



श्वामि-कुमारं-विर्विता कार्तिके याजूपेक्षा THE STATE OF THE S

(कत्तिगेयाणुप्पेक्खा)

Manalar a

श्री परमश्रुत प्रभावकं मंडल श्रीयव् राजवंत्र आश्रमं, अगास

FREEDRICH STANDS AND S



श्रीमद्राजचंद्रजैनशास्त्रमाला

श्री परमात्मने नमः

- श्वामि-कुमा२-विश्चिता

# कार्त्तिकेयानुप्रेक्षा

(कत्तिगेयाणुप्पेक्खा)

प्रामाणिकरीत्या शुभचन्द्रविरचित्तया संस्कृतटीका समेता पाठान्तरादिभिः प्रस्तावनादिभिश्चसमलंकृता

'कोल्हापुर' 'राजाराम कॉलेज' महाविद्यालये अर्धमागधीभाषाध्यापकेन उपाध्यायोपाह्व-नेमिनाथतनय-आदिनाथ इत्यनेन पं. कैलाशचन्द्र शास्त्रिकृत हिन्दी भाषानुवादेन सह संपादिता

प्रकाशक

श्री परमश्रुत प्रभावक मण्डल श्रीमद् राजचंद्र आश्रम, अगास

वीरनिर्वाण संवत् २५३१

ईस्वी सन् २००५ पंचपावृत्ति प्रति १२०० विक्रम् संवत् २०६१

प्रकाशक:-

विनोदराय मणिलाल शेठ, अध्यक्ष श्री परमश्रुत प्रभावक मण्डल, श्रीमद् राजचन्द्र आश्रम, स्टेशन अगास; वाया आणंद, पोस्ट बोरिया-३८८१३० (गुजरात)

[ प्रथम संस्करण विक्रम संवत् २०१६ प्रति १००० ] [ द्वितीय संस्करण विक्रम संवत् २०३४ प्रति १५०० ] [ तृतीय संस्करण विक्रम संवत् २०४६ प्रति २५०० ] [ चतुर्थ संस्करण विक्रम संवत् २०५३ प्रति २२०० ] [ पंचम संस्करण विक्रम संवत् २०६१ प्रति १२०० ]

लागत मृल्य रु॰ ७८/-बिक्री मृल्य रु॰ ५२/-

मूल मुद्रकः महावीर प्रेस भेलूपुर, वाराणसी-१ ऑफसेट मुद्रण : इंडिया बाइंडिंग हाउस मानसरोवर पार्क, शाहदरा दिल्ली—११००३२

श्रीमद् राजचन्द्र आश्रम, स्टेशन अगास; वाया आणंद, पोस्ट बोरिया—३८८१३० (गुजरात)

### Śrimad Rājacandra Jaina Śāstramālā

## Svāmi-Kumāra's Kārttikeyānuprekṣā

(Kattigeyāņuppekkhā)

AN EARLY TREATISE ON JAINA DOCTRINES,
ESPECIALLY ANUPREKSAS

The Prākrit Text Critically Edited, along with the Sanskrit Commentary of Śubhacandra, With Various Readings, Introduction, Appendices etc.

Ву

Professor A. N. Upadhye, M.A., D.Litt.
Rajārām College, Kolhāpur.

With the Hindi Anuvāda of **Pt. Kailāshacandra Shāstri** Syādvāda-mahāvidyālaya, Banāras.

Published by Śrī Parama-Śruta Prabhāvaka Mandala Srīmad Rājacandra Āśrama, Agāsa

2005

Cost Price Rs.78/-Sale Price Rs.52/- "भगवान तीर्थंकर भी बारह भावनाओं के स्वभावका चिन्तन करके संसार, देह एवं भोगसे विरक्त हुए हैं। ये चिन्तनाएँ वैराग्यकी माता हैं, समस्त जीवों का हित करनेवाली हैं। अनेक दुःखोंसे व्याप्त संसारी जीवोंके लिये ये चिन्तनाएँ अति उत्तम शरण हैं। दुःखरूप अग्निसे संतप्त जीवोंके लिये शीतल पद्मवनके मध्यमें निवासके समान हैं। परमार्थमार्गको दिखानेवाली है। तत्त्वका निर्णय करानेवाली हैं। सम्यक्त्व उत्पन्न करनेवाली हैं। अशुभ ध्यानका नाश करनेवाली हैं। इन द्वादश चिन्तनाओं के समान इस जीवका हित करनेवाला दूसरा कोई नहीं है। ये द्वादशांगका रहस्य है।"

-श्रीमद् राजचंद्र

''कर्मगति विचित्र है। निरन्तर मैत्री, प्रमोद, करुणा और उपेक्षा भावना रिखयेगा।

मैत्री अर्थात् सर्व जगतसे निर्वेरबुद्धिः; प्रमोद अर्थात् किसी भी आत्माके गुण देखकर हर्षित होनाः; करुणा अर्थात् संसारतापसे दुःखी आत्माके दुःखसे अनुकम्पा आनाः; और उपेक्षा अर्थात् निःस्पृहभावसे जगतके प्रतिबन्धोंको भूलकर आत्महितमें आना। ये भावनाएँ कल्याणमय और पात्रता देनेवाली हैं।"

**–श्रीमद् राजचंद्र** 

भावयामि अंवावर्ते भावनाः प्रागभाविता । भावये भाविता नेति भवाभावाय भावनाः ॥

गुणभद्र-आत्मानुशासन, २३८



### **Table of Contents**

| Preface by the Editor                                                                                                                                                                                                                                                                                    | VII                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| प्रकाशकीय निवेदन                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | VIII                                                                           |
| श्रीमद् राजर्चद्व                                                                                                                                                                                                                                                                                        | IX-XVI                                                                         |
| Introduction                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1-88                                                                           |
| 1) Critical Apparatus                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1-6                                                                            |
| 2) Anuprekşis                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 6-10                                                                           |
| a) Etymology and Meaning b) What They are in General c) Their Position in Jaina Ideology d) Their Purpose and Scope e) Their Twofold Enumeration                                                                                                                                                         | 6<br>7<br>7<br>9                                                               |
| 3) Anupreksa in Jaina Literature                                                                                                                                                                                                                                                                         | 11-42                                                                          |
| a) Canonical Strata b) The Tattvārthasūtra and Its Commentaries c) Detailed Exposition d) Incidental Exposition e) Use of the Term Bhāvanā f) Concluding Remarks g) Counterparts of Anuprekṣā in Buddhism                                                                                                | 11-20<br>20<br>21-30<br>30-38<br>38-40<br>40                                   |
| 4) Kattigeyāņuppekkhā                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 43-79                                                                          |
| a) Its Genuine Title b) Formal Description c) Summary of the Contents d) A Comparative Study e) A Compendium of Jaina Dogmatics f) Its Author g) Its Age h) Its Präkrit Dialect                                                                                                                          | 43<br>43<br>44-60<br>60- <b>62</b><br>63- <b>64</b><br>64-67<br>67-72<br>72-78 |
| 5) Subhacandra and His Sanskrit Commentary                                                                                                                                                                                                                                                               | 79-80                                                                          |
| <ul> <li>a) Details about Subhacandra</li> <li>b) His Various Works</li> <li>c) His Ţikā on the KAnuprekṣā</li> <li>i) Its General Nature</li> <li>ii) Its Striking Indebtedness to Others</li> <li>iii) Some Works and Authors mentioned by Subhacandra iv) Value of the Ţikā for KAnuprekṣā</li> </ul> | 79<br>82<br>83–88<br>83<br>84<br>85<br>86                                      |
| v) Subhacandra as an Author and Religious Teacher Index to Introduction                                                                                                                                                                                                                                  | 87-88<br>89-90                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ヘコーガリ                                                                          |

| कार्तिकेयानुप्रेक्षाकी विषयस्वी                                                | ९१-९९   |
|--------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Präkrit Text, Sanskrit Commentary and Hindī Anuvāda                            | 1-396   |
| Kattigeyāņuppekkhā: Text with Various Readings                                 | 397-440 |
| Index of Gathas                                                                | 441-448 |
| Alphabetical Index of quotations in the Sanskrit commentary with their sources | 449-465 |
| Index of Technical Terms                                                       | 466-69  |
| Index of Proper Names                                                          | 469-71  |
| Index of Works Referred to                                                     | 472     |



#### Preface (First Edition)

The Bārasa-Anuvēkkhā, or what is usually known as Kārttikeyd-nuprekṣā (in Prākrit, Kattigeyānuppēkkhā), of Svāmi Kumāra is an exhaustive treatise dealing with Jaina doctrines, especially the twelve Anuprekṣās. By virtue of Jayacandra's Vacanikā in Hindī, it attained great popularity among the Jainas; and it had already attracted the attention of R. G. Bhandarkar and R. Pischel among the oriental scholars. A critical edition of it was a long-felt desideratum.

I yearned since long to bring out a critical edition of the Kattigey-anuppěkkha; and after long-drawn and chequered labours I feel relieved that I am putting in the hands of scholars its critically edited Text along with the (only available) Sanskrit commentary of Subhacandra. For the general reader, the Hindi Translation also is included here.

The Anuprekṣās, as topics of reflection, are of great religious significance; and in Jainism, they have played a fruitful rôle. Their significance, scope and purpose and their evolution through and exposition in different strata of Jaina literature are discussed in detail in the Introduction. Different aspects of the text are critically studied, and fresh light is thrown on the personality and age of Svāmi Kumāra. Subhacandra's commentary is presented as satisfactorily as possible from the available Mss. Personal details about him and his literary activities are collected; and the contents, sources and language of his commentary are critically scrutinised.

For reasons beyond my control, the work lingered in the press for a long time; and I feel sorry that many of my friends and colleagues were kept waiting for it. But for the personal interest of the Managers of the Nirnaya Sāgara Press, especially Shri R. L. Shirksekar and F. S. Kale, the Introduction would not have been printed so speedily.

I offer my sincere thanks to the late Br. Shitalprasadaji who was keenly interested in this edition and secured two Mss. from Lucknow for my use. My thanks are also due to Svasti Śrī Lakṣnīsena Bhattāraka, Kolhapur, Shri Pannalal Jaina Agrawal, Delhi, and the Curator, Bhandarkar Oriental Research Institute for the loan of Mss. It was very kind of Pt. Kailashchandra Shastri, Banaras, who prepared the Hindī Anuvāda and extended his cooperation to me in various ways. Thanks are also due to Muni Śrī Punyavijayaji, Ahmedabad, Dr. P. L. Vaidya, Poona, Pt. Dalasukhabhai Malavania, Ahmedabad, Dr. P. K. Gode, Poona, Dr. Hiralal Jain, Muzaffarpur, Pt. Balachanda Shastri, Sholapur, and Pt. Jinadas Shastri, Sholapur, for their suggestions etc. in different contexts.

Lately, the management of the Rāyacandra Jaina Śāstramālā has changed hands, and it is looked after by Shri Raujehai Desai of Śrīmad Rājacandra Āśrama, Agas, who is pushing its publications with keen interest and great zeal. My thanks are due to him for all his kind cooperation, and also to the Trustees of the Āśrama, Agas, who are making worthy efforts for the progress of this Śāstramālā.

During the last thirty years, I have uniformly drawn upon the scholarship and goodness of Pt. Jugalkishore Murthar, Delhi, and Pt. Nathuram Premi, Bombay, throughout my scholastic activities; and if I dedicate this book to them on the eve of my retirement from service, I am only doing, in my humble way, a little of duty which I owe to these great scholars. What pains me most and moves me is that Pt. Premundid not live to see this book published.

The Editor acknowledges his indebtedness to the University of Poona for the grant-in-aid given towards the publication of this book.

karmanyevådhikārs te i

Rājārām College, Kolhāpur Mahāvīra Jayanti 9-4-1960

A. N. Upädhye

## प्रकाशकीय निवेदन

(प्रथम 💥 स्करण)

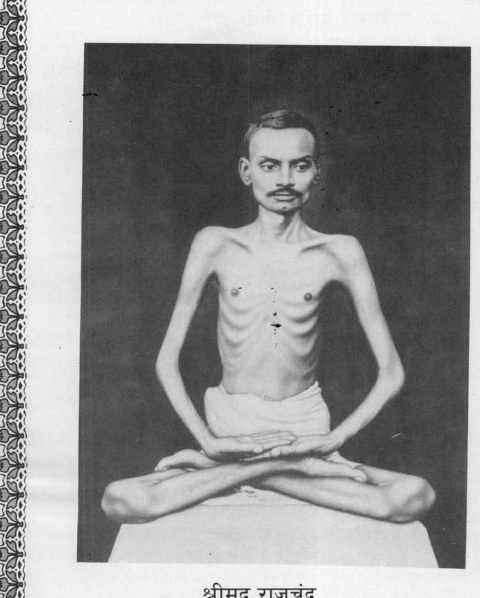
श्री स्वामिकार्तिकेयानुभेक्षाकी नवीन आवृत्ति आज इस संस्थाकी ओरसे प्रकाशित हो रही है। इसमें श्रीशुभचन्द्रकी संस्कृत टीका तथा जैन समाजके प्रसिद्ध विद्वान पं. कैलाश चन्द्रजी शास्त्रीका हिन्दी अनुवाद भी दे दिया गया है। इससे इसमें सोनेमें सुगन्ध आगई है। यह आवृत्ति पाठकोंके लिये अत्यन्त उपयोगी सिद्ध होगी। संस्कृत अभ्यासी भी इससे लाभ उटा सकेंगे। अभी तक इसकी कोई संस्कृत टीका प्रकाशमें नहीं आई थी। संस्थाधिकारियोंने इसको प्रकाशित कराके वीतरांग वाणीकी अपूर्व सेवा द्वारा पुण्यानुबन्धी पुण्य का संचय किया है।

इसके सम्पादन तथा संशोधनमें श्रीमान् डॉक्टर आदिनाथ नेमिनाथ उपाध्याय, प्रोफेसर, राजाराम कालेज, कोल्हापुर, ने काफी परिश्रम उठाया है। आपने अपनी सर्व शिक्त से इसे सुन्दर तथा रोचक बनानेका जो प्रयत्न किया है उसके लिये यह संस्था सदा आपकी आभारी है। श्री उपाध्यायजी आज विश्वके साहित्यकारोंमें मुख्य माने जाते हैं। आपके द्वारा अनेक श्रन्थोंका सम्पादन हुआ है, तथा वर्तमानमें हो रहा है।

हमें आशा है कि भविष्यमें भी आप इस ग्रन्थमालाको अपनी ही समझकर सेवा**में** सहयोग देते रहेंगे।

श्रीमद् राजचन्द्र आश्रम, अगास, वाया आणंद, फात्युन शुक्ला पूर्णिमा ता. १३-३-६०

<sub>निवेदक</sub> रावजीभाई देसाई



श्रीमद् राजचंद्र

जन्म : ववाणिया वि. सं. १९२४, कार्तिक सुद १५

देहोत्सर्ग : राजकोट वि. सं. १९५७, चैत्र वद ५

## इस युगके महान तत्त्ववेत्ता श्रीमद् राजचन्द्र

निस महापुरुषकी विश्वविद्वारी प्रज्ञा थी, अनेक जन्मोंमें आराधित जिसका योग था अर्थान् जन्मसे ही योगीश्वर जैसी जिसकी निरंपराध वैराग्यमय दशा थी तथा सर्वे जीवांके प्रति जिसका विश्वव्यापां प्रेम था, ऐसे आश्चर्यमूर्ति महात्मा श्रीमद् राजचन्द्रका जन्म महान तत्त्वज्ञानियोंकी परम्पराख्य इस भारतमूभिके गुजरात प्रदेशान्तर्गत सौराष्ट्रके ववाणिया बंदर नामक एक शान्त रमणीय गाँवके विणक कुटुम्बमें विक्रम संवत् १९२४ (ईस्वी सन् १८६७) की कार्तिकी पूर्णिमा रविवारको रात्रिके दो बजे हुआ था। इनके पिताका नाम श्री रवजीभाई पंचाणभाई मेहता और माताका नाम श्री देवबाई था। इनके एक छोटा भाई और चार बहनें थीं। श्रीमद्जीका प्रेम-नाम 'लक्ष्मीनन्दन' था। बादमें यह नाम बदलकर 'रायचन्द' रखा गया और भविष्यमें आप 'श्रीमद् राजचन्द्र'के नामसे प्रसिद्ध हुए।

#### बाल्यावस्था, समुद्यय वयचर्या

श्रीमद्जीके पितामह श्रीकृष्णके भक्त थे और उनकी माताजी देवबाई जैनसंस्कार लाई थी। उन सभी संस्कारोंका मिश्रण किसी अद्भुत ढंगसे गंगा-यमुनाके संगमकी भाँति हमारे बाल-महात्माके हृदयमें प्रवाहित हो रहा था। अपनी प्रौढ वाणीमें बाईस वर्षकी उम्रमें इस बाल्यावस्थाका वर्णन 'समुद्ययवयचर्या' नामके लेखमें उन्होंने स्वयं किया है--

'सात वर्ष तक बालवयकी खेलकूदका अत्यंत सेवन किया था। खेलकूदमें भी विजय पानेकी और राजेश्वर जैसी उद्य पदवी प्राप्त करनेकी परम अभिलाषा थी। वस्त्र पहननेकी, स्वच्छ रखनेकी, खाने-पीनेकी, सोने-बैटनेकी, सारी विदेही दशा थी; फिर भी अन्तःकरण कोमल था। वह दशा आज भी बहुत याद आती है। आजका विवेकी ज्ञान उस वयमें होता तो मुझे मोक्षके लिये विशेष अभिलाषा न रहती।

सात वर्षसे ग्यारह वर्ष तकका समय शिक्षा लेनेमें बीता। उस समय निरपराध् स्मृति होनेसे एक ही बार पाठका अवलोकन करना पड़ता था। स्मृति ऐसी बलवत्तर थी कि वैसी स्मृति बहुत ही थोड़े मनुष्योंमें इस कालमें, इस क्षेत्रमें होगी। पढ़नेके प्रमादी बहुत था। बातोंमें कुशल, खेलकूदमें रुचिवान और आनन्दी था। जिस समय शिक्षक पाठ पढ़ाता, मात्र उसी समय पढ़कर उसका भावार्थ कह देता। उस समय मुझमें प्रीति—सरल वात्सल्यता—बहुत थी। सबसे ऐक्य चाहता; सबमें भ्रातृभाव हो तभी सुख, इसका मुझे स्वाभाविक ज्ञान था। उस समय कल्पित बातें करनेकी मुझे बहुत आदत थी। आठवें वर्षमें मैंने कविता की थी; जो बादमें जाँचने पर समाप थी।

अभ्यास इतनी त्वरासे कर सका था कि जिस व्यक्तिने मुझे प्रथम पुस्तकका बोध देना आरम्भ किया था उसीको गुजराती शिक्षण भर्ली-भाँति प्राप्त कर उसी पुस्तकका पुनः भैंने बोध किया था।

मेरे पितामह कृष्णकी भक्ति करते थे। उनसे उस वयमें कृष्णकीर्तनके पद मैंने सुने थे तथा भिन्न भिन्न अवतारोंके संबंधमें चमत्कार सुने थे, जिससे मुझे भक्तिके साथ साथ उन अवतारोंमें प्रीर्ति हो गई थीं, और रामदासजी नामके साधुके पास मैंने बाललीलामें कंटी बँधवाई थीं।....उनके सम्प्रदायके महन्त होवें, जगह जगह पर चमत्कारसे हरिकथा करते होवें और त्यागी होवें तो कितना आनन्द आये? यहीं कल्पना हुआ करती; तथा कोई वैभवी भूमिका देखता कि समर्थ वैभवशाली होनेकी इच्छा होती।... गुजराती भाषाकी वाचनमालामें जगतकर्ता सम्बन्धी कितने ही स्थलीमें उपदेश किया है वह मुझे दृढ हो गया था, जिससे जैन लोगोंके प्रति मुझे बहुत जुगुप्सा आती थी.......तथा उस समय प्रतिमांके अश्रद्धालु

लोगोंकी क्रियाएँ मेरे देखनेमें आई थीं, जियसे वे क्रियाएँ मिलन लगनेसे में उनसे डरता था अर्थात् वे मुझे विय न थीं।

लोग मुझे पहलेसेही समर्थ शंक्तिशाली और गाँवका नामांकित विद्यार्थी मानते थे, इसिलए मैं अपनी प्रशंसाके कारण जानबूझकर वैसे मंडलमें बैठकर अपनी चपल शक्ति दर्शनिका प्रयत्न करता । कंठीके लिए बार-बार वे मेरी हास्यपूर्वक टीका करते: फिर भी मैं उनसे वाद करना और उन्हें समुझानेका प्रयत्न करता । परन्तु धीरे-धीरे मुझे उनके (जैनक) प्रतिक्रमणसूत्र इत्यादि पुस्तकें पढ़नेके लिए मिली; उनमें बहुत विनयपूर्वक जगतके सब जीवोंसे मित्रता चाही है । अतः मेरी प्रीति इसमें भी हुई और उसमें भी रही । धीरे-धीरे यह प्रसंग बढ़ा । फिर भी स्वच्छ रहनेके तथा दूसरे आचार-विचार मुझे वैष्णवोंके प्रिय थे और जगतकर्ताकी श्रद्धा थी । उस अरसेमें कंटी दूट गई; इसिलए उसे फिरसे मैंने नहीं बाँधा । उस समय बाँधने न बाँधनेका कोई कारण मैंने ढूँढा न था । यह मेरी तेरह वर्षकी वयचर्या है । फिर मैं अपने पिताकी दूकान पर बैठता और अपने अक्षरोंकी छटाके कारण कच्छ दरबारके उतारे पर मुझे लिखनेके लिये बुलाते तब मैं वहाँ जाता । दूकान पर मैंने नाना प्रकारकी लीला-लहर की है, अनेक पुस्तकें पढ़ी हैं, राम इत्यादिके चिरत्रों पर कविताएँ रची है; सांसारिक तृष्णाएँ की हैं, फिर भी मैंने किसीको न्यून-अधिक दाम नहीं कहा या किसीको न्यून-अधिक तौल कर नहीं दिया, यह मुझे निश्चित याद है ।" (पत्रांक ८९)

#### जातिस्मरणज्ञान और तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति

श्रीमद्जी जिस समय सात वर्षके थे उस समय एक महत्त्वपूर्ण प्रसंग उनके जीवनमें बना ! उन दिनों ववाणियामें अमीचन्द नामके एक गृहस्थ रहते थे जिनका श्रीमद्जी प्रता बहुत प्रेम था । एक दिन साँपके काट खानेसे उनकी तत्काल मृत्यु हो गई ! यह बात सुनकर श्रीमद्जी पितामहके पास आये और पूछा- 'अमीचन्द गुजर गये क्या ?' पितामहने सोचा कि मरणकी बात सुननेसे बालक हर जायेगा, अतः उन्होंने, ब्यालू कर ले, ऐसा कहकर वह बात टालनेका प्रयत्न किया ! मगर श्रीमद्जी बार-बार वही सवाल करते रहे ! आखिर पितामहने कहा—'हाँ, यह बात सची है !' श्लीमद्जीने पूछा—'गुजर जानेका अर्थ क्या ?' पितामहने कहा—'उसमेंसे जीव निकल गया, और अब वह चल फिर या बोल नहीं सकेगा; इसलिए उसे तालाबके पासके स्मशानमें जला देंगे !' श्लीमद्जी थोडी देर घरमें इधर-उधर घूमकर छिपे-छिपे तालाब पर गये और तटवर्ती दो शाखावाले बबूल पर चढ़ कर देखा तो सचमुच चिता जल रही थी ! कितने ही मनुष्य आसपास बैठे हुए थे ! यह देखकर उन्हें विचार आया कि ऐसे मनुष्यकों जला देना यह कितनी क्रूरता ! ऐसा क्यों हुआ ? इत्यादि विचार करते हुए परदा हट गया; और उन्हें पूर्वभवोंकी स्मृति हो आई । फिर जब उन्होंने जुनागढका गढ़ देखा तब उस (जातिस्मरणज्ञान) में वृद्धि हुई !

इस पूर्वस्मृतिरूप ज्ञानने उनके जीवनमें प्रेरणाका अपूर्व नवीन अध्याय जोड़ा । इसीके प्रतापसे उन्हें छोटी उम्रसे वैराग्य और विवेककी प्राप्ति द्वारा तत्त्वबोध हुआ । पूर्वभवके ज्ञानसे आत्माकी श्रद्धा निश्चल हो गई । संवत् १९४९, कार्तिक वद १२ के एक पत्रमें लिखते है—"पुनर्जन्म है— जरूर है । इसके लिए 'मैं' अनुभवसे हाँ कहनेमें अचल हूँ ! यह वाक्य पूर्वभवके किसी योगका स्मरण होते समय सिद्ध हुआ लिखा है । जिसने पुनर्जन्मादि भाव किये हैं, उस पदार्थको किसी प्रकारसे जानकर यह वाक्य लिखा गया है ।'' (पत्रांक ४२४)

एक अन्य पत्रमें लिखते हैं—"कितने ही निर्णयोंसे मैं यह मानता हूँ कि इस कालमें भी कोई-कोई महात्मा गतभवको जातिस्मरणज्ञानसे जान सकते हैं; यह जानना किल्पत नहीं किन्तु सम्यक् (यथार्थ) होता है ! उत्कृष्ट संवेग, ज्ञानयोग और सत्संगसे भी यह ज्ञान प्राप्त होता है अर्थात् पूर्वभव प्रत्यक्ष अनुभवमें आ जाता है । जब तक पूर्वभव अनुभवगम्य न हो तब तक आत्मा भविष्यकालके लिए सशंकित धर्मप्रयत्न किया करता है; और ऐसा सशंकित प्रयत्न योग्य सिद्धि नहीं देता ।" (पत्रांक ६४)

#### अवधान प्रयोग, स्पर्शनशक्ति

वि॰ सं॰ १९४० से श्रीमद्जी अवधान प्रयोग करने लगे थे । धीरे धीर वे शतावधान तक पहुँच गये थे । जामनगरमें बारह और सोलह अवधान करने पर उन्हें 'हिन्दका हीरा' ऐसा उपनाम मिला था । वि॰ सं॰ १९४३ में १९ वर्षकी उम्रमें उन्होंने बम्बईकी एक सार्वजनिक सभामें डॉ॰ पिटर्सनकी अध्यक्षतामें शतावधानका प्रयोग दिखाकर बड़े-बड़े लोगोंको आश्चर्यमें डाल दिया था । उस समय उपस्थित जनताने उन्हें 'सुवर्णचन्द्रकं प्रदान किया था और 'साक्षात् सरस्वती' की उपाधिसे सन्मानित किया था ।

श्रीमद्जीकी स्पर्शनशक्ति भी अत्यन्त विरुक्षण थी । उपग्रेक्त समामें उन्हें भिन्न-भिन्न प्रकारके बारह ग्रन्थ दिये गये और उनके नाम भी उन्हें पढ़ कर सुना दिये, गये । बाँदमें उनकी आँखोंपर पट्टी बाँध कर जो-जो ग्रन्थ उनके हाथ पर रखे गये उन सब ग्रन्थोंके नाम हाथोंसे टटोलकर उन्होंने बना दिये ।

श्रीमद्जीकी इस अद्भुत शक्तिसे प्रभावित होकर तत्काठीन बम्बई हाईकोर्टक मुख्य न्यायाधीश सर चार्ल्स सारजन्टने उन्हें यूरोपमें जाकर वहाँ अपनी शक्तियाँ ग्रदर्शिन करनेका अनुरोध किया, परन्तु उन्होंने इसे स्वीकार नहीं किया । उन्हें कीर्तिकी इच्छा न थी, बिल्क ऐसी प्रवृति आत्मोन्नतिमें बाधक और सन्मार्गरोधक प्रतीत होनेसे प्राय: बीस वर्षकी उम्रके बाद उन्होंने अवधान-प्रयोग नहीं किये।

#### महात्मा गांधीने कहा था

महात्मा गांधीजी श्रीमद्जीको धर्मके सम्बन्धमें अपना मार्गदर्शक मानते थे। वे लिखते हैं-

"मुझ पर तीन पुरुषोंने गहरा प्रभाव डाला है- टाल्सटॉय, रिस्किन और रायचन्द्रभाई। टाल्सटॉयने अपनी पुस्तकों द्वारा और उनके साथ थोड़े पत्रव्यबहारसे, रिस्किनने अपनी एक ही पुस्तक 'अन्टु दि लास्ट' से-जिसका गुजराती नाम मैंने 'सर्वोदय' रखा है, और रायचन्द्रभाईने अपने गाढ परिचयसे। जब मुझे हिन्दुधर्ममें शंका पैदा हुई उस समय उसके निवारण करनेमें मदद करनेवाले रायचन्द्रभाई थे।

जो वैराग्य (अपूर्व अवसर एवं। क्यारे आवशे ?) इस काव्यकी किडवोंमें झलक रहा है वह मैंने उनके दो वर्षके गाढ परिचयमें प्रतिक्षण उनमें देखा है। उनके लेखोंमें एक असाधारणता यह है कि उन्होंने जो अनुभव किया वही लिखा है। उसमें कहीं भी कृत्रिमता नहीं है। दूसरे पर प्रभाव डालनेके लिये एक पंक्ति भी लिखी हो ऐसा मैंने नहीं देखा।

खाते, बैंठते, सोते, प्रत्येक क्रिया करते उनमें वैराग्य तो होता ही। किसी समय इस जगतके किसी भी वैभवमें उन्हें मोह हुआ हो ऐसा मैंने नहीं देखा।

व्यवहारकुशलता और धर्मपरायणताका जितना उत्तम मेल मैंने कविमें देखा उतना किसी अन्यमं नहीं देखा।''

'श्रीमद् राजचन्द्र जयन्ती'' के प्रसंग पर ईस्वी सन् १९२१ में गांधीजी कहते हैं- ''बहुत बार कह और लिख गया हूँ कि मैंने बहुतोंके जीवनमेंसे बहुत कुछ लिया है। परन्तु सबसे अधिक किसीके जीवनमेंसे मैंने ग्रहण किया हो तो वह किव (श्रीमद्जी) के जीवनमेंसे हैं। दयाधर्म भी मैंने उनके जीवनमेंसे सीखा है। खून करनेवालेसे भी प्रेम करना यह दयाधर्म मुझे किवने सिखाया है।''

<sup>×</sup> शतावधान अर्थात् सौ कामोंको एक साथ करना। जैसे शतरंज खेलते जाना, मालाके मनके गिनते जाना, जोड बाकी गुणाकार एवं भागाकार मनमें गिनते जाना, आठ नई समस्याओंकी पूर्ति करना, मोलह निर्दिष्ट नये विषयोंपर निर्दिष्ट छन्दमें किवता करते जाना, सोलह भाषाओंके अनुक्रमिवहीन चार मौ शब्द कर्ताकर्ममहित पुनः अनुक्रमबद्ध कह मुनाना, कितिपय अलंकारोंका विचार, दो कोठोंमें लिखे हुए उल्टेसीधे अक्षरोंमें किवता करते जाना इत्यादि। एक जगह ऊँचे आसनपर बैठकर इन सब कामोंमें मन और दृष्टिको ग्रेरित करना, लिखना नहीं या दुबारा पूछना नहीं और सभी म्मरणमें रख कर इन सौ कामोंको पूर्ण करना। श्रीमदजी लिखते हैं—"अवधान आत्मशक्तिका कार्य है यह मुझे स्वानुभवमे प्रतीत हुआ है।" (पत्रांक १८)

#### गृह<del>स</del>्थाश्रम

वि॰ सं॰ १९४४ माघ मुदी १२ को २० वर्षकी आयुम् श्रीमद्जीका शुभ विवाह जौहरी रेवाशंकर जगजीवनदास मेहताक बड़े भाई पोपटलालकी महाभाग्यशाली पुत्री झबकबाईके साथ हुआ था। इसमें दूसरोंकी 'इच्छा' और 'अत्यन्न आग्रह' ही कारणरूप प्रतीत होते हैं। विवाहके एकाध वर्ष बाद लिखे हुए एक लेखमें श्रीमद्जी लिखते हैं। 'स्त्रीके संबंधमें किसी भी प्रकारसे रागद्वेष रखनेकी मेरी अंशमात्र इच्छा नहीं है। परन्तु पूर्वोपार्जनसे इच्छाके प्रवर्तनमें अटका हूँ।'' (पत्रांक ७८)

सं॰ १९४६ के पत्रमें लिखते हैं- ''तत्त्वज्ञानकी गुप्त गुफाका दर्शन करनेपर गृहाश्रमसे विरक्त होना अधिकतर सूझता है।'' (पत्रांक १९३)

श्रीमद्जी गृहवासमें रहते हुए भी अत्यन्त उदायीन थे। उनकी मान्यता थी- "कुटुंबरूपी काजलकी कोठडीमें निवास करनेये संसार बढता है। उसका कितना भी सुधार करो, तो भी एकान्तवासये जितना संयारका क्षय हो सकता है उसका शतांश भी उस काजलकी कोठडीमें रहनेये नहीं हो सकता, क्योंकि वह कषायका निमित्त है और अनादिकालयें मोहके रहनेका पर्वत है।" (पत्रांक १०३) फिर भी इस प्रतिकृलतामें वे अपने परिणामोंकी पूरी सम्भाल रखकर चले।

#### सफल एवं प्रामाणिक व्यापारी

श्रीमद्जी २१ वर्षकी उम्रमें व्यापारार्थ वर्वाणियासे बंबई आये और सेठ रेवाशंकर जगर्जावनदासकी दुकानमें भागीदार रहेकर जवाहिरातका व्यापार करने लगे । व्यापार करने हुए भी उनका लक्ष्य आत्माकी ओर अधिक था। व्यापारसे अवकाश मिलते ही श्रीमद्जी कोई अपूर्व आत्मविचारणामें लीन हो जाते थे। ज्ञानयोग और कर्मयोगका इनमें यथार्थ समन्वय देखा जाता था। श्रीमद्जीके भागीदार श्री माणेकलल येलाभाईने अपने एक वक्तव्यमें कहा था- 'व्यापारमें अनेक प्रकारकी कठिनाइयाँ आती थीं, उनके सामने श्रीमद्जी एक अडोल पर्वतके समान टिके रहते थे। मैंने उन्हें जड वस्तुओंकी चिंतासे चिंतातुर नहीं देखा। वे हमेशा शान्त और गम्भीर रहते थे।''

जवाहिरातके साथ मोतीका व्यापार भी श्रीमद्जीने शुरू किया था और उसमें वे सभी व्यापारियोंमें अधिक विश्वासपात्र माने जाते थे। उस समय एक अरब अपने भाईके साथ मोतीकी आढतका धन्धा करता था। छोटे भाईके मनमें आया कि आज मैं भी बड़े भाईकी तरह बड़ा व्यापार कहाँ। दलालने उसकी श्रीमद्जीसे भेंट करा दी। उन्होंने कस कर माल खरीदा। पैसे लेकर अरब घर पहुँचा तो उसके बड़े भाईने पत्र दिखाकर कहा कि वह माल अमुक किमतके बिना नहीं बेचनेकी शर्त की है और तूने यह क्या किया? यह सुनकर वह घबराया और श्रीमद्जीके पास जाकर गिडगिडाने लगा कि मैं ऐसी आफतमें आ पड़ा हूँ।

श्रीमद्जीने तुरन्त माल वापस कर दिया और पैसे गिन लिये। मानो कोई सौदा किया ही न था ऐसा समझकर होनेवाले बहुत नफेक्रो जाने दिया। बहु अरब श्रीमद्जीको खुदाके समान मानने लगा।

इसी प्रकारका एक दूसरा प्रसंग उनके करुणामय और निःस्पृही जीवनका ज्वलंत उदाहरण है। एक बार एक व्यापारीके साथ श्रीमद्जीने हीरोंक्, सौदा किया कि अमुक समयमें निश्चित किये हुए भावसे वह व्यापारी श्रीमद्जीको अमुक हीरे दे । उस विषयका दस्तावेज भी हो गया। परन्तु हुआ ऐसार्कि मुद्दतके समय भाव बहुत बढ़ गये। श्रीमद्जी खुद उस व्यापारीके यहाँ जा पहुँचे और उसे चिन्तामग्न देखकर वह दस्तावेज फाड डाला और बाले- "भाई, इस चिट्ठी (दस्तावेज) के कारण तुम्हारे हाथ-पाँव बाँधे हुए थे। बाजार भाव बढ़ जानेसे तुमसे मेरे साठ-सत्तर हजार रुपये लेने निकलते हैं, परन्तु मैं तुम्हारी स्थित समझ सकता हूँ। इतने अधिक रुपये मैं तुमसे ले लूँ तो तुम्हारी क्या दशा हो ? परन्तु राजचन्द्र दूध पी सकता है, खून नहीं।" वह व्यापारी कृतज्ञभावसे श्रीमद्जीकी ओर स्तब्ध होकर देखता ही रह गया।

#### भविष्यवक्ता, निमित्तज्ञानी

श्रीमद्जीका ज्योतिष-संबंधी ज्ञान भी प्रखर था। वे जन्मकुंडली, वर्षफल एवं अन्य चिह्न देख कर भविष्यकी सूचना कर देते थे। श्री जूठाभाई (एक मुमुक्षु) के मरणके बारेमें उन्होंने सवा दो मास पूर्व स्पष्ट बता दिया था। एक बार सं॰ १९५५ की चैत वदी ८ को मोरबीमें दोपहरके ४ बजे पूर्व दिशाके आकाशमें काले बादल देखें और उन्हें दुष्काल पडनेका निमित्त जानकर उन्होंने कहा- "ऋतुको सिन्नपात हुआ है।" तदनुसार सं॰ १९५६को चौमासा कोरा रहा और सं॰ १९५६ में भयंकर दुष्काल पडा। श्रीमद्जी दूसरेके मनकी बातको भी सरलतासे जान लेते थे। यह सब उनकी निर्मल आत्मशक्तिका प्रभाव था।

#### कवि-लेखक

श्रीमद्जीमें, अपने विचारोंकी अभिव्यक्ति पद्यरूपमें करनेकी सहज क्षमता थीं। उन्होंने 'श्रीनीति-बोधक', 'सद्बोधशतक', 'आर्यप्रजानी पडती', 'हुन्नरकला वधारवा विषे' आदि अनेक कविताएँ केवल आठ वर्षकी वयमें लिखी थीं। नौ वर्षकी आयुमें उन्होंने रामायण और महाभारतकी भी पद्यरचना की थीं जो प्राप्त न हो सकी। इसके अतिरिक्त जो उनका मूल विषय आत्मज्ञान था उपमें उनकी अनेक रचनाएँ हैं। प्रमुखरूपसे 'आत्मिसिब्धि', 'अमूल्य तत्त्विवचार', 'भिक्तना वीस दाहरा', 'परमपदप्राप्तिनी भावना (अपूर्व अवसर)', 'मूलमार्ग रहस्य', 'तृष्णानी विचित्रता' है।

'आत्मिसिब्धि-शास्त्र'के १४२ दोहोंकी रचना तो श्रीमद्जीने मात्र डेढ घंटेमें निडयादमें आश्विन वर्दी १ (गुजराती) सं० १९५२ को २९ वर्षकी उम्रमें की श्री। इसमें सम्यग्दर्शनके कारणभूत छः पदीका बहुत ही सुन्दर पक्षपातरहित वर्णन किया है। यह कृति नित्य स्वाध्यायकी वस्तु है। इसके अंग्रजीमें भी गद्य पद्यात्मक अनुवाद प्रगट हो चुके हैं।

गद्य-लेखनमें श्रीमद्जीने 'पुष्पमाला', 'भावनावोध' और 'मोक्षमाला'की रचना की । इसमें 'मोक्षमाला' तो उनकी अत्यन्त प्रसिद्ध रचना है जिसे उन्होंने १६ वर्ष ६ मायकी आयुमें मात्र तीन दिनमें लिखी थी । इसमें १०८ शिक्षापाट हैं । आज तो इतनी आयुमें शुद्ध लिखना भी नहीं आता जब कि श्रीमद्जीने एक अपूर्व पुस्तक लिख डाली । पूर्वभवका अभ्याय ही इसमें कारण था । 'मोक्षमाला'के संबंधमें श्रीमद्जी लिखने हैं- ''जैनधर्मको यथार्थ समझानेका उसमें प्रयास किया है । जिनोक्त मार्गसे कुछ भी नयूनाधिक उसमें नहीं कहा है । वीतराग मार्गमें आबालवृद्धकी रुचि हो, उसके स्वरूपको समझे तथा उसके बीजका हदयमें रोपण हो, इस हेतुसे इसकी बालवबोधरूप योजना की है ''

श्री कुन्दकुन्दाचार्यके 'पंचास्तिकाय' ग्रन्थकी मूल गाथाओंका श्रीमद्जीने अविकल (अक्षरशः) गुजराती अनुवाद भी किया है। इसके अतिरक्ति उन्होंने श्री आनन्दघनजीकृत चौर्वार्याका अर्थ लिखना भी ग्रारम्भ किया था, और उसमें प्रथम दो स्तवनोंका अर्थ भी किया था; पर वह अपूर्ण रह गया है। फिर भी इतने से, श्रीमद्जीकी विवेचन शैली कितनी मनोहर और तलस्पशी है उसका ख्याल आ जाता है। सूत्रोंका यथार्थ अर्थ समझने-समझानेमें श्रीमद्जीकी निपुणता अजोड थी।

#### मतमतान्तरके आग्रहसे दूर

श्रीमद्जीकी दृष्टि बड़ी विशाल थी। वे र्साढ़ या अन्धश्रद्धांके कहर विरोधी थे। वे मतमतान्तर और कदाग्रहादिसे दूर रहते थे, वीतरागताकी ओर ही उनका लक्ष्य था। उन्होंने आत्मधर्मका ही उपदेश दिया। इसी कारण आज भी भिन्न-भिन्न सम्प्रदायवाले उनके वचनोंका रुचिपूर्वक अभ्यास करते हुए देखे जाते हैं।

श्रीमद्जी लिखते हैं-

''मूलतत्त्वमें कहीं भी भेद नहीं हैं, मात्र दृष्टिका भेद है ऐसा मानकर आश्च समझकर पवित्र धर्ममें प्रवृत्ति करना !'' (पुष्पमाला -१४) "तू चाहे जिस धर्मको मानता हो इसका मुझे पक्षपात नहीं, मात्र कहनेका तात्पर्य यही कि जिस मार्गसे संसारमकका नाश हो उस भक्ति, उस धर्म और उस सदाचारका तू सेवन कर।" (पुष्पमाला-१५)

"दुनिया मतभेदके बन्धनसे तत्त्व नहीं पा सकी।"(पत्रांक २७)

"जहाँ तहाँसे रागदेषरहित होना ही मेरा धर्म है । मैं किसी गच्छमें नहीं हूँ, परन्तु आत्मामें हूँ यह मत भूलियेगा।"(पत्रांक ३७)

श्रीमद्जीने प्रीतम, अखा, छोटम, कबीर, सुन्दरदास, सहजानन्द, मुक्तानन्द, नरसिंह मेहता आदि सन्तोंकी वाणीको जहाँतहाँ आदर दिया है और उन्हें मार्गानुसारी जीव (तत्त्वप्राप्तिके योग्य आत्मा) कहा है। फिर भी अनुभवपूर्वक उन्होंने जैनशासनकी उत्कृष्टताको स्वीकार किया है—

"श्रीमत् वीतराग भगवन्तोंका निश्चितार्थ किया हुआ ऐसा अचिन्त्य चिन्तार्मणस्वरूप, परमहितकारी, परम अद्भुत, सर्व दु:खका निःसंशय आत्यन्तिक क्षय करनेवाला, परम अमृतस्वरूप ऐसा सर्वेत्कृष्ट शाश्चत धर्म जयवन्त वर्तो, त्रिकाल जयवन्त वर्तो । उस श्रीमत् अनन्तचतुष्ट्यस्थित भगवानका और उस जयवन्त धर्मका आश्चय सदैव कर्तव्य है।" (पत्रांक ८४३)

#### परम वीतरागदशा

श्रीमद्जीकी प्रम विदेही दशा थी। वे लिखते हैं-

"एक पुराणपुरुष और पुराणपुरुषकी प्रेमसम्पत्ति सिवाय हमें कुछ रुचिकर नहीं लगता, हमें किसी पदार्थमें रुचिमात्र रही नहीं है; हम देहधारी हैं या नहीं—यह याद करते हैं तब मुश्केलीसे जान पाते हैं।"(पत्रांक २५५)

"देह होते हुए भी मनुष्य पूर्ण वीतराय हो सकता है एसा हमारा निश्चल अनुभव है। क्योंकि हम भी अवश्य उसी स्थितिको पानेवाले हैं, ऐसा हमारा क्रात्मा अखण्डतासे कहता है और ऐसा ही है, जरूर ऐसा ही है।"(पत्रांक ३३४)

" मान लें कि चरमशरीरीपन इस कालमें नहीं है, तथापि अशरीरी भावसे आत्मस्थिति है तो वह भावनयसे चरमशरीरीपन नहीं, अपितु सिद्धत्व हैं; और यह अशरीरीभाव इस कालमें नहीं है ऐसा यहाँ कहें तो इस कालमें इम खुद नहीं है, ऐसा कहने तुल्य है।"(पत्रांक ४९९)

अहमदाबादमें आगखानके बँगलेपर श्रीमदर्जाने श्री लक्षुजी तथा श्री देवकरणर्जी मुनिको बुलाकर अन्तिम सूचना देते हुए कहा था— ''हमारेमें और वीतरागर्में भेद न मानियेगा।''

#### एकान्तचर्या, परमनिवृत्तिरूप कामना

मोहमयीं (बम्बई) नगरीमें व्यापारिक काम करते हुए भी श्रीमद्जी ज्ञानाराधना तो करते ही रहते थे और पत्रों द्वारा मुमुक्षुओंकी शंकाओंका समाधान करते रहते थे; फिर भी बीचबीचमें पेढ़ीसे विशेष अवकाश लेकर वे एकान्त स्थान, जंगल या पर्वतोंमें पहुँच जाते थे। मुख्यस्पसे वे खंभात, वडवा, काविटा, उत्तरसंडा, निडयाद, वसो, रालज और ईडरमें रहे थे। वे किसी भी स्थान पर बहुत गुणक्षपसे जाते थे, फिर भी उनकी सुगन्धी छिप नहीं पाती थी। अनेक जिज्ञासु-भ्रमर उनके सत्समागमका लाभ पानेके लिए पीछे-पीछे कहीं भी पहुँच ही जाते थे। ऐसे प्रसंगों पर हुए बोधका यत्किचित संग्रह 'श्रीमद् राजचन्द्र' ग्रन्थमें 'उपदेशछाया', 'उपदेशनोंध' और 'व्याख्यानसार' के नामसे प्रकाशित हुआ है।

यद्यपि श्रीमद्जी गृहवास-व्यापारादिमें रहते हुए भी विदेहीवत् थे, फिर भी उनका अन्तरङ्ग सर्वसंगपरित्याग कर निर्ग्रन्थदशाके लिए छटपटा रहा था। एक पत्रमें वे लिखते हैं– "भरतजीको हिरनके संगसे जन्मकी वृद्धि हुई थी और इस कारणसे जडभरतके भवमें असंग रहे थे। ऐसे कारणोंसे मुझे भी असंगता बहुत ही याद आती है; और कितनी ही बार तो ऐसा हो जाता है कि उस असंगताके बिना परम दुःख होता है। यम अन्तकालमें प्राणीको दुःखदायक नहीं लगता होगा, परन्तु हमें संग दुःखदायक लगता है।"(पत्रांक २९७)

फिर हाथनोंधमें वे लिखते हैं—"सर्वसंग महास्रवरूप श्री तीर्थंकरने कहा है सो सत्य है। ऐसी मिश्रगुणस्थानक जैसी स्थिति कहाँ तक रखनी ? जो बात चित्तमें नहीं सो करनी; और जो चित्तमें हैं उसमें उदास रहना ऐसा व्यवहार किस प्रकारसे हो सकता है ?-वैश्यवेषमें और निर्ग्रन्थभावसे रहते हुए कोटिकोटि विचार हुआ करते हैं।" (हाथनोंध १-३८) "आर्किचन्यतासे विचरते हुए एकान्त मौनसे जिनसदृश ध्यानसे तन्मयात्मस्वरूप ऐसा कब होऊँगा ?" (हाथनोंध १-८७)

संवत् १९५६ में अहमदाबादमें श्रीमद्जीने श्री देवकरणजी मुनिसे कहा था- "हमने सभामें स्त्री और लक्ष्मी दोनोंका त्याग किया है, और सर्वसंगर्परत्यागंकी आज्ञा माताजी देंगी ऐसा लगता है।" और तदनुसार उन्होंने सर्वसंगरिरत्यागरूप दीक्षा धारण करनेकी अपनी माताजीसे अनुज्ञा भी ले ली थी। परन्तु उनका शारीरिक स्वास्थ्य दिन पर दिन बिगडता गया। ऐसे ही अवसर पर किसीने उनसे पूछा- "आपका शरीर कृश क्यों होता जाता है?" श्रीमद्जीने उत्तर दिया- "हमारे दो बगीचे हैं, शरीर और आत्मा। हमारा पानी आत्मारूपी बगीचेमें जाता है, इससे शरीररूपी बगीचा सूख रहा है।" अनेक उपचार करने पर भी स्वास्थ्य ठीक नहीं हुआ। अन्तिम दिनोंमें एक पत्रमें लिखते हैं- "अत्यन्त त्वरासे प्रवास पूरा करना था, वहाँ बीचमें सहराका मरुस्थल आ गया। सिर पर बहुत बोझ था उसे आत्मवीर्यसे जिस प्रकार अन्यकालमें सहन कर लिया जाय उस प्रकार प्रयत्न करते हुए, पैरोंने निकाचित उदयरूप थकान ग्रहण की। जो स्वरूप है वह अन्यथा नहीं होता यही अद्भुत आश्चर्य है। अव्याबाध स्थिरता है।" (पत्रांक ९५१)

#### अन्त समय

स्थित और भी गिरती गई। शरीरका वजन १३२ पैंडिस घटकर मात्र ४३ पैंडि रह गया। शायद उनका अधिक जीवन कालको पसन्द नहीं था। देहत्यागके पहले दिन शामको अपने छोटे भाई मनसुखलाल आदिसे कहा- "तुम निश्चिन्त रहना। यह आत्मा शाश्चत है। अवश्य विशेष उत्तम गतिको प्राप्त होनेवाला है। तुम शान्ति और समाधिपूर्वक रहना। जो रत्नमय ज्ञानवाणी इस देहके द्वारा कही जा सकनेवाली थी उसे कहनेका समय नहीं है। तुम पुरुषार्थ करना।" रात्रिको ढाई बजे वे फिर बोले—"निश्चित रहना, भाईका समाधिमरण है।" अवसानके दिन प्रातः पौने नौ बजे कहा—"मनसुख, दुःखी न होना। मैं अपने आत्मस्वरूपमें लीन होता है।" फिर वे नहीं बोले। इस प्रकार पाँच घंटे तक समाधिमें रहकर संवत् १९५७ की चैत्र वदी ५ (गुजराती) मंगलवारको दोपहरके दो बजे राजकोटमें इस नश्चर शरीरका त्याग करके उत्तम गतिको प्राप्त हुए। भारतभूम एक अनुपम तत्त्वज्ञानी सन्तको खो बैठी। उनके देहावसानके समाचारसे मुमुक्षुओंमें अत्यन्त शोकके बादल छा गये। जिन जिन पुरुषोंको जितने प्रमाणमें उन महात्माकी पहचान हुई थी उतने प्रमाणमें उनका वियोग उन्हें अनुभूत हुआ था।

#### उनकी स्मृतिमें शास्त्रमालाकी स्थापना

वि॰ सं॰ १९५६ के भादों मासमें परम सत्श्रुतके प्रचार हेतु बम्बईमें श्रीमद्जीने परमश्रुतप्रभावक-मण्डलकी स्थापना की थी। श्रीमद्जीके देहोत्सर्गक बाद उनकी स्मृतिस्यरूप 'श्री रायचन्द्रजैनग्रन्थमाला' की स्थापना की गई जिसके अन्तर्गत दोनों सम्प्रदायोंके अनेक सद्ग्रन्थोंका प्रकाशन हुआ है जो तत्त्विचारकोंके लिए इस दुषमकालको बितानेमें परम उपयोगी और अनन्य आधाररूप है। महात्मा गाँधीजी इस संस्थाके द्रस्टी और श्री रेवाशंकर जगजीवनदास मुख्य कार्यकर्त्ता थे। श्री रेवाशंकरके देहोत्सर्ग बाद संस्थामें कुछ शिथिलता आ गई परन्तु अब उस संस्थाका काम श्रीमद् राजचन्द्र आश्रम अगासके द्रस्टियोंने सम्भाल लिया है और सुचारुरूपसे पूर्वानुसार सभी कार्य चल रहा है।

#### श्रीमद्जीके स्मारक

श्रीमद्जीके अनन्य भक्त आत्मनिष्ठ श्री लघुराजस्वामी (श्री लछुजी मुनि) की प्रेरणासे श्रीमद्जीके स्मारकके रूपमें और भक्तिधामके रूपमें वि॰ सं॰ १९७६ की कार्तिकी पूर्णिमाको अगास स्टेशनके पास 'श्रीमद् राजचन्द्र आश्रम' की स्थापना हुई थी। श्री लघुराज स्वामीके चौदह चातुर्मासोंसे पावन हुआ यह आश्रम आज बढते बढते मोकुल सा गाँव बन गया है। श्री स्वामीजी द्वारा योजित सत्संगभक्तिका क्रम आज भी यहाँ पर उनकी आज्ञानुसार चल रहा है। धार्मिक जीवनका परिचय करानेवाला यह उत्तम नीर्थ बन गया है। संक्षेपमें यह तपोयनका नमूना है। श्रीमद्जीके तत्त्वज्ञानपूर्ण साहित्यका भी मुख्यतः वहींसे प्रकाशन होता हैं। इस प्रकार यह श्रीमद्जीका मुख्य जीवंत स्मारक है।

इसके अतिरिक्त वर्तमानमें निम्नलिखित स्थानोंपर श्रीमद् राजचन्द्र मंदिर आदि संस्थाएँ स्थापित है जहाँ पर मुमुक्षु-बन्धु मिलकर आत्मकल्याणार्थ वीतराग-तत्त्वज्ञानका लाभ उठाते हैं—ववाणिया, राजकोट, मोरबी, सायला, वडवा, खंभात, काविठा, सीमरडा, वडाली, भादरण, नार, सुणाव, नरोडा, मडोदरा, धामण, अहमदाबाद, ईडर, सुरेन्द्रनगर, वसो, वटामण, उत्तरसंडा, बोरसद, बम्बई (घाटकोपर एवं चौपाटी), देवलाली, बैंगलोर, मैसूर, हुबली, मद्रास, यवतमाल, इन्दोर, आहोर, गढ सिवाणा, मोम्बासा (आफ्रिका) इत्यादि।

#### अन्तिम प्रशस्ति

आज उनका पार्थिव देह हमारे बीच नहीं है मगर उनका अक्षरदेह तो सदाके लिये अमर है। उनके मूल पत्रों तथा लेखोंका संग्रह गुर्जरभाषामें 'श्रीमद् राजचंद्र' ग्रन्थमें प्रकाशित हो चुका है (जिसका हिन्दी अनुवाद भी प्रगट हो चुका है)। वही मुमुक्षुओंके लिए मार्गदर्शक और अवलम्बनरूप है। एक एक पत्रमें कोई अपूर्व रहस्य भरा हुआ है। उसका मर्म समझनेके लिये संतसमागमकी विशेष आवश्यकता है। इन पत्रोंमें श्रीमद्जीका पारमार्थिक जीवन जहाँ तहाँ दृष्टिगोचंर होता है। इसके अलावा उनके जीवनके अनेक प्रेरक प्रसंग जानने योग्य है, जिसका विशद वर्णन श्रीमद् राजचंद्र आश्रम प्रकाशित 'श्रीमद् राजचंद्र जीवनकला' में किया हुआ है (जिसका हिंदी अनुवाद भी प्रकट हो चुका है)। यहाँ पर तो स्थानाभावसे उस महान् विभूतिके जीवनका विहंगावलोकनमात्र किया गया है।

श्रीमद् लघुराजस्वामी (श्री प्रभुश्रीजी) 'श्री सद्गुरुप्रसाद' ग्रन्थकी प्रस्तावनाम श्रीमद्जीके प्रति अपना हृदयोद्गार इन शब्दोमें प्रकट करते हैं—''अपरमार्थमें परमार्थके हढ आग्रहरूप अनेक सूक्ष्म भूलभूलैयाँके प्रसंग दिखाकर, इस दासके दोष दूर करनेमें इन आप्त पुरुषका परम सत्संग और उत्तम बोध प्रबल उपकारक बने हैं। संजीवनी औषध समान मृतको जीवित करें, ऐसे उनके प्रबल पुरुषार्थ जागृत करनेवाले वचनोंका माहात्म्य विशेष विशेष भास्यमान होनेके साथ ठेठ मोक्षमें ले जाय ऐसी सम्यक् समझ (दर्शन) उस पुरुष और उसके बोधकी प्रतीतिसे प्राप्त होती है; वे इस दुषम कलिकालमें आश्चर्यकारी अवलम्बन है। परम माहात्म्यवंत सद्गुरु श्रीमद् रॉजिंचंद्रदेवके वचनोंमें तल्लीनता, श्रद्धा जिसे प्राप्त हुई है या होगी उसका महद् भाग्य है। वह भव्य जीव अल्पकालमें मोक्ष पाने योग्य है।"

ऐसे महात्माको हमारे अगणित वन्दन हों !



#### INTRODUCTION

#### 1) CRITICAL APPARATUS

The Bārasa-Anuvekkhā of Svāmi Kumāra, or as it is generally known, the Kārttikeyānuprekṣā¹, is indeed a popular work from which Jaina laymen and monks have drawn their religious inspiration; and consequently, so many manuscripts of this text, with or without the Sanskrit commentary of Śubhacandra, are reported from various Mss. - collections: many more must be lying in other collections of which proper catalogues are not prepared as yet.

The Mss.<sup>2</sup> of K.-anuprekṣā are found in the Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona; in the Jaina Siddhānta Bhavana, Arrah; in the Ailaka Pannālāla Sarasvatī Bhavana and Candraprabh Jaina Mandira, Bhulesvara, Bombay; in the Temples at Karanja; at Amera in Rājasthān; at Moodabidri in South Kanara; in the Lakshmīsena Bhatṭāraka's Maṭha at Kolhapur; in the Jaina Gurukula at Bāhubali (Kolhapur); in the Bhaṭṭāraka's Maṭha at Śravaṇa Belgol (Mysore); and in the Jaina temples at Lucknow. Those at Bāhubali and Moodabidri are on palm-leaf and written in Old-Kannada characters and those at Śravaṇa Belgola in Grantha characters. Most of the other Mss. are on paper and in Devanāgarī characters.

The information noted above is gleaned from various Reports etc. Most of the Mss. from Poona, Bāhubali and Kolhapur I have personally

<sup>1)</sup> Edited by Pannalal Bakalival, Prākrit Text, Sanskrit Chāyā and Jayacandra's Hindī Com., Jaina Grantha Ratnākara Kāryālaya, Bombay 1904; Another ed., without the Sanskrit Chāyā, published by Bhāratīya Jain Siddhānta Prakāšinī Sansthā Calcutta 1930; Text, Hindī Anvayārtha by Mahendrakumara Jain, Maroth (Rajasthan) 1950.

<sup>2)</sup> H. D. VELANKAR: Jinaratna-Kośa, Poona 1944; HIRALAL: Catalogue of Sanskrit and Prākrit Mss. in C. P. and Berar, Nagpur 1926. K. Kasalival: Āmera Śāsira Bhandāra, Jayapura kī Grantha-sūcī, Jayapur 1949; also Rājasthānake Jaina Śāstra-bhandārōkī Granthasūcī, part ii, Jayapur 1954; K. Bhujabali Shastri: Kannada-prāntiya Tādapatrīya Granthasūcī, Banaras 1948. I have used private lists for the Mss. at Kolhapur, Bāhubali and Belgol.

handled. As far as I have seen, there is only one Ms. at Poona which is older than Subhacandra whose Sanskrit commentary is found in some of the Mss.

A detailed description of the Mss. used by me in preparing this edition is given below:

Ba: This is a paper Ms. (10 by 4. 8 inches) belonging to the Deccan College, Poona, now deposited in the Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona, No. 1500 of 1886-92. It has 41 folios written on both sides; each page contains 10 lines; and each line has about 25 letters. The Ms. is pretty old and preserved in a good condition, though some of its edges are eaten by ants. It is throughout written in black ink; the opening sentence, some of the titles, numerals and Dandas etc. are, however, written in red ink. The colour of the paper has changed into brown, and the folios are growing brittle. It contains only the Präkrit text, with topical headings here and there in corrupt language. It is written in a uniform hand. The hand-writing is fairly readable though not graceful. There are many apparent scribal errors, and most of them have been corrected later on sometimes with white paste and sometimes in black ink which is more brilliant than the original one. Possibly these corrections were made after a long time after the Ms. was originally written. One who made these corrections has followed the text with the commentary of Subhacandra; and at times, even correct or plausibly accurate readings are corrected. In some places it is possible to conjecture the original readings. Many third p. sing. terminations in di are changed into i. The corrector has eliminated most of the scribal errors, and he also adds missing verses. This Ms. is partial for v in preference to b. It is not particular about n or n, without any reference to its position in a word. It often writes u for o and conjunct groups for single consonants, and confuses between um and o, cch and tth etc. At Atimes s is retained, and nh, nh or hn is indiscriminately used. There are some marginal remarks in Sanskrit, and terms like yugma, yugala etc. are used to mark the groups of gathas. The Ms. opens like this with the symbol of bhale which looks like ६० in Devanāgarī: ओनमो वीतरागाय नमः ॥ स्वामि कार्तिक अणुप्रेक्षा लिखते ॥. Then follows the first gatha. It is concluded thus: खामि कुमाराजुपेक्षा समाप्त: ॥ Then follows the lekhaka-prasasti which is copied here exactly as it is: संबद १६०३ वर्षे:। कार्त्तिकमासे शुक्रपक्षे । तृतीयां तिथै । बुधवासरे । पातिसाह श्रीसल्लेमसाहरज्ये । अलवरगढमहादुर्गेवास्तव्य । श्रीकाष्टासंघे । मथुरान्वये श्रीपुष्करगणे श्रीवर्द्धमान्धीजनगोतमखासिमात्रायः । गुरुश्व भटारक श्रीसहंसकीर्तिदेवा तत् । पट्ट अनुक्रमेन् वादीभकुंभस्थलविदारणैकपंचमुषान्ः । समस्तगुणविराजमान् भट्टारकश्रीगुणभद्रसृरिदेवात् । तत् मनायः । अलवर-वास्तव्य:। गरीगोत्रे गंगाजलपवित्र । साहचांदणदीलवली:। The reference to Salemasāha has in ु

<sup>1)</sup> See Peterson Reports IV. of 1886-92, No. 1500; it is described below as Ba.

view Islīm Shāh or Salīm Shāh (original name, Jalāl khān) who succeeded Sher Shāh of the Sūr dynasty and ruled as the emperor of Delhi from 1545 to 1554 during the absence of Humāyūn. This king is mentioned in Candrakīrti's Com. on the Sūrasvata grammar' and at the end of a Ms., Śrāvakācāra Dohaka (at Delhi), of which I have seen a transcript. On the first page we have the following sentence in a different hand: इह पोथी धरमदास सीधरी जिहानाबादमधे जैसंबधुरामें तेरापंथ्यांके चेताले पर्धराई मि. भादना सकल १३ सं १८०१.

La: This is a paper Ms. (13 by 5 inches) belonging to Srī Lakṣmīsena Bhattaraka of Kolhapur (Regd. No. 50 in the list of the Matha). It has 262 folios written on both the sides excepting the first and the last pages which are blank. Each page has nine lines with some fortyfive letters or so in each line. The Prakrit text is accompanied by the Sanskrit commentary of Subhacandra. The writing is fairly good but for the typical scribal errors noted below. It is written in a tolerably fair Devanāgarī hand: the first thirtythree and the last seven folios show a different hand of slightly perpendicular and rough style. It is written in black ink on indigenous paper. The gathas are scored with red pencil or powder and marginal lines and dandas are in red ink. In this Ms. nn is written as n and o as u, and ch and tth are often confused. The copyist has not properly read the Ms. in which some of these letters had close similarity for one who does not understand the subtle differences between them. The punctuations in the commentary are not regularly put. A folio, No. 256, is missing; and in the middle some folios, though numbered correctly, are misplaced. Beginning with the symbol of bhale the Ms. opens thus ॥ ६० ॥ श्रीपरमात्मने नमः ॥ शुभनंद्रं जिनं नत्वा etc. After the prasasti of Subhacandra, there is the following colophon at the end: संवत् १८९४ वर्षे चैत्र कृष्णातिथौ २। भौमवासरे। लिप्पकृतं श्रीमथुराजीमध्ये बाह्मण प्राणस्वहस्तन ॥ श्रावक पञ्चालाल ॥ पूज्य श्रीशांतिस्येन सनि महाराजुकीदान दत्तं ।

Ma: This belongs to the Terāpanthi Mandira, Bombay, and bears the No. 98, the earlier No. being 58/3. The paper shows signs of decay, and the edges of folios are broken here and there. It measures 12 by 5. 2 inches. The script is Devanāgarī with the use of padimātrā here and there. It has the Prākrit text, and in between the lines the Sanskrit chāyā is written. The opening words for the gāthās are: श्री वितरागायनमः and for the chāyā are: श्री अहिते नमः. The Ms. ends thus: इति श्रीखासिकार्तिकेयकृतानुष्रेश समाप्ताः । ६॥ १२६॥ स्मृतेवेशात् यदत्र लिखितं कूटं तच्छोप्यं बुधपुंगवै: १। संवत् १६३५ जेष्ठ वदी ८ मौमे लिखितं।

Sa: This is a paper Ms. from Lucknow belonging to Śrī Digambara Jaina Mandira there and received through Sheth Santoomal Samerachand

<sup>1)</sup> S. K. Belvalkar: Systems of Sanskrit Grammar, p. 98.

Jain, Lucknow. It is a well preserved Ms. written on indigenous paper. It cantains gāthās and the Vacanikā of Jayacandra in Hindī. It measures 5.4 by 11.4 inches. In all it has 161 folios. There are ten lines on each page and 40 to 45 letters in each line. The Devanāgarī writing is uniform. Marginal lines, opening and concluding sentences, topical and metrical titles, dandas, numerals etc. are in red ink. Variants for the gāthās only are noted. The Ms. opens thus: ॥ ६० ॥ ओं नमः सिद्धेभ्यः ॥ अथ खामि कार्तिकेयानुप्रेक्षानाम प्रथकी देशभाषामयनचिका लिखिये हैं ॥ दीहा ॥ प्रथमरिषम etc. After the prasasti of Jayacandra (already printed in the Bombay edition) the Ms. adds at the end the following sentence: मासोतमासे उत्तममासे फागुणमासे ऋष्णपक्षे पंचमी सोमबार संवत ॥ १८८५ ॥ का ॥ इति श्री खामिकार्तिकेयानुप्रेक्षा नाम प्रथकी देशभाषामयनचिका संपूर्ण ॥ ॥

Ga: This is a paper Ms. from the Digambara Jaina Mandira, Chaukapurīvālī Galī, Lucknow, received by me along with the Ms. Sa described above. Though the leaves are brown and show patches of moisture, it is well preserved on the whole. It measures 12 by 6·1 inches and contains 210 folios written on both the sides excepting the first folio which has a blank page. It is written in uniform Devanāgarī script the style of which is different from folio No. 172 onwards where the number of scribal errors also increases. The topical titles, dandas, nos. of gāthās, marginal lines etc. are written in red ink but the running matter in black. The dandas are not at the same places as in La. This Ms. iš more accurate in Sanskrit portions than in Prākrit gāthās. It begins with η ς ο η श्रीपरमात्मने चमः η and ends in this way: इति श्री खामिकार्तिकेयटीकायां त्रिविद्यविद्याधरंष्ट्रभाषाकविचकवर्तिभद्दारकश्रीश्रुभचंद्रविद्याध धम्मोनुश्रेक्षाया द्वाद्शोधिकारः ॥ १२ ॥

Pa: This is a paper Ms. from the Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona, No. 290 of 1883-84. It measures 12-5 by 5-5 inches and contains 277 folios. Each page has ten lines, with about 40 letters in a line. In this Ms. the Prākrit text is accompanied by the Sanskrit commentary of Subhacandra. It is written in uniform Devanāgarī hand in black ink; the marginal lines and some daṇḍas are in red ink; and reddish powder is rubbed over the gāthās, titles, quotations etc. Separation of words is indicated by small strokes on the head-lines both in the text and in the commentary. It begins thus: ॥ ६० ॥ ओ नमः सिद्धेन्यः ॥ १ ॥ ग्रुमचंद्रं etc. and ends thus on p. 277: इति श्रीखामिकार्तिकेयानुप्रेक्षायां त्रिविद्यविद्याधरवड्गाषाकविचकवर्तिश्रीग्रुमचंद्रविरचितरीकायां धर्मानुप्रेक्षायां द्वारशोधिकारः ॥ १२ ॥ अथ ग्रुमसंवच्छरे संवत १०८४ पोसमुदि ५ दिने लिपीकृतम् । लिखते बाह्यण हरियाए पांचेरीका बासी पेमराजलिपीकृतम् । मंगलं भूयात् । श्रीः । [Then in a different hand] दिवसामध्ये लिषाइते ॥ सा × × × ह वालचंद सावडा कृसलसंधमुत् । स्वोक संख्या ०२५६ ॥ ॥ सोरठा ॥ पुस्तग लई लिषाय । खगरहेतके कारणे । पढे मुणे मनलाय ईह द्वादस जो भावना ॥ १ ॥.

Of the six Mss. described above, Ba and Ma have only the Prakrit text. La, Ga and Pa are accompanied by Subhacandra's Sanskrit commentary and Sa by Jayacandra's Hindi Vacanikā. Ba is the oldest Ms. of our group, being written in Samvat 1603, and significantly indeed older-than Subhacandra's commentary which was completed in Samvat 1613. Next in age comes Ms. Ma which too has only the Prākrit text. Pa is written in Sam1785, Sa in Sam. 1885 and La in Sam. 1894; Ga bears no date, but it may be as old as, if not older than, Pa from Poona.

So far as the Prakrit text is cancerned, and it is for this that our collation has been thorough, Ba occupies a unique position by virtue of its age though some of its readings are corrected under the influence of the text adopted by Subhacandra for his commentary. It shows some striking common readings with Ma which obviously go back to a common codex older than Subhacandra. La, Ga and Pa show close affinity, all of them being accompanied by the Sanskrit commentary. The text in La is nearer the one adopted by Subhacandra whom Jayacandra follows.

The Prākrit text is constituted after collating five Mss., Ba, Ma, La, Sa and Ga, described above. Variants arising out of scribal slips, presence or absence of anusvāra, s and s, b and v, n and n, a or ya, nh or nh, i or  $\bar{\imath}$  at the end of a  $p\bar{a}da$ , o and  $u\bar{m}$ , cch and tth etc. found in a stray manner in some Ms. or the other are not recorded. However, no reading which has even the remotest dialectal signification is ignored. For facility of understanding hyphens are added to separate words in a compound expression. Some emendations are suggested in square brackets in the footnotes. Grammatical forms are not tampered with for metrical needs: so Present 3rd p. sing. termination would be i, though at the end of a  $p\bar{a}da$  it may pronounced long. The anusvāra is shown when some Mss. give it; but it is shown as anunāsika when its pronunciation is metrically short.

The text of the Sanskrit commentary is constituted primarily with the help of two Mss.,  $L\alpha$  and  $G\alpha$ , which between themselves show variations about sandhi and punctuations etc. with which intelligent copyists appear to have taken some liberty. The readings are noted only when they show fundamental variants affecting the contents. What is agreed upon by both the Mss. is accepted, and in cases of crucial difference; the readings are decided after consulting the Ms.  $P\alpha$ . The rules of Samdhi are not rigorously enforced. Sanskrit expressions, if found in both the Mss., are not tampered with, even if they violate the recognised grammatical standard: obviously, strange forms and expressions are met with here and there.  $G\alpha$ 

gives Dandas more sensibly, but there is no system as such. So Dandas are adjusted, and if necessary added, and now and then commas also put for facility of understanding. Quotations are shown in inverted commas, single or double. The Prākrit verses quoted in the Sanskrit commentary are often very corrupt; they are scrutinised in the light of their sources whenever possible; and plausible readings are allowed to remain in doubtful cases. Whatever is added by the editor, say in the form of chāyā or missing portion, is shown in square brackets. The Ms. Ga often adds the term Vyākhyā at the beginning of the commentary on each gāthā, but it is not found in all the Mss. On the whole the Editor's attempt is to present an authentic and readable text of the Commentary on the basis of two (in some cases three) Mss. noted above without meticulously noting the various readings which do not affect the meaning in any way. Some diagrams in the discussion of Dhyāna in Subhacandra's commentary could not be reproduced, because they are not identical in all the Mss.

#### 2) ANUPREKSĀS

#### a) ETYMOLOGY AND MEANING

Though the term shows different spellings in Prākrit, namely, anuppehā, anupehā, anuvehā, anuppekhā, anupekhā and anuvekhā (some of which are already recorded in Mss.), the Sanskrit counterpart of it is anuprekṣā (and not anūtprekṣā) from the root īkṣ with the prepositions anu and pra, meaning, to ponder, to reflect, to think repeatedly etc. The commentators have endorsed this meaning, now and then amplifying it according to the context. Pūjyapāda in his commentary on the Tattvārtha-sūtra interprets anuprekṣā as 'pondering on the nature of the body and other substances'. According to Svāmi Kumāra anuprekṣā is defined as 'pondering on the right principles'. According to Siddhasena this repeated pondering develops suitable mental states (vāsanā). Nemicandra explains it as cintanikā, reflecting. That anuprekṣā covers comprehension-cum visualisa-

<sup>1)</sup> Sarvarthasiddhi on IX 2-श्रीरादीनां स्वभावातु चिन्तनम् अनुप्रेक्षाः।

<sup>2)</sup> Svāmi-Kārttikeyānuprekṣā 97: सुनत्तिचेता अणुष्येहा ।

<sup>3)</sup> Bhāṣya-ṭīkā (Bombay 1930), part II. 181-अनुप्रेक्षणम् अनुचिन्तनम् अनुप्रेक्षा, अनुप्रेक्ष्यन्ते भाव्यन्त इति वानुप्रेक्षाः । तादृशानुचिन्तनेन तादृशीभिवा वासनामिः संवरः सुलभो भवति ।

<sup>4)</sup> On the Uttaradhyayana 29.22.

tion with a concentrated mind is clearly hinted by Asādhara¹. Subhacandra³ further expands its scope by saying that one has to reflect on the various principles, and this continued reflection involves constant awareness of the nature of things. There is also another aspect for its meaning when it is used in connection with svādhyāya or study of scripture, anuprekṣā or pondering on what one has learnt being one of its important factors. The Bhāṣya and Sarvārtha-siddhi have stressed this meaning while discussing svādhyāya.³. Sometimes both the aspects, especially with later commentators, have got mixed up.

#### b) WHAT THEY ARE IN GENERAL

The Anuprekṣās are, in general, topics of meditation or for reflection, twelve in number, and embrace a wide range of subjects practically covering all the principles and cardinal teachings of Jainism. They are in the form of reflections on 1) the transient character of things (anitya-anuprekṣā), 2) helplessness (asarana-a.), 3) the cycle of rebirth (samsāra-a.), 4) loneliness (ekatva-a.), 5) separateness of the self and non-self (anyatva-a.), 6) the impurity of the body (asuci-a.), 7) the inflow of Karmas (āsrava-a.), 8) stoppage of the inflow of Karmas (samvara-a.), 9) the shedding of Karmas (nirjarā-a.), 10) the constitution of the universe (loka-a.), 11) the difficulty of attaining enlightenment about true religion (bodhi-durla-bha-a.), and 12) the Law expounded by the Arhat (dharma-svākhyātatva-a.).

#### c) THEIR POSITION IN JAINA IDEOLOGY

It is interesting to study the position of Anuprekṣā in Jaina ideology or in the scheme of Jain principles.

i) The shedding of Karma (nirjarā) is rendered possible through penance (tapas) which is twofold: External and Internal. The latter is of six varieties of which sajjhāya or the study of the sacred lore is the fourth and jhāna, concentration or meditation, is the firth.

<sup>1)</sup> Anagāra-Dharmāmṛta (Bombay 1919), page 414-अनुप्रेक्ष्यन्ते शरीराचनुगतत्वेन स्तिमितचेतसा दृश्यन्ते इत्यनुप्रेक्षाः।

<sup>2)</sup> Here in his commentary on the Svāmi-Kārttikeyānuprekṣā, p. 1-अनु पुनः पुनः प्रेक्षणं चिन्तनं सरणमनित्यादिस्तरूपाणामित्यनुप्रेक्षा, निजनिजनामानुसारेण तत्त्वानुचिन्तनमनुप्रेक्षा इत्यर्थः !

<sup>3)</sup> On the Tattvārtha-sūtra IX. 25, Bhāṣya: अनुप्रेक्षा ग्रन्थार्थयोरेन मनसाभ्यासः । Sarvārtha-siddhi: अधिगतार्थस्य मनसाभ्यासोऽनुप्रेक्षा ।

<sup>4)</sup> K. K. HANDIQUI: Yasastılak and Indian Culture (Sholapur 1949), pp. 291 ff.

<sup>5)</sup> Ovavāiyasuttam, Sūtra 30, edited by N. G. Suru (Poona 1931), pp. 20, 24, 26, 27; for this and the next two paragraphs.

- a) The study of the sacred lore is of five kinds: 1) vāyanā, reading or reciting; 2) padipucchanā, questioning or inquiring on a doubtful point; 3) pariyaṭṭanā, memorising or proper recitation; 4) anuppehā, reflection or meditation on what is studied; and 5) dhamma-kahā, lecturing or delivering sermons.
- b) Of the four dhyānas, dharmya and sukla deserve detailed scrutiny in this context. The Dharmya-dhyāna, which is of four kinds, has four characteristics (lakkhaṇa), fourfold support (ālambaṇa), namely, vāyaṇā, pucchaṇā, pariyaṭṭaṇā and dhammakaḥā, and four attendant reflections (anuppehā): 1) anicca-anuppehā, 2) asaraṇa-a., 3) egatta-a. and 4) saṃsāra-a. Similarly, Śukla-dhyāna, which is of four kinds, has four characteristics, fourfold support and four attendant reflections: 1) avāya-anuppehā, 2) asubha-a., 3) aṇaṃtavattiya-a. and 4) viparṇāma-a.

Thus Anuprekṣā, reflection on or pondering over certain topics, has been closely associated with Dhyāna, both Sukla- and Dharmya-, and especially with the latter so far as the standard list of Anuprekṣās, in parts or as a whole, is concerned. Sivārya in his Bhagavatī Ārādhanā, while describing the dharma-dhyāna, thinks nearly in similar terms; and according to him, rnupehā is the last ālambana (the first three being vāyana, pucchana and parivaṭṭana) of it under its fourth variety or stage, namely, samsthānavicaya, which consists in meditating on the constitution of the universe as conceived in Jainism. Sivārya gives an elaborate exposition of the twelve Anuprekṣās, the contemplation on which being a supplementary discipline. In his description of Sukladhyāna there is no reference to Anuprekṣās.

ii) According to the Tattvārthasūtra IX. 2, Anuprekṣās are mentioned among the agencies that bring about the stoppage of the influx of Karmas (samvara), the remaining being Gupti, Samiti, Dharma, Parīṣahajaya and Cāritra. All the commentators elaborate the discussion about anuprekṣās only in this context. The Sūtras mention anuprekṣās under svādhyāya (IX. 26) where the meaning is slightly different, but do not refer to them under the discussion of Dhyāna (IX. 28 ff.).

Thus Anuprekṣā occupies a significant position in Jaina ideology. It is conducive to the stoppage of the influx and shedding of Karman; it

<sup>1)</sup> According to the Tattvārtha-sūtra (IX 25) the order of enemeration and wording are slightly different.

<sup>2 )</sup> Mülärādhanā (Sholapur 1935) gāthās 1710, 1875-76 etc.

www.jainelibrary.org

supplements the discipline of meditation; and it is one of the forms of the study of the sacred lore. Its twofold connotation, noted above, depends on its association with Meditation or Study.

#### d) THEIR PURPOSE AND SCOPE

The object of Anuprekṣā and its effect on the soul aspiring after liberation are explained at length in the Uttarādhyayana-sūtra (XXIX. 22): By pondering [ on what he has learned ] he loosens the firm hold which the seven kinds of Karman, except the āyuṣka ( have upon the soul ); he shortens their duration when it was to be a longer one; he mitigates their power when it was intense; (he reduces their sphere of action when it was a wide one ); he may acquire Ayuṣka-Karman or not, but he no more accumulates Karman which produces unpleasant feelings, and he quickly crosses the very large of the fourfold Samsāra which is without beginning and end.' The ultimate objective of Anuprekṣā-contemplation is the stoppage (samvara) of the influx of and the shedding of Karman (nirjarā). As intermediary steps many a virtue is developed by the soul by contemplating on one or the other anuprekṣā.

The topics of Anuprekṣā serve as potent factors leading to spiritual progress. When one is impressed by the transient nature of worldly objects and relations, one directs one's attention from the outward to the inward: the attachment for the world is reduced giving place to liking for religious life which alone can save the soul from Samsāra and lead it on to liberation. By this contemplation the relation of the self with the universe is fully understood: the mind becomes pure and equanimous; attachment and aversion are subjugated; renunciation rules supreme; and in pure meditation the Atman is realized.

The scope of the religious topics covered by twelve Anuprekṣās is pretty wide. When the worldly objects are realized to be transitory and relations temporary, there develops that philosophical yearning to solve the problem of life and death. The individual, often under the pressure of his pre-dispositions, thinks, talks and acts, and thus incurs a fund of Karmas the consequences of which he cannot escape. Being the architect of his own fortune, he can never escape his Karmas without experiencing their fruits. The soul being in the company of Karmas from beginningless time, the transmigratory struggle is going on since long; and it is high time for the self to realise itself as completely different from its associates, both subtle and gross. To realise the potential effulgence of the self, one has to under-

2

stand the derogatory nature of its accessories like body etc. The causes of the Karmic influx have to be ascertained and eradicated and the stock of the binding Karman to be destroyed. A detailed contemplation on the universe in its manifold aspects helps one to understand the self; and this understanding is something rare and reached after a good deal of effort along the religious path preached by worthy Teachers who lived what they preached and became ideals, after attaining the bliss of liberation, for all the aspirants.

The Anuprekṣās are of significant value in one's career in all the stages of religious life and spiritual progress. 'They are in the nature of reflections on the fundamental facts of life, and remind the devotee of the teachings of the Master on the subject of rebirth, Karma and its destruction, equanimity and self-control, the glory of the Law and the final goal. They are no doubt designed to develop the contemplative faculty of the Yogin and may be called the starting point of dhyāna. But they have also a great moral significance inasmuch as they are meant to develop purity of thoughts and sincerety in the practice of religion.'

#### e) Their Twofold Enumeration

Especially in the Sūtra texts, the order of enumeration of any topics has a practical advantage for referential purposes, apart from the possibility of its getting some traditional sanctity. So it is necessary to see how Anuprekṣās are enumerated in earlier texts. The list of twelve Anuprekṣās as enumerated in the Tattvārtha-sūtra of Umāsvāti (IX. 7) has become more or less standard for subsequent writers who adopt it with very minor changes in the order, may be for metrical needs etc. Umasvati's order stands thus: 1) anitya-a., 2) asaraṇa-, 3) samsāra-, 4) ekatva-, 5) anyatva-, 6) asuci-7) asrava-, 8) samvara-, 9) nirjarā-, 10) loka- 11) bodhi-durlabhatva, and 12) dharma-svākhyātatva. The three authors Śivārya\*, Vaṭṭakera\* and Kundakunda stand together with a definitely different order of enumeration which stands thus: 1) adhruva-a., 2) asarana-, 3) ekatva-, 4) anyatva-, 5) samsāra-, 6) loka-, 7) asuci-, 8) asrava-, 9) samvara-, 10) nirjarā-, 11) dharma-, and 12) bodhi. That in the Marana-samāhi is nearer the one of these authors than that of Umāsvāti. Svāmi Kumāra, however, agrees with the anumeration of Umasvati, though he agrees with Sivarya and others in preferring the term adhruva to anitya.

<sup>1)</sup> K. K. HANDIQUI: Yatastilaka and Indian Culture (Sholapur 1949) p. 293.

<sup>2)</sup> Mūlārādhanā, gātbā 1715.

<sup>3)</sup> Mūlācāra (Bombay 1923) part 2, VIII. 2.

<sup>4)</sup> Bārasa Anuvskkhā in the Sat-Prābhrtādi-samgraha (Bombay 1920) p. 425.

#### 3) ANUPREKȘĀ IN JAINA LITERATURE

#### a) Canonical Strata

It is necessary to record what information is available about Anuprekṣā, not in its general sense but in its technical perspective, as outlined above, in the earlier strata of Jaina literature; especially the canonical texts. The canon, as it has come down to us, contains older and later portions; and as yet our studies have not progressed towards chronological stratification of the various texts. Some of the contents may be as old as the second century after the Nirvāṇa of Mahāvīra, while their final form, mostly as available today, is as late as the fifth century A. D.: the earliest known compilation was made at the Pāṭaliputra Council and then, through various vicissitudes, the available texts were collected and written down at the Valabhī Council presided over by Devarddhi. So taking the present texts as they are, an attempt can be made to put together all information about Anuprekṣās from the canonical texts, namely, 11 Angas, 12 Upāngas, 10 Prakīrnakas, 6 Chedasūtras, 4 Mūlasūtras, and 2 Individual Texts; and also the relics of the Pūrvas.

1) According to the Thānamga, there are four Dhyānas: atta, rodda, dhamma and sukka. The third, namely, Dharmya is of four kinds; it has four characteristics; it is supported by four props: 1) vāyanā, 2) paḍipu-chaṇā, 3) pariyatṭaṇā and 4) aṇuppehā; and lastly it is to be attended by four aṇuppehās: 1) ega-aṇuppehā, 2) aṇicca-a., 3) asaraṇa-a., and 4) saṁ-sāra-a. In the like manner, Śukladhyāna is also of four kinds, has four characteristics, is supported by four props and is to be attended by four aṇuppehās: 1) aṇaṁtavattiya-a., 2) vipariṇāma-a. 3) asubha-a., 4) avāya-a. The passage in question stands thus:

धम्मे झाणे चडिन्नहे चडप्पडोयारे पण्णते । तं जहा । आणाविजए, अवायविजए, विवागविजए, संठाण विजए। धस्मस्स णं झाणस्स चत्तारि कक्खणा पण्णता । तं जहा । आणारुई, णिसगरुई, सुत्तरुई, ओगावरुई । धम्मस्स झाणस्स चत्तारि आळंबणा पण्णता । तं जहा । वायणा, पश्चिपुच्छणा, परियद्दणा, अणुष्पेहा । धम्मस्स णं झाणस्स चत्तारि अणुष्पेहाओ पण्णता । तं जहा । एगाणुष्पेहा, अणिबाणुष्पेहा, असरणाणुष्पेहा, संसाराणुष्पेहा ।

<sup>1)</sup> The word is now and then used in its general sense, for instance, Anuogadāra, Sūtra 73, Suttāgame (Gurgaon 1954), Vol. II, p. 1092.

<sup>2)</sup> Suttāgame (Gurgaon 1953), I, p. 224; also Śrimat Sthānānga-sūtram with Abhayadeva's Commentary (Ahmedabad 1937), pp. 176-77.

सुके झाणे चढिनहे चढप्पढोयारे पण्णते ! तं जहा । पुहुत्तवियके सवियारी, एगत्तवियके अवियारी, सुदुमिकिरिए अणियही, समुष्टिककिरिए अपिवहीं । सुकस्स णं झाणस्स चत्तारि छक्खणा पण्णता । तं जहा । अन्वहे, असम्मोहे, विवेगे, विडस्सगो । सुकस्स णं झाणस्स चत्तारि आछंबणा पण्णता । तं जहा । अंती, मुत्ती, महवे, अजवे । सुकस्स णं झाणस्स चत्तारि अणुष्येहाओ पण्णता । तं जहा । अणंतवित्याणुष्येहा, विपरिणामाणुष्येहा, असुभाणुष्येहा, अवायाणुष्येहा ।

- 2) A similar passage is found in the Ovavāiya-sutta (Sūtra 30) according to which '4 dhammakahā' takes the place of '4 anuppehā'; and the order of enumeration of the four anuppehās is slightly different: anicca-a. comes first, and ega or egatta-a. stands third. Further, under Sukladhyāna also, the order is slightly different: 1 avāya-, 2 asubha-, 3 anamtavattiya, and 4 viparināma-.
- 3) As already noted above, according to the Ovavāiya-sutta, the Internal penance is of six kinds, the fourth being sajjhāya and the fifth, jhāna. The sajjhāya is of five kinds: 1 vāyanā, 2 padipuchanā, 3 pariyattanā, 4 anuppehā and 5 dhammakahā. In the passages referred to under 1) and 2), Anuppehā and Dhammakahā figured as alternatives in the Thānamga and Ovavāiya, but here they are separately enumerated. This separate enumeration is further confirmed by another passage of the Ovavāiya which stands thus (Sūtra 31):

तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्य मगवश्रो महावीरस्यं बहवे अणगारा मगवंतो अप्पेगइया आयारश्वरा जाव विवाससुयश्चरा तथ्य तत्थ तर्धि तिहें देसे देसे गच्छागर्च्छ गुम्मागुर्मिम कड्डाफर्ड्डि अप्पेगइया वायंति अप्पेगइया पिटयुंच्छंति अप्पेगइया परियदंति अप्पेगइया अणुप्पेहंति अप्पेगइया अक्खेवणीओ विक्खेवणीओ संवेयणीको णिब्वेयणीओ बहुविहाओ कहाओ कहंति अप्पेगइया उर्द्रुजाण् अहोसिरा झाणकोट्टोवगया संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणा विहरंति।

4) The Uttarādhyayana-sūtra (xxx. 30, 34) also classifies the Internal penance into six kinds, and the fourth, namely, sajjhāya is of five kinds: 1 vāyanā, 2 pucchanā, 3 pariyaṭṭaṇā, 4 anuppehā and 5 dhammakahā. In the earlier chapter (xxix), Saṃmatta-parakkame, among the topics enumerated, sajjhāya stands at No. 18 and is followed by vāyaṇā, padipucchaṇā, pariyaṭṭaṇā, anuppehā and dhammakahā which are numbered 19 to 23. It is possible, of course, to take that these five are just the amplification of sajjhāya. The text, as already quoted above, explains at length the effect of Anuprekṣā on the soul aspiring after liberation.

<sup>1)</sup> Abhayadeva explains them thus: अनन्ता अत्यन्तं प्रभूता वृत्तिः वर्तनं यस्यासावनन्तवृत्तिः, अनन्ततया वर्तते हस्यनन्तवर्ती त्रद्भावस्तथा, भवसंतानस्येति गम्यते । ...... विविधेन प्रकारेण परिणमनं विपरिणामो वस्तूनामिति गम्यते । ...... अञ्चभक्तं संसारस्येति गम्यते । तथा अपाया आश्रवाणामिति गम्यते ।

5) The basic Sūtras of the Satkhandāgama on which Vīrasena (c. A. D. 816) has written the Dhavalā commentary using, if not incorporating, earlier Prākrit commentaries, are a relic of the Pūrvas; and in one Sūtra, while explaining the Śrutajñāna-upayoga, the following eight types are mentioned thus:

जा तत्थ वायणा वा पुच्छणा वा पढिच्छणा वा परियष्टणा वा अणुगेक्खणा वा थय-थुदि-धस्मकहा वा जे चामण्णे एवमादिया॥

The commentary gives a detailed interpretation of all these, among which Anuprekṣā is thus explained:

- i) कम्मणिजरणद्वमद्विमजाणुगयस्य सुद्याणस्य परिमर्खणमणुपेन्खणा णाम ।
- ii) सांगीभूदकदीए कम्मणिजरद्रमणुसरणमणुवेक्सा ।
- 6) It would be relevant to record here some negative evidence also. The Uttarādhyayana-sūtra, Chapter xxi, Caraṇavihi, enumerates topics arranged in units of one, two, three, etc. Under the group of twelve there is no mention of Anuprekṣā (verṣe 11). In similar enumerations in the Samavāyaṅŋa² and Āvassayasutta³, the list of twelve Anuprekṣās is not mentioned. Secondly, in the Paṇhāvāgaraṇāiṁ the five Saṁvaradvāras² are mentioned; but they do not, as in the Tattvārtha-sūtra, include Anuprekṣā; and what are mentioned there as Bhāvanās, like those in the Ayāraṁga, are quite different from Anuprekṣā for which later on the term Bhāvanā came to be used.
  - 7) The Mahānistha-sutta\* enumerates Bhāvanās in this manner:

भावणाओं दुवालस । तं जहा । अणिकत्त-भावणा, असरण-भा°, एगत्त-भा°, अकक्त-भा°, विवित्त-संसार-भा°, कम्मासव-भा°, संवर-भा°, विणिजर-भा°, लोगवित्थर-भा°, धम्मं सुयवन्सायं सुपक्तं तित्थयरेहिं°, तत्त-चिंता-मा°, बोही सुद्दस्रहा जम्मंतरकोडीहि वि सि मा°।

<sup>1)</sup> HIRALAL JAIN: Satkhandagama, IV. 1, vol. 9, pp. 262-63 (Amraoti 1949).

<sup>2)</sup> Suttāgame (Gurgaon 1953), vol, 1, pp. 325-6.

<sup>3)</sup> Suttagame (Gurgaon 1954), vol. 2, p. 1168.

<sup>4)</sup> A. C. Sen: A Critical Introduction to the Panhāvāgaranāim, the tenth Anga of the Jaina Canon (Wurzburg 1936), pp. 7, 19 etc.

<sup>5)</sup> W. Schubbing: Das Mahānisīha-sutta (Berlin 1918) p. 66. This work is later than Pinda- and Oha-nijjutti, but 'in reality can scarcely be attributed to the canon with correct ness. 'Both language and subject-matter, e. g., the occurence of Tantric sayings, the mention of non-canonical writings, etc., seem to indicate a late origin of this work.' M. Winternitz: A History of Indian Literature, vol. II, p. 405.

<sup>6)</sup> Compare Prasama-rati-prakaraņa, No. 161: धर्मोऽयं स्वाख्यातो जगद्भितार्थे जिनैजितारिगणै: १ येऽत्र स्तास्ते संसारसागरं लीलयोत्तीर्णाः ॥

This list as compared with that in the *Tattvārthasūtra* is wanting in asucitva-, and tattvacintā-bhāvanā seems to be additional: any way the twelvefold enumeration is maintained.

8) In one of the Pannaya texts, namely, the Maranasamāhi, the twelve Bhāvanās are thus enumerated: 1 aniccabhāva, 2 asaranayā, 3 egayā. 4 annatta, 5 samsāra, 6 asubhayā, 7 logassahāva, 8 āsava, 9 samvara, 10 niijarana, 11 uttama-guna and 12 bohi-dullahayā.2 The object of these Bhāvanās is to inculcate vairāgya or the spirit of detachment and renunciation: and they are explained in details in some 70 gathas (569-688). 1) In this world the position and pelf, contacts and coresidence, physical gifts and worldly accessories are all transitory (574-77). 2) When one is pestered by birth, old age and death, the only shelter is the Jina-sasana. Even with all the military equipments no king has been able to conquer death. Neither miracles nor medicines, neither friends nor relatives, not even gods, can save a man from death; and none else can share his agonies (578-83). Others do not accompany one to the next world. One has to suffer all alone for one's Karmas. It is futile to weep for others without understanding one's own plight (584-88). 4) The body and relatives are all separate from the self (589). 5) With the mind deluded and not knowing the correct path, the Atman wanders in Samsara, in various births, suffering physical pains and mental agonies. Birth, death, privations etc. are to be faced all along: the same soul plays different rôles in different births without following the Dharma (590-600). 6) Dharma alone is subha, auspicious or beneficial, while wealth and pleasures lead one ultimately to misery (601-4). 7) There is no happiness in this world, in the various grades of existence. Birth, death, disease, impure body, separation and mental disturbances: all these leave no room for happiness (605-10). 8) Attachment, aversion, negligence, sensual temptations, greed, fivefold sin: all these lead to the inflow of Karmar into the soul like water into a leaky boat (611-18). 9) Eradication of passions, subjugation of senses, restraint over mind, speech and body through knowledge, meditation and penances rescue the soul from Karmic influx (619-24). 10) Fortunate are those who have severed worldly attachment, follow the path of religious life, and thus destroy the Karmas (625-28). 11) The path of religion preached by Jinas is highly beneficial. Deeper the detachment and spirit of renunciation, nearer one goes to the

<sup>1)</sup> Prakīrņaka-dašakam (Bombay 1927), pp. 135 ff.

<sup>2)</sup> पढमं अणिश्वभावं असरणयं पगयं च अन्नतं । संसारमसुमया वि य विविहं लोगस्सहावं च ॥ कम्मस्स आसवं संवरं च निज्जरणमुत्तमे य गुणे । जिणसासणम्मि बोहिं च दुछहं चिंतर महमं ॥

goal of religious life, namely, the seat of highest bliss (629-31). 12) While wandering in this worldly wilderness, there are so many temptations that it is very difficult to find the correct and advantageous position and therefrom reach religious enlightenment given out by Jinas (632-38).

The contents under asubhayā deserve special note, and the impurity of the body is not even referred to there. It is interesting that uttame ya gune is to be understood for Dharma, possibly through the Ten Dharmas, which are, as a rule, qualified by the term uttama. Some handy similies are introduced here and there. An over-greedy person suffers like a fish which has swallowed the hook (615). Five Indrivas prove dangerous like serpents handled unaided by charms etc. (618). A soul subject to Karmic influx is like a leaky boat (618). Knowledge, meditation and penances bring under control sense-pleasures and passions like reins of the horses (621). The penances destroy the seed of Samsāra just as fire burns a clump of grass (621). In one gāthā is mentioned Dadhapanna which has become as good as a proper name of a Śramana of firm religious faith; and in another is given the illustration of Kandarīka and Pundarīka the details about whom are available in the Nāyādhammakakāo (xix).

- 9) Beside these details, it is possible to spot in the canonical texts, passages and contexts (though the term Anuprekṣā may not have been used there) which can be suitably included under one or the other anuprekṣā.
- i) The Sramanic, or what is called Ascetic, poetry is essentially characterised by that basic pessimism and consequent *nivṛtti* which originates from the notion of transitoriness (*anityatā*) and is expressed in various ways:
  - 1) दुमपत्तर पंड्रयए जहा निवडह राहराणाण अञ्चए। एवं मणुयाण अधियं समयं गोयम मा पमायए॥ कुसरगे जह ओसविंदुए थोवं चिट्टह लंबमाणए। एवं मणुयाण जीवियं समयं गोयम मा पमायए॥ इह इत्तरियनिम आउए जीवियए बहुएखवायए। विहुणाहि एयं पुरे कडं समयं गोयम मा पमायए॥
  - 2) इह जीविए राय असासयम्मि धणियं तु पुण्णाइ अकुम्बमाणो । से सोयई मन्तुमुहोवणीए धम्मं अकाऊण परम्मि छोए ॥
  - 3) भभनो पश्चिवा तुब्भं अभयदाया भवाहि य। अणिने जीवलोगिम कि हिंसाए पसजिस ॥ जया सन्वं परिन्नज गंतन्वमवसस्स ते। अणिने जीवलोगिम कि रजिम्म पसजिस ॥ जीवियं चेव रूवं च विज्जुसंपायचंचलं । जस्य तं मुज्जसी रायं पेचस्यं नावबुज्जसे ॥
  - 4) अणिश्चे खलु भो मणुयाण जीविए कुसम्गजलविंदुचंबले ।
- 5) किंपामफलोबमं च मुणिय विसयसोक्तं जलकुब्बुयसमाणं कुसम्मजलबिंदुचंचलं जीवियं च णाऊणं सद्भव-मिणं रयमिव पडम्मलमं संविधुणित्ताणं चहुत्ता हिरण्णं जांव पन्यहृयां ।
  - 1) Tattvārtha-sūtra IX. 6
  - 2) Uttarādhyayana-sūtra X.1-3,XIII. 21, XVIII. 11-13
  - 3) Dasaveyāliya-sutta, Cūlikā 1, 16.
  - 4) Ovavāiya-sutta, Sūtra 23.

- ii) The Atman is his own shelter, an architect of his fortunes and misfortunes; and none else can save him from the consequences of his Karmas. The great Tirthakaras have already shown the path by their own example. This theme is closely linked up with the Karma doctrine which leaves no margin for divine intervention in human affairs. A touching exposition of this anāthatā or asaranatva is found in the Uttarādhyayana-sūtra (xx) in which this idea is very nicely driven home to king Śrenika. Stray passages are found in many places:
- 1) ... अभिकंतं च खलु वयं संपेहाए। तओ से एगया मृतभावं जगयंति। जेहिं वा सर्थि संवसह ते व णं एगया नियमा पुर्टिव परिवयंति सो वा ते नियमे पच्छा परिवएजा। नालं ते तव ताणाए वा सरणाए वा तुमं पि तेसि नालं ताणाए वा सरणाए वा<sup>1</sup>।
  - 2) जिंदिणो मिगा जहा संता परियाणेण विजया। असंकियाई संकंति संकियाई असंकिणो ॥
  - 3 ) पुष् जिया भो न सर्ण बाह्य पंडियमाणिणो । हिचाणं पुन्वसंजीयं सिया किचीवएसमा ॥
  - 4) बाहेण जहा व विष्ठए अवले होइ गर्व पचोइए। से अंतसी मध्ययामए नाइबले अबले विसीयह॥
- 5) इह खलु नाइसंजोगा नो ताणाए वा नो सरणाए वा । पुरिसे वा एगया पुन्ति नाइसंजोगे विष्पजहह, नाइसंजोगा वा एगया पुन्ति पुरिसं विष्पजहंति ।
  - 6) माया पिया ण्डुसा भाषा भजा पुत्ता य ओरसा । नालं ते मम ताणाय लुप्पंतस्स सकम्मुणा ॥ प्यमद्वं सपेहाए पासे समियदंसणे । छिंद गेर्सि सिणेइं च न कंखे पुष्वसंथवं ॥
  - 7) अहेह सीहो व मियं गहाय मच्चू नरं नेह हु अंतकाले। च तस्स माया व पिया व भाषा कालम्मि तर्मि सहरा भवंति ॥
  - 8) वेथा आहीया न भवंति ताणं असा दिया नैंति बेंमं तमेणं। आया य पुसा न हवंति ताणं को णाम ते अणुमकेज एयं॥
  - 9) सन्वं जगं जह तुहं सन्वं वावि धणं भवे । सन्वं पि ते भपजतं नेव ताणाय तं तव ॥
  - 10) बणाहो सि महाराय नाहो मज्ज्ञ न विजर्ड । अणुकंपरा सुहं वात्रि कंचि नाभिसमेमहं ॥
  - 11) मायापिइबंधूहिं संसारत्येहिं पूरिको छोगो । बहुजोणिवासिएहिं न य ते ताणं च सरणं च ॥
- iii) Many descriptions of the endless Samsara with its privations and miseries in the four grades of life are found in the canon. The Sūyagadam describes the miseries in hell in one of its chapters, I. 5. 1-2; and Miyāputta convinces his parents that ascetic life is really covetable when one remembers the various miseries one has to experience in different lives. The details are elaborated round the central idea which is expressed in the following verse:

<sup>1)</sup> Āyāramga-sutta I. 2. 1

<sup>2)</sup> The context is slightly different.

<sup>3 )</sup> Süyagadam, I. 1. 2. 6, I. 1. 4. 1, I. 2. 3. 5, II. 1. 13.

<sup>4)</sup> Note the use of sampehäe above and sapehäe here.

<sup>5)</sup> Compare Mahābhārata Mokṣadharma 175. 18. 9: तं पुत्रपशुसंपन्नं व्यासक्तमनसं नस्म् । सुप्तं व्याम्रो मृगमिव मृत्युरादाय गच्छिति ॥ संचित्वानकमेवैनं कामानामविद्याकम् । व्याष्टाः पशुमिवादाय मृत्युरादाय गच्छिति ॥

<sup>6)</sup> Uttarādhyayana-sūtra, VI. 3-4, XIII. 22, XIV. 12, 39, XX. 9.

<sup>7)</sup> Mahāpratyākhyāna 43.

- 1) जम्मं दुक्लं जरा दुक्लं रोगाणि मरणाणि य। अहो दुक्लो हु संसारो जस्थ कीसंति जंतवो ॥ १५॥ The Samsāra is typically described thus:
  - 2) अणाइयं च णं अणवद्गां दीहमाई चाउरंतं संसारकंतारं ।
  - 3) जहा अस्साविणि नावं जाइअंधो दुरूहिया। इच्छई पारमागंतुं अंतरा य विसीयइ॥ एवं तु समणा एगे मिच्छदिटी अणारिया। संसारपारकंखी ते संसारं अणुपरियदंति ॥
  - 4) सुई जहा ससुत्ता न नस्सई कयवरिम पडिया वि । जीवो वि तह ससुत्तो न नस्सई गओ वि संसारे ॥ इंदियविसयपसत्ता पडेति संसारसायरे जीवा । पिन्स न्व किश्वपन्ता सुसीकृगुणपेहुणविहुणा ॥
  - 5) पीयं थणवच्छीरं सागरसिल्लाओ बहुतरं होजा । संसारिम्म अणंते माईणं अञ्चमञ्चाणं ॥ बहुसो वि मए रुण्णं पुणो तासु तासु जाईसु । नयणोदयं पि जाणसु बहुययरं सागरजलाओ ॥ नित्थ किर सो पएसो लोए बालग्गकोडिमित्तो वि । संसोरें संसरंतो जत्थ न जाओ मओ वा वि ॥ सुलसीई किल लोए जोणीपमुहाई सयसहस्साई । प्रकेकिम्म इत्तो अणंतखुत्तो समुत्यको ॥

iv-v) The themes of ekatva and anyatva go together. The Atman is essentially lonely or single throughout its transmigratory journey; and one has to realize one's responsibility and oneself as separate from everything else, from the subtle Karman to gross body and other possessions and relatives. That the soul and body are different is the central theme of the discussion between king Paesi and the monk Kesi in the Rāyapasenaijjam. Incidental passages on these topics are numerous in the canon:

- 1) सन्त्रं गेहिं परिन्नाय एस पणए महामुणी, अइयच सन्त्रओ संगं 'न महं अस्थि' इति । इति 'एगो अहमंसि' जयमाणे एत्य विरष् अणगारे सन्त्रओ मुंडे रीयएं।
- 2) न तस्य दुक्खं विभयंति नाइओ न मित्तवग्गा न सुया न बंधवा । पूको सयं पच्छादोइ दुक्खं कत्तारमेव अणुजाइ कम्मं ॥
- उ) प्रको हं नित्य में कोई न चाहमिव कस्सई । एवं अदीणमणसो अप्याणमणुसासए ॥
  प्रको उप्पज्जए जीवो प्रको चेव विवज्जह । प्रकस्स होइ मरणं प्रको सिज्झइ नीरको ॥
  एको करेइ कम्मं फलमिव तस्सक्को समणुहवइ । प्रको जायह मरइ परलोयं प्रक्रओ जाइ ॥
  प्रको में सासओ अप्या नाणदंसणसंजुओ । सेसा में बाहिरा भावा सन्वे संजोगलक्षणा ॥
  प्रको करेइ कम्मं प्रको अणुहवइ दुक्कयविवागं । प्रको संसरइ जिओ जरमरणचडगाईगुविलं ॥
- 4) अज्ञो जीवो अर्ज सरीरं। तम्हा ते नो एवं उवलब्भंति<sup>8</sup>।
- 5) अज्ञं इमं सरीरं अज्ञो जीवो त्ति निच्छयमईओ। दुक्खपरिकिलेसकरं छिंद ममत्तं सरीराभो ।
- I) Uttarādhyayana-sūtra XIX, also XXIX. 22.
- 2 ) Sūyagaḍam I. 1, 2, 31-22.
- 3 ) Bhatta-parinnä, 86.
- 4 ) Mahāpratyākhyāna 37-40.
- 5 ) Āyāramga I. 6. 2.
- 6) Uttarādhyayana-sūtra XIII 23.
- 7) Mahāpratyākhyāna 13-16, 44.
- 8) Sūyagadam II. 1. 9. 29, p. 70, ed. P. L. VAIDYA, Poons 1928.
- 9) Tandula-veyāliya 100.

- vi) That the body is impure, pleasures thereof are futile and delusive, and the Atman alone is worth pursuing: this is a favourite theme of the canon. The Nāyādhamma-kahāo, viii, presents a characteristic description of the body:
- 1) ... इमस्स पुण भोरालियसरीरस्स खेलासवस्स वंतासवस्स पित्तासवस्स सुकासवस्स सोणिय-प्यासवस्स दुरुयऊसासनीसासस्स दुरुयमुत्तपूड्यपुरीसपुण्णस्स सङ्ण जाव धन्मस्स केरिसए य परिणामे मिनस्सड्
  - 2) इमं सरीरं भणिचं असुई भसुइसंभवं । असासयावासिमंगं दुक्खं केसाण भायणं ॥ असासए सरीरम्मि रहं नोवलभामहं । एच्छा पुरा व चह्यक्वे फेणबुब्बुयसंणिभे ॥
  - 3) माणुस्तयं सरीरं प्रदेयं मंससुक्तद्दुणं । परिसंठिवयं सोद्दृ अच्छायणगंभमछेणं ॥ किसियमित्तं वण्णे अमेज्झमङ्यम्मि वश्वसंघाए । रागो हु न कायन्यो विरागमृत्रे सरीरिम्म ॥ किमिकुलसयसंकिण्णे असुद्दमकोक्से असासयमसारे । सेयमळपुज्यदम्मि निन्धेयं वश्वद्द सरीरे ॥
- vii—ix) Asrava, Samvara and Nirjarā are three of the Seven Principles or Nine Categories of Jainism; they are closely linked with the Karma doctrine; they explain Samsāra on the one hand and lead the soul on to liberation on the other; and further, they form, to a very great extent, the basis of Jaina ethics and morality. At all suitable contexts they are discussed in the canon. Practically the whole of the Panhāvāgaraṇāim is devoted to explain āsava and samvara.
- x) A correct understanding of the universe (loka) with its two constituents, Jīva and Ajīva and their varieties and mutual reactions enables the Atman to understand oneself. Special treatises like the Dīvasāgara-pannatti and Sūrapannatti etc. are devoted to this topic; and many of the canonical sections give details about Jīva etc. Here one cultivates the feeling of the immense greatness and extent of the universe and space, full of wandering souls.
- xi) A gradation list of the rarities is often met with in the canon. Starting from Nigoda the soul is on a march of spiritual progress through various grades of living beings. Then to be born as a human being at a suitable place, in a good family, with a perfect and healthy body and with requisite opportunities for religious enlightenment is something that is rare. If the loka-anuprekṣā inculcated the feeling of immense space, this Anuprekṣā makes

<sup>1)</sup> Ed. N. V. VAIDYA (Poons 1940) pp. 113 ff:; further Tandulaveyāliya, Sūtra 17, gives a more graphic description.

<sup>2)</sup> Uttarādhyayana XIX. 12-3

<sup>3)</sup> Tandulaveyāliya 84 ff., 90 ff.

<sup>4)</sup> W. Schubring: Die Lehre der Jainas (Berlin and Leipzig 1935) pp. 186 etc.

<sup>5)</sup> Uttarādhyayana-sūtra XXXVI.

<sup>6)</sup> Uttarādhyayana X.

one realize the feeling of endless time which in course of series of births produces the impression of the rarity of human birth and of religious enlightenment:

- संबुड्सह किं न बुड्सह संबोही खलु पेच दुल्लहा । नो हूचणमंति राइओ नो सुलभं पुणरावि जीवियं ॥
   इणमेव खणं वियाणिया नो सुलभं बोहिं च आहियं । एवं सहिए हियासए आह जिणे इणमेव सेसगा ।।।
- 2) ज्ञनारि परमंगाणि दुछहाणीह जंतुणो । माणुसत्तं सुई सद्धा संजमस्मि य वीरियं ॥ दुछहे खलु माणुसे भवे चिरकालेण वि सञ्वपाणिणं। गाढा य विवाग कम्मुणो समयं गोयम मा पमायप्रै॥
- दुल्लभे खलु भो गिहीणं धम्मे गिहिवासमञ्झे वसंताणं<sup>3</sup>।

xii) Dharma covers the two-fold religion and the consequent modes of religious life with its attendant rules of conduct and pious living, prescribed for householders and monks. The *Uvāsagadasāo* describes the rules for a householder, and the life of a monk is elaborately described in the *Āyāraṃga* and other texts of the canon. The term *dharma-svākhyātatva* reminds one of sakkhāya-dhamma\* in the *Uttarādhyayana* (ix. 44).

These bits of evidence, both positive and negative, culled together from the present-day canon lead us to the following conclusions: Anuppehä is recognised right from the beginning as a potent agency for the destruction of Karman; it accompanied Dhyana or meditation, both Dharmya-dhyana and Śukla-dhyāna; the four Anuprekṣās of the latter (vide 1 above) did not get incorporated, like those of the former (vide 1 above) in the standardised list of the twelve Anuprekṣās. The twelve Anuprekṣās en bloc are not mentioned in the early canon which notes some other Anupreksas than those included under the grouping of twelve. Later, these Anuprekṣās, when perhaps treatises were composed on them, came to be included under or associated with Svādhyāya or study. The first four Anuprekṣās stand as a group and very well represent the memorable themes of ascetic poetry: the next two also can go with them; then the 7th, 8th and 9th stand together as basic dogmas of Jainism; and the last three go together as a positive glorification of the doctrines preached by Jina. Once the twelve Anuprekṣās were enumerated, they served as a basis on which individual authors could compose comprehensive treatises which are not only valuable compendiums of Jaina doctrines but also repositories of great ethical sermons and of didactic poetry of abiding moral value and appeal.

<sup>1 )</sup> Sūyagadam I. 2. 1. 1, I. 2. 3. 19.

<sup>2)</sup> Uttarādhyayana III. 1, X. 4 etc.

<sup>3)</sup> Dasaveyāliya, Cāliā I. 8.

<sup>4)</sup> There is an interesting and elaborate explanation of svākkhāta as an adjective of dhamma in the Visuddhimagyo, pp. 144-5, ed. by Kosambi, Bombay 1940.

<sup>5)</sup> W. Schubring: Die Lehre der Jainas (Berlin & Leipzig 1935) pp. 169, 198, 199 ff., also Atmarama: Tattvārthasūtra Jaināgama-samanvaya (Rohtak 1936), pp. 181 f.

#### b) The Tattvartha-sūtra and its Commentaries

It is already noted above that the Tattvārthasūtra (IX. 2, 7) mentions anuprekṣā as an agency of samvara; and the twelve anuprekṣās enumerated in the Sūtra are elaborated by various commentators. The Tattvārthādhi. gama—bhāṣya² and the Sarvārthasiddhi are the two basic sources, with much in common both in thoughts and expressions; and they have given a positive lead to the subsequent commentaries in fixing the scope, in supplying the thought-capital and in outlining the details of each anuprekṣā. It may be seen here how some important and exhaustive commentaries have elaborated these very ideas.

The Rajavārttika<sup>\*</sup> of Akalańka (c. last quarter of the 7th century A.D.) not only incorporates practically the whole of the exposition of the Sarvārthasiddhi on the anuprekṣās but also adds more precise definitions and supplements as well as elaborates with technical details some of its points. Sometimes, as in the case of bodhidurlabha-a., the technical details are strikingly elaborated. Akalańka impresses one as a typical Naiyāyika with a marvellous mastery over Jaina dogmatic details.

The Bhāṣyānusāriṇī<sup>5</sup> of Siddhasena (c. 7th to 9th century of the Vikrama era) is an exhaustive exposition of the T.-bhāṣya. But on the Sūtras in question, it primarily interprets and now and then elaborately explains with some dogmatical details the very text of the Bhāṣya. What is striking is that there is no further contribution to or development of the thought-pattern of anuprekṣā, as we find on the section of dhyāna etc. where some additional verses are quoted by Siddhasena.

The Tattvārtha-sloka-vāttika<sup>6</sup> of Vidyānanda (c. A. D. 775-840) has hardly anything to add on the anuprekṣā Sūtras beyond repeating the vārttikas of Akalanka in a string and then rounding off the explanation with a couple of verses. There is no further advance on the thought-pattern and supplementation to the ideas already recorded by the Sarvārthasiddhi.

<sup>1)</sup> SURHALALAJI SANGHAVI: Tattvāratha-sūtra (Banaras 1939), Intro., pp. 36 ff.

<sup>2)</sup> In the Rayacandra Jaina Sastramala, Bombay 1931.

<sup>3)</sup> For editions, K. B. Nitave: Kolhapur 1917; Phoolchanda Shastei: Jäänapitha M. J. G., No. 13, Banaras 1955.

<sup>4)</sup> Ed. Mahendrakumar jain: Jügnapitha M. J. G., Nos. 10 & 20, Banaras 1953-57.

<sup>5)</sup> Ed. H. R. KAPADIA in the Seth Devachand L. J. P. Fund Series, Nos. 67 and 76; Bombay 1926-30.

<sup>6)</sup> Ed. Manoharlal, Bombay 1918; also Darabarilal Jaina: Āpta-parīkṣā, Delhi 1949.

The Tattvārtha-Vṛtti¹ of Śrutasāgara (16th century of the Vikrama era) is more or less a further explanation, a close but detailed paraphrase, of the Sarvārthasiddhi in this context. The compounds are dissolved and the subject-matter is presented in simpler language. Some time the original passage from the Sarvārthasiddhi is repeated. Now and then some ideas are further developed with additional illustrations and similes. At the close of the Vṛtti on this Śūtra (IX. 7), Śrutasāgara adds fourteen verses, in the Śārdūla-vikrīḍita metre: the first enumerates 12 anuprekṣās; then each anuprekṣā is elaborated in a verse; and the concluding verse tells us how Śrutasāgara, the disciple of Vidyānandi, composed these verses for enhancing the spirit of renunciation (vairāgya-samrddhaye). The verse on anitya-a. runs thus:

सहृग्बोधचरित्रस्त्रनिचयं मुक्त्वा शरीरादिकं न स्थयोऽश्रतिहरसुरेन्द्रधनुरम्भोबुद्धदाभं क्वचित् । एवं चिन्तयतोऽभिषङ्गविगमः स्याङ्गक्तमुक्ताशने बद्वचिद्विलयेऽपि नोचितमिदं संशोचनं श्रेयसे ॥

# c) DETAILED EXPOSITION

There is a group of Jaina texts which wholly, or in a substantial part, devote themselves to the exposition of Anuprekṣā; and some of them are older than the *Tattvārtha-sūtra*.

The Bārasa-anuvekkhā (B)<sup>2</sup> of Kundakunda is an important Prākrit text solely devoted to the twelve-fold reflection. The printed text shows in all 91 gāthās, but a palm-leaf Ms. with a Kannada gloss from the Lakṣmīsena Maṭha, Kolhapur, omits gāthās Nos. 35, 41, 45, 67 (identical with Kattigeyā-nuppekkhā 104), 90 and 91 (which specifies Kundakunda-muninātha as the author), and has a different gāthā<sup>3</sup> instead of No. 19 which happens to be identical with the Damsana-pāhuda, gāthā No. 3. A really critical text of this work is an urgent necessity. As already pointed out by me years back, there is an appearance of antiquity about this work. First, some of its gāthās are common with the Mūlācāra VIII, and possibiy they are ancient traditional verses. Secondly, five gāthās from this work (Nos. 25-29) are quoted in the same order in the Sarvārthasiddhi (II. 10) of Pūjyapāda. Lastly, the method of exposition is quite traditional and dogmatic. For some of the ideas and similes (like jala-budbuda) Pūjyapāda seems to have been indebted to Kundakunda.

<sup>1)</sup> Ed. Mahendrakumar Jain: Jäänapītha M. J. G., No. 4, Banaras 1949.

<sup>2)</sup> Satprābhṛtādisamgrahaḥ, Māṇikacandra D. J. G., 17, Bombay 1920, pp. 425 ff. 3) एको खरेदि कम्मं अहविसमं जोण्हकहियममोणं । मोक्खं सुहं [ मोक्खसुहं ] उक्कं एको अणुहविस सुद्धणा ॥

<sup>4)</sup> A. N. UPADHYE: Pravacana-sara (Bombay 1935) Intro. p. 40. For the age of Kundakunda, see Ibidem pp. 10 f.

In the method of exposition it is characteristic of Kundakunda that he uses both niścaya- and vyavahāra-nayas. Apart from his discussion about transitoriness etc. of external adjuncts, he necessarily insists on the meditation of the Atman which is eternal, the ultimate shelter, unique on account of its distinguishing characteristics, quite separate from all others, not to be lost sight of in this transmigratory circuit, worthy of being realised in this universe, pure as distinguished from its body, to be understood as quite apart from influx, stoppage, bondage and shedding of Karmas, to be realized in purity without any confusion either with the routine of a monk's or householder's life, and to be known fully for attaining spiritual happiness. Selfrealization is the ultimate and the only object of twelve-fold reflection; and Kundakunda does not lose sight of this unlike others who are often lost in didactic exhortations which obscure the central theme of self-realization. The anuprekṣās cover a wider purpose of religious practices such as reporting of, renunciation of and atonement for sins and equanimous attitude and meditation. The gathas on anitya-a. are as below:

वरमवणजाणवाहणसयणासण देवमणुवरायाणं । मादुपिदुसजणभिश्चसंबिधणो य पिदिवियाणिश्वा ॥ ३ ॥ सामिगंदियस्वं भारोगं जोन्वणं बलं तेजं । सोद्दगं लावणं सुरधणुमिव सस्सयं ण हवे ॥ ४ ॥ जल्लुब्बुद्सक्षभणूक्षणरुविधणसोद्दमिव थिरं ण हवे । अहर्मिद्दाणाई बल्लदेवप्पहुदिएजाया ॥ ५ ॥ जीवणिबद्धं देहं खीरोद्यमिव विणस्सदे सिग्वं । भोगोपभोगकारणदन्वं णिश्चं कहं होदि ॥ ६ ॥ परमद्देण दु भादा देवासुरमणुवरायविहवेहिं । विदिरिची सो अप्पा सस्सदिमिदि चिंतए णिश्चं ॥ ७ ॥ ५

The Mūlācāra (M)<sup>8</sup> of Vattakera, chap. VIII, in 74 gāthās, is devoted to a discourse on the 12 Anuprekṣās or Bhāvanās. The personality of Vaṭṭakera (who is the author of M. according to the commentary of Vasunandi) is still in obscurity and his age, especially with reference to that of Kundakunda (who also is mentioned by some Mss. as the author of M.) is a matter of investigation. The Mūlācāra is undoubtedly an ancient text and shows by its contents close affinity with Ardhamāgadhī canonical texts and the Nijjuttis. The nature of the language excludes the possibility that it is a direct adaptation of the present day canonical passages.

In the exposition of anuprekṣā both the Bārasa-anuvekhā and Mūlācāra show some common gāthās partly or fully (B1, a Kannada Ms. reads siddhe namamsidūṇa ya for namiūna savva-siddhe & M1; B2 & M2; B3 & M3, especially line 2; B4 & M4, especially line 1; B14 & M9, cf., Maraṇasamāhi 585; B22-3 & M11-2, cf. also Maraṇasamāhi 588; B36 &

I) v. l. मादुपिदुसयणसंवासदा य पीदी वि य अणिज्ञा । as in the Müläcära.

<sup>2)</sup> Compare Pravacanasāra, I. 6.

<sup>3)</sup> Ed. Mānikacandra D. J. G., No. 23, Bombay 1923,

M 19); and there are some similar ideas apart from common dogmatical and ideological inheritance (cf., B 8 & M 5; B 24 & M 13; B 49 & M 45; B 52 & M 38). The Mūlācāra has further some gāthās similar to those in the Maranasamāhi, referred to above (M 46 & Mara. 618; M 50 & Mara. 621-2; M 57 & Mara. 628; M 68 & Mara. 635). According to both, reflection on the anuprekṣās gives rise to vairāgya or spirit of renunciation (M 73 & Mara. 638). Some gāthās, possibly of traditional nature, have their counterparts in texts like the Trilokasāra.

Kundakunda and Vattakera show some marked differences in their approach and in some of the details. Kundakunda lays special stress on the positive aspect of the Anupreksas that Atman must be realized as such; he introduces both the Navas; and his description of dharma covers both the duties of monks and householders. Vattakera does not go much beyond the literal and dogmatic meaning of each anupreksā; he has primarily the ascetic life in view; and his exposition of bodhi-durlabha-a. is more of a traditional nature and reminds one of canonical descriptions. Vattakera prefers the term asubha-a, which is asuci-a, according to Kundakunda who confines himself to bodily impurity without any reference to artha, kama etc. which prominently figure in the Bhagavati-ārādhanā and Marana-samāhi. According to Kundakunda Samsāra is of five kinds (No. 24), but with Vaṭṭakera it is of four kinds, or of six kinds (with reference to aniyoga-dvāra), or of many kinds with reference to gatis (Nos. 14-5). Vasunandi who is aware of the five-fold division includes bhava (implied by ca) under bhava. Vattakera's gāthās on anitya-a, are as below:

# ठाणाणि भासणाणि य देवासुरमणुयइङ्गिसोक्खाइं । मादुपिदुसयणसंवासदा य पीदी वि य भणिश्चा ॥ ३ ॥ सामिगोदियरूवं मदिजोवणजीवियं बर्छं तेजं । गिइसयणासणभंडादिया भणिश्चेति चिंतेजो ॥ ४ ॥

The Bhagavatī-ārādhanā¹ of Śivārya devotes nearly 160 verses (Nos. 1715-1875) to the exposition of twelve Anuprekṣās; and as already noted above, they are introduced as ālambana of dharma-dhyāna (in the manner of Thānamga) under its samsthāna-vicaya variety. In his exposition Śivārya impresses us more as a poet than a dogmatist or teacher. His style is fluent, simple and lucid, and with racy flourish he embellishes his composition with strings of striking upamās (at times studiously collected) and rūpakas many of which are used by subsequent authors. To illustrate the transient character of things, he mentions a large number of objects of comparison

I) Ed. Mūlārādhanā with the Sk. commentaries of Aparājita and Aśādhara, the metrical paraphrase of Amitagati and a modern Hindi translation (Sholapur 1935); also A. N. Upadhye: Brhatkathākoša (Bombay 1943), Iutro., pp. 10 ff.

drawn from different walks of life. One is helpless in the face of Karmic consequences, so he appeals to all to seek shelter in darsana, jñāna, cāritra and tapas which by stepping a little higher Kundakunda identifies with one's own self (Bha. 1746 & B 13). If the Maranasamähi stresses helplessness in the face of death, Sivarya emphasises the same in the face of Karmic consequences. One is really alone, lonely; relatives are not dependable, much less the body; and it is the Dharma consisting of faith, knowledge and conduct that accompanies the soul (cf. Bha. 1752 and B 20). Contact with people here in different births is like the meeting of birds on a tree at night: individuals have different temperaments, and their mutual attachment is necessarily utilitarian. Samsāra is a dangerous wilderness or an unfathomable ocean in which one drifts driven by one's own Karmas through various forms of life. It is five-fold, and therein the soul wanders in different places, with changing body and varying aptitudes-ever pursued by death and suffering manifold miseries. All along Karmas trap the soul which in its pursuit of pleasures suffers infinite pain in this endless Samsāra. Under Lokānuprekṣā Śivārya describes more about changing human relations (illustrated by the story of Vasantatilaka1 etc.), various births and worldly conditions than the cosmological details. Dharma alone is subha, while artha and kāma are asubha: the body is all impure. An unguarded soul is like a leaky boat in which flows the Karmic fluid or like an oily surface to which the Karmic dust clings. The human life should be used to eradicate the causes of the influx of Karmas which are all-pervasive and which require to be stopped by curbing the senses, passions etc. Karmas get destroyed in their own way after giving the fruit or through the practice of penances. While discussing Dharma, Sivarya does not introduce the distinction of sagara and anagara-dharma but speaks of it in general. Dharma is supreme and thereby human beings attain the highest bliss. Dharma preached by Jina is compared with a wheel in this manner:

# सम्मद्दंसणतुंबं दुवालसंगारयं जिणिदाणं । वयणेमियं जगे जयह धम्मचहं तवोधारं ॥

For a soul overcome by Karmas and moving in Samsāra, enlightenment in religion is something rare and accidental like the yoke and yoke-pin coming together on wide sea: fortunate are those who have acquired it. Śivārya's exposition of anitya-a. runs thus (Nos. 1716-28):

<sup>1)</sup> For the stories of Vasantatilakā (1800) and Vimalā (1806) referred to in this context see the Brhatkathākośa (Bombay 1943), Tales Nos. 150 and 153.

<sup>2)</sup> Compare Nandisütra 5-संजमतवतुंबारयस्स नमो सम्मत्तपारियञ्जस्स । अप्यक्ष्यिकस्स जओ होउ स्या संघ-चक्स्स । where Samgha is compared to a wheel.

लोगो विलीयदि इमो फेणो व्य सदेवमाणसतिरिक्लो । रिद्धीओ सम्बाओ सिविणयसंदंसणसमाओ ॥ विज्जू व चंचलाई दिद्रपणहाई सन्वसोक्लाई । जलबुब्बदो व्व अधुवाणि होति सन्वाणि ठाणाणि ॥ णावागदा व बहुगइप बाविदा होति सन्वसंबंधी । सन्वेसिमासया वि अणिश्वा जह अन्मसंघाया ॥ संवासो वि अणिको पहिचाणं पिंडणं व छाहीए । पीदी वि अच्छिरागो व्व अणिका सन्वजीवाणं ॥ रतिं एगस्मि दुमे सङ्गाणं पिंडणं व संजोगो । परिवेसो व अणिको इस्सरियाणाधणारोग्गं ॥ इंदियसामन्गी वि अणिका संज्ञा व होइ जीवाणं । मञ्ज्ञण्डं व णराणं जोव्वणमवट्टिदं छोगे ॥ चंदो हीणो व पुणो बहुदि एदि य उत् अदीदो बि । ण दुं जीब्वणं णियत्तदि णदीजलमदिच्छिदं चेव ॥ धावदि गिरिणदिसोदं व आउगं सन्वजीवलोगिसः। सुक्रमालदा वि हीयदि लोगे पुन्वण्हुकाही व ॥ अवरण्डरुक्खछाही व अद्विदं वड्डदे जरा छोगे। रूव पि णासदि छहं जले व लिहिदेलुयं रूवं॥ तेओ वि इंद्रथणुतेजसंगिहो होइ सन्वजीवाणं । दिद्रपणद्रा बुद्धी वि होइ सुका व जीवाणं ॥ अदिवडह बलं खिप्पं रूवं धूलीकदंबरं छाए । वीची व अदुवं वीरियं पि लोगम्मि जीवाणं ॥ हिमणिचत्रो विव यिहसयणासणभंडाणि होति अधुवाणि । जसकिती वि भणिका छोए संझब्भरागो व्व ॥ किह दा सत्ता कम्मवसत्ता सारदियमेहसदिसमिगं । ण मुणंति जगमणिश्च मरणभयसमुख्यिया संता ॥

Though we are not definite about the relative chronology of Kundakunda, Sivārya and Vattakera, a comparative study of their exposition of Anuprekṣā is interesting. These three authors form a trio in this respect, and their works have a close kinship, besides each having its individuality. The twelve anupreksas are enumerated by them in the same order, and many ideas are common between them. Kundakunda addresses both monks and householders, while Sivarya and Vattakera have obviously the ascetic congregation in view. These two show greater affinity with canonical texts. Kundakunda and Sivārya have mentioned five-fold Samsāra; and in that context the latter's text, as it is available, seems to quote a few gathas from the former (B 26-27 or Bha. 1776 and 1778). One of the gathas of Sivarya, No. 1824, occurs in Pañcāstikāya where Amrtacandra calls it Siddhāntasūtra, possibly an ancient verse inherited in traditional memory. Some gathas of Kundakunda have close resemblance with those of Sivarya (cf., B 13, 48, 49 & 67 respectively with Bha. 1746, 1825-6 & 1847). Between Vattakera and Śivārya two verses are almost common (M 65° and 67 and Bha. 1867 & 1870); both of them use the term loga-dhamma (M 28 and Bha. 1811); and there are some gathas which show a good deal of common ideas and expressions (cf. M 17, 26, 27, 31, 32, 37, 43-4, 50, 56, 57, 61 & 66 respectively with Bha. 1789,

<sup>1)</sup> The form lihidellaya is quite interesting and valuable to explain the Marathi p. p. p. forms lihilele, etc.

<sup>2 )</sup> Generally some ten stories or instances are narrated to illustrate the rarity of human birth (See my Notes, p. 381, Brhat-Kathākoša, Bombay 1943); and juga-samilāditthamta is one of them. Something like it is found in Buddhists works as well: for instance, Matroeta, in his Adhyardha-sataka, speaks thus: सोइहं प्राप्य मन्थ्यत्वं ससब्सीमहोसस्यम् । महा-ण्णेवसुगच्छिद्रकूम्भैद्रीवार्पणोषमम् ॥. This illustration is fully explained by Uddyotana in his Kuvalayamālā, §§ 326-327, of my edition, Bombay 1959.

1799, 1802-3, 1814, 1815, 1821, 1828, 1837, 1853, 1851, 1857 and 1869). Some of the verses of Śivārya have somewhat similarity with a few gāthās in the *Maranasamāhi* (cf. Bha. 1776, 1822, 1837 and 1870 with Mara. 598, 618, 621 and 634). These three texts, along with the section on Bhāvanās in the *Maranasamāhi* have formed the basic capital on which have grown the subsequent thoughts about Anuprekṣās.

The Jñānārṇava (or Yogapradīpādhikāra) of Śubhacandra¹ is a solid and significant treatise on Yoga or meditation, written in fluent Sanskrit and full of didactic fervour. Very little is known about its author, Śubhacandra, who must have been a great Yogin and an outstanding poet. He is later than Samantabhadra, Devanandi, Akalanka and Jinasena (A. D. 837), and even possibly Somadeva, the author of the Yasastilaka, but perhaps earlier than Hemacandra (c. A. D. 1172). All that can be definitely said is that he flourished between A. D. 837 and 1227 (this being the date of a Ms. of the Jñānārṇawa). The spirit of religious and didactic poetry seen in the Śatakas of Bhartrhari and in the subhāṣitas of Amitagati and others is obviously patent in the composition of Śubhacandra who betrays a good deal of influence of Bhartrhari and possibly, therefore, is made by a legend, a brother of the latter.

The Jñānārṇava being an authoritative work on Dhyāna, it is but natural that an exposition of twelve anupreksās should find a place in it. But what positively strikes one is that Subhacandra prefaces his treatise with a disquisition on Anuprekṣās, which, called Bhāvanās here, lead to the cleansing of heart and steadiness of mind: they are the beautiful steps leading to the terrace of liberation (II. 5-7). In all some 188 verses (II. 5 onwards), mostly anustubh but longer metres here and there, are devoted to these topics of reflection. Subhacandra has a mastery over Sanskrit expression; and he handles longer metres with remarkable ease and felicity. His slokas have a dignified flow suited to the seriousness of the subject-matter. The exposition throughout is of a thoughtful poet who steers safe between the temptations of the conceits of expression and complications of dogmatical details. It is primarily the ascetic that is addressed. Similes from earlier sources are found here and there; but the tendency of mechanical reproduction is conspicuously absent. Subhacandra is well-read but predominantly an original writer. Ideas may be inherited or borrowed, but he expresses them in his own way. The five-fold Samsara is referred to by him; in the asucitva-bhāvanā he devotes more attention to bodily impurity; along with a disquistion on

<sup>1)</sup> Ed. Rayacandra Jaina Sastramāla, Bombay 1927.

Dharma in general, he deals with ten-fold Dharma; and in dealing with loka-a., his details are more cosmological. He concludes his exposition of anuprekṣā in this manner:

दीभ्यक्वाभिर्यं ज्ञानी भावनाभिर्निरन्तरम् । इहैवामोखनातक्कं सुख्यस्वक्षमक्षयम् ॥ विभ्याति कषायाप्तिविगलति रागो बिलीयते ध्वान्तम् । उन्मिषति बोधदीपो हृदि पुंसां भावनाभ्यासात् ॥ एता द्वादश भावनाः खल्ल सखे सख्योऽपवगिश्रयस्तस्याः संगमलालसैषेटयितुं मैत्रीं प्रयुक्ता बुषैः । एतासु प्रगुणीकृतासु नियतं सुक्तयक्षना जायते सानन्दा प्रणयप्रसम्बह्ददया योगीश्वराणां सुदे ॥

Hemacandra (A.D. 1089-1172) was a celebrated Jaina teacher and a man of letters. His works cover a wide range of subjects and testify to his encyclopaedic erudition, extensive study and enormous application. As a poet and as a scholar, Hemacandra was one of the most versatile and prolific writers; and mainly due to him an augustan period of literature and culture was inaugurated in Gujarat during the benign rule of Siddharāja and Kumārapāla. His freatises on grammar, lexicography, metrics and poetics are of great practical importance. He wrote his Yogasāstra¹ (also called Adhyātmopaniṣad) at the request of king Kumārapāla who, on hearing it, was won over to Jaina religion. He has added his own Sanskrit commentary to it, including therein, beside explanation of the text, a number of illustrative stories and expository and supplementary verses (antara-sloka). The twelve anuprekṣās, called bhāvanās, are dealt with in the Fourth Prastava, 55-110. The antara-slokas further expound the same idea as contained in the basic verses; in fact, both together, as far as the anupreksa section is concerned, form one whole. There are only three basic verses (65-67) in the text on Samsāra-bhāvanā, but there are 90 antaraslokas in the commentary containing traditional account of grief and despair in the four grades of worldly existence. Likewise the Loka-bhāvanā has three main verses (104-6), but the Svopajña commentary gives an exhaustive survey of Jaina cosmography mostly in Sanskrit prose interspersed with some Prakrit quotations from earlier sources.

The exposition is mostly in anustubh verses which reflect Hemacandra more as a moralist teacher: some of his poetic flourish is seen in those verses of long metres which conclude a group of supplementary verses. It is characteristic of Hemacandra that he studiously avails himself of earlier literature, bearing on the subject under discussion, and that his Yogasāstra

<sup>1)</sup> Ed. Jaina Dharma Prasāraka Sabhā, Bhavnagar 1926; also M. Winternitz: A History of Indian Literature, II, pp. 567f.

is indebted to the Jñānārnava is already accepted. Subhacandra prescribes samatva or equanimity towards living beings, reflection on non-attachment, eradication of distractions and resorting to bhāva-suddhi, i. e., cleansing of the heart or purification of mind; and to achieve all this Anuprekṣās or Bhāvanās are helpful (II. 4 f.). Hemacandra says likewise that sāmya or equanimity results from non-attachment for the cultivation of which one should resort to Bhavanas (IV. 55 ab). A close study of these two texts shows that Hemacandra is studiously brief all along. At times he incorporates almost bodily some verses with common ideas and words (JII. iii. 7-8 & Y IV. 65), in some places summarises the detailed exposition (J II. iv. 5-6 & Y IV. 69; J II. vii, 9 & Y IV. 78), and now and then uses the capital of ideas (J II. i. 14, 16, 41 & Y IV. 57-8; J II. i. 42 & Y IV. 59-2 etc.; J II. ii. 4, 5, 8 & Y IV. 61-63; J II. vii. 5-7 & Y IV. 76-7; J II. viii. 1-3, 6, 9 & Y IV. 79-80, 82-3; J II. ix. 1-3 & Y II. 86-7), at times even in identical expressions (J II. i. 40b & Y IV. 59b; J II. ii. 12-13 & Y IV 64-1-2; J II. vii 3b & Y IV. 75a; J II ix. 4 & Y IV. 88; J II. x. 7, 12a, 14b & Y IV, 99. 102; J II. xi. 3 & Y IV.106; JII.xii4-5& YIV 108). Hemacandra's eloquent glorification of Dharma reminds one of Haribhadra's praise of it at the beginning of the Samarāicca In his prose commentary and supplementary verses included there he gives good many ideas and illustrations which are drawn from canonical texts like the Uttarajjhayana and Sūyagadam. In certain places he brings far more information, elucidative of Jainism and critical of other faiths, than is found in the Jñānārnava. His four basic verses on the Anitya-bhāvanā stand thus (No. 55-60):

यसातस्त्रम् मध्याद्वे यन्मध्याद्वे न तमिशि । निरीक्ष्यते भवेऽस्मिन् हि पदार्थानामनित्यता ॥ शरीरं देहिनां सर्वपुरुषार्थनिवन्धनम् । प्रचण्डपवनोद्धृतवनावनविनशरम् ॥ कञ्जोळचपळा छक्ष्मीः संगमाः स्नासंनिभाः । वात्याभ्यतिकरोक्षिप्तत्कृतुस्यं च योवनम् ॥ इत्यनित्यजगद्भृतं स्थिरचित्तः प्रतिक्षणम् । तृष्णाकृष्णाहिमद्वाय निर्ममत्वाय चिन्तयेत् ॥

The Bhavabhāvanā is composed by Maladhāri Hemacandra, the pupil of Abhayadeva, in the year A. D. 1131. It deals with 12 Bhāvanās in an exhaustive manner, in 531-gāthāś. In this work the term bhāvanā practically takes place of anuprekṣā; it is the reflection on bhava or samsāra thāt is more important; and it serves as a ladder to reach the abode of liberation. The

<sup>4)</sup> G. J. Patel: Yogaśästra (Ahmedabad 1938), Intro. pp. 35ff.; Nathuram Premi Jaina Sāhitya aura Itihāsa (Bombay 1956) pp. 335f.

<sup>5)</sup> Ed. Śri-Rsabhadeva Keśarimalaji Jaina Śvetāmbara Samsthā, I vol., with Svopajña com., Surat 1935; Bare Text with Sk. Châya, Ibidem, Surat 1937; M. WINTERNITZ: A History of Indian Lit., p. 589.

order of enumeration of the twelve bhāvanās and reference to Dharma by uttame ya gune indicate that Hemacandra is following the Maranasamāhi. The main theme for the author is bhava-bhāvanā<sup>1</sup>, while the discussion about other Bhāvanās is incidental: that explains how and why 322 gāthās out of the total of 531, are devoted to the exposition of samsāra-bhā. in which the miseries etc. in the four grades of existence are fully elaborated, and why the title of the text is Bhava-bhāvanā. The author shows more influence of the Ardhamagadhi canon than that of the T.-sūtra: some of his expressions and descriptions can be traced to the canonical stratum. In handling certain similes (see Nos. 12, 76-79) etc., his style has a flourish and is quite striking. Some of his descriptions are heavy with long compounds. Now and then he has a veiled attack against other schools of thought (No. 126); and in some places he is enthusiastically eloquent about Jainism (Nos. 474 f., 480 f.). In his exposition he refers to a number of model tales such as those of Nemi (5), Bala (25), Nanda etc. (53), Meghakumāra (228), Sukosala (430) etc.: some of them are found in the canon and some in the commentaries on the same. Hemacandra's exposition of bhava-bhāvanā has become so much all-pervasive that he brings under it what other authors have included under other Bhavanas, By way of illustration the gathas on Anitya-bhavana are reproduced below (Nos. 11-25):

सन्वण्पणा भणिको नरलोभो ताव चिट्ठउ असारो । जीयं देहो लच्छी सुरलोयिम वि अणिकाई ॥
नह्पुलिणवालुयाए जह विरह्यअलियकरितुरंगेहिं । घररज्जकप्यणाहि य बाला कीलंति तुट्टमणा ॥
तो सयमवि भक्केण व भगो एयिम भहव एमेव । अज्ञञ्जदिसिं सन्वे वयंति तह चेव संसारे ॥
घररज्जविह्वसयणाह्रएसु रिमेऊण पंच दिहयाई । व संति किहंचि वि निययकम्मपल्यानिलुविखना ॥
भहवा जह सुमिणयपावियम्मि रज्जाइ इट्टवत्थुम्मि । खणमेगं हरिसिजंति पाणिणो पुण विसीयंति ॥
कह्वयदिणलदेहिं तहेव रज्जाइएहिं तुसंति । विगएहिं तेहिं वि पुणो जीवा दीणत्तणमुर्चेति ॥
रूपकणयाह् वत्थुं जह दीसह इंद्यालविज्ञाए । खणदिट्टनटुरूवं तह जाणसु विह्वमाईयं ॥
संझव्भरायसुरचावविक्ममे घडणविह्डणसङ्वे । विह्वाइवत्थुनिवहे किं मुज्जसि जीव जाणंतो ॥
पासायसालसमलंकियाई जह नियमि कत्थह थिराई । गंधव्वपुरवराई तो तुह रिद्धी वि होज्ज थिरा ॥
धणस्यणबलुम्मत्तो निराथयं अप्पाब्विभो भमसि । जं पंचदिणाणुवरिं न तुमं न घणं न ते सयणा ॥
भवणाई उववणाई सयणासणजाणवाहणाईणि । निकाई न कस्सह निव य कोइ परिरविखओ तेहिं ॥
मायापिईहिं सहविद्विपूर्हिं मित्तिहें पुत्तदारेहिं । एगयओ सहवासो पीई पणओ वि य अणिको ॥

<sup>5)</sup> तम्हा धरपरियणसयणसंगयं सथलदुक्षुसंजगयं। मोत्तं अष्टुज्झाणं भावेज्ज सया भवसस्त्वं॥ भवभावणा य एसा पिढ्जिए बारसण्ह मज्झिम्म eto.

<sup>6)</sup> The Svopajña com. narrates the life of Nemi, through nine births, in 4042 Prākrit gāthās: a veritable poem by itself!

# बलरूवरिद्धिजोध्वणपहुत्तणं सुभगया अरोयत्तं । इहेहि य संजोगो असासयं जीवियन्वं च ॥ इय जं जं संसारे रमणिजं जाणिजण तमणिषं । निषमिम उज्जमेसु धम्मे चिय बलनरिंदो स्व ॥

## d) Incidental Exposition

The Jaina poet is, almost as a rule, a moralist and a teacher: obviously, therefore, the Caritas, Purāṇas and ornate poems composed by him have short or long exposition of Anuprekṣā whenever there is the context of dhyāna or meditation, svādhyāya or study, or samvara or stoppage of Karmas, as a part of religious instruction for which some Kāvyas have a special chapter. Some important works in which Anuprekṣā is incidentally discussed may be noted here. This survey is only illustrative and not at all exhaustive.

The Varāngacarita<sup>2</sup> of Jațila is one of the earliest available Jaina Purānic Kāvyas in Sanskrit, assigned to c. 7th century A. D. Anuprekṣās are introduced here as preliminary exercises prior to one's embarking on the life of renunciation in which dhyāna (or meditation) is quite essential. This practical aspect perhaps explains why Subhacandra and Amitagati preface their discourse on dhyāna with an exposition of Anuprekṣās. Jaṭila's enumeration of Anupreṣās (xxviii. 31) is not apparently complete. Either he is not discoursing on them in the fixed order, or the order of verses in the present-day text is not well preserved. It is asarana-a. and anitya-a. that seem to have been chosen for detailed exposition with some well-known similes. Anityatā is thus described (xxviii. 46-7):

<sup>1)</sup> In Kannada two works wholly devoted to Anuprekëas are known: i) The Jiva sambodhane of Bandhuvarma is divided in 12 Adhikāras, each covering one Anuprekëa. According to expert opinion, it is full of didactic fervour and its style is graceful. The author does not give any biographical details beyond calling himself a Vaisyottama. As he is mentioned by Mangarasa (A. D. 1508), Nagarāja (A. D. 1331) and Kamalabhava (c. A. D. 1235), he may be assigned to c. 1200 A. D. ii) The Dvādašānuprekse of Vijayanna (Bangalore 1884) has 12 Pariochedas and 1448 verses of the Sāmgatya metre with some Kamda verses here and there. Vijayanna, the pupil of Pārsvakīrti, completed this work at the request of Devarāja, the Chief of Vemmanabhāvi (a place of that name near Dharwar), in the Beļuvalanādu of the Kuntaļa country in A. D. 1448 (See Karnātaka Kanicarite vol. I Bangalore 1924, pp. 309f., vol. II, Bangalore 1919, pp. 86f.). The contents of these two works deserve to be compared mutually and with other Prākrit and Sanskrit works. In Marāthi also there are some treatises on Anuprekṣās, for instance the Dvādatānuprekṣā of Guṇakīrti of the 15th century A. D., edited by Dr. V. Jorhapurkar (Sanmati X. 2, Bāhubali) 1959).

<sup>2)</sup> A. N. UPADHYE: Varāngacarita, Māṇikacandra D. J. G. No. 40, Bombay 1938.

नायूंषि तिष्ठन्ति चिरं नराणां न शासतासे विभवाश्च तेषाम् । रूपादयसेऽपि गुणाः क्षणेन सविद्युदम्भोदसमानभङ्गाः ॥ समुश्यितोऽस्तं रिकरभ्युपैति विनाशमभ्येति पुनः प्रदीपः । पयोदसून्दं प्ररूपं प्रमाति तथा मनुष्या प्ररूपं प्रयान्ति ॥

Uddyotanasūri in his Kuvalayamālā, a remarkable Campū in Prākrit, completēd in A. p. 779, devotes quite incidentally, nearly 62 gāthās (§ 352) for the exposition of these Anuprekṣās which he calls, it seems, by the name Bhāvanā. The verses have a fine flow, and the author is strikingly eloquent on the impurity of the body. He speaks of anityatā and asaranatā thus:

सम्बं इमें भणितं धणधणियाविह्वपरियणं सबलं । मा कुणसु एत्थ संगो होउ विभोगो जणेण समं ॥ सुंदरि भावेसु इमं जेण विभोगे वि ताण णो दुक्लं । होइ विवेगविसुद्धो सम्वमणित्रं च चिंतेसु ॥ अह कोइ मयितिल्थां गिहिभो रोदेण सीहपोएण । को तस्स होइ सरणं वणमज्झे इस्ममाणस्स ॥ तह एस जीवहरिणो दूसहजरमरणवाहिसिंधिहें । घेष्पइ विरसंतो बिय कत्तो सरणं भवे तस्स ॥ एवं च चिंतयंतस्स तस्स णो होइ सासया बुद्धो । संसारभउध्विग्गो धम्मं चिय मग्गए सरणं ॥

The Mahāpurāna in Sanskrit by Jinasena-Gunabhadra (c. 9th century A. D.) is a monumental work of encyclopaedic contents from which many subsequent authors have drawn their inspiration and details. At the context at which Puspadanta introduces the exposition of 12 Anuprekṣās, Jinasena adds only a graphic description of the antityatva of samsāra, i.e., transient nature of worldly things, which is full of miseries in its various stages (XVII, 12-35). This is all conducive to samvega and nirveda; and naturally by reflecting on this Rsabha decides to leave the world for a life of renunciation. The monk Vajranābhi on his acceptance of prāyopagamana samnyāsa puts up with 22 parisahas, gets himself endowed with tenfold Dharma, and reflects on 12 Anuprekṣās (called here tattvānudhyāna-bhāvanāḥ) which are all enumerated (vipulā standing for loka) in the order adopted by the T-sūtra and duly explained (XI. 105-9). Anuprekṣā along with Gupti etc. is the cause of Samvara which Rṣabha practised (XX.206). Anuprekṣās (also called Bhāvanā) are a part of Dharmya-dhyana (XX. 226, also XXI, 160) especially the apāya-vicaya (XXI. 142). Some verses of Jinasena may be quoted here XVII. 12-15);

कहो जगदिदं भिक्क श्रीसाविद्वस्ति । यौवनं वपुरारोग्यमैश्वर्यं च चलाचलम् ॥ रूपयौवनसीभाग्यमदोन्मत्तः पृथन्तमः । बद्याति स्वायिनीं बुर्द्धि कि न्वत्र न विनश्वरम् ॥ संध्वारागनिभा रूपशोभा तारुण्यमुज्जवलम् । पञ्चवच्छविवत्सद्यः परिम्लानिमुपाश्चते ॥ यौवनं वनविद्वानामिव पुष्पं परिश्वयि । विषविद्वीनिभा भोगसंपदा भिक्क जीवितम् ॥

I) PANNALAL JAIN: Mahāpurānam, Jñānapītha M. J. Granthamālā Nos. 8, 9 and 14, Banaras 1951-54.

Somadeva has expounded the Anuprekṣās in his Yasastilaka (A. D. 959),¹ Book II, in 53 verses composed in the Vasantatilakā metre. This 'may be regarded as one of the earliest attempts to expound them in Sanskrit instead of Prākrit verse. His treatment of the Anuprekṣās is weighty and compact and full of spiritual fervour; and his verses on the subject are unique in the sense that they are composed by a writer who is not only a learned theologian but a religious poet of no mean order'. Speaking comparatively 'both in point of style and ideas Somadeva's exposition ranks high among the metrical compositions on the twelve Anuprekṣās'. Professor K. K. Handiqui has beautifully translated into English most of Somadeva's verses which exhibit so much originality and freshness. Somadeva speaks of anitya-a. thus:

उत्स्वय जीवितज्ञं बहिरन्तरेते रिका विशन्ति महतो जलवन्त्रक्रमाः ।
एकोश्यमं जरित यूनि महत्यणी च सर्वक्षः पुनरयं यतते कृतान्तः ॥
छावण्ययीवनमनोहरणीयताश्यः कायेष्वमी यिष् गुणाश्विरमावसन्ति ।
सन्तो न जातु रमणीरमणीयसारं संसारमेनमवधीरियतुं यतन्ते ॥
उद्यैः पदं नयति जन्तुमधः पुनसं वासेब रेणुनिचयं चपछा विभूतिः ।
आम्यस्यतीय जनता वनितासुखाय ताः स्तवस्करगता अपि विश्वन्ते ॥
शूरं विनीतमिव सज्जनवस्कुलीनं विद्यामद्दान्तमिव धार्मिकमुरस्जन्ती ।
विन्ताज्वरप्रसवभूमिरियं हि छोकं छक्ष्मीः सरुक्षणस्वति कलुवीकरोति ॥
वास्व श्रुवोदेशि गतावछकावलीषु यासां मनःकुटिछतासाटिनीतरङ्गाः ।
बन्तर्न मान्त इव दृष्टिपये प्रयाताः कस्ताः करोतु सरछास्तरखायतासीः ॥
संद्वारबद्कवखस्य यमस्य छोके कः पश्यतोद्दरविधेरवधि प्रयातः ।
यसाज्ञगद्रयपुरिपरमेखरोऽपि तत्राहितोद्यमगुणे विधुरावधानः ॥
इस्यं श्रणश्रयद्वताशमुखे पतन्ति वस्त्वि वीक्ष्य परितः सुकृती यतारमा ।
तत्कर्म किंचिवनुसर्तुमयं यतेत यसिक्षसौ नयनगोचरतां न याति ॥

Puspadanta completed his Mahāpurāņu (in Apabhramsa) at Mānyakheta in A. D. 965 under the patronage of Bharata, the minister of Kṛṣṇa III of the Rāṣṭrakūṭa dynasty. At a very significant context he describes 12 Anuprekṣās (the order of enumeration being the same as that of Kundakunda) in Kadavakas 1–18 in the Seventh Samdhi. One day prince Rṣabha was plunged in the pleasures of his royal fortune. Indra, as usual, thought of reminding him of his mission on the earth, namely, the propagation of Jaina faith, and sent a celestial nymph, Nīlamjasā by name, to perform a dance before him. She came down, performed the dance, and at the end of it fell down dead. Rṣabha felt aghast at the transitory character of all that

<sup>1)</sup> Ed. Yaśastilaka-campūkāvyam, Kāvyamālā 70, N. S. Press, Bombay 1916; K. K. Handiqui: Yaśastilaka and Indian Culture, Jīvarāja J. Granthamālā, Sholapur 1949, pp. 295 ff.

<sup>2)</sup> P. L. VAIDYA: Mahāpurāņa, vol. I, Māņikacandra D. J. G., No. 37, Bombay 1937

is worldly; and Puspadanta adds here his elucidation of adhruva and other Anuprekṣās, reflection on which leads one to liberation. The opening portion on addhuu runs thus:

कयतिहुयणसेवें चिति उ देवें जिंग धुउ कि पि ण दीसह ।
जिह दावियणवरस गय णीलंजस तिह अवह वि जाएसह ॥ १ ॥
खंडयं — इह संसारदारुणे बहुसरीरसंधारणे ।
विसे अर्ण दो वासरा के के ण गया णरवरा ॥ १ ॥

पुणु परमेसरु सुसमु पथासह हय गय रह भड धवल्डं छत्तई जंपाणह जाणई धयचमरई लिख विमल कमलालयवासिणि तणु लायण्णु वण्णु खणि खिज्जइ वियल्ड जोन्वणु णं करयलजलु तृयहि लव्णु जसु उत्तारिज्जइ जो महिनद्द महिन्दहहि णविज्जह घणु सुरधणु व खणदे णासह। सासयाई ण उ पुत्तकलत्तई। रविउद्यामणे जंति णं तिमिरई। णवजलहरचल बुहउवहासिणि। कालालिं मयरंदु व पिजह। णिवडह माणुसु णं पिक्षउ फलु। सो पुणरवि तिण उत्तारिजह। सो सुउ घरदारेण ण णिजह ।

धत्ता—किर जित्तउ परबलु भुत्तउ महियलु पच्छ्रह तो वि मरिजङ् । इय जाणिवि अद्भुउ अवलंबिवि तउ णि<del>ज</del>्ञणि वणि णिवसिजङ् ॥ १ ॥

Kanakāmara (c. 1065 a. d.) in his Karakamda-cariü incidentally expounds twelve Anuprekṣās (the order of their enumeration being the same as that of Umāsvāti) in the ninth Pariccheda, Kadavakas 6-17. His exposition of the first Anuprekṣā stands thus:

दहवेण विणिम्मिउ देहु जं पि णवजोब्वणु मणहरु जं चडेह जे अवर सरीरिहें गुण वसंति ते कायहो जह गुण अचल होंति करिकण्ण जेम थिर कहिं ण थाह जह सूयउ करयिल थिउ गलेह भूणयणवयणगह कुडिल आहं मेह्नती ण गणह सयण इट्ट

लायण्ण अम्मुनहं थिह ण तं पि। देवहिं नि ण जाणित किंह पडेह । ण नि जाणहुं केण पहेण जंति । संसारहं निरहं ण मुणि करंति । पेक्संतहं सिरि णिण्णासु जाइ । तह णारि निरसी खणि चलेह । को सरल करेवहं सक्कु ताहं । सा दुज्जणमेसि व चल णिकिह ।

धत्ता---णिज्ञायइ जो अणुवेक्ख चल वहरायभावसंपत्तत । सो सुरहरमंडणु होइ णरु सुललियमणहरगत्तत ॥

Vādībhasimha (c. 11th century A. p.) has devoted in his Kṣattracūdā-mani (XI. 28-80)³ more than fifty Anuṣṭubh verses, rather in a pedestrian

<sup>1)</sup> इय जो चिंतइ णियमणे अणुवेनसाओ थिउ वणे । मोत्तूषं भवसपयं सो पावइ परमं पयं !! VII. 19.

<sup>2)</sup> Ed. H. L. Jain, Karanja J. Series, Karanja 1934.

Ed. T. S. Kuppuswami Sastriyar, Tanjore 1903.

style, for the exposition of Anuprekṣā. His verse No. 33 reminds us of the simile of a bird flying from a ship on the sea used by Somadeva in the Yasastilaka (II. 112) under asaraṇa-a. In the corresponding context the Gadyacintāmaṇi refers to the transient character of things and the Jivan-dharacampū gives a short exposition of the Anuprekṣās. Vādibhasimha speaks about anityatva thus (XI. 28-32):

मद्यते वनपालोऽयं काष्टाङ्गारायते हरिः । राज्यं फलायते तस्मान्मयैव लाज्यमेव तत् ॥ जाताः पुष्टाः पुनर्नष्टा इति प्राणमृतां प्रथाः । न स्थिता इति तत्कुर्याः स्थायिन्यारमनपदे मितम् ॥ स्थायीति क्षणमात्रं वा ज्ञायते न हि जीवितम् । कोटेरप्यधिकं हन्त जन्तृनां हि मनीषितम् ॥ अवश्यं यदि नश्यन्ति स्थित्वापि विषयाश्चिरम् । स्वयं त्याज्यास्तथा हि स्थान्मुक्तिः संस्तिरन्यथा ॥ अनश्वरसुखावाप्ती सत्यां नश्वरकायतः । किं वृथैव नयस्थात्मन्क्षणं वा सकलं नय ॥

Somaprabha completed in 1184 A. D. the Kumārapāla pratibodha<sup>8</sup> or the conversion of king Kumārapāla of Gujarat to Jainism and his instruction in that religion by Hemacandra, partly in Sanskrit, Prākrit and Apabhramśa; and he gives a simple, yet pointed, exposition of 12 Bhāvanās in Apabhramśa at the close of the Third Prastāva. The opening verses stand thus:

भह पुच्छइ कुमरनराहिराउ मणमक्कडनियमणसंकलाउ । कह कीरहि बारह भावणाउ तो अक्खइ गुरु घणगहिरणाउ ॥ तं जहा । चलु जीविड जुम्बणु घणु सरीह जिम्ब कमलद्वमाबिलम्गु नीरु । अहवा इहस्थि जं किं पि वस्थु तं सम्बु अणिब्बु हहा धिरस्थु ॥

In the manuals on conduct, both for laymen and monks, and important digests on Jainism, some discussion about Anuprekṣās is found here and there.

The Prasama-rati-prakarana is a religious-philosophical text, attributed to the celebrated author, Vācakamukhya Umāsvāti. It deals with 12 Anuprekṣās, or Bhāvanās as they are called here, in Sanskrit Āryās or Kārikās, Nos. 149-162. Reflection on them leads to nihsprhatā or virati i. e., renunciation of attachment (to pleasures). The verses are precisely worded with a literary flavour. The order of enumeration differs from that in the T.-sūtra; and in the last but one Kārikā (No. 161) Dharma is qualified by the term svākhyāta, which is explained by the commentary thus śrutadharmas caritra-dharmas ca suṣṭhu nirdoṣam ākhyātah. The Kārikā on anitya-bhāvanā runs thus:

<sup>1)</sup> Ed. T. S. Kuppuswami Sastri, Madras 1902 pp. 165 f.

<sup>2)</sup> Ed. T. S. Kuppuswami Sastri, Tanjore 1905 pp. 143-4.

<sup>3)</sup> Ed. Muniraja Jinavijava, G. O. S., XIV, Baroda 1920, pp. 311-12.

<sup>4)</sup> Ed. RAJARUMARAJI: Prasamarati-prakaranam with the Sk. com. of Haribhadra and Hindi translation, Räyacandra J. S., Bombay 1950.

# इष्टजनसंत्रयोगर्दिविषयसुखसम्पदस्तथारोग्यम् । देहश्च यौवनं जीवितं च सर्वोण्यनित्यानि ॥

The Cāritrasāra of Cāmundarāya (c. 10th century A. D.) is a systematic but compilatory manual dealing with the religious duties of Jaina householders and monks, in Sanskrit prose. The author, while discussing Dharmya-dhyana, describes, under its eighth internal variety (pp. 76 f.), samsthāna vicaya, twelve Anuprekṣās as further sub-varieties (pp. 78 ff.). Like Akalanka he has a dogmatic and classificatory approach to begin with; and then he incorporates almost verbatim a substantial portion from the Sarvārthasiddhi in this context. Comparing these paragraphs with those from the Tattvārtha-vārttika or Rāja-vārttika of Akalanka, it is found that there is very little that is really original in the Caritrasara. In this section are quoted (p. 82) five gathas from the Gommatasara (Jivakanda 191-92, 186-88). The entire work draws its material, as stated by the author himself,\* from the Tattvārtha (possibly including its commentaries like the Sarvārthasiddhi and Rājavārttika) Rāddhānta³ (which may cover works like the Gommatasāra), Mahāpurāna and Ācārasāstra. If the Ācāra-sāstra includes Vīranandi's Ācārasāra<sup>4</sup> (c. 1150 a. D.) with which (IX, 43 ff.) it has (p. 71) some close agreement, then the problem of the identity and age of the author will have to be further investigated.

Amitagati (his known dates being 994 to 1017 A.D.) concludes his Upāsakācāra<sup>5</sup> (in Sanskrit), popularly known as Amitagati-Śrāvakācāra,<sup>6</sup> with an exposition of Dhyāna, which, as in the Jñānārnava, is prefaced with a discourse on 12 Anuprekṣās in 84 verses of Upajāti and other metres. The way in which Amitagati is introducing these tempts one to hazard a suggestion whether he included this topic in the Upāsakācāra following a model like that of Jñānārnava, if not the Jñānārnava itself. His verses on anitya-a, run thus (XIV. 1-6):

<sup>1)</sup> Ed. Mănikacandra D. J. Granthamālā, No. 9, Bombay 1917.

<sup>2)</sup> The concluding verse runs thus: तस्त्रार्थराद्धान्तमहापुराणेष्वाचारशास्त्रेषु च विस्तरोक्तम् । आख्या-त्समासादनुर्थोगवेदी चारित्रसारं रणरङ्गसिंहः ॥

<sup>3)</sup> It seems that there was a Sanskrit work Rāddhānta by name, because the Ācārasāra of Vīranandi (p. 30) quotes the following verse from it—उन्तं च राद्धान्ते । स्वयं झिंहिंसा स्वयमेव हिंसनं न तत्पराधीनमिह द्वयं भवेत् । प्रमादहीनोऽत्र भवलहिंसकः प्रमादयुक्तस्तु सदैव हिंसकः ॥. The Cāritrasāra however, quotes a Prākrit sentence from the Rāddhāntasūtra thus—उवतं च राद्धान्तसूत्रे । आदाहीणं [आदाहिणं ] पदाहीणं [पदाहिणं ] तिसुत्तं तिक [ओ] णदं चदुस्सिरं वारसावत्तं चेति ।

<sup>4)</sup> Ed. Māṇikacandra Digambara J. G., No. 11, Bombay, 1917.

<sup>5)</sup> Ed. Anantakirti D. J. Granthamālā, Bombay 1922. It gives the Sanskrit Text and Hindī Vacanikā of Bhāgacandrajī.

Λ. Ν. Upadhye: Paramātma-prakāśa (Bombay 1937), Intro p. 71, foot-note 3.

यौवनं नगनदीखदोपमं शारदाम्बुद्विलासजीवितम् ।
स्वमल्ह्धधनविश्रमं धनं स्थावरं किमपि नास्ति तस्वतः ॥
विम्रहा गद्भुजङ्गमालयाः संगमा विगमदोषदृषिताः ।
संपदोऽपि विपदा कटाक्षिता नास्ति किंचिदनुपद्वं स्पुटम् ॥
श्रीतिकीर्तिमतिकान्तिभूतयः पाकशासनशरासनास्थिराः ।
अध्वनीनपथिसंगसंगमाः सन्ति मित्रपितृपुत्रवान्धवाः ॥
मोक्षमेकमपहाय कृत्रिमं नास्ति वस्तु किमपीह शाश्वतम् ।
किंचनापि सहगामि नास्मनो ज्ञानदर्शनमपास्य पावनम् ॥
सन्ति ते त्रिभुवने न देहिनो ये न यान्ति समवर्तिमन्दिरम् ।
शक्कवापलचिता हि कुत्र ते ये भजन्ति न विनाशमम्बुदाः ॥
देहपञ्चरमपास्य जर्जरं यत्र तीर्थपतयोऽतिप्जिताः ।
यान्ति पूर्णसमये शिवास्पदं तत्र के जगति नात्र गत्वराः ॥

Vīranandi, in his Ācārasāra (c. A. D. 1153)¹ expounds the twelve Anuprekṣās under samsthāna-vicaya of Dharmya-dhyāna in 12 Sanskrit verses in the Śārdūla-vikrīdita metre (X. 32-44). The contents are presented with a dignity, and some of the well-known similes are incorporated here and there. The verse on anitya-a. may be quoted here as a specimen (X. 33):

उत्पत्तिः प्रलयश्च पर्ययवशाद् द्रव्यातमना नित्यता वस्तूनां निचये प्रतिक्षणमिहाज्ञानाज्ञनो मन्यते । नित्यत्वं द्रवद्म्युदीपक्रिकास्थैयं यथार्थादिके नष्टे नष्ट्युतिः करोति वत शोकार्ती वृथात्मीयके ॥

The Pravacanasāroddhāra' of Nēmicandra is an encyclopaedic work, primarily a source book, in 1599 Prākrit gāthās, dealing with all the aspects of Jainism. It has an exhaustive commentary in Sanskrit, which makes the basic text not only highly intelligible but also extremely valuable for the study of Jainism, written by Siddhasena who completed it in a. p. 1191. The Anuprekṣās, or the twelve topics to be reflected upon (bhāvanīyāh, therefore called Bhāvanās) are enumerated in gāthās 572–73; and it is Siddhasena who offers an exposition of them in Sanskrit verses, of short and long metres and numbering about 133, more than one-third (59) of which are given to Lokabhāvanā. Siddhasena's style is smooth and simple with occasional Prākritisms. Now and then he has some striking ideas besides those which he draws from the common pool of inheritance. Siddhasena and Brahmadeva show the same tendency in giving the details about Loka. By way of specimen Siddhasena's verses on anitya-a. are quoted below:

प्रस्यन्ते वज्रसारङ्गासेऽप्यनित्यत्वरक्षसा । किं पुनः कदलीगर्भनिःसारानिष्ट देहिनः ॥ विषयसुसं दुग्धमिव स्वादयति जनो बिडाल इव मुद्तिः । नोत्पाटितलकुटमिवोत्पश्यति यममहह किं कुर्मः ॥

<sup>1)</sup> It is already referred to above.

<sup>2)</sup> Ed. Devacandra Lalabhai J. P., No. 58 & 64, Surat 1922-26,

धराधरधुनीनीरपूरपारिष्ठ्वं वपुः । जन्तूनां जीवितं वातभूतभ्वजपटोपमम् ॥ लावण्यं ललनालोकलोचनाञ्चलचञ्चलम् । यौवनं मत्तमातङ्गकर्णतालचलाचलम् ॥ स्वान्यं स्वमावलीसाम्यं चपलाचपलाः श्रियः । प्रेम द्विश्वश्रणस्थम स्थिरत्वविमुखं सुखम् ॥ सर्वेषामपि भावानां भावयश्चित्यतिम् । प्राणिप्रियेऽपि पुश्रादौ विपन्नेऽपि न शोचिति ॥ सर्वेवस्तुषु नित्यत्वमहग्रसस्तु मृद्धीः । जीर्णतार्णकृटीरेऽपि भन्ने रोदित्यहर्निशम् ॥ ततस्तृष्णाविनाहोन निर्ममत्वविधायिनीम् । गुःक्षीभावयोक्षस्यमित्यनित्यत्वभावनाम् ॥

Aśādhara is a studious and prolific writer (his known dates being A. D. 1228 to 1243) who has to his credit a number of works on different branches of learning. His Dharmāmrta, in Sanskrit, covers the duties of a Jaina monk as well as a layman; and he has added to it a svopajña commentary which is often a supplement to the basic text, as in the case of Hemacandra. The sixth Adhyāya of the (Anagāra-) Dharmāmrta opens with a discourse on the ten-fold Dharma (kṣamā etc.); and it is followed by an exposition of Anuprekṣās (VI. 57-82) reflection on which removes all the hindrances on the path of Bliss or Liberation (VI. 57, 82). He employs elaborate metres, and there is some stiffness about his Sanskrit expression. He devotes a couple of verses to anitya-a. (58-59)

चुलुकजलवदायुः सिन्धुवेलावदहं करणवलममित्रमेमवयोद्धनं च ।
स्फुद्रकुसुमवदेतत् प्रक्षयेकवतस्यं कचिद्रपि विमृशन्तः किं चु मुद्धन्ति सन्तः ॥
छाया माध्याद्धिकी श्रीः पथि पथिकजनैः संगमः संगमः स्वैः
स्वार्थाः स्वमेक्षितार्थाः पित्तसुतद्यिता ज्ञातयस्तोयभङ्गाः।
संध्यारागोनुरागः प्रणयरसस्त्वां हादिनीदाम वैश्यं
भावाः सैन्याद्योऽन्येऽप्यनुविद्षति तान्येव तह्नकः दुहाः॥

As one of the means of samvara, anupehā is enumerated in the Dravyasamgraha<sup>3</sup> of Nemicandra (verse 35); and Brahmadeva (c. 13th century A. D.)<sup>4</sup> takes this opportunity to present a detailed exposition of the twelve Anuprekṣās in his Sanskrit commentary. Though he uses traditional similes, he has his own way of exposition in which he uses a good deal of technical terminology and involved argumentation. He discusses five-fold samsāra at length, quoting gāthās from the Gommatasāra etc.; and his exposition of Lokānuprekṣā is too long, rather out of proportion.

<sup>1)</sup> His concluding verse deserves special attention, and fully explains why so much literature has grown on the Anupreksas: एकामध्यमलामिमासु सततं यो भावयेद्भावेनां भन्यः सोऽपि निहन्त्यशेष-कल्लपं दत्तासस्य देहिनाम् । यस्त्यभ्यस्तमस्तजैनसमयस्ता द्वादशाध्यादशदभ्यस्थलभते स सौस्यमत्लं किं तत्र कौत्हलम् ॥

<sup>2)</sup> Ed. Mānikacandra D. J. Granthamālā, Nos. 2 and 14, Bombay 1915-19; Premi: Jaina Sāhitya aura Itihāsa (Bombay 1956) pp. 342 f.

<sup>3)</sup> Ed. Rāyacandra Jaina Sāstramālā, Bombay 1919.

<sup>4)</sup> A. N. UPADRYE: Paramātma-prakāśa (Bombay 1937), Intro. pp. 69 ff.

The Bhāvanā-saṃdhi-prakaraṇa¹ is a short Apabhraṁsa poem in six Kaḍavakas dealing with 12 Bhāvanās or Anuprekṣās. The author is Jayadevamuni, the first pupil of Śivadevasūri; his age is not known, but it is highly probable that he is later than Hemacandra. His style is normal, now and then heavy with long compounds. He adds references to standard stories and illustrations from earlier literature (especially ten Dṛṣṭāntas about the rarity of human life). The exposition is not quite systematic. In the first Kaḍavaka 12 Bhāvanās² are covered, and then follow the illustrations and recounting of miseries in different births etc.

## e) Use of the Term Bhavana

The term *bhāvanā* is used in various contexts in Jaina terminology; and it is interesting to note how it came to be used gradually in the sense of *anuprekṣā* which it has practically replaced in later literature, especially in Hindī and Gujarāti.

In the Ācārānga, II, 3rd Cūlikā, the 15th lecture is called by the name Bhāvanā (which Jacobi translates as 'clauses' and explains that they are sub-divisions of the five great vows). Every Mahāvrata is attended by five Bhāvanās which more or less go to stabilise the practice of it. They are found in the Panhā-vāgaranāim also; but the two accounts are not the same: here and there some differences are seēn. Kundakunda gives these Bhāvanās in his Cārittapāhuda, associating them mainly with the Mahāvratas. In the Mūlācāra of Vaṭṭakera as well these Bhāvanās are mentioned (V. 140 etc.): the minor discrepancies in detail need some scrutiny. Vaṭṭakera appeals to the monk to cultivate these bhāvanās vigilently so that the vows become perfect and without any breach (V. 146). In the T.-sūtra (VII. 3), they accompany Vratas in general: this usage continues in later literature.

<sup>1 )</sup> Annals of the B. O. R. I., XI. i, October, 1929.

<sup>2)</sup> The Editor, M. C. Mod, remarks thus: 'The Bhāvanās have been described as 12 in Āyaramgasutta (Śrutaskandha 2, Cūlikā 3).' But I have not been able to trace them there. The verses quoted by him are identical with those in the *Pravacanasāroddhāra*, 572-73.

<sup>3)</sup> A. C. Sen: A Critical Introduction to the Panhāvāgaranāim (Würzburg 1936), pp. 18 ff. Dr. Sen observes thus in conclusion: 'The Bhāvanās mentioned by our text differently from the Āyāra could not have been its own creation but must have been current as such in the community, for otherwise the Panhāv, would not have enjoyed any authority. The introduction and acceptance of such alterations in the rules of conduct suggest some lapse of time since the age of the Āyāra. It may be that our text incorporates the details not as enjoined scripturally but as understood popularly; in that case the later date of these injunctions would be all the more evident.' p. 22. It is necessay to study these lists from various sources comparatively.

<sup>4)</sup> The ninth chapter of the Mālācāra is called Anagāra-bhāvanādhikāra. It discusses ten topics which are not merely topics of reflection but of practice as well.

In the context of the progress of Dhyāna, Jinasena introduces four-fold Bhāvanā connected with i) jūāna, ii) darsana, iii) cāritra and iv) vairāgya. The first consists of vācanā, prechanā, anuprekṣaṇa, parivartana and dharma-desana which are the varieties of svādhyāya or study according to the T.sūtra (IX. 25). The second consists of samvega, prasama, sthairya, asammūdhatva, asmaya, āstikya and anukampā. Four of these along with nirveda characterise samyaktva or Right Faith; and the remaining three cover some of the angas of Samyaktva (sthairya = asamsayā rucih, asammūdhatva=amūdha-drṣṭih and asmaya). The third consists of the five Samitis, three Guptis and putting up with Parīṣahas, which along with Dharma, Anuprekṣā and Cāritra are, according to the T.sūtra (IX. 2), the causes of Samvara. The last consists of the non-attachment for the pleasures of senses, constant thought on the nature of the body and pondering over the character of the universe. These bhāvanās contribute to mental quiet (avyagratā dhiyah).

The sixteen causes which singly or collectively bring about the influx of Tīrthakara-nāma-karman and which are to be only reflected upon (samyag bhāvyamānāni) are often called Bhāvanās.

Whatever is to be reflected upon, literally speaking, would be called bhāvanā; and in that way anuprekṣā also came to be equated with bhāvanā in course of time. In the Thānamga and Ovavāiya we get the term anuprekṣā only, so also in the Bhagavatī Ārādhanā of Śivārya. The following gāthā of Kundakunda clearly shows how the term bhāvanā for anuprekṣā could have come into vogue:

# भावहि अणुवेक्लाओ अवरे एणबीस भावणा भावि । भावरहिएण किं पुण बाहिरछिंगेण कायम्बं ॥

Though not as a direct synonym for anuprekṣā Kundakunda uses the word bhāvaṇā incidentally in concluding his exposition of asucitva. Vaṭṭakera

<sup>1)</sup> Sāvaya-paṇṇatti (55 f., ) & Vimsati-vimsikā (VI. 10-14) of Haribhadra; and also Sarvārthasiddhi on the T.-sūtra I. 2.

<sup>2)</sup> See Ratnakarandaka (Bombay, 1925) of Samantabhadra, verses 4, 11, 14, 25, etc.

<sup>3)</sup> The T.-sūtra mentions some of these, see VII. 12 and the Sarvārthasiddhi on the same.

<sup>4)</sup> See the T.-sūtra VI. 24 and the Sarvārthasiddhi on the same. Śrutasāgara calls them Sixteen Bhāvanās in his com. on the Bhāvapāhuda (Bombay 1920), p. 221.

<sup>5)</sup> Bhāvapāhuda 94 in the Sat-Prābhrtādi-samgrahah (Bombay 1920).

<sup>6)</sup> The panavisa bhāvanā are those which go with five Mahāvratas as noted àbove.

<sup>7)</sup> Bārasa-aņuvekkhā 46: देहादो विदित्ति कम्मिन्दिहिओ अर्णतसहिणिलओ। चोक्लो हवेह अप्पा हि णिचं भावण कुन्ना ॥

has clearly used the term  $bh\bar{a}van\bar{a}$ . The  $Kattigey\bar{a}nuppekkh\bar{a}$  uses both the terms (gāthās 87, 94) though anuprekṣā seems to be preferred. In the  $Maranasam\bar{a}hi$  the term  $bh\bar{a}van\bar{a}$  has practically taken the place of anuprekṣā; and in later literature it went on becoming more and more popular.

#### f) Concluding Remarks

From the above survey it is obvious that the Anuprekṣā, first as an attendant clause of meditation and then as a part of religious study, has grown in popularity in Jaina literature from the earliest to the latest times. What were stray topics of Śramanic or ascetic poetry, quite suited to Jaina ideology, were soon codified and enumerated in twelve Anuprekṣās; and this pattern is found convenient to stuff itself with ideas conducive to renunciation (say as in the samsāra-a.) and to the elaboration of Jaina dogmatical details (as in the äsrava-a. etc. and in the loka-a.). Apart from independent treatises and substantial expositions, manuals of conduct for monks and laymen, narrative tales and Purāṇas and even stylistic Kāvyas have given place in them to the exposition of Anuprekṣā. In fine, in the growth, propagation and elaboration of Jaina ideology, the exposition of Anuprekṣās has come to develop an important branch of literature in Prākrit (including Apabhramśa), Sanskrit, Kannada and other modern Indian languages.

## g) Counterparts of Anuprees in Buddhism

Jainism and Buddhism have much in common in their ethical outlook and moral fervour: in fact, both of them belong to the same current of Indian thought, the Sramanic culture. It is natural, therefore, that ideas corresponding to Anuprekṣās, individually and collectively, are found in Buddhism as well.

<sup>1)</sup> Mulacara VIII. 73: इस दो य भावणाओ एवं संखेवदो समुहिट्ठा। जिलवयणे दिट्ठाओ बुहजणवेरगा जन्मणीओ।।

<sup>2)</sup> For lists of works on Anuprekṣā or Bhāvanā the following sources may be consulted: The Jaina Granthāvali (Bombay 1908), pp. 180 etc.; H. D. Velanear: Tīnaratnakota, (Poona 1944) under Bhāvanā, Dvādaša-Anuprekṣā-Bhāvanā etc.; A. N. Upadhye: Pravacanaṣāra (Bombay 1935), Intro. p. 39 foot-note; H. R. Kapadia: Bāra Bhāvanānu Sāhitya, Śrā-Jaina-Satyaprakāša (Ahmedabad 1948) XIII, pp. 101 ff; Agabachandaji Nahta, Ibidem XXIII. 5, 9, 12 etc.; K. K. Handiqui: Yaśastilaka and Indian Culture (Sholapur 1949) pp. 290 f. Professor Handiqui has shown how Anuprekṣā topics have served a good theme for Jaina Religious Poetry; and Somadeva's account of them may be regarded as one of the earliest attempts to expound them in Sanskrit instead of Prākrit verse-

1) Objectively speaking anitya-a. has a better place in Buddhism than in Jainism, because, according to the latter, it is only the paryāyas or modes that are anitya, the substance being nitya. The Buddhist counterpart is quite patent. According to the Dhammapada 277:

#### सन्वे संखारा भनिचा ति यदा पञ्जाय परसति । अथ निविदन्दती दुक्ले एस मग्गो विसुद्धिया ॥

- 2)-Under asarana-a., it is stressed that death is certain, and none can save one from its clutches:1
  - i) न अन्तिलिक्खे न समुद्दमञ्ज्ञे न पञ्चतानं विवरं पविस्स । न विजाती सो जगति-प्यदेसो यत्र-द्वितं न-प्यसहेथ मन्द्य ॥
  - ii) अत्ता हि अत्तनो नाथो को हि नाथो परो सिया । अत्तना हि सुदन्तेन नाथं छभति दुछ्मं ॥
  - iii ) बहुं वे सरणं यन्ति पञ्चतानि वनानि च । आरामरुक्खचेत्यानि मनुस्ता भयतिज्ञता ॥ नेतं खो सरणं खेमं नेतं सरणमुत्तमं । नेतं सरणमागम्म सञ्बदुक्खा पमुखति ॥ यो च बुद्धं च धम्मं च संधं च सरणं गतो । चत्तारि अरियसचानि सम्मण्डनाय परसति ॥²
  - iv ) यमदूर्तैर्गृहीतस्य कुतो बन्धुः कुतः सुहृत् । पुण्यमेकं तदा त्राणं मया तच न सेवितं ॥
  - v ) नैकपान्यखिया कुर्याद्यानं शयनमासनं । को मे महाभयादस्मास्माधुद्धाणं भविष्यति ॥
- 3) As under samsāra-a, plenty of reflection on the nature of samsāra is found in Buddhist texts,<sup>3</sup> for instance,

# अनादिमति संसारे जन्मन्यत्रैव वा पुनः । यन्मया पश्चना पापं कृतं कारितमेव वा॥ यक्षानुमोदितं किंचिदात्मवाताय मोहतः । तदस्ययं देशयामि पश्चात्तापेन सापितः ॥

- 4) Corresponding to the ekatva-a., that the soul has to enjoy and suffer all alone is very similarly expressed in Buddhist texts:<sup>4</sup>
  - i ) जीवलोक्रमिमं त्यक्त्वा बन्धून् परिचितांसाथा । एकाकी क्रापि यास्त्रामि किं मे सर्वेः प्रियाप्रियैः ॥
  - ii ) एक उत्पद्यते जन्तुर्म्त्रयते चैक एव हि। नान्यस्य तद्वयथाभागः 🍑 प्रियैविभकारकैः ॥
- 5) Reminding one of asuci-a. and anyatva-a., that the body is separate from the soul and full of inpurity is a favourite theme in Buddhist texts:<sup>5</sup>
  - і) इमं चर्मपुटं तावत्त्वबुद्धीव पृथक् कुरु । अस्थिपक्षरतो मांसं प्रज्ञाशक्षेण मोचय ॥
     अस्थीन्यपि पृथक् कृत्वा पदय मजानमन्ततः । किमत्र सारमस्तीति स्वयमेव विचारय ॥
  - ii ) यदि ते नाञ्चनौ रागः कस्मादालिङ्गसेऽपरं । मांसकर्दमसंलि<mark>सं सायुबदास्थिपअरं</mark> ॥

The three anuprekṣās, āsrava-a., saṃvara-a., and nirjarā-a. are peculiarly Jaina concepts, and loka-, bodhi-durlabha- and dharma- are elaborated in the back-ground of Jaina dogmatics though one gets common ideas here and there in Buddhist texts.

<sup>1)</sup> Dhammapada 128, 160 and 188-90; and Bodhicaryāvatāra (Calcutta 1901) II. 42, 46.

<sup>2)</sup> Corresponding to this we have the Jaina Saraņa-sutta in this way: चत्तार सर्ण पव्य-ज्यामि । अरिहंते सर्ण पञ्चज्यामि । सिद्धे सर्ण पञ्चज्यामि । साह सर्ण पञ्चज्यामि । के क्लिपण्यत्तं धर्म सर्ण पञ्चज्यामि ॥

<sup>3)</sup> Bodhicaryāvatāra II. 28-9.

<sup>4)</sup> Ibidem II. 62, VIII. 33.

<sup>5)</sup> Ibidem V. 62-3, VIII. 52.

Then for the anuprekṣās, as a whole, much similarity is found in what are known as ten anussatis¹ in Buddhism and elaborated in the Visuddhi-Magga (VM). They are enumerated thus: 1) Buddha-anussati, 2) dhamma-a., 3) saṃgha-a., 4) sīla-a., 5) cāga-a., 6) devatā-a., 7) marana-a., 8) kāyagata-a., 9) ānapāna-a. and 10) upasamā-a. The term anussati (anu-smṛti) closely resembles anu-prekṣā; and really these are topics for reflection and meditation as is clear from the following passage (VII. § 2):

इति इमासु दससु अनुस्सितिसु बुद्धानुस्सिति ताव भावेतुकामेन अवेद्यप्यसादसमजागतेन योगिना पटिरूपे सेनासने रहोगतेन पटिसङ्घीनेन ''इति पि सो भगवा अरहं सम्मासंबुद्धो विज्ञाचरणसम्पन्नो सुगतो लोकविदू अनुत्तरो पुरिसदम्मसारिष सस्या देवमनुस्सानं बुद्धो भगवा'' इति [अं ३।२८५ ] एवं बुद्धस्स भगवतो गुणा अनुस्सिरतन्त्रा।

The dhamma-anussati basically corresponds to dharma-a. Though the details are differently elaborated, the term sväkhyāta is common (VII. § 68 ff.) and the way in which dharma is glorified has much similarity (§ 88). The sīla-a. (VII. §§ 101 ff.) covers in Buddhism such topics (§ 105) as correspond to those included under samvara-a. The marana-a. (Ibidem VIII. §1 ff.) has some agreement in contents with samsāra-a., seen from the following paragraph (§ 4):

तं भावेतुकामेन रहोगतेन पटिसल्लीनेन मरणं भविस्सति, जीवितिनिद्वयं उपिक्लिजिस्सतीति वा, मरणं मरणं ति वा योनिसो मनसिकारो पवनेतन्वो ।

Some of the expressions remind one of the topics coming under anitya-a. and asarana-a. Anussati is a bhāvanā. The kāyagata-a. deals with the impurity and the detestible constituents of the body (VIII. § 45 ff.) and thus corresponds to asucitva-a. On the impurity of body, there is some discussion in the asubha-kammaṭṭhāna (VI. § 89 ff.). The ānapāna-a. contains some topics which remind one of anitya-a. (VIII. § 234).

It is true that the details elaborated in the VM are different from those found in Jaina works, but the basic community of ideas is strikingly similar. Some of these are included under samādhi-bhāvanā, and this bhāvanā leads to the stoppage of Karmas as the commentary on the Catussataka (VII. 14) puts it:

# भावनया क्षेत्रानिरोधतो निरुद्धत्वात् ।

Thus both in Jainism and Buddhism the object to be achieved through  $bh\bar{a}$ vanā is the same.\*

<sup>1)</sup> This list was first of six and later expanded to ten subjects.

<sup>2)</sup> Ed. by Kosambi, Bombay 1940.

<sup>3)</sup> I am thankful to my friend Pt. Dalasukhaji Malavaniya for some of his suggestions. A portion of this section was covered by my paper read before the Prakrit and Jainism section of the 20th session of the All-India O. Conference, held at Bhubaneswar in 1959.

## 4) KATTIGEYĀNUPPEKKHĀ

#### a) Its Genuine Title

Though the work is known at present by the title Svāmi-Kārttikeyānupreksa, it is necessary to investigate what might have been the original title of the Prākrit text dealing with twelve Anuprekṣās. In the opening gāthā the author says vocchain anupehāo and in the last but one gāthā bārasa anuvekkhāo bhaniyā. From these references it appears that the author possibly had in view a title like Bārasa-anuvekkhā. Some time there must have been felt the need of distinguishing this work from that of Kundakunda which also deals with these very topics in Prakrit. Obviously, therefore, the Ms. Ba gives the concluding title Svāmi-Kumārānuprekṣā mentioning the author's This Ms. being earlier than Subhacandra, its title is not without some significance in the fact that it specifies Kumāra and not Kārttikeya-Subhacandra, the Sanskrit commentator, calls this work by the name Kārttikeyānuprekṣā (in the opening verse) and also Svāmi-Kā, along with the honorific Śrī (see the colophons at the close of various sections). Jayacandra follows Subhacandra in his Hindī Vacanikā and adopts the same title as is used by the latter. The available evidence thus shows that the original name was possibly Bārasa-Anuvekkhā; it was later called Svāmi-Kumārānuprekṣā; and then it is Subhacandra who should be held mainly responsible for the presentday title of the text, namely, Svāmi-Kārttikeyānuprekṣā.1

## b) FORMAL DESCRIPTION

It is Subhacandra, the Sanskrit commentator, who is responsible for the standardised text of this work; and according to him there are in all 491 gāthās, of which one gāthā is presented twice (Nos. 222 & 230), but he does not seem to have taken any note of it. The Ms. La omits gāthā No. 65 and the Ms. Ba. gāthā No. 229: these may be eases of copyists missing the verses. After gāthā No. 65, Mss. Ba and Ma add some three gāthās; their contents, as seen from the Bhagavatī-Arādhanā, 1800, are undoubtedly old; but their versions being defective and linguistic features uncertain, they could not be incorporated in our text following the lead of Subhacandra who does not accept them in the body of the text, though he shows his acquaintance with them in his commentary. Two extra gāthās, Nos. 251\*1 and 384\*1 deserve our attention. The first is accepted by Subhacandra as a pāthāntara and

<sup>1)</sup> This name being quite current has been retained in this edition and used in this Intro, with or without Svāmi both in its Prākrit and Sanskrit forms.

commented upon. The second is found in Mss. Ba and Ma and seems to be an alternative for No. 384 which also is explained by Subhacandra. It is difficult to say which alternative was original and which a subsequent addition.

The distribution of gāthās according to anuprekṣās stands thus. Introductory 1-3 (3); adhruva-a. 4-22 (19); asarana-a. 23-31 (9); saṁsāra-a. 32-73 (42); ekatva-a. 74-79 (6); anyatva-a. 80-82 (3); asucitva-a. 83-87 (5); āsrava-a. 88-94 (7); saṁvara-a. 95-101 (7); nirjarā-a 102-114 (13); loka-a. 115-283 (169+1=170); bodhi-durlabha-a. 284-301 (18); dharma-a. 302-491 (190+1=191). Thus nearly three fourth of the work is devoted to the exposition of the two anuprekṣās, loka and dharma.

#### c) SUMMARY OF THE CONTENTS

After saluting the Divinity, the author announces his intention to expound Anuprekṣās which give joy to the pious. They are twelve in number: 1) adhruva, Impermanence; 2) aśaraṇa, Helplessness; 3) saṁsāra Cycle of Transmigration; 4) ekatva, Loneliness; 5) anyatva, Separateness of the Self and non-self; 6) aśuci, Impurity of Body; 7) āṣrava, Influx of Karma; 8) saṁvara, Stoppage of Karmic Influx; 9) nirjarā, Shedding of Karma; 10) loka, Universe; 11) bodhi-durlabhatva, Rarity of Religious Enlightenment; and 12) dharma, Law expounded by Jina. One should understand them, and reflect on them with pure mind, speech and body (1-3).

## I Adhruvānuprekṣā

Whatever originates is necessarily destroyed: there is nothing eternal so far as its modifications are concerned. Birth, youth and wealth are accompanied respectively by death, oldage and loss: thus everything is subjected to decay. Acquaintances, relatives and possessions are all temporary like a newly shaped mass of clouds. Sense-pleasures, attendants, domestic animals and conveyances are all temporary like rain-bow or flash of lightening. Meeting with kinsmen is temporary like that of travellers on the way. Howsoever nourished and decked, the body decays like an unbaked earthen pot which crumbles when filled with water. (Goddess of) Wealth is not steady even with merited monarchs, then what to say with common men. She does not feel pleasure in the company of anybody: she stays for a couple of days and is fickle like ripples of water. Wealth, therefore, must be enjoyed and given to the worthy as kindly gifts: in this manner, human life is made more fruitful. Wealth that is hoarded is like stone: it goes to others or serves the end of rulers and relatives. One who earns wealth

anxiously, greedily and sinfully but never enjoys it, is verily its slave. By expending one's increasing wealth in religious duties and in giving gifts to the pious and poor, without expecting anything in return, one earns praise and makes one's wealth as well as life fruitful. Wealth, youth and life are like a bubble of water: it is sheer delusion to understand that they are eternal. Knowing this, one should remove attachment from one's mind whereby the highest bliss is attained (4-22).

#### II Aśarananupreksa

What protection is there in Samsāra, when it is seen that Indra suffers ruin and Hari, Hara, Brahman etc.-are victims of Time. There is no rescue from death as in the case of a deer which has come under the paw of a lion. No god, spell, ritual or Ksetrapāla can save a man from death: none, howsoever strong, fierce or well-guarded can escape death. It is only a pervert belief that makes one seek the shelter of planets, Bhūta, Piśāca, Yoginī and Yakṣa. Every one has to die at the termination of āyus. The Atman, which is constituted of Right Faith, Knowledge and Conduct, is the only shelter; and it should be duly tempered with qualities like forbearance etc. (23-31).

#### III Samsārānuprekṣā

The soul leaves one and takes to another body and thus transmigrates through perverted belief and passions. On account of its sins, it suffers in hells fivefold misery and physical tortures beyond description: the hell is essentially permeated with an atmosphere surcharged with acute misery. In the subhuman birth, there are physical tortures and sufferings and mutual tormentations. Even in the human birth there are manifold miseries in the womb and during childhood: most people are victims of sin and few earn merits. Even the merited have privations and painful contacts. Bharata, despite his self-respect, was defeated by his brother (Bāhubali). Even the merited have not got all their aspirations and wants fulfilled: family needs, privations and mishaps are always there. Still one does not lead a religious life, giving up all sins. There are ups and downs and prosperity and adversity, as a result of one's Karmas. Even when one is born as a god, one is subject to jealousy; one's thirst for pleasures brings manifold sorrow. The Samsāra is worthless and an ocean of sorrow. Family relations are subject to chaos even in one life, then what to speak of series of lives. The Samsara is fivefold: every moment the soul is subjected to and gets release from variety of Karmic matter; there is hardly any spot in the Universe where

it is not born and has not died many a time; during the range of beginningless time the soul has suffered many a birth and death; it has passed through many births, lowest to the highest; and lastly, due to Karmic types etc. the soul is subjected to temperamental changes. Knowing that the nature of Samsara is such one should meditate on the Atman whereby there would be an end to transmigration (32-73).

#### IV Ekatvānupreksā

One is all alone while being born, while growing, while suffering and while experiencing the fruits of one's Karmas. No one else can share one's lot. Religion (consisting of Kṣamā etc.) is a good friend to save one from sorrow. When the Atman is realized as separate from body, one knows what is worthy and what is fit to be relinquished (74-79).

#### V Anyatvānuprekṣā

Relatives etc. are different and separate from one's  $\overline{A}$ tman. When the  $\overline{A}$ tman is realised as separate from body, that is something fruitful (80-82).

#### VI Aśucitvānuprekṣā

One's body is full of all that is impure, rotten and stinking: even the pure and fragrant stuff becomes detestible by its contact. Ordinarily people should be disgusted with it, but on the contrary they are attached to it and want to derive pleasure from it. One should relinquish attachment for the body and engross oneself in one's own  $\overline{\mathbf{A}}$ tman (83-87).

# VII. Āsravānuprekṣā

The activities of mind, speech and body, causing a stir in the space-points of the soul, with or without moha, lead to Karmic influx, developing into mithyātva etc. Lower degree of passion (to be illustrated by appreciation of virtues, sweet words and forgiveness even in the face of provocation) leads to merit: while acute passion (illustrated by egotism, fault-finding and sustained hatred) leads to demerit. By avoiding infatuatory and deluding bhāvas, moods or temperaments, and by being engrossed in upasama, one grasps the causes of Karmic influx (88-94).

# VIII Samvarānuprekṣā

Right faith, partial or total observance of vows, subjugation of passions and absence of activities of mind, speech and body: these are the synonyms of

INTRODUCTION 47

Samvara, or the stoppage of Karmic Influx. The causes of Samvara are Gupti, Samiti, Dharma, Anuprekṣā, Parīṣaha-jaya and excellent Caritra. Gupti means control of mind, speech and body; Samiti is carefulness or absence of negligence; Dharma is characterised by compassion; Anuprekṣā consists in reflecting on the principles; Parīṣaha-jaya means ungrudgingly putting up with various troubles like hunger etc.; and the best conduct or discipline is self-meditation, free from all attachment and aversion. One who abstains from pleasures of senses and guards oneself fully against all temptations stops the Karmic influx and curtails the journey in this miserable Samsāra (95–101).

#### IX Nirjarānuprekṣā

Eradication of Karmas is possible through the practice of twelve-fold penance without any remunerative hankering (nidana) for one who is not vain, who is detached and who is endowed with knowledge. The various Karmas come into operation, give their fruit and then drop out: that is Nirjarā or shedding of the Karmas. It is of two kinds: Karmas fall off, after being ripe or mature, according to the schedule; and they can be made to fall off prematurely by the practice of penances. The former is normal in all the grades of life, while the latter belongs to those who undertake religious practices. In the case of monks, this Nirjara increases more and more along the steps of the ladder of Gunasthanas, as one progresses in spiritual quiet and penances, especially by two-fold meditation, Dharma and Sukla-dhyāna. Plenty of Karma is eradicated by putting up with abuses, illtreatment and various troubles, by subjugating the senses and passions, by realizing one's defects and appreciating virtues of others, and by repeatedly concentrating oneself on one's Atman which is a pure and eternal embodiment of Faith, Knowledge and Conduct. Thus alone life becomes fruitful, merits increase, and the highest happiness is attained (102-114).

# X Lokānupreksā

The Loka or universe (of which the dimensions are specified), which is constituted by the inter-accommodation of various substances, is situated right in the centre of infinite space; it is neither created by anybody nor supported by Hari, Hara etc.; it is eternal because the constituent substances are eternal; and it is subject to changes due to constituent substances undergoing modifications at every moment. It has three regions: Lower, Central and Higher. It is called Loka because various existential entities are seen in it; and at the summit of it there dwell Siddhas or liberated souls in

eternity. The entire universe is replete with living beings, from Nigoda to Siddha: those having one sense are everywhere, while those having more than one sense are found in the Trasanādī, the central column of space reserved for Trasa beings. The living beings in the various grades of existence are classified and subdivided differently from some aspect or characteristic or the other: their durations of life, heights, dimensions etc. are noted in details (115-75).

The soul, though all-pervading (in view of its knowability), gets the shape of its body by virtue of its nature of contraction-expansion. If it is not confined to its body, but were to be all pervasive, pleasure and pain will fall to its lot ever and everywhere (176-77).

Knowledge is the very nature of the soul, as heat is of fire by nature; and both of them stand inseparable. Knowledge or Jīva is not the product of elements; knowledge beside the Jīva is an impossibility; and this is patent to all those who are sensible. It is the Jīva which experiences pleasures and pains and comprehends the objects of senses. It is only in the company of body that the Jīva experiences joy and sorrow, acts in various ways, is open to sense perception and has awareness of its position and ability; but it is wrong to take Jīva to be the same as body. Jīva (in the company of body) becomes an agent; and Jīva is subject to Samsāra or gets liberation, according to Kāla-labdhi. Likewise, Jīva experiences the fruits of Karma in this Samsāra. Affected by acute passions, Jīva is exposed to sin, but when the quiet psychic state is developed, Jīva accumulates Punya. Jīva crosses the ocean of Samsāra in the boat of three jewels, viz., Right Faith, Knowledge and Conduct (178-191).

Jīvas are classified into three types of Atman. The Bahir-ātman is one who is of perverted belief, is subject to acute passions and considers the Jīva and body identical. Those who are well-versed in the words of Jīna, discriminate between soul and body and are free from eight-fold vanity stand for Antarātman. They are the best when endowed with five Mahāvratas, engrossed in Dharma and Sukla-dhyāna and free from all negligence and lapses. They are the mediocre who are devoted to the words of Jīna, follow the duties of a pious householder, and are magnanimous and quiet. They are the inferior who are devotees of Jīna, have faith but no conduct, realize their weakness and are yearning to follow the virtues of others. The Paramātman is represented by Arhat who still possesses a body and knows everything through omniscience and by Siddha who possesses only knowledge as his body (i. e., who is an embodiment of knowledge) and has reached the highest bappiness which arises out of the very nature of the soul consequent on the destruction of all the Karmas and their influences (192-199).

INTRODUCTION 49

All the souls moving in Samsāra are bound by Karmas since beginning-less time: that is how their pure nature is eclipsed by the interpenetration of Karmic matter into space-points (pradesa) of the soul. It is this situation that adds significance to the practice of religious life and penances which destroy Karmas and the Jīva becomes a Siddha. Jīva is the best and the highest of the realities: it alone can discriminate between what is beneficial and what is harmful (200-205).

The whole universe is replete with particles of matter, subtle and gross and of manifold potencies. They are of the same variety of matter endowed with sense-qualities and capable of being perceived by the senses: in quantity they are infinite times more than the multitudes of souls. Matter (pudgala) helps spirit (jiva) in various ways by forming the body, sense-organs, speech, breath and temperamental phases like delusion and ignorance till the end of Samsāra. Jivas too help each others: as a rule Punya and Pāpa are the chief motive behind it. The matter has a remarkable potential power whereby it eclipses the omniscient character of the soul (206-11)

The two substances Dharma and Adharma are copervasive with the Lokākāśa and serve as fulcrums of movement and rest (respectively) for all the substances, living and non-living. Ākāśa or space gives accommodation to all the substances; and it is of two kinds, Loka and Aloka, the latter standing for simple and pure space. The various substances are mutually accommodative; the space-points of Jīva interpenetrate in Lokākāśa like water in ashes; otherwise how can all the substances be accommodated in one space-point of the Ākāśa? Time which marks changes in various substances is unitary in constitution, i. e., the points of time never mix with one another but stand always separate (212–16).

Every substance serves as the substantial cause of its modifications while other outside substances are only an instrumental cause. The mutual help of various substances is a cause of cooperative character. The various objects are potent with manifold power; and getting a suitable moment they undergo changes which none can stop. The subtle and gross modifications of Jivas and Pudgalas spoken in terms of past, present and future, are due to conventional or relative time. The past and future are infinite, while the present is confined to a single point of time. Every prior modification of a substance stands in causal relation with the posterior one which, as a rule, is an effect; and this relation persists through all the time (217-23).

The various substances are infinite in character and extended over three tenses: thus reality, as a whole, assumes an infinitely complex charac-

ter. It is this manifold character of reality that is seen functioning in the universe: any isolated or particular aspect by itself cannot explain the resultant effect. An eternal substance, if it is devoid of modification, neither originates nor is destroyed: similarly transitory modifications, if they do not have the substratum of the substance, cannot give rise to any effect of existential character. Attributes and modifications will have no basis, if they do not rest on something real. All along substances are subjected, in a single moment, to a series of new and newer effects which stand in a relation of priorty and posteriorly and of cause and effect (224-30).

Jiva is eternal, without beginning and end: it is liable to various new forms according to the accessories available and shows resultant effects. It does not relinquish its real nature under any circumstances. If the souls were to give up their individuality, say being all-pervasive and of the nature of Brahman, there will result a chaos; and much less can all the effects be explained by presuming that the soul is atomic in size (231-35).

All the substances form a type in view of their being a substance, but they vary from each other on account of their distinguishing qualities. The object which is characterised, at every moment, by origination, destruction and permanence and is the substratum of qualities and modes, is said to be existent. Every moment the earlier form or mode is replaced by the succeeding one: this is what is called (in ordinary parlance) destruction and origination of a thing. As a substance, Jiva neither dies nor is born: it is what it is eternally. In the constant process of development, Dravya is marked by the persistence of its essential nature; but its modification is a specific phase: it is with reference to these specific phases that a substance is subject to origination and destruction. The inherent common property of a substance is its eternal attribute; it is inseparably associated with the substance; and what appears and disappears in a substance is a mode, a distinguishing and temporary property. (according to the author, guna = sāmānya-svarūpa, but paryāya = visesa-rūpa). The unitary collocation of substance, quality and mode is an object of factual experience. If the modes were not to change, disappearance or destruction loses meaning: many modes which were absent earlier appear on the substratum of eternal substance. Substances get distinguished on account of specified modes; otherwise as substances they are not distinguishable (236-46).

If knowledge alone is real and everything else unreal, then there remains no object of knowledge without which functioning of knowledge loses all meaning. The objects of knowledge are real, and the Atman (which is an embodiment of knowledge) knows them as separate from itself. To

deny the outside objective world, so patent to all, is a mockery of perverted understanding. What exists cannot be denied, and what does not exist cannot be grasped and described even as void. Names indicate objects which are facts of experience (247-52).

That is knowledge which knows rightly the self and other objectivity, endowed -with manifold characteristics. The omniscience (kevala-jñāna) enlightens the physical world (Loka) constituted of substances and modification and the pure space beyond (Alokākāśa). The omniscient is called omnipresent by his all-pervasive functioning of knowledge, but the knowledge does not leave the soul and go beyond. The process of knowing functions without the knower and the object of knowledge leaving their respective places. As distinguished from the Kevala (which is sakala-pratyaksa) Manahparvāya and Avadhi types of knowledge are Desa-pratyaksa, i. e., of partial comprehension. Both Mati and Sruta types are indirect, the former of more clarity and immediateness. Matijnana is possible through! five sense-organs and also mind: that through mind comprehends the topics covered by senses and sruta or scriptural knowledge. Of the five sense-knowledges, only one functions at a time, and the rest are latent. Every object has manifold aspects, and can be viwed only from a single aspect with the help of scriptural knowledge and of Nayas. Any assertion about it is from some point of view or the other. The knowledge brings out indirectly the manifold aspects of objectivity, divested of flaws like doubt etc. (253-62).

Naya is a variety of scriptural knowledge and originates from some characteristic or the other: it serves day-to-day worldly transactions with some aspect or object in view. The reality is a complexity, and when something is stated about it, it is with some aspect predominantly in view, and others being put in the back-ground for the moment. Naya is three-fold. That is a sunaya or a good point of view, which does not ignore or deny other points of view; but a bad point of view (durnaya) leaves no margin for other views. All worldly transactions are well explained by good points of view (263-66).

Jīva is known from sense-functions and physical activities: that is anumāna or inference; it is also a Naya, a point of view of which there are many a variety. Collectively speaking Naya is one; spoken from the points of view of Dravya and Paryāya, it is two-fold; and going into more particulars, it has other varieties like Naigama etc. The Dravyārthika-naya, or the substantial point of view, states reasonably the general (sāmānya), without denying the particulars; while the Paryāya-naya states from various characteristics etc., the particulars keeping in view the generality (267-70).

The Naigama-naya describes optionally the past and future in terms of the present. The Samgraha-naya states a class or group-point of view for a part or whole of a substance or modification, taking the common characteristic into consideration. The Vyavahāra-naya states a distributive view of the non-specified general by dividing or separating it into classes etc. upto the minutest particle. The Rju-sūtra-naya states the immediate condition of a thing as it is at present, at a particular moment. The Sabda-naya describes difference between various objects with reference to their grammatical number, gender etc. The Abhirūdha-naya specifies individual connotation of various objects with reference to their distinctions or the chief connotation (among them all). The Evambhūta-naya states the then aspect, situation or connotation of a thing. He who describes a thing in this world from these various points of view achieves Faith, Knowledge and Conduct, and in due course, attains heaven and liberation (271-78).

The number of people who hear, understand, meditate and retain the principles (of religion) is always small: a firm grasp and steady reflection lead to a correct understanding of reality. Internal and external non-attachment brings therewith so many virtues. He who meditates quietly on the nature of the universe becomes a crest-jewel for the three worlds by destroying the stock of Karmas (279-83).

## XI Bodhi-durlabhānuprekṣā

Dwelling for an infinite period, without beginning in time, in the Nigoda, the Jīva somehow comes out, and passing through different grades of beings, such as Sthāvara, Trasa, Imperfect and Perfect Tiryag etc. gets human birth, hard to be obtained. Even there, a good family, affluence, physical perfection, healthy body, good character, good company, religious faith, pious life, faith-knowledge-conduct, avoiding mental perversion and passions, godhood, practice of penances: these are rarities among rarities. The human life has a unique signification: it is here that Great vows, meditation and attainment of Nirvāṇa are possible. So one should concentrate respectfully on the cultivation of Faith, Knowledge and Conduct. But to waste human life in the pursuit of pleasures is to burn a precious stone for ashes (284-361).

## XII Dharmānuprekṣā

The omniscient who directly knows the entire Loka and Aloka with all their attributes and modes of the past, present and future is verily the Divinity. He alone comprehends the supersensuous: the knowledge of senses

does not grasp even the gross objects with all their modes. The Religion preached by him is I) Twelvefold for laymen or householders and II) Tenfold for monks or houseless (302-4).

- I. i) Darsana-suddha: A liberable soul, suitably constituted and qualified, develops Samyaktva or Right Faith which is of three types: Upaśama-, Ksāvika- and Ksāvopaśamika-samyaktva. Even when Samyaktva is partly attained, there is scope for lapses in it. One endowed with Right Faith necessarily carries conviction about the many-sided reality stated through seven-fold predication as demanded by the occasion. Through the study of scriptures and by adopting different points of view (naya) he recognises the nine Padarthas. He is not vain about his family and possessions: but with mental quiet, he feels himself insignificant. Though addicted to pleasures and engrossed in various activities, he knows all that to be worthless, a pursuit in infatuation. He is devoted to the highest virtues, respectful towards the best monks and attached to his co-religionists. The soul, though embodied, is separate from the body, by virtue of its essential attribute of knowledge: the body is just like a garment. He worships God who is free from faults (dosa), reveres Religion which enjoins kindness to all beings and respects a Teacher who is without any attachment or ties. He regularly reflects that it is his own Karman-and none else-that brings about his prosperity and adversity, his pleasures and pains and that his death at the due time is a certainty which cannot be averted either by Indra or Jinendra. He understands the various substances with their modes from a realistic point of view and has no doubts of any kind: in matters beyond his comprehension the words of Jina carry conviction to him. Samyaktva or Right Faith is of the highest value; and it brings respect here and happiness in the next world. even though one does not practise the vows. A man of Right Faith incurs no more evil Karmas, and whatever he has in stock from earlier birth he destroys (307-27).
- ii) Darsana-srāvaka: A layman of Right Faith is firm in his mind, practises his vows without expecting anything in return (niyāṇa-parihāṇa) and is renunciative in his outlook. He does not enjoy abominable items of food and drink, such as flesh, wine etc. which are full of Trasa lives (328-9).
- iii) Vrata-śrāvaka: A layman with vows practises five Aņuvratas and is endowed with Gunavratas and Sikṣāvratas: he is firm, quiet and sensible:
- 1) He behaves kindly, treating all others on par with himself; and being introspective and self-critical, he avoids all major sins. He neither commits, nor commissions, nor consents to any injury to Trasa beings (i.e.,

beings having more than one sense-organ) in thought, word and act. 2) He does not utter injurious, harsh and rough words, nor does he betray any one's confidence. His words are beneficial, measured, pleasing to all and glorificatory of religious standards. 3) He never buys a costly article at a low price, nor does he pick up a forgotten thing; and he is satisfied even with a small gain. He is pure in his intentions and firm in his mind; and he never robs what belongs to others out of treachery, greed, anger or vanity. 4) Feeling detest for a woman's body, he looks upon her form and beauty as evil temptations. He observes chastity (broadly) in thoughts, words and acts looking upon other women (than his wedded wife) as mother, sister, daughter etc. 5) He subjugates greed and is happy with the elixir of contentment: realizing everything to be transitory, he erradicates all nasty cravings. He puts a limit to his possessions of wealth, corn, gold, fields etc. taking into account their utility (330-40).

- 1') Like the limit to possessions, putting limit with respect to directions also is an effective curb against one's greed; so one should, knowing the need, limit one's movements in the well-known directions (East etc.). 2') That concern or activity which achieves no useful purpose but essentially involves sin is something evil which is fivefold with many a variety: a) Picking up faults of others, yearning for others' wealth, erotic gazing at other women, and getting interested in others' quarrels; b) giving instructions in important matters connected with agriculture, rearing the cattle, business, weddings etc.; c) useless activities involving injury to inmobile (sthāvara) beings in the form of earth, water, fire and vegetables; d) maintaining harmful animals, giving weapons etc. as well as fatal drugs; and c) attending to works dealing with quarrels, erotics etc. and finding faults with others. 3') One should put a limit to the enjoyment of food, betel-leaves, clothes etc., knowing that they are available. A worthy vow is his who relinquishes what he possesses: he who feeds himself on his fancies derives no benefit at all (341-51).
- 1") While practising Sāmāyika the following seven items are to be taken into account: a) plāce, b) time, c) posture, d) concentration of mind, e) purity of mind, f) purity of speech, and g) purity of body. a) The place which is not noisy, nor crowded and not infested with mosquitos etc. is suited for Sāmāyika. b) The Gaṇadharas have stated six  $N\bar{a}l(d)ik\bar{a}s$  ( $n\bar{a}lik\bar{a}=$ about 24 minutes) of the morning, noon and evening are suited for the practice of Sāmāyika. c) One should sit in the paryańka posture or stand erect for a fixed period of time, curbing all the activities of sense-organs. d-g) With the mind concentrated on the instructions of Jina, with the body restrained and

with the hands folded one should be engrossed in one's self, reflecting on the signification of the salutation (-formula). One who practises Sāmāyika in this manner, circumscribing the region and avoiding all sinful activities becomes just like a monk. 2") The man of understanding who decks himself with (the attitude of) renunciation relinquishing bath, cosmetics, ornaments, contact with women, scents, incense etc. and regularly fasts or eats simple or pure food only once on the two parvan days. (of the fortnight, i. e., the 8th and the 14th day) has to his credit the posaha vow, 3") The third Siksavrata, which brings happiness etc., requires a man of understanding, endowed with faith etc., to give, according to ninefold ways of donating, gifts to three kinds of worthy recepients. Gifts can be of four types: food, medicine, scriptures and abhaya (security or shelter), the last being unique among the four. By giving food, the remaining three wants also are fulfilled. It is on account of hunger and thirst that there are various diseases; it is the food that sustains a monk in his study of scriptures day and night; and it is by food that all life is nourished. Through detached and devoted gifts one puts the entire Sampha on the path of liberation, consisting of three jewels. Even one worthy gift, given to a single worthy person, brings to one the happiness of Indra. 4") In the fourth Siksavrata the limits put to directions etc. and pleasures of senses are further circumscribed; greed and erotic temptations are quieted; and sins are reduced. One who quietly faces the voluntary submission to death (sallekhanā), after practising twelve vows, attains heavenly bliss and liberation. Devoted, firm and faultless practice of even a single vow brings immense benefit to one (352-70).

- iv) Sāmāyika consists in meditating on the consequences of Karmas, all along fixing one's thoughts on one's own nature, the image of Jina or the sacred syllable, after quietly and courageously giving up attachment for the body and in putting into practice 12 āvartas, 2 namanas and 4 praṇāmas (371-72).
- v) Posaha is practised in this way. In the afternoon of the 7th and 13th days of the fortnight one goes to the temple of Jina, offers  $kiriy\bar{a}\cdot kamma$  or salutation etc., accepts the vow of fourfold fast (from the teacher), abstains from all domestic routine, spends the night in religious thoughts, gets up early in the morning, offers salutations etc., spends the whole day (8th or 14th) in the study of scriptures concluded with salutation, spends that night in the like manner (as above), offers  $vandom\bar{a}$  early morning (of the 9th or 15th day), performs  $p\bar{u}j\bar{a}$ , entertains worthy guests of three types, and then eats his food. Quietly fasting without any sinful activities easily destroys Karmas; otherwise fasting is only a physical torture (373-78).

- vi) Sacitta-virati: By not eating leaves, fruits; bark, roots, sprouts or seeds which contain life, one becomes sacitta-virata. It is all the same whether one eats or makes others eat them. By avoiding such food, one has a full restraint on the tongue, and consequently one is full of compassion to beings and carries out the instruction of Jina (379-81).
- vii) Rātrī-bhojana-virati: A sensible person neither eats nor serves to others four-fold food at night; by not eating at night one is as good as fasting for six months in a year, and one avoids all sinful activities at night.
- viii) Maithuna-tyāga: He who abstains from women and sex-pleasures in thoughts, words and acts and by committing, commissioning and consenting to, observes the vow of celibacy and is full of kindness to living beings.
- ix) Ārambha-tyāga: He who does not commit, commission and consent to sinful activities and detests harm unto beings avoids all sin.
- x) Samga-tyāga: Ties or possessions are two-fold: Internal and External. He who gladly relinquishes them both is free from sins. Poor people, naturally, have no external possessions, but it is difficult to relinquish internal ties or distractions.
- xi) Anumati-tyāga: He is an anumati-virata who never involves himself even by consent into any household activities causing sin. Being full of attachment and aversion, if one occupies one's thoughts with various useless activities, one commits sins without achieving any purpose.
- xii) Uddistāhāra-virata: By going from house to house one should eat food which is pure in nine ways, which is not specifically solicited, which is proper and which is not specially prepared.

One who practises the vows of a householder and duly cultivates aradhanā on the eve of his life is reborn as an Indra (382-391).

II. The religious duties prescribed for a monk are ten-fold. 1) Uttama-kṣamā: Forbearance consists in not getting angry even when severe troubles are inflicted. 2) U.-mārdava: Humility or modesty consists in one's being introspective about one's own defects even when one has reached the height of knowledge and austerities. 3) U.-ārjava: Straightforwordness consists in eschewing crookedness in thoughts, words and acts and in never concealing one's own faults. 4) U.-sauca: Purity means that the dirt of acute greed is washed away by the water of equanimity or peace and contentment, and there is no greed even for food. 5) U.-satya: Truth-

INTRODUCTION 57

fulness consists in speaking in conformity with the words of Jina, even though one is not able to put them into practice and in avoiding lies even in worldly transactions. 6) U.-samyama: Self-restraint consists in not injuring (i. e., giving security to) living beings, even to the extent of cutting grass, in course of one's movements and activities. 7) U.-tapas: Austerity consists in equanimity, being indifferent to the pleasures of this and of the next world and in quietly enduring various physical troubles. 8) U.-tyāga: Renunciation consists in relinquishing dainty food, articles which give rise to attachment and aversion and home which occasions vanity of possession. 9) U.-nirgranthatva: Non-possession consists in giving up attachment for things, both living and non-living and in abstaining from all worldly dealings. 10) U.-brahmacarya: Chastity or celibacy, which is nine-fold, consists in having no contact with women, in not observing their form and in not being interested in erotic talks. One who is not distracted by the glances of girls is the greatest hero (392-404).

That is the greatest Dharma in which no harm unto living beings is involved even in the least. Harm unto living beings in the name of gods or teachers is sin, and can never be Dharma which is characterised by kindness to living beings. The Religion preached by Jina is something unique. By practising this ten-fold Dharma one acquires Punya or merits, but it should not be practised for merits. Punya involves Samsāra; and only by its distruction liberation can be attained. If Punya is acquired to gain worldly pleasures, spiritual purity will never be reached. One should aim rather at quieting one's passions than at acquiring Punyas (405-13).

One should have faith or conviction, without any doubt, that Religion is characterised by kindness to living beings and should never involve any injury to them as in a sacrifice. ii) Liberation should be the aim and religion should not be practised through severe penances with the hankering of heavenly pleasures. iii) One should not detest the disgusting physical appearance of those who are endowed with ten-fold Dharma. iv) One who does not consider, out of fear, modesty or gain, harm unto living beings as the Religion but is devoted to the words of Jina, is a man of correct or undeluded perspective. v) Reflecting on the Karmic consequences, one should connive at others' defects and never make public one's own virtues. vi) Those who are shaky in their convictions one should confirm on the path of religion by oneself being quite firm. vii) One should talk sweet and show devotion to and follow the religious people. viii) One should preach the ten-fold religion to the pious or liberable souls (bhavya) and enlighten oneself too. The greatness of the doctrine preached by Jinas should be established by various arguments

8

and through severe penances. These qualities are cultivated by him who meditates on himself and is averse to pleasures of senses: it is on account of these virtues with reference to Dharma, as well as to Divinity, teacher and principles that one's Right Faith gets purified (414-25).

Deluded as one is, one understands Religion with difficulty and puts the same into practice with greater difficulty. By practising the religion preached by Jina one easily gets happiness. Religion is like a seed to give the desired fruit. A religious man is forgiving even to his enemies; he is indifferent to others' wealth; and he looks upon any other woman (than his wife) as his mother. His mind is pure, he speaks sweet, he creates confidence all-round, and he is reputed everywhere. Dharma works out miracles and unexpected results. All efforts fail without the backing of Religion: knowing this one should aviod sin and practise religion (426-37).

Quietening the senses is, in fine, upavāsa, therefore those who have control over their senses are observing upavāsa or fast though eating (some food). i) The anasana austerity consists in easily abstaining from food for a day etc., only with the object of destroying Karmas, but if sinful activities are undertaken during fast, fasting is only a physical torture. ii) The avamaudarya austerity consists in eating a little pure and suitable food without any greed and ulterior motives. iii) Vrtti-parimāņa means eating indifferently tasteless food, anticipated in mind, with the number of houses limited. iv) One who observes rasatyāga eats tasteless food being oppressed by the misery of Samsara and constantly thinking that the pleasures of senses are a poison. v) One who observes the fifth austerity stays in a lonely place, such as unhaunted cemetry, forest etc. He relinquishes seats etc. which occasion attachment and aversion; and being disgusted with worldly pleasures, he has no craving for houses etc. He is quiet or peaceful and skilled in the practice of internal penances. vi) One who is not discouraged by adverse climatic conditions and is triumphant over various troubles, practises the austerity called kāyaklesa. i) Prāyascitta: One is not to commit, commission and consent to a fault in thought, word and deed. If any fault is there through negligence or inadvertance (pramāda), it should be confessed, oneself being free from ten defects, before a worthy teacher whose prescriptions one must carry out. Avoiding that fault, one meditates, without any distractions, on the Atman, an embodiment of knowledge. ii) Vinaya: one should have a pure temperament with reference to darsana, jñāna, cāritra, twelve-fold penance and manifold upacāra; and it means devoted attendance on those who are endowed with faith, knowledge and conduct. iii) Vaiyāvṛtya: one should render disinterested service to the aged and suffering monks, and be devoted with the best of intentions to

the cultivation of peace and self-restraint, abstaining from worldly activities iv) Svādhyāya: study of scriptures is indifferent to other's criticism, eliminates wicked thoughts, helps one to ascertain reality, and is an aid to meditation or concentration of mind. Devoted study of Jaina scriptures, without craving for respect and with a view to removing Karmas, leads to happiness; but if it is attended with vanity, craving and opposition to colleagues, it is harmful. The study of texts dealing with fight-and love with a disturbed mind and with a view to dupe other people, bears no benefit. Worthy is that study which enables one to realize one's Atman, full of knowledge and quite separated from the body. v) Käyotsarga means indifference to body, its caressing and needs and being engrossed in self-meditation with perfect detachment with reference to every thing outside. vi) Dhyana: Concentration of mind on a certain item for a while is known as dhyana which may be inauspicious or auspicious. Arta and Raudra are inauspicious, while Dharma and Sukla are auspicious. Passions are acute in Arta, still more acute in Raudra; but they are temperate in Dharma and still more temperate in Sukla which is possessed by one who is free from passions and is possessed of scriptural knowledge and by the omniscient (438-72).

Artadhyāna or the miserable mood develops when one wants to escape miserable contacts and when one wants pleasant associations from which one is separated. In the Raudra-dhyāna one repeatedly revels in injury to living beings and in telling lies; one is not only keen about one's possessions and pleasures but wants to deprive others of them. Arta and Raudra are a source of sin, and as such they should be studiously avoided.

Dharma means the nature of things, ten-fold virtues like kṣamā etc. the three jewels and protection of living beings. Attachment and aversion, sense-pleasures and extraneous distractions etc. are avoided and the mind is concentrated on the nature of Ātman; and one goes on meditating with joy and peace: that is Dharma-dhyāna.

In the Śukla-dhyāna virtues grow purer, the Karmas are quieted and eradicated, the Leśyās are white, and one advances in spiritual purification. When all delusion is melted away, when all passions are pacified and when one is engrossed in oneself, there is Śukladhyāna in its four stages (473-88).

Svāmi Kumāra has expounded with great devotion these Anuprekṣās with a view to comprehend the words of Jina and to restrain the fickle mind. A study of these Anuprekṣās, which are explained according to Jināgama, leads to eternal bliss (489-90).

I offer prayers to Vāsupūjya, Malli, Nemi, Pārśva and Mahāvīra who are the prominent lords of three worlds and who practised penance as Kumāras, i. e., before coronation (491).

### d) A COMPARATIVE STUDY

As noted above, the Bārasa-Anuvekkhā (B) of Kundakunda, though small in size, is an independent treatise on Anuprekṣās in Prākrit; and the Mūlācāra (M), VIII, of Vaṭṭakera, Bhagavatī Ārādhanā (Bha) of Śivārya, gāthās 1715–1875 and Maranasamāhi (Mar), gāthās 569–638, contain substantial exposition of Anuprekṣās. Further, the Tattvārtha-sūtra (IX. 7) and some of its commentaries have served as the pattern for the format of discussion of these topics. The Kattigeyānuppekkhā (K) is possibly the longest Prākrit text dealing solely with twelve-fold Reflection. Naturally it deserves to be compared and contrasted with kindred works noted above, with regard to its various aspects.

Some of the gathas in these works have close agreement, either in thought or expression:

| <b>K</b> 6–8, 21 | B 4-5; Bha 1717-19, 1725 | K 78         | Bha 1752       |
|------------------|--------------------------|--------------|----------------|
| <b>K</b> 26–28   | B 8-9; M 7; Bha 1743     | K 82         | B 23           |
| K 30-31          | B 11, 13; Bha 1746       | K 83         | B 43           |
| <b>K</b> 56      | Bha 1801                 | <b>K</b> 89  | B 47; Bha 1825 |
| K 63             | M 27; Bha 1802           | K 101        | Bha 1829 (?)   |
| K 64-5           | M 26; Bha 1799–1800      | <b>K</b> 104 | B 67           |
| K 66             | B 24-29; Bha 1773 f.     | K 305-6      | B 69           |
| K 68             | Bha 1775; Mar 594        | <b>K</b> 393 | B 70           |

It is true that there would be much common thought and expression when authors brought up in the same tradition are dealing with similar subjects. But the above parallels are something more than that. One certainly gets the impression that the *Kattigeyānuppekkhā* is indebted to the *Bārasa-Anuvekkhā* for some of its ideas and expressions.

Like B, K is addressed to both monks and householders, with greater concern for the latter; while Bha, M and Mar have primarily the ascetic community in view. 1) K lays more stress on the fickle character of Laksmi who spreads very great infatuation for laymen, and other points are incidentally touched. 2) Bha stresses that there is no escape from Karmic consequences, while B, M and Mar, along with K, have Death in view from which there is no escape. According to M and Mar, Jina-dharma is the

INTRODUCTION 61

shelter, while B, Bha and K recommend shelter in the Atman, constituted of Darśana, Jñāna and Cāritra (with Tapas, added in B and Bha). 3) K elaborates the different grades of existence (Naraka, Tiryak, Manusya and Deva) which are hinted in M, Bha and Mar and through which the soul wanders due to Mithyatva and without attending to the words of Jina. Besides this elaboration, the discussion about the fivefold Samsara, mentioned in B, Bha and also M, comes like an appendage section in K. To relinquish the infatuation for samsāra, M wants it to be realized as worthless, B pre. scribes the Niścaya-naya and escape from Karmas, Mar recommends the practice of religion, and K appeals for self-meditation. 4) The opening gathas of K come like an explanation of B, M and Mar. K prescribes the tenfold Dharma as the only aid: this according to Bha consists of three jewels, and this very position is endorsed by B in a fervent tone. 5) The relatives etc., why even the body, are all extraneous; so one must meditate on the Atman. This spiritualistic tone is not sufficiently developed in Bha and Mar as in others. 6) Like B, K primarily exposes the impure character of this mortal body for which one should not be attached but should concentrate oneself on the nature of Atman. M does not ignore this aspect, but like Bha and Mar calls this topic asubhānupreksā: artha and kāma are asubha, while dharma is subha. It is under the discussion about kāma that the filthy nature of the body is explained in M and Bha. 7) K has B in view, but follows some other sources as well. B and Bha have the same pattern of enumeration of the causes of Asrava, while M, Mar (and partly Bha) have some other common ideas. It is only B that introduces the Niscaya point of view. 8) B introduces here the doctrine of three upayogas and insists on the meditation of Atman from the Niscaya or Paramartha point of view. M, Mar and partly Bha too have a similar pattern of ideas that the doors of Karmic influx should be stopped, and then follows Samvara, or the stoppage of Karmic influx. K has an enumerative pattern which is partly in agreement 9) B has two gathas, if not only one, for nirjara-a, which is a further step after the stoppage of Karmas. The second gatha of B is common with K. In all the sources Tapas or penance is stressed as the chief instrument of nirjarā, which is twofold. What is suggested in M seems to be elaborated in K, the exposition in which is less technical. Penance is like fire which burns the grass of Karmic seed of Samsara. 10) The exposition in B is simple: the different upayogas drive the soul to different Lokas, and Mar have suggestions about different kinds of Jivas and their miseries. and K has elaborated the same to the maximum. It is interesting to note that what Bha includes under Loka-a. (1799-1800) is included under Samsara-a. in K (61-65): the line of demarcation between these two topics is slippery. Discussion about Loka is really a wide topic, naturally K includes

the exposition of many subjects such as Jīva-and-Jñāna, nature and three kinds of Jivas, various substances and their nature, varieties and function of knowledge, various Nayas etc. 11) The niscaya point of view helps one to distinguish Atman from everything else: this is correct knowledge, true enlightenment, rather difficult to be obtained. This is quite precisely put in B. K elaborates the series of rarities (which are hinted in M, Bha and Mar), and how the religious enlightenment is the rarest and possible only in human birth. So one should devote oneself to the realization of Atman, constituted of Darsana, Jñāna and Cāritra. 12) B describes twofold Dharma, of eleven stages for the householder and tenfold for the monk; the former are only enumerated and the latter are explained in details. From the real point of view, the pure Atman should be reflected upon. M glorifies Dharma as preached by Jina and expounds the tenfold Dharma for the monk. Bha and Mar glorify religion and just hint some details. What B has done in a nutshell K has elaborated to the utmost: the twofold religion is explained in all the details. The twelve Pratimas are expounded giving exhaustive details about the Anu-, Guna- and Siksā-vratas, and then follows the exposition of the ten-fold Dharma in details. Then Dharma is defined; the characteristics of a man of faith are given; and lastly Dharma is glorified. Then follows the description of twelve penances which lead to the destruction of Karman, with a concluding discourse on Dhyana of four kinds.

Directly or indirectly, K has inherited a good deal from these Prākrit sources, but in every case K presents a lucid exposition if the topics are general and a detailed discussion, if the topics are difficult and enumerative.

Svāmi Kumāra seems to have drawn on some additional sources as well. It is interesting that the enumeration of the twelve Anuprekṣās adopted in K is different from that found in B, M and Bha (which agree among themselves) but agrees with the one found in the *Tattvārtha-sūtra* (TS) of Umāsvāti, as already noted above. Secondly, in a number of places, especially of technical discussion, K reminds one of TS, as well as its commentary, viz., the *Sarvārthasiddhi* (S) of Pūjyapāda. Some contexts may be noted by way of illustration:

- i) K 88 ff. reminds one of TS, VI. 1 f., and some words in 88 echo the commentary of Pūjyapāda (ātma-pradesa-parispando yogah).
- ii) K.95 ff. is an exposition closely following TS, IX, 14, etc. along with S.

In this way, in almost all places where we have enumerative and technical discussion, the influence of TS is apparent. Of the two earliest

commentaries on the TS, namely Bhāṣya and Sarvārthasiddhi (on IX.7), both of which have common ideas and expressions, it is the latter that has influenced K more than the former.

1) The simile of jala-budbuda (K 21) is found in B (5), in Bha (1717) and also in S but not in the Bhāsya in this context. 2) The simile of lion for death (K 24) is pretty old, found in the canonical passages and in the Bhāsya, but the S has that of a tiger as in the Mahābhārata passage noted above. 3) K seems to work out the details hinted in the Bhāsya and S; five-fold Samsāra, mentioned in S, goes back to Kundakunda from whose Pūjyapāda quotes the necessary gāthās, as already noted. stresses Dharma as the sahāya, and K explains it by dhammo daha-lakkhano have suyano. 5) That the Atman is separate from the body is the basic theme. 6) K follows S more than the Bhāsya which is more elaborate. Neither of the commentaries introduces asubhatā in terms of dharma, artha and kāma. 7-8) The Bhāṣya is more elaborate and gives some mythological illustrations etc. in dealing with asrava. K follows TS, as shown above, in the exposition of Asrava. 9) The two-fold nirjarā is mentioned in the commentary, and K develops it in the case of a soul moving along the path of spiritual evolution. 10) Taking hints from the commentary, K has made this section a veritable compendium of karanānuyoga and dravyānuyoga. The three-fold division of Atman reminds one of similar discussion in the Mokkhapāhuda, Samādhi-sataka, Paramappa-payāsu etc. Some of the definitions of nayas, for instance, saingraha, sabda etc. remind one of S (I. 33). Svāmi Kumāra shows here and there the spirit of a Naiyāyika. 11) Though some of the similies are slightly modified, the trend of discussion in K is a full development of what is found in S. 12) K presents a systematic and thorough exposition of two-fold Dharma etc. for which the material is available in plenty in TS and its commentaries in various contexts.

Thus Svāmi Kumāra inherits a good deal from Kundakunda, Šivārya, Vattakera etc. and has enriched his exposition by profusely drawing upon the *Tattvārtha-sūtra* and its accessory literature. Future studies alone can detect additional sources more precisely.

### e) A Compendium of Jaina Dogmatics

Most of the topics included under Anuprekṣās are of such didactic import as could be discussed without overloading the exposition, say in the manner of Subhacandra in some Anuprekṣās in his Jñānārṇava, with dogmatical details and technical enumerations of a more or less fixed pattern. But

Svāmi Kumāra is essentially a learned author, steeped in Jaina principles; naturally, though he deals with these topics like a moralist poet, he has stuffed his discourses with manifold details whereby the Kattigeyānuppekkhā (K) has become a veritable compendium of Jainism. Some outstanding contexts of topical discussion are listed below:

Description of Hellish, Sub-human, Human and Divine grades of existence 34-61; Five kinds of hellish miseries 34-35; Samsāra of five kinds 66-72; Two grades of Kaṣāyas 90-92; Definition of the causes of Samvara 96-99; Two kinds of Nirjarā 104; Nirjarā on the ladder of Gunasthānas 106-8; Loka and its extent 118-21; Jīvas: Ekendriya varieties 122-27; varieties of those having more Indriyas 128-42; details about living beings outside the human world 143-75; size of the Jīva and its relation with knowledge 176-87; Jīva, as kartā and bhoktā 188-91; three kinds of Jīva 192-200; Jīva and Karman 201-4; Pudgala, its varieties 205-11; Dharma, Adharma, Akāśa and Kāla 212-223; Anekānta character of vastu-Dravya, Guņa and Paryāya-which is endowed with origination, permanence and destruction 224-46; Jñāna and Jñeya 247-56; Five kinds of Jñāna 257-62; Nayas and their definitions 263-78; Sāgāra-dharma, its twelve stages and their individual elaboration 305 etc.; Samyagdṛṣṭi and his characteristics 307 etc.; Vratas: Anuvratas 331-40; Gunavratas (with five varieties of Anarthadanda) 341-51; Šikṣāvratas 352-69; Anagāra-dharma and its ten varieties 393-403; Himsā 405 f.; Punya 410 f.; Samyaktva and its eight characteristics; Dharma glorified 426-37; Tapas and its twelve types 438 f.; Four kinds of Dhyana 473 f.

The above topics are noted with an object that specialists in various branches of Jainological study may be able to shed more light on the sources from which Svāmi Kumāra has drawn his material, and on his influence on subsequent authors. What is done above is a modest and limited attempt. An exhaustive study in various directions will not only enable us to have a correct estimate of the scholarship of Svāmi Kumāra but also to put more definite limits for his date which is not satisfactorily settled as yet.

### f) Its Author1

The current belief is that the author of this treatise, Bārasa Anuvekkhā, is Kārttikeya or Svāmi Kārttikeya; and from this the work has come to be named Kārttikeyānuprekṣā. In the text the author gives very meagre information about himself in this way (489-91):

<sup>1)</sup> For earlier observations on the author and his date see: P. BAKALIVAE Svāmi-Kārttikeyānuprekṣā, Preface, Bombay 1904; HIBALAL; Catalogue of Sk. and Pk. MSS. in the

www.jainelibrary.org

[This treatise on] Anuprekṣās has been composed with great devotion by Svāmi Kumāra by way of reflection on the words of Jina and with a view to control the fickle mind. The twelve Anuprekṣās have been, in fact, expounded following the Jināgama; he who reads, hears and studies these attains eternal bliss. I salute Vāsupūjya, Malli and the last three Tīrthakaras, viz., Nemi, Pārśva and Mahāvīra who were the lords of three worlds and who practised penance as Kumāras [i. e., even before they were coronated or wedded].

From these gathas all that we know about the author is that his name was Svāmi Kumāra, or Kumāra, in case Svāmi is just a title of honour; and being himself Kumāra, he salutes five Tīrthakaras who had entered the order of monks as Kumāras. It may possibly be inferred that our author was a monk and was initiated in the ascetic order, even before his marriage.

The Ms. B (earlier in age than Subhacandra) also mentions the name as Svāmi Kumāra, at the end, but Svāmi Kārttika at the beginning.

As far as we know, it is Subhacandra, the commentator, that first mentions the name of the author as Kārttikeya, also along with the title Svāmi. Because there is no basis for this in the original text, it has to be inferred that some one, if not Subhacandra himself, took Kumāra and Kārttikeya just as synonyms² and went on referring to the name of the author as Kārttikeya

C. P. and Berar p. XIV; M. WINTERNITZ: A History of Indian Literature, Vol. II, p. 577; A. N. Upadhye: Paramātma prakāša Intro. p. 65, Bombay 1937; Jugalkishore: Anekānta, Vol. VIII, 6-7, pp. 227f. and Purātana-Jaina-Vākya-sūcī, Intro. pp. 22f., Saharanpur 1950; D. R. Bendre: Sanmati I. 6, Bahubali, June 1951. Bakalival refers to a Sanskrit com. of Vāgbhata, but so far it is not traced. Prof. Bendre's reference to a commentary of Subhakīrti (Subhanandi) is without any evidence: perhaps the name is a mistake for Subhacandra. He seems to draw upon Kannada Vaddārādhane. As he plainly admits that the author of K.-Anuprekṣā is not referred to there, the biography of Kārttikeya in that Kannada work, his association with Pāṣāṇa near Poona and Kogali in Bellari Dt. etc. lose their relevancy so far as our author is concerned. The identification of Roheda-giri with Lohaparvata near Sondur is too speculative.

See his remarks at the opening and on gāthās Nos. 283 (verse 2, p. 204) 489, 490 and
 It is very plain that with Subhacandra Kumāra = Kārttikeya.

<sup>2)</sup> According to the Hindu mythology Kārttikeya is the name of a son of Siva and Pārvatī. He is popularly regarded as god of war, because he leads the gapas or hosts. According to one legend, he was born without a mother, in a miraculous manner: the generative energy of Siva was cast into the fire and then received by the Ganges, whence he is sometimes described as son of Agni and Gangā. When he was born, he was fostered by the six Kṛttikās (i.e., the name of a constellation consisting of six stars) who offered their six breasts to him whereby he became six headed, and hence called Saḍānana. He is also known by the names Kumāra, Skanda, Subrahmanya etc.

This specification of the author's name as Kārttikeya has led to some other deductions if not complications. While explaining gāthā No. 394, Subhacandra has an illustrative remark to this effect:

### स्वामिकार्त्तिकेयमुनिः कोञ्चराजकृतोपसर्गे सोद्वा साम्यपरिणामेन समाधिमरणेन देवलोकं प्राप्तः।

Some have induced themselves to believe that here is a reference to the author of the Kattigeyānuppekkhā. Even Śubhacandra who is, more than any one else, responsible for using the name Kārttikeya for Kumāra, does not state that here is a reference to the author on whose work he is writing a commentary. So there is no evidence at all to identify the author Kumāra, called Kārttikeya (along with the title Svāmi) with this Svāmi-Kārttikeya of pre-historic, if not legendary, fame who suffered the troubles inflicted on him by Krauñea-rāja.

The Kathākośas give the biography of Kārttikeya (originally Kārttika) who was hit by king Krauñca; and the basic verse for the story runs thus in the *Bhagavatī Ārādhanā* (1549):

#### रोहेडयम्मि सत्तीप् हुओ कोंचेण स्रागिद्हृदो वि । तं वेयणमधियासिय प्रिवण्णो उत्तमं सट्टं ॥

In this connection the following three gāthās from the Samthāraga deserve special attention (67-69): 1

जल्लमलपंकथारी भादारो सीलसंजमगुणाणं । अजीरणो य गीओ कत्तिय-अजो सुरवरिम्म ॥ रोहीडगिम्म नयरे आहारं फासुयं गवेसंतो । कोवेण खत्तिएण य भिन्नो सित्तिपहारेणं ॥ एगंतमणावाए वित्थिण्णे थंडिले चहुय देहं । सो वि तह भिन्नदेहो पडिवन्नो उत्तमं अर्ह ॥

The Bha.  $\bar{A}$ , mentions Aggidayido<sup>2</sup> which according to the Vijayodayā is Agni-rāja-sutah, but according to the Mūlārādhanā-darpana of Āsādhara Agni-rāja-nāmnah putrah Kārtikeya-samjāah. The Samthāraga mentions the name Kattiya (with the title ajja), and so also the Brhat Kathākośa (Story No. 136) Kārtika (with the title Svāmi), and not specifically Kārttikeya. The detailed biography of this brave saint is given in the Kathākośas of Hariṣeṇa, Śricandra, Prabhācandra, Nemidatta and others.

<sup>1)</sup> Prakirna-daśakam, Agamodaya Samiti, 46, Bombay 1927. See also Über die vom Sterbefasten handelnden älteru Painna des Jaina-Kanons by Kurt von Kamptz, Hamburg 1929, pp. 26-27.

<sup>2)</sup> Note also the popular legend (already gven above p. 65) how Karttikeya was born out of fire.

<sup>3)</sup> According to Akalanka, the tale of Kārttika was found in the Anuttaradasā. See also Dhavalā, vol. I, p. 104; the readings are gradually drifting from Kārtika to Kārttikeya.

<sup>4)</sup> A. N. UPADHYE: Brhat-Kathākośa Intro., pp. 26, 32, 79, and the text pp. 324 f.

As none of the basic sources mentions Kārtika or Kārtikeya as an author, or his work, the authorship of this Bārasa-Anuvekkhā cannot be attributed to this saint of antiquity, nor can he be taken as identical with Kumāra, the author.

To conclude, Kumāra or Svāmi Kumāra is the author of this work. Though Subhacandra has taken the name as synonym for Kārttikeya, there is no evidence at all to identify this Kārttikeya with Kārtika or Kārttikeya referred to in the *Bha. Ā.* and *Samthāraga*.

#### g ) Its Age

Kumāra¹ does not refer to any of his contemporaries or predecessors in his Bārasa-Anuvekkhā; so there is no internal evidence which would enable us to fix up his date or the age of his work. Under the circumstances some modest attempt will be made here to put broad limits to his age by piecing together bits of external and internal evidence, so far collected.

- A] i) Subhacandra completed his Sanskrit commentary on this K-Anuprekṣā in the year, Samvat 1613 (-57=1556 A.D.). So far no earlier or other commentary on this work has come to light.
- ii) The Ms. Ba (see the description above) is dated, samvat 1603, i.e., 1546 A.D.
- iii) Śrutasāgara, who flourished about the beginning of the 16th century A.D., has quoted anonymously, but with the phrase uktam ca, K.-Anuprekṣā gāthā No. 478, in his commentary on the Damsana-pāhuḍa, 9.3 The third pāda is slightly different which might be due to the fact that it is being quoted from memory.
- iv) Brahmadeva, who is tentatively put in the 13th century A.D., has also quoted K.-Anuprekṣā, 478, first pāda, anonymously but with the phrase tathā coktam, in his commentary on the P.-prakāśa II. 68.4

<sup>1)</sup> From his reference to Ksetrapāla. I thought, that Kumāra belonged to the South; but this point need not be insisted upon, because the worship of Ksetrapāla is in vogue in many other parts of India. There is a temple dedicated to Ksetrapāla at Lalitpur, in Madhya Pradeša.

<sup>2)</sup> R. NARASIMHACHARYA: Karnātaka Kavicarite (Bangalore 1924), vol. I, p. 321, reports a (Kannada?) commentary by Subhacandra who is tentatively assigned to c. 1200, but I suspect from his titles mentioned there that it is the Sanskrit commentator Subhacandra that is referred to and there has been some mistake about the proposed date.

<sup>3)</sup> Ed. Satprābhṛtādi-samgraha, Bombay 1920, p. 8.

<sup>4)</sup> Ed. A. N. Upadhye, Bombay 1937.

So the above evidence puts one terminus that Kumāra flourished some time before the 13th century A. D.

- B] i) The exposition of twelve Anupreksās by Kumāra has been already compared and contrasted with that by Kundakunda, Vaṭṭakera and Śivārya. In my opinion, he shows their influence here and there, and naturally he is to be put after them.
- ii) As contradistinguished from the order of enumeration of twelve Anuprekṣās, Kumāra, unlike his predecessors in Prākrit, adopts the order found in the *Tattvārtha-sūtra*. Then, as already noted above (p. 62), he shows a good deal of influence of the *T.-sūtra* in the pattern of his technical and dogmatical discourses.
- iii) Then, as noted above (p. 62), certain gāthās echo the expressions of Pūjyapāda in his Sarvārtha-siddhi on the T.-sūtras.
  - iv) The following gāthā from the K.-Anuprekṣā, 279:

विरक्षा णिसुणहि तसे विरक्षा जाणंति तसदो तसे । विरक्षा भावहि तसे विरक्षाणं धारणा होदि ॥ is obviously an adaptation of the following dohā from the Yogasāra, 65:

# विरका जाणहिँ तत्तु बुद्द विरका णिसुणहिँ तत्तु । द्विरका झायहिँ तत्तु जिय विरका धारिईँ तत्तु ॥

The K.-Anuprekṣā is not written in the Apabhramśa dialect; so the Present tense 3rd p. pl. forms nisunahi and bhāvahi (preferably nasalised hi.) are intruders here, but the same are justified in the Yogasāra. To Kumāra some Apabhramśa forms are not offensive, because some of them could be used in the Prākrit texts of his age. But this is not a case of the use of stray Apabhramśa forms. The contents of both the verses are identical. The Mss. so far collated have uniformly admitted this gāthā. The fact that the dohā is converted into a gāthā does not admit the possibility that some later copyist might have taken it over from the Yogasāra. It is highly probable, even possible, that Kumāra's verse is based, consciously or unconsciously, on that of Joindu who is tentatively assigned to the 6th century A. D.

v) The following gatha, No. 307, from the K.-Anuprekṣā,

चतुगदिभव्यो सण्णी सुविसुद्धो जग्गमाणपज्जत्तो । संसारतडे णियडो णाणी पावेइ सम्मत्तं ॥ deserves comparison with Gömmaţasāra, Jīvakāṇda, 651:

चदुगदिभव्वो सण्णी पज्जत्तो सुद्धगो य सागारो । जागारो सल्लेसो सलद्धिगो सम्मसुवगमई ॥

It is true that the Gömmaṭasāra itself is a compendium based on earlier works like the Dhavalā etc. So this cannot be used as a very safe evidence. But this cannot be denied that once these compilations of Nemicandra have exerted tremendous influence on many authors. While explaining some of the gāthās of K.-Anuprekṣā Subhacandra has quoted a large number of verses from the Gömmaṭasāra and extracts from its commentaries: that only confirms the suspicion whether Kumāra might be working with the Gömmaṭasāra of Nemicandra before him. On this point I have an open mind. In case it can be further substantiated that Kumāra is indebted to Nemicandra, he will have to be assigned to a period later than Nemicandra who flourished in the 10th century A. D. (last quarter).

On the date of Kumāra (and his K.-Anuprekṣā), all that can be definitely said is that he is later than Kundakunda, Vaṭṭakera, Śivārya, Umāsvāti, Pūjyapāda (c. 5th century A. D.) and Joindu (c. 6th century A. D.), and perhaps Nemicandra (10th century A. D.), but before Brahmadeva (c. 13th century A. D.). This is a broad range indeed, and future researches alone can bring the two limits nearer.

The above limits are arrived at by me through the critical and comparative methods of study and objective evaluation of the available evidence. They are in conflict with some traditional views; they are already subjected to some criticism in certain respects; and the responsibility of explaining my position with reference to them has to be duly borne by me.

- i) The oral tradition recorded by Pannalal says that the author of the K-Anuprekṣā flourished some two or three centuries before the Vikrama era; and the subsequent opinions of some scholars that Svāmi Kumāra preceded Kundakunda and Umāsvāti are linked up with the identification of Kumāra (= Kārttikeya) with Kārttika or Kārttikeya who was hit by king Krauñca. The legends and tales do not mention that Kārttikeya was an author or an author of this work; so the identification is not proved; consequently, the date based on this has no value at all.
  - 1) N. PREMI: Jaina Sähitya aur Itihasa (Bombay 1956), pp. 41 f.
  - 2) A. N. Upadhye: Paramātma-prakāša (Bombay 1937), Intro., pp. 63 f. Ibidem pp. 70 f.
  - 3) See the references noted above.
- 4) "The 'twelve Anuprekṣās' are a part of Jaina Faith. Svāmi Kārtikeya seems to be the first who wrote on them. Other writers have only copied and repeated him. Even the Dvādašānūprekṣā of Kundakundācārya seems to have been written on its model. No wonder, if Svāmi Kārttikeya preceded Kundakundācārya. Any way he is an ancient writer." Catalogue of Sk. and Pk. MSS. in the C. P. and Berar, p. XIV; also Winternitz A History of Indian Literature, vol. II, p. 577. Pt. Hiralal has uniformly presumed that Kārttikeya flourished earlier than Umāsvāti, see his Intro., (pp. 43 f.) to the Vasunandi-Śrāvakācāra, Banaras 1952.

- ii) Pt. Jugalkishoraji admits, while reviewing my views expressed in my Introduction to the P.-prakāsa, that Kumāra flourished after Umāsvāti, but not very late after him. He comes out with series of arguments that the gatha No. 279 must be a praksipta or a later interpolation in Kumāra's text; so, in his opinion, Kumāra need not be later than Joindu-Arguments based on context, consistency, propriety etc. can never prove by themselves any verse to be praksipta: it is necessary that Ms. evidence that such a verse is absent in certain codices has to be brought forth. That is not done by him so far. Further, the verse in question is not bodily taken over, but the dohā is duly converted into a gāthā; it is not an accidental but a purposeful adaptation and the crucial Apabhramsa forms have persisted. So the arguments that the verse in question is praksipta hold no water. As long as it is not shown that the verse in question is not found in certain authentic Mss. and that both Joindu and Kumāra owe this or a similar verse to some earlier author, the conclusion is irresistible that Kumāra is later than Joindu.
- iii) Dr. J. P. Jain 2 writes thus about Kumāra, the author of K-Anuprekṣā:

"Kumāranandi, the saint of Uchchainagar [Uccanāgarī Śākhā] who figures in an inscription from Mathura of the year 67 (or 87-8) (Early Śaka era of 66 B. c. and therefore assigned to c. 1-21 A.D.) seems to have been another contemporary of Lohāchārya. He seems to be identical with Kumāranandi whom several commentators of Kundakunda describe as a guru of the latter. Further, Kumāranandi also seems to be identical with Svāmi Kumāra, the author of the Kārtikeyānuprekṣā, an ancient Prākrit text. His times would be circa 20 B.C.—20 A.D."

This means that Kumāranandi, mentioned in an inscription from Mathura c. 1-21 a. p., is being identified with the namesake, the guru of Kundakunda as well as the author of K.-Anuprekṣā. There is a good deal of defective logic and make-belief-argumentation in his observations: Kumāranandi and Svāmi Kumāra are not identical names; the Mathura inscription does not mention him as an author of Anuprekṣā text; the text of the K.-Anuprekṣā does not assign Svāmi Kumāra to Uccanāgarī Śākhā. So there is no common ground for this proposed identification, and naturally the date assigned to Svāmi Kumāra cannot be accepted.

<sup>1)</sup> See the reference above, and also his Jaina-Sāhitya aura Itihāsa para višada prakāša, Calcutta 1956, pp. 492 f.

<sup>2)</sup> The Voice of Ahinsā, No. 7, July 1958, in his article 'The Pioneers of Jaina Literature', p. 197.

There is a large number of names of saints and authors¹ with Kumāra as a common factor:

Kumāra-datta of the Yāpanīya Samgha is mentioned in the Halsi copper-plates<sup>2</sup> (c. 5th century A. D.).

Kumara-deva is referred to in one of the inscriptions at Śravana Belgol (c. 12th century A. D.). He had an alternative name, Padmanandi.<sup>3</sup>

Kumāra-nandi (of the Uccanāgarī Śākhā) is specified in an inscription on the pedestal of an image at Mathura (c. beginning of the Christian era<sup>4</sup>). Another Kumāra-nandi is mentioned in the Devarhalli copper-plates (looked upon as apocryphal) of 776 A. p.<sup>6</sup>

Kumāra-pandita is referred to in an inscription at Herekere; and he is to be assigned to c. 1239 A. D.\*

Kumārā-sena is mentioned in a large number of inscriptions, and obviously there might have flourished many teachers bearing this name. These records belong to the 10th, 11th and 12th centuries A. D. and hail from the area of Karnāṭaka. Some of them can be mutually distinguished from the common name of the teacher etc.

- 2) Indian Antiquary VI pp. 25 f.
- 3 ) Epigraphia Carnatica II, No. 40.
- 4) Epigraphia Indica, I, No. XLIII, pp. 388-9.
- 5) Epigraphia Carnatica IV, Nagamangala No. 85; also Indian Antiquary II, pp. 155 f. Vidyānanda (c. 9th century A. D.) in his Patraparīkṣā (p. 3, ed. Banaras 1913) quotes three verses from the work Vādanyāya of Kumāranandi Bhatṭāraka (see also Pramāṇa-parīkṣā, p, 72, ed. Banaras 1914). There is also a work of the name Vādanyāya by Dharmakīrti (c. 7th century A. D.). Jayasena (c. 12th century A. D.), in the opening remarks of his commentary on the Pañcāstikāya, says that Kundakunda was the śiṣya of one Kumāranandi Bhaṭṭāraka. Without specific common ground, mere identity of name cannot suffice for identification of one with the other, because the same name is borne by different teachers of different ages.
  - 6) Epigraphia Carnatica VIII, Sagar No. 161.
- 7) Journal of the B. B. R. A. S., X., pp. 167 f.; Epigraphia C. III Seringpatam No. 147, VIII Nagar No. 356, VIII Tirthahalli No. 192, V Channarayapatna No. 149, II Sr. Belgol No. 26, V Belur No. 17, VIII Nagar No. 37, III T.-Narasipur No. 105.
- 8) 1. One Kumārasena, who is called a guru and who was famous like Prabhācandra, is mentioned by Jinasena in his Harivamśa (A. D. 783). 2. Vidyānanda (c. 9th century A. D.) also refers to one Kumārasena who perhaps helped him in the composition of the Astasahasrī. 3. Devasena in his Daršanasāra (A. D. 933) credits one Kumārasena of having founded the Kāsthā Samgha in 696 A. D. and gives some interesting details about him (verses 33 f)., 4. One Kumāra (-kavi) has composed the Ātmaprabodha (Chunilala Jaina Granthamālā No. 7 Calcutta, no year) in Sanskrit. It belongs to the class of works like the Ātmānušasana of Gunabhadra. Beyond mentioning the name, he does not give any personal details.

<sup>1)</sup> They are collected here mainly from the Répertoire d'epigraphie Jaina by A. GUERINOT, Paris 1908.

Kumāra-svāmi is mentioned in an inscription at Bagadi of about 1145 A. D. 1

Svāmi-Kumāra attended the Samādhi-marana of Simhanandi in A. D. 1008. The reading Svāmi at the beginning is a bit conjectural as the letters are not quite visible in that record discovered at Kopbal.<sup>2</sup>

Epigraphic references do not constitute a census of all the teachers and authors. So it is not safe to propose identification without sufficient common ground. Nowhere in these records there is any reference to the treatise an Anuprekesās associated with any one of the above. Obviously, therefore, there is no evidence to propose any one of the above names as identical with that of our author Kumāra. Mere partial, or even complete, similarly in name cannot be enough for identification, because the same name is borne by authors of different times and distant places. If that is enough according to Dr. J. P. Jain, then Svāmi Kumāra (a. d. 1008) or Kumāra Svāmi (c. 1145) will have to be chosen for identification, because that name is the nearest in similarity so far as the author of K.-Anuprekṣā is concerned.

### h) Its Prakeit Dialect

As early as 1900, R. Pischel, in his monumental and epoch-making Prākrit grammar, the Grammatik der Prākrit-Sprachen, § 21 (Encyclopædia of Indo-Aryan Research I. 8), noted the salient and distinguishing characteristics of the Prākrit dialect of the Kattigeyānuppekhā, a few gāthās from which were extracted by Bhandarkar, along with that of allied texts like the Gurvāvali and Pavayanasāra. In view of the phonological changes, t to d and th to dh and of the Nom. sing. of a-stems in o, he designated the dialect as Jaina Saurasen, with a note of caution that this name merely serves as a convenient term, even though it is by no means accurate. What Pischel warns is true, more or less, in the case of most of the the names of Prākrit dialects, if scrutinised in the perspective of Middle Indo-Aryan as a phase of linguistic evolution.

<sup>1)</sup> Epigraphia Carnatica IV Nagamangala No. 100.

<sup>2)</sup> P. B. DESAI: Jainism in South India and Some Jaina Epigraphs, Sholapur 1957, p. 345 f.

<sup>3)</sup> R. G. Bhandarkar: Report on the search for Sanskrit Mss. in the Bombay Presidency during the year 1883-84, pp. 106 f., Bombay 1887.

<sup>4)</sup> S. Sen: Comparative Grammar of Middle Indo-Aryan, also Historical Syntax of Middle Indo-Aryan, Linguistic Society of India, Calcutta 1951 and 1953. S. K. Chatterji and S. Sen: A Middle Indo-Aryan Reader, Parts I-II, Calcutta University, Calcutta 1957.

Since then some scholars have expressed themselves on the propriety of the name and grammatical contents of Jaina Saurasenī: may be as a convenient word of sufficient signification, the term has come to stay. Though some of the works of Kundakunda are subjected to a somewhat detailed study of their Prakrit dialect,1 it is for the first time that the entire text of the Kattigeyānuppekkhā is being critically edited in this volume, and some of its salient dialectal traits are noted here. The Mss. collated for this edition are far removed from the age of the author. The Ms. Ba is older than and sufficiently independent of Subhacandra's text; and it does show certain variant readings, important from the dialectal point of view. holds a hope that if older Mss. are available, a more authentic text can be built. The vagaries seen in Mss. about the elision or softening of intervocalic t clearly indicate that earlier Mss. were more partial for changing intervocalic t to d than for dropping it. If this inference is not accepted, it will have to be admitted that the copyists were indifferent about it: it mattered very little for them whether intervocalic t was changed to d, or dropped leaving behind the constituent vowel, or substituted by ya-śruti provided the accompanying vowel is a or  $\bar{a}$ .

It is not intended here to give a detailed analysis of the Prākrit dialect of the Kattigeyānuppekkhā, but to note down modestly some of its striking characteristics, especially in the light of what is already said about the dialect of the Pravacanasārā<sup>2</sup> of Kundakunda.

In the treatment of vowels, the dialect of the Kattig. fairly agrees with that of the Pravacanas dra. As a corollary of the rule that a long vowel before a conjunct is necessarily shortened, it is found that often e and o become i and u before a conjunct. In the absence of orthographic symbols in Devanāgarī for e and e which being their phonetic value before a conjunct, e and e (respectively) are used instead. Pāṇini (I. 1. 48) has recognised the symbols e and e for e and e Obviously, therefore, tihuvanīmda=tihuvanēmda (1), devimdo=devēmdo (28), siṭthī=sēṭṭhī (187), bhuttā=bhottā (189). The following illustrations give an idea of some vowel changes. majjhima=, madhyama (164, cf. hiṭṭhima 171), rāi=rāja(n), either taken from forms like

<sup>1)</sup> W. Schubring: Vīra, V, pp. 11-12, Aliganj, and also his latest paper 'Kundakunda echt und unecht' in Z. D. M. G., 107, III, pp. 557-74, Wiesbaden 1957. W. Denecke: Festgabe Hermann Jacobi Zum 75, Bonn 1926; A. N. Upadhye: Journal of the University of Bombay II, Part VI, and Pravacanasāra. Intro., pp. 111ff., Bombay 1935; H. L. Jaina: Satkhandāgama with Dhavalā, Intro. pp. 78f., Amraoti 1939.

<sup>2)</sup> See my Intro., pp. 111f., to its edition, Bombay 1935,

<sup>3)</sup> K. V. ABHYANKAR: Short e and short o in Sanskrit in the Annals of the B. O. R. I., XXXVIII, i-ii, pp. 154-57.

rāiņā or contaminated with the following dāiya (16); sijjā (sējjā)=sayyā (467), mitta (mētta)=mātra (9), dāiya=dāyāda (16); vihūņa=vihīna (436, its v.l. and 389); kattha=kutra (11), mahutta=muhūrta (164); taṇa=tṛṇa (313), giha=qṛha (6), pahuḍi=prabhṛti (425), puḍhavi=pṛthavī (124); dosa=dveṣa (447), ṇaïgama, negama=naigama (271); aṇṇaṇṇaṁ=anyonyam (228), sokkha=saukhya (113-4), saücca=sauca (397). Shortening and lengthening of vowels seen in cases like jivāṇaṁ (317), ma (412), rāyā-dosehiṁ, loyā-vaṁcaṇa (464), saṁsārāṁ (2) are possibly due to metrical necessity.

The form suddhi edā (3) might stand for suddhie edā and uggāhaņa < ogāhana < ava-gāhana (176) as in ohi=avadhi (257). Insertion of an anusvāra or the development of what Pischel calls a samdhi-consonant is seen in the following instances; pāvam-kammassa (409), savvam-kammāni (188), savvam-joyāṇa (325), vatha-m-ā (d) īṇam (350, also 340).

In this text the intervocalic (or non-initial and non-conjunct in the terminology of Hemacandra) consonants, taking a word as the unit, such as k, g, c, j, t, d and p are generally dropped leaving behind the constituent vowel, with or without ya- or va-sruti, rather than being softened or retained.

Intervocalic k is, as a rule, dropped; but there are a few cases where it is softened into g, or exceptionally retained; eya (166-7), tilaya (1) payāra (26), pahiya (8), loya (2); (but softened into g in): avagāsa (213), uvasamaga (107), ega (166-7 v.l.), khavaga (108), jānaga (465), loga (212), vivāga (37, 57, 89, also v. l. in 189). The k is, in a way, initial in sa-kāla (104), anu-kūla (458), etc. Its presence in ekkako (216) is an exception.

Intervocalic g is generally dropped; joint (27), turaja (7), bhoja (29), vioja, samjoja (49); but it is found retained also in some cases: joga (95, 486), nigoya (284), bhāga (157), bhoga (130, 427), vioga (59, also note v. l.)

Intervocalic c is, as a rule, dropped: asui (83), pisāja (26), etc.; its retention in vācaja (265) is perhaps an exception to keep the meaning of the word in tact.

Intervocalic j is generally dropped: manujatta (13), manujā (25), parijaņa, sajaņa (6); but at times retained: imdiyaja (258), gabbhaja (130-1, 151), etc..

Intervocalic t is changed to d and d is retained : ghada, pada (248) - etc.;  $n\bar{a}d\bar{a}$  (122),  $p\bar{a}d\bar{a}$  (98).

Intervocalic t is very often dropped, more so at the beginning of the text, though there are plenty of instances where it is softened to d. The readings do vary in this respect; and there are reasons to believe that earlier codices showed more instances of softening t to d than of eliding it. Doublets of the same form also are available, and the readings too vary: anavaraya (19), iyara (10, also idara 90), pamdie (11), rai (10), sahiya (5. also sahida 48), sāsaija (6), etc.; but softened in gadī (65, 70), duhidā (53), rahida (65, also note v. l.), sadada (240),  $hed\bar{u}$  (96, note v. l.). This tendency affects verbal and declensional forms as well, and there too the variation in spelling is noticed: cimtei (17, note v. l.), nāsei (73), ramai (11), havei (4); but there are also forms with -di or -de: kunadi (370), pāvade (246), bhāsadi (333), rakkhade (24), samkadi (323), etc. Similar tendency is seen in the Past passive p. forms too: bhaniya (2, 3), bhūya (27), samthio (115); also icchida (50), padida (24), vimohido (18), etc. As to the declensional forms of nouns, Abl. sing., maranau (28), but usually jonido (45), bhavado (27)  $r\bar{u}v\bar{u}du$  (81), sarirado (79). The tendency of softening t to d is conspicuously felt in the pronominal forms: edam (110), eda (3), ede (94), tado (177) savvado (101); and also in particles: idi (187, 318), du (79, 210). The retention of t in atida (221) and sankhatida (156) can be explained either as an exception or on account of its becoming initial in reciting a gatha. Its change to d is due to cerebral influence of r or r, disappearing in the proximity: pahudi (425), sampadi (271). Bharata=Bharaha (49).

Intervocalie d is now and then dropped, but often retained as well anāi (72), gohanāi (6), jai (200, 370), niŷāna (102), saŷā (26); udaya (34) uppāda (237), khamādi (31), chuhādi (98, v. l.), dukkhadam (38). But palitta = pradīpta (54).

There is only cerebral nasal, n, used in this text, initially, medially and in a conjunct group, in my opinion, without any exception: announce (205), nāṇa (205), pariṇāma (89). If it is initially retained by some Mss. it stray words like nava (324 v. l.), nāḍēc (122), nāvāc (191) etc., they are either due to copyist's lapses under the influence of Sanskrit or to the option allowed for its retention initially in Prākrit by some grammarians. Being stray cases, found only in certain Mss., they cannot be looked upon as the features of the dialect of Kattigeyāņuppekkhā.

<sup>1)</sup> Lately it is contended that i) the use of l and ii) the use of initial n are the dialectal traits of Jaina Sauraseni (V. P. Joharapurkar: A Note on Jain Sauraseni, Annals of the B. O. R. I., xxxix, parts i-ii, p. 135). The use of l is a peculiarity of Mss. written in Kannada, Telugu, Malayalam etc. scripts; and if the evidence of these Mss. is to be the criterian, it can be called the trait of every Präkrit dialect. The Präkrit passages in some of the dramas published from Trivandrum contain l uniformly. Further, Rāma

Intervocalic p is changed to v generally, but now and then dropped also: cavalā (12), tavo (488), vāvāra (134), vivāga (39); but also aŭvva. Further kṣapaṇa=khamaṇa (483). In words like khetta-pāla, p is, in a way, initial.

Intervocalie. kh, gh, th, dh, ph and bh are, as a rule, changed to h: sihara (121), suha (184); jahanna (165); kuhiya (83), pahiya (8); pahāna (97), viviha (9); sahala (113), naha (130), loha (341); but prathama=paḍhama (310), pṛthavī=puḍhavī (162), due to the presence of r or r before.

Generally initial y (at times even of a non-initial word in a compound expression) is changed to j:jadi (303),  $j\bar{a}va$  (209),  $jogga\dot{m}$  (258);  $ajo\bar{a}$  (108), vijojao (107),  $sajo\bar{a}$  (108). Intervocalic y (which is to be distinguished from ya-sruti) is sometimes retained: neyena (247), rayanattaye (296), samaye (229), but sometime dropped too:  $i\dot{m}diehi\dot{m}$  (207),  $kas\bar{a}ena$  (193).

In this text r remains unchanged. Intervocalic v is retained, though there are some instances of its being dropped as in *nega* for naiva (15).

Of the three sibilants, only the dental one, viz., s, is used in this text. If some Mss. show others here and there, that is just a scribal lapse under Sanskrit influence.  $p\bar{a}s\bar{a}na = p\bar{a}h\bar{a}na$  (14) is an exception.

The ya-sruti, or a lightly pronounced y, takes the place of a consonant which is dropped leaving behind the vowel, a or ā. The usage of ŷ in this text agrees with that in the Pavayanasāra: janayam (111), turaya (7), pisāya (26), manuyatta (13), sahiya (5), sayā (26). In forms like neyena (247), rayanattaye (296), samaye (229) it is not ya-sruti but the original Sanskrit y inherited. Forms like samthiyo (115 v. l.) are scribal lapses arising out of faulty hearing when someone dictates and the other goes on copying. There are, as well, a few cases of what may be called va-sruti: ajjava (132), unhavo (178), uvara (43, v. l.), kamcuva (316), manuva (299)

Coming to the treatment of conjunct groups, initial as well as non-initial, some idea can be had of it from some typical cases collected here: kamena

Pāṇivāda (who was handling possibly only such Mss.) has gone to the extent of remarking in his commentary on the Prākṛta-prākāśa of Vararuci (The Adyar Library, 1946) in this manner: la-kāra-śravaṇesu sarvatra ļa-kāroccāraṇam prākṛta-śāstra-samācāraḥ (on I. 25, p. 8) and la-kārasya ļa-kāra ityuktam na vismartavyam (on II. 22, p. 17). He uses I throughout in his illustrations. As to the second contention of the use of n initially, it is found in a few cases of some Mss., and it cannot be generalised for the dialect as a whole. The approach in the alleged two traits of Jaina Saurasenī is ill-conceived, and the conclusion arrived at is not well-founded. That Jayasena followed Bālacandra is not correct: on the other hand it seems that Bālacandra is later than and following Jayasena (See Pravacanasāra, Bombay 1935, Intro. pp. 106 ff.).

(141), khavaga, khīṇa (108), khetta (66), nikkhamkhā (416), tikkha (433), tirikkha (431); catta (306), cāya (401), niccala (280), tacca (204), vejjāvacca, veyāvacca (459-60); chuhā (98), uecheha (172), tiriccha (143), picchamto (77), macchī (175), mileccha (132), lacchī (5), vacchalla (421), sāriccha (143); jāṇaga (465), ujjuya (274), kajja (222), pajjaya (257), pajjāya (220), majjhima (164), atta from ārta (471), aṭṭha (50), kuddiṭṭhī (323), taṭṭha from trasta (446), thidi (71), saṃtaṭṭha (385), nāṇa (198), jaṇna (414), diṇna (366), savvaṇhū (302); patteya (148), saṃtatto (100), thala (129), thūla (123), thova (335), athira (6), ithi (281), rāī (elsewhere rattī, 206), nidhaṇa from nirdhana (56); paḍhama, (107) nippattī (428); māhappo (21), phaṃdaṇa (88), vaṇapphadi (346), baṃbha (234); dulaha (290); viṃtara (145), aŭvva (83), bhavva (also bhaviya, 307, 1); ukkassaya (166), nīsesa (199), sahasa from sahasra (37); jīhā (381), bāhira from bāhya or bahir (205).

Then kilesa (400), bhaviya (1), bhasama (214), rayana (290), suhuma (125) are obviously cases of anaptyxis.

There are certain instances which show doubling: nisunnade (180), tilloya (283), pujjana (376), saücca (397), sacceyana (182)

The following typical and striking forms deserve to be noted in the declensional pattern of the dialect of the Kattigeyānuppekkhā. In some places words stand without any termination: addhuva, asarana (1), gabbhaja (131), nāṇa (249), nivvisaya (447); Nom. sing. m. dhammo (478), balio (26), n. hedum (410); ekkā (ekko in the text is a misprint) vi ya pajjattī (137); Acc. sing. f. lacchī (319), saṃpattī (350); Acc. pl. m. kamma-puggalā vivihā (67), mohaya-bhāvā; Inst. sing. m. maccunā (24), n. tavasā (102), manena (129); Abl. sing. appādo (248), jonīdo (45), sarīrado (79), maranāu (28), rūvādu (81), uvavāsā (439), Abl. pl. nārayahimto (159), visaehimto (101), siddhā-himto (150); Gen. sing. pāvassa (113), nāṇissa (102); Loc. sing. ekke kāle (260), dhīre (11), viyogammi (139), kuṃḍamhi (36), vajjagūe (36), aggi being treated as a feminine noun. Something like the inheritance of Sanskrit dual can be suspected here: binni vi asuhe jhāne (477), be sammatte (310).

As to typical verbal forms, Present 1st p. sing. samicchāmi (324), samthuve (491)—2nd p. sing. mannase (246)—3rd p. sing. havei (8), hoi (8), hodi (449); kuṇadi (14), kuṇedi (370), kuvvadi (17), kuvvade (185); nassade (241), nassedi (238), nāsei (73); payāsadi, payāsade (422), payāsedi (423); pāvae (370), pāvade (246); bujjhade (183), maṇṇadi (249), saṅkadi (323). Imperative 2nd p. sing. jāṇa (103), muṇijjasu (89); pl. kuṇaha, lahaha (22), vajjeha (297). Potential 3rd p. sing. have (19). Future 1st p. sing. voccham (1).

Some forms of the Passive base are: kīradi (320), jāyadi (40), iāyade (332), nihappae (36), thuvvadi (19), bhimdijjaï (36), sampajjaï (5); dijjaü, bhumjijjaü (12). Of the causal base: kārayadi (332).

Some typical forms of the Present participle are: khajjamtā (41), giņhamto (136), khajjamānā (42), viraceamāna (337), miyamāna (25). Very often the Past p. p. forms are corruptions of Sanskrit forms: nāda (321), diņna (366), bhūya (27), padida (24), paricatta (262), samtaṭṭha (385). Potential participle: bhaviyavva (388), muniyavva (393). Of the Gerund the typical forms are: uṭṭhittā (374), jāṇittā (20), suṇichaïttā (297), caiūṇam (255), jāiūṇa (373), jāṇiūṇa (3), ṇīsaridūṇa (40, 284), also daṭṭhūṇa (58); cattā (374), kiccā (356), thiccā (355); jāṇiya (73), toḍiya (202), lahiya (300), parivajjiya (156).

The author is also in the habit of using dest roots: chamda (29,77), jhāda (378), dhukka (52), toda (202), vaddhāra (17) etc.

The Sanskrit inheritance and influence loom large in the Kattig. not only in forms like annai (240), uvavāsā (439), pāsuya (305), miccunā (24), miyamānam (25), samannida (328), etc., but also in expressions like iccevamādi (414), tadaņamtaram (103), puņaravi (47, 454), etc. There is at least one case of the use of dual as noted above. Some of the compound expressions have a positive ring of classical Sanskrit (404, 448 etc.).

Here and there some Apabhranisa tendencies are noted: the presence of u in punu (32, 424, 444) and in the Nom sing. forms rayanu (297), laddu (351), both nouns in neuter gender; Instru. sing. in  $\tilde{e}$  or  $e\tilde{m}$ , uvasamabhāvē (48), dhammē (320); Present 3rd p. pl. forms: viralā ajjahi (48 v. l.), viralā nisunahim, bhāvahim (279). Further words like ubbhao (355), kema (473), vikkanam (347) are less frequent in Prākrit.

If we study these details in the light of my observations on the Prakrit dialect of the  $Pravacanas\bar{a}ra$ , it is safer to call the dialect of Kattig. also Jaina Sauraseni. As contrasted with the dialect of the  $Pravacanas\bar{a}ra$ , some points are conspicuous: i) the dialect of Kattig shows more inclination towards dropping of intervocalic consonants (including t and d) and of changing the aspirates (including dh) into h; ii) the Sanskrit influence is more patent; iii) and some striking Apabhramsa forms are noticed here and there, in the  $Kattigey\bar{a}nuppekkh\bar{a}$ .

<sup>1)</sup> Two other forms dehi (19) sādhehi (16) noted by W. Denecke (Festgabe H. Jacobi. Bonn 1926, p. 166) are not confirmed by our text. They have arisen from wrong reading of Devanāgarī—di as -hi.

## 5) SUBHACANDRA AND HIS COMMENTARY

# a) Details About Subhagandra

Though nothing is known about the family life of Subhacandra, the author of the Sanskrit Vrtti on the Kattigeyānuppekkhā, he gives at the close of some of his works his hierarchical genealogy, sometime in short and sometime in greater details. He belonged to Nandi-samgha, a sub-section of Mūla-samgha, and Balātkāra-gaṇa. The genealogy begins from Kunda-kunda of venerable antiquity and stands as below:

Kundakunda>Padmanandi> Sakalakīrti³> Bhuvanakīrti> Jñānabhūşaṇa>Vijayakīrti>Subhacandra.

Some of the predecessors of Subhacandra were great writers of their times.

Kundakunda<sup>8</sup>: Traditionally Kundakunda is said to have composed 84 Pāhuḍas, but only about a dozen of his works have come down to us. Some of them like the *Pravacanasāra* and *Samayasāra* are pretty big works, while others like different Pāhuḍās are comparatively short treatises. All his works are in Prākrit (or specifically, Jaina Saurasenī). He flourished about the beginning of the Christian era.

Padmanandi<sup>4</sup>: According to a Paṭṭāvali, this Padmanandi succeeded Prabhācandra on the pontifical seat at Delhi (Ajmer?) and is roughly assigned to A. D. 1328-1393. He came from a Brahmin family, and is the author of the Bhāvanā-paddhati, a hymn of 34 verses in fluent Sanskrit<sup>5</sup>, and the Jīrāpalli-Pārsvanātha-stotra<sup>6</sup>. He consecrated an image of Ādinatha in the year, Sam. 1450 (-57) A. D. 1393. It is his pupils that occupied further three seats of Bhaṭṭārakas at Delhi-Jaipur, at Īdara and at Surat.

<sup>1)</sup> For an earlier discussion see my paper 'Subhacandra and his Prakrit Grammar' in the Annals of the B. O. R. I. XIII, 1, pp. 37-58, Poona 1932.

<sup>2)</sup> It appears (see p. 204 of this edition ) that the line really begins from Sakalakirti.

<sup>3)</sup> A. N. UPADHYE: Pravacanasāra, Intro., Bombay 1935. JUGALKISHORE MUKTHAB: Purātana-Jaina-Vākya-sūcī, Intro., pp. 12-18, Sarsawa 1950.

<sup>4)</sup> Lately a systematic study about these lines of Bhatṭārakas is presented by Prof. V. P. Johanapurkan in his excellent work Bhaṭṭāraka Sampradāya (in Hindī), Sholapur 1958. For Padmanandi, see Nos. 233-37 and also pp. 93-95.

<sup>5)</sup> Published from a single Ms. in the Anekanta, vol. XI, pp. 257-59.

<sup>6)</sup> Half a dozen hymns of this name are noticed in the *Jinaratna-kośa* (Poona 1944) p. 141; the one attributed to Padmanandi is published from a single Ms. in the *Anekānta*, vol. IX, p. 246.

Sakalakīrti': This Sakalakīrti, the pupil of Padmanandi, is credited with starting the Idara branch of the Balātkāra-gaṇa. He was initiated in the order of monks at the age of 25; and he moved about as a Digambara monk for about 22 years. A number of images and temples were consecrated by him, especially in North Gujarat, for which the available dates range from A. D. 1433 to 1442. He is a voluminous writer with a large number of works to his credit some of which are?: Praśnottaropäsakācāra, Pārśvapurāṇa, Sukumāla-svāmi-caritra or Sukumāra-caritra, Mūlācāra-pradīpa, Śrīpāla-caritra, Yaśodhara-caritra, Tattvārthasāra-dīpaka. He is described as purāṇa-mukhyottama-śāstrakārī and mahākavitvādi-kalā-pravīṇah. Šubhacandra speaks about him in his Pāṇḍava-purāṇa thus:

# कीर्तिः कृता येन च मर्त्यलोके शास्त्रार्थकर्त्री सकला पवित्रा ।

Bhuvanakīrti: Sakalakīrti was succeeded by Bhuvanakīrti (Sam. 1508-1527) who is the author of a few Rāsas and who instructed the consecration of an image in A. D. 1470.

Jñānabhūṣaṇa\*: Bhuvanakīrti's successor is Jñānabhūṣaṇa who consecrated images from Sam. 1534 to 1552, i. e., A. D. 1477 to 1495. Though the Bhatṭāraka seat was in the North and he belonged to Gujarat, he travelled widely, according to the Paṭṭāvali, on pilgrimage in different parts of India, and was honoured by Indrabhūpāla, Devarāya, Mudiliyāra, Rāmanātharāya, Bommarasarāya, Kalaparāya, Pāṇdurāya etc. who seem to have been prominent Śrāvakas and local chiefs from the South. He is the author of Tattvajñāna-taranginī, Siddhāntasārabhāṣya (both of these published), Paramārthopadesa, Neminirvāṇa-pañjikā (?), Pañcāstikāya-ṭīkā (?) and some manuals on ritual. There have been authors, more than one, bearing the name Jñānabhūṣaṇa; naturally the Mss. of these works will have to be duly inspected. From two inscriptions on images it is clear that he had vacated the seat of Bhaṭṭāraka in favour of Vijayakīrti as early as Sam. 1557, i. e., A. D. 1500. His Tattvajñānataranginī was completed in A. D. 1503. A Ms. of the

<sup>1)</sup> V. P. Joharapurkar: Bhattaraka-sampradāya, Nos. 329-42, pp. 153 f.

<sup>2)</sup> Bhandarkar's Report 1883-84; Peterson's Report IV; Nathuram Premi: Digambara-Jaina-Grantha-kartā aura unake grantha (Bombay 1911) p. 30; Jaina Hitaişā, XII, p. 90; H. D. Velankar: Jinaratnakośa pp. 278, 246, 443, 313, 398, 320, 153 (for these various works). The Mss. of these works deserve to be scrutinised to see whether they are all of this Sakalakīrti or some of them of any other author of the same name.

<sup>3)</sup> Nathuram Premi: Siddhāntasārādi-samgraha (Bombay 1922) Intro. pp. 8f., also Jaina Sāhitya aura Itihāsa (Bombay 1956, 2nd ed.)pp. 378 f.; Paramananda: Anekānta XIII, p. 119; V. P. Joharapurrar: Bhattāraka Sampradāya Nos. 352-61, p. 154.

<sup>4)</sup> H. D. Velanear: Jinaratnakośa pp. 152, 440; Pt. Premiji seems to be aware of some Mss. of Paramārthopadeśa. The J-kośa does not note any, but instead it has Paramārtha. iinsati (of Padmanandi) the Mss. of which deserve to be inspected.

Jñānārnava written in Sam. 1575, i. e., A. D. 1518 was given as a gift to him. So he was living in 1518 A. D. Being an elderly contemporary and predecessor, Subhacandra refers to him in some of his works with respect.

Vijayakīrti: Jāānabhūṣaṇa was succeeded by Vijayakīrti for whom the available dates range from Sam. 1557-68, i. e., a. p. 1500-1511. According to the Paṭṭāvali he was expert in the Gömmaṭasāra and was honoured by Mallirāya¹, Bhairavarāya and Devendrarāya, Jocal chiefs from Karnāṭaka.

Subhacandra: Vijayakīrti was succeeded by Subhacandra (Sam. 1573–1613, i. e., A. D. 1516–1556) who has really outdone his predecessors by his literary activities. A Gurvāvalī is published in the Jaina Siddhānta Bhāskara I. IV (Arrah) in which a line of about 103 Teachers, beginning with Guptigupta and ending with Padmanandi, is glorified. Therein Subhacandra is numbered as the 90th teacher and praised in brilliant terms. He was a Bhaṭṭāraka at Śākavāṭa (mod. Sāgawāḍā in Rajasthan), the pontifical seat of which was subsidiary to that of Īḍara. At present Sāgawāḍā has a few Jaina families and a pretty Pāṭhaṣālā.

The extract from the Patṭāvali, which is reproduced below, testifies to Subhacandra's wide learning and still wider activities. He had mastered many works on logic, grammar, metaphysics and rhetorics. He visited different parts of the country, had a good band of disciples, defeated in disputes many logicians and possessed an accurate knowledge of his own religion as well as that of others. The passage, interesting as it is for the mention of many works studied by Subhacandra, runs thus:

'' तत्पद्दप्रकटचतुर्विधसंघसमुद्रोह्णासनचन्द्राणां, प्रमाणपरीक्षा<sup>8</sup>-पत्रपरीक्षा<sup>3</sup>-पुष्पपरीक्षा<sup>4</sup>-परीक्षामुख्<sup>5</sup>-प्रमाण-निर्णय<sup>6</sup>-न्याँयमकरन्द्<sup>7</sup> -न्यायकुमुदचन्द्रोदय<sup>8</sup>-न्यायविनिश्चयालंकार<sup>9</sup>-श्लोकवार्तिक<sup>10</sup>-राजवार्तिकालंकार<sup>11</sup>-प्रमेषक-मलमार्तण्ड<sup>13</sup>-आप्तमीमांसा<sup>18</sup>-अष्टसहस्री<sup>14</sup>-चिन्तामणिमीमांसाविवरण-वाचस्पतितस्वकौमुदीप्रमुखककैशतकेजैनेन्द्र-

I) Perhaps identical with Sāluva Malli Rāya; see my paper 'Jīvatattva-pradīpikā on Gommatasāra' in *Indian Culture* VII, 1, pp. 23f.

<sup>2)</sup> V. P. Johanapurkan: Bhattaraka Sampradaya, Nos. 367-75, pp. 155 f.

<sup>3)</sup> Of Vidyānanda.

<sup>4)</sup> Perhaps lost to us.

Of Māṇīkyanandi.

<sup>6)</sup> Of Vādirāja.

<sup>7)</sup> Perhaps lost to us.

<sup>8)</sup> Of Prabhācandra, a com. on the Laghiy astrayam of Akalanka.

<sup>9)</sup> Of Vādirāja, a commentary on the Nyāyavinišcaya of Akalanka.

Of Vidyānanda.

<sup>11)</sup> Of Akalanka.

<sup>12)</sup> Of Prabhācandra, a commentary on the Parīkṣāmukha above.

<sup>13)</sup> Of Samantabhadra.

<sup>14)</sup> Of Vidyananda.

-शाकटायनेन्द्र-पाणिनि-कलाप-काव्यस्पष्टविशिष्टसुप्रतिष्ठाष्टसुळक्षण-विचक्षण-त्रैलोक्यसार¹-गोन्मटसार¹-लिध-सार¹-क्षपणसार¹-क्षिक्ष्मच्यारगिवाद्यस्य विश्व सार¹-क्षपणसार¹-लिखेक्ष्मच्यारगिवाद्यस्य विश्व सार्वे क्षपणसार¹-क्षपणसारगिवाद्यस्य स्थित्य स्थिति स्थित्य स्थिति स्याति स्थिति स्थिति

Even after making concession for exaggeration, this list gives sufficient evidence for the wide learning and greatness (as a Bhaṭṭāraka) of Śubhacandra among his contemporaries.

#### b) His Various Works

Subhacandra is a voluminous writer who has handled manifold subjects in his wide range of works. In his Pandavapurana (completed in Sam. 1608, i.e., 1551), he has given a list of his works composed before 1551 A. D. Of some 28 works mentioned by him, the following are the Puranas: 1 Candraprabha-carita, 2 Padmanābha-carita, 3 Pradyumna-carita, 4 Jīvamdhara-carita, 5 Candanā-kathā, 6 Nandīśvara-kathā and 7 Pāndavapurāna. Then his works on rituals are as below: 1 Trimsac-caturvimsatipūjā, 2 Siddhārcanam, 3 Sarasvatīpūjā, 4 Cintāmani-pūjā, 5 Karma-dahana-vidhāna, 6 Ganadhara-valaya-vidhāna, 7 Palyopama-vidhāna, 8 Cāritra-śuddhi-vidhāna, 9 Catustrinis adadhika-dvādas as ata-vratodyāpana, 10 Sarvatobhadra-vidhāna. Then the following are the commentaries: Pārśvanātha-kāvya-pañjikā-ţikā, Aśādhara-pūjā vettih, 3 Svarūpa-sambodhana vettih, 4 Adhyātma-padya-tīkā. Then there are some polemic and philosophical works: 1 Samsaya-vadanavidārana, 2 Apaśabda-khandana, 3 Tattva-nirnaya, 4 Sadvāda. Then there is the 1 Angapannatti<sup>8</sup>, a work in Prākrit giving the traditional survey of Jaina literature; 2 a Prākrit grammar called Śabda-cintāmani; and some 3 Stotras: these may be put under a miscellaneous group. His literary activities continued even after 1551 A. D., as noted below.

<sup>1)</sup> Of Nemicandra.

<sup>2)</sup> Of Yati Vṛṣabha.

<sup>3)</sup> Perhaps lost to us.

<sup>4)</sup> Ed. J. P. Shastri, Jīvarāja J. Granthamālā 3, Sholapur 1954. Those works of which Mss. are reported in the *Jinaratnakoša* (sometime with minor variation in the title) are put in Italics and references to its pages are noted here serially: *Jina-ratnakoša* pp. 120, 233, 264, 141, 118, 200 (or Nāndīšvarī, Nandīšvara-pūjā-Jayamālā 1) 243; 161, 436, 71, 102, 240-1, 117, 246, 458; 407, 2, 124.

<sup>5)</sup> Already published as Paramādhyātma-taranginī in the Sanātana-Jaina-Grantha-mālā, Calcutta.

<sup>6)</sup> Already published in the Siddhantasaradisamgraha noted above.

Subhacandra gives a few incidental details about the composition of some of his works. He composed his Sanskrit commentary, the Adhyātmatarangini, on the verses in the commentary of Amrtacandra on the Samaya $s\bar{a}\tau a$  on Aśvina Śu. 5, Sam. 1573 (-57=) A. D. 1516, being pressingly requested by Tribhuvanakirti. On Bhādrapada 2, Sam. 1608 (-57 =) A. D. 1551, he\_completed his Pāndavapurāna at Śākavāta in Vāgvara (i.e., Bāgada, corresponding roughly to Dungarpur and Banswada area in Rājasthān). In its composition and in preparing its first copy Śrīpāla Varni helped him. In Sam. 1611 (-57 =) A. D. 1554 he completed his Karakanda-At the request of Ksemacandra and Sumatikirticarita in Sanskrit. especially of the latter (p. 204) who is often referred in the verses at the close of different sections, pp. 15, 43, 46, 49, 204, 212, 395-6, he finished his Sanskrit tīkā on the Kārttikeyānuprekṣā on Māgha śu. 10, Sam 1613 (-57 =) A. D. 1556. Sumatikīrti is obviously his pontifical successor (Sam. 1622-25. i. e., 1565-68 A. D.). In some of its colophonic verses, he refers to (besides Kşemacandra and Sumati- or Sanmati-kirti and his predecessors in the pontifical line), directly or indirectly by sleşa, Lakşmīcandra, Vīracandra and Cidrūpa or Jñānabhūṣaṇa who were contemporary Bhaṭṭārakas at different places. Laksmicandra was a pupil of Subhacandra, and he expanded the commentary under the guidance of the latter.

It is quite likely that Subhacandra wrote some works even after A. D. 1556, i. e., after his commentary on the Kārttikeyānuprekṣā. There 'are a few more works which are traditionally ascribed to him in different lists. Of these Samavasaraṇa-pūjā, Sahasraṇāma and Vimānaśuddhi-vidhāna come under ritualistic head; Samyaktva-kaumudī, Subhāṣitārṇava and Subhāṣita-ratṇāvali under didactic head; while Tarkaśāstra is a work on logic. He has mentioned dates only in a few of his works. The Adhyātma-taraṅgiṇī was completed in 1516 A. D., the Karakaṇḍacarita in 1554 A. D. and the K.-Anuprekṣā-tikā in 1556 A. D. Thus Subhacandra's literary activities extended over a period of more than forty years.

### c) His Tika on the Karttikevanupreksa

### i) Its General Nature

The Sanskrit commentary of Subhacandra on the Kattigeyānuppekkhā is called Vṛtti or Ṭīkā. It is a voluminous exposition running over 7259 granthāgras, as calculated by one of the Mss. So far as the contents-aspect

<sup>1)</sup> May be that some of the verses which glorify Subhacandra might have been added by these younger colleagues, see pp. 12, 15, 43, 46, 49, 204, 212.

is concerned. Subhacandra has before him almost a definite text of which, it is his object to expound and elaborate the meaning, in its manifold ramifications. As a rule, he explains in Sanskrit the Prakrit text, very rarely with different readings in view (as on p. 245), giving detailed paraphrase in the form of questions and answers which are useful to bring out the grammatical relations in a sentence. Now and then he quotes parallel and elucidatory verses in Sanskrit, Prākrit and Apabhramsa in his commentary; and their bulk increases, almost beyond limit, whenever dogmatical exposition is elaborated. The commentary on the Dharma- and Loka-anuprekṣās is a good instance to the point. What is stated or even hinted in the text by Kumāra Subhacandra elaborates not only by quoting verses or sutras from works like the Gommajasāra, Tattvārtha-sūtra, Dravyasamgraha, Jñānārnava etc. but also by adding quite lengthy excerpts from their commentaries. These long passages, full of enumerations, classifications etc. are made almost a part and parcel of his commentary which becomes often mechanical and para-pusta. i. e., swollen by the stuff from others. It is not unlikely that some of these passages were added later by Laksmicandra who, under the prasada of Subhacandra, is said to have expanded this Vrtti. To a pious reader, however, this commentary is a blessing, because it brings together information from various sources.

### ii) Its Striking Indestedness to Others

The sources used by Subhacandra are obvious to us from his quotations (which are duly listed by me, with their sources wherever they could be spotted, pp. 449-65) from the works, as well as authors, mentioned by him (pp. 469-70) and from discussions, the counterparts of which could be traced in earlier works. As far as I can detect, Subhacandra has drawn major portions of extracts, sometime word to word, from the Mūlācāra of Vaṭṭakera with Vasunandi's commentary (cf. vol. I, p. 285 with p. 333 f. here); Bhagavatī Ārādhanā with Vijayodayā (cf. pp. 442-3 with pp. 336-7 f. here); Sarvārtha; siddhi of Pūjyapāda (cf. pp. 92 139-40 etc. with pp 36, 82, etc. here)-Gömmaṭasāra with the commentary of Nemicandra (cf. pp. 326-27, 332 f., and other contexts where the gāthās of Gömmaṭasāra are quoted, pp. 72. 75

<sup>1)</sup> See verse 11 on p. 396

<sup>2)</sup> Thanks are due to Pts. Jinadas Shastri and Balachand Shastri who helped me in spotting some Sanskrit quotations.

<sup>3 )</sup> Ed. Bombay 1920.

<sup>4)</sup> Ed. Sholapur 1935

<sup>5)</sup> Ed. K. B. NITAVE, Kolhapur 1917.

<sup>6)</sup> Ed. Calcutta: Gändhī-Haribhāi-Devakaraņa-Jaina-Granthamālā. No. 4.

etc. here); Ālāpapaddhati¹ of Devasena (cf. pp. 162, 156 etc. with pp. 160, 173 etc. here); Dravyasamgraha with the Sanskrit com. of Brahmadeva (cf. the com. on gāthās 16, 18, 48, 57 etc. with pp. 140, 147, 361, also 383, 392); Cāritrasāra² of Cāmuṇḍarāya (cf. pp. 35, 59, 60 etc. with pp. 300, 330, 340 etc. here); Śrutasāgara's Sanskrit commentary on the Tattvārtha-sūtra³ (cf. pp. 249, 285, 320, 312–13 etc. with pp. 241, 304–5, 386, 337–9 etc. here). It is quite likely that Śubhacandra has used many other texts like the Karma-prakṛti, Trailokyasāra etc. for his contents; and it is possible to study such contexts easily from the quotations which are separately listed, with or without the names of authors or works.

### iii) Some Works and Authors mentioned by Subhacandra

Some of the references of Subhacandra to earlier authors and works need a little observation. Among the works mentioned by him, the Karma-prakrti (p. 386) may be an unpublished text of that name.

The Ārādhanāsāra of Ravicandra<sup>4</sup> (pp. 234, 391) is not published, but half a dozen Mss. of it (one with a Kannada commentary) are reported. It is a small text in Sanskrit. Another work Gandharvārādhanā is mentioned (p. 392). This is referred to by Brahmadeva in his Sanskrit commentary on the Dravyasamgraha (gāthā 57), and possibly this very source is being followed by Subhacandra. But as yet no Ms. of it has come to light. The reference to Nayacakra (p. 200), a Sanskrit text, stands for the Ālāpapaddhati<sup>5</sup> of Devasena in which the sentence quoted is traced (p. 166).

<sup>1)</sup> Ed. Sanātana-Jaina-Granthamālā I, N. S. Press, Bombay 1905.

<sup>2)</sup> Ed. Bombay 1917.

<sup>3)</sup> In my paper 'Subhacandra and his Prākrit grammar', Annals of the B. O. R. I., XIII, 1, p. 52, I could not be definite about the relative age of Srutasāgara and Subhacandra. It is obvious now that Subhacandra is quoting from the commentary of Srutasāgara: so the latter is an elderly contemporary of the former. It is clear from the details brought to light in the Bhaṭṭāraka-Sampradāya that Srutasāgara was a pupil of Vidyānandi (A. D. A. D. 1442-1480) a dharma-bhrātā of Mallibhūsana (A. D. 1487-1498) and was honoured by Lakṣmīcandra (A. D. 1499-1525) who were the Bhaṭṭārakas of the Surat branch. Major works of Srutasāgara, especially the Tattavārtha-vrtti, were ready by A. D. 1525, and naturally it could be drawn upon by Subhacandra who completed his K.-Anuprekṣā-ṭākā in 1556 A. D. On Srutasāgara see Bhandara: Report on search of Sk. Mss. 183-884; Peterson: Report IV; Premi: Jaina Sāhitya aura Itihāsa (2nd ed., Bombay 1956) pp. 371-78; Paramanand: Anekānta, IX, p. 474 f.; V. P. Joharapurhar: Bhaṭṭāraka Sampradāya (Sholapur 1958) pp. 195 ff.

<sup>4)</sup> For the Mss. of Ārādhanā-samuccaya of Muni Ravicandra see K. B. Shastri: Kannada-prāntīya Tādapatrīya Granthasūcī (Banaras 1948), pp. 37-38, 207-8. While composing this work Ravicandra resided at Panasoge in Karnātaka.

<sup>5)</sup> Ed. Sanātana-Jaina-Granthamālā I, N. S. Press, Bombay 1905

The designation  $\bar{a}$ rṣa (pp. 356, 361) is used for the  $Mah\bar{a}pur\bar{a}na$  of Jinasena-Guṇabhadra,  $\bar{a}gama$  (p. 149) for the  $G\breve{o}mmatas\bar{a}ra$ , and  $s\~{u}tra$  for the  $Tattv\bar{a}rtha$ - $s\~{u}tra$ .

Some of the references show that Subhacandra specifies the commentary or the commentator when, as a matter of fact, the quotation belongs to the basic text. Vasunandi's Yatyācāra for Vaṭṭakera's Mūlācāra (pp. 106, 309, 330), Yatyācāra and Mūlācāra being used as the names of the same text (pp. 333, 334, 341); Aṣṭasahasrī for Āptamīmāmsā (pp. 119, 155, 162); and Prameya-kamala-mārtanda for Parīkṣāmukha (p. 179). As against this, though the Tattvārtha-sūtra is mentioned, the passages are taken really from the Vrtti of Śrutasāgara (pp. 304-5, 389).

In one place, Subhacandra appears to quote from the *Kalpa* (p. 308). A passage which could have been the source of it is found in the *Kalpasūtra*, Sāmācārīsūtra 17, 25 and runs thus:

वासावासं पजोसवियाणं नो कप्पइ णिग्गंथाण वा णिग्गंथीण वा इट्ठाणं तुट्ठाणं आरोग्गाणं बिलयसरीराणं इमाओ णव रसविगईओ अभिक्खणं अभिक्खणं आहरित्तए, तं जहा—खीरं १ दिहें २ णवणीयं ३ सिप्पं ४ तेहं ५ गुढं ६ महं ७ मर्जं ८ मंसं ९ ॥ १७ ॥

वासावासं पजोसवियस्स भत्तपिडयाइक्खियस्स भिक्खुस्स कप्पष्ट् एगे उसिणवियडे पिडग्गाहित्तए, से वि य णं असित्थे णो चेव णं सिस्थे, से वि य णं पिरिप्रिए णो चेव णं अपिरिप्र्ए, से वि य णं पिरिप्रिए णो चेव णं अपिरिप्र्ए, से वि य णं बहुसंपुण्णे णो चेव णं अबहुसंपुण्णे ११ २५॥

If the source of the gathas quoted in that discussion could be traced, it would be clear what other texts Subhacandra had in view.

In the context of the discussion about himsā in sacrifices, Subhacandra quotes some rcs from the Yajurveda (p. 313). There are differences in readings and in the sequence of rcs; but there is no doubt that Subhacandra has in view the Sukla-Yajurveda-samhītā, XXIV, 22, 27, 23, 20, 21; XXX. 11, 22, 5 etc. Some of the passages quoted here are found in earlier texts like the Yasastilaka-campū of Somadeva.

# iv ) Value of the Tikā for K.-Anuprekṣā

Though the main object of the K.-Anuprekṣā was to expound the 12 Anuprekṣās, the way in which Kumāra built his text has made it a magnifi-

<sup>1)</sup> Kalpasūtram, Šri-Jinadatta-prācīna-pustakoddhāra-phanda 42 (Bombay 1939), pp. 246, 250. I am very thankful to Muni Šri Punyavijavaji who kindly drew my attention to these passages.

<sup>1)</sup> N. S. Press, Bombay 1929, pp. 451-2, 520-23, etc.

<sup>2)</sup> K. K. Handiqui: Yasastilaka and Indian Culture (Sholapur 1949) pp. 382 ff.

The range of Jaina dogmatics covered cient compendium of Jaina doctrines. by Kumāra is already outlined above. It was necessary for any commentator to elaborate all these details and more pointedly in a Sanskrit commentary because the original text is in Prākrit. Subhacandra, it must be admitted, did rise to the occasion, drew upon various works on Jainism in Prākrit and Sanskrit, and made his exposition as exhaustive as possible. Besides the sources bodily reproduced by him in his Commentary, he quotes verses after verses from works like the Śrāvakācāra of Vasunandi and Jñānārnava of Subhacandra. A well-digested exposition of these topics would have been more welcome, but Subhacandra, perhaps consciously, has made his commentary a source book of additional details, quite helpful in understanding the text of Kumāra. When Jayacandra wrote his Hindī Vacanikā<sup>1</sup> mainly following Subhacandra's Vrtti, not only his Vacanikā became popular by the wealth of its contents but also went to a very great extent to earn more popularity for the work of Kumara.

## v) Subhacandra as an Author and Religious Teacher

Subhacandra was a Bhaṭṭāraka who, in his age, had specific duties such as i) consecrating (pratiṣthāpana) temples and images constructed by rich and pious laymen, ii) conducting rituals of various kinds, and lastly iii) guiding and instructing the laity in all social matters and religious knowledge. Subhacandra is one of those few Bhaṭṭārakas who has left to posterity a large number of works on various subjects. He is a zealous writer. There is more of popularity and profusion than profundity and compactness in his works. He is well-read. The works quoted by him in his commentary on the K.-Anuprekṣā show that he had covered by his study most of the important works of the Digambara school. He is out to produce useful expositions rather than well-digested and original compositions.

Subhacandra's Sanskrit expression, particularly in this commentary, shows a good deal of looseness and popular elements, quite inevitable in the age in which he lived and pursued his literary activities. His early training might not have been rigorous, and some of the Bhaṭṭārakas of his age wrote

<sup>1)</sup> This is published in Pannalal Bahalival's ed. of K.-Anuprekṣā (Bombay 1904). Jayacandra is a voluminous Hindī commentator who has written Hindi Vacanikās on some 13 works. He was a resident of Jaipur. He completed his Vaccanikā on the K.-Anuprekṣā in Sam 1863 (-57) a. d. 1806. His Vacanikās on the Sarvārthasiddhi, Samayasāra etc. are well-known (See Jaina Hitaiṣī, XIII, p. 22).

<sup>2)</sup> V. P. JOHARAPURKAE: Bhattāraka Sampradāya. Here is an useful study of the Bhattāraka institution.

not only in Sanskrit but also in New Indo-Aryan languages of their locality. In his vocabulary he freely draws some words from the New Indo-Aryan, with or without suitable phonetic variation: udbhāsanam (pp. 257, 259), standing posture, \*udbha ef. Marāthī ubhā, in Prākrit ubbhīkaya rendered by ürdhvikṛta. -- corī (p. 242), corīm karoti, cf. corī in Hindī, Marāthī, Sanskrit caurikī, caurī, theft, robbery.—jhakatakah (p. 250), Hindī jhagadā, Kannada j (h)agaļu.—nību-phala, cf. Hindi nību, Marāthī limbu, lemon fruit.—pālaņa (p. 30), Mar. pālaņā, H. pālanā, a cradle.—pīsanī, H. pīsanā, grinding. sadanam (v. l. sadanam, p. 49), cf. Hindi sadanā.—sera, a seer (measure), the same in H. M. Guj. etc. Some of his Sanskrit renderings cannot be accepted: citthai = cestate (p. 7), muniya = munita (p. 133), palittain=praliptam (really from pradiptam, p. 25: agni-praliptam agninā parītam vyāptam agnijvalitam ityarthah). Some of his words are not quite usual in classical Sanskrit: grathila (p. 120, Prākrit gahila), jhampana (pp. 231, 317), malayāta (p. 226), lavanima-gunah (p. 5), vadhūţikā (p. 30), vyasanikah (p. 25) etc. The expression kara-yotanam (p. 347) is apparently meaningless, but it can be easily understood, if we remember Hindi hatha jodana. Some of his favourite roots are jhamp to cover (p. 317) and valbh to eat (p. 332). He often uses kurvate for kurute (pp. 122, 125), manvate for manute (p. 11). supyati for svapiti (p. 10). Some liberty is taken with regard to gender: padāriha (p. 159) is neuter; and sampadā (p. 7) stands for sampad. Some of these illustrations (which are only selective) indicate that the New Indo-Aryan phase was repeatedly affecting his Sanskrit expression.

Though Subhacandra does not strike us as a consummate commentator giving us a perfect and polished performance, he does stand before us as a widely read religious teacher who wants to give as elaborate an exposition as possible. He wants to make his commentary a storehouse of details about various religious topics hinted or discussed in Kumāra's gāthās. Thus his zeal of a religious teacher is seen throughout this commentary.

It is the zeal of a religious teacher more than that of a man of letters in Subhacandra that led him to compose a large number of works on rituals. As a Bhāṭṭāraka he had to cater to the needs of the contemporary Jaina society. Masses sought religious solace in elaborate rituals, and Bhaṭṭārakas helped them in this direction. Subhacandra thus is only a popular author like Sakalakīrti; and his works are more of an explanatory and popular character than profound and original contributions.

#### INDEX TO INTRODUCTION

In this Index are included the names of important Authors and of Works from which some substantial information is drawn or about which some details are given, besides some topics of discussion. Words are arranged according to English alphabets, and references are to the pages of the Introduction.

Ācārasāra 36 Adhruvānupreksā 44 Amitagati 35 Anekānta 64 Anuprekṣā: Etymolagy and meaning of 6; General content of 7; Jaina ideology and A. 7; Purpose and scope of 9; Twofold enumeration of 10; Canonical strata on 11; T.-sūtra on 20; Detailed exposition of 21; Incidental exposition of 30; Buddhist counterpart of 40 Apuvrata 53f., 64 Anyatvānupreksā 46 Apabhramsa: Tendencies of it in K.-Anupreksā 78 Aśādhara 37 Asaranānupreksā 45 Asravanupreksa 46 Atman 48 Bandhuvarma 30 Bārasa-aņuvekkhā 21, 60 Bhagavatī-Ārādhanā 23, 60 Bhāsyānusāriņī 20 Bhavabhāvanā 28 Bhāvanā: Use of the term 38f. Bhāvanā samilhi prakaraņa 38 Bhuvanakirti 80 Bodhi-durlabhānuprekṣā 52 Cāmundarāya 35 Cāritrasāra 35 Daśa-dharma 56f. Dharma 57 Dharmāmrta 37 Dharmānuprekṣā 52 12

Dhyana: Kinds and characteristics of 59 Dravya 64 Dvādašānuprekse 30 Ekatvānuprekṣā 46 -Gunabhadra 31 Gunavrata 54, 64 Hemacandra 27 Hemacandra Maladhāri 28 Jaina Śauraseni 72 Jatila 30 Jinasena 31 Jīva 48, 64 Jīvandharacampū 34 Jīvasambodhane 30 Jñāna 51, 64 Jñānabbūşana 80 Jñānārnava 26 Kanakāmara 33 Karakamdacariu 33 Karman 64 Kārttika, see Svāmi Kārtti-Kārttikeyānupreksā: Mss. of I-4; Text-constitution of 5; Text of the Sk. comm. of 5; Genuine title of 43; Formal description of 43f; Summary of the contents of 44f.; Compared with Mūlācāra etc. 60f.; A compendium of Jaina doctrines 63f.; The author of 64; Age of 67f; Subhacandra's Sk. Comm. on 84f. Kārttikeyānupreksā-tīkā: General nature of 84; Its indebtedness to others 84f; Value of 86

Kattigeyänuppekkhä, see Kārttikeyānupreksā Kumāra: Various teachers of the name of 70f. Kumäradatta 71 Kumāradeva 71 Kumāranandi 70-1 Kumārapāla-pratibodha 34 Kumāra-pandita 71 Kumārasena 71 Kumārasvāmi 71 Kundakunda 21, 79 Kuvalayamālā 31 Ksattracūdāmaņi 33 Ksemendra 83 Laksmīcandra 83 Loka 64 Lokanupreksa 47 Mahānisīha-sutta 13 Mahäpurāņu 32 Mahäpurāņa 31 Maranasamahi 14, 23, 60 Mūlācāra 22, 60 Naya 51f, 64 Nāyādhammakahāo 18 Nemicandra 36 Nirjarā 64 Nirjarānupreksā 47 Ovavāivasutta 12 Padmanandi 79 Panhāvāgaranāim 18 Penance, see Tapas Prasamarati-prakarana 34 Pratimās 53f. Pravacanasāroddhāra 36 Puspadanta 32 Rājavārttika 20 Sāgāra-dharma 64 Sakalakirti 80

Sāmāyika 55 Samsāra 64 Samsārānuprekṣā 45 Samvarānuprekṣā 46 Samyagdṛṣṭi 64 Samyaktva; Characteristics of 57

57
Sanmatikīrti 83
Sarvārthasiddhi 62
Satkhandāgama 13
Šikṣāvrata 54f., 64
Šiyārya 23
Somadeva 32, 34
Somaprabha 34
Šrutasāgara 85 footnote 3
Šubhacandra 26

Subhacandra: Details about 79; Works of 82; Sk. commentary of 83; Works and Authors mentioned by 85; As an author and religious teacher 87f.

teacher 87f.
Substances 49
Sumatikīrti 83
Sūyagādam 16
Svāmi Kārttikeya, 64f., 71;
Age of 67
Svāmi Kumāra, see Svāmi
Kārttikeya

Tattvārthaslokavārttika 20 Tattvārthasūtra 2**0** Tattvārtha-vṛtti 2**1** 

Tapas: Kinds of 58

Thăṇamga 11
Tribhuvanakirti 83
Uddyotana 31
Umāsvāti 34, 62
Upāsakācāra 35
Uttarādhyayanasūtra 12-3, 16
Vādibhasimha 33
Varāṅgacarita 30
Vastu 64
Vaṭṭakera 22
Vijayakirti 81
Vijayaṇṇa 30
Viracandra 83
Viranandi 36
Vrata 64

Yasastilaka 32, 34

Yogaśāstra 27

## संस्कृत टीकासहित का र्त्ति के या नु प्रे क्षा की विषय सूची

|                                          | पृष्ठ       |
|------------------------------------------|-------------|
| <b>मंगलाचर</b> ण                         | १           |
| बारह अनुप्रेक्षाओं के नाम                | 3           |
| १ अनित्यानुप्रेक्षा                      | ₹-११        |
| पर्याय दृष्टिसे प्रत्येक वस्तु अनित्य है | 1 3-8       |
| संसारके सब विषय क्षणभंगुर है।            | 4           |
| बन्धुबान्धवोंका सम्बन्ध पथिकजनींव        | <b>ត្</b>   |
| तरह क्षणिक है।                           | ६           |
| लक्ष्मीकी चंचलताका चित्रण                | <b>६</b> –९ |
| धर्मकार्योंमें लक्ष्मीका उपयोग कर        |             |
| वालोंकी ही छक्ष्मी सार्थक है।            | १०े         |
| २ अशरणानुप्रेक्षा                        | १२-१५       |
| संसारमें कोई भी शरण नहीं है।             | १२६         |
| जो भूतप्रेतोंको रक्षक मानता है वह        | ξ           |
| अज्ञानी है।                              | १३          |
| सम्यग्दर्शनादि ही जीवके शरण हैं।         | १५          |
| ३ संसाराजुप्रेक्षा                       | १६–३७       |
| संसारका स्वरूप                           | १६          |
| नरकगतिके दुःखोंका वर्णन                  | १६-१९       |
| तिर्यञ्चगतिके ,, ,,                      | १९–२०       |
| मनुष्यगतिके ,, ,,                        | २१–२६       |
| देवगतिके ,, ,,                           | २६२७        |
| एकभवमें अट्ठारहनाते                      | २९–३०       |
| पांच परावर्तनोंका स्वरूप                 | ₹9-३७       |
| ४ एकत्वानुप्रेक्षा                       | ३८-३९       |
| जीवके अकेलेपनका कथन                      | ,,          |
| ५ अन्यत्वानुप्रेक्षा                     | 80          |
| जीवसे शरीरादि भिन्न हैं।                 | ४०          |

|                                     | पृष्ठ         |
|-------------------------------------|---------------|
| ६ अञ्चचित्वानुप्रेक्षा              | ४१–४३         |
| शरीरकी अञ्चलिताका कथन               | 77            |
| ७ आस्रवानुप्रेक्षा                  | ४३– <b>४६</b> |
| योगही आस्रव है।                     | ४३            |
| शुभास्रवंका कारण मन्द कषाय          | 88            |
| ्र<br>अशुभास्त्रवका कारण तीव्र कषाय | . 55          |
| मन्दकषायके चिन्ह                    | <b>ઝ</b>      |
| तीव्रकषायके चिन्ह                   | 33            |
| ८ संवरानुप्रेक्षा                   | ४६–४९         |
| संवरके नाम                          | ४६            |
| संवरके हेतु                         | 7,7           |
| गुप्ति, समिति, धर्म और अनुप्रेक्ष   | <b>ग़</b> का  |
| स्रह्म                              | ४७            |
| परीषहजय                             | ४८            |
| उत्कृष्ट चारित्रका स्वरूप           | 37            |
| ९ निर्जरानुप्रेक्षा                 | <b>છ</b> ૧–૫૪ |
| निर्जराका कारण                      | ४९            |
| निर्जराका स्वरूप                    | ५०            |
| निर्जराके भेद                       | 71            |
| इत्तरोत्तर असंख्यात गुणी निर्जर     |               |
| सम्यग्दृष्टी आदि दस स्थान           | ५१            |
| अधिक निर्जराके कारण                 | 42-48         |
| १० लोकानुप्रेक्षा                   | 44-208        |
| लोकाकाशका खरूप                      | વય-વદ         |
| लोकाकाशका पूर्वपश्चिम विस्तार       | 43            |
| हथिया-जन्म विस्तार                  | 40            |
| अधोलोक मध्यलोक और ऊर्घ्वलोक         |               |
| SIGNED TO THE STREET STREET         |               |

|                                          | पृष्ठ         | İ                                      | पृष्ठ             |
|------------------------------------------|---------------|----------------------------------------|-------------------|
| लोक शब्दकी निरुक्ति                      | ६०            | वैमानिक देवोंका निवास                  | ८३                |
| <b>छोकमें</b> जीवोंका अवस्थान            | "             | नारिकयोंका निवास ८                     | <b>३</b> –८४      |
| त्रसनाळीका स्वरूप                        | ६१            | बादर प्रयोप्ति तैजस्कायिक और           |                   |
| जीवोंके भेद                              | ६२            | वायुकायिक जीवोंकी संख्या               | <b>48</b>         |
| साधारणकायवाले जीवोंके भेद                | ६३            | पृथिवीकायिक आदि जीवोंकी संख्या         | ८५                |
| साधारणकायिक जीवका स्वरूप                 | 77            | सिद्धों और निगोदिया जीवोंकी संख्या     | ८६                |
| सृक्ष्मकाय और बादरकायका स्वरूप           | ६५            | सम्मूर्छन और गर्भज मनुष्योंकी संख्या   | Г,,               |
| प्रत्येक वनस्पतिके दोन भेद               | 77            | सान्तरजीव                              | 66                |
| सप्रतिष्ठित प्रत्येक और अप्रतिष्ठित      |               | मनुष्य आदिकी संस्थामें अल्पबहुत्व व    | স                 |
| प्र <del>त्येककी पहचान</del>             | ६६            | विचार ८                                | ८ <del>-</del> ९० |
| पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्चोंके भेद            | ६७            | गोम्मटसारके अनुसार जीवोंकी संख्या.     |                   |
| पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्चोंके जीव समासके भेद  | ६९            | का विधान ९                             | १–९९              |
| मनुष्योमें जीव समासके भेद ७०             | <u>- به ۶</u> | नरकोंमें जीवोंकी संख्या                | १००               |
| नारिकयों और देवोंमें जीव समासके भेव      | द ७१          | भवनत्रिकके देवोंकी संख्यामें अल्प      | •                 |
| पर्याप्तिके छ भेद                        | ७२            | <b>बहु</b> त्व                         | १०१               |
| पर्याप्तिका स्वरूप                       | ७३            | एकेन्द्रियजीवोंकी आयुका प्रमाण         | १०२               |
| निवृत्त्यपर्याप्त और पर्याप्तका स्वरूप   | ,,            | ्दोइन्द्रिय आदि जीवोंकी आयु ,,         |                   |
| <b>लब्ध्यपर्याप्तका स्वरूप</b>           | ७४            | l                                      | 13                |
| अन्तर्मुहूर्तमें होनेवाले ६६३३६ भवोंका   |               | लब्ध्यपर्याप्तक और पर्याप्तकजीवोंकी    | • -               |
| खुलासा तथा एक भवकी स्थितिका              |               | जघन्य आयुका प्रमाण                     | १०३               |
| आनयन ७५-                                 | <i>₩</i>      | देवों और नारिकयोंकी उत्क्रष्ट और       |                   |
| जीवके दस प्राण                           | ંહહ           | जधन्य आयुका प्रमाण                     | 13                |
| एकेन्द्रियादि पर्याप्त जीवॉक प्राणोंकी   |               | एकेन्द्रिय जीवोंके शरीरकी जघन्य और     |                   |
| संख्या                                   | . ৩८          | उत्कृष्ट अवगाहना                       | १०५               |
| अपर्याप्त जीवींके प्राणींकी संख्या       | ७९            | दोइन्द्रिय आदि जीवोंके शरीरकी उत्कृष्ट |                   |
| विकलत्रय जीव कहां रहते हैं।              | 60            | अवगाहना —                              | १०६               |
| मनुष्य छोकसे बाहर रहनेवाछे तिर्येश्चोंकी | •             | नारिकयोंके शरीरकी ऊंचाई                | १०८               |
| स्थिति आदि                               | 60            | भवनवासी, व्यन्तर और ज्योतिषी           |                   |
| जलचर जीवोंका आवास                        | ८१            | देवोंके शरीरकी ऊंचाई                   | ११०               |
| भवनवासी और व्यन्तरदेवोंका निवास          | "             | कल्पवासी देवोंके शरीरकी ऊंचाई          | १११               |
| ज्योतिषी देवोंका निवास                   | ८२            | कल्पातीत देवोंके शरीरकी ऊंचाई          | ११२               |

|                                               | দূষ্ট        |
|-----------------------------------------------|--------------|
| अवसर्पिणीके प्रथम कालके आदिमें                | Ť            |
| तथा छठे कालके अन्तमें मनुष्य                  | <b>ों</b> के |
| शरीरकी ऊंचाई                                  | ,,           |
| एकेन्द्रिय आदि जीवोंके शरीरकी                 |              |
| जघन्य अवगाह्नाका प्रमाण १                     | १२–११४       |
| जीव शरीरप्रमाण भी है और सर्वग                 |              |
| भी है।                                        | ११५          |
| समुद्धात और उसके भेदोंका स्वरूप               | ११६          |
| जीवके सर्वव्यापी होनेका निषेध                 | ११७          |
| जीव ज्ञानस्वभाव है, ज्ञानसे भिन्न             |              |
| नहीं हैं।                                     | ११८          |
| ज्ञानको जीवसे सर्वथा भिन्न मानने <sup>व</sup> | <b>(र</b> ्र |
| गुणगुणी भाव नहीं बनता।                        | 77           |
| जीव और ज्ञानमें गुणगुणी भावसे भेद             | हि।११९       |
| ज्ञान भूतोंका विकार नहीं है।                  | १२०          |
| जीवको न माननेवाले चार्वाकको दूष               | ण ,,         |
| जीवके सद्भावमें युक्ति                        | १२१          |
| जीव शरीरमें रहता है इससे दोनोंक               | गे           |
| लोग एक समझ लेते हैं;                          | १२२          |
| किन्तु शरीरसे मिला होनेपर भी                  |              |
| जीव ही जानता देखता है।                        | १२२          |
| जीव और शरीरमें अभेद माननेका                   | •            |
| भ्रम                                          | १२३          |
| जीव कर्ता है। १                               | २४–१२५       |
| भोक्ता है।                                    | १२६          |
| जीव पुण्य ओर पापरूप है।                       | १२७          |
| जीव तीर्थ है।                                 | १२८          |
| जीवके तीन भेद तथा परमात्माके                  |              |
| दो भेद                                        | १२९          |
| बहिरात्माका स्वरूप                            | १३०          |
| अन्तरात्माका स्वरूप तथा उसके भे               | द ,,         |
|                                               |              |

|                                     | 8.8 |
|-------------------------------------|-----|
| उत्कृष्ट अन्तरात्मा तथा उसके भेद    | १३१ |
| मध्यम् अन्तरात्मा ,,                | १३२ |
| जघन्य ,, ,,                         | ,,  |
| परमात्माका स्वरूप                   | १३३ |
| 'पर ' ञ्चब्दकी व्याख्या             | १३४ |
| जीवको अनादि शुद्ध माननेमें दोष      | १३५ |
| सब जीव कर्मबन्धनको काटकर ही         |     |
| शुद्ध होते हैं।                     | १३६ |
| बन्धका .स्वरूप                      | "   |
| सब द्रव्योंमें जीव ही परमतत्त्व है। | १३७ |
| जीव अन्तस्तत्त्व है, शेष सब बाह्य-  |     |
| तत्त्व हैं ।                        | १३८ |
| यह छोक्राकाश पुद्रलॉसे भरा हुआ है।  | ,,  |
| पुद्रलोंके भेद प्रभेद रूप           | १३९ |
| पुद्रलका स्वरूप                     | १४१ |
| पुद्गलका जीवके प्रति उपकार          | १४३ |
| जीवका जीवके प्रति उपकार             | १४४ |
| पुद्रल द्रव्यकी महती शक्ति          | १४५ |
| धर्मद्रव्य और अधर्मद्रव्यका उपकार   | १४६ |
| आकाशका स्वरूप और उसके दो भेद        | १४७ |
| सभी द्रव्योंमें अवगाहन शक्ति है।    | १४८ |
| यदि शक्ति न होती तो एक प्रदेशमें    |     |
| सब द्रव्य कैसे रहते।                | १४९ |
| काल द्रव्यका स्वरूप                 | ,,  |
| द्रव्योंमें परिणमन करनेकी स्वाभाविक |     |
| शक्ति है।                           | १५० |
| सभी द्रव्य परस्परमें एक दूसरेके     |     |
| सहायक होते हैं।                     | १५१ |
| द्रव्योंकी शक्तियोंका निषेध कौन कर  |     |
| सकता है।                            | १५२ |
| व्यवहार कालका खरूप                  | "   |

|                                        | प्रष्ठ       |                                           | वृष्ट |
|----------------------------------------|--------------|-------------------------------------------|-------|
| अतीत, अनागत, और वर्तमान-               |              | पर्यायके भेद और उनका खरूप कथन             | १७३   |
| पर्यायोंकी संख्या                      | १५४          | द्रव्यमें विद्यमान पर्यायोंकी उत्पत्ति    |       |
| द्रव्यमें कार्य कारण भावका कथन         | १५५          | माननेमें दूषण                             | १७४   |
| प्रत्येकवस्तु अनन्त धर्मात्मक है।      | १५६          | अविद्यमान पर्याय ही उत्पन्न होती है।      | "     |
| अनेकान्तवाद, स्याद्वाद, और सप्त-       |              | द्रव्य और पर्यायोंमें भेदाभेद             | १७५   |
| भंगीका स्वरूप १५५                      | s१५८         | सर्वथा भेद माननेमें दृषण                  | 57    |
| अनेकान्तात्मक वस्तु ही कार्य-          |              | ज्ञानाद्वैतवादमें दूषण                    | १७६   |
| कारी है। १५८                           | -१५९         | शून्यवादमें दूषण                          | १७७   |
| सर्वथा एकान्तरूप वस्तु कार्यकारी       |              | बाह्य पदार्थ वास्तविक है।                 | १७८   |
| नहीं <b>है</b> ं।                      | १६०          | सामान्यज्ञानका खरूप                       | १७९   |
| नित्यैकान्तवाद्में अर्थ क्रियाकारी     |              | केवलज्ञानका स्वरूप                        | "     |
| नहीं बनता।                             | १६१          | ज्ञान सर्वगत होते हुए भी आत्मामें         |       |
| क्षणिकैकान्तवादमें अर्थ क्रियाकारी     |              | ही रहता है।                               | १८०   |
| नहीं बनता।                             | १६२          | ज्ञान अपने देशमें रहते हुए ही             |       |
| अनेकान्तवादमें ही कार्यकारण            |              | <b>झेयको जानता है</b> ।                   | १८०   |
| भाव बनता है।                           | १६३          | मनःपर्यय ज्ञान और अवधिज्ञान               |       |
| अनादिनिधन जीवमें कार्यकारण             |              | देशप्रत्यक्ष है।                          | १८१   |
| भावकी व्यवस्था                         | 31           | ्मतिज्ञान प्रत्यक्ष भी है और परोक्ष भी है | l ,,  |
| स्वचतुष्टयमें स्थित जीवही कार्यको करता | है१६४        | इन्द्रियज्ञानका विषय                      | १८२   |
| जीवको परस्वरूपस्थ माननेमें हानि        | १६५          | मतिज्ञानके ३३६ भेदोंका विवेचन             | १८३   |
| ब्रह्माद्वैतवादमें दूषण                | १६६          | इन्द्रियज्ञानका उपयोग ऋमसे होता है।       | १८४   |
| तत्त्वको अणुरूप माननेमें दूषण          | १६७          | वस्तु अनेकान्तात्मक मी है और              |       |
| द्रव्यमें एकत्व और अनेकत्वकी व्यवस्थ   | Τ΄,,         | एकान्त रूप भी है।                         | १८५   |
| सत् का स्वरूप                          | १६८          | नयदृष्टिसे अनेकान्त खरूपका विवेचन         | १८६   |
| उत्पाद और व्ययका खरूप                  | .४ <i>६९</i> | अनेकान्तके प्रकाशक श्रुतज्ञानका स्वरूप    | १८७   |
| द्रव्य ध्रुव कैसे हैं।                 | १७०          | श्रुतज्ञानके भेद रूप नयका खरूप            | १८८   |
| द्रव्य और पर्यायका खरूप                | 55           | तय वस्तुके एक धर्मको कैसे कहता है।        | १८९   |
| गुणका स्वरूप                           | १७१          | अर्थनय, शब्दनय और ज्ञाननयका               |       |
| द्रव्योंके सामान्य और विशेषगुण         | **           | विवेचन                                    | १९०   |
| द्रव्य गुण और पर्यायोंका एकत्वही       | 1            | सुनय और दुर्नथका विवेचन                   | "     |
| बस्त है ।                              | १७२          | अनुमानका स्वरूप                           | १९१   |

|                                            | प्रष्ठ        | [                                     | प्रष्ठ |
|--------------------------------------------|---------------|---------------------------------------|--------|
| अनुमान भी नय है।                           | १९२           | आर्यवंशमें जन्म लेकर मी उत्तम कुल     |        |
| नयके भेद                                   | 33            | मिलना दुर्लभ है। उत्तम कुल पाकर       |        |
| द्रव्यार्थिक नयका स्वरूप                   | 77            | भी धनहीन होता है।                     | २०८    |
| द्रव्यार्थिक जयके दस भेद                   | १९३           | धनी होकर भी इन्द्रियोंकी पूर्णता होना |        |
| पर्यायार्थिक नयका स्वरूप                   | ,,            | दुर्लभ है। इन्द्रियोंकी पूर्णता होने  |        |
| पर्यायार्थिक नयके छै भेद                   | १९४           | पर भी क़रीर रोगी होता है।             | २०८    |
| नैगम नयका स्वरूप                           | "             | नीरोग शरीर पाकर मी अल्पायु होता है    | •      |
| संग्रह नयका स्वरूप                         | १९५           | - और दीर्घजीवी होकर मी व्रतशील        |        |
| व्यवहार नयका स्वरूप                        | १९६           | धारण नहीं करता                        | २०८    |
| ऋजुसूत्र नयका खरूप                         | १९७           | शीलवान होकर भी साधु समागम             |        |
| शब्दनयका स्वरूप                            | १९८           | दुर्छभ है ।                           | २०८    |
| समभिरूढ नयका खरूप                          | . १९९         | साधुसमागम पाकर भी सम्यक्त्वकी         |        |
| एवंभूत नयका स्वरूप                         | ,<br>,        | प्राप्ति दुर्लभ है।                   | २०९    |
| नयोंके द्वारा व्यवहार करनेसे लाभ           | २००           | सम्यक्तको धारण करके भी चारित्र        |        |
| तत्त्वका श्रवण मनन आदि करनेवाले            |               | धारण नहीं करता और चारित्र             |        |
| म <b>तु</b> ष्य विरल <b>हैं</b> ।          | २०१           | धारण करके भी उसे पाछनेमें             |        |
| तत्त्वको जाननेवाला मनुष्य                  | २०२           | असमर्थ होता है।                       | २०९    |
| स्त्रीके वशमें कौन नहीं है, इत्यादि प्रश्न | 7,            | रत्नत्रय धारण करके भी तीव्र कषाय      |        |
| उक्त प्रश्नीका समाधान                      | २०३           | करनेसे दुर्गतिमें जाता है।            |        |
| लोकानुप्रेक्षाका माहात्स्य                 | 39            | मनुष्य पर्यायको अतिदुर्रुभ जानकर      | 59     |
| ११ बोघिदुर्लभानुप्रेक्षा २०४-              | –२१२          | मिथ्यात्व और कषायको छोड्ना            |        |
| जीव अनन्तकाल तक निगोदमें रहकर              |               | चाहिये।                               | २१०    |
| पृथिवी कायादिमें जन्म लेता है।             | २०४           | देवपर्यायमें शील और संयमका अभाव है    |        |
| त्रसपर्यायकी दुर्छभता                      | २०५           | मनुष्यगतिमें ही तप ध्यानादि होते हैं। |        |
| त्रसपर्यायमें भी पञ्चेन्द्रिय होना         |               |                                       |        |
| दुर्लभ है।                                 | २०५           | ऐसा दुर्छभ मनुष्य जन्म पाकर भी जो     |        |
| पख्रेन्द्रिय होकरभी संझी होना दुर्लभ       |               | विषयोंमें रमते हैं वे अज्ञानी हैं।    | **     |
| संज्ञी होकर भी नरक गति और तिर्येक्ट-       | i             | रत्नत्रयमें आदर भाव रखनेका            |        |
| गतिमें दुःख भोगता है। २०६-                 | – <b>२०</b> ७ | <b>चपदेश</b>                          | २१२    |
| दुर्लभ मनुष्य पर्याय पाकर मी पापी          | ŀ             |                                       | -३९६   |
| म्लेंडोंमे जन्म लेता है।                   | २०७           | सर्वद्वदेवका स्वरूप                   | २१२    |

|                                         | 58         |
|-----------------------------------------|------------|
| सर्वज्ञको न माननेवाले चार्वाक, भट्ट     |            |
| आदि मतोंका निराकरण                      | २१३        |
| सर्वज्ञोक्तधर्मके दो भेद, उनमेंसे       |            |
| भी गृहस्थधर्मके १२ भेद और               |            |
| मुनिधर्मके दस भेदों का कथन              | २१४        |
| श्रावकधर्मके १२ भेदोंके नाम             | २१५        |
| सम्यक्त्वकी उत्पत्तिकी योग्यता          | 11         |
| उपशम सम्यक्त्व और क्षायिक               |            |
| सम्यक्त्वका खरूप                        | २१६        |
| काललब्ध आदिका खरूप                      | २१७        |
| द्र्शनमोहनीयके क्षयका विधान             | २१८        |
| उपराम और क्षायिक सम्यक्त्वकी स्थिति     |            |
| तथा दोनोंमें विशेषता                    | 17         |
| वेदकसम्यक्तवका स्वरूप                   | २१९        |
| क्षयोपशमका लक्षण                        | , ,,       |
| सम्यक्त्व प्रकृतिके उद्दयसे होनेवाले    |            |
| चलादि दोषोंका विवेचन                    | २२०        |
| क्षायोपशमिक सम्यक्त्वकी स्थितिका        |            |
| खुळासा                                  | २२०        |
| औपशमिक और क्षायोपशमिक सम्यक्त्व         | ſ <b>.</b> |
| अनन्तानुबन्धीका विसंयोजन और             |            |
| देशवतको प्राप्त करने और छोड़नेकी        | Ì          |
| संस्या                                  | २२१        |
| नौ गाथाओंके द्वारा सम्यग्रहिके          |            |
| तत्त्वश्रद्धानका विवेचन र               | २१-५       |
| मिध्यादृष्टिका स्वरूप                   | २२५        |
| कोई देवता किसीको लक्ष्मी आदि नहीं       |            |
| देता                                    | २२६        |
| यदि भक्तिसे पूजने पर व्यन्तर देव लक्ष्म | री         |
| देते हैं तो धर्म करना व्यर्थ है।        | 33         |

|                                         | पृष्ठ |
|-----------------------------------------|-------|
| सम्यग्दृष्टि जानता है कि जिनेन्द्रने जै | सा    |
| जाना है वैसा अवश्य होगा उसे व           | होई   |
| टाल नहीं सकता।                          | २२७   |
| जो ऐसा जानता है वह सम्यग्दृष्टि है      | ţ     |
| और जो इसमें सन्देह करता है              |       |
| मिध्यादृष्टि है।                        | २२८   |
| तीन गाथाओंसे सम्यक्त्वके माहात्न्य      | का    |
| कथन                                     | २२९   |
| सम्यक्त्वके पश्चीस गुणोंका विवेचन       | २३०–१ |
| सम्यक्त्वके ६३ गुणोंका विवेचन           | २३२   |
| श्रायकके दूसरे भेद दर्शनिकका खरूप       | २३४−५ |
| व्रतिक श्रावकका स्वरूप                  | २३६   |
| प्रथम अणुव्रतका स्वरूप                  | २३७   |
| अहिंसाणुव्रतके पांच अतिचार              | २३८   |
| यमपाल चाण्डालकी कथा                     | २३८-९ |
| दूसरे अणुव्रतका स्वरूप                  |       |
| अणुव्रतसत्रके पांच अतिचार               | २४०   |
| धनदेवकी कथा                             | २४१   |
| तीसरे अचौर्याणुत्रतका स्वरूप            | २४२–३ |
| अचौर्याणुव्रतके पांच अतिचार             | २४२   |
| वारिषेणकी कथा                           | २४३   |
| चौथे ब्रह्मचर्याणुव्रतका स्वरूप         | २४३   |
| ब्रह्मचर्याणुव्रतके पांच अतिचार         | २४४   |
| नीलीकी कथा                              | २४५   |
| पांचवे परिप्रहपरिमाणाणुत्रतका स्वरूप    | २४६   |
| परिप्रहपरिमाणके पांच अतिचार             | ,,    |
| समन्तभद्रस्वामीके मतसे "                | २४७   |
| जयकुमारकी कथा                           | **    |
| दिग्विरति नामक प्रथम गुणवतका            |       |
| स्वरूप                                  | २४८   |
| दिग्विरतिके पांच अतिचार                 | २४९   |

|                                       | पृष्ठ       |                                        | पृ <b>ष्ठ</b> |
|---------------------------------------|-------------|----------------------------------------|---------------|
| दूसरे अनर्थविराति गुणव्रतका खरूप      | २५०         | अतिथिसंविभागव्रतके अतिचार              | २६८           |
| अनर्थदण्डके पांच भेद                  | 59          | देशावकाशिक शिक्षाव्रतका खरूप           | 33            |
| अपध्यानका ,, लक्ष्रण                  | ,,          | ,, के अतिचार                           | २६९           |
| पापोपदेशका ,,                         | २५१         | सहेखना धारण करनेका उपदेश               | २७०           |
| प्रमादचर्याका ,,                      | 79          | सहेखना का खरूप                         | ,,            |
| हिंसादानका ,,                         | २५२         | ,, के अतिचार                           | "<br>२७१      |
| दुःश्रुतिका ,,                        | ,,          | •                                      | २७१           |
| अनर्थदण्डका उपसंहार                   | २५३         | व्रतका माहात्स्य                       | •             |
| अनर्थदण्डविरतिके पांच अतिचार          | "           | सामायिक प्रतिमाका स्वरूप               | २७२           |
| तीसरे भोगोपभोगपरिमाण व्रतका           |             | सामायिककी विधि वगैरह                   | २७२           |
| स्वरूप                                | २५४         | छै गाथाओं द्वारा प्रोषध प्रतिमाका      |               |
| भोगोपभोगपरिमाण व्रतीकी प्रशंसा        | - 55        | स्वरूप                                 | २७४           |
| भोगोपभोगके अतिचार                     | २५५         | प्रोषधोपवासका माहात्म्य                | २७६           |
| गुणवर्तो और शिक्षावर्तीमें आचार्योंके |             | उपवासके दिन आरम्भका निषेध              | **            |
| मतभेदका विवेचन                        | "           | सचित्तविरत प्रतिमाका स्वरूप            | २७८           |
| सामायिक शिक्षात्रतका खरूप             | <b>२५</b> ६ | रात्रिभोजनविरति प्रतिमाका स्वरूप       | २७९           |
| सामायिक करने के योग्य क्षेत्र         | ,,          | रात्रिभोजनसागका माहात्म्य              | २८०           |
| ,, ,, ,, काल                          | २५७         | ब्रह्मचर्य प्रतिमाका स्वरूप            |               |
| ,, ,, की विधि                         | २५८         | शीलके अठारह हजार भेद                   | "<br>२८१      |
| ,, *,, के अतिचार                      | २५९         | आरम्भविरति प्रतिमाका स्वरूप            | २८२           |
| प्रोपधोपवास शिक्षाव्रतका खरूप         | २६०         | परिग्रह्विरति प्रतिमाका स्वरूप         | ,,            |
| ,, के अतिचार                          | २६१         | अनुमोदनविरति ,, ,,                     | <b>२८</b> ४   |
| पांच गाथाओंके द्वारा अतिथिसंविभाग     |             | उदिष्टविरति शतिमा ,,                   | २८५           |
| व्रतका स्वरूप                         | २६२         | व्रतपूर्वक सहेखना धारण करनेका फल       |               |
| पात्रके तीन भेद                       | 77          | वसुनन्दि आदि मतसे उदिष्ट प्रतिमाका     | •             |
| दाताके सात गुण                        | 57          | विशेष कथन                              | २८७           |
| दानकी नौ विधियाँ                      | २६३         | चारित्रसार प्रन्थसे श्रावंक धर्मका कथन | २८८           |
| चार दानोंकी श्रेष्ठता                 | २६४         | यतिधर्मका स्वरूप                       | २९०           |
| आहारदानका माहात्म्य                   | 75          | दस धर्मीका स्वरूप                      | २९१           |
| <b>दानका माहात्स्य</b><br>13          | २६६         | उत्तम क्षमा धर्मका खरूप                | 77            |

|                                   | पृष्ठ |
|-----------------------------------|-------|
| उत्तम मार्देव धर्मका खरूप         | २९३   |
| ,, आर्जव धर्मका ,,                | २९४   |
| ,, शौच धर्मका ,,                  | २९५   |
| ,, सत्य धर्मका ,,                 | २९६   |
| सत्यवचनके दस भेद और उनका खरूप     | २९६   |
| संयम धर्मका स्वरूप                | २९७   |
| संयमके दो भेद                     | २९८   |
| उपेक्षासंयमका लक्षण               | 37    |
| अपहृतसंयमके तीन भेद               | 55    |
| पांच समितियोंका स्वरूप            | "     |
| आठ शुद्धियोंका स्वरूप             | ३००   |
| तपधर्मका स्वरूप                   | ३०३   |
| त्यागधर्मका ,,                    | 35    |
| आकिञ्चन्यधर्मका स्वरूप            | ३०४   |
| मधान्येधर्मका "                   | ३०५   |
| शीलके अठारह हजार भेद              | 35    |
| शूरका खरूप                        | ३०६   |
| दस धर्मोंके कथनका उपसंहार         | "     |
| हिंसामूलक आरम्भका निषेध           | ३०८   |
| जहां हिंसा है वहां धर्म नहीं है । | ३०९   |
| दसधर्मीका माहात्म्य               | ३१०   |
| चार गाथाओंसे पुण्यकर्मकी          | Ź     |
| इच्छाका निषेध                     | 77    |
| नि:शंकित गुणका कथन                | ३१३   |
| निःकांक्षित गुणका ,,              | ३१४   |
| निर्विचिकित्साका ,,               | ,,,   |
| अमृददृष्टिका ,,                   | ३१६   |
| उप <b>गृ</b> ह्नका ,,             | ३१७   |
| स्थितिकरणका "                     | ,,    |
| वात्सस्यगुणका "                   | ३१८   |
| प्रभावना गुण का ,,                | ३१९   |
|                                   |       |

|                                       | 88          |
|---------------------------------------|-------------|
| नि:शंकित आदि गुण किसके होते 🕇         | ३१९         |
| धर्मको जानना और जानकर भी              |             |
| पालना कठिन है ।                       | ३२१         |
| श्रीपुत्रादिकी तरह यदि मनुष्य धर्मसे  |             |
| प्रेम करे तो सुखप्राप्ति सुलभ है।     | **          |
| धर्मके विना छक्ष्मी प्राप्त नहीं होती | ३२२         |
| धर्मात्मा जीवका आचरण कैसा होता है     | ι,,         |
| धर्मका माहात्म्य                      | ३२३         |
| धर्मरहितकी निन्दा                     | ३२६         |
| तपके बारह भेद                         | ३२७         |
| अनशन तपका स्वरूप                      | ३२८         |
| एकभक्त, चतुर्थ, षष्ठ, अष्टम, दशम,     |             |
| द्वादश आदि स्वरूप                     | ३३०         |
| उपवासके दिन आरम्भका निषेध             | "           |
| अवमीदर्य तपका स्वरूप                  | ३३१         |
| कीर्ति आदिके लिये अवमौद्ये            |             |
| करनेका निषेध                          | ३३२         |
| वृत्तिपरिसंख्यान तपका स्वरूप          | 73          |
| रसपरित्याग ,,                         | ३३४         |
| विविक्तशय्यासन ,,                     | ३३५         |
| साधुके योग्य वसतिका ,,                | ३३६         |
| वसितकाके उद्गमादि दोषोंका विवेचन      | **          |
| कायक्षेत्रा तपका स्वरूप               | ३३९         |
| प्रायश्चित्त तपका स्वरूप              | 380         |
| 'प्रायश्चित्त' का शब्दार्थ            |             |
|                                       | 37<br>243 G |
| प्रायश्चित्तके दस भेदोंका कथन         | ३४१         |
| आस्रोचनाके दस दोष                     | ३४२         |
| आलोचना करनेपर गुरुके द्वारा दिये      |             |
| गये प्रायश्चित्तको पालनेका विधान      | ३४४         |
| विनयके पांच भेद                       | ३४५         |

|                                    | पृष्ठ      |
|------------------------------------|------------|
| पांची भेदोंका खरूप                 | ३४७        |
| उपचार विनयका स्वरूप                | ,,         |
| वैयावृत्य तपका स्वरूप              | ३४८        |
| स्वाध्याय तपका स्वरूप              | ३५०        |
| लौकिक फलकी इच्छासे स्वाध्याय       |            |
| करना निष्फल है।                    | ३५१        |
| कामशास्त्रादिकी स्वाध्यायका निषेध  | . ,,       |
| जो आत्मा को जानता है वह शास्त्रको  |            |
| जानता है।                          | ३५२        |
| <b>व्युत्सर्ग तपका स्वरूप</b>      | ३५३        |
| देहपोषक मुनिके कायोत्सर्ग तप नहीं  |            |
| हो सकता                            | ३५५        |
| जीवन पर्यन्त किये गये कायोत्सर्गके | -          |
| तीन भेद और उनका खरूप               | ,,         |
| कुछ समयके लिये किये गये कायो-      |            |
| रसर्गके दो भेदोंका स्वरूप          | ,,         |
| कायोत्सर्गके बत्तीस दोष            | ३५६        |
| ध्यानका खरूप और भेद                | 55         |
| आर्तध्यान और राद्रध्यान            | ३५७        |
| धर्मध्यान और शुक्रध्यान            |            |
| आर्तध्यानके चार भेदोंका विवेचन     | ",<br>३५९  |
| रौद्रध्यानके ,, ,, ,,              | <b>३६१</b> |

|                       |                |                 | पृष्ठ     |
|-----------------------|----------------|-----------------|-----------|
| आर्त और रौद्र ध       | यानको ।        | छोडकर           |           |
| धर्मध्यान करनेका      | उपदेश          |                 | ३६४       |
| धर्मका स्वरूप         |                |                 | ,,        |
| धर्मध्यान किसके       | होता है        | 1               | ३६५       |
| धर्मध्यानकी श्रेष्ठत  |                |                 | "         |
| धर्मध्यानके चार       | -              | वरूप            | ''<br>३६७ |
| ,, दस भेद             | •              |                 |           |
| - 1                   | . 4 141        | "               | "         |
| पदस्य ध्यानका         |                | 35              | ३७०       |
| पिण्डस्थ ध्यानका      |                | 55              | ३७५       |
| रूपस्थ ध्यानका        |                | "               | ३७७       |
| रूपातीत ध्यानका       |                | "               | ३७८       |
| शुक्रध्यानका छक्षण    | 1              |                 | ३७९       |
| पृथक्त्ववितर्क शुक्र  | ध्यानका        | स्वरूप          |           |
| तथा कार्य             |                |                 | ३८०       |
| एकत्ववितर्क           | "              | 77              | ३८२       |
| सूक्ष्मित्रया         | <del>3</del> 2 | ,,              | ३८३       |
| व्युपरतक्रियानिवृत्ति |                | ,,              | ३८५       |
| परमध्यानकी प्रशंस     | त तथा          | महत्त्व         | ३९०       |
| तपोंके कथनका उ        |                |                 | ३९३       |
| प्रन्थकारके द्वारा ग  | यंथरचना        | का उद्देश       |           |
| कथन                   |                | -               | ३९४       |
| बारह अनुप्रेक्षाओं    | का माहा        | <del>(</del> ∓य | "         |
| अन्तिम मंगल           |                |                 | 75        |
| संस्कृतटीकाकारकी      | पशस्ति         |                 | <br>3 Q U |



#### श्रीवीतरागाय नमः

## **स्वामिकार्त्तिकेयानुप्रेक्षा**

श्री-श्रुभचन्द्र-विरचितया टीकया हिन्दी-अनुवादेन च सहिता



🎚 श्रीपरमात्मने नमः 🖟

शुभचन्द्रं जिनं नत्वानन्तानन्तगुणार्णवम् । कार्त्तिकेयानुप्रेक्षायाधीकां वक्ष्ये शुभक्रिये ॥

अय खामिकार्त्तिकेयो मुनीन्द्रोऽनुप्रेक्षा व्याख्यातुकामः मलगालनमङ्गावाप्तिलक्षणमाचष्टे-

तिहुवण-तिलयं देवं वंदित्ता तिहुवणिंद'-परिपुजां । वोच्छं' अणुपेहाओं' भविय-जणाणंद-जणणीओ ॥ १ ॥

[ छाया-त्रिभुवनतिलकं देवं वन्दित्वा त्रिभुवनेन्द्रपरिपूज्यम् । वश्ये अतुप्रेक्षाः भव्यजनानन्दजननीः ॥ वश्ये प्रस्पियव्यामि । काः । अनुप्रेक्षाः । अनु पुनः पुनः प्रेक्षणं चिन्तनं स्मरणमनित्यादिखह्णणामित्यनुप्रेक्षाः, निजनिजनामानुसारेण तत्त्वानुचिन्तनमनुप्रेक्षा इत्यर्थः । ताः कथंभूताः । भव्यजनानन्दजननीः । भाविनी विद्वियंषां ते भन्याः, ते च ते जनाश्च लोकास्तेषामानन्दो हर्षोऽनन्तसुखं तस्य जनन्यो मातरः, उत्पत्तिहेतुत्वात् । कि कृत्वा । विन्दित्वा नमस्कृत्य । कम् । देवम् । दीव्यति कीवति परमानन्दे इति देवः, अथवा दीव्यति कर्मणि जेतुमिच्छति, इति देवः, वा दीव्यति कोटिसूर्याधिकतेजसा द्योतत इति देवः अर्दन्, वा दीव्यति धर्मव्यवहारं विद्धाति इति देवः, वा दीव्यति लोकालोकं गच्छति जानाति, ये गल्यशंस्ते ज्ञानार्या इति वचनात्, इति देवः विद्धपरमेष्ठी,

#### । श्रीवीतरागाय नमः ।

श्रीमद्वीरं जिनं नत्वा शुभचन्द्रेण न्याकृतम् । अनुप्रेक्षात्मकं शास्त्रं वक्ष्येऽहं राष्ट्रभाषया ॥

अनुप्रेक्षाओंका व्याख्यान करनेके इच्छुक खामीकार्तिकेय नामके मुनिवर पापोंके नाश करनेवाले और सुखकी प्राप्ति करानेवाले मङ्गलक्ष्ठोकको कहते हैं। अर्थ—तीन भुवनके तिलक और तीन भुवनके इन्होंसे पूजनीय जिनेन्द्रदेवको नमस्कार करके भन्यजनोंको आनन्द देनेवाली अनुप्रेक्षाओंको कहूँगा॥ भावार्थ—प्रन्थकारने इस गायाके पूर्वार्द्धमें इष्टदेवको नमस्कार करके उत्तरार्द्धमें प्रन्थके वर्ण्य विषयका उद्घेख किया है। 'देव' शब्द 'दिव्' धातुसे बना है, और 'दिव्' धातुके 'क्रीडा करना' 'जयकी इच्छा करना' आदि अनेक अर्थ होते हैं। अतः जो परमसुखमें क्रीडा करता है, वह देव है। या जो कर्मोंको जीतनेकी इच्छा करता है, वह देव है। अथवा जो करोड़ों सूर्योंके तेजसे भी अधिक तेजसे दैदीप्यमान होता है, वह देव है, जैसे अर्धन्त परमेष्टी। अथवा जो धर्मयुक्त व्यवहारका विधाता है, वह देव है। अथवा जो छोक्त व्यवहारका विधाता है, वह देव है। अथवा जो छोक्त छोक्त छोक्त छोक्त छोक्त है वह देव है, जैसे सिद्ध परमेष्टी। अथवा जो अपने आत्म

१ इसस् तिहुअगिदः। २ इस्स बुच्छं। ३ इस्अ गुवेखाओ ।

वा दीव्यति स्तांति स्वचिद्र्पमिति देवः सूरिपाठकसाधुरूपस्तम् । कीदक्षम् । त्रिभुवनतिलकं त्रिभुवने जगत्त्रये तिलकमिष तिलकः, जगच्छेष्ठरवात् । वा पुनरपि कीदक्षम् । त्रिभुवनेन्द्रपरिपूज्यं त्रिभुवनस्यन्द्राः सुरेन्द्रधरणेन्द्रादयसौः परि-पूज्यं परि समन्तात् पूज्यः अर्च्यस्तम् ॥ ९ ॥ अथ द्वादशानुप्रेक्षाणां नाममात्रोद्देशं गाथाद्वयेन दर्शयति-

> अद्भुवं असरण भणिया संसारामेगमण्णमसुइत्तं । आसव-संवर-णामा णिज्जर-लोयाणुपेहाओं ॥ २ ॥ इय जाणिऊण भावह दुल्लइ-धम्माणुभावणा णिचं । मण-वयण-काय-सुद्धी एदा दस दो य भणिया हुँ ॥ ३ ॥

[छाया-अधुवमशरणं भणिताः संसारमेक्यन्यमशुचित्वम् । अस्ववसंवरनामा निर्जरालोकानुप्रेक्षाः ॥ इति ज्ञात्वा भावयत दुर्लभधमानुभावनाः नित्यम् । मनोवचनकायशुद्ध्वा एताः दश द्वौ च भणिताः खल ॥ ] एता द्वादशानुप्रेक्षाः, उद्शैंतः पदार्थानां नाममात्रेण कीर्तनमुद्देशः तस्मात् , तमाश्रित्य भैणितं कथितं भावयत भो भव्या भावनाविषयी कुरुत । कया । मनोवचनकायशुद्धाः । कि कृत्वा । इति प्रोच्यमानमनित्यादिस्तरूपं नित्यं सदैव ज्ञात्वा । इति किम् । अधुवं न धुवं नित्यम् अधुवम् इति अनित्यानुप्रेक्षा । अनुप्रेक्षाशब्दः प्रत्येकमभिसंवध्यते । १ । अशरणानुप्रेक्षा भणिता, न शरणाम् अशरणाम् , अथवा न विद्यते शरणं किमिप केषाचिजीवानामित्यशरणानुप्रेक्षा । २ । संसारं संसरणम् , अथवा संसरित पर्यटन्ति यस्मिन्निति संसारः, परिश्रमणम् , पद्यधा प्रोक्तः द्रव्यक्षेत्रकारुभवभावमेदातः, संसारानुप्रेक्षा । ३ । एकस्य आत्मनो भावः एकत्वम् एकत्वानुप्रेक्षा । ४ । शरीरादेः अन्यस्य भावः अन्यत्वम् अन्यत्वानुप्रेक्षा । ३ । एकस्य आत्मनो भावः एकत्वम् एकत्वानुप्रेक्षा । ४ । शरीरादेः अन्यस्य भावः अन्यत्वम् अन्यत्वानु

खरूपका स्तवन करता है, वह देव है, जैसे आचार्य, उपाध्याय और साध । जैसे उत्तमाङ्गपर लगाया जानेके कारण तिलक श्रेष्ठ समझा जाता है, वैसे ही संसारमें श्रेष्ठ होनेके कारण वह देव तीन भुवनके तिलक कहलाते हैं और तीन भुवनके इन्द्र उनकी पूजा करते हैं । उन देवको नमस्कार करके मैं अनुप्रेक्षाओंका कथन करूंगा। बार बार चिन्तन करनेकी अनुप्रेक्षा कहते हैं। अर्थात् अपने अपने नामके अनुसार वस्तुके खरूपका विचार करना अनुप्रेक्षा है। जिन जीवोंको आगे सिद्धपदकी प्राप्ति होने-वाली है, उन्हें भव्य कहते हैं। अनुप्रेक्षाओंसे उन भव्यजनोंको अनन्तसुख प्राप्त होता है; अतः उन्हें आनन्दकी जननी अर्थात् माता कहा है ॥ १ ॥ अब दो गाथाओंसे बारह अनुप्रेक्षाओंके नाम बतलाते हैं । **अर्थ-**अधुव, अशरण, संसार, एकत्व, अन्यत्व, अशुचित्व, आस्रव, संवर, निर्जरा, लोक, दुर्लभ और धर्म, ये बारह अनुप्रेक्षाएँ है। यहाँ इन्हें उदेशमात्रसे कहा है। इन्हें जानकर शुद्धमन, शुद्धवचन और शुद्धकायसे सर्वदा भावो ॥ भावार्थ-वस्तके नाममात्र कहनेको उदेश कहते हैं । यहाँ बारह अनुप्रेक्षाओंका उद्देशमात्र किया है। उन्हें जानकर शुद्ध मन, वचन, कायसे उनकी निरन्तर भावना करनी चाहिये। गाथामें आये अनुप्रेक्षा शब्दको अधुत्र आदि प्रत्येक भावनाके साथ लगाना चाहिये। संसारमें कुछ मी धुव अर्थात् निव्य नहीं है, ऐसा चिन्तन करनेको अधुव या अनिस्य अनुप्रेक्षा कहते हैं। संसारमें जीवको कोई भी शरण नहीं है, ऐसा चिन्तन करनेको अशरण अनुप्रेक्षा कहते हैं। जिसमें जीव संसरण-परिभ्रमण करते रहते हैं, उसे संसार वहते हैं । द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव, और भक्के भेदसे वह संसार पाँच प्रकारका है। उसका चिन्तन करनेको संसार अनुप्रेक्षा कहते हैं। एक आसाके भावको एकत्व कहते हैं । जीवके एकत्व-अकेलेपनके चिन्तन करनेको एकत्व अनुप्रेक्षा कहते

र म अदुअ। २ व ैगुवेहाओ। ३ व भावहुः ४ छ म स ग पदा उद्देसदो भणिया (म स भणियं)।

प्रेक्षा । ५ १ न शुनिरपिवत्रकायः अशुनिः तस्य भावः अशुनित्वम् अशुनित्वानुप्रेक्षा । ६ १ आस्रवतीति आस्रव आस्रवानुप्रेक्षा । ७ १ कमीगमनं संवृणोति अभिनवक्मीणां प्रवेशं कर्तुं न ददातीति संवरः संवरनामानुप्रेक्षा । ८ । एकदेशेन कमीणः निर्जरणं गळनं अधःपतनं शटनं निर्जरा निर्जरानुप्रेक्षा । ९ १ लोक्यन्ते जीवादयः पदार्था यस्मिन्निति लोकः लोकानुप्रेक्षा । ९० । दुःखेन बोधिर्लभ्यते दुर्लभः दुर्लभानुप्रेक्षा । ९९ । उत्तमपदे धरतीति धर्मः, धर्मानुभावना धर्मस्यानुभवनम् अनुप्रेक्षणं धर्मानुभावना धर्मानुष्रेक्षा । ९२ । एतासां स्वरुपं यथास्थानं निरूपिष्यामः ॥ २–३ ॥

## १. अनित्यानुप्रेक्षा

अधैकोनविंशतिगाथाभिरनित्यानप्रेक्षां व्याख्याति —

## 'जं किंचिं वि उप्पणं तस्स विणासी हवेई णियमेण । परिणाम-सरूवेण विं ण य किंचिं वि सासयं अत्थि ॥ ४ ॥

[ छाया-यत् किंचिदिप उत्पन्नं तस्य विनाशः भवति नियमेन् । परिणामखरूपेणापि न च किंचिदिप शाश्वत-मस्ति ॥ ] यत् किमैपि वस्तु उरपन्नम् उत्पत्तिप्राप्तं जन्मप्राप्तमित्यर्थः, तस्यापि वस्तुनः विनाशः भन्नः भवेत् नियमेन

हैं। शरीर आदि अन्य वस्तुओंके भावको अन्यत्व कहते हैं। आत्मासे शरीर आदि पृथक चिन्तन करनेको अन्यत्व अनुप्रेक्षा कहते हैं । अशुचि-अपवित्र शरीरके भावको अशुचित्व कहते हैं । शरीरकी अपवित्रताका चिन्तन करना अञ्चाचित्व अनुप्रेक्षा है । आनेको आस्रव कहते हैं । कर्मीके आस्रवका चिन्तन करना आसव अनुप्रेक्षा है । आसवके रीकनेको संवर कहते हैं । उसका चिन्तन करना संवर अनुप्रेक्षा है। कमीके एकदेश क्षय होनेको निर्जरा कहते हैं। उसका चिन्तन करना निर्जरा अनुप्रेक्षा है। जिसमें जीवादिक पदार्थ पाये जाते हैं, उसे लोक कहते हैं। उसका चिन्तन करना लोक अनुप्रेक्षा है। ज्ञानकी प्राप्ति बड़े कष्टसे होती है, अतः वह दुर्लभ है। उसका चिन्तन करना दुर्लभ अनुप्रेक्षा है। जो उत्तम स्थानमें धरता है, उसे धर्म कहते हैं। उसका चिन्तन करना धर्म अनुप्रेक्षा है। इनका विस्तृत खरूप आगे यथास्थान कहा जायेगा ॥ २-३ ॥ अत्र उन्नीस गाथाओंसे अनित्यानुप्रेक्षाका व्याख्यान करते हैं । अर्थ—जो कुछ भी उत्पन्न हुआ है, उसका विनाश नियमसे होता है। पर्यायरूपसे कुछ भी नित्य नहीं है।। भावार्थ—जो कुछ भी वस्तु उत्पन्न हुई है, अर्थात् जिसका जनम हुआ है, उसका विनाश नियमसे होता है। पर्यायरूपसे चाहे वह खभावपर्याय हो अथवा विभाव-पर्याय हो-कोई मी वस्तु नित्स नहीं है। गाथा में एक 'अपि' शब्द अधिक है। वह प्रन्यकारके इस अभिप्रायको बतलाता है कि वस्त द्रव्याव और गुणत्वकी अपेक्षासे कथिक्वत नित्य है और पर्यायकी अपेक्षासे कथिन्नत् अनित्य है। सर्वथा नित्य या सर्वथा अनित्य कुछ भी नहीं है। गाथाके पूर्वार्द्धसे मन्थकारने उन्हीं वस्तुओंको अनिस्य बतलाया है, जो उत्पन्न होती हैं, जिन्हें उत्पन्न होते और नष्ट होते हम दिन रात देखते हैं, और स्थूल बुद्धिवाले मनुष्य भी जिन्हें अनिस्य समझते. हैं। किन्तु उत्तरार्धसे वस्तु-मात्रको अनिस्य बतलाया है। जिसका खुलासां इस प्रकार है—जैन दृष्टिसे प्रत्येक वस्तु-द्रव्य, गुण और पर्यायोंका एक समुदायमात्र है। गुण और पर्यायोंके समुदायसे अतिरिक्त चस्तु नामकी कोई पृथक चींज

१ गाभारमो ब अद्भवाणुवेक्स्या। २ व म साग किंपि। ३ ग इवइ। ४ व य। ५ छ म साग किंपि।

अवस्यम्, परिणामखरूपेणापि पर्यायखरूपेण स्वभावविभावपर्यायरूपेणापि किमैंपि वस्तु शाश्वतं ध्रुवं निसं न च अस्ति विद्यते । अधिकः अपिशब्दः आचार्यस्याभिप्रायान्तरं सूचयति, तेन द्रव्यत्वापेक्षया गुणत्वापेक्षया च वस्तुनः कथंचि-विस्ततं पर्यायापेक्षया कथंचिदनिस्तत्वमिति ॥ ४ ॥

नहीं है। यदि संसारकी किसी भी वस्तुकी बुद्धि और यंत्रोंके द्वारा परीक्षा की जाये तो उसमें गुण और पर्यायके सिवा कुछ भी प्रमाणित न हो सकेगा। अथवा यदि किसी वस्तुमेंसे उसके सब गुणों और पर्यायोंको अलग कर लिया जाये तो अन्दर्भे शून्य ही शेष रह जायेगा। किन्तु इसका आशय यह नहीं है कि गुण कोई ज़दी चीज है, और पर्याय कोई ज़दी चीज है, और दोनोंके मेल्से एक वस्त तैयार होती है। यह सर्वदा ध्यानमें रखना चाहिये कि गुण और पर्यायकी कोई खतंत्र सत्ता नहीं है । वस्तु एक अखण्ड पिण्ड है, बुद्धिभेदसे उसमें भेदकी प्रतीति होती है। किन्तु वास्तवमें वह भेद नहीं है। जैसे, सोनेमें पीलेपना एक गुण है और तिकोर, चौकोर, कटक, केयूर आदि उसकी पर्यायें हैं। सोना सर्वदा अपने गुण पीलेपना और किसी न किसी पर्यायसे विशिष्ट ही रहता है। सोनेसे उसके गुण और पर्यायको क्या किसीने कभी पृथक् देखा है ? और क्या पीलेपना गुण और किसी मी पर्यायके विना कभी किसीने सोनेको देखा है ? अतः पीतता आदि गुण और कटक आदि पर्यायोंसे भिन्न सोनेका कोई प्रथक अस्तित्व नहीं है. और न सोनेसे भिन्न उन दोनोंका ही कोई अस्तित्व है। अतः वस्तु गुण और 'पर्यायोंके एक अखण्ड पिण्डका ही नाम है। उसमेंसे गुण तो निल्म होते हैं और पर्याय अनिस्य होती हैं। जैसे, सोनेमें पीलेपना सर्वदा रहता है, किन्तु उसकी पर्यायें बदलती रहती हैं, कभी उसका कड़ा बनाया जाता है, कभी कड़ेको गलाकर अंगुठी बनाई जाती है। इसी प्रकार जीवमें ज्ञानादिक गुण सर्वदा रहते हैं, किन्तु उसकी पर्याय बदलती रहती है। कमी वह मनुष्य होता है, कभी तिर्धश्च होता है और कभी कुछ और होता है। इस प्रकार जिन वस्तुओंको हम निख समझते हैं, वे भी सर्वथा नित्य नहीं हैं । सर्वथा नित्यका मतलब होता है उसमें किसी भी तरहका परिवर्तन न होना, सर्वदा ज्योंका त्यों कृटस्थ बने रहना । किन्तु संसारमें ऐसी कोई वस्तु ही नहीं है जो सर्वदा ज्यों की त्यों एकरूप ही बनी रहे और उसमें कुछ भी फेरफार न हो। हमारी आँखोंसे दिखाई देनेवाली वस्तुओंमें प्रतिक्षण जो परिवर्तन हो रहा है, वह तो स्पष्ट ही है, किन्तु जिन वस्तुओंको हम इन चर्मचक्षुओंसे नहीं देख सकते, जैसे कि सिद्धपरमेष्ठी, उनमें भी परपदार्थों के निमित्तसे तथा अगुरुलघु नामके गुणोंके कारण प्रतिसमय फेरफार होता रहता है। इस प्रतिक्षणकी परिवर्तनशीलताको दृष्टिमें रखकर ही बौद्धधर्ममें प्रखेक बस्तुको क्षणिक माना गया है । किन्तु जैसे कोई बस्तु सर्वेशा निख नहीं है, वैसे ही सर्वथा क्षणिक भी नहीं है । सर्वथा क्षणिकका मतलब होता है वस्तुका समूल नष्ट होजाना, उसका कोई मी अंश बाकी न बचना । जैसे, घड़ेके फ़टने से ठीकरे होजाते हैं । यदि ये ठीकरे भी बाकी न बचें तो घड़ेको सर्वथा क्षणिक कहा जासकता है। किन्तु घड़ेका रूपान्तर ठीकरे होनेसे तो यही मानना पड़ता है कि घड़ा घड़ारूपसे अनित्य है, क्योंकि उसके ठीकरे होजानेपर घड़ेका अभाव होजाता है। किन्तु मिड़ीकी दृष्टिसे वह नित्य है, क्योंकि जिस मिडीसे वह बना है, वह मिट्टी घड़ेके साथ ही नष्ट नहीं होजाती । अतः प्रत्येक वस्तु द्रव्यदृष्टिसे नित्य है और पर्यायदृष्टिसे

## जम्मं मरणेण समं संपज्जइ जोवणं जरा-सहियं। रुच्छी विणास-सहिया इय सबं भंगुरं मुणह॥ ५॥

[ छाया-जन्म मरणेन समं संपद्यते यौवनं जरासहितम् । लक्ष्मीः विनाशसिहता इति सर्वं महुरं जानीहि ॥ ] इति अमुना उक्तप्रकारेण, सर्वं समस्तं वस्तु महुरम् अनित्यं जानीहि विद्धि त्वं, हे भव्य । इति किम् । जन्म उत्पत्तिः मरणेन समं मरणेन सहाविनामावि संपद्यते जायते, यौवनं यौवनावस्था जरासहितं जरसा वार्थक्येन सहितं युतम्, रूक्ष्मीः विनाससिहिता महुरयुक्ता विपत्त्युपलक्षिता ॥ ५ ॥

## अधिरं परियण-सयणं पुत्त-कलतं सुमित्त-लावण्णं । गिह-गोहणाइ सबं णव-घण-विंदेण सारिच्छं ॥ ६ ॥

[ छाया-अस्थिरं परिजनखजनं पुत्रकलत्रं सुमित्रलावण्यम् । गृहगोधनादि सर्वे नवधनवृन्देन सहश्चम् ॥ ] अस्थिरं विनश्चरम् । किं तत् । परिजनः परिवारलोकः हस्तिघोटकपदातिप्रमुखः, खजनः खकीयवन्धुवर्गः उत्तमपुरुषश्च, पुत्र आत्मजः, कलत्रं दाराः, सुमित्राणि सुहज्जनाः, लावण्यं शरीरस्य लवणिमगुणः, गृहगोधनादि गृहम् आवासहद्वापवरकादि गोधनानि गोकुलानि, आदिशब्दात् महिषीकरभखरप्रमुखाः । एतत् सर्वे समस्तं सहशम् । केन । नवधनवृन्देन नृतन-मेधसमूहेन ॥ ६ ॥

## सुरधणु-तडिव चवला इंदिय-विसया सुभिच्च-वग्गा य । दिद्र-पणद्वा सबे तुरय-गया रहवरादी य ॥ ७ ॥

[ छाया-सुरधनुस्तिष्ठद्वत् चपलाः इन्द्रियविषयाः सुभृत्यवर्गाश्च । दृष्टप्रनिष्टाः सर्वे तुरगगजाः रथवरादयश्च ॥ ] इन्द्रियाणि स्पर्शनादीनि, विषयाः स्पर्शादयः, सुभृत्यवर्गीः सुसेवकसमूहाः, च पुनः, चपलाः चन्नलाः । किंवत् । सुरधनुस्तिष्ठिद्वत् यथा इन्द्रधनुः चश्चलम्, तिष्ठद्वत् यथा विद्युत् चञ्चला, च पुनः, तुरगगजरथवरादयः तुरगाः घोटकाः

अनित्य ॥ १ ॥ अर्थ — जन्म मरणके साथ अनुबद्ध होता है, यौवन बुढ़ापेके साथ सम्बद्ध होता है और लक्ष्मी विनाशके साथ अनुबद्ध होती है । इस प्रकार सभी वस्तुओं को क्षणभङ्कर जानो ॥ मावार्थ — प्रसिद्ध कहावत है कि जो जन्म लेता है वह अवस्य मरता है। आजतक कोई मी प्राणी ऐसा नहीं देखा गया जो जन्म लेकर अमर हुआ हो। अतः जीवन और मरणका साथ है। जीवन और मरणकी ही तरह जवानी और बुढ़ापेका भी साथ है। आज जो जवान है, कुछ दिनोंके बाद वह बुढ़ा होजाता है। सदा जवान कोई नहीं रहता। अतः जवानी जब आती है तो अकेली नहीं आती, उसके पीछे बुढ़ापा भी आता है। इसी प्रकार लक्ष्मी और विनाशका भी साथ है। आज जो धनी है, कल उसे ही निधन देखा जाता है। सदा धनवान कोई नहीं रहता। यदि ऐसा होता तो राजिस-हासनपर बैठनेवाले नरेशोंको पथका भिखारी न बनना पड़ता। अतः क्या जीवन, क्या यौवन और क्या लक्ष्मी, सभी वस्तुएँ नष्ट होनेवाली हैं॥ ५॥ अर्थ—परिवार, बन्धु-बान्धव, पुत्र, खी, भले मित्र, शरीरकी सुन्दरता, घर, गाय, बेल वगैरह सभी वस्तुएँ नये मेघपटलके समान अस्थिर हैं। अर्थात् जैसे नये मेघोंका पटल क्षणभरमें इधर उधर उड़कर नष्ट होजाता है, वैसे ही कुटुम्ब वगैरह मी जीते जीकी माया है॥ ६॥ अर्थ—इन्द्रियोंके विषय, भले नौकरोंका समूह तथा धोहे, हाथी, उत्तम रथ वगैरह सभी वस्तुएँ इन्द्रधनुष और बिजलीकी तरह चञ्चल हैं, पहले दिखाई देते हैं, बाद

**१ छ म स ग** जुन्नणं ।

गजा दन्तिनः रथवराः स्यन्दनश्रेष्ठाः द्वम्द्वः त एवादिर्येषां ते तथोक्ताः, सर्वे समस्ताः दृष्टप्रणष्टाः पूर्वे दृष्टाः पश्चातप्रणष्टाः यथा इन्द्रधनुर्विद्युत् ॥ ७ ॥

पंथे पहिय-जणाणं जह संजोओ हवेई खणमित्तं। बंधु-जणाणं च तहा संजोओ अदुओ होई ॥ ८॥

िछाया-पिच पिचकजनानां यथा संयोगः भवति क्षणमात्रम् । बन्धुजनानां च तथा संयोगः अधुवः भवति ॥ ] यथा उदाहरणोपन्यासे, पिच मार्गे पिचकजनानां मार्गप्राप्तपुरुषाणां संयोगः संखेषः क्षणमात्रं खल्पकालं भवेते, तथा बन्धुजनानां पितृमातृपुत्रकलत्रमित्रादीनां संयोगः संवन्यः अधुवः अनित्यो भवति ॥ ८ ॥

> अइलालिओ वि देहो ण्हाण-सुयंधेहिँ विविह-भक्खेहिँ । खणमित्तेण वि<sup>3</sup> विहडइ जल-भरिओ आम-घडओ व ॥ ९ ॥

[ छाया-अतिलालितः अपि देहः स्नानसुगःधैः विविधभक्ष्यैः। क्षणमात्रेण अपि विघटते जलसृतः आमघटः इव ॥ ] देहः श्रीरम् अतिलालितोऽपि अर्थ्य लालितः । किः । स्नानसुगःधैः मज्जनसुगःधः गुनः कैः । विविध-भक्षः अनेकप्रकारभोजनपानादिभिः क्षणमात्रेण अतिस्वल्पकालैन विघटते विनाशमेति । क इव । यथा जलसृत आमघटः अपक्षघटः तथा देहः ॥ ९ ॥

जा सासया ण लच्छी चक्कहराणं पि पुण्णवंताणं । सा किं बंधेइ रैंइं इयर-जणाणं अपुण्णाणं ॥ १०॥

[छाया-या शाश्वता न लक्ष्मीः चक्रधराणामपि पुण्यवताम् । सा कि बधाति रितम् इतरजनानामपुण्यानाम् ॥] या चक्रधराणामपि चक्रवर्तिनामपि, [अपि-]शब्दात् अन्येषां नृपादीनां, लक्ष्मीः गजाश्वरथपदातिनिधानरत्नादि-संपदा शाश्वता न भवति । कथंभूतानाम् । पुण्ययतां प्रशस्तकमोदयप्राप्तानाम् । इतरजनानाम् अन्यपुंसां सा लक्ष्मीः रितं प्रीति रागं बधाति कुरुते [किम् ।] अपि तु न । कीदक्षाणाम् । अपुण्यानाम् अप्रशस्तकमोदयप्राप्तानाम् ॥ १० ॥

नष्ट होजाते हैं ॥ भावार्थ—जैसे आकाशमें इन्द्रधनुष-और विजली पहले दिखाई देती है, पीछे तुरन्त ही नष्ट होजाती है, वैसे ही स्पर्शन आदि इन्द्रियोंके विषय, आज्ञाकारी सेवक तथा अन्य ठाठ-बाट चार दिनों का मेला है ॥ ७ ॥ अर्थ-जैसे मार्गमें पथिकजनोंका संग-साथ क्षणभरके लिये होजाता है, वैसे ही बन्धुजनोंका संयोग भी अस्थिर होता है ॥ भावार्थ—यह संसार एक मार्ग है, और उसमें अमण करनेवाले सभी प्राणी उसके पथिक हैं । उसमें अमण करते हुए किन्हीं प्राणियोंका परस्परमें साथ होजाता है, जिसे हम सम्बन्ध कहते हैं । उस सम्बन्धक विछुड़नेपर सब अपने अपने मार्गसे चले जाते हैं । अतः कुटुम्बीजनोंका संयोग पथिकजनोंके संयोगके समान ही अस्थिर है ॥ ८ ॥ अर्थ-जान और सुगंधित द्वयोंसे तथा अनेक प्रकारके भोजनोंसे लालन-पालन करनेपर भी जलसे भरे हुए कचे घड़ेके समान यह शरीर क्षणमात्रमें ही नष्ट होजाता है ॥ भावार्थ-यह शरीर भी अस्थिर है । इसे कितना ही शृक्षारित करो और पुष्ट करो, किन्तु अन्तमें एक दिन यह भी मिट्टीमें मिल जाता है ॥ ९ ॥ अर्थ-जो लक्ष्मी पुण्यशाली चक्रवर्तियोंके भी सदा नहीं रहती, वह भला पुण्यरहित अन्य साधारण जनोंसे प्रेम कैसे कर सकती है ! भावार्थ—चक्रवर्ती और 'अपि' शब्दसे अन्य राजागण बड़े पुण्यशाली होते हैं, किन्तु उनकी भी लक्ष्मी-हाथी, घोड़ा, रथ, प्यादे, कोष, रब, वगैरह सम्पदा स्थायी नहीं होती है । ऐसी दशामें जिन साधारण मनुष्योंके पुण्यका उदय ही नहीं है, उनसे वह चंचलालक्ष्मी

१ बहुवह । २ बहुवेह । ३ बया ४ छ म स गंरही ५ ब विपुण्णाणं।

## कत्थं वि ण रमइ लच्छी कुलीण-धीरे वि पंडिए सूरे। पुजो धम्मिट्टे वि य सुवत्त-सुयणे महासत्ते॥ ११॥

[ छाया-कुत्रापि न रमते लक्ष्मीः कुलीनधीरे अपि पण्डिते शूरे । पूज्ये धर्मिष्ठे अपि च सुकृतसुजने महासत्त्वे॥ ] न रमते न रितं गच्छित । का। लक्ष्मीः संपदा । कुत्रापि किस्मिन्नपि पुरुषे । कीहरो । कुलीनधीरे कुलीनः उत्तमकुलजातः धीरः अक्षीभ्यः कुलीनधासौ धीरश्च कुलीनधीरः तिस्मिन्, अपि पुनः पण्डिते सकलशास्त्रक्षे शहे सुभटे पूज्ये जगन्मान्ये धर्मिक्रे धर्मक्क्पणकुशले सुकृष्टिपक्षजने सुरूपे कामदेवादिक्षपसहिते खजने परोपकारकरणचतुरपुरुषे महासत्त्वे महा-पराक्षमाकानतपुरुषे ॥ ११ ॥

#### ता भुंजिज्जर लच्छी दिज्जर दाणे दया-पहाणेण । जा जल-तरंग-चवला दो तिण्णि दिणाई चिद्रेह ॥ १२ ॥

[ छाया-तावत् भुज्यतां लक्ष्मीः दीयतां दैंग्नं दयाप्रधानेन । या जलतर इचपला दिन्निदिनानि तिष्ठति ॥ ] ता तावत्कालं भुज्यतां भोगविष्यीकियताम् । का । लक्ष्मीः संपत् । दैंग्नं वितरणं त्यागं दीयतां वितिर्यताम् । केन । दयाप्रधानेन कृपापरत्वेन, या लक्ष्मीः दिन्निदिनानि दिन्निदिवसान् चेष्टैते तिष्ठति । कथंभूता । जलतर इचपला सलिलकक्षोलवत् चन्नला ॥ १२ ॥

## जो पुर्णं लिच्छं संचिद् ण य भुंजिद णेर्यं देदि पत्तेसु । सो अप्पाणं वंचिद्र मणुयत्तं णिप्फलं तस्स ॥ १३॥

[ छाया-यः पुनर्रुक्षीं संचिनोति न च भुद्धे नैव ददाति पात्रेषु । स आत्मानं वधयति मनुजत्वं निष्फलं तस्य ॥ ]

कैसे प्रीति कर सकती है ? सारांश यह है कि जैंब बड़े बड़े पुण्यशालियोंकी विभूति ही स्थिर नहीं है तब साधारण जनोंकी लक्ष्मीकी तो कथा ही क्या है ? || १० || अर्थ-यह लक्ष्मी कुलीन, धैर्यशील, पण्डित, शूरवीर, पूज्य, धर्मात्मा, सुन्दर, सज्जन, पराऋषी आदि किसी भी पुरुषमें अनुरक्त नहीं होती ॥ भावार्थ-यह रुक्ष्मी गुणीजनोंसे भी अनुराग नहीं करती है। सम्भवतः गुणीजन ऐसा सोचें कि हम उत्तम कुछके हैं, धीरजवान हैं, समस्त शास्त्रोंके जाननेवाले हैं, बड़े शूरवीर हैं, संसार हमें पूजता है, हम बड़े धर्मात्मा हैं, हमारा रूप कामदेवके समान है, हम सदा दूसरोंका उपकार करनेमें तत्पर रहते हैं, बड़े पराऋमी हैं, अतः हमारी लक्ष्मी सदा बनी रहेगी। हमारे पाण्डित्य, शूरवीरता, रूप और पराक्रम वगैरहसे प्रभावित होकर कोई उसे हमसे न छीनेगा । किन्तु ऐसा सोचना मूर्खता है; क्योंकि ऐसे पुरुषोंमें भी छक्ष्मीका अनुराग नहीं देखा जाता. वह उन्हें भी छोड़कर चली जाती है ॥ ११ ॥ अर्थ-यह लक्ष्मी पानीमें उठनेवाली लहरोंके समान चञ्चल है, दो तीन दिन तक ठहरनेवाली है। तब तक इसे भोगो और दयाल होकर दान दो ॥ भावार्थ-जैसे पानीकी छहरें आती और जाती हैं. वैसे ही इस लक्ष्मीकी भी दशा जाननी चाहिये। यह अधिक दिनों तक एक स्थानपुर नहीं ठहरती है। अतः जबतक यह बनी हुई है, तब तक इसे खूब भोगो और अच्छे कामोंमें दान दो। यदि ऐसा नहीं करोगे तो यह यों ही नष्ट हो जायेगी। क्यों कि कहा है कि धनकी तीन गति होती हैं-दान दिया जाना, भोग होना और नष्ट होजाना। जो उसे न दूसरोंको देता है और न खयं भोगता है, उसके धनकी तीसरी गति होती है। अतः सम्पत्ति पाकर उसका उचित उपयोग करो ॥ १२ ॥ अर्थ-जो मनुष्य

१ ब क्या वि । २ **छ स स ग** सुरूवसु० । ३ ब महासुत्ते । ४ **छ स स ग** दाणं । ५ **ब दि**णाण ति**ट्रेह । ६ ब छ पुणु । ७ ब छच्छी, <b>छ ग** रुच्छि, **स स** रुच्छी । ८ ब णेव । ९ ब मणुयत्तणं ।

पुनः अथ च विशेषे, यः पुमान् संचिनोति संचयं करोति। काम्। लक्ष्मीम्। न च भुक्के न च भोगविषयीकरोति, पात्रेषु जधन्यमध्यमोत्तमपात्रेषु नैव ददाति न प्रयच्छति, स पुमान् आत्मानं खजीवं वस्रयति प्रतारयति, तस्य पुंसः मनुष्यत्वं निष्फलं वृथा भवेत् ॥ १३ ॥

## जो संचिऊण लच्छि<sup>।</sup> धरणियले संठवेदि अइदूरे । सो पुरिसो तं लच्छि पाहाण-समाणियं कुणदि ॥ १४ ॥

[ छाया-यः संचित्य लक्ष्मी धरणितले संस्थापयित अतिद्रे । स पुरुषः तां लक्ष्मी पाषाणसमानिकां करोति ॥ ] यः पुमान् संस्थापयित सुवति । कः । अतिद्रे अत्यर्थमधःप्रदेशे, धरणीतले महीतले । काम् । लक्ष्मी खणैरलादि-संपदाम् । किं कृत्वा । संचयीकृत्य संग्रहं कृत्वा, स पुरुषः तां प्रसिद्धां निजां लक्ष्मी पाषाणसदर्शी करोति विधत्ते ॥ १४॥

## अणवरयं जो संचदि लर्चिछ ण य देदि णेये भुंजेदि । अप्पणिया वि य लच्छी पर-लच्छि-समाणिया तस्स ॥ १५ ॥

[छाया-अनवरतं यः संचिनोति लक्ष्मीं न च ददाति नैव भुक्के । आत्मीयापि च लक्ष्मीः परलक्ष्मीसमानिका तस्य ॥ ] यः पुमान् अनवरतं निरन्तरं संचिनोति संग्रहं कुरुते । काम् । लक्ष्मी अनथान्यदिसंपदां, च पुनः, न ददाति न प्रयच्छति, नैव भुक्के भोगविषयीकुरुते, तस्य पुंसः आत्मीयापि च स्वकीयापि च लक्ष्मीः रमा परलक्ष्मीसमानिका अन्यपुरुषलक्ष्मीसदशी ॥ १५ ॥

लक्ष्मीका केवल संचय करता है, न उसे भोगता है और न जघन्य, मध्यम अथवा उत्तम पात्रोंमें दान देता है, वह अपनी आत्माको ठगता है और उसका मनुष्यपर्यायमें जन्म लेना दृथा है ॥ भावार्थ-मनु-ण्यपर्याय केवल धनसञ्जय करनेके लिये नहीं है। अतः जो मनुष्य इस पर्यायको पाकर केवल धन एकत्र करनेमें ही लगा रहता है. न उसे भोगता है और न पात्रदानमें ही लगाता है. वह अपनेको ही उगता है; क्योंकि वह धनसञ्चयको ही कल्याणकारी समझता है, और समझता है कि वह मेरे साथ रहेगा । किन्तु जीवनभर धनसञ्चय करके जब वह मरने लगता है तो देखता है कि उसके जीवनभर की कमाई वहीं पड़ी हुई है और वह उसे छोड़े जाता है तब वह पछताता है। यदि वह उस सिच्चत धनको अच्छे कामोंमें लगाता रहता तो उसके शुभ कर्म तो उसके साथ जाते। किन्तु उसने तो धनको ही सब कुछ समझकर उसीके कमानेमें अपना सारा जीवन गँवा दिया । अतः उसका मनुष्य-जन्म व्यर्थ ही गया ॥ १३ ॥ अर्थ-जो मनुष्य लक्ष्मीका सञ्चय करके प्रथिवीके गहरे तल्में उसे गाड़ देता है, वह मनुष्य उस लक्ष्मीको पत्थरकें समान कर देता है ॥ भावार्थ-प्रायः देखा जाता है कि मनुष्य रक्षाके विचारसे धनको जमीनके नीचे गांड देते हैं। किन्तु ऐसा करके वे मनुष्य उस लक्ष्मीको पत्थरके समान बना देते हैं। क्यों कि जमीनके नीचे ईंट पत्थर बगैरह ही गाड़े जाते हैं।। १४ ॥ अर्थ—जो मनुष्य सदा लक्ष्मीका संचय करता रहता है, न उसे किसीको देता है और न खयं ही भोगता है। उस मनष्यकी अपनी लक्ष्मी भी पराई लक्ष्मीके समान है।। भावार्थ-जैसे पराये धनको हम न किसी दूसरेको दे ही सकते हैं और न खयं भोग ही सकते हैं, वैसे ही जो अपने धनको भी न किसी दूसरेको देता है और न अपने ही लिये खर्च करता है, उसका अपना धन भी पराये धनके समान ही जानना चाहिये । वह तो उसका केवल रखवाला है ॥ १५ ॥

१ लिंग्छ इति पाठोऽनिश्चितः। २ व णेव ।

## लच्छी-संसत्तमणो जो अप्पाणं धरेदि कहेण। सो राइ-दाइयाणं कर्जं साहेदि' मूहच्या॥ १६॥

[ छाया-लक्ष्मीसंसक्तमनाः यः भारमानं धरति कष्टेन । स राजदायादीनां कार्ये साधयति मुढातमा ॥ ] यः पुमान् लक्ष्मीसंसक्तमना लक्ष्म्यां संसक्तम् आसक्तं मनक्षितं यस्य स तथोक्तः, भारमानं खप्राणिनं कष्टेन बहिर्गमनजल-यानकृषिकर्णसंप्रामप्रवेशनादिदुःखेन धरति विभर्ति, स मुढात्मा अज्ञानी जीवः साधयति निष्पादयति । किम् । कार्ये कर्तव्यम् । केषाम् । राजदायादीनां राज्ञां भूपतीनां गोत्रिणां च ॥ १६॥ -

> जो बहुरिद लिस्छ बहु-विह-बुद्धीहिँ णेय तिप्पेदि । सक्षारंभं कुबदि रत्ति-दिणं तं पि चिंतेई ॥ १७ ॥ ण य भुंजदि चेलाए चिंतावत्थो ण सुवदि रयणीए । सो दासत्तं कुब्बदि विमोहिदो लिस्छ-तरुणीए ॥ १८ ॥

[छाया-यः वर्धापयति लक्ष्मी बहुविधबुद्धिभिः नैव तृष्यति । सर्वारम्मं कुरुते रात्रिदिनं तमपि चिन्तयति ॥ न च भुक्के वेलायां चिन्तावस्थः न खपिति रजन्याम् । स दासरवं कुरुते विमोहितः लक्ष्मीतरूण्याः ॥ ] यः पुमान् वर्धापयति वृद्धि नयति । काम् । लक्ष्मी धनधान्यसंपदाम् । काभिः । बहुविधबुद्धिभिः अनेकप्रकारमतिभिः, नैव तृष्यति लक्ष्म्या तृप्ति संतोषं न याति, सर्वारम्भं असिमिषकृषिवाणिज्यादिसमस्तन्यापारं कुरुते करोति रात्रिदिनं अहोरात्रं, तमिष सर्वारम्भं चिन्तयति स्मर्यति, च पुनः, चिन्तावस्थः चिन्तातुरः सन् वेलायां भोजनकाळे न भुक्के न

अर्थ—जो मनुष्य लक्ष्मीमें आसक होकर कष्टसे अपना जीवन बिताता है, वह मूढ़, राजा और अपने कुटुम्बियोंका काम साधता है ॥ भावार्थ—मनुष्य धन कमानेके लिये बड़े बड़े कष्ट उठाता है । परदेश गमन करता है, समुद्र-यात्रा करता है, कड़कड़ाती हुई धूपमें खेतमें काम करता है, लड़ाईमें लड़ने जाता है । इतने कछोंसे धन कमाकर भी जो अपने लिये उसे नहीं खर्चता, केवल जोड़ जोड़-कर रखता है, वह मूर्ख, राजा और कुटुम्बियोंका काम बनाता है; क्योंकि मरनेके बाद उसके जोड़े हुए धनको या तो कुटुम्बी बाँट लेते हैं या लावारिस होनेपर राजा ले लेता है ॥ १६ ॥ अर्थ—जो पुरुष अनेक प्रकारकी चतुराईसे अपनी लक्ष्मीको बढ़ाता है, उससे तृप्त नहीं होता, असि, मिष, कृषि, वाणिज्य आदि सब आरम्भोंको करता है, रात-दिन उसीकी चिन्ता करता है, न समय-पर भोजन करता है और न चिन्ताके कारणसे सोता है, वह मनुष्य लक्ष्मीकरणी तरुणीपर मोहित होकर उसकी दासता करता है ॥ भावार्थ—जिस मनुष्यको कोई तरुण खी मोह लेती है, वह मनुष्य उसके इशारेपर नाचने लगता है । उसके लिये वह सब कुळ करनेको तैयार रहता है । रात-दिन उसे उसीका ध्यान रहता है, खाते, पीते, उठते, बैठते, सोते, जागते उसे उसीकी चिन्ता सताती रहती है, वह उसका खरीदा हुआ दास बन जाता है । इसी प्रकार जो मनुष्य लक्ष्मीक संचयमें ही दिन-रात लगा रहता है, उसके लिये अच्छे—बुरे सभी काम करता है, उसकी चिन्ताके कारण न खाता है और न सोता है, वह लक्ष्मीका दास है । उसके भाग्यमें लक्ष्मीकी दासता ही करना लिखा है, और न सोता है, वह लक्ष्मीका दास है । उसके भाग्यमें लक्ष्मीकी दासता ही करना लिखा है,

१ छ साहेहि। २ स्त्र ना बहुत्य, मसावाह्नरहा ३ सातप्पेदि, मतेष्पेदि। ४ स्त्र ना माचितवदि, साचंतवदि। ५ स वेतवदि। ५ स वेताहचिता गच्छेण। ६ स सुयदि, छ माना सुअदि। ७ स तहणीहा ८ कुछ प्रतियोगे यहाँ शुन्मम् या शुनलम् सन्द मिलता है।

कार्त्तिके० २

वस्भते, रजन्यां रात्रौ म सुप्यति न निद्रां विद्धाति, स पुमान् विमोहितः मृहत्वं गतः सन् करोति विद्धाति । किम्। दासत्वं किंकरत्वम्। कस्याः। लक्ष्मीतरूपाः रमारमायाः॥ १७-१८॥

## जो वहुमाण-लिंख अणवरयं देदि' धम्म-कज्जेसु । सो पंडिऐहिं थुबदि तस्स वि सहला हवे लेच्छी ॥ १९ ॥

[ छाया-यः वर्धमानलक्ष्मीमनवरतं ददाति धर्मकार्येषु । स पण्डितैः स्त्यते तस्यापि सफला भवेत् लक्ष्मीः ॥ ] स पुमान् स्त्यते स्तवनविषयीकियते । कैः । पण्डितैः पण्डा बुद्धिर्येषां ते पण्डितास्तैः विद्वजनैः, अपि पुनः, तस्य पुंसः लक्ष्मीः सफला सार्थका भवेत् जायेत । तस्य कस्य । यः अनवरतं निरन्तरं देदि ददाति प्रयच्छति । काम् । वर्धमान-लक्ष्मीम् उदीयमानरमाम् । केषु । धर्मकार्येषु धर्मस्य पुण्यस्य कार्याणि प्रासाद्प्रतिमाप्रतिष्ठायात्राचतुर्विधदान-पूजाप्रमुखानि तेषु ॥ १९ ॥

## एवं जो जाणित्ता विहलिय-लोयाण धम्म-जुत्ताणं। णिरवेक्खो तं देदि<sup>\*</sup> हु तस्स हवे जीवियं सहलं॥ २०॥

[ छाया-एवं यः शारवा विफलित लोकेभ्यः धर्मयुक्तेभ्यः । निर्पेक्षः तां ददाति खद्ध तस्य भवेत् जीवितं सफलम् ॥ ] तस्य धुंसः जीवितं जीवितव्यं सफलं सार्थकं भवेत् जायेत । तस्य कस्य । यः पुमान् ददाति प्रयच्छिति तां लक्ष्मीं धन-धान्यादिसंपदाम् । कीदक् सन् । निरपेक्षः तरकृतोपकारवाञ्छारहितः । केभ्यः । विफलितलोकेभ्यः निर्धनजनेभ्यः । किमूतेभ्यः । धर्मयुक्तेभ्यः सम्यक्तवनतादित्रप्युक्तेभ्यः । कि कृतवा । एवं पूर्वोक्तमनिल्यत्वं ज्ञारवा अवगम्य ॥ २० ॥

मालिकी नहीं लिखी !! १७-१८ !! अर्थ-जो मनुष्य अपनी बढ़ती हुई लक्ष्मीको सर्वदा धर्मके कार्मोंमें देता रहता है, उसकी लक्ष्मी सफल है और पण्डित जन भी उसकी प्रशंसा करते हैं॥ भावार्थ-पूजा, प्रतिष्ठा, यात्रा और चार प्रकारका देनेन आदि ग्राम कार्योंमें लक्ष्मीका लगाना सफल है। अतः धनवानोंको धर्म और समाजके उपयोगी कार्योंमें अपनी बढती हुई लक्ष्मीको लगाना चाहिये ॥ १९ ॥ अर्थ-इस प्रकार लक्ष्मीको अनित्य जानकर जो उसे निर्धन धर्मात्मा व्यक्तियोंको देता है और बदलेमें उनसे किसी प्रत्यपकारकी वाञ्छा नहीं करता. उसीका जीवन सफल है ॥ भावार्थ-प्रन्थकारने इस गाथाके द्वारा उस उत्कृष्ट दानकी चर्चा की है, जिसकी वर्तमानमें अधिक आवस्यकता है । हमारे बहुतसे साधर्मी भाई आज गरीबी और बेकारीसे पीड़ित हैं। किन्तु उनकी ओर कोई आँख उठाकर भी नहीं देखता । धनी छोग नामके लिये हजारों रूपये व्यर्थ खर्च करदेते हैं. पदवियोंकी लालसासे अधिकारियोंको प्रसन्न करनेके लिये पैसेको पानीकी तरह बहाते हैं । आवश्यकता न होनेपर भी, मान काषायके वशीभूत होकर नये नये मन्दिरों और जिनबिम्बोंका निर्माण कराते हैं । किन्तु अपने ही पड़ौसमें बसनेवाले गरीब साधर्मि-योंके प्रति सहानुभूतिके चार शब्द कहते हुए भी उन्हें सङ्कोच होता है। जो उदार धनिक वात्सल्य-भावसे प्रेरित होकर, किसी प्रकारके खार्थके विना अपने दीन-हीन साधर्मी भाईयोंकी सहायता करते हैं, उनकी जीविकाका प्रबन्ध करते हैं, उनके बच्चोंकी शिक्षामें धन लगाते हैं, उनकी लड़कि-योंके विवाहमें सहयोग देते हैं और कप्टमें उनकी बात पूछते हैं. उन्हींका जीवन सफल है ॥ २० ॥

१ रूम सदेहि। २ रूपा पंडियेहिं। ३ बाह्य हो। ४ रूप समा देहि।

## जल-बुब्बुय-सारिच्छं धण-जोवण-जीवियं पि पेच्छंता । मण्णंति तो वि णिचं अइ-बलिओ मोह-माहप्पो ॥ २१ ॥

[ छाया-जलबुद्धदसदशं धनयौवनजीवितमपि पश्यन्तः । मन्यन्ते तथापि नित्यमतिविष्ठिष्ठं मोहमाहात्म्यम् ॥ ] तो वि तथापि मनुते जानन्ति । किम् । धनयौवनजीवितमपि नित्यं शाश्वतम् । कीदशाः सन्तः । प्रेक्षमाणा अवन्तिक्षयन्तः । किम् । धनयौवनजीवितं जलबुद्धदसदशम् अम्भोगतबुद्धदसमानम् । एतत्सर्वं अतिविष्ठिम् अतिपराक्षमयुक्तं मोहमाहात्म्यं मोहनीयकर्मणः सामर्थ्यम् ॥ २१ ॥

## चइऊण महामोहं विसए मुणिऊणें भंगुरे सबे । णिविसयं कुणह मणं जेण सुहं उत्तमं छहह ॥ २२ ॥

[ छाया-त्यवत्वा महामोहं विषयान् ज्ञात्वा भक्षरान् सर्वोन् । निर्विषयं कुरुत मनः येन सुलमुत्तमं लभध्वे ॥] कुणह कुरुष्व त्वं विधेहि निर्विषयं विषयातीतम् । किम् । मनः चित्तं, येन मनोवधीकरणेन लभस्व प्रामुहि । किम् । उत्तमं सर्वोत्कृष्टं सुलं सिद्धसुलम् । किं कृत्वा । श्रुँत्वा आकर्ण्य । कान् । सर्वोनं समस्तान् विषयान् इन्द्रियगोचरान् भक्षरान् विनश्वरान् । पुनः किं कृत्वा । चइकण त्यक्त्वा विहाय । कम् । महामोहं महान् समर्थः स चासौ मोहश्व ममत्वपरिणामः [ तम् ] । माहप्यं मीहारम्यम् ॥ २२ ॥

अर्थ-धन, यौवन और जीवनको जलके बुलबुलेके समान देखते हुए मी लोग उन्हें निख मानते हैं । मोहका माहात्म्य बड़ा बलवान् है। भावार्थ-सब जानते हैं कि धन सदा नहीं रहता है, क्योंकि अपने जीवनमें सैकड़ों अमीरोंको गरीब होते हुएँ देखते हैं। सब जानते हैं, कि यौवन चार दिनकी चाँदनी है, क्योंकि जवानोंको बृदा होते हुए देखते हैं। सब जानते हैं, कि जीवन क्षणभङ्गर है, क्योंकि प्रतिदिन बहुतसे मनुष्योंको मरते देखते हैं । यह सब जानते और देखते हुए भी हमारी चेष्टाएँ बिल्कुल विपरीत देखी जाती हैं । इसका कारण यह है, कि धन वगैरहको अनिस्य देखते हुए भी उन्हें हमने निस्म समझ रखा है। आँखोंसे देखते और मुखसे कहते हुए भी उनकी क्षणभङ्गरता अभी हृदयमें नहीं समाई है। यह सब बलवान मोहकी महिमा है। उसीके कारण हम वस्तुकी ठीक ठीक स्थितिका अनुभव नहीं करते ॥ २१ ॥ अर्थ-हे भव्यजीवो ! समस्त विषयोंको क्षणभक्कर जानकर महामोहको स्थागो और मनको विषयोंसे रहित करो, जिससे उत्तम सुख प्राप्त हो ॥ भावार्थ-अनिस्यभावनाका वर्णन करके. उसका उपसंहार करते हुए आचार्य अनिस्यभावनाका फल बतलानेके बहानेसे भन्यजीवोंको उपदेश करते हैं कि हे भन्यजीवो ! अनिख-अनुप्रेक्षाका यही फल है कि संसारके निषयोंको विनाशी जानकर उनके बारेमें जो मोह है, उसे स्थागो और अपने मनसे विषयोंकी अभिला-थाको दूर करो । जबतक मनमें विषयोंकी लालसा बनी हुई है, तबतक मोहका जाल नहीं टूट सकता । और जबतक मोहका जाल छिन्न-भिन्न नहीं होता, तबतक विषयोंका वास्तविक खरूप **अंतःकरणमें नहीं** समा सकता और जबतक यह सब नहीं होता तबतक सचा सुख प्राप्त नहीं होसकता । अतः यदि सचा सुख प्राप्त करना चाहते हो तो अनिख-अनुप्रेक्षाका आश्रय लो ॥ २२ ॥ इति अनित्यानप्रेक्षा ॥ १ ॥ अब नौ गाथाओंसे अशरणअनुप्रेक्षाका वर्णन करते हैं-

१ व र स बुब्बुय, स बुबुय, रा ब्हुब्बुय। २ रू स स रा जुब्बण। ३ व पिच्छंता। ४ रू स स रा सुणिकण । ५ माइप्पं यह शब्द कपरकी गाथामें आया है।

भट्टारक श्रीशुभचन्द्रदेव सुरासुरेन्द्रैः कृतसारसेव । विद्यादिदानिन् जय जीव नन्द युक्तयागमादिकृतशास्त्रवृन्द ॥ इति श्रीस्वामिकार्किकेयानुप्रेक्षायाखिविद्याविद्यापरपद्भाषा-कविचक्रवर्तिभद्वारकश्रीशुभषन्द्रविरचितटीकायाम् अनित्यानुप्रेक्षायां प्रथमोऽधिकारः॥ १॥

## २. अशरणानुप्रेक्षा

अधाशरणानुप्रेक्षां गाथानवकेन विद्रणोति-<sup>र</sup>

## तत्थ भवे किं सरणं जत्थ सुरिंदाण दीसदे विलओ। हिर-हर-बंभादीया कालेण य कवलिया जत्थ।। २३॥

[ छाया-तत्र भवे कि शरणं यत्र सुरेन्द्राणां दृश्यते विलयः । इरिहरब्रह्मादिकाः काळेन च कविलताः यत्र ॥ ] तत्र तस्मिन् भवे जन्मनि किं, किमिलाक्षेपे, शरणं भाश्रयः । न किमिप । यत्र भवे दृश्यते अवलोक्यते । कः । विलयः विनाशः । केषाम् । सुरेन्द्राणां सुरपतीनाम्, च पुनः, यत्र भवे काळेन कृतान्तेन कविलताः कव्लीकृताः मरणं गीता इस्तर्थः । के । हरिहरब्रह्मादयः हरि कृष्णः हर ईश्वरः ब्रह्मा विधाता द्वन्द्वः, त एवादिर्थेषां सेऽमरनरेन्द्राचीनां से तथोकाः ॥ २३ ॥

## सीहस्स कमे पडिदं सारंगं जह ण रक्खदे को वि । तह मिञ्चणा य गहिदं जीवं पि ण रक्खदे को वि ॥ २४ ॥

[छाया-सिंहस्य क्रमे पतितं सारकं यथा न रक्षति कः अपि। तथा मृत्युना च गृहीतं जीवमपि न रक्षति कः अपि॥] यथोदाहरणोपन्यासे, कोऽपि नरः सुरेन्द्रो वा न रक्षति न रक्षां विद्धाति । कम्। सारकं स्गम् । कीहक्षम् । सिंहस्य पद्याननस्य क्रमे चरणाधः प्रदेशे पतितं प्रस्नम् । तथा कोऽपि सुरेन्द्रो वा नरेन्द्रो वा न रक्षति न पालयति । कम् । जीवं संसारिणं प्राणिनम् । स्विपशच्द एवकं रार्थेऽत्र । कीहकं जीवम् । मृत्युना मरणेन गृहीतं स्विषयीकृतम् ॥ २४ ॥

## जड़ देवो वि य रक्खदि मंतो तंतो य खेर्त्तपालो य । मियमाणं पि मणुस्सं तो मणुया अक्खया होति ॥ २५ ॥

[छाया-यदि देवः अपि च रक्षति मन्त्रः तन्त्रः च क्षेत्रपालः च । श्रियमाणमपि मनुष्यं तत् मनुजाः अक्षयाः भवन्ति ॥] यदि चेत् देवोऽपि, अपिशब्दात् इन्द्रधर्णेन्द्रचकवर्त्य।दिकः, रक्षति पालयित, च पुनः, मन्त्रः मृत्युंजयो

अर्थ-जिस संसारमें देवोंके स्वामी इन्होंका विनाश देखा जाता है और जहाँ हरिहर, ब्रह्मा वैगेरह तक कालके प्रास बन चुके हैं, उस संसारमें क्या शरण है! भावार्थ-प्राणी सोचता है, कि यह संसार मेरा शरण है, इसमें रहकर में मृत्युसे बच सकता हूँ । किन्तु आचार्य कहते हैं, कि जिस संसारमें इन्द्र, हरिहर, ब्रह्मा जैसे शक्तिशाली देवतातक मृत्युके मुखसे नहीं बच सके, वहाँ कौन-किसका शरण हो सकता है! ॥ २३ ॥ अर्थ-जैसे शेरके पंजेमें फँसे हुए हिरनको कोई मी नहीं बचा सकता, वैसे ही मृत्युके मुखमें पड़े हुए प्राणीको भी कोई नहीं बचा सकता ॥२॥ अर्थ-यद मरते हुए मी मनुष्यको देव, मंत्र, तंत्र और क्षेत्रपाल बचा सकते होते तो मनुष्य अमर होजाते ॥ भावार्थ-मनुष्य अपनी और

१ व गांधाके आरंभमें 'असरणाणुनेवला' । २ छ म स ग दीसये । ३ छ म ग गहियं । ४ छ म स गरक्कार । ५ व खिला

मन्त्रः, तन्त्रम् औषधादिकम्, च पुनः, क्षेत्रपालः क्षेत्रप्रतिपालकः कोऽपि सुरः । कम् । मनुष्यं नरम् । अपिशब्दात् सुरमसुरै च । कीदशम् । म्रियमाणं मरणावस्थां प्राप्तम् । तो तर्हि मनुष्याः नराः अक्षयाः क्षयरिहता मरणातीता अवि-नाजिनो भवन्ति ॥ २५ ॥

## अइ-बलिओ वि रउद्दो मरण-विहीणो ण दीसदे<sup>र</sup> को वि । रिक्तजांतो वि सया रक्ख-पयारेहिं विविहेहिं ॥ २६ ॥

[ छाया-अतिबिलिष्टः अपि रौद्रः मरणिविहीनः न दृश्यते कः अपि । रक्ष्यमाणः अपि सदा रक्षाप्रकारैः विविधेः ॥ ] कोऽपि नरः सुरो वा न दृश्यते न विलोक्यते । कीदक्षः । मरणिविहीनः मृत्युरहितः । कीदक्षः । अतिबिलिष्टः शतबलसहस्रवललक्षवलकोटिवलादिशक्तिसुक्तः । अपिशब्दात् न केवलं निबेलः । रौद्रः भयानकः । पुनः कथंभूतः । सदा सर्वदा रक्ष्यमाणोऽपि, अपिशब्दात् अरक्ष्यमाणोऽपि । कैः । विविधेः अनेकैः रक्षाप्रकारैः प्रतिपालनमेदैः गजतुरगसुभटालप्रकारैः मन्त्रतन्त्रादिभिश्च ॥ २६ ॥

## एवं पेच्छंतो वि हु गह-भूय-पिसाय-जोइणी-जक्खं। सरणं मण्णई मूढो सुगाढ-मिच्छत्त-भावादो॥ २७॥

[ छाया-एवं पश्यक्षि खल्ल गृहभूतिपशाचयोगिनीयक्षम् । शरणं मन्यते मृदः सुगाद्धनिध्यात्वभावात् ॥ ] मन्यते जानाति । कः । मृद्धोक्षज्ञानी मोही च । किम् । शरणं श्रियते आर्तिपीडितेनेति शरणम् । किम् । प्रह्मभूतिपशाच-योगिनीयक्षं, प्रहाः क्षादिल्यसोममङ्गलसुधन्तृहस्पतिञ्चकशिनराहुकेतवः, भूता व्यन्तरदेविवशेषाः, पिशाचास्तया योगिनयः चिष्टकत्वयः, यक्षा मणिभदादयः, द्वन्दः तेष्री समाहारः प्रह्मभूतिपशाचयोगिनीयक्षम् । कृतः । सुगाद-मिध्यात्वभावात्, सुगादम् अल्ययं मिध्यात्वस्य परिणामात्, हु स्फुटम् । कीदशः । एवं पूर्वोक्तमशरणं पश्यक्षपि प्रेक्षमाणोऽपि ॥ २०॥

अपने प्रियजनोंकी रक्षाके लिये देवी—देवताओंकी मनौती करते हैं। कोई महामृत्युक्षय आदि मंत्रोंका जप करवाते हैं। कोई टोटका करवाते हैं। कोई क्षेत्रपालको पूजते हैं। कोई राजाकी सेवा करते हैं। किन्तु प्रन्थकार कहते हैं, कि उनकी ये सब चेष्टाएँ व्यर्थ हैं, क्योंकि इनमेंसे कोई भी उन्हें मृत्युके मुखसे नहीं बचा सकता। यदि ऐसा होता तो सब मनुष्य अमर होजाते, किसी न किसीके शरणमें जाकर सभी अपनी प्राणरक्षा कर लेते ॥ २५॥ अर्थ—अल्पन्त बल्शाली, मयानक, और रक्षाके अनेक उपायोंसे सदा सुरक्षित होते हुए भी कोई ऐसा दृष्टिगोचर नहीं होता, जिसका मरण न होता हो ॥ भावार्थ—कोई कितना ही बल्शाली हो, कितना ही मयानक हो, और सदा अपनी रक्षाके लिये हाथी, घोड़े, तीर, तलवार, मंत्र, तंत्र आदि कितने ही रक्षाके उपायोंसे सुसज्जित रहता हो, किन्तु मृत्युसे बचते हुए किसीको नहीं देखा ॥ २६ ॥ अर्थ—ऐसा देखते हुए भी मृद्ध जीव प्रवल मिथ्यालके प्रभावसे प्रह, भूत, पिशाच, योगिनी और यक्षको शरण मानता है ॥ भावार्थ—मनुष्य देखता है, कि संसारमें कोई शरण नहीं है, एक दिन समीको मृत्युके मुखमें जाना पड़ता है, इस विपत्तिसे उसे कोई भी नहीं बचा सकता। फिर भी उसकी आत्मामें मिथ्यालका ऐसा प्रवल उदय है, कि उसके प्रभावसे यह अरिष्ट निवारणके लिये ज्योतिषियोंके चक्करमें फैस जाता है, और सूर्य, चन्द्र, मंगल, बुध, बृहस्पति, शुक्र, शिन, राह्र, और केत्रु नामके प्रहोंको तथा भूत, पिशाच, चण्डिका

१ छ स स रादीसए। २ व पिच्छंतो। १ स भूइपिसाइ। ४ रामन्नइ।

## आउ-क्खएण मरणं आउं दाउं ण सकदे को वि । तम्हा देविंदो वि य मरणाउ ण रक्खदे को वि ॥ २८ ॥

[ छाया-आयुःक्षरोण मरणम् आयुः दातुं न शक्तीति कः अपि । तस्मात् देवेन्द्रः अपि च मरणात् न रक्षति कः अपि ॥ ] यस्मादित्यध्याद्दार्यम् । आयुःक्षरोण आयुष्कर्मणः क्षरोण विनाशेन मरणं पश्चरवं भवेत् । कोऽपि इन्द्रो वा नरेन्द्रो वा आयुः जीवितस्यं दातुं वितरितुं न शक्तोति समर्थो न भवति । तस्मात्कारणात् , अपि च विशेषे , कोऽपि देवेन्द्रः सुरपतिर्वा मरणात् मृत्योः न रक्षति नावति ॥ २८ ॥

## अप्पाणं पि' चवंतं' जह सकदि रिक्विंदुं सुरिंदो वि । तो किं छंडदिं सगं सब्बुत्तम-भोय-संजुत्तं ॥ २९ ॥

[छाया-भारमानमपि च्यवन्तं यदि शक्कोति रक्षितुं सुरेन्द्रः अपि। तत् किं खजित खर्गं सर्वोत्तमभोग-संयुक्तम्॥] अपि च पुनैः, यदि चेत् सुरेन्द्रोऽपि देवलोकपतिः न केवलमन्यः, भारमानमपि, अपिशब्दात् र्कन्यमपि स्ययन्तं खर्गादिपतितं, रक्षितुं पालयितुं शक्तः समर्थों भवति, तो तिई खर्गं देवलोकम् इन्द्रः किं कथं खजिति मुश्ति । कीदक्षं तम् । सर्वोत्तमभोगसंयुक्तं सर्वोत्कृष्टाभोग्यदेवीविमानवैकियादिसमुद्रवासौः संयुक्तं सहितम् ॥ २९ ॥

वगैरह ब्यन्तरोंको शरण मानकर उनकी आराधना करता है ॥ २७ ॥ अर्थ-आयुके क्षयसे मरण होता है, और आयु देनेके लिये कोई मी समर्थ नहीं है। अतः देवोंका खामी इन्द्र भी मरणसे नहीं बचा सकता है।। भावार्थ-अमीतक प्रन्यकार यही कहते आये थे, कि मरणसे कोई नहीं बचा सकता। किन्तु उसका वास्तविक कारण उन्होंने नहीं बतलाया था। यहाँ उन्होंने उसका कारण बतलाया है। उनका कहना है, कि आयुकर्मके समाप्त होजानेसे ही मरण होता है, जबतक आयुकर्म बाकी है. तबतक कोई किसीको मार नहीं सकता । अतः प्राणीका जीवन आयुकर्मके आधीन है। किन्तु आयुका दान करनेकी शक्ति किसीमें मी नहीं है; क्योंकि उसका बन्ध तो पहले भवमें खयं जीव ही करता है। पहले भवमें जिस गतिकी जितनी आयु बँध जाती है, आगामी भवमें उस गतिमें जन्म लेकर जीव उतने ही समयतक ठहरा रहता है। बँधी हुई आयुमें घट-बढ़ उसी भवमें हो सकती है, जिस भवमें वह बाँधी गई है। नया जन्म ले लेनेके बाद वह बढ़ तो सकती ही नहीं, घट जरूर सकती है। किन्तु घटना भी मनुष्य और तिर्यञ्चगति में ही संभव है, क्योंकि इन दोनों गतियोंमें अकालमरण हो सकता है। किन्तु देवगति और नरकगतिमें अकालमरण मी नहीं होसकता, अतः वहाँ आयु घट मी नहीं सकती। शक्का-यदि आयु बढ़ नहीं सकती तो मनुष्योंका मृत्युके भयसे औषधी सेवन करना भी व्यर्थ है। समाधान-ऊपर बतलाया गया है, कि मनुष्यगतिमें अकाल-मरण हो सकता है। अतः औषधीका सेवन आयुको बदानेके लिये नहीं किया जाता, किन्तु होसकने-वाले अकालमरणको रोकनेके लिये किया जाता है। अतः मृत्युसे कोई भी नहीं बचा सकता ॥ २८॥ अर्थ-यदि देवोंका स्नामी इन्द्र मरणसे अपनी भी रक्षा करनेमें समर्थ होता तो सबसे उत्तम भोगसा-ममीसे युक्त स्वर्गको क्यों छोड़ता? भावार्थ-इसरोंको मृत्युसे बचानेकी तो बात ही दूर है। किन्तु

१ कराच। २ वाचवंतो । ३ वारिक्लंब, गरिक्लंबी। ४ गछंडिदि। ५ क अपि न पुनः। ६ क अन्यत्र कि.मपिच्यवन्तं।

#### दंसण-णाण-चरित्तं सरणं सेवेहं परम-सद्धाए । अण्णं किं पि ण सरणं संसारे संसरंताणं ॥ ३०॥

[ छाया-दर्शनज्ञानचारित्रं शरणं सेवध्वं परमश्रद्धया । अन्यत् किमपि न शरणं संसारे संसरताम् ॥ ] हे भव्य इस्रध्याहार्यम्, परमश्रद्धया सर्वोत्कृष्टपरिणामेन सेवस्त भजस्य । किम् । दर्शनज्ञानचारित्रं शरणं व्यवहारनिश्चय-सम्यम्दर्शनज्ञानचारित्रं शरणं, संसारे भवे संसरतां श्रमतां जीवानाम् अन्यत् किमपि न शरणम् आश्रयः ॥ ३० ॥

## अप्पा णं पि य सरणं खमादि-भावेहिँ परिणदी होदि। तिब-कसायाविद्वो अप्पाणं हणदि अप्पेण ॥ ३१॥

[ छाया-आत्मा ननु अपि च शरणं क्षमादिभावैः परिणतः भवति । तीवकषायाविष्टः आत्मानं हन्ति आत्मना ॥ ] भवति क्षमादिभावैः उत्तमक्षमादिखभावैः परिणतम् एकत्वभावं गतम् आत्मानं खखक्षपम्, अपि एवकारार्थे, संशरणम् आश्रयः । च पुनः, तीवकषायाविष्टः तीवकषाया अनन्तानुबन्धिकोधादयः तैराविष्टः युक्तः हन्ति हिनस्ति । कम् आत्मानं खखक्षपम् । केन । आत्मना खखक्षेण ॥ ३१॥

स जयतु शुभचन्द्रश्चन्द्रवरसरकलापः खमतसुमतिकीर्तिः सन्मतिः सरपदो यः । प्रतपतु तपनार्तेस्तापकः खात्मवेता हरतु भवसमुत्थां वेदनां वेदनाद्ध्यः ॥

इति श्रीस्वामिकार्त्तिकेयानुप्रेक्षायास्त्रिविद्यविद्याधरपङ्गाषाकवि-चक्रवर्तिमद्दारकश्रीशुमन्त्रन्द्देवविरचितटीकायाम् श्रतरणानुप्रेक्षायां द्विसीयोऽधिकारः ॥ २ ॥

इन्द्र अपनेको भी मृत्युसे नहीं बचा सकता। यदि वह ऐसा कर सकता तो कभी भी उस स्थानको न छोड़ता, जहाँ संसारके उत्तमसे उत्तम सुख भोगनेको मिळते हैं, जिन्हें प्राप्त करनेके लिये संसारके प्राणी लालायित रहते हैं ॥ २९ ॥ अर्थ-हे भव्य ! सम्यर्शन, सम्यन्नान और सम्यक्चारित्र शरण हैं। परम श्रद्धाके साथ उन्होंका सेवन कर । संसारमें भ्रमण करते हुए जीवोंको उनके सिवाय अन्य कुछ भी शरण नहीं है। भावार्थ- संसारकी अशरणताका चित्रण करके प्रन्थकार कहते हैं, कि संसारमें यदि कोई शरण हैं तो व्यवहार और निश्चयहर सम्यक्दर्शन, सम्यक्जान और सम्यक्चारित्र है । अतः प्रस्थेक भव्यको उन्होंका सेवन करना चाहिये । जीव, अजीव आदि तत्त्वोंका श्रद्धान करना व्यवहार सम्यक्व है, और व्यवहारसम्यक्वके द्वारा साधने योग्य वीतरागसम्यक्वको निश्चयसम्यक्व कहते हैं । आत्माके और परपदार्थोंके संशय, विपर्यय और अनध्यवसायसे रहित ज्ञानको व्यवहार सम्यक्चा कहते हैं । आत्माके और परपदार्थोंके संशय, विपर्यय और अनध्यवसायसे रहित ज्ञानको व्यवहार सम्यक्चा कहते हैं । अग्रुभ कार्योंसे निवृत्त होना और श्रुभकार्योंमें प्रवृत्त होना व्यवहार सम्यक्चारित्र है, और संसारके कारणोंको नष्ट करनेके लिये ज्ञानीके बहिरङ्ग और अन्तरङ्ग क्रियाओंके रोकनेको निश्चयचारित्र कहते हैं ॥ ३० ॥ अर्थ-आत्माको उत्तम क्षमा आदि भावोंसे युक्त करना भी शरण है । जिसकी कथाय तीव होती है, वह खयं अपना ही घात करता है ॥ भावार्थ-संसारके मृद्ध प्राणी शरिको ही आत्मा समझकर उसकी रक्षके लिये शरणकी खोजमें भटकते फिरते हैं । किन्तु

१ रु म स ग सेवेहि । २ रु स ग परिणदं । ३ म गाथाके अन्तमें 'मसरणानुप्रेक्षा ॥ २ ॥' ४ रु स्वरूपम् ।

िमा० ३२-

## ३. संसारानुप्रेक्षा

अय संसारानुप्रेक्षां गाचाद्वयेन भावयति-

एकं चयदि सरीरं अण्णं गिण्हेदि णव-णवं जीवो । पुणु पुणुं अण्णं अण्णं गिण्हदि सुंचेदि बहु-वारं ॥ ३२ ॥ एवं जं संसरणं णाणा-देहेसु होदि जीवस्स । सो संसारो भण्णदि मिच्छ-कसाएहिं जुत्तस्स ॥ ३३ ॥

[ छाया-एकं त्यजित शरीरमन्यत् गृहाति नवनवं जीवः । पुनः पुनः अन्यत् अन्यत् गृहाति मुत्रति बहुवारम् ॥ एवं यत्संसरणं नानादेहेषु भवति जीवस्य । स संसारः भण्यते मिथ्याकषायैः युक्तस्य ॥ ] एवं पूर्वोक्तगाथा- प्रकारेण, नानादेहेषु एकेन्द्रियाद्यनेकशरीरेषु जीवस्य आत्मनः यत्संसरणं परिश्रमणं स प्रसिद्धः संसारो भवो भण्यते

आतमा शरीरसे पृथक् वस्तु है। वह अजर और अमर है। शरीरके उत्पन्न होनेपर न वह उत्पन्न होता है और न शरीरके छटनेपर नष्ट होता है। अतः उसके विनाशके भयसे शरणकी खोजमें भटकते फिरना और अपनेको अशरण समझकर घबराना अज्ञानता है। वास्तवमें आत्मा खयं ही अपना रक्षक है, और खयं ही अपना घातक है; क्योंकि जब हम काम क्रोध आदिके वशमें होकर दूसरोंको हानि पहुँचानेपर उतारू होते हैं. तो पहले अपनी ही हानि करते हैं: क्योंकि काम ऋोध आदि हमारी सुख और शान्तिको नष्ट कर देते हैं, तथा हमारी बुद्धिको भ्रष्ट करके हमसे ऐसे ऐसे दुष्कर्म करा डालते हैं, जिनका हमें बुरा फल भोगना पड़ता है। अतः आत्मा खर्य ही अपना घातक है। तथा यदि हम काम क्रोध आदिको वशमें करके, उत्तम क्षमा, उत्तमें मार्दव, उत्तम आर्जव, उत्तम सस्य आदि सद्गुणों-को अपनाते हैं और अपने अन्दर कोई ऐसा विकार उत्पन्न नहीं होने देते, जो हमारी सुख-शान्तिको नष्ट करता हो, तथा हमारी बुद्धिको भ्रष्ट करके हमसे दुष्कर्म करवा डालता हो, तो हम खयं ही अपने रक्षक हैं । क्योंकि वैसा करनेसे हम अपनेको दुर्गतिके दुःखोंसे बचाते हैं और अपनी आत्माकी उन्नतिमें सहायक होते हैं । यह स्मरण रखना चाहिये, कि आत्माका दुर्गुणोंसे लिप्त होजाना ही उसका धात है और उसमें सद्गुणोंका विकास होना ही उसकी रक्षा है; क्योंकि आत्मा एक **ऐसी वस्तु है जो न कभी मरता है और न जन्म** लेता है। अतः उसके मरणकी चिन्ता ही व्य**र्थ** है। इसीसे प्रन्थकारने बतलाया है, कि रहत्रयका शरण लेकर आत्माको उत्तम क्षमादि रूप परिणत करना ही संसारमें शरण है, वही आत्माको संसारके कप्टोंसे बचा सकता है ॥ ३१॥ इति अशरणानुप्रेक्षा ॥ २ ॥ अब दो गांगाओंसे संसारअनुप्रेक्षाको कहते हैं -

अर्थ-जीव एक शरीरको छोड़ता है और दूसरे नये शरीरको प्रहण करता है। पश्चात् उसे मी छोड़कर दूसरा नया शरीर धारण करता है। इस प्रकार अनेक बार शरीरको प्रहण करता है और अनेक बार उसे छोड़ता है। मिथ्यात्व कषाय वगैरहसे युक्त जीवका इस प्रकार अनेक शरीरोंमें जो संसरण (परिश्रमण) होता है, उसे संसार कहते हैं॥ भावार्थ-तीसरी अनुप्रेक्षाका वर्णन प्रारम्भ

**१ स पु**ण पुण । २ व मुचेदि । ३ छ**ः म ग** हवदि !

कथ्यते । कशंभूतस्य जीवस्य । मिथ्यात्वकषावैर्युक्तस्य, मिथ्यात्वं नास्तिकता कषायाः क्रोधादयस्तैः संयुक्तस्य । एवं कथम् । अत्मा स्यक्ति मुझति । किम् । एकं शरीरं पूर्वकर्मोपात्तं शरीरम् । अन्यत् अपरं उत्तरभवसंबन्धि नवं नवं भवे भवे भूतनं नृतनं गृह्वाति अङ्गीकरोति, पुनः पुनः अन्यदन्यत् शरीरं बहुवारं गृह्वाति सुझति च ॥ ३२-३३॥ अथ नरकगती महद्दःखं गाथाषट्टेनोटीकते-

पाव-उदयेण' णरए जायदि जीवो सहेदि बहु-दुक्खं । \_\_पंच-पयारं विविहं अणोवमं र अण्ण-दुक्खेहिं ॥ ३४ ॥

[ छाया-पाणेदयेन नरके जायते जीवः सहते बहुदुःखम्। पश्च प्रकारं तिविधमनौपम्यमन्यदुःखैः ॥ ] जायते उत्पदाते। कः। जीवः संसार्थाता। कः। नरके सप्तनरके। केन। पाणेद्येन अञ्च भक्रमेदयेन । तथा चोक्तम्-'जो घायइ सत्ताई अल्वियं जंपेइ परधणं हरइ। परदारं चिय वच्चइ बहुपावपरिग्गहासत्तो ॥ चंडो माणी थद्धो मायावी णिद्धरो खरो पावो। पिछुणो संगहसीलो साहूणं णिंदओ अहमो ॥ आलप्पालपसंगी दुहो बुद्धीएँ जो क्याघो य ॥ बहुदुक्खसोगपउरे मरिडं णरयम्मि सो जाइ॥' सहते क्षमते। किम्। बहुदुःखं तीवतरम्यमं। कियत्प्रकारम्। पञ्च प्रकारम् असुरोदीरितादि-पश्च भेदं, विविधम् अनेकप्रकारम्, अन्यदुःखैः अन्येषां तिर्यगादीनां दुःखैरनुपमम् उपमातिकान्तम् ॥ ३४॥ अथ तान् पश्च प्रकारान् व्याकरोति-

## असुरोदीरिय-दुक्खं सारीरं माणसं तहा विविहं। खित्तुब्भवं च तिव्वं अण्णोण्ण-कयं च पंचविहं॥ ३५॥

[ छारा-असुरोदीरितदुःखं शारीरं भानसं तथा विविधम् । क्षेत्रोद्भवं च तीवम् अन्योन्यकृतं च पश्चविधम् ॥ ] एतत्पश्चम्रकारं दुःखम् । एकम् असुरोदीरितदुःखम् असुरेरसुरङ्गारेरसीरितं प्रकटीकृतं तच तदुःखं च असुरोदीरितदुःखम् ।

करते हुए प्रन्थकारने पहले संसारका खरूप वितलाया है। बार बार जनम लेने और मरनेको संसार कहते हैं। अथीत्, जन्म और मरणके चक्रमें पड़कर जीवका भ्रमण करना ही संसार है। यह संसार चार गतिरूप है और उसका कारण मिथ्यात्व और क्षाय हैं । मिथ्यात्व और कषायका नाश होनेपर जीवकी इस संसारसे मुक्ति होजाती है ॥ ३२–३३ ॥ अब छह गाथाओंसे चार गतियोंमेंसे पहले नरकगतिके दु:खोंका वर्णन करते हैं। अर्थ-पापकर्मके उदयसे यह जीव नरकमें जन्म लेता है, और वहाँ पाँच प्रकारके अनेक दुःखोंको सहता है, जिनकी उपमा अन्य गतियोंके दुःखोंसे नहीं दी जा सकती !! भावार्थ-शास्त्रमें कहा है, कि जो प्राणियोंका धात करता है, झूठ बोलता है, दूसरोंका धन हरता है, परनारियोंको बुरी निगाहसे देखता है, परिग्रहमें आसक्त रहता है, बहुत ऋोधी, मानी, कपटी और लालची होता है, कठोर वचन बोलता है, दूसरोंकी चुगली करता है, रात-दिन धनसञ्चयमें लगा रहता है, साधुओं की निन्दा करता है, वह नीच और खोटी बुद्धिवाला है, कृतन्नी है, और बात बातपर शोक तथा दुःख करना जिसका खभाव है, वह जीव मरकर नरकगतिमें जन्म लेता है। वहाँ उसे ऐसे ऐसे कप्ट सहने पड़ते हैं, जिनकी तुलना किसी अन्य गतिके कप्टोंसे नहीं की जा सकती ॥ ३४॥ अब दुःखके पाँच प्रकारोंको बतलाते है। अर्थ-पहला असुरकुमा-रोंके द्वारा दिया गया दुःख, दूसरा शारीरिक दुःख, तीसरा मानसिक दुःख, चौथा क्षेत्रसे उत्पन्न होने-वाला अनेक प्रकारका दुःख और पाँचवाँ परस्परमें दिया गया दुःख, दुःखकें ये पाँच प्रकार हैं ॥ भावार्थ-भवनवासी देवोंमें एक असुरकुमारजातिके देव होते हैं। ये बढ़े कलहप्रिय होते हैं। इन्हें

१ ल म ग पाउदयेण, स पाओदएण । २ व अनोदमं अन्न । ३ ल म स ग अण्णुण्ण । कार्त्तिके ३

द्वितीयं शारीरं शरीरे देहे छेरनमेदनादिभवम् । तथा मानसं मनसि भवम् । विविधम् अनेकप्रकारं क्षेत्रोद्भवं भूमिस्पर्श-श्रीतोष्णवातवैतरणीमज्जनशाल्मछीपृत्रपातकुम्भीपाकादिभवम् । च पुनः, [तीत्रं ] दुःसहं सोद्धमशक्यम् अन्योन्यकृतं नारकैः परस्परं ग्रूलारोपणकुन्तखङ्गच्छेदनादिकृतं निष्पादितम् । च-शब्दः समुच्चयार्थे ॥ ३५॥

## छिजाइ तिल-तिल-मित्तं भिंदिजाइ तिल-तिलंतरं सयलं । वज्जगैगीएँ कढिजाइ णिहणए पूय-कुंडम्हि ॥ ३६॥

[ छाया-छियते तिलतिलमात्रं भियते तिलतिलानतरं सकलम् । वज्रामिना कथ्यते निधीयते पूतिकुण्डे ॥ ] छियते खण्डीकियते शरीरं तिलतिलमात्रं तिलतिलमाणखण्डम्, भियते विदार्थते सकलं तरौंमतिशयेन समस्तं तिलतिलम् । पूर्वं तिलतिलमात्रं कृतं तदिप पुनः पुनः छियते । कि छज्ज इ कथ्यते पच्यते, कथ् निष्पाके, अस्य धातोः प्रयोगः । क । वज्रामौ वज्रक्षपवैश्वानरे निक्षिप्यते प्रक्षेपः कियते । क । पूयकुण्डे ॥ ३६॥

## इश्चेवमाइ-दुक्लं जं णरएँ सहिद एय-समयम्हिं। तं सयलं वण्णेदुं ण सकदे सहस-जीहो वि ॥ २७ ॥

दूसरोंको लड़ाने-भिड़ानेमें बड़ा आनन्द आता है। ये तीसरे नरकतक जा सकते हैं। वहाँ जाकर ये नारिकयोंको अनेक तरहका कष्ट देते हैं और उन्हें छड़ने झगड़नेके लिये उकसाते हैं। एक तो वे यों ही आपसमें मारते काटते रहते हैं, उसपर इनके उकसानेसे उनका कोध और भी भड़क उठता है। तब वे अपनी विकियाशक्तिके द्वारा बनाये गये भाला तलवार आदि शस्त्रोंसे परस्परमें मार-काट करने लगते हैं। इससे उनके शरीरके टुकड़े टुकड़े होजाते हैं, किन्तु बादको वे टुकड़े पारेकी तरह आपसमें पुनः मिल जाते हैं। अनेक प्रकारकी शारीरिक वेदना होनेपर भी उनका अकालमें मरण नहीं होता। कभी कमी वे सोचते हैं, कि हम न लड़ें, किन्तु समयपर उन्हें उसका कुछ भी ध्यान नहीं रहता । इस लिये भी उनका मन बड़ा खेदलिन रहता है। इन दुःखोंके सिवाय उन्हें नरकके क्षेत्रके कारण भी बहुत द:ख सहना पडता है। क्योंकि ऊपरके नरक अत्यन्त गर्म हैं तथा पाँचवें नरकका नीचेके कुछ माग, छट्टे तथा सातवें नरक अखन्त ठंडे हैं । उनकी गर्मी और सर्दीका अनुमान इससे ही किया जा सकता है, यदि सुमेरुपर्वतके बराबर ताम्बेके एक पहाड़को गर्म नरकोंमें डाल दिया जाये तो वह क्षणभरमें पिघलकर पानीसा होसकता है। तथा उस पिघले दूर पहाड़को यदि शीत नरकोंमें डाल दिया जाये तो वह क्षणभरमें कड़ां होकर पहलेके जैसा हो सकता है। इसके सिवाय वहाँकी घास सुईकी तरह नुकीली होती है। वृक्षोंक पत्ते तलवारकी तरह पैने होते हैं। वैतरणी नामकी नदी खून, पीव जैसी दुर्गन्धित वस्तुओंसे परिपूर्ण होती है । उसमें अनेक प्रकारके कीड़े बिलबिलाते रहते हैं । जब कोई नारकी उन वृक्षोंके नीचे विश्वाम करनेके लिये पहुँचता है तो हवाके झोकेसे वृक्षके हिलते ही उसके तीक्ष्ण पत्ते नीचे गिर पड़ते हैं और विश्राम करनेवालेके शरीरमें घुस जाते हैं। वहाँसे भागकर शीतल जलकी इच्छासे वह नदीमें घुसता है, तो दुर्गन्वित पीव और कीड़ोंका कष्ट भोगनें। पड़ता है । इस प्रकार नरकमें पाँच प्रकारका दुःख पाया जाता है। ३५॥ अर्थ-शरीरके तिल तिल बराबर टुकड़े कर दिये जाते हैं । उन तिल तिल बराबर टुकड़ोंको भी भेदा जाता है । वजाश्मिमें एकाया जाता है । पीवके कुण्डमें फेंक दिया जाता है। ३६॥ अर्थ-इस प्रकार नरकमें छेदन-मेदन आदिका जो दु:ख

१ व वक्करिगइ! २ ब कुंडमि, स कुंडमि। ३ व निरइ! ४ व समियंमि, म समयंमि(१) ।

[छाया-इत्येवमादिदुःखं यत् नरके सहते एकसमये। तत् सकलं वर्णयितुं न शक्नोति सहस्रजिहः अपि॥] सहते समते एकस्मिन् समये क्षणे। क्षा। नरके रत्नप्रभादौ, यत् इत्येवमादि दुःखं पूर्वोक्तं छेदनमेदनायशर्मे, तत् सकलदुःसं वर्णयितुं कथयितुं न समर्थो भवति। कः। सहस्रजिहः सहस्रं जिह्या रसना यस्य स तथोक्तः। अपिशब्दात् न केवलम् एकजिह्यः॥३७॥

## सबं पि होदि णरए खेर्स-सहावेण दुक्खदं असुहं। --- कुविदा वि सब-कालं अण्णोर्णणं होंति ेणेरइयाँ ॥ ३८॥

[ छाया-सर्वमिष भवति नरके क्षेत्रस्वभावेन दुःखदमञ्जभम् । कृषिताः अपि सर्वकालमन्योन्यं भवन्ति नैरियकाः ॥ ] नरके वर्मोदनरके क्षेत्रस्वभावेन सर्वमिष वस्तु दुःखदं दुःखानां दायकं भवति, अञ्चभम् अप्रशस्तम् । यत्र नारकाः सर्व-कालमिष सर्वदापि अन्योन्यं परस्परं कृषिताः कोधाकान्ताः भवन्ति ॥ ३८॥

## अण्ण-भवे जो सुयणो सो वि य णर्ए हणेइ अइ-कुविदो । एवं तिब-विवागं बहु-कालं विसहदे दुक्खं ॥ ३९ ॥

[ छाषा-अन्यभवे यः सुजनः स अपि च नरके हृन्यते अतिकृपितः । एवं तीव्रविपाकं बहुकालं विषहते दुःखम्॥] यो जीवः अन्यभवे मनुष्यभवे तिर्यम्भवे वा खजैनः स्वकीयजनः आत्मीयः, अपि च स स्वजनः नरके रक्षप्रभादो सत्पन्नः सन् अतिकृपितः क्षेत्रस्वभावात् अतिकृद्धः सन् हृन्ति पूर्वभवसंवन्धिनस्तत्र जातान् हिनस्ति । एवं पूर्वोक्तप्रकारेण दुःखम् असातं बहुकालं पल्योपमादिसागरोपमादिकालं सहते क्षमते । कथंभूतं दुःखम् । तीव्रविपाकम् अनेक-प्रकारेण पश्चकोव्यष्ट्षष्टिलक्षनवतिनवसहस्रपद्यशतचतुरशीतिसंख्यरोगाक्षीनां तीव्रविपाक उद्यो यत्र तत्त्रयोक्तम् ॥ ३९॥ अथ तिर्यगति सार्धचतुर्याथाभिः कथ्यति—

## तत्तो णीसरिदूणं जायदि तिरिएसुँ बहु-वियप्पेसु । तत्थ वि पावदि दुक्लं गडमे वि य छेयणादीयं ॥ ४० ॥

[ छाया-ततः निःस्टल जायते तिर्यक्ष बहुविकल्पेषु । तत्रापि प्राप्नोति दुःखं गर्भे अपि च छेदनादिकम् ॥ ] जायते उत्पद्यते । क । तिर्यक्ष एकेन्द्रियविकलत्रयसंद्रथसंज्ञिपवेन्द्रियादिबहुविकल्पेषु । कि छत्वा । ततः नरकेभ्यः निःस्टल

जीव एक समयमें सहता है, उस सबका वर्णन करनेके लिये हजार जिह्नावाला भी समर्थ नहीं है ।।

भावार्थ—जब नरकमें एक समयमें होनेवाले दुःखोंका भी वर्णन करना शक्य नहीं है, तब जीवनमरके
दुःखोंकी तो कथा ही क्या है !। ३७ ॥ अर्थ—नरकमें सभी वस्तुएँ दुःखको देनेवाली और अशुभ
होती हैं, क्योंकि वहाँके क्षेत्रका ऐसा ही स्वभाव है । तथा नारकी सदा ही परस्परमें कोध करते रहते
हैं ॥ ३८ ॥ अर्थ—पूर्वभवमें जो जीव अपना सगा-सम्बन्धी था, नरकमें वह भी अति कुद्ध होकर घात
करता है । इस प्रकार जीव बहुत समयतक दुःखके तीव उदयको सहता है । [इसकी संस्कृतटीकामें
पद्८९९५८४ प्रकारके रोग बतलाये हैं । अनु० ] भावार्थ—पूर्वभवका मित्र भी नरकमें जाकर
शत्रु होजाता है, इसे वहाँके क्षेत्रका और अपने अशुभ कमोंका ही परिणाम समझना चाहिये ॥ ३९ ॥
अब साढ़े चार गाथाओंसे तिर्यद्धगतिका वर्णन करते हैं । अर्थ—नरकसे निकलकर जीव अनेक
प्रकारके तिर्यद्धगिन जन्म लेता है । वहाँ भी गर्भज अवस्थामें भी छेदन वगैरहका दुःख पाता है ॥
भावार्थ—तिर्यद्धगतिमें दो जन्म होते हैं, एक सम्मूर्छन और दूसरा गर्भ । एकेन्द्रिय, दीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय,

१ रू म ग खित्तः २ रू म स ग अण्युण्या ३ [इंति ]। ४ व नेरइया । ५ व नरहा ६ रू म स ग णीसरिक्षणं । ७ व तिरइस् ।

निर्माख, तत्रापि तिर्यग्गती गर्भे, अपिशब्दात् न केवलं गर्भे, संमूर्च्छने छेरनादिकम्, आदिशब्दात् शीतोष्णश्चधातृषा-दिकम्, दुःसं प्राप्नोति लभते ॥ ४०॥

## तिरिएहिं खजामाणो दुट्ट-मणुस्सेहिं हम्ममाणो वि । सबत्थ वि संतद्दो भयं-दुक्खं विसहदे भीमं ॥ ४१ ॥

[ छाया-तिर्यश्मिः खाद्यमानः दुष्टमनुष्यैः हन्यमानः अपि । सर्वत्र अपि संत्रतः भयदुःखं विषहते मीमम् ॥ ] विषहते विश्षेण क्षमते । किम् । भयदुःखं भीतिकृतमधुखं सर्वत्रापि तिर्यग्गतौ, जीव इत्यध्याहार्यम्, दुःखं भीमं रौद्रम् । कथंभूतो जीवः । तिर्यग्गतिखाद्यमानैः व्याव्रसिंहवृक्तमञ्जूकमार्जारकुर्कुरमत्स्यादिभिः भक्ष्यमाणः, अपि पुनः, इन्यमानः मार्यमाणः । कैः । दुष्टमनुष्यैः म्लेच्छभिञ्जधीवरपापिष्ठैमानुषैः । कीदक्षः । सर्वत्रापि प्रदेशेषु संत्रतः भयभीतः ॥ ४९ ॥

#### अण्णोण्णं विज्ञंता तिरिया पात्रंति दारुणं दुक्लं । मादा वि जत्थ भक्खदि अँण्णो को तत्थ रक्खेदि ॥ ४२ ॥

[ छाया-अन्योन्यं खादन्तः तिर्येचः प्राप्तुवन्ति दारुणं दुःखम् । मातापि यत्र भक्षति अन्यः कः तत्र रक्षति ॥ ] तिर्येघः एकेन्द्रियादयो जीवाः प्राप्तुवन्ति लभन्ते । किम् । दारुणं दुःखं रौद्रतरमसुखम् । कीदक्षाः । अन्योन्यं खाद्यमानाः परस्परं भक्षयन्तः, यत्र तिर्यग्भवे मातापि, अपिशब्दात् अन्यापि, सर्पिणीमाजीरीप्रमुखवत् भक्षति खादति तत्र तिर्यग्भवे अन्यः परः मनुष्यादिः को रक्षति । न कोऽपि ॥ ४२ ॥

## तिब-तिसाएँ तिसिदो तिब-विभुक्लाइ भुक्लिदो संतो । तिबं पावदि दक्लं उर्यर-ह्यासेणं डज्झंतो ॥ ४३ ॥

िछाया-तीवतृषया तृषितः तीवबुभुक्षया बुभुक्षितः सन् । तीवं प्राप्नोति दुःखम् उदरहुताशेन दह्यमानः ॥] प्रामोति लभते । किम् । तीवं दुः सम् । कः । तिर्यग्जीवः इस्वध्याहार्यम् । कीदक्षः सन् । तृषितः तृषाकान्तः सन् । चतुरिन्द्रिय वगैरहके सम्मूर्छन जन्म होता है और पश्चेन्द्रियोंके सम्मूर्छन और गर्भ दोनों जन्म होते हैं। दोनों ही प्रकारके तिर्यञ्चोंको छेदन-मेदनका दुश्व सहना पड़ता हैं। अपि शब्दसे प्रन्थकारने यही बात प्रकट की है। । ४० ।। अर्थ-अन्य तिर्यर्ध उसे खा डालते हैं। दृष्ट मनुष्य उसे मार डाइते हैं। अतः सब जगहसे भयभीत हुआ प्राणी भयके भयानक दःखको सहता है।। भावार्थ-तिर्धश्चगतिमें भी जीवको अनेक कष्टोंका सामना करना पड़ता है। सबसे प्रथम उसे उससे बलवान न्याघ, सिंह, भाळ, बिलाव, कुत्ता, मगर-मच्छ वगैरह हिंस जन्तु ही खा डालते हैं। यदि किसी प्रकार उनसे बच जाता है, तो म्लेम्छ, मील, धीवर आदि हिंसक मनुष्य उसे मार डालते हैं। अतः बेचारा रात-दिन भयका मारा मरा जाता है। ४१ 1। अर्थ-तिर्थेश्व परस्परमें ही एक दूसरेको खाजाते हैं, अनः दारुण दुःख पाते हैं । जहाँ माता ही अक्षक है, वहाँ दूसरा कौन रक्षा कर सकता है ॥ भावार्थ-'जीव जीवका मक्षक है' यह कहावत तिर्यञ्चजातिमें अक्षरशः घटित होती है । क्योंकि पृथ्वीपर वनराज सिंह वनवासी पशुओंसे अपनी भूख मिटाता है, आकाशमें गिद्ध चील वगैरह उड़ते हुए पक्षियोंको झपटकर पकड़ लेते है, जलमें बड़े बड़े मच्छ छोटी-मोटी-मछलियोंको अपने पेटमें रख लेते हैं। अधिक क्या, सर्पिणी, बिल्ली वगैरह अपने बचोंको ही खा डालती हैं। अतः पद्मगतिमें यह एक बड़ा भारी दु:ख है ॥ ४२ ॥ अर्थ-तिर्यञ्च जीव तीव्र प्याससे प्यासा होकर और तीत्र भूखसे भूखा होकर पेटकी आगसे जलता हुआ बड़ा कष्ट पाता है।। भावार्थ-तिर्येश्वगतिमें भूख

१ म भयचर्कः । २ [तिर्वेग्भिः खाद्यमानः] । ३ छ म स ग अण्णुण्णं । ४ ग भिरूविद यण्णो । ५ व तिसाहः १ ६ ग उत्तरः । ७ छ म स ग हुयासेहिं ।

कया । तीत्रतृषया अतिदुःसद्दिपासया । पुनः कीदक्षः । तीत्रबुभुक्षादिबुभुक्षितः तीत्रतरश्चधादिभिः श्चधाकान्तः । पुनः कीदक्षः । दहन् ज्वाल्यमानः । कैः । उदर्हृताशैः जठरवैश्वानरैः ॥ ४३ ॥

## एवं बहु-प्यारं दुक्लं विसहेदि तिरिय-जोणीसु । तत्तो णीसरिद्रेणं लैंद्धि-अपुण्णो णरो होदि ॥ ४४ ॥

[ छाया-एवं बहुप्रकारं दुःसं विषहते तिर्धग्योनिष्ठ । सतः निःसस्य लब्ध्यपूर्णः नरः भवति ॥ ] तिर्थग्योनिषु विषहते क्षमते । किम् । दुःसम् । कीदशं दुःखम् । एवं प्वेक्तिप्रकारेण बहुप्रकारम् अनेकमेदिभिष्ठम् । नरः मनुष्यो भवति लब्ध्यपूर्णः लब्ध्यपर्थाप्तकः, लिब्धः प्राप्तिः अपूर्णस्य अपर्याप्तिनामकमणः यस्य स तथोकः । कि कृत्वा । ततः तिर्थग्भ्यः निःस्त्य निर्मस्य निर्मस्य निर्मस्य निर्मस्य निर्मस्य निर्मस्य निर्मस्य निर्मस्य ।

# अह गब्भे वि य जायदि तत्थ वि णिवडीकयंग-पद्मंगों । विसहदि तिवं दुक्लं णिग्गममाणो वि जोणीदो ॥ ४५ ॥

[ छाया-अथ गर्भेऽपि च जायते तत्रापि निनिदीकृताङ्गप्रसङ्गः विषहते तीव्रं दुःखं निर्गच्छन् अपि योनितः ॥ ] अथ अथवा जायते उत्पवते । क । गर्भे स्त्रीणामुदरे, तत्रापि गर्भेऽपि तीव्रं घोरं दुःखं विषहते समते । कीद्दशः सन् । निनिदीकृतानि संकुचितानि अङ्गानि नस्कगाहुविरः पृष्टिनितम्बोरांसि । शेषाणि अङ्गुलीनासिकारीनि प्रस्तक्रानि यस्य स तथोक्तः, अपि पुनः, निर्गममानः निस्सरन् । कुतः । जन्मकाले योनितः स्त्रीभगात् ॥ ४५ ॥

## बालो वि पियर-चत्तो पर-उच्छिट्टेणँ बहुदे दुहिदो । एवं जायण-सीलो गमेदि कालं महादुक्खं ॥ ४६ ॥

[ छाया-बालोऽपि पितृत्यक्तः परोच्छिष्टेन वर्धते दुर्गुखितः । एवं याचनश्रीलः गमयति कालं महादुःखम् ॥ ] बालोऽपि शिशुरपि दुःखितः दुःखाकान्तः वर्धते वृद्धिं याति । केन । परोच्छिष्टेन परभुक्तमुक्तान्नेन । कीदक्षः सन् ।

और प्यासकी असहा वेदना सहनी पड़ती है। जो पशु पालत होते हैं, उन्हें तो कुछ दाना पानी मिल मी जाता है, किन्तु जो पालत नहीं होते, उन बेचारोंकी तो बुरी हालत होती है, वे खानेकी खोजमें इधर उधर भटकते हैं, और जहाँ किसीके चारेपर मुँह मारते हैं, वहीं उन्हें मार खानी पड़ती है। 82 ।। अब तिर्यक्षगतिके दु:खोंका उपसंहार करते हुए सादे सोलह गाथाओंसे मनुष्यगतिका वर्णन करते हैं—अर्थ—इस प्रकार तिर्यक्षपोनिमें जीव अनेक प्रकारके दु:ख सहता है। वहाँसे निकलकर लब्ध्यपर्यक्षक मनुष्य होता है। [क्षियोंके काँख वगैरह प्रदेशोंमें ये मनुष्य नामके प्राणी उत्पन्न होजाते हैं। इनका सम्मूर्छन जन्म होता है। तथा शरीर पर्याप्तिपूर्ण होनेसे पहले ही अन्तर्मृहूर्तकालतक जीवित रहकर मर जाते हैं] शिश्ये अर्थ—अथवा यदि गर्ममें मी उत्पन्न होता है तो वहाँ मी शरीरके अर्क्स—उपान्न सङ्कुचित रहते हैं, तथा योनिसे निकलते हुए मी तीब दु:ख सहना पड़ता है। मावार्थ—तिर्यक्षयोनिसे निकलकर लब्ध्यपर्याप्तक मनुष्यपर्यायमें जन्म लेनेका कोई नियम नहीं है। यही इस गाथामें 'अह' पदसे सूचित किया गया है। यदि लब्ध्यपर्याप्तक मनुष्य न होकर गर्भज मनुष्य होता है तो गर्भमें मी नौमास तक हाथ, पैर, सिर, अंगुली, नाक वगैरह अङ्ग-प्रसन्दोंको समेटकर रहना पड़ती है। १५ ॥ अर्थ—बाल अवस्थामें ही यदि माता-पिता छोड़कर मर जाते हैं या विदेश चले जाते हैं, तो दु:खी होता हुआ दूसरोंके उन्छिष्ट यदि माता-पिता छोड़कर मर जाते हैं या विदेश चले जाते हैं, तो दु:खी होता हुआ दूसरोंके उन्छिष्ट

१ गतीव निमुक्ष्यादि । २ छ म स ग णीसरिऊषं । ३ ग लिख्यपुण्यो । ४ व सञ्दंगी । ५ व णिग्गयमाणी । ६ ग निवडी । ७ व उच्चेट्रेण ।

पितृत्यकः पापवशात् मातृपितृभ्यां मृतिवशात् देशान्तरादिगमनेन वा त्यक्तः मुक्तः, एवमुक्तप्रकारेण महादुःखं महा-कष्टं यथा भवति तथा कालं समयं गमयति नयति । कीटक्षः सन् । याज्ञाशीलः परपुरुषेभ्यः याज्ञां कर्तुं स्वभावः॥ ४६॥

पावेण जणो एसो दुकम्म-वसेण जायदे सबो। पुणरवि करेदि पावं ण य पुण्णं को वि अजोदि॥ ४७॥

[ छाया-पापेन जनः एव दुष्वर्भवशेन जायते सर्वैः । पुनरिष करोति पापं न च पुण्यं कोऽिष अर्जयित ॥ ] जायते उत्पद्यते सर्वेः समस्तः एव प्रव्यक्षीभूतः जनो छोकः । केन । पापेन अञ्चलेन । कोहंक्षेण । [ दुष्कर्भवशेन ] दुष्कर्माणि व्यक्षीतिप्रकृतयः तेषां वशम् अधीनं यत् तत् तेन, पुनरिष मुहुर्मुहुः पापं दुरितं हिंसादिकं करोति विद्धाति, च पुनः, कोऽिष पुमान् पुण्यं दानपूजातपश्चरणध्यानादिलक्षणं न अर्जयित नोपार्जयित ॥ ४७ ॥

## विरलो' अजादि पुण्णं सम्मादिद्वी वएहिं संजुत्तो । उवसम-भावें सहिदो णिंदण-गरहाहिं संजुत्तो ॥ ४८॥

[ छाया-विरलः अर्जयति पुण्यं सम्यग्दृष्टिः वृतैः संयुक्तः । उपशमभावेन सिहतः निन्द्नगर्हाभ्यां संयुक्तः ॥ ] विरलः स्वरुपो जनः पुण्यं द्वाचत्वारिंशत्प्रकृतिमेदिभिन्नं प्रशस्तं कर्मे अर्जयति उपार्जयति संचिनोति । कीदशः सन् । सम्यग्दृष्टिः उपशमवेदकशायिकसम्यक्तवयुक्तः । पुनः कीद्दक् । वृतैः द्वादशप्रकृतिः प्रम्महाव्यतेर्वा संयुक्तः सिहतः, उपशम-स्वभावेन उत्तमक्षमादिलक्षणेन सिहतः परिणतः । पुनरिप कीदक्षः । निन्दनेत्यादि निन्दनम् आत्मकृतदुष्कर्मणः स्वयंप्रकाशनं, गर्हणं गुरुसाक्षिकात्मदोषप्रकाशनं ताभ्यां संयुक्तः ॥ ४८ ॥

अनसे बड़ा होता है, और इस तरह भिखारी बनकर बड़े दु:खसे समय बिताता है। भावार्थ-गर्भ और प्रसुवकी वेदना सहकर जिस किसी तरह बाहर आता है। किन्तु यदि बाल्यकालमें ही माता-पिता-का विछोह हो जाता है तो दूसरोंका जूठा अन्न खाकर पेट भरना पड़ता है ॥ ४६ ॥ अर्थ-ये सभी जन बरे कामोंसे उपार्जित पापकर्मके उदयसे जन्म बेते हैं, किन्तु फिर भी पाप ही करते हैं। पुण्यका उपार्जन कोई भी नहीं करता ॥ [ आठ कर्मोंकी उत्तरप्रकृतियोंमेंसे ८२ पापप्रकृतियाँ होती हैं और ४२ पण्यप्रकृतियाँ होती हैं। इनके नाम जाननेके लिये देखी गोम्मटसार कर्मकाण्ड-गाथा ४१-४४। अनु ा भावार्थ संसारके जीव रात-दिन पापके कामोंमें ही लगे रहते हैं। अतः पापकर्मका ही बन्ध करते हैं। इस पापकर्मके कारण उन्हें पुनः जन्म लेना पड़ता है। किन्तु पुनः जन्म लेकर मी वे पापके ही सञ्चयमें लगे रहते हैं। उनका समस्त जीवन खाने कमाने और इन्द्रियोंकी दासता करनेमें ही बीत जाता है। कोई भी भला आदमी दान, पूंजा, तपस्या वगैरह शुभ कामोंके करनेमें अपने मनको नहीं लगाता है। १७॥ अर्थ-सम्परदृष्टि, व्रती, उपशमभावसे युक्त तथा अपनी निन्दा और गही करनेवाले विरले जन ही पुण्यकर्मका उपार्जन करते हैं ॥ भावार्थ-जीव अजीव आदि सात तत्त्वोंके श्रद्धानको सम्यक्दरीन कहते हैं। यह सम्यादरीन तीन प्रकारका होता है-औपरामिक, क्षायिक, और क्षायोपशमिक । मिथ्यात्व, सम्यङ्मिध्यात्व और सम्यक्त्व तथा अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया और लोभ, इन सात कर्मप्रकृतियोंके उपरामसे जो सम्यग्दर्शन होता है उसे औपरामिक सम्यग्द-र्शन कहते हैं। इन सातोंके क्षयसे जो सम्यग्दर्शन होता है उसे क्षायिक कहते हैं। तथा देशघाति-सम्यक्तवप्रकृतिका उदय रहते हुए मिथ्यात्व, सम्यङ्गिध्यात्व और अनन्तानुबन्धी चतुष्क प्रकृतियोंके

१ व म विरला १२ व भजाहि । ३ व सम्मारही । ४ व संयुत्ता ।

## पुण्ण-जुदस्स वि दीसदि<sup>र</sup> इट्ट-विओयं अणिट्ट-संजोयं । भरहो वि साहिमाणो परिज्ञिओ लहुय-भाएण ॥ ४९ ॥

[ छाया-पुण्ययुतस्यापि दरयते इष्टवियोगः अनिष्टसंयोगः । भरतोऽपि साभिमानः पराजितः लघुकश्चात्रा ॥ ] दर्यते ईश्यते [ ईश्वते ! ] । कम् । इष्टवियोगम् इष्टानां धनधान्यपुत्रकलत्रपौत्रमित्रादीनां वियोगः विश्रयोगः तम् , अनिष्ट-संयोगं च अनिष्टानाम् अहिकण्टकश्चुप्रमुखानां संयोगः मेलापकः तम् । कस्य । पुण्ययुतस्य ग्रुभप्रमुतिविपाकसहितस्य, अपिशब्दात् न केवलम् अपुण्ययुतस्य, इष्टोऽपि अनिष्टतामेति । तत्र कथां कथग्रति । भरतोऽपि श्रीमदादिदेवपुत्रोऽपि प्रथमचकवर्थपि साभिमानः सन् सगर्वः सन् पराजितः पराजयं नीतः । केन । लघुकश्चात्रा अनुजेन श्रीवाहुबलिना ॥४९॥

सर्वेघाती स्पर्द्धकोंके उदयाभावी क्षय और सदवस्थारूप उपशमसे जो सम्यग्दर्शन होता है, उसे क्षायोपशमिक सम्यग्दर्शन कहते हैं । जिसके तीनोंमेंसे कोई भी एक सम्यक्त होता है, उसे सम्यग्दष्ट कहते हैं। गोम्मटसार जीवकाण्डमें सम्यादृष्टिका खरूप बतलाते हुए लिखा है-"णो इंदियेस विरदो णो जीवे थावरे तसे वा पि। जो सदद्दि जिणुत्तं सम्माइट्टी अविरदो सो ॥ २९॥" अर्थात्, जो न तो इन्द्रियोंके विषयोंसे विरत है, न त्रस अथवा स्थावर जीवकी हिंसासे ही विरत है। किन्तु जो जिन-भगवानके वचनोंपर श्रद्धान करता है, वह अविरतसम्यग्दष्टि है । जो सम्यग्दष्टि व्रतसे युक्त होता है, उसे बती कहते हैं । बती दो प्रकार के होते हैं-एक अणुबती श्रावक और दसरे महाबती मुनि। श्रावकके १२ वत होते हैं-[ इन वतोंका स्कूरूप जाननेके लिये देखो सर्वार्थसिद्धिका ७ वाँ अध्याय अथवा रतकारंडश्रावकाचारका ३, ४, ५ वाँ परिच्छेद । अनु० : ] पाँच अणुवत, तीन गुणवत और चार शिक्षावत । तथा महावती मुनिके पाँच महावत होते हैं-अहिंसा, सत्य, अचीर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह । इन्हीं पाँच महाव्रतोंके एकदेश पालन करनेको अणुव्रत कहते हैं । अपने किये हुए पापोंके खयं प्रकट करनेको निन्दा कहते हैं, और गुरुकी साक्षीपूर्वक अपने दोषोंके प्रकट करनेको गही कहते हैं। कषायोंके मन्द होनेसे उत्तम क्षमा आदि रूप जो परिणाम होते हैं, उन्हें उपशम भाव कहते हैं । इन सम्यक्त्व, वत, निन्दा, गर्हा, आदि भावोंसे पुण्यकर्मका बन्ध होता है। किन्तु उनकी ओर विरले ही मनुष्योंकी प्रष्टत्ति होती है । अतः विरले ही मनुष्य पुण्यकर्मका बन्ध करते हैं । । ४८ ।। अर्थ-पुण्यात्मा जीवके भी इष्टका वियोग और अनिष्टका संयोग देखा जाता है। अभिमानी भरत चक्रवर्तीको भी अपने ल्धुभाता बाहुबलिके द्वारा पराजित होना पड़ा !। भावार्थ-पहली गायाओंमें पापकर्मसे पुण्यकर्मको उत्तम बतलाकर पुण्यकर्मकी और लोगोंकी प्रवृत्ति न होनेकी शिकायत की थी। किन्तु इसमें कोई यह न समझे कि पुण्यात्मा जीवोंको सुख ही सुख मिलता है। जिन जीवोंके पुण्यकर्मका उदय है, वे मी संसारमें दःखी देखे जाते हैं। उन्हें भी अपने धन, धान्य, स्त्री, पुत्र, पौत्र, मित्र वगैरह इष्ट वस्तुओंका वियोग सहना पंडता है, और सर्प, कण्टक, शत्रु वगैरह अनिष्ट वस्तुओंका संयोग होजानेपर उन्हें दूर करनेके लिये रात-दिन चिन्ता करनी पड़ती है । अतः यह नहीं समझना चाहिये कि जिनके पुण्यकर्मका उदय है वे सब सुखी ही हैं। देखो, भगवान आदिनाथके बड़े पुत्र सम्राट् भरतको अपने ही छोटे भाई

र ल स स ग दीसह।

## सयलद्व-विसय-जोओं बहु-पुण्णस्स वि ण सर्वहा होदि । तं पुण्णं पि ण कस्स वि सबं 'जेणिच्छिदं लहदि ॥ ५० ॥

[ छाया-सकलाशंविषययोगः बहुपुण्यस्यापि न सर्वथा भवति । तत्पुण्यमपि न कस्यापि सर्व येनेप्सितं रुभते ॥ ] भवति सर्वतः साकल्येन, न इति निषेषे । कः । सकलार्यविषययोगः, अर्था धनधान्यादिपदार्थाः विषयाः पश्चित्रियगोचराः सकलाः सर्वे च ते च अर्थविषयाश्च सकलार्यविषयाः तेषां योगः सयोगः । कस्य । बहुपुण्यस्य प्रचुरवृषस्य, अपिशन्दात् न केवलं खल्पपुण्यस्य अपुण्यस्य च, कस्यापि प्राणिनः तत्पुण्यं न विद्यते येन पुण्येन सर्वे समस्तम् ईप्सितं वान्छितं वस्तु छमते प्राप्नोति ॥ ५० ॥ अथात्र संसीरे मनुष्याणां सर्वसामग्रीदुर्लभतः गायादशकेनाइ—

## कस्स वि णित्थ कलत्तं अहव कलत्तं ण पुत्त-संपत्ती । अह तेसिं संपत्ती तह वि सरोओं हवे देहो ॥ ५१॥

[छाया-कस्यापि नास्ति कलत्रं अथवा कलत्रं न पुत्रसंप्राप्तिः । अथ तेषां संप्राप्तिः तथापि सरोगः भवेत् देहः ॥] कस्यापि मनुष्यस्य कलत्रं भार्या नास्ति न विद्यते, अथवा कलत्रं चेत् तर्हि पुत्रसंपत्तिः पुत्राणां प्राप्तिने विद्यते, अथवा तेषां पुत्राणां प्राप्तिश्चेत् तथापि देहः शरीरं सरोगः श्वासोच्छ्वासमगंदरकुटोदरकुष्ठादिव्याधिर्भवेत् ॥ ५९॥

## अर्हं णीरोओं देहो तो धण-धण्णाण णेर्य संपत्ती । अह धण-धण्णं होदि हु तो मरणं झत्ति दुकेदि ॥ ५२॥

[ छाया-अथ नीरोगः देहः तत् धनधान्यानां नैव संप्राप्तिः । अथ धनधान्यं भवति खलु तत् मरणं झणिति ढीकते ॥ ] अथ अथवा देहः शरीरं नीरोगः रोगरहितः तो तर्हि धनधान्यानां संपत्तिनैव, अथवा धनधान्यानां संपत्तिनैव, अथवा धनधान्यानां संपत्तिभवति चेत् तर्हि, हु स्फुटं, झणिति बाल्यकुमारयौवनावस्थादिषु मरणं मृत्युः ढीकते प्राप्नोति ॥ ५२ ॥

बाहुबळीसे पराजित होना पड़ा और उनका न्सब अभिमान धूळमें मिळ गया [इनकी क्याके लिये आदिपुराण सर्ग ३५-३६ देखना चाहिये । अनु०] ॥ ४९ ॥ अर्थ-बहुत पुण्यशाळीको भी सकल धन, धान्य, आदि पदार्थ तथा भोग पूरी तरहसे प्राप्त नहीं होते हैं । िकसीके भी ऐसा पुण्य ही नहीं है, जिससे सभी इच्छित वस्तुएँ प्राप्त हो सकें ॥ भावार्थ-पूर्वोक्त ग्रुभ-कार्योमें प्रवृत्ति करनेसे पुण्यकर्मका बन्ध होता है, यह पहले कहा है । िकन्तु प्रवृत्तिपरक मनुष्यमें वे बुराईयाँ वर्तमान रहती हैं, जिनसे पापकर्मका बन्ध होता है । अतः श्रुभ कार्योमें प्रवृत्ति करते हुए भी कुछ न कुछ पापकर्म भी बँधते ही रहते हैं । पर्छतः जवतक जीवके साथ घातिकर्म लगे हुए हैं, तबतक पुण्यप्रकृतियों के साथ पापप्रकृतियाँ भी बँधती ही रहती हैं, अतः ऐसा कोई क्षण ही नहीं होता जिसमें पुण्य ही पुण्यकर्मका बन्ध होता हो, इसल्ये पुण्यात्मासे पुण्यात्मा जीवके साथ भी पापकर्म लगे ही रहते हैं और उनके कारण महापुण्यशाली जीवको भी संसारके सभी इच्छित पदार्थ प्राप्त नहीं हो सकते ॥ ५० ॥ अर्थ-किसी मनुष्यके तो स्त्री नहीं है, किसीके स्त्री है तो उसके पुत्र नहीं होता है, किसीके पुत्र भी हुआ तो शरीर रोगी रहता है ॥ ५१ ॥ अर्थ-किसीका शरीर नीरोग हुआ तो धन धान्य सम्पदा नहीं होती । किसीके धन धान्य भी हुआ तो उसकी मृत्यु शीघ हो जाती है ॥५२॥

१ ज सथिलिटु विसंजोजः २ स्टस्स गसन्वदो, मासन्वदाः ३ साजो णिन्छिदं। ४ स्टसंसाप्तः ५ व सासरीयोः। ६ मा अहवणीः । ७ व निरोओः ८ व णेवः। ९ स्टस्स गाडुकेहः।

## कस्स वि दुटु-कलत्तं<sup>।</sup> कस्स वि दुव्वसण-वसणिओ पुत्तो । कस्स वि अरि-सम-बंधू कस्स वि दुहिदा वि दुच्चरिया ॥ ५३ ॥

[छाया-कस्यापि दुष्टकलत्रं कस्यापि दुर्व्यसनव्यसनिकः पुत्रः। कस्यापि अरिसमबन्धुः कस्यापि दुहितापि दुश्वरिता॥] कस्यापि नरस्य दुष्टं कलत्रं दुष्टं दुःशीलं दुश्वरित्रं मनोवजनकायकुटिलं तच तत् कल्त्रं च दुष्टकलत्रं दुराचारिणी भार्या। कस्यापि नरस्यापि पुत्रः अङ्गतः दुर्व्यसनव्यसनिकः दुर्व्यसनेन चूतपलमयपण्याङ्गनापरवधूस्तेयमृगयाभिधानेन व्यसनिकः व्यसन्युक्तः। कस्यापि अरिसमबन्धुः शत्रुसदशबन्धुजनः कुटुम्बवर्गः। कस्यापि दुहितापि सुतापि दुश्वरित्रा दुःशीला दुश्वरिता दुश्वरित स्वत्र देश दुश्वरित स्वत्र स्वति स्वत्र स्वत्र स्वति स्वति स्वत्र स्वति स्व

#### मरिद सुपुत्तो कस्स वि'कस्स वि महिला विणस्सदे' इट्टा । कस्स वि अग्गि-पलित्तं गिहं कुडंबं च डज्झेइ ॥ ५४॥

[ छाया-ब्रियते सुपुत्रः कस्यापि कस्यापि महिला विनश्यति इष्टा । कस्यापि अप्तिप्रदीतं गृहं कुटुम्बं च दह्यते ॥ ] कस्यापि ब्रियते विनश्यति सुपुत्रः त्रिवर्गसाधनस्तनुजः । कस्यापि नरस्यापि महिला भायो इष्टा बर्छभा विनश्यति व्रियते । कस्यापि गृहं कुटुम्बं च बन्धुवर्गः दह्यते दाहं प्राप्नोति । कीदक्षम् । अप्रिप्रलिप्तम् अप्तिन्व परितं व्याप्तम् अप्तिन्वलितमित्यर्थः ॥ ५४ ॥

## एवं मणुय-गदीए णाणा-दुक्लाइँ विसहमाणो वि । ण वि धम्मे कुणदि मेइं आरंभं णेय परिचयइ ॥ ५५ ॥

[ छाया-एवं मनुजगतौ नानादुःखानि विषद्माणः अपि । नापि धर्मे करोति मतिम् आरम्भं नैव परित्यजति ॥ ] एवं पूर्वोक्तप्रकारेण मनुष्यगत्यां धर्मे वृषे पुमान् मति बुँदिं नापि कुरुते । नैव परित्यजति नैव परिदर्ति । कम् । आरम्भं गृह्व्यापार्जं प्रारम्भम् । कीदक्षः सन् । नानादुःखानि अनेक्क्षधातृषायोग्नावियोगभवानि अशर्माणि विषद्माणः क्षम-माणः ॥ ५५ ॥ कि च इत्य संसारे, अत्र संसारे किचिद्विशेषं दर्शयति-

## संधणो वि होदि णिधणो धण-हीणो तह य ईसरो होदि । राया वि होदि भिच्चो भिच्चो वि य होदि णर-णाहो ॥ ५६॥

[छाया-सधनोऽपि भवति निर्धनः धनहीनः तथा च ईश्वरः भवति। राजापि भवति मृत्यः मृत्योऽपि च भवति नरनाथः॥] सधनोऽपि धनवानपि कालतः निर्धनो अनहीनः दरिद्री भवति, तथा च धनहीनः निर्धनः **३श्वरः अनेकेश्वर्य-**

अर्थ-किसीकी स्नी दुष्टा है। किसीका पुत्र जुआ आदि दुर्व्यसनोंमें फँसा हुआ है। किसीके भाई-बन्धु शत्रुके समान वैरी हैं। किसीकी पुत्री दुराचारिणी है॥ ५३॥ अर्थ-किसीका सुपुत्र मर जाता है। किसीकी प्रिय स्नी मर जाती है। किसीका घर कुटुम्ब आगमें पड़कर मस्म होजाता है॥ ५४॥ अर्थ-इस प्रकार मनुष्यगतिमें अनेक दुःखोंको सहते हुए भी जीव न तो धर्ममें ही मन लगाता है, और न आरम्भको ही छोड़ता है॥ ५५॥ इस संसारकी कुछ और भी विशेषता दिखाते हैं। अर्थ-धनवान निधन हो जाता है। निधन धनवान हो जाता है। राजा सेवक हो जाता है और सेवक भी राजा हो जाता है। भावार्थ-इस संसारकी दशा बड़ी विचित्र है। जो आज धनवान है, कल वही निधन हो जाता है, और आज जो निधन है कल वही मालिक बन जाता है। अधिक क्या मलभरमें राजा रक्क हो जाता है और रक्क राजा हो जाता है। इसका दृष्टान्त जीवन्धरकुमारके पिता राजा सलम्धरकी कथा है। विषयासक्त राजा सलम्धरने राज-काजका भार अपने मंत्री काष्टाङ्कारकों सींप दिया था। काष्टाङ्कारके

र म कलता। २ ग दुचरिशा। २ रू म स ग करस वि मरदि सुपूत्तो। ४ च विणिरसदे। ५ व कुणहरई आः। ६ गाथाके आरंभमें, व किंच इत्य संसारे स्वरूपं। कार्तिके० ४

संपदा युक्तः राजापि भूपतिरपि भृत्यः सेवको भवति, च पुनः, मृत्योऽपि दासोऽपि नरनाथः समस्तपृथ्वीपालको राजा काष्ठाज्ञारवत् भवति ॥ ५६॥

## सत्त् वि होदि मित्तो मित्तो वि य जायदे तहा सत्तू ! कम्म-विकार्ग-वसादो एसो संसार-सब्भावो ॥ ५७ ॥

[ छाया-शत्रुः अपि भवति सित्रं मित्रमपि च जायते तथा शत्रुः । कर्मविपाकवशतः एव संसारखभावः ॥ ] शत्रुरिप वैर्यपि मित्रं सखा भवति । रामस्य विभीषणवत् । अपि च तथापि मित्रमि शत्रुः वैरी जायते । रावणस्य विभीषणवत् । कृतः । कर्मविपाकवशात् कर्मणामुदयवशात् । एव पूर्वोक्तः संसारसङ्ख्याः संसारसङ्ख्यम् ॥ ५७ ॥ अथ देवगतिखरूपं विवृणोति—

## अह कह वि हवदि देवो तस्स वि' जाएदि माणसं दुक्खं। दद्वण महहीणं देवाणं रिद्धि-संपत्ती ॥ ५८॥

[ छाया-अथ कथमपि भवति देवः तस्थापि जायते मानसं दुःखम् । दृष्ट्वा महर्द्धीनां देवानां ऋदिसंप्रप्तिम् ॥ ] सह अथवा, कथमपि महता कष्टेन भवति जायते । कः । देवः चतुर्णिकायदेवः । तस्य च देवस्य जायते उत्पवते । किं तत् । मानसं मनोभवं दुःखम् असातम् । किं कृत्वा । दृष्ट्वा अवलोक्य । काः । ऋदिसंपत्तीः ऋदीनां वैकियादीनां संपत्तीः संपदाः । केषाम् । देवानां सुराणां महर्दिकानाम् इन्द्रसामानिकत्रायश्रिंशादिसुराणाम् ॥ ५८ ॥

### इद्व-विओगं -दुक्लं होदि महहीणं विसय-तण्हादो । विसय-वसादो सुक्लं जेसिं तेसिं कुदो तित्ती ॥ ५९ ॥

मनमें धूर्तता आई और उसने राजदोही बनकर राजमहरूको जा घेरा। उस समय रानी गर्भवती थी। राजाने रानीको तो मयुरयंत्रमें बैठाकर आकाशमार्गसे चलता कर दिया और खयं युद्धमें मारा गया। मयूर्यंत्र रानीको लेकर स्मशानभूमिमें जा गिरा और वहींपर रानीने पुत्र प्रसव किया । इस घटनाका वर्णन करते हुए क्षत्रचूडामणिकारने ठीक ही कहा है, कि प्रातःकालके समय जिस रानीकी पूजा खर्य राजाने की थी, सन्ध्याके समय उसी रानीको स्मशानभूमिकी शरण लेनी पड़ी । अतः समझदारोंको पापसे डरना चाहिये ॥ ५६ ॥ अर्थ-कर्मके उदयके कारण रात्रु भी मित्र हो जाता है और मित्र भी शत्रु हो जाता है। यही संसारका स्वभाव है ।। भावार्थ-इस संसारमें सब कुछ कर्मका खेळ है। क्राम कर्मका उदय होनेसे शत्रु भी मित्र हो जाता है। जैसे, रावणका भाई विभीषण रामचंद्रजीका मित्र बन गया था । और अञ्चभ कर्मका उदय होनेसे मित्र भी राह्न हो जाता है। जैसे, वही विभीषण अपने सहोदर रावणका ही शत्रु बनगया था। संसारका यही नम्न खरूप है ॥ ५७ ॥ अब देवगतिका खरूप कहते हैं। अर्थ-अथवां जिस किसी तरह देव होता है, तो महर्द्धिक देवोंकी ऋद्भिसम्पदाको देखकर उसे मानसिक दुःखं होता है।। भावार्थ-मनुष्यगतिसे निकलकर जिस किसी तरह बड़ा कष्ट सहकर देव होता है, क्योंकि देव पर्याय पाना सहज नहीं है, तो वहाँ भी अपनेसे बड़े महाऋद्भिके धारक इन्द्र, सामानिक, त्रायश्चिश आदि देवोंकी विभूतिको देखकर मन ही मन द्युरता है ॥ ५८ ॥ अर्थ-महर्द्धिक देवोंको विषयसुखकी बड़ी तृष्णा होती है, अतः उन्हें भी अपने प्रिय देव-देवाक्कनाओंके वियोगका दुःख होता है। जिनका सुख विषयोंके अधीन है, उनकी तृप्ति

१ समस् विवाय। २ ल मस्ग्या ३ लम्सगमह्दीणं। ४ द विषयं, म विओगे। ५ व महहूीण. समस्य महदीण।

[ छाया-इष्टवियोगदुःखं भवति महद्धांनां विषयतृष्णातः । विषयवशात् सुखं येषां तेषां कृतः तृष्ठिः ॥ ] होदि भवति । किं तत् । दुःखम् । कीदक्षम् । इष्टवियोगम् इष्टानां देवाप्सरोविषयादीनां वियोगजं विप्रयोगस्तरसंभवम् । केषाम् । महद्धांनां महर्द्धिकानाम् इन्द्रसामानिकत्रायश्चिशादिदेवानाम् । कृतः । विषयतृष्णातः पश्चेन्द्रियविषयसुखवाञ्छातः । येषां जीवानां विषयवशात् स्पर्शनादिविषयसुखवशतः सुखं शर्म तेषां जीवानां कृतः तृष्ठिः संतोषः । न कृतोऽपि ॥ ५९ ॥

## सारीरिय-दुक्लादो माणस-दुक्लं हवेह अइ-पउरं । माणस-दुक्ल-जुदस्स हिं विसया वि दुहावद्दा हुंति ॥ ६० ॥

[ छाया-शारीरिकदुःखतः मानसदुःखं भवति अतिष्रचुरम् । मानसदुःखयुतस्य हि विषयाः अपि दुःखावहाः भवन्ति ॥ ] नतु देवानां शारीरिकं दुःखं प्रायेण न संभवति मानसदुःखं कियन्मात्रम् इत्युक्ते वावदीति । मानसदुःखम् अतिषचुरम् अतिषनं भवेत् । कृतः । शारीरिकदुःखात् शरीरसंभवाशमेतः । हि यस्मात्, मानसदुःखयुतस्य पुंसः विषया अपि इन्द्रियगोचरा अपि दुःखावहाः दुःखकारिणो भवन्ति ॥ ६० ॥

#### देवाणं पि य सुक्लं मणहर-विसएहिं कीरदे जिदि हि। विसर्यं-वसं जं सुक्लं दुक्लस्स वि कारणं तं पि॥ ६१॥

[ छाया-देवानामि च मुखं मनोहरविषयैः क्रियते यदि हि । विषयवशं यत्मुखं दुःखस्यापि कारणं तदिष ॥ ] हि स्फुटम्, यदि चेत्, क्रियते निष्पायते । किं तत् । मुखं शर्म । केषाम् । देवानाम्, अपिशब्दात् न केवलमन्येषाम् । कैः । मनोहरविषयैः देवीनवशरीरविक्रियाप्रमुखैः । यद् विषयवशं विषयाधीनं मुखं तदिष विषयवशं मुखम् । कालान्तरे दुव्यान्तरसंबन्धे च तदिष मुखं दुःखस्य कारणं हेतुर्जायते ॥ ६१ ॥

कैसे हो सकती है ? भावार्थ-खर्गमें केवल सामान्य देव ही दुःखी नहीं हैं, किन्तु महर्द्धिक देव भी दुःखी हैं । उन्हें भी विषयोंकी तृष्णा सतत सताती रहती है । अतः जब कोई उनका प्रियजन स्वर्गसे च्युत होता है, तो उन्हें उसका बड़ा दु:ख होता है। प्रन्थकार कहते हैं, कि यह ठीक ही है, क्योंकि जिनका सुख खाषीन नहीं है, पराधीन है, तथा जो विषयोंके दास हैं, उनको सन्तोष कैसे हो सकता है ? ॥ ५९ ॥ अर्थ-शारीरिक दुःखसे मानसिक दुःख बड़ा होता है । क्योंकि जिसका मन दुःखी होता है, उसे विषय भी दुःखदायक लगते हैं। भावार्थ-शायद कोई यह कहे कि देवोंको शारीरिक दुःख तो प्रायः होता ही नहीं है, केवल मानसिक दुःख होता है, और वह दुःख साधारण है। तो आचार्य कहते हैं, कि मानसिक दुःखको साधारण नहीं समझना चाहिये, वह शारीरिक दु:खसे भी बड़ा है; क्योंकि शारीरिक सुखके सब साधन होते हुए भी यदि मन दु:खी होता है तो सन साधन नीरस और दुःखदायी रूगते हैं। अतः देव भी कम दुःखी नहीं हैं। द०॥ अर्थ-यदि देवोंका भी सुख मनको हरनेवाले विषयोंसे उत्पन्न होता है, तो जो सुख विषयोंके आधीन है, वह दु:खका भी कारण है !! भावार्थ—सब समझते हैं कि देवलोकमें बड़ा सुख़ है और किसी दृष्टिसे ऐसा समझना ठीक भी है, क्योंकि वैषयिक सुखकी दृष्टिसे सत्र गतियोंमें देवगति ही उत्तम है। किन्तु वैषयिक सुख विषयोंके अधीन है और जो विषयोंके अधीन है वह दुःखका भी कारण है। क्योंकि जो विषय आज हमें सुखदायक प्रतीत होते हैं, कल वे ही दुःखदायक लगने लगते हैं। जब तक हमारा मन उनमें लगता है, या जब तक वे हमारे मनके अनुकूल रहते हैं, तब तक तो वे

१ व वि । २ स्ट्राम अति इन्द्रिय । ३ स्ट्राम साग कीरए । ४ व विसइ । ५ ग विसं।

## एवं सुद्धु असारे संसारे दुक्ल-सायरे घोरे। किं कत्थ वि अस्थि सुद्दं वियारमाणं सुणिच्छयदो॥ ६२॥

[ छाया-एवं सुष्ठु असारे संसारे दुःखसागरे घोरे। किं कुत्रापि अस्ति सुखं विचार्यमाणं सुनिश्चयतः ॥ ] एवं चतुर्गतिषु दुःखसुखमावस्योपसंहारं दर्शयति । एवं पूर्वोक्तप्रकारेण सुनिश्चयतः परमार्थतः विचार्यमाणं चर्च्यमानं कुत्रापि चतुर्गतिसंसारे सुखं किमस्ति । अपि तु नास्ति । कथंभूते संसारे । सुष्ठु असारे अतिशयेन सारवर्जिते । पुनः कीदक्षे । दुःखसागरे असुखसमुद्दे, घोरे रोद्दे ॥ ६२ ॥ अथ जीवानाम् एकत्र स्थितौ नियतस्वं नास्तीखावेदयति-

#### दुकिय-कम्म-वसादो राया वि य असुइ-कीडओ होदि। तत्थेव य कुणइ रई पेक्लैह मोहस्स माहप्यं॥ ६३॥

[छाया-दुष्कृतकर्मवशात् राजापि च अञ्चिकीटकः भवति । तत्रैव च करोति रति प्रेक्षध्वं मोहस्य माहास्म्यम् ॥] च पुनः, राजापि भूपतिरपि न केवलमन्यः भवति जायते । कः । अञ्चिकीटकः विष्ठाकीटकः । दुःतः । दुःकर्मवशात् पापवर्मोद्यवश्यतः, च पुनः, तत्र विष्ठामध्ये रति रागं कुरुते सुखं कृत्वा मन्यते । पश्यत यूयं प्रेक्षध्वं मोहस्य मोहनीयकर्मणः माहास्म्यं प्रावल्यं यथा ॥ ६३ ॥ येन अथैकस्मिन् भवे अनेके संबन्धा जायन्ते इति प्रकृपयति –

हमें सुखदायक माञ्चम होते हैं, किन्तु मनके उधरसे उचटते ही वे दुःखदायक लगने लगते हैं। या आज हमें जो वस्तु प्रिय है, उसका वियोग हो जानेपर वही दु:खका कारण बन जाती है । अतः विषयसुख दुःखका मी कारण है।। ६१ ।। अर्थ-इस प्रकार परमार्थसे विचार करनेपर, सर्वणा असार, दु:खोंके सागर इस भयानक संसारमें क्या किसीको भी सुख है ? || भावार्थ-चारगतिरूप संसारमें मुख-दु:खका विचार करके आचार्य पूछते हैं, कि निश्चयनयसे विचार कर देखी कि इस संसारमें क्या किसीको भी सचा सुख प्राप्त है ! जिन्हें हम सुखी समझते हैं, वस्तुतः वे भी दुःखी ही हैं। दुःखोंके समुद्रमें सुख कहाँ ।। ६२ ॥ अब यह बतलाते हैं कि जीवोंका एक पर्यायमें रहना भी नियत नहीं है। अर्थ-पापकर्मके उदयसे राजा भी मरकर विष्ठाका कीड़ा होता है, और उसी विष्ठामें रित करने लगता है। मोहका माहात्म्य तो देखो ॥ भावार्थ-विदेह देशमें मियिला नामकी नगरी है । उसमें सुभोग नामका राजा राज्य करता था । उसकी पत्नीका नाम मनोरमा था । उन दोनोंके देवरित नामका युवा पुत्र था। एक बार देवकुरु नामके तपस्ती आचार्य संघके साथ मिथिला नगरिके उद्यानमें आकर ठहरे। उनका आगमन धूर्नकर राजा सुभोग मुनियोंकी वन्दना करनेके लिये गया। और आचार्यको नमस्कार करके उनसे पूछने लगा-मुनिराज! मैं यहाँसे मरकर कहाँ जन्म हूँगा ! राजाका प्रश्न सुनकर मुनिराज बोले-'हे राजेन्द्र । आजसे सातवें दिन विजलीके गिरनेसे तुम्हारी मृत्यु हो जायेगी और तुम मरकर अपने अशीचालयमें टट्टीके कीड़े होओगे। हमारे इस कथनकी सस्यताका प्रमाण यह है, कि आज जब तुम यहाँसे जाते हुए नगरमें प्रवेश करोगे तो तुम मार्गमें एक भौरेकी तरह काले कुत्तेको देखोगे।' मुनिके बचन सुनकर राजाने अपने पुत्रको बुलाकर उससे कहा, 'पुत्र ! आजसे सातवें दिन मरकर मैं अपने अशीचालयमें टट्टीका कीड़ा हूँगा । तुम मुहे मार देना।' पुत्रसे ऐसा कहकर राजाने अपना राजपाट छोड़ दिया और बिजली गिरनेके भयसे जलके अन्दर बने हुए महलमें छिपकर बैठ गया । सातवें दिन विजलीके गिरनेसे राजाकी मृत्यु हो गई

१ व पेक्खहु, ल म ग पिक्खह ।

पुत्तो वि भाउ जाओ सो चिय भाओ वि देवरो होदि। माया होदि सवत्ती जणणो वि य होदि' भत्तारो ॥ ६४॥ एँयम्मि भवे एदे संबंधा होति एय-जीवस्स। अण्ण-भवे किं भण्णइ जीवाणं धम्म-रहिदाणं॥ ६५॥ युंगलम्

[ छाया-पुत्रोऽपि श्राता जातः स एव श्रातापि देवरः भवति । माता भवति सपली जनकोऽपि च भवति भती ॥ एकस्मिन् भवे एते संबन्धः भवन्ति एकजीवस्य । अन्यभवे किं भण्यते जीवानां धर्मरहितानाम् ॥ ] एकजीवस्य एक-प्राणिनः एकस्मिन्नव भवे जन्मिन एते पूर्वोक्ताः संबन्धा श्रातपुत्रादिक्षपेण संयोगा भवन्ति जायन्ते । ते के । पुत्रः ततुजः श्राता बान्धवो जातः अभूत् । सोऽपि च श्राता देवर्षः भवति । माता जननी सपली भर्तृभार्या भवति । जनकोऽपि च पितापि भर्ता वल्लभो भवति । अन्यभवे परभवे धर्मरहितानां किं भण्यते किं कथ्यते । वसन्ततिलकायाः वेश्यायाः धनदेवस्य कमलायाश्र एते पूर्वोक्ता दृष्टान्ताः ॥ उक्तं च । मालवदेशे उज्जयिन्यां राजा विश्वसेनः, श्रेष्टी सुदृत्तः बोडशकोदिद्वयसामी, वसन्ततिलका वेश्या । सा सुदृत्तेन गृहवासे धृता । सा गुर्विणी सती कण्डुकाशश्वासादिरोगाकान्ता तेन स्यक्ता । स्वगृहे सा वसन्ततिलका बालयुगलं पुत्रं पुत्रीं प्रसूता । उद्विषयो रत्नकम्बलेनावृत्य दक्षिणदिश्चि प्रतोक्ता तेन स्यका पुत्री मुक्ता । प्रयागवासिसुकेतुसार्थवाहेन सुप्रभाप्रियायाः दत्ता । तथैवोक्तरिकि प्रतोक्यां पुत्रो धनदेवो मुक्तः सन् साकेतपुरस्थसुभद्रेण सुत्रतायाः दत्तः । पूर्वोपार्जितपापात् तयोः धनदेवकमलयोः दम्पतीत्वं जातम् । धनदेवः उज्ययन्यां व्यापारार्थं गतः तया वसन्ततिलकया वेश्या सह सुन्धः । तत्तत्त्योवेश्णनामा वालो जातः । कमलया श्रीमुनिदत्तेन सर्वः संबन्धः कथितः । कथं तत् । उज्जयिन्यां विपः सोमशर्मा, मार्या काश्यपी,

और वह मरकर अपने अशोचालयके विष्ठामें स्केद कीड़ा हुआ ! पुत्रने जैसे ही उसे देखा और वह उसे मारनेको प्रवृत्त हुआ, वह कीड़ा विष्ठामें घुस गया । संसारकी यह विचित्रता देखकर पुत्रको बड़ा अचरज हुआ और वह विचारोंमें डूब गया । संसारकी यह स्थिति कितनी करुणाजनक है ॥ ६३ ॥ अब कहते हैं कि एक ही भवमें अनेक नाते हो जाते हैं । अर्थ—पुत्र भी भाई होता है । वह भाई भी देवर होता है । माता सौत होती है । पिता भी पित होता है । जब एक जीवके एकही भवमें ये नाते होते हैं, तो धर्मरहित जीवोंके दूसरे भवमें कहना ही क्या है ? भावार्थ—जैन शाक्तोंमें अठारह नातेकी कथा प्रसिद्ध है । उसी कथाके प्रमुख पात्र धनदेव और पात्री वसन्तितलका वेश्या तथा उसकी पुत्री कमलाके पारस्परिक सम्बन्धोंको लेकर उक्त बातें कही गई हैं । कथा इस प्रकार है—मालबदेशकी उज्जैनी नगरीमें राजा विश्वसेन, सेठ सुदत्त और वसन्तितलका वेश्या रहती थी । सेठ सुदत्त सोलह करोड़ इन्यका खामी था । उसने वसन्तितिलका वेश्याको अपने घरमें रखिलया । वह गर्भवती हुई और खाज, खाँसी, श्वास आदि रोगोंने उसे घेर लिया । तब सेठने उसे अपने घरसे निकाल दिया । अपने घरमें आकर वसन्तितिलकाने एक पुत्र और एक पुत्रीको जन्म दिया । खिन होकर उसने

१ रू म स ग विय । २ रू म स ग होइ। १ एवा गाथा रू-पुस्तके नास्ति । ४ इस गाथाके अनन्तर नीचे लिखा हुआ अधिक पाठ, जैसा मिला, लिखा है। ब-"वसंति लिखा भाणदेवपदमाइणि इतिथ दिइता। भाया भित्रजय देवरो सि पुत्ती सि पुत्तपुत्तो सि। पित्रव्यट सि बालय होसि णत्तछकेणं॥ ६६॥ तुज्झ पिया मम भाया सुसुरो पुत्तो पइ य जणणो य। तइ य पियामहु होइ बालयणत्तणत्थकेणं॥ ६७॥ माया य तुज्झ बालय मम जणणी सासुय सवकी य। बहु भाजजया य पियामही य इत्येव जाया या ॥ ६८॥"। म-वसंति तल्या भणदेवपदमापदणि दिईता बालाय णिसुणि वयणं तुहु सिरसई हुंति अहुद इ नत्ता॥ ६६॥ पृत्तु भत्तीज्ञ भाग्यद देवक पित्तियन पुत्तो ओ॥ ६६॥ तुहु पियरो महु पियरो णियामहो तहह [य] इवइ भत्तारो। भायन तहा वि पुत्तो सुनुरु हवय [इ] वालया मन्झा॥ ६७॥ तुहु जणणी हुई भज्ञा पिथामहि तह य मायरी। सवई हवइ बहु तह सा सुप कहिया अनुद ह णत्ता॥ ६८॥। ५ रू संबंधा जायंते उत्पद्मते। ६ फ देवरः भन्नेनुजो भवति।

त्योः पुत्री अभिभूतिसोमभूतिनामानी द्वावि बहिः पिठित्वा आगच्छ्यां जिनदत्तपुत्रमुनेः मातरं जिनमत्यर्थिकां शरीरसमाधानं पृच्छन्तीम् आलोक्य जिनभद्रश्वशुरमुनेश्व वधूटिकासुभद्रार्थिकां शरीरसमाधानं पृच्छन्तीमालोक्य द्वाभ्यां आतृभ्याम् उपहासं कृतम् । त्रकृणस्य[द्वद्वा] वृद्धस्य तरुणी धात्रा विपरीतं कृतिमिति । तथोपार्जितकमेवशात् कालेनान्त्रोज्ञिय्यां सोमशर्मा सत्वा वसन्तिलेका जाता, अभिभूतिसेनभूतिद्वन्द्वं मत्याः विश्वशुममं कमलाधनदेवपुत्रपुत्रीयुग्यं यथासंख्यं जातम्, काश्यपीत्वरीवरुणशिशुत्वं प्राप्ता । सर्वमेतच्छुत्वा जातिस्परी भूत्वाऽणुवतं लेका अज्ञविनी गत्ता वसन्तिलकागृहं प्रविश्य पालणस्यं वरुणम् आन्दोलयति । उत्तं च । 'बालय णिसुणसु वयणं तुष्ट्यः सरित्सा हि अट्टदह णत्ता । पुत्तु भतिज्ञ भायउ देवरु पित्तयु पोत्तेजु ॥' मम मर्तुः पुत्रत्वात् त्वं पुत्रः । १ । धनदेवन् आतुः पुत्रत्वात् त्वं वालो आतृज्यः । २ । त्वन्मदेकमातृत्वात् त्वं मम आता । ३ । धनदेवस्य लघुआतृत्वात् त्वं मम देवरः । ४ । धनदेवो मम तातः तद्धाता त्वं तेन मे पितृव्यः । ५ । अहं वेश्यासपत्नी तेन धनदेवो मत्युत्रः तस्यापि त्वं पुत्रः तस्यान्यम पौत्रस्त्वम् । ६ । इति शिशुना सह संबन्धः ॥ 'तुह पियरो महं पियरो पियामहो तह य इत्ह भत्तारो । भायउ तह व य पुत्रो ससुरो हवई स बालया मज्या।' धनदेवो वसन्तिलकामर्तृत्वात् मम पिता । १ । त्वं मम पितृव्यस्तवापि स धनदेवः तातत्वात् मे पितामहः । २ । तथा मम सोऽपि भर्ता । ३ ।' एकमातृत्वात् स य मम भ्राता । ४ । अहं वेश्यायाः सपत्नी, स च तस्या वेश्यायाः पुत्रत्वात् ममापि पुत्रः । ५ । वेश्या मे श्वशूरहं तस्या वधूः, धनदेवो वेश्यामर्तृत्वात् मधीयः श्वश्चरः । ६ । इति धनदेवेन सह संबन्धः ॥ 'भाजज्ञामि तुमं वा पियामही तह य मायरी सवई । हवइ वहु तह सास् एकहिया अञ्जदह एका॥' तव आतृगार्यात्वात मम आतृज्ञाया । १ । तव मम च व

रहकम्बलमें लपेट कर कमला नामकी प्रत्रीको तो दक्षिण ओरकी गलीमें डाल दिया। उसे प्रयागका व्यापारी सुकेत लेगया और उसने उसे अपनी सुपुत्रा नामकी पत्नीको सैं।प दिया। तथा धनदेव पुत्रको उसी तरह रतकम्बलसे लपेटकर उत्तर ओरकी गलीमें रख दिया। उसे अयोध्यात्रासी सुभद्र ले गया और उसने उसे अपनी सुवता नामकी पत्नीको सौंप दिया । पूर्वजन्ममें उपार्जित पापकर्मके उदयसे धनदेव और कमलाका आपसमें विवाह होगया । एक बार धनदेव व्यापारके लिये उज्जैनी गया । वहाँ वसन्तितिलका वेश्यासे उसका सम्बन्ध होगया। दीनोंके सम्बन्धसे वरुण नामका पुत्र उत्पन्न हुआ । एक वार कमलाने श्रीमुनिदत्तमे अपने पूर्वभवका कृतान्त पूछा । श्रीमुनिदत्तने सब सम्बन्ध बतलाया, जो इस प्रकार है। उज्जैनीमें सोमशर्मा नामका ब्राह्मण था। उसकी पत्नीका नाम काश्यपी था। उन दोनोंके अग्निभूति और सोमभूति नामके दो पुत्र थे। वे दोनों परदेशसे विद्याध्ययन करके लौट रहे थे। मार्गमें उन्होंने जिनमति आर्थिकाको अपने पुत्र जिनदत्तमुनिसे कुशलक्षेम पूछते हुए देखा, तथा सभद्रा आर्थिकाको अपने खरूर जिनभद्रमुनिसे कुशलक्षेम पूछते हुए देखा । इसपर दोनों भाईयोंने उपहास किया 'जवानकी स्त्री बढ़ी और बुढ़ेकी स्त्री जवान, विधाताने अच्छा उलट फेर किया है। कुछ समय पश्चात् अपने उपार्जित कर्मों अनुसार सोमशर्मा ब्राह्मण मरकर उज्जैनीमें ही वसन्तसेनाकी पुत्री वसन्ततिलका हुई और अग्निभूति तथा सोमभूति दोनों मरकर उसके धनदेव और कमला नामके पुत्र और पुत्री हुए। ब्राह्मणकी पत्नी व्यभिचारिणी काश्यपी मरकर धनदेवके सम्बन्धसे वसन्ततिलकाके वरुण नामका पुत्र हुई। इस कथाको सुनकर कमलाको जातिस्मरण हो आया । उसने मुनिराजसे अणुब्रत प्रहण किये और उज्जैनी जाकर वसन्ततिलकाके घरमें धुसकर पालनेमें पड़े हुए वरुणको हुलाने लगी और उससे कहने लगी-१ मेरे पतिके पुत्र होनेसे तुम मेरे

रैफ कीस्वा । र सर्वत्र बाकहेय इति पाठः । र सर्वत्र पीशुक्त इति पाठः । ४ सर्वत्र मुद्ध इति पाठः । ५ सर्वत्र तह स सास् इति पाठः ।

धनदेवः पिता, तस्यापि वेश्या माता, तेन मे पितामही सा । २ । धनदेवस्य तवापि सा मातृत्वात् ममापि माता । ३ । मद्ग्रिमार्यात्वात् सा मे सपत्नी । ४ । धनदेवो मत्सपत्नीपुत्रत्वात् ममापि पुत्रस्तद्भायांत्वात् मदीया सा वेश्या वधः । ५ । अहं धनदेवभार्या तस्य सा माता तेन मे श्वश्रः । ६ । एतच्छुत्वा वेश्याधनदेवकमळावकणादयः ज्ञात-वृतान्ताः जातस्मरीभृताः प्रतिबुद्धाः तपो गृहीत्वा च स्वर्गं गता इति धनदेवादिदृष्ठान्तकथा ॥ ६४–६५॥ अथ पञ्चविध-संसारस्य नामानि निर्दिशति-

#### ्र संसारो पंच-विहो दब्वे खेत्ते तहेव काले य । भव-भमंणो य चउत्थो पंचमओ भाव-संसारो ॥ ६६ ॥

[छाया-संसारः पद्यविधः द्रव्ये क्षेत्रे तथैव काले च । भवश्रमणश्च चतुर्थः पद्यमकः भावसंसारः ॥ ] संसरणं संसारः परिवर्तनं श्रमणमिति यावत पद्यविधः पद्यप्रकारः । प्रथमो द्रव्यसंसारः १, द्वितीयः क्षेत्रसंसारः २, तथैव तृतीयः कालसंसारः ३, च पुनः चतुर्थो भवश्रमणः भवसंसारः ४, पद्यमो भावसंसारः ५ ॥ ६६ ॥ अथ प्रथमद्रव्य-परिवर्तनः सहसं निरूपयति—

### बंधदि मुंचंदि जीवो पडिसमयं कम्म-पुग्गला विविहा । णोकम्म-पुग्गला वि य मिच्छत्त-कसाय-संजुत्तो ॥ ६७॥ ।

पत्र हो । २ मेरे भाई धनदेवके पत्र होनेसे तुम मेरे भतीजे हो । ३ तुम्हारी और मेरी माता एक ही है, अतः तुम मेरे भाई हो । ४ धनदेवके छोटे भाई होनेसे तुम मेरे देवर हो । ५ धनदेव मेरी माता वसन्तितिलकाका पति है, इसलिये धनदेव मेरा पिता है। उसके भाई होनेसे तुम मेरे काका हो। ६ में वेश्या वसन्ततिलकाकी सीत हूँ। अतः धनदेव मेरा पुत्र है। तुम उसके भी पुत्र हो, अतः तम मेरे पौत्र हो । यह छह नाते बच्चेके साथ हए । आगे-१ वसन्ततिलकाका पति होनेसे धनदेव मेरा पिता है। २ तुम मेरे काका हो और धनदेव तुम्हारा भी पिता है, अतः वह मेरा दादा है। ३ तथा वह मेरा पति भी है। ४ उसकी और मेरी माता एक ही है; अतः धनदेव मेरा भाई है। ५ मैं वेश्या वसन्तितिलकाकी सौत हूँ और उस वेश्याका वह पुत्र है; अतः मेरा भी पुत्र है। ६ वेश्या मेरी सास है, मैं उसकी पुत्रवधू हूँ और धनदेव वेश्याका पति है; अत: वह मेरा श्वशुर है। ये छह नाते धनदेवके साथ हुए। आगे--१ मेरे भाई धनदेवकी पत्नी होनेसे वेश्या मेरी भावज है। २ तेरे मेरे दोनोंके धनदेव पिता हैं और वेश्या उनकी माता है; अतः वह मेरी दादी है। ३ धनदेवकी और तेरी भी माता होनेसे वह मेरी भी माता है। ४ मेरे पति धनदेवकी भार्या होनेसे वह मेरी सौत है। ५ धनदेव मेरी सौतका पुत्र होनेसे मेरा भी पुत्र कहळाया। उसकी पत्नी होनेसे वह वेश्या मेरी पुत्रवधू है। ६ मैं धनदेवकी स्त्री हूँ और वह उसकी माता है; अतः मेरी सास है। इन अट्टारह नातोंको सुनकर वेस्या, धनदेव आदिको भी सब बातें ज्ञात होजानेसे जाति-स्मरण हो आया । सभीने जिनदीक्षा लेली और मरकर खर्ग चले गये । इस प्रकार एक ही भवमें अद्वारह नाते तक होजाते हैं, तो दूसरे भवकी तो कथा ही क्या है ! ॥ ६४-६५ ॥ अव पाँच प्रकारके संसारके नाम बतलाते हैं। अर्थ-संसार पाँच प्रकारका होता है-द्रव्यसंसार, क्षेत्रसंसार, काल-संसार, भवसंसार और भावसंसार ॥ भावार्थ-परिश्वमणका नाम संसार है, और द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव और भावके निमित्तसे वह पाँच प्रकारका होता है। १६ ॥ पहले द्रव्य परिवर्तन या द्रव्यसंसारका

१ व म भवणो । २ व मुच्चदि । ३ गाथान्ते व म 'दन्त्रे'।

[ छाया-बाग्नित मुस्ति च जीवः श्रतिसमयं कर्मपुद्गलान् विविधान्। नोकर्मपुद्गलानि च मिध्यासकषायसंयुक्तः॥] जीवः संसारी प्राणी पश्चमिध्यात्वपश्चविश्वतिकषायवशात् श्रतिसमयं, समयं समयं प्रति, कर्मपुद्गलान् ज्ञानावरणादि-समक्रमेयोग्यान् कर्मवर्गणायातपुद्गलस्कन्धान्, क्षिय्वरूक्षवर्णगन्धादिभिः तीव्रमन्दमध्यमभावेन यथावस्थितान् योग्यान् अनेकप्रकारान्, अपि च, नोकर्मपुद्गलान्, शरीरत्रयस्य षद्पर्याप्तियोग्यपुद्गलान् बधाति योगवशात् बन्धं नयति, मुश्चति स्वस्थितिकाल स्थित्वा जीर्णयति । उक्तं च। 'सर्वेऽपि पुद्गलाः खल्वेकेनात्तिज्ञाताश्च जीवेन । ह्यसकृद्धानन्तकृतवः पुद्गलपरिवतैसंसारे ॥' इति 'अगहिदमिस्सयगहिदं मिस्समगहिदं तहेव गहिदं च। मिस्सं गहिदागहिदं गहिदं मिस्सं अगहिदं च॥' ० ० ४, ० ० ४, ० ० १, ० ० ४, ० ० ४, ० ० १। ४ ४ ०, ४ ४ ०, ४ ४ ०, ४ ४ १, ४ ४ १, ४ ४ १, ४ ४ ०, ४ ४ १, ४ ४ ०, ४ १ १ ४, १ १ ०, १ १ ४, १ १ ०, १ १ ४, १ १ ०, १ १ ४, १ १ ४, १ १ ० ॥ ६०॥ अथ क्षेत्रपरिवर्तनमाह्-

स्ररूप कहते हैं। अर्थ-मिथ्यात्व और कषायसे युक्त संसारी जीव प्रतिसमय अनेक प्रकारके कर्म-पुद्गलों और नोकर्मपुद्गलोंको भी ग्रहण करता और छोड़ता है ॥ भावार्थ-कर्मबन्धके पाँच कारण हैं-निय्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय और योग । इनमें मिथ्यात्व और कषाय प्रधान हैं, क्योंकि ये मोहनीयकर्मके भेद हैं और सब कर्मोंमें मोहनीयकर्म ही प्रधान और बळवान है। उसके अभावमें शेष सभी कर्म केवल निस्तेज ही नहीं होजाते, किन्तु संसार परिभ्रमणका चक्र ही रुक जाता है। इसी लिये आचार्यने मिध्यात्व और कषायका ही प्रहण किया है । मिध्यात्वके पाँच भेद हैं और कषायके पचीस मेद हैं । इन मिध्यात्व और कषायके आधीन हुआ संसारी जीव ज्ञानावरण आदि सात कर्मोंके योग्य पुद्गलस्कन्धोंको प्रतिसमय प्रहण करता है । लोकमें सर्वत्र कार्माणवर्गणाएँ भरी हुई हैं, उनमेंसे अपने योग्यको ही प्रहण करता है। तथा आयुकर्म सर्वदा नहीं बँधता, अतः सात ही कर्मीके योग्य पुद्रलस्कन्धोंको प्रतिसमय प्रहण करता है। और आबाधाकाल पूरा होजानेपर उन्हें भोगकर छोड़ देता है। जैसे प्रतिसमय कर्मरूप होनेके योग्य पुद्गलस्कन्धोंको प्रहण करता है, वैसे ही औदारिक, वैक्रियिक और आहारक, इन तीन शरीरोंकी छह पूर्वाप्तियोंके योग्य नोकर्मपुद्गलोंको भी प्रतिसमय प्रहण करता है और छोड़ता है। इस प्रकार जीव प्रतिसमय कर्मपुद्रलों और नोकर्म-पुद्रलोंको प्रहण करता और छोड़ता है। किसी विवक्षित समयमें एक जीवने ज्ञानावरण आदि सात कर्मोंके योग्य पुद्रलस्कन्ध प्रहण कियें और आबाधाकाल बीतजानेपर उन्हें भोगकर छोड़ दिया । उसके बाद अनन्त बार अगृहीतका प्रहण करके, अनन्त बार मिश्रका प्रहण करके और अनन्त बार गृहीतका प्रहण करके छोड़ दिया। उसके बाद जब वे ही पुद्गल वैसे ही रूप, रस, गन्ध, स्पर्श आदि भावोंको लेकर, उसी जीवके वैसे ही परिणामोंसे पुनः कर्मरूप परिणत होते हैं, उसे कर्मद्रव्य परिवर्तन कहते हैं। इसी तरह किसी विवक्षित समयमें एक जीवने तीन शरीरोंकी छह पर्याप्तियोंके योग्य नोकर्मपुद्रल प्रहण किये और भोगकर छोड़ दिये, पूर्वोक्त ऋमके अनुसार जब वे ही नोकर्म-पुद्रल उसी रूप-रस आदिको लेकर उसी जीवके द्वारा पुनः नोकर्मरूपसे प्रहण किये जाते हैं. उसे नोकर्म द्रव्यपरिवर्तन कहते हैं । कर्मद्रव्य परिवर्तन और नोकर्मद्रव्यपरिवर्तनको द्रव्यपरिवर्तन या द्रव्यसंसार कहते हैं। कहा भी है-'पुद्रलपरिवर्तनरूप संसारमें इस जीवने सभी पुद्रलोंको ऋगशः अनन्त बार ग्रहण किया और छोड़ा !' जो पुरल पहले ग्रहण किये हों उन्हें गृहीत कहते हैं ।

#### सो को वि णत्थि देसो लोयायासम्स णिरवसेसस्स । जत्थ ण सन्नो जीवो जादो मरिदो य बहुवारं ॥ ६८ ॥ १

[छाया-स कोऽपि नास्ति देशः लोकाकाशस्य निरवशेषस्य। यत्र न सर्वः जीवः जातः मृतश्च बहुवारम् ॥ ] लोकाकाशस्य श्रेणि ७ घनमात्रस्य ( = ३४३ ) निरवशेषस्य समग्रस्य स कोऽपि देशः प्रदेशो नास्ति न विद्यते । स कः । यत्र सर्वो जीवः समस्तमंसारी जीवः, बहुवारम् अनेकशरं यथा भवति तथा, न जातः न उत्पन्नः, न मृतश्च न मरणं प्राप्तः । क्षेत्रपरिवर्तेनं द्वेशा स्वपरमेदात् । तत्र खक्षेत्रपरिवर्तेनं कश्चित्स्यक्ष्मिनिगोदजीवः स्क्ष्मजघन्यनिगोदावगाहेन उत्पन्नः स्विधिति जीवित्या मृतः पश्चात् प्रदेशोत्तरावगाहनेन प्रदेशोत्तरक्षमण मैहामन्स्यावगाहपर्यन्तं अवगाहनानि करोति । परक्षेत्रपरिवर्तनं तु स्क्षमिनिगोदोऽपर्याप्तकः सर्वं जधन्यावगाहनशिरो लोकमभ्याष्ट्रपर्यशान् स्वश्चरित्रचात्रक्षित्रपन्नः खुद्रभवकालं कृति जीवित्वा मृतः । स एव पुनस्तेनैवावगाहनेन द्विवारं त्रिवारम् एवं यावत् घनाञ्चलासंख्येयन्भागवारं तत्रवीतपन्नः पुनः एककप्रदेशाधिकमावेन सर्वं लोकं त्रिचत्वारिशदधिकत्रिशतः ३४३ रज्जुप्रमाणं स्वजन्य-क्षेत्रभावं नयति इति परक्षेत्रपरिवर्तनम् । उत्ते च । 'सव्विम्हः लोयस्वेते कमसो तं णित्य जं ण उच्छिण्णो । उग्गाहणाच बहसो हिंदतो खेतसंसरि ॥' ६८ ॥ अथ कालपरिवर्तनं प्रतनिति—

जो पहले ग्रहण न किये हों, उन्हें अगृहीत कहते हैं । दोनोंके मिलावको मिश्र कहते हैं । इनके प्रहणका ऋम पूर्वोक्त प्रकार है। [इस ऋमको विस्तारसे जाननेके लिये इसी शास्त्रमालासे प्रकाशित गो० जीवकाण्ड (पू० २०४) देखना चाहिये । श्रेताम्बर सम्प्रदायमें द्रव्यपरिवर्तनके दो भेद किये गये हैं-बादर द्रव्यपरिवर्तन और सूक्ष्म द्रव्यपरिवर्तन । दोनोंके खरूपमें भी अन्तर है, जो इस प्रकार है-'जितने समयमें एक जीव समस्त परमाणुओंको औदारिक, वैक्रिय, तैजस, भाषा, आनप्राण, मन और कार्माणशरीर रूप परिणमाकर, उन्हें भीगकर छोड़ देता है, उसे बादर द्रव्यपरावर्त कहते हैं । और जितने समयमें समस्त परमाणुओंको औदारिक आदि सात वर्गणाओंमेंसे किसी एक वर्गणारूप परिणमाकर उन्हें भोगकर छोड़ देता है, उसे सूक्ष्म द्रव्यपरावर्त कहते हैं।' देखो हिन्दी पंचमकर्मप्रन्य गाथा ८७ का. अन् । । ६७ ॥ अब क्षेत्रपरिवर्तनको कहते हैं । अर्थ-समस्त-लोकाकाशक। ऐसा कोई मी प्रदेश नहीं है, जहाँ सभी जीव अनेक बार जिये और मरे न हों ॥ भावार्थ-यह लोक जगतश्रेणीका धनरूप है। सात राजुकी जगतश्रेणी होती है। उसका धन ३४३ राजू होता है। इन तीनसौ तेतालीस राजुओंमें सभी जीव अनेक बार जन्म ले चुके और मर चुके हैं। यही क्षेत्रपरिवर्तन है । वह दो प्रकारका होता है-खक्षेत्रपरिवर्तन और परक्षेत्रपरिवर्तन । कोई सुक्ष्मनिगोदियाजीव सुक्ष्मनिगोदियाजीवकी जधन्य अवगाहनाको लेकर उत्पन्न हुआ और आयु पूर्ण करके मर गया। पश्चात् अपने शरीरकी अवगाहनामें एक एक प्रदेश बढ़ाते बढ़ाते महामस्यकी अवगाहनापर्यन्त अनेक अवगाहना धारण करता है। इसे खक्षेत्रपरिवर्तन कहते हैं। अर्थात् छोटी अवगाहनासे लेकर बड़ी अवगाहना पर्यन्त सब अवगाहनाओंको धारण करनेमें जितना काल लगता है उसको स्वक्षेत्रपरिवर्तन कहते हैं। कोई जधन्य अवगाहनाका धारक सूक्ष्मनिगोदिया-लब्ध्यपूर्याप्तकजीव लोकके आठ मध्यप्रदेशोंको अपने शरीरके आठ मध्यप्रदेश बनाकर उत्पन्न हुआ। पीछे वही जीव उस ही रूपसे उस ही स्थानमें दूसरी तीसरी बार भी उत्पन्न हुआ।

१ ज सब्दे । २ व जादो य मदो य इति पाठः परिवर्तितः । ३ गाथान्ते ख खेत्तः, स खेते । ४ सर्दश्र 'महामत्स्या १८ दगाइ°' इति पाठः । कार्तिके ॰ ५

#### जवसप्पिणि-अवसप्पिणि-पहम-समयादि-चरम-समयंतं । जीवो कमेण जम्मदि मरदि य सेवेसु कालेसुं ॥ ६९॥

इसी प्रकार घनाञ्चलके असंख्यातवें भाग प्रमाण जघन्य अवगाहनाके जितने प्रदेश हैं, उतनी बार उसी स्थानपर ऋमसे उत्पन्न हुआ और खासके अट्ठारहवें भाग प्रमाण क्षुद्र आयुको भोगकर मरणको प्राप्त हुआ । पीछे एक एक प्रदेश बढ़ाते बढ़ाते सम्पूर्ण लोकको अपना जन्मक्षेत्र बना ले, यह परक्षेत्रपरिवर्तन है। कहा है-'समस्त लोकमें ऐसा कोई क्षेत्र नहीं है, जहाँ क्षेत्ररूप संसारमें परिभ्रमण करते हुए अनेक अवगाहनाओंको लेकर वह जीव ऋमशः उत्पन्न न हुआ हो।' [ श्वेताम्बरसाहित्यमें क्षेत्रपरावर्तके भी दो भेद हैं-बादर और सूक्ष्म । कोई जीव भ्रमण करता करता आकाशके किसी एक प्रदेशमें मरण करके पुनः किसी दूसरे प्रदेशमें मरण करता है, फिर किसी तीसरे प्रदेशमें मरण करता है। इस प्रकार जब वह लोकाकाशके समस्त प्रदेशोंमें मर चुकता है तो उतने कालको बादरक्षेत्रपरावर्त कहते हैं। तथा कोई जीव भ्रमण करता करता आकाशके किसी एक प्रदेशमें मरण करके पुनः उस प्रदेशके समीपवर्ती दूसरे प्रदेशमें मरण करता है, पुनः उसके समीपवर्ती तीसरे प्रदेशमें मरण करता है। इसके प्रकार अनन्तर अनन्तर प्रदेशमें मरण करते करते जब समस्त लोकाकाशके प्रदेशोंमें मरण कर चुकता है, तब सूक्ष्म क्षेत्रपरावर्त होता है। अनु | | ६८ | अब कालपरिवर्तनको कहते हैं । अर्थ-उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी कालके प्रथम समयसे लेकर अन्तिम समय पर्यन्त सब समयोंमें यह जीव ऋमशः जन्म लेता और मरता है ॥ भावार्थ-कोई जीव उत्सर्पिणी कालके प्रथम समयमें उत्पन्न हुआ और आयुर्ण करके मर गया। फिर भ्रमण करके दूसरी उत्सर्पिणीके दूसरे संमयमें उत्पन्न हुआ और आयु पूर्ण करके मर गया। फिर भ्रमण करके तीसरी उत्सर्पिणीके तीसरे समयमें उत्पन्न हुआ और उसी तरह मर गया । यही क्रम अवसर्पिणी कालके सम्बन्धमें भी समझना चाहिये। इस क्रमसे उत्सर्पिणी तथा अवसर्पिणीके बीस कोड़ाकोड़ी-सागरके जितने समय हैं, उनमें उत्पन्न हुआ, तथा इसी ऋमसे मरणको प्राप्त हुआ । अर्थात् उत्सर्पिणी और अवसर्पिणीके प्रथम, समयमें मरा, फिर दूसरी उत्सर्पिणी और अवसर्पिणीके दूसरे समयमें मरा। इसे कालपरिवर्तन कहते हैं। कहा भी है—"काल संसारमें भ्रमण करतें हुआ यह जीव उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी कालके सब समयोंमें अनेक बार जन्मा और मरा।" [ श्वेताम्बर साहित्यमें कालपरावर्तके भी दो भेद हैं। जितने समयमें एक जीव अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी कालके सब समयोंमें क्रम या विना क्रमके मरण कर चुकता है, उतने कालको बादरकालपरावर्त कहते हैं। सूक्ष्म कालपरावर्त दिगम्बर साहित्यके कालपरिवर्तनके जैसा ही है। अनु०]॥ ६९॥

१ इस समइस्सुसब्बेस्टा २ इस इस काले।

### णेरइयादि-गदीणं अवर-द्विदिदो वर-द्विदी जाव । सन्व-द्विदिसु वि जम्मदि जीवो गेवेज-पर्जातं॥ ७०॥ ।

[छाया-नैरियकादिगतीनाम् अपरिध्यतितः वरिध्यति यावत् । सर्वेस्थितिव्यपि जायते जीवः प्रैवेयकपर्यन्तम् ॥ ] जीवः संसार्यात्मा नरकादिगतीनां चतसणाम् अवरिध्यतितः जवन्यस्थितिमारभ्य उरकृष्टस्थितिपर्यन्तम् । तथा हि नरक्ष्यते अधन्यायुर्दशंसहस्रवर्षाणि, तेनायुषा तत्रोत्पन्नः पुनः संसारे आन्त्वा तेनैवायुषा तत्रोत्पन्नः । एवं दशवर्ष्यस्यस्यवादि तत्र चोतपन्नो सत्य । पुनः एकैकसमयाधिक्येन त्रयाश्रिशतसागरोपमाणि परिसमाप्यन्ते । पश्चात्तिग्रंगतौ भन्तर्मुहूर्तायुषोत्पन्नः आग्वत् तत्समयवारम् उत्पन्नः समयाधिक्येन त्रिपल्योपमानि तेनैव जीवेन परिसमाप्यन्ते । एवं मनुष्यगतावि । नरकगतिवत् देवगतावि । तत्रायं विशेषः । उत्कर्षतः एकत्रिशतसागरोपमाणि परिसमाप्यन्ते । एवं आन्त्वागस्य पूर्वोक्तजधन्यस्थितिको नारको जायते । तदितत्सर्वं समुदितं भवपरिवर्तनम् । उत्तं च । 'णिरयाउवा अहण्या जीवर्षुं उवरिक्रयादु गेवज्यो । जीवो मिच्छत्तवसा भवद्विदे हिंडिदो बहुसो ॥' ७० ॥ अथ भावपरिवर्तनं निक्रयति—

# परिणमदि सण्णि-जीवो विविह-कसाएहिँ ठिदि-णिमित्तेहिं। अणुभाग-णिमित्तेहि य वट्टंतो भाव-संसारे ॥ ७१ ॥

अब भवपरिवर्तनको कहते हैं। अर्थ-संसारी जीव नरकादिक चार गतियोंकी जघन्य स्थितिसे लेकर उक्कष्ट स्थितिपर्यन्त सत्र स्थितियोंमें प्रैवेयक तक जन्म लेता है ॥ भावार्थ-नरकगतिमें जघन्य आयु दस हजार वर्षकी है। उस आयुको लेकर कोई जीव प्रथम नरकमें उत्पन्न हुआ और आयु पूर्ण करके मर गया । पुनः उसी आयुको लेकर वहाँ उत्पन्न हुआ और मर गया । इस प्रकार दस इजार वर्षके जितने समय हैं. उतनी बार दस हजार वर्षकी आयु लेकर प्रथम नरकमें उत्पन हुआ। पीछे एक समय अधिक दस हजार वर्षकी आयु लेकर वहाँ उत्पन्न हुआ। फिर दो समय अधिक दस हजार वर्षकी आयु लेकर उत्पन्न हुआ । इस प्रकार एक एक समय बढ़ाते बढ़ाते नरकगतिकी उत्कृष्ट आयु तेतीस सागर पूर्ण करता है । फिर तिर्यश्चगतिमें अन्तर्मुहर्तकी जघन्य आयु लेकर उत्पन्न हुआ और पहलेकी ही तरह अन्तर्मृहर्तके जितने समय होते हैं, उतनी बार अन्तर्मृहर्तकी आयु लेकर वहाँ उत्पन्न हुआ । फिर एक एक समय बदाते बदाते तिर्यञ्चगतिकी उत्कृष्ट आयु तीन परुष समाप्त करता है । फिर तिर्यञ्चगति ही की तरह मनुष्यगतिमें भी अन्तर्भेहर्तकी जवन्य आयुसे लेकर तीन पल्यकी उत्कृष्ट आयु समाप्त करता है । पीछे नरकगतिकी तरह देवगतिकी आयुको भी समाप्त करता है। किन्तु देवगितमें इतनी विशेषता है कि वहाँ इकतीस सागरकी ही उत्कृष्ट आयुको पूर्ण करता है, क्योंकि प्रैवेयकमें उत्कृष्ट आयु इकतीस सागरकी होती है, और मिथ्यादृष्टियोंकी उत्पत्ति प्रैवेयक तक ही होती है। इस प्रकार चारों गतियोंकी आयु पूर्ण करनेको भवपरिवर्तन कहते हैं । कहा भी है—'नरककी जघन्य आयुसे लेकर ऊपरके प्रैवेयक पर्यन्तके सन्न भवोंमें यह जीव मिथ्यात्वके आधीन होकर अनेक बार भ्रमण करता है। ॥ ७०॥ अब भावपरिवर्तनको कहते हैं । अर्थ-सैनीजीव जघन्य आदि उत्कृष्ट स्थितिबन्धके कारण तथा अतु-

१ श अवरिद्विदिशे वरिद्विदी। २ ब जाम । ३ म भावे[भवे] । ब प्रतिमें इस गाथाके बीच और बाद नातेके कुछ शब्द लिखे गये हैं, इसलिए किसी दूसरेने हासियेमें यह गाया लिखी है । गाथाके अन्तमें भवों शब्द है । ४ [जावदु] ५ क स ग संसारों । ६ व भावसंसारो, म भाव ।

[ छाया-परिणमते संज्ञिजीवः विविधकषायैः स्थितिनिमित्तैः । अनुभागनिमित्तैश्च वर्तमानः भावसंसारे ॥ ] भावसंसारः भावपरिवर्तनम् । संज्ञिजीवः भिथ्यादृष्टिः पश्चिनिद्रयपर्याप्तकः प्राणी खयोग्यसवैष्ठवन्यां ज्ञानावरणप्रकृतिमन्तः-कोटाकोटिप्रमितां बंधाति । तस्य जीवस्य कषायाध्यवसायस्थानन्यसंख्येयलोकमात्राणि जदम्यस्थितियोग्यानि । तत्र सर्वज्ञषम्यकषायाध्यवसायस्थानं सर्वज्ञषम्यकषायाध्यवसायस्थानं सर्वज्ञषम्यकषायाध्यवसायस्थानं सर्वज्ञषम्यान् भागबन्धाध्यवसायस्थानं च प्राप्तस्य तद्योग्यसवैज्ञषम्यं योगस्थानं भवति । तेषामेव स्थितिकषायाध्यवसायानुभागस्थानानां द्वितीयमसंख्येयभागयुक्तं योगस्थानम् । एवमसंख्यातभागवृद्धि-संख्यातभुणवृद्धि-असंख्यातगुणवृद्धवाख्यचतुःस्थानवृद्धिपतितानि श्रेण्यसंख्येयभागप्रमितानि योगस्थानानि भवति । तथा तामेव स्थिति तदेव कषायाध्यवसायस्थानमास्कन्दतो द्वितीयमनुभागबन्धाध्यवसायस्थानं भवति । तस्याप्यविद्यापि योगस्थानानि पूर्वोक्तान्येव ज्ञातब्यानि । एवं तृतीयादिष्वप्यनुभागाध्यवसायस्थानेष्वसंख्यातलोकपरिसमाप्ति-पर्यन्तेषु प्रत्येकं योगस्थानानि नेतब्यानि । एवं तामेव स्थिति बन्नतो द्वितीयं कषायाध्यवसायस्थानं भवति । तस्याप्यनुभागबन्धाध्यवसायस्थानं भवति । तस्याप्यनुभागबन्धाध्यवसायस्थानानि योगस्थानानि च प्राग्वत् ज्ञातब्यानि । एवं तृतीयादिकषायाध्यवसायस्थानेष्वसंख्यातलोकमात्र-परिसमाप्तिपर्यन्तेष्वानृत्तिकमो ज्ञातव्यः । ततः समयाधिकस्थितेरपि स्थितिवनधाष्यवसायस्थानानि प्राग्वदर्खलयेवलोक

भागबन्धके कारण अनेक प्रकारकी कषायोंसे, तथा 'च'शब्दसे श्रेणिके असंख्यातवें भाग प्रमाण योग-स्थानोंसे वर्धमान भावसंसारमें परिणमन करता है ॥ भावार्थ-योगस्थान, अनुभागबन्धाध्यवसायस्थान क्षायाध्यवसायस्थान और स्थितिस्थान, इन चारके निमित्तसे भावपरिवर्तन होता है। प्रकृतिबन्ध और प्रदेश-बन्धके कारण आत्माके प्रदेशपरिस्पन्दरूप योगके तरतमरूप स्थानोंको योगस्थान कहते हैं। अन-भागबन्धके कारण कषायके तरतमस्थानोंको अनुभागबन्धाध्यवसायस्थान कहते हैं। स्थितिबन्धके कारण कषायके तरतमस्थानोंको कषायस्थान या स्थितिबन्धाध्यवसायस्थान कहते हैं। बँधनेवाले कर्मकी स्थितिके भेदोंको स्थितिस्थान कहते हैं। योगस्थान श्रेणीके असंस्थातवें भाग प्रमाण हैं। अनुभागबन्धाध्यवसायस्थान असंख्यातलोकप्रमाण हैं। तथा कषायाध्यवसायस्थान्द्रभी असंख्यातलोकप्रमाण हैं। मिथ्यादृष्टी. पश्चेन्द्रिय, सैनी, पर्याप्तक कोई जीव ज्ञानावरणकर्मकी अन्तःकोड़ाकोड़ीसागरप्रमाण जघन्यस्थितिको बाँघता है। उस जीवके उस स्थितिके योग्य जवन्य कवायस्थान, जवन्य अनुभाग०स्थान और जवन्य ही योगस्थान होता है। फिर उसी स्थिति, उसी कषाय० स्थान और उसी अनुभाग० स्थानको प्राप्तजीवके दूसरा योगस्थान होता है। जब सब योगस्थानोंको समाप्त कर लेता है तब उसी स्थिति और उसी कषाय० स्थानको प्राप्तजीवके दूसरा अनुभाग० स्थान होता है। उसके योगस्थान भी पूर्वोक्त प्रकार ही जानने चाहिये । इस प्रकार प्रत्येक अनुभाग । स्थानकें साथ सब योगस्थानोंको समाप्त करता है । अनुभाग । स्थानोंके समाप्त होनेपर, उसी स्थितिको प्राप्त जीवके दूसरा कषाय० स्थान होता है। इस कषाय० स्थानके अनुभाग० स्थान तथा योगस्थान पूर्ववत् जानने चाहिये । इस प्रकार सब कषाय० स्थानोंकी समाप्तितक अनुभाग । स्थान और योगस्थानोंकी समाप्तिका ऋम जानना चाहिये । कषाय । स्थानोंके भी समाप्त होनेपर वही जीव उसी कर्मकी एक समय अधिक अन्तःकोङ्गकोड़ीसागरप्रमाण स्थिति बाँधता है। उसके भी कषाय० स्थान, अनुभागस्थान तथा योगस्थान पूर्ववत् जानने चाहिये। इस प्रकार एक एक समय बढ़ाते बढ़ाते उत्कृष्ट स्थिति तीस कोड़ाकोड़ीसागर पर्यन्त प्रत्येक स्थितिके कषाय० स्थान, अनुभाग०स्थान और योगस्थानोंका कम जानना चाहिये।इसी प्रकार समस्त मूल और उत्तरप्रकृतियोंमें समझना चाहिये । अर्थात् प्रस्नेक म्लप्रकृति और प्रस्नेक उत्तरप्रकृतिकी जधन्य स्थितिसे लेकर उत्कृष्ट स्थिति पर्यन्त प्रत्येक स्थितिके साथ पूर्वोक्त सब कषाय० स्थानों, अनुभाग० स्थानों

मात्राणि भवन्ति । एवं समयाधिकक्रमेणोत्कृष्टस्थितिपर्यन्तं त्रिक्षतसागरोपमकोटाकोटिप्रसितस्थितेरपि स्थितिबन्धाच्यवसाय-स्थानान्यनुभागबन्धाच्यवसायस्थानानि योगस्थानानि च ज्ञातन्यानि । एवं मूलप्रकृतीनाम् उत्तरप्रकृतीनां च परिवर्तनक्रमो ज्ञातन्यः । तदेतत्सर्वं समुदितं भावपरिवर्तनं भवति । परिणमति परिणमान् प्राप्नोतीति भावसंसारः । कीदक्षः सन् । वैर्धमानः सन् । कैः । विविधकषायः, असंख्यातलोकमात्रकषायाध्यवसायैः । कीदक्षः । स्थितिनिमित्तैः, कर्मणां जयन्यायुत्कृष्टस्थितिबन्धकारणेः । पुनः कीदक्षः । अनुभागनिमित्तैः, अनुभागः फलदानपरिणतिः तस्य निमित्तेः कारणेः ।
चशन्दात् श्रेण्यसुंद्येयभागयोगस्थानैः । इति भावसंमारः ॥ ७९ ॥ एवं पश्चपदिवर्तनान्युपसंहरति-

एवं अणाइ-काले' पंच-पयारे' भमेइ संसारे । णाणा-दुक्ख-णिहाणो जीवो मिच्छत्त-दोसेण ॥ ७२ ॥

[ छाया-एवम् अनादिकाले पञ्चप्रकारे भ्रमति संसारे । नानादुः खनिधानः जीवः सिथ्यात्वदोषेण ॥ ] एवं पूर्वोक्षः प्रकारेण, संसारे भवे, जीवः अनादिकालं भ्रमति भ्रमणं करोति । केन । सिथ्यात्वदोषेण, सिथ्यात्वलक्षणदोषतः । कीहसे । पञ्चप्रकारे, द्रव्यादिपश्चभेदभिन्ने । पुनः कीहसे । नानादुः खनिधाने, अनेकाशमीत्पत्तिनिमित्ते ॥ ७२ ॥

## इय संसारं जाणिय मोहं सद्यायरेण चइऊणं। तं झायह स-सर्हेवं संसर्रणं जेण णासेइ॥ ७३॥

[ छाया-इति संसारं ज्ञात्वा मोहं सर्वादरेण त्यस्ता । तं ध्यायत खलारुपं संसरणं येन नदयति ॥ ] तं प्रसिद्धं स्वस्तिमानं ज्ञुद्धबोधमयस्त्ररूपं ध्यायत यूर्यं स्मरत्, येन ध्यातेन नदयति विनाशमेति । किम् । संसरणं पश्चसंसारश्चमणम् । कि कृत्वा । सर्वादरेण सम्यक्त्वव्रतध्यानादिसर्वोद्यमेन त्यस्ता मुत्तवा । कम् । मोहं, ममत्वपरिणाममोहनीयकमे च । कि कृत्वा पुनः । इति पुर्वोक्तं सर्वे ज्ञात्वा अवगम्य । कम् । संसारम् ॥ ७३ ॥

संसरन्त्रत्र संसारे जीवा मोहविषाकतः । स्त्वीमि तत्परित्यक्तं तिद्धं शुद्धं चिदात्मकम् ॥

इति श्रीस्वामिकार्त्तिकेयानुप्रेक्षायास्त्रिविद्यविद्याधरवङ्गाधाकवि
चक्रवर्तिभद्दारकश्रीश्रभचन्द्रदेवविरचितटीकायां

संसारान्प्रेक्षायां स्तीयोऽधिकारः ॥ ३ ॥

और योगस्थानोंको पहलेकी ही तरह लगा लेना चाहिये। इस प्रकार सब कर्मोंकी स्थितियोंको भोगनेको भावपरिवर्तन कहते हैं। इन परिवर्तनोंको पूर्ण करनेमें जितना काल लगता है, उतना काल भी उस उस परावर्तनके नामसे कहाता है।। ७१।। शि० सा० में भावपरावर्तके भी दो भेद हैं। असेन्स्यातलोकप्रमाण अनुभागबन्धस्थानोंमें एक एक अनुभागबन्धस्थानों क्रमसे या अक्रमसे मरण करते करते जीव जितने समयमें समस्त अनुभागबन्धस्थानोंमें मरण कर चुकता है, उतने समयको बादर भावपरावर्त कहते हैं। तथा जघन्य अनुभागस्थानसे लेकर उत्कृष्ट अनुभाग स्थान पर्यन्त प्रत्येक स्थानमें क्रमसे मरण करनेमें जितना समय लगता है, उसे सूक्ष्मभाव परावर्त कहते हैं। श्रे० सा० में प्रस्केक परावर्तके नामके साथ पुद्रल शब्द भी जुड़ा रहता है। यथा—इन्य पुद्रल परावर्त, क्षेत्र पुद्रल परावर्तकाल पुद्रल परावर्त आदि। अनु०। पाँच परिवर्तनोंका उपसंहार करते हैं। अर्थ—इस प्रकार अनेक दुःखोंकी उत्पत्तिके कारण पाँच प्रकारके संसारमें, यह जीव मिध्यात्वरूपी दोषके कारण अनादि कालतक भ्रमण करता रहता है।। ७२।। अर्थ—इस प्रकार संसारको जानकर और सम्यत्त्व, व्रत, ध्यान आदि समस्त उपायोंसे मोहको खागकर अपने उस ग्रुद्ध ज्ञानमय खरूपका ध्यान करो, जिससे पाँच प्रकारके संसारभणका नाश होता है।। ७३।। इति संसारानुप्रेक्षा।। ३।।

१ व अणायकाने, स्त्र सारा अणाइकार्छ। २ व पयारेहिँ अमय सं०। ३ स्त्र सा संसद्धार्व। ४ शा संसार। ५ व सा संसारानुष्ठेशः।

#### ४. एकत्वानुप्रेक्षा

अधैकत्वानुत्रेक्षां गाथाषष्ट्केनाह-

## इको जीवो जायदि एको 'गड्भिम्ह' गिण्हदे देहं। इको बाल-जुवाणो इको बुद्धो जरा-गहिओ।। ७४॥

[ छाया-एकः जीवः जायते एकः गर्भे गृह्याति देहम् । एकः बालः युवा एकः वृद्धः जरागृहीतः ॥ ] जायते उत्पद्यते । कः । जीवः जन्तुरेकः अद्वितीय एव नान्यः । गृह्याति अज्ञीकरोति । कम् । देहं शरीरम् । कः गर्भे मातृजठरे । एक एव बालः बिशुः, एक एव युवा यौवनेनात्यन्तशाली, एक एव वृद्धः जरागृहीतः स्थविरः जराजजीरितः एक एव ॥ ७४ ॥

## इको रोई सोई इको तप्पेड माणसे दुक्खे। इको मरदि बराओ णर्रय-दुहं सहदि इको वि॥ ७५॥

[ छाया-एकः रोगी शोकी एकः तप्यते मानसे दुःखे । एकः भ्रियते वराकः नरकदुःखं सहते एकोऽपि ॥ ] एक एव जीवः रोगी रोगाकान्तः । एक एव शोकी शुचाकान्तः । मानसेर्दुःखः तप्यति तापं संतापं गच्छति । एक एव भ्रियते मरणदुःखं प्राप्नोति । एक एव वराकः दीनः जीवः नरकदुःखं रक्षप्रभादिदुस्सहवेदनादुःखं सहते क्षमते ॥ ७५ ॥

## इको संचिद पुण्णं एको मुंजेदि विविह-सुर-सोक्खं। इको लवेदि कम्मं इको वि य पावएँ मोक्खं॥ ७६॥

[ छाया-एकः संचिनोति पुण्यम् एकः भुनिक्त विविधसुरसौख्यम् । एकः क्षपयति कर्म एकोऽपि च प्रामोति मोक्षम् ॥ ] एक एव पुण्यं ग्रुभकमं सम्यक्तं व्रतदानादिलक्षणं संचिनोति संप्रहीकरोति । एक एव भुंके विविधसुरसौख्यं चतुर्णिकायदेवानाम् अनेकप्रकारसुख्यम् । एक एव क्षपकश्रेण्यामाल्डः सन् कर्म ज्ञानावरणादिकं क्षपयति क्षयं करोति । अपि पुनः, एक एव सकलकर्मविष्रमुक्तः सन् मोक्षं सकलकर्मविष्रमुक्ति प्राप्नोति लभते ॥ ७६ ॥

> सुयणो पिच्छंतो वि हु ण दुक्ख छेसं पि सक्कदे गहिदुं। एवं जाणंतो वि हु तो वि समत्तं ण छंडेई ॥ ७७॥

छह गाथाओंसे एकत्वानुप्रेक्षाको कहते हैं। अर्थ-जीव अकेला ही उत्पन्न होता है, अकेला ही माताके उदरमें शरीरको प्रहण करता है, अकेला ही बालक होता है, अकेला ही जवान होता है, और अकेला ही बुढ़ापेसे बूढ़ा होता है। ७४॥ अर्थ-अकेला ही रोगी होता है, अकेला ही शोक करता है, अकेला ही मानसिक दु:खसे संताप पाता है, अकेला ही मरता है, और बेचारा अकेला ही नरकके असहा दु:खको सहता है। ७५॥ अर्थ-अकेला ही पुण्यका संचय करता है, अकेला ही देवगतिके अनेक प्रकारके सुखोंको भोगता है। अकेला ही कर्मका क्षय करता है, और अकेला ही देवगतिके अनेक प्रकारके सुखोंको भोगता है। अर्थ-अनेला ही कर्मका क्षय करता है, और अकेला ही मुक्तिको प्राप्त करता है।। ७६॥ अर्थ-अनुदुम्बीजन देखते हुए मी दु:खके लेशमात्रको भी प्रहण करनेमें समर्थ नहीं होते हैं। किन्तु ऐसा जानते हुए भी ममत्वको नहीं छोड़ता है।। भावार्थ-यह जीव जानता है, कि जब मुझे कोई कष्ट सताता है तो कुटुम्बीजन उसे देखते हुए मी बाँट नहीं सकते हैं। शरीरमें पीड़ा होनेपर उसका कष्ट मुझे ही मोगना पड़ता है, अन्य वस्तुओंकी तरह उसमें कोई चाहनेपर मी हिस्सावार नहीं कर सकता। किन्तु फिर भी माता, पिता, भाई, पुत्र वगैरह कुटुम्बियोंसे

१ क सस्य इक्षो २ व गब्भिमा...देहो । ३ व एको । ४ व निर्य । ५ व एको । ६ क सस्य इक्षो । ७ व स्मापन्द । ८ स छेडेह ।

[ छाया-खजनः परयश्विष खछ न दुःखलेशमि शकोति प्रहीतुम्। एवं जानश्विष खद्ध ततः अपि ममत्वं न स्वजिति ॥ ] अपि पुनः, शकोति समर्थो भवति, न प्रहीतुं लातुम्। किम् इःखलेशं खकीयजनजातासातलेशं किणिकाम्। कः । सुजैनोऽपि मातृपितृश्चातृपुत्राद्यात्मजनोऽपि । अपिशब्दात् अन्योऽपि हु स्फुटं, पर्यश्विष प्रेक्षमाणोऽपि, एवं जानन् अपि, हु स्फुटं, तो वि तथापि, ममत्वं न त्यजित ॥ ७७॥

# जीवस्स णिच्छयादो धम्मो दह-लक्खणो हवे सुँयणो । सो णेइ देव-लोए सो चियै दुक्ख-क्खयं कुणइ ॥ ७८ ॥

[ छाया-जीवस्य निश्चयतः धर्मः दशलक्षणः भवेत् खजनः । सः नयति देवलोके स एव दुःखक्षयं करोति ॥ ] स्वजनः आत्मीयजनः, निश्चयतः परमार्थतः, भवेत् । कस्य । जीवस्य आत्मनः । कः । दशलक्षणः उत्तमक्षमादिदश-लाक्षणिकधर्मः । स धर्मो जिनोक्तः, नयति प्रापयति, देवलोके सोधमीदिन।कलोके । स एव दशस्यणिकधर्मः करोति विद्धाति । कम् । दुःखक्षयं चतुर्गतिदुःखानां विनाशर्म् ॥ ७८ ॥

## सवायरेण जाणेंह एकं जीवं सरीरदी भिण्णं। जिम्ह दु मुणिदे जीवें होदि असेसं खणे हेयं॥ ७९॥

[छाया-सर्वादरेण जानीत एकं जीवं शरीरतः भिन्नम् । यस्मिन् तु ज्ञाते जीवे भवति अशेषं क्षणे हेयम् ॥] सर्वादरेण समस्तोद्यमेन, जानीहि विद्धि, एकमद्वितीयं जीवं चिदानन्दम् । कीदशम् । शरीरतः नोकमैकमीदेर्भिनं पृथक् । तु पुनः । यस्मिन् जीवे शुद्धचिद्भूपे ज्ञाते सति, क्षणे क्षणतः, अशेषं शरीरमित्रकलत्रधनधान्यादि सर्वं, हेयं स्याज्यं, भवति जायते ॥ ७९ ॥

एकं श्रीशुभचन्द्रमिन्द्रनिकरैः सेव्यं जिनं संभक्त, एकं सन्मतिकीर्तिदायकमरं तत्त्वं स्मर स्मार्य । एकं जैनमतानुशास्त्रनिकरं श्रव्यं कुरु श्रीतये, एकं ध्यानगतं विश्वद्यममलं चिद्रप्रभावं धर ॥

> इति श्रीस्वामिकार्त्तिकेयानुप्रेक्षायास्विविद्यविद्याधरषङ्भाषाः कविचक्रवर्तिभद्दारकश्रीशुभचन्द्रदेवविरचितटीकायाम् एकत्वानुप्रेक्षायां चतुर्थोऽधिकारः ॥ ४ ॥

उसे जो मोह है, वह उसे नहीं छोड़ता है ॥ ७७॥ अर्थ-यार्थमें जीवका आत्मीय जन उत्तम क्षमादिक्तप दशलक्षणधर्म ही है । वह दशलक्षणधर्म सौधर्म आदि खर्गमें लेजाता है, और वही चारों गतियोंके दु:खोंका नाश करता है ॥ भावार्थ-अपना सचा आत्मीय वही है, जो हमें सुख देता है और दु:खोंको दूर करता है । लौकिक सम्बन्धी न तो हमें सुख ही देते हैं और न दु:खोंसे ही हमारी रक्षा कर सकते हैं । किन्तु धर्म दोनों काम कर सकनेमें समर्थ है । अतः वही हमारा सचा बन्धु है, और उसीसे हमें प्रीति करना चाहिये ॥ ७८ ॥ अर्थ-पूरे प्रयत्नसे शरीरसे भिन्न एक जीवको जानो । उस जीवके जान लेनेपर क्षणभरमें ही शरीर, मित्र, ली, धन, धान्य वगैरह सभी वस्तुएँ हेय होजाती हैं ॥ भावार्थ-संसारकी दशा देखते हुए भी अपने कुदुःबीजनोंसे जीवका मोह नहीं छूटता है । इसका कारण यह है, कि जीव अपनेको अभी नहीं जान सका है । जिस समय वह अपनी शुद्ध चैतन्यमय आत्माको जान लेगा, उसी समय उसे सभी परवस्तुएँ हेय प्रतीत होने लगेगी । अतः सब कुछ छोड़कर अपनेको जाननेका पूरा प्रयत्न करना चाहिये ॥ ७९ ॥ इति एकत्वानुप्रेक्षा ॥ ४॥

१ म स्वजनोपि । २ म सुवणो । ३ स दिय । ४ सर्वत्र 'विनाशं करोति' इति पाठः । ५ व जाणह । ६ स्व म स ग इकं । ७ व म जीनो । ८ स्व म स ग हो इ । ९ व एकत्ताणुक्तस्या, म एकत्वानुभेक्षा ।

#### ५. अन्यत्वानुप्रेक्षा

अय त्रिक्षिर्याथाभिरस्यत्वानुप्रेक्षामुख्येक्षते-

# अण्णं देहं गिण्हदि' जणणी अण्णा य होदि कम्मादो । अण्णं होदि कलत्तं अण्णो वि य जायदे पुत्तो ॥ ८०॥

[ छाथा-अन्यं देहं गृहाति जननी अन्या च भवति कर्मणः । अन्यत् भवति कलत्रं अन्योऽपि च जायते पुत्रः ॥ ] अन्यं भिन्नं, देहं शरीरं, गृहाति अङ्गीकरोति, जीवः इत्यध्याहायम् । जननी सवित्री माता अन्या च भिन्ना च भवति । कृतः । कर्मतः स्वकीयकृतकर्मविपाकात् । कलत्रम् आत्मनः स्वभावाद् अन्यत् पृथ्यभवति । अपि च पुत्रः आत्मजः अन्यः शरीरादेः पृथक् जायते उत्पद्यते ॥ ८० ॥

## एवं बाहिर दवं जाणदि रूवैादु अष्पणो भिण्णं। जाणतो वि ह जीवो तत्थेव हि रचदे मृदो॥ ८१॥

[ छाया-एवं बाह्यद्वयं जानाति रूपात् आत्मनः भिष्मम् । जानश्चिष सञ्च जीवः तत्रैवं हि रज्यति मृहः ॥ ] एवं शरीरजननीकलश्चपुत्रादिवत् बाह्यद्वयं गजतुरगरथद्वव्यगृहादिकः आत्मनः स्वरूपात् चिद्भूपस्य स्वभावात् भिष्मं पृथक् जानाति वेति । हु स्फुटम् । भिष्मं जानस्यि मृहो जीवः अज्ञः प्राणी तत्रैव बाह्यद्वस्ये पुत्रमित्रकलत्रधन-भान्यादौ रज्यति रागं गच्छति ॥ ८९ ॥

#### जो जाणिजण देहं जीव-सरूवादुँ तच्चदो भिण्णं। अप्पाणं पि य सेवदि कज्जकरं तस्स अण्णत्तं॥ ८२॥

[छाया-यः ज्ञात्वा देहं जीवस्तरूपात् तत्त्रतः भिन्नम् । भारमानुमपि च सेवते कार्यकरं तस्य अन्यत्वम् ॥ ] तस्य जीवस्य अन्यत्वम् अन्यत्वानुत्रेक्षाचिन्तनं कार्यकरं मोक्षपर्यन्तसाध्यसाधकम् । तस्य कस्य । यः सेवते भजते । कम् । भारमानं शुद्धचिद्र्पम् । किं कृत्वा । ज्ञात्वा परिज्ञाय । कम् । देहं शरीरं, जीवस्तरूपात् आत्मस्तरूपात्, तत्त्वतः परमार्थतः, भिन्नं पृथक् ॥ ८२ ॥

भिन्नं जिनं जगति कर्मशरीरगेहात् ज्ञानादिती न खन्न भिन्नामिमं भजष्यम् । भिन्नं जगहदति यो जगतां जितातमा भिन्नेतरादिघटतां घटयन् स भाति ॥ इति श्रीस्त्रामिकार्तिकेयानुप्रेक्षायास्त्रिविद्यविद्याधरपद्भाषा-कविचक्रवर्तिभद्वारकश्रीशुभचन्द्रदेवविरचित्रटीकायाम् अन्यत्वानुप्रेक्षायां पञ्चमोऽधिकारः ॥ ५ ॥

तीन गाथाओं से अन्यत्वानुप्रेक्षाको कहते हैं। अर्थ-अपने उपार्जित कर्मों के उदयसे जीय भिन्न हारीरको प्रहण करता है। माता भी उससे भिन्न होती है। श्री मी भिन्न होती है और पुत्र मी भिन्न ही पैदा होता है। भावार्थ-आत्मासे शिर, स्त्री, पुत्र, आदिके भिन्न चिन्तन करनेको अन्यत्वानुप्रेक्षा कहते हैं। आत्मासे ये सभी वस्तुएँ भिन्न हैं॥ ८०॥ अर्थ-इस प्रकार शरीर, माता, स्त्री, पुत्र आदिकी तरह हाथी, घोड़ा, रथ, धन, मकान वर्गेरह बाह्य इन्योंको यद्यपि आत्मासे भिन्न जानता है, किन्तु भिन्न जानते हुए भी मूर्ख प्राणी उन्हींसे राग करता है। भावार्थ-यह सब जानते हैं, कि संसारकी सब विभूति हमसे पृथक है, किन्तु फिर भी सब उनसे प्रीति करते देखे जाते हैं।। ८१॥ अर्थ-जो आत्मस्वरूपसे शरीरको यथार्थमें भिन्न जानकर अपनी आत्माका ही ध्यान करता है, उसीकी अन्यत्वानुप्रेक्षा कार्यकारी है।। भावार्थ-शरीरादिकसे

१ व गिथिइदि । २ व जाण सरूवादि अ । १ व जीवस्त रूवादि । ४ व अनुत्ताणप्रेया, स अन्यत्वानुप्रेक्षा ।

### ६. अशुचित्वानुप्रेक्षा

भय गायाषट्टेनाशुचित्वानुप्रेक्षां स्चयति-

## सयल-कुहियाण पिंडं किमि-कुल-किलयं अउव-दुग्गंधं। मल-मुत्ताण य गेहं देहं जाणेहि' असुंहमयं॥ ८३॥

[ छाया-सकलकुथितानां पिण्डं कृपिकुलकितमपूर्वदुर्गन्धम्। मलमूत्राणां च गेहं देहं जानीहि अञ्चित्तयम्॥] जानीहि त्वं, हे भव्य प्रतीहि। कम्। देहं शरीरम्। किंभूतम्। अञ्चित्तयम् अपवित्रद्रव्यनिष्पादितम्। किद्धम् । सकलकुथितानां पिण्डं समस्तकुरिसतानां द्रव्याणां निचयम्। पुनः कीदक्षम्। किपिकुलकितं, किमयः जठरजदीन्द्रिय-जीवाः जन्तवः यूकादयः निगोदादयः तेषां कुलानि वृन्दानि तैः किलतं युक्तम्। कैंपीवदुर्गन्धम्। मलमूत्राणां एहं, मला विद्यादयः मृत्राणि प्रस्वादयस्तेषां एहं स्थानम्॥ तथा श्रीभगवस्ताराधनायां शरीरस्य निष्पत्यादिकं प्रोक्तं च। तथा। 'किलल १० कलुष १० स्थिरत्वं १० पृथ्यदशाहेन बुद्धदोऽय धनः। तदनु ततः पलपेश्यः क्रमेण मासेन पुलकमतः॥'१॥ 'वर्मनस्त्रोमसिद्धेः स्यादक्षोपाकृतिद्धिः । स्पन्दनमष्टममासे नवमे दशमेऽथ निस्सरणम्॥'१॥ किललं दिन १०, कलुपीकृतं (दिन १०) पांशुरसपदशं दिन १०, स्थिरभूतं दिन १०, मास १। बुद्धदभूतं मास १। घनभूतं मास १। मासेपेशी मास १। पद्मपुलकानि मास १। अक्षोपाकृति मास १। चर्मनस्तरोमनिष्पत्तिः मास १। चलनम् । मासे नवमे निर्गमनम्॥ शरीरस्य अवयवानाचष्टे। त्रिशतानि अस्थीनि ३००, तानि सर्वाणि मजाधाद्विभिन्नति। तावन्ति संघयः ३००। स्रायूनां नवशतानि ९००। शिराणां सप्तशतानि ७००। पश्चशतानि मांसपेश्यः ५००। चल्वारि दिराजालानि ४। घोडशसण्डसंक्तानि १६। बिरामूलानि वहेव ६। मांसरजुद्धयं २। त्वचः सप्त ७। काल्यानि सप्त ७। रोमकोदीनामशीतिशतसहस्राणि ८००००००००००००। आमाशये अवस्थिता अन्त्रयष्टयः बोडश १६।

आत्माके भिन्न चिन्तन करनेको अन्यत्वानुप्रेक्षा कहते हैं । अन्यत्वका चिन्तन करते हुए भी यदि यथार्थमें मेदज्ञान न हुआ तो वह चिन्तन कार्यकारी नहीं है ॥ ८२ ॥ इति अन्यत्वानुप्रेक्षा ॥ ५ ॥

छह गाथाओं से अशुचित्वअनुप्रेक्षाका स्चन करते हैं। अर्थ-इस शरीरको अपवित्र द्रव्यों से बना हुआ जानो। क्यों कि यह शरीर समस्त बुरी वस्तुओं का समृह है। उदरमें उत्पन्न होनेवाले दोइन्द्रिय लट, जूं तथा निगोदियाजी वों के समृहसे मरा हुआ है, अल्पन्त दुर्गन्धमय है, तथा मल और मूत्रका घर है। भावार्थ-श्रीभगवती आराधना में गाथा १००७ से शरीरकी उत्पत्ति वगैरह इस प्रकार बतलाई है—"गर्भमें दस दिनतक वीर्य कलल अवस्था में रहता है। अर्थात् गले हुए ताम्बे और चाँदीको परस्परमें मिलाने से उन दोनों की जो अवस्था होती है, वैसी ही अवस्था माता के रज और पिता के वीर्य के मिलने से होती है। उसे ही कलल अवस्था कहते हैं। उसके पश्चात् दस दिनतक वह काला रहता है। उसके पश्चात् दस दिनतक वह काला रहता है। उसके पश्चात् दस दिनतक स्थिर रहता है। इस प्रकार प्रथम मासमें रज और वीर्य के मिलने से ये तीन अवस्थाएँ होती हैं। दूसरे मासमें बुलबुले की तरह रहता है। तीसरे मासमें कड़ा हो जाता है। चौथे मासमें मासका पिण्ड हो जाता है। पाँच मासमें हाथ, पैर और सिर स्थानमें पाँच अङ्कर फटते हैं। अठ मासमें अङ्ग और उपाङ्ग बन जाते हैं। सात में मासमें चमड़ा, रोम और नाख़न बन जाते हैं। आठ मासमें बचा पेट में घूमने लगता है। नवें अथवा दसवें मासमें बाहर आजाता है।" शरीर अवस्थ इस प्रकार हैं—"इस शरीर में तीन सी हिद्दा हैं। वे सभी मजा नामकी धातुसे भरी हुई हैं। तीन सी ही सन्धियाँ हैं। नौसी झायु हैं। सात सी सिराएँ हैं

रेस्त्र मस्त जाणेइ, गजाणेइः रम् अनुइत्तं। कार्तिके ६

कुथितस्याश्रयाः सप्तैव भवन्ति ७। स्थूणाः तिस्रो भवन्ति ३। मर्मणां शतं सप्ताधिकं १०० भवति । वणसुखानि नव भवन्ति ९, नित्यं कुथितं स्वन्ति यानि । मस्तिष्कं स्वाक्षलिप्रमाणं, मेदोऽक्रलिप्रमाणम् , ओजो निजाकलिप्रमाणं, छुकं खाक्रलिप्रमाणं, वसा धातवः तिस्रोऽक्षलयः, पिताक्षलित्रिकं ३, खेष्माक्षलित्रिकं ३। रुधिरं सेर ८, मूत्रं सेर १६, विष्टा सेर २४। नख २०, दन्ताः ३२। किमिकीटनिगोदादिभिर्मृतिमिदं शरीरम् । रसा १ ऽसक् २ मांस ३ मेदो ४ ऽस्थि ५ मजा ६ छुकाणि ० धातवः ॥ सप्तधातुभिर्निष्वम् ॥ ८३॥

## सुद्धु पवित्तं दबं सरस-सुगंधं मणोहरं जं पि । देह-णिहित्तं जायदि घिणावणं सुद्धु दुग्गंधं ॥ ८४ ॥

्छाया-सुष्ठु पवित्रं द्रव्यं सरससुगन्धं मनोहरं यदिष । देहनिहितं जायते पृणास्पदं सुष्ठु दुर्गन्धम् ॥ ] यदिष द्रव्यं चन्दनकर्पूरागरुकरत्त्रीसुगन्धपुष्पप्रमुखम् । कीदक्षम् । सुष्ठु अतिक्षयेन पवित्रं शुन्तिः । कीदक्षं पुनः । सरससुगन्धम् अपूर्वरसगन्धसहितम् अन्यानादि, मनोहरं चेतश्चमत्कारकम्, तदिष द्रव्यं देहनिक्षिप्तं शरीरसंस्पृष्टं जायते भवति । कीदक्षम् । धृणास्पदं स्गोत्पादकं [ जुगुपसोत्पादकं ], सुष्ठु अतिक्षयेन दुर्गन्धं पूर्तिगन्धम् ॥ ४४ ॥

# मणुयाणं असुइमयं विहिणा देहं विणिम्मियं जाण । तेसिं विरमण-कज्जे ते पुण तत्थेवं अणुरत्ता ॥ ८५ ॥

[ छाया-मनुजानामशुन्तिमयं विधिना देहं विनिर्मितं जानीहि । तेशां विरमणकार्ये ते पुनः तत्रैव अनुरक्ताः ॥ ] जाण जानीहि, मनुष्याणां देहं शरीरं विधिना पूर्वोपार्जितकर्मणा अशुन्तिमयम् अपवित्रतामयं विनिर्मितं निष्पादितम् । तेषां मनुष्याणां विरमणकार्ये वैराग्योत्पत्तिनिमित्तं पुनः ते मनुष्याः तत्रैव शरीरे अनुरक्ताः प्रेमसंबद्धाः ॥ ८५ ॥

#### एवंविहं पि देहं पिच्छंता वि य कुणंति अणुरायं। सेवंति आयरेण य अलद्ध-पुत्तं ति मण्णंता॥ ८६॥

पाँच सी मांसपेशियाँ हैं। सिराओंके चार समूह हैं। रक्तसे भरी १६ महासिराएँ हैं। सिराओंके छह मूल हैं। पीठ और उदरकी ओर दो मांसरज़ हैं। चर्मिके सात परत हैं। सात कालेयक अर्थात् मांस खण्ड हैं। अस्सी लाख करोड़ रोम हैं। आमाशयमें सोलह आँतें हैं। सात दुर्गन्धके आश्रय हैं। तीन स्थूणा हैं-वात, पित्त और कफ़। एक सौ सात मर्मस्थान हैं। नौ मलद्वार हैं, जिनसे सर्वदा मळ बहुता रहता है। एक अञ्जलि प्रमाण मस्तक है। एक अञ्जलिप्रमाण मेद है। एक अञ्जलिप्रमाण ओज है। एक अञ्जलिप्रमाण वीर्य है। ये अञ्जलियाँ अपनी अपनी ही छेनी चाहिये। तीन अञ्जलिप्रमाण वसा है। तीन अञ्चलिप्रमाण पित्त है। [भगवती० में पित्त और कफको ६-६ अञ्चलिप्रमाण बतलाया है। देखो, गा० १०३४। अनु० ] ८ सेर रुपिर है। १६ सेर मूत्र है। २४ सेर विष्ठा है । बीस नख हैं । ३२ दाँत हैं । यह शरीर कृमि, लट तथा निगोदिया जीवोंसे भरा हुआ है। तथा रस, रुघिर, माँस, मेद, हड्डी, मज्जा और वीर्य इन सात घातुओंसे बना हुआ है। अतः गन्दगीका घर है ॥ ८३ ॥ -अर्थ-जो द्रव्य अस्यन्त पवित्र, अपूर्व रस और गंध से युक्त, तथा चित्तको हरनेवाले हैं, वे द्रव्य भी देहमें लगनेपर अति विनावने तथा अति दुर्गन्धयुक्त होजाते हैं ॥ भावार्थ-चन्दन, कपूर, अगरु, कस्तूरी, सुगन्धित पुष्प वगैरह पवित्र और सुगन्धित द्रव्य मी शरीरमें लगनेसे दुर्गन्धयुक्त होजाते हैं ॥ ८४ ॥ अर्थ-मनुष्योंको विरक्त करनेके लिये ही विधिने मनुष्योंके शरीरको अपनित्र बनाया है, ऐसा प्रतीत होता है। किन्तु वे उसीमें अनुरक्त हैं ॥ ८५॥ अर्थ-रारीरको इस प्रकारका देखते हुए भी मनुष्य उसमें अनुराग करते हैं । और मानों इससे पहले

[ छाया-एवंविधम् अपि देहं परयन्तः अपि च कुर्वन्ति अनुरागम् । सेवन्ते आदरेण च अलम्धपूर्वम् इति मन्यमानाः ॥] कुर्वन्ति । कम् । अनुरागं सरीरे अतिलेहम् । के । मनुष्याः । कीहसाः । एवंविधमपि सप्तधातुमल-मूत्रदुर्गन्धतादिनिशृत्तमपि देहं शरीरं परयन्तः प्रेक्षमाणाः, अपि च पुनः, आदरेण च उद्यमेन सेवन्ते श्लीशरीरादिकं भजन्ति । कीहसाः सन्तः । अलब्धपूर्वमिति मन्यमानाः, अतः पूर्वं कदानिदपि न प्राप्तमिति जानन्तः ॥ ८६ ॥

## जो पर-देह-विरत्तो णिय-देहे ण य करेदि अणुरायं। अप्य-संरूव-सुरत्तो असुइत्ते भावणा तस्त ॥ ८७ ॥

[ छाया-यः परदेहिवरकः विजदेहे न च करोति अनुरागम् । आत्मसहरपुरक्तः अञ्चित्वे भावना तस्य ॥ ] तस्य मुनेः अञ्चित्वे भावना अञ्चित्वानुप्रेक्षा भवतीत्वर्थः । तस्य कस्य । यः पुमान् परदेहिवरक्तः, परेषां स्नीप्रमुखानां देहे शरीरे विरक्तः विरतिं प्राप्तः । च पुनः, न करोति न विद्धाति । कम् । अनुरागम् अतिसेहम् । क । निजदेहे सकीयशरीरे । कीदक्षः सन् । आत्मस्वरूपे शुद्धचिद्र्पे, सुरक्तः ध्यानेन लीनः ॥ ८७ ॥ देहाशुचिं चेतिस भावयन्तं शुभेन्दुदेवं प्रणमामि भक्तया । सुसन्मितं कीर्तिमितं प्रयत्नात् सद्भावनाभावकृते सुभावात् ॥ इति श्रीखामिकार्तिकेयानुप्रेक्षायां भद्दारकश्रीशुभचन्द्रदेव-

विरचित्तरीकायाम् अञ्चित्वानुप्रेक्षाप्रतिपादकः

पष्ठोऽधिकारः ॥ ६ ॥

## ७: आस्रवानुप्रेक्षा

अयाख्नवानुप्रेक्षां गाथासप्तिभराह-

## मण-वयण-काय-जोया जीव-प्रसाण फंदण-विसेसा। मोहोदएण जुत्ता विजुदा वि य आसवा होंति॥ ८८॥

[ छाया-मनोवचनकाययोगाः जीवप्रदेशानां स्पन्दनविशेषाः । मोहोदयेन युक्ताः वियुताः अपि च आस्रवाः भवन्ति ॥ ] अथास्रवाणां निमित्तानि योगान् युनक्ति । मनोवचनकाययोगाः, मनोयोगाः सत्यादिचत्वारः, चचनयोगाः

कमी मिला ही नहीं, ऐसा मान कर आदरसे उसका सेत्रन करते हैं ।। ८६ ।। अर्थ—जो दूसरोंके शरीरसे विरक्त है और अपने शरीरसे अनुराग नहीं करता है, तथा आत्माके शुद्ध चिद्रूपमें लीन रहता है उसीकी अशुचित्वमें भावना है ।। भावार्थ—आचार्य कहते हैं, कि उसीकी अशुचित्वभावना है, जो न अपने शरीरसे अनुराग करता है और न स्त्री-पुत्रादिकके शरीरसे अनुराग करता है। तथा आत्मध्यानमें लीन रहता है। किन्तु जो अशुचित्वका चिन्तन करते हुए भी अपने या परके शरीरमें अनुरक्त है, उसकी अशुचित्वभावना केवल विडम्बना है।। ८७।। इति अशुचित्वानुप्रेक्षा ।। ६।।

सात गायाओंसे आस्त्रवानुप्रेक्षाको कहते हैं। अर्थ-जीवके प्रदेशोंके हलन चलनको योग कहते हैं। योग तीन हैं-मनोयोग, वचनयोग और काययोग। ये योग मोहनीयकर्मके उदयसे युक्त भी रहते हैं और वियुक्त भी रहते हैं। इन योगोंको ही आस्त्रव कहते हैं।। भावार्थ-आस्त्रव नाम आनेका है और शरीरनामकर्मके उदयसे मन, वचन और कायसे युक्त जीवकी जो शक्ति कर्मोंके आगमनमें कारण है, उसे योग कहते हैं। अतः योग आस्त्रवक्ता कारण है। योगके निमित्तसे ही कर्मोंका आस्त्रव होता है। इसलिये योगको ही आस्त्रव कहा है। वह योग तीन प्रकारका है-मनोयोग, वचनयोग और

र छ गं स अप्पसुरूबिसु०। २ व असुरत्तो। ३ व असुरत्ताणुवैबखा, म असुनित्वानुप्रेक्षाः ४ व जीवापरसाण । भ व मोहोदरण ।

सलादयश्वतारः, काययोगा औदारिकादयः सप्त । कीहशास्ते । जीवप्रदेशानाम् आत्मप्रदेशानां लोकमात्राणां स्पन्दन-विशेषाः चलन्द्रपाः । तत्र केचन मिथ्यादृष्ट्यादिस्क्ष्मसापरायगुणस्थानपर्यन्तानां जीवानां योगाः मोहोदयेन अष्टावि-श्वतिमेदभिष्ठमोद्दक्मविपाकेन युक्ताः । अपि पुनः । ततः उपरि त्रिषु गुणस्थानेषु तेन मोहोदयवियुक्ता रहिताः आस्रवाः, आस्रवन्ति संसारिणं जीवमिति आस्रवाः, भवन्ति ॥ ८८ ॥

### मोह-विवाग-वसादो जे परिणामा हवंति जीवस्स । ते आसवा मुणिज्जसु मिच्छत्ताई अणेय-विहा ॥ ८९ ॥

[ छाया-मोद्दिवपाकवशात् ये परिणामाः भवन्ति जीवस्य । ते आसवाः जानीहि मिथ्यात्वादयः अनेकविधाः ॥ ] जीवस्य संसारिणः ते प्रसिद्धाः मिथ्यात्वादयः, मिथ्वात्व ५, अविरति १२, कषाय २५, योगाः १५, अनेकविधाः ग्रुभाग्रुभ-भेदेन बहुप्रकाराः, तान् आस्रवान् मन्यस्त, हे भव्य, त्वं जानीहि । ते के । ये जीवस्य भाषाः परिणामा भवन्ति । कुतः । मोद्दविपाकवशात् मोद्दनीयकर्मोदयवशात् ॥ ८९ ॥

#### कम्मं पुण्णं पावं हेउं तेसिं च होंति सच्छिदरा। मंद-कसाया सच्छा तिब-कसाया असच्छा हु॥ ९०॥

काययोग । मनोवर्गणाके निमित्तसे आत्माके प्रदेशोंमें जो हलन चलन होता है, उसे मनोयोग कहते हैं। वचनवर्गणाके निमित्तसे आत्माके प्रदेशोंमें जो हळन चळन होता है, उसे वचनयोग कहते हैं। और कायवर्गणाके निमित्तसे आत्माके प्रदेशोंमें जो परिस्पंद होता है, उसे काययोग कहते हैं। मनोयोग-के चार मेद हैं-सस्यमनोयोग, असस्यमनोयोग, उभयमनोयोग और अनुभयमनोयोग। वचनयोगके मी चार मेद है-सलवचनयोग, असलवचनयोग, उभयवचनयोग और अनुभयवचनयोग। काययो-गके सात भेद हैं-औदारिककाययोग, औदारिकमिश्रकाययोग, वैकियिककाययोग, वैकियिकमिश्रकाय-योग, आहारककाययोग, आहारकमिश्रकाययोग औँर कार्मणकाययोग । योग तेरहवें गुणस्थानतक होता है, और मोहनीयकर्मका उदय दसवें गुणस्थानतक होता है। अतः दसवें गुणस्थानतक तो योग मोहनीयकर्मके उदयसे सहित होता है । किन्तु उसके आगे ग्यारहवें, बारहवें और तेरहवें गुणस्थानमें जो योग रहता है, वह मोहनीयकर्मके उदयसे रहित होता है ॥ ८८ ॥ अर्थ-मोहनीयकर्मके उदयसे जीवके जो अनेक प्रकारके मिध्यात्व आदि परिणाम होते हैं, उन्हें आसव जानो ॥ भावार्थ-आस्तरपूर्वक ही बन्ध होता है। बन्धके पाँच कारण हैं-मिध्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय और योग । इनमेंसे योगके सिवाय शेष कारण मोहनीयकर्मके उदयसे होते हैं । और मोहनीयकर्मका उदय दसवें गुणस्थानतक रहता है । दसवें गुणस्थानमें मोहनीयकर्मकी बन्धव्युच्छित्ति होजानेसे ग्यारहवें आदि गुणस्थानोंमें योगके द्वारा केवल एक सातावेदनीयका ही बन्ध होता है। शेष ११९ प्रकृतियाँ मोहनीयकर्मजन्य भावोंके ही कारण बँधती हैं। अतः यद्यपि आस्त्रका कारण योग है, तथापि प्रधान होनेके कारण योगके साथ रहनेवाले मोहनीयकर्मके मिथ्यात्व आदि भावोंको भी आसव कहा है।। ८९।। अर्थ-कर्म दो तरह के होते हैं--पुण्य और पाप । पुण्यकर्मका कारण शुभासव कहाता है और पापकर्मका कारण अशुभासव कहाता है। मन्दकषायसे जो आसव होता है, वह शुभास्तव है और तीव्रकाषायसे जो आस्तव होता है, वह अशुभास्तव है ॥ भावार्थ-कषाय चार हैं—ऋोध, मान, माया और लोभ । इनमेंसे प्रत्येककी चार जातियाँ होती हैं। अनन्तानुबन्धी,

१ स मुणिजदुः २ व म मिच्छत्ताइ। १ ग हेउ [हेक]।

[ छाया-कर्म पुण्यं पापं हेतदः तेषां च भवन्ति खच्छेतराः । मन्दकषायाः खच्छाः तीष्ठकषायाः अखच्छाः खलु ॥ ] एवं पुण्यं कर्म प्रशस्तप्रकृतिद्याचीतिः । परं पापं कर्माप्रशस्तप्रकृतिद्वाचत्वारिंशत् । तयोः शुभाशुभक्रमेणोः हेतवः कारणानि खच्छेतराः खच्छाः निर्मेलाः इतरे अखच्छाः आस्रवा भवन्ति । खच्छास्रवाः पुण्यहेतवः, अखच्छाः सवाः पापहेतव इल्लयः । हु स्पुटम् । के खच्छाः के अखच्छाश्च । मन्दकषायाः प्रलाख्यानसंज्वलनकोधादयो नोकष्याश्च खच्छाः निर्मेलाः।तीवकषायाः अनन्तानुबन्ध्यप्रलाख्यानकोधादयः सिध्यात्वं तु अखच्छाः अनिर्मेलाः॥६०॥ अय मन्दकषायाणां दशन्तं दर्शयति—

### ेसद्वत्थ वि पिय-वयणं दुद्वयणे दुज्जणे वि लम-करणं । सद्वेसिं गुण-गहणं मंद-कसायाण दिहुंता ॥ ९१ ॥

[ छाया-सर्वत्र अपि प्रियवचनं दुवैचने दुर्जने अपि क्षमाकरणम् । सर्वेषां गुणप्रहणं मन्दकषायाणां दृष्टान्ताः ॥ ] मन्दकषायाणां खच्छकषायाणां जीवानां दृष्टान्ताः उदाहरणानि । सर्वेत्रापि शत्रुमित्रादिष्वपि प्रियवचनं कोमलं वाक्यम् । दुवैचने दृष्टवचने उक्ते सति, अपि पुनः, दुर्जने दृष्टलोके क्षमाकरणम्, मम दोषं क्षमखेति कर्तेव्यम् । सर्वेषां जीवानां गुभाग्रुमानां गुणप्रहणं तेषां ये ये गुणाः सन्ति केवलं तेषामेव प्रहणम् ॥ ९१ ॥

#### अप्प-पसंसण-करणं पुज्जेसु वि दोस-गहण-सीलत्तं । वेर-धरणं च सुइरं तिब-कसायाण लिंगाणि ॥ ९२ ॥

[ छाया-भारमप्रशंसनकरणं पूज्येषु अपि दोषप्रहणशीलावम् । वैरधरणं च सुन्तिरं तीवकषायाणां लिङ्गानि ॥ ] तीवकषायाणां लिङ्गानि लिङ्गानि चिङ्गानि चिङ्गानि उदाहरणानीति यावत् । केषाम् । तीवकषायाणाम् अस्वच्छकषायाणाम् । तानि कानि । आत्मप्रशंसनकरणम् , आत्मनः स्वकीयस्य,प्रशंसनं स्वमाहारम्योद्धाटनं स्वगुणप्रकाशनं च, तस्य करणं कर्तव्यम् । अपि पुनः, पूज्येषु गुर्वादिषु दोषप्रहणशीलत्वम् , अवगुणप्रहणस्वभावत्वम् । च पुनः । सुन्तिरं चिरकालं, वेरधरणं वैरधरणम् ॥ ९२ ॥

अप्रसाख्यानावरण, प्रत्याख्यानावरण और संज्वलन । उनमेंसे अनन्तानुबन्धी और अप्रत्याख्यानावरण-को तीव कषाय कहते हैं और प्रत्याख्यानावरण तथा संज्वलनको मन्द कषाय कहते हैं । तीव कषाय सिहत योगसे जो आस्रव होता है, उसे अञ्चमास्रव कहते हैं और मन्द कषाय सिहत योगसे जो आस्रव होता है, उसे अञ्चमास्रव कहते हैं । आठों कमींकी १२० वन्धप्रकृतियोंमेंसे ४२ पुण्यप्रकृतियाँ हैं और ८२ पापप्रकृतियाँ हैं । [वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्शनामकर्म पुण्यरूप भी होते हैं और पापरूप भी होते हैं । अतः उन्हें दोनोंमें गिना जाता है । अनु० ] वैसे तो जीवके ग्रुमास्रवसे भी दोनों ही प्रकारकी प्रकृतियोंका बन्ध होता है और अग्रुमास्रवसे भी दोनों प्रकारकी प्रकृतियोंका बन्ध होता है और अग्रुमास्रवसे भी दोनों प्रकारकी प्रकृतियोंका बन्ध होता है और अग्रुमास्रवसे भी दोनों प्रकारकी प्रकृतियोंका बन्ध होना संभव है । किन्तु ग्रुमास्रवसे पुण्य प्रकृतियोंमें स्थिति और अनुभाग अधिक पड़ता है, और अग्रुभास्रवसे पापप्रकृतियोंमें स्थिति और अनुभाग अधिक पड़ता है । इसीसे ग्रुमास्रवसे पुण्यकर्मका और अग्रुभास्रवको पापकर्मका कारण कहा जाता है ॥ २० ॥ मन्दकषायी जीवोंके चिह्न बतलाते हैं । अर्थ—सभीसे प्रिय वचन बोलना, खोट वचन बोलनेपर दुर्जनको भी क्षमा करना, और सभीके गुणोंको प्रहण करना, ये मन्दकषायी समझना चाहिये ॥ २१ ॥ तीवकषायी जीवोंके चिह्न बतलाते हैं । अर्थ—अपनी प्रशंसा करना, पूज्यपुरुषोंमें भी दोष निकालनेका सभाव होना, और बहुत कालक बैरका धारण करना, ये तीवकषायी जीवोंके चिह्न हैं ॥

१ क खेरिपरणं, म वेरिपं। २ म खेरधरणं, य खेरधरणं।

#### एवं जाणंतो वि हु परिचयणीएँ वि जो ण परिहरइ । तस्सासवाणुवेक्खा सञ्चा वि णिरत्थया होदि ॥ ९३ ॥

[ छाया-एवं जानन् अपि खछ परिलाजनीयान् अपि यः न परिहरति । तस्य आस्त्रवानुप्रेक्षा सर्वा अपि निरर्यका भवति ॥] तस्य जीवस्य सर्वापि समस्तापि आसवानुप्रेक्षा निरर्थका निष्कला भवति । तस्य कस्य । हु स्फुटम् । यः पुमान् एवं पूर्वोक्तं जानक्षपि परिलाजनीयानपि परिहार्यान् मिथ्यात्वकषायादीन् न परिहरति ॥ ९३ ॥

## एदे मोहय-भावाँ जो परिवज्जेइ उवसमे लीणो । हेयं ति मण्णमाणो आसव-अणुवेहणं तस्स ॥ ९४ ॥ ६

[ छाया-एतान् मोहजभावान् यः परिवर्जयति उपशमे लीनः । हेयम् इति मन्यमानः आस्रवातुप्रेक्षण तस्य ॥ ] तस्य योगिनः आस्रवानुप्रेक्षणं आस्रवाणां सप्तपञ्चाशतां ५० अनुप्रेक्षणम् अवलोकनं विचारणं च । तस्य कस्य । यः पुमान् परिवर्जयति परिज्ञति । कान् । एतान् पूर्वोक्तान् आत्मप्रशंसादीन् मोहजभावान् मोहकमंजनितपरिणामान् । कीहक्षः सन् । उपशमे लीनः उपशमपरिणामे खशाम्ये लीनः लयं प्राप्तः । पुनः कीहक्षः । हेयमिति मन्यमानः सर्वे शरीरादि लाज्यमिति जानन् ॥ ९४ ॥

सर्वासवपरित्यक्तं सम्यक्तवादिगुणैर्युतम् । ग्रुभचनद्रतुतं सिद्धं वन्दे सुमतिकीर्तये ॥ इति श्रीस्वामिकार्तिकेयानुप्रेक्षायास्त्रिविधाविधाधरषड्भाषाकविषक-वर्तिभद्वारकश्रीग्रुभचनद्रदेवविरचितटीकायाम् शास्त्रवानु-प्रेक्षायां सप्तमोऽधिकारः ॥ ७ ॥

## ८. संवरानुप्रेक्षा

अथ संवरानुप्रेक्षां गाथासप्तकेनाह-

सम्मत्तं देस-वयं महव्वयं तह ज्ञुओ कसायाणं।
एदे संवर-णामा जोगाभावो तहाँ चेव ॥ ९५॥

भावार्थ-जिस जीवमें उक्त बातें पाई जायें, उसे तीव्रक्षषायवाला समझना चाहिये ॥ ९२ ॥ अर्थ-इस प्रकीर जानते हुए भी जो मनुष्य छोड़ने योग्य भी मिण्यात्व, कषाय वगैरहको नहीं छोड़ता है, उसकी सभी आस्वरानुप्रेक्षा निष्फल है ॥ भावार्थ-किसी बातका विचार करना तभी सार्थक है, जब उससे कुछ लाभ उठाया जाये । आस्ववका विचार करके भी यदि उससे बचनेका प्रयत्न नहीं किया जाता, तो वह विचार निर्धक है ॥ ९३ ॥ अर्थ-जो मुनि साम्यभावमें लीन होता हुआ, मोहकर्मके उदयसे होनेवाले इन पूर्वोक्त भावोंको स्वागने योग्य जानकर, उन्हें छोड़ देता है, उसिके आस्वरानुप्रेक्षा है ॥ भावार्थ-उसी योगीकी आस्वरानुप्रेक्षा सफल है, जो आस्ववके कारण पाँच प्रकारके मिण्यात्व, बारह प्रकारकी अविरति, पश्चीस प्रकारकी कषाय और एन्द्रह् प्रकारके योग को छोड़ देता है। ९४ ॥ इति आस्वरानुप्रेक्षा ॥ ७ ॥

सात गाथाओंसे संवरअनुप्रेक्षाको कहते हैं। अर्थ-सम्यक्तव, देशवत, महावत, कषायोंका जीतना और योगोंका अभाव, ये सब संवरके नाम हैं। भावार्थ-आस्रवके रोकनेको संवर कहते हैं। आस्रवानुप्रेक्षामें मिध्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय, और योगको आस्रव

र व परचै, छ परिवयणीये, स गैणीये। २ छ म स गैणुपिक्छा। ३ छ म स ग मोहजभावा। ४ छ म स ग हेथमिदि मैं। ५ छ म स ग अणुपेहणे। ६ व अध्ववाणुवेक्छा, म आववानुपेक्षा। ७ छ म ग तह चेय, स तह चेव।

[ छाया-सम्यक्तवं देशवर्तं महावर्तं तथा जयः कषायाणाम् । एते संवरनामानः योगाभावः तथा एव ॥ ] एते पूर्वोक्ताः संवरनामानः, आसवितरोधः संवरः, तदिभिधानाः । ते के । सम्यक्तवम् उपशमवेदकक्षायिकदर्शनं, देशवतं देशसंयमं श्राद्धद्वादशवतादिरूपम्, तह तथा, महावतम् अहिंसादिपद्यमहावतरूपम्, तथा कषायाणां कोधादीनां पद्यविंशतिभेदभिन्नानां जयः निग्रहः, तथैव योगाभावः मनोवचनकाययोगानां निरोधः ॥ ९५ ॥

गुत्ती समिदी धम्मो अणुवेक्खाँ तह य परिसेह-जओ वि । - जिक्कें चारित्तं संवर-हेर्टू विसेसेण ॥ ९६ ॥

[ छाया-गुप्तयः समितयः धर्मः अनुप्रेक्षाः तथा च परीषहजयः अपि । उत्कृष्टं चारित्रं संवरहेतवः विशेषेण ॥ ] विशेषेण उत्कर्षेण, एते संवरहेतवः भास्त्रविरोधकारणानि । ते के । गुप्तयः मनोवचनकायगोपनळक्षणास्तिसः, समितयः ईर्याभाषेषणादानिक्षेपणोत्सर्गळक्षणाः पन्न, धर्मः उत्तमक्षमादिदशप्रकारः, तथा अनुप्रेक्षाः अनित्यादयो हादश, अपि पुनः, परीषहजयः परीषहाणां छुधादीनां जयः विजयः उत्कृष्टं चारित्रं सामायिकच्छेदोपस्थापनापरिहारविशुद्धिस्क्षमसापराय-ययाख्यातळक्षणम् । तथा चोक्तं श्रीउमाखानिदेवेन । 'स गुप्तिसमितिषमीनुष्रेक्षापरीषहजयःचारित्रैः ।' ॥ ९६ ॥ अय गुप्त्यादीन् विशदयति-

गुत्ती जोग-णिरोहो समिदी य पमादँ-वज्जणं चेव । धम्मो दया-पहाणो सुतत्त-चिंता अणुप्पेहाँ ॥ ९७ ॥

कहा था। सो चौथे गुणस्थानमें सम्यक्तवके होनेपर मिथ्यात्वका निरोध होजाता है। पाँचवें गुणस्थानमें पाँच अणुवत, तीन गुणवत और चार शिक्षावत, इस प्रकार बारह वतरूप देशसंयमके होनेपर अविरतिका एकदेशसे अभाव होजाता है। छट्ठे गुणस्थानमें अहिसादि पाँच महावतोंके होने पर अविरतिका पूर्ण अभाव होजाता है। सातवें गुणस्थानमें अप्रमादी होनेके कारण प्रमादका अभाव होजाता है। ग्यारहवें गुणस्थानमें २५ कषायोंका उदय न होनेसे कषायोंका संवर होजाता है। और चौदहवें गुणस्थानमें योगोंका निरोध होनेसे योगका अभाव होजाता है ॥ अतः मिथ्यात्व, अविरति. प्रमाद, कषाय और योगके विरोधी होनेके कारण सम्यक्त, देशवत, महावत, कषायजय और योगाभाव संवरके कारण हैं । इसी लिये उन्हें संवर कहा है ॥ ९५ ॥ अर्थ-गृप्ति. समिति, धर्म, अनुप्रेक्षा, परीषहजय, और उत्कृष्ट चारित्र, ये विशेषरूपसे संवरके कारण हैं ॥ भावार्थ-पूर्व गाथामें जो संवरके कारण बतलाये हैं, वे साधारण कारण हैं, क्योंकि उनमें प्रवृत्तिको रोकनेकी मुख्यता नहीं है। और जबतक मन, वचन और कायकी प्रवृत्तिको रोका नहीं जाता, तब-तक संवरकी पूर्णता नहीं हो सकती। किन्तु इस माथामें संवरके जो कारण बतलाये हैं. उनमें निवृत्तिकी ही मुख्यता है। इसी लिये उन्हें विशेष रूपसे संवरके कारण कहा है। मन, वचन और कायकी प्रवृत्तिको रोकनेको गृप्ति कहते हैं। इसीसे गृप्तिके तीन भेद होगये हैं---मनोगुप्ति, वचन-गुप्ति और कायगुप्ति । समितिके पाँच भेद हैं — ईयी, भाषा, एषणा, आदाननिक्षेपण और उत्सर्ग । धर्म उत्तम क्षमादि रूप दस प्रकारका है। अनुप्रेक्षा अनित्य, अशरण आदि बारह हैं। परीषह क्षुधा, पिपासा आदि बाईस हैं। उत्कृष्ट चारित्रके पाँच भेद हैं-सामायिक, छेदोपस्थापना, परिहारविशुद्धि, सुक्षमसाम्पराय और यथाक्ष्यात । तत्त्वार्थसूत्रके ९ वें अध्यायमें उमाखामी महाराजने संवरके यही कारण विस्तारसे बतलाये हैं ॥ ९६॥ गुप्ति आदिको स्पष्ट करते हैं। अर्थ-मन, वचन, और कायकी

१ व अणुवेहा, सागा ैविक्ला १ २ लामागा तह परीसह, सा तह यपरीसह। १ व हेका ४ मा सा पनाय-५ व स्तर्य-, रु. स्र स्मृत्तच- १ ६ व मणुवेहा ।

[ छाया-गुप्तिः योगनिरोधः समितिः च प्रमादवर्जनम् एव । घमेः द्याप्रधानः सुतस्विन्ता अनुप्रेक्षा ॥] योगनिरोधः योगानां मनोवचनकायानां निरोधो गोपनं गुप्तिः कथ्यते । च पुनः, प्रमादानां विकयाकषायादिविकाराणां वर्जनं समितिः कथ्यते । च पुनः, द्याप्रधानः द्यायाः प्राणिकृपायाः प्राधान्यं मुख्यत्वं यत्र द्याप्रधानः धर्मो भवेत् । सुतस्विन्ता आत्मादिपदार्थानां चिन्ता चिन्तनम् अनुप्रेक्षा भवेत् ॥ ९७ ॥

## सो वि परीसह-विजओ छुहादि<sup>१</sup>-पीडाण अइ-रउदाणं । सवणाणं च मुणीणं उवसम-भावेण जं सहणं ॥ ९८ ॥

्छ।या-स अपि परीषहिवजयः श्रुधादिपीडानाम् अतिरौद्राणाम् । श्रमणानां च सुनीनाम् उपशमभावेन यत् सहनम् ॥ ] सोऽपि संवरः श्रवणानां [श्रमणानां ] सुनीनां यत् उपशमभावेन श्रमादिपरिणामेन सहनं परामर्थणम् । केषाम् । अतिरौद्राणाम् अतिभीमानां श्रुधादिपीडानां बुभुक्षादिवेदनानां, सोऽपि परीषहिवजयः द्वाविंशतिपरीषद्वाणां जयः कथ्यते ॥ ९८ ॥

## अप्प-सरूवं वत्थुं चत्तं रायादिएहि दोसेहिं। सज्झाणम्मि णिलीणं तं जाणसु उत्तमं चरणं॥ ९९॥

[ छाया-आत्मखरूपं यस्तु लक्तं रागदिकैः दोषैः। खध्याने निलीनं तत् जानीहि उत्तमं चरणम् ॥ ] तत् रत्तमं चरणम् उत्तमं श्रेष्ठं चारित्रं जानीहि विद्धि, भो भन्य त्वम् । तत् किम् । आत्मखरूपं खनिदानन्दं वस्तु, वसः अनन्तगुणानिति वस्तु, आत्मानम्, खध्याने धर्मध्याने श्रुष्ठध्याने वा निलीनं छयं प्राप्तम् । कीदक्षम् । रागदिदोषैः लक्तं रागदेषादिदोषैनिर्मुक्तम् ॥ ९९ ॥

## एदे संवर-हेर्दू वियारमाणो वि जो ण आयरइ। सो भमई चिरं कालं संसारे दुक्ख-संतत्तो ॥ १००॥

[ छाया-एतान् संवरहेत्त् विचारयन् अपि यः न आचरति । स भ्रमति चिरं कालं संसारे दुःससंतष्टः ॥ ] यः पुमान् न आचरति न प्रवर्तेयति । कीहक्षः सन् । विचारयुक्षपि चर्चयन्नपि । कान् । एतान् गुप्त्यादीन् संवरहेत्त् आस्त्विनिरोधकारणानि । स पुमान् चिरं कालं दीर्घकालं संसारे पश्चिविधे भवे भ्रमति । कीहक्षः । दुःखसंतप्तः दुःखैः तार्पं नीतः ॥ ९००॥

प्रवृत्तिके रोकनेको गुप्ति कहते हैं । विकथा कषाय वगैरह प्रमादोंके छोड़नेको समिति कहते हैं । जिसमें दया ही प्रधान है, वह धर्म है । जीव, अजीव आदि तक्त्रोंके चिन्तन करनेको अनुप्रेक्षा कहते हैं । भावार्थ-प्रवृत्तिको रोकनेके लिये गुप्ति है । जो मुनि प्रवृत्तिको रोकनेके असमर्थ हैं उन्हें प्रवृत्तिका उपाय बतलानेके लिये समिति है । प्रवृत्ति करते हुए प्रमाद न करनेके लिये धर्म है । और उस धर्मको दृढ़ करनेके लिये अनुप्रेक्षा है ।। ९७ ।। अर्थ-अल्पन्त भयानक भूख आदिकी वेदनाको ज्ञानी मुनि जो शान्त भावसे सहन करते हैं, उसे परीषहजय कहते हैं । वह मी संवरक्षप ही है ।। ९८ ।। अर्थ-रागादि दोषोंसे रहित शुभध्यानमें लीन आत्मखरूप वस्तुको उत्कृष्ट चारित्र ज्ञानो ॥ भावार्थ-रागादि दोषोंको छोड़कर, धर्मध्यान या शुक्रध्यानके द्वारा आत्माका आत्मामें लीन होना ही उत्कृष्ट चारित्र है ।। ९९ ।। अर्थ-जो पुरुष इन संवरके कारणोंका विचार करता हुआ मी उनका आचरण नहीं करता है. वह दु:खोंसे संतप्त होकर चिरकाल तक संसारमें अमण करता

१ छ म ग छुहाइ-। २ व विलीणं [१]। ३ व हेर्दूं छ स ग हेर्दुं, म हेर्दुः। ४ व भमेर [भमर]य चिरकाळं।

#### जो पुणै विसर्थ-विरत्तो अध्याणं सबदो वि संवरइ । मणहर-विसएहिंतो तस्स फुडं संवरो होदि ॥ १०१ ॥

[ छाया-यः पुनः विषयविरक्तः आत्मानं सर्वतः अपि संज्ञाति । मनोहरविषयेभ्यः तस्य स्फुटं संवरः भवति ॥ ] स्फुटं निश्चितं, तस्य मुनेः संवरः कर्मणां निरोधः भवति । तस्य कस्य । यः मुनिः पुनः संज्ञाति संवरविषयीकरोति सर्वदा सर्वकालमपि । कम् । आत्मानं खन्विदानन्दम् । कुतः । मनोहरविषयेभ्यः मनोज्ञपञ्चिन्द्रयगोचरेभ्यः । कीह्सः सन् । विषयविरक्तः विषया अष्टाविंशतिभेदभिन्नाः तेभ्यो विरक्तः निर्वतः ॥ १०१ ॥

ग वरं संवरं सारं कर्तुकामी विचेष्ठते । शुभचन्द्रः सर्वातमानं सदा समितिकीर्तिना ॥

इति श्रीस्वामिकार्त्तिकेयानुप्रेक्षायास्त्रिविद्यविद्याधरंष्रहभाषां
कविचक्रवर्तिभद्दारकश्रीशुभचन्द्रदेवविरचित्रदीकायां

संवरानुष्रेक्षायामष्टमोऽधिकारः ॥ ८ ॥

## ९. निर्जरानुप्रेक्षा

**भध निर्जरानुप्रेक्षां प्रकाशयति**-

#### बारस-विहेण तवसा णियाण-रहियस्स णिजारा होदि। वेरगग-भावणादो णिरहंकारस्सँ णाणिस्स॥ १०२॥

[ छाया-द्वादशविधेन तपसा निदानरहितस्य निर्जरा भवति । वैराग्यभावनातः निरहंकारस्य ज्ञानिनः ॥ ] भवति । का । निर्जरा निर्जरणम् एकदेशेन कर्मणां शैंडनम् । कस्य । ज्ञानिनः स्वात्मज्ञस्य । कीश्कस्य । निदानरहितस्य इद्वामुत्रसुखकांक्षारहितस्य । पुनः कीश्कस्य । निरहंकारिणः अभिमानरहितस्य मदाष्टकरहितस्य । केन । द्वादशविधेन तपसा अनशनावमोदयोदिद्वादशत्रकारतपश्चरणेन । कृतः । वैराग्यभावनातः, भवाजभोगिवरतिर्वेराग्यं तस्य भावना भनुभवनम्, अथवा भावना स्वस्वरूपश्रद्धानम्, वैराग्यं च भावना च वैराग्यभावने, ताभ्यां कर्मणां निर्जरा स्यात्। । १०२ ॥ अथ निर्जरालक्षणं रुक्षयति—

है॥ १००॥ अर्थ-किन्तु जो मुनि विषयोंसे विरक्त होकर, मनको हरनेवाले पाँचो इन्द्रियोंके विषयोंसे अपने को सदा दूर रखता है, उनमें प्रदृति नहीं करता, उसी मुनिके निश्चयसे संवर होता है।। १०१॥ इति संवरानुप्रेक्षा ॥ ८॥

अव निर्जरानुप्रेक्षाको कहते हैं। अर्थ-निदानरहित, निरिममानी ज्ञानी पुरुषके बेराग्यकी भाव-नासे अथवा बेराग्य और भावनासे बारह प्रेकारके तपके द्वारा कमें की निर्जरा होती है।। भावार्थ-आत्मासे कमें के एकदेशसे झड़नेको निर्जरा कहते हैं। सामान्य निर्जरा तो प्रत्येक जीवके प्रतिसमय होती ही रहती है, क्यों कि जिन कमों का फल भोग लिया जाता है, वे आत्मासे पृथक हो जाते हैं। किन्तु विशेष निर्जरा तपके द्वारा होती है। वह तप बारह प्रकारका है। अनशन, अवमौदर्थ, वृत्तिपरिसंख्यान, रसपरित्यान, विविक्तशम्यासन और कायक्रेश ये छह बाह्य तप हैं। और, प्रायश्चित्त, विनय, वैयावृत्य, स्वाय्याय, व्युत्सर्ग और प्यान, ये छह अन्तरंग तप हैं। इन तपों के द्वारा निर्जरा होती है। किन्तु ज्ञानी पुरुषका ही तप निर्जराका कारण है, अज्ञानीका तप तो उल्डे कर्मबन्धका ही कारण होता है। तथा तप करके यदि कोई उसका सद करता है, कि मैं बड़ा सपस्ती हूँ तो यह तप बंधका ही कारण होता है। अतः निरिममानी ज्ञानी का ही तप निर्जराका कारण होता है। तथा यदि इस होकामें स्थाति पूजा बगैरहके छोमने और परछोकामें इन्द्रासन बगैरह

१ अपुणु। २ गविसइ। २ रूमसामसन्वदा। ४ व विसयेहितो। **५ व संवराणुवेक्सा। ६ रूस कारिस**ः । ७ गसडणं।

# सबेसिं कम्माणं सर्तिं-विवाओं हवेइ अणुभाओ । सदणंतरं तु सडणं कम्माणं णिजारा जाण ॥ १०३॥

[ छाया-सर्वेषां कर्मणां शक्तिविपाकः भवति अनुभागः । तदनन्तरं तु शटनं कर्मणां निर्जरां जानीहि ॥ ] कर्मणां शानावरणादीनां निर्जरां निर्जरणम् एकदेशेन बाँडनं गलनं जानीहि । शक्तिविपाकः शक्तिः सामध्ये तस्य विपाकः उदयः अनुभागः फलदानपरिणतिः । केषाम् । सर्वेषां कर्मणां शानावरणादाष्टकर्मणां वा मूलप्रकृतीनाम् उत्तरप्रकृतीनाम् अस्य तस्याः द्वैविध्यमभिधते –

## सा पुर्णं दुविहा णेया सकाल-पत्ता तवेण कयमाणा । चादुगदीणं पढमा वय-जुत्ताणं हवे विदिया ॥ १०४ ॥

[ छाया-सा पुनर् द्विविधा हेया स्वकालप्राप्ता तपसा कियमाणा । चातुर्गतिकानां प्रथमा वतयुक्तानां भवेत द्वितीया ॥ ] सा पुनः निर्करा द्विविधा द्विप्रकारा हेया ज्ञातन्या, सविपाकाविपाकमेदात् । तत्र सविपाका स्कालप्राप्ता स्वोदयकालेन निर्करणं प्राप्ता, समयप्रबद्धेन बद्धं कर्म स्वाबाधाकालं स्थित्वा स्वोदयकालेन निषेकरूपेण गलति, पक्षाप्रकल्वत् । द्वितीया तु भविपाकनिर्करा तपसा कियमाणा भनशनादिद्वादशप्रकारेण विधीयमाना, यथा अपकानां कदली-फलानां हठात्पाचनं विधीयते तथा अमुदयप्राप्तानां कर्मणां तपश्चरणादिना त्रिह्रव्यनिक्षेपेण कर्मनिषेकानां गालमम् । तभ प्रथमा सविपाकनिर्करा चातुर्गतिकानां सर्वेषां प्राणिनां साधारणा । द्वितीया च भविपाकनिर्करा वत्रयुक्तानां सम्यक्तवदेशवतमहावतादिसहितानां भवेत् ॥ १०४ ॥ अथ निर्वराहाँदं दर्शयति—

की प्राप्तिके लोभसे कोई तपत्या करता है तो वह निरर्थक है। अतः निदानरहित तप ही निर्जराका कारण है। तथा यदि कोई संसार, शरीर और भोगोंमें आसक्त होकर तप करता है तो वह तपमी बन्ध-का ही कारण है। अतः वैराग्यभावनासे किया गया तप ही निर्जराका कारण होता है॥ १०२॥ अब निर्जराका लक्षण कहते हैं। अर्थ-सब कर्मीकी शक्तिके उदय होनेको अनुभाग कहते हैं। उसके पश्चात् कर्मीके खिरनेको निर्जरा कहते हैं ॥ भावार्थ-उदयपूर्वक ही कर्मीकी निर्जरा होती है। पहले सत्तामें वर्तमान कर्म उदयमें आते हैं। उदयमें आनेपर वे अपना फल देकर झड़ जाते हैं। इसीका नाम निर्जरा है || १०३ || अब उसके दो मेदोंको कहते हैं । अर्थ-वह निर्जरा दो प्रकारकी है-एक खकालप्राप्त और दूसरी तपके द्वारा की जानेवाली। पहली निर्जरा चारों गतिके जीवोंके होती है और दूसरी निर्जरा बती जीवोंके होती है ॥ भावार्थ-निर्जरा के दो भेद हैं-सविपाकनिर्जरा और अविपाकनिर्जरा। संविपाकनिर्जराको स्वकालप्राप्त कहते हैं; क्योंकि बँधे हुए कर्म अपने आवाधाकालतक सत्तामें रहकर, उदयकाल आने पर जब अपना फल देकर झड़ते हैं, तो अपने समयपर ही झड़नेके कारण उसे खकालप्राप्त निर्जरा कहते हैं। जैसे वृक्षपर पका हुआ आमका फल अपने समयपुर पक कर टएक पड़ता है। दूसरी अविपाकनिर्जरा है, जो बारह प्रकारके तपके द्वारा की जाती है। जैसे कचे आमोंको समयसे पहले पका लिया जाती है. वैसे ही जो कर्म उद्यमें नहीं आए हैं उन्हें तपस्या आदिके द्वारा बलपूर्वक उदयमें लाकर खिरा दिया जाता है। पहले प्रकारकी निर्जरा सभी जीवोंके होती है, क्योंकि बाँधे गये कर्म समय आनेपर सभीको फल देते हैं और पीछे अलग हो जाते हैं। किन्तु दूसरे प्रकारकी निर्जरा व्रतथारियोंके ही होती है; क्योंकि वे तपस्या बगैरहके द्वारा कर्मीको बलपूर्वक उदयमें लासकते हैं ॥ १०४ ॥

**१ ब सत्तः १ रू** विवासो । १ स सडनं । ४ अ पुणु । ५ ब चाऊनदीणं, **स वाउ**ै ।

#### उधसम-भाव-तवाणं जह जह वड्डी हवेई साहूणं। तह तह णिज्जर-वड़ी विसेसदो धम्म-सुकादो ॥ १०५॥

[ छाया-उपशमभावतपसां यथा यथा यृद्धिः भवति साधोः । तथा तथा निर्जराष्ट्रिद्धः विशेषतः धर्म-शुक्काभ्याम् ॥ ] साधूनां योगिनां, यथा यथा येन येन प्रकारेण, उपशमभावतपसाम् उपशमभावस्य उपशमसम्यत्वादेः तपसाम् अनशनारीनां वृद्धिर्वधनं भवेत्, तथा तथा तेन तेन प्रकारेण निर्जराष्ट्रिर्जायते, असंख्यातगुणा कर्मनिर्जरा स्यात्, धर्मशुक्काभ्यां धर्मध्यानात् आज्ञापायविपाकसंस्थानविचयभेदभिन्नात्, शुक्रध्यानाच पृथक्वितक्रविचारादेः, विशेषतः असंख्यातगुणा असंस्थातगुणा कर्मणां निर्जरा ज्यायते ॥ १०५॥ अथैकादशनिर्जराणां स्थानियमं गाथात्रयेण निर्दिशति-

मिच्छादो सिंदिट्टी असंख-गुण-कम्म-णिजारा होदि ।
तत्तो अणुवय-धारी तत्तो य महबई णाणी ॥ १०६ ॥
पढम-कसाय-चडण्हं विजोजओ तह य खेवय-सीलो य ।
दंसण-मोह-तियसस य तत्तो उवसमण-चत्तारि ॥ १०७ ॥
खवगो य खीण-मोहो सजोइ-णाहो तहा अजोईया ।
एदे उवरिं उवरिं असंख-गुण-कम्म-णिजारया ॥ १०८ ॥

िछाया-सिध्वात्वतः सदृष्टिः असंख्यगुमकर्मनिर्करो भवति । ततः अणुव्रतधारी ततः च महावती ज्ञानी ॥ प्रथमकषायचतुर्णां वियोजकः तथा च क्षपकशीलः च । दर्शनमोहत्रिकस्य च ततः उपशमकचत्वारः ॥ क्षपकः च क्षीणमोहः संयोगिनाथः तथा अयोगिनः । एते उपिक् उपरि असंख्यगुणकर्मनिर्जरकाः ॥ ] प्रथमोपशमसम्यक्तवोत्पत्तौ करणत्रयपरिणामचरमसमये वर्तमानविशुद्धविशिष्टमिथ्यादृष्टेः आयुर्वेर्जितज्ञानावरणादिसप्तकर्मणां यद्वणश्रेणिनिर्जराद्रध्यं, अब निर्जराकी वृद्धिको दिखळाते है। अर्थ-साधुओंके जैसे जैसे उपशमभाव और तपकी वृद्धि होती है, वैसे वैसे निर्जराकी भी वृद्धि होती है । धर्मध्यान और शुक्रध्यानसे विशेषकरके निर्जराकी चृद्धि होती है।। भावार्थ-जैसे जैसे साधुजनोंमें साम्यभाव और तपकी चृद्धि होती है, अर्थात् साम्यभावके आधिक्यके कारण मुनिगण तपमें अधिक छीन होते हैं, वैसे वैसे कर्मीकी निर्जरा भी अधिक होती है। किन्तु, आज्ञाविचय, अपायविचय, विपाकविचय और संस्थानविचय नामके धर्मध्यानसे तथा पृथक्त्ववितर्कतिचार, एकत्ववितर्कविचार, स्वभित्रयाप्रतिपाती और व्युपरतित्रयानिवृती नामके शुक्रध्यानसे कर्मोंकी और भी अधिक निर्जरा होती है। सारांश यह है, कि ध्यानमें कर्मीको नष्ट करनेकी शक्ति सबसे अधिक है॥ १०५॥ तीन गाथाओंसे निर्जराके ग्यारह स्थानोंको बतलाते हैं। अर्थ-मिथ्यादृष्टिसे सम्यग्दृष्टीके असंख्यात गुणी कर्मनिर्जरा होती है। सम्यग्दृष्टिसे अणुन्नतधारीके असंख्यातगुणी कर्म निर्जरा होती है । अणुत्रतवारीसे ज्ञानी महावतीके असंख्यातगुणी कर्मनिर्जरा होती है। महाव्रतीसे अनन्तानुबन्धी कपायका विसंयोजन करनेवालेके असंख्यातगुणी कर्मनिर्जरा होती है। उससे दर्शनमोहनीयका क्षपण-विनाश करनेवालेके असंख्यातगुणी कर्म निर्जरा होती है। उससे उपरामश्रेणिके आठवें, नौवें तथा दसवें गुणस्थानमें चारित्रमोहनीयका उपराम करनेवालेके असंख्यात गुणी कर्मनिर्जरा होती है। उससे ग्यारहवें गुणस्थान वाले उपशमकके असंख्यातगुणी कर्मनिर्जरा होती है। उससे क्षपक्रिणिके आठवें, नौवें और दसवें गुणस्थानमें चारित्रमोहनीयका क्षय करने वालेके

१ म बुद्धी। २ व हवशः १ द बुद्धी। ४ प असंख्यागुणाः ५ स खनशः ६ च उदसमगाः। ७ व सयोगिणाहो, म सजीवणाणोः ८ व तद्द अयोगी यः ९ द पदोः

ततः असंयतसम्यव्हिशुणस्थानगुणश्रेणिनिजेराद्रव्यमसंख्यातगुणं भवति । १ । ततः देशसंयतस्य गुणश्रेणिनिजेराद्रव्यमसंख्यातगुणम् । ३ । ततोः सकलसंयतस्य गुणश्रेणिनिजेराद्रव्यमसंख्यातगुणम् । ३ । ततोः ततः सकलसंयतस्य गुणश्रेणिनिजेराद्रव्यमसंख्यातगुणम् । ५ । ततो दर्शनमोहक्षपकस्य गुणश्रेणिनिजेराद्रव्यमसंख्यातगुणम् । ५ । ततः कषायोपश्चमत्रयस्य गुणश्रेणिनिजेराद्रव्यमसंख्यातगुणम् । ६ । ततः अपशान्तकषायस्य गुणश्रेणिनिजेराद्रव्यमसंख्यातगुणम् । ६ । ततः क्षीणकषायस्य गुणश्रेणिनिजेराद्रव्यमसंख्यातगुणम् । ८ । ततः क्षीणकषायस्य गुणश्रेणिनिजेराद्रव्यमसंख्यातगुणम् । ८ । ततः क्षीणकषायस्य गुणश्रेणिनिजेराद्रव्यमसंख्यातगुणम् । ९ । ततः स्वस्थानकेविजिनस्य गुणश्रेणिनिजेराद्रव्यमसंख्यातगुणम् । १० । ततः समुद्धातकेविकिनस्य गुणश्रेणिनिजेराद्रव्यससंख्यातगुणम् । ९० । ततः समुद्धातकेविकिनस्य गुणश्रेणिनिजेराद्रव्यस्य प्रतिस्थानमसंख्यातगुणितः स्वसुक्तमस्य । १०६—८ ॥ अथाधिकनिजेराकारणं गाथाचनुष्केनाह—

#### जो विसहिद दुवयणं साहिम्मैय-हीलणं च उवसगां। जिणिऊण कसाय-रिजं तस्स हवे णिज्जरा विजेला॥ १०९॥

असंख्यातगुणी कर्मनिर्जरा होती है। उससे बारहवें क्षीणमोह गुणस्थानवालेके असंख्यातगुणी कर्म-निर्जरा होती है। उससे सयोगकेवली भगवानके असंख्यातगृणी कर्मनिर्जरा होती है। उससे अयोगकेवली भगवानके असंख्यातगुणी कर्मनिर्जरा होती है। इस प्रकार इन ग्यारह स्थानोंमें ऊपर ऊपर असंख्यात गुणी असंख्यातगुणी कर्मीकी निर्जरा होती है ।। **भावार्थ-**प्रथम उपशम सम्यक्खके प्रकट होनेसे पहले सातिशय मिथ्यादष्टिजीयके अधःकरण, अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण नामके तीन परिणाम होते हैं। जब वह जीव उन परिणामोंके अन्तिम समयमें वर्तमान होता है, तो उसके परिणाम विशुद्ध होते हैं, और वह अन्य मिथ्यादृष्टियोंसे विशिष्ट कहाता है । उस विशिष्ट मिथ्यादृष्टिके आयुक्तमेंके सिवाय शेष सातकर्मीकी जो गुणश्रेणि निर्जरा होती है. उससे असंयतसम्यग्दृष्टिके असंख्यातगुणी निर्जरा होती है। इसी प्रकार आगेमी समज्ञना चाहिये । सारांश यह है कि जिन जिन स्थानोंमें विशेष विशेष परिणाम विशुद्धि है, उन उनमें निर्जरा भी अधिक अधिक होती है. और ऐसे स्थान ग्यारह हैं। यहाँ इतना विशेष जानना चाहिये कि प्रन्थकारने ग्यारहवाँ स्थान अयोगकेवलीको बतलाया है। किन्त सं. टीकाकारने सयोगकेवलीके ही दो मेद करके खस्थान-सयोगकेवलीको दसवाँ और समुद्धातगत सयोगकेवलीको ग्यारहवाँ स्थान बतलाया है। और. 'अजोइया' को एक प्रकार से छोड़ ही दिया है। इन स्थानोंको गुणश्रेणि भी कहते हैं, क्योंकि इनमें गुणश्रेणिनिर्जरा होती है। [ तत्त्वार्थसूत्र ९-४५ में तथा गो. जीवकाण्ड गा० ६७ में केवल 'जिन' पद आया है। तत्त्वार्थसत्रके टीकाकारोंने तो उसका अर्थ केवल जिन ही किया है और इस तरह दसही स्थान माने है (देखो, सर्वार्थ० और राजवार्ति०) किन्तु जीवकाण्डके सं. टीकाकारोने 'जिन' का अर्थ खस्थानकेवली और समुद्रातकेवली ही किया है। खे० साहित्य पंचम कर्मप्रनथ, पञ्चसंप्रह बगैरहमें सयोगकेवली और अयोगकेवलीका प्रहण किया है। अनु०] ॥ १०६-८॥ चार गायाओंसे अधिक निर्जरा होनेके कारण बतलाते हैं। अर्थ-जो मुनि कषायरूपी राजुओंको जीतकर, दूसरोंके दुर्वचन, अन्य साधर्मी मुनियोंके द्वारा किये गये अनादर और देव वगैरहके द्वारा किये गये उपसर्गको सहता है, उसके बहुत निर्जरा होती है ॥ भावार्थ-जीवके साथ दूसरे लोग जो कुछ दुर्विवहार करते हैं, वह उसके ही पूर्वकृत कर्मोंका फल है। ऐसा समझकर जो मुनि दूसरोंपर

१ ब साइ मिही । २ ब णिजर विउलं।

[ छाया-यः विषहते दुवंचनं साधर्मिकहीलनं च उपसर्गम् । जित्वा कषायरिपुं तस्य भवेत् निर्जरा विपुला ॥ ] तस्य मुनेः, विपुला प्रचुरा विस्तीर्णा, निर्जरा कर्मणां गलनं भवेत्। तस्य कस्य । यः मुनिः विषहते क्षमते । किम् । दुवंचनम् अन्यकृतगालिप्रदानं हननम् अपमानम् अनादरं साधर्मिकानादरं विषहते । च पुनः, उपसर्ग देवादिकृतचतुर्विधोपसर्ग सहते । कि कृत्वा । जित्वा निष्धा कथायरिपुं कोधमानमायालोभरागद्देषादिशत्रुम् ॥ १०९ ॥

#### रिण-मोयणं वै मण्णइ जो जवसग्गं परीसहं तिद्यं। पाव-फलं मे एदं मया वि जं संचिदं पूर्व ॥ ११०॥

[छाया-ऋणमोचनम् इव मन्यते यः उपसर्गं परीषहं तीत्रम् । पापफलं मे एतत् सया अपि यत् संचितं पूर्वम् ॥] यः मुनिः मन्यते जानाति । कम् । उपसर्गं देवादियष्टिमुष्टिमारणादिकं कृतं, च पुनः, तीत्रं घोरं परीषहं धुधाः दिजनितम् । किवत् । ऋणमोचनवत्, यथा येन केनोपायेन ऋणमोचनं कियते तथा उपसर्गादिसहनं पापऋणमोचनार्थं कर्तव्यम् । अपि पुनः, मे मम, एतत्पापफलम् एतदुपसर्गादिकं मम पापफलम्, यत् पापफलं भया पूर्वम् अतः आक्संचितम् उपार्जितम् इति मन्यते ॥ १९० ॥

#### जो चिंतेइ सरीरं ममत्त-जणयं विणस्सरं असुई । दंसण-णाण-चरित्तं सुह-जणयं णिम्मलं णिच्चं ॥ १११ ॥

[ छाया-यः चिन्तयति शरीरं ममत्वजनकं विनश्वरम् अञ्चिष् । दर्शनज्ञानचरित्रं शुभजनकं निर्मलं निर्सलं निर्मणं । ] यो मुनिः चिन्तयति । किं तत् । शरीरं कायम् । कीदशम् । ममत्वजनकं ममत्वोत्पादकम् । पुनः कीदशम् । विनश्वरं भक्तरं श्राणिकम् । पुनः कीदशम् । अशुचि अपवित्रद्रव्यजनितम् अपवित्रधातुपूरितं च एवंभूतं शरीरं चिन्तयति । दर्शनज्ञान-चारित्रं चिन्तयति । कीदशम् । शुभजनकं प्रशस्तकार्योत्पादकम् । पुनः निर्मलं, सम्यख्यस्य पश्चविंशतिः मलाः, ज्ञानस्य अनर्यपाठादयोऽशौ मलाः, चारित्रस्य अनेके मलाः, तेभ्यः निःकान्तम् । कीदश्चम् । निर्दं शाश्वतं स्वात्मगुणत्वात् ॥१९१॥

क्रोध नहीं करता और दुर्वचन, निरादर तथा उपसर्गको धीरतासे सहता है, उसके कर्मोंकी अधिक निर्जरा होती है। अतः उपर्सा वगैरहको धीरतासे सहना विशेष निर्जराका कारण है। उपर्सा चार प्रकारका होता है। देवकृत-जो किसी व्यन्तरादिकके द्वारा किया जाये, मनुष्यकृत-जो मनुष्यके द्वारा किया जाये, तिर्यश्चकृत-जो पश्च वगैरहके द्वारा किया जाये, और अचेतनकृत-जो वास वगैरहके द्वारा किया जाये ॥ १०९ ॥ अर्थ-'मैंने पूर्वजन्ममें जो पाप कमाया था, उसीका यह फल है', ऐसा जानकर जो मुनि तीव परीषह तथा उपसर्गको कर्जसे मुक्त होनेके समान मानता है, उसके बहुत निर्जरा होती है। भावार्थ-जैसे पहले लिये हुए ऋणको जिस किसी तरह चुकाना ही पड़ता है, उसमें अधीर होनेकी आवश्यकता नहीं है । वैसे ही पूर्वजनमें संचित पापोंका फल भी भोगना ही पड़ता है, उसमें अघीर होनेकी आवश्यकता नहीं है, ऐसा समझकर जो उपसर्ग आनेपर अथवा भूख प्यास वगैरहकी तीव वेदना होनेपर उसे शान्त भावसे सहता है, व्याकुल नहीं होता, उस मुनिके बहुत निर्जरा होती है।। ११०।। अर्थ-जो मुनि शरीरको ममत्वका उत्पादक, नाशमान और अपवित्र धातुओंसे भरा हुआ विचारता है, तथा सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्रको शुभ कार्योंका उत्पादक, अविनाशी और मलरहित विचारता है, उसके अधिक निर्जरा होती है। भावार्थ-शरीरके दोषोंका और सम्यग्दर्शन वगैरहके गुणोंका चिन्तन करनेसे शरीरादिकसे मोह नहीं होता और सम्यग्दर्शनादि गुणोंमें प्रवृत्ति दृढ़ होती है, अतः ऐसा चिन्तन भी निर्जराका कारण है। सम्यादर्शनके २५ मल हैं, सम्याज्ञानके आठ मल हैं और सम्यक् चारित्रके अनेक मल हैं

**२ छ स स ग**ैमोयणुब्द । २ इस संचयं। ३ इस असुदं

#### अप्पाणं जो णिंदइ गुणवंताणं करेई बहुमाणं । मण-इंदियाण विजर्इ स सरूव-परायणो होर्ड ॥ ११२ ॥

[ छाया-आत्मानं यः निन्दित गुणवतां करोति बहुमानम्। मनइन्द्रियाणां विजयी स स्वरूपपरायणो भवतु ॥ ] यः निर्जरापरिणतः पुमान् निन्दयति निन्दां विद्धाति, अप्पाणं आत्मानम्, अहं पापीति कृत्वा आत्मानं निन्दयतीलार्थः। करोति विद्धाति । कम् । बहुमानं प्रश्चरमानसम्मानम् । केषाम् । गुणवतां सम्यत्तवत्रत्रानादियुक्तानां श्रावकाणां सुनीनां च । कीदक्षः सन् । मनइन्द्रियाणां विजयी, मनः चित्तम् इन्द्रियाणा स्पर्शनादीनि तेषां विजयी जेता वशीकर्ता । कि कृत्वा । भूत्वा । कीदक्षः । स्वस्वरूपपरायणः स्वगुद्धचिदानन्दध्याने परायणः तत्परः ॥ ११२ ॥

तस्स य सहलो जम्मो तस्स य पावस्स णिजारा होदि । तस्स य पुण्णं वहृदि तस्स वि सोक्खं परं होदि ॥ ११३ ॥

[ छाया-तस्य च सफलं जन्म तस्य च पापस्य निर्जरा भवति । तस्य च पुण्यं वर्धते तस्य अपि सौख्यं परं भवति ॥ ] [ तस्य सुनेः सफलं जन्म, तस्य च पापस्य ] या ईहिन्वधा निर्जरा निर्जरणं भवति जायते । अपि पुनः, तस्य सुनेः वर्धते वृद्धिं याति । किम् । पुण्यं प्रशस्तकर्म, च पुनः, तस्य सुनेः भवति जायते । किं तत् । परम् उत्कृष्टं सौद्यं हार्मे मोक्षसौद्ध्यमित्यर्थः । इति गाथाचतुष्केण संबन्धो विधीयताम् ॥ १९३ ॥ अथ परमनिर्जरामभिषते –

जो सम-सोर्क्ख-णिलीणो वारंवारं सरेइ अप्पाणं । इंदिय-कसाय-विजर्इ तस्स हवे णिजारा परमा ॥ ११४ ॥

[ छाया-यः समसीख्यनिलीनः वारंतारं स्मरति आत्मानम् । इन्द्रियकशायविजयी तत्य भवेत् निर्जरा परमा ॥ ] तस्य भव्यवरपुण्डरीकस्य मुनेः, परमा उरक्तशा, निर्जरा कर्मणां निर्जरणं गलनं भवेत् । तस्य कस्य । यो मुनिः वारंवारं पुनः पुनः स्मरति ध्यायति चिन्तयति । कम् । आत्मानं शुद्धवोधनिधानं शुद्धचिद्र्पम् । कीदक्षः सन् । समसीख्यनिलीनः साम्यसुखे लयं प्राप्तः । पुनः कीदक्षः । इन्द्रियकपायविजयी इन्द्रियाणि स्पर्शनरसन्द्राणचञ्चःश्रोत्राणि, कषायाः अन-नतानुबन्ध्यादिकोधमानमायालोभाः पश्चविद्यतिः, तेषां विजयी जेता वशीकर्ता ॥ १९४॥

ये बध्यन्ते प्रकृतिनिचया योगयोगेन युक्ता निर्जीर्यन्ते खकृतसुकृतैः कर्मणां ते निषेकाः । संज्ञायन्ते विशष्द्वदयेध्योनतस्ते समस्ताः संखज्यन्ते भवद्दतियुतैर्युक्तकर्मानुभागाः ॥

इति श्रीस्वामिकार्त्तिकेयानुप्रेक्षायाः त्रिविद्यविद्याधरपङ्काषाकवि-चक्रवर्तिभट्टारकश्रीशुभचन्द्रदेवविरचितटीकायां निर्जरानुप्रेक्षायां नवमोऽधिकारः ॥ ९ ॥

॥ १११ ॥ अर्थ-जो मुनि अपने खरूपमें तत्पर होकर मन और इन्द्रियोंको वशमें करता है, अपनी निन्दा करता है और गुणवानोंकी—सम्यक्त्व, व्रत और ज्ञानसे युक्त मुनियों और श्रावकोंकी प्रशंसा करता है, उसके बहुत निर्जरा होती है ॥ भावार्थ-अपनी निन्दा करना, गुणवानोंकी प्रशंसा करना तथा मन और इन्द्रियोंपर विजय पाना अधिक निर्जराके कारण हैं ॥ ११२ ॥ अर्थ-जो साधु निर्जराके पूर्वोक्त कारणोंमें तत्पर रहता है, उसीका जन्म सफल हैं, उसीके पापोंकी निर्जरा होती है, उसीके पुण्यकी बढ़ती होती है, और उसीको उत्कृष्ट सुख-मोश्रसुख प्राप्त होता है ॥ ११३ ॥ अव परम निर्जराको कहते हैं। अर्थ-जो मुनि समतारूपी सुखमें लीन हुआ, बार बार आत्माका स्मरण करता है, इन्द्रियों और कषायोंको जीतनेवाले उसी साधुके उत्कृष्ट निर्जरा होती है ॥ भावार्थ-परम वीतरागता ही परम निर्जराका कारण है ॥ ११४॥ इति निर्जरानुप्रेक्षा ॥ ९॥

१ळ सस्य करेदि। २ गहोऊ [होइ]। ३ळ सस्यावि। ४ गपाक्रसा ५ छ सस्यावि। ६**छ न स** गया ७वपरो। ८ळ सस्यासुक्ता ९व निजराणुकेखा।

#### १०. लोकानुप्रेक्षा

सिद्धं शुद्धं जिनं नत्वा लोकालोकप्रकाशकम्। वश्ये न्याख्यां समासेनानुप्रेक्षाया जगतिस्थतेः ॥ भ्रथं लोकानुप्रेक्षां न्याख्यायमानः श्रीखामिकार्त्तिकेयो लोकाकाशखरूपं प्ररूपयति-

#### सवायासमणंतं' तस्स य बहु-मज्झ-संठिँओ लोओ। सो केण वि णेवँ कओ ण य धरिओ हरि-हरादीहिं॥ ११५॥

[ छाया-सर्वाकाशमनन्तं तस्य च बहुमध्यसंस्थितः लोकः । स केनापि नेव कृतः न च पतः हरिहरादिभिः ॥ ] सर्वाकाशं लोकाशशम् अनन्तम् अनन्तानन्तं द्विकवारानन्तमानं सर्व नमोऽस्ति । तस्य च सर्वाकाशस्य बहुमध्यसंस्थितो लोकः । बहुमध्ये अनन्तानन्ताकाशबहुमध्यप्रदेशे सप्तवनरज्ञमाने सम्यक्प्रकारेण स्थितः संस्थितः लोक्यते इति लोकः । धनोद्धिधनवाततनुवाताभिधानवातत्रयवेष्टितः लोकः जगत् । तथा त्रेलोक्यसारे एवमप्युक्तमस्ति । 'बहुमज्झदेस-भागम्हि' । तेनायमधः । बहुमध्यदेशभागे बहुव अतिश्चितारचनीकृताः असंख्याताः वा आकाशस्य मध्यदेशा यस्य स बहुमध्यदेशभागे बहुव अतिश्चितारचनीकृताः असंख्याताः वा आकाशस्य मध्यदेशा यस्य स बहुमध्यदेशभागे । अथवा बहुवः अष्टौ गोस्तनाकाराः आकाशस्य सध्यदेशे यस्य स तथोक्तस्त्रस्ति लोकोऽस्ति । नतु स लोकः केनापि ब्रह्मादिना कृतो भविष्यति, तच्छद्वानिरासार्थमाइ । सो केण वि णेय कओ, स लोकः केनापि महेश्वरादिना कृतो नैव । केचन एवं वदन्ति । शेपीभूतेहरिहरादिभिर्श्तः इति । तच्छद्वानिरासार्थमाइ । ण य धरिको हरिहरादिहि, न च धतो हरिहरादिभिः, हरिर्विष्णुः हरो महेश्वरः आदिशब्दात् कपिलपरिकल्पिता प्रकृतिः ब्रह्मा च तैर्धतो न च ॥ १९५॥ अथ सर्वाकाशे लोकाकाश इति विशेषः छत इति चराह-

अब लोकानुप्रेक्षाका व्याख्यान करते हुए श्री खामिकार्त्तिकेय लोकाकाशका खरूप कहते हैं। अर्थ-यह समस्त आकाश अनन्तप्रदेशी है। उसके ठीक मध्यमें भले प्रकारसे लोक स्थित हैं। उसे किसीने बनाया नहीं है, और न हरि, हर वगैरह उसे धारण ही किये हुए हैं ॥ भावार्थ-लोकका क्षेत्रफल सातराजुका घन अर्थात् ३४३ राजु प्रमाण है। अतः आकाशके बीचोबीच ३४३ राजु क्षेत्रमें यह जगत स्थित है। उसे चारों ओरसे घनोदधि, घनवात और तनुवात नामकी तीन वायु घेरे हुए हैं। वे ही लोकको धारण करती हैं। त्रिलोकसार प्रन्थमें 'बहुमज्झदेसभागम्हि' लिखा है, और उसका अर्थ किया है-'आकाशके असंद्यात प्रदेशवाले मध्यभागमें', क्योंकि छोकाकाश-जितने आकाशमें छोक स्थित है आकाशका उतना भाग-असंख्यातप्रदेशी है। इसका दूसरा अर्थ इस प्रकार भी किया है-'बहु' अर्थात् 'आठ गौके स्तनके आकारके आकाशके मध्य प्रदेश जिस भागमें पाये जाते हैं, उस भागमें'। आश्य यह है कि छोकके ठीक मध्यमें सुमेहपर्वतके नीचे गौके स्तनके आकार आठ प्रदेश स्थित हैं। जिस भागमें वे प्रदेश स्थित हैं, वही लोकका मध्य है। और जो लोकका मध्य है, वही समस्त आकाशका मध्य है, क्यों कि समस्त आकाशके मध्यमें लोक स्थित है, और लोकके मध्यमें वे प्रदेश स्थित हैं। अन्य दार्शनिक मानते हैं कि यह जगत महेश्वर वगैरहका बनाया हुआ है, और विष्णु आदि देवता उसे धारण किये हुए हैं। उनका निराकरण करनेके लिये प्रन्थकार कहते हैं कि इस जगतको न किसीने बनाया है और न कोई उसे धारण किये हुए है। वह अकृत्रिम है और वायु उसको धारण किये हुए है। [ त्रिलोकसारमें लोकका खरूप इस प्रकार बतलाया है—"सन्वागासमणंतं तस्सं य बहुमज्झदेसभागन्हि । लोगोसंखपदेसो जगसेटिघणप्पमाणो हु ॥ ३ ॥" अर्थ-सर्व आकाश अनन्तप्रदेशी है, उसके 'वहुमध्य-देश भागमें' छोक है। वह असंख्यातप्रदेशी है, और जगतश्रेणीके घन प्रमाण ३४३ राज है। अउ० ]

<sup>ै</sup> स सब्बागासम"। १ व म संठिज, ल ग संठियोः स संद्वियो। ३ म ण्णेय, स ग णेया

#### अण्णोण्ण-पवेसेण य दबाणं अच्छणं हवे<sup>र</sup> लोओ । दबाणं णिचतो लोयस्स वि मुणहं णिचत्तंै ॥ ११६ ॥

[छाया-अन्योन्यप्रवेशेन च द्रव्याणाम् आसनं भवेत् लोकः। द्रव्याणां निल्यत्वतः लोकस्यापि जानीत निल्यत्वम्॥] लोकः त्रिभुवनं भवेत्। अन्योन्यप्रवेशेन द्रव्याणां परस्परप्रवेशेन जीवपुद्रलघमीधमीदिवस्तूनाम् अच्छणं स्थितिः अस्तित्वं भवेल्लोकः। द्रव्याणां जीवपुद्रलघमीधमीकाशकालरूपाणां निचत्ते निल्यत्वात् कथंचित् ध्रुवत्वात् लोकस्यापि णिचत्तं निल्यत्वं कथंचिद्रुवत्वं मुणह जानीहि विद्धि ॥ ११६॥ नसु यदि लोकस्य सर्वथा निल्यत्वं तर्हि स्याद्वाद्मतभन्नः स्यात् इति वदन्तं प्रति प्राह्

#### परिणाम-सहावादो पडिसमयं परिणमंति दवाणि । तेसिं परिणामादो लोयस्स वि मुणह परिणामं ॥ ११७॥

िछाया-परिजामस्त्रभावतः प्रतिसमयं परिणमन्ति द्रव्याणि । तेषां परिणामात् लोकस्यापि जानीत परिणामम् ॥ 1 द्रव्याणि यथा खपर्योपैः दूर्यन्ते द्रवन्ति वा तानीति द्रव्याणि जीवपुद्रस्थर्माधर्माकाशकास्त्रपाणि, प्रतिसम्यं समयं समयं श्रति. परिणमन्ति उत्पादस्ययधौन्यरूपेण परिणमन्ति परिणामं पर्यायान्तरं गच्छन्ति । कुतः । परिणामखभावात् अतीताना-गतवर्तमानानन्तपर्यायस्वभावेन परिणमनात् । तेषां जीवपुद्रस्मादिद्रन्याणां परिणामात् परिणमनात् अनेकस्वभावविभाव-॥ ११५ ॥ समस्त आकाशके मध्यमें लोकाकाश है, इत्यादि विशेषताका क्या कारण है. यह बत-लाते हैं। अर्थ-द्रव्योंकी परस्परमें एकक्षेत्रावगाहरूप स्थितिको लोक कहते हैं। द्रव्य निस्न है, अतः लोकको मी नित्य जानो।। भावार्थ-जितने आकाशमें जीव, पुद्रल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल, वे छहों द्रव्य पाये जाते हैं, उसे लोक कहते हैं। छहों द्रव्य अनादि और अनन्त हैं, अतः लोकको भी अनादि और अनन्त जानना चाहिये [ त्रिलोकसारमें भी लिखा है—''लोगो अकिष्टिमो खल्ल अणाइ-णिहणो सहावणिव्यत्तो। जीवाजीवेहिं फुटो सव्यागासवयवो णिचो॥ ४॥" अर्थ-लोक अकृत्रिम है, अनादि अनन्त है, सभावसे निष्पन है, जीव-अजीव द्रव्योंसे भरा हुआ है, समस्त, आकाशका अङ्ग है और निस है।] राङ्का-यदि लोक सर्वथा निस्म है तो स्याद्वादमतका भन्न होता है, क्योंकि स्याद्वादी किसी मी वस्तुको सर्वथा नित्य नहीं मानते हैं। इसका उत्तर ॥११६॥अर्थ-परिणमन करना वस्तुका खभाव है अतः इन्य प्रतिसमय परिणमन करते हैं। उनके परिणमनसे लोकका भी परिणमन जानो।। भावार्थ-जो पर्यायोंके द्वारा प्राप्त किये जाते हैं, या पर्यायोंको प्राप्त करते हैं, उन्हें द्रव्य कहते हैं। जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल, इन छहीं द्रव्योंमें उत्पाद, व्यय और ध्रीव्य रूपसे प्रतिसमय परिणमन होता रहता है। प्रतिसमय छहों द्रन्योंकी पूर्व पूर्व पर्याय नष्ट होती हैं, उत्तर उत्तर पर्याय उत्पन्न होती हैं, और द्रन्यता धुव रहती है। इस तरह भूत, भविष्यत् और वर्तमानकालमें अनन्तपर्यायरूपसे परिणमन करना द्रव्यका स्वभाव है। जो इस तरह परिणमनशील नहीं है, वह कभी सत् हो ही नहीं सकता। अतः निस्न होनेपर भी जीव, पुरुल आदि द्रव्यं अनेक खभावपर्याय तथा विभावपर्यायरूपसे प्रतिसमय परिणमन करते रहते हैं। परिणमन करना उनका खभाव है। स्वभावके बिना कोई वस्तु स्थिर रह ही नहीं सकती । उन्हीं परिणामी द्रव्योंके समुदायको लोक कहते हैं । अतः जब द्रव्य परिणमनशील हैं तो उनके समुदायरूप लोकका परिणामी होना सिद्ध ही है, अतः दृश्योंकी तरह लोकको भी परिणामी नित्य जानना चाहिये । [ गो० जीवकाण्डमें द्रव्योंकी स्थिति बतलाते हुए लिखा है-''एयद्वियम्मि जे

रुरुस्तगभवे। २ जमुणहि। २ गणिचित्तं। ४ रुत्वाणि। ५ असमुणहि। ६ गहुयंति।

पर्यायरूपेण परिणमनात् लोकस्यापि परिणामं परिणमनं पर्यायरूपेण कथंचित् अनिस्तत्वं सपर्यायत्वं च मन्यस्व जानीहि विद्धि । ननु यत्र निस्तत्वं प्रागुक्तं तत्रानिस्तत्वं कथं विरोधात् इति चेन्न, वस्तुनः अनेकान्तात्मकत्वं सत्त्वात् । अय द्रव्याणां निस्तत्वेनानिस्तत्वेन कि नाम पर्याया इति चेदाह । जीवद्रव्यस्य नरनारकादिविभावव्यज्ञनपर्यायाः, पुद्रलस्य इाव्द्यन्धसीक्ष्म्यस्थीत्व्यसंस्थानमेदत्मद्रश्चात्त्यात्वेदिताः विभावव्यज्ञनपर्याया भवन्ति । एवमन्येषामिप हेयम् ॥ १९७ ॥ अथ स्रोकस्य परपरिकत्यितस्थानमानविप्रतिपत्तिनिरासार्थमाह—

सत्तेक-पंच-इका मूले मज्झे तहेव वंभंते। लोयंते रज्जुओ पुदावरदो य वित्थारो ॥ ११८॥

अस्यपञ्जया नियणपञ्जया चानि । तीदाणागदभूदा तानिदयं तं हनिद दंग्नं ॥५५१॥" अर्थ-एकद्रव्यमें त्रिकालसम्बन्धी जितनी अर्थपर्याय और न्यञ्जनपर्याय हैं, उतना ही द्रन्य है। अर्थात् त्रिकालवर्ती पर्यायोंकों छोड़कर द्रव्य कोई चीज नहीं है। अनु० ] शङ्का-जो निल है, वह अनिल किसप्रकार हो सकता है ! निखता और अनिखतामें परस्परमें विरोध है । उत्तर-वस्तु अनेकधर्मात्मक होती है, क्यों कि वह सत है। यदि एक्यस्तुमें उन अनेकधर्मोंको अपेक्षाभेदके विना योंही मान लिया जाये तो उनमें विरोध हो सकता है। किन्तु भिन्न भिन्न अपेक्षाओंसे विरोधी दिखाई देनेवाले धर्म भी एक स्थानपर विना किसी विरोधके रह सकते हैं। जैसे, पिता, पुत्र, भ्राता, जामाता आदि लैकिक सम्बन्ध परस्परमें विसेशी प्रतीत होते हैं। किन्तु भिन्न मिन्न सम्बन्धियोंकी अपेक्षासे यह सभी सम्बन्ध एकही मनुष्यमें पाये जाते हैं । एकही मनुष्य अपने पिताकी अपेक्षासे पुत्र है, अपने पुत्रकी अपेक्षासे पिता है अपने माईकी अपेक्षासे भाता है, और अपने खरशकी अपेक्षासे जामाता है। इसी प्रकार प्रत्येक द्रव्य द्रव्यरूपसे नित्य है, क्योंकि द्रव्यका नाश कभी भी नहीं होता। किन्तु प्रतिसमय उसमें परिणमन होता रहता है, जो पर्याय एकसमयमें होती है, वही पर्याय दूसरे समयमें नहीं होती, जो दूसरे समयमें होती है वह तीसरे समयमें नहीं होती, अतः पर्यायकी अपेक्षासे अनित्य है। पर्याय दो प्रकारकी होती हैं, एक व्यञ्जनपर्याय और दूसरी अर्थपर्याय । इन दोनों प्रकारोंकेभी दो दो भेद होते हैं-खभाव और विभाव । जीवद्रव्यकी नर, नारक आदि पर्याय विभाव व्यञ्जनपर्याय है, और पुद्गलद्रव्यकी शब्द, बन्ध, स्क्ष्मता, स्थूलता, आकार, खण्ड, अन्धकार, छाया, धूप, चांदनी वगैरह पर्याय विभावन्यञ्जन पर्याय हैं । [ प्रदेशवत्त्वगुणके विकारको व्यञ्जनपर्याय और अन्य शेष गुणोंके विकारको अर्थपर्याय कहते हैं । तथा जो पर्याय परसम्बन्धके निमित्तसे होती है उसे विभाव, तथा जो परसम्बन्धके निमित्तके विना स्वभावसे ही होती है उसे स्वभावपर्याय कहते हैं। हम चर्मचक्षओंसे जो कुछ देखते हैं, वह सब विभाव व्यञ्जन पर्याय है। अनु० । सारांश यह है कि द्रव्योंके समृहका ही नाम लोक है। द्रव्य निख हैं, अतः लोक भी निस्म है। द्रव्य परिणामी हैं, अतः लोक भी परिणामी है।। ११७॥ अर्थ— पूरब-पश्चिम दिशामें लोकका विस्तार मूलमें अर्थात् अधोलोकके नीचे सात राजू है। अधोलोकसे ऊपर ऋमशः घटकर मध्यलोकमें एक राज्का विस्तार है। पुनः ऋमशः बढ़कर ब्रह्मलोक स्वर्गके अन्तर्मे पाँच राजुका विस्तार है । पुनः ऋमशः घटकर छोकके अन्तमें एकराजुका विस्तार है ॥ भावार्थ-लोक पुरुषाकार है। कोई पुरुष दोनों पैर फैलाकर और दोनों हाथोंको कटिप्रदेशके दोनों

१ क ग सत्तेक, म सत्तिक, स सतेक। २ ग पुब्वापरदो। कार्तिके० ८

[ छाया-सप्तैकपश्चेकाः मृत्रे मध्ये तथैव ब्रह्मान्ते । लोकान्ते रज्जवः पूर्वापरतश्च विस्तारः ॥ ] लोकस्थेखम्या-हार्यम् । पूर्वापरतः पूर्वी दिशामाधित्य पश्चिमां दिशामाश्रित्य च विस्तारः व्यासः । मृत्रे त्रिलोकस्याधोभागे पूर्वपश्चिमेन सप्तरज्जुबिस्तारः ७ । तथैव प्रकारेण मध्ये अधोभागात्कमहानिरूपेण हीयते यावनमध्यलोके पूर्वापरतः एका एकरज्जुप्र-माणविस्तारः । तथेव वंभते, ततो राध्यलोकादृष्ट्यं कमवृद्धा वर्तते यावद् ब्रह्मलोकान्ते पूर्वपश्चिमेन रज्जुपश्चविस्तारः ५ । लोयंते, ततश्चोध्यं पुनरपि हीयते यावल्लोकान्ते लोकोपरिमभागे पूर्वापरतः एकरज्जुप्रमाणविस्तारो १ भवति ॥ १९८ ॥ अथ दक्षिणोत्तरतः कियनमात्र इत्युक्ते प्राह-

## दिक्लण-उत्तरदो पुणै सत्त वि रज्जू ह्वंति सबस्थ । उहुं चउदहँ रज्जू सत्त वि रज्जू घणो छोओ ॥ ११९॥

ि छाया-दक्षिणोत्तरतः पुनः सप्तापि रज्जवः भवन्ति सर्वेत्र । ऊर्धः चतुर्दश रज्जवः सप्तापि रज्जवः धनः लोकः ॥ ] पुनः दक्षिणोत्तरपार्श्वमाश्रित्य स चतुर्दश १४ रज्जूत्सेधपर्यन्तं न्यास आयामः सप्तरज्जुरेव भवति ७ । लोकस्पोदयः कियन्मात्र इति चेदूर्धः चतुर्दशरज्जूदयरूपः १४ लोको भवति । सर्वेलोकस्य क्षेत्रं कियन्मात्रम् । सप्तरज्जुघनः सप्तरज्जूनां घनः त्रिवारगणनम् । 'त्रिसमाहतिर्घनः' स्यादिति वचनात् । जगच्छ्रेणि हु । ७ घनः ह ३४३ प्रमाणः सर्वेलोकः त्रिशतरज्जुमात्रः त्रिचत्वारिशदिषकः ३४३ इत्यर्थः । ताबदधोलोकस्य मानमानीयते । 'सुह्रभूमीजोगदले पदपुणिदे पदघणं होदि ।' मुखं एकरज्जुः १, भूमिस्तु सप्तरज्जुः ७, तयोर्थोगः ८, तद्दलं ४, पदेन सप्तभिः ७, गुणिते २८, वेधेन ७ गुणिते १९६ । एवमूर्थ्वेलोकमानमानेतन्यम् १४७ । सर्व इत्यर्थः ३४३ ॥१९९ ॥ अथ विलोकस्योदयं विभजति-

#### मेरुस्स हिट्ट-भाएँ सत्त वि रज्जू हवेइ अह-लोओ । उद्दुम्मि उद्दु-लोओ मेरु-समो मज्झिमो लोओ॥ १२०॥

ओर रखकर यदि खड़ा हो तो उसका जैसा आकार होता है, वैसा ही आकार लोकका जानना चाहिये अतः पुरुषका आकार लोकके समान कल्पना करके उसका पुरब-पश्चिम विस्तार इस प्रकार जानना चाहिये। पञ्जोंके अन्तरालका विस्तार सातराजू है। कटिप्रदेशका विस्तार एक राजू है। दोनों हाथोंका-एक कोनीसे लेकर दूसरी कोनी तकका-विस्तार पाँच राजू है। और ऊपर, शिरोदेशका विस्तार एक राजू है ॥ ११८ ॥ अत्र लोकका दक्षिण-उत्तरमें विस्तार कहते हैं । अर्थ-दक्षिण - उत्तर दिशामें सब जगह लोकका विस्तार सात राजू है। उँचाई चौदह राजु है और क्षेत्रफल सात राजुका धन अर्थात् ३४३ राज् है ॥ भावार्थ-पूरव - पश्चिम दिशामें जैसा घटता बढ़ता विस्तार है, वैसा दक्षिण-उत्तर दिशामें नहीं है । दक्षिण उत्तर दिशामें सब जगह सात राजू बिस्तार है । तथा छोककी नीचेसे ऊपर तक उँचाई चौदह राजू है और छोकका क्षेत्रफल सात राजूका घन है। तीन समान राशियोंको परस्परमें गुणा करनेसे धन आता है। अतः सात राजूका धन ७×७×७=३४३ राजू होता है। इस क्षेत्रफलकी रीति निम्न प्रकार है। पहले अधोलोकका क्षेत्रफल निकालते हैं। त्रिलोकसारमें कहा है कि "जोगदले पदगणिदे पतं धणो वेधगुणिदपतं ॥ ११८ ॥" मुख और भूमिको जोडकर उसका आधा करो. और उस आधेको पटसे गुणा करदो तो क्षेत्रफल होता है और क्षेत्रफलको उँचाईसे गुणाकरनेपर धन फल होता है। इस रीतिके अनुसार मुख १ राज्, भूमि ७ राज्, दोनों को जोडकर ७+१=८ आधा करनेसे ४ होते हैं। इस ४ राज्को पद-दक्षिण उत्तर विस्तार ७ राजूसे गुणा करनेपर 8×७=२८ राज् क्षेत्रफळ होता है। और इस क्षेत्रफळको अधोलोककी उँचाई सात राज्से गुणा

१ ब पुणु। २ ल स ग हवेति। ३ ब उद् [?], ल म ग उहाँ, स उद्दो। ४ ल स ग चउदस, म चउदस १ ५ क ग भागे। ६ ब हवेद सही लोउ [?], क स ग दवे अद्दो लोओ, म दवेद अह लोउ।

[ छाया-मेरोः अधोभागे सप्तापि रज्जवः भवति अधोलोकः । ऊर्ध्वे ऊर्ध्वेलोकः मेरसमः मध्यमः लोकः ॥ ] मेरोरघस्तनभागे अधोलोकः । सप्तर्जुमात्रो भवेत् । तथा हि, अधोभागे मेर्वाधारभूता रलप्रभाख्या प्रथमा पृथिवी । तस्या अधोऽधः प्रत्येकमेकैकरजुप्रमाणमाकाशं गत्वा यथाकमेण शर्करावाङकापङ्कथूमतमोमहातमः संकाः षष् भूमयो भवन्ति । तस्यादधोभागे रज्जुप्रमाणक्षेत्रं भूमिरहितं निगोदाधिपश्चस्थावरभृतं च तिष्ठति । रलप्रभादिपृथिवीनां प्रस्कै घनोदधिघनवाततन्तुवातत्रयमाधारभूतं भवतीति विह्नेयम् । उद्गम्हि उङ्गोओ ऊर्ध्वे ऊर्ध्वेलोकः, मेरोरुपरिभागे ऋजुपटलमारभ्य त्रैलोक्यक्तिस्यर्थन्तम् ऊर्ध्वेलोकः सप्तरज्ञमात्रो भवति । मध्यमो लोकः मेरसमः । मेरोरुदयमात्रः लक्षयोजनप्रमाण इस्तर्थः ॥ १२०॥ लोकशब्दस्य निरुक्तिमाह-

करनेपर २८×७=१९६ राजू अथोलोकका धनफल होना है। इसी प्रकार ऊर्ध्वेलोकका भी धन-फल निकाल लेना चाहिये। अर्थात् मुख १ राज्, भूमि ५ राज्, दोनोंका जोड़ ६ राज्, उसका आधा ३ राजू, इस ३ राज्को पद ७ राजुले गुणा करनेपर ७×३=२१ राज् आवे ऊर्ध्वलोकका क्षेत्रफल होता है। इसे उँचाई सादेतीन राज्ये गुणा वरनेपर २१×५=१५० राज् आधे ऊर्ध्वलोकका धन फल होता है। इसको दूना करदेने से १४७ राज् पूरे ऊर्ध्वछोत्रका धन फल होता है। अघोलोक और ऊर्ध्वलोकके घन फलोंको जोड़नेसे १९६+१४७=३४३ राज् पूरे लोकका घनफल होता है। गाथामें आये क्षेत्रफळ शब्दसे घन क्षेत्रफळ ही समझना चाहिये ॥११९॥ तीनों ळोकोंकी उँचाईका विभाग करते हैं । अर्थ-मेरुपर्वतके नीचे सात राज्यमाण अधोठोक है । ऊपर ऊर्ध्वठोक है । मेरुप्रमाण मध्य लोक है।। भावार्थ-'मेर' शब्दका अर्थ 'माप करनेवाला' होता है। जो तीनों लोकोंका माप करता है, उसे मेरु कहते हैं। [ "लोकत्रयं मिनातीति मेरुरिति।" राजवा० ए. १२७ ] जम्बूद्वीपके बीचमें एक-लाख योजन ऊँचा मेरुपर्वत स्थित है। यह एक हजार योजन पृथ्वीके अन्दर है और ९९ हजार योजन बाहर । [ 'जम्बूद्वीपे महामन्दरो योजनसहस्रायगाहो भवति नवनवतियोजनसहस्रोच्छायः । तस्याधस्ता-दघोलोकः। बाहुल्येन तत्प्रमाणः तिर्थक्ष्रसृतस्तिर्यग्लोकः। तस्योपरिष्टादूर्ध्वलोकः। मेरुचूलिका चत्वारिश-द्योजनोच्छाया तस्या उपरि केशान्तरमात्रे व्यवस्थितमृजुविमानमिन्द्रकं सौधर्मस्य।" सर्वार्थ० पृ. १५७ अनु०] उसके ऊपर ४० योजनकी चूलिका है। रत्नप्रभा नामकी पहली पृथिवीके ऊपर यह स्थित है। इस पृथिवीके नीचे शर्कराप्रभा, बालुकाप्रभा, पञ्चप्रभा, धूमप्रभा, तमप्रभा और महातमप्रभा नामकी छह पृथिवीयाँ और हैं। सातशीं पृथिवीके नीचे १ राजूमें निगोदस्थान है। ये सभी पृथिवियाँ घनोदिध, धनवात और तनुवात नामके तीन वातवलयोंसे विष्टित हैं। मेरुसे नीचेका सात राज् प्रमाण यह सब क्षेत्र, अघोटोक कहलाता है। तथा ऊपर सौधर्मखर्गके ऋजुविमानके तलसे लेकर लोकके शिखरपर्यन्त सात राज् क्षेत्रको ऊर्व्वटोक कहते हैं। [ मेरुपर्वतकी चूलिका और ऋजुविमानमें एक बाल मात्रका अन्तर है ] । सोलह खर्ग, नौ प्रैवेयक, पाँच अनुत्तर तथा सिद्धशिला, ये सब कर्वलोकमें सम्मिलित हैं । तथा, अघोलोक और ऊर्ध्वलोकके बीचमें सुमेरुपर्यतके तलसे लेकर उसकी चुलिकापर्यन्त एक लाख चालीस योजन प्रमाण ऊँचा क्षेत्र मध्यलोक कहलाता है। शङ्का-लोककी ऊँचाई चौदह राजू बतलाई है। उसमें सात राजू प्रमाण अधोलोक बतलायां है और सात राजू प्रमाण ऊर्ध्वहोक बतलाया है। ऐसी दशामें मध्यलोककी ऊँचाई एकलाख चालीस योजन अधोलोकमें सम्मिलित है या ऊर्ध्यलोकमें या दोनोंसे पृथक ही है । उत्तर-मेरुपर्वतके तलसे नीचे सातराज्य प्रमाण अधोलोक है और तलसे ऊपर सातराज् प्रमाण ऊर्ध्वलोक है। अतः मध्यलोककी ऊँचाई ऊर्ध्वलोकमें सम्मिलित है। सात राज्की

## दीसंति जत्थ अत्था जीवादीया स भण्णदे लोओ। तस्स सिहरम्मि सिद्धा अंत-विहीणा विरायंते ॥ १२१॥

[ छाया-दर्यन्ते यत्र अर्थाः जीवादिकाः स भण्यते लोकः । तस्य श्विखरे सिद्धाः अन्तिविहीनाः विराजन्ते ॥ ] स लोकः भण्यते, यत्र जीवादिकाः अर्थाः जीवपुद्रलधर्माधर्माकाशकालरूपपदार्थाः द्रव्यणि षद् दर्यन्ते लोक्यन्ते इति स लोकः कथ्यते सर्वेज्ञैः । तस्य लोकस्य शिखरे तनुवात्तमध्ये सिद्धाः सिद्धपरमेष्ठिनः द्रव्यभावनोकर्मरहिता निरजनाः परमात्मानः सम्यक्त्वायष्टगुणोपेताः विराजन्ते शोभन्ते । कथंभूतास्ते सिद्धाः । अन्तविहीना विनाशरहिताः, अथवा अनन्तानन्तमानोपेताः सन्ति ॥ १२१ ॥ अत्र च कैः कैजीवैर्भृतो लोक इति चेदुच्यते-

#### एइंदिएहिँ भरिदो पंच-पयारेहिँ सबदो लोओ। तस-णाडीएँ वि तसा ण बाहिरा होति सबत्थ॥ १२२॥

[ छाया-एकेन्द्रियैः मृतः पश्चप्रकारैः सर्वतः लोकः । त्रसनाख्याम् अपि त्रसा न बाह्याः भवन्ति सर्वत्र ॥ ] लोकः त्रिभुवनम्, सर्वतः श्रेणिघने, त्रिचत्वारिशद्धिकत्रिशत ३४३ रज्ञुप्रमाणे पश्चप्रकारैः पश्चिविधैः एकेन्द्रियैः पृथिव्यसेजोबायुवनस्पतिकायिकैजांवैर्भृतः । तर्हि त्रसाः क्षः तिष्ठन्तीति चेत्, त्रसनाड्यामपि । तस्यैव लोकस्य मध्ये पुनस्दू बलस्य मध्याधो भागे छिद्रे कृते सति निक्षिप्तवंशनिष्ठकेव चतुःकोणा त्रसनाडी भवति । सा चैकरज्विकम्भा चतुर्दशरज्ञूत्सेधा विज्ञेया, तस्यां त्रसनाड्यामेव त्रसाः द्विचतुःपश्चेन्द्रिया जीवा भवन्ति तिष्ठन्ति । ण बाहिरा होति

तुलनामें एक लाख योजन ऐसेही हैं, जैसे पर्वतकी तुलनामें राई। अतः उन्हें अलग नहीं किया है। यथार्थमें ऊर्ध्वलोककी ऊँचाई एक लाख चालीस योजन कम सातराजू जाननी चाहिये॥ १२०॥ लोकशब्दकी निरुक्ति कहते हैं । अर्थ-जहाँपर जीव आदि पदार्थ देखे जाते हैं, उसे लोक कहते हैं । उसके शिखरपर अनन्त सिद्धपरमेष्टी विराजमान हैं ॥ भावार्थ-'छोक' शब्द 'छक' धातुसे बना है, जिसका अर्थ देखना होता है। अतः जितने क्षेत्रमें जीव, पुद्रल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल, ये छहों द्रव्य देखे जाते हैं, उसे लोक कहते हैं । "धर्माधर्मादीन द्रव्याण यत्र लोक्यन्ते स लोकः।" सर्वार्थं , पृ. १७६ वे लोकके मस्तक पर तनुवातयलयमें कर्म और नोकर्मसे रहित तथा सम्यक्त आदि आठ गुणोंसे सहित सिद्धपरमेष्ठी विराजमान हैं । जो अन्तरहित-अविनाशी हैं. अथवा जो अन्तरहित-अनन्त हैं !! १२१ || जिन जीवोंसे यह लोक भरा हुआ है, उन्हें बतलाते हैं । अर्थ-यह लोक पाँच प्रकारके एकेन्द्रिय जीवोंसे सर्वत्र भरा हुआ है। किन्तु त्रसजीव त्रसनालीमें ही होते हैं. उसके बाहर सर्वत्र नहीं होते ।। भावार्थ-पृथ्वीकायिक, जलकायिक, अग्निकायिक, वायुकायिक और वनस्पति-कायिक, ये पाँच प्रकारके एकेन्द्रिय जीव ३४३ राजू प्रमाण सभी लोकमें भरे हुए हैं। किन्तु त्रस अर्थात् दोइन्दिय, तेइन्द्रिव, चौइन्द्रिय, और पश्चेन्द्रिय जीव त्रसमालीमें ही पाये जाते हैं। उदूखल [ कोशकारोंने उद्खलका अर्थ ओखली और जूगुलवृक्ष किया है । यहा वृक्ष लेना ठीक प्रतीत होता है, क्योंकि त्रिलोक्प्रज्ञित तथा त्रिलोकसारमें त्रसमालीकी उपगा मृक्षके सार अर्थात् छाल वगैरह के मध्यमें रहनेवाटी लक्तर्दासे दी है। अनु०] के बीचमें छेदकरके उसमें रखी हुई वाँसकी नलीके समान खोकके मध्यमें चौकोर त्रसनाली है। उसीमें त्रसजीव रहते हैं। [उपपाद और मारणान्तिक समुद्धातके सिवाय त्रसजीव उससे वाहर नहीं रहते हैं "उववादमारणंतियपरिणदतसमुज्ज्ञिकण सेसतसा । तसणालिबाहिरिन्ह य

१ व भण्णहा २ छ सस्या विरायंति। १ अनुवा अनुवति मूळपाठः। ४ व स दिएहि। ५ व नास्टिए।

सम्बत्ध, असनाच्या बाह्य सर्वत्र लोके उपपादमारणान्तिकपरिणतत्रसान विहास त्रसा न भवन्तीलयैः। ण बादरा होंति सन्वत्य इति पाठे सर्वत्र लोके बादराः स्थूलाः पृथ्वीकायिकादयस्त्रसाश्च न सन्ति । 'आघारे थूलाओ' इति च वचनात् । मनु त्रसनाड्यां सर्वेत्र त्रसास्तिष्ठनित इति चेत्प्राह् । त्रसनाड्यां त्रसा इति सामान्यवचनम् । विशेषवाक्यं त्रिलोकप्रश्नमा प्रोक्तं च । 'लोयबहुमज्झदेसे तरुम्मि सारं व रज्जुपदरजुदा । तेरसरजुस्सेहा किंचूणा होदि तसणाली ॥' ण्टिंग ति जिणेहिं णिदिट्टं ॥ १९२ ॥" गो० जीवकाण्ड ] त्रसनालीसे बाहरका कोई एकेन्द्रिय जीव त्रसनामकर्मका बन्ध करके, मृत्युके पश्चात् त्रसनालीमें जन्म लेनेके लिये गमन करता है, तब उसके त्रसनामकर्मका उदय होनेके कारण उपपादकी अपेक्षासे त्रसजीव त्रसनालीके बाहर पाया जाता है। तथा, जब कोई त्रसजीव त्रसनालीसे बाहर एकेन्द्रियपर्यायमें जन्म लेनेसे पहले मारणान्तिक समुद्धात करता है, तब त्रसपर्यायमें होते हुएभी उसकी आत्माके प्रदेश त्रसनालीके बाहर पाये जाते हैं। 'ण बाहिरा होति सन्त्रत्य' के स्थानमें 'ण बादरा होति सन्त्रत्य' ऐसा भी पाठ है। इसका अर्थ होता है कि बादर जीव अर्थात् स्थूल पृथ्वीकायिक वगैरह एकेन्द्रिय जीव तथा त्रसजीव सर्वलोकमें नहीं रहते हैं। क्योंकि जीवकाण्डमें लिखा है-'स्थूलजीव आधारसे ही रहते हैं' ['आधारे थूलाओ' ॥१९३॥] शङ्का-क्या त्रसनालीमें सर्वत्र त्रसंजीव रहते हैं ? उत्तर-त्रसनालीमें त्रसंजीव रहते हैं. यह सामान्यकथन है। त्रिलोकप्रज्ञप्तिमें इसका विशेष कथन किया है । ["लोयबहुमज्झदेसे तरुग्मि सारं व रज्जूपदरजुदा । तेरस रज्जस्सेहा किंचूणा होदि तसणाली ॥ ६ ॥'' द्वि. अधि.] उसमें कहा है—"वृक्षमें उसके सारकी तरह, लोकके ठीक मध्यमें एक राजू लम्बी, एक राजू चौड़ी और कुछ कम तेरह राजू ऊँची त्रसनाली है।" राङ्का-त्रसनालीको कुछ कम तेरह राजू ऊँची कैसे कहा है ? उत्तर-सातवी महातमःप्रभा नामकी पृथिवी आठ हजार योजनकी मोटी है [देखो, त्रिलोकसार गा. १७४ की टीका । उसके ठीक मध्यमें नारिकयोंके श्रेणीबद्ध बिले बने द्वए हैं। उन बिलोंकी मोटाई है योजन है। इस मोटाईको समच्छेद करके पृथिवीकी मोटाईमें घटानेसे २४९०-४=२३९०६ योजन शेष भचता है। इसका आधा रेड्र ९८ योजन होता है। भाग देनेपर ३९९९ई योजन आते हैं। इतने योजनोंके ३१९९४६६६ रु धनुष होते हैं । यह तो नीचेकी गणना हुई । अब ऊपरकी छीजिये । सर्वार्थसिद्धि निमानसे ऊपर १२ योजनपर ईषद्राग्भार नामकी आठवीं पृथ्वी है, जो आठ योजन मोटी है। ["तिहुवणमुङ्गारूढा ईसिपभारा धरहमी रुंदा। दिग्धा इगिसगरञ्ज अङजोयणपमिदवा**र**ञ्जा ॥ ५५६ ॥" त्रिलोकसार. अर्थ-(तीनों लोकोंके मस्तकपर आरूढ ईषत्राध्भार नामकी आठवीं पृथ्वी है। उसकी चौड़ाई एक राजू लम्बाई सात राज् और मोटाई आठ योजन है।'] १२ योजनके ९६००० धनुष होते हैं। और आठवीं प्रथ्वीके ८ योजनके ६४००० धनुष होते हैं । [ "कोसाणं दुगमेक्कं देसूणेक्कं च छोयसिहरम्मि । कणधणुणपमाणं पणुवीसञ्चाहियचारिसयं ॥ १२६॥" त्रिलोकसार. अर्थ-'लोकके शिखरपर तीनों वातवलयोंका बाहुत्य दो कोस, एक कोस और कुछ कम एक कोस है। कुछ कमका प्रमाण ४२५ भनुष है।' अतः तीनों वातवलयोंका बाइस्य ४०००+२०००+१५७५=७५७५ धनुष होता है। क्योंकि एक कोसके २००० धनुष होते हैं।] उसके उपर तीनों वातकल्योंकी मोटाई ७५७५ धनुष है। इन सन धनुषोंका जोद ३२१६२२४१३ धनुष होता है। [ ऊणपमाण दंडा कोडितियं एक्कवीस-लक्खाणं । वासिंद्वें च सहस्सा दुसमा इगिदाल दुतिभाया ॥ ७ ॥" त्रिलोक्प्र०, २ य अपि० ।

किंचूणा होदि तसणाली इत्यत्र ऊनदण्डप्रमाणं कथिमिति, सप्तमपृथिव्याः श्रेणिबद्धादधोयोजनानां ३९९९ है, दंडाः ३९९९ ६६६ है। सर्वार्थसिद्धेरुपरियोजनानां १२, [दण्डाः ९६०००,] अष्टमपृथ्व्यां योजनानां ८, दण्डाः ६४०००। तस्या उपरि वायुत्रयदण्डाः ७५७५। एते सर्वे दण्डाः ३२९६२२४१ है। किंचिन्यूनत्रयोदशरज्जुप्रमाणत्रसनाच्यां त्रसासिष्ठम्तीस्ययः॥ १२२॥ अथ स्थूलस्क्ष्मादिमेदेन जीवान् विभजति-

#### पुण्णा वि 'अपुण्णा वि य थूला जीवा हवंति साहारा । छिबहे-सुहुमाँ जीवा लोयायासे वि सबत्थ ॥ १२३ ॥

[छाया-पूर्णाः अपि अपूर्णाः अपि च स्थूलाः जीवाः भवन्ति साधाराः । षड्विधस्कृमाः जीवाः लोकाकाशे अपि सर्वत्र ॥] स्थूलाः बादराः वादरामकर्मोदयनिष्पादितपर्यायाः । कयंभूतास्ते स्थूलाः । पूर्णाः अपि च अपूर्णा अपि च, पर्याप्ताः अपयोता अपि च जीवाः प्राणिनः । साहारा साधाराः पृथिन्यादिकमाधारमाशित्य भवन्ति तिष्ठन्तीत्यर्थः । अथवा जायन्ते उत्पयन्ते । 'आधारे थूलाओ' आधारे आश्रये वर्तमानशरीरिविशिष्टा ये जीवास्ते सर्वेऽपि स्थूलाः बादरा इस्थाः इति गोम्मटसारे । सुहुमा स्कृमाः स्कृमनामकर्मोदयापादितपर्याया जीवाः प्राणिनः षड्विधाः बङ्गेदाः । पृथि-विशिष्टिकस्थमः १, जलकायिकस्कृमः २, तेजस्कायिकस्कृमः ३, वायुकायिकस्कृमः ४, नित्यनिगोदवनस्पतिकायिकस्कृमः ५, इति घोढा । लोकाकाशे सर्वत्र सर्वेलोके, जले स्थले आकाशे वा, निरन्तराः आधारानपेक्षितशरीराः जीवाः सूक्ष्मा भवन्ति । जलस्थलक्ष्मधारेण तेषां शरीरगतिप्रतिघातो नास्ति, असन्तस्कृमपरिणामत्वात् । ते जीवाः सूक्ष्माः निराधारा निरन्तरास्तिष्ठन्ति उत्पयन्ते च ॥ १२३ ॥

#### पुढवी -जलिंग-वाऊ चत्तारि वि होति बायरा सुहुमा । साहारण-पत्तेया वणप्फदी पंचमा दुविहा ॥ १२४ ॥

[ छाया-पृथ्वीजलाभिवायवः चरवारः अपि भवन्ति बादराः सूक्ष्माः । साधारणप्रखेकाः वनस्पतयः पञ्चमाः द्विविधाः ॥ ] पृथिवीजलामिनायवथःत्वारोऽपि जीवा बादराः सूक्ष्माश्च भवन्ति । पृथिवीकायिकजीवा बादराः सूक्ष्माश्च अर्थ—कमधनुर्भोका प्रमाण ३२१६२२४१३ है। अनु० ] इतने धनुष कम तेरह राज्यमाण त्रसनाळीमें त्रसजीव रहते हैं । सारांश यह है कि लोककी ऊँचाई १४ राजू है । इतनीही ,ऊँचाई त्रसनालीकी है। उसमेंसे सातवे नरकके नीचे एक राजूमें निगोदिया जीव ही रहते हैं। अतः एकराजू कम होनेसे १३ राज् रहते हैं । उनमेंभी सातवीं पृथ्वीके मध्यमें ही नारकी रहते हैं, नीचेके ३९९९ रे योजन प्रमाण पृथ्वीमें कोई त्रस नहीं रहता है। तथा ऊर्ध्वलोकमें सर्वार्थसिद्धि विमानतकही त्रसजीव रहते हैं। सर्वार्थसिद्धिसे ऊपरके क्षेत्रमें कोई त्रसजीव नहीं रहता है। अतः सर्वार्थसिद्धिसे लेकर आठवीं पृथिवीतकका अन्तराल १२ योजन, आठवीं पृथिवीकी मोटाई ८ योजन और आठवीं पृथ्वीके ऊपर ७५७५ धनुष प्रमाण क्षेत्र त्रसजीवोंसे शून्य है। अतः नीचे और ऊपरके उक्तधन्योंसे कम १३ राज् प्रमाण त्रसनालीमें त्रसजीव जानने चाहिये ॥ १२२ ॥ अब स्थूल, सूक्ष्म आदि मेदसे जीवोंका विभाग करते हैं। अर्थ-पर्याप्तक और अपर्याप्तक, दोनोंही प्रकारके बादरजीव आधारके सहारेसे रहते हैं। और छह प्रकारके सूक्ष्मजीव समस्त लोकाकाशमें रहते हैं।। भावार्थ—जीव दो प्रकारके होते हैं-बादर और सूक्ष्म । बादर नामकर्मके उदयसे बादर पर्यायमें उत्पन्न जीवोंको बादर कहते है, और सूक्ष्मनामकर्मके उदयसे सूक्ष्म पर्यायमें उत्पन्न जीवोंको सूक्ष्म कहते हैं। सूक्ष्मजीवोंके भी छह मेद हैं-पृथिवीकायिक, जलकायिक, तेजकायिक, वायुकायिक, निस्मिनगोद वनस्पतिकायिक और इतरनिगोद वनस्पतिकायिक । ये सब जीव पर्याप्त कभी होते हैं। और अपर्याप्त कभी होते हैं। जो बादर होते हैं,

भवन्ति । अप्कायिका जीवा बादराः सूक्ष्माश्च भवन्ति । तेजस्कायिका जीवा बादराः सूक्ष्माश्च सन्ति । वायुकायिका जीवा बादराः सूक्ष्माश्च भवन्तीत्वर्थः । पञ्चमाः पृथिज्यादिसंख्यया पञ्चमत्वं प्राप्ताः वनस्पतयः द्विविधा द्विप्रकाराः । कुतः । साधारणप्रत्येकात्, साधारणवनस्पतिप्रत्येकवनस्पतिभेदात् । ये तु साधारणवनस्पतिकायिकास्ते नित्यचतुर्गतिनिगोदजीवाः बादराः सूक्ष्माश्च भवन्ति । ये प्रत्येकवनस्पतिकायिका जीवास्ते तु बादरा एव न तु सूक्ष्माः ॥ १२४ ॥ अथ साधारणानां द्विविधत्वं दर्शयतिन

#### साहारणा वि दुविहा अणौइ-काला ये साइ-काला य । ते वि य बादर-सुहुमा सेसा पुर्ण बायरा सबे ॥ १२५ ॥

[ छाया-साधारणाः अपि द्विविधाः अनादिकालाः च सादिकालाः च । ते अपि च बादरस्क्ष्माः शेषाः पुनर्-बादराः सर्वे ॥ ] साधारणनामकर्मोदयात् साधारणाः साधारणिनगोदाः, अपि पुनः, द्विविधा द्विप्रकाराः । ते के प्रकाराः । अनादिकालाश्च सादिकालाश्च निस्मिनगोदाश्चतुर्गतिनिगोदाश्च । च शन्दः समुचयार्थः । ते चियं त एव निस्म-चतुर्गतिनिगोदशीवा बादरस्क्ष्माः बादरस्क्ष्मनामकर्मोदयं प्राप्नुवन्ति । पुनः शेषाः सर्वे प्रस्केवननस्पतयः द्वीन्द्रयादयश्च सर्वे समस्ता बादरा एव ॥ १२५ ॥ अथ तेषां निगोदानां साधारणस्यं कृत इति चेदुच्यते-

# साहारणाणि जेसिं आहारुस्सास-काय-आऊणि । ते साहारण-जीवा णंताणंत-प्यमाणाणं ॥ १२६ ॥

[ छाया-साधारणानि वेषाम् आहारोच्छ्वासकायआयूषि । ते साधारणजीवा अनन्तानन्तप्रमाणानाम् ॥ ] वेषां साधारणनामकर्मोद्यवशवर्श्वनन्तानन्तजीवानां निगोदानाम् आहारोच्छ्वासकायायूषि साधारणानि सदशानि समकालानि

वे किसी आधारसे रहते हैं। किन्तु सूक्ष्मजीय विना किसी आधारके समस्त लोकमें रहते हैं ॥ १२३ ॥ अर्थ-पृथिवीकायिक, जलकायिक, अग्निकायिक और वायुक्तायिक जीव बादर मी होते हैं और सूक्ष्म भी होते हैं। पाँचवे वनस्पतिकायिकके दो मेद हैं-साधारण और प्रस्थेक ॥ १२४ ॥ अव साधारण वनस्पतिकायके दो भेद बतलाते हैं। अर्थ-साधारण वनस्पति काय कें दो भेद हैं - अनादि साधारण वनस्पति काय और सादि साधारण वनस्पति काय। ये दोनों प्रकार के जीव बादर मी होते हैं और सूक्ष्म भी होते हैं। बाकी के सब जीव बादरही होते हैं। भावार्थ-साधारण नाम कर्म के उदय से साधारण वनस्पतिकायिक जीव होते हैं, जिन्हें निगोदिया जीव भी कहते हैं। उनके भी दो भेद हैं-अनादिकालीन और आदिकालीन । अनादिकालीन साधारण वनस्पति काय-को नित्य निगोद कहते हैं और सादिकालीन वनस्पति कायको चतुर्गति निगोद कहते हैं। ये नित्य निगोदिया और चतुर्गति निगोदिया जीव भी बादर और सूक्ष्मके भेदसे दो प्रकारके होते हैं। जिन जीवोंके बादर नाम कर्मका उदय होता है वे बादर कहलाते हैं और जिन जीवोंके सक्ष्म नाम कर्मका उदय होता है वे सुक्ष्म कहलाते हैं । दोनों ही प्रकारके निगोदिया जीव बादर भी होते हैं और सुक्ष्म भी होते हैं । किन्तु बाकीके सब प्रत्येक वनस्पति कायिक जीव और दीन्द्रिय आदि त्रस जीव बादर ही होते हैं ॥ १२५॥ अब यह बतलाते हैं कि वे निगोदिया जीव साधारण क्यों कहे जाते हैं। अर्थ-जिन अनन्तानन्त जीवोंका आहार, श्वासोच्छास, साधारण होती है उन जीवोंको साधारणकायिक जीव कहते हैं । शरीर और आय भावार्थ-जिन अनन्तानन्त निमोदिया जीवोंके साधारण नाम कर्मका उदय होता है उनकी

१ इत मा अणाय ! २ इत मा सा कालाइ साद कालाई ! ३ व ते पुणु बादर, इत ते चिय ! ४ व पुणु ! ५ व युग्छं !

भविन्त । एकस्मिन् जीने भाहारं गृहति सित अनन्तानन्तजीनाः साधारणं समानं सहशं समकालं गृहन्ति । एकस्मिन् जीने श्वासेच्छ्वासं गृहन्ति । एकस्मिन् जीने शरीरं गृहति सित अनन्तानन्तजीनाः साधारणं सहशं समकालं श्वासोच्छ्वासं गृहन्ति । एकस्मिन् जीने शरीरं गृहति सित अनन्तानन्तजीनाः शरीरं गृहन्ति मुधन्ति च । एकस्मिन् जीनित सित अनन्तानन्तजीना जीनन्ति सियन्ते च । ते साधारणजीनाः कथ्यन्ते । कथ्यभूतानां येषाम् । अनन्तानन्तप्रमाणानाम् । तथ्या । यत्साधारणजीनानाम् उत्पष्क-प्रथमसमये आहारपर्यासिः, तत्कार्यं चाहारवर्गणायातपुद्गलस्कन्धानां खलरसभागपरिणमनं साधारणं सहशं समकालं च भवति । ९ । तथा शरीरपर्याप्तिः, तत्कार्यं चाहारवर्गणायातपुद्गलस्कन्धानां शरीराकारपरिणमनं साधारणं सहशं समकालं च भवेत् । २ । तथा इन्द्रियपर्याप्तिः, तत्कार्यं च स्पर्शनेन्द्रियाकारेण परिणमनम् । ३ । आनपानपर्याप्तिः, तत्कार्यं चोच्छ्वासनिःश्वासग्रहणं साधारणं सहशं समकालं भवति । ४ । तथा गोम्मर्थसारे साधारणलक्षणं प्रोक्तं च ।

आहार, श्वासोच्छास, शरीर और आयु साधारण यानी समान होती है। अधीत उन अनन्तानन्त जीवों का पिण्ड मिलकर एक जीवके जैसा हो जाता है अतः जब उनमेंसे एक जीव आहार प्रहण करता है तो उसी समय उसीके साथ अनन्तानन्त जीव आहार महण करते हैं। जब एक जीव भास छेता है तो उसी समय उसके साथ अनन्तानन्त जीव श्वास छेते हैं। जब उनमेंसे एक जीव मरकर नया शरीर धारण करता है तो उसी समय उसीके साथ अनन्तानन्त जीव वर्तमान शरीरको छोड़ कर उसी नये शरीरको अपना लेते हैं। सार्राश यह है कि एकके जीवनके साथ उन सब का जीवन होता है और एककी मृत्युके साथ उन सबकी मृत्यु हो जाती है इसीसे उन जीवों-को साधारण जीव कहते हैं । इसका और भी ख़ुलासा इस प्रकार है-साधारण वनस्पति कायिक जीव एकेन्द्रिय होता हैं। और एकेन्द्रिय जीवके चार पर्याप्तियाँ होती हैं-आहार पर्याप्ति, शरीर पूर्याप्ति, इन्द्रिय पूर्याप्ति और श्वासोच्छास पूर्याप्ति । जब कोई जीव जन्म लेता है तो जन्म लेने के प्रथम समयमें आहार पर्याप्ति होती है. उसके बाद उक्त तीनों पर्याप्तियाँ एकके बाद एकके क्रमसे होती हैं। आहार वर्गणाके रूपमें ग्रहण किये गये पुद्रल स्कन्धोंका खल भाग और रस भाग रूप परिणमन होना आहार पर्याप्तिका कार्य है। खल भाग और रस भागका शरीर रूप परिणमन होना शरीर पर्याप्तिका कार्य है। आहार वर्गणाके परमाणुओंका इन्द्रियके आकार रूप परिणमन होना इन्द्रिय पर्याप्तिका कार्य है। और आहार वर्गणाके परमाणुओंका श्वासोच्छ्रास रूप परिणमन होना श्वासोच्छास पर्याप्तिका कार्य है। एक शरीरमें रहनेवाले अनन्तानन्त साधारण कायिक जीवोंमें ये चारों पर्याप्तियां और इनका कार्य एकसाथ एक समयमें होता है । गोम्मटसार जीवकाण्डमें साधा-रण वनस्पति कायका लक्षण इस प्रकार कहा है— 'जहाँ एक जीवके मर जाने पर अनन्त जीवों का मरण हो जाता है और एक जीवके शरीरको छोड़ कर चले जाने पर अनन्त जीव उस शरीर को छोड़ कर चले जाते हैं वह साधारण काय है'। वनस्पति कायिक जीव दो प्रकारके होते हैं-एक प्रस्थेक शरीर और एक साधारण शरीर । जिस वनस्पतिरूप शरीरका खामी एक ही जीव होता है उसे प्रत्येक शरीर कहते हैं। और जिस वनस्पति रूप शरीरके बहुतसे जीव समान रूपसे खामी होते हैं उसे साधारण शरीर कहते हैं। सारांश यह है कि प्रखेक वनस्पतिमें तो एक जीवका एक शरीर होता है। और साधारण वनस्पतिमें बद्धतसे जीवोंका एक ही शरीर होता है। ये बद्धतसे जीव एक साथ ही खाते हैं, एक साथ ही खास लेते हैं। एक साथ ही मरते हैं और एक साथ ही जीते

र सर्वेत्र 'गोमङ्क' इति पाठः ।

'अत्येकु मरदि जीवो तत्य दु मरणं हवे अणंताणं । वक्षमइ जत्य एको वक्षमणं तत्य णंताणं ॥' १२६ ॥ अथ स्क्षमत्वं बादरावं च व्यवक्ति -

## ण य जेसिं पडिखलणं पुढवी'-तोएहिं अग्गि-वाएहिं। ते जाणं सुहुम-काया इयरा पुण्' थूल-काया य ॥ १२७॥

[ छाया-न च येषां प्रतिस्खलनं पृथ्वीतोयाभ्याम् अभिवाताभ्याम्। ते जानीहि स्क्ष्मकायाः इतरे पुनः स्थूल-कायाः च ॥] ते पत्र स्थावरा जीवाः स्क्ष्मा इति जानीहि । येषां जीवानां प्रतिस्खलनं क्ष्म्यम् । कैः । पृथिवीतोयः पृथिवीकायाप्कायैः, च पुनः, अभिवातैः अभिकायवायुकायैः, न च कैरपि द्रव्यैः वज्रमटलादिभिः येषां जीवानां प्रतिस्खलनं क्ष्म्यनं न विद्यते इति भावः । ते स्क्ष्मकायाः स्क्ष्मकायिका जीवास्तान् जानीहि विद्धि त्वम् । पुनः इयरा इतरे अन्ये पृथिवीकायिकादयः पृथ्वीजलवाताभिकायिभिः प्रतिस्खलनोपेताः स्थूलकायाश्च बादराः कथ्यन्ते ॥ १२७॥ अथ प्रतेकखरूपं प्ररूपयति—

#### पत्तेया वि य दुविहा णिगोद-सहिदों तहेव रहिया य । दुविहा होंति तसा वि य वि-ति-चउरक्ला तहेव पंचक्ला ॥१२८॥

[ छाया-प्रलेकाः अपि च द्विविधाः निगोदसहिताः तथैद रहिताः च । द्विविधाः सवन्ति त्रसाः अपि च द्वित्रि-चतुरक्षाः तथैद पद्याक्षाः ॥] अपि च, प्रलेकाः प्रलेकदनस्पतिकायिकाः, दुविहा द्विविधाः द्विप्रकाराः, एके निगोदसहिताः

हैं। इन्हें ही निगोदिया जीव कहते हैं। इन साधारण अथवा निगोदिया जीवोंके भी दो भेद हैं—एक नित्य निगोदिया और एक इतर निगोदिया अथवा चतुर्गति निगोदिया। जो जीव अनादि-कालसे निगोदमें ही पड़े हुए हैं और जिन्होंने कभी भी त्रस पर्याय नहीं पाई है उन्हें निस्म निगो-दिया कहते हैं। और जो जीव त्रस पर्याय धारण करके निगोद पर्यायमें चले जाते हैं उन्हें इतर निगोदिया कहते हैं । साधारण वनस्पतिकी तरह प्रत्येक वनस्पतिके भी दो भेद हैं-सप्रतिष्ठित प्रत्येक और अप्रतिष्ठित प्रत्येक । जिस प्रत्येक वनस्पतिके शरीरमें बादर निगोदिया जीवोंका भावास हो उसे सप्रतिष्ठित प्रत्येक कहते हैं और जिस प्रत्येक वनस्पतिके शरीरमें बादर निगोदिया ज़ीबोंका वास न हो उसे अप्रतिष्ठित प्रत्येक कहते हैं। प्रत्येक वनस्पतिका वर्णन प्रनथकारने आगे स्तर्य किया है ॥ १२६ ॥ अब सूक्ष्म और बादर की पहचान बतलाते हैं । अर्थ-जिन जीवोंका पृथ्वीसे, जलसे, आगसे, और वायुसे प्रतिघात नहीं होता उन्हें सृक्ष्मकायिक जीव जानो। और जिनका इनसे प्रतिघात होता है उन्हें स्थूलकायिक जीव जानो !! भावार्थ-एांच प्रकारके स्थावर कार्योमें ही बादर और सूक्ष्म भेद होता है। त्रसकायिक जीव तो बादर ही होते हैं। जो जीव न पृथ्वीसे रुकते हैं, न जलसे रुकते हैं, न आगसे जलते हैं और न वायुसे टकराते है, सारांश यह कि वज्रपटल वगैरहसे भी जिनका रुकना सम्भव नहीं है-उन जीवोंको सूक्ष्मकायिक जीव कहते हैं । और जो दीवार वगैरहसे रूक जाते हैं, पानी-के बहावके साथ वह जाते हैं. अग्निसे जल जाते हैं और वायुसे टकराते हैं वे जीव बादरकायिक कहे जाते हैं ॥ १२७॥ अब प्रत्येक वनस्पतिकां खरूप बतलाते हैं।

१ म पुहर्द, ल गा पुहरी। २ व जाणि। ३ व बुणु। ४ व सहिया। ५ व हुति। ६ साहारणाणि इत्यादिनाथा (१२६) व पुस्तकेऽत्र 'आहारुउसास्स भाउ काऊणि' इति पाठान्तरेण पुनरक्ता दृश्यते। कार्तिके० ९

प्रतिष्ठितप्रखेकाः भवन्ति । प्रतिष्ठितं साधारणवारीरैराश्रितं प्रखेकवारीरं येषां से प्रतिष्ठितप्रखेकवारीराः । ते के इति चेद्, गोम्मटसारे प्रोक्तं च । (मूलग्गपोर्बीजा कंदा तह खंदबीजबीजरुहा। संमुच्छिमा य भिष्या पत्तेयाणंतकाया य ॥ मूलं बीजं येषां ते मूलवीजाः, आर्देकद्वरिद्वादयः । १ । अत्रं बीजं येषां ते अधवीजाः, आर्यकोदीच्यादयः । १ । पर्वभीजाः इक्षुवेत्रादयः । ३ । कन्दवीजाः पिण्डान्त्रसूर्णादयः । ४ । स्कन्धवीजाः सहकीकण्टकीपलाशादयः । ५ । बीजा रोहन्तीति बीजरुहाः, शास्त्रिगोधूमादयः । ६ । [संमूर्छे समन्तात् प्रस्ततपुत्रस्कन्धे भवाः] संमूर्छिमाः । ७ । अनन्तानां निगोदजीवानां कायाः शरीराणि येष्विखनन्तकायाः प्रतिष्ठितप्रसेका भवन्ति । तथा । 'गृहसिरसंधिपध्वं समभंगमद्वीरुद्धं च छिण्णरुद्धं । साहार्णं सरीरं तन्त्रिवरीयं च पत्तेयं ॥ यस्प्रत्येकशरीरं गूडविरम् अदृश्यविःस्रायुकम् । १ । अदृश्यंधिरेखाबन्धम् । २ । अदृश्यप्रन्थिकम् । ३ । समभन्नं त्वगृगृहीतत्वेन सदृशः छेदम् । ४ । अहीरकम् अन्त-र्गतसूत्ररहितं । ५ । छित्रं रोहतीति छित्ररुहं च । ६ । तत्साधारणं साधारणजीनाश्चितत्वेन साधारणमित्युपनर्यते, प्रतिष्ठित-शरीरमिल्यर्थः । तद्विपरीतम् अप्रतिष्ठितप्रत्येकशरीरमिति । तथा । 'मूळे कन्दे छळीपबालसालदळकुसुमफलबीजे । समभंगे सदि णंता असमे सदि होति पत्तेया ॥' मूळे कन्दे त्विच पश्चवाङ्करे खुदशाखायां पत्रे कुसुमे फले बीजे च सममन्ने सति अनन्ताः अनन्तकायाः, प्रतिष्ठितप्रत्येकशरीरा इत्यर्थः । मूलादिषु समभक्षरहितवनस्पतिषु अप्रतिष्ठितप्रत्येकशरीरा भवन्ति । तथा । 'कंदस्स न मूलस्स न सालाखंदस्स नानि बहुलतरी । छक्षी साणंतजिया पत्तेयजिया तु तणुकदरी ॥' येषां प्रलेक• बनस्पतीनां कन्दस्य वा मूलस्य वा शालाया वा श्वदशास्त्राया वा स्कन्धस्य वा या त्वक् बहुतरी स्थूलतरी स्थात्, ते बनस्पतयोऽनन्तकायजीवा भवन्ति। निमोदसहितप्रतिष्ठितप्रतेका भवन्तीत्वर्थः। तु पुनः। येषां कन्दादिषु त्वक् तनुतरी ते वनस्पतयो अप्रतिष्ठितप्रत्येकशरीरा भवन्तीत्यर्थः । अय प्रकृतन्याख्यामाद्व। प्रत्येकवनस्पतयः द्विप्रकाराः। एके निगोद-सिंदताः साधारणैः संयुक्ताः प्रतिष्ठितप्रत्येकवनस्पतयो भवन्ति । तेषां स्रक्षणं गाथाचतुः व्हेणोक्तम् । तहेष तथैव, रहिया य निगोद्दरहिताश्च साधारणरहिता इत्यर्थः, अप्रतिष्ठितप्रत्येकाः । प्रतिष्ठितं साधारणशरीरैराश्रितं प्रत्येकशरीरं येवां ते प्रतिष्ठितप्रलेकशरीराः पूर्वोक्ताः । तैरनाश्रितशरीरा अप्रतिष्ठितप्रलेकशरीराः स्यः । ते के । तालनाक्रिकेर-

अर्थ-प्रत्येक वनस्पति कायिक जीव दो प्रकार के होते हैं-एक निगोद सहित, दूसरे निगोद रहित । त्रस जीव भी दो प्रकारके होते हैं-एक दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय और चौइन्द्रिय, दूसरे पश्चेन्द्रिय॥ मावार्थ-प्रत्येक वनस्पतिकायिक जीव दो प्रकारके होते हैं। एक निगोद सहित अर्थात् जिसके आश्रय अनेक निमोदिया जीव रहते हैं। ऐसे प्रस्थेक वनस्पतिको सप्रतिष्ठित प्रस्थेक कहते हैं। गोम्मटसारमें कहा है-वनस्पतियाँ ७ प्रकारकी होती हैं-मूलबीज, अप्रबीज, पर्वबीज, कंदबीज, स्कन्धबीज, बीजरुह और सम्मूर्छन । जिन वनस्पतियोंका बीज उनका मूल ही होता है उन्हें मूलबीज कहते हैं। जैसे अदरक हल्दी वगैरह । जिन वनस्पतियोंका बीज उनका अग्रभाग होता है उन्हें अप्रबीज कहते हैं। जैसे नेत्रबाला वगैरह। जिन वनस्पतियोंका बीज उनका पर्वभाग होता है उन्हें पर्वबीज कहते हैं जैसे ईख, बेंत वगैरह । जिन वनस्पतियोंका बीज कंद होता है उन्हें कंदबीज कहते हैं । जैसे रताछ, सूरण वगैरह । जिन वनस्पतियोंका बीज उनका स्कन्धभाग होता है उन्हें स्कन्धबीज कहते हैं । जैसे सर्र्ड, पलाश वगैरह । जो वनस्पतियां बीजसे पैदा होती हैं उन्हें बीजरुह कहते हैं। जैसे धान, गेहूं वगैरह । और जो वनस्पति खयं ही उग आती है वह सम्मूईन कही जाती हैं। ये वनस्पतियां अनेन्तकाय अर्थात् सप्रतिष्ठित प्रस्थेक मी होती हैं और अप्रतिष्ठित प्रस्थेक मी होती हैं ॥ १ ॥ जिस प्रत्येक वनस्पतिकी धारियां, फांके और गांठे दिखाई न देती हों, जिसे तोड़नेफर खटसे दो दुकड़े बराबर २ हो जायें और बीचमें कोई तार वगैरह न लगा रहे तथा जो काट देने पर भी पुनः उग आये वह साधारण अधीत् सप्रतिष्ठित प्रस्थेक है। यहां सप्रतिष्ठित प्रस्थेक शरीर

तितिणीकैसहकारादिशरीरम् अप्रतिष्ठितप्रदेशशरीरमिखेते । अपि च त्रसाः त्रसनामकमेवियात् त्रसजीवा द्विविधाः द्विप्रसाराः, विकलेन्द्रियाः सकलेन्द्रियाश्चेति । तत्र विकलेन्द्रियाः वितिचउरक्खा द्वित्रचतुरिन्द्रियाः जीवाः । शंखादयो द्वीन्द्रियाः स्पर्शनरसनेन्द्रिययुक्ताः । पिपीलिकामत्कृणादयलीन्द्रियाः स्पर्शनरसन्द्राणोन्द्रययुक्ताः । भ्रमरमिक्षकादंशमसक्ताद्यश्चतुरिन्द्रियाः स्पर्शनरसन्द्राणलोचनेन्द्रिययुक्ताः । तहेव तथैव, पश्चेन्द्रियाः सकलेन्द्रियाः, मतुष्यदेवनारकपश्चाद्यः स्पर्शनरसन्द्राणचक्षःश्चोत्रेन्द्रिययुक्ताः सकलेन्द्रियाः कथ्यन्ते ॥ १२८ ॥ अथ पश्चेन्द्रियतिरश्चां मेदं विवृणोति—

#### पंचक्सा वि य तिविहा जल-थल-आयास-गामिणो तिरिया। पत्तेयं ते दुविहा मणेण जुत्ता अजुत्ता य ॥ १२९॥

[ छाया-पश्चक्षाः भपि च त्रिविधाः जलस्थलभाकाशगामिनः तिर्येष्ठः । प्रत्येकं ते द्विविधाः मनसा युक्ताः भयुक्ताः च ॥ ] पश्चक्षाः पश्चेन्द्रियनामकर्मोदयेन पश्चेन्द्रियतिर्येष्ठो जीवाः भवन्ति । अपि च पुनः, ते त्रिविधाः

वनस्पतिको साधारण जीवोंका आश्रय होनेसे साधारण कहा है। तथा जिस वनस्पतिमें उक्त बातें न हों अर्थात् जिसमें धारियां वगैरह स्पष्ट दिखाई देती हों, तोड़ने पर समान टुकड़े न हों, टूटने पर तार लगा रह जाये आदि, उस वनस्पतिको अप्रतिष्ठित प्रत्येक शरीर कहते हैं ॥ २ ॥ जिस वन-स्पतिकी जड़, कन्द, छाल, कोंपल, टहनी, पत्ते, फूल, फल और बीजको तोड़ने पर खटसे बराबर र दो टुकड़े हो जायें उसे सप्रतिष्ठित प्रस्नेक कहते हैं। और जिसका समभंग न हो उसे अप्रतिष्ठित प्रस्नेक कहते हैं ॥ ३ ॥ तथा जिस वनस्पतिके कंदकी, जड़की, टहनीकी, अथवा तनेकी छाल मोटी हो वह अनन्त काय यानी सप्रतिष्टित प्रत्येक है। और जिस वनस्पतिके कन्द वगैरहकी छाल पतली हो वह अप्रतिष्ठित प्रस्थेक है ॥ ४ ॥ इस तरह श्री गोम्मटसारमें सप्रतिष्ठित और अप्रतिष्ठित वनस्पतिकी पहचान बतलाई है। अस्तु, अब पुनः मूळ गाथा का व्याख्यान करते है। प्रत्येक बनस्पति के दो मेद हैं-एक निगोद सहित, एक निगोद रहित । अथवा एक सप्रतिष्ठित प्रस्थेक शरीर, एक अप्रतिष्रित प्रत्येक शरीर । जिन प्रत्येक वनस्पतिके शरीरोंको निगोदिया जीवोंने अपना वासस्थान बनाया है उन्हें सप्रतिष्ठित प्रस्नेक शरीर कहते हैं। उनकी पहचान ऊपर बतलाई है। और जिन प्रत्येक वनस्पतिके शरीरोंमें निगोदिया जीवोंका आवास नहीं है उन्हें अप्रतिष्ठित प्रत्येक शरीर कहते हैं। जैसे पके हुए तालफल, नारियल, इमली,आम वगैरहका शरीर। जिनके त्रस नाम कर्मका उदय होता है उन्हें त्रस जीव कहते हैं । उनके भी दो भेद हैं-एक विकलेन्द्रिय, एक सकलेन्द्रिय । दोइन्द्रिय तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय जीवोंको विकलेन्द्रिय कहते हैं; क्यों कि शंख आदि दो इन्द्रिय जीवोंके स्पर्शन और रसना दो ही इन्द्रियां होती हैं। चिजंटी, खटमल वगैरह तेइन्द्रिय जीवोंके स्पर्शन, रसना और घाण, ये तीन ही इन्द्रियां होती हैं । और भैंस, मनखी, डांस, मच्छर वगैरह चौइन्द्रिय जीवोंके स्पर्शन, रसना, ब्राण और चक्षु ये चार ही इन्द्रियां होती हैं। अतः ये जीव विकलेन्द्रिय कहे जाते हैं । मनुष्य, देव, नारकी, पशु आदि पश्चेन्द्रिय जीवोंको सक्लेन्द्रिय कहते हैं; क्यों कि उनके स्पर्शन, रसना, ब्राण, चक्षु और श्रोत्र ये पांचों इन्द्रियां पाई जाती हैं ॥ १२८ ॥ अब पश्चेन्द्रिय तिर्यञ्चोंके मेद बतलाते हैं। अर्थ-पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च जीवोंके भी तीन मेद हैं-जलचर, थलचर और

रे क तितिबीक, म तितबीक। र म हत्ता अहता य।

त्रिप्रकाराः, जलखलाकाशगामिन्ते मेदात्। केचन जलचारिणो मत्सकूर्मादयः। १। केचन स्वकचारिनो इति। कोटक-गोमहिष्य्याग्रवृक्तिंहमृगश्चकार्यः। २। केचन आकाशगामिनः शुक्काकवक्चटकसारसहंबमयूरादयः। ११। च पुनः, ते जलयामित्रमुखास्तिर्येषो जीवालिविषा अपि, प्रलेकं एकं एकं प्रति प्रलेकं, द्विष्या भवन्ति। ते के। एकं नानाविकस्पजालमनसा चेतसा युक्ताः सहिताः संज्ञिनस्तिर्ययो जीवाः। एकं नानाविकस्पजालमनसा अयुक्ताः नानाविकस्पजालमनोरहिता असंज्ञिनः सण्डकादयः। तथा हि जलचरतिर्येषो संश्यसंज्ञिनो, स्थलचरतिर्येषो संश्यसंज्ञिनो, नशःस्थतिर्यथो संश्यसंज्ञिनो, इत्यर्थः॥ १२९॥ अथ तेषां तिरक्षां मेदानाह-

#### ते वि पुणो वि ब दुविहा गडभज-जम्मा तहेव संमुच्छा । भोग-भुंवा गडभ-भुवा थलयर-णहें-गामिणो सण्णी ॥ १३०॥

[ छाबा-ते भपि पुनः भपि च द्विविधाः गर्भजजन्मानः तबैव संमूर्ण्छनाः । मोगभुनः गर्भभुनः स्थसवर-नभोगामिनः संज्ञिनः ॥ ] पुनः तेऽपि पूर्वोक्ताः षज्ञिधास्तिर्येषो द्विविधा द्विव्रकाराः । एके गर्भजन्मानः, जायमान-वीवेन शुक्रशोणितक्षपिष्डस्य गरणं शरीरतयोपादानं गर्भः, ततो जाता ये गर्भजाः तेषां गर्भजानां जन्म उत्पत्तिर्येषां ते गर्भजन्मानः, मातुर्गर्भसमुत्पद्वा इत्यर्थः । तथैव संमूर्ण्छनाः गर्भोत्पादरहिताः । सं समन्तात् मूर्छनं जायमानजीवानुमा-इन्मणो जीवोपकाराणां शरीराक्षरपरिणमनयोग्यपुद्वस्तरुवानां समुच्छ्रमणं तत् विदाते येषां ते संमूर्त्यनगरिराः ।

नभचर । इन तीनोंमेंसे प्रत्येकके दो दो भेद हैं-एक मन सहित सैनी और एक मन रहित असैनी ॥ भावार्थ-एक्टेन्द्रिय नाम कर्मके उदयसे तिर्वश्च जीव पश्चेन्द्रिय होते हैं। पश्चेन्द्रिय तिर्वश्च जीवोंके तीन भेद हैं-जलचर, यलचर और नभचर। अर्थात् कुछ पश्चेन्द्रिय जीव जलचर होते हैं। जैसे मछली, कछुआ वगैरह । कुछ थलचर होते हैं-जैसे हाथी. घोड़ा. गाय. भैस. व्याघ. भेड़िया, सिंह, मृग, खरगोश. वगैरह । और कुछ पश्चेन्द्रिय जीव नभचर होते हैं, जैसे तोता, कौआ, बगुला, चिडिया, सारस, हंस. मयर, वंगरह। इन तीनों प्रकार के तिर्यञ्चोंमेंसे भी प्रत्येकके दो दो भेद होते हैं--एक अनेक प्रकारके संकल्प विकल्पसे युक्त मन सहित सैनी तिर्यञ्च और एक अनेक प्रकारके संकल्प विकल्प युक्त मनसे रहित असेनी तिर्पन्न । अर्थात सैनी जलचर तिर्पन्न, असेनी जलचर तिर्पन्न, सैनी थलचर तिर्पन्न असैनी थलचर तिर्यञ्च. सैनी नभचर तिर्यञ्च, असैनी नभचर तिर्यञ्च । इस तरह पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्चोंके छ: भेद हुए ॥ १२९ ॥ अब इन तिर्यक्षोंके मी भेद कहते हैं । अर्थ-इन छ: प्रकारके तिर्यक्षोंके भी दो भेद हैं—एक गर्भजन्म वाले और एक सम्मूर्छन जन्म वाले । किन्तु भोग भूमिके तिर्यश्च गर्भज ही होते हैं । तथा ने थलचर और नभचर ही होते हैं, जलचर नहीं होते । और सब सैनी ही होते हैं असैनी नहीं होते !! भावार्थ-ने पूर्वोक्त छः प्रकारके तिर्यन्न मी दो प्रकारके होते हैं-एक गर्भजन्म बाले और एक सम्मूर्छन जन्म बाले। जन्म क्रैने बाले जीवके द्वारा रज और वीर्य रूप पिण्डको अपने शरीर रूपसे परिणमानेका नाम गर्भ है। उस गर्भसे जो पैदा होते हैं उन्हें गर्भजन्म वाले कहते हैं। अर्थात माताके गर्भसे पैदा होने वाले जीव गर्भजन्मवाले कहे जाते हैं। शरीर-के आकाररूप परिणमन करनेकी योग्यता रखनेवाले पुद्गल स्कन्धोंका चारों ओरसे एकत्र होकर जन्म लेने वाले जीवके शरीर रूप होनेका नाम सम्मूईन है और सम्मूईनसे जन्म लेने वाले जीव सम्मूर्छन जन्म बाले कहे जाते हैं। किन्तु भोगभूमिया तिर्यञ्च गर्भज ही होते हैं, सम्मूर्छन जनमबाले

**१ व भुया।** २ स्त नभा २ स्टब्स जायते ४ स कारणे।

अपि च, भोनशुवा भोग-भूमिजातास्विक्धो गर्भभवा एव गर्भोत्पन्ना भवन्ति, न तु संमूर्च्छेनाः । स्थलवर्त्तभोगास्विनः, स्थलगामिनः गोमद्दिषम्यादयः १, नभोगामिनः ईसमयूरशुकादयः २, न तु जलवराः, संबी संज्ञिन एव, व तु असंज्ञिनः ॥ १३० ॥ अप तिर्यग्जीवसमासमेदानाह-

# अह वि गज्भज दुविहा तिविहा 'संमुच्छिणो वि तेवीसा । इदि पणसीदी भेयां सञ्वेसिं होति तिरियाणं ॥ १३१ ॥

[छाया-अष्टी अपि गर्भजाः द्वित्रेषाः त्रिविधाः संमूर्ण्डनाः अपि त्रयोविंशतिः । इति पश्चाष्ट्रीतिः भेदाः सर्वेषां भवित तिरक्षाम् ॥ ] गर्भजाः गर्भोत्पन्नाः सर्मभूमिजगर्भजतिर्थयो जलचराः मत्स्वादयः संज्ञिनः असंज्ञिनश्च २, कर्मभूमिजगर्भजतिर्थयः स्थलचराः सृगादयः संज्ञिनः असंज्ञिनश्च २, कर्मभूमिजगर्भजतिर्थयः नमञ्चराः पश्चादयः संज्ञिनः असंज्ञितश्च २, भोगभूमिजस्थलचरिर्वयः संज्ञिन एव १, भोगभूमिजनभभरतिर्थयः संज्ञिन एव १, एवम् अष्टाविष च ते द्वित्रिधा द्वित्रकाराः, पर्याप्ता निवृत्त्यपर्याप्ताः, इति गर्भजतिरश्चा योवश्चमेदाः १६ । अपि पुनः संमूर्ण्छनाः त्रमोविंशतिमेदा भवन्ति । तथा हि । पृथिवीकायिकाः स्थमवादरा इति द्वौ २, अपुकायिकाः स्थमवादरा इति द्वौ २, वयुकायिकाः स्थमवादरा इति द्वौ २, तेजस्कायिकाः स्थमवादरा इति द्वौ २, वयुकायिकाः स्थमवादरा इति द्वौ २ । तेयतां यां भूमि क्षेत्रमनन्तानन्तजीवानां दवातीति निगोदम्, तिगोदं चरिरे वेषां ते निगोदगरिरा इति निरक्तः । प्रतिष्ठितप्रत्येकवनस्पतिकायिका बादरा एवेलेकः १, अप्रतिष्ठितप्रत्येकवनस्पतिकायिका बादरा एवेलेकः १, अप्रतिष्ठितप्रत्येकवनस्पतिकायिका बादरा एवेलेकः १, इत्वेकिन्द्रयस्य चतुर्वशमेदाः १४ । शंक्षञ्चल्यादयो द्वौन्दियाः १, इत्यापिलिकान्द्रमित्रयाः २, देशमश्चवद्यश्चतुरिन्द्रयाः ३, इति विकलत्रयाणां त्रयो मेदाः ३ । कर्मभूमिजजलचपरित्रवप्तिन्त्रवाः २, देशमश्चित्रव्याद्विति द्वौ २, कर्मभूमिजस्थलचरपत्रेक्तियः सेज्ञिनः असंज्ञिनश्च इति द्वौ २, इर्ति कर्मभूमिजनभ्वरपत्रेवित्रयां प्रवेतिनश्च वित्रवर्यां प्रवेतिनश्च प्रतिद्वी प्रवित्रवर्यां प्रवेतिनश्च स्ति द्वौ २, इर्तिभूमिजनभश्चरपत्रित्रवर्यां प्रवेतिनश्च प्रवेतिनश्च स्ति द्वौ २, इर्ति कर्मभूमिजनभश्चरपत्रित्रवर्यां प्रवेतिनश्च प्रवेतिनश्च स्ति द्वौ २, इर्तिभूमिजनभश्चरपत्रित्रवर्यां प्रवेतिन्द्रयां प्रवेतिन्द्रयां वित्रवर्यां प्रवेतिनश्च स्ति द्वौ २, इर्ति कर्मभूमिजनभश्चरपत्रित्यां पर्निन्दर्याणां प्रवेतिनयां पर्निन्दर्याणां प्रवेताः ६ ।

नहीं होते । और भोगभूमिमें गो, भैंस, हिरन वगैरह थलचर तिर्यन्न तथा हंस, मोर, तोता वगैरह नमचर तिर्यन्न ही होते हैं, जलचर तिर्यन्न नहीं होते । तथा ये सब पन्नेन्द्रिय तिर्यन्न संज्ञी हो होते हैं, असंज्ञी नहीं होते ॥ १३०॥ अब तिर्यन्नमें जीवसमासके भेद बतलाते हैं । अर्थ-आठों ही गर्भजोंके पर्याप्त और अपयोप्तकी अपेक्षा सोल्ह भेद होते हैं । और तेईस सम्मूर्छन जन्म वालोंके पर्याप्त निवृत्त्यपर्याप्त और लब्ध्यप्यीप्तकी अपेक्षा उनहत्तर भेद होते हैं । इस तरह सब तिर्यन्न के पिचासी भेद होते हैं ॥ भावार्थ-कर्मभूमिया गर्भज तिर्यन्न जल्चर, जैसे मल्ली बगैरह । ये संज्ञी और असंज्ञीक मेदसे दो प्रकारके होते हैं । २ । कर्मभूमिया गर्भज तिर्यन्न थलचर, जैसे हिरन बगैरह, ये मी संज्ञी और असंज्ञीक भेदसे दो प्रकारके होते हैं । २ । कर्मभूमिया गर्भज तिर्यन्न नमचर, जैसे पक्षी वगैरह, ये मी संज्ञी और असंज्ञीक भेदसे दो प्रकारके होते हैं । २ । कर्मभूमिया गर्भज तिर्यन्न नमचर, जैसे पक्षी वगैरह, ये मी संज्ञी और असंज्ञीक भेदसे दो प्रकारके होते हैं । २ । मोगभूमिया थलचर तिर्यन्न संज्ञी ही होते हैं । १ । इस तरह ये आठों ही कर्मभूमिया और भोगभूमिया गर्भज तिर्यन्न पर्याप्त मी होते हैं और निवृत्त्यपर्याप्त सी होते हैं । अतः गर्भज तिर्यन्नोंक सोलह भेद होते हैं । तथा सम्मूर्छन जन्मवाले तिर्यन्नोंक तेईस भेद होते हैं । जो इस प्रकार हैं—स्थम पृथिवी कायिक, बादर पृथिवीकायिक, स्थम जलकायिक, बादर जलकायिक, सूक्ष्म तेजस्कायिक, बादर तेजस्कायिक, सूक्ष्म वायु कायिक, बादर वायु कायिक, सूक्ष्म निल्न निगोद साधारण वनस्पतिकायिक, बादर तेजस्कायिक, सूक्ष्म वायु कायिक, बादर वायु कायिक, सूक्ष्म निल्न निगोद साधारण वनस्पतिकायिक,

एवस् एकत्रीकृतास्रयोविदातिभेदाः संमूच्छंमतिर्यस्रो भवन्ति २३। तेऽपि त्रयोविदातिसंमूच्छंनतिर्यस्रविधाः, पर्याप्ताः निवृत्यपर्याप्ताः लब्ध्यपर्याप्ता इति, एवं तेन सर्वे संमूच्छंनतिरस्रामेकोनसप्ततिभेदा भवन्ति ६९, पूर्वोक्तगर्भजतिर्यग्निः सोवदामेकोनसप्ततिभेदाः भवन्ति ६९, पूर्वोक्तगर्भजतिर्यग्निः सोवदामेकोनसप्तिभेदाः प्राचीतिभेदाः ८५ भवन्ति ॥ ६ति सर्वेषां तिरश्चां पद्माचीतिजीवसमासभेदाः सन्ति ॥ ६३९ ॥ स्वयं मनुष्यजीवसमासभेदान् निरूपयति—

#### अज्जव-मिलेच्छं-खंडे भोग-महीसुं वि कुभोग-भूमीसु । मणुया इवंति दुविहा णिव्वित्ति-अपुण्णगा पुण्णा ॥ १३२ ॥

[ छाया-आर्यम्केच्छखण्डयोः भोगमहीषु अपि कुभोगभूमीषु । मनुजाः भवन्ति हिविधाः निर्वृत्त्यपूर्णका पूर्णाः ॥ ] आर्यसण्डम्डेच्छखण्डेषु भोगभूमिष्वपि कुभोगभूमिषु मनुष्या मानवाः भवन्ति ते हिविधा निर्वृत्त्यपर्योप्ताः पूर्णपर्याप्ताः । तथा हि । सप्तत्यविकशतेष्वार्यस्कडेषु १७० मनुष्या निर्वृत्यपर्याप्तकाः पर्याप्तकाव इति हो २, पश्चाग्र-

बादर नित्य निगोद साधारण वनस्पतिकायिक, सूक्ष्म चतुर्गति निगोद साधारण वनस्पतिकायिक, बादर चतुर्गति निगोद साधारण वनस्पतिकायिक, तथा सप्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पति कायिक और अप्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पति कायिक जीव बादर ही होते हैं । इस तरह एकेन्द्रियके चौदह भेद हुए ।१४ । शंख सीप वगैरह द्वीइन्द्रिय, कुन्थु चीटी वगैरह तेइन्द्रिय और डांस मच्छर वगैरह चौइन्द्रिय, ये विकलेन्द्रियके तीन भेद हैं ।३। कर्मभूमिया जलचर तिर्यश्च पञ्चेन्द्रिय संज्ञी भी होते हैं और असंज्ञी भी होते हैं । कर्मभूमिया थलचर पश्चेन्द्रिय तिर्यञ्च संज्ञी और असंज्ञी । २ । कर्मभूमिया नभचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च संज्ञी और असंज्ञी । २ । इस तरह कर्मभूमिया पश्चेन्द्रिय तिर्यश्चोंके छः भेद हुए । इन सबको जोडनेसे १४+३+६=२३ भेद सम्मूर्छन तिर्यञ्चोंके होते हैं। ये तेईस प्रकारके सम्मूर्छन तिर्यञ्च भी तीन प्रकारके होते हैं पर्याप्त. निच्न-स्वपर्याप्त और लब्ध्यपर्याप्त । अतः तेईसको तीनसे गुणा करनेपर सब सम्मुर्छन तिर्यञ्जोंके ६९ भेद होते हैं। इनमें पहले कहे हुए गर्भज तिर्यञ्चोंके १६ भेद मिलानेसे सब तिर्यञ्चोंके ६९+१६=८५ पिचासी भेद होते हैं ॥ १३१ ॥ अब मनुष्योंमें जीवसमासके भेद बतलाते हैं। अर्थ-आर्यसण्डमें, म्लेच्छ-खण्डमें, भोगभूमिमें और कुभोगभूमिमें मनुष्य होते हैं। ये चारों ही प्रकार के मनुष्य पर्याप्त और निवृत्त्यपर्याप्त के भेदरी दो प्रकारके होते हैं ॥ भावार्य- आर्थखण्ड, ग्लेच्छखण्ड, भोगभूमि और कुभोगभूमिकी अपेक्षा मनुष्य चार प्रकारके होते हैं । तथा ये चारोंही प्रकारके मनुष्य निवृत्त्यपूर्याप्त भी होते हैं और पूर्याप्त मी होते हैं । इसका खुलासा इस प्रकार है-आर्थस्कण्ड १७० हैं -पांच भरत सम्बन्धी ५, पांच रेरावत सम्बन्धी ५. और पांच विदेह सम्बन्धी १६०। क्योंकि एक एक महाविदेहमें बत्तीस बत्तीस उपविदेह होते हैं । तथा आठसौ पचास म्लेछखण्ड है: क्योंकि प्रस्थेक भरत, प्रस्थेक ऐरावत और प्रस्थेक उपिदेह क्षेत्रके छ: छ: खण्ड होते हैं। जिनमेंसे एक आर्यखण्ड होता है, और शेष ५ म्लेच्छखण्ड होते हैं। अतः एक सौ सत्तर आर्यखण्डोंसे पांच गुने म्लेच्छखण्ड होते हैं। इससे १७०×५=८५० आठ सौ पचास म्लेष्छखण्ड हैं। और तीस भोगभूमियां हैं-जिनमें ५ हैमवत और ५ हैरण्यवत ये दस जधन्य भोगभूमियां हैं। ५ हरिवर्ष और पांच रम्यक वर्ष ये दस मध्यम भोगभूमियां हैं। और पांच वेवकुर और पांच उत्तरकुरु ये दस उत्कृष्ट भोगभूमियां हैं। इस तरह कुल तीस भोगभूमियां हैं।

१स मिलके, गमकेलका २ गमोगभूमी हु। १ मस गमणुवा।

दिश्वकाष्टरातेषु उक्षेच्छसण्डेषु ८५० मनुष्या निर्वत्यपर्याप्तकाः पर्याप्तकाश्च इति ही २, त्रिंशत्सु जधन्यादिभोगभूमिषु ३० मनुष्या निर्वत्यपर्याप्तकाः पर्याप्तकाश्च इति ही २, समुद्रान्तवैर्तिषु षण्यवतिकुभोगभूमिषु निर्वत्यपयोप्तकाः पर्याप्तकाश्च इति ही २, इति अष्टप्रकारा मनुष्या भवन्ति ॥ १३२ ॥ अथ स्वष्यपर्याप्तकमनुष्यस्थाननियमं
गारकदेवजीवयमास्थाह-

#### संमुच्छिया मणुस्सा अज्ञव-खंडेसु होंति' णियमेण । ते पुण लिस्रि-अपुण्णा णारय-देवा वि ते दुविहा ॥ १३३ ॥

[ छाया-संमूर्टिछताः मनुष्याः आर्यलण्डेषु मनन्ति नियमेन । ते पुनः छब्ध्यपूर्णाः नारकदेवाः अपि ते द्विविधाः ॥] आर्यलण्डेषु ससत्यिकशतप्रमाणेषु १७० संमूर्च्छना मनुष्या नियमेन भवन्ति, नियमात् नान्यत्र भोगभूम्यादिषु । पुनः ते संमूर्च्छना मनुष्या छब्ध्यपर्यासका एव १ । ते क केषु उत्पद्यन्ते इति चेद् भगवत्याराधनाटीकीयां प्रोक्तं च । 'शुक्रसिंहाणकेकेष्मदन्तकर्णमकेषु च । अत्यन्ताशुन्विदेशेषु सद्यः संमूर्च्छना भनेषुः ॥' इति । नवप्रकारमनुष्यजीव-समासाः ९ । अपि पुनः नारका देवाश्व ते द्विविधा द्विप्रकाराः । नारकाः पर्यासा निर्शत्यपर्यासाश्वेति द्वौ २ । भवनमाना प्रकारणाष्टानविजीव-समासाः, जीवाः समस्यन्ते संगृह्यन्ते यैर्येषु वा ते जीवसमासा इति निर्वचनात् ॥ इति श्रीखामिकार्त्तिकेयानुप्रेक्षायां महारकश्चमचन्द्रकृतथ्याख्यायां इत्यष्टानविजीवसमासाः समाप्ताः । ९८ ॥ १३३ ॥ अथ पर्याप्तिमेदान् तहक्षणं नायाद्वयेन प्रतिपादयति—

तथा लवण समुद्र और कालोदिध समुद्रमें जो ९६ अन्तर्द्वीप हैं जिनमेंसे २४ अन्तर्द्वीप लवणसमुद्र-के जम्बूद्वीप सम्बन्धी तटके करीबमें हैं और २४ अन्तर्द्वीप धातकी खण्ड सम्बन्धी तटके निकट हैं । इस तरह ४८ अन्तर्द्वीप तो कवण समुद्रमें हैं और इसी प्रकार ४८ अन्तर्द्वीप कालोदिध समुद्रमें हैं, जिनमेंसे चौबीस अभ्यन्तर तटके करीन हैं और २४ बाह्य तटके करीन हैं। इन ९६ अन्तर्द्वीपोंमें कुभोगभूमि है । अतः ९६ कुभोगभूमियां हैं । इन १७० आर्यखण्डोंमें, ८५० म्लेन्छखण्डोंमें, ३० भोगभूमियोंमें और ९६ कुभोगभूमियोंमें रहनेवाले मनुष्य तिवृत्त्यपर्याप्तक और पर्याप्तकके भेदसे दो दो प्रकारके होते हैं । इस तरह मनुष्योंके आठ भेद होते हैं ॥ १३२ ॥ अब लब्ध्यपर्यातक मनु-<sup>च्यों</sup>का निवासस्थान बतलाते द्वए नारिकयों और देवोंमें जीवसमासके भेद बतलाते हैं । अर्थ-सम्मू-र्छन मनुष्य नियमसे आर्यखण्डोंमें ही होते हैं । और वे लब्ध्यपर्याप्तक ही होते हैं । तथा नारकी और देव निद्वस्यपर्याप्तक और पर्याप्तकके भेद से दो प्रकारके होते हैं।। भावार्थ-एक सौ सत्तर आर्यखण्डोंमें ही सम्मूर्छन मनुष्य नियमसे होते हैं, आर्यखण्डके सिवा अन्य भोगभूमि वगैरहमें नहीं होते। तथा बे सम्मूर्जन मनुष्य लब्ध्यपर्याप्तक ही होते हैं। वे सम्मूर्जन मनुष्य कहां उत्पन्न होते हैं ! इस प्रश्नका उत्तर भगक्ती आराधनामें देते द्वए बतलाया है कि वीर्धमें, नाकके सिंहाणकोंमें, कफमें, दाँतके मैल में, कानके मैलमें और शरीरके अत्यन्त गन्दे प्रदेशोंमें तुरन्त ही सम्मूर्छन जीव पैदा हो जाते हैं। अस्तु, इस प्रकार मनुष्यकी अपेक्षा जीव समास के नौ भेद होते हैं। तथा नारकी भी पर्याप्त और निवृत्यपर्याप्तकी अपेक्षा दो प्रकारके होते हैं। और भवनवासी, व्यन्तर, ज्योतिष्क और करुपवासी देव भी पर्याप्त और निवृत्त्यपर्याप्तकी अपेक्षा दो प्रकारके होते हैं। इस तरह तिर्यक्षोंके पिचासी.

१ व ह्रेति । १ व लहा १ व एव अङ्गणवदी नेया । ४ कश राधनाया । ५ ग (संधाणका

#### आहार-सरीरिंदिर्य-णिस्तासुस्सास-भार्स-मणसाणे । परिणॅइ-वावारेस य जाओ छ चेव सत्तीओ ॥ १३४॥

[ छाया-आहारशरीरेन्द्रियनिःश्वासोच्छ्वासभाषामनसाम् । परिणतिव्यापारेषु च याः षडेव शक्तयः ॥ ] आहारशारीरेन्द्रियनिःश्वासोच्छ्वासभाषाभनसां व्यापारेषु प्रहणप्रवृत्तिषु परिणतयः परिणतिः परिणमनं वा ताः पर्याप्तयः ।
जाओ याः, सत्तीओ शक्तयः, समर्थता पडेव । एवकारात् न च पत्र सप्त च । अत्रीदारिकवैकियकाहारकशरीरनामकर्मीदयप्रथमसमयमादिवृत्त्वा तच्छरीरत्रयवद्पर्याप्तिपर्यायपरिणमनयोग्यपुद्रलस्कन्धानं खलरसभागेन परिणामयितुं पर्याप्तनः
सक्तेंद्यावहम्मप्रभूतात्मनः शक्तिनिष्पत्तिराहारपर्याप्तिः । १ । तथापरिणतपुद्रलस्कन्धानां खलभागं अस्थ्यादिस्थरावयवस्पेण रसभागं रुधिरादिद्रवावयवरूपेण च परिणामयितुं शक्तिनिष्पत्तिः शरीरपर्याप्तिः । २ । आवरणवीर्यान्तरायसम्योपशमविजृत्त्रिमतात्मनो योग्यदेशावस्थितरूपादिविषयप्रहणव्यापारे शक्तिनिष्पत्तिर्जातिनामकर्मोदयजनितेशिद्रयपर्याप्तिः
। ३ । आहारकवर्गणायातपुद्रअस्कन्धान् उच्छ्वासरूपेण परिणामयितुमुच्छ्वासनिःश्वासनामकर्मोदयजनितशिक्तिनिष्पत्तिरुच्छ्वासनिःश्वासपर्याप्तिः । ४ । सरनामकर्मोदयवशाद् भाषावर्गणायातपुद्रलस्कन्धान् सत्यासत्योभयानुभयभाषारूपेण
परिणामयितुं शक्तिनिष्यत्तिः भाषापर्याप्तिः । ५ । मनोवर्गणायातपुद्रलस्कन्धान् सत्यासत्योभयानुभयभाषारूपेण
परिणामयितुं शक्तिनिष्यत्तिः भाषापर्याप्तिः । ५ । मनोवर्गणायातपुद्रलस्कन्धान् सत्यासत्योभयानुभयभाषारूपेण
परिणामयितुं शक्तिनिष्पत्तिः भाषापर्याप्तिः । ५ । मनोवर्गणायातपुद्रलस्कन्धान् अन्नोपाश्वमविश्वेषेण गुणदोषविचारानु-

मनुष्योंके नी और नारकी तथा देवोंके चार ये सब मिलकर जीव समास के ९८ अठानवें भेद होते हैं। जिनके द्वारा अथवा जिनमें जीवोंका संक्षेपसे संग्रह किया जाता है उन्हें जीवसमास कहते हैं सो इन ९८ जीवसमासोंमें सब संसारी जीवोंका समावेश हो जाता है।। १३३।। इस प्रकार खामिकार्तिके यानुप्रेक्षा की आचार्य शुभचंद्रकृत टीकामें अठानवें जीव समासोंका वर्णन समाप्त हुआ।।

अब दो गायाओं के द्वारा पर्याप्तिक भेद और लक्षण कहते हैं। अर्थ—आहार, शरीर, इन्द्रिय, धासोच्छ्वास, भाषा और मनके व्यापारों में परिणमन करनेकी जो शक्तियां हैं वे छः ही हैं। भावार्थ—आहार, शरीर, इन्द्रिय, धासोच्छ्वास, भाषा, और मनके व्यापारों में अर्थाद् प्रवृत्तियों में परिणमन करनेकी जो शक्तियां हैं उन्हींको पर्याप्ति कहते हैं। वे छः ही हैं। पांच नहीं हैं। उनका खरूप इस प्रकार है। धर्माप्ति नाम कर्मके उदयसे विशिष्ट आत्माके, औदारिकशरीरनामकर्म, वैकियिक शरीरनामकर्म और आहारक शरीर नामकर्मके उदयके प्रथम समयसे लेकर इन तीनों शरीरों और छः पर्याप्तियों रूप होनेके योग्य पुत्रलस्कन्धोंको, खल भाग और रस भाग रूप परिणामानेकी शक्तिकी पूर्णताको आहार पर्याप्ति कहते हैं। १। तथा जिन स्कन्धोंको खल रूप परिणमाया हो उनको अस्थ आदि कठोर अवयव रूप और जिनको रसरूप परिणमाया हो उनको रुधिर आदि द्रव अवयव रूप परिणमानेकी शक्तिकी पूर्णताको शरीर पर्याप्ति कहते हैं।। २।। ज्ञानाव्यण और वीर्यान्तराय कर्मके क्षयोपशमसे विशिष्ट आत्माके जातिनाम कर्मके उदयके अनुसार योग्य देशमें स्थित रूप आदि विषयोंको प्रहण करनेकी शक्तिकी पूर्णताको इन्द्रियपयीति कहते हैं।। २।। उच्छ्वासिनःश्वासनाम कर्मका उदय होनेपर आहार वर्गणारूपसे प्रहण किये गये पुद्रलस्कन्धोंको सालोच्छ्वास रूपसे परिणमानेकी शक्तिकी पूर्णताको उच्छ्वासिनःश्वास पर्याप्ति कहते हैं।। २।। खर नाम कर्मका उदय होनेपर आहार वर्गणारूपसे प्रहण किये गये पुद्रलस्कन्धोंको सल, असल, उभय और अनुभय

र म स सरीरेंदिय। र स दास । र व मणुसाण । ४ व परिणवद । ५ व छ व्वेत । ६ छ रा मनी इन्द्रियाँ।

स्मरणप्रणिधानळक्षणभावमनःपरिणमनक्षितिष्यत्तिमैनःपर्योप्तिः । ६ । पर्याप्तेः प्रारम्भः पूर्णताकालं च कथिमिति चेद् गोम्मटसारोक्तगाथामाह । 'पज्जतीपहुवणं जुगवं तु कमेण होदि णिहुवणं । अंतोमुहुत्तकाळेणहियकमा तत्तियाळावा ॥' समस्तव्योग्यपर्याप्तीनां शरीरनामकर्मोद्यप्रथमसमये एव युगपत्प्रतिष्ठापनं प्रारम्भो भवति । तु पुनः । तिब्रष्ठापनान्यम्तपुंदूर्तेन क्रमेण तथापि तावन्मात्राळापेनैव भवन्ति ॥ १३४ ॥

#### तस्सेव कारणाणं पुग्गल-खंधाण जा हु णिप्पत्ती । सा पज्जत्ती भैण्णदि छन्भेया जिणवरिदेहिं॥ १३५॥

[ छाया-तस्याः एव कारणानां पुद्रलस्कन्धानां या खल्ल निष्पत्तिः । सा पर्याप्तिः भण्यते षड्भेदा जिनवरेन्द्रैः ॥ ] तस्सेव तस्याः एव शक्तः, कारणानां हेतुभूतानां पुद्रलस्कन्धानां आहाराधायातपुद्रलस्कन्धानां या निष्पत्तिः शक्तिनिष्पत्तिः समर्थतासिद्धिः, हु इति स्फुटम्, जिनखामिभिः सा पर्याप्तिर्भण्यते । सा कतिधा । षङ्गेदाः षद्प्रकाराः । आहारपर्याप्तिः १, शरीरपर्याप्तिः २, इन्द्रियपर्याप्तिः ३, आन्प्राणपर्याप्तिः ४, भाषापर्याप्तिः ५, मनः पर्याप्तिः ६, इति पर्याप्तयः षद् ॥ १३५ ॥ अथ निर्वृत्यपर्याप्तकालं पर्याप्तकालं च लक्षयति –

## पजात्तिं गिण्हंतो मणु-पजात्तिं ण जाव समणोदि'। ता णिव्यत्ति-अपुण्णो मणै-पुण्णो भण्णंदे पुण्णो ॥ १३६ ॥

भाषारूपसे परिणमानेकी शक्तिकी पूर्णताको भाषापर्याप्ति कहते हैं ॥ ५ ॥ मनोवर्गणारूपसे प्रहण किये गये पुद्गल स्कन्धोंको अङ्गोपाङ्ग नामकर्मके उदयकी सहायतासे द्रव्यमनरूपसे परिणमानेकी, तथा उस द्रव्यमनकी सहायतासे और नोइन्द्रियावरण तथा वीर्यान्तरायकर्मका क्षयोपश्चम होनेसे गुण-दोषका विचार व स्मरण आदि व्यापाररूप भावमनकी शक्तिकी पूर्णताको मनःपर्याप्ति कहते हैं ॥ ६ ॥ पर्याप्तिका आरम्भ कैसे होता है और उसके पूरे होनेमें कितना समय लगता है ! इन बातोंको गोम्म-टसारमें इस प्रकार बतलाया है-पर्याप्तियोंका आरम्भ तो एकसाथ होता है किन्तु उनकी समाप्ति क्रमसे होती है। तथा प्रस्थेक पर्याप्तिके पूर्ण होनेमें अन्तर्मुहूर्तकाल लगता है और वह अन्तर्मुहूर्त उत्तरोत्तर अधिक २ होता है। किन्तु सामान्यसे एक अन्तर्मुहूर्त कालमें सब पर्याप्तियां पूर्ण हो जाती हैं। आशय यह है कि शरीरनामकर्मका उदय होते ही जीवके अपने योग्य समस्त पर्याप्तियोंका आरम्भ एक साथ होजाता है और समाप्ति पहले आहारपर्याप्तिकी होती है. फिर शरीरपर्याप्तिकी होती है. फिर इन्द्रियपर्याप्तिकी होती है, इस तरह कमसे समाप्ति होती है और सब पर्याप्तियां एक अन्तर्महर्तमें निष्पन हो जाती हैं ॥ १३४ ॥ अर्थ-उस शक्तिके कारण जो पुद्रलस्कन्ध हैं उन पुद्रलस्कन्धोंकी निष्पत्तिको ही जिनेन्द्रदेवने पर्याप्ति कहा है। उस पर्याप्तिके छ: मेद हैं।। भावार्थ-ऊपर जो जीवकी छः शक्तियां बतलाई हैं उन शक्तियोंके हेतुभूत जिन पुद्गलस्कन्धोंको आहार आदि वर्गणारूपसे जीव महण करता है उन पद्गलस्करधोंका शरीर आदि रूपसे परिणत होजाना ही पर्याप्ति है। आराय यह है पहली गांधार्में राक्तिरूप पर्याप्तिको बतलाया है और इस गांधार्में उन शक्तियोंका कार्य बतलाया है। जैसे, आहारवर्गणाके द्वारा प्रहण किये गये पद्रलस्कन्धोंको खलभाग और रसभाग रूप करनेकी जीवकी शक्तिकी पूर्णताका नाम आहारपर्याप्ति है। वह पर्याप्ति शक्तिरूप है। और इस शक्तिके द्वारा पुद्रलस्कन्धोंको खल भाग और रस भाग रूप कर देना यह

१ ग भणिदि छमेया । २ म समाजेदि । ३ व म स मणु । ४ छ ग भण्णते । कार्तिके० १०

[ छाया-पर्याप्तिं गृहन् मनःपर्याप्तिं न यावत् समाप्नोति । ताविश्विष्ट्त्यपूर्णः मनःपूर्णः भण्यते पूर्णः ॥ ] जीवः पर्याप्तिं गृण्हन् सन् यावत्कालं मनःपर्याप्तिं न समाप्तिं नयति, परिपूर्णतां न यातीत्यर्थः, ता तावत्कालं निर्वृत्त्य-पर्याप्तको जीवः भण्यते । मनःपूर्णः मनःपर्याप्तिपूर्णतां प्राप्तो जीवः पूर्णः पर्याप्तको भण्यते । केवन नेमिचन्द्राचार्यादयः पर्याप्तिनिर्वृत्त्यपर्याप्तकालविभागमीदशं कथ्यन्ति । तथा हि । 'पज्यत्तस्य य उदये णियणियपज्यत्तिणिद्विदो होदि । जाव सरीरमपुर्णं णिव्यत्तियपुर्णणगो ताव ॥' पर्याप्तनामकर्नोदये सत्यकेन्द्रियविकलचतुष्कसंज्ञितीवाः निजनिजचतुःपञ्चषद्भपर्योप्तिमिनिष्ठिताः निष्पञ्चत्रक्तयो भवन्ति । यावत् शरीरपर्याप्तिने निष्पञ्चा तावते च जीवाः समयोनशरीरपर्याप्तिकालान्तभृष्टुर्त्तपर्यन्तं । २००। । तर्वृत्त्यपर्याप्ता इत्युच्यन्ते । निर्वृत्त्या शरीरनिष्पत्त्या अपर्याप्ता अपूर्णा निर्वृत्त्यपर्याप्ता इति निर्वचनात् ॥ १३६॥ अथलव्यविष्ठरूपं निरूपयति—

#### उस्सासद्वारसमे भागे जो मरदि ण य समाणेदि। एको वि य पजात्ती लद्धि-अपुण्णो हवे सो दु।। १३७॥

[ छाया-उच्छ्वासाष्टादशमे भागे यः नियते न च समाप्रोति । एकाम् अपि पर्याप्तिं लब्ध्यपूर्णः भवेत् स तु ॥ ] तु पुनः, स जीवः लब्ध्यपर्याप्तको भवेत् । स कः । यो जीवः एका वि य पजाती एकामपि पर्याप्ति न च समाणेदि न च

कार्यरूप पर्याप्ति है। अथवा यह कहना चाहिये कि यह उस शक्तिका कार्य है। इसी तरह छहों पर्याप्तियोंमें समझ लेना चाहिये ॥ १३५ ॥ अब निर्वृत्त्यपर्याप्त और पर्याप्तका काल कहते हैं । अर्थ-जीवपर्याप्तिको महण करते हुए जबतक मनःपर्याप्तिको समाप्त नहीं करलेता तबतक निर्वृत्यपर्याप्त कहाजाता है। और जब मनःपर्याप्तिको पूर्ण कर लेता है तब पर्याप्त कहा जाता है।। भावार्य-पर्याप्तिको प्रहण करता हुआ जीव जबतक मनःपर्याप्तिको पूर्ण नहीं कर छेता तबतक निर्वृत्त्यप-र्यासक कहा जाता है। और जब मनःपर्याप्तिको पूर्णकर लेता है तब पूर्ण पर्याप्तक कहा जाता है। किन्तु नेमिचन्द्र आदि कुछ आचार्य पर्याप्त और निर्वृत्यपर्याप्तके कालका विभाग इस प्रकार बतलाते हैं-'पर्याप्त नामकर्मका उदय होनेपर जीव अपनी अपनी पर्याप्तियोंसे निष्ठित होता है। ज़बतक उसकी शरीरपर्याप्ति पूर्ण नहीं होती तबतक वह निर्वृत्त्यपर्याप्त कहा जाता है। आशय यह है कि निर्वृत्त्यपूर्याप्तकके भी पूर्याप्तनामकर्मका ही उदय होता है। अतः पूर्याप्त नामकर्मका उदय होनेपर एकेन्द्रिय जीव अपनी चार पर्याप्तियोंको पूर्ण करनेकी शक्तिसे युक्त होकर उनको पूरा करनेमें लग जाता है, दोइन्द्रिय तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय और असंजी पद्मेन्द्रिय जीव अपनी पांच पर्याप्तियोंको पूर्ण करनेकी शक्तिसे युक्त होकर उन पांचोंको पूरा करनेमें लग जाते हैं। संज्ञीपश्चेन्द्रिय जीव अपनी छ: पर्याप्तियोंको प्ररा करनेकी शक्तिसे युक्त होकर उन छहोंको प्ररा करनेमें लग जाता है। और जब तक शरीरपर्याप्ति पूर्ण नहीं होती. अर्थात् शरीरपर्याप्तिके अन्तर्मृहतीकालमें एक समय कम काल तक वे जीव निर्वृत्यपर्याप्त कहे जाते हैं। क्यों कि निवृत्ति अर्थात् शरीरकी निष्पत्तिसे जो अपर्याप्त यानी अपर्ण होते हैं उन्हें निर्वृत्त्यपर्याप्त कहते हैं ऐसी निर्वृत्त्यपर्याप्त शब्दकी व्यत्पत्ति है। सारांश यह है कि यहां प्रनथकारने सैनी पश्चेन्द्रिय जीवकी अपेक्षासे कथन किया है: क्योंकि मनःपर्याप्ति उसीके होती है । किन्तु अन्य प्रन्थोंमें 'जब तक शरीर पर्याप्ति पूर्ण न हो तबतक जीव निर्वृत्त्यपर्याप्त होता है' ऐसा कथन सब जीवोंकी अपेक्षासे किया है ॥ १३६ ॥ अब लब्धपर्याप्तका खरूप कहते हैं । अर्थ-जो जीव श्वासके अद्वारहवें भागमें मर जाता है और एक भी पर्याप्तिको समाप्त नहीं करपाता, उसे छन्ध्यपर्याप्त

१व एका (?), इ.स.स.ग एका। २ स.ग लद्धियुण्णी।

प्राप्तोति न च समाप्तिं नयति, परिपूर्णतां न नयति । च पुनः । उस्सासद्वारसमे भागे उच्छासाष्टादशैकभागमात्रे मियते स छञ्ध्यपर्याप्तकः । तथा गोम्मटैसारे प्रोक्तं च । 'उदये दु अपुष्णस्स य सगसगपज्ञित्यं ण णिद्ववदि । अंतोमुहुत्तमरणं लद्भियपजात्तगो हो हु ॥' अपर्याप्तनाम कर्मोदये सत्येकेन्द्रियविकलचतुष्कसंज्ञिजीवाः खखचतुःपञ्चषद्पर्याप्तीर्न निष्ठाप-यन्ति । उच्छासाष्टादशैक <sub>पैट</sub> भागमात्रे एवान्तर्मुहूर्ते म्नियन्ते ते जीवा लब्ध्यपर्याप्तका इत्युच्यन्ते । लब्ध्या **सस्य** पर्याप्तितिष्ठापनयोग्यतया अपर्याप्ता अनिष्पन्नाः लब्ध्यपर्याप्ता इति निरुक्तेः । अधैकेन्द्रियादिसंज्ञिपन्नेन्द्रियपर्यन्तलब्ध्य-पर्योप्तकजीवेषु सर्वनिरन्तर्जन्ममरणकालप्रमाणम् । गोम्मदसारोक्तगाथात्रयमाहः 'तिण्णि सया छत्तीसा छावद्दिसहस्सगाणि मरणाणि । अंतोमुहुत्तकाले तावदिया चैव खुद्दभवा ॥' १ ॥ अन्तर्मुहूर्तकाले खुद्राणां लब्ध्यपर्याप्तानां मरणानि षद्गन्त्र-शिक्षशताधिकषद्रषष्टिसहस्राणि ६६३३६ संभवन्ति । तथा तद्भवा अपि तावन्तः ६६३३६ एव । 'सीदी सही चालं वियले चउवीत होति पंचक्खे । छावट्टिं च सहस्ता सयं च बत्तीसमेयक्खे ॥' २ ॥ ते निरन्तरख्डरभवाः लब्ध्यपर्याप्तेषु एकेन्द्रियेषु द्वात्रिशदप्रशताधिकषद्षष्टिसहस्राणि भवन्ति ६६९३२। तद्यथा। कश्चिदेकेन्द्रियो लब्ध्यपर्याप्तकः तद्भव-प्रथमसमयादारभ्योच्छ्वाराष्ट्रादशैकभागमात्रां खस्थिति जीवित्वा पुनः तदेकेन्द्रिये एवोत्पनः तावन्मात्रां खस्थिति जीवितः । एवं निरन्तरमेकेन्द्रियो लब्ध्यपर्याप्तकभवानेव बहुवारं गृह्णाति तदा उक्तसंख्यां ६६१३२ नातिकामित । एवमेव द्वीन्द्रिये लब्ब्यपर्याप्तके अशीतिः ८०, त्रीन्द्रिये लब्ब्यपर्याप्तके षष्टिः ६०, चतुरिन्द्रिये लब्ब्यपर्याप्तके चत्वारिशत् ४०, पञ्चेन्द्रियलब्ध्यपर्याप्तके चतुर्विशतिः २४, तत्र तु मनुष्यलब्ध्यपर्याप्तकेऽशै ८, असंशिपच्चेन्द्रियलब्ध्यपर्याप्त केऽष्टौ ८, संज्ञिपस्रेन्द्रिये लब्ध्यपर्याप्तकेऽष्टौ ८, मिलिखा पस्रेन्द्रियलब्ध्यपर्याप्तके चतुर्विशतिभवन्ति २४। अथैकेन्द्रिय-लब्ध्यपर्याप्तकस्य निरन्तरश्चद्रभवसंख्यां स्वामिमेदान् आश्रित्य विभजति । 'पुढविदगागणिमा रदसाहारणधूलस्हुम-पत्तेया । एदेसु अपुष्णेसु य एकेके बार खं छकं ॥' ३ ॥ पृथिन्यमेजीवायुसाधारणवनस्पत्यः पश्चापि प्रत्येकं बादर-सुक्षममेदेन दश १०। तथा प्रत्येकवनस्पतिश्रेलोतेन्देकादशस्य लन्ध्यपर्याप्तकमेदेन्देकैकस्मिन् मेदे प्रत्येकं द्वादशोत्तरषद्ध-सहस्रतिरन्तरश्चद्रभवा भवन्ति ६०१२। लब्ध्यपर्याप्तानां मरणानि भवा ६६३३६॥ पृ. सू. ६०१२ 🕂 पृ. बा.

कहते हैं ॥ भागार्थ—वह जीव लब्ध्यपर्याप्तक है जो एक भी पर्याप्तिको पूर्ण नहीं करता और एक श्वास्ते अद्वारह भागोंमेंसे एक भागमें ही नर जाता है। गोम्मटसारमें भी कहा है—अपर्याप्त नाम-कर्मका उदय होनेपर जीव अपनी अपनी पर्याप्तिको पूर्ण नहीं करता और अन्तर्मुहूर्तमें मर जाता है। उसे लब्ध्यपर्याप्तक कहते हैं। अर्थात् एकेन्द्रिय, दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय, असंज्ञी पश्चेन्द्रिय और संज्ञी पश्चेन्द्रिय जीवोंके अपर्याप्तनामकर्मका उदय होनेपर व जीव अपनी अपनी चार, पांच या छः पर्याप्तियोंमेंसे एक भी पर्याप्तिको पूर्ण नहीं कर पाते। तथा श्वासके अद्वारहवें भाग प्रमाण अन्तर्मुहूर्तकालमें ही मर जाते हैं। उन जीवोंको लब्ध्यपर्याप्तक कहते हैं। क्योंकि लब्ध्य अर्थात् अपनी अपनी पर्याप्तियोंको पूर्ण करनेकी योग्यतासे जो अपर्याप्त अर्थात् अपूर्ण हैं वे लब्ध्यपर्याप्तक जीवोंमें लब्ध्यपर्याप्त इन्द्रित व्युत्पत्ति है। एकेन्द्रियसे लेकर संज्ञी पश्चेन्द्रिय पर्यन्त लब्ध्यपर्याप्तक जीवोंमें निरन्तर जन्ममरणका काल गोम्मटसारमें तीन गाथाओंके द्वारा इस प्रकार कहा है—एक अन्तर्भुद्धतें कालमें क्षुद्र अर्थात् लब्ध्यपर्याप्त जीव ६६३३६ बार मरता है और ६६३३६ बार ही जन्म लेता है। १। उन छियासठ हजार तीन सौ छत्तीस क्षुद्र भवोंमें से ६६१३२ बार तो लब्ध्यपर्याप्त एकेन्द्रियोंमें जन्म लेता है। जिसका खुलासा इस प्रकार है—कोई एकेन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तक जीव अपने भवके प्रथम समयसे लेकर उच्छासके अद्वारहवें भाग प्रमाण अपनी आयु पूरी करके पुनः एकेन्द्रिय पर्यार्यों ही उत्पन्न हुआ। अपर उच्छासके अद्वारहवें भाग काल तक जीकर मरगया और पुनः एकेन्द्रियपर्यार्यों उत्पन्न हुआ।

१ सर्वत्र 'गोमट्ट' इति पाठः ।

#### रुद्धियपुण्णे पुण्णं पजात्ती एयक्ख-वियल-सण्णीणं । चतु-पण-छकं कमसो पजात्तीएं वियाणेह ॥ १३८॥

[ छाया-लब्ध्यपूर्णे पूर्णे पर्याप्तिः एकाक्षविकलसंज्ञिनाम् । चतुःपश्चषद्कं क्रमशः पर्याप्तीः विजानीहि ॥ ] लञ्चपर्याप्तके जीवे पर्याप्तपूर्णे पर्याप्तम् । लञ्च्यपर्याप्तकजीवानां पर्याप्त्या व्याप्त्यानं परिपूर्णे जातम् । एयक्खादि इस तरह यदि वह निरन्तर एकेन्द्रियलब्ध्यपर्याप्तमें ही बार बार जन्म लेता है तो ६६१३२ वारसे अधिक जन्म नहीं ले सकता । इसी तरह दो इन्द्रिय लब्ध्यपूर्याप्तकोंमें ८० बार, तेइन्द्रिय लब्ध्यपूर्या-प्तकोंमें ६० बार, चौड्न्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तकोंमें ४० बार और पश्चेन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तकोंमें २४ बार, उसमें मी मनुष्य लब्ध्यपर्याप्तकमें आठ बार, असंज्ञी पश्चिन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तकमें आठ बार, और संज्ञी पश्चेन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तकर्मे आठ बार इस तरह मिलकर पश्चेन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तकर्मे चौबीस बार निरन्तर जन्म लेता है। इससे अधिक जन्म नहीं ले सकता । एकेन्द्रिय लब्ध्यपूर्याप्तकके निरन्तर क्षुद्र भवोंकी संख्या जो ६६१३२ बतलाई है उसका निभाग खामिकी अपेक्षासे इस प्रकार है-पृथिवीकाय, जलकाय, तेजकाय, वायुकाय और साधारण वनस्पतिकाय ये पांचों बादर और सूक्ष्मके भेदसे १० होते हैं। इनमें प्रस्थेक वनस्पतिको मिलानेसे ग्यारह होते हैं। इन ग्यारह प्रकारके लब्ध्यपर्याप्तकोंमेंसे एक एक मेदमें ६०१२ निरन्तर क्षद्र भव होते हैं। अर्थात लब्ध्यपर्याप्त जीव जो एकेन्द्रियपर्यायमें ६६१३२ भव धारण करता है उन भवोंमें से ६०१२ भव पृथिवीकायमें धारण करता है, ६०१२ भव जलकायमें धारण करता है, ६०१२ भव तेजकायमें धारण करता है। इस तरह एकेन्द्रियके ग्यारहों भेदोंमें ६०१२, ६०१२ बार जन्म लेता और मरता है। इस प्रकार एक अन्तर्मुहुर्तकालमें लब्ध्यपर्याप्तक जीव ६६३३६ बार जन्म लेता है, और उतनी ही बार-मरता है। १२७॥ गाया १२७ की संदृष्टिका खुलासा इस प्रकार है— (१) पृथिवीकायिक सूक्ष्मके भव ६०१२+(२) पृथिवीकायिक बादरके भव ६०१२+(३) जलकायिक सूक्ष्मके भव ६०१२+(४) जलकायिक बादरके भव ६०१२+(५) तेजकायिक सूक्ष्मके भव ६०१२+ (६) तेजकायिक बादरके भव ६०१२+(७) वायुकायिक सूक्ष्मके भव ६०१२+(८) वायुका-यिक बादरके भन ६०१२+(९) साधारणकायिक सूक्ष्मके भन ६०१२+(१०) साधारणकायिक

बादरके भव ६०१२+(११) प्रत्येकः वनस्पतिकायिकके भव ६०१२ स६६१३२ +दोइन्द्रिय लब्ध्य-

१ बापज्जतीअ (१)।

एकेन्द्रियविकलसंज्ञिनां क्रमशः चडुपणछकं चतसः, पश्च, षद् च पर्यातीर्जानीहि । एकेन्द्रियजीवानाम् आहारशरीरे-न्द्रियोच्छ्वासपर्यात्रयश्चतस्रो ४ भवन्ति । द्वित्रिचतुरिन्द्रियासंज्ञिपवेन्द्रियजीवानाम् आहारशरीरेन्द्रियोच्छ्वासभाषाम् । स्वाद्रियजीवानाम् आहारशरीरेन्द्रियोच्छ्वासभाषामनःपर्याप्तयः षट् ६ सन्ति ॥ १३८ ॥ अय दश प्राणान् लक्षयति——

#### मण-वयण-काय-इंदिय-णिस्सासुस्सास-आउ-उदयाणं'। जेसिं जोए जम्मदि मरदि' विओगम्मि ते वि दह पाणा॥ १३९॥

[छ।या-मनोवचनकायेन्द्रियतिःश्वासोच्छ्वासायुरुदयानाम् । येषां योगे जायते म्रियते वियोगे ते अपि **द**श प्राणाः ॥ ] येषां मनोवचनकायेन्द्रियनिःश्वासोच्छासाय्हदयानां जोए संयोगे जम्मदि जीवो जायते उत्पद्यते, येषां वियोगे सति जीवो म्नियते जीवितव्यरहितो भवति, तेऽपि दश प्राणाः कथ्यन्ते । इत्थंभूतैर्दशभिद्रव्यप्राणैः यथासंभवं जीवति पर्याप्तकके ८०+तेइन्द्रिय लब्ब्यपर्याप्तकके ६०+चै।इन्द्रिय लब्ब्यपर्याप्तकके ४०+पश्चेन्द्रिय लब्ब्य-पर्याप्तकके २४=६६३३६॥ ये ६६३३६ भव एक अन्तर्महर्तमें होते हैं। १)-अतः यदि एक भवका काल एक उच्छासका अट्टारहवां भाग है तो ६६३३६ भवका काल कितने उच्छास होगा ? ऐसा त्रैराशिक करने पर ६६३३६ में 💤 का भाग देनेसे लब्ध ३६८५ई होता है सो इतने उच्छासमें ६६३३६ भव लब्ध्यपर्याप्तक जीव धारण करता है। एक मुहूर्तमें ३७७३ उच्छास होते हैं। अतः ३६८५ र्वे उच्छास एक एक अन्तमुहूर्तमें हुआ। २) -यदि हैंट उच्छासमें १ भव धारण करता है तो ३६८५ है उच्छासमें कितने भन धारण करेगा ऐसा त्रैराशिक करनेपर ३६८५ है में १८ का गुणा करनेसे ६६३३६ भव होते हैं । ३ )-यदि छियासठ हजार तीन सौ छतीस भवका काल ३६८५ई उच्छास है तो एक भवका काल कितना है ऐसा त्रैराशिक करने पर ६६३३६ से ३६८५ई उच्छासमें भाग देनेसे एक भवका काल 💤 उच्छास आता है। ४)—यदि ३६८५ 🖁 उच्छासमें ६६३३६ भव धारण करता है तो ⊱ उच्छासमें कितने भव धारण करेगा ? ऐसा त्रैराशिक करने पर उत्तर एक भव आता है। अब पर्याप्त और लब्ब्यपर्याप्त जीवोंके पर्याप्तियोंकी संख्या कहते हैं। अर्थ-लब्ब्यपर्याप्त जीव तो अपर्याप्तक होता है अतः उसके पर्याप्ति नहीं है। एकेन्द्रिय, विकलेन्द्रिय और संज्ञी पञ्चेन्द्रिय जीवके क्रमसे चार, पांच और छः पर्यक्तियां जानो ।। भावार्थ-लब्ध्यपर्याप्तक जीवके किसी पर्यक्तिकी पूर्ति नहीं होती; क्योंकि वह अपर्याप्तक है। अतः छब्ब्यपर्याप्तक जीवोंके पर्याप्तिका कथन इतनेसे ही पूर्ण हो जाता है। पर्याप्तक जीवोंमें एकेन्द्रियके आहारपर्याप्ति, शरीरपर्याप्ति, इन्द्रियपर्याप्ति, उच्छासपर्याप्ति ये चार पर्याप्तियां होती हैं । दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय और असंज्ञी पश्चेन्द्रिय जीवोंके आहार, शरीर, इन्द्रिय, उच्छास और भाषा ये पांच पर्याप्तियां होती हैं। संज्ञी पश्चेन्द्रिय जीवोंके आहार, शरीर, इन्द्रिय, उच्छास, भाषा और मन ये छः पर्याप्तियां होती हैं ॥ १३८॥ पर्याप्तियोंका कथन करके अब प्राणोंका कथन करते हैं। अर्थ-जिन मन, बचन, काय, इन्द्रिय, श्वासोच्छास और आयुके उदयके संयोगसे जीय जन्मलेता है और वियोग होनेसे मर जाता है उन्हें श्राण कहते हैं। वे दस हैं भावार्थ-जिनके संयोगसे जीवन और वियोगसे मरण होता है उन्हें प्राण कहते हैं वे प्राण दस हैं-मनोबल, वचनबल, कायबल, पांच इन्द्रियां, श्वासोच्छास और आयु। इन दस द्रव्य प्राणींमें से जो

रै छ म रा आउरुदयाणं, स आउसहियाणं। र ब रा मरिदि।

जीविष्यति जीवितपूर्वो या यो व्यवहारनयात् स जीवः । सत्ताचैतन्यसुखबोधादयः शुद्धभावप्राणाः ॥ १३९॥ अधैकेन्द्रियादीनां पर्याप्रानां प्राणसंख्यां ख्यापयति—-

## एयक्खे चदु पाणा बि-ति-चर्डारॅदिय-असण्णि-सण्णीणं। छह सत्त अट्ट्रं णवयं दह पुण्णाणं कमे पाणा॥ १४०॥

[ छया-एकाक्षे चत्वारः प्राणाः द्वित्रिचतुरिन्द्रियासंज्ञिसंज्ञिनाम् । षट् सप्त अष्ट नव दश पूर्णानां कमेण प्राणाः ॥ ] कमेण एकेन्द्रियादिषु पर्याप्तकेषु चतुःषद्सप्ताधनवदशप्राणा भवन्ति । तथा हि । पृथिन्यप्तेजोवायुवनस्पतिकायिकानां पर्याप्तकजीवानां स्पर्शनेद्रियकायोच्छ्वासनिःश्वासायुःकर्मरूपाश्वत्वारः प्राणाः ४ भवन्ति । शङ्कशुक्तिकवराटिकजलोकादि—द्वीन्द्रियपर्याप्तकजीवानां स्पर्शनरसनेद्रियकायवचनानप्राणाश्वरूपाः षट् प्राणाः ६ स्युः । कुन्धुयूकामाकुणवृश्चिकादि—त्रीन्द्रियपर्याप्तकजीवानां स्पर्शनरसनप्राणेन्द्रियकायवचननिःश्वासोच्छ्वासायुर्लक्षणाः सप्त प्राणाः ७ सन्ति । दंशमशकपतङ्गन् अमरादिचतुरिन्द्रियपर्याप्तानां स्पर्शनरसनप्राणचछुरिन्द्रियकायवचनानप्राणायूक्षणाः सप्त प्राणाः । असंज्ञिनाम् अमनस्कानां तिरश्चा पश्चेन्द्रियपर्याप्तानां स्पर्शनरसनप्राणचछुःश्वोत्रेन्द्रियकायवचनश्वासोच्छ्वासायुःकर्मरूपाः नव प्राणाः ९ विद्यन्ते । संज्ञिनां समनस्कानां देवमनुष्यादीनां पश्चेन्द्रियपर्याप्तानां स्पर्शनरसनप्राणचछुःश्वोत्रेन्द्रियमनोवचनकायप्राणा—

अपने योग्य प्राणोंसे वर्तमानमें जीता है, भविष्यमें जियेगा और भूतकालमें जिया है, व्यवहारनयसे वह जीव है। तथा सत्ता, चैतन्य, सुख और ज्ञान आदि शुद्ध भाव प्राण हैं। आशय यह है कि ऊपर जो दस प्राण बतलाये हैं वे द्रव्य प्राण हैं, जो संसारी जीवोंके पाये जाते हैं। किन्तु मुक्ता-वस्थामें ये द्रव्य प्राण नहीं रहते, बल्कि सत्ता आदि शुद्ध भाव प्राण रहते हैं। ये भाव प्राण ही जीवके असली प्राण हैं; क्योंकि इनके निना जीवका अस्तित्व ही नहीं रह सकता । अतः निश्चयनयसे जिसमें ये ग्रुद्ध भाव प्राण पाये जाते हैं वही जीव है। यद्यपि संसारी जीवमें भी ये भाव प्राण पाये जाते हैं. किन्तु वे शुद्ध भाव प्राण नहीं है ॥ १३९ ॥ अब एकेन्द्रिय आदि पर्याप्त जीवोंके प्राणींकी संख्या बतलाते हैं। अर्थ-पर्याप्त एकेन्द्रिय जीवके चार प्राण होते हैं और पर्याप्त दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय, असंज्ञी पश्चेन्द्रिय और संज्ञी पश्चेन्द्रिय जीवके अमसे छः.सात, आठ. नौ और दस प्राण होते हैं ॥ भावार्थ-पर्याप्त एकेन्द्रिय आदि जीवोंके क्रमसे चार, छः,सात, आठ, नौ और दस प्राण होते हैं। जिसका विवरण इस प्रकार है-पृथिवीकायिक, जलकायिक, तेजस्कायिक, वायुकायिक और वनस्पतिकायिक पर्याप्तक जीवोंके स्पर्शन इन्द्रिय, कायबल, श्वासोच्छ्वास और आयुकर्म, ये ४ प्राण होते हैं । शंख, सीप, कौडी जोंख आदि दो इन्द्रिय पर्याप्तक जीवोंके स्परीन और रसना इन्द्रिय, कायबल, वचनबल, खासोच्छास और आयु, ये छ: प्राण होते हैं । कुंश्च, जूं, खटमल, बिच्छू वगैरह तेइन्द्रिय पर्याप्तक जीवोंके स्पर्शन, रसना और घाण इन्द्रिय, कायबळ, वचनबळ, खासोच्छास और आयु ये सात प्राण होते हैं । डांस, मच्छर, पतङ्क, भौरा आदि चौइन्द्रिय पर्याप्तक जीवोंके स्पर्शन, रसना, ब्राण और चक्षु इन्द्रिय, कायबल, वननबल, खासोच्छास और आयु ये आठ प्राण होते हैं। असैनी पद्मेन्द्रिय पर्याप्तक तिर्यन्नोंके स्पर्शन, रसना, घाण, चक्षु और श्रोत्र इन्द्रिय, कायबल, वचनबल, श्वासोच्छास और आयु ये नौ प्राण होते हैं । सैनी पञ्चेन्द्रिय पर्याप्तकोंके स्पर्शन, रसना, प्राण, चक्ष और श्रोत्रेन्द्रिय, मनोबल, वचनबल, कायबल, श्वासोच्छास और आयु ये दस प्राण होते हैं। इन दस

१ व सत्तद्व ।

पानायूरूपाः दश प्राणाः १० भवन्ति । वीर्यान्तरायमितिशानावरणक्षयोपशमजनिताः स्पर्शनरसम्प्राणचक्षुःश्रोत्रेन्द्रिय-मनोबलप्राणाः ६ भवन्ति । शरीरनामकर्मोदये सति कायबलप्राणाः आनप्राणश्च भवन्ति २ । शरीरनामकर्मोदये स्वरनामकर्मोदये च वचोबलप्राणो भवति १ । आयुःकर्मोदये आयुःप्राणो भवति १ । एवं प्राणानामुःपत्तिसामप्री सूचिता ॥ १४० ॥ अथ द्विविधानामपर्योक्षानां प्राणसंख्यां विभजति—

#### दुविहाणमपुण्णाणं इगि'-वि-ति-चउरक्ख-अंतिम-दुगाणं । तिय चड पण छह सत्त य कमेण पाणा मुणेयबा ॥ १४१॥

[ छाया — द्विविधानाम् अपूर्णानाम् एकद्वित्रिचतुरक्षान्तिमहिकानाम् । त्रयः चत्वारः पञ्च षट् सप्त च कमेण प्राणाः ज्ञातव्याः ॥ ी द्विविधानामपूर्णानां निर्वेखपर्याप्तानां लब्ध्यपर्याप्तानां च । इगि इत्यादि एकद्वित्रिचतुरक्षान्तिमहिकानाम् एकेन्द्रियद्वीन्द्रयत्रीन्द्रियचतुरिन्द्रियासंज्ञिसंज्ञिपश्चेन्द्रियाणां क्रमेण प्राणाः मन्तव्याः त्रयश्चत्वारः पश्च षद् सप्त च ज्ञातच्याः । तथा हि निर्वृत्यपर्याप्तकलब्ध्यपर्याप्तकानामेकेन्द्रियजीवानां स्पर्शनेन्द्रिय-कायबलायुः प्राणास्त्रयो भवन्ति ३, न तु निश्वासोच्छ्वासः । निर्वृत्यलब्ध्यपर्याप्तानां द्वीन्द्रियजीवानां स्पर्शनरसनेन्द्रिय-कायबलायुः प्राणाश्वत्वारो ४ विग्रन्ते, न तु भाषोच्छ्वासौ । निर्वृत्यलब्ध्यपर्योप्तानां त्रीन्द्रियजीवानां स्पर्शनरसनप्राणेन्द्रिय-कायबलायुः प्राणाः पश्च ५ सन्ति, न तु भाषोच्छ्वासौ । निर्वृत्यलब्ध्यपयीप्तानां चतुरिन्द्रियजीवानां स्पर्शनरसन-घ्राणचक्करिन्द्रियकायबलायुः प्राणाः षद् ६ स्युः, न तु निश्वासमाषाप्राणौ । निर्वृत्यलन्ध्यपर्याप्तानाम् असंज्ञिजीवानां प्राणोंमेंसे स्पर्शन, रसना, घाण, चक्षु और श्रोत्र ये पांच इन्द्रियां और मनोबळ प्राण वीर्यान्तराय और मतिज्ञानावरण कर्मके क्षयोपशमसे होते हैं । शरीर नाम कर्मका उदय होनेपर कायबल प्राण और श्वासोच्छ्रास प्राण होते हैं। शरीर नाम कर्म और खरनामकर्मका उदय होनेपर यचनबल प्राण होता है। और आयुकर्मका उदय होनेपर आयुप्राण होता है। इस तरह प्राणोंकी उत्पत्तिकी सामग्री बतलाई है। १४० ॥ अब दोनों प्रकारके अपर्याप्तकोंके प्राणोंकी संख्या कहते हैं। अर्थ-दोनों प्रकारके अपर्याप्त एकेन्द्रिय, दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय, असंज्ञी पश्चेन्द्रिय और संज्ञी पञ्चेन्द्रिय जीवोंके क्रमसे तीन, पांच, छः और सात प्राण जानने चाहिये । भावार्थ-दोनों प्रकारके अपर्याप्त अर्थात निर्वत्त्यपूर्याप्त और लब्ध्यपूर्याप्त एकेन्द्रिय, दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय असंज्ञी पश्चे-न्द्रिय और संज्ञी पश्चेन्द्रिय जीवोंके क्रमसे तीन, चार, पांच, छः और सात प्राण होते हैं अर्थात् निर्वत्यपर्याप्त और लब्ध्यपर्याप्त एकेन्द्रिय जीवोंके स्पर्शन इन्द्रिय, कायबल, आयु ये तीन प्राण होते हैं, श्वासोच्छ्रास प्राण नहीं होता । निर्वृत्त्यपर्याप्त और लब्ध्यपर्याप्त दो इन्द्रिय जीवोंके स्पर्शन और रसना इन्द्रिय, कायवल, आयु, ये चार प्राण होते हैं, वचनवल और श्वासोच्छ्रास प्राण नहीं होते । निर्नृत्य-पर्याप्त और लब्ध्यपर्याप्त तेइन्द्रिय जीवोंके स्पर्शन, रसना और घाण इन्द्रिय, कायबल और आयु ये पांच प्राण होते हैं, वचनबल और स्वासोच्छास प्राण नहीं होते। निर्वृत्त्यपर्याप्त और लब्स्यपर्याप्त चौइन्द्रिय जीवोंके स्पर्शन, रसना, प्राण और चक्षु इन्द्रिय, कायबल और आयु ये छ प्राण होते हैं, वचनबल और श्वासोच्छ्रास प्राण नहीं होते । निर्वृत्त्वपर्याप्त और लब्ध्यपर्याप्त असंज्ञी पश्चिन्द्रिय तथा संज्ञी पश्चिन्द्रिय ज़ीवोंके स्पर्शन, रसना, घ्राण, चक्षु और श्रोत्र इन्द्रिय, कायबल और आयु ये सात प्राण होते हैं, सासोच्छ्रास वचनबल और मनोबल प्राण नहीं होते । शङ्का—पर्याप्ति और प्राणमें क्या भेद है ? समाधान-आहारवर्गणा, भाषावर्गणा और मनोवर्गणाके परमाणुओंको आहार, शरीर,

१ बाइगा

स्पर्शनरसन्द्राणचक्षःश्रोत्रेन्द्रियकायबलायुःप्राणाः सप्त ७ भवन्ति, न तु भाषोच्छ्वासमनःप्राणाः । अत्र पर्याप्ति-प्राणयोः को मेदः । आहारशसिरेन्द्रियानप्राणभाषामनोर्थग्रहणशक्तिनिष्पत्तिरूपाः पर्याप्तयः, विषयप्रहणव्यापारव्यक्तिरूपाः प्राणाः, इति मेदो ज्ञातव्यः ॥ १४९ ॥ नतु त्रसनाच्यां त्रसाः सर्वत्रेति प्रश्ले, अथ विकलत्रयाणां स्थाननियमं निर्दिशति-

#### वि-ति-चडरक्का जीवा हवंति णियमेण कम्म-भूमीसु। चरिमे दीवे अद्धे चरम समुद्दे वि सव्वेसु॥ १४२॥

[ छाया-द्वित्रिचतुरक्षाः जीवाः भवन्ति नियमेन कर्मभूमिषु । चरमे द्वीपे अर्धे चरमसमुद्रे अपि सर्वेषु ॥ ] द्वित्रिचतुरिन्द्रिया जीवाः प्राणिनः नियमतः सर्वोषु कर्मभूमिषु पद्यभरतपश्चैरावतपश्चिवदेहेषु पश्चदशक्ष्मधराषु विकलत्रयासंज्ञिजीवा भवन्ति, न तु भोगभूम्यादिषु । अपि पुनः, चरमे द्वीपे अर्धे खयंत्रभद्वीपे चरमे तस्यार्थे खयंत्रभपर्वनोऽस्ति मानुषोत्तरत् । तस्य खयंत्रभस्य परतः अर्धद्वीपे चरमसमुद्रे खयंभूरमणसमुद्रे सर्वस्मिन् द्वित्रिन् चतुरिन्द्रिया जीवाः । अपिश्चव्दात् असंज्ञिनो भवन्ति । एते नान्यत्र स्थानेषु ॥ १४२ ॥ अथ मानुषक्षेत्रबहिर्भागेषु तिरश्चामायुःकायादिनियमं निगदित-

#### माणुस-खित्तस्स बहिं चैरिमे दीवस्स अद्भयं जाँव । सँब्वत्थे वि तिरिच्छा हिमैवद-तिरिएहिँ सारिच्छा ॥ १४३ ॥

िछाया-मानुषक्षेत्रस्य बहिः चरमे द्वीपस्य अर्घकं यावत् । सर्वत्र अपि तिर्यञ्चः हैमवततिर्यग्भः सहशाः ॥ ] मनुष्यक्षेत्रस्य बहिर्भागे चर्मे द्वीपस्य स्वयंप्रभद्वीपस्य यावत्, अद्धयं अर्धकं, पुष्करद्वीपार्थस्थितमानुषोत्तरपर्वतात् क्षप्रे खबंप्रमद्वीपमध्यस्थितखबंप्रभाचलात् अर्वोक्, सन्वत्थे वि सर्वत्रापि, अपर्पुष्करार्धद्वीपादिखबंप्रभद्वीपार्धपर्यन्तेषु इन्द्रिय. श्वासोच्छास, भाषा और मनरूप परिणमानेकी शक्तिकी पूर्णताको पर्याप्ति कहते हैं। और पर्याप्तिके पूर्ण हो जानेपर इन्द्रिय वगैरहका विषयोंको प्रहण करना आदिरूप अपने कार्यमें प्रवृत्ति करना प्राण है। इस तरह दोनोंमें कारण और कार्यका भेद है।। १४१।। किसीन प्रश्न किया कि क्या त्रस नाडीमें सर्वत्र त्रस रहते हैं ? इसके समाधानके लिये प्रन्थकार विकलत्रय जीवोंके निवासस्थानको बतलाते हैं। अर्थ-दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय और चौइन्द्रिय जीव नियमसे कर्मभूमिमें ही होते हैं । तथा अन्तके आधे द्वीपमें और अन्तके सारे समुद्रमें होते हैं ॥ भावार्श-पांच भरत, पांच ऐरावत और पांच विदेह, इन पन्द्रह कर्मभूमियोंमें विकलत्रय और असंज्ञी पञ्चेन्द्रिय जीव होते हैं, भोगभूमि वगैरहमें नहीं होते । तथा जैसे पुष्कर द्वीपके मध्यमें मानुषोत्तर पर्वत पड़ा हुआ है वैसे ही अन्तके खयंप्रभद्वीपके बीचमें खयंप्रभ पर्वत पड़ा हुआ है। उसके कारण द्वीपके दो भाग हो गये हैं। सो खयंप्रभ पर्वतके उस ओरके आधे द्वीपमें और पूरे खयंभूरमण समद्रमें दोइन्द्रिय तेइन्द्रिय और चौइन्द्रिय जीव तथा 'अपि' शब्दसे असंज्ञी पश्चेन्द्रिय जीव होते हैं। इनके सिवा अन्य स्थानोंमें ये जीव नहीं होते ॥ १४२ ॥ अब मनुष्यछोकसे बाहरके भागोंमें रहनेवाले तिर्यक्कोंकी आयु और शरीर वगैरहका नियम कहते हैं। अर्थ-मनुष्यलोकसे बाहर अन्तके खयंप्रम द्वीपके आधे भाग तक, सब द्वीपोंमें जो तिर्येश्व रहते हैं वे हैमवत क्षेत्रके तिर्येश्वोंके समान होते हैं ॥ भावार्थ-पुष्करद्वीपके आधे भागमें स्थित मानुषोत्तर पर्वतसे आगे और खयंप्रभ द्वीपके मध्यमें स्थित खयंप्रभ पर्वतसे पहले अर्थात् पश्चिम पुष्करार्ध द्वीपसे लेकर खयंप्रभद्वीपके आचे भाग तक असंख्यात द्वीपोंमें जो संज्ञी पञ्चेन्द्रिय थलचर और नभचर तिर्यञ्च होते हैं वे हैमवत भोगभूमिके तिर्यञ्चोंके

१ रू चरिम। २ मा चरमे। ३ व जाम। ४ रू साग सन्वित्थि वि। ५ व हिमवदितिरिये हि।

असंख्यातद्विपेषु, तिर्चैद्या तिर्येञ्चः, पञ्चिन्द्रयाः संज्ञितः स्यञ्चरनमञ्जरा भवन्ति । हिमवदतिरिएहिं हैमवतभोगभूमिज-तिर्यिभः, सारिच्छा आयुःकायाद्वारयुग्मोत्पत्तिमुखादिभिः सदशा भवन्ति उत्सेखाः पत्यायुष्काः । सौम्याः स्मादयः पक्षिणश्च स्युरिरयर्थः ॥ १४३ ॥ अथ लवणादिसमुदेषु जलचरजीवभावाभावं प्रह्मपति –

#### लवणोए कालोए अंतिमैं-जलहिम्मि जलयरौ संति । सेस-समुद्देसु पुणो ण जलयरा संति णियमेण ॥ १४४॥

[ छाया-छवणोदे काळोदे अन्तिमजलघो जलचराः सन्ति । शेषसमुदेषु पुनः न जलचराः सन्ति नियमेन ॥ ] छवणोदके जलघो द्विलक्षयोजनप्रमाणममुद्रे जलचराः द्वित्रिचतुः पर्वेन्द्रियजीवाः सन्ति । काळोदकसमुद्रे अष्टलक्ष्याजनप्रमाणे जलचराल्ला विधन्ते । अन्तिमजलघो चरमखयं भूरमणसमुद्रे असंख्यातयोजनप्रमाणे जलचराः द्वित्रिचतुः - पर्वेन्द्रियपाणिनो भवन्ति । पुनः शेषसमुद्रेषु सर्वेषु असंख्यातप्रमितेषु नियमतः जलचराः द्वीन्द्रियादयो जीवा न सन्ति । ननु समुद्रेषु जलखादः कीदक् इति चेत्रैलोक्यसारगाथामाह । "लवणं वार्णतियमिदि कालदुर्गतिमस्यं भुरमणमिदि । पत्तेयजलस्सादा अवसेसा होति इच्छुरसा ॥" इति ॥ १४४ ॥ अथ भवनवासिदेवादीनां स्थाननियमं विक्ति-

#### खरभाय-पंकभाए भावण-देवाण होति भवणाणि । विंतर-देवाण तहा दुण्हं पि य तिरिय-लोयम्मिं ॥ १४५ ॥

[ छाया-सरभागपङ्कभागयोः भावनदेवानां भवन्ति भवनानि । व्यन्तरदेवानां तथा द्वयोरिप च तिर्यग्छोके ॥] रलप्रभायां प्रथमपृथिव्यामेकलक्षाशीतिसदस्योजनंबाहुत्यंप्रस्तित्यां १८०००० प्रथमखरभागे षोडशसहस्रयोजन-बाहुत्ये असुरकुलं विहाय नाग १ विद्युत् २ सुपर्ण ३ अग्नि ४ वात ५ स्तनित ६ उद्धि ७ द्वीप ८ दिक् ९

समान होते हैं । अर्थात् उनकी आयु, शरीर, आहार, युमलरूपमें जन्म और सुख वगैरह जघन्य भोगभूमिके तिर्धञ्चोंके सदश ही होते हैं। उन्होंके समान वहांके मृग आदि थलचर और पक्षी आदि नमचर तिर्यञ्च सीम्य होते हैं. शरीरकी ऊंचाई भी उन्हींके समान होती है और एक पत्यकी आय होती है।। १४३।। अब लवण आदि समद्रोंमें जलचर जीवोंके होने और न होनेका कथन करते हैं। अर्थ-लवणोद समुद्रमें, कालोद समुद्रमें और अन्तके खर्यभूरमण समुद्रमें जलचर जीव हैं । किन्तु शेष बीचके समुद्रोंमें नियमसे जलचर जीव नहीं हैं ॥ **भावार्थ-**दो लाख योजन निस्तारवाले स्ववण समुद्रमें और आठ लाख योजन विस्तारवाले कालोद समुद्रमें दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय और पश्चिन्द्रिय जलचर जीव होते हैं । असंख्यात योजन विस्तारवाले अन्तके खयंभूरमण समुद्रमें भी दो इन्द्रिय आदि जलचर जीव होते हैं। किन्तु बाकीके सब समुद्रोंमें जलचर जीव नियमसे नहीं होते । शक्का—समद्रोंके जलका खाद कैसा है ! समाधान—त्रैलोक्यसार नामक प्रन्थमें कहा है कि लवण-समुद्रके जलका स्वाद नमककी तरह है। वारुणीवर समुद्रके जलका स्वाद शराबके जैसा है, घृतवर-समुद्रके जलका खाद धीके जैसा है। क्षीरवर समुद्रके जलका खाद दूधके जैसा है। कालोद, पुष्कर-वर और खयंभूरमण समुद्रोंके जलका खाद जलके जैसा है, और शेष समुद्रोंका खाद गनेके रसके जैसा है ॥ १४४ ॥ अब भवनवासी आदि देवोंका निवासस्थान बतलातें हैं **। अर्थ**-खरभाग और पंकाभागमें भवनवासी देवोंके भवन हैं और व्यन्तरोंके भी निवास हैं । तथा इन दोनोंके तिर्परलोकमें मी निवास स्थान हैं।। भावार्थ-रत्नप्रभा नामकी पहली प्रथिवी एक लाख अस्सी हजार योजन

१ ब अंतमः । २ ऋ म जलचरा । ३ म बिंतरः । ४ **छ अस्य ग** तिरियलोधः वि । कार्तिके १९

कुमाराणां भवनवासिनां नवानां, तथैव राक्षसञ्चलं विहाय व्यन्तराणां सप्तानां किंनर १ किंपुरुष २ महोरग ३ गम्धर्व ४ यक्ष ५ भूत ६ पिशाचानां ७ भवनानि आवासाः सन्ति । अपिशव्दात् चतुरशितिसहस्रयोजनप्रमितपङ्कभागे अधुरकुमाराणां राक्षसानां चावासा भवन्ति । अशीतिसहस्रयोजनप्रमाणाब्बहुलभागे नारकास्तिष्ठन्ति । प्रसंगप्राप्तव्याख्यानः मिदम् । अपि दुण्हं पि तिरियलोष् द्वयानामपि भवनवासिदेवानां व्यन्तरदेवानां च तिर्यग्लोके भावासाः सन्ति । व्यन्तरा निरन्तरा इति वचनात् सर्वेद्वीपसमुद्रेषु तद्वासाः । भवनेषु वसन्तिरयेवंशीला भवनवासिनः । विविधवेशान्त-रेषु येषां निवासास्ते व्यन्तराः ॥ १४५ ॥ अथ ज्योतिषां कल्पसुराणां नारकाणां च स्थाननियसमाह-

जोइसियाण विमाणा रज्जू-मित्ते वि तिरिय-लोए वि<sup>र</sup> । कप्प-सुरा उहूम्मि य अह-लोए होंति गेरइया ॥ १४६ ॥

[ छाया-ज्योतिष्काणां विमाना रजजूमात्रे अपि तिर्यग्लोके अपि । कल्पसुराः कर्षे च अधोलोके भवन्ति नैर्यिकाः ॥ ] रज्ञमात्रे तिर्यग्रोके मध्यलोके चित्राभूमितः उपरि नवस्यिकानि सप्तशतयोजनानि विहायसि गत्वा तारकाणां विमानाः सन्ति । ततोऽपि योजनदशकं गत्वा सूर्याणां विमानाः । ततः परम् अधीतियोजनानि गत्वा चन्द्रागां विमानाः सन्ति । ततोऽपि योजनचतुष्टयं गते अधिन्यादिनक्षत्राणां विमानाः । तदनन्तरं योजनचतुष्टये गते बुधानां विमानाः । ततोऽपि योजनत्रये गते शुक्राणां विमानाः । ततः परं योजनत्रये गते बृहस्पतीनां विमानाः । ततो योजन-त्रयानन्तरं मङ्गलविमानाः । ततोऽपि योजनत्रयानन्तरं शनैश्वराणां विमानाः । तथा चोक्तं च । "णैवदुक्तरसक्तसया दस सीदी चउ दुगं तु तिचउकं। तारारविसांसिरिक्खा बुद्धभग्गवअंगिरारसणी ॥" इति दशोत्तरशतयोजन ११० बाहुल्यप्रमाणे ज्योतिषां चन्द्रादित्यप्रहनक्षत्रप्रकीर्णकतारकाणां विमानाः भ्योगयानानि भवन्ति विद्यन्ते । च पुनः, कृष्पद्धरा उद्गृभिह् कल्पवासिदेवा उर्ध्वलोके । तथा हि आदिमध्यान्तेषु द्वादशाष्ट्रचतुर्योजनवृत्तविष्कम्भा चरवारिशस्प्रमितयोजनो-त्सेघा या मेहचूलिका तिष्ठति, तस्या उपरि कुरुभूमिबालावान्तरितं पुनः ऋजुविमानमस्ति । तदादिं कृत्वा चूलिकासिंदिन-लक्षयोजनप्रमाणमेरूरसेधन्यूनमधीधिकैकरज्युप्रमाणं 🤰 यदाकाशक्षेत्रं तत्पर्यन्तं सीधर्मैशानसंज्ञं स्वर्गयुगरं तिइति । सतः परमर्घाधिकैकरजुपर्यन्तं 💈 सनत्कुमारमाहेन्द्रसंशं खर्गयुगलं भवति । तस्मादर्भरजुप्रमाणाकाशपर्यन्तं 🧯 बद्धावद्योत्तरा-मिधानं खर्मयुर्गैलमस्ति । तस्मादर्धरजुपर्यन्तं 💃 लान्तवकापिष्ठस्वर्गद्वयं तिष्ठति । तत्रश्वार्धरजुपर्यन्तं 🤰 ग्रुकमदा-मोटी है। उसका प्रथम भाग, जिसे खर भाग कहते हैं, सोलह हजार योजन मोटा है। उस खर भागमें असरकुमारोंको छोड़कर बाकीके नागकुमार, विद्युत्कुमार, सुपर्णकुमार, अग्निकुमार, बातकुमार, स्तनितकुमार, उद्धिकुमार, द्वीपकुमार और दिक्कमार नामके नौ भवनवासियोंके भवन हैं। तथा राक्ष-सोंको छोड़कर किन्नर, किंपुरुष, महोरग, गन्धर्व, यक्ष, भूत और पिशाच, इन सात प्रकारके व्यन्त-रोंके आवास हैं। 'अपि' शब्दसे चौरासी हजार योजन मोटे दूसरे पङ्कमागमें अमुरकुमारोंके भवन और राक्षसोंके आवास हैं। और अस्सी हजार योजन मोटे तीसरे अन्बहुल भागमें नारकी रहते हैं। यहां नारिकयोंका कथन प्रसङ्गवश कर दिया है। अस्तु, इसके सिवा भवनवासी और व्यन्तर देवोंके वासस्थान तिर्पग्लोकमें भी हैं । क्यों कि ऐसा वचन है 'व्यन्तरा निरन्तराः।' अतः सभी द्वीप समुद्रोंमें उनका निवास है। जो भवनोंमें निवास करते हैं उन देवोंको भवनवासी कहते हैं । और विविध देशोंमें जिनका निवास है उन देवोंको व्यन्तर कहते हैं ॥ १४५॥ अब ज्योतिषी देव, करएवासी देव और नारकियोंका निवास स्थान बतलाते हैं। अर्थ-उयोतिषी देवोंके विमान एक राजुप्रमाण तिर्थग्-लोकमें है । कल्पवासी देव ऊर्घ्वलोकमें रहते हैं और नारकी अधोलोकमें रहते हैं । भावार्थ-एक राजु प्रमाण मध्यलोकमें, चित्रा भूमिसे ऊपर सातसी नन्ने योजन जाकर आकाशमें तारोंके निमान हैं।

१ ख छोए मि। २ छ ग उद्दृश्हि, स उद्दिह । १ ब हुंति । ४ ब स्थितित्व । शदर इस्थादि । ५ कचिद्राथास्वर्ष संख्याङ्क निर्देशः । ६ कचित्संख्याङ्कितर्देशो वाक्यान्ते ।

शुकाभिधानखर्गद्वयं ज्ञातन्यम् । तदनन्तरम् अधेरज्ञुपर्यन्तं कृ शतारसद्द्वारसं स्वर्गयुगलं भवति । ततोऽप्यर्धन् रज्ञुपर्यन्तम् कृ सानतप्राणतनामखर्गयुगलम् । ततः परमधरज्ञुपर्यन्तमाकाशं कृ यावदारणाच्युताभिधानखर्गद्वयं ज्ञातस्य-मिति । षोडशखर्गाद्ध्वमेकरज्ञुमध्ये नवधैवेयकनवानुदिशपञ्चानुत्तरविमानवातिदेवास्तिष्ठन्ति । ततः परं तत्रेव द्वादश-योजनेषु यतेष्वष्टयोजनबाहुल्या मनुष्यलोकवत् पञ्चाधिकचत्वारिशक्षस्योजनविस्तारा ४५००००० मोक्षशिला भवति । तस्या उपिर घनोदिधवनवाततनुवातत्रयमस्ति । तत्र तनुवातमध्ये लोकान्ते केवलज्ञानाधनन्तगुणसहिताः सिद्धाश्च तिष्ठन्ति। सहलोए णारया होति, अधोलोके अधोमागे मेरोराधारभूता रक्षप्रभाख्या प्रथमपृथित्री, तस्यास्तृतीये अव्वद्वहल्यागे अशीतिसहल्योजनबाहुल्ये रक्षप्रमाभूमौ धर्मानाम्नि प्रथमनरके त्रयोदशपउलेषु त्रिशलक्षविलेषु ३०००००० नारका भवन्ति तिष्ठन्ति । शर्वराप्रमाभूमौ वंशानामनि द्वितीयनरके एकादशपउलेषु प्रविवस्तिलेखे विलेषु नारकाः सन्ति । बाह्यका-

उससे भी दस योजन ऊपर जाकर सूर्योंके विमान हैं। उससे ऊपर अस्सी योजन जाकर चन्द्रमाओंके विमान हैं। उससे भी चार योजन ऊपर जाकर अश्विनी आदि नक्षत्रोंके विमान हैं। उससे ऊपर चार योजन जाकर बुधग्रहोंके विमान हैं। उससे ऊपर तीन योजन जाकर शुक्रग्रहोंके विमान हैं। उससे ऊपर तीन योजन जाकर बृहस्पित प्रहोंके विमान हैं। उससे ऊपर तीन योजन जानेपर मंगलप्रहोंके विमान हैं। उससे मी ऊपर तीन योजन जानेपर शनिप्रहोंके विमान हैं। कहा भी है-"७९० योजनपर तारा हैं, उससे दस योजन ऊपर सूर्य है । सूर्यसे अस्सी योजन ऊपर चन्द्रमा है । चन्द्रमासे चार योजनपर नक्षत्र और नक्षत्रसे चार योजनपर बुध है। बुधसे तीन योजनपर शुक्र, उससे तीन योजन ऊपर बृहस्पति, उससे तीन योजन ऊपर मंगल और उससे तीन योजन ऊपर शनि है।" इस तरह एक सौ दस योजनकी मोटाईमें चन्द्र, सूर्य, ग्रह, नक्षत्र और प्रकीर्णक तारोंके विमान रहते हैं। और करपवासी देव ऊर्ध्वलोकमें रहते हैं। सो सुमेरु पर्वतकी चूलिका (चोटी) का विस्तार नीचे बारह योजन, मध्यमें आठ योजन और ऊपर चार योजन है तथा ऊँचाई चालीस योजन है। उस चूलिकासे ऊपर उत्तरकुर भोगभूमिके मनुष्यके बालके अग्रभाग जितना अन्तर देकर ऋजु नामक विमान है। उस ऋजु विमानसे लेकर चूलिका सहित मेरुकी ऊँचाई एक लाख चालीस योजनसे हीन डेढ़ राजू प्रमाण आकाश प्रदेश पर्यन्त सीधर्म और ऐशान नामका स्वर्गयुगल है। उससे ऊपर डेढ़ राजु तक सनत्कुमार और माहेन्द्र नामका खर्गयुगल है। उससे ऊपर आधा राजु आकाशपर्यन्त ब्रह्म और ब्रह्मोत्तर नामका खर्गयुगल है। उससे ऊपर आधा राजुपर्यन्त छान्तव और कापिष्ठ नामका खर्गयुगल है। उससे ऊपर आधा राजुपर्यन्त शुक्र और महाशुक्र नामका स्वर्गयुगल है । उससे ऊपर आधा राजु पर्यन्त शतार और सहस्रार नामका खर्मयुगल है। उससे ऊपर आधा राजुपर्यन्त आनत और प्राणत नामका स्वर्मयुगल है। उससे ऊपर आधा राजु पर्यन्त आरण और अच्युत नामका खर्म युगल है। इन सोलह खर्गेसि ऊपर एक राजुके भीतर नौ प्रैवेयक, नौ अनुदिश और पांच अनुत्तर विमानोंके वासी देव रहते हैं । अनुत्तर विमानोंसे बारह योजन ऊपर जानेपर उसी एक राजुके भीतर आठ योजनकी मोटी सिद्धशिला है, जिसका विस्तार मनुष्यलोककी तरह पैतालीस लाख योजन है। उसके ऊपर घनोदर्घिवात, घनवात और तनु-वात नामके तीन वातवलय हैं। उनमेंसे लोकके अन्तमें तनुवातवलयमें केवल ज्ञान आदि अनन्त गुणोंसे युक्त सिद्ध परमेष्ठी विराजमान हैं। इस तरह ऊर्ध्व लोकमें वैमानिक देवोंका निवास है। तथा अधो-लोकमें नारकी रहते हैं । सो अधोलोकमें मेरु पर्वतकी आधारभूत रत्रप्रमा नामकी पहली प्रथिवी है ।

प्रभाषृथिक्यां मेघानास्नि तृतीयनरके नवपटलस्थितपत्रदशलक्षितिष्ठ नारकाः स्युः। पङ्कप्रभाभूमौ अञ्चनानामचतुर्यनरके सप्तपटलस्थितदशलक्षितिकेषु नारका वियन्ते । धूमप्रभाषृथिक्यां रिष्टानामपत्रमनरके पत्रपटलस्थितिवृत्वक्षितिकेषु नारका भवन्ति । तमःप्रभाभूमौ मधवानामघष्टनरके त्रिपटलस्थितपत्रोनलक्षितिलेषु नारकाः सन्ति । महातमःप्रभाभूमौ सप्तमे नरके एकपटलस्थितपत्रविलेषु नारका भवन्ति । एवमेकोनपत्राशस्पटलस्थित ४९ चतुरक्षीतिलक्ष ८४००००० नरकिविलेषु पूर्वपापोदयकर्मपौष्टिताः पत्रप्रकारदुःखाकान्ता नारका भवन्ति । रलप्रभादिपृथिवीनां प्रत्येकं घनोदिन घनवाततमुवातत्रयमाधारभूतं भवतीति विवेयम् । अच्छणं स्थानं गतम् ॥ १४६ ॥ अय तेजस्कायिकादिजीवानां संख्यां गायाप्रकेताहरू

#### बादरं-पज्जत्ति-जुदा घण-आवित्या-असंख-भागा दु। किंचूर्ण-लोय-मित्ता तेऊ-वाऊ जहा-कमसो॥ १४७॥

[ छाया-बादरपर्याप्तियुताः घनाविलका-असंख्यभागाः तु । किचिद्नलोकमात्राः तेजोवायवः ययाक्रमद्यः ॥ ] यथाक्रमदाः अनुक्रमतः, तेळ तेजस्कायिका जीवा वादराः स्थूलाः पर्याप्तियुक्ताः धनाविलकाऽसंख्यभागमात्रा हू । तु पुनः, वायुकायिकाः प्राणिनः वादराः स्थूलाः पर्याप्ताः किचिक्यूनलोकमात्राः । गोम्मटसारे च तन्मानमुक्तमाह ।

उसके तीन भाग हैं। तीसरा अन्बहुळ भाग अस्सी हजार योजन मोटा है। उसमें धर्मा नामका प्रथम नरक है। उस नरकमें तेरह पटल हैं, और तेरह पटलोंमें तीस लाख बिल हैं। उन बिलोंमें नारकी रहते हैं। उसके नीचे शर्कराप्रभा नामकी भूमिमें वंशा नामका दूसरा नरक है। उस नरकमें ग्यारह पटल हैं और उन पटलोंमें पचीस लाख बिल हैं। उन बिलोंमें नारकी रहते हैं। उसके नीचे वाखकाप्रभा नामकी पृथिवीमें मेघा नामका तीसरा नरक है। उसमें नी पटल हैं। उन पटलोंमें पन्द्रह छाख बिळ हैं। उन विलोंमें नारकी रहते हैं। उसके नीचे पङ्कप्रभा नामकी भूमिमें अंजना नामका चौथा नरक है। उस नरकमें सात पटल हैं। उन पटलोंमें दस लाख बिल हैं। उन बिलोंमें नारकी रहते हैं। उसके नीचे धूमप्रभा नामकी पृथिवीमें अरिष्टा नामका पांचवा नरक है। उस नरकमें पांच पटल हैं। उन पटलोंमें तीन लाख बिल हैं। उन बिलोंमें नारकी रहते हैं। उसके नीचे तमःप्रभा नामकी पृथ्वीमें मध्वी नामका छठा नरक है। उसमें तीन पटल हैं। उन पटलोंमें पांच कम एक लाख बिल हैं। उन बिलोंमें नारकी रहते हैं। उसके नीचे महातमः प्रभा नामकी पृथिवीमें माधवी नामका सातवां नरक है। उसमें एकही पटल है और उस एक पटलमें कुल पांच बिल हैं। उन विलोंमें नारकी रहते हैं। इस तरह सातों नरकोंके ४९ पटलोंमें कुल चौरासी लाख बिल हैं। और इन बिलोंमें पूर्वजन्ममें उपा-र्जित पापकर्मसे पीड़ित और पांच प्रकारके दुःखोंसे घिरे हुए नारकी निवास करते हैं। रतप्रभा आदि सातों पृथिवियोंमेंसे प्रत्येकके आधारभूत घनोद्धि, घन और तनु ये तीन वातवलय हैं ॥ १४६॥ अब पांच गाथाओंसे तेजस्कायिक आदि जीवोंकी संख्या कहते हैं। अर्थ-बादर पर्याप्त तेजस्कायिक और वायुकायिक जीव ऋमसे घनावलीके असंख्यातवें भाग और कुछ कम लोक प्रमाण हैं॥ भावार्थ-क्रमानुसार बादर पर्याप्त तेजस्कायिक जीव घनाविक असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं। और बादर पर्यास वायुकायिक जीव कुछ कम लोक प्रमाण हैं। गोम्मटसारमें उनका प्रमाण इस प्रकार बतलाया है-'घनावलीके असंख्यातवें भाग प्रमाण तो बादर पर्याप्त तेजस्कायिक जीव हैं और लोक-

१ **व ग** वादर । २ **स ग** किंचूणा ।

" विदाविक्रिओगाणमसंखं संखं च तेषवाऊणं । एजकाण पमाणं तेहिं विहीणा भपजाता ॥" हन्दावलेरसंख्यातमसैक-भागमात्राः बादरतेजस्काथिकपर्याप्तजीदा भदन्ति हूं । तथा लोकस्य संख्यातमसैकभागप्रमिताः बादरवायुकायिक-पर्याप्तजीदा भवन्ति 👼 ॥ १४७ ॥

#### पुढवी-तोर्य-सरीरा पत्तेया वि य पइद्विया इयरा । होंति असंखा सेढी पुण्णापुण्णा य तह य तसा ॥ १४८ ॥

[ छाया-पृथ्वीतोयशरीराः प्रत्येकाः अपि च प्रतिष्ठिताः इतरे । भवन्ति असंख्यातश्रेणयः पूर्णापूर्णाः च तथा च त्रसाः ॥ ] पृथिवीकायिका जीवाः १, तोयकायिका जीवाः २, प्रत्येकवनस्पतिकायिका जीवाः ३, अपि च प्रतिष्ठितप्रत्येकवनस्पतिकायिका जीवाः ४, इतरे अप्रतिष्ठितप्रत्येकवनस्पतिकायिकाः ५, एते सर्वेऽपि पूर्णापूर्णाश्च पर्याप्ता अपर्याप्ताश्च १० । एते दश प्रकाराः प्रत्येकं असंख्यातश्रेणिमात्राः - ८ । तह् य तसा तथा च त्रसाः पर्याप्ता अपर्याप्ताश्च । एतेऽपि असंख्यातश्रेणिमात्राः भवन्ति । एतेऽपि असंख्यातश्रेणिमात्राः भवन्ति । एतेऽपि असंख्यातश्रेणिमात्राः भवन्ति =/४/२/८ । पजतकाय =/४/५ । अपज्ञतकाय =/४/८-५ ॥ १४८ ॥

## बादैर-लद्धि-अपुण्णौ असंख-लोया हवंति पत्तेया । तह य अपुण्णा सुहुमा पुण्णा वि य संख-गुण-गणिया ॥ १४९ ॥

राशिके संख्यातवें भाग प्रमाण बादर पर्याप्त वायुकायिक जीव हैं। और बादर तेजस्कायिक तथा बादर वायुकायिक जीवोंके प्रभाणमेंसे बादर पर्याप्त तेजस्कायिकोंका तथा बादर पर्याप्त वायुकायिक जीवोंका प्रमाण कम कर देनेसे जो शेष रहे उतना बादर अपर्याप्त तेजस्कायिक तथा बादर अपर्याप्त वायुकायिक जीवोंका प्रमाण होता है ॥' इस प्रकार धनावलीके असंख्यात भागोंमेंसे एक भाग प्रमाण बादर पर्याप्त तेजस्कायिक जीव होते हैं। और कुछ कम लोक प्रमाण (गोम्मटसारके मतसे लोकके संख्यात भागोंमेंसे एक भाग प्रमाण ) बादर वायुकायिक पर्याप्त जीव होते हैं ॥ १४७॥ अब प्रथिनी कायिक आदि जीवोंकी संख्या कहते हैं । अर्थ-पृथिवीकायिक, अध्कायिक, प्रलेक वनस्पतिकायिक, प्रतिष्ठित और अप्रतिष्ठित तथा त्रस, ये सन पर्याप्त और अपर्याप्त जीव जुदे जुदे असंख्यात जगत्-श्रेणिप्रमाण होते हैं।। भावार्थ—पृथिवीकायिक जीव, जलकायिक जीव, प्रस्थेक वनस्पतिकायिक जीव, प्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पतिकायिक जीव, अप्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पतिकायिक जीव ये सब पूर्याप्त और अपर्यातके भेदसे दस हुए । इन दसों प्रकारके जीवोंमेंसे प्रव्येकका प्रमाण असंख्यात जगत्श्रेणि है। तथा त्रस भी दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय, असंज्ञिपञ्चेन्द्रिय और संज्ञिपञ्चेन्द्रियके भेदसे पांच प्रकारके होते हैं। तथा ये पांचों पर्याप्त और अपर्याप्तके भेदसे दो प्रकारके होते हैं। ये दसों प्रकारके त्रस जीव भी असंख्यात जगतश्रेणि प्रमाण होते हैं ॥ १४८ ॥ अर्थ-प्रत्येक वनस्पतिकायिक बादर लब्ध्यपर्या-तक जीव असंख्यात लोक प्रमाण हैं । सुक्ष्म अपर्याप्तक जीव भी असंख्यात लोक प्रमाण हैं और सुक्ष्मपर्याप्तकः जीव संख्यातसूने हैं । भावार्थ-प्रत्येक वनस्पति कायिक बादर लब्ध्यपर्याप्तक जीव असंख्यात लोक प्रमाण हैं। सूक्ष्मच्ब्यपर्याप्तक जीव भी यद्यपि असंख्यात लोक प्रमाण हैं। किन्त उनसे संख्यातगुने हैं । तथा सूक्ष्म पर्याप्त जीव उनसेभी संख्यातगुने हैं ॥ [यहां जो संख्या बतलाई

१ गः पुढनीयतीय। २ व हुंति। ३ व वायर। ४ म सः गः लक्कियपुण्णा ।

ि छाया-बादरलब्ध्यपूर्णीः असंख्यलोकाः भवन्ति प्रत्येकाः । तथा च अपूर्णाः सूक्ष्माः पूर्णाः अपि च संख्य-गुणमणिताः ॥ ] पत्तेया प्रत्येकवनस्पतिकायिकाः बादरलब्ध्यपर्याप्तकाः असंख्यातलोकमात्राः ≅ ध भवन्ति । तह य तथा च सहुमा सूक्ष्माः अपुण्णा लब्ध्यपर्याप्तकाः संख्यातगुणितकमाः स्युः । अपि पुनः, सूक्ष्माः पर्याप्ताः संख्यातगुणाकार• गुणितकमा भवन्ति ॥ १४९ ॥

#### सिद्धा संति अणंता सिद्धाहिंतों अणंत-गुण-गुणिया। होति णिगोदा जीवा भागमणंतं अभव्या य ॥ १५०॥

[ छाया-सिद्धाः सन्ति अनन्ताः सिद्धेभ्यः अनन्तगुणगुणिताः । भवन्ति निगोदाः जीवाः भागमनन्तं अभन्याः च ॥ ] सिद्धाः सिद्धपरमेष्ठिनः कर्मकलङ्कविमुक्तजीवाः अनन्ता द्विकवारानन्तसंख्योपेताः सन्ति भवन्ति । सिद्धाहितो सिद्धेभ्यः सिद्धराशेः निगोदा जीवाः, नि नियतां गां भूमिं क्षेत्रं ददातीति अनन्तानन्तजीवानाम् इति निगोदाः साधाः रणजन्तवोऽनन्तगुणकारगुणिताः १३ ≡ भवन्ति । च पुनः, अभन्या जीवाः सिद्धानन्तैकभागमात्रा जघन्ययुक्तानन्ति मात्रा भवन्ति ॥ १५० ॥

#### सम्मुच्छिमा है मणुया सेढियैसंखिजा-भाग-मित्ता हु। गब्भज-मणुया सब्वे संखिजा होंति णियमेण॥ १५१॥

है उसमें और गोम्मटसारमें बतलाई हुई संख्यामें अन्तर हैं। तथा इस गाथामें जो 'पत्तेया' शब्द है उसका अर्थ टीकाकारने प्रत्येक वनस्पतिकायिक किया है। किन्तु मुझे यह अर्थ ठीक प्रतीत नहीं होता । क्यों कि यदि ऐसा अर्थ किया जाये तो प्रथम तो चूंकि प्रत्येक वनस्पतिकायिक जीव सब बादर ही होते हैं। अतः प्रत्येक वनस्पति बादर लब्ध्यपर्याप्तक कहना उचित नहीं जंचता। दूसरे. शेष पृथिवीकायिक आदि बादर लब्ध्य पर्याप्तकोंकी संख्या बतलानेसे रह जाती है। अतः 'पत्तेया'का अर्थ यदि प्रत्येक मात्र किया जाये तो अर्थकी संगति ठीक बैठती है। अर्थात् प्रत्येक पृथिवीकायिक आदि बादर लब्ध्यपर्याप्तकोंका प्रमाण असंख्यात लोक है । ऐसा अर्थ करनेसे ल्ब्ब्यपर्याप्तकोंका प्रमाण बतलाकर फिर सूक्ष्मलब्ब्यपर्याप्तकोंका प्रमाण बतलाना और फिर सूक्ष्म पर्धाप्तकोंका प्रमाण बतलाना ठीक और संगत प्रतीत होता है। अनु०]॥ १४९॥ अर्थ-सिद्ध जीव अनन्त हैं। सिद्धोंसे अनन्तगुने निगोदिया जीव हैं। और सिद्धोंके अनन्तवें भाग अभन्य जीव हैं।। भावार्थ-कर्मकळङ्कसे रहित सिद्धगरमेष्ठी जीव अनन्तानन्त हैं। जो एक सीमित स्थानमें अनन्तानन्त जीवोंको स्थान देते हैं उन्हें निगोदिया अथवा साधारणवनस्पतिकायिक जीव कहते हैं । सिद्ध जीवोंकी राशिसे अनन्तगुने निगोदिया जीव हैं । तथा सिद्ध राशिके अनन्तवें भाग अभव्य जीव हैं, जो जधन्य युक्तानन्त प्रमाण होते हैं। सारांश यह है कि अनन्तके तीन भेद हैं परी-तानन्त, युक्तानन्त और अनन्तानन्त । इनमेंसे भी प्रत्येकके जधन्य मध्यम और उत्कृष्टकी अपेक्षासे तीन तीन मेद हैं। सो सिद्ध जीव तो अनन्तानन्त हैं, क्योंकि अनादिकालसे जीव मोक्ष जारहे हैं। निगो-दिया जीव सिद्धोंसे मी अनन्तगुने हैं, क्योंकि एक एक निगोदिया शरीरमें अनन्त निगोदिया जीव रहते हैं । तथा अभव्य जीव, जो कभी मोक्ष नहीं जा सकेंगे, जघन्य युक्तानन्त प्रमाण हैं । यह राशि सिद राशिको देखते हुए उसके अनन्तवें भाग मात्र है ॥ १५० ॥ अर्थ-सम्मूर्छन मनुष्य जगत्श्रेणिके

१ म सिद्धेहिंतो । २ व समुन्छिमा, रू म स सम्मुन्छिया, रा सम्मुन्छिया। ३ व सेढिजसं०। ४ व संखा छ । देवा विक्लादि।

असंख्यातवें भाग मात्र हैं। और गर्भज मनुष्य नियमसे संख्यातही हैं।। भावार्थ-सम्मूर्छन मनुष्य लब्ध्य-पर्यातक ही होते हैं । उनका प्रमाण श्रेणिके असंख्यातवें भाग मात्र है । तथा सब गर्भन मनुष्य निय-मसे संख्यात ही होते हैं । गोम्मटसारमें भी तीन गाथाओंके द्वारा मनुष्य गतिमें जीवोंकी संख्या इस प्रकार बतलाई है-स्च्यंगुलके प्रथम वर्गमूल और तृतीय वर्गमूलसे जगत् श्रेणिमें भाग दो। जो लन्ध आवे उसमें एक कमकर हो । उतना तो सामान्य मनुष्यराशिका प्रमाण है । तथा दिरूप वर्गधारा सम्बन्धी पाँचवें वर्गका, जिसे बादाल कहते हैं, धन प्रमाण पर्याप्त मनुष्योंका प्रमाण हैं। आशय यह है कि दोसे लेकर जो वर्गकी धारा चटती है उसे द्विरूपवर्गधारा कहते हैं। जैसे २×२ = ४ यह प्रथम वर्ग है। 8 × 8 = १६ यह दूसरा वर्ग है। १६ × १६ = २५६ यह तीसरा वर्ग है। २५६ × २५६ = ६५५३६ यह चौथा वर्ग है। ६५५३६ × ६५५३६ = ४२९५२६७२९६ यह पांचवा वर्ग है। इसके शुरुके ४२ के अंकके ऊपरसे इस संख्याका संक्षिप्त नाम बादाल है। इस बादालको तीन बार परस्परमें गुणा करनेसे ( ४२९५२६७२९६ × ४२९५२६७२९६ × ४२९५२६७२९६) जो राशि पैदा होती है गोम्मटसारमें अक्षरोंके संकेतके द्वारा एक गाथामें उस राशिको इसप्रकार बतलाया है 'तल्लीनमधुगविमलं धूमसिलागावि चोरभयमेरू। तटहरिखझसा होति हु माणुसपज्जतसंखंका।' ॥ २ ॥ इसका अर्थ समझनेके लिये अक्षरोंके द्वारा अंकोंको कहनेकी विधि समझ लेनी चाहिये जो इस प्रकार है-ककारसे लेकर शकार तकके नौ अक्षरोंसे एक से लेकर नौ तकके अंक लेना चाहिये। इसी तरह टकारसे लेकर धकार तकके नौ अक्षरोंसे एक, दो, तीन आदि अंक लेना चाहिये। इसी तरह पकारसे लेकर मकार तकके अक्षरोंसे एक दो आदि पांच अंक तक लेना चाहिये। इसी तरह यकारसे लेकर हकार तकके आठ अक्षरोंसे ऋमशः एकसे छेकर आठ अंक तक छेना चाहिये। जहाँ कोई खर हो, या नकार हो अथवा नकार लिखा हो तो वहाँ शून्य लेना। सो यहाँ इस विधिसे अक्षरोंके द्वारा अंक कहे हैं। उन अंकोंको बाई ओरसे लिखनेसे वे इस प्रकार होते हैं-७,९२२८१६२,५१४२६४३,३७५-९३५४,३९५०३३६ । सो सात कोड़ाकोड़ी कोड़ाकोड़ी, बानवे लाख अठाईस हजार एकसौ बासठ

#### देवा वि णारया वि य लिखियपुण्णा हु संतरां होंति । सम्मुच्छियां वि मणुया सेसा सच्वे णिरंतरया ॥ १५२ ॥

िछाया-देवाः अपि नारकाः अपि च लब्धवपूर्णाः खलु सान्तराः भवन्ति । संमृत्धिताः अपि मनुजाः शेषाः सर्वे निरन्तरकाः ॥ ] देवा वि य देवाः, अपि पुनः, नारकाः अपि च, अपिशब्दात् देवानां नारकाणां च उत्पत्तिमर-णान्तरं लभ्यते । चतुर्णिकायदेवानां सप्तनरके नारकाणां च गोम्मटसारादौ अन्तरप्रतिपादनात् । हु स्फुटम् । लब्ध्यपर्याप्ताः सम्मूर्च्छनमनुष्याः पत्यासंख्यभागमात्रान्तरमुरकृष्टेन, शेषाः एकेन्द्रियादयः सर्वे निरन्तराः अन्तररहिताः । तथा गोम्म्यसारे माथत्रयेग प्रोक्तं च । "उवसमसुहमाहारे चेगुव्वियमिस्सणरअपज्जते । सासणसम्मे मिस्से सांतरगा मग्गणा अडु ॥ सत्तिदिणा छम्मासा वासपुधत्तं च बारस सुहत्ता । पल्लासंखं तिण्हं वरमवरं एकसमओ ह ॥" लोके नानाजीवा-पेक्षया विवक्षितगुणस्थानं मार्गणास्थानं वा त्यकत्या गुणान्तरे मार्गणास्थानान्तरे वा गत्वा पुनर्यावसद्विक्षितगुणस्थानं मार्गगास्थानं वा नायाति तावान् कालः अन्तरं नाम । तच्चोत्कृष्टेनौपशमिकसम्यरदृष्टीनां सप्तदिनानि ७ । तदनन्तरं कश्चित् स्यादेवेस्वर्थः । सुक्षमसांपरायसंयामिनां पण्मासाः ६ । आहारकतन्मिश्रकाययोगिनां वर्षेष्रयक्रवं ४ । जिलयाद्वरि नवकादथः प्रथमःविमित्वागमसंज्ञा । वैकिथिकमिश्रकाययोगिनां द्वादशमुहतीः । लब्ध्यपर्याप्तकमुनुष्याणां सासादनसम्य-म्हरीनां समयगिवय्यार्ष्ट्रीनां च प्रत्येकं पत्यासंख्यातैकसागमात्रम् । उप० दि० ७ । सूक्ष्मसांप० मास ६ । वैकियिक मिश्र सुद्द १२ । गर् अ० प/ध । सासादन प/ध । मिश्र प/ध । एवं सान्तरमार्गणा अष्टी तासां जवन्येनान्तर-मेकसमय एव ज्ञातव्यः । ''पढमुवसमसहिदाए विरदाविरदीए चोइसा दिवसा । विरदीए पण्णरसा विरहिदकालो दु बोद्धन्त्रो ॥ " विरद्दकालः उरकृष्टेनास्तरं प्रथमोपशमसम्यवस्वसहितायाः विरताविरतेः अणुवतस्य चतुर्दश दिनानि १४ । तत्प्रथमोपसमसम्यक्त्वसहित्विरतेमेहात्रतस्य पञ्चदश दिनानि १५ । तु पुनः, द्वितीयसिद्धान्तापेक्षया चतुर्विशतिदिनानि २४ । इदम् उपलक्षणम् इत्येकजीवापेक्षयाष्युक्तमार्गणानामन्तरं प्रवचनानुसारेण बोद्धव्यम् ॥ अन्तरं गतम् ॥ १५२ ॥

#### मणुयादो णेरइया णेरइयादो असंख-गुण-गुणियाँ। सब्वे हवंति देवा पत्तेय-वणप्तदी तत्तो॥ १५३॥

कोड़ाकोड़ो, इक्यावन लाख वयालीस हजार छसी. तेतालीस कोड़ाकोड़ी सैंतीस लाख उनसठ हजार तीन सी चैंवन कोड़ी, उनतालीस लाख पचास हजार तीन सी छतीस, इतनी पर्याप्त मनुष्योंकी संख्या जाननी चाहिये। तथा पर्याप्त मनुष्योंकी इस संख्याके चार माग करो। उसमेंसे तीन भाग प्रमाण मनुष्यिणी हैं। और सामान्य मनुष्य राशिमेंसे पर्याप्त मनुष्योंकी संख्याको घटानेसे जो क्षेष रहे उतना अपयाप्त मनुष्योंका प्रमाण है। इस प्रकार गोम्मटसारमें भी मनुष्योंका प्रमाण कहा है।। संख्याका वर्णन समाप्त हुआ।। १५१॥ अब सान्तरमार्गणा बतलाते हैं। अर्थ—देव नारकी, और लब्ध्यपर्याप्तक सम्मूर्छन मनुष्य, ये तो सान्तर अर्थात् अन्तर सहित हैं। और बाकीके सब जीव निरन्तर हैं।। भावार्थ—देवों और नारिकयोंमें जन्म और मरणका अन्तरकाल पाया जाता है, क्यों कि गोम्मटसार वगैरह प्रन्थोंमें चार प्रकारके देवोंका और सातवें नरकमें नारिकयोंका अन्तर काल कहा है। सम्मूर्छन जन्मवाले लब्ध्य-पर्याप्तक मनुष्योंका उत्कृष्ट अन्तर पत्थके असंख्यातवें माग है। बाकीके एकेन्द्रिय आदि सब जीव अन्तर रहित हैं, वे-सदा पाये जाते हैं। गोम्मटसारमें तीन गाथाओंके द्वारा सान्तर मार्गणाओंका कथन किया है। यह कथन नाना जीवोंकी अपेक्षासे है। विविक्षित गुणस्थान अथवा मार्गणास्थानको छोड़कर अन्य किसी गुणस्थान अथवा मार्गणास्थानको चला जाये और उस

१ क स स ग सांतरा। २ व ग समुच्छिया । ३ व अंतरं ॥ मणुयादो इत्यादि । ४ स गुणिदा । ५ ग वण्यदी ।

[ छाया-मनुजात् नैरियकाः नैरियकात् असंख्यगुणगुणिताः । सर्वे भवन्ति देवाः प्रत्येकवनस्पतयः ततः ॥] मणुयादो सामान्यमनुष्यराज्ञितः सूच्यङ्कष्ठप्रथमनृतीयमूलभक्तैकश्रेणिमात्रात् दैॄा चेरह्या नारकाः असंख्यातगुणाः घनाङ्कलिद्वितीयमूलजयच्छ्रेणिमात्रा -२ मू । ततो नारकराज्ञितः सर्वदेवा असंख्यातगुणाः हु।६५=,॥ /१/०/१ ततः असंख्यातगुणाः ह०॥ १५३॥

पंचक्खा चउरक्खा लिद्धयपुण्णौ तहेव तेयक्खा । वेयक्खा वि य कमसो विसेस-सहिदौ हु सब्व-संखाएँ ॥ १५४॥

्छाया-पद्मक्षाः चतुरक्षाः लब्ध्यपूर्णाः तथैव त्र्यक्षाः । ह्यक्षाः अपि च क्रमशः विशेषसहिताः खळ सर्व्यसंख्या ॥ ] पंचक्खा लब्ध्यपर्याप्ताः पश्चेन्द्रियास्त्रियेद्वः संख्यात् घनांगुलभक्तजगत्प्रतस्मात्राः ॣृ । ततः चतुरिन्द्रिया लब्ध्यपर्याप्ता विशेषाधिकाः । तहः वेयक्खा द्वीन्द्रिया लब्ध्यपर्याप्ताः विशेषाधिकाः । ततः वेयक्खा द्वीन्द्रिया लब्ध्यपर्याप्ताः विशेषाधिकाः क्रमशः क्रमेण सर्वसंख्यया ॥ १५४ ॥

विविश्वत गुणस्थान या मार्गणास्थानको जब तक प्राप्त न हो उतने कालको अन्तर काल कहते हैं । सो नाना जीवोंकी अपेक्षा उपराम सम्यादृष्टि जीवोंका अन्तरकाल सात दिन है । अर्थात् तीनों लोकोमें कोई जीव उपराम सम्यक्त्वी न हो तो अधिकसे अधिक सात दिन तक नहीं होगा, उसके बाद कोई अवस्य उपराम सम्यक्तवी होगा । इसी तरह सबका अन्तर समझना चाहिये । सूक्ष्म साम्पराय संयमका अन्तरकाल छः महिना है। छः महिनेके बाद कोई न कोई जीव सूक्ष्म साम्पराय संयमी अवस्य होगा । आहारक और भाहारक मिश्रकाययोगका उत्कृष्ट अन्तर वर्षप्रयक्तव है । तीन से ऊपर और नौसे नीचेकी संख्याको प्रथक्त कहते हैं । सो इन दोनोंका अन्तर तीन वर्षसे अधिक और नौ वर्षसे कम है। इतने कालके बाद कोई आहारककाययोगी अवस्य होगा। वैक्रियिक मिश्र काययोगका उत्कृष्ट अन्तर बारह मुहुर्त है। बारह मुहुर्तके बाद देशों और नारिकयोंमें कोई जीव अवस्थ जन्म लेगा। तथा लब्ध्यपर्याप्तक मनुष्य, सासादन गुणस्थानवर्ती और मिश्र गुणस्थानवर्ती जीव, इन तीनोंमेंसे प्रत्येकका अन्तर प्रत्यके असंख्यातवें भाग है। यह आठ सान्तर मार्गणा हैं। इनका जघन्य अन्तर एक समय है ॥ तथा प्रथमोपशमसम्यक्त्व सहित पंचमगुणस्थानवर्ती जीवका अन्तर काल चौदह दिन है। और प्रथमोपशम सम्यक्त सहित महाव्रतीका अन्तरकाल पन्द्रह दिन है। और दूसरे सिद्धान्तकी अपेक्षा चौबीस दिन है। इस तरह नाना जीवोंकी अपेक्षा यह अन्तर कहा है। इन मार्गणाओंका एक जीवकी अपेक्षा अन्तर अन्य ग्रन्थोंसे जानलेना चाहिये। अन्तरका कथन समाप्त हुआ || १५२ || अब जीवोंकी संख्याको लेकर अल्पबहुत्व कहते हैं । अर्थ-मनुष्योंसे नारकी असंख्यातगुने हैं। नारकियोंसे सब देव असंख्यात गुने हैं। देवोंसे प्रत्येक वनस्पतिकायिक जीव असंख्यात गुने हैं ।। भावार्थ-सूच्यंगुलके प्रथम और तृतीय वर्गमूलसे भाजित जगतश्रेणि प्रमाण तो सामान्य मनुष्यराशि है। सामान्य मनुष्यराशिसे असंख्यात गुने नारकी हैं। नारकियोंकी राशिसे सब देव असंख्यात गुने हैं और सब देवोंसे प्रस्नेक वनस्पति जीव असंख्यात गुने हैं ॥ १५३ ॥ अर्थ-पश्चेन्द्रिय, चौइन्द्रिय, तेइन्द्रिय और दोइन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तक जीव संख्याकी अपेक्षा क्रमसे विशेष अधिक हैं || भावार्थ-लब्ध्यपर्याप्तक पञ्चेन्द्रिय तिर्यश्च संख्यात घनांगुलसे भाजित जगत

१ व रुद्धिअपुण्णा तहेय। २ व विसेसिसहदा, ग विसेसहिदा। ३ स संक्षाय, ग सन्वजप। कार्तिके १२

## चउरक्खा पंचक्खा वेयक्खा तह य जाणं तेयक्खा। एदं पज्जिन-जुदा अहिया अहिया कमेणेव ॥ १५५॥

[ छाया-चतुरक्षाः पश्चाक्षाः इयक्षाः तथा च जानीहि त्र्यक्षाः । एते पर्याप्तियुताः अधिकाः अधिकाः क्रमेण एव ॥ ] एते चतुरिन्द्रियादयः-पर्याप्तियुक्ताः क्रमेण अधिका अधिका भवन्ति । चतुरिन्द्रियपर्याप्तेभ्यः पश्चेन्द्रियपर्याप्ताः अधिकाः स्युः। तथा च ततः पश्चेन्द्रियपर्याप्तेभयः द्वीन्द्रियाः पर्याप्ताः अधिकाः । ततः द्वीन्द्रियपर्याप्तेभयः त्रीन्द्रियाः पर्याप्ताः अधिका भवन्ति । एते चतुरिन्द्रियादयः पर्याप्तियुक्ताः पर्याप्तकाः क्रमेण अधिकाधिका विशेषाधिका भवन्ति ॥ १५५ ॥

#### परिवज्जिय सुहुमाणं सेस-तिरिक्लाणं पुण्ण-देहाणं। इको भागो होदि हु संखातीदा अपुण्णाणं॥ १५६॥

[ छाया-परिवर्ज्य सूक्ष्माणां शेषितरश्चां पूर्णदेहानाम् । एकः भागः भवति खन्न संख्यातीताः अपूर्णानाम् ॥ ] सुहुमाणं सूक्ष्माणां, परिवज्जिय वर्जयित्वा, सूक्ष्मान् जीवान् पृथ्व्यप्तेजोवायुवनस्पतिकायिकान् वर्जयित्वा इत्यर्षः । पुष्णदेहाणं पर्याप्तानां शेषितरश्चां पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतिकायिकानां बादराणाम् एको भागः संख्या भवति । हु इति स्फुटम् । अपुष्णाणं लब्ध्यपर्याप्तानां तिरश्चां संखातीदा असंख्यातलोकषहुभागा भवन्ति ॥ १५६ ॥

#### सुहुमापज्जत्ताणं इक्तों भागो हवेदि णियमेण । संखिजां खलु भागा तेसिं पज्जत्ति-देहाणं ॥ १५७॥

प्रतर प्रमाण हैं । उनसे चौइन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्त विशेष अधिक हैं । उनसे तेइन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्त विशेष अधिक हैं । उनसे दोइन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्त विशेष अधिक हैं । इस प्रकार क्रमसे ये सब जीव कुछ अधिक कुछ अधिक हैं || १५४ || अर्थ-चौइन्द्रिय, पश्चेन्द्रिय, दोइन्द्रिय और तेइन्द्रिय पर्याप्त जीव क्रमसे अधिक अधिक हैं ।। भावार्थ-ये पर्याप्त चौइन्द्रिय आदिजीव क्रमसे अधिक अधिक हैं। अर्थात् चौइन्द्रिय पर्याप्त जीवोंसे पश्चेन्द्रिय पर्याप्त जीव अधिक हैं । पश्चेन्द्रिय पर्याप्त जीवोंसे दोइन्द्रिय पर्याप्त जीव अधिक हैं। दोइन्द्रिय पर्याप्त जीवोंसे तेइन्द्रिय पर्याप्त जीव अधिक हैं। इस तरह ये पर्याप्त चौइन्द्रिय आदि जीव ऋमसे अधिक अधिक हैं ॥ १५५॥ अर्थ-सूक्ष्म जीवोंको छोड़कर शेष जो तिर्येश्व हैं, उनमें एक भाग तो पर्याप्त हैं और असंख्यात बहुभाग अपर्याप्त हैं।। भावार्थ-सूक्ष्म पृथिवीकायिक, सूक्ष्म जलकायिक, सूक्ष्म तैजस्कायिक, सूक्ष्म वायु-कायिक और सुक्ष्म वनस्पतिकायिक जीवोंको छोड्कर शेष जो बादर प्रथिवीकायिक, बादर जल-कायिकः, बादर तैजस्कायिक, बादर वायुकायिक और बादर वनस्पतिकायिक एकेन्द्रिय तिर्यश्च हैं उनमें एक भाग प्रमाण पर्याप्तक हैं और असंख्यात छोक बहु भाग प्रमाण अपर्याप्तक हैं। अर्थात्, बादर जीवोंमें पर्याप्त थोड़े होते हैं, अपयीप्त बहुत हैं ॥ १५६॥ अर्थ-सूक्ष्म अपयीप्त जीव नियमसे एक भाग प्रमाण होते हैं और सूक्ष्म पर्याप्त जीव संख्यात बहुभाग प्रमाण होते हैं ॥ भावार्थ-एकेन्द्रिय जीवोंकी राशिमें असंख्यात लोकका भाग देनेसे लब्ध एक भाग प्रमाण सुक्ष्म लब्ध्यपूर्याप्रक प्रियवीकायिक आदि जीवोंका परिमाण होता है। गोम्मटसारमें जीवोंकी जो संख्या बतलाई है वह इस प्रकार है-सादे तीन बार छोकराशिको परस्परमें गुणा करनेसे जो राशि उत्पन्न हो उतना तैजस्कायिक

१ म जाणि । २ रू म स तिरिक्खाण । ३ रू म स ग एगो भागो हवेइ। ४ व संख्या ।

जीवराशिका प्रमाण है । सो गुणा करनेकी पद्धति इस प्रकार है-लोकके प्रदेश प्रमाण विरलन, शलाका और देय राशि रखकर विरलन राशिका विरलन करके एक एक जुदा जुदा रखो। और प्रस्थेकपर देय राशिको स्थापित करके परस्परमें गुणा करो। तथा शलाका राशिमेंसे एक घटाओ। ऐसा करनेसे जो राशि उत्पन्न हो उसका विखन करके एक एक के ऊपर उसी राशिको देकर फिर परस्परमें गुणा करो और शलाका राशिमेंसे एक घटाओं। जब तक लोकप्रमाण शलाका राशि पूर्ण न हो तब तक ऐसा ही करो। ऐसा करनेसे जो राशि उत्पन्न हो, फिर उतनी ही शलाका, विरलन और देयराशिको रखकर विरलन राशिका विरलन करो और एक एकपर देयराशि-को रखकर परस्परमें गुणा करो। तथा दूसरी बार रखी हुई शलाका राशिमेंसे एक घटाओ। इस तरह गुणा करनेसे जो राशि उत्पन्न हो उसका विरलन करके एक एकपर उसी राशिको रखकर परस्परमें गुणा करो और शलाका राशिमेंसे पुनः एक घटाओ । इस तरह दूसरी बार रक्खी हुई शलाका राशिको भी समाप्त करके जो महाराशि उत्पन्न बार उतनी ही शलाका विरलन और देय राशि स्थापित करो। विरलन राशिका विरलन करके एक एक-के ऊपर देयराशिको रखकर परस्परमें गुणा करो और तीसरी बारकी शलाका राशिमेंसे एक घटाओ। ऐसा करनेसे जो राशि उत्पन्न हो उसका विरलन करके एक एकके ऊपर उसी राशि-को रखकर परस्परमें गुणा करो और शलाका राशिमेंसे एक घटाओ। इस तरह तीसरी बार रक्खी हुई शलाका राशिको भी समाप्त करके अन्तमें जो महाराशि उत्पन्न हो उतनी ही विरलन और देयराशि रखो । और पहलीबार, दूसरीबार, तीसरीबार रखी हुई शलाका राशिको जोड़कर जितना प्रमाण हो उतना उस राशिमेंसे घटाकर शेष जो रहे उतनी शलाका राशि रखो। विरलन राशि-का विरलन करके एक एकके ऊपर देयराशिको रखकर परस्परमें गुणा करो और चौथी बार रक्खी हुई शलाका राशिमें से एक घटाओं । ऐसा करनेसे जो राशि उत्पन्न हो उसका विरलन करके एक एकके ऊपर उसी राशिको रखकर परस्परमें गुणा करो और शलाका

१ कुविचत् व संदायाः स्थाने ७ सत्पाद्भनिर्देशः दृश्यते, समानार्थत्वात् ।

वनस्पतिकाशिका जीवाः तेभ्यो असंख्येयळोकगुणिता भवन्ति = & = & 1 "तसरासिपुढविआदीचउकपत्तेय-हीणसंसारी । साहारणजीवाणं परिमाणं होदि जिणदिहं ॥" त्रसराशिना आवल्यसंख्येयभागभक्तप्रतराङ्गुरुभाजितजगरप्रतर-प्रमितेन 🗦२/२ तथा पृथिव्यादिचतुष्टयेन प्रत्येकवनस्पतिराचिद्वयेन चेति राशित्रयेण विहीनः संसारराशिरेत साधारणजीव-रावित्रमाणं भवति १३ 📰 ॥ "सगसग असंखभागो बादरकायाण होदि परिमाणं। सेसा सुहमपमाणं पडिभागो पुरुव-णिहिट्ठो ॥ " पृथिव्यप्तेजोबायुकायिकानां साधारणवनस्पतिकायिकानां चासंख्येयलोकैकभागमात्रं खखनादरकायानां परिमाणं भवति । शेषतत्तद्वहुभागाः सूक्ष्मकायजीवानां प्रमाणम् ॥ "सुहुमेसु संखभागं संखाभागा अपुण्णगा इदरा ।" ष्ट्रिय्यप्तेजोनायुसाधारणवनश्पतिकायिकानां ये सूक्ष्माः प्रागुक्तास्तेष्वपर्याप्ताः तत्संख्यातैकभागप्रमाणा भवन्ति । पर्याप्त-कास्तत्संख्यातबहुभागप्रमिता भवन्ति । तथा बालावबोधार्थं पुनर्ष्येकेन्द्रियादीनां सामान्यसंख्यां गोम्मटसारोक्तामाह । "धावरसंखिपपीलियभमरमणुस्सादिगा समेदा जे । दुगवारमसंखेजाणंताणंता विगोदभवा ॥" स्थावराः पृथिव्यप्तेजीवायु-प्रत्येकवनस्पतिकायिकनामानः पश्चविधैकेन्द्रियाः, शैखादयो द्वीन्द्रियाः, पिपीलिकादयस्त्रीन्द्रियाः, भ्रमरादयश्चतुरिन्द्रियाः, मनुष्यादयः पन्नेन्द्रियाश्च, खखादान्तरभेदसहिताः प्राक्कथितास्ते प्रत्येकं द्विकवारासंख्यातप्रमिता भवन्ति । निगोदाः साधारणवनस्पतिकायिकाः अनन्तानन्ता भवन्ति ॥ अथ विशेषसंख्यां कथयंस्तावदेकेन्द्रियसंख्यामाह् । ''तसहीणो संसारी एयवसा ताण संखगा भागा। पुष्णाणं परिमाणं संखेजदिमं अपुष्णाणं॥'' त्रसराबिहीनसंसारिराशिरेन एकेन्द्रियर। बिर्भवित १३-। अस्य च संख्यातबहुभागाः पर्याप्तकपरिमाणं भवति १३-। ५। तदेकभागः अप-र्याप्तकराधिप्रमाणं भवति १३- । 🐫 । अत्र संख्यातस्य संदृष्टिः पश्चाङ्कः ५ ॥ अथैकेन्द्रियावान्तरमेदसंख्याविशेषमाह । ''बायरसुहमा तेसि पुष्पापुष्पेति छिव्वहाणं पि । तकायमगगणाए भणिजमाणक्रमो णेयो ॥'' सामान्यैकेन्द्रियरारीः बादरसूक्ष्माविति हो मेदौ । तयोः पुनः प्रत्येकं पर्याप्तापर्याप्ताविति चत्वारः । एवं षञ्चेदानां तत्कायमार्गणायां भणि-ष्यमाणः कमो ह्रोयः । तथा हि । एकेन्द्रियसामान्यराह्येरसंख्यातल्येकभक्तैकभागो बादरैकेन्द्रियराशिप्रमाणं १३-१,

राशिमेंसे एक घटाओ। इस तरह जब शलाका राशि समाप्त हो जाये तो अन्तमें जो महाराशि उत्पन्न हो उतनी ही तैजस्कायिक जीव राशि है। इस राशिमें असंख्यात लोकका भाग देनेपर जो लब्ध आने उसे तैजस्कायिक जीवोंके प्रमाणमें मिला देनेसे प्रथिवीकायिक जीवोंका प्रमाण होता है। इस प्रथिवीकायिक राशिमें असंख्यात लोकका भाग देनेसे जो लब्ध आवे उसे पृथिवी कायिक जीवोंके प्रमाणमें मिला देनेसे अप्कायिक जीवोंका प्रमाण होता है। अप्कायिक राशिमें असंख्यात लोकका माग देनेसे जो लब्ध आवे उसे अफायिक जीवोंके प्रमाणमें मिला देनेसे वायुकायिक जीवोंका प्रमाण आता है। इस तरह तैजस्कायिक जीवोंसे पृथ्वीकायिक जीव अधिक हैं। उनसे अप्कायिक जीव अधिक हैं। और उनसे ऋयुकायिक जीव अधिक हैं॥ १॥ अप्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पतिकायिक जीव यथायोग्य असंख्यात छोक प्रमाण हैं। इनको असंख्यात लोकसे गुणा करने पर जो प्रमाण आवे उतने प्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पतिकायिक जीव हैं ॥ २ ॥ आवलीके असंख्यातवें भागसे भाजित प्रतरांगुलका भाग जगत्प्रतरमें देनेसे जो लब्ध आवे उतन, त्रस राशिका प्रमाण है। इस त्रस राशिके प्रमाणको तथा ऊपर कहे गये पृथिवीकायिक, अप्कायिक, तैजस्कायिक, वायुकायिक और प्रत्येक वनस्पतिकायिक जीवोंके प्रमाणको संसारी जीवोंके परिमाण मेंसे घटाने पर जो शेष रहे उतना साधारण वनस्पतिकायिक अर्थात निगोदिया जीवोंका परिमाण होता है। ३। पृथ्वी, अप, तेज, वायु और साधारण वनस्पतिकायिक जीवोंका जो ऊपर प्रमाण कहा है उस परिमाणमें असंख्यातका माग दो । सो एक भाग ग्रमाण तो बादर कायिकोंका प्रमाण है और शेष बहुभाग प्रमाण सूक्ष्म कायिक जीवोंका प्रमाण है।

तद्वहुभागः १३-६ सूक्ष्मैकेन्द्रियराशिप्रमाणम् । अत्रासंख्यातलोकस्य संदिष्टिनेवाद्धः ९ । पुनः बादरैकेन्द्रियराशेरसंख्यातलोकम्केकभागस्तत्पर्याप्तराशिः १३-३ । ३ बहुभागस्तदपर्याप्तराशिः १३-३ । ३ । अत्रासंख्यातलोकस्य संदिष्टिः सप्ताद्धः ७ । सूक्ष्मैकेन्द्रियराशेः संख्यातभक्तबहुभागस्तत्पर्याप्तराशिः १३-६ । ६ तदेकभागस्तदपर्याप्तराशिः १३-६ । ३ । अपर्याप्ताः १३-३ ॥ एइंदिय १३-, बादर १३-३, स्क्ष्म १३-६ । बादर पर्या० १३-३ ३, बादर अपर्या० १३-३ ६ । सूक्ष्मपर्याप्त १३-६ ६, सूक्ष्म अपर्या० १३-६ ३ ॥ असंखिजलोयस्स संदिद्वी ९ । ७ । संख्यातस्य संदिष्टिः ५ ।

जैसे पृथिवीकायिकोंके परिमाणमें असंख्यातका भाग देनेसे एक भाग प्रमाण बादर पृथ्वी-कायिक जीवोंका परिमाण है और शेष बहु भाग प्रमाण सूक्ष्म पृथिवीकायिक जीवोंका परिमाण है । इसी तरह सबका समझना । यहाँ भी भागहारका प्रमाण जो पहले असंख्यात लोक कहा है वही है ॥ ४ ॥ पृथ्वी, अप, तेज, वायु और साधारण वनस्पतिकायिक सूक्ष्म जीवोंका जो पहले प्रमाण कहा है उसमेंसे अपने अपने सूक्ष्म जीवोंके प्रमाणमें संख्यातका भाग देनेसे एक भाग प्रमाण तो अपर्याप्त हैं और शेष बहुभाग प्रमाण पर्याप्त हैं। अथीत सूक्ष्म जीवोंमें अपर्याप्त राशिसे पर्याप्त राशिका प्रमाण बहुत है; इसका कारण यह है कि अपर्याप्त अवस्थाके कालसे पर्याप्त अवस्थाका काल संख्यात गुणा हैं।। ५॥ मन्दबुद्धि जनोंको समझाने के लिये गोम्मटसारमें कही हुई एकेन्द्रिय आदि जीवोंकी सामान्य संख्याको फिर भी कहते हैं-'पृष्वी, अप्, तेज, वायु, प्रस्थेक वनस्पति ये पाँच प्रकारके एकेन्द्रिय, शंख वगैरह दो इन्द्रिय, चींटी वगैरह तेइन्द्रिय, भींरा वगैरह चौइन्द्रिय और मनुष्य वगैरह पंचेन्द्रिय जीव अलग अलग असंख्यातासंख्यात हैं। और निगोदिया जीव जो साधारण वनस्पतिकायिक होते हैं, वे अनंतानन्त हैं ॥ १ ॥ सामान्य संख्याको कहकर विशेष संख्या कहते हैं। सो प्रथम एकेन्द्रिय जीवोंकी संख्या कहते हैं-'संसारी जीवोंके प्रमाणमेंसे त्रस जीवोंका प्रमाण घटाने पर एकेन्द्रिय जीवोंका परिमाण होता है, एकेन्द्रिय जीत्रोंके परिमाणमें संख्यातका भाग देने पर एक भाग प्रमाण अपर्याप्त एकेन्द्रियोंका परिभाण है और शेष बहुभाग प्रमाण पर्याप्त एकेन्द्रियोंका परिमाण है ॥ २ ॥ अभे एकेन्द्रिय जीबोंके अवान्तर मेदोंकी संख्या कहते हैं-'सामान्य एकेन्द्रिय जीबों के दो मेद हैं-एक बादर और एक सूक्ष्म । उनमेंसे मी प्रत्येकके दो दो भेद हैं-एक पर्याप्त और एक अपर्याप्त । इस तरह ये चार मेद हुए । इन छहों मेदोंकी संख्या इस प्रकार है-सामान्य एकेन्द्रिय जीव राशिमें असंख्यात लोकका भाग दो। उसमें एक भाग प्रमाण तो बादर एकेन्द्रिय हैं और शेष बहुभाग प्रमाण सूक्ष्म एकेन्द्रिय जीव हैं। बादर एकेन्द्रियोंके परिमाणमें असंख्यात लोकका भाग दो । उसमें एक भाग प्रमाण पर्याप्त हैं. और शेष बहुभाग प्रमाण अपर्याप्त हैं। तथा सूक्ष्म एकेन्द्रिय जीवोंके परिमाणमें संख्यातका भाग दो। उसमें एक भाग प्रमाण तो अपर्याप्त हैं और शेष बहुभाग प्रमाण पर्याप्त हैं । अधीत् बादर जीवोंमें तो पर्याप्त योदे हैं, अपर्याप्त ज्यादा हैं । और सूक्ष्म जीवोंमें पर्याप्त ज्यादा हैं,अपर्याप्त थोदे हैं ॥ ३ ॥ आगे त्रस जीवोंकी संख्या कहते हैं-'दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय और पश्चेन्द्रिय-इस सब त्रसोंका

अथ त्रसजीवसंख्यां प्राह । "वितिचपमाणमसंखे णवहिदपदरंगुलेण हिदपदरं । हीणकर्म पिकागो आवल्यिंगः संखमागो दु ।" द्वितिचतुःपश्चेत्रियजीवानां सामान्यराधित्रमाणम् असंख्यातभक्तप्रतराहुलभक्तजगरप्रतरप्रमितं भवति । भत्र द्वीत्रियराधित्रमाणं सर्वाधिकम् । ततः त्रीत्रियराधिः विशेषहीनः । ततः चतुरिन्दियराधिर्विशेषहीनः । ततः पश्चित्रियराधिर्विशेषहीनः । तथा पश्चेन्दियेभ्यश्चतुरिन्दिया विशेषण वहवः । चतुरिन्दियभ्यः त्रीन्दिया बहवः । त्रीन्दियः वहवः । अत्र विशेषण वहवः । चतुरिन्दियभ्यः त्रीन्दिया बहवः । त्रीन्दियः वहवः । अत्र विशेषणामनिमित्तं भागहारः प्रतिभागहारः स चावल्यसंख्येयभागमातः । एतेषां त्रसानां सामान्यराशेः पर्याप्तराशेः अपर्याप्तराशेश रचना लिख्यते । 'हारस्य हारो गुणकोंदशराशेः' इति सूत्रेण हारहारभूतासंख्यातश्चयमंशराशेश्चेणाकारोऽभृत् ॥

| <b>बे</b> ईदिय                | तेइदिय                        | चउरिंदिय                          | पंचेंदिय                       |                    |
|-------------------------------|-------------------------------|-----------------------------------|--------------------------------|--------------------|
| =८४२४<br>४।४।६५६१<br>७        | =                             | =५८६४<br>४१४।६५६१<br>७            | =५८३६<br>४।४।६५६१              | सामण्णरा <b>सी</b> |
| =                             | =&&?&<br>%!& &\&9<br>'4       | =५८३६<br>४।४।६५ <b>६</b> १        | =५८६४<br>४।४।६५६१<br>५         | पजतरासी<br>स्तोक   |
| पा६१२०<br>=४४२४१७<br>४।४।६५६१ | पा८४२४<br>=६१२०१७<br>४।४।६५६१ | श्राद्धाः<br>=५८६४।७<br>च्यु८६४।७ | पाप्ट६४<br>=५८३६।७<br>४।४।६५६१ | अपजातरासी<br>बहु   |

परिमाण प्रतरांगुलमें असंख्यातका भाग देनेपर जो प्रमाण आवे उसका माग जगत प्रतरमें देने से जितना लब्ध आता है उतना है। इसमें दोइन्द्रिय जीवोंका प्रमाण सबसे अधिक है। उनसे तेइन्द्रिय जीवोंका प्रमाण कुछ कम है। तेइन्द्रिय जीवोंके प्रमाणसे चौइन्द्रिय जीवोंका प्रमाण कुछ कम है। चौडन्द्रिय जीवोंसे पञ्चेन्द्रिय जीवोंका प्रभाण कुछ कम है। तथा पञ्चेन्द्रियोंसे चौइन्द्रिय जीव विशेष अधिक हैं। चौइन्द्रियोंसे तेइन्द्रिय जीव विशेष अधिक हैं और तेइन्द्रियोंसे दोइन्द्रिय जीव विशेष अधिक हैं तथा उनसे चारों प्रकारके एकेन्द्रिय जीव बहुत हैं । यहाँ विशेषका प्रमाण लानेके लिये भागहार और भागहारका भागहार आवलीके असंख्यातवें भाग है।। टीकाकारने अपनी टीकामें एकेन्द्रिय जीवों और त्रस जीवोंकी राशि संदृष्टिके द्वारा बतलाई है। उसका खुलासा किया जाता है। एकेन्द्रिय जीवोंकी राशिकी संदृष्टि इस प्रकार है १३-। यहाँ तेरहका अंक संसार राशिको बतलाता है और उसके आगे यह - घटाने का चिन्ह है। सो त्रसराशिके घटानेको सचित करता है अर्थात् संसार राशि (१३) में से त्रसराशिको घटानेसे एकेन्द्रिय जीवोंका प्रमाण आता है जिसका चिह्न (१३ -) यह है। संख्यातका ज़िह्न ५ का अह है। सो एकेन्द्रिय राशिमें संख्यात का भाग देनेसे बहु भाग प्रमाण पर्याप्त जीव होते हैं और एक भाग मात्र अपर्याप्त जीव होते हैं। सो पर्याप्त जीवोंकी संदृष्टि इस प्रकार है - १३ - है । यहां बहुभागका प्रहृण करनेके लिये एकेन्द्रिय राशि (१३-) को पांच से भाग देकर चारसे गुणा करदिया है। जो यह बतलाता है कि 🐇 प्रमाण पर्याप्त है और शेष 🖁 अपर्याप्त है अतः अपर्याप्त राशिकी संदृष्टि इस प्रकार है १३—🖁 । असंख्यात लोकका चिह्न नौ ९ का अंक है। सामान्य एकेन्द्रिय राशिमें असंख्यात लोक (९) का भाग

देने से एक भाग बादर और बहुभाग सूक्ष्म जीव होते हैं। बादर एकेन्द्रिय जीवोंकी संदृष्टि १३—है इस प्रकार है और सूक्ष्म जीवों की संदृष्टि १३-ई है। नीचे असंख्यात लोकका चिद्ध ७ का अंक है। सो बादर एकेन्द्रिय राशि १३—ई को असंख्यात लोक (७) का भाग देनेसे बहु भाग मात्र अपर्याप्त और एक भाग मात्र पर्याप्त जीव होते हैं । सो बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त राशिकी संदृष्टि १३-11 ऐसी है और बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त राशि की संदृष्टि ३१-11 ऐसी है। सूक्ष्म एकेन्द्रिय राशि १३-६ को संख्यात (५) का माग देने पर बहु भाग प्रमाण पर्याप्त राशि और एक भाग प्रमाण अपर्याप्त राशि आती है । सो यहां पर्याप्त राशिकी संदृष्टि १३-६। यह है और अपर्याप्त राशिकी संदृष्टि १३-६। दे यह है। अब त्रस राशिकी संदृष्टिका खुलासा करते हैं वह इस प्रकार है-जगन्प्रतरका चिह्न = यह है। प्रतरांगुलका चिह्न ४ का अंक है। और असंख्यात का चिद्ध ७ का अंक है। प्रतरांगुलके असंख्यातवें भागका भाग जगत्प्रतरको देनेसे त्रस राशिका प्रमाण आता है। सो त्रस राशिका संकेत ४ यह है। आवलीके असंख्यातवें भागका संकेत नौ का अंक है। सो त्रसराशिमें आवलीके असंख्यातवें भाग (९) का भाग देकर बहु भाग निकालो। सो बहुभाग राशिका प्रमाण ४१९ यह है । इसको चार हिस्सोंमें वांटनेके लिये चारका भाग देनेसे ऐसे हुआ ४।९।४। यह एक एक समान भाग दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय और चौइन्द्रिय और एंचें-न्द्रिय जीवोंको दे दो । शेष एकभाग रहा उसका प्रमाण ४१९ यह है । इसको आवलीके असंख्या-तवें भाग (९) का भाग देकर बहुभाग निकाला सो ४।९।९ इतना हुआ । यह दो इन्द्रियको देदो। शेष एक भाग ४।९।९ ऐसा रहा। इसको आवळीके असंख्यातवें भागका भाग देकर बहुभाग निकाला सो ४।९।९।९ इतना हुआ । वह तेइन्द्रियको देदो । शेष एक भाग ४।९।९।९ इसमें भी आवलीक़े असंख्यातवें भागका भाग देनेसे बहुभाग ४।९।९।९ ऐसा हुआ। यह चौइन्द्रियको देना । शेष एकभाग रहा ४।९।९।९ यह पश्चेन्द्रियको देना । सम भाग और देय भागका प्रमाण इस प्रकार हुआ--

| यहां देय भाग के भागहार में सब से अधिक चार बार नो के अंक हैं। और स | यहां देय भा | ग के | भागहार में | सब | से | अधिक चार | बार | नौ | के | अंक | हैं। | और | ਜ਼ਾ |
|-------------------------------------------------------------------|-------------|------|------------|----|----|----------|-----|----|----|-----|------|----|-----|
|-------------------------------------------------------------------|-------------|------|------------|----|----|----------|-----|----|----|-----|------|----|-----|

|        | दोइन्द्रिय              | तेइन्द्रिय    | चौइन्द्रिय       | पश्चेन्द्रिय            |
|--------|-------------------------|---------------|------------------|-------------------------|
| समभाग  | <i>७</i><br>४।८।४<br>=९ | ४।९।४<br>७    | त<br>होडीड<br>=९ | <i>७</i><br>४।८।४<br>=९ |
| देयभाग | =८<br>४।९।९<br>७        | =¢<br>¥151515 | =6<br>*15151515  | अदीदीदीदीद<br>=         |

भागके भागहार में नौका अंक एक ही है। इसिलिये भागहार में सर्वत्र चारवार नौका अंक करने के लिये सम भाग में तीनवार नौ के अंक का गुणाकार और भागहार करो। तथा देय राशिके भागहारमें चारका अंक नहीं है और समभागके भागहारमें चारका अंक है। इसिलिये समच्छेद करने के लिये देयराशिमें सर्वत्र चारका गुणाकार और भागहार रखो। तो सर्वत्र चार वार नौके अंकका भागहार करना है अतः चूंकि दो इन्द्रियकी देय राशिमें दो बार नौके अंकका भागहार है इस लिये वहाँ दो बार नौके अंकको गुणाकार और भागहारमें रखो। तेइन्द्रियकी देयराशिमें तीनबार नौके अंकका भागहार है अतः वहाँ एक बार नौके अंकको गुणाकार और भागहारमें रक्खो। चौइन्द्रिय और पश्चेन्द्रियकी देय राशिमें चार बार नौ का भागहार है ही, अतः वहाँ और गुणाकार और भागहार है ही, अतः वहाँ और गुणाकार और भागहार है ही, अतः वहाँ और गुणाकार और भागहार रखनेकी जरूरत नहीं है। इस तरह समच्छेद करनेपर समभाग और देय भाग की स्थिति इस प्रकार होती है—

यहाँ समभागका गुणाकार आठ और तीन बार नौ है। इनको परस्परमें

|        | दोइन्द्रिय                      | तेइन्द्रिय                    | चौइन्द्रिय                     | पश्चेन्द्रिय             |
|--------|---------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|--------------------------|
| समभाग  | =८।९।९।९<br>४। ४।९।९।९।९<br>७   | ४।४।९।९।९<br>=८।९।९।९         | ४।४।४।९।९।९<br>≒८।९।९।९        | =८।९।९।९<br>४।४।९।९।९।९  |
| देयभाग | =दाश्रदाद<br>श्रादादादादाद<br>७ | क<br>अश्रादीदीदीदे<br>=८१श्रे | त्र<br>शक्षदीदीदीदी<br>== ६ ४१ | ७<br>४१४१९१९१९१९<br>=११४ |

गुणनेसे (८×९×९×९=५८३२) अठावनसौ बत्तीस होते हैं। तथा देय भागके गुणाकारमें दोइन्द्रियके ८×४×९×९ को परस्पर में गुणाकरने से २५९२ पचीस सौ बानवें होते हैं। तेइन्द्रिय के ८×४×९ को परस्परमें गुणनेसे २८८ दो सौ अठासी होते हैं। चौइन्द्रियके ८×४ को परस्परमें गुणाकरने से ३२ बत्तीस होते हैं और पश्चिन्द्रियकें चार ४ ही है। तथा भागहारमें सर्वत्र चार के गुणाकारको अलग करके चार बार नौ के अंकोंको परस्परमें गुणा करने से ९×९×९×९=६५६१ पेंसठ सौ इकसठ होते हैं। इस तरह करने से समभाग और देयभाग की स्थिति इस प्रकार हो जाती है—

|        | दोइन्द्रिय                   | तेइन्द्रिय                 | चौइन्द्रिय           | पश्चेन्द्रिय                    |  |
|--------|------------------------------|----------------------------|----------------------|---------------------------------|--|
| समभाग  | =५८३२<br>४।४।६५६१<br>७       | =4८३२<br>४।४।६५६१          | =4633<br>81816469    | ='५८३२<br>४।४।६५६ <b>१</b><br>७ |  |
| देयभाग | = २ ५ ९ २<br>४।४।६ ५६ १<br>७ | == 266<br>*18164 <b>69</b> | =33<br>81815459<br>9 | =४<br>४।४।६५६ <b>१</b><br>७     |  |

इस समभाग और देयभागोंको जोड़नेसे दोइन्द्रिय आदि जीवोंके प्रमाणकी संदृष्टि इस प्रकार होती है—

|        | दोइन्द्रिय | तेइन्द्रिय | चौइन्द्रिय | पश्चेन्द्रिय |
|--------|------------|------------|------------|--------------|
| प्रमाण | =८४२४      | =६१२०      | त्र        | =५८३६        |
|        | ४।४।६५६१   | ४।४।६५६१   | अश्चित्र । | ४।४।६५६१     |
|        | ७          | ७          | स्परदेश    | ७            |

अब पर्याप्त त्रस जीवोंके प्रमाणकी संदृष्टिका खुलासा करते हैं—संख्यातका विद्व पांचका अंक हैं। संख्यातसे भाजित प्रतरांगुलका भाग जगत्प्रतरमें देनेसे पर्याप्त त्रस जीवोंका प्रमाण आता है। वह इस प्रकार है हूं। इसमें पूर्वोक्त प्रकारसे आवलीके असंख्यातकें भागका भाग देकर बहुभाग निकालना चाहिये और बहुभागके चार समान भाग करके तेइन्द्रिय, दोइन्द्रिय, पञ्चेन्द्रिय और चौइन्द्रियको देना चाहिये। शेष एक भागमेंसे बहुभाग क्रमसे तेइन्द्रिय, दोइन्द्रिय और पञ्चेन्द्रियको देना चाहिये तथा बाकी बचा एक भाग चौइन्द्रियको देना चाहिये। उनकी संदृष्टि इस प्रकार होती है—

|        | तेइन्द्रिय         | दोइन्द्रिय                | पश्चेन्द्रिय           | चौइन्द्रिय           |
|--------|--------------------|---------------------------|------------------------|----------------------|
| समभाग  | સ<br>કાઢાક<br>=૯   | त<br>शहाक्ष<br>=८         | A1618<br>=0            | ત્ર<br>શહાજ<br>=૯    |
| देयभाग | =८<br>४ ९ ९ -<br>५ | =८<br>४।९।९।९<br><b>५</b> | ्र<br>इंशहाहाहाह<br>=८ | ≖9<br>૪ાઙાઙાકોલ<br>ષ |

इनको पूर्वोक्त प्रकारसे समच्छेद करके मिळानेपर पर्याप्त त्रस जीवोंके प्रमाणकी संदृष्टि इस प्रकार होती है— कार्तिके॰ १३

## संखिज-गुणा देवा अंतिम-पंडलादु आणदं जाव । तत्तो असंख-गुणिदा सोहम्मं जाव पडि-पडलं ॥ १५८॥

[ छाया-संख्येयगुणाः देवाः अन्तिमपटलात् आनतं यावत् । ततः असंख्यगुणिताः सौधर्मं यावत् प्रतिपटलम् ॥ ] अन्तिमपटलात् पञ्चानुत्तरपटलात्, आनतस्वर्गं यावत् आनतस्वर्गयुगलपर्थन्तं संख्यातगुणा देवा भवन्ति । तत्रान्तिम-पटले पल्यासंख्यातौकभागमात्रा अहमिन्द्रसुराः पु पञ्चानुत्तरे नवानुत्तरेषु अर्ध्वेपैवेयकत्रये मध्यमप्रैवेयकत्रये अधोप्रेवेय-कत्रये अच्युतारणयोः प्राणतानतयोश्च सर्वत्र सप्तप्त स्थानेषु प्रत्येकं देवानां पल्यासंख्यातत्वेऽपि संख्यातगुणत्वसंभ-वात् । तत्तो ततः आनत्पटलात् अधोऽघोभागे सौधर्मस्वर्गपर्यन्तं प्रतिपटलं, पटलं पटलं प्रति, असंख्यातगुणत्वात् ।

|        | तेइन्द्रिय                 | दोइन्द्रिय             | पश्चेन्द्रिय           | चौइन्द्रिय             |
|--------|----------------------------|------------------------|------------------------|------------------------|
| प्रमाण | अशि <i>देलदेव</i><br>=८८५४ | =६१२०<br>४।४।६५६१<br>५ | =५८६४<br>४।४।६५६१<br>५ | =५८३६<br>४१४१६५६१<br>५ |

पूर्वोक्त सामान्य त्रस जीवोंके प्रमाणमें से इस पर्याप्त त्रस जीवोंके प्रमाणको घटानेपर अपर्याप्त त्रस जीवोंके प्रमाणकी संदृष्टि इस प्रकार होती है—

|        | दोइन्द्रिय | तेइन्द्रिय | चौइन्द्रिय | पश्चेन्द्रिय |
|--------|------------|------------|------------|--------------|
| प्रमाण | पा६१२०     | ४।८४२४     | पाप८३६     | पापट६४       |
|        | =८४२४७     | =६१२०१७    | =५८६४।७    | =५८३६१७      |
|        | ४।४।६५६१   | ४।४।६५६१   | ४।४।६५६१   | अक्षा६५६१    |

इसका खुळासा इस प्रकार है। सामान्य त्रस राशि तो म्लराशि है और पर्याप्त त्रस राशि कणराशि है। इन दोनों राशियों में जगछतर और उसमें प्रतरांगुळ और चार गुने पैंसठ सौ इकसठ का माग शिष्ठि ५६१ समान है। अतः इसको मूळ राशिका गुणकार किया। और 'मागहारका मागहार भाज्यका गुणकार होता है' इस नियमके अनुसार मूळ राशिमें जो भागहार प्रतरांगुळ, उसका मागहार असंख्यात है उसको मूळराशिके गुणकारका गुणकार कर दिया। और क्रणराशिमें जो पांचका अंक है उसको ऋणराशिके गुणकारका गुणकार करिया। ऐसा करनेसे जो स्थिति हुई वही ऊपर संदृष्टि के द्वारा बतळाई है॥ १५७॥ अर्थ—अन्तिम पटळसे लेकर आनत खर्म तक देव संख्यातगुने हैं। और उससे नीचे सौधर्म खर्म पर्यन्त प्रत्येक पटळमें असंख्यात गुने हैं॥ मावार्य—अन्तिम पटळ अर्थात् पश्च अनुत्तर विमानसे लेकर आनत खर्म गुगळ तक संख्यातगुने देव हैं। उनमें से अन्तिम पटळ में पल्यके असंख्यातवें भाग प्रमाण अहिमन्द्र देव हैं। तथा पांच अनुत्तर, नी अनुदिश, तीन ऊर्थ्य प्रैवेयक, तीन मध्य प्रैवेयक, तीन अधो प्रैवेयक, अञ्चुत आरण, और प्राणत आनत इन सातों स्थानोंमेंसे प्रत्येकमें यद्यपि देवोंका प्रमाण पल्यके असंख्यातवें माग है फिर मी एक स्थानसे दूसरे स्थानमें संख्यातगुना संख्यातगुना प्रमाण होना संभव है। अर्थात् सामान्य रूपसे उक्त सातों स्थानोंमें यद्यपि देवोंका प्रमाण पल्यके असंख्यातवें माग है, किन्तु फिर मी ऊपरसे नीचिकी ओर एक स्थानसे दूसरे स्थानमें संख्यातगुने संख्यातगुने देव हैं। आनत पटळसे लेकर

**१ रू** पटलादु, स पढलादो, म पटलादो । २ **रुम** आरणं, स आणदे । **३ व** जाम ।

तत्संख्या गोम्मटसारोक्ता लिख्यते । शतारसद्दसारखर्गयुगले निजचतुर्थमूलेन भाजितजगच्छ्रेणिप्रमिताः देवा भवन्ति । ततः शुक्रमद्दाशुक्रखर्गयुगले निजपञ्चममूलेन भाजितजगच्छ्रेणिप्राप्ता देवाः भवन्ति । ततः श्रक्रमद्दाशुक्रखर्गयुगले निजपञ्चममूलेन भाजितजगच्छ्रेणिप्राप्ता देवाः भवन्ति । ततः ब्रह्मब्रह्मोत्तरखर्गयुगले निजनवममूलेन भक्तजगच्छ्रेणिमात्रा देवाः स्युः । ततः सनत्क्रमारमाहेन्द्रखर्गयुगले निजेकादशमूलेन भाजितजगच्छ्रेणिमात्रा देवाः स्युः । ततः सनत्क्रमारमाहेन्द्रखर्गयुगले निजेकादशमूलेन भाजितजगच्छ्रेणिमात्रा देवाः सन्ति । ततः सौधर्मेशानखर्गयुगले श्रेणिग्रणितघनाङ्गलतृतीयमूलप्राप्ति। ततः सौधर्मेशानखर्गयुगले श्रेणिग्रणितघनाङ्गलतृतीयमूलप्राप्ति। देवाः भवन्ति – ३ । धनाङ्गलतृतीयमूलेन गुणितजगच्छ्रेणिमात्रा देवाः सौधर्मेशानजा उत्कृष्टेन भवन्तीखर्थः । सर्वार्थसिद्धजाङ्गिन्द्राः त्रिगुणाः । तिगुणा सत्तगुणाः वा सन्वद्रा माणुसीपमाणादो ॥ १५८ ॥

| प | à | q<br>'9 | प<br>७ | ष | घ<br>७ | प<br>• | - × | <br>by | -   | <br>  S | <br>39 | ₹   |
|---|---|---------|--------|---|--------|--------|-----|--------|-----|---------|--------|-----|
| ч | 9 | æ       | 3      | ₹ | 913    | 919    | 910 | 910    | 910 | 910     | 919    | 919 |

नीचे नीचे सौधर्म खर्ग तक प्रत्येक पटलमें देव असंख्यातगुने असंख्यात गुनेहैं । यहाँ गोम्मटसार में जो देवोंकी संख्या बतलाई है [ घणअंगुलपढमपदं तिदयपदं सेडिसंगुणं कमसो । भवणो सोहम्म-दुगे देवाणं होदि परिमाणं ॥ १६१ ॥ तत्तो एगारणव सग पण चउ णियमूल भाजिदा सेढी । पञ्चा संखेजिदमा पत्तेयं आणदादि सुरा ॥ १६२ ॥" गो० ] वह लिखते हैं-जगतश्रेणीके चौथे वर्गमूल का जगतश्रेणीमें भाग देनेसे जो छब्ध आवे, उतने देव शतार और सहस्नार खर्ममें हैं । जगतश्रेणीके पांचवे वर्गमूळका जगतश्रेणिमें भाग देनेसे जो लब्ध आवे उतने देव शुक्र और महाशुक्र खर्गमें हैं। जगतश्रेणिके सातवें वर्गमूलसे जगतश्रेणिमें भाग देनेसे जो लब्ध आवे उतने देव लान्तव और कापिष्ठ र्खर्गमें हैं। जगतश्रेणिके नौवे वर्गमूलसे जगतश्रेणिमें भाग देनेसे जितना लब्ध आवे उतने देव ब्रह्म और ब्रह्मोत्तर खर्गमें हैं। जगतश्रेणिके ग्यारहवें वर्गमूलसे जगतश्रेणिमें भाग देनेसे जितना छन्ध आवे उतने देव सनरकुमार और माहेन्द्र खर्गमें हैं। और सौधर्म तथा ऐशान खर्गमें घनांगुलके तीसरे वर्गमूलसे गुणित जगतश्रेणि प्रमाण देवराशि है। इस तरह ऊपरके खर्गींसे नीचेके खर्गीं में देवराशिका प्रमाण उत्तरोत्तर अधिक अधिक है। यह प्रमाण उत्कृष्ट है। अर्थात् अधिकसे अधिक इतनी देवराशि उक्त खर्गीमें होसकती है। सौधर्म और ऐशान खर्गमें देवराशिकी संदृष्टि – ३ ऐसी है। यहाँ - यह जगतश्रेणीका चिह्न है। और घनांगुल का तृतीय वर्गमूलका चिह्न ३ है। तो जगत-श्रेणीको घनांगुलके तृतीय वर्गमूलसे गुणा करने पर – ३ ऐसा होता है यही सौंधर्म युगलमें देवोंका प्रमाण है । सनत्कुमार माहेन्द्र युगलसे लेकर पाँच युगलोंमें देक्सशिकी संदृष्टि ऋगसे इस प्रकार है <sub>११९७५४</sub>। जिसका आशय यह है कि जगतश्रेणिको क्रमसे जगतश्रेणिक ही ग्यारह**ें** नौवें, सातवें, पाँचवें और चौथे वर्गमूलका माग दो। तथा आनतादि दो युगल, ३ अधोप्रैवेयक, ३ मध्यमग्रैवेयक, ३ उपरिम ग्रेवेयक, ९ अनुदिश विमान और ५ अनुत्तर विमान इन सात स्थानोंमें से प्रस्थेकमें पत्यके असंख्यातवें भाग देवराशि है। उनकी संदृष्टि पु. ऐसी है। ऊपर जो संदृष्टि दी हैं बह पाँच अनुत्तरसे लेकर सौधर्मयुगल तक की है। सो ऊपरवाली पंक्तिके कोठोंमें तो देशोंका प्रमाण लिखा है। और नीचेवाली पंक्तिमें अनुत्तर वगैरह का संकेत है। सो पांच अनुत्तरों का संकेत

## सत्तम-णारयहिंतो असंल-गुणिदां हवंति णेरइया । जाव य पढमं णरयं बहु-दुक्ला होंति हेट्टिट्टाँ ॥ १५९ ॥

[ छाया-सप्तमनारकेभ्यः असंख्याणिताः भवन्ति नैरयिकाः । यावत् च प्रथमं नरकं बहुदुःखाः भवन्ति अधोऽधः ॥ ] सप्तमनरकात् त्मस्तमः प्रभागाधवीनाग्नः सकाशात् उपर्युपरि नारकाः यावत् प्रथमनरकं रक्षप्रमाः धर्मानामप्रथमनरकपर्यन्तं असंख्यातगुणिता नारकाः भवन्ति । सप्तमे माधवीनान्नि नरके नारकाः सर्वस्तोकाः, श्रेण्यसंख्येयभागप्रमिताः निजहितीयवर्गम्लभक्तजगच्छ्रेणिमात्रा नारकाः भवन्ति । वष्ठे मधवीनान्नि नरके सप्तमृष्टिवीनारकेभ्यः षष्ठतमः प्रभापृथिवीनारका असंख्यातगुणाः, निजतृतीयवर्गम्लभाजितजगच्छ्रेणिमात्रा सवन्ति । तेभ्यश्च षष्ठनारकेभ्यश्च पश्चमपृथिवीनारका असंख्यातगुणाः, पश्चमेऽरिष्टानामनि नरके निजवष्ठवर्गम्लभक्तवाच्छ्रेणिमात्रा नारकाः स्यः । तेभ्यश्च पश्चमपृथिवीनारकेभ्यश्च, चतुर्थपृथिवीनारकाः असंख्यातगुणाः सन्तः अक्रवानान्नि चतुर्यनरके अष्टमनिजवर्गम्लविभक्तजगच्छ्रेणिमात्रा नारका भवन्ति । तेभ्यश्चतुर्थनारकेभ्यस्तृतीयपृथिवीनारकाः असंख्यातगुणाः सन्तः वाद्यकाप्रभामेषानामनि तृतीयनरके दशमनिजवर्गम्लापद्वतजगच्छ्रेणिमात्रा नारका भवन्ति . । तेभ्यश्च तृतीयपृथिवीनारकेभ्यो द्वितीयनरके नारकाः असंख्यातगुणाः, द्वादशनिजवर्गम्लभक्तजगच्छ्रेणिमात्राः वंशामानि द्वितीयं

५, नौ अनुदिशोंका ९, तीन तीन उपरिम, मध्य और अधोप्रैवेयकका संकेत ३ का चिद्र है। तथा पहले दूसरे, सातवें आठवें खर्गयुगलमें दो दो इन्द्रसम्बन्धी देवोंका प्रमाण है। अतः वहाँ दो एक १११ रखे हैं। और तीसरे, चौथे, पाँचवें और छठे युगलमें एक एक ही इन्द्र होता है अत: वहाँ एक एक और एक बिन्दी १।० इस तरह रखी है।। १५८॥ अर्थ-सातवें नरकसे लेकर ऊपर पहले नरक तक नारकियोंकी संख्या असंख्यात गुणी असंख्यात गुणी है। तथा प्रथम नरकसे लेकर नीचे नीचे बहुत दु:ख है।। भावार्थ-महातमःप्रभा नामक पृथ्वीमें स्थित माघवी नामके सातवें नरकसे लेकर जपर जपर रक्षप्रमानामक पृथ्वीमें स्थित धर्मा नामके प्रथम नरकतक नारकियोंकी संख्या असंख्यातगुणी है । अर्थात् सातवें माघवी नामके नरकमें सबसे कम नारकी हैं । उनका प्रमाण जगतश्रेणिके दूसरे वर्गमूळसे भाजित जगतश्रेणि प्रमाण है। छठे मधवी नामके नरकमें सातवें नरकके नारकियोंसे असंख्यात गुने नारकी हैं । उनका प्रमाण जगतश्रेणिके तीसरे वर्गमूल से भाजित जनत-श्रेणि प्रमाण है। छठे नरकके नारिकयोंसे पांचवे नरकके नारिकयोंका प्रमाण असंस्थातकुना है जो जगतश्रेणिके छठे वर्गमूलसे भाजित जगतश्रेणि प्रमाण है। उन पांचवें नरकके नारकियोंसे चौथे नरक के नारकियोंका प्रमाण असंख्यातगुणा है जो जगतश्रेणिक आठवें वर्गमूलसे भाजित जगतश्रेणिप्रमाण है। चौथे नरकसे तीसरे नरकके नारिकयोंका प्रमाण असंख्यातगुणा है। अतः वालुकाप्रभाभूमिमें स्थित मेघा नामके तीसरे नरकमें जगतश्रेणिक दसवें वर्गमूलसे भाजित जगतश्रेणिप्रमाण नारकी हैं। तीसरे नरकके नारकियोंसे दूसरे नरकमें नारकी असंख्यातगुने हैं। अतः वंशा नामके दूसरे नरकमें जगतश्रेणिके बारहवें वर्गमूलसे माजित जगतश्रेणि प्रमाण नारकी हैं। दूसरे नरकके नारकियोंसे असं ख्यातगुने प्रथम नरकके नारकी हैं। सो समस्त नरकोंके नारकियोंका प्रमाण घनांगुलके दूसरे वर्ग-मूलसे जगतश्रेणिको गुणा करनेसे जो प्रमाण आवे, उतना है। इस ऊपर कहे छः नरकोंके नारिकर्यों के प्रमाणको जोड़कर इस प्रमाणमें से घटा देने पर जो शेष रहे उतना प्रथम नरकके नारकियोंका प्रमाण है। तथा नीचे नीचे नारकी उत्तरोत्तर अधिक २ दुखी हैं। अर्थात् प्रथम नरकके दु:खसे दूसरे

१ च शाणिवा। २ सा ग इवंति । ३ व म हिडिट्टा ।

नरके नारका भवन्ति 🛴 । तेभ्यश्च द्वितीयपृष्ठिवीनारकेभ्यः प्रथमपृथिवीनारकाः सन्तः रत्नप्रभाधर्मानान्ति प्रथमनरके धनाङ्कुलद्वितीयमूलगुणितजगच्छ्रेणिमात्रा नारका भवन्ति –२। 🛴 । एकत्रीकृतषङ्नारकसंख्याहीना प्रथमनरके नारकसंख्या भवति । सामान्यनारकाः सर्वपृथ्वीजाः धनाङ्कलद्वितीयवर्गमूलगुणितजगच्छ्रेणिप्रमिता भवन्ति –२ मू । हिट्टिद्वा अघोऽघो नारका बहुदुःखा भवन्ति । प्रथमनरकदुःखात् द्वितीये नरके अनन्तगुणं दुःखम् , एवं तृतीयादिषु । रयणपहा –२ -१, सकरा 👼 वाल 🛴 गंक 🛴 धूम 🛴 तमस्तम 👼 सर्वनारका –२ मू ॥ १५९॥

## कप्प-सुरा भावणया विंतर-देवा तहेव जोइसिया। वे' हुंति असंख-गुणा संख-गुणा होति जोइसिया॥ १६०॥

[ छाया-कल्पसुराः भावनकाः व्यन्तरदेवाः तथैव ज्योतिष्काः । द्वौ भवतः असंख्यगुणौ संख्यगुणाः भवन्ति ज्योतिष्काः ॥] कप्पसुरा कल्पवातिनो देवाः षोडशस्त्रगंनवप्रैवेयकनवानुदिशपधानुत्तरजाः विमानवातिनः सुराः असंख्यातश्रेणिप्रमिताः, साधिकघनाङ्गळतृतीयमूळगुणितश्रेणिमात्राः – ३ । तेभ्यश्च वैमानिकेभ्यः देवेभ्यः असंख्यातगुणा असुरकुमारादिदशविधा भवनवातिनो देवाः घनाङ्गळप्रथममूळगुणितश्रेणिमात्राः – १ । तेभ्यो भवनेभ्यः असंख्यातगुणाः

किनराद्यष्टप्रकारा व्यन्तरदेवाः, त्रिश्चतयोजनकृतिभक्तजगरप्रतरमात्राः ४।६५=८१।१०। तेभ्यश्च व्यन्तरदेवेभ्यः सूर्यचन्द्रमसौ प्रहनक्षत्रतारकाः पश्चप्रकाराः ज्योतिष्काः संख्यातगुणा, वेसदछप्पण्ण-धनाङ्गुलकृतिभक्तजगरप्रतरमात्राः ४।६५=। अत्र चतुर्णिकायदेवेषु कल्पवासिदेवतः भावनव्यन्तरदेवानां द्वौ राश्ची असंख्यातगुणौ स्तः। व्यन्तरेभ्यः ज्योतिष्कदेवराशिः संख्यातगुणः=क ३ भ-१ व्यं ४।६५=८१। १०। इत्यत्पबहुत्वं गतम्। अधैकेन्द्रियादिजीवानामुत्कृष्टमायुर्गाथात्रयेण निगदति॥ १६०॥

नरकमें अनन्तगुणा दुःख है। इसी तरह तीसरे आदि नरकोंमें भी जानना ॥ यहाँ जो प्रथम द्वितीय आदि वर्गमूल कहा है उसका उदाहरण इस प्रकार है। जैसे दो सौ छप्पनका प्रथमवर्गमूल सोलह हैं: क्योंकि सोलहका वर्ग दो सौ छप्पन होता है। दूसरा वर्गमूल चार है। क्योंकि चारका वर्ग १६ और १६ का वर्ग २५६ होता है। तथा तीसरा वर्गमूळ दो है। अब यदि जगतश्रेणिका प्रमाण २५६ मान लिया जाये तो उसके तीसरे वर्गमूल दो का दो सी छप्पन में भाग देनेसे १२८, दूसरे वर्गमूल 8 का भाग देनेसे चौसठ और प्रथम वर्गमूल १६ का भाग देनेसे १६ आता है। इसी तरह प्रकृतमें समझना ॥ १५९ ॥ अर्थ-कल्पवासी देवोंसे भवनवासी देव और व्यन्तर देव ये दो राशियाँ तो असंख्यात गुणी हैं। तथा ज्योतिषी देव व्यन्तरोंसे संख्यातगुणे हैं ॥ भावार्थ-सोलह खर्ग, नौ प्रैवेयक, नौ अनुदिश और पाँच अनुत्तर विमानोंके वासी देवोंको कल्पवासी कहते हैं। कल्पवासी देव घनांगुलके तीसरे वर्गमूल से गुणित जगतश्रेणिके प्रमाणसे अधिक हैं । इन करणवासी देवोंसे असंख्यात गुने असर कुमार आदि दस प्रकारके भवनवासी देव हैं। सो भवनवासी देव घनांगुळके प्रथम वर्गमूळसे गुणित जगतश्रेणि प्रमाण हैं। भवनवासियोंसे असंख्यातगुने किन्नर आदि आठ प्रकारके व्यन्तर देव हैं, तीन सौ योजन के वर्गका जगत्प्रतरमें भाग देनेसे जितना प्रमाण आता है उतने व्यन्तर देव हैं । व्यन्तर देवोंसे सूर्य. चन्द्रमा, प्रह, नक्षत्र और तारे ये पाँच प्रकारके ज्योतिषी देव संख्यातगुने हैं। सो दो सौ छप्पन घनां-गुल के वर्गका जनतुप्रतरमें भाग देनेसे जितना प्रमाण आता है उतने ज्योतिषी देव हैं। इस तरह चार निकायके देवोंमें कल्पवासी देवोंसे भवनवासी और व्यन्तर देवोंकी संख्या असंख्यात गुणी हैं और व्यन्तरोंसे संख्यात गुणी ज्योतिष्क देवोंकी संख्या है। इस प्रकार अल्प बहुत्व समाप्त हुआ॥ १६०॥

१ व म ते। २ व अल्पबहुत्वं । यत्तेयाणं इत्यादि ।

## यत्तेयाणं आऊ वास-सहस्साणि दह हवे परमं । अंतो-मुहुत्तमाऊं साहारण-सब-सुहुमाणं ॥ १६१॥

[ छाया-प्रत्येकानाम् भायुः वर्षसहस्राणि दश भवेत् परमम् । अन्तर्मुहूर्तम् आयुः साधारणसर्वसृक्ष्माणाम् ॥ ] प्रत्येकानां प्रत्येकवनस्पतिकायिकानां तालनालिकेरतिन्तणीकादीनां आयुरुरकृष्टं दशवर्षसहस्राणि १०००० । साहारण-स्व्वसृहुमाणं साधारणसर्वसृक्षमाणां, साधारणानां नित्येतरिनेगोदजीवसृक्षमबादराणां, सर्वसृक्षमाणां च पृथ्वीकायिकाप्का-यिकतेजस्कायिकवायुकायिकसृक्षमजीवानां च उत्कृष्टायुरन्तर्मुहूर्तमात्रम् २१ ॥ १६१ ॥

#### बाबीस-सत्त-सहसा पुढवी-तोयाण आउसं होदि । अम्मीणं तिण्णि दिणा तिण्णि सहस्साणि वाऊणं ॥ १६२ ॥

[ छाया-द्वाविंशतिसप्तसहस्राणि पृथ्वीतोययोः आयुः भवति । अभीनां त्रीणि दिनानि त्रीणि सद्दस्राणि वायूनाम् ॥ ] द्वाविंशतिसप्तसहस्रवर्षाणे पृथ्वीतोयानाम् आयुष्कं भवति । खरपृथ्वीकायिकजीवानां ज्येष्ठायुः द्वाविंशतिवर्षसहस्राणि २२०००, कोमलपृथ्वीकायिकजीवानां ज्येष्ठायुद्वीदशवर्षसहस्राणि भवन्ति १२००० । तोयानाम् अप्कायिकजीवानाम् उत्कृष्टायुः सप्तवर्षसहस्राणि ७००० । अग्गीणं अधिकायिकानां जीवानां त्रयो दिवसाः, दिवसत्रयमुत्कृष्टायुः ३ । वायुकायिकानां त्रिसहस्रवर्षाण्युत्कृष्टायुः ३००० ॥ १६२ ॥

#### बारस-वास वियँक्खे एगुणवण्णा दिणाणि तेयँक्खे। चउरक्खे छम्मासा पंचक्खे तिण्णि पहाणि॥ १६३॥ १

[ छाया-द्वादशवर्षाणि द्यक्षे एकोनपञ्चाशत् दिनानि त्र्यक्षे । चतुरक्षे षण्मासाः पञ्चक्षे त्रीणि पल्यानि ॥ ] बारसवास वियक्खे द्वादशवर्षाणि द्यक्षे, शंखशुक्तिजलीकादीनां द्वीन्द्रियजीवानां द्वादशवर्षाण्युत्कृष्टायुः १२ । एकोनपञ्चा-शक्तिनानि त्र्यक्षे, कुन्धदेहिकापिपीलिकायूकामत्कुणवृश्चिकशतपादिकादीनां त्रीन्द्रियजीवानामुत्कृष्टेनैवैकोनपश्चशिक्तान

अब तीन गाथाओंसे एकेन्द्रिय आदि जीवोंकी उत्कृष्ट आयु कहते हैं। अर्थ-प्रत्येक वनस्पतिकी उत्कृष्ट आयु दस हजार वर्ष है। तथा साधारण वनस्पति और सब सूक्ष्म जीवोंकी उत्कृष्ट आयु अन्तर्मुहूर्त है। भावार्थ-ताड़, नारियल, इमली आदि प्रत्येक वनस्पतिकायिक जीवोंकी उत्कृष्ट आयु उत्तर्मुहूर्त है। भावार्थ-ताड़, नारियल, इमली आदि प्रत्येक वनस्पतिकायिक जीवोंकी उत्कृष्ट आयु दस हजार वर्ष है। सूक्ष्म और वादर नित्य निगोदिया और इतर निगोदिया जीवोंकी तथा सूक्ष्म पृथ्वीकायिक, सूक्ष्म अप्कायिक जीवोंकी उत्कृष्ट आयु अन्तर्मुहूर्त मात्र है। १६१॥ अर्थ-पृथिवीकायिक जीवोंकी उत्कृष्ट आयु बाईस हजार वर्ष है। अप्कायिक जीवोंकी उत्कृष्ट आयु सात हजार वर्ष है। अप्रिकायिक जीवोंकी उत्कृष्ट आयु तीन दिन है और वायुकायिक जीवोंकी उत्कृष्ट आयु तीन हजार वर्ष है। भावार्थ-कठोर पृथिवीकायिक जीवोंकी उत्कृष्ट आयु वाहि हजार वर्ष है। अप्कायिक जीवोंकी उत्कृष्ट आयु तीन दिन है और वायुकायिक जीवोंकी उत्कृष्ट आयु सात हजार वर्ष है। अप्रिकायिक जीवोंकी उत्कृष्ट आयु तीन दिन है और वायुकायिक जीवोंकी उत्कृष्ट आयु तीन हजार वर्ष है। अप्रिकायिक जीवोंकी उत्कृष्ट आयु तीन हजार वर्ष है। १६२॥ अर्थ-दो इन्द्रिय जीवोंकी उत्कृष्ट आयु बाहह वर्ष है। तेइन्द्रिय जीवोंकी उत्कृष्ट आयु उनचास दिन है। चोइन्द्रिय जीवोंकी उत्कृष्ट आयु छः महीना है और पञ्चन्द्रिय जीवोंकी उत्कृष्ट आयु उत्चास दिन है। भावार्थ-शंख, सीप, जोंक आदि दोइन्द्रिय जीवोंकी उत्कृष्ट आयु वारह वर्ष है। वुंथु, दीमक, चाँटी, जं, खटमल, बिच्छु, गिर्जाइ आदि दोइन्द्रिय जीवोंकी उत्कृष्ट आयु वारह वर्ष है। वुंथु, दीमक, चाँटी, जं, खटमल, बिच्छु, गिर्जाइ आदि

रै छ ग परमा । २ व महुत्तमाऊ । ३ व %गिर्ग, म अर्गार्ग । ४ व विश्रवखे । ५ व तेश्रवखे । ६ व उत्क्रुटं सब्द इत्या दि ।

न्यायुः ४९ । चतुरक्षे षण्मासाः, दंशमशकमक्षिकाश्रमरादीनां चतुरिन्द्रियजीवानामुरक्कष्टं षण्मासायुः ६ । पञ्चक्षे त्रीणि पल्यानि, उत्तमभोगभूमिजानां मनुष्यतिरश्चामुत्कृष्टेन त्रीणि पल्यान्यायुः ३ । इत्युत्कृष्टमायुर्गेनम् ॥ १६३ ॥ अय सर्वेषां तिर्थममुख्याणां जघन्यायुर्देवनारकाणां च जघन्योत्कृष्टमायुर्गायाद्वयेनाह्-

## सब्व-जहण्णं आऊँ लद्धि-अपुण्णाणे सन्व-जीवाणं । मज्झिम-हीण-महुत्तंै पज्जत्ति-जुदाण णिकिट्ठं ॥ १६४॥

्छाया-सर्वज्ञघन्यम् आयुः लब्ध्यपूर्णानां सर्वजीवानाम् । मध्यमहीनमुहूर्तं पर्याप्तियुतानां निःकृष्टम् ॥ ] लब्ध्यप्याप्तानां सर्वजीवानां लब्ध्यप्याप्तिनां लिख्यप्तिनां च सर्वज्ञघन्यमायुः छ्रद्रभवमहणम् जच्छ्वासस्य किविष्यमुत्तान् हादशो कि भागः । पज्जत्तिज्ञदाणं पर्याप्तियुक्तानां पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतिकायिकैकेन्द्रियाणां पर्याप्तानां शंखादिहीन्द्रयप्याप्तानां गोम्यादिन्तिन्द्रयपर्याप्तानां अमरादिचतुरिन्द्रयपर्याप्तानां गोमजाख्रद्दंसादीनां कमम्मिजानां कमम्भिप्रतिभाग-जानां पश्चिन्द्रयतिरक्षां कमम्भूमिजनिष्ठिशालाकापुरुषचरमदेदादिवर्जितमनुष्याणां च मध्यमहीनमुहूर्तं जिनदृष्टमध्यमान्त-भेद्वर्तमात्रं निकृष्टं जघन्यायुः हीनमुहूर्तं भिन्नमुहूर्तं वा, किंतु पूर्वोक्तान्मुहूर्तात् अयं महान्मुहूर्तं ॥ १६४॥

## देवाणे णारयाणं सायर-संखा हवंति तेतीर्सा । उक्किट्ठं च जहण्णं वासाणं दस सहस्साणि ॥ १६५ ॥ ँ

तेइन्द्रिय जीवोंकी उत्कृष्ट आयु ४९ दिन है। डांस, मच्छर, मक्खी, भौंरा आदि चौइन्द्रिय जीवोंकी उत्कृष्ट आयु छ: मास है । उत्कृष्ट भोगभूमिया मनुष्य तिर्यञ्चोंकी उत्कृष्ट आयु तीन पल्य है । इस प्रकार उत्कृष्ट आयुक्ता वर्णन समाप्त हुआ ॥ १६३ ॥ अब तिर्यञ्च और मनुष्योंकी जघन्य आयु तथा देव और नारिकयोंकी जधन्य और उरकृष्ट आयु दो गाथाओंसे कहते हैं। अर्थ-लब्ध्यपर्याप्तक सब जीवोंकी जघन्य आयु मध्यम हीनमुहर्त है और पर्याप्तक सब जीवोंकी जघन्य आयु भी मध्यम हीन मुहूर्त है ॥ भावार्थ-लब्ध्यपूर्याप्तक एकेन्द्रिय जीवोंकी, लब्ध्यपूर्याप्तक दोइन्द्रिय जीवोंकी, लब्ध्यपूर्याप्तक तेइन्द्रिय जीवोंकी, रुब्ध्यपर्याप्तक चौइन्द्रिय जीवोंकी और लब्ध्यपर्याप्तक पश्चेन्द्रिय असंही तथा संज्ञी जीवोंकी सबसे जघन्य आयु क्षद्र भव ग्रहण है जो एक श्वासका अद्वारहवां भाग है। यह मध्यम अन्तर्भुद्धती मात्र है। जैसा कि वसुनन्दि श्रावकाचारमें भी बतलाया है कि सब लब्ध्यपर्याप्तोंकी जघन्य आयु सास के अट्ठारहवें भाग है। तथा पृथिवीकायिक, अप्कायिक, तैजस्कायिक, वायुकायिक, वनस्पतिकायिक एकेन्द्रिय पर्याप्तकोंकी, शंख आदि दोइन्द्रिय पर्याप्तकोंकी, बिच्छु आदि तेइन्द्रिय पर्याप्तकोंकी, भैंारा आदि चौइन्द्रिय पर्याप्तकोंकी, गाय हाथी घोड़ा हंस आदि कर्मभूमिया पश्चेन्द्रिय तिर्यश्चोंकी तथा त्रिषष्टिशलाका पुरुष और चरमशरीरी पुरुषोंके सिवा शेष कर्मभूमिया जघन्य आयु भी मध्यम अन्तर्भुद्धर्त मात्र है। किन्तु पूर्व मध्यम अन्तर्भुद्धर्तसे यह मध्यम अन्तर्भुद्धर्त बड़ा है ॥ १६८ ॥ अर्थ-देवों और नारिकयोंकी उत्कृष्ट आयु तेतीस सागर है । और जधन्य आयु दस हजार वर्ष है ॥ भावार्थ—देवों और नारिकयोंकी उत्कृष्ट आयु तेतीस सागर प्रमाण होती है और

१ स आड, म आउं, म आयु। २ स्त्र म स ग यपुण्णाण । ३ स्त्र म ग मुदुत्तं । ४ स निकिर्द्धः ५ स देवाणं। ६ ग तेत्रीसाः ७ व आउसं। अंगुरु इत्यादि।

[ छाया-देवानां नारकाणां सागरसंख्या भवन्ति त्रयक्षिंशत् । उत्कृष्टं च जघन्यं वर्षाणां दश सहकाणि ] देवानां नारकाणां चोत्कृष्टमायुक्तयक्षिंशत्सागरोपमत्रमाणं भवति । च पुनः, तेषां देवानां नारकाणां च जघन्यायुद्शवर्षसहसाणि १०००० । तथा हि ॥ "बेसत्तदसयचोहससोलसअट्ठारवीसवावीसा । एयाधिया य एतो सकादिसु सागश्वमाणं ॥" २ । ७ । १ ४ । १ ६ । १ ० । १ ४ । १ ६ । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । १ ० । वित्त लेकमारमाधेन्द्रयोः देवानां परमायुः दशसागरोपमाणि ७ । ब्रह्मब्रह्मोत्तराने परमायुः दशसागरोपमाणि १० । किंतु लोकान्तिकानां सारस्वतायीनाम् स्वष्टी सागराः ८ । लान्तवकापिष्टयोः देवानां चरुदंश सागराः १४ । कुक्महाञ्चकयोः पोडश सागराः १६ । सतारसहस्वारयोरष्टादशसागराः १८ । आन्त-प्राणत्योविशतिः सागराः १० । आरणाच्युतयोद्वितिः सागराः २२ । सुद्र्शने त्रयोविशतिरच्यीनां परमा स्थितिः २३ । अमोषे चतुविशतिः सागराः २४ । सुप्रद्वे प्रवतिशतिः सागराः १० । प्रतिकरे सागराः २६ । सुप्रदे सागराः १० । स्वित्यतिः सागराः २० । सुप्रविशतिः सागराः २० । सुप्रविशतिः सागराः ३० । स्थादिस्थे सागराः ३० । स्थादिस्थे सागराः ३० । सादक्षमारमाधिकाः १२ । सनरकुमारमाधिन्द्रयोदेवानां समयधिका जघन्या सा स्थितिः । एवमुपर्युपरि ब्रह्मक्रीत्रातिष्ठ होया तथा सौधर्मैशानयोः प्रथमपटले

जघन्य आयु दस इजार वर्ष है । कहा भी है-' वैमानिक देवोंकी आयु क्रमश दो, सात, दस, चौदह सोलइ, अहारह, बीस और बाईस सागर है और आगे एक एक सागर अधिक है। अर्थात् सीधर्म और ऐशान खर्गमें देवोंकी उत्कृष्ट स्थित दो सागर है। यह स्थित अघातायुष्ककी अपेक्षासे कहीं है। घातायुष्ककी अपेक्षा उत्कृष्ट स्थिति आधा सागर अधिक दो सागर होती है। आशय वह है कि जिस जीवने पूर्वभवमें पहले अधिक आयुका बन्ध किया था पीछे परिणामोंके वरासे उस आयु को घटाकर कम कर दिया वह जीव घातायुष्क कहा जाता है। ऐसा घातायुष्क जीव अगर सम्य-म्दृष्टी होता है तो उसके उक्त उत्कृष्ट आयुसे आधा सागर अधिक आयु सहस्रार स्वर्गपर्यन्त होती है; क्योंकि घातायुष्क देव सहस्नार खर्गपर्यन्त ही जन्म लेते हैं, उससे आगे उनकी उत्पत्ति नहीं होती । अस्तु, सनत्कुमार माहेन्द्र खर्गके देवोंकी उत्कृष्ट आयु सात सागर है। ब्रह्म ब्रह्मोत्तर खर्गके देवोंकी अन्तमें रहनेवाले सारखत आदि लौकान्तिक देवोंकी उत्कृष्ट आयु आठ सागर है। लान्तव कापिष्ठ स्तर्गके देवोंकी आयु चौदह सागर है। शुक्र महाञ्चन स्वर्गके देवोंकी उत्कृष्ट आयु सोलह सागर है। सतार और सहस्रार स्वर्गके देवोंकी उत्कृष्ट आयु अद्वारह सागर है। आनत और प्राणत खर्मके देवोंकी उत्कष्ट आयु वीस सागर है। आरण और अन्यत सर्गके देवोंकी उत्कृष्ट आयु बाईस सागर है । प्रथम, सुदर्शन प्रैनेयकमें तेईस सागरकी उत्कृष्ट स्थिति है । दूसरे अमोघ प्रैवेयकमें चौवीस सागर, तीसरे सुप्रबुद्धमें पश्चीस सागर, चौंथे यशोधरमें २६ सागर, पांचवें सुभद्रमें सत्ताईस सागर, छठे सुविशालमें अट्टाईस सागर, सातवें समनसमें उनतीस सागर, आठवें सौमनस्यमें तीस सागर और नौवें प्रीतिकर प्रैवेयकमें इकतीस सागर उत्कृष्ट स्थिति है। आदिख पटलमें स्थित नौ अनुदिशोंमें बत्तीस सागर तथा सर्वा-थीसिद्धि आदि पंच अनुत्तरोंमें तेतीस सागरकी उत्कृष्ट स्थिति है। सौधर्म और ऐशान खर्मके प्रथम

उत्कृष्टायुर्धसागरोपमम् ।तत् द्वितीयपटले जघन्यम्। एवं त्रिषष्टिपटलेषु ह्रेयम्॥ भवनवासिनां तु 'स्थितिरसुरनागसुरणं द्वीपहोषाणां सागरोपमत्रिपत्योपमार्धहीनमिता' । असुरकुमाराणां उत्कृष्टा स्थितिः सागरोपमा एका १ । नागानां पल्यत्रयमुरकृष्टायुः ३ । सुपर्णानां सार्धपल्यद्वयमुरकृष्टायुः ३ । द्वीपानामुरकृष्टायुः पल्यद्वयं २ । विद्युतुक्तमारादीनां षद्रप्रकाराणां प्रत्येकं सार्धं पल्योपममेकम् ३ उत्कृष्टा स्थितिर्भवति । भवनवासिवेवानां दशसहस्रवर्षाण १०००० जघन्या स्थितिर्भवति । परा पल्योपममिकम् व्यन्तराणाम् उत्कृष्टम् आयुः पल्योपमैकं किंचिद्धिकं भवति । जघन्यं तु दशवर्षसहस्राणामायुः । ज्योतिष्काणां परमायुः पल्योपममेकं किंचिद्धिकं भवति । जघन्यं तु तदष्टमागोऽप्रा पल्योपमस्याद्या भागः है । नारकाणां तु तेष्वेक १ त्रि ३ सप्त ७ दश १० सप्तदश १७ द्वाविंशति २२ त्रयक्रिंशत्सागरोपमा सत्त्वानां परा स्थितिः । रक्षप्रभायां नारकाणां उत्कृष्टायुः सागराः १। शर्करपायां नारकाणां त्रिसागरोपमा परा स्थितिः ३ । वालुकायां नारकाणामुरकृष्टायुः सागराः ७ । पद्धप्रभायां नारकाणां दशसागरोपमा परा स्थितिः ३ । वालुकायां नारकाणां सुरकृष्टायुः सागराः ७ । पद्धप्रभायां नारकाणां दशसागरोपमा परा स्थितिः २२ । महातमःप्रभायां नारकाणां त्रयस्थितात्सागरोपमोत्कृष्टायुः । तमःप्रभायां नारकाणां द्वाविंशतिसागरोपमा परा स्थितिः २२ । महातमःप्रभायां नारकाणां त्रयस्थितात्सागरोपमोत्कृष्टायुः ३३ ॥ विस्तरेण तु रक्षप्रभायाः प्रथमनरक्षपटले वा उरकृष्टं तदायुः द्वितीयनरकपटले वा जधन्ययुः ॥ इत्यायुःक्षम्वर्णेना पूर्णा जाता च ॥ १६५ ॥

अथैकेन्द्रियादिजीवानां शरीरावगाहमुस्कृष्टजघन्यं गाथादशकेनाह—

## अंगुल-असंख-भागो एयक्लै-चडक्ल-देह-परिमाणं। जोयणै-सहस्समिहयं पडमं उक्कस्सयं जाण ॥ १६६॥

पटलमें जघन्य आयु एक पल्यसे कुछ अधिक है। सीधर्म और ऐशान खर्गमें उत्कृष्ट आयु दो सागर है । वही एक समय अधिक सनत्कुमार और माहेन्द्र स्वर्गके देवोंकी जघन्य आयु है । इसी तरह बस बसोत्तर आदि खर्गोंमें भी जानना चाहिये । अर्थात् जो नीचेके युगलमें उत्कृष्ट स्थिति है वही एक समय अधिक स्थिति उसके ऊपरके युगलमें जघन्य स्थिति है। तथा सौधर्म और ऐशान खर्गके प्रथम पटलमें उत्कृष्ट आयु आधा सागर है वही उसके दूसरे पटलमें जघन्य आयु है। इसी तरह तरेसठ पटलोंमें जानना चाहिये। भवनवासियोंमें अधुरकुमारोंकी उत्कृष्ट आयु एक सागर है, नागकुमारोंकी उत्कृष्ट आयु तीन पल्य है, सुपर्णकुमारोंकी उत्कृष्ट आयु ढ़ाई पल्य है, द्वीपकुमारोंकी उन्कृष्ट आयु दो पल्य है, शेष विद्युत्कुमार आदि छ: प्रकारके भवनवासियोंकी उन्कृष्ट आयु डेढ् डेढ् पल्य है । तथा भवनवासी देवोंकी जधन्य आयु दस हजार वर्ष है । व्यन्तरोंकी उत्कृष्ट आयु एक पल्यसे कुछ अधिक है। जघन्य आयु दस हजार वर्ष है। ज्योतिष्क देवोंकी उत्कृष्ट आयु भी एक पल्यसे कुछ अधिक है। तथा जघन्य आयु एक पल्यका आठवां भाग है। रत्नप्रभामें नारकियोंकी उत्कृष्ट आयु एक सागर है। शर्कराप्रभामें उत्कृष्ट आयु तीन सागर है। वालुकाप्रभामें उत्कृष्ट आयु सात सागर है । पंकप्रभामें उत्कृष्ट आयु दस सागर है । धूमप्रभामें उत्कृष्ट आयु सतरह सागर है । तम:प्रभामें उत्कृष्ट आयु बाईस सागर है। और महातमःप्रभामें उत्कृष्ट आयु तेतीस सागर है। विस्तारसे रब-प्रभाके प्रथम नरक पटलमें नौवे हजार वर्ष प्रमाण उत्कृष्ट स्थिति है और जघन्य आयु दस हजार वर्ष है, तथा प्रथम नरकपटलमें जो उत्कृष्ट आयु है वह दूसरे नरकपटलमें जवन्य है। इस प्रकार आयुका वर्णन पूर्ण हुआ।। १६५॥ अब एकेन्द्रिय आदि जीवोंके शरीरकी जधन्य और उत्कृष्ट अवगाहना दस गाथाओंसे कहते हैं। अर्थ-एकेन्द्रिय चतुष्कके शरीरकी अवगृहनाका प्रमाण अंगुलके असं-

रेळ प्रक्ल २ ज जोइण। कार्तिके० १४

[छाया-अञ्चलासंख्यभागः एकाक्षचतुष्कदेहपरिमाणम् । योजनसद्द्यमधिकं पद्मम् उत्कृष्टकं जानीहि ॥] एकाक्षचतुष्कदेहपरिमाणम् एकेन्द्रियचतुष्काणां पृथिवीकायिकानाम् अप्रकायिकानां तेजस्कायिकानां वायुकायिकानां जीवानां
प्रत्येकं चतुर्णां देहप्रमाणं शरीराविधाहभेतं जघन्योत्कृष्टम् असंख्मागो अंगुलस्यासंख्यातो भागः घनाङ्गुलस्यासंख्येयभागमात्रः द्वा तथा वसुनन्दियत्याचारे प्रोक्तं च । "अंगुलअसंख्मागं वादरसुहुमा य सेसया काया । उक्षरसेण दु
णियमा मणुगा य तिगावदुव्विद्धा ॥" अङ्गुलं द्रव्याङ्गुलम् अष्टयवनिष्पन्नम् । अंगुलेन येऽवष्टक्याः आकाशप्रदेशाः
तेषां मध्येऽनेकस्याः प्रदेशपञ्चयात्रित आयामः तावन्मात्रं द्रव्याङ्गुलम् । तस्य द्रव्याङ्गुलस्य असंख्यातस्यष्टं
कृत्वा तत्रैकलण्डम् अङ्गुलासंख्यातभागम् । बादरनामकर्मोदयाद्वादराः, स्क्ष्मनामकर्मोदयात् स्कृमाः, बादराश्च
सूक्ष्माश्च बादरसूक्ष्माः, पृथिवीकायिकादयः । शेषाः कायाः, पृथिवीकायाष्कायतेजस्कायवायुकायाः, उत्कृष्टेन सुष्टु
महत्वेन विशेषेण द्रव्याङ्गलस्यासंख्यातभागमात्रशरीराः । सर्वेऽपि बादरकायाः पृथिवीकायिकादिवायुकायान्ता द्रव्याङ्गुलस्यासंख्यातभागसात्रशरीरतेथाः । स्कृत्याक्ष्मण्यात्रभागसात्रशरीरतेथाः । तथा गोम्मटसारे सूक्ष्मबादराणां पर्याप्तापर्याप्तरीनां च जघन्योतकृष्टमेदेन बहुधा मेदोऽस्ति तत्र
शरीरोत्सिधाः ॥ तथा गोम्मटसारे सूक्ष्मबादराणां पर्याप्तापर्याप्तरीक्षास्तरस्वयोजनप्रमितं जानीहि ॥ १६६ ॥

#### वारस-जोयण-संखो कोर्स-तियं गोब्भियाँ समुद्दिद्वा। भमरो जोयणमेगं सहस्स संमुच्छिमो मच्छो॥ १६७॥

[ छाया-द्वादशयोजनः शङ्कः क्रोशत्रिकं गोभिका समुद्दिष्टा । भ्रयरः योजनमेकं सहश्रं संमूर्व्छिमः मत्स्यः ॥ ] द्वीन्द्रियेषु शंखः द्वादशयोजनायामः १२, चतुर्योजनमुखः ४,सपादयोजनोत्सेषः 😽 । त्रीन्द्रियेषु गोभिका, प्रैष्मिका कर्णद्व-

ख्यातवें भाग है। और कमलकी उत्कृष्ट अवगाहना कुछ अधिक एक हजार योजन है। **भावार्थ-**एकेन्द्रिय चतुष्क अर्थात् पृथिवीकायिक, जलकायिक, तैजस्कायिक और वायुकायिक जीवोंमेंसे प्रस्थेक के शरीरकी जधन्य और उत्कृष्ट अवगाहना घनांगुलके असंख्यातवें भाग मात्र है। वसुनन्दि श्रावकान चारमें मी एक गाथाके द्वारा इसी बातको कहा है जिसका अर्थ इस प्रकार है-'अंग्रलसे द्रव्यांगुल लेना, जो आठ यव मध्यका लिखा है। उस अंगुल प्रमाण क्षेत्रमें आकाशके जितने प्रदेश आर्ये उन प्रदेशोंसे बनी अनेक प्रदेशपंक्तीयोंकी जितनी लम्बाई हो उतना द्रव्यांगुल होता है। उस द्रव्यांगुलके असंख्यात खण्ड करो । उसमेंसे एक खण्डको अंगुलका असंख्यातवां भाग कहते हैं । जिन जीवोंके बादर नामकर्मका उदय होता है उन्हें बादर कहते हैं और जिन जीवेंकि सुक्ष्म नामकर्मका उदय होता है उन्हें सूक्ष्म कहते हैं। जितने भी बादर और सूक्ष्म पृथिकीकायिक, अप्कायिक, तैजस्कायिक और वायुकायिक जीव हैं उनके शरीरकी उत्कृष्ट ॐचाई द्रव्यांगुलके असंख्यातवें भाग है । किन्तु बादर जीवोंसे सूक्ष्म जीवोंकी ऊँचाई कुछ कम होती है। तथा उत्तम भोगभूमिया मनुष्योंके शरीरकी ऊँचाई तीन कोस होती है। तथा गोम्मटसारमें सूक्ष्म बादर, पूर्याप्त और अपूर्याप्त वगैरह जीवोंके जबन्य और उत्कृष्टके मेदसे बहुतसे अवगाहनाके मेद बतलाग्ने हैं सो वहाँसे जान लेना । यह तो हुआ एकेन्द्रिय चतुष्ककी अवगाहना का प्रमाण । और प्रस्थेक वनस्पतिकायिक जीवोंमें कमलकी उत्कृष्ट अवगाहनाका प्रमाण कुछ अधिक एक हजार योजन जानना चाहिये ॥ १६६ ॥ अर्थ—दो इन्द्रियोंमें शंखकी उत्कृष्ट अवगाहना बारह योजन है। तेइन्द्रियोंमें गोभिका (कानखज्रा) की उत्कृष्ट अवगाहना तीन कोस है । चौइन्द्रियोंमें भ्रमरकी उत्क्रष्ट अवगाहना एक योजन है । और पश्चेन्द्रियोंमें

१ व जोइण । २ व कोस । ३ कमसग गुन्भिया । ४ व जोश्णमेकं । ५ कग सहस्सं, म सहस्सा । ६ कमसग समुन्छिरो

श्विक इत्यर्थः, क्रोशिकायामा ३ समुद्दिष्टाः चतुरिन्दियेषु अमरः एकयोजनायामः १, तद्विस्तारस्तु क्रोशिकः ३, वेधस्तु द्विक्रोशमात्रः २। पस्चिन्द्रयेषु मत्स्यः सन्मूर्च्छनः एकसहस्रायामः १०००, पश्चशतयोजनविस्तारः ५००, सार्थद्विशतयोजनोत्सेघः २५०। एतत्सर्वमुरकृष्टमानं जानीहि। तथा गोम्मटसारे प्रोक्तं च। 'साहियसहस्समेकं वारे क्रोस्णमेकसेकं च। जोयणसहस्सदीहं पउमे वियल्धे महामच्छे॥' एकेन्द्रियेषु स्वयम्भूरमणद्वीपवर्तिस्वयंत्रभाचलापरभागस्थिन्तिस्त्रेत्रोत्त्रस्त्रयोजनायामैकंयोजनन्यस्त्रोत्तेत्रस्त्रयोजनयस्त्र साधिकसहस्त्रयोजनायामैकंयोजनन्यस्त्रोत्तेत्रस्त्रयाद्वी भवति। अस्य च व्यासः योजन १, त्रिगुणः १।३ परिधः, अयं च व्यासचतुर्याः है हतः १।३। है क्षेत्रफलम्। तच वेधन यो १००० चतुर्भिरपवर्तितेन गुणितं योजनात्मकं स्त्रात्रकं भवति ७५०॥ द्वीन्द्रियेषु तत्स्त्रयम्भूरमणवर्तिशेखे द्वादशयोजनायामयोजनपञ्चचतुर्थोऽशोत्सेघः है चतुर्योजनमुखन्यसोत्कृष्टावगाहो भवति। अस्य च व्यासः यो० १२ तावद्विणितो १४४, वदन ४, दल २, कनो १४२, मुखार्थवर्ग ४ युतः १४६, द्विगुणः २९२, चतुर्विभक्तः ७३, पश्चगुणः ३६५ शंखस्त्रात्रस्त्रस्त्र व्यम्भूरमणद्वीपापरभागवर्तिकर्मभूमिप्रतिबद्धसेत्रे रक्तद्विक्षक्रतीवे योजनित्रचतुर्भीगायामः है, तदप्टमांश्व्यासः हो, तद्विगसः ३ उत्कृष्टावगाहोऽस्ति, अस्य च मुजकोटिवधात् प्रजायते क्षेत्रफलं ३।३ तच वेधगुणं ३।३।३ ६४०,

घनफलं भवति २७॥ चतुरिन्द्रियेषु खयमभूरमणद्वीपापरभागकर्मभूमिप्रतिबद्धक्षेत्रवर्तिश्रमरे एकयोजनायामः १, तित्र-

चतुर्भागव्यासः है, अर्धयोजनोत्सेघः ् उत्कृष्टावगाहोऽस्ति । अस्य च भुजकोटीत्यादिनानीतं घनफलं है योजनत्र्यष्टम-भागो भवति ॥ पश्चेन्द्रियेषु स्वयम्भूरमणसमुद्रमध्यवर्तिमहामत्स्ये सहस्रयोजनायामः १०००; पश्चशतयोजनव्यासः५००, पश्चाशद्यद्विशतयोजनोत्सेघः २५० उत्कृष्टावगाहोऽस्ति । अस्य च भुजकोटीत्यादिनानीतघनफलं १२५०००००

महामत्स्यकी उत्कृष्ट अवगाहना एक हजार योजन है ।। भावार्श-दो इन्द्रियोंमें शंखकी लम्बाई बारह योजन है। चार योजनका उसका मुख है और सवा योजन ऊँचाई है। तेइन्द्रियोंमें गोभिका अर्थात् कानखजराकी लम्बाई तीन कोस बतलाई हैं। चौइन्द्रियोंमें भौरा एक योजन लम्बा है, उसका विस्तार तीन कोस है और ऊँचाई दो कोस है। पश्चेन्द्रियोंमें मत्स्य, जो कि सम्मूर्छन है, एक हजार योजन लम्बा है, पाँच सौ योजन चौड़ा है और अढ़ाई सौ योजन ऊँचा है। यह सब उत्कृष्ट प्रमाण है। गोम्मटसारमें भी कहा है-'खयंभूरमणके द्वीपके मध्यमें जो खयंप्रभ नामका पर्वत है उसके उधर कर्मभूमि है । वहाँ पर एकेन्द्रियोंमें उत्कृष्ट अवगाहनावाला कुछ अधिक एक हजार योजनका लम्बा और एक योजन चौड़ा कमल है। उसका क्षेत्रफल इस प्रकार है-कमल गोल है। गोल वस्तुका क्षेत्रफल निकालनेका कायदा यह है-'व्याससे तिगुनी परिधि होती है। परिधिको व्यासके चौथाई भागसे गुणा करनेपर क्षेत्रफल होता है। और क्षेत्रफलको अँचाईसे गुणा करनेपर खात क्षेत्रफल होता है। सो कमलका व्यास एक योजन है। उसको तिगुना करनेसे तीन योजन उसकी परिधि होती है। इस परिधिको ब्यासके चौथे भाग पान योजनसे गुणा करनेपर क्षेत्रफल पौन योजन होता है। उसको कमलकी लम्बाई एक हजार योजनमें गुणाकरनेपर है x १००० = ७५० योजन कमलका क्षेत्रफल होता है। तथा दो इन्द्रियोंमें उत्कृष्ट अवगाहनवाला उसी खर्यभूरमण समुद्रमें बारह योजन लम्बा, सवा योजन ऊँचा और चार योजन का मुख वाला शंख है। इसका क्षेत्रफल निकालनेका नियम इस प्रकार है-व्यासको व्याससे गुणित करके उसमें मुखका आधा प्रमाण घटाओ । फिर उसमें मुखके आघे प्रमाणके वर्गको जोड़ो । उसका दूना करो । फिर उसे चारका भाग दो और पाँचसे गुणाकरो । ऐसा करनेसे शंखका क्षेत्रफल निकल आता है। सो यहाँ व्यास बारह योजनको बारह योजनसे गुणाकरो

सार्धद्वादशकोटियोजनमात्रं भवति । एतान्युक्तधनफलानि प्रदेशीकृतानि तदेकेन्द्रियस्य चतुःसंख्यातगुणितघनाङ्गल-मात्रं ६००००। द्वीन्द्रियस्य त्रिसंख्यातगुणितघनाङ्गलमात्रं ६०००। त्रौन्द्रियस्यक्रसंख्यातगुणितघनाङ्गलमात्रं ६०। चतुरिन्द्रियस्य द्विसंख्यातगुणितघनाङ्गलमात्रं ६००। पञ्चेन्द्रियस्य पञ्चसंख्यातगुणितघनाङ्गलमात्रं ६००००० ०॥ १६७॥ अथ नारकाणां देहोत्सेधमाह-

#### पंच-सयान्धणु-छेहाँ सत्तम-णरए हवंति णारइयाँ। तत्तो उस्सेहेण य अद्धद्धा होंति उवरुवरिं॥ १६८॥

[छाया-पश्चशतधनुत्सेथाः सप्तमनरके भवन्ति नारकाः । ततः उत्सेधेन च अर्थाधाः भवन्ति उपर्युपरि ॥] सप्तमे नरके माधव्याम् उत्कृष्टतो नारका पश्चशतधनुःशरीरोत्सेधाः भवन्ति ५०० । ततः सप्तमनरकात् उपर्युपरि

एकसौ चवालीस हुए। उसमें मुख ४ का आधा २ घटानेसे १४२ रहे। उसमें मुखके आधा प्रमाण २ के वर्ग चारको जोड़नेसे एकसौ छियालीस हुए । उसका दूना करनेसे २९२ हुए । उसमैं 8 का भाग देनेसे ७३ हुए । ७३ में पांचको गुणा करनेसे तीन सौ पैसठ योजन शंखका क्षेत्रफल होता है। तेइन्द्रियोंमें उत्कृष्ट अवगाहनावाला, उसी खयंभूरमण द्वीपके परले भागमें जो कर्म भूमि है वहाँ पर लाल बिच्छु है। वह 🦂 योजन लम्बा, और लम्बाईके आठवें भाग 🚉 चौड़ा और चौड़ाई से आधा 🖧 ॲचा है। यह क्षेत्र लम्बाईकी लिये हुए चौकोर है। इस लिये लम्बाई, चौडाई और ऊँचाईको गुणा करनेसे क्षेत्रफल निकलता है। सो यहाँ लम्बाई है को चौड़ाई है से गुणा करनेपर  $\mathbf{r}$  है  $\mathbf{r}$  हुआ इसको ऊँचाई  $\mathbf{r}^3$  से गुणा करनेपर  $\mathbf{r}^3$   $\mathbf{r} \times \mathbf{r}^3$   $\mathbf{r} = \mathbf{r}^3$  है  $\mathbf{r}$  योजन धन क्षेत्रफल होता है। चौइन्द्रियोंमें उत्कृष्ट अवगाहनावाला उसी खयंभूरमणदीप सम्बन्धी कर्मभूमिमें भौरा है। बह एक योजन लम्बा, पौन योजन चौड़ा और आधा योजन ऊंचा है । सो तीनोंको गुणाकरनेसे १× ई × ई = है योजन घन क्षेत्रफल होता है। पञ्चेन्द्रियोंमें उत्कृष्ट अवगाहनावाला ख्रयंभूरमण समुद्रका महामत्स्य है। वह एक हजार योजन लम्बा, पांचसी योजन चौड़ा और दो सौ पचास योजन ऊँचा है। मो इन तीनोंको परस्परमें गुणा करने से १०००×५००×२५०= साढ़े बारह करोड़ योजन धनक्षेत्रफल होता है। इन योजनरूप घनफलोंको यदि प्रदेशोंके प्रभाणकी दृष्टिसे आंका जाये तो वनांगुलको चार बार संख्यातसे गुणा करने पर जितना परिमाण होता है उतने प्रदेश एकेन्द्रिय कमलकी उत्कृष्ट अवगाहनाके होते हैं। इसी तरह घनांगुलको तीन बार संख्यातसे गुणा करनेपर जितना प्रदेशोंका प्रमाण हो उतने प्रदेश दो इन्द्रियकी उत्कृष्ट अवगाहनामें होते हैं । घनांगुलको एक बार संख्यातसे गुणा करनेपर जितना प्रदेशोंका परिमाण हो उतने प्रदेश तेइन्द्रियकी उन्कृष्ट अवगाहनामें होते हैं । धनांगुङको दो बार संख्यातसे गुणा करनेपर जितना प्रदेशोंका परिमाण हो उतने प्रदेश चैंइन्द्रियकी उत्कृष्ट अवगाहनामें होते हैं । और घनांगुलको पांचवार संख्यातमे गुणाकरने पर जितन। प्रवेशोंका परिमाण हो उतने प्रदेश पंचेन्द्रियकी उत्कृष्ट अवगाहनामें होते हैं ॥ १६७॥ अब नार्राययोंके शरीरकी ऊंचाई कहते हैं । अर्थ-सातवें नरकमें नारिकयोंका शरीर पांचरी। धतुप उंचा है। उससे ऊपर ऊपर देहकी ऊंचाई आधी आधी है।। भावार्थ-माधर्या नामक मातवं नरकमं नारकी जीवोंके शरीरकी ऊंचाई अधिकसे अधिक पांचसौ

१ व पंचमध्युच्छेदा (?)। २ ल्डामारा पेरव्या । ३ व होता ।

षष्टादिनरकेषु शरीरोत्सेधेन अर्धार्धमानाः भवन्ति । तत्र षष्ठे नरके मधन्यां नारकाः सार्धेद्विशतचापोत्तङ्गाः स्यः २५०। पश्चमे नरके रिष्टायां पश्चविंशत्यधिकशतश्चरासनीत्सेथशरीराः नारकाः भवन्ति १२५। चतुर्थे नरके अञ्जनायां सार्धद्वि-षष्टिचापोत्तक्काः नारकाः सन्ति भुभः। तृतीयनरके मेघायां सपादैकर्त्रिशचापोत्सेधशरीराः नारकाः, धनुः ३९ इस्त १। द्वितीये नरके वंशायां सार्थपश्वदशचापा द्वादशाङ्कुलाधिकाः शरीरोत्तुङ्गा नारकाः स्यः, धनु १५, हस्त २, अङ्गल १२। प्रथमे नरके घर्मायां सार्धसप्तधनुरेकहरूतषडङ्गलोदयशरीरा नारका भवन्ति, धनुः ७, हस्ताः ३, अङ्गलाः ६ ॥ तथा त्रैलोक्यसारे पटलं प्रति नारकाणां शरीरोत्सेधः । उक्तं च । "पढमे सत्त ति छक्तं उदयं धणु रयणि अंगुलं सेसे । दुगुणकर्म पढिमिदे रयणितियं जाण इाणिचयं ॥" प्रथमपृथिव्याश्वरमपटले सप्त ७ त्रि ३ पट्टं ६ उदयः धनूरत्न्यं-गुलानि । द्वितीयादिपृथिव्याश्चरमपटले द्विगुणकम् । प्रथमपृथिव्याः प्रथमेन्द्रके हस्तत्रियम् । एतद्वरवा हानिचयं जानीहि । आरीअंतविसेसे रूऊणद्धा हिदम्हि हाणिचयं । प्रथमे नरके हानिचयं हस्त २, अङ्कुल ८ माग ्रै, द्वितीये हस्त २ अङ्कुलः २० भाग 🛂, तृतीये दण्ड १ इस्त २ अङ्गुल २२ भाग 🥞 चतुर्थे दण्ड ४ इस्त १ अङ्गुल २० भाग 🐇 पश्चमे दण्ड १२ इस्त २, षष्ठे दण्ड ४१ इस्त २ अङ्कुल १६, सप्तमे दण्ड २५०। इति हानिचयम् ॥ प्रथमनरके पटलं २ प्रति नार-काणां देहोत्सेघः। १ प०, दं० ह ३ अं० भा०। २ प०, दं १ ह १ अं८ भा १। ३प० दं १ ह ३ अं१७ मा०। ४प०, दं २ हर अं १ मा है। ५ प०, दं ३ ह० अं १० मा है। ६ प०, दं ३ हर अं १८ मा है। ७ प०, दं ४ इ.१ अं३ भारा ४ प•, दं ४ इ.३ अं११। ९ प॰, दं ५ इ.१ अं२० भा र। १० प०, दै६ ह० अं ४ मा है। १९ प० दै६ हर अं १३ मा ०। १२ प० दं ७ ह० अं २९ मा है। १३ प० दं ७ हु३ अरं६ भा ० ॥ द्वितीयनरके पटलं २ प्रति नारकाणां देहोत्सेघः। १ प०, दं ८ ह २ अरं२ मा 🔧 । २ प० दं ९ इ० अं २२ भा 👸 । ३ प०, दं ९ ह३ अं १८ भा 🔩 । ४ प०, दं १० इ. २ अं १४ भा 🖧 । ५ प०, दं ११ ह १ अं १० भा १२।६ प०, दं १२ ह० अं० मा ڳ । ७ प०, दं १२ ह ३ अं३ मा

धमुष होती है। और सातवें नरकसे ऊपर ऊपर शरीरकी ऊँचाई आघी आधी होती जाती है। अतः मचवी नामक छठे नरकर्मे दारीरकी ऊँचाई अढ़ाईसी धनुष है। अरिष्टा नामके पांचवे नरकर्मे शरीरकी ऊंचाई एकसो पश्चीस धनुष है। अंजना नामक चौथे नरकमें साढ़े बासठ धनुष है। मेघा नामके तीसरे नरकमें नारकियोंके शरीरकी ऊंचाई सवा इकतीस धनुष है। वंशा नामके दूसरे नरकमें नारिकयोंके इरिरकी ऊंचाई १५ धनुष, २ हाथ, १२ अंगुल है। और घर्मा नामके प्रथम नरकमें नारिकयोंके शरीरकी ऊंचाई ७ धनुष, ३ हाथ, ६ अंगुल है। त्रिलोकसार नामक प्रन्थमें प्रस्थेक प्रटलमें नारिकयोंके श्ररीरकी ऊंचाई बतलाई है जो इस प्रकार है-प्रथम नरकके अन्तिम प्रटलमें ७ धनुष, ३ हाथ, ६ अंगुल ऊंचाई है। दूसरे आदि नरकोंके अन्तिम पटलमें दूनी दूनी ऊंचाई है। तथा प्रथम नरकके प्रथम पटलमें तीन हाथ ऊंचाई है। आगेके पटलोंमें हानि वृद्धि जाननेके लिये अन्तिम पटलकी ऊंचाईमें प्रथम पटलकी ऊंचाई घटाकर जो शेष रहे उसमें प्रथम नरकके पटलोंकी संख्यामें एक कम करके उसका भाग दे देना चाहिये। सो ७-३-६ में ३ हाथको घटानेसे ७ धनु, ६ अं० शेष बचते हैं। इसमें प्रथम नरकके कुल पटल १३ में एक कम करके १२ का भाग देने से २ हाथ,८१ अंगुल हानि वृद्धिका प्रमाण आता है। अर्थात् प्रथम नरकके दूसरे आदि पटलोंमें शरीरकी ऊंचाई २ हाथ, ८ई अंगुल बढती जाती है। इसी तरंह दूसरे नरकके अन्तिम पटलमें शरीरकी जंचाई १५ धनुष, २ हाय, बारह अंगुल है। इसमेंसे प्रथम नरकके अन्तिम पटल में जो शरीरकी ऊंचाई है उसे घटानेसे ७ धनुष, ३ हाथ, ६ अंगुल शेष रहते हैं। इसमें दूसरे नरकके पटलोंकी संख्या ११ का भाग देनेसे बृद्धि हानिका प्रमाण २ हाथ २०३६ अंगुल आता

्रु । ८ प०, दं १३ ह १ अं २३ मा भू । ९ प०, दं १४ ह ० अं १९ मा ० । १० प०, दं १४ ह ३ अं १५ मा ० । तियाय सके पटलं प्रति नारकाणां देहों सिघः। १ प० दं १७ ह १ अं १० मा हु। २ प०, दं १९ ह ०, अं ९ मा हु। ३ प०, दं २०, ह ३, अं ८ मा०। ४ प०, दं २२ ह २ अं ६ मा हु। ५ प०, दं २४ ह १ अं ५ मा हु। ६ प०, दं २६ ह० अं ४ मा०। ७ प०, दं २० ह ३ अं २ मा हु। ८ प०, दं २९ ह २ अं १ मा हु। ९ प०, दं ३१ ह १ अं० मा०। च पुर्धनरके पटलं प्रति नारकाणां देहोत्सेधः। १ प०, दं ३५ ह २ अं १० मा हु। ९ प०, दं ४० ह० अं १० मा हु। ३ प०, दं ४४ ह २ अं १३ मा हु। ४ प०, दं ४० ह० अं १० मा हु। १ प०, दं ४० ह० अं १० मा हु। १ प०, दं ४२ ह २ अं ६ मा हु। १ प०, दं ४२ ह २ अं ६ मा हु। १ प०, दं ४२ ह २ अं ६ मा हु। १ प०, दं ४२ ह २ अं ६ मा हु। १ प०, दं ४० ह० अं १० मा हु। १ प०, दं ४२ ह २ अं ६ मा हु। १ प०, दं १३ ह २ अं० मा०। पञ्चमनरके पटलं प्रति नारकाणां देहोत्सेधः। १ प०, दं ११ ह २ अं० मा०। ३ प०, दं १०० ह० अं० मा०। ४ प०, दं ११२ ह २ अं० मा०। १ प०, दं १०० ह० अं० मा०। सरमे नरके पटलं प्रति नारकाणां देहोत्सेधः। १ प०, दं १०० ह० अं० मा०। १ प०, दं १०० ह० अं० मा०। सरमे नरके पटलं प्रति नारकाणां देहोत्सेधः। १ प०, दं १०० ह० अं० मा०। १ प०, दं १०० ह० अं० मा०।। सरमे नरके पटलं प्रति नारकाणां देहोत्सेधः। १ प०, दं १०० ह० अं० मा०।। १ प०, दं १०० ह० अं० मा०।। १६०।।

#### असुराणं पणवीसं सेसं-णव-भावणा य दह-दंडं । विंतर-देवाण तहा जोइसिया सत्त-धणु-देहा ॥ १६९ ॥

[छाया—अधुराणां पत्रविंशतिः शेषाः नवभावनाः च दशदण्डाः । व्यन्तरदेवानां तथा ज्योतिक्काः सप्तधनुरेद्दाः ॥] अधुरकुमाराणां प्रथमकुळानां देहोदयः पत्रविंशतिधनूषि २५ । सेस-णव-भावणा, शेषनवभावनाश्च नवभवनवासिनों देवाः नवकुळमेदाः । नागकुमार १ विद्युत्कुमार २ सुपर्णकुमार ३ अभिकुमार ४ वातकुमार ५ स्तनितकुमार ६ उद-धिकुमार ७ द्वीपकुमार ८ दिकुमारदेवाः ९ नवप्रकारा दशदण्डशरीरोतसेधा भवन्ति १० । विंतरदेवाण व्यन्तरदेवानां किकार १ किंपुरुष २ महोरग ३ गन्धर्व ४ यक्ष ५ राक्षस ६ भूत ७ पिशाचानाम् ८ अष्टप्रकाराणां तथा तेमैव

है। सो दूसरे नरकके प्रस्नेक पटलमें नीचे नीचे इतनी ऊंचाई बढ़ती गई है। तीसरे नरकके अन्तिम पटलमें शरीरकी ऊंचाई ३१ धनुष १ हाथमेंसे दूसरे नरकके अन्तिम पटलकी ऊंचाई १५ धनुष, २ हाथ बारह अंगुल को कम कर देनेसे १५ धनुष, २ हाथ, बारह अंगुल कोष रहते हैं। इसमें पटलोंकी संख्या ९ का भाग देनेसे १ धनुष, २ हाथ २२३ अंगुल हानि बृद्धिका प्रमाण आता है। सो तीसरे नरकके प्रस्नेक पटलमें इतनी ऊंचाई नीचे नीचे बढ़ती जाती है। इसी तरह चौथे नरक के प्रस्नेक पटलमें हानि बृद्धिका प्रमाण ४ धनुष, १ हाथ २०% अंगुल है। पांचवेमें १२ धनुष, २ हाथ है। और छठे में ४१ धनुष, २ हाथ, १६ अंगुल है। सातवें नरकमें तो एक ही पटल है अतः छठे नरकके अन्तिम पटलमें शरीरकी उंचाई २५० धनुषमें २५० की बृद्धि होनेसे सातवें नरककी अंचाई आजाती है। इस प्रकार प्रस्नेक प्रस्नेक पटलमें शरीरकी उंचाई जाननी चाहिये। जैसा कि ऊपर दिये नकशेसे स्पष्ट होता है॥ १६८॥ अब देवोंके शरीरकी ऊंचाई बतलाते हैं। अर्थ—भवनवासियोंमें असुरकुमारोंके शरीरकी ऊंचाई पचीस धनुष है और अपोतिषी देवोंके शरीरकी ऊंचाई सात धनुष है। और शेष नागकुमार, विद्युकुमार, सुपर्णकुमार अग्निकुमार, विद्युक्मार, स्तिनतकुमार, उदिविकुमार, दीपकुमार, दिकुमार, हन नी प्रकारके भवनवासी देवोंके शरीर

१ ग जोयसिया।

प्रकारेण शरीरं दशदण्डोचत्वं १० भवति । ज्योतिष्काः सूर्यचन्द्रप्रहनक्षत्रतारकाः पश्चविधा ज्योतिष्कदेवाः सप्तधनुर्देहाः सप्तशरासनोत्सेधदेहा भवन्ति ॥ १६९ ॥ खर्गप्रैनेयकादिदेवानां देहोदयमाह—

### दुग-दुग-चदु-चदु-दुग-दुग-कप्प-सुराणं सरीर-परिमाणं । सत्तच्छं-पंच-हत्था चउरो अद्भद्ध-हीणा य ॥ १७० ॥

[ छाया-द्विकद्विकचतुश्रतुर्द्विकद्विककल्पसुराणां शरीरपरिमाणम् । सप्तवद्यश्वहस्ताः चत्वारः अर्धार्थहीनाः च ॥ ] द्विकद्विकचतुश्चतुर्द्विकद्विकचत्यसुर्राणां प्रथमयुगल २ द्वितीययुगल २ तृतीयचतुर्ययुगल ४ पश्चमषष्ठयुगल ४ सप्तम २ अष्टमयुगल २ तिवासिदेवानां शरीरप्रमाणं वेहोदयं यथाकमं सप्त ७, षद् ६, पश्च ५, चत्वारो इस्ता ४, अर्धार्थहीनाश्च ३, ३ । तयया । सीधर्मेशानयोः देवाः सप्तहस्तोत्सेधशरीराः ७, सनत्कुमारमाहेन्द्रयोर्देवाः षइ हस्तोदयदेवाः ६, ब्रह्मब्रह्मोन्तरलान्तवकापिष्ठेषु चतुर्षु देवाः पश्चहस्तोत्सेधशरीराः ५, श्चकमहाश्चकशतारसहस्नारकल्पेषु चतुर्षु चतुःकरोदयशरीराः ४ । ततश्च अर्धार्यहस्तहीनकमाः । आनतप्राणतयोः स्रराः सार्धितहस्तोदयशरीराः भवन्ति । तथा त्रैलोक्यसरोर एव-मप्युक्तं च । "दुस्च दुस्च चदु दुस्च चदु तित्तिस्च सेसेस्च देवउस्सेहो । रयंणीण सत्त स्वप्पण चत्तारि दल्लेण हीणकमा ॥' द्वयोर्द्वयो २ श्वतुर्षु ४ हयोर्द्वयो २ श्वतुर्षु त्रिक्षिषु ९ शेषे १४ विति दशस्य स्थानेषु देहोत्सेथो यथासंख्यं सप्त ७ षद् ५ एख ५ चत्वारो ४ रह्नयः । ततः स्वर्यर्थहस्तहीनकमो ज्ञातव्यः । सी. ई. ह. ७, स. मा० ६, ब्र. ब्र. का. का. इ. ५, श्च. म. ह. ४, सतारसह. ३, आ. प्रा. आ० अच्युः ह ३, प्र० त्रि ३, द्विः त्रि. २, तृ. त्रि. ३, नवातुदिशपष्ठा-सुपरदेवशरीराः, हस्त १ ॥ १७० ॥

की ऊंचाई दस धनुष है। तथा किन्नर, किम्पुरुष, महोरग, गन्धर्व, यक्ष, राक्षस, भूत, पिशाच इन आठ प्रकारके व्यन्तर देवोंके शरीरकी ऊंचाई मी दस धनुष है। सूर्य, चन्द्रमा, प्रह, नक्षत्र, तारे इन पांच प्रकारके ज्योतिषी देवोंके शरीरकी ऊंचाई सात धनुष है।। १६९ ।। अब वैमानिक देवोंके शरीरकी अंचाई कहते हैं। अर्थ-दो, दो, चार, चार, दो, दो कल्पोंके निवासी देवोंके शरीरकी ऊंचाई ऋमसे सात हाय, छ: हाथ, पाँच हाथ, चार हाय और फिर आधा आधा हाथ हीन है। भावार्थ-प्रथमयुगल, द्वितीययुगल, तृतीय और चतुर्थ युगल, पश्चम और छठे युगल, सातवें युगल, और आठवें युगलके निवासी देवोंके शरीरकी ऊंचाई ऋगसे सात हाथ, छः हाथ, पांच हाथ, चार हाय और आधा आधा हाथ हीन है । अर्थात् सीधर्म और ऐशान खर्मके देशेंका शरीर सात हाथ ऊंचा है। सनत्कुमार और माहेन्द्र खर्मके देवोंका शरीर छ: हाथ ऊंचा है। ब्रह्म, ब्रह्मोत्तर, लान्तव और कापिष्ठ खर्गमें देवोंका शरीर पांच हाथ ऊंचा है। शुक्र, महाशुक्र, शतार और सहस्रार खर्गमें देवोंका शरीर चार हाथ ऊंचा है। आनत प्राणतमें ३॥ हाथका ऊंचा शरीर है और आरण अन्यु-तमें तीन हायका ऊंचा शरीर है। त्रिलोकसारमें भी इसी-प्रकार (थोड़े भेदसे) देवोंके शरीरकी जंचाई बतलाते हुए लिखा है-दो, दो, चार, दो, दो, चार, तीन, तीन, सीर शेषमें शरीरकी ऊँचाई क्रमसे ७ हाथ, छ हाथ, पांच हाथ, चार हाथ और फिर आधा आधा हाथ कम जानना चाहिये। अर्थात् सौधर्म ईशानमें ७ हाथ, सनत्कुमार माहेन्द्रमें छ: हाथ, बस बसोत्तर ठान्तिव कापिष्ठमें पांच हाथ, शुक्रा महाशुक्रमें ४ हाय, शतार सहस्रारमें ३ ई हाथ, आनत प्राणत आरण अच्युतमें ३ हाथ, तीन अधोग्रैवेयकमें २६ हाथ, तीन मध्यग्रैवेयकमें दो हाथ, तीन उपरिंगग्रैवेयकमें १६ हाथ और

र ग सन्तचपंच [सन्तछहपंच ?]।

#### हिट्टिम-मन्झिम-उवरिम-गेवजे' तह विमाण-चउदसए। अद्ध-जुदा वे' हत्था हीणं अद्धद्धयं उवरि ॥ १७१॥

[ छाया-अधस्तनमध्यमोपरिमप्रैनेयके तथा विमानचतुर्दशके । अर्धयुतौ हो इस्तौ हीनम् अर्धार्धकम् उपरि ॥ ] अधस्तनमध्यमोपरिमप्रैनेयकेषु तथा विमानचतुर्दशेषु अर्धयुक्तहो इस्तौ हुं, हो इस्तौ, ततः उपरि अर्धार्धहीनः हुं । १ । तथ्या । अधोप्रैनेयकित्रकेऽहमिन्द्राणां शरीरोचत्वं सार्धहिहस्तौ, मध्यमप्रैनेयकित्रके अहमिन्द्राणां शरीरोचतः हो इस्तौ २, उपरिमप्रैनेयकित्रके अहमिन्द्रवेशानां देहोदयः द्याधहस्तिप्रमाणः हुं, नवानुदिशपद्यानुक्तरचतुर्दशिमानेषु एकहस्तोदय-शरीरा अहमिन्द्रा भवन्ति ॥ १७१ ॥ अथ भरतैरावतक्षेत्रेषु अवसर्पिण्याः षट्कालापेक्षया शरीरोत्सेषं साधयति-

#### अवसप्पिणीए पढमें काले मणुया ति-कोस-उच्छेहा। छट्टस्स वि अवसाणे हत्थ-पमाणा विवत्था य ॥ १७२ ॥

[ छाया-अवस्पिंण्याः प्रथमे काले मनुजाः त्रिकोशोत्सेधाः । षष्ठस्य अपि अवसाने हस्तप्रमाणाः विवलाः च ॥] अवस्पिंण्याः प्रथमकाले धुँषमसुषमसंद्रे मनुष्याः त्रिकोशोत्सेधशरीराः को. ३, तस्यान्ते द्वित्रीयकालस्यादौ च द्विकोश्चोदयशरीराः २, तस्यान्ते सुषमदुषमनुतीयकालस्यादौ च कोशोत्सेधदेहाः को. १, तस्यान्ते दुषमसुषमनतुर्यकालस्यादौ च पद्मशत्यनुत्राङ्गाः ५००, तस्यान्ते दुषमसंक्षपञ्चमकालस्यादौ च सप्तहस्तोक्षतमनुष्याः १, षष्ठकालस्यापि अवसाने अन्ते एकहस्तप्रमाणोदयाः मनुष्याः १ । विवल्लाश्च वस्तरिताः, चकारात् आमरणगृहादिरहिता भवन्ति ॥ १७२ ॥ अथ सर्वजीवानामुःकृष्टोदयं प्रकाश्य जधन्योदयं व्यनक्ति—

## सब-जहण्णो देहो लद्धि-अपुण्णाण सन्व-जीवाणं । अंगुल-असंख-भागो अणेय-भेओ हवे सो वि ॥ १७३ ॥

नी अनुदिश तथा पांच अनुत्तरोंने १ हाथ ऊँचाई है ॥ १७०॥ अर्थ-अधोप्रैवेयक, मध्यमप्रैवेयक, उपरिमप्रेवेयक तथा चौदह विमानोंमें देवोंके शरीरकी ऊँचाई कमसे अढ़ाई हाथ, दो हाथ, डेड़ हाथ और एक हाथ है ।। भावार्थ-तीन अधोप्रैवेयकोंमें अहमिन्द्रोंके शरीरकी ऊंचाई अदाई हाथ है। तीन मध्यमप्रवेयकों में अहमिन्ददेवोंके शरीरकी ऊंचाई दो हाथ है। तीन उपरिम प्रैवेयकोंमें अहमिन्द्र देवोंके शरीरकी ऊँचाई डेट हाथ है। तथा नौ अनुदिश और पांच अनुत्तर इन चौदह विमानोंके अहमिन्द्रोंके शरीरकी ऊँचाई एक हाथ है।। १७१।। अब भरत और ऐरावत क्षेत्रोंमें अवसर्पिणी कालकी अपेक्षासे मनुष्योंके शरीरकी ऊंचाई कहते हैं । अर्थ-अवसर्पिणीके प्रयम कालमें मनुष्योंके शरीरकी ऊँचाई तीन कोस है। और छठे कालके अन्तमें एक हाय है। तथा छठे कालके मनुष्य नंगे रहते हैं। भावार्थ-अवसर्पिणीके सुषमसुषमा नामक प्रथम कालमें मनुष्योंका शरीर तीन कोस अचा होता है। उसके अन्तमें और सुषमा नामक दूसरे कालके आदिमें दो कोस ऊँचा शरीर होता है। दूसरेके अन्तमें और सुषमदुषमा नामक तीसरे कालके आदिमें एक कोसका उँचा शरीर होता है। तीसरेके अन्तमें और दुषमसुषमा नामक चौथे कालके आदिमें ५०० धनुषका अंचा शरीर होता है। चौथेके अन्तमें और दुषमा नामक पांचने कालके आदिमें सात हाथका उंचा शरीर होता है। पांचवेके अन्तर्में और दुषमा दुषमा नामक छठे कालके आदिमें दो हाथका अंचा शरीर होता है। तथा छठेके अन्तमें मनुष्योंके शरीरकी ऊंचाई एक हाथ होती है। वे नंगे रहते हैं और न उनके घर-द्वार होता है ॥ १७२ ॥ अब सब जीवोंके शरीरकी उत्कृष्ट ऊंचाई बतलाकर जघन्य

१ व गेवजे, म गेविके । २ [ वे १ ]. ३ म उवस० । ४ म सुषुमसुषुमं । ५ म दुःखमं । ६ म लब्दियपुण्णाण (१) ।

[ छाया-सर्वज्ञघन्यः देहः लब्ध्यपूर्णानां सर्वजीवानाम् । अङ्गुलासंख्यभागः अनेकमेदः भवेत् स अपि ॥ ] लब्ध्यपर्याप्तानां सर्वजीवानाम् एकेन्द्रियद्वीन्द्रियज्ञीन्द्रियज्ञिन्द्रियपद्वित्रियपद्वित्रियपद्वित्रियण्ञिन्द्रियासंज्ञिसंज्ञिप्राणीनां सर्वज्ञघन्यो देहो भविति शरीरावमाहः सर्वजघन्यः स्यात् । स कियन्मात्र इति चेत्, अंगुलअसंखभागो घनाङ्गुलस्यासंख्यातभागमात्रः है । सोऽप्यवगाहः एकप्रकारो अनेकप्रकारो वा इत्युक्तं आह । अनेकभेदः अनेकप्रकारः स्यात् । गोम्मटसारे मत्स्य-रचनायां चतुःपश्चितीवसमासावगाहः घनाङ्गुलस्यासंख्येयभागः अनेकप्रकारः अवलोकनीयः ॥ १७३॥ अथ द्वीन्द्रियादीनां जघन्यावगाहं गाथाद्वयेनाह-

### वि-ति-चउ-पंचवसाणं जहण्ण-देहो हवेइ पुण्णाणं । अंगुल-असंख-भागो संख-गुणो सो वि उवस्वरिं ।। १७४॥

[ छाया-द्वित्रचतुःपञ्चाक्षाणां जघन्यदेदः भवति पूर्णानाम् । अङ्गुलासंख्यभागः संख्यगुणः स अपि उपर्युपरि ॥] द्वित्रचतुःपश्चेन्द्रियाणां द्वीन्द्रियन्त्रीन्द्रियचतुरिन्द्रियपश्चेन्द्रियणश्चेन्द्रियणश्चेन्द्रियणश्चेन्द्रियणश्चेन्द्रियणश्चेन्द्रियणश्चेन्द्रियणश्चेन्द्रियणश्चेन्द्रियणश्चेन्द्रियणश्चेन्द्रियणश्चेन्द्रियणश्चेन्द्रियासंख्यातभागमात्रोऽपि उपर्युपरि सोऽपि तत्संख्यातगुणो भवति । द्वीन्द्रियादिपर्याप्तकस्य जघन्यावगाहः है ॥ त्री. प. ज. है क. ज. प. ज. है क. क. प. प. ज. है क. क. ॥ अपर्याप्तद्वीन्द्रयादीनाम् उत्कृष्टशरीरावगाहः जघन्यतः किन्वित्वित्विद्धिकक्रमो ज्ञातव्यः ॥ १७४ ॥ पूर्वकिष्यतपर्याप्तकन्द्वीन्द्रयादीनां ख्वामिनिर्देशमाह-

# अणुद्धरीयं कुंथों मच्छी काणा य सालिसित्थो य। पज्जत्ताण तसाणं जहण्या-देहो विणिहिट्टो ॥ १७५ ॥

ऊंचाई बतलाते हैं। अर्थ-लब्ध्यपर्याप्तक सब जीवोंका सबसे जबन्य शरीर होता है, जो घनांगुलके असंख्यातवें भाग है। तथा उसके भी अनेक मेद हैं।। भावार्थ-लब्ध्यपर्याप्तक एकेन्द्रिय, लब्ध्यपर्या-सक दोइन्द्रिय, लब्ध्यपर्यासक तेइन्द्रिय, लब्ध्यपर्यासक चौइन्द्रिय, लब्ध्यपर्यासक असंबी पश्चेन्द्रिय और लब्ध्यपर्याप्तक संज्ञी पश्चेन्द्रिय जीवोंका शरीर सबसे जघन्य होता है। उसकी अवगाहना घनांगुल के असंख्यातवें भाग होती है। किन्तु उसमें भी अनेक भेद हैं। गोम्मटसार जीवकाण्डके जीवसमास अधिकारमें मत्स्यरचनाका कथन करते हुए चौसठ जीवसमासोंकी अवगाहना घनांगुलके असंख्यात भाग बतलाई है और उसके अनेक अवान्तर मेद बतलाये हैं। सो वहांसे जानलेना चाहिये ॥ १७३॥ अब दोइन्द्रिय आदि जीवोंकी जघन्य अवगाहना दो गाथाओंसे कहते हैं। अर्थ-दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय और पञ्चेन्द्रिय पर्याक्क जीवोंकी जघन्य अवगाहना अंगुलके असंख्यातवें भाग है। सो भी ऊपर ऊपर संख्यातगुणी है।। भावार्थ-दोइन्द्रिय पर्याप्त, तेइन्द्रिय पर्याप्त, चौडन्द्रिय पर्याप्त और पश्चेन्द्रिय पर्याप्त जीवोंके शरीरकी जघन्य अवगाहना यद्यपि सामान्यसे घनांगुलके असंख्यातवें भाग हैं किन्तु ऊपर ऊपर वह संख्यातगुणी संख्यातगुणी होती गई है। अर्थात् दोइन्द्रिय पर्याप्तककी जघन्य अवगाहना घनांगुलके असंख्यातवें भाग है। उससे संख्यात गुणी तेइन्द्रिय पर्याप्तक जीवके शरीरकी अवगाहना है। तेइन्द्रियसे संख्यातगुणी चौइन्द्रिय पर्याप्तक जीवकी अवगाहना है । चौइन्द्रियसे संख्यातगुणी पञ्चेन्द्रिय पर्यासकती अवगाहना है । पर्याप्त दो इन्द्रिय आदिके रारीरकी उत्कृष्ट अवगाहना जघन्य अवगाहनासे कुछ अविक कुछ अधिक

१ त उनस्ति । २ व अण्णुधरीयं, स्न म आणुध०, स आणुद०, त अणु६०। २ स्न त तुंशुनच्छा, म स दुंशं (१)। ४ व देहप्रमाणं। लोय इत्यादि। क्यान्तिके १५

[ क्राया-अनुद्धरीकः फुन्युः काणमक्षिका च शालिसिक्यः च। पर्याप्तानां त्रसानां जघन्यदेहः विनिर्दिष्टः ॥ ] पर्याप्तानां प्रयानां पर्याप्तिप्राप्तानां द्वीन्द्रियज्ञीन्द्रयज्ञतिन्द्रयज्ञीवानां जघन्यदेहोदयः जघन्यशरीरावगाहः । अणुद्धरीय द्वीन्द्रयज्ञननुविशेषः । कुन्धोरि स्कृमो जीवः अणुद्धरी कथ्यते । त्रीन्द्रयः कुन्धुजीवः । चतुरिन्द्रियः काणमक्षिका । लोके मिसिनामगेक्वानामजीवाः । प्रवेन्द्रियः शालिखिक्यकाख्यो मत्स्य । एतेषां पर्याप्तानां जघन्यदेहो निर्दिष्टः, कथितो जिनैरिति शेषः । तथा गोम्मेटसारे प्रोक्तं च । "वितिचपपुण्णज्ञहण्णं अणुद्धरीकुंशुकाणमच्छीष्ठ । सित्ययमच्छे विदंगुलसंखं संखगुणिक्कमा ॥" द्वित्रचतुःपश्चेन्द्रियपर्याप्तकेषु यथासंख्यं अणुद्धरीकुंशुकाणमच्छीष्ठ । सित्ययमच्छे विदंगुलसंखं संखगुणिक्कमा ॥ द्वित्रचतुःपश्चेन्द्रियपर्याप्तकेषु यथासंख्यं अणुद्धरीकुंशुकाणमक्षिकाणिक्यमत्स्यजीनेषु जघन्यावगाह-विशिष्टशरीरावष्टक्षप्रमाणं वृन्दाहुलसंख्यातैकभागमार्दि हृत्वा संख्यातगुणितक्रमेण भवति ६ द्वि. प. ( अणुद्धरी ) / ०. ०. ०. ०. १ वि. प ( कुन्धु ) / ०. ०. ०. १ व. प. ( काणमक्षिका ) / ०. ०. १ व. प. ( मस्य ) / ०. १ एक्षमिदानीं व्याद्यायोगोत्सेष्ठानामुण्देशो नास्तीति चनफलमेवोक्तम् ॥ गोम्मटसारोक्तसर्वज्ञघन्योत्कृष्टशरीरावगाहन् खामिनौ विर्दिशति । "सुहुमणिगोदअपज्ञत्त्रस्य जादस्य तदियसमयम्म । अंगुलअसंख्यागं जहण्णमुक्षस्ययं मच्छे ॥" सुक्षमिनगोदलक्ष्यपर्याप्तकस्य तद्वने श्रजुगत्योत्यस्य तृतीयसमये घनाहुल।संख्यातैकमागमात्रप्रदेशावगाह-

जाननी चाहिये | १७४ | अब पूर्वोक्त जधन्य अवगाहनाके धारी दो इन्द्रिय आदि जीवोंको बतलाते हैं ॥ अर्थ-पर्याप्त त्रसोंकी जघन्य अवगाहनाके धारी अणुंधरी, कुंथु, काणमक्षिका, और शालिसिक्यक नामक मत्स्य बतलाये हैं ।। भावार्थ-पर्याप्तक त्रसजीवोंमेंसे दोइन्द्रिय जीवकी जघन्य अवगाहनाका धारी अणंधरी नामक जन्तुविशेष हैं, यह कुन्धसे मी सक्ष्म होता है। तेइन्द्रिय जीव-की जघन्य अवगाहनाका धारी कुन्ध जीव है। चौइन्द्रिय जीवकी जघन्य अवगाहनाका धारी काणमक्षिका नामका जीव है जिसे लोग गेरुआ कहते हैं। पश्चेन्द्रिय जीवकी जघन्य अवगाहनाका भारी तन्दुल मत्स्य है । गोम्मटसारमें मी कहा है-पर्याप्त दोइन्द्रियोंमें अणुंधरी, तेइन्द्रियोंमें कुंध. चौइन्द्रियोंमें काणमक्षिका, पञ्चेन्द्रियोंमें तन्दुल मत्स्य इन जीवोंके जघन्य अवगाहनाके धारी शरीर जितना क्षेत्र रोकते हैं उसके प्रदेशोंका प्रमाण धनांगुलके संख्यातवें भागसे लगाकर ऋमसे संख्यातगुणा २ जानना । अर्थात् चार बार संख्यातका भाग धनांगुलमें देनेसे जो आवे उतना दो इन्द्रिय पर्याप्तकी जघन्य अवगाहनाके प्रदेशोंकों परिमाण होता है। तीन बार संख्यातका भाग धनांगुलमें देनेसे जो आवे उतना तेइन्द्रिय पर्याप्तकी जधन्य अवगाहनाके प्रदेशोंका परिमाण होता है । दो बार संख्यातका भाग घनांग्रलमें देनेसे जो आवे उतना चौइन्द्रिय पर्याप्तकी जघन्य अवगाहनाके प्रदेशोंका प्रमाण होता है। एक बार संख्यातका भाग धनांगुलमें देनेसे जो आवे उतना पश्चेन्द्रिय पर्याप्तकी जघन्य अवगाहनाके प्रदेशोंका प्रमाण होता है । आशय यह है कि शरीरकी अवगाहनाका मतलब है कि उस शरीरने कितना क्षेत्र रोका। जो शरीर जितना क्षेत्र रोकता है उस क्षेत्रमें जितने आकाशके प्रदेश होते हैं उतनी ही उस शरीरकी अवगाहना कही जाती है जैसा ऊपर बतलाया है। इन जीवोंके श्रीरकी लम्बाई, चौड़ाई और ऊंचाई का कथन नहीं मिलता। इससे इनका धनफल ही कहा है। गोम्मटसारमें सबसे जघन्य और सबसे उत्कृष्ट शरीरकी अवगाहनाके खामी बतलाये हैं सो यहां, बतलातें हैं। उसमें कहा है-जो सक्स निगोदिया लब्ध्यपर्याप्तक जीव उस पर्यायमें ऋजगतिसे उत्पन्न हुआ हो उसके तीसरे समयमें धनांगुलके असंख्यातवें भाग प्रमाण अवगाइना होती है । यह अवगाहना सबसे

१ स गोमहू॰, क गोमट॰ ।

विशिष्टशरीरं सर्वोवगाह् विकल्पेभ्यो जघन्यं भवति । स्वयंभूरमणसमुद्रमध्यवर्तिमहामरस्य उत्कृष्टावगाहेभ्यः सर्वेभ्यः सर्वेश्वः सर्वेशेषः सर्वः सर्वेशेषः सर्वेशेषः सर्वेश्वः सर्वेशेषः सर्वेशेष

#### लोय-पमाणो जीवो देह-पमाणो वि अच्छदे खेत्ते । अग्गाहण-सत्तीदो संहरण-विसप्प-धम्मादो ॥ १७६॥

िछाया-छोकप्रमाणः जीवः देहप्रमाणः अपि आस्ते क्षेत्रे । अवगाहनशक्तितः संहरणविसर्पधर्मात् ॥ ] जीवः आतमा लोकप्रमाणः, निश्वयनयतः लोकाकाराप्रमाणो जीवो भवति । कुतः । जीवस्य लोकाकाराप्रमितासंख्येयप्रदेशसात्र-त्वात्, केवलिनो दण्डकपाटप्रतरलोकपूरणसमुद्धातकाले लोकव्यापकरवाच । अपिशवदात् खरं विस्तमृत्पन्नकेवलज्ञानो-त्मतिप्रस्ताने ज्ञानापेक्षया व्यवहारनयेन लोकालोकव्यापको जीवो भवेत. न च प्रदेशापेक्षया । अपि पुनः, क्षेत्रे शरीरे, अच्छदे आस्ते संतिष्ठते । व्यवहारनयेन नामकर्मोदयात् अतः एव देहप्रमाणः जीवः । जघन्येन उत्सेधचनाक्कासंख्येय-भागप्रमितस्बन्धवपूर्णस्कृतिकोदशरीरमात्रः आत्मा । उत्कृष्टेन योजनसहस्वप्रमाणमहामत्स्वशरीरमात्रो जीवः । मध्य-मावगाहेन मध्यमशरीरप्रमाणः प्राणी । अत्रानुमानं देवदत्तात्मा देवदत्तशरीरे एव । तत्रैव सर्वत्रैवोपलभ्यते तत्रैव तत्र सर्वेत्रैव तदसाधारणतद्गणत्वोपलञ्चयन्यथानुपपत्तेः । नतु व्यापकत्वं कथिति चेत् अवगाह्नकािकतः । सा शिकः कुतः । संहरणविसर्पणधर्मीत् । संहरणं संकोचः विसर्पणं विस्तारः त एव धर्मः स्वभावः तस्मात् , शरीरनामकर्मजनित-विस्तारोपसंहारधर्माभ्यामिखर्यः । कोऽत्र दृष्टान्तः । यथा प्रदीप उपसंहरणखभावेन घटीघटोदंचनादिलव्यभाजन-प्रच्छादितस्तद्भाजनान्तरं प्रकाशयति. विस्तारेण धीपः अर्लिजरगृहादिमहद्भाजनप्रच्छादितः तद्भाजनान्तरं प्रकाशयति । तयात्मा संहरणधर्मेण निगोदादिशरीरमात्रः, विसर्पण [-धर्मेण ] मत्स्यादिशरीरमात्रो जायते । तथा वेदनाकवायविकिया-मारणान्तिकतैजसाहारकेवलिसंज्ञसप्तसमुद्धातवर्ष्वनात् जीवः शरीरप्रमाणः । तद्यथा । "मूलसरीरमछंडिय उत्तरदेहस्स जीवपिंडस्सः । णिग्गमणं देहादो हवदि समुखादयं णाम ॥" तीववेदनानुभवात् मूलशरीरमत्यक्तवाः आत्मप्रदेशानां बहिर्यमनम् , सीतै।दिपीडितानां रामचन्द्राचीनां चेष्टाभिरिवै, वेदनासमुद्धातः दृश्यते इति वेदनासमुद्धातः । १ । तीवस्थायो-दयाम्मलगरीरमत्यक्तवा परस्य घातार्थमात्मप्रदेशानां बहिनिर्गमनं संप्रामे सुभदानां रक्तलोचनादिभिः प्रत्यक्षदृश्यमानमिति

जवन्य है । तथा खयंभूरमण समुद्रमें जो महामत्स्य रहता है उसके शरीरकी अवगाहना सबसे उत्कृष्ट होती है । इस प्रकार शरीरकी अवगाहनाक प्रमाणका वर्णन समाप्त हुआ ॥ १७५॥ अव जीवको कथंचित् सर्वगत और कथंचित् शरीर प्रमाण बतलाते हैं । अर्थ—अवगाहन शक्तिक कारण जीव लोकप्रमाण है । और संकोच विस्तार धर्मके कारण शरीरप्रमाण मी है ॥ मावार्थ—निश्चयनयसे जीव लोकाकाशके बराबर है; क्योंकि जीवके लोकाकाशप्रमाण असंख्यात प्रदेश होते हैं । तथा जब केवली दण्ड, कपाट, प्रतर और लोकपुरण समुद्धात करते हैं उस समय जीव समस्त लोकमें व्याप्त हो जाता है । 'अपि' शब्द से जब जीवको केवल ज्ञान उत्पन्न होता है तो वह लोकालोकको जानता है । अतः व्यवहार नयसे ज्ञानकी अपेक्षा जीव लोकालोकमें व्यापक है, प्रदेशोंकी अपेक्षासे नहीं । तथा नामकर्मके उदयके कारण जीव शरीरमें रहता है अतः व्यवहार नयसे शरीरके बराबर है । जधन्यसे जीव बनांगुलके असंख्यातवें भाग प्रमाण सृक्ष्म निगोदिया लब्ध्यपर्याप्तक जीवके शरीरके बराबर है । उत्कृष्टसे एक हजार योजन प्रमाण सहामत्स्यके शरीरके बराबर है । और मध्यम अवगाहनाकी अपेक्षा मध्यम शरीरके बराबर है जीव शरीरके बराबर है , इसकी सिद्धि अनुमानसे मी होती है । देवदत्तकी आत्मा देवदत्तके शरीरमें ही सर्वत्र है; क्योंकि देवदत्तके सर्व शरीरमें ही उसके असाधारण गुण देखे जाते हैं । शक्का-आत्मा

<sup>[</sup> ओगाइण १] । १ सूले तु 'सीदादि" । ३ मूळे तु 'रामचन्द्रचेष्टासिः' ।

क्वावसमुद्धातः । २ । मूलकारीरमध्यक्ता किमपि विकुर्वयितुमासमप्रदेशानां बहिर्गमनमिति विकुर्वणासमुद्धातः । स तु विष्णुकुमारादिवत् महर्षाणां देवानां च भवति । ३ । मरणान्तसमये मूलकारीरमध्यक्ता यत्र कुत्रचित् बद्धमायुक्त- रत्रदेशं स्फुटितुम् आत्मप्रदेशानां बहिर्गमनमिति मारणान्तिकसमुद्धातः । स च संसारिजीवानां विप्रहणते स्यात् । ४ । सस्य मनोऽनिष्ठजनकं किंचित्कारणान्तरमवस्त्रेक्य समुत्पक्षकोषस्य संयमनिधानस्य महामुनेर्मूलकारीरमध्यज्य सिन्द्र- पुजप्रभः ग्रीकेत्वेन द्वादशयोजनप्रमाणः १२ स्ट्यकुलसंख्येयभागो मूलविक्तारः २ नवयोजनाप्रविक्तारः ९ काहलाकार-

पुरुषः वामस्कन्धाक्षिर्गेल वामप्रदक्षिणेन हृदयनिहितं विरुद्धं वस्तु भस्मसारकृत्य तेनैव संयमिना सह च भस्म वजति, द्वीपायनवत् । असावश्चभस्तेजःसमुद्धातः । लोकं व्याधिदुर्भिक्षादिपीव्यतमवलोक्य समुत्यक्रकृपस्य परमसंयमनिधानस्य सहवेंर्मूलशरीरमत्यज्य शुक्राकृतिः प्रायुक्तदेहप्रमाणः बीर्घयो. १२ । सू. २ वि. यो. १।९ पुरुषो दक्षिणस्कन्धान्तिरीत्य

दक्षिणप्रदक्षिणेन स्याधिद्वभिक्षादिकं स्फेटियत्वा पुनरपि खस्थाने प्रविशति । असौ श्रुमरूपत्वेजःसमुद्धातः । ५ । समुत्यनपद्यदार्येज्ञान्तेः परमर्दिसंपनस्य महर्षेः मूलशरीरमत्यज्य शुद्धस्फिटिकाकृतिः एकहस्तप्रमाणः पुरुषो मस्तक-मध्याक्षिगेत्व यत्र कुत्रचिदन्तर्मुहूर्तमध्ये केवलज्ञानिनं पश्यतस्तद्दर्शनात् च खाश्रयस्य मुनेः पद्यदार्थनिखयं समुत्याद-

व्यापक कैसे हैं ? समाधान-क्योंकि उसमें अवगाहन शक्ति है । शङ्का-अवगाहन शक्ति क्यों है ! समाधान-शरीर नाम कर्मका उदय होनेसे आत्मामें संकोच और विस्तार धर्म पाया जाता है। जैसे दीपकको यदि घड़े घड़िया या सकोरे वमैरह छोटे बर्तनोंसे ढक दिया जाये तो वह अपने संकोच खभावके कारण उसी बर्तनको प्रकाशित करता है। और यदि उसी दीपकको किसी बड़े बरतनसे ढाक दिया जाये या किसी घर कौरहमें रखदिया जाये तो वह फैलकर उसीको प्रकाशित करता है। इसी तरह आत्मा निगोदिया शरीर पानेपर सकुचकर उतना ही होजाता है और महा-मत्स्य वगैरहका बड़ा शरीर पानेपर फैलकर उतना ही बड़ा होजाता है। तथा वेदना समुद्धात, कषाय समुद्रात, विक्रिया समुद्रात, भारणान्तिक समुद्रात, तैजस समुद्रात, आहारक समुद्रात और केवली समुद्धात इन सात समुद्धातोंको छोड़कर जीव अपने शरीरके बराबर है। मूल शरीरको न छोड़कर आत्मप्रदेशोंके बाहर निकलनेको समुद्धात कहते हैं। तीव कष्टका अनुभव होनेसे मुलशरीरको न छोड़कर आत्मप्रदेशोंके बाहर निकलने को वेदना समुद्धात कहते हैं। तीव कथायके उदयसे मूळ शरीरको न छोड़कर परस्परमें एक दूसरेका घात करनेके लिये आत्मप्रदेशोंके बाहर निकलनेको कषाय समुद्रात कहते हैं। संप्राममें योद्रा लोग कोधमें आकर लाल लाल आंखे करके अपने शत्रुको ताकते हैं यह प्रस्रक्ष देखा जाता है, यही कषाय समुद्धातका रूप है। कोई मी विकिया करते समय मूळ शरीरको न छोड्कर आत्मप्रदेशोंके बाहर निकलनेको विकिया समुद्रात कहते हैं । तत्त्वोंमें शंका होनेपर उसके निश्चयके लिये या जिनालयोंकी वन्दनाके लिये छठे गुण-स्थानवर्ती मुनिके मस्तकसे जो पुतला निकलता है और केवली या श्रुतकेवलीके निकट जाकर अयवा जिनालयोंकी वन्दना करके लौटकर पुनः मुनिके शरीरमें प्रविष्ट होजाता है वह आहार-समद्भात है। जब केवलीकी आयु अन्तर्मुहर्तमात्र शेष रहती है और शेष तीन अघातिया कर्मीकी स्थिति उससे अधिक होती है तो बिना भोगे तीनों कर्मोंकी स्थित आयुक्तमेंके बराबर करनेके लिये दण्ड, कपाट, मधानी, और लोकपूरण रूपमें केवली भगवान्, अपनी आत्माके प्रदेशोंको सब लोकर्मे फेळा देते हैं उसे केवळी समुद्रात कहते हैं। इन सात समुद्रातोंको छोदकर जीव अपने शरीरके

यिष्यतः पुनः खस्थाने प्रविशति । असावाहारकसमुद्धातः । ६ । सप्तमः केविलनां दण्डकपाटमन्थानप्रतरणलोकपूरणः सोऽयं केविलिसमुद्धातः । ७ । सप्त समुद्धातान् वर्जयित्वा जीवः शरीरप्रमाण इत्यर्थः ॥ १७६ ॥ अथ केचन नैयायि- कादयः जीवस्य सर्वगतत्वं प्रतिपादयन्ति, तिश्चवेधपरं सूत्रमाच्छे-

# सञ्ब-गओ जिंद जीवो सञ्बत्थ वि दुक्ख-सुक्ख-संपत्ती । जाइंज ण सा दिही णिय-तणु-माणो तदो जीवो ॥ १७७ ॥

[ छाया-सर्वगतः यदि जीवः सर्वत्र अपि दुःखसौख्यसंप्राप्तिः । जायते न सा दृष्टिः निजतसुमानैः ततः जीवः ॥] भो नैयायिकाः, यदि चेत् जीतः, सर्वगतः सर्वव्यापकः, 'एक एव हि भूतात्मा देहे देहे व्यवस्थितः । एकधा बहुधा चेव दृश्यते जलकुण्डवत्॥" इति जीवस्य व्यापकत्वम् अन्नीकियते ति सर्वत्रापि खशरीरेऽपि खप्रदेशवत् परप्रदेशेऽपि च सुखदुःखसंपत्तिः सुखदुःखसंप्राप्तिजीयते उत्पद्यते । यथा खशरीरे जीवस्य सुखदुःखावाप्तिः तथा परशरीरेऽपि भवतु नाम को दोषः । सा दिद्वा ण, परशरीरसुखदुःखसंपत्तिः प्रखक्षादिप्रमाणतः दृष्टा न । तदो ततः कारणात् खशरीरे खशरीरे सुखदुःखानुभवनात् जीवः निजतनुष्रमाणः खकीयशरिष्प्रमाणः खकीयदेहमात्र इत्यर्थः ॥ १००॥ अथ नैयायिकसांख्यादयः अर्थान्तरभूतेन जानेन जीवं ज्ञानिनं निगदन्ति तिष्रिषेधमाह-

बराबर है। आशय यह है कि समुद्धात दशामें तो आत्मप्रदेश शरीरसे बाहर भी फैले रहते हैं. अतः उस समय जीव अपने शरीरके बराबर नहीं होता । समुद्धात दशाको छोड़कर जीव अपने शरीर के बराबर होता है।। १७६ ॥ नैयायिक वगैरह जीवको व्यापक मानते हैं। उनका निषेध करनेके लिये गाथा कहते हैं। अर्थ-यदि जीव न्यापक है तो इसे सर्वत्र सुखदु:खका अनुभव होना चाहिये। किन्तु ऐसा नहीं देखा जाता । अतः जीव अपने शरीरके बराबर है ।। भावार्थ-हे नैयायिकों ! यदि आप जीवको न्यापक मानते हैं: क्यों कि ऐसा कहा है "एक ही आत्मा प्रत्येक शरीरमें वर्तमान है। और वह एक होते हुए भी अनेक रूप दिखाई देता है। जैसे एक ही चन्द्रमा अनेक जलाशयोंने प्रतिबिम्बत होनेसे अनेक दिखाई देता है।" तो जैसे जीवको अपने शरीरमें होनेवाले सुखदु:खका अनुभव होता है वैसे ही पराये शरीरमें होने वाले सुखदु:खका भी अनुभव उसे होना चाहिये । किन्तु यह बात प्रसक्ष आदि प्रमाणोंसे सिद्ध है कि पराये शरीरमें होनेवाले मुखदु:खका अनुभव जीवको नहीं होता, बल्कि अपने शरीरमें होनेवाले सुखदु:खका ही अनुभव होता है। अतः जीव अपने शरीरके ही बराबर है। अन्य मतोंमें जीवके विषयमें जुदी जुदी मान्यताएँ हैं। कोई उसे एक मानकर व्यापक मानता है, और कोई उसे अनेक मानकर व्यापक मानते हैं। नैच्यायिक, वैशेषिक वगैरह जैनोंकी तरह प्रस्थेक शरीरमें जुदी जुदी आत्मा मानते हैं, और प्रस्थेक आत्माको व्यापक मानते हैं। ब्रह्मवादी एक ही आत्मा मानते हैं और उसे व्यापक मानते हैं। ऊपर टीकाकारने जो चन्द्रमाका दृष्टान्त दिया है वह ब्रह्मवादियोंके मतसे दिया है। जैसे एक चन्द्रमा अनेक जलपात्रोंमें परछाईके पड़नेसे अनेक रूप दिखाई देता है वैसे ही एक आत्मा अनेक शरीरोंमें व्याप्त होनेसे अनेक प्रतीत होता है। इसपर जैनोंकी यह आंपत्ति है कि यदि आत्मा व्यापक और एक है तो सब शरीरोंमें एक ही आत्मा व्यापक हुआ । ऐसी स्थितिमें जैसे हमें अपने शरीरमें होनेवाले मुखदु:खका अनुभव होता है वैसे ही अन्य शरीरोंमें होनेवाले मुख दु:खका

१ अप जोइक्सं (१)।

#### जीवो णाण-सहावो जह अग्गी उण्हवो सहावेण । अत्थंतर-भूदेण हि णाणेण ण सो हवे णाणी ॥ १७८ ॥

[छाया-जीवः ज्ञानसभावः यथा अप्तिः उष्णः सभावेन । अर्थान्तरभूतेन हि ज्ञानेन न स भवेत् ज्ञानी ॥ ] हि इति निश्चितम् । णाणेण ज्ञानेन अर्थान्तरभूतेन जीवात् सर्वथा भिजेन स जीवः ज्ञानी भवेत् न । नैयायिकाः गुण-गुणिनोरात्मज्ञानयोर्भिजत्वमानक्षते । सांख्यास्तु औत्मनः सकाशात् प्रकृतिर्भिज्ञा, ततः बुद्धिजीयते, प्रकृतेर्महान् इति वचनात् । तदिष सर्वमसत् । जीवः ज्ञानसभावः । यथा अप्तिः स्वभावेन उष्णः, तथा आत्मा स्वभावेन ज्ञानसयः ॥ १७८ ॥ अथ जीवात् सर्वथा ज्ञानं भिजं प्रतिपादयतो नैयायिकान् दृष्यति—

## जदि जीवादो भिण्णं सब्ब-पयारेण हवदि तं णाणं । गुण-गुणि-भावो य तहा दूरेण पणस्सदे दुण्हं ॥ १७९ ॥

िछाया-यदि जीवात भिन्नं सर्वेप्रकारेण भवति तत् ज्ञानम् । गुणगुणिभावः च तथा दूरेण प्रणत्यते द्वयोः ॥ ] अय जीवात आत्मनः सर्वप्रकारेण गुणगुणिमावेन जन्यजनकभावेन ज्ञानात्मखभावेन खमावविभावेन च तं णाणं जानं अनुभव भी हमें होना चाहिये; क्यों कि एक ही आत्मा सब शरीरोंमें व्याप्त है। परन्तु ऐसा नहीं देंखा जाता। प्रस्थेक प्राणीको अपने ही शरीरमें होने वाले सुख दुःखका अनुभव होता है। इस लिये जीवको शरीर प्रमाण मानना ही उचित है ॥ १७७ ॥ नैयायिक सांख्य वगैरह आत्मासे ज्ञानको भिन्न मानते हैं। और उस भिन्न ज्ञानके सम्बन्धसे आत्माको ज्ञानी कहते हैं। आगे इसका निषेध करते हैं। अर्थ-जैसे अग्नि खभावसे ही उष्ण है वैसे ही जीव ज्ञानखभाव है। वह अर्थान्तरभूत ज्ञानके सम्बन्धसे ज्ञानी नहीं है। भावार्थ-नैयायिक गुण और गुणीको भिन्न मानता है। आत्मा गुणी है और ज्ञान गुण है। अतः वह इन दोनोंको भिन्न मानता है। सांख्य मतमें आत्मा और प्रकृति ये दो जुदे जुदे तत्त्व हैं। और प्रकृतिसे बुद्धि उत्पन होती है; क्यों कि 'प्रकृतिसे महान् नामका तत्त्व पैदा होता है' ऐसा सांख्य मतमें कहा है। इस तरह ये दोनों मत आत्मासे ज्ञानको भिन्न मानते हैं। किन्तु यह ठीक नहीं हैं; क्योंकि जैसे अग्नि खभावसे ही उष्ण होती है वैसे ही आत्मा भी खभावसे ही ज्ञानी है। जिनके प्रदेश जुदे जुदे होते हैं ने भिन्नभिन्न होते हैं। जैसे डंण्डाके प्रदेश जुदे हैं, और देवदत्तके प्रदेश जुदे हैं। अतः वे दोनों अलग २ दो वस्तुएं मानी जाती हैं। तथा जब देवदत्त हाथमें डण्डा लेता है तो डण्डेके सम्बन्धसे वह दण्डी कहलाने लगता है। इस तरह गुण और गुणीके प्रदेश जुदे जुदे नहीं हैं। जो प्रदेश गुणीके हैं वे ही प्रदेश गुणके हैं। इसीसे गुण हमेशा गुणीवस्तुमें ही पाया जाता है । गुणीको छोदकर गुण अन्यत्र नहीं पाया जाता । अतः गुणके सम्बन्धसे वस्तु गुणी नहीं है। किन्तु स्वभावसे ही वैसी है। इसीसे अग्नि स्वभावसेही उच्या है, आत्मा स्वभावसे ही ज्ञानी है; क्योंकि अग्नि और उच्चाकी तथा आत्मा और ज्ञानकी सत्ता खतत्र नहीं है !! १७८ !। आगे आत्मासे ज्ञानको सर्वया भिन्न माननेवाले नैयायिकोंके मतुमें दुष्ण देते हैं। अर्थ-यदि जीवसे ज्ञान सर्वया भिन्न है तो उन दोनोंका गुणगुणीभाव दूरसे ही नष्ट हो जाता है ॥ भावार्थ-यदि जीवसे ज्ञान सर्वथा भिन्न है, अर्थात् मति श्रुत आदिके मेदसे प्रसिद्ध **ज्ञानमें और आत्मा में न गुणगु**णी भाव है, न जन्यजनक भाव है, और न ज्ञान आत्माका स्वभाव है,

१ रू म स उण्हओ। २ व गुणियुणि। ३ म विणस्सदे। ४ प सर्वेशा प्रकारेण।

तत् मतिश्रुतादिभेदेन प्रसिद्धं ज्ञानं बोधः भिन्नं पृथक् भवति यदि चेत्, तदा दोण्हं जीवज्ञानयोः गुणगुणिमानः, ज्ञानं गुणः जीवः गुणी इति भावः, दूरेण अस्यर्थं प्रणद्यति । चशन्दात् स्वभाविभावः कार्यकारणभावश्च रहाते, सहा-विन्ध्यवत् । यथा सहाविन्ध्ययोरस्यन्तभेदेन न घटते तथात्मज्ञानयोरिषे ॥ १७९ ॥ अथ जीवज्ञानयोः गुणगुणिमाचेन मेदं निगदति—

## जीवस्स वि णाणस्स वि गुणि-गुण-भावेण कीरए भेओ । जं जाणदि तं णाणं एवं भेओ कहं होदि ॥ १८० ॥

[छाया-जीवस्य अपि ज्ञानस्य अपि गुणिगुणभावेन कियते मेदः । यत् जानाति तत् ज्ञानम् एवं भेदः कथं भवति ॥] जीवस्यापि ज्ञानस्यापि भेदः पृथक्तं गुणगुणिभावेन कियते । ज्ञानं गुणः, आरमा गुणी, ज्ञानजीवस्वभावेन गुणगुणिभोः कथंचिद्वेदः भिजलक्षणस्वात्, घटवस्रवदिति तयोभिजलक्षणस्वं परिणामविशेषात् शक्तिमच्छक्तिभावतः संज्ञासंख्याविशेषाच कार्यकारणभेदाच पावकोष्णवत् । तथा जोक्तमष्टसहस्याम् । "द्रव्यपर्याययोरैक्यं तयोर्क्यतिरेकतः । परिणामविशेषाच शक्तिमच्छक्तिभावतः ॥ संज्ञासंख्याविशेषाच स्वलक्षणविभेदतः । कार्यकारणभेदाच तज्ञानास्वं न सर्वथा ॥" इति ॥ १८० ॥ अथ ज्ञानं पृथ्वयादिभृतविकारमिति वादिनं चार्वाकं निराकरोति-

यदि ऐसा मानते हो तो जीव और ज्ञानमें से जीव गुणी है और ज्ञान गुण है यह गुणगुणी भाव एकदम नष्ट होजाता है। जैसे सहा और विन्ध्य नामके पर्वतोंमें न गुणगुणी भाव है, न कार्यकारण भाव है, और न स्वभाव-स्वभाववानुपना है। इसलिये वे दोनों अल्पन्त भिन्न हैं। इसी तरह आला और ज्ञानको भी सर्वेथा भिन्न माननेसे उनमें गुणगुणीपना नहीं बन सकता ॥ १७९ ॥ अब कोई प्रश्न करता है कि यदि आत्मा और ज्ञान जुदे जुदे नहीं हैं तो उनमें गुण गुणीका मेद कैसे है ! इसका उत्तर देते हैं । अर्थ-जीव और ज्ञानमें गुण-गुणी भावकी अपेक्षा मेद किया जाता है। यदि ऐसा न हो तो 'जो जानता है वह ज्ञान है' ऐसा भेद कैसे हो सकता है।। भावार्थ-गुणगुणी भावकी अपेक्षा जीव और ज्ञानमें मी मेद किया जाता है कि ज्ञान गुण है और आत्मा गुणी है। क्योंकि जैसे भिन्न लक्षण होनेसे घट और वस्न भिन्न मिन्न हैं वैसे ही गुण और गुणी मी भिन्न लक्षणके होनेसे भिन्न भिन्न हैं—गणका, रुक्षण जदा है और गुणीका रुक्षण जदा है। गुणी परिणामी है और गुण उसका परिणाम है। गुणी शक्तिमान है और गुण शक्ति है। गुणी कारण है और गुण कार्य है। तथा गुण और गुणीमें नाम भेद है। संख्याकी अपेक्षा भेद है गुणी एक होता है और गुण अनेक होते हैं। जैसे अग्नि गुणी है और उष्ण गुण है। ये दोनों यद्यपि अभिन्न हैं फिर मी गुण गुणी भावकी अपेक्षा इन दोनोंमें मेद है। इसी तरह जीव और ज्ञानमें भी जानना चाहिये। आचार्य समन्तभद्रने भी आप्तमीमांसा कारिका ७१-७२ में ऐसा ही कहा है और अष्टसहस्नीमें उसका व्याख्यान करते हुए बतलाया है कि 'द्रव्य अर्थात् गुणी और पर्याय अर्थात् गुण दोनों एक वस्तु है: क्योंकि वे दोनों अभिन्न हैं फिर भी उन दोनोंमें कथंचित् भेद है। क्योंकि दोनोंका स्त्रभाव भिन्न भिन्न है-द्रव्य अनादि अनन्त और एकखभाव होता है और पर्याय सादि सान्त और अनेक स्वभाववाली होती है। द्रव्य शक्तिमान होता है और पर्याय उसकी शक्तियां हैं। द्रव्यकी संज्ञा द्रव्य है और पर्यायकी संज्ञा पर्याय है। द्रव्यकी संख्या एक होती है और पर्यायोंकी संख्या अनेक

**१ व गुणिगुणि, छ स स ग गुणगु**णि ! २ भादर्शे 'कारिकारण' इति पाठः ! .

## णाणं भूय-वियारं जो मण्णदि सो वि भूद-गहिद्ब्वो । जीवेण विणा णाणं किं केण वि दीसदे करथ ॥ १८१ ॥

[ छाया-ज्ञानं भूतिविकारं यः मन्यते सः अपि भूतगृहीतन्यः । जीवेन विना ज्ञानं किं केन अपि दृश्यते कुत्र ॥ ] यश्चार्वाकः ज्ञानं जीवः । गुणगुणिनोरमेदात् कारणे कार्योपचाराच ज्ञानशन्देन जीवो गृह्यते । भूतिविकारं ज्ञानं पृथिन्यसेजोवायुविकारो जीवः मन्यते अङ्गीकरोति । सोऽपि चार्वाकः भूतगृहीतन्यः भूतैः पिशाचादिभिः गृहीतन्यः गृथिक हत्याः । कृत्य वि कुत्रापि स्थाने केनापि मनुष्यादिजीवेन आत्मना विना ज्ञानं बोधः किं दृश्यते । अपि पुनः ॥ १८९ ॥ अथ सचेतनश्रदक्षेत्रश्रमाणवादिनं जीवाभाववादिनं च चार्वाकं दृष्यति—

## सच्चेयण-पच्चक्लं जो जीवं णेवं मण्णदे भूढो । सो जीवं ण मुणंतो जीवाभावं कहं कुणदि ॥ १८२॥

[छाया-सचेतनप्रत्यक्षं यः जीवं नैव मन्यते मूढः। स जीवं न जानन् जीवाभावं कथं करोति॥] यश्चार्वाको मूढः जीवमारमानं नैव मन्यते, जीवो नास्तीति कथयतीलर्थः। कीदशं जीवम्। सचेतनं प्रत्यक्षं सत् विद्यमानं चेतनप्रत्यक्षं

होती है । द्रव्यका लक्षण गुणपर्यायवान् है और गुण या पर्यायका लक्षण द्रव्याश्रयी और निर्गुण है । द्रव्यका कार्य एकत्वका और अन्वयपनेका ज्ञान कराना है, और पर्यायका कार्य अनेकत्वका और व्यतिरेकपनेका ज्ञान कराना है। अतः परिणाम, स्वभाव, संज्ञा, संख्या और प्रयोजन आदिका मेद होनेसे द्रव्य और गुण भिन्न हैं, किन्तु सर्वेथा भिन्न नहीं हैं' ॥ १८०॥ चार्वाक ज्ञानको पृथिवी आदि पञ्चभूतका विकार मानता है। आगे उसका निराकरण करते हैं। अर्थ-जो ज्ञानको भूतोंका विकार मानता है उसे भी भूतोंने जकड़ लिया है; क्योंकि क्या किसीने कहीं जीवके बिना ज्ञान देखा है ॥ भावार्थ-यहां पर ज्ञानशब्दसे जीव लेना चाहिये: क्योंकि गुण और गुणीमें अभेद होनेसे अथना ज्ञानके कारण जीवमें, कार्य ज्ञानका उपचार करनेसे जीवको ज्ञान 'शब्दसे कहा जा सकता है। अतः गाथाका ऐसा अर्थ करना चाहिये-जो चार्याकमतानुयायी जीवको पृथिवी, जल. अग्नि और वायका विकार मानता है, उसे भी भूत अर्थात पिशाचोंने अपने वशमें कर लिया है; क्योंकि किसी भी जगह बिना आत्माके ज्ञान क्या देखा है ? चार्वाक मतमें जीव अथवा आत्मा नामका कोई अलग तत्त्व नहीं है। प्रथिवी, जल. आग और वायके मेलसे ही चैतन्यकी उत्पत्ति या अभिव्यक्ति होजाती है ऐसा उनका मत है । इसपर जैनोंका कहना है कि भूतवादी चार्यक पर अवस्य ही भत सवार हैं तभी तो वह इस तरहकी बात कहता है, क्योंकि जीवका खास गुण ज्ञान है। ज्ञान चैतन्यमें ही रहता है, पृथिवी आदि भूतोंमें नहीं रहता। अतः जब पृथिवी आदि भूतोंमें चैतन्य अथवा ज्ञानगुण नहीं पाया जाता तब उनसे चैतन्यकी उत्पत्ति कैसे हो सकती है; क्योंकि कारणमें जो गुण नहीं होता वह गुण कार्यमें भी नहीं होता । इसके सिवा मुर्देके शरीरमें पृथिवी आदि भूतोंके रहते हर भी ज्ञान नहीं पाया जाता। अतः ज्ञान भूतोंका विकार नहीं है ॥ १८१ ॥ केवल एक प्रस्थक्ष प्रमाण माननेवाले और जीवका अभाव कहनेवाले चार्वाकके मतमें पुनः दूषण देते हैं। अर्थ-जो मूद स्तरंवेदन प्रस्रक्षसे सिद्ध जीवको नहीं मानता है वह जीवको निना जाने जीवका अभाव कैसे करता है?।। भावार्थ-जो मृद चार्वाक खसंवेदन अर्थात खानुभव प्रस्यक्षसे सिद्ध जीवको नहीं मानता

१ छ म स ग दीसथा २ छ स ग पेय, म गया ३ स मण्णदि।

खरंबेदनप्रत्यक्षं खानुभवप्रत्यक्षमिति यावत् । स चार्वाकः जीवमारमानं न जानन् सन् जीवाभावं जीवस्थारमनः अभावं नास्तिरवं कहं कथं करोति केन प्रकारेण विद्धाति । यो यं न वैक्ति स तस्याभावं कर्तुं न शक्कोतीस्पर्थः ॥ १८२॥ अथ युक्तया चार्वाकं प्रति जीवसद्भावं विभावयति—

# जदि ण य हवेदि जीवो ता को वेदेदि सुक्ल-दुक्लाणि । इंदिय-विसया सब्वे को वा जाणदि विसेसेण ॥ १८३॥

[ छाया-यदि न च भवति जीवः तत् कः वेति सुखदुःखे । इन्द्रियविषयाः सर्वे कः वा जानाति विशेषेण ॥ ] यदि चेत् जीवो न च भवति तो तर्दि कः जीवः सुखदुःखानि वेत्ति जानाति । वि पुनः, विशेषेण विशेषतः, सर्वे इन्द्रियविषयाः स्पर्शे ८ रस ५ गन्ध २ वर्णे ५ शब्द ७ रूपाः । प्राकृतत्वात् प्रथमा अर्थतस्तु द्वितीया विभक्तिः विलोक्यते । तान् इन्द्रियविषयान् को जानाति को वेति । आत्मनोऽभावे प्रलक्षेकप्रमाणवादिनश्चार्षाकस्येन्द्रियप्रलक्षं कर्यस्थात् ॥ १८३ ॥ अथात्मनः सद्भावे उपपत्तिमाह -

#### संकप्प-मओ जीवो सुह-दुक्लमयं हवेइ संकप्पो। तं चिय वेददि' जीवो देहे मिलिदो वि सन्वत्थ॥ १८४॥

और कहता है कि जीव नहीं है। यह चार्वाक जीवको विना जाने कैसे कहता है कि जीव नहीं है ? क्योंकि जो जिसे नहीं जानता वह उसका अभाव नहीं कर सकता। चार्वाक केवल एक प्रत्यक्ष प्रमाण ही मानता है। उसके मतानुसार जो वस्तु प्रस्यक्ष अनुभवमें आती है केवल वही सत् है और जिसका प्रत्यक्ष नहीं होता वह असत् है। उसकी इस मान्यताके अनुसार भी जीवका सद्भाव ही सिद्ध होता है क्योंकि प्रस्थेक व्यक्तिको 'मैं हं' ऐसा अनुभव होता है । यह अनुभव मिथ्या नहीं है क्योंकि इसका कोई बाधक नहीं है। सन्दिग्ध भी नहीं है, क्योंकि जहां 'सीप है या चांदी' इस प्रकारकी दो कोटियां होती हैं वहां संशय होता है। शायद कहा जाये कि 'मैं हूं' इस अनुभवका आलम्बन शरीर है, किन्तु यह मी ठीक नहीं है, क्योंकि 'मैं हूं' यह अनुभव बिना बाह्य इन्द्रियोंकी सहायताके मनसे ही होता है, शरीर तो बाह्य इन्द्रियोंका विषय है। अतः वह इस प्रकारके स्वानुभवका विषय नहीं हो सकता । अतः 'मैं हूं' इस प्रकारके प्रत्ययका आलम्बन शरीरसे भिन्न कोई ज्ञानवान् पदार्थ ही हो सकता है। वही जीव है। दूसरे, जब चार्याक जीवको प्रस्यक्ष प्रमाणका विषय ही नहीं मानता तो वह बिना जाने यह कैसे कह सकता है कि 'जीव नहीं है'। अतः चार्वाकका मत ठीक नहीं है।। १८२॥ अब प्रन्थकार युक्तिसे चार्वाकके प्रति जीवका सद्भाव सिद्ध करते हैं। अर्थ-यदि जीव नहीं है तो सुख आदिको कौन जानता है? तथा विशेष रूपसे सब इन्द्रियोंके विषयोंको कौन जानता है॥ भावार्थ-यदि जीव नहीं है तो कौन जीत्र सुख दुःख वगैरहको जानता है। तथा खास तौरसे इन्द्रियोंके निषय जो ८ स्पर्श, ५ रस, २ गन्ध, ५ वर्ण, और ७ शब्द हैं, उन सबको मी कौन जानता है ? क्योंकि आत्माके अभावमें एक प्रत्यक्ष प्रमाणवादी चार्वाकका इन्द्रियप्रत्यक्ष भी कैसे बन सकता है ! यहां गाथामें 'इंदियविसया सब्वे' यह प्राकृत भाषामें होनेंसे प्रथमा विभक्ति है किन्तु अर्थ की दृष्टिसे इसे द्वितीया विभक्ति ही लेना चाहिये ॥ १८३ ॥ फिर भी आत्माके सद्भावमें युक्ति देते हैं। अर्थ-यदि जीव संकल्पमय है और संकल्प सुखदुःखमय है तो सर्व शरीरमें मिला हुआ

१ श बेददे । कार्त्तिके० १६

[ छाया-संकरपमयः जीवः सुखदुःखमयः भवति संकर्षः । तत् एव वेत्ति जीवः देहे मिलितः अपि सर्वत्र ॥ ] जीवः भारमा चेत् यदि संकरपमयः संकरपनिर्दृत्तः स संकर्षः सुखदुःखमयो भवेत् सुखदुःखारमको भवति । देहे शरीरे मिलितोऽपि मिश्रीभूतोऽपि सर्वत्र सर्वात्रे सर्वशरीरप्रदेशे तं चिय तदेव सुखदुःखं वेत्ति जानातीत्यर्थः ॥ १८४ ॥ अय देहमिलितो जीवः सर्वकार्याणि क्रोति तद्शीयति-

#### देई-मिलिंदो वि जीवो सन्त्र-कम्माणि कुब्वदे जम्हा । तम्हा पयष्टमाणो एयत्तं बुज्झदे दोण्हं ॥ १८५ ॥

[ छाया-देहमिलितः अपि जीवः सर्वकर्माण करोति यसात् । तसात् प्रवर्तमानः एकःवं बुध्यते द्वयोः ॥ ] यसात्कारणात् जीवः देहमिलितोऽपि शरीरयुक्तोऽपि । अपि शब्दात् विग्रहगत्मादौ औदारिकवैक्षियिकाहारकशरीर-रहितोऽपि । सर्वकर्माण सर्वाण कार्याण घटपटलकुटमुकुटशकटगृहासिमिषिकृषिवाणिज्यमोपालादिसर्वकर्माण, तथा ज्ञानावरणादिश्चभाग्चभकर्माण कुर्वते करोति विद्धाति । तस्मात्कारणात् कार्यादिषु प्रवर्तमानो जनः । दोण्हं द्वयोः जीव-शरीरयोः एकःवं बुध्यते मन्यते जानाति ॥ १८५ ॥ अथ शरीरयुक्तत्वेऽपि जीवस्य दर्शनादिक्रयां व्यनक्तिः—

# देह मिलिदो वि पिच्छदि देह-मिलिदो वि णिसुण्णदे सहं। देह-मिलिदो वि भुंजदि देह-मिलिदो वि गँच्छेदि ॥ १८६॥

[ छाया - देहमिलितः अपि परयति देहमिलितः अपि निश्रणोति शब्दम् । देहमिलितः अपि भुक्के देहमिलितः अपि प्रक्ते देहमिलितः अपि प्रक्ते विद्याप्ति ।। ] अपि पुनः, देहमिलितो जीवः शरीरेण संयुक्त आत्मा परयति श्वेतपीतहरिताहणकृष्णरूपाणि वस्तूनि सबैकार्याणि लोचनाभ्यां मनसा वा चावलोकयति जीवः । अपि पुनः, निसुणदे कर्णाभ्यां शृणोति । किर्म् इति चेदुक्त च ।

होनेपर भी जीव उसीको जानता है ॥ भावार्थ-यदि जीव संकल्पमय है अर्थात् संकल्पोंका एक पुंज मात्र है और संकल्प सुखदुःखमय है तो शरिरमें मिला होनेपर भी जीव समस्त शरिरप्रदेशों में होने वाले सुखदुःखको ही जानता है । आशय यह है कि यदि चार्वाक जीवको संकल्पविकल्पोंका एक समूह मात्र मानता है तो वे संकल्पविकल्प सुखदुःखरूप ही हो सकते हैं। उन्होंको जीव जानता है तभी तो उसे भें सुखी हूं, में दुःखी हूं इस्थादि प्रस्थय होता है। बस वही तो जीव है ॥ १८४ ॥ आगे बतलाते हैं कि जीव शरीरमें मिला हुआ होनेपर भी सब कार्य करता है। अर्थ-यतः शरीरसे मिला हुआ होनेपर भी जीव सव कार्योंको करता है। अतः प्रवर्तमान मनुष्य जीव और शरीरको एक समझता है ॥ भावार्थ-जिस कारणसे शरीरसे युक्त भी जीव तथा 'अपि' शब्दसे विग्रहगति वैगरहमें औदारिक, वैक्रियिक और आहारक शरीरसे रहित भी जीव घट, वस्त, लकडी, मुकुट, गाडी, घर, वगैरह बनाता है, असि, मणी, कृषि, व्यापार, गोपालन आदिसे आजीविका करता है, इस तरह वह सब कार्योंको करता है तथा ज्ञानवरण आदि जो छुभाछुभ कर्म हैं उनको करता है, इसकारणसे कार्य वगैरह करनेवाला मनुष्य यह मान बैठता है कि जीव और शरीर दोनों एकही हैं। किन्तु वासावमें ऐसा नहीं है—जीव खुदा है और शरीर खुदा है ॥ १८५ ॥ आगे बतलाते हैं कि शरीरसे युक्त होने परभी जीव देखता है। शरीरसे मिला हुआ होनेपर भी जीव मोक्ता है और शरीरसे मिला हुआ होनेपर भी जीव मोक्ता है और शरीरसे मिला हुआ होनेपर भी जीव मोक्ता है और शरीरसे मिला हुआ होनेपर भी जीव मोक्ता है और शरीरसे मिला हुआ होनेपर भी जीव मोक्ता है और शरीरसे

१ ब देहि । २ [सन्वं कम्माणि]। १ ब छ म स ग बुन्झदे । ४ ब दुर्जा । ५ छ म स ग णिसुणदे, [देहे मिलिदो वि णिसुणदे]। ६ [देहे] । ७ छ म स ग गच्छेर, ब गच्छेरि (१)। ८ प फ्रा

"निषाद्वेमगान्धारषड्जममध्यमधेवताः। पश्चमश्रेति सप्तेते तन्त्रीकण्ठोत्यिताः खराः॥ १॥ कण्ठदेशे स्थितः षड्जः हिरःस्य ऋषभस्तथा। नासिकायां च गान्धारो इदये मध्यमो भवेत्॥ २॥ पश्चमश्र मुखे हेयस्ताछ्वेशे तु धेवतः। निषादः सर्वगात्रे च हेयाः सप्त खरा इति॥ ३॥ निषादं कुछरो विक्त ब्रूते गौ ऋषमं तथा। अजा वदति गान्धारं षड्जं ब्रूते मुजक्रभुक्॥ ४॥ अवीति मध्यमं क्रीश्रो धेवतं च तुरंगमः। पुष्पसंघारणे काले पिकः कृजित पश्चमम् ॥ ५॥ मासाकण्ठमुरस्ताछुखिहादन्तांश्च संस्पृश्चन्। षङ्क्ष्यः संजायते यस्मात् तस्मात् षड्ज इति स्मृतः ॥ ६॥ मृणामुरसि मन्त्रस्तु द्वाविंशतिविधो ध्वनिः। स एव कण्ठे मध्यः स्थात् तारः धिरसि गीयते॥ ७ ॥ धनं दु कांस्यतालादि संशादिसुधिरं विदुः। ततं वीणादिकं वाशं विततं पटहादिकम् ॥ ८ ॥" इति खरसप्तवाच्यं अवणविषयं करोति। कः। देहमिलितो जीवः। अपि पुनः, भुंजदि अधं भुक्के, अशनपानखाद्यसाध्यादारं भुंके अश्चाति। कः। देहमिलितो जीवः। अपि पुनः, गच्छिति चतुर्विदिखार्गे अध स्थ्वंमार्गे च याति व्रजति। कः। देहमिलितो जीवः॥१८६॥ अध्य जीवस्यात्मदेहयोः जीवस्य भेदापरिज्ञानं दर्शयति—

### राओ हं भिश्वो हं सिट्ठी हं चेव दुब्बलो बलिओ । इदि एयत्ताविद्वो दोण्हं' भेयं ण बुज्झेदि ॥ १८७ ॥

[ छाया - राजा अहं मृत्यः अहं श्रेष्ठी अहं चैव दुर्बलः बली । इति एक्स्वाविष्टः द्वयोः मेदं न सुध्यति ॥ ] इत्यमुना प्रकारेण एकस्वाविष्टः, अहं शरीरमेवमित्येकस्वं परिणतः, एकान्तस्वं मिथ्यात्वं प्राप्तो बहिरात्मा वा दोण्डं स्रयोजीव-

मिला हुआ होनेपर मी जीव चलता है।। भावार्थ-ऊपर कहीगई बातोंके सिवा शरीरसे संयुक्त होनेपर मी जीव सफेद, पीली, हरी, लाल और काले रंगकी विविध वस्तुओंको आंखोंसे मन लगाकर देखता है। तथा कार्नोसे शब्दोंको सुनता है। शब्द अथवा खरके मेद इस प्रकार बतलाये हैं-निषाद, ऋषम, गान्धार, षइज, मध्यम, धैवत, और पश्चम ये सात खर तन्नीरूप कण्ठसे उत्पन्न होते हैं। १। जो खर कण्ठ देशमें स्थित होता है उसे षड्ज कहते हैं। जो खर शिरोदेशमें स्थित होता है उसे ऋषभ कहते हैं । जो खर नासिका देशमें स्थित होता हैं उसे मान्धार कहते है। जो खर हदयदेशमें स्थित होता है उसे मध्यम कहते हैं | २ | मुख देशमें स्थित खरको पश्चम कहते हैं | तालुदेशमें स्थित खरको धैवत कहते हैं और सर्व शरीरमें स्थित खरको निषाद कहते हैं। इस तरह ये सात खर जानने चाहिये। है। हाथीका खर निषाद है। गीका खर वृषभ है। बकरीका खर गान्धार है और गरुडका सार पड्ज है। ४ । क्रीक्स पक्षीका शब्द मध्यम है। अश्वका स्वर धैवत है और वसन्तऋतुमें कीयळ पश्चम खरसे कुजती है। ५। नासिका, कण्ठ, उर, ताल्ल, जीभ और दांत इन छैके स्पर्शसे पड्ज स्वर उत्पन्न होता है इसीसे उसे पड्ज कहते हैं । मनुष्योंके उरप्रदेशसे जो बाईस प्रकारकी ध्वनि उच्चरित होती है वह मन्द्र है। वही जब कण्ठदेशसे उच्चरित होती है तो मध्यम है। और जब शिरो देशसे गाई जाती है तब 'तार' है। ७। कांसेके बाजोंके शब्दको घन कहते हैं। बांसुरी वगैरहके शब्दको सुषिर कहते हैं। वीणा वगैरह बाद्योंके शब्दको तत कहते हैं और ढोल वगैरहके राष्ट्रको नितत कहते हैं । ८। इन सात खरोंको यह शरीरसे संयुक्त जीव ही सुनता है। यही अरान, पान, खाच और खाचके मेदसे चार प्रकारके आहारको प्रहणं करता है।। १८६॥ आगे बतलाते हैं कि जीव आत्मा और शरीरके मेदको नहीं जानता । अर्थ-में राजा हूं, मैं मृक्ष हूं, में सेठ हूं, में दुर्बल हूं, में बलवान् हूं, इस प्रकार शरीर और आत्माके एकत्वको मानने

१ व दुण्हें।

देहरो भेंदं मेदिभन्नं पृथस्तं न मुख्यते न जानाति । इति किम् । राजाहं, अहं राजा नृपोऽहं पृथ्वीपालकोऽहम् । मृत्योऽहं, च पुनः, अहमेव मृत्यः कर्मकरोऽहं । अहमेव श्रेष्ठो । च पुनः, अहमेव दुर्बलः निःस्वोऽहं वा कृषीभूतशरीरोऽहम् । अहमेव बलिष्ठः बलवान् बलवन्तरशरीरोऽहम् । इति एकरवं परिणतो मिध्यात्वं प्राप्तो बहिरातमा जीवः जीवशरीरयोभेंदं पृथक्तं भिन्नं न जानातीत्वर्थः ॥ तथा योगीन्द्रदेवैः दोधकपश्चकेन मिध्यात्वपरिणामेन कृत्वा बहिरातमात्मिन योजयतीति स्वस्तर्थं निरूप्तते । "हुउं गोरच हुउं सांवलउं हुउं जि विभिण्णच वण्णु । हुउं तणुआंग्रं थूळु हुउं एहुउ मृतुउ मण्णु ॥ १ ॥ हुउं वह बंभणु वहसु हुउं स्वित्ति हुउं सेस्तु । पुरिसु णउंसच इत्य हुउं मण्णह् मृतु विसेसु ॥ २ ॥ तरुणच बृत्वउ स्वडउ सूरुउ पंडिउ देव्यु । स्ववण्ड वंदच सेवडउ मृतुउ मण्णइ सथ्यु ॥ ३ ॥ जणणी जण्णु वि कंत घरु पुत्त वि मिन्नु वि दव्यु । मायाजाले वि अध्वण्ड मृत्यु मण्णइ सथ्यु ॥ ४ ॥ दुवस्तहं कारणि जे विसय ते सुहहेउ रमेइ । मिन्नाइट्रिड जीवडउ एरथु ण काई करेइ ॥ ५ ॥" इति मृत्यतमा मिध्याहिष्टः जीवः सर्वम् एवं मन्यते ॥१८७॥ जीवकर्तृत्वादिधमीन् गाथचतुष्टयेनाहः

## जीवो हवेइ कत्ता सन्वंकम्माणि कुव्वदे जम्हा। कालाइ-लब्बि-जुत्तो संसारं कुणइ मोक्खं च॥ १८८॥

वाला जीव दोनोंके भेदको नहीं जानता। भाषार्थ-में राजा हूं, मैं नौकर हूं, मैं सेठ हूं, मैं दुर्बल हूं, मैं बल्जान् हूं इस प्रकारसे लोग शरीरको ही आत्मा मानते हैं क्योंकि वे निश्यादृष्टि हैं. अतः वे दोनोंके मेदको नहीं समझते। 'मैं राजा हूं' इत्यादि जितने भी विकल्प हैं वे सब शरीरपरक ही हैं; क्योंकि आत्मा तो न राजा है, न नौकर है, न सेठ है, न गरीब हैं, न दुबला है और न बलवान हैं। बहिर्दृष्टि लोग शरीरको ही आत्मा मानकर ये विकल्प करते हैं और यह नहीं समझते कि आत्मा इस शरीरमें रमा होकर भी इससे जुदा है ॥ १८७ ॥ अब चार गायाओंसे जीवके कर्तृत्व आदिका करान करते हैं । अर्थ-यतः जीव सब कमोंको करता है अतः वह कर्ता है । वह खयं ही संसारका कर्ता है और काललब्ध आदिके मिलनेपर खयं ही मोक्षका कर्ता है ॥ माबार्थ-पद्यपि ऋद निश्चय नयसे आदि मध्य और अन्तसे रहित तथा ख और परको जानने देखने वाला यह जीच अवि-नाशी निरुपाधि चैतन्य छक्षण रूप निश्चय प्राणसे जीता है तथापि अशुद्ध निश्चय नयकी अपेक्षा अनादिकालसे होनेवाले कर्मबन्धके कारण अशुद्ध द्रव्यप्राण और भावप्राणोंसे जीता है इसीलिये उसे जीव कहते हैं । वह जीव राभाराभ कमेंका कर्ता है क्योंकि वह सब काम करता है । व्यवहार नयसे घट, वस्न, लाठी, गाड़ी, मकान, प्रासाद, स्त्री, पुत्र, पौत्र, असि, मिष, ब्यापार आदि सब कायोंकी. इानावरण आदि शुभाशुभ कर्मीको, और औदारिक वैक्रियिक और आहारक शरीरोंकी पर्याप्तियोंको जीव करता है। और निश्चय नयसे टांकीसे एत्यरमें द्वाड़े रे हुए चित्रामकी तरह निश्चल एक जायक स्वभाववाला यह जीय अपने अनन्त चतुष्टय रूप स्वभावका कर्ता है। यही जीव द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव और भावके मेदसे पश्च परावर्तन रूप संसारका कर्ता है। यही कर्मोंसे बद्ध जीव जब संसार परिभ्रमणका काल अर्धपुद्रल प्रावर्तन प्रमाण शेष रह जाता है तब प्रथमोपशम सम्यक्तवको प्रहण करनेके योग्य होता है इसे ही काल लब्धि कहते हैं। आदि शब्दसे द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव लेना चाहिये। सो इत्य तो वजन्वभ नाराच संहनन होना चाहिये । क्षेत्र पन्द्रह कर्मभूमियोंमें से होना चाहिये, काळ

१ ग जाल । २ ग कारण के वि विलया। ३ म इवेदि । ४ स्त म स कुणहि, ग कुणदा

[ छाया - जीवः भवति कर्ता सर्वकर्माण करोति यसात् । कालादिलव्धियुक्तः संसारं करोति मोक्षं च ॥ ] जीवः शुद्धतिश्चयनयेनादिमध्यान्तवर्जितः स्वपरप्रकाशकः अविनश्चरनिरुपाधिशुद्धचैतन्यलक्षणनिश्चयप्रणैः यद्यपि जीवति तथाप्यशुद्धनयेनानादिकर्मयन्धवशादशुद्धव्यभावप्राणेजीवति इति जीवः । तथा करोति कर्ता भवति शुभाशुभवर्मणौ निष्पदकः स्यात् । कुतः । यसात् सर्वकर्माण कुर्वते । व्यवहारनयेन घटपटलकुटशकटगृहहदृश्चीपुत्रपौत्रासिमविवाणि- क्यादीन् सर्वकार्याणि, ज्ञानावरणादिशुभाशुभकर्माणे, शरीरत्रयस्य पर्याधिश्च करोति जीवः विद्धाति । निश्चयनयेन निःकियटंकोत्कीर्णज्ञायकैकस्वभावोऽयं जीवः । तथानन्तचतुष्ट्यस्य कर्ता च । पुनः संसारं कुणदि संस्ति करोति दृश्य १ क्षेत्र २ काल ३ भव ४ भाव ५ मेदभिन्नं पश्चविधं विद्धाति स्वजित च । पुनः एवंभूतो जीवः कर्मविष्टः अर्थपुद्रस्त-

चतुर्ध हो, भर मनुष्य पूर्वाय हो, और भावसे विश्वद्ध परिणामवाला हो । तथा क्षयोपरामलब्धि, विश्वद्धि— लब्ध, देशना लब्ध, प्रायोग्यलब्धि और अधःकरण, अपूर्वकरण अनिवृत्तिकरण रूप पांच लब्धियोंसे युक्त होना चाहिये । ऐसा होनेपर वही जीव कर्मीका क्षय करके संसारसे अथवा कर्मबन्धनसे छूट जाता है। जो जिये अथीत प्राणधारण करे उसे जीव कहते हैं। प्राण दो तरहके होते हैं-एक निश्चय प्राण और एक व्यवहार प्राण । जीवके निश्वय प्राण तो सत्ता, सुख, ज्ञान और चैतन्य हैं। और व्यवहार प्राण इन्द्रिय, बल, आयु, और श्वासोच्छास हैं। ये सब कर्मजन्य हैं, संसारदशामें कर्मबन्धके कारण शरीरके संसर्गसे इन व्यवहार प्राणोंकी प्राप्ति होती है। और कर्मबन्धनसे छटकर मुक्त होनेपर शरीरके न रहनेसे ये व्यवहार प्राण समाप्त होजाते हैं और जीवके असली प्राण प्रकट हो जाते हैं । यह जीव निश्चय नयसे अपने भावोंका कर्ता है क्योंकि वास्तवमें कोई भी द्रव्य पर भार्तोका कर्ता नहीं हो सकता। किन्त संसारी जीवके साथ अनादि कालसे कर्मोंका संबंध लगा हुआ है। उन कर्मोंका निमित्त पाकर जीवके विकाररूप पारणाम होते हैं। उन परिणामोंका कर्ता जीव ही है इस लिये व्यवहारसे जीवको कर्मोंका कर्ता कहा जाता है। सो यह संसारी जीव अपने अग्रद्ध भावोंको करता है उन अग्रद्ध भावोंके निमित्तसे नये कर्मीका बन्ध होता है। उस कर्मबन्धके कारण उसे चतुर्गतिमें जन्म लेना पड़ता है। जन्म लेनेसे शरीर मिलता है। शरीरमें इन्द्रियां होती हैं । इन्द्रियोंसे वह इष्ट अनिष्ट पदार्थीको जानता है, उससे उसे राग द्वेष होता है। रागद्वेषसे पुनः कर्मबन्ध होता है। इस तरह संसाररूपी चन्नमें पदे हुए जीवके यह परिपाटी तब तक इसी प्रकार चलती रहती है जब तक काल लब्ध नहीं आती। जब उस जीवके संसारमें भटकनेका काल अधेपुद्रल परावर्तन प्रमाण शेष रहता है तब वह सम्यक्त प्रहण करनेका पात्र होता है। सम्यत्तवकी प्राप्तिके लिये पांच लब्धियोंका होना जरूरी है। वे पांच लब्धियां हैं-क्षयोपराम लब्धि. विश्वद्धि लब्धि, देशना लब्धि, प्रायोग्य लब्धि और करणलब्धि । इनमेंसे चार लब्धियां तो संसारमें अनेक बार होती हैं, किन्तु करण लब्धि भव्यके ही होती है और उसके होने पर सम्यक्त अवस्य होता है। अप्रशस्त ज्ञानावरणादि कर्मीका अनुभाग प्रतिसमय अनुन्तगुणा घटता हुआ उदयमें आवे तो उसे क्षयोपशम लिंध कहते हैं। क्षयोपशम लिंधके होनेसे जो जीवके साता आदि प्रशस्त प्रकृतियोंके बन्धयोग्य धर्मानुरागरूप शुभ परिणाम होते हैं उसे विशुद्धि लंबिय कहते हैं। छः द्रव्यों और नै।पदार्थोंका उपदेश करने वाले आचार्य वगैरहसे उपदेशका लाभ होना देशना लब्ध है। इन तीन लिक्थियोंसे युक्त जीव प्रतिसमय विद्युद्धतासे वर्धमान होते हुए जीवके आयुके सिवा शेष सात कर्मोंकी स्थिति अन्तःकोबाकोडी मात्र शेष रहती है तब वह उसमेंसे संख्यात हजार सागर

परिमाणे कालेऽनिष्ठि प्रथमसम्यत्तवयोग्यो भवतीति काललिक्षः । आदिशब्दात् द्रव्यं वज्रवृषभनाराचलक्षणम्, क्षेत्रं पमदशक्रमभूमिलक्षणम्, भवः मनुष्यादिलक्षणः, भावः विद्युद्धिपरिणामः, लब्धयः क्षाक्षेपशमनविद्युद्धिदेशनाप्रायोग्याः धःकरणापूर्वेकरणानिवृत्तकरणस्रक्षणाः, ताभिर्युक्तः जीवः मोक्षं संसारविभुक्तिलक्षणं कर्मणां मोचनं मोक्षतः कर्मक्षयं च करोति विद्याति ॥ १८८॥

# जीवो वि हवइ भुत्ता कम्म-फलं सो वि भुंजदे जम्हा। कम्म-विवायं विविहं सो वि ये भुंजेदि संसारे॥ १८९॥

[ छाया-जीवः अपि भवति भोक्ता कर्मफलं सः अपि भुङ्के यस्मात् । वर्मविषाकं विविधं सः अपि च भुनक्ति संसारे ॥ ] जीवः भोका भवति व्यवहारनथेन ग्रुभाग्रुभवर्मजनितसुखदुःखादीनां भोका, यस्मात् सोऽपि जीवः कर्मफलं

प्रमाण स्थितिका घात करता है और घातियों कर्मीका छता और दार रूप तथा अघातिया कर्मीका मीम और कांजीर रूप अनुभाग शेष रहता है। इस कार्यको करनेकी योग्यताकी प्राप्तिको प्रायोग्य लब्धि कहते हैं। इन चारों लब्धियोंके होनेपर भव्य जीव अधःकरण, अपूर्वकरण और अनिषृत्तिकरणको करता है।इन तीनों करणोंके होनेका नाम करण लब्ध है। प्रत्येक करणका काल अन्तर्महर्त है। किसी जीवको अधःकरण प्रारम्भ किये थोड़ा समय हुआ हो और किसीको बहुत समय हुआ हो तो उनके परिणाम विशुद्धतामें समानभी होते हैं इसीसे इसका नाम अधःप्रवृत्त करण है। जिसमें प्रति समय जीगोंके परिणाम अपूर्व अपूर्व होते हैं उसे अपूर्व करण कहते हैं। जैसे किसी जीवको अपूर्वकरण आरम्भ किये थोड़ा समय हुआ और किसीको बहुत समय हुआ तो उनके परिणाम एकदम भिन्न होते हैं। और जिसमें प्रति समय एक ही परिणाम हो उसे अनिवृत्ति करण कहते हैं। पहले अध:करणमें गुणश्रेणि गुणसंक्रमण वगैरह कार्य नहीं होते, केवल प्रति समय अनन्तगुणी विद्युद्धता बढती जाती है। अपूर्व करणमें प्रथम समयसे लगाकर जबतक मिथ्यात्वको सम्यक्तवमोहनीय और सम्यक्किमध्यात्व-रूप परिणमाता है तब तक गुणश्रेणि, गुणसंऋमण, स्थितिखण्डन और अनुभागखण्डन चार कार्य होते हैं। अनिवृत्तिकरणमें ये कार्य होते हैं। जब अनिवृत्तिकरणका बहुभाग बीतकर एक भाग शेष रह जाता है तो जीव दर्शन मोहका अन्तर करण करता है। विवक्षित निषेकोंके सब द्रव्योंका अन्य निषेकोंमें निक्षेपण करके उन निषेकोंका अभाव कर देनेको अन्तर करण कहते हैं। अनिष्कृत्ति करणके समाप्त होते ही दरीन मोह और अनन्तानुबन्धी चतुष्कका उपराम होनेसे जीव औपशिषक सम्यग्दष्टि हो जाता है। उसके बाद योग्य समय आनेपर कमींको नष्ट करके मुक्त होजाता है ॥ १८८॥ अर्थ-यतः जीव कर्मफलको भोगता है इसलिए वही भोक्ता भी है। संसारमें वह अनेक प्रकारके कर्मके विपाकको भोगता है।। भावार्थ-व्यवहारनयसे जीव शुभ और अशुभ कर्मके उदयसे होनेवाले सुख दु:ख आदिका भोक्ता है; क्योंकि वह ज्ञानावरण आदि पुद्रल कर्मीके फलको भोगता है। तथा वह इन्य, क्षेत्र, काल, भव और भावके भेदसे पांच प्रकारके संसारमें अञ्चभ कर्मों के निम्ब, कांजीर, विष और हालाहल रूप अनुभागको तथा शुभकमोंके गुड़, खाण्ड, शर्करा और अमृतरूप अनुभागको भोगता है। यह आत्मा संसार अवस्थामें अपने चैतन्य खमावको न छोड़ते हुए ही अनादि

१ व सो विष्यः।

भुक्के ज्ञानावरणादिपुद्रलक्ष्मैफलं सातासातजं सुखदुःखरूपं भुनक्ति । सोऽपि संसारे द्रव्यादिपश्चप्रकारे भवे भुक्ति भुनक्ति । कि तत् । विविधं नानाप्रकारम् अनेकप्रकारं कर्मेविपाकं कर्मोदयम् , अद्युगं निम्बकाजीरविषद्दालाह्लरूपं धुभं च गुडखण्डशर्करामृतरूपं च भुंके । अपिशब्दात् निश्चयनयेन रागादिविकल्पोपाधिरहितो जीवः खारमोत्यसुखामृत-भोक्ता भवति ॥ १८९ ॥

#### जीवो वि हवें पावं अइ-तिब्व-कसाय-परिणदो णिचं। जीवो वि हवई पुण्णं उवसम-भावेण संजुत्तो ॥ १९०॥

[ छाया-जीवः अपि अवेत् पापम् अतितीवकषायपरिणतः नित्यम् । जीवः अपि भवति पुण्यम् उपशमभावेन संयुक्तः ॥ ] जीवः आस्मा पापं भवति पापस्तरूपः स्यात् । अपिशब्दात् पापपुण्याभ्यां मिश्रो भवति । कीहक् सन्

कालसे कर्मबंधनसे बद्ध होनेके कारण सदा मोह राग और देवरूप अञ्चद्ध भावोंसे परिणमता रहता है। अतः इन भावोंका निमित्त पाकर पुद्रल अपनी ही उपादान शक्तिसे आठ प्रकार कर्मरूप हो जाते हैं। और जैसे तीव, तीवतर और तीवतम या मन्द, मन्दतर और मन्दतम परिणाम होते हैं उसीके अनुसार कमेंगि अनुभाग शक्ति पङ्जाती है। अनुभाग शक्तिके तरतमांशकी उपमा चार विकल्पोंके द्वारा दी गई है। घातिया कर्मोंमें तो लतारूप, दारुरूप, अस्थिरूप और शैलरूप अनुभाग शक्ति होती है। अधातिया कर्मोंके दो मेद हैं--अभ और अञ्चम। ज्ञुम कर्मोंकी अनुभाग शक्तिकी उपमा गुड़, खाण्ड, शर्करा और अपृतसे दी जाती है और अशुभ कर्मीकी अनुभाग शक्तिकी उपमा नीम, कंजीर, विष और हलाहल विषसे दी जाती है। जैसी अनुभाग शक्ति पड़ती है उसीके अनुरूप कर्म अपना फल देता है। हां तो, जीव और पुद्गल कर्म परस्परमें एकक्षेत्रावगाहरूप होकर आपसमें बंध जाते हैं। क्रमेका उदय काल आनेपर जब वे कर्म अपना फल देकर अलग होने लगते हैं तब निश्चयनयसे तो कर्म आत्मके सुखदःख रूप परिणामों में और व्यवहारसे इष्ट अनिष्ट पदार्थों की प्राप्तिमें निमित्त होते हैं तथा जीव निश्चयसे तो वर्मके निमित्तसे होने वाले अपने सुखदु:खरूप परिणामों को भोगता है और व्यवहारसे इष्ट अनिष्ट पदार्थोंको भोगता है, अतः जीव भोक्ता भी है। उसमें भोगनेका गुण है।। १८९॥ अर्थ-जब यह जीव अति तीव्र कषायरूप परिणमन करता है तब यही जीव पापरूप होता है और जब उपरामभावरूप परिणमन करता है तब यही जीव पुण्यरूप होता है ॥ भावार्थ-सदा अतितीव अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया और लोभ क्षाय तथा निध्यात्व आदि रूप परिणामोंसे युक्त हुआ जीव पापी है, और औपरामिक सम्यक्त, औपरामिक चारित्र तथा क्षायिक सम्यक्त और क्षायिक चारित्र रूप परिणामोंसे युक्त यही जीव पुण्यात्मा है। 'अपि' शब्दसे यही जीव जब अर्द्दन्त अयवा सिद्ध परमेष्ठी होजाता है तो यह पुण्य और पाप दोनोंसे रहित होजाता है। गोम्मटसारमें पापी जीव पुण्यातमा जीव, पाप और पुण्यका खरूप बतलाते हुए लिखा है। जीविदरे कम्मचये पुष्णं पानो ति होदि पुण्णं तु । सुह पयडीणं दन्त्रं पात्रं असुहाण दन्त्रं तु ॥ ६४३ ॥' अर्थात्—जीत पदार्थकाः वर्णन करते हुए सामान्यसे गुणस्थानोंमेंसे मिध्यादृष्टि और सासादन गुणस्थानवर्ती जीव तो पापी है। मिश्रगुणस्थानवाले जीव पुण्यपापरूप हैं; क्योंकि उनके एकसाथ मम्येक्त और मिथ्यालरूप मिलेहुए परिणाम होते हैं। तथा असंयत सम्यग्दष्टि सम्यक्त सहित होनेसे, देशसंयत सम्यक्त और

१ क्रमसग इवर । २ क्रमसग् गीवो इवेर।

पापस्रक्षो जीवः नित्यं सदा अतितिविक्षायपरिणतः, अतितिवाः अनन्तानुबन्धिकोधमानमायालोभकषायादयः मिथ्याश्वादयश्च तैः परिणतः तत्परिणामयुक्तः इत्यर्थः । अपि पुनः, जीवो भवति । कि तत् । पुण्यं पुण्यक्षपः स्वात् । कीहक् । संयुक्तः सहितः । केन । उपशममावेन, उपशमसम्यक्तवोपशमचारित्रपरिणामक्ष्पेण सहितः । उपलक्षणमेतत् । तेन क्षायिकसम्य<sup>स्</sup>वक्षायिकचारित्रादिरूपेण परिणतः जीवः पुण्यक्ष्पो भवति अपिशब्दाद्वा पुण्यपापरहितो जीवो भवति । कोइसौ । अर्हन् सिद्धपरमेष्टी जीवः । तथा गोम्मदसारे पापजीवाः पुण्यजीवाः पुण्यं पापं चेति यदुक्तं तदुच्यते । "जीविदरे कम्मचये पुण्णं पावो ति होदि पुण्णं तु । सुहपयदीणं दव्यं पावं असुहाण दव्यं तु ॥" जीवपदार्थन प्रतिपादने सामाभ्येन गुणस्थानेषु मिथ्यादष्टयः सासादनाश्च पापजीवाः । मिश्राः पुण्यपापमिश्रजीवाः सम्यक्वमिथ्यात्व-मिश्रपरिणामपरिणतत्वात् । अस्यताः सम्यक्वेन, देशसंयताः सम्यक्वेन देशवतेन च युक्तत्वात् पुण्यजीवा एवेत्युक्ताः । अनन्तरम् अजीवपदार्थप्रक्षपणे कर्मचये कार्मणस्कन्धे पुण्यं पापमित्यजीवपदार्थो हेथा । तत्र श्चापश्चतीनां सहेयश्चमा-युर्णामयोत्राणां द्व्यं पुण्यं भवति । अश्चमनामसहेयादिसर्वाप्रशस्त्रकृतीनां द्वयं तु पुनः पापं भवति ॥ १९० ॥ तथा जीवस्तीर्थभूतो भवति तदाह-

#### रयणत्तय-संजुत्तो जीवो वि हवेइ उत्तमं तित्थं । संसारं तरइ जदो रयणत्तय-दिव्व-णावाएँ ॥ १९१ ॥

[छाया-रञ्जत्रयसंयुक्तः जीवः अपि भवति उत्तमं तीर्थम् । संसारं तरित यतः रश्नत्रयदिव्यनावा ॥ ] अपि पुनः, जीवो भवति । किं तत् । उत्तमं सर्वेरकृषं तीर्थं, सर्वेषां तीर्थानां मध्ये सर्वेरकृषः अनुपमः तीर्थभूतो जीवो

वतसे सहित होनेसे और प्रमत्त संयत आदि गुणस्थानवर्ता जीव सम्यक्तव और महावतसे सहित होनेसे पुण्यात्मा जीव हैं। अजीव पदार्थका वर्णन करते हुए-चूंकि कार्मणस्कन्ध पुण्यरूपभी होता है और पापरूपभी होता है अतः अजीवके भी दो भेद हैं। उनमेंसे सातावेदनीय, नरकायुके सिवा रोष तीन आय. श्रम नाम और उच्च गीत्र इन श्रम प्रकृतियोंका द्रव्य पुण्यरूप है । और घातिया कर्मोंकी सब प्रकृतियां, असातावेदनीय, नरकायु, अञ्चभनाम, नीचगोत्र इन अञ्चभ प्रकृति-योंका द्रव्य पापरूप है। विशेषार्थ इस प्रकार है। क्रोध मान माया और लोमसुषायकी तीव्रतासे तो पापरूप परिणाम होते हैं. और इनकी मन्दतासे पुण्यरूप परिणाम होते हैं। जिस जीवके पुण्यरूप परिणाम होते हैं वह पुण्यात्मा है, और जिस जीवके पापरूप परिणाम होते हैं वह पापी है। इस तरह एक ही जीव काल्मेदसे दोनों तरहके परिणाम होनेके कारण पुण्यातमा और पापात्मा कहा जाता ं है। क्योंकि जब जीव सम्यक्त सहित होता है तो उसके तीव कषायोंकी जड़ कट जाती है अतः वह पुण्यात्मा कहा जाता है। और जब वही जीव मिध्यात्वमें था तो उसके कषायोंकी जड़ बड़ी गहरी थी अतः तब वही पापी कहलाता था । आजकल लोग जिसको धनी और ऐसर्थ-सम्पन्न देखते हैं भलेही वह पाप करता हो। उसे पुण्यात्मा कहने लगते हैं, और जो। निर्धन गरीब होता है भलेही वह धर्मात्मा हो उसे पापी समझ बैठते हैं। यह लोगोंकी समझकी गल्ती है। पुण्य और पापका फल भोगनेवाला पुण्यात्मा और पापी नहीं है, जो पुण्यकर्म शुभभावपूर्वक करता है वही पुण्यासा है और जो अञ्चम कर्म करता है वही पापी है । पापपुण्यका सम्बन्ध जीवके भावोंसे हैं || १९० || आगे कहते हैं कि वही जीव तीर्थरूप होता है | अर्थ-रत्नत्रयसे सदित यही जीव उत्तम तीर्थ है; क्योंकि वह रत्नत्रय रूपी दिव्य नावसे संसारको पार करता है।। मावार्थ-जिसके

र स भावार ।

भवेदिखर्थः । तीर्यते संसारोऽनेनेति तीर्थम् । कीदक् सन् जीवः । रक्षत्रयसंयुक्तः, व्यवहारनिश्वयसम्ययदर्शनज्ञानचारित्र-रूपरक्षत्रयेण सहितः आत्मा तीर्थं स्थात् । यतः यस्मात्कारणात् तरित । कम् । तं संसारं भवसमुद्रम् । संसारसमुद्रस्य पारं गच्छतीखर्थः । कया । रक्षत्रयदिव्यनावा रक्षत्रयसर्वोत्कृष्टतरण्या सम्ययदर्शनज्ञानचारित्ररूपनौकया आत्मा भवसमुद्रं तरतीखर्थः ॥ १९९ ॥ अथातोऽन्येऽपि जीवप्रकारा भष्यन्ते –

## जीवाँ हवंति तिविहाँ बहिरप्पा तह य अंतरप्पा य । परमप्पा वि य दुविहा अरहंता तह य सिद्धा य ॥ १९२ ॥

[ छाया-जीवाः भवन्ति त्रिविधाः बहिरात्मा तथा च अन्तरात्मा च । परमात्मानः अपि च द्विधा अर्हम्तः तथा च सिद्धाः च ॥ ] जीवाः आत्मानः त्रिविधाः त्रिप्रकारा भवन्ति । एके केचन बहिरात्मानः, बहिर्देव्यविषये शरीरपुत्रकळत्रादिचेतनाचेतनक्षये आत्मा येषां ते बहिरात्मानः । अन्तः अभ्यन्तरे शरीरादेभिषप्रतिभासमानः आत्मा

द्वारा संसारको तिराजाये उसे तीर्थ कहते हैं । सो व्यवहार और निश्चय सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक् चारित्ररूप रत्नत्रयसे सहित यह आत्मा ही सब तीथोंसे उत्कृष्ट तीर्थ है; क्योंकि यह आत्मा सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्रमय रत्नत्रयरूप नौकामें बैठकर संसार रूपी समुद्रको पार कर जाता है। आशय यह है कि जिसके द्वारा तिरा जाये वह तीर्थ कहा जाता है, सो वह जीव रस्त्रयको अपनाकर संसार समद्भको तिर जाता है अतः रस्त्रय तीर्थ कहलाया । किन्तु रस्त्रय तो आत्माका ही धर्म है, आत्मासे अलग तो रत्नत्रय नामकी कोई वस्तु है नहीं। अतः आत्मा ही तीर्थ कहलाया । वह आत्मा संसारसमुद्रको खयंही नहीं तिरता किन्तु दूसरोंके भी तिरनेमें निमित्त होता है अतः वह सर्वोत्कृष्ट तीर्थ है ॥ १९१ ॥ अब दूसरी तरहसे जीवके मेद कहते हैं । अर्थ-जीव तीन प्रकारके हैं-बहिरात्मा, अन्तरात्मा और परमात्मा। परमात्माके मी दो मेद हैं-अरहंत और सिद्ध। भावार्थ-आत्मा तीन प्रकारके होते हैं-बहिरात्मा, अन्तरात्मा और परमात्मा । बाह्य द्रव्य शरीर, पुत्र, बी वगैरहमें ही जिनकी आत्मा है अर्थात जो उन्हें ही आत्मा समझते हैं वे बहिरात्मा हैं। जो शरीरसे भिन्न आत्माको जानते हैं वे अन्तरात्मा हैं। अर्थात जो परम समाधिमें स्थित होकर शरीरसे भिन जानमय आत्माको जानते हैं वे अन्तरात्मा हैं। कहा भी है-जो परम समाधिमें स्थित होकर देहसे भिन्न ज्ञानमय परम आत्माको निहारता है वही पंडित कहा जाता है ॥ १॥ 'पर' अर्थात् सबसे उत्कृष्ट, 'मा' अर्थात् अनन्त चतुष्टय रूप अन्तरंग लक्ष्मी और समवसरण आदिरूप बाह्य लक्ष्मीसे विशिष्ट आत्माको परमात्मा कहते हैं। वे परमात्मा दो प्रकारके होते हैं-एक तो छियालीस गुण सिहत परम देवाधिदेव अर्हन्त तीर्थंकर और एक सम्यक्त्व आदि आठ गुण सिहत अथवा अनन्त गुणोंसे युक्त और खात्मोपलब्धिकप सिद्धिको प्राप्त हुए सिद्ध परमेष्ठी, जो लोकके अग्रभागमें विराज-मान हैं ॥ १९२ ॥ अब बहिरात्माका खरूप कहते हैं । अर्थ-जो जीव मिथ्यात्वकर्मके उदयरूप परिणत हो, तीव्र क्रवायसे अच्छी तरह आविष्ट हो और जीव तथा देहको एक मानता हो, वह बहि-रात्मा है ॥ भावार्थ-जिसकी आत्मा मिथ्यात्वरूप परिणत हो, अनन्तानुबन्धी ऋोध आदि तीव्र कथायसे जकड़ी हुई हो और शरीर ही आत्मा है ऐसा जो अनुभव करता है वह मूढ़ जीव बहिरात्मा है। गुण

र शाओं को । र इस तिवहा। कार्तिके० १७

येषां ते अन्तरात्मानः । परमसमाधिस्थिताः सन्तः देहविभिष्णं शानमयं परमात्मानं ये जानन्ति ते अन्तरात्मानो भवन्तील्ययः। तथा चोक्तम्। 'देहविभिष्णात णाणमत्र जो परमप्तु णिएइ। परमसमाहिपरिट्वियत पंडित सो जि इवेइ॥' अपि च केचन परमात्मानः, परा सर्वोत्कृष्टा मा अन्तरङ्गवहिरङ्गकक्षणा अनन्तचतुष्टयादिसमवसरणादिरूपा लक्ष्मी-येषां ते परमाः ते च ते आत्मानः परमात्मानः। ते द्विविधा अर्हन्तः षद्भत्वार्शिद्युणोपेतास्त्रीर्थकरपरमदेवादयः। स्या च सिद्धिः स्वात्मोपलव्ययेषां ते सिद्धाः, सम्यक्तवायष्टगुणोपेता वानन्तान्तगुणविराजमानाः लोकामनिवासिनश्च ॥ १९२ ॥ कीदसो वहिरात्मा इत्युक्ते चेदुच्यते —

मिच्छत्त-परिणद्प्पा तिब्व-कसाएण सुद्गुं आविद्वो । जीवं देहं एकं मण्णंतो होदि बहिरप्पा ॥ १९३ ॥

[ छाया-मिध्यात्वपरिणतात्मा तीवकषायेण सुष्ठु आविष्टः । जीवं देहम् एकं मन्यमानः भवित बहिरात्मा ॥ ] होदि भवित । कः । बहिरात्मा । कीहक् । मिध्यात्वेन परिणतः आत्मा यसासी मिध्यात्वपरिणतात्मा । पुनः किंमूतः । तीवकषायेणानन्तानुबन्धिलक्षणेन कोधादिना सुष्ठु अतिशयेन आविष्टः गृहीतः । पुनरिष कीहक्षः । बहिरात्मा जीवं देहम् एकं मन्यमानः, देहः शरीरमेव जीव आत्मा इल्पनयोरेकत्वं मन्यमानः अनुभवन् मृहात्मा भवतीत्यर्थः । गुणः स्थानमाश्रित्योत्कृष्टादिवहिरात्मानः । तत्कथमिति चेत्तदुच्यते । उत्कृष्टा बहिरात्मानो गुणस्थानदिमे स्थिताः, द्वितीये मध्यमाः, मिश्रे गुणस्थाने जयन्यका इति ॥ १९३ ॥ अन्तरात्मनः स्वरूपं गाथात्रिकेन दर्शयति –

## जे जिण-वयणे कुसला भेयं जाणंति जीव-देहाणं। णिज्जिय-दुदृद्दु-मया अंतरप्पा य ते तिविहा॥ १९४॥

[ छाया-ये जिनवचने कुशलाः भेदं जानन्ति जीवदेह्योः । निर्जितदुष्टाष्टमदाः अन्तरात्मानः च ते त्रिविधाः॥ ] ते प्रसिद्धा अन्तरात्मानः कथ्यन्ते । ते के । ये जिनवचने कुशलाः, जिनानां तीर्थकरगणधरदेवादीनां वचने द्वादशाह्न-

स्थानकी अपेक्षासे बहिरात्माके उरकृष्ट आदि मेद बतलाये हैं जो इस प्रकार हैं-प्रथम गुणस्थानमें स्थित जीव उरकृष्ट बहिरात्मा हैं, दूसरे गुणस्थानवाले मध्यम बहिरात्मा हैं और तीसरे मिश्र गुणस्थान वाले जधन्य बहिरात्मा हैं। विशेष अर्थ इस प्रकार है। जो जीव शरीर आदि परद्रव्यमें आत्मबुद्धि करता है वह बहिरात्मा है। और इस प्रकारकी बुद्धिका कारण मिध्यात्व और अनन्तानुबन्धी कषायका उदय है। मिध्यात्व और अनन्तानुबन्धीका उदय होनेसे शरीर आदि परद्रव्योमें उसका अहंकार और ममत्वभाव रहता है। शरीरके जन्मको अपना जन्म और शरीरके नाशको अपना नाश मानता है। ऐसा जीव बहिरात्मा है। उसके भी तीन मेद हैं—उरकृष्ट, मध्यम और जधन्य। प्रथम मिध्यात्व गुण स्थानवर्ती जीव उरकृष्ट बहिरात्मा है; क्योंकि उसके मिध्यात्व और अनन्तानुबन्धी कषायका उदय रहता है। दूसरे सासादन गुणस्थानवर्ती जीव मध्यम बहिरात्मा है; क्योंकि वह अनन्तानुबन्धी कषायका उदय हो आनेके कारण सम्यक्तवसे गिरकर दूसरे गुणस्थानमें आता है उसके मिध्यात्वका उदय नहीं होता। तीसरे मिश्र गुणस्थानवर्ती जीव जधन्य बहिरात्मा है; क्योंकि उसके परिणाम सम्यक्तव और मिध्यात्वरूप मिले हुए होते हैं तथा उसके न तो मिध्यात्वका उदय होता है और न अनन्तानुबन्धीका उदय होता है ॥ १९३॥ अब तीन गाथाओंसे अन्तरात्माका सरूप कहते हैं। अर्था-जो जीव जिनवचनमें कुशल हैं, जीव और देहके भेदको जानते हैं तथा जिन्होंने आठ दुष्ट मर्दोको जीत लिया है वे अन्तरात्मा है। वे तीन प्रकारके है॥ मावार्थ-अन्तरात्माओंका कथन

१ ग द्रिषा । २ व म सुद्धु, छ कसायहु, स कसायसु सुद्धु, रा कसायसुहियाविहो । ३ स मेदं (१)। ४ [अंतर अणा]।

स्पिट्सान्ते कुराला दक्षा निपुणाः, जिनाज्ञाप्रतिपालका वा, जीववेद्योरात्मशरीरयोभेदं जानन्ति, जीवाच्छरीरे भिज्ञं पृथपूपिति जानन्ति विदन्ति । पुनः कीदक्षास्ते । निर्जितदुष्टाष्टमदाः । मदाः के । 'ज्ञानं पूजा कुलं जातिर्वलमृद्धिसापो बपुः' इस्त्रष्टौ मदा गर्वा अभिमानरूपाः, अष्टौ च मदाश्व अष्टमदाः, दुष्टाः सम्यत्त्वसस्रहेतुत्वातः, ते च ते अष्टमदाश्च, निर्जिता दुष्टाष्टमदा यैस्ते तयोक्ताः । ते त्रिविधाः त्रिप्रकारा अन्तरात्मानो मवन्ति जघन्यमध्यमोस्कृष्टभेदात् ॥१९४॥ सन्तरात्मानः तांश्व भेदान् दर्शयति —

## पंच-महव्वय-जुत्ता धम्मे सुके वि संठिदां णिश्चं । णिज्जिय-सयल-पमाया उक्तिट्टा अंतरा होति ॥ १९५॥

[ छाया-पद्ममहात्रतयुक्ताः धर्मे शुक्के अपि संस्थिताः निलम् । निर्जितसकलप्रमादाः उरक्ष्मष्टाः भन्तराः भवन्ति ॥ ] होति भवन्ति । के । उरकृष्टा अन्तरात्मानः । कीदक्षास्ते पत्ममहात्रतयुक्ताः, हिंसानृतस्तेयात्रद्वाचर्यपरिप्रहनियृत्तिलक्षणैः महात्रतैः सहिताः । पुनः कथंभृतास्ते । निल्यं निरन्तरं धर्मे शुक्केऽपि संस्थिता, धर्मेश्वाने आहापायविपाकसंस्थान-

करते हैं। जो तीर्यक्ररके द्वारा प्रतिपादित और गणधर देवके द्वारा गूंथे गये द्वादशाङ्ग रूप जिनवाणीमें दक्ष हैं. उसको जानते हैं अथवा जिन भगवानकी आज्ञा मानकर उसका आदर और आचरण करते हैं, और जीवसे शरीरको भिन्न जानते हैं। तथा जिन्होंने सम्यक्त्वमें दोष पैदा करनेवाले आठ दृष्ट मदोंको जीत लिया है। वे आठ मद इस प्रकार हैं-ज्ञानका मद, आदर सत्कारका मद, कुलका मद, जातिका मद, ताकतका मद, ऐश्वर्यका मद, तपका मद और शरीरका मद । इन मदोंको जीतने वाले जीव अन्तरात्मा कहलाते हैं। उनके उत्कृष्ट, मध्यम और जघन्यके मेदसे तीन मेद हैं ॥ १९४ ॥ अब उत्कृष्ट अन्तरात्माका खरूप कहते हैं। अर्थ-जो जीव पांच महावतोंसे युक्त होते हैं, धर्म्यथ्यान और शुक्कच्यानमें सदा स्थित होते हैं, तथा जो समस्त प्रमादोंको जीत छेते हैं वे उत्कृष्ट अन्तरात्मा हैं ॥ भावार्थ-जो हिंसा, भूठ, चोरी, मैथुन और परिप्रह इन पांच पापोंकी निवृत्तिरूप पांच महावतोंसे सहित होते हैं, आज्ञा विचय, अपाय विचय, विपाक विचय और संस्थान विचय रूप दस प्रकारके धर्मध्यान और पृथक्त वितर्क वीचार तथा एकत्व वितर्क वीचाररूप दो प्रकारके शक्तध्यानमें सदा लीन रहते हैं। तथा जिन्होंने प्रमादके १५ मेदोंको अथवा ८० मेदोंको या सैंतीस हजार पांच सौ मेदोंको जीत लिया है, ऐसे अप्रमत्त गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय गुणस्थानतकके मुनि उस्कृष्ट अन्तरात्मा होते हैं। विशेष अर्थ इस प्रकार है। प्रमादवश अपने या दूसरोंके प्राणींका वात करना हिंसा है। जिससे दूसरोंको कष्ट पहुंचे, ऐसे वचनका बोलना झूंठ है। निना दिये पराये तणमात्रको भी लेना अथवा उठाकर दसरोंको देना चोरी है। कामके वशीभूत होकर कामसेवन आदि करना मैथुन है। शरीर, स्ती, पुत्र, धन, धान्य आदि वस्तुओं में ममत्व रखना परिग्रह है। ये पांच पाप हैं। इसका एकदेशसे त्याग करना अणुवत है और पूरी तरहसे स्थाग करना महाव्रत है। ध्यानका वर्णन आगे किया जायेगा। अच्छे कामोंमें आलस्य करनेका नाम प्रमाद है। प्रमाद १५ हैं-४ विकया अर्यात् खोटी कथा-स्नीकथा-स्नियोंकी चर्चा वार्ता करते रहना, भोजनकथा-खानेपीनेकी चर्चावार्ता करते रहना, राष्ट्रकथा-देशकी चर्चावार्ता करते रहना और राजकथा-राजाकी चर्चावार्ता

१ क स स संहिया ।

विचयरूपे दशविधधमेध्याने वा शुक्रध्यानेऽपि । अपिशब्दः चार्थे । पृथवत्ववितर्कतीबारैकत्ववितर्कवीबारलक्षणे द्विके शुक्रध्याने च स्थिताः निश्चलं गताः स्थिरीभृता इत्यर्थः । पुनः कीहसाः । निर्जिताः नाशं नीताः सकलाः पञ्चदश प्रसादाः ५५, अशीतिः प्रमादा वा ३०५००, यैस्ते तथोक्ताः । अप्रमत्तादिक्षीणकषाय-गुणस्थानवर्तिनो सुनय उत्कृष्टान्तरात्मानो भवन्तीति तात्पर्यम् ॥ १९५ ॥ के ते सध्यमा अन्तरात्मानः –

#### सावयं-गुणेहिँ जुत्ता पमत्त-विरदा य मिन्झिमा होति । जिण-वयणे अणुरत्ता उवसम-सीला महासत्ता ॥ १९६॥

[ छाया-शावकगुणैः युक्ताः प्रमक्तविरताः च मध्यमाः भवन्ति । जिनवचने अनुरक्ताः उपशमशीलाः महा-सत्त्वाः ॥ ] होति भवन्ति । के ते । मध्यमा अन्तरात्मानः । कीदक्षास्ते । श्रावकगुणैर्युक्ताः, द्वादशवतैकादशप्रतिमात्रि-पश्चाशिकयाभिः सहिताः पश्चमगुणस्थानवर्तिनो विरताविरताः । च पुनः । प्रमक्तविरताः अप्रमक्तगुणस्थानवर्तिनो मुनयः पुनस्ते देशवतिनो मुनयश्च कीदशाः । जिनवचने अनुरक्ताः, सर्वश्चप्रणीतषद्द्रव्यपश्चास्तिकायसप्रतत्त्वनवपदार्थादिक्षे अत्यन्तमासक्ता निश्चलस्तं प्राप्ताः । पुनः कीदक्षाः । उपशमशीलाः कोधाश्चपशमनस्वभावाः । मिथ्यात्वसम्यग्मिध्यात्व-सम्यक्तवानन्तानुबन्ध्यप्रस्याख्यानप्रस्याख्यानावरणकषायाणां यथासंभवसुपशमादिं प्राप्ता इस्रयः । पुनः कीदक्षाः । महासत्त्वाः उपसर्गपरीषद्दादिभिरखण्डितवताः ॥ १९६ ॥ अत्र जघन्यान्तरात्मानं निगदति —

## अविरयं-सम्मादिद्वी होति जहण्णा जिणिदं-पय-भत्ता । अप्पाणं णिदंता गुण-गहणे सुँद्व अणुरत्ता ॥ १९७ ॥

[ छाया-अविरतसम्यग्दष्टयः भवन्ति जधन्याः जिनेन्द्रपदभक्ताः । श्रात्मानं निन्दन्तः गुणप्रहणे सुष्ठु अनु-रक्ताः ॥ ] होति भवन्ति जघन्या जघन्यान्तरात्मानः । के ते । अविरतसम्यग्दष्टयः, चतुर्याविरतगुणस्थानवर्तिनः उपभामसम्यन्त्वाः वेदकसम्यग्दष्टयः क्षायिकसम्यग्दष्टयो वा । कीदक्षास्ते । जिनेन्द्रपदभक्ताः जिनेश्वरचरणकमलासकाः ।

करते रहना, ४ कषाय-क्रोध, मान, माया लोभ, ५ पांचों इन्द्रियोंके विषय, १ निद्रा और १ मोह ये पन्द्रह प्रमाद हैं। इन प्रमादोंको परस्परमें मिलानेसे (४४४४५=८०) प्रमादके अस्सी मेद होजाते हैं। तथा २५ विकथा, सोलह कषाय और नौ नोकषाय इसतरह पन्नीस कषाय, पांच इन्द्रिय और एक मन ये छः, स्लानगृद्धि निद्रानिद्रा प्रचला प्रचला निद्रा प्रचला ये पांच निद्रा, खेह और मोह ये दो, इनको परस्परमें गुणा करनेसे (२५×२५×६×५×२) प्रमादके सैतीस हजार पाँचसौ मेद होते हैं। १९५॥ अब मध्यम अन्तरात्माका खरूप कहते हैं। अर्थ-श्रावकके वर्तोंको पालने वाले प्रहस्य और प्रमत्त गुण स्थानवर्ती मुनि मध्यम अन्तरात्मा हैं। ये जिनवचनमें अनुरक्त होते हैं, उपश्चम स्थाववाले होते हैं और महा पराक्रमी होते हैं। भावार्थ-वारह वत, ग्यारह प्रतिमा और तरेपन कियाओं को पालनेवाले, पद्मम गुणस्थान वर्ती देशवर्ती श्रावक तथा प्रमत्त गुणस्थान वर्ती मुनि मध्यम अन्तरात्मा होते हैं। ये देशवर्ती श्रावक और महावर्ती मुनि जिनभगवान के द्वारा कहे गये छ दव्यों, पांच अस्तिकायों, सात तक्तों और नौ पदार्थोंमें अस्यन्त श्रद्धा रखते हैं—कोई मी उन्हें उससे विचलित नहीं कर सकता। तथा उनकी मिथ्यात्व मोहनीय, सम्यक् मिथ्यात्व मोहनीय, सम्यक्त मोहनीय, अनन्तानुबन्धी क्रीध मान माया लोभ, अप्रत्याख्यानावरण कोध मान माया लोभ और प्रत्याख्यानावरण कोध मान माया लोभ करा दशाद्यानावरण कोध मान माया लोभ और प्रत्याख्यानावरण कोध मान माया लोभ करा दशाद्यानावरण कोध मान माया लोभ स्वाय यथासंभव शान्त रहती हैं और उपसर्ग तथा परीषद्र हगेरह होनेपर भी वे अपने

१ स अविरदः। २ व सम्माइद्वीः। ३ व जिप्लिंगद, राजिलंदः। ४ म सुब्रुः।

पुनः कीहक्षाः । गुणगङ्गे अणुव्रतमङ्ग्रितादिगुणप्रह्णे, सुषु अतिशयेन अनुरक्ता प्रेमपरिणताः अक्षित्रमसेहाः । 'पुनिषु प्रमोदम्' इति वचनात् । तथा चोक्तम् । 'जबन्या अन्तरात्मानो गुणस्थाने चतुर्थके । सन्ति द्वादशमे सर्वोत्कृष्टाः क्षीणक्षपायिणः॥' अन्तरात्मान आत्मज्ञाः गुणस्थानेषु अनेकथा मध्यमा प्रयमेकादशान्तेषु गुणकृदिगाः इति ॥ १९७॥ अथ परमात्मानं स्थायति—

# स-सरीरा अरहंता केवल-णाणेण मुणिय-सयलत्था । णाण-सरीरा सिद्धा सब्बुत्तम-सुक्सं-संपत्ता ॥ १९८ ॥

[ छाया-सशरीराः अर्डन्तः केवलशानेन ज्ञातसकलार्थाः । ज्ञानशरीराः विद्धाः सर्वोत्तमसौख्यसंप्राप्ताः ॥ ] अर्डन्तः सर्वज्ञाः परमात्मानः कीदक्षाः । सशरीराः परमौदारिकशरीरसिहताः । रसास्यमांसमेदोऽस्थिमञ्जाञ्ज्ञानि धातवः सप्त, तथा मलम्त्रादिसप्तोपधातवः, ताभिर्विवर्जितशरीराः चतुर्जिशदितशयाष्ट्रप्रातिहार्योनन्सचतुष्ट्यसिहताः । तथा गौतमखामिना उक्तं च । मोहादिसर्वदोषारिधातकेभ्यः सदा इतरजोभ्य विरहितरहस्कृतेभ्यः पूजाईभ्यो नमोऽर्द्धवः । अर्डन्तो जिनेन्द्राः त्रयोदशचतुर्दशारुणस्थानवर्तिनः मुण्डकेत्रस्यादयश्च परमात्मानो भवन्तील्याः । कीद्रशास्ते । केवल-शानेन सुनित ज्ञातसकलार्थाः केवलकानदर्शनाभ्यां ज्ञातहस्युगपदतीतानागतवर्तमानजीवादिपदार्थाः । विद्वाः विद्वास्त

व्रतोंसे विचलित नहीं होते ॥ १९६ ॥ अब जघन्य अन्तरात्मा का खरूप कहते हैं । अर्थ-जो जीव अविरत सम्यग्दृष्टि हैं वे जघन्य अन्तरात्मा हैं। वे जिन भगवानके चरणोंके भक्त होते हैं, अपनी निन्दा करते रहते हैं और गुणोंको प्रहण करनेमें बढ़े अनुसागी होते हैं ॥ भावार्थ-अविरत सम्य-ग्दृष्टि अधीत् चौथे अविरत गुणस्थानवर्ती उपशम सम्यग्दृष्टि, वेदक सम्यक् दृष्टि और क्षायिक सम्यादिष्ट जीव जघन्य अन्तरात्मा होते हैं। वे जिन भगवानके चरणकमलोंके भक्त होते हैं. अणुक्त महात्रत आदि गुणोंको प्रहण करनेमें अस्यन्त अनुरक्त होते हैं अथवा गुणोंके अनुरागी होने के कारण गुणीजनोंके बड़े प्रेमी होते हैं: क्योंकि गुणीजनोंको देखकर प्रमुदित होना चाहिये ऐसा वचन है। कहा भी है-"चीथे गुण स्थानवर्ती जीव जघन्य अन्तरात्मा हैं। और बारहवें गुणस्थान वर्ती क्षीणकृषाय जीव सबसे उत्कृष्ट अन्तरात्मा हैं तथा मध्यम अन्तरात्मा पांचवे गुणस्थानसे लेकर ग्यारहवें गुणस्थान तक गुणोंमें बढते हुए अनेक प्रकारके होते हैं। विशेष स्पूर्णकरण इस प्रकार है। चौथे गुणस्थान वाले अविरत सम्यग्दष्टि जीव जवन्य अन्तरात्मा होते हैं। ये जिनेन्द्रदेव, जिनवाणी और निर्प्रन्थ गुरुओंकी भक्ति करनेमें सदा तत्पर रहते हैं। अपनी सदा निन्दा करते रहते हैं: क्यों कि चारित्र मोहनीय का उदय होने से उनसे बत तो धारण किये नहीं जाते । किस्त भावना सदा यही रहती है कि हम कब ब्रत धारण करें अतः अपने परिणामोंकी सदा निन्दा किया करते हैं और जिनमें सम्यग्दर्शन आदि गुण देखते हैं उनसे अखन्त अनुराग रखते हैं। इस तरह अन्तरात्माके तीन भेद कहे । सो चौथे गुणस्थान वाला तो जघन्य अन्तरात्मा है, पांचवे गुणस्थान वाला मध्यम अन्तरात्मा है और सातवें गुणस्थानसे छगाकर बारहवें गुणस्थान तक उत्कृष्ट अन्तरात्मा हैं । इनमें भी सबसे उत्कृष्ट अन्तरात्मा बारहवें गुणस्थान वर्ती हैं अतः उसकी अपेक्षासे पांचवेसे लेकर ग्यारहर्वे गुणस्थान तकके जीवोंको भी मध्यम अन्तरात्मा कह सकते हैं ॥ १९७ ॥ अब परमात्माका खरूप कहते हैं । अर्थ-केवछ झानके द्वारा सब पदार्थोंको जान लेनेवाले, शरीर सहित

१ स्ट श सौक्दर।

मेष्ठिनः द्वितीयपरमात्मानः । ज्ञानं केवलज्ञानं तत्साहचर्यात् केवलदर्शनं च तदेव शरीरं वेषां ते ज्ञानशरीराः । पुनः किंभूताः । सर्वोत्तमसीख्यसंप्राप्ताः, सर्वोत्कृष्टानन्तसातं तत्साहचर्यात् अनन्तवीर्यं च प्राप्ताः । तथा सम्यत्तवायष्टगुणान् अनन्तगुणान् वा प्राप्ताः सिद्धाः। "अट्ठविहकम्ममुके अटुगुणक्रेयरे वंदे । अट्टमपुढविणिविट्ठे णिट्ठियकज्ञे य वंदिमो णिचं ॥" इत्यादिगुणगणविद्योष्टाः परमात्मानो भवन्ति ॥ १९८ ॥ अथ परशब्दं व्याख्याति—

#### णीसेंस-कम्म-णासे अप्प-सहावेण जा समुप्पत्ती। कम्मज-भाव-खए वि य सा वि य पत्ती परा होदि॥ १९९॥

[ छाया-निःशेषकर्मनाशे आत्मखभावेन या समुत्पत्तिः । कर्मजभावक्षये अपि च सा अपि च प्राप्तिः परा भवति ॥] अपि च पुनः, सा पत्ती जीवानां प्राप्तिः परा उत्कृष्टा भवति । सा का । या आत्मखभावेन आत्मखरूपेण शुद्धबुद्धैकपरमानन्दस्वस्वरूपेण समुत्पत्तिः सम्यग् निष्पत्तिः । क सति । निःशेषकर्मनाशे सति, समस्तशानावरणादिकर्मणां

अरहन्त और सर्वेत्तम सखको प्राप्त कर छेनेवाले तथा ज्ञानमय शरीरवाले सिद्ध परमारमा हैं॥ भावार्थ-रस, रक्त, मांस, मेद, हड्डी, मज्जा और शुक्र ये सात धातुएं हैं और मल मूत्र वगैरह सात उपधातुएँ हैं । इन धातु उपधातुओंसे रहित परम औदारिक शरीर वाले, तथा चौंतीस अतिशय, आठ प्रातिहार्य और अनन्तचतुष्टयसे सहित अर्हन्तदेव होते हैं। गौतम खामीने भी कहा है—"मोह आदि समस्त दोषरूपी शत्रुओंके घातक, सर्वदा के लिये ज्ञानावरण और दर्शनावरण रूपी रजको नष्ट कर डालनेवाले तथा अन्तराय कर्मसे रहित, अत एव पूजाके योग्य अर्हन्त भगवानको नमस्कार हो ।" ये तेरहवें और चौदहवें गुणस्थानवर्ती जिनेन्द्र देव तथा मूक केवली वगैरह, जिन्होंने कि केवल-झान और केवल दर्शनके द्वारा भूत, वर्तमान और भावी जीव आदि सब पदार्थीकी पर्यायोंको एक साथ देखा और जाना है, वे परमात्मा हैं। दूसरे परमात्मा सिद्ध परमेष्ठी हैं, जिनका केवल ज्ञान और केवल दर्शन ही शरीर है तथा जो सबसे उत्कृष्ट मुख, और उसके साथी अनन्तवीर्यसे युक्त हैं, और सम्यक्त आदि आठ गुणोंसे अथवा अनन्तगुणोंसे सहित हैं। कहा मी है-"जो आठों कमेंसि मक्त हो चके हैं. आठ गुणोंसे विशिष्ट हैं और आठवीं पृथिवीके ऊपर स्थित सिद्धालयमें विराजमान हैं तथा जिन्होंनें आप सब कर्तव्य पूरा कर लिया है उन सिद्धोंकी सदा वन्दना करता हूं।" सारांश यह है कि अईन्त देव सकल (शरीर सहित) परमात्मा हैं और सिद्ध विकल (शरीर रहित) परमात्मा हैं || १९८ || अब 'परा' शब्दका व्याख्यान करते हैं । अर्थ-समस्त कमींका नाश होनेपर अपने स्वभावसे जो उत्पन्न होता है उसे परा कहते हैं। और कर्मीसे उत्पन्न होने वाले भावोंके क्षयसे जो उत्पन्न होता है उसे भी परा कहते हैं ।। भावार्थ-समस्त ज्ञानावरण आदि कमेंका क्षय होनेपर जीवको जो प्राप्ति होती है वह परा अर्थात् उद्ध्वष्ट है। तथा कर्म जन्य औदियक क्षायोपशामिक और औपशमिक जो राग द्वेष मोह आदि मान हैं, उनका पूरी तरहसे नाश हो जानेपर मी जो प्राप्ति होती है वह भी परा अर्थात् उत्कृष्ट है। वह 'परा' अर्थात् उत्कृष्ट, 'मा' अर्थात् बाह्य और अभ्यन्तर रूप लक्ष्मी जिनके होती है ने परमात्मा होते हैं । विशेष अर्थ इस प्रकार है । 'परा' अर्थात् उत्कृष्ट, 'मा' अर्थात् लक्ष्मी जिसके हो उस आत्माको परमात्मा कहते हैं । यह परमात्मा

**१ कम संग गिरसे**स । २ म मुत्ती ।

नाहो स्ये सित । अपि पुनः, कमंजभावक्षये, कर्मजा भावाः औद्यिकक्षायोपशिमकौपशिमकाः रागद्वेषमोहादयो वा तेषां क्षये निःशेषनाहो सित । सा परा उत्कृष्टा मा लक्ष्मीर्वाद्याभ्यन्तररूपा येषां ते परमातमानो भवन्ति ॥ १९९ ॥ अय यदि सर्वे जीवाः शुद्धस्वभावाः तेषां तपश्चरणिषधानं निष्फलं भवतीति पूर्वेपक्षं गाधाद्वयेन करोति -

#### जइ पुणं सुद्ध-सहावा सञ्वे जीवा अणाइ-काले वि । तो तव-चरण-विहाणं सञ्वेसिं णिप्फलं होदि ॥ २०० ॥ १

[ छाया-यदि पुनः शुद्धसभावाः सर्वे जीवाः अनादिकाले अपि। तत् तपश्चरणविधानं सर्वेषां निष्पलं भवति ॥ ] यदि चेत्, पुनः सर्वे जीवाः अनादिकालेऽपि अनादानन्तकालेऽपि शुद्धसभावाः कर्ममलकलक्कराहिलोन शुद्धसभावाः शुद्धदुदैकटक्कोल्कीणंकेवलज्ञानदर्शनस्वभावाः । तो तिईं, सर्वेषां जीवानां तपश्चरणं ध्यानाध्ययनदामादिकं परीषहोपसर्ग-सहनं च तस्य विधानं निध्पादनं कर्तेच्यं निध्फलं न कार्यकारि भवति ॥ २००॥ किं चेति दूषणान्तरे--

#### ता कहें गिण्हिद देहं णाणा-कम्माणि ता कहं कुणिद । सुहिदा वि य दुहिदा वि य णाणा-रूर्वा कहं होंति"॥ २०१॥

[छाया-तत् कथं गृहाति देहं नानाकर्माण तत् कथं करोति । मुखिताः अपि च दुःखिताः अपि च नानारूपाः कथं भवन्ति ॥ ] पुनः यदि सर्वे जीवाः सदा ग्रुद्धखभावाः, ता तर्हि, देहम् औदारिकादिशरीरं सप्तधातुमलम् वादिमयं कथं गृहन्ति । जीवानां ग्रुद्धखभावेन शरीरमहणायोगात् । यदि पुनः सर्वे जीवाः सदा कमेमलकल हरिहताः, ता तर्हि नानाकर्माण गमनागमनशयनभोजनस्थानादीने असिमधिकृषिवाणिज्यादिकार्याण ज्ञानावरणादीने कर्माण च कथं

शब्दका अर्थ है। सो घातिया कमोंको नष्ट करके अनन्त चत्रष्ट्य रूप अन्तरंग लक्ष्मीको और समय-सरण आदि रूप बाह्य लक्ष्मीको प्राप्त करनेवाले अरहन्त परमेश्री परमात्मा हैं। वे ही समस्त कमेंको तथा कर्मसे उत्पन्न होनेवाले औदियक आदि भावोंको नष्ट करके आत्म खभावरूप लक्ष्मीको पाकर सिद्ध परमात्मा हो जाते हैं ॥ १९९ ॥ कोई कोई मतावलम्बी आत्माको सर्वधा शुद्ध ही मानते हैं । दो गाथाओंसे उनका निराकरण करते हुए प्रन्थकार कहते हैं कि यदि सब जीव श्रद्धसभाव हैं तो उनका तपश्चरण आदि करना न्यर्थ है। अर्थ-यदि अनादिकालसे सब जीव शुद्धसभाव है तो सबका तपश्चरण करना निष्फल होता है ॥ भावार्थ-यदि सब जीव सदा शुद्धस्वभाव हैं तो सब जीवोंका ध्यान, अध्ययन आदि करना, दानदेना और परीषह उपसर्ग वगैरह सहना तथा उसका विधान करना कुछमी कार्यकारी नहीं होगा ॥ २०० ॥ और भी दूषण देते हैं । अर्थ-यदि जीव सर्वया शुद्ध है तो वह शरीरको कैसे प्रहण करता है! अनेक प्रकारके कमोंको कैसे करता है! तथा कोई सुखी है, कोई दु:स्वी है इस तरह नाना रूप कैसे होता है?।। भावार्थ-यदि सब जीव सदा शुद्धस्वभाव ही हैं तो सप्तधात और मलमूत्र आदिसे भरे औदारिक आदि शरीरको वे क्यों प्रहण करते हैं ! क्योंकि सब जीवोंके शुद्धस्वभाव होनेके कारण शरीरप्रहण करनेका योग नहीं है। तथा यदि सब जीव सदा कर्ममलरूपी कलङ्कासे रहित हैं तो जाना, आना, सोना, खाना, बैठना आदि, तथा तलवार चलाना, लेखन खेती व्यापार आदि कार्योंको और बानावरण आदि कमेंको कैसे करते हैं ? तथा यदि सब जीव शुद्ध बुद्ध स्वभाववाले हैं तो कोई दुखी कोई सुखी. कोई जीवित कोई पत, कोई अश्वारोही कोई घोड़ेके आगे आगे चलने वाला, कोई बालक कोई रुद्ध, कोई पुरुष कोई सी,

रैस पुणु। रक्षते। ३ व किंच । ४ क सस्मा किहा ५ व सुहिदावि दुइदा। ६ व रूवं (१)। ७ व इति, सगक्षेति। ८ व तदो एवं भवितः। सन्वे इसादि।

करोति केन प्रकारेण कुर्वन्ति । अपि पुनः, सर्वे जीवाः ग्रुद्धबुद्धसमावाः, ता तर्हि केचन मुखिताः केचन दुःखिताः । नानारूपाः केचन मरणयुक्ताः केचन अधारोहाः केचनाश्वाप्रे गामिनः केचन वालाः केचन वृद्धाः केचन नराः केचन स्त्रीनपुंसकरूपाः केचन रोगपीदिताः केचन निरामया इत्यादयः कथं भवन्ति ॥ २०१ ॥ तदो एवं भवति, तत एवं वस्यमाणगाथासूत्रोक्तं भवति—

#### सब्वे कर्मम-णिबद्धा संसरमाणा अणाइ-कालम्हि। पच्छा तोडिय बंधं सिद्धा सुद्धा धुँवं होति॥ २०२॥

[ छाया-सर्वे कमीनिवदाः संसर्माणाः अनादिकाळे। पश्चात् त्रोटियित्वा वन्धं सिद्धाः शुद्धाः ध्रुवं भवन्ति ॥ ] अनादिकाळे सर्वे संसारिणो जीवाः संसर्माणा चतुर्विधसंसारे पञ्चत्रकारसंसारे वा परिश्रमन्तः चङ्कमणं कुर्वन्तः कमीनिवद्धाः ज्ञानावरणादिकमीनिवन्धनैः शृंखलाभिः वद्धाः बन्धनं प्राप्ताः। पश्चात् बन्धं कमीवन्धं प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशवन्धं तोडिय त्रोटियत्वा विनाद्य सिद्धा भवन्ति कमीमलकलङ्करिहताः स्युः। कीहक्षाः। शुद्धाः शुद्धवुद्धैकत्वरूपाः। पुनः कीहक्षाः। ध्रुवाः नित्याः शाश्वताः जन्मजरामरणविवर्जिताः अनन्तानन्तकालस्थायिनः॥ २०२॥ अथ येन बन्धेन जीवा ईहक्षा भवन्ति स को बन्ध इति चेदुच्यते –

#### जो अण्णोण्ण-पवेसो जीव पएसाण कम्म-संधाणं। सब्ब-बंधाण वि लक्षी सो बंधो होदि जीवस्स ॥ २०३॥

कोई नपुंसक, कोई रोगी कोई नीरोग इस तरहसे नानारूप क्यों हैं ? ऐसा होनेसेही आगेकी गाथामें कही हुई बात घटित होती है।। २०१ ॥ आगे कहते हैं कि यह सब तभी हो सकता है जब ऐसा माना जाये। अर्थ-सभी जीव अनादिकालसे कमेंसि बंधे हुए हैं इसीसे संसारमें भ्रमण करते हैं। पीछे कर्मबन्धनको तोड़कर जब निश्चल सिद्ध पद पाते हैं तब शुद्ध होते हैं। भावार्थ-अनादिकालसे द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावके भेदसे चाररूप अथवा चारों गतियोंकी अपेक्षा चार रूप और दृष्य,क्षेत्र, काल. भव और भाव की अपेक्षा पांचरूप संसार में भठकनेवाले सभी संसारी जीव ज्ञानावरण आदि कमेंकी सांकलोंसे बंघे हुए हैं । पीछे प्रकृतिबन्ध स्थितिबन्ध, अनुभागबन्ध और प्रदेशबन्धकी अपेक्षासे चार प्रकार के कर्म बन्धनको तोड़कर कर्ममळरूपी कळडूसे रहित सिद्ध हो जाते हैं। तब वे शुद्ध बुद्ध खरूपवाले, और जन्म, बुढापा और मृत्युसे रहित होते हैं। तथा अनन्तानन्त काल तक वहीं बने रहते हैं । अधीत फिर वे कभी भी छौटकर संसारमें नहीं आते ॥ २०२ ॥ आगे जिस्बन्धसे जीव बंधता है उस बंधका खरूप कहते हैं। अर्थ-जीवके प्रदेशोंका और कर्मके स्कन्धोंका परस्परमें प्रवेश होनाही जीवका बन्ध है। इस बन्धमें सब बन्धोंका विलय हो जाता है। भावार्थ-जीवके लोकप्रमाण असंख्यात प्रदेशोंका और सिद्धराशिके अनन्तवें भाग अथवा अभव्यराशिसे अनन्तगुणी कार्मणवर्गणाओंका परस्परमें मिलना सो बन्ध है । अर्थात् एक आत्माके प्रदेशोंमें अनन्तानन्त पद्रल स्कन्धोंके प्रवेशका नाम प्रदेश बन्ध है। इसीमें प्रकृतिबन्ध, स्थितिबन्ध और अनुभागबन्धका लय होता है। कहा भी है- "जीव राशि अनन्त है और एक एक जीवके असंख्यात प्रदेश होते हैं। तथा एक एक आत्मप्रदेशपर अनन्त कर्मप्रदेश होते हैं। आत्मा और कर्मके प्रदेशोंका

१ ता तदा । २ का रा पुस्तक वोरेषा गाथा नास्ति संस्कृतव्याख्या तु वर्तते । ३ मा छुदा सिद्धा । ४ व धुवं (१), मा भुआ, साधुवा । ५ व को वंधो ॥ जो अण्णोण्ण क्यादि । ६ मा विलेखा

[ छाया-मः अन्योग्यप्रवेशः जीवप्रदेशानां कर्मस्कन्यानाम् । सर्वेवन्यानाम् अपि लयः स बन्धः भवति जीवस्य ॥ ] जीवस्य संसारिप्राणिनः स प्रसिद्धः बन्धो भवति कर्मणां बन्धः स्यात् । स कः । यः जीवप्रदेशानां लोकमात्रान्णाम् असंख्यातप्रमितानां कर्मस्कन्यानां कार्मणवर्गणानां सिद्धानन्तैकमाणानाम् अभव्यसिद्धादनन्तगुणानाम् अन्योन्यं प्रवेशः परस्परं प्रवेश एकस्मिन्नात्मप्रदेशे अनन्तानां पुद्रलस्कन्यानां प्रवेशः स प्रदेशवन्यो भवति । अपि पुनः, सर्वेवन्यानां प्रकृतिस्थित्यतुमागवन्यानां लओ लयः लीनश्च । उक्तं च । "जीवप्रसेक्षेक्षे कम्मप्रसा हु अंतप्रित्तीणा । होति घणा णिविष्ठभुतो संबंधो होइ णायव्यो ॥" जीवराशिरनन्तः प्रत्येकमेकैकस्य जीवस्यासंख्याताः प्रदेशा आत्मनः एकैकस्मिन् प्रदेशे कर्मप्रदेशाः, हु स्फुटम्, अंतपरिहीणा इति अनन्ता भवन्ति । एतेषाम् आत्मकर्मप्रदेशानां सम्ययवन्यो भवति । स बन्धः किलक्षणो ज्ञातव्यः । घनः निविष्ठभूतः घनवत् , लोहमुद्ररवतः निविष्ठभूतः दृदतर इत्यर्थः । इति तथा च नामप्रस्थयाः सर्वतो योगविशेषात् स्कृतेक्षेत्रावगाहस्थिताः सर्वतमप्रदेशेष्वनन्तानन्तप्रदेशाः इति वन्धः ॥२०३॥ अथ सर्वेषु द्रव्येषु जीवस्य परमतत्त्वं निगदति—

### उत्तम-गुणाण धामं सब-दवाणै उत्तमं दवं । तचाण परम-तचं जीवं जाणेहे णिच्छयदो ॥ २०४॥

[ छाया-उत्तमगुणानां धाम सर्वद्रव्याणाम् उत्तमं द्रव्यम् । तत्तानां परमतत्त्वं जीवं जानीत निश्चयतः ॥] निश्चयतो निश्चयतमाशित्व जानीहि । कम् । उत्तमगुणानां धाम जीवम् , केवलज्ञानदर्शनान-तसुखवीयीदिगुणानां सम्यक्तवाश्वष्टगुणानां चतुरशीतिलक्षगुणानाम् अनन्तगुणानां वा धाम स्थानं गृहमाधारभृतम् आत्मानं वुध्यस्व स्वम् । सर्वेषां द्रव्याणां मध्ये उत्तमं द्रव्यम् उत्कृष्टं वस्तु जीवं जानीहि । अजीवधमीधमीकाशकालानां जडत्वमचेतनत्वं च

लोहेके मुद्गरकी तरह मजबूत जो सम्बन्ध होता है वही बन्ध है। तत्त्वार्थ सूत्रमें प्रदेशबन्धका खरूप इस प्रकार बतलाया है-प्रदेशबन्धका कारण सब कर्म प्रकृतियां ही हैं, उन्हींकी वजहसे कर्मबन्ध होता है। तथा वह योगके द्वारा होता है और सब भवोंमें होता है। जो कर्मस्कन्ध कर्मरूप होते हैं वे सूक्ष्म होते हैं, आत्माके साथ उनका एक क्षेत्रावगाह होता है ! बन्धनेपर वे आत्मामें आकर ठहर जाते हैं और आत्माके सब प्रदेशोंमें हिलमिल जाते हैं तथा अनन्तानन्त प्रदेशी होते हैं। जो आत्मा कमोंसे बंधा हुआ है उसीके प्रतिसमय अनन्तानन्त प्रदेशी कर्मस्कन्धोंका बन्ध हुआ करता है। बन्धके चार मेद हैं-प्रकृतिबन्ध, स्थितिबन्ध, अनुभागबन्ध और प्रदेशबन्ध। प्रकृति नाम स्वभावका है। कालकी मर्यादाको स्थिति कहते हैं। फलदेनेकी शक्तिका नाम अनुभाग है और प्रदेशोंकी संख्याका परिमाण प्रदेशबन्ध है। ये चारों बन्ध एक साथ होते हैं। जैसे ही अनन्तानन्त प्रदेशी कर्मस्कन्धोंका आत्माके प्रदेशोंके साथ सम्बन्ध होता है तत्कालही उनमें ज्ञानको घातने आदिका स्वभाव पड जाता है, वे कबतक आत्माके साथ बंधे रहेंगे इसकी मर्यादा बन्धजाती है और फलदेनेकी शक्ति पड़ जाती है। अतः प्रदेशबन्धके साथही शेष तीनों बन्ध हो जाते हैं। इसीसे यह कहा है कि प्रदेशबन्धमें ही सब बन्धोंका लय है ॥२०३॥ आगे कहते हैं कि सब द्रव्योंमें जीव ही परम तत्त्व है। अर्थ-जीव ही उत्तमगुणोंका धाम है, सब द्रव्योंमें उत्तम द्रव्य है और सब तत्त्वोंमें परमतत्त्व है, यह निश्चयसे जानो ।। भावार्थ--निश्चयनयसे अपनी आत्माको जानो । यह आत्मा केवलङ्गान, केवलदर्शन, अनन्त मुख, अनन्तवीर्य आदि गुणोंका, अथवा सम्यक्तव, दर्शन, ज्ञान, अगुरुलघु, अवगाहना, सूक्ष्मत्व, वीर्य, अन्याबाध इन आठ गुणोंका, अथवा चौरासी लाख गुणों अथवा अनन्त गुणोंका आधार है। सब द्रव्योंमें यही उत्तम द्रव्य है क्योंकि अजीव द्रव्य-धर्म, अधर्म, काल, आंकाश और पद्गल तो जड़ हैं

१ [सव्बद्ध्वाण ]। २ **ब** जाणेहि (१)। कार्त्तिके० १८

वर्तते । जीवद्रव्यस्य तु चेतनत्वं सर्वेवस्तुप्रकाशकत्वम् उपयोगलक्षणत्वं च वर्तते । अत एव जीवद्रव्यमुत्तमं जानीहि । तत्त्वानां सर्वेतत्त्वानां मध्ये परमतत्त्वं जीवं जानीहि । ॥ २०४॥ जीवस्यैवोत्तमद्रव्यत्वपरमत्वं कथमिति चेदाह्र–

#### अंतर-तच्चं जीवो बाहिर-तचं हवंति सेसाणि। णाण-विहीणं दव्वं हियाहियं णेयं जाणेदि॥ २०५॥

[छाया- अन्तस्तर्त्वं जीवः बाह्यतत्त्वं भवन्ति शेषाणि । ज्ञानिविद्यां हिताहितं नैव जानाति ॥] जीव आत्मा अंतरतंत्रं अन्तस्तत्त्वम् आभ्यन्तरतत्त्वम् । शेषाणि तत्त्वानि अजीवासववन्धादीनि पुत्रमित्रकलत्रशरीरगृहादिवेतनाचेत-नादीनि च बाहिरतःचं बाह्यतत्त्वं भवति । जीव एव अन्तस्तत्त्वम् । कृतः । यतः शेषद्रव्याणामचेतनत्वम् । ज्ञानेन विहीनं द्रव्यं पुद्रलधर्माधर्माकाशकालरूपं द्रव्यं हिताहितं हेयोपादेयं पुण्यं पापं सुखदुःखादिकं नैव जानाति । शेषाणां तु अज्ञस्वभावात् , जीवस्य अस्वभावात् सर्वोत्तमत्त्वम् । परमात्मप्रकाशे प्रोक्तं च । "जं णियदव्यहं शिण्णु जहु तं परदस्तु वियाणि । पोग्गल धम्माधम्म णहु कालु वि पंचमु जाणि॥" इति ॥२०५॥ जीवणिरूवणं जीवदव्यस्य निरूपणं समाप्तम् ॥ अय पुद्रलद्रव्यस्तर्दं गाथावट्टेन विवृणोति—

## सच्चो लोयायांसो पुग्गल-दब्बेहिँ सच्चदो भरिदोँ । सुहुमेहिँ बायरेहि य णाणा-विह-सत्ति-जुत्तेहिँ ॥ २०६ ॥

[ छाया—सर्वः कोकाकाशः पुद्रलद्रव्यैः सर्वतः मृतः । सूक्ष्मैः बादरैः च नानाविधशक्तियुक्तैः ॥ ] सर्वः जग-च्क्रेणिवनप्रमाणः लोकाकाशः पुद्रलद्रव्यैः सर्वतः मृतः । कीटक्षैः । पुद्रलद्रव्यैः सूक्ष्मैः बादरैः स्थूलैः । पुनः कीटक्षैः ।

अचेतन हैं किन्तु जीवद्रव्य चेतन है, वह वस्तुओंका प्रकाशक अर्थात् जानने देखनेवाला है; क्योंकि उसका लक्षण उपयोग है। इसीसे जीवद्रव्य ही सर्वोत्तम है। तथा जीव ही सब तत्त्वोंमें परमतत्त्व है ॥ २०४ ॥ आगे कहते हैं कि जीव ही उत्तम और परमतत्त्व क्यों हैं ! अर्थ-जीव ही अन्तस्तत्त्व है, बाकी सब बाह्य तत्त्व हैं । वे बाह्यतत्त्व ज्ञानसे रहित हैं अतः वे हित अहितको नहीं जानते ॥ भावार्थ-आत्मा अभ्यन्तर तत्त्व है बाकीके अजीव, आस्रव, बन्ध वगैरह पुत्र, मित्र, स्त्री, शरीर, मकान आदि चेतन और अचेतन द्रव्य बाह्य तत्त्व हैं । एक जीव ही ज्ञानवान है बाकीके सब द्रव्य अचेतन होने-के कारण ज्ञानसे शून्य हैं। पुद्रल, धर्म, अधर्म, आकाश, और कालद्रव्य हित अहित, हेय, उपादेय, पुण्य पाप, सुख दु:ख वगैरहको नहीं जानते। अतः शेष सब द्रव्योंके अञ्चलभाव होनेसे और जीवके ज्ञानस्त्रभाव होनेसे जीव ही उत्तम है। परमात्मप्रकाशमें कहा भी है—'जो आत्म पदार्थसे जुदा जड पदार्थ है, उसे परद्रव्य जानो । और पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश और पाँचवाँ कालद्रव्य ये सब परद्रव्य जानो। जीवद्रव्यका निरूपण समाप्त हुआ ॥ २०५ ॥ अब छ:गाथाओंके द्वारा पुद्रल द्रव्यका खरूप कहते हैं । अर्थ-अनेक प्रकारकी शक्तिसे सहित सक्ष्म और बादर प्रद्रल द्रव्योंसे समस्त लोकाकाश पूरी तरह भरा हुआ है।। भावार्थ-यह लोकाकाश जगतश्रेणिके घनरूप अर्थात ३४३ राज प्रमाण है । सो यह पूराका पूरा लोकाकाश शरीर आदि अनेक कार्य करनेकी शक्तिसे युक्त तेईस प्रकारकी वर्गणा रूप पुद्रलद्रव्योंसे, जो सूक्ष्म भी हैं और स्थूल भी हैं, भरा हुआ है। उन पुद्रलेंके सूक्ष्म और बादर मेद इस प्रकार कहे हैं-"जिनवर देवने पुद्रल द्रव्यके छ: मेद बतलाये हैं-पृथ्वी, जल, छाया, चक्षुके सिवा शेष चार इन्द्रियोंका विषय, कर्म और एरमाणु । इनमेंसे पृथ्वीरूप पुद्गल द्रव्य बादर बादर है; क्योंकि जो छेदा भेदा जा सके तथा एक जगहसे दूसरी जगह ले जाया जा सके

१ क स ग हे या हे यं। २ व णेव । ३ व जीवणि रूवणं । सन्वी इत्यादि । ४ व भरिओ ।

नानिषशक्तियुक्तैः त्रयोविशतिवर्गणाभिरनेकशरीरादिकार्यकरणशक्तियुक्तैः । तेषां पुद्रलानां सूक्ष्मत्वं बादरत्वं च कथिमिति चेत् । "पुद्रवी जलं च छाया चर्जीरियविसयकम्मपरमाण् । छिन्विहमेयं भणियं पोग्गलद्व्वं जिणवरेहिं ॥" पृथ्वी १ जलं २ छाया ३ चक्कुर्वेजितशेषचतुरिन्दियविषयः ४ कमं ५ परमाणुश्च ६ इति पुद्रलद्रव्यं षोद्धा जिनवरैभीणि-तम्। "बादरबादर १ बादर १ बादरसुहुमं ३ च सुहुमधूलं ४ च । सुहुमं च ५ सुहुमसुहुनं ६ धरादियं होदि छक्भेयं॥" पृथ्वीरूपपुद्रलद्रव्यं बादरबादरम् , छेतुं भेत्तुमम्यत्र नेतुं शक्यं तद्वादरबादरिमस्यर्थः १ । जलं बादरम् , यच्छेत्तुं भेत्तुमशक्यमन्यत्र नेतुं शक्यं तद्वादरसुक्षमम्, यच्छेत्तं भेत्तुमशक्यमन्यत्र नेतुं शक्यं तद्वादरसुक्षमम्, यच्छेत्तं भेत्तुम् अन्यत्र नेतुम् अशक्यं तद्वादरसुक्षमम् । । यश्चकुर्वंजितचतुरिन्दियविषयो बाह्यार्थस्वरसुक्षमस्थूलम् ४ । कर्म सुक्ष्मम्, यह्नव्यं देशाविष-

उसे बादर बादर कहते हैं। जल बादर है; क्योंकि जो छेदा भेदा तो न जासके किन्तु एक जगहसे दूसरी जगह ले जाया जा सके उसे बादर कहते हैं। छाया बादर सूक्ष्म है; क्यों कि जो न छेदा मेदा जासके और न एक जगहसे दूसरी जगह लेजाया जा सके, उसे बादर सुक्ष्म कहते हैं। चक्कुके सिवा शेष इन्द्रियोंका विषय जो बाह्य द्रव्य है जैसे, गन्ध, रस, स्पर्श और शब्द ये सूक्ष्मबादर हैं। कर्म सूक्ष्म हैं: क्योंकि जो द्रव्य देशात्रधि और परमावधिका विषय होता है वह सूक्ष्म है। और परमाणु सूक्ष्म सूक्ष्म है; क्यों कि वह सुर्वाविध ज्ञानका विषय है।" और भी कहा है- "जो सब तरहसे पूर्ण होता है उस पुद्रलको स्कन्ध कहते हैं। स्कन्धके आधे भागको देश कहते हैं और उस आधेके भी आधे भागको प्रदेश कहते हैं। तथा जिसका दूसरा भाग न होसके उसे परमाणु कहते हैं । अर्थात् जो आदि और अन्त विभागसे रहित हो, यानी निरंश हो, स्कन्धका उपादान कारणहो यानी जिसके मेळसे स्कन्ध बनता हो और जो इन्द्रिय गोचर न हो उस अखण्ड अविभागी द्रव्यको परमाणु कहते हैं । आचार्य नेमिचन्द्र वगैरहने पुद्गल द्रव्यकी विभाव व्यंजनप-यीय अर्थात् विकार इस प्रकार कहे हैं—"शब्द, बन्ध, सौक्ष्म्य, स्थौल्य, संस्थान, मेद, तम, छाया, आतप और उद्योत ये पुद्रलद्रव्यकी पूर्याये हैं।" इन पूर्यायोंका विस्तृत वर्णन करते हैं। शब्दके दो मेद हैं-भाषात्मक और अभाषात्मक । भाषात्मक शब्दके मी दो मेद हैं-अक्षरात्मक और अनक्षरात्मक। संस्कृत भाषा, प्राकृतभाषा, अपभंश भाषा, पैशाचिक भाषा आदिके मेदसे अक्षरात्मक शब्द अनेक प्रकारका है, जो आर्य और म्लेन्छ मनुष्योंके व्यवहारमें सहायक होता है। दो इन्द्रिय आदि तिर्यञ्च जीवोंमें तथा सर्वज्ञकी दिव्यध्वनिमें अनक्षरात्मक भाषाका व्यवहार होता है। अभाषात्मक शब्द भी प्रायोगिक और वैम्नसिकके मेदसे दो प्रकारका है। जो शब्द पुरुषके प्रयत्न करनेपर उत्पन्न होता है उसे प्रायोगिक कहते हैं । उसके चार भेद हैं—तत, वितत, घन और सुषिर । वीणा वगैरहके शब्दको तत कहते हैं। ढोल वगैरहके शब्दको वितत कहते हैं। कांसेके बाजेके शब्दको धन कहते हैं। और बांसरी वगैरहके शब्दको सुधिर कहते हैं। जो शब्द खभावसे ही होता है उसे वैस्नसिक कहते हैं । स्निग्ध और रूक्ष गुणके निमित्तसे जो बिजली, मेघ, इन्द्रधनुष आदि बन जाते हैं, उनके शन्दको वैस्रसिक कहते हैं जो अनेक प्रकारका होता है। इस प्रकार शन्द प्रस्लका ही विकार है। अब बन्धको कहते हैं । मिट्टीके पिण्ड आदि रूपसे जो अनेक प्रकारका बन्ध होता है वह केवल पुद्रल पुद्रलका बन्ध है। कर्म और नोकर्मरूपसे जो जीव और पुद्रलका संयोगरूप बन्ध होता है वह द्रव्यबन्ध है और रामद्वेष आदि रूपसे भावबन्ध होता है। बेर वमैरहकी अपेक्षा बेल वमैरह

परमावधिविषयं तत्सूक्मिमिलायैः ५। परमाणुः सूक्ष्मसूक्ष्मम् , यत्सविषयिवषयं तत्सूक्ष्मसृत्यर्थः ६। "खंधं सयरू-समत्यं तस्स य अदं भणंति देसो ति। अदुदं च पदेसो अविभागी चेद परमाण् ॥" स्कन्धं सर्वोशसंपूर्णे भणन्ति तदर्धं च देशम् , अर्धस्यार्धं प्रदेशम् , अविभागीभूतं परमाशुरिति । "आग्रन्तरहितं द्रव्यं विश्लेषरहितांशकम् । स्कन्धोपादानम-ल्यक्षं परमाणुं प्रचक्षते ॥'' तथा पुद्रलद्रव्यस्य विभावव्यक्षनपर्यायान् विकारान् नेमिचन्द्राद्याः प्रतिपादयन्ति । "सहो बंधो सहमो थलो संठाणमेदतमछाया । उज्जोदादवसहिया पुग्गलदव्वस्स पज्जाया ॥" शब्दवन्धसौक्ष्म्यस्थील्य-संस्थानभेदतमञ्खायातपोद्द्योतसहिताः पुद्रलद्रव्यस्य पर्यायाः विकारा भवन्ति । अथ विस्तारः । भाषात्मकोऽभाषात्मकः द्विधा शब्दः । तत्राक्षरानक्षरात्मकमेदेन भाषात्मको द्विधा भवति । तत्राप्यक्षरात्मकः संस्कृतप्राकृतापभ्रंशपैशान्वि-कादिभाषामेदेनार्यम्छेरछमनुष्यादिव्यवहारहेतुर्वहुषा । अनक्षरात्मकस्तु द्वीन्द्रियादितिर्यग्नीवेषु सर्वेज्ञदिव्यध्वनौ च । अभाषात्मकोऽपि प्रायोगिकवैश्रसिकमेदेन द्विविधः। "ततं बीणादिकं ह्रेयं विततं पटहादिकम्। घनं तु कंसतालादि सुषिरं वंशादिकं विदुः ॥" इति क्लोककथितकमेण पुरुषप्रयोगे भवः प्रायोगिकः चतुर्था । विश्रसा स्वभावेन भवो वैश्रसिकः । क्षिभ्यरूक्षत्वगुणनिमित्तो विद्युद्वकामेधाप्रिष्ठरेन्द्रधनुरादिप्रभन्नो बहुधा । इति पुद्रस्य विकार एव शब्दः १। बन्धः कथ्यते। मृत्पिण्डादिरूपेण योऽसौ बहुधा बन्धः स केवलः पुद्रलबन्धः, यस्तु कर्मनोकर्मरूपः जीवपुद्रलसंयोग-बन्धः, असौ द्रव्यबन्धः । रागद्वेषादिरूपो भावबन्धः २ । बिल्बायपेक्षया बदरादीनां सूक्ष्मस्वं परमाणोः साक्षादिति ३ । बदराद्यपेक्षया बिल्वादीनां स्थूलत्वं जगद्यापिनि महास्कन्धे सर्वोत्कृष्टमिति ४ । जीवानां समचतुरस्रन्यप्रोधवाल्मीक-कुञ्जकवामनहुण्डकमेदेन षद् प्रका**रं सं**स्थानम् पुद्रसंस्थानम् । वृत्तत्रिकोणचतुष्कोणमेघपटस।दिव्यक्ताव्यक्तह्पं ब<u>ह</u>्या संस्थानं तदपि पुद्रल एव ५। मेदाः षोढा, अत्करचूर्णखण्डचूर्णिकाप्रतराणुचटनविकल्पात् । तत्रोत्करः काष्टादीनां करपत्रा-दिभिरुत्करः १, चूर्णो यवगोधूमादीनां सक्तुकिणकादिः २, खण्डो घटादीनां कपालशर्करादि ३, चूर्णिका मायमुद्रादीनाम् , ४. प्रतरोऽभ्रपटलाहीनाम् ५. अणुचटनं संतप्तायसपिण्डादिषु अयोधनादिभिर्हन्यमानेषु प्रस्कुलिङ्गनिर्गमः ६, दष्टिप्रतिबन्धकोऽन्धकारस्तम इति भण्यते ७। बृक्षाचाश्रयरूप। मनुष्यादिप्रतिविम्बरूपा वर्णादिविकारपरिणता च छाया ८। उद्दोतः चन्द्रविमाने खद्योतादितिर्थग्जीवेषु च भवति ९। आतपः आदिखविमानेऽन्यत्रापि सूर्यकान्तमणिविशेषादौ पृथ्वीकाये ज्ञातब्यः १०। इति ॥ २०६ ॥

सूक्ष्म होते हैं और सबसे सूक्ष्म परमाणु होता है। बेर वगैरहकी अपेक्षा बेल वगैरह स्थूल होते हैं और सबसे स्थूल जगतन्यापी महास्कन्ध होता है। जीवोंके समचतुरम्न संस्थान, न्यप्रोध परि मण्डल संस्थान, खातिसंस्थान, कुन्जक संस्थान, वामनसंस्थान और हुण्डकसंस्थानके मेदसे जो छः प्रकारका संस्थान होता है वह पौद्गलिक है। इसके सिवा तिकोर चौकोर आदिमेदसे मेधपटल वगैरहमें बननेवाले अनेक प्रकारके न्यक्त और अन्यक्त आकार भी पुद्रलके ही संस्थान हैं। भेदके छः प्रकार हैं—उरकर, चूर्ण, खण्ड, चूर्णिका, प्रतर और अणुचटन। लकड़ीको आरेसे चीरनेपर जो बुरादा मझता है वह उत्कर है। जों, गेहूं वगैरहके आटे और सत्तु वगैरहको चूर्ण कहते हैं। घड़ेके ठीकरोंको खण्ड कहते हैं। उड़द मूंग वगैरहके छिलकोंको चूर्णिका कहते हैं। मेघपटलको प्रतर कहते हैं। तपाये हुए छोहेको हथोड़ेसे पीटनेपर जो फुलिंग निकलते हैं उन्हें अणुचटन कहते हैं। दृष्टिको रोकनेवाले अन्धकारको तम कहते हैं। वह छाया दो प्रकारकी होती है। एक तो मनुष्य वगैरहका प्रतिवृक्षकर और एक जैसा मनुष्यका रूप रंग वगैरह हो हूबहू वैसी ही। चन्द्रमाके विमानमें और जुगुन आदि तिर्यक्षजीवोंमें उद्योत पाया जाता है अर्थात् चन्द्रमाका और जुगुन वगैरहका जो प्रकाश होता है उसे उद्योत कहते हैं। सूर्यके विमानमें तथा सूर्यकान्तमाण वगैरह पृथ्वीकायमें आतप पाया जाता है। अर्थात् इनका जो प्रकाश होता है उसे आतप कहते हैं। १०६॥

## जं इंदिएहिं गिज्झं रूवं-रसै-गंध-फास-परिणामं । तं चिये पुग्गल-दब्वं अणंत-गुणं जीव-रासीदो ॥ २०७॥

[ छाया-यत् इन्द्रियेः प्राह्मं रूपसगन्धस्पर्शपरिणामम् । तत् एव पुद्रलद्रव्यम् अनन्तगुणं जीवराशितः ॥ ] अथ पुद्रलद्रव्यस्य प्राहित्वमस्तित्वं च कथमिति चेदाह । तदेव पुद्रलद्रव्यं जानीहीत्यव्याहार्यम् । तत् किम् । यदिन्दियेः स्पर्शनरसन्प्राणचक्षःश्रोत्राक्षेत्रांद्धां विषयभावं नीतम् । यतः रूपरसगन्धस्पर्शपरिणामम् । अत्र हेत्वर्थे प्रथमा । हेतौ सर्वाः प्रायः । इति जैनेन्द्रव्याकरणे प्रोक्तत्वात् । यथा 'गुरवो राजमार्षां न भक्षणीयाः' इति यथा तथा चायं पुद्रलद्वयम् इन्द्रियप्राद्धां रूपरसगन्धस्पर्शपरिणामत्वात् पुद्रलपर्थायत्वात् । यथा शीतोष्णक्षिम्बरूक्षमृदुक्कश्चामम्बर्णलघुसंज्ञाः अष्टौ स्पर्शानेन्द्रयेण स्पृद्रयन्ते इति स्पर्शाः स्पर्शानेन्द्रयेण प्राह्मा इत्यर्थः १ । तिक्तकद्वक्रकषायाम्बर्णस्वाः पन्न रसाः, रसनेन्द्रयेण रस्यन्ते रसाः रसनेन्द्रयेण प्राह्माः इत्यर्थः १ । सुगन्धदुर्गन्धसंज्ञो द्वौ गन्धौः गन्धौः प्राप्तिः पन्न वर्षाः । स्वत्रते द्वि श्वयाः ३ । श्वतपीतनीलारुणकृष्णसंज्ञाः पन्न वर्णाः, चक्ष्वरिन्द्रयेण वर्ण्यन्ते इति चक्षः रिन्द्रयेण गोचराः ४ । श्वयते इति श्ववः, कर्णेन्द्रयविषयः ५ । व्यतिरेकेण जीववत् । तिक्तयनमात्रं जीवराशितः । सर्वजीवराशितन्तानन्तसंख्यातयुक्तत्वात् १६ अनन्तगुणं पुद्रलद्भव्यं १६ ख ॥ २०७ ॥ अथ पुद्रलस्य जीवोपकारकारितं गाथाद्वयेन दर्शयति—

अर्थ-जो रूप, रस, गन्ध, और स्पर्शपरिणाम वाला होनेके कारण इन्द्रियोंके द्वारा प्रहण करने योग्य होता है वह सब पुद्रलद्रव्य है। उनकी संख्या जीवराशिसे अनन्तगुणी है। भावार्थ-अब प्रन्थकार पुद्गलद्रव्यका अस्तित्व और ग्रहण होनेकी योग्यता बतलाते हैं-'इसीतरह पुद्गलद्रव्यको जानो' यह वाक्य कपरसे हे हेना चाहिये। पुद्रहदृश्य स्पर्शन, रसना, घाण, चक्षु और श्रोत्र इन्द्रियके द्वारा प्रहण किये जानेके योग्य होता है; क्योंकि उसमें रूप, रस, गन्ध और स्पर्श पाया जाता है। इस गाथामें 'रूत्रसगंधफासपरिणामं' यह प्रथमा विभक्ति हेतुके अर्थमें है । क्योंकि जैनेन्द्र व्याकरणमें हेतुके अर्थमें प्रथमा विभक्ति होनेका कथन है। जैसे किसीने कहा—'गुरवो राजमाषा न भक्षणीयाः।' अर्थात् गरिष्ठ उड़द नहीं खाना चाहिये। इसका आशय यह है कि उड़द नहीं खाना चाहिये क्योंकि वे गरिष्ठ होते हैं- किठनतासे हजम होते हैं। इस वाक्यमें 'गुरवः' प्रथमा विभक्तिका रूप है किन्तु वह हेतुके अर्थमें है। इसी तरह यहाँ भी जानना चाहिये कि पुद्रलद्रव्य इन्द्रियग्राह्य है; क्योंकि उसमें रूप, रस, गन्ध और स्पर्श गुण पाये जाते हैं । जैसे, शीत, उष्ण, स्निम्ध, रूक्ष, मृदु, कठोर, भारी, हल्का ये आठ स्पर्श हैं। जो स्पर्शन इन्द्रियके द्वारा स्पष्ट किये जाते हैं अर्थात् स्पर्शन इन्द्रियके द्वारा प्रहण किये जानेके योग्य होते हैं उन्हें स्पर्श कहते हैं । तिक्त, कटुक, कषाय, आम्ल, मधुर ये पांच रस हैं, जो रसनेन्द्रियके द्वारा अनुभूत किये जाते हैं। सुगन्ध और दुर्गन्ध नामके दो गन्ध गुण हैं। वे गन्ध गुण घाण इन्द्रियके विषय हैं। सफेद, पीला, मीला, लाल और काला, ये पांच वर्ण अर्थात् रूप हैं। जो चक्ष इन्द्रियके द्वारा देखे जाते हैं अर्थात् चक्षु इन्द्रियके विषय होते हैं, उन्हें वर्ण या रूप कहते हैं। जो सुना जाता है उसे शब्द कहते है। शब्द कर्ण इन्द्रियका विषय होता है। इस तरह पुद्रलं द्रव्यमें रूप स्पर्श आदिके होनेसे वह इन्द्रियोंके द्वारा प्रहण किया जा सकता है। अब यह बतलाते हैं कि पुद्गलद्रव्य कितने हैं ! समस्त जीवराशी की संख्या अनन्तानन्त है। उससे मी

१ प राजा माथा। १ छ स रूबरस। १ ब तें विय, म स तं विय।

#### जीवस्स बहु-पयारं उवयारं कुणदि पुग्गलं दव्वं । देहं च इंदियाणि य वाणी उस्सास-णिस्सासं ।। २०८॥

[ छाया-जीवस्य बहुप्रकारम् उपकारं करोति पुद्रलं द्रव्यम् । देहं च इन्द्रियाणि च वाणी उच्छ्वासिनःश्वासम् ॥ ] पुद्रलद्रव्यम् उपकारं करोति । कस्य जीवस्थात्मनः । कीदशम् उपकारम् । बहुप्रकारम् अनेकमेदिभिनं सुखदुः स्वजीवित-मरणादिरूपम् । देहम् औदारिकादिशरीरनिष्पादनम्, च पुनः, इन्द्रियाणि स्पर्शनरसन्द्राणचश्चःश्रोत्राणीति निष्पादनं च । वाणी शब्दः ततविततधनसुविरादिरूपा सप्तस्क्रपद्वापद्याश्वरहरूपानक्षररूपा चा । उच्छ्वासिनःश्वासं प्राणा-पानोदानव्यावरूपमुणकारं जीवस्य विद्धाति ॥ २०८ ॥

#### अण्णं पि एवमाई उव़यारं कुणदि जावै संसारं । मोह-अणाण-मयं पि य परिणामं कुणदि जीवस्स ॥ २०९ ॥

[ छाया-अन्यमि एवमादि उपकारं करोति यावत् संसारम्। मोहाज्ञानमयम् अपि च परिणामं करोति जीवस्य ॥]
पुद्रलः एवमादिकमन्यमि उपकारं शरीरवाष्ट्रानः प्राणाभानाः पुद्रलानां सुखदुःखजीवितमरणोपमहाश्च इलाद्युपकारं
जीवानां करोति । तथाहि । पुद्रला देहादीनां कर्मनोक्ष्मेवाद्यानउच्छ्वासनिःश्वासानां निर्वर्तनकारणभूताः नियमेन
भवन्ति । नतु कर्मापौद्रलिकमनाकारत्वात् , वा आकारवतामौदारिकादीनामेव तथात्वं युक्तमिति । तश्च । कर्मापि
पौद्रलिकमेव लगुडकण्टकादिमूर्तद्रव्यसंबन्धेन पच्यमानत्वात् उदकादिमूर्तसंबन्धेन श्रीह्यादिनत् । वाग्द्रेथा द्रव्यभावमेदात्
तत्र भाववाग् वीर्यान्तरायमतिश्रुतावरणक्षयोपश्चमाङ्गोपाङ्गनामकर्मलाभनिमत्त्वात् पौद्रलिका । तदभावे तद्वृत्त्यभावात् ।
तत्सामध्योपितत्वेन कियावतात्मना प्रेयमाणाः पुद्रलाः वाक्त्वेन परिणमन्तीति द्रव्यवागिष पौद्रलिकैव श्रोत्रेन्दियविषयत्वात् । मनोऽपि तथा द्रेथा । तत्र भावमनः लज्ज्यपयोगलक्षणं पुद्रलाल्यवनात् पौद्रलिकम् । द्रव्यमनोऽपि
ह्यानावरणवीर्यान्तरायक्षयोपश्चमाङ्गोपाङ्गनामकर्मलाभप्रत्ययगुणदोषविचारस्मरणादिस्रावभानाभिमुखस्यात्मनोऽनुमाहकपुद्रलानां तथात्वेन परिणमनात् पौद्रलिकम् । वीर्यान्तरायङ्गानावरणक्षयोपश्चमाङ्गोपाङ्गनामोदयापेक्षणात्मनोदस्यमान-

अनन्तगुणे पुद्गलद्रव्य हैं । यहाँ सोलह १६ का अंक अनन्तानन्त संख्याका सूचक है और 'खं' अनन्तका सूचक है। अतः जबकि जीवराशिका प्रमाण १६ है तब पुद्गल रशिका प्रमाण १६ ख है।। २०७॥ अब दो गाथाओंसे पुद्गलका जीवके प्रति उपकार बतलाते हैं। अर्थ—पुद्गल द्रव्य जीवका बहुत तरहसे उपकार करता है—शरीर बनाता है, इन्द्रियां बनाता है, वचन बनाता है और श्वासोन्ङ्रास बनाता है।। भावार्थ—पुद्गलद्रव्य जीवका अनेक प्रकारसे उपकार करता है। उसे सुख देता है, दुःख देता है, जिलाता है, मारता है, औदारिक आदि शरीरोंको रचता है, स्पर्शन, रसना, प्राण, चक्षु और श्रोत्र इन्द्रियोंको बनाता है, तत वितत घन और सौषिररूप शब्दोंको, अथवा सात खररूप शब्दोंको अथवा बावन अक्षरात्मक और अनक्षरात्मक वाणीको रचता है। और श्वास निश्वास या प्राण अपान वायुको रचता है इस तरह पुद्गल अनेक उपकार करता है। २०८॥ अर्थ—जब तक जीव संसारमें रहता है तब तक पुद्गल द्रव्य इस प्रकारके और भी अनेक उपकार करता है। मोह परिणामको करता है तथा अञ्चानमय परिणामको भी करता है। भावार्थ—पुद्गल द्रव्य जीवके अन्य भी अनेक उपकार करता है; क्योंकि तस्वार्थ सूत्रमें पुद्गलका उपकार बतलाते हुए लिखा है—'शरीरवाड्यनः प्राणापानाः पुद्गलानार'। 'सुख—दुःखजीवितमरणोपप्रहाध ।' जिसका आश्वय यह है कि पुद्गल द्रव्य नियमसे

र स ग बहुष्ययारं। र स णीसासं। २ ब जाम। ४ स ग सतारे। ५ ब मोहं नाण (१), स अण्णाण-, स मोहं, ग मोहं अण्णाणमियं १४, [मोहण्णाण-मयं]।

कम्प्रवायुरच्छ्वासलक्षणः स प्राणः, तेनैय वायुनातमनो बाह्यवायुरभ्यन्तरीक्षियमाणो निःश्वासलक्षणोऽपानः, तो चात्म-नोऽनुप्राहिणो जीवितहेतुत्वात् । ते च मनःप्राणापानाः मूर्तिमन्तः मनसः प्रतिभयहेरवज्ञनिपातादिभिः, प्राणपानयोश्व श्वादिपूतगन्धप्रतिभयेन हस्ततलपुटादिभिर्मुखसंवरणेन श्रेष्मणा वा प्रतिघातदर्शनात् । अमूर्तस्य मूर्तिमद्भिः तदसंभ-वाच । तथा सदसदेवोदयान्तरङ्गहेतौ सति बाह्यद्रव्यादिपरिपाकनिमत्त्वश्चेनोत्पयमानप्रीतिपरितापरूपपरिणामौ सुखदुःखे । आयुष्दयेन भवस्थिति विश्रतो जीवस्य प्राणापानिकयाविशेषव्युच्छेदो मरणम् । तानि सुखदुःखप्राणापान-जीवितमरणान्यपि पौद्रलिकानि मूर्तिमद्वेतुसंनिधाने सति तदुत्पत्तसंभवात् । न केवलं शरीरादीनामेव निर्शृतकारणभूताः पुद्रलानामपि, कांस्यादीनां भस्पादिभिर्जलादीनां कतकादिभिर्लोहादीनां ज्वलनादिभिश्वोपकारदर्शनात् । एवमौदारिक-वैकियिकाहारकनामकमोदयादाहारवर्गणया त्रीणि शरीराण्युच्छ्वासिनःश्वासौ च, तैजसनामकमोदयात् तेजोवर्गणया तेजस-शरीरम् ,कार्मणनामकमोदयात् कार्मणवर्गणया कार्मणशरीरम् , खरनामकमोदयाद्भावर्गणया वचनम् , मनोइन्द्रियावर-णक्षयोपशमोपेतसंज्ञिनोऽङ्गोपाङ्गनामकमोदयात् मनोवर्गणया द्रव्यमनश्च भवतीत्यर्थः । उक्तं च । ''आहारवर्ग्यणादो तिण्णि सरीराणि होति उस्त्रासो । णिस्तासो वि य तेजोवर्गणखंधादु तेजंगं ॥'' औदारिकविक्रयिकाहारकनामानि शीणि

शरीर, कर्म, नोकर्म, वचन, मन उच्छास निश्वास वगैरहमें कारण होता है। शङ्का—कर्म धौद्गलिक नहीं हैं; क्योंकि वे निराकार होते हैं। जो आकारवाले औदारिक आदि शरीर हैं उन्हींको पौद्गलिक मानना उचित है ? समाधान - ऐसा कहना उचित नहीं है, कर्म भी पौद्गलिक ही है: क्योंकि उसका विपाक लाठी, काण्टा वगैरह मूर्तिमान इन्यके सम्बन्धसे ही होता है। जैसे धान वगैरह जल, वायु, धूप आदि मूर्तिक पदार्थीके सम्बन्धसे पकते हैं अतः वे मूर्तिक हैं वैसे ही पैरमें काण्टा लग जानेसे असाता वेदनीय कर्मका विपाक होता है और गुड़ वगैरह मिष्टान्नका भोजन मिलनेपर साता वेदनीय कर्मका विपाक होता है ! अतः कर्म मी पौद्रलिक ही है । वचन दो प्रकारका होता है-भाव वचन और द्रव्यवचन । भाववचन अर्थात् बोलनेकी सामर्थ्य मतिझानावरण, श्रुतज्ञानावरण और वीर्यान्तराय कर्मके क्षयोपरामसे तथा अंगोपांग नामकर्गके लाभके निमित्तसे होती है अतः वह पौद्गलिक है; क्योंकि यदि उक्त कर्मोंका क्षयोपशम और अंगोपांग नाम कर्मका उदय न हो तो भाववचन नहीं हो सकता । और भाववाक् रूप शक्तिसे युक्त क्रियावान् आत्माके द्वारा प्रेरित पुद्रछही वचनरूप परिणमन करते हैं अर्थात् बोलनेकी शक्तिसे युक्त आत्मा जब बोलनेका प्रयत्न करता है तो उसके तालु आदिके संयोगसे पुद्रलस्कन्ध वचनरूप हो जाते हैं उसीको द्रव्यवाक् कहते हैं । अतः द्रव्यवाक् भी पौद्रालिक ही है क्योंकि वह श्रोत्र इन्द्रियका विषय है। मन भी दो प्रकारका होता है-द्रव्यमन और भावमन । भावमनका लक्षण लब्धि और उपयोग है। ज्ञानावरणके क्षयोपशम विशेषका नाम लब्धि है और उसके निमित्तसे जो आत्माका जानने रूप भाव होता है वह उपयोग है। अतः भावमन लिब्ध और उपयोगरूप है। वह पुद्गलका अवलम्बन पाकर ही होता है अतः पौद्ग-लिक है। ज्ञानावरण और वीर्थान्तराय कर्मके क्षयोपराम तथा अंगोपांग नाम कर्मके उदयसे जो पुद्रल मन रूप होकर गुण दोषका विचार तथा स्मरण आदि व्यापारके अभिमुख हुए आत्माका उपकार करते हैं उन्हे द्रव्यमन कहते हैं । अतः द्रव्य मन पौद्रलिक है । वीर्यान्तराय और ज्ञानावरण कर्मके क्षयोपराम तथा अंगोपांग नामकर्मके उदयके निमित्तसे जीव जो अन्दरकी वायु बाहर निका-लता है उसे उच्छ्वास अथवा प्राण कहते हैं। और वही जीव जो बाहरकी वायु अन्दर लेजाता है उसे निश्वास अथवा अपान कहते हैं। ये दोनों उच्छ्रास और निश्वास आत्माके उपकारी हैं; क्योंकि उसके

शरीराणि उच्छासनिःश्वासौ चाहारवर्गणाया भवन्ति । तेजोवर्गणास्कन्धैस्तेजःशरीरं भवति । "भासमणवग्गणादो कमेण भासामणं च कम्मादो । अद्वृतिहक्षमपद्ग्वं होदि ति जिणिहिं णिहिहं ॥" भाषावर्गणास्कन्धैश्वतुर्विधमाषा भवन्ति । मनोवर्गणास्कन्धैदेवयमनः । कार्माणवर्गणास्कन्धैरष्टविधं कमेति जिनैनिर्दिष्टम् इति । जाव संसारं यावरकालं संसारं मर्यादीकृत्य जीवानां पुद्रला उपकारं कुर्वन्ति । संसारमुक्तानां न । अपि पुनः, जीवस्य मोहं ममत्वलक्षणं परिणामं परिणति पुद्रलः शरीरमुवणैक्षप्यगृहवक्षाभरणादिक्ष्यः करोति । च पुनः, अञ्चानमयं अक्षानिर्वृतं मूढं बहिरात्मानं करोति ॥ २०९ ॥ जीवजीवानामपकारं प्रकटीकरोति—

## जीवा वि दु जीवाणं उवयारं कुणदि सन्त्र-पचक्खं। तत्थ वि पहाण-हेर्ड पुण्णं पावं च णियमेणं ।। २१०॥

जीवित रहने में कारण होते हैं। तथा ये मन, प्राण और अपान मूर्तिक हैं; क्योंकि मयको उत्पन्न करने वाले वज़पात आदिके होनेसे मनका प्रतिघात होता है। और भयंकर दुर्गन्धके भयसे जब हम हथेलीसे अपना मुँह और नाक बन्द करलेते हैं अथवा जखाम होजाता है तो प्राण अपान रुक जाते हैं यानी हम श्वास नहींले सकते । अतः ये मूर्तिक हैं: क्योंकि मूर्तिमानके द्वारा अमूर्तिकका प्रतिधात होंना असंभव हैं तथा अन्तरंग कारण सातावेदनीय और असातावेदनीय कर्मका उदय होनेपर और बाह्य कारण द्रव्य क्षेत्र काल भाव आदिके परिपाकके निमित्तसे जो प्रीतिरूप और संतापरूप परिणाम होते हैं उन्हें सुख और दुःख कहते हैं। आयुकर्मके उदयसे किसी एक भवमें स्थित जीवकी श्वासोच्छास कियाका जारी रहना जीवन है और उसका नष्ट होजाना मरण है। ये सुख दःख जीवन और मरण भी पौद्गलिक हैं: क्योंकि मूर्तिमानके होनेपर ही होते हैं। ये पुद्गल केवल शरीर वगैरहकी उत्पत्तिमें कारण होकर जीवका ही उपकार नहीं करते. किन्तु पद्गल पद्गलका मी उपकार करते हैं-जैसे राखसे कांसेके बर्तम साफ होजाते हैं. निर्मली डालनेसे गदला पानी साफ हो जाता है और आगमें गर्म करनेसे लोहा शुद्ध हो जाता है। इसी तरह औदारिक नामकर्म, वैक्रियिक नामकर्म और आहारक नामकर्मके उदयसे आहार वर्गणाके द्वारा तीनों शरीर और म्हासोच्छास बनते हैं। तैजस नामकर्मके उदयसे तेजोवर्गणाके द्वारा तैजस शरीर बनता है, कार्मण नामकर्मके उदयसे कार्मण वर्गणाके द्वारा कार्मणशरीर बनता है। खरनाम कर्मके उदयसे भाषावर्गणाके द्वारा वचन बनता है। और मन इन्द्रियावरण कर्मके क्षयोपशमसे यक्त संज्ञीजीवके अंगोपांग नामकर्मके उदयसे मनोवर्गणाके द्वारा द्रव्यमन बनता है। गोम्मटसारमें भी कहा है-- आहार वर्गणासे औदारिक. वैक्रियिक और आहारक दारीर तथा स्वास उच्छास बनते हैं। तेजोवर्गणासे तैजसदारीर बनता है। भाषा वर्गणासे भाषा बनती है, मनोवर्गणासे द्रव्यमन बनता है और कार्मण वर्गणासे आठों द्रव्यकर्म बनते हैं ऐसा जिन भगवान ने कहा है।" इस तरह जब तक जीव संसारमें रहते हैं तब तक पुद्गल जीवोंका उपकार करते रहते हैं। किन्तु जब जीव संसारसे मुक्त होजाते हैं तब पुद्गल उनका कुछ मी उपकार नहीं करते। तथा जीवमें जो ममस्वरूप परिणाम होता है वह मी शरीर, सोना, चांदी, मकान, बस्न, अलकार आदि पुद्रलोंके निमित्तसे ही होता है। पुद्रल ही अज्ञानमयी भावोंसे बहिरात्माको मूढ़ बनाता है ॥ २०९ ॥ जीवका जीवके प्रति उपकार बतलाते हैं । अर्थ-जीव मी जीवोंका उपकार

१ ब छ ग हेउ, स हेऊं, म हेउं। २ म नियमेण।

[ छाया-जीवाः अपि तु जीवानाम् उपकारं कुर्वन्ति सर्वेप्रत्यक्षम् । तत्र अपि प्रधानहेतुः पुण्यं पापं च नियमेत॥] अपि तु जीवा जनतवः जीवानां जनत्ताम् उपकारं कुर्वन्ति । सर्वेषां प्रत्यक्षं यया भवति तथा जीवाः जीवानामुपप्रदं कुर्वन्ति । तथा च स्त्रे 'परस्परोपप्रहो जीवानाम्' अन्योन्यम् उपकारेण जीवानां जीवा वर्तन्ते । यथा खामी मृत्यं वित्त-त्यागदिना उपकारं करोति, मृत्यस्वं खामिनं हितप्रतिपादनाहितप्रतिषेधादिना, आचार्यः शिष्यस्थोभयळोकफळप्रदोपदेशान्त्रियानुष्ठानाभ्याम्, विष्यस्त्रमातुकृत्ययुत्त्रपुषकाराधिकारैः पादमर्वनादिना च । एवं पितृपुत्रयोः स्त्रीभन्तेः मित्र-मित्रयोः परस्परमुपकारसद्भावः । अपिशब्दात् अनुपकारानुभयाभ्यां वर्तन्ते । तत्य वि तत्रापि परस्परमुपकारकरणे नियमेनावस्यं पुण्यं शुभं कर्म पापम् अशुभं कर्म प्रधानहेतु मुख्यकारणम् ॥ २९० ॥ अथ पुद्रलस्यास्य महर्ती शक्ति निरूपयति-

## का वि अउच्चा दीसदि पुग्गल-दब्वस्स एरिसी' सत्ती । केवल-णाण-सहावो विणासिदो जाइ जीवस्स ॥ २११ ॥

[ छाया-का अपि अपूर्वा दरयते पुद्रलद्रव्यस्य ईदशी शक्तिः । केवलज्ञानस्वभावः विनाशितः यया जीवस्य ॥ ] पुद्रलद्रव्यस्य सुवर्णरत्नमाणिक्यरूप्यधनधान्यगृह्हद्वादिशरीरकलत्रपुत्रमित्रादिचेतनाचेतनमिश्रपदार्थस्य शक्तिः कार्पि काचिदलक्ष्या अद्वितीया अपूर्वा । पुद्रलद्रव्यं विहाय नान्यत्र लभ्यते । अपूर्वा शक्तिः समर्थता ईदशी दश्यते । कस्य ।

करते हैं यह सबके प्रत्यक्ष ही है। किन्तु उसमेंभी नियमसे पुण्य और पापकर्म कारण हैं।। भावार्थ-यह सब कोई जानते हैं कि जीव भी जीवका उपकार करते हैं। तत्त्वार्थ सूत्रमें भी कहा है-'परस्परो-पप्रहो जीवानाम्।' अर्थात् जीव मी परस्परमें एक दूसरेका उपकार करते हैं। जैसे खामी धन वगैरह देकर सेवकका उपकार करता है । और सेवक हितकी बात कहकर तथा अहितसे रोककर खामीका उपकार करता है। गुरु इस लोक और परलोकमें फल देनेवाला उपदेश देकर तथा उसके अनुसार आचरण कराकर शिष्यका उपकार करते हैं। और शिष्य गुरुकी आज्ञा पालन करके तथा उनकी सेवा शुश्रुषा करके गुरुका उपकार करते हैं। इसी तरह पिता पुत्र, पति पन्नि, और मित्र मित्र परस्परमें उपकार करते हैं। 'अपि' शब्दसे जीव जीवका अनुपकार मी करते हैं, और न उपकार करते हैं और न अनुपकार करते हैं। इस उपकार वगैरह करनेमें भी मुख्य कारण अभ और अअभ कर्म हैं। अर्थात यदि जीवके ग्रुभ कर्मका उदय होता है तो दूसरे जीव उसका उपकार करते हैं या वह स्वयं दूसरे जीवोंका उपकार करता है और यदि पाप कर्मका उदय होता है तो दूसरे जीव उसका उपकार नहीं करते हैं अथवा वह दूसरोंका उपकार नहीं करता है ॥ २१० ॥ आगे इस पुद्रलकी महती शक्तिको बतलाते हैं। अर्थ-पुद्रल द्रव्यकी कोई ऐसी अर्पूर्व शक्ति है जिससे जीवका जो केवलज्ञान खमाव है, वह मी विनष्ट हो जाता है ॥ भावार्थ-सोना, चांदी, मणि, मुक्ता, धन, धान्य, हाट,हवेली, शरीर, स्त्री, पुत्र, मित्र आदि अचेतन, चेतन और चेतन अचेतन रूप पदार्थों में कोई ऐसी अपूर्व अदृश्य शक्ति है जिस पौद्रलिक शक्तिके द्वारा जीवका केवलज्ञान रूप स्वभाव विनष्ट हो जाता है। आराय यह है कि जीवका स्रभाव अनन्तज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त सुख और अनन्त वीर्य है। किन्तु अनादिकालसे यह जीव जन्म-मरणके चक्रमें पड़ा हुआ है। इसे जो वस्तु अच्छी लगती है उससे यह राग करता है और जो वस्तु इसे बुरी लगती है उससे द्वेष करता है। इन रागरूप और द्वेषरूप परिणामोंसे नवे

१ व स प्रसी १२ म स सहाओ, ग सहाउ १३ ग विणासदो १ ४ व पुद्रलनिक्षपणं ॥ धम्म इत्यादि । कार्तिकै० ९६

पुद्रलद्रव्यस्य । ईट्सी कीट्सी राकिः । यया पुद्रलद्रव्यस्य शक्त्या जीवस्यातमनः केवलज्ञानस्वभावी विनाधितो याति जायते वा । जीवस्य स्वरूपम् अनन्तचतुष्ट्यं विनाशयतीत्यर्थः । मोहाज्ञानोत्पादस्वभावात् पुद्गलानाम् । उक्तं च । ''कम्मइं दिढचणचिक्कणइं गरुयईं मेरसमाणि । जाजवियक्सण जीवज्ञ उप्पहि पाडहिं ताइं ॥'' इति पुद्रलद्रव्यनिरूप-णाधिकारः ॥ २९१ ॥ अथ धर्माधर्मयोः कृतसुपकारं निरूपयति—

# धम्ममधम्मं दव्वं गमण-हाणाण कारणं कमसो । जीवाण पुरगठाणं बिण्णि वि लोगं-प्यमाणाणि ॥ २१२ ॥

[ छाया-धर्मम् अधर्मे द्रव्यं गमनस्थानयोः कारणं क्रमशः । जीवानां पुद्रलानां द्वे अपि लोकप्रमाणे ॥ ] जीवानां पुद्रलानां च गमनस्थानयोधेमेद्रव्यमधर्मेद्रव्यं च क्रमेण कारणं भवति । गतिपरिणतानां जीवपुद्रलानां धर्मद्रव्यं गमनसहकारिकारणं भवति । द्वष्टान्तमाह । यथा मत्स्यानां जलं गमनसहकारिकारणं तथा धर्मास्तिकायः । स्वयं तान् जीवपुद्रलान् तिष्ठतः नैव नयति । तथाहि, यथा सिद्धो भगवान् अमूर्तो निःकियस्त्यैवाप्रेरकोऽपि सिद्ध-वदनन्तश्चानिद्युणस्क्रपोऽहमिस्यादिव्यवहारेण सविकस्पसिद्धभक्तियुक्तानां निश्चयेन निर्विकस्पसमाधिकपस्त्रकीयोपादान-

कर्मींका बन्ध होता हैं। ये कर्म पौद्रलिक होते हैं। इन कर्मींका निमित्त पाकर जीवको नया जन्म लेना पडता है। नया जन्म लेनेसे नया शरीर मिलता है। शरीरमें इन्द्रियां होती हैं। इन्द्रियोंके द्वारा विषयोंको प्रहण करता है। विषयोंको प्रहण करनेसे इष्ट विषयोंसे राग और अनिष्ट विषयोंसे द्वेष होता है। इस तरह राग-द्वेषसे कर्मबन्ध और कर्मबन्धसे राग-द्वेषकी परम्परा चलती है। इसके कारण जीवके स्वाभाविक गुण विकृत होजाते हैं, इतना ही नहीं, किन्तु ज्ञानादिक गुण कमींसे आकृत हो जाते हैं। कमींसे ज्ञानादिक गुणोंके आकृत होजानेके कारण एक साथ समस्त द्रव्य पर्यायोंको जाननेकी शक्ति रखने-वाला जीव अरुपज्ञानी होजाता है। एक समयमें वह एक द्रव्यकी एक ही स्थूल पर्यायको मामूली तौरसे जान पाता है। इसीसे ग्रन्थकारका कहना है कि उस पुद्गलकी शक्ति तो देखो जो जीवकी शक्तिको भी कुण्ठित कर देता है। पौद्रलिक कर्मोंकी शक्ति बतलाते हुए परमारमप्रकाशमें मी कहा है-'कर्म बहुत बलवान हैं, उनको नष्ट करना बड़ा कठिन है, वे मेरुके समान अचल होते हैं और ज्ञानादि गणसे यक्त जीवको खोटे मार्गमें डाल देते हैं ।। २११ ॥ आगे धर्मद्रव्य और अधर्मद्रव्यके उपकारको बतलाते हैं । अर्थ-धर्मद्रव्य और अधर्मद्रव्य जीव और पद्रलेंके अभसे गमनमें तथा स्थितिमें कारण होते हैं । तथा दोनों ही लोकाकाशके बराबर परिमाणवाले हैं ॥ भावार्थ—जैसे मछलियोंके गमनमें जल सहकारी कारण होता है वैसे ही गमन करते हुए जीवों और पुद्रलोंके गमनमें धर्मद्रव्य सहकारी कारण होता है। किन्तु वह ठहरे द्वए जीव-पुद्रलोंको जबरदस्ती नहीं चलाता है। इसका खुलासा यह है कि जैसे सिद्ध परमेष्ठी अमूर्त, निष्क्रिय और अप्रेरक होते हैं, फिर भी 'सिद्धकी तरह मैं अनन्त ज्ञानादि गुणखरूप हूं' इत्यादि व्यवहार रूपसे जो सिद्धोंकी सविकरप भक्ति करते हैं, अथवा निश्चयसे निर्विकरप समाधिरूप जो अपनी उपादान शक्ति है, उस रूप जो परिणमन करते हैं उनकी सिद्ध पद प्राप्तिमें वह सहकारी कारण होते हैं, वैसे ही अपनी उपादान शक्तिसे गमन करते हुए जीव और पुद्रलोंकी गतिका सहकारी कारण धर्मद्रव्य है। अर्थात् गमन करनेकी शक्ति तो जीव और पुद्रल द्रव्यमें खभावसे ही है । धर्मद्रव्य उनमें वह शक्ति पैदा

१ वा छोस।

कारणपरिणतानां भव्यानां सिद्धगतेः सहकारिकारणं भवति, तथा निःक्रियोऽम्तोंऽप्रेरकोऽपि धर्मासिकायः सकीयोपादानकारणेन गच्छतां जीवपुद्रलानां गतेः सहकारिकारणं भवति । लोकप्रसिद्धदृष्टान्तेन तु मत्यादीनां जलिदिविस्थिभायः । अपि पुनः, स्थितिवतां जीवानां पुद्रलानां च स्थितेः अधमंद्रव्यं सहकारिकारणं भवति । दृष्टान्तः । छाया पिथकानाम् । स्वयं गच्छतः जीवपुद्रलान् सो अधर्मास्तिकायः नैव धरति । तथ्या । स्वयंवितिसमुत्पन्नसुखामृतक्षं परमस्वास्थ्यं यथि निश्चयेन स्वरूपे स्थितिकारणं भवति । तथा "तिद्धो हं सुद्धो हं अणंतणाणादिगुणसिनद्धो हं । देहपमाणो णिचो असंखदेसो अमुत्तो य ॥" इति गाथाकथितसिद्धभक्तिक्षपेणेह पूर्वसिकत्पावस्थायां सिद्धोऽपि यथा भव्यानां बहिरङ्गसहकारिकारणं भवति, तथैव स्वकीयोपादानकारणेन स्थयेव तिष्ठतां जीवपुद्रलानाम् अधर्मद्रव्यं स्थितेः सहकारिकारणं भवति, तथैव स्वकीयोपादानकारणेन स्थयेव तिष्ठतां जीवपुद्रलानाम् अधर्मद्रव्यं स्थितेः सहकारिकारणम् । लोकव्यवहारेण तु छायावद्वा पृथिवीवद्वेति सूत्रार्थः । बिण्णि वि द्वे स्वपि धर्माथमें द्वव्ये लोकप्रमाणे लोकाकाशप्रदेशप्रमाणे स्तः । धर्मद्रव्यमसंख्येयप्रदेशप्रमितम् । अधर्मद्रव्यम् असंख्यातप्रदेशप्रमाणं च भवति ॥ २१२ ॥ अध्यकाशस्वरं निरूपयति—

# सयलाणं दन्वाणं जं दादुं सक्कदे हि अवगासं । तं आयासं दुविहं' लोयालोयाण भेएणं ॥ २१३ ॥

[ छाया-सकलानां इन्याणां यत् दातुं शकोति हि अवकाशम् । तत् आकाशं द्विविधं लोकालोकयोः भेदेन ॥ ] तत्प्रसिद्धं लोकाकाशं जानीहि । हि इति स्फुटम् । यत् लोकाकाशं सकलानां समस्तानां द्रव्याणां जीवपुद्रलघमादिद्रव्याणां यण्णाम् अवकाशम् अवकाशदानम् अवगाहनं दातुं शकोति । यथा वसतिः वसतः स्थितिदानं ददाति । तदपि आकाशं द्विविधं द्विप्रकारं लोकालोकयोभेदेन । धर्माधर्मकालाः पुद्रलजीवाश्च सन्ति यावलाकाशे स लोकाकाशः, लोक्यन्ते दश्यन्ते जीवादिपदार्थो यत्र स लोक अवकाशते इति आकाश लोकाकाश इल्पर्थः ॥ नतु सर्वेषां द्रव्याणाम् अवगाहनशक्तिरस्ति

नहीं कर देता । अतः गमनके उपादान कारण तो वे दोनों खयं ही हैं, किन्तु सहकारी कारण मात्र धर्मद्रव्य है। अर्थात् जब वे खयं चलनेको होते हैं तो वह उनके चलनेमें निमित्त होजाता है। इसी तरह गमन करते हुए जीव और पुद्रल जब खयं ठहरनेको होते हैं तो उनके ठहरनेमें सहकारी कारण अधर्मद्रव्य है। जैसे पथिकोंके ठहरनेमें बृक्षकी छाया सहकारी कारण होती है। किन्तु जैसे वृक्षकी छायाको देखकर मी यदि कोई पथिक ठहरना न चाहे तो छाया उसे बलपूर्वक नहीं ठहराती, वैसे ही अधर्म द्रव्य चलते हुए जीवों और पुद्गलोंको बलपूर्वक नहीं ठहराता है। आशय यह है कि जैसे निश्चयनयसे खसंवेदनसे उत्पन्न सुखामृतरूपी परमखास्थ्य ही जीवकी खरूपमें स्थितिका उपा-दान कारण होता है। किन्तु 'मैं सिद्ध हूँ, शुद्ध हूँ, अनन्तज्ञान आदि गुणोंसे समृद्ध हूँ, शरीरके बराबर हूँ, निस्य हूँ, असंख्यात प्रदेशी हूँ, अमूर्तिक हूँ? इस सविकल्प अवस्थामें स्थित भव्यजीवोंकी स्र है। स्थातिमें सिद्ध परमेष्ठी मी सहकारी कारण हैं, वैसे ही अपनी अपनी उपादान शक्तिसे स्वयं ही ठहरे हुए जीवों और पुद्गलोंके ठहरनेमें अधर्मद्रव्य सहकारी कारण होता है। धर्म और अधर्म नामके दोनोंही द्रव्य छोकाकाशके बराबर हैं । अर्थात् जैसे छोकाकाश असंख्यात प्रदेशी होता है वैसे ही धर्मद्रव्य मी असंख्यात प्रदेशी है और अधर्मद्रव्य भी असंख्यात प्रदेशी है।। २१३ ॥ आगे आकाश द्रव्यका खरूप बतलाते हैं। अर्थ—जो समस्त द्रव्योंको अवकाश देनेमें समर्थ है वह आकाश द्रव्य है। वह आकाश लोक और अलोकके मेदसे दो प्रकारका है।। भावार्थ-जैसे मकान उसमें रहने-वाले प्राणियोंको स्थान देता है वैसे ही जीव पुदल आदि सभी द्रन्योंको जो स्थान देनेमें समर्थ है उसे

१ स य दुनिहा। २ स मेपहिं, ग मेदेण।

नास्ति वा । नास्ति चेत्, किं केनावकाशः कियते यथा पाषाणाद्भिज्ञात् पाषाणादिपिण्डस्य प्रवेशो न । षणां द्रव्याणाम् आकाशस्यावगाह्नगशक्तिरस्ति चेत्, तिर्हे तदुरपत्तिर्दर्शनीया । तथा अन्येन तटस्थेन पुंसा पृच्छयते । भो, भगवन् केवलज्ञानस्यानन्तभागप्रमिताकाशद्रव्यम्, तथाप्यनन्तभागे सर्वमध्यमप्रदेशो लोकस्तिष्ठति सोऽसंख्यातप्रदेशः, तत्रा-संख्यातप्रदेशलोकेऽन्तानन्तजीवाः १६, तेभ्योऽप्यनन्तगुणाः पुद्रलाः १६ ख, लोकाकाशप्रमितासंख्येयकालगुणद्रव्याणि, प्रत्येकं लोकाकाशप्रमितासंख्येयकालगुणद्रव्याणि, प्रत्येकं लोकाकाशप्रमाणं धर्माधर्मद्वयम् इत्युक्तलक्षणाः पदार्थाः कथमवकाशं लभनते इति ॥ २१३ ॥ भगवान् स्वामी गाथाद्वयेन प्रत्युक्तरमाह-

## सन्वाणं दन्वाणं अवगाहण-सत्ति अत्थि परमत्थं । जह भसम-पाणियाणं जीव-पएसाण बहुयाणं ॥ २१४ ॥

[ छाया-सर्वेषां द्रव्याणाम् अवगाहनशक्तिः अस्ति परमार्थतः । यथा भस्मपानीययोः जीवप्रदेशानां जानीहि बहुकानाम् ॥ ] परमार्थतः निश्चयतः सर्वेषां द्रव्याणां जीवपुद्रव्यमाध्यमीकाशकालानां पूर्वोक्तप्रमितसंख्योपेतानाम् अवगाहनशक्तिरस्ति, अवकाशदानसमर्थता विद्यते । यथा भस्मपानीययोः यथा भस्ममध्ये पानीयस्थावगाहोऽस्ति तथा बहुकानां जीवप्रदेशानाम् आकाशे अवकाशकं जानीहि । तथाहि, यथा घटाकाशस्य मध्ये घटसूत् भस्म माति तावन्मात्राव्यकं माति तावन्मात्रा शर्करा माति तावन्मात्रा स्विमीति, तथा सर्वद्रव्याण लोकाकाशे परस्परम् अवकाशकते संमिति । तथा, एकप्रदेपप्रकाशे नान।अदीपप्रकाशवत्, एकप्रदर्शनागगदाणके बहुसुवर्णवत्, पारदगुटिकाशो दग्धवत्, इत्यादिहद्यान्तेन विशिष्टावगाहनशक्तिवशादसंख्यातप्रदेशेऽपि लोके सर्वद्रव्याणामवस्थानमवगाहो न विश्वष्यते इति ॥ २१४ ॥

आकाश द्रव्य कहते हैं। लोक और अलोकके मेदसे एक ही आकाश द्रव्यके दो भाग होगये हैं। जितने आकाशमें धर्म, अधर्म, जीव, पुरूल और काल द्रव्य पाये जाते हैं उसे लोकाकाश कहते हैं । क्योंकि जहाँ जीवादि द्रव्य पाये जावें वह लोक है ऐसी लोक शब्दकी व्युत्पत्ति है। और जहाँ जीवादि द्रव्य न पाये जायें, केवल आकाश द्रव्य ही पाया जाये उसे अलोकाकाश कहते हैं ॥ २१३ ॥ यहाँ शङ्काकार शङ्का करता है कि सब द्रव्योंमें अवगाहन शक्ति है या नहीं ? यदि नहीं है तो कौन किसको अवकाश देता है ! और यदि है तो उसकी उत्पत्ति बतलानी चाहिये । इसरी शक्का यह है कि आकाश द्रव्यको केवलज्ञानके अविभागी प्रतिच्छेदोकें अनन्तर्वे भाग बतलाया है । और उसकें मी अनन्तर्वे भाग लोकाकारा है। वह असंख्यात प्रदेशी है। उस असंख्यात प्रदेशी लोकमें अनन्तानन्त जीव, जीवोंसे भी अनन्तगुने पुद्रल, लोकाकाशके प्रदेशोंके बराबर असंख्यात कालाणु, लोकाकाशके ही बराबर धर्म द्रव्य और अधर्म द्रव्य कैसे रहते हैं ? प्रन्थकार खामी कार्त्तिकेय दो गाथाओंके द्वारा उन शक्काओंका समाधान करते हैं। अर्थ-वास्तवमें सभी द्रव्योंमें परस्पर अवकाश देनेकी शक्ति है। जैसे भस्ममें और जलमें अवगाहन राक्ति है वैसे ही जीवके असंख्यात प्रदेशोंमें जानों **।। भावार्थ**– जीव, पुद्रल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल, समी द्रव्योंमें निश्चयसे अवगाहन शक्ति है। जैसे पानीसे भरे हुए घड़ेमें राख समा जाती है वैसे ही लोकाकाशमें सब द्रव्य परस्परमें एक दूसरेको अवकाश देते हैं। तथा जैसे एक दीपकके प्रकाशमें अनेक प्रदीपोंका प्रकाश समा जाता है. या एक प्रकारके रसमें बहुतसा सोना समाया रहता है अथवा पारदग्रिटकामें दग्ध होकर अनेक वस्तुएँ समाविष्ट रहती हैं, वैसे ही विशिष्ट अवगाहन शक्तिके होनेसे असंख्यात प्रदेशी भी लोकमें सब द्रव्योंके रहनेमें कोई

१ व सची, स अवगाइणदाणसचि परमत्यं, गं सचि परमत्यं। २ म स पप्साण जाण बहुआणं, ग पवैसाण जाण बहुआणं।

# जदि ण हवदि सा सत्ती सहाव-भूदा हि सञ्च-द्व्वाणं। 'एकेकास-पएसे कहैं ता सन्वाणि वट्टंति॥ २१५॥

[ छाया—यदि न भवति सा शक्तिः सभावभूता हि सर्वेद्रव्याणाम् । एकस्मिन् आकाशप्रदेशे क्यं तत् सर्वाणि वर्तन्ते ॥ ] यदि नन्वहो सर्वेद्रव्याणां, हीति रफुटं निश्चयतो वा, सा अवगाहनशक्तिः अवकाशदानसमर्थता स्मानभूता स्वाभाविकी चेत् तो तर्हि सर्वाणि द्रव्याणि एकस्मिन् एकस्मिन् आकाशप्रदेशे क्यं वर्तन्ते सन्ति । पुनरपि यथा जलपूर्णे घटे लवणं माति, अन्यच लोहस्ट्यादिकं माति, तथा एकस्मिन्नाकाशप्रदेशे सर्वेद्रव्यकदम्बं माति । स च कियानमात्रः प्रदेशः इत्युक्ते, आगमे प्रोक्तं च । "जेती वि खेत्तमित्तं अणुणा रुद्धं ख गयणद्व्यं च । तं च पदेसं मणियं अवरावरकारणं जस्सं॥" यस्य परमाणोः परापरकारणं गगनद्रव्यं यावत् क्षेत्रमात्रं परमाणुना व्याप्तं स्कुटं स प्रदेशो भणित इति ॥२९५॥ अथ कालद्रव्यं लक्ष्यति—

### सव्वाणं दव्वाणं परिणामं जो करेदि सो कालो। एकेकास-पएसे सो वहदि एकको चेव ॥ २१६॥

[ श्वाया-सर्वेषां द्रव्याणां परिणामं यः करोति स कालः । एकैकाकाशप्रदेशे स वर्तते एकैकः एव ॥ ] स जगरप्र-सिद्धः कालः निश्चयकालः कथ्यते । स कः । यः सर्वेषां द्रव्याणां जीवपुद्रलादीनां परिणामं पर्यायं नवजीणेतादिलक्षणम् उत्पाद्व्ययधीन्यलक्षणं च । जीवानां स्वभावपर्यायं विभावपर्यायं क्षेत्रमानमायालोभरागद्वेषादिकं नरनारकतियंग्वेदवादि-रूपं च, पुद्रलानां स्वभावपर्यायं रूपरसगन्धादिपर्यायं विभावपर्यायं खणुकत्र्यणुकादिस्कन्धपर्यन्तपर्यायं करेदि कारयति उत्पाद्यतीस्थयः । स च निष्ययकालः । एकैकाकाशप्रदेशे एकस्मिन् एकस्मिन्नकाशप्रदेशे कालाणुः वर्तते एव रक्न-

विरोध नहीं आता ॥ २१४ ॥ अर्थ-यदि सब द्रव्योंमें खभावभूत अवगाहन शक्ति न होती तो एक आकाशके प्रदेशमें सब द्रव्य कैसे रहते ।। भावार्थ-सब द्रव्योंमें अवगाहनशक्ति स्वभावसे ही पाई जाती है। यदि अवगाहनशक्ति न होती तो आकाशके प्रत्येक प्रदेशमें सब द्रव्य नहीं पाये जाते । किन्तु जैसे जलसे भरे हुए घड़ेमें नमक समा जाता है, सूईयां समा जाती हैं, वैसे ही आकाशके एक प्रदेशमें सब द्रव्य रहते हैं। आकाशके जितने भागको पुद्रलका एक परमाणु रोकता है उसे प्रदेश कहते हैं। उस प्रदेशमें धर्म, अधर्म, काल, आदि समी द्रव्य पाये जाते हैं । इससे प्रतीत होता है कि समी द्रव्योंमें खाभाविकी अवगाहन राक्ति है। राङ्का-यदि समी द्रव्योंमें खाभाविक अवगाहन राक्ति है तो अव-काश देना आकाशका असाधारण गुण नहीं हुआ; क्यों कि असाधारण गुण उसे कहते हैं जो दूसरोंमें न पाया जाये ! समाधान-यह आपत्ति उचित नहीं है । सब पदार्थोंको अवकाश देना आकाशका असाधारण लक्षण है, क्योंकि अन्यद्रव्य सब पदार्थोंको अवकाश देनेमें असमर्थ हैं । श्रह्णा-अलोका-कारा तो किसी मी द्रव्यको अवकारा नहीं देता अतः इसमें अवकाशदानकी राक्ति नहीं माननी चाहिये । ममाधान-अलोकाकाञ्चें आकाञ्चे सिवाय अन्य कोई द्रव्य नहीं पाया जाता । किन्त इससे वह अपने खभावको नहीं छोड़ देता ॥ २१५ ॥ अब काल द्रव्यका लक्षण कहते हैं । अर्थ-जो सब द्रव्योंके परिणामका कर्ता है वह कालद्रव्य है। वह कालद्रव्य एक एक आकाशके प्रदेशपर एक एक ही रहता है ॥ मावार्थ-जीव पुद्गल आदि सब द्रव्योंमें नयापन और पुरानापनरूप अथवा उत्पाद व्यय और श्रोव्यरूप परिणाम यानी पर्याय प्रतिसमय हुआ करती है। वह पर्याय दो प्रकारकी

१ स प्रकेशास, गम्पेकास । २ म किई। ३ म स गम्रक्रिको ।

राश्विवत् भिन्नभिन्न एव । तथाहि, षङ्द्रव्याणां वर्तनाकारणं वर्तियता प्रवर्तनलक्षणमुख्यकालः । वर्तनागुणो द्रव्य-निचये एव । तथा सति कालाः रेणैव सर्वद्रव्याणि वर्तन्ते स्वस्वपर्यायः परिणमन्ति । ननु कालस्यैव परिणामिक्रियाप्र-त्वाप्रत्वोपकारो जीवपुद्रलयोः दृश्यते । धर्मायमूर्तद्रव्येषु कथिमिति चेशुक्तं च । "धर्ममाधर्ममादीणं अगुरुलहुगं तु छिहं विवद्धीहिं । हाणीहिं विवद्धतो हायंतो वृद्धदे जम्हा ॥" यतः धर्माधर्मादीनामगुरुलघुगुणाविभागप्रतिच्छेदाः स्वद्रव्यत्वस्य निमित्तभूतशक्तिविशेषाः षड्वृद्धिमिविधमानाः षड्हानिभिश्च हीयमानाः परिणमन्ति । ततः कारणात् तत्रापि मुख्यकालस्येव कारणत्वात् इति । तथा च । "लोगागासपदेसे एक्के जे ठिया हु एक्केका । रथणाणं रासी इव ते कालाण् मुणेयव्या ॥ " एकैकलोकाकाशप्रदेशे ये एकैके भूत्वा रक्षानां राशिरिव भिन्नभिन्नव्यक्तया तिष्ठन्ति ते काला-णवो मन्तव्या । धर्माधर्माकाशा एकैक एव अखण्डद्रव्यत्वात् । कालाणवो लोकप्रदेशमात्रा इति ॥ २९६॥ यथा कालाण्वां परिणमनशक्तिरस्ति तथा सर्वेषां द्रव्याणां स्वभावभूता परिणामशक्तिरस्तीत्वावेदयि।

# णिय-णिय-परिणामाणं णिय-णिय-दव्वं पि कारणं होदि । अण्णं बाहिर-दव्वं णिमित्त-मिंत्तं वियाणेहे ॥ २१७ ॥

ि छाया-निजनिजपरिणामानां निजनिजद्रव्यम् अपि कारणं भवति । अन्यत् बाह्यद्रव्यं निमित्तमात्रं विजानीत् ॥ ] निजनिजपरिणामानां स्वकीयस्वकीयपर्यायाणां जीवानां क्रोधमानमायालोभरागद्वेषादिपर्यायाणां नरनारकादिपर्यायाणां च पुद्रलानाम् औदारिकादिशरीरादीनां चणुकत्र्यणुकादिस्कन्धपर्यन्तानां परिणामानां पर्यायाणां च । निजनिजद्रव्य-मिप, न केवलं कालद्रव्यम् इखिपशब्दार्थः, कारणं हेतुर्भवति, उपादानकारणं स्यात् । उक्तं च । "ण य परिणमिद होती है एक स्वभावपर्याय और एक विभावपर्याय । बिना पर निमित्तके जो स्वतः पर्याय होती है उसे खभावपर्याय कहते हैं । जैसे जीवकी स्वभावपर्याय अनन्तचतुष्टय वगैरह और पुद्रलकी स्वभावपर्याय रूप, रस गन्ध वगैरह । खभावपर्याय सभी द्रव्योंमें होती है । किन्त विभाव पर्याय जीव और पुद्रल द्रव्यमें ही होती है क्योंकि निमित्त मिलनेपर इन दोनों द्रव्योंमें विभावरूप परिणमन होता है । ऋोध, मान, माया और लोभ वगैरह तथा नर, नारक, तिर्यञ्च, और देव वगैरह जीवकी विभावपर्याय हैं और द्वयपुक त्रयपुक स्नादि स्कन्धरूप पुद्रलकी विभावपर्याय है। इन पूर्यायोंके होनेमें जो सहकारी कारण है वह निश्चयकाल है। आशय यह है कि सब द्रव्योंमें वर्तना नामक गुण पाया जाता है किन्तु काल द्रव्यका आधार पाकर ही सब द्रव्य अपनी अपनी पर्यायरूप परिणमन करते हैं । शंका-काल द्रव्यके परिणाम, किया, परत्व, अपरत्व आदि उपकार जीव और पुट्टलमें ही देखे जाते हैं। धर्म आदि अमृत द्रव्योंमें ये उपकार कैसे होते हैं ? समाधान-धर्म आदि अमृत द्रव्योंमें अगुरुख्य नामक जो गुण पाये जाते हैं इन गुणोंके अविभागी प्रतिच्छेदोंमें छ: प्रकारकी हानि और छ: प्रकारकी वृद्धि होती रहती है । उसमें मी निश्चयकाल ही कारण है । अतः सब द्रव्योंमें होनेवाले परिणमनमें जो सहायक है वही निश्चयकाल है। वह निश्चयकाल अगुरूप है और उसकी संख्या असंख्यात है: लोकाकाशके प्रत्येक प्रदेशपर एक एक कालाणु रहोंकी राशिकी तरह अलग अलग स्थित है। सारांश यह है कि धर्म, अधर्म और आकाश द्रन्य तो एक एक ही है, किन्तु कालद्रन्य लोकाकाशके प्रदेशोंकी संख्याके बराबर असंख्यात है ॥ २१६ ॥ आगे कहते हैं कि सभी द्रव्योंमें खभावसे ही परिणमन करनेकी शक्ति है। अर्थ-अपने अपने परिणामोंका उपादान कारण अपना द्रव्य ही होता है। अन्य जो बाह्य द्रव्य है वह तो निमित्त मात्र है ॥ भावार्थ-कारण दो प्रकारका होता है एक उपादान

१ म णिमित्त-मत्तं (१)। २ व वियाणेहि (१)।

सयं सो ण य परिणामेइ यण्णमण्णेहिं । विविद्द्विशामियाणं इविद हु कालो सयं हेदु ॥" स कालः संक्रमविधानेन खगुणैनीन्यद्रव्ये परिणमति, न च परद्रव्यगुणान् खस्मिन् परिणामयि, नापि हेतुकर्तृत्वेनान्यद्रव्यमन्यगुणैः सह परिणामयि । किं तिर्हे विविधपरिणामिकानां द्रव्याणां परिणमनस्य खयमुदासीनिनिमित्तं भवि । यथा कालद्रव्यं तथा सर्वद्रव्यमपि इति । अर्ण्णं बाहिरदव्वं णिमित्तमित्तं वियाणेह, अन्यदिप बाह्यद्रव्यं बहिरक्रद्रव्यं निमित्तमात्रं निमित्तहेतुकं जानीहि त्वम्, हे महानुभाव इति । यथा एकमृत्तिकाद्रव्यं घटघटीशरावोदखनादीनां पर्यायाणामुपादानकारणं कुम्भकारचकचीवरदण्डदोरकजलादिबहिरक्रनिमित्तकारणं च भविते । अथवा इन्धनाप्रिसहकारिकारणोरपक्स्योदन-पर्यायस्य तण्डुलोपादानं कारणं यथा । अथवा नरनारकादिजीवपर्यायस्य जीवोपादानकारणवत् । तथा द्रव्यमपि खखन्पर्यायाणामुत्पादने उपादानकारणम्, अन्यद्रव्यक्षेत्रकालादिकं निमित्तकारणं च शतव्यम् । यथा च लोहधातवः सुवर्णशिक्ताः सन्तो रसोपविद्धाः सन्तः सुवर्णतां यान्ति । तथा सर्वाण्यपि द्रव्याणे खकीयपरिणामयुक्तान्यपि कालादि-सहकारिद्रव्यप्रेरितानि खख्यपर्यायान् जनयन्ति उत्पादयन्तीखर्थः ॥ २९७॥ अयं सर्वेषां द्रव्याणां परस्परमुक्तारः, सोऽपि सहकारिभावेन कारणभावं लभते इत्यावेदयिन

## सञ्चाणं दब्वाणं जो उवयारो हवेइ अण्णोण्णं । सो चिय कारण-भावो हवदि हु सहयारि-भावेण ॥ २१८ ॥

[ छाया-सर्वेषां द्रव्याणां यः उपकारः भवति अन्योन्यम् । स एव कारणभावः भवति खङ सहकारिभावेन ॥ ] सर्वेषां द्रव्याणां जीवपुद्रलादीनाम् अन्योन्यं परस्परं यः उपकारो भवति । हु इति स्फुटम् । सो चिय स एव उपकारः सहकारिकारणभावेन निमित्तकारणभावेन कारणभावो भवति कारणं जायते इत्यर्थः । यथा गुरुः शिष्यादीनां विद्यादि-पाठनेनोपकारं करोति, शिष्यस्तु गुरोः पादमर्दनादिकमुपकारं करोति स उपकारः शिष्यादीनां शास्त्राद्ययगनशक्ति-युक्तानां गुरुकृतविद्याद्ययपनाद्युपकरणं सहकारिकारणतां लभते । यथा कुम्भकारचक्रस्याधस्तनिकाल सहकारिकारणस्वेन

कारण और एक निमित्तकारण । जो कारण खयं ही कार्यरूप परिणमन करता है वह उपादान कारण होता है जैसे संसारी जीव खयं ही ऋोध, मान, माया, लोभ या राग द्वेष आदि रूप परिणमन करता है अतः वह उपादान कारण है। और जो उसमें सहायक होता है वह निमित्तकारण होता है। सब द्रव्योंमें परिणमन करनेकी खाभाविक शक्ति है। अतः अपनी अपनी पर्यायके उपादान कारण तो खयं द्रव्यही हैं । किन्तु काल द्रव्य उसमें सहायक होनेसे निमित्त मात्र होता है । जैसे कुम्हारके चाकमें घूम-नेकी शक्ति खयं होती है, किन्तु चाक कीलका आश्रय पाकर ही घूमता है । इसीसे गोमटसार जीव-काण्डमें काल द्रव्यका वर्णन करते हुए कहा है-'वह काल द्रव्य खर्य अन्य द्रव्यरूप परिणमन नहीं करता और न अन्य द्रव्योंको अपने रूप परिणमाता है। किन्तु जो द्रव्य खयं परिणमन करते हैं उनके परिणमनमें वह उदासीन निमित्त होता हैं' ॥ २१७ ॥ आगे कहते हैं कि समी द्रव्य परस्परमें जो उपकार करते हैं वह भी सहकारी कारणके रूपमेंही करते हैं। अर्थ-सभी द्रव्य परस्परमें जो उपकार करते हैं वह सहकारी कारणके रूपमें ही करते हैं ॥ भावार्थ-ऊपर बतलाया है कि सभी द्रव्य परस्परमें एक दूसरेका उपकार करते हैं। सो यह उपकारभी वे निमित्त कारणके रूपमें ही करते हैं। जैसे गुरु शिष्योंको विद्याध्ययन कराता है। यहाँ विद्याध्ययनकी शक्ति तो शिष्योंमें है। गुरु उसमें केवल निमित्त होता है। इसी तरह शीतकालमें विद्याध्ययन करनेमें अग्नि सहायक होती है, कुम्हारके चाकको घूमनेमें कील सहायक होती है। पुद्रल, शरीर, वचन, मन, श्वासोच्छ्वास, सुख, दुःख, जीवन, मरण, पुत्र, मित्र, स्त्री, मकान, हवेली आदिके रूपमें जीवका उपकार करता है, गमन करते हुए जीव और पुद्गलें-

कारणभाव उपकारो भवति । वा यथा शीतकाले पठतां पुंसाम् अध्ययने अग्निः सहकारिकारणत्वेन उपकारः । तथा च जीवानां पुद्रलः शरीरवचनमनःश्वासोच्छ्वाससुखतुःखजीवितमरणपुत्रभित्रकलत्रादिगृहहहादिकसहकारिकारणरूपेण उपकारं करोति । जीवानां पुद्रलानां च गमनवतां गतेः निमित्तसहकारिकारणत्वेन उपकारः । स्थितिवतां जीवपुद्रलानां स्थितेः बाह्यनिमित्तसहकारिकारणभावेन उपकारः । अवकाशदाने आकाशस्य सर्वेषां द्रव्याणां सहकारिकारणत्वेन उपकारः । जीवपुद्रलानां नवजीणतोत्पादने सहकारिकारणत्वेन कालस्योपकारः । यथाकाशद्रव्यम् अशेषद्रव्याणामा-धारः स्वस्थापि, तथा कालद्रव्यं परेषां द्रव्याणां परिणितपर्यायत्वेन सहकारिकारणं स्वस्थापि यथा इन्धनाग्निसहकारिकारणोत्पत्वस्था तण्डलोपादानकारणम् , कुम्भकारचकचीवरादिबाह्यकारणोत्पत्वस्थ मृतिप्रकारपर्यायस्य मृतिप्रकारणवत् ॥ २१८ ॥ अथ द्रव्याणां स्वभावभूतां नानाशक्तिं कोऽपि निषेद्धं न शक्तोतीत्यावेदयति—

## कालाइ-लिख-जुत्ता णाणा-सत्तीहिं संजुदा अत्था । परिणममाणा हि सयंं ण सक्कदे को वि वारेदुं ॥ २१९ ॥

[ छाया-कालादिलिक्षयुक्ताः नानाशिक्तिः संयुता अर्थाः । परिणममानाः हि खयं न शकोति कः अपि वारयितुम् ॥ ] अर्थाः जीवादिपदार्थाः, हीति स्पुटम्, खयमेव परिणममाणा परिणमनतः पर्यायान्तरं गच्छन्तः सन्तः
कैरिप इन्द्रधरणेन्द्रचक्रवर्त्यादिभिः वारियतुं न शक्यन्ते । कीदक्षास्ते प्रणाः । कालादिलिक्ष्ययुक्ताः कालद्रव्यक्षेत्रभवभावादिसामग्रीप्राप्ताः । पुनरिप कीदक्षास्ते अर्थाः । नानाशक्तिभः, अनेकसमर्थताभिः नानाप्रकारसमावयुक्ताभिः संयुक्ताः । यथा
जीवाः भव्यत्वादिशक्तियुक्ताः रलत्रयादिकाललिंध प्राप्य निर्वान्त, यथा तण्डुलाः ओदनशक्तियुक्ताः इन्धनाग्निस्थालीजलादिसामग्री प्राप्य भक्तपरिणामं लभन्ते । तत्र भक्तपर्यायं तण्डुलानामुभयकारणे सित कोऽपि निषेद्धं न
शकोतिति भावः ॥ २९९ ॥ अथ व्यवद्दारकालं निरूपयति—

## जीवाण पुग्गलाणं जे सुहुमा बादराँ य पज्जाया । तीदाणागद-भूदा सो ववहारो हवे कालो ॥ २२०॥

की गतिमें सहायक धर्म द्रव्य होता है, और ठहरतेमें सहायक अधर्म द्रव्य होता है। सब द्रव्योंको अवकाशदान देनेमें सहायक आकाश द्रव्य होता है, परिणमनमें सहायक काल द्रव्य होता है। ये सब द्रव्य अपना अपना उपकार सहकारि कारणके रूपमें ही करते हैं। तथा जैसे आकाशद्रव्य सब द्रव्योंका आधार है और अपना भी आधार है वैसेही काल द्रव्य अन्य द्रव्योंके परिणमनमें भी सहकारी कारण है और अपने परिणमनमें भी सहकारी कारण है। तथा जैसे अग्निकी सहायतासे उत्पन्न हुई भात पर्या-यका उपादान कारण चावल है और कुम्हारकी सहायतासे उत्पन्न होनेवाली घट पर्यायका उपादान कारण मिट्टी है वैसे ही प्रत्येक द्रव्य अपनी अपनी पर्यायका उपादान कारण होता है। २१८॥ आगे कहते हैं कि द्रव्योंकी स्वभावभूत जो नाना शक्तियाँ हैं उनका निषेध कौन कर सकता है? अर्थ-काल आदि लेक्श्योंसे युक्त तथा नाना शक्तियाँ हैं । वे पदार्थ द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव, और भवरूप साम्प्रीके प्राप्त होनेपर खयं परिणमन करते हुए कौन रोक सकता है?। भावार्थ—सभी पदार्थोंमें नाना शक्तियाँ हैं । वे पदार्थ द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव, और भवरूप साम्प्रीके प्राप्त होनेपर खयं परिणमन करते हैं उन्हें उससे कोई नहीं रोक सकता। जैसे, भव्यत्व आदि शक्ति युक्त जीव काललब्धके प्राप्त होनेपर मुक्त हो जाते हैं । मातरूप होनेकी शक्ति युक्त चावल, ईंधन, आग, वटलोही, जल आदि सामग्रीके निल्नेपर भातरूप होजते हैं । ऐसी स्थितिमें जीवको मुक्त होनेसे और चावलोंको भातरूप होनेसे कौन रोक सकता है। २१९॥ आगे व्यवहार-

१ ग सतीहि संयुदा। २ म स्या। ३ व वायरा।

ि स्राया- जीवानां प्रद्रालानां ये सुक्ष्माः बादराः च पर्यायाः । अतीतानागतभूताः स न्यवहारः भवेत् कारुः ॥ ी स व्यवहारकालो भवेत । व्यवहर्त योग्यो व्यवहारः विकल्पः मेदः पर्याय इत्येकार्थः । व्यवहारकालसम्पं गोम्मदसारे रक्तमस्ति तदुच्यते । 'आविक्रअसंखसमया संखेजाविक समृहमुस्सासी । सन्तरसासी योवी सत्तत्थीवी कवी भणिओ ॥' जयन्ययुक्तासंख्यातसमयराधिः भावितः स्यात् । स समयः किंरूपः । 'अवरा पजायिठिरी खणमेत्तं होदि तं च समओ ति। दोण्हमणूणमदिक्रमकालपमाणं हवे सो दु॥' द्रव्याणां जघन्या पर्यायस्थितिः क्षणमात्रं भवति, सा च समय इत्युच्यते। स च समयः द्वयोर्गमनपरिणतपर्माष्त्रोः परस्परातिक्रमकालप्रमाणं स्यात् । तथा च 'णभएयपएसत्यो परमाणू मंदगइपवृद्देतो । बीयमणंतरखेतं जावदियं जादि तं समयकालो ॥' आकाशस्यैकप्रदेशस्थितपरमाणुः मन्दगतिपरिणतः सन् द्वितीयमनन्तरक्षेत्रं याच्याति स समयाख्यः कालो भवति । स च प्रदेशः कियान् । 'जेतीवि खेत्तमितं अणुणा रुद्धं खु गयणदव्यं च । तं च पदेसं भणियं अवरावरकारणं जस्स ॥ इति समयलक्षणं कथितम् । संख्यातानिलसमूह उच्चासः । स न किरुपः । 'अङ्गस्स अणलसस्स य णिरुवहयस्स य हनेज जीवस्स । उस्सासाणिस्सासी एगो पाणो ति भाद्वीयो ॥' सुस्तिनः अनलसस्य निरुपद्दतस्य जीवस्योच्छ्वासिनःश्वासः स एवैकः प्राणः उक्तो भवेत् । सप्तोच्छ्वासाः स्तोकः । सप्तस्तोकाः लवः । 'अद्भत्तीसद्भलवा णाली वेणालिया मुहत्तं दु । एकसमप्ण हीणं भिण्णमुहुत्तं तदो सेसं ॥' सार्घाष्ट्रात्रिंशक्षवा नाली पटिका दे नाल्यौ मुहूर्तः । स च एक्समयेन हीनो भिन्नमुहूर्तः, उत्कृष्टान्तर्मुहूर्त इस्रर्थः । ततोऽप्रे द्विसमयोनाया आवल्यसंख्यातैकभागान्ताः सर्वेऽन्तर्महर्ताः । अत्रोपयोगिगाथासूत्रम् । 'ससमयमाविष्ठ **भवरं समक**णमुहुत्तयं तु उक्कस्तं । मञ्ज्ञासंखवियप्पं वियाण अंतोसुहत्तमिणं ॥' सधमयाधिकाविकर्जधन्यान्त-र्मुहूर्तः समयोनमुहूर्तः उत्कृष्टान्तर्मुहूर्तः मध्यमाः असंख्यातविकल्पाः मध्यमान्तर्मुहूर्ताः इति जानीहि ॥ 'दिवसो पक्सो मासो उद्घ अवर्ण वस्समेवमावी हु । संखेजासंखेजाणंताओ होदि ववहारो ॥' दिवसः पक्षो मासः ऋतुः भयनं वर्षे युगं पल्योपमधागरोपमकल्पादयः स्फुटम् भावल्यादिमेदतः संख्यातासंख्यातानन्तपर्यन्तं क्रमशः श्रुतावधिकेवलज्ञानविषयविकल्पाः सर्वे व्यवहारकालो भवति । स व्यवहारकालः कथ्यते । स कः । जीवपुद्रलानां ये जीवानां पुद्रलानां च सूक्ष्मा बादराश्च पर्यायाः, तत्र जीवानां सूक्ष्मपर्यायाः केवलक्कानदरीनादिरूपाः, बादरपर्यायाः मतिश्रुताविधमनःपर्यायक्रोधमानमायालोभाज्ञानादिरूपाः नरनारकादिपयीया वा । पुद्रलानां सूक्ष्माः पर्यायाः, अणु-**श्रुकश्र्यणुकादयः स्क्मिनगोदादिशरीररूपाश्च, बादरपर्योयाः पृथ्व्यप्तेजोवायुवनस्पतिशरीरादयः घटपटमुकुटशकटण्डा-**वासपर्वतमेरुविमानादिमहास्कन्धवर्गणापर्यन्ताः । पुनः कीहशास्ते । अतीतानागतभूताः । अतीतकालभविष्यत्कालवर्तमान-काळक्पाः ये केचन अतीतकाळे पर्यायाः जाताः. भविष्यस्काळे भविष्यन्तः पर्यायाः. वर्तमानकाळे समस्तिक्ष्याः

कालका निरूपण करते हैं। अर्थ-जीव और पुद्गल द्रव्यकी जो सूक्ष्म और बादर पर्याय अतीत, अनागत और वर्तमानरूप हैं वही व्यवहार काल है।। भावार्थ-गोम्मटसार जीवकाण्डमें द्रव्योंका वर्णन
करते हुए लिखा है कि एक द्रव्यकी जितनी अतीत, अनागत और वर्तमान अर्थ पर्याय तथा व्यंजन
पर्याय होती हैं उतनी ही द्रव्यकी स्थिति होती है। आशय यह है कि प्रत्येक द्रव्यमें प्रतिसमय परिणमन
होता है। वह परिणमन ही पर्याय है। एक पर्याय एक क्षण अथवा एक समय तक रहती है। एक
समयके पश्चात् वह पर्याय अतीत हो जाती है और उसका स्थान दूसरी पर्याय ले लेती है। इस तरह
पर्यायोंका क्रम अनादिकालसे लेकर अनन्तकाल तक चलता रहता है। अतः प्रत्येक द्रव्य अनादि
अनन्त होता है। पर्याय दो प्रकारकी होती हैं। एक अर्थ पर्याय और एक व्यञ्चन पर्याय। गुणोंके
विकारको पर्याय कहते हैं। सो प्रदेशवत्व गुणके विकारका नाम व्यंजन पर्याय है और अन्य
गुणोंके विकारका नाम अर्थ पर्याय है। धर्मद्रव्य, अधर्मद्रव्य, आकाश, और कालमें केवल अर्थ पर्याय
ही होती है और जीव तथा पुद्गलमें दोनों प्रकारकी पर्याय होती हैं। तथा व्यक्षन पर्याय स्थूल होती
है और अर्थ पर्याय सूक्ष्म होती है। एक अर्थ पर्याय एक समयतक ही रहती है। आकाशके एक प्रदेकार्तिक २०

पर्यायास्त एव कालस्वरूप इति भावः । तथोक्तं च । 'छड्वावद्वाणं सिसं तियकालअस्यपञ्चाये । विज्ञणपञ्चाये वा मिलिदे ताणं ठिदिशादो ॥' षड्ड्व्याणाम् अवस्थानं सहरामेव भवति । त्रिकालभवेषु स्क्ष्मावाग्गोचरानिरस्थाय्यर्थ-पर्यायेषु तद्विपरीतस्थूलवाग्गोचरचिरस्थाय्यर्थव्यञ्चनपर्यायेषु वा मिलितेषु तेषां स्थितत्वात् । इदमेव समर्थयति 'एय-दिवयम्म के अस्थपञ्चया वंजणपञ्चया चावि । तीदाणागदभूदा तावदियं तं हवदि दव्वं ॥' एकस्मिन द्रव्ये ये अर्थपर्याया व्यञ्चनपर्याया वाति। तीदाणागदभूदा तावदियं तं हवदि दव्वं ॥' एकस्मिन द्रव्ये ये अर्थपर्याया व्यञ्चनपर्याया वाति। नाग्यतः अपिशब्दाहृतमानाश्च सन्ति तावद्वयं भवति । तयोः खरूपमाह । 'मूर्तो व्यञ्चनपर्यायो वाग्यम्यो नश्चरः स्थिरः । स्कृमः प्रतिक्षणच्वंसी पर्यायश्चार्थसञ्चनः ॥' 'धर्माधर्मनभःकाला अर्थपर्यायगोनराः । व्यञ्चनपर्याय विह्नयौ द्रावन्यौ जीवपुद्वलौ ॥' ॥ २२० ॥ अथ अतीतानागतवर्तमानपर्यायणां संख्यां व्यवहरति—

## तेसु अतीदा णंतां अणंत-गुणिदा य भावि-पज्जाया। एको विवदृमाणो एत्तिय-मेत्तो विसो कालो ॥ २२१॥

[ छाया-तेषु अतीताः अनन्ताः अनन्तगुणिताः च भाविपर्यायाः। एकः अपि वर्तमानः एतावन्मात्रः अपि स कालः ॥ ] तेषु जीवपुद्रलाबीनाम् अतीतानागतवर्तमानपर्यायेषु मध्ये अतीताः पर्यायाः अनन्ताः, संख्याताविल्युणित-सिद्धराशिष्रमाणः ३१२१ । तु पुनः, भाविपर्यायाः अनन्तगुणिताः अतीतपर्यायात् अनन्तानन्तगुणाः ३१२९ स । वर्तमानः पर्यायः एकोऽपि एकसमयमात्रः । तत्कालपर्यायाकान्तवस्तुभावोऽभिष्ठीयते इति वचनात् । अपि पुनः, स कालः स वर्तमानकालः एतावन्मात्रः समयमात्र इत्यर्थः । अतीतानागतवर्तमानकालस्यः कथितः । तथा गोम्मटसारोक्तं ततुक्यते 'ववहारो प्रण कालो माणुसखेत्तिम्ह जाणिदन्वो दु । जोइसियाणं चारे ववहारो सकु समाणो ति ॥' व्यवहार-

शर्में स्थित परमाणु मन्दगतिसे चलकर उस प्रदेशसे लगे हुए दूसरे प्रदेशपर जितनी देरमें पहुँचता है उतने कालका नाम समय है। व्यवहार, विकल्प, भेद और पर्याय ये सब शब्द एकार्थक हैं अतः न्यवहार या पर्यायके ठहरनेको व्यवहार काल कहते हैं । समय, आवली, उच्छास, स्तोक, लव, नाली, मुहुर्त, दिन, पक्ष, मास, ऋतु, अयन, वर्ष, ये सब व्यवहारकाल हैं । असंख्यात समयकी एक आवली होती है। संख्यात आवळीके समूहको उच्छास कहते हैं। सात उच्छासका एक स्तोक होता है और सात स्तोकका एक लव होता है। साड़े अडतीस लवकी एक नाली होती है। दो नाली अथवा घड़ीका एक महर्त होता है। और एक समय कम महर्तको भिन्न महर्त कहते हैं। यही उत्कृष्ट अन्तर्मृहर्त है। तीस मुहर्तका एक दिनरात होता है। पन्द्रह दिनरातका एक पक्ष होता है। दो पक्षका एक मास होता है और दो मासकी एक ऋतु होती है। तीन ऋतुका एक अयन होता है। दो अयनका एक वर्ष होता है। यह सब व्यवहारकाल है। यह व्यवहारकाल प्रकटरूपसे मनुष्य-लोकमें ही व्यवहृत होता है क्योंकि मनुष्यलोकमें ज्योतिषी देवोंके चलनेके कारण दिन रात आदिका व्यवहार पाया जाता है ॥ २२० ॥ आगे, अतीत, अनागत और वर्तमान पर्यायोंकी संख्या कहते हैं । अर्थ-द्रव्योंकी उन पर्यायोंमें से अतीत पर्याय अनन्त हैं. अनामत पर्याय उनसे अनन्तगुनी हैं और वर्तमान पर्याय एक ही है। सो जितनी पर्याय हैं उतना ही व्यवहारकाल है। भावार्थ-दर्व्योंकी अतीत. अनागत और वर्तमान पर्यायोंकी संख्या इस प्रकार है-अतीत पर्याय अनन्त हैं। अर्थात सिद्धराशिको संख्यात आवलिसे गुणा करनेपर जो प्रमाण होता है उतनी ही एक द्रव्यकी अतीत पर्याय होती हैं। भावि पर्याय अतीत पर्यायोंसे भी अनन्तगुनी होती हैं और वर्तमान पर्याय एक ही होती है। गोम्मटसार जीवकाण्डमें व्यवहार कालके तीन भेद बतलाये हैं-अतीत, अनागत और वर्तमान।

१ म अतीदाऽणंता। २ म ग एको। ३ म ग मित्तो। ४ म द्रव्यचतुष्कनिरूपणं। पुच्य इतादि।

कालः पुनः मनुष्यक्षेत्रे स्फुटं शातव्यः । कृतः । ज्योतिष्काणां चारे स समान इति कारणात् । 'ववहारे पुण तिविहो तीदो वर्ट्रतगो भविस्सो दु । तीदो संखेजाविल्हदसिद्धाणं पमाणो दु ॥' व्यवहारकालः पुनक्तिवः । अतीतानागतवर्तः मानश्रेति । तु पुनः, तत्रातीतः संख्याताविल्युणितसिद्धराशिभेवति ३१२१। कृतः । अशोत्तरधद्दातजीवानां मुक्तिगमन-कालोऽष्टसमयाधिकथण्मासाः तदा सर्वजीवराश्यनन्तैकभागमुक्तजीवानां कियानिति त्रेराशिकागतस्य तत्रमाणत्वात् । प्र ६०८ फ मा ६ इ ३ रूक्षं ३। २०१ 'समयो हु वट्टमाणो जीवाहो स्व्वपोग्गलादो वि । भावी अर्णतगुणिदो इदि ववहारो इवे कालो ॥' वर्तमानकालः खद्ध एकसमयः, भाविकालः सर्वजीवराशितः १६ सर्वपुद्रलराशितो १६ स, प्रयनन्तगुणः १६ खल इति व्यवहारकालिक्षितिशे मणितः । इति धर्माधर्माकालकालह्रव्यचतुष्ट्यनिरूपणं समाप्तम् ॥ २२१ ॥ अथ द्रव्याणो कार्यकारणपरिणामभावं निरूपथिति—

## पुद्य-परिणाम-जुत्तं कारण-भाषेण बट्टदे दब्वं । उत्तर-परिणाम-जुदं तं चिय कज्जं हवे णियमा ॥ २२२ ॥

[ झाया-पूर्वपरिणामयुक्तं कारणमावेन वर्तते द्रव्यम् । उत्तरपरिणामयुक्तं तत् एव कार्यं भवेत् नियमात् ॥ ] द्रव्यं जीवादिवस्तु पूर्वपरिणामयुक्तं पूर्वपर्यायाविष्टं कारणमावेन उपादानकारणस्वेन वर्तते । तदेव द्रव्यं जीवादिवस्तु छत्तरपरिणामयुक्तम् उत्तरपर्यायाविष्टं तदेव द्रव्यं पूर्वपर्यायाविष्टं कारणमूतं मणिमच्यादिना अप्रतिबद्धसामध्यं कारणान्त-रावैकल्याश्व अन्त्यक्षणं कार्यं निष्पादयत्येव । यथा आतानवित्तानात्मकास्तन्तवः अप्रतिबद्धसामध्याः कारणान्तरावैकल्याश्व अन्त्यक्षणं प्राप्ताः पटस्य कारणम्, उत्तरक्षणे पटस्तु कार्यम् । तथा चोक्तमष्टसहस्त्याम् । 'कार्योत्पादः क्षयो हेतोर्नियमात् स्वस्थात् पृथक्' इति ॥ २२२ ॥ अथ त्रिक्वपि कार्रेषु वस्तुनः कार्यकारणभावं निश्चनोति—

## कारण-कज्ज-विसेसा तीसु वि कालेसु हुंति वत्यूणं। एकेक्कम्मि य समए पुब्बुत्तर-भावमासिजा॥ २२३॥

संस्थात आवलीसे सिद्धराशिको गुणा करनेपर जो प्रमाण आये वही अतीतकालका प्रमाण है। इसकी उपपत्ति इस प्रकार है—यदि ६०८ जीवोंके मुक्तिगमन का काल छः माह और आठ समय होता है तो समस्त जीवराशिके अनन्तवें भाग प्रमाण मुक्त जीवोंके मुक्तिगमनका काल कितना है ! इस प्रकार नैराशिक करनेपर जो प्रमाण आता है वही अतीतकालका प्रमाण है। वर्तमानकालका प्रमाण एक समय है। और समस्त जीव राशि और समस्त पुद्रल राशिसे अनन्तगुना भाविकाल है। इस प्रकार व्यवहार कालका प्रमाण जानना चाहिये। इस तरह धर्मद्रल्य, अधर्मद्रल्य, आकाशद्रल्य और कालद्रल्यका वर्णन समाप्त हुआ !! २२१ !! अब द्रल्योंके कार्यकारण भावका निरूपण करते हैं। अर्थ-पूर्व परिणाम सहित द्रल्य कारण रूप है और उत्तर परिणाम सहित द्रल्य नियमसे कार्यरूप है !! मावार्थ-प्रसेक द्रल्यों प्रतिसमय परिणमन होता रहता है, यह पहले कहा है। उसमेंसे पूर्वक्षणवर्ती द्रल्य कारण होता है । वहां लकही कारण है और कोयला कार्य हो। तथा कोयला कारण और राख कार्य है क्योंकि आप्तमीमांसामें भगवान समन्तभद्रने कहा है। तथा कोयला कारण और राख कार्य है क्योंकि आप्तमीमांसामें भगवान समन्तभद्रने कहा है ति कारणका विनाश ही कार्यका उत्पाद है। अतः पहली पर्याय नष्ट होते ही दूसरी पर्याय उत्पन्न होती है। इसल्विय पूर्वप्याय उत्तर पर्यायका कारण है और उत्तर पर्याय पूर्व पर्यायका कार्य है। इस तरह प्रलेक द्रल्यमें कार्य कारण भावकी परम्परा समझ लेनी चाहिये॥ २२२॥ आगे तीनों कार्लोम क्रुके कार्य कारण कारण भावकी परम्परा समझ लेनी चाहिये॥ २२२॥ आगे तीनों कार्लोम क्रुके कार्य कारण कारण कारण कारण कार्य कार्य कार्य कारण कारण कारण कारण कारण कारण है और उत्तर पर्याय प्रव पर्यायका कार्य है। इस तरह प्रलेक कारण कारण मावकी परम्परा समझ लेनी चाहिये॥ २२२॥ आगे तीनों कार्लोम क्रुके कार्य कारण कारण मावकी परम्परा समझ लेनी चाहिये॥ २२२॥ आगे तीनों कार्लोम वस्तुके कार्य कारण कारण मावकी परम्परा समझ लेनी चाहिये॥ २२२॥ आगे तीनों कार्लोम वस्तुके कार्य कारण

१ कम स तिस्छ, गतस्छ। २ कस होति (१)। ३ म मासेका।

[ झाया—कारणकार्यविशेषाः त्रिषु अपि कालेषु भवन्ति वस्तृताम् । एकैकस्मिन् च समये पूर्वोत्तरभावमासाय ॥ ] वस्तृतां जीवादिद्रव्याणां, त्रिष्वपि कालेषु अतीतानागतवर्तमानस्य लेषु कालेषु, एकैकस्मिन् एकस्मिन् एकस्मिन् समये सणे सणे कारणकार्यविशेषाः हेतुकलभावाः द्रव्यपर्यायस्या भवन्ति । कि कृत्या । पूर्वोत्तरभावमाश्रित्य, पूर्व-पर्यायम् उत्तरपर्यायं च आश्रित्य श्रित्वा, एकैकस्मिन् समये वस्तृत्तपादव्ययश्रीव्यातमकं भवाते । 'उत्पादव्ययश्रीव्ययुक्तं सत्' । इति उमास्तातिवचनात् । यथा एकस्मिन् समये मृत्पिण्डस्य विनाश एव घटस्योतपादः मृद्वव्येण श्रीव्यम् इत्येकस्मिन् चेव समये पूर्वोत्तरभावेन कारणकार्यस्योण उत्पादविनाशी स्तः ॥ २२३ ॥ अथानन्तधर्मात्मकं वस्तु निर्णयिति—

## संति अणंताणंता तीसु वि कालेसु सब-दवाणि । सबं पि अणेयंतं तत्तो भणिदं जिणेंदेहिं ॥ २२४॥

[ श्राया-सन्ति अनन्तानन्ताः त्रिषु अपि काढेषु सर्वद्रव्याणि । सर्वम् अपि अनेकान्तं ततः भणितं जिनेन्द्रैः ॥ ] तत्तो ततः तस्मात्कारणात् जिनेन्द्रैः सर्वेद्रीः सर्वेमपि वस्तु नत्वेकम् अनेकान्तम् अनेकान्तात्मकं निस्पतिस्यायनेकान्तस्यं, यतः सर्वद्रव्याणि सर्वाणि जीवपुद्रस्राधीनं वस्तुनि, त्रिष्वपि कालेषु अतीतानागतवर्तमानकालेषु, अनन्तानन्ताः सन्ति अनन्तानन्तपद्सिष्ठत्यानिस्यायनेकधभिविशिष्टानि भवन्ति । अतः सर्वं जीवपुद्रस्यः विकेन्द्रैः सप्तभक्त्या कृत्वा अनेकान्तं भणितम् । तत्कथिनित चेदुच्यते । 'एकस्मिष्ठविरोधेन प्रमाणनयवाक्यतः । सदादिकश्यना या च सप्तभन्नीति सा मता ॥' स्यादस्ति । स्यात्कथंचित् विविक्षितप्रकारेण स्वद्व्यसक्षेत्रस्रकालसभावचतुः

भावका निश्चय करते हैं। अर्थ-वस्तुके पूर्व और उत्तर परिणामको लेकर तीनोंही कालोंमें प्रस्थेक समयमें कारणकार्यभाव होता है।। भावार्थ-वस्तु प्रति समय उत्पाद, व्यय और प्रौव्यात्मक होती है। तत्त्वार्थसूत्रमें उसे ही सत् कहा है जिसमें प्रतिसमय उत्पाद व्यय और ध्रौव्य होता है। जैसे. मिट्टीका पिण्ड नष्ट होकर घट बनता है। यहाँ मिट्टीके पिण्डका विनाश और घटका उत्पाद एक ही समयमें होता है तथा उसी समय पिण्डका विनाश और घटका उत्पाद होनेपर मी मिट्टी मौजूद रहती है। इसी तरह एकही समयमें पूर्व पर्यायका विनाश और उत्तर पर्यायका उत्पाद प्रत्येक द्रव्यमें प्रति समय होता है। अतः तीनों कालोंमें प्रलेक द्रव्यमें कारण कार्यकी परम्परा चाछ रहती है। जो पर्याय अपनी पूर्व पर्यायका कार्य होती है वही पर्याय अपनी उत्तर पर्यायका कारण होती है। इस तरह प्रत्येक द्रव्य खयं ही अपना कारण और खयं ही अपना कार्य होता है ॥ २२३ ॥ आगे यह निश्चित करते हैं कि वस्त अनन्तधर्मात्मक है। अर्थ-सब द्रव्य तीनोही कालोंमें अनन्तानन्त हैं। अतः जिनेन्द्र-देवने समीको अनेकान्तात्मक कहा है।। भावार्थ-तीनोंही कालोंमें प्रत्येक द्रव्य अनन्तानन्त है; क्योंकि प्रति समय प्रत्येक द्रव्यमें नवीन नवीन पर्याय उत्पन्न होती है और पुरानी पर्याय नष्ट होजाती है फिर भी द्रव्यकी परम्परा सदा चाल रहती है। अतः पर्यायोंके अनन्तानन्त होनेके कारण द्रव्य भी अनन्तानन्त है। न पर्यायोंका ही अन्त आता है और न द्रव्यका ही अन्त आता है। इसीसे जैनधर्ममें प्रस्थेक वस्तको अनेक धर्मवाली कहा है। इसका खुळासा इस प्रकार है। जैनधर्ममें सत् ही द्रव्यका लक्षण है, असत् या अभाव नामका कोई खतंत्र तत्त्व जैन धर्ममें नहीं माना । किन्तु जो सत् है वही दृष्टि बदलनेसे असत् हो जाता है। न कोई वस्तु केवल सत् ही है और न कोई वस्तु केवल असत् ही है। यदि प्रत्येक वस्तुको केवल सत् ही माना जायेगा तो सब वस्तुओंके सर्वथा सत् होनेसे उनके बीचमें जो मेद देखा जाता है उसका लोप हो जायगा। और उसके लोप होनेसे सब वस्तएँ परस्परमें

रै क्वृत्वि**द्** 'उमास्वामि' इति पाठः । २ **छ स ग** जिणंदेहि ।

ष्ट्रयापेक्षया द्रव्यमस्तीत्वर्यः ॥ १ ॥ त्यानात्ति । त्यात् कर्यनित् विवक्षितप्रकारेण परद्रव्यपरक्षेत्रपरकारुपरभावचतुष्ट्या-पेक्षया द्रव्यं नास्तीत्यर्थः ॥ २ ॥ स्यादस्तिनास्ति । स्यात्कयंचित् विवक्षितप्रकारेण क्रमेण स्वद्रव्यपरद्रव्यादिचतुष्ट्रया-पेक्षया द्रव्यमस्तिनास्तीत्यर्थः ॥ ३ ॥ स्यादवक्तव्यम् । स्यात् कर्यचित् विवक्षितप्रकारेण युगपद्वक्तुमशक्यत्वात् , क्रमप्रव-र्तिनी भारतीति वचनात्, युगपत्खद्रव्यपरद्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्षया द्रव्यमवक्तव्यमिखर्थः ॥४॥ स्यादस्खवक्तव्यम्। स्याद कथंचित् विवक्षितप्रकारेण खद्रव्यादिचतुष्टयापेक्षया [ युगपरखद्रव्यपरद्रव्यादिचतुष्टयापेक्षया च स्यादरस्यवक्तव्यम् इत्यर्थः ॥ ५ ॥ त्यानास्त्यवक्तन्यम् । स्यात् कथंचित् विवक्षितप्रकारेण परहन्यादिचतुष्ट्यापेक्षया युगपत्स्वहन्यपरहन्यादि-चत्रष्ट्रयापेक्षया च व द्रव्यं नास्त्यवक्तव्यमित्यर्थः ॥ ६ ॥ स्यादित्तनास्त्यवक्तव्यम् । स्यात् कर्यचित् विवक्षितप्रकारेण क्रमेण खपरह्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्षया युगपत्खपरह्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्षया च द्रव्यमस्ति नास्त्यवक्तव्यमित्सर्थः ॥ ७ ॥ तथा एकस्मिन् समये एकमपि द्रव्यं खद्रव्यचतुष्ट्यापेक्षया कथंचित्सत् परद्रव्यचतुष्ट्यापेक्षया कथंचित् असत्, तद्रव्यापेक्षया एकमेक हो जायेंगी। उदाहरण के लिये, घट और पट ये दोनों वस्तु हैं। किन्तु जब हम किसीसे घट लानेको कहते हैं तो वह घट ही लाता है। और जब हम पट लानेको कहते हैं तो वह पट ही लाता है। इससे सिद्ध है कि घट घट ही है पट नहीं है, और पट पट ही है घट नहीं है। अतः दोनोंका अस्तित्व अपनी २ मर्यादामें ही सीमित है, उसके बाहर नहीं है। यदि वस्तुएं इस मर्यादाका उछंघन कर जायें. तो सभी वस्तएँ सबरूप हो जायेंगी । अतः प्रत्येक वस्त खरूपकी अपेक्षासे ही सत है और पररूप-की अपेक्षासे असत है। जब हम किसी वस्तुको सत् कहते हैं तो हमें यह घ्यान रखना चाहिये कि वह बस्तु खरूपकी अपेक्षासे ही सत् कही जाती है, अपनेसे अन्य वस्तुओंके खरूपकी अपेक्षा संसारकी प्रस्नेक वस्तु असत् है। देवदत्तका पुत्र संसार भरके मनुष्योंका पुत्र नहीं है और न देवदत्त संसार भरके पुत्रोंका पिता है । इससे क्या यह नतीजा नहीं निकलता कि देवदत्तका पुत्र पुत्र है और नहीं मी है। इसी तरह देवदत्त पिता है और नहीं मी है। अतः संसारमें जो कुछ सत् है वह किसी अपेक्षासे असत् भी है। सर्वेषा सत् या सर्वेषा असत् कोई वस्तु नहीं है। अतः एक ही समयमें प्रत्येक द्रव्य सत् भी है और असत् भी है । खरूपकी अपेक्षा सत् है और परद्रव्यकी अपेक्षा असत् है। इसी तरह एक ही समयमें प्रत्येक वस्तु नित्य भी है और अनित्य भी है। द्रव्यकी अपेक्षा नित्य है. क्योंकि द्रव्यका विनाश नहीं होता, और पर्यायकी अपेक्षा अनित्य है: क्योंकि पर्याय नष्ट होती है। तथा एकही समयमें प्रत्येक वस्तु एक भी है और अनेक मी है। पर्यायकी अपेक्षा अनेक है क्योंकि एक वस्तुकी अनेक पर्यायें होती हैं और द्रव्यकी अपेक्षा एक है। तथा एकही समयमें प्रस्थेक वस्तु भिन्न भी है और अभिन्न भी है। गुणी होनेसे अभेदरूप है और गुणोंकी अपेक्षा मेदरूप है; क्योंकि एक वस्तुमें अनेक गुण होते हैं। इस तरह वस्तु अनन्त धर्मात्मक है। उस अनन्त धर्मात्मक वस्तुको जानना उतना कठिन नहीं है जितना शब्दके द्वारा उसका कहना कठिन है; क्योंकि एक झान अनेक धर्मोंको एक साथ जान सकता है किन्तु एक शब्द एक समयमें बस्तुके एक ही धर्मको कह सकता है। इसपर भी शब्दकी प्रवृत्ति वक्ताके अधीन है। वक्ता वस्तुके अनेक धर्मों मेंसे किसी एक धर्मकी मुख्यतासे वचनव्यवहार करता है। जैसे देवदत्तको एक ही समय में उसका पिता भी प्रकारता है और उसका पुत्र भी पुकारता है। पिता उसे 'पुत्र' कहकर पुकारता है और उसका पुत्र उसे 'पिता' कहकर प्रकारता है। किन्तु देवदत्त न केवल पिता ही है और न केवल पुत्र ही है। किन्तु पिता भी है और पुत्र भी है। इस लिये पिताकी दृष्टिसे देवदत्तका पुत्रत्वधर्म मुख्य है और शेष धर्म गौण हैं

निल्यत्वं पर्यायापेक्षयानिल्यत्वम्, इव्यापेक्षया एकत्वं पर्यायापेक्ष्यानेकत्वम्, गुणगुणिभावेन भिष्ठत्वं तयोरव्यतिरेकेण कथंचित् अभिष्ठत्वम् इलायनेकधर्मातमकं वस्तु अनन्तानन्तपर्यायात्मकं इव्यं कथ्यते ॥ २२४॥ अथ वस्तुनः कथंकारित्वमिति निगदति—

# जं वत्थु अणेयंतं तं चिय कज्जं करेदि' णियमेण । बहु-धम्म-जुदं अत्थं कज्ज-करं दीसदे' लोए ॥ २२५ ॥

और पुत्रकी दृष्टिसे देवदत्तका पितृत्वधर्म मुख्य है और शेष धर्म गौण हैं। क्योंकि अनेक धर्मात्मक वस्तुके जिस धर्मकी विवक्षा होती है वह धर्म मुख्य कहाता है और रोष धर्म गीण । अतः वस्तुके अनेक धर्मात्मक होने और शब्दमें पूरे धर्मोंको एक साथ एक समयमें कह सकनेकी सामर्थ्य न होनेके कारण, समस्त वाक्योंके साथ 'स्यात्' शब्दका व्यवहार आवश्यक समझा गया, जिससे सुनने वालोंको कोई धोखा न हो । यह 'स्यात' शब्द विवक्षित धर्ममें इतर धर्मोंका द्योतक या सचक होता है। 'स्यात्' का अर्थ है 'कथंचित्' या 'किसी अपेक्षासे'। यह बतलाता है कि जो सत् है वह किसी अपेक्षासे ही सत् है। अतः प्रस्थेक वस्तु 'स्यात् सत्' और 'स्यात् असत्' है। इसीका नाम स्याद्वाद है। वस्तुके प्रस्नेक धर्मको लेकर अविरोध पूर्वक विधिप्रतिषेधका कथन सात भङ्गोंके द्वारा किया जाता है। उसे सप्तभंगी कहते हैं। जैसे वस्तुके अस्तित्व धर्मको लेकर यदि कथन किया जाये तो वह इस प्रकार होगा-'स्यात् सत्' अर्थात् वस्तु खरूपकी अपेक्षा है १। 'स्यात् असत्'-वस्तु परूपकी अपेक्षा नहीं है २ । 'स्यात् सत् स्यात् असत्'-वस्तु खरूपकी अपेक्षा है और पररूपकी अपेक्षा नहीं है ३। इन तीनों वाक्योंमेंसे पहला वाक्य वस्तु का अस्तित्व बतलाता है, दूसरा वाक्य नास्तित्व बतलाता है, और तीसरा वाक्य अस्तित्व और नास्तित्व दोनों धर्मोंकी ऋमसे बतलाता है। इन दोनों धर्मीको यदि कोई एक साथ कहना चाहे तो नहीं कह सकता, क्योंकि एक शब्द एक समयमें विधि और निषेधमेंसे एकका ही कथन कर सकता है। अतः ऐसी अवस्थामें वस्तु अवक्तव्य ठहरती है अर्थात् उसे शब्दके द्वारा नहीं कहा जा सकता। अतः 'स्यात् अवक्तव्य' यह चौथा भक्क है ४। सप्तभंगीके मूल ये चार ही भंग हैं । इन्हींको मिलानेसे सात भंग होते हैं । अर्थात् चतुर्थ भंग 'स्यात् अवक्तन्य' के साथ ऋमसे पहले, दूसरे और तीसरे भंगको मिलानेसे पांचवां, छठा और सातवा भंग बनता है। यथा, स्यात् सदवक्तव्य ५, स्यादसदवक्तव्य ६, और स्यात् सदसदवक्तव्य ७। यानी वस्तु कथंचित् सत् और अवक्तव्य है ५, कथंचित् असत् और अवक्तव्य है ६, तथा कथंचित् सत्, क्यंचित् असत् और अवक्तव्य है ७। इन सात मंगोंमेंसे वस्तुके अस्तित्व धर्मकी विवक्षा होनेसे प्रथम भंग है, नास्तित्व धर्मकी विवक्षा होनेसे दूसरा भंग है। क्रम से 'अस्ति' 'नास्ति' दोनों धर्मीकी विवक्षा होनेसे तीसरा मंग है। एक साथ दोनों धर्मींकी विवक्षा होनेसे चौथा भंग है। अस्तित्व धर्म-के साथ युगपत् दोनों धर्मोंकी विवक्षा होनेसे पांचवा भंग है। नास्तित्व धर्मके साथ युगपत दोनों धर्मों की विवक्षा होनेसे छठा भंग है। और ऋमसे तथा युगपत् दोनों धर्मों की विवक्षा होनेसे सातवां भंग है। इसी तरह एक अनेक, निस्य अनिस्य आदि धर्मोंमें भी एककी विधि और दूसरेके निषेधके द्वारा सप्तभंगी लगा लेनी चाहिये ॥ २२४ ॥ आगे बतलाते हैं कि अनेकान्तात्मक वस्त ही अर्थ-

१ सक्देइ (?)। २ इट ससागदीसह।

[ छाया-यत् वस्तु अनेकान्तं तत् एव कार्यं करोति नियमेन । बहुधमेयुतः अर्थः कार्यकरः दृश्यते लोके ॥ ] तदेव वस्तु दृश्यं जीवादिपदार्थं नियमेन अवश्यंभावेन कार्यं करोति । यद्वस्तु अनेकान्तम् अनेकलरूपम् अनन्तधर्मातमकम् अनन्तानन्तगुणपर्यायात्मकम् । तथा चोक्तं जैनेन्द्रे श्रीप् ज्यपादेन । 'तिद्धिरनेकान्तात् ।' लोके जयति, अर्थः जीवादि-पदार्थः, बहुधमेयुक्तः सदस्त्रित्यानित्यभिन्नाभिन्नास्तिनास्त्याचनेकल्लभावयुक्तः, कार्यकरः अर्थकियाकारी, दृश्यते अव-लोक्यते । [ एकमपि दृश्यं कथं सप्तमङ्गातमकं भवति । प्रश्नपरिद्वारमाह । ] यथा एकोऽपि देवदत्तः पुमान् गौणमुख्य-विवक्षावसेन बहुप्रकारो भवति । पुत्रापेक्षया पिता भण्यते । सोऽपि स्वकीयपित्रपेक्षया पुत्रो भण्यते । मातुलापेक्षया भागिनेयो भण्यते । स एव भागिनेयापेक्षया मातुलो भण्यते । मार्यापेक्षया भर्ता भण्यते । सण्यते । सणन्त्रपेक्षया भ्राता भण्यते । विपक्षापेक्षया श्रात्रभण्यते । इष्टापेक्षया मित्रं भण्यते, इत्यादि । तथैकमपि दृश्यम् अनेकात्मकम् इत्यायनेक-धर्मावष्टः पुरुषः अनेककार्यं कुर्वन् दृष्टः । एवं सर्वं वस्तु अनेकान्तात्मकं सत्त्वाद् इत्ययं हेतुः सर्वस्य वस्तुनः अनेक-धर्मत्वं साध्यत्येव ॥ २२५ ॥ अथ सर्वयेकान्तवस्तुनः कार्यकारित्वं प्रतिरुणद्धि—

#### एयंतं पुणु दबं कज्जं ण करेदि लेस-मेत्तं पि। जं पुणु ण करदि कज्जं तं बुच्चदि केरिसं दबं॥ २२६॥

कियाकारी है। अर्थ-जो वस्तु अनेकान्तरूप है वही नियमसे कार्यकारी है: क्योंकि लोकमें बहुत धर्मयुक्त पदार्थ ही कार्यकारी देखा जाता है।। भावार्थ-अनेक धर्मात्मक वस्तु ही कोई कार्य कर सकती है। इसीसे पुज्यपादने अपने जैनेन्द्र व्याकरणका प्रथम सूत्र 'सिद्धिरनेकान्तात्' रखा है। जो बतळाता है किसी भी कार्यकी सिद्धि अनेकान्तसे ही हो सकती है। उदाहरणके लिये जो वादी बस्तको नित्य अथवा क्षणिक ही मानते हैं उनके मतमें अर्थिकया नहीं बनती । कार्य करनेके दो ही प्रकार हैं एक कमसे और एक एकसाथ । निस्यवस्तु कमसे काम नहीं कर सकती; क्योंकि सब कार्योंको एक साथ उत्पन्न करनेकी उसमें सामर्थ्य है। यदि कहा जाये कि सहायकोंके मिलनेपर निस्य पदार्थ कार्य करता है और सहायकोंके अभावमें कार्य नहीं करता । तो इसका यह मतलब हुआ कि पहले वह निस्मपदार्थ कार्य करनेमें असमर्थ था. पीछे सहकारियोंके मिलनेपर समर्थ हुआ। तो असमर्थ स्वभावको छोड़कर समर्थ स्वभावको प्रहण करनेके कारण वह सर्वथा निस्य नहीं रहा । सर्वेषा नित्य तो वही हो सकता है जिसमें कुछ भी परिवर्तन न हो। यदि वह नित्य पदार्थ एक साथ सब काम कर लेता है तो प्रथम समयमें ही सबकाम करलेनेसे दूसरे समयमें उसके करनेको कुछ भी काम शेष न रहेगा । और ऐसी अवस्थामें वह असत् हो जायेगा: क्यों कि सत् वही है जो सदा कुछ न कुछ किया करता है। अतः ऋमसे और एक साथ काम न कर सकनेसे निस्पर्वस्तुमें अर्थक्रिया नहीं बनती । इसी तरह जो वस्तुको पर्यायकी तरह सर्वेषा क्षणिक मानते हैं उनके मतमें भी अर्थिकिया नहीं बनती । क्योंकि क्षणिक वस्तु ऋमसे तो कार्य कर नहीं सकती; क्योंकि क्षणिक तो एक क्षणवर्ती होता है. अत: वहाँ क्रम बन ही कैसे सकता है किमसे तो वही कार्य कर सकता है जो कुछ क्षणों तक ठहर सके । और यदि वह कुछ क्षणों तक ठहरता है तो वह क्षणिक नहीं रहता । इसी तरह क्षणिक वस्तु एक साथ भी काम नहीं कर सकती क्योंकि वैसा होनेसे कारणके रहते हुए ही कार्यकी उत्पत्ति हो जायेगी. तथा उस कार्यके कार्यकी भी उत्पत्ति उसी क्षणमें हो जायेगी। इस तरह सब गड़बड़ हो जायेगी । अतः वस्तुको द्रव्यकी अपेक्षा नित्य और पर्यायकी अपेक्षा अनित्य मानना ही उचित है। तभी वस्तु अर्थिकयाकारी बन सकती है। २२५।। आगे कहते है कि सर्वथा एकान्त रूप

१ सस्य पुण । २ समित्तं (१) । ३ सपुण ।

[ छाया-एकान्तं पुनः द्रव्यं कार्यं न करोति लेशमात्रम् अपि । यत् पुनः न करोति कार्यं तत् उच्यते कीदृशं द्रव्यम् ॥ ] पुनः एकान्तं द्रव्यं जीवादिवस्तु सर्वथा नित्यं सर्वथा सत् सर्वथा भिन्नं सर्वथेकं सर्वथानित्यसित्यादिधर्मनितिश्चं वस्तु लेशमात्रमपि [ एकमपि ] कार्यं न करोति, तुच्छमपि प्रयोजनं न विद्धाति । कुतः । सद्यन्तित्याकानित्याद्येकान्तेषु क्रमयौगपद्याभावात् कार्यकारित्याभावः । यत्पुनः द्रव्यं कार्यं न करोति तत्कीदृशं द्रव्यमुच्यते । यदेवार्थिकयाकारि सदेव परमार्थसत् । यद्वस्तु क्रमेण युगपच अर्थिकयां करोति तदेव वस्तु उच्यते । यद्यिकयां न करोति सरविषाणवत्, वस्त्वेव न स्यादिति । तथा चोक्तं च । 'दुन्यैकान्तमारूढा भावा न स्वार्थिका हि ते । स्वार्थिकाश्च विपर्यस्ताः सकलङ्का नया यतः ।' तत्कथम् । तथाहि । सर्वथा एकान्तेन सद्द्रपस्य न नियतार्थव्यवस्था संकरादिवाभावे द्रव्यस्थाप्यभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावे द्रव्यस्थाप्यभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावे द्रव्यस्थाप्यभावः । अर्थिकयाभावः सर्वयेकरूपत्वात् , वर्थिकयाकारित्वाभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावे द्रव्यस्थाप्यभावः । अर्थिकयाभावः सर्वयेकरूपत्वात् । विशेषाभावे सामान्यस्थाप्यभावः । 'निर्वशेषं हि सामान्यं मवेत् सर्विषाणवत् । सामान्यरहितत्वाच विशेषस्तद्वदेव हि ॥' इति इयः । अनेकपक्षेऽपि तथा द्रव्यभावो निराधारत्वात् आधाराध्याभावाच । भेदपक्षेऽपि विशेषसभावानां निराधारत्वात् अर्थिकयाकारित्वाभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावे द्रव्यस्थाप्यभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावे द्यस्थाप्यभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावे व्यस्थाप्यभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावे व्यस्थाप्यभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावे व्यस्थाप्यभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावे व्यस्थाप्यभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावे ।

बस्त कार्यकारी नहीं है। अर्थ-एकान्त खरूप द्रव्य लेशमात्र भी कार्य नहीं करता। और जो कार्य नहीं करता उसे द्रव्य कैसे कहा जा सकता है ।। भावार्थ-यदि जीवादि वस्तु सर्वेथा नित्य या सर्वेथा सत् या सर्वधा भिन्न, अथना सर्वधा एक या सर्वधा अनित्य आदि एकान्त रूप हो तो वह कुछ भी कार्य नहीं कर सकती। और जो कुछ भी कार्यकारी नहीं उसे वस्तु या द्रव्य कैसे कहा जा सकता है: क्योंकि जो कुछ न कुछ कार्यकारी है वही वास्तवमें सत् है । सत् का लक्षण ही अर्थिकिया है। अतः जो कुछ भी काम नहीं करता वह गधेके सींगकी तरह अवस्तु ही है। कहा भी है-'दुर्नयके विषयभूत एकान्त रूप पदार्थ वास्तविक नहीं हैं' क्योंकि दुर्नय केवल खार्थिक हैं, वे अन्य नयोंकी अपेक्षा न करके केवल अपनी पृष्टि करते हैं, और जो खार्थिक अत एव विपरीत होते हैं वे नय सदोष होते हैं'। इसका खुलासा इस प्रकार है। यदि वस्तुको सर्वथा एकान्तसे सद्भुप माना जायेगा तो संकर आदि दोशोंके आनेसे नियत अर्थकी व्यवस्था नहीं बनेगी। अर्थात् जब प्रत्येक वस्तु सर्वेथा सत् खरूप मानी जायेगी तो वह सब रूप होगी। और ऐसी स्थितिमें जीव, पुद्गल आदिके भी परस्परमें एक रूप होनेसे जीव पुद्गलका मेद ही समाप्त हो जायेगा। इसी तरह जीव जीव और पुद्रल पुद्रलका भेद भी समाप्त हो जायेगा। तथा वस्तुको सर्वधा असद्भुप माननेसे समस्त संसार शून्य रूप हो जायेगा । इसी तरह वस्तुको सर्वथा निस्न मानने से वह सदा एकंट्रप रहेगी। और सदा एक रूप रहनेसे वह अर्थक्रिया नहीं कर सकेगी तथा अर्थक्रिया न करनेसे वस्तुका ही अभाव हो जायेगा। वस्तुको सर्वथा क्षणिक माननेसे दूसरे क्षणमें ही वस्तुका सर्वथा विनाश हो जानेसे वह कोई कार्य कैसे कर सकेगी। और कुछ भी कार्य न कर सकनेसे वस्तु-का अस्तित्व ही सिद्ध नहीं हो सकेगा। इसी तरह वस्तुको सर्वथा एक रूप माननेपर उसमें विशेष धर्मका अभाव हो जायेगा क्योंकि वह सर्वथा एकरूप है। और विशेष धर्मका अभाव होनेसे सामान्य धर्मका भी अभाव हो जायेगा क्योंकि बिना विशेषका सामान्य गधेके सींगकी तरह असत् है और बिना सामान्यका विशेष भी गधेके सींगकी तरह असत् है। अर्थात् न बिना सामान्यके

द्रव्यस्याप्यभावः । सर्वेथा निलः अनिलः एकः अनेकः भेदः अभेदः कथम् । तथा सर्वेथात्मनः अवैतन्यपक्षेऽिप सकल-चैतन्योच्छेदः स्थात् । मूर्तस्यैकान्तेन आत्मनो न मोक्षस्यावाप्तिः स्थात् । सर्वेथा अमूर्तस्यापि तथात्मनः संसार्विलोपः स्यात् । एकप्रदेशस्यैकान्तेनाखण्डपरिपूर्णस्यात्मनो अनेककार्यकारित्वभेव हानिः स्थात् सर्वथानेकप्रदेशत्वेऽिप तथा तस्यानर्थकार्यकारित्वं स्वस्वभावसून्यताप्रसंगात् । शुद्धस्यैकान्तेन आत्मनो न कर्ममलकलङ्कावलेपः । सर्वथा निरञ्जन-स्वात् । इति सर्वयैकान्ते नास्तीति ॥ २२६ ॥ अथ निल्यैकान्तेऽर्थकियाकारित्वं निरुणिद्ध-

## परिणामेण विहीणं णिचं दवं विणस्सदे णेवं। णो उप्पज्जेदि सर्यो एवं कज्जं कहं कुणदि ॥ २२७॥

[ छाया-परिणामेन विहीनं निखं इन्यं विनश्यित नैव । न उत्पद्यते सदा एवं कार्यं कथं कुरुते ॥ ] निखं इन्यं धीन्यं, जीवादिवस्तु सर्वथा अविनश्चरं वस्तु, परिणामेन उत्पादन्ययादिपय्यिण विहीनं रहितं विमुक्तं वस्तु सत् नैव विनश्यित न विनाशं गच्छति । पूर्वपर्यायरूपेण विनश्यित चेत् तिहं निखत्वं न स्यात्, सदा नोत्पयते । उत्तरपर्यायरूपेण विनश्यित चेत् तिहं निखत्वं न स्यात् । यदि निखं वस्तु अर्थक्षियां न करोति तदा वस्तुत्वं न

विशेष रह सकता है और बिना विशेषके सामान्य रह सकता है। अतः दोनोंका ही अभाव हो जायेगा । तथा वस्तुको सर्वथा अनेकरूप माननेपर द्रव्यका अभाव हो जायेगा: क्योंकि उस अनेक रूपोंका कोई एक आधार आप नहीं मानते। तथा आधार और आचेयका ही अभाव हो जायेगा। क्योंकि सामान्यके अभावमें विशेष और विशेषके अभावमें सामान्य नहीं रह सकता । सामान्य और निशेषमें सर्वथा भेद मानने पर निराधार होनेसे विशेष कुछ भी किया नहीं कर सकेंगे, और कुछ भी किया न करनेपर द्रव्यका भी अभाव हो जायेगा। सर्वथा अभेद माननेपर सब एक हो जायेंगे, और सबके एक होजाने पर अर्थक्रिया नहीं बन सकती । अर्थक्रियाके अभावमें द्रव्यका मी अभाव हो जायेगा। इस तरह सर्वधा निल, सर्वधा अनिल, सर्वधा एक, सर्वधा अनेक, सर्वेशा भेद, सर्वेशा अभेदारूप एकान्तोंके स्त्रीकार करनेपर वस्तुमें अर्थिकिया नहीं बन सकती। तथा आत्माको सर्वथा अचेतन माननेसे चैतन्यका ही अभाव हो जायेगा। सर्वथा मूर्त माननेसे कभी उसे मोक्ष नहीं हो सकेगा । सर्वथा अमूर्त माननेसे संसारका ही छोप हो जायेगा । सर्विया अनेक प्रदेशी माननेसे आत्मामें अर्थिकियाकारित्व नहीं बनेगा; क्योंकि उस अवस्थामें घट पटकी तरह आत्माके प्रदेशभी पृथक पृथक हो सकेंगे और इस तरह आत्मा खभाव शून्य हो जायेगी। तथा आत्माको सर्वेषा शृद्ध माननेसे कभी वह कर्ममलसे लिस नहीं हो सकेगा क्योंकि वह सर्विया निर्मल है। इन कारणोंसे सर्विया एकान्त ठीक नहीं है।। २२६ ।। अब सर्विया नित्समें अर्थ-क्रियाका अभाव सिद्ध करते हैं। अर्थ-परिणामसे रहित निस्न द्रव्य न तो कभी नष्ट हो सकता है और न कभी उत्पन्न हो सकता है। ऐसी अवस्थामें वह कार्य कैसे कर सकता है।। भावार्थ-यदि वस्तुको सर्वथा ध्रुव माना जायेगा तो उसमें उत्पाद और व्ययरूप पर्याय नहीं हो सकेंगी। और उत्पाद तथा व्ययके न होनेसे वह वस्तु कभी नष्ट नहीं होगी। यदि उसकी पूर्व पर्यायका विनाश माना जायेगा तो वह सर्वथा निस्म नहीं रहेगी। इसी तरह उस वस्तुमें कभी भी नवीन पर्याय उत्पन्न नहीं होगी । यदि होगी तो वह नित्य नहीं ठहरेगी । और पूर्व पर्यायका विनाश तथा

१ छ म स ग णेय । २ व णड उपक्रोदि सया, छ स ग णो उप्पकादि सया, म णो उप्पकेषि सया। कार्तिके० २१

व्यवतिष्ठते, खरविषाणवत्, वन्ध्यासुतवत्, गगनकुसुमवत् । एवम् अर्थिकयाकारित्वाभावे नित्यम् आत्मादिवस्तु कथं कार्यं करोति चेत्, यस्कार्यं न करोति तदेव वस्तु न स्यात् ॥ २२७ ॥

#### पज्जय-मित्तं तचं विणस्सरं खणें खणे वि अण्णणां। अण्णैइ-दव-विहीणं ण य कज्जं किं पि साहेदि॥ २२८॥

[ छाया-पर्यायमात्रं तत्त्वं विनश्वरं क्षणे क्षणे अपि अन्यत् अन्यत् । अन्वयिद्रव्यविहीनं न च कार्ये किम् अपि साधयति ॥] यदि तत्त्वं जीवादिवस्तु, पर्यायमात्रं मतिज्ञानादिपर्यायरूपं, जीवद्रव्यविहीनं मृहव्यविहीनं च, शिवकस्थास-कोशकुसूरु घटकपालादिरूपं, क्षणे क्षणेऽपि समये समयेऽपि, अन्योन्यं परस्परम् अन्वयिद्रव्यविहीनम् , अन्वयाः शिवकस्थासकोशकुस्लाद्यः ते विद्यन्ते यस्य तत् अन्विय तच तद्वव्यं च, तेन विहीनं जीवादिद्रव्यविहीनं विनश्वरं प्रतिसमयं विनाशि अज्ञोकियते चेत्, तिर्हं तद्वव्यं किमपि कार्यं न साधयति । ततुक्तमध्यहरूयाम्। 'संतानः समुदायश्व साधम्यं च निरङ्कशः। प्रेत्यभावश्च तत्सर्वं न स्यादेकत्वनिह्ववे ॥' इति ॥ २२८ ॥ अथ नित्यकान्ते क्षणिकैकान्ते च कार्याभावं विभावयाति-

#### णवणव-कज्ज-विसेसा तीसुँ वि कालेसु होंति वत्थूणं। एकेकम्मि य समये पुत्रुत्तर-भावमासिर्जा।। २२९।।

्रिष्या-नवनवकार्यविशेषाः त्रिषु अपि कालेषु भवन्ति वस्तूनाम् । एकैकस्थिन् च समये पूर्वोत्तरभाव-मासाय ॥ वस्तुनां जीवादिद्रव्याणां पदार्थानां त्रिष्वपि काळेषु अतीतानागतवर्तमानसमयेषु नवनवकार्यविशेषाः उत्तर पर्यायकी उत्पत्ति न होनेसे वह वस्तु कुछ भी कार्य न कर सकेगी; क्योंकि कुछभी कार्य करनेसे वस्तमें परिणमन अवस्य होगा और परिणमनके होनेसे वस्त सर्वथा निस्य नहीं रहेगी। अतः निस्य वस्तुमें अर्थिकिया सम्भव नहीं है ॥ २२७ ॥ आगे सर्विधा क्षणिक वस्तुमें अर्धिकियाका अभाव बतलाते हैं ॥ अर्थ-क्षण क्षणमें अन्य अन्य होने वाला पर्यायक्षत्र विनश्वर तस्व, अन्वयी द्रव्यके बिना कुछभी कार्थ नहीं कर सकता !। भावार्थ-यदि नाना पर्यायोंमें अनुस्यूत एक द्रव्यको न मानकर केवल पर्यायमात्रको ही माना जायेगा अर्थात् मति ज्ञानादि पर्यायोको ही माना जाये और जीव इव्यको न माना जाये, या मिट्टीको न माना जाये और स्थास, कोश, कुसूल, घट, कपाल आदि पर्यायोंको ही माना जाये तो बिना जीव द्रव्यके मस्यादि पर्याय और बिना मिटीके स्थास आदि पर्याय हो कैसे सकती हैं ! इसीसे आप्तमीमांसामें कहा है कि नाना पर्यायोंनें अनुस्यूत एकत्व को न माननेपर सन्तान, समुदाय, साधर्म्य, पुनर्जन्म वगैरह कुछ भी नहीं बन संकता । इसका खुळासा इस प्रकार है—एक वस्तुकी क्रमसे होने वाली पर्यायोंकी परम्पराका नाम सन्तान है। जब एकत्वको नहीं माना जायेगा तो एक सन्तान कैसे बन सकेगी ? जैसे एकत्व परिणामको न मानने-पर एक स्कन्धके अवयवोंका समुदाय नहीं बन सकता वैसेही सदश परिणामोंमें एक त्वको न मानने-पर उनमें साधर्म्य भी नहीं बन सकता। इसी तरह इस जन्म और परजन्ममें रहने वाली एक आत्माको न माननेपर पुनर्जन्म नहीं बनता तथा देन लेनका व्यवहारभी एकत्वके अभावमें नहीं बन सकता; क्योंकि जिसने दिया और जिसने लिया वे दोनों तो उसी क्षण नष्ट हो गये, तब न कोई देनेवाला रहा और न कोई लेनेवाला रहा । अतः नित्यैकान्तकी तरह क्षणिकैकान्तमें भी अर्थिकेया नहीं बनती ॥ २२८॥ आगे अनेकान्तमें कार्यकारणभावको बतलाते हैं। अर्थ-यस्तुओंमें तीनों ही कालोंमें प्रति समय पूर्व

१ ग अणार्-। २ ब-पुस्तके गायेयं नास्ति । १ ग तीस्तु । ४ म भावमासज्ज ।

न्तनन्तनपर्यायलक्षणकार्यविशेषा भवन्ति । किं ऋता । एकैकस्मिन् समये एकस्मिन् क्षणे क्षणे पूर्वोत्तरभावम् आश्रित्य पूर्वोत्तरभावं श्रित्वा कारणकार्यभावं समाश्रित्य ॥ २२९ ॥ अथ पूर्वोत्तरपरिणामयोः कारणकार्यभावं द्रवयति—

## पुष-परिणाम-जुत्तं कारण-भावेण वट्टदे दब्वं । उत्तर-परिणाम-जुदं तं चिय कज्जं हवे णियमा ॥ २३०॥

[ छाया-पूर्वपरिणामयुक्तं कारणभावेन वर्तते द्रव्यम् । उत्तरपरिणामयुतं तत् एव कार्यं भवेत् नियमात् ॥ ] द्रव्यं जीवपुद्रलादिवस्तु, पूर्वपरिणामयुक्तं पूर्वपर्यायाविष्टं, कारणभावेन उत्तरभावकार्यस्य कारणभावेन उपादानकारणत्वेन वर्तते । यथा मृह्वयस्य मृत्पिण्डपर्यायः । उत्तरघटपर्यायस्योपादानकारणं तदेव द्रव्यम् उत्तरपरिणामयुक्तम् उत्तरपर्याय-सिहतं नियमात् कार्यं भवेत्, साध्यं स्यात् । यथा मृह्वयस्य मृत्पिण्डः उपादानकारणभूतः घटलक्षणं कार्यं जनयति ॥ २३० ॥ अथ जीवस्यानादिनिधनत्वं सामग्रीविशेषात् कार्यकारित्वं द्रवयति-

## जीवो आणाई-णिहणो परिणममाणो हुँ णव-णवं भावं । सामग्गीसु पवदृदि कज्जाणि समासदे पच्छा ॥ २३१ ॥

[ छाया-जीवः अनादिनिधनः परिणममानः खड नवनवं भावम् । सामग्रीषु प्रवर्तते कार्याणि समाश्रयते पश्चात् ॥ ] जीवः आत्मा, हु इति स्फुटम्, अनादिनिधनः आयन्तरहितः, सामग्रीषु द्रव्यक्षेत्रकालभवभावादिलक्षणासु प्रवर्तते । जीवः कीदक् सन् । नवं नवं भावं नृतनं नृतनं नरनारकादिपर्यायरूपं परिणममानः सन् परिणति पर्यायं गच्छन् सन् वर्तते । पश्चात् कार्याणि उत्तरोत्तरपर्यायान् समस्तान् प्राप्नोति करोतील्यर्थः । यथा कश्चिजीवः नवं नवं देवादिपर्यायं

और उत्तर परिणामकी अपेक्षा नये नये कार्यविशेष होते हैं ॥ भावार्थ-वस्तुको सर्वथा क्षणिक अथवा सर्वथा नित्य न मानकर परिणामी नित्य माननेसे कार्यकारणभाव अथवा अर्थक्रिया बनती है; क्योंकि वस्तुत्वरूपसे ध्रव होते हुए भी वस्तुमें प्रतिसमय एक पर्याय नष्ट होती और एक पर्याय पैदा होती है। इस तरह पूर्व पर्यायका नाश और उत्तर पर्यायका उत्पाद प्रति समय होते रहनेसे नये नये कार्य (पर्याय) होते रहते हैं ॥ २२९ ॥ आगे पूर्व परिणाम और उत्तर परिणामसे युक्त-द्रव्यमें कार्यकारणभावको दृढ़ करते हैं । अर्थ-पूर्व परिणामसे युक्त द्रव्य नियमसे कारण रूप होता है। और वही द्रव्य जब उत्तर परिणामसे युक्त होता है तब नियमसे कार्यरूप होता है।। भावार्थ-अनेकान्तरूप एक ही द्रव्यमें कार्यकारणभाव नियमसे बनता है । पूर्व परिणामसे युक्त वही द्रव्य कारण होता है। जैसे मिट्टीकी पिण्डपर्याय कारणरूप होती है। और वही द्रव्य जब उत्तर पर्यायसे युक्त होता है तो कार्यरूप होता है। जैसे घटपर्यायसे युक्त वही मिट्टी पूर्व पर्यायका कार्य होनेसे कार्यरूप है क्योंकि मृत्पिण्ड घटकार्यका उपादान कारण होता है। इस तरह अनेकान्तरूप परिणामी नित्य द्रव्यमें कार्य-कारणभाव नियमसे बन जाता है ॥ २३० ॥ आगे अनादिनिधन जीवमें कार्यकारणभावको दृढ करते हैं।। अर्थ-जीव द्रव्य अनादि निधन है। किन्तु वह नवीन नवीन पर्यायरूप परिणमन करता हुओ प्रथम तो अपनी सामग्रीसे युक्त होता है, पीछे कार्योंको करता है।। भावार्थ-जीव द्रव्य अनादि और अनन्त है अर्थात् न उसकी आदि है और न अन्त है। परन्तु अनादि अनन्त होते हुए भी वह सर्वथा नित्य नहीं है, किन्तु उसमें प्रति समय नई नई पर्याय उत्पन्न होती रहती हैं । नई नई पर्यायोंको उत्पन्न करनेके िलये प्रथम वह जीव द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव और भाव आदि रूप सामग्री से युक्त होता है फिर नई नई

१ वा अणा्य-। २ वा वि ।

परिणमिष्यमाणः (?) सन् सामश्रीषु जिनाचारसद्भतधारणसामायिकधर्मध्यानादिलक्षणासु प्रवर्तमानः पक्षात् देवादि-पर्यायान् समाश्रयति, तथा कश्चिःजीवः नरनारकतिर्यवपर्यायं परिणमिष्यमाणः सन् पुण्यपापादिक्कप्रव्यसनयक्कारम्भपिप्रहा-दिमायाकूटकपटन्छछच्छदादिसामश्रीषु प्रवर्तमानः पश्चात् नरनारकतिर्यवपर्यायान् प्राप्नोतीत्यर्थः ॥ २३१ ॥ अथ जीवः स्वद्रव्यस्वभेत्रस्वकारुस्वभावेषु स्थितः एव कार्ये विद्धाति इत्यावेदयति—

#### स-सरुवर्त्थो जीवो कजं साहेदि वट्टमाणं पि । खेत्ते' एकम्मि' ठिदो णिय-दवे संठिदो चेव ॥ २३२ ॥

[ छाया-स्वस्वस्थस्थः जीवः कार्यं साधयति वर्तमानम् अपि । क्षेत्रे एकस्मिन् स्थितः निजद्रव्ये संस्थितः चैव ॥ ] जीवः इन्द्रियादिद्रव्यप्राणैः सुखसत्ताचैतन्यवोधभावप्राणेशाजिजीवत् जीवति जीविष्यतीति जीवः कार्यं नृतननृतननर-नारकादिपर्यायं वर्तमानम् , अपिसब्दादतीतानागतं च, कार्यं साधयति निर्मिनोति निर्मापयति निष्पाद्यतीस्थयः । कथंभूतो जीवः । निजे द्रव्ये संस्थितः चेतनाविष्टसात्मद्रव्ये स्थिति प्राप्तः सन् नात्मान्तर्द्रव्ये संस्थितः प्वकारार्थः । एकस्मिनेव

पर्यायोंको उत्पन्न करता है। जैसे, कोई जीव देव पर्यायरूप परिणमन करनेके लिये पहले सुमीचीन वर्तोका धारण, सामायिक, धर्मध्यान आदि सामग्रीको अपनाता है पीछे वर्तमान पर्यायको छोड्कर देवपूर्याय धारण करता है । कोई जीव नारकी अथवा तिर्यक्ष पूर्यायरूप परिणमन करनेके लिये पहले सात व्यसन, बहुत आरम्भ, बहुत परिग्रह, मायाचार कपट छल छम वगैरह सामग्रीको अपनाता है पीछे नारकी अथवा तिर्वेश्व पर्याय धारण करता है। इस तरह अनादि निधन जीवमें भी कार्यकारणभाव बन जाता है !! २३१ !! आगे कहते हैं कि जीव खद्रव्य, खक्षेत्र, खकाल और समावमें स्थित रहकर ही कार्यको करता है । अर्थ-स्वरूपमें, खक्षेत्रमें, खद्रव्यमें और स्वकालमें स्थित जीव ही अपने पर्यायरूप कार्यको करता है॥ भावार्थ-जो इन्द्रिय आदि द्रव्यप्राणोंसे या सुख सत्ता चैतन्य और ज्ञानरूप भाव प्राणोंसे जीता है, जिया था अथवा जियेगा उसे जीव कहते हैं। वह जीव नवीन नवीन नर नारक आदि रूप वर्तमान पर्यायका और 'अपि' शब्दसे अतीत और अनागत पर्यायोंका कर्ता है। अर्थात् वह खयं ही अपनी पर्यायोंको उत्पन्न करता है। किन्तु अपने द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावमें स्थित होकर ही जीव अपनी पर्यायको उत्पन करता है। अर्थात् अपने चैतन्य खरूप आत्मद्रव्यमें स्थित जीव ही अपने कार्यको करता है, आत्मान्तरमें स्थित हुआ जीव खकार्यको नहीं करता । अपनी आत्मासे अवष्टच्ध क्षेत्रमें स्थित जीवही खकार्यको करता है, अन्य क्षेत्रमें स्थित जीव खकार्यको नहीं करता। अपने ज्ञान, दर्शन, सुख, सत्ता आदि खरूपमें स्थित जीवही अपनी पर्यायको करता है, पुद्गल आदि स्वभावान्तरमें स्थित जीव अपनी पर्यायको नहीं करता । तथा खकालमें वर्तमान जीव ही अपनी पर्यायको करता है, परकालमें वर्तमान जीव स्वकार्यक्रो नहीं करता। आशय यह है कि प्रस्थेक वस्तुका वस्तुपना दो बातोंपर निर्भर है-एक वह खरूपको अपनाये, दूसरे वह पररूपको न अपनाये। इन दोनोंके निना वस्तुका वस्तुत्व कायम नहीं रह सकता । जैसे, खरूपकी तरह यदि पररूपसे भी वस्तुको सत् माना जायेगा तो चेतन अचेतन हो जायेगा। तथा पररूपकी तरह यदि खरूपसे भी वस्तुको असत् माना जायेगा तो वस्तु सर्वथा शून्य हो जायेगी। खद्रव्यकी तरह परद्रव्यसे भी यदि वस्तुको सत् माना

१ कम स ग खिते। २ व छ स ग फास्मि।

क्षेत्रे खात्मावष्टव्यक्षेत्रशरीरे नान्यक्षेत्रान्तरे । पुनः कथंभूतः । खखरूपस्थः खखरूपे ज्ञानदर्शनसुखसत्तादिखखरूपे स्थितः एव, न परखरूपे स्थितः, न पुद्रलादिखभावान्तरे स्थितः । अपिशवदात् खकाले वर्तमान एव न तु परकाले । अत एव खद्रव्यखक्षेत्रं खकालखभावेषु स्थित एवात्मा खखपर्यायादिलक्षणानि कार्याणि करोतीति तात्पर्यम् ॥ २३२ ॥ ननु सथा खखरूपो जीवः अपर्याण कुर्यात् तथा परखरूपस्थोऽपि किं न कुर्यादिति परोक्तिं दूषयति—

## स-सरूवस्थो जीवो अण्ण-सरूवम्मि' गच्छदे जदि हि । अण्णोण्ण-मेळणादो एक्कं-सरूवं हवे सबं ॥ २३३ ॥

[ छाया-खखरूपस्थः जीवः अन्यखरूपे गच्छेत् यदि हि । अन्योन्यमेळनात् एकखरूपं भवेत् सर्वम् ॥ ] हीति स्फुटम्। जीवः आत्मा खखरूपस्थः चेतनादिलक्षणे खखरूपे स्थितः सन्, अन्यखरूपे पुद्रलादीनामचेतनखभावे गच्छेत्

जायेगा तो द्रव्योंकी निश्चित संख्या नहीं रहेगी। तथा परद्रव्यकी तरह खद्रव्यकी अपेक्षाभी यदि वस्तको असत् माना जायेगा तो सब द्रव्य निराश्रय हो जायेंगे। तथा खक्षेत्रकी तरह परक्षेत्रसे भी यदि वस्तको सत् माना जायेगा तो किसी वस्तुका प्रतिनियत क्षेत्र नहीं रहेगा । और पर क्षेत्रकी तरह स्वक्षेत्रसे मी यदि वस्तुको असत् माना जायेगा तो वस्तु निःक्षेत्र हो जायेगी। तथा खकालकी तरह परकालसे भी यदि वस्तुको सत् माना जायेगा तो वस्तुका कोई प्रतिनियत काल नहीं रहेगा। और परकालकी तरह ख़कालसे भी यदि वस्तुको असत् माना जायेगा तो वस्तु किसी भी कालमें नहीं रहेगी। अतः प्रत्येक वस्तु खद्रव्य, खक्षेत्र, खकाल और खभावमें स्थित रहकर ही कार्यकारी होती है। सारांश यह है कि प्रस्थेक वस्तु चार भागोंमें विभाजित है। वे चार भाग हैं द्रव्य, द्रव्यांश, गुण और गुणांश। [इन चारोंकी विशेष चर्चाके लिये पद्माध्यायी पदना चाहिये। अनु० ] अनन्त गुणोंके अखण्ड पिण्डको तो द्रव्य कहते हैं । उस अखण्ड पिण्डरूप द्रव्यकी प्रदेशोंकी अपेक्षा जो अंश कल्पना की जाती है उसे द्रव्यांश कहते हैं। द्रव्यमें रहनेवाले गुणोंको गुण कहते हैं। और उन गुणोंके अंशोंको गुणांश कहते हैं। प्रस्थेक वस्तुमें ये ही चार बातें होती हैं। इनको छोड़कर वस्तु और कुछ भी नहीं है। इन्हीं चारोंकी अपेक्षा एक वस्तु दूसरी वस्तुसे जुदी मानी जाती है। इन्हें ही खचतुष्टय कहते हैं। खचतुष्टयसे खद्रच्य, खक्षेत्र, खकाल और खभाव लिये जाते हैं। अनन्त गुणोंका अखण्ड पिण्डरूप जो द्रव्य है वही खद्रव्य है। वह द्रव्य अपने जिन प्रदेशोंमें स्थित है वही उसंका खक्षेत्र है। उसमें रहनेवाले गुणही उसका खभाव है। और उन गुणोंकी पर्याय ही खकाल है। अर्घात् द्रव्य, द्रव्यांश, गुण और गुणांश ही वस्तुके खद्रव्य, खक्षेत्र, खकाल और खभाव हैं। वस्तुका खद्रव्य उसके अनन्तगुण रूप अखण्ड पिण्डके सिवा दूसरा नहीं है। वस्तुका क्षेत्र उसके प्रदेशही हैं, न कि जहाँ वह रहती है। उस वस्तुके गुण ही उसका खमाव हैं और उन गुणोंकी कालकामसे होनेशली पर्याय ही उसका खकाल है। प्रस्थेक वस्तुका यह खचतुष्टय जुदा जुदा है। इस खचतुष्टयमें स्थित द्रव्य ही अपनी अपनी पर्यायोंको करता है॥ २३२ ॥ जैसे खरूपमें स्थित जीव कार्यको करता है वैसे पररूपमें स्थित जीव कार्यको क्यों नहीं करता ? इस शङ्काका समाधान करते हैं। अर्थ-यदि खरूपमें स्थित जीव परस्करपमें चला जाने तो परस्परमें मिलजानेसे सब द्रव्य एक

१ ल सङ्बन्धि । २ व स एक, म इक्स (१)।

प्राप्तयात् परद्रव्यक्षेत्रकालभावचतुष्टयखरूपं प्राप्त्रयादिति यदि चेतर्हि सर्वं द्रव्यम् अन्योन्यसंश्वेषात् एकखरूपं भवेत् । यदि चेतनद्रव्यम् अचेतनरूपेण परिणमति, अचेतनद्रव्यं चेतनद्रव्येण परिणमति, तदा सर्वं द्रव्यम् एकात्मकम् एकखरूपं स्यात् । तथा चोक्तम् । 'सर्वस्योभयरूपत्वे तद्विशेषनिराकृते । नोदितो दिध खादेति किमुष्ट्रं नाभिधावति' ॥ २३३ ॥ अथ ब्रह्माद्दैतवादिनं दृष्यति—

#### अहवा बंभ-सरूवं एकं सबं पि मण्णदे' जिद् हि। चंडाल-बंभणाणं तो ण विसेसो हवे को वि'॥ २३४॥

[ छाया-अथवा ब्रह्मस्स्पम् एकं सर्वम् अपि मन्यते यदि हि । चाण्डालब्राह्मणानां ततः न विशेषः भवेत् कः अपि ॥ ] अथवा सर्वमपि जगत् ब्रह्मस्रस्पम् एकं मन्यते, एकमेव ब्रह्ममयं विश्वं स्वीकुरुते । 'एकमेवादितीयं ब्रह्म ।' 'नेह नानास्ति किंचन ।' 'आरामं तस्य पश्यति न तं पश्यति कथन ।' इति श्रुतेः । इति सर्वं ब्रह्ममयं च यदि चेत् मन्यते तो तर्हि तेषां ब्रह्मादैतवादिनां कोऽपि चाण्डालब्राह्मणानां विशेषो न भवेत् । यदि चाण्डालोऽपि ब्रह्ममयः ब्राह्मणोऽपि चाण्डालमयः तर्हि तथोभेदः कथमपि न स्यात् । अथ अविद्यापरिकल्पितोऽयं मेद् इति चेन्न, साविद्या ब्रह्मणः सकाशात् भिन्नाऽभिन्ना वा, एकानेका, सद्भूपासद्भूषा वा, इत्यादिस्तरूपेण विचार्यमाणा न व्यवतिष्ठते ॥ २३४ ॥ अथातो व्यापकं द्रव्यं मा भवतु, अणुमात्रं तत्त्वं भविष्यतीति वादिनं निराकरोति ॥

#### अणु-परिमाणं तच्चं अंस-विहीणं च मण्णदे जदि हि । तो संबंध-अभावो तत्तो वि ण कज्ज-संसिद्धी ॥ २३५ ॥

खरूप होजायेंगे !! भावार्थ-यदि अपने चैतन्य खरूपमें स्थित जीव चैतन्य खरूपको छोड़कर पुद्गल आदि द्रव्योंके अचेतन खरूप हो जाये अर्थात् परद्रव्य, परक्षेत्र, परकाल और पर भावको अपनाले तो सब द्रव्योंका कोई निश्चित खरूप न होनेसे सब एकरूप होजायेंगे। चेतन द्रव्य अचेतन रूप होजारेगा और अचेतन द्रव्य चेतन रूप होजायेगा और ऐसा होनेसे जब सब बस्तु सब रूप होजायेंगी और किसी वस्तुका कोई विशेष धर्म नहीं रहेगा तो किसी मनुष्यसे यह कहनेपर कि 'दही खाओ' वह ऊँठको भी खानेके छिये दौड़ पड़ेगा। क्यों कि उस अवस्थामें दही और ऊँटमें कोई मेद नहीं रहेगा । अतः खरूपमें स्थित वस्तु ही कार्यकारी है ॥ २३३ ॥ आगे ब्रह्माद्वैतवादमें दूषण देते हैं । अर्थ-अथवा यदि सभी वस्तुओंको एक ब्रह्म खरूप माना जायेगा तो चाण्डाल और बाह्मणमें कोई मेद नहीं रहेगा। भावार्थ-ब्रह्माहैतयादी समस्त जगतको एक ब्रह्मखरूप मानते हैं। श्रुतिमें लिखा हैं—'इस जगतमें एक ब्रह्म ही है, नामाल बिल्कुळ नहीं है। सब उस ब्रह्मकी पर्यायोंको ही देखते हैं। किन्तु उसे कोई नहीं देखता'। इस प्रकार यदि समस्त जगत एक ब्रह्ममय है तो चाण्डाल और ब्राह्मणमें कोई भेद नहीं रहेगा क्योंकि ब्राह्मण भी ब्रह्ममय है और चाण्डाल भी ब्रह्ममय है। शायद कहा जाये कि यह भेदं अविद्याके द्वारा कित्पत है, वास्तविक नहीं है। तो वह अविद्या ब्रह्मसे भिन्न है अथवा अभिन्न है, एक है अथवा अनेक है, सद्भूप है अथवा असद्भूप है इस्मादि अनेक प्रश्न उत्पन्न होते हैं। यदि अविद्या ब्रह्मसे भिन्न है तो अद्वेतचाद नहीं रहता और यदि अविद्या ब्रह्मसे अभिन है तो ब्रह्म भी अविद्याकी तरह काल्पनिकही ठहरेगा। तथा अद्वैतवादमें कर्ता कर्म पुण्य पाप, इहलोक परलोक, बन्ध मोक्ष, विद्या अविद्या आदि मेद नहीं वन सकते । अतः जगत्-को सर्वेथा एक रूप मानना उचित नहीं है ॥ २३४ ॥ कोई कहता है कि एक व्यापक द्रव्य न

१ ब मिण्पिदे, स मण्णकः। २ ऌ ग कोइ। २ छ म स ग संबंधाभावो । ४ छ स ग संसिद्धि।

[ छाया-अणुपरिमाणं तत्त्वम् अंशिविहीनं च मन्यते यदि हि। तत् संबन्धाभावः ततः अपि न कार्यसंसिद्धिः ॥] हीति स्फुटम्। यदि तत्त्वं जीवादिवस्तु । किंभूतम्। अणुपरिमाणं परमाणुमात्रम्। पुनः किंभूतं जीवतत्त्वम्। अंशिविहीनं, निरंशं खण्डरहितं मन्यते अङ्गीकियते भवद्धिः, तो तर्हि संबन्धाभावः आत्मनः सर्वाष्ट्रेण सह संबन्धो न स्यात्, अथ संबन्धो मा भवतु, तर्हि सर्वाङ्गे जायमानं सुखं दुःखं वेदनास्पर्शनादिजं ज्ञानं कथमनुभवत्यात्मा, तत्तो ततः संबन्धाभावात् कार्यसंसिद्धिरिप कार्याणां सुखदुःखपुण्यपापेहलोकपरलोकादिलक्षणानां संसिद्धिः प्राप्तिः निष्पत्तिर्श्वपितं न भवेत् । आत्मनः शरीरात् सर्वथा भिन्नत्वात् । शरीरेण कियमाणानां यजनयाजनाध्ययनाध्यापनदानतपश्चरणादीनां अत्यनतभिन्नत्वात् । ततः कियमाणफलं आत्मनः लभते इति सर्वं सुस्थम् ॥ २३५ ॥ अथ द्रव्यस्य एकत्वमनेकत्वं निश्चिनीते-

## सवाणं दवाणं दव-सरूवेण होदि एयत्तं । णिय-णिय-गुण-भेएण हि सवाणि वि होति भिण्णाणि ॥ २३६ ॥

[ छाया-सर्वेषां द्रव्याणां द्रव्यस्कर्षण भवति एकत्वम् । निजनिजगुणभेदेन हि सर्वाणि अपि भवन्ति भिज्ञानि ॥] निजनिजप्रदेशसमूहैरखण्डवृत्त्या स्वभावविभावपर्यायान् द्रविति द्रोध्यन्ति अदुद्रवित्ति द्रव्याणि । सर्वेषां द्रव्याणां जीव-पुद्रस्वधर्माधर्माकाशकालां पदार्थानां वस्तुनां द्रव्यस्वरूपेण द्रव्यत्वेन गुणपर्यायेण सह एकत्वं भवति, कर्यंचित अभिज्ञत्वं त्यात् । यथा मृह्व्यस्य घटादिपर्यायः रूपादिगुणः तौ ह्रौ घटात् पृथक्तुं न शक्यते । तेषां मृह्व्यपटरूपा-दीनां स्वादेकत्वम् । तथा जीवद्रव्यादीनां ज्ञातव्यम् । सर्वाण्यपि द्रव्याणि सत्तापेक्षया द्रव्यत्वसामान्यापेक्षया च एकानि अपि पुनः सर्वाण्यपि द्रव्याणि निजनिजगुणभेदेन कथंचिद्धिज्ञानि पृथग्भूतानि भवन्ति । अथवा सर्वाण्यपि द्रव्याणि चेतना-चेतनादिभिर्गुणैः कथंचित्परस्परं भिज्ञानि भवन्ति । यथा मृह्व्यं भिज्ञम् , घटपर्यायो भिजः , रूपादिगुणो भिजः । अन्यथा इदं मृहव्यम् , अयं घटः , अयं रूपादिगुणः इति वक्तुं न पार्यते । इति तेषां स्याद्भिक्तवम् । तथा च सहभुवो

मानकर यदि तत्त्वको अणुरूप माना जाये तो क्या हानि है ! उसका निराकरण करते हैं । अर्थ-अणुपरिमाण निरंश तत्त्व माना जायेगा तो सम्बन्धका अभाव होनेसे उससे भी कार्यकी सिद्धि नहीं हो सकती ॥ भावार्थ-यदि आत्माको निरंश और एक परमाणुके बराबर माना जायेगा तो अण् बराबर आत्माका समस्त शरीरके साथ सम्बन्ध नहीं हो सकेगा । और समस्त शरीरके साथ सम्बन्ध न होनेसे सर्वाङ्गमें होनेवाले सुख दु:ख आदिका ज्ञान आत्माको नहीं हो सकेगा। तथा उसके न होनेसे सुख, दु:ख, पुण्य, पाप, इहलोक परलोक आदि नहीं बनेंगे। क्योंकि आत्मा शरीरसे किये जाने वाले पूजन पाठ, पठन पाठन, तपश्चरणवगैरहका अनुभव नहीं कर सकता। अतः उनका फल भी उसे नहीं मिल सकता ॥ २३५ ॥ आगे द्रव्यको एक और अनेक सिद्ध करते हैं । अर्थ-द्रव्यरूपकी अपेक्षा सभी द्रव्य एक हैं। और अपने अपने गुणोंके भेदसे सभी द्रव्य अनेक हैं। भावार्थ-जो अपने गुण पर्यायोंको प्राप्त करता है, प्राप्त करेगा और प्राप्त करता था उसे द्रव्य कहते हैं। वे द्रव्य छ: हैं-जीव, पुदूल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल। सभी द्रव्य द्रव्यरूपसे एक एक हैं. जैसे घटादि पर्याय और रूपादि गुणोंका समुदाय रूप मृद्वव्य मिट्टीरूपसे एक है। इसी तरह जीवादि सब द्रव्योंको द्रव्यरूपसे एक जानना चाहिये। तथा सभी द्रव्य अपने २ गुण पर्यायों-के भेदसे नाना हैं क्योंकि प्रत्येक द्रव्यमें अनेक गुण और पर्याय होती हैं। जैसे मुद्रव्य घटादि पर्यायों और रूपादि गुणोंके भेदसे अनेक रूप हैं। यदि द्रव्य गुण और पर्यायमें भेद न होता तो यह मिट्टी है, यह घट है और ये रूपादि गुण हैं' ऐसा भेदव्यवहार नहीं हो सकता था। अतः गुणाः । गुण्यते पृथक्कियते द्रव्यं द्रव्यात् यैस्ते गुणाः । जीवस्य चैतन्यज्ञानादिगुणः, पुद्रलस्य रूपरसगन्धस्पर्शादिगुणः, धर्मस्य गतिलक्षणो गुणः, अधर्मस्य स्थितिलक्षणो गुणः, आकाशस्य अवकाशदानगुणः, कालस्य नवजीर्णतादिगुणः । स्वस्यगुणभेदेन पृथक्वेन षड्द्रव्याणि पृथम्भृतानि भवन्तीस्वर्थः ॥ २३६॥ अथ द्रव्यस्य गुणपर्योगस्वभावत्वे दर्शयति-

#### जो अत्थो पडिसमयं उप्पाद-वय-धुवत्त-सन्भावो । गुण-पज्जय-परिणामो सो संतो भण्णदे समए ॥ २३७ ॥

[छाया-यः अर्थः प्रतिसमयम् उत्पाद्वययध्रुवत्वस्थावः । गुणपर्यायपरिणामः स सत् भण्यते समये ॥ ] यः अर्थः जीवपुद्रलादिपदार्थः वस्तु द्रव्यं, प्रतिसमयं समयं समयं प्रति, उत्पाद्वययधीव्यैः सद्भावः अस्तित्वं स अर्थः पदार्थः वस्तु द्रव्यं समये सिद्धान्ते गुणपर्यायपरिणामः गुणपर्यायात्मकः सन्तो सत् सद्भूणः भण्यते कथ्यते । सहव्यलक्षणं सीदिति सकीयान् गुणपर्यायान् व्याप्नोति इति सत् । 'उत्पाद्वययधीव्ययुक्तं सत्' । तथा स्त्रोक्तं च । चेतनद्रव्यस्य अचेतनद्रव्यस्य वा निजां जातिम् अमुखतः कारणवशात् भवान्तरप्राप्तिः उत्पादनम् उत्पादः । यथा मृत्पिण्डविघटने घटपर्याय उत्पवते । पूर्वभावस्य व्ययनं विगमनं विनशनं व्ययः उच्यते । यथा घटपर्यायोत्पत्तौ सत्यां मृत्पिण्डाकारस्य व्ययो भवति । अनादि-पारिणामिकस्वभावेन निश्चयनयेन वस्तु न व्येति न चोदेति किंतु ध्रुवति स्थिरीसंपवते यः स ध्रुवः, तस्य भावः कर्म वा धौव्यमुच्यते । यथा मृत्पिण्डस्य व्ययेऽपि घटपर्यायोत्पत्तावपि मृत्तिका मृत्तिकान्वयं न मुखति, एवं पर्यायस्योत्पादे व्यये च जातेऽपि सति वस्तु ध्रुवत्वं न मुखति । उत्पादव्ययधौव्ययुक्तं गुणपर्यायात्मकं गुणाः ज्ञानाद्यः पर्यायाः पूर्वभावं मुक्ता उत्तरे भावं प्राप्ताः तत्स्वरूपं द्रव्यं कथ्यते । तथा च द्युद्धानिः स्थमेव द्रव्यं द्रव्यभावकर्मनोकर्महितः केवल्कानवर्शनद्युक्तं गुणपर्यायाः पर्वभावः । इत्याद्वयायाः, उत्पादः अगुक्लघुगुणस्य पद्गुणवृद्ध्या, व्ययः तस्य पद्गुणवृद्ध्या, व्ययः तस्य पद्गुणवृद्ध्याः प्रवेत्तरीरं मुक्ता उत्तरदर्शे गृत्वाति उत्पादः, स्वक्तमनुष्यादिशरीरः व्ययः, द्रव्यत्वे प्रीव्यं च । सिद्धः निक्लले द्रव्यं, सम्यक्तवाद्यष्टगुणः किंनिद्नन्त्रस्थारीरप्रमाणपर्यायः, उत्पादः अगुक्लघुगुणस्य पद्गुणवृद्ध्या, व्ययः तस्य पद्वणवृद्धाः व । सिद्धः निकलले द्रव्यं, सम्यक्तवाद्यष्टगुणः किंनिद्नन्तरमधारीरप्रमाणपर्यायः, उत्पादः अगुक्लघुगुणस्य पद्गुणवृद्धाः, स्पर्वत्वारक्षण्यानः । स्रुद्धप्रस्थान्यः अविभानी परमाणुः, स्पर्यत्तमन्यवर्यल्यस्य तस्य तस्य स्व

द्रव्यमें और गुण पर्यायमें कथंचित् मेद और कथंचित् अमेद होता है। इस लिये द्रव्यसे अभिल होनेके कारण गुण पर्यायभी एकरूप होते हैं। और गुण पर्यायोसे अभिल होनेके करण द्रव्य अनेक होता है। २३६॥ आने द्रव्यको गुणपर्याय स्वभाववाला बतलाते हैं। अर्थ—जो वस्तु प्रतिसमय उत्पाद, व्यय और प्रीव्य स्वभावी है उसे ही आगममें गुणपर्याय वाली और सत् कहा है। भावार्थ—तत्त्वार्थ सूत्रमें द्रव्यका लक्षण सत् कहा है। जो सत् है वही द्रव्य है। तथा सत् का लक्षण उत्पाद व्यय और प्रोव्य बतलाया है यानी जो प्रतिसमय उत्पाद, व्यय और प्रोव्यसे युक्त होता है वही सत् है। अपनी जातिको न छोड़ते हुए चेतन अथवा अचेतन द्रव्यमें कारणोंकी वजहसे जो नई पर्याय उत्पन्न होती है उसे उत्पाद कहते हैं। जैसे मिट्टीका पिण्ड अपनी जाति मिट्टीपनेको न छोड़ते हुए चेतन अथवा अचेतन द्रव्यमें कारणोंकी वजहसे जो नई पर्याय उत्पन्न होती है उसे उत्पाद कहते हैं। जैसे मिट्टीका पिण्ड अपनी जाति मिट्टीपनेको न छोड़ते हुए दण्ड, चक्र और कुम्हारका संयोग मिलनेपर पिण्ड पर्यायको छोड़कर घट पर्यायको अपनाता है। पूर्व पर्यायके नष्ट होनेको व्यय कहते हैं। जैसे मूल्पण्डमें घट पर्यायके उत्पन्न होनेपर पिण्ड पर्याय नष्ट हो जाती है। और मूल तत्त्वके स्थिर रहनेको ध्रव कहते हैं और ध्रवके मावका नाम प्रौव्य है। जैसे मिट्टीपना पिण्ड अवस्थाकी तरह घट अवस्थामें भी कायम रहता है। ये उत्पाद, व्यय और प्रौव्य प्रस्थेक द्रव्यमें प्रति समय होते हैं। तथा द्रव्यका दूसरा लक्षण गुण पर्याय वाला है। जो गुण और पर्याय वाला होता है वही द्रव्य है। ये

१ क ग परिणामी संतो भण्यते । २ म सन्तो ।

बणुकादिस्कन्धः पर्यायः। यत्परमाण्नामेकत्र मिळनं स उत्पादः, यत्परमाण्नां पृथमभवनं स व्ययः। स्कन्धोत्पत्तिविनाशौ उत्पादव्ययौ इत्यरं। पृथकपरमाण्यक्त्पेण धौव्यम्। धर्मः द्रव्यं, ख्यमेव गतिसहायलक्षणो गुणः, लोकप्रमाणपर्यायः, पृद्रलजीवयोः गत्या उत्पादः, तयोः स्थित्या व्ययः, द्रव्यत्वेन धौव्यम्, व्यथा अगुरुलधुगुणस्य षहुणहान्या बुद्धा च उत्पादव्ययाविति । अधर्मः द्रव्यम्, स्थितिसहायलक्षणो गुणः, लोकप्रमाणपर्यायः, पृद्रलजीवयोः स्थित्या उत्पादः, तयोः जांबपुद्रलयोः गत्या व्ययः, द्रव्यत्वेन धुवत्वम्, अथवा अगुरुलधुगुणस्य षहुणहान्या बुद्धाः च उत्पादव्ययौ । आकाशं द्रव्यम्, ख्यम् अवकाशदानलक्षणो गुणः लोकेऽलोके च व्याप्तित्वपर्यायः, घटाद्याकाशस्य उत्पादः, तदा पटाद्याकाशस्य व्ययः, द्रव्यत्वेन धौव्यम् अथवा अगुरुलधुगुणस्य षहुणहानिवृद्ध्य उत्पादव्यथौ । कालः द्रव्यं कालणुरुतः, नवजीर्णता-करणलक्षणो गुणः, समयमुद्धतेदिनपक्षमासवर्षादिक्यः पर्यायः, एकसमयोत्पत्तो उत्पादः, उत्पादपूर्वसमये गते व्ययः, द्रव्यत्वेन धौव्यम्, अथवा अगुरुलधुगुणस्य षहुणहान्या वृद्धाः उत्पादव्ययौ इति ॥ २३०॥ अथ जीवादिद्रव्यस्य व्ययोत्पादौ की इत्युक्ते प्राह्न

# 'पडिसमयं परिणामो पुत्रो णस्सेदि जायदे अण्णो । वत्थु-विणासो पढमो उववादो भण्णदे बिदिओं ॥ २३८ ॥

[ छाया-प्रतिसमयं परिणामः पूर्वः नद्यति जायते अन्यः। वस्तुविनाशः प्रथमः उपपादः भण्यते द्वितीयः॥ ] प्रतिसमयं समयं प्रतः, परिणामः पूर्वः पूर्वपरिणामः प्रथमपर्यायः, यथा मृहन्यस्य घटलक्षणः नदयति विनश्यति अन्यः द्वितीयः परिणामः पर्यायः कपालमालादिलक्षणः जायते उत्पचते, तत्र तथोर्मध्ये प्रथमः भायो वस्तुविनाशः व्यय इत्ययः। ननु वस्तुमो विनाशः तर्हि सौगतमतप्रसंगः स्थात् इति चेत्रः। वस्तुशब्देन वस्तुपर्यायस्येव प्रहणात्, पर्यायपर्यायिणोरमेदोपचारात् उत्पत्तिलक्षणः द्वितीयः उत्पादो भण्यते। पूर्वभावस्य व्ययनं विगमनं विनशनं व्ययः, इत्यस्य निजां जातिमजहतः निमित्तवशात् भावान्तरप्राप्तिः उत्पादनम् उत्पादः इति द्वयोर्निक्तिः ॥२३८॥ अथ द्रव्यस्य भूवत्वं निश्वनोति-

दोनों लक्षण बास्तवमें दो नहीं हैं किन्तु दो तरहसे एकही बातको कहते हैं । गुण और पर्यायोंके समुदायका नाम द्रव्य है। यदि प्रत्येक द्रव्यसे उसके गुण और पर्यायोंको किसी रितिसे अलग किया जा सके तो कुछ भी शेष न रहेगा। अतः गुण और पर्यायोंके अखण्ड पिण्डका नाम ही द्रव्य है। उसमें गुण श्रुव होते हैं और पर्याय एक जाती और एक आती है। जैसे सोनेके कड़े अंगूठी और हार बगैरह जेवर बनानेपर भी उसका पीतता गुण कायम रहता है और कड़ा पर्याय नष्ट होकर अंगूठी पर्याय उरपक होती है तथा अंगूठी पर्यायको नष्ट करके हार आदि पर्याय उरपन्न होती है। अतः द्रव्य पर्यायवाला होता है या द्रव्य श्रुव होता है ऐसा कहनेमें कोई अन्तर नहीं है। इसी तरह द्रव्य पर्यायवाला होता है अथवा उत्पादव्यययुक्त द्रव्य होता है इस कथनोंमें भी कोई अन्तर नहीं है। इसीसे प्रन्थकारने यह कहा है कि जो द्रव्य उत्पाद, व्यय और घोव्य खभाव है वही गुणपर्याय खभाव है। २३७॥ आगे द्रव्योंमें उत्पाद व्ययको बतलाते हैं। अर्थ—प्रति समय वस्तुमें पूर्व पर्यायका नाश होता है और अन्य परिणामरूप वस्तुका उत्पन्न होती है। इनमेंसे पूर्व परिणामरूप वस्तुका नाश तो व्यय है और न नष्ट होती है। किन्तु वस्तुका प्रवाय नष्ट होती और उत्पन्न होती है। तथा पर्याय वस्तुसे अभिन है इसलिये पर्यायके नाश और उत्पाद के वस्तुका नाश और उत्पाद कहा

१ **ध**-पुस्तके णड उप्पक्ति इत्यादि गाथा प्रथमं तदनन्तरं पडिसमयं इत्यादि । २ **ध** भण्णाइ विदिउ । कार्तिके० २२

## णो' उप्पज्जिद् जीवो दब-सरूवेण णेवं णस्सेदि। तं चेव दब-भित्तं णिचत्तं जाणं जीवस्स ॥ २३९ ॥

[ ध्यया-न उत्पद्यते जीवः द्रव्यखरूपेण नैव नद्यति । तत् एव द्रव्यमात्रं निख्रत्वं जानीहि जीवस्य ॥ ] जाण जानीहि, जीवस्य आत्मनः तं चेव तदेव द्रव्यमात्रं सत्ताखरूपं निख्यत्वं घुवत्वं विद्धि त्वम् । जीवः द्रव्यस्क्ष्पेण सत्ता-खरूपेण धुवत्वेन जीवत्वेन पारिणामिकभावेन वा न उत्पद्यते न च नद्यति । उत्पादव्ययो जीवस्य भण्येते चेत् तर्हि नृतनतत्त्वोत्पत्तिः खाङ्गीकृततत्त्वविनाशश्च जायते इति तात्पर्यम् । अनादिपारिणामिकभावेन निश्चयनयेन वस्तु न व्येति न चोदेति किंतु धुवति स्थिरीसंपद्यते यः स धुवः तस्य भावः कर्म वा घ्रोव्यम् इति ॥ २३९ ॥ अय द्रव्यपर्याययोः खरूपं व्यनक्ति-

## अण्णइ-रूवं दबं विसेस-रूवो हवेइ पजावो । दबं पि विसेसेण हि उप्पज्जदि णस्सदे सददं ॥ २४० ॥

[ छाया—अन्वयिह्यं द्रव्यं विशेषह्यः भवति पर्यायः । द्रव्यम् अपि विशेषेण हि उत्पद्यते नश्यति सततम् ॥ ] द्रव्यं जीवादिवस्तु अन्वयिह्यम् अन्वयाः नरनारकादिपर्यायाः विद्यन्ते यस्य तत् अन्वयि तदेव हृषं खहूपं यस्य तत् । तथोक्तम् । द्रवति द्रोव्यति अदुद्ववत् खगुणपर्यायान् इति द्रव्यम् । स्वभावविभावपर्यायस्पतया परि समन्तात् याति परिगण्डित परिणमतीति यः स पर्यायः स्वभावविभावपर्यायस्पतया परिप्राप्तिरिखर्यः । अथवा पर्येति समये

जाता है। २३८ ॥ आगे द्रव्योंमें भ्रतत्वको वतलाते हैं। अर्थ-द्रव्य रूपसे जीव न तो नष्ट होता है और न उत्पन्न होता है अतः द्रव्यरूपसे जीवको निस्य जानो ।। भावार्थ-जीव द्रव्य अथवा कोई भी द्रव्य न तो उत्पन्न होता है और न नष्ट होता है। यदि द्रव्यका नाश और द्रव्यका ही उत्पाद माना जाये तो माने गये छ: द्रव्योंका नाश हो जायेगा और अनेक नये नये द्रव्य उत्पन्न हो जायेंगे। अतः अपने अनादि पारिणामिक स्वभावसे न तो कोई द्रव्य नष्ट होता है और न कोई नया द्रव्य उत्पन्न होता है । किन्तु सब द्रव्य स्थिर रहते हैं । इसीका नाम धौव्य है । जैसे मृत्पिण्डका नाश और घट पर्यायकी उत्पत्ति होने पर भी मिट्टी ध्रव रहती है। इसी तरह एक पर्यायका उत्पाद और पूर्व पर्यायका नाहा होनेपर भी वस्तु धुव रहती है। यह उत्पाद, न्यय और ध्रीन्य ही द्रन्यका खरूप है ॥ २३९ ॥ आगे द्रव्य और पर्यायका खरूप बतलाते हैं । अर्थ-वस्तुके अन्वयीरूपको द्रव्य कहते हैं और विशेषरूपको पर्याय कहते हैं। विशेष रूपकी अपेक्षा द्रव्य भी निरन्तर उत्पन्न होता और विनष्ट होता है ।। भावार्थ-वस्तुकी प्रत्येक दशामें जो रूप बराबर अनुस्यूत रहता है वही अन्वयी रूप है, और जो रूप बदलता रहता है वह विशेष रूप है। जैसे जीवकी नर नारक आदि पर्याय तो आती जाती रहती हैं और जीवत्व उन सबमें बराबर अनुस्यूत रहता है। अतः जीवत्व जीवका अन्वयी रूप है और नर नारक आदि विशेषरूप हैं। जब किसी बालकका जन्म हुआ कहा जाता है तो वह वास्तवमें मनुष्य पर्यायका जन्म होता है, किन्तु वह जन्म जीव ही लेता है इस लिये उसे जीवका जन्म कहा जाता है। वास्तवमें जीव तो अजन्मा है। इसी तरह जब कोई मरता है तो वास्तवमें उसकी वह पर्याय छूट जाती है। इसीका नाम मृत्यु है। किन्तु जीव तो सदा अमर है। अतः पर्यायकी अपेक्षा द्रव्य सदा उत्पन्न होता और विनष्ट होता है किन्तु द्रव्यत्वकी

१ बण उ। २ रूम सागणेया ३ बजाणि। ४ रूम सागणजाओ (७)।

समये उत्पादं विनाशं च गच्छतीति पर्यायः वा कमवर्तां पर्यायः पर्यायस्य व्युत्पत्तिः । पर्यायः विशेषरूपे भवेत् । विशेष्यं द्रव्यं विशेषः पर्यायः । हीति यस्मात्, सततं निरन्तरं द्रव्यमपि विशेषेण पर्यायरूपेण उत्पद्यते विनश्यति च ॥ २४० ॥ अस्य गुणस्वरूपं निरूपयति –

## सरिसो जो परिणामो अणाइ-णिहणो हवे गुणो सो हि । सो सामण्ण-सख्वो उप्पज्जदि णस्तदे णेय ॥ २४१ ॥

[ छाया-सहशः यः परिणामः अनादिनिधनः भवेत् गुणः स हि । स सामान्यखरूपः उत्पद्यते नश्यति नैव ॥ ] हीति निश्चितम्। सगुणो भवेत् यः परिणामः परिणमनः सरूपिति यावत्, सहशः सर्वत्र पर्यायेषु साहश्यं गतः। क्षाहक्षो गुणः। अनादिनिधनः आदान्तरहितः, सोऽपि च गुणः सामान्यखरूपः परापरिवर्त्तव्यापी सद्भूपः द्रव्यत्वरूपः जीवत्वादि-रूपश्च स गुणः न उत्पद्यते नैव विनश्यति । यथा जीवे ज्ञानादयो गुणाः 'सहभाविनो गुणाः' इति वचनात्, तथा च जीवादिद्रव्याणां सामान्यविशेषगुणाः कथ्यन्ते ॥ अस्तित्वं १ वस्तुत्वं २ द्रव्यत्वं ३ प्रमेयत्वम् ४ अगुरुल्धुत्वं ५ चेतनत्वम् ६ प्रदेशत्वम् ७ अमूर्तत्वं १ वस्तुत्वं २ द्रव्यत्वं ३ प्रमेयत्वम् ४ अमूर्तत्वं ५ चेतनत्वम् ६ एते वद जीवस्य विशेषगुणाः । धर्माधर्माकाशकालानां प्रस्तेकम् अस्तित्वं १ वस्तुत्वं २ द्रव्यत्वं ३ प्रमेयत्वम् ४ अगुरुल्धुत्वं ५ वस्तुत्वं २ द्रव्यत्वं ३ प्रमेयत्वम् ६ अचेतनत्वम् ७ अमूर्तत्वम् ८ एते अष्टौ सामान्यगुणाः । पुद्रलानाम् अस्तित्वं १ वस्तुत्वं २ द्रव्यत्वं ३ प्रमेयत्वम् ४ अगुरुल्धुत्वं ५ प्रदेशत्वम् ६ अचेतनत्वम् ८ एते अष्टौ सामान्यगुणाः । पुद्रलानाम् अस्तित्वं १ वस्तुत्वं २ द्रव्यत्वं ३ प्रमेयत्वम् ४ अगुरुल्धुत्वं ५ प्रदेशत्वम् ६ अचेतनत्वं ७ मूर्तत्वम् ८ एते अष्टौ सामान्यगुणाः ।

अपेक्षा नहीं । यहाँ इतना विशेष वक्तव्य है कि टीकाकारने जो अन्वयका अर्थ नरनारकादि पर्याय किया है वह ठीक नहीं है। अनु-अय=अन्त्रय का अर्थ होता है वस्तुके पीछे पीछे उसकी हर हाळतमें साथ रहना। यह बात नारकादि पर्यायमें नहीं है किन्तु गुणोंमें पाई जाती है। इसीसे सिद्धान्तमें गुणोंको अन्वयी और पर्यायोंको व्यतिरेकी कहा है ] ॥ २४० ॥ आगे गुणका खरूप कहते हैं । अर्थ-द्रव्यका जो अनादि निधन सदश परिणाम होता है वही गुण है । वह सामान्यरूप न उत्पन्न होता है और न नष्ट होता है। भावार्थ-द्रव्य परिणमनशील है, परिणमन करना उसका स्वभाव है। किन्तु द्रव्यमें होनेवाला परिणाम दो प्रकारका है-एक सदश परिणाम, दसरा विसदश परिणाम । सदश परिणामका नाम गुण है और विसदश परिणामका नाम पर्याय है ! जैसे जीव द्रव्यका चैतन्यगुण सब पर्यायोंमें पाया जाता है। मनुष्य मरकर देव हो अथवा तिर्यञ्च हो, चैतन्य परिणाम उसमें अवस्य रहता है। चैतन्य परिणामकी अपेक्षा मनुष्य, पश वगैरह समान हैं क्योंकि चैतन्य गुण सबमें है। यह चैतन्य परिणाम अनादि निधन है, न उत्पन्न होता है और न नष्ट होता है। अर्थात् किसी जीवका चैतन्य परिणाम नष्ट होकर वह अजीव नहीं हो जाता और न किसी पुद्गलमें चैतन्य परिणाम उत्पन्न होनेसे वह चेतन होजाता है। इस तरह सामान्य रूपसे वह अनादि निधन है। किन्तु विशेषरूपसे चैतन्यका भी नाश और उत्पाद होता है; क्योंकि गुणोंमें भी परिणमन होता है । यहाँ प्रकरणवश जीवादि द्रव्योंके सामान्य और विशेष गुण कहते हैं-अस्तित्व, वस्तुत्व, द्रव्यत्व, प्रमेयत्व, अगुरुलघुत्व, चेतनत्व, अचेतनत्व, प्रदेशत्व, मूर्तत्व और अमूर्तत्व, ये द्रव्योंके दस सामान्य गुण हैं। इनमेंसे प्रत्येक द्रव्यमें आठ आठ सामान्य गुण होते हैं: क्योंकि जीव दृष्यमें अचेतनत्व और मूर्तत्व ये दो गुण नहीं होते, और पुद्गल दृष्यमें चेतनत्व और अमूर्तल ये दो गुण नहीं होते। तथा धर्मद्रव्य, अधर्मद्रव्य, आकाशद्रव्यं और कालद्रव्यमें चेतनस्व

१ व सिरसंज्ऽनो प<sup>\*</sup>, स <sup>\*</sup>सो परिणामो जो । २ व वि ।

स्पर्भरसगम्धनर्णाः ४ अचेतनस्वं ५ मूर्तेत्वं ६ पुद्रलस्य विशेषगुणाः । गतिहेतुस्वम् १ अचेतनस्वं २ अमूर्तेत्वं ३ धर्मस्य विशेषगुणाः । स्थितिहेतुस्वम् १ अचेतनस्वम् २ अमूर्तेत्वम् ३ एते अधर्मस्य विशेषगुणाः । अवगाहनस्वम् १ अचेतनस्वम् २ अमूर्तेस्वम् ३ इत्याकाशस्य विशेषगुणाः । वर्तेनाहेतुस्वम् १ अचेतनस्वम् २ अमूर्तस्वम् ३ इति कालस्य विशेषगुणाः ११ २४९ ॥ अध पर्यायस्यस्यं द्रव्यगुणपर्यायाणामेकस्यमेव द्रव्यं व्याच्छे-

# सो वि विणस्पदि जायदि विसेस-रूवेण सब-दबेसु । दब-गुण-पज्जयाणं एयत्तं वर्त्थुं परमत्थं ॥ २४२ ॥

[ छाया-सः अपि विनश्यति जायते विशेषरूपेण सर्वद्रव्येषु । द्रव्यगुणपर्ययाणाम् एकत्वं वस्तु परमार्थम् ॥ ] सर्वद्रव्येषु चेतनाचेतनसर्ववस्तुषु सोऽपि सामान्यखरूपः द्रव्यत्वसामान्यादिः विशेषरूपेण पर्यायस्वभावेन विनश्यति

और मूर्तत्व गुण नहीं होते । इस तरह दस सामान्य गुणोंमेंसे दो दो गुण न होनेसे प्रक्षेक द्रव्यमें आठ आठ गुण होते हैं। तथा ज्ञान, दर्शन, सुख, वीर्य, स्पर्श, रस गन्ध, वर्ण, गतिहेतुत्व, स्थितिहेतुत्व, अवगाहनहेतुत्व, वर्तनाहेतुत्व, चेतनत्व, अचेतनत्व, मूर्तत्व, अमूर्तत्व ये द्रव्योंके सोलह विशेष गुण हैं । इनमेंसे अन्तके चार गुणोंकी गणना सामान्य गुणोंमें भी की जाती है और विशेष गुणोंमें मी की जाती है। उसका कारण यह है कि ये चारों गुण खजातिकी अपेक्षासे सामान्य गुण हैं और विजातिकी अपेक्षासे विशेष गुण हैं। इन सोलह विशेष गुणोंमेंसे जीव द्रव्यमें ज्ञान, दर्शन, सुख, वीर्थ, चेतनत्व और अमूर्तत्व ये छः गुण होते हैं । पुद्गल द्रव्यमें स्पर्श, रस. गन्ध, वर्ण, मूर्तत्व, अचेतनत्व ये छः गुण होते हैं। धर्म द्रव्यमें गतिहेतुत्व, अमूर्तत्व, अचेतनत्व ये तीन विशेष गुण होते हैं । अधर्म द्रव्यमें स्थितिहेतुत्व, अमूर्तत्व, अचेतनस्व ये तीन विशेष गुण होते हैं। आकाश द्रव्यमें अवगाहनहेतुत्व, अमूर्तत्व और अचेतनत्व ये तीन विशेष गुण होते हैं । और काल द्रव्यमें वर्तनाहेतुत्व, अमूर्तत्व, अन्वेतनत्व ये तीन विशेष गुण होते हैं। जो गुण सब द्रव्योंमें पाया जाता है उसे सामान्य गुण कहते हैं और जो गुण सब द्रव्योंमें न पाया जाये उसे विशेष गुण कहते हैं। सामान्यगुणोंमें ६ गुणोंका खरूप इस प्रकार है-जिस शक्तिके निमित्तसे द्रव्यका कमी नारा नहीं होता उसे अस्तित्व गुण कहते हैं। जिस शक्तिके निमित्तसे द्रव्यमें अर्थिकिया हो उसे वस्तुत्व गुण कहते हैं । जिस शक्तिके निमित्तसे द्रव्य सर्वदा एकसा न रहे और उसकी पर्यायें बदलती रहें उसे द्रव्यत्व गुण कहते हैं। जिस शक्तिके निमित्तसे द्रव्य किसी न किसीके ज्ञानका विषय हो उसे प्रमेयत्व गुण कहते हैं। जिस शक्तिके निमित्तसे एक द्रव्य दूसरे द्रव्यरूप परिणमन न करे और एक गुण दूसरे गुणरूप परिणमन न करे तथा एक द्रव्यके अनेक गुण निखरकर जुदे जुदे न हो जार्ये उसे अगुरुलघुल गुण कहते हैं। जिस शक्तिके निमित्तसे द्रव्यका कुछ न कुछ आकार अवस्य हो उसे प्रदेशक्त गुण कहते हैं। ये गुण सब द्रव्योंमें पाये जाते हैं ॥ २४१ ॥ आगे कहते हैं कि गुण पर्यायोंका एकपनाही द्रव्य है । अर्थ-समस्त द्रव्योंके गुण भी विशेष रूपसे उत्पन्न तथा विनष्ट होते हैं । इस प्रकार द्रव्य गुण और पर्यायोंका एकत्वही परमार्थसे वस्तु है !! भावार्थ-ऊपर बतलाया या कि सामान्य रूपसे गुण न उत्पन्न होते हैं और न नष्ट होते हैं। यहाँ कहते हैं कि विशेष रूपसे गुणभी उत्पन्न तथा नष्ट होते हैं। अर्थात् गुणोंमें मी

र स वरधुं ।

विनाशं गच्छति, जायते उत्पवते च । अत एव द्रव्यगुणपर्यायाणां द्रव्यम् उत्पादव्यवधीव्ययुक्तं जीवादिकम् , गुणाः द्रव्य-त्वादयः सहभाविनः, गुणविकाराः पर्यायाः कमभाविनः परिणामाः। द्रव्याणि च गुणाश्च पर्यायाश्च द्रव्यगुणपर्यायाः तेषां द्रव्यगुणपर्यायाणाम् एकरवं समुदायः परमार्थसत्त्वभूतं निश्चयेन वस्तु, वसन्ति द्रव्यगुणपर्याया अस्मिश्रिति वस्तु, द्रव्यम् अर्थः पदार्थः कथ्यते । तथा च षड्दव्येषु पर्यायाः कथ्यन्ते । गुणविकाराः पर्यायाः । ते द्वेषा । खभाव १ विभाव २ पर्यायमेदात् । अगुरुरुषुविकाराः स्वभावपर्यायाः, ते द्वादशधा । षड्यृद्धिद्वानिरूपाः । अनन्तभागत्रद्धिः १ असंस्यात-भागवृद्धिः २ संख्यातभागवृद्धिः ३ संख्यातगुणवृद्धिः ४ असंख्यातगुणवृद्धिः ५ अनन्तगुणवृद्धिः ६ इति षड्वृद्धिः । तथा अनन्तभागहानिः १ असंख्यातभागहानिः २ संख्यातभागहानिः ३ संख्यातगुणहानिः ४ असंख्यातगुणहानिः ५ अनन्त-गुणहानिः ६ एवं षट वृद्धिहानिरूपाः स्वभावपर्यायाः हेयाः । विभावपर्यायाश्चतुर्विधा नरनारकादिपर्यायाः, अथवा चतुर्श्वीतिलक्षाश्च विभावद्रव्यव्यक्षनपर्योगाः । नरनारकादिकाः विभावगुणव्यक्षनपर्योगाः, मतिज्ञानादगः स्वभावद्रव्य-व्यञ्जनपर्यायाः, चरमशरीराकारात् किचिक्यूनसिद्धपर्यायः स्वभावद्रव्यव्यञ्जनपर्यायः स्वभावगुणव्यञ्जनपर्यायाः अनन्त-चतुष्टयकृषाः जीवस्य । पुद्रलस्य तु झणुकाद्यो विभावद्रव्यज्यजनपर्यायाः रसरसान्तरगन्धगन्धान्तरादिविभावगणव्यजन-पर्यायाः । अविसानी पुद्रलप्रमाणुः स्वभावद्रव्यव्यक्षनपर्यायः वर्णनन्धर्सैकैकाः अविरुद्धस्परीद्वयं स्वभावनाणव्यक्षन-पर्यायाः । 'अनावानिधने इच्ये स्वपर्यायाः प्रतिक्षणम् । उन्मजन्ति निमजन्ति जलकञ्जोलवज्जले ॥' 'गुण इदि दव्यविद्याणं दव्यविद्यारोख पजनो भणिदो । तेहि अणूणं दव्यं अजुदपितदं हवदि णिचं ॥' स्वभावविभावपर्यायरूपतया वाति परिणमतीति पर्यायः पर्यायस्य व्युत्पत्तिः । ऋमवर्तिनः पर्यायाः । सद्दभुवो गुणाः । गुण्यते पृथक्तियते द्रव्यं द्रव्यात् यैस्ते गुणा इति ॥ २४२ ॥ ननु पर्याया विश्वमाना जायन्ते अविद्यमाना वा इत्याशङ्कां निराकुर्वन् गायाद्वयमाह-

उत्पाद व्यय होता है। आञ्चय यह है कि द्रव्य, गुण और पर्याय ये तीन जुदे जुदे नहीं हैं। **ध**र्यात् जैसे सोंठ, मिर्च और पीपलको कृट छानकर गोली बनाली जाती है, वैसे द्रव्य, गुण और पर्यायको मिलाकर वस्तु नहीं बनी है। वस्तु तो एक अनादि अखण्ड पिण्ड है। उसमें गुणोंके सिवा अन्य कुछभी नहीं है। और वे गुण भी कभी अलग नहीं किये जा सकते. हां, उनका अनुभव मात्र अलग अलग किया जा सकता है। ऐसी स्थितिमें जब वस्तु परिणामी है तो गुण अपरिणामी कैसे हो सकते हैं ! क्योंकि गुणोंके अखण्ड पिण्डका नाम ही तो वस्त है। अतः गुणोंमें मी परिणमन होता है। किन्तु परिणमन होनेपर भी ज्ञान गुण ज्ञानरूप ही रहता है, दर्शन या सुखरूप नहीं हो जाता । इसीसे सामान्य रूपसे गुणोंको अपरिणामी और विशेष रूपसे परिणामी कहा है । गुणोंके विकारका नाम ही पर्याय है। पर्यायके दो मेद हैं-खभाव पर्याय और विभावपर्याय। यहाँ छ इन्योंकी पर्याय कहते हैं। अगुरुलधु गुणके विकारको स्वभाव पर्याय कहते हैं। उसके बारह मेद हैं-छः बृद्धिरूप और छः हानिरूप । अनन्तभागवृद्धि, असंख्यातभागवृद्धि, संख्यातभागवृद्धि, संस्थातगुणवृद्धि, असंख्यातगुणवृद्धि और अनन्तगुणवृद्धि ये छः वृद्धिरूप स्वभावपर्याय हैं। और अनन्त भागहानि, असंस्थात भागहानि, संस्थात भागहानि, संस्थात गुणहानि, असंस्थात गुणहानि, अनन्त गुणहानि ये छः हानिरूप खभावपर्याय हैं। नर नारक आदि पर्याय अयवा चौरासी लाख योनियाँ विभाव द्रव्यव्यंजनपर्याय हैं। मति आदि ज्ञान विभाव गुणव्यञ्जनपर्याय हैं। अन्तके शरीरसे कुछ न्यून जो सिद्ध पर्याय है वह स्वभाव द्रव्य व्यक्षन पर्याय है। जीवका अनन्त चतुष्टयस्वरूप स्वभावगुणव्यञ्जनपर्याय है । ये सब जीवकी पर्याय हैं । पुद्गलकी विभावद्रव्य-व्यंजनपर्याय द्व्यणुक आदि स्कन्ध हैं। रससे रसान्तर और गन्धसे गन्धान्तर विभावगुणव्यंजन पर्याय हैं । पुद्गलका अविभागी परमाणु खभावद्रव्यव्यंजनपूर्याय है । और उस परमाणुमें जो एक

#### जदि दब्वे पज्जाया वि विज्ञमाणां तिरोहिदा संति। ता उप्पत्ती विहला पडिपिहिदे देवदत्ते वं ॥ २४३ ॥

[छाया-यदि द्रव्ये पर्यायाः अपि विद्यमानाः तिरोहिताः सन्ति । तत् उत्पत्तिः विफला प्रतिपिहिते देवदत्ते इव ॥] अथ सांख्यादयः एवं नदन्ति । द्रव्ये जीवादिपदार्थे सर्वे पर्यायाः तिरोहिताः आच्छादिताः विद्यमानाः सन्ति, त एव जायन्ते उत्पद्यन्ते, सर्वे सर्वत्र विद्यते, इति तन्मतं समुत्पाद्य दूषयति । द्रव्ये जीवपुद्गलादिवस्तुनि पर्याया नरनारकादिबुद्ध्यादयः स्कन्धादयः परिणामाः विद्यमानाः सद्भूपाः अस्तिक्षपाः तिरोहिताः अन्तर्लानाः अप्रादु-भूताः सन्ति विद्यन्ते यदि चेत् तर्हि पर्यायाणामुत्पत्तिः उत्पादः निष्पत्तिः विफला निष्फला निर्यका मवति । पटपिहिते देवदत्ते इव, यथा वस्त्राच्छादिते देवदत्ते तस्य देवदत्तस्य वस्त्रे उत्पत्तिनं घटते यथा तथा सर्वे नरनारकषुद्ध्यादयः पदार्थाः प्रकृतौ लीनाः तर्हि अङ्गल्यप्रे हस्तिशतयृथं कथं न जायते इति दूषणसङ्कावात् अविद्यमानाः पर्यायाः जायन्ते ॥ २४३ ॥

# सँद्याण पज्जयाणं अविज्जमाणाण होदि उप्पत्ती। कालाई-लद्भीए अणाइ-णिहणम्मि दद्यम्मि ॥ २४४॥

[ छाया—सर्वेषां पर्यायाणाम् अविद्यमानानां भवति उत्पत्तिः । कालादिलन्ध्या अनादिनिधने द्रव्ये ॥ ] सर्वेषां पर्यायाणां नरनारकादिपुद्रलादीनां द्रव्ये जीवादिवस्तुनि । किंभूते । अनादिनिधने अविनश्वरे पदार्थे कालादिलन्ध्या द्रव्यक्षेत्रकालभवभावलाभेन उत्पत्तिभवति उत्पादः स्थात् । किंभूतानाम् । अविद्यमानानाम् असतां द्रव्ये पर्यायाणामु-त्पत्तिः स्थात् । यथा विद्यमाने मृद्रव्ये घटोत्पत्त्युचितकाले कुम्भकारादौ सत्येव घटादयः पर्याया जायन्ते तथा ॥ २४४॥ अय द्रव्यपर्यायाणां कथंचिद्धेदं कथंचिदभेदं दर्शयति-

वर्ण. एक गन्ध, एक रस, और दो स्पर्श गुण रहते हैं पुद्रलकी स्वभावगुणव्यंजनपर्याय है। इस तरह जैसे जलमें लहरे उठा करती हैं वैसे ही अनादि और अनन्त द्रव्यमें प्रति समय पर्याय उत्पन्न और नष्ट होती रहती हैं ॥ २४२ ॥ यहाँ यह राङ्का होती है कि द्रव्यमें विद्यमान पर्याय उत्पन्न होती हैं अथवा अविद्यमान पर्याय उत्पन्न होती हैं ? इसका निराकरण दो गाथाओं के द्वारा करते हैं। अर्थ-यदि द्रव्यमें पर्याय विद्यमान होते हुएभी ढकी हुई हैं तो वस्त्रसे ढके हुए देवदत्तकी तरह उसकी उत्पत्ति निष्फल है।। भावार्थ-सांख्यमतावलम्बीका कहना है कि जीवादि पदार्थीमें सब पर्यापें विद्यमान रहती हैं। किन्तु वे छिपी हुई हैं, इस लिये दिखाई नहीं देतीं। सांख्यके इस मतमें दूषण देते हुए आचार्य कहते हैं कि जैसे देवदत्त पर्देके पीछे बैठा हुआ है। पर्देके हटाते ही देवदत्त प्रकट होगया । उसको यदि कोई यह कहे कि देवदत्त उत्पन्न होगया तो ऐसा कहना व्यर्थ है, क्योंकि देवदत्त तो वहां पहलेसे ही विद्यमान था । इसी तरह यदि द्रव्यमें पर्याय पहलेसे ही विद्यमान हैं और पीछे प्रकट हो जाती है तो उसकी उत्पत्ति कहना गलत है । उत्पत्ति तो अविद्यमानकी ही होती है || २४३ || अर्थ-अतः अनादि निधन द्रव्यमें काललब्धि आदिके मिलनेपर अविद्यमान पर्यायोंकी ही उत्पत्ति होती है।। भावार्थ-द्रव्य तो अविनश्वर होनेके कारण अनादि निधन है। उस अनादि निधन द्रव्यमें अपने योग्य द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावके मिलनेपर जो पर्याय विद्यमान नहीं होती उसीकी उत्पत्ति होजाती है । जैसे विद्यमान मिट्टीमें घटके उत्पन्न होनेका उचित-काल आनेपर तथा कुम्हार आदिके सद्भावमें घट आदि पर्याय उत्पन्न होती है ॥ २४४ ॥

१ ल म निवजनाणाः २ ल म स ग देवदत्तिन्वः ३ स सन्वाणं दन्वाणं पज्जायाणं अविज्ञमाणाणं उप्पत्ती। कालाइ...दन्विहः।

## दबाण पज्जयाणं धम्म-विवक्लाएँ कीरएँ भेओं । वत्थु-सरूवेण पुणो ण हि भेदो सकदे काउं ॥ २४५ ॥

[ छाया-इव्याणां पर्ययाणां धर्मविवक्षया कियते मेदः । वस्तुस्तरूपेण पुनः न हि भेदः शक्यते कर्तुम् ॥ ] कारणकार्ययोः सर्वया भेदः इति नैयायिकानां मतम्, तिवारासार्थमाह । द्रव्याणां मह्नव्यादीनां कारणभृतानां पर्यायाणां घटादिपरिणतानां कार्यभूतानां भेदः कियते । कया । धर्मविवक्षया एव स्वभावं वक्तुमिच्छ्या एव । इदं मृहव्यादि कारणम्, इदं घटादिपर्यायः कार्यमिति धर्मधर्मिणोभेदेन भेदः । न तु सर्वथा भेदः । हीति स्फुटम् । पुनः धर्मधर्मिणोभेदः कर्तुं न शक्यते । वस्तुस्तरूपेण द्रव्यार्थिकनयप्राधान्येन कार्यकारणयोरैक्यं, तथा च गुणगुणिनोः पर्यायपर्यायिणोः स्वभावस्त्रभाविनोः कारणकारणिनोः भेदः । द्रव्ये द्रव्योपचारः गुणे गुणोपचारः पर्याये पर्यायोपचारः द्रव्ये गुणोपचारः द्रव्ये पर्यायोपचारः गुणे द्रव्योपचारः गुणे पर्यायोपचारः इति अभेदः ॥ २४५ ॥ अथ वस्तुतः द्वयोरिष द्रव्यपर्याययोः सर्वथा भेदवादिनं दृष्यति—

#### जिंद् वत्थुदो विभेदो पज्जय-दवाण मण्णसे मूढ । तो णिरवेक्ला सिद्धी दोण्हं पि य पावदे णियमा ॥ २४६ ॥

[ छाया-यदि वस्तुतः विभेदः पर्ययद्रव्याणां मन्यसे मृढ । ततः निरपेक्षा सिद्धिः द्वयोः अपि च प्राप्नीति नियमात् ॥ ] रे मृद्ध हे अज्ञानिन् हे नैयायिकपशो, यदि चेत्पर्यायद्रव्ययोर्वस्तुतः परमार्थतः वस्तुसामान्येन वा भेदः भिन्नत्वं मन्यसे त्वम् अङ्गीकियसे तो तर्हि दोण्हं पि द्वयोरपि कार्यकारणयोरपि गुणगुणिनोः पर्यायपर्यायणोश्च भेदः नियमात् निरपेक्षा परस्परापेक्षारहिता सिद्धिः निष्पत्तिः प्राप्नोति । यथा हि पर्यायणोर्यक्रित्वादेः घटादिपर्यायाः सर्वथा भिन्नास्तर्हि मृद्धव्यादिना विना घटादिपर्यायाः कर्यं न रुभेरन् ॥ २४६ ॥ अथ ज्ञानाद्वैतवादिनं गाथात्रयेण दूषयति –

आगे द्रव्य और पर्यायमें कथंचित भेद और कथंचित् अमेद बतलाते हैं । अर्थ-धर्म और धर्मीकी विवक्षासे द्रव्य और पर्यायमें मेद किया जाता है । किन्तु वस्तु खरूपसे उनमें भेद नहीं है ॥ भावार्थ-नैयायिक मतावलम्बी कारण और कार्यमें सर्वथा मेद मानता है । उसका निराकरण करते हुए आचार्य कहते हैं कि कारणरूप मिट्टी आदि द्रव्यमें और कार्यरूप घटादि पर्यायमें धर्म और धर्मी भेदकी विवक्षा होनेसे ही भेद है, अर्थात् जब यह कहना होता है कि यह मिट्टी धर्मी है और यह घटादि पर्याय धर्म है, तभी भेदकी प्रतीति होती है, किन्तु वस्तु खरूपसे धर्म और धर्मीमें मेद नहीं किया जा सकता । अर्थात् द्रव्यार्थिक नयसे कार्य और कारणमें अमेद है । इसी तरह गुण गुणी, पर्याय पर्यायी, खमाव खमाववान् आदिमें भी कथंचित् मेद और करंचित अभेद समझना चाहिये ॥ २४५ ॥ आगे द्रव्य और पर्यायमें सर्वथा मेद माननेवाले बादीको दूषण देते हैं । अर्थ-हे मृद, यदि त् द्रव्य और पर्यायमें वस्तुरूपसे भी मेद माननीवाले बादीको दूषण दोनोंकी नियमसे निरपेक्ष सिद्धि प्राप्त होती है ॥ भावार्थ-यदि द्रव्य और पर्यायमें वस्तुरूपसे सी भेद माना जायेगा तो द्रव्य पर्यायसे सर्वथा भिन्न एक जुदी वस्तु ठहरेगा और पर्याय द्रव्यसे सर्वथा भिन्न एक जुदी वस्तु ठहरेगी । ऐसी स्थितिमें बिना पर्यायके मी द्रव्य और बिना द्रव्यके पर्याय हुआ करेगी । जैसे यदि मिट्टीरूप द्रव्यसे घटादि पर्याय सर्वथा मिन्न हैं तो मिट्टीके बिना मी घट पाया जायगा ।

१ व स विवाक्ताय, स ववक्ताए। २ व कीएइ। ३ व भेड, स स भेओ (१) ४ व विभेओ। ५ स मणस सूढो, स मणबे, स मणबे, स मणबे। ६ व दुण्हं।

#### जिद सबमेव णाणं णाणा-रूवेहि संठिदं एकं। तो ण वि किं पि विणेयं' णेयेण विणा कहं णाणं॥ २४७॥

[ छाया-यदि सर्वमेव ज्ञानं नानारूपैः संस्थितम् एकम् । तत् न अपि किम् अपि विज्ञेयं ज्ञेयेन विना कथं ज्ञानम् ॥ ] अथ सर्वमेव ज्ञानमेकं ज्ञानमूद्धतं ज्ञेयमन्तरेण नानारूपेण घटपटादिपदार्थमन्तरेण घटपटादिज्ञानरूपेण संस्थितं यदि चेत् तो तर्हि किमपि हेयं ज्ञेयपदार्थमृन्दं घटपटादिलक्षणं नैव नारूखेव । भवतु नाम हेयेन पदार्थेन कि भवेदिति चेत् हेयेन विना ज्ञातुं योग्येन गृहगिरिभूमिजलाभिवातादिना विना तेषां गृहघटादीनां ज्ञानं कथं सिद्धयति । तदो णेयं परमत्यं । ततः होयमन्तरेण ज्ञानानुत्पत्तः परमार्थभूतं हेयं अङ्गीकर्तव्यम् ॥ २४७ ॥ अथ तदेव होयं समर्थयति—

# घड-पड-जड-दवाणि हि णेय-सरूवाणि सुप्पसिद्धाणि । णाणं जाणेदि जदो अप्पादो भिण्णारूवाणि ॥ २४८ ॥

[ छाया-घटपटजडद्रव्याणि हि हेयसक्षाणि सुप्रसिद्धानि । कानं जानाति यतः आत्मनः भिन्नक्षाणि ॥ ] हि यस्मात् कारणात्, हेयसक्ष्पाणि हातुं योग्यं हेयं तदेव सक्ष्पं सभावं येषां तानि हेयसक्षाणि ज्ञातुं योग्यस्वभावानि । कानि । घटपटजलद्रव्याणि रहह्हृतडागवापीवनित्रभुवनगतवस्तुनि । किंभूतानि । सुप्रसिद्धानि लोके प्रसिद्धानि लोके प्रसिद्धानि लोके प्रसिद्धानि लोके प्रसिद्धानि । कानं जानाति यतः यस्मात् भात्मनः सकाशात् झानसक्ष्पाद्धा भिन्नक्षपाणि पृथमभूतानि विद्यन्ते । भत एव होयं परमार्थतः सिद्धम् ॥ २४८ ॥ अथ पुनः ज्ञानाद्वैतवादिनं दूषयिति—

# जं सब-लोय-सिद्धं 'देहं-गेहादि-बाहिरं अत्थं । जो तं पि णाणं मण्णदि ण मुणदि सो णाण-णामं पि ॥ २४९ ॥

[ छाया—यः सर्वेलोकसिद्धः देहगेहादिवात्यः अर्थः । यः तम् अपि ज्ञानं मन्यते न जानाति स ज्ञाननाम अपि ॥ ] यः ज्ञानाद्वैतवादी यत् सर्वेलोके प्रसिद्धं आनालगोपालजनप्रसिद्धं देहं शरीरं गेहादिनात्यं गृहध्ययहलकुटमुकुटशकट-

अतः द्रव्य और पर्यायमें वस्तुरूपसे मेद नहीं मानना चाहिये ॥ २४६ ॥ आगे तीन गायाओंके द्वारा ज्ञानाहैतवादीके मतमें दूषण देते हैं । अर्थ—यदि सब वस्तु ज्ञानरूप ही हैं और एक ज्ञान ही नाना पदार्थोंके रूपमें स्थित है तो ज्ञेय कुछ मी नहीं रहा । ऐसी स्थितिमें बिना ज्ञेयके ज्ञान कैसे रह सकता हैं । मावार्थ—ज्ञानाहैतवादी बाहा घट पट आदि पदार्थोंको असत् मानता है और एक ज्ञानको ही सत् मानता है । उसका कहना है कि अनादिवासनाके कारण हमें बाहरमें ये पदार्थ दिखाई देते हैं । किन्तु वे वैसे ही असल्य हैं जैसे स्वाममें दिखाई देनेवाली बातें असल्य होती हैं । इसपर शाचार्यका कहना है कि यदि सब ज्ञानरूप ही है तो ज्ञेय तो कुछ भी नहीं रहा । और जब ज्ञेय ही नहीं है तो बिना ज्ञेयके ज्ञान कैसे रह सकता है, क्यों कि जो जानता है उसे ज्ञान कहते हैं और जो जाना जाता है उसे ज्ञेय कहते हैं । जब जाननेके लिये कोई है ही नहीं, तो ज्ञान कैसे हो सकता हैं । उनको ज्ञान जानता है । अतः ज्ञानसे वे भिनन्छ पट पट आदि जड द्रव्य क्षेयरूपसे सुप्रसिद्ध हैं । उनको ज्ञान जानता है । अतः ज्ञानसे वे भिनन्छ हैं ॥ २४८ ॥ आगे पुनः ज्ञानाहैतवादिको दूषण देते हैं । अर्थ—जो शरिर मकान वगैरह बाहा पदार्थ समस्त लोकमें प्रसिद्ध हैं उनको भी जो ज्ञानरूप मानता है वह ज्ञानका नाम भी नहीं जानता ॥ भावार्थ—आचार्यका कहना है कि जिनका खरूप जानने योग्य होता है उनहें ज्ञेयखरूप कहते हैं । अतः ज्ञानसे बाहर जितनेभी पदार्य हैं वे सब ज्ञेयरूप हैं

१ स किंपिन णेयं, [किंचि नि णेयं]। २ स्ट स ग यदो, म जदा। ३ स देहे, म देह गोहादि। ४ स्ट स णाणं, श पिण्णाणं। ५ स अणचा।

हञ्चिषित्राह्मार्थः पदार्थः द्रव्यं वस्तु विद्यते । तदिप देहगेहादि बाह्यं वस्तु ज्ञानं वोधः मन्यते सर्वे आनमेवेळाङ्गीकरोति स ज्ञानाद्वैतवादी ज्ञाननामिष ज्ञानस्थानिधानमिष न जानाति न वेत्तील्यर्थः ॥ २४९ ॥ अन्यच । अथ नास्तिकवादिनं दूषणान्तरेण गाथात्रयेण दृषयति –

# अच्छीहिं<sup>'</sup> पिच्छमाणो जीवाजीवादि<sup>'</sup>-बहु-विहं अत्थं । जो भणदि<sup>'</sup> णत्थि किंचि वि सो झुट्टाणं महाझुट्टो<sup>'</sup> ॥ २५० ॥

[ छाया-अक्षिभ्यां प्रेक्षमाणः जीवाजीवादि बहुविधम् अर्थम् । यः भणति नास्ति किंचित् अपि स धूर्तानां महाधूर्तः ॥ ] यः किंधिचास्तिको वादी किंचिदपि वस्तु मातङ्गतुरङ्गगोमहिषमनुष्यग्रहहृद्वेतनवस्तु नास्तिति भणति । किं कुर्वन् सन् । अच्छीहिं अक्षिभ्यां चछुभ्यां बहुविधम् अनेकप्रकारं जीवाजीवादिकम् अर्थ चेतनाचेतनमिश्रादिकं वस्तु पदार्थ प्रेक्षमाणः परयन् सन् स नास्तिकवादी जुष्टानां मध्ये महाजुष्टः । असत्यवादिनां मध्ये महासत्यवादी धृष्टानां मध्ये महासुष्टः महानिर्लजः ॥ २५०॥

## जं सबं पि य संतं ता सो वि असंतओ कहं होदि। णत्थि ति किंचि तत्तो अहवा सुण्णं कहं मुणदि॥ २५१॥

[ छाया-यत् सर्वेम् अपि च सत् तत् सः अपि असरकः कथं भवति । नास्ति इति किंचित् ततः अथवा ग्रःत्यं कथं जानाति ॥ ] अपि च दूषणान्तरे, यत् सर्वं विद्यमानं गृहणिरिधराजलादिकं विद्यमानस्ति । \*तासो वि तस्यापि असत्वम् अविद्यमानत्वं कथं भवति । अथवा तत्तो ततः तस्मात् किंचिन्नास्तीति । इति ग्रःत्यं कथं भवति । अथवा तत्तो ततः तस्मात् किंचिन्नास्तीति । इति ग्रःत्यं कथं भवते जानाति स्वयं विद्यमानः सर्वं नास्तीति कथं वेत्तीति स्वयं विद्यमानत्वात् सर्वंग्रःत्यभावः ॥ २५१॥ पाठान्तरेणेयं गाथा । तस्य व्याख्यानमाह ।

ज्ञानरूप नहीं है। जो उनको ज्ञानरूप कहता है वह ज्ञानके खरूपको नहीं जानता, इतना ही नहीं, बल्कि उसने ज्ञानका नाम भी नहीं सुना, ऐसा लगता है, क्यों कि यदि वह ज्ञानसे परिचित होता तो बाह्य पदार्थोंका लोप न करता ॥ २४९ ॥ अब तीन गाथाओंसे शून्यवादमें दूषण देते हैं । अर्थ-जो शून्यवादी जीव अजीव आदि अनेक प्रकारके पदार्थोंको आंखोंसे देखते हुए भी यह कहता है कि कुछमी नहीं है, वह झुंठोंका सिरताज है ॥ अर्थ-तथा जब सब वस्तु सत्खरूप हैं अर्थात विद्यमान हैं तब वह असत् रूप यानी अविद्यमान कैसे हो सकती हैं ! अथना जब कुछ है ही नहीं और सब शून्य है तो इस शून्य तस्वको कैसे जानता है? !। इस गाथाका पाठान्तर भी है उसका अर्थ इसप्रकार है— यदि सब वस्त असत् रूप हैं तो वह शून्यवादी भी असत् रूप हुआ तब वह 'कुछ भी नहीं है' ऐसा कैसे कहता है अथवा वह शून्यको जानता कैसे हैं!!! भावार्थ-शून्यवादी बीद्धका मत है कि जिस एक या अनेकरूपसे पदार्थोंका कथन किया जाता है वास्तवमें वह रूप है ही नहीं, इस लिये वस्तुमात्र असत् है और जगत् शुन्यके सिवा और कुछ भी नहीं है। शुन्यवादीके इस मतका निराकरण करते हुए आचार्य कहते हैं कि भाई, संसारमें तरह तरहकी वस्तुएँ आंखोंसे साफ दिखाई देती हैं। जो उनको देखते हुए भी कहता है कि जगत् शून्य रूप है वह महाझुंठा है। तथा जब जगत शून्यरूप है और उसमें कुछ भी सत् नहीं है तो ज्ञान और शब्द भी असत हुए । और जब ज्ञान और शब्द भी असत् हुए तो वह शून्यवादी कैसे तो स्वयं यह जानता है कि सब कुछ शून्य है और कैसे दूसरोंको यह कहता है कि सब शून्य है क्योंकि ज्ञान और शब्दके अभावमें न

१ व अच्छाहि, ग अच्छाहि। २ व °जीवाह। ३ व भणइ, ग भणिव (?)। ४ ग ज्झुठाणं महुझुठो, स झुठाण महीझुठो [ श्रुहुणं महाधुट्टो ]। ५ व पुस्तके गाथांशः पत्रान्ते लिखितः। ६ व छ म स असंतर्छ ( =र्ज ), ग असंतर्छ। कार्तिके० २३

## जैदि सन्त्रं पि असंतं ता सो वि य संतओ कहं भणदि। णत्थि त्ति किं पि तच्चं अहवा सुण्णं कहं मुणदि॥ २५१\*॥

[ छाया-यदि सर्वम् अपि असत् तत् सः अपि च सरकः कथं भणति । नास्ति इति किम् अपि तत्त्वम् अथवा श्रून्यं कथं जानाति ॥ ] अपि पुनः, यदि चेत् सर्वं चेतनादिलक्षणं तत्त्वम् असत् नास्तिरूपं, तो तर्हं सोऽपि नास्तिकवादी अविद्यमानं तत्त्वं भणति । यदि पूर्वं घटपटादिकं जगति नोपलच्यं तर्हिं नास्ति इति तेन कथं भण्यते । प्रतिवेधस्य विधिपूर्वेकरवात् । अथवा प्रकारान्तरेण दूषयति किंचित्तत्त्वं नास्तिति चेत् तर्हिं सर्वश्रून्यं कथं जानाति ॥२५१ ॥

## किं बहुणा उत्तेण य जेत्तियं-मेत्ताणि संति णामाणि । तेत्तिय-मेत्ताँ अत्था संति य णियमेण परमत्था ॥ २५२ ॥

[ छाया-कि बहुना उक्तेन च यावन्मात्राणि सन्ति नामानि । तावन्मात्राः अर्थाः सन्ति च नियमेन परमार्थाः ॥ ] भो नास्तिकवादिन्, बहुना उक्तेन कि बहुप्रठापेन कि भवति । पूर्यतां पूर्यतां यहारुपेन । यावन्मात्राणि नामानि यावत्प्रमाणानि अभिधानानि वस्त्रशस्त्रप्रहोरुह्वस्त्रीफलजलकमलघटपटलकुटशकटसुरासुरनरनारीतिर्यङ्गारकपशु-गोऽश्वगजमहिषमृगपिक्षमृतस्यचेतनाचेतनवस्त् नि सन्ति विद्यन्ते तावन्मात्राः अर्थाः पदार्थाः नियमतः परमार्थभूताः सन्ति च । ननु च यावन्ति नामानि तावन्तः पदार्थाः चेत्ति स्तिवषणवत् शश्वश्वग्रगनकुसुमवन्ध्यासुतादयः पदार्थाः कथं न भवेयुः । भवताम् इति चेत्र खरादीनां च शृङ्गादीनां बहुलमुपलम्भात् । एमेव तत्त्वं सम्मत्तं । एवं तत्त्वं समाप्तम् एवं पूर्वोक्तप्रकारेण तत्त्वव्याख्यानं समाप्तम् ॥ २५२ ॥ अथ ज्ञानास्तित्वं प्रतिज्ञानीते—

## णाणा-धम्मेहिं जुदं अप्पाणं तह परं पि णिच्छयदो । जं जाणेदि सजोगं तं णाणं भण्णदे समर्थं ॥ २५३ ॥

कुछ जाना जा सकता है और न कुछ कहा जा सकता है। इसके सिवाय जब सब जगत् शून्यरूप है तो शून्यवादी भी शून्यरूप हुआ। और जब वह खयं शून्य है तो वह शून्यको कैसे जानता है और कैसे शून्यवादका कथन करता है। २५०-२५१ ॥ अर्थ-अधिक कहनेसे क्या! जितने नाम हैं उतनेही नियमसे परमार्थ रूप पदार्थ हैं।। भावार्थ-शब्द और अर्थका खाभाविक सम्बन्ध है। क्यों कि अर्थको देखते ही उसके वाचक शब्दका स्मरण हो आता है और शब्दके सुनते ही उसके वाच्य अर्थका स्मरण होता है। अतः संसारमें जितने शब्द हैं उतने ही वास्तविक पदार्थ हैं। शायद कहा जाये कि गधेके सींग, वन्ध्यापुत्र, आकाशफूछ आदि शब्दोंके होते हुए भी न गधेके सींग होते हैं, न बांबको छड़का होता है और न आकाशका फूछ होता है। अतः यह कहना कि जितनेही शब्द हैं उतनेही वास्तविक पदार्थ हैं, ठीक नहीं हैं। किन्तु यह आपत्ति उचित नहीं है, क्यों कि 'गधेके सींग' आदि शब्द एक शब्द नहीं हैं किन्तु दो शब्दोंके जोड़क्ए हैं। दो शब्दोंको निलानेसे तो बहुतसे ऐसे शब्द तैयार किये जा सकते हैं जिनका वाच्य अर्थ वस्तुभूत नहीं है। उक्त कथन समासरहित शब्द विषयमें है। वैसे संसारमें गधा, सींग, बांझ, पुत्र, आकाश, फूछ इत्यादि सभी शब्दोंके वाच्य अर्थ वस्तुभृत नहीं है। २५२।। पदार्थोंका अस्तित्व अर्थ वास्तविक रूपमें पाये जाते हैं। अतः शून्यवाद ठीक नहीं हैं। २५२। पदार्थोंका अस्तित्व

१ ब-पुस्तके गाथांशः पत्रान्ते लिखितः १२ ब म यदि १३ ब ल स संतर्ज (= ]), म (१) म संतर्ज १४ ल किंचि, म कंपि । ५ ब ल म म जित्तिय, स जेत्तीय १६ म मित्ताणि १७ ब मित्ता १८ व यमेव तच्चं समर्थ ॥ णाणा इत्यादि १९ ब सयोगं । १० ल म स म भण्णर । ११ ल समये, स समये ।

[ छाया-नानाधमें: युतम् आत्मानं तथा परम् अपि निश्चयतः । यत् जानाति खयोग्यं तत् ज्ञानं भण्यते समये ॥ ] निश्चयतः परमार्थतः, यत् खयोग्यं संबन्धं वर्तमानं अभिमुखम् आत्मानम् जीवादिद्रव्यं खखरूपं वा तथा परमपि परद्रव्य-मपि चेतनाचेतनादिकं वस्तु यज्ञानाति वेत्ति पश्यति समये जिनसिद्धान्ते तत् ज्ञानं भण्यते । जानातीति ज्ञानम्, खार्थव्यवसायात्मकं ज्ञानं प्रमाणिमिति मार्तण्डे प्रोक्तत्वात् । कीदक्षं वस्तु । नानाधमें श्रुक्तं विविधस्वभावैः सिद्धतं वश्चित्त्व अस्तित्वनास्तित्वैकत्वानेकत्वनिद्धत्वानिस्यत्वभिष्यत्वाभिष्यत्वप्रमुखराविष्टम् ॥ २५३ ॥ अथ सामान्येन ज्ञानसद्भावं विभाव्य केवलज्ञानास्तित्वं विशेदयति—

#### जं सबं पि पयासदि दबं<sup>3</sup>-पज्जाय-संजुदं लोयं । तह य अलोयं सब्वं तं णाणं सब-पच्चक्वं ॥ २५४ ॥

[ छाया-यत् सर्वेन् अपि प्रकाशयति द्रव्यं पर्यायसंयुतं लोकम् । तथा च अलोकं सर्वे तत् हानं सर्वेप्रसक्षम् ॥ ] तत् ज्ञानं सर्वेप्रत्यक्षं सर्वे लोकालोकं प्रत्यक्षेण पर्यतीत्यर्थः । तत् किम् । यत्सर्वेमपि लोकं त्रिचत्वारिंशद्धिकित्रिशतरञ्जू-प्रमाणं जगत् त्रैलोक्यम् । तथा च सर्वम् अलोकम् , अनन्तानन्तप्रमितम् अलोकाकाशं प्रकाशयति जानाति पर्यतीत्यर्थः । कथंभूतं लोकम् । द्रव्यपर्यायसंयुक्तम् । लोकाकाशे जीवपुद्रलभभाषमीकाशकालद्रव्याणि, तेषां नरनारकादिष्यणुकादि-

बतलाकर प्रन्थकार ज्ञानका खरूप कहते हैं । अर्थ-जो नाना धर्मोंसे युक्त अपनेको तथा नाना धर्मोंसे यक्त अपने योग्य पर पदार्थोंको जानता है उसे निश्चयसे ज्ञान कहते हैं ॥ भावार्थ-जो जानता है उसे ज्ञान कहते हैं। अब प्रश्न होता है कि वह किसे जानता है? तो जो खयं अपनेको और अन्य पदार्थींको जानता है वह ज्ञान है। इसीसे परीक्षामुखमें कहा है कि खयं अपने और पर पदार्थीके निश्चय करने वाले ज्ञानको प्रमाण कहते हैं। परीक्षामुख सूत्रकी विस्तृत टीका प्रमेयकमलमार्तण्डमें इसका व्याख्यान खुब विस्तारसे किया है। वस्तुमें रहनेवाले धर्मीके ज्ञानपूर्वक ही वस्तुका ज्ञान होता है. ऐसा नहीं है कि वस्तुके किसी एक भी धर्मका ज्ञान न हो और वस्तुका ज्ञान हो जाये। इसीसे कहा है कि नाना धर्मोंसे युक्त वस्तुको जो जानता है वह ज्ञान है। फिरभी संसारमें जाननेके लिये अनन्त पदार्थ हैं और हम सबको न जानकर जो पदार्थ सामने उपस्थित होता है उसीको जानते हैं। उसमें भी कोई उसे साधारण रीतिसे जान पाता है और कोई विशेष रूपसे जानता है। अर्थात सब संसारी जीवोंका ज्ञान एकसा नहीं जानता । इसीसे कहा है कि अपने योग्य पदार्थोंको जो जानता है वह ज्ञान है। २५३।। इस प्रकार सामान्यसे ज्ञानका सद्भाव बतलाकर प्रन्थकार अब केवलज्ञानका अस्तित्व बतलाते हैं । अर्थ-जो ज्ञान द्रव्यपर्यायसहित समस्त लोकको और समस्त अलोकको प्रकाशित करता है वह सर्वप्रसक्ष केवलज्ञान है ॥ भावार्थ-आकाशद्रव्य सर्वव्यापी है और सब तरफ उसका अन्त नहीं है अर्थात वह अनन्त है। उस अनन्त आकाशके मध्यमें ३४३ राज प्रमाण लोक है। उस लोकमें जीव, पदल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल छहों द्रव्य रहते हैं। तथा उन द्रव्योंकी नर, नारक वगैरह और द्रवणुक स्कन्ध वगैरह अनन्त पर्यायें होती हैं। लोकके बाहर सर्वत्र जो आकारा है वह अलोक कहा जाता है। वहाँ केवल एक आकाराद्रव्य ही है। उसमेंभी अगुरुलम राणकृत हानि वृद्धि होनेसे उत्पाद व्यय और ध्रीव्य रूप पर्याय होती हैं। इन द्रव्यपर्यायसहित लोक और अलोकको जो प्रसक्ष जानता है वही केवलज्ञान है। तत्त्वार्यसूत्रमें भी सब द्रव्यों और

१ रा वेदयति । २ स्ट स स रा दन्त्र, ब दन्त्रं (१) पजाय ।

स्कन्धादिपर्यायाः । अलोकाकाशे अलोकाकाशं द्रव्यं तस्य पर्याया अगुरुलध्वादयः उत्पादव्ययधीव्यादयक्ष तैः संयुक्तं जानाति पर्यति च । 'सर्वेद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य' इति वचनात् । तथा चोक्तं च । 'क्षायिकमेकमनन्तं त्रिकालसर्वार्यं-युगपदवभासम् । सकलमुखधान सततं वन्देऽहं केवलज्ञानम् ॥' इति ॥ २५४॥ अथ ज्ञानस्य सर्वगतत्वं प्रकाशयति—

# सव्वं जाणदि जम्हा सन्त्र-गयं तं पि वुच्चदे<sup>र</sup> तम्हा । ण य पुण विसरदि णाणं जीवं चइऊण अण्णत्थ ॥ २५५ ॥

# णाणं ण जादि गोयं पोयं पि ण जादि णाण-देसिमि । णिय-णिय-देस-ठियाणं ववहारो णाण-णेयाणं ॥ २५६॥

[ छाया-झानं न याति होयं होयम् अपि न याति ज्ञानदेशे । निजनिजदेशस्थितानां व्यवहारः ज्ञानहेययोः ॥ ] ज्ञानं बोधः प्रमाणं होयं प्रमेयं ज्ञातुं योग्यं होयं वस्तु चेतनाचेतनादि प्रति न याति न गच्छति । अपि पुनः हेयं प्रमेयं

सब द्रव्योंकी त्रिकालवर्ती सब पर्यायोंको केवल ज्ञानका विषय बतलाया है। एक दूसरे प्रन्थमें केवल-ज्ञानको नमस्कार करते हुए कहा है कि केवलज्ञान क्षायिक है; क्योंकि समस्त ज्ञानावरण कर्मका क्षय होनेपर ही केवलज्ञान प्रकट होता है। इसीसे वह अकेला ही रहता है। उसके साथ अन्य मति श्रुत आदि ज्ञान नहीं रहते, क्योंकि ये ज्ञान क्षायोपशमिक होते हैं अर्थात् ज्ञानायरण कर्मके रहते हुए ही होते हैं, और केवलज्ञान उसके चले जानेपर होता है। अतः केवलज्ञान सूर्यकी तरह अकेला ही त्रिकालवर्ती सब पदार्थोंको एक साथ प्रकाशित करता है। क्षायिक होनेसे ही उसका कभी अन्त नहीं होता । अर्थात् एक बार प्रकट होनेपर वह सदा बना रहता है; क्यों कि उसको ढांकनेवाला ज्ञानावरण कर्म नष्ट हो चुका है। अतः वह समस्त सुर्खोका भण्डार है॥ २५४॥ आगे ज्ञानको सर्वगत कहते हैं। अर्थ-यतः ज्ञान समस्त लोकालोकको जानता है अतः ज्ञानको सर्वगत भी कहते हैं। किन्तु ज्ञान जीवको छोदकर अन्यत्र नहीं जाता ॥ भावार्थ-सर्वगतका मतलब होता है सब जगह जानेवाला । अतः ज्ञानको सर्वगत कहनेसे यह मतलब नहीं लेना चाहिये कि ज्ञान आत्माको छोडकर पदार्थके पास चला जाता है किन्तु आत्मामें रहते हुए ही वह समस्त लोकालोकको जानता है इसीलिये उसे सर्वगत कहते हैं । प्रवचनसारमें आचार्य कुन्दकुन्दने इस पर अच्छा प्रकाश डाला है । उन्होंने कहा है कि आत्मा ज्ञानके बरावर है और ज्ञान होयके बरावर है। तथा होय लोकालोक है। अतः ज्ञान सर्वगत है ॥ २५५ ॥ आगे कहते हैं कि ज्ञान अपने देशमें रहता है और ह्रेय अपने देशमें रहता है, फिरमी ज्ञान होयको जानता है। अर्थ-ज्ञान होयके पास नहीं जाता और न होय ज्ञानके पास आता है । फिरभी अपने अपने देशमें स्थित ज्ञान और ह्रोयमें ह्रोयज्ञायकव्यवहार होता है।।

१ म कचदे। २ व आहः। ३ म स ग देसमिहः।

घटपटादिचेतनाचेतनादिवस्तु पदार्थः ज्ञानप्रदेशे न याति न गच्छति । तर्हि किम् । अस्ति निजनिजप्रदेशस्थितानां ज्ञानह्रेयानां प्रमाणप्रमेयानां ज्ञानह्रेयव्यवहारः । यथा दर्पणः खप्रदेशस्थित एव खप्रदेशस्थं वस्तु प्रकाशयति तथा ज्ञानं ह्रेयं च । 'सालोकानां त्रिस्रोकानां यद्विया दर्पणायते ।' इति वचनात् ॥ २५६ ॥ अथ मनःपर्ययज्ञानादीनां देशप्रस्थं परोक्षं च विश्वदयति-

## मण-पज्जय-विष्णाणं ओही-णाणं च देस-पञ्चक्खं । मदि-सुदि'-णाणं कमसो विसद-परोक्खं परोक्खं च ॥ २५७ ॥

[ छाया—मनःपर्ययिक्तानम् अवधिक्तानं च देशप्रसक्षम् । मतिश्रुतिक्तानं क्रमशः विश्वदपरोक्षं परोक्षं च ॥ ] मनःपर्ययक्तानं मनसा परमनित स्थितं पदार्थं पर्येति जानाति इति मनःपर्ययं तच तज्ज्ञानं च मनःपर्ययक्तानं वा परकीयमनित स्थितोऽर्थः साहचर्यान्मनः इत्युच्यते तस्य मनसः पर्ययणं परिगमनं परिक्रानं मनःपर्ययक्ञानं क्षायोपशिमिकम् ऋजुमतिविपुलमतिभेदिभिषं च । पुनः अवधिक्षानम् अवधीयते द्रव्यक्षेत्रकालभावेन मर्यादीक्रियते, अवीग्धानं अवधिः अधस्ताद्वहुतरिवष्यप्रहणात् अवधिः देशाविष्यरमाविष्यर्वाविष्कानं च । देशप्रस्थम् एकदेशविष्यदम् । मनः-

भावार्थ-आचार्य समन्तभद्रने रत्नकरंड श्रावकाचारके आरम्भमें भगवान महावीरको नमस्कार करते इए उनके ज्ञानको अलोक सहित तीनों लोकोंके लिये दर्पणकी तरह बतलाया है। अर्थात् जैसे दर्पण अपने स्थानपर रहते हुए ही अपने स्थानपर रखे हुए पदाशोंको प्रकाशित करता है, वैसे ही ज्ञान भी अपने स्थानपर रहते हुए ही अपने अपने स्थानपर स्थित पदार्थोंको जान छेता है। प्रवचनसारमें भी कहा है कि आत्मा ज्ञानसभाव है और पदार्थ ज्ञेयसकरप हैं। अशीत जानना आत्माका स्वभाव है और ज्ञानके द्वारा विषय किया जाना पदार्थोंका खभाव है। अतः जैसे चक्ष रूपी पदार्थोंके पास न जाकर ही उनके खरूपको ग्रहण करनेमें समर्थ है, और रूपी पदार्थ भी नेत्रोंके पास न जाकर ही अपना खरूप नेत्रोंको जनानेमें समर्थ हैं. वैसे ही आत्मा भी न तो उन पदार्थीके पास जाता है और न वे पदार्थ आत्माके पास आते हैं। फिरभी दोनोंमें शेयज्ञायक सम्बन्ध होनेसे आत्मा सबको जानता है और पदार्थ अपने खरूपको जनाते हैं। जैसे दुधके बीचमें रखा हुआ नीलम अपनी प्रभासे उस दंधको अपनासा नीला कर लेता है। उसी प्रकार ज्ञान पदार्थीमें रहता है। अर्थात् दूधमें रहते हुए भी नीलम अपनेमें ही है और दूध अपने रूप है तभी तो नीलमके निकालते ही दूध स्ताभाविक संबद्ध रूपमें हो जाता है। ठीक यही दशा जान और जेयकी है ॥ २५६ ॥ आगे शेष जानोंको देश प्रस्पक्ष और परोक्ष बतलाते हैं । अर्थ-मनःपर्ययज्ञान और अवधिज्ञान देशप्रसक्ष हैं । मतिज्ञान प्रस्यक्ष भी है और परोक्ष भी है। और श्रुतज्ञान परोक्ष ही है ॥ भावार्थ-जो आत्माके द्वारा दूसरेके मनमें स्थित रूपी पदार्यको प्रत्यक्ष जानता है, उसे मनः पर्यय ज्ञान कहते हैं। अथवा दूसरेके मनमें स्थित रूपी पदार्शको मनमें रहनेके कारण मन कहते हैं। अर्थात 'मन:पर्यय' में 'मन' शब्दसे मनमें स्थित रूपी पदार्थ लेना चाहिये । उस मनको जो जानता है वह मनःपर्ययक्कान है । यह मनःपर्ययक्कान मनःपर्ययज्ञानावरण कर्मके क्षयोपशमसे प्रकट होता है. अतः क्षायोपशमिक है। उसके दो भेद हैं-ऋजुमति और विपुलमति । तथा द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी भर्यादाको लिये हुए रूपी पदार्थीको प्रस्मक्ष जानने वाले ज्ञानको अवधिज्ञान कहते हैं। अवधिका अर्थ मर्यादा है। अथवा अवाय यानी

१ व स मइसुइ। २ व विसय (१)।

पर्ययाविधिज्ञानानाम् एकदेशविशदरवात् देशप्रस्रक्षं च । पुनः मतिश्रुतज्ञानम् इन्द्रियैर्मनसा च ययायथम् अर्थान् मन्यते मितः मनुतेऽनया वा मितः मनुनं वा मितः । श्रुतज्ञानावरणकर्मक्षयोपशमे सित निरूप्यमाणं श्रूयते यत्तत् श्रुतं, श्रुणोति अनेन तत् श्रुतम्, श्रवणं वा श्रुतं तच्च तद् ज्ञानम् । मित्ज्ञानं श्रुतज्ञानं च कमशः कमेण विशदपरोक्षं परोक्षं च । यत् इन्द्रियानिन्द्रियजं मित्ज्ञानं तत् विशदम् एकदेशतः विशदं स्पष्टम् । उक्तं च परीक्षाभुखे । इन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तं देशतः संव्यवद्वारिकमिति सांव्यवद्वारिकश्रस्थकं मित्ज्ञानं कथ्यते । यत् श्रुतज्ञानं तत्परोक्षम् अविशदम् अस्पष्टमित्यवैः । मनःपर्यायज्ञानम् अविधिज्ञानं च देशप्रस्रक्षं स्यात् । मित्ज्ञानम् एकदेशपरोक्षं श्रुतज्ञानं परोक्षज्ञानं स्यात् ॥ २५०॥ अयोन्द्रियज्ञानस्य योग्यं विशयं विशदयिति—

## इंदियजं मदि-णाणं जोग्गं जाणेदि पुग्गलं दब्वं । माणस-णाणं च पुणो सुय-विसयं अकल-विसयं च ॥ २५८ ॥

पुद्गल, उनको जो जाने वह अवधि है। अथवा अपने क्षेत्रसे नीचेकी ओर इस ज्ञानका विषय अधिक होता है इसलिये भी इसे अवधि ज्ञान कहते हैं । अवधि ज्ञानके तीन भेद हैं-देशावधि, परमावधि और सर्वावधि । मनःपर्ययज्ञान और अवधिज्ञान एक देशसे प्रस्यक्ष होनेके कारण देशप्रस्यक्ष हैं । जो ज्ञान-परकी सहायताके बिना खयं ही पदार्थोंको स्पष्ट जानता है उसे प्रत्यक्ष कहते हैं। ये दोनोंही ज्ञान इन्द्रिय आदिकी सहायताके बिना अपने २ विषयको स्पष्ट जानते हैं इसलिये प्रस्यक्ष तो हैं, किन्तु एक तो केवल रूपी पदार्थीको ही जानते हैं दूसरे उनकी मी सब पर्यायोंको नहीं जानते, अपने २ योग्य रूपी द्रव्यकी कतिपय पर्यायोंको ही स्पष्ट जानते हैं। इसलिये ये देशप्रत्यक्ष हैं। इन्द्रिय और मनकी सहायतासे यथायोग्य पदार्थको जाननेवाले ज्ञानको मतिज्ञान कहते हैं। तथा श्रुतज्ञानावरण कर्मका क्षयोपराम होनेपर मतिज्ञानसे जाने हुए पदार्थको विशेष रूपसे जाननेवाले ज्ञानको श्रतज्ञान कहते हैं। श्रुत शब्द यद्यपि 'श्रु' घातुसे बना है और 'श्रु' का अर्थ 'सुनना' होता है । किन्तु रूदिवश ज्ञान विशेषका नाम श्रतज्ञान है। ये दोनों ज्ञान इन्द्रियौँ और मनकी यथायोग्य सहायतासे होते हैं इसलिये परोक्ष हैं । क्यों कि 'पर' अर्थात् इन्द्रियाँ, मन, प्रकाश, उपदेश वगैरह बाह्य निमित्तकी अपेक्षासे जो ज्ञान उत्पन्न होता है वह परोक्ष कहा जाता है। अतः यद्यपि ये दोनों ही ज्ञान परोक्ष हैं किन्तु इनमेंसे मतिज्ञान प्रत्यक्ष मी है और परोक्ष भी है। मतिज्ञानको प्रत्यक्ष कहनेका एक विशेष कारण है। महाकलंक देवसे पहले यह ज्ञान परोक्ष ही माना जाता था। किन्तु इससे अन्य मतावलम्बियोंके साथ शास्त्रार्थ करते हुए एक कठिनाई उपस्थित होती थी । जैनोंके सिवा अन्य सब मतावलम्बी इन्द्रियोंसे होनेवाले ज्ञानको प्रस्थक्ष कहते हैं। एक जैन धर्म ही उसे परोक्ष मानता था, तथा छोकमें भी इन्द्रिय ज्ञानको प्रस्थक्ष कहा जाता है। अतः भट्टाकलंक देवने मतिज्ञानको सांव्यवहारिक प्रस्थक्ष नाम दिया। जो यह बतलाता है कि मतिज्ञान लोकल्यवहारकी दृष्टिसे प्रस्मक्ष है, किन्तु वास्तवमें प्रस्मक्ष नहीं है। इसीसे परीक्षामुखर्मे प्रत्यक्षके दो भेद किये हैं-एक सांव्यवहारिक प्रस्थ और एक मुख्य प्रत्यक्ष । तथा इन्द्रिय और मनके निमित्तसे उत्पन्न होनेवाले एकदेश स्पष्ट ज्ञानको सांव्यवहारिक प्रस्थक्ष कहा है।। २५७॥ आगे इन्द्रिय ज्ञानके योग्य विषयको कहते हैं । अर्थ-इन्द्रियोंसे उत्पन होनेवाला मतिज्ञान अपने योग्य पुद्रल द्रव्यको जानता है। और मानसञ्चान श्रुतज्ञानके विषयको भी जानता है तथा इन्द्रियोंके

१ **क म स ग** जुग्गं।

[ छाया-इन्द्रियजं मतिज्ञानं योग्यं जानाति पुद्रलं द्रव्यम् । मानसज्ञानं च पुनः श्रुतविषयम् अक्षविषयं च ॥ ] यत् इन्द्रियजम् इन्द्रियोग्यः स्पर्शनरसन्त्राणचक्षःश्रोत्रेभ्यः मनसा च जातम् उत्पन्नम् इन्द्रियानिन्द्रियजम् अवमहेहावायधारणामेदिभिन्नं पर्टात्रश्चरिकत्रिश्चतमेदं मतिज्ञानं योग्यं पुद्रलद्भव्यम्, 'बहुबहुविधिक्षप्रानिःस्तानुक्तश्चवाणां
सेतराणाम् ।' इति द्वादशमेदिभिन्नं पुद्रलद्भव्यं स्पर्शरसवर्णसंस्थानादिकं पदार्थं जानाति पश्यतीत्यर्थः । पुनः कथंभूतं
मतिज्ञानम् । माणसणाणं मनसोत्पन्नं ज्ञानम् अनिन्द्रियजातज्ञानम् । च पुनः किंभूतम् । श्रुतविषयम् अस्पुरुज्ञानविषयं
'श्रुतमनिन्द्रियस्य'। अभिधानात् श्रुतज्ञानगृहीतार्यप्राह्मम् । च पुनः कीदक्षम् । अक्षविषयम् इन्द्रियगृहीतार्यप्राह्मम्
॥ २५८ ॥ अथ पश्चिन्द्रियज्ञानानां क्रमेणोपयोगः न युगपदिति वंभणीति—

विषयोंको भी जानता है ॥ भावार्थ-मतिज्ञान पांचों इन्द्रियोंसे तथा मनसे उत्पन्न होता है। जो मतिज्ञान पांचों इन्द्रियोंसे उत्पन्न होता है वह तो अपने योग्य पुद्गल द्रव्यको ही जानता है क्योंकि पुद्गलमें स्पर्श, रस, गन्ध और रूप ये चार गुण होते हैं। और इनमेंसे स्पर्शन इन्द्रियका विषय केवल स्पर्श है, रसना इन्द्रियका विषय रस ही है, प्राण इन्द्रियका विषय गन्ध ही है और चक्षु इन्द्रियका विषय केवल रूप है। तथा श्रोत्रेन्द्रियका विषय शब्द है, वह भी पौद्रलिक है। इस तरह इन्द्रियजन्य मतिज्ञान तो अपने अपने योग्य पुद्रल द्रव्यको ही जानता है। किन्तु मनसे मतिज्ञान भी उत्पन्न होता है. और श्रुतज्ञान भी उत्पन्न होता है। अतः मनसे उत्पन्न होनेवाला ज्ञान इन्द्रियोंके विषयोंको भी जानता है और श्रुतज्ञानके विषयको भी जानता है। मतिज्ञानके कुळ मेद तीनसौ छतीस होते हैं जो इस प्रकार हैं-मतिज्ञानके मूलमेद चार हैं-अवग्रह, ईहा, अवाय, धारणा । इन्द्रिय और पदार्थका सम्बन्ध होते ही जो सामान्य प्रहण होता है उसे दर्शन कहते हैं। दर्शनके अनन्तर ही जो पदार्थका ग्रहण होता है वह अवग्रह है। जैसे, चक्षुसे सफेद रूपका जानना अवप्रह ज्ञान है। अवप्रहसे जाने हुए पदार्थको विशेष रूपसे जाननेकी इच्छाका होना ईहा है, जैसे यह सफेद रूपवाली वस्तु क्या है ? यह तो बगुलोंकी पंक्ति माल्यम होती है, यह ईहा है। विशेष चिद्वोंके द्वारा यथार्थ वस्तुका निर्णय कर लेना अवाय है। जैसे, पंखोंके हिलनेसे तथा ऊपर नीचे होनेसे यह निर्णय करना कि यह बगुलोंकी पंक्ति ही है, यह अवाय है। अवायसे निर्णात वस्तुको कालान्तरमें नहीं भूलना घारणा है। बहु, बहुविध, क्षिप्र, अनिसृत, अनुक्त, धुव तथा अल्प, अल्पविध, अक्षिप्त, निःसृतः, उक्त, अधुव, इन बारह प्रकारके पदार्थीके अवग्रह आदि चारों ज्ञान होते हैं । बहुत वस्तुओंके जाननेको बहुज्ञान कहते हैं । बहुत तरहकी वस्तुओंके जाननेको बहुविधज्ञान कहते हैं। जैसे, सेना या वनको एक समूह रूपमें जानना बहुज्ञान है और हाथी घोडे आदि या आम महुआ आदि भेदोंको जानना बहुविध ज्ञान है। वस्तुके एक भागको देखकर पूरी वस्तुको जान लेना अनिःसृत ज्ञान है। जैसे जलमें डूबे हुए हाथीकी सूंडको देखकर हाथीको जान लेना। शीव्रतासे जाती हुई वस्तुको जानना क्षिप्रज्ञान है। जैसे तेज चलती हुई रेलगाडीको या उसमें बैठकर बाहरकी वस्तुओंको जानना । बिना कहे अभिप्रायसे ही जान लेना अनुक्त झान है । बहुत काल तक जैसाका तैसा निश्वल ज्ञान होना ध्रव ज्ञान है। अल्प अथवा एक वस्तुको जानना अल्पञ्जान है। एक प्रकारकी वस्तुओंको जानना एकविध ज्ञान है। धीरे धीरे चलती हुई वस्तुको जानना अक्षिप्रज्ञान है। सामने पूरी विद्यमान वस्तुको जानना निःसृत ज्ञान है। कहने पर जानना उक्त ज्ञान है। चंचल बिजली बगैरहको जानना अध्वय ज्ञान है। इस तरह बारह प्रकारका अवग्रह, बारह प्रकारका ईहा, बारह

# पंचिंदिय-णाणाणं मञ्झे एगं च होदि उवजुत्तं । मण-णाणे उवजुत्तो इंदिय-णाणं ण जाणेदि ।। २५९ ॥

[ छाया-पन्नेन्द्रियज्ञानानां मध्ये एकं च भवति उपयुक्तम् । मनोज्ञाने उपयुक्तः इन्द्रियज्ञानं न जानाति ॥ ] पन्नेन्द्रियज्ञानानां स्पर्शेनरसन्प्राणचश्चःश्रोत्रज्ञानानां मध्ये एकस्मिन् काले एकं ज्ञानम् उपयुक्तम् उपयोगयुक्तं विषय-प्रहणव्यापारयुक्तं भवति । मनोज्ञाने उपयुक्ते नोइन्द्रियज्ञाने उपयुक्ते विषयप्रहणव्यापारोपयुक्ते सति इन्द्रियज्ञानं पन्नेन्द्रियाणां ज्ञानं न जायते न उत्पद्यते । अथवा मनसो ज्ञानेन उपयुक्तः मनोज्ञानव्यापारसिहतो जीवः इन्द्रियज्ञानं न जानाति । यदा जीवः मनसा एकाप्रचेतसा आर्तरौद्रधर्मादिध्यानं धरति, तदा इन्द्रियाणां ज्ञानं न स्फुरतीव्यर्थः । वा इन्द्रियज्ञानं एकैकं जानाति । चक्षज्ञीनं प्राणं न जानाति इत्यादि ॥ २५९ ॥ नजु यद्भवद्भिक्तम् एकस्मिन् काले एकस्पैनेन्द्रियज्ञानस्योपयोगस्तद्रव्ययुक्तम् । केनिक्तियुक्ता करगृहीतज्ञाच्छल्यां मस्यमाणायां सत्यां तद्गन्धप्रहणं प्राणस्य तच्चिणशब्दप्रहणं श्रोत्रस्य तद्वर्णप्रहणं चक्ष्वयोः तत्रपर्शप्रहणं करस्य तद्वसप्रहणं जिह्नायाश्च जायते । इति पन्नेन्द्रियाणां ज्ञानस्य [ उपयोगः ] युगपदुत्पयते इति वावद्कं वादिनं प्रतिवदित-

एके काले एकं णाणं जीवस्स होदि उवजुत्तं। णाणा-णाणाणि पुणो लद्धि-सहावेण बुचंति॥ २६०॥

प्रकारका अवाय और बारह प्रकारका धारणा ज्ञान होता है। ये सब मिळकर ४८ मेद होते हैं। तथा इनमेंसे प्रस्थेक ज्ञान पांच इन्द्रियों और मनसे होता है अतः ४८×६=२८८ भेद मतिज्ञानके होते हैं। तथा अस्पष्ट शब्द वगैरहका केवल अवग्रह ही होता है, ईहा आदि नहीं होते। उसे व्यञ्जनावप्रह कहते हैं । और व्यंजनावप्रह चक्ष और मनको छोडकर शेष चार इन्द्रियोंसे ही होता है। अतः बहु आदि विषयोंकी अपेक्षा व्यंजनावप्रहके ४८ भेद होते हैं। २८८ भेदों में इन ४८ भेदोंको मिलानेसे मतिज्ञानके ३३६ मेद होते हैं ॥ २५८॥ आगे कहते हैं कि पांचों इन्द्रियज्ञानोंका उपयोग क्रमसे होता है. एक साथ नहीं होता । अर्थ-पांचों इन्द्रियज्ञानोंमेंसे एक समयमें एक ही ज्ञानका उपयोग होता है। तथा मनोज्ञानका उपयोग होने पर इन्द्रियज्ञान नहीं होता ॥ भावार्थ-स्पर्शन, रसन, घाण, चक्ष और श्रोत्र इन्द्रियसे उत्पन्न होनेवाले ज्ञानोमेंसे एक समयमें एक ज्ञान ही अपने विषयको प्रहण करता है। इसी तरह जिस समय मनसे उत्पन्न हुआ ज्ञान अपने विषयको जानता है उस समय इन्द्रिय ज्ञान नहीं होता । सारांश यह है कि इन्द्रिय ज्ञानका उपयोग ऋमसे ही होता है । एक समयमें एकसे अधिक ज्ञान अपने २ विषयको प्रहण नहीं कर सकते, अर्थात् उपयोग रूप ज्ञान एक समयमें एक ही होता है ॥ २५९ ॥ शङ्का-आपने जो यह कहा है कि एक समयमें एक ही इन्द्रिय ज्ञानका उपयोग होता है यह ठीक नहीं है, क्योंकि हाथकी कचौरी खानेपर घाण इन्द्रिय उसकी मन्धको संघती है, श्रोत्रेन्द्रिय कचौरीके चवानेके शब्दको प्रहण करती है, चक्ष कचौरीको देखती है, हाथको उसका स्पर्श ज्ञान होता है और जिह्ना उसका खाद लेती है, इस तरह पांचों इन्द्रिय ज्ञान एक साथ होते हैं। इस शङ्काका समाधान करते हैं। अर्थ-जीवके एक समयमें एक ही ज्ञानका उपयोग होता है। किन्तु छन्धि रूपसे एक समयमें अनेक ज्ञान कहे हैं। भावार्थ-प्रस्थेक क्षायोपरामिक ज्ञानकी दो अवस्थाएँ होती हैं-एक लब्धिरूप और एक उपयोगरूप । अर्थको ग्रहण करनेकी राक्तिका नाम लब्धि

१ व पंचिदिय, ल म स म पंचेदिय। २ व जाणा(णे १)दि, ल म स जापदि, ग जापहि । ३ म ग एके। ४ क म स ग पर्ग।

[ छाया-एकस्मिन् काळे एकं ज्ञानं जीवस्य भवति उपयुक्तम् । नानाज्ञानानि पुनः लिब्धस्यभावेन उच्यन्ते ॥ ] जीवस्यात्मनः एकस्मिन् काळे एकस्मिनेन समये एकं ज्ञानम् एकस्पैनेन्द्रियसः ज्ञानं स्पर्शनादिजम् उपयुक्तं विषयप्रहण-व्यापारयुक्तम् अर्थप्रहणे उद्यमनं व्यापारणम् उपयोगि भवति । यदा स्पर्शनेन्द्रियज्ञानेन स्पार्शो विषयो गृह्यते तदा स्वनादीन्द्रियज्ञानेन रसादिविषयो न गृह्यत इत्यर्थः । एवं रसनादिवु योज्यम् । तर्हि अपरेन्द्रियाणां ज्ञानानि तत्र द्रयम्ते तत्व्यमिति चेदुच्यते । पुनः नानाञ्चानानि अनेकप्रकारज्ञानानि स्पर्शनाद्यनेकेन्द्रियज्ञानानि लिब्धस्वभावेन, अर्थप्रहणशक्तिर्लिब्धर्णभः प्राप्तिः तत्स्वभावेन तत्स्वरूपेण, उच्यन्ते कथ्यन्ते ॥ २६०॥ अथ वस्तुनः अनेकान्तात्मक-मेकान्तात्मकं च दर्शयति—

## जं वत्थु अणेयंतं एयंतं तं पि होदि सविपेक्खं । सुय-णाणेण णएहि य णिरवेक्खं दीसदे' णेव ॥ २६१ ॥

[ छाया-यत् वस्तु अनेकान्तम् एकान्तं तत् अपि भवति सव्यपेक्षम् । श्रुतज्ञानेन नयैः च निरपेक्षं दृश्यते नैव ॥ ] यद्वस्तु जीवादिद्वस्यम् एकान्तम् अस्तित्वाद्येकधमेविशिष्टम्, जीवोऽस्तीति तदपि जीवादिवस्तु सव्यपेक्षं सापेक्षम् आकाक्ष्मासहितम्, खद्रव्यचतुष्ट्यापेक्षया अस्ति एकान्तिविशिष्टम्, जीवोऽस्तीति तदपि जीवादिवस्तु सव्यपेक्षं सापेक्षम् आकाक्ष्मासहितम्, खद्रव्यचतुष्ट्यापेक्षया अस्ति एकान्तिविशिष्टम् इति अनेकान्तात्मकं वस्तु । श्रुतज्ञानेन जिनोक्तशाख्रबोधेन नैगमादिनयेश्च नैगमसंब्रह्व्यवहारऋजुस्त्रशब्दसमिक्षदैवंभूताख्यैः च अनेकान्तात्मकं च वस्तु भवति । तथा चोक्तं च । 'नानास्त्रभावसंयुक्तं द्वयं ज्ञात्वा प्रमाणतः । तश्च सापेक्षसिद्ध्यर्थं स्याद्ययमिश्चितं कुरु॥' खद्रव्यादिप्राहकेण अस्तिस्त्रभावः । परद्रव्यादिष्राहकेण नास्तिस्त्रभावः । उत्पाद्वध्ययगौणत्वेन सत्ताप्राहकेण नित्यस्त्रभावः । केनचित्पर्यायार्थिकेन अनित्यस्त्रभावः । मेदकद्यनानिरपेक्षेणेकस्त्रभावः । सद्वव्यस्त्रभावः । सद्वव्यस्त्रभावः । सद्वव्यस्त्रभावः । सद्वव्यस्त्रभावः । सद्वव्यस्त्रभावः । सद्वव्यस्त्रभावः । स्त्रपाद्याद्विश्च भव्याभव्यपरिणामिकस्त्रभावः । स्रुदाद्यस्त्रभावः । स्त्रपाद्याहकेण

है। और अर्थको ग्रहण करनेका नाम उपयोग है। लिन्य रूपमें एक साथ अनेक ज्ञान रह सकते हैं। किन्तु उपयोग रूपमें एक समयमें एक ही ज्ञान होता है। जैसे पांचों इन्द्रियजन्य ज्ञान तथा मनोजन्य ज्ञान लिन्य रूपमें एक समयमें एक ही ज्ञान होता है। जैसे पांचों इन्द्रियजन्य ज्ञान तथा मनोजन्य ज्ञान लिन्य रूपमें हमारेमें सदा रहते हैं। किन्तु हमारा उपयोग जिस समय जिस वस्तुकी ओर होता है उस समय केवल उसीका ज्ञान हमें होता है। कचौरी खाते समय मी जिस क्षणमें हमें उसकी गन्धका ज्ञान होता है उसी क्षण रसका ज्ञान होता है उसी क्षण रसका ज्ञान नहीं होता। किन्तु उपयोगकी चंचलताके कारण कचौरिके गन्ध, रस वगैरहका ज्ञान इतनी द्रुत गतिसे होता है कि हमें क्षणमेदका मान नहीं होता और हम यह समझ लेते हैं कि पाँचों ज्ञान एक साथ हो रहे हैं। किन्तु यथार्थमें पांचों ज्ञान कमसे ही होते हैं, अत: उपयोगरूप ज्ञान एक समयमें एक ही होता है। २६०॥ आगे वस्तुको अनेकान्तात्मक और एकान्तात्मक दिखलाते हैं। अर्थ—जो वस्तु अनेकान्तरूप है वही सापेक्ष दिखेस एकान्तरूप भी है। श्रुतज्ञानकी अपेक्षा अनेकान्तरूप है। बिना अपेक्षाके वस्तुका रूप नहीं देखा जासकता॥ भावार्थ—पहले वस्तुको अनेकान्तरूप सिद्ध कर आये हैं, क्योंकि प्रमाणके द्वारा वस्तुमें अनेक धर्मोकी प्रतीति होती है। प्रमाणके दो मेद हैं—खार्थ और परार्थ। श्रुतज्ञानके सिवा बाकीके मित आदि चारों ज्ञान खार्थ प्रमाण ही हैं। किन्तु श्रुतज्ञान खार्थ भी होता है और परार्थ भी होता है। ज्ञानरूप श्रुतज्ञान खार्थ है और वचनरूप श्रुतज्ञान परार्थ है। श्रुतज्ञानके भेद नय हैं। प्रमाणसे जानी हुई वस्तुमें

१ रु म म ग णयेहि य जिरविक्खं दीसए । २ अत्र ब पुस्तके 'जो साहेदि विसेसं' इत्यादि गाया । कार्तिके ० २४

चेतनस्वभावो जीवस्य । असद्भतव्यवहारेण कर्मनोकर्मणोरिप चेतनस्वभावः । परमभावपाहकेण कर्मनोकर्मणोः अचेतन-स्वभावः । जीवस्याप्यसद्भृतव्यवहारेण अचेतनस्वभावः । परमभावप्राहकेण कर्मनोकर्मणोर्मूर्तस्वभावः । जीवस्याप्यसद्भतः व्यवहारेण मृतस्वभावः । परमभावप्राहकेण पुद्रलं बिहाय इतरेषां द्रव्याणाम् अमृतस्वभावः । पुद्रलस्य तूपचारारपि नास्त्रमृतीत्वम् । परमभावप्राहकेण कालपुद्रलाणूनाम् एकप्रदेशंखभावस्यम् । भेदकल्पनानिरपेक्षेण चतुर्णामपि नानाप्रदेश-स्वभावत्वम् । पुद्रलाणोरुपचारतैः (नानाप्रदेशत्वं न च कालाणोः क्षिग्धरूक्षत्वाभावात् । अरूक्षत्वाचाणोरमूर्त-) पद्रलस्येकविशतितमो भावो न स्यात् । परोक्षप्रमाणापेक्षया असद्भवन्यवहारेणाप्युपचारेणामूर्तस्वम् ॥ पुद्रलस्य अपेक्षा मेदसे एक धर्मको ग्रहण करनेवाले ज्ञानको नय कहते हैं। जैसे प्रमाणसे वस्तुको अनेक धर्मा-त्मक जानकर ऐसा जानना कि वस्तु खचतुष्टयकी अपेक्षा सत्खरूप ही है अथवा पर द्रव्यादि चतुष्टयकी अपेक्षा असत्खरूप ही है, यह नय है। इसीसे प्रमाणको सकलग्राही और नयको विकलग्राही कहा है। किन्तु एक नय दूसरे नयकी अपेक्षा रखकर वस्तुको जाने, तभी वस्तुधर्मकी ठीक प्रतीति होती है। जैसे. यदि कोई यह कहे कि वस्तु सत्खरूप ही है असत्खरूप नहीं है तो यह नय सुनय न होकर दर्नय कहा जायेगा । अतः इतर धर्मींका निषेध न करके एक धर्मकी मुख्यतासे वस्तुको जाननेसे ही वस्तकी ठीक प्रतीति होती है। इसीसे आलापपद्धतिमें कहा है-'प्रमाणसे नाना धर्मयुक्त द्रव्यको जानकर सापेक्ष सिद्धिके लिये उसमें नयकी योजना करो'। यथा—खद्रव्य, खक्षेत्र, खकाल और खमावको प्रहण करनेवाले नयकी अपेक्षा द्रव्य अस्तिखभाव है १। परद्रव्य, परक्षेत्र, परकाल और परभावको प्रहण करनेवाले नयकी अपेक्षा नास्तिस्वभाव है २ । उत्पाद और व्ययको गौण करके ध्रौव्यकी मुख्यतासे प्रहण करनेवाले नयकी अपेक्षा द्रव्य निस्य है ३ । किसी पर्यायको ग्रहण करनेवाले नयकी अपेक्षा द्रव्य अनित्यस्वभाव है ४ । भेदकल्पना निरपेक्ष नयकी अपेक्षा द्रव्य एकस्वभाव है ५ । अन्वयग्राही द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षा एक होते हुए भी द्रव्य अनेकलभाव है ६ । सद्भुत व्यवहार नयसे गुण गुणी आदिकी अपेक्षा द्रव्य भेदस्वभाव है ७। भेद कल्पना निरपेक्ष नयकी अपेक्षा गुण गणी आदि रूपसे अभेद स्त्रभाव है ८। परमभावके ग्राहक नयकी अपेक्षा जीवद्रव्य भव्य या अभव्य-रूप पारिणामिक खभाव है ९ । शुद्ध या अशुद्ध परमभाव ग्राहक नयकी अपेक्षा जीवद्रव्य चेतन-स्रभाव है १०। असद्भूत व्यवहार नयसे कर्म और नोकर्म भी चेतन स्रभाव हैं ११। किन्तु परमभाव ग्राहक नयकी अपेक्षा कर्म और नोकर्म अचेतन स्वभाव हैं १२। असद्भत व्यवहार नयसे जीव भी अचेतन खभाव है १३। परमभाव ग्राहक नयकी अपेक्षा कर्म और नोकर्म मूर्त खंभाव है १४। असङ्गृत व्यवहार नयसे जीव भी मूर्त स्वभाव है १५। परमभावग्राही नयकी अपेक्षा पुद्रलको छोडकर शेष सब द्रव्य अमूर्त खभाव हैं तथा पुद्रल उपचारसे भी अमूर्तिक नहीं है। परमभावग्राही नयकी अपेक्षा काळाणु तथा पुद्रलंका एक परमाणु एक प्रदेशी हैं। भेद कल्पनाकी अपेक्षा न करने पर शेष धर्म, अधर्म, आकाश और जीवद्रव्य भी अखण्ड होनेसे एकप्रदेशी हैं। किन्तु भेद कल्पना-की अपेक्षासे चारों द्रव्य अनेकप्रदेशी हैं । पुद्गलका परमाणु उपचारसे अनेक प्रदेशी है क्योंकि वह अन्य परमाणुओंके साथ बन्धनेपर बहुप्रदेशी स्कन्धरूप होजाता है। किन्तु कालाणुमें बन्धके कारण स्तिग्ध रुक्ष गुण नहीं है. इसलिये कालागु उपचारसे भी अनेक्प्रदेशी नहीं है। इसीसे अमूर्त काल द्रव्यमें बहुप्रदेशत्वके निना शेष १५ खभाव ही कहे हैं। शुद्धाशुद्ध द्रव्यार्थिक नयसे पुद्गल विभाव-

१ आदर्शे तु ''श्पचारतः अगारमूर्तत्वात् भावे पुद्रलः' इति पाठः ।

गुद्धाशुद्धद्रव्याधिकेन विभावस्वभावत्वम् । गुद्धद्रव्याधिकेन गुद्धस्वभावः । अगुद्धद्रव्याधिकेन अगुद्धस्वभावः । असङ्कृत-व्यवहारेण उपचित्तस्वभावः । अग्नेकः । 'द्रव्याणां तु यथारूपं तल्लोकेऽपि व्यवस्थितम् । तथाज्ञानेन संज्ञानं नयोऽपि हि तथाविधः ॥' इति नययोजनिका । सकलवस्तुप्राहकं प्रमाणं, प्रमीयते परिच्छियते वस्तुतत्त्वं येन ज्ञानेन तत्प्रमाणम् । (तद्वेधा सविकल्पेतरभेदात् । सविकल्पं मानसम्, तच्चतुर्विधम् । मतिश्रुतावधिमनःपर्यायरूपम् । निर्विकल्पं मनो-रिहतं केवलज्ञानमिति प्रमाणस्य व्युत्पत्तः ) प्रमाणेन वस्तुर्सगृतीतार्थेकांशो नयः, श्रुतविकल्पो वा, ज्ञातुरिभप्रायो वा नयः । नानास्वभावेभ्यो व्याद्वत्य एकस्मिन् स्वभावे वस्तु नयति प्राप्नोति इति वा नयः । इति श्रुतज्ञानेन नयेश्व वस्तु अनेकान्तं भवति । यद्वस्तु निरपेक्षं प्रतिपक्षधर्मानपेक्षम् एकान्तरूपं तद्वस्तु न दृश्यते, नैव लोक्यत एव । एकान्ता-स्मकस्य वस्तुनः जगस्यभावात् । 'निरपेक्षा नया मिथ्या सापेक्षा वस्तु तेऽर्थकृत्' इति वचनात् । तथा चोक्तम् । 'य एव निर्यक्षणिकादयो नया मिथोनपेक्षाः स्वपरप्रणाक्षिनः । त एव तत्त्वं विमलस्य ते मुनेः परस्परेक्षाः स्वपरोपकारिणः ॥' इति ॥ २६९ ॥ अथ श्रुतज्ञानस्य परोक्षेणानेकान्तप्रकाशत्वं दर्शयति—

## सच्चं पि अणेयंतं परोक्ख-रूवेण जं पयासेदि । तं सुय-णाणं भण्णदि संसय-पहुदीहि पैरिचत्तं ॥ २६२ ॥

[ छाया-सर्वम् अपि अनेकान्तं परोक्षरूपेण यत् प्रकाशयति । तत् श्रुतज्ञानं भण्यते संशयप्रसृतिभिः परि-त्यक्तम् ॥ ] यत्परोक्षरूपेण सर्वमपि जीवादिवस्तु अनेकधर्मविशिष्टं प्रकाशयति तत् श्रुतज्ञानं भण्यते, जिनोक्तश्रुतज्ञानं कथ्यते । तत्कीदशम् । संशयप्रभृतिभिः परिव्यकं संशयविष्यासानध्यवसायादिभी रहितम् । स्थाणुर्वा पुरुषो वा इति

स्तभाव है। अस द्रव्यार्थिक नयसे अस स्त्रभाव है और अअस द्रव्यार्थिक नयसे असुद्ध स्त्रभाव है। तथा असद्भत व्यवहार नयसे उपचरित खभाव है। सारांश यह है कि द्रव्योंका जैसा खरूप है वैसा ही ज्ञानसे जाना गया है, तथा वैसा ही लोकमें माना जाता है। नयभी उसे वैसा ही जानते हैं। अन्तर केवल इतना है कि प्रमाणसे वस्तुके सब धर्मोंको ग्रहण करके ज्ञाता पुरुष अपने अभिप्रायके अनुसार उसमेंसे किसी एक धर्मकी मुख्यतासे वस्तुका कथन करता है। यही नय है। इसीसे ज्ञाताके अभि-प्रायको भी नय कहा है। तथा जो नाना स्वभावोंको छोड कर वस्तुके एक स्वभावको कथन करता है वह नय है। नयके भी सुनय और दुर्नय दो मेद हैं। जो वस्तुको प्रतिपक्षी धर्मसे निरपेक्ष एकान्तरूप जानता या कहता है वह दुर्नय है। दुर्नयसे वस्तु खरूपकी सिद्धि नहीं हो सकती क्योंकि यह बतला आये हैं कि वस्तु सर्वथा एकरूप ही नहीं है। अतः जो प्रतिपक्षी धर्मीकी अपेक्षा रखते हुए वस्तुके एक धर्मको कहता या जानता है वही सुनय है। इसीसे निरपेक्ष नयोंको मिथ्या बतलाया है और सापेक्ष नयोंको वस्त्रसाधक बतलाया है । खामी समन्तभद्रने खयंभूस्तोत्रमें विमलनाथ भगवानकी स्तुति करते हुए कहा है-'वस्तु नित्यही है' अथवा 'वस्तु क्षणिकही है' जो ये निरपेक्ष नय ख और पर के घातक हैं, हे विमलनाथ भगवन्! वे ही नय परस्पर सापेक्ष होकर आपके मतमें तस्त्र भूत हैं, और ख और पर के उपकारक हैं ॥ २६१ ॥ आगे कहते हैं कि श्रुतज्ञान परोक्ष रूपसे अनेकान्तका प्रकाशन करता है। अर्थ-जो परोक्ष रूपसे सब वस्तुओंको अनेकान्त रूप दंशीता है, संशय आदिसे रहित उस ज्ञानको श्रुतज्ञान कहते हैं ॥ भावार्थ-तीन मिथ्याज्ञान होते हैं-संशय, विपर्यय और अनध्यवसाय । यह ठूंठ है अथवा आदमी है ? इस प्रकारके चिलत ज्ञानको संशय कहते हैं । सींपको

१ म सुअगाणं, ग सुयनाणं भन्नदि । २ छ स ग परिन्वित्तं ।

चिता प्रतिपत्तिः इति संशयः संदेहः । श्रुक्तिकायां रजतशानमिति विपर्यासः विपरीतः विभ्रमः । गच्छतः पुंसः तृणस्पर्शस्य सर्पो वा शृंखला वा इति ज्ञानमनध्यवसायः मोहः । इत्यादिभिर्विवर्जितं श्रुतज्ञानम् । तथा चोक्तं श्रीसमन्तः भदैः । 'स्याद्वादकेवलज्ञाने सर्वेवस्तुप्रकाशने । भेदः साक्षादसाक्षाच ह्यवस्त्वन्यतमं भवेत् ॥' इति ॥ २६२ ॥ अथ लोक-व्यवहारस्य नयात्मकं दर्शयति-

# लोयाणं ववहारं धम्म-विवक्लाईं जो पसाहेदिं। सुय-णाणस्स वियणों सो वि णओ लिंग-संभूदो ॥ २६३॥

[ छाया--लोकानां व्यवहारं धर्मविवक्षया यः प्रसाधयति । श्रुतज्ञानस्य विकल्पः सः अपि नयः लिङ्गसंभूतः ॥ ]. यः वादी प्रतिवादी वा धर्मविवक्षया अस्तिनास्तिनित्यानित्यमेदामेदैकानेकायनेकस्थभावं वक्तुमिच्छया लोकानां जनानां

चांदी जानना विपर्यय ज्ञान है। मार्गमें चलते हुए किसी वस्तुका पैरमें स्पर्श होने पर 'कुछ होगा' इस प्रकारके ज्ञानको अनध्यवसाय कहते हैं । इन तीनों मिथ्याज्ञानोंसे रहित जो ज्ञान अनेकान्त रूप वस्तुको परोक्ष जानता है वही श्रुतज्ञान है। पहले श्रुतज्ञानको परोक्ष बतलाया है, क्यों कि वह मनसे होता है तथा मतिपूर्वकही होता है। श्रुतज्ञानके दो मूळ मेद हैं-एक अनक्षरात्मक और एक अक्ष-रात्मक । स्पर्शन, रसन, प्राण, चक्षु इन चार इन्द्रियोंसे होनेवाले मतिज्ञानपूर्वक जो श्रुतज्ञान होता है वह अनक्षरात्मक श्रुतज्ञान है । तथा शब्दजन्य मतिज्ञानपूर्वक होनेवाले श्रुतज्ञानको अक्षरात्मक श्रुतज्ञान कहते हैं । शास्त्रसे तथा उपदेश वगैरहसे जो विशेष ज्ञान होता है वह सब श्रुतज्ञान है । शास्त्रीमें सभी वस्तुओंके अनेकान्तस्वरूपका वर्णन होता है। अतः श्रुतज्ञान सभी वस्तुओंको शास्त्र वगैरहके द्वारा जानता है, किन्तु शास्त्रके बिना अथवा जिनके वचनोंका सार शास्त्रमें हैं उन प्रस्यक्षदर्शी केवळीके निना सुत्र वस्तुओंका ज्ञान नहीं हो सकता । इसीसे समन्तभद्र खामीने आप्तमीमांसामें श्रतज्ञानका महत्त्व बतलाते हुए कहा है-श्रितज्ञान और केवलज्ञान, दोनों ही समस्त वस्तुओंको प्रकाशित करते हैं। अन्तर केवल इतना ही है कि श्रुतज्ञान परोक्ष रूपसे जानता है और केवलज्ञान प्रत्यक्ष रूपसे जानता है'। जो श्रुतज्ञान और केक्लज्ञानका विषय नहीं है वह अवस्तु है। अर्थात् ऐसी कोई वस्त नहीं है जो इन दोनों ज्ञानोंके द्वारा न जानी जासके ॥ २६२ ॥ श्रुतज्ञानका खरूप बतलाकर श्रतज्ञानके मेद नयका खरूप बतलाते हैं। अर्थ—जो वस्तुके एक धर्मकी विवक्षासे लोकव्यवहार को साधता है वह नय है। नय श्रुतज्ञानका भेद है तथा लिंगसे उत्पन होता है।। भावार्थ-लोक-ध्यवहार नयके द्वारा ही चलता है: क्यों कि दुनियाके लोग किसी एक धर्मकी अपेक्षासे ही वस्तुका व्यवहार करते हैं। जैसे एक राजाके पास सोनेका घडा था। उसकी लडकीको वह बहुत प्यारा या । वह उससे खेळा करती थी । किन्तु राजपुत्र उस घडेको तुडवाकर मुकुट बनवानेकी जिद किया करता था। उसे घडा अच्छा नहीं लगता था। एक दिन राजाने घडेको तोड कर मुकुट बनवा दिया। घडेके टूटनेसे लडकी बहुत रोई, और मुकुटके बन जानेसे राजपुत्र बहुत प्रसन्न हुआ । किन्तु राजाको न शोक हुआ और न हुई हुआ। इस छौकिक दृष्टान्तमें लडकीकी दृष्टि केवल घडेके नाश पर है, राजपुत्रकी दृष्टि केवल मुकुटकी उत्पत्ति पर है और राजाकी दृष्टि सोने पर है। इसी तरहसे दुनियाके

१ व विनवार । २ व प्यासेहि । ३ म ग गाणिस्त ।

न्यवहारं, मेदोपचारतया वस्तु न्यवह्रियते इति न्यवहारं, प्रहणगमनयाचनिवतरणादि वस्तु नित्यानित्यादिकं प्रसाधयति निर्मिनोति निष्पादयति, सोऽपि श्रुतज्ञानस्य स्याद्वादरूपस्य विकल्पः भेदः नयः कथ्यते । कथंमूतो नयः । छिङ्गसंभूतः छिङ्गेन हेतुरूपेण भूयते स्म छिङ्गभूतः परार्थातुमानरूपः नूननचिह्नो वा । अथवा छिङ्गसंभूतो नयः कथ्यते ॥ २६४ ॥ अथ नानास्यभावयुक्तस्य वस्तुनः एकस्वभावप्रहणं नयापेक्षया कथ्यते इत्याह—

# णाणा-धम्म-जुदं पि' य एयं धम्मं पि वृच्चदे अत्थं । तस्सेर्य-विवक्खादो णत्थि विवक्खाँ हुँ सेसाणं ॥ २६४ ॥

[ छाया-नानाधर्मयुत्तः अपि च एकः धर्मः अपि उच्यते अर्थः । तस्य एकविवक्षातः नान्ति विवक्षा खलु शेषाणाम् ॥ ] नानाधर्मयुक्तोऽपि अर्थः अनेकप्रकारस्त्रभावसहितोऽपि जीवादिपदार्थः स्वद्रव्यादिप्राहकेण अस्तिस्वभावः, परद्रव्यादिप्राहकेण नास्तिस्वभावः, उत्पादव्ययगौणत्वेन सत्ताप्राहकेण निस्स्वभावः, केनचित्पर्यायधिकेन अनिस्स्वभावः। एवमेकानेकमेदाभेदचेतनाचेतनमूर्तामूर्तादिस्वभावयुक्तोऽपि जीवादिपदार्थः। तस्य अर्थस्य एको धर्मः, जीवो निस्स्य एक, जीवोऽरस्येव इस्राधेकस्वभावविद्याः उत्यत्र अर्थस्य एको धर्मः, जीवो निस्स्य एक, जीवोऽरस्येव इस्राधेकस्वभावविद्याः उत्यते कथ्यते । कुतः एकधर्मावविद्यातः एकस्वभाववक्कुमिच्छातः, न तु अनेकधर्माणामभावात् । हु स्फुटम् । शेषाणाम् अनिस्यत्वनास्तित्वाद्यनेकधर्माणां तत्र वस्तुनि विवक्षा नास्ति ॥ २६४ ॥ अत्र धर्मवाचकशब्दतज्ज्ञानानां नयत्वं दर्शयति-

#### सो चियं एको धम्मो वाचय-सद्दो वि तस्स धम्मस्स । जं जाणदि तं नाणं ते तिण्णि वि णय-विसेसा य ॥ २६५ ॥

पर्यायबद्धि लोग पर्यायकी अपेक्षा वस्तुको नष्ट हुआ अथवा उत्पन्न हुआ देखते हैं और द्रव्यदृष्टि लोग उसे ध्रुव मानकर वैसा व्यवहार करते हैं, अतः लोकव्यवहार नयाधीन है। किन्तु सचा नय वस्तुके जिस एक धर्मको प्रहण करता है उसे युक्तिपूर्वक प्रहण करता है। जैसे वस्तुको यदि सत् रूपसे प्रहुण करता है तो उसमें हेतु देता है कि अपने द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी अपेक्षा वस्त सत्रूप है। इस तरह नय हेतु जन्य है। इसीसे अष्टसहस्रीमें श्रुतज्ञानको अहेतुबाद और नयको हेतु-वाद कहा है। जो बिना हेतुके वस्तुके किसीमी एक धर्मको खेच्छासे प्रहण करता है वह नय नहीं है ॥ २६३ ॥ आगे, नाना खभाववाली वस्तुके एक खभावका ग्रहण नयकी अपेक्षासे कैसे किया जाता है, यह बतलाते हैं । अर्थ-नाना धर्मीसे युक्तभी पदार्थके एक धर्मको ही नय कहता है; क्योंकि उस समय उसी धर्मकी विवक्षा है, शेष धर्मीकी विवक्षा नहीं है ।। भावार्थ-यद्यपि जीवादि पदार्थ अनेक प्रकारके धर्मीसे युक्त होते हैं-खद्रव्य आदिकी अपेक्षा सत्स्वभाव हैं, पर द्रव्य आदिकी अपेक्षा अस-त्स्वभाव हैं, उत्पाद व्ययको गौण करके धुवत्वकी अपेक्षा नित्य हैं, पर्यायकी अपेक्षा अनित्य हैं। इस तरह एकत्व, अनेकत्व, भेद, अभेद, चेतनत्व, अचेतनत्व, मूर्तत्व, अमूर्तत्व आदि अनेक धर्मयुक्त हैं। किन्तु उन अनेक धर्मों मेंसे नय एकही धर्मको ग्रहण करता है। जैसे, जीव नित्य ही है या सत्स्वभाव ही है; क्योंकि उस समय वक्ताकी इच्छा उसी एक धर्मको ग्रहण करनेकी अथवा कहनेकी है। किन्तु इसका यह मतलब नहीं है कि वस्तमें अनेक धर्म नहीं हैं इसलिये वह एक धर्मको ग्रहण करता है, बल्कि शेष धर्मींके होते हुए भी उनकी विवक्षा नहीं है इसीसे वह विवक्षित धर्मको ही प्रहण करता है || २६४ || आगे, वस्तुके धर्म, उसके वाचक शब्द तथा उसके ज्ञानको नय कहते हैं । अर्थ-

१ स्त्र राधम्में पि, साधम्म पि । २ स्त्र रातस्सेव मातस्सेयं । ३ स्त्र राविवनस्तो । ४ साहि । ५ माविय । ६ स्त्र मास रातं ।

[ छाया-स एवं एकः धर्मः वाचकशब्दः अपि तस्य धर्मस्य । यत् जानाति तत् ज्ञानं ते त्रयोऽपि नयविशेषाः च ॥ ] च पुनः, ते त्रयो नयविशेषाः ज्ञातव्याः । ते के । स एवं एको धर्मः नित्योऽनित्यो वा, अस्तिरूपः नास्तिरूपो वा, एकरूपः अनेकरूपो वा, इत्यायेकस्वभावः नयः । नयमाह्यत्वात् इत्येकनयः । १ । तस्य धर्मस्य नित्यत्वायेकस्वभावस्य वाचकशब्दोऽपि तत्प्रतिपादकशब्दोऽपि नयः कथ्यते । ज्ञानस्य करणे कार्ये च शब्दे नयोपचारात् इति द्वितीयो वाचकनयः । २ । तं नित्यायेकधर्म जानाति तत् ज्ञानं तृतीयो नयः । ३ । सकल्वस्तुप्राहकं ज्ञानं प्रमाणम्, तदेकदेशप्राहको नयः । इति वचनात् ॥ २६५ ॥ नतु नयानामेकधर्मप्राहकत्वे मिथ्यात्वं स्यात् इस्युक्तिं निरस्यति –

# ते साचेक्लां सुणया णिरवेक्ला ते वि दुण्णया होंति । सयल-ववहार-सिद्धी सु-णयादो होदि णियमेणा ॥ २६६॥

[ छाया-ते सापेक्षाः सुनयाः निरपेक्षाः ते अपि दुर्णयाः भवन्ति । सकलव्यवहारसिद्धिः सुनयतः भवति नियमेन ॥ ] ते त्रयो नयाः धर्मशब्दज्ञानरूपाः सापेक्षाः खिवपक्षापेक्षासिहिताः । यथा अस्त्यनित्यभेदादिश्राहका नयाः नास्तिनित्यभेदादिसापेक्षाः सन्तः सुनया शोभननयाः सत्यरूपाः नया भवन्ति । अपि पुनः, ते त्रयो नया धर्मशब्द-ज्ञानरूपाः निरपेक्षाः खिवपक्षापेक्षारिहताः । यथा नास्तिनिरपेक्षः सर्वथा अस्तित्वभावः, अनित्यत्वनिरपेक्षः सर्वथा नित्यस्वभावः । इत्यादिनिरपेक्षा नया दुर्णया भवन्ति । तथा चोक्तम् । 'दुर्णयेकान्तमारूढा

वस्तुका एक धर्म, उस धर्मका वाचक शब्द और उस धर्मको जाननेवाला ज्ञान, ये तीनों ही नयके भेद हैं || भावार्थ-नयके तीन रूप हैं-अर्थरूप, शब्दरूप और ज्ञानरूप | वस्तुका एक धर्म अर्थरूप नय है, उस धर्मका वाचक शब्द शब्दरूप नय है, और उस धर्मका ग्राहक ज्ञान ज्ञानरूप नय है। वस्तुका एक धर्म नयके द्वारा ग्राह्य है इसलिये उसे नय कहा जाता है। और उसका वाचक शब्द तथा ग्राहक ज्ञान एक धर्मको ही कहता अथवा जानता है इस लिये वह तो नय है ही ॥ २६५॥ यहाँ यह राष्ट्रा हो सकती है कि जब एकान्तवाद मिथ्या है तो एक धर्मका ग्राहक होनेसे नय मिथ्या क्यों नहीं है ? इसीका आगे समाधान करते हैं । अर्थ-ये नय सापेक्ष हों तो सुनय होते हैं और निरपेक्ष हों तो दुर्नय होते हैं । सुनयसे ही नियमपूर्वक समस्त व्यवहारोंकी सिद्धि होती है।। भावार्थ-ये तीनोंही नय यदि सापेक्ष होते हैं, अर्थात् अपने विपक्षीकी अपेक्षा करते हैं तो सनय होते हैं। जैसे सत्, अनित्य और अमेदको ग्रहण करनेवाले नय असत्, अनित्य और मेदकी अपेक्षा करनेसे सुनय यानी सचे नय होते हैं । और यदि ये नय निरपेक्ष होते हैं अर्थात यदि अपने विपक्षीकी अपेक्षा नहीं करते, जैसे वस्तु असत् से निरपेक्ष सर्वथा सत्खरूप है, अनिस्यत्वसे निरपेक्ष सर्वथा निस्यस्वरूप है या अमेदिनरपेक्ष सर्वथा मेदरूप है ऐसा यदि मानते जानते अथवा कहते हैं तो वे दुर्नय हैं। कहा भी है—'दुर्नयके निषयभूत एकान्त रूप पदार्थ बास्तविक नहीं हैं क्योंकि दुर्नय केवल खार्थिक है, दूसरे मयोंकी अपेक्षा न करके केवल अपनी पुष्टि करते हैं। और जो खार्थिक अत एव विपरीतग्राही होते हैं वे नय सदोष होते हैं।' इसका खुलासा इस प्रकार है-बस्तको सर्वथा एकान्तरूपसे सत् मानने पर वस्तुके नियतरूपकी व्यवस्था नहीं बन सकती, क्योंकि जैसे वह खरूपसे सत है वैसेही पर रूपसे भी सत् है। अतः घट पट चेतन अचेतन कोई भेद नहीं रहेगा और इस तरह संकर आदि दोष उपस्थित होंगे। तथा वस्तुको एकान्तरूपसे सर्वथा असत् मानने पर सब संसार शून्यरूप हो जायेगा। सर्वथा नित्यरूप

१ क म स ग साधिकका ... णिरविक्छा । २ ग विवहार । ३ व णेयमेण ।

भावानां खार्थिका हि ते । खार्थिकाश्च विपर्यस्ताः सकलङ्का नया यतः॥' तत्कथम् । तथाहि । सर्वथा एकान्तेन सद्भूपस्य न नियतार्थव्यवस्थानंकरादिदोषत्वात्, तथा सद्भूपस्य सकलक्कात्यताप्रसंगात्, निव्यस्यकरूपत्वात् एकरूपस्यार्थिकयाकारित्वाभावः । अनिव्यपक्षेऽपि निरन्वयत्वात् अर्थिकयाकारित्वाभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावः । अर्थिकयाकारित्वाभावः । एकस्वरूपस्यकान्तेन विशेषाभावः, सर्वथैकरूपत्वात् विशेषाभावे सामान्यस्याप्यभावः । 'निर्विशेषं हि सामान्यं भवेत्खर्विषाणवत् । सामान्यरहितत्वाच विशेषसद्भदेव हि ॥' इत्यादिनिरपेक्षा नया दुर्णयाः असलक्ष्या अनर्थकारिणः सन्ति । वियमेन अवद्यं सुणयादो सुनयेभ्यः सत्यक्ष्यनयेभ्यः सकलव्यवहारसिद्धः, सकलव्यवहाराणां भेदोपचारेण सकलवस्तुव्यवहारकियमाणानां ब्रहणदानगमनागमनयजनयाजनस्थापनादिव्यवहाराणां सिद्धिः निष्पत्तिभवति ॥ २६६॥ अथ परोक्षज्ञानमनुमानं निर्दिशति–

## जं जाणिजाइ जीवो इंदिय-वावार-काय-चिट्ठाहिं। तं अणुमाणं भण्णदि तं पि णयं बहु-विहं जाण ॥ २६७॥

छि।या-यत् जानाति जीवः इन्द्रियव्यापारकायचेष्टाभिः । तत् अनुमानं भण्यते तम् अपि नयं बहविधं जानीहि ॥ ] इन्द्रियव्यापारकायचेष्टाभिः स्पर्शनरसन्द्राणचक्षःश्रोत्रैः मनसा च व्यापारैः गमनागमनादिलक्षणैः कायचेष्टाभिः शरीराकारविशेषैः जीवः आत्मा यत् जानाति तमपि अनुमाननयं ज्ञानं भणति कथयति । अथवा इन्द्रियाणां स्पर्शनादीनां व्यापाराः विषयाः स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दरूपाः तैः जीवः यत् जानाति तत् अनुमानज्ञानं कथयति । साधनात् साध्यविज्ञानमनुमानम् , इष्टमबाधितमसिद्धं साध्यम् । साध्याविनाभावित्वेन निश्चितो हेतुः । यथा वस्तुको मानने पर उसमें अर्थिकया नहीं बनेगी और अर्थिकयाके अभावमें वस्तुका ही अभाव हो जायेगा। सर्विथा अनित्य माननेपर वस्तुका निरन्वय विनाश होजानेसे उसमें भी अर्थिकिया नहीं बनेगी। और अर्थितियाके अभावमें वस्तुका भी अभाव हो जायेगा । वस्तुको सर्वथा एकरूप माननेपर उसमें विशेष धर्मीका अभाव हो जायेगा, और विशेषके अभावमें सामान्यका भी अभाव हो जायेगा, क्योंकि विना विशेषका सामान्य गर्धके सींगकी तरह असंभव है और बिना सामान्यके विशेष भी गर्धके सींगकी तरह संभव नहीं है। अर्थात् सामान्य विशेषके बिना नहीं रहता और विशेष सामान्यके बिना नहीं रहता। अतः निरपेक्ष नय मिथ्या होते हैं। इस लिये सापेक्ष सुनयसे ही छोकन्यवहारकी सिद्धि होती है ॥२६६॥ आगे परोक्षज्ञान अनुमानका खरूप कहते हैं । अर्थ-इन्द्रियोंके न्यापार और कायकी चेष्टाओंसे जो जीवको जानता है वह अनुमान ज्ञान है। यह भी नय है। इसके अनेक मेद हैं ॥ भावार्थ-जीवद्रव्य इन्द्रियोंसे दिखाई नहीं देता । किन्तु जिस शरीरमें जीव रहता है वह शरीर हमें दिखाई देता है । उस शरीरमें आंख, नाक, कान वगैरह इन्द्रियां होती हैं। उनके द्वारा वह खाता पीता है, संघता है, जानता है, हाथ पैर हिलाता है, चलता फिरता है, बातचीत करता है, बुलानेसे आजाता है। इन सब चेष्टाओंको देखकर हम यह जान छेते हैं कि इस शरीरमें जीव है। यही अनुमान ज्ञान है। साधनसे साध्यके ज्ञानको अनुमान कहते हैं । तथा जो सिद्ध करनेके लिये इष्ट होता है, जिसमें कोई बाधा नहीं होती तथा जो असिद्ध होता है उसे साध्य कहते हैं। और जो साध्यके होने पर ही होता है उसके अभावमें नहीं होता उसे साधन कहते हैं। जैसे, इस पर्वतपर आग है, क्योंकि धुआं उठ रहा है जैसे रसोईघर । यह अनुमान ज्ञान है । इसमें आग साध्य है और धुआं साधन है; क्योंकि आगके होने पर ही धुआं होता है और आगके अभावमें नहीं होता । अतः धुआंको देखकर आगको जान लेना अनुमान ज्ञान है। इस अनुमानके अनेक भेद परीक्षामुख वगैरहमें बतलाये हैं। अथवा परीक्ष ज्ञानके

पर्वतोऽयमप्रिमान् धूमक्तवात् महानसवत्, इत्यादि अनुमानं ज्ञानम्, तदपि नयम्। परोक्षज्ञानं बहुविधमनेकप्रकारं स्मृतिप्रत्यभिज्ञानतर्कानुमानागमभेदं जानीहि ॥ २६७ ॥ अय नयभेदान् निर्दिशति—

## सो संगहेण एको' दु-विहो वि य दब-पज्जएहिंतो । तेसिं चे विसेसादो णइगमै-पहुदी हवे णाणं ॥ २६८ ॥

[ छाया-स संप्रहेन एकः द्विविधः अपि च द्रव्यपर्ययाभ्याम् । तयोः च विशेषात् नैगमप्रसृति भवेत् ज्ञानम् ॥ ] स नयः एकम् एकप्रकारं संप्रहेण संप्रह्नयेन द्रव्यपर्याययोभेदमञ्ज्ञत्वा सामान्येन नयः एको भवति । अपि पुनः, स नयः द्विविधः । काभ्याम् । द्रव्यपर्यायाभ्याम् एको द्रव्यार्थिकनयः द्रव्यमेवार्थः प्रयोजनमस्येति द्रव्यार्थिकः द्रव्यप्रहणप्रयोजनत्वाच । देसि च तयोः द्रव्यपर्याययोश्य द्रयोविशेषात् विशेषलक्षणात् ज्ञानं नयलक्षणप्रमाणं ज्ञानैकदेशं वा नैगमप्रसृतिकं भवेत् । नैगमसंप्रह्व्यवहारम्यान्त्रयो द्रव्यार्थिकाः । क्ष्यस्यात्रयाद्रव्यवहारम्यान्त्रयो द्रव्यार्थिकाः । क्षयुस्त्रश्चवस्यमभिक्षद्वेवंभूता नयाश्यत्वारः पर्यायार्थिकाश्य इति ॥ २६८ ॥

#### जो साहदि सामण्णं अविणा-भूदं विसेस-रूबेहिं। णाणा-जुत्ति-बलादो दब्धाथो सो णओ होदि॥ २६९॥

[ छाया-यः कथयति सामान्यम् अविनाभूतं विशेषरूपैः । नानायुक्तिबलात् इव्यार्थः सः नयः भवति ॥ ] यः नयः साधयति विषयीकरोति गृह्णातील्यर्थः । किं तत् । सामान्यं निर्विशेषं सत्त्वं द्रव्यत्वात्मत्वादिरूपम् । तत् कीदशं सामान्यम् । विशेषरूपैः अविनाभूतं जीवास्तित्वपुद्गलास्तित्वधर्मास्तिःसादिस्वभावैः अविनाभूतम् एकैकमन्तरेण न

स्मृति, प्रत्यभिज्ञान, तर्क, अनुमान और आगम ये अनेक भेद बतलाये हैं । यहाँ प्रन्थकारने अनुमान ज्ञानको जो नय बतलाया है वह एक नईसी बात प्रतीत होती है। क्योंकि अकलंक देव वगैरहने अनुमान ज्ञानको परोक्ष प्रमाणके मेदोंमें ही गिनाया है। और अन्य किसी भी आचार्यने उसे नय नहीं बतलाया । किन्तु जब नय हेतुबाद है तो अनुमान भी नयरूप ही बैठता है । इसके लिये अष्टसहस्रीकी कारिका १०६ देखना चाहिये ॥ २६७ ॥ आगे नयके भेद कहते हैं । अर्थ- संप्रह अर्थात सामान्यसे नय एक है। द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिकके भेदसे दो प्रकारका है। उन्हीं दोनोंके भेद नैगम आदि **ज्ञान हैं || भावार्थ-द्रव्य** और पर्यायका भेद न करके सामान्यसे नय एक है | और द्रव्य तथा पर्यायके भेदसे नयके भी दो भेद हैं-एक इञ्यार्थिक नय. एक पर्यायार्थिक नय । जिस नयका विषय केवल द्रव्य ही है वह द्रव्यार्थिक नय है। और जो नय केवल पर्यायको ही प्रहण करता है वह पर्यायार्थिक नय है। इन दोनों नुयोंके नैगम आदि अनेक भेद हैं। नैगमनय, संग्रहनय और व्यवहारनय ये तीन द्रव्यार्थिक नय हैं। और ऋजुसूत्र, शब्द, समभिरूढ, एवंभूत ये चार पर्यायार्थिक नय हैं ॥ २६८ ॥ आगे द्रव्यार्थिक नयका खरूप कहते हैं । अर्थ-जो नय वस्तके विशेष रूपोंसे अविना-भूत सामान्यरूपको नाना युक्तियोंके बलसे साधता है वह द्रव्यार्थिक नय है।। भावार्थ-जो नय वस्तुके सामान्य रूपको युक्तिपूर्वक ग्रहण करता है वह द्रव्यार्थिक नय है। किन्तु वह सामान्य विशेष धर्मीसे निरपेक्ष नहीं होना चाहिये। बल्कि विशेषोंका अविनामावी, उनके विना न रहनेवाला और उनके ंसद्भावमें ही रहनेवाला होना चाहिये। अन्यथा वह नय सुनय न होकर दुर्नय होजायेगा। आलाप

१ स इको (१)। २ स वि । ३ स जयतम ।

भ्यते स्म इत्यविनाभृतं सहभूतमित्यर्थः । कृतः । नानायुक्तिवलात् अनेकतर्कज्ञानादिबलात् स द्रव्यार्थिकः नयो ज्ञातव्यो भवति । तथाहि । कर्मोपाधिनिरपेक्षगुद्धद्रव्यार्थिकः, यथा संसारी जीवः सिद्धसदक् गुद्धातमा । १ । उत्पादव्ययगौणत्वेन सक्ताप्राहकगुद्धद्रव्यार्थिकः, यथा द्रव्यं नित्यम् । २ । भेदकल्पनानिरपेक्षगुद्धद्रव्यार्थिकः, यथा निजगुणपर्यायस्वभावात् द्रव्यमभित्रम् । ३ । कर्मोपाधिसापेक्ष-अगुद्धद्रव्यार्थिकः, यथा कोधादिकर्मजभावः आत्मा । ४ । उत्पादव्ययसापेक्ष-अगुद्धद्रव्यार्थिकः, यथा एकस्मिन् समये द्रव्यम् उत्पादव्ययप्रौव्यात्मकम् । ५ । भेदकल्पनासापेक्ष -अगुद्धद्रव्यार्थिकः, यथा आत्मनः दर्शनज्ञानावयो गुगाः । ६ । अन्वयद्रव्यार्थिकः, यथा गुणपर्यायस्वभावं द्रव्यम् । ७ । सद्दव्यादिप्राहकद्रव्यार्थिकः, यथा सद्वव्यादिचतुष्ट्यापेक्षया द्रव्यं नास्ति । ९ । पर्मभावग्राहकद्रव्यार्थिकः, यथा अनेकस्वभावानां मध्ये ज्ञानास्वपरमस्वभावो गृहीतः । १० । इति द्रव्यार्थिकस्य दश् भेदाः ॥ २६९ ॥ अथ पर्यायार्थिकनयं साध्यति—

## जो' साहेदि विसेसे' बहु-विह-सामण्ण-संजुदे सबे। साहण-लिंग-वसादो पज्जय-'विसओ णओ होदि॥ २७०॥

[ छाया-यः कथयति विशेषान् बहुविधसामान्यसंयुतान् सर्वात् । साधनलिङ्गवशात् पर्ययविषयः नयः भवति ॥ ] यः पर्यायार्थिको नयः साधयति साध्यसिद्धिं कारयति । कान् । सर्वान् विशेषान् पर्यायान् उत्पाद्वययप्रौव्यलक्षणान् । कीदशान् । बहुविधसामान्यसंयुक्तान् , बहुविधसामान्यैः संयुक्तान् । अस्तित्वनिखत्वैकत्वभिष्तत्वादिसामान्यैरविनाभूतान् । कृतः साधयति । साधनलिङ्गवशात् पर्वताभिवनाभिसाधनधूमहेतुवशात् , पर्वतोऽयमभिमान् धूमवत्वात् , वनसिद्मभिमत् धूमत्वात् । सर्वे वस्तु परिणामि सत्त्वान्यशानुपपत्तेः इखादिहेतुवशात् । स पर्यायार्थिको नयः पर्यायविशेषविषयो भवति ।

पद्मति में द्रव्यार्थिकके दस भेद बतलाये हैं जो इस प्रकार है-कर्मीकी उपाधिसे निरपेक्ष शुद्ध द्रव्यका विषय करनेवाला नय शद्ध द्रव्यार्थिक है। जैसे संसारी जीव सिद्धके समान शद्ध है १। उत्पाद व्ययको गौण करके सत्ता मात्रको ग्रहण करनेवाला शुद्ध द्रव्यार्थिक, जैसे द्रव्य नित्य है २ । भेद कल्पनासे निरपेक्ष शुद्ध द्व्यार्थिक, जैसे अपने गुणपर्याय खभावसे द्रव्य अभिन्न है ३। कर्मीकी उपाधि सापेक्ष अराद्ध द्रव्यको विषय करनेवाला नय अराद्ध द्रव्यार्थिक नय है, जैसे आत्मा कर्मजन्य त्रोधादि भाववाला है ४ । उत्पाद व्यय सापेक्ष अश्रद्ध द्रव्यार्थिक, जैसे एक समयमें द्रव्य उत्पाद, व्यय, धौज्यात्मक है ५ । भेद कल्पना सापेक्ष अञ्चन्न द्वार्थिक, जैसे आत्माके दर्शन, ज्ञान आदि गुण हैं ६ । अन्वय द्रव्यार्थिक, जैसे द्रव्य गुणपर्यायखभाव है ७ । खद्रव्य, खक्षेत्र आदिका प्राहक द्रव्यार्थिक, जैसे खदव्य आदि चतुष्टय (चार) की अपेक्षा द्रव्य है ८। परदव्य, परक्षेत्र आदिका ग्राहक द्रव्यार्थिक. जैसे परद्रव्य आदि चारकी अपेक्षा द्रव्य नहीं है ९ । परमभावका ग्राहक द्रव्यार्थिक, जैसे आत्मा ज्ञान खरूप है। यद्यपि आत्मा अनेक खभाववाला है किन्तु यहाँ अनेक खभावों मेंसे ज्ञान नामक परम-स्नभावको ग्रहण किया है १०। इस प्रकार द्रव्यार्थिक नयके दस मेद हैं। २६९ ॥ आगे पर्यायार्थिक नयका खरूप कहते है। अर्थ-जो नय अनेक प्रकारके सामान्य सहित सब विशेषोंको साधक लिंगके बलसे साधता है वह पर्यायार्थिक नय है ॥ भावार्थ-जो नय युक्तिके बलसे पर्यायोंको प्रहण करता है वह पर्योगार्थिक नय है । किन्तु वे पर्याय अथवा विशेष सामान्यनिरपेक्ष नहीं होने चाहिये; अन्यथा वह दुर्नय होजायेगा । अतः अस्तित्व, नित्यत्व, एकत्व, भिन्नत्व आदि सामान्योंसे अविनाभूत उत्पाद,

१ ब-पुस्तके माधेयं दिवारमञ्जान्यत्र च लिखिता पाठमेदैः । पाठान्तराणि च प्रवंबिधानि-विसेसं संजुदे तक्के, नवो होहि ! २ म विसेसो । २ म विस्तयो णयो । कार्तिके २५

तथाहि । अनादिनित्यपर्यायार्थिकः यथा पुद्रलपर्यायो नित्यः भेर्वादिः । १ । सादिनित्यपर्यायार्थिकः यथा सिद्धनीवपर्यायो हि सादिनित्यः । २ । सत्तागौणतेन उत्पाद्वययप्राहकस्वभावनित्यशुद्धपर्यायार्थिकः । यथा समयं समयं प्रति पर्यायाः विनाशिनः । ३ । सत्तासापेक्षस्वभावनित्यशुद्धपर्यायार्थिकः, यथा एकस्मिन् समये त्रयात्मकः पर्यायः । ४ । कर्मोपाधिनित्पेक्षस्वभावनित्यशुद्धपर्यायार्थिकः, यथा सिद्धपर्यायसदशाः शुद्धाः संसारिणां पर्यायाः । ५ । कर्मोपाधिनवानित्यशुद्धपर्यायार्थिकः, यथा सिद्धपर्यायसदशाः शुद्धाः संसारिणां पर्यायाः । ५ । कर्मोपाधिनवानित्यशुद्धपर्यायार्थिकः, यथा सिसारिणाम् उत्पत्तिमरणे स्तः । ६ । इति पर्यायार्थिकस्य षड्मेदाः ॥ २७० ॥ अथेदानीं नयानां विशेषलक्षणं कार्त्तिकयस्वामी कथयन् सभेदं नैयमनयं व्यायष्टे—

## जो साहेदि अदीदं वियण्य-रूवं भविस्समट्टं च । संपंडि-कालाविट्टं सो हु 'णओ 'णेगमो णेओ ॥ २७१ ॥

[ छाया-यः कथयति अतीतं विकल्परूपं भविष्यमर्थं च । संप्रति कालाविष्टं स खलु नयः नैगमः होयः ॥] हु स्फुटं, स नैगमो नयः होयः ज्ञातब्यः । नैकं गच्छतीति निगमो विकल्पः बहुभेदः । निगमे भवो नैगमः यः नैगमनयः । अतीतं भूतम् अतीतार्थं विकल्परूपं वर्तमानारोपणम् अर्थं पदार्थं वस्तु साधयति स भूतनैगमः । ययाद्य रीपोत्सविदेने वर्षमानस्वामी मोक्षं गतः । १ । च पुनः भविष्यन्तम् अर्थम् अतीतवत् कथनं भाविनि भृतवत्कथनं भाविनैगमः, यथा अर्हन् सिद्ध एव । २ । संप्रतिकालाविष्टं वस्तु इदानीं वर्तमानकालाविष्टं पदार्थं साधयति स वर्तमाननैगमः । अथवा कर्तु- भारब्धम् ईषश्चिष्यम् अनिष्यम् वा वस्तु निष्यम्वत् कथ्यते यत्र स वर्तमाननैगमः, यथा ओदनं पच्यते । इति

व्यय और घ्रोव्य लक्षणरूप पर्यायोंको जो हेतुपूर्वक ग्रहण करता है वह पर्यायार्थिक नय है अर्थात् पर्यायको विषय करनेवाला नय है। इस नयके छः भेद हैं-अनादिनित्य पर्यायार्थिक नय, जैसे मेरु वगैरह पुद्रलकी नित्य पर्याय है। अर्थात् मेरु पुद्रलकी पर्याय होते हुए भी अनादि कालसे अनन्तकाल रहता है १ । सादिनित्य पर्यायार्थिक नय, जैसे सिद्ध पर्याय सादि होते हुए भी नित्य है २ । सत्ताको गौण करके उत्पाद व्ययको प्रहण करनेवाला नित्यग्रुद्ध पर्यायार्थिक, जैसे पर्याय प्रतिसमय विनाशीक है ३। सत्ता सापेक्ष नित्यशुद्ध पर्यायार्थिक, जैसे पर्याय एक समयमें उत्पाद व्यय ध्रौव्यात्मक है १। कर्मकी उपाधिसे निरपेक्ष नित्य शुद्ध पर्यायार्थिक, जैसे संसारी जीवोंकी पर्याय सिद्ध पर्यायके समान शुद्ध है ५ । कर्मीपाधि सापेक्ष अनित्य अशुद्ध पर्यायार्थिक, जैसे संसारी जीवोंका जन्म मरण होता है ६॥ २७०॥ आगे नयके भेदोंका लक्षण कहते हुए कार्त्तिकेय खामी नैयमनयको कहते हैं। अर्थ-जो नय अतीत, भविष्यत और वर्तमानको विकल्परूपसे साधता है वह नैगमनय है !! भावार्थ-'निगम' का अर्थ है-संकल्प विकल्प । उससे होनेवाला नैगमनय है । यह नैगमनय द्रव्यार्थिक नयका भेदं है। अतः इसका विषय द्रव्य है। और द्रव्य तीनों कालोंकी पर्यायोंमें अनुस्यूत रहता है। अतः जो नय द्रव्यकी अतीत कालकी पर्यायमें भी वर्तमानकी तरह संकल्प करता है, आगामी पर्यायमें भी वर्तमानकी तरह संकल्प करता है और वर्तमानकी अनिष्पन्न अथवा किंचित् निष्पन्न पर्यायमें भी निष्पन रूप संकल्प करता है, उस ज्ञानको और वचनको नैगम नय कहते हैं। जो अतीत पर्यायमें वर्तमानका संकल्प करता है वह भूत नैगम नय हैं। जैसे आज दीपावलीके दिन महावीर खामी मोक्ष गये। जो भावि पर्यायमें भूतका संकल्प करता है वह भावि नैगमनय है, जैसे अर्हन्त भगवान् सिद्ध ही हैं। जो वस्तु बनाने का संकल्प किया है वह कुछ बनी हो अथवा नहीं बनी हो, उसको बनी हुईकी तरह कहना अथवा

१ क म स ग पयो जेनमो जेयो । २ ब जइनमो (१) ।

वर्तमाननैगमः । ३। तथाहि कश्चित्पुमान् करकृतकुठारो वनं गच्छति, तं निरीक्ष्य कोऽपि पृच्छति, त्वं किमर्थ वजसि । स प्रोवाच । अहं प्रस्थमानेतुं गच्छामि इत्युक्ते तस्मिन् काले प्रस्थपर्यायः समीपे न वर्तते, प्रस्थो परियता घृतो न वर्तते । किं तिईं तदिमिनिक्त्तये प्रस्थनिष्पत्तये संकल्पमात्रे काष्ठानयने प्रस्थव्यवहारो भवति । एवम् इन्धनजलानलायानयने कश्चित्युनमान् व्याप्रियमाणो वर्तते । स केनचित्पृष्टः, किं करोषि त्वमिति, तेनोच्यते । अहमोदनं पचामि । न च तस्मिन् प्रस्तावे ओदनपर्यायः, अनिष्पत्तोऽस्ति । किं तिईं ओदनपर्यनार्थं व्यापारोऽपि ओदनपर्यनमुच्यते । एवंविधो लोकव्यवहारः अनिष्पत्ताये । संकल्पमात्रविषयो वर्तमाननैगमस्य गोचरो भवतीत्यर्थः ॥ २०१ ॥ अथ विशेषसामान्यसंग्रहनयं व्यनक्ति—

#### जो संगहेदि सबं देसं वा विविह-दब-पजायं। अणुगम-लिंग-विसिद्धं सो वि 'णओ संगहो होदि॥ २७२॥

[ छाया-यः संगृहाति सर्वं देशं वा विविधद्रव्यपर्यायम् । अनुगमिलिङ्गविशिष्टं सः अपि नयः संग्रहः भवति ॥ ] यः संग्रहनयः सर्वं स्कर्भ त्रेलोक्यस्करणं चतुर्दशरज्ञुश्माणं संग्रहाति सम्यक्ष्रकारेण स्वविषयीकरोति । कथंभूतं सर्वं स्कर्भम् । विविधद्रव्यपर्यायं विविधा अनेकप्रकारा द्रव्यपर्याय यस्मिन् स तथोक्तस्तं नानाप्रकारषद्दव्यपर्यायसंद्रितं सर्वं गृहाति । वा अथवा देशं तद्धं स्कर्भं प्रदेशं वा तद्धांधं स्कर्भम् । कीहक्षम् एत्तसर्वम् । विविधद्रव्यपर्यायसंदितं गृहाति । वक्तं च । 'खंधं स्वलस्मत्यं तस्य य अदं भणंति देशो ति । अद्धं च पदेशो अविभागी चेव परमाण् ॥' इति वचनात् स्कर्भं सर्वं शसंपूर्णं, तद्धं देशम् , अर्थस्याधं प्रदेशम् , अविभागीभूतं परमाण् ज्ञातव्यम् । पुनः कीहक्षम् । सर्वं देशं वा । अनुगमिलङ्गविशिष्टं साध्यसाधकाविनाभूतहेतुविशिष्टम् । यथा पर्वते अग्निमत्त्वं साध्यते धूमवत्त्वादि-हेतुना । तथा चोक्तम् । 'भेदेनैवमुणानीय स्वजातेरविरोधतः । समस्तं संग्रहं यस्मात् स नयः संग्रहो मतः ॥' स्वजात्यविरोधन एकत्रोपानीय पर्यायान् आकार्यभेदान् विशेषम् अकृत्वा सक्तं ग्रहणं संग्रहः उच्यते । यथा सदिति प्रोक्तं वागिवज्ञानुमितसक्ताधारम्त्रानां विशेषा पदार्थानं विशेषमकृत्वा सत्संग्रहः । एवं द्रव्यमित्युक्तं द्रवित

जानना वर्तमान नैगम नय है। जैसे कोई पुरुष कुठार लेकर बनको जाता है। उसे देखकर कोई पूछता है कि तुम किस लिये जाते हो? वह उत्तर देता है कि मैं प्रस्थ (अन्न मापनेका एक भाण्ड) लेने जाता हूँ। किन्तु उस समय वहाँ प्रस्थ नहीं है। अभी तो वह प्रस्थ बनानेके लिये जंगलसे लक्ष्य लेने जाता है। उस लक्ष्योमें प्रस्थका संकल्प होनेसे वह प्रस्थका व्यवहार करता है। इसी तरह एक आदमी पानी, लक्ष्यी वगैरह रख रहा है। उससे कोई पूछता है कि तुम क्या करते हो? तो वह उत्तर देता है कि मैं भात पकाता हूँ। किन्तु अभी वहाँ भात कहाँ है? परन्तु भात पकानेके लिये वह जो प्रवन्ध कर रहा है उसीको वह भात पकाना कहता है। इस प्रकारके संकल्प मात्रको विषय करनेवाला लोकव्यवहार वर्तमान नैगम नयका विषय है।। २७१।। आगे संग्रह नयका खरूप कहते हैं। अर्थ—जो नय समस्त वस्तुका अथवा उसके एक देश (भेद) का अनेक द्रव्यपर्यायसहित अन्वयलिंगविशिष्ट संग्रह करता है उसे संग्रह नय कहते हैं।। मावार्थ—अपनी जातिके अवरुद्ध समस्त मेदोंका संग्रह करनेवाले नयको संग्रह नय कहते हैं। जैसे, 'सत्' कहने पर सत्ताके आधार भूत उन सब पदार्थोका, जिनमें सत् व्यवहार होता है, संग्रह हो जाता है। इसी तरह 'इव्य' कहने पर जीवद्वय, अजीवद्रव्य तथा उनके मेद—प्रमेदोंका संग्रह हो जाता है। इसी तरह 'घट' कहनेपर जिन पदार्थोमें घट व्यवहार होता है उन सबका संग्रह हो जाता है। इस तरह अमेदरूपसे वस्तु-

र गणयो।

गच्छति तान् पर्यायान् इति द्रव्यम् । जीवाजीवतद्भेदप्रभेदानां संप्रहो भवति । एवं घट इत्युक्ते घटवुद्धाभिचानानुगम-लिङ्गानुमितसकलार्थसंप्रहो भवति । अभेदरूपतया वस्तुसमूहं जातं संग्रहातीति संप्रहः सामान्यसंप्रहः । यथा सर्वाणि द्रव्याणि परस्परम् अविरोधीनि । विशेषसंप्रहः, यथा सर्वे जीवाः परस्परमविरोधिनः ॥२७२॥ अथ व्यवहारनयं निरूपयति—

# 'जं संगहेण गहिदं विसेस-रहिदं पि भेददे सददं। परमाणू-पज्जंतं ववहार-णओ हिवे सो हु॥ २७३॥

[ छाया-यत् संप्रहेण गृहीतं विशेषरहितम् अपि भेदयति सततम् । परमाणुर्यन्तं व्यवहारनयः भवेत स खलु ॥ ] अपि पुनः स व्यवहारनयो भवित । स कः । यत्संप्रहनयेन गृहीतं वस्तु । किंभूतम् । विशेषसितम् अपि निर्विशेषं निर्पेक्षं सामान्यं महास्कन्धवर्गणात् परमाणुर्यन्तं परमाणुर्वगणाप्यन्तमवसानं सततं निरन्तरं भेदवे भेदयति भिन्नं भिन्नं गृहातीत्यर्थः । तथाहि संप्रहेण गृहीतस्यार्थस्य भेदतया वस्तु व्यवह्यतेऽनेन व्यवहारः कियते व्यवहरणं वा व्यवहारः। संप्रहनयन्विषयीकृतानां संप्रहनयगृहीतानां पदार्थानां वस्तुनां विधिपृवेकम् अवहरणं भेदेन प्रह्मणं व्यवहारः। कोऽसी विधिः । संप्रहनयन्विषयीकृतानां संप्रहनयगृहीतानां पदार्थानां वस्तुनां विधिपृवेकम् अवहरणं भेदेन प्रह्मणं व्यवहारः। कोऽसी विधिः । संप्रहन्यन्येन गृहीतोऽर्थः स विधिः कथ्यते । संप्रहपूर्वेणेव व्यवहारः प्रवर्तते । तथाहि । सर्वसंप्रहेण यहस्तु संगृहीतं तद्वस्तु विशेषं नापेक्षते, तेन कारणेन तद्वस्तु व्यवहाराय समर्थं न भवित । इति कारणात् व्यवहारनयः समाश्रीयते । यत् सत् वर्तते तिक्तं द्रव्यं गुणो वा, यहव्यं तजीवोऽजीवो वा इति संव्यवहारो न कर्तुं शक्यः । जीवहव्यमित्युक्ते अजीवहव्यमिति चोक्तं व्यवहारे आश्रिते ते अपि दे द्रव्ये संप्रहगृहीते संव्यवहाराय न समर्थे भवतः। तद्यं देवनारकादिव्यवहार भाश्रीयते । एवं व्यवहाराय न समर्थे भवतः। तद्यं देवनारकादिव्यवहार भाश्रीयते । एवं व्यवहारनयः तावत्यर्थन्तं प्रवर्तते यावत्पुनर्विभागो न भवित । तथाहि । सामान्यसंप्रहभेदव्यवहारः, यथा द्रव्याणि जीवाजीवाः । १ । विशेषसंप्रहभेदकव्यवहारः, यथा जीवाः संसारिणो मुक्ताव । २ । इति व्यवहारो द्रेषा ॥ २०३ ॥ अय ऋजुस्त्रन्तं स्त्रयति—

मात्रका संग्रह कहनेवाला नय संग्रहनय है। किन्तु वह संग्रह विरोध रहित होना चाहिये—यानी घट कहनेसे पटका संग्रह नहीं कर लेना चाहिये, किन्तु घटके ही मेद प्रभेदोंका संग्रह होना चाहिये। संग्रहके दो मेद हैं, एक सामान्य संग्रह, जैसे सत् अथवा द्रव्य। और एक विशेष संग्रह, जैसे जीव या अजीव।। २७२।। अब व्यवहार नयका खरूप कहते हैं। अर्थ—जो नय संग्रहनयके द्वारा अमेद-रूपसे गहीत वस्तुओंका परमाणुपर्यन्त भेद करता है वह व्यवहारनय है।। भावार्थ—संग्रहनयके द्वारा संग्रहीत वस्तुओंका विधिपूर्वक भेद करके कथन करनेवाले नयको व्यवहारनय कहते हैं। व्यवहार का मतल्व ही व्यवहरण—यानी भेद करना है। किन्तु वह भेद विधिपूर्वक होना चाहिये। अर्थात् जिस कमसे संग्रह किया गया हो उसी क्रक्से मेद करना चाहिये। आश्राय यह है कि केवल संग्रह नयसे लोकका व्यवहार नहीं चल सकता। जैसे 'सत्' कहनेसे विवक्षित किसी एक वस्तुका ग्रहण नहीं हो सकता, क्योंकि सत् द्रव्य भी है और अजीव भी है। जीव द्रव्य अथवा अजीव द्रव्य कहनेसे भी व्यवहार नहीं चलता। अतः व्यवहारके लिये जीयद्रव्यके तर नारकादि भेदोंका और अजीवद्रव्यके घट पट आदि भेदोंका आश्रय लेना पड़ता है। इस तरह यह व्यवहारनय तब तक भेद करता चला जाता है जब तक भेद करनेको स्थान रहता है। संग्रह नयकी तरह व्यवहार नयके मी दो भेद हैं—एक सामान्य संग्रहका भेदक व्यवहारनय, जैसे द्रव्यके दो मेद हैं जीव और अजीव। और एक

र बाजो (१)। २ बागहिदो (१)। ३ स्टब्स मा गाभवे सो वि।

#### जो वद्दमाण-काले 'अत्थ-पज्जाय-परिणदं अत्थं। संतं साहदि सबं 'तं पि णयं 'उज्जयं जाण॥ २७४॥

्छाया-यः वर्तमानकाले अर्थपर्यायपरिणतम् अर्थम् । सन्तं कथयति सर्वं तम् अपि नयम् ऋजुकं जानीहि ॥ निमिष् नयम् ऋजुक् जानीहि । ऋजु सरलम् अर्थपर्यायं सूत्रयति साधयति तन्त्रयति निश्चयं करोतीति ऋजुस्त्रः स चालौ नयः तम् ऋजुस्त्रनयं त्वं जानीहि विद्धि । तं कम् । यः ऋजुस्त्रनयः वर्तमानकाले प्रवर्तमानसमये एकस्मिन् समयलक्षणे सन्तं वर्तमानं विद्यमानं वा अर्थ जीवादिपदार्थं वस्तु साधयति स्त्रयति निश्चयीकरोति एण्हातीति यावत् । कीह्श्चम् अर्थपर्यायपरिणतम् । अर्थपर्यायः स्थ्मंप्रतिक्षण्यं विद्यययलक्षणः । 'स्थ्नंप्रतिक्षण्यं परिणतम् अर्थ साधयति । स्थ्मऋजुस्त्रनयः, यथा एकसमयावस्थायी पर्यायः । स्थूलऋजुस्त्रनयः, यथा एकसमयावस्थायी पर्यायः । स्थूलऋजुस्त्रः, यथा मनुष्यादिपर्यायास्तदायुः प्रमाणकालं तिष्ठंतीति ऋजुस्त्रोऽपि द्वेषा । तथाहि । अतीतस्य विनष्टत्वे अनायतस्थासंजातत्वे व्यवहारस्थामावात् वर्तमानसमयमात्रविषयपर्यायमानप्राही ऋजुस्त्रनयः । नन्वेवं सति संव्यवहारलोपः स्थात् सल्यम् । अस्य ऋजुस्त्रस्य नयस्य विषयमात्रप्रदर्शनं विधीयते । लोकसंव्यवहारस्तु सर्वेनयसमूहसाय्यो भवति । तेन ऋजुस्त्राश्चयेण संव्यवहारस्थोपो न भवति । यथा कथिन्यतः, तं हष्ट्वा संसारोऽयं अनित्य इति कश्चिद्भवीति, न च सर्वसंसारोऽनित्यो वर्तते इति । एते नैगमसंप्रहृत्यवस्वहारस्त्राः, तं हष्ट्वा संसारोऽयं अनित्य इति कश्चिद्भवीति, न च सर्वसंसारोऽनित्यो वर्तते इति । एते नैगमसंप्रहृत्यवस्वहारस्त्राः, अन्ये वश्चमाणास्त्रयो नयाः शब्दनया इति ॥ २०४ ॥ अय शब्दनयं समुद्दीकते -

विशेष संग्रहका भेदक व्यवहारनय जैसे जीवके दो भेद है-संसारी और मुक्त ॥ २७३ ॥ अब ऋजु-सूत्र नयका खरूप कहते हैं । अर्थ-वर्तमान कालमें अर्थ पर्यायरूप परिणत अर्थको जो सत् रूप साधता है वह ऋजुसूत्र नय है ॥ भावार्थ-ऋजुसूत्र नय वर्तमान समयवर्ती पर्यायको ही प्रहण करता है। इसका कहना है कि वस्तुकी अतीत पर्याय तो नष्ट हो चुकी और अनागत पर्याय अभी है ही नहीं | इसिलिये न अतीत पर्यायसे काम चलता है और न भावि पर्यायसे काम चलता है । काम तो वर्तमान पर्यायसे ही चलता है। अतः यह नय वर्तमान पर्याय मात्रको ही प्रहण करता है। शायद कोई कहे कि इस तरहसे तो सब व्यवहारका छोप होजायेगा; क्योंकि जिसे हमने कर्ज दिया था वह तो अतीत हो चुका। अब हम रुपया किससे छेंगे! किन्तु बात ऐसी नहीं है। छोक व्यवहार सब नयोंसे चलता है एक ही नयको पकड़कर बैठ जानेसे लोक व्यवहार नहीं चल सकता। जैसे कोई मरा, उसे देखकर किसीने कहा कि संसार अनिख़ है। तो इसका यह मतलब नहीं है कि सारा संसार कुछ दिनोंमें समाप्त हो जायेगा, इसी तरह यहाँ भी समझना चाहिये । अस्तु, वस्तु प्रतिसमय परिणमन करती है । सो एकसमयवर्ती वर्तमान पर्यायको अर्थपर्याय कहते हैं क्योंकि शास्त्रमें प्रतिसमय नष्ट होनेवाली सूक्ष्म पर्यायको अर्थपर्याय कहा है । उस सूक्ष्म क्षणवर्ती वर्तमान अर्थपर्यायसहित वस्तु सुक्ष्मऋजुसूत्र नयका विषय है। ऋजुसूत्र नयके भी दो भेद हैं-सूक्ष्मऋजुसूत्र और स्थूल ऋजुसूत्र । ग्रन्थकारने उक्त गाथामें सूक्ष्मऋजुसूत्र नयका ही खरूप बतलाया है। जो स्थूल पर्यायको विषय करता है वह स्थूल ऋजुसूत्र नय है। जैसे मोटे तीरसे मनुष्य आदि पर्याय आयुपर्यन्त रहती हैं। अतः उसको ग्रहण करनेवाला नय स्थूल ऋजुसूत्र है। ये नैगम, संग्रह, व्यवहार और ऋजुसूत्र नय अर्थनय हैं, और आगे कहे जानेवाले शेष तीन नय शब्दनय हैं; क्यों कि वे शब्दकी प्रधानतासे

र [अत्थं पञ्जाय]। २ क ग तं नि णयं रुजणयं । ३ म रुजुणयं, स रिजुणयं (१)।

## सद्वेसिं वत्थूणं संखा-लिंगादि-बहु-पयारेहिं। जो साहदि णाणत्तं सद्द-णयं तं 'वियाणेह ॥ २७५॥

[ छाया-सर्वेषां वस्तूनां संख्यालिङ्गादिबहुप्रकारैः । यः कथयति नानात्वं शब्दनयं तं विजानीहि ॥ ] यः शब्दनयः संख्यालिङ्गादिबहुप्रकारैः एकदिबहुवचनपुंक्षीनपुंसकिङ्गाद्यनेकविधेः कृत्वा सर्वेषां वस्तूनां सकलानां पदार्थानां जीवपुद्रलादीनां णाणतं ज्ञानत्वं शातृत्वं नानात्वम् अनेकप्रकारत्वं वा साधयति साध्यं करोति तं शब्दनयनामानं नयं जानीहि त्वं विद्धि । तथथा । शब्दात् व्याकरणात् प्रकृतिप्रत्ययद्वारेण सिद्धशब्दः शब्दनयः, लिङ्गसंख्यासाधनादीनां व्यभिचारस्य निषेधपरः, लिङ्गसंखानारो, यथा पुष्यः नक्षत्रं तारका चेति । संख्याव्यभिचारो, यथा आपः तोयं वर्षाः ऋतुः दाराः कलत्रम् आत्रा वनं वारणा नगरम् । साधनव्यभिचारः कारकव्यभिचारो, यथा सेना पर्वतमधिवसति पर्वते तिष्ठतीत्यर्थः । उत्तमादिपुरुषव्यभिचारः, यथा एहि मन्ये रथेन यास्यसि न यास्यसि यातस्ते पिता इति । अस्यायमर्थः । एहि त्वमागच्छ, त्वमेवं मन्यसे अहं रथेन यास्यामि । एतावता त्वं रथेन न यास्यसि । ते तव पिता अप्रे रथेन यातः, न यात इत्यधः । अत्र मध्यमपुरुषस्थाने उत्तमपुरुषः उत्तमपुरुषस्थाने मध्यमपुरुषः । तद्यं स्त्रमिदम् । 'प्रहासे मन्योपपदे मन्यतेरुत्तमैकवचनं च । उत्तमे मध्यमस्य ।' कालव्यभिचारो, यथा विश्वदक्षा अस्य पुत्रो जनिता भविष्यत्कार्यमासीदिति । अत्र भविष्यस्वाले अतीतकालविभक्तिः ।

अर्थको विषय करते हैं ॥ २७४ ॥ आगे शब्दनयका खरूप कहते हैं । अर्थ—जो नय सब वस्तओंको संख्या लिंग आदि भेदोंकी अपेक्षासे भेदरूप ग्रहण करता है वह शब्दनय है॥ भावार्थ-संख्यासे एकत्रचन, द्विवचन और बहुवचन लेना चाहिये। लिंगसे स्नी, पुरुष और नपुंसकर्टिंग लेना चाहिये। और आदि शब्दसे काल, कारक, पुरुष, उपसर्ग बँगेरह लेना चाहिये । इनके भेदसे जो सब वस्तुओंको भेद रूप ग्रहण करता है वह शब्दनय है । वैयाकरणोंके मतके अनुसार एकवचनके स्थानमें बहुवचनका, स्नीलिंग शब्दके बदलेमें पुर्लिंग शब्दका, एक कारकके स्थानमें दूसरे कारकका, उत्तम पुरुषके स्थानमें मध्यम पुरुषका और मध्यम पुरुषके स्थानमें उत्तम पुरुषका तथा भविष्यकालमें अतीत कालका प्रयोग किया जाता है। ये महाशय शब्दोंमें लिंग वचन आदिका मेद होनेपरमी उनके वाच्य अधींमें कोई मेद नहीं मानते। इसलिये वैयाकरणींका यह मत भ्यभिचार कहलाता है। जैसे, एक ही तारेको पुष्य, नक्षत्र और तारका इन तीन लिंगवाले तीन शब्दोंसे कहना लिंगव्यभिचार है। एक ही वस्तुको भिन्न वचनवाले शब्दोंसे कहना संख्याव्यभिचार है। जैसे पानीको आप: (बहुबचन) कहना और जल (एकवचन) कहना। 'सेना पर्वतपर रहती हैं' के स्थानमें 'सेना पर्वतको रहती हैं' कहना कारकव्यभिचार है ( संस्कृत व्याकरणके अनुसार यहाँ सप्तमीके स्थानमें द्वितीया विभक्ति होती है ) । संस्कृत व्याकरणके अनुसार हंसी मजाकमें उत्तम पुरुषके स्थानमें मध्यम पुरुषका और मध्यम पुरुषके स्थानमें उत्तम पुरुषका प्रयोग होता है यह पुरुषव्यभिचार है। 'उसके ऐसा पुत्र पैदा होगा जो विश्वको देख चुका है यह काल व्यभिचार है क्यों कि भविष्यत् कालमें अतीतकालकी विभक्तिका प्रयोग है। इसी तरह संस्कृत न्याकरणके अनुसार धातुके पहले उपसर्ग छगनेसे उसका पद बदल जाता है। जैसे ठहरनेके अर्थमें 'स्था' धात परसौपद है किन्त उसके पहले उपसर्ग लगनेसे वह आत्मनेपद हो जाती है। यह उपग्रहच्यभिचार है। शब्दनय इस

र ब वियाणेहि (१)।

उपप्रह्न्यभिचारो, यथा ष्ठा गतिनिवृत्ती परसीपदोपब्रहः तत्र संतिष्ठते अवितष्ठते प्रतिष्ठते । एवंविधं व्यवहारनयं व्यभिचारलक्षणं न्यायरिहतं कश्चित्पुमान् मन्यते । कस्मादन्यार्थं मन्यते । अन्यार्थस्य अन्यार्थेन वर्तनेन संबन्धा-भावात् । तत्र शब्दनयापेक्षया दोषो नास्ति, तिईं लोकसमये विरोधो भविष्यति, भवतु नाम विरोधः, तत्त्वं परीक्षते, किं तेन विरोधन भविष्यति । किमाष्यं रोगीच्छानुवर्ति वर्तते इति ॥ २७५ ॥ अथ समभिष्ठवन्यं प्रकाशयति –

#### जो एगेगं अत्थं 'परिणदि-भेदेण साहदे 'णाणं । मुक्खत्थं वा भासदि अहिरूढं तं णयं 'जाण ॥ २७६ ॥

[ छाया-यः एकैकम् अर्थं परिणतिमेदेन कथयति ज्ञानम् । मुख्यार्थं वा भावते अभिरूढं तं नयं जानीहि ॥ ] तं जगरत्रसिद्धम् अभिरूढं नयं समिभ्रूढाख्यं नयं जानीहि विद्धि । परस्परेण अभिरूढः यः समिभ्रूढः शब्दनयमेदः । अर्थं पदार्थं वस्तु एकैकं परिणतिमेदेन परिणमनगमनोपवेशन जयादिपर्यायमेदेन प्रकारेण साधयति प्रकाशयति एहाति वा, अथवा मुख्यार्थं प्रधानार्थं ज्ञानं बोधं भाषते विक्तं, यथा गच्छतीति गौः, गमनखभावः पुरुषादिकेष्वप्यस्ति तथापि समिभ्रूढनयबद्धेन धेनौ प्रसिद्धः । तथाहि । एकमप्यर्थं शब्दमेदेन भिन्नं जानाति यः समिभ्रूढो नयः । यथा एकोऽपि पुलोमजाप्राणवृह्यमः परमेश्वर्ययुक्तः इन्द्रः उच्यते सः अन्यः, शकनात् शकः सोऽप्यन्यः, पुरदारणात् पुरंदरः सोऽप्यन्यः इसादिशब्दमेदादेकस्याप्यर्थस्य अनेकत्वं मन्यते तत् समिभ्रूछत्य लक्षणम् ॥ २७६॥ अथ एवंभृतनयं प्रक्षपति –

## जेण सहावेण जदा परिणद-रूविमा तम्मयत्तादो । तं परिणामं साहिद जो वि णओ सो हु परमत्थो ॥ २७७ ॥

प्रकारके न्यभिचारको 'अन्याय्य' मानता है । क्यों कि वैयाकरण छोग शब्दमें परिवर्तनके साथ अर्थमें परिवर्तन नहीं मानते। यदि वाचकमें परिवर्तनके साथ उसके बाच्य अर्थमेंभी परिवर्तन मान लिया जाता है तो व्यभिचारका प्रसंग नहीं रहता अतः शब्दनय शब्दमें लिंगकारक आदिका भेद होनेसे उसके बाच्य अर्थमेंभी भेद खीकार करता है। शायद कहा जाये कि शब्द नय प्रचलित व्याकरणके नियमोंका निरोधी है इसलिये निरोध उपस्थित होगा। इसका उत्तर यह है कि निरोध उपस्थित होता है तो होओ । तत्त्वकी परीक्षा करते समय इस बातका विचार नहीं किया जाता। क्या चिकित्सक बीमारकी रुचिके अनुसार औषधि देता है? ॥ २७५ ॥ आगे समभिरूद नयका खरूप बतलाते है-अर्थ-जो नय प्रत्येक अर्थको परिणामके भेदसे भेदरूप प्रहण करता है, अथवा एक शब्दके नाना अर्थेमिंसे मुख्य अर्थको ही कहता है वह समभिरूढ़ नय है।। भावार्थ-शब्दनय शब्दमेदसे वस्तुको भेदरूप ग्रहण नहीं करता । किन्तु समिभिरूढ़ नय शब्दभेदसे वस्तुको भेदरूप ग्रहण करता है। जैसे खर्ग लोकके खामीको इन्द्र, राक्र, पुरन्दर कहते हैं। अतः यह नय खर्गके खामीको तीन भेदरूप मानता है। अर्थात् वह आनन्द करता है इस लिये इन्द्र है। शक्तिशाली होनेसे शक्त है और नगरोंको उजाइनेवाला होंनेसे पुरन्दर है। इस तरह यह नय शब्द मेदसे अर्थको मेदरूप प्रहण करता है, अथवा एक शब्दके नाना अथॉमेंसे जो रूढ़ अर्थको प्रहण करता है वह समभिरूढ नय है। जैसे गौ शब्दके बहुतसे अर्थ हैं। किन्तु यह नय उसका रूढ अर्थ गाय ही लेता है, अन्य नहीं ॥ २७६॥ अब एवंभूत नयका खरूप कहते हैं। अर्थ-वस्तु जिस समय जिस खभावरूप परिणत होती है उस समय वह उसी खभावमय होती है। अतः उसी परिणामरूप वस्तुको ग्रहण करनेवाला नय एवंभूत

१ ग परिणद । २ स्न म मेप्ण (स भेयेग) साह्य । ३ अ ास्टर्ड तं नर्थ । ४ स्न ग परिणदि । ५ स्न स ग तप्परिणानं, म तं प्यरिणामं ।

[ छाया-येन खभावेन यदा परिणतरूपे तन्मयत्वात् । तं परिणामं कथयति यः अपि नयः स खलु परमार्थः ॥ ] सोऽपि नयः एवंभूतः परमार्थतः सत्यरूपो होयः, यः परमार्थः एवंभूतनयः यदा यस्मिन् क्षणे परिणतरूपे वस्तुनि पदार्थे परिणतवति पर्यायसंयुक्ते अर्थे येन स्वभावेन शकनपुरदारणेन्द्रनादिखभावेन तत्परिणामं शक्रपुरंदरेन्द्रादिपर्यायम् एकस्मिन्नेव क्षणे साध्यति प्रकाशयति । कुतः तन्मयत्वात्, तत् शक्रपुरंदरेन्द्रादिपर्यायमयत्वात् । अथवा तन्मान्नत्वात् पाठे, पाकशासनस्य जम्बूद्रीपादिपरिवर्तनसम्पर्यादिपुरदारणपरमैश्वर्यादिपर्यायमान्नत्वात् । तदुक्तं नयचके शब्दमेदे अर्थ-भेदोऽप्यस्ति । यथा शकः पुरंदरः इन्द्रः इति । तथाहि । यस्मिन्नेककाले शक्रोति जम्बूद्रीपपरावर्तने समर्थौ भवतीति शकः । अन्यदा यस्मिन्नेव काले ऐश्वर्य प्राप्नोति तदैवेन्द्र उच्यते, न चाभिषेककाले न पूजनकाले इन्द्र उच्यते । यस्मिन्नेव काले गमनपरिणतो भवति तदेव गौरुष्यते न स्थितिकाले न शयनकाले । अथवा इन्द्रज्ञानपरिणतः आत्मा इन्द्र उच्यते । अग्निज्ञानपरिणतः आत्मा अग्निश्चेति, एवंभूतनयलक्षणम् ॥ २०० ॥ अथ नयानाम् उपसंहारं व्यनक्ति—

#### एवं विविह-णएहिं जो वत्थुं ववहरेदि लोयम्मि । दंसण णाण-चरित्तं सो साहदि सम्म-मोक्खं च ॥ २७८ ॥

[ छाया-एवं विविधनयेः यः वस्तु व्यवहरति लोके । दर्शनज्ञानचरित्रं स साधयति स्वर्गमोक्षं च ॥ ] एवं पूर्वोक्तप्रकारेण लोके जगति यः पुमान् वस्तु जीवपुद्रलधमीदिवदार्थं व्यवहरति व्यवहारविषयीकरोति । मेदोपचारतया वस्तु व्यवह्रियते भेदेन व्यवहरणं करोति । कैः । विविधनयैः नानाप्रकारनयैः, नैगमसंप्रहव्यवहारऋजुस्त्रश्चरसमिभिरूढेवं-भूतनयैः द्रव्यार्थिकपर्यायार्थिकनयाभ्यां निश्चयव्यवहारनयाभ्याम् उपनयेश्व जीवादिवस्तु व्यवहरति यः स पुमान् दर्शनज्ञानचारित्रं दर्शनं सम्यरदर्शनं सम्यक्तं ज्ञानं सम्यरज्ञानं बोधः चारित्रं त्रयोदशधा, सामायिकच्छेदोपस्थापनादिरूपं पद्मधा वा, समाहारह्वन्द्वसमासः व्यवहारनिश्चयसम्यर्द्शनज्ञानचारित्रं रत्नत्रयं साधयति स्वविषयीकरोति यः, च पुनः, स्वर्गमोक्षौ स्वर्गः सौधमोदिकल्पः मोक्षः अष्टकमेविष्रमुक्तः सिद्धपर्यायः तौ द्वौ स साधयति प्राप्नोति ॥ २७८॥ अथ तत्त्वश्रवणमननभावनाधारणदिकर्तारः नराः दुर्लभा इत्यावेदयति—

है। यह एवंभूत नय परमार्थरूप है।। भावार्थ-जो वस्तु जिस समय जिस पर्याय रूप परिणत हो उस समय उसी रूपसे उसे प्रहण करनेवाला नय एवंभूत है। जैसे सर्गका खामी जिस समय आनन्द करता हो उसी समय इन्द्र है, जिस समय वह सामर्थशाली है उसी समय शक्त है और जिस समय वह नगरोंको उजाड़ रहा है उसी समय पुरन्दर है, यदि वह भगवानका अभिषेक या पूजन कर रहा है तो उसे इन्द्र वगैरह नहीं कह सकते। इसी तरह 'गी' का अर्थ है जो चलनेवाली हो। तो जब गाय चलती हो तमी वह 'गी' है, बैठी हुई हो या सोती हो तो उसे गी नहीं कहना चाहिये। अथवा जिस समय जो आत्मा जिस ज्ञान रूप परिणत है उस समय उसे उसी रूपसे प्रहण करना एवंभूत नय है। जैसे, इन्द्रको जाननेवाला आत्मा इन्द्र है और अग्निको जाननेवाला आत्मा अग्नि है। इसीसे इस नयको परमार्थ नय कहा है; क्यों कि यह यथार्थ वस्तु खरूपका प्राहक है।। २७७॥ अब नयोंका उपसंहार करते हैं। अर्थ-इस प्रकार जो पुरुष नयोंके द्वारा लोकों वस्तुका व्यवहार करता है वह पुरुष सम्यव्दर्शन सम्यव्दान और सम्यक्तारित्रको और सर्ग मोक्षको साधता है। भावार्थ-उक्त प्रकारसे द्व्यार्थिक तथा पर्यायार्थिक और उनके मेद नैगम, संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, शब्द, समिन्छद, एवंभूत नयोंसे तथा निश्चयनय और व्यवहार नयसे वस्तुतस्वको जानकर जो वस्तुका व्यवहार करता है, उसे ठीक रूपसे जानता तथा कहता है वही रक्तत्रको तथा सर्ग मोक्षको प्राप्त करता है कहता है वही रक्तत्रको जानकर जो वस्तुका व्यवहार करता है, उसे ठीक रूपसे जानता तथा कहता है वही रक्तत्रको तथा सर्ग मोक्षको प्राप्त करता है

१ स्त्र गलोयम्हि।

२०१

#### विरला णिसुणहि<sup>'</sup> तच्चं विरला जाणंति तच्चदो तच्चं। विरला भावहि तच्चं विरलाणं धारणौ होदि ॥ २७९ ॥

[ छाया-विरलाः निश्चवित तत्त्वं विरलाः जानन्ति तत्त्वतः तत्त्वम् । विरलाः भावयन्ति तत्त्वं विरलानां धारणा भवति ॥ ] विरलाः खल्पाः केचन तत्त्ववेत्तारः सावधानाः सन्तः पुरुषाः तत्त्वं जीवादितत्त्वस्वरूपम् अतिशयेन शृच्वन्ति समाकणयन्ति । पुनः तत्त्वतः परमार्थतः परमार्थतुः या कर्मक्षयतुः वा वा विरलाः खल्पतराः सम्यग्योधमयान्तः करणाः केचन नराः तत्त्वं जीवादिपदार्थस्वरूपं जानन्ति विदन्ति । पूर्वं तत्त्वस्वरूपं श्रुत्वा पश्चात् तज्जानन्तीस्थाः । पुनः विरलाः खल्पतराणां मध्ये खल्पतराः तुच्छाः पश्चषाः सम्यग्दष्टयः तत्त्वं जीवादिस्वरूपं भावयन्ति भावनाविषयः । पुनः विरलाः खल्पतराणां मध्ये खल्पतराः तुच्छाः पश्चषाः सम्यग्दष्टयः तत्त्वं जीवादिस्वरूपं भावयन्ति भावनाविषयः योक्वन्ति स्वतत्त्वपरतत्त्वं श्रुत्वा ज्ञात्वा च पुद्रलादिकं स्वत्त्वा स्वस्वरूपं श्रुदस्वरूपं स्वतत्त्वम् भहंदादिपरतत्त्वं वा ध्यायन्ति चिन्तयन्तीस्थर्थः । उक्तं च । क्षो० ॥ 'विद्यन्ते किति नारमनोधविमुखाः संदेहिनो देहिनः, प्राप्यन्ते कितिचित् कदाचन पुनर्जिज्ञासमानाः कचित् । आत्मज्ञाः परमप्रमोदस्यक्तिनः श्रोन्मीलदन्तर्दशो, द्वित्राः स्युवेद्दनो यदि त्रिचतुरास्ते पश्चषा दुर्लमाः ॥' इति विरलानां सम्यग्मावितचित्तानां केषांचित्यंसां धारणा जीवादितत्त्वभारणा कालान्तरेणाविस्मरणं भवति ॥ २०६ ॥ अथ तत्त्वानां कथनेन प्रहणादिना च तत्त्वज्ञातृत्वं ज्ञापयति-

## तचं कहिजामाणं णिचल-भावेण गिण्हदे जो हि । तं चिय भावेदि सया सो वि य तचं वियाणेई ॥ २८०॥

॥ २७८ ॥ आगे कहते हैं कि तत्त्वोंको सुनने, जानने, अवधारण करने और मनन करनेवाले मनुष्य दुर्छभ हैं। अर्थ-जगतमें विरले मनुष्य ही तत्त्वको सुनते हैं। सुननेवालोंमेंसे भी विरले मनुष्य ही तत्त्वको ठीक ठीक जानते हैं। जाननेवालोंमेंसे भी विरले मनुष्य ही तत्त्वकी भावना-सतत अम्यास करते हैं। और सतत अभ्यास करनेवालोंमेंसे भी तत्त्वकी धारणा विरले मनुष्योंको ही होती है। भावार्थ-संसारमें राग रंग और काम भोगकी बातें सुननेवाले बहुत हैं, किन्तु तत्त्वकी बात सुननेवाले बहुत कम हैं। राग रंगकी बातें सुननेके लिये मनुष्य पैसा खर्च करता है किन्तु तत्त्वकी बात मुक्त भी सुनना पसन्द नहीं करता । यदि कुछ लोग भूले भटके या पुराने संस्कारवश तत्त्वचर्चा सुनने आ भी जाते हैं तो उनमेंसे अधिकांशको नींद आने लगती है, कुछ समझते नहीं हैं। अतः सुननेवालोंमेंसे भी कुछ ही लोग तस्वको समझ पाते हैं। जो समझते हैं वे भी अपनी गृहस्थीके मोहजालके कारण दिनभर दुनियादारीमें फँसे रहते हैं । अतः उनमेंसे मी कुछ ही छोग तस्वचर्चासे उठकर उसका चिन्तन-मनन करते हैं। चिन्तन मनन करनेवालोंमेंसे भी तस्त्रकी धारणा कुछको ही होती है। अतः तरवको सुननेवाले, सुनकर समझनेवाले, समझकर अभ्यास करनेवाले और अभ्यास करके भी उसे स्मरण रखनेवाले मनुष्य उत्तरोत्तर दुर्लभ होते हैं। कहा भी है-'आत्म ज्ञानसे विमुख और सन्देहमें पड़े हुए प्राणी बहुत हैं। जिनको आत्माके विषयमें जिज्ञासा है ऐसे प्राणी कचित् कदाचित् ही मिलते हैं, किन्तु जो आत्मिक प्रमोदसे सुखी हैं तथा जिनकी अन्तर्दृष्टि खुली है ऐसे आत्मज्ञानी पुरुष दो तीन अथवा बहुत हुए तो तीन चार ही होते हैं, किन्तु पांचका होना दुर्लभ है। ।। २७९ ॥ आगे कहते हैं कि तत्त्वको कौन जानता है। अर्थ-जो पुरुष गुरुओंके द्वारा

१ इ. ग णिसुणदि । २ सम् धारणं । ३ गतं से भावेद । ४ इत विदाणेह (= दि १)। कार्तिके ० २६

[छाया—तर्त्वं कथ्यमानं निश्चलमावेन गृहाति यः हि। तत् एव भावयित सदा सः अपि च तत्त्वं विजानाति ॥] हि यसात् कारणात् स्कुटं वा। यो भन्यजीवः निश्चलभावेन दृढपरिणामेन कथ्यमानं गुर्वादिना प्रकाश्यमानं तत्त्वं जीवादिवस्तु सह्यं गृहाति श्रद्धाविषयीकरोति तदेव तत्त्वं सदा सर्वकालं भावयित अनुभवविषयीकरोति स्वतत्त्वं ग्रद्ध-वोधैकसह्यं परमानन्दैकह्यम् अईदादिस्तह्यं वा अनुभवति चिन्तयित ध्यायतीस्थाः। अपि च, विशेषतः प्राहकः भावकश्च पुमान् तत्त्वं जीवादिस्हर्यं जानाति सम्यग्ज्ञानविषयीकरोति ॥ २८०॥ अथ युवत्यादीनां कः को वशो नास्ती-त्यावेदयति—

# को ण वसो इत्थि-जणे कस्से ण मयणेण खंडियं माणं। को इंदिएहिं ण जिओ को ण कसाएहि संतत्तो॥ २८१॥

[ छाया-कः न वशः स्रीजने कस्य न मदनेन खण्डितः मानः । कः इन्द्रियैः न जितः कः न कषायैः संतप्तः ॥ ] कः संसारी जीवः स्रीजने वशो न स्रीजनस्य वशवतीं न जायते इति न। 'कान्ताकनकचकेण आमितं भुवनत्रयम्' इति वचनात् । तथा च। 'संसारिम्म हि विहिणा महिलारूकेण मंखियं पासं । वस्त्रेति जाणमाणा अयाणमाणा विवस्ति ॥' इति वचनात् सर्वजनः स्रीणां वशवतीं भवतीत्यथः । कस्यापि संसारिणः जीवस्य मानः मदनेन कन्द्र्पेण न साण्डितः न दिलतः न चूर्णाकृतः, अपि तु खण्डित एव । उक्तं च । 'मत्तेभकुम्भदलने भुवि सन्ति ग्रहाः, केचित्प्रवण्डम्गराजवधेऽपि दक्षाः । किंतु अवीमि बलेनां पुरतः प्रसद्ध, कन्द्र्पद्यंत्वने विरला मनुष्याः ॥' कः पुनः संसारी जीवः इन्त्रियैः स्पर्शरसनद्याणचश्चः अोत्रेः न जितः न पराभृतः अपि तु जित एव, मातक्ष्मीनमधुकरपतक्रकुरक्षादयः स्पर्शनरसन-प्राणचश्चः अोत्रेण एकैकेन्द्रियेण पराभृताः दुःखीकृताः । तथा । 'कुरक्षमातक्षपतक्षस्त्रभीना हताः प्रसमिरेव पश्च ।' इति । कः पुनः संसारी जीवः कथायैः कोधमानमायालोभैः न संतप्तः नरकादिदुःखतापं न नीतः, अपि तु संतप्त एव ।

कहें हुए तस्वको निश्चल भावसे प्रहुण करता है और सदा उसीको भाता है, वही तत्त्वको जानता है ॥ भावार्थ-एरु वगैरहने जीवादि वस्तुका जो खरूप कहा है, जो भव्य जीव उसपर दृढ श्रद्धा रखकर सदा उसीका चिन्तन मनन करता रहता है वही अपने शुद्ध, बुद्ध, परमानन्दखरूपको जानता है । बिना दृढ श्रद्धा और सतत भावनाके सम्यन्ज्ञानकी प्राप्ति नहीं हो सकती ॥ २८०॥ आगे प्रश्न करते हैं कि स्त्री के वशमें कौन नहीं है ? अर्ध-इस छोकमें स्त्रीजनके वशमें कौन नहीं है ? कामने किसका मान खण्डित नहीं किया ! इन्द्रियोंने किसे नहीं जीता और कपायोंसे कौन संतप्त नहीं हुआ ?!! भावार्थ-संसारमें सर्वत्र कामिनी और कंचनका साम्राज्य है । इसीसे एक कविने कहा है कि कान्ता और कंचनके चक्रने तीनों लोकोंको घुमा डाला है। अच्छे अच्छे ऋषियों और तपिस्तयोंका मान मदन महाराजने चूर्ण कर डाला। तभी तो भर्तृहरिने कहा है-'संसारमें मदोन्मत्त हाथियोंका गण्डस्थल विदीर्ण करनेवाले शूरवीर पाये जाते हैं । कुछ भयंकर सिंहको भारनेमें भी दक्ष हैं। किन्तु मैं बलवानोंके सामने जोर देकर कहता हूँ कि कामदेवका दर्प चूर्ण करनेवाले मनुष्य विरले हैं'। बेचारा हिरन एक कर्णेन्द्रियके वश होकर मारा जाता है, हाथी एक स्पर्शन इन्द्रियके कारण पकड़ा जाता है। पतक एक चक्ष इन्द्रियके कारण दीपक पर जल मस्ता है। भौरा कमलकी सुगन्धसे आकृष्ट होकर उसीमें बन्द हो जाता है। और मछली खादके लोभसे बंसीमें फँस जाती है। ये बैचारे एक एक इन्द्रियके वश होकर अपनी जान खोते हैं। तब पांचों इन्द्रियोंके चकरमें पड़े हुए मनुष्यकी दुर्दशाका तो कहना ही क्या है ? फिर इन्द्रियोंके साथ साथ कथायोंकी प्रबलता भी

१ वान । २ स कस्से ।

कोधन द्वीपायनवसिष्ठादयः, मानेन कौरवादयः, मायया मस्करीपूर्णादयः, लोमेन लोभदत्तश्रेष्ठ्यादयश्च दुःखीकृताः ॥ २८९॥ अधाभ्यन्तरबाह्यपरिग्रहस्य परित्यागमाहात्म्यं विशदयति—

#### सो ण वसो इत्थि-जणे सो ण जिओ इंदिएहि मोहेण । जो ण य गिण्हदि गंथं अब्भंतर्र-बाहिरं सन्नं॥ २८२॥

[ छाया-स न वशः स्रीजने स न जितः इन्द्रियैः मोहेन । यः न च गृह्णाति प्रस्थम् आभ्यन्तरवाहां सर्वम् ॥ ] यः ज्ञानी निःस्पृही पुमान् प्रन्थं, प्रशाति वध्नाति कमं वा संसारमिति प्रन्थः तं प्रन्थं, परिष्रहं सर्व चतुर्विशतिभेदमित्रम्, आभ्यन्तरः, भिथ्यात्ववेदहास्यादिषद्भश्ययम् । रागद्वेषौ च संगाः स्युरन्तरङ्गाश्वतुर्वशः॥' वाह्यः दशधा, 'क्षेत्रं वास्तु धनं धान्यं द्विपरं च चतुष्पदम् । यानं शय्यासनं कुप्यं भाष्टं चेति बहिर्दशः॥' तं सर्व संगं प्रन्थं परिष्रद्दं न गृह्णाति नाज्ञीकरोति न स्वीकरोति स योगी श्लीजने स्वीजनस्य वदयो वश्ववर्ता न स्यात् । च पुनः, इन्द्रियैः स्पर्शनादीन्द्रियैः तद्विषयैश्च न जितः न पराभूतः न दुःसीकृतः । च पुनः, मोहेन मोहनीयकर्मणा मिथ्यात्वादिकषायाद्यष्ट।विशतिमेदनिष्रेयः सिश्चन शरीरादौ ममत्वभावेन च न जितः न पराभूतः ॥ २८२ ॥ अथ छोकानुप्रेक्षामाहात्व्यमुद्धावयति –

## एवं लोय-सहावं जो झायदि उवसमेक-सब्भावो । सो खविय कम्म-पुंजं तिङ्ठोर्य-सिहामणी होदि ॥ २८३ ॥

[ छाया-एवं लोकस्वभावं यः ध्यायति उपशमैकसद्भावः । स क्षपयित्वा कर्मपुत्रं त्रिलोक्तिकामणिः भवति ॥ ] एवं सामिकात्तिकेयोक्तद्वादशानुप्रेक्षास मध्ये एवं पूर्वोक्तप्रकारेण यः भव्यवरपुण्डरीकः पुमान् लोकस्वभावं लोकानुप्रेक्षां ध्यायति चिन्तयति, स भव्यपुमान् उपशमैकस्वमावः उपशमैकपरिणामपरिणतः सन् शाम्यस्वस्वरूपपरमानन्दशुद्धवु-दैकस्वरूपपरिणतः एकत्वं गतः सन् स पुमान् क्षपितदर्मपुत्रं द्रव्यकमेभावकर्मनोक्रभसमृहं यथा भवति तथा मूलोक्तरोत्तर-

कोढमें खाजका काम करती है। कोघसे द्वीपायन मुनिकी, मानसे कीरवोंकी, मायासे मक्खिलकी और लोमसे लोमी सेठकी जो दुईशा हुई वह पुराणोंमें विणित है। इस तरह सभी मनुष्य विषय—कपायोंमें सिरसे पैर तक हुवे हुए हैं। अतः प्रन्थकार यह प्रश्न करते हैं कि आखिर इसका कारण क्या है? क्यों ज्ञानीसे ज्ञानी और बलीसे बली मनुष्य भी इस फन्देमें एड़े हैं? क्या कोई ऐसा भी है जो इस नाग-पाश्चसे बचा है? ॥ २८१ ॥ आगे प्रन्थकार उक्त प्रश्नका समाधान करते हैं। अर्थ—जो मनुष्य बाह्य और अभ्यन्तर, समस्त परिप्रहको प्रहण नहीं करता, वह मनुष्य न तो खीजनके वश्चमें होता है और न मोह तथा इन्द्रियोंके द्वारा जीता जा सकता है ॥ भावार्थ—परिप्रहको प्रन्थ कहते हैं क्योंकि वह प्राणीको संसारसे बांधती है। उसके दो भेद हैं—अन्तरंग और बाह्य । अन्तरंग परिप्रहके चौदह भेद हैं—मिध्यात्व, वेद, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुप्सा, चार कषाय, राग और द्वेष । तथा बाह्य परिप्रहके दस मेद हैं—खित, मकान, पश्च, धन, धान्य, सोना, चांदी, दास, दासी, बख, बरतन वगैरह । जो मनुष्य इन परिप्रहोंके चक्करमें नहीं पड़ा, अर्थात जो अन्दर और बाह्यसे निर्णन्य है वह खी, मोह, और इन्द्रियोंके वश्चमें नहीं होता ॥२८२॥ आगे लोकानुप्रक्षाका माहात्म्य वतलाते हैं। अर्थ—जो पुरुष उपशम परिणामरूप परिणत होकर इस प्रकार लोकके खरूपका ध्यान- करता है वह कर्मपुंजको नष्ट करके उसी लोकका शिखामणि होता है ॥ भावार्थ-खामिकार्तिकेय मुनिके द्वारा कही गई बारह

१ व न । २ व एत्य जणे, स पछि जणे, स एत्य जए । ३ स मोहेहि । ४ स गिण्यदि गंथं ऑब्भतर । ५ व उवसमैक, स उवसमिक । ६ छ स स ग तस्सेव । ७ व इति लोकानुप्रेक्षा समाप्तः ॥ १० ॥ जीवो इल्यादि ।

कर्मराशि क्षपिरवा तस्पैवै स्रोकस्य शिखामणिः शिरोरत्नं चूडामणिः सिद्धपर्यायो भवति । त्रैलोक्यशिखरे तनुवातोऽस्ति तन्मध्ये सम्यक्तवाद्यष्टगुणविराजमानः सिद्धस्वरूपो भवतीत्पर्यः ॥ २८३ ॥

ख्यातः श्रीसकलादिकीर्तिमुनिपः श्रीमूलसंधेऽप्रणीः, तत्पट्टे भुवनादिकीर्तिगुणमृत् श्रीज्ञानभूषस्ततः । तत्पट्टे विजयादिकीर्तिर्भवत् श्रीमन्छुभेन्दुस्ततः, तेनाकारि वराप्रहात् सुमतिसस्कीर्तेः सुटीकेयमाँ ॥ १ ॥

कार्त्तिकेयमुखाजांताऽमुत्रेक्षा क्षिप्तकिक्ष्यिषा । सल्लोकभावनाटीका तत्र जीयाचिरं श्रुभा ॥ २ ॥ स्त्रुक्तिकार्तियोगिनः ।

जयतु वै वरवृत्तिरियं सदा त्रिभुवनस्य सुभावनभाविता ॥ ३ ॥

इति षङ्गाषाकविचक्रवर्तित्रैविद्यविद्यश्वरमद्वारकश्रीश्चमचन्द्रदेवविरिष्-तायां लोकानुप्रेक्षाटीकायां लोकानुप्रेक्षाप्रतिपादको दशमोऽधिकारः समाप्तः ॥ १०॥

# ११. बोधिदुर्लभानुप्रेक्षा

बोधेन दुर्लभत्वं यो व्यनक्ति विशदो जनान् । तं सुबोधं सदा नौमि जिनं निर्कितकिल्बिषम् ॥ अथ बोधिदुर्लभां खामिश्रीकार्तिकेयः वक्तुकामः जीवानामनन्तकालं निगोदवासित्वमाचष्टे-

# जीवो अणंत-कालं वसइ णिगोएसु आइ-परिहीणो । तत्तो णिस्सरिदूणं पुढवी-कायादिओे होदि ॥ २८४ ॥

[ छाया-जीवः अनन्तकालं वसित निगोदेषु आदिपरिहीनः । ततः निःस्त्य पृथ्वीकायादिकः भवति ॥ ] यसित तत् तत् निगोदपर्यायेण तिष्ठति । कः । जीवः संसारी आत्मा । कः । निगोदेषु नि नियतां गामनन्तसंख्याविच्छिकानां जीवानां गा क्षेत्रं ददातीति निगोदम् । निगोदं शरीरं येषां ते निगोदाः । निकोता वा साधारणजीवाः । उक्तं च । "साहारणमाहारो साहारणमाणपाणगहणं च । साहारणजीवाणं साहारणलक्खणं एवं ॥ ९॥ गृद्धसिरसंधिपव्यं सममंगमहीक्दं च छिण्णरुहं । साहारणं सरीरं तिन्ववरीयं च पत्तेयं ॥ २॥ कंदे मूले छक्षीपवालसालदल्खुसुमफलवीए । समभैगे तदणंता विसमे सदि होति

अनुप्रेक्षाओं मेंसे लोकानुप्रेक्षाका कथन करते हुए जो लोकका खभाव बतलाया है, जो पुरुष साम्य भाव रखकर उसका चिन्तन करता रहता है, वह मनुष्य क्रमशः सब कर्मोंको नष्ट करके लोकके शिखरपर स्थित सिद्धस्थानमें जाकर विराजमान हो जाता है, यानी उसे सिद्धपर्याय प्राप्त हो जाती है।। २८३॥ इति लोकानुप्रेक्षा ॥ १०॥

अब खामी कार्तिकेय बोधिदुर्लम अनुप्रेक्षाको कहते हुए, जीवोंका अनन्त कालतक निगोदमें वास बतलाते हैं। अर्थ-यह जीव अनादिकालसे लेकर अनन्तकालतक तो निगोदमें रहता है। वहाँसे निकलकर पृथिवीकाय आदिमें जन्म लेता है॥ भावार्थ-अंगुलके असंख्यातवें भाग क्षेत्रमें जो अनन्त-जीवोंको स्थान देता है उसे निगोद कहते हैं। निगोदिया जीवोंको साधारण जीव मी कहते हैं; क्यों कि एक निगोदिया शरीरमें वसनेवाले अनन्त जीवोंका आहार, खासोच्छ्वास वगैरह साधारण होता है। अर्थात् उन सब जीवोंका एक शरीर होता है, एक साथ सब आहार प्रहण करते हैं, एक साथ सब श्वास लेते हैं। और एक साथही मरते और जन्म लेते हैं। निगोदके दो भेद हैं-नित्यनिगोद

१ प-प्रती 'आ इति कोमलालापे अतिश्वेन वा' इति पत्रान्ते लिखितम् । २ छ म स म गीसरिकणं पुढवी कायापियो ।

पत्तेया ॥ ३॥" इति । तेषु निगोदेषु साधारणजीवेषु अनन्तकायिकेषु जीवो वसति । कियत्कालम् । अनन्तकालम् । निर्यन्तिगोदापेक्षया अर्थतृतीयपुद्रलपरिवर्तनकालपर्यन्तम् । जनु निगोदेषु एता-वत्कालपर्यन्तं स्थितिमान् जीवः एतावत्कालपरिमाणायुः किं वा अन्यदायुः इत्युक्ते प्राह । 'आँउपरिहीणो' इति आयुःपरिहीनः उच्छ्वासाष्टादशैकभागलक्षणान्तर्भृहूर्तः स्वल्पायुर्विकिष्टः प्राणी । अथवा आदिपरिहीण इति पाठे आदिपरिहीनः सदैव निर्यन्तिगोदवासित्वादाविरहितः । तथा चोक्तम् । ''अर्थि अणेता जीवा जेहि य पत्तो तसाण परिणामो । भावकलंकसुपदराणिगोदवासं ण मुंचंति ॥" इति । ततः निगोदेभ्यः निःसत्य निर्गल्य पृथ्वीकायिको जीवो भवति । आदिशब्दात अप्कायिक-तेजस्कायिकवनस्परिकायिका गृह्यन्ते ॥ २८४ ॥ अथ तत्र पृथ्व्यादिषु स्थितिकालं त्रसत्वं च दुर्लभित्यावेद्यति —

# तत्थ वि असंख-कालं बायर-सुहुमेसु कुणई परियत्तं । चिंतामणि व्य दुलहं तसत्तणं लहदि कट्ठेण ॥ २८५ ॥

[ छाया-तत्र अपि असंख्यकालं बादरस्क्ष्मेषु करोति परिवर्तम् । चिन्तासणिवत् दुर्लभं त्रसत्वं लभते क्षेष्टन ॥ ] तत्रापि पृथिवीकायिकाप्काथिकतेजस्कायिकवायुकायिकवनस्पतिकायिकेषु । कथंभूतेषु । बादरेषु स्थूलेषु स्क्ष्मेषु पृथ्वीकायादिना स्खलनादिरहितेषु च । असंख्यकालम् असंख्यातकालं परिवर्तनं परिश्रमणं जीवः करोति । तथा चोक्तम् । कष्टेन आतिबहुन तर्रकालेन ततः पृथ्वीकायादिपश्च्यावरेभ्यः निर्मेख त्रसत्वं द्वित्रिचतुःपश्चेन्द्रियलक्षणं लभते प्राप्नोति । कीदशं तत् । दुर्लभं दुःप्राप्यं त्रसत्वं भावकोटिभिनं प्राप्यते त्रसत्वमित्यर्थः । कमिव । चिन्तामणिवत् यथा चिन्तामणिरत्नं दुःप्राप्यं तथा त्रसत्वं जीवस्य दुर्लभं भवति ॥ २८५ ॥ अथ त्रसेषु स्थितिकालं पश्चेन्द्रियत्वं दुर्लभनित्यवेद्यति-

# वियलिंदिएसु जायदि तत्थ वि अच्छेदि पुन्व-कोडीओ । तत्तो णिस्सरिदूणं कहमवि पंचिंदिओं होदि ॥ २८६॥

और चतुर्गतिनिगोद । जो जीव अनादिकालसे निगोदमें पढे हुए है वे निस्निगोदिया कहे जाते हैं । और जो त्रस पर्याय प्राप्त करके निगोदमें जाते हैं उन्हें चतुर्गति निगोदिया कहते हैं । निस्निगोदमें तो जीव अनादिकालसे अनन्तकालतक रहता है । गोम्मटसारमें कहा है—'ऐसे अनन्त जीव हैं जिन्होंने त्रस पर्याय प्राप्त नहीं की । उनके भावकर्म बहुत निविड होते हैं इसलिये वे निगोदको नहीं छोडते'। निस्न निगोदसे निकलनेके विषयमें दो मत पाये जाते हैं । एक मतके अनुसार तो निस्न निगोदिया जीव सदा निगोदमें ही रहता है और वहाँसे नहीं निकलता । दूसरे मतके अनुसार जवतक उसके भावकर्म निविड रहते हैं तवतक नहीं निकलता । भावकर्मके कुछ शियल होते ही निकल आता है । खामीकार्तिकेयका मतभी यही जान पडता है । अतः वे कहते हैं कि प्रथम तो जीवका अनन्तकाल निगोदमें बीतता है । वहाँसे निकलकर वह पृथिवीकाय वगैरहमें जन्म लेता है । अतः अज्ञानीका अज्ञानीही बना रहता है ॥ २८४ ॥ आगे त्रस पर्यायकी दुर्लभता बतलते हैं । अर्थ—वहाँ मी असंख्य कालतक बादर और सूक्ष्म कायमें परिश्रमण करता है । फिर चिन्तामणि रत्नकी तरह दुर्लभ त्रस पर्यायको बड़ी कठिनतासे प्राप्त करता है ॥ भावार्थ—निगोदसे पृथिवी काय वगैरहमें जन्म लेनेपरमी त्रस पर्याय आसानीसे नहीं मिलती । असंख्यात कालतक बादर और सूक्ष्म एकेन्द्रिय जीवोंमें ही भटकता है । फिर कहीं बडी कठिनाईसे त्रस पर्याय मिलती है ॥ २८५ ॥ आगे कहते हैं कि त्रस पर्याय पाकर भी पञ्चीन्द्रय होना दुर्लभ है । अर्थ—एकेन्द्रिय पर्यायसे निकलकर विकलेन्द्रयोंमें जन्म

१ रू कुणय (कुणिय?)। २ व लहइ। ३ व णिसरि , रू म स ग णीसरिकणं। ४ व कहमिति। ५ व पंचिदियो, रू म पंचेंदिओ, ग पंचेंदिओ।

[ छाया-विकलेन्द्रियेषु जायते तत्र अपि आस्ते पूर्वकोटयः । ततः निःसल कथमपि पह्नेन्द्रियः भवति ॥ ] विकलेन्द्रियेषु द्वित्रिचतुरिन्द्रियेषु जायते उत्पद्यते तत्रापि द्वित्रिचतुरिन्द्रियेषु पूर्वकोटयः जीवः आस्ते तिष्टतीलयः । तथा चोक्तं च (?) । तभो तेभ्यः विकलत्रयेभ्यः निःसल्य निर्गल्य कथमपि महता कष्टेन पद्येन्द्रियो जीवो भवति ॥ २८६ ॥ अथामन-स्कपश्चेन्द्रियतं दुर्लभं दर्शयति-

## सो वि मणेण विहीणो ण य अप्पाणं परं पि' जाणेदि । अह मण-सहिदो होदि हु तह वि तिरिवलो हवे रहो ॥ २८७॥

[ छाया-सः अपि मनसा विहीनः न च आत्मानं परम् अपि जानाति । अथ मनःसहितः भवति खल्ल तथापि तिर्यक् भवेत् छः ॥ ] सोऽपि पञ्चेन्द्रियो जीवः मनसा विहीनः द्रव्यभावमनसा चित्तेन विहीनः रहितः त्रिक्षालापादि- प्रहणरहितः असंज्ञो जीवः सन् आत्मानं छुद्धवोधमयं अपिशब्दात् परमपि अहित्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधुप्रवचनदशः छाक्षणिकथर्मादिकवचनं न जानाति न वेत्तीखर्थः । अह अथवा, हु इति वितर्के, कदाचित् महता कष्टेन मनःसहितः मनसा चेतसा युक्तः संज्ञी पश्चेन्द्रियो जीवो भवति । तथापि संज्ञिपश्चेन्द्रिये सत्यपि तिर्थक् छदः क्रूरः मार्जारम् प्रक्रवक्षकरुष्ट्र- सर्पनकुलव्याप्रसिंहमतस्यादिरूपो भवेत् ॥ २८७ ॥ अथ तस्य नरकपातादिकं दर्शयति-

## सो तिब्व-असुह-छेसो णरये णिवडेइ दुक्खदे भीमे। तत्थ वि दुक्खं भुंजदि सारीरं माणसं पउरं॥ २८८॥

[ छाया-स तीत्र अग्रुभलेख्यः नरके निपतित दुःखदे भीमे । तत्रापि दुःखं भुङ्के शारीरं मानसं प्रचुरम् ॥ ] सो स तिर्यक् ऋरजीवः नरकं रक्षप्रभादिकं प्रति निपतित तत्रावतरतीत्वर्थः । कीटक् सन् । तीत्राञ्चभलेख्यः, कषायपरिणता

होता है। बहाँभी अनेक पूर्वकोटि काल तक रहता है। वहाँसे निकलकर जिस किसी तरह पश्चेन्द्रिय होता है। भावार्थ-एकेन्द्रियसे दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय और चौइन्द्रिय होकर पश्चेन्द्रिय होना दुर्लभ है। यदि निकलेन्द्रियसे पुनः एकेन्द्रिय पर्यायमें चला गया तो फिर बहुत काल तक वहाँसे निकलना कठिन है। अतः त्रस होकरभी पश्चेन्द्रिय होना दुर्लभ है।। २८६ ॥ आगे कहते हैं कि पश्चेन्द्रियोमेंभी सैनी पश्चेन्द्रिय आदि होना दुर्लभ है। अर्थ-विकलत्रयसे निकलकर पश्चेन्द्रिय भी होता है तो मनरहित असैनी होता है। अतः आपको और परको नहीं जानता। और जो कदाचित् मनसित सैनी भी होता है तो रोद्र परिणामी तिर्वश्च होता है।। भावार्थ-यदि पश्चेन्द्रिय पर्याय भी प्राप्त कर लेता है तो असंज्ञी होनेके कारण बातचीत, उपदेश वगैरह नहीं समझ सकता। अतः न तो स्वयं अपनेको जानता है और न अर्हन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय, साधु, आगम, धर्म वगैरहको ही जानता है। कदाचित् जिस किसी तरह संज्ञी पश्चेन्द्रिय भी होता है तो विलाव, चूहा, मेडिया, गृद्ध, सर्प, नेवला, व्याप्त, सिंह, मगर, मच्छ आदि कूर तिर्यश्च हो जाता है। अतः सदा पापरूप परिणाम रहते हैं ॥२८७॥ अगे कहते हैं कि वह नरकमें चला जाता है। अर्थ-सो तीव अञ्चभ लेक्यासे मरकर वह कूर तिर्यश्च दुःखदायी भयानक नरकमें चला जाता है। वहाँ प्रचुर शारिरिक तथा मानसिक दुःख भोगता है। भावार्थ-कवायके उदयसे रंगी हुई मन, वचन और कायकी प्रवृत्तिको लेक्स कहते हैं। तथा क्रोध, मान, माया और लोभको कषाय कहते हैं। प्रस्थेक कषाय चार प्रकारकी होती है। उसमेंसे एत्यरकी

रसावि। २व सहिदो (?), रूमग सहिओ। ३ रूमग तिरक्को। ४ व रूमग णर्यं, स णर्वे (?), [णर्यम्म पडेर]। ५ म णिवडेदि।

योगप्रवृत्तिलेश्या, तीवाः पाषाणभेदस्तम्भवेणुम्ललाक्षारक्षोपमादिभागाविष्टाः अशुभाः कृष्णनीलकपीतलक्षणाः लेश्याः । कषायपरिणतयोगपरिणामा यस्य स तथोक्तः । तत्य वि तत्रापि रलप्रभादिनरके भुनिक्त भुक्क्षे । किं तत् । दुःखम् । कीदक्षम् । शारीरं शरीरोद्भवं शीतोष्णक्षुनृषापत्रकोव्यष्टषष्टिलक्षनवनवतिसहस्रपत्रशतचतुरशीतिन्याध्यादिजं, मानसं मनसो- द्भवं दुष्टकषायक्लुषीकृतचित्तपरिणामजातम् । च पुनः, प्रचुरं छेदनभेदनककचनविदारणपीलनकुम्भीपाकपचनश्लारोपण- खक्रधारास्चिसदशम्मिरपर्शवैतरणीस्नानपरस्परकृतघातासुरोदीरितादिदुःखम् । कर्यभूते नरके । दुःखदे दुःखदायिनि । पुनः कीदक्षे । भीमे रोद्रे घोरतरे दुःखदे नरके ॥ २८८॥ अथ ततो निस्सरणं तिर्यम्गतिप्राप्तिं च विश्रणोति—

## तत्तो णिस्सरिदूणं पुणरिव तिरिएस जायदे पावो । तत्थ वि दुक्खमणंतं विसहदि जीवो अणेयविहं ॥ २८९ ॥

[ छाया-ततः निःस्त्य पुनरिप तिर्यक्ष जायते पापः । तत्र अपि दुःखसनन्तं विषहते जीवः अनेकविधम् ॥ ] ततः रत्नप्रभादिनरकात् निःस्त्य पुनरिप नरकगतेः पूर्व तिर्यक् ततो निर्गतोऽपि तिर्यक्ष जायते भगपशुपक्षिजलचरादिषु उत्पयते । पापम् अधमे यथा भवति तथा । तत्थ वि तत्रापि तिर्यग्गताविष विषहते विशेषेण सहते क्षमते । कः । जीवः संसारी प्राणी तिर्यक् । किं तत् । दुःखं अशमें । कियन्मात्रम् । अनन्तं धुधानृषाभारारोपणदोहनशीतोष्णाद्यन्तरितम् । पुनः कियत्प्रकारम् । अनेकविधं छेदनभेदनताङनतापनमरणादिपरस्परगलनाद्यनेकप्रकारम् ॥ २८९ ॥ अथमनुष्यत्वं दुर्लभं सदद्यान्तं दर्शयति—

### रयणं चउप्पहे<sup>३</sup> पिव मणुयत्तं सुद्धु दुछहं छहिय<sup>४</sup>। मिच्छो हवेइ जीवो तत्थ वि पावं समजोदि ॥ २९०॥

लकीरके समान कोध, स्तम्भकी तरह कभी न नमनेवाला मान, वांसकी जड़की तरह माया और लाखके रंगकी तरह कभी न मिटनेवाला लोग अति अञ्चाभ होता है। अतः ऐसी कषायके उदयमें कृष्ण, नील और कापोत नामकी तीन अञ्चभ लेश्याएं ही होती हैं। इन अञ्चभ लेश्याओंसे मरकर वह कूर तिर्येश्व रत्नप्रभा आदि नरकोंमें जन्म लेता है। वहाँ भूख, प्यास, शीत, उष्णके कष्टके साथही साथ, छेदना, मेदना, चीरना, फाडने आदिका कष्ट भोगता है; क्योंकि नारकी जीव परस्परमें एक दूसरेको अनेक प्रकारसे कष्ट देते हैं। कोल्ह्रमें पेलना, भाडमें भूजना, प्रकाना, शूलोंपर फेंक देना, तलवारके धारके समान नुकीले पत्तेवाले बृक्षोंके नीचे डारू देना, सुईकी नोकके समान नुकीली धासवाली जमीनपर डालकर खींचना. वैतरणी नदीमें डालना तथा अपनी विक्रियासे निर्मित अखराखोंसे परस्परमें मारना आदिके द्वारा बडा कष्ट पाते हैं। इसके सित्रा तीसरे नरक तक असुर कुमार जातिके देव भी कष्ट पहुँचाते हैं। इस तरह नरकमें जाकर वह जीव वडा कष्ट भोगता है। २८८ ॥ आगे कहते हैं कि नरकसे निकलकर पुनः तिर्यश्च होता है। अर्थ-नरकसे निकलकर फिरभी तिर्यश्च गतिमें जन्म लेता है और पापपूर्विक वहाँ भी अनेक प्रकारका अस्यन्त दुःख सहता है।। भावार्थ-रत्नप्रभा आदि भूमिसे निकलकर यह जीव फिर भी तिर्यञ्च गतिमें जन्म लेता है। अर्थात तिर्यञ्चगतिसे ही नरकमें गया था और नरकसे निकलकर भी तिर्यञ्चही होता है। तिर्यञ्च गतिमेंभी भूख, प्यास, शीत, उष्ण, भारवहन, छेदन, भेदन, ताडन, मारण आदिका महा दु:ख सहना पडता है ॥ २८९ ॥ आगे मनुष्यपर्यायकी दुर्लभता दृष्टान्तपूर्वक बतलाते हैं। अर्थ-जैसे चौराहेपर गिरे हुए रहका हाथ आना

१ इक सास गाणीसरिकणं। २ व पानो (?), उठ साग पानं, सपाउं। १ व च उप्पहनो। ४ वा छहिनि ।

[ छाया-रतं चतुष्पये इव मसुजत्वं सुष्ठु दुर्लभं लब्धा । म्लेच्छः भवति जीवः तत्र अपि पापं समर्जयति ॥ ] जीवः आत्मा मिथ्यादृष्टिम्लेच्छः म्लेच्छवण्डोद्भवः पञ्चाशदृधिकाष्ट्रशतम्लेच्छवण्डोद्भवः अनार्यदेशोत्पन्नो वा भवेत् । किं लत् । मनुष्यत्वं नरत्वम् । कीदृशम् । सुष्ठु अतिशयेन दुर्लभं दुःप्राप्यं चुलकपाश-कादि दशदृष्टान्तेन दुरवापम् । क किमिव । चतुःपये रत्नमिव यथा चतुष्पये रत्नं दुर्लभं दुःप्राप्यं तथा मनुष्यत्वं दुर्लभम् । तत्रापि म्लेच्छजन्मनि समर्जयति समुपार्जयति । किं तत् । पापं दुरितं व्यसनादिकेन पापाचरणं चरति ॥ २९० ॥ अथार्यवण्डादिषु उत्तरोत्तरदुर्लभत्वं गाथाष्ट्रेनाह्न

### अह रुहदि<sup>१</sup> अज्जवत्तं ेतह ण वि पावेइ उत्तमं गोत्तं । उत्तम-कुले वि पत्ते धण-हीणो जायदे जीवो ॥ २९१ ॥

[ छाया-अथ लभते आर्यावर्तं तथा न अपि प्राप्नोति उत्तमं गोत्रम् । उत्तमकुले अपि प्राप्ते धनहीनः जायते जीवः ॥ ] अथ अथवा लभते प्राप्नोति । कि तत् । आर्यखण्डम् , अर्थते गम्यते सेन्यते गुणैर्गुणवद्भिवासो आर्थः उत्तमपुरुषस्तीर्थ- करचक्रवर्खादिलक्षणः तद्वत् क्षेत्रम् आर्थखण्डमिल्यर्थः । तत्रार्थखण्डे नापि प्राप्नोति न लभते । किं तत् । उत्तमं गोत्रं महात्रतप्राप्तियोग्यं मोक्षसाधनयोग्यं च क्षत्रियादिकुलम् । तथा कदाचित् उत्तमकुले प्रशस्तकुले ब्राह्मणक्षत्रियवैश्यकुले प्राप्ते संपन्ने जायते उत्पद्यते । कः । जीवः । कीदक्षः । धनहीनः धनधान्यसुवर्णगृहरत्रमुक्ताफलगजाश्वगोमहिषीवस्राभरणादिरहितः दिदो जीवः ॥ २९१ ॥

#### अह धण-सहिदो होदि हु इंदिय-परिपुण्णदा तदो दुलहा। अह इंदिय-संपुण्णो तह वि सरोओ हवे देहो॥ २९२॥

िछाया-अथ धनसहितः भवति खलु इन्द्रियपरिपूर्णता ततः दुर्लभा । अध इन्द्रियसंपूर्णः तथापि सरोगः भवेत् देहः ॥ ] अथ अथवा, हु इति स्फुटं, कदाचित् धनसहितः धनाट्यो महर्द्धिको भवति । ततः धनयुक्तत्वेऽपि इन्द्रियपरि-दर्लभ है वैसे ही मनुष्यभव भी अस्यन्त दुर्लभ है। तिर्यञ्च पर्यायसे निकलकर और अस्यन्त दुर्लभ मनुष्यभवको पाकर भी यह जीव मिथ्यादृष्टि म्लेच्छ होकर पापका उपार्जन करता है ॥ **भावार्थ-**मनुष्यभव पाकरभी यदि मिथ्यादृष्टि हुआ और म्लेच्छ खण्डोंमें जन्म लिया तो पापही करता है ॥ २९०॥ आगे आर्य खण्ड वगैरहकी उत्तरोत्तर दर्लभता बतलाते हैं। अर्थ-यदि कदाचित् आर्यखण्डमें जन्म लेता है तो उत्तम कुल पाना दुर्लभ है। कदाचित् उत्तम कुल भी मिला तो धनहीन दरिद्री होता है।। भावार्थ-जो गणोंसे अथवा गणवानोंसे सेवित होते है अर्थात जो खयं गणी होते हैं तथा गुणवानोंकी संगतिमें रहते हैं उन्हें आर्य कहते हैं । आर्य अर्थात् तीर्यक्कर चन्नवर्ती आदि उत्तम पुरुष जिस भूमिमें जन्म छेते हैं वह मूमि आर्यखण्ड कही जाती है। यदि मनुष्यभव पाकर वह जीव आर्यखण्डका मनुष्य हुआ और महाबतकी प्राप्तिके योग्य अथवा मोक्ष साधनके योग्य उत्तम क्षत्रिय आदिका कुळ नहीं पाया तोभी मनुष्यभव पाना व्यर्थ हुआ । तथा ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्यका प्रशस्त कुल पाकर भी यदि धन-धान्यसे रहित दरिद्री हुआ तो भी जीवन कष्टमेंही बीतता है।। २९१ ।। अर्थ-अथवा धनसम्पन भी हुआ तो इन्द्रियोंकी पूर्णताका पाना दुर्लभ है। कदाचित् इन्द्रियाँ भी पूर्ण हुई और शरीर रोगी हुआ तो भी सब व्यर्थ है ।। भावार्थ-कदाचित धनाट्य भी हुआ तो हाथ पैरसे ठीक होना. अर्थात अपंग. अन्धा वगैरह न होना कठिन है। कदाचित शरीर अविकल हुआ और आंख नाक कान वगैरह

१रू मा ग लहर, स लहरी। २ वा अञ्चवंत्तं, रूप मा अञ्चवंत्तं, सा अञ्चवंत्तं, [अञ्चवत्तं]। ३ सा आर्थते। ४ इत मा सहिओ, सा सहिउ।

पूर्णता चक्क्यांगश्रोत्रहस्तपादादिना हीनाङ्गतारहितता इन्द्रियाणां पद्धवं दुर्लभा दुःप्राप्या । अथ अथवा इन्द्रियसंपूर्णः स्पर्शनरसन्प्राणचक्षुःश्रोत्रहस्तपादाङ्गल्याचवयवसंपूर्णः । तह वि तथापि इन्द्रियपद्धत्वे सति देहः शरीरं सरोगः ज्वरभगन्यरङ्गठोदरैकुक्षिशिरोरोगकुष्टसंनिपातहीहपाठादिव्याधिसंयुक्तो भवेत् ॥ २९२ ॥

#### अह णीरोओ होदि हु तह वि ण पावेदि' जीवियं सुइरं'। अह चिर-कालं जीवदि तो सीलं' णेव पावेदि'॥ २९३॥

[छाया-अथ नीरोगः भवति खलु तथापि न प्राप्नोति जीवितं सुचिरम् । अथ चिरकालं जीवित तत् शीलं नैव प्राप्नोति ॥ ] अथ अथवा, हु इति कदाचित्, अन्ययानामनेकार्थत्वात्, नीरोगो जातः रोगरहितो भवति । तथापि सुचिरं जीवितव्यमायुर्ने प्राप्नोति । अथ अथवा चेत् चिरकालं कोटिपूर्वोदिपर्यन्तं जीविति प्राणधारणं विद्याति तो तर्हि शीलं ब्रह्मचर्यलक्षणं व्रत-प्रतिपालनस्वभावं च नैव प्राप्नोति ॥ २९३ ॥

## अह होदि सील-जुत्तो तो विण पावेइ साहु-संसग्गं। अह तं पि कह वि पावदि सम्मत्तं तह वि अइदुलहं॥ २९४॥

[छाया-अथ भवति शीलयुक्तः ततः अपि न प्राप्नोति साधुसंसर्गम् । अथ तम् अपि कथमपि प्राप्नोति सम्यक्त्वं तथापि अतिदुर्लभम् ॥] अथ अथवा कथमपि यदि शीलयुक्तः ब्रह्मचर्यविशिष्टो चा उत्तमस्वभावसंयुक्तो वा गुणवतत्रयशिक्षावत-चतुष्कशील्यसक्तंयुक्तो भवति । तथापि वर्ह्मपि साधुसंसर्गं साधूनां रत्नत्रयसाधकानां योगिनां संसर्गः संयोगः गोष्टिः तं न प्राप्नोति न लभते । अथ यदि तमपि साधुसंसर्गं कथमपि प्राप्नोति तथापि सम्यक्तवं तत्त्वश्रद्धानलक्षणं व्यवहारसम्यक्तवं निश्रयसम्यक्तवं च अतिदुर्लभं दुःप्राप्यं भवति ॥ २९४ ॥

#### सम्मत्ते वि य लखे चारित्तं णेव गिण्हदे जीवो । अह कह वि तं पि गिण्हदि तो पालेदुं ण सकेदि ॥ २९५॥

[छाया-सम्यक्तवे अपि च रुन्धे चारित्रं नैय गृह्णाति जीवः। अथ कथमपि तत् अपि गृह्णाति तत् पालियतुं न शक्तोति ॥] अपि च विशेषे । कदाचिद्दैवतः इति पदं सर्वत्र योजयम् । सम्यक्तवे लन्धे सम्यग्दर्शने त्राप्ते सति जीवः आतमा चारित्रं त्रयोदशप्रकारं सर्वसावद्यविरतिलक्षणं सामायिकादिपञ्चप्रकारं वा निश्चयव्यवहारात्मकं च नैव गृह्णाति । अथ यदि कथमपि महता कष्टेन तदिष चारित्रं कदाचिद्दैवयोगतः गृह्णाति, तो तर्हि तत् चारित्रं पालियतुं रक्षितुं न शक्तोति न समर्थो भवति । स्ववरत्रादिसुनिवत् ॥ २९५ ॥

## रैंयणत्तये वि लद्धे तिव्व-कसायं करेदि जङ्ग जीवो । तो दुगाईसु गच्छदि पणट्ट-स्यणत्तओ होउं'' ॥ २९६ ॥

भी ठीक हुए तो नीरोग शरीर मिलना दुर्लभ है क्योंकि मनुष्यशरीर ज्वर, भगंदर, कुछ, जलोदर, श्रीहा, सिन्तिपात, आदि व्याधियोंका घर है ॥ २९२ ॥ अर्थ—अथवा कदाचित् नीरोग भी हुआ तो लम्बी आयु नहीं पाता, अर्थात् जल्दी ही मर जाता है । अथवा कदाचित् लम्बी आयु भी पाई तो उत्तम खभावरूप शीलको नहीं पाता ॥ २९३ ॥ अर्थ—कदाचित् उत्तम खभावरूप शीलको पाता भी है तो रत्नत्रयके साधक साधुजनोंकी संगति नहीं मिलती । यदि किसी प्रकार साधु संगतिका लाम भी हो जाता है तो तस्वार्धश्रद्धानरूप सम्यक्त्रका पाना अति दुर्लभ है ॥ २९४ ॥ अर्थ—दैववश कदाचित् सम्यक्त्रको प्राप्त भी करले तो चारित्रको ग्रहण नहीं करता । और कदाचित् दैवयोगसे चारित्र ग्रहण भी करले तो उसे पालनेमें असमर्थ होता है ॥ २९५ ॥ अर्थ—कदाचित् सम्यग्रहान और

१ प कुठंदर। २ स्ट्रस्त मा पावेह। ३ झास्त सुथरं १ ४ बाग शीर्छ। ५ स्ट्रस ग पावेह १६ ग शीरुयुत्तो । ७ स्ट्रस्त गतह वि। ८ बागिन्हदे, गिन्हदि । ९ गाजीओ १ १० प रयणत्तर । ११ बाहोउ (१)। कार्तिके० २ ७

[ छाया-रक्षत्रये अपि लब्धे तीव्रक्षायं करोति यदि जीवः । तर्हि दुर्गतिषु गच्छति प्रणष्टरत्नत्रयः भूत्वा ॥ ] यदि कथमपि दैवयोगात् रत्नत्रये लब्धेऽपि सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रात्मके प्राप्तेऽपि जीवः आत्मा तीव्रक्षायं करोति अनन्तानु-बन्धिलक्षणकोधमानमायालोभादिकं रागद्वेषादिकं विद्धाति, तो तर्हि दुर्गतिषु गच्छति नरकतिर्यग् दुर्मनुष्यभवनव्यन्तरज्योति-ष्केषु गतिषु याति । कीद्दग्भूत्वा । प्रणष्टरत्नत्रयो भूत्वा लक्तसम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रो भूत्वा रत्नत्रयं मुक्वा इलर्थः ॥ २९६॥ अथ मनुष्यत्वस्य दुर्लभत्वं व्यनक्ति-

## रयणु वं जलहि-पडियं मणुयत्तं तं पि होदि अइदुलहं। एवं सुणिच्छइत्तां मिच्छ-कसाए य वजेहें॥ २९७॥

[ छारा-रत्नमित्र जलियपितितं मनुजत्वं तत् अपि भवति अतिदुर्लभम् । एवं सुनिश्चित्य मिश्यात्वकषायान् च वर्जयत् ॥ ] एवं पूर्वोक्तप्रकारेण मनुष्यत्वस्य दुर्लभत्वं दुःप्रापत्वं, पुण्यैर्विना सुमनुष्यत्वं न प्राप्यते द्खर्थः । सुनिश्चित्य निश्चयं कृत्वा पवजह यूयं प्रवर्जयत् यूयं त्यजत् । कान् । मिश्यात्वकषायान् । मिश्यात्वान्येकान्तादीनि पञ्च । तत्कथम् हं एयंत बुद्धदरसी विवरीओ बंभ तावसी विगओ । इंदो विय संसइदो मक्किओ चेव अण्णाणी ॥" तथा ह्रव्यक्षेत्रकालभावाच्युविधं मिश्यात्वम् । कषायाः अनन्तानुबन्ध्यप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानम् अतिदुःप्रापम् अत्यन्तदुःखेन महता कष्टेन प्राप्यम् । किमित्र । जलियपितित्रक्षमित्र यथा समुद्रे पतितं रत्नम् अतिदुःखेन प्राप्यते तथा मनुष्यत्वं नरजन्मसंसारसमुद्रे अमता प्राणिना अतिदुःखेन प्राप्यते, बहुलपुष्यं विना न ॥ २९७ ॥ अथ देवत्वे यत् दुर्लभं तिश्चग्दिन-

#### अहवा देवो होदि हु तत्थ वि पावेदि कह व सम्मत्तं। तो तव-चरणं ण छहदि देस-जर्म<sup>६</sup> सीछ-छेसं पि॥ २९८॥

[ छाया-अथवा देवः भवति खल्ल तत्र अपि प्राप्नोति कथमिव सम्यक्त्वम् । ततः तपश्चरणं न रुभते देशयमं शील-छेशम् अपि ॥ ] अथवा, हु इति कदाचिदैवयोगतः, ''सराग( -संयम- )संयमासंयमाकामनिर्जरावास्त्रत्पांसि दैवस्य । "

सम्यक्चारित्र रूप रत्तत्रथको प्राप्त करके भी यदि यह जीव अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया और लोभ रूप तीव कषायको करता है तो रत्तत्रथको नष्ट करके दुर्गतियोंमें गमन करता है अर्थात् मरकर या तो नरकमें चला जाता है, या तिर्यञ्च योनिमें जन्म लेता है, या दीन दुखी दरिद्री मनुष्य होता है, अथवा देव भी होता है तो भवनवासी, व्यन्तर या ज्योतिष्क जातिका देव होता है ॥ २९६ ॥ आगे मनुष्य पर्यायकी दुर्लभता बतलाते हैं । अर्थ-अतः जैसे समुद्रमें गिरा हुआ रत्न पाना अस्यन्त दुर्लभ है, वैसे ही संसारसमुद्रमें भटकते हुए मनुष्यजन्मका पाना अस्यन्त दुर्लभ है, ऐसा निश्चय करके तुम मिथ्यात्व और कषायोंको छोड़ दो ॥ २९७ ॥ आगे, देवपर्यायमें चारित्रकी दुर्लभता बतलाते हैं । अर्थ-यदि कदाचित् यह जीव मर कर देव मी होता है और वहाँ किसी तरह सम्यत्त्वको भी प्राप्त कर लेता है तो तप और चारित्रको नहीं पाल सकता । और तो क्या, देशसंयम और शिलका लेश भी नहीं होता ॥ भावार्थ-कदाचित् मनुष्य पर्योयमें इस जीवने रागसहित संयमका अथवा देशसंयमका पालन किया, अथवा अकाम निर्जरा और खोटा तप किया और मरकर पुण्ययोगसे देव हुआ । तथा देव होकर क्षयोपशमलिय, विश्वद्विलिय, देशनालिय, प्रायोग्यलिय, और करण-लियके मिल जानेसे सम्यग्दर्शन भी प्राप्त कर लिया किन्तु बारह प्रकारका तप और पींच प्रकारका लिया किर पींच प्रकारका

१ [रयणं व]। २ व तो मणुयत्तं पि। ३ व होइ। ४ व सुणिच्छयंतो । ५ व वज्जय (१), सागावज्जह। ६ सादेसवयं।

इति पुण्ययोगात् देवः अमरो भवति । तत्रापि देवत्वे कथमपि महता कष्टेन काललब्ध्या, तथा 'खओवसमविसोहीदेसण-पाउम्पकरणलद्वीए' इति पञ्चलब्ध्या सम्यत्त्वं सुद्र्शनं लभते प्राप्नोति । तो तर्हि सम्यत्त्वे लब्धेऽपि न लभते न प्राप्नोति । किं तत् । तपश्चरणं तपोऽनशनावमोद्यांदि द्वादशधा । चरणं सामायिकच्छेदोपस्थापनापरिहारविश्चद्विस्क्ससांपरायात्मकं पश्चमेदम् । अपि पुनः देशसंयमं देशचारित्रं श्रावकवतं पुनः शीललेशं ब्रह्मचर्याणुमात्रम् अथवा शीलसाकं न प्राप्नोति ॥ २९८ ॥ अथ मनुष्यमतावेव तपश्चरणादिकं इडयति-

## मणुव-गईएँ वि तओ मणवु-गईएँ महबदं स्यलं । मणुव-गदीएँ झाणं मणुव-गदीए वि णिवाणं ॥ २९९॥

[ छाया-मनुजगतौ अपि तपः मनुजगतौ महात्रतं सकलम् । मनुजगतौ ध्यानं मनुजगतौ अपि निर्वाणम् ॥ ] मनुष्यगतावेव, अपिशब्द एवकारार्थे, तपः 'अनशनावमोदर्यवृत्तिपरिसंख्यानरसपरित्यागविविक्तशय्यासनकायक्षेत्रा बाद्यं तपः' षोढा । प्रायश्चित्तविनयवैयावृत्त्यखाध्यायव्युत्सर्गध्यानान्यभ्यन्तरं च षोढा, इति द्वादशधा । इच्छानिरोधस्तपो वा । एकावली द्विकावली स्वावली सर्वतोभद्रप्रमुखं वा भवति । पुनः मनुष्यगतावेव उत्तमक्षत्रियादिवंशे सर्वतावयनिवृत्ति- स्थणं महात्रतं संकलं संपूर्णं महात्रतं हिंसानृतस्तियाबद्धापरित्रहनिवृत्तिलक्षणं भवति । मनुष्यगत्यामेव सकलं संपूर्णम् उत्द्व- ध्वा प्राप्तं धर्मध्यानं सुक्रध्यानं च स्थात् ।काकाक्षिगोलकन्यायेन सकलशब्द उभयत्र व्रतथ्यानयोर्योज्यम् । मनुष्यगत्यवेव निर्वाणः सकलक्ष्मंविप्रमुक्तिलक्षणः सम्यक्तवायष्टगुणोपेतः मोक्षो भवति ॥ २९९॥ अथ मनुष्यत्वे प्राप्ते सति विषयविवर्जनम् अक्ष्मंतः सद्द्यान्तं देषं विवृणोति-

## इय दुलहं भणुयत्तं लहिऊणं जे रमंति विसएसु । ते लहिय दिव-रयणं भूई-णिमित्तं पजालंति ॥ ३००॥

[ छाया—इति दुर्छभं मनुजत्वं रुज्धा ये रमन्ते विषयेषु । ते रुज्धा दिव्यरत्नं भूतिनिमित्तं प्रज्वालयन्ति ॥ ] रमन्ते कीखन्ति ये नराः । क । विषयेषु पद्येन्द्रियाणां स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दभोगव्यापाररुक्षणेषु । किं हृत्वा । रुज्ध्वा प्राप्य । किं तत् । मनुष्यत्वं नरजन्मत्वम् । इति पूर्वोक्तप्रकारेण रुज्ध्यपर्याप्तनिगोदतः प्रारभ्य मनुष्यजन्मपर्यन्तं दुरुद्धं दुःप्रापम् । ते पुरुषा दृष्टान्तद्वारेण किं कुवैते इति कथयति । ते पुरुषा दिव्यरत्नम् अनर्ध्यरतं प्राप्य प्रज्वारुयन्ति भसीकुवैन्ति । किमर्थम् । भूतिनिमित्तं भूतिभैस्म तदर्थम् ॥ ३००॥ इति सर्वेषां दुर्रुभस्वं प्रकाश्य रत्नत्रये आदर्रं निगदति—

चारित्र तो वहाँ किसी भी तरह प्राप्त नहीं हो सकता। और तो क्या, श्रावकके वर्त तथा शीलका लेश भी पाल सकता वहाँ शक्य नहीं है। क्योंकि देवगतिमें संयम संभव नहीं है। २९८॥ आगे कहते हैं कि मनुष्यगतिमें ही तपश्चरण आदि होता है। अर्थ—मनुष्यगतिमें ही तप होता है। मनुष्यगतिमें ही समस्त महावत होते हैं। मनुष्यगतिमें ही ध्यान होता है और मनुष्यगतिमें ही मोक्षकी प्राप्ति होती है। भावार्थ—अनशन, अवमीदर्थ, वृत्तिपरिसंख्यान, रसपरिल्यान, विवक्तशब्यासन, और काय-केश ये छः बाह्य तप और प्रायिश्वत्त, विनय, वैयावृत्व, खाध्याय, व्युत्सर्ग, ध्यान ये छः अभ्यन्तर तप मनुष्यगतिमें ही होते हैं। हिंसा, झंठ, चोरी, अबहा और परिव्रह इन समस्त पापोंका पूर्ण ल्यामरूप महावत मनुष्य ही धारण कर सकते हैं। मनुष्यगतिमें ही उत्कृष्ट धर्मध्यान और शुक्रध्यान होते हैं। तथा समस्त कर्मबन्धनसे मुक्ति भी मनुष्यगतिमें ही मिलती है॥ २९९॥ आगे, जो मनुष्यम्व प्राप्त होनेपर विषयोंमें फंस जाते हैं उनकी निन्दा करते हैं। अर्थ—पूर्वोक्त प्रकारसे दुर्लभ मनुष्य पर्यायको प्राप्त विषयोंमें फंस जाते हैं उनकी निन्दा करते हैं। अर्थ—पूर्वोक्त प्रकारसे दुर्लभ मनुष्य पर्यायको प्राप्त विषयोंमें फंस जाते हैं उनकी निन्दा करते हैं। अर्थ—पूर्वोक्त प्रकारसे दुर्लभ मनुष्य पर्यायको प्राप्त

१ सागयर। २ मागदीर। २ बामहब्बर्याः ४ सागदीये। ५ मा उझाणं। ६ मा दुल्लं । ७ सालहरा ८ साम भूगः। ९ सापजालेदि।

## इय सब-दुलह-दुलहं दंसण-णाणं तहा चरित्तं च। मुणिजण य संसारे महायरं कुणह तिण्हं पि'॥ ३०१॥

[ छाया-इति सर्वदुर्लभदुर्लभं दर्शनज्ञानं तथा चारितं च । ज्ञात्वा च संसारे महादरं कुरुत त्रयाणाम् अपि ॥ ] इति पूर्वोक्तप्रकारेण मत्वा ज्ञात्वा । किं तत् । सर्वं पूर्वोक्तम् एकेन्द्रियप्रभृति रत्नत्रयप्राप्तिपर्यन्तं दुलहृदुल्हं दुर्लभात् दुःप्रापात् दुर्लभं दुःप्राप्यं तथा तेनैव दुर्लभप्रकारेण दर्शनज्ञानचारितं च, दर्शनम् अष्टाञ्चसम्यक्तं स्वात्मश्रद्धानरूपं निश्चयन्तं च, ज्ञानं द्वादशाञ्चपरिज्ञानं स्वात्मस्वरूपंवेदनं निश्चयज्ञानं च, तथा चारित्रं सर्वेसावद्यनिष्टृत्तिलक्षणं सामायिकादि-पश्चमेदं पुनः स्वात्मानुभूतिलक्षणं निश्चयचारितं च। एतत् अयं दुर्लभात् दुर्लभं ज्ञात्वा । कः । संसारे द्रव्यक्षेत्रकालभवभावप्राभृते । कुणहं कुरुष्व त्वं विधेहि । किं तत् । महादरं महोद्यसम् । केषाम् । त्रयाणां दर्शनज्ञानचारित्राणाम् , अपिशब्दात् तयोष्यानादीनां च । महादरं भो भव्यवर पुण्डरीक त्वं कुरुष्व इत्यर्थः ॥ ३०९ ॥

योऽनुप्रेक्षां क्षितौ ख्यातां समाख्याय सुखं बभौ । तद्दीकां विद्धद्विद्वान् शुभचन्द्रो जयखलम् ॥

इति पङ्भाषाकविचक्रवर्तित्रैविद्यविद्येश्वरभट्टास्कश्रीशुभचन्द्रदेवविरचितायां स्त्रामिकार्त्तिकेयानुप्रेक्षाटीकायां बोधिदुर्छभानुप्रेक्षाप्रतिपादकः

एकादशोऽधिकारः ॥ ११ ॥

## १२. धर्मानुपेक्षा

धर्म सद्धमेदातारे सकलं गुणभेदकम् । नत्ना सुमतिकीर्तेश्च खाग्रहाद्वच्मि तं पुनः ॥ अथ धर्मानुप्रेक्षां न्याचक्षाणः श्रीखामिकार्तिकेयः धर्ममूलं सर्वज्ञं देवं प्रकाशयति—

> जो जाणदि पच्चक्खं तियाल-गुण-पजाएहिं संजुत्तं। लोयालोयं सयलं सो सबण्हुँ हवे देवो ॥ १०२॥

करके जो पार्श्वों इन्द्रियोंके विषयोंमें रमते हैं वे मूढ दिव्य रतको पाकर उसे भस्सके लिये जलाकर राख कर डालके हैं ॥ ३०० ॥ आगे दुर्लभ रत्नत्रयको पाकर उसका आदर करनेका उपदेश देते हैं । अर्थ-इस तरह सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्रको संसारकी सब दुर्लभ वस्तुओंमें भी दुर्लभ जानकर इन तीनोंका अस्यन्त आदर करो ॥ ३०१ ॥ इति बोधिदुर्लभानुप्रेक्षा ॥ ११ ॥

अब धर्मानुप्रेक्षाका कथन करते हुए खामी कार्त्तिकेय धर्मके मूल सर्वज्ञ देवका खरूप कहते हैं। अर्थ-जो त्रिकालवर्ती गुणपर्यायों संयुक्त समस्त लोक और अलोकको प्रसक्ष जानता है वह सर्वज्ञ देव है।। भावार्थ- सर्वज्ञका अर्थ है सबको जाननेवाला । और सबसे मतस्त है-भूत, भावी और वर्तमान कालीन गुण और पर्याय सहित समस्त लोक और अलोक । अतः जो समस्त लोक और अलोकमें वर्तमान सब इन्योंको और उनकी सब पर्यायोंको जानता है वहीं सर्वज्ञ है। और वही वास्तवमें देव है क्योंकि वह अनन्त चतुष्ट्य खरूप परमानन्दमें ऋडा करता है। कहा भी है-जो अनेक प्रकारके समस्त चराचर इन्योंको तथा उनके सब गुणोंको और उनकी भूत,

१ व ग तिन्हं । २ व दुछहानुवीहि अनुप्रेक्षा ॥ ११ ॥ १ म सञ्चण्हु, श सब्वण्हु ।

[छाया-यः जानाति प्रत्यक्षं त्रिकालगुणपर्ययैः संयुक्तम् । लोकालोकं सकलं स सर्वज्ञः भवेत् देवः ॥ ] स जगर्रापित्रद्धः सर्वज्ञः सर्व लोकालोकं जानातीति वेत्तीति सर्वज्ञः । उक्तं च । 'यः सर्वाणि चराचराणि विविधद्वव्याणि तेषां गुणान्, पर्यायानिप भूतभाविभवतः सर्वान् सद्य सर्वथा । जानीते युगपरप्रितिक्षणमतः सर्वज्ञ इस्युच्यते, सर्वज्ञाय जिनेष्व-राय महते वीराय तस्मै नमः ॥' इति सर्वज्ञः । देवः दीव्यति कीडित परमानन्दपरे अनन्तचतुष्टयात्मके परमात्मिन वा देव इति सर्वज्ञदेवो भवेत् । अन्यो ब्रह्मा विष्णुमंहेशादिको न । स को देवः । यो जानाति वेत्ति पर्यति । किं तत् । लोका-लोकं लोकः त्रिभुवनम् अलोकः ततो यहिलाकः तत् लोकालोकं सकलं संपूर्णम् , प्रत्यक्षं यथा भवित तथा प्रत्यक्षीभृतं व्यक्तहतं करतलगतमणिवत् जानाति पर्यति । पुनः कीदृक्षम् । त्रिकालगुणपर्यायैः संयुक्तं, गुणाः केवलज्ञानादयः, पर्यायाः अगुक्तलच्चादयः, गुणाश्च पर्यायाश्च गुणपर्यायाः, तैः त्रिकालगुणपर्यायैः सहितं लोकालोकं जानाति । ननु लोकालोक-ज्ञानिनां सर्वज्ञत्वं चेत् तिहें श्रुतज्ञानिनामिषे सर्वज्ञत्वं भविष्यति स्याद्वादकेवलज्ञाने सर्वतत्त्वप्रकाराने इत्याशङ्कामपनुदन्त् प्रत्यक्षं विशेषणं समर्थयति । श्रुतज्ञानिनः सर्व परोक्षं पर्यन्ति श्रुतेन, केवलज्ञानिनः सर्व लोकालोकं वितिमिरं सगुणपर्यायं प्रत्यक्षं वानिनत परयन्ति इत्यर्थः ॥ ३०२ ॥ अथ सर्वज्ञाभाववादिनः भव्षप्रभाकरचार्वाकादीन् प्रतिक्षिपन्नाह-

## जदि ण हवदि सञ्वण्ह् ता को जाणदि अदिंदियं अत्थं। इंदिय-णाणं ण मुणदि थूलं पि असेस-पज्जायं॥ ३०३॥

[छाया-यदि न भवति सर्वज्ञः ततः कः जानाति अतीन्द्रियम् अर्थम् । इन्द्रियज्ञानं न जानाति स्थूलम् अपि अशेषपर्यायम् ॥ ] ननु नास्ति सर्वज्ञोऽनुपलब्धेः इति चार्वाकाः, नास्ति सर्वज्ञः प्रमाणपञ्चकाविषयत्वात् इति मीमांस-काश्च वदन्ति, तान् प्रलाह । सर्वज्ञो न भवति यदि चेत् तो\* तर्हि अतीन्द्रियम् अर्थम् इन्द्रियाणामगम्यं वस्तु सूक्ष्मा-न्तिरतदूरार्थं को वेति । सूक्ष्मार्था हि परमाण्वादयः, अन्तिरतार्थाः स्वभावान्तिरताः जीवपुण्यपापादयः, कालान्तिरता

भावी और वर्तमान सब पर्यायोंको एक साथ प्रतिसमय पूरी तरहसे जानता है उसे सर्वज्ञ कहते हैं । उस सर्वज्ञ जिनेश्वर महावीरको नमस्कार हो ।' किन्तु इस तरहसे तो श्रुतज्ञानीको भी सर्वज्ञ कहा जा सकेगा; क्योंकि वह भी आगमके द्वारा सब पदार्थोंको जानता है। इसीसे श्रुतङ्गानीको केवलङ्गानीके तुस्य बतलाया है। इस आपत्तिको दूर करनेके लिये ही जाननेके पहले प्रत्यक्ष विशेषण रखा गया है। श्रुतज्ञानी सबको परोक्षरूपसे जानता है इसलिये उसे सर्वज्ञ नहीं कहा जा सकता। जो समस्त लोकालोकको हथेलीपर रखी हुई मणिकी तरह प्रत्यक्ष जानते हैं वही सर्वेज्ञ भगवान हैं II ३०२ II आगे सर्वज्ञको न माननेवाले मीमांसकोंका खण्डन करते हैं। अर्थ-यदि सर्वज्ञ न होता तो अतीन्दिय पदार्थको कौन जानता ? इन्द्रियज्ञान तो सब स्थूल पर्यायोंको भी नहीं जानता !। भावार्थ-चार्वाक और मीमांसक सर्वज्ञको नहीं मानते । चार्वाक तो एक इन्द्रियप्रव्यक्षको ही प्रमाण मानता है। जो इन्द्रियोंका विषय नहीं है वह कोई वस्तु ही नहीं, ऐसा उसका मत है। सर्वज्ञ भी किसी इन्द्रियसे गोचर नहीं होता अतः वह नहीं है, यह चार्वाकका कहना है। मीमांसक छ प्रमाण मानता है-प्रस्यक्ष, अनुमान, उपमान, राब्द, अर्थापत्ति और अभाव । इनमेंसे छुरुके पाँच प्रमाण वस्तुके सद्भावको निषय करते हैं। जो इन पाँच प्रमाणोंका निषय नहीं है वह कोई वस्तु नहीं है। सर्वज्ञ भी पाँचों प्रमाणोंका विषय नहीं है अतः सर्वज्ञ नहीं है ऐसा मीमांसकका मत है। आचार्य कहते हैं कि जगतमें ऐसे बहुतसे पदार्थ हैं जो इन्द्रियगम्य नहीं हैं । जैसे सूक्ष्म पदार्थ परमाणु, अन्तरित पदार्थ पूर्वकालमें होगये राम रावण वगैरह और दूरवर्ती पदार्थ सुमेरु वगैरह । ये पदार्थ इन्द्रियेंकि द्वारा नहीं देखे जा सकते । यदि कोई सर्वज्ञ न होता तो इन अतीन्द्रिय पदार्थीका अस्तित्व हमें कैसे ज्ञात होता ? इसीसे

१ ग अदंदियं । २ स वि ३

रामरावणादयः, दूरार्थाः मन्दरनरकस्वर्गादयः तान् पदार्थान् सर्वज्ञाभावे को वित्त को जानाति । अपि तु न सर्वज्ञ एव जानाति । अस्ति कश्चित्तेषां प्रस्पृक्षं वेता तदावेदकमनुमानं, सृक्ष्मान्तरितदूरार्थाः कस्यचित्प्रस्यक्षाः अनुमेयत्वादम्यादिवदिति । अथ इन्द्रियप्रस्यक्षं तदावेदकं भविष्यतीति चेज । इन्द्रियज्ञानं स्पर्शनादीन्द्रियप्रस्यक्षज्ञानं न जानाति । कं तम् । स्थूरुमपि केवलम् । अपिशब्दात् सृक्ष्मं स्थूलसृक्ष्ममपि पदार्थम् । कीदक्षं तम् । अशेषपर्यायं अशेषाः समग्राः अतीतानागतवर्तमान-कालविषयाः पर्यायाः परिणामाः विद्यन्ते यस्य स तथोक्तः । तं स्थूलमर्थं समग्रपर्यायसहितं पदार्थम् इन्द्रियज्ञानं न जानाति ॥ ३०३ ॥ अथ सर्वज्ञास्तित्वे सिद्धे तदुपदिष्टो धर्म एवाङ्गीकर्तव्य इत्यावेदयति –

## तेणुवइद्वो' धम्मो संगासत्ताण तह असंगाणं । पढमो बारह-मेओ दह-मेओ' भासिओ बिदिओ ॥ ३०४॥

[ छ।या-तेन उपिदृष्टः धमः संगासकानां तथा असंगानाम् । प्रथमः द्वादशभेदः दशभेदः भाषितः द्वितीयः ॥ ] तेन सर्वज्ञेन सर्वदर्शिना वीतरागदेवेन धमः गृषः उपिदृष्टः कथितः । आत्मानिष्टे नरेन्द्रसुरेन्द्रमुनीन्द्रवन्ये मुक्तिस्थाने धत्त धमः । अथवा संसारस्थान् प्राणिनो धर्ति धारयतीति वा धमः । वा संसारे पतन्तं जीवमुद्द्रस् नागेन्द्रनरेन्द्र-देवेन्द्रादिवन्येऽव्यावाधानन्तसुखायनन्तगुणलक्षणे मोक्षपदे धरतीति धमः । तस्य मेदौ द्वौ । कौ इति चेत् । केषां संगासकानां संगेषु परिप्रहेषु आसका ये संगासकान्तेषां परिप्रहरतानां श्रावकाणां धमः । तह तथा असंगानां न विग्रन्ते संगाः बाह्याभ्यन्तरपरिप्रहाः येषां ते असंगान्तेषाम् असंगानां बाह्याभ्यन्तरपरिप्रह्यारित्यक्तानां मुनीनां धमः। तथोधमेन्योमंध्ये प्रथमः श्रावकगोचरो धमः द्वादशभेदः सम्यग्दर्शनञ्जद्वादिद्वादशप्रकारो माषितः, द्वितीयः मुनीश्वरगोचरो धमः दशमेदः उत्तमक्षमादिदशप्रकारो वृषो भाषितः प्रकाशितः ॥ ३०४ ॥ अथ तान्प्रथमोदिष्टान् द्वादशभेदान् गाथाद्वयेन प्रस्पयति—

### सम्मद्दंसण-सुद्धो रहिओ मज्जाइ-थूल-दोसेहिं। वय-धारी सामाइउ पञ्च-वई पासुयाहारी ॥ ३०५॥

समन्तमद्र खामीने आप्तमीमांसामें सर्वज्ञकी सिद्धि करते हुए कहा है-सूक्ष्म, अन्तरित और दूरवर्ती पदार्थ किसीके प्रत्यक्ष हैं क्योंकि उन्हें हम अनुमानसे जान सकते हैं। जो वस्तु अनुमानसे जानी जा सकती है वह किसीके प्रत्यक्ष भी होती है जैसे आग । शायद कोई कहे कि इन पदार्थोंका ज्ञान तो इन्द्रियसे हो सकता है, किन्तु ऐसा कहना ठीक नहीं है क्यों कि इन्द्रियाँ तो सम्बद्ध वर्तमान और स्थूळ पदार्थोंको ही जाननेमें समर्थ हैं। अतः वे स्थूळ पदार्थोंकी भी भूत भिवस्यत सब पर्यायोंको नहीं जानती हैं। तब अतीन्द्रिय पदार्थोंको कैसे जान सकती हैं।॥३०३॥ सर्वज्ञके द्वारा कहा अस्तिस्व सिद्ध करके आचार्य सर्वज्ञके द्वारा उपदिष्ट धर्मका वर्णन करते हैं। अर्थ-सर्वज्ञके द्वारा कहा हुआ धर्म दो प्रकारका है-एक तो संगासक्त अर्थात् गृहस्थका धर्म और एक असंग अर्थात् निर्मन्य मुनिका धर्म। प्रथमके बारह मेद कहे हैं और दूसरेके दस भेद कहे हैं। भावार्थ-जो आत्माको नरेन्द्र, सुरेन्द्र और मुनीन्द्रसे वन्दनीय मुक्तिस्थानमें धरता है उसे धर्म कहते हैं। अथवा जो संसारी प्राणियोंको धरता है यानी उनका उद्धार करता है वह धर्म है। अथवा जो संसार समुद्रमें गिरते हुए जीवोंको उठाकर नरेंद्र, देवेंद्र वगैरहसे पूजित अनन्त सुख आदि अनन्तगुणोंसे युक्त मोक्षपदमें धरता है उसे धर्म कहते हैं। सर्वज्ञ भगवानने उस धर्मके दो भेद किये हैं-एक परिग्रहसे घिरे हुए गृहस्थोंके लिये और एक परिग्रह रहित मुनियोंके लिये। श्रावक धर्म बारह प्रकारका कहा है और मुनि धर्म दस प्रकारका कहा है।। ३०४॥ आगे दो गाथाओंके द्वारा श्रावक धर्मके बारह मेदोंको कहते हैं-

१ न तेणवरहो। २ ल म स ग दसमेओ। ३ म स वयधारी सामक्यो, ग वयधरी सामाईओ (स्र सामाईड)। ४ स स ग पासुआहारी, म फासुआहारी।

#### राई-भोयण-विरओ मेहुण-सारंभ-संग-चत्तो य । कजाणुमोय-विरओ उद्दिद्वाहार-विरदो य ॥ ३०६॥

[ छाया-सम्यद्श्वन्युद्धः रहितः स्वादिरशूलदोषैः। व्रतथारी सामायिकः पर्वव्रती प्रामुकाहारी॥ रात्रिभोजनिवरतः मैथुनसारम्भसंगत्यकः च। कार्यानुमोदिवरतः उद्दिष्टाहारिवरतः च। ] प्रथमः सम्यद्श्वनेनुद्धः सम्यद्श्वेने सम्यत्वेन युद्धः निर्मलः प्रविव्यतिमलरहितः सम्यद्श्वेनग्रुद्धः। 'मृहत्रयं भदाश्वाष्टौ तथानायतनाति षट् । अष्टौ शङ्कादयश्चेते हग्दोषाः पश्चिविश्वाति। वृद्धः स्वाविश्वातिमलरहितोऽविरतसम्यन्दिष्टः। १। हितीयः मद्यादिरशूलदोषै रहितः मद्याद्यः मद्यमासमधूनि पश्चोदुम्बरादिसजंतुक्तलाने। 'द्यूतं मांसं सुरा वेश्या पापिद्धः परदारता। स्तेयेन सह सप्तिति व्यत्तनानि विद्र्येत्। ' कन्दमूलपत्रशाकाशनन्वर्मपात्रगतपृततेलजलहिगादीनि च तै रहिनः। २। तृतीयः व्यत्यारी पष्टाणुव्यतगुण्यव्यत्रयन्तुःशिक्षाव्यतानीति द्वादशवतथारी। ३। चतुर्थः सामायिकवतोपेतः। ४। पद्यमः चतुःपर्वश्रोषधोपवासी । ५। षष्टः प्रामुकाहारी जलकल्यान्यदिसचिक्तविरतव्यत्यरी। ६। सप्तमः रात्रिभोजनिवरतः दिवामधुनरहितश्च। ०। अष्टमो मेथुनत्यकः चतुर्विधस्त्रीवरको ब्रह्मचरी। ८। आरम्भेण सह वर्तमानः सारम्भः स चासौ संगश्च सार्यसंगः तेन स्रकः नवमः सारम्भस्यकः, कृषिवाणिज्यादिगृहस्थयोग्यव्यापार्याजतः। ९। दशमः संगत्यकः गृहस्थयोग्यक्षेत्रवास्तुधनधान्यादिद्शिवपरिष्ठपितिर्वितः । १०। एकादशः कार्यानुमोदिवरतः कार्येषु गमनागमनगृहादिनिध्यादनविवाहद्वव्योपार्जन्वयापारेषु आहारादिशरममेषु अनुमोदः अनुमतम् अनुमतिः तेन रहितः अनुमतिविनिनृतः। १९। इ। ३०५-३०६॥ अथ सम्यक्वोरपत्तियोग्यतां गमयति—

### चदु-गदि'-भव्वो सण्णी सुविसुद्धो जग्गमाण-पज्जत्तो । संसार-तडे णियडो पाणी पावेइ सम्मत्तं ॥ ३०७॥

अर्थ-शुद्ध सम्यग्दिष्ठ, मय आदि स्थूळ दोषोंसे रहित सम्यग्दिष्ठ, व्रतधारी, सामायिकव्रती, पर्वव्रती, प्रामुकाहारी, रात्रिभोजनस्यागी, मैथुनत्यागी, आरम्भस्यागी, परिग्रहत्यागी, कार्यानुमोदिवरत और उदिष्ट आहारिवरत, ये श्रावक धर्मके बारह मेद हैं ॥ भावार्थ-सम्यग्दर्शनके पचीस दोष बतलाये हैं—तीन मृद्धता, आठ मद, छः अनायतन और आठ शंका आदि दोष । इन पचीस मलोंसे रहित अविरत सम्यग्दिष्ट प्रथम मेद है । मद, मांस, मधु, पांच उदुम्बर फल, और खुआ, मांस, मिदरा, वेश्या, शिकार, परक्षी और चोरी इन सात व्यसनोंका स्थागी शुद्ध सम्यग्दिष्ट दूसरा भेद है । पांच अणुव्रत, तीन गुणव्रत और चार शिक्षाव्रतोंका पालक श्रावक तीसरा मेद है । सामायिक व्रतका पालक चौथा मेद है । चारों पर्वोमें प्रोषघोपवास व्रत करनेवाला पांचवा मेद है । सचित्त जल, फल, धान्य वगैरहका स्थागी छठा मेद है । रात्रिभोजन स्थाग सातवां मेद है । कोई आचार्य इसके स्थानमें दिवा मेथुन स्थाग कहते हैं । चार प्रकारकी स्थीका स्थागी अर्थात् ब्रह्मचारी आठवां मेद है । गृहस्थके योग्य खेती व्यापार आदि आरम्भका स्थाग नौवां मेद है । खेत, मकान, धन, धान्य आदि दस प्रकारके परिप्रहका स्थाग दसवां मेद है । आना, जाना, घर वगैरह बनवाना, विवाह करना, धन कमाना आदि, आरम्भोंने अनुमित न देना, ग्याहरवां मेद है । अपने उद्देशसे बनाये गये आहार आदिका स्थाग, बारहवां मेद है । ये श्रावक धर्मके बारह मेद हैं ॥ ३०५-३०६ ॥ प्रथमही सम्यक्तकी उत्पत्तिकी योग्यता बतलाते हैं । अर्थ—चारों गतिका भव्य, संही, विश्रुद्ध परिणामी. जागता हुआ,

र ब चउगइ, सागः चउगदि । २ गा पञ्जेतो । ३ वागः नियहो ।

[ छाया-चतुर्गतिभन्यः संज्ञी सुविशुद्धः जाग्रत्पर्याप्तः । संसारतटे निकटः ज्ञानी प्राप्नोति सम्यक्तवम् ॥ ] प्राप्नोति लभते । किं तत् । सम्यक्तवं सम्यक्तवं लभते । ज्ञानी भेदज्ञानविशिष्टः । कीहम्योग्यताविशिष्टः सन् सम्यक्तवं लभते । यतुर्गतिभन्यः नरकतिर्यममुख्यदेवगतिषु भन्यः जीवः चातुर्गतिको भन्यजीवो न त्वभन्यः । पुनः कीहक्षः । संज्ञी पश्चित्र्यः न त्वसंज्ञी । पुनरिष कीहराः । विशुद्ध आकारेण भेदग्रहणेन सहितो वा, अनन्तगुणविशुद्धाः वर्धमानः, विशुद्धिपञ्चलिक्ष्यपरिणतः, भावपीतपद्मशुक्कैकतरलेक्यो वा । जग्गमाण जाग्रत् निद्धानिद्वाप्रचलाप्रचलास्यानगृद्धिनिद्वात्रयरहितः । पर्याप्तः पदपर्याप्तिसंपूर्णतां प्राप्तः । पुनः कीहक्षः । संसारतटे निकटः सम्यक्तवोत्पत्तितः उत्कृष्टेन अर्थपुद्रलगरिवर्तनकालपर्यन्तं संसारस्थाचीत्यर्थः ॥ ३०७ ॥ अथोपश्चमसम्यक्तवक्षायिकसम्यक्तवलक्षणं लक्षयति –

## सत्तण्हं पयडीणं उवसमदो होदि उवसमं सम्मं । खयदो य होदि खइयं केवलि-मूले मणूसस्से ॥ ३०८॥

[ छाया-सप्तानां प्रकृतीनाम् उपशमतः भवति उपशमं सम्यक्तवम् । क्षयतः च भवति क्षायिकं केवलिमूले मनुष्यस्य ॥ ] सप्तानां प्रकृतीनां मिथ्यात्वमिश्रसम्य<del>तवा</del>नन्तानुबन्धिकोधमानमायालोभानाम् उपशमात् कतकप्रलयोगात् जलकर्दमोपशम्बत् उपशमं सम्यक्तवं भवति । च पुनः, तासां सप्तप्रकृतीनां क्षयात् निरवशेषनाञ्चात् क्षायिकं सम्यक्तवं भवति । क तत्क्षायिकं जायते । केवलज्ञानिनः पादमूले चरणात्रे । कस्य । मनुष्यस्य कर्मभूमिजपर्याप्तभव्यनरस्य । तथाहि । अतत्त्वश्रद्धानकारणं मिथ्यात्वम् । १ । तत्त्वातत्त्वश्रद्धानकारणं सम्यग्मिथ्यात्वं मिश्रम् । २ । तत्त्वार्थश्रद्धानरूपं सम्यग्दर्शनम् । ३ । चल-मिलिनमगाउं ऋरोति यत्सा सम्यत्तवप्रकृतिः, चलम् आप्तागमगदार्थश्रद्धानविकल्पेषु नानारूपेण चलतीति चलम् । यथा खकारितेऽईचैत्यादौ देवोऽयं मेऽन्यकारिते अन्यस्यायमिति तथा सम्यत्तवप्रकृतेरदयात् चलम् । 'मिलनं मलसंगेन छुद्धं स्वर्णमियोद्भवेत् ।' 'स्थान एव स्थितं कंप्रमगाढमिति कीर्श्यते । बृद्धयष्टियरिवालकस्थाना करतले स्थिता ॥' यथा सर्वेषाम् अर्हत्परमेष्टिनाम् अनन्तराक्तित्वे समाने स्थिते असी शान्तिकर्मणे शान्तिनाथः, असी विद्यविनाशानार्थं पार्श्वनाथः यद्दयात् सर्वज्ञवीतरागप्रणीतसम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रलक्षणोपलक्षितमोक्षसन्मार्गपराश्चर्यः सन् आत्मा तत्त्वार्थश्रद्धाननिरुत्सुकः तत्त्वार्थश्रद्धानपराङ्मुखः अशुद्धतत्त्वपरिणामः सन् दर्शनमोहनीयमिध्यात्वोदयात् हिताहित-विवेकविकलः जडादिरूपतयाऽवितिष्ठते तन्मिथ्यात्वं नाम । १ । मिथ्यात्वमेव सामिग्रुदस्वरसम् ईपविराकृतफल्दान-सामर्थ्यं सम्यिक्वाथ्यात्वम् सभयात्मकं मिश्रम् । २ । प्रशमसंवेगादिशुभपरिणामनिराञ्चतफलदानसामर्थ्यं मिथ्यात्वमेदोदा-सीनत्वेन स्थितम् आत्मनः श्रद्धानं नैव निरुणद्धि । मिथ्यात्वं च वेदयमानमात्मखरूपं लोकमध्ये आत्मानं सम्यग्दष्टिं ख्यापयन् सम्यक्तवाभिषेयमिथ्यात्वम् । ३ । अनन्तभवभ्रमणहेतुत्वात् अनन्तं मिथ्यात्वं अनुवधनित संबन्धयनित इखेवंशीलाः ये कोधमानमायालोभास्ते अनन्तानुबन्धिनः सम्यत्तवधातकाः । अनन्तानुबन्धिनः कोधमानमायालोभाः । यथाकमं शिला-भेद्शिलास्तम्भवेणुमूलकृमिरागकंबलसदशास्तीवतमशक्तयः नारकगत्युत्पादनहेतवो भवन्ति । अनन्तानुबन्धिकोधमान-

पर्याप्त, ज्ञानी जीव संसारतटके निकट आनेपर सम्यक्तवको प्राप्त करता है। भांबार्थ-नरकगित, तिर्यञ्चगित, मनुष्यगित और देवगित चारों गितयोंके जीवोंको सम्यक्तवकी प्राप्ति हो सकती है, किन्तु प्रथम तो वह जीव भव्य होना चाहिये; क्यों कि अभव्यके सम्यक्त्व नहीं होता। दूसरे, वह संज्ञी पञ्चेन्द्रिय होना चाहिये, क्यों कि असंज्ञी जीवके सम्यक्त्व नहीं होता। तीसरे, प्रति समय अनन्तगुणी विशुद्धिवाला होना चाहिये और पीत, पद्म तथा शुक्क लेश्याओंमें से कोई एक लेश्या होनी चाहिये। चौथे जागता हुआ हो, अर्थात् निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला और स्थानगृद्धि इन तीन निद्राओंसे रिहत हो। पाँचने, उसकी छहों पर्याप्तियाँ पूर्ण हो चुकी हो, क्यों कि अपर्याप्त अवस्थामें सम्यक्त्व नहीं होता। छठे, ज्ञानी हो अर्थात् साकार उपयोगसे युक्त हो क्योंकि निराकार दर्शनोपयोगमें सम्यक्त्व उत्पन्न नहीं होता। सातवें, उसके संसार अमणका अधिकसे अधिक अर्धपुद्गल परावर्तनकाल

१ स सत्त्रण्य । २ म खयदो इ होह खईयं ( स नखहयं ) । ३ छ म मणुसरस, म स मणुरसरस । ४ प-टिप्पणी 'अर्थशुद्धात्मरसम् ।'

मायालोभिमध्यात्वसम्यिखाथ्यात्वसम्यक्तवप्रशृतीनाम् उपशमात् अनुदयहपात् प्रथमसम्यक्तवमुत्पवते। अनादिकालमिध्यादिष्ट भव्यजीवस्य कर्मोदयोत्पादितकलुषतायां सत्यां कस्मादुपशमो भवतीति चेत्, काललब्ध्यादिकारणदिति ब्रूमः । कासो काललब्धः । कर्मविष्टितो भव्यजीवः अर्धपुद्रलपरिक्तनकाले उद्धरिते सति औपशमिकसम्यक्तवप्रहणयोग्यो भवति । अर्ध-पुद्रलपरिक्तनादिधिके काले सति प्रथमसम्यक्तवलीकारयोग्यो न स्मादिल्यः । एका काललब्धिरियमुच्यते । द्वितीया काललब्धः यदा कर्मणामुत्कृष्टा स्थितिरात्मिन भवति, जधन्या वा कर्मणां स्थितिरात्मिन भवति तदा औपशमिकसम्यक्तवं नोत्पवते । तिर्हे औपशमिकं कदा उत्पवते । यदा अन्तःकोटाकोटिसागरोपमस्थितिकानि कर्माणि बन्धं प्रामुवन्ति, भवन्ति निर्मलपरिणामकारणात् सत्कर्माणि, तेभ्यः कर्मभ्यः संख्येयसागरोपमसहस्रहीनानि अन्तःकोटिसागरोपमस्थितिकानि भवन्ति । तदा औपशमिकसम्यक्तवप्रहणयोग्य आत्मा भवति । इयं द्वितीयकाललब्धः । अधःकरणम् अपूर्वकरणं च विधाय अनिश्वकिरणस्य चरमसमये भव्यश्वार्तुर्गतिको भिथ्यादृष्टिः संक्षिपञ्चन्दियपर्याप्तो गर्भजो विद्यद्विवधमानः शुभलेश्यो

अवशेष रहा हो । ऐसे जीवको ही सम्यक्तवकी प्राप्ति होती है ॥ ३०७ ॥ आगे सम्यक्तवके तीन भेदोंमेंसे उपराम सम्यक्त और क्षायिक सम्यक्तवका लक्षण कहते हैं। अर्थ-सात प्रकृतियोंके उपरामसे उपशम सम्यक्त होता है । और इन्हीं सात प्रकृतियोंके क्षयसे क्षायिक सम्यक्त होता है । किन्तु क्षायिक सम्यक्त्य केवली अथवा श्रतकेवलीके निकट कर्मभूमिया मनुष्यके ही होता है॥ भावार्थ-मिथ्यात्व, सम्यग्मिथ्यात्व और सम्यक्त्व तथा अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, लोभ इन सात प्रकृतियोंके उपशमसे जैसे निर्मलीके डालनेसे पानीकी गाद नीचे बैठ जाती है, उस तरह उपशम सम्यक्त होता है। जिसका उदय होनेपर, तत्त्वोंका श्रद्धान नहीं होता अथवा मिष्यातस्त्रोंका श्रद्धान होता है उसे मिथ्याव्यमोहनीयकर्म कहते हैं। मिथ्यात्यकर्मका उदय होनेपर आत्मा सर्वज्ञ वीतरागके द्वारा कहे हुए सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र रूप मोक्ष मार्गसे विमुख और तत्त्वार्थ श्रद्धानसे रहित तथा हित अहितके विवेकसे शून्य मिथ्यादृष्टि होता है। जब शुभ परिणामके द्वारा उस मिथ्यालकी शक्तिको घटा दिया जाता है और वह आत्माके श्रद्धानको रोकनेमें असमर्थ हो जाता है तो उसे सम्यक्तवमोहनीय कहते हैं । और जब उसी मिथ्याखकी शक्ति आधी शुद्ध हो पाती है तो उसे सम्यग्निध्यात्वमोहनीय कहते हैं, उसके उदयसे तत्त्वोंके श्रद्धान और अश्रद्धानरूप मिले हुए भाव होते हैं । मिध्यात्वका उदय रहते हुए संसार अमणका अन्त नहीं होता इस लिये मिध्यात्वको अनन्त कहा है। जो ऋोध मान माया लोभ अनन्त (मिध्यात्व) से सम्बद्ध होते हैं उन्हें अनन्तानुबन्धी कहते हैं । इनकी राक्ति बडी तीव्र होती है । इसीसे ये नरकगतिमें उत्पन्न करानेमें कारण हैं । इन अनन्तानुबन्धी कोध, मान, माया, लोभ तथा मिध्याख, सम्यग्मिथ्याख और सम्यक्ख-मोहनीयके उपशमसे ( उदय न होनेसे ) प्रथमोपशम सम्यक्त उत्पन्न होता है । अब प्रश्न यह होता है कि जो भव्य जीव अनादिकालसे मिथ्यात्वमें पड़ा हुआ है और कर्मोंके उदयसे जिसकी आत्मा कल्लापित है उसके इन सात प्रकृतियोंका उपशम कैसे होता है ? इसका उत्तर यह है कि काललब्धि आदि निमित्त कारणोंके उपस्थित होनेपर सम्यक्त्वकी प्राप्ति होती है। काललब्धि आदिका खरूप इस प्रकार है—कर्मोंसे घिरे हुए भव्य जीवके संसार भ्रमणका काल अधिकसे अधिक अर्थ पुद्रल परावर्तन प्रमाण बाकी रहनेपर वह प्रथमोपशम सम्यक्तवको प्रहण करनेका पात्र होता है। यदि उसके परिभ्रमणका काल अर्थ पुद्रल परावर्तनसे अधिक शेष होता है तो प्रथम सम्यक्तको ग्रहण करनेके कार्त्तिके० २८

जाप्रद्वस्थितः ज्ञानोपयोगवात् जीवः अनन्तानुविध्यकोधमाममायालोभान् मिथ्यात्वसम्यिमिथ्यात्वसम्यन्तवप्रकृतीश्रोपशमयम् प्रथमोधशमसम्यत्तवं गृह्णातील्ययैः । तथा चोक्तम् । "दंसणमोहुवसमदो उप्पज्ञइ जं पयत्थसहृहणं । उवसमसम्मत्तमिणं पसण्णमलपंकतोयसमं ॥" अनन्तानुविध्यतुष्कस्य दर्शनमोहत्रयस्य च उदयाभावलक्षणप्रशस्तोपशमेन प्रसन्नमलपङ्कतोयसमानं यत्पदार्थश्रद्धानमुत्पद्यते तिददमुपशमसम्यक्तवं नाम । तस्य स्थितिकालः जघन्योत्कृष्टतः अन्तर्मृहूर्तकालः । अथ मिथ्यात्वोन्दयगो जघन्यतोऽन्तर्मृहूर्तमृत्कृष्टातं पुद्रलपरिवर्तार्थिखाते । तद्विविधपरिणामैः उत्कृष्टतः अर्धपुद्रलावर्तकालं संसारे स्थितवा पश्चात् मुक्तिं गच्छतील्यर्थः । तथा च । "पढमे पढमं णियमा पढमं विदियं च सव्वकालिन्हे । जं पुण खाइयसम्मं जिन्हे जिणा तिन्हे कालिन्हे ॥" इति । तथा अनन्तानुविधकोधमानमायालोभसम्यक्तविध्यात्वसम्यिम्थ्यात्वसप्तप्रकृतीनां क्षयात् क्षायिकम् । गाथात्रयेण तदुक्तं च । "खीणे दंसणमोहे जं सद्हणं सुणिम्मलं होइ । तं खाइयसम्मनं णिचं कम्मक्खन्वाहेदू ॥ ९ ॥" मिथ्यात्वसम्यिम्थात्वसम्यक्षकृतित्रयेऽनन्तानुविध्यत्वतृष्टये च करणलविधपरिणामसामर्थ्यात् क्षीणे सित् यच्छूद्वानं सुनिमेलं भवति तत्क्षायिकसम्यक्तवम् । निर्लं स्थात् प्रतिपक्षप्रक्षयोत्पन्नात्मगुण्वात् । पुनः प्रतिसमयं गुणश्रेणि-

योग्य नहीं होता । एक काळळिच्ध तो यह है । दूसरी काळळिच्ध यह है कि जब जीवके कर्मोंकी उत्कृष्ट अथवा जघन्य स्थिति होती है तब औपशमिक सम्यक्त्व उत्पन्न नहीं होता। किन्तु जब कर्म अन्तःकोटाकोटी सागरकी स्थितिके साथ बंधते हैं. और फिर निर्मल परिणामोंके द्वारा उनकी स्थिति घटकर संख्यात हजार सागर हीन अन्त:कोटाकोटी सागर प्रमाण शेष रहती है तब यह जीव प्रथम सम्यक्त्वके प्रहणके योग्य होता है। वह दूसरी काललब्धि है। इन काललब्धियोंके होनेपर जीवके करणलब्ध होती है। उसमें पहले अधःकरण फिर अप्रवंकरण और फिर अनिवृत्तिकरणको करता है। इन करणोंका मतलब एक विशेष प्रकारके परिणामोंसे है जिनके होनेपर सम्यक्त्वकी प्राप्ति नियमसे होती है। अनिवृत्तिकरणके अन्तिम समयमें चारों गतियोंमेंसे किसी भी गतिका संज्ञी पञ्चेन्द्रिय पर्याप्तक जीव उक्त सात प्रकृतियोंका उपराम करके प्रथमोपराम सम्यक्तवको प्रहण करता है। कहा भी है-अनन्तानुबन्धी चतुष्क और दर्शनमोहनीयकी तीन प्रकृतियोंके उदयाभाव रूप प्रशस्त उपशमसे. जिसके नीचे मल बैठा हुआ है, उस निर्मल जलकी तरह जो पदार्थीका श्रद्धान होता है उसे उपराम सम्यक्त्व कहते हैं । उपराम सम्यक्तवकी जवन्य और उत्कृष्ट स्थिति अन्तर्मेहर्त होती है । उसके बाद यदि मिथ्यात्रका उदय आजाता है तो अधिकसे अधिक अर्ध पुद्गल परावर्तन काल तक संसारमें रहकर पीछे वह जीव मुक्त हो जाता है। यह तो उपशम सम्यक्तवका कथन हुआ। उक्त सात प्रकृतियोंके, अर्थात् अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, छोम, सम्यक्त्व, मिध्यात्व और सम्यक्रिमध्यात्वके क्षयसे क्षायिक सम्यक्त होता है। कहा भी है-दर्शनमोहनीय कर्मके क्षीण हो जानेपर जो निर्मल सम्यग्दर्शन होता है वह क्षायिक सम्यक्तव है। यह सम्यक्तव सदा कर्मीके विनाशका कारण है। अर्थात् प्रतिपक्षी कर्मीके नष्ट हो जानेसे आत्माका सम्यक्त गुण प्रकट हो जाता है, और उसके प्रकट होनेसे प्रतिसमय गुणश्रेणिनिर्जरा होती है।। दर्शन मोहनीयका क्षय होनेपर जीव या तो उसी भवमें मुक्त हो जाता है या तीसरे भवमें मुक्त हो जाता है। यदि तीसरेमें भी मुक्त न हुआ तो चौथेमें तो अवश्य ही मुक्त हो जाता है । क्षायिक सम्यक्त्व अन्य सम्यक्त्वोंकी तरह उत्पन्न होकर छूटता नहीं है। अतः यह सादिअनन्त होता है अर्थात् इसकी आदि तो है किन्तु अन्त नहीं है, मुक्तावस्थामें भी रहता है ॥ तथा दर्शनमोहके क्षयका आरम्भ कर्मभूमिया मनुष्य ही केवलि भगवान्के पादमूलमें करता

निर्जराकारणं भवति । "दंसणमोहे खिवदे सिज्झदि एकेन तिदयतुरियभवे । णादिकमिद तुरियभवं ण विणस्सिद सेससम्मं व ॥२॥" दर्शनमोहे क्षपिते सित तस्मिनेव भवे वा सृतीयभवे वा चतुर्थभवे वर्मक्षयं करोति, चतुर्थभवं नातिकामित । शेषसम्यक्तवन्न विनश्यित । तेन निर्ह्णं सायक्षयानन्तमित्यर्थः । "दंसणमोहक्खवणापद्भवगो कम्मभूमिजारो हु । मणुसो केनिलम्हे णिद्भवगो होदि सन्वत्य ॥ ३ ॥" दर्शनमोहक्षपणाप्रारम्भकः कर्मभूमिज एव सोऽपि मनुष्य एव तथापि केनिलपादमूले एव भवति । निष्टापकस्तु सर्वत्र चतुर्गतिषु भवति इति ॥ ३०८ ॥ अथ वेदक्सम्यक्तवं निरूपयिति—

### अणउदयादो छण्हं सजाइ-रूवेण उदयमाणाणं । सम्मत्त-कम्म-उदये खैयजवसमियं हवे सम्मं ॥ २०९॥

[ छाया-अनुदयात् षण्णां खजातिरूपेण उदयमानानाम् । सम्यक्त्वकर्म उदये क्षायोपशिमकं भवेत् सम्यक्त्वम् ॥ ] भवेत् । कि तत् । क्षायोपशिमकं सम्यक्त्वं सर्वमतिरपर्धकानामुदयाभावलक्षणः क्षयः तेषां सदवस्थालक्षणः उपशमः देशपातिरपर्धकानाम् उदयथ अनुक्तोऽपि गृह्यते, अयश्रासावुपशमथ क्षयोपशमः, तत्र भवं क्षायोपशमिकम् । वेदकसम्यक्त्वमपरं नाम स्थात् । कः सति । छण्हं षण्णाम् अनन्तानुवन्धिकोधमानमायालोभिष्यात्वसम्यिमध्यात्वप्रकृतीनाम् अनुदयात् उदयाभावात् सद्द्रपोपशमात् अपशस्तरूपेण विषहालाहलादिरूपेण अथ दार्बहुभागशिलास्थिरूपेणदेयाभावात् । कीरक्षाणां प्रकृतीनाम् । क्षजातिरूपेण उदयमानानाम् अनन्तानुवन्धीनां विसंयोजनेन अप्रत्याख्यनादिरूपविधानेन मिण्यान्तस्य च सम्यक्तवरूपेण च उदयमानानाम् उदययमानानाम् उदयं प्राप्तानाम् । कः सति । सम्यक्तवर्क्षते सम्यक्तवप्रकृते-

है। यदि कदाचित् पूर्ण क्षय होनेसे पहले ही मरण हो जाता है तो उसकी समाप्ति चारों गतियोंमेंसे किसी भी गतिमें हो सकती है।। इन दोनों सम्यक्त्वोंके विषयमें इतना विशेष ज्ञातव्य है कि निर्मलता की अपेक्षा उपराम सम्यक्त्व और क्षायिक सम्यक्त्वमें कोई अन्तर नहीं है; क्यों कि प्रतिपक्षी कर्मीका उदय दोनोंहींमें नहीं है। किन्तु फिरमी विशेषता यह है कि क्षायिक सम्यक्लमें प्रतिपक्षी कर्मोंका सर्वेथा अभाव हो जाता है और उपराम सम्यक्त्वमें प्रतिपक्षी कर्मीकी सत्ता रहती है। जैसे निर्मली आदि डालनेसे गदला जल ऊपरसे निर्मल हो जाता है किन्त उसके नीचे कीचड़ जमी रहती है। और किसी जलके नीचे कीचड़ रहती ही नहीं। ये दोनों जल निर्मलताकी अपेक्षा समान हैं। किन्त एकके नीचे कीचड़ है इससे वह पुनः गदला हो सकता है, किन्तु दूसरेके पुनः गदला होनेकी कोई संभावना नहीं है ॥ ३०८ ॥ अब वेदक सम्यक्तवका खरूप कहते हैं । अर्थ-पूर्वोक्त सात प्रकृतियोंमेंसे छ: प्रकृतियोंका उदय न होने तथा समानजातीय प्रकृतियोंके रूपमें उदय होनेपर और सम्यक्त प्रकृतिके उद्यमें क्षायोपशमिक सम्यक्त्व होता है ॥ भावार्थ-सर्वघाति स्पर्दकोंका उदयाभावरूप क्षय और उन्होंका सदवस्थारूप उपशम होनेपर तथा देशघाति स्पर्दकोंका उदय होनेपर क्षायोपशमिक भाव होता है । क्षय और उपरामको क्षयोपराम कहते हैं और क्षयोपरामसे जो हो वह क्षायोपरामिक है। क्षायोपशमिक सम्यक्तवको ही वेदक सम्यक्त्व कहते हैं। अनन्तानुबन्धी ऋोध मान माया लोभ. मिथ्यात्व और सम्यक्मिथ्यात्व, इन छः प्रकृतियोंके उदयका अभाव होनेसे तथा सदवस्थारूप अप्रशस्त उपराम होनेसे और सम्यक्त्व प्रकृतिका उदय होनेपर क्षायोपरामिक सम्यक्त्व होता है। इसमें अनन्तानुबधी कषायका विसंयोजन होता है अर्थात् उसके निषेकोंको सजातीय अप्रसास्यानावरण आदि कषायरूप कर दिया जाता है। अतः अनन्तानुबन्धी कषाय अपने रूपसे उदयमें न आकर सजातीय अप्रत्याख्यानावरण आदि रूपसे उदयमें आती हैं। इसी तरह मिथ्यात्व कर्म सम्यक्त्व

१ आहम अणुरः। २ वं सम्मत्त पंयक्ति उदये। ३ व ग कल्यः।

स्वये सित चलमिलनमगार्ड वेदकसम्यक्त्वं भवति । उक्तं च तथा । "दंसणमोहुदयादो उप्पजइ जं प्यत्थसह्हणं । चलमिल प्रमगार्ढ तं वेदयसम्मक्तमिदि जाणे ॥" अनन्तानुबन्धिचतुष्कमिध्यात्वसम्यमिभ्यात्वानां षण्णाम् उदयक्षयात् सद्भूपोपशमात् दर्शनमोहस्य सम्यक्त्वस्य देशघातिनः उदयात् यत् तत्त्वार्थश्रद्धानं चलं मिलनमगार्ढं चोत्पद्धते तद्वेदकसम्यक्त्वमिति जानीहि । तस्य जषन्योत्कृष्टस्थितिः कियतीति चेत्, उक्तं च अन्तर्भुहृतेकालं जषन्यतस्त्रत्र्र्ययोग्यगुणयुक्तः षद्धष्टिसागरोपमकालं चोत्कर्षतो विधिना । उक्तं च । "लातवकप्ये तेरस अञ्चदकप्ये य होति बावीसा । उविष्कृतिकालं प्रस्त्राणि छासद्धी ॥" सम्यक्त्वत्रयवन्तः संसारे कियत्कालं स्थित्वा मुक्ति यान्ति ते तदुच्यते । "पुद्रलपरिवर्तार्थे परतो व्यालीदवेदक्रोपशमौ । वसतः संसाराच्यौ क्षायिकदृष्टिभवचतुष्कः ॥" इति ॥ ३०९ ॥ अथोपशमवेदकसम्यक्तवानन्तानुबन्धिवसंयोजनदेशवत-प्राप्तिमुत्कृष्टेन निगदति—

### गिण्हदि मुंचदि' जीवो वे सम्मत्ते असंख-वाराओ । पढम-कसाय-विणासं देस-वयं कुणदि उक्करसं ॥ ३१०॥

प्रैकृतिके रूपसे उदयमें आता है । सम्यक्त प्रकृति देशघाती है अतः वह सम्यक्तवका घात तो नहीं करती किन्तु उसके उदयसे सम्यक्त्वमें चल, मिलन और अगाढ दोष होते हैं। जैसे एक ही जल अनेक तरंगरूप हो जाता है वैसेही जो सम्यग्दर्शन सम्पूर्ण तीर्थङ्करोंमें समान अनन्त राक्ति होनेपर मी 'शान्तिके लिये शान्तिनाथ समर्थ हैं और विष्न नष्ट करनेमें पार्श्वनाथ समर्थ हैं' इस तरह मेद करता है उसको चल सम्यग्दर्शन कहते हैं। जैसे शुद्ध खर्ण मलके संसर्गसे मलिन होजाता है वैसेही सम्यक्त प्रकृतिके उदयसे जिसमें पूर्ण निर्मलता नहीं होती उसे मलिन सम्यग्दर्शन कहते हैं। और जैसे बृद्ध पुरुषके हाथमें स्थित लाठी कांपती है वैसेही जिस सम्यग्दर्शनके होते हुए भी अपने बनवाये हुए मन्दिर वगैरहमें 'यह मेरा मन्दिर है' और दूसरेके बनवाये हुए मन्दिर वगैरहमें 'यह दूसरेका हैं' ऐसा भाव होता है वह अगाढ़ सम्यग्दर्शन है। इस तरह सम्यनःव प्रकृतिका उदय होनेसे क्षायोपशमिक सम्यक्त चल, मलिन और अगाढ होता है। इसीसे इसका नाम वेदक सम्यक्त भी है; क्यों कि उसमें सम्यक्त प्रकृतिका वेदन-( अनुभवन ) होता रहता है। कहा भी है-"दर्शनमोहनीयके उदयसे अर्थात् सर्वेघाति अनन्तानुबन्धी चतुष्का, मिथ्यात्व और सम्यग्निथ्यात्व प्रकृतियोंके आगामी निषेकोंका सदयस्थारूप उपशम और वर्तमान निषेकोंकी मिना फल दिये ही निर्जरा होनेपर तथा सम्यक्त प्रकृतिके उदय होनेपर वेदक सम्यक्त होता है। वह सम्यक्त चल, मलिन और अगाढ होते द्वए मी निस्य ही कमोंकी निर्जराका कारण है।" क्षायोपशमिक सम्यक्त्वकी जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त है और उत्कृष्ट स्थिति छियासठ सागर है। सो लान्तव स्वर्गमें तेरह सागर, अच्युतकल्पमें बाईस सागर और उपरिम प्रैवेयकमें इकतीस सागरकी आयको मिलानेसे छियासठ सागरकी उत्कृष्ट स्थिति होती है। तीनों सम्पग्दष्टि जीव संसारमें कितने दिनोंतक रहकर एक होते हैं इस प्रश्नका उत्तर पहले दिया है। अर्थात जो जीव वेदक सम्यक्ती अथवा उपशम स यक्ती होकर पुनः मिथ्यादृष्टि होजाता है वह नियमसे अर्थ पुरूल परावर्तन कालके समाप्त होनेपर संसारमें नहीं रहता, किन्तु मुक्त हो जाता है। तथा क्षायिक सम्परदृष्टि अधिकसे अधिक चार भव तक संसारमें रहता है।। ३०९ ॥ आगे औपरामिक सम्यक्तव, क्षायोपरामिक सम्यक्तव, अनन्तानुबन्धीका विसंयोजन और देशव्रतको प्राप्त

१ स मुच्चदि ।

[ छाया-गृह्वाति मुत्रति जीवः हे सम्यक्त्वे असंख्यवारान् । प्रथमकषायिवनाशं देशवतं करोति उत्कृष्टम् ॥ ] जीवः भव्यात्मा उत्कृष्टम् असंख्यातवारान् पत्यासंख्यातैकभागवारमात्रान् हुं हे सम्यक्तवे प्रथमोपशमसम्यक्तवं वेदकसम्यक्तवं च ते हे गृह्वाति अज्ञीकरोति मुत्रति च मिथ्यात्वादुदयात् विनाशयति । च पुनः, प्रथमकषायविनाशम् अनन्तातुवन्धिकोधमानमायालोभकषायविनाशनं विसंयोजनं परप्रकृत्योपादानं प्रत्याख्यानादिकषायसदशविधानम् उत्कृष्टेन असंख्यारान् पल्यासंख्यातैकभागमात्रवारान् हुं करोति विद्धाति । देशवतं संयमासंयमम् असंख्यातवारान् पत्यासंख्यातैकभागमात्रवारान् हुं अत्कृष्टेन गृह्याति मुश्रति । पश्चादुपरि नियमेन सिध्यत्येवेति तात्पर्यार्थः । तदुक्तं च । "सम्मक्तं देसजमं अणसंजोजणविद्धं च उक्तस्तं । पह्नासंख्यातेकभागवारान् हुं प्रविपदाते जीवः उपरि नियमेन सिध्यत्येव वेदकसम्यक्तं वेदकसम्यक्तं देशसंयममनन्तानुवन्धिवसंयोजनविधि च उत्कृष्टेन पत्यासंख्यातैकभागवारान् हुं प्रतिपदाते जीवः उपरि नियमेन सिध्यत्येव ॥ ३१० ॥ अथ सम्यग्दष्टेः तत्त्वश्रद्धानं गाथानवकेन व्याच्छेन

#### जो तच्चमणेयंतं णियमा सहहदि सत्तभंगेहिं। लोयाण पण्ह-वसदो ववहार-पवत्तणट्टं च ॥ ३११॥

[ छाया-यः तत्त्वमनेकान्तं नियमात् श्रद्धाति सप्तमङ्गैः । लोकानां प्रश्नवसात् व्यवहारप्रवर्तनार्थं च ॥ ] यः भव्यवरपुण्डरीकः सद्दृद्दि श्रद्धाति निश्चयीकरोति सर्वि विश्वासं धते । किं तत् । तत्त्वानि जीवाजीवास्ववन्धसंवरनिर्जरामोक्षा इति सप्ततत्त्वं वस्तुपदार्थम् , नियमात् निश्चयतः । कीदृक्षं तत् तत्त्वम् । अनेकान्तम् अस्तिनास्तिनित्यानित्यमेदाभेदा- द्यनेकधमंविशिष्टम् । कैरनेकान्तं तत्त्वं श्रद्धधाति । सप्तभङ्गैः कृत्वा । स्यादस्ति , स्यात् कथंचित् विवक्षितप्रकारेण स्वद्रव्यादिः

करने और छोडनेकी संख्या बतलाते हैं। अर्थ-उल्कृष्टसे यह जीव औपशमिक सम्यक्त्व, क्षायोपशमिक सम्यक्त, अनन्तानुबन्धीका विसंयोजन और देशवत, इनको असंख्यात बार प्रहण करता और छोड़ता है ॥ भावार्थ-भन्यजीव उक्त चारोंको अधिकसे अधिक पत्यके असंख्यातवें भाग वार प्रहण करता और छोड़ता है। अर्थात पत्यके असंख्यातवें भाग वार उपशम सम्यक्तव और क्षायोपशमिक सम्यक्तवको प्रहृण करता है। पत्र्यके असंख्यातवें भाग वार अनन्तानुबन्धी कथायको अप्रत्याख्यानावरण आदि रूप करता है और अधिकसे अधिक परुयके असंख्यातवें भाग वार देशव्रत धारण करता है। इसके बाद मुक्त हो जाता है ॥३१०॥ आगे सम्यग्दृष्टिके तत्त्व श्रद्धानका निरूपण नौ गाथाओंसे करते हैं। अर्थ-जो लोगोंके प्रश्नोंके वशसे तथा व्यवहारको चलानेके लिये सप्तमंगीके द्वारा नियमसे अनेकान्त तस्वका श्रद्धान करता है तथा जीव अजीव आदि नौ प्रकारके पदार्थीको श्रुतज्ञान और श्रुतज्ञानके भेद नयोंके द्वारा आदर पूर्वक मानता है वह शुद्ध सम्यग्दृष्टि है। भावार्थ-जो भन्य श्रेष्ठ, कथंचित् अस्ति, क्यंचित नास्ति, कथंचित नित्स, कथंचित अनित्स, कथंचित मेदरूप, कथंचित अमेदरूप इत्यादि अनेक धर्मीसे विशिष्ट जीव अजीव आदि सात तत्त्वोंका सात भंगोके द्वारा निश्चयपूर्वक श्रद्धान करता है वह सम्यग्दष्टि होता है। अर्थात् स्यात् अस्ति-खद्द्य, खक्षेत्र, खकाल और खभावकी अपेक्षा तस्व सत्स्वरूप है १ । स्यात् नास्ति-परद्रव्य, परक्षेत्र, परकाल और परभावकी अपेक्षा तस्त्व असत् खरूप है २ । स्पात् अस्ति नास्ति-खद्रव्य आदि चतुष्टयकी अपेक्षा तत्त्व सत् है और परद्रव्य आदि चतुष्टय की अपेक्षा असत् है, इस प्रकार क्रमसे दोनों धर्मीकी विवक्षा होनेपर तीसरा भद्ग होता है ३ । स्यात् अवक्तन्य-एक साय दोनों धर्मोंकी विवक्षा होनेपर तत्त्व कथंचित् अवक्तन्य है; क्योंकि वचन व्यवहार क्रमसे ही होता है अतः दोनों धर्मोंको एक साथ कहना अशक्य है ४ । स्यात् अस्ति

**१ स ग** वसादो ।

चतुष्टयापेक्ष्या द्रव्यं तत्त्वमस्तीलर्थः । १ । स्याद्वास्ति, स्यात् कथंचित् विविधतप्रकारेणापरद्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्ष्या द्रव्यं नास्तीलर्थः । २ । स्यादक्तिनास्ति, स्यात् कथंचित् विविधतप्रकारेण क्रमेण स्वपरद्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्ष्या द्रव्यमस्ति नास्तील्यर्थः । ३ । स्यादक्तव्यम्, स्यात् कथंचित् विविधतप्रकारेण युगपद्क्तुमशक्यत्वात् 'क्रमप्रवित्नी भारती' इति वचनात् युगपत् स्वपद्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्षया द्रव्यमवक्तव्यमिस्तर्थः । ४ । स्यादस्त्यवक्तव्यम्, स्यात् कथंचित् विविधतप्रकारेण स्वद्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्षया युगपत्स्वपद्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्षया च द्रव्यं नास्त्यवक्तव्यम्, स्यात् कथंचित् विविधितप्रकारेण परद्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्षया च प्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्षया च द्रव्यं नास्त्यवक्तव्यमित्यर्थः । ६ । स्यादित्तनास्त्यवक्तव्यम्, स्यात् कथंचित् विविधितप्रकारेण कमेण स्वपद्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्षया युगपत्स्वपद्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्षया च द्रव्यं नास्त्यवक्तव्यमित्यर्थः । ७ । "एकस्मिन्नविरोधेन प्रमाणनयवाक्यतः । सदादिकत्पना या च सप्तमन्नीति सा मता ॥" इति सप्तमन्नैः । सप्तैव भन्नाः प्रवाराः नाधिका न न्यूनाः । सप्तैव कृतः । लोकानां व्यावद्दारिकजनानां परमार्थिकजनानां च प्रश्रवशात् । जीवो अस्ति । कृतः । सद्रव्यचतुष्ट्यापेक्षातः । जीवो नास्ति । कृतः । परद्रव्यचतुष्ट-यापेक्षातः । एवं शेषभन्नेषु योज्यम् । च पुनः । किमर्थम् । व्यवद्दारप्रवर्तनार्थं, प्रवृत्तिनिवृत्त्यादिलक्षणो व्यवद्दारः, तस्य प्रवर्तनार्थम् । लोकव्यवदारस्तु अस्तिनास्त्यादिल्यः तर्यत्रवर्त्यर्थम् ॥ ३११॥

## जो आयरेण मण्णदि' जीवाजीवादि' णव-विहं अत्थं। सुदं-णाणेण णएहि य सो सिद्दृही हवे सुद्धो ॥ ३१२॥

[ छाया-यः आदरेण मन्यते जीवाजीवादि नवविधं अर्थम् । श्रुतज्ञानेन नयैः च स सहृष्टिः भवेत् श्रुद्धः ॥ ] स पुमान् भव्यः छुद्धः पत्रविंशतिसम्यक्तवमलरहितः सहृष्टिः, सती समीचीना दृष्टिः दर्शनं यस्य स सहृष्टिः, सम्यव्दृष्टिः सम्यक्तवान् भवेत् स्यात् । स कः । यः पुमान् आदरेण निश्चयेन उद्यमेन च मन्यते निश्चिनोति निश्चयं करोति । कं तम् । अर्थे पदार्थम् । कतिमेदम् । जीवाजीवादिनविधं, जीवाजीवास्ववन्धसंनरनिर्जरामोक्षपुण्यपापरूपं नवप्रकारम् । केन श्रद्धाति । श्रुतज्ञानेन प्रमाणेन तर्कागमशास्त्रण द्रव्यश्रुतभावश्रुतज्ञानवलाधानात्, च पुनः । कैः । नयैः नैगमसंप्रहृव्यवहारऋजुस्त्रशब्दसमिरुढेवंभूतनयैः द्रव्यार्थिकपर्यायार्थिकनयैश्व ॥ ३१२ ॥ सम्यव्दृष्टेलेक्षणं लक्षयति—

अवक्तव्य—स्वद्रव्य आदि चतुष्टयकी अपेक्षा सत् तथा एक साथ दोनों धर्मीकी विवक्षा होनेसे अवक्तव्य रूप तक्त है ५ । स्यात् नास्ति अवक्तव्य—परह्रव्यआदि चतुष्टयकी अपेक्षा असत् तथा एक साथ दोनों धर्मोंकी विवक्षा होनेसे अवक्तव्यरूप तक्त्व है ६ । स्याद् अस्ति नास्ति अवक्तव्य सदस्यादि चतुष्टयकी अपेक्षा असत्, तथा एक साथ दोनों धर्मोंकी विवक्षा होनेसे अवक्तव्य रूप तक्त्व है ७ । इस तरह सातही भन्न होते हैं, न अधिक होते हैं और न सातसे कम होते हैं; क्योंकि व्यावहारिक जनोंके प्रश्न सातही प्रकारके होते हैं । तथा सात प्रकारके ही प्रश्न इस लिये होते हैं कि जिज्ञासा (जाननेकी इच्छा) सातही प्रकारकी होती है । और सातही प्रकारकी जिज्ञासा होनेका कारण यह है कि सात प्रकारके ही संशय होते हैं । और सात प्रकारके संशय होनेका कारण यह है कि वस्तुधर्म सात प्रकारका है । अतः प्रवृत्तिनवृत्तिक्तप व्यवहारके चलानेके लिये सप्तमंगीके द्वारा अनेकान्त रूप तक्त्वका श्रद्धान करनेवाला सम्यग्दृष्ट होता है । तथा जो श्रुतज्ञान और व्याधिक तथा पर्याधिक नयोंके द्वारा जीव, अजीव, आस्रव, बन्ध, संवर, निर्जरा, मोक्ष, पुण्य और पाप इन नौ तक्त्वोंको आदरके साथ मानता है वह भव्य पद्धीस दोष रहित शुद्ध सम्यग्दृष्टि है ॥ ३११–३१२ ॥ सम्यग्दृष्टिका और भी लक्षण कहते हैं । अर्थ-वह सम्यग्दृष्टि पुत्र, स्त्री आदि समस्त पदार्थीमें गर्व नहीं करता, उपश्नमभावको भाता है और

१ म मुणदि, म मन्नदि । २ स जीवाह । ३ स म सुछ ।

#### जो ण य कुबदि गवं पुत्त-कलत्ताइ-सब-अत्थेसु । उवसम-भावे भावदि अप्पाणं मुणदि तिण-मेत्तं'॥ ३१३॥

[ छाया-यः न च कुरुते गर्वं पुत्रकलत्रादिसर्वाधेषु । उपशमभावे भावयति आत्मानं जानाति तृणमात्रम् ॥ ] यो भव्यः गर्वम् अहंकारं ज्ञानकुलजातिवलऋद्धिप्जातपोवपुरात्मक्षमष्टप्रकारं न करोति न विद्धाति । क्षः गर्वं न करोति । पुत्रकलत्रादिसर्वाधेषु, पुत्रः छतः कलत्रं युवतिः आदिशब्दात् धनधान्यगृहहृदृद्धिपदचतुःपदकुलजातिरूपादिपदाधेषु । यः उपशमभावान् उपशमपरिणामान् शत्रुमित्रखर्णतृणादिषु समानपरिणामान् शाम्यरूपान् रत्नत्रयपोष्टशभावनादिभावान्, उपलक्षणात् क्षायिकपरिणामांश्च भावयति अनुभवति, आत्मानं तृणमात्रं मन्यते मनुते मानयति जानाति । अहं अकिंचनेऽस्मि इति भावयतीत्वर्धः ॥ ३१३ ॥

#### विसयासत्तो वि सया सबारंभेसु वहमाणो वि । मोह-विलासो एसो इदि सबं मण्णदे हेयं ॥ ३१४॥

[ छात्रा-विषयासक्तोऽपि सदा सर्वारम्भेषु वर्तमानः अपि । मोहविलासः एष इति सर्वं मन्यते हेयम् ॥ ] इत्यमुना प्रकारेण सर्वं विषयादिकं हेयं त्याज्यं मन्यते जानाति इति, एषः प्रत्यक्षीभूतो मोहविलासः मोहनीयकर्मविलासविलसनं चेष्ठा । कीटक् सन् सर्वं हेयं पुत्रकलत्रशरीरधनधान्यसुवर्णकृष्यगृहादिपरद्रव्यं सर्ववस्तु त्याज्यं मन्यते जानाति मनुते । सदा निरन्तरं विषयासक्तोऽपि, इन्द्रियाणां विषयेषु आसक्ति प्रीतिं गतोऽपि, अपिशब्दात् विरक्तः सन् सर्वं हेयं परवस्तु त्याज्यं मनुते । पुनः सर्वारम्भेषु असिमिषकृषिवाणिज्यपञ्चपञ्चपालनादित्यापारेषु वर्तमानोऽपि सर्वव्यापारान् कुर्वजपि सर्वं हेयं भरतचकीवत् मन्यते । अपिशब्दात् सर्वारम्भेषु विरक्तः सर्वं हेयं मन्यते । उक्तं च । "धात्री बाला सती नाथ पद्मिनीजस्त्रविन्दुवत् । दग्धरज्ञुवदामासं मुझन् राज्यं न पापभाक् ॥" इति ॥ ३१४॥

अपनेको तृण समान मानता है ॥ भावार्थ—शुद्ध सम्यग्दिष्ट जीव ज्ञानी होकर भी ज्ञानका मद नहीं करता, उच्च कुल और उच्च जाति पाकर भी कुल और जातिका मद नहीं करता, बलवान होकर भी अपनी शक्तिके नशेमें चूर नहीं होता, पुत्र स्त्री धन धान्य हाट हवेली नौकर चाकर आदि विभूति पाकर भी मदान्य नहीं होता, जगतमें आदर सत्कार होते हुए भी अपनी प्रतिष्ठापर गर्व नहीं करता, न सुन्दर सुरूप शरीरका ही अभिमान करता है । और यदि तपखी हो जाता है तो तपका अभिमान नहीं करता । शत्रु मित्र और कंचन काचको समान समझता है । रत्नत्रय और सोलह कारण भावनाओंको ही सदा भाता है । तथा अपनेको सबसे तुच्छ मानता है ॥ ३१३ ॥ अर्थ-विषयोंमें आसक्त होता हुआ भी तथा समस्त आरम्भोंको करता हुआ भी यह मोहका विलय है ऐसा मानकर सबको हेय समझता है ॥ भावार्थ—अविरत सम्यग्दिष्ट यद्यपि इन्द्रियोंके विषयोंमें आसक्त रहता है और त्रस स्थावर जीवोंका जिसमें धात होता है ऐसे आरम्भोंको भी करता है किर मी वह यह जानता है कि यह सब मोहकर्मका विलास है, मेरा स्त्रमाव नहीं है, एक उपाधि है, त्यागने योग्य है । किन्तु यह जानते हुए भी कर्मके उदयसे बलात् प्रेरित होकर उसे विषयभोगमें लगना पहता है । उसकी दशा उस चोरके समान है जो कोतवाल के द्वारा पकड़ा जाकर फांसीके तस्त्रे पर लटकाया जाने वाला है । पकड़े जानेपर चोरको कोतवाल जो जो कष्ट देता है उसे वह चुपचाप सहता है और अपनी निन्दा करता है । इसी तरह कर्मोंके वशा सम्यग्दिष्ट जीव भी असमर्थ होकर विषय सेवन

२ म नणमित्तं ।

### उत्तम-गुण-गहण-रओ उत्तम-साहूण विणय-संजुत्तो'। साहम्मिय-अणुराई सो सिंदद्वी हवे परमो॥ ३१५॥

[ छाया-अत्तमगुणग्रहणरतः उत्तमसाधूनां विनयसंयुक्तः । साधिर्मकानुरागी स सदृष्टिः भवेत् परमः ॥ } स सदृष्टिः सम्यम्दृष्टिरुक्ष्यो भवेत् । स कींद्रक् । उत्तमगुणग्रहणरतः, उत्तमानां सम्यम्दृष्टीनां सुनीनां श्रावकाणां च गुणाः सम्यक्तवज्ञान-चारित्रतपोवतादिगुणाः मूलोत्तरगुणा वा तेषां ग्रहणे मनसा रुचिरूपे जिह्न्या ग्रहणरूपे च रतः रक्तः । पुनः कीदक्षः । उत्तमसाधूनाम् आचार्योपाध्यायसर्वेसाधूनां विनयसंयुक्तः वैयादृत्त्यनम्स्कारतदागमने उद्भीभवनासनिवेदानपाद्प्रशालनादि-विनयपरिणतः द्शीनज्ञानचारित्राणां तह्नतां विनयो वा । पुनः कीटक् । साधिर्मिकानुरागी साधिर्मिके जैनधर्माराधके जने अनुरागः ग्रीतिरकृत्रिमस्नेहः विद्यते यस्य स तथोक्तः ॥ ३१५ ॥

#### देह-मिलियं पि जीवं णिय-णाण-गुणेण मुणदि जो भिण्णं। जीव-मिलियं पि देहं कंचुवै-सरिसं वियाणेइ॥ ३१६॥

[ छाया-देहमिलितम् अपि जीवं निजज्ञानगुणेन जानाति यः भिष्यम् । जीवमिलितम् अपि देहं कञ्चकसदशं विजानाति ॥ ] यो भन्यः मनुते जानाति । कम् । जीवं स्वात्मानं देहमिलितमपि औदारिकादिशरीरसंयुक्तमातमानमपि निजज्ञानगुणेन स्वकीयज्ञानदर्शनगुणेन भेदज्ञानेन स्वपरविवेचनज्ञानगुणेन भिष्नं पृथमूपं जानाति । अपि पुनः, सम्यग्दृष्टिः देहं शरीरं जीवमिलितमपि भात्मना सहितमपि कञ्चकसदशं विजानाति । यथा शरीराश्रितं श्वेतपीतहरितारुणकृष्णवर्णकञ्चकन्वसं भिन्नं पृथक् तथा जीवाश्रितम् औदारिकादिनामकर्मोत्पादितश्वेतपीतादिवणोपेतशरीरं भिन्नं पृथक् तथा जीवाश्रितम् औदारिकादिनामकर्मोत्पादितश्वेतपीतादिवणोपेतशरीरं भिन्नं पृथक् जानातीत्वर्थः॥३१६॥

## णिज्ञिय-दोसं देवं सँब-'जिवाणं दयावरं धम्मं। विज्ञय-गंथं च गुरुं जो मण्णदि सो हु सिंद्दी॥ ३१७॥

[ छाया-निर्जितदोषं देवं सर्वेजीवानां दयापरं धर्मम् । वर्जितप्रन्थं च गुरुं यः मन्यते स स्रुष्ठ सहृष्टिः ॥ ] हु इति स्फुटं निश्वयो वा । स शास्त्रप्रसिद्धः सहृष्टिः सम्यग्दष्टिः भवेदित्यध्याहार्यम् । स कः । यो भव्यः देवं परमाराध्यं भगवन्तं

करता है और पश्चात्ताप करता है ॥ ३१४ ॥ अर्थ—जो उत्तम गुणोंको ग्रहण करनेमें तत्पर रहता है, उत्तम साधुओंकी विनय करता है तथा साधमीं जनोंसे अनुराग करता है वह उत्कृष्ट सम्यग्दृष्टि है ॥ भावार्थ—उत्तम सम्यग्दृष्टियों, श्रावकों और मुनियोंके जो सम्यग्द्र्शन, सम्यग्नान, सम्यग्नारित्र तप, वत आदि उत्तमोत्तम गुण हैं उनको अपनानेमें उसकी मानसिक रुचि होती है, वह उत्तम साधुओंकी वैयावृत्य करता है, उन्हें नमस्कार करता है, उनके पधारने पर खड़ा हो जाता है, उन्हें उच्चासनपर बैठाता है, उनके पैर धोता है । साधमीं भाइयोंसे खाभाविक खेह करता है । जिसमें ऊपर कही हुई सब बातें होती हैं वह जीव ग्रुद्धसम्यग्रहृष्टि है ॥ ३१५ ॥ अर्थ—वह देहमें रमे हुए भी जीवको अपने ज्ञान गुणसे भिन्न जानता है । तथा जीवसे मिले हुए भी शरीरको बखकी तरह भिन्न जानता है ॥ भावार्थ—जीव और शरीर परस्परमें ऐसे मिले हुए हैं जैसे दूधमें घी । इसीसे मृद्ध पुरुष शरीरको ही जीव समझते हैं । किन्तु सम्यग्दृष्टि जानता है कि जीव ज्ञानगुणवाला है और शरीर पौद्मलिक है । अतः वह शरीरको जीवसे वैसा ही भिन्न मानता है जैसा ऊपरसे पहना हुआ वस्न शरीरसे जुदा है ॥ ३१६ ॥ अर्थ—जो वीतराग अर्हन्तको देव मानता है, सब जीवों पर दयाको उत्कृष्ट धर्म मानता है और परिग्रहिके त्यागीको गुरु मानता है वही सम्यग्रदृष्टि है ॥ भावार्थ—सम्यग्दृष्टि जीव भृद्ध, प्यास,

१ व संजुत्तो १२ व साहि मिय। १ छ म स रा कंसुछ। ४ म सब्दे । ५ व छ म (१) स रा जीवाण, १६ म द्वायहं।

सर्वतं वीतरागमहंन्तं मनुते मानयति जानाति श्रद्धाति निश्चयीकरोति । कथंभूतं देवम् । निर्जितदोषं निर्जिताः स्फेटिताः द्रीकृताः दोषाः श्रुधादयोऽधादरा येन स निर्जितदोषसं निर्जितदोषम् । के दोषा इति चेदुच्यते । 'श्रिधा १ तृषा २ भयं ३ द्वेषो ४ रागो ५ मोहश्च ६ चिन्तनं ७ । जरा ८ रजा ९ च मृत्युश्च १० स्वेदः ११ खेदो १२ मदो १३ रतिः १४ ॥ विस्मयो १५ जननं १६ निद्रा १७ विषादो १८ ऽधादरा ध्रुवाः । एतदोषिर्विनिर्मुक्तः सोऽयमाप्तो निरज्जनः ॥" इत्यष्टादरा-दोषविवर्जितम् आप्तं श्रद्धाति मनुते । च पुनः, धर्म वृषं श्रेयः मन्यते श्रद्धाति । कथंभूतं धर्मम् । सर्वजीवानां दयापरं सर्वेषां जीवानां प्राणिनां पृथिव्यप्तेजीवायुवनस्पतित्रसकायिकानां शरीरिणां मनोवचनकायकृतकारितानुमतप्रकारेण दयापरं कृपोत्कृष्टं धर्मे श्रद्धाति यः । तथा च । "धम्मो वरश्चसहावो खमादिभावो य दसविहो धम्मो । रयणत्तयं च धम्मो जीवाणं रक्खणं धम्मो ॥" इति धर्म मनुते । च पुनः, यो गुरुं मनुते । कीहक्षं गुरुम् । वर्जितप्रन्थं परिस्यक्तवाह्याभ्यन्तरचतुर्विशतिसंख्यो-पेतपरिग्रहम् । के ते बाह्याभ्यन्तरप्रन्था इति चेदुच्यते । "क्षेत्रं १ वास्तु २ धनं ३ धान्यं ४ द्विपदं ५ च चतुष्पदम् ६ । यानं ७ श्रव्यासनं ८ भाण्डं ९ कुप्यं चेति १० बहिर्वश ॥ मिथ्यात्व १ वेद २ हास्यादि पद् ६ कषायचतुष्टयम् ४ । रागदेषो २ च संगाः स्युरन्तरङ्गाश्चतुर्दश ॥" इति ॥ ३१७ ॥ कोऽसौ मिथ्याहष्टिरिति चेदाह—

## दोस-सहियं पि देवं जीव-हिंसाई-संजुदं धम्मं । गंथासत्तं च गुरुं जो मण्णदि सो हु कुद्दिद्वी ॥ ३१८ ॥

[ छाया—दोषसहितम् अपि देवं जीवहिंसादिसंयुतं धर्मम् । प्रन्थासक्तं च गुरुं यः मन्यते स खलु कुदृष्टिः ॥ ] हु इति निश्चयेन । स प्रसिद्धः कुदृष्टिः कुत्सिता दृष्टिदर्शनं यस्यासौ कुदृष्टिः मिथ्यादृष्टिभवेत् । स कः । यः दोषसिहतमपि देवं. मन्यते, दोषैः क्षुधातृषारागद्वेषभयमोहादिरुक्षणैः सहितं संयुक्तं देवं केवलिनां क्षुधादिकं शंखचकगदालक्ष्म्या संयुक्तं हरिं

भय, द्वेष, राग, मोह, चिन्ता, बुढ़ापा, रोग, मृत्यु, पसीना, खेद, मद, रति, आश्चर्य, जन्म, निद्रा और विषाद, इन अठारह दोषोंसे रहित भगवान् अर्हन्त देवको ही अपना परम आराध्य मानता है। तथा स्थावर और त्रसजीवोंकी मन वचन काय और कृत कारित अनुमोदनासे हिंसा न करनेको परम धर्म मानता है। कहा भी है-"वस्तुके खभावको धर्म कहते हैं, उत्तम क्षमा आदिको धर्म कहते हैं. रतत्रयको धर्म कहते हैं और जीवोंकी रक्षा करनेको धर्म कहते हैं। तथा १४ प्रकारके अंतरंग परिप्रह और दस प्रकारके बहिरंग परिप्रहके स्यागीको सचा गुरु मानता है ॥ ३१७ ॥ आगे मिध्या-दृष्टिका स्तरूप कहते हैं । अर्थ-जो दोषसहित देवको, जीवहिंसा आदिसे युक्त धर्मको और परिग्रह-में फॅसे हुए गुरुको मानता है वह मिथ्यादृष्टि है।। भावार्थ-जिसकी दृष्टि कुल्सित होती है उसे कुटिष्ट अथवा मिध्यादिष्टि कहते हैं । वह कुटिष्टि राग, द्वेष, मोह वगैरहसे युक्त पुरुषोंको देवं मानता है अर्थात् शंख, चक्र, गदा, लक्ष्मी वगैरहसे संयुक्त विष्णुको, त्रिशूल पार्वती आदिसे संयुक्त शिवको और सावित्री गायत्री आदिसे मण्डित ब्रह्माको देव मानता है, उन्हें अपना उद्धारक समझकर पूजता है। अजामेध, अश्वमेध, आदिमें होनेवाली याज्ञिकी हिंसाको धर्म मानता है, देवी देवता और पितरोंके लिये जीवोंके घात करनेको धर्म मानता है। इस तरह जिस धर्ममें जीवहिंसा, झूठ, चोरी महाचर्यका खण्डन और परिग्रहका पोषण बतलाया गया है उसे धर्म मानता है। जैसा कि मनुस्मृति में कहा है कि 'न मांस भक्षणमें कोई दोष है, न शराब पीनेमें कोई दोष है और न मैथुन सेवनमें कोई दोष है ये तो प्राणियोंकी प्रवृत्ति है। तथा जो अपनेको साधु कहते हैं किन्तु जिनके पास हाथी,

१ ल ग हिंसादि, [जीवं-हिंसाइ]। २ व मण्णह। कार्सिके० २९

त्रिश्लादिपार्वतीगङ्गादिमण्डितं हरं सावित्रीगायण्यादिमण्डितं ब्रह्माणम् इलादिकं देवं यः मनुते श्रद्धाति स मिध्यादृष्टिः स्यात् । च पुनः, यः जीविहेंसादिसंयुतं धर्म मन्यते मनुते । अजाश्वगोगजनुरगमेधादियाज्ञिकीहिंसाधर्मे देवदेवीपितराद्यर्थं चेतनाचेतनानां जीवानां विराधनाधर्मे देवगुरुधमाद्यर्थं सैन्यादिचूरणं धर्मम् इति जीविहेंसानृतस्तेयब्रह्मचर्यसण्डनपरिप्रहादि-मेलनादिसहितं धर्मे मन्यते श्रद्धाति स मिध्यादृष्टिः । च पुनः, प्रन्थासक्तं गुरुं क्षेत्रवास्तुधनधान्यद्विपदस्तीप्रमुखपरिग्रहसहितं गुरुं दिगम्बर्गुरुं विना अन्यगुरुं मन्यते अङ्गीकरोति यः स मिथ्यादृष्टिभंदित् ॥ ३१८॥ अथ केऽप्येवं वदन्ति हरिहराद्यो देवा लक्ष्मीं ददित उपकारं च दुर्वते तद्यसत् इति निगदित—

## ण य को वि देदि' लच्छी ण को वि' जीवस्स कुणदि उवयारं। उवयारं अवयारं कम्मं पि सुहासुहं कुणदि ॥ ३१९॥

[छाया-न च कः अपि ददाति रुक्मीं न कः अपि जीवस्य करोति उपकारम् । उपकारम् अपकारं कर्म अपि ग्रुमाशुमं करोति ॥ ] कोऽपि देवः हरिहरिहरण्यगर्भगजतुण्डमूषकवाहनसिद्धिबुद्धिकलत्रलक्षलाभपुत्रादिमण्डितगणपत्यादिलक्षणो देवः, व्यन्तरचण्डिकाशक्तिकालीयक्षीयक्षक्षेत्रपालादिको वा, ज्योतिष्कसूर्यचन्द्रप्रहादिको वा, लक्ष्मी खणरेल्लधनधान्यपुत्रकलत्रमित्रनगजतुरंगर्थादिसंपदां ददाति प्रयच्छिति वितरित । च पुनः, कोऽपि हरिहरिहरण्यगर्भगणेशकपिलसौगतव्यन्तरचण्डिकादेव-देवीलक्षणः जीवस्यात्मनः उवगारं सुखदुःख हिताहितेष्टानिष्टारोग्यरोगप्राप्तिपरिहार्रूपमुपप्रहं करोति । नन्वहो सुखदुःखादिकं लक्ष्मीप्राप्तिकरणं कोऽपि देवो न करोति तिर्हे कः कुरुते । परिहारमाह । शुभाशुभक्तमीप पूर्वोपार्जितप्रशक्ताप्रशक्तं कर्म पुण्यकर्म पापकर्म जीवस्य उपकारं लक्ष्मीसंपदादिकं सुखहितवाञ्चितवस्तुप्रदानम् अपकारम् अशुभमसमीचीनं दुःखदारिद्यरोगाहितलक्षणं च कुरुते विद्याति । शुभाशुभक्मं जीवस्य सुखदुःखादिकं करोतीत्यर्थः ॥ ३९९ ॥ अथ व्यन्तरदेवादयो उक्ष्म्यादिकं वितरन्ति, तार्हे धर्मकरणं व्यर्थमिति स्पष्टयति-

# भत्तीऍ पुज्जमाणी विंतर-देवो वि देदि जदि र रुच्छी। तो किं धम्में कीरदि एवं चिंतेइ सिंद्दी॥ ३२०॥

घोडे, जमीन, जायदाद और नौकर चाकर वमैरह विभूतिका ठाट राजा महाराजाओंसे कम नहीं होता, ऐसे परिप्रही महन्तोंको धर्मगुरु मानता है, वह नियमसे मिध्यादृष्टि है ॥ ३१८॥ किन्हींका कहना है कि हरिहर आदि देवता लक्ष्मी देते हैं, उपकार करते हैं किन्तु ऐसा कहना भी ठीक नहीं है। अर्थ-न तो कोई जीवको लक्ष्मी देता है और न कोई उसका उपकार करता है। ग्रुभाग्रुभ कर्म ही जीवका उपकार और अपकार करते हैं ॥ भावार्थ-शिव, विष्णु, ब्रह्मा, गणपित, चण्डी, काली, यक्षी, यक्ष, क्षेत्रपाल वगैरह अथवा सूर्य, चन्द्रमा, ग्रह वगैरह सोना, रह, ली, पुत्र, हाथी, घोडे आदि सम्पदा देनेमें असमर्थ हैं। इसी तरह ये सब देवता सुख, दु:ख, रोग, नीरोगता आदि देकर या हरकर जीवका अच्छा या बुरा भी नहीं कर सकते हैं। जीव जो अच्छा या बुरा कर्म करता है उसका उदय ही जीवको सुख, दु:ख, आरोग्य अथवा रोग आदि करता है। इसीसे आचार्य अमितगितिने सामायिक पाठमें कहा है—'इस आत्माने पूर्व जन्ममें जो कर्म किये हैं उनका ग्रुभाग्रुभ फल उसे इस जन्ममें मिलता है। यदि कोई देवी देवता ग्रुभाग्रुभ कर सकता तो खयं किये हुए कर्म निरर्थक होजाते हैं। अतः अपने किये हुए कर्मोंके सिवा प्राणीको कोई भी कुछ नहीं देता, ऐसा विचारकर कोई देवी देवता बगैरह अख देता है इस बुक्षिको छोड़ दो।। ३१९॥ आगे कहते हैं कि यदि व्यन्तर देवी देवता बगैरह

१ ब देहः र सामाकोइ, बागय को विः १ ब देइ जइ। ४ छ मासामाधम्मं। ५ ब कीरहः

[छाया-भक्त्या पूज्यमानः व्यन्तरदेवः अपि ददाति यदि व्यक्षीम्। तत् किं धर्मेण कियते एवं चिन्तयित सहृष्टिः ॥] व्यन्तरदेवोऽपि क्षेत्रपालकालीचण्डिकायक्षादिलक्षणः भक्त्या विनयोत्सवादिना पूज्यमानः आर्चितः सन् लक्ष्मीं संपदां ददाति यदि चेत्, तो तिर्हे धर्मः कथं कियते विधीयते । तथा चोक्तम् । "तावचन्द्रवलं ततो महबलं ताराबलं भूबलं, तावित्सध्यितं वाञ्चितार्थमिखलं तावज्ञनः सज्जनः । मुद्रामण्डलमञ्जतन्त्रमिहिमा तावत्कृतं पौरुषं, यावत्पुण्यमिदं सदा विजयते पुण्यक्षये क्षीयते ॥" तथा 'धर्मः सर्वसुखाकरो हितकरो धर्म बुधाश्चिन्वते" इत्यादिकम् एवं पूर्वोक्तप्रकारं च सम्यग्दिष्टः विनत्यति ध्यायति ॥ ३२० ॥ अथ सम्यग्दिष्टः एवं वक्ष्यमाणलक्षणं विचार्यतीति गाथात्रयेणाह्न

## जं जस्स जिम्म' देसे जेण विहाणेण जिम्म कालम्म । णादं जिणेण णियदं जम्मं वा अहव मरणं वा ॥ ३२१॥

[छाया-यत् यस्य यस्मिन् देशे येन विधानेन यस्मिन् काले । ज्ञातं जिनेन नियतं जन्म वा अथवा मरणं वा ॥] यस्य पुंसः जीवस्य यस्मिन् देशे अज्ञवङ्गकलिङ्गमरुमालवमलयाटगुर्जरसौराष्ट्रविषये पुरनगरकर्वटखेटप्रामवनादिके वा येन विधानेन शक्षण विषेग वैश्वानरेण जलेन शितेन श्वासोच्छ्वासरून्धनेनाकादिविकारेण कुष्टभगंधरकुटंदरेपिचण्डपीडा-प्रमुखरोगेण वा यस्मिन् काले समयमुद्दूर्तप्रहरपूर्वाह्णमध्याह्णपराह्णसंध्यादिवसपक्षमासवर्षादिके नियतं निश्चितं यत् जन्म अवतरणम् उत्पत्तिर्वो अथवा मरणं वा शब्दः समुचयार्थः सुखं दुःखं लाभालाभिष्टानिष्टादिकं गृह्यते । तत् सर्वं कीटक्षम् । देशविधानकालादिकं जिनेन ज्ञातं केवलज्ञानिनावगतम् ॥ ३२९॥

## तं तस्स तम्मि देसे तेण विहाणेण तम्मि कालम्मि । को संकदि वारेदुं इंदो वा तह जिणिंदो वा ॥ ३२२ ॥

लक्ष्मी आदिक देते हैं तो फिर धर्माचरण करना व्यर्थ है। अर्थ-सम्यग्दृष्टि विचारता है कि यदि भक्ति-पूर्वक पूजा करनेसे व्यन्तर देवी देवता भी लक्ष्मी दे सकते हैं तो फिर धर्म करनेकी क्या आवश्यकता है ? भावार्थ-लोग अर्थाकांक्षी हैं। चाहते हैं कि किसी भी तरह उन्हें धनकी प्राप्ति हो। इसके लिये वे उचित अनुचित, न्याय और अन्यायका विचार नहीं करते । और चाहते हैं, कि उनके इस अन्याय-में देवता भी मदद करें। बस ने देवताकी पूजा करते हैं बोल कबूल चढ़ाते हैं। उनके धर्मका अंग केवल किसी न किसी देवताका पूजना है। जैसे लोकमें वे धनके लिये सरकारी कर्मचारियोंको घूस देते हैं वैसे ही वे देवी देवताओंको भी पूजाके बहाने एक प्रकारकी घूंस देकर उनसे अपना काम बनाना चाहते हैं। किन्तु सम्यग्दृष्टि जानता है कि कोई देवता न कुछ दे सकता है और न कुछ ले सकता है, तथा धन सम्पत्तिकी क्षणभंगुरता भी वह जानता है। वह जानता है कि लक्ष्मी चंचल है, आज है तो कल नहीं है। तथा जब मनुष्य मरता है तो उसकी लक्ष्मी यहीं पड़ी रह जाती है। अतः वह लक्ष्मीके लालचमें पड़कर देवी देवताओंके चक्करमें नहीं पड़ता। और केवल आत्महितकी भावनासे प्रेरित होकर वीतराग देवका ही आश्रय लेता है और उन्हें ही अपना आदर्श मानकर उनके बतलाये हुए मार्गपर चलता है। यही उनकी सची पूजा है अतः किसीने ठीक कहा है-तभी तक चन्द्रमाका बल है, तभी तक प्रहोंका, तारोंका और भूमिका बल है, तभी तक समस्त बांछित अर्घ सिद्ध होते हैं, तभी तक जन सज्जन हैं, तभी तक मुद्रा, और मंत्र तंत्रकी महिमा हैं और तभी तक पौरुष भी काम देता है जबतक यह पुण्य है। पुण्यका क्षय होने पर सब बल क्षीण हो जाते हैं। ३२०॥ सम्यादृष्टि और मी विचारता है। अर्थ-जिस जीवके जिस देशमें, जिस कालमें, जिस विधानसे जो जन्म

<sup>्</sup>रेस जम्हि । २ प कुढंदर । ३ स्ट गतम्हि । ४ स. कालम्हि । ५ स्ट ग सक्कइ चालेदुं । ६ स्ट ग अह जिणंदी ।

[ छाया-तत् तस्य तस्मिन् देशे तेन विधानेन तस्मिन् काले । कः शक्कोति वार्यितुम् इन्द्रः वा तथा जिनेन्द्रः वा ॥ ] तस्य पुंसः जीवस्य तस्मिन् देशे अङ्गवङ्गकिष्ठकुर्णेरादिके नगरप्रामवनादिके तेन विधानेन शस्त्रविधादियोगेन तस्मिन् काले समयपलघिकाप्रहरदिनपक्षादिके तत् जन्ममरणसुखदुःखादिकं कः इन्द्रः शकः अथवा जिनेन्द्रः सर्वज्ञः, वाशब्दोऽत्र समुचयार्थः, राजा गुरुर्वा पितृमात्रादिर्वा चालयितुं निवार्यितुं शक्कोति समर्थो भवति कोऽपि, अपि तु न ॥ ३२२ ॥ अथ सम्यग्दष्टिनक्षणं लक्षयति—

#### एवं जो णिच्छयदो जाणदि दवाणि सब-पज्जाए। सो सिद्दृि सुद्धो जो संकदि सो हु कुदिद्दी॥ ३२३॥

अथवा मरण जिन देवने नियत रूपसे जाना है, उस जीवके उसी देशमें, उसी कालमें, उसी विधानसे वह अवश्य होता है. उसे इन्द्र अथवा जिनेन्द्र कौन टालसकनेमें समर्थ है? ॥ भावार्थ-सम्यग्दष्टि यह जानता है कि प्रस्थेक पर्यायका द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव नियत है। जिस समय जिस क्षेत्रमें जिस वस्तुकी जो पर्याय होने वाली है वही होती है उसे कोई नहीं टाल सकता। सर्वज्ञ देव सब द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी अवस्थाओंको जानते हैं। किन्तु उनके जानलेनेसे प्रस्थेक पर्यायका द्रव्य क्षेत्र काल और भाव नियत नहीं हुआ बल्कि नियत होनेसे ही उन्होंने उन्हें उस रूपमें जाना है। जैसे. सर्वज्ञ देवने हमें बतलाया है कि प्रत्येक द्रव्यमें प्रति समय पूर्व पर्याय नष्ट होती है और उत्तर पर्याय उत्पन्न होती है । अतः पूर्व पर्याय उत्तर पर्यायका उपादान कारण है और उत्तर पर्याय पूर्व पर्यायका कार्य है। इसलिये पूर्व पर्यायसे जो चाहे उत्तर पर्याय उत्पन्न नहीं हो सकती, किन्तु नियत उत्तर पर्याय ही उत्पन्न होती है। यदि ऐसा न माना जायेगा तो मिट्टीके पिण्डमें स्थास कोस पर्यायके बिना भी घट पर्याय बन जायेगी। अतः यह मानना पड़ता है कि प्रखेक पर्यायका द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव नियत है। कुछ लोग इसे नियतिबाद समझकर उसके भयसे प्रत्येक पर्यायका द्रव्य, क्षेत्र और भाव तो नियत मानते हैं किन्तु कालको नियत नहीं मानते। उनका कहना है कि पर्यायका द्रव्य, क्षेत्र और भाव तो नियत है किन्तु काल नियत नहीं है; कालको नियत माननेसे पौरुष व्यर्थ हो जायेगा। निन्तु उनका उक्त कथन सिद्धान्तविरुद्ध है; क्योंकि द्रव्य, क्षेत्र और भाव नियत होते हुए काल अनियत नहीं हो सकता। यदि कालको अनियत माना जायेगा तो काललन्धि कोई चीजही नहीं रहेगी। फिर तो संसार परिश्रमणका काल अर्धपुद्गल परावर्तनसे अधिक शेष रहते मी सम्यत्तव प्राप्त हो जायेगा और बिना उस कालको पूरा किये ही मुक्ति होजायेगी। किन्तु यह सब बातें आगम विरुद्ध हैं। अतः कालको मी मानना ही पड़ता है। रही पौरुषकी व्यर्थता की आशङ्का, सो समयसे पहले किसी कामको पूरा करलेनेसे ही पौरूषकी सार्थकता नहीं होती। किन्तु समयपर कामका होजाना ही पौरुषकी सार्थकताका सूचक है। उदाहरणके लिये, किसान योग्य समयपर गेहूं बोता है और खूब श्रमपूर्वक खेती करता है। तभी समयपर पककर गेहूं तैयार होता है। तो क्या किसानका पौरुष व्यर्थ कहलायेगा ? यदि वह पौरुष न करता तो समयपर उसकी खेती पककर तैयार न होती, अतः कालकी नियततामें पौरुषके व्यर्थ होनेकी आशंका निर्मूल हैं। अतः जिस समय जिस द्रव्यकी जो पर्याय होनी है वह अवश्य होगी । ऐसा जानकर सम्यग्दृष्टि सम्पत्तिमें हर्ष और विपत्तिमें विषाद नहीं करता, और न सम्पत्तिकी प्राप्ति तथा विपत्तिको दूर करनेके लिये देवी देवताओंके आगे गिड-गिडाता फिरता है !! ३२१-३२२ !! आगे सम्यग्दृष्टि और मिथ्यादृष्टिका मेद बतलाते हैं । अर्थ-इस

[ छाया-एवं यः निश्चयतः जानाति द्रव्याणि सर्वेपर्यायान् । स सदृष्टिः शुद्धः यः शङ्कते स खछ छ्टष्टिः ॥ ] स भव्यातमा सम्यन्दृष्टिः शुद्धः निर्मेलः मृहत्रयादिपञ्चिविशातिमलरहितः । स कः । य एवं पूर्वोक्तप्रकारेण निश्चयतः परमार्थतः द्रव्याणि जीवपुद्रलधर्माधर्माकाशकालाख्यानि, सर्वपर्यायांश्च अर्थपर्यायान् व्यञ्जनपर्यायांश्च, जानाति वेति श्रद्धाति रप्रशति निश्चिनोति स सम्यन्दृष्टिर्भवति । उक्तं च तथा शक्तेण । "त्रैकाल्यं द्रव्यपद्धं नवपदसहितं जीवषद्भायछेश्याः, पञ्चान्ये वास्तिकाया वतसमितिगतिज्ञानचारित्रमेदाः । इत्यतनमोक्षमूलं त्रिभुवनमहितैः प्रोक्तमर्दद्भिरौः, प्रत्येति श्रद्धाति स्वशति च मितिमान् यः स वै शुद्धदृष्टिः ॥" इति । हु इति रफुटं, स पुमान् छुदृष्टिः मिण्यादृष्टिः । स कः । शङ्कते यः जिनवचने देवगुरौ धर्मे तक्त्वादिके शङ्कां संशयं संदेहं करोति स मिण्यादृष्टिभवेत् ॥ ३२३॥

## जो ण विजाणिद्' तच्चं सो जिणवयणे करेदि सहहणं'। जं जिणवरेहि' भणियं तं सबमहं समिच्छामि ॥ ३२४॥

[छाया-यः न विजानाति तत्त्वं स जिनवचने करोति श्रद्धानम् । यत् जिनवरैः भणितं तत् सर्वमहं सिम-च्छामि ॥ ] यः पुमान् तत्त्वं जिनोदितं जीवादिवस्तु ज्ञानावरणादिकमंत्रवलोदयात् न विजानाति न च वेति स पुमान् जिनवचने सर्वज्ञप्रतिपादितागमे इति अग्रे वश्यमाणं तत्त्वं श्रद्धानं निश्चयं रुचि विश्वासं करोति विदधाति इति । किं तत् । सर्वं जीवाजीवादितत्त्वं वस्तु अहं सिमच्छामि वाञ्छामि चेतिस निश्चयं करोमि श्रद्धामीयर्थः । तत् किम् । यद् भणितं कथितं प्रतिपादितम् । कैः । जिनवरतीर्थंकरपरमदेवैः । कथितं तत्त्वं वाञ्छामि । उक्तं च । "सूक्ष्मं जिनोदितं तत्त्वं हेतुभिनैंव हन्यते । आज्ञासिद्धं तु तद्वाह्यं नान्यथावादिनो जिनाः ॥" इति ॥ ३२४ ॥ अथ सम्यक्तवमाहात्म्यं गाथात्रयेणाह-

## रयणाण महा-रयणं सैवं-जोयाण उत्तमं जोयं। रिद्धीणं महा-रिद्धी सम्मत्तं सब-सिद्धियरं॥ ३२५॥

प्रकार जो निश्चयसे सब द्रव्योंको और सब पर्यायोंको जानता है वह सम्यग्दृष्टि है और जो उनके अस्तिलमें शंका करता है वह मिथ्यादृष्टि है ॥ भावार्थ-पूर्त्रोंक प्रकारसे जो जीव, पुद्रल, धर्म, अधर्म, आकाश और कालद्रव्यको तथा उनकी सब पर्यायोंको परमार्थ रूपमें जानता तथा श्रद्धान करता है वह सम्यग्दृष्टि है। कहा भी है—"तीन काल, छः द्रव्य, नौ पदार्थ, छः काय के जीव, छः लेश्या, पाँच अस्तिकाय, व्रत, समिति, गति, ज्ञान और चारित्रके भेद, इन सबको तीनों छोकोंसे पूजित अर्हन्त भगवानने मोक्षका मूळ कहा है, जो बुद्धिमान ऐसा जानता है, श्रद्धान करता है और अनुभव करता है वह निश्चयसे सम्यग्दृष्टि है"। और जो सच्चे देव, सच्चे गुरु, सच्चे धर्म और जिनवचनमें सन्देह करता है वह मिथ्यादृष्टि है"। अर्थ—जो तत्वोंको नहीं जानता किन्तु जिनवचनमें श्रद्धान करता है कि जिनवर भगवानने जो कुछ कहा है उस सबको मैं पसन्द करता हूँ। वह भी श्रद्धावान है॥ भावार्थ—जो जीव ज्ञानवरणकर्मका प्रवल उदय होनेसे जिनभगवानके द्वारा कहे हुए जीवादि तत्त्वोंको जानता तो नहीं है किन्तु उनपर श्रद्धान करता है कि जिन भगवानके द्वारा कहा हुआ तत्त्व बहुत सूक्ष्म है, युक्तियोंसे उसका खण्डन नहीं किया जा सकता। अतः जिनभगवानकी आज्ञारूप होनेसे वह प्रहुण करने योग्य है क्यों कि वीतरागी जिन भगवान अन्यथा नहीं कहते, ऐसा मनुष्य भी आज्ञासम्यक्त्वी होता है ॥ ३२४॥ आगे, तीन गाथाओंके द्वारा सम्यत्त्वका माह्यस्य बतलाते हैं॥ अर्थ—सम्यक्त्व स्व रह्नोंमें महारह है, सब योगोंमें उत्तम योग है, सब ऋद्वियोंमें

१ कर म स ग विजाणह । २ म जीवाह नव १ यत्थे जो ण वियाणे ६ करेदि सदहणं । ३ व जिणवरेण । ४ व सब्वं (?) कर स ग सब्वं । ५ व रिद्धिण ।

[ छाया-रलानां महारलं सर्वयोगानाम् उत्तमः योगः । ऋद्वीनां महर्द्धिः सम्यक्तवं सर्वसिद्धिकरम् ॥ } सम्यक्तवं सम्यक्तिं भवतीत्यध्याहार्यम् । कीदशम् । रलानां मणीनां पुष्परागवैद्ध्यंकर्केतनादिमणीनां मध्ये महद्वलं महामणिः अनर्ध्यत्वेन, महेन्द्राहमिन्द्रसिद्धपददायकत्वात् अनर्ध्यं रलं सम्यक्तवं सम्यक्तिं भवतीत्यध्याहार्यम् । कीदशं च पुनः । सर्वयोगानां मध्ये धर्मादिध्यानानां मध्ये उत्तमं ध्यानं परमप्रकर्षप्राप्तं योग्यं ध्यानम् । अथवा सर्वयोगानां सर्वरसानां कनकादिनिष्पादनरसानां मध्ये उत्तमरसं सम्यक्तवम् ऋद्वीनाम् अणिमामहिमालिष्यागिरियाप्रप्तिप्राकाम्येदितविद्धित्वानां मध्ये, बुद्धितपोविकियाक्षीणरसवलीषधद्धीनां सप्तानां मध्ये, अष्टचत्वारिंशत् ऋद्वीनां मध्ये, चतुःषष्टेः ऋद्वीनां मध्ये वा महर्द्धिः, महती चासौ ऋदिश्व महर्द्धिः । कृतः । यत् सम्यक्तवं सर्वसिद्धिः प्राप्तिः तां करोति इति सर्वविद्धिकरम् ॥ ३२५ ॥

## सम्मत्त-गुण-पहाणो देविंद-णरिंद-वंदिओ होदि । चत्त-वओ' वि य पावदि सम्म-सुहं उत्तमं विविहं ॥ ३२६ ॥

[ छाया-सम्यक्तवगुणप्रधानः देवेन्द्रनरेन्द्रवन्दितः भवति । त्यक्तवतः अपि च प्राप्नोति स्वर्गसुख्म् उत्तमं विविधम् ॥ ] सम्यक्तवगुणप्रधानः, सम्यक्तवं सम्यक्तवं तदेव गुणः अथवा सम्यक्तवस्य गुणाः मूलोत्तरगुणाः त्रिषष्टिसंख्योपेताः ६३ । ते के । 'मूल्त्रयं मदाश्राष्ट्रौ तथानायतनानि षद् । अष्टौ शङ्कादयश्चिति दग्दोषाः पंचविश्वतिः ॥' एतद्दोषनिराकरणाः सन्तो गुणा भवन्ति । 'सूर्याच्यां प्रहणस्नानं संकांतौ द्रविणव्ययः । संध्यासेवामिसत्कारो देहगेहार्चनाविधिः ॥ गोपृष्ठान्तन्मस्कारस्तन्मूत्रस्य निषेवणम् । रस्नवाहनभूत्रश्रशस्त्रशैलादिसेवनम् ॥ आपगासागरस्नानमुच्यः सिकताश्मनाम् । गिरिपातोद्रनिम्पातश्च लोकमूढं निगद्यते ॥' इति लोकमूढस्य परित्यागः सम्यक्तवगुणः । रागद्वेषमलीमसदेवानां सेवा [देवमूढम् । ] देव-मूढस्य परित्यागः सम्यक्तवगुणः । बाह्याभ्यन्तरपरिमहवतां पाषण्डिनां कुगुल्णां नमस्कारादिकरणं [ पाषण्डिन्तृदम् । ]

महाऋदि है, अधिक क्या, सम्यक्त सब सिद्धियोंका करनेवाला है।। भावार्थ-पुष्पराग, वैदूर्य, आदि रहोंमें सम्यक्दरीन महारत है, क्योंकि वह इन्द्र, अहमिन्द्र और सिद्धिपदका दाता है। इसलिये सम्यग्दर्शन एक अमूल्य रत्न है । तथा धर्मध्यान आदि सब ध्यानोंमें उत्तम ध्यान है । और अणिमा महिमा आदि ऋद्भियोंमें अथवा बुद्धि तप विक्रिया आदि ऋद्भियोंमें सर्वेत्कृष्ट ऋद्भि है, क्योंकि बिना सम्यक्तवके न उत्तम ध्यान होता है और उत्तम ऋद्धियोंकी प्राप्ति ही होती है ॥ ३२५ ॥ अर्थ-सम्यक्तवगुणसे विशिष्ट अथवा सम्यक्तवके गुणोंसे विशिष्ट जीव देवोंके इन्द्रोंसे तथा मनुष्योंके खामी चक्रवर्ती आदिसे वन्दनीय होता है। और वतरहित होते हुए भी नाना प्रकारके उत्तम खरीसुखको पाता है। भावार्थ-सम्यक्तवके पचीस गुण बतलाये हैं। तीन मृदता, आठ मद, छः अनायतन, और आठ शङ्का आदि इन पन्नीस दोषोंको टालनेसे सम्यक्तवके पन्नीस गुण होते हैं। सूर्यको अर्घ्य देना, चन्द्रप्रहण सूर्यप्रहणमें गंगास्त्रान करना, मकरसंक्रान्ति वगैरहके समय दान देना, सन्ध्या करना, अग्निको पूजना, शरीरकी पूजा करना, मकानकी पूजा करना, गौके पृष्ठभागमें देवताओंका निवास मानकर उसके पृष्ठभागको नमस्कार करना, गोमूत्र सेवन करना, रत सवारी पृथ्वी दृक्ष शस्त्र पहाड़ आदिको पूजना, धर्म समझकर नदियोंमें और समुद्र (सेतुबन्ध रामेश्वर वगैरह ) में स्नान करना, बालू और परथरका ढेर लगाकर पूजना, पहाइसे गिरकर मरना, आगर्मे जलकर मरना, ये सब लोकमुद्धता है। लोकमें प्रचलित इन मूर्खताओंका स्थाग करना सम्यक्तवका प्रथम गुण है। रागी देखी देवोंकी सेवा करना देवमुद्धता है । इस देवविषयक मूर्खताको छोड़ना दूसरा गुण है।

र छ सस गवयो ः

पाष्णिडमूढस्य परित्यामः सम्यक्तवस्य गुणः सम्यक्तवगुणः। 'ज्ञानं पूजां कुळं जाति बलमृद्धि तपो वपुः। अष्टाबाश्रित्य मानित्वं स्मयमाहुर्गतसम्याः ॥' ज्ञानादीनां मदपरित्यागे गर्वाहंकारपरिवर्जने अष्टौ सम्यक्तवस्य गुणाः भवन्ति । 'कुदेवस्तस्य भक्तश्च कुज्ञानं तस्य पाठकः । कुलिङ्गी सेवकसास्य लोकेऽनायतनानि षद् ॥' कुदेवकुज्ञानकुलिङ्गिनां त्रयाणां तद्भक्तानां च परिलागे वर्जने सम्यत्तवस्य षड्गुणाः ६ भवन्ति ॥ अर्हदुपदिष्टद्वादशाङ्गप्रवचनगहने एकाक्षरं पदं वा किमिदं स्यादुवाच वेति शङ्कानिरासः जिनवचनं जैनदर्शनं च सत्यमिति सम्यक्तवस्य निःशङ्कितत्वनामा गुणः । १ । ऐहलीकिकपारलैकिकेन्द्रिय-विषयभोगोपभोगाकाङ्कानिवृत्तिः कुदृष्ट्याचाराकांक्षानिरासो वा निःकांक्षितत्वनामा सम्यत्तवस्य गुणः । २ । शरीरायश्चिन स्वभावमवराम्य शुचीति मिथ्यासंकल्पनिरासः, अथवा अईत्प्रवचने इदं मलधारणमयुक्तं धोरं कष्टं न चेदिदं सर्वेमुपपन्नम् इखग्रुभभावनानिरासः, सम्यक्तवस्य निर्विचिकित्सतानामा तृतीयो गुणः । ३ । बहुविधेषु दुर्णयमार्थेषु तत्त्ववदाभासमानेषु युक्तभावमाश्रिलः परीक्षाचक्षुषा विरहितमोहत्वं मिथ्यातत्त्वेषु मोहरहितत्त्वं सम्यत्तवस्यामूढदृष्टितागुणः । ४ । उत्तम-क्षमादिभावनया आत्मनः चतुर्विधसंवस्य च धर्मपरिवृद्धिकरणं चतुर्विधसंघस्य दोषझंपनं सम्यक्तवस्य उपबृंहणम् उपगृहननाम गुणः । ५ । कोधमानमायालोभादिषु धर्मविध्वंसकारणेषु विद्यमानेष्वपि धर्मादप्रच्यवनं स्वपरयोर्धमप्रच्यवनपरिपालनं सम्यत्तवस्य स्थितिकरणं गुणः । ६ । जिनप्रणीतधर्मायते नित्यानुरागता जिनशासने सदानुरागित्वम्, अथवा सर्थः प्रसूता यथा गौर्वत्से क्रिह्मति तथा चातुर्वर्ण्ये संघे अकृत्रिमक्रेहकरणं सम्यत्तवस्य वात्सल्यनामा गुणः । ७ । सम्यग्दर्शन-ज्ञानचारित्रतपोभिः आत्मप्रकाशनं सुतपसा स्वसमयप्रकटनं महापूजामहादानादिभिर्धमेप्रकाशनं च जिनशासनो **झो**तकरणं सम्यक्तवस्य प्रभावनागुणः । ८ । इति पत्रविंशतिगुणाः २५ ॥ 'संवेगो ९ निर्वेदो २ निन्दा ३ गर्हा ४ तथोपशमो ५ भक्तिः ६ । अनुकम्पा ७ वात्सल्यं ८ गुणास्तु सम्यक्तवयुक्तस्य ॥' धर्मे धर्मफले च परमा प्रीतिः संवेगः १ । संसार-शरीरभोगेषु विरक्तता निर्वेदः २ । आत्मसाक्षिका निन्दा ३ । गुरुसाक्षिका गर्हा ४ । उपशमः क्षमापरिणामः ५ । सम्य-र्व्यानज्ञानचारित्रेषु तद्वत्सु च भक्तिः ६ । सर्वेप्राणिषु दया अनुकम्पा ७ । साधर्मिषु वास्सल्यम् ८ । इति सम्यक्तवस्याष्ट्रौ गुणाः । ८ । शङ्काकाङ्काविचिकित्सान्यदष्टिप्रशैसासंस्तवाः सम्यग्दष्टेरतीचाराः । शंकनं शङ्का, यथा निर्प्रन्थाना मुक्तिरुका तथा सप्रन्थानामपि गृहस्थादीनां कि मुक्तिभैवतीति शङ्का वा भयप्रकृतिः शङ्का इति शङ्का न कर्तव्या । सम्यक्तवस्य शक्कातिचारपरिहारः गुणः । १ । इहलोकपरलोकभोगकाक्का इति आकाक्क्कातिचारपरित्यागः सम्यक्तवस्य गुणः । २ । बाह्य और आभ्यन्तर परिग्रह से घिरे द्वए कुगुरुओं को नमस्कार आदि करना गुरुमूदता है। इस गुरुविष्यक मूर्खताको छोड़ना तीसरा गुण है। आठों मदोंको छोड़नेसे सम्यक्त्वके आठ गुण होते हैं। इस तरह ये ग्यारह गुण हैं। कुदेव, कुदेवोंके भक्त मनुष्य, कुज्ञान, कुज्ञानके धारी, कुलिक्कि (कुगुरु) और उसकी सेवा करनेवाले ये छः अनायतन है। इन छः अनायतनोंको त्याग देनेसे सम्यक्तको छ: गुण होते हैं । इस तरह सतरह गुण हुए । अर्हन्त देवके द्वारा उपदिष्ट द्वादशाङ्क वाणीमें से एक मी अक्षर अथवा पदके विषयमें ऐसी शक्का न होना कि यह ठीक है अथवा नहीं, और जिनवचन तथा जैनदर्शनको सस्य मानना निःशंकित नामका गुण है। इस लोक अथवा परलोकरें इन्द्रियसम्बन्धी विषय भोगोंकी इच्छा न करना अथवा मिथ्या आचार की चाह न करना निःकांक्षित नामका गुण हैं। शरीर वगैरहको खभावसे ही अपवित्र जानकर उसमें 'यह पवित्र है' इस प्रकारका मिष्या संकल्प न करना अथवा 'जैन शास्त्रोंमें या जैन मार्गमें जो मुनियोंके लिये स्नान न करना वगैरह बतलाया है वह ठीक नहीं है, इससे घोर कष्ट होता है, यह न होता तो शेष सब ठीक हैं' इस प्रकारकी दुर्भावनाका न होना तीसरा निर्विचिकित्सा गुण है। संसारमें प्रचलित अनेक मिथ्या मार्गोंको, जो सच्चे-से प्रतीत होते हैं, परीक्षारूपी चक्षुके द्वारा युक्तिशून्य जानकर उनके विषयमें मोह न करना अर्थात् मिथ्या तत्त्वोंके अममें न पड़ना अमूढदृष्टि नामक गुण है। उत्तम क्षमा आदि मावनाओं के द्वारा अपने और चतुर्विध संघके धर्मको बढ़ाना तथा चतुर्विध संघके दोषोंको

रक्षत्रयमण्डितशरीराणां जुगुप्सनं म्नानाद्यमांचे दोषोङ्गावनं विचिकित्सा इति तस्या अकरणं सम्यत्तवस्य विचिकित्सातिचार-वर्जनो गुणः । ३ । मिथ्यादृष्टीनां मनसा ज्ञानचारित्रोङ्गावनं प्रशंसा तदकरणं प्रशंसातिचारपरित्यागः सम्यत्तवस्य विद्यमानानाम् अविद्यमानानां मिथ्यादृष्टिगुणानां वचनेन प्रकटनं संस्तवः तस्य निरासः संस्तवातिचारपरित्यागः सम्यत्तवस्य गुणः । ५ । इति । 'इहपरलोयत्ताणं अगुत्ति मरणवेयणाकस्या । सत्तविद्दं भयमेदं णिदृद्दं जिणवरेदेित् ॥' इहलोकभयपरित्यागः १, परलोकभयवर्जनम् २, पुरुषाद्यदक्षणात्राणभयत्यागः ३, आत्मरक्षोपायदुर्गाद्यभावागुप्तिभयत्यागः ४, मरणभयपरित्यागः ५, वेदनाभयत्यागः ६, विद्युत्पाताद्याकस्मिकभयपरित्यागः ७ । मायाशत्यं माया परवचनं तत्परिहारः सम्यत्तवस्य गुणः १, मिथ्यादर्शनशत्यं तत्त्वार्थभ्रद्धानाभावः तत्त्यागः सम्यत्तवस्य गुणः २, निदानशत्यं विषयमुखाभिलाषः तस्य परित्यागः सम्यत्तवस्य गुणः ३, एवं एकत्रीकृताः अष्टचत्वारिशन्यूलगुणाः जघन्यपातस्य सम्यग्देषेः भवन्ति । सम्यत्तवस्य

दूर करना उपबृंहण अथवा उपगृहन नामका गुण है। धर्मके विध्वंस करनेवाले क्रोध, मान, माया, लोभ वगैरह कारणोंके होते हुए भी धर्मसे च्युत न होना और दूसरें यदि धर्मसे च्युत होते हों तो उनको धर्ममें स्थिर करना स्थितिकरण गुण है। जिन भगवानके द्वारा उपदिष्ट धर्मरूपी अमृतमें नित्य अनुराग रखना, जिनशासनका सदा अनुरागी होना, अथवा जैसे तुरन्तकी व्याही दुई गाय अपने बच्चेसे स्नेह करती है वैसे ही चतुर्विध संघमें अकृत्रिम स्नेह करना वात्सल्य गुण है। सम्यग्दर्शन, सम्याद्वान, सम्यक चारित्र और तप के द्वारा आत्माका प्रकाश करना और महापूजा महादान वगैरह के द्वारा जैन धर्मका प्रकाश करना अर्थात् ऐसे कार्य करना जिनसे जिनशासनका लोकमें उद्योत हो. आठवाँ प्रभावना गुण है। ये सम्यक्तवके पचीस गुण है। टीकाकारने अपनी संस्कृत टीकामें सम्यक्तवके ६३ गुण बतलाये हैं। और उसमेंसे ४८ को मूलगुण और १५ को उत्तर गुण कहा है। सम्यक्तको गुणोंके मूल और उत्तर मेद हमारे देखनेमें अन्यत्र नहीं आये। तथा इन त्रेसठ गुणोंमें से कुछ गुण पुनरुक्त पङ्जाते हैं। फिरमी पाठकोंकी जानकारी लिये उन शेषगुणेंका परिचय टीकाकारके अनुसार कराया जाता है। सम्यक्लके आठ गुण और हैं-संवेग, निर्वेद, निन्दा, गर्हा, उपराम, भक्ति, अनुकम्पा और वात्सल्य। धर्म और धर्मफलमें अखन्त अनुराग होना संवेग है। संसार, शरीर और भोगोंसे विरक्त होना निवेंद है। निन्दा खर्य की जाती है और गर्हा गुरु वगैरहकी साक्षीपूर्वक होती है। क्षमाभावको उपराम कहते हैं। सम्यग्दर्शन, सम्यग्नान और सम्यक्चारित्रकी तथा सम्यादृष्टि, सम्याज्ञानी, और चारित्रवानोंकी भक्ति करना भक्ति है। सब प्राणियोंपर दया करना अनुकम्पा है । साधर्मी जर्नोर्मे वात्सल्य होता है । ये सम्यक्त के आठ गुण हैं । तथा श्राह्म, कांक्षा, विचिकित्सा. अन्यदृष्टिप्रशंसा, अन्यदृष्टिसंस्तव, ये सम्यग्दृष्टिके अतिचार हैं । जैसे निर्प्रन्थोंकी मुक्ति कही है वैसेही सप्रन्थ गृहस्थोंकी भी मुक्ति होसकती है क्या ! ऐसी शंका नहीं करनी चाहिये । यह सम्यक्तका शंका अतिचारसे बचने रूप प्रथम गुण है। इस छोक और पर लोकके भोगोंकी चाहको कांक्षा कहते हैं । इस कांक्षा अतिचारसे बचना सम्यक्ष्यका दूसरा गुण है । रतन्त्रयसे मण्डित निर्प्रन्य साधओंके मलिन शरीरको देखकर ग्लानि करना विचिकित्सा है, और उसका न करना सम्यक्तका तीसरा गुण है ! मिथ्यादृष्टियोंके झान और चारित्रकी मनसे तारीफ करना प्रशंसा है, और उसका न करना सम्यक्तवका चौथा गुण है। मिध्यादृष्टिमें गुण हो अथवा न हों, उनका वचनसे बखान करना संस्तव है, और उसका न करना सम्यक्त्वका पाँचवा गुण है। इस तरह पाँच अतिचारोंको

मूल्युणाः अष्टचरवारिंशरसंख्योपेताः कथिताः तर्हि उत्तरगुणा के इति चेदुच्यते । 'मय १ मांस २ मधु ३ खागः प्रधोदुम्बरवर्जनम्' ८, तथा 'द्यूतं १ मांसं २ सुरा ३ वेदया ४ पापिद्धः ५ परदारता ६ । स्तेयेन ७ सह सप्तेति व्यसनानि विदूर्यत् ॥' इत्यष्टौ मूल्युणाः सप्त व्यसनानि च इति प्रधविंशतिसंख्योपेताः (१) जवन्यपात्रस्य सम्यग्दष्टेरुत्तरगुणा भवन्ति १५ । एवं त्रिषष्टिः सम्यक्त्वस्य गुणाः ६३ । प्रधाना मुख्या यस्य स सम्यक्त्वगुणप्रधानः स पुमान् देवेन्द्रनरेन्द्रवन्दितो भवति, देवेन्द्राः सौधर्मेन्द्रादयः नरेन्द्राः चक्रवर्खादयः तैः सम्यग्दिष्टिर्नरः वन्दितः नमस्करणीयः पूजनीयो भवति । त्यक्तवतोऽपि व्यत्रहितोऽपि द्वादशवतरहितोऽपि, अपिशच्दात् वैतसम्यक्त्वसहितोऽपि, सम्यक्तवान् स्वर्गसुखं सौधर्मादिदेवलोकसुखं शर्मप्राप्नोति लभते । सम्यग्दिष्टः सम्यवस्थेन कल्पवासिदेवानामाधुर्वभ्यते 'सम्यक्तवं च' इति वचनात् । कीदक्षं स्वर्गसुखम् । उत्तमं सर्वश्रेष्ठं प्रशस्य सुखम् । पुनः कीदक्षम् । विविधम् अनेकप्रकारं सौधर्माद्यन्युत्सर्गपर्यन्तं विमानदेवाङ्गनाविकिया-सुद्भवम् ॥ ३२६ ॥

## सम्माइद्वी जीवो दुग्गदि-हेदुं ण बंधदे कम्मं। जंबहु-भवेसु बद्धं दुक्कम्मं तं पि णासेदिं॥ ३२७ ॥

[ छाया-सम्यद्धिः जीवः दुर्गतिहेतु न बधाति कर्म । यत् बहुभवेषु बद्धं दुष्कर्म तत् अपि नाशयति ॥ ] सम्य-य्हिः जीवः कर्म अञ्चभायुर्नामनीचयोत्रादिकं न बधाति प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशबन्धैः बन्धनं न करोति । किंभूतं कर्म ।

छोड़ने से सम्यक्तवके पांच गुण होते हैं। तथा सात प्रकारके भयको त्यागनेसे सात गुण होते हैं, जो इस प्रकार हैं-इस लोकसम्बन्धी भयका स्थाग, परलोकसम्बन्धी भयका त्याग, कोई पुरुष वगैरह मेरा रक्षक नहीं है इस प्रकारके अरक्षाभयका स्वाग, आत्मरक्षाके उपाय दुर्ग आदिके अभावमें होनेवाले अगुप्ति भयका स्थाग, मरण भयका स्थाग, वेद ना भयका स्थाग और विजली गिरने आदि ह्या आकस्मिक भयका त्याग् । तीन शल्योंके त्यागरे तीन गुण होते हैं । भायाशल्य अर्थात् दूसरों को ठगने आदिका स्याग, तत्त्वार्थ श्रद्धानके अभावरूप मिथ्यादर्शन शल्यका स्याग, विषयसुखकी अभिलाषारूप निदान शल्यका लाग । इस तरह इन सबको मिलानेपर सम्यग्दृष्टिके (२५+८+५ +७+३=४८) अङ्तालीस मूळ गुण होते हैं। तथा भद्य, मांस, मधु और पाँच उदुम्बर फर्लोका ब्याग और जुआ मांस मदिरा वेश्या शिकार परस्त्री और चोरी इन सात व्यसनोंका त्याग, इस तरह आठ मूल गुणों और सातों व्यसनोंके स्यागको मिलानेसे सम्यक्तको १५ उत्तर गुण होते हैं। सम्यक्तवे इन ६३ गुणोंसे विशिष्ट व्यक्ति सबसे पुजित होता है। तथा वत न होनेपर भी वह देवलोकका सुख भोगता है क्योंकि सम्यक्तवको कल्पवासी देवोंकी आयुके बन्धका कारण बतलाया है। अतः सम्यर्द्धः जीव मरकर सौधर्म आदि खर्गीमें जन्म लेता है और वहाँ तरह तरहके सुख भोगता है ॥ ३२६ ॥ अर्थ-सम्यग्दष्टि जीव ऐसे कर्मीका बन्ध नहीं करता जो दुर्गतिके कारण हैं । बाल्कि पहले अनेक भवोंमें जो अशुभ कर्म बाँचे हैं उनका भी नाश कर देता है ॥ भावार्थ-सम्प-ग्दृष्टिजीव दूसरे आदि नरकोंमें लेजाने वाले अञ्चम कर्मीका बन्ध नहीं करता। आचार्यीका कहना है-'नीचे के छः नरकोंमें, ज्योतिष्क, व्यन्तर और भवनवासी देवोंमें तथा सब प्रकारकी स्त्रियोंमें सम्यग्दृष्टि जन्म नहीं लेता । तथा पांच स्थावर कायोंमें, असंज्ञी पञ्चेन्द्रियोंमें, निगोदियाजीवोंमें और कुभोगभूमियोंमें सम्यग्दृष्टि नियमसे उत्पन्न नहीं होता।' रविचन्द्राचार्यने भी कहा है कि नीचेकी छः

१ प व्रतसमस्त्रसिहतोऽपि। २ व दुगाइ। ३ ग तं पणासेति। ४ व अविरइसम्माइट्टी वहुतस हत्यादि। कार्तिके० ३०

दुर्गतिहेतुर्दुर्गतिकारणं द्वितीयादिनरकगमनहेतुः ज्योतिष्कव्यन्तरभवनवासिसर्वश्रीद्वादशमिथ्यावादेषु उत्पत्तिकारणं कमं न बभ्रातीत्यर्थः । तदिप प्रसिद्धं दुःकमं अग्रभकमं नाशयति रफेटयति समयं समयं प्रति गुणश्रेणिमात्रनिर्जरणं करोति निर्जरामुखेन विनाशयतीत्यर्थः । तत् किम् । यत् बहुभवेषु नरनारकायनेकभवेषु बद्धं कमंबन्धनविषयं नीतं सम्यरदृष्टि-दुर्गतिकारणं कमं न बभ्राति । किं नाम दुर्गतिरिति चेत् आचार्या ब्रुवन्ति । ''छसु हेद्विमासु पुढवी जोइसवणभवणसव्य-इत्थीसु । बारसिनच्छावादे सम्माइद्विस्त णिय उववादो ॥" ''पंचसु थावरवियत्वे असणिणगोदेसु मेच्छकुभूभोगे । सम्माइद्वी जीवा णो उववर्जति णियमेण ॥" तथा रविचन्द्राचार्यणोक्तं च । ''षद्क्षधःपृथ्वीयु ज्योतिर्वनभवनजेषु च स्त्रीषु । विकलैकेन्द्रियजातिषु सम्यग्दर्थने चोत्पत्तिः ॥" तथा समन्तभद्रस्त्रामिनोक्तं च । "सम्यग्दर्शनगुद्धा नारकतिर्यद्भुप्तक्रवीत्वानि । दुःकुलविकृताल्पायुर्दरिद्रतां च व्रजन्ति नाप्यव्रतिकाः ॥" "दुर्गतावायुषो बन्धे सम्यक्तवं यस्य जायते । गतिच्छेदो न तस्यास्ति तथाप्यल्पतरा स्थितिः ॥" "न सम्यक्त्वसमं किन्वित्त्रैकाल्ये त्रिजगत्यि । श्रेयोऽश्रेयश्च मिथ्यात्वसमं नान्यत् तन्भृताम् ॥" इत्यविरतसम्यग्दष्टेश्चेष्यन्यपात्रस्य सागारिणः केवलसम्यक्त्वमेव धर्ममेदः प्रथमं निरूपितः ॥ ३२०॥ अथ दितीयदश्चिकश्चवक्त्रकृत्यणं लक्ष्यति गाथाद्वयेन—

#### बहु-तस-समण्णिदं जं मर्ज्जं मंसादि णिदिदं दवं । जो ण य सेवदि णियदं सो दंसण-सावओ होदि ॥ ३२८ ॥

[छाया-बहुत्रससमन्वितं यत् मयं मांसादि निन्दितं द्रव्यम् । यः न च सेवते नियतं स दर्शनश्रावकः भवति ॥] स प्रसिद्धः दर्शनश्रावकः सम्यक्तवपूर्वकश्रावकः दर्शनिकश्रतिमापरिणतः श्राद्धो भवति । स कः । यः दर्शनिकश्रावकः यत् मयं सुराम् आसवं न सेवते न भक्षयति नाति न पिबति।च पुनः, मांसादि निन्दितं द्रव्यं मांसं पर्ल पिश्चितं द्विधातुजम् आदि-

प्रथिवियोंमें, ज्योतिष्क व्यन्तर और भवनवासी देवोंमें, क्षियोंमें, विकलेन्द्रियों और एकेन्द्रियोंमें सम्यग्दृष्टि की उत्पत्ति नहीं होती। समन्तभद्र खामीने भी कहा है-'सम्यग्दर्शनसे शुद्ध वतरहित जीव भी मर-कर नारकी, तिर्यञ्च, नपुंसक, और स्त्री नहीं होते, तथा नीचकुलवाले, विकलाङ्ग, अल्पाय और दरिद्र नहीं होते।' किन्तु यदि किसी जीवने पहले आयुबन्ध कर लिया हो और पीछे उसे सम्यक्त्वकी प्राप्ति हुई हो तो गतिका छेद तो हो नहीं सकता, परन्त आयु छिदकर बहुत थोड़ी रह जाती है। जैसे राजा श्रेणिकने सातवें नरककी आयुका बन्ध किया था । पीछे उन्हें क्षायिक सम्यक्त हुआ तो नरक गतिमें तो उनको अवस्य जाना पड़ा परन्त सातवें नरककी आयु छिदकर प्रथम नरककी जघन्य आयु शेष रह गई। अर्थात् ३३ सागरसे घटकर केवल चौरासी हजार वर्षकी आयु शेष रह गई। अतः सम्यग्दष्टि जीव दुर्गतिमें लेजानेवाले अञ्चम कर्मका बन्ध नहीं करता। इतना ही नहीं बल्कि पहले अनेक भवोंमें बांघे हुए अञ्चभ कर्गोंकी प्रतिसमय गुणश्रेणि निर्जरा करता है। इसीसे सम्यक्तिका माहास्म्य बतलाते हुए खामी समन्तभद्रने कहा है कि 'तीनों लोकों और तीनों कालोंमें सम्यक्खके बराबर कल्याणकारी वस्तु नहीं है और मिथ्यात्वके समान अकल्याणकारी वस्तु नहीं है। इस प्रकार गृहस्थ धर्मके बारह भेदोंभेंसे प्रथम भेद अविरतसम्यग्दष्टिका निरूपण समाप्त हुआ ॥ ३२७॥ आगे दो गायाओंसे दूसरे मेद दर्शनिकका लक्षण कहते हैं। अर्थ-बहुत त्रसजीवोंसे युक्त मद्य, मांस आदि निन्दनीय वस्तुओंका जो नियमसे सेवन नहीं करता वह दर्शनिक श्रावंक है ॥ भावार्थ-दर्शनिक श्रावक, दो इन्द्रिय, ते इन्द्रिय, चौइन्द्रिय और पश्चेन्द्रिय जीव जिसमें पाये जाते हैं ऐसा शराब और मांस तथा आदि शब्दसे चमड़ेके पात्रमें रखे हुए हींग, तेल, घी और जल वगैरह, तथा मधु, मक्खन, रात्रिभोजन, पश्च उदुम्बर फल, अचार, मुख्बे, धुना हुआ अनाज नहीं खाता और न सात

शब्दात् चर्मगतिहिङ्कतैलघृतजलादिमधुनवनीतं कांजिकं रात्रिभोजनं सजन्तुफलपश्चकं संथानकं द्विधान्यादिकं घूतादिसप्त-व्यसनं च न सेवते न भजते, नियमात् निश्चयपूर्वकम्, नाश्चाति न सेवते च । कीदक्षम् । मद्यमांसमधुचर्मपात्रयतजलघृत-तैलमध्वादिकं बहुत्रससमन्वितं द्वित्रिचतुःपश्चेन्द्रियजीवसहितम् ॥ ३२८ ॥

## जो दित-चित्तो कीरदि पवं पि वयं णियाण-परिहीणो । वेरग्ग-भाविय-मणो सो वि य दंसण-गुणो होदि ॥ ३२९ ॥

्छाया -यः हढिचितः करोति एवम् अपि व्रतं निदानपरिहीनः । वैराग्यभावितमनाः सः अपि च दर्शनगुणः भवति ॥ ] च पुनः, सोऽपि न पूर्वः पूर्वोक्तः इत्यपिशन्दार्थः । दर्शनगुणः दार्शनिकः श्रानको भवति । स कः । यः एवं पूर्वोक्तं मद्यादिवर्जनलक्षणं वृतं नियमं प्रतिज्ञां प्रत्याख्यानं करोति विद्धाति । कीदृक्षः । दृबचित्तः निश्रलमनाः, माया-कपटपाषण्डरहित इत्यर्थः । पुनः किलक्षणः । निदानपरिहीणः, निदानम् इहलोकपरलोकसुखाभिलाषलक्षणं तेन रहितः निदानरहितः । पुनः कथंभूतः । वैराग्यभावितमनाः, वैराग्येण भवाजभोगविरतिलक्षणेन भावितं मनः चित्तं यस्य स व्यसनोंका ही सेवन करता है। ये सभी वस्तुए निन्दनीय हैं। शराब पीनेसे मनुष्य बदहोश हो जाता है, उसे कार्य और अकार्यका ज्ञान नहीं रहता । मांस त्रस जीवोंका घात किये निना बनता नहीं, तथा उसे खाकर मी मनुष्य निर्देयी और हिंसक बनजाता है। शहद तो मधुमिनखयोंके घातसे बनता है तथा उनका उगाल है। पीपल, बद्द, गूलर वगैरहके फलोंमें त्रसंजीत प्रत्यक्ष देखे जाते हैं। चमड़ेमें रखी हुई वस्तुओंके खानेसे मांस खानेका दोष लगता है। रात्रिभोजन तो अनेक रोगोंका घर है। अतः इन चीजोंका सेवन करना उचित नहीं है। तथा सप्त व्यसन भी विपत्तिके घर हैं। जुआ खेलनेसे पाण्डवोंने अपनी द्रौपदीतकको दावपर लगा दिया और फिर महाकष्ट भोगा । मांस खानेका व्यसनी होनेसे राजा बकको उसकी प्रजाने मार डाला । शराव पीनेके कारण यादववंश द्वीपायन मुनिके क्रोधसे नष्ट होगया । वेश्या सेवन करनेसे चारुदत्तकी बड़ी दुर्गति हुई । चोरी करनेसे शिवदत्तको कष्ट उठाना पड़ा शिकार खेलनेसे ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती मरकर नरकमें गया । और परस्रीगामी होनेसे रावणकी दुर्गति हुई। अतः व्यसन भी बुराईयोंकी जड़ हैं। फिर सम्यग्दष्टि तो धर्मकी मूर्ति है। वह भी यदि अमक्ष्य वस्तुओंको खाता है और अन्याय करता है तो अपनेको और अपने धर्मको मलिन करने और लजानेके सिवा और क्या करता है ! अतः इनका स्थामीही दर्शनप्रतिमाका धारी होता है ॥ ३२८॥ अर्थ-वैराग्यसे जिसका मन भीगा हुआ है ऐसा जो श्रावक अपने वित्तको दृढ़ करके तथा निदानको छोड़कर उक्त बतोंको पालता है वही दर्शनिक श्रावक है।। भावार्थ-जो श्रावक संसार, शरीर और भोगोंसे विरक्त होकर तथा इस लोक और परलोकके विषय सुखकी अभिलाषाको छोड़कर निश्चल चित्तसे पूर्वीक्त व्रतींका पालन करता है वही दर्शनिक श्रावक कहा जाता है। टीकाकारने गाथा के 'वि' शब्दका 'भी' अर्थ करके यह अर्थ किया है कि केवल पूर्वोक्तही दर्शनिक श्रावक नहीं होता किन्तु इस गाथामें बतलाया हुआ भी दर्शनिक श्रावक है किन्तु यहाँ हमें 'वि' शब्दका अर्थ 'ही' ठीक प्रतीत होता है; क्यों कि पहली गायामें जो दर्शनिक आवकका खरूप बतलाया है उसीके ये तीन विशेषण और हैं। प्रथम तो उसे अपने मनमें दृढ़ निश्चय करके ही व्रतोंको स्वीकार करना चाहिये: नहीं तो परीषह आदिसे कष्ट पानेपर व्रतकी प्रतिक्रासे चिंग सकता है । दूसरे,

१ आदर्शे तु 'तैलरामठादिक' इति पाठः। २ **छ म स ग** ददनित्तो जो कुम्बदि। ३ व दंसणप्रतिमा पंचा बलासि ।

वैराग्यभावितमनाः, भवाङ्गभोगेषु विरक्तिवत्त इल्रयः । तथा वसुनन्दिसिद्धान्तिना गाधात्रयेण दर्शनिकस्य लक्षणमुक्तं च । "पंजुंबरसिद्धाई सक्त वि वसणाइ जो विवज्जेइ । सम्मक्तिबुद्धमई सो दंसणसावओ भणिओ ॥ उंबरवडपिंपलपिंपरीयसंधाणतरु-पसूणाई । णिचं तससंसिद्धाई ताई परिवज्जिदव्वाई ॥ जूवं मर्ज्जं मंसं वेसा पारद्धि चोरपरदार । दुग्गइगमणसोदाणि हेदुभूदाणि पावाणि ॥" इति दर्शनिकश्रावकस्य द्वितीयो धर्मः प्ररूपितः ॥ ३२९ ॥ अथ व्यतिकश्रावकं प्रकाशयित –

#### पंचाणुबय-धारी गुण-वय-सिक्खा-वएहिं संजुत्तो । दिढ-चित्तो सम-जुत्तो णाणी वय-सावओ होदि ॥ ३३० ॥

[ छाया-पन्नाणुवतधारी गुणवतिश्विवावतैः संयुक्तः । दृढचिक्तः शमयुक्तः ज्ञानी वतश्रावकः भवति ॥ ] भवति अस्ति । कोऽसौ । वतश्रावकः । शृणोति जिनोदितं तत्त्वमिति श्रावकः, व्रतेन नियमेन अहिंसादिलक्षणेनोपलक्षितः श्रावकः वतश्रावकः । कथंभूतः । पन्नाणुवतधारी, अणुवतानि स्थूलहिंसानृतस्तेयाव्रद्धपरिष्रहिदरितलक्षणानि पन्न च तानि अणुवतानि पन्नाणुवतानि धरतीत्येवंशीलः पन्नाणुवतधारी, पन्नस्थूलअहिंसादिवतधारी । पुनः कीटक् । गुणवतिश्वावतैः संयुक्तः, गुणवतैः दिखत १ देशवत २ अनर्थदण्डविरतिवतिक्षिभः, शिक्षावतैः सामायिक १ प्रोषधोपनास २ भोगोपभोगन्वस्तुसंख्या ३ अतिथिसंविभाग ४ वतैश्वतृभिश्च संयुक्तः सहितः । पुनः कथंभूतः । दृढचिक्तः निश्चलमनाः उपसर्गपरिषदानिदिभिरखण्डितवतः । पुनः किलक्षणः । शमयुक्तः उपशमसाम्यसंवेगादिपरिणामः । पुनः कीटक् । ज्ञानी आत्मशरीरयोभेदः विज्ञानसंयुक्तः श्रुभाश्चभपुण्यपापहेयोपादेयज्ञानविज्ञानवान् ॥ ३३० ॥ अत्र प्रथमणुवतं गाथाद्वयेनाह—

## जो वावरेई सदओ अप्पाण-समं परं पि मण्णंतो । णिंदण-गरहण-जुत्तो परिहरमाणो महारंभे ।। ३३१ ॥

इस लोक और परलोकमें विषयभोगकी प्राप्तिकी भावनासे ब्रतोंका पालन नहीं करना चाहिये, क्यों कि जैन वताचरण भोगोंसे निवृत्तिके लिये हैं. भोगोंमें प्रवृत्तिके लिये नहीं । तीसरे, उसका मन संसार के भोगोंसे उदासीन होना चाहिये। मनमें वैराग्य न होते हुए भी जो छोग त्यागी वन जाते हैं वे त्यागी बनकर भी विषयकषायका पोषण करते हुए पाये जाते हैं। इसीसे शास्त्रोंमें शस्यरहितको ही बती कहा है। अतः इन तीन बातोंके साथ जो पूर्वोक्त बतोंको पालता है वही दर्शनिक श्रावक है। किन्तु जो मनमें राग होते हुए भी किसी छैकिक इच्छासे त्यागी बन जाता है वह बती नहीं है। आचार्य वसनिन्द सिद्धान्तचन्नवर्तीने तीन गाथाओंने द्वारा दर्शनिकका लक्षण इस प्रकार कहा है-'जो सम्यादृष्टि जीव पाँच उदम्बर फलोंका और सात व्यसनोंका सेवन नहीं करता वह दर्शनिक श्रावक है। १। गूलर, वड़, पीपल, पिलखन और पांकर ये पाँच उदुम्बर फल, अचार तथा वृक्षोंके फुल इन सबमें सदा त्रस जीवोंका वास रहता है, अतः इन्हें छोड़ना चाहिये। २। जुआ, मद्य, मांस, वेश्या, शिकार, चोरी, परस्री ये सात पाप दुर्गितिमें गमनके कारण हैं, अतः इन्हें भी छोड़ना चाहिये । ३ । इस प्रकार द्वितीय दर्शनिक श्रावकका खरूप बतलाया ॥ ३२९ ॥ अब वती श्रावकका खरूप बतलाते हैं। अर्थ-जो पाँच अणुवतोंका धारी हो, गुणवत और शिक्षावतोंसे युक्त हो, ददचित्त समभावी और ज्ञानी हो वह वती श्रायक है।। भावार्थ-जो जिन भगवानके द्वारा कहे हुए तस्वोंको सनता है उसे श्रावक कहते हैं, और जो श्रावक पाँच अणुवत, तीन गुणवत और चार शिक्षावर्तोंका धारी होता है उसे बती श्रावक कहते हैं [ वह उपसर्ग परीषह आदि आनेपर भी बतोंसे विचलित नहीं होता तथा साम्यभावी और हेय उपादेयका जानकार होता है ] | ३३० | आगे दो गायाओंसे प्रथम अपुत्रत

१ स वयेहिं। र म वावरइ (वावारइ १) २ म महारंभी।

[ छाया-यः व्यापारयति सदयः आत्मसमं परम् अपि मन्यमानः । निन्दनगईणयुक्तः परिहरमाणः महारम्भान् ॥ ] यः श्रावकः सदयः मनोवाकायकृतकारितानुमतप्रकारेण द्वीन्द्रियादित्रसजीवरक्षणपरः कृपापरः व्याप्रणोति गृहहृदृादिव्यापारं करोति । कीटक् सन् । परं पि परमपि प्राणिनं जीवम् आत्मना समं स्वात्मना सदशं परजीवं मन्यमानः श्रद्धानः जानन् पर्यक्रपि । पुनः कीटक् । निन्दनगर्हणयुक्तः आत्मना आत्मसाक्षिकं स्वदोषप्रकाशनं निन्दनं गुरुसाक्षिकं दोषप्रकाशनं गर्हणं, निन्दनं स्वगर्हणं च निन्दनगर्हे ताभ्यां निन्दनगर्हाभ्यां युक्तः सहितः । पुनः कथंभूतः । महारम्भान् परिहरमाणः कृषिभूमिविदारणाप्रदाहागालितजलसेकशकटनीवाहनादिवनस्पतिच्छेदनाद्यनेकप्रकारान् महारम्भान् पापव्यापारान् परिहरमाणः स्वजन् परिहर् निवृतिं कुर्वाणः इसर्थः ॥ ३३१ ॥

## तस-घादं जो ण करदि मण-वय-काएहि णेव कारयदि'। कुवंतं पि ण इच्छदि पढम-वयं जायदे तस्स ॥ ३३२ ॥

िछाया-त्रसघातं यः न करोति मनोवचःकायैः नैव कारयति । कुर्वन्तम् अपि न इच्छति प्रथमवृतं जायते तस्य ॥ी तस्य सम्यग्दष्टेः श्रावकस्य प्रथमवर्तं हिंसाविरतिवृतं जायते उत्पद्यते । तस्य कस्य । यः श्रावकः वृत्सचातं न करोति वृत्सानां शंखशुक्तिभूलताजलौकाकृमिकीटकादिकुन्धृदेहिकामः कुणकीटिकायुकावृश्चिकादिपतङ्गन्रमरदंशमशक-मक्किकादिपञ्चमृगमनुष्यादिजीवानां जङ्कमानां घातः तत्र संघातं त्रसहिंसनं प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं न करोति न विद्धाति । कैः कृत्वा । मनोवचःकायैः मनसा वचनेन शरीरेण च तैरेव कारयति कुर्वन्तं नैव प्रेरयति । अपि पुनः कुर्वन्तं हिंसादिकर्म कुर्वाणं नैव इच्छति न अनुमनुते अनुमोदनां न करोति मनोवचनकायैः । तथाहि । खयमात्मना मनसा कृत्वा त्रसंबंधं त्रसानां घातं हिंसनं प्रमत्त्रयोगात् प्राणव्यपरोपणं न करोति इत्येको भङ्गः । १ । मनसा परपुरुषं संप्रेर्य त्रसजीव-घातं नैव कारयति । मनसि मध्ये एवं चिन्तयति । एनं पुरुषं कथयित्वा त्रसजीवधातं कारियध्यामि इति चिन्तनं न विद-धातीत्यर्थः । इति द्वितीयो भङ्गः । २ । मनसा त्रसघातं कुर्वन्तं पुरुषं नानुमोदयति, त्रसघातं कुर्वन्तं नरं रङ्का अनुमोदनां द्वर्षे प्रमोदं न करोतील्यर्थः । इति तृतीयो भन्नः । ३ । स्वयं स्वकीयवचनेन कृत्वा त्रसकायिकजीववधं हिंसनं बाधां प्रमन्त-योगात् प्राणन्यपरोपणं न करोति । मया हिंसा कृता हिंसां करोमि करिष्यामीति वचनं न वदति । इति चतुर्थी भङ्गः । ४ । वचनेन परजनं प्रेरियत्वा त्रसकायिकानां हिंसां घातं बाधां प्राणव्यपरोपणं न कारयति । इति पश्चमो भङ्गः । ५ । वचनेन को कहते हैं। अर्थ-जो श्रावक दयापूर्वक व्यापार करता है, अपने ही समान दूसरोंको भी मानता है, अपनी निन्दा और गर्ही करता हुआ महाआरम्भको नहीं करता ॥ भावार्थ-जो श्रावक दूसरे जीवोंको भी अपनेही समान मानकर अपना सब काम दयाभावसे करता है जिससे किसीको किसीभी तरहका कष्ट न पहुँचे। यदि उससे कोई गल्ती होजाती है तो खयं अपनी निन्दा करता है और अपने गुरु वगैरहसे अपने दोषका निवेदन करते हुए नहीं सकुचाता। तथा जिनमें त्रस हिंसा अधिक होती है ऐसे कामोंको नहीं करता । जैसे भट्टा लगाना, जंगल फुकवाना, तालाव सुखाना, जंगल काटना आदि और उतना ही व्यापार करता है जितना वह स्वयं कर सकता है ॥ ३३१ ॥ अर्थ-तथा जो मन वचन और कायसे त्रसजीवोंका घात न खयं करता है, न दूसरोंसे कराता है और कोई खयं करता हो तो उसे अच्छा नहीं मानता, उस श्रावकके प्रथम अहिंसाणुवत होता है ॥ भावार्थ-शंख, सीप, केंचुआ जौंक, कीड़े, चींटी, खटमल, जूं, बिच्छु, पतिंगे, भौरा, डांस, मच्छर, मक्खी, पशु, मृग और मनुष्य वगैरह जंगम प्राणियोंकी मनसे, बचनसे, कायसे खयं हिंसा न करना, दूसरोंसे हिंसा न कराना और कोई करता हो तो उसको प्रोत्साहित न करना अहिंसाणुवत है। मन वचन कार्य और कृत, कारित, अनु-मोदनाको मिलानेसे नौ भंग होते हैं जो इस प्रकार हैं-अपने मनमें त्रसजीवोंको मारनेका विचार नहीं करता १ । दूसरे पुरुषके द्वारा त्रसजीवोंका घात करनेका विचार मनमें नहीं लाता. अर्थात् ऐसा नहीं

१ ग कायेहिं णेय करबदि ।

त्रसजीवानां धातं नानुमोदयति । मया हिंसादिकमेंदं समीचीनं कृतं तथा करोमि करिष्यामीति वचनानुमोदनं वचनेन हषें। क्रवनं न करोति । इति षष्टो भङ्गः । ६ । स्वयं स्वात्मना कायेन कृत्वा त्रसकायिकानां जीवानां धातं प्राणव्यपरोपणं न करोति । मया हिंसा कृता हिंसा करोमि करिष्यामीति कायेन इति न करोति । इति सप्तमो भङ्गः । ७ । कायेन परजनं प्रेयं त्रसकायिकानां प्राणिनां हिंसां पीडां बाधां प्राणव्यपरोपणं त्रसघातं न कारयति । इति अष्टमो भङ्गः । ८ । स्वयं शरीरेण त्रसघातं प्राणव्यपरोपणं नानुमोदयति । तत्कथम् । हिंसाकर्मणि शरीरे सोद्यमबल्भवनं यष्टिमुष्टिपादप्रहारादिदर्शनं, हिंसादिकं दृष्ट्वा श्रुत्वा च हर्षे प्राप्य मस्तकादिदोल्जनं, चौरादिकपीडाकाष्ट्रभक्षणस्गुपात्मक्षयुद्धप्रामादिषु सस्य उत्साहपूर्वकं लोचनाभ्यामवलोकनं कर्णे तद्वार्ताश्रवणेऽपि उत्साहः चैत्यादिककायादिचेष्टनं शरीरानुमोदनादिकं न कर्तव्यम् । इति नवमो भङ्गः । ९ । एवं नव भङ्गाः । तथा मनोवाक्षाययोगैः कृतकारितानुमतिवकल्पैः त्रसजीवानां रक्षानुकम्पा दया कर्तव्या अनृतविरस्यायणुवतेषु ज्ञातव्याः । तथा गृहादिकार्यं विना वनस्पत्यादिपञ्चस्थावरजीवनाधा न कर्तव्या । तथा अहिंसावतस्य

विचारता कि अमुक पुरुषसे कहकर त्रसजीवोंका घात कराऊँगा २ । किसीको त्रस घात करता हुआ देखकर मनमें ऐसा नहीं विचारता कि यह ठीक कर रहा है ३ । वचनसे खयं हिंसा नहीं करता अर्थात् कठोर अप्रिय वचन बोलकर किसीका दिल नहीं दुखाता, न कभी गुस्सेमें आकर यही कहता है कि तेरी जान छुंगा, तुझे काट डाछुंगा आदि ४। यचनसे दूसरोंको हिंसा करनेके लिये प्रेरित नहीं करता कि अमुकको मार डालो ५ । वचनसे त्रस घातकी अनुमोदना नहीं करता कि अमुक मनुष्यने अमुकको अच्छा मारा है ६ । खयं हाथ वगैरह से हिंसा नहीं करता ७ । हाथ वगैरहके संकेतसे दूसरोंको हिंसा करनेकी प्रेरणा नहीं करता ८। और न हाथ वगैरह के संकेतसे किसी हिंसकके कार्यकी सराहना ही करता है अर्थात् लकड़ी, मुष्टी और पैर वगैरहसे प्रहार करनेका संकेत नहीं करता और न हिंसाको देखकर अथवा सुनकर खुशीसे सिर हिलाता है, यदि कोई अपराधीकी भी जान लेता हो, या मझयुद्ध होता हो तो उसे उत्साह पूर्वक देखता नहीं रहता और न कानोंसे सुनकर ही प्रसन्न होता है ९ । इसप्रकार नौ विकल्पों से त्रस जीवोंकी हिंसा नहीं करनी चाहिये । तथा बिना आवस्यकताके जमीन खोदना, पानी बहाना, आग जलाना, हवा करना और बनस्पति काटना आदि कार्यमी नहीं करने चाहिके। अर्थात् बिना जरूरतके स्थावर जीवोंको भी पीड़ा नहीं देनी चाहिये। यह अहिंसा-णुनत है। इसके पाँच अतिचार (दोष) भी छोड़ने चाहियें। वे अतिचार इस प्रकार हैं-बन्ध, वध, छेद, अतिभारारोपण और अन्नपाननिरोध। प्राणीको रस्सी सांकल वगैरहसे ऐसा बाँध देना, जिससे वह यथेच्छ चल फिर न सके यह बन्ध नामका अतिचार है। पालतु जानवरोंको भी जहाँ तक संभव हो खुला ही रखना चाहिये और यदि बांधना आवश्यक हो तो निर्दयतापूर्वक नहीं बांधना चाहिये। लकड़ी, दण्डे, बेंत वगैरहसे निर्दयतापूर्वक पीटना वध नामक अतिचार है। कान, नाक, अंगुलि, लिंग, आंख वगैरह अवयवोंको छेदना भेदना छेदनामका अतिचार है। किसी अवयवंके विषाक्त होजानेपर द्याबुद्धिसे डाक्टरका उसे काट डालना इसमें सम्मिलित नहीं है। लोभमें आकर घोड़े वगैरहपर उचित भारसे अधिक भार लादना या मनुष्योंसे उनकी शक्तिके बाहर काम लेना अतिभारारोपण नामका अतिचार है। गाय, भैंस, बैल, घोड़ा, हाथी, मनुष्य,पक्षी वगैरह को भूख प्यास वगैरहकी पीड़ा देना अनपाननिरोध नामका अतिचार है। ये और इस प्रकारके अतिचार अहिंसाणुवतीको छोड़ने चाहिये। इस वतमें यमपाल नामका चाण्डाल प्रसिद्ध हुआ है। उसकी कथा इस प्रकार है—पोदनापुर नगरमें राजा महाबल राज्य करता था। राजाने अष्टाह्नि-काकी अष्टमीके दिनसे आठ दिन तक जीववध न करनेकी घोषणा कर रखी थी। राजपुत्र बलकुमार

पद्यातिचारा वर्जनीयाः । तत्कथमिति चेत् । 'बन्धवधच्छेदातिभारारोपणाञ्चपानिरोधाः ।' निजेष्टदेशगमनप्रतिबन्धकरणं रजुर्श्वलादिभिः बन्धनं बन्धः । १ । यष्टितर्जनवेत्रदण्डादिभिः प्राणिनां ताडनं हननं वधः । २ । दर्णकंबलनासिकाङ्गलिन्लिङ्गप्रजनच्छरादीनाम् अवयवानां विनाशनं छेदः । ३ । न्यायाङ्गारादिधिकभारवाहनं राजदानादिलोभादितिभारारोपणं बहुभारधारणम् । ४ । गोमहिषीवलीवर्दवाजिगजमहिषमानवशकुन्तादीनां छुधातृषादिपीडोत्पादनम् अन्नपानिरोधः । ५ । प्रथमाणुवतधारिणां पद्मातिचारा वर्जनीयाः । अथ प्रथमवते यमपालमातङ्गवलकुमारयोः कथा ज्ञातव्या ॥ ३३२ ॥ अथ द्वितीयवतं गाथाद्वयेन व्यनक्ति—

हिंसा-चयणं ण वयदि कक्कस-वयणं पि जो ण भासेदि। णिद्धुर-वयणं पि तहा ण भासदे गुज्झ-वयणं पि ॥ ३३३ ॥ हिद-मिद-वयणं भासदि संतोस-करं तु सब-जीवाणं। धम्म-पयासण-वयणं अणुबदी होदि' सो बिदिओ॥ ३३४॥

अखन्त मांसप्रेमी था। उसने राजाके उद्यानमें एकान्त देखकर राजाके मेढेको मार डाला और उसे खा गया। मेंद्रेके मारनेका समाचार सुनकर राजा बड़ा क्रुद्ध हुआ और उसने उसके मारनेवालेकी खोज की । उद्यानके मालीने, जो उस समय वृक्षपर चढा हुआ था, मेढ़ेको मारते हुए राजपुत्रको देख लिया था। रात्रिके समय उसने यह बात अपनी स्नीसे कही। राजाके ग्रप्तचरने सनकर राजाको उसकी सूचना दे दी । सुबह होनेपर माली बुलाया गया । उसने सच सच कह दिया । भेरी आज्ञाको मेरा पुत्र ही तोड़ता है' यह जानकर राजा बड़ा रुष्ट हुआ और कोतवालको आज्ञा दी कि राजपत्रके नौ दुकड़े कर डालो । कोतवाल कुमारको वधस्थान पर ले गया और चाण्डालको बुलानेके लिये आदमी गया। आदमीको आता हुआ देखकर चाण्डालने अपनी स्त्री से कहा-'प्रिये, उससे कह देना कि चाण्डाल दूसरे गांव गया है'। और इतना कह कर घरके कोनेमें छिप गया। कोतवालके आदमीके आवाज देनेपर चाण्डालनीने उससे कह दिया कि वह तो दूसरे गांव गया है। यह सुनकर वह आदमी बोला—'वह बड़ा अभागा है।आज राजपुत्रका वध होगा। उसके मारनेसे उसे बहुतसे वस्नाभूषण मिलते।' यह सुनकर धनके लोभसे चण्डालनीने हाथके संकेतसे चण्डालको बता दिया, किन्तु मुखसे यही कहती रही कि वह तो गांव गया है। आदमीने घरमें घुसकर चण्डालको पकड़ लिया और वध-स्थानपर लेजाकर उससे कुमारको मारनेके लिये कहा। चाण्डालने उत्तर दिया-आज चतर्दशीके दिन मैं जीवघात नहीं करता। तब कोतवाल उसे राजाके पास लेगया और राजासे कहा—'देव. यह राजकुभारको नहीं मारता। चाण्डाल बोला-'खामिन् ! मुझे एक बार सांपने इस लिया और मैं मर गया। लोगोंने मुक्के स्मशानमें ले जाकर रख दिया। वहाँ सवैषिध ऋद्भिके धारी मुनिके शरीरसे लगकर बहनेवाली वायुसे मैं पुनः जीवित होगया । मैंने उनके पास चतुर्दशीके दिन जीविहसा न करनेका व्रत ले लिया। अतः आज मैं राजक्रमारको नहीं मार्कंगा। देव जो उचित समझें करें। अस्पृत्य चाण्डालके व्रतकी बात सोचकर राजा बहुत रुष्ट हुआ। और उसने दोनोंको बन्धवाकर तालाबमें फिकवा दिया। प्राण जानेपर भी अहिंसा वृतको न छोड्नेवाले चाण्डालपर प्रसन्न होकर जल-देवताने उसकी पूजा की। जब राजा महाबलने यह सुना तो देवताके भयसे उसने भी चाण्डालकी पूजा की और उसे अपने सिंहासनपर बैठाकर अस्पृश्यसे स्पृश्य बना दिया ॥ ३३२ ॥ आगे दो

र स हयदि, स हविदि, रू हवदि।

[ छाया-हिंसावचनं न वदित कर्कशवचनम् अपि यः न भाषते । निष्ठुरवचनम् अपि तथा न भाषते गुग्रवचनम् अपि ॥ हितिमतवचनं भाषते संतोषकरं तु सर्वजीवानाम् । धर्मप्रकाशनवचनम् अण्वती भवित स द्वितीयः ॥ ] स द्वितीयः अण्वती, अण्वि अल्पानि वतानि यस्य स अण्वती भवित स्यात् । स कः । यः द्वितीयाण्वतधारी न वदित न वक्ति न भाषते । किं तृत् । हिंसावचनं हिंसाकरं जीवहिंसाप्रतिपादकं च वचनं वावयं न वक्ति । अपि पुनः यः द्वितीयाण्वती कर्कशवचनं नं भाषते । मूर्करत्वं कठीवदिस्तवं न किंचिजानासीति कर्कशवचनं कर्णकटुकप्रायं न वदित । परेषामुद्वेराजननीं, कुजातिस्त्वम् , मर्म च कटुका मर्मचालिनी, त्वम् अनेकदोषेर्दुष्टः मदापायी अभक्ष्यभक्षकस्त्वम् । परुषां भाषां न भाषते , तव मारयानि तव हस्तपादनासिकादिकं छेदयानि, परस्परिवरोधकारिणी भाषेत्य। त्वित्वचनं निष्ठुरवाक्यं काठिन्यं वाक्यं न भाषते । अपि पुनः गुद्धवचनं न भाषते प्रच्छववचनं कीपुरुषकृतं गुद्धं च गोप्यं वाक्यं न वक्ति । तिर्हे किं भाषते । हितिमतवचनं भाषते । हितं हितकारिवचनं स्वर्गमुक्तिमुखप्राप्तिकरं पथ्यप्रायं हितवाक्यं वदित्, मितं खल्पं मर्यादावचनं भाषते । सर्वजीवानां सर्वेषां प्राणिनां संतोषकरणं प्रमोदोत्यादकं भाषते । तु पुनः, धर्मप्रकाशवचनं धर्मस्य वस्तुस्कपस्य उत्तमक्षमादिदशविधधर्मस्य श्रावकधर्मस्य यतिधर्मस्य वा प्रतिपादकं वाक्यं धर्मोपदेशं वदिते । तथा चोकं च । त्याभलोभभयद्वेषैक्वेलीकं वचनं पुनः । सर्वथा तक्ष वक्तव्यं द्वितीयं तदणुवतम् ॥" "स्थूलमलीकं न वदित न परान् वाद्यति सत्यमिष विषदे । यसद्वदिन्त सन्तः स्थूलमृत्वावविद्यमम् भ्राववचनोपायचिन्तनमपि प्रमत्तयोगादवृत्तमुच्यते ।

गायाओंसे दूसरे अणुवतका खरूप कहते हैं। अर्थ-जो हिंसाका वचन नहीं कहता, कठोर वचन नहीं कहता, निष्ठुर वचन नहीं कहता और न दूसरेकी गुप्त बातको प्रकट करता है। तथा हित मित वचन बोलता है, सब जीवोंको सन्तोषकारक वचन बोलता है, और धर्मका प्रकाश करनेवाला वचन बोलता है, वह दूसरे सत्याणुवतका धारी है ॥ भावार्थ-जिस वचनसे अन्य जीवोंका घात हो ऐसे वचन सल्याणुक्रती नहीं बोळता । जो वचन दूसरेको कडुआ ळगे, जिसके सुनते ही कोध आजाये ऐसे कठोर वचन मी नहीं बोलता, जैसे, 'तू मूर्ख है, तू बैल है, कुछ भी नहीं समझता' इस प्रकारके कर्णकटू रान्द नहीं बोलता । जिसको सुनकर दूसरेको उद्देग हो, जैसे तू कुजात है, शराबी है, कामी है, तुझमें अनेक दोष हैं, मैं तुझे मार डाव्हेंगा, तेरे हाथ पैर काट डाव्हेंगा' इस प्रकारके निष्ठर बचन नहीं बोलता । किन्तु हितकारी वचन बोलता है, और ज्यादा बक बक नहीं करता, ऐसे वचन बोलता है जिससे सब जीवोंको सन्तोष हो तथा धर्मका प्रकाश हो। कहा भी है-'छोभसे, दरसे, द्वेषसे असल वचन नहीं बोळना दूसरा अणुवत है।' खामी समन्तमद्रने रत्नकारंड श्रावकाचारमें सल्याणुवतका खरूप इस प्रकार बतलाया है-'जो स्थूल झूंठ न तो खयं बोलता है और न दूसरोंसे बुलवाता है, तथा सत्य बोलनेसे यदि किसीके जीवनपर संकट आता हो तो ऐसे समयमें सत्यवचन भी नहीं बोलता उसे सस्याणुव्रती कहते हैं'। बात यह है कि मूल व्रत अहिंसा है, शेष चारों व्रत तो उसीकी रक्षाके छिये हैं। अतः यदि सत्य बोळनेसे अहिंसाका घात हो तो ऐसे समय अणुवती श्रायक सत्य नहीं बोळता । असत्य बोलनेके उपायोंका विचार करना भी असलमें ही सम्मिलित है। इस बतके भी पाँच अतिचार होते हैं—मिथ्योपदेश, रहोआख्यान, कूट लेख क्रिया, न्यासापहार और साकार मंत्र भेद। मूर्ख लोगोंके सामने स्वर्ग और मोक्षकी कारणरूप क्रियाका वर्णन अन्यथा करना और उन्हें सुमार्गसे कुमार्गमें डाल देना मिथ्योपदेश नामका अतिचार है। दूसरोंकी गुप्त कियाको गुप्तरूपसे जानकर दूसरोंपर प्रकट कर देना रहोआख्यान नामका अतिचार है। किसी पुरुषने जो काम नहीं किया, न किसीको करते सुना, द्रेषवश उसे पीड़ा पहुंचानेके लिये ऐसा लिख देना कि इसने ऐसा किया है या कहा है.

तथा पद्यातिचारा वर्जनीयाः । 'मिथ्योपदेशरहोभ्याख्यानकूटलेखिकयान्यासापहारसाकारमन्त्रभेदाः' । अभ्युदयनिःश्रेय-स्योतिन्द्राहिमिन्द्रतीर्थंकरादिमुखस्य परमनिर्वाणपदस्य च निमित्तं या किया सल्यहणा वर्तते तस्याः क्रियायाः मुग्धलोकस्य अन्यथाकथनम् अन्यथाप्रवर्तनं धनादिनिमित्तं परवचनं च मिथ्योपदेशः । १ । स्नीपुरुषाभ्यां रहिष एकान्ते यः कियाविशे-षोऽनुष्ठितः कृतः छक्तो वा स कियाविशेषो गुप्तकृत्या गृहीत्वा अन्येषां प्रकाश्यते तद्रहोभ्याख्यानम् । २ । केनिवत्युंसा अकथितम् अश्रुतं किंचित्कार्यं देषवशात्यरपीद्यार्थम् एवमनेनोक्तमेवमनेन कृतम् इति परवचनार्थं यत् लिख्यते राजादौ दर्यते सा कृटलेखिकया पैशुन्यमित्यर्थः । ३ । केनिवत्पुरुषेण निजमन्दिरं किं द्रव्यं न्यासीकृतं निक्षिप्तं तस्य द्रव्यस्य प्रहणकाले संख्या विस्मृता विस्मरणात् अल्पं द्रव्यं गृहाति, न्यासवान् पुमान् अनुज्ञावचनं ददाति । हे देवदत्त यावनमात्रं द्रव्यं तव वर्तते तावनमात्रं त्वं गृहाण, किमत्र प्रष्टव्यम् । जानकपि परिपूर्णं तस्य न ददाति न्यासापहारः । ४ । कार्यकरणमङ्गविकारं भूक्षेपादिकं परेषां दृष्ट्या पराभिप्रायमुपलभ्य ज्ञात्वा अस्यादिकारणेन तस्य पराभिप्रायस्य अन्येषां प्रकटनं यत् कियते स साकारमन्त्रभेदः । ५ । एते द्वितीयाणुवतस्य पद्यातिचाराः वर्जनीयाः । असत्यवचने दृष्टान्तकथाः वसुन्यधनन् देविजनदेवसत्यघोषादीनां ज्ञातव्याः ॥ ३३३-३४ ॥ अथ नृतीयाचौर्यवतं गाथाद्वयेनाह—

जो बहु-मुहं वत्थुं अँप्य-मुहेण णेव गिण्हेदि । वीसरियं पि ण गिण्हदि लाहे थोवे वि तूसेदि ॥ ३३५ ॥ जो परदवं ण हरदि माया-लोहेण कोह-माणेण । दिढ-चित्तो सुद्ध-मई अणुबई सो हवे तिदिओ ॥ ३३६ ॥

[ छाया-यः बहुमूल्यं वस्तु अल्पकमूल्येन नैव गृह्णाति । विस्मृतम् अपि न गृह्णाति लाभे स्तोके अपि तुष्यति ॥ यः

कूट लेख किया नामका अतिचार है। किसी पुरुषने किसीके पास कुछ द्रन्य धरोहर रूपसे रखा। लेते समय वह उसकी संख्या भूल गया और जितना द्रव्य रख गया था उससे कम उससे मांगा तो जिसके पास धरोहर रख गया था वह उसे उतना द्रव्य दे देता है जितना वह मांगता है, और जानते हुए भी उससे यह नहीं कहता कि तेरी धरोहर अधिक है, तू कम क्यों मांगता है ? यह न्यासापहार नामका अतिचार है। मुखकी आकृति वगैरहसे दूसरोंके मनका अभिप्राय जानकर उसको दूसरोंपर प्रकट कर देना, जिससे उनकी निन्दा हो, यह साकार मंत्रभेद नामका अतिचार है। इस प्रकारके जिन कामोंसे व्रतमें दूषण लगता हो उन्हें नहीं करना चाहिये। सत्याणुवतमें धनदेवका नाम प्रसिद्ध है। उसकी कथा इस प्रकार है। पुण्डरीकिणी नगरीमें जिनदेव और धनदेव नामके दो गरीब व्यापारी रहते थें । धनदेव सखवादी था । दोनोंने बिना किसी तीसरे साक्षीके आपसमें यह तक किया कि व्यापारसे जो लाभ होगा उसमें दोनोंका आधा आधा भाग होगा। और वे व्यापारके लिये विदेश चले गये तथा बहुतसा द्रव्य कमाकर लौट आये । जिनदेवने धनदेवको लाभका आधा भाग न देकर कुछ भाग देना चाहा । इसपर दोनोंमें झगड़ा हुआ और दोनों न्यायालयमें उपस्थित हुए । साक्षी कोई था नहीं, अतः जिनदेवने यही कहा कि मैंने धनदेवको उचित द्रव्य देनेका वादा किया था, आधा भाग देनेका वादा नहीं किया था। धनदेवका कहना था कि आधा भाग देना तय हुआ था। राजाने धनदेवको सब द्रव्य देना चाहा, किन्तु वह बोला कि मैं तो आधेका हकदार हूँ, सबका नहीं। इसपरसे उसे सन्चा और जिन देवको झूंठा जानकर राजाने सन्न द्रव्य धनदेवको ही दिला दिया, तथा उसकी प्रशंसा की ॥ ३३३-३३४ ॥ आगे दो गायाओंसे तीसरे अचौर्याणुवतका सरूप कहते हैं।

१ ब मोलं । २ अप्पय इति पाठः पुस्तकान्तरे दृष्टः, ब स्त म स ग अप्पमु लेण । ३ स ग यूने । ४ स अणुं व्वदी ! कार्तिके० ३ १

परद्रव्यं न हरति मायालोभेन कोधमानेन । दढिचित्तः शुद्धमतिः अणुव्रती स भवेत् तृतीयः ॥ ] स पुमान् तृतीयः अणुव्रती तृतीयाचौर्यव्रत्यार् भवेत् स्यात् । स कः । यः पुमान् नैव गृह्णाति न च आदत्ते । किं तत् । अल्पमृत्येन स्तोकद्रव्येण बहुमृत्यं बहुद्वव्यमृत्यं वस्तु अनर्थं रत्नमणिमाणिक्यमुक्ताफल्खणंकपूर्वम्रतृतिकापट्टुकूलसुवर्णरूप्यनाणकादिवस्तु कूटरलमणिमाणिक्यमुक्ताफलपित्तललवणमित्रश्रूलवस्त्रकृत्यस्त्र वस्तु नावत्ते न गृह्णाति । अपिशव्दात् पतितम् अस्याभिकं भूम्यादौ लब्धं वस्तु न च गृह्णाति । हि स्पृतं निश्चयेन वा । स्तोकेऽपि स्वत्येऽपि लाभे व्यापारसमये स्तोकेन स्वत्येन लक्ष्यति संतोषं प्राप्नोति । यः संतोषवतधारी परद्रव्यं परेषाम् अन्येषां द्रव्यं रलसुवर्णमाणिक्यपट्टुकूलादिवस्त्रम् अदत्तं सत् न हरते न आदत्ते न गृह्णाति । तेन । मायालोभेन मायया कापव्येन धूर्तविद्यया पाषण्डप्रपद्धेन, लोभेन तृष्णया अस्ताक्षस्या, कोधमानेन कोषं कृत्वा अदत्तं वस्तु न गृह्णातीत्यर्थः, मानेन अहंकारेण अहं सर्वमान्यः वृद्ध इति कृत्वा परद्रव्यमदत्तं न गृह्णातीत्यर्थः। कीदक्षः । गृतीयाणुव्रतथारी दृष्टचित्तः स्वव्रते निश्चलमनाः । पुनः कीदक्षः । गृह्णाति चार्यक्तिमृत्ते स्ताति-चार्यकनिवृत्त्या निर्मलमतिः । 'स्तेनप्रयोगतदाहृतादानविरुद्धराज्यातिकमहीनाधिकमानोन्मानप्रतिरूपकव्यवहाराः' । कश्चित्युमान् चोरीं करोति, अन्यस्तु कश्चित् तं चोरपुरुषं चोरयन्तं स्वयं प्ररयति मनसा वाचा कायेन, अन्येन वा केनचित् प्रसा तं चोरपुरुषं चोरपन्तं स्वयं प्ररयति मनसा वाचा कायेन, अन्येन वा केनचित् प्रसातं चोर्यक्तं प्रस्ति मनसा वाचा कायेन, अन्येन वा केनचित् प्रसातं चोर्यक्तं स्वयं प्रस्ति मनसा वाचा कायेन, स्वयमन्येन वा प्रयमानं चोरीं कुर्वन्तं अनुमन्यते मनसा वाचा कायेन । इति नवप्रकारेण स्तेनप्रयोगः । १ । चोरेण

अर्थ-जो बहुमूल्य वस्तुको अल्प मूल्यमें नहीं लेता, दूसरे की भूली हुई वस्तुको मी नहीं उठाता, थोड़ लाभसे ही सन्तुष्ट रहता है, तथा कपट, लोभ, माया या क्रोधसे पराये द्रव्यका हरण नहीं करता, षह शुद्धमति दृढ्निश्चर्या श्रावक अचौर्याणुवती है।। भावार्थ-सात व्यसनोंके खागसें चोरीके व्यसनका साग तो हो ही जाता है। अतः अचौर्याणुवती बहुमूल्य मणि मुक्ता खर्ण वगैरहको तुच्छ मूल्यमें नहीं खरीदता, यानी जिस वस्तुकी जो कीमत उचित होती है उसी उचित कीमतसे खरीदता है क्योंकि प्रायः चोरीका माल सस्ती कीमतमें निकता है। अतः अचौर्याप्यवती होनेसे वह चोरीका माल नहीं खरीद सकता, क्यों कि इससेभी व्रतमें दूषण लगता है। तथा भूली हुई, या गिरी हुई, या जमीनमें गढ़ी हुई पराई वस्तुको भी नहीं लेता। न्यापारमें थोड़ा लाभ होनेसे ही सन्तुष्ट हो जाता है, चोरबाजारी वगैरहके द्वारा अधिक द्रव्य कमानेकी भावना नहीं रखता । कपट धूर्तता वगैरहसे, धनकी तृष्णासे, क्रोधसे अथवा घमण्डमें आकर परद्रव्यको झटकनेका प्रयत्न भी नहीं करता । अपने व्रतमें दृढ रहता है और व्रतमें अतिचार नहीं लगाता। इस त्रतके भी पाँच अतिचार हैं-स्तेन प्रयोग, तदाहृतादान, विरुद्ध राज्यातिकम, हीनाधिकमानोन्मान, प्रतिरूपक व्यवहार । कोई पुरुष चोरी करता है, दूसरा कोई पुरुष उस चोरको मन वचन कायसे चोरी करनेकी प्रेरणा करता है, या दूसरेसे प्रेरणा कराता है, अथवा प्रेरणा करने-वालेकी अनुमोदना करता है। इस तरह नौ प्रकारसे चोरी करनेकी प्रेरणा करनेको स्तेनप्रयोग कहते हैं। चोरीका माल मोल लेना तदाइतादान नामका अतिचार है। राजनियमोंके विरुद्ध व्यापार आदि करना विरुद्ध राज्यातिकाम नामक अतिचार है। तराजुको उन्मान कहते हैं, बांटोंको मान कहते हैं। खरीदनेके बांट अधिक और बेचनेके बांट कम रखना हीनाधिक मानोन्मान नामका अतिचार है। जाली सिकोंसे लेनदेन करना प्रतिरूपक व्यवहार नामका अतिचार है। ये और इस तरहके अतिचार अचौर्याणुत्रतीको छोद देने चाहिये। अचौर्याणुत्रतमें वारिषेणका नाम प्रसिद्ध है उसकी कथा इस प्रकार है। मगभदेशके राजगृह नगरमें राजा श्रेणिक राज्य करता था। उसकी रानी चेळना थी। उन दोनोंके

चोराभ्यां चोरैर्वा यद्वस्तु चोरियत्वा आनीतं तद्वस्तु यत् मृल्यादिना गृहाति तत् तदाहृतादानम् । २ । बहुमृल्यानि वस्तृनि अल्पमृल्योनि वस्तृनि अल्पमृल्योनि वस्तृनि वहुमृल्येन नैव दातञ्यानि । राज्ञः आज्ञादिकरणं यद्विरुद्धं कमें तत् राज्यमुच्यते । उचितमृल्यात् अनुचितदानम् अनुचितप्रहणं च अतिकमः । विमद्धराज्ये अतिकमः यस्मात्कारणात् राज्ञा घोषणा अन्यथा दापिता दानमादानं च अन्यथा करोति स विरुद्धराज्यातिकमः । अथवा राज्योषणां विनापि यद्वणिजो व्यापारं क्विनित । व्यापारं यदि राजा तथैव मन्यते तदा तु न विरुद्धराज्यातिकमः । ३ । प्रस्थः चतुःसरमानं तत्काष्टादिना धिटेतं मानमुच्यते । उन्मानं तुलामानं, मानं चोनमानं च मानोन्मानम्, एताभ्यां हीनाभ्यां ददाति अधिकाभ्यां गृहाति हीनाधिकमानोन्मानमुच्यते । ४ । ताम्रण घटिता रूप्यण च सुवणिन च घटितास्ताम्ररूप्याभ्यां च घटिता ये द्रम्माः तत् हिरण्यमुच्यते, तत्सहशाः केनचित् लोकवघनार्थं घटिता द्रम्माः प्रतिरूपकाः उच्यन्ते, तैः प्रतिरूपकैः असत्यनाणकैः व्यवहारः क्यविकयः प्रतिरूपकव्यवहारः । ५ । एते प्रधातिचारा अचौर्याणुवतधारिणा वर्जनीयाः । अत्र दृष्टान्ताः विवन् भृतितापसवारिकेणादयो ज्ञातव्याः ॥ ३३५-३३६॥ अथ ब्रह्मचर्यवतं व्याकरोति गाथाद्वयेन-

असुइ-मयं' दुग्गंघं महिला-देहं विरच्चमाणो जो। रूवं लावण्णं पि य मण-मोहण-कारणं मुणइ॥ ३३७॥ जो मण्णदि पर-महिलं' जणणी-बहिणी-सुआइ-सारिच्छं। मण-वयणे काएणं वि बंभ-वई सो हवे थूलो'॥ ३३८॥

[ छाया-अशुचिमयं दुर्गन्धं महिलादेहं विरज्यमानः यः । रूपं लावण्यम् अपि च मनोमोहनकारणं जानाति ॥ यः मन्यते परमहिलां जननीभगिनीमुतादिसदशाम् । मनोवचनाभ्यां कायेन अपि ब्रह्मव्रती स भवेत् स्थूलः ॥ ] स भव्यात्मा

वारिषेण नामका पुत्र था । वारिषेण बङ्गा धर्मात्मा तथा उत्तम श्रावक था । एक दिन चतुर्दशीकी रात्रिमें वह उपवासपूर्वक स्मशानमें कायोत्सर्गसे स्थित था। उसी दिन नगरकी वेश्या मगधसन्दरी उद्यानोत्सवर्में गई थी, वहाँ उसने सेठानीको एक हार पहने हुए देखा । उसे देखकर उसने सोचा कि इस हारके बिना जीवन व्यर्थ है। ऐसा सोचकर वह शब्यापर जा पड़ी। रात्रिमें जब उसका प्रेमी एक चोर आया तो उसने उसे इस तरहसे पड़ी हुई देखकर पूछा-'प्रिये, इस तरहसे क्यों पड़ी हो'! वेश्या बोली—'यदि सेठानीके गलेका हार लाकर मुझे दोगे तो मैं जीवित रहूँगी, अन्यथा मर जाऊँगी। यह सुनते ही चोर हार चुराने गया और अपने कौशलसे हार चुराकर निकला। हारकी चमक देखकर घररक्षकोंने तथा कोतवालने उसका पीछा किया। चोरने पकड़े जानेके भयसे वह हार बारियेण कमारके आगे रख दिया और खयं छिप गया । कोतवालने वारिषेणके पास हार देखकर उसे ही चोर समझा और राजा श्रेणिकसे जाकर कहा । राजाने उसका मस्तक काट डाळनेकी आज्ञा दे दी । चाण्डालने सिर काटनेके लिये जैसे ही तलवारका वार किया वह तलवार वारिषेणके गलेमें फूलमाला बन गई। यह अतिशय सुनकर राजा श्रेणिकभी वहाँ पहुँचा और कुमारसे क्षमा मांगी। चोरने अभयदान मिळने-पर अपना सब वृत्तान्त कहा । सुनकर राजा वारिषेणसे घर चलनेका आग्रह करने लगा । किन्त वारियेणने घर न जाकर जिनदीक्षा ले ली ॥ ३३५-३३६ ॥ अब दो गाथाओंसे ब्रह्मचर्यव्रतका खरूप कहते हैं। अर्थ-जो स्नीके शरीरको अशुचिमय और दुर्गन्धित जानकर उसके रूप लावण्यको भी मनमें मोहको पैदा करनेवाला मानता है, तथा मन बचन और कायसे पराई स्नीको माता, बहिन

१ गास्यं। २ वापरिमहिला ... सारिच्छा । ३ छ म स गाकायेण । ४ स गायओ ।

रश्लो ब्रह्मवती भवेत , स्थूलब्रह्मवती चतुर्थब्रह्मचर्याणुव्रतधारी स्यात । स कः । यः मणवयणे कायेण वि मनसा चित्तेन वचता कायेन शरीरेणापि । अपिशब्दः चकारार्थे । परमहिलां परेपां क्रियम् अन्येषां युवतीं स्वकल्रं विहाय अन्यां तां जानाति । कीहशीं परमहिलांम् । जननीभिगिनीसुतादिसहशीम् । जनमी माता भगिनी स्वसा स्रुता पुत्री, आदिशब्दात् मातामही पितामही श्रश्रः इत्यादिसमानां मन्यते । यः चतुर्थवतधारी मनोवचनकायैः कृतकारितानुमतविकल्पैः नवप्रकारैः परिक्षयं मानृस्वस्पुत्रीमातामहीपितामहीश्रश्रवादिसहशीं समानां मन्यते जानाति चिन्तयति । यः चतुर्थाणुव्रतधारी महिलादेहं विनताशरीरम् अञ्चिमयं रुधिरमांसास्थिचभेमलमूत्रादिनिर्वृत्तं निष्पन्नं मृतम् अपवित्रम् अरपृत्रयं पुनः मन्यते जानाति । पुनः दुर्गन्धं महापृतिगन्धं मरुसृत्रप्रसेदनासुद्भवदुर्गन्धतायुक्तं देहं मन्यते । विरच्यमानः विचारयन् सन् स्वीशरीरस्य विचारं कुर्वन् सन् , विरण्यमानो वा विरक्ति गच्छन् सन् वैराय्यं गतवान् । तथा चोक्तं च । "दुर्गन्धे चर्मगते वणमुखादिखरे मृत्ररेतः प्रवाहे मांसासकर्दमार्वे कृतिकुलकलिते दुर्गमे दुर्निरीक्षे । विष्टाद्वारोपकण्ठे गुद्विवरमलद्वायुन्ध्मार्तधृत्वे कामान्धः कामिनीनां कटितटनिकटे गर्दभरसुरथमोहात् ॥" इति । तासां महिलानां रूपं सौरूप्यं शोभनरूपं शाभनरूपं लावण्यं

और पुत्रीके समान समझता है, वह श्रावक स्थूल ब्रह्मचर्यका धारी है। भावार्थ-चतुर्थ ब्रह्मचर्यापुवतका धारी श्रावक मनसे, वचनसे और कायसे अपनी पत्नीके सिवाय शेष सब श्रियोंको, जो बड़ी हो उसे माताके समान, जो बराबरकी हो उसे बहिनके समान और जो छोटी हो उसे पुत्रीके समान जानता है, तथा रुधिर, मांस, हड्डी, चमड़ा, मल मूत्र वगैरहसे बने हुए स्तीरारीरको अस्पृश्य समझता है, और मल मूत्र पसीने वगैरहकी दुर्गन्थसे भरा हुआ विचारता है। इस तरह खीके शरीरका विचार करके वह कामसे विरक्त होनेका प्रयत्न करता है। कहाभी है-'स्त्रीका अवयव दुर्गन्धसे भरा हुआ है, उससे मूत्र बहता है, मांस और लोइरूपी कीचड़से सदा गीला बना रहता है, कृमियोंका घर है, देखनेमें विनावना है, किन्तु कामान्ध मनुष्य उसे देखते ही मोहसे अन्धा बन जाता है। अतः ब्रह्मचर्याणुत्रती स्त्रियों के रूप, लावण्य, प्रियवचन, प्रिय गमन, कटाक्ष और स्तन आदिको देखकर यही सोचता है कि ये सब मनुष्योंको मूर्ख बनानेके साधन हैं। इस प्रकार ब्रह्मचर्याणुवती परिश्वयोंसे तो सदा विरक्त रहता ही है, किन्तु अष्टमी और चतुर्दशीको अपनी स्त्रीके साथ मी कामभीग नहीं करता। कहा मी है-'जो पर्वके दिनोंमें स्नीसेवन नहीं करता तथा सदा अनंगकीडा नहीं करता उसे जिनेन्द्र भगवानने स्थल ब्रह्मचारी कहा है।' आचार्य समन्तभद्रने कहा है- 'जो पापके भयसे न तो परस्रीके साथ खयं रमण करता है और न दूसरोंसे रमण कराता है उसे परदारनिवृत्ति अथवा खदारसन्तोष नामक वृत कहते हैं'। इस व्रतकेमी पाँच अतिचार हैं—अन्य विवाह करण, अनङ्गकीडा, विटल, विपुल तृषा, इत्वरिका गमन । अपने पुत्र पुत्रियोंके सिवाय दूसरोंके विवाह रचाना अन्य विवाहकरण नामक अतिचार है। कामसेवनके अंगोंको छोड़कर अन्य अंगोंमें कीडा करना अनंगकीडा नामक अतिचार है। अश्लील वचन बोलना विटल अतिचार है। कामसेवनकी अखन्त लालसा होना विपुल तृषा नामक अतिचार है। दुराचारिणी स्त्री वेश्या वगैरहके अंगोंकी ओर ताकना, उनसे संभाषण वगैरह करना इत्वरिका-गमन नामका अतिचार है। ये और इसप्रकारके अन्य अतिचार ब्रह्मचर्याणुव्रतीको छोड्ने चाहिये। इस व्रतमें नीली अस्यन्त प्रसिद्ध है। उसकी कथा इस प्रकार है-लाट देशके भूगकच्छ नगरमें राजा वसपाल राज्य करता था। वहाँ जिनदत्त नामका एक सेठ रहता था। उसकी पत्नीका नाम जिनदत्ता था । उन दोनोंके नीली नामकी एक अव्यन्त रूपवती पुत्री थी । उसी नगरमें समुद्रदत्त नामका एक दूसरा सेठ रहता था । उसकी पत्नीका नाम सागरदत्ता था । उन दोनोंके सागरदत्त नामका पुत्र था ।

ज्विणमा शरीरस्य सौभाग्यं प्रियवचनं प्रियगमनं कटाक्षस्तनादिदर्शनं च मनोमोहनकारणं मनसः चेतसः मोहस्य व्यामोहस्या।।नस्य मौक्षस्य कारणं हेतुः कुणइ करोति । गुणइ वा पाठे मनते जानाति । श्लीणां रूपं लावण्यं च पुरुषस्य मनोमोहनकारणं
।रोति विद्धातीत्यर्थः । तथा चतुर्थवतधारी अष्टम्यां चतुर्दश्यां च स्वित्यः कामकी इां सदा सर्वकालं च स्वजति । तदुर्तं च ।

'पव्वेषु इत्यिसेवा अणंगकी इा सया विवर्जतो । शूल्यडवम्हचारी जिणेहिं भणिदो पवयणम्हि ॥" इति । तथा च । "न

उ परदारान् गन्छिति न परान् गमयति च पापमीतिर्यत् । सा परदारनिष्ठत्तिः स्वदारसंतोषनामापि ॥" इति । तथा च

वतुर्थवतधारी पञ्चातिचारान् वर्जयति । "अन्यविवाहाकरणानक्षकी इाविटत्वविपुलतृषाः । इत्यरिकागमनं चास्मरस्य पञ्च

यतीचाराः ॥" स्वपुत्रपुत्रयादीन् वर्जयत्वा अन्येषां गोत्रिणां मित्रस्वजनपरिजनानां विवाहकरणातिचारः । ९ । आतं योनि
रुप्तं च ताभ्यां योनिलिक्षाभ्यां विना करकुशकुचादिश्वदेशेषु कीडनं अनक्षकी इतिचारः । २ । विदल्तं भण्डवचनादिकम्

सयोग्यवचनम् । ३ । विपुलतृषा कामसेवायां प्रचुरतृष्णा बहुलाकांक्षा । यस्मिन् काले क्रियां प्रवृतिरक्षा तस्मिन् काले

क्रामतीवाभिनिवेशः । वत्युक्तावालातिरश्चीप्रभृतीनां गमनं रागपरिणामं विपुलतृषाः । ४ । इत्वरिकागमनं पुंथलीवेश्या
दासीनां गमनं जवनस्तनवदनादिनिरीक्षणसंभाषणहस्तभूकटाक्षादिसंज्ञाविधानम् इत्येवमादिकं निश्चलं रागित्वेन दुश्चाद्यः

कोष्ट्रपालकडार्यिगामृतमत्याद्यश्च ॥ ३३७-३८॥ अथ परिप्रहविरतिपन्नमाणुवतं गाथाद्वयेनाह्न-

एकबार वसन्तऋतुमें महापूजाके अवसर पर समस्त अलंकारसे भृषित नीलीको कायोत्सर्गसे स्थित देखकर सागरदत्त बोला-क्या यह कोई देवी है । यह सुनकर उसके मित्र प्रियदत्तने कहा- यह जिनदत्त सेठकी पुत्री नीली है। सागरदत्त उसे देखते ही उसपर आसक्त होगया और उसकी प्राप्तिकी चिंतासे दिन दिन दुर्बल हो चला। जब यह बात समुद्रदत्तने सुनी तो वह बोला-'पुत्र, जैनीके सिवाय दूसरेको जिनदत्त अपनी कन्या नहीं देगा। अतः बाप बेटे कपटी श्रावक बन गये और नीलीको विवाह लाये। उसके बाद पुनः बौद्ध होगये। बेचारी नीलीको अपने पिताके धर जानेकी भी मनाई होगई। नीली असुर गृहमें रहकर जैनधर्मका पालन करती रही। यह देखकर उसके असुरने सोचा कि संसर्गसे और उपदेशसे समय बीतनेपर यह बौद्ध धर्म स्त्रीकार कर लेगी । अतः उसने एक दिन नीलीसे कहा-'पुत्रि, हमारे कहनेसे एक दिन बौद्ध साधुओंको आहार दान दो ।' उसने उन्हें आमंत्रित किया और उनकी एक एक पादुकाका चूर्ण कराकर भोजनके साथ उन्हें खिला दिया। जब वे साधु भोजन करके जाने लगे तो उन्होंने पूछा-हमारी एक एक पादुका कहाँ गई ! नीली बोली-'आप ज्ञानी हैं, क्या इतना भी नहीं जान सकते ? यदि नहीं जानते तो वमन करके देखें, आपके उदरसे ही आपकी पादुका निकलेगी।' वमन करते ही पादुकाके दुकड़े निकले, यह देख श्रमुरपक्ष बहुत रुंष्ट हुआ। तब सागरदत्तकी बहनने गुस्सेमें आकर नीलीको पर पुरुषसे रमण करनेका झूठा दोष लगाया। इस झूठे अपवादके फैलनेपर नीलीने खानपान छोद दिया और प्रतिज्ञा ले ली कि यह अपवाद दूर होनेपर ही भोजन प्रहण करूँगी। दूसरे दिन नगरके रक्षक देवताने नगरके द्वार कीलित कर दिये और राजाको खप्त दिया कि सतीके पैरके छूनेसे ही दार खुलेगा । प्रातः होनेपर राजाने सुना कि नगरका द्वार नहीं खुलता। तब उसे रात्रिके खप्रका सरण हुआ। तुरन्त ही नगरकी खियोंको आज्ञा दी गई कि वे अपने चरणसे द्वारका स्पर्श करें । किन्तु अनेक क्षियोंके वैसा करनेपर भी द्वार नहीं खुळा। तब अन्तमें नीलीको ले जाया गया। उसके चरणके स्पर्शसे ही नगरके सब द्वार खुळगये। सबने नीळीको निर्दोष समझकर उसकी पूजा की ॥ ३३७-३३८॥

जो लोहं णिहणित्तां संतोस-रसायणेण संतुद्दो । णिहणदि तिण्हा दुद्दा मण्णंतो विणस्सरं सर्व ॥ ३३९ ॥ जो परिमाणं कुवदि धण-धण्णं-सुवण्ण-खित्तमाईणं । उवओगं जाणित्ता अणुवदं पंचमं तस्स ॥ ३४० ॥

[छाया-यः लोभं निहत्य संतोषरसायनेन संतुष्टः । निहन्ति तृष्णा दुष्टा मन्यमानः विनश्वरं सर्वम् ॥ यः परिमाणं कुर्वते धनधान्यसुवर्णक्षेत्रादीनाम् । उपयोगं ज्ञात्वा अणुवतं पद्यमं तस्य ॥ ] यः परिग्रहनिष्टत्यणुवतधारी संतोषरसायनेन संतोषामृतरसेन संतुष्टिः सन् संतोषवान् । कि वृत्रवा । लोभं तृष्णां निहत्य मुक्तवा इत्यर्थः । दुनः कि करोति । दुष्टाः तृष्णाः निहन्ति अनिष्टाः पापरूपाः दुष्टाः तृष्णाः परस्त्रीपरधनादिवाण्छादिरूपाः हिनस्ति स्फेटयति । कि कुर्वन् सन् । मन्यमानः जानन् विचारयन् । कि तत् । सर्वे देहगेहादिसमस्तं विनश्वरं भक्करं विनाशशीलम् ॥ तस्य पुंसः अणुवतं पद्यमं परिग्रहपरिमाणलक्षणं भवति यः पश्चमाणुवतधारी धनधान्यसुवर्णक्षेत्रादीनां परिमाणम् आदिशब्दात् गृहहट्टा-

आगे दो गाथाओंसे पाँचवे परिप्रह्विरति अणुवतका खरूप कहते हैं। अर्थ-जो लोभ क्षायको कम करके, सन्तोषरूप रसायनसे सन्तुष्ट होता हुआ, सबको विनश्वर जानकर दुष्ट तृष्णाका घात करता है और अपनी आवस्यकताको जानकर धन धान्य सुवर्ण और क्षेत्र वगैरहका परिमाण करता है उसके पांचवां अणुव्रत होता है ॥ भावार्थ-परिप्रहत्याग अणुव्रतका धारी सबसे प्रथम तो लोभ कषायको घटाता है, लोभकषायको घटाये बिना परिप्रहको स्यागना केवल होंग है, क्यों कि परिग्रहका मूल लोम है। लोभसे असन्तोष बढ़ता है, और असन्तोष बढ़कर तृष्णाका रूप ले लेता है। अतः पहले वह लोभको मारता है। लोभके कम होजानेसे सन्तोष पैदा होता है। बस, सन्तोष रूपी अमृतको पीकर वह यह समझने लगता है कि जितना भी परिग्रह है सब विनश्वर है, यह सदा ठहरने वाला नहीं है, और इस ज्ञानके होते ही परस्नी तथा परधनकी वांछारूपी तृष्णा शान्त हो जाती है। तृष्णाके शान्त होजानेपर वह यह विचार करता है कि उसे अपने और अपने कुटम्बके लिये किस किस परिग्रहकी कितनी कितनी आवस्यकता है। यह विचारकर वह आवस्यक मकान, दुकान, जमीन, जायदाद, गाय, बैल, नोकर चाकर, सोना चांदी आदि परिग्रहकी एक मर्यादा बांध लेता है। कहा मी है-'धन धान्य आदि परिग्रहका परिमाण करके उससे अधिककी इच्छा न करना परिग्रह परिमाण वत है। इसका दूसरा नाम इच्छा परिमाण भी है।' इस वतके भी पाँच अतिचार छोड़ देने चाहिये-क्षेत्रवास्तुप्रमाणातिक्रम, हिरण्यसुवर्णप्रमाणातिक्रम, धनधान्यप्रमाणातिक्रम, दासीदास-प्रमाणातिकम और कुप्यप्रमाणातिकम । जिसमें अनाज पैदा होता है उसे क्षेत्र (खेत) कहते हैं। घर, हवेली वगैरहको वास्तु कहते हैं। चांदी ताम्बे वगैरहके बनाये हुए सिक्कोंको, जिनसे देनलेन होता है, हिरण्य कहते हैं। सुवर्ण (सोना) तो प्रसिद्ध ही है। गाय, मैंस, हाथी, घोड़ा, ऊँट वगैरहको धन कहते है। धान्य अनाजको कहते हैं। धान्य अट्ठारह प्रकारका होता है-गेहूं, धान, जौं, सरसों, उदद, मूंग, स्यामाक, चावल, कंगनी, तिल, कोंदो, मसूर, चना, कुलथा, अतसी, अरहर, समाई. राजमाष और नाल। दासी दाससे मतलब नौकर नौकरानीसे है। सूती तथा सिल्कके वस्न

१ व णिहिणिता। २ व मुण्णेति विणरमुरं (१)। २ व परमाणं। ४ म थाण्णा ५ स स स म अणुव्वयं। ६ व इदि अणुव्यदाणि पंचादि॥ जह इत्यादि।

अपवरकादिवास्तु द्विपदचतुष्पदशयनासनवस्त्रभाण्डाचीनां बाह्यदशसंगानां परिमाणं मर्यादां संख्यां करोति विद्धाति । किं छत्वा । पूर्वे तेषां संगानाम् उपयोगं ज्ञात्वा कार्यकारित्वं परिज्ञाय परिप्रहाणां संख्यां करोति यः स पन्नमाणुवतधारी स्थात् । तथा चोक्तं च । 'दानधान्यादिग्रन्थं परिमाय ततोऽधिकेषु निःस्पृहता । परिमितपरिग्रहः स्यादिच्छापरिमाणनामापि॥' इति । तथा पन्नातिचारान् वर्जयति पन्नमाणुवतधारी । 'क्षेत्रवास्तुहिरण्यसुवर्णधनधान्यदासीदासकुष्यप्रमाणातिकमाः ।' क्षेत्रं धान्योत्पत्तिस्थानम् , वास्तु गृहहृष्टापदादिकम् । १ । हिरण्यं रूप्यताम्रादिष्ठितद्वरम्मव्यवहारप्रवर्तनम् , सुवर्णं कनकम् । २ । धनं गोमहिषीगजवाजिवडवोष्ट्राजादिकम् , धान्यं वीद्यादि अष्टादशमेदसुसस्यम् । उक्तं च । ''गोधूम १ शास्त्र २ यव ३ सर्षप ४ माष ५ सुद्राः, ६ स्यामाक ७ कञ्च ८ तिल ९ कोइव १० राजमाषाः ११ । कीनाश १२ नाल १३ मथ वैणव १४ माढकी च १५, तिवा १६ कुलत्थ १७ चणकादिसुबीजधान्यम् १८॥'' ३ । दासी चेटी दासः चेटः । ४ । कुप्यं क्षीमकौ- शेयककर्पासचन्दनादिकम् । ५ । चत्वारि द्वे द्वे मिलित्वा पन्नमं केवलं ज्ञातव्यम् । तेषां क्षेत्रादीनां पन्नानां प्रमाणानि, तेषां प्रमाणानाम् अतिकमाः अतिरेकाः अतीवलोभवशात् प्रमाणातिलङ्कनानि । एते पन्नातिचाराः परिप्रहपरिमाणवतस्य वेदितव्याः । अन्यच्च तदुक्तं च । ''अतिवाहनातिसंप्रहविस्पयलोभातिभारवहनानि । परिमितपरिप्रहस्य च विक्षेपाः पन्न व्यव्यवे वारिषेणस्ततः परः । नीली जयश्च संप्रप्ताः पुजातिशयमृत्तमम् ॥ धनश्रीसत्यक्षोषी च तापसरक्षकावि । उपाल्येन

वगैरहको कुप्य कहते हैं। इनमेंसे शुरुके दो दो को लेकर चार तथा शेष एक लेनेसे पांच होते हैं। अखन्त लोभके आवेशमें आकर इनके प्रमाणको बढ़ा लेनेसे परिष्रह परिमाण व्रतके पाँच अतिचार होते हैं । आचार्य समन्तभद्रने रत्नकरंड श्रावकाचारमें परिग्रह परिमाण व्रतके पांच अतिचार दूसरे बतलाये हैं जो इस प्रकार हैं-अतिबाहन, अतिसंग्रह, विस्मय, लोभ और अतिभारवाहन। जितनी दूरतक बैल वगैरह सुखपूर्वक जा सकते हैं, लोभमें आकर उससे भी अधिक दूर तक उन्हें जोतना अतिवाहन है। यह अनाज वगैरह आगे जाकर बहुत लाभ देगा इस छोभर्मे आकर बहुत अधिक संग्रह करना अतिसंग्रह नामका अतिचार है। प्रभूतलाभके साथ माल बेच देने पर भी यदि उसके खरीदारको और मी अधिक लाभ हो जाये तो खूब खेद करना अतिलोभ नामका अतिचार है। दूसरों की सम्पत्तिको देखकर आश्चर्य करना-आंखें फाइ देना, विस्मय नामका अतिचार है। लोभमें आकर अधिक भार लाद देना अतिभार वाहन नामका अतिचार है। इस व्रतमें जयकुमार बहुत प्रसिद्ध हुए हैं । उनकी कथा इस प्रकार है-हस्तिनागपुरमें राजा सोमप्रभ राज्य करता था । उसके पुत्रका नाम जयकुमार था। जयकुमार परिप्रह परिमाण व्रतका धारी था, और अपनी पत्नी सुलोचनामें ही अनुरक्त रहता था । एक बार जयकुमार और सुलोचना कैलास पर्वतपर भरतचक्रवर्तीके द्वारा स्थापित चौवीस जिनालयोंकी बन्दना करनेके लिये गये। उधर एक दिन खर्गमें सौधर्म इन्द्रने जयकुमारके परिग्रह परिमाण व्रतकी प्रशंसा की। उसे सुनकर रतिप्रभ नामका देव जयकुमारकी परीक्षा लेने आया। उसने खीका रूप बनाया और अन्य चार स्त्रियोंके साथ जयकुमारके समीप जाकर कहा--सुलोचनाके स्त्रयम्बरके समय जिसने तुम्हारे साथ संप्राम किया था उस विद्याधरोंके स्वामी नमिकी रानी बहुत सुन्दर और नवयुवती है। वह तुम्हें चाहती है। यदि उसका राज्य और जीवन चाहते हो तो उसे स्त्रीकार करो । यह सुनकर जयकुमार बोला-'सुन्दरि, मैं परिप्रहपरिमाणका ब्रती हूँ। परवस्तु मेरे लिये तुन्छ है। अतः मैं राज्य और स्त्री स्वीकार नहीं कर सकता'। इसके पश्चात् उस देवने अपनी बात स्वीकार करानेके लिये जयकुमार पर बहुत उपसर्ग किया । किन्तु वह अपने ब्रतसे विचलित

यास्तथा इमश्रुनवनीतो यथाक्रमम् ॥" ३३९-४० ॥ इति स्वामिकार्त्तिकेयानुप्रेक्षायां पद्याणुवताधिकारः समाप्तः॥ अथ पद्याणुवतानि व्यास्याय गुणवतानि व्यास्थासुः प्रथमगुणवतं गाथाद्वयेन प्रथयति-

जह लोह-णासणहुं संग-पमाणं हवेइ जीवस्स । सन्व-दिसाणं पमाणं तह लोहं णासएं णियमा ॥ ३४१ ॥ जं परिमाणं कीरदि दिसाण सद्याण सुप्यसिद्धाणं । उवओगं जाणित्ता गुणददं जाण तं पढमं ॥ ३४२ ॥

[ छाया-यथा लोभनाशनार्थं संगप्रमाणं भवति जीवस्य । सर्वदिशानां प्रमाणं तथा लोभं नाशयति नियमात् ॥ यत् परिमाणं कियते दिशानां सर्वासां ध्रप्रसिद्धानाम् । उपयोगं ज्ञात्वा गुणवतं जानीहि तत् प्रथमम् ॥ ] तत् प्रथमम् आयं दिग्वताख्यं गुणवतं व्रतानां गुणकारकं जानीहि त्वं विद्धि, भो भव्य । तत् किम् । यत्कियते विधीयते । किं तत् । सुप्रसिद्धानां जगद्धिख्यान् तानां दशदिशानाम् आशानां पूर्वेदक्षिणपश्चिमोत्तरदिशानां चतराणाम् अप्रिनैकेखवायवीशानविदिशानां चतराणाम् अध्यविदशक्षिणपश्चिमोत्तरदिशानां चतराणाम् अप्रिनैकेखवायवीशानविदिशानां चतराणाम् अध्यविदशक्षिणपश्चिमोत्तरदिशानां चतराणाम् अप्रिनैकेखवायवीशानविदिशानां चतराणाम् अध्यविदशक्षिण परिमाणं मर्यादा कियते । अथवा दशसु दिश्च हिमाचलविन्ध्यपर्वतादिकम् अभिज्ञानपूर्वकं मर्यादां कृत्वा परतो नियमप्रहणं दिग्विरतिव्रतमुच्यते । किं कृत्वा । उपयोगं कार्यकारित्वं ज्ञात्वा परिज्ञाय । जह यथा येनैव प्रकारेण जीवस्यात्मनः लोभनाशनार्थं तृष्णाविनाशाय

नहीं हुआ । तब देवने अपनी मायाको समेटकर जयक्रमारकी प्रशंसा की और आदर करके खर्गको चला गया । इन पांच अणुवतोंसे उल्टे पांच पापोंमें अर्थात् हिंसा, झंठ, चोरी, कुशील और परिग्रहमें कामसे धनश्री, सत्यघोष, तापस, कोतवाल और इमश्रनवनीत प्रसिद्ध हुए हैं। इस प्रकार पांच अणुवर्तो का व्याख्यान समाप्त हुआ ॥ ३३९-३४० ॥ पांच अणुक्तोंका व्याख्यान करके आगे गुणव्रतोंका न्याख्यान करते हैं। प्रथमही दो गाथाओंसे प्रथम गुणवतको कहते हैं। अर्ध-जैसे लोभका नाश करनेके लिये जीव परिम्रहका परिमाण करता है वैसे ही समस्त दिशाओंका परिमाण भी नियमसे लोभका नाश करता है। अतः अपनी आवश्यकताको समझकर सप्रसिद्ध सब दिशाओंका जो परिमाण किया जाता है वह पहला गुणवत है। भावार्थ-पूरव, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण दिशाओं में तथा आग्नेय, नैर्ऋख, बायव्य और ईशान नामक विदिशाओंमें और नीचे व ऊपर, इन दस दिशाओंमें हिमाचल, विन्ध्य आदि प्रसिद्ध प्रसिद्ध स्थानोंकी अथवा योजनोंकी मर्यादा बांधकर 'इनसे बाहर मैं नहीं जाऊंगा' ऐसा नियस हेने का नाम दिग्विरति वत है। किन्तु दिशाओंकी मर्यादा करते समय यह देख हेना चाहिये कि मुझे कहाँ तक जाना बहुत आवश्यक है, तथा इतनेमें मेरा काम चल जावेगा। विना आवश्यकता-के इतनी लक्ष्वी मर्यादा बांध लेना जो कभी उपयोगमें न आये. अनुचित है। अतः उपयोगको जानकर ही मर्पादा करनी चाहिये। जैसे परिप्रहका परिमाण करनेसे छोभ घटता है वैसे ही दिशाओंकी मर्यादा करलेनेसे भी लोभ घटता है, क्योंकि मर्यादासे बाहरके क्षेत्रमें प्रभूत लाभ होनेपर भी मन उधर नहीं जाता । इसके सिवाय दिग्विरतिवत लेनेसे. मर्यादासे बाहर रहनेवाले स्थावर और जंगम प्राणियोंकी सर्वथा हिंसा न करनेके कारण गृहस्थ महावृतीके तुल्य होजाता है। आचार्य वसुनन्दिने भी कहा है-'पूरव, उत्तर, दक्षिण और पश्चिम दिशामें योजनका प्रमाण करके उससे बाहर जानेका स्याग करना प्रथम गुण्वत है। आचार्य समन्तभद्रने कहा है-"मृत्युपर्यन्त सूक्ष्मपापकी निवृत्तिके लिये दिशाओंकी मर्यादा करके 'इसके बाहिर मैं नहीं जाऊंगा' इस प्रकारका संकल्प करना दिग्नत है।"

र लगसगदिसिसु। २ व णासये।

## कजं किं पि ण साहिद णिचं पावं करेदि जो अत्थो । सो खलु हवदि' अणत्थो पंच-पयारो वि सो विविहो ॥ ३४३ ॥

[ छाया-कार्यं किम् अपि न साधयति निखं पापं करोति यः अर्थः । स खलु भवति अनर्थः पश्चप्रकारः अपि स विविधः ॥ ] अनर्थदण्डारूयं वर्तं व्याचक्षाणः अनर्थशब्दस्य अर्थे तद्भेदांश्च निगदति । खलु इति निश्चितम् । असौ अर्थः

इस व्रतकेभी पांच अतिचार छोड़ने चाहिये। वे इस प्रकार हैं—ऊर्ध्व अतिक्रम, अधोऽतिक्रम, तिर्यग्यतिक्रम, क्षेत्रवृद्धि और स्मृत्यन्तराधान। बृक्ष पर्वत वगैरहपर चदकर ऊर्घ्य दिशाकी मर्यादाका
उल्लंघन करना ऊर्घ्यातिक्रम अतिचार है। बावड़ी, कुआ, तल्घरा वगैरहमें उतरकर अधो दिशाकी
मर्यादाका उल्लंघन करना अधोऽतिक्रम अतिचार है। सुरंग वगैरहमें प्रवेश करके तिर्यग्दिशाका उल्लंघन
करना तिर्यगतिक्रम अतिचार है। विशाका यह उल्लंघन प्रमाद, अज्ञान अथवा अन्य तरफ घ्यान होनेले
होता है। यदि जान बृक्षकर उल्लंघन किया जायेगा तो व्रतमंग हो जायेगा। लोभमें आकर
दिशाओंकी मर्यादाको बदालेनेका भाव होना अथवा बढालेना क्षेत्रवृद्धि नामका अतिचार है।
जैसे, मान्यखेट नगरके किसी श्रावकने क्षेत्रका परिमाण किया कि में धारानगरीसे आगे नहीं
जाऊंगा। पीछे उसे माञ्म हुआ कि उज्जयनीमें लेजाकर अमुक चीज बेचनेसे महान् लाम
होता है। अतः उज्जयनी जानेकी इच्छा होना और उज्जयनी चले जाना क्षेत्रवृद्धि नामका
अतिचार है। क्योंकि मान्यखेट दक्षिणापथमें है, और दक्षिणापथसे आनेशलेक लिये धाराकी
अपेक्षा उज्जयनी पचीस कोसके लगभग अधिक दूर है। अतः ऐसा करना सदोष है। की
हुई मर्यादाको भूलजाना स्मस्यन्तराधान नामका अतिचार है। समन्तमदस्वानीने मी कहा है—
"ऊर्ध्वन्यतिपात, अधोन्यतिपात, तिर्यग्व्यतिपात, क्षेत्रवृद्धि और मर्यादाको भूल जाना, ये पांच
दिग्वरति व्रतके अतिचार हैं॥ ३४१–३४२॥ आगे छः गाथाओंसे अनर्थदएडविरति नामक

र स्न स गहते। कार्तिके० ३२

अनर्थः निर्यंकः, न निर्यंतः अर्थः प्रयोजनं यत्र स अनर्थः अनर्थकियाकारी यावत् तथानर्थकं पर्यटनविषयोपसेवनम् । अनर्थंदण्डः स कः । यः अर्थः किमपि कार्यम् इष्टानिष्ट्यनघान्यसञ्ज्ञुनाशादिकं न साधयति न निर्मापयति, पुनः यः अर्थः राह्मामिनिषप्रमुखः निल्यं सदा पापं दुरितं करोति स अनर्थः पद्मप्रकारः पद्मभेदः पद्मविषः । अपि पुनः स पद्मप्रकारः विविधः विविधप्रकारः अनेकिनिधः, एकिसम्बेकिस्मन्नर्थदण्डे बहवः अनर्थाः सन्ति। सिप्रायः । अनर्थदण्डः पद्मप्रकारः । अपिष्यान १ पापोपदेश २ प्रमाद्यरित ३ हिंसाप्रदान ४ दुःश्चिति ५ भेदात् ॥ ३४३ ॥ तत्रापष्यानस्वर्णं कथ्यते –

# पर-दोसाण वि गहणं पर-लच्छीणं समीहणं जं च । परइत्थी-अवलोओं पर-कलहालोयणं पढमं ॥ ३४४ ॥

[ छाया-परदोषाणाम् अपि प्रहणं परलक्ष्मीनां समीहनं यत् च । परक्ष्यवलोकः परकलहालोकनं प्रथमम् ॥ ] पश्चप्रकारेष्वनर्थदण्डेषु प्रथमम् अनर्थदण्डं प्रथयते । तं प्रथमम् अपण्यानाल्यम् अनर्थदण्डं जानीहि । तं कम् । यच परदोषाणां प्रहणं परेषाम् अन्येषां पुंसां दोषाः अविनयादिलक्षणाः तेषां प्रहणम् अज्ञीकारः ग्लीकारः परजनानां दोषस्त्रीकारः, उपलक्षणत्वात् स्वकीयगुणप्रकाशनं च । च पुनः परलक्ष्मीनां परेषां लक्ष्मीनां गजवाजिरथस्त्रणरत्वमणिमाणिक्यवस्त्राभरणादीनां संपदानां समीहनं वाण्छा ईहाभिलाषः परधनापहरणेच्छा च, परस्त्रीणाम् आलोकः परयुवतीनां जवनस्तनवदनादिकं
रागवुद्धावलोकनं तद्वाण्छा च, परकलहालोकनं परैः अन्यैः कृतः कलहः झकटकः तस्यावलोकनं दर्शनं च वाण्छा च, परप्राणिनां जयपराजयहननबन्धनकर्णाद्यवयवच्छेदनादिकं कथं भवेदिति मनःपरिणामप्रवर्तनम् अपध्यानं प्रथमं भवति । १
॥ ३४४ ॥ अथ पापोपदेशाख्यं द्वितीयानर्थदण्डं व्याच्छे—

दूसरे गुणवतको कहते हैं। अर्थ-जिससे अपना कुछ प्रयोजन तो साधता नहीं, और केवल पाप ही बंधता है उसे अनर्थ कहते हैं। उसके पांच भेद हैं तथा अनेक भेदभी हैं।। भावार्थ-अनर्थद उंड निरति व्रतका स्वरूप बतलाते हुये ग्रंथकारने पहले अनर्थ शब्दका अर्थ और उसके भेद बतलाये हैं। जिससे क्लुळ अर्थ यानी प्रयोजन सिद्ध नहीं होता वह अनर्थ है। अर्थात् जो इष्ट धनधान्यकी प्राप्ति या अनिष्ट शत्रु वगैरहका नाश आदि किसीभी कार्यको सिद्ध नहीं करता, बल्कि उल्टे पापका संचय करता है वह अनर्थ है। उसके पांच भेद हैं-अपध्यान, पापोपदेश, प्रमादाचरित, हिंसाप्रदान और दुश्रुति । इस एक एक अनर्थ दण्डके भी अनेक भेद हैं, क्यों कि एक एक अनर्थमें बहुतसे अनर्थ गर्भित होते हैं ॥ ३४३ ॥ आगे उनमेंसे अपध्यानका लक्षण कहते हैं । अर्थ-परके दोशोंको प्रहण करना, परकी लक्ष्मीको चाहना, पराई स्त्रीको ताकना तथा पराई कलहको देखना प्रथम अनर्थ दण्ड है। भावार्थ-पांच अनर्थदण्डोंमेंसे प्रथम अनर्थदण्डका खरूप बतलाते हैं। दूसरे मनुष्योंमें जो दुर्गुण हैं उन्हें अपनाना, दूसरेके धनको छीननेके उपाय सोचना, रागभावसे पराई युवतियोंके जयन, स्तन, मुख वगैरहकी ओर घुरना और उनसे मिलनेके उपाय सोचना, कोई लड्ता हो या मेटों की, तीतरोंकी, बड़ेरोंकी लड़ाई होती हो तो उसमें आनन्द लेना, ये सब अवध्यान नामका अनर्थदण्ड है। अपध्यानका मतलब होता है-खोटा विचार करना। अतः अमुककी जय या पराजय कैसे हो. अमुकको किसी तरह फांसी हो जाये, अमुकको जेलखांना होजाये, अमुकके हाथ पैर आदि काट डाले जाये, इस प्रकार मनमें विचारना अपध्यान है। ऐसे व्यर्थके विचारोंसे

१ क म दोसाणं गहणं, (स गहण, म महणं)। २ छ म स ग आलोओ।

#### जो उवएसो दिज्जदि किसि-पसु-पालण-वणिजा-पसुहेसु । पुरसित्थी'-संजोप अणत्थ-दंडो हवे बिदिओ ॥ ३४५ ॥

[ छाया—यः उपदेशः दीयते कृषिपशुपालनवाणिज्यप्रमुखेषु । पुरुषस्त्रीसंयोगे अनर्धंदण्डः भवेत् द्वितीयः ॥ ] स दितीयः पापोपदेशनामानर्थंदण्डो भवेत् । स कः । यः उपदेशः दीयते । स । कृषिपशुपालनवाणिज्यप्रमुखेषु, कृषिः कर्षणं भूमिखेटनं पामरादीनाम् अप्ने कथयति भूमिरेनं कृष्यते, उदकमेवं निःकारयते, वनदाह एवं कियते, श्रुद्रपादपतृणादयः एवमुत्पाद्यन्ते इत्याद्यारम्भः अनेनोपायेन कियते इत्यादिकथनम् आरम्भोपदेशः पापोपदेशः । तथा पश्नां पालनं रक्षणं गोमहिषीतुरगगजोष्ट्राज्यत्यादिनां रक्षणं कियते, अनेनोपायेन वृद्धिजीयते, इत्यादिकथनं पापोपदेशो भवति । वाणिष्ये व्यापारे कथविकथकरणे उपदेशः, अस्मादेशात् गोमहिपीवलीवर्रोष्ट्रगजतुरक्षादीन् यदि अन्यत्रं देशे विक्रीणीते तदा महान् धनलाभो भवतिति तिर्थग्वण्ज्यानामकः पापोपदेशो भवति । अस्मात् पूर्वादिदेशात् दासीदासान् अल्पमृत्यशुलामान् गृहीत्वा अन्यस्मिन् गुर्जरादिदेशे तदिकयो यदि कियते तदा धनलाभो भवेदिति क्षेशवण्ज्या कथ्यते । अथवा वाणिष्यं धनधानयादिलाक्षामधुशस्त्रसावुक्षकर्कोटिकादिवस्तुन्यापारः । तानि प्रमुखानि नौचालनशकटादिखेटनादीनि तेषु उपदेशः । तथा शाकुनिकाः पक्षिमारकाः वागुरिकाः मृगवराहादिमारकाः धीवरा मत्स्यमारकाः इत्यादीनां पापक्रमोपजीविनाम् ईदशी वार्ता कथ्यति । अस्मिन् प्रदेशे वन जलाद्युवलक्षिते मृगवराहातित्तिरमत्स्यादशे बहवः सन्ति इति कथनं वधकोपदेशनामान्थंदण्डो भवति । पुरुपत्वीणां नरनारीणां संयोगे विवाहमेटने मैधुनादिसंयोजने उपदेशः इत्यादिपापोपदेशनामान्यादेश्वोदने। भवति ॥ ३४५ ॥ अध तृतीयं प्रमादचर्यास्वर्यं वहवः दर्शयति—

# विहलो जो वावारो पुढवी-तोयाण अग्गि-वाऊणं'। तह वि वणप्फदि-छेदो' अणत्थ-दंडो हवे तिदिओ॥ ३४६॥

[ छाया-विफलः यः व्यापारः पृथ्वीतोयानाम् अभिवायूनाम् । तथा अपि वनस्पतिच्छेदः अनर्थदण्डः भवेत् तृतीयः ॥ ] स तृतीयः प्रमादचर्याख्यः अनर्थदण्डो भवेत् । स कः । यः पृथिवीतोयानां भूमिजलानां व्यापारः विफलः कार्यं विना

छाम तो कुछ नहीं होता, उन्टे पापका बन्ध होता है ॥३ ४४॥ आगे, पापोपदेश नामके दूसरे अनर्थ दण्डको कहते हैं । अर्थ—कृषि, पशुपालन, न्यापार वगैरहका तथा खीपुरुषके समागमका जो उपदेश दिया जाता है वह दूसरा अनर्थदण्ड है॥ भावार्थ—खेतिहरोंके सामने भूमि ऐसी जोसी जाती है, पानी ऐसे निकला जाता है, जंगल इसतरह जलाया जाता है, छोटे छोटे वृक्ष छाल वगैरह ऐसे उखाई जाते हैं इस प्रकारके आरम्भका उपदेश देना पापोपदेश है । तथा गाय, भैंस, हाथी, घोडा, ऊंट वगैरह ऐसे पाले जाते हैं, ऐसा करनेसे उनकी वृद्धि होती है, ऐसा कहना पापोपदेश है, अमुक्त देशमें बेचा जाये तो बडा लाभ होता है इस प्रकारका उपदेश देना तिर्यावाणिष्य नामका पापोपदेश है । अमुक्त देशमें वेचा जाये तो बडा लाभ होता है इस प्रकारका उपदेश देना तिर्यावाणिष्य नामका पापोपदेश है । अमुक्त देशमें दासी दास सस्ते हैं उन्हें वहांसे लेजाकर यदि गुजरात आदिमें बेचा जाये तो बहुत लाम होता है । यह भी पापोपदेश है । अथवा धन, धान्य, लाख, शहद, शक्त, आदि वस्तुओंके व्यापारका उपदेश देना तथा पक्षीमार, शिकारी, धीवर वगैरहसे कहना कि अमुक्त प्रदेशमें हिरन, सुअर, तीतर या मछलिया बहुत है यह वधकोपदेश नामका अनर्थदण्ड है । छी पुरुषोंको मेथुन आदिका उपदेश देना मी पापोपदेश है । इस तरह पापोपदेश नामका अनर्थदण्ड अनेक प्रकारका है ॥ ३४५ ॥ आगे तीसरे प्रमादचर्या नामक अनर्थदण्ड को कहते हैं । अर्थ—पृथ्वी, जल, अग्नि और प्रवनके व्यापारमें निष्प्रयोजन प्रकृति करना, तथा निष्प्रयोजन वनस्पतिको काटना तीसरा अनर्थदण्ड है ॥ भावार्य—विना प्रयोजनके

१स पुरस्तथी। २ ल म स ग अनिगपवणाणं। ३ ल म स ग छेल (छेओ !)।

व्यापारः, प्रयोजनं विना पृथ्वयाः खननं भूमिकुहनं पाषाणपूर्णनम् इष्टिकानिष्पादनम्, जलानां व्यापारं कार्यं विना जलनिक्षेपः जलसेचनं जलसारिणीकुपसरउपकृषवापीप्रमुखेषु जलारम्भः । तथाप्तिपवनानाम् अमीनां व्यापारः अमीनां विध्या-पनं दवप्रदानम् अन्येषां रन्धनादिनिमित्तमितिपीयार्थणम्, वायूनां व्यापारः व्यजनवस्त्रादिना निक्षेपणम् । अपि पुनः, वनस्पतीनां छेदनं तृणवृक्षवृत्तीपुष्पप्रलकन्दम्ल्यास्त्रापत्राचीनां छेदः विनाशनं निःप्रलः । इति प्रमादचर्यानर्थदण्डः । ३ ॥ ३४६॥ अथ चतुर्थं हिंसादानाख्यमनर्थदण्डः समाचष्टे-

# मजार-पहुदि-धरणं आउहै-लोहादि-विक्रणं जं च । लक्खों-खलादि-गहणं अणत्थ-दण्डो हवे तुरिओ ॥ ३४७॥

[ छाया-मार्जारप्रमृतिधरणम् आयुधलोहादिविकयः यः च । लाक्षाखलादिप्रहणम् अनर्थदण्डः भवेत् तुरीयः ॥] स चतुर्यः हिंसादानाख्यः अनर्थदण्डो भवेत् । स कः । यत् मार्जारप्रमृतिधरणं, मार्जारः आखुमुक् प्रमृतिशब्दात् पर-प्राणिधातहेत्नां मार्जारकुषुरकुषुटशुकपारापतश्येनसर्पव्याघ्रनकुलादीनां हिंसकजीवानां धरणं रक्षणं पालनं पोषणं च । च पुनः, आयुधलोहादिविकयः, आयुधानां खक्ककुन्तच्छुरिकाधनुर्वाणमुद्ररदण्डयधितोमरशक्तित्रशूलपरशुप्रमुखानां शक्षाणां, लोहानां कुठारदात्रखनित्रशृंखलाशाकखण्डनककचलोहगोलकादीनां च विकयः क्रयविकयः व्यापारेण श्रहणं दानं च । लाक्षाखलादिश्रहणं, लाक्षा अतुका खलः पिण्याकः कर्कोटिकोषा वा तयोर्लाक्षाखलयोः आदिशब्दात् अहिफेनवत्स-नागविषपाशजालकशाधानुकीपुष्पसौराष्ट्रकामधुपुष्पवित्धुफशाकमधुप्रमुखानां श्रहणम् आदानम् अपेणं च हिंसादान-नामानर्थदण्डश्रतुर्थो भवति ॥ ३४७ ॥ अथ प्रवमं दुःश्रुत्याख्यमनर्थदण्ड दीपयति—

# जं सवणं सत्थाणं भंडण-वसियरण-काम-सत्थाणं । पर-दोसाणं च तहा अणत्थ-दण्डो हवे चरिमो ।। ३४८॥

[ छाया-यत् श्रवणं शास्त्राणां भण्डणवद्गीकरणकामशास्त्राणाम्। परदोषाणां च तथा अनर्यंदण्डः भवेत् चरमः ॥ ] स चरमः पश्चमः दुःश्रुत्याख्यः अनर्थंदण्डो भवेत् । स कः । यत् शास्त्राणां कुनयप्रतिपादकानां भारतभागवतमार्कण्ड-

पृथ्वी खोदना, भूमि कूटना, पत्थर तोडना, ईंट बनाना, पानी विखराना, नल खुला छोड देना, आग जलाना, जंगल जलाना, दूसरोंको आग देना, हवा करना, तृण वृक्ष लता फूल फल पत्ते कन्दम्ल टहनी वगैरहको व्यर्थ छेदना मेदना वगैरह प्रमादचर्या नामक अनर्थदण्ड है। ऐसे कामोंसे वस्तुआंका व्यर्थ दुरुपयोग होता है, और लाभ कुछ नहीं होता। जरूरतसे ज्यादा खाकर बीमार होना, अन्नको खराब करना, इंटन छोडना आदि भी प्रमादाचरितमें ही संमिलित है ॥ ३४६ ॥ आगे चौथे हिंसादान नामक अनर्थदण्डको कहते हैं। अर्थ-विलाव आदि हिंसक जन्तुओंको पालना, लोहे तथा अन्न शक्तोंका देना लेना और लाख विष वगैरहका देना लेना चौथा अनर्थदण्ड है ॥ भावार्थ-विद्वी, कुत्ता, मुर्गा, बाज, सांप, व्याघ, नेवला आदि जो जन्तु दूसरोंके घातक हैं, उनका पालन पोषण करना, जिनसे दूसरोंका घात किया जा सकता है अथवा दूसरोंको बांधा जा सकता है ऐसे तलवार, भाला, हुरी, धनुषवाण, लाठी, त्रिस्ल, फासा आदि अन्न शक्तोंका तथा फावड़ा, कुल्हाड़ी, सांकल, दराती, आरा आदि लोहेके उपकरणोंका देन लेन करना-दूसरों को देना और दूसरोंसे लेना, लाखका व्यापार करना, अफीम, गांजा, चरस, धत्रा, सांखिया, आदि जहरीली और नशीली वस्तुओंको लेना देना, यह हिंसा दान (हिंसाके साधनोंका देन लेन करना) नामका अनर्थदण्ड है ॥ ३४७ ॥ आगे पांचवे दुश्रुति नामक अनर्थदण्डको कहते हैं । अर्थ-जिन शाखों या पुस्तकोंमें गन्दे, मजाख,

**१ कस ग** भारूषा २ च रुक्खा, ३ **च** चरमो।

विष्णुपुराणितृङ्गपुराणार्थ्वणयजुःसामऋग्वेदस्मृतीनां श्रवणम् आकर्णनम्। च पुनः मण्डकियाप्रतिपादकशासं प्रदस्त-कुशलवशीकरणशास्त्रं नृपसन्त्विकोद्दणलप्रमुखनरनारीव्याद्रगजादिवशीकरणशासं कुमन्त्रयस्त्रभूणौषिप्रमण्यादिप्रतिपादकशासं स्तम्भनमोद्दनशास्त्रं कामशास्त्रं कामोत्पत्तिप्रतिपादकराणशासं कुकोकनामादिशासं च तेषां मण्डनवशीकरणकामशास्त्राणां श्रवणं व्याख्यानं कथनं च। तथा परदोषाणां परेषां दोषाणाम् अपवादानां श्रवणं कथनं च, राजसीचौरद्रव्यादिपत्र-विश्वतिविकथानां श्रवणं प्रतिपादनं च, तथा रणप्रतिपादकम् इन्द्रजालादिशास्त्रं गृह्यते इति दुःश्रुतिनामानयंदण्डः पत्रमः। ५ ॥ ३४८ ॥ अथानथंदण्डव्याख्यास्यसंहरसाह-

# एवं पंच-पयारं अणत्थ-दण्डं दुहावहं णिश्चं। जो परिहरेदि' णाणी गुणवदी' सो हवे बिदिओ ॥ २४९॥

[ छाया-एवं पश्यप्रकारम् अनर्थदण्डं दुःखावहं नित्यम् । यः परिहरति ज्ञानी ग्रुणव्रती स भवेत् द्वितीयः ॥ ] स पुमान् द्वितीयः अनर्थदण्डपरित्यागी गुणव्रती, पश्चानामणुव्रतानां गुणस्य कारकत्वादनुवर्धनत्वात् गुणव्रतानि विद्यन्ते यस्य स गुणव्रती, भवेत् स्यात् । कथंभूतः सन् । ज्ञानी आत्मशरीरभेदज्ञानवान् । स कः । यः परिहरति त्यजित । कम् । अनर्थदण्डम् । कियत्प्रकारम् । एवं पूर्वोक्तप्रकारेण अपध्यानपापोपदेशप्रमादचर्याहिंसादानदुःश्रुतिपश्चप्रकारं पश्चमेदं परि-हरति । कीहक्षम् । नित्यं सदा निरन्तरं दुःखावहम् अनेकसंसारदुःखोत्पादकम् । तथानर्थदण्डस्य विरतेः प्रशातिचारान्

वशीकरण, काम भोग वगैरहका वर्णन हो उनका सुनना और परके दोषोंकी चर्चावारी सुनना पांचवा अनर्थदण्ड है।। भावार्थ-दृश्रुतिका मतलब है बुरी बातोंको सुनना। अतः जिन शासोंमें मिण्या-बातोंकी चर्चा हो, अश्लीलता हो, कामभोगका वर्णन हो, छी-पुरुषोंके नग्न चित्र हों, जिनके सुनने और देखनेसे मनमें विकार पैदा हो, कुरुचि उत्पन्न हो, विषयकषायकी पुष्टि होती हो, ऐसे तंत्रशाल. मंत्रशास्त्र, स्तम्भन शास्त्र, मोहनशास्त्र, कामशास्त्र आदिको सुनना, सुनाना, वांचना वगैरह, तथा राजकया, बीकया, चोरकया, भोजनकया आदि खोटी कथाओंको सुनना, सुनाना, दुश्रुति नामक पांचवा अनुर्धदण्ड है। आजकल अखबारोंमें तरह तरहकी दवाओंके, कोकशास्त्रोंके, की पुरुषके नम चित्रोंके विज्ञापन निकलते हैं और अनजान युवक उन्हें पढ़कर चरित्रभ्रष्ट होते हैं। सिनेमाओंमें गन्दे गन्दे चित्र दिख्लाये जाते और गन्दे गाने सुनाये जाते हैं जिनसे बालक बालिकाएँ और युवक युवतियां प्यम्नष्ट होते जाते हैं। अतः आजीविकाके लिये ऐसे साधनोंको अपनाना भी गृहस्थके योग्य नहीं है। धनसंचयके लिये भी योग्य साधन ही ठीक है। समाजको भ्रष्टकरके पैसा कमाना श्रावकका कर्तन्य नहीं है ॥३४८॥ आगे, अनर्यदण्डके कथनका उपसंहार करते हैं । अर्थ-इसप्रकार सदा दुःखदायी पांच प्रकारके अनर्थंदण्डोंको जो ज्ञानी श्रावक छोड देता है वह दूसरे गुणवतका धारी होता है॥ भावार्थ-जिनके पालनसे पांची अणुवतीमें गुणीकी बृद्धि हो उन्हें गुणवत कहते हैं। दिग्विरति. अनर्यदण्डविरति आदि गुणव्रतोंके पालनसे अहिंसा आदि वत पुष्ट और निर्मल होते हैं, इसीसे इन्हें गुणवत कहते हैं । ऊपर जो पांच अनर्घदण्ड बतलाये हैं वे सभी दुःखदायी हैं, व्यर्थ पापसंचयके कारण हैं, बुरी आदतें डाळनेमें सहायक हैं। अतः जो झानी पुरुष उनका स्थाग कर देता है वह दूसरे गुणवतका पालन करता है। इस वतके भी पांच अतिचार छोडने चाहिये जो इस प्रकार हैं— कन्दर्भ, कौत्कुच्य, मीखर्य, अतिप्रसाधन और असमीक्षिताधिकरण। रागकी उत्कटताके कारण हास्य

१ रु म स ग परिहरेर । २ ग गुणव्वई, स गुजव्वदं, य गुणव्वदं होदि ।

वर्जयति । तानाह । "कन्दर्पै १ कौरकुच्यं २ मौखर्य ३ मतिप्रसाधनं ४ पद्य । असमीक्षिताधिकरणं ५ व्यतीतयोऽनर्थ-रण्डकृद्विरतेः ॥" ३४९ ॥ अथ भोगोपभोगपरिमाणास्यं तृतीयं गुणवर्तं विवृणोति—

## जाणित्ता संपत्ती भोयण-तंत्रोल-वत्थमादीणं । जं परिमाणं कीरदि भोजैवभोयं वयं तस्स ॥ ३५० ॥

[ छाया-ज्ञात्वा संपत्तीः भोजनताम्बूलबल्लादीनाम् । यत् परिमाणं कियते भोगोपभोगं व्रतं तस्य ॥ ] तस्य पुंसः भोगोपभोगपरिमाणाख्यं तृतीयं व्रतं भवेत् , यः संपत्तीः गोगजतुरगमहिषीधनधान्यसुवर्णस्यादिसंपदाः लक्ष्मीः ज्ञात्वा परिज्ञाय स्ववित्तानुसारेण स्वरात्त्यनुसारेण च यत् भोजनताम्बूलबल्लादीनां परिमाणं मर्यादां संख्यां करोति विद्धाति । भोजनम् अशनं खाद्यं स्वाद्यं लेखं पानम् , ताम्बूलं नागवलीदलपूगलबङ्गकपूरैलादिकम् , वलं पट्टब्र्लादिबल्लम् , आदिशब्दात् शयनभाजनवाहनगृहहृद्युवतिधनधान्यगोमहिषीदासदासीप्रमुखानां परिमाणं मर्यादां संख्यां करोति विद्धाति । तस्य भोगोपभोगवतं भवेत् । अशनपानचन्दनलेपपुष्पताम्बूलादिकं वस्तु सकृत् एकवारं भुज्यते इति भोगः परिभोगो वा, शय्या-सनवन्नाभरणभाजनभार्यादिकं वस्तु उपभुज्यते पुनः पुनः वार्रवारं भुज्यते उपभोगः, तयोगीगोपभोगयोर्वस्तनोः वरं तियमः भोगोपभोगवतं स्यात् ॥ ३५० ॥ अथ विद्यमानं वस्तु स्थलन् स्वनाई इति स्तौति -

# जो परिहरेइ संतं तस्स वयं थुबदे सुरिंदो वि। जो मण-लड्डु व भक्लदि तस्स वयं अप्प-सिद्धियरं ॥ ३५१ ॥

[ छाया-यः परिहरति सन्तं तस्य वर्तं स्तांति सुरेन्द्रः अपि । यः मनोल्रहुन्नम् इव भक्षयति तस्य वतम् अल्पसिद्धिः करम् ॥ ] यः पुमान् परिहरति त्यजित । कम् । सन्तं विद्यमानम् अर्थं वस्तु धनधान्ययुवतीपुत्रादिकं तस्य पुंसः वर्तं संयमः नियमः स्त्यते प्रशस्यते । कैः । सुरेन्द्रैः देवस्वामिभिः इन्द्रादिकैः । तस्य पुंसः व्रतम् अल्पसिद्धिकरं स्वल्पसंपदाः

सिहत भण्डवचन बोलना कन्दर्प है। हास्य और भण्डवचनके साथ शरीरसे कुचेष्टा भी करना कीलुन्य है। पृष्टताको लिये हुए बहुत बकवाद करना मौखर्य है। आवश्यक उपभोग परिभोगसे अधिक इकट्ठा करलेना अति प्रसाधन है। बिना बिचारे काम करना असमीक्ष्याधिकरण नामका अतिचार है। इस प्रकार ये पांच अतिचार अनर्थदण्डवतीको छोड़ने चाहिये॥३४९॥ आगे भोगोपभोगपरिमाण नामक तीसरे गुणवतका वर्णन करते हैं। अर्थ—जो अपनी सामर्थ्य जानकर भोजन, ताम्बूल, वस्त्र आदिका परिमाण करता है उसके भोगोपभोगपरिमाण नामका गुणवत होता है॥ भावार्थ—जो वस्तु एक बार भोगनेमें आती है उसे भोग कहते हैं। जैसे भोजन पेय, चन्दनका लेय, फल, पान वगैरह। और जो वस्तु बार बार भोगनेमें आती है उसे उपभोग कहते हैं। जैसे शब्या, बैठनेका आसन, वस्न, आभरण, बरतन, ली बगैरह। अपनी शारिरिक और आर्थिक शक्तिको देखकर भोग और उपभोगका जन्म पर्यन्तके लिये अथवा कुछ समयके लिये नियम कर लेना कि मैं अमुक अमुक वस्तु इतने परिमाणमें इतने समय तक भोगूंगा, यह भोगोपभोगपरिमाण नामका तीसरा गुणवत है॥ ३५०॥ आगे, भोगोपभोगपरिमाण वतिकी प्रशंसा करते हैं। और जो मनके लहु खाता है उसका वत अल्प सिद्धकारक होता है॥ भावार्थ—जो घरमें भोगो-पभोगकी विपुल सामग्री होते हुए भी उसका वत लिय है, उसका वत अल्पन्त प्रशंसनीय है। किन्तु

र क स ग वस्थमाईणं। २ व भोजवभोउं (यं?) तं तिविओ (मतिदेयं)। ३ छ म स ग सुरिदेहिं। ४ छ मणुल्कु, म स मणलडुव, ग मणलडु । ५ स सिद्धिकरं। ६ व गुणवतिन्हिषणं सामाहयस्य इत्यादि।

निष्पादक्षम् । यः पुमान् अविद्यमानं च बुभुक्षति खादति व्रतयति च तस्य स्वल्पसिद्धिक्तरं व्रतं स्यात् । किवत् । मनोमोदक-वत्, यथा मनोमोदकः बुभुक्षाध्रुधादिवारणं न करोति तथा अविद्यमानवस्तुनि त्यागे श्रेयो न भवति । अथवा मनोमोदक-भक्षणप्रायम् अविद्यमानं वस्तु व्रतयति । तथा भोगोपभोगातिचारान् त्यजति । तान् कान् । 'सचित्त १ संबन्ध २ सन्मिश्रा-३ भिषव ४ दुःपकाहाराः ५ ।' जलकणादिसचित्तवस्त्वाहारः १, सचित्तसंबद्धमात्रेण दृषित आहारः संबन्धहारः २, सचित्तेन संमिलितः सचित्तद्रव्यसूक्ष्मप्राण्यतिमिश्रोऽशक्यभेदकरणः आहारः सन्मिश्राहारः ३, अभिषवस्य रात्रिचतुःप्रहरैः क्रिन्न ओदनो द्रवः इन्द्रियबलवर्षनो माषादिविकारादिः दृष्यः द्रववृष्यस्याहारः अभिषवाहारः ४, अर्घपकः चीक्षणतया दुष्टः पकः दम्धपकः दुःपकः तस्य आहारः दुःपकाहारः ५ । वृष्यदुःपक्रयोः सेवने सति इन्द्रियमदवृद्धिः । सचित्तोषयोगः वातादि-प्रक्रोपोदरपीडादिप्रतीकारे अम्यादिप्रज्वालने महान् असंयमः स्यादिति तत्परिहार एव श्रेयान् ॥ ३५१ ॥ इति स्वामिकार्ति-केयानुप्रेक्षाव्याख्याने गुणवतत्रयव्याख्यानं समाप्तम् ॥ अथ विक्षावतानि व्याचक्षाणः सामायिकसामग्रीं प्रतिपादयति—

जो मनुष्य अपने पासमें अविद्यमान वस्तुका व्रत लेता है, उसका व्रत मनके लड्ड ओंकी तरह है। अर्थात् जैसें मनमें लड्डओंकी कल्पना करलेनेसे भूख नहीं बुझती, वैसेही अनहोती वस्तुके त्यागसे कल्याण नहीं होता। परन्त अनहोती वस्तका नियम भी व्रत तो है ही, इसलिये उसका थोड़ासा फल तो होता ही है। जैसे एक भीलने मुनिराजके कहनेसे कीएका मांस छोड़ दिया था। उसने तो यह जानकर छोड़ा था कि कौएके मांसको खानेका कोई प्रसंग ही नहीं आता। किन्त एक बार वह बीमार हुआ और वैद्यने उसे कौएका मांस ही खानेको बतलाया। परन्तु वतका ध्यान करके उसने नहीं खाया और मर गया । इस दृढ्ताके कारण उसका जीवन सुधर गया । अतः अनहोती वस्तुका स्थाग भी समय आनेपर अपना काम करता ही है, किन्तु विद्यमान बस्तुका त्याग ही प्रशंसनीय है। अस्तु, भोगोपभोग परिमाण बतकेभी पांच अतिचार छोड़ने योग्य हैं--सचित्त आहार, सचित्त सम्बन्धाार, सचित्त सम्मिश्रा-हार, अभिषवाहार और दुष्पकाहार । अर्थात् सचित्त ( सजीव ) वस्तुको खाना, सचित्तसे सम्बन्धित वस्तुको खाना, सचित्तसे मिली हुई, जिसे अलग करसकना शक्य न हो, वस्तुको खाना, इन्द्रिय बलकारक पौष्टिक वस्तुओंको खाना, और जली हुई अथवा अधपकी वस्तुको खाना । इसप्रकारका आहार करनेसे इन्द्रियोंमें मदकी वृद्धि होती है, तथा वायुका प्रकोप, उदरमें पीडा आदि रोग हो सकते हैं। उनके होनेसे उनकी चिकित्सा करनेमें असंयम होना अनिवार्य है। अतः भोगोपभोग परिमाण बतीको ऐसे आहारसे बचना ही हितकर है। इस प्रकार गुणबतोंका वर्णन समाप्त हुआ। यहाँ एक बात विशेष वक्तव्य है। यहाँ भोगोपभोग परिमाण बतको गुणबतोंमें और देशावकाशिक बतको शिक्षा-वर्तोंमें गिनाया है, ऐसा ही आचार्य समन्तभद्रने रतकरंड श्रावकाचारमें कहा है। किन्तु तत्त्वार्यसूत्रमें देशावकाशिक वतको गुणवतोंमें गिनाया है और भोगोपभोग परिमाण वतको शिक्षावतोंमें गिनाया है। यह आचार्यांकी विवक्षाका वैचित्रय है। इसीसे गुणवत और शिक्षावरोंके इस अन्तरको छेकर दो प्रकारकी परम्परायें प्रचलित हैं। एक परम्पराके पुरस्कर्ता तत्त्रार्थसूत्रकार हैं और दूसरीके समन्त-भद्राचार्य । किन्तु दोनोंमें कोई सैद्धान्तिक मतभेद नहीं है, केवल दृष्टिभेद है । जिससे अगुनर्तोका उपकार हो वह गुणवत है, और जिससे मुनिवतकी शिक्षा मिले वह शिक्षावत है। इस प्रन्थमें भोगोप-भोग परिमाण बतको अणुव्रतोंका उपकारी समझकर गुणव्रतोंमें गिनाया है। और तत्त्वार्थसूत्रमें उससे मुनिवतकी शिक्षा मिलती है, इसलिये शिक्षावतोंमें गिनाया है, क्योंकि भोगोपभोगपरिमाण वतमें

# सामाइयस्त करणे खेत्तं कालं च आसणं विलओं। मण-वयण-काय-सुद्धी णायवा हुति सत्तेव ॥ ३५२॥

[ छाया-सामायिकस्य करणे क्षेत्रं कालं च आसनं विलयः । मनवचनकायशुद्धः ज्ञातव्या भवन्ति सप्तैव ॥ ] समये आसमि भवं सामायिकस् । अथवा सम्यक् एकत्वेन अयनं गमनं समयः, स्वविषयेभ्यो विनिवृत्य कायवान्त्रान्त्रमणामात्मना सह वर्तनात् । द्रव्यार्थेन आत्मन एकत्वनमनिम्लर्थः । समये एव सामायिकं समयः प्रयोजनमस्येति वा सामायिकम् । अथवा संशब्दः एकत्वे एकीभावे वर्तते, अयनम् अयः सम् एकत्वेन एकीभावेन गमनं परिणमनं समयः। समय एव सामायिकं वा, समयः प्रयोजनमस्येति सामायिकम् । देववन्दनायां निःसंक्रेशं सर्वप्राण्यसत्ताचिन्तनं सामायिकमित्यर्थः । सामायिकस्य करणे कर्तव्ये सित सप्तैव सामायिक वा भवन्ति । ताः काः । क्षेत्रं प्रदेशलक्षणा १, कालं पूर्वाक्रमध्याहापराह्यः काललक्षणा २, आसनं पद्मासनादिलक्षणा ३, विलयः ध्यानं तन्मयतालक्षणा ४, मनोवचनकायशुद्धा आतेरीद्रध्यान रहिता धर्मध्यानसहिता मनसः श्रुद्धिः निर्मलतालक्षणा ५, अन्तर्वाह्यजल्यनरहिता वचनस्य श्रुद्धिः निर्मलता ६, कायस्य शरीरस्य श्रुद्धिः निर्मलता ७ ॥ ३५२ ॥ अथ ता गाथापञ्चकेन प्रतिगादयति—

#### जत्थ ण कलयल-सहो बहु-जण-संघट्टणं ण जत्थित्थ । जत्थ ण दंसादीया एस पसत्थो हवे देसो ॥ ३५३ ॥

[ छाया-यत्र न करुकलशब्दः बहुजनसंघट्टनं न यत्रास्ति । यत्र न दंशादिकाः एष प्रशस्तः भवेत् देशः ॥ ] सामायिकस्य करणे सित एष प्रत्यक्षीभृतः देशः प्रदेशः स्थानकं क्षेत्रम् । एष कः । यत्र प्रदेशे कलकलशब्दः नास्ति, जनानां वाद्यामां पश्चादीनां च कोलाहलशब्दो न विद्यते । च पुनः, यत्र प्रदेशे बहुजनसंघट्टनं बहुजनानां संघट्टनं संघातः परस्परामिलनं वा नास्ति, यत्र स्थाने दंशादिकाः दंशमशकवृश्चिककीटकमत्तुणचमुपुटसर्पव्याव्रविटपुरुषस्त्रीनपुंसकपशुमांसरक्तपूय-चर्मास्थिमलसृत्रमृतककलेवरादयो न विद्यन्ते स एव प्रदेशः सामायिककरणस्थानं प्रशस्यम् ॥ ३५३ ॥

अतिचार रूपसे सचित्त आदि भक्षणका स्थाग करना होता है ॥ ३५१ ॥ आगे शिक्षावतका व्याख्यान करते हुए सामायिक व्रतकी सामग्री बतलाते हैं। अर्थ-सामायिक करनेके लिये क्षेत्र, काल, आसन, विखय, मनःशुद्धि, वचनशुद्धि और कायशुद्धि, ये सात बातें जानने योग्य हैं ॥ भावार्थ-समय नाम आत्माका है। आत्मामें जो होती है उसे सामायिक कहते हैं। अथवा भलेपकार एक रूपसे गमम करनेको समय कहते हैं। अर्थात् काय वचन और मनके व्यापारसे निवृत्त होकर आत्माका एक रूपसे गमन करना समय है, और समयको ही यानी आत्माकी एक रूपताको सामायिक कहते है, अथवा आत्माको एक रूप करना ही जिसका प्रयोजन है वह सामायिक है। अथवा देववन्दना करते समय संक्रेश रहित चित्तसे सब प्राणियोंनें समताभाव रखना सामायिक है। सामायिक करनेके लिये सात बातें जान लेना जरूरी हैं। एक तो जहां सामायिक की जाये वह स्थान कैसा होना चाहिये। दूसरे सामायिक किस किस समय करनी चाहिये। तीसरे कैसे बैठना चाहिये। चौथे सामायिकमें तन्मय कैसे हुआ जाता है, पाँचवे मनकी निर्मलता, वचनकी निर्मलता और शरीरकी निर्मलता को मी समझ लेना जरूरी है ॥ ३५२ ॥ आगे पांच गाथाओंसे उक्त सामग्रीको बताते हुए प्रथम ही क्षेत्रको कहते है। अर्थ-जहां कठकल शब्द न हो, बहुत लोगोंकी भीड़ भाड़ न हो और डांस मच्छर वगैरह न हों वह क्षेत्र सामायिक करनेके योग्य है ॥ भावार्थ-जहां मनुष्योंका, बाजोंका और पशुओंका कोलाहल न हो, तथा शरीरको कष्ट देनेवाले डांस, मच्छर, निच्छू, सांप, खटमल, शेर, आदि जन्तु न हों, सारांश यह कि चित्तको क्षोभ पैदा करनेके कारण जहां न हो वहाँ सामायिक करनी चाहिये ॥३५३॥

१ व खित्तं। २ म विनदा २ इक स स ग सई।

#### पुबण्हे मञ्झण्हे अवरण्हे तिहि' वि णालिया-छक्को । सामाइयस्स कालो सविणय-णिस्सेस-णिहिट्टो ॥ ३५४ ॥

[ छाया-पूर्वाहे मध्याहे अपराहे त्रिषु अपि नालिकाषद्कम् । सामायिकस्य कालः सिनयिनःश्वेशनिर्दिष्टः ॥ ] सामायिकस्य सं सम्यक् आत्मिन अयित एकत्वम् एकीमावं गच्छित समय एव सामायिकः तस्य सामायिकस्य कालः । क्यंभूतः कालः । खेभ्यः धनेभ्यः निष्कान्ताः निःखाः निर्यन्थासेषाभीशाः खामिनः गणधरदेवादयः सिनयेन दर्शन-शानवारित्रोपचारलक्षणेन सिहताः सिनयाः ते च ते निःखेशाश्च तैनिर्दिष्टः कियतः विनयसंयुक्तगणधरदेवादिभिः कियतः कालः । स कियनमात्रः कालः । पूर्वाहे पूर्वाहकाले सूर्योदयात् प्राक् रात्रेः घटिकात्रयम् एवं रात्रिपाश्चाख्यिकात्रयं सूर्योदयादारभ्य च घटिकात्रयं पूर्वाहकस्य सामायिकस्य योग्यकालः षदघटिकात्रमाणम् इत्यर्थः । मध्याहे मध्यदिवसे दिवसस्य मध्ये द्वितीयप्रहरस्य पाश्चाखनाडीत्रयं तृतीयप्रहरस्य चायनाडीत्रयं मध्याहसमयस्य योग्यकालः षदघटिकाविधः । अपराहे संध्यायां चतुर्थप्रहरस्य पाश्चाख्यतित्रयं रात्रिप्रथमप्रहरस्य घटीत्रयं चेति अपराहसामायिकस्य योग्यकालः घटिकावद्वम् । तिहि वि त्रिविधं प्रत्येकं षद षट् घटिकाकालः, अथवा त्रिष्यि पूर्वाहमध्यादारम्हापराहकालेष्यिन व । अथवालासनस्थानमुद्रावर्तविरोतेनितः । विनयेन यथाजातः कृतिकर्मामलं भजेत् ॥" इति योग्यकालः कथितः । तथा चोक्तं च । स्थायमासनम् उद्भासनं पर्यहासनं चेति । अथवा दण्डकस्यादौ अन्ते चोपवेशनं योग्यासनम् । योग्यं स्थानं प्रदेशः स्रौपशुनपुंसकरहितमेकान्तस्थानम् । चित्तस्याक्षेपस्यानुरपादकं वनं वेशम वास्थानं देवालयादिकं वा योग्यस्थानम् । योग्या स्थानं प्रदेशः स्रौपशुनपुंसकरहितमेकान्तस्थानम् । चित्तस्थाक्षेपस्यानुरपादकं वनं वेशम वास्थानं देवालयादिकं वा योग्यस्थानम् । योग्या स्थानं प्रदेशः स्रौपशुनपुंसकरहितमेकान्तस्थानम् । क्योग्याक्षेपस्थानुरपादकं वनं वेशम वास्थानं देवालयादिकं वा योग्यस्थानम् । योग्या स्थानं प्रदेशः स्रौपशुनपुंसकरहितमेकान्तस्थानम् । क्याक्षेपस्यानुरपादकं वनं वेशम वास्थानं देवालयादिकं वा योग्यस्थानम् । योग्या स्थानं प्रदेशः

## बंधिता प्रजांकं अहवा उद्देण उब्भओ ठिची। काल-प्रमाणं किचा इंदिय-वावार-वज्जिदो होउं।। ३५५॥

आगे सामायिकका काल बतलाते हैं। अर्थ-विनय संयुक्त गणधर देन आदिने पूर्शेह्न, मध्याह और अपराह्म इन तीन कालोंमें छ छ मही सामायिकका काल कहा है।। भावार्थ-स्योंदय होनेसे एहले तीन घड़ी और स्योंदयसे लेकर तीन घड़ी इसतरह छ घड़ी तक तो प्रभात समयमें सामायिक करनी चाहिये। मध्याह अर्थात् दिनके मध्यमें दूसरे प्रहरकी अन्तिम तीन घड़ी और तीसरे प्रहरकी छुरूकी तीन घड़ी इस तरह छ घड़ी सामायिकका काल है। अपराह्म अर्थात् सन्ध्याके समय दिनके चतुर्थ प्रहरकी अन्तिम तीन घड़ी और रातके पहले प्रहरकी छुरूकी तीन घड़ी इस तरह छ घड़ी सामायिकका काल है। अर्थात् सामायिक प्रतिदिन तीनवार करनी चाहिये और प्रस्थेक बार छ छ घड़ी करनी चाहिये। किन्तु यह उत्कृष्ट काल है इसलिये ऐसामी अर्थ किया जा सकता है कि तीनों कालोंमें छ घड़ीतक सामायिकका काल है। अर्थात् प्रत्येक समय दो दो घड़ीतक सामायिक करनी चाहिये। किन्होंके मतसे चार घड़ी है। इसी प्रकार प्रतिक्रमण वगैरहके लियेमी कालका जानना जरूरी है। कहा मी है—'योग्य काल, योग्य आसन, योग्य स्थान, योग्य मुद्रा, योग्य आवर्त, योग्य नमस्कार आदिको जानकर विनयपूर्वक निर्दोष कृतिकर्म करना चाहिये।' इसमेंसे योग्य स्थान और योग्य काल बतला दिया।। ३५४॥ आगे सामायिककी रोष सामग्रीको बतलाते हैं। अर्थ-पर्यंक आसनको बांधकर अथवा सीधा खड़ा होकर, कालका प्रमाण करके, इन्द्रियोंके व्यापारको छोड़नेके लिये जिनवचनमें मनको एकाग्र करके, कायको संकोचकर, हाथकी संजिल करके, अपने सास्पर्में लीन हुआ अथवा

१ व तिहि छक्के (१)। २ क गाउभाउ ठिचा, माउभाउ द्विष्या, साउदेण कमनी। २ क होउ। कार्तिके ३३

जिण-वयणेयग्ग-मणो संवुर्ड-काओ य अंजिल किचा। स-सरूवे संलीणो वंदण-अत्थं विचितंतो ॥ ३५६॥ किचा देस-पमाणं सबं-सावज्ज-विज्ञदो होउं। जो कुबदि सामइयं सो मुणि-सरिसो हवे ताव॥ ३५७॥

वन्दनापाठके अर्थका चिन्तन करता हुआ, क्षेत्रका प्रमाण करके और समस्त सावद्य योगको छोडकर जो श्रावक सामायिक करता है वह मुनिके समान है ॥ भावार्थ-सामायिक करनेसे पहले प्रथम तो समस्त सावद्यका यानी पापपूर्ण व्यापारका स्थाग करना चाहिये । किसी एकान्त चैलालयमें, बनमें, पर्वतकी गुफामें, खाली मकानमें अथवा स्मशानमें जहाँ मनमें क्षोभ उत्पन्न करनेके कारण न हों, जाकर क्षेत्रकी मर्यादा करे कि मैं इतने क्षेत्रमें ठहरूंगा ! इसके बाद या तो पर्यक्कासन लगाये अर्थात् बाँए पैर पर दाहिना पैर रखकर बैठे या कायोः सर्गसे खड़ा हो जाये, और कालकी मर्यादा करले कि मैं एक घड़ी, या एक मुहूर्त, या एक प्रहर अथवा एक दिन रात तक पर्यद्वासनसे बैठकर अथवा कायोत्सर्गसे खड़ा होकर सर्व सावद्य योगका स्थाग करता हूं । इसके बाद इन्द्रियव्यापारको रोक दे अर्थात् स्पर्शन, रसन, घ्राण, चक्षु और श्रोत्र इन्द्रियाँ अपने अपने विषय स्पर्श, रस, गन्ध, वर्ण और शब्दमें प्रवृत्ति न करें । और जिनदेवके द्वारा कहे हुए जीवादितत्त्वोंमेंसे किसी एक तत्त्वके खरूपका चिन्तन करते हुए मनको एकाग्र करे । अपने अज्ञो-पाङ्गको निश्वल रखे । फिर दोनों हाथोंको मिला मोती भरी सीपके आकारकी तरह अंजलि बनाकर अपने शुद्ध बुद्ध चिदानन्द खरूपमें लीन होकर अर्हन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय, सर्वसाधु, जिनवाणी, जिनप्रतिमा और जिनालयकी वन्दना करनेके लिये दो शिरोनित, बारह आवर्त, चार प्रणाम और त्रिशुद्धिको करे । अर्थात् सामायिक करनेसे पूर्व देववन्दना करते हुए चारों दिशाओं में एक एक कायो-रसर्ग करते समय तीन तीन आवर्त और एक एक बार प्रणाम किया जाता है, अतः चार प्रणाम और बारह आवर्त होते हैं। देववन्दना करते हुए प्रारम्भ और समाप्तिमें जमीनमें मस्तक टेककर प्रणाम किया जाता है अतः दो शिरोनित होती हैं। और मन वचन और काय समस्त सावद्य व्यापारसे रहित शुद्ध होते हैं। इस प्रकार जो श्रावक शीत उष्ण आदिकी परीषहको सहता हुआ, विषय कषायसे मनको हट।कर मौनपूर्वक सामायिक करता है वह महान्रतीके तुल्य होता है; क्यों कि उस समय उसका चित्त हिंसा आदि सब पापोंमें अनासक्त रहता है । यद्यपि उसके अन्तरंगमें संयमको भातनेवाले प्रत्याख्यानावरण कर्मके उदयसे मन्द अविरति परिणाम रहते हैं फिरभी वह उपचारसे महावती कहा जाता है। ऐसा होनेसे ही निर्श्रन्थितमका धारी और ग्यारह अंगका पाठी अभव्य भी महावतका पालन करनेसे अन्तरंगमें असंयम भावके होते हुए भी उपरिम प्रैवेयक तक उत्पन्न हो सकता है। इस तरह जब निर्भन्थरूपका धारी अभव्य भी सामायिकके कारण अहमिन्द हो सकता है तब सम्यग्दृष्टि यदि सामायिक करे तो कहना ही क्या है। सामायिक व्रतके भी पाँच अतिचार हैं—योग दुःप्रणिधान,

१ अप वयणे प्रथमा। २ व म संपुष्ठ, [संबुष्ठ?]। ३ अप विजिलो होका, म विजिदो होता। ४ अप हवे सावज, स स इते साज, म इते सावजं। ५ अप सिक्सावयं पद्यमं। ण्हाण इत्यादि।

िछाया-बद्धा पर्यह्रम् अथवा ऊर्धेन ऊर्ध्वतः स्थित्वा । कालप्रमाणं कृत्वा इन्द्रियव्यापारवर्जितः भूत्वा ॥ जिन-वचनैकाप्रमनाः संवृतकायः च अङ्गिलं कृत्वा । खखरूपै संठीनः वन्दनार्थं विचिन्तयन् ॥ कृत्वा देशप्रमाणं सर्वेसावदान वर्जितः भृत्वा । यः कुर्वेते सामायिकं स मुनिसदृशः भवेत् तावत् ॥ वियः सामायिकं संपन्नः प्रतिपन्नः सावउ श्रावकः श्रादः संयमोपपन्नसुनिसहशो भवति । यः श्रावकः श्राद्धः सामायिकं समताम् 'समता सर्वभूतेषु संयमे शुभभावना । आर्तरौद्र-परित्यागस्ति सामायिकं व्रतम् ॥' वा अर्हदादिनवप्रकारदेववन्दनाम् इत्यादिलक्षणोपेतं सामायिकं करोति विदधाति । कि कुरवा पूर्वम् । सर्वसावद्यवर्जितो भूत्वा सर्वेपापव्यापारं परित्यज्य सर्वेपापोपयोगं मुक्तवा । पुनः किं कृत्वा । देशप्रमाणं कृत्वा निर्व्यक्षिपमेकान्तभवनं वनं चैत्यालयादिकं च देशं मर्यादीकृत्य, चैत्यालयगिरिगुहाशून्यगृहश्मशानप्रमुखस्थाने एतावति क्षेत्रे स्थाने अहं स्थास्यामीति प्रमाणं कृत्वा विधायेलर्थः । पुनः किं कृत्वा । पर्यक्कं पर्यक्कासनं वामपादमधः कृत्वा दक्षिण-पादमुपरि कृत्वा उपवेशनं पद्मासनं बंधिता विबन्ध्य, अथवा ऊर्ध्वेन ऊर्ध्वीभूतेन उद्गू स्थित्वा उद्गीभूय, द्वानिंशहोष-र्वीजतः सन्, कायोत्सर्गेण स्थित्वा मकरमुखाद्यासनं कृत्वा ना । पुनः किं कृत्वा । कालप्रमाणं कृत्वा कालमवधि कृत्वा. एतावरकालं पर्यञ्कासनेन कायोत्सर्गेण च तिष्ठामि, तथा एतावरकालं सर्वं सावद्ययोगं त्यजामि, इति एकघटिकास्ट्रतेप्रहर-रात्रिदिवसादिकालपर्यन्तं कालमर्यादां कृत्वा । पुनः किं कृत्वा । इन्द्रियन्यापारवर्जितो भूत्वा, इन्द्रियाणां स्पर्शनर्सन्छाण-चक्कः श्रोत्राणां व्यापाराः स्वस्तर्स्य ८ रस ५ गन्ध २ वर्ण ५ शब्द ७ विषयेषु प्रवृत्तयः, तैर्विर्जितः भूत्वा, अथवा व्यापाराः ऋयविक्रयलक्षणाः तैर्विर्जितः रहितो भूत्वा । केशबन्धं मुष्टिबन्धं बस्नबन्धं च कृत्वा इत्यासनं तृसीयम् ३ । कीटक् सन् श्रावकः सामायिकं करोति । जिनवचनैकायमनाः, सर्वज्ञवचने एकाप्रं चिन्तानिरोध तत्र मनो यस्य स जिन-वचनैकाप्रमनाः, सर्वज्ञवचनैकत्वगतचित्तः जीवादितत्त्वस्वरूपे एकलोकीचित्तः । च पुनः, संपुटकायः संकुचितशरीरः निश्चली-कृताक्रोपाङ्गः । पुनः किं कृत्वा । अञ्जलिं कृत्वा हस्तौ द्वौ मुकुलीकृत्य मुक्ताशुक्तिकमुदावन्दनमुद्रां कृत्वा । पुनः कर्यभूतः सन् । खसरूपे शुद्धवृद्धैकचिद्रूपे चिदानन्दे खपरमात्मनि संलीनः लयं प्राप्तः । पुनः कीदक् सन् । वन्दनार्थं वन्दनायाः अर्हित्सद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधुजिनवचनजिनप्रतिमाजिनालयलक्षणायाः अर्थः रहस्यं प्रति दण्डकं द्वे नती द्वादशावर्तान् चतुःशिरांसि त्रिशुद्धि च चिन्तयन् ध्यायन्, एवंभूतः श्रावकः शीतोष्णादिपरीषद्दविजयी उपसर्गसिहृष्णुः सौनी हिंसा-दिभ्यो विषयकषायेभ्यश्व विनिदृत्त्य सामायिके वर्तमानी महाव्रती भवति । हिंसादिषु सर्वेषु अनासक्तवित्तः अभ्यन्तर-प्रत्याख्यानसंयमधातिकमेदियजनितमन्दाविरतिपरिणामे सत्यपि महाव्रत इरयुपचर्यते । एवं च ऋत्वा अभव्यस्यापि निर्प्रन्थलिङ्गधारिणः एकादशाङ्गधारिणो<sup>र</sup> महाव्रतपरिपालनादसंग्यमभावस्यापि उपरिमप्रैवेयकविमानवासिता । उपप्रका भवति । एवमभन्योऽपि निर्धन्थरूपधारी सामायिकवशादहमिन्दस्थाने श्रीमान् भवति चेत् किं पुनः सम्यग्दर्शनपूतातमा सामायि-कमापकः । सामायिकवतस्य पत्रातिचारा भवन्ति, ते के इति चेदुच्यते । 'योगदुःप्रणिधानानादरस्यृत्यनुपस्थानानि ।' योगस्य कायवाङ्मनसौ कर्मणः दुष्टानि प्रणिधानानि दुष्टप्रकृत्तयः, योगस्य अन्यथा वा प्रणिधानानि प्रकृतयः, सामायि-कामसरे कोधमानमायालोभसहिताः कायवास्मनसां प्रश्तयः, कोधादिपरिणामवशाहृष्टं प्रणिधानं भवति । शरीरावयवानां इस्तपादादीनाम् अस्थिरत्वं चालनं कायस्यान्यथाप्रदृतिः कायदुष्टप्रणिधानम् १ । संस्काररहितार्थागमकवर्णपदप्रयोगो वाचान्यथाप्रवृत्तिः वर्णसंस्कारे भावार्थे च अगमक्दवं चपलादिवचनं च वास्दुःप्रणिधानम् २ । मनसोऽनर्पितत्वं मनसः

अनादर और स्मृत्यनुपस्थान । सामायिकके समय योग अर्थात् मन वचन और कायकी दुष्ट प्रवृत्ति करना, यानी परिणामोंमें कथायके आजानेसे मनको दूषित करना, सामायिकमें नहीं लगाना मनोदुष्प्रणिधान है। हाथ पैर वगैरहको स्थिर नहीं रखना कायदुष्प्रणिधान है। मंत्रको जल्दी जल्दी बोलना, जिससे मंत्रका उच्चारण अस्पष्ट और अर्थश्रून्य प्रतीत हो वचनदुष्प्रणिधान है। इस तरह सामायिकके ये तीन अतिचार हैं। सामायिक करते हुए भी सामायिकमें उत्साहित न होना अथवा अनादर का भाव रखना अनादर नामका चौथा अतिचार है। विस्मरण होना अर्थात् यह भूलजाना कि मैने अमुकतक पढ़ा या नहीं। यह स्मृत्यनुस्थापन नामका पाँचवा अतिचार है। रक्षकरंड श्रावकाचारमें भी कहा है—

**१ 'प**कादशाङ्ख्यायिनो' इत्यपि पाठः ।

अन्यथाप्रवृत्तिः मनोदुःप्रणिधानम् ३ । त्रयोऽतिचारा भवन्ति । चतुर्थोऽतिचारः अनादरः अनुरसाद्दः अनुर्याः ४ । पश्रमोऽतिचारः स्मृत्यनुपस्थापनं स्मृतेरनुपस्थापनं विस्मृतिः, न ज्ञायते मया पठितं किं वा न पठितम्, एकाव्रतारिहतत्व-मित्यर्थः ५ । तथा चोक्तं च । "वाक्षायमानसानां दुःप्रणिधानान्यनाद्रास्मरणे । सामियकस्थातिगमा व्यज्यन्ते पश्च भावेन ॥" इति ॥ ३५'५-५७ ॥ इति स्वामिकार्तिकेयानुष्रेक्षाव्याख्याने प्रथमं सामायिकशिक्षाव्रतं व्याख्यातम् १ । अथ द्वितीय शिक्षावृतं प्रोषधोपवासाख्यं गाथाद्वयेन व्याकरोति-

> ण्हाण-विलेवण-भूसण इत्थी-संसग्ग-गंध-धूवादी'। जो परिहरेदि' णाणी वेरग्गाभूसणं किच्चो ॥ १५८॥ दोसु वि पबेसु स्या उववासं एय-भत्त-णिबियडी। जो कुणदि एवमाई तस्स वयं पोसहं विदियं॥ ३५९॥

[ छाया-स्नानविलेपनभूषणस्त्रीसंसर्गगन्धभूपादीन् । यः परिहरति ज्ञानी वैराग्याभूषणं कृरवा ॥ द्वयोः अपि पर्वणोः सदा उपवासम् एकभक्तनिर्विकृती । यः करोति एवमादीन् तस्य व्रतं प्रोषथं द्वितीयम् ॥ ] तस्य द्वितीयं शिक्षाव्रतं ''वचनका दुष्प्रणिधान, कायका दुष्प्रणिधान, मनका दुष्प्रणिधान, अनादर और अस्मरण ये पाँच सामा-यिकके अतिचार हैं।" इस प्रकार सामायिक नामक प्रथम शिक्षावतका व्याख्यान समाप्त हुवा॥ ३५५ -३५७॥ आगे दो गायाओंसे प्रोषधोपवास नामक दूसरे शिक्षावतको कहते हैं। अर्थ-जो ज्ञानी श्रावक सदा दोनों पर्वोंमें स्नान, विलेपन, भूषण, स्नीका संसर्ग, गंघ, धूप, दीप आदिका त्याग करता है और वैराग्यरूपी आभरणसे भूषित होकर उपवास या एकबार भोजन अथवा निर्विकार भोजन आदि करता है उसके प्रोषधोपवास नामक दूसरा शिक्षावत होता है ॥ भावार्थ-प्रोषधोपवासवतका पालक श्रावक प्रत्येक पक्षके दो पर्वोमें अर्थात् प्रत्येक अष्टमी और प्रत्येक चतुर्दशिके दिन उपशास करता है अर्थात् खाद्य, साद्य, लेह्य और पेय चारोंप्रकारके आहारको नहीं करता। वैसे तो केवल पेटको भूखा रखनेका ही नाम उपवास नहीं है, बल्कि पांची इन्द्रियाँ अपने स्पर्श, रस, गन्ध, रूप और शब्द इन पाँचों विषयोंमें निरुत्सुक होकर रहें, यानी अपने अपने विषयके प्रति उदासीन हों, उसका नाम उपवास है। उपवासका लक्षण इस प्रकार बतलाया है-जिसमें कषाय और विषय-रूपी आहारका त्याग किया जाता है वही उपवास है। बाकी तो लांधन है। अर्थात खाना पीना छोड़ देना तो छंघन है जो ज्वर वगैरह हो जानेपर किया जाता है। उपवास तो वही है जिसमें खानपानके साथ विषय और कषायको भी छोड़ा जाता है। किन्तु जो उपवास करनेमें असमर्थ हों वे एकबार भोजन कर सकते हैं। अथवा दूध आदि रसोंको छोडकर शुद्ध महेके साथ किसी एक शुद्ध अन्नका निर्विकार भोजन कर सकते हैं उसे निर्विकृति कहते हैं। निर्विकृतिका स्वरूप इस प्रकार बत-लाया हैं- इन्द्रियरूपी शत्रुओं के दमनके लिये जो दूध आदि पांच रसोंसे रहित भोजन किया जाता है उसे निर्विकृति कहते हैं। " गाथाके आदि शब्दसे उसदिन आचाम्ल या कांजी आदिका भोजन भी किया जा सकता है। गर्म कांजीके साथ केवल भात खानेको आचाम्ल कहते हैं और चावलके माण्डसे जो माण्डिया बनाया जाता है उसे कांजी कहते है। अस्त । उपवासके दिन श्रावकको स्नान नहीं करना चाहिये, तैलमर्दन नहीं करना चाहिये, चन्दन कपूर केसर अगरु कस्तूरी आदिका लेपन नहीं

१ रू स ग गंधभूवदीवादि, म भूवादि । २ व परिहरेइ। १ रू म बेरग्गा (ग चेड्ग्गा, स वेणा) भरणभूसूणं किसा।

प्रोषधाख्यं भनेत् । तस्य कस्य । यः द्वयोः पर्यणोः पर्यण्योः अष्टम्यां चतुर्देश्यां च सदा पक्षं पक्षं प्रति उपवासं स्पर्शरसगम्धवणेशव्दलक्षणेषु पश्चमु विषयेषु परिहृतीत्मुक्यानि पश्चापि इन्द्रियाणि उपेस्य आगस्य तस्मिन् उपवासे वसन्ति
इत्युपवासः, अशनपानखाद्यलेशल्यल्याश्चतुर्वियाहारपरिहार इत्यरंः । उक्तं च उपवासस्य लक्षणम् । "कषायिवषयाहारत्यागो
यत्र विधीयते । उपवासः स विद्येयः शेषं लङ्कनकं विदुः ॥" इति तम् उपवासं क्षपणाम् अनशनं करोति विद्याति । तच्छक्यभावे एकभक्तम् एकवारभोजनं करोति । तथा निर्विकृतिं शुद्धतकः शुद्धैकानभोजनं करोति, वा दुग्धादिपश्चरसादिरिहतम्
आहारं भुद्धे । उक्तं च । "आहारो भुज्यते दुग्धादिकपश्चरसातिगः । दमनायाक्षशत्तृणां यः सा निर्विकृतिर्मता ॥" इति
एवमुक्तप्रकारेणादिशब्दात् आचामलकाज्ञित्राहारल्क्षाहारं मनश्चिन्त्यप्रमुखं करोति । "सदुष्यो काण्ठिके शुद्धमाष्ठाव्य
भुज्यतेऽशनम् । जितेन्द्रियेक्षपोऽर्थं यदाचाम्ल उच्यतेऽत्र सः ॥" शुद्धोदनं जलेन यह भोजनं कांजिकाहारम् । तस्य
कस्य । यः प्रोषधोपवासत्रती परिहरति निषेधयति त्यजति । कान् । क्षानविलेपनभूषणस्रीसंसर्गगन्धभूपप्रदीपादीन्, स्नानं
शीतोष्णजलेन मजनं तैलादिमर्दनं कर्केटिकादिकेन स्केटनम्, विलेपनं चन्दनकर्प्रकृङ्कुमागरुकत्त्विरिभिविक्षनं
शारितविलेपनम्, भूषणं हारमुकुटकुष्डलकेन्युरकदक्षमुद्रिकाद्याभरणम्, स्रीसंसर्गः स्रीणां युवतीनां मेथुनरपर्शनपादसंवाहननिरीक्षणशयनौपवेशनवात्तिभिः संसर्गः संयोगः स्पर्शनम्, गन्धः गुगन्धः पुष्पमुगन्धन्त्रणां सरसप्रमुखः, धूपः
शारिरधूपनं केशवस्त्रादिध्वनं च दीपस्य ज्वलनं उवालनकरणं च द्वन्द्रसमासः त एवादिर्येषां ते तथोक्तास्तान् । आदिशब्दात्
सचित्तजककणलकणस्वणसूयम् ववातकरणवनस्पतितरकलपुष्पकुष्काभ्यक्तक्ष्यापारान् परिहरति । कीदक्षः । ज्ञानी मेदज्ञानी
स्वपरविवेचनविज्ञानी । किं कृत्वा । वैराग्याभरणमृषणं कृत्वा भवाङ्गभोगवित्तयाभरणेनात्मानं भूषयित्वा निरारम्यः

करना चाहिये, हार मुकुट कुण्डल, केयूर, कड़े, अगूंठी आदि आभूषण नहीं पहनने चाहिये. ब्रियोंके साथ मैथुन नहीं करना चाहिये और न उनका आर्टिंगन करना चाहिये, न उनसे पैर वगैरह दबवाना चाहिये, न उन्हें ताकना चाहिये, न उनके साथ सोना या उठना बैठना चाहिये, सुगन्धित पुष्प चूर्ण वगैरहका सेवन नहीं करना चहिये, न शरीर बस्न वगैरहको सुवासित धुपसे सुवासित करना चाहिये और न दीपक वगैरह जलाना चाहिये। भूमि, जल,अग्नि वगैरहको खोदना, जलाना बुझाना आदि कार्य नहीं करने चाहिये और न वनस्पति वगैरहका छेदन भेदन आदि करना चाहिये। संसार शरीर और भोगसे विरक्तिको ही अपना आभूषण बनाकर साधुओंके निवासस्थानपर, चैत्यालयमें अथवा अपने उपवासगृहमें जाकर धर्मकथाके सुनने सुनानेमें मनको लगाना चाहिये । ऐसे श्रावकको प्रोषधोपवासवती कहते हैं । आचार्य समन्तभद्रने भी लिखा है-'चतुर्दशी और अष्टमीके दिन सदा खेच्छापूर्वक चारों प्रकारके आहारका त्याग करना प्रोषधोपवास है। उपवासके दिन पाँचों पापोंका, अलंकार, आरम्भ, गम्ध, पुष्प, स्नान, अंजन और नास लेनेका लाग करना चाहिये। कानोंसे बड़ी चाहके साथ धर्मरूपी अमृतका खयं पान करना चाहिये और दूसरोंको पान कराना चाहिये। तथा आलस्य छोड़कर ज्ञान और ध्यानमें तत्वर रहना चाहिये। चारों प्रकारके आहारके छोड़नेको उपवास कहते हैं, और एक बार भोजन करनेको प्रोषध कहते हैं। अष्टमी और चतुर्दशीको उपवास करके नौमी और पंदसको एक बार भोजन करना प्रोषघोपबास है। इस प्रोषघोपवास बतके पाँच अतिचार हैं-भूखसे पीड़ित होनेके कारण 'जन्तु हैं या नहीं' यह देखे बिना और मृद् उपकरणसे साफ किये बिना पूजाके उपकरण तथा अपने पहिरने के वस्त्र आदिको उठाना, बिना देखी बिना साफ की हुई जमीनमें मलमूत्र करना, बिना देखी बिना साफ की हुई भूमिमें चटाई वगैरह बिछाना, भूखसे पीड़ित होनेके कारण आवस्थक छ कमोंमें अनादर श्रादकः शुद्धावकाशे साधुनिवासे चैलालये च प्रोषधोपवासगृहे वा धर्मकयाश्रवणश्रावणिकत्तमावहितान्तःकरणः सन् उपवसन् एकाग्रमनाः सन् उपवासं कुर्यात् । स श्रावकः प्रोषधोपवासनती भवति । तथा समन्तभद्रस्वामिना प्रोक्तं च । "पर्वण्यष्टम्यां च ज्ञातव्यः प्रोषधोपवासस्तु । चतुरभ्यवहाराणां प्रत्याख्यानं सदेच्छाभिः ॥ पश्चानां पापानामलंकियारम्भ-गम्धपुष्पाणाम् । स्नानाञ्चनन्त्यानामुपवासे परिहृतिं कुर्यात् ॥ धर्मामृतं सतृष्णः श्रवणाभ्यां पिवतु पाययेद्वाऽन्यान् । ज्ञानध्यानपरो वा भवत्यवस्वतन्द्रालुः ॥ चतुराहारविवर्जनमुपवासः प्रोषधः सकृद्धकः । स प्रोषधोपवासो यदुपोष्यारम्भमाचरति ॥ श्रहणविसर्गास्तरणान्यदृष्टमृष्टान्यनादरास्मरणे । यत्र्योषधोपवासे व्यतिलंघनपश्चकं तदिदम् ॥" इति द्वितीय-चिक्षावतं प्रोषधोपवासाख्यं कथितम् २ ॥ ३५८-५९ ॥ अथ तृतीयं शिक्षावतमतिथिसंविभागाख्यं गाथापश्चकेनाह्-

तिविहे पत्तिम्हं सया सद्धाई-गुणेहि संजुदो णाणी।
दाणं जो देदि सयं णव-दाण-विहीहि संजुत्तो॥ ३६०॥
सिक्खा-वयं च तिदियं तस्स हवे सब-सिद्धि-सोक्खयरं।
दाणं चउबिहं पि य सबे दाणाणे सारयरं॥ ३६१॥

[ छाया-त्रिविधे पात्रे सदा श्रद्धादिगुणैः संयुतः ज्ञानी । दानं यः ददाति स्वयं नवदानविधिभिः संयुक्तः ॥ शिक्षावतं च तृतीयं तस्य भवेत् सर्वेसिद्धिसीख्यकरम् । दानं चतुर्विधम् अपि च सर्वेदानानां सारतरम् ॥ ] तस्य श्रावकस्य शिक्षावतं दानम् अतिथिसंविभागाख्यं तृतीयं भवेत् स्यात् । कीदशं तत् । दानं चतुर्विधमपि चतुःप्रकारम् ।

रखना तथा आवश्यक कर्तन्यको भी भूल जाना, ये पाँच अतिचार हैं। इन्हें छोड़ना चाहिये। आगे प्रोषध प्रतिमामें १६ प्रहरका उपवास करना बतलाया है। अर्थात् सप्तमी और तेरसके दिन दोपहरसे लेकर नीमी और पन्दसके दोपहर तक समस्त भोगोपभोगको छोड़ कर एकान्त स्थानमें जो धर्मध्यानपूर्वक रहता है उसके प्रोषधोपवास प्रतिमा होती है। परन्तु यहाँ सोलह प्रहरका नियम नहीं है इसीसे जिसमें उपवास करनेकी सामर्थ्य न हो उसके लिये एक बार भोजन करनामी बतलाया है, क्यों कि यह ब्रत शिक्षारूप है। इस तरह प्रोषधोपवास नामक दूसरे शिक्षावतका व्याख्यान समाप्त हुआ || ३५८-३५९ ॥ आगे पाँच गाथाओं के द्वारा अतिथिसंविभाग नामक तीसरे शिक्षाव्रतका खरूप कहते हैं। अर्थ-श्रद्धा आदि गुणोंसे युक्त जो ज्ञानी श्रावक सदा तीन प्रकारके पात्रोंको दानकी नौविधियोंके साथ खयं दान देता है उसके तीसरा शिक्षावत होता है। यह चार प्रकारका दान सब दानोंमें श्रेष्ठ है. और सब सुर्खोंका तथा सिद्धियोंका करनेवाला है।। भावार्थ-पात्र तीन प्रकारके होते हैं-उत्कृष्ट, मध्यम और जयन्य । जो महावृत और सम्यत्तवसे सुशोभित हो वह उत्तम पात्र है, जो देशवत और सम्यक्तवसे शोभित हो वह मध्यम पात्र है और जो केवल सम्यादृष्टि हो वह जघन्य पात्र है। पात्र बुद्धिसे दान देनेके योग्य ये तीनही प्रकार के पात्र होते हैं । इन तीन प्रकारके पात्रोंको दान देने वाला दाता मी श्रदाआदि सात गुणोंसे युक्त होना चाहिये। वे सात गुण हैं-श्रद्धा, भक्ति, अलुब्धता, दया, राक्ति, क्षमा और ज्ञान। 'मैं बड़ा पुण्यवान् हूं, आज मैंने दान देनेके लिये एक वीतराग पात्र पाया है', ऐसा जिसका भाव होता है वह दाता श्रद्धावान है। पात्रके समीपमें बैठकर जो उनके पैर दबाता है, वह भितवान् है। 'सुक्षे इससे काम है इसलिये मैं इसे दान देता हूं ऐसा भाव जिसके

१ क पत्तिह, व म पत्तिम । २ व सदाई । ३ क म स तहथं, ग तईथं । ४ व सम्बसीख(च्च्ल) सिदिवरं । ५ व सम्ब दाणाणि [सम्बंदाणाण ।

आहाराभयमैष्ण्यशास्त्रदानप्रकारं दानम् । अतिथिसंविभागं पुनः कथंभूतम् । सर्वेसिद्धिसौख्यकरं, सिद्धेः मुक्तेः निर्वाणस्य सौख्यानि सर्वाणि च तानि सौख्यानि च तानि सर्वसौख्यानि करोतीति सर्वसिद्धिसौख्यकरम् । च पुनः, सर्वदानानां "गोहेमं गजवाजिभूमिमहिलादासीतिलस्यन्दनं सद्गेहप्रतिबद्धमत्र दशधा दानं शठैः कीर्तितम् । तद्दाता कुगर्ति व्रजेच पुरतो हिंसादिसंवर्धनात् तन्नेतापि च तत्सदा त्यज बुधैनिन्धं कलंकास्पदम् ॥" इति दशविधदानानां मध्ये सारतरं दानम् उत्कृष्टम् अतिशयेनोरकृष्टम् तस्य कस्य । यः श्रावकः स्वयमात्मना खहस्तेन वा दानम् आहारीषधाभयज्ञानप्रदानम् । तिकम् । 'अनुब्रहार्थं खस्यातिसर्गों दानम् ।' आत्मनः परस्य च उपकारः अनुब्रह उच्यते, सोऽर्थः प्रयोजनं यस्मिन् दानकर्मणि तत् अनुप्रहार्थं खोपकाराय विशिष्टपुण्यसंचयलक्षणाय परोपकाराय सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रवृद्धये खस्य धनस्य अतिसर्गोऽतिसर्जनं दानसुच्यते । ददाति प्रयच्छति । क्ष केभ्यो वा । त्रिविधे पात्रे त्रिविधेषु पात्रेषु महाव्रतसम्यक्तविराजितसूत्तमं पात्रम् , श्रावकवतसम्यक्तवपवित्रं मध्यमपात्रम् , सम्यक्तवैकेन निर्मेलीकृतं जघन्यपात्रम् , इति त्रिविधपात्रेभ्यः दानं ददाति । कीदक्षः । श्राद्धो दाता सदा नित्यं निरन्तरं श्रद्धादिगुणैः संयुक्तः । श्रद्धा १ तृष्टि २ भेक्ति ३ विज्ञानम् ४ अलुन्धता ५ क्षमा ६ शक्तिः ७ । यत्रैते सप्त गुणास्तं दातारं प्रशंसन्ति । तथा प्रकारान्तरेण । "श्रद्धा १ भक्ति २ रखोलतं ३ दया ४ शक्तिः ५ क्षमा परा ६। विज्ञानं ७ चेति सप्तैते गुणा दातः प्रकीर्तिताः ॥" "चित्तैरागो भवेद्यस्य पात्रं रूब्धं मयाधुना । पुण्यवानहमेवेति स श्रदावानिहोच्यते ॥ १ ॥ शाभुक्तेर्वरपात्रस्य संनिधौ व्यवतिष्ठते । तदक्किसेवनं कुवैन् सा भक्तिः परिकीर्तिता ॥ २ ॥ असुष्मादस्ति मे कार्यमस्मै दानं ददाम्यहम् । ईटब्बनो न यस्यास्ति स दाता नैव लोभवान् ॥ ३ ॥ कार्यै प्रति प्रयातीति कीटादीनवलोकयन् । गृहमध्ये प्रयक्षेन स दाता स्याद्व्यापरः ॥ ४ ॥ सर्वेमाहारमश्राति ब्राहको बहुभोजकः । इत्येतन्नास्ति यन्तिते सा शक्तिः परिकल्प्यते ॥ ५ ॥ पुत्रदारादिमिदाँषे कृतेऽपि च न कुप्यति । यः पुनर्रानकालेऽसौ क्षमावानिति मण्यते ॥ ६ ॥ पात्रापात्रे समायाते गुणदोषविशेषवित् । ज्ञानवान् स भवेद्यता गुणैरेभिः समन्वितः ॥ ७ ॥" इति सप्तगुणैः सहितो दाता भवति । पुनः कीदक् । दाता ज्ञानी पात्रापात्रदेवादेवधर्माधर्मतस्वा-तस्वादिविचार्ज्ञः । पुनः कीट्टिक्धः । नवदानविधिमिः संयुक्तः, नवप्रकारपुण्योपार्जनविधिमिः सहितः। तदाया-"पिंडिगह १ मुच्चद्राणं २ पादोदय ३ मुच्चणं ४ च पणमं च ५ । मण ६ वरण ७ कार्यसुद्धी ८ एसणसुद्धी य ९ णविविहं पुष्णं ॥ १ ॥ पत्तं शियधरदारे द्**ड**णण्णत्थ वा विमन्गिता । पिडगहणं कायव्यं णमोत्यु ठाहु ति भणिद्ण ॥ २ ॥ णेद्णं णियगेहं णिरवजाणुवहुउच्चठाणिम्ह । ठविद्रुण तदो चलणाण धोवणं होदि कायव्वं ॥ ३ ॥ पादोद्यं पवित्तं सिरिम्स कादुण अचर्ण कुजा । गंधक्खयकुसुमणिवेजवीवधूवेहिँ फलेहिं ॥ ४ ॥ पुण्फंजिलिं खिविता पयपुरदो वंदर्ण तदो कुजा । बङ्कण अट्टहर्द मणसुद्धी होदि कायव्वा ॥ ५ ॥ णिङ्करकक्षसवयणाइवज्जणं सा वियाण विसुद्धी । सब्दर्ध मनमें नहीं है वह दाता निलोंभ है। जो दाता घरमें चीटी वगैरह जन्तुओंको देख कर सावधानता

मनमें नहीं है वह दाता निर्लोम है। जो दाता घरमें चींटी वगैरह जन्तुओं को देख कर सावधानता पूर्वक सब काम करता है वह दयाछ है। 'यह पात्र बहुत खाऊ है, सारा भोजन खाये जाता है' ऐसा जिसके वित्तमें भाव नहीं है वह दाता शक्तिमान है। जो की पुत्र वगैरहके अपराध करनेपर मी दानके समय उनपर कुद्ध नहीं होता वह दाता क्षमायान है। जिसे पात्र और अपात्र की समझ है वह दाता हानी है। इन सात गुणोंसे सहित दाता श्रेष्ठ होता है। ऐसा जो दाता उक्त तीन प्रकारके पात्रोंको यथायोग्य नवधामिक पूर्वक आहार दान, अमय दान, औषध दान और शास दान देता है वह अतिथिसीनभाग व्रतका धारी होता है। परिग्रह, उश्वस्थान, पादोदक, अर्चन, प्रणाम, मनः- छुद्धि, वचनशुद्धि, कायशुद्धि और भोजनशुद्धि ये दानकी नो विधियां हैं। प्रथम ही पात्रको अपने घरके द्वारपर देखकर अथवा अन्यत्रसे खोज लाकर 'नमोऽस्तु नमोऽस्तु' और 'तिष्ठ तिष्ठ' कह कर ग्रहण करना चाहिये। फिर अपने घरमें लेजाकर उसे उंचे आसनपर बैठाना चाहिये। फिर उसके पर धोने चाहिये। फिर उस पैर धोननके पवित्र जलको सिर पर लगाना चाहिये। फिर उसके पर अक्षत, फूल, नैवेब, दीप, धूप और फलसे उसकी पूजा करनी चाहिये। फिर चरणोंके समीप नम-

**१ बीतरागो इसपि पाडः** ।

संबुडंगरस होदि तह कायमुद्धी वि ॥ ६ ॥ चोद्यमलगरेमुद्धं जं दाणं सोहिद्ण जयणाए । संजदजणस्य दिर्जाद सा पैया एसणामुद्धी ॥ ७ ॥ इति सप्तदातृगुणैनेविधपुण्योपार्जनविधिभिश्च कृत्वा त्रिविधपात्रेभ्यः अशनपानखाद्यसाद्यं चतुर्विधं दानं दातव्यमित्यर्थः ॥ ३६०-९ ॥ अथाहारादिदानमाहात्भयं गाथात्रयेण व्यनक्ति-

# भोयण-दाणं सोक्खं ओसह-दाणेण सत्थ-दाणं च । जीवाण अभय-दाणं सुदुह्नहं सब-दाणेसु ॥ ३६२॥

[ छाया-भोजनदानं सौख्यम् औषधदानेन शास्त्रदानं च । जीवानाम् अभयदानं सुदुर्लभं सर्वदानेषु ॥ ] भोजनदानेन अश्वतपानखाद्यखाद्यचतुर्विधाहारप्रदानेन सौस्यं भोगभूम्यादिजं सुखं भवति । कीदशं तद्भोजनं न देयम् । उक्तं च । "विवर्ण विरसं विद्धमसात्म्यं प्रमृतं च यत् । मुनिभ्योऽशं न तदे्यं यच भुक्तं गदावहम् ॥ १ ॥ उच्छिष्टं नीचलेकार्द्धमन्योदिष्टं विगिहितम् । न देयं दुर्जनस्टृष्टं देवयक्षादिकत्पितम् ॥ २ ॥ प्रामान्तरात्समानीतं मन्त्रानीतमुणयनम् । न देयमापणकीतं विरुद्धं वायथर्तुकम् ॥ ३ ॥" इति । औषधदानेन सह शास्त्रदानं ज्ञानदानं स्यात् । च पुनः, सर्वजीवानाम् अभयदानं सर्वप्राणिनां रक्षणमभयदानम् । किंभृतम् । सर्वदानानां मध्ये सुदुर्लभं अतिदुःप्रापम् , तस्याभयदानस्य शास्त्रोषधाहारमयन्त्रात् ॥ ३६२ ॥ अधाहारदानस्य माहारम्यं गायाद्वयेनाहं—

# भोयण-दाणे दिण्णे तिण्णि व दाणाणि होति दिण्णाणि । भुक्त-तिसाए वाही दिणे दिणे होति देहीणं ॥ ३६३॥

स्कार करना चाहिये तथा आर्त और रौद्र ध्यानको छोड़ कर मनको शुद्ध करे, निष्टुर कर्कश आदि वचनोंको छोड़कर वचनकी शुद्धि करे और सब ओरसे अपनी कायाको संकोच कर कायशुद्धि करे। नख, जीवजन्तु, केश, हड्डी, दुर्गन्ध, मांस, रुधिर, चर्म, कन्द, फल, म्ल, बीज आदि चीदह मलों से रहित तथा यत पूर्वक शोधा हुआ भोजन संयमी मुनिको देना एषणा शुद्धि है। इस तरह दाताको सात गुणोंके साथ पुण्यका उपार्जन करनेवाली नौ विधिपूर्वक चार प्रकारका दान तीन प्रकारके पात्रोंको देना चाहिये ॥ ३६०-३६१ ॥ आगे तीन गाधाओंसे आहार दान आदि का माहारम्य कहते हैं। अर्थ - भोजन दान से सुख होता हैं। औषध दानके साथ शास्रदान और जीवोंको अभयदान सब दानोंमें दुर्लभ है।। भावार्थ-खाद्य (दाल रोटी पूरी वमैरह), खाद्य (वर्फी लाइ वमैरह) लेह्य (रबड़ी वगैरह) और पेय (दूध पानी वगैरह) के भेदसे चार प्रकारका आहारदान सत्पात्रको देनेसे दाताको भोगभूमि आदिका सुख मिलता है। किन्तु मुनिको ऐसा भोजन नहीं देना चाहिये जो विरूप और विरस होगया हो अर्थात् जिसका रूप और खाद बिगड़ गया हो, अथवा जो मुनिकी प्रकृतिके प्रतिकृल हो या जिसके खानेसे रोग उत्पन्न हो सकता हो, या जो किसीका जूठा हो, या नीच लोगोंके योग्य हो, था किसी अन्यके उद्देशसे बनाया हो, निन्दनीय हो, दुर्जनके द्वारा छू गया हो, देव यक्ष वगैरहके द्वारा कल्पित हो, दूसरे गांवसे लाया हुआ हो, मंत्रके द्वारा बुलाया गया हो, भेटसे आया हो अथवा बाजारसे खरीदा हुआ हो, ऋतुके अननुकूल तथा विरुद्ध हो । औषधदान शास्त्रदान और अभयदानमें अभयदान सबसे श्रेष्ठ है, क्यों कि सब प्राणियोंकी रक्षा करनेका नाम अभयदान है अतः उसमें शास्त्रदान, औषघदान और आहारदान आ ही जाते हैं ॥ ३६२ ॥ आगे दो गाथाओंसे आहार दानका माहात्म्य कहते हैं। अर्थ-भोजनदान देने पर तीनों ही दान दिये

१ श्रदाण [दाणें], छ म स ग दाणेण । २ श्रदाणेण सस्यदाणाणं, रू दाणेण ससस्यदाणं च । ३ छ म स ग दाणाणं । ४ श्रदाणाह (दं?) हुंति दिण्णाह । ५ ब दिणिदिणि हुंति जीवाणं ।

# भोयण-बलेण साह सत्थं 'सेवेदि रत्ति-दिवसं पि । भोयण-दाणे दिण्णे पाणा वि य रक्खिया होंति' ॥ ३६४ ॥

[छाशा-मोजनदाने दत्ते त्रीणि अपि दानानि भवन्ति दत्तानि । बुभुक्षातृषाभ्यां व्याधयः दिने दिने भवन्ति देहिनाम् ॥ भोजनबळेन साधुः शास्त्रं सेवते रात्रिदिवसमिषि । भोजनदाने दत्ते प्राणाः अपि च रिक्षताः भवन्ति ॥ ] भोजनदानेन अश्वनपानादि चतुर्विधाहारदाने दत्ते सित त्रीण्यपि दानानि औषधज्ञानाभयवितरणानि दत्तानि भवन्ति । अधाहारदाने दत्ते सित औषधदानं दत्तं कथं स्यादित्यत्र युक्ति नियुक्ते । देहिनां प्राणिनां दिने दिने दिवसे दिवसे खुधातृषाव्याध्यो भवन्ति, खुनुद्रोगाः सन्ति तत् खुधातृषाव्याधिनिवारणार्थम् आहारदानं दत्तं सत् औषधदानं दत्तं भवेत् । "मरणत्तमं णिश्य भयं खुहासमा वेत्रणा णिश्य । वंछसमं णिश्य जरो दारिहसमो वहिरेओ णिश्य ॥" इति वचनात् । नत्त तद्दानं ज्ञानदानं कथिति चेदुच्यते । भोजनबळेन आहारस्य शक्त्या माहास्त्र्याच्च साधुः मुनिः रात्रौ दिवसेऽपि च शास्त्रं सेवते अध्येति विष्यान् अध्यापयिति सदा निरन्तरं ध्यानाध्ययनं करोति कृतते कारयित च इति हेतोः आहारदानं ज्ञानदानं स्थात् । नत्र तद्दानमभयदानं कथिति चेदुच्यते । भोजनदाने दत्ते सित पात्रस्य प्राणाः "पंच वि इंदियपाणा मणविकायेण तिष्यि बळपाणा । आणप्पाणप्पाणा आउगपाणेण होति दह पाणा ॥" इति दशविधप्राणा रिमेता भवन्ति । पात्राणां प्राणा जीवित्ववं रिक्षताः सन्तीति हेतोरभयदानं दत्तं भवति । तथा चोक्तं च । "देहो पाणा रुवं विज्ञा धम्मं तवो सुहं मोक्लं । सन्तं दिण्णं णियमा हवेइ आहारदाणेणं ॥ ९ ॥ भुक्लसमा ण हु वाही अण्णसमाणं च ओसहं णिर्य । तम्हा तहाणेण य आरोयत्तं हवे दिण्णं ॥ २ ॥ आहारमओ देहो आहारेण विणा पडेइ णियमेण । तम्हा जेणाहारो दिण्णो देहो हवे तेण ॥ ३ ॥ ता देहो ता पाणा ता रूवं ताम जाण विण्णाणं । जामाहारो पविसद देहे जीवाण

होते हैं। क्यों कि प्राणियों को भूख और प्यास रूपी व्याधि प्रतिदिन होती है। भोजनके बलसे ही साधु रात दिन शास्त्रका अभ्यास करता है और भोजन दान देने पर प्राणोंकी भी रक्षा होती है ॥ भावार्थ-चार प्रकारका आहारदान देने पर औषधदान, ज्ञानदान और अभयदान भी दिये हुए ही समझने चाहिये। अर्थात आहारदानमें ये तीनों ही दान गर्भित हैं। इसका खुलासा इस प्रकार है। आहार दान देने पर औषध दान दिया हुआ समझना चाहिये। इसमें युक्ति यह है कि प्राणियोंको प्रतिदिन भूख और प्यास रूपी रोग सताते हैं। अतः भूख और प्यास रूपी रोगको दूर करनेके लिये जो आहार दान दिया जाता है वह एक तरहसे औषध दान ही है। कहा भी है- "मृत्युके समान कोई भय नहीं। भूखके समान कोई कष्ट नहीं। बांछा समान अवर नहीं। और दारिख्रके समान कोई वैरी नहीं।" अब प्रश्न यह है कि आहार दान ज्ञान दान कैसे है ! इसका उत्तर यह है कि भोजन खानेसे शरीरमें जो शक्ति आती है उसकी वजहसे ही मुनि दिन रात शास्त्रकी खाध्याय करता है, शिष्योंको पढ़ाता है तथा निरन्तर ध्यान बगैरहमें लगा रहता है। अतः आहार दान ज्ञान-दान भी है। अब प्रश्न होता है कि आहारदान अभयदान कैसे है ! इसका समाधान यह है कि भोजनदान देनेसे पात्रके प्राणोंकी रक्षा होती है इसलिये आहारदान अभयदान भी है। कहा भी है— आहारदान देनेसे विद्या, धर्म, तप, ज्ञान, मोक्ष सभी नियमसे दिया हुआ समझना चाहिये! समान व्याधि नहीं और अन्नके समान औषधी नहीं। औषघदान ही दिया हुआ होता है । यह शरीर आहारमय है । आहार न मिलनेसे यह नियमसे दिक नहीं सकता । अतः जिसने आहार दिया उसने शरीर ही दे दिया ।' शरीर, प्राण,

१ इड म स ग सेयदि रत्तिदिवहं (स सेवंदि ?)। २ व हुंति । कार्तिके० ३४

सुक्खयरो ॥ ४ ॥ आहारसणे देहो देहेण तबो तबेग रयमडणं । रयगासे वरणःणं णाणे मोक्खो जिलो भणह ॥ ५ ॥" ३६३-६४ ॥ अय दानस्य माहास्म्यं गाथाद्वयेन विशदयति-

> इह-पर-लोय-णिरीहो दाणं जो देदि' परम-भत्तीए। रयणत्तएं सुठविदों संघो सयलो हवे तेण ॥ ३६५॥ उत्तम-पत्त-विसेसे उत्तम-भत्तीऍ उत्तमं दाणं। एय-दिणे वि य दिण्णं इंद-सुहं उत्तमं देदि ॥ ३६६॥

[ छाया-इह परलोकनिरीहः दानं यः ददाति परमभत्तया । रलत्रये सुस्थापितः संघः सकलः भवेत् तेन ॥ उत्तम-पात्रविशेषे उत्तमभत्तया उत्तमं दानम् । एकदिने अपि च दत्तम् इन्द्रसुखम् उत्तमं ददाति ॥ ] यः अतिथिसंविभागशिक्षाव्रती श्रावको दाता दानं ददाति आहारादिकं प्रयच्छति । कया । परमभत्तया उत्कृष्टानुरागेण परमप्रीत्या परमश्रद्धया रूप्या भावेन स्वयमेवारमना स्वहस्तेन पात्राय दानं ददाति न तु परहस्तेन । उत्तं च । "धर्मेषु स्वामिसेवायां स्रतोत्पत्तौ च कः सुधीः । अन्यत्र कार्यदैवाभ्यां प्रतिहस्तं समादिशेत् ॥" कीहक् वाता सन् । इहपरलोकनिरीहः य इहलोके यशःकीर्तिष्यातिमहिमा-धनसुवर्णरक्षमाणिक्यगोमहिषीवलीवर्दधान्यादिप्राप्तिः पुत्रकलत्रमित्रसुखाद्याप्तिः मन्त्रतन्त्रयन्त्रविद्याविभवादिप्राप्तिः परलोके स्वर्गाप्तरोराज्यरूपविमाननरेन्द्रदेवेन्द्रधरणेन्द्रसंपदाधनधान्यायिष्ठप्तिश्च तत्र तेषु निरीहः वाञ्छारहितः कर्मक्षयार्थी तेन श्रादेन दात्रा सकलसंधः ऋषिमुनियलनगारः अथवा यत्यार्थिकाश्रावकशाविकालक्षणः चतुर्विधसंधः स्थापितः स्थिरीकृतो भवति । केषु । रक्षत्रयेषु व्यवहारनिश्चयसम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रेषु सर्वसंधः स्थिरीकृतः । कथं रक्षत्रयेषु स्थापितो भवति संघ इति चेत् , सरसाहारेण संघस्य वपुषि शक्तिभवति, आरोग्यादिकं च स्थात् , तेन तु ज्ञानध्यानाभ्यासतत्त्विन्तनश्रद्धाक्षम्यग्ये उत्तमदानं धात्रविद्यद्वारिशहोषविरहितं चहुर्दशमलरहितं च दानं वितरणं प्रदानं दत्तं सत् । कः। एकसिन्नपि उत्तमदानं धात्रवादिषद्वःवारिशहोषविरहितं चहुर्दशमलरहितं च दानं वितरणं प्रदानं दत्तं सत् । कः। एकसिन्नपि

रूप, ज्ञान वगैरह तभी तक हैं जब तक शरीरमें सुख दायक आहार पहुँचता है। आहारसे शरीर रहता है। शरीरसे तपश्चरण होता है। तपसे कर्मरूपी रजका नाश होता है। कर्मरूपी रजका नाश होने पर उत्तम ज्ञानकी प्राप्ति होती है और उत्तम ज्ञानसे मोक्षकी प्राप्ति होती है।"॥ ३६३–३६४॥ आगे दो गाथाओं से दानका माहारम्य स्पष्ट करते हैं। अर्थ—जो पुरुष इस लोक और परलोक के फलकी इच्छासे रहित होकर परम भक्तिपूर्वक दान देता है वह समस्त संघको रत्नत्रयमें स्थापित करता है। उत्तम पात्रविशेषको उत्तम भक्तिक द्वारा एक दिन भी दिया हुआ उत्तम दान इन्द्रपदके सुखको देता है॥ भावार्थ—अतिथिसंविभागनतका पालक जो आवक इस लोक में यश, ख्याति, पूजा, धन, सोना, रत्न, की, पुत्र, यंत्र, मंत्र, तंत्र आदिकी चाह न करके और परलोक में देवांगना, राज्य, नरेन्द्र, देवेन्द्र और धरणेन्द्रकी सम्पत्ति तथा धनधान्यकी प्राप्तिकी चाह न करके अत्यन्त श्रद्धाके साथ स्थयं अपने हाथसे सत्यात्रको दान देता है, दूसरेसे नहीं दिलाता, क्यों कि कहा है—"यदि कोई बहुत जरूरी काम न हो या दैवही ऐसा न हो तो धर्मसेवा, स्वामीकी सेवा और संतान उत्पन्न करना, इन कामोंको कीन बुद्धमान पुरुष दूसरेके हाथ सींप सकता है?" वह पुरुष ऋषि, यति, मुनि और अनगारके मेदसे अथवा मुनि, आर्थिका, श्रावक, श्राविकाके मेदसे चार प्रकारके संघको सम्यदर्शन सम्याद्वान और सम्यक् चारित्र रूप रत्नत्रथमें स्थापित करता है। क्योंकि सरस आहार करनेसे सम्याद्वान और सम्यक् चारित्र रूप रत्नत्रथमें स्थापित करता है। क्योंकि सरस आहार करनेसे

१ ब देहा २ रू साना रयणस्तवे। ३ च सुडविदो (१) १ ४ म विसेसो । ५ न दिणे १ ६ च होदि । ७ व दाणं १ पुन्द इत्यादि ।

दिने दिवसे, अपिशब्दात् सर्वस्मिन् दिने दत्तं दानं कि करोतीत्याह । उत्तमं सर्वोत्कृष्टम् इन्द्रसुखं कल्पवासिनां देवेन्द्राणां सीधर्मेन्द्रादीनां सुखं शर्मं ददाति वितरित । उत्तं च तथा । "सम्मादिद्वी पुरिसो उत्तमपत्तस्य दिष्णदाणेण । उप्पज्जइ दिवलीए हवेइ स महिश्वभो देवो ॥ १ ॥ मिन्छादिद्वी पुरिसो दाणं जो देदि उत्तमे पत्ते । सो पावइ वरभोए फुडु उत्तमभोयभूमीसु ॥ २ ॥ मिन्ह्रमपत्ते मिन्ह्रमभोयक्मूमीसु पावए भोए । पावइ जहण्णभोए जहण्णपत्तस्य दाणेण ॥ ३ ॥ उत्तमखेते बीयं फल्ड् जहां कोडिलक्ख्लगुण्णेहिं । दाणं उत्तमपत्ते फल्ड् तहां किमित्थ भणिएण ॥ ४ ॥" इति । तथा च सूत्रे विधिद्रव्य-द्वातृपात्रविशेषात् तदिशेषः" । सुपात्रप्रतिप्रहादिनवप्रकारपुण्योपार्जनं विधिद्रव्यते । तस्य विधेः विशेषः आदरोऽनादरश्च । आदरेण विशिष्टं पुण्यं भवति । अनादरेण अविशिष्टं पुण्यमिति ९ । द्रव्यं मकारत्रयरितं तन्दुलगोधूमविकृतिधृतादिकं छुदं वर्मपात्रास्पृष्टं तस्य विशेषः प्रहीतुर्मुनेस्तपःस्वाध्यायग्रुद्धपरिणामादिवृद्धिद्वुः विशिष्टुपुण्यकारणम् अन्यया अन्यादशकारणम् । जो पुण हुत्तः कणधणदं भुणिहं कुभोयणु देइ । जिम्म जिम्म दालिद्वउ पृद्धिण तहु छंवेइ ॥" २ । दाता द्विजनृपवाणिजन्वर्णनीयस्तस्य विशेषः पात्रेऽनस्यः लागे विधादरितः दातुमिन्छः दाता ददद्तवरिरीतियोगः द्युभपरिणामः दृष्टकलान्येक्षकः सक्षगुणसमेतः दाता ३ । पात्रमुत्तममध्यमजघन्यभेदम्, तत्रोत्तमं पात्रं महाव्रतिदरितियं सध्यमपात्रं श्रावकव्यतपित्रं अपन्यपात्रं सम्यक्तवेन निर्मेलीकृतम् , तस्य विशेषः सम्यक्त्रंनादिगुद्धा छुद्धिः तद्विशेषः तस्य दानस्य फलविशेषस्तिस्राः । त्रिको अतिथिसंविभागस्य पश्चातिचारा वर्जनीयाः । ते के । 'सन्तितिक्षेपपिधानपरव्यवेद्दामारसर्यकालातिक्रमाः ।' सन्तिते

संघके शरीरमें शक्ति आती है। नीरोगता बगैरह रहती है और उनके होनेसे ज्ञान ध्यानका अभ्यास. तत्त्वचिन्तन, श्रद्धा, रुचि, पर्वमें उपवास, तीर्थयात्रा, धर्मका उपदेश सनना सनाना आदि कार्य सुख-पूर्वक होते हैं। तथा ध्यानी ज्ञानी निर्प्रन्थ मुनिको छियालिस दोषों और १४ मलोंसे रहित दान एक दिन भी देनेसे करपवासी देवोंके सौधर्मेन्द्र आदि पदोंका सुख प्राप्त होता है। कहा भी है-"जो सम्य-म्दृष्टि पुरुष उत्तम पात्रको दान देता है वह उत्तम भोगभूमिमें जन्म लेता है। जो मध्यम पात्रको दान देता है वह मध्यम भोगभूमिमें जन्म लेता है। और जो जधन्य पात्रको दान देता है वह जधन्य भोग भूमिमें जन्म लेता है। जैसे उत्तम जमीनमें बोया हुआ बीज लाख करोड़ गुना फलता है वैसे ही उत्तम पात्रको दिया हुआ दान मी फलता है।" तत्त्वार्थ सूत्रमें भी कहा है-'विधि विशेष, द्रव्य, विशेष, दाता विशेष और पात्र विशेषसे दानमें विशेषता होती है। आदरपूर्वक दान देना विधिकी विशेषता है क्यों कि आदर पूर्वक दान देनेसे विशेष पुण्य होता है और अनादर पूर्वक दान देनेसे सामान्य पुण्य होता है। मुनिको जो द्रव्य दिया जाये उसमें मद्य मांस मधुका दोष न हो, चावल गेहं घी बगैरह सब शुद्ध हो, चमड़ेके पात्रमें रक्खे हुए न हो । जो द्रव्य मुनिके तप, खाध्याय और शुद्ध परिणामों आदिकी वृद्धिमें कारण होता है वह द्रव्य विशेष है। ऐसे द्रव्यके देनेसे विशिष्ट पुण्य बन्ध होता है, और जो द्रव्य आलस्य रोग आदि पैदा करता है उससे उल्टा पापबन्ध या साधारण पुण्यबन्ध होता है। कहा भी है-'जो पुरुष घरमें धन होते हुए भी मुनिको कुभोजन देता है अनेक जन्मोंमें भी दारिद्य उसका पीछा नहीं छोड़ता।' दाता ब्राह्मण, क्षत्रिय अथवा वैश्यवर्णका होना चाहिये। पात्रकी निन्दा न करना, दान देते हुए खेदका न होना, जो दान देते हैं उनसे प्रेम करना, क्रुभ परिणामसे देना, किसी दृष्टफलकी इच्छासे न देना और सात गुण सहित होना, ये दाताकी विशेषता है। पात्र तीन प्रकारका बतलाया है-उत्कृष्ट, मध्यम और जबन्य। सम्यादर्शन, व्रत वगैरहका निर्मल होन! पात्रकी विशेषता है। इन सब विशेषताओंके होने से दानके फलमें भी विशेषता होती है। अतिथिसंविभाग व्रतके भी पाँच अतिचार कहे हैं—सचित्त केले

कदलीपत्रोल्कपत्रपद्मपत्रादौ आहारस्य निक्षेपः मोचनम् १। सचितेन कदल्यादिपत्रादिना आहारस्य अपिधानम् आवरणम् आच्छादनम् २। अपरदातुर्देयस्प्रापेणं मम कार्यं वर्तते त्वं देहीति परच्यपदेशः, परस्य व्यपदेशः कथनं वा, अत्र परे अन्ये दातारो वर्तन्ते नाहमत्र दायको वर्ते इति परच्यपदेशः ३। यहानं ददत् पुमान् आदरं न कुरुते अपरदातृगुणान् न क्षमते वा तन्मात्सर्यम् ४। अकाले भोजनं अनगारायोग्यकाले दानं क्षुधितेऽनगारे विमर्दकरणं च कालातिकमः ५। इत्यतिथिसंविभागात्वं तृतीयशिक्षाव्रतं समाप्तम् ॥ ३६५-६॥ अथ देशावकाशिकशिक्षाव्रतं गाथाद्वयेन व्याचष्टे--

पुद्य-पमाण-कदाणं सद्य-दिसीणं पुणो वि संवरणं । इंदिय-विसयाण तहा पुणो वि जो कुणदि संवरणं ॥ ३६७॥ वासादि-कय-पमाणं दिणे दिणे लोह-काम-समणहं । सावज्ज-वज्जणहं तस्स चडत्थं वयं होदि ॥ ३६८॥

[ छाया-पूर्वप्रमाणकृतानां सर्वदिशानां पुनः अपि संवरणम् । इम्द्रियविषयाणां तथा पुनः अपि यः करोति संवरणम् ॥ वर्षादिकृतप्रमाणं दिने दिने छोभकामशमनार्थम् । सावदावर्जनार्थं तस्य चतुर्थं व्रतं भवति ॥ ] तस्य पुंसः चतुर्थं शिक्षावतं देशावकाशिकाख्यं भवति । तस्य कस्य । यः श्रावकः पुनरपि पूर्वप्रमाणकृतानां पूर्वं स्मन् दिग्गुणवते प्रमाणविषयकृतानां सर्वदिशानां पृत्रोत्तरपश्चिमदक्षिणदिग्विदिगधोर्थ्वदिगिति दशदिशां दिशानां काष्ठानां संवरणं संकोचनं करोति शालिप्रतोलिखातिकामार्गगृहहट्टव्दीसरोवरकृपसमुद्रप्रामयोजनवनोपवनादिपरिमाणं मर्यादां प्रतिदिनं करोतीत्यर्थः । तथा इन्द्रियविषयाणाम् इन्द्रियाणां सेव्या ये विषया गोचराः गम्याः तेषाम् इन्द्रियविषयाणां स्पर्शे ८ रस ५ गम्ध २ वर्ण ५ शब्दानां ७ पदार्थानां पुनरिप पूर्वं निषिद्धानामपि पुनः संवरणं संकोचनं निश्चतिं प्रतिदिनं करोति । दिने दिने दिनं

के पत्ते, कमलके पत्ते वगैरहमें आहारका रखना १, केले के सचित्त पत्ते वगैरहसे आहारको ढांकना २, दूसरे दाताने जो द्रव्य देनेको रखा है उसे खयं दे देना अथवा दूसरेपर दान देनेका भार सींप देना कि मुझे काम है तुम दे देना, अथवा और बहुतसे देनेवाले हैं, अतः मैं देकर क्या करूंगा, इस प्रकार दूसरोंके बहानेसे खयं दान न देना, दान देनेवाले अन्य दातासे ईर्षो करना. मुनियोंके भोजनके समयको टालकर अकालमें भोजन करना. अतिथि-संविभाग व्रतके ये पांच अतिचार छोड्ने चाहिये । अतिथिसंविभाग नामके तीसरे शिक्षाव्रतका कथन समाप्त हुआ || ३६५-३६६ || अब दो गाथाओंसे देशावकाशिक नामके शिक्षावतको कहते हैं। अर्ध-जो श्रावक लोग और कामको घटानेके लिये तथा पापको छोड़नेके लिये वर्ष आदिकी अथवा प्रति दिनकी मर्यादा करके, पहले दिग्विरतिवतमें किये हुए दिशाओंके परिमाणको भोगोपभोगपरिमाणमें किये हुए इन्द्रियोंके विषयोंके परिमाणको करता है उसके चौथा देशांवकाशिक नामका शिक्षावत होता है ॥ भावार्थ-दिग्विरति नामक गुणव्रतमें दसों दिशाओंकी मर्यादा जीवनपर्यन्तके लिये की जाती है, तथा भोगोपभोग परिमाण व्रतमें इन्द्रियोंके विषयोंकी मर्यादा की जाती है। किन्तु देशावकाशिक नामके शिक्षावतमें कालकी मर्यादा बांध कर उक्त दोनों मर्यादाओंको और भी कम किया जाता है। अर्थात जिस नगर या ग्राममें देशावकाशिक व्रती रहता हो उस नगरकी चार दीवारी, खाई, या अमुक मार्ग अथवा अमुक घर, बाजार, नदी, सरोवर, कुआ, समुद्र, गांव, वन, उपवन वगैरहकी मर्यादा बांध कर

१ ब क सार्ण। २ व तह (१)। ३ व दिणि दिणि (१)। ४ ल म साग समगतर्थं।

दिनं प्रति वासादिकयपमाणं वर्षादिकृतप्रमाणं वर्षायनर्तुमासपक्षदिवसादिपर्यन्तकृतमर्यादं कृतसंवरणम् अथवा वासादिकयपमाणं वज्ञादिचतुर्वशवरत्नां सप्तद्यवस्तृनां प्रतिदिनं नियमः परिमाणं वा मर्यादासंख्यां कर्तव्यम् । उक्तं च 'तंबूल १ गंघ २ पुष्पा ३ दिससंखा ४ वत्य ५ वाहणं ६ जाण ७ । सिक्तवरथुसंखा ८ रसवाओ ९ आसणं सेजा १० ॥ णियगामममग्यसंखा ११ उक्का १२ अहो १३ तिरयगमणपरिमाणं १४ । एदे चउदसणियमा पिडदिवसं होति सावयाणं च ॥' 'भोजने १ षड्से २ पाने ३ छक्कमादिविकेपने ४ । पुष्प ५ ताम्बूल ६ गीतेषु ७ नृत्यादौ ८ ब्रह्मचर्यके ९ ॥ स्नान १० भूषण ११ वस्तादौ १२ वाहने १३ शयना १४ सने १५ । सिक्तः १६ वस्तुसंख्यादौ १७ प्रमाणं भज प्रत्यहम् ॥' इति । किमर्थं संवरणम् । लोभकामशमनार्थम् , लोभः तृष्णा परवस्तुवाञ्छा कामः कर्न्दर्पसुखं तयोलेभिकामयोः शमनार्थं निरासार्थम् । पुनः किमर्थम् । सावयवर्जनार्थम् , सावदां हिंसादिकृतपापं तस्य पापक्रमणः वर्जनं निवृद्धिः तदर्थं पापव्यापारशमनाय पिडसंवरणं पूर्वकृतं संवरणमपि पुनः संवरणं प्रतिसंवरणम् । चतुर्थदेशावकाशिकशिक्षाव्रतस्याति-

और वर्ष, अयन, ऋतु, मास, पक्ष या दिनका परिमाण करके वह उतने समय तक उस मर्यादाके बाहर नहीं आता जाता । तथा इसी प्रकार इन्द्रियोंके विषयोंको भोगनेके परिमाणको भी घटाता है । अथवा गाथामें आये 'वासादिक पमाणं' पदका अर्थ 'वर्ष आदिका प्रमाण' न करके 'वक आदिका प्रमाण' अर्थ भी किया जा सकता है क्यों कि प्राकृतमें 'वास' का अर्थ वस्त्र भी होता है। अतः तब अर्थ ऐसा होगा कि देशावकाशिक वतीको वस्त्र आदि चौदह वस्तुओंका अथवा सतरह वस्तुओं का प्रति-दिन परिमाण करना चाहिये। वे चौदह वस्तुएँ इस प्रकार कही हैं—ताम्बूल, गन्ध, पुष्प वगैरह, वस्न, सवारी, सचित्तवस्तु, रस, वाद्य, आसन, शस्या, अपने गांवके मार्ग, ऊर्धगमन, अधोगमन और तिर्थ-ग्गमन । इन चौदह बातोंका नियम श्रावकको प्रति दिन करना चाहिये । सतरह वस्तुएँ इस प्रकार हैं-भोजन, षट् रस, पेय, कुंकुम आदिका लेपन, पुष्प, ताम्बूल, गीत, नृत्य, मैथुन, स्नान, भूषण, वस्त, सवारी, शय्या, आसन, सचित्त और वस्तु संख्या । इन सतरह वस्तुओंका प्रमाण प्रति दिन करना चाहिये कि मैं आज इतनी बार इतना भोजन करूँगा, या न करूँगा, आदि । यह प्रमाण लोभ कषाय और कामकी शान्तिके लिये तथा पापकर्मसे बचनेके लिये किया जाता है। इसीका नाम देशावकाशिक वत है। यह हम पहले लिख आपे हैं कि किन्हीं आचार्योंने देशावकाशिक वतको गुणवर्तोंमें गिनाया है और किन्हींने शिक्षावर्तोंमें गिनाया है देशावकाशिकको शिक्षावर्तोमें गिनाया है उन्होंने उसे प्रथम शिक्षावत रखा दिग्विरतिवतने अन्दर प्रतिदिन कालकी मर्यादा करके देशकी मर्यादाके सीमित करनेको देशावकाशिक कहा है। यही बात 'देशावकाशिक' नामसे भी स्पष्ट होती है। किन्तु इस प्रन्थमें प्रन्थकारने देशाव-काशिकको चौथा शिक्षावत रखा है तथा उसमें दिशाओंके परिमाणके संकोचके साथ भोगोपभोगके परिमाणको भी संकोचनेका नियम रखा है। ये बातें अन्यत्र इमारे देखनेमें नहीं आई। अस्तु, इस वतके भी पाँच अतिचार कहे हैं-काम पड़नेपर मर्यादित देशके बाहरसे किसी वस्तुको लानेकी आज्ञा देना आनयन नामक अतिचार है। मर्यादित देशसे बाहर किसीको मेजकर काम कराना प्रेष्यप्रयोग नामका अतिचार है। मर्यादित देशसे बाहर काम करनेवाले मनुष्योंको लक्ष्य करके खखारना वगैरह शब्दानुपात नामका अतिचार है। मर्यादित देशसे बाहर काम करनेवाले नौकरोंको अपना रूप दिखाना जिससे वे मालिकको देखता देखकर जल्दी २ काम करें, रूपानुपात नामका अतिचार है।

चाराः पद्य । 'आनयन १ प्रेष्यप्रयोगः २ शब्द ३ रूपानुपात ४ पुद्रलक्षेषाः ५ ।' एते वर्जनीया इति शिक्षावर्तं चतुर्थं संपूर्णम् । एतानि चत्वारि शिक्षावृतानि भवन्ति । मातृपित्रादिवचनवदपत्यानाम् अणुवतानां शिक्षाप्रदायकानि अविनाश-कारकाणीत्यर्थः ॥ ३६७–६८ ॥ अथ संक्षेपेण सहस्वनामुहिस्तन्ति –

## बारस-वप्रहिं<sup>¹</sup> जुत्तो सिहहणं जो कुणेदिं उवसंतो । सो सुर-सोक्लं पाविय कमेण सोक्लंं परं छहदि ॥ ३६९॥

[ छाया—द्वादशवतैः युक्तः सहेखनां यः करोति उपशान्तः । स सुरसौख्यं प्राप्य कमेण सौख्यं परं लभते ॥ ] स पूर्वोक्तद्वादशवतथारी श्रावकः सुरसौख्यं सुराणामिन्द्वादीनां सौख्यं सौधमीयच्युत्तखर्मपर्यन्तद्वन्द्वसामानिकादीनां सुखम् अप्सरोविमानज्ञानविकियादिसंभवं सातं शर्म प्राप्य भुक्तवा कमेण अनुक्रमेण जघन्येन द्वित्रिभवप्रहणेनोत्कृष्टेन सप्ताष्टभवप्रहणेन वा 'जहण्णेण दोतिण्णिभवगहणेण उक्कट्ठेण सक्तद्वभवगहणेण' इति वचनात् परं सौख्यं निर्वाणसौख्यं स्वात्मोपलिखभवं सम्यक्त्वाष्ट्युणोपेतं शाश्वतम् अनुपमम् इन्द्रियातीतं सातं लभते प्राप्नोति । स कः । यः श्रावकः सहेखनां मारणान्तिकीं
मरणकाले करोति । सत् सम्यक्ष्यना कायस्य कषायाणां च कृश्वीकरणं तत्क्ररणं तुच्छकरणं सहेखना । कायस्य सखेखना
बाह्यसहेखना, कषायाणां सहेखना आभ्यन्तरा सहेखना कमेण कायकारणाचपानस्वजनं कषायाणां च स्यजनम् ।
धारीरसहेखनां कषायाणां सहेखनां च सं सम्यक् यथोक्तं भगवत्याद्युक्तप्रकारेण स्वेवनं कृषीकरणं करोति । कीदक्षः सन् ।

उन्होंको लक्ष्य करके उनका ध्यान आकृष्ट करनेके लिये पत्थर वगैरह फेंकना पुद्रलक्षेप नामका अतिचार है। ये अतिचार देशावकाशिक ब्रतीको छोड़ने चाहिये । जैसे माता पिताके वचन बच्चोंको शिक्षादायक होते हैं वैसे ही ये चार शिक्षावत भी अणुवतोंका संरक्षण करते हैं || ३६७-३६८ || आगे संक्षेपसे मंलेखनाको कहते हैं। अर्थ-जो श्रावक बारहवर्तो को पालता हुआ अन्त समय उप-शम भावसे सहेखना करता है, वह खर्गके सुख प्राप्त करके कमसे उत्कृष्ट सुख प्राप्त करता है ॥ भावार्थ-शरीर और कषायोंके क्षीण करनेको सहेखना कहते हैं । शरीरको क्षीण करना बाह्य सञ्चेखना है और कषायोंको क्षीण करना अभ्यन्तर सञ्चेखना है। यह सञ्चेखना मरणकाल आने-पर की जाती है। जब पाँच अणुव्रत, तीन गुणव्रत और चार शिक्षावर्तोंका पालक श्रावक यह देखता है कि किसी उपसर्गसे या दुर्भिक्ष पड़नेसे, या बुढ़ांपेके कारण अथवा रोगके कारण मृत्य सुनिश्चित है और उससे बचनेका कोई उपाय नहीं है तब वह अपने जीवन भर पाले हुए धर्मकी रक्षाके लिये तत्पर हो जाता है। और राग, द्वेष, मोह, परिप्रह वगैरहको छोड़कर, शुद्ध मनसे अपने कुटुम्बियों और नैकर चाकरोंसे क्षमा मांगता है। तथा उनके अपराधोंके लिये उन्हें क्षमा कर देता है। उसके बाद खयं किये हुए, दूसरोंसे कराये हुए और अनुमोदनासे किये हुए अपने जीवन भर के पार्पोकी आलोचना बिना छल छिद्रके करता है। उसके बाद मरणपर्यन्तके लिये पूर्ण महावत धारण कर लेता है अर्थात् मुनि हो जाता है और शोक, भय, खेद, खेह वगैरह दुर्भावोंको छोड़कर अच्छे अच्छे शास्त्रोंकी चर्चा श्रवणसे अपने मनको प्रसन्न रखनेकी चेष्टा करता है। इस तरह कषायोंको क्षीण करके भोजन छोड़ देता है और दूध वगैरह परही रहता है। फिर क्रमसे दूध वगैरहको भी छोड़कर गर्मजल रख लेता है। और जब देखता है कि मृत्यु अस्पन्त निकट है तब गर्म जलको भी छोडकर उपवास धारण कर लेता है। और मनमें पञ्चनमस्कार मंत्रका चिन्तन

१ छ म ग वयेहि। २ छ म ग जो सछेहणं (स संछेहण) करेदि, ब सछेहणं (१)। ३ ब सुक्खं। ४ ब मोक्खं (१)।

पूर्वोक्तेः पञ्चाणुवतित्रगुणवतचतुःशिक्षावतैद्वीदशैर्युक्तः संयुक्तः सन् । पुनः किंभूतः । उपशान्तः अनन्तानुवन्ध्यप्रवाख्यानकोधमानमायालोभानामुपशामकः कोधादिरहितः रागद्वेषपरिणामविनिर्मुक्त इत्यर्धः । तस्याः अतिचाराः पञ्च । के ते इति
चेदुन्यते । 'जीवितमरणाशंसामित्रानुरागमुखानुषन्धनिदानानि ।' जीवितस्याशंसा वाञ्छा अभिलाषः मरगस्य।शंसा
वाञ्छाभिलाषः । कथम् । निश्चितम् अधुव हेथं चेदं शरीरं तस्य स्थितौ आदरः जीविताशंसाभिलाषः १ । रोगादिमीतेजीवस्यासंक्षेशेन मरणे मनोरथो मरणाशंसाभिलाषः १ । चिरन्तनं मित्रेण सह कीडानुस्मरणं कथमनेन ममाभिष्टेन मित्रेण
मया सह पाशुक्तीडनादिकं कृतम् , कथमनेन ममाभिष्टेन व्यसनसहायत्वम् आचरितं, कथमनेन ममाभिष्टेन मदुत्सवे
संत्रमो विहितः इत्याद्यनुस्मरणं मित्रानुरागः ३ । एवं मया शयनवस्त्रादिकं भुक्तम् , एवं मया हंसत्लोपरि दुक्ताच्छादितायो शय्यायां वरवनिताया आलिजितेन सुखं शयितम् इत्यादिसुखानि मम संपन्नाने अनुभूतप्रीतिप्रकारस्मृतिः वारं वारं
स्मरणं सुखानुबन्धः पूर्वभुक्तसुखानुस्मरणमित्यर्थः ४ । मोगाकाक्षणेन निश्चितं दीयते मनो यस्मिन् येन वा तिन्दानम् ५ ।
॥ ३६९ ॥ इति सक्षेखनानामकं वतं समाप्तम् । पुनः वतमाहात्म्यं संदीकते—

#### एकं पि वयं विमलं सिहंडी जह' कुणेदि दिढ-चित्तो । तो विविह-रिद्धि-जुत्तं इंदत्तं पावए' णियमा ॥ ३७० ॥

[ छाया-एकम् अपि वर्तं विमलं सहृष्टिः यदि करोति दृढचित्तः । तत् विविधक्राद्धियुक्तम् इन्द्रत्वं प्राप्नोति नियमात् ॥ ] यदि चेत् सहृष्टिः सम्यन्दृष्टिः सम्यक्त्वसहितः श्रावकः । किंभूतः । दृढचित्तः स्वकीयव्रतरक्षणे निश्चलचित्तः स्थिरमनाः एकमपि वर्तं द्वादशव्रतानां मध्ये एकमपि वर्तम् अपिशब्दात् सकलान्यपि व्रतानि करोति संघत्ते घरति । कीदशं व्रतम् । विमलं विगताभिचारमलम् , मलाः एकैकस्मिन् वर्ते पश्चातिचाराः तै रहितं निरित्तचारं व्रतम् , तो ति हैं, नियमात् निश्चयतः, इन्द्रत्वं सुरस्वामित्वं करपवासिदेवानामीशत्वं प्राप्नोति लभते । कीदशं तत् । विविधिद्धंयुक्तम् , सामानिकादिसुरविमानदेवाङ्गनादिसुर्वैः संयुक्तम् । अथवा अणिमा विश्वच्छिद्रेऽपि चकवितिवारिवारविभूतिं सुजेत् १, महिमा

करते हुए शरीर को छोड़ देता है । इसी को सल्लेखना या समाधिमरण कहते हैं । इस समाधिमरणसे श्रावक मरकर नियमसे खर्गमें जन्म लेकर वहांके सुखोंको भोगता है और फिर कमसे कम दो तीन भव और अधिकसे अधिक सात आठ भव धारण करके खात्मोपलन्धिरूप अनुपम मोक्षसुखको प्राप्त करता है । इस सल्लेखना बतके भी पांच अतिचार छोड़ने चाहिये । जो इस प्रकार हैं—समाधि मरण करते समय जीने की इच्छा करना पहला अतिचार है । रोग, कष्ट वगैरहके भयसे जल्दी मरण होनेकी इच्छा करना दूसरा अतिचार है । मित्रोंको याद करना कि अमुक मित्रके साथ में बचपनमें कैसा खेला करता था, कैसे भेरे मित्रने कप्टमें मेरा साथ दिया, यह सब याद करना तीसरा अतिचार है । 'में युवावस्थामें कितनी मौजसे खाता पीता था, गुलगुले गहींपर बीके साथ सोता था' इस प्रकार पहले भोगे हुए भोगोंका स्मरण करना चौथा अतिचार है । 'में मरकर खर्गमें देव हूंगा वहां तरह तरहके सुल भोगूंगा' इस प्रकार आगामी सुखोंकी चाह करना पांचवा अतिचार है । इस प्रकार सल्लेखना बतका वर्णन समात हुआ ॥ ३६९ ॥ आगे बतका पालन करना है । अर्थ-यदि सम्यग्दष्टि जीव अपने चित्रको हद करके एक भी निर्दोष बतका पालन करता है तो नियमसे अनेक प्रकारकी ऋदियोंसे युक्त इन्द्रपदको पाता है ॥ माबार्थ-एक भी बतका ठीक ठीक पालन करनेके लिये जीवको सम्यग्दिष्ट अवस्य होना चाहिये । बिना सम्यन्तके बतोंका पालन करना बिना बीजके शक्ष उगानेके समान ही है । अतः सम्यग्दिष्ट श्रावक यदि दिलको मजबून करके करना बिना बीजके शक्ष उगानेके समान ही है । अतः सम्यग्दिष्ट श्रावक यदि दिलको मजबून करके

१ व जो करिद, स्व म जह कुमदि, सर कुणेदि, सर विकड़ कुणदि। र स्व म पावड़। १ व वयद्वार्ण। जो इत्सादि।

मेरोरपि महच्छरीरं कुरुते २, लिघमा वायोरिप लिखता ३, गरिमा वज्जशैलादिप गुरुतरा ४, भूमौ स्थित्वा करेण विख-रादिस्पर्शनं प्राप्तिः ५, जले भूमाविव गमनं भूमौ जले इव मजानेन्मजानं प्राक्ताम्यं जातिकियागुणद्रव्यसैन्यादिकरणं वा प्राकाम्यम् ६, त्रिभुवनप्रभुरवम् ईशत्वम् ७, अदिमध्ये वियतीत्र गमनम् अप्रतीघातं अदृश्यस्यता अन्तर्धानम् भनेकहपकरणं मूर्तामूर्ताकारकरणं वा कामिहपत्वम् ८। अणिना १ महिमा २ लिया। ३ गरिमा ४ न्तर्धानं ५ काम-रूपितं ६ प्राप्तिप्राकाम्यवशित्वेशित्वाप्रतिहतत्वभिति विकियिकाः, इत्याचनेकदिसंयुक्तम् ॥ इति श्रीखामिकार्तिकेयानुप्रेक्षायां भ० श्रीशुभचन्द्रकृतायां दीकायां द्वादशत्रतव्याख्या समाप्ता ॥ ३७०॥ अथ सामायिकप्रतिमां गाथाद्वयेन व्यनक्तिः-

जो कुँणदि काउसम्मं बारस-आवर्त्त-संजदो धीरो।
णमण-दुगं पि कुणंतो चदु-प्पणामो पसण्णप्पा।। ३७१।।
चिंतंतो ससरुवं जिण-बिंबं अहव अक्खरं परमं।
झायदि कम्म-विवायं तस्स वयं होदि सामइयं।। ३७२।।

िछाया-यः करोति कायोत्सर्गं द्वादशआवर्तसंयतः धीरः । नमनद्विकम् अपि कुर्वन् चतुःप्रणामः प्रसन्नात्मा ॥ चिन्तयन् स्वस्वरूपं जिनिबम्बम् अथवा अक्षरं परमम् । ध्यायति कर्मविषाकं तस्य वतं भवति सामाधिकम् ॥ ] तस्य एकभी ब्रतका निरितिचार पालन करे तो उसे इन्द्रपद मिलना कोई दुर्लभ नहीं। अर्थात् बह मरकर कल्पवासी देवोंका खामी होता है जो अणिमा आदि अनेक ऋदियोंका धारी होता है। ऋदियां इस प्रकार हैं-इतना छोटा शरीर बना सकना कि मृणालके एक छिद्रमें चक्रवर्तिकी विभूति रच डाले इसे अणिमा ऋदि कहते हैं। सुमेरसे भी बडा शरीर बना लेना महिमा ऋदि है। वायसे भी हल्का शरीर बना लेना लिंघमा ऋदि है। पहाइसे भी भारी शरीर बना लेना गरिमा ऋदि है। भूमिपर बैठकर अंगुलिसे सूर्य चंद्रमा वगैरहको छू लेना प्राप्ति ऋद्धि है। जलमें भूमिकी तरह गमन करना और भूमिमें जलकी तरह डुबकी लगाना प्राकाम्य ऋदि है। तीनों लोकोंका स्नामीपना ईशित्व ऋदि है। आकाशकी तरह बिना रुके पहाड़मेंसे गमनागमन करना, अदृश्य हो जाना अथवा अनेक प्रकारका रूप बनाना कामरूपित्व ऋदि है। इस तरह ब्रत प्रतिमाका वर्णन करते हुए बारह ब्रतोंका वर्णन पूर्ण **इ**आ || २७० || अब दो गाथाओंसे सामायिक प्रतिमाको कहते हैं | अर्थ-जो धीर श्रावक बारह आवर्तसहित चार प्रणाम और दो नमस्कारोंको करता हुआ प्रसन्नतापूर्वक कायोत्सर्ग करता है। और अपने खरूपका, अथवा जिनबिम्बका, अथवा परमेष्ठीके वाचक अक्षरोंका, अथवा कर्मविपाकका चिन्तन करते हुए ध्यान करता है उसके सामायिक प्रतिमा होती है। भावार्थ-सामायिक शिक्षावतका वर्णन करते हुए सामायिकका वर्णन किया गया है । सामायिक प्रतिमार्मे उसका विशेष खरूप बतलाया है। सामायिक करनेवाला धीर वीर होना चाहिये अर्थात सामायिक करते समय यदि कोई परीषह अथवा उपसर्ग आजाये तो उसे सहनेमें समर्थ होना चाहिये तथा उस समय भी परिणाम निर्मल रखने चाहिये । ऋोध, मान, माया, लोभ, राग, देव और परिग्रह वगैरहकी चिन्ता नहीं होनी चाहिये। प्रथम ही सामायिक दण्डक किया जाता है। उसकी विधि इस प्रकार है-श्रावक पूर्वदिशाकी ओर मंह करके दोनों हाथ मस्तकसे लगाकर भूमिमें नम-स्कार करे। फिर खड़ा होकर दोनों हाथ नीचे लटकाकर शरीरसे ममत्व छोड़ कायोत्सर्ग करे।

**१क्त मस ग** कुणहः २ **मस** आउत्त**ः २ कमस ग न**रंतो । ४ **व**सामाए (इ?) यं। सत्तम इस्यादि।

श्रावकस्य सामायिकारूपं वर्तं सर्वेसावययोगविरतोऽस्मि लक्ष्णं भवति । तस्य कस्य । यः श्रावकः करोति विद्धाति । कं तम् । कायोत्सर्गः कायस्य शरीरादेः उत्सर्गः ममतापरित्यागः तं कायोत्सर्गे शरीरादेर्ममत्वपरित्यागं करोति । दण्डके पश्चनम-स्कारवेलायां कायोत्सर्गं शरीरममत्वपरिहारम् । कथंभूतः सन् श्रावकः । द्वादशावर्तसंयुक्तः, करयोः आवर्तनं परिश्रमणं आवर्तः, द्वादश वैते आवर्ताश्च हस्तपरिभ्रमगाः । दण्डकस्य प्रारम्भे त्रयः आवर्ताः पद्यनमस्कारोचारेणादौ मनोवचनकायानां संयमनानि शुभयोगवृत्तयः त्रयः आवर्ताः ३, तथा पञ्चनमस्कारसमाप्तौ 'दुचरियं वोरसरामि' अत्र आवर्तास्त्रयः मनो-बचनकायानां ग्रुभवृत्तयः त्रयः आवर्ताः ३. चतुर्विशतिस्तवनादौ 'थोस्सामि हं जिणवरे' अत्र मनोवचनकायानां राभवत्तयः त्रीण्यपरावर्तनानि ३. तथा चतुर्विशतिस्तवनसमाप्तौ 'सिद्धा सिद्धि मम दिसंतु' अत्र शुभमनोवचनकायावृत्त-यस्त्रीण्यावर्तनानि ३, एवं द्वादशधा मनोवचनकायवृत्तयो द्वादशावर्ता भवन्ति १२ । एवं द्वादशावर्तेन समेतः. अथवा चतुर्दिक्षु चत्वारः प्रणामाः एकस्मिन् भ्रमणे, एवं त्रिषु भ्रमणेषु द्वादशावतीः तैर्युक्तः । पुनः कीदक्षः । धीरः धियं बुद्धि राति गृह्णातीति धीरः भेदज्ञानी वा परीषहोपसर्गसहनसमर्थः । पुनः कीदक्षः । नतिद्वयं कुर्वन् दे अवनती विद्धानः, दण्डकस्यादी अन्ते च नतिद्वयम्, इस्तद्वयं मस्तके कृत्वा भूमी नमनं पन्ननमस्कारादी एकावनतिर्भूमि संस्पृश्य तथा चत्रविंशतिस्तवनान्ते द्वितीयावनतिः शरीरनमनम्, द्वे अवनती कुर्वन् । पुनरपि कीदक् । चतुःप्रणामः चत्वारः प्रणामाः चिरोनतयः यस्य स तथोक्तः । दण्डकस्यादौ एकः प्रणामः १, मध्ये द्वौ प्रणामौ २, अन्ते एकः प्रणामः १ । तथाहि पश्चनमस्कारस्यादौ अन्ते च कर्मुकुलाङ्कितशिरःकरणं २, तथा चतुर्विशतिस्तवादौ अन्ते च कर्मुकुलाङ्कितशिरः करणमेवं २ चत्वारि शिरांति चतुःशिरोनतयः चतुःप्रमामः । स पुनः कीहक् । प्रसन्नात्मा प्रसन्नः कषायादिदुःपरिणाम-रहितः आत्मा खरूपं यस्य स प्रसन्नात्मा क्रोधमानमायालोभरागद्वेषसंगादिपरिणामरहितः निर्मलपरिणाम इत्यर्थः । पुनः कीदक्षः । चिन्तयन् च्यायन् अनुभवन् । किम् । स्वस्तरूपं स्वशुद्धचिद्भूपं स्वशुद्धवुद्धैकपरमाननदस्वरूपपरमातमानं चिन्तयन् , अथवा जिनबिम्बं जिनप्रतिमां ध्यायति, अथवा परमाक्षरं ध्यायति चिन्तयति ॥ उक्तं च । 'पणतीस ३५ सोल १६ छ ६ प्पण ५ चदु ४ दुग २ मेगं १ च जवह झाएह । परमेट्टिवाचयाणं अण्णं च गुरूवदेसेण ॥ इति । तथा

कायोत्सर्गके अन्तर्मे दोनों हाथोंको मुक्लित करके मन वचन कायकी शुद्धताके सूचक तीन आवर्त करे, अर्थात् दोनों मुकुलित करोंको तीन बार घुमाये। और फिर दोनों हाथ मस्तकसे लगा-कर प्रणाम करे । इस तरह चारों दिशाओंमें कायोत्सर्ग समाप्त करके पुनः दोनों हाथ मस्तकसे लगाकर भूमिमें नमस्कार करे। ऐसा करनेसे प्रत्येक दिशामें तीन तीन आवर्त और एक एक प्रणाम करनेसे बारह आवर्त और चार प्रणाम होते हैं, तथा दण्डकके आदि और अन्तमें दो नम-स्कार होते हैं। इस तरह दण्डक कर चुकनेके पश्चात् ध्यान किया जाता है। ध्यान करते समय या तो शुद्ध बुद्ध परमानन्द खरूप परमारमाका चिन्तन करना चाहिये या जिनबिम्बका चिन्तन करना चाहिये या परमेष्ठीके वाचक मंत्रोंका चिन्तन करना चाहिये। कहा भी है- परमेष्ठीके वाचक ३%. १६, ६, ५, ४, २, और एक अक्षरके मंत्रका जप करो और ध्यान करो । तथा गुरूके उपदेश से अन्य भी मंत्रोंको जपो और ध्यान करो।' सो पैतीस अक्षरका मंत्र तो नमस्कार मंत्र है। 'अर्हन्त-सिद्ध-आचार्य-उपाध्याय-सर्वसाधुः' यह मंत्र १६ अक्षर का है। 'अरिहन्त सिद्ध' यह मंत्र छः अक्षरका है। 'अ सि आ उ सा' यह मंत्र पांच अक्षरका है। 'अरिहन्त' यह मंत्र चार अक्षरका है। 'सिद्ध ' यह मंत्र दो अक्षरका है और 'ओं ' यह मंत्र एक अक्षरका है । इन मंत्रोंका ध्यान करना चाहिये। और यदि सामायिकके समय कोई परीषह या उपसर्ग आजाये और मन विचलित होने लगे तो कमेंके उदयका विचार करना चाहिये। या वैसे भी ज्ञानावरण आदि कमेंकि विपाकका चिन्तन करना चाहिये कि शुभ प्रकृतियोंका उदय गुड खाण्ड शर्करा और अमुतके समान कार्तिके ३५

कर्मविपाकं ध्यायित, कर्मणां ज्ञानावरणादीनां विपाकः उदयः, शुभप्रकृतीनां विपाकः उदयः गुङखण्डशर्करामृतरूपः अशुभप्रकृतीनाम् उदयः निम्बकाङ्गीरविषद्दालाहरूरूपः, तं ध्यायित चिन्तयित । श्रीवसुनन्दिसिद्धान्तिना तथा चौक्तं च । "होऊण सुद्दं चेद्रयगिहिम्म सगिते व चेद्रयाहिमुहो । अण्णत्य सुद्दप्रसे पुव्वमुहो उत्तरमुहो वा ॥ १ ॥ जिणवयण १ धम्म २ चेद्रय ३ परमेष्ठि ४ जिणालयाण ५ णिचं पि । जं वंदणं तियालं कीरद्द सामाद्दयं तं खु ॥ २ ॥ काउसम्मिष्ट् ठिदो लाहालाहं च सत्तुमितं च । संजोगविष्पजोगं तिगकंचण चंदणं वासं ॥ ३ ॥ जो पस्सद्द सममावं मणम्हि सरिद्ण पंचणवकारं । वरअद्वपाङिहेरिहं संजुदं जिणसहवं वा ॥ ४ ॥ सिद्धसहवं झायित अहवा झाणुत्तमं ससंवेयं । खणमेक्कमविच्छंगो उत्तमसामाद्दयं तस्स ॥ ५ ॥" तथा "तिविहं तियरणसुद्धं मयरिहयं दुविहठाणपुणस्तं । विणएण कमविसुद्धं किदियम्मं होदि कायव्यं ॥ किदिकम्मं पि करंतो ण होदि किदिकम्मणिजराभागी । बक्तीसाणण्यदरं साहू ठाणं विराहंतो ॥ २ ॥" इति सामायिकप्रतिमा, चतुर्थो धर्मः ४ ॥ ३०३-२ ॥ अथ प्रोषधप्रतिमाधर्मं गाथाषद्वेनाह—

सत्तिं नेरिस-दिवसे अवरण्हे जाइडणं जिण-भवणे।
किचा किरिया-करमं जववासं चडिवहं गहियं॥ २७३॥
गिह-वावारं चत्ता रितं गमिडण धरम-चिंताएँ।
पच्चसे उद्विता किरिया-करमं च कादूणं॥ २७४॥
सत्थब्भासेण पुणो दिवसं गमिडण वंदणं किचा।
रितं जेदूणं तहा पच्चसे वंदणं किचा॥ २७५॥
पुजंण-विहं च किचा पत्तं गहिडण णंविर ति-विहं पि।
मुंजींविडण पत्तं मुंजतो पोसहो होदि॥ २७६॥

होता है और अशुभ प्रकृतियोंका उदय नीम, कांजीर, विष और हलाहल विषकी तरह होता है। इसे ही विपाक विचय धर्मध्यान कहते हैं। आचार्य वसुनन्दि सैद्धान्तिकने भी कहा है—"जो शुद्ध होकर जिन मन्दिरमें अथवा अपने घरमें, अथवा किसी अन्य पित्रत्र स्थानमें जिनविम्बके सन्मुख या पूर्विदेशा अथवा उत्तर दिशाकी और मुख करके सदा त्रिकाल जिनवचन, जिनधर्म, जिनविम्ब, परमेष्ठी और जिनालयकी बन्दना करता है वह निश्चयसे सामायिकको करता है।। तथा जो कायोत्सर्गसे स्थित होकर लाभ अलाभ, शत्रु मित्र, संयोग वियोग, तृण कांचन, चन्दन और विसीलाको समभावसे देखता है। तथा मनमें पंच नमस्कारको धारण करके आठ उत्तम प्रातिहायोंसे युक्त जिन भगवानके सक्त्यका अथवा सिद्धस्वरूपका ध्यान करता है, अथवा एक क्षणके लिये भी निश्चल अंग होकर आत्मस्वरूपका ध्यान करता है वह उत्तम सामायिकका धारी है।।" और भी कहा है—"मन वचन और कायको शुद्ध करके, मद रहित होकर विनय पूर्वक कमानुसार कृतिकर्म करना चाहिये। वह कृतिकर्म दो नमस्कार, बारह आवर्त तथा चार प्रणामके भेदसे तीन प्रकारका है और प्रविद्धासन अथवा खङ्गासन ये दो उसके आसन हैं। किन्तु यदि साधु बत्तीस दोषोंका निवारण करके कृतिकर्म नहीं करता तो कृतिकर्म करते हुए भी वह कृतिकर्मसे होनेवाली निर्जराका भागी नहीं होता।।" इस प्रकार सामायिक प्रतिमाका वर्णन समाप्त हुआ।। ३७१—७२।। आगे छः गाथाओंसे प्रोषध प्रतिमाको कहते

१ वासत्तम । २ सा जायऊण ः २ स्ट्राम सामाकिरिया कम्मं काऊ (उं?), वा किया किरिया । ४ सर्वत्र सुच्छलिहं। ५ वागरहियं। ६ वार्चिमाहः ७ जाकाऊणं। ८ वाणेहण । ९ वापूलण । सातहयः २० राभुक्जिविकण ।

िछाया-सप्तमीत्रयोदशीदिवसे अपराह्ने गत्वा जिनभवने । कृत्वा कियाकर्म उपवासं चतुर्विधं गृहीत्वा ॥ गृहच्यापारं त्यत्त्वा रात्रिं गमयित्वा धर्मिचिन्तया । प्रत्यूषे उत्थाय कियाकर्म च कृत्वा ॥ शास्त्राभ्यासेन पुनः दिवसं गमयित्वा वन्दनां कृत्वा । रात्रिं नीत्वा तथा प्रत्यूषे वन्दनां कृत्वा ॥ पूजनविधि च कृत्वा पात्रं गृहीत्वा सविशेषं त्रिविधम् **अपि । भोजयित्वा पात्रं भुजानः प्रोषधः भ**त्रति ॥ ] स प्रोषधः प्रोषधत्रतधारी भवति । स कः । यः सप्तम्यास्त्रयोदस्याश्च दिवसे अतिथिजनाय पात्राय भोजनं दत्त्वा पश्चात् खयं भुक्तवा ततः अपराह्ने जिनभवने गत्वा श्रीजिनेन्द्रचेंखालयं गत्वा, वसतिकायां वा गत्वा. ततः किथाकर्म कृतिकर्म देववन्दनां कृत्वा. अथवा सिद्धयोगभक्ती कृत्वा. दरवा वा, उपवासं गृह्णातीत्यर्थः । ततः किं कृत्वा । उपवासं चतुर्विघं गृहीत्वा अङ्गीकृत्य श्रीगुरुमुखेन अशनपानखायस्वादादीनां प्रत्याख्यानं चतुर्विधम् उपोषणशोषकक्षपणं गृहीत्वा अङ्गीकृत्य, ततः गृहव्यापारं त्यक्तवा वस्तूनां ऋयविकयस्नानभोजनकृषिमिषवाणिज्य-पञ्जपालनपुत्रमित्रकलत्रादिपालनप्रमुखं सर्वेन्यापारं गृहस्थकमे परित्यज्य, ततः रात्रि धर्मचिन्तया गमयित्वा सप्तम्या रात्रि रजनी त्रयोदस्या रात्रिं रजनी वा निर्थम्य नीत्वा । कया । धर्मन्विन्तया धर्मध्यानन्विन्तनेन 'आज्ञापायविपाकसंस्थान-विचयाय धर्म्यम् , तथा पिण्डस्थपदस्थरूपस्थरूपातीतधर्मध्यानचिन्तनेन सप्तम्यास्त्रयोदस्या वा रात्रिं गमयति इलर्थः । ततः पचसे उद्विता अष्टम्यां चतुर्दस्यां वा प्रत्यूषे प्रभातकाले उत्थाय उद्भीभूय निद्रादिकं विहाय, ततः च पुनः कृतिकर्म क्रियाक्रमें सामायिकचैत्यभक्तयादिकं कादूण कृत्वा विधाय, ततः पुनः शास्त्राभ्यासेन दिवसं गमयित्वा अष्टम्या दिवसं चतुर्दस्या दिवसं गमयिखा नीत्वा। केन । शास्त्राभ्यासेन श्रुतेन वा पठनपाठनश्रवणेन कृत्वा अष्टम्यां चतुर्दस्यां वा उपवासदिवसं निर्गमयतीलर्थः । ततः पुनः वन्दनां कृत्वा मध्याह्वकाले अपराह्नकाले मध्याह्विकापराह्विकवन्दनां चैलवन्दनां सामायिकादिस्तवनस्तोत्रादिकृतिकर्म कृत्वा विधाय ततः पुनः तथा धर्मध्यानप्रकारेण रात्रिं नीत्वा अष्टम्याः चतुर्द्दया वा रजनीं निर्गम्य धर्मेभ्यानेन निर्गमयतीलार्थः । ततः पुनः तथा प्रत्युषे वन्दनां कृत्वा तथा पूर्वोक्तप्रकारेण नवम्याः प्रभाते पूर्णिमाया अमावास्यायाः वा प्रभाते प्रातःकाले वन्दनां चैत्यवन्दनां सामायिकस्तवनादिकं कृत्वा विधाय, ततः

हैं। अर्थ—सप्तमी और तेरसके दिन दोपहरके समय जिनालयमें जाकर, सामायिक आदि क्रियाकर्म करके चार प्रकारके आहारको स्थाग कर उपवास प्रहण करे । और घरका सब कामधाम छोड़कर धर्मध्यान पूर्वक रात बितावे । फिर प्रातःकाल उठकर सामायिक आदि कियाकर्म करे । और शास्त्र स्वाध्याय पूर्वक दिन बिताकर सामायिक करे । फिर उसी तरह धर्म ध्यानपूर्वक रात बितावे और प्रातःकाल होनेपर सामायिक और पूजन वरीरह करके तीनों प्रकारके पात्रोंको पड़गाह कर भोजन करावे फिर खयं भोजन करे, उसके प्रोषध प्रतिमा होती है ॥ भावार्थ-प्रोषध प्रतिमाका धारी सप्तमी और तेरसके दिन पात्रको भोजन कराकर फिर खयं भोजन करके दोपहरके समय जिनालय अथवा किसी अन्य शान्त स्थानमें जाकर पहले सामायिक करता है। उसके बाद चारों प्रकारके भोजनको स्थाग कर उपग्रासकी प्रतिज्ञा ले लेता है। और वस्तुओंका खरीदना बेचना, स्नान, भोजन, खेती, नौकरी, ब्यापार, प्रापालन पुत्र मित्र स्त्री वगैरहका पालम पोषण आदि सब घरेलु धन्धोंको छोड़कर आज्ञाविचय. अपायविचय. संस्थानविचय और विपाकविचय नामक धर्मध्यान पूर्वक अथवा पिण्डस्थ, पदस्थ, रूपस्थ और रूपातीत नामक धर्मध्यान पूर्वक रात्रि बिताता है। फिर अष्टमी और चतुर्दशिके सबेरे उठकर सामायिक चैत्यभक्ति आदि क्रियाकर्म करता है। और अष्टमी तथा चतुर्दशीका पूरा दिन शास्रोंके पठन पाठनमें या सुनने सनानेमें बिताता है । मध्याह्रके समय तथा सन्ध्याके समय सामायिक आदि करके अष्टमी और चत-र्दशीकी रात भी धर्मध्यान पूर्वक विताता है। फिर नवमी और पूर्णभासी अथवा अमावस्याके प्रभातमें उठकर पहले सामायिक आदि करता है उसके बाद जिन भगवानके अभिषेकपूर्वक अष्ट द्रव्यसे पूजन करता है । फिर अपने घरपर आये हुए जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट पात्रको पडगाह कर यथायोग्य नवधा

पुनः पूजनिधि कृत्वा जिनस्नपनाष्ट्रधार्चनिधि कृत्वा विधाय, ततः पुनः णविर विशेषेण त्रिविधपात्रं गृहीता जघन्य-मध्यमोत्कृष्टपात्रं सम्यग्रहिश्रावकमुनीश्वरलक्षणं नविर सप्तदातृगुणनविधपुण्योपार्जनिविशेषेण गृहीता गृहागतं पात्रं प्रति-गृह्य भोजियित्वा भोजनं कारियत्वा, त्रिविधपात्रेभ्य आहारदानं दत्त्वा इत्यर्थः । ततः पश्चात् भोजनपारणां कुर्वेत् प्रोषधो भवति प्रोषधवतधारी स्यात् । सप्तम्याखयोदश्याश्च दिवसे मध्याक्षे भुत्त्वा उत्कृष्टप्रोषधवती चैत्यालये गत्वा प्रोषधं गृह्णाति, मध्यमप्रोषधवती तत्संध्यायां प्रोषधं गृह्णाति, जधन्यप्रोषधवती अष्टभीचतुर्दशीप्रभाते प्रोषधं गृह्णाति ॥ ३७३-७६ ॥ अथ प्रोषधमाहात्म्यं गाथाद्वयेनाह-

## एकं पि णिरारंभं उववासं जो करेदि उवसंतो । बहु-भव-संचिय-कम्मं सो णाणी खैवदि लीलाए ॥ ३७७ ॥

[ छाया-एकम् अपि निरारम्भं उपवासं यः करोति उपशान्तः । बहुभवसंचितकमं स ज्ञानी क्षपित ठीठया ॥ ] स ज्ञानी मेदज्ञानी विवेकवान् भ्रोषधवती पुमान् बहुभवसंचितकमं क्षपयति बहुभवेषु अनेकभवेषु बहुजन्मसु संचितमुपा- किंतं यत्कमं ज्ञानावरणादिकं क्षयं नयति । कया । ठीठया कींडया सुखेन प्रयासं विना । स कः । यः करोति विदधाति । कम् । एकमपि अद्वितीयमपि, अपिशब्दात् अनेकमपि, उपवासं प्रोषधो प्रोषधोपवासं करोति । कीटक्षम् । निरारम्भं गृह-व्यापारकयविकयादिसावदारहितम् । उक्तं च । 'कषायविषयाद्वारसागो यत्र विधीयते । उपवासः स विद्वायः श्लेष ठावनकं विदुः ॥' ३७७॥

#### उववासं कुवंतो औरंभं जो करेदि मोहादो । सो णिय-देहं सोसदि ण झाँडए कम्म-छेसं पि ॥ ३७८ ॥

[ छाया-उपवासं कुर्वन् आरम्भं यः करोति मोहात् । स निजदेहं शोषयति न शातयति कर्मलेशम् अपि ॥ ] स प्रोषधोपवासं कुर्वन् शुष्यति कृशतां नयति । कम् । निजदेहं खशरीरं कृशीकरोति, न झाडए नोजझति न जीयेते न

भक्ति पूर्वक उन्हें भोजन कराता है। उसके बाद खर्य भोजन करता है। यह प्रोषध प्रतिमाके धारक श्रायककी विधि है। इसमें इतना विशेष है कि उत्कृष्ट प्रोषधवती सप्तमी और तेरसके दिन मध्याहमें भोजन करके चैह्यालयमें जाकर प्रोषधको खीकार करता है। मध्यम प्रोषधवती सप्तमी और तेरसकी सन्ध्याके समय प्रोषध प्रहण करता है और जघन्य प्रोषधवती अष्टमी और चतुर्दशिके प्रभातमें प्रोषध प्रहण करता है। ३७३—३७६ ॥ आगे दो गाथाओंसे प्रोषधका माहात्म्य बतलाते हैं। अर्थ-जो ज्ञानी आरम्भको त्यागकर उपइगममावपूर्वक एकमी उपवास करता है वह बहुत भवोंमें संचित किये हुए कर्मको लीलामात्रमें क्षय कर देता है। भावार्थ-कषाय और विषय रूपी आहारको त्यागकर तथा इसलोक और परलोकके भोगोंकी आशा छोड़कर जो एक भी उपवास करता है वह मेदज्ञानी विवेकी पुरुष भव भवमें संचित कर्मोंको अनायास ही क्षय करदेता है, क्यों कि वही उपवास सच्चा उपवास है जिसमें कषाय और विषयरूपी आहारका त्याग किया जाता है। भोजन मात्रका छोड़ देना तो उपवास नहीं है, लंघन है। ऐसे एक उपवाससे भी जब भव भवमें संचित कर्म नष्ट हो जाते हैं तब जो प्रोषध प्रतिमा लेकर प्रत्येक पक्षमें दो उपवास करता है, उसका तो कहना ही क्या है!। ३७७।। अर्थ-जो उपवास करते हुए मोह-वश आरम्भ करता है वह अपने शरीरको सुखाता है उसके लेशमात्र भी कर्मोंकी निर्जरा नहीं होती।। भावार्थ-जो प्रोषध प्रतिमाधारी अष्टमी और चतुर्दशिको उपवास प्रहण करके भी मोहमें पड़कर घर

१ व खनदि, ग खनिद। २ ग आरंभो । ३ व झाडर १ व पोसह। सचित्तं इत्यादि।

निर्जरयति । कम् । कर्मलेशम् अपि एकदेशेन कर्मनिर्जराम् अपिशब्दात् साकल्येन न कर्मनिर्जरां करोति, छेशमात्रकर्म न निर्जरती अर्थः । स कः । य आरम्भं करोति, आरम्भं गृहहट्टव्यापारक्रयविकयकृषिमिषवाणिज्याद्यस्यम् आरम्भं करोति यः स लक्लेशमात्रकमें न निर्जरति । कुतः । मोहात् मोहनीयकर्मोद्रेकात् , ममत्वपरिणामाद्वा रागद्वेषपरिणामाद्वा । कि कुर्वन् । उपवासं प्रोषधं कर्वन् विद्धानः । प्रोषधप्रतिमाधारी अष्टम्यां चतुर्न्हयां च प्रोषधोपवासमङ्गीकरोतीत्यर्थः । प्रते तु प्रोषधो-पवासस्य नियमो नास्तीति । तथा वसुनन्दिसिद्धान्तिना प्रोक्तं च । "उत्तममञ्झमजद्दणं तिविहं पोसहविहाणमुहिद्वं । सग-सत्तीए मासम्मि चउसु पन्वेसु कायन्वं १॥ सत्तमितेरसिदिवसम्मि अतिहिजणभीयगावसाणम्मि । भोत्तण भंजणिजं तत्थ वि काऊण महसुद्धि ॥ २ ॥ पक्लालिङ्ण वयणं करचलणे णियमिङ्ण तत्थेव । पच्छा जिगिङ्भवर्ण गंतूण जिणं णमंसिता ॥ ३ ॥ गुरुपुरदो किरियम्मं वंदणपुर्वं कमेण कार्ण । गुरुसिक्खयमुख्यासं महिज्य चडव्विहं विहिणा ॥ ४ ॥ वायणकहाणुपेहणसिक्लावणचिन्तगोवओगेहिं। णेदूण दिवससेसं अवरिष्हयत्रंदणं किचा ॥ ५ ॥ रयणिसमयम्हि ठिचा काउस्सरगेण णिययसत्तीए । पडिलेहिद्ण भूमि अप्पपमाणेग संथारं ॥ ६ ॥ णेद्रूण किंचि रति सुइद्रूण जिगालए णियघरे वा । अहवा सयलं रतिं काउरसगोण णेदूण ॥ ७ ॥ पन्नसे उद्विता वंदगविहिणा जिणं णमंसित्ता । तह दथ्नभावपुजं जिणसदसाहण काऊण ॥ ८॥ पुञ्चत्तविहाणेणं दियहं रित पुणो वि गमिद्ण । पारणदियहम्मि पुणो पूर्व काऊण पुन्नं व ॥ ९ ॥ गंत्रण णिययगेहं अतिहिविभागं च तत्थ काऊणं । जो भुंजड तस्स फुडं पोसहविहिमुत्तमं होदि ॥ १०॥ जह उकद्वं तह मजिशमं पि पोसहविहाणमहिद्रां। जबर विसेसो सिलेलं छंडिता बजाए सेसं ॥११॥ मणिजण गुरुवकजं सावजविबाजियं णियारंभं। जिद कुगदि तं पि कुजा सेसं पुरुषं व णायव्यं॥ १२॥ आयंबिलणि न्वियडी एयडाणं च एयभत्तं च। जं कीरिद तं णेयं जहण्णयं पोसहविहाणं ॥१३॥ सिण्हाणुवट्टणगंधधम्मिलकेसादिदेहसंकप्पं । अण्णं पि रागहेदं विवज्जए पोसहदिणिमा ॥ १४ ॥" इलानुप्रेक्षायां प्रोषधप्रतिमा, पश्चमो धर्मः ५ ॥ ३७८ ॥ अथ सचित्तविरतिप्रतिमां गाथाद्वयेन वंभागीति-

दुकानका काम धाम नहीं छोडता अर्थात् विषय कषायको छोड़े बिना केवल आहार मात्र ही छोडता हैं वह उपवास करके केवल अपने शरीरको सुखाता है, कमोंकी निर्जरा उसके लवमात्र भी नहीं होती। यहां इतना विशेष जानना कि व्रत प्रतिमार्गे जो प्रोषधोपवास व्रत बतलाया है उसमें प्रोषधोपवासका नियम नहीं है। आचार्य बसुनिद सैद्धान्तिकने प्रोषधोपत्रासका वर्णन इस प्रकार किया है-"उत्तम मध्यम और जधन्यके भेदसे तीन प्रकारका प्रोषधोपवास कहा है जो एक महिनेके चार पर्वेमें अपनी शक्तिके अनुसार करना चाहिये।। सप्तमी और तेरसके दिन अतिथिको भोजन देकर खयं भोजन करे और भोजन करके अपना मुँह शुद्ध करले ॥ फिर अपने शरीरको घोकर और हाथ पैरको नियमित करके जिनालयमें जाकर जिन भगवानको नमस्कार करे।। फिर वन्दनापूर्वक सामायिक आदि कृतिकर्म करके गुरुकी साक्षीपूर्वक चार प्रकारके आहारको स्थामकर उपवासको स्थीकार करे। शास्त्र वांचना, धर्मकथा करना, अनुप्रेक्षाओंका चिन्तना, दूसरोंको सिखाना आदि उपयोगोंके द्वारा शेष दिन बिताकर संध्याके समय सामायिक आदि करे ॥ रात्रिके समय भूमिको साफ करके उसपर अपने शरीरके बराबर संथरा लगाकर अपनी शक्तिके अनुसार कायोत्सर्ग करे।। कुछ रात कायोत्सर्गपूर्वक बिताकर जिनालयमें या अपने घर शयन करे। अथवा सारी रात कायोत्सर्गपूर्वक बितावे।। प्रातःकाल उठकर विधिपूर्वक जिनवन्दना करके देव शास्त्र और गुरुकी द्रव्यपूजा और भावपूजा करे।। फिर शास्त्रोक्त विधिके अनुसार वह दिन और रात बिताकर पारणाके दिन पहलेकी ही तरह पूजा करे ॥ फिर अपने घर जाकर अतिथियोंको भोजन कराके खयं भोजन करे। इस प्रकार जो करता है उसके उत्तम प्रोषधोपवासं होता है।। उत्कृष्ट प्रोषधोपवासकी जो विधि है वही मध्यम प्रोषधोपवासकी है। केवल इतना अन्तर है कि मध्यम उपवासने पानीके सिवाय अन्य सब बस्तुओंका त्याग होता है ॥ अत्यन्त आवश्य-कता जानकर यदि कोई ऐसा कार्य करना चाहे जिसमें सावद्यका योग न हो और न आरम्भ करना पडता हो तो कर सकता है। शेष बातें उत्कृष्ट प्रोषधोपवासकी तरह जाननी चाहिये। चावल या

#### सिचतं पत्तं-फलं छिही मूलं च किसलयं बीयं। जो ण य भक्खिद णाणी सैचित्त-विरदो हवे सो दु॥ ३७९॥

[छाया-सचित्तं पत्रकलं तवंक् मूलं च किसलयं बीजम् । यः न च मजयित ज्ञानी सचित्तविरतः भवेत् स तु ॥] सोऽपि प्रसिद्धः, अपि शब्दात् न केवलमप्रेसरः, श्रावकः सचित्तविरतः सचित्तेभ्यः जलफलादिभ्यो विरतः विगतरागः निवृत्तः भवेत् यः ज्ञानी मेदविज्ञांनविवेतगुणसंपन्नः श्रावकः न भक्षते न अश्राति । किं तत् । सचित्तं चित्तेन चैतन्येन आत्मना जीवेन सह वर्तमानं सचित्तम् । किं तत् । पत्रफलं सचित्तनागवल्लीदललिभ्यपत्रप्रप्रचणकादिपत्रधत्त्र्रादिरलपत्रशाकादिकं नाश्राति, फलं सचित्तचिर्भटकर्मटिकादिक्षमण्डनीयूँफलदाङिमयीजपूरापकाम्रक्रतीफलादिकम्, छल्ली वृक्षवल्ल्यादिसचित्तवक् नात्ति, मूलम् आर्द्रकादिलिभ्यादिख्यलिवत्त्रस्त्राति । सूलं न खादति, कियलयं पल्लवं लघुपल्लं कृष्ट्यलं नात्ति, बीजं सचित्तचणक्मद्रतिलवर्जरिकामाषादकीजीरकद्ववेरराजीगोधूमबीह्यादिकं न भक्षते । उत्तं च । 'मूलफलस्याक-शाखाकरीरकन्दप्रमृत्वीजानि । नामानि योऽत्ति सोऽयं सचित्तविरतो दयामूर्तिः ॥' प्रामुकं कतिधेत्युन्यते । 'तत्तं पक्षं सुकं अंबिल्लवणिहं मीसियं द्व्वं । जं जेतेण य छिण्णं तं सव्वं पासुयं भणियं ॥' इति ॥ ३०९ ॥

#### जो ण य भक्खेदि सयं तस्स ण अण्णस्स जुज्जदे दाउं। भुत्तस्स भोजिदस्स हि णित्थि विसेसो जँदो को वि॥ ३८०॥

[ छाया-यः न च भक्षयित खयं तस्य न अन्यसै युज्यते दातुम्। भुक्तस्य भोजितस्य खलु नास्ति विशेषः यतः कः अपि॥] च पुनः, स्वयम् आत्मना यः सचित्तं जलफलदलमूलकिसलयदीजादिकं न भक्षयित न अति तस्य सचित्तः विराधावकस्य अन्यस्मै पुरुषाय सचित्तं वस्तु भोक्तुं दातुं न युज्यते, दातुं युक्तं न भवति। यतः यस्मात् कारणात् स्वयं भुक्तस्य स्वयं सचित्तादिकं भोजनं कुर्वतः सचित्तादिकं भोजियव्यतः परान् भोजनं कारियव्यतः सतः अन्यान् , हि स्फुटम् , कोऽपि विशेषो न, उभयत्र सदोषत्वात्॥ ३८०॥

चावलका माण्ड लेना, या गोरस, इक्षरस, फलरस और धान्यरससे रहित कोई ऐसी वस्त लेना जो विकार पैदा न करे, या एक वस्तु खाना अथवा एक बार भोजन करना जघन्य प्रोषध है।। प्रोषधके दिन स्नान, उबटन, इत्र, फुलेल, केशोंका संस्कार, शरीरका संस्कार तथा अन्य भी जो रागके कारण हैं, उन्हें छोड देना चाहिये ॥" इस प्रकार पाँचवी प्रोषध प्रतिमाका वर्णन समाप्त हुआ ॥३७८॥ अब दो गाथाओंसे सचित्त विरत प्रतिमाको कहते हैं। अर्थ-जो ज्ञानी श्रावक सचित्त पत्र, सचित्त फुळ, सचित्त छाल, सचित्त मूल, सचित्त कोंपल और सचित्त बीजको नहीं खाता वह सचित्तविरत है।। भावार्थ-जो ज्ञानी श्रावक सचित्त अर्थात् जिसमें जीव मौजूद हैं ऐसे नागवल्लीके पत्तोंको, नींबृके पत्तोंको, सरसों और चनेके पत्तोंको, धत्रेके पत्तोंको और पत्तोंकी शाक वगैरहको नहीं खाता, सचित्त खरबूजे, ककडी, पेठा, नीम्बु, अनार, बिजौरा, आम, केला आदि फलोंको नहीं खाता, वृक्षकी सचित्त छालको नहीं खाता, सचित्त अदरक वगैरह मूलोंको नहीं खाता, या बनस्पतियोंका मूळ यदि सचित्त हो तो नहीं खाता, छोटी छोटी ताजी नई कोंपलोको नहीं खाता, तथा सचित चने, मूंग, तिल, उड्द, अरहर, जीरा, गेहूं, जौ वमैरह बीजोंको नहीं खाता, वह सचित्त स्थामी कहा जाता है। कहा भी है-"जो दयास्त्र श्रावक मूल, फल, शाक, शाखा, कोंपल, वनस्पतिका मूल, फूल और बीजोंको अपक दशामें नहीं खाता वह सचित्तविरत है।" ॥ ३७९॥ अर्थ-तथा जो वस्तु वह खयं नहीं खाता उसे दूसरोंको देना भी उचित नहीं है। क्यों कि खानेवाले और खिलानेवालेमें कोई अन्तर नहीं है।। भावार्थ—सचित्त विरत श्रावकको चाहिये कि जिस सचित्त जल, फल, पत्र, मूल, कोंपल बीज वगैरहको वह खयं नहीं खाता उसे अन्य पुरुषकोभी खानेके लिये नहीं देना चाहिये। तभी सचित्त त्यागवत पूर्ण रूपसे पलता है। क्यों कि खयं खाना और अन्यको खिलाना एक ही है। दोनों ही सदोष हैं॥ ३८०॥

१ ग सन्तितं पत्ति । २ छ स ग बीजं, म बीजं। ३ ब जो यणय। ४ छ म स ग सन्तितिदाली (उ?) हवे सी बि। भ 'निव' इत्यपि पाठः। ६ 'कुंपरुं' इत्यपि पाठः। ७ छ म स ग तदी।

#### जो वज्जेदि सचित्तं दुज्जय-जीहा विणिज्जिया तेण । दय-भावो होदि किओ जिण-वयणं पालियं तेण ॥ ३८१ ॥

[ छाया-यः वर्जयति सचित्तं दुर्जयजिङ्गा विनिर्जिता तेन । दयाभावः भवति कृतः जिनवचनं पालितं तेन ॥ ] तेन पुंसा दुर्जयजिङ्कापि दुःखेन जीयते इति दुर्जया सा चासौ जिङ्का च दुर्जयजिङ्का दुःखेन जेतुमशक्या रसना, अपिशब्दात् शेषेन्द्रियाणि, निर्जिता जयं नीता वर्श नीता इत्यर्थः । तेन दयाभावः कृपापरिगामः कृतः निष्पादितो भवति । तथा तेन पुंसा जिनवचनं पालितं सर्वज्ञवाक्यं पालितं रिक्षतं भवति । तेन केन । यः सचित्तं जलफलदलकन्दबीजादिकं वर्जयति निष्ययति। इत्यनुश्रेक्षायां सचित्तविरतिप्रतिमा, षष्टो धर्मा व्याख्यातः ६ ॥ ३८ १॥ अथ रात्रिभोजनविरतिप्रतिमां गाथाद्वयेनाह-

#### जो चड-विहं पि भोजं रयणीएँ णेव भुंजदे "पाणी । ण य भुंजाविद अण्णं णिसि-विरओ सो हवे भोजो ॥ ३८२ ॥

[ छाया-यः चतुर्विधम् अपि भोज्यं रजन्यां नैव भुद्धे झानी । न च भोजयति अन्यं निशि विरतः स भवेत् भोज्यः ॥ ] स भोज्यः भक्तः श्राद्धः भवेत् जायते । अथवा निशि रात्रौ भोज्यात् भुक्तः आहारात् विरतः निश्चकः रात्रिभुक्तिविरत इत्यर्थः । स कः । यः ज्ञानी सन् ज्ञानवान् बुद्धिमान् रजन्यां निशायां चतुर्विधमपि भोजयम् अशनपानखाद्यसादादिकं भोजनम् आहारं नैव भुद्धे नैवात्ति, च पुनः, अन्यं परपुरुषं न भोजयति भोजनं नैव कारयति ॥ ३८२ ॥

जो णिसि-भुत्तिं र्वजादि सो जववासं करेदि छम्मासं । संवच्छरस्स मज्झे आरंभं चयदि रयणीए ॥ ३८३॥

अर्थ-जिस श्रावकने सचित्तका त्याग किया उसने दुर्जय जिह्नाको भी जीत लिया, तथा दयाभाव प्रकट किया और जिनेश्वरके वचनोंका पालन किया ॥ भावार्थ-जिह्वा इन्द्रियका जीतना बड़ा कठिन है। जो लोग विषयसुखसे विरक्त होजाते हैं उन्हें भी जिह्नाका रुम्पटी पाया जाता है। किन्तु सचित्तका स्यागी जिह्ना इन्द्रियको भी जीत लेता है। वैसे सचित्तके स्थागनेसे सभी इन्द्रियाँ वशमें होती हैं, क्यों कि सचित्त वस्तुका भक्षण मादक और पुष्टिकारक होता है। इसीसे यद्यपि सचित्तको अचित्त करके खानेमें प्राणिसंयम नहीं पळता किन्तु इन्द्रिय संयमको पाळनेकी दृष्टिसे सचित्त स्थाग आवश्यक है। सुखाने, पकाने, खटाई, नमक वगैरहके मिलाने तथा चांकू वगैरहसे काट देनेपर सचित्त बस्तु अचित्त हो जाती है। ऐसी वस्तुके खानेसे पहला लाभ तो यह है कि इन्द्रियां काबूमें होती हैं। दूसरे इससे दयाभाव प्रकट होता है, तीसरे भगवानकी आज्ञाका पालन होता है, क्योंकि हरितकाय वनस्पतिमें भगवानने जीवका अस्तिल बतलाया है । यहां इतना विशेष जानना कि भोगोपभोग परिमाण ब्रतमें सचित्त भोजनको अतिचार मान कर छुडाया गया है, और यहाँ उसका व्रत रूपसे निरितचार स्याग होता है ॥ इस प्रकार छठी सचित्त त्याग प्रतिमाका वर्णन समाप्त हुआ ॥ ३८१ ॥ अब रात्रिभोजन ह्माग प्रतिमाको दो गायाओंसे कहते हैं। अर्थ-जो ज्ञानी श्रावक रात्रिमें चारों प्रकारके भोजनको नहीं करता और न दूसरेको रात्रिमें भोजन कराता है वह रात्रि भोजनका स्थागी होता है। भावार्थ-रात्रिमें खाद्य, खाद्य, लेह्य और पेय चारोंही प्रकारके भोजनको न खयं खाना और न दूसरेको खिळाना रात्रि भोजन त्याग प्रतिमा है । वैसे रात्रि भोजनका त्याग तो पहली और दूसरी प्रतिमामें ही हो जाता है क्योंकि रातमें भोजन करनेसे मांस खानेका दोष छगता है, रातमें जीवजन्तुओंका बाहुल्य रहता है और तेजसे तेज रोशनी होने परमी उनमें धोखा होजाता है। अतः त्रस्वीवोंका घातमी होता है। परन्तु यहां कृत और कारित रूपसे चारोंही प्रकारके भोजनका ल्याग निरतिचार रूपसे होता हैं ॥ ३८२ ॥ अर्थ—जो पुरुष रात्रिभोजनको छोड देता है वह एक वर्षमें छ: महीना उपवास करता

१ स विणिजिदा । २ व दयभावो वि य अजिन (१)। २ व सिन्त विरदी । जो चडविडं इत्यादि । ४ **छ म स ग** रयणिये । ५ व भुंजदि । द **छमसरा भुं**जावह (ए !) । ७ व भुक्तो । ८ छ म स श मुणदि । ९ व रायभक्तीर ॥ सन्देसिं इत्यादि ।

[ छाया—यः निधिभुक्तिं वर्जयति स उपवासं करोति षण्मासम् । संवत्सरस्य मध्ये आरम्भं त्यजति रजन्याम् ॥ ] यः पुमान् निधि भुक्तिं चतुर्थो रात्रिभोजनं वर्जयति नियमेन निषेधयति स पुमान् संवत्सरस्य मध्ये वर्षस्य मध्ये षण्मासमु-पवासं करोति, तस्य षण्मासमृतोपवासफलं भवतीत्यर्थः । च पुनः, रजन्यां रात्रौ स रात्रिभोजनिवरकः पुमान् आरम्भं यहव्यापारं कयविकयवाणिज्यादिकं खण्डनीपीसनीचुळीजदकुम्भप्रमार्जनीपवस्नादिकं त्यजति स रात्रिभोजनिवरतः रात्रौ सावद्यपापव्यापारादिकं त्यजति । तथा चौकं च । 'अर्च पानं खाद्यं लेहां नाश्चाति यो विभावर्याम् । स च रात्रिभुक्ति-विरतः सन्त्येष्वतुकम्पमानमनाः ॥ यो निश्चि भुक्तिं मुखति तेनानशनं छत् च षण्मासम् । संवत्सरस्य मध्ये निर्दिष्टं मुनि-वरेणेति ॥' तथा च चारित्रसारे 'रात्रिभक्तवतः रात्रौ स्त्रीणां भजनं रात्रिभक्तं तत् वत्तयति सेवते इति रात्रिभक्तवतः दिवा बद्धाचारीत्यर्थः' । तथा वसुनन्दिना चोक्तं । 'मणवयणकायकदकारिदाणुमोदेहिं मेहुणं णवधा । दिवसम्म जो विवजइ गुणमिम सो सावओ छट्टो ॥' इति रात्रिभक्तवतप्रतिमा, सप्तमो धर्मः ७ ॥ ३८३ ॥ अथ बद्धाचरेप्रतिमां बंभणीति—

सन्वेसिं इत्थीणं जो अहिलासं ण कुन्वदे णाणी।
मण-वाया-कायेण य बंभ-वई सो हवे सदओ॥ ३८४॥
जो कय-कारिय-मोयणँ-मण-वय-काएण मेहुणं चयदि।
बंभ-पवजारूढो बंभ-वई सी हवे सदओ॥ ३८४ \* १॥ १

िछाया-सर्वासां स्त्रीणां यः अभिलाषं न कुरुते ज्ञानी। मनोवाक्कायेन च ब्रह्मवती स भवेत् सदयः॥ यः **कृतकारि**तमोदनमनोवाकायेन मैथुनं स्वजित । ब्रह्मप्रवज्यारूढः ब्रह्मव्रती स भवेत् सदयः ॥ ] स श्रावकः ब्रह्मचर्यव्रतधारी भवेत् । कीदक्षः सदयः । स्त्रीशरीरोत्थजीवदयापरिणतः । उक्तं च । 'छिंगम्मि य इत्थीणं धणंतरे णाहिकक्खंदेसेसु । भणिओ सुहुमो काओ तासि कह होइ पव्यजा ॥" श्लोकः । 'मैथुनाचरणे मृद्धा ब्रियन्ते जन्तु-है। और रात्रिमें आरम्भका स्थाग करता है।। भावार्ध-जो श्रावक रातमें चारोंही प्रकारके भोजनको प्रहण नहीं करता वह प्रतिदिन रातभर उपवासी रहता है, क्यों कि चारों प्रकारके आहारको स्थागनेका नाम उपवास है। अतः वह एक वर्षमें छः महीना भोजन करता है और छः महीना उपवासी रहता है, इससे उसे प्रतिवर्ष छ: महीनेके उपवासका फल अनायास मिल जाता है। तथा रातमें क्रूटना, पीसना, पानी भरना, झाडू लगाना, चूल्हा जलाना आदि आरम्भ करनेसेभी वह बच जाता है। कहाभी है-'जो रात्रिमें अन्न (अनाज) पान (पीने योग्य जल वगैरह) खाद्य (लड्डू वगैरह), लेह्य (रबडी वगैरह) को नहीं खाता वह प्राणियोंपर दया करनेवाला श्रावक रात्रिभोजनका त्यागी है।' और भी कहा है-'जो रात्रिमें भोजनका खाग करता है वह वर्षमें छ: महीना उपवास करता है ऐसा मुनिवरने कहा है।' चारित्रसार नामक प्रन्थमें रात्रिमेंही स्त्री सेवन करनेका व्रत लेनेवालेको रात्रिमुक्तव्रत कहा है, अर्थात् जो दिनमें मैथुनका स्याग करता है उसके यह प्रतिमा होती है। आचार्य वसुनन्दिका भी यही कहना है यथा-'जो मन, वचन, काय और कृत, कारित, अनुमोदना इन नौ प्रकारींसे दिनमें मैथुनका स्थाग कर देता है वह छठी प्रतिमाका धारी श्रावक है।" इस प्रकार रात्रिभुक्तव्रतका कथन हुआ ॥ ३८३ ॥ अब ब्रह्मचर्य प्रतिमाको कहते हैं । अर्थ-जो ज्ञानी मन, बचन और कायसे सब स्त्रियोंकी अभिलाषा नहीं करता वह दयालु ब्रह्मचर्यव्रतका धारी है।। भावार्थ-स्नियाँ चार प्रकारकी होती हैं—एक तो देवांगना, एक मानुषी, एक गाय, कुतिया वगैरह तिर्यश्चनी और एक लकडी पत्थर

१ व गणवयण कायेण (?)। २ एथा गाथा व म पुस्तकयोरेव! ३ म पुस्तके 'मोयण' इति पदं नास्ति! ४ व सो इन्नो' इति मूलपाठः। ५ वंभवई॥ जो इत्यादिः

कोटयः । योनिरन्धसमुत्पत्रा लिक्षसंषद्वपिडिताः ॥' 'घाए घाइ असंखेजा' इति । स कः । यः ज्ञानवान् अभिलाषं वाञ्छां न कुरुते न विद्धाति । कासाम् । सर्वासां स्त्रीणां, देवी मानुषी तिरश्ची काष्ठपाषाणादिषटिताऽचेतना स्त्री इति चतुर्विधानां युवतीनाम्, अमिलाषं न कुरुते । केन । मनसा चित्तेन वाचा वचनेन कायेन शरीरेण, च शब्दात् कृतकारितानुमोदनेन च । मनःकृतकारितानुमोदनेन स्त्रीणां वाञ्छां न करोति न कारयित नानुमोदयित ३, [वाचा कृतकारितानुमोदनेन] स्त्रीणां वाञ्छां न करोति न कारयित नानुमोदयित ३ । तथाष्टादशक्षीलसहस्त्रकारेण शीलव्रतं पालयित । अद्वारससीलसहस्त्रेसु 'जोगे ३ करणे ३ सण्णा ४ इंदिय ५ णिद्दा १० य सवणधम्मो य । अण्णोणं ह्य अद्वारससीलसहस्ता य ॥' देवी मानुषी तिरश्ची अचेतना चतस्रः स्त्रीजातयः ४, मनोवचनकायैस्ताडिताः भेदाः १२, ते कृतकारितानुमतैस्त्रिभिः करणैः ३ गुणिताः मेदाः ३६, ते पश्चेन्द्रयहिताः भेदाः १८०, ते दशसंस्कार्गुणिताः १८०० । तथाहि, शरीरसंस्कारः १, राज्ञाररसरागसेवा २, हास्यकीडा ३, संसर्गवाञ्छा ४, विषयसंकल्पः ५, शरीरिनिरीक्षणं ६, शरीरमण्डनं ७, दानं ८, पूर्वरतस्मरणं ९, मनश्चिन्ता १०, ते दशसंस्कारिगुणिताः १८००। ते दशकामचेष्ठाभिगुणिताः मेदाः १८०००। तथाहि, चिन्ता १, दर्शनेच्छा २, दीर्षोच्छ्वासः ३ शरीर आर्तिः ४, शरीरदाहः ५, मन्दाग्नः ६, मृदर्धा ७, मरीन्नतः ८, प्राणसंदेहः ९, शुक्रमोचनम् १०, इति । तथा

बगैरहसे बनाई गई अचेतन स्त्री आकृति । जो इन सभी प्रकारकी खियोंको मन वचन कायसे और कृत, कारित, अनुमोदनासे नहीं चाहता, अर्थात् खयं अपने मनमें स्त्रीकी अभिलाषा नहीं करता. न इसरेको वैसा करनेके लिये कहता है और न जो किसी खीको चाहता है उसकी मनसे सराहना करता है। न खयं क्षियोंके विषयमें रागपूर्वक बात चीत करता है, न वैसा करनेके लिये किसीको कहता है और न जो वैसा करता है उसकी सराहना वचनसे करता है। खयं शरीरसे खीविषयक बांछा नहीं करता, न दूसरेको वैसा करनेका संकेत करता है और न जो ऐसा करता हो उसकी कायसे अनु-मोदना करता है। वह ब्रह्मचारी है। ब्रह्मचर्य अथवा शीलबतके अठारह हजार भेद बतलाये हैं जो इस प्रकार हैं-देवी, मानुषी, तिरक्षी और अचेतन ये खियोंकी चार जातियां हैं। इनको मन वचन और कायसे गुणा करने पर १२ भेद होते हैं। इन बारहको कृत, कारित और अनुमोदनासे गुणा करने पर ३६ भेद होते हैं। इनको पाँचों इन्द्रियोंसे गुणा करने पर १८० भेद होते हैं। इनको दस संस्कारोंसे गुणा करने पर १८०० अट्ठारहसी भेद होते हैं। दस संस्कार इस प्रकार हैं-शरीरका संस्कार करना, शुक्काररसका रागसहित सेवन करना, हंसी क्रीडा करना, संसर्गकी चाह करना, विषयका संकल्प करना. शरीरकी ओर ताकना, शरीरको सजाना, देना, पहले किये हुए संभोगका स्मरण करना और मनमें भोगकी चिन्ता करना । इन १८०० भेदोंको कामकी दस चेष्टाओंसे गुणा करने पर १८००० भट्ठारह हजार भेद होते हैं। कामकी दस चेष्ठायें इस प्रकार हैं-चिन्ता, दर्शनकी इच्छा, आहें भरना, शरीरमें पीडा, शरीरमें जलन, खाना पीना छोड देना, मूर्छित हो जाना, उन्मत्त होजाना, जीवनमें सन्देह और वीर्यपात । इन अट्ठारह हजार दोबोंको टालनेसे शीलके अट्ठारह हजार भेद होते हैं। पूर्ण ब्रह्मचारी इन भेदोंका पाळन करता है। जो ब्रह्मचर्य पाळता है वह बढाहीं दयाछ होता है; क्यों कि क्रियोंके गुप्तांगमें, स्तन देशमें, नाभिमें और कांखमें सूक्ष्म जीव रहते हैं। अतः जब पुरुष मैथुन करता है तो उससे उन जीवोंका घात होता है । आचार्य समन्तभद्रने ब्रह्मचर्य प्रतिमाका खरूप इस प्रकार कहा है-'श्रीके ग्रप्त अंगका मूछ मल है, वह मलको उत्पन्न करनेवाला है, उससे सदा मल कार्सिके• ३६

'मलबीर्ज मलबोनि गलन्मलं पूर्तिगन्धि बीभरसम् । पश्यक्षक्षमनङ्गाद्विरमित यो ब्रह्मचारी सः ॥' 'यो न च याति विकारं युवतिजनकटाक्षवाणविद्धोऽपि । सः त्वेव श्ररश्र्रो रणश्र्रो नो भवेच्छ्रः ॥' इति ब्रह्मचर्यप्रतिमा, अष्टमो धर्मः ॥ ३८४ ॥ अथारम्भविरतिप्रतिमां वक्तुमारभते—

# जो आरंभं ण कुणदि अण्णं कारयदि णेव अणुमण्णे'। हिंसा-संतद्घ-मणो चत्तारंभो हवे सो है ॥ ३८५॥

[ छाया - यः आरम्भं न करोति अन्यं कारयित नैव अनुमन्यते । हिंसासंत्रस्तमनाः त्यक्तारम्भः भवेत् स खलु ॥ ] हि निश्चितं, स त्यक्तारम्भः असिमिषकृषिवाणिज्याद्यारम्भानिवृत्तिप्रतिमापरणतः श्रावको भवेत् । स कः । यः आरम्भम् असिमिषकृषिवाणिज्यादिगृहत्यापारजं प्रारम्भं स्वयम् आत्मना न करोति न विद्धाति, च पुनः अन्यं परपुक्तं प्रेयं आरम्भं नैव कारयित आरम्भं कुर्वन्तं नरं नानुमोदयित । परपुरूषम् आरम्भं पापवर्मं सावद्यादिकं कुर्वन्तं हृष्ट्वा अनुमोदनामनाः हर्षादिकं न प्राप्नोतीत्यविद्या । क्रीहसः सन् । हिंसासंत्रस्तमनाः हिंसायाः संत्रस्तं त्रासं भयं प्राप्तं मनो यस्य स हिंसासंत्रस्तमनाः हिंसायाः प्राणातिपातात् भयभीतिचित्तः । तथा चोक्तं च । 'सेवाकृषिवाणिज्यप्रमुखादारम्भतो व्युपारमिति । प्राणातिपातहेतोयोसावारम्भविनिवृत्तः ॥' इत्यारमभविरतिप्रतिमा, नवमः श्रावकथर्मः ९ ॥ ३८५ ॥ अथ परिप्रह्विरतिप्रतिमां गाथा- ह्रयेन विद्योति—

#### जो परिवज्जई गंथं अब्भंतर-बाहिरं च साणंदो । पावं ति मण्णमाणो णिग्गंथो सो हवे णाणी ॥ ३८६ ॥

बहुता रहता है, दुर्गन्धपुक्त है, देखनेमें बीमत्स है। ऐसे अंगको देखकर जो कामसे विरक्त होता है यह बह चारी है।" और मी कहा है—'जो युविवोंके कटाक्षरूपी वाणोंसे घायल होनेपरमी विकारको प्राप्त नहीं होता वही पुरुष श्रूरविरोंमें श्रूरवीर है। जो रणके मैदानमें श्रूर है वह सच्चा श्रूर नहीं है।' इस प्रकार आठवीं बहाचर्य प्रतिमाका खरूप कहा ॥ ३८४॥ आगे आरम्म ल्याग प्रतिमाको कहते हैं। अर्थ—जो श्रायक आरम्म नहीं करता, न दूसरेसे कराता है और जो आरम्म करता है उसकी अनुमोदना नहीं करता, हिंसासे भयमीत मनवाले उस श्रावकको आरम्म त्यागी कहते हैं।। मावार्थ—हिंसाके भयसे जो श्रायक तलवार चलाना, मुनीमी करना, खेती, व्यापार करना इत्यादि आरम्भोंको न तो खयं करता है, न दूसरे पुरुषोंको आरम्म करनेकी प्रेरणा करता है और न आरम्भ करते हुए मनुष्यको देखकर मनमें हिंदीत होता है वह आरम्भलागी है। कहा भी है—"जो हिंसाका कारण होनेसे खेती, नौकरी व्यापार आदि आरम्भसे विरक्त होजाता है वह आरम्भलागी है।" इससे यह प्रकट होता है कि आरम्भलागी श्रायक जीविका उपार्जनके लिये कोई आरम्भ नहीं करता। किन्तु गृह सम्बन्धी आरम्भला लाग उसके नहीं होता। अतः वह खयं भीजन बनाकर खा सकता है। इस प्रकार आरम्भलाग प्रतिमाका खरूप कहा।। ३८५॥ आगे दो गाथाओंसे परिप्रहत्याग प्रतिमाका कहते हैं। अर्थ—जो ज्ञानी पुरुष पाप मानकर अम्यन्तर और बाह्य परिप्रहको आनन्दपूर्वक छोड

१ व अणुमण्णे ("मण्णो ?) म अणुमण्णो, स्न स अणुमण्णे (ग मणो)। २ क्न म स ग हि। १ व अणारंभा ॥ जो परिवज्जह इत्यादि । ४ म पश्चिज्जह, स परिवज्जदि ।

साध्यें पश्चम्याः इति पश्चमीतत्पुरुषः । स कः । यः अभ्यन्तरं प्रत्थम् , 'मिध्यात्ववेदहास्यादिषद्कषायचतुष्ट्यम् । रागद्वेषौ च संगाः स्युरन्तरङ्गाश्चर्तुदेश ॥' इति चतुर्दशप्रकारपरिप्रहं परिवर्जयित । च पुनः , बाह्यं प्रत्यम् , 'क्षेत्रं वास्तु धनं धान्यं द्विपदं च चतुःपदम् । यानं शर्यामनं कृष्यं भाडं चेति बहिर्दश ॥' इति दशमेदिभन्नपरिप्रहं परिवर्जयित त्यजित प्रत्यां प्रश्नाति अनुवधाति संवारमिति प्रत्यः परिप्रहः तं परिवर्जयित त्यजित । यः श्रावकः । कीहकः । सानन्दः आवन्देन शुद्धिचद्वप्रोत्थानानन्देन सुखेन वर्तभानः सानन्दः । पुनः कीहक् । परिप्रहं पापमिति दुरितमिति मन्यमानः जानन् । तथा चोक्तं च । भीत्तृण वत्थमेतं परिग्गहं जो विवज्वए सेसं । तत्थ वि मुच्छं ण करेदि जाण सो सावओ णवमो ॥' तथा च । 'बाह्यपु दशसु वस्तुषु ममत्वमुत्स्छ्य निर्ममत्वरतः । स्वस्थः संतोषपरः परिचित्तपरिप्रहाद्विरतः ॥' 'बाह्यप्रत्य-विहीना दरिद्रमनुजाः स्वपापतः सन्ति । पुनरभ्यन्तरसंगत्यागी लोकेऽतिदुर्लभो जीवः ॥' कोधादिकधायागामा-तरेरीद्रथोः हिंसादिपश्चपापानां भवस्य च जन्मभूमिः दूरोत्सारितधर्मश्चकः परिप्रह इति मत्वा दशविधवाद्यपरिप्रहाद्विनिवृत्तः स्वस्थः संतोषपरो भवतीति ॥ ३८६ ॥

# बाहिर-गंथ-विहीणा दलिद-मणुवा सहावदो होति । अब्भंतर-गंथं पुण ण सकदे को वि छंडेदुं॥ ३८७॥ ।

[ छाया--बाह्यप्रन्थविहीनाः दिरद्रमनुजाः स्वभावतः भवन्ति । अभ्यन्तर्ष्यन्यं पुनः न शक्नोति कः अपि स्वकृत्म् ॥ ] स्वभावतः निसर्गतः पापाद्वा दरिद्रमनुष्याः निर्देव्यपुरुषाः दरिद्रिणः नरा भवन्ति । कथंभूताः । बाह्यप्रन्थविहीनाः क्षेत्र-

देता है उसे निर्प्रन्य(परिप्रहस्यागी ) कहते हैं ॥ भावार्थ-जो संसारसे बांधता है उसे प्रन्थ अथवा परिग्रह कहते हैं । परिग्रहके दो मेद हैं-अन्तरंग और बाह्य । मिध्यात्व एक, वेद एक, हास्य आदि छै: नोकषाय, क्रोध, मान, माया, लोभ, राग और द्वेष ये चौदह प्रकारका तो अन्तरंग परिग्रह है, और खेत, मकान, धन, धान्य, सोना, चांदी, दासी, दास, भाण्ड, सवारी ये दस प्रकारका बाह्य परिप्रह है। जो इन दोनोंही प्रकारके परिग्रहको पापका मूळ मानकर स्थाग देता है तथा स्थाग करके मनमें सुखी होता है वही निर्प्रन्थ अथवा परिग्रहका त्यागी है। बसुनन्दि श्रावकाचारमें भी कहा है-'जो वस्न मात्र परिग्रहको रखकर बाकी परिग्रहका त्याग कर देता है और उस बस्न मात्र परिग्रहमें भी ममत्व नहीं रखता वह नवमी प्रतिमाका धारी श्रावक है।' रहकारंडश्रावकाचारमें कहा है-'बाह्य दस प्रकारकी वस्तुओंमें ममत्व छोडकर जो निर्ममत्वसे प्रेम करता है वह खस्थ सन्तोषी श्रावक परिग्रहका व्यागी है ॥" आशय यह है कि आरम्भका ल्याग कर देनेके पश्चात श्रावक परिग्रहका ल्याग करता है। वह अपने पुत्र या अन्य उत्तराधिकारीको बुलाकर उससे कहता है कि 'पुत्र, आज तक हमने इस गृहस्थाश्रमका पालन किया । अब हम इससे विरक्त होकर इसे छोडना चाहते हैं अत: अब तुम इस भारको सम्हालो और यह धन, धर्मस्थान और कुटुम्बीजनोंको अपना कर हमें इस भारसे मुक्त करी। रैइस तरह पुत्रको सब भार सौंपकर वह गृहस्थ बडा हल्कापन अनुभव करता है और मनमें सुख और सन्तोष मानता है क्यों कि वह जानता है कि यह परिप्रह हिंसा आदि पापोंका मूल है, क्रोध अदि कषायोंका घर है और दुर्ध्यानका कारण है। अतः इसके रहते हुए धर्मध्यान और ग्रुष्टध्यान नहीं हो सकत ॥ ३८६ ॥ अर्थ-बाह्य परिग्रहसे रहित दरिद्री मनुष्य तो स्वभावसे ही होते हैं । किन्तु अन्तरंग परिग्रहको छोडनेमें कोईभी समर्थ नहीं होता ॥ भावार्थ-वास्तवमें परिग्रह तो ममत्व परिणाम ही है िधन धान्य वगैरहको तो इस

१ इस मा विलिद्मणुआ (सामणुवा)। २ सा दुंति। ३ साक्षी वि। ४ सा निर्मेश:। जो अणु इत्सादि।

वास्तुधनधान्यादिवाह्यपरिप्रहरिहताः । पुनः अनूचः कोऽपि कश्चिरपुमान् न शकोति न समर्थो भवति । किं कर्तुम् । छण्डियतुं त्यकुं मोक्कुं । कं तम् । अभ्यन्तरं प्रन्थं मिण्यात्वादिपरिप्रहम् , इन्द्रियाभिलाषलक्षणं परिप्रहं वा मनोऽभिलाषरूपं त्यकुं कः समर्थः, अपि तु न । इति परिप्रहविरतिप्रतिमा, श्रावकस्य दशमो धर्मः १०॥ ३८७॥ अथानुमोदनविरति गाथाद्वयेन विवृणोति-

#### जो अणुमणणं ण कुणदि गिहत्थ-कजेसु पाव-मूळेसुं। भवियव्वं भावतो अणुमण-विरओ हवे सो दु॥ ३८८॥

[ छाया-यः अनुमननं न करोति गृहस्थकार्येषु पापमूलेषु । भवितन्यं भावयन् अनुमनविरतः भवेत् स तु ॥ ] स तु शावकः अनुमननविरतः अनुमोदनारहितः अनुमतरहितः श्राद्धो भवेत् । स कः । यः गृहस्थकार्येषु गृहस्थानां पुत्र-पौत्रादिपरिवाराणां कार्याणि विवाहधनोपार्जनगृहहृदृनिर्मापणप्रमुखानि तेषु गृहस्थकार्येषु अनुमननम्, अनुमोदनां मनसा वचसा श्रद्धानं रुचिरूपां न करोति न विद्धाति । कथंभूतेषु गृहस्थकार्येषु । पापमूलेषु पापकारणेषु पापानाम् अग्रुभकर्मणां मूलेषु कारणभूतेषु । कीहक् सः । भवितन्यं किन्ति भवितन्यं तत् भविष्यत्येव इति भावयन् चिन्तयन् । स श्रावकः आहारादीनाम् क्षारम्भाणामनुमननाद्विनिश्चो भवति ॥ ३८८ ॥

# जो पुणै चिंतदि कजं सुहासुहं राय-दोस-संजुत्तो । जवओगेणै विहीणं स कुणदि पावं विणा कजं ॥ ३८९ ॥

लिये परिग्रह कहा है कि वह ममन्त्र परिणामका कारण है। उनके होतेही मनुष्य उन्हें अपना मानकर उनकी रक्षा वगैरहकी चिन्ता करता है। किन्तु यदि भाग्यवश बाह्य परिप्रह नष्ट होजाये या मनुष्य जन्मसे ही दरिदी हो तो भी उसके मनमें परिग्रहकी भावना तो बनी ही रहती है तथा बाह्य परिग्रहके न होने या नष्ट होजाने पर भी काम, क्रोध, आदि अन्तरंग परिग्रह बना ही रहती है। इसीसे आचार्य कहते हैं कि बाह्य परिप्रहके छोडनेमें तारीफ नहीं है, किन्तु अन्तरंग परिप्रद्यके छोडनेमें तारीफ है। सञ्चा अपरिप्रही वही है जिसके अन्तरंगमें परिप्रहकी भावना नहीं है। इस प्रकार परिप्रहब्याग प्रतिमाका कथन सम्पूर्ण हुआ ॥ ३८७ ॥ आगे, दो गाथाओंसे अनुमोदनाविरतिको कहते हैं। अर्थ-'जो होना है वह होगा ही' ऐसा विचार कर जो श्रावक पापके मूल गाईस्थिक कार्योंकी अनुमोदना नहीं करता वह अनुमोदनाविरति प्रतिमाका धारी है ॥ भावार्थ-परिप्रहलाग प्रतिमाका धारी श्रावक आरम्भ और परिग्रहको छोडने पर भी अपने पुत्र पौत्रोंके विवाह आदि कार्योंकी, वणिज व्यापारकी, मकान आदि बनवानेकी मन और वचनसे अनुमोदना करता था, क्यों कि अमी उसका मोह अपने घरसे हटा नहीं था तथा वह घरमें ही रहता था। किन्तु अनुमोदना निरत श्रावक यह सोचकर कि 'जिसका जो कुछ भला बुरा होता है वह होओं अपने घरकी ओरसे उदासीन होजाता है। उसके पुत्र वगैरह कोई मी गाई स्थिक काम करें उससे उसे कोई प्रयोजन नहीं रहता। अब वह घरमें रहता है तो उदासीन बनकर रहता है, नहीं तो घर छोडकर चैत्यालय वगैरहमें रहने लगता है। भोजनके लिये अपने धरका या पराये घरका जो कोई बुलाकर लेजाता है उसके घर भोजन कर लेता है। तथा ऐसा मी नहीं कहता कि हमारे लिये भीजनमें अमुक वस्तु बनवाना। जो कुछ गृहस्य जिमाता है, जीम आता है। हाँ, भोजन शुद्ध होना चाहिये ॥ ३८८ ॥ अर्थ-जो निना प्रयोजन राग देवसे

र म पारकेसे हु। र व पुणु। र म ग बन्तरगेण। ४ व अणुमविद्शो । जो नन इत्यादि ।

[छायः न्यः पुनः चिन्तयित कार्ये ग्रुभाग्नुभं रागदोषसंयुक्तः । उपयोगेन विहीनं स करोति पापं विना कार्यम् ] स प्रसिद्धः करोति विद्धाति । किं तत् । कार्यं विना पापं साध्यमन्तरेण फलं विना दुरितं करोति । स कः । यः पुनः चिन्तन्यति ध्यायति । किं तत् । ग्रुभाग्नुभकार्यं पुत्रजन्माशनच्चाकरणाध्यापनिवशहादिकं ग्रुभं कर्मः परपीडनमारणवन्धादिकं स्नितिखननादिकं चाग्नुभकार्यं चिन्तयित । कीहशं तत् । उपयोगेन साध्यसाधकत्वेन विहीनं रहितं निर्धक्तिसर्थः । कीहशः सन् । रागद्वेषसंयुक्तः ग्रुभेषु कार्येषु रागः प्रीतिः अशुभेषु कार्येषु द्वेषः अप्रीतिः ताभ्यां संयुक्तः रागद्वेषमय इत्यधः । एवं-भूतस्य पुंसः अनुमननविनिद्धतिः कथं भवतीति । तथा वसुनन्दिना चोक्तं च । 'पुद्धो वापुद्धो वा णिययपरेहिं च सिगह-कज्ञसु । अणुमणणं जो ण कुणदि वियाग सो सावओ दहमो ॥' तथा च । 'अनुमतिरारम्भे वा परिप्रहे वहिकेषु कर्मसु वा । नास्ति खलु यस्य समधीरनुमतिविरतः स मन्तव्यः ॥' इति । इत्यनुमतविरतिप्रतिमा, एकादशो धर्मः १९ ॥ ३८९ ॥ अथ गाथाद्वयेनोदिष्टविरतिप्रतिमां प्रपन्नयति—

# जो णैव-कोडि-विसुद्धं भिक्खायरणेण भुंजदे भोजां। जायण-रहियं जोग्गं उद्दिष्टाहार-विरदों सो ॥ ३९० ॥

[ छाया-यः नवकोटिविशुद्धं भिक्षाचरणेन भुक्के भोज्यम् । याचनरहितं योग्यम् उदिष्टाहारविरतः सः ॥ ] स श्रावकः उदिष्टाहारविरतः उदिष्टः पात्रं उद्दिश्य विमापितः उदिष्टः स चासौ आहारश्च उदिष्टाहारः तस्मात् उदिष्टाहारात् विरतः निवृत्तः उदिष्टाहारविरतः स्रोदिष्टपिण्डोपिद्यायनवरासनवसत्यादेविरतः भवेत् । स कः । यः भुंते अश्राति भक्ष-यति । कि तत् । भोज्यं भोजनमाहारम् अश्रानपानस्वायस्वायादिकं चतुर्विधम् । केन । भिक्षाचरणेन आहारार्षं परगृह-गमनेन परिश्रमणेन । कीहशं तत् भोज्यम् । नवकोटिविशुद्धं मनोवचनकायैः प्रत्येकं छतकारितासुमोदनैः नवकोटिभिः नवोत्कृष्टप्रकारैः विशुद्धं दोषरहितं निर्मेलं भोज्यं निर्दोषम् । मनःकृतं भोज्यं १, मनःकारितं भोज्यं २, मनोऽनुमतं भोज्यं ३, वचनकृतं भोज्यं ४, वचनकारितं भोज्यं ५, कायकारितं भोज्यं ५, कायकारितं भोज्यं ८, काया-

संयुक्त होकर शुभ और अशुभ कार्योंका चिन्तन करता है वह व्यर्थ पापका उपार्जन करता है। मावार्थ—मनुष्योंमें प्रायः यह आदत होती है कि ये जिनसे उनका राग होता है उनका तो वे भछा विचारा करते हैं और जिनसे उनका द्वेष होता है उनका बुरा चाहते हैं। किन्तु किसीके चाहने मात्रसे किसीका मछा बुरा नहीं होता। अतः ऐसे आदमी व्यर्थमें ही पापका संचय किया करते हैं। किन्तु अनुमोदना विरत श्रावक तो आरम्भ और परिग्रहको छोड चुका है। घरसे भी उसका वास्ता नहीं रहा। ऐसी स्थितिमें भी यदि वह राग और देषके वशीभूत होकर पुत्रजन्म विवाह आदि शुभ कार्योंकी और दूसरोंको पीडा देना मारना पीटना आदि अशुभ कार्योंकी अनुमोदना करता है तो वह व्यर्थही पाप बन्ध करता है। ऐसे श्रावकके अनुमतिखाग प्रतिमा नहीं हो सकती।। बसुनन्दिनेभी कहा है—"अपने या दूसरे छोगोंके द्वारा घरेख कार्मोंके बारेमें पूछनेपर या बिना पूछे जो सलाह नहीं देता वह दसवीं प्रतिमाका धारी श्रावक है।" रक्करांडशावकाचारमें भी कहा है—"खेती आदि आरमके विवयमें, धन धान्य आदि परिग्रहके विषयमें और इस छोक सम्बन्धी विवाह आदि कार्योंमें जो अपनी अनुमति नहीं देता वह समबुद्धि श्रावक अनुमतिबरत है।" इस प्रकार अनुमतिबरत श्रावकका कथन समात हुआ।। ३८९।। आगे दो गाथाओंसे उदिष्ट विरति प्रतिमाका खेळप कहते हैं। अर्थ—जो श्रावक भिक्षाचरणके द्वारा बिना याचना किये, नव कोटिसे शुद्ध योग्य आहारको प्रहण करता है वह उदिष्ट आहारका स्वारा है।। भावार्थ-अपने उद्देश्यसे बनाये हुए आहारको प्रहण न करने

१ व नव । २ व स स विशुद्धः १ म भोगां। ४ सन्म स स विरओ (ड रं)।

नुमोदितं भोज्यं ९ इति नवोत्कर्षप्रकारैः विद्युद्धं दोषरहितमित्यर्थः । मनसाऽकृतभोजनमित्यादयः नवप्रकाराः ज्ञातच्याः । अथवा अश्रं पवित्रं सत् १ दातारं २ पात्रं च ३ पवित्रं करोति । दाता शुद्धः सन् १ अश्रं २ पात्रं च ३ शुद्धं करोति । दाता शुद्धः सन् १ अश्रं २ पात्रं च ३ शुद्धं करोति । पात्रं शुद्धं सत् १ दातारम् २ अश्रं च ३ शुद्धं करोति इति नवा नृतना कोटिः प्रकर्थः तथा विशुद्धम् । पुनः कीदक्षम् । याज्ञारहितं महाम् अत्रं देहीति, आहारप्रार्थनार्थं द्वारोद्धाटनशब्दज्ञापनम् इत्यादियाज्ञया प्रार्थनया रिहतम् । पुनः कीदक्षम् । योग्यं मकारत्रयरिहतं चर्मजल्यृततैलरामठादिभिरस्पृष्टं रात्रावकृतं चाण्डालनीचलोकमार्जारश्चनकादिस्पर्शरिहतं यतियोग्यं भोज्यम् ॥ ३९०॥

# जो सावय-वय-सुद्धो अंते आराहणं परं कुणदि । सो अज्ञुदम्हिं सम्मे इंदो सुर-सेविदों होदि ॥ ३९१ ॥

िछाया-यः श्रावकवत्शुद्धः अन्ते आराधनं परं करोति । सः अच्युते खर्गे इन्द्रः सुरसेवितः भवति ॥ । यः श्रावकस्य श्राद्धस्य वृतैः सम्यग्दष्टिदर्शनिकवतसामायिकप्रोषघोपवाससचित्तविरतरात्रिभक्तिविरताब्रह्म-वाला श्रावक उदिष्ट आहारका स्थागी होता है। आहारकी ही तरह अपने उद्देश्यसे बनाई गई वसतिका. आसन. चटाई वगैरहको भी वह खीकार नहीं करता, न वह निमंत्रण खीकार करता है। किन्तु मुनिकी तरह श्रावकोंके घर जाकर भिक्षा भोजन करता है। श्रावकोंके घर जाकर भी वह मांगता नहीं कि मुझे भोजन दो, और न आहारके लिये श्रावकोंका दरवाजा खटखटाता है। तथा मुनिके योग्य नव कोटिसे श्रद्ध आहारको ही ग्रहण करता है। मन बचन कायके साथ कृत, कारित और अनुमोदनाको मिलानेसे नौ कोटियां अर्थात् नौ प्रकार होते हैं। अर्थात् उद्दिष्ट त्यागी जो भोजन प्रहण करे वह उसके मनसे कृत न हो, मनसे कारित न हो, मनसे अनुमत न हो, वचनसे कृत न हो, वचनसे कारित न हो. वचनसे अनुमोदित न हो, कायसे कृत न हो, कायसे कारित न हो, कायसे अनुमोदित न हो । इन उत्कृष्ट नौ प्रकारोंसे युक्त विशुद्ध भोजनको ही उद्दिष्ट विरत श्रावक ग्रहण करता है ॥३९०॥ अर्थ-जो श्रायक वर्तोसे शुद्ध होकर अन्तमें उत्कृष्ट आराधनाको करता है वह अच्युत खर्गमें देवोंसे सेवित इन्द्र होता है ॥ भावार्थ-जो श्रावक सम्यग्दृष्टि, दर्शन, ब्रत, सामायिक, प्रोवधोपवास, सचित्त विस्त, रात्रिमुक्ति विरत, अब्रह्म विरत, आरम्भ विरत, परिग्रह विरत, अनुमति विरत, और उद्दिष्ट विरत इन बारह व्रतोंसे निर्मल होकर मरणकाल उपस्थित होनेपर सम्यग्दर्शन. सम्यग्झान, सम्यक् चारित्र और तप इन चार आराधनाओंको करता है वह भरकर अच्युत नामके सोलहवें खर्भमें जाता है, उससे आगे नवग्रैवेयक वगैरहमें नहीं जाता, ऐसा नियम है। तथा वहाँ देवोंसे सेवित इन्द्र होता है। श्रीवस-नन्दि सैद्धान्तिकने उदिष्टाहार विरत प्रतिमाका लक्षण इस प्रकार कहा है-"ग्यारहर्गी प्रतिमाका धारी उत्क्रष्ट श्रावक दो प्रकारका होता है। एक तो एक वस्न रखनेवाला और दूसरा लंगोटी मात्र रखने-वाला ॥ प्रथम उत्क्रष्ट श्रावक अपने बाल उस्तरेसे बनवाता है अथवा कैंचीसे कतरवाता है । और सावधानी प्रवेक कोमल उपकरणसे स्थान आदिको साफ करके बैठता है।। बैठकर खयं अपने हाथरूपी पात्रमें अथवा बरतनमें भोजन करता है। और चारों पर्वीमें नियमसे उपवास करता है। उसके भोजनकी विधि इस प्रकार है-पात्रको धोकर वह चर्याके लिये श्रावकके घर जाता है और आंगनमें खड़ा होकर 'धर्मलाभ' कहकर खयं भिक्षा मांगता है ॥ तथा भोजनके मिलने और न मिलनेमें सम-

१ व अवयम्मि । २ रू म स म सेविओ (७१) । २ व उद्दिह विरदो । एवं सावयंथम्भो समायत्तोः ॥ जो र्वणत्तय इत्यादि ।

विरतारम्भविरतपरिप्रहविरतानुमतिवरतोि हृष्टाहार विरत्न तेर्द्वा हारामिन छुद्धः निर्मेळः पृष्टि वेपरहितः श्राद्धः अन्ते अवस्ताने जीवितान्ते मरणकाले वा । तथा चोक्तम् । "उपसर्गे दुर्भिक्षे जरित रुजायां च निःप्रतीकारे । धर्माय तनुविमोचनमाहुः सलेखनामार्थाः ॥" आराधनं करोति विद्धाति सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्रतपसां व्यवहार नियमतः आराधनं करोति विद्धाति । कथंभूतम् । परम् उत्कृष्टम् । स श्रावक्षभेगुद्धः पुमान् अच्युतस्वर्गे इन्द्रो मघवा भवति अच्युतनान्ति बोडशनाके षोडशस्वर्गे गच्छति । ततः परं नव्यवेद्यकादिषु न याति इति नियमो ज्ञातव्यः । कीदक् इन्द्रः । सुरसेवितः सुरेः सामानिकादिदेव वन्दैः सेवितः सेव्यः स्यात् । तथा वसुनिन्दि सिद्धान्ति निहिष्टाहार विरति प्रतिमालक्षणं प्रोक्तं च । 'एयारसिम्म ठाणे उक्किट्टो सावओ हवे दुविहो । वत्येयघरो पढमो कोवी जपरिग्गहो विदिओ ॥ १ ॥ धम्मिष्ठाणवणयणं कारिद कत्ति सुरो । ठाणादिसु पिडलेहिद मिद्दोवकरणेण पयडप्पा ॥ २ ॥ मुंजेदि पाणिपत्तिम भायणे वा सर्य समुविद्धो । उववासं पुण णियमा चडिवहं कुणदि पव्वेसु ॥ ३ ॥ पक्त्वालिक्षण पत्तं पविसदि चरियाए पंगणे ठिचा । भणिद्रण धम्मलाभं जायदि भिन्दं सयं चेव ॥ ४ ॥ सिम्बं लाहालाहो अदीणवयणो णियत्तिदृण तदो । अष्णिम्हं गिहे वच्चिद दरिसदि मोजेण कायं वा ॥ ५ ॥ जदि अद्धवहे कोइ वि भण्णइ एत्थेव भोयणं कुणह । भोत्तूण णिययभिक्खं तित्यक्षं भुंजए सेसं ॥ ६ ॥ अह ण लहइ तो मिन्दं भमिन्न णियपोष्टपूर्णपमाणं । पच्छा एयम्हि गिहे जायज्ञो पासुगं सिललं ॥ ५ ॥ जं कि पि पिडदिमिन्दं भुंजिजो सोहित्यण जतेण । पन्त्वालिद्यण पत्तं गच्छेजो गुरसयासिम्म ॥ ८ ॥ जदि पत्तं च चएजो कादुं रिसिगेहणम्म चरियाए । पविसित्त एयमिन्दं पिवित्तिणियमेण ता कजा ॥ ९ ॥ गंत्रण गुरसमीवं

बुद्धि रखकर, भोजन न मिलनेपर दीनमुख न करके वहाँसे शीव्र निकल आता है, और दूसरे घर जाता है, तथा मौनपूर्वक अपना आशय प्रकट करता है ॥ यदि कोई भोजन करनेकी प्रार्थना करता है तो पहले ली द्वई भिक्षाको खाकर शेष भिक्षा उससे लेकर खाता है।। यदि कोई मार्गमें भोजन करनेकी प्रार्थना नहीं करता तो अपने पेट भरने लायक भिक्षाकी प्रार्थना करता है और फिर किसी घरसे प्राप्तक पानी मांगकर जो कुछ भिक्षामें मिला है उसे सावधानी पूर्वक शोधकर खा लेता है और पात्रको धोकर गुरुके पास चला जाता है।। किन्तु यदि किसी भी धरसे आहार नहीं मिलता तो उपवास ग्रहण कर लेता है॥ यदि किसीको उक्त विधिसे गोचरी करना न रुचे तो वह मुनियोंके गोचरीका जानेके पश्चात् श्रावकके घरमें जावे, और यदि इस प्रकार भिक्षा न मिले तो उपवासका नियम लेलेना चाहिये ॥ गुरूके समीप जाकर विधि पूर्वक चार प्रकारके आहारका त्याग करता है। और यहपूर्वक गुरूके सामने अपने दोषोंकी आलोचना करता है।। दूसरे उत्कृष्ट श्रावककी भी यही किया है। इतना विशेष है कि वह नियमसे केशलोंच करता है, पीछी खता है और हाथमें भोजन करता है। दिनमें प्रतिमायोग, खर्य मुनिकी तरह श्रामरीवृत्तिसे भोजनके लिये चर्या करना, त्रिकाल योग अर्थात् गर्मीमें पर्वतके शिखरपर, बरसातमें वृक्षके नीचे, और शीत ऋतुमें नदीके किनारे ध्यान करना, सूत्ररूप परमागमका और प्रायश्चित शास्त्रका अध्ययन, इन बातोंका अधिकार देश विरत श्रावकोंको नहीं है ॥ इस प्रकार ग्यारहवें उद्दिष्टविरत श्रावकके दो भेदोंका कथन संक्षेपसे शासानुसार किया ॥" समन्तभद्रखामीने भी कहा है-"घर छोड़कर, जिस वनमें मुनि रहते हैं वहां जाकर, जो गुरुके समीप नतोंको प्रहण करता है, और भिक्षा भोजन करता है, तपस्या करता है तथा खण्ड वस्र रखता है वह उत्कृष्ट श्रावक है।" चारित्रसार नामक ग्रन्थमें लिखा है—'उद्देष्ट खागी अपने उद्देशसे बनाये हुए भोजन, उपिथ, शय्या, वसतिका आदिका स्थागी होता है। वह एक घोती रखता है, भिक्षा भोजन करता है और बैठकर अपने हाथमें ही भोजन करता है। रातमें प्रतिमायोग वगैरह तप करता है किन्तु आतापनयोग वगैरह नहीं करता । अणुवती और महावती यदि समितियोंका

पचक्खाणं च उन्त्रिहं विहिया। यहिंदूण तदो सन्दं आलोचेजो पयत्तेण ॥ १० ॥ एमेव होदि बिदिओ जबरि विसेसो कुणे पालन करते हैं तो वे संयमी कहे जाते हैं। और बिना समितियोंके वे केवल विरत हैं। जैसा कि वर्गणाखण्डके वन्धाधिकारमें लिखा है-'संयम और विरतिमें क्या मेद है ! समिति सहित महाव्रतों और अणुव्रतोंको संयम कहते हैं और संयमके बिना महाव्रत और अणुव्रत विरित कहे जाते हैं। उक्त ग्यारह प्रतिमाओंमेंसे ( सब श्रावकाचारोंमें दार्शनिकसे लेकर उद्दिष्टसाग तक ग्यारह प्रतिमाएं ही बतलाई है ) दर्शनिकसे लेकर शुरु की छ: प्रतिमावाले श्रावक जघन्य होते हैं, उसके बाद सातवीं, आठवीं और नौवीं प्रतिमावाले श्रावक मध्यम होते हैं। और अन्तिम दो प्रतिमाधारी श्रावक उत्कृष्ट होते हैं।' चारित्रसारमें श्रात्रक धर्मका विस्तारसे वर्णन किया है जिसे संस्कृत टीकाकारने उद्भृत किया है। "अतः वह संक्षेपमें दिया जाता है-गृहस्थलोग तलवार चलाकर, लेखनीसे लिखकर, खेती या न्यापार आदि करके अपनी आजीविका चलाते हैं, और इन कार्योंमें हिंसा होना संभव है अतः वे पक्ष, चर्या और साधनके द्वारा उस हिंसाको दूर करते हैं। अहिंसारूप परिणामोंका होना पक्ष है। गृहस्थ धर्मके लिये, देवताके लिये, मंत्र सिद्ध करनेके लिये. औषधके लिये. आहारके लिये और अपने ऐशआरामके लिये हिंसा नहीं करूंगा। यही उसका अहिंसारूप परिणाम है। तथा जब वह गाईिश्यक कार्यों में हुई हिंसाका प्रायश्चित्त लेकर सब परिप्रहको छोड़नेके लिये उद्यत होता है और अपना सब धरदार पुत्रको सींपकर घर तक छोड़ देता है उसे चर्या कहते हैं। और मरणकाल उपस्थित होनेपर धर्मध्यानपूर्वक शरीरको छोड्नेका नाम साधन है। इन पक्ष, चर्या और साधनके द्वारा हिंसा आदिसे संचित हुआ पाप दूर हो जाता है। जैनागममें चार आश्रम अथवा अवस्थायें कही है-ब्रह्मचारी, गृहस्थ, वानप्रस्थ और भिक्षुक । ब्रह्मचारी पाँच प्रकारके होते हैं-उपनय ब्रह्मचारी, अवलम्ब ब्रह्मचारी, दीक्षा ब्रह्मचारी, गृढ ब्रह्मचारी, और नैष्ठिक ब्रह्मचारी। जो ब्रह्मचर्यपूर्वक समस्त विद्याओंका अभ्यास करके गृहस्थाश्रम स्त्रीकार करते हैं वे उपनय ब्रह्मचारी हैं। क्षुल्लक रूपसे रहकर आगमका अभ्यास करके जो गृहस्थाश्रम स्वीकार करते हैं वे अवलम्ब ब्रह्मचारी हैं। बिना किसी वेशके आगमका अभ्यास करके जो गृहस्थाश्रम स्वीकार करते हैं वे अदीक्षा ब्रह्मचारी हैं । जो कुमारश्रमण विद्याभ्यास करके बन्धुजन अथवा राजा आदिके कारण अथवा स्वयं ही गृहस्थधर्म स्त्रीकार करते हैं वे गृह ब्रह्मचारी हैं। जो चोटी रखते हैं, भिक्षा भोजन करते हैं और कमरमें रक्त अथवा सफेद छंगीटी छगाते हैं वे नैष्ठिक ब्रह्मचारी हैं। इज्या, वार्ता, दान, खाध्याय, संयम और तप ये मृहस्थके षट् कर्म हैं। अर्हन्त देवकी पूजाको इज्या कहते हैं। उसके पांच भेद हैं-नित्यपूजा, चतुर्मुखपूजा, कल्पवृक्षपूजा, अष्टाह्निकपूजा और इन्द्रध्वजपूजा । प्रति दिन शक्तिके अनुसार अपने घरसे अष्ट द्रव्य लेजाकर जिनालयमें जिनेन्द्र देवकी पूजा करना, चैस्य और चैस्यालय बनवाकर उनकी पूजाके लिये गांव जमीन जायदाद देना तथा मुनिजनोंकी पूजा करना निस्पपूजा है । मुकुटबद्ध राजाओंके द्वारा जो जिनपूजा की जाती है उसे चतुर्मुख पूजा कहते हैं, क्यों कि चतुर्मुख बिम्ब विराजमान करके चारोंही दिशामें की जाती है। बड़ी होनेसे इसे महापूजा भी कहते हैं। ये सब जीवोंके कल्याणके लिये की जाती है इसलिये इसे सर्वतोभद्र भी कहते हैं। याचकोंको उनकी इच्छानसार दान देनेके पश्चात चन्नवर्ती अर्हन्त भगवानकी

य णियमेण । लोचं धरिजा पेच्छं भुंजिजो पाणिपसम्हि॥ ११॥ दिणपित्रमनीरचरियातियालजोगेसु णत्य अष्टियारो । सिर्देत-रहस्साणं अज्ञयणे देसविरदाणं ॥ १२ ॥ उद्दिद्धपिंडविरदो दुवियप्पो सावओ समासेण । एयारसम्मि ठाणे भणिओ सुत्ताणुसारेण ॥ १३ ॥" तथा समन्तभद्रेणोक्तं च । 'गृहतो मुनिवनमित्वा गुरूपकण्ठे व्रतानि परिगृश्य । भैक्ष्याशनस्तपस्य-जुत्कृष्टश्चेलखण्डधरः ॥' 'एकादशके स्थाने शुरुकृष्टः श्रावको मवेद्विविधः । वस्त्रैकधरः प्रथमः कौपीनपरिग्रहोऽन्यस्तु ॥ २ ॥ कौपीनोऽसौ रात्रिप्रतिमायोगं करोति नियमेन। लोचं पिच्छं धृत्वा अङ्के ह्यपविश्य पाणिपुटे ॥३॥ वीरचर्या च सूर्यप्रतिमात्रै-काल्ययोगनियमश्च । सिद्धान्तरहस्यादिष्वध्ययनं नास्ति देशविरतानाम् ॥ ४ ॥ आद्यास्तु षड् जधन्याः स्युर्मध्यमास्तदन् त्रयम् । क्षेषो द्वावृत्तम।वृक्षौ जैनेषु जिनशासने ॥ ५ ॥' चारित्रसारे "स्वोद्दिष्टपिण्डोपधिशयनवर।सनादेविरतः एकशाटकधरो भिक्षाश्चनः पाणिपात्रपटेन उपविस्य भोजी रात्रिप्रतिमादितपःसमुखतः आतपनादियोगरहितो भवति । अणुवतिमहाबतिनौ समितियक्ती संयुमिनी भवतः समिति विना विरती । तथा चोक्तं वर्गणाखण्डस्य बन्धनाधिकारे । 'संजम्बिरईणं को मेदो । ससमिदिमहञ्चयाणुञ्चयाई संजमो, सभिदीहिं विणा महञ्चयाणुञ्चयाई विरदी<sup>२</sup> इति । असिमिषक्विवाणिज्यादिमिः गृहस्थानां हिंसासंभवे पक्ष वर्योसाधकत्वैहिंसाऽभावः कियते । तत्राहिंसापरिणामत्वं पक्षः १ । धर्मार्थं देवतार्थं मन्त्रसिज्यर्थम् औष-पार्थम् आहारार्थं स्वभोगार्थं च गृहमेधिनो हिंसां न दुर्वन्ति । हिंसासंभवे प्रायिक्तविधिना विशुद्धः सन् परिप्रहपरित्याग-करणे सित स्वर्ग्हं धर्मं च वंश्याय समर्प्य यावद्गहं परित्यजति तावदस्य चर्या भवति २ । सकलगुणसंपूर्णस्य शरीरकम्प-नोच्छ्रासनोन्मीलनविधि परिहरमाणस्य निहितलोकाग्रमनसः शरीरपरित्यागः साधकत्वम् ३ । एवं पक्षादिभिन्निर्मिर्हिसाद्यप-चितं पापमपगतं भवति । जैनागमे आश्रमाश्रत्वारः । उत्तं चोपासकाध्ययने । 'ब्रह्मचारी १ गृहस्थश्र २ वानप्रस्थश्र ३ भिक्षकः ४ । इत्याश्रमास्तु जैनानां सप्तमाङ्गाद्विनिःस्ताः ॥' तत्र ब्रह्मचारिणः पञ्चविधाः । उपनयावसम्बादीक्षागृढ-नैष्ठिकमेदेन । तत्र उपनयत्रह्मचारिणो गणधरस्त्रधारिणः समभ्यस्तागमा ि गृहधर्मानुष्ठायिनो भवन्ति १ । अवलम्बन्नह्म-चारिणः श्रुष्टकहरोणागममभ्यस्य परिगृहीतगृहावासा भवन्ति २ । अदीक्षाब्रह्मचारिणः वेषमन्तरेणाभ्यस्तागमा । गृहधर्म-निरता भवन्ति ३। गृढब्रह्मचारिणः कुमारश्रमणाः सन्तः स्वीकृतागमाभ्यासा बन्धुभिः दुस्सहपरीषहैरात्मना नृपादिभिर्वा निरस्तपरमेश्वररूपा गृहवासरता भवन्ति ४ । नैष्ठिकब्रह्मचारिणः समाधिगतशिखालक्षितशिरोलिङ्गा गणधरसूत्रोपलक्षितोः रोलिङ्गाः शुक्करक्तवसनखण्डकौपीनलक्षितकटीलिङ्गाः स्नातका भिक्षाष्ट्रत्तयो भवन्ति देवतार्चनपरा भवन्ति ५। गृहस्थस्य इज्या १ वार्ता २ दत्तिः ३ स्वाध्यायः ४ संयमः ५ तपः ६ इत्यार्येषद्वर्माणे भवन्ति । तत्र अर्हत्यूजा इज्या, सा च निखमहः १ चतुर्मुखं २ कलपदृक्षः ३ आष्टाहिकं ४ ऐन्द्रध्वजः ५ इति । तत्र निखमहः निखं यथाशिक जिनगृहेभ्यो निजगृहाद्गन्धपुष्पाक्षतादिनिवेदनं चैल्पचैलालयं कृत्वा प्रामक्षेत्रादीनां शासनदानं मुनिजनपूजनं च भवति १। चतुर्मुखं मुकुटबद्धैः कियमाणा पूजा सैव महामहः सर्वेतोभद्र इति २। कल्पनृक्षः अर्थिनः प्रार्थितार्थैः संतर्प्य सकर्वार्तेभिः किय-माणो महः ३। आष्टाहिकं प्रतीतम् ४। ऐन्द्रष्वजः इन्द्रादिभिः कियमाणः बलिक्कपनं संध्यात्रयेऽपि जगन्नयस्वामिनः पृजा-

जो पूजन करता है उसे करपबृक्ष पूजा कहते हैं। अष्टाह्विकापवेमें जो जिनपूजा की जाती है वह आष्टाह्विक पूजा है। इन्द्रादिकके द्वारा जो जिनपूजा की जाती है वह इन्द्रध्वज है। असि (तलवार) मिष (लेखनी) कृषि (खेती) वाणिज्य (व्यापार) और शिल्प (दस्तकारी) के द्वारा न्यायपूर्वक धन कमानेको वार्ता कहते हैं। दानके चार मेद हैं—दयादान, पात्रदान, समदान और सकलदान। दयाके पात्र प्राणियोंपर दया करके दान देना दयादान है। महातपस्त्री साधुओंको नवधा. भिक्तपूर्वक निर्दोष आहार देना, शास्त्र तथा पीछी कमंडछ देना पात्रदान है। गृहस्थोंमें श्रेष्ठ साधमी माईको कन्या, भूमि, सोना, हाथी, घोड़ा, रथ वगैरह देना समदान है। अपने पुत्र अथवा दत्तकको घरकापूरा भार सींपकर गृहस्थीके स्थाग करनेको सकलदान कहते हैं, और इसीका नाम अन्वयदान भी है। ये दानके भेद हैं। तत्त्वज्ञानके अध्ययन अध्यापनको साध्याय कहते हैं। पाँच अणुवतोंके पालन करनेका नाम संयम है। और बारह प्रकारका तप होता है। इन षट्कर्मीका पालन करनेवाले गृहस्थ दो

१ मूरुप्रती 'अविरती' इति पाठः । २ मूख्यप्रती 'अविरदी' इति पाठः । कार्तिके ३७

भिषेककरणे ५ । पुनरप्येषां विकल्पाः अन्येऽपि पूजाविशेषाः सन्तीति । वार्ता श्रक्षिमषिक्रविवाणिज्यादिशिल्पिकमैभि-विशुद्धश्च्या अर्थोपार्जनामिति । दत्तिः दया १ पात्र २ सम ३ सकलमेदा ४ चतुर्विधा । तत्र द्यादत्तिः अनुकम्पया अनु-ब्राह्येभ्यः प्राणिभ्यास्त्रशुद्धिमिरभयदानम् १। पात्रदत्तिः महातपोधनेभ्यः प्रतिप्रहार्चनादिप्रवेत्रं निरवशाहारदानं ज्ञान-संयमोपकरणादिदानं च २ । समदितः स्वसमिकयाय मित्राय निस्तारकोत्तमाय कन्याभूमिसवर्णहरूखश्वरथरानादिदानं. खसमानाभावे मध्यमपात्रस्यापि दानम् ३। सकलदत्तिः आत्मीयखसंतितस्थापनार्थं प्रताय गोत्रजाय दा धर्म धनं च समर्प्य प्रदानमन्वयदत्तिश्व सैव ४। तथा चोक्तं। "जं उपपजइ दव्वं तं कायव्वं च बुद्धिवंतेण। छव्भायगयं सव्वं पदमो भागो ह धम्मरस ॥ १ ॥ बीओ भागो रोहे दायब्दो इद्धंबपोसणत्येण । तह्ओ भागो भोगे चउत्थओ सवणवग्गमिह ॥ २ ॥ सेसा जे बे भागा ठायव्वा होंति ते वि पुरिसेण । पुजामहिमाकजे अहवा कालावकालस्स ॥३॥" इति । खाध्यायः तस्वज्ञानस्य अध्ययनमध्यापनं स्मरणं च । संयमः पञ्चाणुव्रतप्रवर्तनम् । तपः अनशनादिद्वादशविधानुष्ठानम् । इति आर्यषद्भर्मनिरता गृहस्था दिविधा भवन्ति । जातिक्षत्रियास्तीर्थक्षत्रियाश्चेति । तत्र जातिक्षत्रियाः क्षत्रिय १ ब्राह्मण २ वैश्य ३ शूद्ध ४ भेदा-**बतुर्विधाः ९** । तीर्थक्षत्रियाः स्वजीवनविकल्पादनेकथा विद्यन्ते २ । दानप्रस्थाः अपरिगृहीतजिनरूपा वस्नखण्डधारिणो निरतिशयतपःसमुद्यता भवन्ति । भिक्षवो जिनरूपधारिणस्ते बहुधा भवन्ति । अनगारा यतयो मुनय ऋषयश्वेति । तत्र अनगाराः सामान्यसाघव उच्यन्ते । यतयः उपरामक्षपकश्रेण्याहृढा भण्यन्ते । मुनयः अवधिमनःपर्ययज्ञानिनः केविहेनश्र कथ्यन्ते । ऋषयः ऋष्टि प्राप्तास्ते चतुर्विधाः, राजबद्धादेवपरमऋषिभेदात् । तत्र राजर्षयः विकियाक्षीणर्द्धिप्राप्ता भवन्ति १, ब्रह्मर्षयः बुद्ध्यौषध्यद्भियाः कीर्यन्ते २, देवर्षयः गगनगमनद्भिसंपन्नाः पत्र्यन्ते ३, परमर्षयः केवलज्ञानिनो निगद्यन्ते ४। अपि च वृत्तम् । 'देशप्रत्यक्षविरकेवलमृदिहं मुनिः स्याहिषः प्रोद्वतिईरारूढभ्रेणियुग्मोऽजनि यतिरनगारोऽपरः साधु-रुक्तः । राजा ब्रह्मा च देवः परम इति ऋषिविकियाक्षीणशक्ति-प्राप्तो बुद्ध्यौषधीक्षो वियदयनपद्वविश्ववेदी क्रमेण ॥ ३९९ ॥ इति श्रीखामिकार्तिकेयानुप्रेक्षायां ग्रुभचन्द्रदेवविरचितटीकायां श्रावकधर्मव्याख्यानं समाप्तम् ॥ अथ यतिधर्मं व्याचष्टे-

# जो रयण-त्तय-जुत्तो खमादि-भाविहिं परिणदो णिचं । सन्वत्थ वि मञ्झत्थो सो साह भण्णदे धम्मो ॥ ३९२॥

[ छाया-यः रत्नत्रययुक्तः क्षमादिभावैः परिणतः नित्यम् । सर्वत्र अपि मध्यस्थः स साधुः भण्यते धर्मः ॥ ] स साधुः, साध्यति रत्नत्रयमिति साधुः, धर्मः भण्यते कथ्यते, कारणे कार्योपचारात् । स कः । यः नित्यं सदा निरन्तरं रत्नत्रययुक्तः व्यवहारनिश्चयमेदाभेदसम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रैः सहितः । पुनः कीटक्षः । क्षमादिभावैः परिणतः उत्तमक्षमादि-

प्रकारके होते हैं —जातिक्षत्रिय और तीर्थक्षत्रिय । जातिक्षत्रिय क्षत्रिय, ब्राह्मण, वैश्य और शृह्के. मेदसे चार प्रकारके होते हैं । और तीर्थक्षत्रिय अपनी जीविकाके मेदसे अनेक प्रकारके होते हैं । जो खंडवस्त्र धारण करते हैं और तपस्यामें लगे रहते हैं वे वानप्रस्थ कहे जाते हैं । जिनरूपके धारकोंको भिक्षु वहते हैं । ये भिक्षु अनेक प्रकारके होते हैं । सामान्य साधुओंको अनगार कहते हैं । जो साधु उपश्चम अथवा क्षपक श्रेणिपर आरूढ होते हैं उन्हें यित कहते हैं । अवधिज्ञानी, मनः-पर्ययज्ञानी और केवल्ज्ञानियोंको मुनि कहते हैं । ऋदिधारी साधुओंको ऋषि कहते हैं । ऋषिके चार भेद हैं.—राजर्षि, ब्रह्मिं, देवर्षि और परमर्षि । विक्रिया ऋदि और अक्षीण ऋदिके धारी साधुओंको राजर्षि कहते हैं । बुद्धि ऋदि और औषध ऋदि धारिओंको ब्रह्मिं कहते हैं । आकाशगामिनी ऋदिके धारकोंको देवर्षि कहते हैं । अर्थ-अनार श्रावक धर्मका निरूपण समाप्त हुआ ॥ ३९१ ॥ अब मुनिधर्मको कहते हैं । अर्थ-जो रक्तत्रयसे युक्त होता है, सदा उत्तम क्षमा आदि भावोंसे सहित होता है और सबमें मध्यस्थ रहता है वह साधु है और वही धर्म है ॥ भावार्थ-जो व्यवहार और निश्चयरूप सम्यदर्शन, सम्यव्हान

र आस्मानेण।

दशप्रकारैः परिणतिं प्राप्तः । पुनः किंभूतः । सर्वेत्र मध्यस्थः, सर्वेषु सुखे दुःखे तृणे रत्ने लाभालामे शत्रौ मित्रे च मध्यस्थः उदासीनः समित्रतः । रागद्वेषरहितः असौ साधुः यतीश्वरः धर्मो भण्यते ॥ ३९२ ॥ अथ दशप्रकारं धर्मे विष्णोति–

# सो चेव दह-पयारो समादि-भावेहिँ सुप्पसिद्धैहिँ । ते पुणु भणिज्जमाणा मुणियव्वा परम-भत्तीए ॥ ३९३॥

[ छाया-स चैन दशप्रकारः क्षमादिभानैः सुप्रसिद्धैः । ते पुनर्भण्यमानाः ज्ञातव्याः परमभक्त्या ॥ ] स एव यतिधर्मः दशप्रकारः दशमेदः । कैः । क्षमादिभानैः, उत्तमक्षमामार्दवार्जवसत्यशौचसंयमतपस्त्यागाकिंचन्यवस्यवर्थास्यैः परिणामैः परिणातैः । कथंभूतेस्तैः । सौख्यसारैः सौख्यं शर्मे सारं श्रेष्ठं येषां येषु येभ्यो वा ते सौख्यसारास्तैः सौख्यसारैः सौख्यन शर्मणा स्वर्गमुत्तयादिजेन सारैः श्रेष्ठैः । अथोत्तरार्थेन दशधर्मस्य दश्याधासूत्रेण व्याख्यायमानस्य पातिकां प्रतनोति । ते पुनः दश धर्माः दशविधधर्माः भणिज्ञमाणा कथ्यमानाः मन्तव्याः ज्ञातव्याः । कया । परमभक्त्या परमधर्मानुरागेण श्रेष्ठभजनेन ॥ ३९३ ॥ अथोत्तमक्षमाधर्ममाचष्टे-

#### कोहेण जो ण तप्पदि सुर-णर-तिरिएहि कीरमाणे वि। उवसम्मे वि रउदे तस्स खमा णिम्मला होदि॥ ३९४॥

[ छाया-कोधेन यः न तत्यते सुरनरितर्यिकः कियमाणे अपि । उपसर्गे अपि रौहे तस्य क्षमा निर्मला भवति ॥ ] तस्य मुनेः क्षमा क्षान्तिर्निर्मला भवति, उत्तमक्षमा धर्मः स्यात् । उत्तमग्रहणं ख्यातिपूजालामादिनिङ्गत्यर्थं तत्प्रत्येकमिसं- बध्यते । उत्तमक्षमा उत्तममार्द्वादिष्वित । तस्य कस्य । यो मुनिः कोधेन कोधेन कृत्वा न तप्यति तापं संतापं न गच्छति न ज्वलते इत्यर्थः । क्ष सित । रौहे घोरे उपसर्गेऽपि चतुर्विधोपसर्गे अपिशब्दात् न केवलं अनुपसर्गे । कीहस्रे । क्षियमाणे निष्पाद्यमाने अपिशब्दात् अचेतनेनानध्यवसायेन च । कैः कियमाणे उपसर्गे । सुरनरिविधिभः सुराख नराख तिर्यम् सुरनरिविधिः तैः ॥ यथा श्रीदत्तमुनिः व्यन्तरकृतोपसर्गं प्राप्य शुद्धबुद्धैकशुद्धचिद्भूपखरूपं साम्यख्यकृष्णं वीतराग-निविकत्यसमाधिना समाराध्य घातिचतुष्टयं इत्वा केवलज्ञानं लज्ञ्वा मोक्षं खात्मोपल्धि प्राप् ॥ तथा विद्युचरमुनिः

और सम्यक् चारित्रका धारक होता है। उत्तम क्षमा आदि दस धर्मोंको सदा अपनाये रहता है और सुख दुःख, तृण रत्न, लाम अलाम और शत्रु मित्रमें समभाव रखता है, न किसीसे द्वेष करता है और न किसीसे राग करता है, वह साधु है। और वही धर्म है। क्योंकि जिसमें धर्म है वही तो धर्मकी मूर्ति है, बिना धार्मिकोंके धर्म नहीं होता ॥३९२॥ अब धर्म के दस मेदोंका वर्णन करते हैं। अर्थ-वह मुनिधर्म उत्तम क्षमा आदि भावोंके मेदसे दस प्रकारका है, उन भावोंका सार ही सुख है। आगे उसका वर्णन करेंगे। उसे परममक्तिसे जानना उचित है। भावार्थ-उत्तम क्षमा, मार्दव, आर्जव, सख, शीच, संयम, तप, खाग, अर्किचन्य और ब्रह्मचर्यके मेदसे मुनिधर्म दस प्रकारका है। इन दस धर्मोंका सार सुख ही है। क्योंकि इनका पाठन करनेसे खर्ग और मोक्षका सुख प्राप्त होता है। आगे इनमेंसे प्रत्येकका अलग अलग व्याख्यान करेंगे॥ ३९३॥ अब उत्तम क्षमा धर्मको कहते हैं। अर्थ-देव, मनुष्य और तिर्थक्षोंके द्वारा घोर उपसर्ग किये जाने पर मी जो मुनि कोधसे संतप्त नहीं होता, उसके निर्मठ क्षमा होती है॥ भावार्थ-उपसर्गके चार मेद है-देवहत, मनुष्यहत, तिर्थक्षकत और अचेतनकृत। जो मुनि इन चारों ही प्रकारके भयानक उपसर्गीसे विचलित होकर अपने मनमें भी कोधका भाव नहीं छाता, वही मुनि उत्तम क्षमाका धारी होता है। शाकोंमें ऐसे क्षमा-

१ इस स स स सुक्लसारेहिं। र स होहि (ही?)।

चामुण्डाव्यन्तर्या क्रुतोपसर्ग सोद्धा उत्तमक्षमाधर्म भजन वीतरागनिर्विकल्पसमाधि प्राप्य केवलज्ञानमुत्पाद्य मोक्षं गतः॥ श्रेणिकराजस्य पुत्रः चिलातीपुत्रः नाम्रा व्यन्तरीष्ट्रतोपसर्गं प्राप्य शरीरे निःस्पृहो भूत्वा परमक्षान्ति प्राप्य उत्कृष्टधर्मध्यान-बलेन समाधिना कालं कृत्वा संबीर्थसिद्धिं गतः ॥ खामिकार्त्तिकेयमुनिः क्रोबराजकृतोपसर्ग सोढ्ढा साम्यपरिणामेन समाधि-भरणेन देवलोकं प्राप्तः ॥ गुरुदत्तमुनिः कपिलब्राह्मणकृतोयसर्गं सोद्वा परमक्षमाधर्मे प्राप्य कर्मक्ष्यं शुक्कथ्यानेन कृत्वा मोक्षं गतः ॥ पद्यशतमुनयः दंण्डकराजेन यन्त्रमध्ये पीडिताः समाधिना मरणं कृत्वा सिद्धिं गताः ॥ गजकुमारमुनिः पांगुरुश्रेष्ठिनरष्ट्रतोपसर्गं सोड्डा समाधिमरणं कृत्वा सिद्धिं गतः ॥ चाणक्यादिषश्चशतमुनयः मन्त्रिकृतोपसर्गं सोड्डा शुक्रु-ध्यानेन कमेक्षयं कृत्वा सिद्धिं गताः ॥ सुकुमालस्वामी सुनिः शृगालीकृतोपसर्गं सोद्वा शुभध्यानेन अच्युतस्वर्गे देवो जातः ॥ सुकोशलमुनिः मातृचरीव्याचीकृतोपसर्गं सोढ्ढा सर्वार्थसिद्धिं गतः॥ श्रीपणिकमुनिः जलोपसर्गं सोढ्ढा मुक्तिं गतः॥ द्वान्त्रि-शत् श्रेष्ठिपुत्रा नदीप्रवाहे पतिताः सन्तः शुभभ्यानेन भरणं प्राप्य स्वर्गे देवा जाताः ॥ इति देवमनुध्यपञ्जविचेतनक्रतोप-सर्गं सोढ्रा उत्तमक्षमां प्राप्य सद्गतिं गताः । चतुर्विशोपसर्गे कियमाणे कोधेन संतापं म गच्छन्ति तेषाम् उत्तमक्षमाधर्मो भवति । तथा हि । तपोवृंहणकारणशरीरस्थितिनिमित्तं निरवद्याहारान्वेषणार्थं परगृहाणि गच्छतो मिक्षोः भ्रमतः दुष्टमिथ्या-हरजनाकोशनात् प्रहसनावज्ञानुताडनयष्टिमुष्टिप्रहारशरीरव्यापादनादीनां कोधोत्पत्तिनिमित्तानां संनिधाने काळुघ्यासावः क्षमा प्रोच्यते । उत्तमक्षमाया व्रतशीलपरिरक्षणमिहामुत्र च दुःखानमिष्वद्गः सर्वस्य जगतः सन्मानसत्कारलाभप्रसिध्या-दिश्व गुणः, तत्प्रतिपक्षकोधस्य धर्मार्थकाममोक्षप्रणाशनं दोषः, इति विचिन्त्य क्षन्तव्यम् । किंच कोधनिमित्तस्यात्मनि भावा-तुन्विन्तना । तावत् वियन्ते मयि विषये एते दोषाः, किमन्न असौ मिथ्या ब्रवीतीति क्षमितव्यम् । अभावचिन्तनादि नैते मिय विषये विद्यन्ते दोषाः, अज्ञानादसौ ब्रवीतीति क्षमा कार्या । अपि च बालस्वभावचिन्तनं परोक्षप्रस्यक्षाकोशनताडन मारणधर्मभ्रंशनानामुत्तरोत्तररक्षार्थम् । परोक्षमाकोशति बाले मूर्खे मिध्यादृष्टौ क्षमितव्यम् । एवंस्वभावा हि बाला भवन्ति, दिष्ट्या च स मां परोक्षमाकोशति, न च प्रत्यक्षम्, एतदपि बालेष्यिति लाभ एव मन्तव्यः । प्रत्यक्षमाकोशति सोढव्यम् , विद्यते एतद्वालेषु, दिथ्या च मां प्रत्यक्षमाकोशति, न च ताडयति, एतदिष विद्यते बालेष्विति लाभ एव मन्तव्यः। ताडयत्यपि मर्थितव्यम्, दिख्या च मां ताडयति, न प्राणैर्वियोजयति, एतदपि विद्यते बालेष्विति लाभ एव मन्तव्यः।

शील मुनियोंके अनेक कथानक पाये जाते हैं। श्रीदत्त मुनि व्यन्तर देवके द्वारा किये गये उपसर्गको जीतकर वीतराग निर्विकल्प ध्यानके द्वारा चार घातिया कमोंको नष्ट करके केवल ज्ञानको प्राप्त हुए और फिर मुक्त होगये। विद्युच्चर मुनि चामुण्डा नामकी व्यन्तरिके द्वारा किये हुए घोर उपसर्गको सहनकर वीतराग निर्विकल्प समाधिके द्वारा सर्वार्थ सिद्धि गये। राजा श्रोणिकका पुत्र चिलातीपुत्र व्यन्तरिके द्वारा किये गये उपसर्गको सहनकर उत्कृष्ट ध्यानके बलसे मरकर सर्वार्थ सिद्धि गया। खामी कार्तिकेयमुनिने कोंच राजाके द्वारा किये गये उपसर्गको साम्यमावसे सहनकर देवलोक प्राप्त किया। गुरुदत्तमुनि कपिल ब्राह्मणके द्वारा किये गये घोर उपसर्गको क्षमा मावसे सहनकर खाले प्राप्त किया। गुरुदत्तमुनि कपिल ब्राह्मणके द्वारा किये गये घोर उपसर्गको क्षमा मावसे सहनकर खाले ध्यानके द्वारा कमोंका क्षय करके मोक्ष गये। दण्डक राजाने पांच सौ मुनियोंको कोल्ह्रमें पेल दिया। वे सभी समाधि मरण करके मुक्त हुए। गजकुमार मुनिने पांसुल सेठके द्वारा किये गये उपसर्गको सहकर मुक्त प्राप्त की। चाणक्य आदि पांच सौ मुनि मंत्रीके द्वारा किये गये उपसर्गको सहकर खुळ ध्यानके द्वारा मुक्त हुए। सुकुमाल मुनि श्वगालीके द्वारा खाये जानेपर खुम ध्यानसे मर कर देव हुए। सुकोशल मुनि सिंहनिके द्वारा, जो पूर्व भवमें उनकी माता थी, खाये जानेपर शान्त भावोंसे प्राण त्यागकर सर्वार्थ सिद्धि गये। श्री पणिक मुनि जलका उपसर्ग सहकर मुक्त हुए। बत्तीस श्रेष्ठिपुत्र नदीमें बहनेपर छुम ध्यानसे मरकर स्वर्गमें देव हुए। इस प्रकार घोर

१ कविदादर्शेषु 'बालेष्वतिलामः'।

प्राणैवियोजयत्यपि तितिक्षा कर्तन्या, दिख्या च मां प्राणैवियोजयति, मदधीनाद्धर्माच भ्रंशयतीति । किंचान्यन्मभैवापरा-धोऽयं पुराचितितं तन्महहुःकर्म तत्फलमिदमाकोशवचनादि निमित्तमात्रं परोऽयमत्रेति सहितन्यमिति । उक्तं च । 'आकुष्टोऽहं हतो नैव हतो नैव द्विधाकृतः । द्विधाकृत हतो धर्मः प्रतीदं शत्रुमित्रतः' ॥ इत्युत्तमः क्षमाधर्मः ॥ ३९४॥ अथ उत्तममार्द्वमाह—

#### उत्तम-णाण-पहाणो उत्तम-तवयरण-करण-सीलो वि । अप्पाणं जो हीलदि महव-रयणं भवे<sup>र</sup> तस्स ॥ ३९५ ॥

[ छाया-उत्तमज्ञानप्रधानः उत्तमतपश्चरणकरणशीलः अपि । आत्मानं यः हेलयति मार्दवरत्नं भवेत् तस्य ॥ ] तस्य मुनेः मार्दवरत्नं मार्दवाख्यमुत्तमनिर्मलधर्मरत्नं भवेत् । तस्य कस्य । यः साधुः आत्मानं स्वयं हीलति हेलनाम्

उपसर्ग आनेपर भी जो क्षमा भावसे विचलित नहीं होते वही उत्तम क्षमाके धारी होते हैं। आशय यह है कि मुनि जन शरीरको बनाये रखनेके लिये आहारकी खोजमें गृहस्थोंके घर जाते हैं। उस समय दृष्ट मनुष्य उन्हें देखकर हंसते हैं. गाठी बकते हैं. अपमान करते हैं. मार पीट करते हैं । किन्तु त्रोध उत्पन्न होनेके इन सब कारणोंके होते हुए भी मनमें जरा भी कलुषताका न आना उत्तम क्षमा है। ऐसे समयमें मुनिको उत्तम क्षमा धर्मकी अच्छाई और ऋधिकी बुराइयोंका विचार करना चाहिये। उत्तम क्षमा बत और शीलकी रक्षा करने वाली है, इस लोक और परलोकमें दुःखोंसे बचाती है, उत्तम क्षमाशील मनुष्यका सब लोक सन्मान करते हैं। इसके विपरीत श्रोध धर्म, अर्थ, काम और मोक्षका नाशक है। ऐसा सोचकर मुनिको क्षमा धारण करना चाहिये। तथा यदि कोई मनुष्य अपशब्द कहता है तो उस समय यह विचारना चाहिये कि ये मनुष्य मुझमें जो दोष बतलाता है वे दोष मुझमें हैं या नहीं ? यदि हैं तो वह झूठ क्या कहता है ! और यदि नहीं है तो वह अज्ञानसे ऐसा कहता है, यह सोचकर उसे क्षमा कर देना चाहिये। और भी यदि कोई पीठपीछे गाली देता हो तो विचारना चाहिये कि मूर्खोंका खभाव गाली बकनेका होता ही है। वह तो मुझे पीठपीछे ही गाली देता है. मूर्खे छोग तो मुँहपर भी गाली बकते हैं। अतः वह क्षमाके योग्य हैं। यदि कोई मुँहपर ही अपराब्द कहे तो विचारना चाहिये कि चलो, यह गाली ही बककर रह जाता है, मारता तो नहीं है। मूर्ख लोग तो मार भी बैठते हैं अतः वह क्षम्य है। यदि कोई मारने लगे तो विचारे, यह तो मझे मारता ही है, जान तो नहीं लेता। मूर्ख लोग तो जान तक लेडालते हैं। अतः क्षम्य है। यदि कोई जान लेने लगे तो विचारे, यह मेरी जान ही तो लेता है, धर्म तो भ्रष्ट नहीं करता। फिर यह सब मेरे ही पूर्व किये हुए कमोंका फल है, दूसरा मनुष्य तो केवल इसमें निमित्त मात्र है अतः इसको सहना ही चाहिये। किन्तु यदि कोई अपनी कमजोरी के कारण क्षमाका भाव धारण करता है और हृदयमें बदला लेनेकी भावना रखता है तो वह क्षमा नहीं है। इस प्रकार मुनियोंके उत्तम क्षमा धर्मका व्याख्यान समाप्त द्वआ ॥ ३९४ ॥ आगे उत्तम मार्दव धर्मको कहते हैं । अर्थ-उत्क्रष्ट ज्ञानी और उत्कृष्ट तपस्वी होते हुए भी जो मद नहीं करता वह मार्दव रूपी रत का धारी है।। भावार्थ-जो मुनि सकल शास्त्रोंका ज्ञाता होकर भी वह मद नहीं करता कि मैं सकल शास्त्रोंका ज्ञाता हूँ,

१ इप हवे।

अनादरं करोति, निर्मदं मदरहितमात्मानं करोतीत्थर्थः । कीदक्षो मुनिः । उत्तमज्ञानप्रधानः, उत्तमं प्रेष्ठं पूर्वापरिवरुद्धरितं ज्ञानं जैनश्रुतं भेदविज्ञानं प्रधावं यस्य स तथोकः । जिनकियतसकलशास्त्रज्ञः सन् आत्मानं हीलित अनादरित ज्ञानमदं करोति । अहं विद्वान् सकलशास्त्रज्ञः, किरहम्, अहं वादी, गमकोऽहम्, चतुरोऽहम्, मत्सकाशात् कोऽपि विद्वान् शास्त्रज्ञो न कवीश्वरादिको न च इत्यादिकं गर्वं मदं न विद्धाति । मत्सकाशात् अनेकज्ञानिनो भवन्ति, श्रुतज्ञानिभ्यः सकाशात् अविश्वज्ञानिनां ज्ञानं वहुतरम्, ततो मनःपर्यथज्ञानिनां ज्ञानमधिकम्, ततः केवलज्ञानिनां ज्ञानं सर्वोत्तृष्ट्यम्, अहं केनमात्रः अल्पज्ञः इत्यादिकं निरहंकारत्वं विद्धाति । पुनः कथंभूतः । उत्तमतपश्चरणकरणज्ञीलः, उत्तमानि तानि च तपश्चरणानि ख्यातिप्रज्ञालाभरहितान्यनशनावमोदर्थोदिद्वादशविधतपश्चरणानि तेषां करणे कर्तव्ये शीलं खभावो यस्य स तयोक्तः । अथवा उत्तमतपांसि अनशनादीनि द्वादश्, उत्तमचरणानि चारित्राणि पश्चमहात्रतादीनि त्रयोदशघा, सामायिकादीनि वा, तेषां करणे शीलं खभावो यस्य स उत्तमनपश्चरणज्ञीलः सन्, आत्मनः हेलनां करोति, तपश्चरणादिगर्वं न करोति, अहं तपस्ती अहं चारित्रवान् साधुः इत्यादिमदं न करोति । तथाहि उत्तमजातिकुलक्षपविज्ञानश्चर्यश्चतलामन्तव्यम् । मार्ववोपेतं शिष्यं गुरवोऽनुगृह्णन्त, साधवोऽपि साधु मन्यन्ते, ततश्च समप्रज्ञानादीनां पात्रीभवति । अतः सर्वापवर्गफलप्रतिः । मानमलिनमनसि वतशीलानि नावतिष्ठन्ते । साधवश्चेनं परित्यजन्ति, तन्मूलाः सर्वा विपद इति ॥ ३९५ ॥ अथ मायास्वभावमाह—

#### जो चिंतेइ ण वंकं ण कुणदि वंकं ण जंपदे वंकं। ण य गोवदि णिय-दोसं अज्जव-धम्मो हवे तस्त ॥ ३९६॥

[ छाया-यः चिन्तयति न वकं न करोति वकं न जल्पति वकम् । न च गोपायति निजदोषम् आर्जवधर्मः भवेत् तस्य ॥ ] तस्य मुनीश्वरस्य आर्जवधर्मो भवेत् । तस्य कस्य । यो मुनिः वकं न चिन्तयति, वकं कृटिलं कृटिलंपरिणामं

कि हूं, वादी हूं, गमक हूं, चतुर हूं, मेरे समान कोई मी विद्वान शास्त्र अथवा कि नहीं है, प्रत्युत यह विचारता है कि मुझसे बड़े अनेक ज्ञानी हैं क्यों कि श्रुतज्ञानियोंसे अविध ज्ञानी बड़े होते हैं, उनसे मनःपर्ययज्ञानी बड़े होते हैं और उनसे बड़े सर्वोत्कृष्ट केवलज्ञानी होते हैं। मैं तो अल्पज्ञ हूं। वह मुनि मार्दवधर्मका धारी है। तथा जो मुनि अनशनआदि बारह प्रकारके तपोंको और तेरह प्रकारके चारित्रको पालता हुआ भी अपने तपश्चरणका गर्व नहीं करता वह मुनि मार्दव धर्मका धारी है। सारांश यह है कि उत्तम जाति, उत्तम कुल, उत्तम रूप, उत्तम ज्ञान, उत्कृष्ट ऐश्वर्य और शक्तिसे युक्त होते हुए भी मद न करना उत्तम मार्दव है। क्योंकि मानके दूर होनेका नाम मार्दव है। जो शिष्य विनयी होता है उसपर गुरुकी कृपा रहती है। साधु जन भी उसकी प्रशंसा करते हैं। अतः वह सम्य-ग्ज्ञानका पात्र होता है। और सम्यग्ज्ञानका पात्र होता है। और सम्यग्ज्ञानका पात्र होनेसे उसे स्वर्ग और मोक्षकी प्राप्ति होती है। इसके विपरीत मानसे मलिन चित्तमें वत शील वगैरह नहीं ठहर सकते। साधु जन वमंडी पुरुषसे दूर रहते है। अतः अहंकार सब विपत्तियोंका मूल है॥ ३९५॥ आगे आर्जव धर्मको कहते हैं। अर्थ—जो मुनि कुटिल विचार नहीं करता, कुटिल कार्य नहीं करता और कुटिल बात नहीं बोलता, तथा अपना दोष नहीं छिपाता, उसके आर्जव धर्म होता है। मावार्थ-जिसके मनमें मायाचार नहीं है, जिसके कर्ममें मायाचार नहीं है और जिसकी बातोंमें मायाचार नहीं है, अर्थात् जो मनसे विचारता है, वही वचनसे कहता है और जो वचनसे कहता है बही कायसे करता है वह आर्जव धर्मका

**१ क स ग** कुण**दि ए । २ क म स ग** जंबर ।

मगसा वर्त इटिलस्ने नाचरित न विद्धाति, सरलस्तं मगसा चिन्तयती छ्यं । वर्त न करोति, मायारूपं कुटिलस्ने छलं छद्म कायेन न विद्धाति । तथा वर्त कुटिलस्ननं वचनेन जिह्नया न जल्पित न विद्धाति । तथा वर्त कुटिलस्ननं वचनेन जिह्नया न जल्पित न विद्धाति । तथा वर्त कुटिलस्ननं वचनेन जिह्नया न जल्पित न विद्धाति । तथा विज्ञतेषं स्वयंकृतापराधम् अतिचारादिदोषकृतं नैव गोपायित न चाच्छादयित । खकुतदोषं गर्हानिन्दादिकं करोति प्रायक्षितं विद्धाति च । योगस्य हि कायवाब्धनोलक्षणस्य अवकता आर्जविमित्युच्यते । ऋजुहृदयमधिवसन्ति गुणा मायाभावं नाश्रयन्ति । मायाविनो न विश्वसिति छोकः । मायातिर्यग्योनिश्वति गर्हिता च गतिभैवतीति ॥ ३९६ ॥ शौचलमाह-

### सम-संतोस-जलेणं जो धोवदि तिब्वै-लोइ-मल-पुंजं। भोयण-गिद्धि-विहीणो तस्स सउच्चं हवे<sup>र</sup> विमलं॥ ३९७॥

[ छाया-समसंतोषज्ञलेन यः धावति तीव्रलोभमलपुञ्जम् । भोजनगृद्धिविहीनः तस्य शौवं भवेत् विमलम् ॥ ] तस्य मुनेः सुचित्तम् उत्तममानसं शौचत्वं पवित्रं वा विमलं लोभादिमलरिहतं शौचपरिणतचित्तमित्यर्थः भवति । तस्य कस्य । यः मुनिः तृष्णालोभमलपुञ्जं धोवदि प्रक्षालयति । तृष्णा परपदार्थाभिलाषः, लोभः परवस्तुप्रहणाकांक्षा, तृष्णा च लोभश्च तृष्णालोभौ तावेव मलक्किल्बिषं तस्य पुञ्जः समृहः तं तृष्णालोभमलपुञ्जं, परपदार्थामिलाषपरवस्तुप्रहणकांक्षाक्षपमलराशिं

धारी होता है। क्यों कि मन, बचन और कायकी सरलताका नाम आर्जव है। तथा जो अपने अपराधको नहीं छिपाता, त्रतोंमें जो अतिचार लगते हैं उनके लिये अपनी निन्दा करता है और प्रायिश्वत्तके द्वारा उनकी शद्धि करता है वह भी आर्जव धर्मका धारी है। वास्तवमें सरलता ही गुणोंकी खान है। जो मायावी होता है उसका कोई विश्वास नहीं करता तथा वह मरकर तिर्यञ्च गतिमें जन्म लेता है || ३९६ || आगे शौच धर्मको कहते हैं | अर्थ-जो सममाव और सन्तोष रूपी जलसे तृष्णा और लोभ रूपी मलके समूहको घोता है तथा भोजनकी गृद्धि नहीं करता उसके निर्मल शीच धर्म होता है ।। भावार्थ-तृण, रत, सोना, शत्रु, मित्र आदि इष्ट अनिष्ट वस्तुओं में राग और द्वेष न होनेको साम्यभाव कहते है और संतोष तो प्रसिद्ध ही है। पदार्थीकी अभिलाषा रूप तृष्णा और प्राप्त पदार्थोंकी लिप्सा रूप लोभ ये सब मानसिक मल है गन्दगी है। इस गन्दगीको जो समता और सन्तोष रूपी जलसे घोडालता है अर्थात् समताभाव और सन्तोषको अपनाकर तृष्णा और लोमको अपने अन्दरसे निकाल फेंकता है, वह शौच धर्मका पालक है। तथा मुनि कंचन और कामिनी का स्थाग तो पहले ही कर देता है. शरीरकी स्थितिके लिये केवल भोजन प्रहण करता है। अतः भोजनकी तीव लालसा नहीं होना भी शौच धर्मका लक्षण है। असलमें लोभ कषायके स्थागका नाम शौच है। लोभके चार प्रकार हैं—जीवनका लोभ, नीरोगताका लोभ, इन्द्रियका लोभ, और उपभोगका लोभ। इनमेंसे भी प्रखेकके दो मेद हैं-अपने जीवनका लोभ, अपने पुत्रादिकके जीवनका लोभ, अपनी नीरोगताका लोभ, अपने पुत्रादिकके नीरोग रहनेका लोभ, अपनी इन्द्रियों का लोभ, पराई इन्द्रियोंका लोभ, अपने उपभोगका लोभ और परके उपभोगका लोभ। इनके स्थाग का नाम शीच धर्म है। शीच धर्मसे युक्त मनुष्यका इसी लोकमें सन्मान होता है, उसमें दानादि अनेक गुण पाये जाते हैं इसके विपरीत लोभी मनुष्यके हृदयमें कोई भी सद्गण नहीं ठहरता.

१ ग तिठ ( ह ? ) [=तृष्णा ] । २ क म स ग तस्स सुन्तित हवे ।

धावयति प्रक्षालयति । केन । समसंतोषजलेन, समः तृणरत्नकाश्वनशत्रुमित्रेष्ठानिष्टवस्तुसाम्यं समता संतोषः ग्रुभाञ्चमेषु सर्वत्र माध्यस्थं समक्ष संतोषश्च-समसंतोषौ तावेव जलमुदकं तेन घोवति शुद्धं निर्मलं विद्धाति । स मुनिः कीहक्षः । भोजनगृद्धिरहितः भोजनम् आहारस्य उपलक्षणात् कनकमुवतिगजाश्ववस्त्रादीनां ग्रहणं तस्य अतिगृद्धिः अत्याकाङ्क्षा वाष्ट्रश्च तया विहीनः । शौचं लोभवितिर्मुक्तमित्युक्तत्वात् । तथाहि प्रकर्षप्राप्तलोभनिवृक्तिः शौचमित्युच्यते । शुच्याचारं नरमिहापि सन्मानयन्ति, सर्वे दानादयश्चं गुणास्तमधितिग्रन्ति, लोभभावनाक्षान्ते हृदये नावकाशं लभनते गुणाः । स च लोभः जीवितारोभ्येन्द्रियोपभोगविषयभेदाचतुर्विधः । स्वपरविषयत्वात् स प्रलेकं द्विधा भिग्नते । स्वजीवितलोभः १ परजीवितलोभः २ खारोग्यलोभः ३ परारोग्यलोभः ४ खेन्द्रियलोभः ५ परेन्द्रियलोभः ६ खोपभोगलोभः ७ परोपभोगलोभश्चेति ८ । अतस्तिबश्चित्तलक्षणं शौचं चतुर्विधमिति ॥ ३९७॥ अथ सल्यधर्ममाह—

#### जिण-वयणमेव भासदि तं पालेदुं असकमाणो वि । ववहारेण वि अलियं ण वददि' जो सच्चवाई सो ॥ ३९८ ॥

[ छाया-जिनवचनमेव भाषते तत् पालियतुम् अशक्तुवानो अपि। ज्यवहारेण अपि अलीकं न वहति यः सत्यवादी सः ॥] स मुनिः सत्यवादी सत्यं वदलेवंशीलः सत्यवादी सत्यधर्मपरिणतो भवेत्। स कः। यः जिनवचनमेव भाषते जिनस्य वचनं द्वादशाङ्गरूषं जैनसिद्धान्तशास्त्रं विक्तं कृते। एवकारणेन न सांस्थसौगतभट्टवेशेषिकवार्वाकादिपरिकल्पितं नेव विक्तः। तत् जिनवचनं पालियतुं रिक्षतुं झातुं वा, ये गत्यर्थास्ते ज्ञानार्था इति पालधातुः ज्ञानार्थेऽपि वर्तते, अशक्यमानोऽपि अशक्तेऽपि असमर्थोऽपि अपिशब्दात् न केवलं शक्तोऽपि, अपि न विक्तं न वदति न भाषते । किं तत्। अलीकं मृषान्वचनम् असत्यं न विक्तः। केन। व्यवहारेण दित्तप्रतिप्रहभोजनादिव्यापारेण, अथवा पूजाप्रभावनाद्यर्थम् अलीकवचनं न वदिति। अपिशब्दात् न केवलम् अल्यापारेण। तथाहि सत्यु प्रशस्तेषु दिगम्बरेषु महामुनिषु तदुपासकेषु च श्रेष्टेषु लोकेषु साधुवचनं समीवीनवचनं यत् तत्यत्यमित्युच्यते। सन्तः प्रवज्यां प्राप्ताः तद्भक्ताः वा ये वर्तन्ते तेषु यद्भवनं साधु तत्यत्यम्। तथा

अतः लोभका स्यागरूप शीचधर्म पालना चाहिये ॥ ३९७ ॥ अब सस्यधर्म को कहते हैं । अर्थजैन शाकों में कहे हुए आचार को पालने में असमर्थ होते हुए भी जो जिन वचनका ही कथन
करता है, उससे विपरीत कथन नहीं करता, तथा जो व्यवहार में भी झूंठ नहीं बोलता, वह सस्यवादी
है ॥ भावार्थ-जैन सिद्धान्त में आचार आदिका जैसा खरूप कहा है, वैसा ही कहना, ऐसा नहीं
कि जो अपने से न पाला जाये, लोक निन्दा के भयसे उसका अन्यथा कथन करे, तथा लोक
व्यवहार में भी सदा ठीक ठीक वरतना सस्य धर्म है। सस्यवचनके दस भेद हैं—नाम सस्य, रूप
सस्य, स्थापना सस्य, प्रतीस्य सस्य, संश्रुति सस्य, संयोजना सस्य, जनपद सस्य, देश सस्य, भाव सस्य
और समय सस्य। सचेतन अथवा अचेतन वस्तु में नामके अनुरूप गुणोंके न होनेपर भी लोक व्यवहार
के लिये जो इच्छानुसार नामकी प्रवृत्ति की जाती है उसे नाम सस्य कहते हैं जैसे कि ममुष्य
अपने बचों का इन्द्र आदि नाम रख लेते हैं। मूल वस्तुके न होते हुए भी वैसा रूप होनेसे जो
व्यवहार किया जाता है उसे रूप सस्य कहते हैं जैसे पुरुषके चित्रमें पुरुष के चैतन्य आदि धर्मों
के न होने पर भी पुरुषकी तरह उसका रूप होनेसे चित्रको पुरुष कहते है। मूल वस्तुके न
होते हुए भी प्रयोजनवश जो किसी वस्तुमें किसीकी स्थापना की जाती है उसे स्थापना सस्य कहते
हैं। जैसे पाषाणकी मूर्तिमें चन्द्रप्रभकी स्थापना की जाती है। एक दूसरेकी अपेक्षासे जो
वचन कहा जाता है वह प्रतीस्य सत्य है। जैसे अमुक मनुष्य लग्ना है। जो वचन लोकमें प्रचलित

१ व जो ग वददि।

च ज्ञानचारित्रादिशिक्षणे प्रचुरमि अमितमि वचनं वक्तव्यम् । सत्यसद्भावो दशिवधः नाम १ रूप २ स्थापना ३ प्रातीत्य ४ संवित्ति ५ संयोजना ६ जनपद् ७ देश ८ भाव ९ समय १० सत्यमेदेन । तत्र सचेतनेतरद्व्यस्य असत्यथं यद्यवहार्ग्यं संज्ञाकरणं तत्रामसत्यम् , इन्द्र इत्यादि १ । यदर्थासंनिधानेऽपि रूपमात्रेणोच्यते तद्भूपसत्यम् , यथा चित्रपुरुषादिषु असत्यपि वैतन्योपयोगादावर्थे पुरुष इत्यादि २ । असत्यप्यथं यत्कार्यार्थं स्थापितं द्युताक्षसारिनिक्षेपादिषु तत्स्थापना-सत्यम् , चन्द्रप्रभवितमा इत्यादि ३ । साद्यनादीनौपशिक्तवादीन् भावान् प्रतीत्य यद्वचनं तत्प्रतीत्यसत्यं, पुरुषत्यात इत्यादि ४ । यह्नोकसंत्रत्यागतं वचस्तत्संवित्तिसत्यम् , यथा पृथिव्यायनेककारणत्वेऽपि सति पद्धे जातं पङ्क्षजमित्यादि ५ । धृपचूर्णवासनानुरुपनप्रकर्षादिषु पद्ममकरहंसचकसर्वतोभद्रकौद्यन्यहादिषु अवेतनेतरद्वयाणां यथाभागविधानं संनिवेशाविभीन्वकं यद्वचस्तसंयोजनासत्यम् ६ । द्वात्रिंशज्जनपदेषु आर्यानार्यभेदेषु धर्मार्थकाममोक्षाणां प्रापकं यद्वचस्तज्जनपदस्त्यम् , राजा राणक इत्यादि ७ । धामनगरराजगणपाषण्डिजातिकुलादिधर्माणामुपदेशकं यद्वचस्तदेशसत्यम्, प्रामो वृत्त्यावृत्त इत्यादि ८ । उद्यस्यज्ञानस्य द्वय्याधारम्याद्वर्शनेऽपि संयतस्य संयतासंयतस्य वा स्वगुणपरिपालनार्थं प्रामुकमिदमप्रामुकमित्यादि यद्वचसद्भवात्रस्य द्वय्याधारम्यादर्शनेऽपि संयतस्य संयतास्यतस्य वा स्वगुणपरिपालनार्थं प्रामुकमिदमप्रामुकमित्यादि यद्वचस्यद्वाचालो युवा पत्योपम इत्यादि १० । सत्यवाचि प्रतिष्ठिताः सर्वगुणसंपदः, अनुतामिमाषिणं नरं बन्धवोऽप्यवन्यन्यन्यन्यने , मित्राणि च विरक्तिभावमुपयनित, विषाम्युदकादीन्यप्येनं न सहन्ते, जिद्धान्वदन्यवं वहरणादिव्यसनमागपि भवति इति ॥ ३९८ ॥ संयमधर्ममाचष्टेन

### जो जीव-रक्खण-परो गमणागमणादि<sup>र</sup>-सब्ब-कजोर्सु । तण-छेदं<sup>8</sup> पि ण इच्छदि संजम-धम्मो<sup>8</sup> हवे तस्स ॥ ३९९ ॥

[ छाया-यः जीवरक्षणपरः गमनागमनादिसर्वकार्येषु । तृणच्छेदम् अपि न इच्छति संयमधर्मः भवेत् तस्य ॥ ] तस्य मुनेः संयमभावः संयमनं वशीकरणं स्पर्शनरसन्द्राणचश्चःश्रोत्रेन्द्रियमनसां षद्पृथिव्यहेजोवायुवनस्पतित्रसकायिकाना

व्यवहारके आश्रयसे कहा जाता है वह संवृति सल है। जैसे पृथिवी आदि अनेक कारणोंसे उत्पन्न होने पर भी कमलको पंकज (कीचड्से पैदा होनेवाला) कहा जाता है। चूर्ण वगैरहसे जो माण्डनां वगैरह की स्थापना की जाती है उसमें जो यह कहा जाता है कि यह अमुक द्वीप है, यह अमुक जिनालय है, इसे संयोजना सल्य कहते हैं। जिस देशकी जो भाषा हो वैसा ही कहना जनपद सल्य है। प्राम नगर आदिका कथन करनेवाले वचनको देश सल्य कहते हैं। जैसे जिसके चारों और बाड़ हो वह गांव है। छश्वस्थका ज्ञान वस्तुका यथार्थ दर्शन करनेमें असमर्थ होता है फिर भी श्रावक अथवा मुनि अपना धर्म पालनेके लिये जो प्राप्तुक और अप्राप्तुकका व्यवहार करते हैं वह भाव सल्य है। जो वस्तु आगमका विषय है उसे आगमके अनुसार ही कहना समय सल्य है, जैसे पल्य और सागर वगैरहके प्रमाणका कथन करना। इन सल्य वचनोंको बोलनेवाले मनुष्यमें ही गुणोंका वास रहता है। किन्तु जो मनुष्य झूठ बोलता है, बन्धु बान्धव और मित्रगण भी उसका विश्वास नहीं करते। इसी लोकों उसकी जीभ कटवादी जाती थी, राजा उसका सर्वस्व छीन लेता था। अतः सल्य वचन ही बोलना चाहिये।। ३९८।। आगे संयमधर्मको कहते हैं। अर्थ—जीवकी रक्षामें तत्पर जो मुनि गमन आगमन आदि सब कार्योमें तृणका भी छेद नहीं करना चाहता, उस मुनिके संयमधर्म होता है।। भावार्थ-स्पर्शन, रसना, व्राण, चक्षु, श्रोत्र और मनको वशमें करना तथा पृथिवीकायिक, जलकायिक, तेजस्कायिक, वायुकायिक, और त्रसकायिक जीवोंकी रक्षा करनेका नाम संयम है। जो

१ ब गमणाइ १ २ ल म स ग कम्मेसु । १ ब तिणकेयं । ४ ल (म स ?) ग संयमभाक (ओ) ब संजम्म । कितिके ॰ ३८

रक्षणं च तस्य भावः परिणामः भवेत् । तस्य कस्य । यः साधुः गमनागमनादिश्वंकर्मेषु गमनम् अटनं परिश्रमणम् आगमनम् अगितः गमनागमने ते हे एवादिर्येषां तानि गमनागमनादीनि तानि सर्वकर्मणि च समस्तकार्याणि च तेषु गमनागमनापरिश्रमणोपिशनशयनादानिक्षेपणभोजनमरुम्त्रनिक्षेपणादिषु कार्येषु जीवरक्षणपरः प्राणिरक्षापरायणः दयापरिणतः पृथिन्यसिजोवायुगनस्पतिकायिककृषिकीटम्लतादियूकामरुष्णकीटकवुन्थ्यादिदंशमशकपतक्षमिकादिगोमहिषाश्वमतुष्यदेवादित्रस्विनातं रक्षणपरः मुनिः तृणच्छेदं शुक्वद्वयतृणकाष्ट्रपाणायिक्छेदम् अपिशब्दात् चालनिक्षेपणोच्चालनं स्थापनादिकं च न इच्छति । तथाहि धर्मोपवृंहणार्थं पश्चसमितिषु वर्तमानस्य मुनेः तत्प्रतिपालनार्थं प्राणव्यपरोपणं परिहरन् षिडिन्द्रयन्विषयपरिहरणं स्थम उच्यते । स संयमो द्विविधः, उपेक्षासंज्ञकः अपहृतसंज्ञकश्च । तत्रोपेश्वासंयमः देशकालविधानज्ञस्य, परेषामनुपरोधेन व्युत्सष्टकायस्य त्रिगुप्तिगुप्तस्य मुनेः रागद्वेषयोरनिभिक्षः इत्युपेक्षासंयमः । अपहृतसंयमस्य मुनेः समितयः कार्यास्ता उच्यन्ते । ईर्यामापेषणादानिक्षेपोत्सर्याः समितयः इति । तत्र ईर्यासमितिः नामकर्मोदयापादितविशेषेकदितिचतुः-पञ्चित्रयभेदेन चनुर्दिद्विद्वेश्वतुर्विकरपञ्चतुर्वश्चतिवशानिद्विधानविदिनो मुनेः धर्मार्थं पर्यटतः गच्छतः सूर्थोदये यञ्चषे विषयप्रहणसामध्यम् उपजायते । मनुष्यहरस्यश्चशक्टरगोकुलादिचरणपातीपहतावस्यायप्राये प्राप्तक्रमानं अनन्यमनसः शनैन्यस्तपादस्य संकुचितावयवस्य उत्सष्टपाश्वरष्टश्चेगमात्रपृद्विनरिक्षणावित्तिवशेष्वत्रप्तितिरित्राक्ष्यायते १ । हितमितासंदिक्षामिधानं भाषासिक्तिः । मोक्षपदशपणप्रधानफलं हितम्, तत् द्विषेशं स्वहितं परहितं चेति । मितमनर्थकबहुप्रस्थनरहितं स्पुटार्थं व्यक्ताक्षरं वा असंदिग्धं, तस्याः प्रपत्नि मिध्यामिधान

मुनि आना, जाना, उठना, बैठना, सोना, रखना, उठाना, भोजन करना, मल्मूत्र स्नागना आदि कार्योंमें जीवरक्षाका ध्यान रखता है, इन कार्योंको करते हुए प्रथिवीकायिक, जलकायिक, तेजस्कायिक, वायुकायिक, वनस्पतिकायिक, कीट, पतंग, जूं, डांस, मच्छर, मक्खी, गाय, पैंस, घोड़ा, मनुष्य आदि किसी भी जीवको अपने निमित्तसे कष्ट नहीं पहुँचने देता वह मुनि संयमधर्मका पालक होता है। संयमके दो भेद हैं-उपेक्षा संयम और अपहृत संयम। तीन गुप्तियोंका पालक मुनि कायोत्सर्गमें स्थित होकर जो राग द्वेषका स्थाग करता है उसके उपेक्षा संयम होता है। उपेक्षाका मतलब उदासीनता अथवा वीतरागता है । अपहृत संयमके तीन भेद हैं-उत्कृष्ट, मध्यम और जयन्य । अपने उठने बैठनेके स्थानमें यदि किसी जीव जन्तुको बाधा पहुँचती हो तो वहाँसे खयं हट जाना उत्कृष्ट अपहृत संयम है, कोमल मयूर पिच्छसे उस जीवको हटादे तो मध्यम अपहृत संयम है और लाठी तिनके वगैरहसे उस जीवको हटाये तो जधन्य अपहृत संयम है । अपहृत संयमी मुनिको पाँच समितियोंका पालन करना चाहिये। अतः समितियोंका खरूप कहते हैं। समितियां पाँच हैं-ईयां समिति, भाषा समिति, एषणा समिति, आदाननिक्षेपण समिति और उत्सर्ग समिति । मुनिको जगह जगह घूमना पड़ता है, अतः सूर्यका उदय हो जानेपर जब आंखें ठीक तरहसे सब वस्तुओंको देख सकें, मनुष्य,हाथी, घोड़ा, गाड़ी, गोकुल आदिके आंवागमनसे प्राप्तक हुए मार्गपर मनको एकाप्र करके चार हाथ आगेकी जमीनको देखकर इधर उधर नहीं ताकते हुए धीरे धीरे चळना ईर्या समिति है। हित मित और असंदिग्ध बोलना भाषा समिति है। जिसका फल मोक्षकी प्राप्ति हो उसे हित वहते हैं। व्यर्थ बकवाद नहीं करनेको मित कहते हैं। जिसका अर्थ स्पष्ट हो. अथवा अक्षरोंका उच्चारण स्पष्ट हो उसे असंदिग्ध कहते हैं । मिथ्या, निन्दा परक, अप्रिय, मेद डाल देनेवाले, सार हीन, संशय और भ्रममें डाल देनेवाले, कषायसे भरे हुए, परिहासको लिये हुए, अयुक्त, असम्य, निष्टुर, धर्मविरोधी, देश काल के विरुद्ध और अतिप्रशंसापरक वचन मुनिको नहीं बोलना चाहिये। जीवदया-

नास्याप्रियसंमेदाल्पसारशिक्कतसंश्रान्तकषायपरिहासायुक्तासभ्यशपनिष्ठुरधर्मविरोधिदेशकालविरोध्यतिसंस्तवादिवाग्दोधिवरहिताभिधानम् २ । अनगारस्य मोक्षेकप्रयोजनस्य प्राणिदयातत्परस्य कायस्थिल्यर्थं प्राणयात्रानिमित्तं तपोबृंहणार्थं च चर्याः
निमित्तं पर्यटतः शीलगुणसंयमादिकं संरक्षतः संसारशरीरभोगनिर्वेदत्रयं भावयतो दृष्टवस्तुयाधात्म्यस्वरूपं चिन्तयतो देशकालसामध्यीदिविश्वष्टम् अगहिंतम् आहारं नवकोटिपरिशुद्धमेषणासमितिः । षद्भीवनिकायस्य उपद्रव उपद्रवणम् , अङ्गच्छेदनादिव्यापारो विद्रावणं, संतापजननं परितापनं, प्राणिप्राणव्यपरोपणम् आरम्भः, एवं उपद्रवणविद्रावणपरितापनारम्भकियया निष्पन्नमन्नं स्वेन कृतं परेण कारितं अनुमतं च आधाकमें, तत्सेविनो अनशनादितपंसि अश्रावकाशादियोगा वीरासनादियोगविद्येषाश्र मिन्नभाजनभरितागृतवत् प्रक्षरन्ति तत्सत्वमध्यमिव परिहरतो मिश्लोः परकृतप्रशस्तप्राधुकाहारग्रहणेऽपि
पद्चत्वारिशहोषा भवन्ति । तद्यथा । योडशविध उद्मत्योषः १६, घोडशविध उत्पादनदोषः १६, दशविध एषणादोषः १०,
संयोजनाप्रमाणाङ्गारधुमदोषाश्रत्वारः ४, एतैदोषः परिवर्जितमाहारग्रहणमेषणासमितिरिति । नैःसंगिकी चर्यामातिष्ठमानस्य
पात्रप्रहणे सित तत्संरक्षणादिकृतो दोषः प्रसञ्चते कपालमन्यद्वा भाजनमादाय पर्यटतो भिक्षोदंन्यम् आसञ्चते । गृहिजनानीतमपि भाजनं न सर्वत्र सुल्मं, तत्प्रक्षालनादिविधौ च दुःपरिहारः पापलेषः । स्वभाजनेन देशान्तरं नीत्या भोजने च
आशानुबन्धः स्मात् । स्वपृविविशिष्टभाजनाधिकगुणासंभवाच येन केनचित् भुज्ञानस्य दैन्यं स्थात् । ततो निरसंगस्य निःपरिग्रहस्य भिक्षोः स्वकरपुटभाजनाच नान्यद्विरिष्टमस्ति, तस्मात् स्वायतेन पाणिपुटेन निरावाधे देशे निरालम्बचतुरक्वलं

में तर्वर मुनि शरीरको बनाये रखने के लिये, और तपकी वृद्धिके लिये देश काल और सामर्ध्यके अनुसार जो नव कोटिसे शुद्ध निर्दोष आहार प्रहण करता है उसे एषणा समिति कहते हैं। दूसरेके द्वारा दिये गये प्राप्तुक आहारको ही श्रावकके घर जाकर मुनि प्रहण करता है। उसमें भी ४६ दोष होते हैं, जिनमें १६ उद्गम दोष, १६ उत्पादन दोष, १० एषणा दोष और चार संयोजन, प्रमाणा-तिरेक,अंगार और धूम दोष होते हैं। इन छियालीस दोषोंको टालकर अपने हस्तपुटमें आहार प्रहण करना एषणा समिति है। मुनि पात्रमें भोजन नहीं करते। उनकी सब चर्या खाभाविक होती है। वे यदि अपने पास भोजनके लिये बरतन रखें तो उसकी रक्षाकी चिन्ता करनी पड़े और बरतन लेकर भोजनके लिये जानेसे दीनता प्रकट होती है। तथा यदि बरतनमें भोजन मांगकर कहीं लेजाकर खायें तो तृष्णा बढ़ती है। गृहस्थोंके घरपर बरतन मिल सकता है, किन्तु उसको मांजने धोनेका आरम्भ करना एडता है। इसके सिवाय यदि किसी गृहस्थने टूटा फूटा बरतन खानेके लिये दिया तो उसमें भोजन करनेसे दीनता प्रकट होती है। अतः निष्परिप्रही साधुके लिये अपने हस्तपुटसे बढ़िया दूसरा पात्र नहीं है। इस लिये शान्त मकानमें बिना किसी सहारेके खड़े होकर अपने खाधीन पाणिपात्रमें देख भाल कर भोजन करनेवाले मुनिको उक्त दोष नहीं लगते। यह एषणा समिति है। ज्ञान और संयमके साधन पुस्तक कमंडछ वगैरहको देखकर तथा पीछीसे साफ करके रखना तथा उठाना आदान निक्षेपण समिति है। स्थावर तथा त्रस जीवोंकी विराधना न हो इस प्रकारसे मल मूत्रादि करना उत्सर्ग समिति है। इन समितियोंका पालन करते हुए एकेन्द्रिय आदि प्राणियोंकी रक्षा होनेसे प्राणिसंयम होता है तथा इन्द्रियोंके विषयोंमें राग द्वेष न करनेसे इन्द्रियसंयम होता है। कहा भी है–समितियोंका पालन करनेसे पापबन्ध नहीं होता और असावधानता पूर्वक प्रवृत्ति करनेसे पापबन्ध होता है। और भी कहा है-जीव मरे या जिये, जो अयदाचारी है उसे हिंसाका पाप अवश्य लगता है। और जो सावधानता पूर्वक देख भाल कर प्रवृत्ति करता है उसे हिंसा हो जाने पर भी हिंसाका पाप नहीं लगता। और मी कहा है-'मुनिको यनपूर्वक चलना चाहिये, यनपूर्वक बैठना चाहिये, यनपूर्वक

न्तरसम्पादाभ्यां स्थित्वा परीक्ष्य भुजानस्य निमृतस्य तद्वतदोषाभावः इलेषणासमितिः ३। धर्माविरोधिनां परानुपरोधिनां द्रव्याणां ज्ञानादिसाधना नां पुस्तकादीनां प्रहणे विसर्जने च निरीक्ष्य मयूरपिच्छेन प्रमुज्य प्रवर्तनमादानिक्षेपणसमितिः ४। स्थावराणां ज्ञानानां च जीवानामविरोधेन अज्ञमल्मूत्रादिनिर्हरणं शरीरस्य च स्थापनम् उत्सर्गसमितिः ५ । एवमीर्या-समिलादिषु वर्तमानस्य मुनेः तृप्रतिपालनार्थम् एकेन्द्रियादिषः। णिपीडापरिहारः प्राणिसंयमः, इन्द्रियादिष्वधंषु रागपरिलागः इन्द्रियसंयमः। स चापहृतसंयमितिविषः, उत्सृष्टो मध्यमो जचन्यश्चेति । तत्र प्रामुक्तसतिभोजनादिमात्रवाह्यसाधनस्य खाधीन-ज्ञानादिकस्य मुनेः जन्तूपनिपाते आत्मानं ततोऽपहृल दृरीकृत्य जीवान् पालयतः उत्कृष्टसंयमो भवति १ । मृदुना मयूर-पिच्छेन प्रमृज्य जन्तूप् परिहरतो मुनेः मध्यमः संयमः २ । उपकरणान्तरेण प्रमृज्य जीवान् परिहरतो जधन्यः संयमः ३ । तथा चोक्तं यक्षपरस्य समितियुक्तस्य हिंसादिपापवन्धो न भवति । अयक्षपरस्य पापवन्धो भवति । "मरदु व जीवदु जीवो अयदायारस्स णिच्छिया हिंसा। पयदस्स णिय वंधो हिंसामित्तेण समिदस्स॥ जदं चरे जदं चिद्वे जदं आसे जदं सवे । जदं मुंजेज भासेज एवं पावं ण वण्डहः ॥" तस्यापहृतसंयम्स्य प्रतिपालनार्थं द्युष्टप्रकोपदेशः । तद्यथा अष्टौ द्युद्धः । भावद्यद्धः २, विनयद्यद्धः ३ ईर्यापयद्यद्धः ४, मिक्षाद्यद्धः ५, प्रतिष्ठापनाद्यद्धः ६, शयनासनद्धः ए, वाक्यद्वद्धः ८, वेति । तत्र भावद्यद्धः कर्मक्षयोपशमजनिता मोक्षमार्गरुर्वः प्रतिष्ठापाद्द्वः राणाद्युपप्रवरिता, तस्या सत्याम्, आचारः प्रकाशते परिद्यद्धभित्तिगतचित्रकर्मवत् १ । कायद्यद्धः निरावरणाभरणा निरस्तसंस्कारा यथाजातमल्यारिणी निराकृताङ्गविकारा सर्वत्र प्रयन्तिः प्रशममुर्तिमित्र प्रदर्शयन्ती, तस्यां सत्यां न स्वतेऽन्यस्य भयमुपजायते, नाप्यन्यतस्य २ । विनयद्यद्धः अर्हदादिपरमगुरुषु यथा अर्हत्युजाप्रवणा ज्ञानदिषु यथाविधिमक्तियुका गुरोः सर्वत्रातु-

सोना चाहिये, यत्नपूर्वक भोजन करना चाहिये और यत्नपूर्वक बोछना चाहिये, ऐसा करनेसे पाप नहीं लगता' ।। पहले जो अपहृत संयम बतलाया है उसके पालनेके लिये आठ शुद्धियाँ बतलाई हैं । वे आठ श्रद्धियाँ इस प्रकार हैं-भावश्रद्धि, कायश्रद्धि, विनयश्रुद्धि, ईर्यापश्शुद्धि, भिक्षाश्रुद्धि, प्रतिष्ठापनशुद्धि, शयनासनशुद्धि और वाक्यशुद्धि । इनका खरूप-कर्मीके क्षयोपशमसे रागादि विकारोंसे रहित परिणामोंमें जो निर्मलता होती है वह भावशुद्धि है। जैसे खब्छ दीवारपर की गई चित्रकारी शोभित होती है वैसे ही भावशुद्धिके होनेपर आचार शोभित होता है। जैसे तुरन्तके जन्मे हुए बालकके शरीरपर न कोई वस्र होता है, न कोई आभूषण होता है, न उसके बाल वगैरह ही संवारे हुए होते हैं, और न उसके अंगमें किसी तरहका कोई विकार ही उसक होता है, वैसे ही शरीर पर किसी वस्त्राभूषणका न होना, बाल वगैरहका इत्र तेल वगैरहसे संस्कारित न होना और न शरीरमें काम विकारका ही होना कायशुद्धि है। ऐसी प्रशान्त मूर्तिको देखकर न तो उससे किसीको भय लगता है और न किसीसे उसे भय रहता है। अईन्त आदि परम गुरुओंमें, उनकी पूजा वगैरहमें विधिपूर्वक भक्ति होना, सदा गुरुके अनुकूल आचरण करना, प्रश्न खाध्याय कथा वार्ता वगैरहमें समय बिचारनेमें कुशल होना, देश काल और भावको समझनेमें चतुर होना तथा आचार्यकी अनुमितके अनुसार चलना विनयशुद्धि है। विनय ही सब संपदाओंका मूल है, वही पुरुषका भूषण है और वही संसाररूपी समुद्रको पार करनेके लिये नौका है। अनेक प्रकारके जीवोंके उत्पत्तिस्थानोंका बान होनेसे जन्तुओंको किसी प्रकारकी पीड़ा न देते हुए, सूर्यके प्रकाशसे प्रकाशित भूमिको अपनी आंखोंसे देखकर गमन करना, न अति शीघ्र चलना, न अति विलम्बपूर्वक चलना, न ठुमक ठुमक कर चलना, तथा चलते हुए इधर उधर नहीं देखना, इस प्रकारके गमन करनेको ईर्यापथ शुद्धि कहते हैं । जैसे न्याय मार्गसे चलनेपर ऐश्वर्य स्थायी रहता है वैसे ही ईर्यापय शुद्धिमें संयमकी प्रतिष्ठा है। भिक्षाके लिये जानेसे

क्लगृतिः प्रश्नसाध्यायवाचनाकथाविज्ञापनादिषु प्रतिपत्तिकुशला देशकालभावाकवोधनिषुणा आचार्यानुमतचारिणी, तन्मूलाः सर्वसंपदः, सैव भृषा पुरुषस्य, सैव नौः संसारसमुद्रोत्तरणे ३। ईर्यापथयुद्धः नानाविध्यविक्थानानां योनीनाम् आश्रयाणामवन्योधात् जनितप्रयक्षपरिहनजन्तृपीडा ज्ञानादित्यस्वेन्द्रयप्रकाशनिरीक्षितदेशगामिनी द्वत्विलम्बतसंत्रान्तविस्मितलीलाविकार-दिगवलीकनादिदोषविरहितगमना, तस्यां सत्यां संयमः प्रतिष्ठितो भवति विभव इव सुनीतौ ४। भिक्षायुद्धः परीक्षितोभयप्रवारा प्रमृष्टपूर्वापरस्वाप्तदेशविधाना आचारस्त्रोत्तकालदेशप्रकृतिप्रतित्वकुर्वाला लाभानामानगमानसमानमनोवृत्तः गीतनृत्य-वाधोपत्रीविप्रसृतिकामृतकपण्याञ्चनापापकर्मदीनानाथदानशालायजनविवाहादिमङ्गलोहपरिवर्जनपरी चन्द्रगतिरिव हीना-धिकगृहा विशिष्टोपस्थाना लोकगर्हितकुलपरिवर्जनोपलिश्चता दीनवृत्तिविगमा प्रासुक्तहारगवेषणसवधाना आगमविहित-निरवयाशनपरिशासप्राणयात्राफला तत्प्रतिवद्धा हि चरणसंपद् गुणसंपदिव साधुजनसेवानिबन्धना, सा भिक्षा लाभालाभयोः सरसविरसयोश्च समसंतोधविद्धः भिक्षेति भाष्यते ५ । भिक्षायुद्धिपस्य मुनेरशनं पश्चविधं भवति, गोचाराक्षप्रकृत्याक्षाम्त्रभराहारश्चप्रपूरणनामभेदेन । यथा सलीलसालकारवरयुविभिर्वनीयमाने धासे गौर्न तदङ्गतसौन्दर्यनिरीक्षण-परस्तृणमेशिति यथा वा तृत्रलवं नानादेशस्यं यथालाममभ्यवहरति न योजनासंपदमपेशते तथा भिक्षरि भिक्षापरिवेषकजनमृदुललिततनुरूपवेषामिलाविलोकननिरुत्युकः ग्रुष्कद्रवाहारयोजन।विशेषं वानवेक्षमाणो यथागतमश्चातीति गौरिव चारो गोचार इति कथ्यते । तथा गवेषणिति च । यथा शकटी रलभारपूर्णं येन केनचित्सेहेन अक्षलेपं कृत्वा अभिलविद्यान्तरं वणिग् नयति तथा मुनिरपि गुणरत्नभरितां तनुशक्रीम् अनवयभिक्षायुरक्षप्रक्षणेनामिप्रेतसमाधिपत्तं लिषतिदेशान्तरं वणिग् नयति तथा मुनिरपि गुणरत्नभरितां तनुशक्रीम् अनवयभिक्षायुरक्षप्रकृतिमिप्रेतसमाधिपत्तं

पहले अपने शरीरकी प्रतिलेखना करके, आचारांगमें कहे हुए काल, देश, खभावका विचार करे, तथा भोजनके मिलने न मिलनेमें, मान और अपमानमें समान भाव रक्खे और आगे लिखे घरोंमें भोजनके लिये न जावे। गा बजा कर तथा नाच कर आजीविका करनेवाले, जिस घरमें प्रसूति हुई हो या कोई मर गया हो, वेश्याके घर, जहाँ पापकर्म होता हो, दीन और अनाथोंके घर, दानशालामें, यज्ञशालामें, जहाँ विवाह आदि मांगलिक कृत्य हो रहे हों, इन घरोंमें भोजनके लिये न जाये, जो कुल लोकमें बदनाम हो वहाँ मी भोजनके लिये न जाये, धनवान और निर्धनका मेद न करे, दीनता प्रकट न करे, प्रासुक आहारकी खोजमें सावधान रहे, शास्त्रोक्त निर्दोष आहारके द्वारा जीवन निर्वाह करने पर ही दृष्टि हो । इसका नाम भिक्षा शुद्धि है । जैसे गुणसम्पदा साधु जनोंकी सेवा पर निर्भर करती है वैसे ही चारित्ररूपी सम्पदा भिक्षाशुद्धिपर निर्भर है। भोजनके मिळने और न मिळनेपर अथवा सरस या नीरस भोजन मिछनेपर भिक्षुको समान संतोष रहता है, इसीसे इसे भिक्षा कहते हैं। इस भिक्षांके पाँच नाम हैं। गोचार, अक्षम्रक्षण, उदराग्नि प्रशमन, अभराहार और गर्तपूरण। जैसे वस्ना-भूषणसे सुसज्जित सुन्दर स्त्रीके द्वारा घास डालनेपर गी उसस्त्रीकी सुन्दरताकी ओर न देखकर घासको ही खाती है, वैसे ही भिक्षु भी भिक्षा देनेवाले स्नीपुरुषोंके सुन्दर रूपकी और न देखकर जो रूखा, स्खा अथवा सरस आहार मिळता है उसे ही खाता है, इसीसे इसे गोचार या गोचरी कहते हैं। जैसे व्यापारी मालसे भरी हुई गाड़ीको जिस किसीभी तेलसे औंघ कर अपने इच्छित स्थानको ले जाता है वैसे ही मुनि भी गुणरूपी रह्नोंसे भरी हुई इस शरीररूपी गाड़ीको निर्दोष भिक्षारूपी तेलसे औंघकर समाधिरूपी नगर तक ले जाता है। इस लिये इसे अक्षम्रक्षण कहते हैं। जैसे गृहस्य अपने भण्डारमें लगी हुई आगको गदले अथवा निर्मल पानीसे बुझाता है वैसे ही मुनि भी उदराग्नि (भूखकी ज्वालाको ) सरस अथवा नीरस कैसा भी आहार मिल जाता है उसीसे शान्त करता है इससे इसे

१ आदर्शे तु 'मंगरुमेव परि<sup>°</sup>' इति पाठः ।

प्रापयतीति अक्षप्रक्षणिति च नाम प्रसिद्धम् २ । यथा भाण्डागारे समुत्थितं वैश्वानरं अशुचिना शुचिना वा पानीयेन प्रशमयति रही तथा यथालच्धेन यतिरप्युदराप्तिं सरसेन विरसेन वाहारेण प्रशमयतीत्युदराप्तिप्रशमनमिति च निरुच्यते ३ । दातृजनबाध्या विना कुशलो मुनिर्भ्रमरवदाहरतीति भ्रमराहार इत्यपि परिभाष्यते ४ । येन केनवित् कृतचारेण श्वश्रपुरणबदुदरगर्तमनगारः पूरयति खादुना निःखादुना वाहारेणोदरगर्तपूरणमिति श्वश्रपुरणं च निगद्यते ५ । प्रतिष्ठा-पनश्रद्धिपरः संयतो नखरोमसिंघाणकर्छेष्मनिष्ठीवनशुक्तमलमूत्रत्यजने देहपरित्यागे च शातप्रदेशकालो जन्तुपीडां बाधां विना प्रयतेते ६ । संयतेन शयनासमञ्जद्भिपरेण स्त्रीदृष्ट्रजीवनपुंसकचोरमञ्जायिकल्पपालद्यतकारपक्षिवधकनीचलोकादि-पापजनात्रासा वर्ज्याः, शृङ्गारविकारभूषणोळवलवेषवेश्याकीडाभिरामगीतन्तृत्यवादित्राञ्चलप्रदेशा विकृताङ्गगृह्यदर्शनकाष्ट्रमया-**ढेख्यहास्योपभोगमहोत्सववाहनदमनायुधव्यायामभूमयश्च**रागकारणानीन्द्रियगोचरविषया मदमानशोककोपसंक्रेश-स्थानादयश्च परिहर्तव्याः, अकृत्रिमा गिरिगुहातरुकोटरादयः कृत्रिमाश्च कृत्यागारादयो मुक्तमोचितावासाः अनात्मोहेश-निष्पन्ना निरारम्भाः सेव्याः । तत्र संयतस्य त्रिविधो निवासः स्थानशासनं शयनं चेति । पादौ चतुरङ्गलान्तरे प्रस्थाप्य अधिक्तर्यगुर्ध्वान्यतम्मुखो भूत्वा यत्राहमभावो यथावत्खभावः यथात्मबन्त्वीर्यसद्दशः कर्मक्षयप्रयोजनः असंश्विष्टमति-स्तिष्ठेत्, अय न शक्त्यात् निष्प्रतिशातः पर्यक्कादिभिरासनैरासीत यद्यपरिभितकालयोगः खिन्नो वा एकपार्श्वबाहप्रलम्बन, संद्वताङ्गादिभिरत्यकालं श्रमपरिहारार्थं शयीत ७। वाक्यशुद्धः पृथिवीकायिकावारमभप्रेरणरहिता युद्धकामकर्कशसंभिना-लापपैश्र्न्यपरुषनिष्ठरादिपरपीडाकरप्रयोगनिरुत्युका स्रोभक्तराष्ट्रावनिपालाश्रितकथाविमुखा वतशीलदेशनादिप्रदानफला खपरहितमितमधुरमनोहरा परमवैराग्यहेतुभूता परिहृतपरात्मनिन्दाप्रशंसा संयतस्य योग्या तद्धिष्ठानाः सर्वसंपद इति ८ ,

'उदरामि प्रशमन' भी कहते हैं। जैसे भौरा फुलको हानि न पहुँचाकर उससे मध्र प्रहण करता है वैसे ही मुनि भी दाता जनोंको कुछभी कष्ट न पहुँचाकर आहार ग्रहण करते हैं। इस लिये इसे भ्रम-राह्रार या आमरी दृत्ति मी कहते हैं । जैसे गड्टेको जिस किसीभी तरह भरा जाता है वैसेही मुनि अपने पेटके गड्डेको खादिष्ट अथवा बिना खादवाले भोजनसे जैसे तैसे भर लेता है। इससे इसे श्वस्नपूरण भी कहते हैं। इस प्रकार भिक्षा शुद्धि जानना । प्रतिष्ठापन शुद्धिमें तत्पर मुनि देश कालको जानकर नख, रोम, नाकका मल, थुक, मल, मूत्र आदिका स्थाग देश कालको जानंकर इस प्रकार करता है, जिससे किसी प्राणीको बाधा न हो । यह प्रतिष्ठापन ऋदि है । शयनासन शृद्धिमें तत्पर मुनिको ऐसे स्थानोंमें शयन नहीं करना चाहिये और न रहना चाहिये जहाँ स्त्री, दृष्टजीय, नपुंसक, चोर, शराबी, जुआरी, हिंसक आदि पापी जन रहते हों, वेश्याएं मातीं नाचतीं हों, अश्लील चित्र अंकित हों, हंसी मजाख होता हो या विवाह आदिका आयोजन हो। इस प्रकार जहाँ रामके कारण हों, वहाँ साधको नहीं रहना चाहिये। पहाडोंकी अकृत्रिम गुफाओं और बृक्षोंके खोखलोंमें तथा कृत्रिम शून्य मकानोंमें अथवा दूसरोंके द्वारा छोड़े हुए मकानोंमें, जो अपने उद्देश्यसे न बनाये गये हों. उनमें मनिको निवास करना उचित है। मुनिके निवासके तीन प्रकार हैं-खड़े रहना, बैठना और सोना। दोनों पैरोंके बीचमें चार अंगुलका अन्तर रख कर, मुखको अवनत, उन्नत अथवा तिर्यम् करके अपने बल और वीर्यके अनुसार मुनिको खडे होकर ध्यान करना चाहिये। यदि खड़ा रहना शक्य न हो तो पर्यक्क आदि आसन लगा कर बैठे। यदि थकान माळूम हो तो उसे दूर करनेके लिये शरीरको सीधा करके एक करवटसे शयन करें । यह शयनासनश्चिद्ध है । पृथिवी कायिक आदि जीवोंकी जिसमें विराधना होती हो. ऐसे आरम्भोंकी प्रेरणासे रहित वचन मुनिको बोलना चाहिये. जिससे दूसरेको पीड़ा पहुँचे ऐसे कठोर बचन नहीं बोलना चाहिये। स्नी, भोजन, देश और राजाकी कथा नहीं करनी चाहिये। व्रत

संयमभेदाः साक्षान्मोक्षप्राप्तिकारणानि । सामायिकं ९ छेदोपस्थापना २ परिहार्विशुद्धिः ३ सूक्ष्मसापरायः ४ यथा-ख्यात-वारित्रमिति ५ १ तथा च पद्यमहाव्यवधारणपञ्चसमितिपरिपालनपर्यावधारिकात्ववधानिवहमायामिश्यानिदानदण्डत्रय-त्यागपविन्द्रियजयः संयमः । "वदसमिदिकसायाणं दंडाण तहेंदियाणं पंचण्हं । धारणपालणणणणग्वयो संजमो भणिजो॥" "असुहादो विणिवित्ती सुद्दे पवित्ती य जाण चारितं । वदसमिदिगुत्तिजुतं ववहारणयादु जिणभणियं ॥" एतेषां विस्तार-व्याख्या गोम्मटसारभगवत्याराधनाचारित्रपाराचारसादादिप्रन्थेषु ज्ञातव्या ॥ ३९९ ॥ अथ तपीधमेमाचष्टे-

### इह-पर-लोय-सुहाणं णिरवेक्खो जो करेदि सम-भावो । विविहं काय-किलेसं' तव-धम्मो णिम्मलो तस्स ॥ ४००॥

[ छाया-इहपरक्षेत्रमुखानां निरपेक्षः यः करोति समभावः । विविधं कायहेशं नपोधमः निर्मेकः तस्य ॥] तस्य मुनेः तपोधमस्य तपोधमस्य प्रपाधमे भर्मो भवेत् । क्षंभृतस्यपोधमः । निर्मकः मठातीतः दोवरहितः द्वादशविधतपथर्णातिचाररहितः । तस्य कथा । यो मुनिः तपोधनः कायहेवां विविधं करोति अनेकप्रकारम् अनेकमेदिभक्तं शरीरदमनं शरीरस्पर्शनावीन्द्रयमनसां दमनं संयमनं वशीकरणं विद्धाति । 'अनशनावमोदर्यवृत्तिपरिसंख्यानरसपरित्यागविविक्वन्थयासन्वायहेवा बाह्यं तपः' । 'प्रायश्चित्तविनयवैयाष्ट्रस्यस्थाध्यायव्युत्सर्गध्यानान्युत्तरम्' इति द्वादशविधं तपश्चरणं करोतीव्यर्थः । कायहेवां क्षुत्रिपासाशीतोष्णदंशमशकादिपरीष्टसहनं शीतोष्णवर्षाकालेषु चतुःपथिरिशिखरापगातस्वश्चमूलेषु योगधरणं च करोति । यः कीदक्षः सन् तपोधनः । इहपरलोकस्थनानं निरपेक्षः, इहलोकमुखानां स्वर्गमर्थपातालक्ष्यतानामिन्द्रमरेन्द्रधरणेन्द्रावीनां सौख्यानां वाण्टारहितश्च । 'निःशल्यो वती' इति वचनात् मायामिथ्यानिदानशल्यत्रयरित इत्यर्थः । पुनः कीदक्षः तपोधनः । समभावः सर्वत्र सुखदुःखशृतुमित्रलभालामेष्टानिष्टतृणकाधनाविषु समपरिणामः सदश-परिणाम इत्यर्थः । तथा हि उपार्जितकमेक्षयार्थं मार्गागिरोधेन तपिक्षना तप्यते इति तपः, सम्यग्दरीनज्ञानचारित्रस्परक्षन्त्रप्रदितरार्थम् इत्सानिरोधो वा तपः ॥ ४००॥ अथ त्याधमीमाचेष्ठ—

# जी चयदि मिट्ट-भोजं उवयरणं राय-दोस-संजणयं। वैसदिं मंमतःहेदुं चाय-गुणो सो हवे तस्सँ॥ ४०१॥

शील आदिका उपरेश करनेवाले, हित मित और मधुर वचन ही बोलना चाहिये। दूसरोंकी निन्दा और अपनी प्रशंसा नहीं करना चाहिये। यह वाक्यशृद्धि है। इस प्रकार ये आठ शुद्धियाँ संयमीके लिये आवश्यक हैं। गोम्मटसारमें, पांच ब्रतोंका धारण, पांच ममितियोंका पालन, कषायोंका निम्रह, मन वचन कायकी प्रवृत्तिका स्थाग और पाँचों इन्द्रियोंके जीतनेको संयम कहा है। इनका विस्तृत न्यास्यान चरणानुयोगके प्रन्योंसे जानना चाहिये॥३९९॥ आगे तपधर्मको कहते हैं। अर्थ—जो समभावी इस लोक और परलोकके सुखकी अपेक्षा न करके अनेक प्रकारका कायक्रेश करता है उसके निर्मल तपधर्म होता है। भावार्थ—भूख, प्यास, शीत, उष्ण, इांस मच्छर वगैरहकी परीषहंको सहना, तथा शीत-कतुमें खुले हुए स्थानपर, प्रीष्मऋतुमें पर्यतके शिखरपर और वर्षऋतुमें दक्षके नीचे योग धारण करने को कायक्रेश कहते हैं। और कायक्रेश करनेका नामही तप है। किन्तु उसी मुनिका तप निर्मल कहा जाता है जो सुख दुःखमें, शत्रु मित्रमें, लाम अलाममें, इष्ट अनिष्टमें और तृण कंचनमें समभाव रखता है, तथा इस लोक और परलोकके सुखोंकी जिसे चाह नहीं है। क्योंकि जो मायाचार, मिध्यात्व और निदान (आगामी सुखोंकी चाह) से रहित होकर व्रतोंका पालन करता है वही तप तप है। इच्छाको रोकनेका नाम भी तप है।। ४००।। अब स्थाग धर्मको कहते हैं। अर्थ—जो शिष्ट मोजनको, राग

१ क ग करेसं। २ स-पुस्तके एका गाथा जास्ति। ३ म विसयनिसमत्त । ४ म सुधी (द्वी?)।

[ छाया—यः त्यजति मिष्टभोज्यम् उपकरणं रागदोषसंजनकम् । वसति ममत्वहेतुं लागगुणः स भवेत् तस्य ॥ ] तस्य मुनेः जगतप्रसिद्धः त्यागुणः दानाख्यो गुणः लागधर्मो वा भवेत् त्यात् । कस्य । यः मुनिः त्यजति परिहरति । कि किम् । मृष्टभोज्यं रसादिकं वृष्यरसं कामजनकं कन्दपौत्पादकं सरसाहारं त्यजति, तथा रागद्वेषजनकम् उपकरणं त्यजति, रागद्वेषोत्पादकं परिग्रहं त्यजति, यत् रागद्वेषोत्पादकक्षेत्रभूमिप्रदेशवसतिकादिधनधान्यद्विपदचतुष्पदादिकं त्यजति । चारित्रसारे, उपित्रतागः पुरुषहितो थतो यतः परिग्रहात् अपेतः ततस्ततः संयतो भवति । ततोऽस्य खेदो व्यपगतो भवति । परिग्रह-परित्याग इहपरलोकपरमसुखकारणं भवति । निरवद्यमनःप्रणिधानं पुण्यनिधानं भवति । परिग्रहो बलवती सर्वदोषप्रसवयोनिः । परिग्रहसंग्रह एव दुःखभयदिकं जनयतीति रागद्वेषजनकमुपकरणं भनोज्ञरागकारिकनकरजतादिनिष्पादितकमण्डलुपदृस्त्र-जडितपिच्छकापुस्तकजपमालिकाचकलपीठादिकं त्यजति । मुनिवासमुपाश्रयस्थानं ममत्वकारणं मोहोत्पादकं त्यजति । तथा तत्त्वार्थस्त्रे संयमिनां योग्यं ज्ञानसंयमशौनोपकरणादिदानं त्याग उच्यते ॥ ४०१॥ आर्किचन्यधर्मं वितनोति—

#### ति-विहेण जो विवज्जदि चेयणमियरं च सन्वहा संगं। लोय-ववहारं-विरदो णिग्गंथत्तं हवे तस्त ॥ ४०२ ॥

[ छाया-त्रिविधेन यः विवर्जयति चेतनमितरं च सर्वशा संगम् । लोकव्यवहारविरतः निर्प्रन्थस्यं भवेत् तस्य ॥ । तस्य मुनेः निर्प्रन्थस्यं परिप्रहराहित्यम् आकिंचन्यं नाम धर्मो भवेत् । तस्य कस्य । यो मुनिः विवर्जयति त्यजति । कम् । संगं परिप्रहं चेतनं विष्यछात्रार्यिकाश्चिष्ठकापुत्रकलत्रमित्रस्वजनबान्धवादिलक्षणं सचेतनं त्यजति, इतरच अचेतनं क्षेत्रः वास्तुधनसुवर्णरक्षरूप्यताम्रवस्त्रभाजनश्य्याशनादिकं वर्जयति । कथम् । सर्वथा सर्वप्रकारेण मनोवचनकाययोगेन त्रिविधेन प्रत्येकं कृतकारितानुमोदेन प्रकारेण संगं लाजति । मनसा कृतकारितानुमोदेन परिप्रहं त्यजति, वचनेन कृतकारितानुमोदेन संगं लाजति, कायेन कृतकारितानुमोदेन संगं परिहरति इत्यर्थः । कीहक् सन् मुनिः । लोकव्यवहारविरतः लोकानां

द्वेषको उत्पन्न करनेवाले उपकरणको, तथा ममत्व भावके उत्पन्न होनेमें निमित्त वसतिको छोड़ देता है उस मुनिके स्वाग धर्म होता है ।। भावार्थ-संसार, शरीर और भोगोंसे विरक्त व्यक्ति ही मुनिपदका अधिकारी होता है. अतः इनका स्थाग तो वह मुनिव्रत धारण करते समय ही कर देता है । यहाँ तो मुनिको जिन वस्तुओंसे काम पड़ता है उनके त्यागका ही निर्देश किया है ! मुनिको जीनेके लिये भोजन करना पड़ता है, किन्तु वह कामोत्पादक सरस आहार प्रहण नहीं करता, धर्मसाधनमें सहा-यक पीछी कमण्डल आदि भी ऐसे नहीं रखता, जिनसे मनमें राग उत्पन्न हो, तथा ऐसी जगह नहीं वसता जिससे ममत्व पैदा हो । इसीका नाम त्याग है । तत्त्वार्थसूत्रकी टीकामें संयमी मनिके योग्य ज्ञान. संयम और शौचके उपकरण पुस्तक, पीछी और कमण्डल देनेको स्याग कहा है ॥ ४०१॥ आगे आर्किचन्य धर्मको कहते हैं। अर्थ-जो लोकव्यवहारसे विरक्त मुनि चेतन और अचेतन परिप्रहको मन वचन कायसे सर्वथा छोड़ देता है उसके निर्प्रन्थपना अथवा आर्किचन्य धर्म होता है।। भावार्थ-मुनि दान, संन्मान, पूजा, प्रतिष्ठा, विवाह आदि छै। किक कर्मीसे विरक्त होते ही हैं, अतः पुत्र, श्ली, मित्र, बन्धुबान्ध्य आदि सचैतन परिप्रह तथा जमीन जायदाद, सोना चांदी, मणि मुक्ता आदि अचेतन परिप्रहको तो पहले ही छोड़ देते हैं। किन्तु मुनि अवस्थामें भी शिष्य संघ आदि सचेतन परिप्रहसे और पीछी कमंडल आदि अचेतन परिप्रहसे भी ममत्व नहीं करते । इसीका नाम आर्किचन्य है । मेरा कुछ भी नहीं है, इस प्रकारके भावको आर्किचन्य कहते हैं। अर्थात् 'यह मेरा है' इस प्रकारके संस्कारको दूर करनेके लिये अपने शरीर वगैरहमें भी ममत्व न रखना आर्किचन्य धर्म है।

१ स स विवहार, ग चे (वे ?) वहार।

व्यवहारः मानसन्मानदानपूत्रालाभादिलक्षणः तस्मात् विरतः विरक्तः निष्टतः, अथवा संघयात्राप्रतिष्ठाप्रतिमाप्रासादोद्ध-रणादिपुण्यकरणादिरहितः । तथा तस्वार्थस्त्रे एवमण्युक्तं च । 'नास्ति अस्य किंचन किमपि अकिंचनो निःपरिप्रहः तस्य भावः कमै वा आकिंचन्यं निःपरिप्रहत्वं निजशरीरादिषु संस्कारपरिहाराय ममेदमिलाभिसंधिनिषेधनमिलार्थः । तदाकिंचन्यं चतुःप्रकारं भवति । स्वस्य परस्य च जीवितलोभपरिहरणं १, स्वस्य परस्य च आरोग्यलोभपरिहरणं २, स्वस्य परस्य च इन्द्रियलोभपरिहरणं ३, स्वस्य परस्य चरित्र कें शिष्यति तथा तथा लाम्पत्थं तज्जनयति, तपस्यनादरो भवति, शरीरादिषु कृताभिष्वक्रस्य मुनेः संसारं सर्वकाल-मभिष्वक्र एव ॥ ४०२ ॥ अय ब्रह्मचर्थधर्ममाख्याति –

### जो परिहरेदि संगं महिलाणं णेव पस्सदे रूवं। काम-कहादि-णिरीहो णव-विह-बंभं हवे तस्स ॥ ४०३॥

[ छ।या-यः परिहरति संगं महिलानां नैव पदयति रूपम् । कामकयादिनिरीहः नविध्यद्धाः भवेत् तस्य ॥ ] तस्य मुनेः नवधा बहानयं भवेत्, नवप्रकारैः कृतकारितानुमतगुणितमनीवचनकायैः कृत्व स्नीसंगं वर्जयतीति ब्रह्मचयं स्यात् । ब्रह्मणि खस्यरूपे युद्धवुद्धैकरूपे युद्धिवद्भूपे परमानम्दे परमात्मनि चरति गच्छिति तिष्ठत्यनुभवतीति परमानन्दैकामृतर्तः संवद्मति भुनक्तीति ब्रह्मचयं भवति । तस्य कस्य । यो मुनिः महिलानां संगं परिहरति, स्नीणां युवतीनां देवीनां मानुषीणां तिरश्चीनां च संगं संगति गोष्ठीं त्यजति वनितासंगासक्तशयासन।दिकं परिहरतीति, तथा महिलानां स्नीणां रूपं अधनस्तनवदननयन।दिमनोहराङ्गादिलक्षणं रूपं नैव पर्यति नैवावलोकते । क्यंभूतो मुनिः । कामकथादिनिशृतः कामोत्पाः

शरीर वगैरहसे भी निर्ममत्व होनेसे मोक्षपदकी प्राप्ति होती है। किन्त जो सनि शरीरका पोषण करते हैं, उनका तपस्यामें आदर भाव नहीं रहता। अधिक क्या, शरीर आदिसे ममता रखनेवाला मुनि सदा मोहकी की चड़में ही फँसा रहता है | १४०२ | आगे ब्रह्मचर्य धर्मका वर्णन करते हैं | अर्थ-जो सनि क्रियोंके संगरे बचता है, उनके रूपको नहीं देखता, कामकी कथा आदि नहीं करता. उसके नवधा ब्रह्मचर्य होता है ॥ भावार्थ-ब्रह्म अर्थात् शुद्ध बुद्ध आनन्दमय परमात्मामें लीन होनेको ब्रह्मचर्य कहते हैं। अर्थात परमानन्दमय आत्माके रसका आखादन करना ही ब्रह्मचर्य है। आत्माको भूलकर जिन परवस्तओं में यह जीव लीन होता है उनमें स्त्री प्रधान है। अतः स्त्रीमात्रका, चाहे वह देवांगना हो या मानुषी हो अथवा पञ्चयोनि हो, संसर्ग जो छोड़ता है, उनके बीचमें उठता बैठता नहीं है, उनके जघन, स्तन, मुख, नयन आदि मनोहर अंगोंको देखता नहीं है तथा उनकी कथा नहीं करता उसीके मन वचन काय और कृत कारित अनुमोदनाके भेदसे नौ प्रकार का महाचर्य होता है । जिन शासनमें शीलके अठारह हजार भेद कहे हैं जो इस प्रकार हैं-की दो प्रकारकी होती है अचेतन और चेतन। अचेतन स्नीके तीन प्रकार हैं—लकड़ीकी, पत्थरकी और रंग वगैरहसे बनाई गई । इन तीन मेदोंको मन वचन काय और कृत कारित अनुमोदना इन छै से गुणा करने पर १८ मेद होते हैं। उनको पाँच इन्द्रियोंसे गुणा करने पर १८ x 4 = ९० मेद होते हैं। इनको द्रम्य और भावसे गुणा करने पर ९० × २ = १८० एकसी अस्सी भेद होते हैं । उनको क्रोध. मान, माया और लोभसे गुणा करने पर १८० x ४ = ७२० भेद होते हैं। चेतन स्नीके मी तीन प्रकार हैं-देवांगना, मानुधी और तिर्धिन्ननी । इनको कृत कारित अनुमोदनासे गुणा करनेपर ३ × ३ =

१ गण्य । २ क (सी) गणियत्तो, मणिअत्तो । ३ क म स गणवहा वंभे । कार्तिक ३९

वस्त्रीक्यास्मरणिरक इति । बद्दाचर्यमञुपालयन्तं हिंसादयो दोषा न स्पृशन्ति, गुणसंपदः भयन्ति च ॥ तथा अष्टादश्वस्त्रस्माद्रिका के इत्युच्यन्ते । 'जोए ३ करणे ३ सण्णा ४ इदिय ५ मोममादि १० समणधम्मो य १०। अण्णोणीहि अमत्या अष्टारइसीलसहस्साई॥' अग्रुभमनोवचनकाययोगाः ग्रुमेन मनसा गुण्यन्ते इति शीण शीलानि ३, अग्रुभमनोवचनकाययोगाः ग्रुमेन वचनेन गुण्यन्ते इति षद् शीलानि ६, अग्रुभमनोवचनकाययोगाः ग्रुमेन कृत्ययोगेन गुण्यन्ते इति वचशिलानि ९, तानि वत्तस्भिराहारादिसंशाभिग्रीणतानि पद्विश्वाच्छीलानि च ३६, तानि प्रमिः स्पर्धनावीन्द्रयेग्रीणतानि १८०, तानि पृथिवी १ जल २ अग्नि ३ बागु ४ प्रसेक ५ साधारणवनस्पति ६ द्विश्विचतुःपश्चेन्द्रियजीवरक्षणेः दशभिग्रीणतानि १८००, तानि उत्तमक्षमादिदशयमैग्रीणतानि १८००० भवन्ति॥ अथवा काष्ट्रपाषाण्येपकृताः स्नियः ३, मनोवचनकायकृतकारितानुमतग्रीणता अष्टादश १८, स्पर्शनादिपश्चेन्द्रयेग्रीणताः नवतिः ९०, द्रव्यभावाभ्यां ग्रुणताः अशीलप्रशतं १८०, कोधादिकषायेश्वर्तिर्भुणिताः विश्वत्यिकसप्तशतानि ७२०, इल्यचेतनस्रीकृतमेदाः। सचेतनस्रीकृतमेदास्ते के। देवी १ मानुषी २ तिरश्ची ३ च तिसः श्वियः कृतकारितानुमतग्रुणिता नव ९, एते मनोवचनकायग्रुणिताः सप्तविंशतिः २७, एते स्पर्शरसगन्यवर्णशाल्यः एष्टाभिग्रीणिताः पद्मित्रंशितः पद्मित्रंशितः चतस्रभः संत्राभिग्रीणिताः १०८०, एते अनन्तानुबन्ध्यप्रलाख्यानप्रलाख्यानसंज्वलनकोधमानमायालोभैः श्रेष्यौर्णिताः अशील्याभितः संत्राभितः स्वत्राप्तिः चतस्रभितः संत्राप्तिः स्वत्राप्तिः स्वत्रितः । एकत्रीकृताः सर्वे १८००० भवन्ति ॥ ४०३ ॥ स्रीणो कटाक्षवार्णने विद्धः स ग्रुरः कथ्यते—

#### जो णवि जादि' वियारं तरुणियण-कडक्ख'-बाण-विद्धो वि । सो चेव सूर-सूरो रण-सूरो णो हवे सूरो ॥ ४०४॥

[ छाया-यः नैद याति विकारं तरुणीजनकटाक्षबाणिवद्धः अपि । स एव शूरशहरः रणशहरः न भवेत् शहरः ॥ ] स एव च शहरहरः शहराणां विकमाकान्तपुरुषाणां मध्ये शहरः सुभटः पराक्रमी अजेयमहो भवेत् । रणशहरः संप्रामशौण्डः

९ मेद होते हैं। इन्हें मन वचन काय से गुणा करने पर ९ × ३ = २७ मेद होते हैं। उन्हें पांच इन्द्रियोंसे गुणा करने पर २० × ५ = १३५ मेद होते हैं। इन्हें द्व्य और मावसे गुणा करने पर १३५ × २ = २७० मेद होते हैं। इनको आहार, भय, मैथुन और परिग्रह इन चार संझाओंसे गुणा करने पर १०८० एक हजार अस्सी भेद होते हैं। इनको अनन्तानुबन्धी, अप्रत्याख्यानावरण, प्रत्याख्यानावरण, संज्वलन, कोध, मान, माया, लोभ इन सोलह कषायोंसे गुणा करनेपर १०८० × १६ १७२८० सत्तरह हजार दो सो अस्सी भेद होते हैं। इनमें अचेतन खीके सात सो बीस मेद जोड़ देने से अष्टारह हजार मेद होते हैं। ये सब विकार के भेद हैं। इन विकारों को ल्यानेसे शिलके अद्वारह हजार मेद होते हैं। इन भेदोंको दूसरे प्रकार से मी गिनाया है। मन वचन और काय योगको शुभ मन, शुभ वचन और शुभ द्वायसे गुणा करनेपर ९ भेद होते हैं। उन्हें चार संझाओं से गुणा करनेपर ९ × ४ = ३६ छत्तीस मेद होते हैं। उन्हें पांच इन्द्रियोंसे गुणा करनेपर ३६×५ =१८० मेद होते हैं। उन्हें पृथ्वीकायिक, जलकायिक, वायुकायिक, प्रत्येक वनस्पति, साधारण वनस्पति, दो इन्द्रिय, तेइन्द्रिय, पंचेन्द्रिय जीवोंकी रक्षा रूप दससे गुणा करनेपर १८०० मेद होते हैं। और उन्हें उत्तम क्षमा आदि दस धमोंसे गुणा करनेपर अञ्चारह हजार मेद होते हैं। श्रव्यक्त व्याख्या इस प्रकार है। अर्थ-जो तरुणी खीके कटाक्ष रूपी बाणोंसे छेदा जाने पर मी विकारको प्राप्त नहीं होता वही शूर सचा शूर है, जो संप्राममें शूर है वह शूर नहीं है॥

१ **व नि** जाइ, स नि जाति । २ व तस्त्रिमहन्त्वेण भाण०

श्रः सुभटो न भवेत, संप्रामाङ्गणे अनेकसुभटजयकारी श्ररो न स्यात् । तिर्ह कोऽसौ श्ररः । यो मुनिर्भव्यो वा तरणीकटाक्षवाणविद्धोऽपि तरणीजनानां यौवनोन्मत्तस्त्रीजनानां सलीलहावभावविश्रमरागचेष्टाविचेष्टितयुवितजनसमूहानां नयनानि लोचनानि तेषां कटाक्षा अपाङ्गदर्शनानि केकरायाताः त एव बाणाः शराः तैर्विद्धः ताबितः सन् विकारं विकियां
मनःक्षोभं चन्नलत्वं न यातिं न प्राप्नोति स एव श्रूरश्ररः अजेयमहो भवेत् । उक्तं च "शम्भुख्यंभुहरयो हरिणेक्षणानां येनाकियन्तं सततं गृहकुम्भदासाः । वाचामगोचरचरित्रपवित्रिताय तस्मै नमो बलवते मकरध्वजाय ॥ मत्तेभकुम्भदलने भुवि
सन्ति श्र्राः केचित्रचण्डमृगराजवधेऽपि दक्षाः । किंतु ब्रवीमि बलिनां पुरतः प्रसद्ध कन्दर्पर्यपदलने विरला मनुष्याः ॥
तावन्महत्त्वं पाण्डित्यं कुलीनत्वं विवेकिता । यावजवलित नाजेषु हतः पचेषुपावकः ॥ विकलयित कलकुशलं हसति श्रुचिं
पण्डितं विद्यम्बयित । अधरयित धीरपुरुषं क्षणेन मकरध्वजो वीरः ॥ दिवा पश्यित नो घूकः काको नक्तं न पश्यित । अपूर्वः
कोऽपि कामान्धो दिवानकं न पश्यित ॥" तथा विद्यार्थताम् । "दुर्गन्थे चर्मगर्ते व्रणमुखशिखरे मृतरेतःप्रवाहे, मांसासकदेमाहें कृमिकुलकिते दुर्गमे दुर्गिरीक्षे । विष्ठाद्वारोपकण्ठे गुद्विवरगलद्वायुधूमार्तधूपे, कामान्धः कामिनीनां कटितटनिकटे
गर्दमत्युरथमोहात ॥" ४०४ ॥ अथ दशप्रकारं धर्ममुपसंहरति—

# एसो दह-प्ययारो धम्मो दह-उक्खणो हवे णियमा । अण्णो ण हैंबदि धम्मो हिंसा सुहुमा वि जत्थित्थि ॥ ४०५॥

[ छाया-एष दशप्रकारः धर्मः दशलक्षणः भवेत् नियमात् । अन्यः न भवित धर्मः हिंसा स्कृमा अपि यत्रास्ति ॥ ] एष प्रत्यक्षीभूतो जिनोक्तो धर्मः दशप्रकारः । उत्तमक्षमा १ उत्तममार्दवः २ उत्तमार्जवः ३ उत्तमसलम् ४ उत्तमशौ चम् ५ उत्तमसंयमः ६ उत्तमतपः ७ उत्तमलागः ८ उत्तमार्किचन्यम् ९ उत्तमब्रह्मच्यम् १० इति दशविधधर्मः । संसारदुः खादुद्धस्य मोक्षसुखे धरतीति धर्मः भवेत् । दशमेद इति कथम् । दशलक्षणःवात्, दशधर्माणां पृथकपृथक् लक्षणानि सन्तीति
हेतोः । नियमात् निश्चयतः दशलक्षणो धर्मो भवेत । पुनः अन्यो न धर्मः सांख्यबौद्धनैयायिकजैमिनीयचार्वाकजैनाभासादिप्रणीतवेदस्मतिपुराणादिकथितधर्मो वृषो न भवति न स्यात् । कृतः यत्र धर्मे सक्ष्मा हिंसा स्कृमो जीववधो न चेतनाचेतनप्राणिवधो न । अपिशञ्दात् स्थूलहिंसाजीवधातनं न नास्ति गोमेधाश्वमेधगजमेधनरमेधादिकं नास्ति स धर्मः ॥ ४०५ ॥ अथ हिंसारम्भं गाथात्रयेण वारयति---

मावार्थ—और मी कहा है—'पृथ्वीपर मदोन्मत हाथीका गण्डस्थल विदारण करनेवाले वीर पाये जाते हैं। कुछ उम्र सिंहको मारनेमें भी कुशल हैं। किन्तु में बलवानों के सामने जोर देकर कहता हूं कि कामदेवका मद चूर्ण करनेवाले मनुष्य बहुत कम पाये जाते हैं'॥ वास्तवमें काम बड़ा ही बलवान है। इसीसे किसी किवने कहा है—'जिसने ब्रह्मा, विष्णु और महादेव को भी कामिनियोंका दास बना दिया तथा जिसकी करामातका वर्णन वचनोंसे नहीं किया जाता उस कामदेवको हमारा नमस्कार है'॥ और भी कहा है—'तमी तक पाण्डित्य, कुलीनता और विवेक रहता है जबतक शरीरमें कामाग्नि प्रज्वलित नहीं होती'॥ 'यह वीर कामदेव क्षणभरमें कलाकारको मी विकल कर डालता है, पवित्रताका दम्भ भरनेवालेको हंसीका पात्र बना देता है पण्डितकी विडम्बना कर देता है और चीर पुरुषको भी अधीर कर देता है।' 'उल्लूको दिनमें नहीं दिखाई देता, कौबोंको रात्रिमें नहीं दिखाई देता । किन्तु कामसे अन्धे हुओ मनुष्य को न दिनमें दिखाई देता है और न रात्रिमें दिखाई देता है।' अतः ब्रह्मचर्य दुर्धर है ॥ ४०४॥ अब दसधमींके कथनका उपसंहार करते हैं। अर्थ—वह दस प्रकारका धर्म ही नियमसे दशलक्षण रूप धर्म है। इनके सिवाय, जिसमें सूक्ष्म भी हिंसा होती है वह धर्म नहीं है ॥ भावार्थ—जो संसारके दुःखोंसे उद्धार करके जीवको मोक्षके सुखें धरता है वह धर्म नहीं है। भावार्थ—जो संसारके दुःखोंसे उद्धार करके जीवको मोक्षके सुखेंमें धरता है

१ आदरीं तु 'येन कृताः सततं ते गृह व'। २ व हवश ! ३ व सहसा।

#### हिंसारंभो ण सुहो देव-णिमित्तं गुरूण कजोसु । हिंसा पावं ति मदो दया-पहाणो जदो धम्मो ॥ ४०६ ॥

[ छाया-हिंसारम्भः न ग्रुमः देवनिमित्तं गुरूणां कार्येषु । हिंसा पापं इति मतं दयाप्रधानः यतः धर्मः ॥ ] हिंसारम्भः हिंसायाः प्रारम्भः न ग्रुभः न पुण्यं नापि श्रेष्ठः समीचीनो न भवति । किम्प्ये हिंसारम्भः । देवनिमित्तं हरिहरहिरण्याभेचण्डिकाकालिकामहन्मायाक्षेत्रपालयक्षभृतपिशाचादिदेवार्थे तथा गुरूणां कार्येषु कर्तव्येषु संशयिमिर्यदुक्तं देवगुरुधम्मकः चे चूरिजंइ चक्कविद्विण्णं पि । जइ तं कुणइ ण साहू अणंतसंसारिओ होइ ॥ संघरस कारणेणं चूरिजंइ चक्कविद्विण्णं पि । जइ ण चूरह मुणि सो अणंत संसारिओ होइ ॥ तथा 'तुरगगणधरत्वं गर्भसंचाररामा स वसनपरिमुक्तो नायको तीर्थदेवः । पलमशनविधातुर्मन्दिरे भिक्षचर्या समयगहनदातुर्मारणे
नास्ति पापम् ॥' 'सेयंबरो वा दियंबरो वा अहवा बुद्धो य अण्णो वा । सममावभावियप्पा लहह मोक्खं ण संदेहो ॥'
बौद्धादीनां हिंसकानां मुक्तिः कथिता । तथा मधुमद्यामिषाहारादिकं कल्पे स्थापितम् । 'दुद्धं १ दहियं २ णवणीयं ३ साप्पं
४ तिलं ५ गुर्ड ६ मज्रं ७ मंसं ८ महुवं ९ इमाओ णवरसविगईओ अभिक्खणं २ आहारिक्त्ये नो से कप्पइ बुद्धगिलागरस से वि य जा से वियणं परिपूर्ये नो चेव णं अपरिपूर्ये [१] । अत एते संशयिनः आचार्या नरकं गच्छन्तीलाह ।
पंचवण्यं कोडीणं पंचावण्यांई सतसहस्साइ पंचसया बायाला आयरिया णर्यं वर्जति ५५५५००५४२ । एतरसर्वं तन्मतोकम् । इस्रेतत्स्त्रेण देवार्थं गुरुकार्येषु हिंसारम्भो निराकृतः, यतः हिंसा पापं इति जीववधसंकल्पं पापमिति धर्मः यतिधर्मः
दयाप्रधानो मतः कथितः षट्जीवनिकायरक्षापरः यतिधर्मः प्रतिपादितोऽस्ति । तथा प्रकारान्तरेण अस्याः गाथाया व्याख्यान-

बही धर्म है। वह धर्म उत्तम क्षमा, उत्तम मार्दव, उत्तम आर्जव, उत्तम शीच, उत्तम सत्य, उत्तम संयम, उत्तम तप, उत्तम त्याग, उत्तम आर्किचन्य और उत्तम ब्रह्मचर्य इन दश लक्षण रूप है। धर्मके येही दस लक्षण है। जहाँ थोड़ीसी भी हिंसा है वहाँ धर्म नहीं है ॥ ४०५ ॥ आगे तीन गाथाओंसे हिंसाका निषेध करते हैं। अर्थ-चूंकि हिंसाको पाप कहा है और धर्मको दयाप्रधान कहा है, अतः देवके निमित्तसे अथवा गुरुके कार्यके निमित्तसे मी हिंसा करना अच्छा नहीं है ॥ भावार्थ-जैनधर्मके सिवाय प्रायः सभी अन्य धर्मोमें हिंसामें धर्म माना गया है। एक समय भारतमें यज्ञोंका बद्दा जोर था और उसमें हाथी घोड़े और बैलोंको ही नहीं मनुष्य तक होमा जाता था । वे यज्ञ गजमेघ, अश्वमेघ, गोमेघ और नरमेधके नामसे ख्यात थे। जैनधर्मके प्रभावसे वे यज्ञ तो समाप्त होगये । किन्तु देवी देवताओंके सामने बकरों, मैंसों, मुगी वगैरहका बलिदान आज भी होता है । यह सब अधर्म है, किसी की जान ले लेनेसे धर्म नहीं होता । किन्हीं सूत्रप्रन्थींमें ऐसा लिखा है कि देव गुरु और धर्मके लिये चक्रवर्तीकी सेनाको भी मार डालना चाहिये। जो साधु ऐसा नहीं करता वह अनन्त काल तक संसारमें भ्रमण करता है। कहीं मांसाहारका मी विधान किया है। प्रन्यकारने उक्त गाथाके द्वारा इन सब प्रकारकी हिंसाओंका निषेध किया है। उनका कहना है कि धर्मके नाम पर की जानेवाली हिंसा भी शुभ नहीं है । अथवा इस गायाका दूसरा व्याख्यान इस तरह भी है कि देवपूजा, चैत्यालय, संघ और यात्रा वगैरह के लिये मुनियोंका आरम्भ करना ठीक नहीं है । तथा गुरुओंके लिये वसतिका बनवाना, भोजन बनाना, सचित्त जल फल धान्य वगैरहका प्राप्तक करना आदि आरम्भ भी मुनियोंके लिये उचित नहीं है, क्यों कि ये सब आरम्भ हिंसाके कारण हैं। वस-

१ 'गर्भसंसार' इलाप पाठः पुस्तकान्तरे।

माह । देवनिभित्तं देवानामिज्याचेख्यवैद्यालयसंवयात्राधर्भं यतिभिः हिंसारम्भः किममाणः शुभो न भवति । तथा गुरूणां कार्येषु नसिक्तं निक्पादनपाकादिविधानसिक्तं जलफ्कान्यादिप्रायुक्करणाभिषु च हिंसारम्भः सावधारम्भः पापारम्भः कियमाणः शुभो न भवति । वसुनन्दिना यद्याचारे प्रोक्तं च । "सावज्ञकरणजोगं सव्वं तिविहेण तियरणविसुद्धं । वज्ञंति वज्ञभीरू जावज्ञीवा य णिग्यंथा ॥" निर्वन्थाः अवद्यभीरवः पापमीरवः सावधकरणं योगं सर्वमिष त्रिविधेन त्रिप्रकारेण कृतकारितानुमतरूपेण त्रिकरणविशुद्धं यथा भवति मनोवचनकायिक्रयाशुद्धं यथा भवति तथा वर्जयन्ति परिहरन्ति याव-ज्ञावं मरणपर्यन्तम् । तथा "तणस्वखहरिद्धेदणतयपत्तपवालकंदमूलाइं । फलपुण्यवीयधादं ण करेति मुणी ण कारेति ॥" गृणच्छेदं गृथन्तेदं हरितन्छेदनं छिलन्छेदनं च न युर्वन्ति न कारयन्ति मुनयः । तथा त्वक्पत्रप्रवालकन्दमूलानि न छिन्दन्ति न छेदयन्ति । तथा फलपुण्यवीजधातं न दुर्वन्ति न कारयन्ति मुनयः । तथा "पुढवीय समार्गं जलपवण-गीतसाणमारंभं । ण करेति ण कारेन्ति य कीरेतं णाणुमोदंति'॥" पृथिव्याः समारमभं खनमोत्कीरणचूर्णनादिकं न कुर्वन्ति न कारयन्ति नानुमन्यन्ते धीरा युद्धिमन्तो मुनयः । तथा जलपवनातित्रसानां सेचनोत्कर्षणवीजभवनालनमर्दनन्नासनान् दिकं न कुर्वन्ति न कारयन्ति न तत्रप्रन्ति न तत्रप्रमन्ति न तत्रप्रमन्ति करित ।। ४०६ ॥ यतः ।

### देव-गुरूण णिमित्तं 'हिंसा-सहिदो वि होदि' जदि धम्मो । हिंसा-रहिदों धम्मो इदि जिण-वयणं हवे अलियं ॥ ४०७॥

[ छाया-देवगुर्वोः निमित्तं हिंसासहितः अपि भवति यदि धर्मः । हिंसारहितः धर्मः इति जिनवचनं भवेत् अलीकम् ॥ ] अथ हिंसारम्भः हिंसायाः जीववधस्य आरम्भः निष्पादनं स्थावरजङ्गमजीवधातनं हिंसाप्रारम्भः धर्मो ख्रेषे भवति । किमर्थम् । देवगुर्वोनिमित्तं देवकार्याय ग्रहकार्याय च । हिंसारम्भो धर्मः इति यदि चेत् ति । इति जिनवचनं अलीकं असलं मिथ्या भवेत् । इति किम् । हिंसारहितो धर्मः जीवद्याधर्मः । उक्तं च । 'धर्मस्य मूलं द्या' इति । तथा 'धम्मो मंगलमुक्तिन्नं अहिंसा संजमो तवो ।' इति ॥ ४०० ॥

### इदि एसो जिण-धम्मो अलद्ध-पुन्यो अणाई-काले वि । मिच्छत्त-संजुदाणं जीवाणं लद्धि-हीणाणं ॥ ४०८ ॥

निद आचार्यने यति-आचार बतलाते हुए लिखा है-निर्मन्य मुनि पापके भयसे अपने मन वचन और कामको ग्रुह्क के जीवन पर्यन्तके लिये सावद्य योगका खाग कर देते हैं ॥ तथा मुनि हरित तृण, वृक्ष, छाल, पत्र, कोंपल, कन्दमूल, फल, पुष्प और बीज वगैरहका छेदन मेदन न खयं करते हैं और न दूसरोंसे कराते हैं ॥ तथा मुनि पृथिवीको खोदना, जलको सींचना, अग्निको जलाना, वायुको उत्पन्न करना और त्रसोंका घात न खयं करते हैं, न दूसरोंसे कराते हैं और यदि कोई करता हो उसकी अनुमोदना भी नहीं करते ॥ ४०६ ॥ क्यों कि । अर्थ-यदि देव और गुरुके निमित्तसे हिंसाका आरम्भ करना भी धर्म हो तो जिन भगवानका यह कहना कि 'धर्म हिंसासे रहित हैं' असल्य हो जायेगा ॥ भावार्थ-गृहस्थी बिना आरम्भ किये नहीं चल सकती और ऐसा कोई आरम्भ नहीं है जिसमें हिंसा न होती हो । अतः गृहस्थके लिये आरम्भी हिंसाका खाग करना शक्य नहीं है । किन्तु मुनि गृहवासी नहीं होते अतः वे आरम्भी हिंसाका भा खाग कर देते हैं । वे केवल अपने लिये ही आरम्भ नहीं करते, बल्कि देव और गुरुके निमित्तसे भी न कोई आरम्भ खयं करते हैं, न दूसरोंसे कराते हैं और न ऐसे आरम्भकी अनुमोदना ही करते हैं ॥ ४०७ ॥ अर्थ-इस प्रकार यह जिन-

रै आदर्शे हु 'णाणुमोदए धीरा' इति पाठः। २ रूग हिंसारंभो वि जो इवे धम्मो । १ म स (१) होदि जदि, व होइ जइ। ४ रूम स ग हिंसारहिको (उ?)। ५ स अण्णाय, म अणीह।

[ छाया-इति एष जिनधमेः अलब्धपूर्वः अनादिकाले अपि । मिथ्यात्वसंयुतानां जीवानां लिखहीनानाम् ॥ ] इत्युक्तप्रकारेण एष प्रत्यक्षीभृतो जिनधमेः सर्वज्ञोक्तधमेः मिथ्यात्वसंयुक्तानां जीवानाम् अनादिकालेनिमिथ्यात्वसंयुक्तानां जीवानाम् अनादिकालेऽपि अनन्तानन्तातीतकालेऽपि अपिशब्दात् अभव्यदूरानुक्तरभव्यापेक्षया वर्तमानकालानन्तानन्त-भविष्यत्काले, अलब्धपूर्वः पूर्वे न लब्धः न प्राप्तः जिनधमों न प्राप्तः । कीदक्षाणाम् । लिब्धहीनानां क्षयोपशमलिध-रहितानाम् ॥ ४०८ ॥ अथ दशप्रकारधमेस्य माहात्म्यमभिष्टोति—

# एदे दह-प्ययारा पावं-कम्मस्तै णासया भणिया । पुण्णस्स य संजणया पर पुण्णत्थं ण कायव्वा ॥ ४०९ ॥

[ छाया-एते दश प्रकाराः पापकर्मणः नाशकाः भिणताः । पुण्यस्य च संजनकाः परं पुण्यार्थं न कर्तव्याः ॥ ] एते पूर्वोक्ता दशप्रकारा उत्तमक्षमादिदशमेदिनद्याः पापकर्मणः नाशकाः । 'अतोऽन्यत्पापम् ।' असद्वेद्याश्चमायुर्नामगोत्रज्ञाः नावरणदर्शनावरणमोहनीयान्तरायस्य अशुमप्रकृतेः व्यशीतिसंख्यायाः ८२ नाशकाः विनाशकाः स्फेटकाः क्षयकर्तारः उपशमकाः क्षयोपशमका भणिताः कथिताः । च पुनः कथंभूताः । पुण्यस्य जनकाः पुण्यकर्मणः सद्वेद्यशुभायुर्नामगोत्रस्य पुण्यप्रकृतेः प्रशस्तश्चभप्रकृतेः द्विचत्वारिशतसंख्यायाः संजनकाः उत्पादकाः कथिताः । परं केवलं ते पूर्वोक्ताः दशविधोत्तम-क्षमादिधर्माः पुण्यार्थं शुभप्रकृतिबन्धनार्थं न कर्तव्याः न कार्याः, पुण्यं संसारकारणमिति हेतोः ॥ ४०९ ॥ अय पुण्यकर्मवाष्टां गाथाचतुष्केण निषेधयति—

# पुण्णं पि जो सिमच्छदि संसारो तेण ईहिदो होदि । पुण्णं सुगई-हेदुं पुण्ण-खएँणेव णिव्याणं ॥ ४१० ॥

[ छाया—पुण्यम् अपि यः समिच्छति संसारः तेन ईहितः भवति । पुण्यं सुगतिहेतुः पुण्यक्षयेण एव निर्वाणम् ॥ ] यः पुमान् समिच्छति वाञ्छति । किं तत् । पुण्यं ग्रुभकर्म प्रशस्तप्रकृति । तेन पुंसा संसारः चतुर्गतिलक्षणो भवः ईहितो भवति

धर्म कालादि लिध्यसे हीन मिथ्यादृष्टि जीवोंको अनादि काल बीत जानेपर भी प्राप्त नहीं हुआ ॥ १०८॥ अर्थ-ये धर्मके दशमेद पापकर्मका नाश करनेवाले और पुण्यकर्मका बन्ध करनेवाले कहे हैं। किन्तु इन्हें पुण्यके लिये नहीं करना चाहिये ॥ भावार्थ—सातावेदनीय एक, श्रुभ आयु तीन—तिर्यक्षायु, मनुष्यायु, देवायु, श्रुभ गोत्र एक तथा नामकर्मकी श्रुभ प्रकृतियाँ ३७, ये १२ तो पुण्यकर्म हैं और चारों धातिकर्मोंकी ४७ प्रकृतियाँ, एक असातावेदनीय, एक नरकायु, एक नीच गोत्र तथा नामकर्मकी ३४ अश्रुभ प्रकृतियाँ ये चौरासी पुण्य प्रकृतियाँ हैं। दशलक्षण धर्मको पापका नाश करनेवाला और पुण्यका संचय करानेवाला कहा है। किन्तु पुण्यसंचयकी मावनासे इन दश धर्मोंका पालन नहीं करना चाहिये; क्योंकि पुण्य भी कर्मबन्ध ही है। अतः वह भी संसारका कारण है। ४०९॥ आगे चार गाथाओंसे पुण्यकर्मकी इच्छा का निषेध करते हैं। अर्थ—जो पुण्यको भी चाहता है वह संसारको चाहता है; क्यों कि पुण्य सुगतिका कारण है। पुण्यका क्षय होनेसे ही मोक्ष होता है। भावार्थ—समस्त कर्मोंसे छूट जानेका नाम ही मोक्ष है। चूंकि पुण्य भी कर्म ही है। अतः जो पुण्यको चाहता है वह संसारमें ही रहना चाहता है। आश्रय यह है कि जो सम्यग्दृष्ट जीव हैं उनका देव शाख और गुरुकी भक्ति रूप पुण्यकर्म भी परम्परासे मोक्षका कारण होता है। किन्तु सम्यक्त्रसे हीन जीवोंका पुण्य मी शुभकारी नहीं है। क्यों कि निदान पूर्वक बांचे गये पुण्यसे मिथ्यादृष्टि जीव दूसरे

१ सर्वत्र पाव-कम्मरसं [ पार्व-कम्मरसं ]। २ म सुगार ग गरहे । ३ क म स ग हेउ (उं) । ४ क म स ग खबेंगे ।

वानिस्तोऽितः । यतः पुण्यं प्रशसं कमं सद्रतिहेतुकम् उत्तममनुष्यदेवादिगतिकारणम् । पुण्यस्येणैव सम्मक्तिविधारानेक एवं निस्तयेन निर्वाणं मोक्षः स्यात् । उक्तं च । 'सक्लकमंविधमोक्षो मोक्षः' इति । नतु पुण्यवाण्यया कर्यं संसारः समीहितो भवति । तत्कथम् तदुत्तरमाह । सम्यक्तवसहितानां पुण्यं देवशास्त्रगुरुभक्तिलक्षणं पापं च भद्रं परंपरया मोक्षकारणं स्यात् । सम्यक्तवरहितानां पुण्यमिप भद्रं ग भवति । तृतः । तेन निदानयम्धपुण्येन भवान्तरे स्वर्गादिमुखं लब्धा पशास्त्रकादिकं गच्छन्तीति भावार्थः । तथा चोक्तं । "वरं गरकवासोऽपि सम्यक्तवेन हि संयुतः । न तु सम्यक्तिनस्य निवासो दिवि राजते ॥" तथा च । "जे णियदंभणअहिमुद्दा सोक्ख अणंतु लहंति । ते विणु पुण्ण करंता वि दुक्ख अणंतु सहंति ॥" ये केचन तिजदर्शनाभिमुखाः निश्चयतम्यक्त्वाभिमुखास्ते पुरुषाः सोस्यमनन्तं लभन्ते । अपरे केचन तेन सम्यक्तवेन विना पुण्यं दानपुजादिकं कुर्वाणाः दुःस्वमनन्तमनुभवन्ति इति । तथा । "पुण्णेण होइ विह्वो विह्वेण मओ मएण मइमोहो । मइमोहेण य पावं तं पुण्णं अम्ह गा होउ ॥" पुण्येन रष्टश्चुतानुभूतभोगाकाक्षारूपनिदानसहितेन विभवो विभूतिभवति । विभवेन मदोऽहंकारो गर्वो भवति । विज्ञानारयप्तविधमदेन मतिभ्रंशो विधेकम्हत्त्वम् , मोहेन मतिमृद्रत्वेन पापं भवति । तस्मा-दिर्वं भण्यम् अस्ताकं माभूदिति । किमिति पुण्यम् । "वेवहं सत्यहं मुणिवग्हं भक्तिए पुण्णु हवेह । कम्मक्खउ पुणु होइ णिव अज्ञउ संति भणेइ ॥" तथा देवसेनेनोक्तम् । "अइ कुण्णु तथं पालेज संजमं पद्र स्वयलसत्थाइं । जाम ण सावद्र अप्या ताम ण मोक्तं जिणो भण्वई ॥" तथा योगेन्द्रदेवेन । "पाने णार्ज तिरिज जिज पुण्णं अमर वियाणु । मिस्से माणु-सग्द सहद दोहि वि खए णिव्याणु ॥" पापेन नारको जीवो भवित तथा तिर्वग्तीचो भवति पुण्येन अमरो देवो भवति इति जामीहि, मिश्रेण पुण्यपायद्वयेन मनुष्वगिति लभते, हयोरिप पुण्यपायदे। कर्मणे छवेन सोक्षं छवेन सोक्षं छवेन सोक्षं स्वति । ४१० ॥ । । १० । ।

# जो अहिलसेदि पुण्णं सकसाओ विसय-सोर्क्व-तण्हाए । दूरे तस्स विसोही विसोहि-मूलाणि पुण्णाणि ॥ ४११ ॥

[ छाया-यः अभिलषति पुण्यं सकषायः विषयसौरूयतृष्णया । दूरै तस्य विशुद्धिः विशुद्धिम्हानि पुण्यानि ॥ ] यः पुमान् दृष्टश्रुतानुभूतशोगाकांक्षास्यनिदानबन्धपरिणामसहितः स्त्रत्रयरहितः पुण्यं प्रशस्तं कर्म सद्देशश्रुभायुर्नामगोत्र-

भवमं खर्ग आदिका पुख भोगकर पीछे नरक आदि कु.गतिमें चला जाता है। कहा मी है—'सम्यक्त्व के साथ नरकमें रहना मी अच्छा है किन्तु सम्यक्त्वके विना खर्गमें रहना भी अच्छा नहीं है।।' और भी कहा है—'जो जीव आत्मद्दीनरूप निश्चय सम्यक्त्वके अभिमुख हैं वे अनन्त सुखको प्राप्त करते हैं। किन्तु जो सम्यक्त्वके विना पुण्य करते हैं वे अनन्त दुःख भोगते हैं'।। पुण्यकी बुराई बतलाते हुए कहा है—'पुण्यसे विभूति मिलती है। विभूतिके मिलनेसे अहंकार पैदा होता है। अहंकारके होने से हिताहितका विवेक जाना रहता है। विवेकके नष्ट हो जानेसे मनुष्य पापमें लिस हो जाता है, अतः ऐसा पुण्य हमें नहीं चाहिये।।' आचार्य देवसेनने भी कहा है—'कितना ही तप करो, संयम को पालो और शाख पदो, किन्तु जब तक आत्माको नहीं जानोंगे तब तक मोक्ष नहीं होगा।' योगीन्द्र देवने भी कहा है—'पापसे जीव नारकी और तिर्यञ्च होता है, पुण्यसे देव होता है तथा पुण्य और पापके मेलसे मनुष्य होता है। और पुण्य और पापके क्ष्यसे मोक्ष प्राप्त करता है'।। ४९०॥ अर्थ—जो कथाय सहित होकर विषयसुखकी तृष्णासे पुण्यकी अभिलाषा करता है, उससे विद्युद्धि दूर है और पुण्यकर्मका मूल विद्युद्धि है। भावार्थ—जो मनुष्य देखे हुए, सुने हुए अथवा भोगे हुए पाँची हिन्द्रयोंके विषयोंकी तृष्णासे पीक्ति होकर इस लिये पुण्य कर्म करना चाहता है कि उससे मुक्ते खर्ग मिलेगा और वहाँ में देवांगनाओंके साथ भोग विलास करूँगा, उस मनुष्यके तीव कथाय है

स्पं सर्गादिसुस्तजनकम् अमिलपति बाञ्छति ईहते । कया । विषयसौख्यतृष्णया पश्चिन्द्रयाणां सप्तविंशतिविषयसुस्तवाञ्छ्या पुण्यं वाञ्छति । स कीदिन्वधः सन् । सकपायः कपायः सह वर्तते इति सकपायः कोधमानमायालोभरागद्वेषादिपरिणाम-सिहतः । तस्य पुंसः विद्युद्धिः विद्युद्धिता निर्मलता चित्तविद्युद्धिता कर्मणामुपशान्ततादिवां अतिशयेन दूरतरा भवति । भवतु नाम विद्युद्धेः दूरत्वं, का नो हानिः इति न वाच्यम् । यतः पुण्यानि द्युभक्रमणि देवशास्त्रगुरुमिक्तकानि दानपूजा-व्रतिश्युक्तानि विद्युद्धिमूलानि विद्युद्धिकारणानि, विद्युद्धेरमावानेषामभावः ॥ ४११॥

# पुण्णासाएँ ण पुण्णं जदो जिरीहस्स पुण्ण-संपत्ती । इय जाणिकण जहणो पुण्णे वि म आयरं कुणह ॥ ४१२॥

[ छाया-पुण्याशया न पुण्यं यतः निरीहस्य पुण्यसंप्राप्तिः । इति ज्ञात्वा यतयः पुण्ये अपि मा आदरं कुरुत ॥ ] भो यतयः भो साधवः मुनयः पुण्येऽपि, न केवलं पापे, आदरं प्रशस्तकर्मोपार्जने उद्यमं मा कुरुवं यूयं मा कुरुत । कि कृत्वा । इति पूर्वोक्तं पुण्यकलं ज्ञात्वा मत्वा । इति किम् । निरीहस्य इह परलोकसौक्यवाञ्छारहितस्य दृष्टश्चुतानुभूतभोगा-कांक्षारुनिदानरहितस्य लोभाकांक्षारहितस्य पुंसः पुण्यसंपत्तिः प्रशस्तवर्भणां प्राप्तिभवति, सद्वेद्यश्चभायुनीमगोत्रकर्मणां बन्धः स्यात् । यतः पुण्याशया पुण्यवाञ्चया ग्रुभकर्मणामीह्या पुण्यं न भवति, निदानादीनां वाञ्छाऽशुभकर्मोत्पादन-त्वात् ॥ ४१२ ॥

### पुण्णं बंधित जीवो मंद-कसाएहि परिणदो संतो । तम्हा मंद-कसाया हेऊँ पुण्णस्स ण हि वंछा ॥ ४१३॥

[ छाया-पुष्यं बधाति जीवः मन्दकषायैः परिणतः सन् । तस्मात् मन्दकषायाः हेतवः पुण्यस्य न हि वाञ्छा ॥ ] जीवः आत्मा यतः कारणात् बधाति बन्धनं विद्धाति । किं तत् । पुण्यं धुभं कमे प्रशस्तप्रकृतिसमूहं 'सदेवशुभायुर्नोम-

अतः चित्तकी विद्युद्धि उससे सैकड़ों कोस दूर है। शायद कोई कहे कि यदि उससे विद्युद्धि दूर है तो रही आओ, हानि क्या है? इसका उत्तर यह है कि देव शास्त्र और गुरुकी मिक्त, दान, पूजा, इत, शील आदि द्युम कर्मका मूल कारण चित्तकी विद्युद्धि है। चित्तकी विद्युद्धि हुए विना पुण्यकर्मका संचय नहीं होता।। ४११।। अर्थ-तथा पुण्यकी इच्छा करनेसे पुण्यक्य नहीं होता, बल्कि निरीह (इच्छा रहित) व्यक्ति को ही पुण्यकी प्राप्ति होती है। अतः ऐसा जानकर हे यतीश्वरों, पुण्यमें मी आदर मात्र मत रक्खो ॥ ४१२॥ अर्थ-मन्दकषायरूप परिणत हुआ जीव ही पुण्यका बन्ध करता है। अतः पुण्यबन्ध का कारण मन्द कषाय है, इच्छा नहीं ॥ भावार्थ-इच्छा मोहकी पर्याय है अतः वह तीत्र कषाय रूप ही है। किर इच्छा करनेसे ही कोई वस्तु नहीं मिल जाती। लोकमें भी यह बात प्रसिद्ध है कि इच्छा करनेसे कुछ नहीं मिलता और बिना इच्छाके बहुत कुछ मिल जाता है। अतः इच्छा तो पुण्यकी छोड़ मोक्षकी भी निषद्ध ही है। यहाँ यह शङ्का हो सकती है कि पुराणोंमें पुण्यका ही व्याख्यान किया है और पुण्य करनेकी प्ररणा भी की है। पुण्य कर्मसे ही मनुष्यपर्याय, अच्छा कुल, अच्छी जाति, सत्संगति आदि मोक्षके साधन मिलते हैं। तब ऐसे पुण्यकी इच्छा करना बुरा क्यों है? इसका समाधान यह है कि भोगोंकी लालसासे पुण्यकी इच्छा करना बुरा है। जो भोगोंकी तृष्णासे पुण्य करता है, प्रथम तो उसके सातिशय पुण्यबन्ध ही नहीं होता। दूसरे, योष्टा बहुत पुण्य बन्ध करके उसके फल खरूप जब उसे भोगोंकी प्राप्ति होती है तो वह अति अनुरागपूर्वक

**१ व** पुण्णासप् (१)। २ म होदि । ३ व मुणिणो । ४ मणा ७ च बुणहा६ माजीउँ (ओ१)। ७ म हेउँ ।

गोत्राणीति पुण्यम् बन्नाति। कीदश्यः सन् जीयः। मन्दकषायैः परिणतः अप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानसंज्वलनकोधमानमः यालोभादि-कषायैः सह परिणामं गतः। तस्मात्कारणात् पुण्यस्य ग्रुभक्रमेणां हेतुः प्रशस्तप्रकृतीनां कारणं मन्दकषाया एव, लता-दार्वनन्तैकमागाद्यनुभागपरिणताः तुम्छकषायाः अप्रत्याख्यानादयः पुण्यस्य हेतवः कारणानि भवन्ति इत्यर्थः। हि यस्मात् वाञ्छा पुण्यस्य २ मीद्रा पुण्यकारणं न । उक्तं च । 'इत्युक्तत्याद्धितान्वेषी कांक्षां कापि न योजयेत्' इति ॥ ४ १३ ॥ अध्य सम्यक्तवस्य गिःशांक्कृतगुणं गाथाद्वयेन विद्यणोति –

# कि जीव-दया धम्मो जण्णे हिंसा वि होदि कि धम्मो । इच्चेवमादि-संका तदकरणं जाण णिस्संका ॥ ४१४॥

[ छाया-कि जीवदया धर्मः यहे हिंसा अपि भवति कि धर्मः । इत्येवमादिशङ्काः तदकरणं जानीहि निःशङ्का ॥ ] इत्युक्तवश्यमाणलक्षणेन एवमादिका एवंप्रकारा शङ्का संदेहः संशयः । इति किम् । कि जीवदया धर्मः, किमित्याक्षेपे, जीवानां स्थावरजङ्गमप्राणिनां दया रक्षणमनुकम्पा धर्मः वृषो भवति । अपि पुनः यहे अश्वराजाजनरमेधगोमेधादिकयहे कतौ हिंसा जीववधो धर्मः किम् । न केवलम् अहिंसा धर्मः यहे, अश्वराजमोछागनरवधादिः कि धर्मो भवति यहे । प्रोक्तं च । "ओषध्यः पश्चो वृक्षास्तिर्मेदः पिमणो नराः । यहार्षं निधनं प्राप्ताः प्राप्नुवन्त्युच्छ्तां गतिम् ॥ गोसवे स्वरामं हम्यात् राजस्ये तु भूभुजम् । अश्वमेषे हयं हम्यात् पौण्डरीके च दन्तिनम् ॥ यहार्षं पश्चः स्ष्टाः स्वयमेव स्वयंभुवा । यहो हि भूत्वे सर्वेषां तस्माद्यक्षे वधोऽवधः ॥" तथा यजुर्वेदऋचयः । 'सोमाय हंसानालभते वायवे बलाका इन्ह्रामिभ्यां कुमान् मित्राय महून् वहणाय नकान् ॥ वसुभ्य ऋष्यानालभते स्त्रेभ्यो हरूनादित्येभ्यो न्यङ्कृत् वहणाय चक्रवाकानश्विभ्यां मयूरान् मित्रावरुणाभ्यां कपोताच ॥ वसन्ताय किष्वज्ञानालभते प्रोध्माय जलविकान् वर्षाभ्यस्तित्तिरीच्छरदे वर्तिका हेमन्ताय कक्ररान् चित्रकरान् ॥ इति धङ्कतुयजनम् । समुद्राय शिद्यमारानालभते पर्वन्याय मण्ड्कानक्ष्यो मत्स्यान् मित्राय कुर्श्विप्यान् वरुणाय चक्रवाकान् ॥ अर्वेभ्यो हिंत्रपं जवायाश्वयं पृथ्वे गोपालं वीर्यायाविपालं तेजसेऽजपालिगराये कीनाशं क्रियान् वरुणाय चक्रवाकान् ॥ अर्वेभ्यो हिंत्रपं जवायाश्वयं पृथ्वे गोपालं वीर्यायापितलं तेजसेऽजपालिगराये कीनाशं

भोगोंका सेत्रन करता है और उससे वह पुनः नरक आदिमें चला जाता है। किन्तु जो मोक्ष प्राप्तिकी भावनासे शुभ कर्मोंको करता है वह मन्दकषायी होनेसे सातिशय पुण्यवन्ध तो करता ही है, परम्परा से मोक्षभी प्राप्त करलेता है। अतः विषय सुखकी चाहसे पुण्य कर्म करना निषिद्ध है॥ ४१३॥ आगे सम्यक्तके आठ अङ्गोंमें से निःशङ्कित अंगका वर्णन दो गाथाओंसे करते हैं। अर्थ-क्या जीवदया धर्म है अथवा यहमें होनेवाली हिंसामें धर्म है, इत्यादि संदहको शंका कहते हैं। और उसका न करना निःशङ्का है॥ भावार्थ-पीछे धर्मका खरूप वतलाते हुए कहा है कि जहां सूक्ष्म भी हिंसा है वहां धर्म नहीं है। अतः अहिंसा धर्म है और हिंसा अधर्म है, इस श्रद्धानका नाम ही सम्यक्त है, और उस सम्यक्तक आठ अंग हैं। उनमेंसे प्रथम अंग निःशकित हैं। निःशंकितका मतलव है, शंका-संदेहका न होना। एक समय भारतमें याज्ञिक धर्मका बहुत जोर था। अश्वमेध, गजमेध, अजमेध, नरमेध, गोमेध, आदि यह हुआ करते थे। याज्ञिक धर्मके प्रथमें लिखा है—'औषधियाँ, पशु, दुध, तिर्थन्च, पक्षी और मनुष्य यह्नके लिये मरकर उच्च गतिको प्राप्त करते हैं॥ गोसव यह्नमें सुरिम गौको मारना चाहिये, राजस्य यह्नमें राजाको मारना चाहिये, अश्वमेध यह्नमें घोड़को मारना चाहिये, और पुण्डरीक यह्नमें हाथीको मारना चाहिये। श्रह्माने स्वयं यह्नके लिये ही पशुओंको बनाया है। यह्न सबके कल्याणके लिये है। अतः यह्नमें की वानेवाली हिंसा नहीं है॥' यहु-

१ **व स** जणे । कार्तिके० ४०

कीलालाय सुराकारे भदाय गृहर् श्रेयसे वित्तं धर्मीध्यक्ष्यायानुसत्तारम् । अधैतानद्दी विस्पानलभतेऽतिधैर्षं चातिहर्सं चातिरथं चातिकृतं च । अध्यदा अवाद्याणास्ते प्राजापत्याः । मागधः पुंखली कितवः क्षीवोऽशृद्धा अवाद्याणास्ते प्राजापत्याः ॥ ब्रह्मणे ब्राह्मण्यास्ते हर्न्दाय क्षत्रियं मरुव्यो वैर्वं तपसे गर्द्धं तमसे तस्त्ररं आत्मने क्षीवं कामाय पुंखलम् अतिकृष्टाय मागधम् । गीताय स्त्रत्य आदित्याय क्रियं गर्भिणीम् ।" सौत्रामणो य एवंविधां सुरां पिवति ना तेन सुरा पीता-भवति । सुराश्व तिस्न एव श्रुतो संमताः, पेष्टी गौदी माधवी चेति । गोसवे ब्राह्मणे गोसवेनेष्ट्वा संवत्सरान्ते मातरमप्यमिल्यति । उपेहि मातरमुपेहि स्वसारम् इस्यादि । यक्षेत्र जीववधो धर्मो भवति किमिति केपे इस्येवंप्रकरा या शङ्का तस्या अकरणं निःशङ्का निश्चाङ्कितगुणं निस्सन्देहं जानीहि । आदिशन्दात् किं दिगम्बराणं मूलोत्तरगुणप्रतिपालने धर्मः, किं वा तापसानां पद्यामिधृप्रपानसाधने कन्दमूलपत्रादिमक्षणे धर्मः । तथा जैनाभासानां भेताशुकादीनां सर्वत्र भिक्षाचरणे केवलिनां भुक्तिकरणे गृहिणां स्त्रीणामन्यलिङ्गनां च मुक्तिगमनमित्यत्र किं वा धर्मः, किं वा जन्यमत्त्रत्रवाभास्तिकायनवपदार्थानां श्रद्धाने धर्मः, किं वा अन्यमत्त्रनेनाभासशैवसांस्वसीगतादेक्षयेतत्त्वामां श्रद्धाने धर्मः, किं जनशास्त्रक्षाक्षकः धर्मः इत्यादिशङ्कायाः अकरणं निःसन्देहः । सूक्ष्मं जिनोक्तं तत्त्वं हेतुभिनेव हन्यते । जिनदेवजिनधर्मजिनशास्त्रत्त्रात्तां विश्वाः प्रचिः प्रदेश प्रदेश प्रदेश प्रकृत्वां स्तर्यः स्त्रत्यवचनकारणं च वीतरागसर्वज्ञानां नास्ति, ततः कारणात तत्प्रणीते हेयोपादेयतत्त्वे मोक्षमार्गे धर्में गुरी शास्त्रे च भव्यैः शङ्का संशयः संदेहो न कर्तव्य इति निःशङ्कितगुणः ॥ ४९४॥

वेंदकी ऋचाओंमें लिखा है। सोम देवताके लिये हंसोंका, वायुके लिये बगुलोंका, इन्द्र और अग्निके लिये सारसोंका. सर्य देवताके लिये जलकारोंका, वरुण देवताके लिये नक्रोंका वध करना चाहिये। छः ऋतओंमेंसे वसन्तऋतके लिये कपिञ्जल पक्षियोंका, प्रीष्मऋतके लिये चिरौटा पक्षियोंका, वर्षाऋतके लिये तीतरोंका, शरद्ऋतुके लिये बत्तकोंका, हेमन्तऋतुके लिये ककर पक्षियोंका, और शिशिरऋतुके लिये विककर पक्षियोंका वध करना चाहिये। समुद्रके लिये मच्छोंका, मेघके लिये मेंडकोंका, जलोंके लिये मछलियोंका, सूर्यके लिये कुलीषय नामक पशुओंका, वरुणके लिये चक्कवोंका वध करना चाहिये। तथा लिखा है-सूत्रामणि यज्ञमें जो इस प्रकारकी मदिरा पीता है वह मदिरा पीकर भी मदिरा नहीं पीता । श्रुतिमें तीन प्रकारकी मदिरा ही पीने योग्य कही है-पैष्टी गौडी और माधवी । इस्यादि सुनकर 'क्या जीववधर्मे धर्म है' इस प्रकारकी शक्काका भी न होना अर्थात जीववधको अधर्म ही मानना नि:शंकित गुण है। इसी तरह क्या जैनधर्ममें कहे हुए मूलगुण और उत्तर गुणोंका पालन करनेमें धर्म है अथवा तापसोंके पंचामि तप तपने और कन्द्र मूल फल खानेमें धर्म है ? क्या जिनेन्द्रदेव ही सच्चे देव हैं अथवा ईम्बर, ब्रह्मा,विष्णु, कपिल, बुद्ध वगैरह सच्चे देव हैं ? क्या जैन धर्ममें कहे हुए सात तत्त्व, छ: द्रव्य, और पाँच अस्तिकाय और नौ पदार्थोंक श्रद्धानमें धर्म है, अथवा सांख्य सौगत आदि मतोंमें कहे हुए तत्त्वोंके श्रद्धानमें धर्म है ? इस्पादि सन्देहका न होना निःशंकित गुण है। सारांश यह है कि जिनभगवानके द्वारा प्रतिपादित तत्त्व बहुत गहन है, युक्ति-योंसे उसका खण्डन नहीं किया जा सकता। ऐसा जानकर और मानकर जिनदेव, जिनशास्त्र, जिन-धर्म और जैन तत्त्वोंमें श्रद्धा, रुचि और प्रतीति होनी चाहिये। क्योंकि मनुष्य राग देष अथवा अज्ञानसे असल्य बोलता है। वीतराग और सर्वेज़में ये दोष नहीं होते। अतः उनके द्वारा कहे हर तत्त्वीमें और मोक्षके मार्गमें सन्देह नहीं करना चाहिये । नि:सन्देह होकर प्रवृत्ति करनेमें ही कल्याण है ॥४१४॥

# दय-भावो वि य धम्मो हिंसा-भावो ण भण्णदे धम्मो । इदि संदेहाभावो णिस्संका णिम्मला होदि ॥ ४१५॥

[ छाया-दयाभावः अपि च धर्मः हिंसाभावः न भण्यते धर्मः । इति सन्देहाभावः निःशङ्का निर्मेला भवति ॥ ] इति पूर्वोक्तप्रकारेण संदेहाभावः संशयस्य अभावः राहित्यमेव निर्मेला निर्दोषा निःशङ्का निःशङ्कितगुणो भवति । इति किम् । दयाभावः स्थावरजङ्गमजीवरक्षणपरिणाम एव धर्मः । अपि च एवकारार्थो हिंसाभावः यज्ञोक्तजीववधपरिणामः धर्मः श्रेयो न भण्यते न कथ्यते ॥ ४९५ ॥ अथ निःकांक्षितगुणं व्याचष्टे-

#### जो सग्ग-सुह-णिमित्तं धम्मं णायरदि दूसह-तवेहिं। मोक्खं समीहमाणो णिक्खंखा जायदे तस्स ॥ ४१६॥

[ छाया-यः स्वर्गमुखनिमितं धर्म न आचरति दुःसहतपोमिः । मोक्षं समीहमानः निःकाङ्क्षा जायते तस्य ॥ ] तस्य भव्यजीवस्य निष्कांक्षागुणो निष्कांक्षितगुणो जायते । तस्य कस्य । यः जीवः धर्मे श्रावकधमेमेकादशसम्यक्तवादि-प्रतिमालक्षणं यतिधमेम् उत्तमक्षमादिदशप्रकारव्रतसमितिगुप्तिमूलोत्तरगुणरूपं धर्मे च नाचरति न करोति न विद्धाति न प्रतिपालयति । किमध्मेम् । सर्गमुखनिमित्तं देवलोकमुखाय इन्द्राहमिन्द्रधरणेन्द्रनरेन्द्रचकवर्यादिमुखप्राप्त्यध्यं वा। कथंभूतः सन् जीवः । मोक्षं समीहमानः सिद्धमुखं वाष्ट्रस् सन् कर्मणां मोचनं स्वारमोपलब्धि वाष्ट्रस् । कैः कृत्य । दुःसहतपोभिः दुःसाध्यानशनादितपःपरीषहोपसर्गादिकैः । तथाहि इहलोकपरलोकाशास्त्रभोगाकांक्षानिदानस्यागेन केवलज्ञांनाद्यनन्तगुण-व्यक्तिस्त्रपोक्षार्यं दानपूजातपश्चरंणाद्यनुष्टानकरणं निःकांक्षागुणो भण्यते । तथा निश्चयेन निश्चयरत्नत्रयभावनोत्पन्न-परमाधिकस्वात्मोत्यमुखामृतरसेन चित्तसंतोषः स एव निःकांक्षागुण इति ॥ ४१६ ॥ अथ निर्विचिकित्सागुणं चिकित्सते-

# दह-विह-धम्म-जुदाणं सहाव-दुग्गंध-असुइ-देहेसु । जं णिंदणं ण कीरदि णिव्विदिगिंछा गुणो सो हु ॥ ४१७ ॥

अर्थ-'द्या भाव ही धर्म है, हिंसा भावको धर्म नहीं कहते' इस प्रकार निश्चय करके सन्देहका न होना ही निर्मल निःशंकित गुण है ॥ भावार्थ-पूर्वोक्त प्रकारसे धर्मके खरूपके विषयमें सन्देहका न होना ही निःशंकित गुण है ॥ ४१५ ॥ आगे निःशंक्षित गुणको कहते हैं । अर्थ-दुधर तपके द्वारा मोक्षकी इच्छा करता हुआ जो प्राणी खर्गसुखके लिये धर्मका आचरण नहीं करता, उसके निःशांक्षित गुण होता है ॥ भावार्थ-इस लोक और परलोकमें भोगोंकी इच्छाको लागकर जो केवल ज्ञान आदि अनन्त गुणोंकी अभिन्यक्तिरूप मोक्षके लिये दान, पूजा, तपश्चरण आदि करता है उसके निःकांक्षा गुण कहा है । तथा निश्चयनयसे रत्नत्रयकी भावनासे उत्पन्न हुए सच्चे आस्मिक सुखरूपी अमृतसे चित्तका संतत होना ही निःकांक्षित गुण है ॥ ४१६ ॥ आगे निर्विचिकित्सा गुणको कहते हैं । अर्थ-दस प्रकारके धर्मोसे युक्त मुनियोंके खभावसे ही दुर्गन्धित और अपवित्र शरीरकी जो निन्दा नहीं करता, उसके निर्विचिकित्सा गुण होता है ॥ भावार्थ-रत्नत्रयके आराधक भन्य जीवोंके दुर्गन्धित और धृणित शरीरको देखकर धर्मबुद्धि अथवा दया भावसे घृणा न करना निर्विचिकित्सा गुण है । अथवा, 'जैन धर्ममें और सब तो ठीक है, किन्तु साधुगणोंका नंगा रहना और खान आदि न करना ठीक नहीं है' इस प्रकारके कुत्सित विचारोंको विवेक्तके द्वारा रोकना निर्विचिकित्सा गुण है । इस

१ स्टम (स) गामावे। २ ग संदेहोऽभावो। ३ ल म स ग मुक्खं। ४ ल म स ग कीरहा ५ व गुगो तस्त (१)

[ छाया-दश्यविधधमंगुतानां खभावदुर्गन्धाशुचिदेहेषु । यत् निन्दनं न कियते निर्विचिकत्सागुणः स खलु ॥ ] हु इति स्फुटं, निश्चयते वा, स निर्विचिकित्सागुणो भवति जुगुप्सारहितगुणः स्यात् । स कः । यत् न कियते न विधीयते । कि तत् । निन्दनं दोषोत्पादनं धृणाम् । केषु । सभावदुर्गन्धाशुचिदेहेषु दुर्गन्धाः पृतिगन्धाः अशुचयः अपवित्राः देहाः शरीराणि स्वभावेन सहजेन दुर्गन्धाश्च ते अशुचयश्च ते देहाः शरीराणि स्वभावेन सहजेन दुर्गन्धाश्च ते अशुचयश्च ते देहाः शरीराणि स्वभावेन सहजेन दुर्गन्धाश्च ते अशुचयश्च ते देहाः सभावदुर्गन्धाशुचिदेहाः तेषु सभावदुर्गन्धादिदेहेषु । केषाम् । दश्विधधमंगुक्ताना दश्वस्थाणिकधमंग्रहितानाम् उत्तमक्षमादिधमंग्वानां महामुनीनां सहजेन दुर्गन्धापवित्रशरीरेषु निन्दनं धृणा न कियते । तथाहि भेदाभेदरक्षत्रयाराध्यक्षभव्यजीवानां दुर्गन्धवीमत्सादिकशरीरं दङ्का धमंग्रुद्धा कार्य्यभावेन वा यथायोग्यं विचिकित्सापरिहरणं द्रव्यनिर्विचिकित्सागुणो भण्यते । यत्पुनर्जिनसमये सर्वं समीचीनं परं किंतु वस्त्रावरणं जलस्राचादिकं च न कुर्वन्ति तदेव दूषणमिखादिकुत्सितभावस्य विधिष्टविवेकबलेन परिहरणं सा भावनिर्विचिकित्सागुणस्य बलेन समस्तद्वेषादिविकल्पसानेन निर्मलात्मानुभूतिलक्षणे निजशुद्धात्मनि व्यवस्थानं निर्विचिकित्सागुण इति ॥ ४९७ ॥ अथामुद्धदिष्टं गुणं दर्शयति—

# भय-लज्जा-लाहादो' हिंसारंभो ण मण्णदे धम्मो । जो जिण-वयणे लीणो अमूढ-दिट्टी हवे सो दुं ॥ ४१८ ॥

[ छाया-भयळजालामात् हिंसारम्भः न मन्यते धर्मः । यः जिनवचने लीनः अमृढदृष्टिः भवेत् स तु ॥ ] हु इति निश्चयेन, स जगत्प्रसिद्धः अमृढसम्यग्दृष्टिः अमौढ्यगुणपरिणतो भवेत् । स कः । यः हिंसारम्भः यज्ञयागादौ पुण्यनिमित्तं हिंसायाः जीववधस्य आरम्भः प्रारम्भः विधानं धर्मो वृषो न मन्यते, हिंसाधमे न श्रद्धाति
तह्नविश्वतीतिविश्वासं न विद्धाति । कृतः । भयलञ्जालामात्, भयात् राजामात्याधिकारिजनयक्षयिक्षणीमृतिपशाचादिप्रदृपीडाङाकिनीशाकिन्यादिभयात् इहपरलोकादिससभयाद्धा, लजातः पितृमातृम्नातृवान्धविन्नपातः, लाभात् यज्ञादौ
वीयमानमुवर्णदिदानप्राप्तेः हिंसाधमे यो न मानयति स अमृढदृष्टिः सम्यग्दृष्टिः स्थात् । तथाहि वीतरागसर्वज्ञक्षिताः
गमवहिर्मृतैः कुदृष्टिमिर्यत्प्रणीतं धातुवादखन्यवादमणिमम्त्रयन्त्रत्वभादिवादख्वस्ववाव्यन्तरिवकुर्वणादिकमं अज्ञानिजनचित्तः
चमत्कारोत्पादकं हृष्ट्या श्रुत्वा च मृढमावेन योऽसौ धर्मबुद्धा तत्र कृषि भक्ति प्रतीति न करौति एवं व्यवहारेणामृढदृष्टिकृत्यते । निश्चयेन पुनः तस्यैवव्यवहारामृढदृष्टिगुणस्य प्रसादेन अन्तस्तत्त्ववहिस्तत्त्वविश्चये जाते सित समस्तमिथ्यात्वरागादिषु ग्रुमाशुमसंकरपविकल्पेषु आत्मबुद्धिमुपादेयबुद्धि हितबुद्धि ममत्वमावं व्यक्तवा त्रिगुप्तिरूपेण विश्वद्धज्ञानदर्शनस्वभावे निजात्मिनि निश्चलावस्थानं तदेवामृढदृष्टित्वमिति । संकल्पविकल्पलक्षणं कथ्यते । पुत्रकल्पमित्रधनधान्यादौ बहिर्दव्ये ममेदमिति संकल्पनं संकल्पः, अभ्यन्तरे सुख्यहं दुःख्यहम् इति हर्षविषादकरणं विकल्प इति । अभवा वस्तुवृत्त्या संकल्पः इति कोऽर्थः, विकल्प इति तस्यव पर्यायः ॥ ४९८॥ अथोपगृहुनगुणं ग्रुणाति—

व्यावहारिक निर्विचिकित्सा गुणके द्वारा देष आदि समस्त विकल्पोंको स्यागकर निर्मल स्वानुभूतिरूप शुद्धात्मामें अपनेको स्थिर करना निश्चय निर्विचिकित्सा गुण है ॥ ४१७॥ आगे अमृद्ध दृष्टि गुणको कहते हैं। अर्थ—भय, लजा अथवा लालचके वशीभूत होकर जो हिंसा मृलक आरम्भको धर्म नहीं मानता, उस जिनवचनमें लीन पुरुषके अमृद्ध दृष्टि अंग होता है ॥ भावार्थ—जो सम्यग्दृष्टि पुरुष मिथ्यादृष्टियोंके द्वारा रचित और अज्ञानी मनुष्योंके चित्तमें चमत्कारको उत्पन्न करनेवाले मणि मंत्र तंत्र आदिको देखकर या सुनकर उनमें धर्मबुद्धिसे रुचि नहीं रखता वह व्यवहारसे अमृद्ध दृष्टि अंगका पालक कहा जाता है। और उसी व्यवहार अमृद्ध दृष्टि अंगके प्रसादसे अन्तस्तच्य और बाह्य तच्चोंका निश्चय होनेपर समस्त मिथ्यात्व राग वगैरहमें और शुभ तथा अशुभ संकल्प विकल्पोंमें ममत्वको स्थागकर विश्वद्ध ज्ञान और विश्वद्ध दृश्चन स्थाववाले अपने आत्मामें स्थिर होना निश्चय अमृद्ध दृष्टि अंग है

१ ब भवल्जागारवेहि व (१)। २ म स ग (स्व१) हु।

# जो पर-दोसं गोवदि णिय-सुकयं जो ण पयडदे लोए। भवियव्य-भावण-रओ उवगूहण-कारओ सो हु॥ ४१९॥

[ छाया-यः परदोषं गोपयित निजसुकृतं यः न प्रकटयित लोके। भिवतव्यभावनारतः उपगृहनकारकः स खलु॥ ] हु इति व्यक्तम्। स सम्यग्दृष्टिरूपगृहनकारकः उपगृहनं परेषामन्येषां दोषाच्छादनं तस्य कारकः कर्ता। स कः। यो भव्यः गोपयित आच्छादयित झम्पयित । कम्। परदोषं परेषामन्येषां सम्यग्दृष्टिश्रावकयतीनां सम्यन्दवातिचारकतभङ्गादिक्रनिता-पराधः तं लोके जगित गोपयित तथा लोके न प्रकाशते प्रकटयित न। किं तत्। निजसुकृतं स्वयंकृतदानपूजातपश्चरणादिकं शास्त्राध्ययनाध्यापनादिकं च। कीहक्षः सन्। यो भव्यः भवितव्यभावनारतः, यद्भाव्यं तद्भवत्यविमिति भावनायां रतः तत्परः निश्चयः। तथाहि भेदाभेदरत्नत्रयभावनाह्यो मोक्षमार्गः स्वभावेन शुद्ध एव तावत्। तत्राज्ञानिजनितिमित्तेन तथवाभक्तजनितितेन च धर्मस्य पैश्चःयं दृष्णम् अपवादो दुःप्रभावना यदा भवति तद्गयमाविरोधेन यथाशक्त्यर्थेन धर्मोपदेशेन वा यद्मार्थे दोषस्य झम्पनं निवारणं कियते तद्भवहारनयेनोपगृहनं भण्यते। निश्चयेन पुनः तस्यैव सहकारित्वेन निजनिर्ज्ञनिवर्शे दोषस्य झम्पनं निवारणं कियते तद्भवहारनयेनोपगृहनं भण्यते। निश्चयेन पुनः तस्यैव सहकारित्वेन निजनिर्ज्ञनिवर्शेन प्रव्हादकाः ये मिथ्यात्वरागादिदोषास्तेषां तस्मिकेव परमात्मनि सम्यक् श्रद्धानज्ञानान्तरक्षां यद्भावं तेन प्रच्छादनं विनाशनं गोपनं झम्पनं तदेवोपगृहनमिति॥ ४९९॥ अथ स्थितिकरणं द्रवयित—

### धम्मादो चलमाणं जो अण्णं संठवेदि धम्मम्मि । अप्याणं पि सुदिदयदि ठिदि-करणं होदि तस्सेव ॥ ४२०॥

[ छाया-धर्मतः चलन्तं यः अन्यं संस्थापयति धर्मे । आत्मानमि सुद्रहयति स्थितिकरणं भवति तस्य एव ॥ ] तस्यैव भव्यजीवस्यैव स्थितिकरणं भवति । सम्यत्तववतज्ञानधर्मात् प्रच्युतवतः जीवस्य पुनः तत्र सम्यक्तविषु स्थित्या दृढीकरणं स्थितिकरणम् । तस्य कस्य । यः पुमान् धर्मात् चलमानं सम्यत्तवात् वताहा चलनेन पतनोन्मुखम् अन्यं पर-पुरुषं सम्यन्दिष्टं वतधारिणं वा धर्मे सम्यत्त्ववतलक्षणे स्थापयति स्थिरीकरोति निश्वलीकरोति, अपि पुनः स दृढयति सुष्टु अतिशयेन दृढीकरोति । कम् । आत्मानं स्वदेहिनम् । क । धर्मे भेदानेदरस्वत्रये स्वात्मानं दृढयतीत्यथः । तथाहि भेदान

॥ ४१८॥ आगे उपगृहन गुणको कहते हैं। अर्थ—जो सम्यग्दिष्ट दूसरोंके दोषोंको तो ढाँकता है और अपने सुकृतको लोकमें प्रकाशित नहीं करता। तथा ऐसे भावना रखता है कि जो भवितव्य है वही होता है, उसे उपगृहन गुणका धारी कहते हैं।। भावार्थ—किसी सम्यग्दिष्ट, श्रावक अथवा मुनिके द्वारा सम्यक्यमें कोई अतिचार लगाया गया हो, या व्रतका भंग किया गया हो तो सम्यक्यारिष्ठरूप लोकमें प्रकाशित नहीं करता। आशय यह है कि सम्यग्दिशन, सम्यग्नान और सम्यक्चारिष्ठरूप मोक्षमार्ग स्वभावसे ही शुद्ध है। किन्तु जब अज्ञानी अथवा अश्रद्धान्त मनुष्योंके निमित्तसे धर्मका अपवाद होनेके कारण उस मार्गकी बदनामी होती हो तो आगमके अनुसार धर्मोपदेशके द्वारा यथा-शक्ति जो उस बदनामीका निवारण किया जाता है उसे व्यवहारसे उपगृहन अंग कहते हैं। तथा अपने निरंजन निर्दोष परमात्माको ढांकनेवाले जो मिथ्यात्व राग आदि दोष हैं, उन दोषोंको दूर करनेका उपाय करना निश्चयसे उपगृहन अंग कहा है॥ ४१९॥ आगे स्थितिकरण गुणको कहते हैं। अर्थ—जो धर्मसे चलायमान अन्य जीवको धर्ममें स्थिर करता है तथा अपनेको भी धर्ममें दृद करता है उसीके स्थितिकरण गुण होता है॥ भावार्थ-मुनि, आर्थिका और श्रावक श्राविकाके मेदसे चार प्रकारके संधर्मसे जब कोई व्यक्ति दर्शन मोहनीय अथवा चारित्र मोहनीयके उदयसे सम्यग्दर्शन या सम्यक् चारित्रको छोड़ना चाहता हो तो यथाशक्ति आगमानुकूल धर्मका उपदेश देकर

१ स स ग सुक्रयं जो पयासदे। २ म भविअन्व। ३ ब ट्रिदियर्जं।

मेदरस्रत्रयाधारस्य चातुर्वैर्ण्यसंघस्य मध्ये यदा कोऽपि दर्शनचारित्रमोहोदयेन दर्शनं ज्ञानं चारित्रं वा परित्यक्तं वाञ्छिति तदागमाविरोधेन यथाशक्तया धर्मश्रवणेन वाऽर्थेन वा सामध्येन वा केनाप्युपायेन यद्धमें स्थिरत्वं कियते तद्यवहारेण स्थिरीकरणमिति । निश्चयेन पुनस्तेनैव व्यवहारस्थिरीकरणगुणेन धर्महटत्वे जाते सित दर्शनचारित्रमोहोदयजनितसमस्त-मिध्यात्वरागादिविकत्पजालत्यागेन निजपरमात्मस्वभावेनोत्पन्नपरमानन्दैकलक्षणसुखामृतरसाखादेन त्रष्ट्यतन्मयपरमसम्रदिमायेन चित्तस्थिरीकरणमिति ॥ ४२० ॥ अथ वारसल्यगुणमुष्टिश्वति—

## जो धम्मिएसु भत्तो अणुचरणं कुणदि परम-सद्धाए । पिय-वयणं जंपंतो वच्छक्षं तस्स भव्वस्स ॥ ४२१ ॥

[ छाया—यः धार्मिकेषु भक्तः अनुवरणं करोति परमश्रद्धया । प्रियवचनं जल्पन् वात्सल्यं तस्य भव्यस्य ॥ ] तस्य भव्यस्य प्राणिनः वात्सल्यं वात्सल्यास्थरगुणो भवेत् । स कः । यो भव्यः धार्मिकेषु सम्यम्दृष्टिषु श्रावकेषु श्राविमुनि-यस्थनगरेषु च भक्तः भक्तियुक्तः धर्मानुरागः । पुनः करोति यो भव्यः विद्धाति । किम् । अनुचरणं साधिमकेषु भोजनसार्थन् गमनोद्गीभवनादिपरिचर्यां करोति । क्या । परमश्रद्धया उत्कृष्टभावेन उत्कर्षेण रुचिक्ष्पेण । किभूतः सन् । साधिमक्जनेषु प्रियवचनं मृष्टवचनम् अहं तव किं करोसि इत्यादिकलक्षणं जल्पन् कथ्यन् । तथाहि बाह्याभ्यन्तररत्नत्रयाधारे चतु-विधसंघे वत्से धेनुवत् पद्यिन्द्रयविषयनिर्मित्तं पुत्रकलत्रसुवर्णादिक्षेह्वत् वा यदकृत्रिमक्षेह्कारणं तद्यवहारेण वात्सल्यं भण्यते । निश्चयवात्सल्यं पुनस्तस्येव व्यवहारवात्सल्यगुणस्य सहकारित्वेन धर्मे दृदत्वे जाते सति मिध्यात्वरागादिसमस्त-ग्राभाग्रभवहिभोवेषु प्रीति स्यक्ता रागादिविकल्पोपाधिरहितपरमस्तास्थ्यसंविक्तिसंजातसदानन्दैकलक्षणसुक्तासृतरसाखादे प्रीतिकरणं निश्चयवात्सल्यमिति ॥ ४२१॥ अथ प्रभावनागुणं गाधाद्वयेनाह—

# जो दस-भेयं धम्मं भन्य-जणाणं पयासदे विमलं । अप्पाणं पि पयासदि णाणेण पहाचणा तस्स ॥ ४२२ ॥

[ छाया--यः दशमेदं धर्मं भव्यजनानां प्रकाशयति विमलम् । आत्मानम् अपि प्रकाशयति ज्ञानेन प्रभावना तस्य ॥ ] तस्य भव्यवरपुण्डरीकस्य प्रभावना प्रभावनात्वयणुणो भवति । तस्य कस्य । यः भव्यः भव्यजनानां भेदामेदरत्नत्रयेण भवितुं खारमोपलिश्ध प्राप्तुं योग्या भव्यास्ते च ते जनाः भव्यजनास्तेषां भव्यजनानां भव्यलोकानां भेदामेदरत्नत्रये ज्ञापकानामेभे दशमेदं धर्मम् उत्तमक्षमादिदशप्रकारं धर्मे प्रकाशयति प्रकटयति कथ्यति उपदेशयति । अपि पुनः ज्ञानेन मेदज्ञानेन कृत्वा निर्मलम् आत्मानं प्रकाशयति कर्ममलकलक्करहितं ग्रुद्धखरूपं परमात्मानं खखरूपं खां खात्मानं प्रकटीकरोति । तथा भव्यलोकानामभे आत्मनः खरूपं प्रकाशयति इत्यर्थः ॥ ४२२ ॥

या धनकी सहायता देकर या शक्तिका प्रयोग करके अथवा किसी भी अन्य उपायसे जो उसे धर्ममें स्थिर किया जाता है उसे व्यवहारसे स्थितिकरण गुण कहते हैं। और मिध्यात्व, राग वगैरह समस्त विकल्प जालको लागकर अपने आत्म स्वभावमें स्थिर होना निश्चयसे स्थितिकरण गुण है॥ ४२०॥ अब वात्सल्य गुणको कहते हैं। अर्थ—जो सम्यग्दिष्ट जीव प्रियवचन बोलता हुआ अस्यन्त श्रद्धासे धार्मिकजनोंमें भक्ति रखता है तथा उनके अनुसार आचरण करता है उस भव्य जीवके वात्सल्य गुण कहा है॥ भावार्थ—जैसे गाय अपने बचेसे खाभाविक प्रेम करती है वैसे ही रक्तत्रयके धारी चतु-विध संघसे खाभाविक केहका होना व्यवहारसे वात्सल्य गुण है। और व्यवहार वात्सल्य गुणके द्वारा धर्ममें हद्भता होनेपर मिथ्यात्व राग वगैरह समस्त अशुभ भावोंसे प्रीति छोड़कर परमानन्द खरूप अपने आत्मासे प्रीति करना निश्चयसे वात्सल्य गुण है॥ ४२१॥ आगे दो गाथाओंसे प्रभावना गुणको कहते हैं। अर्थ-जो सम्यन्दिष्ट अपने ज्ञानके द्वारा भव्यजीवोंके लिये दश प्रकारके धर्मको

१ व दसविंह च धम्मं।

#### जिण-सासण-माहण्यं बहु-विह-जुसीहि जो पयासेदि । तह तिब्बेण तवेण य पहावणा णिम्मला तस्स ॥ ४२३ ॥

[ छाया-जिनशासनमाहारम्यं बहुविधयुक्तिभिः यः प्रकाशयति । तथा तिवेण तपसा च प्रभावना निर्मला तस्य ॥ तस्य भव्यजनस्य प्रभावना प्रकर्षण जिनशासनमाहारम्यस्य भावना उत्साहेन प्रकटनं प्रभावनागुणो भवेत । तस्य कस्य । यः भव्यः प्रकाशयति प्रकटयति । किम् । जिनशासनमाहारम्यं जिनशासनस्य जिनधर्मस्य महिमानं प्रकटयति । कैः कृत्वा । बहुविधयुक्तिभिः अनेकप्रकार्त्रेतिविद्यविद्याकुशलत्वेन छन्दोऽलंकार्व्याकरणसाहित्यतकीगमाध्यात्मशास्त्रेश्च प्रकाशनैः समुद्योत्तमैः यात्राप्रतिष्ठाप्रासादोद्धरणजिनपूजानिर्मापणगीतनृत्यवादित्रकरणप्रमुखप्रकारैः च प्रकाशयति । तथा तिवेण तपसा च तिवेण दुःसाध्येन तपसा अनशनावमोदर्यादिकायक्षेशादिद्वादशविधतपश्चरणेन जिनशासनमुद्योतयतीत्यर्थः । तद्यथा । श्रावकेण दानपूजादिना तपोधनेन च तपःश्रुतादिना जैनशासनप्रभावना कर्तव्यति व्यवहारेण प्रभावनागुणो ज्ञातव्यः । निश्चयेन पुनस्तस्यैव व्यवहारप्रभावनागुणस्य बलेन मिथ्यात्वविषयकषायप्रमृतिसमस्तविभावपरिणामरूपपरसमयानां प्रभावं इत्वा द्युद्धोपयोगलक्षणस्ययेवेदनज्ञानेन विश्वद्धज्ञानदर्शनस्वभावनिजशुद्धात्ममः प्रकाशनमनुभवनमेव निश्चयप्रभावनेति ॥ ४२३ ॥ अथ निःशक्कितादिगुणानामाधारमृतं पुरुषं निरूपयति—

# जो ण कुणदि पर-तित्तिं पुणु पुणुं भावेदि' सुद्धमप्पाणं । इंदिय-सुह-णिरवेक्खों णिस्संकाई गुणा तस्स ॥ ४२४ ॥

[ छाया-यः न करोति परति पुनः पुनः भावयति ग्रुद्धमारमानम्। इन्द्रियसुखनिरपेक्षः निःशङ्कादयः गुणाः तस्य ॥ ] तस्य भव्यवरपुण्डरीकस्य निःशङ्काद्यष्टगुणा भवन्ति । तस्य कस्य । यः पुमान् न करोति न विद्धाति । काम् । परतिः परेषां निन्दां परदोषाभाषणं परापवादं न विद्धाति न भाषते । तथा पुनः वारेवारं सुहुर्मुहुर्भावयति ध्यायति चिन्तयति

प्रकाशित करता है, तथा अपने आत्माको भी (दस प्रकारके धर्मसे) प्रकाशित करता है उसके प्रभावना गुण होता है ॥ ४२२ ॥ अर्थ—जो सम्यग्दिष्ट अनेक प्रकारकी युक्तियोंके द्वारा तथा महान् दुर्दर तपके द्वारा जिन शासनका माहात्म्य प्रकाशित करता है उसके निर्मल प्रभावनागुण होता है ॥ भावार्थ—अनेक प्रकारकी युक्तियोंके द्वारा मिथ्यावादियोंका निराकरण करके अथवा अनेक प्रकारके शाकोंकी रचना करके या जिनपूजा, प्रतिष्ठा, यात्रा वगैरहका, आयोजन करके अथवा घोर तपश्चरण करके लोकों जैन धर्मका महत्त्व प्रकट करना व्यवहारसे प्रभावनागुण है। और उसी व्यवहार प्रमावनागुणके बलसे मिथ्यात्व, विषयकषाय वगैरह समस्त विभाव परिणामोंके प्रभावको हटाकर शुद्धोपयोग रूप ससंवेदनके द्वारा विश्वद्ध ज्ञान दर्शन सरूप अपनी आत्माका अनुभवन करना निश्चय प्रभावनागुण है ॥ ४२३ ॥ आगे बतलाते हैं कि निःशंकित आदि गुण किसके होते हैं श्वर्थ—जो पुरुष पराई निन्दा नहीं करता और वारंवार शुद्ध आत्माको माता है तथा इन्द्रिय सुखकी इच्छा नहीं करता उसके निःशिक्कत आदि गुण होते हैं ॥ भावार्थ—यहाँ तीन विशेषण देकर यह बतलाया है कि जिसमें ये तीनों बातें होतीं हैं उसीमें निःशंकित आदि गुण पाये जाते हैं । इसका खुलासा इस प्रकार है—जो पुरुष दूसरोंकी निन्दा करता है उसके निर्विचिकित्सा, उपगृहन, स्थितिकरण और वारसल्य नामके गुण नहीं हो सकते, क्यों कि बुरे अभिप्रायसे किसीके दोषोंको प्रकट करनेका नाम निन्दा है । अतः जो निन्दक है वह उक्त गुणोंका पालक कैसे हो सकता है तथा जो अपनी शुद्ध

१ **व** तत्ती। २ **म स पुण पुण (१)। ३ व भावेश। ४ म णि**रथिक्स्त्री।

अनुभवति । कम् । ग्रुद्धम् आत्मानं द्रव्यभावनोक्रमेमलरहितं ग्रुद्धं ग्रुद्धचिद्ध्यं भावयति । कीदक्षः सन् । इन्द्रियसुख-निरपेक्षः इन्द्रियाणां स्पर्शनादीनां सुखतः शर्मणः निर्गता अपेक्षा चाञ्छा यस्य स तथोक्तः पश्चेन्द्रियनिषयवाञ्छारहितः ॥ ४२४॥ क क निःशक्कितत्वमित्युक्ते चाह—

# णिस्संका-पहुडि-गुणा जह धम्मे तह य देव-गुरु-तचे। जाणेहि जिण-मयादो सम्मत्त-विसोहया एदे ॥ ४२५॥

[ छाया—निःशङ्काप्रभृतिगुणाः यथा धर्मे तथा च देवगुरुतत्त्वे। जानीहि जिनमतात् सम्यक्त्वविशोधकाः एते ॥ ] यथा येनैव प्रकारेण धर्मे उत्तमक्षमामार्दवार्जनसस्यशे चसंयमतपस्यागार्किचन्यब्रह्मचर्यन्थणे धर्मे दशप्रकारे व्यवहार्तिश्चय-रक्षत्रये धर्मे वा निःशङ्काप्रभृतिगुणा इति। निःशङ्कित १ निःकाक्षित २ निर्विचिकत्साऽ ३ मृढदष्टि ४ सोपगृहन ५ स्थिति-करण ६ वात्सल्य ७ प्रभावनगुणाः भवन्ति। तथा तेनैव प्रकारेण देवगुरुत्तत्त्वेषु तान् गुणान् जानीहि । देवे अष्टादश्चरोषरहितवीतरागसर्वज्ञदेवेऽष्टौ निःशङ्कितादिगुणान् त्वं भो भव्य जानीहि । तथा गुरौ निर्धन्थाचार्ये चतुर्विशतिपरिग्रहपरिन्यकतिगम्बरगुरौ तान् निःशङ्कितावष्टौ गुणान् जानीहि । तथा तत्त्वेषु जीवाजीवस्ववन्धसंवरनिर्जरामोक्षेषु सप्तसु पुण्यपापद्वयसहितनवपदार्थेषु जीवाजीवधर्माधर्मकालकारोषु षद्यसु द्रव्येषु पञ्चास्तिकारोषु मततपःसंयमसम्यक्तवादिषु च निःशङ्कितावष्टगुणान् जानीहि । कि बहुना जिनोक्तसर्वपदार्थेषु शङ्कादयो न कर्तव्याः। जिनोक्तकाक्षरार्थपदस्रोकादिषु शङ्कादिकं करोति तदा मिथ्यादृष्टिः स्यात्। कुतः। जिनमतात् जिनवचनात् सर्वज्ञवीतरागोपदेशात् जिनशासनमाशिखा। यतः एते निःशङ्कितादयो गुणाः सम्यक्तविद्यद्विकराः सम्यन्दर्शनस्य विग्रुदिकरा निर्मलकराः। अत्राज्ञनचोरादिकथा ज्ञातत्व्याः॥ ४२५॥ युगमम्॥ अथ धर्मस्य ज्ञातृत्वकर्तृत्वदुर्लभतं व्यनक्ति—

आत्माको भाता है उसीके नि:शांकित, अमूढ़ दृष्टि, प्रभावना नामके गुण हो सकते हैं; क्यों कि जिसको आत्माके खरूपमें सन्देह है और जिसकी दृष्टि मूढ़ है वह अपनी व आत्माकी वारम्वार भावना नहीं कर सकता । तथा जिसके इन्द्रियसुखकी चाह नहीं है उसीके निःकांक्षित ग्रण होता है. अतः जिसके इन्द्रिय म्राखकी चाह है उसके मि:कांक्षित गुण नहीं होता । इस तरह उक्त तीन विशेषणोंवालेके ही आठों गुण होते हैं ॥ ४२४ ॥ आगे बतलाते हैं कि निःशंकित आदि गुण कहाँ कहाँ होने चाहिये। अर्थ-ये निःशंकित आदि आठ गुण जैसे धर्मके विषयमें कहे वैसे ही देव गुरु और तस्वके विषयमें मी जैन आगमसे जानने चाहियें । ये आठों गण सम्यग्दर्शनको विद्युद्ध करते हैं ॥ भावार्थ-ऊपर उत्तम क्षमा आदि दस धर्मोंके विषयमें नि:शंकित आदि गुणोंको बतलाया है। आचार्य कहते हैं कि उसी-प्रकार अठारह दोष रहित वीतराग सर्वज्ञ देवके विषयमें, चौबीस प्रकारके परिप्रहसे रहित दिगम्बर गुरुओंके विषयमें, तथा जिन भगवानके द्वारा कहे हुए जीव अजीव आस्रव बन्ध संवर निर्जरा मोक्ष इन सात तत्त्वोंमें और इन्होमें पुण्य पापको मिलानेसे हुए नौ पदार्थोमें व जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल इन छ: द्रव्योंमें भी नि:शंकित आदि गुणोंका होना जरूरी है। अर्थात सम्यग्द्रष्टीको देव गुरु और तत्त्वके विषयमें शंका नहीं करनी चाहिये, उनकी यथार्थश्रद्धाके बदलेमें इन्द्रिय सुखकी कौक्षा ( चाह ) नहीं करनी चाहिये, उनके विषयमें ग्लानिका भाव नहीं रखना चाहिये, उनके विषयमें अपनी दृष्टि मृदताको लिये हुए नहीं होनी चाहिये, उनके दोषोंको दूर करनेका प्रयत करना चाहिये, उनके विषयमें अपना मन विचलित होता हो तो उसे स्थिर करना चाहिये, उनमें सदा वात्सल्य भाव रखना चाहिये, और उनके महस्वको प्रकट करते रहना चाहिये। इन गुणोंको धारण करने से सम्यग्-

१ गतह देव ! २ व निसी हिया !

# धम्मं ण मुणदि जीवो' अहवा जाणेइ कह व कट्ठेण । काउं तो वि ण सक्कदि मोह-पिसाएण भोलविदो ॥ ४२६ ॥

[छाया-धर्म न जानाति जीनः अथवा जानाति कथमपि कष्टेन । कर्तुं ततः अपि न शकोति मोहपिशाचेन भ्रामितः ॥] जीव आत्मा धर्म श्रावकयतिमेदिभर्ष धर्म जिनोक्तं न जानाति तत्स्वरूपं न वेति । अथवा कथमपि केनापि प्रकारेण महता कष्टेन दुःखेन धर्म जानाति चेत् तो वि तर्हि तथापि कर्तुं धर्मप् आचिरतुं न शकोति । कीहक् सन् जीवः । मोहपिशाचेन भ्रामितः, मोह एव पिशाचः राक्षसः प्रतारकत्वात् तेन भ्रामितः प्रतारितः छिलतः मोहनीयवर्मपिशाचेन गृहीतः विकलीकृतः प्राचिल इत्यर्थः ॥ ४२६ ॥ अथ सोपहासं दृष्टान्तेन धर्मकर्तृत्वेन धर्मदुर्लभतं विवृणोति—

# जह जीवो कुण**इ रइं' पुत्त-क**लत्तेसु काम-भोगेसु'। तह जइ जिणिंद'-धम्मे तो लीलाए सुहं लहदि॥ ४२७॥

[छाया-यथा जीवः करोति रितं पुत्रकलेशेषु कामभोगेषु । तथा यदि जिनेन्द्रधर्में तत् लील्या सुखं लभते ॥ ]
यथा वेनेत्र प्रकारेण उदाहरणोपन्यासे वा जीवः जन्तुः संसारी पुत्रकलेशेषु रितं करोति, तनुजकामिनीजनकजननीभ्रातृबन्धुमित्रभृत्यादिषु रागं प्रीति सेहं विद्धाति । यथा जीवः कामभोगेषु कन्दर्पस्रक्षेषु भोगेषु पश्चेन्द्रयाणां विषयेषु
धनधान्यमन्दिरयाद्याभरणादिषु च रितं करोति तथा तेनैव पुत्रकलत्रकामभोगप्रकारेण यदि जिनेन्द्रधर्मे जिनवीतरागसर्वज्ञोक्तधर्मे रितं रागं प्रीति सेहं करोति चेत् तिहं लील्या कीडया हेलामात्रेण सुखेन सुखं खर्गमोक्षोद्भवं सीख्यं
लभते प्राप्नोति । तथा चोक्तं च । "जा दन्त्रे होइ मई अहवा तहणीसु हत्रवंतीसु । सा जइ जिणवरधम्मे कर्यलमज्ज्ञद्विया सिद्धी ॥" इति ॥ ४२० ॥ अथ लक्ष्म्याः वाञ्छादरः मुलम इत्यावेदयति—

दर्शन निर्मल होता है। इन गुणोंके घारक अञ्चनचोर वगैरहकी कथा जैनशालोंमें वर्णित है वहाँसे जानलेनी चाहिये ॥ ४२५ ॥ आगे कहते हैं कि धर्मको जानना और जानकर भी उसका आचरण करना दुर्लभ है। अर्थ-प्रथम तो जीव धर्मको जानता ही नहीं है, यदि किसी प्रकार कछ उठाकर उसे जानता भी है, तो मोहरूपी पिशाचके चकरमें पड़कर उसका पालन नहीं कर सकता ॥ मावार्थ-अनादिकालसे संसारमें भटकते हुए जीवको सच्चे धर्मका ज्ञान होना बहुत ही कठिन है, क्यों कि एकेन्द्रिय, दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय और असंज्ञी पश्चेन्द्रियकी पर्यायमें तो हित-अहितको समझनेकी शक्ति ही नहीं होती। सैनी पश्चेन्द्रिय पर्यायमें भी यदि नारकी या पश्च हुआ तो नरकगति और पश्चातिके दुःखोंसे सदा आकुल रहता है। और यदि कदाचित् मनुष्य या देव हुआ तो प्रथम तो भोग विलासमें ही अपना जीवन बितादेता है। यदि काललब्धिके आजानेसे धर्मको जान भी लेता है तो बी-पुत्रके मोहमें पड़कर धर्मका आचरण नहीं करता ॥ ४२६॥ आगे दृशन्तके द्वारा मोही जीवका उपहास करते हुए धर्मका माहात्म्य बतलाते हैं। अर्थ-जैसे यह जीव खी पुत्र वगैरहसे तथा कामभोगसे प्रेम करता है वैसे यदि जिनेन्द्र भगवानके द्वारा कहे हुए धर्मसे प्रीति करे तो लीलामात्रसे ही सुखको प्राप्त कर सकता है॥ भावार्थ-आचार्य कहते हैं कि खी, पुत्र, माता, पिता, भाई, बन्धु, मित्र आदि कुटुंबी जनोंते तथा धन, धान्य, मकान, वस्न, अलंबार आदि परिमहसे व कामभोगसे यह जीव जितना प्रेम करता है वैसा प्रेम यदि वीतराग सर्वज्ञके द्वारा कहे हुए धर्मसे करे तो उसे यह जीव जितना प्रेम करता है वैसा प्रेम यदि वीतराग सर्वज्ञके द्वारा कहे हुए धर्मसे करे तो उसे

रैझाओं शोर रचा(१) सासार\$ । ३ चासोपसु। ४ पानिणंद । कार्तिके ४ प

#### लच्छि' वंछेइ णरो णेव सुधम्मेसु आयरं' कुणइ । वीएण विणा कत्थ वि किं दीसदि' सस्स-णिप्पत्ती ॥ ४२८ ॥

[ छाया-लक्ष्मी वाञ्छति नरः नैव सुधर्मेषु आदरं करोति । बीजेन विना कुत्र अपि किं द्रयते सस्यनिष्पत्तिः ॥ ] नरः पुमान् जनो वा लक्ष्मी वाञ्छति अश्वगजरथपदातिधनधान्यसुवर्णरत्नादिसंपदाम् इन्द्रधरणेन्द्रचक्रक्लोदिवैभवं वा इंद्रते आकांक्षति अभिलक्षति । सुधर्मेषु पूर्वापरिविरोधरितिजनकथितवृषेषु यतिश्रावकमेदभिषधर्मेषु नरः जनः आदरम् उद्यमम् अनुष्ठानं नैव कुरुते विद्धाति नैव । धर्म विना तां लक्ष्मीं कथं लभते इत्यत्रोदाहरणेन दृष्टान्तेन युनक्ति । कृत्य वि इत्रापि धान्यनिष्पत्तिक्षेत्रकेदारभूम्यादो बीजेन विना वीहिगोधूमचणकसुद्रयवादिधान्यवपनं विना सस्यनिष्पत्तिः धान्योत्पत्तिः बीद्यादिसमुद्भवः किं दृश्यते अवलोक्यते किम् , अपि तु न, तथा धर्म विना संपदा न दृश्यते । तथा च । "तं पुण्णह अहिणाणु जं गहिलाण वि रिद्धी । तं पावह परिणामु जं गुणवंतह भिक्खती" ॥ ४२८॥ अथ धर्मस्थो जीवः किं करोतीति गाथाद्वयेनाह-

### जो धम्मत्थो जीवो सो रिउ-वग्गे वि कुणइ खम-भावं। ता पर-दच्वं वज्जइ जणि-समं गणइ पर-दारं'॥ ४२९॥

[ छाया-यः धर्मस्थः जीवः स रिपुवर्गे अपि करोति क्षमाभावम् । तावत् परद्रव्यं वर्जयति जननीसमं गणयति परदारान् ॥ ] स जीवः करोति । कम् । क्षमाभावं क्षान्तिपरिणामं कोधादिकषायाणामुपशान्तिम् । कः । रिपुवर्गे शत्रुसमृहे यः क्षमाभावं करोति, अपिशब्दात् मित्रस्वजनादिवर्गे । स कः । यः धर्मस्थः धर्मे पूर्वोक्तदशलाक्षणिके कृषे तिष्ठतीति धर्मस्थः, यावत् जिनधर्मे स्थितः जीवः ता तावत्कालं परद्रव्यं वर्जयति परेषां रत्नसुवर्णमणिमाणिक्यधनधानय-क्षादिकं वस्तु परिहरति । तथा परदारान् परेषां युवतीः जननीसमाः मातृतुल्याः खस्त्रसमानाः सहशाः गणयति मनुते जानाति ॥ ४२९ ॥

भनायासही खर्ग और मोक्षका सुख प्राप्त हो सकता है। कहा भी है-धनसम्पत्तिमें तथा रूपकती तरुणियोंमें तेरी जैसी रुचि है वैसी रुचि यदि जिनवर मगवानके कहे हुए धर्ममें हो तो मुक्ति तेरी हथेली
पर रक्खी हुई है ॥ ४२७॥ आगे कहते हैं कि लक्ष्मीको चाहना सुल्म है किन्तु धर्मके बिना
उसकी प्राप्ति सुल्म नहीं है। अर्थ-यह जीव लक्ष्मीको तो चाहता है किन्तु सुधर्मसे प्रीति नहीं करता। क्या
कहीं बिना बीजकेमी धान्यकी उत्पत्ति देखी गई है!॥ भावार्थ-घोडा, हायी, रथ, धन, धन्य, सुवर्ण,
वगैरह सम्पदाकी तथा इन्द्र, धरणेन्द्र और चक्रवर्ती वगैरहके वैभवकी तो यह जीव इच्छा करता है,
किन्तु सखे धर्मका पालन करना नहीं चाहता। ऐसी स्थितिमें धर्मके बिना उस लक्ष्मीको वह कैसे
प्राप्त कर सकता है? क्या कहीं बिना बीजके गेहूं, चना, मूंग, उड्द बगैरह पैदा होता देखा गया है?
अतः जैसे बिना बीजके धान्य पैदा नहीं होता वैसेही बिना धर्म किये लक्ष्मीकी प्राप्ति नहीं हो
सकती ॥ ४२८॥ आगे धर्मात्मा जीव क्या २ करता है यह दो गायाओंसे बतलाते हैं।
अर्थ-जो जीव धर्मका आचरण करता है, वह शत्रुओंपर मी क्षमा भाव रखता है, पराये द्रव्यको
प्रहण नहीं करता, और पराई खीको माताके समान मानता है ॥ भावार्थ-धर्मात्मा जीव अपने
मित्र बगैरह खजनोंकी तो बात ही क्या, अपने शत्रुओंपर मी क्षेप नहीं करता। तथा पराये रक्ष,
सुवर्ण, मणि, मुक्ता और धन धान्य वस्न बगैरहको पानेका प्रयत्न नहीं करता। तथा पराये रक्ष,

१ व रुच्छी। २ ग आइरं। ३ व दीसह। ४ व (१) म प्रयारं।

# ता सब्दरथ वि किसी ता सब्दर्धं वि हवेई वीसासी। ता सब्दं पिय भासइ ता सुद्धं माणसं कुणइ ।। ४३०॥

[ छाया—तावत् सर्वत्र अपि कीर्तिः तावत् सर्वत्र अपि भवति विश्वासः । तावत् सर्वं प्रियं भाषते तावत् शुद्धं मानसं करोति ॥ ] यावत्कालं जिनधमः यस्य जीवस्य भवति तावत्कालं सर्वत्रापि अधोमध्योध्वेलोके तस्य जीवस्य कीर्तिः यसः महिमा ख्यातिः स्यात् । अपि पुनः ता तावत्कालं तस्य धर्मवतः पुंसः सर्वस्यापि समस्तत्रेलोक्यजनस्य, अपिशब्दास् स्वकीयस्य, विश्वासः विश्रम्भः प्रतीतिः स्यात् । ता तावत् सर्वं प्रियं हितकारकं भाषते । सर्वलोकः तं धर्मवन्तं प्रति प्रिय-हितमितमधुरकर्णप्रियवचनं भाषते । स धर्मवान् जीवः सर्वान् प्रति हितमितमधुरादिवाक्यं वक्तीत्यर्थः । ता तावत्कालं तस्य धर्मवतः मानसं चितं शुद्धं निर्मलं करोति परेषां मानसं सधर्मः सन् शुद्धं करोतीत्यर्थः ॥ ४३० ॥ अथ धर्ममाहास्यं गायाचतुष्केनाहः—

# उत्तम-धम्मेण जुदो होदि तिरिक्खो वि उत्तमो देवो । चंडालो वि सुरिंदो उत्तम-धम्मेण संभवदि ॥ ४३१॥

[छाया-उत्तमधर्मेण युतः भवति तिर्थक् अपि उत्तमः देवः । चण्डालः अपि सुरेन्द्रः उत्तमधर्मेण संभवति ॥ तिर्थम्बीवः गोगजाश्चित्तिस्वयाप्रश्चालकुर्कुरकुर्कुटवर्द्वरादिपाणी । कथंभूतः । उत्तमधर्मेण युक्तः सन् , सम्यक्तवतादिपश्च-नमस्कारदानपूजादिभावनादिलक्षणधर्मेण सिहतः तिर्थक् उत्तमदेवो भवति सौधर्मस्वर्णायच्युतस्वर्गनिवासी देवो जायते । सम्यक्तवं विना व्रतादिना युक्तः तिर्थम्जीवः भवनवासी देवो व्यन्तरदेवो वा ज्योतिष्वरदेवो वा जायते । अपिशब्दात् उत्तम-धर्मेण युक्तः मनुष्यः उत्तमदेवो भवति । श्रावकधर्मेण सिहतः यहस्थः सौधर्मायच्युतान्तकल्पवासी देवः इन्द्रप्रतीन्द्रसामा-निकादिको जायते । यतिधर्मेण युतः सौधर्मादिसर्वार्थसिदिपर्यन्तनिवासी उत्तमदेवो आयते, सकलक्रमेक्षयं कृत्वा सिद्धोऽपि जायते । तथा उत्तमधर्मेण जिनोक्तधर्मेण सम्यक्तवाणुवतादिलक्षणेन कृत्वा चाण्डालो मातक्षः उत्तमदेवः सुरेन्द्रः प्रतीन्द्रसामानिको वा संभवति जायते । के के नराः । तिर्थम्बश्च क कोत्कृष्टेन जायन्ते चेत्, त्रैलोक्यसारे प्रोक्तं च

अर्थ-धर्मात्मा पुरुषकी सब जगह कीर्ति होती है, सब लोग उसका विश्वास करते हैं, यह सबके प्रति प्रिय वचन बोलता है, और अपने तथा दूसरोंके मनको छुद्ध करता है।। भावार्थ-धर्मात्मा जीवका सब लोकोंमें यश फैल जाता है कि अमुक मनुष्य बड़ा सन्तोषी और सचा है, वह किसीकी वस्तुको नहीं हड़पता। इससे सब लोग उसका विश्वास करने लगते हैं। वह अपना मन साफ रखता है किसीका बुरा नहीं सोचता। इससे सब लोगभी उसके प्रति अपना मन साफ रखते हैं। कभी उसका बुरा नहीं चाहते। अतः धर्मात्मा जीव धर्मका पालन करनेसे केवल अपना ही मला नहीं करता किन्तु दूसरोंका भी मला करता है।। अश्व-उत्तम धर्मसे चुक्त तिर्यश्व मी उत्तम देव होता है। तथा उत्तम धर्मसे युक्त चाण्डाल भी सुरेन्द्र होजाता है।। भावार्थ-सम्यक्त वत, पंच नमस्कार मंत्र, दान, पूजा आदि उत्तम धर्मका पालन करनेसे गाय, बैल, हाथी, घोड़ा, सिंह, व्याव्र, शृगाल, कुत्ता, मुर्गा, मेंद्रक आदि प्राणी भी मरकर उत्तम देवपद पाते हैं। अर्थात् यदि वे सम्यादिष्ट होते हैं तो मरकर सौधर्म खर्गसे लेकर सोलहवें अच्युत खर्गतक जन्म लेते हैं। और यदि सम्यादिश्व किना वतादिका पालन करते हैं तो मरकर स्वनवासी, ज्यन्तर अथवा ज्योतिष्क जातिके

१ क्रम ग सब्बस्स । २ क ग इवह । १ क म स ग कुणई । ४ व संभवह ।

"णरितिरिय देसअयदा उक्कस्सेणच्छ्रदो ति णिगंथा। णर अयद्देसिमच्छा गेवेजंतो ति गच्छंति॥ सव्वहो ति सुदिही महत्वई भोगभूमिजा सम्मा। सोहम्मदुगं मिच्छा भवणितयं तावसा य वरं॥ चरया य परिवाजा बम्होत्तरपदो ति आजीवा। अणुदिसअणुत्तरादो चुरा ण केसवपदं जंति॥" ति । तथा चोकं च। "प्रापद्दैवं तव नृतिपदैर्जीवकेनोपिदिष्टैः, पापाचारी मरणसमये सारमेयोऽपि सौख्यम्। कः संदेहो यदुपलभते वासवश्रीप्रभुत्वं, जल्पन् जाप्येमीणिभिरमकेसवजमस्कार-चक्रम्॥" "अर्हचरणसपर्योमहानुभावं महात्मनामवदत्। मेकः प्रमोदमत्तः कुसुमेनेकेन राजगृहे॥" तथा। "धर्मः सर्वेसुखाकरो हितकरो धर्म बुधाश्विन्वते, धर्मेणैव समाप्यते शिवसुखं धर्माय तसे नमः। धर्माजास्ति परः सुहृद् भवसृतां धर्मस्य मूलं दया, धर्मे चित्तमहं दधे प्रतिदिनं हे धर्म मां पालय॥" "सुकुलजन्मविभूतिरनेकथा प्रियसमागमसौख्यपरेपरा। नृपकुले गुक्ता विमलं यशो भवति धर्मतरोः फलमीहराम्॥" इति॥ ४३९॥

देव होते हैं । गाथामें आये हुए 'वि' शब्दसे इतना अर्थ और लेना चाहिये कि उत्तम धर्मसे युक्त मनुष्य मरकर उत्तम देव होता है । अर्थात श्रावकधर्मका पालन करनेवाला मनुष्य मरकर सौधर्म खर्मसे लेकर अच्यत खर्म पर्यन्त इन्द्र, प्रतीन्द्र, सामानिक आदि जातिका कल्पवासी देव होता है। तथा मुनिधर्मका पालक मनुष्य मरकर सौधर्मखर्गसे लेकर सर्वार्थसिद्धि पर्यन्त जन्म लेता है। अथवा सकल कर्मोंको नष्ट करके सिद्धपदको प्राप्त करता है। तथा सम्यत्तव व्रत आदि उत्तम धर्मका पालक चाण्डाल भी मरकर उत्तम देव होजाता है। कौन २ मनुष्य और तिर्यश्व मरकर उत्कृष्टसे कहाँ २ उत्पन्न होते हैं, इसका वर्णन त्रिलोकसारमें इस प्रकार किया है—देशव्रती और असंयतसम्यग्द्रि मनुष्य और तिर्यम्न मरकर अधिकसे अधिक सोलहवें खर्ग तक जन्म लेते हैं। द्रव्यर्लिगी, किन्त भावसे असंयत सम्यादिक अथवा देशवती अथवा मिथ्यादिक मनुष्य प्रैवेयक तक जन्म लेते हैं ॥ सम्यादिक महावती मरकर सर्वार्थिसिद्धि तक जन्म लेते हैं। सम्यग्द्यष्टि भोगभूमिया जीव मरकर सौधर्मयुगलमें जन्म लेते हैं और मिथ्यादृष्टि भोगभूमिया जीव मरकर भवनत्रिकमें जन्म लेते हैं। तथा उरकृष्ट तापसी भी मरकर भवनत्रिकमें जन्म लेते हैं ॥ नंगे तपस्त्री और परिव्राजक ब्रह्मोत्तर खर्ग तक जन्म लेते हैं । आजीवक सम्प्रदायवाले अन्यत खर्ग तक जन्म लेते हैं । अनुदिश और अनुत्तरोंसे न्युत हुए जीव नारायण प्रतिनारायण नहीं होते ।।" वादिराजसरिने एकीभावस्तोत्रमें नमस्कार मंत्रका माहात्म्य बतलाते हर कहा है-'हे जिनवर, मरते समय जीवन्धरके द्वारा सुनाये गये आपके नमस्कार महामंत्रके प्रभावसे पापी कृता भी मरकर देव गतिके सुखको प्राप्त हुआ । तब निर्मल मणियोंके द्वारा नमस्कार मंत्रका जप करने वाला मनुष्य यदि इन्द्रकी सम्पदाको प्राप्त करे तो इसमें क्या सन्देह है।' खामी समन्त मदने जिनपूजाका माहात्म्य बतलाते हुए श्री रतनकांडश्रावकाचारमें कहा है-'राजगृही नगरीमें आनन्दसे मत्त होकर भगवान महावीरकी पूजाके लिये एक फूल लेकर जाते हुए मेढ़कने महारमाओंको भी बतला दिया कि अर्हन्त भगवानके चरणोंकी पूजाका क्या माहारम्य है।" धर्मका माहारम्य बतलाते हुए किसी किवने कहा है-"धर्म सब सुखोंकी खान है और हित करने वाला है। (इसीसे) बुद्धिमान लोग धर्मका संचय करते हैं । धर्मसे ही मोक्ष सखकी प्राप्ति होती है । उस धर्मको नमस्कार हो । संसारी प्राणियोंका धर्मसे बढ़कर कोई मित्र नहीं । धर्म का मूळ दया है । अतः मैं प्रतिदिन अपना चित्त धर्ममें लगाता हैं। हे धर्म!मेरी रक्षा कर ॥" और भी कहा है-अच्छे कुलमें जन्म, अनेक प्रकारकी विभूति, प्रिय जनोंका समागम, लगातार सुखकी प्राप्ति, राजघरानेमें आदर सन्मान और निर्मल यश,

# अग्गी वि य होदि हिमं होदि भुयंगो वि उत्तमं रयणं । जीवस्स सुधम्मादो देवा वि य किंकरा होंति ।। ४३२ ॥

[छाया-अप्तिः अपि च भवति हिमं भवति भुजङ्गः अपि उत्तमं रह्मम् । जीवस्य सुधर्मात् देवाः अपि च किङ्करा भवन्ति ॥] जीवस्यातमनः सुधर्मात् श्रीजिनसर्वज्ञवीतरागोक्तयतिश्रावकधर्मात्, अपि च विशेषे, अप्तिः वैश्वानरः हिमं स्नीतलो भवति । भुजङ्गोऽपि उत्तमं रह्मम् अनन्थों मणिर्भवति । महाविषधरङ्गण्यसपः रह्ममाला पुष्पमाला च भवति । तथा च पुनर् देवाः भवनव्यन्तरज्योतिष्ककल्पवासिनः सुराः किंकराः सेवका भूत्या भवन्ति । अपिशब्दात् मानवाः किंकरा भवन्ति । उक्तं च । "धम्मो मंगलमुक्षिद्धं अहिंसा संजमो तवो । देवा वि तत्स पणमंति जस्स धम्मे सया मणो ॥" इति ॥ ४३२ ॥

# तिक्लं खर्गं माला दुज्जय-रिडणो सुहंकरा सुयणा । हालाहलं पि अमियं महावया संपया होदि ॥ ४३२ ॥

[ छाया-तीक्षाः सङ्गः माला दुर्जयरिपवः मुखंकराः मुजनाः । हालाहलम् अपि अमृतं महापदा संपदा भवति ॥ ] धर्मस्य माहात्म्येन धर्मवतः पुंसः इति सर्वत्र संबन्धनीयम् । तीक्ष्णः शितः सङ्गः असिः माला पुष्पसम्भवति । तथा दुर्जयरिपवः दुःसाध्यशत्रवः मुखंकराः मुखसः। मुजनाः सजना उत्तमपुरुषाः स्वपरहितकारकाः स्वकीयजना वा जायन्ते । तथा हालाहलं तात्कालिकमरणकारिविषं कालकूटविषम् अमृतं मुधा जायते । तथा महापदा महत्कष्टं संपदा संपत्तिर्भवति ॥ ४३३ ॥

# अलिय-वयणं पि सचं उज्जम-रहिएँ वि लच्छि-संपत्ती । धम्म-पहावेण णरो अणओ वि सुहंकरो होदि ॥ ४३४ ॥

[ छाया-अलीकनचनम् अपि सत्यम् उद्यसरिहते अपि लक्ष्मीसंग्रितः । धर्मप्रभावेण नरः अनयः अपि सुखंकरः भवति ॥ ] तथापि निश्चितं धर्मप्रभावेण श्रीजिनधर्ममाहात्म्यात् धर्मवतः पुंसः अलीकवचनं कार्यात् कारणाद्वा रागद्वेषाद्वा

ये सब धर्मह्मी वृक्षके सुफल हैं ॥ ४३१ ॥ अर्थ-उत्तम धर्मके प्रभावसे अग्नि शीतल हो जाती है, महा विषधर सर्प रह्नोंकी माला होजाता है, और देव भी दास हो जाते हैं ॥ ४३२ ॥ अर्थ-उत्तम धर्मके प्रभावसे तीक्षण तलवार माला हो जाती है, दुर्जय शत्रु सुख देने वाले आत्मीय जन बन जाते हैं, तत्काल मरण करने वाला हालाहल विष भी अमृत हो जाता है, तथा बड़ी भारी आपत्ति भी संपदा हो जाती है ॥ ४३३ ॥ अर्थ-धर्मके प्रभावसे जीवके झूंठे वचन भी सच्चे हो जाते हैं, उदम न करनेवाले मनुष्यको भी लक्ष्मीकी प्राप्ति हो जाती है, और अन्याय भी सुखकारी हो जाता है ॥ भावार्थ-आश्य यह है कि यदि जीवने पूर्वभवमें धर्मका पालन किया है तो उसके प्रभावसे उसकी झूंठी बात भी सच्ची हो जाती है, बिना परिश्रम किये भी सम्पत्ति मिल जाती है और अन्याय करते हुए भी वह सुखी रहता है । किन्तु इसका यह मतलब नहीं है कि अन्याय करने का फल उसे नहीं मिलता या झूंठ बोलना और अन्याय करना अच्छा है बिल्क धर्मके प्रभावसे अन्याय भी न्यायरूप हो जाता है । धर्मका प्रभाव बतलाते हुए किसी कितने भी कहा है—'जो लोग धर्मका आचरण करते हैं, उनपर सिंह, सर्प, जल, अग्नि आदि के हारा आई हुई विपत्तियाँ नष्ट हो-जाती हैं, सम्पत्तियाँ प्राप्त हो जाती हैं, सम्पत्तियाँ प्राप्त करते हो स्वर्ण सर्पंत अग्नि आदि के हारा आई हुई विपत्तियाँ नष्ट हो-जाती हैं, सम्पत्तियाँ प्राप्त करते

१ म होंदि। २ च ग छ सुइंकरो सुयगो। ३ स रहिये।

केनापि असल्यवननं झुत्थम् अलीकम् आलं दत्तं सत्यं जायते, दिव्यादिकेन शपयेन सत्यो नरो जायते । उद्यमरहितेऽपि पुंसि धर्मप्रभावात् लक्ष्मीः संपत्तः सपदा नानाविधा भवति । धर्मप्रभावेण वृष्याहात्स्येन नरः अनयोऽपि न्यायरहितः अन्यायी अन्यो वा शुभंकरः सुखंकरो वा हितकारको भवतीत्यर्थः । "व्याव्यालज्ञलानलादिविपदत्तेषां वजन्ति क्षयं, कत्याणानि समुल्लसन्ति विवुध्नः सानिष्यमध्यासते । कीर्तिः र्फूर्तिभियर्ति यात्युपचयं धर्मः प्रणश्यत्यपम्, स्विन्वणस्यानि संविद्धते ये शीलमाविश्रते ॥" "तोयत्यमिरिप सज्यविद्यिष व्याव्रोऽपि सारक्रति, व्यालोऽप्यश्वति पर्वतोऽप्युपलित क्षेडो-ऽपि पीयूषति । विव्रोऽप्युत्सवति प्रियत्यरिरिप कीडातडागल्यपां, नाथोऽपि स्वगृहत्यस्वयपि नृणां धर्मप्रभावाद् ध्रुवम् ॥" इति ॥ ४३४ ॥ अथ धर्मरहितस्य निन्दां गाथात्रयेण दर्शयति—

# देवो वि धम्म-चत्तो मिच्छत्त-बसेण तरु-वरो होदि । चक्की वि धम्म-रहिओ णिवडई णरए णै संदेहो ॥ ४३५ ॥

[ छाया-देवः अपि धर्मत्यकः मिध्यात्ववशेन तस्तरः भवति । चक्री अपि धर्मरहितः निपति नरके न सन्देहः॥ ] देवोऽपि भवनव्यन्तरण्योतिष्ककल्पनिवासी छुरोऽमरः । अपिशब्दात् मनुष्यतिर्यग्नीवः । किंभूतः । धर्मत्यकः जिनोकः धर्मरहितः सन् तस्वरो भवति चन्दनागरुकपूर्कुद्भुमसहकारद्राक्षादिरूपवृक्षवनस्पतिकायिको उपलक्षणात् पृथ्वीकायिकः अपकायिकः पश्चेन्द्रियतिर्यग्नीवः हीनमनुष्यो वा भवति जायते उरायते । केन कृत्वा । मिध्यात्ववशेन अतस्वश्रद्धान्वशेन कृदेवकुधर्मकुगुरुकुशास्त्राराधनेन । मिध्यादृष्टिवेनः क जायते चेत्, तदुक्तं च । "देवीणं देवाणं संप्रजदि कम्मर-सण्णितिरयणरे । पत्त्रियपुद्धविआकवादरपज्यत्तगे गमणं ॥" इति । तथा चन्यपि चक्रवर्त्यपि घट्खण्डाधिपतिः चक्रवर्ती त्रिखण्डाधिपतिरर्धचकौ वासुदेवः प्रतिवासुदेवः । अपिशब्दात् सुकुटबद्धमाण्डिकादिकः नरः धर्मत्यकः, मिथ्यात्ववशेन कृत्वा नरके धर्मावंशामेघाञ्चनारिष्टामघ्वीमाघवीषु जायते सुभौमन्नद्वादत्तादिवत् धर्मत्यकः, पापं मिथ्यात्वं च संपदे संपिक्षितः न भवति संपदर्थं नक्ष्यत्वं न स्वात् ॥ ४३५ ॥

होती हैं, विद्वान् लोग उनके निकट आकर बैठते हैं, सर्वत्र उनका यश फैलता है, धर्मका संचय होता है, पापका नाश होता है और खर्ग तथा मोक्षका सुख प्राप्त होता है ॥' और भी कहा है—'धर्मके प्रभावसे अग्नि भी जलरूप हो जाती है, सर्प भी माला रूप हो जाता है, व्याघ्र भी दिरके समान हो जाता है, दृष्ट हाथी भी घोड़ेके तुल्य हो जाता है, पहाड़ भी परधरके दुकड़ेके तुल्य हो जाता है, विषमी अमृतके तुल्य हो जाता है, बिग्न भी उत्सवके रूपमें बदल जाता है, शत्रु भी मित्र हो जाता है, समुद्र भी तालाक तुल्य हो जाता है, और जंगल भी अपने घरके तुल्य बन जाता है, यह निश्चित है ॥४३४॥ आगे तीन गाथाओंसे धर्मरहित जीवकी निन्दा करते हैं । अर्थ-धर्मरहित देव भी मिथ्यात्वके बश्में होकर वनस्पतिकायमें जन्म लेता है। और धर्मरहित चन्नवर्ती भी मरकर नरकमें जाता है, क्योंकि पापसे सम्पत्तिकी प्राप्ति नहीं होती ॥ भावार्थ—कुदेव, कुधर्म, कुगुरु और झेटे शाकोंकी आराधना करनेसे मनुष्य और तिर्यक्ष की तो बात ही क्या, कल्यवासी देव भी मरकर एकेन्द्रिय हो जाता है । आगममें कहा है कि कर्मके वशसे देव और देवियाँ मरकर कर्मभूमिया तिर्यक्ष और मनुष्य होते हैं, तथा बादर पर्याप्तक पृथिवीकाय, बादर पर्याप्तक जलकाय और प्रत्येक वनस्पतिमें जन्म लेते हैं । तथा छखण्डोंका खामी चन्नवर्ती और तीन खण्डके खामी नारायण और प्रतिनारायण भी मरकर सुभीम और चन्नवर्ती बहा दत्तकी तरह मिथ्यात्वके प्रभावसे नरकमें चले जाते हैं । अतः पापसे

१ ब णिवडमः २ कः सः गण संपदे होदि।

# धम्म-विहूणे। जीवो कुणइ असकं पि साहसं जई वि । तो ण वि पावदि' इद्वं सुद्धु अणिद्वं परं लहदि'॥ ४३६॥

[ छाया-धर्मविहीनः जीवः करोति अशक्यम् अपि साहसं यदि अपि । तत् न अपि प्राप्नोति इष्टं सुष्ठु अनिष्टं परं लभते ॥ ] धर्मविहीनः जिनोक्तधर्मरहितो जीवः प्राणी यद्यपि असाध्यमपि साहसं करोति नौगमनपर्वतारोहणद्वीपद्वीपान्तरगमनसंप्रामप्रवेशनासिमधिकृषिवाणिज्यव्यापारप्रमुखं साहसमुद्यंग करोति । तथा असाध्यं कार्यं केनापि साधिय-तुमशक्यं कार्यं करोति यद्यपि यहिं एतत् असाध्यमपि साहसं विद्धाति, तो तिहं नैव प्राप्नोति सुष्ठु अतिशयेन इष्टसुखं पुत्रकलत्रमित्रआतृधनधान्यादिवाञ्चितं वस्तु, परं केवलम् अनिष्टं शत्रुसर्पदुर्जनदारिद्यरोग।दिकं दुःखं प्राप्नोति ॥ ४३६ ॥

# इय पच्चक्लं पेच्छईं धॅम्माहम्माण विविह-माहप्पं । धम्मं आयरह सया पावं दूरेण परिहरह ॥ ४३७ ॥

[ छाया-इति प्रत्यक्षं पश्यत धर्माधर्मयोः विविधमाहारम्यम् । धर्मम् आचरत सदा पापं दूरेण परिहरत ॥ ] सदा निरन्तरम् आदरस्य भो भन्यवरपुण्डरीक कुरुष्य त्वम् । कम् । धर्म जिनोक्तरपम् । दूरेण दूरतः अखर्थं पापं युजिनं दुरितं यूयं परिहरत मिध्यात्वासंयमानतादिकं किल्बिषं भो भन्या यूयं सर्वया स्वजतेस्यः । किं कृत्वा । इति पूर्वोक्तप्रकारेण धर्माधर्मयोविविधमाहात्म्यं प्रत्यक्षं दृष्टा, धर्मस्य अनेकप्रकारप्रभावमहिमास्योमोक्षादिस्रस्य प्रत्यक्षं साक्षात् दृष्टा, अध-मस्य पापस्य विविधमाहात्म्यं नरकतिर्यग्दारिष्ट्रदुः स्वप्राप्ति दृष्ट्या पापं मुख धर्ममादरस्य इति ॥ ४३७ ॥ इति स्वामिकार्तिकेय-कृतानुप्रेक्षायां त्रैविद्यविद्याकुरालषद्भाषाकविचक्रवर्तिभद्वारकश्रीद्यभवन्द्रविरचित्रदीकायां यतिधर्मानुप्रेक्षाया वर्णनाधिकारः द्वादशः समाप्तः ॥ अथ धर्मानुप्रेक्षायाध्यस्त्रिका व्याचक्षाणो द्वादशविधतपोविधानव्याख्यानं कार्त्तिकेयस्वामी वितनोति—

# बारस-भेओ भणिओ णिजार-हेऊ तवो ' समासेण । तस्स प्यारा एदे भणिजामाणा मुणेयन्वा ॥ ४३८ ॥

[ छाया-द्वादशभेदं भिगतं निर्जराहेतुः तपः समासेन । तस्य प्रकाराः एते भध्यमानाः शांतव्याः ॥ ] समासेन संक्षेपेण तपः तप्यते संतप्यते कमक्षयार्थे स्थातिपूजास्त्राभादिकमन्तरेण मुनीश्वरेण शरीरेन्द्रियाणीत । तपः कतिथा ।

सम्पत्तिकी प्राप्ति नहीं हो सकती ॥ ४३५ ॥ अर्थ-धर्म रहित जीन यदि अतुल साहस मी करे तो मी इष्ट वस्तुको प्राप्त नहीं कर सकता, बल्क उच्टा अनिष्टको ही प्राप्त करता है ॥ मावार्थ-पापी जीन ऐसा साहस मी करे जो किसी के लिये करना शक्य न हो, अर्थात् नौकासे समुद्र पार करे, दुर्लध्य पर्वतको लांव जाये, द्वीपसे द्वीपान्तरको गमन करे, भयानक युद्धोमें भाग ले, फिर मी उसे मन चाही वस्तुकी प्राप्ति नहीं होती, उन्टे शत्रु, सर्प, दुर्जन, मरीबी, रोग वगैरह अनिष्ट वस्तुओंकी ही प्राप्ति होती है ॥ ४३६ ॥ अर्थ-अतः हे प्राणियों, इस प्रकार धर्म और अधर्मका अनेक प्रकार माहात्म्य प्रत्यक्ष देखकर सदा धर्मका आचरण करो और पापसे दूरही रहो ॥ भावार्थ-धर्मका फल सर्ग और मोक्ष सुखकी प्राप्ति है, तथा अधर्मका फल नरकगित और तिर्थेश्व गतिके दुःखोंकी प्राप्ति है। अतः पापको छोड़ो और धर्मका पालन करो ॥ ४३७ ॥ इस प्रकार खामिकार्त्तिकेयानुप्रेक्षाकी टीकामें धर्मानुप्रेक्षा नामक बारहवाँ अधिकार समाप्त हुआ ॥ आगे धर्मानुप्रेक्षाकी चूलिकाको कहते हुए कार्तिकेय खामी

र स विही जो १ व जय । ३ व तो विणु पान २ इ । ४ स पान ३ ५ क म स ग छह १ (ई र ) । ६ क ग स विच्छिय, म विच्छिह (१) । ७ स धम्मा घम्माण । ८ धम्माणुवेन खा॥ वारसभेओ इसादि । ९ व ग हेउं (क र ) । १० व तओ।

द्वादशभेदं भणितं वक्ष्यमाणम् अनशनादिद्वादशप्रकारं कथितं जिनेरिति शेषः । द्वादशं तत्तपः निर्जराहेतुकं निर्जरया एकादश-भेदिमिश्रया कमेक्षपणकारणम्, तस्य तपसः प्रकारा भेदाः एते अनशनादयः भण्यमानाः कथ्यमानाः मन्तन्या ज्ञातन्याः । भेदाभेदरत्नत्रयाविभीवार्थमिन्छानिरोधस्तपः, वा यदा परद्रन्याभिलाषां परिहरति तदा तपः वा, द्रन्यकमेभावकमेक्षयार्थ मार्गाविरोधेन साधुना, तप्यते इति तपः, वा शरीरेन्द्रियसंतापनार्थं शोषणार्थं साधुना तप्यते संतप्यते इति तपः, वा कर्मेन्धनं तप्यते दह्यते भस्मीकियते इति तपः । तथा निश्चयतपोविधानमुक्तं च । "परद्रन्येषु सर्वेषु यदिच्छा तिम्नव र्तनम् । तपः परममान्नातं तिन्नश्चयनयस्थितैः ॥" ४३८ ॥ अथ तत्रानशननामतपोविधानं गाथाचतुष्केन न्याकरोति-

# जवसमणो अक्खाणं उववासो विणिदो' समासेणै । तम्हा भुंजंता वि य जिदिंदिया होंति जववासा ॥ ४३९ ॥

[ छाया-उपशमनम् अक्षाणाम् उपवासः वर्णितः समासेन । तस्मात् भुअमानाः अपि च जितेन्द्रियाः भवन्ति उपवासाः ॥ ] मुनीन्द्रैः प्रत्यक्षज्ञानदिभिः अवधिमनः पर्ययकेवलज्ञानिभः तीर्थकरगणधरदेवादिभिः वर्णितः व्याख्यातः । कः । उपवासः, उप-समीपे आत्मनः परमब्रह्मणः छुडबुद्धैकस्वरूपस्य वसतीत्युपवासः । अथवा स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दलक्षणेषु पञ्चसु विषयेषु परिहृतीत्सुक्यानि पद्यापि इन्द्रियाणि उपेस्य आगस्य तिस्मिन् उपवासे वसन्तीत्युपवासः । अश्वनादिचतुर्विधाहारस्य परित्यागो वा उपवासः । किमर्थमुपवासः कथितः । अश्वाणामुपशमने स्पर्शनरसनप्राणचश्चःश्रोत्रेन्द्रियाणां तिद्विषयाणां रागद्वेषयोश्च उपशमने उपशमनिमित्तं शान्त्यर्थं निमित्तात् कर्मणि सप्तमी वाच्या । तस्मादिन्द्रियोपशमकारणात् भुजमानाः भोजनं दुर्वाणाः चतुर्विधाहारं जिमन्तः गृक्षन्तः, अपिश्चदात् अभुज्ञमानाः जितेन्द्रियाः जितानि इन्द्रियाणि येस्ते जितेन्द्रियाः निर्जितपथ्वेन्द्रियमदाः इन्द्रियवशीक्तीरः उपवासः उपवासिनो नराः सद। प्रोषधव्वतिनो भवन्ति । ये जितेन्द्रियासे सदोपवासिनो नरा भवन्तीत्यर्थः ॥ ४३९ ॥

बारह प्रकारके तपका व्याख्यान करते हैं। अर्थ-कर्मीकी निर्जराका कारण तप संक्षेपसे बारह प्रकारका कहा है। उसके भेद आगे कहेंगे। उन्हें जानना चाहिये। भावार्थ-इयाति, लाभ, पूजा वगैरहकी भावनाको स्थागकर मुनीश्वरोंके द्वारा कमेंकि क्षयके लिये जो तथा जाता है उसे तथ कहते हैं। अथवा रत्नत्रयकी प्राप्तिके लिये इच्छाको रोकनेका नाम तप है। अथवा परद्रव्यकी अभिलाषाको दूर करनेका नाम तप है। अथवा शरीर और इन्द्रियोंका दमन करनेके लिये साधुके द्वारा जो तपा जाता है वह तप है। अथवा जिसके द्वारा कर्म रूपी ईधनको जलाकर भस्म किया जाता है वह तप है। कहा भी है-'समस्त परद्रव्योंकी इच्छाको रोकनाही निश्चयसे उत्कृष्ट तप कहा है।।' संक्षेपसे उस तपके बारह भेद कहे हैं। अनशन, अवमोदर्थ, वृत्तिपरिसंख्यान, रसपरिस्थान, विविक्तशस्यासन और कायक्रेश ये छ: प्रकारका बाह्य तप है। और प्रायश्चित्त, विनय, वैयावृत्य, खाध्याय, ब्युत्सर्ग और ध्यान, ये छः प्रकारका अभ्यन्तर तप है। इनका खरूप आगे कहेंगे ॥ ४३८॥ प्रथमही चार गाथाओंसे अनशन नामक तपका वर्णन करते हैं । अर्थ-तीर्थङ्कर, गणधर देव आदि मुनीन्द्रोंने इन्द्रियोंके उपरामनको (विषयोंमें न जाने देने को ) उपवास कहा है । इस लिये जितेन्द्रिय पुरुष आहार करते हुए भी उपवासी है।। भावार्थ-शुद्ध बुद्ध खरूप आत्माके उप अर्थात् समीपमें वसनेका नाम उपवास है। और आत्माके समीपमें वसनेके लिये पाँचों इन्द्रियोंका दमन करना आवस्यक है, तथा इन्द्रियोंके दमनके लिये चारों प्रकारके आहारका त्याग करना आवश्यक है, क्यों कि जो भोजनके छोछपी होते हैं उनकी इन्द्रियाँ उनके वशमें नहीं होती, बल्कि वे खयं इन्द्रियोंके दास

१ व विणिओ। २ छ स स रा सुर्णिदेहि।

# जो मण-इंदिय-विजई इह-भव-पर-लोय-सोक्लं-णिरवेक्लो । अप्पाणे विय णिवसई सञ्झाय-परायणो होदि ॥ ४४०॥

[छाया—यः मनइन्द्रियविजयी इह्मन्नपरलोकसीख्यनिरपेक्षः। आत्मनि एव निवसति स्वाध्यायपरायणः भवति ॥ स मन्यजनः स्वाध्यायपरायणो भवति । स्वाध्याय वाचनाप्रच्छनानुप्रेक्षान्नायधर्मीपदेशलक्षणे पश्चप्रकारे परायणः तत्परः सावधानः एकत्वं गतः । स कः । यो भन्यजनः आत्मन्येव शुद्धबुद्धचिद्यानन्दैकल्पशुद्धचिद्भूपामेदरलत्रयरूपपरमानन्दे परमात्मनि स्वात्मनि निवसति निवासं करोति तिष्ठति ध्यानेन एकत्वं गच्छति, स्वस्वलपश्चखामृतम् अनुभवति स भव्यः साध्यायपरायणः । कीद्याच्यो भन्यः । मनइन्द्रियलेजयी मनः मानसं चित्तम् , इन्द्रियाणि स्पर्शनाचीनि तेषां विजयी जेता वश्चीकारकः इन्द्रियमनोव्यापारविरहितः । पुनः कथंभूतः । यो भन्यः इह्मन्वपरलोकसीख्यनिरपेक्षः, इद्द्रभवभुज्य-मानायुव्यजन्म परलोक अग्रे प्राप्यमानस्वर्गादिभवः द्वन्दः तयोः सीख्यानि, शरीरपोषणमृष्टाहारप्रहण्युवतिसेवनमानपूजा-लाभादीनि विमानापरोदेवसेवादीनि च तेषु निरपेक्षः निःस्पृहः वान्छारहितः । दृष्टश्चतानुभूतभोगाकाक्षारूपनिदानयशः-ख्यातिपूजामहत्त्वलाभादिरहित इसर्थः ॥ ४४० ॥

## कम्माण णिजारहं आहारं परिहरेइ लीलाए। एग-दिणादि'-पमाणं तस्स तवं अणसणं होदि॥ ४४१॥

[ छाया-कर्मणां निर्जरार्थम् आहारं परिहरति लीलया । एकदिनादित्रमाणं तस्य तपः अनशनं भवति ॥ ] तस्य भव्यस्य पुंसः अनशनं तपो भवति । न विधीयते अशनं भोजनं चतुर्विधाहारं यस्मिचिति तदनशनम् , अशनपानखाय- देखादिपरिहरणम् अनशनाख्यं तपः स्यात् । तस्य कस्य । यो भव्यः जीलया अद्घेशेन स्वशक्तया आहारं चतुर्विधं भोज्यम्

होते हैं। और जो इन्द्रियोंके दास होते हैं वे अपनी शुद्ध सुद्ध आत्मासे कोर्सों दूर वसते हैं । अतः स्पर्श, रस, गन्ध, रूप और शब्द इन पाँचों निषयोंकी ओर अपनी अपनी उत्सुकता छोड़कर पाँचों इन्द्रियोंका शान्त रहना ही वास्तवमें सच्चा उपवास है और इन्द्रियोंको शान्त करनेके लिये चारों प्रकारके आहारका त्याग करना व्यवहारसे उपवास है। क्षतः जिन्होंने अपनी इन्द्रियोंको जीतकर वशमें कर लिया है वे मनुष्य भोजन करते हुए मी उपवासी हैं । सारांश यह है कि जितेन्द्रिय मनुष्य सदा उपवासी होते हैं, अतः इन्द्रियोंको जीतनेका प्रयत्न करना चाहिये ॥ ४३९ ॥ अर्थ-जो मन और इन्द्रियोंको जीतता है, इस मव और परभवके विषयसुखकी अपेक्षा नहीं करता, अपने आत्मखरूपमें ही निवास करता है और खाध्यायमें तत्पर रहता है ॥ भावार्थ-सच्चा उपवास करने वाळा वही है जो मन और इन्द्रियोंको अपने वशमें रखता है, इस लोक और परलोकके मोगोंकी इच्छा नहीं रखता अर्थात् इस लोकमें ख्याति लाभ और मन प्रतिष्ठाकी भावनासे तथा आगामी जन्ममें स्वर्ग छोककी देवांगनाओंको भोगनेकी अभिलाषासे उपवास नहीं करता, तथा जो शुद्ध चिदानन्द खरूप परमात्मामें अथवा खात्मामें रमता है और अच्छे अच्छे शास्त्रोंके अध्ययनमें तत्पर रहता है ॥ ४४० ॥ अर्थ-उक्त प्रकारका जो पुरुष कर्मीकी निर्जराके लिये एक दिन वगैरहका परिमाण करके लीला मात्रसे आहारका स्थाग करता है उसके अनशन नामक तप होता है ॥ भावार्थ-ऊपरकी गाथामें जो विशेषताएं बतलाई हैं विशेषताओंसे युक्त जो महापुरुष कर्मोंका एक देशसे क्षय करनेके लिये एक दिन, दो दिन आदिका नियम लेकर बिना किसी कष्टके

१ ब सुक्छ । २ ब वि णिवेसर । ३ म एकदिगार । ४ व अणसणं । जनवासं इत्यादि । कार्तिके० ४२

एकदिनादिप्रमाणम् एकद्वित्रिचतुःपश्चपट्सप्ताप्टनवदशादिदिवसपक्षमासऋत्वयनवर्षपर्यन्तं परिहरित चतुर्विधाहारं त्यजि । किमर्थम् । कर्मणां निर्जरार्थं ज्ञानदर्शनावरणवेदनीयमोहनीयायुर्नामगोज्ञान्तरायाणाम् अप्टक्मप्रकृतीनां निर्जरार्थं गलनार्थं स्यार्थम् , एकदेशकमेक्षयनिमत्तम् । तथाहि वसुनन्दियत्याचारे "इत्तिरियं जावज्ञीवं दुविहं पुण अणसणं मुणेदव्वं । इत्तिरियं साकंत्रं णिरावकंतं हवे विदियं ॥" अनशनं पुनरिक्तिरय-यावज्ञीवभेदाभ्यां द्विविधं ज्ञातव्यम् , इत्तिरियं साकांत्रं कालादिभिः सापेक्षम् , एतावन्तं कालमहमनशनादिकमनुतिष्ठामीति, निराकांक्षं भवेत् द्वितीयं यावज्ञीवम् आमरणान्तादिप न सेवनम् । साकांक्षानशनस्य त्यहपमाह "चेद्वद्वमदसमदुवालसेहि मासद्धमासस्वमणाणि । कणगेगाविलआदीतवोविहाणाणि णाहारे ॥" अद्दोरात्रमभ्ये द्वे भक्तवेले तत्रैकस्यां भक्तवेलायां भोजनमेकस्यां परित्यागः एकभक्तः । चतस्यणां भक्तवेलानां परित्यागश्चतुर्थं एकोपवासः । षण्यां भक्तवेलानां त्यागः पष्ठो द्विदिनपरित्यागः । द्वौ उपवासों । अष्टानां परित्यागः अष्टमः त्रयः उपवासाः । दशमः चत्वारः उपवासाः, द्वारः पश्चोपवासाः । आवलीशब्दः प्रत्येकम्, कनकावलीमुरजमध्यविमानपङ्किर्सिहिविकौन्दितादीनि । अन्ताहारः अनशनं षष्टाप्टमदशमद्वादशौर्मासाधिमासादिभिश्च यानि क्षमणानि कनकैकावत्यादीनि च यानि तपोविधानानि, तानि सर्वाण्यनाहारः यावत् उत्कृष्टेन षण्यासास्तत्सर्वं साकांक्षमनशनमिति । तथा चारित्रसारे । दृष्टफलं मण्यसाधनायनुद्दिस्य कियमाणमुपवसनम् अनशनमित्युच्यते। तत् किमर्थम् । प्राणीन्द्रयसंयमरागद्वेषाद्यन्वत्वायस्यायलक्षणचतु-विधाहारिनित्रतिः ॥ ४४९ ॥

#### उववासं कुञ्वाणो आरंभं जो करेदि मोहादो । तस्स किलेसो अपरं कम्माणं णेव णिजारणं ॥ ४४२ ॥

छाया-[ उपवासं कुर्वाणः आरम्भं यः करोति मोहतः । तस्य क्रेशः अपरं कर्मणां नैव निर्जरणम् ॥ ] तस्य श्रोषधवतिनः पुंसः क्रेशः श्रुधातृषादिवाधया कायक्रेशः श्रमः निरर्थः निष्फलः । अपरम् अन्यच तस्य कर्मणां निर्जरणं

प्रसन्नता पूर्वक अशन, पान, खाद्य और लेहाके भेदसे चारों प्रकारके भोजनको छोड़ देता है वही अनरान तपका धारक है। वसुनन्दि यस्याचारमें कहा है-अनरान दो प्रकारका होता है, एक साकांक्ष और एक निराकांक्ष । 'इतने काल तक मैं अनशन कहाँगा' इस प्रकार कालकी अपेक्षा रखकर जो अनशन किया जाता है उसे साकांक्ष अनशन कहते हैं, और जीवन पर्यन्तके लिये जो अनशन किया जाता है उसे निराकांक्ष अनशन कहते हैं। साकांक्ष अनशनका खरूप इस प्रकार कहा है-एक दिनमें भोजनकी दो वेला होती है। उसमेंसे एक वेला भोजन करे और एक वेला भोजनका स्थाग करे. इसे एकभक्त कहते हैं। चार वेला मोजनका स्थाग करनेको चतुर्थ कहते हैं, यह एक उपवास 🔾 छ: वेला भोजनका स्थाग करनेको षष्ठ कहते हैं, यह दो उपवास हैं। इसी प्रकार आठ वेला भोजनका स्याग करनेको अष्टम कहते हैं, यह तीन उपवास हैं। दस वेला भोजनका स्थाग करनेको दशम कहते हैं। दशम अर्थात् चार उपवास । बारह वेला भोजनका त्याग करनेको द्वादश कहते हैं। द्वादश नाम पाँच उपवासका है। इसी तरह एक मास और अर्धमास आदि तक भोजनको स्थागना तथा कनकावली एकावली आदि तप करना साकांक्ष अनुशन है। साकांक्ष अनुशन उत्कृष्टसे छ: महीना तक किया जाता है। चारित्रसारमें भी लिखा है—मंत्र साधन आदि लैकिक फलकी भावनाको स्यागकर प्राणिसंयम, इन्द्रियसंयम, राग द्वेषका विनाश, कर्मीकी निर्जरा और शुभध्यान आदिकी सिद्धिके लिये एक बार भोजन करना, या चतुर्थ, षष्ठ, अष्टम, दश्तम, द्वादश, पक्ष, मास, ऋतु, अयन और संवरसरमें चारों प्रकारके आहारका त्याग करना अनशन है।। ४४१।। अर्थ-जो उपवास करते हुए मोहवश

निर्जरा मैव जायते । ज्ञानावरणायष्टकर्मणां निर्जरा गलनं न भवतीत्यर्थः । तस्य कस्य । यः जन्तुः पुमान् उपवासम् उपवस्त्यं क्षपणां कुर्वाणः सन् विद्धाति करोति । कम् । आरम्भम् असिमिषकृषिवाणिज्यव्यापारखण्डनिर्पेषणीनुर्हाजल-कुम्भगालनप्रमार्जनवलक्षालनगृहिलम्पनादिपारम्भं कुर्वन् उपवासादिकः कायक्रेशः । कुतः । मोहात् मोहनीयकर्मोदयात् ममस्तवात् अज्ञानत्वात् । उक्तं च । "कषायविषयाहारत्याणो यत्र विधीयते । उपवासः स विज्ञेयः शेषं लङ्कनकं विदुः ॥" "मोहात् द्रविणं भवनं मे मे युवतिः सुताश्च मे मे मे । इति मे मे मे कुर्वन् पश्चरिव बद्धोऽस्ति संसारे ॥" इति ॥ ४४२ ॥ अथावमोदर्यत्योविधानं गाथाद्वयेन प्रस्पाति—

# आहार-गिद्धि-रहिओ चरिया'-मगोण पासुगं जोगं । अष्पयरं जो भुंजइ अवमोदरियं तवं तस्स ॥ ४५३॥

आरम्भको करता है, उसके लिये यह एक और कष्ट तो हुआ किन्तु कमोंकी निर्जरा नहीं हुई ॥ मानार्थ—जो मनुष्य अथवा स्नी मोह अथवा अज्ञानके वशीभृत होकर उपवासके दिन असि, मिष, कृषि, सेवा, व्यापार, आदि उद्योगोंको तथा पीसना, कूटना, पानी भरना, चूल्हा जलाना, झाडू देना, कपड़े धोना, घर लीपना आदि आरंभको करता है वह उपवास करके भूख प्यासकी बाधासे केवल अपने कष्टको ही बढ़ाता है। कहा भी है—जिसमें विषय कषाय रूपी आहारका लाग किया जाता है वही उपवास है, केवल भोजनका लाग करना तो लंघन है॥ ४४२॥ आगे दो गाथाओंसे अवमोदर्य तपको कहते हैं। अर्थ—जो आहारकी तृष्णासे रहित होकर शास्त्रोक्त चर्याके मार्गसे थोड़ासा योग्य प्रासुक आहार प्रहण करता है उसके अवमोदर्य तप होता है॥ भावार्थ—जो साधु आहारमें अति आसक्ति नहीं रखता और ईर्यासमिति पूर्वक श्रावकके घर जाकर, उसके पड़गाहने पर दिनमें एक बार खड़े होकर तथा भोजनके बत्तीस अन्तराय टालकर चौदह प्रकारके मलसे रहित मोजन एक चौथाई अथवा आधा प्रास कम खाता है उसके अवमोदर्य तप होता है। भगवती आराधनामें कहा है—मनुष्यका

र ग चरिआ। २ व पासुकं योग्गं। ३ **छ ग** जोग्गं। अवमोदरियं तर्व होदि तस्स भिक्छु ॥ ४ म अवमोयरियं।

तदर्भ यावत् एकतिक्थकं तिक्थम् अवशिष्टम् आहारस्याल्पतोपलक्षणमिति अवमोदर्याख्यं तपोविधानं स्यात् । किमर्थमवमोदर्यदृत्तिरतृष्टीयते इति पृष्टे उत्तरमाह । "धम्मे वासयजोगे णाणादीए उवगगहं कुणिद । ण य इंदियल्पदोसयरी उवमोदितिवोञ्जती ॥" अवमोदर्यतपोदृत्तिः धर्मे क्षमादिलक्षणे दशप्रकारे आवश्यकित्यासु समतादिषु षदसु योगेषु वृक्षमूलादिषु
ज्ञानादिके पठमपाठनादिके स्वाध्याये चारित्रे च उपप्रहं करोति न चेन्द्रियप्रदेषकारी । न चावमोदर्यवृत्त्या इन्द्रियाणि
प्रदेषं गच्छन्ति किंतु वशे तिष्ट्रन्तीति । बहाशी यतिः धमे नानुतिष्ठति, आवश्यकित्याश्च न संपूर्णाः पालयति, त्रिकालयोगं च न क्षेमेण मानयति, स्वाध्यायध्यानादिकं च न कर्तु शक्तोति, तस्य इन्द्रियाणि च स्वेच्छाकारीणि न मवन्ति (१) ।
निद्राजयः वातपित्तल्लेष्मादिशान्तिश्च मवति ॥ ४४३ ॥

### जो पुणु कित्ति-णिमित्तं 'मायाए मिट्ट-भिक्ख-लाहट्टं। अप्पं भुंजदि भोज्ञं तस्स तवं णिप्फलं विदियं॥ ४४४॥

[ छाया—यः पुनः कीर्तिनिमित्तं मायया मिष्टं मिक्षालाभार्यम् । अर्ल्यं भुक्के भोज्यं तस्य तपः निष्कलं दितीयम् ॥ ] तस्य मिक्षोः दितीयं तपोविधानम् अवमोदर्याख्यं निष्कलं फलरहितं निरर्थकं वृथा भवेत् । तस्य कस्य । यो भिक्षः भोजन-माहारम्, अल्पतरं स्तोकतरम् एकसिक्थमारभ्य एकत्रिंशत्कवलपर्यन्तं भुक्के वल्भते अति अश्वाति । स्तोकतरं भोजनं करोति । किमर्थम् । कीर्तिनिमित्तम् । अनेन तपता मम यशो महिमा ख्यातिः कीर्तिः प्रशंसा पूजालाभादिकं जायते इति यशो निमित्तम् । पुनः अनु च किमर्थम् अल्पं भोज्यं भुक्ते । मायया पाषण्डेन लोकप्रतारणार्थम् । पुनः अनु च किमर्थं स्तोकं भोजनं भुक्के । मृष्टिमित्तम् । तस्य तपो वृथेति ॥ ४४४ ॥ अय वृत्तिपरिसंख्यानं तपोविधानं प्रह्मयति—

## 'एगादि-गिह-पमाणं किचा' संकष्य-किष्पयं विरसं । भोजं पसु व्व भुंजदि वित्ति-पमाणं तवो' तस्स ॥ ४४५ ॥

[ छाया—एकादिगृहप्रमाणं कृत्वा संकल्पकित्वतं विरसम् । भोज्यं पशुवत् भुङ्के वृत्तिप्रमाणं तपः तस्य ॥ ] सस्य भिक्षोः कृत्तिप्रमाणं वृत्तिवरिसंख्याख्यं तपोविधानं भवति । वृत्तेः प्रमाणं परिसंख्या वृत्तिवरिसंख्या । खकीयतपोविशेषेण

स्वाभाविक आहार बचीस प्रास होता है और स्वीका खामाविक आहार अट्टाईस प्रास होता है। अर्थात एक हजार चावलका एक प्रास होता है। और बचीस प्रासमें मनुष्यका तथा अट्टाईस प्रासमें स्वीका पेट भर जाता है। उनमेंसे एक एक प्रास घटाते घटाते एक प्रास तक प्रहण करना और उसमेंसे भी आधा प्रास, चौथाई प्रास या एक चावल प्रहण करना अवमोदर्य तप है। अवमोदर्य तपके करनेसे इन्द्रियाँ शान्त रहती हैं, त्रिकाल योग शान्तिपूर्वक होता है, आवश्यक कियाओं में हानि नहीं होती, खाध्याय ध्यान वगैरहमें आलस्य नहीं सताता, वात, पित्त और कफ शान्त रहते हैं, तथा निद्रापर विजय प्राप्त होती है।। ४४३ ॥ अर्थ—जो मुनि कीर्तिके लिये तथा मिष्ट भोजनकी प्राप्तिके लिये मायाचारसे अल्प भोजन करता है उसका अवमोदर्य तप निष्कल है।। भावार्थ—थोड़ा भोजन करनेसे लोग मेरी प्रशंसा करेंगे, पूजा करेंगे, मुझे लडू आदि अनेक प्रकारके मिष्टाल खिलायेंगे, ऐसा विचार कर लोगोंको ठगनेके लिये जो मुनि अल्प भोजन करता है उसका अल्प मोजन करना निरर्थक है, वह अवमोदर्य नामका तप नहीं है।। ४४४ ॥ आगे वृत्तिपरिसंख्यान तपको कहते हैं। अर्थ—जो मुनि आहारके लिये जानेसे पहले अपने मनमें ऐसा संकल्प कर लेता है कि आज एक घर या दो घर तक

१ व मायाये मिट्ठमक्षलाइट्ठं, ल ग मिट्ठिमिनखलाइट्ठं, स लाहिट्ठं, स मिट्ठिभिनख। २ व प्यादि, स प्रमादि। ३ क म किंवा। ४ व तओ।

रसहधिरमांस्योषणद्वारेणेन्द्रियसंयमं परिपालयतो भिक्षार्थिनो मुनेः एकगृहसप्तगृहैकमार्गार्धदायकभाजनभोजनादिविषयः संकल्पो इत्तिः परिसंख्यानम् , आशानिष्टत्यर्थं वा, गृहदायकमोजनकालादीनां परिसंख्यानपूर्वकोऽवप्रहो नियमः वृत्तिः । आहा-रादै। प्रवर्तनं तस्याः प्रमाणं संख्या मर्यादा, अस्मिन् मार्गे अस्मिन् गृहे अनेन दीयमानं भोज्यं भोक्ष्यामि इत्यादिसंकल्पेन मर्यादा । तस्य कस्य । यः मुनिः भुद्धे अति अशाति । किं तत् । भोज्यं आहारम् । कीदशम् । एकादिगृहप्रमाणम् । एकिसन् गृहे द्वयोर्गृहयोः त्रिष् गृहेषु वा इत्यादिप्रमाणं परिसंख्यां मर्यादां विधाय अहम् आहारं भोक्ष्यामि, तदाहं भंक्ष्ये भोजनं करिष्या-मीति । अन्यशा न इत्यादिप्रमाणं यत्र भोज्ये किंवा अथवा संकल्पकल्पितं मनसा संकल्पितं विरसं विगतरसं रसरहितं नीरसम् । किंवत् । पशुवत् यथा हावभावविश्रमशृङ्कारमण्डितनवयौवनिककामिनी गोः धेनोः तृणखलकर्पासादिकं वदाति । सा गीः अधोमुखेन तुणादिकमत्ति । न तु कामिन्यादिकावलोकनेन प्रयोजनम् । तथा भिक्षुर्भिक्षावलोकनमधोमुखेन करोति. म तु कामिन्यादिकावलोकनेन प्रयोजनं न तु परावरलोकनं गोवत् गोचर्यामार्गेण वा सुखादुनिःखादुभिक्षां नावलोकते ॥ तदाथा । यत्याचारे । ''गोयरपमाण-दायगभाजणणाणाविधाण जं गहणं । तह एसणस्स गहणं विविधस्स य वृत्तिपरिसंखा ॥" गोचरस्य प्रमाणं गोचरप्रमाणं गृहप्रमाणं एतेषु एकदि जिकादिषु गृहेषु प्रविशामि नान्येषु बहुषु । अस्य गृहस्य परिकर-तयावस्थितां भूमि प्रविशामि न गृहमित्यभिग्रहः । पाटकस्य संख्यां पाटकस्य गृहस्य संख्यां च करोति । दायक्रे दातारः क्षियैव तत्रापि बालया यवत्या स्थविरया निरलंकारया बाह्मण्या राजपुत्र्या, तथा एवंविधेन पुरुषेण इत्येवसादि-अवग्रहः । भाजनानि एवंभूतेन भाजनेनैवानीतं रहामि सैविपैन कांस्यभाजनेन राजतेन मुण्ययेनेत्यादि अभिप्रहः। यन्नानानिधानं नानाकारणं तस्य ब्रहणं स्वीकरणम् । मार्गे गृहाङ्गणे च स्थितोऽहं कोऽपि मां प्रतिगृहाति तदाहं तिष्ठामीति । तया अनुशनस्य विविधस्य नानाप्रकारस्य यद्वहणम् अवप्रहोपादानम् । अद्य यवात्रं प्राप्तकं भोक्ष्ये नान्यत् । अथवादा मण्डकानः

जाऊँगा अथवा नीरस आहार मिलेगा तो आहार प्रहण करूँगा और वैसा आहार मिलनेपर पश्चकी तरह उसे चर लेता है, उस मुनिके वृत्तिपरिसंख्यान तप होता है ॥ भावार्थ-तपस्ती मुनि धर्म पालनके लिये शरीरकी रक्षा करना आवश्यक समझते हैं, अतः वे शरीरको बनाये रखनेके लिये दिनमें एक बार श्रायकोंके घरकी तरफ जाते हैं और विधिपूर्वक भोजन मिलता है, तो उसे प्रहण कर लेते हैं। सारांश यह है कि वे भोजनके लिये नहीं जीते किन्तु जीनेके लिये भोजन करते हैं। अतः वे भोजनके लिये जानेसे पहले अपने मनमें अनेक प्रकारके संकल्प कर लेते हैं। जैसे, आज मैं भोजनके लिये एक घर या दो घर ही जाउँगा, या एक मार्ग तक ही जाउँगा दूसरा मार्ग नहीं पकडूँगा, या अमुक प्रकारका दाता अथवा अमुक प्रकारका भोजन मिलेगा तो भोजन करूँगा, अन्यथा बिना भोजन किये ही लौट आऊँगा। इस प्रकारकी वृत्तिके परिसंख्यान अर्थात् मर्यादाको वृत्तिपरिसंख्यान तप कहते हैं। यह तप भोजनकी आशासे मनको हटानेके लिये किया जाता है। इस तपके धारी मुनि अपने किये हुए संकल्पके अनुसार भोजनके मिलनेपर उसे पशुकी तरह चर जाते हैं। अर्थात् जैसे गौको यदि हावभावसे युक्त, शृङ्कार किये हुए कोई सुन्दर तरुणी घास चारा देती है तो गौ नीचा मुख किये हुए उस चारेको चर जाती है, तरुणीके सौन्दर्यकी ओर नहीं निहारती । वैसे ही साधु भी नीचा मख किये हुए अपने हस्तपुटमें दिये हुए आहारको खाता हैं, देनेवालेके सौन्दर्यकी ओर अथवा भोजनके स्वादकी और ध्यान नहीं देता । यत्याचारमें कहा भी है- धरोंका प्रमाण करना कि मैं भोजनके लिये एक या दो या तीन आदि घर जाऊँगा, इससे अधिक घरोंमें नहीं जाऊँगा । भोजन देनेत्राले दाताका प्रमाण करना कि भोजन देनेवाला पुरुष अथवा स्त्री अमुक प्रकारकी होगी तो भोजन करूँगा अन्यया नहीं करूँगा। भोजनका प्रमाण करना कि अमुक प्रकारके पात्रमें लाये हुए भोजनको ही प्रहण करूँगा।

भोरुये, ओदनं वा प्रहीष्यामि, शाकान्तमिदं मिलिष्यति तदा भोक्ष्ये नान्यत्, चणकवल्लमुद्रमाषमस्रिकादीनि अन्नानि भक्षयार्गीति नान्यत्, यदेवमाद्यवद्रहं तत्सर्वं वृत्तिपरिसंख्यानमिति । तथा । 'पत्तस्य दायगस्य अवग्गहो बहुविहो ससतीष् । इचेवमादिविधिणा णादव्या वृत्तिपरिसंखा ॥'' इति ॥ ४४५ ॥ अथ रसपरिलागं तपोविधानमाह—

# संसार-दुक्ख-तट्टो विस-सम-विसयं विचिंतमाणो जो । णीरस-भोजं भुंजइ रस-चाओ तस्स सुविसुद्धो ॥ ४४६ ॥

[ छाया-संसारदुःस्वत्रस्तः विषसमविषयं विचिन्तयन् यः । नीरसभीज्यं मुङ्के रसत्यागः तस्य सुविशुद्धः ॥ ] तस्य भिक्षोः रसत्यागः स्वरुरीरिव्यरागादिवृद्धिकरदुग्धद्धिवृतगुडतैळदिरसानां स्वागः स्वरुनं रसपरित्यागः, स्वाभिलितिक्ष्यमधुराम्लकटुकादिरसपरिहारो वा रसत्यागः । वृतादिरसानां क्रमेण युगपद्वा स्वरुनं चतुर्थं रसपरित्यागास्यं तपो भनेत् । कथंभूतो रसत्यागः । सुविशुद्धः मिश्रादिशेषरहितः । तस्य कस्य । यः भिक्षः भुङ्के अति अश्राति जेमति । कि तत् । नीरसं भोज्यं रसरिहतं भोजनमाहारं दुग्धद्धिवृततैलेख्वरसक्वणरहितं भोजयम् । वृतपूरलङ्कुकस्वायादिरहितं रससंस्वृत्वसूप्पपूरशाकपाकपाकपत्वाचवटकमण्डकादिरहितं तिक्तकटुकपायामरुमधुररसरहितं च भोजनं भुङ्के । उक्तं च मृलाचारे । "सीरद्धिसप्पितेलं गुडलवणाणं च जं परिचयणं । तित्तकडुकसार्यविलमधुररसाणं च जं वयणं ॥" इति । कीदिग्वयो भिद्धः सन् । संसारदुःखत्रस्तः चतुर्गतिलक्षणसंसारदुःखात् त्रासं संत्रासं भयं गच्छन् प्रवस्तारदुःखभ्यः भीहः कातरः किप्तत्वे विचा । अपि पुनः किंभूतः सादुः । विषसमविषयं विचिन्तयन् हालाहस्तास्वरुखस्वरुद्धिन्दयाणां सप्तविद्यतिविषयान् चिन्तयन् स्मरन्। रसपरित्यागिना तपस्विना तिर्दं कीदशं भोजनं भोषव्यम् । "अरसं च अण्यवेलाकदं च सुद्धोदणं च लुक्खं च । आयंबिलमायामोदणं च विगडोदणं चेव ॥" अरसं स्वादरहितम्, अन्यवेलाकृतं वेलानतरकृतं बीतलाचम् ग्रुद्धोदनं केनचित् अभिन्नम्, रूक्षं क्रिम्धतारद्वितम् आचाम्लमसंरक्रततीवीरमिश्रम्, आचाम्लोदनं अप्रसुरजलं सिक्थाव्यं केचिद्वदन्त । अवसावणसिहतं इत्यन्ये । विगडोदनम् अतीव तीव्रपक्षम् उष्णोदक्सन्यिशानम् इत्यपरे। तत् किमर्थं रसत्यागः । दानतेन्द्रित्यत्वां तेजोहानः संयमः अतिचारादिदोषनिवृत्तिरित्यवमावर्यम् ॥ ४४६॥ अथ विविक्तस्यासनं तपश्वरणं गाथात्रयेण प्राहम्यत्वं तेजोहानिः संयमः अतिचारादिदोषनिवृत्तिरित्येवमावर्यम् ॥ ४४६॥ अथ विविक्तस्यासनं तपश्वरणं गाथात्रयेण प्राहम्यत्वे तेजोहानिः संयमः अतिचारादिदोषनिवृत्तिरित्यवमावर्यम् ॥ ४४६॥ अथ विविक्तस्यासनं तपश्वरणं गाथात्रयेण प्राहम्यत्वे तेजोहानिः संयमः अतिचारादिदोषनिवृत्तिरित्येवमावर्यम् ॥ ४४६॥ अथ विविक्तस्यासनं तपश्वरणं गाथात्रयेण प्राहम्यतः तेजोहानिः संयमः अतिचारादिदोषनिवृत्तिरित्यवस्तर्यस्य । ॥ ४४६॥ अथ विविक्तस्यासनं तपश्वरणं गाथात्रयेण प्राहम्यस्य

तथा भोज्यका प्रमाण करना कि आज प्रासुक यवाज मिलेगा तो भोजन करूंगा, अन्यथा नहीं करूँगा, या प्रासुक मांड, या शाक या भात मिलेगा तो भोजन करूँगा, अन्यथा नहीं करूँगा। इस प्रकारके संकल्प करनेको द्वित्परिसंख्यान कहते हैं। 'संकल्पके अनुसार भोजनका योग मिलना दैवाधीन है। अतः यह बड़ा कठिन तप है। ४४५ ॥ आगे रसपरिलाग तपको कहते हैं। अर्थ—संसारके दुःखोंसे संतप्त जो मुनि इन्द्रियोंके विषयोंको विषके समान मानकर नीरस मोजन करता है उसके निर्मल रस परिलाग तप होता है। भावार्थ—शरीर और इन्द्रियोंमें रागादिको बढ़ाने वाले घी, दूध, दही, गुड़, तैल आदि रसोंके लागको रस परिलाग कहते हैं। अथवा अपनेको अच्छे लगनेवाले खिग्ध, मधुर, खद्दा, कड़ुआ आदि रसोंके लागको रसपरिलाग कहते हैं। इन रसोंका लाग जमसे अथवा एक साथ किया जाता है। मूलाचारमें कहा है—'दूध, दही, घी, तेल, गुड़, और नमकका छोड़ना अथवा तीता, कड़ुआ, कसैला खद्दा, और मीठा रसका छोड़ना रसपरिलाग है।।' रसपरिलागसे इन्द्रियोंका दमन होता है, क्यों कि सभी रस मादक और उत्तेजक होते हैं। इसीसे साधुको कैसा भोजन करना चाहिये यह बतलाते हुए लिखा है—जो नीरस हो, तुरंतका बनाया हुआ गर्मार्गम न हो अर्थात् शीतल होगया हो, दालभात या दालरोटी इस तरह मिला हुआ न हो, अकेला भात हो, अकेली रोटी हो, अकेली दाल या अकेला शाक हो, रुखा हो, आचाम्ल (माड़िया) हो या आचाम्ल ओदन (गर्म पानीमें मिले हुए खुब पके चावल) हो इस तरहका भोजन साधुके लिये करने योग्य है ॥१४६॥।

१ स विसपः। २ व विसयं पि चिंतमाणी ।

# जो राय-दोस-हेर्दू आसण-सिज्जादियं परिचयइ । अप्पा णिब्बिसय सया तस्स तवो पंचमो परमो ॥ ४४७ ॥

[ छाया-यः रागद्वेपहेतुः आसनशय्यादिकं परित्यजित । आत्मा निर्विषयः सदा तस्य तपः पद्यमं परमम् ॥ ] तस्य निर्प्रेन्थस्य पद्ममं विविकशय्यासनास्यं तपश्चरणं स्यात् । कीदक्षं पद्यमं तपः । परमं परमक्षष्ठां प्रातं परमोत्कृष्टम् । तस्य कस्य । यः साधुः आसनशय्यादिकं सदा परित्यजित । आसनं सिंहासनपट्टपीठचक्कलिदकम् , शय्या शयनं मधक-पत्यक्कष्ठकलिदकम् । आदिशब्दात् तृणपाषाणशिलादिशयनस्थानम् । कीदक्षम् आसनशय्यादिकं रागद्वेषहेतुकं रागः रितः प्रेम स्नेहः, द्वेषः अरतिः अप्रेम इति रागद्वेषयोः कारणं शयनासनादिकं त्यजित, रागद्वेषकारणं वसत्यादिकमुत्पादादिन्दोषसिहतं परिहरति । कीदशो मुनिः । निर्विषयः आतमविषयेभ्यः पश्चेन्द्रियार्थेभ्यः अतिकान्तः रहितः । आतमा स्वयं वा ॥ ४४७ ॥

पृयादिसुँ णिरवेक्खो संसार-सरीर-भोगँ-णिन्त्रिण्णो । अब्भंतर-तव-कुसलो उवसम-सीलो महासंतो ॥ ४४८ ॥ जो णिवसेदि मसाणे वण-गहणे णिज्जणे महाभीमे । अण्णत्थ वि एयंते तस्स वि एदं तवं होदि ॥ ४४९ ॥

[ छाया-पूजादिषु निरपेक्षः संसारशरीरभोगनिर्विण्णः । आभ्यन्तरतपःकुशलः उपशमशीलः महाशान्तः ॥ शः निवसति श्मशाने वनगहने निर्जने भहाभीमे । अन्यत्र अपि एकान्ते तस्य अपि एतत् तपः भवति ॥ ] युगमम् । तस्यानगारिणः इदं विविक्तशयनासनास्यं तपो भवति । तस्य कस्य । यः भिश्चः पूजादिषु निरपेक्षः पूजाख्याति- यशोमहिमालाभादिषु निःरपृहः दृष्टश्चतानुभूतभोगाकाक्षारूपनिदानरहितः । पुनः कथंभूतः । संसारशरीरभोगनिर्विण्णः, संसारः नरनारकादिचतुर्गतिलक्षणः, शरीरं देहः भोगः युवत्यादिसमुद्भवः इन्द्रियविषयोद्भवः द्वन्द्वः तेभ्यः निर्विणः विरक्तः

आगे तीन गाथाओंसे विविक्तशय्यासन नामक तपको कहते हैं। अर्थ-जो मुनि राग और देषको उत्पन्न करने वाले आसन शब्या वगरहका परिलाग करता है, अपने आत्मखरूपमें रमता है और इन्द्रियोंके विषयोंसे विरक्त रहता है उसके विविक्त शब्यासन नामका पाँचवा उत्कृष्ट तप होता है ॥ मावार्थ-आसन अर्थात् बैठनेका स्थान और शब्या अर्थात् सोनेका स्थान तथा 'आदि' शब्दसे मल मूत्र करनेका स्थान ऐसा होना चाहिये जहाँ राग देष उत्पन्न न हो और वीतरागताकी वृद्धि हो। अतः मुनिको विविक्त अर्थात् ऐसे एकान्त स्थानमें बैठना और सोना चाहिये॥ ४४०॥ अर्थ-अपनी पूजा महिमाको नहीं चाहने वाला, संसार शरीर और मोगोंसे उदासीन, प्रायिश्वत्त आदि अन्यन्तर तपमें कुशल, शान्त परिणामी, क्षमाशील महा पराक्रमी जो मुनि स्मशान भूमिमें, गहन वनमें, निर्जन महाभयानक स्थानमें अथवा किसी अन्य एकान्त स्थानमें निवास करता है, उसके विविक्त शब्यासन तप होता है॥ मावार्थ-भगवती आराधनामें विविक्त शब्यासन तपका निरूपण करते हुए लिखा है—"जिस वसिक्तामें मनको प्रिय अथवा अप्रिय लगने वाले शब्द रस रूप गन्ध और स्पर्शके निमित्तसे अग्रुभ परिणाम नहीं होते तथा जहाँ स्वाध्याय और ध्यानमें वाधा नहीं आती वह वसितका (निवास स्थान) एकान्त कही जाती है।" "जिसके द्वार बन्द हों अथवा खुले हों, जिसकी भूमि सम हो अथवा विषम हो,

१ ब हेऊ । २ ल साग पूजादिसु, मा पुजारा। ३ ब भोग। ४ वासाग कुश्को । ५ सा महासत्तो ।६ ब णिवसें ६ । ७ स्टाम गाहिले। ८ ब प्यंतं, स्टाम सा(१) गा एअंते । ९ बा युगर्छ ।

वैराग्यं प्राप्तः । नरकादिगतिषु दुःखच्छेरनञ्ज्ञारोपणकुम्भीपाकपचनधुधातृषावेदनोद्भवेष्टानिष्टवियोगसंयोगमानिसकादिजं दुःखं वर्तते । शरीरं विनाशि सप्तधातुमयमिति । भोगः रोगगृहं विनाशकारीति चिन्तयन् वैराग्यवान् । पुनः कर्यभूतः । अभ्यन्तर-तपःकुशः अभ्यन्तरेषु तपस्य तपश्चरणेषु प्रायश्चित्तादिषु कुशः निपुणः निष्णातः दक्षः चतुरः विनेकी । पुनः कीदक्षः । उपशमशीलः कोधमानमायालोभरागद्वेषादीनामुपशमस्वभावः अनुदयस्वरूपः । पुनः कीदक् । महाशान्तः महान् पूज्यः स चासौ शान्तः ध्रमादिपरिणतः, यः एवंभूतः क्षपकः स दमशाने निवसति पितृत्रने तिष्ठति । क क वसति संतिष्ठते । वनगहने महावने गहनारण्ये अन्यत्रापि उद्रसगृहगिरिगुकाकन्दरकोटरादिके । कथ्भूते । विविक्ते ध्यानाध्ययनविष्ठकरस्त्रीपश्चपाण्डकादिवर्जिते । पुनः कथ्भूते स्थाने । महानीमे महारौद्रे अतिभयानके एवंभूते वासे वसति यः सस्य विविक्तशयनासनतपोविधानं स्यात् । तथा श्रीभगवत्याराधनायां विविक्तशयनासनिहस्पणा कथ्यते । "जिह् ण विसोत्तिय अध्य दु सहरसङ्वगंधकासेहिं । सज्झायझाणवाधादो वा वसधी विवित्ता सा ॥" यस्यां वसतौ न वियते अश्चभरिणामः । कैः कृत्वा । शब्दरसङ्पगन्यस्वरशैः करणभूतैः मनोज्ञैः अमनोज्ञैर्वा सा विविक्ता वसतिः । स्वाध्यायध्यानयोव्योघातो वा नास्ति सा विविक्ता भवति । "वियडाए अवियडाए समिसमाए बहिं च अंतो वा । इत्थिणउसयपस्विक्तदाए सीदाए उसिणाए ॥" विघटायाम् रद्घाटितद्वारायाम् अविद्वारायाम् अनुद्वाटितद्वारायां वा समभूसिसमन्वतायां वा यहिर्मांगे अभ्यन्तरे वा स्नीभिनपुंसकैः पश्चिश्च वर्तितायां वसतौ शीतायाम् उष्णायाम् ।

भो बाह्य भागमें हो अथवा अभ्यन्तर भागमें हो, जहाँ स्त्री नपुंसक और पशु न हों, जो ठंड़ी हो, अथवा गर्म हो वह वसतिका एकान्त वसतिका है।" जो वसतिका उद्गम, उत्पादन और एषणा दोघोंसे रहित है वह एकान्त वसतिका मुनिके योग्य है। उद्गम आदि दोष इस प्रकार हैं-वृक्ष काटना, काटकर छाना, ईंटे पकाना, जमीन खोदना, पत्थर बाछु वगैरहसे गड्डा भरना, जमीन कूटना, कीचड करना, खम्मे खड़े करना, अग्निसे लोहेको तपाकर पीटना, आरासे लकड़ी चीरना, विसोलेसे छीलना, क्रुल्हाड़ीसे काटना, इस्यादि कार्योंसे छः कायके जीवोंको बाधा देकर जो वसतिका स्वयं बनाई हो अगवा दूसरोंसे बनवाई हो वह वसतिका अधःकर्मके दोषसे युक्त होती है। जितने दीन, अनाथ, कृपण अथवा साधु आयेंगे, अथवा निर्प्रन्थ मुनि आयेंगे अथवा अन्य तापसी आयेंगे उन सबके लियें यह वसतिका होगी, इस उदेश्यसे बनाई गई वसतिका उदेशिक दोषसे युक्त होती है। अपने लिये घर बनवाते समय 'यह कोठरी साधुओं के लिये होगी' ऐसा मन में विचारकर बनवाई गई वसतिका अन्भोन्भव दोषसे युक्त होती है। अपने घरके लिये लायेगये बहुत काष्ट्रादिमें श्रमणोंके लिये छाये हुए काष्ट्रादि मिलाकर बनवाई गई बसतिका प्रतिक दोषसे यक्त होती है। अन्य साध अथवा गृहस्थोंके लिये घर बनवाना आरम्भ करने पर पीछे साधुओंके उद्देश्यसे ही काष्ठ आदिका मिश्रण करके बनवाई गई बसतिका मिश्र दोषसे दूषित होती है। अपने लिये बनवाये हुए घर को पीछे संपतोंके लिये दे देनेसे वह घर स्थापित दोषसे दूषित होता है। मुनि इतने दिनोंमें आयेंगे जिस दिन वे आयेंगे उस दिन सब धरको लीप पोतकर खच्छ करेंगे ऐसा मनमें संकल्प करके जिस दिन मुनिका आगमन हो उसी दिन बसतिकाको साफ करना पाहुडिंग दोष है। मुनिके आगमनसे पहले संस्कारित वसितका प्रादुष्कृत दोषसे दूषित होती है। जिस घरमें बहुत अंघेरा हो मुनियेंकि क्रिये प्रकाश लानेके निमित्तसे उसकी दीवारमें छेद करना, लकड़ीका पटिया हटाना उसमें दीपक जलाना, यह पादुकार दोष है। खरीदे हुए घरके दो भेद हैं-द्रव्यकीत और भावकीत। गाय बैल धगैरह सचित्त पदार्थ देकर अथवा गुड़ खांड वगैरह अचित्त पदार्थ देकर खरीदा हुआ मकान द्रव्य-

भ क्षेत्र पाठ - वा विषसभूमिसमन्वितायां बहि°

"उम्ममजण्णादणएसणाविसुद्धाए अिक्किरियाए हु। वसदि असंसत्ताए णिप्पाहुिखाए सेजाए ॥" उद्गमोत्पादनैषणादोष-रिहतायां वसत्याम्। तत्रोद्धमदोषे निरूप्यते । वृक्षच्छेदनतदानयनम् इष्टिकापाकः भूमिखननं पाषाणिसकतादिमिः पूरणं धरायाः कुट्नं कर्दमकरणं कीलानां करणमिना लोहतापनं कृत्वा प्रताच्य कर्यनेः काष्ट्रपाटनं परणुिमः छेदनसिखेवमादिव्या-पारेण षण्णां जीवनिकायानां बाधां कृत्वा स्वेन वा उत्पादिता अन्येन वा वसतिः आधाक्रमंशच्देनोच्यते । १। यावन्तो दीनानाथकृपणा आगच्छिन्त लिक्निनो वा तेषामियमित्युद्दिश्य कृता पाषण्डिनामेवेति वा निर्मन्थानामेवेति सा उद्देश-वसति-र्भण्यते । २। अपवरकं संयतानां भवत्विति विकृतं अज्झोवज्ञां । ३। आत्मनो गृहार्थमानितैः काष्टादिभिः सह बहुभिः अमणार्थमानीयाल्पेन मिश्रिता यत्र गृहे तत्पूर्तिकमिति । ४। पाषण्डिनां गृहस्थानां वा कियमणे गृहे पश्चात् संयतान् अद्दिश्च काष्ट्रादिमिश्रेण निष्पादितं वेदम मिश्रम् । ५। स्वार्थमेव कृतं संयतार्थमिति स्थापितं ठविदं इत्युच्यते । ६। संयतः स च यावद्भिदिनेश्चणिन्यति तत्प्रवेशदिने गृहसंस्कारं सकलं करिष्यामः इति चेतिस कृत्वा यत्संरकारितं वेदम तत् पाहुडिगं, तद्दागमानुरोधेन गृहसंस्कारकालपहासं कृत्व। वा संस्कारिता वसतिः । ७। यद्दृहमन्धकारबहुलं तत्र बहुलप्रकाशसंपादनाय यतीनां छिद्दीकृतकुङ्यम् अपाकृतफलकं सुविन्यसाप्रदीपकं वा तत्पादुष्कारशब्देन भण्यते । ८। द्रव्यक्रीतं भावकीतानिति द्विष्ठां कीतं चेदम सचितं गोवलीवद्दिकं दत्ता संयतार्थं कीतम् अचित्तं वा घृतगुङखण्डादिकं दत्त्वा कीतं द्रव्यक्रीतं, विद्यामन्त्रादिदानेन वा कीतं भावकीतम् । ९। अल्पम् कृत्वा वृद्धितिहतमवृद्धिकं वा गृहीतं संयतेभ्यः पामिच्छं। १०। मदीये वेदमनि तिष्ठतु भवान् युमसीयं तावदृद्धं यतिभ्यः प्रयच्छेति गृहीतं परियदं । १९। वृद्ध्यार्थं कुटीरक्कटादिकं खार्थं वेदमनि तिष्ठतु भवान् युमसीयं तावदृद्धं यतिभ्यः प्रयच्छेति गृहीतं परियदं । १९। वृद्ध्यार्थं कुटीरक्कटादिकं खार्थं

क्रीत है। विद्या मंत्र वगैरह देकर खरीदा हुआ मकान भावकीत है। बिना ब्याजपर अथवा ब्याजपर थोड़ासा कर्जा करके मुनियोंके लिये खरीदा हुआ मकान पामिन्छ दोषसे दूषित होता है। आप मेरे घरमें रहें और अपना घर मुनियोंके लिये देदें इस प्रकार से लिया हुआ मकान परिवर्त दोषसे द्षित होता है। अपने घरकी दीवारके लिये जो स्तम्भ आदि तैयार किये हों वह संयतींके लिये लाना अभ्याहत नामक दोष है। इस दोषके दो मेद हैं-आचरित और अनाचरित। जो सामग्री दूर देशसे अथवा अन्य प्रामसे लाई गई हो उसको अनाचरित कहते हैं और जो ऐसी नहीं हो उसे आचरित कहते हैं । ईंट, मिट्टी, बाड़ा, किवाड़ अयवा पत्थरसे दका हुआ घर खोलकर मुनियोंके लिये देना उद्भिन दोष है। नसैनी वगैरहसे चढ़कर 'आप यहाँ आईये, यह वसतिका आपके लिये हैं' ऐसा कहकर संपतोंको दूसरी अथवा तीसरी मंजिल रहनेके लिये देना मालारोह नामका दोष है। राजा मंत्री वगैरहका भय दिखाकर दूसरेका मकान वगैरह मुनियोंके लिये दिलाना अछेच नामका दोष है । अनिसृष्ट दोषके दो मेद हैं-जिसे देनेका अधिकार नहीं है ऐसे गृहस्वामीके द्वारा जो वसतिका दी जाती है वह अनिसृष्ट दोषसे दूषित है। और जो वसतिका बालक और पराधीन खामीके द्वारा दीजाती है वह भी उक्त दोषसे दूषित है। यह उद्गम दोषोंका निरूपण किया। अब उत्पादन दोर्घोका कथन करते हैं। धायके काम पाँच हैं। कोई धाय बालकको स्नान कराती है, कोई उसको आभूषण पहनाती है, कोई उसका मन खेलसे प्रसन्न करती है, कोई उसको भोजन कराती है, और कोई उसको सुलाती है। इन पाँच धात्री कमींमेंसे किसी कामका गृहस्थको उपदेश देकर उससे वसतिका प्राप्त करना धात्रीदोष है । अन्य प्राम, अन्य नगर, देश, देशान्तरके समाचार कह कर प्राप्त की गई वसतिका दूतकर्म दोषसे दृषित है। अंग, खर, व्यंजन, लक्षण, छिन्न, भौम, खप्न और अन्तरिक्ष ये आठ महानिमित्त हैं । इन आठ महानिमित्तोंके द्वारा ग्रुभाशुभ फल बतलाकर प्राप्त की गई वसतिका निमित्त दोषसे दूषित है। अपनी जाति, कुल, ऐश्वर्य, वगैरहका माहात्म्य बत-कार्तिके० ४३

निष्यन्नमेव यत् संयतार्थमानीतं तद् अन्माहिडं इति । तद्भिविधम् । दूरदेशाद्भामान्तराद्वा आनीतम् अनाचरितम् , इतरदाच-रितम् । १२ । इष्टिकादिभिः मृत्पिण्डेन वृत्त्या कवाटेनोपष्टेन वा स्थगितम् अपनीय दीयते यत्तदुद्भिन्नम् । १३ । [निश्रेण्यादि-भिरास्त्र इत आगरछत युष्माकमियं वसतिरिति या दीयते हितीया वृतीया वा भूमिः सा मालारोहमित्युच्यते । १४] राजामात्यादिमिर्भयमुपदर्श्य परकीयं यदीयते तत् अच्छेजं इति । १५ । अनिसष्टं द्वेधा गृहस्वामिना अनियुक्तेन या दीयते यदस्वामिनापि बालेन परवज्ञवर्तिना दीयते द्विविधमनिसृष्ट्रमिति । १६ । उत्पादनदोषो निरूप्यते । पश्चविधानां धात्रीकर्मणाम् अन्यतमेनोत्पादिता वसतिः, कान्विहारकं स्नपयति भूषयति कीडयति आशयति स्वापयति वा वसत्यर्थमेत्रमुत्पादितवसति-र्धात्रीदोषदृष्टा । १ । ग्रामान्तरात् नगरान्तराच देशात् अन्यदेशतो वा संबन्धिनां वार्ताम् अभिधायोत्पादिता दूत-कर्मोत्पादिता । २ । अहं १ खरो २ व्यञ्जनं ३ लक्षणं ४ छिन्नं ५ भौमं ६ खप्तः ७ अन्तरिक्षमिति एवंभूतनिमित्तोपदेशेन लब्धा वसतिर्निमित्तदोषदुष्टा । ३ । आत्मनो जाति कुलमैश्वर्यं वाऽभिधाय स्वमाहात्म्यप्रकटनेनोत्पादिता वसतिराजीव-शब्देनोच्यते । ४ । भगवन् सर्वेषामाहारदानात् वा वसतिदानाच पुण्यं किसु महदुपजायते इति पृष्टे न भवतीत्युक्ते [ गृहिजनः प्रतिकृत्वचनरुष्टो वसति न प्रयच्छेदिति एवमिति ] तदनुकृत्समुक्तवा या उत्पादिता सा [ वाणवग-शब्देनो-च्यते ] । ५ । अष्टविधया चिकित्सया लब्धा चिकित्सोत्पादिता । ६ । कोध [-मानमायालोभ-] उत्पादिताः च । ७-३० । गच्छतामागच्छतां च यतीनां भवदीयमेव गृहमाश्रयः [इतीयं वार्ता दृहादेवास्माभिः श्रुतेति पूर्व स्तुत्वा या लब्धा सा पूर्वसंस्तवदुष्टा । वसनोत्तरकालं च गच्छन्प्रशंसां करोति पुनरपि वसति लप्से इति सरप्रशंसति [ मन्त्रेण, चूर्णेन, योगेन, मूलकर्मणा । सा पश्चात्संस्तव— ] दोषदुष्टा । १३ । विद्यया मन्त्रादिना गृहिणं वशे स्थापयित्वा सम्भा वसतिः अभिहित• दोषा। १२-१६। एषणादोषान् एवं जानीहि । किम् इयं योग्या वसतिनेति शक्किता। १ । तदानीमेव सिक्ता लिप्ता वा प्रक्लित-दोषः । २ । सचित्तपृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतिबीजानां त्रसानाम् उपरि स्थापितं पीठफलकादिकम् , अत्र मया शय्या कर्तव्या\_ या दीयते वसितः सा निक्षिप्ता । ३ । सचित्तमृत्तिकापिधानमपाकृष्य या दीयते सा पिहिता । ४ । काष्टादिकाकर्षणं कुर्वता पुरो यात्रिना उपदर्शिता वसतिः साहरणा । ५ । मृतजातसृतकयुक्तगृहिजनेन व्याधितेन प्रथिलेन दीयमाना वसतिर्दायक-

लाकर प्राप्त की गई वसतिका आजीवक दोषसे दृष्टित है। 'भगवन् , सबको आहार दान देनेसे और वसतिकाके दानसे क्या महान् पुण्यकी प्राप्ति नहीं होती?' ऐसा श्रावकका प्रश्न स्ननकर श्रावकके अनुकुल उत्तर देकर वसतिका प्राप्त करना वनीपक दोष है। आठ प्रकारकी चिकित्सा करके वसतिका प्राप्त करना चिकित्सा दोष है। ऋोध आदिसे प्राप्त की गई वसतिका ऋोधाबुत्पादित दोषसे दुषित है। 'आने जानेवाले मुनियोंको आपका ही घर आश्रय है' ऐसी स्तुति करके प्राप्त की गई वसतिका पूर्व-स्तुति नामक दोषसे दृष्ट है। वसतिका छोड़ते समय 'आगे भी कभी स्थान मिल सके' इस हेतुसे गृहस्थकी स्तुति करना पश्चात् स्तुति नामक दोष है। विद्या मंत्र वगैरहके प्रयोगसे गृहस्थको वश्में करके वसतिका प्राप्त करना विद्यादि दोष है। भिन्न जातिकी कन्याके साथ सम्बन्ध मिळाकर वसतिका प्राप्त करना अथवा विरक्तोंको अनुरक्त करके उनसे वसतिका प्राप्त करना मूलकर्म दोष है। इस प्रकार ये सोलह उत्पादन दोषं हैं। आगे दस एषणा दोष कहते हैं। यह वसतिका योग्य है भगवा नहीं ऐसी शंका जिसमें हो वह वसतिका शंकित दोषसे दुष्ट है। उसी समय लीपी पोती गई या धोई गई वसतिका मक्षित दोषसे दूषित है। सचित्त पृथिवी, जल, अग्नि, वनस्पति वगैरह अथवा त्रस जीवोंके जपर आसन वगैरह रखकर 'यहाँ आप विश्वाम करें' ऐसा कह कर दी गई बस्तिका निक्षिप्त दोषसे दुषित है। सचित मिट्टी वगैरहके आच्छादनको हटाकर दी गई वसतिका पिहित दोषसे दूषित है। लकड़ी वगैरहको घसीट कर ले जाते हुए पुरुषके द्वारा बतलाई गई बसतिका साधारण दोषसे दुष्ट है। मरणके अशौच या जन्मके अशौचसे युक्त गृहस्थके द्वारा अथवा रोगी

वृष्टा । ६ । स्थावरैस्नसैः पिपीलिकामत्कुणादिभिः सहितोन्मिश्रा । ७ । अधिकवितस्तिमात्राया भूमेरिधकाया ग्रहणं प्रमाणातिरेकदोषः । ८ । शीतवातातपाष्टुपद्रवसहिता वसितिर्यं निन्दां कुर्वतो वसनं धूमदोषः । ९ । निर्वाता विशाला नात्युष्णा शोभनेयमिति तत्रानुराग इङ्गालदोषः । एवमेतैष्ट्रमादिदोषैरनुपहता वसितः शुद्धा, तस्याः दुःप्रमार्जनादिसंस्कार-रिहतायाः जीवसंभवरिहतायाः शथ्यारिहताया वसत्याः अन्तबिहिर्या वसति यतिः विविक्तशय्यासनरतः । अथ का विविक्ता वसतिरत्यत्राह । "सुण्णघरिगृहारुक्त्यमूलआगंतुगारदेवकुले । अकदप्यन्भारारामघरादीणि य विवित्ताहं ॥" शह्यं गृढं गिरेगृहारुक्त्यत्र्यं आगन्तुकानां वेश्म देवकुलं विक्षागृहं केनचिदकृतम् अकृतप्राग्मारं कथ्यते । आरामगृहं कीडार्यमायानतामावासाय कृतम् एता विविक्ता वसत्यः । अत्र वसतेर्दोषाभावमाचष्टे ॥ "कलहो बोलो झंझा वामोहो संकरो ममित्त च । झाणज्झयणविघादो णित्य विवित्ताए वसघीए॥" कलहो ममेदं च वसतिस्तवेद्मिति कलहो न केनचित् अन्यजनरिहत-त्वात्, बोलो शन्दबहुलता, झंझा संक्रेशः, व्यामोहो वैचित्त्यम्, संकरम् अयोग्यैरसंयतैः सह मिश्रणम् , ममत्वं ममेदं नास्ति, यानस्य अध्ययनस्य च व्याघातः । इति विविक्तशयनासनत्योविधानम् ॥ ४४९ ॥ अथ कायक्रेशत्योविधानं प्रतनोति—

#### दुस्सह-उवसग्ग-जई आतावण-सीय-वाय-खिण्णो वि । जो णवि खेदं गच्छदि काय-किलेसो तवो तस्स ॥ ४५०॥

[छाया—दुस्सहोपसर्गजयी आतापनशीतवालिकाः अपि । यः नैव खेदं गच्छिति कायक्केशं तपः तस्य ॥] तस्य निर्प्रन्थमुनेः कायक्ष्रेशः कायस्य शरीरस्य उपलक्षणात् इन्द्रियादेश्व क्षेशः क्रेशनं दमनं कदर्थनं तपो भवति । तस्य कस्य । यो मुनिः खेदं श्रमं चित्तक्केशं मानसे खेदखिन्नत्वं नापि गच्छिति नैव प्राप्नोति । कीदिग्वियो मुनिः । आतापनशीत-

गृहस्थके द्वारा दी गई वसतिका दायक दोषसे दुषित है। स्थावर जीवों और त्रस जीवोंसे युक्त वसतिका उन्मिश्र दोषसे दृषित है। मुनियोंको जितने वितस्ति प्रमाण जमीन प्रहण करनी चाहिये उससे अधिक जमीन प्रहण करना प्रमाणातिरेक दोष है। इस वसतिकामें हवा ठंड या गर्मी वगैरहका उपदव है ऐसी बुराई करते हुए वसतिकामें रहना धूम दोष है। यह वसतिका विशाल है, इसमें वायुका उपदव नहीं है, यह बहुत अच्छी है, ऐसा मानकर उसके ऊपर राग भाव रखना इंगाल दोष है। इस प्रकार इन उद्गम, उत्पादन और एषणा दोषोंसे रहित वसतिका मुनियोंके योग्य है। ऐसी वसतिकामें रहनेवाला मुनि विविक्त शय्यासन तपका धारी है ॥ ४४८-४९ ॥ आगे कायक्रेश तपको कहते हैं । अर्थ-दुःसह उपसर्गको जीतनेवाळा जो मुनि आतापन, शीत वात वगैरहसे पीड़ित होनेपर भी खेदको प्राप्त नहीं होता, उस मुनिके कायक्केश नामका तप होता है !! भावार्थ-तपस्त्री मुनि ग्रीम्म ऋतुमें दुःसह सूर्यकी किरणोंसे तपे हुए शिलातलोंपर आतापन योग धारण करते हैं। तथा शीत ऋतुमें अर्धात् पौष और माधके महीनेमें नदी समुद्र आदिके किनारे पर अथवा वनके बीचमें किसी खुले हुए स्थानपर योग धारण करते हैं। और वर्षाऋतुमें वृक्षके नीचे योग धारण करते हैं, जहाँ वर्षा रूक जानेपर भी पत्तींसे पानी टपकता रहता है और झंझा वाय बहती रहती है। इस तरह गर्मी सर्दी और वर्षा का असहा कष्ट सहनेपर भी उनका चित्त कभी खिन्न नहीं होता। इसके सिवाय वे देव मनुष्य तिर्यम्ब और अचेतनके द्वारा किये हुए दु:सह उपसर्गोंको और भूख प्यासकी परीषहको भी सहते हैं, उन मुनिके कायक्केश नामका तप होता है। चारित्रसार आदि प्रन्थोंमें भी कहा है-वृक्ष के मूलमें ध्यान लगाना, निरम्न आकाशके नीचे आतापन योग धारण करना, वीरासन, कुकुटासन, पर्यङ्कासन आदि अनेक प्रकारके आसन लगाना, अपने शरीरको संकुचित करके शयन करना, अपरको सुख

१ स्ट्रगत्उ (ओ१)।

वातिक्षित्रोऽपि आतापनं दुःसहस्यंिकरणसंतप्तपर्वतिशिलातलेषु वैशाखज्येष्ठमासादिषु श्रातापनम् आतापयोगधारणम् । उक्तं च । 'दिनकरिकरणिनकरसंतप्तिशिलानिययेषु निःस्पृहाः' इत्यादिषु क्षेयम् । श्रीतकाले पौषे माथे च नद्यादिसमुद्रादिक्ले वनमध्यस्थवतुष्पये च हिमभवं श्रीतम् । तथा अविरतबहलतुहिनकणवारिभिरंग्निपण्रशातनैरित्यादिकं क्षेयम् । वर्षकाले वनमध्यस्थितवृक्षादिमूले झंझावातादिसहनं शिखियलकजलालिमिलनैरित्यादिकं मन्तव्यम् । आतपनं च शीतं च वातश्र आतापनशीतवाताः तैः खिन्नः खेदं प्राप्तः जर्जरीकृतः । अपिशव्दात् अखिनः । पुनः कीहकः । दुःसहोपसर्गजयी दुःसहाः दुःखेन महता कष्टेन सक्षन्ते इति दुःसहाः ते च ते उपसर्गाः देवमनुष्यतिर्यगचेतनकृताः, उपलक्षणात् श्रुतिपासादयः परीषदाः गृखन्ते, तान् दुःसहोपसर्गान् परीषदांश्र जयतीत्येवंशीलः दुःसहोपसर्गजयी । तथा चारित्रसारादौ । वृक्षमूलाभावकाशातापनयोगवीरासनकृकुटासनपर्यक्कासनसंकुधितगात्रशयनमक्तरमुखहित्वगुण्डमृतकश्यनैः एकपार्श्वदण्डभन्तकश्यनैः एकपार्श्वदण्डभन्तकश्यनैः एकपार्श्वदण्डभन्तकश्यनैः एकपार्श्वदण्डभन्तकश्यातापनयोगवीरासनकृकुटासनपर्यक्कासनसंकुधितगात्रशयनमक्तरमुखहित्वगुण्डमृतकश्यनैः एकपार्श्वदण्डभन्तकश्याने । तथा प्रमृष्टसम्भादिकमुपान्नित्य स्थानमुद्रीभवनं स्थापितस्थानं निश्चयमवस्थानं कायोत्सर्गः । समौ पादौ कृत्वा स्थानम् , एकेन पादेनावस्थानम् , बाहू प्रसायावस्थानम् इत्यादिकेः कायोत्सर्गः शरीरक्रेशनम् । रात्रौ अश्यनम् अस्तानं दन्तानमशोधनम् इत्यादिकायक्रेशानुसानं कियते इति एनद्वाद्यं तपः षद्विधं बाह्यजनानां मिथ्यादृश्चीनाम् अपि प्रवटं प्रत्यात्म् ।। ४५० ।। अथ आभ्यन्तरं षद्विधं तपोनिधानं व्याख्यायते । तत्र प्रायश्चितं तपो गाथापत्रकेनाहः

# दोसं ण करेदि सयं अण्णं पि ण कारएदि जो तिविहं । कुव्वाणं पि ण इच्छदि तस्स विसोही परा होदि ॥ ४५१॥

[ छाया-दोषं न करोति स्वयम् अन्यम् अपि न कारयति यः त्रिविधम् । कुर्वाणम् अपि न इच्छति तस्य विशुद्धिः परा भवति ॥ ] तस्य मुनेः तपस्त्रिनः परा विशुद्धिः परा उत्कृष्टा विशुद्धिः निर्मेलता प्रायश्वित्तं भवति । तद्यथा । प्रकृष्टो

करके सीधा सोना, मगरके मुखकी तरह या हाधीकी सूंडकी तरह अथवा मुदेंकी तरह या दण्डकी तरह निश्चल शयन करना, एक करवटसे सीधा सोना या धनुषकी तरह शयन करना, इत्यादि प्रकारोंसे शरीरको कष्ट देना कायक्रेश तप है। तथा स्तम्भ वगैरह का आश्रय लेकर खंडे रहना, जहाँ रहे हैं वहाँ निश्चल खंडे रहना, दोनों पेरोंको समान करके कायोस्सर्ग पूर्वक खंडे रहना, एक पैरसे खंडे रहना या दोनों पेरों या बाहुको फैलाकर खंडे रहना इत्यादि प्रकारके कायोस्सर्गोंसे शरीरको कष्ट देना, रात्रिमें शरीर या बाहुको फैलाकर खंडे रहना इत्यादि प्रकारके कायोस्सर्गोंसे शरीरको कष्ट देना, रात्रिमें शयन न करके ध्यान लगाना, स्नान न करना, दातीन न करना, इन सबको कायक्रेश कहते हैं। वर्षामें, शितमें, धाममें, पथरीले स्थानमें, ऊंचे नीचे प्रदेशोंमें मी शुम ध्यान करनेके लिये, दुःख सहन करनेकी धामताके अभ्यासके लिये, विषयसुखसे मनको रोकनेके लिये तथा जिनशासनकी प्रमावना आदिके लिये इस कायक्रेश तपको किया जाता है। इन छः तपोंको बाह्य तप इस लिये कहते हैं कि बाह्य मिथ्यादिष्ट मी इन तपोंको करते हुए देखे जाते हैं, अथवा अन्य लोगोंको इनका प्रसक्ष हो जाता है।। ४५०॥ आगे छः प्रकारके अभ्यन्तर तपका धर्णन करते हुए प्रथम ही पाँच गाथाओंसे प्रायश्चित्त तपको कहते हैं। अर्थ—जो तपस्ती मुनि मन बचन कायसे स्वयं दोष नहीं करता, अन्यसे भी दोष नहीं कराता तथा कोई दोष करता हो तो उसे अच्छा नहीं मानता, उस मुनिके उत्कृष्ट विशुद्धि होती है॥ भावार्थ—यहाँ विशुद्धि आशय प्रायश्चित्तसे है। 'प्रायः' का अर्थ है प्रकृष्ट चारित्र। अतः प्रकृष्ट चारित्र जिसके हो उसे भी 'प्रायः' कहते हैं। इस लिये 'प्रायः' माने हैं प्रकृष्ट चारित्र। अतः प्रकृष्ट चारित्र जिसके हो उसे भी 'प्रायः' कहते हैं। इस लिये 'प्रायः' माने

१ **ब** इच्छइ। २ **छ सग** परो।

अयः ग्रुभावहो विधिर्यस्य साधुलोकस्य स प्रायः प्रकृष्टचारित्रः प्रायस्य साधुलोकस्य चित्तं यस्मिन् कर्मणि तत्प्रायश्चित्तम् आत्म-शुद्धिकरम् । अथवा प्रगतः प्रणष्टः अयः प्राय अपराधः तस्य चित्तशुद्धिः प्रायश्चित्तमपरार्धं प्राय इत्युच्यते लोकश्चित्तं तस्य मनो भवेत् तस्य शुद्धिकरं प्रायश्चित्तम् । तथा च प्रायश्चित्तमपराधं प्राप्तः सन् येन तपसा पूर्वकृतात् पापात् विशुध्यते पूर्ववतैः संपूर्णी भवतीति प्रायश्चित्तं स्यात् । तस्य कस्य । यः तपत्नी स्वयमात्मनाः दोषम् भपराधं महाव्रतादिन्यनताकरण-लक्षणं न करोति न विद्धाति । अपि पुनः अन्यं परं पुरुषं दोषं व्रतातिचारं न कारयति । दोषं कुर्वाणम् अवतातिचार-माचरन्तं न प्रेरयतीलर्थः । अपि पुनः अन्यं दोषं कुर्वाणं ब्रह्मतिचारमाचरन्तं न इच्छति न अनुमनुते । मनोवचनकायेन कृतकारितानुमतप्रकारेण वतातिचारादिकं दोषमपराधं खयं न करोति न कारयति नानुमोदयति ३ । परं प्रेरयित्वा मनसा-दिकेन न करोति न कारयति नानुमोदयति ३ । अन्य कुर्वन्ते दृष्टा मनुसादिकेन न करोति न कारयति नानुमोदयति ३ । दशप्रकारं प्रायश्चितं यत्याचारोक्तमाह । "आलोयणपिडकमणं उभय विवेगी तहा ब्रिंडरसम्मो । तव छेदो मूलं पि य परिहारो चेव सद्दृणा॥" एकान्तनिष्णाय प्रसन्नचेतसे विज्ञातदोष्रदेशकालाय सुरये गुरवे तादशेन शिष्येण विनयसहितं यथा भवत्येव-मवधनशीरेन शिशुबत्सरलबुद्धिना आत्मप्रमादप्रकाशनं निवेदनम् आलोचनम् । १ । रात्रिभोजनपरित्यागवतसहितपश्चमहा-वतीचारणं संभावनं दिवसप्रतिक्रमणं पाक्षिकं वा । अथवा निजदोषमुचार्योचार्य मिथ्या मे दुष्कृतमस्तु इति प्रकटीकृत-प्रतिकियं प्रतिक्रमणम् । ३ । ग्रुद्धस्याप्यग्रुद्धत्वेन यत्र संदेहविपर्ययौ भवतः, अग्रुद्धस्यापि ग्रुद्धत्वेन वा यत्र निश्वयो भवति, तत्र तदुभयम् आलोचनप्रतिक्रमण्ड्यं भवति । ३ । यद्वस्तु नियमितं भवति तद्वस्तु चेश्विजभाजने पतित मुख्यमध्ये वा समा-याति यस्मिन् वस्तुनि गृहीते वा कषायादिकम् उत्पद्यते तस्य सर्वस्य वस्तुनः त्यागः क्रियते, तद्विवेकनामप्रायश्चित्तम् ।४। नियतकायस्य वाची मनसश्च त्यागो व्युत्सर्गः कायोत्सर्गः । ५ । उपवासादिपूर्वोक्तं षद्भविधं बाह्यं तपः तपोनामप्रायश्चित्तम् । ६ । दिवसपक्षमासादिविभागेन दीक्षाहापनं छेदो नाम प्रावश्चित्तम् । ७ । पुनरद्यप्रभृति वतारोपणं मूलप्रायश्चित्तम् । ८ ।

साधु लोग, उनका चित्त जिस काममें हो उसे प्रायिश्वत कहते हैं। अतः जो आत्माकी विश्वद्धि करता है वह प्रायश्चित्त है। अथवा 'प्रायः' माने अपराध, उसकी चित्त अर्थात् शुद्धिको प्रायश्चित्त कहते हैं। सारांश यह है कि जिस तपके द्वारा पहले किये हुए पापकी विश्वद्धि होती है अर्थात् पहलेके वर्तोमें पूर्णता आती है उसे प्रायश्चित्त कहते हैं। इस प्रकार जो मुनि मन वचन काय और कृत कारित अनुमोदनासे दोष नहीं करता उसके प्रायश्चित्त तप होता है। मुनियोंके आचारमें प्रायश्चित्तके दस मेद कहे हैं, जो इस प्रकार हैं-आलोचन, प्रतिक्रमण, उभय, विवेक, ब्युत्सर्ग, तप, छेद, मूल, परिहार और श्रद्धान । एकान्त स्थानमें बैठे हुए, प्रसन्न चित्त, और देश कालको जानने-वाले आचार्यके सामने विनयपूर्वक जाकर, बचेकी तरह सरल चित्तसे शिष्यके द्वारा अपना अप-राध निवेदन करना आलोचन नामक प्रायश्चित्त है। अपने दोषको यह कह कर भेरा यह दोष मिथ्या हो' उस दोषके प्रति अपनी प्रतिक्रियाको प्रकट करना प्रतिक्रमण नामका प्रायिश्वत्त है। शुद्ध वस्तुमें भी शुद्धताका सन्देह होनेपर या शुद्धको अशुद्ध अथवा अशुद्धको शुद्ध समझ लेने पर आलोचन और प्रतिक्रमण दोनों किये जाते हैं। इसे उभय प्रायश्चित्त कहते हैं। जो वस्त त्यागी हुई हो वह वस्तु यदि अपने मोजनमें आजाये अथवा मुखमें चली जाये, तथा जिस वस्तुके प्रहण करनेपर कषाय वगैरह उत्पन्न होती हो, उन सब वस्तुओंका स्याग किया जाता है। इसे विवेक नामका प्रायश्चित्त कहते हैं। कायोत्सर्ग करनेको न्युत्सर्ग प्रायश्चित्त कहते हैं। पहले कहे हुए अनशन आदि छ: बाह्य तपोंके करनेको तप प्रायश्वित्त कहते हैं । दिन, पक्ष और मास आदिका विभाग करके मुनिकी दीक्षा छेद देनेको छेद प्रायश्चित्त कहते हैं । पुनः दीक्षा देनेको

दिवसपक्षमासादिविभागेन दूरतः परिवर्जनं परिहारः । अथवा परिहारः द्विप्रकारः । गणप्रतिबद्धो, यत्र प्रश्नवणादिकं कुर्वन्ति मुनयः तत्र तिष्ठति पिष्ठिक्षसम्प्रतः कृत्वा यतीनां वन्दनां करोति तस्य यतयः प्रतिवन्दनां न कुर्वन्ति । पूर्व या गणे किया गणप्रतिबद्धः परिहारः । यत्र देशे धर्मो न ज्ञायते तत्र गत्वा मौनेन तपश्चरणानुष्ठानकरणमगणप्रतिबद्धः परिहारः । ९ । तथा श्रद्धानं तत्त्वरुचौ परिणामः कोधादिपरिखागो वा श्रद्धानम् । ९० । तत्त्वार्थस्त्रे नवमोपस्थापना-प्रायक्षितं कथितमस्ति । महावतानां मूलग्छेदनं विधाय पुनरपि दीक्षाप्रापणम् उपस्थापना । एतद्शप्रकारं प्रायश्चितं दोषानुरूपं दातन्यमिति ॥ ४५१॥

# अह कह' वि पमादेण य दोसो जिद एदि तं पि पयडेदि । णिहोस-साहु-मूळे दस-दोस-विविज्ञिदो' होदुं'॥ ४५२॥

[छाया-अथ कथमपि प्रमादेन च दोषः यदि एति तम् अपि प्रकटयति । निर्दोषसाधुम्ले दशदोषनिवर्जितः भनितुम् ॥] अथ अथवा यदि चेत् कथमपि प्रमादेन पश्चदशप्रमाद्पकारेण "निकहा तह् य कसाया इंदियणिहा तहेव पणओ य । चहु चहु पणमेगेगं होति पमादा हु पण्णरसा ॥" इति । विकथाः ४, कषायाः ४, इन्द्रियाणि ५, निद्रा १, प्रणयः लेहः १ इति पश्चदशप्रकारप्रमादाचरणेन दोषः अपराधः व्रतातिचारादिकः एति आगच्छति प्राप्नोति तमपि दोषं व्रतातिचारादिकं प्रकट॰ यति प्रकटीकरोति । क । निर्दोषसाधुम्ले निर्दोषा यथोक्ताचारचारिणः साधवः स्रिपाठकमुनयः निर्दोषाश्च ते साधवश्च निर्दोषसाधवः तेषां साधृनां स्रिप्रमुखाणां मूले पादमूले तदमे इत्यधः । किं कर्तुम् । होदं भनितुं दशदोषवर्जितः भूला, दोषाः आकम्पितादयः दश ते च दोषाश्च दशदोषाः तैर्विजितो भूला । उक्तं च भगवत्याराधनायाम् । दशदोषरिहत-मालोचनं कर्तव्यम् । "आकंपिय १ अणुमाणिय २ जं दिद्धं ३ बादरं ४ च स्रहमं च ५ । स्रणं ६ सहाउलसं ७ बहुजण

मूल प्रायश्चित्त कहते हैं। कुछ दिन, कुछ पक्ष या कुछ मासके लिये मुनिको संघसे पृथक् कर देनेको परिहार प्रायश्चित्त कहते हैं। अथवा परिहारके दो मेद हैं-गणंप्रतिबद्ध और अगण प्रतिबद्ध । पीछी आगे करके मुनियोंकी वन्दना करनेपर मुनिगण उसे प्रतिवन्दना नहीं करते । यह गणप्रतिबद्धपरिहार प्रायिश्वत्त है । जहाँ आचार्य आज्ञा दें वहाँ जाकर मौनपूर्वक तपश्चरण करना अगणप्रतिबद्धपरिहार प्रायश्वित्त है। तत्त्वोंमें रुचि होना अथवा ऋोध आदिका छोड़ना श्रद्धान प्रायश्चित्त है । तस्त्रार्थसुत्रके नीवें अध्यायमें श्रद्धानके स्थानमें उपस्थापना भेद गिनाया है। और उसका लक्षण मूल प्रायश्चित्तके समान है। अर्थात् महावर्तीका मूलसे उच्छेद करके फिरसे दीक्षा देना उपस्थापना प्रायश्वित्त है। यह दस प्रकार का प्रायश्वित्त (तत्त्वार्थसूत्रमें प्रायश्वित्तके नौ ही प्रकार बतलाये हैं ) दोषके अनुसार देना चाहिये ॥ ४५१ ॥ अर्थ-अथवा किसी प्रकार प्रमादके वशीभूत होकर अपने चारित्रमें यदि दोष आया हो तो निर्दोष आचार्य, उपाध्याय अथवा साधुओंके आगे दस दोषोंसे रहित होकर अपने दोषको प्रकट करे ॥ भावार्थ-पाँच इन्द्रियाँ, चार विकथा (स्नीकथा, भोजनकथा, देशकथा, राजकथा), चार कषाय, एक निद्रा और एक स्नेह ये पन्द्रह प्रमाद हैं। इन प्रमादों के कारण साधुके आचारमें यदि दोष लगता है तो साधु अपने से बड़े साधुओंके सामने अपने दोषकी आलोचना करता है। भगवती आराधनामें भी कहा है कि आलोचना दस दोषोंसे रहित होनी चाहिये। आलोचनाके दस दोष इस प्रकार कहे हैं-आकम्पित, अनुमानित, दृष्ट, बादर, सूक्ष्म, प्रच्छन, राब्दाकुलित, बहुजन, अव्यक्त और तत्सेवी। आचार्यको उपकरण आदि देकर उनकी अपने ऊपर करुणा उत्पन्न करके आलोचना करना अर्थात् उपकरण

१ आदर्शे तु 'धर्मेऽनुशायते'। २ व कह्व। ३ व दसरीसविविज्ञितः। ४ व होदि (१)।

८ अव्वत्त ९ तस्सेवी १० ॥" आकम्पितमुपकरणादिदानेन गुरोरनुकम्पामृत्याय आलोचयति । १ । अनुमानितं वचनेनानु-मान्यं वा आलोचयति । २ । यदुष्टं यह्नोकैर्देष्टं तदेवालोचयति । ३ । बादरं च स्थूलदोषमेवालोचयति । ४ । सूक्ष्मम् अल्पमेव दोषमालोचयति । ५ । छत्रं केनचित्पुरुषेण निजदोषः प्रकाशितः भगवन् यादशो दोषोऽनेन प्रकाशितस्तादशो दोषो ममापि वर्तते इति प्रच्छनमालोचयति । ६ । शब्दाकुरुं यथा भवलेवं यथा गुरुर्पि न शृणोति ताहक्षे कोलाहलमध्ये आलोचयति । ७ । बहुजनं बहुन् गुरुजनान् प्रत्यालोचयति । ८ । अव्यक्तम् अन्यक्तस्य अप्रयुद्धस्य गुरोरप्रे आलोचयति ।९। तस्तेनी यो गुरुखं दोषं सेवते तद्ये आलोचयति । १० । ईटिन्वधमालोचनं यदि पुरुष आलोचयति तदा एको गुरुः एकः आलोचकः पुमान् स्त्री चेदालोचयति तदा चन्द्रसूर्यादिप्रकाशे एको गुरुः द्वे स्त्रियौ अथवा द्वौ गुरू एका स्त्रीति । प्रायश्वित्तम-क्षवैतः पंसः महदपि तपोऽभिन्नेतफलप्रदं न भवति ॥ अथ प्रायश्वितकरणे आचार्यमपृष्टा आतापनादिकरणे आलोचना भवति, पुरतकपिञ्छादिपरोपकरणग्रहणे आलोचना, परोक्षे प्रमादतः आचार्यादिवचनाकरणे आलोचना, आचार्यमणुष्टा-चार्यप्रयोजनेन गरवा आगमनेन आलोचना, परसंघमपृष्टा खसंघागमने आलोचना, देशकालनियमेन अवश्यकर्तव्यस्य वतिवेशेषस्य धर्मकथाप्रसंगेन विस्सरणे सति पुनः करणे आलोचना स्यात् । षडिन्द्रियेषु वचनादिदःपरिणामे भेंट करनेसे प्रसन होकर आचार्य मुझे थोड़ा प्रायिश्वत देंगे ऐसा सोचकर आलोचना करना आक-म्पित दोष है। गुरु थोड़ासा प्रायश्चित्त देकर मेरे ऊपर अनुग्रह करेंगे ऐसा अनुमान करके फिर आलोचना करना अनुमानित नामका दोष है। जो अपराध दूसरोंने देख लिया हो उसे तो कहे और जिस अपराधको करते हुए किसीने न देखा हो उसे न कहे, यह दृष्ट दोष है। स्थूल दोष तो कहे किन्तु सक्ष्म दोषको न कहे, यह बादर दोष है। सूक्ष्म दोष ही कहे और स्थल दोषको न कहे यह सूक्ष्म नामका दोष है। किसी साधको अपना दोष कहते सुनकर आचार्यसे यह कहना कि 'भगवन् जैसा दोष इसने कहा है वैसाही दोष मेरा भी है' और अपने दोषको मुखसे न कहना प्रच्छन दोष है। कोई दूसरा न सुने इस अभिप्रायसे जब बहुत कोलाहल होरहा हो तब दोष को प्रकट करना शब्दाकुलित दोष है। अपने गुरुके सामने आलोचना करके पुनः अन्य गुरुके पास इस अभिश्रायसे आलोचना करना कि इस अपराधका प्रायश्चित्त ठीक है या नहीं, बहुजन नामा दोष है। जिस मुनिको आगमका ज्ञान नहीं है और जिसका चारित्र भी श्रेष्ठ नहीं है ऐसे मुनिके सामने आलोचना करना अब्यक्त नामका दोष है। जो गुरु खयं दोषी है उसके सामने अपने दोषोंकी आलोचना करना तत्सेवी नामक दोष है। इस प्रकार इन दोषोंसे रहित आलोचना करनेवाला यदि पुरुष हो तो एक गुरु और एक आलोचना करनेवाला पुरुष ये दो होना जरूरी हैं। और यदि आलोचना करनेवाली स्त्री हो तो चन्द्र सूर्य वगैरहके प्रकाशमें एक गुरु और दो स्त्रियाँ अथवा दो गुरु और एक स्त्री होना जरूरी है। जो साधु अपने दोषोंका प्रायश्चित्त नहीं करता उसकी बड़ी भारी तपस्या भी इष्ट फल दायक नहीं होती। यहाँ कुछ दोशोंका प्रायश्वित्त बतलाते हैं-पुस्तक पीछी आदि पराये उपकरणोंको लेलेने पर आलोचना प्रायश्चित्त होता है। प्रभादवश आचार्य वचनोंका पालन न करनेपर आलोचना प्रायश्चित्त होता है। आचार्यसे बिना पूछे आचार्यके कामसे जाकर कौट आनेपर आलोचना प्रायश्चित्त होता है । पर संघसे बिना पूछे अपने संघमें चले आनेपर आलोचना प्रायिश्वत होता है। देश और कालके नियमसे अवस्य करने योग्य किसी विशेष व्रतको, धर्मकथामें लग जानेसे भूल जानेपर यदि बादको कर लिया हो तो आलोचना प्रायश्चित्त होता है। षट्कायके जीवोंके प्रति यदि कठोर बचन निकल गया हो तो प्रतिक्रमण प्रायिश्वत्त होता है।

१ सम किमु बहुवं वा, (स बहुवं य), ग थोविं किमु बहुव वा

प्रतिक्रमणम्, पैश्ट्रयक्ष्णहादिकरणे प्रतिक्रमणम्, वैयावृत्यस्वाध्यायातिप्रमादे प्रतिक्रमणम्, आचार्यादिषु हस्तपादादिसंध्ट्रने प्रतिक्रमणम्, व्रतसमितिसुप्तिषु स्व्वपादावारे प्रतिक्रमणम्, गोचरगतस्य सुनेः लिङ्गोत्थाने प्रतिक्रमणम्, परसंक्रेणकरणादौ च प्रतिक्रमणम् । दिवसराज्यन्ते भोजनगमनादौ आलोचनाप्रतिक्रमणद्वयम् , लोचनखच्छेदस्वप्रमेधुनाचरणरात्रिभोजनेषु उभयम् , पक्षमासचतुर्माससंवरसदादिदोषादौ च उभयम् । मोनादिना विना लोचनविधाने व्युत्सर्गः, हरिततृणोपरि गमने व्युत्सर्गः, कर्दमोपरि गमने व्युत्सर्गः, उदरकृमिनिर्गमने व्युत्सर्गः, हिमद्शमशकादिवातादिरोमाचे व्युत्सर्गः, आर्द्रभूम्युपरि गमने व्युत्सर्गः, जानुमात्रजलप्रवेशे व्युत्सर्गः, परिनिभित्तवस्तुनः स्वोपयोगविधाने व्युत्सर्गः, नावादिनदीतरणे व्युत्सर्गः, प्रतमापतने व्युत्सर्गः, परिनिभित्तवस्तुनः स्वोपयोगविधाने व्युत्सर्गः, नावादिनदीतरणे व्युत्सर्गः, प्रतमापतने व्युत्सर्गः, पर्वाद्यावर्षयावर्षयान्त्रवृत्सर्गः, प्रतिमापतने व्युत्सर्गः, पद्यावर्षयावर्षयावर्षयान्त्रवृत्तर्यादिषु व्युत्सर्गः, उच्चारप्रस्वणादिषु व्युत्सर्गः । एवमुपवासच्छेदमृलपरिहारादिकरणं प्रत्थतो क्षेयम् ॥ ४५२ ॥

## जं किं पि तेण दिण्णं तं सव्वं सो करेदि सद्धाए। णो पुणु हियए संकदि किं थोवं किं पि बहुयं वा'॥ ४५३॥

[ छाया-यत् किमपि तेन दत्तं तत् सर्वं स करोति श्रद्धया। नो पुनः हृदये शङ्कते किं स्तोकं किमपि बहुकं वा।। यत् किमपि प्रायश्चित्तम् आलोचनाश्रतिकमणादिदशमेदिमत्तं तेन श्रीगुरुणा दत्तं वितारितम् अपितं तत्सर्वं प्रायश्चित्तम् आलोचनादशमेदिमतं स साधुः तपस्त्री मुमुखः करोति विद्धाति, सर्वं प्रायश्चित्तं श्रद्धया रुचिक्रपेण अन्तःकरणभावनया करोति । पुनः हृदये स्वमनसि न शङ्कते शङ्कां संदेहं न करोति । मम प्रायश्चित्तं श्रीगुरुणा स्तोकं स्वर्णं दत्तं, वा अथवा, किं बहुतरं प्रचुरं दत्तम् इति नाशङ्कते ॥ ४५३॥

# पुणरिव काउं णेच्छिदि' तं दोसं जइ वि जाइ सथै-खंडं। एवं णिच्छय-सहिदो पायच्छित्तं तवो होदि'॥ ४५४॥

[ छाया-पुनर् अपि कर्तुं न इच्छति तं दोषं यद्यपि याति शतखण्डम् । एवं निश्चयसहितः प्रायश्चित्तं तपः भवति । ] एवं पूर्वोक्तप्रकारेण प्रायश्चित्तं प्रायश्चित्ताख्यमाभ्यन्तरं तपो भवति । एवं कथम् । यः निश्चयसहितः जिनधर्मे जिनवचने च

किसीकी चुगली करनेपर या किसीसे कलह करने पर प्रतिक्रमण प्रायश्चित्त होता है। वैयावृत्य खाध्याय वगैरहमें आलस्य करनेपर प्रतिक्रमण प्रायश्चित्त होता है। आचार्य यगैरहसे हाथ पैरके टकरा जानेपर प्रतिक्रमण प्रायश्चित्त होता है। वत समिति गुप्ति वगैरहमें खल्प अतिचार लगनेपर, गोचरिके लिये जाते समय लिंगमें विकार आजानेपर और दूसरोंको संक्षेत्र पैदा करनेपर प्रतिक्रमण प्रायश्चित्त होता है। दिन या रात्रिके अन्तमें गमनागमन करनेपर, खप्रमें मैथुन सेथन या रात्रिमोजन करनेपर और पाक्षिक मासिक चातुर्मासिक तथा वार्षिक दोष वगैरहमें उमय (आलोचना और प्रतिक्रमण) प्रायश्चित्त होता है। विना मौन पूर्वक आलोचन करनेपर, हरे तृणोंके ऊपर चलने पर, कीचड़मेंसे जानेपर, पेटमेंसे कीड़े निकलने पर, शीत मच्छर वायु वगैरहके कारण रोमांच हो आनेपर, घुटनेतक जलमें प्रवेश करनेपर, दूसरेके लिये आई हुई वस्तुका अपने लिये उपयोग करनेपर, नौका आदिके द्वारा नदी पार करनेपर, प्रतिक्रमण करते समय व्याख्यान आदि प्रवृत्तियोंमें लग जानेपर या मल मूत्र करनेपर व्युत्सर्ग प्रायश्चित्त होता है। इसी प्रकार उपवास, छेद, मूल, परिहार आदि प्रायश्चित्तोंकी विधि अन्य प्रन्थोंसे जाननी चाहिये॥ ४५२॥ अर्थ—दोषकी आलोचना करनेके पश्चात् आचार्यने जो प्रायश्चित्त दिया हो उस सबको श्रद्धा पूर्वक करना चाहिये। और हृदय

१ व णेच्छदि (१), स्त्रमस णिच्छदि, गणच्छदि । २ गसइ। ३ व होंति।

निश्चयः प्रतीतः विश्वासः तेन सहितः युक्तः मुनिः श्रावको वा पुनर्पि एकवारं दोषनिराकरणे कृते पुनः तं दोषं कर्तुं न इच्छति, अपराधं व्रतातिचारादिकं विश्वातुं न वाच्छति ईहते नैव । यद्यपि खयं शतखण्डं याति परीषहैः उपसर्गैः व्याधिभः शरीरं शतथा खण्डतां याति तथापि तं दोषं कर्तुं न इच्छति ॥ ४५४ ॥

#### जो चिंतइ अप्याणं णाण-सरूवं पुणो पुणो णाणी । विकहा-विरत्त-चित्तो' पायच्छितं वरं तस्स ॥ ४५५ ॥

्छाया-यः चिन्तयति आत्मानं इत्निख्छपं पुनः पुनः ज्ञानी । विकथाविरक्तिचतः प्रायश्चितं वरं तस्य ॥ तस्य मुनेः श्रावकस्य वा प्रायश्चितं वरं श्रेष्ठं तपो भवति । तस्य कस्य । यः ज्ञानी भेदाभेदरत्नत्रयविज्ञानी भेदिवज्ञानसंपद्यः चिन्तयति ध्यायति । कम् । कर्मतापत्रं पुनःपुनः वारंवारं मुहुर्मुदुः आत्मानं खपरमात्मानं सुद्धचिद्भूपम् । कीदक्षम् । ज्ञानस्वरूपं सुद्धबोधमयं केवलज्ञानदर्शनमयम् । कीदक् सन् । विकथादिविरक्तमनाः विरूपकथाकथनं विकथा, श्लीभोजनराजचोरादिकथाकोधमानमायालोभस्पर्शनादीन्द्रयनिद्दाक्षेद्धाः तेभयः विरक्तं निवृतं मनः चित्तं यस्य स तथोक्तः । पश्चदशबाह्यान्यन्तरप्रमादरितः सार्धसप्तिविश्वतसद्द्वप्रमादविरतो वा आत्मनः परा उत्कृष्टा विशोधनाय यथा स्यादिलोवमर्थः । स्वसाक्षिका परसाक्षिका च विद्यदिहरूष्टेति मन्यते । प्रायः इत्युच्यते लोकश्चितं तस्य मनो भवेत , चित्तद्यद्विकरं कर्म प्रायश्चित्तमिति । प्रायश्चित्तफलं भावप्रसादनम् अनवस्थाया अभावः शल्यपरिहरणं धर्मदार्ब्यादिकं च वैदितन्यम् ॥ ४५५ ॥ अथ विनयतपो गाथात्रयेण विवृणीति—

# विणओं पंच-प्यारो दंसण-णाणे तहा चरित्ते य । बारस-भेयम्मि तवे जवयारों बहु-विहो णेओ ॥ ४५६॥

िछाया-विनयः पञ्चप्रकारः दर्शन-ज्ञाने तथा चारित्रे च । द्वादशमेदे तपसि उपचारः बहुविधः ह्रेयः ॥ विनयः कषायेन्द्रियाणां विनयनं स्ववशीकरणं विनयः, अथवा रत्नत्रयस्य तद्वतां रत्नत्रयवतां मुनीनां च नीचैर्वृत्तिर्विनयः। स पद्मप्रकारः पद्ममेदभिन्नः । क कः । दर्शने सम्यग्दर्शने सम्यक्तवे तत्त्वार्थश्रद्धाने शङ्काकांक्षाविचिकित्सानां वर्जनं परिद्वारः उपगृहनस्थिरीकरणवात्सत्यत्रभावनाः भत्तयादयो गुणाः पञ्चपरमेष्टिभक्तयानुरागस्तेषामेव पूजा तेषामेत्र गुणानुवर्तनम् । तद्यथा । ''उवगृहादिअ पुम्बुत्ता तह भत्तिआदिआ य गुणा । संकादिवज्जणं पि य दंसणविणओ समासेण ॥" इति दर्शने में ऐसी शंका नहीं करनी चाहिये कि आचार्यने मुझे जो प्रायश्चित्त दिया है वह थोड़ा है या बहुत है।। भले ही शरीरके खण्ड खण्ड होजायें फिर भी लगे हुए दोषका प्रायक्षित्त लेनेके पश्चात् जो उस दोषको नहीं करना चाहता उस दढ़ निश्चयवाले साधुके प्रायश्चित्त नामक तप होता है। भावार्थ-जो साधु यह निश्चय कर लेता है कि परीषह, उपसर्ग, ब्याधि वगैरहके द्वारा यदि मेरे शरीरके खण्ड खण्ड भी होजायें तो भी मैं किये हुए दोषको पुनः नहीं करूँगा, उसी साधुका प्रायश्चित्त तप सफल है। और जो प्रायश्चित्त लेने के पश्चात पुनः उसी दोषको कर बैठता है उसका प्रायश्चित्त निष्फल है ॥ ४५३-४ ॥ अर्थ-जो ज्ञानी मुनि ज्ञान खरूप आत्माका वारंबार चिन्तन करता है और विकथा आदि प्रमादोंसे जिसका मन विरक्त रहता है, उसीके उरकृष्ट प्राय-श्चित्त होता है।। भावार्थ-पन्द्रह अथवा साढ़े सैंतीस हजार प्रमादोंसे रहित होकर जो मुनि अपने शुद्ध ज्ञानस्ररूप आत्माका ही सदा चिन्तन करता है उसीके वास्तविक प्रायिश्वत्त तप होता है; क्यों कि ऐसा करनेसे सब दोषोंसे छुटकारा हो जाता है॥ ४५५ ॥ अमे तीन गाथाओंसे विनय तपको कहते हैं । अर्थ-विनयके पाँच भेद हैं । दर्शनकी विनय, ज्ञानकी विनय, चारित्रकी विनय, बारह प्रकारके तपकी विनय, और उपचार विनय। उपचार विनयके बहुतसे प्रकार हैं ॥

१ क स ग विकहादिविरत्तमणी (म माणी?)। २ म तवी! ३ ल म स ग विणयी। ४ म अअयारी। कार्तिके० ४४

विनयः १ १ । ज्ञाने जिनोक्तसिद्धान्ते द्वादशाङ्गचतुर्दशपूर्वाणां कालगुद्धा पठनं व्याख्यानं परिवर्तनम् । हस्तपादौ प्रक्षात्य पर्यायावस्थितस्थाध्ययनम् । अवग्रह्रविशेषेण पठनम् । बहुमानं यत्पठति यस्मात् शृणोति तयोः पूजा गुणस्तवनम् । अनिह्नवः यत्पठति यस्मात्पाठयति तयोः कीर्तनम् । व्यञ्जनशुद्धम् अर्थशुद्धं व्यञ्जनार्थशुद्धम् इति । ज्ञाने अष्टप्रकारो विनयः । यः शिक्षते विद्योपादानं करोति, ज्ञानाभ्यासं करोति, ज्ञानं परस्मै उपदिशति। य एवं करोति स ज्ञानविनीतो भवति इति ज्ञाने विनयः। र। तथा तेनैव प्रकारेण चारित्रे वर्तसमितिगुप्तिलक्षणे त्रयोदशप्रकारे सामायिक।दिपञ्चप्रकारे वा तदाचरणं तहक्षणोपायेन यःनः चारित्रे विनयः । तथा इन्द्रियकषायाणां प्रसरनिवारणम् इन्द्रियकषायन्यापारनिरोधनम् इति चारित्रविनयः । ३ । च पुनः द्वादराभेदे तपित अनशनावमौद्योदिद्वादराप्रकारे तपित अनुष्ठानम् उत्साहः उद्योगः । तथा आतापनाद्यत्तरगुणेषु उद्यमः उत्साहः । समतास्तववन्दनाप्रतिकमणप्रसाख्यानकायोत्सर्गाणाम् आवश्यकानाम**परिहाणिः** । तथा यस्यावश्यकस्य यावन्तः पठिताः कायोत्सर्गाः तावन्त एव कर्तेव्याः न तेषां हानिर्वृद्धिर्वा कार्या । द्वादशनिधतपोऽनुष्टाने भक्तिरनुरागः तपस्विनां भक्तिः इति तपसि विनयः । ४ । उपचारो विनयः, उपचर्यते उपचारेण क्रियते साक्षादिति उपचारो विनयः । वहुधा बहप्रकारः । कायिकविनयः साधनां दूरदर्शनात् आसनाद् उत्थानम् , सिद्धश्रुतगुरुभक्तिपूर्वकं कायोत्सर्गादिकरणम् , नमनं शिरसा प्रणामः, अञ्चलिपुटेन नमनम्, सन्मुखगमनम्, पृष्टिगमनम्, देवगुरुभ्यः पुरतः नीचं स्थानम्, वामपार्श्वे स्थानम् , गुरोर्वामपार्श्वे प्रष्टतो वा गमनम् , इत्यादिकौपचारिककायविनयः । वाचिकविनयः । तद्यथा । पृज्यवचनं बहु-वचनोचारणं युर्व भट्टारकाः पूज्याः इत्वेवमादिकम् । हितस्य पथ्यस्य भाषणम् इहलोकपरलोकधर्मकारणं वचनम् । मितस्य परिमितस्य भाषणं वाल्पाक्षरबह्वर्थम् । मधुरं मनोहरवचनं श्रुतिसुखदम् । सृत्रानुवीचिवचनम् आगमदृष्ट्या भाषणं यथा पापं न भवति । निष्ठुरकर्कशकटुकादिकं वर्जियित्वा भाषणम् । कोधमानमायालोभरागद्वेषादिविरहितं वचनम् । वकारम-कारादिरहितं वचनम् । बन्धनत्रासनताङमादिरहितं वचनम् । असिमितिकृष्यादिकियारहितं वचनम् । परमुखविधायकं वचनं धर्मापदेशनम् । इत्यादिवाचिकविनयः यथायोग्यं कर्तव्यो भवति । मानसिकविनयः । यथा । हिंसादिपापकारिपरि-णामस्य परित्यामः । अर्तरीद्वपरिणामस्य परित्यागः । सम्यक्तवविराधनापरिणामरहितः । मिथ्यात्वपरिणामपरित्यागः । धर्मे सम्यक्तवे ज्ञाने चारित्रे तद्वरसु च शुभपरिणामः कर्तन्यः । कायादिको विनयः प्रत्यक्षः, दीक्षागुरौ श्रुतगुरौ तपोऽधिके साधुषु सुरिपाठकेषु आर्थिकासु गृहस्थश्रायकलोकेषु च यद्विद्यमानेषु यथायोग्यं विनयः कर्तव्यः । एतेषु परोक्षभूतेषु गुर्वादिषु कायादिको विनयः कर्तव्यः । गुरूणामाज्ञादेशतदुपदेशवचनप्रतिपालनतदुपदिष्टेषु जीवादिपदार्थेषु श्रद्धानं कर्तव्यं परोक्षविनयः । विनयस्य फलम्, विनये सति ज्ञानलाभो भवति, आचारविशुद्धिश्च संजायते । विनयहीनस्य शिक्षा श्रुताध्ययनं सर्वे निष्फलम् । विनयवान् सर्वेक्टयाणानि खर्ममोक्षपुखानि लभते । जन्मादिकपश्चकत्याणकं चतुर्विधाराधनादिकं च लभते । तदुक्तं च । 'विणओ मोक्खद्दारं विणयादो संजमो तवो णाणं । विगएणाराहिज्जदि आयरिको सव्वसंघो य ॥' विनयो मोक्षस्य द्वारं प्रवेशकः, विनयात् संयमः, विनयात् तपः, विनयात् ज्ञानं, विनयेन आराध्यते आवार्यः सर्वसंघं श्रापि । तथा च । 'किती मेत्ती माणस्स मंजर्ण गुरुजणे य बहुमार्ण । तित्थयराणं आणा गुणाणुमोदो य विणयगुणा ॥-विनयस्य कर्ता कीर्ति यशः सर्वेव्यापि प्रतापं रुभते, तथा मैत्रीं सर्वेः सह मित्रभावं रुभते, तथात्मनो मानं गर्वे निरस्यति, सुरुजनेभ्यो बहुमानं लभते, तीर्थंकराणामाज्ञां पालयति, गुणानुरागं च करोति । इत्यादिविनयतपोविधानगुणाः ॥ ४५६ ॥

# दंसण-णाण-चरित्ते सुविसुद्धो जो हवेइ परिणामो । बारस-भेदे<sup>र</sup> वि तवे<sup>र</sup> सो ज्ञिय<sup>रे</sup> विणओ हवे तेसिं ॥ ४५७॥

भावार्थ-कषाय और इन्द्रियोंको अपने वशमें करना विनय है। अथवा रत्नत्रय और रत्नत्रयके धारी मुनियोंके विषयमें विनम्न रहना विनय है। उसके पाँच भेद हैं॥ ४५६॥ अर्थ-दर्शन, ज्ञान और चारित्रके विषयमें तथा बारह प्रकारके तपके विषयमें जो विशुद्ध परिणाम होता है वही उनकी विनय है। भावार्थ-तत्त्वार्थके श्रद्धानरूप सम्यग्दर्शनके विषयमें शंका, कांक्षा, विचिक्तिसा आदि दोषोंको छोड़ना और उपगूहन, स्थितिकरण, वास्सल्य, प्रभावना, आदि गुणोंका होना

१ व भेज, साभेपा २ व तवो (?)। ३ व चिय ।

[ छाया- दर्शनज्ञानचारित्रे सुविग्रुद्धः यः भवति परिणामः । द्वादशमेदे अपि तपित स एव विनयः भवेत् तेषाम् ॥ ] तेसि तेषां दर्शनज्ञानचारित्रतपसां सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रतपसां स एव विनयो भवेत् । स कः । यः सुविग्रुद्धः अतिशयेन निर्मेलः तद्भाहकपरिणामो वा परिणामः परिणतिः भावो भवति । केषु । दर्शनज्ञानचारित्रेषु भेदाभेदरत्नत्रयः रूपसम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रेषु, दर्शने तत्त्वार्थश्रद्धानलक्षणे निश्चयव्यवद्वारसम्यत्त्वे निःशिङ्कतादिदोषरित्ते स्वस्रस्पग्रुद्धः सुद्धैकारमनि श्रद्धानरुविलक्षणं वा दर्शनविनयः १ । ज्ञाने द्वादशाङ्गलक्षणे व्यञ्जनोर्जितादिना पठनं पाठनं वा चिद्यानव्यक्षः स्वस्रस्पपरिज्ञाने वा ज्ञानविनयः २ । चारित्रे त्रयोदशप्रकारे सर्वातिचारराहित्येन पञ्चपश्चभावनायुक्तत्वेन वा प्रवृत्तिः स्वस्रस्पानुभवनं वा चारित्रविनयः ३ । अपि पुनः द्वादशमेदे तपित अनशनादिद्वादशमेदभिज्ञतपोविधानेषु अखेदेन प्रवृत्तिः, तदाचरणे उत्साहः, आहारिन्दियकष्वयाणां रागद्वेषयोश्च परित्यागः इत्याद्वतपोविनयः ॥ ४५०॥

#### रयण-त्तय-जुत्ताणं अणुकूलं जो चरेदि' भत्तीए । भिच्चो जह' रायाणं उवयारो सो हवे विणओ ॥ ४५८ ॥

[ छाया- रक्षत्रययुक्तानाम् अनुकूलं यः चरति भक्तया । मृत्यः यथा राज्ञाम् उपचारः स भदेत् विनयः ॥ ] यो भव्यः रक्षत्रययुक्तानां सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रवताम् आचार्योपाध्यायसाधूनां दीक्षाशिक्षाश्रुतदानगुरूणां च भक्तया धर्मानु-रागेण परमार्थबुद्धा अनुकूलम् अभ्युत्थानमिगमनं करयोटनं वन्दनानुगमनं पृष्टगमनम् इत्यादिकम् आचरति, आनुकूल्येन

तथा पंच परमेष्ठीमें भक्ति होना, उन्होंके गुणोंका अनुसरण करना, ये सब दर्शनविनय है। कहा मी है-'उपग्रहन आदि तथा भक्ति आदि आत्मगुणोंका होना और शंका आदि दोषोंको छोड़ना संक्षेपसे दर्शनविनय है।।' काल शुद्धिका विचार करके जिन भगवानके द्वारा कहे हुए बारह अंग और चौदह पूर्वरूप सिद्धान्तका पढ़ना, व्याख्यान करना, पाठ करना, हाथ पैर घोकर पर्यक्कासनसे बैठकर उसका मनन करना ज्ञान विनय है। ज्ञान विनयके आठ प्रकार हैं-योग्यकालमें साध्याय करना, श्रुतभक्ति करना, स्वाध्याय कालतक विशेष नियम धारण करना, आदरपूर्वक अध्य-यन करना, गुरूके नामको न छिपान!, दोपरहित पढ़ना, शुद्ध अर्थ करना, शुद्ध अर्थ और शुद्ध शन्द पढ़ना, ये ऋमशः काल विनय, उपधान, बहुमान, अनिह्नव, व्यंजन, अर्थ और तदुभय नामक आठ प्रकार हैं। इसी प्रकार वत, समिति और गुप्तिरूप तेरह प्रकारके चारित्रका अथवा सामायिक आदिके भेदसे पाँच प्रकारके चारित्रका पालन करना, इन्द्रिय और कवायोंके व्यापारको रोकना अयवा अपने खरूपका अनुभवन करना चारित्रविनय है। अनशन, अवमोदर्य आदि बारह प्रकार के तपका उत्साह पूर्वक पालन करना, तथा आतापन आदि उत्तरगुणोंमें उत्साहका होना, समता, स्तव, वन्दना, प्रतिज्ञनण, प्रत्याख्यान और कायोत्सर्ग इन छ:आवश्यकोंमें कभी भी हानि नहीं करना. (जिस आवश्यकके जितने कायोत्सर्ग बतलाये हैं उतने ही करने चाहियें उनमें घटाबढ़ी नहीं करनी चाहिये ) इस प्रकार बारह प्रकारके तपके अनुष्ठानमें तथा तपस्त्रियोंमें भक्तिका होना तपकी विनय है || ४५७ || अर्थ-जैसे सेवक राजाके अनुकूल प्रवृत्ति करता है वैसे ही रक्तत्रय अर्थात् सम्पादरीन सम्पाद्वान और सम्पक्चारित्रके धारक मुनियोंके अनुकूल मक्तिपूर्वक प्रवृत्ति करना उपचार विनय है।। भावार्थ-औपचारिक विनयको उपचार विनय कहते हैं। पहले कहा है कि उपचार विनयके अनेक प्रकार हैं। अपने दीक्षागुरु, विद्यागुरु, तपस्वी साधुको दूरसे देखते ही खंदे होजाना, हाथ जोड़कर या सिर नवाकर नमस्कार करना, उनके सामने जाना, या पीछे पीछे

१ ब चरेहा २ गाजिहा

सन्मुखत्वेन परमभक्तत्वेन प्रवर्तते । यथा सेवकः राज्ञां सेवां करोति तथा रक्षत्रयधारिणां विष्यः यो भव्यः अनुकूलत्वेन प्रवर्तते स प्रसिद्धः । उपचारो विनयः, औपचारिकोऽयं विनयो भवति । इति विनयतपेविधानं षष्टम् ॥ ४५८॥ अथ वैयावृत्त्यं तपो गाथाद्वयेन विभावयति—

## जो जवयरदि जदीणं जवसम्ग-जराइ-खीण-कायाणं। पूर्यादिसु' णिरवेक्लं वेज्ञावचं' तवो तस्स ॥ ४५९॥

[ छाया-यः उपचरित यतीनाम् उपसर्गकरादिक्षीणकायानाम् । पूजादिषु निरपेक्षं वैयावृत्त्यं तपः तस्य ॥ ] तस्य साधोः वैयावृत्त्यं तपः । व्यावृत्तिः परदुःखादिहरणे प्रवृत्तिः व्यावृत्तेर्भावः वैयावृत्त्यम् । अथवा कायपीडादुःपरिणामविनाः शार्थं कायचेष्ट्या द्रव्यान्तरेणोपदेशेन च व्यावृत्तस्य यत्कर्म तद्वैयावृत्त्यं नाम तपीविधानं मवेत् । तस्य कस्य । यो महान् भव्यः यतीनाम् आचार्योपाध्यायतपिक्षशैक्ष्यग्रलानगणकुलसंघसाधुमनोज्ञानां दशविधानां पुरुषाणां दशविधं वैयावृत्त्यं भवित । पत्रधाचारं स्वयमाचरन्ति विध्यादीनामाचारयन्तीत्याचार्याः १ । मोक्षार्थमुपेत्याधीयते शास्त्रं तस्मादित्युपाध्यायः श्रुतगुरुः २ । महोपदासकायक्रेशादितपोऽनुष्ठानं विद्यते यस्य स तपस्ती ३ । शास्त्राभ्यासशीलः शैक्षः ४ । रोगादिनपीडितशरीरो ग्लानः ५ । वृद्धमुनिसमूहो गणः ६ । वीक्षकाचार्यक्रियसंघातः कुळं वा स्त्रीपुरुषसंतानः कुळम् ७ । ऋषिमुनियत्यनगारलक्ष्णश्वातुर्वर्ण्यश्चलपसमूहः संघः, ऋष्यार्थिकाश्चावकश्चाविकासमूहो वा संघः ८ । चिरदीक्षितः साधः ९ ।

जाना, देव और गुरुके सन्मुख नीचे स्थानपर बैठना, या उनके बाई ओर खड़े होना, ये सब कायिक उपचार विनय है। आर्थिका और श्रावकोंके भी आने पर उनकी यथायोग्य विनय करना चाहिये। गुरुजनोंके परोक्षमें भी उनके उपदेशोंका ध्यान रखना, उनके विषयमें शुभ भाव रखना मान-सिक उपचार विनय है। गुरु जनोंके प्रति पूज्य वचन बोलना-आप हमारे पूज्य हैं, श्रेष्ठ हैं इसादि, हित मित मधुर वचन बोलना, निष्ठर कर्कश कटुक वचन न बोलना आदि वाचिक उपचार विनय है। इस प्रकार विनय तपके पाँच मेद हैं। इस विनय तपका पाछन करनेसे ज्ञानलाभ होता है और अतिचारकी विश्वद्धि होती है। जिसमें विनय नहीं है उसका पठन पाठन सब व्यर्थ है। विनयी पुरुष स्वर्ग और मोक्षके सुखको प्राप्त करता है, तीर्थद्वरपद प्राप्त करके पाँच कल्याणकोंका पात्र होता है, और चारों आराधनाओंको भजता है। कहा भी है 'विनय मोक्ष का द्वार है, विनयसे संयम, तप और ज्ञानकी आराधना सरल होती है, विनयसे आचार्य और समस्त संघ भी वशर्मे हो जाता है।' और भी कहा है-'विनयी पुरुषका यश सर्वत्र फैलता है, सबके साथ उसकी मित्रता रहती है, वह अपने गर्वसे दूर रहता है, गुरुजन भी उसका सन्मान करते हैं, वह तीर्थ्रहरोंकी आज्ञाका पालन करता है, और गुणानुसगी होता है।' इस प्रकार विनयमें बहुतसे गुण हैं। अतः विनय तपका पालन करना चाहिये॥ ४५८॥ आगे दो माथाओंसे वैयादृत्य तपको कहते हैं। अर्थ-जो मुनि उपसर्गसे पीड़ित हो और बुढ़ापे आदिके कारण जिनकी काय क्षीण होगई हो, जो अपनी पूजा प्रतिष्ठाकी अपेक्षा न करके उन मुनियोंका उपकार करता है उसके वैयावृत्य तप होता है ॥ भावार्थ-अपनी शारीरिक चेष्टासे अथवा किसी अन्य वस्तुसे अथवा उपदेशसे दूसरोंके द:ख दूर करनेकी प्रवृत्तिका नाम वैयावृत्य है। यह वैयावृत्य आचार्य, उपाध्याय, तपस्ती, शैक्ष्य, ग्लान, गण, कुल, संघ, साधु और मनोज्ञ इन दस प्रकारके मुनियोंकी की जाती है। इससे वैया-बुखके दस भेद हो जाते हैं। जो पांच प्रकारके आचारका खयं पालन करते हैं और शिष्योंसे

र ल म स ग पूजादिसु। २ ब (?) स म ग विज्ञावर्च ी

वक्तृत्वादिगुणविराजितो लोकाभिसंमतो विद्वान् मुनिर्मनोत्तः, ताहशोऽसंयतसम्यग्दिष्टवा मनोकः १०। एतेषां दशविधानां यतीनाम् उपचरित उपकारं उपकारं व्याधौ सित प्रामुकीषधमक्तपानादिपथ्यवसितकासंस्तरणादिभिः उपकारं करोति, धर्मोपकरणेः पुस्तकैः सिद्धान्तदानैः उपकारं करोति, तथा परीषहिवनाशनैः उपकारं विद्धाति, मिध्यान्तादिसंभवे सम्यक्तवे प्रतिष्ठापनम्, बाह्यद्रव्यासंभवे कायेन श्रेष्ठमाद्यन्तमंलाद्यपनयनं तदनुक्ल्कानुष्ठानं करोति । कथम् । पृज्ञादिषु निरपेक्षा पृज्ञाव्यातिस्थामहत्त्वादिषु अपेक्षा वाञ्च्यारहितं यथा भवति तथा । कीहिन्वधानां यतीनाम् । उपकारं जरादिक्षीणकायानां देवमनुष्यतिर्यन्त्वामितापाषाणादिसंभवोपसर्यप्राप्तानां जरया प्रस्तानां बृद्धानां क्षीणशरीराणां रोगैः इत्वा क्षीणशरीराणां यतीनाम् उपकारं वैयावृत्त्यं करोति । तस्य वैयावृत्त्याख्यं तयो भवतीति । तथा चोक्तं । 'करचरणपृद्विसिस्साण महणव्योगसेविकिरियाहिं । उव्वत्तणपरियक्तणपसारणाकुंचणाईहिं ॥ पिडज्यगिष्टिं तणुजोयभक्तपाणिहिं मेसन्त्रेहिं तहा । उच्चारादीण विकिचणिहिं तणुघोवणिहिं च ॥ संयारसोहणिह य वेयावचं सया पयत्तेण । कायव्यं सत्तीए णिव्विदिगिच्छेण भावेण ॥ देहतविणयमसंजनसीलसमाही य अभयदाणं च । गदिमदिवलं च दिण्णं वेयावचं करतेण ॥' इति । किंवजुना, वैयावृत्यकारी जीवः यशःकीर्तिजिनाज्ञाहपसंपदास्यमंगोक्षसुखं प्राप्नोति ॥ ४५९ ॥

# जो वावरइ सरूवे सम-दम-भाविम्म सुद्ध'-उवजुत्तो । छोर्य-ववहार-विरदो वेयावचं परं तस्स ॥ ४६०॥

पालन कराते हैं उन्हें आचार्य कहते हैं। जिनके समीप जाकर मोक्षके लिये शास्त्राध्ययन किया जाता है उन्हें उपाध्याय अर्थात् विद्यागुरु कहते हैं। जो बड़े बड़े उपवास करता हो, कायक्केश आदि तपोंको करता हो उसे तपस्वी कहते हैं । जो शास्त्रोंका अभ्यास करता हो वह शैक्ष्य है । जिसका शरीर रोगसे पीड़ित हो वह ग्लान है। वृद्ध सुनियोंके समूहको गण कहते हैं। दीक्षाचार्यकी शिष्य-परम्पराको कुल कहते हैं । ऋषि यति मुनि और अनगारके भेदसे चार प्रकारके श्रमणोंके समूहको संघ कहते हैं। अथवा मुनि आर्थिका श्रावक श्राविकाके समूहको संघ कहते हैं। जिसको दीक्षा लिये चिरकाल होगया हो उसे साधु कहते हैं। जो विद्वान मुनि वक्तल आदि गुणोंसे सुशोभित हो और लोकमें जिसका सन्मान हो उसे मनोज्ञ कहते हैं। उक्त गुणोंसे युक्त असंयत सम्यग्दृष्टि भी मनोज्ञ कहा जाता है। इन दस प्रकारके मुनियोंको व्याधि होने पर प्रासुक औषि. पथ्य, वसतिका और संधरा वगैरहके द्वारा उनकी व्याधिको दूर करना, धर्मके उपकरण पुस्तक आदि देना, परीषहका दूर करना, उनके मिध्यालकी ओर अभिमुख होनेपर उन्हें सम्यक्त्वमें स्थिर करना, उनके श्लेष्माआदि मलोंको फेंकना, तथा उनके अनुकूल चलना, ये सब वैयावृत्य है। यह वैयावृत्य ख्याति लाभ आदिकी भावनासे नहीं करना चाहिये। कहा भी है–हाथ, पैर, पीठ और सिर का दबाना, तेल मलना, अंग सेकना, उठाना, बैठाना, अंग फैलाना, सिकोबना, करवट दिलाना, आदि कार्योंके द्वारा, शरीरके योग्य अन्न पान तथा औषधियोंके द्वारा, मल मूत्र आदि दूर करनेके ्द्वारा. शरीरका धोना, संथरा आदि विछाना आदि कार्योंके द्वारा ग्लानिरहित भावसे शक्तिके अनुसार वैयादृत्य करना चाहिये । वैयादृत्य करनेवाला देह, तप, नियम, संयम, शक्तिका समाधान, अभयदान, तथा गति, मति और बल देता है ॥ ४५९ ॥ अर्थ-विशुद्ध उपयोगसे युक्त हुआ जो मुनि शम दम भाव रूप अपने आत्मखरूपमें प्रवृत्ति करता है और लोकव्यवहारसे विरक्त रहता है, उसके उत्कृष्ट वैयावृत्य तप होता है !! भावार्थ-रागद्देषसे रहित साम्य-भावको शम कहते हैं,

रे छ म स ग सुद्धि । २ म निनहार । ३ व निरओ । ४ म निज्जावचं (१), स वेज्जावचं ।

[ छाया- यः व्यावृणोति सक्षे शमदमभावे शुद्ध-उपयुक्तः । लोकव्यवहारविरतः वैयावृत्यं परं तस्य ॥ ] तस्य भव्यजीवस्य परम् उत्कृष्टं वैयावृत्यं तपो भवेत् । तस्य कस्य । यो भव्यः खक्षे व्यापृणोति शुद्धशुद्धन्विदानन्दक्पशुद्धनिद्दूपे अमेदरलत्रयस्वरूपपरमात्मिनि व्यापारं करोति प्रवर्तते आत्मानतमिनि तिष्ठति, आत्मानमनुभवतीत्यर्थः । कथंभूतो भव्यः सन् । शुद्धिउपयुक्तः शुद्धिः निर्मलता तया उपयुक्तः सहितः शुद्धशुकेनाविष्टो वा । कः । शमदमभावे शमः उपशमः कोषायुपशान्तिः दमः पथेन्द्रयनिषदः तयोभीवः परिणामः, तस्मिन् शमदमभावे निर्मलतासहितः । अथवा वर्थभूते सक्षे । शान्तदान्तपरिणामे निर्विकत्पसाम्यसमाधिपरिणामे । पुनः कीदक्षः सन् । लोकव्यवहारविरतः लोकानां जनानां व्यवहारः अशनपानिद्यविषयप्रवृत्तिनिवृत्तिरूपः व्यापारः तस्मात् विरतः विरक्तः, दानपूजाख्यातिलाभादिविरहितो वा ॥ ४६० ॥ अथ साध्यायतपोविधानं गाथाषद्वेनाह—

## पर-तत्ती'-णिरवेक्खो दुट्ट-वियप्पाण णासण-समत्थो । तज्ञ-विणिच्छय-हेदू सज्झाओ झाण-सिद्धियरो ॥ ४६१ ॥

[ छाया- परतिप्तिनिरपेक्षः दुष्टिविकल्पानां नाशनसमर्थः । तत्त्वविनिश्चयहेतुः स्वाध्यायः ध्यानसिद्धिकरः ॥ ] स्वाध्यायः ध्रुष्ठ पूर्वापराविरोधेन अध्ययनं पठनं पाठनम् आध्यायः ध्रुष्ठ आध्यायः साध्यायः, ध्रुष्ठ शोभनः आध्यायः साध्यायो वा । स्वस्मे स्वात्मने हितः अध्यायः साध्यायो वा सम्यय्युक्तोऽनुष्ठेयः इति स्वाध्यायो वा । स कथंभूतः साध्यायो वा । स्वस्मे स्वात्मने हितः अध्यायः साध्यायो वा सम्यय्युक्तोऽनुष्ठेयः इति स्वाध्यायो वा । स कथंभूतः साध्यायः । परतातिनिरपेक्षः, परनिन्दानिरपेक्षः परेषामपवादवचनरहितः । स्वाध्याये प्रयुक्तः सन् मुनिः तद्गतिचित्वचनन् स्वात् परेषां निन्दां न विद्याति निन्दावचनं न वक्ति । पुनः कथंभूतः । दुष्टिविकल्पानां राग्देषार्तध्यानरौद्धयानादिविकल्पानां परिणामानां नाशनसमर्थः विनाशने शिक्त्युक्तः । अथवा बहिर्द्रव्यविषये पुत्रकलत्रादिचेतनाचेतनस्पे ममेदिमिति स्वस्पः संकल्पः, अदं सुसी अदं दुःसीत्यादिचिन्तागतो हर्षविषादिपरिणामो विकल्प इति दुष्टसंकल्पविकल्पानां संकल्पविकल्पस्पमनःपरिणामानां दुष्टानां स्केटने समर्थः । स्वाध्यायं ध्रुर्वन् सन् तद्गतमानसत्वात् अन्यत्र मनोव्यापारं न करोतीतिर्थः । भूयोऽपि कर्यभूतः स्वाध्यायः । तत्त्वविनिध्ययहेतुः तत्त्वानां जीवादिपदार्थानां विनिध्यः निर्णयः निर्धारः निःसंदेहः तस्य देतुः कारणम्, जीवादिपदार्थानां संशयसंदेहस्फेटनहेतुरित्यथः । पुनरपि कर्थभूतः । ध्यानसिद्धिकरः धर्म्यध्यानशुक्रध्यानयोः सिद्धिभवतीत्थः ॥ ४६९॥

और पांचां इन्द्रियोंके निप्रहको दम कहते हैं। जो शुद्धोपयोगी मुनि शम दम रूप अपनेआसम्बरूप में लीन रहता है, उसके खान पान और सेवा शुश्रूषामें प्रवृत्तिरूप लोकव्यवहार अर्थात् ऊपर कहा हुआ बाध वैयावृत्य कैसे हो सकता है? उसके तो निश्चय वैयावृत्य ही होता है। अतः बाह्य व्यवहारसे निवृत्त होकर निर्विकल्प समाधिमें लीन होना ही उत्कृष्ट वैयावृत्य है ॥ ४६०॥ आगे छः गाथाओंसे खाध्याय तपको कहते हैं। अर्थ—खाध्यायतप परनिन्दासे निरपेक्ष होता है, दुष्ट विकल्पोंको नष्ट करनेमें समर्थ होता है। तथा तत्त्वके निश्चय करनेमें कारण है और ध्यानकी सिद्धि करनेवाला है॥ भावार्थ—सुष्ठु रीतिसे पूर्वापर विरोधरहित अध्ययन करनेको खाध्याय कहते हैं। अथवा 'ख' अर्थात् आत्माके हितके लिये अध्ययन करनेको खाध्याय कहते हैं। खाध्याय परनिन्दासे निरपेक्ष होता है; क्यों कि खाध्यायमें लगे हुए मुनिका मन और वचन खाध्यायमें लगा होता है इस लिये वह किसी की निन्दा नहीं करता। तथा खाध्याय करनेसे राग हेष और आते रीद्र ध्यान रूप दुष्ट विकल्प नष्ट हो जाते हैं। अथवा पुत्र की धन धान्य आदि चेतन अचेतन बाह्य वस्तुओंमें 'यह मेरे हैं' इस प्रकारके परिणामोंको संकल्प कहते हैं, और 'में सुखी हूँ' 'में दुःखी हूँ', इस प्रकार चित्तमें होने वाले हर्ष विधादरूप परिणामोंको विकल्प कहते हैं। खाध्याय करनेसे वे दुष्ट संकल्प विकल्प नष्ट हो जाते हैं, क्यों कि खाध्याय करनेसे वे दुष्ट संकल्प विकल्प नष्ट हो जाते हैं, क्यों कि खाध्याय करनेवालेका मन खाध्यायमें ही लगा रहता है। इस लिये उसका मन इधर उधर नहीं जाता।

र ग परतिसी।

#### पूर्यादिसु' णिरवेक्लो जिण-सत्थं जो पढेइ भत्तीए । कम्म-मल-सोहणट्टं सुय-लाहो' सुहयरो तस्स ॥ ४६२ ॥

[ छाया-पूजादिषु निरपेक्षः जिनशास्त्रं यः पठित भक्तया । कर्ममलशोधनार्थं श्रुतलाभः सुस्तकरः तस्य ॥ ] तस्य साधोः श्रुतस्य सिद्धान्तस्य जिनागमस्य लाभः प्राप्तिभेवति । किंभूतः श्रुतलाभः । सुस्तकरः स्वर्गमुक्त्यादिशमिनिष्पादकः । तस्य कस्य । यः साधुः पठित पाठयति स्वयमध्येति शिष्यान् अध्यापयति । किं तत् । जिनशास्त्रं जिनप्रणीतसिद्धान्तम् । कया । भक्तस्या धर्मानुस्योग परमार्थवुद्धाः वा । किमर्थम् । कर्ममलशोधार्थम् , कर्माणे ज्ञानावरणादीनि तान्येव मलाः कर्दमास्तेषां विशोधनिमित्तं स्फेटनार्थम् । यः कीहक्षः । पूजादिषु निर्पेक्षः पूजालाभरूयातिप्रशंसनाद्वव्यादिनप्राप्तिषु वाञ्छारिहतः निरीहः ॥ ४६२ ॥

#### जो जिण-सत्थं सेवदि पंडिय-माणी फलं समीहंतो। साहम्मिय-पडिकूलो सत्थं पि विसं हवे तस्स ॥ ४६३॥

[ छाया-यः जिनशास्त्रं सेवते पण्डितमानी फलं समीहमानः साधर्मिकप्रतिकूलः शास्त्रम् अपि विषं भवेत् तस्य ॥ तस्य मुनेः शास्त्रं भ्रुतज्ञानम् अपि शब्दात् वतसंयमधर्मादिकं विषं हालाह्नं कालकूटसहशं शास्त्रं भवेत् जायते, संसार-दुःखप्राप्तिहेत्त्वात् । तस्य कस्य । यः पुमान् जिनशास्त्रं सेवते जिनोक्तप्रवचनं प्रथमानुयोगप्रमुखश्रुतज्ञानं भजते स्वयं पठित अन्यान् पाठ्यति । कीहक् सन् । पण्डितमानी पण्डितोऽहं विद्वान् इत्यात्मानं मन्यते पण्डितमानी विद्यया पर्विष्ठः इत्यथः । उक्तं च । 'ज्ञानं मददर्पहरं माद्यति यश्च तेन तस्य को वैद्यः । अमृतं यद्विषजातं तस्य विकित्सा कयं कियते ॥' इति । पुनः कीहक् सन् । फलं समीहमानः फलं ख्यातियशःकीर्तिप्रशंसापूजापादमदनादिकथनलाभादिकभोजनमेषजादिकं वाष्ट्रम् वाष्ट्रम् वाष्ट्रम् त्र्यप्ति कीहिष्टियः । साधिमकप्रतिकूलः साधिमिकेषु जनेषु सम्यग्दिष्टशावकयतिषु पराक्रुखः द्वेषकारीत्यर्थः ॥ ४६३ ॥

## जो जुद्ध-काम-सत्थं रायादोसेहिं' परिणदो पढइ । लोयावंचण-हेदुं सन्झाओ णिष्फलो तस्स ॥ ४६४ ॥

तथा खाध्याय करनेसे तत्त्वोंके विषयमें होनेवाला सन्देह नष्ट हो जाता है और धर्म तथा शुक्र ध्यानकी सिद्धि होती है ॥ ४६१ ॥ अर्थ—जो मुनि अपनी पूजा प्रतिष्ठाकी अपेक्षा न करके, कर्म मलको शोधन करनेके लिये जिनशालोंको भक्तिपूर्वक पढ़ता है, उसका श्रुतलाभ सुखकारी होता है । भावार्थ—आदर, सत्कार, प्रशंसा और धनप्राप्तिकी वाक्छा न करके ज्ञानावरणआदि कर्म रूपी मलको दूर करनेके लिये जो जैन शालोंको पढ़ता पढ़ाता है, उसे खर्म और मोक्षका सुख प्राप्त होता है ॥ ४६२ ॥ अर्थ—जो पण्डिताभिमानी लौकिक फलकी इच्छा रखकर जिन शालोंकी सेवा करता है और साधर्मी जनोंके प्रतिकृल रहता है उसका शालज्ञानमी विषक्ष है ॥ भावार्थ—जो विषाक मदसे गर्विष्ठ होकर अपनेको पण्डित मानता है और प्रशंसा, पूजा, धन, भोजन, औषधि वर्गरहके लाभकी भावनासे जैन शालोंको पढ़ता तथा पढ़ाता है और सम्यग्दृष्टि, श्रावक तथा मुनियोंका विरोधी रहता है उसका शालज्ञान भी विषके तुल्य है; क्यों कि वह संसारके दुःखोंका ही कारण है। कहा भी है—'ज्ञान घमण्डको दूर करता है । किन्तु जो ज्ञानको ही पाकर मद करता है उसको इलाज कीन कर सकता है ? यदि अमृत ही विष हो जाये तो उसकी चिकित्सा कैसे की जा सकती है? ॥ ४६३ ॥ अर्थ—जो पुरुष रागदेषसे प्रेरित होकर लोगोंको ठगनेके लिये युद्धाल और कामशालको पढ़ता है ।

१ छ पूजादिसु ( ग 'शु)। २ व सज्झाओ (१), म सुअलाहो। ३ छ म स ग राय', व राया (१), [ रायशोसीह ]।

[ छाया—यः युद्धकामशास्त्रं रागद्धेषाभ्यां परिणतः पठित । लोकत्रमनहेतुं स्वाध्यायः निष्कलः तस्य ॥ ] तस्य पुंसः स्वाध्यायः शास्त्राध्ययनं निःफलं विद्धि षृया फलदानपरिणतरिहतः कार्यकारी न भवित । तस्य कस्य । यः पुमान् युद्धकामशास्त्रं पठित पाठयति निन्तयति च । युद्धशासं स्वज्ञकुन्तशक्तिगदाचकधनुर्वाणादिविद्यादिशस्त्रसंप्राममस्युद्धादिक-विक्षागजाश्वपरीक्षानरनारीलक्षणसामुद्रिकज्योतिष्कवैद्यकमन्त्रतन्त्रीषधियन्त्रादिशास्त्रं कामशास्त्रं वा रसायनकुकोशस्त्रीसेवा-विद्यु श्रुतं कामकोडासनशार्कं अध्येति परान् अध्यापयित अभ्यासयित । कीदक् सन् । रागद्वेषाभ्यां परिणतः कोधमानमाया-स्रोमहास्यादिस्त्रीवेदादिरागद्वेषैः परिणतिं प्राप्तः, एकत्वं गतः। किमर्थम् । स्रोकवधनार्थं जनानां प्रतारणनिमित्तम् ॥४६४॥

#### जो अप्पाणं जाणदि असुइ-सरीरादु तच्चदो भिण्णं । जाणग-रूव-सरूवं सो सत्थं जाणदे सन्त्रं ॥ ४६५ ॥

[ छाया- यः आत्मानं जानाति अशुन्वि शरीरात् तत्त्वतः भिन्नम् । ज्ञायकरूपखरूपं स शाखं जानाति सर्वम् ॥ ] स मुनिः जानाति वेति । किं तत् । शाखं जिनोक्तिसद्धान्तं परमागमम् । कियन्मात्रम् । सर्वे द्वादशाङ्गरूपम् । स कः । यो योगी मुमुञ्जः आत्मानं जानाति निर्विकत्पसमाधिना खर्करूपं शुद्धबुद्धन्दिनन्दमयपरमात्मानं जानाति वेति अनुभवति । तत्त्वतः परमार्थतः निश्चयतः । कथम् । भिन्नं जानाति । कृतः । अशुन्विशरीरात् सप्तधातुमरूमृत्रात्मकदेहात् भिन्नं पृथममृतं खात्मानं जानाति । कीदशमात्मानम् । ज्ञायकखरूपं ज्ञायकरूपः वेदकर्कभावः खरूपः आत्मा यस्य स तथोक्ततं केवस्त्रज्ञानदर्शनमयमात्मानमित्यर्थः । कथम् आत्मानं जानन् सर्वशान्त्रं जानातीति । तदुकं च । "जो हि छुदेण भिगच्छदि अप्पाणमिणं तु केवसं सुद्देव स्विमिसिणो भणंति लोयप्पदीवयरा ॥ जो सुदणाणं सन्वं जाणदि सुद्देवनस्री तमाहु जिणा । सुदणाणमाद सर्व्यं जम्हा सुद्देवनस्री तम्हा ॥" इति ॥ ४६५॥

## जो णवि जाणदि अप्पं णाण-सरूवं सरीरदो भिण्णं । सो णवि जाणदि सत्थं आगम-पाढं कुणंतो वि ॥ ४६६॥

उसका खाध्याय निष्फल है। भावार्थ-क्रोध, मान, माया, लोभ, स्रीवेद आदि राग द्वेषके वशीभूत होकर दिनयाके लोगोंको कुमार्गमें ले जानेके लिये युद्धमें प्रयुक्त होनेवाले अस्न शस्त्रोंकी विद्याका अम्यास करना, स्त्रीपुरुषके संभोगसे सम्बन्ध रखने वाले कोकशास्त्र, रितशास्त्र, भोगासनशास्त्र, कामकीड़ा आदि कामशास्त्रोंको पढ़ना पढ़ाना व्यर्थ है। अर्थात् जो शास्त्र मनुष्योंमें हिंसा और कामकी भावनाको जागृत करते हैं उनका पठन पाठन व्यर्थ है। ऐसे प्रन्थोंके स्वाध्यायसे आत्महित नहीं हो सकता । इसी तरह छोगोंको ठगाकर धन उपार्जन करनेकी दृष्टिसे सामुद्रिकशास्त्र, ज्योतिषशास्त्र और वैद्यकशास्त्रको भी पढ़ना न्यर्थ है। सारांश यह है कि जिससे अपना और दूसरोंका हित किया जा सके वही खाध्याय खाध्याय है ॥ ४६४ ॥ अर्थ—जो अपनी आत्माको इस अपवित्र शरीरसे निश्चयसे भिन्न तथा श्रायकखरूप जानता है वह सब शालोंको जानता है॥ भावार्थ-खाध्यायका यथार्थ प्रयोजन तो अपने शरीरमें बसनेवाळी आत्माको जानलेना ही है। अतः जो यह जानता है कि सात धातु और मलमूत्रसे भरें इस शरीरसे मेरी आत्मा वास्तवमें भिन्न है, तथा में शुद्ध बुद्ध चिदानन्द खरूप परमात्मा हैं। केवल ज्ञान केवल दर्शन गेरा खरूप है, वह सब शास्त्रोंको जानता है। कहा भी है-'जो श्रुतज्ञानके द्वारा इस केवल शुद्ध आत्माको जानता है उसे लोकको जानने देखने वाले श्रुतकेवली कहते हैं ॥ जो समस्त श्रुतज्ञानको जानता है, उसे जिन भगवानने श्रुतकेवली कहा है। क्यों कि पूरा ज्ञान आत्मा अतः वह श्रुतकेवली है॥ ४६५॥ अर्थ-जो ज्ञानखरूप आत्माको शरीरसे भिन्न नहीं जानता, वह आगमका पठन पाठन करते हुए भी शास्त्र

१ सपाठ (१) ।

्छाया-यः नैव जानाति आत्मानं ज्ञानखरूपं शरीरतः मिन्नम् । स नैव जानाति शास्त्रम् आगमपाठं दुर्वन् अपि॥ ] स मुनिः शास्त्रं जिनोक्तश्रुतज्ञानं नैव जानाति नेव वेति । किर्ह् सन् । आगमपाठं प्रवचनपठनं जिनोक्तश्रुतज्ञानपठनं पाठनं च दुर्वन्नि । अपिशन्दात् अञ्चर्ताणः । स कः । यो योगी नापि जानाति नापि वेति । कम् । आत्मानं स्विदानन्दं शुद्धिवृष्ट्मम् । कीरक्षम् । ज्ञानस्कर्णं शुद्धवोधस्यभावं केवलज्ञानदर्शनमयम् । पुनः कीरश्रम् । शास्त्रमानं परमात्मानं न जानाति यः स किमपि शास्त्रं न जानातीत्यर्थः । तथाहि पन्नप्रकारः खाध्यायः । 'वाचनाप्रच्छनानुप्रेक्षान्त्रायधर्मोपदेशाः ।' यो गुरः पापित्रयाविरतः अध्यापनिक्रयाक्ष्रं नापेक्षते स गुरः शास्त्रं पाठयति । शास्त्रस्यार्थं वाच्यं कथ्यति प्रन्थार्थद्वयं च व्याख्याति । एवं त्रिविधमपि शास्त्रप्रतानं पात्राय किष्याय ददाति उपदिशति सा वाचना कथ्यते १ । प्रच्छना प्रश्नः अनुयोगः, शास्त्रार्थं जानन्ति पृच्छति । क्षेत्रर्थम् । संदेहिनिनाशाय । निश्चितोऽप्यर्थः किमर्यं पृच्छयते । प्रन्थार्थप्रवलतानिमित्तम् । सा प्रच्छना निजोन्नतिपरप्रतारणोपहासादिनिमित्तं यदि भवति तदा संवर्तार्थका न भवति २ । परिज्ञातार्थस्य एकाग्रेण मनसा यत्पुनः पुनरभ्यसनमनुश्रीत्रनं सानुप्रेक्षा, अनित्यादिभावनाचिन्तनानुप्रेक्षा ३ । अष्टश्यानोचारविशेषेण यत् गुद्धं घोषणं गुनः पुनः परिवर्तनं स आत्रायः ४ । दष्टादष्टप्रयोजनमनपेक्ष्य उन्मागिवच्छेदनाय संदेहच्छेदनार्थम् अपूर्वार्थप्रकाशनादिकृते केवलमात्मप्रेयोऽर्थ महापुराणादिधमंक्ष्यायनुकथनं स्तृतिदेवनन्दनादिकं च धर्मापदेशः ५ । अस्य स्वाध्वायस्य के फलम्। प्रज्ञातिसयो भवति, प्रशस्ताण्यवसायश्च सेजायते, परमोतकृष्टसंवेगः संपद्धते । प्रवचनिस्थितिर्ज्ञानितं, तपोद्वद्विभेगते, अतीचार्यक्षोद्यनं वर्वति, संश्वयोच्छदे ज्ञाधरीति, मिध्यावादिभयाद्यभावो भवति ॥ ४६६ ॥ अथ व्युत्सर्गत्योविधानं गाधाप्रयेणाह—

जल्ल-मल'-लित्त-गत्तो दुस्सह-वाहीसु णिप्पडीयारो । मुह-धोवणादि-विरओ भोयण-सेज्ञादि-णिरवेक्लो ॥ ४६७ ॥ ससरूव-चिंतण-रओ' दुज्जण-सुयणाण जो हु मज्झत्थो । देहे वि णिम्ममत्तो काओसग्गो तओ तस्स ॥ ४६८॥

को नहीं जानता ।। भावार्थ—शास्त्रके पठन पाठनका सार तो आत्मखरूपको जानना है। शास्त्र पढ़कर भी जिसने अपने आत्मखरूपको नहीं जाना उसने शास्त्रको नहीं जाना । अतः आत्म-खरूपको जानकर उसीमें स्थिर होना निश्चयसे खाध्याय है। और खाध्यायके पाँच मेद हैं—वाचना, पृच्छना, अनुप्रेक्षा, आन्नाय और धर्मोपदेश । पापके कामोंसे विरत होकर जो पढ़ानेसे किसी लौकिक फलकी इच्छा नहीं रखता, ऐसा गुरु जो शास्त्रके अर्थको बतलाता है उसे वाचना कहते हैं । जाने हुए प्रन्थके अर्थको सुनिश्चित करनेके लिये जो दूसरोंसे उसका अर्थ पूछा जाये उसे पृच्छना कहते हैं । यदि अपना बड़प्पन बतलाने और दूसरोंका उपहास करनेके लिये किसीसे कुछ पूछा जाये तो वह ठीक नहीं है। जाने हुए अर्थको एकाप्र मनसे पुनः पुनः अभ्यास करनेको अनुप्रेक्षा कहते हैं । शुद्धता पूर्वक पाठ करनेको आन्नाय कहते हैं । विसी दृष्ट अर्थवा अदृष्ट प्रयोजनकी अपेक्षा न करके उन्मार्गको नष्ट करनेके लिये, सन्देहको दूर करनेके लिये, अर्थ्व अर्थको प्रकट करनेके लिये तथा आत्मकरूपाणके लिये जो धर्मका व्याख्यान किया जाता है उसे धर्मोपदेश कहते हैं । खाध्याय करनेसे ज्ञानकी शृद्धि होती है, श्रुम परिणाम होते हैं, संसारसे वैराग्य होता है, धर्मकी स्थित होती है, अतिचारोंकी श्रुद्धि होती हैं, संशयका बिनाश होता है, और मिध्यावादियोंका भय नहीं रहता ॥ ४६६ ॥ आगे तीन गाथाओंसे व्युक्षि तपको कहते हैं । अर्थ—जिस सुनिका शरीर ज्ञ और मलसे लिस हो, जो दुस्सह रोगके

१ रु रा जल्लमल । २ रा ससरूदं चिंतणओ । कार्तिके० ४५

[ छाया—जल्लमलल्लिपगञ्चः दुःसहन्याधिषु निःप्रतीकारः । मुखधोवनादिविरतः भोजनश्च्यादिनिरपेक्षः ॥ ख**रू**ष्-चिन्तनरतः दुर्जनसज्जनानां यः खळु मध्यस्यः । देहे अपि निर्ममत्वः कायोत्सर्गः तपः तस्य ॥ ] तस्य तपिखनः सुमुक्षोः कायोत्सर्गः व्युत्सर्गः व्युत्सर्गाभिवानं तपः तुपोविधानम् । कायं शरीरम् उत्स्जिति समत्वादिपरिणामेन त्यजतीति कायोत्सर्गः तपो भवेत् , व्युत्सर्गाभिधानं तपोविधानं स्थात् । हु इति रफुटम् । यो मुमुख्रः देहेऽपि शरीरेऽपि, अपिशब्दात् क्षेत्रवास्तुधनधान्यद्विपदचतुष्पदंशयनासनकुप्यभाण्डेषु दशविधेषु वाह्यपरिग्रहेषु निर्ममत्वः ममतारहितः । दशप्रकारो बाह्यपरिप्रहः, तस्य त्यागो बाह्यो ब्युत्सर्गः, देहस्य परित्यागश्च । आभ्यन्तरोपधिब्युत्सर्गः । तथा भिच्छत्त वेदरागा तहेव हस्सादिया य छहोसा । चत्तारि तह कसाया चोहस अन्मंतरा गंथा॥' इति चतुर्दशाभ्यन्तरपरिप्रहाणां न्युत्सर्गः परित्यागः इति अभ्यन्तरव्यासर्गः। बाह्याभ्यन्तरोपध्योः इति व्युत्सर्गो द्विप्रकारः। पुनः कथंभूतः। दुर्जनस्वजनानां मध्यस्थः, दुर्जनाः धर्मपराङ्गुखाः मिथ्यादृष्टयः उपसर्गकारिणो वैरिणो वा, स्वजनाः सम्यग्दृष्ट्यादयः भाक्तिकजना वा, द्वन्द्वः तेषां तेषु मध्यस्थः रागद्वेषरहितः उदासीनपरिणामः समताभावः । पुनरपि कीदक्षः । खस्वरूपचिन्तनरतः, खस्यात्मनः स्वरूपं केवलज्ञानदर्शनचिदानन्दादिमयं तस्य चिन्तने ध्याने रतः तत्परः । पुनः कीदक्षः । जल्लमललिप्तगात्रः, सर्वोज्ञमलो जहः मुखनासिकादिभवो मलः ताभ्यां जहमलाभ्यां लिप्तं गात्रं यस्य स तथोक्तः । पुनः कीदक्षः । दुस्सह-ब्याधिषु निःप्रतीकारः, दुर्निवाररोगेषु विद्यमानेषु अतिदुःखपीडावेदनाकारिकुठंदरभगंदरजलोदरकुष्टक्षयज्वरादिरोगसंभवेषु सरसु औषघोपचारभोजनाच्छादन।दिप्रतिकाररहितः । पुनः कीदक्षः । मुखधोवनादिविरतः, मुखधोवनं वदनप्रक्षालनम् आदिशब्दात् शरीरश्रक्षालनं रागेण हस्तपादश्रक्षालनं दन्तधावनं नखकेशादिसंस्कारकरणं च, तेभ्यः विरतः विरक्तः । पुनरपि कीटक्षः । भोजनशय्यादिनिरपेक्षः, भोजनम् अशनपानखायस्यायलेखादिकम्, शय्या शयनस्थानम्, पत्यङ्कं मञ्चकादिकम् , आदिशब्दात् आसननिवासपुस्तककमण्डलुपिच्छिकादयो एखन्ते तेषु तेषां वा निर्मता अपेक्षा वाच्छा ईहाँ यस्य स निरपेक्षः निःस्पृहः निरीहः ॥ ४६७–६८ ॥

हो जाने पर भी उसका इठाज नहीं करता हो, मुख धोना आदि शरीरके संस्कारसे उदासीन हो, और भोजन शय्या आदिकी अपेक्षा नहीं करता हो, तथा अपने खरूपके चिन्तनमें ही लीन रहता हो, दुर्जन और सज्जनमें मध्यस्थ हो, और शरीरसे भी ममत्व न करता हो, उस मुनिके ब्युत्सर्ग अर्थात कायोत्सर्ग नामका तप होता है।। भावार्थ-काय अर्थात् शरीरके उत्सर्ग अर्थात् ममत्व स्थानको कायोत्सर्ग कहते हैं। शरीरमें पसीना आने पर उसके निमित्तसे जो धूल वगैरह शरीरसे चिपक जाती है उसे जल्ल कहते हैं, और मुँह नाक वगैरहके मलको मल कहते हैं। कायोत्सर्ग तपका धारी मुनि अपने शरीरकी परवाह नहीं करता, इस लिये उसका शरीर मैला कुचैला रहता है, वह रागके वशीभूत होकर मुँह हाथ पैर वगैरह भी नहीं धोता और न केशोंका संस्कार करता है। अखन्त कष्ट देनेवाले भगन्दर, जलोदर, कुछ, क्षय आदि भयानक रोगोंके होजाने पर भी उनके उपचारकी इच्छा भी नहीं करता । खान पान और शयन आसनसे भी निरपेक्ष रहता है । न मित्रोंसे राग करता है और न अपने शत्रुओंसे द्वेष करता है, अर्थात् शत्रु और मित्रको समान मानता है। तथा आत्मखरूपके चिन्तनमें ही लगा रहता है। तत्त्वार्थसूत्रमें इस ब्युत्सर्ग तपके दो भेद बतलाये हैं--एक बाह्य परिप्रह का त्याग और एक अभ्यन्तर परिग्रहका त्याग । खेत, मकान, धन, धान्य, सोना, चांदी, दासी, दास, वस्त्र और बरतन, इन दस प्रकारके बाह्य परिग्रहका त्याग तो साधु पहले ही कर चुकता है। अतः आहार वगैरहका त्याग बाह्योपाधि त्याग है और मिध्यात्व, तीन वेद, हास्य आदि छः नोकषाय और चार कषाय, इन चौदह अभ्यन्तर परिप्रहके त्यागको तथा कायसे ममत्वके त्यागको अभ्यन्तर परिप्रह त्याग कहते हैं । इस प्रकार बाह्य और अभ्यन्तर परिप्रहको स्वागना व्युत्सर्ग तप है

## जो देह-धारण'-परो उवयरणादी-विसेस-संसत्तो । बाहिर-ववहार-रओ काओसग्गो कुदो तस्स ॥ ४६९॥

[छाया- यः देहधारणपरः उपकरणादिविशेषसंसक्तः । बाह्यव्यवहाररतः कायोत्सर्गः कृतः तस्य ॥] तस्य तपास्त्रमः कायोत्सर्गाख्यं तपोविधानं कृतः कस्याद्भवति, न कृतोऽपि भवति । तस्य कस्य । यः पुमान् देहपालनपरः, देहस्य शरीरस्य पालनं स्नानमोजनादिना रक्षणं पोषणं तत्र परः । पुनरिप कीदक्षः । उपकरणादिविशेषसंसक्तः, उपकरणाति पिच्छिकाकमण्डलुपुस्तकानि, आदिश्चरात् आसनचक्रलोच्छीर्षफलकर्कतरिकाञ्जरिकावालनसम्म्राहकादयो गृह्यन्ते । तेषां विशेषः चित्तवस्त्रकारणसम्यः, तत्र संसक्तः । पुनरिप कीदक्षः । बाह्यव्यवहाररतः । जिनकृतसमहोत्सवपूजायात्रान्त्रतिष्ठादानमानादिलक्षणः, तत्र रतः आसकः । तथाहि विविधानां बाह्यभ्यन्तराणां बन्धनहेतृनां दोषाणाम् उत्तमस्त्यागो व्युत्सर्गः । आत्मना अनुपात्तस्य एकत्वमनापन्नस्य आहारादेः त्यागो बाह्योपिधव्युत्सर्गः । कोधमानमायालोभ-स्थ्यात्वहास्यरत्यरिकशिकमयादिदोषनिवृत्तिराभ्यन्तरोपाधिव्युत्सर्गः कायत्यागश्चाभ्यन्तरोपाधिव्युत्सर्गः । सः च द्विविधः, यावजीवं नियतकालश्चेति । तत्र यावजीवं त्रिधा । भक्तप्रसाख्यानं जधन्येनान्तर्भुहृत्मुत्कृष्टेन द्वादशवर्षाणि, अवान्तरो मध्यमः उभयोपकारसापेक्षं भक्तप्रत्याख्यानमरणम् १ । परभतीकारनिरपेक्षमात्मोपकारं सापेक्षम् इक्विनीमरणम् २ । उभयोपकारनिरपेक्षं प्रायोपगमनमरणम् ३ । नियतकालो द्विविधः, नित्यकालः नैमित्तिकश्च । नित्य आवश्चरयकादयः, नैमितिकः पार्वणिकियाः निषदाक्रियादयश्च । कियाकारणे वन्दनायाः द्वात्रविद्धाः, अनादरस्तव्यप्रविद्यपिरिकितः

॥ ४६७-४६८ ॥ अर्थ-जो मुनि देहके पोषणमें ही लगा रहता है और पीछी, कमण्डलु आदि उपकरणोंमें विशेष रूपसे आसक्त रहता है, तथा पूजा, प्रतिष्ठा, विधान, अभिषेक, ज्ञान, सन्मान आदि बाह्य व्यवहारोमें ही रत रहता है, उसके कायोत्सर्ग तप कैसे हो सकता है?॥ भावार्थ-जैसा ऊपर कहा है कायसे ममत्वके स्थागका नाम ही व्युत्सर्ग तप है, इसीसे उसे कायोत्सर्ग या काय स्थाग तप भी कहा है। ऐसी स्थितिमें जो मुनि शरीरके पोषणमें ही लगा रहता है, तरह तरहके खादिष्ट और पौष्टिक व्यंजनोंका मक्षण करता है, तेल मर्दन कराता है, यज्ञ विधान कराकर अपने पैर पुजवाता है, अपने नामकी संस्थाओं के लिये धनसंचय करता फिरता है, उस मुनिके ब्युत्सर्ग तप नहीं हो सकता। काय-स्यागके दो भेद कहे हैं-एक जीवन पर्यन्त के लिये और एक कुछ कालके लिये। यावज्जीवनके लिये किये गये कायस्थागके तीन भेद हैं-भक्त प्रस्थाद्यान भरण, इंगिनीमरण, और प्रायोपगमन मरण। जीवनपूर्यन्तके लिये भोजनका परिस्थाग करना भक्तप्रस्थाख्यान है। यह भक्तप्रस्थाख्यान अधिकसे अधिक बारह वर्षके लिये होता है क्यों कि मुनिका औदारिक शरीर बारह वर्ष तक बिना भोजनके ठहर सकता है। जिस समाधिमरणमें अपना काम दूसरेसे न कराकर खयं किया जाता है उसे इंगिनी मरण कहते हैं। और जिस समाधिमरणमें अपनी सेत्रा न खयं की जाये और दूसरोंसे न कराई जाये उसे प्रायोपगमन मरण कहते हैं। नियत काछके लिये किये जानेवाले कायस्यागके दो भेद हैं—निस्य और नैमित्तिक । प्रतिदिन आवश्यक आदिके समय वुछ देरके लिये जो कायसे ममत्वका त्याग किया जाता है वह नित्य है। और पर्वके अवसरोंपर की जानेबाठी क्रियाओं के समय जो कायत्याग किया जाता है वह नैमित्तिक है। छै: आवस्पक कियाओं में से वन्दना और कायोत्सर्गके बत्तीस बत्तीस दोष बतलाये हैं । दोनों हाथोंको लटकाकर और दोनों चरणोंके बीचमें चार अंगुलका अन्तर रखकर

१ स्ट्रमसंग पालण ।

दौलायितादयः ३२ । कियाकरणे कायोत्सर्गस्य द्वात्रिंशद्दोषाः । व्युत्यष्टवाहुयुग्छे वतुरङ्गलान्तितसमपादे सर्वाङ्गवलन-रहिते कायोत्सर्गेऽपि दोषाः स्युः । आर्षे चोक्तम् । 'वितस्यन्तरपादाश्रं तत्रयंशान्तरपार्णिकम् । सममुज्वायतस्थान-मास्थाय रचितस्थितिः ॥' इत्युक्तकायोत्सर्गः । घोटकपादं लतावकं स्तम्भावष्टम्भं कुट्याश्रितं मालिकोद्वहनं शवरीगुह्मगृहनं शृंखलितं लिम्बतम् उत्तरितं स्तनदृष्टिः काकावलोकनं खलीनितं युगकन्धरं कपित्थमुष्टिः शिषेत्रकम्पनं मूक्संज्ञा अङ्गलियालनं श्रूक्षेपम् उन्मतं विशाचम् अष्टदिगवलोकनं ग्रीवोष्तमनं निष्टीवनम् अङ्गरपर्शनमिति चारित्रसारादौ मनतन्याः । किमर्थं व्युत्सर्गः । निःसंगत्वं निर्भयत्वं जीवताशानिरासः दोषोच्छेदो मोक्षमार्गभावनापरत्वमित्याद्यर्थम् ॥ ४६९॥ अथ ध्यानमभिधते—

## अंतो-मुहुत्त-मेत्तं लीणं वत्धुम्मि' माणसं णाणं । झाणं भण्णदि समए असुहं च सुहं चै तं दुविहं ॥ ४७० ॥

[ छाया-अन्तर्भुहूर्तमात्रं लीनं वस्तुनि मानसं शानम् । ध्यानं भण्यते समये अशुभं च शुभं च तत् द्विविधम् ॥ ] समये सिद्धान्ते जिनागमे राण्यते कथ्यते । किं तत् । ध्यानं ध्यायते चिन्त्यते इति ध्यानम् । तत् कियत्कालम् । अन्तर्भुद्धतेमात्रं मुहूर्तस्य घिकाद्वयस्य मध्ये अन्तर्भुद्धतेमात्रम्, अन्तर्भुद्धतेकालं ध्यानं तिष्ठतील्यर्थः । एकाप्रचिन्तानिरोधो ध्यानमान्तर्भुद्धतेकालं ध्यानं तिष्ठतील्यर्थः । उक्तं चोमाखामिना । एकाप्रचिन्तानिरोधो ध्यानमान्तर्भुद्धतेत् । अन्तर्भुद्धतेकालं भर्याविकृत्य ध्यानं भवति । अन्तर्भुद्धतेत् परतः एकाप्रचिन्तानिरोधलक्षणध्यानं न भवतील्यद्यः । किं तत् ध्यानम्, वस्तुनि लीनं वस्तुनि पदाधे जीवादिपदाधे द्वव्ये पर्याये वा लीनं लयं प्राप्तम् एकत्वं गतम् एकाप्रताप्राप्तम् । मानसज्ञानमेव मनसि भवं मानसोत्पक्षज्ञानं ध्यानमेव । तत् ध्यानं द्विविधं द्विप्रकारम्, प्रशस्ताप्रशस्तमेदात् द्वैधम्, पापास्ववद्वेतुत्वादशुभम् अप्रशस्तमार्तरोद्वस्यानद्वयम्, अभं कर्ममलक्षलक्क्वनर्वहन्तस्य धर्मश्चिक्वद्वयं प्रशस्तम् ॥ ४००॥ अथ ते द्वे ध्याने विभजति—

निश्चल खड़े रहनेका नाम कायोत्सर्ग है। उसके बत्तीस दोष इस प्रकार हैं-घोड़ेकी तरह एक पैरको उठाकर या नमाकर खड़े होना, लताकी तरह अंगोंको हिलाना, स्तम्भके सहारेसे खड़े होना, दीवारके सहारेसे खड़े होना, मालायुक्त पीठके ऊपर खड़े होना, भीलनीकी तरह जंघाओंसे जघन भागको दबाकर खड़े होना, दोनों चरणोंके बीचमें बहुत अन्तराल खकर खड़ा होना, नाभिसे ऊपरके भागको नमाकर अथवा सीना तानकर खड़े होना, अपने स्तनों पर दृष्टि रखना, कौदेकी तरह एक ओरको ताकना, लगामसे पीड़ित घोड़ेकी तरह दातोंका कटकटाना, जुएसे पीड़ित बैलकी तरह गईनको फैलाना, कैथकी तरह मुद्रियोंको कारके कायोत्सर्ग करना, सिर हिलाना, गूंगेकी तरह मुँह बनाना, अंगुलियोंपर गिनना, भ्रुकुटी चलाना, शराबीकी तरह उंगना, पिशाचकी तरह लगना, आठौं दिशाओंकी ओर ताकना, गर्दनको झुकाना, प्रणाम करना, थूकना या खकारना और अंगोंका स्पर्श करना, कायोत्सर्ग करते समय ये बत्तीस दोष नहीं लगाने चाहिये ॥ ४६९॥ आगे ध्यानका वर्णन करते हैं। अर्थ-किसी वस्तुमें अन्तर्मुहूर्तके लिये मानस ज्ञानके लीन होनेको आगममें ध्यान कहा है। वह दो प्रकारका होता है-एक ग्रुभ ध्यान और एक अञ्चुभ ध्यान ॥ भावार्थ-मानसिक ज्ञानका किसी एक द्रव्यमें अथवा पर्यायमें स्थिर होजाना ही ध्यान है। सो ज्ञानका उपयोग एक वस्तुमें अन्तर्मुहूर्त तक ही एकाप्र रहता है। तत्त्वार्थसूत्रमें भी कहा है-'एक वस्तुमें चिन्ताके निरोधको ध्यान कहते हैं, वह अन्तर्मुहूर्त तक होता है'। अतः ध्यान का उत्कृष्ट काल अन्तर्भुहूर्त है। क्यों कि इससे अधिक काल तक एक ही ध्येयमें मनको एकाग्र रख सकना सम्भव

१ लसग वत्थुन्हि। २ म असुई सुद्धं च ।

## असुहं अट्ट-रज्हं धम्मं सुकं च सहयरं होदि । अट्टं तिव्व-कसायं तिव्व-तम-कसायदो रुहं ॥ ४७१॥

[ छाया—अग्रुभम् आतरीद्रं धर्म्य ग्रुकं च ग्रुभकरं भवति । आर्त तीव्रक्षायात् तीव्रतमकषायतः रौद्रम् ॥ ] अग्रुभमातरीद्रं भवति । दुःखम् अर्दनं कष्टम् अर्तिर्वा कृतमुख्यते, कृते दुःखे भवमातम् । रदः क्रूराशयः कृष्णलेखा-परिणामः प्राणी । रदस्य कर्म रौद्रं रद्दे वा भवं रौद्रम् । अग्रुभम् अप्रशस्तम् । आग्रमातिष्यानं प्रथमम् १ । द्वितीयं रौद्रध्यानमञ्जभमप्रशस्तपापप्रकृतिनिबन्धनं नरकगतिप्रदं कृष्णलेख्यो द्वविनिति रौद्रध्यानमञ्जभं द्वितीयम् २ । धर्म्यं धर्मध्यानं ग्रुभं प्रशस्तं पुण्यप्रकृतिबन्धनं खर्गादिसुखदायकं पारंपर्येण मोक्षहेतुकमिति ग्रुभं प्रशस्तं धर्मध्यानम् । धर्मा वस्तुखरूपं धर्मादनपेतं धर्म्यं ध्यानं तृतीयम् ३ । च पुनः ग्रुकं ग्रुकं ग्रुकं श्रुकं 
## मंद-कसायं धरमं मंद-तम-कसायदो हवे सुकं। अकसाए वि सुयहे' केवल-णाणे वि तं होदि॥ ४७२॥

[ छाया-मन्दकषायं धर्म्यं मन्दतमकषायतः भवेत् शुक्रम् । अकषाये अपि श्रुताक्ये केवलज्ञाने अपि तत् भवति ॥ ] धर्म्यं धर्मे खर्सक्षे भवं धर्म्यं ध्यानम् । कीदक्षम् । मन्दकषायं मन्दाः दार्वनन्तैकभागलताशक्तिविशेषाः अप्रत्याख्यान-

नहीं है। ध्यान अच्छा भी होता है और बुरा भी होता है। जिस ध्यानसे पाप कर्मका आसन होता हो वह अग्रुभ है और जिससे कर्मोंकी निर्जरा हो वह ग्रुभ है। १९००।। आगे इन दोनों ध्यानोंके मेद कहते हैं। अर्थ-आर्तध्यान और रीद्रध्यान ये दो तो अग्रुभ ध्यान हैं। और धर्म ध्यान तथा ग्रुक्रध्यान ये दोनों ग्रुभ और ग्रुभतर हैं। इनमेंसे आदिका आर्तध्यान तो तीव कषायसे होता है और रीद्रध्यान अति तीव कषायसे होता है। भावार्थ-अर्ति कहते हैं पीड़ा या दुःखको । दुःखसे होनेवाले ध्यानको आर्तध्यान कहते हैं। यह आर्तध्यान तीव कषायसे उत्पन्न होता है। कृष्ण लेक्यावाले कृर प्राणीको रुद्र कहते हैं, और रुद्रके कर्मको अथवा रुद्रमें होनेवाले ध्यानको रीद्र कहते हैं। यह प्रक्षियान आर्तध्यान से मी खराब है, चूंकि यह अल्पन्त तीव कषायसे होता है। इसीसे ये दोनों अग्रुभ ध्यान हैं। धर्मसे युक्त ध्यानको धर्मध्यान कहते हैं। यह धर्मध्यान ग्रुभ है, क्योंकि इससे पुण्यकर्मोंका बन्ध होता है, अतः यह खर्म आदिके सुखोंको देनेवालं है तथा परम्परासे मोक्षका भी कारण है। जीवके निर्मल परिणामोंसे अथवा ग्रुक्त लेक्यासे ही होनेवाले ध्यानको ग्रुक्त ध्यान कहते हैं। यह ध्यान सफेद रंगकी तरह खच्छ होता है, इस लिये 'ग्रुचि' गुणसे युक्त होनेके कारण इसे ग्रुक्त ध्यान कहते हैं। यह ध्यान धर्मध्यान सन्द कषायसे होता है। तथा यह ध्यान कषाय रहित श्रुत ज्ञानीके और केवल ज्ञानीके भी होता है। भावार्थ-धर्मध्यान अप्रसाख्यान-धर्मध्यान अप्रसाख्यान-धर्मध्यान अप्रसाख्यान।

र म सुबहे।

प्रलाख्यानसंज्वलनकषायाः क्रोधमानमायालोभादयः तारतम्यभावेन यसिन् धर्मध्याने तत् मन्दकषायम् । धर्मध्यानं मन्दकषायोदयेनोत्पन्नं ग्रुभलेदयान् यवलेन जातं स्यात् । ग्रुकं ग्रुक् ध्यानं स्यात् । कुतः । मन्दतमकषायतः मन्दतमाः लतादिशिक्तिविशिष्टाः संज्वलनादयः कषायाः क्रोधादयः तेभ्यः जातं ग्रुभतरग्रुक्रलेदयावलेनोत्पन्नम् । अपिशब्दात् न केवलं तत्र मन्दतमकषाये अक्षाये ईषद्धास्यादिकषाये अपूर्वकरणादौ निष्कषाये उपशान्तकषाये क्षीणकषाये च । कीदशे । श्रुताल्ये पूर्वाङ्गधारिण पृथिवतकंदीचाराख्यम् एकत्ववितक्रीचीचाराख्यं च भवति । तत् ग्रुकं होदि भवति न केवलं तत्र केवलज्ञाने नयोदशगुणस्थाने चतुर्दशगुणस्थाने च केवलिनि सङ्मिकयाप्रतिपातिल्युपरतिक्रयानिवृत्तिकक्षणे हे ग्रुकं ध्याने भवतः । तथाहि 'ग्रुक्ते चाये पूर्वविदः' । आदो हे ग्रुक्तध्याने पृथत्ववितक्रवीचारैकवितक्रीवीचारसंत्रे पूर्वविदः सकल-श्रुतज्ञानिनः हादशाङ्गश्रुतविदिनः नवदशचतुर्दशपूर्वधरस्य वा साधुर्यस्य भवतः, श्रुतकेवलिनः संजायेते इत्यर्थः । चक्राराद्धर्मध्यानमि भवति 'व्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तिनं संदेहादलक्षणम्' इति वचनात् । श्रेण्यारोहणात् पूर्वं धर्मध्यानं भवति । श्रेण्योद्दप्रस्याप्यक्रिरणात् पूर्वं धर्म्यं ध्यानं योजितम् । अपूर्वकरणेऽनिवृत्तिकरणे सङ्मसाम्पराये उपशान्तकषाये चेति गुणस्थानचतुष्ठसे पृथत्तवितक्वीचारं नाम प्रथमं ग्रुक्षयानं भवति । क्षीणकषायगुणस्थाने तु एक्टववितक्वीचारं भवति । 'परे केवलिनः' परे सङ्भक्रयाप्रतिपातिल्युपरतिक्रयानिवरिन्तान्ति हे ग्रुक्तध्याने स्थागस्य केवलिनो अवति । व्युपरतिक्रयानिवर्ति चतुर्थं ग्रुक्तध्यानं सथोगस्य केवलिनो भवति । व्युपरतिक्रयानिवर्ति चतुर्थं ग्रुक्तध्यानम् सथोगस्य

वरण, प्रस्थाख्यानावरण और संज्वलन कषायके उदयमें होता है। इसलिये अविरत सम्यग्दृष्टिसे लेकर अप्रमत्तसंयत गुणस्थान तक होता है। क्यों कि इन गुणस्थानोंमें कषायकी मन्दता रहती है। किन्तु मुख्यरूपसे धर्मध्यान सातवें अप्रमत्त संयत गुणस्थानमें ही होता है; क्यों कि सातवें गुणस्थानमें अप्रस्याख्यानावरण और प्रस्याख्यानावरण कषाय का तो उदय ही नहीं होता और संज्वलन कषायका भी मन्द उदय होता है। तथा शुक्रध्यान उससे भी मन्द काषायका उदय होते हुए होता है। अर्थात् जब कि धर्मध्यान तीन ग्रुभ लेश्याओंमेंसे किसी एक ग्रुभ लेश्याके सद्भावमें होता है तब ग्रुक्रध्यान केवल एक शुक्र लेक्याबालेके ही होता है। अतः शुक्रध्यान आठवें अपूर्वकरण आदि गुणस्थानोंमें होता है. क्यों कि आठवें नौवें और दसवें गुणस्थानमें संज्वलन कवायका उत्तरोत्तर मन्द उदय रहता है, तथा सातवें गुणस्थानकी अपेक्षा मन्दतम उदय रहता है। किन्तु गुक्रध्यान कषायके केवल मन्द्रतम उदयमें ही नहीं होता, बल्कि कथायके उदयसे रहित उपशान्त कथाय नामक ग्यारहवें गुणस्थानमें और क्षीण क्षाय नामक बारहवें गुणस्थानमें भी होता है। तथा तेरहवें और चौदहवें गणस्थानवर्ती केवली भगवानके भी होता है। आशय यह है कि शुक्रध्यानके चार भेद हैं-पृथक्त-वितर्कवीचार, एकत्ववितर्क अवीचार, सूक्ष्मित्रयाप्रतिपाति और व्युपरतित्रयानिष्टत्ति । इनमेंसे आदिके दो शुक्क ध्यान बारह अंग और चौदह पूर्वरूप सकल श्रुतके ज्ञाता श्रुतकेवली मुनिके होते हैं । इन मुनिके धर्मध्यान भी होता है । किन्तु एक साथ एक व्यक्तिके दो ध्यान नहीं हो सकते, अत: श्रेणि चढ़नेसे पहले धर्म ध्यान होता है, और उपशम अथवा क्षपक श्रेणिमें दो शुक्क ध्यान होते हैं । अतः सकल श्रुत धारीके अपूर्वकरण नामक आठवें गुण स्थानसे पहले धर्मध्यान होता है, और आठवें अपूर्वकरण गुणस्थानमें, नौवें अनिवृत्तिकरण गुणस्थानमें, दसवें सूक्ष्म साम्पराय गुणस्थानमें, ग्यारहवें उपशान्त कषाय गुणस्थानमें पृथक्तव वितर्कवीचार नामक पहला शुक्रध्यान होता है । क्षीण कषाय नामक बारहवें गुणस्थानमें एकत्व वितर्क अवीचार नामक दूसरा शुक्क ध्यान होता है। सयोग

केविलनः स्यात् । धर्मध्यानं अप्रमत्तसंयतस्य साक्षाद्भवति । अविरतसम्यग्दृष्टिदेशिवरतप्रमत्तसंयतानां तु गौणवृत्त्या धर्मे ध्यानं विदितव्यमिति । 'परे मोक्षहेतूं परे धर्मेशुक्के दे ध्याने मोक्षहेतू मोक्षस्य परमित्र्वाणस्य हेतू कारणे भवतः । तत्र धर्म्य ध्यानं पारंपर्येणं मोक्षस्य कारणम्, शुक्रध्यानं तु साक्षात्तद्भवे मोक्षकारणमुपशमश्रेण्यपेक्षया तु तृतीये मवे मोक्षदायकम् । भार्तरीदे दे ध्याने संसारहेतुकारणे भवतः इति ॥ ४७२ ॥ अथ गाथाद्वयेन चतुर्विधमार्तध्यानं विवृणोति—

दुक्लयर-विसय-जोए केम इमं चयदि' इदि विचिंततो। चेट्ठदि' जो विक्लिचो अट्ट-ज्झाणं' हवे तस्स ॥ ४७३॥ मणहर-विसय-विओगे' कह तं पावेमि इदि वियण्पो जो। संतावेण पयट्टो सो च्चिय अट्टं हवे झाणं॥ ४७४॥

[ छाया-दुःखकरविषययोगे कथम् इमं त्यजित इति विचिन्तयन् । चेष्टते यः विक्षिप्तः आर्तध्यानं भवेत् तस्य ॥
मनोहरविषयवियोगे कथं तत् प्राप्नोमि इति विकल्पः यः । संतापेन प्रवृत्तः तत् एव आर्त भवेत् ध्यानम् ॥ ] तस्य
जीवस्य आर्तध्यानं भवेत् । तस्य कस्य । यो जीवः इति चिन्तयेत् ध्यायेत् तिष्ठति आस्ते । इति किम् । दुःखकरविषययोगे
दुःखकराः आत्मनः प्रदेशेषु दुःखोत्पादका विषयाः चेतन।चेतनाः । चेतनविषयाः कृत्तितकपदुर्गन्धशरीरदौर्भाग्यदुष्टकलत्रदुष्टपुत्रमित्रभृत्यशत्रुसपीदिकाः । अचेतनविषयाः परप्रयुक्तशस्त्रविषकण्टकादयः । तेषाम् अनिष्टानां संयोगे मेळापके
सति इममनिष्टपदार्थे केन [ केम ] कथं केन प्रकारेण त्यजामि मुश्रामि, इत्यपरध्यानरहितत्वेन पुनःपुनश्चिन्तनं प्रवर्तनम् ।

केवलीके सूक्ष्मिकयाप्रतिपाति नामक तीसरा शुक्रथ्यान होता है और अयोग केवलीके व्यपस्तिकया निवृत्ति नामक चौथा शुक्रध्यान होता है।। शुक्रध्यान मोक्षका साक्षात् कारण है। किन्तु उपशम श्रेणि अपेक्षामें तीसरे भवमें मोक्ष होता है; क्यों कि उपशम श्रेणिमें जिस जीवका मरण हो जाता है वह देवगति प्राप्त करके और पुनः मनुष्य होकर शुक्र ध्यानके बलसे मोक्ष प्राप्त करता है ॥ ४७२ ॥ आगे आर्त ध्यानका वर्णन करते हैं। अर्थ-दु:खकारी विषयका संयोग होनेपर 'यह कैसे दूर हो' इस प्रकार विचारता हुआ जो विक्षिप्त चित्त हो चेष्टा करता है, उसके आर्तिध्यान होता है। तथा मनोहर विषयका वियोग होनेपर 'कैसे इसे प्राप्त करूँ' इस प्रकार विचारता हुआ जो दुःखसे प्रवृत्ति करता है यह भी आर्तिभ्यान है।। भावार्थ-पहले कहा है कि किसी प्रकारकी पीड़ासे दु:खी होकर जो संक्रेश परिणामोंसे चिन्तन किया जाता है वह आर्तध्यान है। यहाँ उसके दो प्रकार बतलाये हैं। दुःख देनेवाले स्त्री, पुत्र, मित्र, नौकर, शत्रु, दुर्भाग्य आदि अनिष्ट पदार्थीका संयोग मिल जानेपर 'प्राप्त अनिष्ट पदार्थसे किस प्रकार मेरा पीछा छूटे' इस प्रकार अन्य सब बातोंका ध्यान छोड़कर बारंवार उसीकी चिन्तामें मग्न रहना अनिष्ट संयोग नामका आर्तध्यान है। तथा अपनेको प्रिय लगनेवाले प्रत्र. मित्र. स्त्री, भाई, धन, धान्य, सोना, रत्न, हाथी, घोड़ा, वस्त्र आदि इष्ट वस्तुओंका वियोग हो जानेपर 'इस वियुक्त हुए पदार्थको कैसे प्राप्त करूँ' इस प्रकार उसके संयोगके लिये वारंवार स्मरण करना इष्ट वियोग नामका दूसरा आर्तिप्यान हैं। अन्य प्रन्थों में आर्तिध्यानके चार प्रकार बतलाये हैं। इस लिये संस्कृत टीकाकारने अपनी टीकामें भी चारों आर्तध्यानोंका वर्णन किया है। उन्होंने उक्त गाथा नं. ४७४ के उत्तरार्ध 'संतावेण पयत्ते'को अलग करके तीसरे आर्तध्यानका वर्णन किया है, और उसमें

१ [चयमि]। २ व चिट्ठदि। ३ म अट्टं झाणं। ४ छसग वियोगे।

कथम् एतस्य मत्सकाशात् विनाशो भविष्यति यास्यतीति चिन्ताप्रबन्धः । कीदृक्षः सन् । विक्षिप्तः अनिष्टसंयोगेन विक्षेपं व्याकुळतां प्राप्तः आकुळव्याकुळमना इति अनिष्टसंयोगामिधानम् आर्तध्यानम् १ । सो चिय तदेवार्तध्यानं भवेत् । तत् किम् । यः इलामुना प्रकारेण विकल्पः मनसो वस्तुविषये परिचिन्तनं विकल्पः सेदो वा । इति किम् । मनोहर्विषय-वियोगे सति, मनोहराः विषयाः इष्टपुत्रभित्रकलत्रश्रातृधनधान्यसुवर्णरक्षगजतुरङ्गतस्त्रादयः तेषां वियोगे विप्रयोगे तं वियुक्तं पदार्थ कथं प्रापयामि लभे तत्संयोगाय वारंबारं स्मरणं विकल्पश्चिन्ताप्रबन्ध इष्टवियोगाख्यं द्वितीयमार्तध्यानम् र संतापेन पीडान्विन्तनेन वातपित्तश्रेष्मोद्भवकुठंदरभगंदरिशरोतिंजठरपीडावेदनानां संतापेन पीडितेन प्रवृत्तः विकल्पः चिन्ताप्रबन्धः, कथं वेदनाया विनाशो भविष्यतीति पुनःपुनश्चिन्तनम् अङ्गविक्षेपाकन्दकरणादिपीडाचिन्तनं तृतीयमार्त-ध्यानम् ३। चकारात् निदानं दृष्टश्रुतानुभवेहपरलोकभोगाकांक्षामिलाषः निदानं चतुर्थमार्तभ्यानं स्यात् ४। तथा हि ज्ञानार्णेने तत्त्वार्थादौ च "अनिष्टयोगजन्मार्यं तथेष्ठ।शीलयात्परम् । स्वत्रकोपानृतीयं स्यानिदानानुर्यमद्भिनाम् ॥" अनिष्टयोगम्, तद्यथा । ''ज्वलनवनविषास्रव्यालशार्द्लदैसैः स्थलजलबिलसत्त्वैर्दुर्जनारातिभूपैः । स्वजनधनशरीरध्यंसिः भिस्तैरनिष्टैर्भवति यदिह योगादायमार्तं तदेतत् ॥" ''राजैश्वर्यकलत्रबान्धवसुहृत्सौभाग्यभोगास्यये, चित्तप्रीतिकरप्रसन-विषयप्रध्वंसभावेऽथवा । संत्रासम्रमशोकमोहविवशैर्यत्वियतेऽहर्निशं, तत्स्यादिष्टवियोगजं तनुमतां ध्यानं करुङ्कास्पदम् ॥" "कासश्वासभगन्दरोदरजराकुष्ठातिसारज्वरैः, पित्तश्लेष्ममस्त्रकोपजनितै रोगैः शरीरान्तकैः । स्याच्छश्वरप्रवलैः प्रतिक्षणभ् वैर्यचाकुळत्वं चृणा, तद्रोगार्तमनिन्दितैः प्रकटितं दुर्वारदुःखाकरम्॥" "भोगा भोगीन्द्रसेव्यास्त्रिभुवनजयिनी रूपसाम्राज्य-लक्ष्मी, राज्यं स्रीगारिचकं विजितसुरवधूलाखलीला युवसः । अन्यचेदं विभूतं कथमिह भवतीत्सादिचिन्तासुभाजा. यत्तद्भोगार्तमुक्तं परमगणधरैर्जन्मसंतानस्त्रम् ॥'' ''पुण्यानुष्ठानजातैर्मिलवति पदं यज्जिनेन्द्रामराणां, यद्वा तैरेव वाञ्छ्य-हितकुलकुजच्छेदमत्यन्तकोपात् । पूजासत्कारलाभत्रमृतिकमथवा जायते यद्विकल्पैः, स्यादार्तं तन्निदानप्रभविमह नृणां दुःख-

आये 'च' शब्दसे चौथे आर्तध्यानको ले लिया है। ज्ञानार्णव आदिमें इन चारों आर्तध्यानींका विस्तारसे वर्णन किया है जो इस प्रकार है-अनिष्ट संयोग, इष्ट वियोग, रोगका प्रकोप और निदानके निमित्तसे आर्तध्यान चार प्रकारका होता है। अपने धन आप्त और शारीरको हानि पहुँचनेत्राले अग्नि, विष, अस्त्र, सर्प, सिंह, दैस्य, दुर्जन, रात्रा आदि अनिष्ट वस्तुओंके संयोगसे जो आर्तथ्यान होता है वह अनिष्ट संयोगज आर्तध्यान है । चित्तको प्यारे लगनेवाले राज्य, ऐश्वर्य, स्त्री, बन्धु, मित्र, सौभाग्य और भोगोंका वियोग हो जानेपर शोक और मोहके वशीभृत होकर जो रात दिन खेद किया जाता है वह इष्ट वियोगज आर्तध्यान है। शरीरके लिये यमराजके समान और पित्त, कफ और वायुके प्रकोपसे उत्पन्न हुए खांसी, श्वास, भगंदर, जलोदर, कुष्ठ, अतीसार, ज्वर, आदि भयानक रोगोंसे मनुष्योंका प्रतिक्षण व्याकुल रहना रोगज आर्तध्यान है। यह दुर्वार दुःखकी खान है। भोगी जनोंके द्वारा सेवनेयोग्य भोग, तीनों लोकोंको जीतनेवाली रूपसम्पदा, शत्रुओंसे रहित निष्कंटक राज्य, देवांगनाओंके विलासको जीतनेवाली युवतियाँ, अन्य भी जो संसारकी विभूति है वह मुझे कैसे मिले, इस प्रकारकी चिन्ता करनेवालींके भोगज आर्तध्यान होता है। गणधर देवने इस आर्तध्यानको जन्म परम्पराका कारण कहा है। पुण्यकर्मको करके उससे देव देवेन्द्र आदि पदकी इच्छा करना, अथवा पूजा, सत्कार, धनलाभ आदिकी कामना करना अथवा अखन्त क्रोधित होकर अपना अहित करनेवालोंके कुलके विनाशकी इच्छा करना निदान नामका आर्तध्यान है। वह आर्तध्यान मनुष्योंके लिये दु:खोंका घर है। इस आर्तध्यानका फल अनन्त दु:खोंसे भरी हुई तिर्यञ्चगतिकी प्राप्ति ही है। यह आर्त ध्यान कृष्णनील आदि अञ्चम लेक्याके प्रतापसे होता है। और पापरूपी दावानलके लिये ईंधनके समान है । मिथ्यादृष्टि, सासादन सम्यग्दृष्टि, सम्यक् मिथ्यादृष्टि और असंयत सम्यग्दृष्टि इन चार

दानोप्रधाम ॥" "अनन्तदुःखसंकीर्णमस्य तिर्यग्गतिः फलम्। क्षायोपशिषको भावः कालश्चान्तर्मुहृतैकः ॥" "शङ्काशोकभयप्रमादकलहश्चिन्ताभ्रमोद्धान्तयः, उन्मादो विषयोत्मुकत्वमसङ्ख्रिद्धाङ्गजाज्यश्रमाः । सून्छादीनि शरीरिणामविरतं लिङ्गानि
बाह्यान्यलमातिथिष्ठितचेतसां श्रुतभरेंव्याविर्णतानि स्फुटम् ॥" "कृष्णनीलायसहेश्यावलेन प्रविजृम्भते । इदं दुरितदानार्षिः
प्रस्तेरिन्धनोपमम् ॥" "अपथ्यमपि पर्यन्ते रम्यमण्यन्निभक्षणे । विद्यसङ्मानमेतद्धि षञ्चणस्थानभूमिकम् ॥" "संयतासंयतेष्वेतचतुर्भदं प्रजायते । प्रमत्तसंयतानां तु निदानरिहतं त्रिधा ॥" तद्विरतदेशविरतप्रमत्तसंयतानां तु मिथ्यादृष्टिसासादनिमश्रासंयतमम्यग्दृष्टिगुणस्थानचतुष्ट्यवर्तिनामविरतानां तच्चतुर्विधमार्तिःयानं स्यात् । देशविरतानां श्रवकाणां
पद्ममगुशस्थानवर्तिनां निदानं न स्यात्, सशस्यानां व्रतित्वाघटनात् । अथवा स्वत्पनिदानशत्येनाणुवतिरवाविरोधात् ।
देशवतानां चतुर्विधमप्यार्तिःयानं संगच्छते एव । प्रमत्तसंयतानां मुनीनां पष्टगुणस्थानवर्तिनां निदानं विना त्रिविधमार्तिःथानं
स्यात् । तचार्तत्रयं प्रमादस्योदयाधिक्यात् कदाचित्संभवति । द्रव्यसंप्रदृशकायाम् "अनिष्ठवियोगष्टसंयोगव्याधिप्रतीकारभोगनिदानेषु वाञ्चारूपं चतुर्विधमार्तःथानम्, मिथ्यादृष्ट्यादितारतम्यभावेन धङ्गणस्थानवर्तिजीवसंभवम् । यद्यपि
मिथ्यादृष्टीनां तिर्यगतिकारणं भवति, तथापि बद्धायुष्कं विद्वाय सम्यग्दृष्टीनां न भवति । कसादिति चेत्, स्वञुद्धात्मेनोपादेय
इति विशिष्टभावनावरुन तत्कारणभूतसंक्रेशाभावादिति ।" चारित्रसारे "वतुर्विधमार्तथ्यानं प्रमादाधिष्ठानं प्रागप्रमत्तात्
धङ्गणस्थानभूमिकम् इति । तथापे चतुर्विधम् । प्रमादाधिष्ठितं तत्तु षङ्गस्थानसंश्रितम् ॥' इति ॥ ४७३-४॥ अथ चतुर्विधरीद्रध्यानं गाथाद्वयेन निगदति—

## हिंसाणंदेण जुदो असच्च-वयणेण परिणदो जो हु'। तत्थेव अथिर-चित्तो रुदं झाणं हवे तस्स ॥ ४७५॥

[ छाया-हिंसानन्देन युतः असत्यवचनेन परिणतः यः खलु । तत्र एव अस्थिरचित्तः रौद्रं ध्यानं भवेत् तस्य ॥ ] तस्य रौद्रप्राणिनः रौद्रं ध्यानं भवेत् । तस्य कस्य । यस्तु हिंसानन्देन युक्तः, हिंसायां जीववधादौ जीवानां बन्धनतर्जनताडन-पीडनपरदारातिक्रमणादिलक्षणायां परपीडायां संरम्भसमारम्भारम्भलक्षणायाम् आनन्दः हर्षः तेन युक्तः सहितः । परपीडायाम् अत्यर्थं संकल्पाध्यवसानं तीवकषायानुरज्ञनम् इदं हिंसानन्दाख्यं रौद्रध्यानम् । तद्यथा । "हते निःपीडिते

गुणस्थानवर्ती असंयती जीवोंके चारों प्रकारका आर्तध्यान होता है। तथा पंचम गुणस्थानवर्ती देशविरत श्रावकोंके भी चारों प्रकारका आर्तध्यान होता है। किन्तु छठे गुणस्थानवर्ती प्रमत्तसंयत मुनियोंके
निदानके सिवाय शेष तीनों आर्तध्यान प्रमादका उदय होनेसे कदाचित् हो सकते हैं। परन्तु इतनी
विशेषता है कि मिध्यादृष्टियोंका आर्तध्यान तिर्यक्षगतिका कारण होता है, फिर मी जिसने आगामी भवकी
आयु पहले बाँधली है ऐसे सम्यग्दृष्टी जीवोंको छोड़कर शेष सम्यग्दृष्टियोंके होनेताला आर्तध्यान
तिर्यक्षगतिका कारण नहीं होता; क्यों कि 'अपनी शुद्ध आत्माही उपादेय हैं' इस विशिष्ट भावनाके
बलसे सम्यग्दृष्टि जीवके ऐसे संक्षिष्ट भाव नहीं होते जो तिर्यक्षगतिके कारण होते हैं ॥४७३–४७४॥
आगे दो गाथाओंके द्वारा चार प्रकारके रौद्रध्यानको कहते हैं। अर्थ—जो मनुष्य हिंसामें आनन्द मानता
है और असस्य बोलनेमें आनन्द मानता है तथा उसीमें जिसका चित्त विश्विष्ठ रहता है, उसके रौद्रध्यान होता है। भावार्थ—जीवोंको बांधने, मारने, पीटने और पीड़ा देनेमें ही जिसे आनन्द आता है
अर्थात् जो तीव्र कषायसे आविष्ट होकर दूसरोंको पीड़ा देनेका ही सदा विचार करता रहता है उसके
हिसानन्द नामर्क रौद्रध्यान होता है। कहा भी है—'ख्यं अथवा दूसरेके द्वारा जन्तुओंको पीड़ा पहुँचनेपर या उनका विनाश होनेपर जो हर्ष होता है उसे हिंसा रौद्रध्यान-कहते हैं। हिंसाके काममें

र स्टमसंगदु(१)। कार्तिके० ४६

ध्वस्ते जन्तुजाते कदिर्थते । स्वेन चान्येन यो हर्षस्तिद्धंसारौद्रमुच्यते ॥" "हिंसाकर्मण कौशलं निपुणता पापोपदेशे मृशं, दाश्यं नास्तिकशासने प्रतिदिनं प्राणातिपाते रितः । संवासः सह निर्देयेरिवरतं नैसर्गिकी कूरता, यत्स्यादेहम्तां तदत्र गिर्दितं रीद्रं प्रशान्तार्यः ॥" "केनोपायेन घातो भवति तनुमतां कः प्रवीणोऽत्र हन्ता, हन्तुं कस्यानुरागः कितिमिरिह दिनै-हिन्यते जन्तुजातम् । हत्वा पूर्जा करिध्ये द्विजगुरुमस्तां पृष्टिशान्त्यर्थमित्थं, यत्स्यादिसामिनन्दो जगति तनुभृतां तिद्व रौद्रं प्रणीतम् ॥" "गगनजलधित्रीचारिणां देहभाजां, दलनदहनबन्धन्छद्वधातेषु यल्लम् । हतिनत्वकरनेत्रोत्पाटने कौतुकं यत्, तिद्द गिर्दत्तमुक्षेश्वेतसां रौद्रमेवम् ॥" जन्तुपीडने दृष्टे श्रुते स्मृते यो हर्षः हिंसानन्दः परेषां वधादिन्वन्तिने हिंसानन्दः, इति हिंसानन्दः प्रथमः १ । असत्यवचने परिणतः मृषावादकथने परिणतः अनृतानन्दाख्यं रौद्रध्यानम् । तथाहि । "विधाय वद्यकं शास्त्रं मार्गमुद्दिय निर्दयम् । प्रपाल व्यसने लोकं भोक्ष्येऽहं वाञ्छितं सुस्तम् ॥" "असत्यचातुर्यवलेन लोकाद्वितं ग्रहीष्यामि बहुप्रकारम् । तथाश्वमातङ्गपुराकराणि कन्यादिरलानि च बन्धुराणि ॥" "असत्यसमर्थ्यवशादरातीन् नृपेण वान्येन च धातयामि । अदोषिणां दोषचयं विधाय चिन्तेति रौद्राय मता मुनीन्दैः ॥" "अनेकासत्यसंकल्पैयः प्रमोदः प्रजायते । मृषानन्दात्मकं रौद्रं तत्प्रणीतं पुरातनैः ॥" कीहक्षः सन् । तत्रैव स्थिरचितः अनृतानन्दे विक्षिप्तचित्तः । इति मृषानन्दं द्वितीयं रौद्रध्यानम् २ ॥ ४०५ ॥

## पर-विसय-हरण-सीलो सगीय-विसए सुरक्खणे दक्खो । तग्गय-चिंताविद्रो' णिरंतरं तं पि रुद्दं' पि ॥ ४७६॥

[ छाया-परविषयहरणशीलः खकीयविषये सुरक्षणे दक्षः । तद्गतिचिन्ताविष्टः निरन्तरं तदिप रौद्रम् अपि ॥ ] अपि पुनः तदिप निरन्तरं रौद्रध्यानं भवेत् । तत् किम् । परविषयहरणशीलः, परेषां विषयाः रक्षसुवर्णहायादिधनधान्य-

कुशल होना, पापका उपदेश देनेमें चतुर होना, नास्तिक धर्ममें पण्डित होना, हिंसासे प्रेम होना, निर्देय पुरुषोंके साथ रहना और खभावसे ही क्रूर होना, इन सबको बीतरागी महापुरुषोंने रौद्र कहा है । 'प्राणियोंका घात किस उपायसे होता है? मारनेमें कौन चत्र है? किसे जीवघातसे प्रेम है? कितने दिनोंमें सब प्राणियोंको मारा जा सकता है ? मैं प्राणियोंको मारकर पुष्टि और शान्तिके लिये ब्राह्मण, गुरु और देवताओंकी पूजा करूँगा। इस प्रकार प्राणियोंकी हिंसामें जो आनन्द मनाया जाता है उसे रौद्रध्यान कहा है।' आकाश, जल और थलमें विचरण करनेवाले प्राणियोंके मारने जलाने बांधने, काटने वगैरह का प्रयक्ष करना, तथा दांत, नख वगैरहके उखाइनेमें कौतुक होना यह भी रैड़ ध्यान ही है।।' सारांश यह है कि जन्तुको पीड़ित किया जाता हुआ देखकर, सुनकर या स्मरण करके जो आनन्द मानता है वह हिंसानन्दि रौद्रध्यानी है। तथा-'ठगविद्याके शास्त्रोंको रचकर और दयाज्ञन्य मार्गको चलाकर तथा लोगोंको व्यसनी बनाकर मैं इन्छित सुख भोगूँगा, असस्य बोलनेमें चतरताके बलसे मैं लोगोंसे बहुतसा धन, मनोहारिणी कत्याएँ वमैरह ठगूँगा, मैं असस्यके बलसे राजा अभवा दूसरे पुरुषोंके द्वारा अपने शत्रुओंका घात कराऊँगा, और निर्दोष व्यक्तियोंको दोषी साबित करूँगा, इस प्रकारकी चिन्ताको मुनीन्द्रोंने रै।द्रध्यान कहा है ॥ इस प्रकार अनेक असल संकल्पोंके करनेसे जो आनन्द होता है उसे पूर्व पुरुषोंने मृषानन्दि रौद्र ध्यान कहा है ॥ ४७५ ॥ अर्थ—जो पुरुष दूसरोंकी विषयसामग्रीको हरनेका स्वभाववाला है, और अपनी विषयसामग्रीकी रक्षा करनेमें चतुर है, तथा निरन्तर ही जिसका चित्त इन दोनों कामोंमें लगा रहता है वह भी रोद्र ध्यानी है ॥ भावार्थ-दूसरोंके रत्न, सोना, चांदी, धन, धान्य, स्त्री, वस्त्राभरण वगैरहको चुरानेमें ही

१ स्त्रमस्य वित्ताः । २ सतं वि रुद्ध

कल्ववल्वाभरणादयः तेषां हरणे चौर्यकर्मणि ग्रहणे अदत्तादाने शीलं स्वभावो यस्य स तथोक्तः। इति स्तेयानन्दः। तद्यथा
"यचौर्याय शरीरिणामहरहिश्वन्ता समुत्यवृते, कृत्वा चौर्यमपि प्रमोदमतुलं कुर्वन्ति यत्संततम् । चौर्येणापहृते परैः
पर्धने यज्ञायते संभ्रमस्तचौर्यप्रभवं वदन्ति निपुणा रौद्रं सुनिन्दास्पदम् ॥" "द्विपदचतुष्पदसारं धनधान्यवराङ्गनासमाकीर्णम् । वस्तु परकीयमिष मे स्वाधीनं चौर्यसामर्थ्यात् ॥" "इत्यं चुराया विविधप्रकारः शरीरिभिर्यः क्रियतेऽिमलाषः।
अपारदुःखाणवहेतुभृतं रौद्रं तृतीयं तदिह प्रणीतम् ॥" इति तृतीयं चौर्यानन्दध्यानम् ३ । स्वकीयविषयसुरक्षणे दक्षा
स्वकीययुवतिद्विपदचतुष्पदस्वाद्यखाद्यासानपानसुस्वरश्रवणसुगन्धगन्धमहणधनधान्यगृहवस्त्राभरणादीनां रक्षणे रक्षायां यत्वकरणे दक्षः चतुरः निपुणः। इदं विषयानन्दाख्यं रौद्रध्यानम् । तद्यथा । "बह्वारम्भपरिप्रहेषु नियतं रक्षार्थमभ्युवते,
यत्संकल्पपरम्परां वितनुते प्राणीह रौद्वाशयः। यचालम्ब्य महत्त्वमुत्रतमना राजेत्यहं मन्यते, तत्तुर्यं प्रवदन्ति निर्मलिधियो
रौद्रं भवाशंसिनाम् ॥" इति विषयाभिलाचे आनन्दं हर्षः विषयानन्दश्चतुर्थं ध्यानम् ४ । किहसः । तद्वतिच्ताविष्टः
तेषु हिंसानृतस्त्रेयविषयेषु गतं चितं मनः तेनाविष्ठः युक्तः । तद्यथा । हिंसानृतस्त्रेयविषयसंरक्षणेभ्यो रौद्रमवरतत्वर्यावरत्यग्रेभवति । पद्यगुणस्थानस्वामिकमित्यर्थः । मिथ्यात्वादिपद्यमगुणस्थानप्यन्तानां जीवानां रौद्रध्यानं स्वात् ।
ननु अविरतस्य रौद्रध्यानं जाधटीत्येव देशविरतस्य कथं संगन्दछते । साधूक्तं भवता यत् एकदेशेन विरतस्य कदानिरप्राणातिपाताद्यभिप्रयात् । धनादिसंरक्षणत्वाच कथं न घटते, परमयं तु विशेषो देशसंयतस्य रौद्रमुत्यत्ते एव परं नरकादिगतिकारणं तम्र भवति, सम्यक्तवरक्रमण्डितस्वात् । तथा द्यानार्थवे । "कृष्णलेश्यावलोपेतं श्वप्रपातफलाद्वितम् । रौद्रमेतदि
जीवानां स्यात् पश्चगुणभूमिकम् ॥" "कृरतादण्डपारुष्यं वष्टकत्वं कठोरता । निर्रयत्तं च तिक्रानि रौद्रस्योक्तान सूरिभिः॥"

जिसे आनन्द आता है वह चौर्यानन्दि रोदध्यानी है। कहा भी है-प्राणियोंको जो रातदिन दूसरोंका धन चुरानेकी चिन्ता सताती रहती है, तथा चोरी करके जो अल्पन्त हर्ष मनाया जाता है, तथा चोरीके द्वारा पराया धन चुराये जानेपर आनन्द होता है, इन्हें चतुर पुरुष चोरीसे होनेवाला रौद्रध्यान कहते हैं, यह रौद्रध्यान अस्पन्त निन्दनीय है ॥ दास, दासी, चौपाये, धन, धान्य, सुन्दर स्त्री वगैरह जितनी भी पराई श्रेष्ठ वस्तुएँ हैं, चोरीके बलसे वे सब मेरी हैं। इस प्रकार मनुष्य अनेक प्रकारकी चोरियोंकी जो चाह करते हैं वह तीसरा रैद्ध ध्यान है, जो अपार दु:खोंके समुद्रमें डुबानेवाला है ॥ अपने स्त्री, दास, दासी, चौपाये, धन, धान्य, मकान, यस, आभरण वगैरह विषय सामग्रीकी रक्षामें ही रात दिन लगे रहना विषयानन्दि राद्रध्यान है। कहा भी है—इस लोकर्से राद्र आशयवाला प्राणी बहुत आरम्भ और बहुत परिग्रहकी रक्षाके लिये तत्पर होता हुआ जो संकल्प विकल्प करता है तथा जिसका आलम्बन पाकर मनस्ती अपनेको राजा मानते हैं। निर्मलज्ञानके धारी गणधर देव उसे चौया रौद्रध्यान कहते हैं।। तत्त्वार्थसूत्रमें भी कहा है कि हिंसा, झूठ, चोरी और विषयसामग्रीकी रक्षामें आनन्द माननेसे रैद्धभ्यान होता है। वह रौद्रभ्यान मिथ्यादृष्टिसे लेकर, देशविरत नामक पश्चमगुण-स्थान पर्यन्त जीवोंके होता है। यहाँ यह शंका हो सकती है कि जो व्रती नहीं हैं, अविरत हैं उनके भले ही रैाद्रध्यान हो, किन्तु देश्विरतोंके रैाद्रध्यान कैसे हो सकता है! इसका समाधान यह है कि हिंसा आदि पार्पोका एक देशसे स्थाग करनेवाले देशविरत श्रावकके मी कभी कमी अपने धन बगैरह की रक्षा करनेके निमित्तसे हिंसा वगैरहके भाव हो सकते हैं। अतः रौद्रध्यान हो सकता है, किन्तु वह सम्यग्दर्शन रूपी रतसे शोभित है इस लिये उसका रौद्रध्यान नरक गतिका कारण नहीं होता है। चारित्रसारमें भी कहा है-यह चार प्रकारका रौद्रध्यान कृष्ण, नील और कापोत लेश्या-वालेके होता है, और मिथ्यादृष्टिसे लेकर पंचमगुणस्थानवर्ती जीवोंके होता है। किन्तु मिथ्यादृष्टियोंका

"विस्कुलिङ्गिनेभे नेत्रे भूर्वेका भीषणाकृतिः । कम्पः स्वेदादिलिङ्गानि रोद्रे बाह्यानि देहिनाम् ॥" "क्षायोपशिमको भावः कालश्चान्तर्मुहूर्तेकम् । दुष्टाशयवृशादेतदप्रशस्तावलम्बनम् ॥" तथा चारित्रसारे । 'इदं रौद्रध्यानचतुष्टयम् , कृष्णनील-कापोतलेश्यावलाधानं प्रमादाधिष्टानम् । प्राक् प्रमत्तात् पद्मगुणस्त्रानभूमिकमन्तर्मुहूर्तेकालम् अतःपरं दुर्धरत्वात् क्षायो-पशिमकमावं परोक्षज्ञानत्वात् औदियेकभावं वा भावलेश्याकषायप्रधानत्वात् नरकगतिफलम्' इति । तथा च तच्चतुर्विधं रौद्रध्यानं तारतम्येन मिथ्यादृष्ट्यादिपञ्चगुणस्थानवर्तिजीवसंभवम् । तश्च मिथ्यादृष्टीनां नरकगतिकारणमपि बद्धायुष्कं विहाय सम्यग्दृष्टीनां तत्कारणं न भवति । कुतः । सदृष्टीनां विशिष्टमेद्ज्ञानवलेन तत्कारणभूततीवसंक्षेशाभावादिति ॥ ४०६ ॥ अथातरीद्रध्यानपरिहारेण धर्मध्याने प्रवृत्तिं दर्शयति—

## बिण्णि वि असुहे झाणे पाव-णिहाणे य दुक्ल-संताणे। तम्हाँ दूरे वज्जह धम्मे पुणै आयरं कुणह ॥ ४७७॥

[ छाया- द्वे अपि अञ्चमे ध्याने पापनिधाने च दुःखसंताने । तस्मात् दूरे वर्जत धर्मे पुनः आदरं कुरुत ॥ ] वर्जस्व भो भव्या, यूयं त्यजत दूरे अत्यर्थे दूरं मृशं परिहरत । के । द्वे अपि अञ्चमे ध्याने, आर्तरौदाख्ये ध्याने द्विके स्यजत । किं कृत्वा । ज्ञात्वा विदित्वा । कथंभूते द्वे । पापनिधाने दुरितस्य स्थाने, च पुनः, दुःखसंताने नरकतिर्थगति- दुःखोत्पादके पुनः आदरं सत्कारं दुरुष्व भो भव्य, विधेहि । क्ष । धर्मे धर्मस्थाने आदरं त्वं कुरुष्व ॥ ४७७ ॥ को धर्मः इर्युक्ते, धर्मशच्चमभिधत्ते-

## धम्मो वत्थु-सहावो खमादि-भावो य दस-विहो धम्मो । रयणत्तयं च धम्मो जीवाणं रक्खणं धम्मो ॥ ४७८॥

[ छाया-धर्मः वस्तुस्वभावः क्षमादिभावः च दशविधः धर्मः। रत्नत्रयं च धर्मः जीवानां रक्षणं धर्मः॥ ] वस्तूनां स्वभावः जीवादीनां पदार्थानां स्वरूपो धर्मः कथ्यते । निजञ्जस्बुद्धैकस्वभावारमभावनारुक्षणो वा धर्मः। च पुनः,

रौद्रध्यान नरकगितका कारण है, किन्तु बद्धायुष्कोंको छोड़कर शेष सम्यग्दृष्टियोंके होनेवाला रौद्रध्यान नरक गितका कारण नहीं है, क्योंकि भेदज्ञानके बलसे सम्यग्दृष्टियोंके नरकगितका कारण तीव्र संक्रेश नहीं होता। ज्ञानार्णव नामक प्रन्थमें कहा है—'क्रूरता, मन बचन कायकी निष्ठुरता, ठगपना, निर्दयता ये सब रौद्रके बिह्न हैं ॥ नेत्रोंका अंगारके तुस्य होना, श्रकुटिका टेट्डा रहना, मीषण आकृति होना, कोधसे शरीरका कॉंपना और पसेव निकल आना, ये सब रौद्रके बाह्य विह्न होते हैं ॥ ४७६ ॥ आगे आर्त और रौद्रध्यानको छोड़कर धर्मध्यान करनेकी प्रेरणा करते हैं । अर्थ—हे भव्य जीवों, पापके निधान और दुःखकी सन्तान इन दोनों अश्चम ध्यानोंको दूरसे ही छोड़ो और धर्मध्यानका आदर करो ॥ भावार्थ—आचार्य कहते हैं कि आर्त और रौद्र ये दोनों अश्चम ध्यान पापके भण्डार हैं और नरकगित व तिर्यश्च गितमें ले जानेवाले होनेसे दुःखोंके कारण हैं । अर्थ—वस्तुके खभावको धर्म कहते हैं । दस प्रकारके क्षमा आदि भावोंको धर्म कहते हैं । रक्षत्रयको धर्म कहते हैं । त्रार्थ—वस्तुके खभावको धर्म कहते हैं । दस प्रकारके क्षमा आदि भावोंको धर्म कहते हैं । रक्षत्रयको धर्म कहते हैं । जीव आदि पदार्थोंके खरूपका नाम धर्म है । जैसे जीव शुद्ध बुद्ध चैतन्य खरूप है । यही चैतन्य उसका धर्म है । अग्निका खरूप उष्णता है । यही उसका धर्म है । तथा उत्तम

१ इस्साम्बा २ सापुणु। ३ साअ । ४ सारकल्ले ।

क्षमादिभावः दशिवधो धर्मः । उत्तमक्षमामार्दवार्जवसत्यशौचसंयमतपरत्यागाकिंचन्यबद्धाचर्यपरिणामः परिणितः दशप्रकारो धर्मः कथ्यते । च पुनः, रत्नत्रयं मेदसम्यग्दरीनज्ञानचारित्रात्मकं रत्नानां त्रितयं धर्मेः भण्यते । च पुनः, जीवानां रक्षणो धर्मः, पन्नस्थावराणां सक्षमबादराणां त्रसानां द्वीन्द्रियादीनां प्राणिनां रक्षणं कृपाकरणं धर्मो भण्यते । 'अहिंसा-लक्षणो धर्मः' इति वचनात् ॥ ४७८॥ अथ कस्य धर्मभ्यानं इत्युक्ते प्ररूपयति—

#### धम्मे एयग्ग-मणो जो णिव वेदेदि पंचहा-विसयं । वेरग्ग-मओ णाणी धम्मज्झाणं हवे तस्स ॥ ४७९॥

[ छाया- धर्मे एकाग्रमनाः यः नैव वेदयति पञ्चधाविषयम् । वैराग्यमयः ज्ञानी धर्मध्यानं भवेत् तस्य ॥ ] तस्य योगिनः ध्यातुर्भव्यस्य धर्माख्यं ध्यानं भवेत् । तस्य कस्य । यो भव्यः धर्मे एकाग्रमनाः धर्मे निज्ञुद्धवुद्धैकस्वभा-वात्मभावनालक्षणे पूर्वोक्तोत्तमक्षमादिदशविधे निश्चयव्यवहाररत्नत्रयरूपे वा । एकाग्रमना एकाप्रनितः आर्तरौद्ध्यानं परित्यज्य तद्धर्मध्यानगतिचतः। निश्चलस्यं धर्मे इल्थाः । कथंमूतः । स ध्याता इन्द्रियविषयं न वेदयति, पञ्चनिद्धयाणां समुद्भवविषयम् अर्थे नानुभवति नपर्शनादिपश्चनिद्धराणां स्पर्धादिसप्तविंशतिविषयान् नानुभवति न सेवते न भजते इल्पाः । पुनः कीद्दशः, वैराग्यमयः संसारशरिरभोगेषु विरक्तिर्विरमणं वैराग्यं तत्त्रचुरं यस्य स वैराग्यमयः । प्राचुर्ये मयद्भल्यः । पुनः कीद्दशः । ज्ञानी मेदज्ञानवान् ॥ ४७९ ॥ अथ धर्मध्यानस्योत्तमत्वं गाथात्रयेणाह्—

## सुविसुद्ध-राय-दोसो बाहिर-संकप्प-विजाओ धीरो । एयग्ग-मणो संतो जं चिंतइ तं पि सुह-झाणं ॥ ४८०॥

[ छाया-सुविशुद्धरागद्वेषः बाह्यसंकल्पवर्जितः धीरः । एकाप्रमनाः सन् यत् चिन्तयति तदिष शुभध्यानम् ॥ ] तदिष शुभध्यानं धर्मध्यानं भवेत् । तत् किम् । यत् चिन्तयति । कः । सन् सत्पुरुषः भव्यवरपुण्डरीकः । कीटक् सन् । सुविशुद्धरागद्वेषः, सुष्ठ अतिशयेन विशुद्धौ शोधनं प्राप्तौ नावितौ रागद्वेषौ येन स तथोकः । कोधमानमायालोभरागद्वेषादि-

क्षमा, मार्दव, आर्जव, सत्य, शीच, संयम, तप, लाग, आर्किचन्य और ब्रह्मचर्य रूप आत्मपरिणामको भी धर्म कहते हैं। इसीको शाखोंमें धर्मके दस मेद कहा है। सम्यन्दर्शन, सम्यन्ज्ञान और सम्यन्द् चारित्र रूप तीन रह्मोंको भी धर्म कहते हैं। तथा सब प्रकारके प्राणियोंकी रक्षा करनेको भी धर्म कहते हैं। क्यों कि ऐसा कहा है कि धर्मका लक्षण अहिंसा है।। ४७८॥ आगे धर्मध्यान किसके होता है यह बतलाते हैं। अर्थ—जो ज्ञानी पुरुष धर्ममें एकाप्र मन रहता है, और इन्द्रियोंके विषयोंका अनुभव नहीं करता, उनसे सदा विरक्त रहता है, उसीके धर्मध्यान होता है॥ भावार्थ—उपर धर्मके जो जो स्वरूप बतलाये हैं, जो उन्हींमें एकाप्र चित्त रहता है, अर्थात् अपने ग्रुद्ध बुद्ध चैतन्य स्वरूपमें ही सदा लीन रहता है अथवा उत्तम क्षमा आदि दस धर्मों और रहत्वय रूप धर्मका सदा मन वचन कायसे आचरण करता है, मन वचन काय और कृत कारित अनुमोदनासे किसी भी जीव को कष्ट न पहुंचे इसका ध्यान रखता है, स्पर्शन आदि इन्द्रियोंके विषयोंका कभी सेवन नहीं करता, संसार, शरीर और भोगोंसे उदासीन रहता है, उसी ज्ञानीके धर्मध्यान होता है॥ ४७९॥ आगे तीन गाथाओंसे धर्मध्यानकी उत्तमता बतलाते हैं। अर्थ—राग देषसे रहित जो धीर पुरुष बाह्य संकर्प विकर्पोंको छोड़कर एकाप्रमन होता हुआ जो विचार करता है वह भी ग्रुभ ध्यान है।। भावार्थ—ग्रुभ ध्यानके लिये कुछ बातोंका होना आवश्यक है। प्रथम तो राग और देषको दूर करना चाहिये।

१ रु म स ग जो ण वेदेदि इंदियं विसयं। २ म स ग धम्मं झा (ज्झा) णं ध

रहित इल्लर्थः । पुनः कीटक् । बाह्यसंकल्पवर्जितः, बाह्यानां शरीरादीनां संकल्पः मनसा चिन्ततं तेन वर्जितः रहितः । क्षेत्रवास्तुधनधान्यद्विपद्वतुष्पदादिषु पुत्रकलत्रादिषु ममेदं चिन्तनम् अहं मुखी इल्लादिचिन्तनारहितो वा । पुनः कीटक् । धीरः धियम् आत्मधारणां बुद्धि राति ग्रह्वातीति धीरः, उपसर्गपरीषद्वसहनसमर्थो वा । पुनः कर्यभूतः । एकाप्रमनाः एकाप्रः धर्मध्याने चितः निश्चलः । एविविधो ध्याता योगी शुभध्यानम् आज्ञापायविपाकसंस्थानविचयं धर्मध्यानं चिन्तयतील्यर्थः ॥ ४८० ॥

## स-सरूव-समुब्भासो णहु-ममत्तो जिर्दिदिओ संतो । अप्पाणं चिंतंतो सुह-झाण-रओ हवे साहू ॥ ४८१ ॥

[ छाया-खखहपसमुद्भासः नष्टममत्वः जितेन्द्रियः सन् । आत्मानं चिन्तयन् शुभध्यानरतः भवेत् साधुः ॥ ] साधुः साध्यति स्वीकरोति स्वात्मानं स्वारमोपलक्यिकक्षणं मोक्षमिति साधुः योगिश्वरः । कथंभूतः । शुभध्यानरतः धर्मध्यानतत्परो भवेत् । कीदक्षः पुनः । खलहपसमुद्भासः खस्यात्मनः खरूपं केवलज्ञानदर्शनानन्तसुखादिखमावः तस्य समुद्भासः प्राक्त्यं प्रकटीकरणं यस्य स तथोक्तः । आत्मनः ज्ञानादिप्रकटकरणोयम इस्पर्थः । साधुः पुनरपि कीदक्षः । नष्टममत्वः नष्टं गतं विनष्टं ममत्वं ममेदमिति ममता यस्य स तथोक्तः निरीहः निःस्पृहं इस्पर्थः । पुनः कीदक् । जितेन्द्रियः जितानि वशीकृतानि इन्द्रियाणि स्पर्शनादीनि येन स जितेन्द्रियः इन्द्रियवशीकर्ता । वशी पुनः कीदक्षः । आत्मानं चिन्तयन् शुद्धचिदानन्दं ध्यायन् सन् एवंभूतः साधुः स्वारमानं ध्यायतीसर्थः ॥ ४८९ ॥

# विज्ञय-सयल-वियप्पो अप्य-सरूवे मणं णिरुंधंतो । जं चिंतदि साणंदं तं धम्मं उत्तमं झाणं ॥ ४८२॥

[ छाया-वर्जितसकलिकल्पः आत्मखरूपे मनः निरुष्धन् । यत् चिन्तयित सानन्दं तत् धर्म्यम् उत्तमं ध्यानम् ॥ ] तत् उत्तमम् उत्कृष्टं श्रेष्ठं वरं धर्म्यं ध्यानं भवति । तत् किम् । यत् सानन्दम् आनन्दनिर्भरम् अनन्तपुखखरूपं परमात्मानं चिन्तयित ध्यायित । कि कृत्वा । आत्मखरूपे खशुद्धकुद्धैकचिदानन्दे मनः चित्तं संकल्पविकल्परूपं मानसं निरुध्यारोपियत्वा इत्यर्थः । कीदक्षः सन् । वर्जितसकलिकल्पः, वर्जिताः द्रिकृताः सकलाः समस्ताः विकल्पाः अन्तरज्ञममत्वपरिणामाः

दूसरे, स्नी पुत्र धनधान्य सम्पदा मेरी है। मैं इन्हें पाकर बहुत सुखी हूँ इस प्रकार बाह्य वस्तुओं में मनको नहीं जाना चाहिये और तीसरे उपसर्ग परीषह वगैरहको सहनेमें समर्थ होना चाहिये। उक्त बातोंसे सिहत मनुष्य जो भी एकाप्र मनसे विचार करता है वही धर्मध्यान है।। ४८०॥ अर्थ-, जिसको अपने खरूपका भान होगया है, जिसका ममत्व नष्ट होगया है और जिसने अपनी इन्द्रियोंको जीत लिया है, ऐसा जो साधु आत्माका चिन्तन करता है वह साधु शुभ ध्यानमें लीन होता है।। ४८१॥ अर्थ-सकल विकल्पोंको छोड़कर और आतमखरूपमें मनको रोककर आनन्दसहित जो चिन्तन होता है वही उत्तम धर्मध्यान है।। भावार्थ-संकल्प विकल्पोंको छोड़कर अनन्त सुखखरूप आत्माका आनन्दपूर्वक ध्यान करना ही श्रेष्ठ धर्मध्यान है। इस धर्मध्यानके चार मेद कहे हैं— आज्ञाविचय, अपायविचय, विपाकविचय और संस्थानविचय। ये चारों प्रकारका धर्मध्यान असंयत सम्यन्दि, देशविरत, प्रमत्त संयत और अप्रमत्त संयत गुणस्थानवर्ती जीवोंके होता है। यथि मुख्यरूपसे यह पुण्यवन्धका कारण है, फिर भी परम्परासे मुक्तिका कारण है। इन चारों धर्मध्यानोंका खरूप इस प्रकार है—अपनी बुद्धि मन्द होने और किसी विशिष्ट गुरुका अभाव होनेपर जिन भगवानके हारा कहे गये नौ पदार्थ और उत्पाद व्यय ध्रीव्य तथा गुण पर्यायसे युक्त छ द्वयोंकी सूक्ष चर्चाका

१ व सज्झाण(ओ। २ छ स स न णिर्हिन्सा। ३ व धम्मज्झाणं॥ जत्थ इत्यादि।

येन स तयोक्तः । तथा हि आर्तरौद्रपरिलागलक्षणमाज्ञापायनिपाकसंस्थाननिचयसंज्ञाचतुर्भेदिभिन्नं तारतम्यशृद्धिकमेणा-संयतसम्यद्धिदेशविरतप्रमत्तसंयताप्रमत्तसंयताभिधानचत्र्रीणस्थानवर्तिजीवसंभवं मुख्यकृत्या परंपर्या मुक्तिकारणं चेति । तद्यथा । स्वयं मन्द्बुद्धित्वेऽपि विशिष्टोपाध्यायाभावेऽपि शुद्धजीवाजीवासवबन्धसंवर-निर्जरामोक्षपुण्यभाषद्वयसहितनवपदार्थानां सप्ततत्त्वानां जीवादिद्रव्याणां घण्णां द्रव्यपर्योयगुण्युक्तानाम् उत्पादव्ययधीव्य-सहितानां सृक्ष्मत्वे सति 'स्क्ष्मं जिनोदितं वाक्यं हेतुभिनैव इन्यते । आज्ञासिदं तु तद्वाह्यं नान्यथा वादिनो जिनाः ॥' इति क्लोककथितकमेण पदार्थानां निश्चयकरणमाञ्चाविचयधर्मध्यानं भण्यते १। तथैन मेदामेदरत्नत्रयभाव-भाबछेनास्माकं परेषां वा कर्मणामपायो विनाशो भविष्यतीति चिन्तनमपायविचयध्यानं ज्ञातस्यम् २ । शुद्धतिश्वयेन ञ्चभाञ्चभकर्मविपाकरहितोऽप्ययं जीवः पश्चादनादिकर्मबन्धवशेन पापस्योदयेन नारकादिदुःखविपाकफलमनुभवति । पुण्योदयेन देवादिषुखविपाकफलमनुभवति । इति विचारणं विपाकविचयं विज्ञेयम् ३ । पूर्वोक्तलोकानुप्रेक्षात्विन्तनं संस्थानविचयमिति 😮 । चतुर्विधधर्मध्यानं भवति । तथा दशविधं धर्मध्यानं भवति । "अपायोपायजीवाज्ञाविपाका जीवहेतवः । विरागभवसंस्थाना-न्येतेभ्यो विचयं भवेत् ॥ सदृष्टवादाप्रमत्तान्ता ध्यायन्ति शुभिरुयया । धर्मे विशुद्धिरूपं यद्रागद्वेषादिशान्तये ॥" खसंवेदा-माध्यारिमकं धर्मध्यानं दशप्रकारम् । एतद्दशविधमपि दृष्टश्रुतानुभूतेहपरलोकमोग।कांक्षादोषवर्जनपरस्परस्य मन्दतरकषाया-तुरिक्तितस्य भव्यवरपुण्डरीकस्य भवति । एकान्तिनिरञ्जनस्थाने बद्धपत्यद्वासनस्य स्वाद्धे वामहस्ततलस्योपरि दक्षिणहस्ततलः स्थापितस्य नासिकात्रस्थापितलोचनस्य पुंसः छुभध्यानं स्यात् । अपायविचयं नाम अनादिसंसारे थथेष्टनारिणो जीवस्य सनोवाक्कायप्रवृत्तिविशेषोपार्जितपापानां परिवर्जनं तत्कथं नाम मे स्यादिति । अथवा मिध्यादर्शनज्ञानचारित्रेभ्यः स्वजीवस्य अन्येषां वा कथम् अपायः विनाशः स्यादिति संकल्पः चिन्ताप्रचन्धः प्रथमं धर्म्यम् । १। उपायविचयं प्रशस्तमनोवाकायप्रदृत्तिन विशेषोऽवस्यः कथं मे स्यादिति संकल्पोऽध्यवसानं वा, दर्शनमोहोदयाचिन्तादिकरणवशाज्जीवाः सम्यग्दर्शनादिभ्यः पराच्छा इति चिन्तनम् उपायविचयं द्वितीयं धर्म्यम् । २ । जीवविचयं जीव उपयोगलक्षणो द्रव्यार्थादन।यनन्तो असंख्येयप्रदेशः सकृतशुभाशुभवर्मफलोपभोगी गुणवान् आत्मोपात्तदेहमात्रः प्रदेशसंहरणविसर्पणधर्मा सक्ष्मः अन्याधातः सर्भगतिस्यभाव

'जिन भगवानके द्वारा कहा हुआ तत्त्व बहुत स्क्ष्म है, युक्तियोंसे उसका खण्डन नहीं किया जा सकता। उसे जिन भगवानकी आज्ञा समझकर प्रहण करना चाहिये, क्यों कि जिन भगवान मिथ्यावादी नहीं होते।' इस उक्तिके अनुसार श्रद्धान करना आज्ञाविचय धर्मध्यान है । रत्नत्रयकी भावनाके बलसे हमारे तथा दूसरोंके कमेंकि। विनाश होता है ऐसा विचारना अपायविचय धर्मध्यान है। अनादिकालसे यह जीव शुभाशुभ कर्मबन्धमेंसे पापकर्मका उदय होनेपूर नरकादि गतिके दुःखोंको भोगता है और पुण्यकर्मका उदय होनेपर देवादि गतिके सुखोंको भोगता है, ऐसा विचार करना विपाक विचय धर्मध्यान है । पहले लोकानुप्रेक्षामें कहे गये लोकके खरूपका विचार करना संस्थानविचय धर्मध्यान है। इस प्रकार धर्मध्यानके चार भेद हैं । सम्परदृष्टिसे लेकर अप्रमत्तसंयत गुणस्थानवर्ती जीव राग द्वेषकी शान्तिके लिये श्रम भावोंसे इन धर्मध्यानोंको ध्याते हैं। इस लोक और परलोक सम्बन्धी भोगोंकी चाह को सदोष जानकर मन्दकषायी भन्य जीव निर्जन एकान्त स्थानमें परुपंकासन लगावे और अपनी गोदमें बाई हथेळीके ऊपर दाहिनी हथेळीको रखकर तथा दोनों नेत्रोंको नासिकाके अप्रभागमें स्थापित करके शुभध्यान करे । धर्मध्यानके दस मेद भी कहे हैं जो इस प्रकार हैं। इस अनादि संसारमें खच्छन्द विचरण करनेवाले जीवके मन वचन और कायकी प्रवृत्तिविशेषसे संचित पापींकी शुद्धि कैसे हो ऐसा विचारना अपायविचय धर्मध्यान है । अथवा मिथ्यादर्शन, मिथ्याज्ञान और मिथ्याचारित्रमें पँसे हुए जीवोंका कैसे उद्घार हो ऐसा विचार करते रहना अपायविचय धर्मध्यान है । मेरे मन वचन और कायकी ग्रुभ प्रवृत्ति कैसे हो ऐसा विचार करना अथवा दर्शनमोहनीयके उदयके कारण

अनादिक्रमंबन्धनबद्धस्तत् ध्यान्मोक्षभागी इत्यादिनामस्थापनाद्रव्यभाविनिर्देशादिसदादिप्रमाणनयनिक्षेपविषय इत्यादि जीवस्वभावानुन्तिन्तनं वा जीवा उपयोगमया अनायिधना मुक्तेतररूपा जीवस्वरूपनिन्तनं जीविवयः तृतीयं धर्म्यम् । ३ । अजीविवयं जीवभाविवरक्षणानाम् अचेतनानां पुद्रलधर्माधर्माकाशद्दव्याणाम् अनन्तविकरूपपर्यायसभावानुनिन्तनं चतुर्यं धर्म्यम् । ४ । विपाकविचयम् अष्टविधकर्माणि नामस्थापनाद्रव्यभावलक्षणानि मूलोत्तरोत्तरप्रकृतिविकरूपविस्तृतानि गुद्रखण्डसितामृतमधुरविपाकानि निम्बकाद्यीरविधहालाहरूकदुकविपाकानि चतुर्विधवन्धानि लतादारुअस्थिशेलसभावानि कासु कासु गतियोनिषु अवस्थासु च जीवानां विषया भवन्ति उद्यं गन्छन्ति विपाकविश्वेषानुन्तिन्तनं पश्चमं धर्म्यम् । ५ । विरागविचयं शरीरिमदमनिस्त्रमपरित्राणं विनश्वरसभावमञ्जनि त्रिदोषाधिष्ठितं सप्तधानुमयं बहुमलमुत्रादिपरिपूर्णम् अनवरतनिष्यन्दितकोतोविलम् अतिबीभत्सम् आधेयम् शौनमपि पूर्तिगन्धि सम्यक्षानिजनवैराय्यहेतुभूतं नास्यत्र किनित्कमनीयम् इन्द्रियमुख्यानि प्रमुखरसिकानि क्रियावसानविरसानि किपाकपाकविपाकानि पराधीनानि अनवस्थानप्रचुर-भक्कराणि यावत् यावदेषां रामणीयकं तावत्तावद्गोगिनां तृष्णाप्रसंगोऽनवस्थः । यथामेरिन्धनैर्जलनिपेनरीसहस्रण न तृतिः तथा कस्याप्येतैः न तृतिहपंशान्तिश्च । ऐहिकामुत्रिकविनिपातहेतवः तानि देहिनः सुखानीति मन्यन्ते महादुःखकारणान्य-नात्मनीनत्वादिष्टान्यप्यनिष्टानीति वैराय्यकारणविशेषानुन्तिन्तनम् । अथवा संसारदेहनिषयेषु दुःखहेतुत्वानिस्यन्तिन्तनं विरागन्तिन्तनं वष्टं धर्मम् । ६ । भवविचयं सन्तितानित्रसिक्षसीतोश्लामिश्रसेत्रतिवृत्तिमिश्रभेदासु योनिषु जरायुजाण्डजपो-

जीव सम्यग्दर्शन बगैरहसे विमुख हो रहे हैं इनका उद्धार कैसे हो इसका विचार करना उपाय-विचय धर्मध्यान है। जीवका लक्षण उपयोग है, द्रव्यदृष्टिसे जीव अनादि और अनन्त है, असंख्यात प्रदेशवाला है, अपने किये हुए शुभाशुभ कर्मीके फलको भोगता है, अपने शरीरके बराबर है, आत्मप्रदेशोंके संकोच और विस्तार धर्मवाला है. सुक्ष्म है, व्याघात रहित है, ऊपरको गमन करनेका स्वभाववाला है, अनादि कालसे कर्मबन्धनसे बँधा हुआ है, उसके क्षय होनेपर मुक्त हो जाता है, इस प्रकार जीवके मुक्त और संसारी खरूपका विचार करना जीवविचय नामक तीसरा धर्मध्यान है। जीवसे विलक्षण पुद्रल, धर्म, अधर्म, काल और आकाश इन अचेतन द्रव्योंकी अनन्त पर्यायोंके खरूपका चिन्तन करना अजीवविचय नामक चौथा धर्मध्यान है। आठों कर्मोंकी बहुतसी उत्तर प्रकृतियाँ हैं, उनमेंसे ऋभ प्रकृतियोंका विपाक गुड़ खांड शकर और अमृतकी तरह मधुर होता है तथा अशुभ प्रकृतियोंका विपाक लता, दारु, अस्थि और शैलकी तरह कठोर होता है, कर्मबन्धके चार प्रकार हैं. किस किस गति और किस किस योनिमें जीवोंके किन २ प्रकृतियों का बन्ध, उदय वगैरह होता है. इस प्रकार कर्मोंके विपाकका विचार करना विपाकविचय नामक पाँचवा धर्म ध्यान है। यह रारीर अनित्य है, अरक्षित है, नष्ट होनेशाला है, अशुचि है, बात पित्त और कफ़का आधार है सात धातुओंसे बना है, मलमूत्र वगैरहसे भरा हुआ है, इसके छिद्रोंसे सदा मल बहा करता है, अस्यन्त बीमत्स है, पित्रत्र वस्तुएँ भी इसके संसर्गसे दूषित होजाती हैं, सम्यग्ज्ञानी पुरुषोंके वैराग्यका कारण है, इसमें कुछ भी सुन्दर नहीं है, इसमें जो इन्द्रियाँ हैं वे भी किंपाक फलके समान उत्तरकालमें दःखदायी हैं. पराधीन हैं. ज्यों ज्यों भीगी पुरुष इनसे भीग भीगता है त्यों त्यों इसकी भीगतृष्णा बढ़ती जाती है। जैसे ईन्धनसे अग्निकी और नदियोंसे समुद्रकी तृप्ति नहीं होती है वैसे ही इन इन्द्रियोंसे भी किसीकी तृप्ति नहीं होती । ये इन्द्रियां इसलोक और परलोकमें पतनकी कारण हैं, प्राणी इन्हें सुखका कारण मानता है, किन्तु वास्तवमें ये महादुः खकी कारण हैं, क्योंकि ये आत्माकी हितकारक नहीं है, इसप्रकार वैराग्यके कारणोंका चिन्तन करना विरागचिन्तन नामका छठा धर्मध्यान हैं।

तोपपादसंमू च्छेनजनमनो जीवस्य भवाद्भवान्तरसंक्रमणे इष्टुगतिपाणिमुक्तालाङ्गलिकागोमृत्रिकाः चेति । तत्र इष्ट्रगतिरविष्रहा एकसाम्यिकी ऋज्वी संसारिणां सिद्धानां च जीवानां भवति । पाणिमक्ता एकविष्रहा द्विसामयिकी संसारिणां भवति । लाङ्गलिका द्विविष्ठहा शैसाम्यिकी भवति । गोमुत्रिका त्रिविष्ठहा चतुःसाम्यिकी भवति । एवमनादिसंसारे भ्रमतो जीवस्य राणविशेषानुपर्लाव्यतस्त्रस्य भवसंक्रमणं निरर्थंकमित्येवमादिभवसंक्रमणदोषानुचिन्तनं वा चतुर्गतिभवभ्रमणयोगिचिन्तनं भवविचयं सतमं धर्म्यम् । ७ । यथावस्थितमीमांसा संस्थानविचयं तत् द्वादशविधम् । अनिस्तवम् १ अशरणत्वम् २ संसारः ३ एकत्वम् ४ अन्यत्वम् ५ अग्रुचित्वम् ६ आस्रवः ७ संवरः ८ निर्जरा ९ स्रोकः १० बोधिदुर्लभः १९ धर्म-स्वाख्यातः १२ इसनुप्रेक्षाचिन्तनं संस्थानविचयम् अष्टमं धर्म्यध्यानम् । ८ । आज्ञाविचयम् अतीन्द्रियज्ञानविषयं ज्ञातुं चतुर्षे ज्ञानेषु वृद्धिशक्तयभावात् परलोकवन्धमोक्षलोकालोकसदसद्भिवेदनीयधर्माधर्मकालद्रव्यादिपदार्थेषु सर्वज्ञप्रामाण्यात् तस्यणीतागमकथितम्बित्यं न सम्यग्दर्शनस्यभावत्वात् निश्चयचिन्तनं सर्वज्ञागमं प्रमाणीकृत्य अत्यन्तपरोक्षार्थावधारणं वा आज्ञाविचयं नवमं धर्मप्यानम् ९ । हेतुविचयम् आगमविष्रतिपतौ नैगमादिनयविशेषगुणप्रधानभावोपनयदर्धर्षस्याद्वाद-शक्तिप्रतिकियावल्भिवनः तर्भानुसारिह्नेः पुरुषस्य खसमयगुणपरसमयदोषविशेषपरिच्छेदेन यत्र गुणप्रकर्षः तत्राभिनिवेशः श्रेयानिति स्याद्वाटतीर्थकरप्रयचने पूर्वापराविरोधहेतपरिग्रहणसामध्येन समवस्थानगुणात्चिन्तनं हेत्विचयं दशमं धर्म्य-ंध्यानम् १० । सर्वमेतत् धर्मध्यानं पीतपञ्चञुक्कलेश्यावलाधानम् अविरतादिसरागगुणस्थानभूमिकं द्रव्यभावात्मकसप्तप्रकृति-क्षयकारणम् । आ अप्रमत्तान् अन्तर्भृहतेकालपरिवर्तनं परोक्षज्ञानत्वात् क्षायोपशमिकभावं स्वर्गापवर्गगतिकलसंवर्तनीयं शेषैकविशतिभावलक्षणमोहनीयोपसमक्षयनिभित्तम् । तत्पुनः धर्मध्यानमाभ्यन्तरं बाह्यं च । सहजञ्जूद्धपरमचैतम्यशालिनि निर्भरानन्दमालिन भगवति निवासम्युपादेयवृद्धि कृत्वा पश्चादनन्तज्ञानोऽहमनन्तसुखोऽहमित्यादिभावनारूपमाभ्यन्तर-

सचित्त, अचित्त, सचिचाचित्त, शीत, उष्ण, शीतोष्ण, संवृत, विवृत, संवृतविवृत ये नौ योनियाँ हैं। इन योनियोंमें मर्भ, उपपाद और सम्मूर्छन जन्मके द्वारा जीव जन्म लेता है। जब यह जीव एक भवसे दूसरे भवमें जाता है तो इसकी मति चार प्रकारकी होती है—इषुगति, पाणिमुक्ता गति, लांगलिका गति और गोमूत्रिका गति । इच्चगति बाणकी तरह सीधी होती है, इसमें एक समय लगता है। यह संसारी जीवोंके भी होती है और सिद्ध जीवोंके भी होती है। शेष तीनों गतियाँ संसारी जीवोंके ही होती हैं। पाणिमुक्ता गति एक मोडेवाली होती है, इसमें दो समय लगते हैं। टांगलिका गति दो मोडेवाली होती है, इसमें तीन समय रुगते हैं । गोमूत्रिका गति तीन मोडेवाली होती है, इसमें चार समय लगते हैं। इस प्रकार अनादिकालसे संसारमें भटकते द्भए जीवके गुणोंमें कुछभी विशेषता नहीं आती, इसलिये उसका यह भटकना निरर्थक ही है, इत्यादि रूपसे भवश्रमणके दोशोंका विचार करना भवविचय नामका सातवाँ धर्मध्यान है। अनित्य, अशरण आदि बारह भावनाओंका विचार करना संस्थानविचय धर्मध्यान है । सर्वज्ञके द्वारा उपदिष्ट आगमको प्रमाण मानकर अस्यन्त परोक्ष पदार्थीमें आस्था रखना आज्ञाविचय धर्मध्यान है। आगमके विषयमें विवाद होनेपर नैगम आदि नयोंकी गौणता और प्रधानताके प्रयोगमें कुशल तथा स्याद्वादकी शक्तिसे युक्त तर्कशील मनुष्य अपने आगमके गुणोंको और अन्य आगमोंके दोषोंको जानकर 'जहाँ गुणोंका आधिक्य हो उसीमें मनको लगाना श्रेष्ठ हैं' इस अभिप्रायको दृष्टिमें रखकर जो तीर्थङ्करके द्वारा उपदिष्ट प्रवचनमें युक्तियोंके द्वारा पूर्वापर अविरोध देखकर उसकी पुष्टिके लिये युक्तियोंका चिन्तन करता है, वह हेत्विचय धर्मध्यान है। इस प्रकार धर्मध्यानके दस मेद हैं। धर्मध्यानके दो भेद भी हैं-एक आभ्यन्तर और एक बाह्य। सहज हाद्व चैतन्यसे सुशोभित और कार्तिके० ४७

वर्मभ्यानमुख्यते १ । पश्चपरमेष्ठिभत्त्यादि तदनुक्लश्चतानुष्ठानं बहिरक्षधर्मभ्यानं भवति २ । तथा पदस्थपिण्डस्थस्यस्थस्पातीतं चतुर्विषं भ्यानमाभ्यन्तरं धर्म्यं कथ्यते । "पदस्थं मन्त्रवाक्यस्थं पिण्डस्यं स्वात्मिकित्तनम् । रूपस्थं सर्विचिद्व्यं
स्पातीतं निरक्तनम् ॥" इति धर्मभ्यानं विचित्रं झातव्यम् ॥ "पदान्यालम्ब्य पुण्यानि योगिभियद्विधीयते । तत्पदस्थं मतं
भ्यानं विचित्रनयपारगैः ॥" तदाया । "पणतीससोलक्ष्य्पण चतुतुगमेगं च जवह झाएइ । परमेद्विवाचयाणं अण्णं च गुरुवएसेण ॥" "ममो अरहंताणं, णमो सिद्धाणं, णमो आइरियाणं, णमो उवज्ज्ञायाणं, णमो लोए सम्बत्ताहुणं ।" एतानि
पश्चित्रंत्रस्थराणि सर्वपदानि भण्यन्ते ३५ । 'अरहंतसिद्धआयरियउवज्ज्ञायसाहू ।' वा 'अहंतिसद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधुभ्यो
नमः ।' एतानि षोडशाक्षराणि नामपदानि भण्यन्ते १६ । 'अरहंतसिद्ध' एतानि वडक्षराणि अहंतिसद्धाचार्यापयायसर्वसाधुभ्यो
नमः ।' एतानि पश्चक्षराण्यादिवदानि भण्यन्ते ५ । चतु, 'अरहंत' इदमक्षरचतुष्टयमहेतो नामपदम् ।
तुग, 'सिद्ध' 'अहं' वा इत्यक्षरद्वयस्य सिद्धस्य अहेतो वा नामादिपदम् २ । 'अ' इत्येकाक्षरमहेत आदिपदम्
अथवा 'भों' इत्येकाक्षरं पश्चपरमेष्ठिनामादिपदम् । तत्वधिसिति चेत् । 'अरहंता असरीरा आयरिया तह उवज्ज्ञया
पुष्ठिणो । परामक्तरणिप्पण्णो ओंकारो पंचपरमेष्टी ॥" 'सवर्णे सह दीर्घः, उ ओ, मोनुखारः' इत्यादिना निष्यवते ।
एतेषां पदानां सर्वमन्त्रवादपदेषु मध्ये सारभूतानामिहलोकपरलोकष्टफलप्रदानाम् अर्थे ज्ञात्वा पथादनन्तज्ञानादिगुणस्मरणस्पेण वयनोष्टारणेन च जापं कुरुत । तथैव ग्रुओपयोगस्पत्रिगुप्तावस्थायां मीनेन ध्यायत । पुनरपि कर्थभूताना
पश्चपरमेष्ठिवाचकानाम् । अनन्तज्ञानादिगुणयुकोऽर्हद्वाच्योऽभिषेयः इत्यादिरुपेणाईतिसद्वाचार्योपाध्यायसाधुवाचकानाम् । अनन्तद्वानादिगुणयुकोऽर्हद्वाच्योऽभिषेयः इत्यादिरुपेणाईतिसद्वाचार्यविद्वाचैनविधानम् । तथाहि । यो

**आनन्दसे भरपूर अपनी आरमामें** उपादेयबुद्धि करके पुनः 'मैं अनन्त ज्ञानवाला हूं' 'मैं अनन्त सुखस्तरूप हैं इत्यादि भावना करना आभ्यन्तर धर्मध्यान है । और पंच परमेष्ठीमें भक्ति रखना. उनके अनुकूल प्रवृत्ति करना बहिरंग धर्मध्यान है। धर्मध्यानके चार भेद और भी हैं। पदस्य, पिण्डस्य, रूपस्य और रूपातीत । ये चारों धर्मध्यान आम्यन्तर हैं । पवित्र पदोंका आलम्बन लेकर जो ध्यान किया जाता है उसे पदस्थध्यान कहते हैं । द्रव्यसंप्रहमें कहा है-"परमेष्ठीके वाचक पैतीस, सोलह. छः,पाँच, चार, दो और एक अक्षरके मंत्रोंको जपो और ध्याओ । तथा गुरुके उपदेशसे अन्य मंत्रोंको मी जपो और ध्याओ"। 'णमो अरहंताणं, णमो सिद्धाणं, णमो आइरियाणं, णमो उबज्ज्ञायाणं, णमो लोए सब्बसाहुणं ।' यह पैंतीस अक्षरोंका मंत्र है । 'अरहंतसिद्ध आयरिय उवज्ज्ञाय साहु' अथवा 'अर्हित्सदाचार्योपाध्यायसर्वसाधुम्यो नमः' यह मंत्र सोल्ह अक्षरोंका है। 'अरहंत सिद्ध' यह छ: अक्षरोंका मंत्र है। 'अ सि आ उसा' यह पाँच अक्षरका मंत्र है। 'अरहंत' यह चार अक्षरोंका मंत्र है। 'सिद्ध' अथवा 'अई' ये दो अक्षरोंके मंत्र हैं। 'अ' यह एक अक्षरका मंत्र अईन्तका वाचक है। अथवा 'ओं' यह एक अक्षरका मंत्र पंचपरमेष्ठीका वाचक है। कहामी है-'अरहंत, असरीर (सिद्ध) आचार्य, उपाध्याय और मुनि (साधु ) इन राँचों परमेष्ठियोंके प्रथम अक्षरोंको लेकर मिलानेसे (अ+अ+आ+उ+म्) पंचपरमेष्ठीका वाचक 'ओ' पद बनता है।' ये मंत्र सब मंत्रों में सारभूत हैं तथा इस लोक और परलोकमें इष्ट फलको देनेवाले हैं । इनका अर्थ जानकर अनन्त **बान आ**दि गुणोंका स्मरण करते हुए और मंत्रका उच्चारण करते हुए जप करना चाहिये । तथा श्चुमोपयोग पूर्वक मन, वचन और कायको स्थिर करके मौनपूर्वक इनका ध्यान करना चाहिये। इन मंत्रोंके सिवाय बारह हजार प्रमाण पंचनमस्कार प्रन्यमें कही हुई विधिसे लघुसिद्धचक बृहुत्सिद्ध-भन्न आदि विधानमी करना चाहिये । इस सिद्धचन्नके ध्यानकी विधि इस प्रकार है-नाभिमण्डलमें

भव्यः नाभिमण्डले पोडशदलयुक्तकमले दलं दलं प्रति षोडशखरश्रेणि श्रमन्ती चिन्तयेत् । अ आ इ ई उ क ऋ ऋ ल स् ए ऐ ओ ओ अं अ: । तथा हृदये चतुर्विशतिपत्रसंयुक्तकमछे पश्चविशतिककारादिमकारान्तान् व्यक्तनान् स्परेत् । क स ग घ ह । च छ ज झ अ । ट ठ ड ढ ण । त थ द घ न । प फ ब भ म । ततः वदनकमलेऽष्टदलसिंदे शेषयकारा-दिहकारान्तान् वर्णान् प्रदक्षिणं चिन्तयेत् । "इमा प्रसिद्धसिद्धान्तप्रसिद्धां वर्णमात्काम् । ध्यायेद्यः स श्रताम्भोषेः पारं गच्छेच तत्कुलात् ॥" "अश्र मन्त्रपदाधीशं सर्वतत्त्वैकनायकम् । आदिमध्यान्तमेदेन खरव्यजनसंभवम् ॥ उद्भीधो रेफसंरदं सकलं बिन्दुलाञ्छितम् । अनाइतयुतं तत्त्वं मन्त्रराजं प्रचक्षते ॥" ईं । "देवासुरनतं मिथ्यादुर्वोधभ्वान्तभास्करम् । कुक्रमुर्थस्थ चन्द्रां कुकलापव्याप्तदिग्मुखम् ॥" "हेमाञ्जकर्णिकासीनं निर्मेतं दिख्न खाङ्गणे । संचरन्तं च चन्द्रामं जिनेन्द्र-तुल्यमूर्जितम् ॥" "ब्रह्मा कैश्विद्धरिः कैश्विद्धद्धः कैश्विन्महेश्वरः । शिवः सार्वस्तयैशानो वर्णोऽयं कीर्तितो महान् ॥" "मन्त्रमृति किलादाय देवदेवो जिनः स्वयम् । सर्वज्ञः सर्वगः शान्तः साक्षादेष व्यवस्थितः ॥" "ज्ञानबीजं जगद्वन्यं जनमृत्युजरापहम् । अकारादिहकारान्तं रेकविन्दुकलाङ्कितम् ॥" "भुक्तिमुक्तयादिदातारं स्रवन्तममृताम्बुभिः । मन्त्रराज-मिदं ध्यायेत् धीमान् विश्वसुखावहम् ॥" "नासाप्रे निश्चरुं वापि भूलतान्ते महोज्वलम् । तालुरन्ध्रेण वा यातं विशन्तं वा मुखाम्बुजे ॥" "सकुदुचारितो येन मन्त्रोऽयं वा स्थिरीकृतः । हृदि तेनापवर्गीय पाथेयं खीकृतं परम् ॥" इमं महामन्त्र-राजं यो ध्यायति स कर्मक्षयं कृत्वा मोक्षसुस्तं प्राप्नोति । अर्हे । तथा हकारमात्रं सक्ष्मचन्द्ररेखासदशं शान्तिकारणं यो भव्यः चिन्तयति स खर्गेषु देवो महर्दिको भवेत् । यो भन्य भाँकारं पश्चपरमेष्ठिप्रथमाक्षरोत्पर्न देवीप्यमानं चन्द्रकलाबिन्द्रना सितवर्णे धर्मार्थकाममोक्षदं हृदयक्रमलकर्णिकामध्यस्थं चिन्तामणिसमानं चिन्तयति स मध्यः सवैसीख्यं लभते । बॉ, इमं मच्चराजं शत्रुस्तम्भने मुवर्णाभं, विद्वेषे कृष्णाभं, वशीकरणे रक्तवर्णे, पापनाशने शुभं, सर्वकार्यसिद्धिकरं चिन्तयेत् ॥ तथा.

सोलह पत्रवाले कमलके प्रत्येक दलपर अ आ इ ई उ ऊ ऋ ऋ ऌ ऌ ए ऐ ओ औ अं अः इन सोलह खरोंका कमसे चिन्तन करो । फिर हृदयमें चौबीस पत्तोंसे युक्त कमलके ऊपर क ख ग घ ङ. च छ ज झ ज, ट ठ ड ढ ण, त थ द ध न, प फ ब भ म, इन ककारसे लेकर मकार तक पचीस व्यंजनीका चिन्तन करो । फिर भाठ दल सहित मुखकमलपर बाकीके यकार से लेकर हकार पर्यन्त वर्णींको दाहिनी ओर से चिन्तन करो । सिद्धान्तमें प्रसिद्ध इस वर्ण मातृकाका जो ध्यान करता है वह संसारसमुद्रसे पार हो जाता है ॥ समस्त मंत्रपदोंका खामी सब तत्त्वोंका नायक, आदि मध्य और अन्तके मेदसे सर तथा व्यंजनोंसे उत्पन्न, ऊपर और नीचे रेफसे युक्त, बिन्दुसे चिह्नित हकार (हैं) बीजाक्षर है। अनाहत सहित इस बीजाक्षरको मंत्रराज कहते हैं। देव और असुर इसे नमस्कार करते हैं, भयंकर अज्ञानरूपी अन्धकारको दर करनेके लिये वह सूर्य के समान है। अपने मस्तकपर स्थित चन्द्रमा (७) की किरणों से यह दिशाओं को व्याप्त करता है। सुवर्णकमलके मध्यमें कर्णिकापर विराजमान. निर्मल चन्द्रमाकी तरह प्रकाशमान, और आकाशमें गमन करते हुए तथा दिशाओं में व्याप्त होते हुए जिनेन्द्र देवके तुल्य यह मंत्रराज है। कोई इसे ब्रह्मा कहता है, कोई इसे हरि कहता है, कोई इसे बुद्ध कहता है, कोई महेश्वर कहता है, कोई शिव, कोई सार्व और कोई ईशान कहता है। यह मंत्रराज ऐसा है मानो सर्वज्ञ, सर्वन्यापी, शान्तमृतिं देवाधिदेव जिनेन्द्र खयं ही इस मंत्ररूपसे विराजमान हैं ॥ यह ज्ञानका बीज है, जगतसे वन्दनीय है, जन्म मृत्यु और जराको हरनेवाला है, मुक्तिका दाता है, संसारके सुखोंको लाता है, रेफ और बिन्दुसे युक्त अहै इस मंत्रका ध्यान करो । नासिकाके अप्र भाग में स्थिर, भौहोंके मध्यमें रफ़रायमाण, तालुके छिद्रसे जाते हुए और मुखरूपी कमलमें प्रवेश करते हुए इस मंत्रराजका ध्यान करना चाहिये । जिसने एक बार भी इस मंत्रराजको उच्चारण करके अपने हृदयमें स्थिर करलिया, उसने मोक्षके लिये उत्तम कलेवा प्रहण करलिया । आशय यह है कि जो इस महा-

"पद्मगुरुनमस्कारलक्षणं मन्त्रमूर्जितम् । चिन्तयेच जगजन्तुपवित्रीकरणक्षमम् ॥" "स्फुरद्विमलचन्द्रामे दलाष्ट्रकविभूषिते । इक्षे तत्किणिकासीनं मन्त्रं सप्ताक्षरं स्मरेत् ॥" "दिग्दलेषु ततोऽन्येषु विदिवपत्रेष्वनुक्रमात् । सिद्धादिकं चतुष्कं च दृष्टिनोधादिकं तथा ॥" ओं णमो अर्हिताणं, णमो सिद्धाणं, णमो आइरियाणं, णमो उवज्झायाणं, णमो लोए सव्यसादृणं । अपराजितमन्त्रोऽयं दर्शनज्ञानचारित्रतपंसि । "श्रियमाल्यन्तिकीं प्राप्ता योगिनो ये च केचन । अमुमेव महामन्त्रं ते समाराध्य केवलम् ॥" "अनेनैव विशुद्धान्ति जन्तवः पापपिङ्कृताः । अनेनैव विमुच्यन्ते भवष्ठशान्मनीषिणः ॥" "एतच्यसनपाताले भ्रमत्तंसारसागरे । अनेनैव जगत्सर्वमुद्धले विश्वतं शिवे ॥" "कृत्वा पापसहसाणि हृत्वा जन्तुशतानि च । असुं मन्त्रं समाराध्य तिर्यक्षोऽपि दिवं गताः ॥" तथा यो मन्त्रः मस्तके भालस्थले मुखे कण्ठे हृदये नामौ च प्रत्यक्षमष्ट-दलकमलं तन्मध्ये किणकां विधाय प्रत्येकं पधनमस्कारान् पद्यत्रिशद्धणोपितान् कमलं प्रति नवसंख्योपेतान् जपेत् चिन्तयिते । अवरोहणारोहणेन द्वादशकमलेषु एकीकृताः नमस्काराः अष्टोत्तरतप्रमा भवन्ति । तत्मलमाह । "शतमष्टोत्तरं चास्य त्रिशुद्धा चिन्तयन्मुनिः । भुजानोऽपि चतुर्थस्य प्राप्नोत्विकलं फलम् ॥" "मस्तके वदने कण्ठे हृदये नामिमण्डले । ध्याये-चन्द्रकृताकारे योगी प्रत्येकमम्बुजम्॥" "स्तर मन्त्रपदीद्भृतां महाविद्यां जगनुताम् । गुरुपषकनामोत्थपोडशाक्षरराजिताम् ॥" "अहित्सद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधुभ्यो नमः ।" योदशाक्षरविद्या । "अस्याः शतद्वर्य ध्यानी जपकेकात्रमानसः । अनिच्छन्तर्यवाप्तीते चतुर्थतपसः फलम् ॥" "विद्यो पद्धणैसर्याम् मन्त्रं चतुर्वर्गपक्षप्रम् । जपन् चतुर्थतमभ्यति फलं ध्यानी शतत्रयम् ॥" "अर्हत्तिद्धा अथवा 'अरहत्तसाह्र' ॥ " चतुर्वर्णमयं मन्त्रं चतुर्वर्गपक्षप्रम् । चतुर्थस्य कलं लमेत् ॥" "वतुर्वरत्तस्व मन्त्या मन्त्रविद्धा अथवा 'अरहत्तसाह्र' ॥ " चतुर्वरामयं मन्त्रं चतुर्वर्यम् मन्त्रवार्वरां जपन् योगी चतुर्थस्य कलं लमेत् ॥ भन्तविद्या मन्तविद्धा अथवा 'अरहत्तसाह्र' ॥ " चतुर्वर्णमयं मन्त्रं चतुर्वर्यास्तरे मन्त्रचार्वरां पत्रविद्धा अथवा 'अरहत्तसाह्र' ॥ " चतुर्वर्णमयं मन्त्रं चतुर्वर्याति अथवा अथवा 'अरहत्तसाह्र' ॥ " चतुर्वर्णम्त्रस्य मन्त्रं चतुर्वर्याति अथवा भन्तविद्या कलं लमेति सन्तर्यस्ति सन्तर्या मन्तविद्या मन्त्रविद्या चतुर्यस्वरां सन्तर्या सन्तर्

मंत्रका ध्यान करता है वह कमेंका क्षय करके मोक्षमुखको पाता है। जो भव्य 'अहँ' इस मंत्रको अथवा सुक्ष्म चन्द्ररेखाके समान हकार मात्रका चिन्तन करता है वह स्वर्गीमें महर्द्धिक देव होता है। जो भन्य पंचपरमेष्ठीके प्रथम अक्षरोंसे उत्पन्न ॐ का चिन्तन अपने हृदयकमळमें करता है वह सब सुर्खों को पाता है।। इस मंत्रराज ॐ को शत्रुका स्तम्भन करनेके लिये सुवर्णके समान पीला चिन्तन करे । द्वेषके प्रयोगमें कज्जलकी तरह काला चिन्तन करे, बशीकरणके प्रयोगमें लालवर्णका चिन्तन करे, और पापकर्मका नाश करनेके लिये चन्द्रमाके समान श्वेतवर्णका चिन्तन करे।। तथा पंच परमेष्ठियोंको नमस्कार करने रूप महामंत्रका चिन्तन करे। यह नमस्कार मंत्र जगतके जीवोंको पवित्र करनेमें समर्थ है।। स्फुरायमान निर्मल चन्द्रमाके समान और आठ पत्रोंसे भूषित कमलकी कर्णिका पर सात अक्षरके मंत्र 'णमो अरिहंताणं'का चिन्तन करे। और उस कर्णिकाके आठ पत्रों-मेंसे ४ दिशाओंके ४ पत्रोंपर क्रमसे 'णमो सिद्धाणं' 'णमो आइरियाणं' 'णमो उवज्ज्ञायाणं' 'णमो लोए सबसाहुणं' इन चार मंत्रपदोंका स्मरण करे । और विदिशाओंके ४ पत्रोंपर ऋपसे 'सम्यग्दरीनाय नमः' 'सम्याक्कानाय नमः' 'सम्यक् चारित्राय नमः' 'सम्यक् तपसे नमः', इन चार पदोंका चिन्तन करें ॥ इस लोकमें जितने भी योगियोंने मोक्षलक्ष्मीको प्राप्त किया उन सबने एकमात्र इस नमस्कार महामंत्रकी आराधना करके ही प्राप्त किया !! पापी जीव इसी महामंत्रसे विशुद्ध होते हैं । और इसी महामंत्रके प्रभावसे बुद्धिमान् लोग संसारके क्षेशोंसे छूटते हैं । दु:खरूप पातालोंसे भरे हुए संसाररूपी समुद्रमें भटकते हुए इस जगतका उद्धार करके इसी मंत्रने मीक्षमें रखा है ॥ हजारों पापोंको करके और सैकड़ों जीवोंको मारकर तिर्यश्चमी इस महामंत्रकी आराधना करके खर्गको प्राप्त हुए ॥ मस्तक, भालस्थान, मुख, कण्ठ, हृदय और नाभिमेंसे प्रत्येकमें आठ पत्तोंका कमल और उसके बीचमें कर्णिकाकी रचना करके प्रत्येक कमलपर पैतीस अक्षरके पंच नमस्कार मंत्रको नौ बार जपना चाहिये। इस प्रकार ऊपरसे नीचे और नीचेसे ऊपर बारह कमलोंपर जपनेसे १०८ बार जाप हो जाती है। जो मुनि मन वचन और कायको शुद्ध करके इस मंत्रको १०८ बार ध्याता है वह मुनि आंहार करता हुआमी एक उपवासके पूर्ण फलको प्राप्त होता है।। पंच नमस्कार मंत्रके पाँच पदाँसे

अरहंत ॥ "वर्णह्यं श्रुतस्कन्धे सारभूतं विवप्रदम् । ध्यायेजन्योद्भवाशेषक्केशनिर्मूलनक्षमम् ॥ सिंद्धं "अहँ वा ॥ "अवर्णस्य सहसार्षं जपलानन्दसंभृतः । प्राप्नोत्येकोपवासस्य निर्जरां निर्जिताशयः ॥" 'अः । तथा "आदिमं चाईतो नाम्नोऽकारं प्रवशत-प्रमान् । वारान् जपेत् त्रिशुद्धा यः स चतुर्थफलं श्रयेत् ॥" अ ॥ "पश्चवर्णमयों विद्यां पश्चतत्वोपलिक्षिताम् । मुनिवीरैः श्रुतस्कन्याद्वीजबुद्धा समुद्धृताम् ॥ 'ओं हां हीं हुं हैं हः अ सि आ उ साय नमः ।' "अस्यां निरन्तराभ्यासाद्वशिकृत-निजशयः । प्रोच्छिनत्त्याशु निःशङ्को निर्मूढं जन्मवन्धनम् ॥" "मङ्गलशरणोत्तमपदनिकृरम्यं यस्तु संयमी स्मरति । अविकृत्यमेकाप्रधिया स चापवर्गश्चियं श्रयति ॥" चतारि मंगलं, अरहंत मंगलं, सिद्ध मंगलं, साहु मंगलं, केवलिपण्यतो धम्मो मंगलं । चतारि लोगोत्तमा, अरहंत लोगोत्तमा, सिद्ध लोगोत्तमा, साहु लोगोत्तमा, केवलिपण्यतो धम्मो लोगोत्तमो । चतारि सरणं पव्यजामि, अरहंत सरणं पव्यजामि, सिद्ध सरणं पव्यजामि, साहु सरणं पव्यजामि, केवलिपण्यतो धम्मो तरणं पव्यजामि ॥ "सिद्धः सौधं समारोद्धियं सोपानमालिका । त्रयोदशाक्षरोत्पन्ना विद्याविश्वायिनी ॥" 'ओं, अरहंत सिद्ध योगि केवली स्वाहा' । यो भव्यः इमम् ऋविमण्डलमन्त्रराजं सप्तविश्वति—वर्णोपेतम् 'ओं हां हीं हूं हें हैं हों हः असिआउसासम्यन्दर्शनज्ञानचारित्रेभ्यो नमः ।" इति ध्यायति जपति सहस्राष्टकम् । ८००० । स वाव्छितार्थम् इहपरलोकसुस्तर्वामीष्टं प्राप्नोति । तथा ओं हीं श्री अर्हे नमः । नमः सिद्धाणं । ओं नमो अर्हते केवलिने परमयोगिने अनन्तविश्वद्धपरिणमविर्पुरदुरुशुक्रध्यानामिनिदेश्वरुमीजाय

उत्पन्न सोलह अक्षरोंके मंत्रका भी जप करना चाहिये। यह मंत्र हैं-'अहेत् सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधम्यो नमः' । जो ध्यानी मनको एकाम्र करके दो सौ बार इस मंत्रका जप करता है वह नहीं चाहते हुएमी एक उपवासके फलको प्राप्त करता है ॥ 'अरहंत सिद्ध' अथवा 'अरहंत साहु' इन छः अक्षरोंके मंत्रको तीन सौ बार जप करनेवाला मनुष्य एक उपवासके फलको प्राप्त होता है॥ 'अरहंत' इन चार अक्षरोंके मंत्रको चार सौ बार जप करनेवाला मनुष्य एक उपवासके फलको प्राप्त होता है॥ 'सिद्ध' अथवा 'अर्है' यह दो अक्षरोंका मंत्र द्वादशांगका सारभूत है, मोक्षको देनेवाला है और संसारसे उत्पन्न द्वए समस्त क्केशोंको नष्ट करनेमें समर्थ है। इसका ध्यान करना चाहिये॥ जो मुनि 'अ' इस वर्णका पौंच सौ बार जप करता है वह एक उपवासके फलको प्राप्त करता है।। जो मन वचन कायको ग्रुद्ध करके पाँच सौ बार 'अईत्' के आदिअक्षर 'अ' मंत्रका जाप करता है वह एक उपवासके फलको प्राप्त करता है ॥ पाँच तत्त्वोंसे युक्त तथा पाँच अक्षरमय 'ओं हां हीं हूं हीं हः अ सि आ उ साय नमः' इस मंत्रको मुनीश्वरोंने द्वादशांग वाणीमेंसे सारभूत समझकर निकाला है । इसके निरन्तर अभ्याससे अति कठिन संसाररूपी बन्धन शीघ्र कट जाता है।। जो मुनि 'चत्तारि मंगलं, अरहंता मंगलं, सिद्धा मंगलं, साह मंगलं, केवलिपण्णत्तो धम्मो मंगलं। चत्तारि लोगुत्तमा, अरहंता लोगुत्तमा, सिद्धा लोगुत्तमा, साहू लोगुत्तमा, केविलपण्णत्तो धम्मो लोगुत्तमो । चत्तारि सरणं पव्यञ्जामि, अरहंतसरणं पव्यज्जामि, सिद्धसरणं पन्वजामि, साहूसरणं पन्वजामि, केवलिपण्णत्तं धम्मं सरणं पन्वजामि ।' एकाम्र मनसे इन पर्दोका स्मरण करता है वह महाछक्ष्मीको प्राप्त करता है ॥ 'ॐ अईत् सिद्ध सयोग केवली खाहा' यह तेरह अक्षरोंका मंत्र मोक्ष महलपर चढ़नेके लिये सीढ़ियोंकी पंक्ति है।। 'ओं हां हीं हूं हैं हैं हैं। हा अ सि आ उ साय सम्यादर्शनज्ञानचारित्रेम्यो नमः' इस सत्ताईस अक्षरोंके ऋषिमण्डल मंत्रको जो भन्य आठ हज़ार नार जपता है वह इस लोक और परलोकमें समस्त वाञ्छित सखको पाता है।। तथा

प्राप्तानन्तचतुष्टयाय सौम्याय शान्ताय मङ्गलनरदाय अष्टादशदोषरिहताय खाहा । तथा । "स्ररेन्दुमण्डलाकारे पुण्डरीकं मुखोदरे । दलाष्ट्रकसमासीनं वर्णाष्ट्रकविराजितम् ॥ ओं णमो अरहंताणमिति वर्णानिप क्रमात् । एकशः प्रतिपत्रं द्व तिस्मिषेव निवेशयेत् ॥ खर्णगौरी खरोद्भूतां केसरालीं ततः स्परेत् । कर्णिकां च सुधास्यन्दिबन्दुवजिवभूषिताम् ॥ (अकारादि) प्रोश्चतंपूर्णचन्द्राभं चन्द्रविम्बाच्छनैः शनैः । समागच्छत्सुधावीजं मायावर्णं तु चिन्तयेत् ॥ विरक्षरन्तमतिस्कीतं प्रमामण्डलमध्यगम् । संचरन्तं मुखाम्भोजे तिष्ठन्तं कर्णिक्येपरि ॥ हीं ॥ अमन्तं प्रतिपत्रेषु चरन्तं वियति क्षणे । छेदयन्तं मनोध्वान्तं स्रवन्तमस्ताम्बुभिः ॥ वजन्तं ताखुरन्ध्रण स्फुरन्तं भूलतान्तरे । ज्योतिर्मयिवाचिन्त्यप्रमावं चिन्तयेन्मुनिः ॥" 'मों णमो अरहंताणं' इमे भष्टो वर्णाः । हीं । इमं महामन्त्रं स्परन्त् योगी विषनाशसर्वशास्त्रपारगो भवति । तिरन्तराभ्यास्तात् पश्चितं पश्चितं पश्चितं । ततः संवत्तसरेण मुखान्महाज्वालां निःसरन्तीं पश्चितं । ततः सर्वज्ञमुखम् । ततः सर्वज्ञमुखम् । ततः सर्वज्ञमुखम् । ततः सर्वज्ञमुखम् । हीं अर्थे प्रयति । यः 'क्ष्यों दि ध्यायति ललाटे सं सक्लकल्याणं प्राप्नोति । तथा । ओं हीं । हीं ओं ओं हीं हंस्यः ॥ स्री अर्थे ॥ स्री ॥ हीं ओं सः ॥ स्री हं ओं हीं ॥ हीं ओं ओं हीं ॥ छं। स्री । विया च । ओं जोगे मगो तथे भूए भव्दे भिवरसे अवस्रे पश्चे जिल्पारिस्से स्वाहा । ओं हीं अर्थे णमो अरहंताणं हीं नमः ॥ छ ॥ श्रीमद-

'ओं हीं श्रीं अर्ह नमः; णमो सिद्धाणं, और 'ओं नमो अर्हते केवलिने परमयोगिने अनन्तविद्यद्ध-परिणामनिर्फुरदुरुगुक्रभ्यानामिनिर्दग्धकर्मनीजाय प्राप्तानन्तचतुष्टयाय सौम्याय शान्ताय मंग्रळवरदाय अष्टादशदोषरहिताय स्वाहा इन मंत्रोंका ध्यान करना चाहिये । मुखर्मे चन्द्रमण्डलके आकारका आठ अक्षरोंसे शोभायमान, आठ पत्रोंका एक कमल चिन्तन करना चाहिये॥ 'ओं गमो अरहंताणं' इन आठ अक्षरोंको ऋमसे इस कमलके आठ पत्रोंपर स्थापन करना चाहिये ॥ इसके पश्चात अप्रतके शरनोंके बिन्दुओंसे शोभित कर्णिकाका चिन्तवन करे और इसमें खरोंसे उत्पन्न हुई तथा सुवर्णके समान पीतवर्ण वाली केशरकी पंक्तिका ध्यान करना चाहिये॥ फिर उदयको प्राप्त हुए पूर्ण चन्द्रमाकी कान्तिके समान और चन्द्रविम्बसे धीरे धीरे आनेवाले अमृतके बीज रूप मायावर्ण 'ह्वीं' का चिन्तन करना चाहिये ॥ स्फुरायमान होते हुए, अस्यन्त उज्ज्वल प्रभामण्डलके मध्यमें स्थित, कभी पूर्वोक्त मुखकमलमें संचरण करते हुए, कमी उसकी कर्णिकाके ऊपर स्थित, कमी उस कमलके आठों पत्रोंपर घुमते हुए, क्षणभरमें आकाशमें विचरते हुए, मनके अज्ञानान्धकारको दूर करते हुए, अमृत-मयी जलसे टपकते हुए, तालुके छिदसे गमन करते हुए तथा भौंकी लगाओंमें स्कुरायमान होते द्वर और ज्योतिर्मयके समान अचिंख प्रभाववाले मायावर्ण 'हीं' का चिन्तन करना चाहिये॥ इस महामंत्रका च्यान करनेसे योगी समस्त शास्त्रोंमें पारंगत हो जाता है । छः मासतक निरन्तर अभ्यास करनेसे मुखके अन्दरसे धूम निकलते हुए देखता है। फिर एक वर्ष तक अम्यास करनेसे मखसे निकलती हुई महाज्वाला देखता है। फिर सर्वज्ञका मुख देखता है। उसके बाद सर्वज्ञको प्रसक्ष देखता है। इस प्रकार, मुखकमलमें आठ दलके कमलके ऊपर 'ओं णमो अरिहंताणं' इन आठ अक्षरोंको स्थापन करके ध्यान करनेके फलका वर्णन किया। अब अन्य विद्याओंका वर्णन करते हैं। जो ललाट देशमें 'क्वीं' इस विद्याका ध्यान करता है वह सब कल्याणोंको प्राप्त करता है।'हीं ओं ओं हीं हूं सः ओं जोग्गे मग्गे तचे भूदे भव्वे भविस्से अक्खे पक्खे जिणपारिस्से खाहा' 'ओ हाँ अहै नमो णमो अरहंताण हीं नम ,' 'श्रीमद् वृषभादिवर्द्धमानान्तेभ्यो नमः,' इस मंत्रोंका भी ध्यान करना

वृषभादिवर्धमानान्तेभ्यो नमः ॥ ओं अर्हन्मुखकमलवासिनि पापात्मक्षयंकरि श्रुतज्ञानज्वालासहस्र प्रज्वलिते सरस्वति मत्पापं इन इन दह दह क्षां क्षीं क्षूं क्षों क्षः क्षीरधवले अमृतसंभवे वं वं हूं हूं स्वाहा । इयं पापभक्षिणी विद्या । सिद्ध-चकम् । असिभाउसा । अवर्णे नाभिकमले, सि मस्तककमले, सा मुखकमले, आ कण्ठकमले, उ हृदये । नमः सर्वसिद्धेभ्यः । भोंकार-हींकार-अकार-अईम् इत्यादिकं क स्मरणीयम्। "नेत्रद्वन्द्वे श्रवणयुगछे नासिकाश्रे छछाटे, वक्के नाभी विरसि हृदये तालुनि भूयुगान्ते । ध्यानस्थानान्यमलमतिभिः कीर्तितान्यत्र देहे, तेष्येकस्मिन् विगतविषयं चित्तमालम्बनीयम् ॥" इति । इति पदस्थभ्यानं समाप्तम् ॥ अथ पिण्डस्थभ्यानमुच्यते । पिण्डस्थभ्याने पश्च धारणा भवन्ति । ताः काः । पार्थिवी १. आग्नेयी २, मारुती ३, वारुणी ४, तारिक्की ५ चेति । निरङ्गनस्थाने योगी चिन्तयति । किम् । क्षीरसमुद्रं रज्जुप्रमाण-मध्यलोकसमानं शन्दरहितमुपशमितकक्षोलं कर्पूरहारतुषारदुग्धवदुज्वलं स्मरति । तस्य मध्ये जम्बूद्वीपप्रमाणं सहस्र-दलकमलं सुवर्णं देवीप्यमानं तदुरान्नपद्मरागमणिसदृशकेयरालीविराजितं मनोभ्रमररञ्जकं स्मरति । तत्र जम्बूद्वीपप्रमाण-सङ्खदलकमले हेमनिभे कनकाचलमयीं दिव्यकर्णिकां चिन्तयेत् । ततः तत्कर्णिकाया मध्ये शर्रकालचन्द्रसदृशमुन्नते सिंहांसनं चिन्तयति । ततः तस्य सिंहासनोपरि आत्मानं सुखासीनं शान्तदान्तरागद्वेषादिरहितं ध्यायेत् पार्थिवी । १ । ततोऽसौ ध्यानी निजनाभिमण्डले मनोङ्गकमनीयघोडशोद्यतपत्रकं कमलं, तस्य कमलस्य पत्रं पत्रं प्रति खरम्, एवं षोडशखरान् स्मरेत् । तत्कर्णिकाया मध्ये महामन्त्रं विरफ्ररन्तम् कर्ध्वरेफं कलाबिन्द्रसिदतं चन्द्रकोटिकान्या न्याप्तदिगम्खं 'अहँ' इति चिन्तयेत् । ततस्तस्याहंमित्यक्षरस्य रेफात् निर्गच्छन्तीं धमशिखां स्परेत् । ततस्तत्पश्चात् स्फलिङ्गपंकीः अग्निकणान् चिन्तयेत् । ततः ज्वालावलीम् अभिज्वालाश्रेणीं चिन्तयेत् । ततः तेन ज्वालाकलापेन वर्धमानेन हृदयस्थितं कमलं दहति । तत्कमरुमष्टकर्मनिर्माणमष्टपत्राख्यम् अधोमुखं महामन्त्रोत्पन्नवैश्वानरो दहति । ततः शरीरस्य बहिः त्रिकोणम् अप्रिमण्डरुम् । "विश्विजसमाकान्तं पर्यन्ते स्वस्तिकाञ्चितम्। ऊर्श्वं वायुपुरोद्भतं निर्धृमं कनकप्रभम्॥" "अन्तर्देहति मन्त्राचित्रीह-वैद्यिपुरं पुरम् । धगद्धनिति विस्कुर्जञ्दास्राप्रचयभासुरम् ॥ भस्मभादमसौ नीत्वा शरीरं तच पङ्कजम् । दासाभावात् खयं शान्ति

चाहिये। 'ओं अर्हन्मुखकमलवासिनि पापारमक्षयंकारे श्रुतज्ञानञ्चालासहस्रप्रञ्वलिते सरखति मरपापं हन हन दह दह क्षां क्षीं क्षूं क्षी क्ष: क्षीरवरधवले अमृतसंभवे वं वं हुं हूं खाहा।' ये पापभिक्षणी विचाके अक्षर हैं । सिद्धचन्नमंत्रका भी ध्यान करना चाहिये । असि आ उसा इन पाँच अक्षरोंमें से 'अकार' को नाभिकमलमें, 'सि' अक्षरको मस्तक कमलपर, 'आ' अक्षरको कंठस्थ कमलमें, 'उ' अक्षरको इदय कमलपर और 'सा' अक्षरको मुखस्य कमलपर चिन्तवन करना चाहिये । 'नमः सर्वसिद्धेभ्यः' यह भी एक मंत्रपद है। इस शरीरमें निर्मल ज्ञानियोंने मुख, नाभि, शिर, हृदय, तालु मृतुदियोंका मध्य इनको ध्यान करनेके स्थान कहा है । उनमेंसे किसी एकमें चित्तको स्थिर करना चाहिये। इस प्रकार पदस्थ ध्यानका वर्णन समाप्त हुआ। अब पिण्डस्थ ध्यानको कहते हैं । पिण्डस्थ ध्यानमें पाँच धारणाएँ होती हैं। पार्थिवी, आग्नेयी, मारुती, वारुणी और तात्विकी। इनमेंसे पहले पार्थिवी धारणाको कहते हैं। प्रथम ही योगी किसी निर्जन स्थानमें एकराज़ प्रमाण मध्य लोकके समान निःशब्द निस्तरंग और कपूर अथवा बरफ या दूधके समान सफ़ेद क्षीरसमुद्रका ध्यान करे । उसमें जम्बूद्रीपके बराबर सवर्णमय हजार पत्तों वाले कमलका चिन्तन करे । वह कमल पद्मरागमणिके सदृश केसरोंकी पंक्तिसे शोभित हो और मनरूपी भैरिको अनुरक्त करने वाळा हो । फिर उस जम्बूदीप जितने विस्तार वाले सहस्र दल कमलमें सुमेरुमय दिव्य कर्णिकाका चिन्तन करे । फिर उस कर्णिकामें शरद् कालके चन्द्रमाके समान श्वेतवर्णका एक ऊँचा सिंहासन चिन्तन करें । उस सिंहासनपर अपनेको सुखसे बैठा हुआ शान्त, जिलेन्द्रिय और रागद्वेषसे रहित चिन्तवन करे । यह पार्थिवी धारणाका स्वरूप है । इसके पंचात वह ध्यानी पुरुष अपने नाभिमण्डलमें सोलह अंचे पत्तीवाले एक मनोहर कमलका

याति विहः शनैः शनैः ॥" इति आमेयी धारणा । २ । "अथापूर्य दिशाकाशं संचरन्तं महावलम् । महावेगं स्मरेत् ध्यानी समीरणं निरन्तरम् ॥ तद्रजः शीष्रमुद्ध्य तेन प्रवलवायुना । ततः स्थिरीकृताभ्यासः पवनं शान्तिमानयेत् ॥" इति मास्ती । ३ । "वारुणां जलद्वातं संवर्षन्तं नभस्तलात् । स्थूलधारावजैर्विधुद्रजेनैः सह चिन्तयेत् ॥ ततोऽधेन्दुसमं कान्तं पुरं वरुणलाञ्चितम् । स्मरेतसुधापयःपूरैः द्वावयन्तं नभोगणम् ॥ तेन ध्यानोत्थनीरेण दिन्येन प्रवलेन सः । प्रक्षालयेच निःशेषं तद्भस्म कायसंभवम् ॥ इति वारुणी । ४ । ततः योगी स्वात्मानं सर्वज्ञसहशं सप्तधात्विनिर्मुक्तं चन्द्रकोटिकान्तिसमं सिंहासनारूढं दिन्यातिशयसंयुतं कत्याणमहिमोपेतं देवद्वन्दैरचितं कर्ममलकलद्धरहितं स्वस्वरूपं चिन्तयेत् । "तेओ पुरुसायारो झायव्यो णियसरीरगन्भत्यो । सियकिरणविष्कुरेतो अप्पा परमप्पयसस्त्रो ॥ णियणाहिकमलमञ्चे परिद्वियं विष्कुरंतरवितेयं । झाएह अरुहहृत्वं झाणं तं मुणह् पिंडत्यं ॥ झायह णियक्तरमञ्चे भालयले हिययकंठदेसिन्द् । जिणह्वं रिवतेयं पिंडत्यं मुणह् झाणिन्द् ॥" "मत्तके वदने कण्ठे हृत्ये नाभिमण्डले । ध्यायेचन्द्रकलाकारे योगी प्रत्येकमम्बुजम् ॥" सिद्धसादश्यं गतिसक्थमृषिकागर्भसमानं स्वात्मानं ध्यानी ध्यायेत् सिद्धसुखादिकं लमते । इति पिण्डस्थध्यानं समार्गम् ॥ अथ रूपस्थध्यानमुच्यते । ध्यानी समवसरणस्यं जिनेन्द्रचन्दं चिन्तयेत् । "मानस्तम्भाः सर्गिते प्रविमलजलसरखातिका पुष्पवादी, प्राकारो नाव्यशालाद्वितयमुप्यनं वेदिकान्तर्ध्वाद्याः ।

ध्यान करें। फिर उस कमलके सोलह पत्रोंपर 'अ, आ, इ, ई, उ, ऊ, ऋ, ऋ, ऌ, ॡ, ए, ऐ, ओ, औ, अं, अः' इन सोलह अक्षरोंका ध्यान करें। और उस कमलकी कर्णिकापर 'अहँ' (ईं) इस महामंत्रका चिन्तन करे । इसके पश्चात् उस महामंत्रके रेफसे निकलती हुई धूमकी शिखाका चिन्तवन करे। उसके पश्चात् उसमेंसे निकलते हुए स्फुलिंगोंकी पंक्तिका चिन्तवन करे। फिर उसमेंसे निकलती हुई ज्वालाकी लपटोंका चिन्तन करे । फिर ऋमसे बढ़ते हुए उस ज्वालाके समूहसे अपने हृदयमें स्थित कमलको जलता हुआ चिन्तन करे । वह हृदयमें स्थित कमल आठ पत्रोंका हो. उसका मुख नीचेकी ओर हो और उन आठ पत्रोंपर आठ कर्म स्थित हो । उस कमळको नाभिमें स्थित कमलकी कर्णिकापर विराजमान 'हैं' से उठती हुई प्रबल अग्नि निरन्तर जला रही है ऐसा चिन्तन करें। उस कमलके दग्ध होनेके पश्चात् शरीरके बाहर त्रिकोण अग्निका चिन्तन करे। वह अग्नि बीजा-क्षर 'र' से व्याप्त हो और अन्तमें खस्तिकसे चिह्नित हो । इस प्रकार वह धगधग करती हुई लपटोंके समूहसे देदीप्यमान अग्निमंडल नाभिमें स्थित कमल और शरीरको जलाकर राख कर देता है। फिर कुछ जलानेको न होनेसे वह अग्निमण्डल घीरे धीरे खयं शान्त होजाता है । यह दूसरी आग्नेय धारणाका खरूप कहते हैं। आगे मारुती धारणाका खरूप कहते हैं। ध्यानी पुरुष आकाशमें विचरण करते हुए महावेगवाले बलवान वायमण्डलका चिन्तन करे । फिर यह चिन्तन करे कि उस शरीर वगैरहकी भस्मको उस वायुमण्डलने उड़ा दिया फिर उस वायुको स्थिर रूप चिन्तवन करके शान्त कर दे । यह मारुती धारणाका खरूप है । आगे वारुणी धारणाका वर्णन करते हैं। फिर वह ध्यानी पुरुष आकाशसे गर्जन तर्जनके साथ बरसते हुए मेघोंका चिन्तन करे। फिर अर्ध चन्द्रमाके आकार मनोहर और जलके प्रवाहसे आकाश रूपी आगनको वहाते हुए वरुण मण्डलका चिन्तवन करे । उस दिव्य ध्यानसे उत्पन्न हुए जलसे शरीरके जलनेसे उत्पन्न हुई राखको धोता है ऐसा चिन्तन करे । यह वारुणी धारणा है। अब तत्त्ववती धारणाको कहते हैं। उसके बाद ध्यानी पुरुष अपनेको सर्वज्ञके समान, सप्तधातुरहित, पूर्णचन्द्रमाके समान प्रभावाला, सिंहासनपर विराजमान, दिन्य अतिशयोंसे युक्त, कल्याणकोंकी महिमा सहित, देवोंसे पूजित, और कर्मरूपी

शालः कल्पद्वमाणां सुपरिवृतिवनं स्तृपहर्मायली च, प्राकारः स्काटिकोऽन्तर्रेसुरमुनिसमापीठिकापे खर्यभूः॥' आदिदेवस्य द्वादशयोजनप्रमाणम्, अजितस्य साधेंकादशयोजनप्रमाणम्, शम्भवस्यैकादशयोजनमानमित्यादिकमेण हीयमानं महावीरस्य योजनप्रमाणं समवसरणम्। तथा विदेहक्षेत्रस्थितश्रीसीमंघरयुग्मंघरादीनां समवसरणं द्वादशयोजनप्रमाणम्। तत्र समवसरणस्य मध्ये तृतीयसिंहासनोपिरं चतुरङ्गलन्तरितं स्वयंभुवमहन्तं चिन्तयेत्। तद्यथा। "आहेन्त्यमहिमोपेतं सवैद्यं परमेश्वरम्। ध्यायेद्देवन्त्रचन्द्राकंसभानतस्थं स्वयंभुवम्॥ सर्वातिशयसंपूर्णं दिव्यलक्षणलक्षितम्। अनन्तमहिमोपेतं सयोगिपरमेश्वरम्॥ सप्ताधातुविनिर्मुक्तं मोक्षलक्ष्मिकटाक्षितम्। सर्वभूतहितं देवं शीलशैलेन्द्रशेखरम्॥" तथा। भामण्डलादियुक्तस्य ग्रद्ध-स्काटिकमासिनः। चिन्तनं जिनरूपस्य रूपस्यं ध्ययमुच्यते॥' चतुर्द्विशदित्रयोपेतमष्टमहाप्रातिहायविराजितमनन्त-ज्ञानायमन्तचतुष्ट्यमण्डितं द्वादश्यणोपेतं जिनरूपं चिन्तयेद्यानी। तथा च। 'घणघाइकम्ममहणो अइसयवरपाचिहर-संज्ञते। झाएह धवलवण्णो अरहतो समवसरणस्थे॥ ह्वं झाणं दुविहं सगयं तह परगयं च जं भणियं। सगयं

कलंकसे रहित चिन्तवन करे । फिर अपने शरीरमें स्थित आत्माको आठ कर्मीसे रहित, अस्पन्त निर्मल पुरुषाकार चिन्तवन करे । इस प्रकार यह पिण्डस्थ ध्यानका वर्णन हुआ । अब रूपस्थ ध्यानको कहते हैं । ध्यानी पुरुषको समवसरणमें स्थित जिनेन्द्र भगवानका चिन्तन करना चाहिये । समवसरणकी रचना इस प्रकार होती है-सबसे प्रथम चारों दिशाओं में चार मानस्तम्भ होते हैं, मानस्तम्भोंके चारों ओर सरोवर होते हैं, फिर निर्मल जलसे भरी हुई खाई होती है, फिर पुष्पवादिका होती है, उसके आगे पहला कोट होता है, उसके आगे दोनों ओर दो दो नाव्यशालाएँ होती हैं, उसके आगे दूसरा उपवन होता है, उसके आगे वेदिका होती है, फिर ध्वजाओंकी पंक्तियां होती हैं, फिर दूसरा कोट होता है, उसके आगे वेदिकासहित कल्पवृक्षींका उपवन होता है, उसके बाद स्त्रप और मकानोंकी पंक्ति होती है, फिर स्फटिकमणिका तीसरा कोट होता है, उसके भीतर मन्ष्य, देव और मुनियोंकी बारह सभाएँ हैं । फिर पीठिका है, और पीठिकाके अग्रभागपर स्वयंभू भगवान विराजमान होते हैं । ऋषभ देवके समयसरणका प्रमाण बारह योजन था । अजितनायके समबसरणका प्रमाण साढे ग्यारह योजन था । संभवनाथके समबसरणका प्रमाण ग्यारह योजन था । इस प्रकार ऋगसे घटते घटते महावीर भगवानके समवसरणका प्रमाण एक योजन था । तथा विदेह क्षेत्रमें स्थित श्री सीमंधर जुगमंधर आदि तीर्थङ्करोंके समवसरणका प्रमाण बारह योजन है। रेसे समवसरणके मध्यमें तीसरे सिंहासनके ऊपर चार अंगुलके अन्तरालसे विराजमान अर्हन्तका चिन्तन करें । लिखा भी है- 'अईन्तपदकी महिमासे युक्त, समस्त अतिशयोंसे सम्पूर्ण, दिव्य लक्षणोंसे शोभित, अनन्त महिमाके आधार, सयोगकेवली, परमेश्वर, सप्तधातुओंसे रहित, मोक्षरूपी लक्ष्मीके कटाक्षके छक्ष्य, सब प्राणियोंके हित, शीलरूपी पर्वतके शिखर, और देव, इन्द्र, चन्द्र, सूर्य वगैरहकी सभाके मध्यमें स्थित स्वयंभू अर्हन्त भगवानका चिन्तन करना चाहिये । इस तरह चौंतीस अतिशयोंसे युक्त, आठ महाप्रतिहायोंसे शोभित और अनन्त ज्ञान आदि अनन्त चतुष्टयसे मण्डित तथा बारह सभाओंके बीचमें स्थित जिनरूपका ध्यान करना रूपस्थ ध्यान है।' और भी कहा है—'घातियाकर्मोंसे रहित, अतिशय और प्रातिहार्यीसे युक्त, समवसरणमें स्थित धवलवर्ण अरहंतका ध्यान करना चाहिये । रूपस्थ ध्यान दो प्रकारका होता है-एक स्वगत और एक परगत । आत्माका ध्यान करना खगत है और अईन्तका ध्यान करना परगत है । इस प्रकार कार्तिके० ४८

णियअप्पाणं परगयं च जाण परमेट्टी ॥' इति रूपस्थं तृतीयं ध्यानं समाप्तम् । अथ रूपातीतं ध्यानं कथ्यते । 'अय रूपे स्थिरीभूतिचतः प्रक्षीणिवश्रमः । अमूर्तमजमव्यक्तं ध्यानुं प्रक्रमते ततः ॥ चिदानन्दमयं ग्रुद्धममूर्तं परमाक्षरम् । स्मरेष्ट- शात्मनात्मानं तद्भूपातीतिमिष्यते ॥ विचार्येति गुणान् स्वस्य छिद्धानामपि व्यक्तितः । निराकृत्य गुणैभेदं स्वपरात्मिष्वात्मनाम् ॥ तद्भुणप्रामसंपूर्णं तत्स्वभावेकभावितम् । कृत्वात्मानं ततो ध्यानी योजयेत्परमात्मनि ॥ यः प्रमाणनर्थेनृनं स्वतत्त्वमवृध्यते । बुध्यते परमात्मानं स योगी वीतिविश्रमः ॥ व्योमाकारमनाकारं निष्पन्नं शान्तमच्युतम् । चरमाङ्गात्कियङ्गूनं स्वप्रदेशैषनैः स्थितम् ॥ लोकाप्रक्षिस्वरासीनं विवीभूतमनामयम् । पुरुषाकारमाप्रक्षमप्यमूर्तं च चिन्तयेत् ॥ विनिर्गतमधूच्छिष्टप्रतिमे मूषिकोदरे । याद्यगगनसंस्थानं तद्यकारं स्परेद्विभुम् ॥ सर्वावयवस्यसुर्णं सर्वलक्षणलक्षितम् । विश्वदादशैसंकान्तप्रतिविम्बसमप्रमम् ॥ इस्यसौ सतताभ्यासवशात्संजातनिश्रयः । अपि स्वप्नावस्थासु तमेवाध्यक्षमीक्षते ॥ सोऽहं सक्लवित्सावैः सिद्धः साध्यो भवच्युतः । [ परमात्मा परंज्योतिविश्वदशों निरङ्गनः ॥ तदासौ निश्वलोऽमूर्तो निष्कलङ्को जगद्वरः । विश्वमात्रः परमुरुत्युचैध्यातृध्यानविवर्जितः ॥ पृथग्यावमतिकम्य तथैक्यं परमात्मनि । प्राप्नोति स मुनिः साक्षाद्यधान्यतं न विद्यते ॥' उक्तं च । 'निःकलः परामात्माई लोकालेकावभासकः । विश्वव्यापी स्वभावस्थो विकारपरिवर्जितः ॥' तथा चोक्तं । 'ण य

तीसरा रूपस्थ भ्यान समाप्त हुआ । आगे रूपातीत भ्यानको कहते हैं-रूपस्थ भ्यानमें जिसका चित्त स्थिर होगया है और जिसका विश्रम नष्ट होगया है ऐसा ध्यानी अमूर्त, अजन्मा और इन्द्रियोंके अगोचर परमात्माके ध्यानका आरम्भ करता है ॥ जिस ध्यानमें ध्यानी पुरुष चिदानन्दमय, **ब्रद्ध**, अमृती, परमाक्षररूप आत्माका आत्माके द्वारा ध्यान करता है उसे रूपातीत ध्यान कहते हैं।। इस ध्यानमें पहले अपने गुणोंका विचार करें। फिर सिद्धोंके भी गुणोंका विचार करें। फिर अपनी आत्मा, दूसरी आत्माएँ तथा मुक्तात्माओं के बीचमें गुणकृत भेदको दर करे। इसके पश्चात परमात्माके खभावके साथ एकरूपसे भावित अपनी आत्माको परमात्माके गुणौंसे पूर्ण करके परमात्मामें मिलादे । जो ध्यानी प्रमाण और नयोंके द्वारा अपने आत्मतस्वको जानता है वह योगी विना किसी सन्देहके परमात्माको जानता है ॥ आकाशके आकार किन्तु पै।द्रलिक आहारसे रहित, पूर्ण, शान्त, अपने खरूपसे कमी च्युत न होनेवाले. अन्तके शरीरसे कुछ कम, अपने धनीभृत प्रदेशोंसे स्थिर, लोकके अप्रभागमें विराजमान, कस्याणरूप, रोगरहित, और पुरुषाकार होकर भी अमूर्त सिद्ध परमेष्ठीका चिन्तन करे ॥ जिसमेंसे मोम निकल गया है ऐसी मूषिकांके उदरमें जैसा आकाशका आकार रहता है तदाकार सिद्ध परमात्माका ध्यान करे ॥ समस्त अवयर्वोसे पूर्ण और समस्त लक्षणोंसे लक्षित, तथा निर्मल दर्पणमें पड़ते हुए प्रतिबिम्बके समान प्रभावाले परमात्माका चिन्तन करे ॥ इस प्रकार निरन्तर अभ्यासके वशसे जिसे निश्चय होगया है ऐसा ध्यानी पुरुष स्वप्नादि अवस्थामें भी उसी परमात्माको प्रस्यक्ष देखता है।। इस प्रकार जब अभ्याससे परमात्माका प्रस्रक्ष होने लगे तो इस प्रकार चिन्तनं करे-वह परमात्मा मैं ही हूँ, मैं ही सर्वज्ञ हूँ, सर्वव्यापक हूँ, सिद्ध हूँ, मैं साध्य हूँ, और संसार-से रहित हैं। ऐसा चिन्तन करनेसे ध्यांता और ध्यानके भेदसे रहित चिन्मात्र स्फरायमान होता है।। उस समय ध्यानी मुनि पृथक्पनेको दूर करके परमात्मासे ऐसे ऐक्यको प्राप्त होता है कि जिससे उसे भेदका भान नहीं होता ॥ कहाभी है-'मैं लोक और अलोकको जानने देखनेवाला, विश्व-व्यापी, खभावमें स्थिर और विकारोंसे रहित विकल परमात्मा हूँ।' और भी कहा है-जिसमें न तो शरीरमें स्थित आत्माका विचार करे. न शरीरका विचार करे और न खगत या परगत

वितइ देहत्यं देहं च ण चितए कि पि। ण सगयपरगयरूवं तं गयरूवं णिरालंबं ॥ जत्थ ण झाणं झेर्यं झायारो जेय चितणं किंपि। ण य धारणावियप्पो तं झाणं छुट्टु भाणिजा॥' 'धर्मभ्यानस्य विज्ञेया स्थितिरान्तर्मुहूर्तिका। क्षायोपशमिको भावो छेर्या शुक्रेव शाश्वती॥' इति रूपातीतं चतुर्थे ध्यानम् । धर्मभ्यानवर्णनं समाप्तम् ॥ ४८२॥ अथ शुक्रभ्यानं गाथापश्चकेन विशदयति।

## जत्थ गुणा सुविसुद्धा उवसम-खमणं च जत्थ कम्माणं। हैसा वि जत्थ सुका तं सुकं भण्णदे झाणं॥ ४८३॥

[ छाया-यत्र गुणाः सुविशुद्धाः उपशमक्षपणं च यत्र कर्मणाम् । केरया अपि यत्र शुक्ता तत् शुक्तं भण्यते ध्यानम् ॥ ] तत् प्रसिद्धं शुक्तं शुक्ताख्यं ध्यानं भण्यते कथ्यते जिनैरिति शेषः । तत् किम् । यत्र गुणाः सम्यदर्शनङ्गानचारित्रादयो गुणाः सक्तम्लोत्तरगुणा वा । कथंभूताखे गुणाः । सुविशुद्धाः शङ्कादिमलरहिताः । च पुनः, यत्र ध्याने कर्मणां मिध्यालादिः प्रकृतीनाम् उपशमः करणत्रयविधानेन उपशमनम् । वज्रदृषभनाराचवज्रनाराचनाराचसंहननाविष्टो मुनिः अपूर्वोपशम-कानिदृत्युपशमकस्क्षमसापरायोपशमकोपशान्तकषायपर्यन्तगुणस्थानचतुष्टये उपशमश्रेणिचितः उपशमसम्यदृष्टिरष्टाविशितिमोहनीयकर्मप्रकृतीनाम् उपशमं विद्धाति , पृथक्तवित्रकेवीचारशुक्रध्यानचलेन उपशमं करोति । क्षायिकसम्यदृष्टिरस्य एकविशितिप्रकृतीनाम् उपशमं विद्धाति । तद्यानचलेनेत्यर्थः । अथवा क्षपणं कर्मणां निःशेषनाशनं च । वज्रदृषभनाराच सहननस्थः क्षपकः अपूर्वकरणक्षपकानिदृत्तिकरणक्षपकस्क्षमसापरायक्षपकामिधानगुणस्थानत्रये क्षपक्षेण्याकृतः प्रयमशुक्रध्यानचलेन ज्ञानवरणादीनां प्रकृतीनां क्षयं विद्धाति इत्यर्थः । अपि पुनः, यत्र शुक्रध्याने केरयापि शुक्ता, अपिशब्दात् न केवलं ध्यानं शुक्तं शुक्ता शुक्रवेश्या, शुक्रवेश्यासहितं शुक्तं ध्यानं चतुर्थं स्यादित्यर्थः । तथा चोक्तं ज्ञानाणेवे । 'क्षादिसंहननोपेतः सर्वशः पुण्यचेष्वितः । चतुर्विधमपि ध्यानं स शुक्तं ध्यानमहिति ॥' 'शुक्तिगुणयोगाच्छुक्रं कषायरजसः

रूपका विचार करे, उसे रूपातीत ध्यान कहते हैं ॥ जिसमें ध्यान धारणा ध्याता ध्येय, और का कुछ भी विकल्प नहीं है वही ध्यान श्रेष्ठ ध्यान है ॥ इस प्रकार चौथे रूपातीत ध्यानका वर्णन जानना चाहिये । धर्मध्यानका काल अन्तर्मुहूर्त है, उसमें क्षायोपशिमक भाव और शुक्र लेश्या ही होती है ॥ इस तरह धर्म ध्यानका वर्णन समाप्त हुआ ॥ ४८२ ॥ आगे पाँच गाथाओंसे शुक्र ध्यानको कहते हैं ॥ अर्थ—जहाँ गुण अतिविशुद्ध होते हैं, जहाँ कर्मोंका उपशम और क्षय होता है, तथा जहाँ लेश्या भी शुक्र होती है, उस ध्यानको शुक्र ध्यान कहते हैं ॥ भावार्थ—जिस ध्यानसे सम्यग्दर्शन, सम्यग्द्वान और सम्यक्चारित्र आदि गुण निर्मल होजाते हैं, जिसमें वज्रवृषम नाराच संहनन, वज्रनाराच-संहनन और नाराच-संहननका धारी उपशमसम्यग्द्धी मुनि उपशम श्रोणिपर चटकर पृथक्त्व वितर्क वीचार नामक शुक्रध्यानके बलसे मोहनीयकर्मकी अठाईस प्रकृतियोंका उपशम करता है और क्षायिक सम्यग्द्धी मोहनीयकी शेषवचीं इक्कीस प्रकृतियोंका उपशम करता है, तथा जिसमें वज्रवृषमनाराच संहननका धारी मुनि क्षपक श्रेणिपर चटकर ज्ञानावरण आदि कर्मोंका क्षय करता है, और जिसमें लेश्या मी शुक्र ही होती है वह ध्यान शुक्रध्यान है । ज्ञानार्णवर्म मी कहा है—'जिसके पहला वज्रवृषम नाराच संहनन है, जो ग्यारह अंग और चौदह पूर्वका जाननेवाला है, और जिसका चारित्र भी शुद्ध है वही मुनि चारों प्रकारके शुक्र ध्यानोंको धारण करनेके योग्य है ॥ कषायरूपी रजके क्षय अथवा उपशमसे जो आत्मामें शुचियना आता है उस श्रुचिगुणके सम्बन्धसे

१ सग खबर्ण ।

क्षयादुपशमाद्वा । वैङ्क्यमणिबिखा इव सुनिर्मलं निष्प्रकम्पं च ॥ कषायमलविश्वेषात्प्रशमाद्वा प्रसूयते । यतः पुंसामतस्तज्ज्ञैः सुक्रमुक्तं निरुक्तिकम् ॥' इति ॥ ४८३ ॥

### पिंडसमयं सुन्झंतो अणंत-गुणिदाएँ उभय-सुद्धीए । पढमं सुकं झायदि आरूढो उहय-सेढीसु ॥ ४८४ ॥

[ छाया- प्रतिसमयं ग्रुभ्यन् अनन्तगुणितया उभयगुद्धा । प्रथमं ग्रुक्तं ध्यायति आहटः उमयश्रेणीषु !! ] ध्यायति स्मरति चिन्तयति । किं तत् । प्रथमं ग्रुक्तं पृथत्ववितर्कवीचाराख्यं ग्रुक्तध्यानं ध्यायति । कः । आहटः मुनिः आरोहणं प्राप्तः चिट्तः । कः । उभयश्रेणिषु अपूर्वेकरणगुणस्थानादिषु उपशमश्रेण्यां च । कथंभूतः । उपशमको वा क्षपको वा मुनिः प्रतिसमयं ग्रुध्यन् समयं समयं प्रति ग्रुद्धि निर्मेलतां गच्छन् प्रतिसमयम् अनन्तगुणविग्रुद्धाः वर्तमान इत्यर्थः । कया उभयग्रुद्धाः अन्तविहिन्मेलतया । अथवा उपशमक्षपक्षेण्योः अपूर्वेकरणपरिणामानां ग्रुद्धाः अनन्तगुणविग्रुद्धाः । कीदक्षया तया । अनन्तगुणितया पूर्वपरिणामात् उत्तरपरिणामः अनन्तगुणविग्रुद्धाः निर्मेलतया वर्धमानः पूर्वपरिणामात् उत्तरपरिणामा चक्रगुणविश्रुद्धाः । तथा हि उपशमविधानं तावत्कथ्यते । वश्रवृष्यभनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रनाराचवश्रमात्रभेषु गुणस्थानेषु

ही इसका नाम गुक्क पड़ा है ॥ ४८३ ॥ अर्थ—उपराम और क्षपक, इन दोनों श्रेणियोंपर आरूढ़ हुआ और प्रतिसमय दोनों प्रकारकी अनन्तगुणी विद्युद्धिसे विद्युद्ध होता हुआ मुनि पृथक्तव वितर्क वीचार नामक प्रथम शुक्रध्यानको ध्याता है ॥ भावार्थ-सातवें गुणस्थान तक तो धर्मध्यान होता है। उसके पश्चात् दो श्रेणियाँ प्रारम्भ होती हैं, एक उपराम श्रेणि और एक क्षपकश्रेणि। उप-शम श्रेणिमें मोहनीयकर्मका उपशम किया जाता है, उपशमका विधान इस प्रकार कहा है-वज्रवृषम नाराच, वजनाराच और नाराच संहननमेंसे किसी एक संहननका धारी भन्य जीव चौथे, पाँचवे, छठे और सातवें गुणस्थानमेंसे किसी एक गुणस्थानमें धर्मध्यानके बलसे अन्तरकरणके द्वारा अनन्तानुबन्धी क्रोध मान माया छोभ, मिध्यात्वं, सम्यक्षिध्यात्व और सम्यक्त मोहनीय इन सात प्रकृतियोंका उपराम करके उपरामसम्यग्दष्टि होता है, अथवा इन्हीं सात प्रकृतियोंका क्षय करके क्षायिक सम्यग्दष्टि होता है। उसके पश्चात् सातवें गुणस्थानसे उपशम श्रेणि पर आरूढ़ होनेके अभिमुख होता है। तब अधःकरण, अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरणमें से अधःप्रवृत्त करणको करता है। उसको सातिशय अप्रमत्त कहते हैं । वह अप्रमत्त मुनि अपूर्वकरण नामक आठवें गुणस्थानमें उपरामश्रेणि पर चढकर पृथक्त वितर्क वीचार नामक प्रथम शुक्क ध्यानके बलसे प्रतिसमय अनन्तगुणी विश्वद्धिको करता हुआ प्रतिसमय कर्मोंकी गुणश्रेणि निर्जरा करता हैं। वहाँ अन्तर्मुहूर्त काल तक ठहरकर उसके बाद अनिवृत्तिकरण नामक नौवें गुणस्थानमें आता है। और पृथक्तव वितर्क वीचार शुक्रध्यानके बळसे अप्रसाख्यानावरण कोध मान माया लोभ, प्रसाख्यानावरण कोध मान माया लोभ, संज्वलन कोध मान माया लोभ और हास्य आदि नोकषायों, चारित्रमोहनीयकर्मकी इन इक्कीस प्रकृतियोंका उपशम करता हुआ सूक्ष्म साम्पराय नामक दसवें गुणस्थानमें आता है। वहाँ सुक्षमकृष्टिरूप हुए लोभ काषायका वेदन करता हुआ अन्तिम समयमें संज्वलन लोभका उपराम करता है। उसके पश्चात् उपशान्त कषाय नामक ग्यारहवें गुणस्थानमें पृथक्त वितर्क वीचार शुक्रध्यानके बलसे समस्त मोहनीयकर्मका

**१ व** गुणिदाय, स ग गुणदाय ।

मध्ये अन्यतमगुणस्थाने अनन्तानुबन्धिचतुष्कस्य मिथ्यात्वप्रकृतित्रयस्य च करणविधानेन धर्मध्यानबरेन च उपशमं कृत्वा उपशमसम्यग्द्रष्टिभेवति, सप्तानामेतासां प्रकृतीनां क्षयं कृत्वा क्षायिकसम्यग्द्रष्टिभेवति वा । ततः अप्रमत्तगुणस्थानवर्ती उपशमश्रेण्यारोहणं प्रत्यभिमुखो भवति तदा करणत्रयमध्येऽधःप्रवृत्तकरणं करोति । स एव सातिसयः अप्रमत्त उच्यते । स अप्रमत्तमुनिः अपूर्वेकरणगुणस्थाने उपशमश्रेणिमारूढः पृथत्तववितर्कवीचारशुक्कभ्यानवलेन प्रतिसमयानन्तगुणविशुभ्या वर्तमानः प्रतिसमयसंख्यातगुणश्रेण्या प्रदेशनिर्जरां करोति । तत्र अन्तर्भद्वतंकालं स्थित्वा ततः अनिवृत्तगुणस्थानोपशम-श्रेण्याहरू उपश्चमको मुनिः पृथक्त्ववितर्कवीचारशुक्कभ्यानबन्छेन, अप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानसंज्वलनकोधमानमायालोभहास्यादि-नदनोकषायाः इत्येकविंशतिचारित्रमोहनीयप्रकृतीः उपशमयन् अन्तर्भृहर्तकालस्थिति कुर्वन् , ततः सूक्ष्मसोपरायगुणस्थानोप-शमश्रेण्याहृढः सृक्ष्मकृष्टिगतलोभानुरागोदयमनुभवग् सृक्ष्मिकिष्टिकाखरूपं लोभं वेदयन् प्रथमशुक्रभ्यानबलेन सृक्ष्मसांपरायो-पशमकः खचरमसमये लोभसंख्वलनं सक्ष्मिकिष्टिकाखरूपं निःशेषमुपशमयति । ततः उपशान्तकषायगुणस्थानोपशमश्रेण्यास्टः प्रथत्तव्वितर्कवीचारञ्जाभ्यानपरिणतः सन् एकदिशतिचारित्रमोहनीयप्रभृतीं निरवशेषं उपशमय्य यथाख्यातचारित्रधारी स्यात्। शेषकर्मणाभुषशमाभावात् मोहनीयस्योपशमः कृथितः । अथ क्षपणविधि वस्ये । अनन्तानुबन्धिकोधमानमायालोभिमध्यात्व-सम्यस्मिध्यात्वसम्यक्तवाख्याः सप्त प्रकृतीः एताः । असंयतसम्यग्दृष्टिः संयतास्यतः प्रमत्तसंयतः अप्रमत्तसंयतो वा चतुर्षु मध्ये एक एव वर्ज्जर्षभनाराचसंहननयुक्तः त्रीन् करणान् कृत्वा अनिवृत्तिकरणचरमसमये अनुक्रमेण चतुर्णौ कषायाणां क्षपयति । कुतः । धर्मेध्यानबलात् । पश्चात्पुनरपि त्रीन् करणान् कृरवाधःप्रश्वतिकरणापूर्वकरणै। द्वौ अतिक्रम्यानिवृत्तिकरणकालसंख्येय-भागान् गत्वा मिथ्यात्वं धर्मध्यानबङेन क्षपयि । ततो अन्तर्भृहर्तं गत्वा सम्यग्मिथ्यात्वं क्षपयि । तद्वलेन ततो अन्त-र्मुहर्ते गत्वा सम्यक्त्वं क्षपयति । क्षायिकसम्यम्दष्टिः साधुः सातिशयाप्रमत्तसंयतो भूत्वा उत्कृष्टधर्मध्यानबद्धेन परिणतः सन् अपूर्वकरणगुणस्थानक्षपकश्रेण्यारूढः स्यात् । स अपूर्वकरणक्षपकः पृथक्तववितर्कवीचारग्रक्रभ्यानबलेन समयं समयं प्रति अनन्त्युणविश्रद्धा वर्धमानः सन् प्रतिसमयं असंख्येयगुणखरूपेण प्रदेशनिर्जरां करोति । ततः अनिवृत्तिकरणगुणस्थान-क्षपक्रेण्यारूढः क्षपकः अनिवृत्तिकरणस्य अन्तर्मुहर्तस्य नव भागाः कियन्ते । तत्र अनिवृत्तिकरणस्य प्रथमभागे निद्रानिदा ९ प्रवलाप्रवला १ स्यानगृद्धी १ नरकगति १ तिर्थेगगति १ एकेन्द्रियजाति १ द्वीन्द्रियजाति १ त्रीन्द्रियजाति १ चतुरिन्द्रियजाति

उपशम करके यथाख्यात चारित्रका धारी होता है। शेष कमींका उपशम नहीं होता इस लिये केवल मोहनीय कर्मके ही उपशमका कथन किया है। आगे कमोंके क्षपणकी विधिको कहते हैं—असंयत सम्यन्दृष्टि अथवा संयतासंयत अथवा प्रमत्तसंयत अथवा अप्रमत्तसंयत गुणस्थानवर्ती जीव अनन्तानु-वन्धी कोध मान माया और लोभका क्षपण करके पुनः तीन करण करता है। उन तीन करणोंमेंसे अधःकरण और अपूर्वकरणको विताकर अनिवृत्तिकरणके कालका संख्यात भाग चीतने पर धर्मध्यानके बलसे मिथ्यात्वका क्षय करता है। फिर अन्तर्मुहूर्तके बाद सम्यक् मिथ्यात्वका क्षय करता है फिर अन्तर्मुहूर्तके बाद सम्यक् मिथ्यात्वका क्षय करता है फिर अन्तर्मुहूर्तके बाद सम्यक्व प्रकृतिका क्षय करता है। इस तरह वह क्षायिक सम्यन्दृष्टि होवर सातिशय अप्रमत्त संयत होता हुआ क्षपक श्रेणिपर चढ़ता है। और अपूर्वकरण गुणस्थानमें पहुँच-कर पृथक्त वितर्क वीचार नामक शुक्रध्यानके बलसे प्रतिसमय अनन्तगुणी विश्वद्धिको करता हुआ प्रतिसमय गुणश्रेणि निर्जराको करता है। उसके बाद अनिवृत्तिकरणगुणस्थानमें जाता है। अनिवृत्तिकरणका काल अन्तर्मुहूर्त है उसके नी भाग किये जाते हैं। प्रथम भागमें शुक्रध्यानके बलसे निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचल, स्थानगृद्धि, नरकगती, तिर्यश्चाति, एकेन्द्रिय जाति, दोइन्द्रियजाति, शिन्द्रियजाति, विर्यश्चातुपूर्वी, आतप, उद्देशित, स्थानर, सूक्ष्म, साधारण, इन सोल्ह कर्मप्रकृतियोंका क्षय करता है। दूसरे भागमें अप्रवाख्यानावरण क्रोध, मान, माया, लोभ और प्रवाख्यानावरण क्रोध, मान, माया, लोभ, इन आठ प्रकृतियोंका क्षय करता है। तीसरे भागमें नपुंसक-

९ नरकगतिप्रायोग्यानुपूर्वी १ तिर्थमात्यानुपूर्वी १ आतपोद्योतस्थावर १ सूक्ष्म १ साधारण १ नामिकानां घोष्ठशामां कर्मप्रकृतीनां पृथसनवितर्कवीचारञ्जक्षभ्यानवलेन प्रक्षयं नयति । द्वितीयभागे अप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रति १ । प्रवित्र भागे तद्वलेन क्षीवेदं क्षपयति १ । प्रवित्र भागे तद्वलेन नोकषायधद्वं क्षपयति ६ । षष्ठ भागे तद्वलेन पुंचेदं क्षपयति १ । सप्तमे भागे तद्वलेन संज्वलनकोषं क्षपयति १ । एवं षद्त्रिशत्प्रकृतीः ३६ अनिवृत्तिकरणक्षपकप्रेण्याख्यः क्षपकः पृथस्त्ववितर्कवीचारञ्जकभ्यानवलेन क्षपयति १ । ततः सूक्ष्मसांपरायगुणस्थानक्षपक्षेण्याख्यः क्षपको भूत्वा सोऽपि सूक्ष्मसांपरायात्मनः चरमसमये किष्टिकागतं सर्वलोभसंज्वलनं प्रथमं ग्रुक्षभ्यानवलेन क्षपयति १ । ततो अनन्तरं क्षप्यति १ । ततो अनन्तरं क्षणकषायः क्षपको भवति । सोऽपि क्षणक्षयक्षपकश्रेण्याख्यः अन्तर्सेकुर्ते गमयिला आत्मनो द्विचरमसमये एक्त्ववितर्कवीचार्यक्षपक्षभ्यानपिणतः क्षपकः प्रकृत्वानावरणपञ्चान्तरायाख्याक्षप्रदेशप्रकृतीः १४ क्षपयति । क्षीणकषायक्षपकः द्वितीयग्रक्षभ्यानपत्रितः सन् घोडशप्रकृतीः क्षपयतील्याः । षष्टिकमप्रकृतिषु क्षीणेषु सयोगिजिनो भवति ॥ ४८४ ॥

### णीसेस-मोह-विलए' खीण-कसाए' य अंतिमे काले। स-सरूविमा' णिलीणो सुकं झाएदि' एयत्तं॥ ४८५॥

[ छाया-निःशेषमोहिक्लये क्षीणकषाये च अन्तिमे काले । खर्सक्ष्ये निलीनः शुक्तं ध्यायति एक्त्वम् ॥ ] निःशेष-मोहिक्लिये सित निःशेषस्य समप्रस्य मिध्यात्वत्रयानन्तानुबन्ध्यादिषोडशकषायहास्यादिनवनोकषायस्य अष्टाविशतिमेदमिषस्य मोहिनीयकर्मणः विलये नष्टे क्षीणे सित, श्लीणकषायः क्षीणाः क्षयं नीताः कषायाः सर्वे यस्य येन वा स श्लीणकषायः श्लीणकषायगुणस्थानवर्ती संयतः परमार्थतो निर्प्रन्थः स्फटिकभाजनगतप्रसन्नतोयसमिवशुद्धान्तरङ्गः अन्तिमकाले स्वकीयान्त-

वेदका क्षय करता है। चौथे भागमें क्षीवेदका क्षय करता है। पाँचवे भागमें छः नोक्षायोंका क्षय करता है। छठे भागमें पुरुषवेदका क्षय करता है। सातवें भागमें संज्वलन क्षोधका क्षय करता है। आठवें भागमें संज्वलन मानका क्षय करता है। नौवें भागमें संज्वलन मानका क्षय करता है। नौवें भागमें संज्वलन मायाका क्षपण करता है। इस तरह क्षपक अनिवृत्तिकरणगुणस्थानमें पृथक्त वितर्क वीचार शुक्रभ्यानके बलसे छत्तीस कर्म प्रकृतियोंका क्षय करता है। उसके बाद क्षपक स्कृतियांका क्षय करता है। उसके बाद क्षपक स्कृतियांका क्षय करता है। उसके बाद क्षपक लोभ संज्वलनका क्षय कर देता है। उसके बाद क्षपक क्षीणकषाय गुणस्थानवर्ती होता है। वहाँ अन्तर्मृहूर्त काल विताकर क्षीणकषाय गुणस्थानके उपान्त्य समयमें एकत्ववितर्क नामक दूसरे शुक्रभ्यानके बलसे निद्रा और प्रचलाका क्षय करता है। और अन्तिम समयमें पाँच ज्ञानावरण, चार दर्शनावरण और पाँच अन्तराय इस प्रकार चौदह प्रकृतियोंका क्षय करता है। इस तरह दूसरे शुक्रभ्यानसे सोलह कर्मप्रकृतियोंका क्षय करता है। ७+३६+१+१६=६० प्रकृतियोंका क्षय होने पर वह सयोग केवली जिन हो जाता है॥ ४८४॥ अर्थ—समस्त मोहनीय कर्मका नाश होनेपर क्षीणकषाय गुणस्थानके अन्तिमकालमें अपने सक्ष्ममें लीन हुआ आत्मा एकत्व वितर्क नामक दूसरे शुक्रभ्यानको ध्याता है॥ भावार्थ—मोहनीय कर्मकी मिथ्यात्व आदि तीन, अनन्तानुवन्धी आदि सोलह कथाय और हास्य आदि नौ नोकषाय, इन अठाईस प्रकृतियोंका नाश हो जाने पर

१ क म स ग गिरसेस विलये। २ क ग म कसाओ (ज १)।, स कसाई। ३ स सरूवन्दि। ४ क ग शायेहि।

र्भुद्धतिकालस्य अन्तिमे द्विचरमसमये एकत्वं ध्यायित, एकत्वं वितर्कवीचाराख्यं द्वितीयं शुक्रं ध्यायित चिन्तयित स्मरित तद्धानवलेन असंख्यातगुणश्रेणिकर्मनिर्जरां करोति । द्वितीयशुक्रध्यानवलेन उपान्तसमये निद्दाप्रचलाद्वयं क्षपयित । चरमसमये ज्ञानावरणीयपञ्चकं ५ चक्षुरचक्षुरविधकेवलदर्शनावरणं चतुष्कं ४ दानलाभगोगोपभोगवीर्यान्तरायधकं ५ एवं चतुर्दश-प्रकृतीः क्षपयित । ज्ञानदर्शनावरणीयान्तरायहपघातित्रयं द्वितीयशुक्रध्यानेन क्षपयतीखर्थः । कथंभूतः क्षीणक्ष्यायः । निर्मन्यराद्ध स्वसहपे विलीनः त्वस्य आत्मनः सहर्षे शुद्धबुद्धचिद्दानन्दशुद्धचिद्दूपे विलीनः लयं गतः, एकत्वं प्राप्त इत्यर्धः । तथा हि द्वयसंप्रहरीकायाम् , निजशुद्धात्मद्वव्ये वा निर्विकारात्मसुखसंवित्तिपर्याये वा निरुपाधिस्वसंवेदनगुणे वा यत्रैकस्मिन् प्रवृत्तं तत्रैव वितर्कसंहेन स्वसंवित्तिलक्षणभावश्चतवलेन स्थिरीभूय वीचारं द्रव्यगुणपर्यायपरावर्तनं करोति यत् तदेक्तवन् वितर्कावीचारसंत्रं क्षीणकषायगुणस्थानसंभवं द्वितीयशुक्रध्यानं भण्यते । तेनैव केवल्कानोत्पत्तिरिति । तथा च ज्ञानाणेवे । 'अपृथत्तवमतीचारं सवितर्कं च योगिनः । एकत्वमेकयोगस्य जायतेऽत्यन्तिर्मल्यम् ॥ द्वयं चैकं गुणं चैकं पर्यायं चैकमश्चमः । चिन्तयस्थक्षयोगेन यत्रैकत्वं तदुच्यते ॥' तथा । 'एकं द्वयमयाणुं वा पर्यायं चिन्तयेद्यतिः । योगैकेन यदक्षीणं तदेकत्वमुदीरितम् ॥ अस्मिस्यु निश्चलध्यानहुताशे प्रविजृन्मिते । विलीयन्ते क्षणादेव घातिकर्माणि योगिनः ॥' इति । इति द्वितीयशुक्रध्यानम् ॥ ४८५॥

#### केवल-णाण-सहावो सुहुमे जोगम्हि' संठिओ काए । जं झायदि सजोगि-जिणो तं तिदियं सुहुम-किरियं च ॥ ४८६॥

[ छाया—केवलज्ञानस्त्रभावः सूक्ष्मे योगे संस्थितः काये । यत् ध्यायति सयोगिजिनः तत् तृतीयं सक्ष्मिकयं च ॥ ] सयोगिजिनः सयोगिकेवलिभद्वारकः अष्टमहाप्रातिहायंचतुश्चित्राद्तिशयसमवसरणादिविभूतिमण्डितः परमौदारिकदेहस्तीर्थकर-देवः, स्वयोग्यगन्धकुट्यादिविभूतिविराजमान इतरकेवली वा उत्कृष्टेन देशोनपूर्वकोटिकालं विहरति सयोगिभद्वारकः । स यदा

मिन क्षीणकषाय गुणस्थानवर्ती होता है। कषायोंके क्षीण होजानेसे वही सचा निर्प्रन्थ होता है। उसका अन्तरंग स्फटिकमणिके पात्रमें रखे हुए खच्छ जलके समान विशुद्ध होता है । क्षीणकषाय गुणस्थानका काल अन्तर्भुहर्त है। उसके उपान्स समयमें मुनि एकत्व वितर्क नामक दूसरे शुक्र-ध्यानको ध्याता है । उस ध्यानके बलसे उसके प्रतिसमय असंख्यातगुणी असंख्यातगुणी कर्मनिर्जरा होती है। उसीके बलसे ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय नामक तीन घातिकमीका विनाश होता है। द्रव्यसंग्रहकी टीका में एकत्व वितर्क शुक्रध्यानका वर्णन करते हुए लिखा है-'अपने शुद्ध आत्मद्रव्यमें अथवा निर्विकार आत्मसुखानुभूतिरूप पर्यायमें अथवा उपाधिरहित स्वसंवे-दन गुणमें प्रवृत्त हुआ और खसंवेदनलक्षणरूप भावश्रुतके बलसे, जिसका नाम वितर्क है, स्थिर हुआ जो ध्यान वीचारसे रहित होता है उसे एकत्व वितर्क अवीचार कहते हैं। इसी ध्यानसे केवल-ज्ञानकी उरपत्ति होती है। ज्ञानार्णव में भी कहा है-'किसी एक योगवाले मनिके प्रथक्त रहित. वीचार रहित किन्तु वितर्क सहित असन्त निर्मल एकत्व वितर्क नामक शुक्रध्यान होता है ॥ जिस ध्यानमें योगी बिना किसी खेदके एक योगसे एक द्रव्यका अथवा एक अणुका अथवा एक पर्यायका चिन्तन करता है उसको एकत्व वितर्क शक्कभ्यान कहते हैं ॥ इस अल्पन्त निर्मल एकत्व वितर्क शक्कथ्यान रूपी अग्निके प्रकट होने पर ध्यानीके घातियाकर्म क्षणमात्रमें विलीन हो जाते हैं ॥' इस प्रकार दूसरे शुक्कध्यानका वर्णन समाप्त हुआ॥ ४८५॥ अर्थ-केवलज्ञानी सयोगिजिन सूक्ष्म काययोगमें स्थित होकर जो ध्यान करते हैं वह सूक्ष्मित्रय नामक तीसरा शुक्र ध्यान है ॥ भावार्थ-आठ महाप्रातिहार्थ

१ इ सुहमे योगन्मि। २ म स तदियं (१)!

अन्तर्मुहूर्तशेषायुष्कः तदा तत् प्रसिद्धं तृतीयं सृक्ष्मिकयाप्रतिपात्यभिधानं शुक्रध्यानं ध्यायित स्मरति । तत् किम् । यत् केनलकानस्मावः केनलकाधः तदेव स्वभावः स्वरूपं यस्य स तयोकः । केनलज्ञानस्वरूपं ना, प्राकृते लिक्षमेदो नास्तीति । च पुनः । कर्षभूतः स्कृषे योगे काये संस्थितः सृक्ष्मकाययोगे सम्यनप्रकारेण स्थिति प्राप्तः । औदाविकशिरयोगे कीहक्षे । सूक्ष्मे । पूर्वस्पर्धकापूर्वस्पर्धकवादरकृष्टिकरणानन्तरं सृक्ष्मकृष्टिकर्तन्यतां प्राप्ते बादरकाययोगे स्थित्वा क्रमेण बादरमनोवचनोच्छ्वासं निःश्वासं नास्त्राययोगं च निरुष्य ततः सृक्ष्मकृष्टिकर्तन्यतां प्राप्ते बादरकाययोगे स्थित्वा क्रमेण बादरमनोवचनोच्छ्वासं निःश्वासं नास्त्राययोगं च निरुष्य ततः सृक्ष्मकृष्टिकर्तन्यतां प्राप्ते बोक्तम् । 'मोहेन सह दुर्धवे हते घातिचतुष्टये । देवस्य व्यक्तिरूपेण शेषमास्ते चतुष्टयम् ॥ सर्वज्ञः क्षीणकर्मासौ केनलज्ञानभास्करः । अन्तर्मुहूर्तशेषायु-स्तृतीयं ध्यानमहिते ॥' 'शेषे षण्मासायुषि संवृत्ता ये जिनाः प्रकृषण । ते यान्ति समुद्धातं शेषा भाज्याः समुद्धाते ॥' 'यदायुरिषकानि स्युः कर्माणि परमेष्टिनः । समुद्धातविधि साक्षात् प्रागेनारभते तदा ॥' 'अनन्तवीर्यः प्रियतप्रभावो दण्डं कपाटं प्रतरं विधाय । स लोकमेनं समयैश्वतुर्भिः निःशेषमापूर्यति क्षमेण ॥ तदा स सर्वगः सार्वः सर्वज्ञः

चौतीस अतिशय और समवसरण आदि विभूतिसे शोभित तथा परमऔदारिक शरीरमें स्थित तीर्थ-इर देव अथवा अपने योग्य गन्धकुटी आदि विभूतिसे शोभित सामान्य केवली अधिकसे अधिक कुछ कम एक पूर्व कोटि काल तक विहार करते हैं । जब उनकी आयु अन्तर्मुहर्त शेष रह जाती है तन वे सूक्ष्मिक्रियाप्रतिपाति नामक तीसरे शुक्र ध्यानको ध्याते हैं । इसके लिये पहले वह बादर काययोगमें स्थित होकर बादर बचन योग और बादर मनोयोगको सक्ष्म करते हैं। फिर बचनयोग और मनोयोगमें स्थित होकर बादर काययोगको सुक्ष्म करते हैं । उसके पश्चात् सुक्ष्मकाय योगमें स्थित होकर बचन योग और मनोयोगका निरोध कर देते हैं। तब वह सूक्ष्मित्रयाप्रतिपाति ध्यान को ध्याते हैं ॥ ज्ञानार्णवमें लिखा है-मोहनीयकर्मके साथ ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय इन चार दुर्धर्ष घातिया कर्मीका नाश होजाने पर केवली भगवानके चार अघातिकर्म शेष रहते हैं।। कर्मरहित और केवलज्ञान रूपी सूर्यसे पदार्थोंको प्रकाशित करनेवाले उस सर्वज्ञकी आयु जब अन्तर्मुहर्त शेष रह जाती है तब वह तीसरे शुक्रथ्यानके योग्य होते हैं ॥ जो अधिकसे अधिक छः महीनेकी आयु शेष रहने पर केवली होते हैं वे अवस्य ही समुद्धात करते हैं। और जो छः महीने से अधिक आयु रहते हुए केवली होते हैं उनका कोई नियम नहीं है वे समद्भात करें और न भी करें। अत: जब अरहंत परमेष्ठीके आयुकर्मकी स्थितिसे शेष कर्मीकी स्थित अधिक होती है तब वे प्रथम समुद्धातकी विधि आरम्भ करते हैं।। अनन्तवीर्यके धारी वे केवली भगवान् क्रमसे तीन समयोंमें दण्ड, कपाट और प्रतरको करके चौथे समयमें लोकपूरण करते हैं । अर्थात् मूल शरीरको न छोड़कर आत्माके प्रदेशोंके बाहर निकलनेको समुद्धात कहते हैं। सो केवलीसमुद्धातमें आत्माके प्रदेश प्रथम समयमें दण्डाकार लम्बे, दूसरे समयमें कपाटाकार चौड़े और तीसरे समयमें प्रतरहरूप तिकोने होते हैं और चौथे समयमें समस्त लोकमें भर जाते हैं॥ तब सर्वगत, सार्व, सर्वज्ञ, सर्वतोमुख, विश्वव्यापी, विभु, भर्ता, विश्वमूर्ति और महेश्वर इन सार्थक नामोंका धारी केवली लोकपूरण करके ध्यानके बलसे तत्क्षण ही कर्मोंको भोगमें लाकर वेदनीय, नाम और गोत्र कर्मकी स्थिति आयुकर्मके समान कर लेता है। इसके बाद वह उसी कमसे चार समयोंमें लोकपूरणसे लौटता है। अर्थात् लोक-पूरणसे प्रतर, कपाट और दण्डरूप होकर चौथे समय आत्मप्रदेश शरीरके प्रमाण हो जाते हैं ॥

सर्वतोमुखः । विश्वव्यापी विभुर्मतां विश्वमूर्तिमेहेश्वरः ॥ लोकपूरणमासाद्य करोति ध्यानवीर्यतः । आयुःसमानि कर्माणि भुक्तिमानीय तत्क्षणे ॥ ततः क्रमेण तेनैव स पश्चाद्विनिवर्तते । लोकपूरणतः श्रीमांश्वतुर्भिः समयैः पुनः ॥ काययोगे स्थिति कृत्वा बादरेऽचिन्त्यचेष्टितः । स्क्ष्मीकरोति वाक्चित्तयोगयुग्मं स बादरम् ॥ काययोगं ततस्त्यक्तवा स्थितिमासाद्य तद्वये । स स्क्ष्मीकृतते पश्चात्काययोगं च बादरम् ॥ काययोगं ततः स्क्ष्मे पुनः कृत्वा स्थिति क्षणात् । योगद्वयं निग्रहाति सद्यो वाक्चित्तसंक्षकम् ॥ स्क्ष्मिकयं ततो ध्यानं स साक्षाद्धातुर्महति । स्क्ष्मैककाय-योगस्थस्तृतीयं यद्वि पत्थाते ॥ इति ॥ ४८६ ॥ अथ चतुर्थशुक्रध्यानं निरूपयति—

## जोग-विणासं किचा कम्म-चउक्कस्स खवण-करणहुं। जं झायदि 'अजोगि-जिणो णिकिरियं तं चउत्थं' च ॥ ४८७॥ ध

[छाया-योगविनाशं कृत्वा कर्मचतुष्कस्य क्षपणकरणार्थम्। यत् ध्यायति अयोगिजिनः निष्कियं च तत् चतुर्थं च ॥] तत् चतुर्थं निष्कियं व्युपरतिकथानिवृत्त्याख्यं छुक्रध्यानं समुच्छिक्रिकयाध्यानमपराभिधानं भवेत्। तत् किम्। यत् ध्यायति स्मरति। कः। अयोगिजिनः योगातिकान्तः चतुर्धश्यणस्थानवर्तां अयोगिकेवलिभद्यारुः पञ्चलव्यक्षरस्थितिकः। किं कृत्वा ध्यायति। योगविनाशं कृत्वा योगानाम् औदारिककाययोगिदिसमस्तयोगानां विनाशः ध्वंसः तं विधाय विनष्टकर्मास्य इत्यर्थः। किमर्थम्। कर्मचतुष्टयस्य कर्मणां वेदनीयनामगोत्रायुषां चतुष्ट्यस्य क्षपणकरणार्थे क्षयकरणनिभित्तम्। चतुर्थन् छुक्रध्यानस्यायोगी खामी। यद्यत्र मानसो व्यापारो नास्ति तथाप्युपचारिकयया ध्यानिमत्युपचर्यते। पूर्ववृत्तिमपेक्ष्य घृतघर्यवत्, यथा घटः पूर्वे घृतेन मृतः पश्चात् रिक्तः कृतः घृतघर आनीयतामित्युच्यते तथा पूर्वे मानसव्यापारत्यात् पुंवेदविते। तथा ज्ञानार्णये। 'अयोगी त्यक्तयोगत्वात् केवलोऽत्यन्तिर्वृतः। साधितात्मस्यभावश्च परमेष्ठी परं प्रमुः॥' 'द्वासन्तितिरीयन्ते कर्मप्रकृतयो द्वतम्। उपान्त्ये देवदेवस्य मुक्तिश्रीप्रतिवनधकाः॥' 'तस्तिक्वेय क्षणे साक्षादाविर्भविति निर्मलम्। समुच्छिकाकियं ध्यानमयोगिपरमेष्ठिनः॥। विल्यं वीतरागस्य पुनर्यन्ति त्रयोदश। चरमे समये सदः पर्यन्ते निर्मलम्। समुच्छिकाकियं ध्यानमयोगिपरमेष्ठिनः॥। विल्यं वीतरागस्य पुनर्यन्ति त्रयोदश। चरमे समये सदः पर्यन्ते

जिनकी चेष्टा अचिन्त्य है ऐसे वे केवली भगवान् तब बादर काययोगमें स्थित होकर बादर वचनयोग और बादर मनोयोग को सूक्ष्म करते हैं॥ पुन: काययोग को छोड़कर वचनयोग और मनोयोगमें स्थित होकर बादर काययोगको सूक्ष्म करते हैं।। उसके बाद सूक्ष्म काययोगमें स्थित होकर तत्क्षण ही वचनथोग और मनोयोगका निप्रह करते हैं ॥ उसके बाद सूक्ष्म काययोगमें स्थित हुए केवळी भगवान् सूक्ष्मित्रय नामक तीसरे शुक्कथ्यानको ध्यानेके योग्य होते हैं ॥ इस प्रकार तीसरे शुक्र ध्यानका वर्णन समाप्त हुआ ॥ ४८६ ॥ आगे चौथे शुक्रध्यानका निरूपण करते हैं । अर्थ-योगका अभाव करके अयोगकेवली भगवान चार अघातिकभैंको नष्ट करनेके लिये जी ध्यान करते हैं वह चौथा न्युपरतिक्रयानिवृत्ति नामका शुक्क ध्यान है ॥ भावार्थ-चौदहवें गुणस्थानमें समस्त योगोंका अभाव हो जाता है । इसीसे उसे अयोगकेवली कहते हैं । अयोगकेवली गुण-होता है। यद्यपि ध्यानका लक्षण मानसिक स्थानमें चौथा ग्रुष्ठ ध्यान चंचलताको रोकना है और केवलीके मानसिक न्यापार नहीं होता. तथापि ध्यानका कार्य 'कर्मो की निर्जरा' के होनेसे उपचारसे ध्यान माना जाता है। चौथे शुक्रध्यानका वर्णन करते हुए ज्ञानार्णवमें भी कहा है-'योगका अभाव हो जानेसे चौदहवे गुणस्थानवर्ती अयोगी कहलाते हैं. वे परमेष्ठी और उत्कृष्ट प्रभु होते हैं। उन देवाधिदेवके चौदहवें गुणस्थानके उपान्त्य समयमें मोक्षलक्ष्मीकी प्राप्तिमें रुकावट डालनेवाली बहन्तर कर्म प्रकृतियाँ तुरन्त ही नष्ट हो जाती हैं॥

र अयोगि, म अजोइ। २ व तं निकित्रियं च उत्थं । ३ व शुक्काझणं ॥ एसो इत्यादि । कार्तिके० ४९

या व्यवस्थिताः ॥' 'लघुपधाक्षरोधारकालं स्थिता ततः परम् । खखभावाद्गजत्यूर्धं शुद्धात्मा बीतबन्धनः ॥' इति । तथा कर्मप्रकृतिग्रन्थे। स एव सयोगिकेवली यदान्तर्भुहूर्तावशेषायुष्यस्थितिः ततोऽधिकशेषावातिकर्मत्रयस्थितिस्तदाष्ट्रिमः समयैर्दण्डकपाटप्रतरलोकप्रणप्रसरणसंहारस्य समुद्धातं कृत्वान्तर्मुहूर्तावशेषितायुष्यस्थितिसमानशेषाघातिकर्मस्थितिः सन् सक्ष्मिकयाप्रतिपातिनाम् त्रतीयग्रुक्कभ्यानबलेन कायवान्द्रानीयोगनिरोधं कृत्वा अयोगिकेवली भवति । यदि पूर्वमेव समस्थिति कृत्वाऽधातिचतुष्ट्यस्तदा समुद्धातिक्रयया विना तृतीयशुक्कध्यानेन योगनिरोधं कृत्वा अयोगिकेवस्री चतुर्दशगुणस्थानवर्ती भवति । पुनः स एवायोगिकेवली व्युपरतिकयानिवृत्तिनामचतुर्थशुक्रभ्यानेन पञ्चलव्यक्षरोचारणमात्रखगुगस्थानकालद्विचरम-समये देहादिद्वासप्ततिप्रकृतीः क्षपयति । पनः चरमसमये एकतर्वेदनीयादित्रयोदशक्रमप्रकृतीः क्षपयति । तद्विशेषमाह । अयोगिकेवली आत्मकालद्विचरमे अन्यतरवेदनीयं १ देवगतिः २ औदारिकवैकियिकाद्वारकतैजसकार्मणकारीरपश्चकं ५ तत् बन्धनपचकं १२ तत्संघातपद्यकं १० संस्थानषद्वं २३ औदारिकवैकियिकाहारकशरीराङ्गोपाङ्गत्रयं २६ संहननषद्वं ३२ प्रशस्ताप्रशस्तवर्णपत्रकं ३० सरभिदरभियन्धद्वयं ३९ प्रशस्ताप्रशस्तरसप्रवकं ४४ स्पर्शाष्ट्रकं ५२ देवगत्यानुपूर्व्यम् ५३ अगुरू लघलम् ५४ उपधातः ५५ पर्धातः ५६ उच्छासः ५७ प्रशस्ताप्रशस्तविहायोगतिद्वयं ५९ पर्याप्तिः ६० प्रत्येकशरीरं ६१ स्थिरत्वमस्थिरत्वं ६३ शुभत्वमञ्चभत्वं ६५ दुर्भगत्वं ६६ मुखरत्वं ६७ दुःखरत्वम् ६८ अनादेयत्वम् ६९ अयशःकीर्तिः ७० निर्माणं ७९ नीचगोत्रमिति ७२ द्वासप्ततिप्रकृतीः व्युपरतिकयानियुत्तिनामचतुर्थशुक्रथ्यानेन क्षपयित ॥ अयोगिकेविरु-चरमसमये अन्यतरवेदनीयं १ मनुष्यायुः २ मनुष्यगतिः ३ पश्चेन्द्रियजातिः ४ मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्व्यं ५ त्रसत्वं ६ बादरत्वं ७ पर्याप्तकत्वं ८ सुभगत्वम् ९ आदेयत्वं १० यशःकीर्तिः ११ तीर्थकरत्वम् १२ उच्चैर्गीत्रं चेति १३ त्रयोदश प्रकृतीः चतुर्थशुक्रभ्यानेन क्षपयति । पुनरपि तज्ञानशुक्रचतुष्ट्यं स्पष्टीकरोति । त्र्येकयोगकाययोगायोगानां पृथत्तवितर्कं त्रियोगस्य भवति । मनोवचनकायानामवष्टम्भेनात्मप्रदेशपरिस्यन्दम् आत्मप्रदेशचलनमीद्दश्विवं पृथक्तववितर्कमायं शुक्रध्यानं भवतीत्यर्थः १ । एकत्ववितर्केञ्चक्रध्यानं त्रिषु योगेषु मध्ये मनोवचनकायानां मध्ये अन्यतमैकावलम्बेनात्मप्रदेशपरिस्पन्दनम् आत्मप्रदेशचलनं द्वितीयमेकत्ववितर्कं शुक्रथ्यानं भवति २ । सूक्ष्मिकयाप्रतिपातिकाययोगायलम्बनेनात्मप्रदेशचलनं

उसी समय उनके समुन्छिन्निका नामक निर्मल ध्यान प्रकट होता है।। अन्तिम समयमें शेषबचीं तेरह कर्मप्रकृतियाँ भी नष्ट हो जाती हैं ॥ इस तरह पाँच हस्त अक्षरोंके उच्चारण करनेमें जितना समय लगता है उतने समय तक चौदहवें गुणस्थानमें रहकर वह शुद्धात्मा मुक्त हो जाता है || कर्मप्रकृति नामक प्रन्थमें भी लिखा है-'यदि सयोगकेवळीके आयु कर्मकी स्थिति अन्तर्मुहर्त और शेष तीन अघातिकर्मीकी स्थिति उससे अधिक रहती है तो वे आठ समयमें केवली समुद्धातके द्वारा दण्ड कपाट प्रतर और लोकपूरण रूपसे आत्मप्रदेशोंका फैलाव तथा प्रतर, कपाट, दण्ड और सरीरप्रवेश रूपसे आत्मप्रदेशोंका संकोच करके शेषकर्मींकी स्थिति आयुक्तर्मके बराबर करते हैं । उसके पश्चात् तीसरे शुक्क ध्यानके बलसे काययोग, वचनयोग और मनोयोगका निरोध करके अयोगकेवली हो जाते हैं। और यदि सयोगकेवलीके चारों अधातिया-कर्मींकी स्थिति पहलेसे ही समान होती है तो समुद्धातके विना ही तीसरे शुक्र-यानके द्वारा योगका निरोध करके चौदहवे गुणस्थानवर्ती अयोगकेवली हो जाते हैं। उसके बाद वह अयोगकेवली **न्युपरति**क्रियानिवृत्ति नामक चौथे शुक्कन्यानके बलसे अयोगकेवली गुणस्थानके द्विचरम समयमें बहा-त्तर कर्मप्रकृतियोंका क्षय करता है । फिर अन्तिम समयमें वेदनीय आदि तेरह कर्मप्रकृतियोंका क्षय करता है ॥ इसका खुछासा इस प्रकार है-'अयोगकेवलीके द्विचरम समयमें कोई एक वेदनीय, देवगति, औदारिक वैक्रियिक आहारक तैजस और कार्मण शरीर, पाँच बंधन, पाँच संघात, छ: संस्थान, तीन अंगोपांग, छ: संहनन, पाँच वर्ण, दो गन्ध, पाँच रस, आठ स्पर्श, देवगस्यानुपूर्व्य,

भवति ३ । व्युपरतिकियानिकृतिशुक्रायानमेकमपि योगमवलम्ब्यात्मप्रदेशचलनं भवति ४ । वितर्कः श्रृतं विशेषणं विशिष्टं वा तर्कणं सम्यगूहनं वितर्कः श्रुतं श्रुतज्ञानम् । वितर्क इति कोऽर्थः । श्रुतज्ञानमित्यर्थः । प्रथमं शुक्रध्यानं द्वितीयं च शुक्रध्यानं श्रुतज्ञानबलेन ध्यायते इत्यर्थः। 'वीचारोऽर्थव्यज्ञनयोगसंकान्तिः।' अर्थथ व्यवनं च योगसंकान्तिः अर्थथ व्यज्ञनं च योगश्च अर्थव्यक्षनयोगासीपः संकान्तिः परिवर्तनं वीचारो भवतीति । अर्थो ध्येयो ध्यानीयो ध्यातन्यः पदार्थः द्रव्यं पर्यायो वा १ । क्यासनं वधनं शब्द इति २ । योगः कायवारमनःकर्म ३ । संकान्तिः परिवर्तनम् । तेनायमर्थः, द्रव्यं ध्यायति द्रव्यं स्वकत्वा पर्यायं प्यायति, पर्यायं च परिहृत्य पुनः द्रव्यं ध्यायति इत्येतं पुनः पुनः संक्रमणमर्थसंकान्तिरूच्यते १ । तथा अतज्ञान-शब्दमग्रलम्बर् अन्यं श्रुतज्ञानशब्दमग्रलम्यते, तमपि परिहृत्यापरं श्रुतज्ञानपचनमाश्रयति । एवं पुनः पुनः श्रुतज्ञानाश्रयमाणश्र व्यापनशंकारित लभते २ । तथा वाययोगं मुक्तवा वाग्योगं मनोयोगं वा आश्रयति तमिप विमुच्य काययोगमागच्छति । एवं पुनः पुनः वुर्वन् योगसंकाित प्राप्नोति ३ । अर्थंत्यजनयोगानां संकान्तिः परिवर्तनं वीचारः कथ्यते । तथाहि भव्यवरपुण्डरीकः उत्तमसंहननाविष्टः मुसुक्षः द्रव्यपरमाणुं द्रव्यस्य सूक्ष्मत्वं भावपरमाणुं पर्यायस्य सूक्ष्मत्वं वा ध्यायन् समा-रोपितश्रुतज्ञानसामर्थ्यः सन् अर्थव्यक्रने कायवचसी हे च पृथक्तवेन संकामता मनसा असमर्थबालकोद्यमवत् अतीक्ष्णेनापि कुटारादिना निराद्क्षं छिन्दन् इव मोहप्रकृतीहपशमयन् क्षपयन् वा मुनिः पृथत्तवावेतर्कवीचारध्यानं भजते । स एव पृथत्तवितर्कतीचार्ध्यानभाग् मुनिः समूलत्लं मोहनीयं कर्म निर्दिधक्षन् मोहकारणभूतस्क्षमलोभेन सह निर्देग्धुमिच्छन भस्ससात् कर्तुकामः अनन्तगुणविशुद्धिकं योगविशेषं समाश्रित्य श्रचुरतराणां ज्ञानावरणसहकारिभूतानां श्रष्ट्रतीनां बन्धनिरोधस्थितिहासौ च कुर्वन् सन् श्रुतज्ञानोपयोगः सन् परिहृतार्थव्यज्ञनसंकान्तिः सन् अप्रचितचेताः क्षीण कषायगुणस्थाने स्थितः सन् वैर्द्ध्यमणिरिव निःकलङ्कः निरुपलेपः सन् पुनर्धस्तादनिवर्तमानः एकत्ववितर्कावीचारं ध्यान ध्यात्वा निर्देग्धवातिकर्मेन्धनो भगवास्तीर्थकरदेवः सामान्यानगारकेवली वा गणधरकेवली वा प्रकर्षेण देशोनां पूर्वकोटी भूमण्डले विहरति स भगवान् यदा अन्तर्भुहूर्तशेषायुर्भवति अन्तर्भुहूर्तस्थितिवेचनामगोत्रश्च भवति तदा सर्वे वाम्योगं

अगुरुलघु, उपघात, परवात, उच्छास, प्रशस्त और अप्रशस्त विहायोगति, अपर्याप्त, प्रस्वेक शरीर, स्थिर, अस्थिर, शुभ, अशुभ, दुर्भग, दुःखर, सुखर, अनादेय, अयशःकीर्ति, निर्माण, नीचगोत्र, ये बहात्तर प्रकृतियाँ ब्युपरतिक्रियानिवृत्ति शुक्रध्यानंके बलसे क्षय होती हैं। और अन्तिम समयमें कोई एक वेदनीय, मनुष्यायु, मनुष्यगति, पञ्चेन्द्रिय जाति, मनुष्यगत्मानुपूर्व्य, त्रस, बादर, पर्याप्त, सुभग, आदेय, यशः-कीर्ति, तीर्थक्कर, उच्चमोत्र ये तेरह प्रकृतियाँ क्षय होती हैं।' रिवचन्द्रकृत आराधनासारमें कहा है-'कर्गस्त्पी अटवीको जलानेशाला शुक्रस्यान काषायोंके उपश्चम अथवा क्षयसे उत्पन्न होता है और प्रकाशकी तरह खञ्छ स्फटिक मणिकी ज्योतिकी तरह निश्चल होता है। उसके पृथक्विवितर्कवीचार आदि चार मेद हैं ॥ चौदह पूर्वरूपी श्रुतज्ञानसम्पत्तिका आश्रय लेकर प्रथम शुक्रध्यान अर्थ, व्यंजन और योगके परिवर्तनके द्वारा होता है।। तथा चौदह पूर्वरूपी श्रुत ज्ञानका वेत्ता जिसके द्वारा एक वस्तुका आश्रय लेकर परिवर्तन-रहित ध्यान करता है वह दूसरा शुक्र ध्यान है ॥ समस्त पदार्थी और उनकी सब पर्यायोंको जाननेवाले केवळी भगवान काययोगको सूक्ष्म करके तीसरे शुक्र ध्यानको करते हैं ॥ और शीलके खामी अयोगकेवली भगवान् चौथे शुक्र ध्यानको करते हैं ॥ आर्तध्यान आदिके छै गुणस्थानोंमें होता है। रौद्रध्यान आदिके पाँच गुणस्थानोंमें होता है और धर्मध्यान असंयत सम्यग्दृष्टिको आदि लेकर चार गुणस्थानोंमें होता है। तथा अपूर्वकरण आदि गुणस्थानोंमें पुण्यपापका अभाव होनेसे विशुद्ध शुक्रध्यान होता है॥ उपशान्त कषायमें पहला शुक्रध्यान होता है, क्षीण क्षायमें दूसरा शुक्रध्यान होता है, सयोग केवलीके तीसरा शुक्रध्यान होता है, और अयोग केवलीके चौथा शुक्रध्यान होता है ॥ इस प्रकार चारों शुक्रध्यानीका वर्णन समाप्त हुआ । शंका-कुछ लोग

मनोयोगं बादरकाययोगं च परिद्वल सूक्ष्मकाययोगे स्थित्वा सूक्ष्मकियाप्रतिपातिभ्यानं समाश्रयति। यदा त्वन्तर्मेहर्तशेषायः-स्थितिः ततोऽधिकस्थितिवैद्यनामगोत्रकर्मत्रयो भगवान् भवति तदारमोपयोगातिशयव्यापारविशेषः यथाख्यातचारित्रसहायो महासंवरसहितः श्रीव्रतरकमेपरिपाचनपरः सर्वकर्मरजःसमुङ्गायनसमर्थस्वभावः दण्डकपाटप्रतरलोकपूरणानि निजातमः प्रदेशप्रसर्णलक्षणानि चतुर्भिः समयैः समुपहरति, ततः समानविहितस्थित्यायुर्वेयनामगोत्रक्रमचतुष्कः पूर्वशरीरप्रमाणो भत्वा सक्ष्मकाययोगावलम्बनेन सुरुम्कियाप्रतिपातिध्यानं ध्यायति। क्यं दण्डकादिसमुद्धात इति चेदुच्यते। "काउस्सरगेण **ठिओ बारस अंगुलपमाणसमवर्द्धः वादूर्ण लोगुद्यं दंडसमु**म्बादमेगसमयम्हि ॥ अह उवहद्रो संतो मूलसरीरप्पमाणदो तिगुणं 1 बाहर्षं कुणइ जिणो दण्डसमुखादमेगसमयम्हि ॥ दण्डपमाणं बहुकं उदयं च कवाडणाम बिदियम्हि । समये दिक्खणवामे आदपदेससप्पणं कुण्ड ॥ पृथ्वमुहो होदि जिणो दिनखणउत्तरगदो कवाडो ह । उत्तरमुहो द जादो प्रव्वावरगदो कवाडो ह ॥ वादत्यं बिजता लोगे आदप्परपणं कुण्ड । तदिये समयम्हि जिणो पदरसमुग्धादणामो सो ॥ तत्तो चउत्थसमये बादत्त्रयसहिदलोगसंपुष्णो । होति ह आदपदेशो सो चेव लोगपुरणो णाम॥ जरस ण द आउसरिसाणि णामगोदाणि वेयणीयं वा । सो कुणदि समुखायं णियमेण जिलो ण संदेहो ।। छम्मासाउगसेसे उप्पणं जस्स केवलं णाणं । ते णियमा समुखायं सेसेस हवंति भयणिजा ॥ पढमे दंडं कुण्ड बिदिये य कवाडयं तहा समये । तिदिये पयरं चेत्र य चउत्थए लोयपूरण्यं ॥ विवरं पंचमसमये जोईमत्याणयं तदो छेट्टे। सत्तमए य कवाडं संवरइ तदो अट्टमे दंडं। दंडजुगे ओरालं कवाडंजुगले य तस्स मिस्तं तु । पदरे य लोयपूरे कम्मेव य होदि णायव्वो ॥" दण्डकद्वयकाले औदारिकशरीरपर्याप्तिः । कपाटयुगले औदारिक-मिश्रः । प्रतर्योर्लोकपूरणे च कार्मणः । तत्र अनाहार इति । तदनन्तरं व्युपरतिकयानिवर्तिनामधेयं समुच्छिल-कियानिष्ट्यपर्नामकं ध्यानं प्रारभ्यते । समुच्छिकः प्राणापानप्रचारः सर्वेकायवागमनोयोगसर्वप्रदेशपरिस्पन्दकियाव्यापारश्च यस्मिन् तत्सम्च्छिन्निक्रयानिवर्तिभ्यानम्च्यते । तस्मिन् समुच्छिन्निक्रयानिवर्तिनि भ्याने सर्वास्नवबन्धनिरोधं करोति सर्वेशेषकर्मचतुष्टयविष्वंसनं विद्धाति । स भगवान् अयोगिकेवली तस्मिन् काले ध्यानामिनिर्देशवर्ममलकलङ्कबन्धनः

यह आपत्ति करते हैं कि आजकल शुक्क ध्यान नहीं हो सकता: क्यों कि एक तो उत्तम संहननका अभाव है, दूसरे दस या चौदह पूर्वोंका ज्ञान नहीं है। इसका समाधान यह है कि इस कालमें शुक्र ध्यान तो नहीं होता किन्त धर्मध्यान होता है। आचार्य कुन्दकुन्दने मोक्षप्रास्त्रतमें कहा भी है-'भरत-क्षेत्रमें पंचमकालमें झानी पुरुषके धर्मध्यान होता है वह धर्मध्यान आत्मभावनामें तत्मय साधुके होता है। जो ऐसा नहीं मानता वह अज्ञानी है।। आज भी आत्मा मन वचन कायको शुद्ध करके ध्यान-करनेसे इन्द्रपद और लौकान्तिक देवत्वको प्राप्त करता है तथा वहाँसे च्युत होकर मोक्ष जाता है ॥' तस्वानुशासनमें मी कहा है-'जिन भगवानने आज कल यहाँपर शक्कथ्यानका निषेध किया है। तथा श्रेणीसे पूर्ववर्ती जीवोंके धर्मध्यान कहा है ॥' तत्त्वार्थसूत्रमें सम्यग्दष्टि, देशसंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत इन चारोंको धर्मध्यानका खामी कहा है ]] धर्मध्यानके दो मेद हैं-मुख्य और औपचारिक। अप्रमत्त गुणस्थानमें मुख्य धर्मध्यान होता है और शेष तीन गुणस्थानोंमें औपचारिक धर्मध्यान होता है। और जो कहा जाता है कि अपूर्वकरण गुणस्थानसे नीचेके गुणस्थानोंमें उत्तम संहनन होने पर ही धर्मध्यान होता है सो आदिके तीन उत्तम संहननोंके अभावमें भी अन्तके तीन संहननोंके होते हुए धर्मध्यान होता है। जैसा कि तत्त्वानुशासनमें कहा है-आगममें जो यह कहा है कि क्ज़ शरीरवालेके ध्यान होता है सो यह कथन उपशम और क्षपकश्रेणिकी अपेक्षासे है। अतः नीचेके गुणस्थानोंमें ध्यानका निषेध नहीं मानना चाहिये || और यह जो कहा है कि दश या चौदह पूर्वींका ज्ञान होनेसे ध्यान होता है यह भी उत्सर्ग कथन है। अपवाद कथनकी अपेक्षा पाँच समिति और तीन गृप्ति इन आठ प्रवचन माताओंका ज्ञान होनेसे भी ध्यान होता है, और केवल

सन् द्रीकृतिकट्यातुपाषाणसंजातसार्थेषोडशवणिकासुवर्णरूपसदशः परिप्राप्तात्मखरूपः एकसमयेन परमनिर्वाणं गच्छति । क्त्रान्यश्रक्षभ्यानद्वये यद्यपि चिन्तानिरोधो नास्ति तथापि ध्यानं करोतीत्यपर्चयते । कस्मात् । ध्यानकृत्यस्य योगापहार-स्याधातिघातस्योपचारनिमित्तस्य सद्भावात् । यस्मात् साक्षात्कृतसमस्तवस्तुस्तरूपेऽर्देति भगवति न किंचिङ्येयं स्मृतिविषयं वर्तते । तत्र यद्भ्यानं तत् असमकर्मणां समकरणनिमित्तम् । तदेवं निर्वाणसुखं तत्सुखं मोहक्षयात् १, दर्शनं दर्शनावरणक्षयात् २ ज्ञानं ज्ञानावरणक्षयात् ३, अनन्तवीर्यम् अन्तरायक्षयात् ४, जन्ममरणक्षयः आयुःक्षयात् ५, अमूर्तत्वं नामक्षयात् ६, नीचोच-कुलक्षयः गोत्रक्षयात् ७ , इन्द्रियजनितसुखक्षयः वेद्यक्षयात् ८ । इति तत्त्वार्थसूत्रोक्तं निरूपितम् । तथा चारित्रसारे ध्यान-विचारः । शक्कथ्यानं द्विविधं प्रयत्तवितर्कवीचारमेकत्ववितर्कावीचारमिति शक्कं. सक्ष्मिकयाप्रतिपातिसस् च्छित्रकियानिवृत्तीनि परमञ्ज्ञमिति । तक्किविधं बाह्यमाध्यात्मिकमिति । गात्रनैत्रपरिस्पन्दविरहितं जम्भज्यमोद्रारादिवर्जितम् उच्छिन्नप्राणापान-चारत्वम् अपराजितत्वं बाह्यं तदनुमेयं परेषाम् आत्मानं स्वसंवेद्यमाध्यात्मिकं तदुच्यते । पृथक्तवं नानात्वं, वितकों द्वादशाङ्ग-श्रुतज्ञानं, वीचारो अर्थव्यञ्जनयोगसंकान्तिः, व्यञ्जनमभिधानं, तद्विषयोऽर्थः, मनोवाक्कायलक्षणा योगाः, अन्योन्यतः परि-वर्तनं संकान्तिः । पृथक्तवेन वितर्कस्य अर्थव्यक्षनयोगेषु संकान्तिः वीचारो यस्मिन्नस्तीति तत्पृथक्तववितर्कवीचारं प्रथमं शक्तम् । अनादिसंभत्तरीर्घसंसारस्थितिसागरपारं जिगमिषुर्ममुक्षः स्वभावविज्भिभतपुरुषाकारसामर्थ्योत् द्रव्यपरमाणुं भाव-परमाणुं वा एकमवलम्ब्य संहताशेषचित्तविक्षेपः महासंवरसंवृतः कर्मप्रकृतीनां स्थित्यतुभागी हासयन् उपशमयन् क्षपयंश्व परमबहक्रमेनिर्जरिक्ष्ष योगेषु अन्यतमस्मिन्वर्तमानः एकस्य द्रव्यस्य गुणं वा पर्यायं ना कर्म बहुनयगहननि-लीनं पृथाबकेनान्तर्भुहूर्तकालं ध्यायति, ततः परमार्थान्तरं संकामति । अथवा अस्पैवार्थस्य गुणं वा पर्यायं वा संकामति पूर्वयोगात् योगान्तरं व्यञ्जनात् व्यञ्जनान्तरं संकामतीति अर्थादर्थान्तरं गुणाद्वणान्तरं पर्यायपर्यान यान्तरेषु योगत्रयसंक्रमणेन तस्यैव ध्यानस्य द्वाचरवारिशद्भन्ना भवन्ति । तद्यथा । षण्णा जीवादिपदार्थाना क्रमेण ज्ञानावरणगतिस्थितिवर्तनावगाहनादयो गुणास्तेषां विकल्पाः पर्यायाः । अशीदन्योऽर्थः अधीन्तरं गुणादन्यो

ज्ञान भी होता है। यदि ऐसा अपवादकथन नहीं है तो 'अपने रचे हुए दो तीन पदों को घोषते हुए शिवभृति केवली होगया' भगवती आराधनाका यह कथन कैसे घटित हो सकता है ? शायद कोई कहें कि पाँच समिति और तीन गिति रूप तो द्रव्य श्रुतका ज्ञान होता है किन्तु भावश्रुतका सम्पूर्ण ज्ञान होता है। किन्तु ऐसा कहना भी ठीक नहीं है क्यों कि यदि पांच समिति और तीन गृप्तिके प्रतिपादक द्रव्यश्रतको जानता है तो 'मा रूसह मा दूसह' इस एक पदको क्या नहीं जानता ! अतः आठ प्रवचनमाताप्रमाणही भावश्रुत है द्रव्यश्रुत कुछ मी नहीं है । यह व्याख्यान हमारा करिपत नहीं है किन्तु चारित्रसार आदि प्रन्थोंमें मी ऐसाही कथन है । यथा-'अन्तर्मुहर्तके पश्चात्तही जिन्हें केवलज्ञान उत्पन्न होजाता है ऐसे क्षीणकषाय गुणस्थानवर्तियोंको निर्प्रनथ कहते हैं। उनको उत्कृष्टसे चौदह पूर्वरूपी श्रुतका ज्ञान होता है और जघन्यसे पाँच समिति और तीन गुप्तिमात्रका ब्रान होता है। कुछ लोग यह शंका करते हैं कि मोक्षके लिये ध्यान किया जाता है किन्तु आजकल मोक्ष नहीं होता, अतः ध्यान करना निष्फल है। किन्तु ऐसी आशंका ठीक नहीं है क्यों कि आजकल भी परम्परासे मोक्ष हो सकता है। जिसका खुळासा यह है-शुद्धात्माकी भावनाके बळसे संसारकी स्थितिको कम करके जीव खर्गमें जाते हैं। और वहाँसे आकर रतन्त्रयकी भावनाको प्राप्त करके मुक्त हो जाते हैं। भरत चक्रवर्ती, सगर चक्रवर्ती, रामचन्द्र, पाण्डव वगैरह जो भी मुक्त हुए ने भी पूर्वभवमें मेद और अभेदरूप रतत्रयकी भावनासे संसारकी स्थितिको कम करकेही पीछेसे मुक्त हुए । अतः सबको उसी भवसे मोक्ष होता है ऐसा नियम नहीं है।। इस तरह उक्त प्रकारसे थोडेसे श्रुतज्ञानसे भी ध्यान होता है || ध्यानके दो मेद भी हैं-सिवकल्पक और निर्विकल्पक । धर्मध्यान सिवकल्पक होता है

गुणः गुणान्तरे पर्यायादन्यः पर्यायः पर्यायान्तरम् एवमर्यादर्थान्तरगुणगुणान्तरपर्यायपर्यायान्तरेषु पद्सु योगत्रय-संकमणाद् अष्टादश भन्ना भवन्ति १८ । अर्थाद्वणगुणान्तरपर्यायपर्यायान्तरेषु चतुर्षु योगत्रयसंकमणेन द्वादश भन्ना भवन्ति १२ । एवमर्थोन्तरस्यापि द्वादश भन्ना भवन्ति १२ । सर्वे पिण्डिता द्वाचत्वारिशद्भन्ना भवन्ति ४२ । एवविधप्रथम-शुक्रभ्यानमुपशान्तकषायेऽस्ति क्षीणकषायस्यादौ अस्ति । तत् शुक्रतरलेश्याबलाधानम् अन्तर्मुहूर्तकालपरिवर्तनं क्षायोप-शमिकभावम् उपात्तार्थन्यञ्जनयोगसंकमणं चतुर्दशदशनवपूर्वधरयतिष्टृषभनिषेग्यमुपशान्तक्षीणकषायविषयमेदात् स्वर्गापवर्ग-गतिफलदायकमिति । उरकृष्टेन कियद्वारम् उपसमश्रेणीमारोहतीति प्रश्ने प्राह । 'चत्तारि बारसमुवसमसेढिं समारुहदि खविद-कम्मंसो । बत्तीसं वाराइं संजममुबलहिय णिव्वादि ॥' उपशमश्रेणिमुरकृष्टेन चतुर्वोरानेवारोहति क्षपितकर्मीशो जीवः । उपरि नियमेन क्षपकश्रेणिमेनारोहति । संयममुत्कृष्टेन द्वात्रिंशद्वारान् प्राप्य ततो नियमेन निर्वाखेन निर्वाणं प्राप्नोखेन ॥ द्वितीय-शुक्रभ्यानमुच्यते । एकस्य भावः एकत्वं, वितर्को द्वादशाङ्गः, [ अवीचारोऽसंकान्तिः । एकत्वेन वितर्कस्य श्रुतस्यार्थव्यज्ञन-योगानामवीचारोऽसंऋन्तिर्यस्मन् ध्याने तदेकत्ववितर्कावीचारं ध्यानम् । रिकयोगेन अर्थगुणपर्यायेष्वन्यतसमन्यस्मिन्नवन स्थानं पूर्वेवित्पूर्वेधर्यतिवृष्भनिषेवयं द्रव्यभावातमकज्ञानदर्शनावरणान्तरायधातिकमेत्रयवेदनीयप्रभृत्यधातिकमेसु केषांचि-द्भावकर्मविनाशनसमर्थम् तमतपोऽतिशयरूपं पूर्वोक्तक्षीणकषायावशिष्टकालभूमिकम् , असंख्यातगुणश्रेणिकर्मनिर्वरं भवति । एवंविधद्वितीयग्रक्रध्यानेन यातित्रयविनाशानन्तरं केवलज्ञानदर्शनादिसंयुक्तो भगवान् तीर्यंकर इतरो वा उत्कृष्टेन देशोनपूर्व-कोटिकार्लं विहरति सयोगिभट्टारकः । स यदा अन्तर्भुहूर्तकोषायुष्कः समस्थितिवेदानामगोत्रश्च भवति, तदा बादरकाययोगे स्थित्वा कमेण बादरमनोवचनोच्छ्वासनिःश्वासं बादरकायं च निरुध्य ततः सूक्ष्मकाययोगे स्थित्वा कमेण सूक्ष्ममनोवचनो-च्छ्वासनिःश्वासं निरुध्य सुक्ष्मकाययोगः स्यात् । स एव सुक्ष्मक्रियाप्रतिपातिध्यानं तृतीयमिति । यदा पुनरन्तर्मुहूर्तशेषायुष्कः तद्धिकस्थितिकर्मौशः सयोगिजिनः समयैकखण्डके चतुःसमये दण्डकपाटप्रतरहोकपूर्णभिखात्मप्रदेशविसर्पणे जाते ताव-द्भिरेव समयैरुपसंहतप्रदेशविसर्पणः आयुष्यसमीकृताघातित्रयस्थितिः निर्वेतितसमुद्धातिकयः पूर्वशरीरपरिमाणो भूत्वा

और शुक्लध्यान निर्विकल्पक होता है। आर्त और रौद्रध्यानको छोड़कर अपनी आत्मामें मनको लय करके आत्मसुख खरूप परमध्यानका चिन्तन करना चाहिये। परमध्यानही वीतराग परमानन्द सुखखरूप है, परमध्यान ही निश्चय मोक्षमार्गखरूप है। परमध्यानही शुद्धारमखरूप है, परम ध्यानही परमात्म खरूप है, एक देश शुद्ध निश्चय नयसे अपनी शुद्ध आत्माके ज्ञानसे उत्पन्न हुए भुखरूपी अमृतके सरोवरमें राग आदि मलसे रहित होनेके कारण परमध्यान ही परमहंसखरूप है. परमध्यानही परमविष्णु खरूप है, परमध्यानही परम शिवखरूप है, परम ध्यानही परम बुद्ध खरूप है, परमध्यान ही परम जिनखरूप है, परम ध्यानही खात्मोपलब्लिखला रूप सिद्धखरूप है, परम ध्यान ही निरंजन खरूप है, परम ध्यानही निर्मल खरूप है, परम ध्यानही खसंवेदन ज्ञान है, परमध्यान ही शुद्ध आत्मदर्शन है, परम ध्यान ही परमात्मदर्शनरूप है, परम ध्यानही ध्येयभूत शुद्ध पारिणामिक भाव खरूप है, परम ध्यान ही शुद्ध चारित्र है, परम ध्यान ही अखन्त पवित्र है, परम ध्यान ही परमतत्त्व है, परम ध्यान ही शुद्ध आत्मद्रव्य है, क्यों कि वह शुद्ध आत्मद्रव्यकी उपलब्धिका कारण है, परमध्यान ही उत्ऋष्ट ज्योति है, परमध्यान ही शुद्ध आत्मानुभूति है, परमध्यान ही आत्म-प्रतीति है, परमध्यान ही आत्मसंवित्ति है, परमध्यान ही खरूपकी उपलब्धिमें कारण होनेसे खरूपो-पलिख है, परम ध्यान ही नित्योपलिख है, परमध्यान ही उत्कृष्ट समाधि है, परमध्यान ही परमानन्द है, परमध्यान ही नित्य आनन्दखरूप है, परमध्यान ही सहजानन्द है, परमध्यान ही सदा आनन्दखरूप है, परमध्यान ही शुद्ध आत्मपदार्थके अध्ययनरूप है, परमध्यान ही परम खाध्याय है, परमध्यान ही निश्चय मोक्षका उपाय है, परमध्यान ही एकाम्रचिन्ता-निरोध (एक विषयमें मनको लगाना) है,

अन्तर्महर्तेन पूर्ववत् क्रमेण योगनिरोधं कृत्वा सुक्ष्मिकयाप्रतिपातिध्यानं निष्ठापयन् तत्समये समुच्छिककियानिवृत्तिध्यानं प्रारच्छमहेति । तत्पुनः अत्यन्तपर्मञ्च्छं समुच्छिन्नप्राणापानप्रचारसर्वेकायवाद्धानोयोगप्रदेशपरिस्पन्दनिकयाव्यापारतया समुच्छिन्नकियानिवृत्तीत्युच्यते । तद्वलेन व्यशीतिप्रकृतीः क्षपयित्वा मोक्षं गच्छतीत्यर्थः ॥ तथा द्रव्यसंप्रहोक्तं च । तद्यथा । प्रथक्तववितर्कनीचारं तावत्कथ्यते द्रव्यगुणपर्यायाणां भिन्नत्वं पृथक्तवं भण्यते खशुद्धारमानुभूतिलक्षणं भावश्रुतं तद्वाचकम् अन्तर्जल्पनं वा वितर्को भण्यते । अनीहितवृत्त्यार्थान्तर्परिणमनं वचनाद्वचनान्तर्परिणमनं मनोवचनकाययोगेषु योगाः योगान्तरपरिणमनं वीचारो भण्यते । अत्रायमर्थः । यद्यपि ध्याता पुरुषः खद्यख्यात्मसंवेदनं विहाय बहिश्चिन्तां न करोति. तथापि यावतांशेन खरूपे स्थिरत्वं नास्ति तावतांशेनानीहितवृत्त्या विकल्पाः स्फरन्ति, तेन कारणेन प्रथकत्ववितर्क-वीचारं ध्यानं भण्यते । तच्चोपशमश्रेणिविवक्षायामपूर्वोपशमिकानिवृत्यपशमिकसूक्ष्मसापरायोपशमिकोपशान्तकषायपर्यन्त-गुणस्थानचतुष्ट्ये भवति । क्षपकश्रेण्यां पुनरपूर्वकरणक्षपकानिवृत्तिकरणक्षपकसक्ष्मसापरायक्षपकाभिधानगणस्थानत्रये चेति प्रथमं शुक्रभ्यानं व्याख्यातम् ॥ द्वितीयशुक्रभ्यानं पूर्वं कथितमस्ति ॥ सृक्ष्मकायिकयाव्यापाररूपं च तदप्रतिपाति च सूक्ष्मिक्रया-Sप्रतिपातिसंज्ञं तृतीयशुक्रभ्यानं, तच्चोयचारेण सयोगिकेवलिजिने भवतीति ॥ विशेषेणोपरता निवृत्ता क्रिया यत्र त**ट्यपरतिकयं** व्युपरतिकयं च तदनिवृत्ति च अनिवर्तकं च तद्भुपरतिकथानिवृत्तिसंज्ञं चतुर्थं शुक्रध्यानम् । तच्चोपचारेण अयोगिकेवलिजिने स्यात्।। तथा रविचन्द्रकृताराधनासारे। ''आकाशरफटिकमणिज्योतिर्वा निश्वलं कषायाणाम्। प्रशमक्षयजं शुक्रध्यानं कर्माटनी-दहनम् ॥ सपृथक्तवितर्कोन्वितवीचारप्रमृतिभेदभिन्नं तत् । ध्यानं चातुर्विध्यं प्राप्नोतीत्वाहुराचार्याः ॥ अर्थेष्वेकं पूर्वभ्रत-जनितज्ञानसंपदाश्रिल । त्रिविधात्मकसंकान्ला ध्यायलायेन शुक्केन ॥ वस्त्वेकं पूर्वश्रुतवेदी प्रव्यक्तमाश्रितो येन । ध्यायति संक्रम-रहितं शुक्रभ्यानं द्वितीयं तत् ॥ कैवल्यबोधनोऽर्थान् सर्वीश्र सपर्यायांस्तृतीयेन । शुक्केन ध्यायति वै सूक्ष्मीकृतकाययोगः सन् ॥ शैलेशितामुपेतो युगपद्विश्वार्थसंकुलं सदाः । ध्यायलपेतयोगो येन तु शुक्कं चतुर्थं तत् ॥ आदेष्वार्तध्यानं षदस्विप रौद्रं च पञ्चसु गुणेषु । धर्ममसंयतसम्यन्दद्व्यादिषु भवति हि चतुर्षु ॥ तत्त्वज्ञानमुदासीनमपूर्वकरणादिषु । ग्रुभाग्रुभमलाभावा-दिखंदं शुक्रमभ्यधुः ॥ उपशमितकषाये प्रथमं क्षीणकषाये द्वितीयशुक्तं तु । भवति तृतीयं योगिनि केवलिनि चतुर्थमुपयोगे ॥ इति चतुर्विधशुक्रध्यानव्याख्यानं समाप्तम् । किमप्याक्षेपं तन्निराकरणं चात्र शिष्यगुरुभ्यां कियते । अद्य काले ध्यानं नास्ति. कुतश्चेत्, उत्तमसंहननाभावात् दशचतुर्दशपूर्वगतश्चतज्ञानाभावाच । अत्र परिहारः शुक्कथ्यानं नास्ति, धर्मध्यानमस्तीति । तथा चोक्तं मोक्षप्राभृते श्रीकुन्दकुन्दाचार्थैः । "भरहे दुस्समकाले धम्मज्झाणं हुवेइ णाणिस्स । तं अप्पसहाविठए ण हु मण्णइ सो दु भण्णाणी ॥ अज वि तियरणसुद्धा अप्पा झाऊण लहि इंदर्त । लोयंतियदेवतं तत्थ चुया णिव्वृदि जंति ॥"

परमध्यान ही परमबोधरूप है, परमध्यान ही शुद्धोपयोग है, परमध्यान ही परमयोग है, परमध्यान ही परम अर्थ है, परमध्यान ही निश्चय पंचाचार (दर्शन, ज्ञान, चारित्र, तप और वीर्याचार) है, निश्चयध्यान ही समयसार है, परमध्यानही अध्यास्मका सार है, परमध्यान ही निश्चल षडावश्यकखरूप है, परमध्यान ही अमेद रक्षत्रयखरूप है, परमध्यान ही वीतराग सामायिक है, परमध्यान ही उत्तम शरण और उत्तम मंगल है, परमध्यान ही केवलज्ञानकी उत्पत्तिमें कारण है, परमध्यान ही समंस्तकमेंके क्षयमें कारण है, परमध्यान ही निश्चय चार आराधनाखरूप है, परमध्यान ही परमभावना है, परमध्यान ही शुद्धात्मभावनासे उत्पन्न सुखानुभूति रूप उत्कृष्ट कला है, परमध्यान ही दिव्यकला है, परमध्यान ही परम अद्वैतरूप है, परमध्यान ही परमामृत है, परमध्यान ही श्वरम खास्थ्य है, परमध्यान ही शुद्ध ध्यान है, परमध्यान ही श्वरम खास्थ्य है, परमध्यान ही उत्कृष्ट वीतरागता है, परमध्यान ही उत्कृष्ट साम्यभाव है, परमध्यान ही शुद्ध चिद्वप है, परमध्यान ही उत्कृष्ट साम्यभाव है, परमध्यान ही शुद्ध विक्रलोंसे रहित उत्तम आहाद खरूप परमासखरूपका ध्यान करना चाहिये। कहा भी है—'सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान सम्यक् चारित्र और सम्यक् तप ये चारों आत्मामें ही स्थित है अतः आत्मा ही मेरा शरण है ॥

तथैव तत्त्वानुशासने । 'अत्रेदानीं निषेधन्ति शुक्रथ्यानं जिनोत्तमाः । धर्मध्यानं पुनः प्राहुः श्रेणीभ्यां प्राम्बवर्तिनाम् ॥' 'अप्रमत्तः प्रमत्तश्च सद्दृष्टिर्देशसंयतः। धर्मध्यानस्य चत्वारस्तत्त्वार्थे खामिनः समृताः॥ मुख्योपचारमेदेन धर्मध्यानमिह द्विधा । अप्रमन्तेषु तनम्ख्यमितरेष्वीपचारिकम् ॥' यथोक्तश्चभमसंहननाभावात्तदृत्सर्गवचनम् अपवादन्याख्याने पुनस्य-शमक्षपकश्रेष्योः शक्रथ्यानं भवति । यचोत्तमसंहननेनैव अपूर्वगुणस्थानादघस्तनेष गुणस्थानेषु धर्मध्यानं तचादिमत्रिकोत्त मसंहननाभावेऽप्यन्तिमत्रिकसंहनवेनापि भवति । तद्य्युकं तत्त्वानुशासने । 'यत्पुनर्वज्ञकायस्य ध्यानमित्यागमे वयः । श्रेण्योध्यनि प्रतीखोक्तं तन्नाधस्तानिषेधकम् ॥' यचोक्तं दशचतुर्दशपूर्वगतश्रुतज्ञानेन ध्यानं भवति तदप्युरसर्गवचनम् । अपवादव्याख्यानेन पुनः प्रमसमितित्रिगुप्तिप्रतिपादकसारभूतश्रुतेनापि ध्यानं भवति केवलज्ञानं च । यदेवसपवादव्याख्यानं नास्ति तर्हि 'तूसमासं घोसंतो सिवभूदी केवली जादो ।' इस्यादिगन्धर्वाराधनाभणितं व्याख्यानं कथं घटते । अथ मतं पचसमितित्रिगुप्तिप्रतिपादकं द्रव्यश्रुतमिति जानातीदं भावश्रुतं पुनः सर्वमस्ति नैवं वक्तव्यम् । यदि पञ्चसमितित्रिगुप्तिप्रति-पादकं द्रव्यश्चतं जानाति तर्हि 'मा रूसह मा तूसह' इखेकपदं किं न जानाति । तत एवं ज्ञायते अष्टप्रवचनमातकाप्रमाणमेव भावश्चतं द्रव्यश्चतं पुनः किमपि नास्ति । इदं तु व्याख्यानमस्माभिने कित्पतमेव तत्त्वारित्रसारादिग्रन्थेष्वपि भणितमास्ते । तयाहि । 'अन्तर्महर्तादूर्ध्वं केवलज्ञानमुत्पादयन्ति ते क्षीणकषायगुणस्थानवर्तिनो निर्धन्थसंज्ञा ऋषयो भण्यन्ते । तेषां चोत्कर्षेण चतुर्दशपूर्वादश्चतं भवति जवन्येन पुनः पश्चसामितित्रिगुप्तिमात्रमेवेति।' अथ मतं मोक्षार्थं ध्यानं क्रियते, न चाय काले मोक्षोऽस्ति, ध्यानेन कि प्रयोजनम् । नैवम् , अय कालेऽपि परंपरया मोक्षोऽस्ति । कथमिति चेत् । खशुद्धारमभावनावलेन संसार स्थिति स्तोकां करवा देवलोकं गच्छन्ति । तस्मादागल मनुष्यभवे रक्षत्रयभावनां लब्धा शीव्रं गच्छन्तीति । येऽपि भरतसगररामपाण्डवादयो मोक्षं गतास्तेऽपि पूर्वे भवे भेदाभेदरक्षत्रयभावनया संसारस्थिति स्तोकां कृत्वा पश्चानमोक्षं गताः । ततस्तद्भवे सर्वेषां मोक्षो भावीति नियमो नास्ति । एवमुक्तप्रकारेणालपश्चतेनापि ध्यानं भवतीति ज्ञात्वा किंकर्तव्यमिति । अथ तदेव ध्यानं विकल्पितमविकल्पितं च । अधिकल्पितं शुक्रध्यानमिति । विकल्पितं धर्मध्यानम् । तत्कथम् . आर्तरौद्रद्वयं त्यत्तवा निजातमनि रतः परिणतः तल्लीयमानत्तिचित्तस्तन्मयो भत्वा आत्मस्रखखरूपं तन्मयत्वं परमध्यानं चिन्तनीयम् । तद्वीतरागपरमानन्दसुखं, तदेव निश्चयमोक्षमार्गस्वरूपं, तदेव शुद्धात्मस्वरूपं, तदेव परमात्म-स्तरुपं. तदेवैकदेशव्यक्तिरूपविवक्षितैकदेशशुद्धनिश्चयेन स्वशुद्धात्मसंवित्तिसमुत्पन्नसुखामृतजलसरोवरे रागादिमलरहितत्वेन परमहंसरूपं, तदेव परमब्रह्मस्वरूपं, तदेव परमविष्णुस्वरूपं, तदेव परमशिवस्वरूपं, तदेव परमव्रद्धस्वरूपं, तदेव परमजिनस्बरूपं, तदेव स्वारमोपलन्धिलक्षणसिद्धस्वरूपं, तदेव निरंजनस्वरूपं, तदेव निर्मेलस्वरूपं, तदेव स्वसंवेदन-ज्ञानं. तदेव परमतत्त्वज्ञानं, तदेव शुद्धात्मदर्शनं, तदेव परमावस्थारूपपरमात्मदर्शनं, तदेव ध्येयभूतशुद्धपारिणा-मिकभावस्थरूपं, तदेव ध्यानभावनास्वरूपं, तदेव ग्रुद्धचारित्रं, तदेव परमपवित्रं, तदेव परमधर्मध्यानं, तदेव परमतत्त्वं, तदेव शुद्धात्मद्रव्यं, तदेव परमज्योतिः, सैव शुद्धात्मानुभूतिः, सैवात्मश्रतीतिः, सैवात्मसंवितिः, सैव खरूपो-पलन्धिः, सैव नित्योपलन्धिः, स एव परमसमाधिः, स एव परमानन्दः, स एव नित्यानन्दः, स एव सहजानन्दः, स एव सदानन्दः, स एव शुद्धात्मपदार्थाभ्ययनरूपः, स एव परमखाभ्यायः, स एव निश्चयमोक्षोपायः, स एवैकायन्विन्तानिरोधः, स एव परमबोधः, स एव शुद्धोपयोगः, स एव परमयोगः, स एव परमार्थः, स एव निश्चयपद्याचारः, स एव

अरहंत सिद्ध आचार्य उपाध्याय और साधु ये पाँचों परमेष्ठी भी आत्मामें ही स्थित हैं अतः आत्मा ही मेरा शरण है। निर्ममत्वका आश्रय लेकर मैं ममत्वको छोड़ता हूँ। आत्मा ही मेरा सहारा है शेष रागादि मावोंका में त्याग करता हूँ ॥ आत्मा ही मेरे ज्ञानमें निमित्त है, आत्मा ही मेरे सम्यग्दर्शन और सम्यक् चारित्रमें निमित्त है, आत्मा ही मेरे प्रत्याख्यानमें निमित्त है, और आत्मा ही मेरे संवर और ध्यानमें निमित्त है। ज्ञान और दर्शन लक्षणवाला एक मेरा आत्मा ही नित्य है, बाकीके सभी बाह्य पदार्थ कर्मके उदयसे आकर मिले हैं इसलिये अनित्य हैं। ज्ञानीको विचारना चाहिये कि केवल ज्ञान मेरा खभाव है, केवलदर्शन मेरा खभाव है, अनन्त सुख मेरा खभाव है और अनन्त वीर्य मेरा खभाव है। ज्ञानीको विचारना चाहिये कि मेरा खभाव है। ज्ञानीको विचारना चाहिये

समयसारः, स एवाध्यात्मसारः, तदेव समतादिनिश्वल्यडावर्यकखरूपं, तदेवाभेदरल्लन्यं, तदेव वीतरागसामायिकं, तदेव परमशरणोत्तममङ्गलं, तदेव केवलज्ञानीत्पत्तिकारणं, तदेव सकलक्ष्मेक्षयकारणं, सेव निश्वयचतुर्विधाराधमा, सेव परममावना, सेव युद्धात्मभावनीत्पन्नसुखानुभृतिपरमकला, सेव दिव्यक्तला, तदेव परमाद्वितं, तदेव परमापृतं, तदेव परमाधृतं, तदेव परमापृतं, तदेव परमापृतं, तदेव परमचीतरागं, तदेव परममोद्धानं, तदेव परमाद्धानं, तदेव परम

#### एसो बारस-मेओ उग्ग-तवो जो चरेदि उवजुत्तो । सो खबदि' कम्म-पुंजं मुत्ति-सुहं अक्खयं लहदि'॥ ४८८॥

[ छाया-एतत् द्वादशमेदम् उप्रतपः यः चरति उपयुक्तः । स क्षपयित कर्मपुत्रं मुक्तिम्रुखम् अक्षयं लभते ॥ ] यो मुमुद्धः भन्यवरपुण्डरीकः उप्रतपः उप्रोप्रतपोविधानं चतुर्यषष्ठमअष्टमदशमद्वादशपक्षमासोपवासादिवर्षपर्यन्तं चरति आचरति विद्धाति । कथंभूतम् । एतःपूर्वोक्तकथितं द्वादशमेदम् । 'अनशनावमोदयेष्ठतिपरिसंख्यानरसपरिखागविविक्तःशयासनकायक्षेशा बाह्यं तपः'। प्रायश्चित्तविनयवैयावृत्त्यस्वाध्यायव्युत्सर्गश्कुध्यानमिति अभ्यन्तरं तपः । इति द्वादशप्रकारम् आचरति । योऽसौ कथंभूतः । उपयुक्तः सन् उपयोगवान् सन् उद्यमपरो वा स साधुः मुमुद्धः मुक्तिभुखं लभते स्वात्मोपलिधमुखं निर्वाणसुखं प्राप्नोति । कीद्दक्षम् । अक्षयम् अविनश्वरं शाश्वतम् । किं कृत्वा । कर्मपुत्रं क्षिस्वा ज्ञाना-वरणादिम्लोत्तरोत्तरप्रकृतिसमृद्दं क्षयं नीत्वा मोक्षमुखं प्राप्नोति ॥ ४८८ ॥ अथ कर्ता खक्रसं व्यनक्ति—

और किसी भी परभावको प्रहण नहीं करता। मैं सबको केवल जानता और देखता हूँ ॥ इस प्रकारके सारभूत वचनोंको प्रहण करके अपनी आत्माका ध्यान करना चाहिये। शास्त्रकारोंने चारों ध्यानोंका फल इस प्रकार बतलाया है। आर्तध्यानके विकल्पसे प्राणी तिर्यक्षगतिमें जन्म लेते हैं। रिद्रध्यानके तीव पापसे नरकगतिमें जाते हैं। धर्मध्यानके करनेसे अनेक प्रकारकी देवगतिको प्राप्त करते हैं, और उत्कृष्ट शुक्र ध्यानसे सिद्धगतिको प्राप्त करते हैं जहाँ शास्त्रत आत्म सुख है ॥ इस प्रकार ध्यानका वर्णन समाप्त हुआ ॥ ४८७॥ अब तपके कथन का उपसंहार करते हैं। अर्थ-जो मन लगाकर इस बारह प्रकारके उप्र तपको करता है वह समस्त कर्मोंको नष्ट करके उत्तम मुक्तिसुख को पाता है। भावार्थ-तपसे नवीन कर्मोंका आना भी रुकता है और पूर्वसंचित कर्मोंका नाश भी होता है। और ये दोनों ही मोक्षके कारण हैं। अतः जो मुमुक्षु मुनिवत धारण करके अनशन, अव-मीदर्य, वृत्तिपरिसंख्यान, रसपरिस्थाग, विविक्त शब्यासन और कायक्रेश इन छः बाह्यतपोंको तथा प्रायक्षित्त, विनय, वैयावृत्य, साध्याय, ब्युत्सर्ग और ध्यान इन छःअभ्यन्तर तपोंको मन लगाकर करता है वह कर्मोंको नष्ट करके मुक्तिको प्राप्त करता है। मुक्तिमें ही बाधारहित अविनाशी आत्मसुख मिलता है।। ४८८॥

१ का संख्विय, वा खविह! २ का संस्वा लहह! कार्तिके० ५०

#### जिण-वयण-भावणहुं' सामि-कुमारेण परम-सद्धाए । रइया अणुवेहाओं' चंचल-मण-रुंभणहुं च ॥ ४८९॥

[ छाया-जिनवचनभावनार्थं खामिकुमारेण परमश्रद्धया । रचिताः अनुप्रेक्षाः चक्रलमनोरोधनार्थं च ॥ ] रचिता निष्पादिता नाथारूपेण रचिताः । आनुप्रेक्षाः अनुप्रेक्ष्यते अवलोक्यते पुनः पुनः विचार्यते वस्तुस्वरूपं याभिस्ताः अनुप्रेक्षाः द्वादशभावनाः । केन रचिताः । खामिकुमारेण भन्यवरपुण्डरीकश्रीखामिकार्त्तिकेयमुनीश्वरेण आजन्मशीलधारिणा अनुप्रेक्षा रचिताः । कया । श्रद्धया रुच्या उरकृष्टभावनया । किमर्थं रचिताः । जिनवचनभावनार्थं जिनानां वचनानि द्वादशाङ्गरूपाणि तेषां भावनार्थं श्रद्धार्थं पइद्वस्यसप्तत्त्वनवपदार्थंचिन्तनार्थं परद्वस्यं परतत्त्वं परित्यज्य स्वस्वरूपस्तद्वय-स्वतत्त्वचिन्तननिमित्तं वा । च पुनः । किमर्थम् । चपलमनोरुन्थनार्थं चपलचित्तवशीकरणार्थं चपलचित्तं विषयेषु परिश्रमत् स्वस्वरूपे स्थिरीकरणार्थंमित्यर्थः ॥ ४८९ ॥ अथानुश्रेक्षाया माहारम्यमभिषते—

#### बारस अणुवेक्खाओं भणिया हु जिणागमाणुसारेण । जो पढइ सुणइ भावइ सो पावइ सासयं सोक्खं ॥ ४९०॥

[ छाया-द्वादश अनुप्रेक्षाः भणिताः खलु जिनागमानुसारेण । यः पठित शृणोति भावयति स प्राप्नोति उत्तमं सौंख्यम् । ] स भव्यः प्राप्नोति उत्तमं सुंखं छोकातिकान्तं मुक्तिसुखं सिद्धमुखम् अनन्तसौख्यमित्यर्थः । स कः । यो भव्योत्तमः । हु इति स्पुटम् । द्वादशानुप्रेक्षा अनित्याशरणसंसाराविद्वादशभावनाः पठित अध्ययनं करोति शृणोति एकाप्रतयाकर्णयति भावयति रुचि करोति । कथंभूताः । मया श्रीस्वामिकार्तिकेयसाधुना भणिताः प्रतिपादिताः । केन । जिनागमानुसारेण जिनप्रणीतसिद्धान्तानुमार्गेण । इति स्वकृत्योद्धस्यं परिहृतम् ॥ ४९० ॥ अथान्त्यमङ्गलमाचष्टे—

# तिहुवर्णं-पहाण-सामिं कुमार-काले वि तविय-तव-चरणं । वसुपुज्ज-सुयं मिं चरम-तियं संथुवे णिचं ॥ ४९१॥ "

[ छाया-त्रिमुननप्रधानसामिनं कुमारकाले अपि तसतप्रधरणम् । वसुपूज्यसुतं मिल चरमित्रकं संस्तुवे निलम् ॥ ] अहं श्रीस्थामिकात्तिकेयसाधुः संस्तुवे सम्यक्षप्रकारेण मनोवाकायैः स्तौमि नौमि । करा । निलं सदा अनवरतम् । कम् । आगे प्रन्थकार अपना कर्तव्य प्रकट करते हैं । अर्थ-जिनागमकी भावनाके लिये और अपने चंचल-मनको रोकनेके लिये स्वामी कुमारने अल्पन्त श्रद्धासे अनुप्रेक्षाओंकी रचना की है ॥ भावार्थ-जिनके द्धारा वस्तुस्वरूपका वारंवार विचार किया जाता है उन्हें अनुप्रेक्षा कहते हैं । अनुप्रेक्षा नामक इस प्रन्थकी रचना स्वामी कार्तिकेय नामक मुनिने की है । वे आजन्म ब्रह्मचारी थे यह वात 'कुमार' शब्दसे स्चित होती है । इन्होंने इस प्रन्थरचनाके दो उद्देश्य बतलाये हैं । एक तो जिन भगवानके द्वारा प्रतिपादित वस्तुस्कर्णकी भावना और दूसरा अपने चंचल चित्तको रोकनो । इससे भी जात होता है उनकी यह रचना ऐसे समयमें हुई है जब उन्हें अपने चंचल चित्तको रोकनेके लिये एक ऐसे आलम्बनकी आवश्यकता थी, जिससे उनका चित्त एकाग्र हो सके । अतः जिनका मन चंचल है, एकाग्र नहीं रहता उन्हें इस शास्त्रका स्वाध्याय करना चाहिये, इसके करनेसे जिनागमकी श्रद्धाके साथही साथ सम्यग्ज्ञानकी चृद्धि होगी और मन इधर उधर नहीं मटकेगा ॥ ४८९ ॥ आगे अनुप्रेक्षा का माहास्य बतलाते हैं । अर्थ-इन बारह अनुप्रेक्षाओंको जिनागमके अनुसार कहा है । जो इन्हें पदता है, सुनता है और वारंवार भाता है वह उत्तम सुख प्राप्त करता है ॥ ४९० ॥ आगे प्रन्थकार अंतिम मंगलाचरण करते हैं । अर्थ-दीनों लोकोंके प्रधान इन्द्र धरणेन्द्र चत्रवर्ती वगैरहके स्वामी जिन

१ व भावणत्थं। २ छ स्राम्स अणुपेहाउ (ओ ?)। ३ छ म अणुवेखाउ। ४ छ म स्रा उत्तर्गः ५ व म सुक्लं। ६ छ म ग तिहुयण। ७ व सामी। ८ छ म स्रा तवयरणं। ९ व संधुरः। १० व सामिकुमारानुप्रेक्षा समाप्तः।

वसुपूज्यसुतं वसुपूज्यस्य राज्ञः सुतं पुत्रस्तं श्रीवासुपूज्यस्वामितीर्थकरदेवं द्वादशम् । पुनः कं स्तौमि । मिल्लं श्रीमिल्लाथ-जिनेश्वरं एकोनिविवातितमम् । पुनरिप कं संस्तुवे । चरमित्रकम् अन्तिमतीर्थंकरत्रयं नेमि पार्श्वं वर्धमानं च, श्रीनेमिनायं तीर्थंकरदेवं द्वाविशतितमं, श्रीपार्श्वनायं जिनदेवं त्रयोविशतितमं, श्रीवीरं महावीरमहितमहावीरसन्यतिवर्धमानस्वामिनं नामपन्नकोपेतं चतुर्विशतितमं तीर्थंकरदेवं इति पच कुमारतीर्थंकरान् संस्तुवे । कीदश्वं तीर्थंकरपन्नकम् । कुमारकाले तसन्तपन्नरूपं गृहीतदीक्षांदितपोभारम् । उक्तं च । 'वासुपूज्यस्तथा मिल्लेंमिः पार्श्वोऽथ सम्मितः । कुमाराः पन्न निष्कान्ताः पृथिवीपतयः परे ॥' इति । पुनः तीर्थंकरपन्नकं कीदक्षम् । त्रिभुवनप्रधानस्वामिनं त्रिभुवने प्रधानाः इन्द्रधरणेन्द्रचक्त-वर्श्वोदयः तेषां स्वामी प्रभुः तं त्रिभुवनप्रधानस्वामिनम् इन्द्रधरणेन्द्रचक्रवर्श्वादिभिः सेवितमित्यर्थः ॥ ४९९ ॥

अनुप्रेक्षा इति प्रोक्ता भावना द्वादश स्कुटम् । यश्चिन्तयित सिचित्ते स भवेन्मुक्तिवल्लभः ॥ १ ॥ श्रीमूलसंघेऽजिन निन्दसंघो वरो बलात्कारगणः प्रसिद्धः । श्रीकुन्दकुन्दो वरस्रिवर्यो विभाति भाभूषणभूषिताङ्गः ॥ २ ॥ तदन्वये श्रीमुनिपद्मनन्दी ततोऽभवच्छ्रीसकलादिकीर्तिः । तत्पद्दधारी भुवनादिकीर्तिः श्रीज्ञानभूषो वरवृत्तभूषः ॥ ३ ॥ तदन्वये श्रीविजयादिकीर्तिः स्तर्वप्रधारी ग्रुभचन्द्रदेवः । तेनेयमाकारि विग्रुद्धशिका श्रीमरस्रमत्यादिसुकीर्तिकीर्तिः ॥ ४ ॥ स्रिश्रीशुभचन्द्रेण वादिपर्वतविज्ञणा । त्रिविद्यनानुप्रेक्षाया वृत्तिर्विरचिता वरा ॥ ५ ॥ श्रीमद्विक्रमभूपतेः परिमिते वर्षे शते षोडशे माधे मासि दशाप्रविद्वसिहिते ख्याते दशम्यां तिथौ । श्रीमच्छ्रीमहिसारसारनगरे चैखालये श्रीपुरोः श्रीमच्छ्रीशुभचन्द्रदेवविहिता टीका सदा नन्दतु ॥ ६ ॥ वर्णिस्रीक्षेमचन्द्रेण विनयेनाकृतप्रार्थना । श्रुभचन्द्रगुरो स्वामिन् कुरु टीकां ममोहराम् ॥ ७ ॥ तेन श्रीशुभचन्द्रेण त्रैविदेन गणेशिना । कार्तिकेयानुप्रेक्षाया वृत्तिर्विरचिता वरा ॥ ८ ॥

तीर्थक्करोंने कुमार अवस्थामें ही तपश्चरण धारण किया उन वसुपूज्य राजाके पुत्र वासुपूज्य, मिलनाथ और नेमिनाथ, पार्श्वनाथ, महावीर इन तीन तीर्थक्करोंका सदा स्तवन करता हूँ ॥ भावार्थ—चौबीस तीर्थक्करोंमेंसे वासुपूज्य, मिलनाथ, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ और महावीर ये पाँच तीर्थक्कर कुमार अवस्थामें ही प्रविज्ञत हो गये थे अतः ये पाँचों बालब्रह्मचारी थे। प्रम्थकार स्वामी कार्तिकेय भी बालब्रह्मचारी थे इसीसे बालब्रह्मचारी पाँचों तीर्थक्करोंपर आपकी विशेष मित्त थी। ऐसा प्रतीत होता है ॥ ४९१ ॥

#### संस्कृत टीकाकारकी प्रशस्ति

मूलसंघमें निदसंघ उत्पन्न हुआ । उस निदसंघमें प्रसिद्ध बलात्कार गण हुआ । उसमें आचार्य श्रेष्ठ कुन्दकुन्द हुए ॥ उनके वंशमें मुनि प्रमानिद हुए । उसके पश्चात् सकल-कीर्तिमहारक हुए । उनके पहपर मुबनकीर्ति हुए । फिर ज्ञानभूषण हुए ॥ उनके वंशमें विजयकीर्ति हुए । उनके पहपर शुभचन्द्रदेव हुए । उन्होंने इस टीकाको रचा । वादीक्ष्पी पर्वतोंके लिये वज़के समान त्रैविद्य आचार्य शुभचन्द्रने अनुप्रेक्षाकी श्रेष्ठ टीका बनाई ॥ ५ ॥ विजय सम्वत् १६१३ में माघ मासकी दसमी तिथिको महिसार या महीसार नगरमें श्रीपुरुदेव या वृषम-देवके चैस्थाल्यमें श्रीमान् शुभचन्द्रदेवके हारा रची गई टीका सदा आनन्द प्रदान करे ॥ ६ ॥ श्री क्षेमचन्द्रवर्णीने विनयपूर्वक प्रार्थना की कि हे गुरुवर्य खामी शुभचन्द्र, आप मनोहर टीका करें ॥ ७ ॥ इस प्रार्थनापर भद्दारक त्रैविद्य शुभचन्द्रने कार्तिकेयानुप्रेक्षाकी उत्तम टीका रची ॥ ८ ॥ तथा

तथा साधुसुमत्यादिकीर्तिना कृतप्रार्थना । सार्थीकृता समर्थेन ग्रुभचन्द्रेण सूरिणा ॥ ९ ॥ भद्वारकपदाधीशा मूलसंघे विदावराः । रमावीरेन्दुन्वद्रूपगुरवो हि गणेक्विनः ॥ ९० ॥ छक्ष्मीचन्द्रगुरुः स्वामी शिष्यस्तस्य सुधीयशाः । वृत्तिर्विस्तारिता तेन श्रीशुभेन्दुप्रसादतः ॥ ९९ ॥

इति श्रीसामिकार्तिकेयानुप्रेक्षाटीकायां त्रिविद्यविद्याधरवङ्काषा-कविचक्रवर्तिभद्दारकश्रीशुभचन्द्रविरचितायां धर्मानु-प्रेक्षाया द्वादशोऽधिकारः ॥ १२ ॥

साधु सुमितिकीर्तिने भी प्रार्थना की और समर्थ आचार्य ग्रुभचन्द्रने उस प्रार्थनाको सार्थक किया। १ ।। मूलसंबर्भे भद्दारकपदके खामी, विद्वानोंमें श्रेष्ठ ग्रुभचन्द्र लक्ष्मीचन्द्र और वीरचन्द्रके गुरु हैं।। १०।। आचार्य ग्रुभचन्द्रके प्रसादसे उनके शिष्य लक्ष्मीचन्द्रने इस टीकाको विस्तृत किया।। ११॥

इति धर्मानुपेक्षा ॥ १२ ॥ इति श्रीकार्त्तिकेयानुप्रेक्षा टीका समाप्ता ॥



## ॥ कत्तिगेयाणुप्पेक्खा ॥



तिहुवण-तिलयं देवं वंदित्ता तिहुवर्णिदं-परिपुजं । वोच्छं अणुपेहाओं भविय-जणाणंद-जणणीओ ॥ १ ॥ अदुवं असरण भणिया संसारामेगमण्णमसुइत्तं । आसव-संवर-णामा णिज्ञर-लोयाणुपेहाओं ॥ २ ॥ इय जाणिकण भावहं दुल्लह-धम्माणुभावणा णिचं । मण-वयण-काय-सुद्धी एदा दस दो य भणिया हुं ॥ ३ ॥

#### १. अद्धवाणुवेक्ला

जं किंचि वि उप्पण्णं तस्स विणासो हवेइ' णियमेण । परिणाम-सहत्वेण वि'' ण य किंचि'वि सासयं अत्थि ॥ ४ ॥ जम्मं मरणेण समं संपज्जइ जोवणं' जरा-सहियं । लच्छी विणास-सहिया इय सवं भंगुरं मुणह ॥ ५ ॥ अथिरं परियण-सयणं पुत्त-कल्तं सुमित्त-लावण्णं । गिह-गोहणाइ सवं णव-घण-विंदेण सारिच्छं ॥ ६ ॥

१ ब्रमस् तिहुआर्णिदः २ ब्रम युच्छं। ३ व अणुवेकाओ। ४ म अबुअं। ५ व "णुवेहाओ। ६ व आवहु। ७ लमस्या एदा उद्देसदो भणिया (मस भणियं)। ८ गाथाके आरंभमें व अबुवाणु-वेक्काः ९ ब्रमस्या किंपि। १० रा हवहः ११ व य। १२ स्टमस्यग किंपि। १३ स्टमस्या कृष्यणं।

सुरधणु-तिं व चवला इंदिय-विसया सुभिच-वग्गा य। दिद्र-पणद्वां सबे तुरय-गया रहवरादी य ॥ ७ ॥ पंथे पहिय-जणाणं जह संजोओ हवेई खण-मित्तं। वंधु-जणाणं च तहा संजोओ अदुओ होई ॥ ८ ॥ अइलालिओ वि देहो एहाण-सुयंधेहिँ विविह-भक्खेहिं। खण-मित्तेण वि<sup>3</sup> विहडह जल-भरिओ आम-घडओ व ॥ ९ ॥ जा सासया ण रुच्छी चक्कहराणं पि पुण्णवंताणं । सा किं बंधेइ रैंइं इयर-जणाणं अध्रण्णाणं ॥ १० ॥ कर्त्यं वि ण रमइ लच्छी कुलीण-धीरे वि पंडिए सूरे । पुज्जे धम्मिट्टे वि य सुवत्त-सुयणे महासत्ते ॥ ११ ॥ ता भंजिज्ञ उच्छी दिज्ञ दाणे दया-पहाणेण । जा जल-तरंग-चवला दो-तिण्णि दिणाइ चिट्रेईं ॥ १२ ॥ जो प्रणे लिंकें संचदि ण य भंजदि णेयें देदि पत्तेस्र । सो अप्पाणं वंचिदः मणुर्यंत्तं णिप्फलं तस्स ॥ १३ ॥ जो संचिक्रण लिंकें धरणियले संठवेदि अइदुरे । सो पुरिसो तं लर्ज्जि पाहाण-समाणियं कुणदि ॥ १४ ॥ अणवरयं जो संचदि लच्छि ण य देदि णेर्यं अंजेदि । अव्यणिया वि य लच्छी पर-लच्छि-समाणिया तस्स ॥ १५ ॥ लच्छी-संसत्त-मणो जो अप्पाणं धरेदि कट्टेण। सो राइ-दाइयाणं कज्जं साहेदि मृदणा ॥ १६ ॥ जो वैद्वारिद लिन्छ बह-विह-बद्धीहिँ णेय तिप्पेदिँ। सबारंभं कबदि रत्ति-दिणं तं पि चिंतेई ॥ १७ ॥

१ ब हवह। २ व हवेह। ३ व था। ४ लमसा रई। ५ व विपुण्णाणं। ६ व कया वि। ७ लमसा सुरूवसुँ। ८ व महासुत्ते। ९ लमसा दाणं। १० व दिणाण तिट्ठेह। ११ वल पुणु। १२ व लच्छीं, लग लच्छि, मस लच्छी। १३ व णेव। १४ व मणुयत्तणं। १५ लच्छि यह पाठ प्रतियों में मिनिश्चित है। १६ व णेव। १७ ल साहेहि। १८ लगा वद्वारय, मस वद्वारह। १९ व तप्येदि, म तेप्येदि। २० लगम सितवदि, स चंतवदि।

ण य भुंजिद वेलाएँ चिंतावत्थो ण सुवैदि रयणीए।
सो दासत्तं कुविद विमोहिदो लिन्छ-तरुणीएँ॥१८॥ँ
जो बहुमाण-लिन्छ अणवरयं देदि धम्म-क जेसु।
सो पंडिएँहिँ थुविद तस्स वि सहला हैवे लन्छी॥१९॥
एवं जो जाणित्ता विहिलिय-लोयाण धम्म-जुत्ताणं।
णिरवेक्सो तं देदि हु तस्स हवे जीवियं सहलं॥२०॥
जल-बुब्बुयं-सारिन्छं धण-जोवणं-जीवियं पि पेन्छंतीं।
मण्णंति तो वि णिचं अइ-विलओ मोह-माहप्पो॥२१॥
चइकण महामोहं विसए मुणिकणं भंगुरे सवे।
णिविसयं कुणह मणं जेण सुहं उत्तमं लहह ॥२२॥

२. असरणाणुवे<del>व</del>खा

तित्थ भवे किं सरणं जत्थ सुरिंदाण दीसेंदे विलओ।

हिर-हर-बंभादीया कालेण य कविलया जत्थ ॥ २३ ॥
सीहस्स कमे पिंडदं सारंगं जह ण रक्खदे को वि ।
तह मिचुणा य गैंहिदं जीवं पि ण रक्खदे को वि ॥ २४ ॥
जइ देवो वि य रक्खेंदि मंतो तंतो य खेर्त्तपालो य ।
मियमाणं पि मणुस्सं तो मणुया अक्खया होति ॥ २५ ॥
अइ-बिलओ वि रउद्दो मरण-विहीणो ण दीसेंदे को वि ।
रिक्खिं तो वि सया रक्ख-पयारेहिं विविहेहिं ॥ २६ ॥
एवं पेच्छेंतो वि हु गह-भूय-पिसार्थ-जोइणी-जक्खं ।
सरणं मण्णाई मूटो सुगाढ-मिच्छत्त-भावादो ॥ २७ ॥
आउ-क्खएण मरणं आउं दाउं ण सकदे को वि ।
तम्हा देविंदो वि य मरणाउ ण रक्खदे को वि ॥ २८ ॥

१ व वेलाइ चिंता गच्छेण। २ व सुयदि, लमग सुअदि। ३ व तरुणीइ। ४ कुछ प्रतियों में यहाँ युग्मम् या युगलम् इन्दि मिलता है। ५ लमस्त देहि। ६ लग पंडियेहिं। ७ व हन्दः। ८ लमस्त देहि। ९ वलस्त बुन्यम्, म बुद्ध्यं, ग ब्बुन्युयं। १० लमस्तग जुन्यणः। ११ व पिच्छंताः। १२ लमस्तग सुणिकणः। १३ म अनित्यानुप्रेक्षाः॥१॥ १४ व गाथाके आरंभमें 'असरणाणुनेक्लाः'। १५ लमस्तग दीसये। १६ लमग गहियं। १७ लमस्तग देसये। १८ च कित्ते। १९ लमस्तग दीसए। २० व पिच्छंतो। ११ स मुद्द्रिपसाइ। २२ ग मन्द्राः।

अप्पाणं पि चैवंतं जह सकदि रिक्खेंदुं सुरिंदो वि । तो किं छंडिद सग्गं सबुत्तम-भोय-संजुतं ॥ २९ ॥ दंसण-णाण-चिरत्तं सरणं सेवेह परम-सद्धाए । अण्णं किं पि ण सरणं संसारे संसरंताणं ॥ ३० ॥ अप्पा णं पि य सरणं खमादि-भावेह परिणदी होदि । तिन्व-कसायाविद्वो अप्पाणं हणदि अप्पेण ॥ ३१ ॥

### ३. संसाराणुवेक्खा

एकं चयदि सरीरं अण्णं गिण्हेदि णव-णवं जीवो । पुणु पुर्णु अण्णं अण्णं गिण्हदि मुंचेदि बहु-वारं ॥ ३२ ॥ एवं जं संसरणं णाणा-देहेस्र होदि" जीवस्स । सो संसारो भण्णदि मिच्छ-कसाएहिँ जुत्तस्स ॥ ३३ ॥ पाव-उँदयेण णरए जायदि जीवो सहेदि बहु-दुक्खं। पंच-पयारं विविद्धं अणोर्वमं अण्ण-दुक्खेहिं ॥ ३४ ॥ असुरोदीरिय-दुक्खं सारीरं माणसं तहा विविहं । खित्तुब्भवं च तित्रं अण्णोण्णैं-कयं च पंचविहं ॥ ३५ ॥ छिजइ तिल-तिल-मित्रं भिंदिजइ तिल-तिलंतरं सयलं । र्वेज्जरगीऍ कढिजइ णिहप्पए प्रय-क्रंडेंम्हि ॥ ३६ ॥ इचेवमाइ-दुक्खं जं णर्र्षं सहिद एय-समयिन्हें। तं सयलं वण्णेदुं ण सकदे सहस-जीहो वि ॥ ३७ ॥ सबं पि होदि णरए खेर्त्त-सहावेण दुक्खदं असुहं। क्रविदा वि सब-कालं अण्णोर्णणं होतिं जेरइयी ॥ ३८ ॥ अण्ण-भवे जो सुयणो सो वि य णरऐं हणेइ अइ-कुविदो । एवं तिब-विवागं बहु-कालं विसहदे दुक्खं ॥ ३९ ॥

१ लग च। २ व चवंतो । ३ व रिक्ख्यं, ग रिक्ख्दो । ४ ग छंबिदि । ५ लगस्य सेवेहि । ६ लस्या परिणदं । ७ म गाथाके अन्त्यमें 'असरणानुप्रेक्षा ॥ २ ॥' ८ स पुण पुण । ९ व मुबेदि । १० लमग हवदि । ११ लमग पाउदयेण, स पाओद्ष्ण । १२ स अनोवमं अक्षे । १३ लमस्या अण्णुण । १४ स वज्जिमिह । १५ व कुंबंमि, स कुंबनिम १६ व निरह । १७ व सियंमि, म समयंमि (१) । १८ लमग खित्ते । १९ लमस्या अण्णुण्णं । २० [इंति ] । २१ व नेरह्या । २२ स नरह ।

तत्तो णीसरिद्वंणं जायदि तिरिएसं बहु-वियप्पेस । तत्थ वि पावदि दुक्खं गड्भे वि य छेयणादीयं ॥ ४० ॥ तिरिएहिँ खज्जमाणी दुट्ट-मणुस्सेहिँ हम्ममाणी वि । सद्यत्य वि संतद्रो भयँ-दुक्खं विसहदे भीमं ॥ ४१ ॥ अँण्णोण्णं खर्जाता तिरिया पावंति दारुणं दुक्खं । माया वि जत्य भैक्खदि अण्णो को तत्य रक्खेदि ॥ ४२ ॥ तिब-तिसाएँ तिसिदो तिब-विभुक्खाइ भुक्खिदो संतो। तिवं पावि दुक्खं उँयर-ह्यासेणं डज्झंतो ॥ ४३ ॥ एवं बद्धप्यारं दुक्खं विसहेदि तिरिय-जोणीसु । तत्तो णीसरिदूंणं लिख-अंपुण्णो णरो होदि ॥ ४४ ॥ अह गम्भे वि य जायदि तत्थ वि णिवडीकयंग-पैचंगो । विसहदि तिवं दुक्खं णिग्गमंमाणो वि जोणीदो ॥ ४५ ॥ वालो वि पियर-चत्तो पर-उच्छिट्टेण वहुदे दुहिदो । एवं जायण-सीलो गमेदि कालं महादुक्खं ॥ ४६ ॥ पावेण जणो एसो दुकम्म-वसेण जायदे सवी । प्रणरिव करेदि पार्व ण य पुण्णं को वि अज्जेदि ॥ ४७ ॥ विरेंलो अज़ैदि पुण्णं सम्मौदिद्वी वएहिँ संजुत्तो । उवसम-भावेँ सहिदो णिंदण-गरहाहिँ संजैतो ॥ ४८ ॥ पुण्ण-ज़दस्स वि दीसँदि इद्र-विओयं अणिद्र-संजोयं । भरहो वि साहिमाणो परिज्ञिओ लहुय-भाएण ॥ ४९ ॥ सयलट्ट-विसय-'जीओ वहु-पुण्णस्स वि ण सघहीं होदि । तं पुण्णं पि ण कस्स वि सद्यं जेणिच्छिंदं लहदि ॥ ५० ॥ कस्स वि णितथ कलतं अहव कलतं ण पुत्त-संपत्ती । अह तेसिं संपत्ती तह वि सेरीओ हवे देहो ॥ ५१ ॥

१ स्वासना गीसरिकणं। २ व तिरिइसु । ३ म भयचकं। ४ स्वासना अण्णुण्णं। ५ म भिक्लिदिन्यण्णे। ६ व तिसाइ। ७ म उतर। ८ स्वासना हुमासेहिं। ९ स्वासना णिसरिकणं। १० म स्वित्यपुण्णो। ११ व सन्वंगो। १२ व णिग्गयमाणो। १३ व उबहेण। १४ वम विरस्ता। १५ व स्वासना हुने। १७ व संयुत्ता। १८ समस्मा दीसह। १९ व स्वासिहिवसंजोड। २० स्वस्ता सन्वदा। २१ व जो णिच्छिदं। २२ वस्त सरोवो। कार्तिके० ५९

अंड जीरों ओ देहो तो धण-धण्णाण णेयँ संपत्ती । अह धण-धण्णं होदि हु तो मरणं झत्ति दुकेदि'॥ ५२॥ कस्स वि दुद्र-कर्लं कस्स वि दुइसण-वसणिओ पुत्तो । कस्स वि अरि-सम-बंधू कस्स वि दुहिदा वि दुचरियाँ ॥ ५३ ॥ मरदि सुप्रत्तो कस्स विं कस्स वि महिला विणर्संदे इद्रा । कस्स वि अग्गि-पिलत्तं गिहं कुढंबं च डज्झेह ॥ ५४ ॥ एवं मणुय-गदीए णाणा-दुक्खाइँ विसहमाणो वि । ण वि धम्मे कुणदि मैइं आरंभं णेय परिचयइ ॥ ५५ ॥ र्संधणो वि होदि णिधणो धण-हीणो तह य ईसरो होदि । राया वि होदि भिचो भिचो वि य होदि णरणाहो ॥ ५६ ॥ सत्त् वि होदि मित्तो मित्तो वि य जायदे तहा सत्त् । कम्म-विवार्ग-वसादो एसो संसार-सब्भावो ॥ ५७ ॥ अह कह वि हवदि देवो तस्स वि<sup>?</sup> जाएदि माणसं दुक्खं। दद्गण महंड्डीणं देवाणं रिद्धि-संपत्ती ॥ ५८ ॥ इट्ट-विओगंंं-दुक्खं होदि महड्डीणं विसय-तण्हादो । विसय-वसादो सुक्खं जेसिं तेसिं कुदो तित्ती ॥ ५९ ॥ सारीरिय-दुक्खादो माणस-दुक्खं हवेइ अइ-पउरं । माणस-दुक्ख-जुदस्स हिं विसया वि दुहावहा हुंति ॥ ६० ॥ देवाणं पि य सुक्खं मणहर-विसएहिँ कैरिदे जदि हि। विंर्सय-वेंसं जं सुक्खं दुक्खस्स वि कारणं तं पि ॥ ६१ ॥ एवं सुडु-असारे संसारे दुक्ख-सायरे घोरे। किं कत्य वि अत्थि सुद्दं वियारमाणं सुणिच्छयदो ॥ ६२ ॥ दुक्किय-कम्म-वसादो राया वि य असुइ-कीडओ होदि। तत्थेव य कुणइ रई पेक्खंह मोहस्स माहप्पं ॥ ६३ ॥

१ म बहव णीं। २ व निरोबो। ३ व णेव। ४ लमसम दुकेह। ५ म कल्सा। ६ म दुबारिआ। ७ लमसम कस्स वि मरिद सुपुत्तो। ८ व विणिस्सदे। ९ व कुणह रहें आं। १० माथाके आरंभमें, व किं च इत्य संसारे सक्षं। ११ वमस विवाय। १२ लमसम य। १३ लमसमा महदीणं। १४ व विजयं, म विकोगे। १५ व मड्डीण, लमसमा महदीणं। १६ व वि। १७ लमसस कीरए। १८ व विसह। १९ ग विसं। २० व पेक्बहु, लमग पिक्सह।

पुत्तो वि भाउ जाओ सो चियं भाओ वि देवरो होदि। माया होदि सवत्ती जणणो वि य होदि' भत्तारो ॥ ६४ ॥ एँयम्मि भवे एदे संबंधा होति एय-जीवस्स । अण्ण-भवे किं भण्णइ जीवाणं धम्म-रहिँदाणं ॥ ६५ ॥ संसारो पंच-विद्यो दबे खेत्ते तहेव काले य । भव-भगको य चउत्थो पंचमओ भाव-संसारो ॥ ६६ ॥ बंघदि मुंचदि जीवो पडिसमयं कम्म-पुग्गला विविहा । णोकम्म-पुग्गला वि य मिच्छत्त-कसाय-संजुत्ती ॥ ६७ ॥ सो को वि णत्थि देसो छोयायासस्स णिरवसेसस्स । जत्य ण सच्ची जीवो जाँदो मरिदो य बहुवाँरं ॥ ६८ ॥ उवसप्पिणि-अवसप्पिणि-पढम-समयादि-चरम-समयंतं । जीवो कमेण जम्मदि मरदि य सैंबेसु कालेसुँ ॥ ६९ ॥ **णेरइयादि-गदीणं अवर-द्विदिदो<sup>१</sup> वर-द्विदी जांर्वे ।** सब-द्विदिसु वि जम्मदि जीवो गेवेज-पैजातं ॥ ७० ॥ परिणमदि सण्णि-जीवो विविद्द-कसाएहिँ ठिदि-णिमित्तेहिं। अणुभाग-णिमित्तेहि य बहुंतो भार्व-संसारे ॥ ७१ ॥ एवं अणाइ-काँले पंच-पर्यारे भमेइ संसारे । णाणा-दुक्ख-णिहाणे जीवो मिच्छत्त-दोसेण ॥ ७२ ॥

१ लमसग विय । २ लमगस होइ । ३ यह गाथा ल प्रतिमें नहीं है । ४ इस गाथा के अनंतर नीचे लिखा हुआ अधिक पाठ मिला जैसा लिखा है । व "वसंतितल्याधणदेवपडमाइणि इत्थि दिहुंता । भाषा मितजय देवरों सि पुत्तों सि पुत्तों सि । पित्तव्व सि वाल्य होसि तुमं णत्त क्रकेणं ॥ ६६ ॥ तुन्तर पिया मम भाया सुसुरों पुत्तों पह य जणणों य । तह य पियामह होइ वाल्यणत्तणत्य केणं ॥ ६७ ॥ माया य तुन्तर वाल्य मम जणणी सासुय सवकी य । बहु भाउजया य पियामही य इत्थेव जाया या ॥ ६८ ॥" । म वसंतितल्याधणदेवपड-माएइणि दिहुंता बालाय णिसुणहि वयणं तुहु सिरसहं हुंति अहुदह नत्ता ॥ ६६ ॥ पुत्तु भत्तीज्ञ भायउ देवर पिति-यउ पुत्तों जो ॥ ६६ ॥ तुहु पियरों मुहु पियरों पियामहों तहह [य] हवइ भत्तारों । भायउ तहा वि पुत्तों सुसुर हवय [इ] बाल्या मज्जा ॥ ६० ॥ तुहु जणणी हुइ भज्जा पियामिह तह य मायरी । सर्वाई हवइ बहु तह सा सुर कहिया अहुदह णत्ता ॥ ६८ ॥ ५ व म भवणों । ६ व मुखदि । ७ इस गाथा के अन्त्यमें, वाम दन्ते ॥ ८ व स्वव्ये । ९ व जादों य मदोय (परिवर्तनके पूर्वका पाठ) । १० इस गाथा के अन्त्यमें व स्वेत्तं, म स्वेते ॥ ११ व समइसु सब्वेसु । १२ वम काले । १३ म अवरिट्टिदिशे वरिट्टिशी । १४ व जाम । १५ म भावे [भवें ] । १६ व प्रतिमें इस गाथा के औत्यों की बाद नाते के कुछ शब्द लिखे गए हैं। इस वास्ते किसी दुसरेने हासीयेमें यह गाथा लिखी है। गाथाके औत्यों 'भवो' शब्द है। १७ लस्तम संसारों । ब भाव संसारों, म भाव ॥ १८ व अणायकाले, लगस्तम अणाइकालं। १२ व प्रवारेहिं ममए सं ।

इय संसारं जाणिय मोहं सवायरेण चइऊणं। तं झायह स-सर्रुवं संसरणं जेण णासेइ॥ ७३॥

#### ४. एगत्ताणुवेक्ला

इको जीवो जायदि एको गन्भिन्हें गिण्हदे देहं।
इको वाल-जुवाणो इको बुड़ो जरा-गिहुओ।। ७४।।
इको रोई सोई इको तप्पेह माणसे दुक्खे।
इको मरिद वराओ ण्रय-दुहं सहिद इको वि॥ ७५॥
इको संचिद पुण्णं एको मुंजेदि विविह-सुर-सोक्खं।
इको खेवदि कम्मं इको वि य पावएं मोक्खं॥ ७६॥
सुयणो पिच्छंतो वि हु ण दुक्ख-छेसं पि सकदे गहिदुं।
एवं जाणंतो वि हु तो वि ममत्तं ण छंडेईं॥ ७७॥
जीवस्स णिच्छयादो धम्मो दह-लक्खणो हवे सुयणो।
सो णेह देव-लोए सो चिंय दुक्ख-क्खयं कुणह॥ ७८॥
सवायरेण जाणहें एकं जीवं सरीरदो भिण्णं।
जिम्ह द मुणिदे 'जीवे 'होदि असेसं खणे हेवं॥ ७९॥

५. अण्णत्ताणुवेक्खा

अण्णं देहं गिँग्हिंदि जणणी अण्णा य होदि कम्मादो । अण्णं होदि कल्तं अण्णो वि य जायदे पुत्तो ॥ ८० ॥ एवं बाहिर-दवं जाणदि रूवादु अप्पणो भिण्णं । जाणंतो वि हु जीवो तत्थेव हि रचदे मुद्दो ॥ ८१ ॥ जो जाणिऊण देहं जीव-सरूवादुँ तचदो भिण्णं । अप्पाणं पि य सेवदि कज्ज-करं तस्स अण्णत्तं ॥ ८२ ॥

६. असुइत्ताणुवेक्खा सयल-कुहियाण पिंडं किमि-कुल-कलियं अउद्य-दुग्गंघं। मल-सुत्ताण य गेहं देहं जीणेहि असुइमयं॥ ८३॥

१ लमसग ससहावं। २ बम संसारानुप्रेक्षा। ३ लमसग हको। ४ ब गब्भग्मि..... देहो। ५ ब एको। ६ व निरय! ७ ब एको। ८ लमसग हको। ९ बम पावह। १० स छेडेह। ११ म सुवणो। १२ स बिय। १३ व जाणहा १४ लमसग हकं। १५ वम जीवो। १६ लमसग होह। १० ब एकत्ताणुवेक्खा, म एकत्वानुप्रेक्षा। १८ व गिण्हिद। १९ व जाण सक्त्वादि ब । २० व जीवस्स रूवादि। २१ व मनुत्ताणप्रेया, म अन्यस्वानुप्रेक्षा। २२ लमस जाणेह, ग जाणेह। २३ म असुहत्तं।

सुद्ध पिवत्तं दवं सरस-सुगंधं मणोहरं जं पि।
देह-णिहित्तं जायदि घिणावणं सुद्ध दुग्गंधं॥ ८४॥
मेणुयाणं असुइमयं विहिणा देहं विणिम्मियं जाण।
तेसिं विरमण-कज्जे ते पुण तत्थेवं अणुरत्ता॥ ८५॥
एवंविहं पि देहं पिच्छंता वि य कुणंति अणुरायं।
सेवंति आयरेण य अलद्ध-पुँवं ति मण्णंता॥ ८६॥
जो पर-देह-विरत्तो णिय-देहे ण य करेदि अणुरायं।
अप्प-स्क्व-सुरत्तो असुइत्ते भावणा तस्स ॥ ८७॥

#### ७. आसवाणुवेक्खा

मण-वयण-काय-जोया जीव-पएसाण फंदण-विसेसा ।
मोहोदएणं जुत्ता विजुदा वि य आसवा होंति ॥ ८८ ॥
मोह-विवाग-वसादो जे परिणामा हवंति जीवस्स ।
ते आसवा भुँणिज्ञसु मिन्छत्तांई अणेय-विहा ॥ ८९ ॥
कम्मं पुण्णं पावं हेउं तेसिं च होंति सिन्छदरा ।
मंद-कसाया सन्छा तिव-कसाया असन्छा हु ॥ ९० ॥
सबत्य वि पिय-वयणं दुवयणे दुज्जणे वि स्वम-करणं ।
सन्वेसिं गुण-गहणं मंद-कसायाण दिहंता ॥ ९१ ॥
अप्य-पंससण-करणं पुज्जेसु वि दोस-गहण-सीलत्तं ।
वेर -धरणं च सुहरं तिव-कसायाण लिंगाणि ॥ ९२ ॥
एवं जाणंतो वि हु परिचयणीएँ वि जो ण परिहरह ।
तस्सासवाणुवेक्साँ सवा वि णिरत्थया होदि ॥ ९३ ॥
एदे मोहय-भावाँ जो परिवज्जेह उवसमे लीणो ।
हेयं ति मण्णमाणो आसव-अणुवेहंणं तस्स ॥ ९४ ॥

१ व सु (यं) थं। २ लमसा मणुआणं। ३ व विणिम्मिदं [?]। ४ व पुणु तिरथेव। ५ लग पुक्व सि, म सेव ति। ६ लगस अप्पसुरूषिसुँ। ७ व असुइतो। ८ व असुइताणुवेक्सा, म असु-चित्वानुप्रेक्षा। ९ व जीवापइसाण। १० व मोहोदहण। ११ स मुणिजहु। १२ वम मिष्णत्ताह। १३ ग हेड, [हेऊ]। १४ ल खेरिधरणं, म वेरिध॰। १५ व परचँ, ल परिवयणीये, स्वा °णीये। १६ लमसग °णुपिक्सा। १७ लमसग मोहजभावा। १८ लमसग हेयमिदि मैं। १९ लमसग बणुपेहणं। २० व आश्रवाणुवेक्सा, म आश्रवानुप्रेक्षा।

#### ८. संवराणुवेक्खा

सम्मत्तं देस-वयं महवयं तह जओ कसायाणं ।
एदे संवर-णामा जोगाभावो तहा चेव ॥ ९५ ॥
गुत्ती समिदी धम्मो अणुवेक्खां तह य परिसह-जओ वि ।
उिक्केटं चारित्तं संवर-हेर्द् विसेसेण ॥ ९६ ॥
गुत्ती जोग-णिरोहो समिदी य पमाद-वज्जणं चेव ।
धम्मो दया-पहाणो सुतर्त्त-चिंता अणुष्पेहा ॥ ९७ ॥
सो वि परीसह-विजओ र्झहादि-पीडाण अइ-रउद्दाणं ।
सवणाणं च सुणीणं उवसम-भावेण जं सहणं ॥ ९८ ॥
अप्य-सरूवं वत्थुं चत्तं रायादिएहि दोसेहिं ।
सज्झाणिम्म णिठीणं तं जाणसु उत्तमं चरणं ॥ ९९ ॥
एदे संवर-हेर्द् वियारमाणो वि जो ण आयरइ ।
सो भैमइ चिरं कालं संसारे दुक्ख-संतत्तो ॥ १०० ॥
जो पुणै विस्थै-विरत्तो अप्पाणं सबैदी वि संवरइ ।
मणहर-विस्पिहिंतो तस्स फुडं संवरो होदि ॥ १०१ ॥

९. णिजाराणुवेक्खा

वारस-विहेण तवसा णियाण-रहियस्स णिज्जरा होदि। वेरग्ग-भावणादो णिरहंकारस्य णाणिस्स ॥ १०२ ॥ सबेसिं कम्माणं सैत्ति-विवाओ हवेइ अणुभाओ । तदणंतरं तु सडणं कम्माणं णिजारा जाण ॥ १०३ ॥ सा पुँण दुविहा णेया सकाल-पत्ता तवेण कयमाणा । चादुगदीणं पदमा वय-जुत्ताणं हवे विदिया ॥ १०४ ॥ उवसम-भाव-तवाणं जह जह वेंड्डी हवेई साहूणं। तह तह णिज्जर-वेंड्डी विसेसदो धम्म-सुकादो ॥ १०५ ॥

१ लमग तह चेय, स तह चेव। २ व अणुवेहा, स्नग विक्ला। ३ लमग तह परीसह, स तह य परीसह। १ व हेऊ। ५ मस पमाय -। ६ व सुतत्थ -, लसग सुतच -। ७ व अणुवेहा। ८ लमग सुहाइ -। ९ व विलीणं [१]। १० व हेवूं, लसग हेदुं, म हेदु। ११ व भमेइ [भमह य चिरकालं]। १२ व पुणु। १३ ग विसह -। १४ लमसग सम्बदा। १५ व विसयेहिंतो। १६ व संवराणुवेक्ला। १७ लस कारिस्स। १८ व समा। १९ ल विवागो। २० व पुणु। २१ व चाऊगदीणं, स चाउं। २२ म सुद्धी। २३ व हवइ। २४ द सुद्धी।

मिच्छादो सहिद्री असंख-ग्रण-कम्म-णिज्जरा होदि । तत्तो अणुवय-धारी तत्तो य महचई णाणी ॥ १०६ ॥ पढम-कसाय-चउण्हं विजोजओ तह य खंवय-सीलो य । दंसण-मोह-तियस्स य तत्तो उवसमग्र-चत्तारि ॥ १०७ ॥ खबगो य खीण-मोहो सजोइ-णाहै। तहाँ अजोईया । एँदे उवरिं उवरिं असंख-गुण-कम्म-णिजारया ॥ १०८ ॥ जो विसहदि दुवयणं साहम्मियं-हीलणं च उवसग्गं । जिणिकण कसाय-रिडं तस्स हवे णिजरा विउला ॥ १०९ ॥ रिण-मोयणं व मण्णह जो उवसम्मं परीसहं तिवं। पाव-फलं मे एदं मया वि जं संचिंदं प्रवं ॥ ११० ॥ जो चिंतेइ सरीरं ममत्त-जणयं विणस्सरं अँग्रंइं। दंसण-णाण-चरित्तं सह-जणयं णिम्मलं णिचं ॥ १११ ॥ अप्पाणं जो णिंदइ गुणवंताणं करेई बहु-माणं । मण-इंदियाण विजई स सरूव-परायणो होउ" ॥ ११२ ॥ तस्स य सहलो जम्मो तस्स य" पावर्स्स णिजारा होदि। तस्स यें पुण्णं बहुदि तस्स विं सोक्खं परं होदि ॥ ११३ ॥ जो सम-सोक्र्स-णिहीणो वारंवारं सरेइ अप्पाणं । इंदिय-कसाय-विजई तस्स हवे णिजारा परमा ॥ ११४ ॥ "

#### १०. लोगाणुवेच्खा

सवायासमें जंतं तस्स य बहु-मज्झ-संठिओं े लोओ । सो केण वि णेवें कओ ण य धरिओ हरि-हरादीहिं ॥ ११५ ॥ अण्णोण्ण-पवेसेण य दवाणं अच्छणं हवे े लोओ । दवाणं णिचत्तो लोयस्स वि सुणहैं णिचैत्तं ॥ ११६ ॥

१ स खबह । २ ब उबसमाग । ३ ब सयोगिणाहो, ब सजीयणाणो । ४ ब तह अयोगीय । ५ द एहो । ६ व साहम्मिही । ७ व णिजर विउलं । ८ समस्मा मीयणुन्व : ९ व संचयं । १० ब असुहं । ११ समस्मा करेदि । १२ मा होऊ [होह] । १३ समस्मा वि । १४ मा पाकस्स । १५ समस्मा वि य । १६ समस्मा य । १७ व परो । १८ समस्मा सुन्छ । १९ व निजराणुवेखा । २० मा सन्वागासंम । २१ वम संदिख, लग संदियो, स संदिगो । २२ मा ण्येय, समा येय । २३ ससमा मवे । २४ व मुणहे । २५ मा णिचित्तं ।

परिणाम-सहावादो पडिसमयं परिणमंति दर्वाणि । तेसिं परिणामादो लोयस्स वि मुणह` परिणामं ॥ ११७ ॥ सँत्तेक-पंच-इका मूले मज्झे तहेव बंभंते । होयंते रज्जुओ पुँ**वावरदो य वित्थारो ॥ ११८** ॥ दक्लिण-उत्तरदो पुण सत्त वि रज्जू हवंति सवत्थ । उँड्ढं चँउदह रज्जू सत्त वि रज्जू घणो लोओ ॥ ११९ ॥ मेरुस्स हिट्ट-भाएं सत्त वि रज्जू हवेइ अह-लोओं''। उड्डम्मि उड्ड-लोओ मेरु-समो मज्झिमो लोओ ॥ १२० ॥ दीसंति जत्थ अत्था जीवादीया स भण्णेंदे छोओ । तस्स सिहरम्मि सिद्धा अंत-विहीणा विरीयंते ॥ १२१ ॥ एइंदिएहिँ भरिदो पंच-पयारेहिँ सबदो छोओ। तस-णाडीऐँ वि तसा ण बाहिरा होंति सबस्य ॥ १२२ ॥ पुण्णा वि अपुण्णा वि य थूला जीवा हवंति साहारा । र्कंबिह-सँद्दमा जीवा छोयायासे वि सवत्थ ॥ १२३ ॥ पुढेंबी-जलग्गि-वाऊ चत्तारि वि होंति वायरा सुहुमा । साहारण-पत्तेया वणप्फेंदी पंचमा द्वविहा ॥ १२४ ॥ साहारणा वि दुविहा अँणाइ-केला य साइ-काला य । ते वि" य बादर-सहमा सेसा पूँण बायरा सबे ॥ १२५ ॥ साहारणाणि जेसिं आहारुस्सास-काय-आऊणि । ते साहारण-जीवा णंताणंत-प्पमाणाणं ॥ १२६ ॥ ण य जेसिं पडिखलणं पुँढवी-तोएहिँ अग्गि-वाएहिं। ते जाणे सुद्दम-काया इयरा पुर्णे श्रुल-काया य ॥ १२७ ॥

१ ल तथाणि। २ व मुणहि। ३ लग सत्तेक, म सित्तिक, स सतेक। ४ ग पुन्नापरदे। ५ व पुणु। ६ लस्मा हवेति। ७ व उदं [?], लमग उड्डो, स उदो। ८ लसग चउदस, म चउदस। ९ लग भागे। १० व हवेइ अहो लोउ [?], लसग हवे अहो लोओ, म हवेइ वह लोउ। ११ व भण्णह। १२ लमसग विरायंति। १३ वस दिएहि। १४ व नाहिए। १५ वलमसग यपुण्णा। १६ वलसग छित्ह। १७ व सुहमा। १८ लग पुढवि। १९ व हुंति। २० व वण्प्पदि। २१ लग अणाय। १२ लमस कालाह साइकालाई। २३ व ते पुणु वादर, ल ते चिया २४ व पुणु। २५ व युगलं। २६ म पुद्दे, लग पुद्दी। २७ व लाणि। २८ व पुणु।

पत्तेया वि य दुविहा णिगोद-सहिंदा तहेव रहिया य। दुविहा होंति तसा वि य वि-ति-चउरक्खा तहेव पंचक्खा ॥ १२८ ॥ पंचक्वा वि य तिविहा जल-थल-आयास-गामिणो तिरिया। पत्तेयं ते दुविहा मणेण जुँत्ता अजुत्ता य ॥ १२९ ॥ ते वि पुणो वि य दुविहा गब्भज-जम्मा तहेव संमुच्छा । भोग-भुवा गब्भ-भुवा थलवर-णर्हं-गामिणो सण्णी ॥ १३० ॥ अट्ट वि गब्भज दुविहा तिविहा "संमुच्छिणो वि तेवीसा । इदि पणसीदी भेयाँ सबेसिं होंति तिरियाणं ॥ १३१ ॥ अज्जव-मिलेच्छै-खंडे भोग-महींसुं वि कुभोग-भूमीसु । मणुर्यौ हवंति दुविहा णिवित्ति-अपुण्णगा पुण्णा ॥ १३२ ॥ संमुच्छिया मणुस्सा अज्जव-खंडेसु होंति वियमेण। ते पुण छैद्धि-अपुण्णा णारय-देवा वि ते दुविहा ॥ १३३ ॥ " आहार-सेरीरिंदिय-णिस्सायुस्सास-भार्स-मणसींणं । परिणैंइ-वाबारेसु य जाओ छ चेवै सत्तीओ ॥ १३४ ॥ तस्सेव कारणाणं पुरगल-खंधाण जा हु णिप्पत्ती । सा पज्जत्ती भैंण्णदि छन्भेया जिणवरिंदेहिं ॥ १३५ ॥ पज्जतिं गिण्हंतो मणु-पज्जतिं ण जाव समणोदि । ता णिवत्ति-अपुण्णो मण-पुण्णो भण्णेदे पुण्णो ॥ १३६ ॥ उस्सासद्वारसमे भागे जो मरदि ण य समाणेदि । एँको वि य पजात्ती छैंद्धि-अपुण्णो हवे सो दु ॥ १३७ ॥ लद्भियपुण्णे पुण्णं पज्जत्ती एयक्ख-वियल-सण्णीणं । चदु पण छक्कं कमसो पजन्तीएँ वियाणेह ॥ १३८ ॥ मण-वयण-काय-इंदिय-णिस्सासुस्सास-आउ-उदयौँणं । जेसिं जोए जम्मदि मरैंदि विओगमिम ते वि दह पाणा ॥ १३९ ॥

१ व सहिया। २ व हुंति। ३ साहारणाणि इत्यादि गाथा (१२६) ब-पुस्तकेऽत्र 'आहारुउसास्सभा-उकाऊणि' इति पाठान्तरेण पुनरुक्ता दश्यते। ४ म हुत्ता अहुत्ता य। ५ व सुया। ६ स नभ। ७ वग समुं। ८ स भेदा। ९ स मिल्छे, ग मलेछ। १० ग भोगभूमीसु। ११ मसग मणुआ। १२ व हुंति। १३ व लद्द। १४ व एव अट्टाणउदी भेया। १५ मग सरीरेंदिय। १६ स हास। १७ व मणुसाणं। १८ व परिणवह। १९ व छन्वेत्र। २० ग भणिदि छभेया। २१ म समाणेदि। २२ वमस मणु-। २३ ल्ला भण्यते। २४ व एका (१), लमसग एका। २५ मग लिदियपुणो। २६ व पज-त्तीक (१)। २७ लमग आउरुदयाणं, स आउसहियाणं। २८ वग मरिदि। कार्तिके० ५२

एयक्ले चद्र पाणा बि-ति-चडरिंदिय-असण्णि-सण्णीणं। छह सत्त अर्द्ध णवयं दह पुण्णाणं कमे पाणा ॥ १४० ॥ दुविहाणमपुण्णाणं ईगि-वि-ति-चउरक्ख-अंतिम-दुगाणं । तिय चउ पण छह सत्त य कमेण पाणा मुणेयवा ॥ १४१ ॥ वि-ति-चउरक्ला जीवा हवंति णियमेण कम्म-भूमीसु । चरिमे दीवे अद्धे चरमँ-समुद्दे वि सबेसु ॥ १४२ ॥ माणुस-खित्तस्स बहिं चॅरिमे दीवस्स अद्धयं जांव । सैवत्थे वि तिरिच्छा हिमँवद-तिरिएहिं सारिच्छा ॥ १४३ ॥ लवणोए कालोए अंतिम-जलहिम्मि जलयरौ संति। सेस-समुद्देसु पुणो ण जलयरा संति णियमेण ॥ १४४ ॥ खरभाय-पंकभाए भावण-देवाण होति भवणाणि । विंतर्र-देवाण तहा दुण्हं पि य तिरिय-लोयमिमै ॥ १४५ ॥ जोइसियाण विमाणा रज्जू-मित्ते वि तिरिय-छोए वि"। कप्प-सुरा उड्डम्मिँ य अह-लोए होंति' गेरइया ॥ १४६ ॥' बादरैं-पज्जत्ति-जुदा घण-आविष्या असंख-भागा दु । किंचूणैं-लोय-मित्ता तेऊ वाऊ जहा-कमसो ॥ १४७ ॥ पुर्दंबी-तोय-सरीरा पत्तेया वि य पइद्विया इयरा । होंतिं असंखा सेढी पुण्णापुण्णा य तह य तसा ॥ १४८ ॥ बाँदर-लैद्धि-अपुण्णा असंख-लोया हवंति पत्तेया । तह य अपुण्णा सुदुमा पुण्णा वि य संख-गुण-गणिया ॥ १४९ ॥ सिद्धा संति अणंता सिद्धाहिंतो "अणंत-गुण-गुणिया। होंति णिगोदा जीवा भागमणंतं अभवा य ॥ १५० ॥ सम्मुच्छिमौ हु मणुया सेढियँसंखिज्ज-भाग-मित्ता हु । गब्भज-मणुया सबे संखिजा होंति णियमेण ॥ १५१ ॥

१ द सत्तह । २ ग हग-। ३ ल चरिम-। ४ ग चरमे । ५ व जाम । ६ लस्सा सन्वत्थि वि। ७ व हिमविद्तिरियेहि । ८ व अंतम । ९ लगा जलचरा । १० ग बिंतर-। ११ लमस्मा तिरियलोए वि । १२ व -लोए मि । १३ लगा उड़िम्ह, स उद्दिश्य । १४ व हुंति । १५ व स्थितित्वं ॥ बादर हत्यादि । १६ व ग वादर । १७ सारा किंचूणा । १८ ग पुढवीयतोय । १९ व हुंति । २० व वायर । २१ मस्मा लिख्युणा । २२ म सिबेहिंतो । २३ व समुच्छिमा, लमस्स सम्मुच्छिया, ग समुच्छिया, २४ व सेविअसं । २५ व संवाछ ॥ देवा वि हत्यादि ।

देवा वि णारया वि य लिद्धियपुण्णा हु संतरौ होंति । सम्मुच्छियां वि मणुया सेसा सबे णिरंतरया ॥ १५२ ॥ मणुयादो णेरइया णेरइयादो असंख-गुण-गुणियाँ । सबे हवंति देवा पत्तेय-वणप्फँदी तत्तो ॥ १५३ ॥ पंचक्ता चउरक्ता लद्धियपुण्णां तहेव तेयक्ता । वेयक्खा वि य कमसो विसेस-सहिदाँ हु सब-संखाएँ ॥ १५४ ॥ चउरक्ला पंचक्ला वेयक्ला तह य जाणे तेयक्ला। एदे पज्जत्ति-जुदा अहिया अहिया कमेणेव ॥ १५५ ॥ परिवज्जिय सुहुमाणं सेस-तिरक्खाणं पुण्ण-देहाणं । इको भागो होदि हु संस्वातीदा अपुण्णाणं ॥ १५६ ॥ सुहुमापज्जत्ताणं ईकी भागो हवेदि णियमेण। संखिजी खलु भागा तेसिं पज्जत्ति-देहाणं ॥ १५७ ॥ संखिज्ज-गुणा देवा अंतिम-पडलाई आणेंदं जांवें। तत्तो असंख-गुणिदा सोहम्मं जाव पडिपडऌं ॥ १५८ ॥ सत्तम-णारयहिंतो असंख-गुणिदौँ हवंति णेरइया । जाव य पढमं णरयं बहु-दुक्खा होतिं हेहिहाँ ॥ १५९ ॥ कप्प-सुरा भावणया विंतर-देवा तहेव जोइसिया। वे<sup>भ</sup> हुंति असंख-गुणा संख-गुणा होंति जोइसिया ॥ १६० ॥<sup>३</sup>ँ पत्तेयाणं आऊ वास-सहस्साणि दह हवे पैरमं । अंतो-मुंदुत्तमाऊ साहारण-सब-सुदुमाणं ॥ १६१ ॥ बावीस-सत्त-सहसा पुढवी-तोयाण आउसं होदि । अँग्गीणं तिष्णि दिणा तिष्णि सहस्साणि वाऊणं ॥ १६२ ॥ बारस-बास विधैक्खे एगुणवण्णा दिणाणि तेयैक्खे। चउरक्वे छम्मासा पंचक्वे तिण्णि पहाणि ॥ १६३ ॥ १६

१ स्मासना सांतरा। २ वना ससुन्छिया। ३ व अंतरं॥ मणुयादो इत्यादि । ४ स गुणिदा। ५ न वणप्यदी। ६ व लिख्निपुण्णा तहेय। ७ व विसेसिसहदा, ग विसेसिहदा। ८ स संक्लाय, म सक्वजप्। ९ म जाणि। १० स्मासन् तिरिक्लाण। ११ स्मासना एगो भागो हवेह। १२ व संख्जा। १३ स्त पटलादो, ग पटलादो। १४ स्ता आरणं, स आणदे। १५ वं जाम। १६ व गुणिया। १७ सना हवंति। १८ वम हिट्टिहा। १९ वम ते। २० व अल्पबहुत्वं। पत्तेयाणं इत्यादि। २१ सन् परमा। २२ व महुत्तमाक। २३ व अगिणं, म अगीणं। २४ व विअक्षे। २५ व तेअक्षे। २६ व उत्कृष्टं सत्व इत्यादि।

सब-जहण्णं आऊं लद्धि-अपुण्णाणं सब-जीवाणं । मज्झिम-हीण-मदुत्तं पज्जत्ति-जुदाण णिकिहं ॥ १६४ ॥ देवाणं णारयाणं सायर-संखा हवंति तेतीर्सा । उकिहुं च जहण्णं वासाणं दस सहस्साणि ॥ १६५ ॥ अंगुल-असंख-भागो एयक्ख-चउक्ख-देह-परिमाणं। जोयणं-सहस्स-महियं पउमं उक्कस्सयं जाण ॥ १६६ ॥ वारस-जोयणं संखो कोर्स-तियं गोन्भियौ समुद्दिद्वा । भमरो जोयणैमेगं सहस्सें संमुच्छिमो मच्छो ॥ १६७ ॥ पंच-सया धणु-छेहाँ सत्तम-णरए हवंति णारइयाँ। तत्तो उस्सेहेण य अद्धद्धा होति उवस्वरिं॥ १६८॥ असुराणं पणवीसं सेसं णव-भावणा य दह-दंडं । विंतर-देवाण तहा जोइसिंया सत्त-धणु-देहा ॥ १६९ ॥ दुग-दुग-चदु-चदु-दुग-दुग-कप्प-सुराणं सरीर-परिमाणं । सत्तर्व्छं-पंच-हत्था चउरो अद्धद्ध-हीणा य ॥ १७० ॥ हिद्विम-मज्झिम-उवरिम-गेर्वेजे तह विमाण-चउदसए। अद्ध-जुदा वे<sup>श</sup> हत्था हीणं अद्धद्धयं उवरिं ॥ १७१ ॥ अवसप्पिणीए पढमे काले मणुया ति-कोस-उच्छेहा। छद्रस्स वि अवसाणे हत्थ-पमाणा विवत्था य ॥ १७२ ॥ सब-जहण्णो देहो हैंद्धि-अपुण्णाण सब-जीवाणं । अंगुल-असंख-भागो अणेय-भेओ हवे सो वि ॥ १७३ ॥ वि-ति-चउ-पंचक्खाणं जहण्ण-देहो हवेइ पुण्णाणं । अंगुल-असंख-भागो संख-गुणो सो वि उवरुवरिं ॥ १७४ ॥ अर्णुद्धरीयं ''कंथो मच्छी काणा य सालिसित्थो य । पज्जत्ताण तुसाणं जहण्ण-देहो विणिहिट्टो ॥ १७५ ॥ "

१ व आउ, म आउं, ग आयु। २ लमसग -यपुण्णाण। ३ लमग सुहुत्तं। ४ व निकिहं। ५ ग देवाणं। ६ ग तेत्तीसा। ७ व आउसं। अंगुल इत्यादि। ८ ल एगक्व-। ९ व जोइण। १० व जोइण। ११ व कोस। १२ लमसग गुन्भिया। १३ व जोइणमेकं। १४ लग सहस्सं, म सहस्सा। १५ लमसग समुन्छिदो। १६ व पंचसधणुन्छेहा (१)। १७ लमग णेरइया। १८ व हुंति। १९ ग जोयसिया। २० ग सत्तक्षपंच, [सत्तछहपंच १]। २१ व गेवजे, म गेविजे। २२ वि १]. २३ म उवसः। २४ म लिख्यपुण्णाण (१)। २५ ग उवस्वि। २६ व अण्युधरीयं, लम आणुध, स आणुद, ग अणुधः। २७ लग कुंथुमच्छा, मस कुंथं (१)। २८ व देहमगणं। लोय हत्यादि।

लोय-पमाणो जीवो देह-पमाणो वि अच्छदे खेत्ते । उग्गाहंण-सत्तीदो संहरण-विसप्प-धम्मादो ॥ १७६ ॥ सब-गओ जदि जीवो सबत्थ वि दुक्ख-सुक्ख-संपत्ती । जाईंज ण सा दिही णिय-तणु-माणी तदो जीवो ॥ १७७ ॥ जीवो णाण-सहावो जह अग्गी उँण्हवो सहावेण । अत्थंतर-भूदेण हि णाणेण ण सो हवे णाणी ॥ १७८ ॥ जिंद जीवादो भिण्णं सञ्च-पयारेण हवदि तं णाणं । गुँज-गुजि-भावो य तहा दूरेण पणस्सैदे दुण्हं ॥ १७९ ॥ जीवस्स वि णाणस्स वि गुणि-गुर्ण-भावेण कीरए भेओ । जं जाणदि तं णाणं एवं भेओ कहं होदि ॥ १८० ॥ णाणं भूय-वियारं जो मण्णदि सो वि भूद-गहिदबो। जीवेण विणा णाणं किं केण वि दीसदे कत्थ ॥ १८१ ॥ सचेयण-पचक्खं जो जीवं णेव मण्णेदे मुढो । सो जीवं ण मुणंतो जीवाभावं कहं कुणदि ॥ १८२ ॥ जदि ण य हवेदि जीवो ता को वेदेदि सुक्ख-दुक्खाणि। इंदिय-विसया सबे को वा जाणदि विसेसेण ॥ १८३ ॥ संकप्प-मओ जीवो सुह-दुक्खमयं हवेइ संकप्पो। तं चिय वेददिं जीवो देहे मिलिदो वि सबस्य ॥ १८४ ॥ देह-मिलिदोंं वि जीवो सब-कैंम्माणि क्रबंदे जम्हा । तम्हा पवडमाणो एयत्तं बुज्झैदे 'दीण्हं ॥ १८५ ॥ देह-मिलिदो वि पिच्छदि देह-मिलिदो वि णिंसुण्णदे सहं । देह-मिलिदो वि भंजदि देहैं-मिलिदो वि गैंच्छेदि ॥ १८६ ॥ राओ हं भिचो हं सिद्धी हं चेव दुव्वलो वलिओ । इदि एयत्ताविद्वो दोण्हं भेयं ण बुज्झेदि ॥ १८७ ॥

१ [ओगाहण]. । २ म जोइज (?)। ३ लमस उण्हशो। ४ व गुणिगुणि। ५ म विणस्सदे। ६ व गुणिगुणि, लमसग गुणगुणि। ७ लमसग दीसए। ८ लसग जेय, म-णय। ९ ग मण्णदि। १० ग वेददे। ११ व देहि। १२ [सन्वंकस्माणि]। १३ वलमसग बुज्जादे। १४ व दुण्हं। १५ लमसग णिसुणदे, दिहे मिलिहो विणिसुणदे]। १६ [देहे]। १७ लमसग गन्छेइ, व गन्छेदि (?)। १८ व दुण्हं।

जीवो हवेई कत्ता सबंकम्माणि कुवदे जम्हा । कालाइ-लिंद्ध-जुत्तो संसारं क्रणेड मोक्खं च ॥ १८८ ॥ जीवो वि हवइ भुत्ता कम्म-फरुं सो वि भुंजदे जम्हा । कम्म-विवायं विविद्दं सी वि य भुंजेदि संसारे ॥ १८९ ॥ जीवो वि हैवे पावं अइ-तिव-कसाय-परिणदो णिचं। जीवो वि हवइ पुण्णं उवसम-भावेण संजुत्तो ॥ १९० ॥ रयणत्तय-संजुत्तो जीवो वि हवेइ उत्तमं तित्थं । संसारं तरइ जदो रयणत्तय-दिव-णावाएँ ॥ १९१ ॥ जीवा हवंति तिर्विहा बहिरप्पा तह य अंतरप्पा य । परमप्पा वि य दुविहा अरहंता तह य सिद्धा य ॥ १९२ ॥ मिच्छत्त-परिणदप्पा तिव-कसाएण सुद्वै आविद्वो । जीवं देहं एकं मण्णंतो होदि वहिरप्पा ॥ १९३ ॥ जे जिण-वयणे कुसला भेयं' जाणंति जीव-देहाणं । णिज्जिय-दुद्वद्व-मया अंतरप्पी य ते तिविहा ॥ १९४ ॥ पंच-महद्यय-जुत्ता धम्मे सुके वि संठिदी णिचं। णिज्जिय-संयल-पमाया उकिट्टा अंतरा होति ॥ १९५ ॥ सावय-गुणेहिं जुत्ता पमत्त-विरदा य मज्झिमा होंति । जिण-वयणे अणुरत्ता उवसम-सीला महासत्ता ॥ १९६ ॥ अविरैय-सम्मीदिही होति जहण्णा जिणिदैं-पय-भत्ता । अप्पाणं णिंदंता गुण-गहणे सुंहुँ अणुरत्ता ॥ १९७ ॥ ससरीरा अरहंता केवल-णाणेण मुणिय-सयलत्था । णाण-सरीरा सिद्धा सबुत्तम-सुंवैख-संपत्ता ॥ १९८ ॥ णीसेर्स-कम्म-णासे अप्प-सहावेण जा समुप्पत्ती । कम्मज-भाव-खए वि य सा वि य पँत्ती परा होदि ॥ १९९ ॥

१ म हवेदि। २ लमस कुणदि, ग कुणदा ३ व सो चिया ४ लमसग हवह। ५ लमसग जीवो हवेह। ६ व नावाए। ७ ग जीवो। ८ च तिवहा। ९ वम सुट्ठ, ल कसाएहु, स कसाएसु सुद्धु, ग कसाएसुट्टियाविट्टो। १० स मेदं (?)। ११ [अंतरभण्या]। १२ लसग संटिया। १३ स मवि-रदा १४ व सम्माहटी। १५ व जिण्णिद, ग जिणदा १६ म सुद्धु। १७ लग सौक्खा। १८ लम-सग गिस्सेस। १९ म सुत्ती।

जइ पुणै सुद्ध-सहावा सचे जीवा अणाइ-काले वि । ती तव-चरण-विहाणं सबेसिं णिप्फलं होदि ॥ २०० ॥ ता कैह गिण्हदि देहं णाणा-कम्माणि ता कहं कुणदि । सुहिदा वि य दुहिँदा वि य णाणा-रूवा कहं हैं।ति ॥ २०१ ॥ सेबे कम्म-णिबद्धा संसरमाणा अणाइ-कारुम्हि । पच्छा तोडिय बंधं सिद्धा सुँद्धा धुँवं होति ॥ २०२ ॥ जो अण्णोक्ण-पर्वसो जीव-पएसाण कम्म-खंधाणं । सब-बंधाण वि रूँओ सो बंधो होदि जीवस्स ॥ २०३ ॥ उत्तम-गुणाण धामं सब-दवाणें उत्तमं दवं । तचाण परम-तचं जीवं जाणेह णिच्छयदो ॥ २०४ ॥ अंतर-तचं जीवो बाहिर-तचं हवंति सेसाणि । णाण-विहीणं दर्व हिर्याहियं णेयँ जाणेदि ॥ २०५ ॥ र् सद्यो लोयायासो पुग्गल-दद्वेहिँ सद्दरो भैरिदो । सुद्दमेहिँ बायरेहि य णाणा-विह-सत्ति-जुत्तेहिं ॥ २०६ ॥ जं इंदिएहिँ गिज्झं रूवं-रसैं-गंध-फास-परिणामं । तं चियं पुम्गल-दवं अणंत-गुणं जीव-रासीदो ॥ २०७ ॥ जीवस्स बहु-पर्यारं उवयारं कुणदि पुग्गरुं दर्व । देहं च इंदियाणि य वाणी उस्सास-णिस्सौंसं ॥ २०८ ॥ अण्णं पि एवमाई उवयारं क्रणदि जैंाव संसीरं । मोह-अणाण-मैंयं पि य परिणामं कुणदि जीवस्स ॥ २०९ ॥ जीवा वि द जीवाणं उवयारं कुणदि सब-पचक्यं । तत्थ वि पहाण-हे ऊँ पुण्णं पावं च णिर्धमेणं ॥ २१० ॥

१ व पुण्। २ व ते। ३ व किंच। ता कह इत्यादि.। ४ लमसग किह। ५ व सुहिदा वि दुहदा। ६ व रूवं (?)। ७ व हुंति, मग होति। ८ व तदो एवं भवतिः। सन्वे इत्यादि। ९ लग पुस्तक्योरेषा गाथा नास्ति संस्कृतन्याल्या तु वर्तते। १० म सुद्धा सिद्धा। ११ व धुवं (?), म धुका, स धुवा। १२ व को वंधो॥ जो अण्णोण्ण इत्यादि। १३ म वल्डि। १४ झिन्वहन्वाण्]। १५ व जाणेहि (?)। १६ लस्तग हेयाहेयं। १७ व णेव। १८ व जीवणिरूपणं। सन्वो इत्यादि। १९ व भिरक्षो। २० लस्त रूवरसा। २१ व तें विय, मस्त तं विय। २२ मग बहुप्पवारं। २३ मणीसासं। २४ व जाम। २५ सग संसारे। २६ व मोहं नाण (?), म अण्णाण-, स मोहं, ग मोहं अण्णाणिमयं पिय, [मोहण्णाण-मयं]। २७ वला हेउ, म हेउं, स हेउं। २८ ग नियमेणः।

का वि अउबा दीसदि पुरगल-दबस्स एरिसी सत्ती। केवल-णाण-सैहावो विणासिदी जाइ जीवस्स ॥ २११ ॥ ं धम्ममधम्मं दवं गमण-द्वाणाण कारणं कमसो । जीवाण पुरगलाणं विणिण वि लोगे-प्पमाणाणि ॥ २१२ ॥ सयलाणं दवाणं जं दादुं सक्कदे हि अवगासं । तं आयासं दुविहं लोयालोयाण भेएँण ॥ २१३ ॥ सद्याणं दद्याणं अवगाहण-सर्त्ति अत्थि परमत्थं। जह भसम-पाणियाणं जीव-पएसाँण बहुयाणं ॥ २१४ ॥ जदि ण हवदि सा सत्ती सहाव-भूदा हि सब-दवाणं। एंकेकास-पएसे केंह ता सवाणि वट्टंति ॥ २१५ ॥ सवाणं दवाणं परिणामं जो करेदि सो कालो। एकेकास-पएसे सो बट्टदि एँकिको चेव ॥ २१६ ॥ णिय-णिय-परिणामाणं णिय-णिय-दवं पि कारणं होदि । अण्णं बाहिर-दवं णिमित्त-मित्तं वियाणेहें ॥ २१७ ॥ सन्नाणं दन्नाणं जो उवयारो हवेइ अण्णोण्णं । सो चिय कारण-भावो हवदि हु सहयारि-भावेण ॥ २१८ ॥ कालाइ-लद्धि-जुत्ता णाणा-संत्तीहि संजुदा अत्था । परिणममाणा हि सैयं ण सकदे को वि वारेदुं ॥ २१९ ॥ जीवाण पुरगलाणं जे सुहुमा बादेरा य पजाया । तीदाणागद-भूदा सो ववहारो हवे कालो ॥ २२० ॥ तेसु अतीदा गंतीं अणंत-गुणिदा य भावि-पजाया । **एँको वि वट्टमाणो एत्तिय-मेत्तो**ं वि सो कालो ॥ २२१ ॥<sup>५</sup> पुत्र-परिणाम-जुत्तं कारण-भावेण बट्टदे दवं । उत्तर-परिणाम-जुदं तं चिय कज्जं हवे णियमा ॥ २२२ ॥

१ बस एरसी। २ मस सहाओ, ग सहाउ। ३ म विणासदो। ४ व पुद्रलिक्षणं।। धम्म इत्यादि। ५ ब लोध-। ६ स्मा दुविहा। ७ म मेएहिं, ग भेदेण। ८ व सत्ती, स अवगाहणदाणस्ति परमध्यं, ग सित परमध्यं। ९ मस पएसाण जाण बहुआणं, ग पथेसाण जाण बहुआणं। १० म एकेकास, ग एकेकास। ११ म किह। १२ मस्मा एकिको। १२ म णिमित्त-मतं (१)। १४ व वियाणेहि (१)। १५ ग सतीहिं संयुदा। १६ म स्या। १७ व वायरा। १८ ग अतीदाऽणंता। १९ मग एको। २० बग मित्तो। २१ व द्रव्यचतुष्किनिरूपणं। पुष्व इत्यादि।

कारण-कज्ज-विसेसा तीसु वि कालेसु हुंति वत्थूणं। एकेकिम्म य समए पुबुत्तर-भावमासिजै ॥ २२३ ॥ संति अणंताणंता तीस वि कालेस सब-दबाणि । सर्व पि अणेयंतं तत्तो भणिदं जिँणेंदेहिं ॥ २२४ ॥ जं वत्थु अणेयंतं तं चिय कज्जं कैरेदि णियमेण । बहु-धम्म-जुदं अत्थं कज्ज-करं दीर्संदे लोए ॥ २२५ ॥ एयंतं पुणु दवं कजं ण करेदि लेस-मेर्त्तं पि । जं पुंधा ण करदि कजं तं बुचदि केरिसं दवं ॥ २२६ ॥ परिणामेण विहीणं णिचं दवं विणस्सदे णेवं । णो उप्पजेदि सँया एवं कजं कहं कुणदि ॥ २२७ ॥ पज्जय-सित्तं तचं विणस्सरं खणें खणे वि अण्णण्णं। अण्णीई-दच-विहीणं ण य कज्जं किं पि साहेदि ॥ २२८ ॥ णंबै-णव-कज्ज-विसेसा तीर्सुं वि कालेसु होंति वत्थूणं । एकेकम्मि य समये पुबुत्तर-भावमासिंज ॥ २२९ ॥ पुष-परिणाम-जुत्तं कारण-भावेण वद्ददे दर्ष । उत्तर-परिणाम-जुदं तं चिय कजं हवे णियमा ॥ २३० ॥ जीवो अँगाइ-णिहणो परिणममाणो हुँ णव-णवं भावं । सामग्गीस पवट्टदि कजाणि समासदे पच्छा ॥ २३१ ॥ स-सरूवत्थो जीवो कज्जं साहेदि वट्टमाणं पि। खेत्ते" एकम्भिं ठिदो णिय-दवे संठिदो चेव ॥ २३२ ॥ स-सरूवत्थो जीवो अण्ण-सरूविमम गच्छदे जदि हि । अण्णोण्ण-मेलणादो ऐंक-सरूवं हवे सर्व ॥ २३३ ॥ अहवा बंभ-सरूवं एकं सद्यं पि भैण्णदे जदि हि। चंडाल-बंभणाणं तो ण विसेसो हवे कैं। वि ॥ २३४ ॥

१ लमस तिस्सु, ग तस्यु । २ लस होंति (१)। ३ म मासेजा। ४ लसग जिणंदेहि । ५ म करेड् (१)। ६ लमसग दीसए। ७ मस पुण। ८ म मित्तं (१)। ९ म पुण। १० लमसग जेवा। ११ व ण उ उपजेदि सवा, लसग जो उपपजदि सवा, म जो उपपजेदि सवा। १२ ग वण्डं - १ १३ व-पुक्तके गायेवं नास्ति । १४ ग तीस्सु । १५ म भावमासज्जः। १६ घ जणाव-। १७ व वि। १८ लमसग सित्ते । १९ वलसग एकिम। २० ल सस्विम्ह । २१ वस एक, म इब (१)। २२ व मण्जिदे, स मण्णए। २३ लग कोड् । इस विके ९ ५३

अणु-परिमाणं तचं अंस-विहीणं च मण्णदे जदि हि । तो संबंध-अभावो तत्तो वि ण कज्ज-संसिद्धी ॥ २३५ ॥ सवाणं दवाणं दव-सरूवेण होदि एयत्तं। णिय-णिय-गुण-भेएण हि सवाणि वि होति भिण्णाणि ॥ २३६ ॥ जो अत्थो पडिसमयं उप्पाद-वय-ध्रवत्त-सन्भावो । गुण-पज्जय-परिणामो सो संतो भण्णदे समए ॥ २३७ ॥ पिडसमयं परिणामो पुत्रो णस्सेदि जायदे अण्णो । वत्थु-विणासो पढमो उववादो भर्णणदे बिदिओ ॥ २३८ ॥ णी उप्पज्जदि जीवो <sup>द्व</sup>-सरूवेण णेर्वं णस्सेदि । तं चेव दब-मित्तं णिचत्तं जाणं जीवस्स ॥ २३९ ॥ अण्णइ-रूवं दवं विसेस-रूवो हवेइ पर्जांवी। दवं पि विसेसेण हि उप्पज्जदि णस्तदे सददं ॥ २४० ॥ सरिसो जो परिणांमी अणाइ-णिहणी हवे गुणो सो हिं'। सो सामण्ण-सरूबो उप्पज्जदि णस्सदे णेय ॥ २४१ ॥ सो वि विणस्मदि जायदि विसेस-रूवेण सञ्ब-दवेस । दव-गुण-पज्जयाणं एयत्तं वत्थुं परमत्थं ॥ २४२ ॥ जदि दबे पज्जाया वि विज्ञमांणी तिरोहिदा संति । ता उप्पत्ती विहला पडिपिहिदे देवदत्ते वैं ॥ २४३ ॥ सर्वांण पज्जयाणं अविज्ञमाणाण होदि उप्पत्ती । कालाई-लद्धीए अणाइ-णिहणस्मि दचम्नि ॥ २४४ ॥ दवाण पंजयाणं धम्म-विवक्षां कीर्रेष भेओं । वत्थ-सरूवेण पुणो ण हि भेदो सक्कदे काउं ॥ २४५ ॥ जदि बत्थदो विभेदो पज्जय-दद्याण मण्णेसे मृद्र । तो णिरवेक्खा सिद्धी दिल्हं पि य पावदे णियमा ॥ २४६ ॥

१ लमस्या संबंधाभावो। २ लस्या संसिद्धि। ३ लग परिणामो संतो भण्यते। ४ म सत्तो। ५ ब-पुस्तके णउ उप्पज्जिद इत्यदि प्रथमं वदनम्तरं पिडसमयं इत्यदि। ६ म भण्णइ विदिउ। ७ च ण उ। ८ लमस्या णेय। ९ व जाणि। १० लभस्या पजाओ (३)। ११ व सिसउऽजो प<sup>°</sup>, स सी परिणामो जो। १२ व वि। १३ म वन्धुं। १४ लग विवज्जमाणा। १५ व देवदत्ते स्व, लमस्या देवदत्ति स्व। १६ स सभ्याणं द्वाणं पजायाणं अधिजमाणाणं उप्पत्ती। कालाइ ..... दुस्तम्हि। १७ सम विवावसाय, स ववक्ताए। ३८ व कीरह। १५ व भेड, मस भेओ (१)। २० व विभेजो। २१ म मण्य, मुद्दो, स मण्ये, म मांगसे। २२ व दुण्हं।

जदि सबमेव णाणं णाणा-रूवेहि संठिदं एकं। तो ण वि किं पि विणेयं गेयेण विणा कहं णाणं ॥ २४७ ॥ घड-पड-जड-दवाणि हि णेय-सरूवाणि सुप्पसिद्धाणि । णाणं जाणेदि जेदो अप्पादो भिण्ण-रूवाणि ॥ २४८ ॥ जं सब-लोय-सिद्धं देहं मेहादि-बाहिरं अत्थं। जो तं पि णाणं मण्णदि ण मुणदि सो णाण-णामं पि ॥ २४९ ॥ अर्च्छीहिँ पिच्छमाणो जीवाजीवादि-बहु-विहं अत्थं । जो भणदि णत्थि किंचि वि सो झुडाणं महा-झुडो ॥ २५० ॥ जं सबं पि य संतं का सो वि असंतओ कहं होदि। णत्थि ति किंचि तत्तो अहवा सुण्णं कहं मुणदि ॥ २५१ ॥ जैंदि" सबं पि असंतं ता सो वि य संतेंओ कहं भणदि। णत्थि त्ति किं पि" तचं अहवा सुण्णं कहं सुणदि ॥ २५१\*१ ॥ किं बहुणा उत्तेण य जेत्तिथै-मेत्ताणिं संति णामाणि । तेत्तिय-मेर्त्ता अत्था संति य णियमेण परमत्था ॥ २५२ ॥" णाणा-धम्मेहि जुदं अप्पाणं तह परं पि णिच्छयदो । जं जाणेदि सजोगं "तं णाणं भण्णदे" समेंए ॥ २५३ ॥ जं सबं पि पयासदि दबं-पजाँय-संजुदं लोयं। तह य अलोयं सबं तं णाणं सब-पचक्षं ॥ २५४ ॥ सबं जाणदि जम्हा सब-गयं तं पि धेंचदे तम्हा। ण य पुण विसरदि णाणं जीवं चइऊण अण्णत्थ ॥ २५५ ॥ णाणं ण जादि णेयं णेयं पि ण जादि णाण-देसिम्मे । णिय-णिय-देस-ठियाणं ववहारो णाण-णेयाणं ॥ २५६ ॥

१ स किंपि व णेयं, [किंचि वि णेयं]। २ लसा यदो, म जदा। ३ स देहे, म देहणोहादि। ४ लस णाणं, ग पिण्णाणं। ५ व अणवा। ६ व अच्छाहि, ग अच्छाहिं। ७ व जीवाह। ८ व मणह, ग मणि (१)। ९ ग ज्झुठाणं महुझुठो, स झुठाण महीझुठो, [धुटुाणं महाधुट्ठो]। १० व पुस्तके गाथांशः पन्नान्ते लिखितः। ११ वल्यास्य असंतर्ज (= र्च), ग असंतर्ज। १२ व-पुस्तके गाथांशः पन्नान्ते लिखितः। १६ वल संतर्ज (= र्च) म (१), ग संतर्ज। १५ ल किंचि, ग किंपि। १६ वल सम्बर्धा विस्तिय, स जेसीय। १७ म मित्ताणि। १८ व मित्ता। १९ व एमेव तर्च समस्यं॥ णाणा इत्यादि। १० व सम्यो। २१ लमस्या भण्णए। २२ ल समय, स समये। २३ लमस्या दस्य, व दस्वं (१) पद्माव। २४ म अवदे। २५ व जाह। २६ मस्या देसिन्ह।

मण-पज्जय-विण्णाणं ओही-णाणं च देस-पचक्खं। मदि-सुदि'-णाणं कमसो विसर्द-परोक्खं परोक्खं च ॥ २५७ ॥ इंदियजं मदि-णाणं जोगैंगं जाणेदि पुग्गलं दवं । माणस-णाणं च पुणो सुय-विसयं अक्ख-विसयं च ॥ २५८ ॥ पंचिंदिय-णाणाणं मज्झे एगं च होदि उवजुत्तं। मण-णाणे उवजुत्तो इंदिय-णाणं ण जाणेदि' ॥ २५९ ॥ एँके काले एकं णाणं जीवस्स होदि उवज्रत्तं। णाणा-णाणाणि पुणो लिख्धि-सहावेण बुचंति ॥ २६० ॥ जं बत्थु अणेयंतं एयंतं तं पि होदि सविपेक्खं । सुय-णाणेण णएहि य णिरवेक्खं दीसदे णेव ॥ २६१ ॥ सर्वं पि अणेयंतं परोक्ख-रूवेण जं पयासेदि । तं सुय-णांणं भण्णदि संसय-पहुदीहि परिचैतं ॥ २६२ ॥ लोयाणं ववहारं धम्म-विवक्खाई जो पसीहेदि । स्रय-णाणर्स्सँ वियप्पो सो वि णओ र्छिंग-संभूदो ॥ २६३ ॥ णाणा-धम्म-जुदं पिं य एयं धम्मं पि ब्रचदे अत्थं । तस्सेर्यं-विवक्खादो णत्थि विवक्खीं हुं सेसाणं ॥ २६४ ॥ सो चियें एको धम्मो वाचय-सहो वि तस्स धम्मस्स । जं जाणदि तं णाणं ते तिविण वि णय-विसेसा य ॥ २६५ ॥ ते सावेर्क्स्वा सुणया णिरवेक्खा ते वि दुण्णया होंति । सयल-ववहार "-सिद्धी सु-णयादो होदि णियमेणै ॥ २६६ ॥ जं जाणिज्जइ जीवो इंदिय-वावार-काय-चिट्ठाहिं। तं अणुमाणं भण्णदि तं पि णयं बहु-विहं जाण ॥ २६७ ॥ सो संगहेण ऐंको द-विहो वि य दव-पज्जएहिंतो । तेसिं चै विसेसादो णइगर्मै-पहुदी हवे णाणं ॥ २६८ ॥

१ बम मह्सुह-। २ व विसय (१)। ३ छमस्या स्थां। ४ व पंचिदिय, छमस्या पंचिद्य। ५ ब जाणा(णे?)दि, छमस्य जाएदि, य जाएदि। ६ मया एके। ७ छमस्या एगं। ८ छमस्या जवेदि य जिरिवक्सं दीसए। ९ अत्त व-पुस्तके 'जो साहेदि विसेसं' इत्यादि गाथा। १० म सुमणाणं, म सुवयाणं मद्यदि। ११ छस्या परिन्तित्तं। १२ व विवयाह। १३ व प्यासेदि। १४ म्या णाणिस्स। ५५ छम् वस्तं पि, स धम्म पि। १६ छग् तस्सेय, म तस्सेयं। १७ छग् विवक्सो। १८ स हि। १९ म वि य । २० छमस्या तं। २१ छमस्या साविक्सा... जिरिवक्सा। २२ ग विवहार। १३ व ज्यमेण। २४ स इक्से (१)। २५ स वि । २६ स ज्यगम।

जो साहदि सामण्णं अविणा-भूदं विसेस-रूवेहिं। णाणा-जुत्ति-बलादो दबत्थो सो णओ होदि ॥ २६९ ॥ जी साहेदि विसेसे बहु-विह्-सामण्ण-संजुदे सबे । साहण-लिंग-वसादो पज्जय-विसओ णैओ होदि ॥ २७० ॥ जो साहेदि अदीदं वियप्प-रूवं भविस्समट्टं च । संपंडि-कालाविद्वं सो हु पंओ पेंगमो पेओ ॥ २७१ ॥ जो संगहेदि सद्यं देसं वा विविह-दव्व-पज्जायं । अशुगम-िलंग-विसिद्धं सो वि गर्जी संगहो होदि ॥ २७२ ॥ जंं संगद्देण गहिदं विसेस-रहिदं पि भेददे सददं । परमाणू-पज्जंतं ववहार-णओ हैवे सो हु ॥ २७३ ॥ जो बद्धमाण-काले अंत्थ-पज्जाय-परिणदं अत्थं । संतं साहदि सबं तंं पि णयं उँज्जुयं जाण ॥ २७४ ॥ सबेसिं वत्थुणं संखा-छिंगादि-बद्द-पयारेहिं। जो साहदि णाणत्तं सह-णयं तं वियाणेहै ॥ २७५ ॥ जो एगेगं अत्थं पैरिणदि-भेदेंण साहदे णाणं। मु<del>क्</del>सत्यं वा भासदि अहिरूढं तं र्णंयं जाण ॥ २७६ ॥ जेण सहावेण जदा परिणेंद-रूविम्म तम्मयत्तादो । तं परिणामं साहदि जो वि णओ सो हु परमत्थो ॥ २७७ ॥ एवं विविद्य-णएहिं जो वत्थं ववहरेदि लोर्थिम्म । दंसण-णाण-चरित्तं सो साहदि सग्ग-मोक्खं च ॥ २७८ ॥ विरला णिंधुंणहि तचं विरला जाणंति तचदो तचं । विरला भावहि तचं विरलाणं धारणीं होदि ॥ २७९ ॥ तचं कहिज्जमाणं णिचल-भावेण गिण्हदे जो हि । तं चिय भीवेदि सया सो वि य तत्रं वियाणेडें ॥ २८० ॥

१ ब-पुस्तके गायेयं दिवारमज्ञान्यज्ञ च लिखिता पाठमेदैः। पाठान्तराणि च एवंविधानि - विसेसं, संजुदे तचे, नवो होदि। २ ग विसेसो। ३ ग विसयो णयो। ४ छमस्यग णयो जेगमो जेयो। ५ स णह्नग्रामो (१)। ६ ग णयो। ७ व जो (१)। ८ व गहितो (१)। ९ छमस्यग भवे सो वि। १० [ अत्थंपजाय ]। ११ छग तं वि णयं रूजणयं। १२ म रुजुण्यं, स रिजुण्यं (१)। १३ व वियाणेषि (१)। १३ ग परिणद्। १५ छम्या मेएण (स भेयेण) साहए। १६ व आस्थं तं नयं। १७ छग परिणद्। १८ छस्या तप्परिणामं, म तं प्ररिणामं। १९ छग छोयिहः। २० छम् णिसुणिद्। १३ स धारणं। २२ ग तं चे भावेषः। २३ श वियाणेह (=१दि)।

को णै वसो इत्थि-जणे कैस्स ण मयणेण खंडियं माणं। को इंदिएहिँ ण जिओ को ण कसाएहि संतत्तो ॥ २८१ ॥ सो णै वसो इत्थिं-जणे सो ण जिओ इंदिएहि मोहेणे। जो ण य गिण्हिंदि गंथं अन्भंतर-वाहिरं सर्व ॥ २८२ ॥ एवं छोय-सहावं जो झायदि उवसमें कै-सन्भावो। सो खविय कम्म-पुंजं तिछोर्य-सिहामणी होदि॥ २८३ ॥

### ११. बोहिदुलहाणुवेक्खा

जीवो अणंत-कालं वसइ णिगोएस आइ-परिहीणो।
तत्तो णिस्सरिद्णं पुढवी-कार्यंदिओ होदि॥ २८४॥
तत्थ वि असंख-कालं वायर-सुहुमेसु कुणई परियत्तं।
चिंतामणि व दुलहं तसत्तणं लहंदि कट्ठेण॥ २८५॥
वियलिंदिएसु जायदि तत्थ वि अच्छेदि पुत्र-कोडीओ।
तत्तो णिस्तरिद्णं केंहमवि पंचिंदिओ" होदि॥ २८६॥
सो वि मणेण विहीणो ण य अप्पाणं परं पि" जाणेदि।
अह मण-सेंहिदो होदि हु तह वि तिरिक्षो हवे रुद्दो॥ २८७॥
सो तित्र-असुह-लेसो णैरये णिवंडेइ दुक्खदे भीमे।
तत्थ वि दुक्खं मुंजदि सारीरं माणसं पड्रं॥ २८८॥
तत्तो णिस्सरिद्धेणं पुणरिव तिरिएसु जायदे पाँचो।
तत्थ वि दुक्खमणंतं विसहदि जीवो अणेयविहं॥ २८९॥
रयणं चडप्पहे पिवै मणुयत्तं सुट्ठ दुल्लहं लहियें।
मिच्छो हवेइ जीवो तत्थ वि पावं समजेदि॥ २९०॥

१ व न । २ ग कस्ते । ३ व न । ४ म एथ-जणे, स एछ जणे, ग एथ जए । ५ व मोहेहि । ६ ग गिण्णिद गंधं महिंनतर । ७ व उवसमेक, म उवसमिक । ८ लमस्मा तस्तेव । ९ व इति लोकानुमेक्षा समाप्तः ॥ १० ॥ जीवो इलादि । १० लस्समा णीसरिजणं.....कायादियो । ११ ल कुणय (कुणिय?) । १२ व लह्ह । १३ व णिसरिं, लमस्मा णीसरिजणं । १४ व कहमिवि । १५ व पंचिदियो, लम पंचेंदिको । १६ स वि । १७ व सहिदो (?), लम्मा सहिको । १८ लम्मा तिरक्लो । १९ वलम्मा णासरिजणं । १९ वलम्मा णास्यं, स णार्ये (?) [णारयम्मि पडेह ] । २० म णिवडेदि । २१ लमस्मा णीसरिजणं । २२ व पावो (?), लस्मा पावं, म पाउं । २३ व चडण्यहेवा । २४ व लहिवि ।

अह लहिदि अजावतां तह ण वि पावेइ उत्तमं गोत्तं। उत्तम-कुळे वि पत्ते धण-हीणो जायदे जीवो ॥ २९१ ॥ अह धण-सिहदो होदि हु इंदिय-परिपुण्णदा तदो दुरुहा। अह इंदिय-संप्रण्णो तह वि सरोओ हवे देहो ॥ २९२ ॥ अह णीरोओ होदि इ तह वि ण पाँचेदि जीवियं सुइरं। अह चिर-कालं जीवदि तो सीलं पेव पायेदि ॥ २९३ ॥ अह होदि सील-जूनो तो वि ण पावेड साह-संसम्मं। अह तं पि कह वि पावदि सम्मत्तं तह वि अइदुलहं ॥ २९४ ॥ सम्मत्ते वि य लखे चारित्तं णेव गिंण्हदे ''जीवो । अह कह वि तं पि गिंण्हिदि तो पाछेदुं ण सकेदि ॥ २९५ ॥ रयणत्त्रये वि रुद्धे तिव-कसायं करेदि जइ जीवो । तो दुरगईस गच्छदि पणद्व-रयणत्तओ होउं ॥ २९६ ॥ रँयैण व जलहि-पडियं मणुर्यंत्तं तं पि 'होदि अइदुलहं । एवं सुणिच्छइर्क्ता मिच्छ-कसाए य वैजीह ॥ २९७ ॥ अहवा देवो होदि हु तत्थ वि पावेदि कह व सम्मत्तं। तो तव-चरणं ण लहदि देस-र्जमं सील-लेसं पि ॥ २९८ ॥ मणुव-गईएँ वि तओ मणुव-गईएँ महबैदं सयलं। मणुव-गदीऐ झाणं मणुव-गदीए वि णिवाणं ॥ २९९ ॥ इय दुँलहं मणुयत्तं लहिऊणं जे रमंति विसएस । ते लहिये दिव-रयणं भूँइ-णिमित्तं पैँजालंति ॥ ३०० ॥ इय सब-दलह-दलहं दंसण-णाणं तहा चरित्तं च। मुणिकण य संसारे महायरं कुणह "तिण्हं पि ॥ ३०१ ॥"

१ लमग लहर, स लहरें। २ ब अजवंत्तं, लमग अजवंतं, स अर्जवंतं, [अजवतं]। ३ लम सिह भो, ग सिह । ४ लसग पावेद्द । ५ वस सुयरं। ६ वग शिलं। ७ लसग पावेद्द । ५ वस सुयरं। ६ वग शिलं। ७ लसग पावेद्द । ५ व शिल्युत्ते । ९ लमसग तह वि। १० व गिन्ह दे, गिन्ह दि। १६ व सुणिच्छ यंतो (१)। १६ व सुणिच्छ यंतो (१)। १७ व वज्जय (१), सग वजह। १८ म देसवयं। १९ व गयए। २० म गदीए। २१ व महत्वयं। २२ व गदीये। २३ ग ज्हाणं। २४ म दुछहं। २५ स लह्द। २६ लग भूय-। २० स पजाले दि। २८ वग तिन्हं। २९ व दुछहानुवोहि अनुप्रेक्षा॥ ११॥

### १२. धम्माणुवेक्खा

जो जाणदि पचक्खं तियाल-गुण-पज्जएहिँ संजुत्तं । लोयालोयं सवलं सो सबण्ह हवे देवो ॥ ३०२ ॥ जदि ण हवदि सबण्ह ता को जाणदि अदिंदियं अत्थं। इंदिय-णाणं ण मुणदि थूलं पि असेस-पज्जायं ॥ ३०३ ॥ तें्धुवइद्वो धम्मो संगासत्ताण तह असंगाणं । पढमो बारह-भेओ दहँ-भेओ भासिओ बिदिओ ॥ ३०४ ॥ सम्महंसण-सद्धो रहिओ मजाइ-थूल-दोसेहिं। वय-धारी सामाइउँ पत्र-वई पासुयाँहारी ॥ ३०५ ॥ राई-भोयण-विरओ मेहुण-सारंभ-संग-चत्तो य। कजाणुमोय-विरओ उदिद्वाहार-विरदो य ॥ ३०६ ॥ चदु-गदि-भवो सण्णी सुविसुद्धो जन्ममाण-पर्जतो । संसार-तडे णियंडी णाणी पावेइ सम्मत्तं ॥ ३०७ ॥ सत्तर्वेहं पयडीणं उवसमदो होदि उवसमं सम्मं । खयदो यें होदि खइयं केविल-मूले मणूसंस्त ॥ ३०८ ॥ अँणउदयादो छण्हं सजाइ-रूवेण उदयमाणाणं । सम्मत्त-कम्म-उँदये र्खंयउयसमियं हवे सम्मं ॥ ३०९ ॥ गिण्हदि मुंचैंदि जीवो वे सम्मत्ते असंख-वाराओ । पढम-कसाय-विणासं देस-वयं क्रणदि उक्तस्सं ॥ ३१० ॥ जो तश्वमणेयंतं णियमा सहहदि सत्त-भंगेहिं। लोयाण पण्ड-वैंसदो ववहार-पवत्तणद्रं च ॥ ३११ ॥ जो आयरेण मण्णेदि जीवाजीवादि णव-विहं अत्यं। सुँद-णाणेण णएहि य सो सदिही हवे सुद्धो ॥ ३१२ ॥

१ म सन्वण्हु, ग सन्वण्ह । २ ग अदंदियं। ३ स वि । ४ ग तेणवह्टो । ५ स्त्रमस् ग द्समेको । ६ मस् वयधारी सामह्को, ग वयधरी सामाईको (स्त्र सामाईड)। ७ स्त्रस्य पासुकाहारी, म फासु-आहारी । ८ व चउगाइ, मग चडगाँद । ९ ग पजंतो । १० वग नियडो । ११ व सम्मणं । १२ ग इ होइ खईयं (व वखइयं)। १३ स्त्र ग पणुसस्य, स्त्रस्य मणुसस्य । १४ वम अणुँ। १५ व सम्मन्तपयि-उदये। १६ वग क्लय। १७ व मुखदे । १८ सग वसादो । १९ म मुणदि, ग मन्नदि । २० व ंजीवाह । २१ वम सुका।

जो ण य कुचदि गर्च पुत्त-कलत्ताइ-सच-अत्थेसु । उवसम-भावे भावदि अप्पाणं सुणदि तिणिमित्तं ॥ ३१३ ॥ विसयासत्तो वि सया सन्नारंभेसु वट्टमाणो वि । मोह-विलासो एसो इदि सर्व मण्णदे हेयं ॥ ३१४ ॥ उत्तम-गण-गहण-रओ उत्तम-साहण विणय-संजेत्तो । साहिमय-अणुराई सो सिहडी हवे परमो ॥ ३१५ ॥ देह-मिलियं पि जीवं णिय-णाण-गुणेण सुणदि जो भिण्णं। जीव-मिलियं पि देहं कंज्यव-सिरसं वियाणेह ॥ ३१६ ॥ णिजिय-दोसं देवं सेव-जिवांणं दयावरं धम्मं । विजय-गंथं च गुरुं जो मण्यदि सो ह सिंहेडी ॥ ३१७ ॥ दोस-सहियं पि देवं जीव-हिंसाइ-संजुदं धम्मं । गंथासत्तं च गुरुं जो भैग्णदि सो हु कुदिद्वी ॥ ३१८ ॥ ण य को वि देदि" लच्छी ण की वि जीवस्स कुणदि उवयारं। उवयारं अवयारं कम्मं पि सहासहं क्रणदि ॥ ३१९ ॥ भत्तीऍ पुज्जमाणो विंतर-देवो वि देदि जैदि रुच्छी । तो किं धैम्में "कीरदि एवं चिंतेइ सिंहड़ी ॥ ३२० ॥ जं जस्स जैम्मि देसे जेण विहाणेण जिम्म कालम्मि । णादं जिणेण णियदं जम्मं वा अहव मरणं वा ॥ ३२१ ॥ तं तस्स तिर्भं देसे तेण विहाणेण तिम कालिम । को सैंकदि वारेदुं इंदो वा तैंह जिणिंदो वा ॥ ३२२ ॥ एवं जो णिच्छयदो जाणदि दवाणि सब-पजाए। सो सहिद्री सुद्धो जो संकदि सो हु कुहिही ॥ ३२३ ॥ जो ण विजाणदि तचं सो जिण-वयणे करेदि सैंहहणं। जं जिंभैवरेहिँ भणियं तं सबमहं समिच्छामि ॥ ३२४ ॥

१ म तणिमत्तं। २ व सुंजुत्ते। ३ व साहिन्मिय। ४ लमसम कंचुउ। ५ म सन्वे। ६ वलम (१) सम जीवाण, [जिवाणं]। ७ म द्यावहं। ८ लम हिंसादि, [जीवं-हिंसा]। ९ व मण्णहः।
१० व देह। ११ सम कोह, य णय कोवि। १२ व देह जह। १३ लमसम धर्मा। १४ व कीरहः।
१५ स जिन्हा १६ लम तिन्हा १७ स कालिन्हा १८ लम सकह चालेटुं। १९ लम सह जिणंदो।
२० लमसम जाणहा २१ म जीवाहनवपयत्थे जो ण वियाणेह करेदि सहहणं। २२ व जिणवरेण।
कार्तिके० ५४

रयणाण महा-रयणं सर्व-जोयाण उत्तमं जोयं । रिद्धीर्णं महा-रिद्धी सम्मत्तं सब-सिद्धियरं ॥ ३२५ ॥ सम्मत्त-गुण-पहाणो देविंद-णरिंद-वंदिओ होदि । चत्त-वैंओ वि य पावदि सम्ग-सहं उत्तमं विविहं ॥ ३२६ ॥ सम्माइडी जीवो दुर्गेवि-हेदुं ण वंधदे कम्मं। जं बहु-भवेसु बद्धं दुक्कम्मं तं पि णासेदि ॥ ३२७ ॥ बहु-तस-समिण्णदं जं मज्जं मंसादि णिंदिदं दवं। जो ण य सेवदि णियदं सो दंसण-सावओ होदि ॥ ३२८ ॥ जो दिँढ-चित्तो कीरदि एवं पि वयं णियाण-परिहीणो । वेरग्ग-भाविय-मणो सो वि य दंसण-गुणो होदि ॥ ३२९ ॥ ी पंचाणुद्यय-धारी गुण-वय-सिक्खा-वर्एहिँ संजुत्तो । दिढ-चित्तो सम-जुत्तो णाणी वय-सावओ होदि ॥ ३३० ॥ जो वावरेईं सदओ अप्पाण-समं परं पि मण्णंतो । णिंदण-गरहण-ज़त्तो परिहरमाणो महारंभे'' ॥ ३३१ ॥ तस-घादं जो ण करिद मण-वय-कीएहि णेव कारयदि । क्कबंतं पि ण इच्छदि पढम-वयं जायदे तस्स ॥ ३३२ ॥ हिंसा-वयणं ण वयदि कक्कस-वयणं पि जो ण भासेदि। णिट्टर-वयणं पि तहा ण भासदे गुज्झ-वयणं पि ॥ ३३३ ॥ हिद-मिद-वयणं भासदि संतोस-करं तु सब-जीवाणं । धम्म-पयासण-वयणं अणुवदी होदि' सो बिदिओ ॥ ३३४ ॥ जो बहु-मुँछं बत्थं अप्पय-मुहेण णेव गिण्हेदि । वीसरियं पि ण गिण्हदि लाहे "थोवे वि तूसेदि ॥ ३३५ ॥ जो पर-दर्व ण हरदि माया-लोहेण कोह-माणेण। दिढ-चित्तो सुद्ध-मई अंणुचई सो हवे तिदिओ ॥ ३३६ ॥

१ स सन्वं (१), छस्म सन्वं । २ व रिद्धिण । ३ छमस्मा वयो । ४ व दुमाइ । ५ म तं पणासेति । ६ व अविरहसम्माइ ही । वहुतस इत्यादि । ७ छमस्मा दिढिचित्तो जो इम्बदि । ८ व दंसणप्रतिमा ॥ पंचा इत्यादि । ९ स वयेहिं । १० म वावरह (वावारह १) । ११ म महारंभो । १२ म कायेहिं णेय कर्यादि । १३ म ह्यदि, म ह्विदि, छ हविदि । १४ व मोछं । १५ मण्यय इति पाडः पुस्तकान्तरे इष्टः, बरुमस्मा अप्यमुक्षेण । १६ सम्भ थूवे । १७ स अणुक्वदी ।

असुइ-मैयं दुग्गंधं महिला-देहं विरचमाणो जो । रूवं लावण्णं पि य मण-मोहण-कारणं मुणइ ॥ ३३७ ॥ जो मण्णदि पर-महिछं जणणी-बहिणी-सुआइ-सारिच्छं । मण-वयणे काएण वि बंभ-वई सो हवे थूँछो ॥ ३३८ ॥ जो लोहं णिहणिता संतोस-रसायणेण संतुद्दो । णिहणदि तिण्हा दुट्टा मैण्णंतो विणस्सरं सर्व ॥ ३३९ ॥ जो परिमाँणं कुचदि धण-धण्णं-सुवण्ण-खित्तमाईणं । उवओगं जाणित्ता अणुत्रदं पंचैमं तस्स ॥ ३४० ॥" जह लोह-णासणद्वं संग-पमाणं हवेइ जीवस्स । सब-दिसार्णं पमाणं तह लोहं फीसए णियमा ॥ ३४१ ॥ जं परिमाणं कीरदि दिसाण सद्याण सुप्पसिद्धाणं । उवओगं जाणित्ता गुणवदं जाण तं पढमं ॥ ३४२ ॥ कर्ज्जं किं पि ण साहदि णिचं पावं करेदि जो अत्थो। सो खलु ईविदि अणत्थो पंच-पयारो वि सो विविहो ॥ ३४३ ॥ पर-दोसींण वि गहणं पर-लच्छीणं समीहणं जं च । परहत्थी-अँवलोओ पर-कलहालोयणं पढमं ॥ ३४४ ॥ जो उवएसो दिज्जदि किसि-पश्च-पारुण-वणिज्ज-पग्रुहेसु । पुरिसिर्दंथी-संजोए अणत्थ-दंडो हवे विदिओ ॥ ३४५ ॥ विह्लो जो वावारो पुढवी-तोयाण अग्गिं-वाऊणं। तह वि वणप्फदि-छेदो "अणत्थ-दंडो हवे तिदिओ ॥ ३४६ ॥ मजार-पद्दि-धरणं आउईं-लोहादि-विकणं जं च। रूक्चा-खलादि-गहणं अणत्थ-दंडो हवे तुरिओ ॥ ३४७ ॥ जं सवणं सत्थाणं भंडण-वसियरण-काम-सत्थाणं । पर-दोसाणं च तहा अणत्थ-दंडो हवे चैरिमो ॥ ३४८ ॥

१ ता मुर्यं। २ व परिमहिला.....सारिच्छा। ३ लमसग कायेण। ४ सग थूओ। ५ व णिहिविका! ६ व मुण्णंति विणस्मुरं (१)। ७ व परमाणं। ८ ग घाणणा ९ लमसग अणुष्वयं। १० व इति अणुष्वदाणि पंचादि॥ जह इत्यादि। ११ लमसग दिसिसु। १२ व णासये। १३ लसग हवे। १६ लम दोसाणं गहणं (स गहण, ग महणं)। १५ लमसग आलोओ। १६ स पुरसत्वी। १७ लमसग अगिपवणाणं। १८ लमसग छेउ (छेओ?)। १९ लसग आउध-। २० व सक्ता। ११ व चरमो।

एवं पंच-पयारं अणत्थ-दंडं दुहावहं णिचं। जो परिहरेदि' णाणी गुणबदी सो हवे बिदिओ ॥ ३४९ ॥ जाणित्ता संपत्ती भोयण-तंबोळ-वत्थमादीणं । जं परिमाणं कीरदि भोउवँभोयं वयं तस्स ॥ ३५० ॥ जो परिहरेइ संतं तस्स वयं ध्रुवदे सरिंदो वि । जो मण-रुड्ड व भक्खदि तस्स वयं अप्प-सिद्धियरं ॥ ३५१ ॥ सामाइयस्स करणे खेत्तं कालं च आसणं विंवंओ। मण-वयण-काय-सुद्धी णायबा इंति सत्तेव ॥ ३५२ ॥ जत्थ ण कलयल-सेंहो बहु-जण-संघट्टणं ण जत्थत्थि । जत्थ ण दंसादीया एस पसत्थो हवे देसो ॥ ३५३ ॥ पुचण्हे मज्झण्हे अवरण्हे तिहि" वि णालिया-छको । सामाइयस्स कालो सविणय-णिस्सेस-णिहिद्रो ॥ ३५४ ॥ बंधित्ता पज्जंकं अहवा उँड्रेण उच्भओ ठिचा। काल-पमाणं किचा इंदिय-वावार-विजादो "होउं ॥ ३५५ ॥ जिण-वैयणेयग्ग-मणो संबुई-काओ य अंजुर्छि किचा । स-सरूवे संलीणो वंदण-अत्थं विचितंतो ॥ ३५६ ॥ किचा देस-पमाणं सर्व-सावज्ज-विज्ञिदो होउं। जो कुबदि सामइयं सो मुणि-सरिसो ईंवे ताव ॥ ३५७ ॥ ध ण्हाण-विलेवण-भूसण-इत्थी-संसम्म-गंध-धूँवादी । जो परिहरेदि" णाणी वेरग्गार्भूसणं किचा ॥ ३५८ ॥ दोस्र वि पबेस्र सया उववासं एय-भत्त-णिवियडी । जो कुणदि एवमाई तस्स वयं पोसहं बिदियं ॥ ३५९ ॥

१ लमसग परिहरेह । २ म गुणव्वर्ड, स गुणव्वरं, य गुणव्वदं होदि तं विदियं । ३ लसम दृष्ध-माईणं । ४ व भोडवमोडं (यं ?) तं तिदिओ (म तिदियं)। ५ लमसग सुरिदेहिं। ६ ल मणुल्हु, मस मण्लु , ग मण्लु । ७ स सिद्धिकरं । ८ व गुणवतिम्हपणं । सामाइयस्स इत्यादि । ९ व कितं । १० म विनड । ११ लमसग सहं । १२ व तिहि..... छके (?) । १३ लग उभड दिवा, म उभड दिवा, स उदेण कभवो । १४ ल होउ । १५ व वयणे एगमा । १६ वग संपुढ, [संबुड ?] । १७ व विज्ञा होऊ, ग विज्ञिदो होड । १८ ल हवे सावड, मस हवे साड, ग हवे सावडं । १९ व सिक्कावर्ष पदमं । पहाण इत्यादे । २० लसग गंधपूवदीवादि, म धूवादि । २१ व परिहरेह । २२ लम वेरमा (ग चेहमा, स वेणा) भरणभूसणं किचा ।

तिविहे पत्तिम्ह सया सैद्धाइ-गुणेहि संजुदो णाणी। दाणं जो देदि सयं णव-दाण-विहीहि संजुत्तो ॥ ३६० ॥ सिक्खा-वयं च 'तिदियं तस्स हवे सर्वे-सिद्धि-सोक्खयरं। दाणं चडिहं पि य संवे दाणाण सारयरं ॥ ३६१ ॥ भोयण-दाणं सोक्खं ओसह-दाणेणं सत्थ-दाणेणं । जीवाण अभय-दाणं सद्वहं सब-दाणेस ॥ ३६२ ॥ भोयण-दाणे दिण्णे तिण्णि वि दाणाणि होति दिण्णाणि । भुक्ख-तिसाए वाही दिणें दिणे होंति देहीणं ॥ ३६३ ॥ भोयण-वलेण साह सत्थं सेवेदि" रत्ति-दिवसं पि । भोयण-दाणे दिण्णे पाणा वि य रक्खिया 'होंति ॥ ३६४ ॥ इह-पर-लोय-णिरीहो दाणं जो देदि' परम-भत्तीए । रयणनर्एं सुँठविदो संघो सयलो हवे तेण ॥ ३६५ ॥ उत्तम-पत्त-विसेसे " उत्तम-भत्तीऍ उत्तमं दाणं । एय-दिणे वि य दिण्णं " इंद-सुहं उत्तमं देदि "॥ ३६६ ॥ " पुच-पमाण-कैंदाणं सच-दिसीणं पुणो वि संवरणं । इंदिय-विसयाण तेंहा पुणो वि जो कुणदि संवरणं ॥ ३६७ ॥ वासादि-कय-पमाणं "दिणे दिणे लोह-काम-सैमणद्रं। सावज्ज-वज्जणद्वं तस्स चउत्थं वयं होदि ॥ ३६८ ॥ बारस-वैंएहिं जुत्तो सैलिहणं जो कुणेदि उवसंतो । सो सर-सोवैंखं पाविय कमेण सोवैंखं परं लहदि ॥ ३६९ ॥ एकं पि वयं विमलं सिद्धी जैंइ कुणेदि दिढ-चित्तो । तो विविद्द-रिद्धि-जुत्तं इंदत्तं धीवए णियमा ॥ ३७० ॥ े

१ ल पत्तिन्ह, बम पत्तिमा। २ व सद्धाई। ३ लमस तह्यं, ग तईयं। ४ व सम्बसोख[= क्ल] सिद्धियरं। ५ व सब्वे दाणाणि [सब्वं दाणाण]। ६ व दाणं [दाणें], लमसग दाणेण। ७ व दाणेण सम्बदाणाणं, दाणेण सस्वदाणं च। ८ लमसग दाणाणं। ९ व दाणाइ (हं?) हुंति दिण्णाह। १० व दिणि दिणि हुंति जीवाणं। ११ लमसग सेवदि रितिदेवहं (स सेवंदि?)। १२ व हुंति। १३ व देह। १४ लसग रवणत्त्रये। १५ व सुट्टविदो (?)। १६ म विसेसो। १७ ग दिणे। १८ व होति। १९ व होति। १९ व हाति। १० व क्याणं। २१ व तह (?)। २२ व दिणि दिणि (?)। २३ लमसग सम्बद्धाः। २४ लमग वयेहि। २५ लमग जो सहेहणं (स सहेहण) करेदि, व सहेहणं (?)। २६ व सुक्खां। २७ व मोक्लं (?)। २८ व जो करदि, लग जह कुणदि, म कुणेदि, स वि जह कुणदि। २९ लगा पावह। ३० व वयट्टाणं॥ जो हत्यादि।

जो क्रेणदि काउसग्गं बारस-आवत्त-संजदो धीरो । णमण-दुगं पि कुँगंतो चदु-प्पणामो पसण्णप्पा ॥ ३७१ ॥ चिंतंतो ससरूवं जिण-बिंवं अहव अक्खरं परमं । झायदि कम्म-विवायं तस्स वयं होदि सामइयं ॥ ३७२ ॥ । सत्तॅमि-तेरसि-दिवसे अवरण्हे जाइऊण जिण-भवणे । किचा "किरिया-कम्मं उववासं चउ-विहं गहिय ॥ ३७३ ॥ गिह-वावारं चत्ता रत्तिं गमिऊण धम्म-चिंताए । पश्से उद्विता किरिया-कम्मं च काँद्ण ॥ ३७४ ॥ सत्थन्भासेण पुणो दिवसं गमिऊण वंदणं किचा। रित गेंद्रुण तहा पच्चसे वंदणं किचा ॥ ३७५ ॥ पुजाणै-विहिं च किचा पत्तं गहिऊण णवरि" ति-विहं पि। भुंजाविकींग पत्तं भुंजंतो पोसहो होदि ॥ ३७६ ॥ एकं पि णिरारंभं उववासं जो करेदि उवसंतो । बहु-भव-संचिय-कम्मं सो णाणी र्खंवदि हीहाए ॥ ३७७ ॥ उववासं क्रवंतो आरंभं<sup>।</sup> जो करेदि मोहादो । सो णिय-देहं सोसदि ण झाँडए कम्म-लेसं पि ॥ ३७८ ॥" सिचत्तं पैत्त-फलं छिही मूलं च किसलयं बीयं । जो ण ये भक्खदि णाणी सैचित्त-विरदो हवे सो द ॥ ३७९ ॥ जो ण य भक्खेदि सयं तस्स ण अण्णस्स जुज्जदे दाउं। भ्रत्तस्स भोजिदस्स हि णित्य विसेसो जैंदो को वि ॥ ३८० ॥ जो वजेदि सचित्तं दुज्जय-जीहा विणिजियाँ तेण । दय-भावो होदि किँकी जिण-वयणं पालियं तेण ॥ ३८१ ॥ "

१ लमसग कुणह। २ मस बाउत्त। ३ लमसग करंतो। ४ व सामार (इ?) यं। सत्तम इत्यादि। ५ व सत्तम। ६ स जायकण। ७ लमसग किरिया कम्मं काऊ (उं?), व किंचा किरिया। ८ [चउनिहं], सर्वत्र तु चउन्विहं। ९ वग गहियं। १० व चिंताह। ११ व काऊणं। १२ व णेऊण। १३ व पूजण। १४ म तहय। १५ ग भुजाविकण। १६ व क्खविद, ग खविद। १७ ग भारंभो। १८ व माहह। १९ व पोसह। सचित्तं इत्यादि। २० ग सचित्तं पति-। २१ लसग वीजं, म बीजं। २५ व जो य णय। २३ लमसग सचित्तविरओ (उं?) हवे सो वि। २४ लमसग तदो। २५ स

जो चउ-विहं पि भोजं स्यणीए जेव भंजेदे जाणी। ण य भुंजावदि अण्णं णिसि-विरओ सो हवे 'भोजो ॥ ३८२ ॥ जो णिसि-भुत्तिं वजादि सो उववासं करेदि छम्मासं । संवच्छरस्स मज्झे आरंभं चयदि रयणीए ॥ ३८३ ॥ सबेसिं इत्थीणं जो अहिलासं ण क्रबंदे णाणी। भैण-वाया-कायेण य बंभ-वई सो हवे सदओ ॥ ३८४ ॥ <sup>"</sup>जो कय-कारिय-मोयैण-मण-वय-काएण मेहणं चयदि । बंभ-पवजारूढो बंभ-वई 'सी हवे सदओ ॥ ३८४\*१ ॥" जो आरंभं ण क्रणदि अण्णं कारयदि णेव अणुमीर्णेणे । हिंसा-संतट्ट-मणो चत्तारंभो हवे सो हैं ॥ ३८५ ॥" जो 'पॅरिवज्जइ गंथं अब्भंतर-बाहिरं च साणंदो । पावं ति मण्णमाणो णिग्गंथो सो हवे णाणी ॥ ३८६ ॥ बाहिर-गंथ-विहीणा दरिद्द-मणुर्वी सहावदो होति । अब्भंतर-गंथं पुण ण सक्कदे को विं छंडेदुं ॥ ३८७ ॥" जो अग्रमणणं ण क्रणदि गिहत्थ-कज्जेस पाव-मृत्रेसँ । भवियद्यं भावंतो अणुमण-विरओ हवे सो दु ॥ ३८८ ॥ जो पुण चिंतदि कर्ज सहासहं राय-दोस-संजुत्तो । उवओगेणे विहीणं स क्रणदि पावं विणा कर्जा ॥ ३८९ ॥" जो णैंब-कोडि-विद्धेंद्धं भिक्खायरणेण भुंजदे भोजं। जायण-रहियं जोग्गं उदिहाहार-विरेंदो सो ॥ ३९० ॥ जो सावय-वय-सुद्धो अंते आराहणं परं कुणदि । सो अचुदम्हिं सम्गे इंदो सुर-सेविदों होदि ॥ ३९१ ॥

१ लमसग रयणीये। २ व भुंजिद्दे। ३ लमसग भुंजावह (स?)। ४ व भुजो। ५ लमसग मुगदि। ६ व रायभत्तीए ॥ सन्वेसिं इत्यादि। ७ व मण वयणकाएण (?) ८ एषा गाथा बम-पुस्तकयोरेव। ९ म-पुस्तक 'मोयण' इति पर्दं नास्ति। १० व सो हओ इति मूलपाठः। ११ व वंभवई ॥ जो इत्यादि। १२ व अणा-रंगा॥ जो परिवज्जद्द इत्यादि। १५ म पिडवज्जद्द , स परियज्जदि। १६ लमग दिल्हमणुआ (स भणुवा)। १७ व हुंति । १८ व को वि। १९ व निर्मथः। जो अणु इत्यादि। २० म पावलेसेसु। २१ व पुणु। २२ मग उव्ययमण । २३ व अणुमयविरक्षो। जो नव इत्यादि। २४ व नव । २५ वसग विद्युदं। २६ म भोगा। २७ लमसग विरक्षो (उ?)। २८ व अञ्चयम्म। २९ लमसग सेविभो (उ?)। ३० व उद्दिहिनरदो। एवं सात्रवधममो समायतोः॥ जो स्थणस्य इत्यादि।

जो रयणत्तय-जुत्तो खमादि-भौबेहिँ परिणदो णिषं । सद्यत्थ वि मज्झत्थो सो साहू भण्णदे धम्मो ॥ ३९२ ॥ सो चेव दह-पयारो खमादि-भावेहिँ सुष्पसिद्धेहिं। ते पुणु भणिज्जमाणा मुणियवा परम-भत्तीए ॥ ३९३ ॥ कोहेण जो ण तप्पदि सुर-णर-तिरिएहिँ कीरमाणे वि । उवसरगे वि रउद्दे तस्स खमा णिम्मळा होदि'॥ ३९४॥ उत्तम-णाण-पहाणो उत्तम-तवयरण-करण-सीलो वि । अप्पाणं जो हीलदि महव-रयणं भवे तस्स ॥ ३९५ ॥ जो चिंतेह ण वंकं ण कुणदि वंकं ण जंपदे वंकं। ण य गोवदि णिय-दोसं अज्जव-धम्मो हवे तस्स ॥ ३९६ ॥ सम-संतोस-जलेणं जो धोवदि तिवँ-लोह-मल-पुंजं। भोयण-गिद्धि-विहीणो तस्स सउचं हैवे विमलं ॥ ३९७ ॥ जिण-वयणमेव भासदि तं पालेदुं असक्कमाणो वि । ववहारेण वि अलियं ण वैददि जो सच-वाई सो ॥ ३९८ ॥ जो जीव-रक्खण-परो गैंमणागमणादि-सद्य-कज्रेसैं। तण-छेदं" पि ण इच्छदि संजमैं-धम्मो हवे तस्स ॥ ३९९ ॥ इह-पर-लोय-सुहाणं णिरवेक्खो जो करेदि सम-भावो । विविद्यं काय-किलेसं" तव-धम्मो णिम्मलो तस्स ॥ ४०० ॥ ''जो चयदि मिट्ट-भोजं उवयरणं राय-दोस-संजणयं। र्वंसिद्धं ममत्त-हेदुं चाय-गुणो सो इवे तस्सँ ॥ ४०१ ॥ ति-विहेण जो विवजादि चेयणमियरं च सबहा संगं। लोय-ववहाँर-विरदो णिग्गंथत्तं हवे तस्स ॥ ४०२ ॥ जो परिहरेदि संगं महिलाणं णेवं पस्सदे रूवं । काम-कहादि-णिरीहो "णव-विह-बंभं" हवे तस्स ॥ ४०३ ॥

१ व भावेण। २ लमसग सुक्लतारेहिं। ३ स होहि (ही?)। ४ व हवे। ५ लसग हुणति छ। ६ लमसग जंपए। ७ ग तिठ (ह?)[= लण्णा]। ८ लमसग तस्त सुचित्तं हवे। ९ व जो ण वदि। १० व गमणाह। ११ लमसग कम्मेसु। १२ व तिण्छेयं। १३ ल (मस?) ग संयमभाउ (खो), व संजम्म। १४ लग कलेसं। १५ स-पुस्तके एवा गाथा नास्ति। १६ म विसयदिसमतः। १७ म सुषो (दो?)। १८ मस विवहार, ग चे (वे?) वहार। १९ ग ण च। २० ल (स?) ग णियको, म णिवको। २१ लमसग णवहा बंभं।

जो ण वि जादि वियारं तरुणियण-केंडक्ख-बाण-विद्धो वि । सो चेव सूर-सूरो रण-सूरो णो हवे सूरो ॥ ४०४ ॥ एसो दह-प्यवारो धम्मो दह-लक्खणो हवे णियमा । अण्णो ण हवदि धम्मो हिंसा सुहुमाँ वि जत्थत्थि ॥ ४०५ ॥ हिंसारंभो ण सहो देव-णिमित्तं गुरूण कजेसु । हिंसा पावं ति मदो दया-पहाणो जदो धम्मो ॥ ४०६ ॥ देव-गुरूण णिमित्तं 'हिंसा-सहिदो वि 'होदि जदि धम्मो। हिंसा-रहिदो धम्मो इदि जिण-वयणं हवे अलियं ॥ ४०७ ॥ इदि एसो जिण-धम्मो अलद्ध-पुवो अँणाइ-काले वि । मिच्छत्त-संजुदाणं जीवाणं लिद्ध-हीणाणं ॥ ४०८ ॥ एदे दह-प्ययारा पार्व-कम्मस्स णासया भणिया । पुष्णस्स य संजणया पर पुष्णत्थं ण कायवा ॥ ४०९ ॥ प्रणणं पि जो समिन्छदि संसारो तेण ईहिदो होदि । पुण्णं क्षुंगई-हेदुं "पुण्ण-ख्यणेय णिवाणं ॥ ४१० ॥ जो अहिलसेदि पुण्णं सकसाओ विसय-सोक्खैं-तण्हाए । दूरे तस्स विसोही विसोहि-मूलाणि पुण्णाणि ॥ ४११ ॥ पुण्णासाऍ" ण पुण्णं जैंदो णिरीहस्स पुण्ण-संपत्ती । इय जाणिकण जैइणो पुण्णे वि मैं आयरं कुणहैं ॥ ४१२ ॥ पुण्णं बंधदि 'जीवो मंद-कसाएहि परिणदो संतो । तम्हा मंद-कसाया हेर्जं पुण्णस्स ण हि वंछा ॥ ४१३ ॥ किं जीव-दया धम्मो जैंग्णे हिंसा वि होदि किं धम्मो । इचेवमादि-संका तदकरणं जाण णिस्संका ॥ ४१४ ॥ दय-भावो वि य धम्मो हिंसा-भावो ' ण भण्णदे धम्मो । इदि संदेहीं भावो णिस्संका णिम्मला होदि ॥ ४१५ ॥

१ व वि जाइ। ग वि जाति। २ व तरुणिकडक्षेण वाण। ३ व हवइ। ४ व सुहमा।
५ लग हिसारंमो वि जो हवे धम्मो । ६ मस् (१) होदि जदि, व होइ जइ। ७ लमस्ग हिंसाररिको
(उ१)। ८ व भणाय, म भणीइ। ९ सर्वत्र पाव-कम्मस्स, [पावं कम्मस्स]। १० म सुग्गइ, ग गहहे।
११ लमस्ग हेउ (उं)। १२ लमस्ग खबेण। १३ व सुक्खा १४ व पुण्णासए (१)। १५ म
होदि । १६ व मुणिणो। १७ म ण। १८ व कुणइ। १९ ग जीउं (ओ१)। २० म हेउं।
२१ वग जणे। २२ लम् (स)ग भावे। २३ ग संदेहोऽभावो।
कार्तिके० ५५

जो सग्ग-सुह-णिमित्तं धम्मं णायरदि दूसह-तवेहिं। मोर्क्खं समीहमाणो णिक्खंखा जायदे तस्स ॥ ४१६ ॥ दह-विह-धुम्म-जुदाणं सहाव-दुग्गंध-असुइ-देहेसु । जं णिंदणं ण कीरदि' णिविदिगिंछा गुँणो सो हु ॥ ४१७ ॥ भय-लजा-लाहादों हिंसारंभो ण मण्णदे धम्मो । जो जिण-ययणे लीणो अमृढ-दिट्टी हवे सो हुँ ॥ ४१८ ॥ जो पर-दोसं गोवदि णिय-सुकयं जो ण पयडदे होए। भवियर्ध-भावण-रओ उवगृहण-कारओ सो हु ॥ ४१९ ॥ धम्मादो चलमाणं जो अण्णं संठवेदि धम्मम्मि । अप्पाणं पि सुदिदयदि ठिदि-करणं होदि तस्सेव ॥ ४२० ॥ जो धम्मिएस भत्तो अणुचरणं क्रणदि परम-सद्धाए । पिय-वयणं जंपंतो वच्छहं तस्स भवस्स ॥ ४२१ ॥ जो दसँ-भेयं धम्मं भव-जणाणं पयासदे विमलं। अप्पाणं पि पयासदि णाणेण पहावणा तस्त ॥ ४२२ ॥ जिण-सासण-माहप्पं वह-विह-जुत्तीहि जो पयासेदि । तह तिवेण तवेण य पहावणा णिम्मला तस्स ॥ ४२३ ॥ जो ण कुणदि पर-तित्तिं पुष्णु पुणु भीवेदि सुद्धमप्पाणं । इंदिय-सह-णिरवेर्क्यो णिस्संकाई गुणा तस्स ॥ ४२४ ॥ णिस्संका-पहुडि-गुणा जह धम्मे तेंह य देव-गुरु-तचे । जाणेहि जिण-मयादो सम्मत्त-विसोहिया एदे ॥ ४२५ ॥ धम्मं ण मुणदि 'जीवो अहवा जाणेइ कहव कट्रेण । काउं तो वि ण सकदि मोह-पिसाएण भोठविदो ॥ ४२६ ॥ जह जीवो क्रणइ रइं'' पुत्त-कलत्तेस काम-भोगेस । तह जइ जिणिंद-धम्मे तो लीलाए सुहं लहदि ॥ ४२७ ॥

१ लमसग मुक्लं । २ लमसग कीरह । ३ व गुणे उस्स (?)। ४ व भयलज्जारवेहिय (?)। ५ मसग (ल?) हु। ६ लमसग सुकवं णो पयासदे। ७ म भविभव्व। ८ व ट्विंदियरणं। ९ व दस-विहं च धम्मं। १० व तत्ती । ११ मस पुण पुण (?)। १२ व भावेह । १३ म णिरविक्लो। १४ ग तह देव । १५ व विसोहिया। १६ म जीओ। १७ व (?) मस रई। १८ व भोएसु।

लिंकं वंकेइ गरो णेव सुधम्मेसु आयरं कुणइ। बीएण विणा कत्थ वि किं दीसदि' सस्स-णिप्पत्ती ॥ ४२८ ॥ जो धम्मत्थो जीवो सो रिउ-वरगे वि कुणइ खम-भावं। ता पर-दवं वज्जइ जणिण-समं गणइ परदारं ॥ ४२९ ॥ ता सबत्य वि कित्ती ता सबत्य' वि हवेई वीसासो । ता सर्व पिय भासइ ता सुद्धं माणसं कुणई ॥ ४३० ॥ उत्तम-धम्मेण जुदो होदि तिरिक्खो वि उत्तमो देवो । चंडालो वि सुरिंदो उत्तम-धम्मेण संभवदि ॥ ४३१ ॥ अग्गी वि य होदि हिमं होदि भुयंगो वि उत्तमं रयणं। जीवस्स सुधम्मादो देवा वि य किंकरा होति ॥ ४३२ ॥ तिक्खं खर्गं माला दुज्जय-रिडणो सुहंकरा सुयणीं। हालाहलं पि अमियं महावया संपया होदि ॥ ४३३ ॥ अलिय-वयणं पि सचं उज्जम-रहिएँ वि लिन्छ-संपत्ती । धम्म-पहावेण गरो अगओ वि सुहंकरो होदि ॥ ४३४ ॥ देवो वि धम्म-चत्तो मिच्छत्त-वसेण तरु-वरो होदि । चक्की वि धम्म-रहिओ णिंबेडइ णरए ण संदेहो'े।। ४३५ ॥ धम्म-विहुणो<sup>ध</sup> जीवो कुणइ असकं पि साहसं जेंइ वि । "तो ण वि पीँवदि इहं सुद्ध अणिहं परं र्लंहदि ॥ ४३६ ॥ इय पत्रक्लं पेर्क्छेह धम्माहम्माणं विविह-माहप्पं । धम्मं आयरह सया पावं दूरेण परिहरह ॥ ४३७ ॥ बारस-भेओ भणिओ णिजार-हेर्जे तैवो समासेण । तस्स प्यारा एदे भणिजमाणा मुणेयन्या ॥ ४३८ ॥ उवसमणो अक्खाणं उववासो वर्ण्णिंदो समासेणैं। तम्हा भ्रंजेता वि य जिदिंदिया होंति उववासा ॥ ४३९ ॥

१ स छच्छी। २ ग बाइरं। ३ व दीसइ। ४ व (१) म परयारं। ५ छमग सम्बस्स। ६ छग इवइ। ७ छमसग कुणई। ८ व संभवइ। ९ म होंदि। १० व (१) छग सुदंकरो सुयणे। ११ स रहिये। १२ व णिवडय। १३ छस (१) ग ण संपदे होदि। १४ घ विहीणो। १५ व जय। १६ व तो विणु पावइ इटं। १७ स पावइ। १८ छमसग छहइ (ई१)। १९ छगस पिच्छिय, म पिच्छिद (१)। २० स धम्माधम्माण। २१ धम्माणुवेक्खा॥ वारसभेओ इत्यादि। २२ वग हेडं (क१)। २३ व वशी। २४ व वृण्णिको। २५ छमसग मुणिदेहि।

जो मण-इंदिय-विजई इहभव-परलोय-सोक्खं-णिरवेक्खो । अप्पाणे वियं णिवसइ सज्झाय-परायणो होदि ॥ ४४० ॥ कम्माण णिज्जरद्वं आहारं परिहरेइ छीलाए। एग-दिणाँदि-पमाणं तस्स तवं अणसणं होदि ॥ ४४१ ॥ उववासं कुवाणो आरंभं जो करेदि मोहादो । तस्स किलेसो अपरं कम्माणं णेव णिजारणं ॥ ४४२ ॥ आहार-गिद्धि-रहिओ चरिया-मग्गेण पासुगं जो गाँ। अष्पयरं जो भुंजइ अवमोदिरयं तयं तस्स ॥ ४४३ ॥ जो पुणु कित्ति-णिमित्तं मीयाए मिट्ठ-भिक्ख-लाहटुं। अप्पं मुंजदि मोज्ञं तस्स तवं णिष्फलं विदियं ॥ ४४४ ॥ एंगादि-गिह-पमाणं किचौं संकप्प-कप्पियं विरसं। भोजं पसु व भुंजदि वित्ति-पमाणं तैवो तस्स ॥ ४४५ ॥ संसार-दुक्ख-तद्घो विस-सम-विसैयं विर्चितमाणो'' जो । णीरस-भोजं मुंजइ रस-चाओ तस्स सुविसुद्धो ॥ ४४६ ॥ जो राय-दोस-हेर्दूं आसण-सिजादियं परिचयइ। अप्पा णिविसय सया तस्स तवो पंचमो परमो ॥ ४४७ ॥ पूर्वीदिसु णिरवेक्खो संसार-सरीर-भोर्ग-णिविण्णो । अब्भंतर-तव-क्रसलो<sup>र</sup> उवसम-सीलो मेहासंतो ॥ ४४८ ॥ जो णिवैसेदि मसाणे वण-गैंहणे णिज्जणे महाभीमे । अण्णत्य वि ऐंयंते तस्स वि एदं तवं होदि ॥ ४४९ ॥" दुस्सह-उवसग्ग-जई आतावण-सीए-वाय-खिण्णो वि । जो णवि खेदं गच्छदि काय-किलेसी तैवी तस्स ॥ ४५० ॥

१ ब सुक्खा २ व वि णिवेसह । ३ व एकदिणाइ । ४ व अणसणं ॥ उववासं इत्यादि । ५ ग विस्था । ६ व पासुकं योगां । छग जोगां । अवमोदिरियं तवं होदि तस्स भिक्सु ॥ ७ म अवमोयिरियं । ८ व मायाये मिट्ट भक्षलाइट्टं, छग मिट्टिभिक्खलाइटं, म लाइटं, स मिट्टिभिक्स । ९ व एयादि स एमादि । १० छग किंवा । ११ व तओ । १२ स विसए । १३ व विसयं पि वितमाणो । १४ व हेऊ । १५ छम्मा प्लादिसु, म पुजा । १६ व भोय । १७ वस्मा कुशलो । १८ स महासत्तो । १९ व णिवसेइ । २० छम्मा गहिणे । २१ व एयंतं, छम्स (१) म एअति । २२ व युगलं । १६ छमा तठ (ओ १)।

दोसं ण करेदि सयं अण्णं पि ण कारएदि जो तिविहं। कवाणं पि ण इच्छदि' तस्स विसोही परा होदि ॥ ४५१ ॥ अह कह' वि पमादेण य दोसो जदि एदि तं पि पयडेदि । णिहोस-साइ-मूळे 'दस-दोस-विवज्जिदो 'होदुं ॥ ४५२ ॥ जं किं पि तेण दिण्णं तं सबं सो करेदि सद्धाए । षो पुणु हियए संकदि किं थोवं किं पि बहुयं वा ॥ ४५३ ॥ पुणरिव काउं णेच्छिदि तं दोसं जइ वि जाइ 'सय-खंडं । एवं णिच्छय-सहिदो पायच्छित्तं तयो होदि ॥ ४५४ ॥ जो चिंतइ अप्पाणं णाण-सरूवं पुणो पुणो णाणी । विकहा-विरत्त-चिँती पायच्छित्तं वैरं तस्स ॥ ४५५ ॥ विधाओं पंच-पयारो दंसण-णाणे तहा चरित्ते य । बारस-भेयम्मि तवे उवैयारो बहु-विहो णेओ ॥ ४५६ ॥ ढंसण-णाण-चरित्ते सुविसुद्धो जो हवेइ परिणामो । बारस-भेडे" वि तैवे सो चियै विणओ हवे तेसिं ॥ ४५७ ॥ रयणत्तय-जुत्ताणं अणुकूलं जो चरेदि" भत्तीए । भिन्नो जैंह रायाणं उवयारो सो हवे विणओ ॥ ४५८ ॥ जो उवयरिद जदीणं उवसम्ग-जराइ-खीण-कायाणं । पृयादिसुं गिरवेक्खं वेजावचं तवो तस्स ॥ ४५९ ॥ जो वावरइ सरूवे सम-दम-भाविम्म सुद्ध-उवजुत्तो । लोय-ववहीर-विरदो' वेयाँवैचं परं तस्स ॥ ४६० ॥ पेरॅ-तत्ती-णिरवेक्लो दुट्ट-वियप्पाण णासण-समत्थो । तम-विणिच्छय-हेदू सज्झाओ झाण-सिद्धियरो ॥ ४६१ ॥

१ स इच्छह्। र लमग परो। ३ व कहन। ४ व दहदोसविविजिउ। ५ व होदि (?)। इ लम किसु बहुतं वा (स बहुतं य), म थोविं किसु बहुत वा। ७ व णेच्छदि (?) लमस णिच्छदि, म जच्छिति। ८ म सङ्। ९ व होति। १० लसग विकहादिविरत्तमणो, (म माणो ?)। ११ म तवो। १२ लमसग विणयो। १३ म उअयारो। १४ व मेउ, म मेए। १५ व तवो (?)। १६ व विष। १७ व बरेह्। १८ म जिह्। १९ लमसग पूजादिसु। २० व (?) लमग विजावका २१ समसग सुदि। २२ म विवहार। २३ व विरको। २४ म विजावका, (?) स वेजावका १५ म गरितिसी।

प्रयादिसुं णिरवेक्स्वो जिण-सत्थं जो पढेइ भत्तीए। कम्म-मल-सोहणद्रं स्वय-लाहो सहयरो तस्स ॥ ४६२ ॥ जो जिण-सत्थं सेवदि पंडिय-माणी फलं समीहंतो । साहम्मिय-पडिकृलो सत्थं पि विसं हवे तस्स ॥ ४६३ ॥ जो जुद्ध-काम-सत्थं रायादोसेहिं परिणदो पढइ । लोयावंचण-हेदुं सज्झाओ णिप्फलो तस्स ॥ ४६४ ॥ जो अप्पाणं जाणदि असङ्ग-सरीराद तचदो भिण्णं। जाणग-रूव-सरूवं सो सत्यं जाणदे सर्व ॥ ४६५ ॥ जो णवि जाणदि अप्पं णाण-सरूवं सरीरदो भिण्णं। सो णवि जाणदि सत्थं आगम-पाढं कुणंतो वि ॥ ४६६ ॥ जल्ल-मलॅ-लित्त-गत्तो द्रस्सह-वाहीस्र णिप्पडीयारो । मह-धोवणादि-विरओ भोयण-सेजादि-णिरवेक्खो ॥ ४६७ ॥ ससरूव-चिंतण-रओ दुज्जण-सुयणाण जो हु मज्झत्थो । देहे वि णिम्ममत्तो काओसग्गो तवो तस्स ॥ ४६८ ॥ जो देह-धारण-परो उवयरणादी-विसेस-संसत्तो । बाहिर-ववहार-रओ काओसग्गो कुदो तस्स ॥ ४६९ ॥ अंतो-मुद्दत्त-मेत्तं लीणं वत्थम्मि माणसं णाणं । झाणं भण्णदि समए असहं च सहं चं तं दुविहं ॥ ४७० ॥ असुहं अट्ट-रजदं धम्मं सुकं च सुहयरं होदि। अट्टं तिव-कसायं तिव-तम-कसायदो रुद्दं ॥ ४७१ ॥ मंद-कसायं धम्मं मंद-तम-कसायदो हवे सुकं। अकसाए वि सुँयड्ढे केवल-णाणे वि तं होदि ॥ ४७२ ॥ दुक्खयर-विसय-जोए केम इमं चयदि'' इदि विचिंतंतो । चेहेंदि जो विक्सित्तो अट्ट-ज्झाणं<sup>९९</sup> हवे तस्स ॥ ४७३ ॥

१ ल पूजादिसु (ग ° शु)। २ व सज्झाओ (?), म सुअलाहो। ३ लमसग्राया , व राय (?), [रायहोसेहिं]। ४ ग पाठं (?)। ५ लग जलमञ्जा ६ ग ससक्वं विंतणओ। ७ लमसग्रासग्रासण। ८ लसग वन्धुन्हि। ९ म असुहं सुद्धं च। १० म सुयहे। ११ [चयमि]। १२ व चिहित्। १३ म अर्ह हाणं।

मणहर-विसय-विओगे कह तं पावेमि इदि वियप्पो जो। संतावेण पयद्दो सो चिय अट्टं हवे झाणं ॥ ४७४ ॥ हिंसाणंदेण जुदो असच-वयणेण परिणदो जो हुं। तत्थेव अधिर-चित्तो रुद्दं झाणं हवे तस्स ॥ ४७५ ॥ पर-विसय-हरण-सीलो सगीय-विसए सुरक्खणे दक्खो । तग्गय-चिंताविद्रो शारंतरं तं पि रुहं पि ॥ ४७६ ॥ विण्णि वि असुहे झाणे पाव-णिहाणे य दुक्ख-संताणे । तम्हा देरे वजाह धम्मे पुण आयरं क्रणह ॥ ४७७ ॥ धम्मो वत्थु-सहावो खमादि-भावो यँ दस-विहो धम्मो । रयणत्त्रं च धम्मो जीवाणं रक्खणं धम्मो ॥ ४७८ ॥ धम्मे एयग्ग-मणो जी ण वि वेदेदि पंचहा-विसयं। वेरग्ग-मओ णाणी धम्मैर्ज्झाणं हवे तस्स ॥ ४७९ ॥ स्रविसद्ध-राय-दोसो बाहिर-संकप्प-वज्जिओ धीरो । एयग्ग-मणो संतो जं चिंतइ तं पि सुह-झाणं ॥ ४८० ॥ स-सरूव-समुब्भासो णद्र-ममत्तो जिदिंदिओ संतो । अप्पाणं चिंतंतो सह-झाँण-रओ हवे साह ॥ ४८१ ॥ विजय-सयल-वियप्पो अप्प-सरूवे मणं णिरुंधंतो''। जं चिंतदि साणंदं तं धम्मं उत्तमं झाणं ॥ ४८२ ॥ जत्थ गुणा सुविसुद्धा उवसम-खमणं'' च जत्थ कम्माणं । लेसा वि जत्थ सका तं सकं भण्णदे झाणं ॥ ४८३ ॥ पडिसमयं सुज्झंतो अणंत-गुणिदांधे उभय-सुद्धीए । पढमं सुकं झायदि आरूढो उहय-सेढीसु ॥ ४८४ ॥ णीसेस-मोह-विरुर्एं खीण-कँसाए य अंतिमे काले । स-सरूविमा पिलीणो सुकं झाँएदि एयत्तं ॥ ४८५ ॥

१ छस्म वियोगे। २ छमस्म दु (?)। ३ छमस्म क्ति। ४ स.तं विरुद्दं। ५ छमस्म णश्चाः ६ व पुणु। ७ म भः ८ म रक्षणे। ९ छमस्म जो ण वेदेदि इंदियं विसयं। १० मस्म धर्मं शा (जशा)णं। ११ व सज्झाणरओ। १२ छमस्म णिरंभित्ता। १३ व धम्मजझाणं॥ जस्य इस्सिद्दे। १४ मग खवणं। १५ व गुणिदाय, स्म गुणदाए। १६ छमस्म णिस्सेस व्यवेश १७ छम्म कसाओ (उ?), स कसाई। १८ स सक्विन्दि। १९ छम् शायेहि।

केवल-णाण-सहावो सुहुमे जोगिम्हं संठिओ काए।
जं झायदि स-जोगि-जिणो तं तिदियं सुहुम-किरियं च ॥ ४८६ ॥
जोग-विणासं किचा कम्म-चउक्कस्स खवण-करणहं।
जं झायदि 'अजोगि-जिणो 'णिकिरियं तं चउत्थं च ॥ ४८७ ॥'
एसो बारस-भेओ उग्ग-तवो जो चरेदि उवजुत्तो ।
सो खवदि कम्म-पुंजं मुत्ति-सुहं अक्खयं लहिद ॥ ४८८ ॥
जिण-वयण-भावणहं सामि-कुमारेण परम-सद्धाए ।
रहया अणुवेहाओ चंचल-मण-रुंभणहं च ॥ ४८९ ॥
वारस-अणुवेक्खाओ ' भिणया हु जिणागमाणुसारेण ।
जो पढह सुणइ भावइ सो पावइ सासयं सोक्खं ॥ ४९० ॥
''तिहुवण-पहाण-सामिं कुमार-कालेण तिवय-तेव-चरणं ।
वसुपुज्ज-सुयं मिल्ले चरम-तियं संधुवे णिचं ॥ ४९१ ॥'"



१ व सुहमे योगिमा। २ मस तिर्द्धं (?)। ३ ग अयोगि, म अजोइ। ४ व तं तिकिरियं चडर्थं। ५ व शुक्काणं ॥ एसो इत्यादि। ६ लमस खिवय, ग खिवइ। ७ लमसग छहइ। ८ व भावणत्यं। ९ लसगम अणुपेहाउ (ओ?)। १० लग अणुवेखाउ। ११ लमसग उत्तमं। १२ वम सुक्खं। १३ लमग तिहुयण। १४ व सामी। १५ लमसग तवयरणं। १६ व संधुए। १७ व स्वामिकुमारानु-वेका समासः।

# गाहाणुक्कमणिया

| गाथा                                | गाथाङ्कः        | गाथा                   | गाथा <b>इः</b> |
|-------------------------------------|-----------------|------------------------|----------------|
| अ                                   |                 | अह णीरोओ देहो          | ५२             |
| •                                   |                 | अह णीरोओ होदि हु       | <b>२९३</b>     |
| <b>ाइबलिओ वि र</b> उद्दो            | २६              | अह धणसिहदो होदि        | <b>२</b> ९२    |
| अइलालिओ वि देही                     | 4               | अह लहदि अज्ञवतं        | <b>२९</b> १    |
| अग्गी विय होदि हिमं                 | ४३२             | अहबा देवो होदि हु      | २९८            |
| अच्छीहिं पिच्छमाणो                  | २५०             | अहवा बंभसरूवं          | २३४            |
| अज्ञवभिलेच् <del>छसं</del> डे       | १३२             | अइ होदि सीलजुती        | <b>१</b> ९४    |
| अद्व वि गर्भज दुविहा                | 9 3 9           | अंगुलअसंखभागो          | 944            |
| अणउदयादो छण्हं                      | <b>ક</b> ૦ જ    | अंतरतर्च जीवो          | २०५            |
| अणवर्यं जो संबदि लर्निछ             | 94              | अंतोमुहुत्तमेत्तं लीणं | 840            |
| अणुद्धरीयं कुंघो                    | <i>વે હા</i> યુ | _                      | _              |
| अणुपरिमाणं तचं                      | <b>२</b> ३५     | 34                     | Π              |
| अण्णइह्वं दव्वं                     | २४०             | आउक्खएण मरणं           | २८             |
| अण्णभवे जो सुयणो                    | ₹ %             | आहारगिद्धिरहिओ         | ४४३            |
| अण्णं देहं गिण्हदि जणणी             | ۷0              | आइ।रसरीरिंदिय          | ૧ રે ૪         |
| अण्णं पि एवमाई                      | २०९             |                        | •              |
| अण्णोण्ययवेसेण य                    | 998             | 3                      | <b>E</b>       |
| भण्योण्णं खजंता                     | ४२              | इक्को जीवो जायदि       | ওপ্ব           |
| अधिरं परियणसयर्ण                    | Ę               | इक्को रोई सोई          | ७५             |
| अदुव असरण भणिया                     | २               | इको संचदि पुण्णं       | ७६             |
| अप्पपसंसणकरणं                       | <b>\$</b> ?     | इचेवमाइदुक्खं          | ३७             |
| अप्पसस्वं वत्थुं चत्तं              | ९९              | इट्ठविओगं दुक्खं       | 44             |
| अप्याणं जो णिदइ                     | 992             | इदि एसो जिणधम्मो       | ४०८            |
| अरप्पाणंपि चवंतं                    | २९              | इय जाणिकण भावह         | Ę              |
| अप्पाणं पिय सरणं                    | ३१              | इय दुलहं मणुयत्ते      | ३००            |
| अलियवयणं पि सर्च                    | X ∮ X           | इय पचक्सं पेच्छह       | ४३७            |
| अवसप्पिणीए पढमे                     | 908             | इय सम्बदुलहदुलहं       | 309            |
| <b>अ</b> विर्यसम्मादि <b>द्वी</b>   | 99,0            | इय संसार जाणिय         | ७३             |
| असुइमयं दुःगंधं                     | <b>२३७</b>      | इहपरलोयणिरीहो          | ३६५            |
| असुराणं पणवीसं                      | 989             | इ <b>ह</b> परलोयसुहाणं | You            |
| अमुरोदीरियदुक्खं                    | ₹ <i>५</i> ५    | इंदियजं मदिणाणं        | २५८            |
| असुहं अहरउदं                        | <b>४</b> ७१     |                        |                |
| अह कह वि पमादेण य                   | 845             |                        | ₹              |
| अह कह विहबदि देवो                   | لعراج           | उत्तमगुणगहणरओ          | ₹9%            |
| अह गब्मे वि य जायदि<br>कार्तिकेव ५६ | ४५              | उत्तम्गुणाण धामं       | ₹०४            |

### - कत्तिगैयाणुप्येक्<mark>खा -</mark>

| गाथा                                   | गाथाक्रः         | ग्या                   | गाथाङ्कः              |
|----------------------------------------|------------------|------------------------|-----------------------|
| उत्तमणाणपहाणो                          | ₹९'4             | एसो दहच्पयारो धम्मो    | You                   |
| उत्तमधम्मेण जुदो होदि                  | ४३१              | ।<br>एसो बारसभेओ       | 866                   |
| उत्तमपत्तविसेसे                        | ३६६              | ।<br>•                 |                       |
| उववासं कुन्वंतो आरंभं                  | ३७८              |                        |                       |
| उववासं कुव्वाणो आरंभं                  | ४४२              | कर्ज किंपि गसाहिद      | <b>३</b> ४३           |
| उवसप्पिणअवसप्पिण                       | ६९               | कत्थ विण रमइ लच्छी     | 39                    |
| उवसमणो अक्खाणं                         | ४३९              | कष्पसुरा भावणया        | 940                   |
| <b>उ</b> वसमभावतवाणं                   | 9 ० ५            | कम्मं पुण्णं पावं हेउं | ९०                    |
| उस्सासद्वा <b>र</b> समे भागे           | १३७              | कम्माण णिजरहं आहारं    | <b>४</b> ४ ዓ          |
| ų                                      |                  | कस्स वि गत्थि कलतं     | 49                    |
| •                                      | 975              | कस्स वि दुट्ठकलत्तं    | ५३                    |
| एइंदिएहिं भरिदो<br>एकं चयदि सरीरं      | <b>१२२</b><br>३० | कारणकज <b>ि</b> सेसा   | २२३                   |
| एक चयाद सरार<br>एकं पि णिरारंभं उववासं | <b>३२</b>        | कालाइलद्धिञ्जता        | २१९                   |
| एक पि वयं विमलं                        | ०० इ             | का वि अउग्वा दीसदि     | २११                   |
| एक । प वय ।वभल<br>एके काळे एकं णाणं    | ३७०<br>२६०       | किचा देसपमाणं          | ₹ <i>4</i> , <b>७</b> |
| एका काळ एक जान<br>एकादिकिहयमाणं        | 884              | किं जीवदया धम्मो       | 898                   |
| एदे दहप्पयारा पात्रं                   | ४०९              | किं बहुणा उत्तेण य     | <b>३५</b> २           |
| एदे मोहयभावा जो                        | 98               | केवलगागसहावो           | 866                   |
| एदे संवरहेदू वियारमाणी                 | 900              | को ण वसो इत्थिजणे      | <b>२८</b> 9           |
| एयक्ले चदु पाणा                        | 980              | कोहेण जो ग तप्पदि      | 348                   |
| एयम्मि भने एदे                         | ६५               | _                      | <b>V</b> 14           |
| एयंतं पुणु दब्वं                       | २२६              | ख                      |                       |
| एवं अणाइकाले                           | ७२               | खरभायपंकभाए            | 984                   |
| एवं जं संसरणं                          | 33               | खवगो य खीणमोही         | 904                   |
| एवं जाणंतो वि हु                       | <b>५</b> ३       | ग्                     |                       |
| एवं जो जाणिता                          | २०               | गिण्हदि मुंचदि जीवो    | ३१०                   |
| एवं जो णिच्छयदो                        | ३२३              | •                      |                       |
| एवं पंचपयारं अणत्य                     | ₹४९              | गिह्वावारं चता रिते    | ₹७४                   |
| एवं पेच्छंतो वि हु                     | २७               | युत्ती जोगणिरोहो<br>   | 5,6                   |
| एवं बहुप्पयारं दुक्खं                  | ४४               | गुत्ती समिदी धम्मो     | 46                    |
| एवं वाहिरदव्वं जाणदि                   | ٠                | घ                      |                       |
| एवं मणुयगदीए                           | दद               | धडपडजडद्व्वाणि         | २४८                   |
| एवं लोयसहावं                           | २८३              |                        |                       |
| एवं विविहणएहिं                         | २७८              | च                      |                       |
| एवंबिहं पि देहं                        | ८६               | चइऊण महामोहं           | <b>२</b> २            |
| एवं सुद्धु असारे संसारे                | ६२               | चउरक्ला पंचक्खा        | १५५                   |

|                               | – गाहाणु      | इमणिया -                             | <b>ઝ</b> ઝર                |
|-------------------------------|---------------|--------------------------------------|----------------------------|
| गाथा                          | गाथाङ्गः      | गाथा                                 | स्थाद्धः                   |
| चदुगदिभव्वो सण्णी             | ३०७           | जं संगहेण गहिदं                      | २७३                        |
| चितंतो ससरूवं जिणबिंबं        | ३७२           | जाणिता संपत्ती भोयण                  | ३५०                        |
| <b>छ</b>                      |               | जा सासया ण लच्छी                     | 90                         |
|                               |               | जिणवयणभावणहुं                        | 865                        |
| छिज्बइ तिलतिलमित्तं           | ३६            | जिणवयणमेव भासदि                      | ₹९८                        |
| <b>অ</b>                      |               | जिणवयणेयस्गमणो                       | ३५६                        |
| जइ देवो वि य रक्खदि           | २५            | जिणसासणमाइप्पं                       | ४२३                        |
| जड् पुण सुद्धसहावा            | २००           | जीवरस णिच्छयादो धम्मो                | <b>ড</b> ¢                 |
| जत्य गुणा सुविसद्धा           | ४८३           | जीवस्स बहुपयारं                      | २०८                        |
| जत्थ ण कलयलसहो                | ३५३           | जीवस्स वि णाणस्स वि                  | १८०                        |
| जदि जीवादो भिण्णं             | १७९           | जीवाण पुरगलाणं जे                    | २२०                        |
| जदिण य इवेदि जीवो             | १८३           | जीवा वि दु जीवाणं                    | २१०                        |
| जदि प इवदि सब्वण्डू           | ३०३           | जीवा हवंति तिनिहा                    | १९२                        |
| जदि ण हबदि सा सत्ती           | २१५           | जीवो अणंतकालं वसइ                    | २८४                        |
| जदि दन्वे पजाया               | २४३           | जीवो अषाइणिहणो                       | 239                        |
| जदि वस्युदो विमेदो            | २४६           | जीवो णाणसहावो                        | 992                        |
| जदि सन्वमेव णाणं              | २४७           | जीवो वि हवइ भुत्ता                   | 964                        |
| जदि सम्बं पि असंतं            | <b>२५</b> १*१ | जीवो वि हवे पावं                     | 350                        |
| जम्मं मरणेण समं               | مع            | जीवो हवेइ कता                        | 966                        |
| जल <b>बुन्बु</b> यसारिच्छं    | २ ९           | जे जिणवयणे कुसला                     | 368                        |
| अञ्चमललितगत्ती                | ¥ \$ 19       | जेण सहावेण जदा                       | 500<br>120                 |
| जह जीवो कुणइ रइं              | ४२७           | जो अणुमणणं ण कुणदि                   |                            |
| जह लो <b>ह</b> णासण <b>हं</b> | ३४१           | जो अण्णोण्णपवेसो                     | ₹ <i>८६</i><br><b>२०</b> ३ |
| जं इंदिएहिं गिज्झं            | २०७           |                                      | •                          |
| जं किंचि वि उप्पणं            | ¥             | जो अत्यो पडिसमयं<br>जो अप्पाणं जाणदि | २३७                        |
| जं किंपि तेण दिष्णं           | ४५३           | 1                                    | ४६५                        |
| जं जस्स जम्मि देसे            | ३२५           | जो अहिलसेदि पुण्णं                   | <b>४</b> ዓ ዓ               |
| जं जाणिजइ जीवो                | २६७           | जो आयरेण मण्णदि                      | ३१२                        |
| जं परिमाणं कीरदि              | ३४२           | जो आरंभं ण कुणदि                     | ३८५                        |
| जं वत्यु अणेयंतं तं           | <b>२२</b> ५   | जोइसियाण विमाणा                      | 986                        |
| जं बत्यु अणेयंतं एयंतं        | <b>२६</b> १   | जो उवएसो दिजादि                      | <b>३४५</b>                 |
| जं सवणं सत्थाणं               | ३४८           | जो उवयरिद जदीणं                      | ४५९                        |
| जं सञ्बलोयसिद्धं              | २४९           | जो एगेगं अत्यं                       | २७६                        |
| जं सब्बं पि पयासदि            | <i>३५</i> ४   | जो कयकारियमोयण                       | <b>१</b> ४४३               |
| जं सब्वं पि य संतं            | २५१           | जो कुणदि काउसम्गं                    | ३७९                        |

### -कत्तिगेयाणुप्पेक्खा -

| गार्था                  | गाथाङ्कः   | गाथा                         | गाथाङ्कः     |
|-------------------------|------------|------------------------------|--------------|
| जोगविणासं किचा          | 860        | जो पुण रुच्छि संचदि          | 93           |
| जो चडविहं पि भोजं       | ३८२        | जो पुण विसयविरत्तो           | 909          |
| जो चयदि मिद्रभोजं       | ४०१        | जो पुणु कितिणिमित्तं         | . 888        |
| जो चित्तइ अप्पाणं       | ४५५        | जो बहुमुह्नं वत्थुं          | ३ ३५         |
| जो चितेइ ण वंकं ण       | ३९६        | जो मणइंदियविजई               | ***          |
| जो चितेइ सरीरं          | 999        | जो मण्णदि परमहिलं            | ३३८          |
| जो जाणदि पचक्खं         | ३०२        | जो रयणत्तयजुत्ती             | ३९२          |
| जो जाणिकण देहं          | <b>८</b> २ | जो रायदोसहेदू                | <b>ጸ</b> ጀ⁄ዓ |
| जो जिणसार्थं सेवदि      | ४६३        | जो लोहं णिहणिता              | ३३९          |
| जो जीवरक्खणपरो          | ३९९        | जो वजेदि सचितं               | ₹८९          |
| जो जुद्धकामसत्थं        | ४६४        | जो वद्यमाणकाले               | <b>३७४</b>   |
| जो ण कुणदि परति         | ४२४        | जो व <b>हु</b> माणलन्छि      | 9%           |
| जो ण य कुल्वदि गव्वं    | ३१३        | जो वहुरिद लिन्छ              | 9.9          |
| जो ण य भक्खेदि सर्य     | ३८०        | जो वादरइ सह्बे               | 860          |
| जो पवकोडिविद्यदं        | ३९०        | जो वावरेइ सदओ                | ३३१          |
| जो पवि जापदि अप्पं      | ४६६        | जो विसहदि दुव्वयर्णं         | १०९          |
| जो प विजाणदि तर्च       | ३२४        | जो सग्गसुहणिमित्तं           | ४१६          |
| जो प नि जादि नियारं     | ४०४        | जो समसोक्खणिलीणो             | 398          |
| जो णिवसेदि मसाणे        | 886        | जो संगहेदि सब्बं देसं        | ३७२          |
| जो णिसिभुत्तिं वजादि    | ३८३        | जो संचिऊण लिंछ               | d.R.         |
| को तत्रमणेयंतं          | ३११        | जो सावयवयसुद्धो              | ३९९          |
| जो दसमेयं धम्मं         | ४२२        | जो साइदि सामण्य              | २६९          |
| जो दिढचित्तो कीरदि      | ३२९        | जो साहेदि अदीदं              | २७१          |
| जो देहधारणपरी           | ४६५        | जो साहेदि विसेसे             | २७०          |
| जो धम्मत्थो जीवो सो     | ४२९        | }<br>! <b></b>               |              |
| जो धम्मिएस भत्तो        | ४२९        | ण                            |              |
| जो परदन्वं ण हरदि       | ३३६        | ण य को विदेदि लच्छी          | રૂ ૧૬        |
| जो परदेहविरत्तो णियदेहे | د به       | ण य जेसिं पडिखलणं            | 9 २ ७        |
| जो परदोसं गोवदि         | ४१९        | ण य भुंजदि वेलाए             | 96           |
| जो परिमाणं कुव्वदि      | ३४०        | णवणनकजाविसेसा                | <b>२२</b> ९  |
| जो परिवज्जइ गंथं        | ३८६        | णाणं ण जादि णेयं             | २५६          |
| जो परिहरेइ संतं         | ₹४,9       | णाणं भूयवियारं               | 949          |
| जो परिहरेदि संगै        | ४०३        | णाणा <del>धम्म</del> जुदं पि | २६४          |
| जो पुण चिंतदि कर्ज      | ३८९        | णाणाधम्मेहि जुदं             | २५३          |

|                                         | –गाहाणु             | क्रमणिया -                               | <b>ઇઇ</b> પ |
|-----------------------------------------|---------------------|------------------------------------------|-------------|
| गाथा                                    | गाथाङ्कः            | <b>गाया</b>                              | साथाइ:      |
| णिजियदोसं देवं                          | ३१७                 | द्व्याण पज्याणे                          | <b>ર</b> ૪૫ |
| <i>णियणियपरिणामा</i> णै                 | 290                 | <b>दह</b> विहथम्मजुदाणं                  | <b>¥</b> 90 |
| णि <del>स्यं</del> कापहु <b>डि</b> गुणा | 854                 | दंसणणाणचरित्तं                           | ३०          |
| <b>णी</b> सेसकम्मणासे                   | <b>የ</b> ९९         | <b>दं</b> सणणाणचरित्ते                   | 840         |
| <b>णी</b> सेसमोहविलए                    | ४८५                 | दीसंति जत्व अत्या                        | 171         |
| <b>णेरइ</b> यादिगदीण                    | 90                  | दुक्तिगकम्भवसादो                         | 43          |
| णो उप्पज्जदि जीवो                       | २ <i>३९</i><br>३७ - | दुक्खयरविसयजोए                           | ४७३         |
| <b>ण्ह्राण</b> विरुवणभूसण               | ₹45                 | दुगदुग <b>न</b> दुचदु                    | 940         |
| <b>त</b>                                |                     | दुविहाणमपुरुणार्णं<br>-                  | 989         |
| तचं कहिज्जमाणं                          | २८०                 | ्र दुस्सह्जवसम्गज्द                      |             |
| तत्तो णिस्सरिद्णं                       | २८९                 |                                          | *40         |
| तत्तो णीसरिद्णं आयदि                    | ٨٠                  | देवगुरूण जिमित्तं हिंसा<br>देवाण णारयाणं | 800         |
| तत्थ भवे किं सर्णं                      | २३                  |                                          | 944         |
| तत्य वि असंखकालं                        | २८५                 | देवाणं पि य सुक्सं                       | 49          |
| तसघादं जो ण करदि                        | ३३२                 | देवा वि णार्या वि य                      | 942         |
| तस्स य सहलो जम्मो                       | 993                 | देवो वि धम्मवत्तो                        | ४३५         |
| तस्सेव कारणार्ण                         | 434                 | देहमिलिदो वि जीवो                        | १८५         |
| तं तस्स तम्मि देसे                      | ३२२                 | देहमिलिदो नि पिच्छिष                     | 9<4         |
| ता कह गिण्हदि देहं                      | २०१                 | देहमिलियं पि जीवं                        | ३१६         |
| ता भुंजिज्ञउ लच्छी                      | 92                  | दोससहियं पि देवं                         | ३१८         |
| ता सन्वत्थ वि किसी                      | ४३०                 | दोसं ण करेदि सर्य                        | <b>४</b> ५९ |
| तिक्सं सम्गं माला                       | ४३३                 | दोहु वि पव्वेद्ध सया                     | ३५९         |
| तिरिएहिं खजमाणो                         | 83                  | ঘ                                        |             |
| तिविद्वेण जो विवज्बदि                   | ४०२                 |                                          | 262         |
| तिवि <b>हे</b> पत्तम्हि सया             | ३६०                 | धम्ममधम्मं दब्वं                         | <b>२</b> १२ |
| तिन्वतिसाए तिसिदो                       | ४३                  | धम्मविद्वणो जीवो                         | ¥3€         |
| तिहुवणतिलयं देवं                        | 9                   | धम्मं ण मुणदि जीवो                       | ४२६         |
| तिहु <b>व</b> णपहाणसामि                 | ¥ <b>ጜ</b> ዓ        | धम्मादो चलमाणं जो                        | ४२०         |
| तेणुबइह्रो धम्भो                        | ३०४                 | धम्मे एयस्यमणो जो                        | ४७९         |
| ते वि पुणो वि य दुविहा                  | १३०                 | धम्मो बत्युसहावो                         | ¥96         |
| ते सावेक्खा सुणया                       | <b>२६६</b>          | प्                                       |             |
| तेस्र अतीदा णंता                        | 223                 | पज्नितं गिण्हंतो                         | 936         |
| द                                       |                     | प्रजयभितं तर्ष                           | <b>२</b> २८ |
|                                         | 200                 | पडिसमयं परिणामो                          | 334         |
| दक्षिणउत्तरदो पुण                       | 998                 | पडिसमयं सुज्यंती                         | ACA         |
| दयभावो वि य धम्मो                       | <b>४</b> १५         | । भारतमभ छण्यताः                         | •-•         |

## - कत्तिगेयाणुप्येक्खा -

| गाथा                                           | गाथाङ्कः          | गाथा                                    | गाथाङ्कः                              |
|------------------------------------------------|-------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| पढमकसायच <b>ुर्ध</b>                           | 9.08              | ब                                       |                                       |
| पत्तेयाणं आऊ                                   | 949.              |                                         | 324                                   |
| पराया वि य दुविहा                              | १२८               | बहुतससमण्णिदं<br>चंधदि सुंचदि जीवो      | ३२८<br><b>६</b> ७                     |
| परतत्तीणिरवेक्खो                               | 849               | बंधिता पजंके                            |                                       |
| परदोसाण वि गहणं                                | Ź&&               |                                         | <i>३५५</i>                            |
| <b>परविस यहरण</b> सीलो                         | ४७६               | बादरपज्जतिजुदा<br>बादरलद्विश्रपुण्णा    | 989<br>988                            |
| परिणमदि सण्णिजीवो                              | <b>હ</b> 9        | बारस अणुवेक्लाओ                         | 840<br>100                            |
| परिणामसहाबादो पडिसमयं                          | 990               | बारसजोयणसंखो                            | 98.0                                  |
| परिणामेण विहीणं                                | <b>३</b> २७       | बारसमेओ भणिओ                            | ¥ <b>3</b> <                          |
| परिवज्ञिय सुहुमाणं                             | <b>१</b> ५६       | बारसवएहिं जुत्ती                        | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * |
| पंचक्खा चउरक्खा                                | 948               | बारसवास वियक्खे                         | 963                                   |
| पंचक्ता वि य तिविहा                            | 928               | बारसविद्देण तवसा                        | 193                                   |
| <b>पंचमह</b> व्वयजुता                          | 994               | बास्त्रे वि पियरचत्त्रो                 |                                       |
| पंचसया धणुछेहा                                 | १६८               | बावीससत्तसहसा                           | ४६<br>१६२                             |
| <b>पंचा</b> णुव्वयभारी                         | ३३०               | बाहिरगंथविहीणा                          |                                       |
| <b>पंचिद</b> यणाणाणं                           | <i>२५</i> ९       | बिण्णि वि असुहे साणे                    | कु इ                                  |
| पंथे पहियजणाणं                                 | ć                 |                                         | ४७७                                   |
| पावउदयेण णरए                                   | ३४                | भ                                       |                                       |
| पावेश जणो एसो                                  | 80                | भत्तीए पुज्जमाणी विंतर                  | ३२०                                   |
| पुजणविहिंच किचा                                | ३७६               | भयलजालाहादो                             | ¥9¢                                   |
| <b>पुढवीज</b> लरियवा <del>ऊ</del>              | १२४               | भोयणदाणं सोक्खं                         | 362                                   |
| पुढवीतोयसरीरा                                  | 986               | भोयणदाणे दिण्णे                         | 141                                   |
| पुणरवि काउं णेच्छदि                            | 848               | भोयणबळेण साहू                           | ३६४                                   |
| पुण्यजुदरस वि वीसदि                            | 8%                | ਸ                                       |                                       |
| पुण्णं बंधदि जीवो                              | ४१३               | _                                       | <b>₹</b> ४७                           |
| पुण्णं पि जो समिच्छदि                          | ४१०               | मृजारपहुदिधरणं<br>मृणपज्जयविष्णाणं      |                                       |
| पुण्णावि अपुण्णावि य                           | 993               |                                         | २५७                                   |
| पुण्णासाष् ण पुण्णं                            | ४१२               | मणवयणकायइंदिय                           | 939                                   |
| पुत्तो विभाउ जाओ                               | ÉA                | मणवयणकायजीया<br>                        | 66                                    |
| पुरुवण्हे मज्ज्ञण्हे अवरण्हे<br>पुरुवपमाणकदाणं | 348               | मणहरविसयविओगे                           | *48                                   |
| पुरुवपरिणामञ्जत <u>ं</u>                       | ३६७               | मणुयाणं असुइसयं                         | <i>د</i> لع<br>ماری                   |
| पुञ्चपरिणामजुत्तं<br>पुञ्चपरिणामजुत्तं         | <b>२३०</b><br>२२२ | मणुयादो गेरइया                          | 943                                   |
| <b>प्यादिस</b> णिर्वेक्को संसार-               | •                 | मणुवगईए वि तओ                           | <i>२९९</i><br>७०                      |
| ध्यादिस णिरनेक्सो जिण-                         | ***               | भरदि ग्रुपुशी कस्स वि<br>भंदकसायं धम्मं | <i>५</i> ४<br>४७३                     |
| र्जनात्रक स्तर्भातसम्बद्धाः । स्वर्षाः         | ४६२               | नप्रकाश भन्य                            | 644                                   |

|   | <b>_</b>              |
|---|-----------------------|
| _ | गाहाणुक्रमणिया -      |
|   | and the second second |

| गाधा                     | गाथाडू:     | गाथा                      | गाथा <b>इ</b> : |
|--------------------------|-------------|---------------------------|-----------------|
| माणुसखितस्स बहिं         | 983         | स                         |                 |
| मिच्छत्तपरिणद्प्पा       | 9९३         | ζ1                        |                 |
| मिच्छादो सहिडी           | 906         | सचित्तं पत्तफलं छही       | ३७९             |
| मेरुस्स हिट्ठभाए         | २२०         | संचेयणपचनस्त्रं           | १८२             |
| मोहविदागदसादो            | <b>ে</b> ৎ  | सत्तग्हं पयदीणं उवसमदो    | ३०६             |
| र                        |             | सत्तमणारयहिंतो            | 949             |
| स्यणत्तयजुत्ताणं         | ४५८         | सत्तमितेर <b>सि</b> दिवसे | ३७३             |
| रयणत्त्यसंजुत्तो         | 959         | सत्तू वि होदि मित्तो      | 4,0             |
| रयणत्त्रये वि लद्धे      | <b>२</b> ९६ | सत्तेक्षपंचइका मूले       | 93<             |
| रयणं चडप्पहे पिव         | <b>३</b> ९० | सत्यब्भासेण पुणो          | <b>રૂ</b> હપ    |
| रयणाण महारयणं            | ३२५         | सधणो वि होदि णिधणो        | ५६              |
| रयणु व्य जलहिपडियं       | <b>२९७</b>  | समसंतोसजरेणं जो           | ३९७             |
| राईभोयणविरओ              | ३०६         | सम्मत्तगुणपहाणो           | ३२६             |
| राओं हं भिच्चों हं       | १८७         | सम्मत्तं देसवयं महव्वयं   | 94              |
| रिणमोयणं व मण्णइ         | १९०         | सम्मत्ते वियलदे           | २९५             |
| ल                        |             | सम्मद्सणसुद्धो            | ३०५             |
|                          |             | सम्माइट्टीं जीवो          | ३२७             |
| लिस्छ वंछेइ णरो णेव      | ४२८         | सम्मुच्छिमा हु मणुया      | 914             |
| लच्छीसंसत्तमणो जो        | 9 €         | सम्मुच्छिया मणुस्सा       | 933             |
| लक्षियपुण्णे पुण्णं      | 2,56        | स्यलकुहियाण पिंडं         | ८३              |
| लवणोए कालोए              | <i>ዓ</i>    | सयलहुविसयजोओ              | Чо              |
| लोयपमाणो जीवो            | ঀৢ ৬६       | सयलाणं द्व्दाणं           | २१३             |
| लोयाणं ववहारं            | <b>२</b> ६३ | सरिसो जो परिणामो          | २४१             |
| ब                        |             | सञ्बगओ जदि जीवी           | १७७             |
| <b>व</b> ज्जियसयलवियप्पो | ४८२         | स्वजहण्णं आऊ              | १६४             |
| वासादिकयपमाणं            | ३६८         | सञ्दजहण्यो देहो           | १७३             |
| विणओ पंचपयारो            | ४५६         | सब्बत्य वि पियवयर्ण       | 4,9             |
| वितिचउपंचक्खाणं          | १७४         | सब्दं जाणदि जम्हा         | रपप             |
| वितिचउरक्ला जीवा         | 983         | सट्वं पि अणेयंतं          | २६२             |
| वियलिंदिएस जायदि         | <b>२</b> ८६ | सञ्बं पि होदि णरए         | ३८              |
| विरला णिसुणहि तचं        | २७९         | सञ्बाण पजायाणं            | २४४             |
| विरलो अजदि पुण्णं        | ४८          | सब्वाणं दव्वाणं जो        | २१८             |
| विसयासत्तो वि सया        | ३१४         | सन्वाणं दव्वाणं अत्रगाहण  | २१४             |
| विहलो जो बाबारो          | ₹४६         | सब्दाणं दव्वाणं दव्व-     | २३६             |

### - कत्तिगेयाणुप्ये<del>प</del>सा -

| ग्रा                    | गायाङ्कः    | गांधाः                   | साथा <b>द्धः</b> |
|-------------------------|-------------|--------------------------|------------------|
| सब्दाणं दव्दाणं परिणामं | २१६         | सिक्खावयं च तिदियं       | 3,59             |
| सव्वायरेण जाणह एकं      | ৩९          | सिद्धा संति अणंता        | 340              |
| सव्वायासमणेतं तस्स य    | <b>૧</b> ૧૫ | सीहरस कमे पडिदं          | २४               |
| सब्वे कम्मणिबद्धाः      | २०२         | सुद्व पवित्तं दर्व्व     | ૮૪               |
| सब्देसिं इत्बीणं जो     | ३८४         | सुयणो पिच्छंतो वि हु     | 99               |
| सञ्बेसिं कम्माणं        | ९०३         | सुरधणुतिष्ठ व्य चवला     | · ·              |
| सञ्देसिं बत्धूणं        | २७५         | <b>स्रविद्यदरायदो</b> सो | ¥60              |
| सब्बो लोयायासो          | २०६         | सुहुमापज्यताणं इक्षो     | <i>পৃথ্য</i>     |
| ससरीरा अरहंता           | 986         | सो को वि गत्थि देसो      | ६८               |
| ससस्वचितणरओ             | 844         | सो चिय एको धम्मो         | <b>२</b> ६५      |
| ससहबत्यो जीवो अण्ण      | २३३         | सो चेद दहपयारो           | ३९३              |
| ससरूवत्यो जीवो कर्ज     | २३२         | सो ण वसो इत्थिजणे        | २८२              |
| ससस्वसमुब्भासो          | *49         | सो तिञ्बअसुहरूसो         | २८८              |
| संकप्पमभो जीवो          | १८४         | सो वि परीसहविज्ञओ        | \$6              |
| संखिजगुणा देवा          | 946         | सो वि मणेण विहीणो        | २८७              |
| संति अणंताणंता          | <b>२२</b> ४ | सो वि विणस्सदि जायदि     | २४२              |
| संसारदुक्खतहो           | 886         | सो संगहेण एको            | <b>२</b> ६८      |
| संसारो पंचविहो          | ६६          | <b>.</b>                 |                  |
| सा पुण दुविद्दा णेया    | 908         | 1                        |                  |
| सामाइयस्स करणे          | <b>३</b> ५२ | हिद्विममज्झमउवरिमगेयजे   | 909              |
| सारीरियदुक्खादो         | <b>6</b> 0  | हिदमिदवयणं भासदि         | ३३४              |
| सावयगुणेहिं जुत्ता      | १९६         | हिंसाणंदेण जुदो          | ४७५              |
| साहारणाणि जेसिं         | 928         | हिंसारंभो ण सुहो         | ४०६              |
| साहारणा वि दुविहा       | १२५         | हिंसावयणं ण वयदि         | ₹₹               |



## संस्कृतदीकान्तर्गतपचादीनां वर्णानुक्रमसूची यथासंभवं मूलनिर्देशश्च।

| अइ कुणउ तवं पालेड                | [देवसेन, आराधनासार १११]                          | ३११   |
|----------------------------------|--------------------------------------------------|-------|
| अगहिद <b>मिर</b> सयम <b>हिदं</b> | [ नेमिचन्द्र, गोम्मटसार जी० ५५९* २ ]             | ३२    |
| अज्ब वि तियरण                    | [ कुन्दकुन्द, मोक्खपाहुड ७७ ]                    | ३९१   |
| अटुत्तीसद्धलवा                   | [ नेमिचन्द्र, गोम्पटसार जी० ५७४ ]                | 943   |
| अट्वांबेहकम्ममुक्षे              | [ कुन्दकुन्द, सिद्धभक्ति १ (१) ]                 | १३४   |
| <b>अहु</b> स्स अणलसस्स य         | [ नेमिचन्द्र, गोम्मटसार जी० ५७३*१]               | १५३   |
| अतिवाहन।तिसंघह                   | [समन्तभद्ग, रत्नकरण्डक० ३-१६]                    | २४७   |
| अतोऽन्यस्पापम्                   | [ उमास्त्राति, त० स्० ८-२६ ]                     | ३१०   |
| अन्नेदानी निषेधन्ति              | [ रामसेन ] तत्त्वानुशासन [ ८३ ]                  | 357   |
| अत्य अणंता जीवा जेहि             | [नेमिचन्द्र, गोस्मटसार जी० १९६]                  | २०५   |
| अथ मन्त्रपदाधीशं                 | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३८-७ ]                   | ३७१   |
| अथ रूपे स्थिरीभूत                | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४०१५ ]                   | 3,0€  |
| अथापूर्व दिशाकाशं                | [ ? शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३६-२० ]                | ३७६   |
| अनन्तदुःखसंकीर्णमस्य             | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २५-४२ ]                  | ३६१   |
| अनन्तवीर्थः प्रियतप्रभावो        | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२-४४ ]                | ३८४   |
| अनशनावमीदर्य                     | [उमास्त्राति, त० सू० ९-१९] २११, ३०३              | , ३९३ |
| अनारानिधने द्रव्ये               | [ देवसेन, आलापपद्धति पृ. १५६ ]                   | 9.03  |
| अनिष्टयोगजन्मार्थ                | [ ग्रुभचन्द्र ] ज्ञानार्णव [ २५-२४ ] तत्त्वार्थ  | ३६०   |
| अनिष्टवियोगेष्टसंयोग             | [ब्रह्मदेव]? द्रव्यसंप्रहृतीका [गा० ४८, पृ. १८२] | ३६१   |
| अनुमतिरारम्भे वा                 | [समन्तभद्र, रश्रकरण्डक० ५-२५]                    | २८५   |
| अनुप्रहार्थं खस्यातिसर्गो        | [ उमाखाति, त० स्० ७-३८ ]                         | २६३   |
| भनुप्रेक्षा इति प्रोक्ता         | शुभचन्द्र, का० प्रे० टीका, प्रशस्ति १            | 394   |
| अनेकासत्यसंकत्पैर्यः             | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २६-२३ ]                  | ३६२   |
| अनेनैव विशुद्धयन्ति              | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३८-४३ ]                  | ३७२   |
| अन्तर्दहति मन्त्राचिः            | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३६-१८ ]                | ३७५   |
| अन्तर्भुहृतीदूर्वं               | चारित्रसार [ पृ. ४५ ] १                          | ३९२   |
| अमं पानं खायं                    | [समन्तभद्र, रलकरण्डक० ५-२१]                      | २८०   |
| अन्यविवाहाकरणानङ                 | [समन्तभद्र, रह्मकरण्डक० ३–१४]                    | २४५   |
| अवथ्यमि पर्यन्ते                 | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २५-३८ ]                | 369   |
| अपदिद्विदपत्तेया                 | [नेमिचन्द्रं] गोम्मटसार [जी० का० २०४]            | 49    |
| अपरा पल्योपममधिकम्               | [ उमास्त्राति, त० स्० ४-३६ ]                     | 908   |
| अपायोपायजीवाज्ञा                 | •                                                | ३६७   |
| अपृयक्त्वमवीचार्र                | [ ग्रुभचन्द्र ] ज्ञानाणेव [ ४२–२६ ]              | ३८३   |
| अप्रमत्तः प्रमत्तश्च             | [ नागसेन, तत्त्वानुकासन ४६ ].                    | ३९२   |
| अमुष्पादस्ति मे कार्य            |                                                  | २६३   |
| अयोगी त्यक्तयोगत्वात्            | [ ग्रुभचन्द्र ] ज्ञानार्णव [ ४२-५८ ]             | ३८५   |
| •                                |                                                  |       |

### ४५० - कत्तिगेयाणुप्पेक्खा -

| अरसं च अण्णवेलाकदं                 | [शिवार्य, भगवती आ० २१६]                      | ३३४          |
|------------------------------------|----------------------------------------------|--------------|
| अरहत                               | [बृहद्द्रव्यसंग्रहरीका ४९]                   | ३७०          |
| अरहंतसिद्ध                         | [ बृहद्दव्यसंग्रहटीका ४९ ]                   | ३७०          |
| अरहंता असरीरा                      | [ बृहद्दव्यसंप्रहटीकायामुज्दृतेयं गाथा ४९ ]  | ०७ ई         |
| अरुहा सिद्धाइरिया                  | [ कुन्दकुन्द, मोक्षप्रा० १०४, द्वादश अ० १२ ] | ३९३          |
| अर्थेध्वेकं पूर्वश्रुत             | रविचन्द्र, आराधनासार                         | ३९१          |
| अर्हचरणसपर्या                      | [ समन्तभद्र, रक्षकरण्डक•, ४–३० ]             | ३२४          |
| अर्हित्सद्धाचार्योपाध्याय          | [ बृह्द्द्रव्यसंग्रहरीका ४९ ]                | ३७०,३७२      |
| अवरा पजाय ठिंदी                    | [ नेमिचन्द्र, गोम्मटसार' जी० ५७२ ]           | १५३          |
| अवर्णस्य सहस्रार्धे                | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानाणैव ३८-५३ ]             | ३७३          |
| असत्य चातुर्यबलेन                  | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २६-१८ ]              | ३६२          |
| असत्यसामर्थ्यवशादरातीन्            | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २६२० ]             | ३६२          |
| असिआउसा                            | [ बृहद्दव्यसंग्रह्टीका ४९ ]                  | ३७०          |
| अश्वहादो विणिवित्ती                | [ नेर्मिचन्द्र, द्रव्यसंग्रह् ४५ ]           | ३०३          |
| अस्मिस्तु निश्चलध्यान              | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णेव ४२–२८ ]           | ३८३          |
| अस्यां निरन्तराभ्यासात्            | [ सुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३८-५६ ]              | ३७३          |
| अस्याः शतद्वयं ध्यानी              | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३८-४९ ]            | ३७२          |
| अह उवइद्वो संतो                    |                                              | ३८८          |
| अह ण लहइ तो भिक्खं                 | [ ? वसुनन्दि, श्रावकाचार ३०७ ]               | २८७          |
| अहिंसालक्षणो धर्मः                 |                                              | ३६५          |
| अंगुलअसंखभागं                      | वसुनन्दि, यत्याचार [ =मूळाचार, प० ४६ ]       | 908          |
| आउष्टुरासिवारं                     | [ नेमिचन्द्र, गोम्मटसार जी० कां० २०३]        | 49           |
| आकंपिय अणुमाणिय                    | [ शिवार्य ] भगवत्याराधना [ ५६२ ]             | ३४२          |
| आकाशस्प्रतिकमणि                    | रविचन्द्र, आराधनासार                         | ३९९          |
| आकुष्टोऽहं इतो नैव                 | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णन १९-१६ ]              | २९३          |
| आज्ञापायविशाक                      | [उमाखाति, त॰ सू॰ ९-३६]                       | २७५          |
| आदा खु मज्झ णाणे                   | [ कुन्दकुन्द, नियमसार १०० ]                  | ३९३          |
| आदिमं चाईतो नाम्नो                 |                                              | ३७३          |
| आदिसंहननोपेतः                      | [ ञुभचन्द्र ] ज्ञानार्णव [ ४२-५ ]            | ३७९          |
| आयन्तरहितं द्रव्यं                 | -                                            | 980          |
| आदास्तु षड्जधन्याः                 | ृं समन्तभद्र, रत्नकरण्डक १४७४४,५-२६४१]       | २८९          |
| • `                                | [ चारित्रसार पृ. २० ]                        |              |
| आयेष्वार्तध्यानं                   | रविचन्द्र, आराधनासार                         | <b>३९</b> १  |
| भाषारे थूलाओ                       | [ नेसिचन्द्र, गोम्मटसार जीव० १८३ ]           | <b>६९−</b> २ |
| आनयनप्रेष्यप्रयोगः                 | [ उमास्वाति, तत्त्वार्थस्० ७३९ ]             | २७०          |
| आपगासागरस्नानमुचयः                 | [समन्तभन्द्र, रत्नकरण्डक० १-२२]              | २३०          |
| आ <u>भ</u> ुक्तेर्वरपात्रस्य       |                                              | २६३          |
| <b>आर्यबि</b> लणिव्त्रिय <b>दी</b> | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २९२ ]                 | २७७          |
| भारामं तस्य पश्यति                 | श्रुति [ १ बृहदारण्यक ४-३-१४ ]               | 956          |
|                                    | - •                                          |              |

|                                  | −टीको <del>क्तपद्यादिस्</del> ची −                         | ४५१        |
|----------------------------------|------------------------------------------------------------|------------|
| आर्तध्यानविद्यत्पा               | ÷                                                          | ३३९        |
| आईन्समहिमोपेतं                   | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णेव ३९-९ ]                          | ३७७        |
| आरुपालपसंगी                      | •                                                          | 90         |
| आलोयण पडिकमणं                    | [ वृद्दकेर ] यसाचार [ =मूलाबार ५-१६५ ]                     | ३४१        |
| आवित्रअसंखसमया                   | [ नेमिचन्द्र ] गोम्मटसार [ जी० ५७३ ]                       | 943        |
|                                  | [जंबूदीवपण्णती १३-५]                                       |            |
| आहारमओ देही                      | [ देवसेन, भावसंप्रह ५१९ ]                                  | २६५        |
| आहारवरगणादो                      | [ नेमिचन्द्र, गोम्मटसार जी० ६०६ ]                          | १४३        |
| आहारसणे देही                     | [ १ देवसेन, भावसंग्रह ५२१ ]                                | २६६        |
| आहारो भुज्यते दुग्धादिक          | ·                                                          | २६९        |
| इत्तिरियं जावजीवं                | वसुनिन्द [=वष्टकेर ] यखाचार[ मूलाचार ५-१५० ]               | ३३०        |
| इत्यं चुराया विविधप्रकारः        | [ शुभचन्द्र , ज्ञानार्णेव २६-२८ ]                          | ३६३        |
| इत्यसौ सतताभ्यास                 | [ शुभचन्द्र , ज्ञानार्णव ४०–२७ ]                           | ३७८        |
| <b>इ</b> त्युक्तत्वाद्धितान्वेषी | •                                                          | <b>393</b> |
| इत्युक्तमार्तमार्तातम            | [ जिनसेन, महापुराण २९-३७]                                  | 349        |
| इदं रौद्रध्यानचतुष्टयम्          | [ चामुण्डराय ] चारित्रसार [ पृ० ७५-६ ]                     | ३६४        |
| इमां प्रसिद्धसिद्धान्त           |                                                            | ३.७१       |
| इह परलोयत्ताणं                   | [ बट्टकेर, मूलाचार २-५३ ]                                  | २३२        |
| उगासउप्पादणएसणा                  | [ श्रिवार्य, भगवती आ० २३०, मूलाचार ४२१ ]                   | ३३७        |
| उच्छिष्टं नीचलोकाई               | [ यशस्तिलक ८, पृ. ४०४ ]                                    | २६४        |
| उत्तमखेते वीयं                   | [ भावसंग्रह ५०१ ]                                          | २६७        |
| उत्पा <b>द</b> न्ययधीन्ययुक्तं   | उमासाति [तत्त्वार्थस्त्र ५-३०] ९५६,                        | १६८        |
| <b>उत्तममज्झमज</b> हणं           | वसुनन्दि [ श्रावकाचार २८० ]                                | २७७        |
| उदये दु अपुण्णरस य               | गोम्मटसार [जी॰ का॰ १२१]                                    | હષ         |
| उद्दिद्वपिंड विरदो               | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ३१३ ]                               | २८९        |
| उपधित्यागः पुरुषहितो             | चारित्रसार                                                 | १०४        |
| उपशमितकषाये                      |                                                            | ३९१        |
| उपसर्गे दुर्भिक्षे               | [समन्तमद्ग, रत्नकरण्डक० १२२]                               | २८७        |
| उबगूहादिअ पुन्बुत्ता             | [ मगवती आराधना ११४; मूलाचार ३६५ ]                          | 384        |
| उवसप्पिणि अवसप्पिणि              | [भगवती आराधना १७७८; उ <b>ब्हुतेयं सर्वार्थसिद्धी २</b> -१० | ·] {¥      |
| उ <b>वसमग्रहुमाहारे</b>          | गोम्मटसार [जी० कौ० १४२]                                    | 66         |
| <b>उंबरव</b> ङर्पिपलर्पिपरीय     | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ५८ ]                                | २३६        |
| ऊर्माधस्तात् तिर्यग्             | समन्तभद्र, [र॰ श्रा॰ ७३]                                   | २४९        |
| <b>ऊर्चाधस्तिर्यग्व्यतिक्रम</b>  | [ तत्त्वार्थसूत्र ७–३० ]                                   | २४९        |
| कर्माधो रेफसंरुदं                | [ ज्ञानार्णव ३८-८ ]                                        | ३७१        |
| एक एव हि भूतात्मा                | [ १ ब्रह्मबिन्दु १२ ]                                      | 390        |
| एकमेवाद्वितीयं बह्म              | श्रुति [ १ छान्दोग्य ६-२-१ ]                               | १६६        |
| एकस्मिनविरोधेन                   | १५६,                                                       | र२२        |
| एकं द्रव्यमथाणुं वा              | [ शुभन्नन्द्र, ज्ञानार्णव ४२-२७*४ ]                        | ३८३        |

### -कत्तिनेयाणुप्पे**क्**खा -

| एकं श्रीशुभचन्द्रमिन्द्रनिकरैः   |                                            | ३९    |
|----------------------------------|--------------------------------------------|-------|
| <b>एकामचिन्तानिरोधो</b>          | [ उमास्तामि त॰ सू॰ ९–२७ ]                  | ३५६   |
| ए जदशके स्थाने                   | [ षद्रप्रामृतटीकायामुद्धृतोऽयं ऋोकः ३–२१ ] | २८९   |
| एकुतरसेठीए जाव य                 | [ भगवती आराधना २१२]                        | ३३१   |
| एगो मे सस्सदो अप्पा              | [ कुन्दकुन्द, नियमसार १०२ ]                | ३९३   |
| <b>एतद्</b> व्यस <b>न</b> पाताले | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३८-४५ ]          | ३७२   |
| एमेव होदि बिदिओ                  | [वसुनन्दि, श्रावकाचार ३९१ ]                | २८८   |
| एयद्वियम्मि जे                   | [ गोम्मटसार जी० कां० ५८१ ]                 | 948   |
| एयंतबुद्ध दिसी                   | [ गोम्मटसार ज़ी॰ कां॰ १६ ]                 | २१०   |
| एयारसम्मि ठाणे                   | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ३०९ ]               | २८७   |
| ओषध्यः पशवो                      | [ यशस्तिलक ७ पृ. ३५८; मनुस्मृति ५–४० ]     | 393   |
| ओं णमो अरहंताणमिति               | [ ज्ञानाणीव ३८-६५ ]                        | ३७४   |
| ओं णमो अरहंताणं                  | [षट्खण्डागम पु. १, पृ. ८]                  | ३७२   |
| ओं हो हीं हुं                    |                                            | ३७३   |
| कण्ठदेशे स्थितः षड्जः            |                                            | 923   |
| कन्दर्भ कौत्कुच्यं मौलर्य        | [ रत्नकरण्डकश्रावकाचार ८१ ]                | २५४   |
| <b>कम्मइं दि</b> खघणचिक्रणइं     | [ योगीन्दु, परमात्मप्रकाश १–७८ ]           | 986   |
| <b>करचरणपुद्धिसि</b> स्साण       | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ३३८ ]               | ३४५   |
| कलहो बोलो झंझा                   | [भगवतीआराधना २३२]                          | ३३९   |
| कलिलकलु <b>ष</b> स्थिरत्वं       | [ शिवार्य ] भगवती आराधमा                   | 89    |
| <b>क</b> षायमलविश्वेषात्         | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२–६ ]             | ३८०   |
| <b>क्या</b> यविषयाहारत्यागो      | <b>२६</b> ९, २७६                           | , ३३१ |
| कंदस्स व मूलस्स व                | [गोम्मटसार जी॰ कां॰ ९८८ ]                  | ÉÉ    |
| कंदे मूले [मूले कंदे ] छल्लीपवाल | [ गोम्मटसार जी० कां० १८७ ]                 | २०४   |
| काउरसम्गम्म ठिदो                 | [ वसुनन्दि, श्रावका <del>चा</del> र २७६ ]  | २७४   |
| काउस्सरगेण ठिओ                   |                                            | ३८८   |
| <b>का</b> न्त!कनकचक्रेण          |                                            | २०२   |
| काययोगं ततस्यक्त्वा              | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२-४९ ]            | ३८५   |
| काययोगे ततः स्क्मे               | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२-५० ]          | ३८५   |
| काययोगे स्थिति ऋता               | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२-४८ ]            | ३८५   |
| कार्तिकेयमुखाजाता                |                                            | २०४   |
| कार्य प्रति प्रयातीति            |                                            | २६३   |
| कार्योत्पादः क्षयो हेतोः         | अष्टसहस्री [ आप्तमीमांसा ५८ ]              | 944   |
| कासश्वासभगन्दरोदर                | [ ग्रुभंचन्द्र, ज्ञानार्णव २५-३२ ]         | ३६०   |
| किती मेती माणस्स                 | [ भगवती आराथना १३१; मूलाचार ५-१९१ ]        | 38€   |
| किदिकम्मं पि करंता               | [ सूलाचार ७-१११ ]                          | २७४   |
| किमिकोटनिगोदादिभिः               |                                            | ४२    |
| कुदेवसास्य भक्तश्च               |                                            | २३१   |
| कुरज्ञभातज्ञपतञ्चभङ्ग            | ·                                          | २०२   |

| − <del>टीकोक्तपद्मादिख्ची</del> <del>−</del> |                                              | ४५३          |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------|
| केनोपायेन धातो भवति                          | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २६-७ ]             | ३६२          |
| केवलणाणसहावो                                 | [ कुन्दकुन्द, नियमसार ९६ ]                   | <b>३९</b> ३  |
| कौपीनोऽसौ रात्रिप्रतिमा                      | [ षट्प्रामृतटीकायामुद्धृतोऽयं श्लोकः ३-२१ ]  | २८९          |
| कैवल्यबोधनोऽर्थान्                           | रविचन्द्र, आराधनासार                         | ३९१          |
| कृत्वा पापसहस्राणि                           | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णेव ३८-४६ ]           | ३७२          |
| कृष्णनीलायसहेक्या                            | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २५-४० ]              | ३६१          |
| क्रब्णलेश्याबलोपेतं                          | [ ग्रुभचन्द्र ] ज्ञानार्णव [ २६–३६ ]         | ३६३          |
| कमप्रवर्तिनी भारती                           |                                              | २२२          |
| ऋ्रतादण्डपारुष्यं                            | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २६-३७ ]            | ३६३          |
| क्षायिकमेकमनन्तं                             | [श्रुतभक्ति २९]                              | 960          |
| क्षायोपरामिको भावः                           | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २६-३९ ]            | ३६४          |
| क्षुधा तृषा भयं देषो                         | [ एतत्सदशः श्लोको यशस्तिलकचम्प्वामुपलभ्यते ६ | ,            |
|                                              | <b>છ. ૨</b> ૭૪ ]                             | २२५          |
| क्षे <b>श्र</b> वास्तुहिरण्यस् <b>व</b> र्ण  | [तत्त्वार्थसूत्र ७-२९ ]                      | २४७          |
| क्षेत्रं वास्तु धनं धान्यं                   | [ रत्नकरण्डश्रावकाचारटीकायामपि ५-२४ ]२०३,    | २२५,२८३      |
| खओवसमविसोहीदेसण                              | [ स्रव्धिसार ३ ]                             | २११          |
| खंधं सयलसमत्थं                               | [ तिलोयपण्णत्ती १-९५; मूलाचार ५ -३४, गोम्म   | <b>ट</b> +   |
|                                              |                                              | 80, 994      |
| खीणे दंसणमोहे जं                             | [ गोम्मटसार जी० कां० ६४५ ]                   | २१८          |
| स्तीरद्धिसप्पितेलं                           | [ मूलाचार ५–१५५; भगवती आराधना २९५ ]          | ३३४          |
| ख्यातः श्रीसक्लादिकीर्ति                     |                                              | २०४          |
| गगनजरुधरित्री <b>चारिणां</b>                 | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २६-८ ]             | 382          |
| गंतूण गुरुसमीवं                              | [ बसुनन्दि, श्रावकाचार ३१० ]                 | २८७          |
| गंत्ण णियसगेहं                               | [ वसनिन्द, श्रावकाचार २८९ ]                  | २७७          |
| गुण इदि द्व्वविहाणं                          | [ उद्भृतेयं गाथा सर्वार्थसिद्धौ ५-३८ ]       | १७३          |
| गुणिषु प्रमोदम्                              | [ अमितगति, द्वातिंशतिका १ ]                  | 455          |
| गुरुपुरदो किरिथम्मं                          | [ वस्रनन्दि, श्रावकाचार २८३ ]                | २७७          |
| गृढसिरसं धिपव्वं                             | [मूलाचार २१६ ष्ट. १८७; गोम्मटसार जी० को      |              |
| >                                            | 920]                                         | ĘĘ           |
| गृहतो मुनिवनमित्व।                           | [समन्तभद्र, र० श्रा० १४७ ]                   | २८९          |
| योधूमशालियवसर्वप                             | f                                            | २४७          |
| गोप्रहान्तनमस्कारः                           | [ यशस्तिलक ६, पृ. २८२ ]                      | 730          |
| गोयरपमाण दायग<br>गोसवे सुर्राभ हन्यात        | यस्याचार [ मूलाचार ५–१५८ ]                   | <b>3</b> 5 3 |
| गोर्ड इस्म रूपार<br>मोहेमं गजवाजिभूमिमहिला   | [ ? यशस्तिलक ७, पृ. ३५८ ]                    | <b>३</b> १३  |
| ग्रहणविसर्गास्तरण<br>यहणविसर्गास्तरण         | ृ<br>[ रक्षकरण्डश्रावकाचार ११० ]             | २६३<br>२६२   |
| त्रामान्तरात्स <b>मा</b> नीतं                | [यशस्तिलक आ. ८, पृ. ४०४]                     | २६४<br>२६४   |
| घणधाइकम्ममहणो                                | [ ज्ञानसार २८ ]                              | २५०<br>३७७   |
| धनं तु कांस्यतालादि                          | [4                                           | १२३          |
| <b>3</b> ,                                   |                                              |              |

### -कत्तिगैयाणुप्येक्खा --

|                               | _                                            |             |
|-------------------------------|----------------------------------------------|-------------|
| घाए धाइ असंखेजा               |                                              | 249         |
| चतुराहारविवर्जनमुपवासः        | [रल्लकरण्डश्रावकाचार १०९]                    | २६३         |
| चतुर्वेर्णमयं सन्त्रं         | [ ग्रु <b>मच</b> न्द्र, ज्ञानार्णव ३८-५१ ]   | ३७३         |
| चतुर्विधमार्तेध्यानं          | चारित्रसारे [ पृ. ७ᡃ                         | ३६१         |
| चत्तारि बारसमुवसम             | [गोम्मटसारं क० ६ ६९९]                        | ३९०         |
| चतारि मंगरुं                  | [ दशभक्ति, ईर्यापथञ्चांद्र पृ. १६७           | ३७३         |
|                               | दशभक्तयादिसंग्रह्, वी. सं. २४६२ ]            |             |
| चरया य परिव्वाजा              | [ त्रिलोकसार ५४७ ]                           | ३२४         |
| चर्ममखरोमसिद्धेः              |                                              | ४१          |
| चंडो माणी थद्धो               |                                              | ৭ ৩         |
| चित्तरागो भवेयस्य             |                                              | २६३         |
| चिदानन्दमयं शुद्धं            | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४०-१६ ]              | ३७८         |
| चोइसमलपरिसुई                  | [ वसुनन्दिश्रावकाचार २३१ ]                   | २६४         |
| <b>छद्वद्वमद</b> समदुवालसेहि  | [ वडकेर, सूलाचार ५~१५१ ]                     | ₹ ₹ •       |
| छह्व्याबद्वाणं सरिसं          | [ गोम्मटसार जी० कां० ५८० ]                   | 348         |
| <b>छम्मा</b> साउगसेसे         | [ वसुनन्दि, श्रादकाचार ५३० ]                 | 326         |
| <b>छन्द हेद्विमाद्ध</b> पुढवी | [पन्नसंग्रह १-१९३]                           | २३४         |
| वघन्या अन्तरात्मानो           |                                              | 933         |
| जणणी जणणु वि कंतु             | योगीन्द्रदेव [ परमात्मप्रकाश १-८४ ]          | १२४         |
| जत्थ ण झाणं झेयं              | [ आराधनासार ७८ ]                             | ३७९         |
| जत्थेकु मरदि जीवो             | [ गोम्मटसार जी० कां० १९२ ]                   | ६५          |
| जदं चरे जदं चिट्ठे            | [ मूलाचार १०-१२२; दशवैकालिक ४८ ]             | ३००         |
| जदि अद्भवहे कोइ               | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ३०६ ]                 | 260         |
| जदि एवं ण चएजो                | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ३०९ ]                 | २८०         |
| जरस ण दु आउसरिसाणि            | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ५२९ ]                 | ₹८८         |
| जद उक्टुं तह                  | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २९० ]                 | २७७         |
| जहण्णेण दोतिण्यि              |                                              | २७०         |
| जिंहें [ अत्थ ] ण विसोत्तिय   | [भगवत्याराधना २२८]                           | ₹₹          |
| जं उप्प <del>ज्जइ दव्वं</del> | [ भावसंत्रह ५७८ ]                            | २९०         |
| जं किं पि पडिद्भिक्खं         | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ३०८ ]                 | २८७         |
| जं णियदव्यहं भिष्णु जडु       | परमात्मप्रकाश [ ११९३ ]                       | १३८         |
| जा दब्बे होइ मई               |                                              | ३२१         |
| जिणवयणधम्म                    | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २७५ ]                 | २७४         |
| जीवपएसेक्षेके कम्मपएसा        | [भावसंप्रह ३२५ ]                             | १३७         |
| जीवितमरणाशंसा                 | [तत्त्वार्थसूत्र ७–३७]                       | २७१         |
| जीविदरे कम्मचये पुष्णं        | [ गोम्मटसार जी० कां० ६४२]                    | १२८         |
| जूवं मजं मंसं वेसा            | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ५९ ]                  | २३६         |
| जे णियदंसणअहिमुहा             | [परमात्मप्रकाश १८६]                          | <b>३</b> 99 |
| जेती वि खेतमितं               | [ नेमिचन्द्र ] आगमे [गोम्मटसार जी० ५७२*२] १४ |             |
|                               | - <del>-</del> <del>-</del> <del>-</del>     |             |

848

| − टीकोक्तपद्यादि <del>स</del> ्ची − |                                                      |               |
|-------------------------------------|------------------------------------------------------|---------------|
| जोए करणे सण्णा                      | [ सूलाचार ११-२]                                      | ३०६           |
| जो धायइ सत्ताई                      |                                                      | 90            |
| जो पस्तइ समभावं                     | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २७७ ]                         | २७४           |
| जो पुण हुंतइ कण                     | [ भावसंग्रह ५१६ ]                                    | २६७           |
| जो सुदणाणं सर्व्व                   | [समयसार १०]                                          | ३५२           |
| जो हि सुदेण भिगच्छति                | [समयसार ९]                                           | ३५२           |
| ज्ञानवीजं जगद्वन्यं                 | [ ज्ञानार्णव ३८-१३ ]                                 | ३७१           |
| ज्ञानं पूजा कुलं                    |                                                      | , २३१         |
| ज्ञानं सददपेहरं मायति               | •                                                    | ३५१           |
| उवलनवनविषास्त्र                     | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २५-२५ ]                    | ३६०           |
| झायह णियकरमज्झे                     | [ ज्ञानसार २० ]                                      | ३७६           |
| णभएय <b>पए</b> सत्थो                | [नेमिचन्द्र, गोम्मटसार जी० का० ५७२* १ ]              | १५३           |
| णमो अरहंताणं                        | [ षट्खण्डागम पु. १ पृ., बृहद्द्रव्यसंग्रहटीका ४९ ]   | ३७०           |
| ण य चिंतइ देहत्थं                   | [ भावसंप्रह ६२८ ]                                    | ३७८           |
| ण य परिणमदि सर्यं                   | [ गोम्मटलार जी० कां० ५६९ ]                           | १५०           |
| णरतिरियदेसअयदा                      | त्रैलोक्यसार [ ५४५ ]                                 | ३२३           |
| णवदुत्तर सत्तसया दससीदी             | [ उद्युतेयं गाथा सर्वार्थसिद्धौ ४-१२; त्रिलोकसार ३३२ |               |
| णहरोमजं <b>नु</b> अड्डी             | [ मूलाचार ६—६५ ]                                     | ३३१           |
| णि <b>इ</b> रककसवयणाइ               | [ बसुनन्दि, श्रावकाचार २३० ]                         | २६३           |
| णियगामम <b>श्गसं</b> खा             | <u> </u>                                             | २६९           |
| णियण।हिकमलम <del>ज्ह</del> ो        | [ ज्ञानसार १९ ]                                      | ३७६           |
| णियभावं णवि मुचइ                    | [ कुन्दकुन्द , नियमसार ९७ ]                          | ३९३           |
| णिरयाउवा जहण्णा                     | [ उद्भृतेयं गाथा सर्वार्थाद्वौ २-१०; घवलायां च       |               |
|                                     | ष. खं. प्र. ४ प्ट. ३३३ ]                             | ३५            |
| णेदृण किंचि रति                     | [ १ वसुनन्दि, श्रावकाचार २८६ ]                       | २७७           |
| वेद्णं णियगेहं                      | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २२७ ]                         | २६३           |
| तपरक्षहरिदछेदण                      | [ मूलाचार ९ <b>–३</b> ५ ]                            | ३०९           |
| ततं वीणादिकं झेयं                   |                                                      | 380           |
| ततः क्रमेण तेनैव                    | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२–४७ ]                      | ३८५           |
| ततोऽधेन्दुसमं कान्तं                | [ज्ञानार्णेव ३७–२६ ]                                 | ३७६           |
| तत्त्वज् <b>ञानसुदासीन</b>          | [ रविचन्द्र, आराधनासार ]                             | ३९१           |
| तत्तं पकं सुकं                      |                                                      | २७८           |
| तत्तो च उत्थसमये                    |                                                      | ३८८           |
| तथा साधुमुमत्यादिकीर्तिना           | शुभचन्द्र, का. त्रे. टीका, प्रशस्ति ९                | ३९६           |
| तदन्वये श्रीमुनिपद्मनन्दी           | शुभचन्द्र, का. प्रे. टीका, प्रशस्ति ३                | <b>રૂ</b> લુખ |
| तदन्वये थीविजयादिकीर्तिः            | ग्रुभचन्द्र, का. प्रे. टीका, प्रशस्ति ४              | ३९५           |
| तद्भुणप्रामसंपूर्णं                 | [ ग्रुमचन्द्र, ज्ञानार्णव ४०–१९ ]                    | ३७८           |
| तद्रजः शीघ्रमुद्भृय                 | [ <sup>१</sup> ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णन ३७–२३ ]       | ३७६           |
| नदा स सर्वेगः सार्वः                | [ ग्रमचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२-४५ ]                     | ३८४           |

### - कश्चिगेयाणुष्पेक्खा -

| •                               |                                                       |             |
|---------------------------------|-------------------------------------------------------|-------------|
| तदासौ निश्वलोऽमूर्तो            | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४०-२९ ]                     | ३७८         |
| तपसा निर्जरा च                  | [ तत्त्वार्थस्त्र ९-३ ]                               | ૪૬          |
| तरुगंड बृद्धंड रूसंडड           | योगीन्द्रदेव [ परमात्मप्रकाश १-८३ ]                   | 938         |
| तललीणमधुगविमलं                  | [गोम्मटसार जी० कां० १५७]                              | ૮હ          |
| तसरासिपुढविभादी                 | [ गोम्मदसार जी० कां० २०५ ]                            | ९२          |
| तसहीणो संसारी                   | [ गोम्मटसार जी॰ कॉ॰ १७५ ]                             | ९२          |
| तस्मिन्नेव क्षणे साक्षात्       | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२-५३ ]                       | ३८५         |
| तं पुण्णइ अहिणाणु               | <del>-</del>                                          | <b>३</b> २२ |
| तं <b>बू</b> लगं <b>घ</b> पुरका |                                                       | २६९         |
| ता देहो ता पाणा                 | [देवसेन, भावसंब्रह ५२०]                               | २६५         |
| तावचन्द्रबलं ततो प्रहृबलं       | •                                                     | २२७         |
| तावन्महत्त्वं पाण्डित्यं        |                                                       | २०७         |
| तिगुणा सत्तगुणा वा              | [ गोम्मटसार जी० कां० १६२ ]                            | 35          |
| तिण्णि सया छत्तीसा              | [गोम्मदसार १२२]                                       | তাৎ         |
| तिबिद्दं तियरणशुद्धं            | [ मूलाचार ७-१०५ ]                                     | २७४         |
| तुरगगणधरत्वं गर्भ               | [ ज्ञानसूर्योदयन। टकेऽपि उद्भृतोऽयं श्लोकः, पत्र २७ ] | ३०४         |
| तुसमासं घोसंतो                  | [भावपाहुड ५३] गन्धर्वाराधना                           | ३९२         |
| तुह पियरो मह पियरो              |                                                       | ३०          |
| तेओ पुरुसायारो                  |                                                       | ३७६         |
| तेन ध्यानोत्थनीरेण              |                                                       | ३७६         |
| तेन श्रीग्रुभचन्द्रेण           | शुभचन्द्र, का. प्रे. टीका, प्रशस्ति ८                 | ३९५         |
| तोयत्यमिरिप स्नजत्यहिरिप        | [ स्किमुक्ताविरु ४० ]                                 | ३२६         |
| त्रिसमाइतिर्घनः                 | [ लीलाबती ? ]                                         | 42          |
| त्रैकाल्यं द्रव्यषट्कं          | शक [षदखण्डामम पु. ९. पृ. १२९]                         | २२९         |
| थावर संस्विपपीलिय               | [ गोम्मटसार जी० का० १७४ ]                             | ९२          |
| थोस्सामि इं जिणवरे              | [ तीर्थं करस्तुति १ ( प्रा. थोस्सामि, शुदि ) ]        | २७३         |
| दण्डपसाणं बहलं                  |                                                       | 366         |
| दंडजुगे ओरालं                   | [ पञ्चसंग्रह १-१९९ ]                                  | ₹66         |
| दंसणमोहक् <b>खर</b> णापद्ववगो   | [ गोम्मटसार ६४८ ]                                     | २१९         |
| दंसणमोहुवसमदो                   | [गोम्मटसार जी० कां० ६४९]                              | २१८         |
| दंसणमोहुदयादो                   | [गोम्मटसार जी० कां० ६४८]                              | २२०         |
| दंसणमोहे सविदे                  | [गोम्मटसार जी० कौ० ६४५-१; लव्धिसार १६४]               | २१९         |
| दिग्दलेषु ततोऽन्येषु            | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३८-४० ]                     | ३७२         |
| दिग्वलयं परिगणितं               | [समन्तभद्र, र० श्रा० ६८]                              | २४९         |
| दिणपडिमवीरचरिया                 | [वसनन्दि, श्रावकाचार ३१२]                             | २८९         |
| दिनकरिकरणनिकर                   | [ दशभक्ति, योगिभक्ति ३ ]                              | ३८०         |
| दिवसो पक्सो मासो                | [ नेमिचन्द्र, गोम्मटसार जी० ५७५ ]                     | 943         |
| दिवा पश्यति नो घूकः             |                                                       | र्०४        |
| दुक्खह कारणि जे विसय            | योगींद्रदेव [ परमात्मत्रकाश १-८५ ]                    | १२४         |
| दुचरियं नोस्सराभि               | [ दशभक्ति, कृतिकर्मे, पृ. १५ ] ( मराठी दशभक्ति )      | २७३         |
|                                 |                                                       |             |

|                                   | −टीकोक्तपद्यादिख्ची −                                            | धम्ख           |
|-----------------------------------|------------------------------------------------------------------|----------------|
| दुद्धं दहियं णवणीयं               | कल्पे [ कल्पसूत्र, सामाचारी सूत्र, १७,२५ ]                       | ३०८            |
| दुर्गतावायुषो बन्धे               |                                                                  | २३४            |
| दुर्गन्धे चर्मगर्ते वणमुखबिखरे    |                                                                  | २४४,३०७        |
| दुर्णयैकान्तमा <b>रू</b> ढा       | [ आलापपद्धति ८ ]                                                 | 980,990        |
| दुसु दु <b>सु चदु</b>             | [ त्रिलोकसार ५४३ ]                                               | 399            |
| देवगुरुथम्मकजे                    | [ ज्ञानसूर्योदयनाटकेऽप्युक्तेयं गाथा, पत्र २६                    | 306            |
| देवहें सत्थहें                    | [ परमात्मप्रकाश १८८ ]                                            | 399            |
| देवाद्धरनतं मिथ्या                | [ज्ञानाणेव ३८-९]                                                 | ३७१            |
| देवीणं देवाणं                     |                                                                  | ३२६            |
| देशप्रत्यक्षविरकेवल               | [ सागारधर्मामृतटीकायाम् ७-२०, चारित्रसार                         | ष्ट्र, २२] २९० |
| देहत <b>द</b> णियमसंजम            | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ३४२ ]                                     | ३४९            |
| देहविभिण्णं णाणमंड                | [परमात्मप्रकाश १४]                                               | 930            |
| देहाशुर्चि चेतिस भावयन्तं         |                                                                  | ΥĘ             |
| देहो पाणा रूवं                    | [ देवसेन, भावसंद्रह ५१७ ]                                        | २६५            |
| <b>चूतं</b> मसं सुरा वेश्या       |                                                                  | २१५, २३३       |
| द्रव्यं चैकं गुणं चैकं            | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२–२७ ]                                  | ३८३            |
| द्रव्यपर्याययोर <del>ैक</del> ्यं | अष्टसद्दर्श [ आप्तमीमांसा ७१ ]                                   | 998            |
| द्रव्याणां तु यथारूपं             |                                                                  | 924            |
| -द्रासप्ततिर्विछीयन्ते            | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२-५२ ]                                | ३८५            |
| द्विपद <b>च</b> तुष्पदसारं        | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २६-२७ ]                                  | 3 € ₹          |
| धनधान्यादिप्रन्थं परिमाय          | [रक्षकरण्डश्राषकाचार ६१]                                         | २४७            |
| धनश्रीसत्यघोषौ च                  | [ रत्नकरण्डश्रावकाचार ६५ ]                                       | २४७            |
| धम्माधम्मादीणं                    | [गोम्मटसार जी० कां० ५६८]                                         | १५०            |
| भ स्मिहाणवणयणं                    | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ३०२ ]                                     | २८७            |
| धम्मे बासयजोगे                    |                                                                  | ३३२            |
| धम्मो मंगलमुक्षिट्ठं              | [ दशमक्ति, ( प्राकृत ) चारित्रभक्ति, क्षे. ५ ]                   | ३०९, ३२५       |
| धम्मो बत्थुसहावो                  | [स्वामिकार्तिकेयानुप्रेक्षा ४७८]                                 | <b>२</b> २५    |
| धर्मध्यानविशेषा                   |                                                                  | <b>३</b> ९३    |
| धर्मेच्यानस्य विहेया              |                                                                  | ३७९            |
| धर्मस्य मूलं दया                  | [ चारित्रसार घृ. १ ]                                             | ३०९            |
| धर्म सद्दर्भदातार                 | į ur. g. 7 g                                                     | . २१२          |
| धर्मः सर्वेष्ठखाकरो               | <ul><li>चारित्रसार पृ. १, दशभक्ति, चारित्रभक्ति, क्षे.</li></ul> | -              |
| धर्माधर्मनभःकाळा                  | [ आलापपद्धति २ ]                                                 | 948            |
| धर्मामृतं सतृष्णः                 | रिलकरण्डभावकाचार १०८ ]                                           | <br>२६२        |
| धर्मेषु स्वामिसेवायां             | [ यशस्तिलक ८, पृ. ४०५ ]                                          | २६६            |
| धात्री बाला सती नाथ               |                                                                  | २२३            |
| न च परदारान् गच्छति               | [ रस्नकरण्डश्रावकाचार ५९ ]                                       | ર૪५            |
| न सम्यक्त्वसमं किंचित्            | [रह्नकरण्डश्रावकाचार ३४]                                         | २३४            |
| नानास्वभावसंयुक्तं                | [ आलापपद्धति १० ]                                                | 964            |
| नासाकण्ठभुरस्तालु                 | - , <b>-</b>                                                     | १२३            |
| खा. का. सू. २                     |                                                                  |                |
|                                   |                                                                  |                |

### -कस्तिगेयाणुप्पेक्खा-

|                                   | •                                              |                   |
|-----------------------------------|------------------------------------------------|-------------------|
| नासांभे निश्चलं वापि              |                                                | ३७१               |
| नास्ति अस्य किंचन                 | तत्त्वार्थसूत्र [ कृष्ति ९-६ ]                 | રેં ૦ પ           |
| निरपेक्षा नया मिथ्या              | [ आप्तमीमांसा १०८ ]                            | 960               |
| निर्विशेषं हि सामान्यं            | [ आलापपद्धति ९ ]                               | 940, 989          |
| निषादं कुझरो वापि                 |                                                | <b>१२</b> ३       |
| <b>निषाद्</b> र्षभगा <b>न्धार</b> | [ अमरकोश ६-९ ]                                 | १२३               |
| निःकलः परमात्माई                  | [ ग्रुभचन्द्र, झानार्णव ४०-३०*१ ]              | ३७८               |
| निःश्वल्यो वती                    | [ तत्त्वार्थसूत्र ७-१८ ]                       | ३०३               |
| तृणामुरसि मन्द्रस्तु              |                                                | १२३               |
| नेत्रह्रन्द्वे श्रवणयुगले         | [ ञ्चभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३०-१३ ]               | ३७५               |
| नेह नानास्ति                      | [बृहदारण्यक ४-४-१९, सर्व वै स्रित्वदं बा       | ह्य नेह           |
|                                   | नानास्ति किंचन प्र. मा. २-१२]                  | १६६               |
| प <del>ष</del> खालिद्ण पत्तं      | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ३०४ ]                   | २८७               |
| पक्सीलिद्ण वयणं                   | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २८२ ]                   | २७७               |
| पच्चसे उद्विता                    | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २८७ ]                   | २७७               |
| पजतमणुस्साणं तिचलत्यो             | गोम्मटसार [ जी. कां. १५८ ]                     | ৫৬                |
| <b>पजत</b> स्स य उद्ये            | <b>नेमिचन्द्र</b> , [ गोम्मटसार जी. कां. १२० ] | *48               |
| पजती पट्टवणं जुगवं                | गोम्मटसार [ जी० कां० ११९ ]                     | ७३                |
| <b>पञ्च</b> गुरुनमस्कारलक्षणं     | [१ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३८-३८ ]               | ३७२               |
| <b>पसम</b> श्च मुखे हेयस्ताळ      |                                                | 923               |
| पद्मवर्णमयीं विद्यां              | [ शुभवन्द्र, ज्ञानार्णव ३७-५५ ]                | ३७३               |
| <b>यञ्चा</b> नां प्रापानामलंकिया  | [ <b>रक्नकर</b> ण्डश्रावकाचार १०७ ]            | २६२               |
| पडिसहसुचट्टाणं                    | [ वद्यनन्दि, श्रावकाचार २२५ ]                  | २६३               |
| पिकजगणेहिं तणुजोय                 | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ३३९ ]                   | ३४९               |
| पढमुचसमसहिदाए                     | गोम्मटसार [ जी० कां० ९४४ ]                     | 6                 |
| पढमे दंडं कुणइ                    | [ फबसंग्रह १–१९७ ]                             | ३८८               |
| पढमे पढमे णियमा                   |                                                | २१८               |
| पदमे सत्त ति छक्                  | त्रैलोक्यसार [ २०१ ]                           | 909               |
| प्रणतीस सोल छप्पण                 | [ इन्यसंप्रह ४९ ]                              | २७३, ३७०          |
| पत्तस्य दायगस्य                   | [भगवती आराधना २२१]                             | <b>\$ \$ \$ 8</b> |
| पत्तं णियघरदारे                   | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २२६ ]                   | २६३               |
| पदस्यं मञ्जवान्यस्थं              |                                                | 3,00              |
| पदान्यालम्ब्य पुण्यानि            | [ ज्ञा <b>ना</b> र्णव ३८-१ ]                   | ३७०               |
| पखच्येषु सर्वेषु                  |                                                | ३२८               |
| परस्परोपप्रहो जीवानाम्            | [तत्त्वार्थ] सूत्रे [५-२१]                     | 984               |
| परे केवलिनः                       | [ तत्त्वार्थस्त्र ९-३८ ]                       | ३५८               |
| परे मोक्षहेतू                     | [ तत्त्वार्थस्त्र ९-२९ ]                       | ३५८               |
| पर्वत्रयष्टम्यां च ज्ञातव्यः      | समन्तमदस्वामि, [रत्नकरण्डश्रावकाचार १०६]       | २६२               |
| पञ्चेष्ठ इत्थिसेवा                | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २१३ ]                   | २४५               |
| पंचवण्णं कोडीणं                   |                                                | ३०८               |
|                                   |                                                |                   |

844

|                                           | − <del>टीकोक्तपद्यादिस्ची −</del>                                                     | ४५९         |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| पंच वि इंदियपाणा                          | [गो≠मटसार जी. का. ९३८]                                                                | २६५         |
| पंचसु थावरवियले                           | •                                                                                     | २३४         |
| पंचुंबरसहिदाइं                            | वसुनन्दि [ श्रावकाचार २०५ ]                                                           | २३६         |
| पात्रापात्रे समायाते                      |                                                                                       | २६३         |
| पादो <b>द्यं</b> पवितं                    | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २२८ ]                                                          | २६३         |
| पार्वे णार्ड तिरिड                        | योगेन्द्रदेव [ परमात्मप्रकाश १९०]                                                     | ३११         |
| पुट्ठो वापुट्ठो वा                        | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ३०० ]                                                          | २८५         |
| पुडविद्गागणिमारुद                         | गोम्मयसार [ १२४ ]                                                                     | using       |
| ुढवीजरुं च छाया                           | [ गोम्मटसार जी. कां. ६०९,वस <del>ुव</del> न्दिश्रावकाचार ९८]                          | १३९         |
| पुढवीय समारंभं                            | [ मूलाचार ९–३६ ]                                                                      | ३०९         |
| पुण्णेण होइ विहवो                         | [ परमात्मप्रकाश १८७ ]                                                                 | <b>३</b> 99 |
| पुण्यानुष्टानजातैरभिलषति                  | [ शुभवन्द्र, ज्ञानार्णेव २५-३५ ]                                                      | ३६०         |
| <b>पुत्रदारादिभिर्देषि</b>                |                                                                                       | २६३         |
| पुद्रलपरिवर्तार्थं परतो                   |                                                                                       | २२०         |
| पुष्फंजिं स्त्रिवित्ता                    | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २२९ ]                                                          | २६३         |
| पुञ्चमुहो होदि जिणो                       |                                                                                       | ३८८         |
| पुञ्जुत्तरदक्खिणपच्छिमास                  | वस्रुनन्दि [ श्रावकाचार २१४ ]                                                         | २४९         |
| पुब्बुसिवहाणेणं                           | [ १ वसुनन्दि, श्रावकाचार २८८ ]                                                        | २७७         |
| <b>प्रथम्भावम</b> तिकम्य                  | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४०-३० ]                                                     | ३७८         |
| प्रहासे मन्योपपदे                         | [अष्टाध्यायी १, ४, १०६ ]                                                              | 156         |
| प्रापद्दैवं तव नुतिपदैः                   | [ एकीभावस्तोत्र १२ ]                                                                  | ३२४         |
| <b>प्राप्त्य</b> प्राध्योमेनोज्ञ          | आर्षे [ जिनसेन, महापुराण २१-३६ ]                                                      | ३६९         |
| प्रायश्वित्तविनयवैयाष्ट्रस                | [ तत्त्वार्थसूत्र ९-२० ]                                                              | ३०३         |
| त्रो <b>चरसंपूर्णचन्द्राभं</b>            | [ ज्ञानार्णव ३८–६७ ]                                                                  | ३७४         |
| बत्तीसं किर कवला                          | भगवती आराधना [ २११ ]                                                                  | ३३१         |
| <b>बन्धवध</b> च्छेदाति                    | [ तत्त्वार्थसूत्र ७-२५ ]                                                              | २३९         |
| <b>क्हुब</b> हुविध <b>क्षि</b> प्रानिःस्त | [तत्त्वार्थसूत्र १-१६]                                                                | १८३         |
| <b>बहुम</b> ज्झदेसभागम्हि                 | त्रैलोक्यसार [ ३ ]                                                                    | 44          |
| <b>बह्यारम्स</b> परिग्रहेषु               | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २६-२९ ]                                                       | ₹₹₹         |
| बादरवादरबादर<br>-                         | [गोम्मटसार जी. का. ६०२]                                                               | 935         |
| बायरसुहुमा तेसिं                          | [ गोम्मटसार जी. का. १७६ ]                                                             | <b>९</b> २  |
| बालय णिसुणसु वयणं                         |                                                                                       | ₹ 0         |
| बाह्यप्रन्थविहीना                         |                                                                                       | २८३         |
| बाह्यपु दशसु वस्तुषु                      | [ रत्नकरण्डश्रावकाचार १४५ ]                                                           | २८३         |
| बीओ भागो गेहे                             | [ भाषसंग्रह ५७९ ]                                                                     | २८०         |
| बे सत्त दस्य चोइस                         | [ मूलाचार १२-७८, जंबूदीवपुण्णत्ती ११-३५३ ]                                            | 308         |
| बोधेन दुर्लभत्वं                          |                                                                                       | २०४         |
| व्रवीति मध्यमं कौधो                       | <b>.</b>                                                                              | 95\$        |
| ब्रह्मचारी गृहस्थश्व                      | उपासकाध्ययने [ आदिपुराण ३९–१५२; सागरघ-<br>मस्तिटीकायासु <b>ज्</b> तोऽयं स्टोकः ७–२० ] | <b>२८</b> ९ |
|                                           | • •                                                                                   |             |

## -कत्तिरोयाणुप्ये<del>प</del>खा -

| ٠ |    |    | _ |
|---|----|----|---|
|   | •  | ш. | o |
|   | σ. | ₹  | _ |

| ब्रह्मा केश्विद्धरिः केश्विद्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| श्रद्धाः काव्यद्धारः काव्यद्<br>महारकपदाधीशा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | [ एतत्सदृशः श्लोकः ज्ञानार्णवे (३८-११) ]<br>शुभचन्द्र, का० प्रे० टीका, प्रशस्ति १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ३७ <b>९</b>  |
| नद्रारकपराचारा<br>महारक श्रीशुभचन्द्रदेव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | शुनवन्द्र, कार्य पर टाका, प्रशास्त १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३५६          |
| भरहे दुस्समकाले                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | कृन्दकुन्द, मोक्षप्राभृत [ ७६ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 93           |
| भस्यभावमसौ नीत्वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | जन्यजन्य, मालनाग्रत ( ४५ ]<br>[ ज्ञानार्णव ३७१९ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३९९<br>३७५   |
| भाउजा मि तुमं वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | [40,1144 40,12]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 400          |
| भा <b>भण्ड</b> लादियुक्तस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३७७          |
| भासमण्डागणादी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | [गोम्मटसार जी. को. ६०७]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 488          |
| भिषं जिनं जगति कर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Landed All All Ace 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ¥0           |
| भुक्खसमा ण हु वाही                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | [ देवसेन, भावसंब्रह ५९८ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २६५          |
| भुक्तिमुक्त्यादिदातारं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Example the 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ३७१          |
| भुंजेदि पाणिपत्तम्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार ३०३ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 320          |
| भेदेनैवसुपानीय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | [तत्त्वार्थसार पीठिका ४५]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 954          |
| भोगा भोगन्दिसेन्याः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | [श्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २५-३४]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 360          |
| भोजने षड्से पाने                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | [2]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २६५          |
| श्रमन्तं प्रतिपत्रेषु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | [ ज्ञानाणैव ३८६९ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ₹७४          |
| मङ्गल्या गात्र स्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | [ ग्रुभवन्द्र, ज्ञानार्णेव ३८-५७ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ३७३          |
| मज्जिमपते मज्जिम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | [ सावसंप्रह ५०० ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २६७<br>२६७   |
| मणवयणकायकद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २९६ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 740<br>760   |
| मत्तेभकुम्भद्दले भुवि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Fashing Shannaic (24)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३०७          |
| म <b>रा</b> मीसमधुत्यागः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>२३३</b>   |
| मनोवचनकायकर्मणाम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २९५          |
| मन्त्रमृती किलादाय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | [ एतत्सदशः श्लोकः ज्ञानार्णवे ( ३८-१२ ) ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ₹0 <b>9</b>  |
| ममर्ति परिवजामि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | [ कुन्दकुन्द, नियमसार ९९]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ₹ <b>५</b> ₹ |
| मरणसमं णत्य भयं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | [ 3.,43.,43 (1.444)( 2.2.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २६५<br>२६५   |
| मरदु व जीवदु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | [प्रवचनसार ३-१७]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 300          |
| ग <b>्ड</b> न जन्ड<br>मल <b>बीजं मैं</b> लयोनिं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | [ रक्षकरण्डआवंकाचार १४३ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २८२          |
| मिलनं मलसंगेन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | [ अनगारधर्मामृत २-५९ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>२</b> 9६  |
| मसके वदने कण्ठे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <del>-</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ₹७६          |
| मातको धनदेवश्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ्र<br>[रज्ञकरण्डश्रावकाचार ६४]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 280          |
| मानस्तंभाः धरांसि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | [महापुराण २३-१९२]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३७६          |
| माया तिर्ययोनिश्चेति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | [तत्वार्थसूत्र ६-१६]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2 <b>9</b> 4 |
| मा स्सइ मा तूसइ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | [                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 399          |
| मिच्छत्त वेदरागा तहेव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | [ मूळाचार ५-२१०; भगवती आराधना १११८ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 348          |
| मिच्छादिही पुरिसो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | [भावसंग्रह ४९९]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २६७          |
| मिध्यात्ववेदहास्यादि । । । । । । । । । । । । । । । । । । ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <u>-</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २८३          |
| मिध्योपदेशरहोभ्याख्यान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | [तत्त्वार्यसूत्र ७-२६]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २४१          |
| <b>मु</b> ख्योप <b>चारभेदेन</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | [तत्त्वातुशासन ४७]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 399          |
| मुणिऊण गुस्वकः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | [वसुनन्दि, श्रावकाचार २९१]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २७७          |
| मुहभूमीजोगदके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Francisco de la constitución de | 40           |
| TO THE STATE OF TH |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |

|                                | - टीकोक्तपद्यादिसूची -                                                    | ४६६        |
|--------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|------------|
| मूखन्यं मदश्राष्टी             | [ ज्ञानाणंवे ( पृ. ९३ ) आत्मानुशासनदीकायां ( १० )<br>चोक्टूतोऽयं स्रोकः ] | )<br>, २३० |
| मृतों व्यजनपर्यायो             |                                                                           | 948        |
| मूलपल् <b>याक</b> शाखा         | [ रत्नकरण्डश्रावकाचार १४१ ]                                               | २७८        |
| मूल्प्रगपोर्गीजा               | [ मूलाचार २१३ ], गोम्मटसार [ जी. कां. १८५ ]                               | <b>६ ६</b> |
| मूलसरीरमछंडिय                  | [ गोम्मटसार जी. कां. ६६७ ]                                                | 994        |
| मूले कंदे छ्रहीपबाल            | [ गोम्मटसार जी. कां. १८७ ]                                                | ५६         |
| मैथुनाचरणे मूढाः               | [ज्ञानार्णव १३-२१]                                                        | २८०        |
| मोत्तूण वत्थमेत्तं             | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २९९ ]                                              | २८३        |
| मोहात् द्रविणं भवनं            |                                                                           | ३३१        |
| मोह्ने सह दुर्घर्षे            | [ ग्रुभचन्द्र ], ज्ञानार्णव [ ४२-४० ]                                     | ३८४        |
| य एव नित्यक्षणिकादयो नया       | [बृहत्स्वयम्भूस्तोत्र ६१]                                                 | 964        |
| यचौर्याय शरीरिणामहरहः          | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २६-२५ ]                                         | ३६३        |
| बज़ार्थं पशवः सृष्टाः          | [ यशस्तिलक ७, पृ. ३५७; मनुस्पृति ५-३९ ]                                   | <b>३१३</b> |
| यत्पु <b>नर्वे</b> अकायस्य     | तत्त्वानुशासन [ ८४ ]                                                      | ३९२        |
| यदायुरियकानि स्युः             | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२-४३ ]                                         | ३८४        |
| यः प्रमाणनयेर्नूनं             | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञामार्णव ३०-२१ ]                                         | ३७९        |
| यः सर्वाणि चराचराणि            | -                                                                         | २१३        |
| ये बध्यन्ते प्रकृतिनिचया       |                                                                           | 48         |
| योगदुःप्रणिधाना                | [तत्त्वार्थसूत्र ७–३३ ]                                                   | २५९        |
| योग्यकालासनस्थान               | [ अनगारधर्मामृत ८-७८ ]                                                    | २५७        |
| यो न च याति विकार              |                                                                           | २८२        |
| यो निषि भुक्ति                 | [ समन्तभद्र, रत्नकरण्डक० ५-२१ * १ ]                                       | २८०        |
| योऽनुप्रेक्षां क्षितौ ख्यातां  |                                                                           | २१२        |
| रयणिसमयम्हि ठिवा               | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २८५ ]                                              | २७७        |
| राजैश्वर्यकलन्नबान्धव          | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २५२९ ]                                            | ३६०        |
| रात्रिभक्तवतः                  | चारित्रसार पृ. [ १९ ]                                                     | २८०        |
| रूवं झाणं दुविहं               |                                                                           | २७७        |
| ल <u>ख</u> पद्याक्षरोचारकालं   | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानाणीव ४२-५९ ]                                          | ३८६        |
| ळवणं वारुणतियमिदि              | त्रैलोक्यसार [ ३९९ ]                                                      | ٤٩         |
| लक्ष्मीचन्द्रगुरुः खामी        | शुभचन्द्र, का॰ प्रे॰ टीका, प्रशस्ति ११                                    | ३९६        |
| लामलोमभयद्वेषैम्यंलीकं         |                                                                           | २४०        |
| लातबकप्पे तेरस                 |                                                                           | ₹₹*        |
| किंगम्मि य इत्थीणं             | [ सूत्रप्रासृत २४ ]                                                       | २८०        |
| <b>होकपूरण</b> मासाद्य         | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२-४६ ] 🗇                                       | ३८५        |
| जोकाप्र <b>शि</b> खरासीनं      | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४०–२३ ]                                           | ३७८        |
| <b>छोगागास</b> पदेये           | [सर्वार्थसिद्धानुदूतेयं गाथा ५-३९; योग्मदसार                              |            |
|                                | जी. कां. ५८८ ]                                                            | 440        |
| <b>ळोब</b> इहुम <b>्स</b> देसे | त्रित्येकप्रज्ञप्ति [२-६]                                                 | £9         |

#### --क<del>श्चिगे</del>याणुप्पे<del>क्</del>ला--

| <del>४६२</del>               |
|------------------------------|
| वदसमिदिकसायाणं               |
| वरं नरकवासोऽपि               |
| वर्णद्वयं श्रुतस्कन्धे       |
| वर्णिश्रीक्षेमचन्द्रेण       |
| वबहारो पुण कालो              |
| वनहारो पुण तिनिहो            |
| वस्त्वेकं पूर्वश्रुतवेदी     |
| विद्विजसमाकान्तं             |
| वाकायमानसानां                |
| दाचनाप्रच्छनानुप्रेक्षा      |
| बादतयं वजिता                 |
| वायणकहाणुपहेण                |
| वारण्यां जलद्वातं            |
| <b>दासुपू</b> ज्यस्तथा       |
| विकलयति कलाकुशलं             |
| विकहा तह य कसाया             |
| विचार्वेति गुणान्खस्य        |
| विणओ मोक्खदारं               |
| वितस्यन्तरपादाश्रं           |
| वितिचपपुण्णजहण्णं            |
| वितिचपमाण                    |
| वियन्ते कति नात्मबोध         |
| विद्यां षड्वर्णसंभूतामजय्यां |
| विधाय दश्चकं शास्त्रं        |
| वि <b>धिद्रव्यदा</b> तृ      |
| विनिर्गतमधूच्छिष्ट           |
| वियडाए अवियडाए               |
| विलयं वीतरागस्य              |
| विवरं पंचमसमये               |
| बिवर्ण विरसं विद्धं          |
| वि <b>स्फुरन्तमतिस्फीतं</b>  |
| विरुफुलिङ्गनिभे नेत्रे       |
| विदावलिलोगाणं                |
| वीचारोऽर्थंब्यज्ञन           |
| वीरचर्या च सूर्य             |
| दक्षम्लाभा <b>वकाश</b>       |
| न्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तिः |
| व्याघ्रव्याल <b>जलानलादि</b> |

| -                                                |           |
|--------------------------------------------------|-----------|
| [ गोम्मटसार जी- कां. ४६४ ]                       | ३०३       |
| [ परमात्मप्रकाशटीकायामप्युद्धृतोऽयं श्लोकः १८५ ] | ३११       |
| [१ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३८-५२ ]               | ₹ 40 ₹    |
| शुभचन्द्र, का० प्रे० टीका, प्रशस्ति ७            | ३९५       |
| गोम्मटसार [ जी. कां. ५७६ ]                       | 944       |
| [ गोम्मटसार जी. कां. ५७७ ]                       | 944       |
| रविचन्द्र, आराधनासार                             | 399       |
| [ ञुभचन्द्र, ज्ञानाणैव ३७–१७ ]                   | ३७५       |
| [रक्षकरण्डभावकाचार १०५]                          | २६०       |
| [ तत्त्वार्थस्त्र ९-२५ ]                         | ३५३       |
| •                                                | ३८८       |
| [ वसुनिद्द, श्रावकाचार २८४ ]                     | २७७       |
| -                                                | ३७६       |
| [ दशभक्ति, निर्वाणभक्ति, पृ. २४७, सोलापुर ]      | 394       |
|                                                  | ३०७       |
| [गोम्मटसार जी. का. ३४]                           | ३४२       |
| [ ? ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४०-१८ ]              | ३७८       |
| [भगवती आराधना १२९, मूलाचार ५-१८९]                | ३४६       |
| आर्षे [आदिपुराण १८-३]                            | રેપદ      |
| [तिस्रोयपण्यती ५-३१८] गोम्मटसार [जी. कां. ९६]    |           |
| [गोम्मटसार १७७]                                  | 88        |
| •                                                | २०१       |
| [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३८-५० ]                | ३७२       |
| [ शुभवन्द्र, ज्ञानार्णव २६-१७ ]                  | 362       |
| [तत्त्वार्थस्त्र ७–३९]                           | 750       |
| [ शुभक्द, ज्ञानार्णव ४०-२५ ]                     | ३७८       |
| [ सगवती आराधना २२९ ]                             | 336       |
| [ ञुभचन्द्र, ज्ञानाणेव ४२-५४ ]                   | 364       |
| [पंचसंग्रह १-१९८]                                | 366       |
| [ यशस्तिलक ८, प्र. ४०४ ]                         | २६४       |
| िज्ञानाणीव ३८-६८ ]                               | 308       |
| [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव २६–३८ ]                  | ₹\$8      |
| गोम्मटसार [जी. कां. २०९]                         | २५०<br>८५ |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·            | ३८७       |
| [तत्त्वार्यसूत्र ९-४४]                           | २८९       |
| [ स्त्रप्रामृतटीकायासुद्धृतोऽयं श्लोकः २१ ]      |           |
| चारित्रसार [ पृ. ६० ]                            | 380       |
| [ सर्वार्थसिद्धौ ( ९-३७ ) उद्भृतमिदम् ]          | ३५८       |
| [स्किस्काविह ३८]                                 | ३२६       |
| [ शुभवन्द्र, ज्ञानाणेव ४०-२२ ]                   | ३७८       |
| [ ज्ञानार्णव ३८-७० ]                             | ३ ७४      |
|                                                  |           |

न्योमाकारमनाकारं वजन्तं तालुरन्ध्रेण

|                                         | - टीक <del>ोक्त</del> पद्यादिस <del>्</del> ची − | ४६३          |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------|--------------|
| शङ्काशोकभयप्रमाद                        | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णेव २५-४३ ]                 | ३६१          |
| शतमष्टोत्तरं चास्य                      | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३८-४७ ]                | ३७२          |
| शतारसाहासार                             | गोम्मटसार [ जी. कां. १६१ ]                       | <b>९९</b>    |
| शम्भुखयंभुहरयो हरिणेक्षणानी             | - •                                              | <b>७</b> क इ |
| शुक्रसिंह।णक <i>श्हे</i> ष्म            | भगवत्याराधनाटीका                                 | 99           |
| शुक्ते चादा पूर्वविदः                   | [ तत्त्वार्थसूत्र ९–३७ ]                         | ३५८          |
| शु <del>चि</del> गुणयोगा <b>लु</b> क्रं | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२-५*९ ]               | ३७९          |
| शुभचन्द्रं जिनं नत्वा                   | ग्र <del>भचन्द्र</del> , का. अ. टी.              | 29           |
| बोबे वण्मासायुषि                        | [ १ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव, ४२-४२ ]               | ३८४          |
| शैलिशितासुपेतो                          | ? रविचन्द्र, आराधनासार                           | ३९१          |
| श्रद्धा <b>तुष्टि</b> र्भक्ति           | [ यशस्तिलक ८, पृ. ४०४ ]                          | २६३          |
| श्रद्धाभक्तिरलोलवं                      | · -                                              | २६३          |
| श्रियमात्यन्तिकी प्राप्ता               | [ ग्रुसचन्द्र, ज्ञानार्णव ३८-४१ ]                | ३७२          |
| श्रीमद्विक्रमभूपतेः                     | शुभचन्द्र, का० प्रे० टीका, प्रशस्ति ६            | ३९५          |
| श्रीमू <del>लसं</del> चेऽजनि            | ग्रुभचन्द्र, का० प्रे० टीका, प्रशस्ति २          | ३९५          |
| श्रुतमनिन्द्रियस्य                      | [ तत्त्वार्थस्त्र २२१ ]                          | १८३          |
| ्<br>षट्रखधःपृथ्वीषु                    | रवि <b>चन्द्र</b>                                | २३४          |
| सकलकर्मवित्रमोक्षो                      | [ तत्त्वार्थसूत्र १०-२ ]                         | ३११          |
| सक्लवस्तुयाहकं                          |                                                  | ዓጜ፦          |
| सकृदुचारितो येन                         | [ एतत्सर्वाः श्लोकः ज्ञानार्णवे ३८-१४ उपलभ्यते ] | ३७१          |
| सगसयअ <del>र</del> ्खभागो               | [ गोम्मटसार, जी. कां. २०६ ]                      | <b>९</b> २   |
| स गुप्तिसमितिधर्मानुत्रेक्षा            | उमास्त्रामिदेव [ त. सू. ९~२ ]                    | ४७           |
| सन्वित्तनिक्षेपापिधान                   | [तत्त्वार्थस्त्र ७–३६]                           | २६७          |
| सिवतसंबंध                               | [ तत्त्वार्थसूत्र ७-३५ ]                         | २५५          |
| स जयतु शुभचन्द्रश्चन्द्रवत्             |                                                  | 94           |
| सत्त दिणा छम्मासा                       | गोम्मटसार [ जी. कां. १४३ ]                       | 26           |
| सत्त <b>मितेरसिदिव</b> सम्मि            | [ वसुनन्दि, श्रावकाचारः २८९ ]                    | २७७          |
| सदुष्णे काञ्चिके शुद्धं                 | •                                                | २६१          |
| सदष्टयाद्यप्रमत्तान्ता                  |                                                  | ३६७          |
| सहो बंधो सहमो                           | नेमिचन्द्र, [ द्रव्यसंप्रह १६ ]                  | 980          |
| सप्रथक्त्ववित्रकोन्वित                  | रविचन्द्र, आराधनासार                             | ३९१          |
| सप्तधातुविनिर्मुत्तं                    | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३९-३ ]                   | ३७७          |
| समता सर्वभूतेषु                         | _                                                | २५८          |
| समयो हु वहमाणो                          | [ गोम्मटसार, जी. कां. ५७८ ]                      | 944          |
| सम्मत्तं देसजमं                         | [गोम्मटसार, क. कां. ६१८]                         | २२९          |
| सम्मतं सण्णाणं                          | [ कुन्दकुन्द, मो० प्रा० १०४, द्वा० अ० १३ ]       | ३९३          |
| सम्मादिही पुरिसो                        | [ भावसंग्रह ५०२ ]                                | २६७          |
| सम्य <del>तवं</del> च                   | [तत्त्वार्थसूत्र ६-२९]                           | २३३          |
| सम्यग्दर्शनशुद्धा                       | समन्तभद्र [ र. श्रा. ३५ ]                        | २३४          |
| स <b>राग्सं</b> यमासंयम                 | [तरवार्थसूत्र ६-२०]                              | २९०          |

#### ४६४ - कस्तिनेयाणुप्पेक्खा -

|                                    | _                                              |            |
|------------------------------------|------------------------------------------------|------------|
| सर्वेह्रव्यपर्यायेषु               | [तत्त्वार्थसूत्र १-२९]                         | 940        |
| सर्वेमाहारमश्राति                  |                                                | २६३        |
| सर्वस्योभयरूपत्वे                  | [ अष्टसद्दस्यामुद्धतोऽयं श्लोकः पृ. ९२ ]       | १६६        |
| सर्वज्ञः क्षीणकर्मासौ              | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२-४९ ]                | ३८४        |
| सर्वाचयवसंपूर्ण                    | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४०-२६ ]              | ३७८        |
| सर्वासवपरित्यक्तं                  |                                                | ४६         |
| स <b>र्वो</b> तिशय <b>सं</b> पूर्ण | [ गुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३९-२ ]                 | ३७७        |
| सर्वेंऽपि पुद्गलाः खल्वेकेन        | [ सर्वार्थसिद्धौ ( २-१० ) उद्भृतैका            |            |
|                                    | गाथा तत्सदशी ]                                 | ३२         |
| सर्चेण सह दीर्घः                   | [अष्टाध्यायी ६, १, १०१]                        | ३७०        |
| स वरं संवरं सारं                   |                                                | · 88       |
| सन्बद्धो ति सुदिद्धी               | [ त्रिळोकसार ५४६ ]                             | ३२४        |
| सञ्बन्हि लोयखेते                   | [ कुन्दकुन्द, द्वादशानुप्रेक्षा २६ ]           | 33         |
| <b>ससमयमावलिअवरं</b>               | [ नेमिचन्द्र, गोम्मटसार जी० ५७४*१ ]            | १५३        |
| सहभाविनो गुणाः                     | [ आलापपद्धति, प्रथम गुच्छक पृ. १६० ]           | १७१        |
| संघस्स कारणेणं                     | [ ज्ञानस्योंदयनाटकेऽप्युद्धतेयं गाथा पत्र २६ ] | ३०¢        |
| संजमविरईणं को मेदो                 | [षद्खण्डागम ] वर्गणाखण्ड [ पु. १४;             |            |
|                                    | चारित्रसार पृ. २० ]                            | २८९        |
| संज्ञासंख्याविशेषाच                | अष्टसहस्री [ आप्तमीमांसा ७२ ]                  | 998        |
| संतानः समुदायश्र                   | अष्टसहस्री [ आप्तमीमांसा २९ ]                  | १६२        |
| संधारसोहणेहि य                     | [ वसुनन्दिश्रावकाचार ३४० ]                     | <b>३४९</b> |
| संयतासंयतेष्वेतत्                  | [ ञ्चभचन्द्र, ज्ञानार्णव २५-३९ ]               | ३६१        |
| संयमिनां योग्यं                    | तस्वार्थसूत्र [ वृत्ति ९-६ ]                   | ३०४        |
| संवेगो निर्वेदो निन्दा             | [ चारित्रसार प्ट. ३ ]                          | २३१        |
| संसर्खत्र संसारे                   |                                                | ३ ७        |
| संसारम्मि वि विहिणा                |                                                | २०२        |
| सालोकानां त्रिलोकानां              | [ रत्नकरण्डश्रावकाचार १ ]                      | 969        |
| सावज्ञकरणजोरमं                     | वसनन्दि, यत्याचार [ मूलाचार ९-३४ ]             | ३०९        |
| साहारणमाहारो                       | [ गोम्मटसार जी. कां १९२ ]                      | २०४        |
| साहियसहस्समेकं वारं                | गोम्मटसार [ जी. कां. ९५ ]                      | 900        |
| सिग्धं लाहालाही                    | [ बद्धनन्दि, श्रावकाचार ३०५ ]                  | २८७        |
| सिण्हाणुवदृणगंध                    | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २९३ ]                   | २७७        |
| सिद्धसरूवं भायदि                   | [ वसुनन्दि, श्रावकाचार २७८ ]                   | २७४        |
| सिद्धं शुद्धं जिनं नरवा            |                                                | ५५         |
| सिद्धा सिद्धिं मम                  | [ चतुर्विशतिस्तव ८ ]                           | २७३        |
| सिद्धिरनेकान्तात                   | पूज्यपाद, जैनेन्द्र [ व्याकरण १, १, १ ]        | 346        |
| सिद्धः सौर्धं समारोद्धिमयं         | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३८-५८ ]              | ३७३        |
| सिद्धो हं सुद्धो हं                | [ तत्त्वसार १-२८ ]                             | ঀৢ४७       |
| सीदी सद्घी चालं                    | गोम्मटसार [ जी. कां. १२३ ]                     | ريالع      |
| सुकुलजन्म विभूतिरनेकथा             |                                                | ३२४        |
|                                    |                                                |            |

| - टीव                      | क <del>्षेक्तपद्यादिसूची</del> -                       | ४६५ |
|----------------------------|--------------------------------------------------------|-----|
| <b>सुग्णघरगिरिगुह्य</b>    | [ भगवती आराधना २३१ ]                                   | ३३९ |
| <b>सुशुभचन्द्रकृता</b>     | •                                                      | २०४ |
| सुहुमणिगोदअपजातयस्य        | गोम्मटसार [ जी. कां. ३७७ ]                             | 998 |
| सहमेस संखभागं              | [ गोम्मटसार जी. कां. २०७ ]                             | ९२  |
| स्क्ष्मिक्यं ततो           | [ शुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४२-५९ ]                        | ३८५ |
| स्हमप्रतिक्षणध्वंसी        |                                                        | 980 |
| सूक्ष्मं जिनोदितं तत्त्वं  | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानाणैव ३३-७*१; आलापप <b>द</b> ति ५ ] | २२९ |
| सूक्ष्मं जिनोदितं वाक्यं   | [ आलापपद्भति ५ ]                                       | ३६७ |
| स्रिशीशुभचन्द्रेण          | शुभचन्द्र, का॰ प्रे॰ टीका, प्रशस्ति ५                  | ३९५ |
| सूर्योध्यो ग्रहणस्नानं     | [ यशस्तिलक ६, प्र. २८३ ]                               | २३० |
| सेढी सुई अंगुल आदिम        | मोम्मटसार [ जी. कां. १५६ ]                             | ረও  |
| सेयंबरो वा दियंवरो         |                                                        | ३०८ |
| सेवाकृषिवाणिज्य            | [ रत्नकरण्डश्रावकाचार १४४ ]                            | २८२ |
| सेसा जे वे भागा            | [ भावसंब्रह ५८० ]                                      | २९० |
| सोद्दिष्टपिण्डोपधिशयन      | चारित्रसार [ पृ. १९ ]                                  | २८९ |
| सोमाय हंसानालभेत           | [ जुक्क - ] यजुर्वेद [ पृ. ४५१–२, ५२०–२३; ज्ञान-       |     |
|                            | स्र्योदयनाटकेऽप्युद्धृतोऽयं संदर्भः पत्र २२ ]          | ३१३ |
| सोऽहं सकलवित्              | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ४०-२८ ]                      | ३७८ |
| स्तेनप्रयोगतदाहृतादान      | [ तत्त्वार्थसूत्र ७-२७ ]                               | २४२ |
| स्थान एव स्थितं            | [ अनगारधर्मादृत २–५७ ]                                 | २१६ |
| <b>स्थितिरसुरना</b> ग      | [तत्त्वार्थसूत्र ४–२८ ]                                | 904 |
| स्थूलमलीकं न वदति          | [ रत्नकरण्डश्रावकाचार ५५ ]                             | २४० |
| स्नानभूषणवस्रादौ           |                                                        | २६९ |
| स्फुरद्विमलचन्दांभे        | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णव ३८-३९ ]                      | ३७२ |
| स्पर मन्त्रपदोद्भृतां      | [ १ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानाणीय ३८-४८ ]                     | ३७२ |
| स्म रेन्दुभण्डलाकारं       | [ ज्ञानार्णव ३८-६४ ]                                   | १७४ |
| स्याद्वादकेवल्ज्ञाने       | समन्तभद्र, [आप्तमीमांसा १०५]                           | 966 |
| खकारितेऽईचैत्यादौ          | [ अनगारधर्मामृत २-५८ ]                                 | २१६ |
| खर्णगौरी खरोद्भूतां        | [ज्ञानाणेव ३८-६६]                                      | ३७४ |
| स्वार्थव्यवसायात्मकं       | मार्तण्डे [परीक्षामुख १]                               | 909 |
| स्रोद्धिपण्डोपधि           | चारित्रसारे [ पृ. १९ ]                                 | २८९ |
| ह्वं गोर्व <b>ह</b> वं     | बोगीन्द्रदेव, [ परमात्मप्रकाश १-८१ ]                   | 928 |
| हर्ज वर बंभणु              | योगीन्द्रदेव, [ परमात्मप्रकाश १-८२ ]                   | 928 |
| हते निःपी <del>डि</del> ते | [ ग्रुभचन्द्र, ज्ञानार्णेव २६-४ ]                      | ३६१ |
| हारस्य हारो                | [ लीलावती १ ]                                          | 48  |
| हिंसाकर्मणि कौशलं          | [ शुभचन्द्र, ज्ञानाणीय २६–६ ]                          | ३६२ |
| हेतौ सर्वाः प्रायः         | जैनेन्द्रव्याकरण [ १, ४, ४० ] `                        | 989 |
| हेमाञ्जकीर्णकासीनं         |                                                        | ३७१ |
| होऊण सुई चेइय              | वसुनन्दि [ श्रावकाचार २७४ ]∵                           | २७४ |

# पारिभाषिक-शन्दसूची

|                             | *************************************** | 16 Acr. 210 20        |                                |
|-----------------------------|-----------------------------------------|-----------------------|--------------------------------|
|                             | ષ્ટ.                                    |                       | 폋.                             |
| अक्षमक्षण                   | ३०१                                     | आराधना                | २८७                            |
| अचीर्य, अस्तेय              | २४१                                     | आर्जव                 | <b>२</b> ९४                    |
| अजीवविचय                    | ३६८                                     | आर्तध्यान             | ३५७, ३६९ इ.                    |
| अणुवत                       | २३६                                     | आर्यकर्मन्            | २८९                            |
| अतिथिसंविभाग                | २६२, २६७                                | आलोचना                | ३४१-४२ इ.                      |
| <del>ध</del> धर्मे          | <b>ባ</b> ሄ६–४७                          | आवर्त                 | २७३                            |
| <b>अ</b> धः करण             | २ १ ७                                   | आश्रम                 | २८९                            |
| <b>अनगार</b>                | <b>२</b> ९०                             | - आस्रवानुप्रेक्षा    | ४३ इ.                          |
| अनर्थंदण्ड                  | \$190-48                                | इक्रिणी               | ३५५                            |
| अनर्थविरति                  | २४९ इ.                                  | इन्द्रिय              | ६७                             |
| अनशन                        | ३२८                                     | उत्पाद                | 984                            |
| अनिखानुप्रेक्षा             | ३ इ.                                    | <b>उत्पादन</b>        | २९९, ३३८                       |
| अनिवृत्तिकरण                | २१७, ३८१                                | उदराप्रिशमन           | ३०२                            |
| अनुप्रेक्षा                 | १ इ., ४७                                | उद् <del>रम</del> दोष | २९९, ३३७                       |
| अनुमान                      | 989                                     | उद्दिष्टविरति         | २८५                            |
| अनुमोदनविरति                | २८४                                     | उपगृहन                | ३१७                            |
| अनेकान्त                    | <b>9</b> ዓ                              | उपसर्ग                | <b>२</b> ९९                    |
| अन्यत्वा <u>न</u> ुप्रेक्षा | ४०                                      | उपाघि                 | £48-4                          |
| अपध्यान                     | २५०                                     | उपायविचय              | ३६७                            |
| अपायविचय                    | ३६७                                     | ऋजुसूत्र              | १९७                            |
| अपूर्वकरण                   | २१७                                     | ऋदि                   | २३०, २७१ इ.                    |
| <b>અ</b> ન્ <b>હદ</b> ષ્ટિ  | ३१६                                     | ऋषि                   | <b>३९</b> ०                    |
| <b>અર્થ</b>                 | ३८७                                     | एकत्वानुप्रेक्षा      | ३८ इ.                          |
| <b>अर्थं</b> नय             | १९७                                     | एकान्त                | १६०                            |
| क्षवधि                      | 969                                     | एवंभूत                | 955                            |
| अवमोदर्थ                    | <b>३३</b> 9                             | एषणः                  | 755                            |
| अशरणानुप्रेक्षा             | १२ इ.                                   | एषणादोष               | रेइट                           |
| अञ्चनित्वानुप्रेक्षा        | <b>४</b> ၅ ξ.                           | ओं                    | ३७१                            |
| असंज्ञिन्                   | ६८                                      | कषाय                  | ४४ इ.                          |
| अस्तेय .                    | <b>२</b> ४१-४३                          | कामचेष्टा             | २८१                            |
| <b>अ</b> हिंसा              | २३७ इ.                                  | कायक्केश              | ३३९                            |
| <b>अ।</b> न्द्र(श           | ৭४৬ इ.                                  | क्रयोत्सर्ग           | २७३, ३४१                       |
| आर्किचन्य                   | ફે∘૪−५                                  | काल                   | <b>የ</b> ሄጜ <b>इ.,  ବ</b> ୍ୟ ३ |
| आग्नेयी                     | ३७५                                     | काललब्धि              | १७४, २१७                       |
| आज्ञाविचय                   | ३६७, ३६९                                | किया <b>क</b> रण      | ₹44-6                          |
| आरम्भ                       | ३३१                                     | क्षमा                 | २९१                            |
| <b>भारम्भविर</b> ति         | २८२ ै                                   | गन्ध                  | 989                            |

|                         | પુ.                          |                   | g.                         |
|-------------------------|------------------------------|-------------------|----------------------------|
| गर्व                    | <b>२२३</b>                   | धर्मध्यान         | १३१, ३५७, ३६४-५ इ., ३६७ इ. |
| गुण                     | 958, 909                     | धान्य             | २४७                        |
| गुणवत                   | २३६, २४८ इ.                  | ध्यान             | <i>३५६-</i> ७              |
| गुणस्थान                | 349                          | धुबत्व            | 140                        |
| गुप्ति                  | 80                           | नय                | १८५, १८७-८ इ., १९२         |
| गुरु                    | <b>२२४</b>                   | नारक              | ८२ इ.                      |
| गृहस्थ                  | <b>२९</b> ०                  | नास्तिक           | 9-5-6                      |
| गोचर                    | ३०१                          | निगोद             | २०४                        |
| ग्रह्                   | 93                           | निदान             | <b>*</b>                   |
| चारित्र                 | ४७, ३०३                      | निर्जरा           | ५०-५९ इ.                   |
| चार्वाक                 | ११९-२१, २१३, २९६             | निर्जरानुप्रेक्षा | ४९ इ.                      |
| छेद                     | <b>३४</b> ९                  | निर्विचिकित्सा    | ३१६                        |
| जीव                     | ६२ इ., ६५ इ., १२९ इ., २०४    | निःकांक्षित       | <b>३</b> ९५                |
| जीवविचय                 | ३६७                          | निःशक्कित         | <i>३१-</i> १४              |
| ज्ञान                   | 969                          | <b>नैगम</b>       | 358                        |
| <b>ञ्चानाहैतवादि</b>    | र् १७६                       | नैयायिक           | ११७–१८, १७५, १८०           |
| ज्योतिष्क               | 999                          | पदस्थ             | ३७० इ.                     |
| तपस्                    | ४९ इ., २११, ३०३, ३२७ इ.; ३९३ | वरमाणु            | <b>ባ</b> ኖԿ                |
| तिर्यक्                 | ६९                           | परिग्रह           | २०३, २२४, २८३, ३५४         |
| स्याग                   | ३०३                          | परिग्रहविरति      | २४६-४७, २८२                |
| त्रस                    | २०५३ इ.                      | परिवर्तन          | ३२                         |
| त्रसना <b>डी</b>        | ६९                           | परिहार            | ३४२                        |
| दण्डक                   | <b>२</b> ९२                  | परीषह             | ४७                         |
| दत्ति                   | <b>२</b> ९०                  | पर्याप्ति         | ६४, ७२–३ इ.                |
| दातृ                    | <b>२</b> ६३                  | पर्याय            | १७३                        |
| दान                     | २६३ इ.                       | पर्यायार्थिकनय    | <b>१९३–४ </b> ई.           |
| दिगम्बर                 | ३१४                          | पात्र             | <b>२६३</b>                 |
| दिग्विरति               | २४८                          | पापोपदेश          | <b>२</b> ५१                |
| दिग्वत                  | २४९                          | पार्थिवी          | ३७५                        |
| दुःख                    | १८ इ.                        | पिण्डस्थ          | ३७० इ.                     |
| <b>दुःश्रु</b> ति       | <b>२५</b> २                  | पिशाच             | 9३                         |
| देव                     | 9                            | पुष्य             | ३१०                        |
| देशवत                   | ४७                           | पुद्रल            | १३९, १४२                   |
| देशावकाशिक              | <b>२६८</b> इ.                | पूजा              | २८९                        |
| दोष                     | <b>२२</b> ४                  | प्रतिक्रमण        | ३४१, ३४४                   |
| द्रव्य                  | 969                          | <b>प्रतिमा</b>    | २३४ इ.                     |
| द्रव्या <b>र्थिकन</b> य | <b>9</b> ९२–३                | प्रत्येक          | ६३, ६५ इ.                  |
| धर्म ३                  | ९, ४७, १४६-७, २१४, २२४, ३०७, | प्रभावना          | ३१८                        |
|                         | ३२३, ३६५                     | प्रमाण            | 964                        |

#### -कत्तिगेयाणुप्येक्खा-

|                    | <b>y.</b>          |                           | पृ.                   |
|--------------------|--------------------|---------------------------|-----------------------|
| प्रमाद्            | ३४२                | योगिनी                    | 43                    |
| प्रमादचर्या        | <b>२</b> ५१        | रस                        | 9¥9                   |
| प्राण              | ७७ इ., २६५         | रसपरित्याग                | ¥}¥                   |
| प्रायस्थित         | ३४०, ३४५           | रात्रिभोजनविरति           | २७९                   |
| त्रायोपगमन         | ३५५                | रूपस्थ                    | ३७६ इ.                |
| प्राप्तुक          | २७८                | रूपातीत                   | ३७८                   |
| श्रीषधत्रतिमा      | २७४                | रौद                       | ३५७, ३६२              |
| प्रोषधोपवास        | २६१−२              | लब्धि                     | 299                   |
| बादर               | ६२, १३९            | लेखा                      | २०७                   |
| भौद्ध              | ३०८                | लोक                       | ५५ इ.                 |
| बह्मचर्य           | २४३, २४५, २८०, ३०५ | लोकानुप्रेक्षा            | ५५ इ.                 |
| ब्रह्मचारिन्       | 245                | लोभ                       | <b>२</b> ९६           |
| त्रह्माद्वैत       | १६६                | वर्ण                      | 989                   |
| त्रह्मन्           | २३, २१३, २२५       | वात्सल्य                  | ३१८                   |
| भक्तप्रस्याख्यान   | રૂપ્ય              | वारुणी                    | ३७६                   |
| भय                 | २३२                | विनय                      | ३४५ इ.                |
| भवविचय             | <b>३</b> ६९        | विपाकविचय                 | 3-47                  |
| भवनवासिन्          | <b>د</b> ۶         | विरागविचय                 | 3.25                  |
| <b>सिख</b>         | <b>३</b> ९०        | विविक्तशय्यासन            | 338                   |
| भूत                | 93                 | विवेक                     | ₹४9                   |
| मोगोपभोगपरिमाण     | <i>રેષ</i> ૪–પ     | विशेष                     | 959                   |
| भ्र <b>मराहा</b> र | ३०२                | वीचार                     | ३८७                   |
| मति                | 969                | वृत्तिप <b>रिसं</b> ख्यान | ३३२                   |
| भद                 | 93.9               | वैयाऋत्य                  | ३४८                   |
| मनःपर्यय           | 969                | व्य <b>ज</b> न            | ७ऽ६                   |
| मनुज               | ত প                | व्यन्तर                   | ८२, २२५               |
| म्ल                | ३३१                | <b>ै</b> यय               | 984                   |
| महर्द्धिक          | ₹€                 | <b>व्यवह</b> ार           | 958                   |
| <b>महा</b> वत      | ४७, १३ <b>१</b>    | ब्युत्सर्ग                | <b>३४१, ३४</b> ४      |
| मारुती             | ३७६                | হা <b>ৰুৱ</b>             | 989                   |
| मार्दव             | . २९३              | शब्दनय                    | 994-6                 |
| मिथ्यात्व          | २१६                | शल्य                      | २३२                   |
| मीमोस <b>क</b>     | २१३                | <b>वि</b> क्षावत          | २३६, २५५ इ.           |
| <b>मु</b> नि       | २९०                | श्रीलगुण                  | ₹•€                   |
| मूल                | ३४१                | शुक्रध्यान                | १३१, ३५७, ३७९ इ., ३८९ |
| यक्ष               | 93                 | গুঙ্কি                    | ₹oa                   |
| यति                | २९०, ३४८           | रीव                       | <b>\$9₹</b>           |
| योग                | ४३ इ., ३८७         | शौच                       | <b>२९५</b>            |
| योगस्थान           | ં ફ્રફ્            | প্ৰাৰক                    | २३४ ई.                |

| _ | नाम   | • | सची-  |
|---|-------|---|-------|
|   | 41143 | _ | स्या- |

| UE B |  |
|------|--|
| 467  |  |

|                      | <b>y.</b>                | [                | वृ.                      |
|----------------------|--------------------------|------------------|--------------------------|
| <b>स</b> त           | 949                      | संयम             | २९७ इ., ३००              |
| श्रुतकेवलिन्         | ३५२                      | संवर             | ४७ इ.                    |
| श्रुतज्ञान           | १८७                      | संवरानुप्रेक्षा  | ४६ इ.                    |
| श्वश्रपूरण           | ३०२                      | संसार            | <b>የ</b> ፍ ጂ, <b>३</b> ¶ |
| श्वेतांशुक           | ₹ <i>१</i> ४             | संसारानुत्रेक्षा | १६ इ.                    |
| स <b>चित्तविर</b> ति | २७८                      | संस्कार          | २८१                      |
| सत्                  | १६८ -                    | संज्ञिन्         | <b>\$</b> c              |
| सत्य                 | २४१, २९७                 | साधारण           | ६२, ६६                   |
| संदृष्टि             | <b>२</b> २४              | सामान्य          | 959                      |
| सप्तभङ्ग             | <b>२</b> २२              | सामायिक          | २५६ इ., २५९, २७२         |
| सप्तभज्ञी            | <b>૧</b> ૫૭              | सांख्य           | 990 5., 908              |
| समसिरूढ              | १९९                      |                  | <b>२९६, ३१</b> ३         |
| समय                  | १५३                      | स्स्म            | ६२, १३९                  |
| समिति                | ४७, २९८ इं.              | सौगत             | १६९, २२५, २९६, ३१३       |
| समुद्धात             | १९५ इ., ३८८              | स्त्री           | २८१                      |
| सम्यक्तव             | २१६ इ., २३० इ., ३१३, ३२० | स्थितिकरण        | ३१७                      |
| सर्वज्ञ              | २१३                      | स्मर्श           | <b>1</b> ¥9              |
| सक्षेखना             | २७० इ.                   | स्याद्वाद        | 940                      |
| संग्रह               | 954                      | खाध्याय          | ३५९, ३५३                 |
| संघ                  | <b>२</b> ६६              | हिंसा            | २३७                      |
| संस्थान्विचय         | ३६७, <b>३६</b> ९         | हिंसादान         | २५ <b>२</b>              |
| संमूच्छन             | <b>६</b> ८ }             | हेतुविचय         | 365                      |

# नाम - सूची

| ષ્ટ.                                    |                   | g.          |
|-----------------------------------------|-------------------|-------------|
| भग्निभृति ३०                            | कुन्दकुन्द थ.     | ३९१, ३९५    |
| अमृतमती २४५                             | कौरव              | २०३         |
| उज्जयिनी २९,२४९                         | क्रोब्बराज        | 757         |
| उमाखाति (०मिन्) a (uthor) ४७, १५६, ३५६  | <b>क्षेत्रपाल</b> | 13          |
| कडारपिङ्ग २४५                           | क्षेमचन्द्र       | ३९५         |
| कपिल                                    | <b>गजकुमार</b>    | <b>३</b> ९२ |
| कमला २९                                 | गणपति             | <b>२</b> २५ |
| कार्तिकेय ( स्वामिन् ) ६. १९४, २०३, ३२७ | गणेश              | २२५         |
| काश्यपी २९                              | गुरुद्त           | २९२         |
| काष्टाङ्गार २६                          | गौतमस्तामिन् ८.   | 933         |

| 800 |
|-----|
|-----|

## - कत्तिगेयाणुज्ये<del>वस्</del>वा -

|                           | <b>पृ.</b>              | [                     | g.                  |
|---------------------------|-------------------------|-----------------------|---------------------|
| चण्डिका                   | <b>२</b> २५             | योगीन्द्र ध.          | २३४, ३९१            |
| चाणक्य                    | २९२                     | रविचन्द्र 8.          | २३ <b>४,</b> ३९९    |
| चिलातीपुत्र               | <b>२९</b> २             | राम(-चन्द्र)          | २६, १९५, ३९२        |
| जयकुमार                   | 280                     | रावण '                | 74                  |
| जिनदत्त                   | ₹०                      | स्र                   | 369                 |
| जिनदेव                    | <b>২</b> ४૧             | लक्ष्मीचन्द्र         | 394                 |
| जिनभद्र                   | ₹÷                      | लोभदत्त               | २०३                 |
| जिनमती                    | ३०                      | वरंग                  | <b>२</b> ९          |
| ज्ञानभूष(ण)               | २०४, ३९५                | वर्धमान               | ३९५                 |
| देवसेन ८.                 | 399                     | वसन्ततिलका            | २९                  |
| द्वीपायन                  | ११६, २०३                | वसुनन्दि ८.           | १०३, १०६, २३६, २४९  |
| धनदेव                     | २९, २४१                 |                       | २७४, २७७, २८०, २८५, |
| नन्दिसंघ                  | <b>३९</b> ५             |                       | २८७, ३०९, ३३०       |
| नीली                      | २४५                     | <b>य</b> सुनृप        | 249                 |
| नेमि                      | ३९५                     | वारिषेण               | २४३                 |
| नेमिचन्द्र ८.             | <i>ህ</i> ሄ, <b>१</b> ሄ० | बासुपूज्य             | ३९५                 |
| पद्मनन्दिन् ८.            | <b>ે ર</b> ુપ           | विजयकीर्ति            | २०४, ३९५            |
| पाण्ड <b>व</b>            | ३९२                     | वि <del>द्युच</del> र | 289                 |
| पार्श्व                   | ३९५                     | विभीषण                | २६                  |
| पां <b>शु</b> लश्रेष्ठिन् | <b>२९२</b>              | विश्वसेन              | 35                  |
| <b>पिकाकश्रे</b> ष्ठिन्   | <b>২</b> ४७             | विष्णु                | २१३                 |
| पूज्यपाद &.               | 949                     | विष्णुकुमार           | 994                 |
| प्रयाग                    | <b>२९</b>               | वीरचन्द्र             | ३९६                 |
| बल                        | २३९                     | গ্ৰহ্ম ৪.             | <b>२</b> २९         |
| बलात्कारगण                | ३९५                     | शिवभूति               | २४३, ३९२            |
| बाहुबलि                   | २३                      | शुभचन्द्र(-देव) ८.    | १, १२, १५, ४६, ४९,  |
| भद्द                      | २९६                     |                       | ७१, २०४, २१२, २७२,  |
| भद्रप्रभाकर               | २१३                     |                       | २९०, ३२७, ३९५-६     |
| भरत                       | २३, २२२, ३९२            | ञ्जमेन्दु(-देव)       | ४३, २०४             |
| <b>भुवनकी</b> र्ति        | २०४, ३९५                | <b>स्मश्रुनव</b> नीत  | २४७                 |
| मिल्लि                    | . ३९५                   | श्रीदत्त              | २९१                 |
| मस्करीपूर्ण <b>ः</b>      | . २०३                   | श्रीपणिकमुनि          | <b>२</b> ९२         |
| <b>म</b> हिसार            | ३९५                     | श्रेणिक               | 244                 |
| महेश                      | २१३                     | सकलकीर्ति             | २०४, ३९५            |
| मान्याखेट                 | २४९                     | सगर                   | ३९२                 |
| मालव                      | <b>२</b> ९              | सत्य <b>घोष</b>       | २४१                 |
| मुनिदत्त                  | <b>२</b> ९              | समन्तभद्र थ.          | १८८, २४९, २८९       |
| मूलसंघ                    | २०४, ३९५-९६             | सीता                  | 994                 |
| यमपाल                     | २३९                     | <b>सुकुमाल</b>        | <b>२</b> ९२         |

|                   | - ग्रन्थ - सूची <del>-</del> |                         | કહર                                         |
|-------------------|------------------------------|-------------------------|---------------------------------------------|
|                   | ષ્ટ.                         |                         | प्र.                                        |
| <b>सुके</b> तु    | <b>२</b> ९                   | सोमभूति                 | ३०                                          |
| सुकोशल            | <b>२</b> ९२                  | सोमशर्मन्               | <b>२</b> ९                                  |
| मुदत्त            | <b>२</b> ९                   | स्वामिकार्तिकेय ८.<br>२ | १, ५५, ७१, २०३-४<br>१२, २४८, २५५, २६०, २७२, |
| सुदर्शन           | <i>२४५</i>                   | •                       | २९०, २९२, ३२७, ३९४                          |
| · <b>सु</b> प्रभा | २४                           | खामिकुमार <b>a</b> .    | 358                                         |
| सुभद्रा           | ₹ 0                          | <b>€</b> ₹              | १२, ५५, २२५                                 |
| सुमतिकीर्ति       | १५, ४३, ४६, ४९, २०४,         | हरि                     | <b>9२</b> , ५५, २२४                         |
|                   | १९१, ३९५-६                   | हिरण्यगर्भ              | २१५                                         |

## ग्रन्थ - सूची

|                            | पृ.                       | i                          | ā.                    |
|----------------------------|---------------------------|----------------------------|-----------------------|
| अथर्वेष                    | २५३                       | त्रिलोकप्र <b>ज्ञ</b> प्ति | <b>६</b> 9            |
| <b>अ</b> ष्टस <b>हस्री</b> | <b>११९, १</b> ५५, १६२     | त्रैलोक्यसार               | ५५, ४१, १०९, १११, ३२३ |
| आगम                        | 988                       | द्रव्यसंप्रह               | ३९१                   |
| आचारसार                    | ३०३                       | द्रव्यसंप्रहटीका           | ३८३                   |
| आराधनासार                  | ३९१                       | नयचक                       | २००                   |
| आर्ष                       | 369                       | परमात्मप्रकाश              | १३८                   |
| उपासकाध्ययन                | <b>२</b> ८९               | भगवत्याराधना               | ४१, (-टीका) ७१, ३०३,  |
| ऋखेद                       | २५३                       |                            | ३३१, ३३६, ३४२         |
| कर्मप्रकृति ग्रन्थ         | ३८६                       | भागवत                      | <b>३५</b> २           |
| कल्प                       | ३०६                       | भारत                       | २५२<br>               |
| कार्तिकेयानुप्रेक्ष        | r n                       | मार्कण्डपुराण<br>मार्तण्ड  | 908                   |
| <del>दुक</del> ोक          | २५३                       | म्लाबार                    | 107<br>338            |
| गोम्मदसार                  | ६२, ६४, ६६, ७५, ८४,       | मोक्षप्रामृत               | ३८९                   |
|                            | ८७-८, ९१-२ ९९, १०६-७,     | यजुर्वेद                   | २५३, ३१३              |
|                            | ११३–१४, १२८, १५३–४, ३०३   | यसाचार                     | ३०९, ३३०, ३३३, ३४९    |
| चारित्रसार                 | २८०, २८९, ३०३-४, ३३०, ३५६ | यखाचार (वसुनिन्द)          |                       |
|                            | ३६१, ३६४, ३८९, ३९२        | लिङ्गपुराण                 | २५३                   |
| जैनेन्द्र(-व्याकर          | ष) १४१, १५९               | वर्गणाखण्ड                 | 769                   |
| ज्ञानार्णव                 | ३६०, ३६३                  | विध्युपुराण                | २८३                   |
| तस्वानुशासन                | ३९२                       | साम                        | २५३                   |
| तस्वार्थ(-सूत्र)           | ३०४-५, ३४२, ३६०, ३८९      | े सूत्र                    | २६७                   |

#### श्रीमद् राजचंद्र आश्रम, अगास द्वारा संचालित श्री परमश्रुतप्रभावक मण्डल (श्रीमद् राजचन्त्र जैन शास्त्रमाला) के प्रकाशित ग्रन्थोंकी सूची

- (१) गोम्मटसार जीवकाण्ड-श्री नेमिचन्द्रसिद्धान्तचक्रवर्तीकृत मूल गाथाएँ, श्री ब्रह्मचारी पं॰ खूबचन्दजी सिद्धान्तशास्त्रीकृत संस्कृत छाया तथा नयी हिन्दी टीका युक्त । अबकी बार पंडितजीने धवल, जयधवल, महाधवल और बड़ी संस्कृतटीकाके आधारसे विस्तृत टीका लिखी है । सप्तमावृत्ति । मूल्य-अञ्चाईस रुपये ।
- (२) गोम्मटसार कर्मकाण्ड-श्री नेमिचन्द्रसिद्धान्तचक्रवर्तीकृत मूल गाथाएँ, पं॰ मनोहरलालजी शास्त्रीकृत संस्कृत छाया और हिन्दीटीका । पं॰ खूबचन्दजी द्वारा संशोधित । जैन सिद्धान्त-ग्रन्थ है । षष्ठावृत्ति । मृल्य-अठ्ठाईस रुपये ।
- (३) स्वामिकार्तिकेयानुप्रेक्षा—स्वामिकार्तिकेयकृत मूल गाथाएँ, श्री शुभचन्द्र कृत बडी संस्कृत टीका तथा स्याद्वाद महाविद्यालय वाराणसीके प्रधानाध्यापक पं॰ कैलासचन्द्रजी शास्त्रीकृत हिन्दी टीका । डॉ॰ आ॰ ने॰ उपाध्येकृत अध्ययनपूर्ण अंग्रेजी प्रस्तावना आदि सहित आकर्षक संपादन । पंचमावृत्ति । मुल्य—बावन रुपये ।
- (४) परमात्मप्रकाश और योगसार—श्री योगीन्दुदेवकृत मूल अपभ्रंश दोहे, श्री ब्रह्मदेवकृत संस्कृत टीका व पं॰ दौलतरामजीकृत हिन्दी टीका । विस्तृत अंग्रेजी प्रस्तावना और उसके हिन्दीसार सहित । महान् अध्यात्मग्रन्थ । डॉ॰ आ॰ ने॰ उपाध्येका अमूल्य सम्पादन । नवीन षष्ठ संस्करण । मूल्य—चालीस रुपये ।
- (५) ज्ञानार्णव—श्री शुभचन्द्राचार्यकृत महान् योगशास्त्र । सुजानगढ निवासी पं॰ पन्नालालजी बाकलीवालकृत हिन्दी अनुवाद सहित । सप्तमावृत्ति । मुल्य—अठ्ठाईस रुपये ।
- (६) प्रवचनसार—श्री कुन्दकुन्दाचार्य विरचित ग्रन्थरत्नपर श्री अमृतचन्द्राचार्य कृत तत्त्वप्रदीपिका एवं श्री जयसेनाचार्यकृत तात्पर्यवृत्ति नामक संस्कृत टीकाएँ तथा पांडे हेमराजजी रचित बालावबोधिनी भाषाटीका। डॉ॰ आ॰ ने॰ उपाध्येकृत अध्ययनपूर्ण अंग्रेजी अनुवाद तथा विशद प्रस्तावना आदि सहित आकर्षक सम्पादन। पंचमावृत्ति। मूल्य—चुमालीस रुपये।
- (७) बृहद्द्रव्यसंग्रह—आचार्य नेमिचन्द्रसिद्धान्तिदेविवरचित मूल गाथाएँ, संस्कृत छाया, श्री ब्रह्मदेव-विनिर्मित संस्कृतवृत्ति और पं॰ जवाहरलाल शास्त्रीप्रणीत हिन्दीभाषानुवाद । षड्द्रव्यसप्तत्त्वस्वरूपवर्णनात्मक उत्तम ग्रन्थ । सप्तमावृत्ति । मुल्य—अड्डाईस रुपये ।
- (८) पुरुषार्थसिखचुपाय—श्री अमृतचन्द्रसूरिकृत मूल श्लोक । पं॰ टोडरमल्लजी तथा पं॰ दौलतरामजीकी टीकाके आधार पर पं॰ नाथुरामजी ग्रेमी द्वारा लिखित नवीन हिन्दी टीका सहित । श्रावकमुनिधर्मका चित्तस्पर्शी अद्भुत वर्णन । अष्टमावृत्ति । मूल्य-सोलह रुपये ।
- (९) पञ्चास्तिकाय-श्री कुन्दकुन्दाचार्यविरचित अनुपम ग्रन्थराज । श्री अमृतचन्द्राचार्यकृत 'समयव्याख्या' (तत्त्वप्रदीपिका वृत्ति) एवं श्री जयसेनाचार्यकृत 'तात्पर्यवृत्ति' नामक संस्कृत टीकाओंसे अलंकृत और पांडे हेमराजजी रचित बालावबोधिनी भाषाटीकाके आधारपर पं॰ पन्नालालजी बाकलीवालकृत प्रचलित हिन्दी अनुवाद सहित । पंचमावृत्ति । मृल्य-चौबीस रुपये ।
- (१०) स्याद्वादमञ्जरी—किलकालसर्वज्ञ श्री हेमचन्द्राचार्यकृत अन्ययोगव्यवच्छेदद्वात्रिंशिका तथा श्री मिल्लिषेणसूरिकृत संस्कृत टीका । श्री जगदीशचन्द्र शास्त्री एम॰ ए॰ पी॰ एच॰ डी॰ कृत हिन्दी अनुवाद सहित । न्यायका अपूर्व ग्रन्थ है । बड़ी खोजसे लिखे गये ८ परिशिष्ट हैं । पंचमावृत्ति । मूल्य—चौबीस रुपये ।
- (११) इष्टोपदेश—श्री पूज्यपाद-देवनन्दि आचार्यकृत मूल श्लोक, पंडितप्रवर श्री आशाधरकृत संस्कृतटीका, पं॰ धन्यकुमारजी जैनदर्शनाचार्य एम॰ ए॰ कृत हिन्दीटीका, बैरिस्टर चम्पतरायजीकृत अंग्रेजी टीका तथा विभिन्न विद्वानों द्वारा रचित हिन्दी, मराठी, गुजराती एवं अंग्रेजी पद्यानुवादों सहित आध्यात्मिक रचना । पंचमावृत्ति । मूल्य—सोलह रुपये ।
- (१२) लिब्धसार (क्षपणासारगर्भित)—श्री नेमिचन्द्रसिद्धान्तचक्रवर्तीरचित करणानुयोग ग्रन्थ । पंडित-प्रवर टोडरमल्लजीकृत बड़ी टीका सहित । श्री फूलचन्दजी सिद्धान्तशास्त्रीका अमृ्ल्य सम्पादन । चतुर्थावृत्ति । मृल्य—छप्पन रुपये ।

- (१३) द्रव्यानुयोगतर्कणा—श्री भोजकविकृत मूल श्लोक तथा व्याकरणाचार्य ठाकुरप्रसादजी शर्माकृत हिन्दी अनुवाद । तृतीयावृत्ति । मूल्य—बत्तीस रुपये ।
- (१४) न्यायावतार-महान् तार्किक आचार्य श्री सिद्धसेन दिवाकरकृत मूल श्लोक व जैनदर्शनाचार्य एं॰ विजयमूर्ति एम॰ ए॰ कृत श्री सिद्धर्षिगणिकी संस्कृतटीकाका हिन्दीभाषानुवाद । न्यायका सुप्रसिद्ध ग्रन्थ है । तृतीयावृत्ति । मूल्य-सोलह रुपये ।
- (१५) प्रशमरतिप्रकरण्-आचार्य श्री उमास्वातिविरचित मूल श्लोक, श्री हरिभद्रसूरिकृत संस्कृतटीका और पं॰ राजकुमारजी साहित्याचार्य द्वारा सम्पादित सरल अर्थ सहित वैराग्यका बहुत सुन्दर ग्रन्थ है। द्वितीयावृत्ति। मूल्य-बारह रुपये।
- (१६) सभाष्यतत्त्वार्थाधिगमसूत्र (मोक्षशास्त्र)—श्री उमास्वातिकृत मूलसूत्र और स्वोपज्ञ भाष्य तथा पं॰ खूबचन्दजी सिद्धान्तशास्त्रीकृत विस्तृत भाषाटीका । तत्त्वोंका हृदयग्राह्य गम्भीर विश्लेषण । तृतीयावृत्ति । मूल्य—चालीस रुपये।
- (१७) सप्तभंगीतरंगिणी—श्री विमलदासकृत मूल और पंडित ठाकुरप्रसादजी शर्मा कृत भाषाटीका । न्यायका महत्वपूर्ण ग्रन्थ । चतुर्थावृत्ति । मूल्य—बारह रुपये ।
- (१८) समयसार—आचार्य श्री कुन्दकुन्दाचार्य विरचित महान् अध्यात्म ग्रन्थ । आत्मख्याति, तात्पर्यवृत्ति, आत्मख्याति भाषावचनिका—इन तीन टीकाओं सहित तथा पं॰ पन्नालालजी साहित्याचार्य द्वारा सम्पादित । चतुर्थावृत्ति । मुन्य—चुमालीस रुपये ।
  - (१९) इष्टोपदेश-मात्र अंग्रेजी टीका व पद्यानुवाद । मूल्य-तीन रुपये ।
  - (२०) परमात्मप्रकाश-मात्र अंग्रेजी प्रस्तावना व मूल गाथाएँ । मूल्य-पाँच रुपये ।
  - (२१) योगसार-मूल गाथाएँ व हिन्दी सार । मूल्य-पचहत्तर पैसे !
  - (२२) कार्तिकेयानुप्रेक्षा-मूल गाथाएँ और अंग्रेजी प्रस्तावना । मूल्य-दो रुपये पचास पैसे ।
  - (२३) **प्रवचनसार** अंग्रेजी प्रस्तावना, प्राकृत मूल, अंग्रेजी अनुवाद तथा पाठांतर सहित । मूल्य-पाँच रुपये ।
- (२४) क्रियाकोष—कवि किशनसिंहकृत हिन्दी काव्यमय रचना । श्रावककी त्रेपन क्रियाओंका सुंदर वर्णन । श्रावकाचारका उत्तम ग्रंथ । डॉ.पं.पन्नालालजी साहित्याचार्यकृत हिन्दी भावार्थ सहित । द्वितीयावृत्ति । मुल्य—उनतालीस रुपये।
- (२५) तत्त्वसार—श्री देवसेनाचार्यविरचित ध्यानका उत्तम ग्रंथ। श्री कमलकीर्तिकृत संस्कृत टीका; हिन्दी अनुवादक तथा संपादक: पं. हीरालालजी सिद्धांतशास्त्री, साढुमल तथा गुर्जरभाषानुवाद सहित। प्रथम आवृत्ति। मृल्य—बीस रुपये।
- (२६) अष्टप्राभृत-श्री कुन्दकुन्दाचार्य विरचित मूल गाथाओंपर श्री रावजीभाई देसाई द्वारा गुजराती गद्य-पद्यात्मक भाषान्तर । द्वितीयावृत्ति । मूल्य-सोलह रुपये ।
- (२७) आत्मानुशासन—श्री गुणभद्राचार्यरचित संस्कृत ग्रंथ पर श्री रावजीभाई देसाई द्वारा लिखित गुजराती भाषामें अर्थ और विवेचन । धर्म और नीतिका एक महत्वपूर्ण ग्रंथ । तृतीयावृत्ति । मूल्य—बीस रुपये । अधिक मूल्यके ग्रन्थ मँगानेवालोंको कमिशन दिया जायेगा । इसके लिये वे हमसे पत्रव्यवहार करें ।

#### ः प्राप्तिस्थानः

१. श्रीमद् राजचन्द्र आश्रम, स्टेशन-अगास; वाया-आणंद; पोस्ट-बोरिया-३८८१३० (गुजरात)

२. श्री परमश्रुत प्रभावक मण्डल, (श्रीमद् राजचन्द्र जैन शास्त्रमाला) हाथी बिल्डींग, 'ए' ब्लॉक, दूसरी मंजिल, रूम नं. १८, भांगवाडी, ४४८ कालबादेवी रोड, बम्बई-४००००२

