

# डभीभेश

Jain Education International

ચાગભાઇ તવાબ

સારાભાઈ નવાબ સંચાલિત જૈન સસ્તું સાહિત્ય ગ્રંથમાળા – પુસ્તક ૨ જું

## કથામંજરી-ર

[ ૫૯ ધમ કથાઓ –ચિત્ર સંખ્યા ૨૨ ]

સંપાદક : સારાભાઇ મણિલાલ નવાબ

મૂલ્ય: અઢી રૂપિયા



સારાભાઇ મણિલાલ નવાળ છીપામાવજની પાળ મ્થમદાવાદ ૧

પ્રાપ્તિરથાન :---

સારાભાઇ મણિલાલ નવાળ, છીપામાવજીની પાળ, અમ**દાવાદ. ૧** 

મહાદેવ રામચાંદ્ર જાગુષ્ટે, ત્રણ દરવાજા અમદાવાદ. ૧

શ્રી મેઘરાજ જૈન પુસ્તક ભાંડાર, ગાંડીજીની ચાલ, કીકા સ્ટ્રીટ, મુંબઇ. ર

શ્રી સરસ્વતી પુસ્તક ભંડાર, રતનપોળ, હાથીખાના અમદાવાદ. ૧

ગૂજ<sup>િ</sup>ર થ્ર'થરત્ન કાર્યાલય, ગાંધીરાડ, અમદાવા**દ. ૧** 

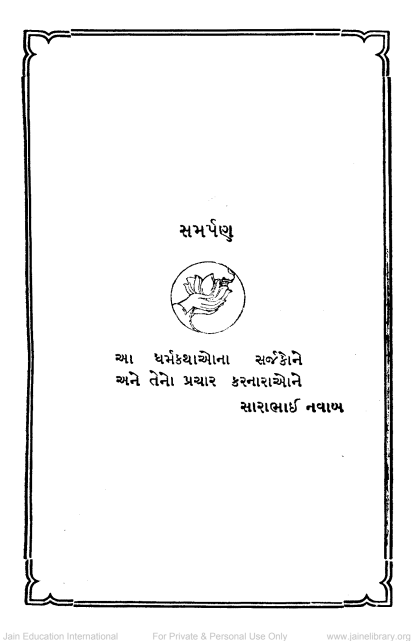
શ્રી સામચંદ ડી. શાહ, જીવન નિવાસ સામે, પાલીતાણા (સૌરાષ્ટ્ર)

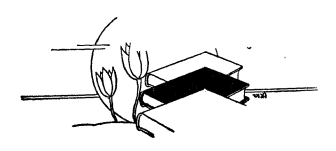
વિદ્યાર્થી અવસ્થામાં વિવાહ કરવા એ પાપ છે:અને લગ્ન કરવું એ મહાપાપ છે.

–મણિલાલ મગનલાલ **અભેચ**ંક

મુદ્રકઃ મણિલાલ છગનલાલ શાહ • નવપ્રભાત પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ ઘીકાંટા રાેડ • અમદાવાદ.

પ્રકાશક : સારાભાઈ મહિલાલ નવાય • છીપામાવજીની પોળ અમદાવાદ. ૧





### પ્રકાશકનું નિવેદન

જૈનધર્મના પ્રચારક જૈન મુનિવરાએ જગત માત્રનું કલ્યાણુ કરવાની ભાવનાથી જ રચેલી ' ૭૫ નીતિકથાએ ' કથામંજરી ભાગ પહેલામાં મેં માત્ર દશ જ દિવસ ઊપર જાહેર જનતા સમક્ષ મૂકી છે.

જૈનસંસ્કૃતિના પ્રચારક મુનિવરાએ રચેલી હજારા કથાએ જૈન સાહિત્યમાં મળી આવે છે. આ કથાએ ના મેં મારી દૃષ્ટિએ હું પહેલા ભાગમાં જણાવી ગયા છું તે મુજબ ખાર વિભાગા પાડ્યા છે.

આ ધર્મકથાઓની ચૂંટણી કરવામાં પહેલા ભાગની માફક જ મારી ધર્મપત્નિ અ. સૌ લીલાવતીએ તથા મારી માટી પુત્રી ચિ. વિદ્યાએ પણ બનતી મદદ કરી છે. તે માટે તે બંનેના અને પ્રુફ સંશોધનાદિ કાર્ય કરવા માટે મારા એકના એક પુત્ર ચિ. જગદ્યંદ્રને પણ મારે ભૂલવા ન જોઈએ. હાલમાં તો આ કથામંજરીના ખાર લાગા દર વરસે ત્રણના હિસાબે પ્રસિદ્ધ કરવાની યાજના છે. ચાલુ વર્ષમાં પહેલા લાગમાં ૭૫ નીતિકથાઓ અને ૧૩૨ રેખાચિત્રા તથા આ બીજા લાગમાં ૫૯ ધમ કથાઓ અને ૨૨ ચિત્રા પ્રસિદ્ધ થઈ ગએલ છે અને ત્રીજા લાગ તરીકે 'સિરિસિરિ વાલ કહા'નું અક્ષરશઃ ગુજરાતી લાષાંતર તેના વિસ્તૃત વિવેચન સાથે 'તપકથા ' તરીકે આપવાનું નક્કી કરવામાં આવેલ છે. 'શ્રીપાલ કથા 'માં તા કેટલાંક ચિત્રા રંગીન પણ આપવા પ્રયત્ન કરવામાં આવશે.

પહેલા ભાગમાં જણાવ્યા પ્રમાણે આ બીજા ભાગની પણ કિંમત લગભગ પડતર જ રાખવામાં આવેલી છે; અને જો જાહેર જનતા મારા આ પ્રકાશનાની નકલા સારા પ્રમાણમાં ખરીદીને મારી આ નવી પ્રવૃત્તિને ઉત્તેજન આપશે તા, આવતા વરસે વધારે નકલા છપાવીને બને તેટલી ઓછી કિંમત રાખવામાં આવશે. ઓછી કિંમત રાખવાનું અમલમાં તા જ મૂકી શકાય તેમ છે કે જનતા જેમ બને તેમ મારા આ પ્રકાશનાની નકલા જલદી ખરીદ કરીને મને ઉત્તેજન આપે.

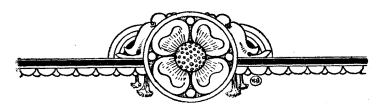
રસપ્રિય હાય તેવા જેના માટે વાંચવા લાયક રસના અવતરણ રૂપ આ ટૂંકી કથાઓના સંગ્રહ ત્યાગી એવા જૈન મુનિવરાએ રચેલા છે.

ચારે વિદ્યાઓ કેળવવામાં કુશળ એવા સુનિઓના ઉપદેશમાં આ કથાએા સાનેરી પુષ્પની માળા જેવી ઉત્તમ સુગંધી આપનારી થાએા. અંતમાં, મારી સાહિત્ય પ્રવૃત્તિને આજ સુધી અવિ-છિન્ન પણે ચાલુ રાખવાના મુખ્ય યશ શ્રીમાન્ માણેકલાલ ચુનીલાલ શાહ. જે. પી ના કાળે જાય છે, તેઓ સિવાય મારી સાહિત્ય પ્રવૃત્તિને ઉત્તેજન આપનાર પૂજ્ય મુનિવરા તથા મારા હિતેસ્વી મુરબ્બીઓના તથા મિત્રાના આભાર માનવાની આ તક લઉં છું, અને આશા રાખું છું કે મારી આ પ્રવૃત્તિને પણ તેઓ તરક્થી તેવા જ આવકાર મલશે.

આ ગ્રંથમાલાનું સમર્પણ આ કથાએાના સર્જકોને જ કરીને એક નવા માર્ગ શરૂ કરવાનું હું ચાેગ્ય ધારૂં છું.

આ પુસ્તકનું છાપકામ સુંદર રીતે કરી આપવા માટે નવપ્રભાત પ્રિન્ટીંગ પ્રેસના માલિક શ્રીયુત્ મણિલાલ છગનલાલ શાહના બ્લાેકા તથા જેકેટનું સુંદર છાપકામ કરી આપવા માટે દીપક પ્રિન્ટરીવાળા નઢવરલાલ રાવતના તથા બ્લાેકા બનાવી આપવા માટે ગુજરાત પ્રાસેસ સ્દુડિયાના પણ આભાર માનવાની આ તક લઉં છું.

સંવત ૨૦૧૦ ના ચૈત્ર વદી પ સારાભાઈ મણિલાલ નવાબ્ધ શુક્રવાર તા. ૨૩—-૪—-૫૪ છીયા માવજીની પાળ અમદાવાદ-૧

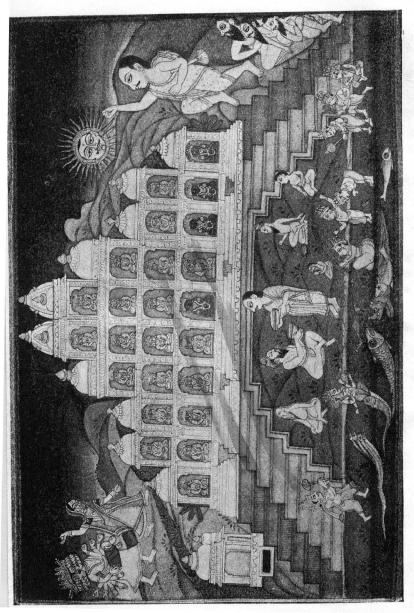


#### અનુક્રમણિકા

ન ંખર કથાનું નામ પાતું **૭**૬ શશી અને સૂરની કથા **૭૭ સુર્યાભદેવની કથા** ૭૮ શ્રી ગૌતમસ્વામીની કથા ૬ ૮૦ શ્રી ભરતચક્રવર્તી ની કથા ૧૫ ૮૧ દામનકની કથા 96 ૮૨ વસુરાજાનો કથા ૮૩ નાગદત્તની કથા 26 ૮૪ મમ્મણ શેડની કથા ૩ર ૮૫ ગજસકમારની કથા ૩૫ ૮૬ નંદીષેણની કથા 30 ૮૭ સાગર શેઠની કથા 36 ૮૮ વિક્રમ રાજાની કથા ¥3 ૮૯ પાેપટની કથા No ૯૦ સાત્યકીની કથા Y2 હવ સુંદર રાજાની કથા Y19 ૯૨ વીરસેન તથા અમરસેનની પ્રથા 46 ૯૩ નંદીષેણ મુનિની કથા ૬૮ ૯૪ શ્રી સનતકમાર ચક્રવર્તીની કથા 86

૯૫ એક ડોશીની કથા ૯૬ સુભૂમ ચક્રવર્તી ની કથા ૭૮ ૯૭ આનંદ શ્રાવકની કથા ૮૬ ૯૮ સાગરચંદ્ર તથા અશાકદત્તની કથા ૯૧ ૯૯ પદ્મ અને પદ્મિનીની કથા૯૪ ૧૦૦ ગાેત્રાસની કથા ૧૦૧ શિવકુમાર અને યરાદત્તની કથા ૧૦૦ ૧૦૨ ધનસાર શેડની કથા ૧૦૩ ૧૦૩ રાજદેવ અને ભાજદેવની કથા ૧૦૪ સુબુદ્ધિ અને દુર્બુદ્ધની 99. ૧૦૫ આંખા અને લીંખાની કથા ૧૦૬ અભયસિંહ અને ધનસિંહની કથા 114 ૧૦૭ નાપિતની કથા 121 ૧૦૮ શ્રેણિક રાજાની કથા ૧૨૩ ૧૦૯ સુધન અને મદનની કથા

| ૧૧૦ શાલિભદ્રની કથા ૧૩૦                                    | ચિત્રાનુક્રમ                                         |
|-----------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| ૧૧૧ દેશલ અતે દ <b>દ્દાની</b><br>કથા ૧૩૫                   | પ્રસંગ પાતુ                                          |
| ૧૧૨ વીરમની કથા ૧૩૯                                        | ચિત્ર ૧ અષ્ટાપદજ  💲                                  |
| ૧૧૩ રાહિણીની કથા ૧૪૨                                      | ,, ૨ શ્રીમહાવીરનું સમવસરણહ                           |
| ૧૧૪ ગાસલની કયા ૧૫૨                                        | ,, ૩ રાહિણેય ૮                                       |
| ૧૧૫ ધનદત્ત અને                                            | ,, ૪ દેવશય્યા હ                                      |
| ધનશ્રીની કથા ૧૫૫                                          | ,, પ અહિં ત્રિકાઓ ૧૧                                 |
| <b>૧</b> ૧૬ <b>પ્લસ્તદત્ત પ્લાક્ષણની કથા૧૫૯</b>           | ,, ૬ શ્રીૠષભદેવનું                                   |
| ૧૧૭ નિષ્પુણ્યકની <mark>કથા ૧૬૨</mark>                     | સમવસરણ <b>૧૫</b>                                     |
| ૧૧૮ પુર્વસારની કથા ૧૬૫                                    | " ૭ હરિહોંગમેષિત ૩૪                                  |
| ૧૧૯ અદૃણમલ્લું અને                                        | " ૮ શ્રીનેમિનાથનુ <b>ં</b>                           |
| ક્રલિલમેલ્લની <b>કથા</b> ૧૬૮                              | સમવસરણ ૩ <b>૪</b><br>" ૯ શ્રીમહાવીર સ્વામી <b>૩૭</b> |
| ૧૨૦ દત્તની કથા ૧૭૦                                        | ,, ૧૦ સિધ્ધેશ્વરયાેગી ૪૩                             |
| ૧૨૧ અગ્નિશર્મા ધ્રાક્ષણની                                 | ,, ૧૧ શ્રીમહાવીરનું                                  |
| કથા ૧૭૪                                                   | સમવસરણ પપ                                            |
| ૧૨૨ કર્મણ ખેડુતની કથા ૧૭૮                                 | ,, ૧૨ સ્વ <sup>ર</sup> નમાં કુલદેવતા પક              |
| ૧૨૩ જગસું દર અતે                                          | " ૧૩ ઝાડ નીચે રાજારાણી પક                            |
| ચ્યસું દરની કથા  ૧૮૦                                      | " ૧૪ લાકડાં વેચતી રાહ્યાં ૫૮                         |
| ૧૨૪ મૃગાલાહીયાની કથા ૧૮૩                                  | ,, ૧૫ શ્રીમહાવીરનું                                  |
| ૧૨૫ જિનદત્ત શેઠની કથા ૧૮૬                                 | સમવસરણ ૮૮<br>,, ૧૬ ,, ,, ૯૭                          |
| ૧૨૬ માહક શેઠની કથા ૧૯૦                                    | ,, ૧૭ ગાયે <u>!</u> ચારતા સંગમ ૧૩૦                   |
| ૧૨૭ શૂર અને વીરની કથા ૧૯૩<br>૧૨૮ અભયકુમારની કથા ૧૯૬       | ,, ૧૮ શાલિલદ્ર તેતી ૩૨                               |
| ૧૨૯ કમલ શેઠની કથા ૧૯૮                                     | સ્ત્રીએ સાથે ૧૩૧                                     |
| ારલ કરાલ રહેલા કથા ૧૯૮<br>ઙ૧૩૦ રાહુકની કથા     ૨૦૯        | ,, ૧૯ શાલિલદ્ર શ્રેણિકના                             |
| ૧૩૧ ક્ષુલ્લકની કથા ૨૨૩                                    | ખાળામાં ૧૩૨                                          |
|                                                           | <b>,,</b> ૨૦ દેશના સાંભળતાં                          |
| ૧૩૨ હાર્ચી તોલવાની કથા ૨૨૪<br>૧૩૩ શાેકયની કથા         ૨૨૬ | ્શાલિભદ્ર ૧૩૩                                        |
| ૧૩૪ ભંગાળદેવની કથા ૨૨૮                                    | ,, ૨૧ સાત.ના કલશ ૧૬ <b>૫</b>                         |
| FOR MAICANT SAT 445                                       | ,, ૨૨ લક્ષ્મીદેવી ૧૬૫                                |



Jain Education International

For Private & Personal Use Only

## કથામંજરી-ર

#### શશી અને સૂરની કથા ૭૬

**શરાતિ કોલ્ટનાં** શુક્તિમતી નામના નગરમાં શશી નામના રાજ રાજ્ય કરતાે હતાે. તેને સૂર નામના એક નાના ભાઈ હતાે. બંને એક દિવસ ઉદ્યાનમાં કીડા કરવા ગયા.

વનમાં વૃક્ષની નીચે એક સાધુને બેઠેલા દેખ્યા. તે વખતે ખંને ભાઇએા સાધુને વંદન કરવા ઘાડા ઉપરથી નીચે ઉતર્યા અને તેએાની સન્મુખ બેઠા.

સાધુએ પણ ધર્મલાલ આપી ધર્મોપદેશ આપ્યાે. તેઓના ઉપદેશ સાંલળીને નાના લાઈ સૂરે દીક્ષા લીધી. પછી તે લાઈના સ્નેહને લીધે પાતાના માેટા લાઈ શશીને કહેવા લાગ્યાે કે–'' હે બાંધવ! આ જવે જનમાે જનમ ભાેગ ભાેગવ્યા, સમુદ્ર જેટલાં પાણી પીધાં, મેરુ પર્વત જેટલાં ધાન્ય ખાધાં, તાે પણ તૃપ્તિ ન થઈ."

શશી તેને જવાબ આપતાં કહેવા લાગ્યાે કે:-" હે આંધવ! એવા તે કાેેે મૂર્ખ હોય કે જે ઉત્તમ રાજભાગ, લિલત લાેચનવાળી સ્ત્રી, પાન, ફૂલ, તંં આલાદિ ઉત્તમ પ્રકારની ભાગ સામગ્રીનાં સુખને છાેડીને પરલાેકના સુખને માટે ઉપવાસાદિક કષ્ટ કરે. પરલાેક છે કે નથી તે કાેેંગું જોયાે છે ? તમે જો ડાહ્યા હો તો આ મળેલા ભોગા ભાેગવો, પાેતાના આત્માને શાંતિ આપાે. પામેલું યાૈવન ફાેગટ ન ગુમાવાે. ''

ભાઈનાં આવાં વચન સાંભળીને સૂર મુનિ ખિન્ન થયા. પછી ગુરુની આજ્ઞા લઈ ને વિહાર કરી ગયા. નિરતિચાર ચારિત્ર પાળીને અંતે અનશન કરીને સમાધિપૂર્વક મરણ પામીને દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થયા. શશી રાજા વિષયાસક્ત હોવાથી મરણુ પામી નરકે ગયા.

દેવલાકમાં રહેલા સૂર રાજાના જીવ દેવે અવધિજ્ઞાનના ખલે કરીને પાતાના ભાઈ ને નરકના દુઃખ ભાગવતા દીઠા. તે વખતે દેવલાકથી નીકળીને નરકમાં જઈ પાતાનું રૂપ તથા શક્તિ પ્રગટ કર્યાં.

તે દેખી શશી બાલ્યા કે-" હે બાંધવ! હજુ પણ મારા તે મનુષ્યભવના દેહ પડ્યો છે, માટે તું ત્યાં જઈ ને તે દેહની યત્ના (સારવાર) કર કે જેથી હું નરકથી નીકળીને સુખી થાઉં."

આ સાંભળી સૂર બાલ્યા કે-"અરે મૂર્ખ! જવ રહિત પડી રહેલા દેહ તે શું સુકૃત કરશે ! પ્રથમથી જ તેં એ ધર્મ માટે કષ્ટ સહન કર્યું હોત તા આ નરકમાં તારે અવતરવું ના પડતા હવે તું તારૂં મન ઠેકાણે રાખીને કર્મ ખપાવ, કરેલાં કર્મોના પશ્ચાતાપ કર, જેથી આગલા ભવે સુખી થઇશા." એમ કહી સૂર પાતાના સ્થાનકે ગયા.

આવી રીતે મનુષ્યભવમાં જે જીવ ધર્મનું આચરણ ન કરેતે શશીની માફક પરભવમાં પશ્ચા-તાપને પામે છે.

#### સુર્યાભદેવની કથા ૭૭

એ.ક વખત પ્રભુ શ્રીમહાવીર અમલકપ્યા નામની નગરીએ સમાસર્થા. તે વખતે સૂર્યાભવિમાનવાસી સૂર્યાભ દેવતા વંદન કરવા માટે આવ્યા. તે પ્રભુ આગળ અત્રીશ- અદ્ય નાટક કરીને પાતાના સ્થાનકે પાછા ગયા.

પછી ગૌતમસ્વામીએ ભગવાન મહાવીરને પૂછ્યું કે– " હે પ્રભુ! આવી ઋદ્ધિ આ દેવતાએ કયા પુષ્યથી પ્રાપ્ત કરી ?"

તે વખતે પ્રભુએ કહ્યું કે-" શ્વેતાંબિકા નામની નગ-રીમાં પ્રદેશી નામે રાજા હતો. તે રાજાને સૂરિકાંતા નામની રાણી અને ચિત્ર નામના સારથિ હતો. તે એક વખતે શ્રાવસ્તિ નગરીએ ગયા. ત્યાં કેશી કુમાર મુનિને વંદન કરીને ધર્માપદેશ સાંભજ્યા. ધર્માપદેશ સાંભળીને સારથિએ કેશીકુમાર પાસે શ્રાવકધર્મ અંગિકાર કર્યો.

પછી તે ચિત્ર સારથિએ રાજાને પ્રતિએાધ કરવા માટે ગુરુ મહારાજને શ્વેતાંબિકા નગરીએ પધારવા વિનંતિ કરી. કેટલાક દિવસે વિહાર કરતાં કેશીકુમાર શ્વેતાંબિકા પધાર્યા. ચિત્ર સારથિને ગુરુ પધાર્યાની ખબર પડી. ગુરુ મહા-રાજને ઉતારા આપીને કહ્યું કે-" હે સ્વામી! રાજા નાસ્તિક છે તેથી તેને ઉપદેશ આપીને ધર્મમાં જેડવાની ખાસ જરૂરત છે. હું કાઈપણ ઉપાય કરીને રાજાને અહીં લાવીશ."

એક વખત ઘોડા ખેલાવવાના અહાને પ્રદેશી રાજાને ચિત્ર સારથિ કેશીકુમાર પાસે તેડી લાવ્યા. ગુરુ મહારાજને નજીકમાં જ વ્યાખ્યાન વાંચતાં જોઈને ચિત્ર સારથિને રાજા કહેવા લાવ્યા કે-" હે સારથિ! આ ઉઘાડા માથાવાળો સાધુ શું બાેલે છે? તેઓ શું જમીન ઉપર જ રહે છે?"

તે વખતે સારથિએ કહ્યું કે–" હે સ્વામી! ચાલેા આપણે જઈને પૂછીએ. "

રાજા પણ ત્યાં જઇ પૂછવા લાગ્યા કે-" હે મૃંડ! શરીરમાં આત્મા તાે નથી તાે પછી ધર્મનું ફળ કાેેે ભાગવે?"

ગુરુએ કહ્યું કે-" તમારા કહેવા પ્રમાણે નજરે દેખાય તે પ્રમાણ અને નજરે ન દેખાય તે અપ્રમાણ, તા પછી તમારા માતાપિતા પણ નજરે દેખાતાં નથી, માટે અપ્રમા-ણ જ થયાં?"

રાજા બાલ્યા કે-" જો ધર્મ અધર્માદિક છે, તા મારા પિતા અનેક જીવોના સંહાર કરનાર હતા માટે નરકે ગયા હશે ? અને મારી માતા ધર્મિષ્ઠ હતી માટે સ્વર્ગ ગઈ હશે ? તો હે ભિક્ષાચર! હું તો તેના અત્યંત વહાલા પુત્ર હતા, તો તે આવીને મને ધર્મના પ્રતિબાધ આપે તા પરલાક પણ છે, તથા પુષ્ય પાપ પણ છે, ઇત્યાદિ સર્વ વાત હું સત્ય કરીને માનું."

તે વખતે આચાર્ય બાલ્યા કે-" હે રાજન્! બંદીવા-

નની માફક તારા પિતા કર્મરૂપી પાશથી બંધાએલાે છે. તે શી રીતે અહિં તારી પાસે આવી શકે?"

રાજા બાેલ્યા કે-" મારા માતાજને સ્વર્ગમાંથી આવતાં શી હરકત નહે છે ? " સૂરિ બાેલ્યા કે-" તે તેા સપૂર્બુ વાંછિત સુખ ભાેગવે છે, તેથી નહિ આવે. વળી મનુષ્ય લાેકની દુર્ગંધ ખૂબ જાચે સુધી ઉછળે છે, તે તેનાથી સહન થાય નહિ."

રાજા બાલ્યા કે-" મેં એક ચોરને પકડીને પથરાની કાેડીમાં નાખી તેનું ઢાંકહ્યું બંધ કરી દીધું. પછી કેટલાક દિવસે ખાેલીને જોયું તાે ચોરનું શરીર તિલતિલની માફક દીઠું, પરંતુ અંદર જીવ દીઠા નહિ! માટે જીવ નથી. વળી એક ચોરને તાેલ કરીને પછી ફાંસી દર્ધને મારી નાખી ફરી તાેલ્યા તાે કાંઇપહ્યુ વધેલા કે ઘટેલા દેખાયા નહિ! માટે શરીરમાં જીવ છે જ નહિ."

પછી આચાર્ય બાલ્યા કે—" છિદ્ર વગરની કોઠીમાં પેસીને કોઈક શંખ વગાડે, તે શંખના શબ્દ જેમ બહાર સંભળાય છે, તેમ જીવના પણ એવો જ સ્વભાવ જાણવો. વળી અરણીના લાકડાંને ફાડીને જેતાં તેમાં અગ્નિ દેખાતા નથી, પરંતુ ઉપયાગથી અગ્નિ પ્રગટ થાય છે, તેમ જીવના પણ સ્વભાવ જાણવો."

આવાં અનેક દૃષ્ટાંતા આપીને રાજાને પ્રતિબાધ કરીને શ્રાવક બનાવ્યા. એક વખતે તેની રાષ્ટ્રી સ્ર્રિકાંતાએ તેને જેર આપ્યું. તે વખતે રાજા અનશન લઈને સમાધિપૂર્વક મરાષ્ટ્ર પામીને સૂર્યાભવિમાનમાં સૂર્યાભ નામના દેવ થયા." ત્યાંથી ચવીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થઈને માક્ષે જશે.

#### શ્રીગાૈતમસ્વામીની કથા ૭૮

એ ક વખતે પ્રભુ શ્રીમહાવીરે વ્યાખ્યાન આપતાં કહ્યું કે, જે અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર ભરતચક્રવર્તીની અનાવરાવેલી ચાવીશ તીર્થંકરાની પ્રતિમાએ છે, તેને જે પાતાની લબ્ધિના પ્રતાપે જઈ વંદન કરે, તે પ્રાણી તે જ ભવમાં માક્ષે જાય.

આ પ્રમાણે સાંભળીને ગૌતમસ્વામી પાતાને માેશે જવાના નિર્ણય કરવા માટે પ્રભુની આજ્ઞા માંગીને અષ્ટાપદ પર્વત તરફ જવા લાગ્યા. તેઓશ્રીને કૌડિન્યાદિક તાપસાએ આવતા દેખ્યા, તે વખતે તાપસા અંદરાઅંદર કહેવા લાગ્યા કે આ માટા મુનિશ્વર આવે છે, પરંતુ યાજન પ્રમાણ પગથીયાં તેઓ શી રીતે ચડી શકશે ?

અમે માેઠી તપસ્યા કરનાર પાંચસાને એક જણ તે એકેક ઉપવાસ કરી સુકા પાંદડાંએાથી પારહું કરનાર એક પગથીયું ચડચા ( જૂઓ ચિત્ર. ૧), પણ આગળ જઈ શકતા નથી. એવા વિચાર કરે છે, એવામાં ગૌતમસ્વામી ચડચા, યાવત્ દશ્ન કરી પાછા ક્યાં, તે વખતે ગૌતમસ્વામી પાસે પંદરસાને ત્રણ તાપસાએ દીક્ષા લીધી. શાસનદેવીએ સાધુનાે વેશ લાવી આપ્યા.

પછી રસ્તામાં આવતાં સર્વને ગૌતમસ્વામીએ પૂછ્યું કે-" તમારે આજે શેનાથી પારણું કરવું છે?" તે વખતે તાપસા ખાલ્યા કે-" ખીર, ખાંડ, ઘૃતનું પારણું કરીએ તા સારૂં." પછી ગૌતમસ્વામી પાત્રું ભરીને ખીર વહારી લાવ્યા. પારણું અક્ષિણમહાનિશિ લબ્ધિના ખલે કરીને સર્વ તાપસાને કરાવ્યું.

આવા ચમત્કાર દેખીને પાતાના મનમાં ગુરુતત્ત્વની ભાવના ભાવતાં ભાવતાં પાંચસાને એક તાપસાને કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. પાંચસાને એકને પ્રભુનું સમવસરણ (જૂઓ ચિત્ર. ૨) દેખતાં કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. ખાકીના પાંચસાને એકને પ્રભુ મહાવીરની વાણી સાંભળતાં કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. તે ૧૫૦૩ તાપસાને કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થએલું હાવાથી પ્રભુ શ્રીવીરને વંદન કરીને કેવલીની સભામાં એઠા.

શ્રીગૌતમસ્વામીને શંકા ઉત્પન્ન થએલી જોઇને પ્રભુ બાલ્યા કે-"તેઓને કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થએલું છે, અને હું નિર્વાણ પામીશ તે વખતે તને પણ કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થશે." તે સાંભળી શ્રીગૌતમસ્વામીને સંતાષ થયા. તેઓ અનુક્રમે કેવલજ્ઞાન પામીને માેલ સુખ પામ્યા.

ગુરુ સેવાનું આવું ફલ જાણીને 'હે ભવ્ય ક્ષોકાે! તમે ધર્મને દેનારા સદ્દગુરુની સેવા કરાે, કે જેથી સંસાર સાગર સુખેથી તરાે.'

## રાહિણીયા ચાેરની કથા

#### 96

્રજગૃહી નગરીની નજીકમાં આવેલા વૈભાર પર્વતની ગુકામાં લોહખુરા નામના એક ચાર રહેતા હતા. તે સર્વદા પાપકર્મમાં આસકત, અને સાતે વ્યસના સેવવામાં તત્પર રહેતા હતા. તેને ત્યાં રાહિણુ નક્ષત્રમાં એક પુત્ર ઉત્પન્ન થયા. તેનું નામ રાહિણીયા પાડવામાં આવ્યું. તે અનુક્રમે યુવાવસ્થાને પામ્યા (બૂઓ ચિત્ર. 3). તેણે અનેક વિદ્યાઓના અભ્યાસ કર્યા અને તે સર્વ કલાઓમાં પારંગત થયા.

એક વખત તેના પિતા મરણ પથારીએ પડચો. તે વખતે તે પુત્રને કહેવા લાગ્યાે કે–" હે વત્સ! તું મારી શીખામણ સાંભળ, અને પ્રતિજ્ઞા લે કે તું મહાવીર પ્રભુની વાણી સાંભળીશ નહિ; તાે હું નિરાંતે મરણ પામું."

રાહિણીયાએ તે પ્રમાણે પ્રતિજ્ઞા લીધી અને લાહખુરા મરણ પામ્યા. રાહિણીયાએ તેનું મૃત કાર્ય કર્યું, અને તે નગરીમાં ચારી માટે ફરવા લાગ્યા.

એક વખતે પ્રભુ શ્રીમહાવીર વિહાર કરતા રાજગૃહના ઉદ્યાનમાં સમાસર્યા. દેવતાએાએ રચેલા સમવસરજ્ઞમાં બસીને પ્રભુ દેશના દેતા હતા. તે વખતે રાહિજીયા પછુ પર્વતમાંથી



बित्र २ श्रीमढागीरस्वामीनुं समवसरखु (५७४ ७)



चित्र उ रे। डिखेय (५०६८)

નીકળીને રાજગૃહ નગર તરફ જતો હતો. રસ્તામાં સમવ-સરણ દેખી તે ચિંતવવા લાગ્યા કે આ માર્ગે જતાં મારાથી મહાવીર પ્રભુનું વચન જરૂર સંભળાશે, અને તા પિતાની પાસે લીધેલી પ્રતિજ્ઞાના ભંગ થશે; અને જો બીજા રસ્તે થઈને જઇશ તા બહુ જ વખત લાગશે, તેમ ગયા વિના ચાલે તેવું નથી.

તેથી તે પાતાના અંને કાનમાં આંગળા ઘાલીને, અંને પગરખાં હાથમાં લઇને એકદમ દોડચો અને સમવસરણ નજીક આવી પહોંચ્યા કે તેના પગમાં તે જ વખતે કાંટા વાગ્યા. તે કાંટાને પગમાંથી કહાડવા માટે કાનમાંથી આંગળી કહાડીને નીચે નમ્યા, તે વખતે સર્વ સંદેહોનું છેદન કરનારી પ્રભુ શ્રીવીરની અમૃતતુલ્ય એવી વાણી તેના સાંભળવામાં આવી.

તે વખતે પ્રભુ દેવતાના સ્વરૂપનું વર્ણન કરતા કહેતા હતા કે—" દેવોના ધાસો ધાસ સુગ ધવાળા હાય છે. દેવાનું શરીર વાળ, માંસ, નખ રૂધિર, મૂત્ર તથા વિષ્ટા વગરનું હોવાથી નિર્મલ હોય છે. દેવા એક જ અંતર્મું હૂર્ત્તમાં યુવાન અવસ્થામાં જ ઉત્પન્ન થાય છે (બૂઓ ચિત્ર ૪); વળી તેઓ હમેશાં યુવાન જ હોય છે. અને સર્વ શરીરે ભૂષણ ધરનારા હોય છે. તેઓની ચક્ષુઓ અંધ થતી નથી, તેઓના ગળાની માળાઓ કરમાતી નથી; વળી તેઓ જમીનથી ચાર આંગળ અહર રહેલા હોય છે અને જમીનને અડીને ચાલતાં નથી."

કાંટા કહાડતી વખતે સાંભળેલા આ શબ્દાે ભૂલવા માટે તેને ઘણા પ્રયત્ન કર્યાે, તાે પણ તે શબ્દાે તે ભૂલી જઈ શક્યો નહિ. પછી ગામમાં જઈ ચારી કરી લોકોને ત્રાસ આપીને રોહિણેય પાતાના સ્થાનકે ગયા.

એક વખતે રાજગૃહની સર્વ પ્રજાએ રાજાની આગળ વિનંતિ કરી કે:–" હે સ્વામી! આ ગામમાં ચારના ત્રાસથી અમે બધા ત્રાસી ગયા છીએ." તે સાંભળી રાજાએ સેવકોને બાલાવીને કહ્યું કે:–" અરે! તમે લાેકા ચારને પકડતા કેમ નથી?"

તે સાંભળી સેવકાે બાલ્યા કેઃ-" હે સ્વામી! અમે તાે ચારને પકડવા માટે ઘણાએ પ્રયત્નાે કર્યા, પરંતુ એ ચાર ક્ષણમાં દેખાય છે; અને ક્ષણમાં દેખાતાે નથી. તેથી અમાસ હાથમાં આવતાે જ નથી."

તે વખતે રાજાએ અભયકુમારને કહ્યું. અભયકુમારે કેાઠવાલને કહ્યું કે નગરના દરવાજામાં કાેઈ નવીન માણુસ પ્રવેશ કરે અથવા બહાર નીકળે, તાે આળખીને જવા દેજો. કાેઠવાલે પણ છુપાઇને દરવાજે રહીને ચાકસાઈ કરતાં એક રાત્રે રાહિણીયાને નગરમાં પ્રવેશ કરતાં આકૃતિ ઉપરથી ચાર જાણીને રાહિણીયાને પકડચો. બાંધીને રાજા આગળ લાવ્યા.

રાજાએ અભયકુમારને પૂછ્યું કે:–"એને શી શિક્ષા કરવી જોઇએ." તે વખતે અભયકુમારે કહ્યું કે:–"ચારેલી વસ્તુ હાથ લાગ્યા વિના શિક્ષા થઈ શકે નહિ."

રાજાએ રાેહિણેયને પૂછ્યું કેઃ–" તું કયા ગામનાે રહીશ છું અને તારૂં નામ શું ? વળી તું ધંધાે શું કરે છે ? તે કહે. "

રાહિણેય બાલ્યાે કેઃ–''મારૂં નામ દુર્ગચંડ છે, જાતે કહ્યુળી છું; અને શાલીગ્રામમાં રહું છું. ખાસ કામ માટે અહીં આવ્યા છું. આવતાં માેડું થયું તેથી કાેટવાલે મને પકડચો."

રાજાએ તે વાતના નિશ્ચય કરવા માટે ગુપ્તપણે શાલીગ્રામ માણસ માેકલ્યાે. પરંતુ ચારે પ્રથમથી સંકેત કર્યા પ્રમાણે ત્યાંના રહેવાસીઓએ તેનું નામ ઠામ સર્વ તે જ પ્રમાણે તે માણસને સંભળાવ્યું.

તે માણુસે પાછા આવીને રાજા આગળ સર્વ સમાચાર કહ્યા; તે સાંભળી અભયકુમારે વિચાર્યું કે આ ચાર જ છે પરંતુ તે મહાકપટી છે. પછી તેને દિલાસા આપી પાતાની પાસે રાખ્યા.

અભચકુમાર જે વખતે સામાચિક પાસહ પ્રમુખ કરતા હતા, તે વખતે તે પણ તેમજ અભચકુમારની સાથે રહીને શ્રાવકની ક્રિયા કરતા હતા; તેના મનમાંના ભાવ કાઇપણ જાણી શકતું નહિ.

હવે અભયકુમારે એક માટા મહેલ તૈયાર કરાવ્યા. તેમાં જીદી જીદી જાતનાં ચિત્રા ચીતરાવ્યાં. નાના પ્રકારનાં ચંદરવા બંધાવ્યા. મહેલની ઉપર અત્યંત સુંદર ધજાઓ બંધાવી અને તેમાં શિલારસ, અગર, ચંદન વગેરે નખાવ્યા. ધૂપ પરિમલ સળગતા રખાવ્યા. દરવાજાને તાેરણા બંધાવ્યાં. અપૂર્વ શચ્યા પથરાવી. ફૂલા તથા ફૂલની માળાઓ ચારે બાજી સુગંધી માટે પાથરી દેવામાં આવી.

સાળ વરસની ઉમરની અત્યંત રૂપવાન આઠ ગણિકા-ઓને સાળે શણુગાર સજાવીને, તેઓના હાથમાં મૃદંગ આપી ત્યાં ઊભી રખાવી (જૂઓ ચિત્ર પ). પછી તે આવાસમાં અભયકુમારે તે રાહિણેયને સાધર્મીભાઈના સંબંધથી જમવાનું આમંત્રણ આપીને બાલાવ્યા.

જમાડતાં જમાડતાં વચમાં ચંદ્રહાસ મિદરાનું રાહિણેયને ધાન કરાવી દેવામાં આવ્યું. તેથી તે એખાકળો થઈ ગયા. તે વખતે મહેલની શધ્યા ઉપર તેને સૂવાડી દીધા. ચાર ઘડી વીત્યા પછી તેને ભાન આવ્યું. તે વખતે તે ગણિકાઓ 'જયજય નંદા જયજય ભદ્દા 'એવા શબ્દો બાલીને ખત્રીશ- ખદ્ધ નાટક કરવા લાગી. અને તે ચારને પૂછવા લાગી કે— " તમે એવું તે શું પુષ્ય ગયા ભવમાં કીધું હતું કે જેથી તમે અમારા સ્વામી થયા અને દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થયા ?"

રાહિણેય તે વખતે વિચારવા લાગ્યા કે:-" આ શું વાત છે? મેં તા ગયા ભવમાં કાંઈ પણ એવું પુણ્ય કર્યું નથી, કે જેથી હું દેવતા થયા હોઉં. વળી મહાવીરના વચન પ્રમાણે તા દેવતાની આંખા અનિમેષ હોય છે, તે પ્રમાણે તા આ અગિંગાની આંખા દેખાતી નથી. મને લાગે છે કે આ બધું અભયકુમારનું જ કારસ્તાન હાવું જોઈએ." મારે પણ કપટ સામે કપટ જ આચરવું જોઈએ.

આ પ્રમાણે વિચારીને તે કહેવા લાગ્યાે કે:-" હે સ્ત્રીઓ! મેં ગયા ભવમાં દાન, પુષ્ય, ધર્મ, સાત વ્યસન રહિત જીવન, નિયમ, વ્રત, જીણેંદ્ધારાદિ પુષ્કળ પુષ્ય કરણી કરેલી છે તેથી તમારા સ્વામી તરીકે ઉત્પન્ન થયાે છું."

તે વખતે દેવાંગનાઓના રૂપે રહેલી ગણિકાઓ બાલી કે:-" મનુષ્ય ભવમાં કાંઈ પાપકર્મ કર્યા હોય તાે તે પણ અમને કહી સંભળાવા."

રાહિણેય બાલ્યાે કેઃ–" મેં મનુષ્ય ભવમાં કેવલ ધર્મ જ કર્યાે છે, પરંતુ કાંઈ પણ પાપકર્મ કર્યું નથી. "

આ બધી વાત ગુપ્ત રીતે સાંભળીને અભયકુમારે જાલ્યું કે આ માટે ખુદ્ધિમાન છે. એના જેવા ખુદ્ધિમાન કેઇ વિરલ જ હશે! પછી શ્રેલ્કિ રાજાને પૂછીને તે રાહિ-લેયને છાડી મૂકચો.

રાહિણેય પણ ઘેર પહેાંચી વિચાર કરવા લાગ્યાે કે મરવાનું કષ્ટ મહોદું હતું અને તેમાંથી હું અચત નહિ. પરંતુ પગમાંથી કાંટો કહાડતાં શ્રીવીર પ્રભુની થાડી પણુ વાણી જે મારા સાંભળવામાં આવી તે પણુ મને ઉપકારક થઈ. માટે શ્રીવીર પ્રભુને શરણે જ જાઉં તે જ મારા માટે ઉત્તમ છે.

પછી રાેહિણેય શ્રીવીર પ્રભુની પાસે આવી નમસ્કાર કરીને કહેવા લાગ્યા કે:-" હે પ્રભુ! નાસતાં નાસતાં આપણી થાડી વાણી મારા સાંભળવામાં આવી, તેથી હું મરણાંત કષ્ટથી અચી ગયા છું. માટે હે પ્રભુ! કૃપા કરીને મારા અંને ભવ સુધરે તેવા ઉપાય અતાવા."

પ્રભુએ તેને ધર્મના ઉપદેશ આપ્યા. તે સાંભળીને દીક્ષા લેવા માટે તે તત્પર થયા. પ્રભુને વિનંતિ કરી તે કહેવા લાગ્યા કે: "હે પ્રભુ! હું શ્રેણિક રાજાને મલીને, પાછા આવીને આપશ્રીની પાસે દીક્ષા લઈશ."

પછી રાહિણેય ત્યાંથી નીકળીને શ્રેણિક રાજાની પાસે આવીને કહેવા લાગ્યા કેઃ-" હે સ્વામી! હું રાહિણેય નામના ચાર છું, અને મહાપાપાના કરનારા છું. પરંતુ શ્રીવીર પ્રભુનાં વચના સાંભળવાથી હું અચી ગયા છું. હવે મને દીક્ષા લેવાના વિચાર છે, માટે વૈભાર પર્વતની ગુકામાં મેં ચારી લાવેલું ધન રાખેલું છે, તે આપ મારી સાથે ત્યાં પધારીને સર્વ પ્રજાજનાને તેમનું ધન આળખાવી આળખાવીને પાછું સુપ્રત કરી દાે."

રાહિણેયે પાતાના આખા કુટુંબને બાધ આપીને, તેઓની આજ્ઞા મેળવીને દીક્ષા લીધી. નિરતિચાર ચારિત્ર પાળીને અંતિમ સમયે અનશન કરીને તે દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થયા.

રાહિણેયની માફક જે કાેઈ પ્રાણી સિદ્ધાંતના વચનને અનુસરે તે સુખને પ્રાપ્ત કરે છે.

#### શ્રીભરત ચક્રવર્તીની કથા ૮*૦*

ન્યાયને દ્વર કરતા ભરત ચક્રવર્તી અયોધ્યામાં રાજ્ય કરતા હતા. કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી શ્રી ઋષ-ભદેવપ્રભુ પાતાના ચોરાશી ગણધરા સહિત એક વખત અયાધ્યા નગરીના ઉદ્યાનમાં સમાસર્યા (જાૂઓ ચિત્ર. ૬).

ઉદ્યાનપાલકે પલુ પધાર્યાની ભરત ચક્રવર્તીને વધામણી આપી. વધામણી આપનારને ભરત મહારાજાએ સાડાબાર ક્રોડનું દાન આપ્યું.

પછી ભરત ચક્રવર્તીએ વિચાર્યું કે આજે પ્રભુ મારા નગરના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા છે, તેથી તેઓને તથા તેમની સાથે આવેલા સાધુઓ વગેરેને ભોજન કરાવું. આ પ્રમાણેના વિચાર કરીને પક્રવાન વગેરેનાં ઘણા ગાડાં ભરીને સમવસ-રણમાં આવીને પ્રભુને વંદન કરીને વિનંતિ કરી કે—"પ્રભુ! આજે આપ તથા આપશ્રીના શિષ્યા મારે ત્યાં ભાજન કરવા પધારા."

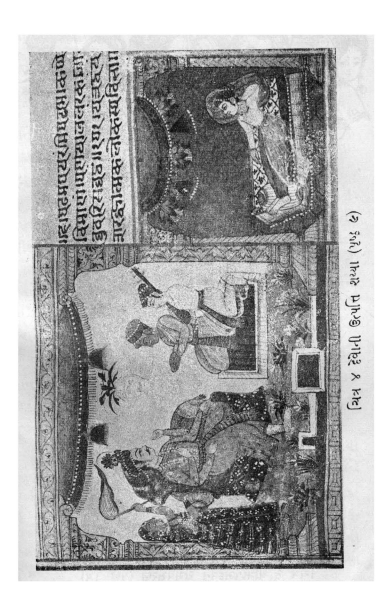
તે વખતે પ્રભુ એાલ્યા કે-" હે ભરત! સાધુઓને રાજપિંડ લેવો કલ્પે નહિ; વળી આધાકર્મી તેમજ સામે લાવેલા આહાર પણ કલ્પે નહિ." આ પ્રમાણે સાંભળીને ભરત પશ્ચાતાપ કરવા લાગ્યા. તે વખતે પ્રભુ બાલ્યા કે–" હે રાજેન્દ્ર તું પશ્ચાતાપ કરીશ નહિ. પ્રથમ પાત્ર વીતરાગ, બીજું પાત્ર સાધુ; ત્રીજું પાત્ર વતધારી શ્રાવક અને ચોથું પાત્ર જૈન દર્શનને માનનાર શ્રાવક છે. તેથી તું વ્રતધારી શ્રાવકની ભક્તિ કર કે જેનાથી તું સંસાર સમુદ્ર સહેલાઇથી તરી જઇશ."

ભરત ચક્રવર્તી પ્રભુનાં આ પ્રમાણેના વચનો સાંભળીને આનંદિત થયા અને પાતાના સ્થાનકે પાછા આબ્યા શ્રાવક માત્રને જમવા માટે આમંત્રણ આપ્યું. શ્રાવકો દરરાજ જમવા આવવા લાગ્યા.

તે વખતે લોકો ભાળા હોવાથી, હમેશાં અધા લાકો જમવા આવવા લાગ્યા. તે વખતે રસાઇયાએ ચક્રવર્તીને વિનંતિ કરી કે 'મહારાજ! અધા લાકા જમવા આવે છે, તેમાંથી કાેેે જમાડવા અને કાેેંગ્રે ન જમાડવા તેની સમજણ નથી પડતી.'

પછી રાજાએ પરીક્ષા કરીને શુદ્ધ શ્રાવકોને દર્શન જ્ઞાન અને ચારિત્રરૂપ ત્રણ રેખા કાંગણી રત્નશ્રી કરી. એમ કરી પાતાના અવતાર સફલ કર્યા. વળી ચક્રવતિ એ શ્રીશતુંજય તીર્થના ઉદ્ધાર કર્યા, પ્રથમ સંઘ કાઢી સંઘવીની પદ્દવી પ્રાપ્ત કરી. વળી અષ્ટાપદ પર્વત પર ચાવીશે તીર્થંકરાના શરીર પ્રમાણની પ્રતિમાએા કરાવી દેરાસર બંધાવરાવ્યાં.

આ રીતે શ્રીસંઘની લક્તિ કરી અનુક્રમે આરીસાલવનમાં પાતાનું રૂપ જેતાં અનિત્ય લાવના લાવતાં મનમાં વૈરાગ્ય વૃદ્ધિ કરતાં કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. તેના દેવતાઓએ મહોત્સવ કર્યા. ચારાશી લાખ વર્ષનું આયુષ્ય સમાપ્ત કરીને માેક્ષે ગયા.





ચિત્ર ૫ આડ ગણિકાએ (પૃષ્ઠ ૧૧)



चित्र ६ श्रीऋषलहेवनुं समवसरण् (पृष्ट १५)

ભરતના પુત્ર સૂર્યયશા થયા, તેણે પણ ભરતની માફક જ શ્રી સંઘની ભક્તિ કરી. તેમનો પુત્ર મહાયશ, તેમનો પુત્ર અલબદ્ર, તેમનો પુત્ર અલવીર્ય, તેમનો પુત્ર અલવીર્ય, તેમનો પુત્ર જલવીર્ય, તેમનો પુત્ર જલવીર્ય, તેમનો પુત્ર જલવીર્ય, તેમનો પુત્ર અહની પાટે દંડવીર્ય થયા. આ આઠે ત્રણ ખંડના ભાકતા થયા અને ચતુર્વિધ શ્રીસંઘની ભક્તિ કરનારા થયા.

ભરત ચક્રવર્તીની પછી છ કોડ વર્ષ ગયાં, તે વખતે સૌધર્મેં દ્રે અવધિજ્ઞાનથી દંડવીર્યની સંઘભક્તિ જોઈ ને તેની પરીક્ષા કરવા માટે અયોધ્યા આવ્યા. પાતે યજ્ઞોપવિત ધારણ કરીને શ્રાવકના ખાર વતનાં ખાર તિલક કર્યાં. તે વખતે દંડવીર્ય રાજાએ ઇંદ્રને શ્રાવક રૂપે દેખ્યા. તે દેખીને આનંદિત થયા. પછી જમવાનું આમંત્રણ આપ્યું, અને રસાે- ઇયાને કહ્યું કે:—" આ સાધર્મિકને રૂડી રીતે જમાડા."

ઇંદ્ર પણ શ્રાવકરૂપે ઘરમાં આવ્યા. પચ્ચખાણ પારીને શ્રાવકાની પંગતમાં જમવા બેઠાે. એક કરાેડ શ્રાવકને જમાઉ એટલું તે એકલા જમી ગયાે. વળી રસાેઇયાને કહ્યું કે હું ભૂષ્યો છું, માટે મને ખાવા આપાે.

રસાઇચાએ આ સર્વ વૃત્તાંત રાજાને કહ્યો, રાજા ત્યાં આવ્યા. શ્રાવકરૂપધારી ઇંદ્રે કહ્યું કે આ રસાઇ કરનાર સર્વને ભૂખા રાખે છે. રાજાએ પાછું સા મૂડા ધાન્ય રંધાવી પીરસ્યું. તે પણ તરતજ જમીને કહેવા લાગ્યા કે હું હજી ભૂખ્યા છું.

રાજા મનમાં ખેદ કરવા લાગ્યાે કે મારાથી સંઘની સંપૂર્ણ ભક્તિ થતી નથી, માટે મને ધિક્કાર છે. સેવકો બાલ્યા કૈઃ–" હે મહારાજ આ કોઈ દેવસ્વરૂપી છે." પછી રાજાએ ધૂપ વગેરે કરીને નમસ્કાર કરીને પૂછ્યું કેઃ--" હે સ્વામી! પ્રસન્ન થાએા. સાધર્મીની ભક્તિ મારાથી કેવી રીતે થઈ શકે?"

આ પ્રમાણેનાં વચના સાંભળીને ઇંદ્રે પાતાનું મૂળ રૂપ પ્રગટ કર્યું. દંડવીર્ય રાજાની પ્રશંસા કરતાં કહ્યું કે-'' હે દંડવીર્ય ! તેં યુગાદિ પ્રભુના વંશ ઉજ્વલ કર્યા છે. તને અને તારી સાધર્મિકભક્તિને ધન્ય છે. " આ પ્રમાણે કહીને ઇંદ્ર દેવલાકમાં પાછા ગયા. દંડવીર્ય રાજા પણ સંઘભક્તિ કરી જન્મ સકલ કરી માક્ષે ગયા.

#### દામન્નકનો કથા ૮૧

સ્તિક્ષેત્રમાં આવેલા ગજપુર નામના નગરમાં સુનંદ નામનો એક કુલપુત્ર રહેતો હતો. તે જ નગરમાં એક જિનદાસ નામનો શેઠ રહેતો હતો. સુનંદ અને જિનદાસ અને પરમ મિત્રા હતા.

એક વખતે તે બંને મિત્રા વનમાં ગયા. તે જંગલમાં એક આચાર્ય પધારેલા હતા, તેમની પાસે બંને મિત્રાએ ઉપદેશ સાંભળો. આ ઉપદેશ સાંભળીને સુનંદ ગુરુ મહા-રાજને કહેવા લાગ્યા કે—'' હું માંસ નહિ ખાવાની પ્રતિજ્ઞા તો કરૂં, પરંતુ મારાથી મારા કુલાચાર કેવી રીતે છાડી દેવાય?"

ગુરુએ કહ્યું કે:-" કુલાચાર કરતાં ધર્માચાર ઉત્તમ છે." તે સાંભળી સુનંદે માંસ નહિ ભક્ષણ કરવાના નિયમ લીધા. તે જગતના સર્વ આત્માઓને પાતાના આત્મા સમાન માનતા છતા સુખે કરીને પાતાના નિયમનું પાલન કરવા લાગ્યા.

એક વખત ભયંકર દુષ્કાળ પડચો. સર્વત્ર અનાજ માેઘું થઇ ગયું. તે વખતે સુનંદની સ્ત્રી કહેવા લાગી કેઃ– " હે સ્વામી! આપણા કુટુંબના પાેષણ માટે માછલાં પકડી લાવા."

સુનંદે કહ્યું કે:-" હે મૂર્ખી! મારી આગળ તું હિંસા કરવાની વાત કરીશ નહિ. ગમે તેવું કષ્ટ પ્રાપ્ત થશે, તો પણ હું હિંસા કરીશ નહિ." તેની સ્ત્રીએ કહ્યું કે:-" તું મહાનિર્દથી છું, કુડુમ્બનું પાષણ નહિ કરે તાે લાેકોમાં તારાે અપથશ ફેલાશે."

સુનંદની ઇચ્છા નહિ હોવા છતાં પણ તેના સાળા તેને અળજબરીથી માછલાં પકડવા માટે લઈ ગયા. ત્યાં જાળ નાંખી તેમાં માછલાં આવ્યાં, પરંતુ વ્રત સાચવવા માટે તે પાછાં પાણીમાં નાખી દીધાં, અને ઘેર ખાલી હાથે પાછા આવ્યા. બીજા દિવસે પાછા સ્ત્રીની પ્રેરણાથી ગયા; તે દિવસે પણ માછલાં પાણીમાં પાછાં નાખી ઘેર આવ્યા. ત્રાજા દિવસે પણ તેવી જ રીતે માછલાં પકડતાં માછલાંની એક પાંખ ભાંગી, તેથી તેને અહુ જ દુ:ખ થયું. પછી સગાંને કહીને અનશન કરીને મરણ પામ્યા.

રાજગૃહ નગરમાં નરવર્મા નામનો રાજા રાજ્ય કરતો હતો. તે જ નગરમાં મણીયાર નામના શેઠની સુચશા નામની ધર્મપત્નિની કૂખે સુનંદનો જીવ ઉત્પન્ન થયો. તેનું દામન્નક નામ પાડવામાં આવ્યું. તે આઠ વર્ષની ઉંમરનો થયા તે વખતે નગરમાં પ્લેગનો ઉપદ્રવ થયા. આ ઉપદ્રવમાં દામન્નક સિવાય શેઠના ઘરના બધા માણસા મરણ પામ્યા. રાજાએ તેના ઘેર ચાંકી મૂકી દીધી. દામન્નક પાતાના પેટના ખાડા પૂરવા માટે ઘેર ઘેર ભીખ માગતા ભટકવા લાગ્યા.

દામન્નક ભીખ માગતાં માગતાં એક વખત સાગર-

પાત નામના વ્યાપારીને ત્યાં આવી ચડચો. તે વખતે તેને ત્યાં કેટલાક સાધુએા વહોરવા આવ્યા. તેમાંથી એક માટા સાધુ ભીખ માગવા આવેલા દામન્નકના સામુદ્રિક લક્ષણો જોઈને બાલ્યા કેઃ—" આ ભીખારી આ વ્યાપારીની લક્ષ્મીના માલિક થશે."

ભિતની ઓથે રહેલા સાગરશેઠના સાંભળવામાં આ શબ્દો આવ્યા. આ શબ્દો સાંભળીને તેમને માેંદું દુઃખ ઉત્પન્ન થયું. પછી શેઠ વિચારવા લાગ્યા કે ' હું કોઈપણ ઉપાય કરીને આ દામન્નકને મારી નંખાવું! આ પ્રમાણે વિચાર કરીને એક ચાંડાલને ઘણું દ્રવ્ય આપીને દામન્નકને મારી નંખાવવા માટે નક્કી કરવામાં આવ્યું.

લાડવા આપવાની લાલચ આપીને ચાંડાલ પણ દામન્નકને જંગલમાં લઈ ગયા. પરંતુ આળકની નાની વય અને સુકોમલતાને જોઈને તેને દયા આવી. તેથી તેને તે આળકને કહ્યું કે:—" તું અહીંથી નાશી જા, નહિતર સાગરશેઠ તને મરાવી નાખશે." તેથી દામન્નક પાતાનો જીવ અચાવવા ત્યાંથી નાશી છૂટચો.

શેઠને નિશાની અતાવવા માટે ચાંડાલે દામન્નકની એક આંગળીનો થાહોક ભાગ કાપી લીધા, અને તે શેઠને અતાવી. દામન્નક પણ લોહી નીકળતી પાતાની આંગળી લઈને નાઠો, તે નાશીને સાગરપાત શેઠના ગાકલના ગાવાળ નંદને ત્યાં પહોંચ્યા. નંદને કાંઈપણ સંતાન નહિ હોવાથી દામન્નકને પાતાને ત્યાં પુત્ર તરીકે રાખ્યો. દામન્નક અનુક્રમે યુવાન થયો.

એક વખતે સાગરશેઠ કોઈ કામ પ્રસંગે નંદના ગાક-લમાં આવ્યા. ત્યાં દામન્નકને જોયા. તેનું વૃત્તાંત નંદને પૂછ્યું. નંદે જે હતું તે પ્રમાણે કહ્યું. આ સાંભળીને શેઠ તરત જ પાતાના ઘેર પાછા જવા લાગ્યા. તે વખતે નંદ બાલ્યા કે તમે જલદી ઘેર કેમ પાછા જાઓ છા ? તમારે કાંઈ ખાસ કામ હોય તા મારા પુત્રને માકેલા, તે તમારૂં કાર્ય કરી આવશે.

સાગરશેઠે એક કાગળ લખી આપ્યા ને દામન્નકને કહ્યું કે ' આ કાગળ મારા પુત્રને આપજે.' દામન્નક પણ કાગળ લઈ ને તરત ચાલ્યા. રસ્તે ચાલતાં તે થાકી ગયા. તેથી ગામની નજીકમાં આવેલા કામદેવના મંદિરમાં જઈ ને સૂઈ ગયા.

એવામાં સાગરશેઠની વિષા નામની પુત્રી તે જ મંદિ-રમાં કામદેવની પૂજા કરવા આવી. તેણે ત્યાં સૂઇ રહેલા દામન્નકના અંગરખાની કસે એક કાગળ બાંધેલા જોયા, તે છાડીને વાંચવા માંડચો. તેમાં લખ્યું હતું કે આ દામન્નકને તે આવે કે તરત 'વિષ દેજો ' એમાં કાંઇ પણ વિચાર કરશા નહિ.

આ પ્રમાણેના કાગળ વાંચીને તે કન્યાએ વિચાર્યું કે મારા પિતા જરૂર કાગળ લખતાં એક કાના ચૂકી ગયા લાગે છે. કેમકે મારૂં નામ વિષા છે, તેના બદલે ભૂલથી વિષ લખાઈ ગયું છે. પછી આંખનું કાજલ કાઢી સળી વતી એક કાના વધારીને વિષની જગ્યાએ વિષા લખીને કાગળ પાછા તેની કસમાં બાંધી દીધા અને કન્યા પાતાના ઘર પાછી આવી.

દામન્નક જાગી ગયા, તે ચાલતા ચાલતા સાગર શેઠના ઘેર આવી પહોંચ્યા. શેઠના પુત્રને કાગળ આપ્યા, તે વાંચતાં જ તેને પાતાની અહેન વિષાનું દામન્નક સાથે મહાત્સવપૂર્વક લગ્ન કરી દીધું. કેટલાક દિવસ પછી સાગર ગાેકુલથી પાતાના ઘેર પાછા આવ્યા.

ઘેર આવીને દામજ્ઞક સાથે વિષાને પરણાવેલી જોઈને વિચારવા લાગ્યા કે:-

"अन्नं चिंतिज्जइ अन्नं हृइ, अन्नं विढवइ अन्नं खाइ। उचालु ते थिर थया, थिरवासो ते जाइ॥१॥

માણુસ ધારે છે કાંઈ અને થાય છે કાંઈ, કેાણુ વાવે અને કેાણુ ખાય; પગે ચાલતા સ્થિર થાય છે અને સ્થિરવાસ વાળા પગે ચાલતા થાય છે."

મેં લાભ મેળવવાના ખદલે મૂળ પણ ગુમાવ્યું. હજી કાંઇ ખગડી ગયું નથી. એમ વિચાર કરીને શેઠ પાછા પેલા ચંડાલના ઘેર ગયા, અને કહેવા લાગ્યા કે:-" અરે દુષ્ટ! તેં આ શું કર્યું? તેં દામજ્ઞકને જીવતા કેમ જવા દીધા? હજી પણ જો તું તેને મારી નાંખે તા તું જેટલું દ્રવ્ય માગે તેટલું હું તને આપું."

ચંડાલ બાલ્યાે:-" હે સ્વામી! તમે મને તે દેખાડા, હું તેને મારી નાખું." શેઠે તેની સાથે સંકેત કર્યા કે સંધ્યા વખતે હું તેને મારી કુલદેવીના મંદિરે દર્શન કરવા માેકલીશ, તેને તું તે વખતે મારી નાખજે.

આ પ્રમાણે સંકેત કરીને શેઠ પાતાના ઘેર પાછા

આવ્યા, અને દામજ્ઞકને કહેવા લાગ્યા કે:-" અરે મૂર્ખ ! હેજા સુધી કુલદેવીને તેં પૂજા નથી કરી ? કુલદેવીની પૂજા વિના ધાર્શું કાર્ય સિદ્ધ ન થાય." આ પ્રમાણે કહીને જમાઈ દામજ્ઞકને સંધ્યા વખતે પુષ્પાદિકની છાબ ભરીને કુલદેવીની પૂજા કરવા માેકલ્યા.

રસ્તામાં જતાં તેના સાળા મલ્યા, તેને પાતાના ખનેવીને ત્યાં જ ઊભા રાખ્યા; અને કુલદેવીની પૂજા માટેની ફૂલ વગેરેની છાબ પાતે લઈને ગયા. તે જેવા મંદિરમાં પ્રવેશ કરે છે કે, તરત જ ત્યાં સંતાઈને રહેલા ચંડાલે તલવારથી તેને મારી નાખ્યો, તે વખતે માટા કાલાહલ થયા. લાકાએ તેને આળખ્યા કે આ તા સાગર શેઠના પુત્ર છે. આ વૃત્તાંત સાલળતાં જ શેઠને હૃદયકાટ દુ:ખ થયું, અને તે તરત મરણ પામ્યા.

પછી રાજાના હુકમથી દામન્નક સાગરશેઠની લક્ષ્મીના માલિક થયા. પુરુષથી દામન્નકને મળેલી લક્ષ્મીના તે સાતે ક્ષેત્રમાં છૂટથી ઉપયાગ કરવા લાગ્યા. એક વખતે દામન્નક એઠા હતા તે વખતે એક ખારાટ નીચે પ્રમાણેના શ્લોક ખાલતા તેના સાંભળવામાં આવ્યાઃ

"तस्स न हवइ दुक्खं, कयावि जस्सत्थि निम्मलं पुण्णं। अण्णघरत्थं द्व्वं भुंजइ अण्णो जणो जेण ॥ १ ॥

જેઓએ નિર્મલ પુષ્ય ઉપાર્જન કરેલું હેાય છે, તેઓને કાેઇ પણ જાતનું દુઃખ પ્રાપ્ત થતું નથી; વળી બીજાઓએ મહા પ્રયત્ને ઉપાર્જન કરેલા દ્રવ્યનાે પણ તે માલિક થાય છે."

આ શ્લોક સાંભળતાં જ દામન્ન કે તે ભાટને ત્રણ લાખ

દ્રબ્ય દાનમાં આપ્યું, તે જાણીને લોકોને માેડું દુ:ખ થયું. રાજાના જાણવામાં આ વાત આવી, અને તેથી રાજાએ દામન્નકને બાલાવીને આટલું મહાેડું દાન આપવાનું કારણ પૂછ્યું. તે વખતે દામન્નકે પાતાના સર્વ વૃત્તાંત રાજાને કહી સંભળાવ્યા.

દામજ્ઞક અનુક્રમે દયાધર્મનું પાલન કરી**ને** દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થયાે. માટે હે ભવ્ય લોકાે! તમે પણ દામજ્ઞકની માફક સર્વ જીવા પ્રત્યે દયાભાવ દ્દદયમાં રાખા અને સુખ પામાે.

### વસુ રાજાની કથા ૮૨

કિતમતી નામની નગરીમાં અભિચંદ્ર રાજાને વસુ નામના એક સત્યવાદી પુત્ર હતો. તે જ નગરીમાં ક્ષીર-કદંખક નામના ઉપાધ્યાય સર્વ શાસ્ત્રના જાણકાર રહેતા હતા.

આ ક્ષીરકદંબક ઉપાધ્યાય પાસે તેમના પુત્ર પર્વતક નામના કે જે દુષ્ટ સ્વભાવના હતા તે, નારદ અને રાજપુત્ર વસુ, ત્રણે જણા અભ્યાસ કરતા હતા. એક વખત આ ત્રણે શિષ્યા ગુરુના મકાનની અગાશીમાં સૂતેલા હતા, અને ઉપાધ્યાય જાગતા બેંકેલા હતા. એવામાં બે ચારણ મુનિઓ આકાશમાર્ગે વાતા કરતા ચાલ્યા જતા હતા. તેમાંથી એક મુનિ બીજા મુનિને કહેવા લાગ્યા કે આ સૂતેલા ત્રણ શિષ્યામાંથી બે તો નરકે જનારા છે, અને એક દેવલાકમાં જનાર છે.

આ વાત સાંહ્મળી ઉપાધ્યાયને ઘણું જ દુઃખ થયું. આ ત્રણમાંથી કેાણ સ્વર્ગગામી છે અને કેાણ નરકગામી છે તેની પરીક્ષા કરવા માટે જાદા જાદા લાેટના ત્રણ કુકડા ખનાવીને ત્રણે શિષ્યને આપ્યા, અને કહ્યું કે જ્યાં કાેઈ દેખે નહિ, ત્યાં જઈ એને મારી નાંખજો.

વસુ અને પર્વતક એ બે જણ તે જંગલમાં કાઈ એકાંત સ્થળે કુકડાના નાશ કરીને આવ્યા; પરંતુ નારદે કાઈ પણ સ્થળ એવું જોયું નહિ કે જ્યાં કાઈ પણ દેખતું ન હાય. તેથી નારદ કુકડા પાછા લાવ્યા.

ઉપાધ્યાયે નારદને પૂછયું કેઃ 'આ કુકડા પાછા કેમ લાવ્યા ?' તે નારદ બાલ્યા કેઃ-' દેવ, દાનવ તથા જ્ઞાની પુરુષા જ્યાં જ્યાં દેખી શકતા હાય, અને હું પણ દેખી શકતા હાઉં ત્યાં તમારી આજ્ઞાના લંગ કરીને હું શી રીતે આ કુકડાના નાશ કરી શકું.'

આ સાંભળી ઉપાધ્યાયે ચિંતવ્યું કે નારદ સ્વર્ગે જનાર છે અને વસુ તથા પર્વતક બંને જણા નરકગામી છે. ઉપાધ્યાય અનુક્રમે આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને સ્વર્ગે ગયા. પછી તેમની પાટે પર્વતક બેઠા અને વસુને રાજ્ય મલ્યું. નારદ ભણીને પાતાના સ્થાને ગયા.

એક વખતે કાઈ શિકારીએ જંગલમાં જઈ કાઈ હરણની ઉપર બાણ નાખ્યું. પરંતુ ત્યાં જઈ ને જોયું તો હરણના બદલે સ્ફાટિકની શિલા દીડી. તેણે રાજાને આવીને કહ્યું. રાજાએ તરત જ તે શિલા છાનીમાની મંગાવી લીધી. તે શિલાની પીઠિકા બનાવી તેના ઉપર સિંહાસન સ્થાપી, તે સિંહાસન ઉપર બેસવા માંડયું. લોકા સર્વ જાણવા લાગ્યા કે વસુ રાજા સત્ય વચનના આધારે અહર બેસે છે. તેથી આજીબાજીના પ્રદેશના રાજાઓ તેની આજ્ઞા માનવા લાગ્યા. જગતમાં વસુ રાજાની સત્યવાદી તરીકે ખ્યાતિ ફેલાઈ.

એક વખતે પર્વતકને મલવા માટે નારદ અહારગામથી ત્યાં આવ્યો. અંને મિત્રા એક બીજાની સાથે બેઠા હતા, તે વખતે શિષ્યને ભણાવતાં પર્વતકે 'અજ' શબ્દના અર્થ 'છાગ' ના હામ કરવા એમ કર્યા. તે વખતે નારદ બાલ્યા કે ગુરુએ આપણને ભણાવતાં 'અજ' શબ્દના અર્થ 'ત્રણ વર્ષની જીની ડાંગર' એવા કહ્યો છે; તા તું 'અજ' શબ્દના અર્થ 'છાગ' કેમ કરે છે? પર્વતકે તે અર્થની ના કહી.

બંને વચ્ચે વિવાદ વધી જતાં જે ખાટા ઠરે, તેની જીલ છેદી નાખવી; એવું નક્કી કરવામાં આવ્યું. તે વખતે પર્વત-કની માતાએ જાહ્યું કે નારદ કહે છે તે વાત સાચી છે, માટે હું વસુરાજાની પાસે જઇ પુત્રની ભિક્ષા માગી આવું. કારણ કે બંને જણા સાક્ષી માટે વસુરાજાની પાસે જવાના છે.

આ પ્રમાણે વિચાર કરીને પર્વતકની માતા વસુરાજા પાસે ગઈ અને પર્વતકને અચાવવા ખહુ આજી કરી. નારદ અને પર્વતક પણ અનુક્રમે વાદ કરતાં કરતાં વસુરાજા પાસે અર્થ પૂછવા આવ્યા. રાજાએ પણ મિશ્ર વચન બાલીને કહ્યું કે 'અજ' શબ્દનો અર્થ 'છાગ એટલે બાકડા' પણ થાય છે.

આ અર્થ સાંભળતાં જ તાત્કાલિક દેવતાએ લાત મારીને વસુરાજાને સિંહાસન ઉપરથી નીચે પાડી નાખીને મારી નાખ્યાે. વસુરાજા મરીને નરકે ગયાે. પર્વતક પણ આયુષ્ય પૂર્ણ થવાથી મરીને નરકે ગયાે. નારદ શીલ પાળી સત્ય વચનના પ્રભાવથી મરીને દેવલાકે ગયાે.

### નાગદત્તની કથા ૮૩

અનુ ભરતક્ષેત્રમાં વારાષ્ટ્રસી નગરીમાં મહા-પરાક્રમી એવા જિતશત્રુ નામના રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તે નગરીમાં ધનદત્ત નામના એક ધનવાન વ્યાપારી રહેતા હતા. ધનદત્તને ધનશ્રી નામની પત્નિથી ઉત્પન્ન થએલા નાગદત્તા નામના એક ગુણવાન અને રૂપવાન પુત્ર હતા.

ते क नगरमां प्रिथमित्र नामने। क्षेष्ठ थीको व्यापारी रहेतो हतो. तेने नागवसु नामनी चतुर अने क्षावान पुत्री हती. क्षेष्ठ वणत नागहत्त मंहिरमां हेवने वंहन करते। हतो, तेने नागवसुक्षे क्षेष्रो. तेनुं इप क्षेष्ठ ने नागवसुक्षे भनमां नक्ष्री क्ष्युं के मारे परख्वुं ते। नागहत्तनी साथे क परखुं, नहितर संसारने। त्याग करवे।.

આ પ્રમાણે મન સાથે નિશ્ચય કરીને નાગવસુ પાતાના પિતાના ઘેર આવી. ઘેર આવીને ભાજન તથા નિદ્રાના ત્યાગ કરીને રાત અને દિવસ નાગદત્તનું જ ધ્યાન ધરવા લાગી. પુત્રીની આવી અવસ્થા જોઇને તેણીના માતપિતાએ તેણીની સખી મારફતે જાણી લીધું કે તેણીની ઇચ્છા નાગદત્તની સાથે

લગ્ન કરવાની છે. પિતાએ પુત્રીના મનાલાવ જાણી લઇને નાગદત્તના પિતાને મલીને કહ્યું કે બંનેની જેડી સરખી છે, માટે બંનેનું સગપણ કરીએ.

નાગદત્તના પિતાએ તે વાતના સ્વીકાર પણ કર્યા. પરંતુ નાગદત્તે પિતાને કહ્યું કે:-'' હે પિતાજી! મારૂં સગપણ કરશા નહિ, કારણ કે હું તા દીક્ષા લેવાના છું." કન્યાને પણ નાગ-દત્તના વૈરાગ્યની વાતની ખબર પડી ગઈ, પરંતુ તે તા મન અને વચનથી નાગદત્તને વરી ચૂકેલી હતી.

નાગવસુને રસ્તામાં જતાં એક વખત નગરના કાેેેેેેેેેે વહે એઈ. કાેેેટવાલે તેણીના પિતા પાસે નાગવસુના સગપણની માગણી કરી. તેણીના પિતાએ કહ્યું કે તેણી નાગદત્ત ઉપર રાગવાળી હાેવાથી તેણીનું સગપણ નાગદત્ત સાથે કરવામાં આવેલું છે.

આ વાત સાંભળી તે કાેટવાલ, નાગદત્તનાં છિદ્ર શાેધવા લાગ્યા. માટા ભાગે પાપી પુરુષા, પાતાના સ્વાર્થ માટે સજજનાનાં છિદ્ર શાેધતાં જ રહે છે. એક વખત નગરના રાજાનું રત્નજહિત કુંડલ ગુમ થયું, તે વખતે કાેટવાલે નાગદત્તને ઉપાશ્રયમાં પાષધ કરેલી અવસ્થામાં જાેયા; અને રસ્તામાં પહેલું રાજાનું કુંડલ પણ દીઠું. તે કુંડલ ઉપાડી લઇને પાતાની પાસે રાખ્યું, અને કપટ કરીને રાતના વખતે કાેટવાલે પાષધમાં રહેલા નાગદત્તના કાનમાં ઘાલી દીધું.

સવારમાં નાગદત્તને પકડીને રાજા આગળ હાજર કરવામાં આવ્યા. તેના ઉપર કુંડલની ચારીનું તહામત મૂકવામાં આવ્યું. રાજાએ તરત જ નાગદત્તને મારી નાખવાના હુકમ ફરમાવ્યાે. કાેેેડવાલ નાગદત્તનું માં કાળું કરીને ગધેડા ઉપર બેસાડીને અનેક જાતની વિટંબનાએા કરી નગરમાં ફેરવીને શૂલી આપ-વાના સ્થાનકે લાવ્યાે.

આ વાત નાગવસુના સાંભળવામાં આવી. તે વખતે તેણીને મહાદુ:ખ ઉત્પન્ન થયું. નાગદત્તના કષ્ટનું નિવારણ કરવા માટે નાગવસુએ શાસનદેવીનું સ્મરણ કરીને કાઉસગ્ગ કર્યો, અને નિશ્ચય કર્યો કે જે વખતે નાગદત્ત આ કલંકથી મુક્ત થશે, તે વખતે જ હું કાઉસગ્ગ પારીશ.

નાગદત્તને શૂલી દેવા માંડી તે પડી ભાંગી, પણ નાગ-દત્તને અંગે લાગી નહિ. તે વખતે કાેટવાલના હુંકમથી નાગ-દત્તને મારવા માટે તલવાર ઉપાડી, તે તલવાર પણ ફૂલની માળા જેવી લાગી. આવા ચમતકાર જોઇને રાજસેવકે તે વૃત્તાંત રાજા આગળ કહ્યો. રાજા પાતે ત્યાં આવ્યા, તેને આ બધું નજરે જોઇને નાગદત્તને ખરી હંકીકત શું છે? તેમ પૂછતાં નાગદત્તે સત્ય વૃત્તાંત જે હતો તે રાજાને કહી બતાવ્યો. તે સાંભળી રાજા માટા મહાત્સવપૂર્વક નાગદત્તને નગરમાં લઈ આવ્યા, અને પાતાના અપરાધ ખમાવીને કાેટવાલને દેશ અહાર કાઢી મૂકચો. તેના ઘરનું સર્વસ્વ લૂંટી લીધું. કહ્યું છે કે:-'' અતિ ઉગ્ર પુષ્ટ્ય અને અતિ ઉગ્ર પાપનું ફેલ તાતકાલિક પાપ્ત શાય છે."

### મમ્મણ શેઠની કથા ૮૪

ગધદેશમાં આવેલી રાજગૃહી નામની નગરીમાં શ્રેષ્ણિક નામનો રાજા રાજ્ય કરતો હતો. એક વખતે રાજા પોતાની રાષ્ટ્રી ચેલણા સાથે ભાદરવા મહિનામાં ઝરૂખામાં એઠો એઠો, નગરની નજીક આવેલા વૈભાર પર્વત તરફ જેતો હતો. આ પર્વતમાં અનેક પાણીના ઝરણા વહે છે, ઠેકાણે ઠેકાણે દેડકાઓનો અવાજ સંભળાય છે, ખપૈયા એાલી રહ્યા છે, માર નૃત્ય કરી રહ્યા છે, વરસાદને લીધે વહેતું પાણી નદીમાં સમાતું નથી.

આ સમયે કાઈ એક પુરુષને નદીના પ્રવાહમાંથી મહા મહેનતે લાકડા કહાડતા ચેલણાએ જોયા. તેથી મનમાં વિષાદ કરતી રાજાને કહેવા લાગી કે:-" હે સ્વામી!

> ભરિયાને સહુ કાે ભરે, વૃઢાં વરસે મેહ; સધન સનેહા સહુ કરે, નિર્ધન દાખે છેહ." આ કહેવત જે જગતમાં કહેવાય છે, તે સાચી છે.

રાજાએ પૂછયું કે કેમ ? તે વખતે રાણીએ કહ્યું કે:-" હે સ્વામી! એ એક દરિદ્રી પુરુષ લાગે છે, અને તેને ઉદર







चित्र ८ श्रीनेभिनाथनुं समवसरख् (५०६ ३४)

ભરવું પણ મુશ્કેલ હાય તેમ લાગે છે; એણે પૂર્વભવમાં કાંઈ પણ પુષ્ય ઉપાર્જન કર્યું હાય તેમ લાગતું નથી, નહિતર તમે સર્વને દાન આપા છા પણ આવા દુઃખીને કેમ દેતા નથી?"

રાજાએ તે જ વખતે પાતાના સેવકને માકલીને પેલા માણુસને નદી ઉપરથી એાલાવ્યા, તે પણ આવી નમસ્કાર કરી ઊભા રહ્યો. રાજાએ કહ્યું કે:—" હે ભાઇ! તું દુઃખી હાવાથી પાણીમાંથી લાકડા ખેંચે છે, તે દુઃખ ભાગવીશ નહિ. હું તને જોઇએ તે આપું." તેણે કહ્યું કે:—" હે સ્વામી! હું મમ્મણ નામનો વિશ્વિક છું, મારે એ અળદ જોઇએ છે. તેમાં એક તા મેં પ્રાપ્ત કર્યા છે, પણ બીજાને પ્રાપ્ત કરવા માટે હું ઉદ્યમ કરૂં છું."

રાજાએ કહ્યું કે અમારે ત્યાં હજારા બળદ છે, તેમાં જે તને યાગ્ય લાગે તે તું લઈ લે. મમ્મણ બાલ્યા કે મારા બળદીયા બીજી જાતનો છે, અને મને તા તેવા જ બળદીયા જોઈએ. આ સાંભળી રાજા તે બળદ જોવા મમ્મણ શેઠને ત્યાં ગયા. તેના ઘરમાં સાનાનો અને રત્નજડિત એક બળદ દીઠા. આ જોઈ રાજા વિસ્મય પામ્યા અને તે સર્વ સમાચાર તેને રાણીને કહ્યા.

રાણી પણ તે અળદ જોવા ત્યાં ગઈ. તે અળદ દેખીને મમ્મણને કહેવા લાગી કે આવા લાકડાં વીણવાથી તને આવે ખળદ કઈ રીતે પ્રાપ્ત થશે. તે બાલ્યા કે આ લાકડાં તા બાવનાંચંદનના છે, એનો લેદ જે પરીક્ષક હાય તે જ જાણે. હું પણ તેનો લેદ બીજા કાઇને અતાવતા નથી. આવાં લાકડાંના તો મેં વહાણા ભર્યા છે, તે પરદેશમાં વેચીને તેના નાણાંના રત્ના લઇને આવા જ બીજો અળદ અનાવીશ.

રાજા તથા રાણી તેના અતિ લાભ દેખી રાજમહેલમાં પાછા ગયાં. તે મમ્મણ શેઠ અતિલાભના લીધે આર્ત-ધ્યાન ધરતા, અપૂર્ણ મનારથાએ મરણ પામીને તિર્ધચાદિક ગતિને વિષે ઘણા ભવા ભમશે. ભવિક-જનાએ આ જાણી બહુ લાભ કરવા નહિ જોઇએ.

### ગજસુકુમારની કથા ૮પ

સિડિટ દેશમાં દ્રારકા નામની નગરીમાં કૃષ્ણ વાસુદેવ રાજ્ય કરતા હતા. એક વખતે વાસુદેવની માતા દેવકીએ ઝરૂખામાં બેઠાં બેઠાં કાઈ સ્ત્રીને પાતાના બાળકને રમાડતી જોઈને તેણીને વિચાર આવ્યા કે મારે પણ બાળક હોય તા હું પણ તેને રમાડું.

શ્રીકૃષ્ણે માતાને ચિતાનું કારણ પૂછ્યું. દેવકી છએ ચિંતાનું કારણ કહ્યું. પછી માતાના સંતાષને ખાતર શ્રીકૃષ્ણે અઠ્ઠમની તપશ્ચર્યા કરીને હરિણે ગમેષી દેવની આરાધના કરી (બ્રૂએ) ચિત્ર છ). તે પ્રસન્ન થઈને બાલ્યા કે:—" તમારી માતાને પુત્ર થશે, પરંતુ ચાલનવથમાં દીક્ષા લેશે."

દેવના પ્રભાવથી દેવકીજને પુત્ર થયા, તેનું નામ ગજ સુકુમાર પાડવામાં આવ્યું. તે સઘળી વિદ્યાએ ભણીને યૌવન અવસ્થાને પામ્યા. સામિલ નામના ખ્રાહ્મણની પુત્રી સાથે તેનું લગ્ન કરવામાં આવ્યું. એક વખતે શ્રીનેમિનાથ પ્રભુ દ્વારકાના ઉદ્યાનમાં સમાસર્યા. ( જૂઓ ચિત્ર ૮). તેમની પાસે ઉપદેશ સાંભળીને માતાની આજ્ઞા મેળવીને ગજસુકુમારે દીક્ષા લીધી.

દીક્ષા લીધા પછી ગજસુકુમાર મુનિએ શ્રીનેમિનાથ પ્રભુને પૂછ્યું કે મને જલદી માેક્ષ પ્રાપ્તિ થાય એવા ઉપાય અતાવા પ્રભુએ કહ્યું કે તું સ્મશાનમાં કાઉસગ્ગ કર, અને તને જે જે ઉપસંગા થાય તે તે તું ક્ષમાથી ભાગવ.

ગજસુકુમાર મુનિ પ્રભુની આજ્ઞા લઈને સ્મશાનમાં જઈને કાઉસગ્ગ ધ્યાને ઊભા રહ્યા. તે વખતે અહારગામથી આવતા સામિલ છ્રાહ્મણે તેઓને દેખ્યા. તેમને દેખીને તેને ખૂબ ક્રોધ ઉત્પન્ન થયા, કે એને મારી પુત્રીને પરણીને દુઃખી કરી, તા હું પણ એને દુઃખી કરં. એમ વિચારી રીસથી મસ્તક ઉપર માટીની પાળ બાંધી, અંદર ખેરના ધગધગતા અંગારા ભર્યા.

ગજસુકુમાર મુનિએ વિચાર્યું કે આ તો માેટા ઉપકાર કરનારા છે. એના ઉપસર્ગથી મારા કર્માનો ક્ષય થશે. એમ સમતાપૂર્વક ઉપસર્ગ સહન કરીને, ઘનઘાતીકર્મ ખપાવીને ગજસુકુમાર મુનિ માેક્ષે ગયા.

સવારમાં શ્રીકૃષ્ણે પ્રભુને પૂછયું કે મારા નાનો ભાઈ ક્યાં છે? પ્રભુએ સર્વ વૃત્તાંત કહ્યો. શ્રીકૃષ્ણે પૂછયું કે તેમને ઉપસર્ગ કરનાર કોલ્યુ છે? પ્રભુએ કહ્યું કે હમલ્યાં રસ્તામાં તમને સામે મળશે અને તમને દેખતાં જ તેનું હૃદય ફાટી જશે અને મૃત્યુ પામશે.

શ્રીકૃષ્ણ પ્રભુને વંદન કરીને પાછા વળ્યા અને રસ્તામાં પ્રભુના કહ્યા પ્રમાણે સામિલ ખ્રાહ્મણને જેતાં જ તેનું હૃદય ફાટી ગયું અને તે મરણ પામીને મુનિ હત્યાના દાષથી નરકે ગયા. આ રીતે કોધને જીતવાથી ગજસુકુમાર મુનિ મોલે ગયા અને સામિલ ખ્રાહ્મણ નરકે ગયા. માટે કોધનો ત્યાગ કરવા.

# નંદીષેણુની કથા

८६

ગધદેશમાં રાજગૃહી નગરીમાં શ્રેણિકરાજાને નેદીષેણુ નામનો પુત્ર હતો. એક વખત વિહાર કરતા પ્રભુ શ્રીમહાવીર ગુણુશીલ ચૈત્યમાં (જાએ ચિત્ર ૯) પધાર્યા. નંદીષેણું પ્રભુને વંદના કરી, ધર્મદેશના સાંભળવા એઠા. ધર્મદેશના સાંભળતાં નંદીષેણુંને દીક્ષા લેવાની ઈચ્છા થઈ.

તે વખતે શાસનદેવતાએ કહ્યું કે હજુ તમારે ભોગા-વલી કર્મ ભોગવવાના આકી છે, તે ભોગવ્યા પછી દીક્ષા લેજો. શાસનદેવતાએ આ પ્રમાણે સમજાવ્યાં છતાં, તેમનું વચન નહિ માનતા ભવિતવ્યતાના યાગે નંદીષેણે દીક્ષા લીધી. ઘણા વર્ષ નિરતિચાર દીક્ષા પાળવાથી ઘણી લબ્ધિઓ ઉત્પન્ન થઈ.

એક વખત તપસ્યાના પારણા માટે ફરતાં ફરતાં વહોરવા માટે એક વેશ્યાના ઘેર આવી ધર્મલાભ દીધા. વેશ્યાએ કહ્યું કે અહીં ધર્મલાભનું કામ નથી, અહીં તો અર્થલાભ દેવાની જગ્યા છે. તે વખતે લબ્ધિના પ્રતાપે નંદીષેણ મુનિએ સાડા ખાર કરાડ દ્રવ્યના ત્યાં વરસાદ વરસાવ્યા. પાતાના બાકી રહેલા ભોગાવલી કર્મ ભોગવવા

ત્યાં રહ્યા અને વેશ્યા સાથે ભોગ ભોગવવા લાગ્યા. ત્યાં રહ્યા રહ્યા દરરાજ દશ જણાને પ્રતિબાધ કરીને પ્રભુ શ્રીવીર પાસે માેકલ્યા પછી દાતણ કરવા લાગ્યા.

આ પ્રમાણે નંદીષેણ મુનિ ખાર વર્ષ વેશ્યાને ત્યાં રહ્યા. હવે તેમના ભોગાવલી કર્મના ક્ષય થવાથી એક દિવસ ઉપદેશ દેતાં નવ જણને પ્રતિબાધ કરીને માેકલ્યા, પરંતુ દશમાં સાની પ્રતિબાધ પામ્યા નહિ. તેણે કહ્યું કે જેમ તમે મને ઉપદેશ આપા છા, તેમ તમે કેમ વર્તતા નથી. તે વખતે જમવાના વખત થઈ ગએલા હોવાથી વેશ્યાએ રીશ ચઢાવી ભોજન કરવા બાલાવ્યા અને કહ્યું કે દશમા તમે દીક્ષા લઈ લાે.

આ સાંભળતાં જ વેશ્યાને પણ પ્રતિએાધ આપીને નંદીષેણુ મુનિ ફરીથી દીક્ષા લેવા પ્રભુ શ્રીવીર પાસે પહેાંચી ગયા. નંદીષણુ અહંકાર કર્યો તો તેમનું ચારિત્રથી પતન થયું, માટે અહંકાર કરવા નહિ.

# સાગર શેઠની કથા ૮૭

અના સ્વારત માં પદ્મપુર નામનું નગર હતું. ત્યાં મહા ઋદિવાળા સાગર નામનો શેઠ રહેતા હતા. તે એવા તા કંજીસ હતા કે એઠા હાથે કાગડાને પણ ઉડાડે નહિ. તે એમ સમજતા હતા કે જે હું એઠા હાથે કાગડાને પણ ઉડાડે નહિ. તે એમ સમજતા હતા કે જે હું એઠા હાથે કાગડાને ઉડાડીશ તા મારા હાથમાં લાગેલું અન્ન કાગડાઓને મલશે. તેને ગુણવતી નામે સ્ત્રી હતી. વળી સામદત્ત, જય-દત્ત, ધનદત્ત અને અમરદત્ત એ નામના ચાર પુત્રા હતા. તે ચારે પુત્રા યુવાન થયા એટલે તેઓને સાગર શેઠે પરણાવ્યા.

સાગર શેઠની સ્ત્રી ગુણવતી મરણ પામી, તેથી સાગર શેઠ મહાદુ:ખ પામ્યા. તેમને સગા વહાલાંઓએ દિલાસા આપી શાંક મૂકાવ્યા. એક વખતે સાગર શેઠના ચારે પુત્રા પિતાની આજ્ઞા લઇને વહાણુમાં છેસીને વ્યાપાર માટે પરદેશ ગયા. પછી સાગર શેઠ વહૂંઓ ઉપર વિશ્વાસ નહિ આવતા હોવાથી ઘર આગળ ખાટેલા પાથરીને હાથમાં લાકડી લઇને છેસવા લાગ્યા.

એક દિવસે તે સાગર શેઠને રાજાએ રત્નાની પરીક્ષા

કરવા માટે દરખારમાં બાલાવ્યા. તેવામાં ફરતા ફરતા એક યાગી શેઠના ઘેર આવ્યા. વહૂઓએ તેને મીઠાઈ વગેરે જમાડી તૃપ્ત કર્યા. યાગીએ સંતુષ્ટ થઈને વહૂઓને એક મંત્ર આપ્યા અને કહ્યું કે:—" તમે કાઈ પણ લાકડા ઉપર બેસીને મારા આપેલા આ મંત્ર ભણીને તે લાકડા ઉપર અડદના દાણા છાંટીને તમારે જ્યાં જવું હાય ત્યાંનું નામ લઈને કહેશા કે અમને તું અમુક સ્થાનક પહોંચાડ, એટલે તે લાકડું તમને તમારા ઇચ્છિત સ્થાને પહોંચાડશે." એમ કહીને તે યાગી ગયા.

પછી ચારે વહૂં એ મળીને એક માં હું લાકડું લઈ આવી ને તે ઘરમાં એક બાજુએ રાખી મૂક્યું. પરંતુ તે વાતની સાગર શેઠને ખબર નહતી. હવે સાગર શેઠની પગ ચંપી કરવા માટે એક હજામ આવતા હતા, તેના જેવામાં આ માં હું લાકડું આવ્યું. તે વિચારવા લાગ્યા કે આ લાકડું અહીંથી બીજ સ્થળે ન લઈ જવાય એવડું માં હું છે. વળી તે ઘરની એક બાજુમાં પડ્યું છે, માટે આમાં કાંઈ ચમ-તકાર તા નહિ હાય ?

આ વિચારમાં ને વિચારમાં હજામને શેઠની ચંપી કરતાં ઘણો વખત થઇ ગયો. ઘણી રાત વીતી ગયા પછી શેઠને ઉંઘ આવવા લાગી ત્યારે હજામને રજા આપી કે તું જા. હજામ છાનામાના શેઠના ખાટલાની નીચે સૂઈ ગયા. શેઠે ઘરનાં દરવાજા અંધ કર્યા. શેઠ જયારે ભર ઉંઘમાં હતા તે વખતે, ચારે વહૂંઓ તે લાકડા ઉપર બેસીને મંત્રના અળથી રત્નદીપમાં જઈ પાતાના મનાવાંછિત પૂર્ણ કરીને પાછલી રાત્રિએ પાછી ઘેર આવી ગઈ.

આ વાત જાણીને હજામ વિચાર કરવા લાગ્યા કે આ વહૂંઓ કચાં ગઈ હશે ? એમ ચિંતવતા પાતાના ઘેર ગયા. બીજા દિવસે પણ હજામ પૂર્વોક્ત રીતે માંડા સુધી ત્યાં જ રહ્યો અને શેઠને સુવાના વખત થયા, ત્યારે તે પેલા લાક-ડાના પાલાણમાં પેસી ગયા. સાગરશેઠ હજામ ગયા જાણી ખારણા વાસી સુઈ ગયા. શેઠના ઉંઘી ગયા પછી ચારે વહૂંઓ લાકડા ઉપર બેસીને રત્નદીપે ગઈ; ત્યાં લાકડા પરથી ઉત-રીને પોતાના મનારથ પૂર્ણ કર્યા. લાકડાની પોલમાંથી નીક-ળીને હજામ રત્નદીપમાંથી કેટલાંક અમૂલ્ય રતના લઈને પાછા લાકડાના પોલાણમાં આવીને રહ્યો; અને વહૂંઓની સાથે પાછા ઘેર આવી પહોંચ્યા. વહૂંઓ લાકડા ઉપરથી ઉતરીને ઘરમાં ગઈ; અને ઘાંયજો પણ લાકડાના પોલાણમાંથી અહાર નીકળીને પોતાના ઘેર ગયા.

બીજા દિવસથી હજામે સાગર શેઠની પગ ચંપી કરવી છેાડી દીધી. એક દિવસ તે શેઠ પાસે આવીને નમસ્કાર કરીને પોતાનું રતનજડિત દર્પણ શેઠને બતાવવા લાગ્યા. શેઠે દર્પણમાં જડેલા અમૂલ્ય રતના જોઈને હજામને પૂછ્યું કે દેવાને પણ દુલંભ આવાં અમૂલ્ય રતના તેને કચાંથી પ્રાપ્ત થયાં તે મને કહે. ત્યારે તેણે કહ્યું કે તમારા ઘરમાંથી જ આ રતના મને મળેલાં છે.

શેઠે કહ્યું કે:—" અરે મૂર્ખ ! મારા ઘરમાં આવું રતન કચાંથી હોય ? તું સાચું બાલ." આ સાંભળીને હજામે અધી સત્ય હંકીકત શેઠને વિગતવાર કહી. રાતની વખતે ઉંઘવાનો ઢાંગ કરીને વહૂંઓ ન જાણે તેવી રીતે શેઠ લાકડાના પોલા- શુમાં પેસી ગયા. વહૂંઓ રત્નદ્રીપમાં લાકડા ઉપરથી ઉતરીને

કરવા ગઇ, એટલે શેઠ પણ પોલાણમાંથી નીકળીને પાતે લાભી હાવાથી ઘણાં જ રત્નોની ગાંસડી અાંધીને પાછા પાલાણમાં પેસી ગયા. પાછળથી વહૂઓ પણ આવીને લાકડા ઉપર બેઠી. લાકડું ઉડયું, પરંતુ શેઠનો અને શેઠે લીધેલાં ઘણાં રત્નોનો ભાર વધી જવાથી લાકડું હંમેશાં કરતાં ધીમી. ગતિએ ચાલવા માંડયું.

વહૂંઓ અંદરાઅંદર વાતા કરવા લાગી કે અરે! આજે લાકડું ખરાખર ચાલતું નથી, અને જો ઘેર પહોંચતાં માેડું થશે તા સસરાજી ગુસ્સે થશે. માટે હવે શા ઉપાય કરવા. તે વખતે લાકડાના પાલાણમાં રહેલા શેઠ કહેવા લાગ્યા કે તમે જરાએ બીક રાખશા નહિ, જેના તમને ભય છે, તે સાગરશેઠ તા હું તમારી સાથે જ છું. આ અવાજ સાંભળી સર્વ વહૂંઓ વિચારવા લાગી કે અરે! સસરાજી અહીં કચાંથી? હવે જો તે ઘેર પાછા આવશે તા આપણને ફજેત કરશે, માટે તેમને આ સમુદ્રમાં જ ફેંકી દેવા દા. એમ નક્કી કરીને લાકડાંને હલાવીને તે શેઠને રત્ન સાથે સમુદ્રમાં નાખી દીધા. શેઠ સમુદ્રમાં ડૂબીને મરણ પામ્યા. જે માણુસા અતિ લાભ કરવા જાય છે તેમના સાગરશેઠ જેવા લૂંડા હાલ થાય છે; તેથી અતિ લાભ કરવા ન જોઈ એ.

# વિક્રમ રાજાની કથા

16

જિજયણી નગરીમાં વિક્રમાદિત્ય રાજાને એક કમલાવતી નામની રાણી હતી. એક વખત સભામાં બેઠેલા વિક્રમ રાજા આનંદમાં આવી સભામાં કહેવા લાગ્યા કે દુનિયામાં એવી કાઈ વિદ્યા છે કે જે મારા રાજ્યમાં ના હાય? આ પ્રશ્ન સાંભળી એક પરદેશી વિદ્રાન પુરુષ બાલી ઉક્યો કે " હે રાજા! તમારા રાજ્યમાં લક્ષ્મીવાન, વિદ્યાવાન, ગુણવાન એવા અનેક પુરુષા છે. વળી તમે પાતે પણ વિદ્યાવાન અને લક્ષ્મીવાન છા. તમારી રાણી સરસ્વતી જેવી છે અને દાનેશ્વરી પણ છે; પરંતુ એક માત્ર પરકાયા પ્રવેશકા-રિણી વિદ્યા તમારી પાસે નથી."

આ સાંભળી વિક્રમ રાજા તરત જ બાલ્યા કે 'તે વિદ્યા કથાં છે?' પેલા પરદેશી પુરુષ બાલ્યા કે 'હે સ્વામી! ગીરનાર પર્વત ઉપર એક સિધ્ધેશ્વર છે, તેની પાસે તે વિદ્યા છે (જાૂઓ ચિત્ર ૧૦).' તે સાંભળી પાતાના પ્રધાનને રાજ્ય સાંપીને વિક્રમ રાજા એકલા ગીરનાર ભાષી ચાલી નીકળ્યો. રસ્તામાં ઘણાં કષ્ટો વેડીને કેટલાક દિવસે વિક્રમ રાજા ગીરનાર પર્વત ઉપર પહેંચી ગયા. ત્યાં રહેલા સિદ્ધેશ્વર ચાંગીને નમસ્કાર કરીને તેની ભક્તિ કરવા લાગ્યા. ચાંગી પણ રાજાની શુદ્ધ મનથી કરેલી સેવા ભક્તિથી સંતુષ્ટ થયા. હવે તે વખતે તે જ સિદ્ધેશ્વર ચાંગીની પાસે બીજો પણ એક બ્રાહ્મણ પરકાયા પ્રવેશકારિણી વિદ્યાને માટે ઘણા દિવસથી ભક્તિ કરતા ત્યાં જ રહેલા છે. તે પણ ચાંગીના ઘણા વિનય કરતા હતા; પરંતુ તેને કુપાત્ર જાણી ચાંગી વિદ્યા આપતા ન હતા.

સિંહેશ્વર યાગી થાડી પણ સેવા કરનાર વિક્રમ રાજા સુપાત્ર હોવાથી તેના ઉપર તુષ્ટમાન થયા; અને વધારે સેવા કરનાર ખ્રાહ્મણ કુપાત્ર હોવાથી તેના ઉપર તુષ્ટમાન થયા. યાગી વિક્રમાદિત્યને કહેવા લાગ્યા કે 'હે વત્સ! તું ગુણવાન છે, રાજા જેવા દેખાય છે, દૂર દેશાંતરથી આવ્યા હાય એમ લાગે છે, હું તારી કરેલી બક્તિથી સંતાષ પામ્યા હું! માટે પરકાયા પ્રવેશકારિણી વિદ્યા તું લે!'

આ વચનો સાંભળી રાજા એ હાથ જોડી બાલ્યાે કે-' હે સ્વામી! આ બ્રાહ્મણને પણ આપણી સેવા કરતાં અહુ દિવસ થયા છે, માટે આપ મારી ઉપર જેમ તુષ્ટમાન થયા છા, તેમ એની ઉપર પણ તુષ્ટમાન થઈ એને વિદ્યા આપાે.'

- તે વખતે તે સિદ્ધેશ્વર બાલ્યા કે-' હે પરદુ:ખલંજક સત્પુરુષ! સર્પને દ્રુધ પીવરાવવાથી શું ફાયદા થવાના છે?' તો પણ રાજાએ ઘણી પ્રાર્થના કરીને તે બ્રાહ્મણને પણ વિદ્યા અપાવી. પછી રાજા તથા બ્રાહ્મણ અંને જણાને વિદ્યા સાધ-વાના વિધિ અતાવ્યા. તે પ્રમાણે અનેએ વિદ્યા સિદ્ધ કરી. ગુરુની આજ્ઞા માગી રાજા અને બ્રાહ્મણ અંને ઉજ્જયણીની

ખહાર આવ્યા. તે વખતે રાજાએ બ્રાહ્મણને ત્યાં જ બેસાડ્યો. અને પાતે રાજ્યની વ્યવસ્થા જેવા માટે શહેરમાં આવ્યા; ત્યાં પ્રજાના સમાચાર સાંભળીને પછી રાજમહેલમાં આવ્યા. તે વખતે પકહસ્તિના અચાનક મરણથી રાજમહેલના બધા. માણસોને ચિંતાતુર સ્થિતિમાં જોયા.

રાજા પાછે છાહાણ પાસે 'આવ્યો. પાતે સાધેલી વિદ્યાની પરીક્ષા કરવા માટે પાતાના શરીરમાંથી જીવ કહાડી, પાતાની કાયાને નિર્જવ કરીને કલેવર છાહાણુને સાંપીને; પાતાનો જીવ હાથીના ખાળીયામાં ઘાલ્યા, તેથી હાથી તત્કાલ ઊભા થયા. આખા રાજમહેલ આનંદિત થઈ ગયા.

પેલા દુષ્ટબુદ્ધિ ખ્રાહ્મણ વિચારવા લાગ્યા કે જો હું હમણાં મારા જીવ રાજાના શરીરમાં પ્રવેશ કરાવું, તો રાજા અની રાજ્ય ભાગવું. એમ વિચારી પાતાની વિદ્યાનું તત્કાલ સ્મરણ કરી રાજાના શરીરમાં પાતાના જીવ ઘાલ્યા, અને પાતાની કાચા આળી નાખીને નગરમાં પ્રવેશ કર્યા. લાકોએ રાજાને આવેલા દેખી વધામણાં કર્યા. રાજમહેલમાં જઈ સભામાં બેઠા. પરંતુ પાતે જાતે ખ્રાહ્મણ હાવાથી રાજકાર-ભારથી અજ્ઞાત હાવાથી, તેને જંગલમાં હરણ જેવા દેખી પ્રધાન વગેરે ચિંતવવા લાગ્યા કે 'આ શું રાજાનું ચિત્ત ચકડાળે ચડ્યું છે કે કાઈ વ્યંતર વિશેષ રાજાનું રૂપ કરીને આવ્યા છે?'

પછી જ્યારે તે બ્રાહ્મણ અંતઃપુરમાં આવ્યા, તે વખતે પદ્દરાણી તો તેને દેખતાં જ બેલાન બની ગઇ. તેણીને ઘણા ઉપચારા કરીને દાસીઓ લાનમાં લાવી. તે વખતે બનાવડી રાજા બાલ્યા કે 'હે દેવી! મને દેખી તમે બેલાન કેમ થયા?' તે સાંલળી રાણી પણ ખુદિશાલી હાવાથી બાલી કે: "હે સ્વામી! તમે જે વખતે દેશાંતર ગયા હતા, તે વખતે મેં ગાત્રદેવીને કહ્યું હતું કે જો રાજા કુશલક્ષમ ઘર પાછા આવશે, તા હે કુલદેવી! હું તમારી પૂજા કર્યા વિના રાજા સામું જોઇશ નહિ. તે ભૂલી જઇને મેં તમારા સામું જોઇ મારા ઉપર દેવીના કાપ થયા છે; માટે હવે દેવીની પૂજા કર્યા વિના તમારી સામે જોઇશ નહિ." આ સાંભળીને બનાવટી રાજા પાછા દરબારમાં જઇને બેઠા.

હાથીના ખાળીયામાં રહેલા વિક્રમ રાજાએ તેને જેયા. તો વખતે તે મનમાં ચિંતવવા લાગ્યા કે આ પાપી બ્રાહ્મણે મારી સાથે વિશ્વાસઘાત કર્યા છે, પરંતુ એનું ભલું નહિ થાય. મને ગુરુએ વાર્યા હતા તા પણ એને વિદ્યા અપાવી તેનું કલ તેના વિશ્વાસ કરવાથી મને મલ્યું. કહ્યું પણ છે કેઃ–

मित्रद्रोही कृतध्नश्च, यश्चविश्वासघातकः । त्रयोऽपि नरकं यांति, यावच्चंद्रदिवाकरौ ॥ १ ॥

મિત્રદ્રોહી, કૃતઘ્ન અને વિશ્વાસઘાતી; આ ત્રણે જણા હંમેશાં નરકે જ જાય છે. હું પંડિત મૂર્ખ થયો, મારૂં ભાગ્ય વાંકું હાવાથી મને ૬ર્ણહિ સુઝી. ભહું કરવા જતાં માઠું થયું. કહ્યું પણ છે કેઃ—-

"देवे वके भवेत्पुंसां, सुकृतं दुष्कृतोपमम् । न सिद्धंति स्वकार्याणि, विधिना रचितान्यपि ॥१॥ के पुरुषतुं क्षाञ्य वांडुं छे।य, तेने ४२ेह्नुं साई घृत्य भणु ६ष्ष्टृत्य थर्ध क्षय छे; तेनुं डे।४ पणु डार्य ते अराअर ड्युं छोय ते। भणु सिद्ध थतुं नथी." દુનિયામાં લાેકાના મરણ પછી પુત્ર, મિત્ર, સ્ત્રી વગેરે પારકાં થાય છે, પરંતુ મારે તાે આ જનમમાં જ પુત્ર વગેરે પારકાં થયાં.

આ પ્રમાણેનો વિચાર કરીને આલાનસ્તંભને ઉખેડી નાખીને તે હાથી વનમાં ચાલ્યા ગયા. તેને પાછા લાવવા ઘણા ઉપાય કરવામાં આવ્યા, તા પણ તે વનમાં જતા રહ્યો, લાકા પાછાં કરી ઘર આવ્યા. હાથી થાકચો એટલે એક વડના ઝાડની નીચે જઇને ઊભા રહ્યો. તે વખતે એક પુરુષ ગાળીથી સૂડાને મારતા હતા, તે દેખીને પાતાનો જવસ્તુડામાં ઘાલીને તે આલ્યા: 'હે ભાઇ! આ બિચારા રાંક જવને મારવાથી તને શું લાભ થવાનો છે? માટે તું મને ઉજ્જયણીમાં લઇ જા. ત્યાંના બજારમાં જઈને મને એક હજાર સાનામહારમાં વેચજે."

આ સાંભળી શિકારી આનંદિત થઈ ગયા, અને તે સૂડાને લઈ ને ઉજ્જયણીમાં આવ્યો. રાજમાર્ગમાં જઈ ઊભા રહ્યા. જે કાઇ તેની કિંમત પૂછે તેને એક હજાર સાનામ- હોર કહે. તે વખતે રાણી કમલાવતીની દાસી ત્યાં આવી, તેણે તે સૂડા જેયા. તે સૂડાને તેણીએ કેટલાક શ્લોકા પૂછ્યા, તે વખતે તે સૂડા પણ બધા શ્લોકા બાલી ગયા. દાસીએ જઇ રાણીની આગળ આ સૂડાના સમાચાર કહ્યા. રાણીએ દાસીને કહ્યું કે તું તરત જ જા અને તે સૂડા ખરીદીને લાવ. દાસીએ આવી મૂલ્ય આપીને સૂડા ખરીદી. શિકારી પૈસા લઈ પાતાના ઘેર ગયા. દાસી સૂડાને રાણી પાસે લઈ આવી. રાણી તે સૂડાને દેખી અત્યંત હર્ષ પામી.

સાનાના પાંજરામાં તેને રાખ્યા. રાણી પાતાના હાથે જ તેને સ્નાન ભાજન કરાવવા લાગી.

તે સૂડા ઘણી વખત પ્રશ્નોત્તરાદિક શ્લાકા બાલતા હતા. પ્રશ્નઃ—

" अयुक्तः प्राणदोलोके, वियुक्तः साधुवल्लभः । प्रयुक्तः सहि विद्वेषी, केवलः स्त्रीषु वल्लभः ॥

ઉત્તરઃ—હાર. 'આ 'અક્ષર આગળ મૂકવામાં આવે તો લોકોનો પ્રાણના આપનારા 'આહાર' શબ્દ થાય. 'હાર' શબ્દની આગળ 'વિ' મૂકવામાં આવે તો 'વિહાર' શબ્દ થાય છે. વિહાર સાધુ જનોને વલ્લભ હોય છે. 'હાર' શબ્દની આગળ 'પ્ર' અક્ષર મૂકવામાં આવે તો 'પ્રહાર' શબ્દ થાય છે. તે વિદ્રેષીને જ થાય છે. કેવલ 'હાર' શબ્દ જ રાખીએ તો સ્ત્રીઓને વલ્લભ એવા પુષ્પનો 'હાર' જ કહેવાય છે. વળી સ્ત્રુંા કહે છે કેઃ—

"किं जीवियम्स चिन्हं, को भज्जा मयणरायस्स । का पुष्फाणपहाणं, परणीया किं करइ बाला ॥ ઉत्तरः—सास २४ ०४४.

જીવતરનું ચિન્હ શું ? 'સાસ 'ધાસ. મદનરાજ કહેતાં કામદેવની સ્ત્રી કાેણ ? 'રઇ' એટલે રતિ. ઉત્તમ ફૂલ કયું ? 'જાઇ' એટલે જાઇનું ફૂલ. પરણીને ખાલા શું કરે ? 'સાસરઈ જાઇ' એટલે સાસરે જાય.

આ પ્રમાણેના પ્રશ્નોત્તરા કરતાં કરતાં રાણી અને સૂડા દિવસા નિર્ગમન કરે છે. એક વખતે સૂડાએ રાણીને પૂછ્યું કે 'તમે એ રાજાની સાથે શા માટે બાલ્યા જ નહિ ?' ત્યારે રાણી બાલી કે:–' હે શુકરાજ! એને દેખવાથી મને આનંદ થતા જ નથી. મને લાગે છે કાઈ રૂપ પરાવર્ત્તન ક-



ચિત્ર ૧૦ સિહેશ્વર યાેગી (પૃષ્ડ ૪૩)



ચિત્ર ૧૧ શ્રીમહાવીરસ્વામીનું સમવસરણ (પૃષ્ઠ ૫૫)



ચિત્ર ૧૨ કુલદેવતા રાજાને જગાડે છે (પૃષ્ઠ ૫७)

રીને આવેલાે છે. માટે જ્યાં સુધી મારૂં મન સાક્ષી પૂરે નહિ, ત્યાં સુધી એની સાથે હું વાત પણ નહિ કરૂં.' રાણીનું મન નિશ્ચલ જાણી સૂડાે આનંદિત થયાે.

એક વખતે કાેઈ ઘરાેલીને મૂવેલી દેખીને સ્ડાએ તેના શરીરમાં પાતાના જીવ ઘાલ્યા, તે વખતે સ્ડા મરણ પામ્યા. તે દેખી રાણી એભાન થઇ ગઇ. તેણીને દાસીએ પવન નાખી સાવધાન કરી. તે વખતે રાણી કહેવા લાગી કે એ સ્ડાની સાથે હું પણ ચિતામાં અળી મરીશ.

અનાવડી રાજાએ તે વાત સાંભળીને રાણીની પાસે આવી પૂછ્યું કે તું સૂડાની સાથે કેમ બળી મરવા માગે છે? રાણીએ કહ્યું કે મારા જીવનનો એની સાથે સંબંધ છે, તે માટે જે એની ગતિ તે મારી ગતિ. તે વખતે બનાવડી રાજા બાલ્યો કે તું બળીશ નહિ. હું સૂડાને સચેતન કરૂં છું. એમ કહી પાતે પલંગમાં સૂઈ ગયા. રાણીનું મન મનાવવા માટે પાતાના જીવ કાઢી સૂડાના શરીરમાં ઘાલ્યા, અને પાતે સૂડા થયા. તે જ વખતે વિક્રમે ઘરાલીના શરીરમાંથી પાતાના જીવ કાઢી પાતાના મૂળ શરીરમાં ઘાલ્યા. ઊઠીને રાણી પાસે ગયા. રાણી પણ રાજાનું મૂળ શરીર દેખી હર્ષ પામી.

પછી રાણીએ રાજાને સર્વ વૃત્તાંત પૂછ્યું. રાજાએ કહ્યું કે એ વૃત્તાંત આ સૂડો (પાપટ) કહેશે. તે વખતે સૂડાએ મૂળ વૃત્તાંત અને સૂડો (પાપટ) કહેશે. તે વખતે સૂડાએ મૂળ વૃત્તાંત સંભળાવીને કહ્યું કે—' જે મિત્રદ્રોહ કરશે તે મારી પેઠે દુ:ખી થશે, અને જે પરાપકાર કરશે તે રાજાની માફક સુખી થશે.' આ વૃત્તાંત સાંભળી રાણી આનંદિત થઈ. એ વખતે એક વ્યાપારી મરણુ પામેલા રાજાએ દ્રીઠા, તેના કલેવરમાં બ્રાહ્મણના જીવ રાજાએ ઘાલ્યા અને તેને સુખી કર્યા. આ પ્રમાણે સજ્જન અને દુર્જનનાં લક્ષણુ જાણી સજ્જનતા આદરવી જોઈ એ.

### પાેપટની કથા ૮૯

એ પોપટની પત્નિએ બે બચ્ચાંઓને જનમ આપ્યાે. તેમાં એકતું નામ ગિરિશુક અને બીજાતું નામ પુષ્પશુક પાડવામાં આવ્યું. બંને બચ્ચાંઓ અનુક્રમે માેટા થયા. એક વખતે તેમને મૂકીને સૂડી ચણવા ગઈ. પાછળથી એક શિકારીએ બંને બચ્ચાંઓને પકડવાં. તે શીકારીએ ગિરિશુકને સિલને વેચ્યાે. અને પુષ્પશુકને ઋષિને વેચ્યાે.

એક વખત એક રાજા ઘાડા ઉપર બેઠા પછી ઘાડાથી અપહેરણ કરાએલા જંગલમાં આવેલા ભિલના મુકામ આગળથી નીકળ્યા. તે વખતે ગિરિશુક બાલ્યા કેઃ—" હે ભિલ! આ લાખીણો માણસ જાય છે, તેને લૂંટી લે." તે સાંભળી ભય પામેલા રાજા નાસતા નાસતા અનુક્રમે તાપસના આશ્રમ પાસે આવ્યા. તેને દેખીને પુષ્પશુક બાલ્યા કેઃ—" હે ઝાષ ! આ રાજા આવે છે, તેમની ભક્તિ કરા." તે સાંભળી તાપસે રાજાની સારી રીતે ભક્તિ કરી.

રાજાએ પાેપટને હાથ ઉપર બેસાડીને પૂછ્યું કે:-હે પાેપટ! મેં તારાં વચન પણ સાંભળ્યાં, અને ભિલને પાેપટની કથા

ત્યાં રહેલા પાપટના વચન પણ સાંભળ્યાં; પરંતુ તારામાં અને તેનામાં ઘણા જ તફાવત છે, તેનું શું કારણ ? તે સાંભળી પાપટ બાલ્યા કે:—" હે રાજા! મારા અને તેનાં માતા અને પિતા એક જ છે, મને ઝાષિને ત્યાં વેચવામાં આવેલા છે; અને તેને ભિલને ત્યાં વેચવામાં આવેલા છે. તે ભિલાની ભાષા નિરંતર સાંભળે છે અને હે રાજા! હું નિરંતર ઝાષિઓની વાણી સાંભળું છું; એક ખીજાની સાંખતના આ તફાવત છે. સાંખત તેવી જ અસર થાય છે.

આ પ્રમાણેનાં પુષ્પશુકનાં વચન સાંભળીને રાજા આનંદ પામીને પાતાના સૈન્ય સાથે ઘેર આવ્યા. રાજા તે દિવસથી સારા માણસાની સાેબત કરવા લાગ્યાે. તેથી સર્વ જનાેએ સારી સાેબત જ કરવી.

#### સાત્યકીની કથા

60

🕒 .રતક્ષેત્રમાં વિશાલા નગરીમાં ચેડા રાજા રાજ્ય કરતા હતા, તે જૈનધર્મી હતા. તેને સાત પુત્રીઓ હતી. તેમાં સુજ્યેષ્ટા અને ચેલણા નામની બે પુત્રીઓને એક બીજા પ્રત્યે ખહુ સ્નેહ હતો. તે બંને બેના શયન, ભાજન, દાન. સ્નાન વગેરે સર્વ કાર્યા સાથે જ કરતી હતી. તે નગરીમાં કાેઇ પરિવાજિકા આવીને પાતાના શૌચમૂલ ધર્મના ખહું જ ગુણગાન કરતી ફરતી હતી. એક વખત તે પરિ-વાજિકા રાજાના અંતેઉરમાં ગઇ. ત્યાં સુજયેષ્ટાએ તેની સાથે વાદ કરીને તેને જીતી લઇને ધૃત્કાર કરીને કહાડી મૂકી. તે વખતે તે પરિવાજિકાએ એવા નિશ્ચય કર્યા કે બાલિકાને હું માેટા સંકટમાં નાખું તા મારા અપમાનનું વેર વળી શકે. આ પ્રમાણેના વિચાર કરીને સુજયેષ્ટાનું આબેલૂબ રૂપ એક પાટીયા ઉપર ચીતરાવીને રાજગૃહીના રાજા શ્રેણિકને અતાવ્યું. તે ચિત્ર જોતાં જ માેહ પામીને ચેડા રાજા પાસે દ્ભત માેકલાવીને શ્રેણિકે સુજ્યેષ્ટાની માગણી કરી. પરંતુ ચેડા રાજાએ તે માગણીના સ્વીકાર કર્યો નહિ.

પછી શ્રેણિકના મંત્રી અલચકુમારે શ્રેણિક રાજાનું આબે-હૂબ રૂપ એક પક ઉપર ચીતરાવીને તે વિશાલા નગરીએ પહેંાંચાડી દીધું. ત્યાં રાજમહેલની પાસે જ એક સુગુંધી વસ્તુઓ વેચનારની દુકાન શરૂ કરી. આ દુકાને જ્યારે સુજયેષ્ટાની દાસી સુગંધી વસ્તુઓ ખરીદવા આવે ત્યારે, તેને માંઘી વસ્તુઓ પણ એાછા ભાવે આપવા લાગ્યા. વળી તે દાસીને દુકાનમાં રાખેલું શ્રેણિક રાજાનું રૂપ પણ દેખાડતો હતો. દાસીએ સુજયેષ્ટા પાસે દુકાનની અંદર રાખેલા પર્ટમાંના ચિત્રના રૂપની વાત કરી, તે રૂપ જેવાની સુજયેષ્ટાએ માગણી કરતાં સુગંધી વસ્તુઓની દુકાન લઈ એઠેલા અભયકુમારે તે રૂપવાળો પર દાસીને આપ્યા. તે રૂપ જેતાં જ સુજયેષ્ટા તે રૂપ કે જે શ્રેણિક રાજાનું હતું તેના ઉપર માહ પામી.

તે વાત અભયકુમારે જાણીને રાજમહેલથી વિશાલા નગરીના બહારના ભાગ સુધીની એક સુરંગ ખાદાવી. સુજ્યેષ્ટા સાથે નક્કી કરેલા દિવસે શ્રેણિક રાજા તે સુરંગના રસ્તે વિશાલા નગરીમાં આવ્યો. સુજ્યેષ્ટા પણ સુરંગના દ્વાર આગળ આવી શ્રેણિક સાથે જવા તૈયાર થઈ ગઈ. પરંતુ સુજ્યેષ્ટા જેવી પાતાના આભરણા લેવા મહેલમાં પાછી ગઈ, તેવી જ ચેલણા સુજ્યેષ્ટાને શાધતી તે સુરંગમાં આવી રાજા શ્રેણિક પાસે ઊભી રહી. શ્રેણિક તેને જ સુજ્યેષ્ટા સમજી તૈયાર રાખેલા રથમાં એસાડીને ચાલતો થયા.

પાછળથી સુજયેષ્ટા પણ આભરણોના કરંડીઓ લઈને સુરંગમાં આવી, રાજા શ્રેણિકને જેવા લાગી. પરંતુ ચેલણાને તથા શ્રેણિકને નહિ જેવાથી સુજયેષ્ટા ખૂમા પાડવા લાગી. તે ખૂમા ચેડા રાજાના સાંભળવામાં આવી. તરત જ તે શ્રેણિકની પાછળ દાેડચાં. શ્રેણિક રાજાએ તેને પાતાની પાછળ આવતા દીઠા, તે વખતે ચેડા રાજાને રાેકવા સુલસાના

ખત્રીશ પુત્રો વચ્ચે આવી ઊભા રહ્યા. તેની સાથે યુદ્ધ કરતાં સુધીમાં શ્રેણિક રાજા ચેલણાને લઈને સહિસલામત ચેડા રાજાની હદ વટાવી ગયા. ચેડા રાજાએ સુલસાના ખત્રીશે પુત્રોને મારી નાખ્યા. સુજયેષ્ટા વિચારવા લાગી કે મેં ધાર્યું કાંઈ અને થયું કાંઈએમ ચિંતવતાં વૈરાગ્ય આવવાથી પ્રભુ શ્રીવીર પાસે દીક્ષા લઈને નિરતિચાર ચારિત્રને પાળવા લાગી.

એ વખતે એક પેઢાલ નામનાે વિદ્યાધર કે જે ઘણી જ વિદ્યાએા જાણતાે હતાે, તે વૃદ્ધ થઇ જવાથી પાેતાની વિદ્યાએા આપવાને ચેાગ્ય પાત્રની શાેધ કરતાે હતાે. તેનાે વિચાર એવા હતા કે કાેઇ સુશીલ ચારિત્રવાન ખ્રદ્દાચારી સ્ત્રી હાેય, અને તેના ઉદરથી ઉત્પન્ન થએલા જે પુત્ર હાેય તેને વિદ્યાએા આપવી. આવેા વિચાર કરીને એવી સ્ત્રીને શાેધવા માટે વિદ્યાધર કરતાે હતાે. તે વખતે તેની નજરે દીક્ષિત એવી સુજયેષ્ટા સાધ્વી પડી, કે જે બાલ પ્રદ્વાચારિણી અને કામરહિત હતી. પેઢાલે પાતાની વિદ્યાના અલશી અંધકાર કરીને સુજયેષ્ટાના જાણવામાં આવે નહિ તેવી રીતે તેણીની યાેનિમાં વીર્ચ પ્રક્ષેપ્યું. ધીમે ધીમે તેણીને ગર્લના ચિન્હો દેખાવા લાગ્યાં. પ્રભુ મહાવીરે તેણીને નિર્વિકારી કહેવાથી એક શ્રાવકે તેણીને પાતાના ઘરમાં રાખી. પૂર્ણ માસે તેણીએ એક પુત્રને જનમ આપ્યા. તેનું સાત્યકી નામ પાડવામાં આવ્યું. તે સાધ્વીએાના ઉપાશ્રયે મેાટા થયેા; ત્યાં સાધ્વીએ જે જે ભણતી, તે સાંભળતાં સાંભળતાં સર્વ શાસ્ત્રો તેને યાદ રહી ગયાં.

એક વખતે એક કાલસંવર નામના વિદ્યાધર અને

સાત્યકી અંને જણા પ્રભુ મહાવીરના સમવસરણમાં એસીને ઉપદેશ સાંભળે છે (જૂઓ ચિત્ર ૧૧). ત્યાં સાત્યકીએ ભગવાનને કહ્યું કે: " હે પ્રભુ! હું મિચ્યાત્વને દારીને સમુદ્રમાં નાખી દઇશ." પ્રભુએ કહ્યું કે: " તારાથી તો ઉલડું મિચ્યાત્વ વધારે પ્રચલિત થશે." તેટલામાં કાલસંવર વિદ્યાધરે પ્રભુને પૂછ્યું કે:—" હે પ્રભુ! મારું મરણુ કોના હાથે થશે?" તે વખતે ભગવાને કહ્યું કે:—" આ સાત્યકીના હાથથી જ તારું મરણુ થશે." તે સાંભળી વિદ્યાધરે વિચાર્યું કે આ ખાળકનું મારી આગળ શું ગર્જી. એમ ચિતવીને સાત્યકીને પગની ઠેશ મારીને જતા રહ્યો. આ પ્રમાણે કરવાથી સાત્યકીના મનમાં માટે એક ઉત્પન્ન થયા.

પછી સાત્યકી જયારે માટે થયા, ત્યારે પેઢાલ વિદ્યા-ધરે તેને રાહિણી પ્રમુખ વિદ્યાઓ શીખવી. તે વિદ્યાઓ સાધતાં કાલસંવર વિદ્યાધર તેને અડચણા ઊભી કરવા લાગ્યાે. પરંતુ પૂર્વજનમના વચનથી તે વિદ્યાદેવીઓ અનુક્રમે પ્રસન્ન થઈ. કારણકે પૂર્વભવમાં વિદ્યાદેવીઓએ એ સાત્યકીને પાંચ ભવ પર્યંત ઉવેખ્યા હતા, પરંતુ પાંચમા ભવમાં કહ્યું હતું કે છઠ્ઠા ભવે તને ઉપક્રમે વિદ્યા સિદ્ધ થશે. તે માટે તત્કાલ વિદ્યાઓ સિદ્ધ થઇ. પરંતુ તે વખતે સાત્યકીનું આયુષ્ય માત્ર છ મહિનાનું જ બાકી રહેલું સાંભળીને ફરીથી તેને વિદ્યા-દેવીઓને કહ્યું હતું કે હે સ્વામિની! તમે મારા ઉપર કૃપા કરીને સાતમા ભવે વહેલાં સિદ્ધ થજે. તે વચનથી સાત્યકીને સાતમા ભવે તે વિદ્યાઓ તાત્કાલિક સિદ્ધ થઇ.

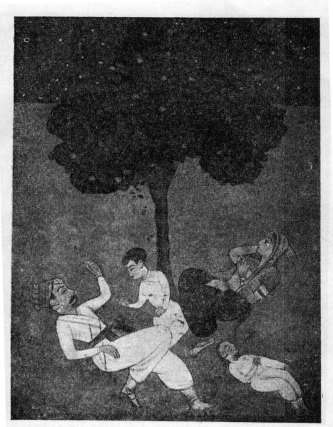
તેના ઉપર વિદ્યાદેવીએાને અત્યંત પ્રેમ ઉત્પન્ન થવાથી

વિદ્યાદેવીઓ કહેવા લાગી કે તારા શરીરમાં એવું કાઇ સ્થાન દેખાડ કે જ્યાં અમે સાળે વિદ્યાદેવીઓ રહી શકીએ! સાત્યકીએ પાતાનું મસ્તક દેખાડ્યું. તે વખતે દેવીઓએ લલાટમાં છિદ્ર પાડી તેના શરીરમાં પ્રવેશ કર્યા. તે છિદ્રના સ્થાનકે ત્રીનું નેત્ર અનાવ્યું.

એક વખત સાત્યકીએ વિચાર્યું કે મારા પિતા પેઢાલે મારી માતા સાધ્વીની જગતમાં નિંદા કરાવી છે, એ પ્રમાણે કોધ કરીને પેઢાલને મારી નાખ્યા. આ સમાચાર કાલસંવર વિદ્યાધરે સાંભળ્યા; તેથી તે પણ ત્યાંથી પલાયન થઇ ગયા. તેની પાછળ સાત્યકી દાેડચો. કાલસંવરે આકાશમાં ત્રણ નગરીની રચના કરી ઘણા વખત સુધી યુદ્ધ કર્યું, તાે પણ આખરે સાત્યકીએ તેને મારી નાખ્યા.

પછી સાત્યકી મન્દોમત્ત થઇને પાતાની વિદ્યાઓના અળે અનેક પરસ્ત્રીઓને ભાગવવા લાગ્યા. સાધુના યાગ થવાથી મિશ્યાત્વ છાડી ક્ષાયિક સમક્તિ પામ્યા. ત્રણ વખત જિનેશ્વર ભગવંતની પૂજા કરવા લાગ્યા. એક વખતે તે ઉજ્જયણી નગરીના રાજા ચંડપ્રદ્યોતના અંત:પુરમાં પેઠા. પરંતુ વિદ્યાના અળે તે નજરે દેખાતા નહિ હાવાથી રાજાએ દરખારમાં કહ્યું કે કાઇ સાત્યકીને મારનાર છે? તે વખતે ઉમયા નામની ગણિકાએ રાજા આગળ સાત્યકીને મારી નાખવાની કખુલાત આપી. સાત્યકીના વિશ્વાસઘાત કરી ઉમયાએ તેને મારી નખાવ્યા.

આ પ્રમાણે ઇંદ્રિય ક્ષેાલુપપણાથી ખલવાન એવા સાત્યકીના નાશ થયાે. તે માટે ઇંદ્રિયા વશ રાખવી.



ચિત્ર ૧૩ ઝાડ નીચે રાજા કુટુંખ સહિત (પૃષ્ઠ ૫૭)



ચિત્ર ૧૪ લાકડાની ભારી વેચતી રાણી (પૃષ્ઠ ૫૮)

## સુંદર રાજાની કથા ૯૧

ગદેશમાં આવેલા ધારાપુર નામના નગરમાં સુંદર નામના રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તેને મનાવલ્લભા નામની રાણીથી કીર્ત્તિપાલ અને મહીપાલ નામના છે પુત્ર હતા. રાજા પાતે પરસ્તીને પાતાની મા છેન સમાન ગણતા હતા. અને રાણી પણ શીયળવંતી હતી. એક વખત મધ્ય રાત્રિએ તેની કુલદેવતાએ આવીને (જૂએા ચિત્ર ૧૨) કહ્યું કે:— " હે રાજા! તારું દુષ્કર્મ ઉદયમાં આવ્યું છે, તેથી તને માં દું કપ્ટ પ્રાપ્ત થશે. " તે સાંભળીને રાજાએ કહ્યું કે આ જવે જે શુભાશુભ કમોં કર્યાં હશે તે ભોગવ્યા વિના છૂટકા થવાના નથી.

આ પ્રમાણે ધીરજ રાખીને પ્રધાનને રાજ્ય લળાવી રાજા પાતે તથા રાણી અને એ પુત્રા પરદેશ ચાલી નીકળ્યા. એક વખત કુટુંબ સહિત રાજા જંગલમાં એક ઝાડ નીચે સૂતો છે (જૂઓ ચિત્ર ૧૩). તે વખતે તેની પાસે જે લાતું વગેરે હતું, તે સર્વ ચાર લાકા હૂંટી ગયા. પછી વનક્લાદિક કરીને કુટુંબનો નિર્વાહ કરતા ચાલતા ચાલતા પૃથ્વીપુર નગરમાં આવી પહોંચ્યા. ત્યાં કાઈ ધનસાગર નામના વ્યાપા-

રીને ત્યાં રહ્યો. રાષ્ટ્રી જંગલમાં જઈ ને લાકડા લાવીને માથે ઉચકીને લોકોને ત્યાં વેચવા લાગી (જૂએા ચિત્ર ૧૪). લોકો તેષ્ટ્રીને સ્વરૂપવાન દેખીને માહિત થઈ વધારે મજુરી આપવા લાગ્યા. કેટલાક વખત વીતી ગયા પછી પાછા ભાગ્યાદથ થયા તે વખતે પાતાના નગરમાં પાછા આગ્યા. રાજ્ય પાછું પ્રાપ્ત થયું અને સર્વ મનોરથ સિદ્ધ થયા. ઘણા વખત સંસાર સુખ ભોગવી વૃદ્ધ અવસ્થાએ દીક્ષા લઈ સંલેખના કરીને સુંદર રાજા દેવલાકે ગયા. આ પ્રમાણે લક્ષ્મીની ચંચલતા જાણી કાઈએ ધનના ગર્વ કરવા નહિ.

## વીરસેન તથા અમરસેનની કથા ૯ર

ચિ, િણુમંદિર નામના નગરમાં શ્રીકર નામનો એક વ્યાપારી રહેતો હતો. તે પરમ શ્રાવક હતો, અને ત્રણે કાળ શ્રી જિનેશ્વરદેવની પૂજા કરતો હતો; તથા પર્વ દિવસે પૌષધ કરતો હતો. તે શેઠને કુશલવતી નામની ધર્મપત્નિ હતી. શેઠને ત્યાં બે નોકરા હતા તે પણ શેઠની સાખતથી જૈનધર્મનું સેવન કરતા હતા.

એક વખતે તે અંને નોકરા અંદરાઅંદર વાતા કરવા લાગ્યા કે આ શેઠ પુષ્યવાન અને ભાગ્યવાન છે, તેથી તેના ત્રણે જનમ સાર્થક થએલા છે. આ વાકયો સાંભળીને શેઠને આનંદ થયા. એક વખત તે અંને નોકરા શેઠની સાથે દેરા-સરે ગયા. ત્યાં શેઠ માલણ પાસેથી ફૂલ લઇ ને જિનમંદિરમાં ગયા, તે દેખીને પેલા બે નોકરામાંથી એક નોકરે પણ પાંચ કાેડીના ફૂલ લઈ ને ભક્તિપૂર્વક જિનમૂર્તિની પૂજા કરી. બીજો સેવક ઉપાશ્રયે જઈ ગુરુ મહારાજનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા બેઠા. ત્યાં ઉપવાસનું પચ્ચકખાણ કરીને બે પહાર પછી ઘેર આવ્યા. શેઠને ત્યાંથી પાતાના ભાગમાં આવેલું

ધાન્ય ભક્તિપૂર્વક એક તપસ્વી સાધુને વહાેરાવ્યું; સાધુને વહાેરાવતાં તેને ઘણા જ આનંદ ઉત્પન્ન થયાે.

આ પ્રમાણે શુભ કૃત્યા કરતાં આયુષ્ય પૂર્ણ થવાથી બંને જણા મરણ પામીને કલિંગ દેશના શૂરસેન નામના રાજાની વિજયારાણીની કૂંખે પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા. તેમાં એકનું નામ વીરસેન તથા બીજાનું નામ અમરસેન પાડવામાં આવ્યું. બંને પુત્રો રાજાને ખૂબ વહાલા હતા. વળી તે બંને સર્વ કલાઓમાં પણ પારંગત થયા. તે બંને ભાગ્યશાળી રાજપુત્રા લોકોને પણ પ્રિય થઈ પડ્યા. તેઓની લોકપ્રિયતા જોઈને તેમની ઓરમાન માતાએ વિચાર કર્યો કે જ્યાં સુધી આ અંને પુત્રો અહીં હાજર હશે, ત્યાં સુધી મારા પુત્રને રાજ્ય મલશે નહીં.

શૂરસેન રાજા એક વખત વસંતઋતુમાં ઉદ્યાન કીડા કરવા ગયા. તે વખતે એારમાન માતાએ રાતના વખતે પાતાનું શરીર નખ વડે વલૂરી નાખ્યું. રાજા વસંતકીડા કરીને ઘેર આવ્યા, ત્યારે તેને રાણીને પૂછ્યું કે તારા આવા હાલ કાે છે કર્યા ? રાણી સ્ત્રીસ્વભાવ પ્રમાણે ઢાંગ કરતી ને આંખમાં આંસુ લાવીને બાલી કે ' હે સ્વામી! આ કામ તમારા ખંને વહાલા કુમારાએ કર્યું છે. આ ખંને મદાન્મત્ત કુમારાએ તમારી ગેરહાજરીમાં આવીને મારા આવા હાલ કર્યા છે માટે હવે મને પીયર માકલા. એ તમારા માનીતા પુત્રા પાસે મારાથી રહી શકાશે જ નહિ.'

આ પ્રમાણે વાત સાંભળતાં જ રાજાએ તરત જ ચંડા-લને તેડાવીને કહ્યું કેઃ-" આ બંને કુમારાનાં મસ્તક કાપી નાખી આજ રાત્રે મારી પાસે લાવજે." તે સાંભળી ચંડાલા બંને કુમારા પાસે ગયા, અને તેમને રાજાના હુકમ કહી સંભળાવ્યા. બંને કુમારા બાલ્યા કે:–"પિતાનો આદેશ અમારે મંજીર છે, તું સુખેથી અમારા મસ્તકા કાપી લે."

ચંડાલે કહ્યું કે:—" તમારા પુષ્યથી આકર્ષાઇને હું કહું છું કે, તમે અહીંથી પરદેશ ભાગી જાએ!" તે બંને કુમારા ચંડાલના કહેવા પ્રમાણે છાનામાના ત્યાંથી જતા રહ્યા. બંને વિચાર કરવા લાગ્યા કે આપણા કર્મના ઉદયથી એારમાન માતાએ આપણા ઉપર ખાંદું કલંક ચડાવ્યું. એારમાન માતાને પણ બંને જતા રહ્યા જાણી આનંદ થયો.

બંને ભાઈ એ ફરતા ફરતા એક જંગલમાં રાત્રિએ એક ઝાડની નીચે સૂઈ ગયા. ત્યાં અમરસેન સૂઈ ગયો અને વીરસેન જાગતા રહ્યાં. તે ઝાડના ઉપર સૂડા અને સૂડી બેઠેલાં છે, તેમાંથી સૂડી બાલી કે આ ઝાડની નીચે જે બેઠા છે, તેમનું આપણે બહુમાન કરીએ. તે વખતે સૂડા બાલ્યા કે 'હે સૂડી! આપણે તિર્યંચ છીએ, તેથી આપણે તેમનું શી રીતે બહુમાન કરીએ ?'

તે વખતે સૂડી બાલી કે જો ઉદ્યમ કરીએ તા સર્વ વસ્તુ સાધ્ય થઈ શકે છે. તેથી જો તમે ઉદ્યમ કરા, તા હું પણ તમને મદદગાર થાઉં. પછી સૂડાએ કહ્યું કે તું કહે તે હું ઉદ્યમ કરૂં! સૂડી બાલી કે ત્રિક્ટ પર્વત ઉપર એક સહકાર વૃક્ષ છે, તે એક વિદ્યાધરે મંતરીને વાવેલા છે, તેમાં એક ફલ એવું છે કે તેનું ભક્ષણ કરવાથી રાજ્ય પ્રાપ્તિ થાય, અને બીજું ફલ એવું છે કે તેનું જે ભક્ષણ કરે, તેના સુખમાંથી રાજ પાંચસા પાંચસા સાનામહારા પડે. માટે તે સહકાર વૃક્ષના ફલને લાવીને આ બંને જણને આપીએ તાે તોમનું બહુમાન સારી રીતે કર્યું કહેવાય. આ પ્રમાણે વિચાર કરીને તે સૂડો અને સૂડી ત્રિક્ટ પર્વત ઉપર જઈને તે સહકાર વૃક્ષના ફલ લાવીને બન્ને કુમારાને આપીને તેઓનું બહુમાન કર્યું.

સવાર પડી એટલે ખંને કુમારા આગળ ચાલ્યા. અમ-રસેને દાતણ કરીને રાજ્યપદવી મલવાનું ફલ ખાધું. બીજા દિવસે બીજું ફલ દાતણ કરીને વીરસેને ખાધું. ફલ ખાતાંની સાથે જ વીરસેનના મુખમાંથી પાંચસાે સાેનામહોરા પ્રાપ્ત . શઈ. તે ધન જોઈને અંને આનંદ પામ્યા. પછી ચાલતા ્ચાલતા સાતમા દિતસે કંચનપુર નગરે પહેાંચ્યા. ત્યાં નગર ુઅહાર વૃક્ષની નીચે અમરસેનને બેસાડી ભાજન વગેરે લેવા માટે વીરસેન નગરમાં ગયા. તે વખતે તે નગરના રાજા ્યુત્ર વગર મરણ પામવાથી, પ્રધાન વગેરેએ પંચ દિવ્યાે તૈયાર કર્યા હતાં. તે પંચ દિવ્યાે ફરતાં ફરતાં નગર અહાર વૃક્ષની ્નીચે જ્યાં અમરસેન બેઠા હતા ત્યાં આવીને પ્રગટ થયાં. અમરસનને હાથી ઉપર બેસાડી રાજમહેલમાં લઈ ગયા. અને તેના રાજ્યાભિષેક કર્યો. પછી ભાઇની શાધ કરતાં પત્તો નહિ લાગવાથી, અને પાતાના ભાઈને રાજ્ય પ્રાપ્ત થયું ું એવા સમાચાર મલવાથી વીરસેન એક ગણ<del>ુકાને</del> ત્યાં જઈ ને રહેવા લાગ્યાે. ત્યાં પાતાના મુખમાંથી જે પાંચસાે સોનામહોરા પ્રાપ્ત થતી હતી, તે વેશ્યાને આપી દેતા હતા, ચ્ચને તેણીની સાથે નિરંતર વિષયસુખ ભાગવતા હતા.

એક દિવસે વૃદ્ધ અક્કાએ પાતાની પુત્રીને પૂછ્યું કે આ પુરુષ કાંઈ પણ ધંધા કર્યા વિના કચાંથી દ્રવ્ય લાવીને તને આપે છે? તે વખતે વેશ્યાએ વીરસેનને પૂછ્યું. વીરસેન સ્ત્રીચરિત્રથી અજ્ઞાત હોવાથી પાતાની સાચી હકીકત જણાવી દીધી. તે વાત વેશ્યાએ અક્કાને કહી. અક્કાએ દવા આપીને વીરસેનને ઉલટી કરાવીને, તેમાંથી ગાટલી નીકળી તે લઈ લીધી. સવારમાં વીરસેન દાતણ કરીને ખાંખારા કરવા લાગ્યા પણ મુખમાંથી સાનામહાર પડી નહિ. પછી નિર્ધન જાણી અક્કાએ ઘરમાંથી ખહાર કાઢી મૂકચો. ત્યાંથી ચિંતાતુર થઇને નજ્કમાં આવેલા જંગલમાં જઈને એક ઝાડની નીચે આરામ લેવા બેઠા.

તે ઝાડની પાસે રાત્રિના વખતે ચાર ચારોને અંદરા-અંદર તકરાર કરતા દેખીને વીરસેન કુમાર પણ ચારની સાથે ચાર જેવા થઈ ને તેમની પાસે ઊભા રહ્યો. ચારોને તક-રારનું કારણ પૂછ્યું. તે વખતે ચારા બાલ્યા કે અમે બાર વરસ સુધી ખૂબ પ્રયત્ન કરીને એક ચાખડીના જોડા, બીજો દંડ, અને ત્રીજી કંથા એ પ્રમાણેની ત્રણ વસ્તુઓ એક સિદ્ધ પુરુષ પાસેથી મેળવી છે.

તે સાંભળી કુમાર બાલ્યા કે આવી માલ વગરની વસ્તુઓ માટે તમે આટલી તકરાર શા માટે કરા છા ? એમાં તે શું છે? તે વખતે ચાર બાલ્યા કે એ વસ્તુઓ માટા પ્રભાવવાળી છે. કારણ કે તે સિદ્ધ પુરુષે છ મહિના સુધી દેવતાની આરાધના કરીને, આ ત્રણ વસ્તુઓ મેળવેલી છે. આકાશમાં ઉડવાની શક્તિ આ ચાખડીમાં છે, દરેક

જાતના શસ્ત્રના ઘા નિવારણ કરવાની શક્તિ આ દંડમાં છે; અને કંથાની શક્તિ દરરાજની પાંચસાે સાનામહારા આપ-વાની છે. માટે આ ત્રણે વસ્તુઓાની અમારા ચાર જણ વચ્ચે વહેંચણી કરી આપો તાે અમારી તકરાર મટી જાય.

કુમારે તે ચારે જણાને કહ્યું કે તમે અધા દ્વર જઇને એસા, હું બરાબર વિચાર કરીને તેની વહેંચણી કરી આપું. પછી કુમારે પ્રાપ્ત થએલી લક્ષ્મીની માક્ક કંથા પહેરી લીધી અને હાથમાં દંડ ધારણ કર્યો, વળી પગમાં ચાખડી પહેરીને આકાશમાર્ગે ઉડી ગયા. ચારા ઝંખવાણા પડી જઈને પોત-પાતાના સ્થાનકે ગયા.

કુમાર પણ દેશાંતર જઇને પાંચમા દિવસે પાછા કંચન-પુર નગરમાં જ આવ્યા. પેલી કંથાને લીધે તેને રાજની પાંચસા સાનામહારા મલતી તે લઇને માજ કરતા કરતા રસ્તામાં કરવા લાગ્યા. તેને ગણિકાએ દેખ્યા, ત્યારે તેની પાસે આવીને પાતાના અપરાધની ક્ષમા માગી. અક્કાએ તેને પાતાના ઘરમાં આવવા દીધા. કુમારને ગણિકાનો વિશ્વાસ નહિ આવવાથી કંથા કાઈ વ્યાપારીને ત્યાં મૂકી રાખીને પાતે વેશ્યાને ત્યાં રહીને સુખ લાગવવા લાગ્યા.

એક વખતે વળી ગાિલુકાએ અક્કાના કહેવાથી વીરસેન કુમારને પાદુકાનો વૃત્તાંત પૂછ્યા, કુમારે તેનું વૃત્તાંત ખરે-ખરું કહી દીધું. તે વાત તેલીએ જઈને અક્કાને કહી. અક્કા યુક્તિ કરીને વીરસેનને કહેવા લાગી કે હે વત્સ! તારા વિયોગ થવાથી મારી પુત્રી હંમેશાં મૂર્છા પામતી હતી, તે વખતે મેં સમુદ્રની મધ્યમાં જે યક્ષનું મંદિર છે, તેની યાત્રા કરવાની ખાધા લીધેલી છે, પણ ત્યાં જઇ શકાતું નિહ હોવાથી ખાધા મૂકાતી નથી. કુમારે તે વાત સાચી માની લઈને અક્કાને સાથે લઇ ચાખડી પહેરી થક્ષના મંદિરે જઇ દરવાજા આગળ ચાખડી ઉતારીને મંદિરમાં પ્રવેશ કર્યો. કુમારે જેવા મંદિરમાં પ્રવેશ કર્યો કે તરતજ ચાખડી ઉપાડીને અક્કા પાતાના ઘેર જતી રહી. કુમાર મંદિરની અહાર આવી જૂએ છે, તા ચાખડી અને અક્કા બંનેને દીઠા નહિ. આ બધું કારસ્તાન અક્કાનું જાણી તે ઝંખવાણા પડી ગયા. બધે ઠેકાણે અક્કાની તપાસ કરવા છતાં પણ તેણીના પત્તો લાગ્યા નહિ. ચાખડી વગર કુમાર બેટ ઉપર જ અટકી પડચો.

એવામાં એક વિદ્યાધર ત્યાં આવ્યા. તેણે કુમારને પૂછ્યું કે તમે કયાંથી આવ્યા છા ? કુમારે પાતાના સર્વ વૃત્તાંત કહ્યો. વિદ્યાધર બાલ્યા કે તું ચિંતા ન કરીશ, હું તને તારા સ્થાનકે પહોંચાડી દઇશ. જ્યાં સુધી હું યક્ષના દર્શન કરીને પાછા આવું નહિ, ત્યાં સુધી તું અહીંયા રહેજે, અને લાડવા વગેરે આપું છું, તે તને ભૂખ લાગે ત્યારે ખાજે. પરંતુ પેલા ઝાડની નીચે જઇશ નહિ. એમ કહીને વિદ્યાધર યક્ષના મંદિરમાં ગયા. પાછળથી કુમારે તે વૃક્ષની નીચે જઇ, તે વૃક્ષનું ફૂલ તાડીને સૂંધ્યું, એટલે તરત જ તે ગધેડા થઈ ગયા.

પંદર દિવસ પછી પેલાે વિદ્યાધર પાછા આવ્યા, તેણે કુમારને ગધેડાે અની ગએલાે જેયા. પછી બીજા વૃક્ષનું ફૂલ લઇને સુંઘાડીને મૂળ રૂપમાં કુમારને વિદ્યાધરે લાવી દીધા. કુમારે તે બંને વૃક્ષનાં ફૂલ લઇને પાતાની પાસે રાખ્યાં. પછી તેણું ત્યાંથી કુમારને ઉપાડીને કાંચનપુરમાં મૂકી દીધા. ક્રી પાછા અધ્કાએ તેને દીઠા, એટલે હાથ જોડીને પૂછવા લાગી કે હે સ્વામી! તમે અહીં પાછા કઈ રીતે આવ્યા? કુમારે કહ્યું કે હું દેવતાના પ્રભાવથી અહીં આવ્યા છું.

વળી પાછી અક્કા કપટ વચનથી કુમારને ઘેર તેડી લાવી અને કહેવા લાગી કે હે સ્વામી! તમે મંદિરમાં ગયા, તેટલામાં કાઇક દેવતાએ આવીને મને ચાખડી સાથે ઉપા-ડીને સમુદ્રમાં નાખી દીધી. હું મહા મહેનતે મરતાં મરતાં ખચીને ઘેર પાછી આવી છું. કુમાર બાલ્યાે કે યક્ષે સંતુષ્ટ થઈ ને મને પુષ્કળ દ્રવ્ય આપ્યું. વળી બે ઔષધિઓ આપી, તેમાં એક ઔષધિના પ્રભાવથી નવયૌવનપણું પ્રાપ્ત થાય છે. તે સાંભળી અકકા બાલી કે મને નવચીવના અનાવા તા મારે બધાની તાળેદારી મટી જાય. કુમારે તત્કાલ તેને ફૂલ સુંઘાડીને ગધેડી ખનાવી દીધી. તેના ઉપર કુમાર ચઢી એઠો અને હાથમાં પેલા દંડ લઈ ને તે ગધેડીને આખા નગરમાં ફેરવવા લાગ્યા. દંડના પ્રહાર, માથામાં મારીને તેણીને આકલ બ્યાકુલ કરી દીધી. આ જોઈ બધી ગણિકાએાએ રાજા પાસે જઈને ફરિયાદ કરી. રાજાએ કુમારને પકડવા માટે તરત કેટલાક સિપાઇઓ માેકલાવ્યા. તે બધા સિપાઈઓને વીર-સેન કુમારે દંડના પ્રભાવથી જીતી લીધા. સેવકાએ તેવાત જઈની રાજા આગળ કહી. તે વખતે રાજાએ પાતાનું આખ સૈન્ય વીરસેનને પકડવા માેકલી આપ્યું, તેને પણ વીરસેને છતી લીધ

પછી રાજાએ અનુમાનથી એાળખ્યા કે આ તા મારા

ભાઇ છે. તે વખતે તેને જઈ પગે લાગ્યા. તે જોઇ સર્વ ક્ષાકાએ જાણ્યું કે આ તો રાજાના ભાઇ છે. આ પ્રમાણે જાણીને બધાંને આનંદ થયા અને અક્કાના કપટની વાત વીરસેન પાસેથી સાંભળી બધાંએ કહેવા લાગ્યા કે આ અક્કા બહુ જ ક્ષાભ કરવા ગઈ તો ગધેડી થઈ. પછી કુમારે ગાટલી તથા ચાખડી પ્રમુખ જે કાંઇ વસ્તુઓ તેણીએ લઇ લીધી હતી, તે તેણીની પાસેથી પાછી લઇ શિખામણ આપી બીજું ફૂલ સુંઘાડીને અક્કાને ગધેડી મીટાવી દઈને સ્વાભાવિક રૂપમાં લાવી મૂકી.

બન્ને ભાઈઓએ કેટલાક સમય સુધી ત્યાંનું રાજ્ય ભાગવ્યું. પછી તેમના પિતાએ બન્ને પુત્રાને તેડાવીને જૂદા જૂદા દેશાનાં રાજ્ય આપ્યાં. તે બન્ને ભાઈઓએ એકબીજાના સલાહ સંપથી—સાથે રહીને—ભાગવ્યાં. વૃદ્ધ અવસ્થાએ જ્ઞાની ગુરુના ઉપદેશથી દીક્ષા લઈને નિરતિચાર ચારિત્ર પાળીને આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં બંને ભાઈઓમરણ પામીને દેવલાકમાં ગયા.

#### નંદીષેણુ મુનિની કથા ૯૩

વરસ સુધી તપસ્યા કરીને અંતિમ અવસ્થાએ અનશન લ-ઇને પાતાનું દૌર્ભાગ્ય સંભાળીને 'તપના પ્રભાવથી આ-વતા ભવમાં સ્ત્રીઓને વલ્લભ થાઉં' એવું નિયાષ્ટું કરીને કાલધર્મ પામીને દેવલાકે ગયા. ત્યાંથી ચવીને સમુદ્ર-વિજયના નાના ભાઇ વસુદેવ નામે થયા. તે ભવમાં ગયા જનમની તપસ્યાના પ્રભાવથી ૭૨૦૦૦ બાંતેર હજાર સ્ત્રીએા પરષ્ટ્યા. એવી રીતે તપના ક્લથી વિશેષ સુખ ભાગવી, અંતિમ અવસ્થાએ શુભ ભાવના ભાવતાં કાલધર્મ પામીને દેવલાકે ગયા. માટે સર્વ ભવ્ય જીવાએ શ્રીનંદીષેષ્યુ મુનિની માફક ક્ષમા સહિત તપ કરવું.

## શ્રીસનતકુમાર ચક્રવત્તી ની કથા ૯૪

ડે. ચનપુર નામના નગરમાં વિક્રમસેન નામના રાજા હતો, તેને પાંચસા રાષ્ટ્રીઓ હતી. તે જ નગરમાં એક નાગદત્ત નામનો શેઠ રહેતા હતા, તેને વિષ્ણુ નામની મહા સ્વરૂપવાન પત્નિ હતી. તેષ્ટ્રીને એાખમાં બેઠેલી રાજાએ દેખી રાજાએ પાતાના સેવકા માકલીને તેષ્ટ્રીને અળજમરીથી અંતે-ઉરમાં બાલાવી મંગાવી. નાગદત્ત શેઠે તેષ્ટ્રીને છાડાવવા ઘણા પ્રયત્ના કર્યા, પરન્તુ રાજાએ તેષ્ટ્રીને છાડી નહિ. તેથી નાગદત્ત સીથી વિબ્હલ થએલા જંગલમાં જતા રહ્યો.

વિક્રમસેન રાજા પણ વિષ્ણુના ઉપર જ પ્રેમ કરવાથી, આકીની પાંચસા રાણીઓએ કામણ ટુમણાદિ પ્રયાગા કરીને વિષ્ણુ રાણીને મારી નાખી. તેણીને મરણ પામેલી દેખીને રાજા તેને વળગી રહ્યો, પરન્તુ માહદશાથી તેણીને અળગી કરતા ન હતા. પછી કાેઈ યુક્તિથી પ્રધાન રાણીને અન્નિ-સંસ્કાર કરવા લઈ ગયા. પરન્તુ જ્યારે તેણીને ચિતા પાસે મૂકી, ત્યારે રાણીને નહિ દેખવાથી રાજા પ્રધાનને કહેવા લાગ્યા કે મારી પ્રાણપ્રિયાને લાવ. પ્રધાને પણ રાજાને ત્યાં લઈ જઇને રાણીનું મડદું દેખાડયું. તે જોઈને રાજાના મનમાં વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયો, અને વિચારવા લાગ્યા કે રાણીનું શરીર અત્યંત સુગંધીમય હતું, તે દુર્ગંધમય થઈ ગયું. વળી તેણીનું મુખકમલ ચંદ્રમા જેવું હતું, તે શાષાઇને જોઈ ન શકાય તેવું થઈ ગયું. નેત્ર, ખાહુ, ગંડસ્થલ વગેરે જે પૂર્વે સુંદર દેખાતાં હતાં તે બેડાળ થઇ ગયાં. આ પ્રમાણે અનિત્ય ભાવના ભાવતાં અગ્નિસંસ્કાર કરીને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થવાથી દીક્ષા લઇ ઉચ તપસ્યા કરીને ત્રીજા દેવલાકે દેવતા થયા.

ત્યાંથી ચ્યવીને રત્નપુર નગરમાં જિનધર્મા નામના શેઠ થયા. ગયા ભવમાં જે નાગદત્ત શેઠનો જીવ હતા, તે એક પ્રાહ્માણને ત્યાં ઉત્પન્ન થયા. તેનું નામ અગ્નિશર્મા પાડવામાં આવ્યું. તે વહાવસ્થા પ્રાપ્ત થતાં સંસારનો ત્યાગ કરીને ત્રિદંડી થયા. તે છે છે માસની તપસ્યા કરીને પારશું કરતા હતા. તે અનેક દેશા ફરીને શિષ્યાના પરિવાર સહિત ફરતો ફરતો પાછા રત્નપુર નગરે આવ્યા. રાજાએ તેને આબ્રહ-પૂર્વક પારશા માટે આમંત્રશ આપ્યું. તે વખતે પૂર્વજનમના વેરના લીધે તાપસે કહ્યું કે જે જિનધર્મા શેઠ પાતાની પીઠ ઉપર લાજન કરાવે તા હું પારશું કરૂં, એવી મારી ઇચ્છા છે.

રાજાએ તે વાત કખૂલ રાખી. જિનધર્મા શેઠને તેડાવી તેને ઉંધા સૂવાડ્યો. તેના પર તાપસ ચઢી બેઠા. પારણા માટે તાંબાનું વાસણ ખીરથી ભરી મંગાવ્યું. તે શેઠની પીઠ પર રાખીને, તાપસ જમવા બેઠા. પણ ખીર ગરમ હોવાથી શેઠના વાંસામાં મહાવેદના થવા લાગી. તે વખતે શેઠ મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે ગયા ભવમાં મેં આ તાપસને દુ:ખ ઉપજાવ્યું હશે, તેથી એ મને આવું

દુ:ખ ઉત્પન્ન કરે છે. કરેલાં કર્મ ભાગાંગા વિના છૂટકા થતા જ નથી. તાપસ જમી રહ્યા પછી વાસણ ઉપાડ્યું તા શેઠના વાંસાની ચામડી નીકળી પડી. માેટી વેદના ઉત્પન્ન થવાથી ઘેર આવીને, સર્વ જીવાયાનિને ખમાવી અનશન વત લઈ શેઠ મરણ પામી સૌધર્મેન્દ્ર થયા. પેલા અગ્નિશર્મા ત્રિદંડી મરણ પામીને તે જ ઇંદ્રના ઐરાવત હાથી તરીકે ઉત્પન્ન થયા.

તે હાથી મરણ પામીને ઘણા સંસાર પરિભ્રમણ કરીને સીતાક્ષ નામે ગુદ્ધક થયા. સૌધર્મેન્દ્ર પણ ત્યાંથી વ્યવીને હસ્તિનાપુરના અધ્વસેન રાજાને ઘેર પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા. માતાએ ચૌદ સ્વપ્ન દીઠાં. પુત્રનું નામ સનત્કુમાર પાડવામાં આવ્યું. અનુક્રમે યુવાન થયા. સનત્કુમાર અહુ જ સ્વરૂપવાન હતો. તેને મહેન્દ્ર નામનો એક ખાસ મિત્ર હતા.

એક વખત મિત્રની સાથે સનત્કુમાર વસંતકીડા કરવા માટે ગયો. તે વખતે રાજાને ભેટ આપવા માટે પર-દેશથી કાઈ જાતવાન ઘાડા ભેટ લઇને આવ્યા. તે અધને રાજાએ કુમારની પાસે વનમાં માેકલ્યા. કુમારે તે ઘાડા ઉપર ચડીને જેવી લગામ ખેંચી તેવા જ ઘાડા ખૂબ દાડ્યા, અને એક ક્ષણમાં જ તે વન મૂકીને આગળ જતા રહ્યા. અધસેન રાજાને આ સમાચાર મલ્યા. તે સમગ્ર સૈન્ય લઇને સનત્કુમારને શાધવા નીકળો. સર્વત્ર તપાસ કરવા છતાં પણ કુમારનો પત્તો નહિ લાગવાથી રાજા રૂદન કરતા નગરમાં પાછા ગયા.

તે વખતે મહેન્દ્રે આવી નમસ્કાર કરીને દેશાંતર જ-વાની રાજા પાસે આજ્ઞા માગી. તે કરતા કરતા કેટલાક દિવસે કોંબેરી નગરીએ પહોંચ્યાે. ત્યાં સરાવરની પાળ ઉપર એસીને વનક્ળ ખાઈ ને પાણી પીધું. એક ક્ષણ બેઠાે, એડ-લામાં વેણુ, વીણા, મૃદંગ, ઝલ્લરી વગેરેનો અવાજ સાંભળીને તે બાજુ ગયાે. ત્યાં આગળ અનેક માણસાથી પરિવરેલાે સનત્કુમારને મહેન્દ્રે જોયાે. તે વખતે આશ્ચર્ય પામીને મહેન્દ્રે કુમારને નમસ્કાર કર્યાં. બન્ને જણા લેડી પડ્યા અને કુશલક્ષેમ પૂછ્યા.

પછી કુમારે પાતાની પત્નિને બધા વૃત્તાંત કહેવા માટે ઇસારા કર્યા. તેણીએ મહેન્દ્રને કહ્યું કે " હે સત્પુરુષ! તમારા મિત્રનું ઘાડાએ વનમાંથી અપહરણ કર્યું, પછી જ્યારે તેમને લગામ ઢીલી મૂકી કે ઘાડા ઊભા રહ્યા અને તત્કાલ મરણ પામ્યા; અને કુમાર બેભાન થઇ વૃક્ષની નીચે પડ્યા હતા. તેમને તે વનના અધિષ્ઠાયક દેવતાએ જલ છાંટશું.

"કુમાર સાવધાન થઈ વનદેવતા પ્રત્યે પૂછવા લાગ્યા કે તમે કાેણ છાે ? ત્યારે તેણે કહ્યું કે હું આ વનનો અધિ- ધાયક દેવ છું, ક્ષીર સમુદ્રના પાણીથી મેં તને સાવધાન કર્યો. તે વખતે કુમારે કહ્યું કે 'હે દેવ! મને માનસરાવર દેખાડા, તાે હું ત્યાં જઇ સ્નાન વગેરે કરૂં કે જેથી હું થાક મુક્ત થાઉં.' દેવતા કુમારને ત્યાં લઈ ગયા. પછી કુમારે સ્નાન કર્યું અને પાણી પીધું એટલે પાણીની તરસ છીપી અને થાક ઉતરી ગયા.

એવામાં પૂર્વજનમના વૈરી યક્ષે કુમારને દીઠા. ચિર-કાલ પર્યંત તેની સાથે યુદ્ધ કરીને કુમારે તેને જીતી લીધા. બીજા દેવતાઓએ આનંદિત થઈ ને કુમાર ઉપર ફૂલની વૃષ્ટિ કરી. ત્યાં ભાનુવેગ વિદ્યાધરની આઠ કન્યાએા પરણ્યા. પછી કુમારને તે વિદ્યાધર વૈતાઢચ પર્વતે લઇ ગયા. ત્યાં પણ કુમાર ઘણી કન્યાએા પરણ્યા અને સુખેથી ત્યાં રહેવા લાગ્યા. પુણ્યવંત પુરુષ જયાં જયાં જાય ત્યાં ત્યાં સુખ પામે છે.

"કરીથી પાછા વૈરી યક્ષે કુમારને ઉપાડીને વનમાં મૂકી દીધા. ત્યાંથી આગળ ચાલતાં એક મંદિર દીઠું. તે મંદિરની સાતમી ભૂમિએ ચઢ્યો, ત્યારે ત્યાં એક રદન કરતી કુમારી દીડી. કુમારે તેને બાલાવીને પૂછ્યું કે 'હે સુભગે! તું રુદન શા માટે કરે છે?' ત્યારે કન્યા બાલી કે 'હે સુભગ! સાકેતપુર પાટણનો સુરાષ્ટ્ર નામે રાજા છે, તેની સુનંદા નામની હું પુત્રી છું. હું જ્યારે યુવાન થઇ, ત્યારે મારા પિતાએ એવા સંકલ્પ કર્યો કે હું મારી પુત્રીને સન-ત્કુમાર સાથે પરણાવીશ. પણ એક દિવસે કાઈક વિદ્યાધરે મને ત્યાંથી અપહરીને અહીં લાવીને મૂકી છે. હવે મારં શું થશે?'

"કુમાર બાલ્યો કે 'તું લય રાખીશ નહિ, તે સન-ત્કુમાર હું પોતે જ છું.' આ પ્રમાણે વાત કરે છે, એટલામાં તો તે કન્યાને હરણ કરીને લાવનાર વિદ્યાધર પણ ત્યાં આવી પહોંચ્યા. તે અને કુમાર વચ્ચે યુદ્ધ થયું. કુમાર જિત્યા અને સુનંદાની સાથે ત્યાં જ લગ્ન કર્યું. વળી જે વિદ્યાધર હાર્યો તેને પણ પ્રથમ કાેઇક મુનિએ કહ્યું હતું કે 'તું સનત્કુમાર સાથે યુદ્ધમાં હારી જઇશ. અને તારી પુત્રીના પણ તે પતિ થશે.' તે ઉપરથી પાતાની પુત્રી પણ કુમારને પરણાવી, અને અનેક વિદ્યાઓ પણ આપીને વૈતાહ્ય પર્વત પર લઇ ગયા. ત્યાં શ્રી શાંતીનાથજી વગેરે અનેક જિન- બિંગાને વંદન કટું; ત્યાંથી નીકળીને અમે આજે તમને અહીં મળીએ છીએ."

આ પ્રમાણે સઘળો વૃત્તાંત મહેન્દ્ર આગળ કહીને, કુમાર તથા તેની સાથેના પરિવાર સહિત બધાંએ હસ્તિનાપુર પહેાંચી ગયા. પુત્રના કુશલક્ષેમ પાછા આવવાના સમા-ચાર સાંભળીને અશ્વસેન રાજા ખૂબ આનંદ પામ્યા. પછી પુત્રનો રાજ્યાભિષેક કરીને પિતાએ શ્રીધર્મનાથ પ્રભુના શિષ્યની પાસે દીક્ષા લીધી.

પછી સનત્કુમાર છ ખંડ પૃથ્વી જીતીને રાજ્યસુખ ભો-ગવવા લાગ્યા. ઇંદ્રે કુખેર ભંડારીની સાથે બે ચામર, બે પાવડી, બે કુંડલ, નક્ષત્રમાલા, હાર, સિંહાસન, દેવતાનાં નાટક તથા અપ્સરા વગેરે માેકલાવી દીધાં. ખત્રીસ હજાર રાજાઓએ મળીને સનત્કુમારના ચકવર્ત્તી પણાનો રાજ્યાભિષેક કર્યો. એક વખતે સૌધર્મેન્દ્રે ઇંદ્રસભામાં બેઠાં બેઠાં સનત્કુમાર ચકવર્ત્તીના રૂપની બહુ જ પ્રશંસા કરી. દેવાએ તે વાત કખુલ રાખી. પરન્તુ તેમાંથી બે દેવતાઓ ઇંદ્રના વચનની સત્યતાની પરીક્ષા કરવા માટે ખાદ્મણના વેશ ધારણ કરીને ચકવર્ત્તીના રાજ-મહેલના દરવાજા આગળ આવીને દ્રારપાલને કહેવા લાગ્યા કે અમે દ્વર દેશાંતરથી ચક્રવર્ત્તીનું રૂપ જોવા આવ્યા છીએ.

તે વખતે ચકુવર્ત્તી શરીર મર્દન કરાવતા હતા, તેથી ક્રારપાલની આજ્ઞા લઈ દેવાએ બ્રાહ્મણના રૂપે આવીને સન-તકુમારનું રૂપ જોયું. તેથી હર્ષ પામીને કહેવા લાગ્યા કે અમારા જનમ સફલ થયા. ચકુવર્ત્તીએ કહ્યું કે હું સ્નાન કરી જમીને રાજસભામાં બેસું, ત્યારે મારું રૂપ જોવું હાય તેા આવજો. રાજના કહેવા પ્રમાણે દેવા રાજસભામાં પણ રૂપ જેવા આવ્યા. તે વખતે મનમાં ખેદ પામીને માથુ ધૂણાવવા લાગ્યા. ચકવર્ત્તીના પૂછવાથી દેવાએ કહ્યું કે 'તમારું શરીર હમણાં રાગથી ઘેરાઇ ગએલું હોવાથી પહેલાનું રૂપ પલટાઈ ગયું છે.' આ પ્રમાણે કહી સ્વસ્થાનક ગયા. સનત્કુમારે ચીવનાદિને અસ્થિર જાણી વિજયંધર સૂરિ પાસે દીક્ષા લીધી. તેઓના ઉપરના અનુરાગથી સૈન્ય પ્રમુખ પરિવાર તેમની પાછળ પાછળ છ મહિના સુધી ક્યેા. સનત્કુમારે પાછું વાળીને પણ તેની પાછળ જોયું નહિ. પછી સહું પાત-પાતાને સ્થાને ગયા.

હવે ચકવર્ત્તીના શરીરમાં ધીમે ધીમે રાગાની વૃદ્ધિ થતાં બહુ માટા રાગા ઉત્પન્ન થયા. તે રાગા સાતસા વર્ષ પર્યત ભાગવતાં છતાં બહુ જ કઠણ તપસ્યાઓ કરવા લાગ્યા, તપસ્યાના પ્રભાવથી અનેક લબ્ધિઓ ઉત્પન્ન થઈ. વળી પહેલાંની માફક સૌધર્મેં દ્રે ઇદ્રિસભામાં સનત્કુમાર સાધુના તપની તથા તેમની કષ્ટ સહન કરવાની શકિતની પ્રશંસા કરી. તે ન માનતાં ફરી દેવતાએ આવી પરીક્ષા કરવા માટે અનેક જાતના ઉપચારા અતાવ્યા. પરંતુ મુનિશ્વર જરાએ ચલાયમાન થયા નહિ, અને કષ્ટ સહન કરવા લાગ્યા. દેવતા છેવટે થાકીને ફૂલની વૃષ્ટિ કરી મુનિને વંદન કરીને સ્વસ્થાન્ નકે ગયા. અંતિમ અવસ્થાએ અનશન કરીને સનત્કુમાર મુનિ સાત સાગરાપમની આયુષ્ય સ્થિતિવાળા ત્રીજા દેવલાકે દેવતા થયા. દેવસ્થિતિ પૂર્ણ થયે મનુષ્ય તથા દેવના કેટલાક ભવ કરી અનુક્રમે કેવલજ્ઞાન ઉપાર્જન કરીને માક્ષ સુખને પ્રાપ્ત કરશે.

#### એક ડાેશીની કથા ૯૫

ક ગામમાં એક વાણીયાને ત્યાં એક હાશી ધરમાં નાકરનું કામ કરતી હતી. તે હાશી એક વખત છાણા લેવા માટે જંગલમાં ગઈ. તેણીને ખપાર થયા એટલે ભૂખ અને તરશ લાગી એટલે, થાહાંક છાણાં લઈને પાછી ઘેર આવી. તેને દેખી શેઠે કહ્યું કે 'અરે હાશી! આજે છાણાં થાહાં કેમ લાવી?' બીજાં છાણાં લઈ આવા. તે સાંભળી હાશી પાછી વનમાં ગઈ, ખપારના વખત હાવાથી તાપ અને લૂસહન કરતી લાકડાની ભારી ઊપાડી લાવી.

માર્ગમાં એક લાકડું નીચે પડી ગયું. તેને ઉપાડવા લાગી, એટલામાં પ્રભુ મહાવીરની વાણી તેણીના સાંભળવામાં આવી; તેથી તે ત્યાં જ ઊભી રહી. તેના યાગે ભૂખ, તરશ અને તાપની વેદના તેણીના જાણવામાં ન આવી. ધર્મદેશના સાંભળી હર્ષ પામતી સાંજના ઘર આવી. શેઠે તેણીને માડું થવાનું કારણ પૂછ્યું, તે વખતે તેણીએ સત્ય હકીકત કહી સંભળાવી.

તેણીએ પ્રભુ મહાવીરની ધર્મદેશના સાંભળી, તેથી તે ડાશીમાં ધર્મની વૃત્તિ જાણીને તેણીને શેઠે અહુમાન આપ્યું. તેણી જિનેશ્વરની વાણી સાંભળવાથી સુખી થઈ. આ રીતે વીતરાગની વાણી સાંભળવાથી દુ:ખ ૮ળી જાય છે.

જિનવર વાણી જે સુણે, નર નારી સુવિહાણ; સૂક્ષ્મખાદર જીવની, રક્ષા કરે સુજાણ. —૧

# સુભૂમ ચક્રવર્ત્તીની કથા ૯૬

તાપુર નામના નગરની પાસેના વનમાં જમદગ્ન નામના તાપસ રહેતા હતા. તે ઘણી તપસ્યા કરતા હતા અને હૃદયમાં શિવનું ધ્યાન ધરતા હતા, તેથી તેની સર્વત્ર પ્રસિદ્ધિ થઈ. એક વખતે દેવલાકમાં તાપસાના ભક્ત ધન્વંતરી નામના દેવ, અને જિનેશ્વરના ભક્ત વૈશ્વાનર નામના દેવ પાતપાતાના ધર્માનાં વખાણ કરવા લાગ્યા.

બંને જણાએ બંને ધર્મના ધર્મગુરુઓની પરીક્ષા કર-વાના નિશ્ચય કર્યા અને બંને જણા પૃથ્વી ઉપર આવ્યા. તે વખતે મિથિલા નગરીના પદ્મરથ નામના રાજ રાજ ત્યાગીને ચંપાનગરીથી શ્રીવાસુપૂજ્ય સ્વામી પાસે દીક્ષા લઈ ને તરત જ પાછા વળતા હતા. તેને રસ્તામાં આવતા દેખીને તેની જ પરીક્ષા કરવા માટે અનેક પ્રકારની મીઠાઈ એ વગેરે અના-વીને તેને વહારાવવા માંડી. તે સાધુ ભૂખ્યા પણ હતા, તા પણ તે મીઠાઈ એ ખપે એવી નહિ હાવાથી વહારી નહિ, અને તે રીતે પાતાના ત્રતને મૂક્યું નહિ.

વળી તે દેવાએ એક તરફના રસ્તામાં કાંટા અને

કાંકરા અનાવ્યા, અને બીજી તરફના રસ્તામાં નાના નાના પુષ્કળ દેડકા અનાવ્યા. તે સાધુ દેડકાઓ જે તરફ હતા તે તરફ નહિ જતા કાંટા અને કાંકરાવાળા રસ્તે થઈ ને ચાલ્યા. તેમને ચાલતા ચાલતા કાંટા અને કાંકરાના લીધે પગમાં લોહી નીકળવા લાગ્યું, તો પણ તે ક્ષાેલ પામ્યા નહિ.

ત્રીજી વખત તે સાધુની આગળ દેવાએ ગીત તથા નાટકા શરુ કર્યા. વળી તેમને વ્રતમાંથી ચળાવવા માટે સુંદર અપ્સરાએનાં રૂપ અતાવ્યાં, તા પણ તે સાધુ પાતાના વ્રતથી જરાએ ચળાયમાન ન થયા. ચાથી વખત દેવા જ્યાતિષીનું રૂપ લઈને સાધુની પાસે આવીને કહેવા લાગ્યા કે 'હે મહાતમા! અમે જ્યાતિષશાસ્ત્રના અલથી કહીએ છીએ કે તમારું આયુષ્ય હજી ઘણું લાંબું છે, માટે આ યુવાન વયમાં ભાગા ભાગવીને, વૃદ્ધ અવસ્થામાં ચારિત્ર લઈ તપસ્યા કરજો.' તે સાંભળી તે સાધુ કહેવા લાગ્યા કે 'હે સિદ્ધ પુરુષા! જો મારું આયુષ્ય લાંબું હશે, તા હું ઘણા સમય પર્યંત ચારિત્ર પાળીશ, અને તેથી ઘણા કર્માની નિર્જરા થશે. વળી હમણાં યુવાન વયમાં તપસ્યા વગેરે થઇ શકશે, વૃદ્ધાવસ્થા આવ્યા પછી તપસ્યા વગેરે થઇ શકશે નહિ.' સાધુની આવી દહતા જોઈ અંને દેવા હર્ષ પામી જિનધર્મની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા.

પછી તે બંને દેવાએ આગળ જતાં વનમાં ઘણા વખતથી તપ કરતા, માેટી જટાવાળા, એકાંત ધ્યાનમાં રહેલા જમ-દગ્નિ નામના તાપસને જોયા. તેની પરીક્ષા કરવા માટે બંને દેવા, ચકલા અને ચકલીનું રૂપ કરીને તે ઋષિની દાઠીના વાળમાં માળા કરીને રહેવા લાગ્યા. એવામાં ચકલા મનુષ્યની ભાષામાં કહેવા લાગ્યા કે હું હિમવંત પર્વતે જઈ આવું, ત્યાં સુધી તું અહીંયાં રહેજે. તે વાત ચકલીએ ન માની અને કહેવા લાગી કે તું ત્યાં જઇને બીજી કાઈ ચકલીમાં આસકત થઈ જાય, તા મારા શા હાલ થાય? તે વખતે ચકલા બાલ્યા કે જે ફરી પાછા ન આવું તા મને ગાહત્યા, સ્ત્રીહત્યાદિકનું પાપ લાગે. પરંતુ ચકલીએ માન્યું નહિ, અને કહેવા લાગી કે જો તું કાઇ ચકલી સાથે પ્રેમ કરે તા આ ઋષિનું જેટલું પાપ છે, તે સર્વ પાપ તને લાગે, એવી રીતની પ્રતિજ્ઞા કરે તા તને જવા દઉં.

આ વાત સાંભળતાં જ જમદિગ્ન તાપસ ક્રોધે ભરાઇને દાઢી મૂછમાં હાથ નાખી, તે અંનેને પકડીને પૂછવા લાગ્યા કે 'હું કઢણ તપસ્યા કરીને પાપાના નાશ કરું છું, છતાં પણ તમે મને પાપી કહીને કેમ બાલાવા છા ?' તે વખતે ચકલી બાલી કે 'હે ઋષિ! તમે ક્રોધ નકરશા, શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે:—

"अपुत्रस्य गतिर्नास्ति, स्वर्गो नैव च नैव च। तस्मात् पुत्रमुखं दृष्ट्वा, स्वर्गं गच्छंति मानवाः ॥१॥ અપુત્રીયાની સદ્દગતિ થતી નથી અને તે સ્વર્ગે તો જતો જ નથી." તેથી તમારી ગતિ જ નથી. કારણ કે તમે પણ અપુત્રીયા છેા.'

આ વાત ઋષિએ પ્રમાણ કરી લીધી. પછી વિચાર્યું કે કાઈક સ્ત્રી સાથે લગ્ન કરીને પુત્ર ઉત્પન્ન કરું. પછી તપના ત્યાગ કરીને કાેિંગ્ડિક નગરના રાજા જિતશત્રુને ઘણી પુત્રીએ છે, એવું સાંભળી વિચારવા લાગ્યા કે ચાલ હું તેની પાસે

જઈ કન્યાની યાચના કરું. આ રીતે ઋષિને ચલાયમાન થએલા જોઈને ધન્વંતરી દેવ જે હતા, તેને જિનમાર્ગના સ્વીકાર કર્યો.

જમદિગ્ન જિતશત્રુ રાજા પાસે ગયા, રાજાએ આસ-નથી ઉઠીને તેમના સત્કાર કર્યા. ઋષિએ રાજાની પાસે કન્યાની માગણી કરી. તે વખતે રાજાએ કહ્યું મારે એકસા પુત્રીઓ છે, તેમાંથી જે કન્યા તમારી સાથે પરણવા ઇચ્છે તેને તમે સ્વીકારા. આ સાંભળી જમદિગ્ન અંત:પુરમાં ગયા. ત્યાં તે કન્યાઓ તેને જટાધારી, દૂર્ખલ, ભીખ માગીને ખાવાવાળા, ધાળા વાળવાળા, સ્નાન કર્યા વિનાના દેખી જમદિગ્ન સામે ચૂંકી. તેથી તે ઋષિ ક્રોધે ભરાયા થકા, પોતાના તપના પ્રભાવે તે સર્વ કન્યાઓને કૂઅડી અને ખરાબ રૂપવાળી કરી તરત પાછા વળ્યા.

એવામાં રાજમહેલના આંગણામાં ધૂળમાં રમતી એક રાજાની પુત્રીને જમદિિનએ જોઇ. પાતાના હાથમાં બીજોરું રાખી કહેવા લાગ્યા કે ' હે રેણુકા! તું મને ઇચ્છે છે?' તે વખતે બીજોરું લેવા રેણુકાએ પાતાના હાથ લંબાવ્યા. તે દેખી જમદિિનએ જાણ્યું કે આ મને ઇચ્છે છે, એમ વિચારી તેને ઊપાડી લઈ ગયા. રાજાએ પણ શાપના ભયથી સહસ ગાંકુલ તથા અનેક દાસ, દાસી સહિત તે કન્યા જમદિિનને આપી. પાતાની સાળીઓના સ્નેહથી બાકીની કન્યાનું કૂબડાપણું ટાળીને તપના પ્રભાવે જમદિશ્નએ સારી કરી દીધી.

આ રીતે બધી તપસ્યા ગુમાવીને, તે રેહ્યુકાને વનમાં

ķ

પોતાના આશ્રમમાં લઇ આવ્યા. રેલુકાને અનુક્રમે યૌવનમાં પ્રવેશવાથી મહા સ્વરૂપવાન થએલી જોઈ, તેની સાથે અગ્નિની સાક્ષીએ કરી પાલિયુકલ કર્યું. ઋતુ સમયે જમદિગનએ કહ્યું કે હું એક ચરું તેને મંતરીને આપું કે જેથી તેને ઘલા ઉત્તમ એક બ્રાહ્મલ પુત્ર થાય. તે વખતે રેલુકાએ કહ્યું કે બે ચરુ મંતરીને મને આપજો કે જેથી એક બ્રાહ્મલપુત્ર થાય, અને બીજો ક્ષત્રિયપુત્ર થાય. ક્ષત્રિયપુત્ર થવાના ચરુ મારી બહેન કે જે હસ્તિનાપુરમાં પરલાવી છે તેને માકલીશું. પછી ઋષિએ બે ચરુ મંતરીને રેલુકાને આપ્યા. તે વખતે રેલુકાએ વિચાર્યું કે મારા પુત્ર ક્ષત્રિય-શૂરવીર-થાય તા હું આ જંગલમાં રહેવાના કષ્ટથી મુકત થાઉં. આવા વિચારથી ક્ષત્રિય ચરુ પાતે ખાઈ ગઈ અને બ્રાહ્મલ ચરુ પાતાની બેનને હસ્તિનાપુર માકલ્યા.

રેશુકાને રામ નામનો પુત્ર થયો, અને તેની એનને કૃતવીર્ય નામે પુત્ર થયો. એક વખતે કાઈ વિદ્યાધર અતિ-સારના રાગથી પીડા પામતો એ આશ્રમે આવ્યો. ત્યાં રામે તેની ઔષધાદિક સંબંધી સાર સંભાળ કરી, તેથી તે વિદ્યાધરે રામને પ્રેમથી પરશુ નામની વિદ્યા આપી. રામે તે વિદ્યાને સાધી લીધી, તેના યોગે જગતમાં તે પરશુરામના નામથી પ્રખ્યાત થયો.

એક વખતે જમદિગ્નની આજ્ઞા લઇને રેશુકા પાતાની એનને હસ્તિનાપુર મલવા ગઈ. રેશુકાને પાતાની સાળી જાણી અનંતવીર્ય રાજા તેશીની મશ્કરી કરવા લાગ્યાે. વળી રેશુકાનું સુંદર રૂપ જોઇને રાજા કામાતુર થઇ નિરંક્શ પણે રેશુકા સાથે સંસારસુખ ભાગવવા લાગ્યાે. રેણુકાને તેના સંસર્ગથી એક પુત્ર થયાે. પછી જમદિગ્ન તે પુત્ર સહિત રેણુકાને પાતાના આશ્રમે તેડી લાગ્યાે. પાતાની માતાને પુત્ર સહિત જોઇને પરશુરામ ક્રોધે ભરાયાે. પરશુરામે પાતાના પરશુથી માતા અને પુત્રના મસ્તકાે છેદી નાખ્યાં.

આ વાત અનંતવીર્ય રાજાના સાંભળવામાં આવી, અને તે ક્રોધે ભરાઇને પાતાના સૈન્ય સહિત જમદગ્નિના આશ્રમે આવ્યા. આશ્રમને બાળી નાખીને બધી વસ્તુઓ ફેંકી દ્વધી. તાપસાના શારબકાર સાંભળીને પરશુરામ ત્યાં આવ્યા, તેજી અનંતવીર્યને મારી નાખ્યા.

પ્રધાન લાેકાએ આ વાત સાંભળીને હસ્તિનાપુરની ગાહીએ કૃતવીર્યને બેસાડચો. તેેેેે એક દિવસે પાતાની માતાના મુખેથી બાપના મરણનું કારણ જાણ્યું, તેથી વેર લેવા માટે જમદગ્નિના આશ્રમે જઇને, ઋષિને મારી નાખ્યા.

પરશુરામે આ વાત સાંભળી. તે હસ્તિનાપુર પહેાંચ્યા અને કૃતવીર્યને મારી નાખી, તેની ગાદીએ પરશુરામ બેઠા. તે વખતે કૃતવીર્યની તારા નામની રાણી સગર્ભા હતી, તે પરશુરામના ભયથી નાશીને વનમાં જતી રહી. તેના ઉપર કાઈ તાપસને દયા આવવાથી, તેણીને પાતાના આશ્રમના ભાંચરામાં સંતાડી. ત્યાં તેણીએ ચૌદ સ્વપ્ન સૂચિત એક પુત્રને જનમ આપ્યાે. તેનું નામ સુભૂમ પાડવામાં આવ્યું.

પરશુરામે ક્ષત્રિયા ઊપર ક્રોધ કરી સાત વખત નક્ષત્રિ પૃથ્વી કરી દીધી જ્યાં જ્યાં ક્ષત્રિય હાેય ત્યાં ત્યાં પરશુ-રામનો પરશુ જાજવલ્યમાન થતાે હતાે. જ્યાં અગાડી ભાંયરામાં કુતવીર્યની રાણી સંતાઇ રહેલી છે, ત્યાં એક વખત પરશુરામનો પરશુ આવીને જાજ્વલ્યમાન થયો. પરશુરામે તાપસાને પૂછતાં તેઓએ કહ્યું કે અમે ગૃહસ્થ-પણામાં ક્ષત્રિયા હતા. પરશુરામે આવી રીતે સર્વ ક્ષત્રિયાને મારી નાખીને એમની દાઢાઓના એક થાલ લયાં હતા.

એક વખતે પરશુરામે કાઇ નિમિત્તિયાને પૂછયું કે મારું મરા કેવી રીતે થશે? તે વખતે નિમિત્તિયાએ કહ્યું કે જેના દેખવાથી આ દાઢાઓ ખીર રૂપ થશે, અને તે ખીરને સિંહાસન ઊપર બેસીને જે જમશે, તેના હાથે તારું મરા થશે. આ વાત સાંભળી પરશુરામે એક દાનશાલા શરુ કરાવી, તેના આગળના ભાગમાં એક સિંહાસન કરાવ્યું અને દાઢાઓના થાલ તે સિંહાસન ઊપર રખાવ્યા.

એ વખતે વૈતાઢય પર્વત ઊપર રહેતા મેઘનાદ નામના વિદ્યાધરે પાતાની પુત્રીના વર કાે થશે ? તે માટે કાે નિમિત્તિયાને પૂછતાં, નિમિત્તિયાએ કહ્યું કે તેના વર સુભૂમ થશે. આ પ્રમાણે સાંભળીને, તે વિદ્યાધર પાતાની પુત્રીને લઈને સુભૂમના આશ્રમે આવ્યા, પાતાની પુત્રી સુભૂમને પરણાવી; અને પાતે સુભૂમનો સેવક થઇને રહ્યો.

સુભૂમે એક વખતે પાતાની માતાને પૂછ્યું કે 'માતાછ! પૃથ્વી શું આટલી જ છે?' તેની માતાએ કહ્યું કે 'વત્સ! પૃથ્વી તો ઘણી માટી છે. તેમાંની એક માખીની પાંખ જેટલી આ જગામાં આપણે પરશુરામના લયથી રહીએ છીએ.' આપની પાતાની રાજધાની હસ્તિનાપુર હતી, ઇત્યાદિ સર્વ વૃત્તાંત કહી સંલળાવ્યા.

તે સાંભળીને ક્રોધે ભરાએેલાે સુભૂમ ભાેંયરામાંથી

મહાર નીકળ્યા, અને મેઘનાદ વિદ્યાધરને સાથે લઇ હસ્તિ-નાપુરમાં જ્યાં દાનશાલા છે ત્યાં આવ્યા. સુભૂમની નજર પડતાં જ ક્ષત્રિઓની દાઢાના થાલ ખીર રૂપ થઈ ગયા, અને તે લઇ તે જમવા લાગ્યા. આ દશ્ય જોઈ પરશુરામની રક્ષા કરવાવાળા ખ્રાહ્મણા તેને મારવા દાેડ્યા. મેઘનાદે તે ખ્રાદ્મણાને મારી નાખ્યા. પરશુરામ પણ આ વાત સાંભળી ત્યાં આવ્યા, અને સુભૂમને મારવા માટે પરશુ ઉપાડ્યો, તે પરશુ સુભૂમની નજરે પડતાં જ અંગારાની માક્ક ઠંડા થઈ ગયા. સુભૂમે પરશુરામની ઊપર થાલ જ ઉપાડીને મૂકયો, તે થાલ મટીને ચક્કરત્ન થઈ ગયું અને તે ચક્કરત્નથી પરશુ-રામનું મસ્તક છેદાઈ ગયું.

પરશુરામે જેવી રીતે સાત વાર પૃથ્વી નક્ષત્રિય કરી હતી, તેમ સુભૂમે એકવીશ વાર ખ્રાહ્મણ વિનાની પૃથ્વી કરી દીધી. ચક્કરત્નના બળથી છ ખંડ પૃથ્વી સાધી સુભૂમ ચક્કવર્ત્તી થયા. પછી લાભમાંને લાભમાં ધાતકી ખંડના ભરતક્ષત્રને જીતવા માટે લવણ સમુદ્રમાં ચર્મરત્ન ઊપર સૈન્ય ચઢાવીને આગળ ચાલવા લાગ્યા. ત્યાં તેનું પૂણ્ય ખૂટી જવાથી દેવાએ તેને સહાય આપવી બંધ કરી, તેથી સમુદ્રમાં ડૂબીને મરણ પામીને, મહાન પાપાદયે તે સાતમી નરકે ગયા. ' આતિ લાભી તે પાપનું મૂળ ' તે વાતની સાક્ષી આ કથા આપણને પૂરી પાંડે છે,

#### આનંદ શ્રાવકની કથા ૯૭

્રિણ્યુજ્ય ગામમાં જિતશત્રુ નામનો રાજ રાજ્ય કરતો હતો. તે ગામમાં આનંદ નામનો એક ગૃહસ્થ રહેતો હતો. તેને શિવાનંદા નામની સ્ત્રી હતી. તેના ઘરમાં ખાર કરોડ સુવર્ણ તથા દશ હજાર ગાયોનું એક ગાકુલ, એવા ચાર ગાકુલ હતા. વળી તે ગામના ઈશાન ખૂણામાં આવેલા કાલાગ નામના ગામમાં આનંદના સગાંઓ રહેતા હતા.

એક વખતે ત્યાં ઘુતિપલાશ નામના ઉદ્યાનમાં, શ્રી મહાવીસ્વામી પધાર્યા. સમવસરણમાં બેઠેલા પ્રભુ મહાવીરને વંદના કરીને, જિતશત્રુ રાજા તથા આનંદાદિ ગૃહસ્થા પ્રભુની ધર્મદેશના સાંભળવા બેઠા.

પ્રભુનો ઉપદેશ સાંભળીને આનંદ શ્રાવકે શ્રાવકનાં ખાર કત ઉચર્ચા. તેમાં પાંચમા પરિગ્રહ પરિમાણ કતમાં ચાર કરોડ સુવર્ણ થાપણ રાખવા માટે, ચાર કરોડ સુવર્ણ વ્યાજે આપવા માટે, ચાર કરોડ સુવર્ણ વ્યાપાર માટે, કુલ ખાર કરોડ સુવર્ણ. ચાર ગાકુલ, ખેતર ખેડવા માટે પાંચસા હલ, દેશાવર માકલવા માટે પાંચસા ગાડાં, ઘરનાં કામકાજ માટે પાંચસા ગાડાં. જલમાર્ગ પરદેશ જવા માટે ચાર વહાણ અને ખેતર વગેરેથી ધાન્યાદિ લાવવા માટે ચાર વહાણુ; એ રીતે આઠ વહાણુ. સ્નાન કરીને દિલ લહાવા સિવાય દિલ લહાનો નિયમ કર્યો. નીલા જેઠીમધના દાતણ સિવાયની લીલાન તરીના નિયમ કર્યો. ક્ષીરામલાનાં ફલ સિવાય બીજા ફ્લાનો નિયમ કર્યો. શતપાક તથા સહસ્તપાક, એ બે તેલ સિવાયનાં તેલાનું મર્દન કરવાનો નિયમ કર્યો. અગર તથા શિલારસના ધૂપ વિના બીજા ધૂપ કરવાનો પણ નિયમ કર્યો. જાઈ અને કમલિની એ બે ફૂલા સિવાયનાં ફૂલા વાપરવાનો નિયમ કર્યો. કાનના કુંડલ તથા પાતાના નામની વીંટી સિવાયના બીજા દાગીના પહેરવાના પણ નિયમ કર્યો. ગહૂં ચૂર્ણની પીઠી અને આઠ પાલી ભરાય એવા પાણીના ઘડાથી વધારે પાણી વાપરવાના પણ નિયમ કર્યો.

એ ધાળા પટકૂલ સિવાય બીજા વસ્ત્ર વાપરવાના પણ નિયમ લીધા. ચંદન, અગરુ અને કેસર, એ ત્રણ સિવાયના દ્રવ્યાનું વિલેપન કરવાના પણ નિયમ લીધા. મગ વગેરેની ખીચડી, ચાખાની ખીર, ધાળી ખાંડથી ભરેલા ઉંચાં મેદાનાં અને ઘણા ઘીથી તળેલાં પક્વાન સિવાયનાં પક્વાન ખાવાનો પણ નિયમ લીધા. લીલી દ્રાક્ષના પીણાં સિવાયનાં સઘળાં પીણાંઓના નિયમ કર્યા. સુગંધમય કલ્મશાલિ (ઉંચી જાતના ચાખા) ના કુર સિવાયના બીજા એદનના પણ નિયમ લીધા. શરદ ઝતુના ગાયનાં ઘી સિવાય બીજાં ઘી વાપરવાના પણ નિયમ લીધા.

તૂં બક ( તું ખડી–દ્ભધી ? ), મંડૂકી ( ખીલાં–ખીજોરાં ? ), અને વચ્છૂઓના શાક સિવાયના ખીજા શાક વાપરવાના નિયમ

લીધા. વડાં, પૂરી સિવાયનાં બીજાં અનાજ ખાવાના પણ નિયમ લીધા. આકાશના પાણી સિવાયનાં બીજાં પાણી પીવાના પણ નિયમ લીધા. એલચી, લવિંગ. કસ્તુરી, કંકાેલ, કપૂર, જાયક્લ એ વસ્તુઓએ કરીને સહિત પાન સિવાયના પાન ખાવાના પણ નિયમ લીધા. પાતાના ઘરમાં નિયમ શહેણ કર્યા પહેલાંની જે ઘરવખરી છે, તે ઉપરાંત ઘરવખરી રાખવાના નિયમ લીધા.

પાંચમા તથા સાતમા વૃત સંબંધી આ હકીકત જણાવી. તેવી જ રીતે બીજા વ્રતોના પણ ચથાયાગ્ય નિયમ લઇ શ્રીમહાવીર પ્રભુને વંદન કરીને આનંદ શ્રાવક ઘેર આવ્યા. શિવાનંદા સ્ત્રીએ પણ મહાવીર પ્રભુ પાસે આવીને શ્રાવિકા ધર્મ અંગીકાર કર્યો. બંને જણાએ ચૌદ વર્ષ પર્યંત આ નિયમા પાત્યા.

આનંદ શ્રાવકને પ્રતિમા આરાધવાની ઇચ્છા થઈ. તે વખતે સર્વ કુંડુંબની અનુમતિ લઈ કોલ્લાગ ગામમાં પૌષધશાળા કરાવી. મોટા પુત્રને ઘરનો ખધા ભાર સાંપીને, સર્વ સાધર્મિકાને જમાડી, પૌષધશાલાએ જઈ મહાતપ કરતો થકા અગિયારે પ્રતિમાઓાની આરાધના કરી. આવી રીતે પ્રતિમાઓનું આરાધન કરતાં કરતાં આનંદનું શરીર અત્યંત દુર્બલ થઈ ગયું. એવી રીતે ધર્મ આરાધના કરતાં કરતાં અનશનની ઇચ્છા થઇ, તે વખતે સંલેખના કરીને અનશન લીધું. અનશનમાં અવિધાના ઉત્પન્ન થયું.

એ અવસરે પ્રભુ શ્રીમહાવીર ઉદ્યાનમાં આવીને સમાસર્યા. જાઓ ચિત્ર ૧૫). તે વખતે ગૌતમસ્વામી છઠના પારણે ભિક્ષાને માટે નગરમાં જઈ અન્ન પાણી વહારીને પાછા વળતા હતા, તે વખતે કોદ્યાગ ગામ તરફ ઘણા લોકોને જતાં દેખીને ગૌતમસ્વામીએ પૂછ્યું કે આ બધા કચાં જાય છે? ત્યારે કાઇએ કહ્યું કે હે મહારાજ! આનંદ શ્રાવકે અનશન કર્યું છે, તેમને વંદન કરવા જાય છે. તે સાંભળી ગૌતમસ્વામી પણ આનંદ શ્રાવકની સુખશાતા પૂછવા ત્યાં ગયા.

ગૌતમસ્વામીને પધારેલા જોઇને આનંદ અત્યંત હર્ષ પામ્યા, અને કહેવા લાગ્યા કે હે પૂજ્ય! હું ઊઠી શકતા નથી માટે આપ નજીક પધારા, તા આપના પગનો હું મારા મસ્તકે સ્પર્શ કરૂં. તે સાંભળી શ્રીગૌતમસ્વામી ન-જીક પધાર્યા. તે વખતે આનંદે ત્રિકરણ શુદ્ધિએ કરીને મસ્તક પગે લગાડીને વંદન કર્યું. આનંદે ગૌતમ સ્વામીને પૂછ્યું કે પ્રભુ! ગૃહસ્થને અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય? ગૌતમસ્વામી બાલ્યા કે હા ઉત્પન્ન થાય.

આનંદે કહ્યું કે મને આપની કૃપાથી અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થએલું છે. તે અવધિજ્ઞાનથી પૂર્વ, પશ્ચિમ અને દક્ષિણ દિશાએ સમુદ્રમાં પાંચસા યોજન પર્યન્ત દેખું છું. ઉત્તર દિશાએ હિમવંત પર્વત સુધી દેખું છું. ઉચું સૌધર્મ દેવલોક પર્યન્ત અને નીચું પહેલી નરકપૃથ્વીના લાલુઆ નરકાવાસ સુધી દેખું છું. તે સાંભળી ગૌતમસ્વામી બાલ્યા કે ગૃહસ્થને આવું અવધિજ્ઞાન ઉપજે નહિ, માટે તમે મિચ્છા-મિદ્દાકાં, દો. આનંદે કહ્યું કે સત્ય કહેવાનું મિચ્છામિદ્દાકાં, દેવાય નહિ. ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું કે આટલું અવધિ ગૃહસ્થપણે ન ઉપજે. તે વખતે આનંદે કહ્યું કે આપજ મિચ્છામિદ્દાકાં, દેવાય નહિ. ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું કે આપજ મિચ્છામિદ્દાકાં, દેવાય નહિ. ગૌતમસ્વામી આવેલા સ્થાને કહ્યું કે આપજ મિચ્છામિદ્દાકાં, દેવાય નહિ. ગૌતમસ્વામી આ કહ્યું કે આપજ મિચ્છામિદ્દાકાં, દેવાય નહિ. ગૌતમસ્વામી અપતે આનંદિ કહ્યું કે આપજ મિચ્છામિદ્દાકાં, દેવાય નહિ. ગૌતમસ્વામી આ કહ્યું કે આપજ મિચ્છામિદ્દાકાં, દેવાય નહિ. ગૌતમસ્વામી આ કહ્યું કે આપજ મિચ્છામિદ્દાકાં હતાં તે સામે તે સ્થાન કહ્યું કે આપજ મિચ્છામિદ્દાકાં હતાં સ્થાન કહ્યું કે આપજ મિચ્છામિદ્દાકાં હતાં સ્થાન કહ્યું કે આપળ મિચ્છામિદ્દાકાં હતાં સ્થાન કર્યા હતાં સ્થાન કહ્યું કે આપળ મિચ્છામિદ્દાકાં કહ્યું કે આપળ માં કહ્યું કે આપળ માં મુક્યાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સામાન કહ્યું કહ્યું કે આપળ મામ કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કે સ્થાન કહ્યું કહ્યું કે સ્થાન ક્યાન કહ્યું કે સ્થાન ક્યાન ક્યાન ક્યાન ક્યાન ક્

પાણી વાપરીને પૂછવા લાગ્યા કે ' હે લગવન્! આનંદ મિચ્છા-મિદ્રક્ષ્ઠં દે કે હું દઉં?' ભગવાને કહ્યું કે ' હે ગૌતમ! તું જ મિચ્છામિદ્રક્ષ્ઠં દે.' પછી ગૌતમસ્વામીએ આનંદ પાસે જઇને મિચ્છામિદ્રક્ષ્ઠં દઈ ને આનંદને ખમાવ્યા. વીસ વર્ષ પર્યન્ત શ્રાવક ધર્મ પાળીને આનંદ પહેલા સૌધર્મ દેવલોકમાં અરુ-ણાલ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચવીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં અવતરીને દીક્ષા લઇને મોક્ષે જશે.

#### સાગરચન્દ્ર તથા અશાકદત્તની કથા 66

**્રહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં** અપરાજિતા નામની નગરીમાં <mark>ઇશાનચંદ્ર નામનો રાજા રાજ્ય કરતાે હતાે. ત્યાં ચંદ્રનદાસ</mark> નામના એક શેઠને ગુણવાન સાગરચંદ્ર નામના પુત્ર હતા. તેને અશાકદત્ત નામના એક કપટી મિત્ર હતા. વસંતકીડા માટે રાજાના આદેશ થયા કે બધાએ વસંતકીડા માટે વનમાં આવવું.

રાજા. સાગરચંદ્ર તથા અશાેકદત્ત તથા નગરના લાખાે માણસા વનમાં વસંતક્રીડા માટે ગયા. ત્યાં સર્વ ઠેકાણે ગીત, ગાન, નાટક તથા હીંચકા વગેરેની જૂદી જૂદી રમતામાં લાેકા તલીન થઇ ગયા. તે વખતે 'રાખા રાખા ' એવા અવાજ સાં-ભળવામાં આવ્યા. તે વખતે સાગરચંદ્ર હાથમાં તલવાર લઇને દાેડચો, તાે તેણી નજરે પુષ્યભદ્ર શેઠની દીકરી પ્રિયદર્શનાને ચાર લાકા ઊપાડી જતા જણાયા. સાગરચંદ્રે ચાર લાકાને હરાવીને કાઢી મુકચા.

આ વાત સાગરચંદ્રના પિતાના જાણવામાં આવી. સાગ-રચંદ્ર ઘેર આવ્યા, ત્યારે તેના પિતા ચંદનદાસે તેને શિખામણ આપી કે:- '' હે વત્સ! ઉદ્ધતપણં ન કરવું. પાતાની શક્તિ પ્રમાણે જ બલ બતાવવું. દ્રવ્ય પ્રમાણે વેશ રાખવા. સારી સાેખત કરવી. મહાેટાના વિનય કરવા. વળી તારા મિત્ર અ-શાેકદત્ત છે તે માયાવી છે, માટે તેની સાેખત કરીશ નહિ." પિતાની શિખામણ સાંભળી અશાેકદત્ત બાેલ્યા કે:-" હે પિતાજ! કુલની લાજ જાય એવું કૃત્ય હું નહિ કરૂં."

પુષ્યભદ્ર શેઠે પણ સાગરચંદ્રના ઉપકાર જાણીને પાતાની પ્રિયદર્શના પુત્રી મહાેટા મહાેત્સવથી સાગરચંદ્રને પરણાવી. અન્ને જણા આનંદથી સુખ ભાેગવવા લાગ્યા.

એક વખત સાગરચંદ્ર વ્યાપાર માટે દેશાવર ગયા. અશાકદત્ત મિત્રને ઘેર આવી કપટથી પ્રિયદર્શનાને સ્નેહ દેખા-ડતા કહેવા લાગ્યા કે આપણે બન્ને જણા સ્નેહ બાંધીએ. તેના આવા અનુચિત વાકચા સાંભળતાં જ પ્રિયદર્શનાએ તેને ઘરની અહાર કહાડી મૂકચા.

ખહાર નીકળતાં જ દેશાવરથી સાગરચંદ્રને આવતો જોચા. અશાકદત્તે તેને કહ્યું કે તારી ગેરહાજરીમાં તારી સ્ત્રીએ મારી સાથે સ્નેહ કરવાની માગણી કરી હતી, પરંતુ મેં તે વાતના નિષેધ કર્યો હતા. સાગરચંદ્રે કહ્યું કે આવું અઘટિત કાર્ય કરવું ન જોઇએ.

ઘેર આવતાં, પ્રિયદર્શનાના મુખથી સઘળા વૃત્તાંત જાણવામાં આવ્યા. તે વખતે પાતાના પિતાએ આપેલી શિખામણ વાસ્તવિક જણાઇ. પછી પાતે ધર્મકાર્યમાં સમય વ્યતિત કરવા લાગ્યા. અનુક્રમે પતિ અને પત્નિ બન્ને જણા જંખુદ્વીપના ભરતક્ષેત્રના દક્ષિણ ખંડમાં ગંગા અને સિંધુ નદીની વચ્ચે, ત્રીજા આરામાં નવસા ધનુષ પ્રમાણ દેહવાળા યુગલિયા થયાં; અશાકદત્ત મરીને ચાર દાંતવાળા હાથી થયા.

તે હાથીએ ફરતાં ફરતાં એક વખત તે બંને યુગ-લિયાઓને જોયાં. તે વખતે પાછલા ભવના સ્નેહને લીધે, બંનેને સુંઢથી ઊપાડીને પાતાની પીઠ ઊપર બેસાડી દીધાં. તેથી તે યુગલિયાનું વિમલવાહન એવું નામ પ્રસિદ્ધ થયું. સરળપણાથી સાગરચંદ્ર પ્રથમ કુલકર થયા, અને માયાવીપણાથી અશાકદત્ત હાથી થયા. સરળ-પણાથી મનુષ્ય સારી ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

## પદ્મ અને પદ્મિનીની કથા ૯૯

રિતમતી નામની નગરીમાં ન્યાયસાર નામે રાજ રાજ્ય કરતા હતા. તે નગરમાં પદ્મ નામના સત્ય- વાદી શેઠ રહેતા હતા. તેની પદ્મિની નામની સ્ત્રી મહા રૂપવાન હતી. પરન્તુ કર્મના ચાંગે તેણી મુખરાગથી પીડાતી હતી અને તેણીનો અવાજ કર્કશ હતા. શેઠે પદ્મિનીનો મુખ રાગ મટાડવા માટે ઘણા ઉપચાર કર્યા, તા પણ તે રાગ મટચો નહિ.

એક વખતે કપટથી પિકાની પાતાના પતિ પદ્મ શેઠને કહેવા લાગી કે હે સ્વામી! મને સારૂં થતું નથી માટે આપ સુખેથી બીજી સ્ત્રી પરણા. શેઠે કહ્યું કે મને તારાપી સંતાષ છે. એક વખતે શેઠ ઉદ્યાનમાં દેહચિંતાને માટે ગયા. તે વખતે ખૂબ વરસાદ વરસવાથી નિધાન પ્રગટ થયું. તે દેખીને શેઠ પાતાને ઘેર જતા રહ્યો. બાજુમાં કાટવાલ ફરતા હતા. તેણે પણ આ જોયું. જઇને તેણે રાજાને આ વાતની ખબર આપી.

રાજાએ શેઠને એાલાવીને પૂછયું કે તમે નિધાન કેમ ના લીધું ? શેઠે કહ્યું કે મહારાજ ! મારી પાસે અખૂટ નિધાન છે, તો પછી બીજા નિધાનને હું શું કરૂં ? રાજાએ પૂછ્યું કે તમારી પાસે એવું તે શું નિધાન છે ? શેઠે કહ્યું કે મારી પાસે સંતોષરૂપ અક્ષય નિધાન છે. આ સાંભળી રાજા ઘણા જ રાજી થયા, અને શેઠને નિલેલી જાણી નગરશેઠની પદવી આપી.

એક વખતે ઉદ્યાનમાં શ્રુતકેવલી પધાર્યા. રાજા તથા પદ્મ શેઠ વંદન કરવા ગયા. ધર્મદેશના પૂર્ણ થયા પછી પદ્મ શેઠે પૂછયું કે હે મહારાજ!મને પરમ સંતાષ છે તેનું કારણ શું? અને મારી સ્ત્રી મુખરાગવાળી અને કર્કશ સ્વરવાળી છે તેનું કારણ શું છે તે મને કહેા.

ગુરુ મહારાજે કહ્યું કે ગયા ભવમાં આ જ નગરમાં નાગશેઠ નામના એક અસત્યવાદી, અસંતાષી અને માયાવી શેઠ રહેતા હતા, તેને નાગલા નામની સત્યવાદી અને માયા રહિત સ્ત્રી હતી. એક વખતે નાગશેઠના, નાગમિત્ર નામનો મિત્ર દેશાવર જતો હતો, તે વખતે પાતાના પુત્રને કહી નાગશેઠની સ્ત્રી નાગિલાની સાક્ષીએ પાતાના દાગીના નાગશેઠને સાચવવા આપ્યા. દેશાવરથી ઘણું ધન ઉપાર્જન કરીને પાછા વળતાં રસ્તામાં નાગમિત્રને ચારાએ લૂંટી લીધા અને મારી નાખ્યો. તે વાતની તેની સ્ત્રી તથા પુત્રને ખબર પડી. કેટલાક દિવસ પછી શેઠના પુત્ર પાતાના પિતાએ મૂકેલા દાગીના લેવા માટે નાગશેઠ પાસે આવ્યા. નાગશેઠે કહ્યું કે તારા પિતાએ મને કાંઇ આપ્યું નથી.

નાગમિત્રના પુત્રે રાજા આગળ આ વાતની ક્રીયાદ ક્રરી. સાક્ષી તરીકે નાગિલાનું નામ દીધું. રાજાએ પૂછતાં નાગિલાએ કાેઇપણ જાતના ભેંદભાવ વગર સત્ય હકીકત કહી. તેણીના સત્યવાદીપણાથી રાજા આનંદિત થયા, અને નાગશેઠની પાસેથી દાગીના અપાવી દીધા. રાજાએ નાગિ-લાનું બહુમાન કર્યું, અને તેણીની સત્યવકતા તરીકે આખા નગરમાં પ્રસિદ્ધિ થઈ.

નાગશેઠના ઘેર એક વખત માસખમણના પારણે કાંઈ મુનિ પધાર્યા, તેમને ભાવ સહિત નાગિલાએ આહાર, પાણી વહારાવ્યા. તેથી બંને જણાએ શુલ કર્મ ઉપાર્જન કર્યું. ત્યાં આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને, નાગિલાના જવ મરણ પામીને તું અહીં પદ્મશેઠ તરીકે ઉત્પન્ન થયા છું, અને નાગશેઠના જવ મરણ પામીને કપટના યાગે તારી પદ્મિની સ્ત્રી થઇ છે. જલથી જ્યું છે બાલવાથી, તેણીને મુખરાગ અને કર્કશ સ્વર પ્રાપ્ત થયા છે. આ પ્રમાણે સાંલળીને બંને જણા દીક્ષા લઈ, ચારિત્ર-પાળી માક્ષે પહોંચ્યા. સત્યના હમેશાં જય થાય છે. સંતાષ જેવું બીજું નિધાન નથી.







चित्र १७ गाये। चारते संगम (५% १३०)

#### ગાેત્રાસની કથા ૧૦૦

વિશુકગામમાં મિત્રદેવ નામના રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તેને શ્રીદેવી નામની રાણી હતી, પ્રભુ મહાવીર એક વખત ગામની નજીકના ઉદ્યાનમાં સમવસર્થા (જ્રૂએ ચિત્ર ૧૬). પ્રભુ મહાવીરની આજ્ઞા લઇને, શ્રીગૌતમસ્વામી છઠના પારણે ગામમાંથી ગાંચરી વહારી આવ્યા.

ગાંચરી વહારીને પાછા કરતાં રસ્તામાં ઘણા રાવલાથી વીંટળાએલા અને સખત બંધને બાંધેલા એક માણસ દીઠા. તે માણસના નાક, કાન, હાંઠ અને જીલ છેદેલાં હતાં, તેનું શરીર ધૂળથી ખરડાએલું હતું. વળી તેના શરીરમાંથી ટૂકડા ટૂકડા માંસ કાપી કાપીને તેને ખવડાવતા હતા. આવી દયાજનક સ્થિતિમાં મૂકાએલા તેને દેખીને, આ પાપનું ફલ લાગવે છે, એમ જાણી મનમાં વૈરાગ્ય લાવીને, પ્રભુ પાસે ઈરિયાવહી પડિક્કમી, ભાત પાણી વાપરીને ગૌતમસ્વામી પ્રભુને પૂછવા લાગ્યા કે 'હે પ્રભુ! કયા પ્રકારના રીદ્ર કમીંએ કરીને એ પુરુષ આવા મહાદુ:ખા લોગવે છે?' તે વખતે પ્રભુ મહાવીર છાલ્યા કે હે ગૌતમ! તેનું કારણ સાંલળ:

હિસ્તિનાપુર નગરમાં સુનંદ રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તે ગામમાં ગાયાને બેસવા માટે લાેકાએ એક માંડવા કરાવેલા હતા. તે માંડવામાં અહાર જંગલમાંથી ઘાસ વગેરે ચરીને, પાણી પીને સાંજના વખતે ગાયા માંડવામાં આવીને સુખે બેસતી હતી. તે ગામમાં એક લીમ નામના પુરુષ હતા, તેને ઉત્પલા નામની સ્ત્રી અને ગાત્રાસ નામના એક પુત્ર હતા. તે ગાત્રાસ અલપણથી જ મહાદુષ્ટ. નિર્દયી, પાપી અને જીવાના ઘાત કરતા હતા.

એક વખતે રાત્રિના સર્વ લાેક સૂઈ રહ્યા પછી, તે ગાેત્રાસ પાતાના હાથમાં કાતી લઈ ને ગાયાના માંડવામાં આવ્યા. તેમાંથી કેટલીક ગાયાના પૂંછડાં, કાન, નાક, હાેઠ, જીલ, આંચળ, પગ વગેરે અવયવા કાતીથી છેદી નાખ્યા. આ પ્રમાણે અઘાર પાપ કરીને, પાંચસા વરસનું આયુષ્ય લાેગવી, મરણ પામીને બીજ નરકે ઉત્પન્ન થયા. કહ્યું પણ છે કેઃ—

#### ઘાેડા બળદ સમારીયા, કીધા જીવ વિનાશ; પુષ્યવિદ્ર્ષ્ણા જીવ તે, પામે નરક નિવાસ.–૧

પછી તે ગોત્રાસના જીવ નરકમાંથી નીકળીને વિશ્કિ-ગામના સુમિત્ર શેઠની સુલદ્રા નામની વાંઝણી સ્ત્રીના ઘેર પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા છે. તેને જન્મતાં જ ઉકરડામાં ફેંકી દીધા હતા. વળી ત્યાંથી પાછા લાવીને એનું ઉજ્ઝિત નામ પાડવામાં આવ્યું છે. તે માટા થયા, એટલે સુમિત્ર શેઠ તેને સાથે લઈ ધન ઉપાર્જન કરવા વહાણમાં પરદેશ ગયા. રસ્તામાં કર્મવશે વહાણ ભાંગી ગયું; સુમિત્ર શેઠ મરણ પામ્યા, અને ઉજ્ઝિત ઘેર પાછા આવ્યા. પતિના મરણના સમાચાર સાંલળીને સુલદ્રા શેઠાણી પણ મરણ પામી.

ઉજિઝત પાછળથી દુરાચારી થયા. સ્વજનાએ તેને ઘરની અહાર કાઢી મૂક્યો. એક દિવસ તે રાજની માનીતી કામધ્વજા નામની વેશ્યાના ઘરમાં પ્રવેશ કરવા જતો હતો, તે જ વખતે રાજપુરુષોએ તેને પકડ્યો, અને રાજની આગાથી આ દુ:ખા સહન કરે છે. આ પ્રમાણે ત્રાસ આપતાં આપતાં તેને મારી નાખશે. મરીને પહેલી નરકે જશે. ત્યાંથી મરીને નપુસક થશે. આવી રીતે ઘણા ભવા સુધી તે નપુસક થશે. આ જાણી નિર્લં છન કમ ન કરવું.

# શિવકુમાર અને યજ્ઞદત્તની કથા ૧૦૧

જિજયિણી નગરીમાં સમુદ્રદત્ત નામના શેઠ હતા. તેને ધારિણી નામની સ્ત્રી, શિવકુમાર નામના પુત્ર અને યગ્રદત્ત નામના નાકર હતા. સમુદ્રદત્ત શેઠ કાઇક અસાધ્ય રાગ ઉત્પન્ન થવાથી મરણ પામ્યા. કર્મના ચાગે ધારિણી યગ્રદત્ત નાકરની સાથે આસક્ત થવાથી, તેના હાથે પાતાના પુત્ર શિવકુમારનું કાશળ કાઢવાના ઘાટ ઘડવા લાગી.

એક વખત ધારિણીએ યગ્રદત્તને એકાંતમાં કહ્યું કે મારા પુત્ર શિવકુમાર આપણા બંનેનું દુશ્રસિત્ર જાણે છે, તેથી તે આપણા વિનાશ કરશે. તેથી લાગ જોઇને તેને મારી નાખવા જોઈએ. આ સાંભળી યગ્રદત્ત બાલ્યા કે એ વાત યાગ્ય નથી, કારણ કે શિવકુમાર મારા સ્વામી છે. એના પ્રતાપે આપણે બંને સુખી છીએ. વળી સ્વામી દ્રોહ કરવો મહાપાય છે.

ધારિણી બાેલી કે એમાં પાપ શું ? જો એ જીવતાે હશે, તાે આપણને સુખે આનંદ કરવા દેશે નહિ. વિષયાંધ યજ્ઞદત્તે, શિવકુમારને મારવાની કળૂલાત આપી. એક વખતે ધારિણીએ કપટકળા કેળવીને પાેેેેતાના પુત્રને કહ્યું કે &ે વત્સ! કાેઈપણ હથિયાર ધારીનાે વિશ્વાસ કરીશ નહિ.

એક વખતે લાગ જોઈ ને શિવકુમારને ધારિણી કહેવા લાગી કે ગાવાળિયાઓ આપણા ગાકુલની ખરાખર રક્ષા કરતા નથી, માટે તમે ખંને જણા જઈ ને ગાયાની ખરાખર સંભાળ રાખવાની ગાઠવણ કરા. ખંને જણા હાથમાં હથિયાર રાખી જંગલમાં ગયા. ખંને જણા એક ખીજાના વિધાસ રાખ્યા વિના, આગળ પાછળ જતા હતા. એક ટેકરા ઉપરથી નીચે ઉતરતાં યજ્ઞદત્તે તલવાર કહાડી, તે શિવકુમાર જાણી ગયા. તેથી ત્યાંથી નાશીને ગાકુલમાં જતા રહ્યો. ત્યાં પહોંચ્યા પછી ખંને જણાઓએ ગાવાળિયાઓને શીખામણ આપીને સમજાવ્યા.

રાત્રિ પડતાં બંને જણા ગાયાના વાડામાં શય્યા પાથ-રીને સૂતા. અંધારામાં શિવકુમારે ઊઠીને પાતાના અદલે તલવાર રાખી ઉપરથી ચાદર ઢાંકીને, પાતે ગાયાના ટાળામાં છાના માના બેસી રહ્યો. એટલામાં ચર્રાદત્તે આસ્તે રહીને તલવાર કહાડીને શિવકુમારની પથારી ઉપર ઘા કર્યા. તે વખતે શિવકુમારે ગાયાના ટાળામાંથી છાનામાના આવી ઘા કરીને યદ્મદત્તને મારી નાખ્યા. અને શિવકુમાર તથા ગાવાળિયાઓ ચાર! ચાર! કરીને ખૂમા પાડી કહેવા લાગ્યા કે યદ્મદત્તને ચારાએ મારી નાખ્યા.

શિવકુમારને એકલાે ઘેર આવેલાે જાણી માતાએ પૂછયું કે યજ્ઞદત્ત કચાં છે? શિવકુમારે કહ્યું કે પાછળ આવે છે. રાતનાે ઉજાગરાે હાેવાથી શિવકુમાર ઉંઘી ગયાે. માતાએ તેની તલવાર ઉપર કીડીઓ ચડતી એઇ, અને તેથી તલવાર મ્યાનમાંથી કહાડીને એતાં, લાહીવાળી દેખવાથી વિચાર્યું કે નક્કી યગ્રદત્તને શિવકુમારે જ માર્યો લાગે છે.

ધારિણીએ તે જ તલવારથી શિવકુમારને મારી નાખ્યા. ધાવ માતાએ આ દેશ્ય જોયું. એટલે તેણીએ ધારિણીને સાંબેલાથી મારી. ધારિણીએ મરતાં મરતાં ચીપીયા ધાવ માતાના મર્મસ્થાનમાં માર્યો, તેથી ધાવમાતા પણ મરણ પામી. આવી રીતે નિર્દયપણાથી બધાં અંદરા અંદર મરણ પામ્યાં. તે સર્વ જીવા તે લવમાં પણ અલ્પાયુખ્યવાલાં થયાં અને આવતા લવામાં પણ મહાદુ:ખી થશે. માટે કોઇએ પણ જીવવધ કરવા નહિ.

## ધનસાર શેઠની કથા ૧*૦*૨

શુરા નગરીમાં ધનસાર શેઠ રહેતા હતા. તેની પાસે છાસઠ કરાડ દ્રવ્ય હાવા છતાં, પણ તે મહાકંજીસ હતા. એક દમડી પણ તે સારા માર્ગે ખર્ચ કરતા નહિ. દરવાજા આગળ કાઈ માગવા આવે, તા તેના ઊપર ક્રોધ કરતા હતા. પાતાના ઘરમાં પણ કાઈના દેખતાં સારી રસાઈ તે જમતા ન હતા. તે નગરમાં પણ કાઈ માણસ જમ્યા વિના ધનસાર શેઠનું નામ લેતું નહિ.

પાતાના ધનમાંના ત્રીજે ભાગ—આવીશ કોડ દ્રવ્ય— તો તેને જમીનમાં દાદી રાખેલું હતું, તે એક દિવસ ઉઘાડી જોતાં કાલસા થઇ ગએલા દીઠા. આ જોઈ શેઠ બેભાન થઈ ગયા. થાડા વખત પછી ભાનમાં આવ્યા. એટલામાં વળી કાઈ કે આવીને કહ્યું કે શેઠજ! આપના આવીસ કરાડ મૂલ્યના માલથી ભરેલાં વહાણુ સમુદ્રમાં ડૂબી ગયા છે. વળી ત્રીજાએ આવીને કહ્યું કે આપણાં માલના ભરેલાં ગાડાંએા અમુક સ્થળે ચારાએ લૂંટી લીધાં છે. આ પ્રમાણે દ્રવ્યના નાશ એકી વખત થઇ જવાથી શેઠ મૂઢ જેવા થઈ ગયા. રાત અને દિવસ અહાવરા થઇ ક્રવા લાગ્યા. લાકા તેની મશ્કરી કરવા લાગ્યા.

એક વખત ધનસાર દસ લાખ વાસણા વહાણામાં ભરીને વહાણમાં બેસી દેશાવર ઉપડયો. ત્યાં પણ કર્મ-સંજોગે સમુદ્રમાં ગાજ, વીજ સાથે ભયંકર વરસાદ થયા. તોફાનમાં વહાણા ભાંગી ગયાં. એક વહાણનું પાટીયું હાથમાં આવવાથી, તેની મદદથી કાં ઠે આવ્યા. ત્યાંથી રખડતા રખડતા દેર આવી પહોંચ્યા. મનમાં વિચારવા લાગ્યા કે હું લક્ષ્મી પામ્યા, તા પણ સુપાત્રે દાન દીધું નહિ; દેતાને દેવા દીધું નહિ, અને પરાપકારાદિ કાઇ કાર્યો કર્યો નહિ. શાસ્ત્રમાં કહ્યું પણ છે કે લક્ષ્મીની ત્રણ ગતિ હાય છે. દાન, ભાગ અને નાશ. મારી લક્ષ્મીની તા માત્ર ત્રીજ ગતિ થઇ એટલે નાશ જ પામી.

એક વખત ઉદ્યાનમાં કેવળી ભગવાન સમવસર્થા. શેઠે તેઓશ્રીને વંદન કરીને ધર્મદેશના સાંભળી. પછીથી પૂછયું કે:—'' હે ભગવન્! હું કયા કર્મના ઉદયથી મહાકંજીસ થયા ? તથા મારી અધી લક્ષ્મી જતી રહી તેનું શું કારણ?'' કેવળી ભગવાન કહેવા લાગ્યા કે હે શેઠ! તારા પૂર્વભવ સાંભળ:

ધાતકી ખંડના ભરતક્ષેત્રમાં એક ગામમાં એ ભાઇએ રહેતા હતા. અંને મહા ઋદ્ધિવાળા હતા. તેમાં માટા ભાઇ સરલ, ઉદાર અને ગંભીર હતો. નાનો ભાઇ રીદ્ર પરિણામ-વાળો અને કંજીસ હતો. તે માટા ભાઇને પણ દાનાદિક સુકૃત્યા કરતાં વારતા હતા. તા પણ માટાભાઇ દાન આપ્યા કરતા હતા. એમ કરતાં માટા ભાઇની લક્ષ્મી દિવસે દિવસે વધવા લાગી. નાના ભાઇ તો એક પાઈ પણ દાન કરતા નહિ, તેથી તેની લક્ષ્મી ખૂટવા લાગી. પછી નાના ભાઇ ધન મેળ-વવા માટે માટા ભાઈ સાથે કજીયા કરવા લાગ્યા. કજીયાથી કંટાળી માટા ભાઈ એ ગુરુની દેશના સાંભળી ગુરુ પાસે દીક્ષા લીધી. કાળધર્મ પામી પહેલા દેવલાકે દેવતા થયા. નાના ભાઇ કૃપણ હાવાથી લાકાથી નિંદાતા તાપસ થઈ, અજ્ઞાન તપ કરી અસુરકુમાર દેવલાકમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા.

ત્યાંથી ચ્થવીને અહીં તું ધનસાર નામે શેઠ થયેા. અને હું માેટાલાઇ દેવલાકથી ચ્થવીને તામ્રલિપ્તી નગરીમાં એક વ્યાપારીને ઘેર પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા. અનુક્રમે ચૌવન વય પામી, દીક્ષા લઈ કર્મક્ષય કરી કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને, હું અહીં આવ્યા છું. ધનસાર કેવળી લગવાનને પાતાના ગયા લવના લાઈ જાણીને ખૂબ આનંદિત થયા.

ગુરુએ કહ્યું કે તેં ગયા ભવમાં દાન દીધું નહિ, તેથી તું કંજીસ થયા. અને મને દાન દેતાં વારતા હતા, તેથી તારૂં ધન નાશ પામ્યું. આ વૃત્તાંત સાંભળીને ધનસારે એવા નિયમ લીધા કે, હવેથી હું જેટલું ધન ઉપાર્જન કરૂં તેના ચાથા ભાગ ધર્મકાર્ધમાં વાપરૂં. એવા નિયમ આ જંદગીના અંત પર્યત લઉં છું. વળી મારે પારકા દાષ પ્રગટ ન કરવા, એમ કહી શ્રાવક ધર્મ અંગીકાર કર્યા, અને પાછલા ભવના પાતાના અપરાધ કેવલી ભગવાનની સાખે ખમાવ્યો.

ધનસાર એક દિવસ સૂના ઘરમાં પાેેેેસહ કરીને કાઉ-સગ્ગ ધ્યાનમાં ઊભાે હતાે. તે વખતે કાેઈક વ્યંતર દેવ કાેપ કરીને સર્પનું રૂપ કરીને શેઠને કરડચો. શેઠ એક દિવસ પર્ચન્ત ધ્યાનસ્થ રહ્યા, ત્યાં સુધી વ્યંતરેદેવે ઘણા ઉપસર્ગો કર્ચા; તો પણ શેઠ પાસહમાં જરા પણ ડગ્યા નહિ.

શેઠની આવી સ્થિરતા જોઈને વ્યંતર સંતુષ્ટ થઈને બાલ્યા કે 'જે માંગલું હાય તે માગા.' તા પણ શેઠે કાંઈ માંગ્યું નહિ. પછી વ્યંતરે કહ્યું કે તમે ક્રીથી મથુરા નગરીએ જાઓ, ત્યાં તમે જમીનમાં દાટેલા જે આવીશ કરાેડ સાનૈયા જે કાલસા થઈ ગએલા છે, તે હવે પુષ્યના યાગે સાનૈયા થઇ જશે.

આ સાંભળીને શેઠ પાછા મથુરામાં આવ્યા. નિધાન ઊઘાડી જોયું તો પહેલા જે કેાલસા દેખાતા હતા, તેના ખદલે સાનૈયા દેખાયા. તેમજ જલમાર્ગ જે વહાણા પાણીની તાણથી કચાંક ખરાબે ચડેલાં હતાં, તે પણ કરી પાછાં કશલક્ષેમ આવી પહેાંચ્યાં. આવી રીતે પુષ્ય યાગે કરી પાછું ચુંમાલીસ કરાડ દ્રવ્ય એકઠું થયું. તેમાંથી દાન દેવા લાગ્યા અને સુખેથી તે ધનના ઉપલાગ કરવા લાગ્યા. ઘણાં જિનમંદિરા બધાવ્યાં. સાતે ક્ષેત્રામાં સારી રીતે ધન વાપરીને, અંત સમયે પુત્રને ઘરના ભાર સાંપી, અનશન કરી અરુણાભ વિમાનમાં પહેલા દેવલાકે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવી મહા-વિદેહ ક્ષેત્રમાં મનુષ્પપણું પામીને માક્ષે જશે.

## રાજદેવ અને ભાજદેવની કથા ૧*૦*૩

ચેષ્ટિયા નગરીમાં સૌમ્ય પ્રકૃતિવાળો સામચંદ્ર નામના રાજા હતા. તે નગરમાં દેવપાલ નામના શેઠ રહેતા. હતા. શેઠને દેવકી નામની સ્ત્રી, અને રાજદેવ તથા ભાજ-દેવ નામના છે પુત્રા હતા. માટાભાઈ રાજદેવ ગુણવાન અને વિદ્વાન હતા. તેનું લગ્ન પણ માટી ધામધ્મથી કરવામાં આવ્યું. તે જે જે વસ્તુઓના વ્યાપાર કરતા, તેમાં તેને હમેશાં લાભ જ મળતા હતા. વળી તે રાજાને પણ વહાલા હતા.

નાના લાઈ લાજદેવ નાનપણથી જ દુર્લાગી હતા. તે જ્યારે માટા થયા, ત્યારે દેવપાલ શોઠે ઘણી કન્યાઓની માગણી કરવા છતાં, કાઇએ પણ તેને પાતાની કન્યા પરણાવી નહિ. પછી શેઠે કાઇ ગરીબ માણસને પાંચસા સાનામહારા આપીને કન્યા પરણાવવાનું નક્કી કર્યું. દીકરીના બાપે પૈસાના લાલથી કન્યા પરણાવવાની કખૂલાત આપી. પરંતુ કન્યા તેના પિતાને કહેવા લાગી કે હું અગ્નિમાં અળી મરવા તૈયાર છું, પણ એ દુર્લાગીને પરણવા તૈયાર નથી.

પછી ભાજદેવ ધન ખર્ચીને વેશ્યાને ત્યાં જવા લાગ્યાે.

ત્યાં વેશ્યા પણ મનમાં એમ વિચારવા લાગી કે આ અહીંથી જલદી જાય તા સારું. વળી તે જે વ્યાપાર કરતા તેમાં પણ ઘરના નાણા ગુમાવીને જ આવતા બંને સગા લાઈ હાવા છતાં બંનેના લાગ્ય એક બીજાથી વિપરીત હતા.

એક વખત કાઈ જ્ઞાની ગુરુ ઉદ્યાનમાં આવ્યા. દેવપાલ શેઠ બંને પુત્રોને સાથે લઇને વંદન કરવા ગયા. ગુરુના ધર્મો-પદેશ સાંભત્યા પછી શેઠે ગુરુને પૂછ્યું કે હે ભગવાન! મારા બે પુત્રમાં એક ભાગ્યશાળી છે, અને બીજો મહા દુર્ભાગી છે, તેનું શું કારણ હશે?

ગુરુ બાલ્યા કે હે દેવપાલ! સર્વ જીવા સંસારમાં પાતપાતાના કરેલાં શુભાશુભ કર્મોને ભાગવે છે. તારા અંને પુત્રાના વૃત્તાંત સાંભળઃ

આ જ નગરમાં, આ ભવથી ત્રીજા ભવે ગુણધર અને માનધર નામના બે વાણીયાઓ રહેતા હતા. તેમાં ગુણધર વિનયી અને શાંત ચિત્તવાલા હતા, બીજો માનધર અભિમાની અને ઉત્તમ પુરુષોની નિંદા કરનારા હતા.

એક વખતે કાઇ સાધુએ ચામાસામાં એક મહિનાના ઉપવાસ કર્યા, તેમની તપસ્થાના અલથી દેવા પણ તેમની સેવા કરવા લાગ્યા. આ દેખીને માનધર તેમની નિંદા કરવા લાગ્યા. એક દેવે તેને નિંદા કરતાં વાર્યા, તા પણ તે નિંદા કરતાં અટક ચો નહિ. તેથી દેવતાને કોધ આવવાથી તેને મારી નાખ્યા. મરણ પામીને તે પહેલી નરકે ગયા. નરકથી નીકળીને તે, તમારે ત્યાં ભોજદેવ તરીકે ઉત્પન્ન થયા છે.

માટા ગુલ્ધર મરીને દેવતા થયા. ત્યાંથી વ્યવીને તારે ત્યાં રાજદેવ તરીકે ઉત્પન્ન થયા છે. રાજદેવ ગુલ્ફન હોવાથી સૌભાગી થયા, અને ભાજદેવ નિંદક હોવાથી દુર્ભાગી થયા, અને ભાજદેવ નિંદક હોવાથી દુર્ભાગી થયા છે. ગુરુની વાલી સાંભળી બંને ભાઇને જાતિસ્મરલ નાવ થયું. પછી શેઠ તથા બંને પુત્રાએ શ્રાવક ધર્મ અંગીકાર કર્યા. અનુક્રમે બંને પુત્રાએ દીક્ષા લીધી. ચારિત્ર પાળી બંને દેવલાકમાં ગયા, ત્યાંથી ચવીને ત્રીજ ભવે માફ્ષે જશે. આ કથાના સાર એ છે કે દરેક માલ્યુસે ગુલ્ફન થવું; પણ કાંઇના નિંદક થવું નહિ.

# સુઝુદ્ધિ અને દુર્બુદ્ધિની કથા ૧*૦*૪

તિ પ્રતિષ્ઠિત નામના નગરમાં ચંદ્રયશા નામના રાજ રાજ્ય કરતા હતા. તેને મતિસાગર નામના પ્રધાન હતા. તે પ્રધાનને સુખુદ્ધિ નામના પુત્ર હતા, તે સર્વ ગુણુ-સંપન્ન અને કલાવાન હતા. વળી તે પ્રધાનને બીજો એક પુત્ર થયા, તે લણવા યાગ્ય થયા, ત્યારે નીશાળે લણવા મૂક્યો. પંડિતે તેને લણાવવા માટે ચાર મહિના સુધી પ્રયત્ન કર્યા, તો પણ તે કાંઇ લણ્યો નહિ. લાકામાં તે પુત્ર દુર્ખુ દ્ધિના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા.

તે જ નગરમાં એક ધન્ના નામના વ્યાપારી હતા. તેને જાવડ, બાહડ, ભાવડ અને સાવડ નામના ચાર પુત્રા હતા. યાંગ્ય ઉંમરે તે ચારેને પરણાવ્યા. એક વખત ધન્નો રાગથી પીડાવા લાગ્યા, તે વખતે તેણે પાતાના ચારે પુત્રાને બાલા-વીને શીખામણ આપી કે હે પુત્રા! તમે ચારે જણા એક બીજા પર સ્નેહ રાખીને એકઠા રહેજો, પરંતુ સ્ત્રીઓનાં વચનાથી જૂદા થશા નહિ.

જૂદા થવાથી લાેકામાં અપકીર્ત્તિ થશે, છતાં કાેઈ પણ

કારણથી જૂદા થાએ તો, તમે ચારેના માટે જૂદા જૂદા ચાર નિધાન, આપણા ઘરના ચારે ખૂણામાં ચારેના નામના મૂક્યા છે, તે પ્રમાણે લે જો. પુત્રા બાલ્યા કે આપ જેમ કહા છા, તેમ જ અમે કરીશું.

શેઠ શાંતિથી મરણ પામ્યાે. તેમની મરણકિયા કરીને ચારે લાઇએ સ્નેહ પૂર્વક એકઠા રહેવા લાગ્યા. અનુક્રમે ચારે લાઇઓને સંતાનાની પ્રાપ્તિ થઇ સ્ત્રીઓના હમેશાંના કજી- યાંઓથી કંટાળીને, ચારે લાઇઓએ સાથે મળીને ચારે નિધાન કહાડ્યા. તેમાં માટા લાઇના નિધાનમાંથી વાળ નીકળ્યા. બોજાના નિધાનમાંથી માટી નીકળી; ત્રીજાના નિધાનમાંથી ચાપડા તથા કાગળીયા નીકળ્યા, અને ચાથાના નિધાનમાંથી સાનું તથા રત્ન નીકળ્યા.

નિધાનામાંથી આ પ્રમાણે વસ્તુઓ નીકળવાથી, નાના ભાઈ બહુ જ આનંદ પામ્યા અને ત્રણે માેટાલાઇઓ ઝંખ-વાણા પડી કહેવા લાગ્યા કે પિતાજએ આપણા ઉપર વૈસ્- બુદ્ધિ રાખીને; નાના પુત્ર તેમને વહાલા હતા માટે તેને જ અધી લક્ષ્મી આપી દીધી. પરંતુ આપણે ચારે લાઈઓ મળીને તે લક્ષ્મી સરખા લાગે વહેંચી લઈશું. તે વખતે નાના લાઈ કહેવા લાગ્યા કે મને પિતાજએ જે નિધાન આપેલું છે, તેમાંથી હું કાંઈ પણ કાઈને આપીશ નહિ. આ પ્રમાણે કાંઈનું પણ વચન તેઓ માનતા નહિ; અને અંદરા અંદર કલહ કરવા લાગ્યા.

પછી ત્રણ માેટા લાઇઓએ જઇ રાજાના પ્રધાન આગળ આ વાત કહી. પરંતુ પ્રધાન પણ તેમને ન્યાય નહિ આપી શકવાથી, ત્રણે જણુ અફસોસ કરવા લાગ્યા. એવામાં પ્રધાનના માટા પુત્ર સુખુદ્ધિ ત્યાં આવ્યા. તેની આગળ આ ચારે નિધાનાના સંબંધ કહી સંભળાવવામાં આવ્યા. સુખુદ્ધિએ કહ્યું કે રાજાજીના હુકમ હાય તા હું તમારા ઝઘડા પતાવી આપું.

રાજાએ આજ્ઞા આપી. સુબુ હિએ ચારે પુત્રાને એકાં તમાં બાલાવીને કહ્યું કે તમારા પિતા ઘણા જ બુ હિશાળી હતો. તેણે ચારે ભાઈ ને લાખ લાખ દ્રવ્ય આપેલું છે. માટાભાઈના નિધાનમાં વાળ રાખ્યા છે, તેથી ઘોડા, ગાય, ભેંશ, ઊંટ વગેરે ચાર પગાં રૂપ જે દ્રવ્ય છે, તે માટાભાઈને આપેલું છે. બીજાના નિધાનમાં માટી છે, તેથી તેને ખેતર, જમીન વગેરે રૂપ જે ધન છે, તે તેને આપેલું છે. ત્રીજાના નિધાનમાં કાગળ અને ચાપડા છે, તેથી વ્યાજે આપેલું નાહ્યું તથા ચાપડે જે લેહ્યું છે, તે રૂપ જે ધન, તે તેને આપેલું છે. નાનાભાઈ ને સાનું તથા રતન જે ઘરમાં છે, તે રૂપ ધન, તે તેને આપેલું છે. નાનાભાઈ ને સાનું તથા રતન જે ઘરમાં છે, તે રૂપ ધન, તે તેને અપેલું છે.

આ સાંભળી ચારે જણાએ મળીને હિસાબ તપાસી જોયો, તો તે ચારેને સરખા ભાગે લાખ લાખ દ્રવ્યની વહેંચણી કરી આપેલી જણાઇ. પછી ચારે જણા રાજ પાસે ગયા અને કહ્યું કે હે સ્વામી! સુખુ દ્વિએ અમારા ઝઘડાના નિવેડા બરાબર કરી આપ્યા છે. આ સાંભળી રાજા ખુશી થયા. સુખુ દ્વિની લાેકામાં બહુ જ કીર્ત્તિ ફેલાઇ.

એવામાં કાઇક જ્ઞાની ગુરુ મહારાજ તે નગરના ઉદ્યા-નમાં પધાર્યા. તેઓને રાજા, પ્રધાન, પ્રધાનના બંને પુત્રા તથા નગરજના વંદન કરવા ગયા. વંદન કરીને ધર્માપદેશ સાંભાવા પછી મતિસાગર પ્રધાને ગુરુ મહારાજને પાતાના અને પુત્રાની ખુદ્ધિના તફાવતનું કારણ પૂછ્યું.

ગુરુએ કહ્યું કે હે પ્રધાન! આ જ નગરમાં વિમલ અને અચલ નામના એ વાણીયા રહેતા હતા. બંનેના સ્વભાવ જૂદા હતા. તેમાં વિમલે દીક્ષા લીધી, અને દેવ, ગુરુ, સિહાં-તની ભક્તિ કીધી. શાસ્ત્ર ભણ્યો, બીજા સાધુઓને ભણાવ્યા. આચાર્યપદવી પામ્યા, પછી ઘણા જવાને ધર્માપદેશ દઈ, પાતાનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને બીજા દેવલાકે દેવતા થયા. બીજો જે અચલ હતા, તે તપસ્વી, જ્ઞાની અને ધર્મી જનાની નિંદા વગેરે કરતા, સર્વની અવજ્ઞા કરતા હતા. તે મરીને બીજી નરકમાં ઉત્પન્ન થયા.

વિમલના જવ દેવલાકથી ચ્યવીને, તારા સુખુ હિ નામના પુત્ર થયા છે. અને અચલના જવ નરકથી નીકળીને, પૂર્વ- ભવમાં આચરેલી નિંદા વગેરે પાપાએ કરીને તારા દુર્બુ હિ નામના પુત્ર થયા છે. તે હજી સંસારમાં ઘશું પરિભ્રમણ કરશે. આ પ્રમાણે પાતાના પૂર્વભવની વાત સાંભળીને સુખુ હિએ બ્રાવક ધર્મ અંગિકાર કર્યો. કેટલાએક દિવસ પછી દીક્ષા પણ લીધી. સિહાંત વગેરે ભણ્યા. નિરતિચાર ચારિત્ર પાળી, પાંચમા દેવલાકે દેવતા થયા. અનુક્રમે ત્યાંથી ચ્યવીને મનુષ્ય- જન્મ પામી માફે જશે.

## આંળા અને લીંબાની કથા ૧૦૫

રાવાસ નગરમાં વેસમણ નામના એક શેઠ રહેતો હતો. તે શેઠને કુશલ નામના એક પુત્ર હતો, તે બહાતેર કલાના જ્ઞાતા હતો. તે શેઠને ત્યાં એક મુગા, દુર્ભાગી અને કદરૂપા તથા મુખરાગવાળા એક નાકર હતા. કુશલ તે નાકર ઊપર સ્નેહ ધરાવતા હતા. વળી કુશલ જિનધર્મના ઉપાસક હતા.

એક વખત કુશલ જંગલમાં કીડા કરવા માટે ગયા. ત્યાં એક વિદ્યાધરને ઉંચા ઉછળી, પાછા નીચે પડતા દેખ્યા. કુશલે તેને પૂછ્યું કે તમે ઉત્તમ પુરુષ હાવા છતાં પાંખ વગરના પંખીની માફક કેમ ઉડા છા અને પડા છા ? તે સાંભળી વિદ્યાધર બાલ્યા કે હું વૈતાઢ્ય પર્વતના રહેવાસી વિચિત્રગતિ નામના વિદ્યાધર છું. હમણાં હું શ્રી પર્વતે ગયા હતા, ત્યાંથી પાછા વળતાં મારા મિત્ર વિદ્યાધર મલ્યા, તેને કેટલાક શસ્ત્રના દ્યા પડેલા મેં જોયા, એટલે મેં પૂછ્યું કે તને આ દ્યા શાથી પડ્યા? તેણે કહ્યું કે મારી સ્ત્રીને એક બીજો વિદ્યાધર લઇ જતા હતા, તેની પછવાડે જઈ યુદ્ધ કરી મારી સ્ત્રીને પાછી લાવી અહીં રહ્યાં છું.

યુદ્ધમાં લાગેલા ઘા મેં વ્રાષ્ટ્રસંરોહણી ઔષધિથી મટાડી દીધા. પછી તે વિદ્યાધર સ્ત્રીને લઈ ને પોતાના સ્થાનકે ગયા. પરંતુ હે ભાઇ! હું ધમાધમમાં આકાશગામિની વિદ્યાનું એક પદ ભૂલી ગયા છું, તેથી ઉડું છું અને પડી જાઉં છું. આવી વાત સાંભળીને કુશલે કહ્યું કે તમારી વિદ્યાનું પહેલું પદ વિદ્યાધરે કહી સંભળાવ્યું. તે સાંભળીને કુશલે પદાનુસારિણી વિદ્યાના અળે આકાશગામિની વિદ્યાના આકીના પદા કહી સંભળાવ્યા. વિદ્યાધર કુશલની આવી શક્તિ જોઈ વિસ્મય પામ્યા અને આનંદિત થયા. પછી વિદ્યાધરે વિચાર્યું કે આ પુરુષ વિદ્યા, સુદ્ધિ, રૂપ અને ગુણે કરીને ઉત્તમ છે, અને પરાપકાર કરવામાં પણ તત્પર છે. આવા પુરુષા વિરલ જ હાય છે. કુશલના માતા પિતાનું નામ તથા ઠેકાનું પૂછી વિદ્યાધર પાતાના સ્થાનકે ગયા.

બીજા દિવસે વેસમણ શેઠનું ઘર પૂછતો વિદ્યાધર આવ્યા. તે વખતે કુશલને દેવપૂજા કરતો દેખીને વિદ્યાધરે પૂછ્યું કે તું આ શું કરે છે? કુશલે કહ્યું કે શ્રી જિનેશ્વર દેવની પૂજા કરું છું. તે સાંભળી વિદ્યાધરે પણ જિનધર્મના સ્વીકાર કર્યો, અને કહેવા લાગ્યા કે એક તા આકાશગામિની વિદ્યાનું પદ મને સંભાળી આપ્યું અને જિનેશ્વરના માર્ગ અતાવ્યા. આ એ ઉપકાર મારા ઉપર કરવાથી હું તમારા તાએદાર છું, પછી તે શેઠને કહેવા લાગ્યા કે મારા પિતાએ એક નિમિત્તિયાને પૂછ્યું હતું કે મારી પુત્રીના વર કાેણુ થશે? તે વખતે તેને કહ્યું હતું કે તારા પુત્ર વિદ્યા ભૂલી જશે, તેને જે વિદ્યા સંભાળી આપશે તે, તમારી પુત્રીના વર થશે, તેથી હે શેઠ!

તમારા પુત્રને મારી સાથે વૈતાઢથ પર્વતે માેકલા, તાે હું તેમને મારી બેન પરણાવું. તે સાંભળી શેઠે પુત્રને વૈતાઢથ પર્વતે જવાની રજા આપી. ત્યાં જઇ શુભ લગ્નમાં કુશલે વિદ્યાધર વિચિત્રગતિની બેન સાથે લગ્ન કર્યું.

લગ્ન કર્યા પછી કુશલ, કુશલની સ્ત્રી તથા વિચિત્રગતિ વિદ્યાધર, એ ત્રણે જણા શાધ્વતા ચૈત્યને વદન કરવા માટે ગયા. ત્યાં રહેલા બધાં શાધ્વતા ચૈત્યોને વંદન કરીને ચૈત્યના મંડપમાં આવ્યા. ત્યાં ચારણ શ્રમણ મુનિને વંદન કર્યું. મુનિએ વિદ્યાધરને કહ્યું કે તેને ધર્મના બાધ તારા બનેવીથી થયા છે ને ?

તે વખતે ચારણ મુનિને જ્ઞાની જાણીને કુશલે પૂછયું કે હે મહારાજ! કયા શુલકર્મના ઉદયથી મને પદાનુસારિણી એવી નિર્મલ પ્રજ્ઞા પ્રાપ્ત થઈ? વળી મારા નાેકર મુખરાગી, મૂર્ખ અને કુરૂપવાળા કયા કર્મથી થયા અને તેના ઊપર મને આટલા ખધા સ્નેહ શાથી છે? તે મને કહાે.

મુનિ બાલ્યા કે આ ભવથી ત્રીજા ભવે તું અને તારા નાકર, બંને જણા આંબા અને લીંબા નામના કુલપુત્ર હોવાથી મિત્રા હતા. તમે બંનેના પરસ્પર સ્નેહ હતા. આંબા નિરંતર ગુરુની સેવા કરતા, પુષ્ય, પાપ સંબંધી સવાલા પણ પૂછતા હતા. વળી તેને ગુરુના ઉપદેશથી પાંચ વર્ષને પાંચ માસ સુધી જ્ઞાનપંચમીનું તપ, વિધિપૂર્વક એકા શ્રચિત્તે કર્યું હતું. તે જ્ઞાન અને જ્ઞાનીની ઘણી ભક્તિ કરતા હતા. તે પુષ્યથી આંબાનો જીવ મરીને દેવલાકમાં દેવ થયા, ત્યાંથી ચ્યવીને તું વેસમણ શેઠનો પુત્ર થયા છું.

લીંબાનો જીવ તેં। નાસ્તિકવાદી હાેવાથી જીવહિંસા કરવામાં, સારું ખાવા અને સારું પીવામાં, ગમે ત્યાં હરવા ફરવામાં મશગુલ રહેતા હતા. ભાગુવાથી શું થાય ધર્મ કરવાથી શું મલવાનું હતું ? જે ધર્મ કરે તે સુખી કેમ થતા નથી ? આવી રીતના વિચારા ધરાવતા તથા લાકોને પણ એવા જ ઉપદેશ આપતા હતા.

ળંને જણા મિત્રા હોવા છતાં પણ ળંનેના સ્વભાવમાં મોડું અંતર હતું. મણિ અને કાચને એક સાથે બાંધ્યા હોય, તો પણ મણિ તે મણિ કહેવાય છે, અને કાચ તે કાચ જ કહેવાય છે. તેવી જ રીતે બંને મિત્રા હોવા છતાં પણ અંબા ધર્મની સ્થાપના કરતા હતા, અને લીંબા ધર્મની ઉત્થાપના કરતા હતા. ધર્મની ઉત્થાપના કરવાના પાપબંધનથી લીંબા મરીને નરકમાં ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી નીકળીને તારે ત્યાં નોકર તરીકે મૂગા, મૂર્ખ, દુર્લાગી અને કદરૂપા ઉત્પન્ન થયા.

વળી હે કુશલ! તેં જ્ઞાનપંચમીનું તપ કર્યું, ગુરુની તથા જ્ઞાનીની ભક્તિ કરી, તેથી તું ઉત્તમ ભુદ્ધિવાળા અને પદાનુસારિણી પ્રજ્ઞાવાળા થયા છું. ગુરુની આ પ્રમાણેની વાણી સાંભળીને કુશલને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. પાતાના પૂર્વ ભવ દીઠા. તેજ વખતે ગુરુ પાસે શ્રાવકના ખાર વ્રત ઉચરી દેશવિરતિ થયા. પાતાની સ્ત્રી સુંદરી સાથે પાતાના ઘેર આવ્યા. વિચિત્રગતિ વિદ્યાધર વૈતાઢ્ય પર્વત પર પાતાના નગરે ગયા.

ઘેર આવ્યા પછી અનુક્રમે પુત્ર પ્રાપ્તિ થઇ. કુશલ અને તેની સ્ત્રીએ પંચમીનું તપ કર્યું, તપ પૂર્ણ થયે તપનું ઉજમણું કર્યું. શ્રી સંઘની ભક્તિ કરી. પછી ઘરનો ભાર પુત્રને સાંપીને કુશલે પાતાના પિતા સહિત દીક્ષા લીધી. શુદ્ધ ચારિત્ર પાળી મોક્ષે ગયા. લીંબાનો જીવ ઘણા સંસાર ભમશે.

# અભયસિંહ અને ધનસિંહની કથા ૧૦૬

્રવીતિલક નામના નગરમાં પૃથ્વીતિલક નામના રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તે રાજાને ધર્મસિંહ નામનો એક ક્ષત્રિય નાકર હતા, તે જૈનધર્મ પાળતો હતા. તેને અભયસિંહ અને ધનસિંહ નામના બે પુત્રો હતા. તેમાં માટા અભયસિંહ જે હતા તે બળવાન અને હિમતવાન હતા, અને નાના ધનસિંહ બીકણ અને નિર્બળ હતા.

એક વખત ગામની નજીક એક સિંહ આવ્યાે. સિંહની બીકથી એ રસ્તે કાેઈ જતું આવતું નહિ. તે વાત પ્રધાને રાજાને કહી. રાજાએ દરભારમાં સિંહને મારી લાવવા માટે બીડું ફેરવ્યું, પણ કાેઇએ તે ઝડપ્યું નહિ. પરન્તુ અલય-સિંહે તે બીડું ઝડપ્યું, અને કહ્યું કે હે રાજન્! આપની આજ્ઞા હાેય તાે હું એકલાે જ જઈને સિંહનાે વધ કરી આવું. જેથી લાેકાેને સુખ થાય. એમ કહી વનમાં જઇને, સિંહને બાલાવી લાલાથી તેને મારી નાખ્યાે. પછી રાજ-દરભારમાં આવી રાજાને પ્રણામ કરીને ઊલાે રહ્યો. રાજાએ તેની બહાદુરીથી ખુશી થઇ માટાે સરપાવ આપ્યાે.

વળી એક વખત નજીકના સીમાડાના કાઇ એક રાજા, રાજા પૃથ્વીતિલકની આજ્ઞાના અનાદર કરીને વટેમાર્ગું એાને તથા ગામડાં એાને લૂંટવા લાગ્યાે. તેના નિશ્રહ કરવાનું બીડું પણ અભયસિંહે જ ઝડપ્યું. અભયસિંહે લશ્કર લઇને સામંતના ગામ બહાર પડાવ નાખ્યાે. રાતના વખતે છૃપાવેશે સામંત રાજાના રાજમહેલના ગઢ ઓળંગીને અભયસિંહ રાજમહેલમાં પેઠાે. ત્યાં સૂતેલા સામંત રાજાને જગાડયો અને કહ્યું કે ઊઠ, ઊઠ, સિંહ આવ્યા છે, તેની સામા આવ. તે સાંભળી સામંત પણ ઊઠીને સામે થયાે. બંને જણાએ મહ્યયુદ્ધ કર્યું. અભયસિંહ સામંતને જમીન પર પાડી નાખીને બાંધી લીધા. સામંતની રાણીએ હાથ એડીને પાતાના પતિની ભિક્ષા માગી સામંતને છાડાવ્યાે. સામંત રાજા અહંકાર છાડી દઈને અભયસિંહના સેવક થયાે.

સવાર થયું, ત્યારે અભયસિંહ લશ્કરમાં નહિ જણાયાથી ખધા ચિંતા કરવા લાગ્યા. તેટલામાં એક જણે આવીને કહ્યું કે અભયસિંહે સામંતને જીતી લીધા છે અને તમને ખધાંને ગામમાં ખાલાવ્યા છે. આખું લશ્કર ગામમાં આવ્યું, તેને સામંતે લાજન કરાવ્યું અને વસ્ત્રો વગેરેના સરપાવ આપી ખુશી કર્યા.

અભયસિંહ સામંતને પાતાની સાથે તેડી લઇ પૃથ્વી-તિલક નગરે ગયા. ત્યાં જઇને સામંત સહિત પૃથ્વીતિલક રાજાને પ્રણામ કર્યા. રાજા વિચારવા લાગ્યા કે આ મનુષ્ય છે, પણ દૈવી શક્તિ ધરાવે છે. એમ ચિતવી અભયસિંહને એક દેશ બક્ષીસ આપ્યા. અને સામંતને ભાજન કરાવી વસ્ત્રની પહેરામણી કરીને વિદાય કર્યો. સામંત પણ રાજાની રજા લઇ પાતાના ગામ પાછેા ગયાે.

પૃથ્વીતિલક નગરના ઉદ્યાનમાં એક વખત ચાર જ્ઞાન-વાળા શ્રુતસાગર નામના આચાર્ય પધાર્યા. તે સાંભળી રાજા પરિવાર સહિત તેમને વંદન કરવા ગયા. દેશના સાંભળ્યા પછી ધર્મસિંહે પૂછ્યું કે હે મહારાજ! આ મારા અભય-સિંહ પુત્રે એવું તે શું પુષ્ય કીધું છે કે જેનાથી એ માટા સાહસિક થયા છે? અને નાના પુત્ર ધનસિંહે એવું તે શું કર્મ કીધું છે કે જેથી તે મહા બીકષ્ય થયા છે?

ગુરુએ કહ્યું કે આજ નગરમાં એક પૂરણ અને બીજે ધરણ, એ નામના બે ભરવાડ હતા. તેમાં જે પૂરણ હતો તે ઘણા દયાળ અને ધર્માત્મા હતો. તે સર્વ જીવાની રક્ષા કરતો અને કાઈ ને પણ ત્રાસ આપતા નહિ. બીજો જે ધરણ હતો તે તો ફૂકડા, સૂડા, તેતર, હરણીયાં વગેરે જીવાને પકડીને ખાંધી રાખે, ત્રાસ આપે, કાઈનું કહ્યું માને નહિ. તેથી તેને પૂરણે ઘરથી જૂદા કાઢી મૂક્યો. જીવરક્ષાના પુષ્યે કરીને, પૂરણના જીવ તે તારા અભયસિંહ નામના શૂરવીર અને ભાગ્યવંત પુત્ર થયા છે. અને ધરણના જીવ ઘણા જીવાને દુભાવતા હતા તે મરીને, તારા ધનસિંહ નામના બીકણ નાના પુત્ર થયા છે. આ પ્રમાણે પાતાના પૂર્વભવ સાંભળીને બધાએ શ્રાવક ધર્મ અંગિકાર કરી. ધર્મારાધન કરીને પિતા તથા બન્ને પુત્રો, ત્રણે જણ મરણ પામીને દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થયા.

#### નાપિતની કથા ૧*૦*૭

જપુર નગરમાં એક વિદ્યાવાન નાપિત રહેતો હતો. તે વિદ્યાના અલથી આકાશની અંદર છરા અહર રાખતો હતો. પરંતુ તે વાત કાઈ માનતું નહિ. નાપિતનો આવા પ્રભાવ દેખીને એક ત્રિદંડી ખ્રાહ્મણ તે વિદ્યા લેવાની ઈચ્છાથી નાપિતનો ખાટા વિનય અહારથી કરતા હતો. ' अमेच्यादिपिकांचनं ' અર્થાત્ અપવિત્રતામાંથી પણ સાનું લેવું. ' એ વાકચનું ચિંતવન કરીને હમેશાં તેની ભક્તિ કરતા હતો. તેની ભક્તિથી પ્રસન્ન થઈને નાપિતે તે ખ્રાહ્મણને વિધિપૂર્વક તે વિદ્યા આપી.

ત્રિદંડી બ્રાહ્મણે પણ તે વિદ્યાની વિધિપૂર્વક આરાધના કરીને, વિદ્યા સાધ્ય કરી લીધી. પછી પાતાના જે ત્રિદંડ હતો, તેને આકાશમાં અહર રાખીને લોકોને કોતુક દેખા-ડવા લાગ્યા. લોકો પણ તેની ભક્તિ કરી પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. એક વખત લોકોએ પૂછ્યું કે ' હે સ્વામી! આ વિદ્યા તમે કયા ગુરુની પાસે શીખ્યા છે ?'

તે વખતે તે ખ્રાહ્મણે શરમથી નાપિતનું નામ દીધું નહિ, અને તેના બદલે હિમવંત વાસી વિદ્યાધર મારા ગુરુ છે. એ પ્રમાણે ગુરુનું નામ ખાડું દેવાથી, તે બ્રાહ્મણના ત્રિ-દંડ જે આકાશમાં અદ્ધર રહેલા હતા, તે સડસડાટ કરતા આકાશથી નીચે આવીને પડચો. તે વખતે લોકામાં તેની મશ્કરી થઇ અને જેટલું માન વધ્યું હતું, તેનાથી અમણી તેની નિંદા થઈ. જે લોકા તેની પૂજા કરતા હતા તેઓએ પણ તેની ભક્તિ કરવી મૂકી દીધી.

આ રીતે જે પુરુષ વિનય વિના વિદ્યા શીખ, ગુરુનું નામ છૂપાવે; ગુરુના અવિનય કરે, તેની વિદ્યા નિષ્ફલ થાય છે. તેમ જ ખીજા ભવમાં તેને વિદ્યા જલદી પ્રાપ્ત થતી નથી.

## શ્રેણિક રાજાની કથા ૧*૦૮*

જગૃહી નગરીમાં શ્રેણિક નામનો રાજા રાજ્ય કરતો હતો, તેને ચેલણા નામની પટરાણી હતી. રાણીને એક વખતે એક જ થાંભલાવાળા મહેલમાં રહેવાનો દોહદ ઉત્પન્ન થયો. તે વાત શ્રેણિકે અભયકુમારને કહી. અભયકુમારે દેવની આરાધના કરી. દેવતા પ્રત્યક્ષ થયો. તેની પાસે એક થાંભલાવાળા મહેલ કરાવ્યા. તે મહેલની ચારે બાજી કરતાં ચાર વન કરાવ્યાં. તે ચારે વનમાં સર્વ ઝતુના કલ તથા ફૂલ નિરંતર તૈયાર થતાં હતાં. આ પ્રમાણે તૈયાર કરાવેલા મહેલમાં રાણીને રાખીને તેણીનો દોહદ સંપૂર્ણ કરવામાં આવ્યો.

હવે તે જ નગરમાં એક માતંગની સ્ત્રીને અકાળે કેરી ખાવાનો દાહદ ઉત્પન્ન થયો. તે માતંગે અવનમન નામની વિદ્યાના અળથી રાજાના વનમાં આવેલ સર્વ ઋતુમાં કેરી દેવાવાળા આંખાની ડાળ નમાવીને, તેનાં ફલ લઇને પાતાની સ્ત્રીનો દાહદ પૂર્ણ કર્યો. રાજાએ અલયકુમારને કહ્યું કે આપણી વાડીમાંથી આંખાની કેરીઓ કાેલે ચારી લીધી છે, તે ચારને શોધી કહાડવા જોઇએ.

અભયકુમારે કુંવારી કન્યાની કથા કહીને, પાતાની ખુદ્ધિના બળથી તે માતંગને ચાર તરીકે પકડી પાડ્યો. રાજાએ તે માતંગને પૂછ્યું કે ગઢની અંદરની મારી વાડી-માંથી આંબાની કેરીએા તેં કેવી રીતે લીધી? તે વખતે માતંગે કહ્યું કે મારી વિદ્યાના ખલથી કેરીઓ મેં લીધી હતી.

શ્રેષ્ટિકે કહ્યું કે જો તે વિદ્યા તું મને આપે, તો હું તને આ ગુન્હાની માફી આપું. માતંગે તે માગણી કણુલ રાખી. તે વખતે રાજાએ પાતે સિંહાસન ઊપર બેઠાં બેઠાં વિદ્યા શીખવા માંડી. માતંગે ઘણી વખત વિદ્યા શીખવા માંડી, પણ રાજાને તે આવડતી નહીં. તે વખતે અભયકુમારે કહ્યું કે 'હે મહારાજ! વિનય વિના વિદ્યા આવડે જ નહીં.' તે સાંભળી રાજાએ પાતે સિંહાસનથી નીચે ઉતરી માતંગને સિંહાસન ઊપર બેસાડ્યો. પાતે માતંગની આગળ બે હાથ જોડી વિદ્યા શીખવા બેઠા, તેથી ચંડાલે એક જ વાર વિદ્યા કહી કે તરત જ રાજાને તે વિદ્યા આવડી ગઇ.

એ રીતે વિનય કરીને વિદ્યા લેવાથી વિદ્યા અપાવડી ગઈ. વિનય વિના વિદ્યા નહિ, એ કહેવત આ કથા સાચી પાડે છે.

# સુધન અને મદનની કથા ૧*૦૯*

ક્ષિણ દેશમાં આવેલી દક્ષિણ મથુરા નગરીમાં ધનદત્ત નામનો શેઠ રહેતો હતો. તે કાેંટિ દ્રવ્યના માલિક હતો. તેને સુધન નામના પુત્ર હતાે. તે શેઠને સ્થલમાર્ગે માલ લઈ જવા લાવવા માટે પાંચસાે ગાડાં હતાં. વળી સસ્ત્ર માર્ગે માલ લઇ જવા લાવવા માટે કેટલાક વહાણા પણ હતા. વળી કેટલુંક ધન શેઠે વ્યાજે પણ આપેલું હતું, અને કેટલુંક ધન ભંડારમાં ભરી રાખેલું હતું.

તે વખતે ઉત્તર મથુરામાં સમુદ્રદત્ત નામના એક વ્યાપારી હતા, તેને અને ધનદત્ત શેઠને બહુ જ પ્રીતિ હતી. ખંને જણા એકખીજાનો માલ લેવા વેચવા માટે માેકલતા હતા. એમ કરતાં એક વખત ધનદત્ત શેઠ દાહજ્વરની પીડાથી એાચિતો મરણ પામ્યા. સગાવહાલાં એાએ તેની ગાદીએ સુધનને સ્થાપ્યા. હવે સુધન ઘરની તથા વ્યાપારની દેખરેખ રાખવા લાગ્યા.

સુધન એક વખત સાેનાના બાજેઠ ઊપર સ્નાન કરવા એઠા. તેની આગળ સાેનાની કુંડી પાણીથી ભરીને સેવકાેએ મૂકી. સુધન સ્નાન કરી રહ્યો કે તરત જ સોનાની કૂંડી આકાશમાર્ગ ચાલી ગઇ. સ્નાન કરી પાટ ઊપરથી નીચે ઉતર્યો, એટલે સાનાના બાજોઠ પણ આકાશમાર્ગ ચાલ્યા ગયા. વળી દેવપૂજા કરવા માટે દેરાસરમાં ગયા, ત્યાં દેવપૂજા કરી લીધી, કે તરતજ દેરાસર, મૂર્તિ, કલશ વગેરે પૂજાનાં ઉપકરણો ધાલીયાં વગેરે પૂજાના વસ્તો, આકાશમાર્ગ ચાલ્યા ગયા.

પછી ઘેર આવી જમવા બેઠા, તેની આગળ સાનાના થાળામાં ભાજન પીરસ્યું, તથા સાનાના ખત્રીસ વાટકાઓમાં દાલ, કઢી, શાક પ્રમુખ ભરી મૂક્યાં. જમી રહ્યા પછી આ ખધું પણ આકાશમાંગે ચાલ્યું ગયું. જે વખતે થાળા આકાશમાં જવા માટે હાલવા લાગ્યા, તે વખતે સુધને તેને હાલતા પકડી રાખ્યો, તેના એટલા ટુકડા તેના હાથમાં રહી ગયા, અને બાકીના થાળા આકાશમાંગે ચાલ્યા ગયા. આ પ્રમાણે સઘળી ઋદ્ધિ જોતજોતામાં જતી રહી. કમેની આગળ કોઈનું જોર ચાલતું નથી.

એવામાં એક લેણુદારે આવી પાતાનું એક લાખ દ્રવ્ય લેણું હતું, તે માગ્યું. તે વખતે નિધાન ખાલી જોયું, તો બધું હતું, તે માગ્યું. તે વખતે નિધાન ખાલી જોયું, તો બધું ધન રાખ થઇ ગએલું જોયું. તેથી વધારે દુ:ખી થયો. પછી માતાની આજ્ઞા લઇ સાનાના થાળાનો ટુકડા સાથે રાખીને દેશાવર ચાલ્યા. રસ્તામાં પડેલાં દુ:ખથી કંટાળીને એક પર્વત ઊપર ચડી, ત્યાંથી ઝંપાપાત કરી મરવા તૈયાર થયા. તેને ઝંપાપાત કરતા એક સાધુએ જોયા. તેણે જ્ઞાનથી તેનું નામ જાણીને બાલાવ્યા કે ' હે સુધનશાહ! તમે સાહસ કરશા નહિ. કેમકે પર્વત ઉપરથી ઝંપાપાત કરવાથી

મરીને વ્યંતર થશા ' તે સાંભળી, સુધન પણ તે જ્ઞાની સાધુ પાસે આવ્યા. સાધુને વંદન કર્યું.

સાધુએ કહ્યું કે કીધેલાં કર્મ ભાગવ્યા વિના કાઇનો છુટકા થતા નથી. માટે હે સુધન! જે લક્ષ્મીના દુઃખે તું મરવા તૈયાર થયા છું, તે લક્ષ્મી અસાર છે, ચપલ છે, મલીન છે, વીજળીના ઝખકારા જેવી છે. આવી લક્ષ્મીના માટે હીરા જેવા મનુષ્ય ભવને કાેેે હાું ફાેેગટ ગુમાવે. આ પ્રમાણેના ઉપદેશ સાંભળી, વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થવાથી સુધને દીક્ષા લીધી. દીક્ષા લઇ શાસ્ત્ર ભણી ગીતાર્થ થયા. વળી તેને અવધિજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. આવા જ્ઞાની સુધન મુનિ વિહાર કરતા કરતા ઉત્તર મથુરામાં પહોંચ્યા. ત્યાં સમુદ્રદત્ત શેઠને ઘેર વહારવા ગયા.

સમુદ્રદત્ત શેઠના ઘેર પાતાના સાનાના બાજેઠ, ફૂંડી, શાળો, વાટકા, વાટકીઓ, દેરાસર, પ્રતિમા વગેરે ઓળખી લીધાં. વળી કાનેથી તૂટેલા સાનાના થાળમાં સમુદ્રદત્તને જમવા બેઠેલા જેયા. સુધન મુનિને પાતાના ઘરમાં આમ તેમ ફરતા જોઈ શેઠે પૂછ્યું કે 'મહારાજ! શું જુઓ છા?' તે વખતે મુનિએ પૂછ્યું કે 'હે શેઠ! આ બાજેઠ, ફૂંડી વગેરે તમે કરાવેલાં છે કે તમારા પૂર્વજોના વખતનાં છે?' શેઠે કહ્યું કે 'એ પ્રથમથી જ મારા ઘરમાં છે.' મુનિએ પૂછ્યું કે 'તમે આવા કાના તૂટેલા થાળામાં કેમ જમા છા?' શેઠે કહ્યું કે 'શું કરીએ એ થાળામાં કેમ જમા છા?' શેઠે કહ્યું કે 'શું કરીએ એ થાળામાં બીજો ટૂકડા અરાબર ચાટતા નથી.'

પછી ઋષિએ કેડમાંથી થાળાના ટૂકડાે કહાડી થાળ ઊપાડીને; તેની સાથે મેળવ્યાે. એટલે ટૂકડાે પાતાની **મેળે**  ચાંડી ગયા. થાળો આખા થયા, તે જોઇને શેઠના આખા કુડુખને કૌતુક થયું. સાધુએ ચાલવા માંડયું. શેઠે તેમને વંદન કરીને પૂછ્યું કે 'મહારાજ! આ શી બાબત છે?' સાધુએ. કહ્યું કે 'તું અસત્ય બાલે છે, તેથી હું તને શું કહું?' શેઠે કહ્યું કે 'ખરી વાત એ જ છે કે આ ઋદિ મારા ઘેર આઠ વર્ષથી આવેલી છે.'

સાધુએ કહ્યું કે 'આ સર્વ ઋદ્ધિ મારા દાદાના વખતની છે. મારા પિતા મરણ પામ્યા પછી, મારા દુર્ભાગ્યથી એ મારી નજરે ગઇ, તેથી મેં વૈરાગ્ય પામી દીક્ષા લીધી. મને અવધિત્રાન ઉત્પન્ન થએલું છે, તેથી હું અહીં આવેલા છું.' શેઠે કહ્યું કે 'એ લક્ષ્મી આપની જ છે, હવે એ લા અને સુખ ભાગવા.' સાધુએ કહ્યું કે 'મારી નજરે જ એ જતી રહી, માટે હવે હું એને શી રીતે ભાગવું?' શેઠે પૂછ્યું કે 'હે ભગવન! તમારા હાથથી આ ઋદિ ગઇ અને મારા ઘેર શા કારણથી આવી?'

સુધન મુનિએ કહ્યું કે પહેલાં શ્રીપુર નગરમાં જિનદત્ત નામનો શેંક રહેતો હતો. તેને પદ્માકર અને ગુણાકર નામના એ પુત્રા હતા. શેંકે મરતી વખતે પાતાનું ધન અમુક ઠેંકાણે છે એમ કહ્યું. પછી માટાલાઈ એ રાત્રિએ છાનામાના એ ધન કહાડી લીધું. પછી નાનાલાઈ ને કહ્યું કે ચાલા ધન કહાડીને આપણે બંને જણા વહેંચી લઈ એ. પછી જમીન ખાદતાં ધન નહિ દેખવાથી નાનાલાઈ ને મૂર્છા આવી ગઈ. ભાનમાં આવ્યા પછી માટાલાઇએ નાનાલાઇને ઉપરથી કહ્યું કે એ ધન તું કહાડી ગયા છું. એ રીતે માટાલાઈ વિશ્વા-



Jain Educai Antendio ধানি পির নিশিগঙাই & স্থাইনার স্কার্ডিরার (পূচ্চ ুপ্তক্)ainelibrary.org



Jain Education International For Private & Personal Use Only, www.jainelibrary.org

સઘાત કરી મરીને હું સુધન થયા, અને નાનોભાઈ મરીને તારા મદન નામે પુત્ર થયા. મેં વિશ્વાસઘાત કર્યા, તેથી મારી લક્ષ્મી તમારા ઘેર આવી. વળી પૂર્વભવમાં દાન આપી પશ્ચાતાપ કર્યા, તેથી મારી લક્ષ્મી ગઈ. મદનના જીવે સુપાત્રે ઘણું દાન દેવાથી, એને ઘણી લક્ષ્મી મલી. મદને શ્રાવકધર્મ અંગિકાર કર્યા, અંતે મરી દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થયા, અને સુધન મુનિ માક્ષે ગયા.

# શાલિભદ્રની કથા ૧૧*૦*

ગુમદેશમાં રાજગૃહી નગરીની પાસે એક શાલિ-ગ્રામ નામનું ગામ હતું. ત્યાં ધન્ના નામની એક રભાર-ઘુનો સંગમ નામનો પુત્ર લોકોની ગાયા ચારીને પોતાનો નિર્વાહ કરતા હતા (જૂએા ચિત્ર ૧૭). એક વખત પર્વના દિવસે સંગમે કજીયા કરીને પોતાની માતા પાસે ખીર ખાવાની માગણી કરી. પોતાની પાસે ઘરમાં કાંઈ પણ સાધન નહિ હોવાથી ધન્ના રાવા લાગી. તે દેખીને પાડા-શાણોએ ખીર, ખાંડ અને ચાખા ધન્નાને આપ્યા. તેની ઉત્તમ ખીર રાંધીને સંગમને ભાણામાં પીરસીને પાતે બહાર પાણી ભરવા ગઈ. એવામાં માસખમણને પારણે કાેઇક તપસ્વી સાધુ ત્યાં આવી પહોંચ્યા. સંગમે હૃદયના ઉલ્લાસથી ભાવ સહિત તે સઘળી ખીર તપસ્વી મુનિને વહાેરાવી દીધી.

આ પુષ્યના પ્રતાપે સંગમનો જીવ રાજગૃહી નગરીમાં ગાેલદ્ર શેઠને ત્યાં, તેમની પત્નિ લદ્રાની ફૂખમાં ઉત્પન્ન થયા. માતાને સ્વપ્નમાં શાલિના ખેતરતું સ્વપ્ન આવવાથી, તેનું શાલિભદ્ર નામ પાડવામાં આવ્યું. શાલિભદ્ર યુવાવસ્થા પામ્યા, ત્યારે તેને ઉત્તમ ઘરની અત્રીશ કન્યાઓ પરણાવી ( જૂઓ ચિત્ર ૧૮). શેઠ દીક્ષા લઇ, મરણ પામીને દેવલા- કમાં ગયા. ગાભદ્ર શેઠને પુત્ર ઉપર ઘણા સ્નેહ હતા, તેથી શાલિભદ્ર અને તેની અત્રીશ વહૂઓ માટે, દરરાજ નવાં નવાં વસ્ત્રો તથા આભૂષણાની લરેલી પેટીઓ દેવલાકમાંથી તે માકલતા હતા.

એક દિવસ નેપાલ દેશના વ્યાપારીઓ લક્ષમૃલ્યની એક એવી સાળ રત્નકંખલા લઇને, વેચવા માટે રાજ- ગૃહી નગરીએ આવ્યા. તેમાંની એક રત્નકંખલ ખરીદી લેવા માટે શ્રેષ્ટ્રિક રાજની પટરાણી ચેલણાએ ઘણા આગ્રહ કર્યો, તા પણ શ્રેષ્ટ્રિક તે ખરીદી નહિ. પરંતુ ભદ્રા શેઠાણીએ તે સાળે રત્નકંખલા ખરીદી લઇને, તેના ખબે ટૂકડા કરીને, ખત્રીશે વહૂઓને એકેકા ટૂકડા વહેંચી આપ્યા. સાંજના તે ટૂકડાઓથી પગ લૂછીને સર્વ વહૂઓએ ફેંકી દીધા.

પટરાણી ચેલણાએ એક રત્નકંખલ ગમે તે કિંમતે મેળવી આપવા માટે હઠ લીધી. શ્રેણિકે વ્યાપારીઓને તેડાવી એક રત્નકંખલ માગી. તે ખાલ્યા ભદ્રા શેઠાણીએ સાળે રત્નકંખલે માગી. તે ખાલ્યા ભદ્રા શેઠાણીએ સાળે રત્નકંખલો ખરીદી લીધી. રાજાએ રાણી ચેલણા માટે એક રત્નકંખલ મંગાવવા માટે ભદ્રા શેઠાણી પાસે પોતાનો માણસ મોકલ્યા. તેને ભદ્રાએ કહ્યું કે એ તા મારી વહૂઓએ પગ લૂછીને ફેંકી દીધી છે. આ વાત સાંભળીને શ્રેણિક રાજા શાલિ-ભદ્રને જોવા માટે તેને ઘર પધાર્યા. તે વખતે ભદ્રા શેઠાણી

સાતમા માળે બેઠેલા શાલિભદ્રને કહેવા ગયાં કે 'હે વત્સ! આપણે ઘેર શ્રેણિક આવ્યા છે માટે તું નીચે ચાલ.'

શાલિભદ્ર સમજયા કે શ્રેણિક નામનું કાઇ કરિયાણું હશે ? માટે માતાને કહ્યું કે તમે જ ખરીદી લા અને વખા-રમાં ભરા. વળી નફા મલે તા વેચી નાખજે. માતાએ કહ્યું કે એ કરિયાણું નથી, એ તા આપણા રાજા છે.

આ વચન સાંભળી શાલિભદ્ર ચિંતવવા લાગ્યા કે હું સેવક છું, તે રાજા છે; તેમાં મારા પુષ્યની ખામી છે, એમ વિચારી નીચે આવી રાજાને પ્રણામ કર્યા. રાજાએ ખાળામાં ખેસાડી ચુંબન કર્યું. શાલિભદ્ર, રાજાની પાસે કરમાઈ ગયા (જાૂઓ ચિત્ર ૧૯). તેથી ખાળામાંથી ઊઠી સાતમા માળે જતા રહ્યો. ભદ્રાએ રાજાને ભાજન કરવા માટે વિનંતિ કરી.

શ્રેિશક જમવા માટે હાથ ધાવા લાગ્યાે. હાથ ધાતાં ધાતાં શ્રેિશકની વીંટી પડી ગઇ, તે ખાળકૂવામાં જતી રહી. ભદ્રાએ રાજાની વીંટી શાધવા માટે ખાળકૂવામાંથી પાણી ખહાર કઢાવ્યું. તેમાં સંખ્યા વગરના આભૂષણા ઝળહળતા દેખ્યા. આ આભૂષણા આગળ પાતાની વીંટી તા શ્રેિશકને કેલસા જેવી લાગી.

આવું આશ્ચર્ય જોઈ રાજાએ દાસીને પૂછ્યું કે આ અમૃલ્ય આભૂષણે ખાળકૂવામાં કચાંથી ? દાસીએ કહ્યું કે અમૃલ્ય આભૂષણે ખાળકૂવામાં કચાંથી ? દાસીએ કહ્યું કે અમારા સ્વામી તથા તેમની ખત્રીશ સ્ત્રીઓ હમેશાં નવાં નવાં આભૂષણે પહેરે છે. આગલા દિવસનાં પહેરેલાં આભૂષણે ઉતારી ખાળકૂવામાં નાખી દે છે. શ્રેણિક શાલિભદ્રની પુષ્યાઈ જોઈ આનંદ પામ્યા. ભાજન કરીને પાતાના મહેલમાં ગયા.

શાલિલદ્રને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થવાથી, પાતાની અત્રીશ સ્ત્રીઓમાંથી એકએકને રાજ છાડવા લાગ્યા. એ જ નગરમાં શાલિલદ્રની અહેન સુલદ્રા ધન્ના નામના પ્રેષ્ઠી પુત્રને પરણા-વેલી છે. તે ધન્નાને સ્નાન કરાવતી હતી, તે વખતે તેની આંખમાં આંસુ દેખીને ધન્નાએ પૂછ્યું કે તું શું માટે રાવે છે?

સુભદ્રાએ કહ્યું કે મારા ભાઈ રાજ એક એક સ્ત્રીને તજ દે છે અને પછી દીક્ષા લેવાના છે. ધન્નાએ હસીને કહ્યું કે તારા ભાઇ એવા ડરપાક કેમ છે? એકી સાથે ખત્રીશને કેમ નથી છાડતા ? સુભદ્રા બાલી કે વાતા કરવી બહુ સહેલી છે, પણ સંસાર છાડવા બહુ દુર્લભ છે. ધન્નાએ કહ્યું કે હું મારી આઠે સ્ત્રીઓના ત્યાગ અત્યારે જ કરું છું. આ સાંભળી સુભદ્રા બાલી કે ' હે સ્વામી! મેં તા હસતાં હસતાં કહ્યું હતું, માટે તમારે કોધ ન કરવા એઈ એ.' ધન્નાને ઘણું સમજાવવા માંડયું, પરંતુ ધન્નાએ કહ્યું કે મારા મુખમાંથી નીકળેલાં વચન પાછાં ફરે જ નહિ.

એમ કહીને પોતાના સાળા પાસે ધન્નાજી ગયા. શાલિલદ્રને સમજવી સાથે લઇ, બંને જણાએ પ્રભુ મહાવીરની પાસે જઇને દીક્ષા લીધી ( જૂઓ ચિત્ર ૨૦ ). બંનેના દીક્ષા મહાત્સવ સુલદ્રા શેઠાણી તથા શ્રેણિક રાજાએ કર્યા. બંને જણા છઠ, અઠ્ઠમ, અઠાઇ, માસખમણ વગેરે તપસ્યા કરી અત્યંત દુર્બલ થઈ ગયા. એક વખત વિહાર કરતા કરતા પ્રભુ સાથે બંને જણા રાજગૃહી નગરીએ આવ્યા. ભગવાને શાલિલદ્રને કહ્યું કે આજે તમારી માતાના હાથે પારણું થશે, તેથી લદ્રાને ત્યાં વહારવા ગયા. શરીર દુર્બલ થવાથી કાેઇએ

ઓળખ્યા નહિ. પાછા વળતાં રસ્તામાં પાછલા ભવની માતા રખારણ મલી, તેણીએ મુનિને જોયા એટલે તેણીના સ્તનમાંથી દ્વધ ઝરવા લાગ્યું. પોતાની પાસે દહીંની માટલી હતી, તેમાંથી દહીંનું દાન દીધું. શાલિભદ્ર મુનિએ પ્રભુને પૂછતાં, પ્રભુએ કહ્યું કે તમે જેને હાથે પારણું કર્યું, તે તમારી પૂર્વ ભવની માતા હતી. પછી અંને સાધુઓએ અનશન કર્યું. ભદ્રાને ખખર પડી એટલે ખત્રીશ વહૂઓ તથા શ્રેણિક રાજા વગેરે મુનિઓના અનશન સ્થાને આવ્યા. વંદન કર્યું. અંને મુનિઓ મરણ પામીને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયા, ત્યાંથી સ્થવીને માક્ષે જશે.

પૂર્વ ભવમાં સુપાત્રે દાન દેવાથી શાલિભદ્ર અખૂટ ઋદિ પામ્યા અને તેમને તથા તેઓના અનેવી ધનાશાએ સઘળી ઋદિ એકજ ક્ષણમાં છોડી દીધી. આજે પણ વ્યાપારીઓ તે અનેના નામા 'ધના–શાલિભદ્રની ઋદિ હોજો.' એ પ્રમાણે ચાપડાની શરૂઆતમાં લખીને તેઓની પુષ્યાઈને યાદ કરે છે.

# દેશલ તથા દદ્દાની કથા ૧૧૧

હિવાસ નામના નગરમાં વર્હમાન નામે એક વિશ્ક રહેતો હતો. તેને દેશલ અને દદ્દો નામના છે પુત્રો હતા. તેમાં દેશલ દયાળુ હતો અને દદ્દો નિર્દય હતો. યૌવનવય પ્રાપ્ત થતાં દેશલને દેવીની અને દદ્દાને દેમતી નામની કન્યાઓ તેમના પિતાએ પરશાવી. દેશલ ધર્મકરણી પણ કરતો અને ધન પણ ઉપાર્જન કરતો હતો. દદ્દો માત્ર ધન ઉપાર્જન કરતો હતો. પરંતુ ધર્મકરણી કરતો ન હતો.

દેશલને અનુક્રમે ગુણવંત પુત્રા થયા. દદ્દાને એક પણ સંતાન નહિ થવાથી, દદ્દો અને દેમતી બંને ચિંતાતુર રહેવા લાગ્યા. સંતાન માટે ઘણા દેવ, દેવીઓની માનતા કરતાં કરતાં એક દિવસ સત્યવાદી નામના યક્ષની પૂજા કરી, દદ્દો ઉપવાસ કરી યક્ષની સન્મુખ બેઠા; અને કહેવા લાગ્યા કે 'જ્યારે તું મને પુત્ર આપીશ, ત્યારે જ હું અહીંથી ઊભા થઈશ.' એમ બેસતાં દદ્દાને અગિયાર દિવસ થયા, ત્યારે યક્ષ પ્રત્યક્ષ થયા અને કહેવા લાગ્યા કે 'હે શેઠ! તું શા માટે ફાગટ મહેનત કરે છે?' કારણ કે દેવ, દાનવ, યક્ષ, કે વ્ય'તર

ગમે તે હોય, તા પણ પૂર્વે ઉપાર્જન કરેલાં કર્મોને દૂર કરી શકે તેમ નથી. ' હે શેઠ! તેં ગયા ભવમાં પુત્ર પામવા સંબંધી અંતરાય કર્મ ખાંધેલું છે.' તેથી હું શું કરી શકું ?

આ પ્રમાણે ચક્ષે કહ્યું તેા પણ દર્દો ત્યાંથી ઉઠચો નહિ. પછી ચક્ષે કહ્યું કે ' એ હું તેને પુત્ર આપું, તેા પણ તે પુત્ર જીવતા રહેશે નહિ. તે વખતે તું મને પાછા ઠપકા આપીશ.' તાે પણ શેઠે કહ્યું કે એક વખત પુત્ર થાય એવું વરદાન મને આપા. પછી જે થવાનું હશે તે થશે. ચક્ષે પણ હા કહી અને પાતાના સ્થાનકે ગયા.

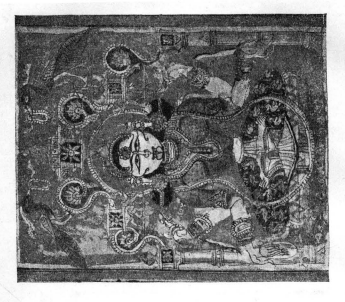
શેઠે ઘેર આવી અધી વાત પાતાની સ્ત્રી આગળ કહી. શેઠ તથા તેમની સ્ત્રીએ કાંઈક આનંદ, કાંઈક શાંક પામતાં થકાં પારણું કર્યું. દેમતીને ગર્ભ રહ્યો. પૂર્ણ માસે પુત્ર પણ જનમ્યા. તેને જીવતા રહે તે માટે તુલાએ કરીને તાંદયા, અને તેનું નામ પણ તાલા પાડ્યું. દશાટણ પ્રમુખ કરતાં સ્વજનોને જમાડયાં, દાન પણ દીધાં. પછી યક્ષને પગે લગાડવા માટે, ફૂલ વગેરે લઈ આળકને તેડી યક્ષના મંદિરે ગયાં. ત્યાં મંદિરના બારણાં બંધ કરેલાં હતાં, તે કાેઇ રીતે પણ ઉઘડયાં નહિ. ઘણા પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ યક્ષે દર્શન આપ્યાંનહિ.

શેઠે કહ્યું કે યક્ષે કીધું હતું કે છેાકરા જીવશે નહિ, તો રખે તેમજ ના થાય. એમ કરતાં તે દિવસ તો ગયા, પણ રાતના ઓચિતા છેાકરા બીમાર પડ્યો અને જેમ પવ-નથી દીવા ઓલવાઈ જાય, તેમ જેત જેતામાં બાળક મરણ પામ્યા. તે જોઈ દદ્દી અને દેમતી બેલાન થઇ ગયાં. પરંતુ મંરેલા પુત્ર કરી પાછા આવ્યા નહિ.



Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

# ियत २२ थी बहमोहेरी (५% १६५)





પછી માટાભાઈ દેશલે કહ્યું કે તમે સ્નાન ભાજન કરા. મારા દીકરાઓ છે, તે તમારા જ છે એમ જાણું માટે હવે તમે શાક કરવા રહેવા દો. એવામાં આકાશમાં ચાર જ્ઞાનવાળા ચારણ મુનિ ચાલ્યા જતા હતા, તે તેનું રુદન સાંભળીને ત્યાં આવ્યા. તેઓને સર્વ જનાએ ઊઠીને વંદન કર્યું. મુનિએ ધર્મલાભ આપ્યા. પછી ધર્માપદેશ આપીને કહેવા લાગ્યા કે હે શેઠ! તમે શાક ના કરા. કારણ કે જે જવે જેવું કમે બાંધ્યું હાય, તેવું ફલ તે જવને મલે છે. લીં આળી વાવીને રાયણની આશા રાખીએ તે ક્યાંથી મલે?

પછી વર્દ્ધમાન શેઠે પૂછ્યું કે હે પૂજ્ય! મારા અંને પુત્રાએ પૂર્વ ભવમાં એવા કચા પ્રકારનાં કર્મ કર્યાં છે, જેને લીધે એકને સંતાન ઘણાં છે અને બીજાને સંતાન જ નથી. તે વખતે મુનિએ કહ્યું કે હે શેઠ! સાંભળોઃ આ જ નગરીમાં આ ભવથી ત્રીજા ભવે વિલ્હેણ અને તિલ્હેણ એ નામના એ કુલપુત્ર રહેતા હતા. તેમાં માટેા ભાઇ તો ધર્માત્મા અને દયાવાન હતો. અને નાનોભાઈ તો નિત્ય વનમાં જઇને મૃગલી. હંસ, સૂડા, માર વગેરે પશુ, પક્ષીઓનાં અચ્ચાંઓને, તેમની માતાઓથી છૂટાં પાડીને, પાંજરામાં નાખીને વેચતા હતો. વળી માણસાના બાળકોને પણ એક ગામમાંથી લઈને બીજા ગામમાં લઈ જઇને વેચતા હતો. ધનના લાભે કરીને આ રીતે તે પાપ કરતા હતો. તેને ઘણા સ્વજનોએ શીખામણ આપી, તો પણ તેને કાઈની શિખામણ માની નહિ.

એક વખત કાેઇ ક્ષત્રિયના છાેકરાને વેચવા માટે છાનો-માનો ઊપાડચો. તે તેના માબાપના જેવામાં આવ્યા, તરત પકડી અાંધીને સારી પેઠે માર્ચા. તેના કેટલાક અંગાપાંગ કાપી નાખવામાં આવ્યા. તે વેદના ભાગવીને રૌદ્રધ્યાનથી મરે પામીને પહેલી નરકમાં ઉત્પન્ન થયા. માટે ભાઈ વિલ્હે પાતાના ભાઈનું મૃત્યુ સાંભળી, વૈરાગ્ય પામી અનશન વ્રત લઇ, સમાધિપૂર્વક મરે પામીને સૌધર્મ દેવલાકમાં દેવતા થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને તારા દેશલ નામનો માટા પુત્ર થયા છે. ત્રીજા ભવમાં ભૂખ્યા અને તરસ્યા ઉપર દયા કરી છે, તેથી એને ઘણા ગુણવાન પુત્રા થયા છે.

તિલ્હેણનો જીવ નરકમાંથી નીકળીને, તારા દરા નામનો નાનો પુત્ર થયો છે. એણે ત્રીજા ભવમાં મનુષ્ય અને તિર્થયોના આળકાને જે વિયોગ પડાવ્યા હતા, તેથી તેને આળક થતાં નથી. ગુરુનાં આ પ્રમાણેનાં વચનો સાંભળીને અને ભાઇઓને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું, તેથી તેઓને પોતાના પૂર્વ ભવ જોવામાં આવ્યા. અને જણાએ વૈરાગ્ય પામી સમકિત મૂલ બારત્રત ગુરુ પાસે ઉચર્યાં. ચારણ મુનિ આકાશ માર્ગે જતા રહ્યા. ઘણા સમય શ્રાવકધર્મ પાળી, અને ભાઈઓએ દીક્ષા લીધી. સમાધિમરણે મરણ પામીને અને દેવલાકમાં દેવતા પણે ઉત્પન્ન થયા.

પશુ, પક્ષી તથા મનુષ્યના બાળકાના તેના માણાપાથી વિયાગ કરાવનાર મનુષ્ય દદ્દાની માફક સંતાન વગરના થાય છે અને દેશલની માફક દયાના હાય તો ગુણવાન પુત્રોના પિતા થાય છે. તેથી દરેક પ્રાણી ઉપર દયાબાવ રાખવા, એ આકથાના સાર છે.

### વીરમની કથા ૧૧૨

શેઠ વસતો હતો. તેને ગાયત્રી નામની સ્ત્રી હતી. તેને ઘણા દિવસે પુત્ર થયા. તે પણ કર્મયોગે જનમથી જ આંધળા અને બહેરા થયા. તેનું નામ પણ કાંઇ પાડ્યું નહીં. જગતમાં તે આંધળો અને બહેરા એ નામે પ્રસિદ્ધ થયા. તે યુવાન થયા ત્યારે માતાપિતાએ તેને દેખતા કરવા માટે ઘણા ઉપાયા કર્યા, પણ તે બધા નિષ્ફલ ગયા. તેથી માતા-પિતાએ વિચાર્યું કે અમે પૂર્વલવમાં એવું તે શું પાપ કર્યું હશે કે જેથી પુત્રરુપે આ શલ્ય અમારે ત્યાં પેદા થયું. આના કરતાં પુત્ર ન હાય તે સારૂં.

એક વખતે જ્ઞાની ગુરુ વનમાં પધાર્યા તેમને સર્વ લોકો વંદન કરવા ગયા. વંદન કરીને એઠા. તે વખતે જ્ઞાની ગુરુએ કહ્યું કે હે ગુણદેવ શેઠ! તમે તમારા જનમથી આંધળા અને બહેરા છાકરા માટે ઘણું દુઃખ સહન કરા છા, તેને માટે હવે બીજો કાઈ ઉપાય નથી. પાતાના કરેલાં પાપ્ કમીના ફળ સહુ કાઇને ભાગવવાં જ પડે છે. પછી શેઠે પૂછયું કે હે પૂજ્ય! કયા પાપકર્મના ઉદયથી મારા પુત્ર જનમથી જ આંધળા અને અહેરા થયા ? ત્યારે જ્ઞાની ગુરુ બાલ્યા કે આ જ નગરમાં વીરમ નામના એક કથુળી રહેતા હતા. તે અધર્મી, અસત્ય બાલનારા, અન્યાયી, પરનિંદા કરનારા, કૂડા કલંક લગાડનારા ઇત્યાદિ દુષ્ટકર્મ કરનારા હતા.

એક વખત રાજાને કાઇ સીમાડાના રાજા સાથે વેર થયું, તેના ભય રાજા રાખતા હતા. એટલામાં કાઇ બે પુરુષાને અંદરાઅંદર વાત કરતા દેખીને, વીરમે કાટવાલને જઇ કહ્યું કે અમુક માણુસા સીમાડાના રાજાને તેડાવવાની વાતા કરતા હતા. તે વાત સાંભળીને કાટવાલે તે બંને જણાને પકડી રાજા આગળ ઊભા કર્યા. રાજાએ પૂછવાથી તે બંને કહેવા લાગ્યા કે મહારાજ! અમે બંને જણા અમારા ઘરસંબંધી વાતા કરતા હતા. એવી તેમની વાતા સાંભળી રાજાએ વીરમને બાલવીને પૂછ્યું. તે વખતે તે ધૂર્ત વીરમ બાલ્યા કે મહારાજ! મેં મારા કાને જ આ વાત સાંભળી છે. રાજાએ વીરમનું કહેવું સાચું માનીને તે બન્ને જણાને શિક્ષા કરી.

વળી એક વખત વીરમનો પાંડાેશી અહારગામ ગયા હતા. ત્યાંથી ઘેર પાછા આવતાં તેને વીરમ મલ્યાે. તેને પાંડાેશીએ પાતાના ઘર સંબંધી સમાચાર પૂછ્યા. તે વખતે દુષ્ટ વીરમે કહ્યું કે તમારી ગેરહાજરીમાં કામદેવ શેઠ તમારે ઘેર આવતા જતાે હતાે, અને તે તમારી સ્ત્રી સાથે આનંદ કરતાે હતાે. આ વૃત્તાંત સાંભળીને પાડાેશીએ રાજા આગળ આ વાત કહી, રાજાએ કામદેવશેઠને પકડી મંગાવી, તેનું સર્વસ્વ લૂંટી લીધું અને તેને ગામબહાર કાઢી મૂકચો.

વીરમ આવાં પાપ કરતા લાકાને ખાટાં કલંક ચડા-વતા હતા. એક દિવસે કાઈક ક્ષત્રિયે તેને સારી પેઠે માર માર્યા, તેની પીડા ઘણા દિવસ ભાગવીને મરણ પામી તારા ઘેર પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા છે. પૂર્વભવમાં પરનિંદા કરવાથી, તથા લાકા પર જૂઠાં કલંક લગાડવાથી, આ ભવમાં તે જનમથી આંધળા અને બહેરા થયા છે. એ જીવ હજી ઘણા સમય સંસારમાં રઝળશે. ગુરુના મુખથી આ વૃત્તાંત સાંભ-ળીને શેઠ અને શેઠાણી ધર્મમાર્ગમાં જોડાયા. આંધળો છાકરા દુ:ખ સહન કરીને મરણ પામી દુર્ગતિએ ગયા.

પારકાની નિંદા કરનાર અને ખાટા કલંક ચડાવનાર વીરમની માફક જનમથી જ આંધળા અને બહેરા થાય છે, માટે ડાહ્યા માણસાંએ કાેઈના ઉપર ખાટા કલંક ચડાવવા નહિ અને કાેેેકાેની નિંદા કરવી નહિ. આ કથા આપણને આ બાેધ આપે છે.

## રાેહિણીની કથા ૧**૧**૩

પા નગરીમાં શ્રીવાસુપૂજ્ય સ્વામીના પુત્ર મઘવા નામના રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તેને લક્ષ્મણા નામની સદાચારી રાણી હતી. તેઓને આઠ પુત્રા ઉપર એક રાહિણી નામની પુત્રી હતી. આ પુત્રી માતાપિતાને અહું જ વહાલી હતી. તે ચૌવન અવસ્થાને પ્રાપ્ત થઇ, તે વખતે રાજાએ તેણીના માટે સ્વયંવર મંડપ રચાવ્યા. ચારે દિશાઓના રાજ્ય કુમારાને સ્વયંવરમાં આવવા માટે આમંત્રણ માકલવામાં આવ્યા. સર્વ રાજકુમારા સ્વયંવર મંડપમાં આવીને બેઠા.

રાજપુત્રી રાહિણી પણ સ્નાન વિલેપન કરી, ક્ષીરાદક શ્વેત વસ્તો પહેરીને, હીરા, માતી, માણેક વગેરેના આભૂ- ષણાથી અલંકૃત થઈ ને અપ્સરા જેવી દેખાતી પાલખીમાં એસીને, સખીઓના સમૂહથી પરવરેલી સ્વયંવર મંડપમાં આવી. ત્યાં દાસીએ જાદા જાદા દેશનાં રાજકુમારાનાં નામ ગાત્ર, ગુણ, ખલ વગેરેનું વર્ણન કરી ખતાવ્યું. રાજકુમારીએ તો ખધા રાજકુમારામાંથી નાગપુરના વીતશાક રાજના પુત્ર અશાકકુમાર નામના રાજકુમારના ગળામાં વરમાળા પહેરાવી.

રાહિણીએ યાગ્ય વરની પસંદગી કરવાથી સ્વજના હર્ષ પામ્યાં. રાજાએ માેટી ધામધૂમથી તેણીનાં લગ્ન કર્યાં. સ્વયંવરમાં આવેલા બીજા રાજકુમારાના હાથી, ઘાડા, વસ્ત્ર, ભાજન, તંબાલ વગેરથી સત્કાર કર્યાં.

પછી અશાેક કુમારને પણ સાેના માેતીનાં આભૂષણાે વગેરે પહેરામણીમાં આપી, રાહિણી સાથે નાગપુર પહેાંચા-ડયો. ત્યાં વીતશાેક રાજાએ પણ નગરમાં શુભલગ્ને પ્રવેશ કરાવ્યાે. કેટલાક દિવસ પછી અશાેક કુમારને રાજગાદી સાંપીને, વીતશાેક રાજાએ દીક્ષા લીધી. હવે અશાેકરાજાને રાહિણી રાણી સાથે સંસારસુખ ભાેગવતાં આઠ પુત્રા અને ચાર પુત્રી થઈ.

એક વખત અશોક કુમાર અને રાહિણી રાણી ગાંખમાં પુત્રને ખાળામાં લઇને બેઠા હતા. એવામાં કાઈ સ્ત્રીને બહુ વિલાપ કરતી જોઇને, રાણી અશોક કુમારને પૂછવા લાગી કે આ સ્ત્રી આ પ્રમાણે વિલાપ કેમ કરે છે? રાજાએ કહ્યું કે તેનો પુત્ર મરણ પામ્યા છે તેથી તે વિલાપ કરે છે. રાણીએ કહ્યું કે આવું રાવાનું તે કચાંથી શીખી હશે? રાજાએ કહ્યું કે તાને પણ હું રાવાનું શીખવાડું છું. એમ કહીને, રાજાએ રાણીના ખાળામાંથી ખાળકને લઈ બે હાથવડે ઊંચા કરી ગાખની બહાર નીચે ફેંકી દીધા. તે જોઈ લોકા કાલાહલ કરવા લાગ્યા. પરન્તુ રાહિણીના મનમાં કાંઇ પણ દુ:ખ ઉત્પન્ન થયું નહિ. પુત્રને પડતાં પડતાં નગર દેવતાએ અદ્ભર ઝીલી લઈને સિંહાસન ઉપર બેસાડયો. તે દેખી સર્વ લોકા આનંદ પામ્યાં અને રાજા કહેવા લાગ્યા કે હે રાહિણી! તું ધન્ય કૃતપુણ્ય છાં. જેથી તું દુ:ખની વાત પણ જાણતી નથી.

એક વખત શ્રીવાસુપૂજ્ય સ્વામીના સુવર્ણકુંભ અને રૂપકુંભ નામના ચાર જ્ઞાનવાળા છે શિષ્યા કે જેઓ છઠ, અઠમ વગેરેની નિરંતર તપસ્યા કરતા હતા, તે ત્યાં આવ્યા. રાજા રાણી પુત્ર પ્રમુખ સર્વ પરિવાર સહિત તેઓને વંદન કરવા ગયા. ગુરુએ ધર્મલાભ દઈ દેશના દીધી. પછી રાજાએ પૂછ્યું કે ' હે ભગવન્! મારી રાણીએ એવું તે શું તપ કર્યું છે કે જેનાથી તેણી દુ:ખની વાત પણ જાણતી નથી. વળી મારા એના ઉપર ઘણા રનેહ છે તેનું શું કારણ છે? વળી તેણીના પુત્રા પણ ઘણા ગુણવાન થયા છે, તેનું શું કારણ? તે કહા.'

ગુરુએ કહ્યું કે હે રાજન્! આ જ નગરમાં ધનમિત્ર નામના શેઠ અને તેની ધનમિત્રા નામની પત્નિ હતી. તેઓને કુર્યા, દુર્ભાગણી અને દુર્ગન્ધવાળી એવી દુર્ગન્ધા નામની પુત્રી થઈ. તે જ્યારે યુવાન થઈ ત્યારે તેના પિતાએ, તેણીના પરણુનારને એક કરાડ દ્રવ્ય આપવાનું જાહેર કર્યું, તા પણ કાઈ ગરીખ માણસે પણ તેણીને પરણુવાની તૈયારી ખતાવી નહિ. એવામાં એક શ્રીષેણુ નામના ચારને મારવા માટે લઈ જતાં હતાં, તેને મરતા છાડાવી પાતાને ઘર રાખીને, તેની સાથે દુર્ગંધાને પરણાવી દીધી. તે પણ દુર્ગંધાના શરી-રની દુર્ગંધ સહન નહિ થવાથી રાત્રિએ નાશી ગયા.

તે વખતે શેઠ ખેદ કરતો વિચારવા લાગ્યા કે કર્મના દેાષ આગળ કોઇનું ચાલતું નથી. પછી પુત્રીને કહ્યું કે તું ઘેર રહીને દાન પુષ્ય કર. તેથીના હાથનું દાન પણ કેાઇ લેતું નહિ. એક વખતે કાઈ જ્ઞાની મુનિને દુર્ગંધા સંબંધી વાત પૂછવાથી, તેઓશ્રીએકહ્યું કે ગિરનાર પર્વત પાસે

ગિરિનગરમાં પૃથ્વીયાલ નામના રાજા અને સિહિમતી નામની રાણી એક વખત વનમાં કીડા કરવા ગયા. એવામાં એક ગુણસાગર નામના મુનિ માસખમણનું પારણું કરવા માટે નગરમાં જતા હતા. તેમને દેખી રાજાએ વંદન કર્યું. પછી રાણીને પરાણે પાછી વાળીને કહ્યું કે એ જંગમતીથે છે, તેમને ખપતા આહારપાણી આપજો.

રાણીએ વિચાર્યું કે આ મૂંડીયાએ આવીને મારી ક્રીડામાં અંતરાય પાડચો. તેથી ક્રોધિત થઈ ને, તે સાધુને એક કડવા તુંખડાનો આહાર વહારાવ્યા. સાધુએ વિચાર્યું કે આ આહાર જ્યાં પરઠવાશે, ત્યાં અનેક જીવાની વિરાધના થશે, માટે મારે પાતે જ તેના આહાર કરવા એઈ એ. એમ વિચારીને પાતે તે વાપરી ગયા. એટલે કડવા તુંખડાનાં ઝેરથી શુભધ્યાને મરણ પામીને દેવતા થયા.

પાછળથી રાજાને આ વાતની ખબર પડી. રાજાએ રાણીને ઘરની બહાર કહાડી મૂકી. જંગલમાં રખડતાં રખડતાં રાણીને સાતમા દિવસે કાઢ નીકળ્યા, તેના દુઃખે પીડાતી મરીને છઠી નરકે ઉત્પન્ન થઇ. ત્યાંથી મરીને તિર્ધં ચમાં ઉત્પન્ન થઇ. વળી નરકમાં ઉત્પન્ન થઇ. એમ સાતે નરકમાં અનુક્રમે ઉત્પન્ન થઇ ને દુઃખ લાગવીને સાપણી, કૂકડી, ગિરાલી, ઊદરી, ચંડાલિણી, રાસભી વગેરેના અવતાર પામી.

એમ કરતાં કરતાં એક વખત ગાયના ભવમાં મરતી વખત નવકાર સાંભળતાં તમારા ઘેર દુર્ગંધાપણે ઉત્પન્ન થઈ છે. દુર્ગંધાને જ્ઞાનીનું કથન સાંભળીને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું, તેથી પાછળના ભવ તેણીના જોવામાં આવ્યા. તે વખતે દુર્ગંધાએ હાથ જોડીને ગુરુને પૂછયું કે ' આ દુ:ખમાંથી નિસ્તાર થાય તેવા કાઈ ઉપાય ખતાવા.' ગુરુએ કહ્યું કે આ દુ:ખના નિસ્તાર કરવા માટે રાહિણી તપ કરા. તે તપના વિધિ હું કહું છું તે તું સાંભળ:

સાત વર્ષ અને સાત માસ પર્યન્ત રાહિણી નક્ષત્ર આવે તે દિવસે ઉપવાસ કરવા. શ્રીવાસુપૂજ્ય સ્વામીની પૂજા કરવી. તપ તપતાં શુભ ધ્યાન ધરવું, તેના પ્રભાવથી તારા દુઃખના પાર આવશે. વળી આવતા ભવમાં આ તપના પ્રભાવે તું અશાકરાજાની રાણી થઇશ. ત્યાં સુખ ભાગવીને, શ્રી વાસુપૂજ્યસ્વામીના શાસનમાં માફે જઇશ. વળી તપ પૂર્ણ થયે ઉજમણું કરવું. શ્રી જિનમંદિર કરાવવા. શ્રીવાસુપૂજ્ય સ્વામીની રત્નની પ્રતિમા કરાવવી. તેના સાના માતીના આભૂષણા કરાવવાં. વળી સ્નાન વિલેપન કરીને, કપૂર, કેસર વગેરે સુગંધી દ્રવ્યાથી યુજા કરવી. શ્રીસંઘની ભક્તિ કરવી. એ તપ કરવાથી સુગંધરાજાની પેઠે સર્વ દુઃખ ટળી જશે. તે વખતે દુર્ગંધાએ પૂછ્યું કે તે સુગંધ રાજા કાણ થયા, તેનું ચરિત્ર કહા. ગુરુએ આ પ્રમાણે કહ્યું:

સિંહપુર નગરમાં સિંહસેન રાજા હતો. તેને કનકપ્રભા નામની રાણી હતી. તેમને એક પુત્ર હતો, તે અતિશય દુર્ગં ધવાળો હતો, તેથી તે સર્વને અપ્રિય થયા. એક વખત તે નગરમાં પદ્મપ્રભુસ્વામી સમાસર્યા. તેમની દેશના સાંભ-ળવા રાજા કુટુંબ સહિત ગયા. દેશના સાંભળી રહ્યા પછી એ હાથની અંજલિ જોડીને રાજાએ પ્રભુને પૂછ્યું કે 'હે પ્રભુ! મારા પુત્ર અતિશય દુર્ગન્ધવાળો છે તેનું કારણ શું?' પ્રભુએ કહ્યું કે: નાગપુરથી ખાર યોજન દૂર આવેલા નીલ નામના પર્વતની એક શિલા ઊપર રહીને, એક માસના ઉપવાસવાળા એક સાધુ ધર્મધ્યાન કરતા હતા. ત્યાં તે સાધુની તપસ્યાના પ્રભાવથી ત્યાં રહેતા શિકારીને શિકાર મલતો ન હતો, તેથી શિકારીએ સાધુને ઉપદ્રવ કરવા માટે જ જ્યારે તે સાધુને એક માસના ઉપવાસ પૂરા થયા ત્યારે, સાધુ ગામમાં ગાચરી વહારવા ગયા. પાછળથી તે શિકારીએ આવીને, તે શિલાની નીચેના ભાગમાં લાકડાં નાખીને અગ્નિ સળગાવ્યા. સાધુ પણ ગાંચરી વાપરીને, ફરીથી તે જ શિલા ઊપર આવીને એઠા. તેમને શિલાની નીચેથી તાપ આવવા લાગ્યા, શિલા જેમ જેમ તપવા લાગી, તેમ તેમ સાધુ શુભધ્યાનમાં આગળ વધવા લાગ્યા. એમ ઊખ્ણ પરિસહ સહન કરીને, કેવલજ્ઞાન પામી માફે ગયા.

તે શિકારી આ દુષ્ટ કર્મથી કેાઢ રાગવાળા થયા. ત્યાંથી મરીને સાતમી નરકે ગયા. પછી સર્પ થઈને પાંચમી નરકે ગયા. પછી સિંહ થઇને ચાથી નરકે ગયા. પછી ચિત્તો થઇને ત્રીજી નરકે ગયા. પછી બિલાડા થઇને બીજી નરકે ગયા. પછી ધૂવડ થઈને પહેલી નરકે ગયા. આ પ્રમાણે નરક અને તિર્યંચના અનેક ભવા કરીને એક દરિદ્રી ગાવાલિયા થયા. ગાયા ચારવાનો ધંધા કરતાં કરતાં નાગારી નામના શ્રાવક પાસેથી નવકાર મંત્ર શીખ્યા. એક વખત તે ગાવાલિયા વનમાં સૂતા હતા, એટલામાં દાવાનલ ખલતા ખલતા એના ઉપર આવી પડયા. તેથી મરણુ પામ્યા. મરતા વખતે તેને નવકાર સંભાળ્યા તેથી તેના પ્રભાવે તારા પુત્ર થયા છે.

સાધુના ઉપદ્રવનું કેટલુંક કર્મ હજુ ભાગવવાનું ખાકી હાેવાથી, તેનું શરીર દુર્ગંધવાળું થયું છે. આ પ્રમાણે પાેતાના પૂર્વ ભવા સાંભળતાં દુર્ગંધકુમારને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. પાેતાને પડેલું દુઃખ સંભાળીને તે ત્રાસ પામી ગયાે.

તે વખતે પ્રભુને હાથ જેડીને પૂછવા લાગ્યા કે: ' હે પ્રભુ! હું આ દેષથી છૂટીશ કે નહિ ?' પ્રભુએ કહ્યું કે: ' તું રાહિણીનું તપ કર.' પછી તે રાજપુત્રે રાહિણીનું તપ કરું, તેથી તેનું શરીર સુગંધમય થઈ ગયું. માટે હે દુર્ગન્ધા! તું પણ એ તપ કર. એના પ્રભાવથી સુગંધકુમારની માફક તારાં સર્વ દુઃખ નાશ પામશે. આ પ્રમાણે સાંભળીને દુર્ગંધાએ રાહિણીનું તપ અંગિકાર કર્યું. વિધિપૂર્વક શુભધ્યાનથી તપસ્યા કરતાં અને આત્માની નિદા કરતાં દુર્ગંધાને જાતિ-સ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. તેથી વિશેષે તપ કરવા માંડયું. આયુષ્ય પૂર્ણ થએથી શુભધ્યાને મરણ પામીને દેવલાકને વિષે દેવતાપણે ઉત્પન્ન થઈ. ત્યાંથી ચ્યવીને અહીં ચંપાનગરીમાં મઘવા રાજાની પુત્રી થઈ, જેનું નામ રાહિણી પાડવામાં આવ્યું. જે તમારી રાણી થઈ છે.

એણે પૂર્વભવમાં રાહિણી તપ કર્યું છે. તેના પ્રભાવથી દુ:ખ એ શું ચીજ છે, એવું પણ એ જાણતી નથી. વળી તપનું ઉજમણું કર્યું તેના પ્રભાવથી એ ઋહિ પામી છે. વળી હે રાજા! તે સિંહસેન રાજાએ પાતાના સુગંધકુમારને રાજગા- દીએ સ્થાપીને પાતે દીક્ષા લીધી. સુગંધરાજા રાજ્ય પાલતો, ધર્મકૃત્ય કરતો, મરણ પામી દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને પુષ્કલાવતી વિજયમાં પુંડરગિણી નગરીમાં વિમલ-

કીર્ત્તા રાજને ઘર અર્કકીર્ત્તા નામના ચક્રવર્ત્તા પણ ઉત્પન્ન થયા. ત્યાં રાજયપાલી જિતશત્ર મુનિ પાસે દીક્ષા લઈ ખારમા દેવલા કે અચ્યુતંદ્ર થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને અહીં તું અશાક નામનો રાજા થયા છું. તારી રાણીએ અને તેં પૂર્વભવમાં એક મનથી રાહિણી તપની આરાધના કરી હતી, તેથી તારા સ્નેહ એની ઊપર ઘણા છે.

વળી રાજાએ પૂછયું કે 'હે સ્વામી! મારી સ્ત્રીને આઠ પુત્ર અને ચાર પુત્રીઓ થઇ, તે તેમના કયા પુષ્પેાદયથી થઇ?' તે વખતે ગુરુ બાલ્યા કે ' હે ભાગ્યશાળી! આઠમાંથી સાત પુત્રો તો પૂર્વભવમાં મથુરા નગરીમાં અગ્નિશર્મા નામના ખ્રાહ્મણ રહેતો હતો, જે ભિક્ષા માગીને પાતાનું ગુજરાન ચલાવતા હતા; તેને ત્યાં જનમ્યા હતા. તે દરિદ્રી કુલમાં ઉત્પન્ન થએલા હતા, તેથી સાતે જણા ભિક્ષા માગવા જતા હતા, પરન્તુ તેમને કાઈ ઓટલા ઊપર બેસવા પણ દેતા ન હતા. જ્યાં જાય ત્યાં ધક્કો મારી બહાર કહાડી મૂકતા હતા. એમ તે સાતે જણા ગામાગામ ફરતાં પાટલિપુત્ર નગરે પહોંચ્યા.

ત્યાં તેમણે એક વાડીમાં રાજાના પુત્રને તથા પ્રધાનના પુત્ર વગેરેને હીરા, માતીના અમૃલ્ય આભરણા પહેરીને રમતા જેયા તેથી મનમાં આશ્ચર્ય પામ્યા. પછી માટાભાઈ એ કહ્યું કે વિધાતાએ કેવા ભેદભાવ રાખ્યા છે. આ લાકો મનવાંછિત સુખ ભાગવે છે, અને આપણે ઘેર ઘેર ભિક્ષા માટે ભટકીએ છીએ તા પણ આપણી ઉદ્દરપૂર્ત્ત થતી નથી.

તે સાંભળી નાના ભાઇ બાલ્યા કે એમાં કાઇના દાષ

કહાડવાની જરૂર નથી. એમણે પૂર્વલવમાં પુષ્ય કરેલાં છે, તેના કલ ભાગવે છે. અને આપણે પુષ્યહીન હાવાથી ઘર- ઘર લટકી ભીખ માગતાં કરીએ છિએ. ત્યાંથી કરતાં કરતાં તેઓ વનમાં પહોંચ્યા. ત્યાં એક મુનિ મહારાજ કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં ઊભા હતા, તેમની પાસે જઈ ઊભા રહ્યા. સાધુએ પણ કાઉસગ્ગ પારી દયા લાવીને, તેમને ધર્માપદેશ આપ્યા તે સાંભળી સાતે ભાઈ વૈરાગ્ય પામી, દીક્ષા લઈ, ચારિત્ર પાળી, દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને તારે ઘર પુત્ર તરીકે ઉત્પન્ન થયા છે.

આઠમાં પુત્ર તો વૈતાહય પર્વત ઊપર એક ભક્ષક નામના વિદ્યાધર હતા. તે નંદીશ્વરદ્વીપની શાશ્વત જિનપ્રતિમાઓની પૂજા કરતા હતા. તે મરણ પામીને સૌધર્મ દેવલાકમાં દેવતા થયા હતા. ત્યાંથી વ્યવીને, તારા લાકપાલ નામનો પુત્ર થયા છે. જેને ખાળામાંથી પડતાં દેવતાએ અહર ઝીલી લીધા હતા.

તારી જે ચાર પુત્રીઓ છે, તે પૂર્વભવમાં વૈતાહ્ય પર્વત પરના એક વિદ્યાધર રાજાની પુત્રીઓ હતી. તે જયારે યૌવન અવસ્થાને પ્રાપ્ત થઇ, ત્યારે બાગમાં કીડા કરવા ગઇ હતી. ત્યાં સાધુને ઉભેલા દીઠા. સાધુએ તેમને કહ્યું કે હે કમા-રિકાઓ! ધર્મ કરો. ત્યારે તેમણે કહ્યું કે અમારાથી ધર્મ ન થાય. પછી સાધુએ કહ્યું કે તમારૂં આયુષ્ય સ્વલ્પ જ રહ્યું છે, માટે ધર્મ કરણીમાં પ્રમાદ ન કરશા. તે સાંભળી તે પુત્રીઓએ પૂછ્યું કે, અમારૂં આયુષ્ય કેટલું બાકી રહ્યું છે? સાધુએ કહ્યું કે, માત્ર આઠ પહાર જ બાકી રહ્યું છે. પુત્રીઓ

કહેવા લાગી કે એટલા થાેડા સમયમાં શું પુષ્ય કરીએ ? સાધુએ કહ્યું કે આજે જ અજવાળી પાંચમ છે, માટે જ્ઞાન-પંચમીનું તપ કરાે. એટલા તપથી જ સુખી થશાે.

આવા ઉપદેશ સાંભળી, તે પુત્રીઓએ ઘેર આગળ આવી પાતાના માતાપિતાને વાત કરી. માતાપિતાની આજ્ઞા લઇ, ગુરુના દર્શનથી આજના દિવસ સક્લ માની, દેવપૂજા કરી પુષ્યની અનુમાદના કરી ઉપવાસનું પચ્ચકખાણ લીધું, અને પાતાના આત્માને કૃતાર્થ થયા માનવા લાગી. એક સ્થાનકે ચારે જબ્રીઓ સાથે એઠી. એટલામાં વીજળી પડી, તેથી તે ચારે પુત્રીઓ મરભુ પામી દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થઇ. ત્યાંથી ચ્યવીને ચારે તારી પુત્રીઓ થઇ છે. માત્ર એક જ દિવસ જ્ઞાનપંચમીનું તપ કરવાથી એ ક્લ મલ્યું. તે વાત સાંભળતાં જ રાજા તથા રાબ્યું અને પુત્ર પુત્રીઓને સર્વને જાતિસ્મરભુ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. પૂર્વના ભવા જોયા. તેથી વૈરાબ્ય પામીને સઘળાંઓએ શ્રાવકધમે અંગિકાર કર્યા, અને પાતાના ઘેર ગયાં.

વળી એકદા શ્રીવાસુપૂજ્ય સ્વામી આવી નગરના ઉ-દ્યાનમાં સમવસર્યા. તેઓને અશાક રાજા તથા રાહિણી રાણી વંદન કરવા ગયા. ત્યાં પ્રભુની દેશના સાંભળી ઘેર આવી, પુત્રને રાજ્યગાદી સાંપીને, સાતે ક્ષેત્રમાં ધન વાપરીને, ચારિત્ર અંગિકાર કરીને, નિરતિચારપણે પાળી, અન્ને જણા તે જ ભવમાં માક્ષે ગયા.

કહ્યું છે કે:—

રાહિણી પંચમી તપ તણા, ગિરુઆં એ ક્**લ** જાણ; દુ:ખ ન હાેય સુખ હાેય સદા, ખાેલે કેવલિ વા**ણ.** 

## ગાેસલની કથા ૧૧૪

ડેણપુર નગરમાં ગાવિંદ નામના એક ગૃહસ્થ રહેતા હતા. તેને ગૌરી નામે એક સ્ત્રી હતી, તેને ગાસલ નામનો પુત્ર હતા, તે દુર્ગ્યસની હતા. વનમાં એકલા જઈ ને લાકડીથી તે મધપૂડા પાડતા હતા. જાળાઓમાં શશલાદિક જીવા હાય ત્યાં અગ્નિ સળગાવતા હતા. અળદ, ગાય અને ઘોડાને ડામ દેતો હતા. કૂમળા છાડાને ઉખેડી નાખતા હતા. આવાં કૃત્યા કરતા દેખીને, લાકોએ તેના આપને ખબર આપી, એટલે તેના આપે તેને શિખામણ આપી. પણ તે તો હતા તેવા ને તેવા જ રહ્યા. માબાપને ચિંતાના પાર ન રહ્યા. પછી ધમ કરવાની તો વાત જ શી.

તેના માખાય એાચિંતા મરા પામ્યા. પછી તો ગાસ-લને કાઈ ઠપકા આપનાર પણ નહિ રહેવાથી, તે અંકુશ વિનાના હાથીની માફક ઉચ્છ્રંખલ થયા. એક દિવસ નગ-રની વાડીઓમાં જઈ નારંગી વગેરેના ઝાડ ઉખાડી નાખતા હતા, તે વખતે કાેટવાલે તેને જોયા. તેને પકડીને આંધ્યા. ભાંધીને રાજા પાસે લાવ્યા. રાજાએ તેનું સર્વ ધન દંડમાં લઇ લીધું.

વળી એક દિવસ છાનામાના રાજાની વાડીમાં પેસી જઈને, અનેક જાતની કૂમળી વનસ્પતિ છેદી નાખવા લાગ્યાે. આ પ્રમાણે કરતાં વનપાલકે તેને દેખ્યો. તે વખતે તેને માર મારી ખાંધી, કૂટી, રાજા પાસે લઈ જઈ ને ઊભા કર્યાે. અને કહ્યું કે હે મહારાજ! એણે આપણી વાડીના નાશ કર્યાે છે. રાજાએ તેના બન્ને હાથ છેદી નખાવ્યા, તેથી મહાદુ:ખી થયાે. પછી તેણે ઘણા જ પશ્ચાતાપ કર્યાે. કહ્યું પણ છે કે:—'માય બાપ મોટા તણી, શીખ ન માને જેહ; કમ્વયે પડીયાં થકાં. પછી પસ્તાયે તેહ.

અર્થાત્—જે લોકો મા, બાપ અથવા વડીલોની આજ્ઞા માનતા નથી, તે લોકોને જ્યારે કરેલાં કર્મી ભાગવવાં પડે છે, ત્યારે પાછળથી પસ્તાવા થાય છે.'

પછી તે ગાસલ પાતાની નિંદા કરતા મરણ પામીને તે જ નગરમાં રહેતા પદ્મ શેઠને ઘેર ગારા નામના પુત્ર તરીકે જનમ્યા. તે જનમથી જ ગલત કાઢીઓ હતા. તેના નખ અને નાક ખેસી ગએલા, ભમરના વાળ સડી ગએલા, અને દાંત ખધા પડી ગએલા હતા. વળી તેના શરીર ઊપર મા-ખીઓ ખણુખણાટ કરતી હતી. વળી સહન ન થઈ શકે તેવી દુગંધ તેના શરીરમાંથી નીકળતી હતી. ખાપે ઘણી ઘણી દ્વાઓ કરી, તે બધી નકામી ગઈ.

એક વખત દમસાર નામના જ્ઞાનીમુનિ તે નગરના ઉ-દ્યાનમાં પધાર્યા. તેમની દેશના સાંભળવા પદ્મશેઠ વગેરે ગયા. ત્યાં તે મુનિએ ઉપદેશ દેતાં કહ્યું કે દરેક જીવ પાતાના કરેલા કમેં થીજ સુખ દુઃખ પામે છે. જેમ આ નગરમાં પદ્મશેઠના પુત્ર પાતાનાં પાપકમેં થી દુઃખા લાગવે છે. પદ્મશેઠે પૂછ્યું કે મારા પુત્રે એવા શું પાપ કર્યાં છે? ગુરુએ તેને ઉપર જણાવેલું ગાસલનું સર્વ વૃત્તાંત સંભળાવીને કહ્યું કે, તે ગાસલ તારા પુત્ર થયા છે. પદ્મ શેઠે ઘેર આવી પાતાના પુત્રને કહ્યું. તે સાંભળતાં જ તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. પછી તે ગુરુ મહારાજ પાસે આવ્યા. તેઓને વંદના કરી, કરેલાં પાપાની નિંદા ગહા કરી, અનશન લઈ, મરણ પામી પહેલા દેવલાકમાં દેવપણ ઉત્પન્ન થયા.

પશુ, પક્ષી વગેરેને ત્રાસ આપનાર મનુષ્યા ગાસલની માફક ભયંકર કાેઢ રાેગવાળા થાય છે; તેથી દરેક મનુષ્યાએ પશુ, પક્ષી વગેરેને ત્રાસ આપવા ન જોઈએ. એ આ કથાના સાર છે

## ધનદત્ત અને ધનશ્રીની કથા ૧૧૫

મિમંડન નામના નગરમાં શત્રુદ્દમન નામનો રાજ રાજ રાજ્ય કરતો હતો. ત્યાં ધન્ના નામનો એક શેઠ રહેતો હતો. તેની સ્ત્રીનું નામ ધીરૂ હતું. તેણે ધંધા માટે પોતાના ઘેર પોઠીયા, ઊંટ, અળદ અને પાડાઓ રાખ્યા હતા. ભાડાના લાેભે ધન્ના તે અંબાલા જવા ઊપર તેમની શક્તિથી વધારે ભાર ભરતા હતાં. અને ઘણું ભાડું લઈને પાતાનું ગુજરાન ચલાવતા હતાં.

એક વખત તેના ઘેર કાેઇ તપસ્વી મુનિ વહારવા માટે પધાર્યા. તેઓને પતિ-પત્નિ-અંને જણાએ હૃદયના ઉલ્લાસથી દાન આપ્યું. દાનના ચાેગે શુભકર્મ ઉપાર્જન કરીને, તે જ નગરના ધનાવહ શેઠને ત્યાં ધનદત્ત નામે પુત્ર પણે ઉત્પન્ન થયા. તે વ્યાપારની અધી રીત જાણતા હતા, પરંતુ ગયા ભવમાં જીવાની ઊપર ઘણા ભાર ભરતા હતા, તેથી કૂઅડા થયા.

હવે ધીરૂના જીવ, તે જ નગરમાં ધનશેઠને ત્યાં ધનશ્રી નામે ઉત્પન્ન થયાે. ધનશ્રી ઘણી જ રૂપવાન તથા ગુણવાન હાેવા છતાં, તે થુવાન થઈ ત્યારે, પૂર્વભવના સ્નેહને લીધે ધનદત્ત કૂઅડાને પરણવા ઇચ્છતી હતી. ધનશેઠને વળી બીજી એક પુત્રી હતી, તે કર્મચાંગે કૂઅડી હતી. એક વખત ધન-શેઠને કાેઇ નિમિત્તિયાએ કહ્યું કે જે કાેઇ પુરુષ તારી પુત્રી ધનશ્રીને પરણશે, તે માેટા વ્યાપારી થશે. એવી વાત સાંભ-ળીને કાેઈ ધનપાલ નામના શેઠે ધનશ્રીની માગણી કરી. ધનશ્રીના પિતાએ તે વાત કખૂલ કરી. બીજી જે કૂઅડી છાેકરી હતી તે ધનદત્તને દીધી. બંને દીકરીઓને પરણાવવાનું મુહૂર્ત્ત એક જ લગ્ને આવ્યું.

હવે ધનશ્રીએ, પૂર્વભવના સ્નેહને લીધે ધનદત્ત કૂખડાને પરણવાની ઇચ્છાથી, ત્યાં મનારથ પૂરક નામના એક યક્ષ હતો, તેને આરાધ્યાે. યક્ષે સંતુષ્ટ થઈને વરદાન માગવાનું કહ્યું. ધનશ્રીએ કહ્યું કે 'મારા પતિ ધનદત્ત થાય તેમ કરાે.'

તે વખતે યક્ષે કહ્યું કે 'તારા પિતાએ બંને પુત્રીઓના એક જ દિવસે એક જ લગ્ને, લગ્ન કરવાનું નક્કી કર્યું છે. તે વખતે હું દષ્ટિબંધન કરીશ, તું ધનદત્તને પરણજે. પછી જ્યારે તને પરણીને ઘેર લઈ જશે, ત્યારે માં જોશે.' એમ કહી યક્ષ અદશ્ય થઈ ગયા.

લગ્નના દિવસે અંને વર સાથે પરણવા આવ્યા. યક્ષે સર્વલાકના દિષ્ટ આંધી. અંને પરણીને પાતપાતાના ઘર આવ્યા. ધનદત્ત તા ધનશ્રીને ઘણીજ સ્વરૂપવાન દેખીને હર્ષ પામ્યા. પરંતુ ધનપાલ પાતાની સ્ત્રીને કૂખડી દેખીને ઝંખવાણા પડી ગયા, ને મનમાં વિચારવા લાગ્યા કે આ તે વળી મતિવિભ્રમ થયા કે શું ?

આ વાત રાજાએ પણ સાંભળી અને ગામના લાેકાએ પણ જાણી. લાેકાેનાં ટાેળેટાેળાં મળી વાતાે કરવા લાગ્યા. પછી બંને જણા સ્ત્રીને માટે કજીએા કરતા, ન્યાય મેળવવા રાજા પાસે પહેાંચ્યા. રાજાએ તે બંનેને પાછા ઘેર માકલીને ધનશ્રીને તેડાવી એકાંતે પૂછયું કે ધનદત્ત તા કૂખડા છે, તે તને પસંદ આવે નહિ, માટે તું સાથે સાથું કહે કે તું કયા વરને પરણી છું ?

તે સાંભળી ધનશ્રીએ રાજાની આગળ ખરેખરી વાત કહી દીધી કે મેં મોહને વશ થઇને ધનાવહ શેઠના પુત્રને પરણવા માટેજ યક્ષનું આરાધન કર્યું હતું. તે સંતુષ્ટ થવાથી અને તેના જ સાંનિધ્યથી હું ધનદત્તને પરણી છૂં. હવે આપને જે યાગ્ય લાગે, તેમ કરા. જે દેવતાએ કીધું તે અન્યથા શી રીતે થાય? માટે મારે એ કૂખડા જ પતિ હા. પછી રાજાએ અંને જણાને તેડાવી, સર્વ વાત કહી. પછી તે અંને જણા સમજીને પાતપાતાના ઘેર ગયા.

એક વખત તે નગરના વનમાં ધર્મરુચિ નામના એક આચાર્ય કે જેઓ ચાર જ્ઞાનવાળા હતા તે પધાર્યા. તેઓને વંદન કરવા સર્વ લોકો ગયા. તેઓની સાથે ધનદત્ત અને ધનશ્રી પણ ગયા. આચાર્યને વંદન કરીને ધનદત્તે પૂછ્યું કે 'હે પૂજ્ય! કયા કર્મે કરીને હું કૂખડા થયાે! અને કયા કર્મે કરીને મારી પત્નિના મારા ઊપર ઘણા સ્નેહ છે? તથા કયા શુભકર્મે કરીને હું ઘણી લક્ષ્મી મેળવવાને ભાગ્યશાળી થયાે છું? તે મારી ઊપર કૃષા કરીને કહાે.'

આચાર્યશ્રી બાલ્યા કે 'હે ધનકત્ત! તું પૂર્વભવમાં ધન્નો હતો, અને તારી સ્ત્રી ધનશ્રીનો જીવ ધીરૂ નામની તારી સ્ત્રી તરીકે હતો. તે વખતે પાઢીયા ગધેડા વગેરે ઊપર

ઘણા ભાર ભરવાથી તું કૂખડા થયા છું, અને ભાવથી મુનિને દાન દેવાથી, તને આટલી ખધી સમૃદ્ધિ મળી છે. તમે બંને પૂર્વભવમાં પણ સ્ત્રી, ભરતાર તરીકે હતાં, તેથી આ ભવમાં પણ તમારા રનેહ અખંડ રહ્યો છે. આ પ્રમાણે સાંભળતાં અનેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું. પાછલા ભવ દેખવામાં આવ્યા. પછી સમકિત મૂલ ખારવત ઉચરીને, આચાર્યને વંદન કરીને પાતાના ઘેર ગયા. અનુક્રમે ધર્મકરણી કરતા, સુપાત્રે દાન દેતાં આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને દેવલાકે દેવતા થયા.

અભાલા જવા પાસે ગજ ઉપરાંત ભાર વહન કરાવવાથી ધનદત્તની માફક મનુષ્યા કૂખડા થાય છે. તેથી પશુંઓ તથા પાતાના તાખાના માણસા પાસેથી તેઓની શક્તિથી વધારે કામ કરાવવું નહિ. એ આ ક્રિયાના સાર છે.

## શ્રહ્મદત્ત શ્રાહ્મણની કથા ૧૧૬

રાદેશના હસ્તિનાપુર નગરમાં સામદત્ત નામના એક પુરાહિત રહેતા હતા. તેને ઘણી માનતાઓ કર્યા પછી અલબદ્ર નામના એક પુત્ર થયા. તે ખ્રાહ્મણ જાતિના મદે કરીને, અહું જ અતડા રહેતા હતા. રાજપુત્ર અડી જાય તા પણ સ્નાન કરતા હતા. ખ્રાહ્મણ વિનાની બીજી જાતિની પુષ્કળ નિંદા કરતા. હાકા તેની આવી ચાલચલ- અતથી મશ્કરી કરતા હતા. તેના આવા વર્ત્તનથી તે માતા પિતાને ચિંતાનું કારણ થઈ પડયો.

તેના પિતાએ તેને કહ્યું કે ' હે પુત્ર ! દરેક જીવ કમેં' કરીને છ્રાહ્મણ જાતિમાં અથવા હીનજાતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે, માટે કુલના મદ કરવા ન જોઇએ.' તેના પિતા આ પ્રમાણે ઘણી શિખામણ આપતા. તા પણ તે માનતા નહિ. માતેલા હાથીની માફક અક્કેડ થઈને ફરતા હતા. એમ કરતાં તેના પિતા મરણ પામ્યા.

રાજાએ પુરાહિતના પુત્રને અભિમાની જાણી, પુરા-હિતની પદવી બીજાને આપી. લેાકાએ તેનું પ્રદાદત્ત નામ પાડ્યું. પદવી જવાથી નિર્ધનપણાને પામ્યાે. પછી ગાય, મળદ વેચીને પેટ ભરવા લાગ્યાે. એક વખત ગાયાેને તે ચારા નાખતા હતાે. તે જોઈને કહ્યું કે ' હે ખ્રદ્ધાદત્ત! આ ઘાસ તું જે ઊપાડે છે, તેના ઊપર થઈને ભંગડી ચાલી ગએલી છે; તેથી તું તેને અડીશ નહિ, નહિતરતારે સ્નાન કરવું પડશે.' આ પ્રમાણે લાકો તેની મશ્કરી કરવા લાગ્યા. તેથી તે ક્રોધમાં ને ક્રોધમાં ગામ છાડી જતાે રહ્યાે.

જતાં જતાં રસ્તામાં ભૂલા પડચો. ત્યાં ડુંખ લાકાને દેખીને મારવા લાગ્યા. તે વખતે એક ડુંખે કોધ કરીને, તેના પેટમાં છરી મારી, તેથી ત્યાં જ મરણ પામીને, ડુંખને ઘેર પુત્ર પણે ઉત્પન્ન થયા. તે પણ કાણા, લંગડો, કદરૂપા, અને દુર્ભાગી થયા. રાજાને ત્યાં લાકાને શૂલીએ ચડાવવાની નોકરી કરવા લાગ્યા. ત્યાંથી મરીને પાંચમી નરકે ગયા. ત્યાંથી મરીને મત્સ્ય થયા. ત્યાંથી મરીને નરકે ગયા. અમે અનેક ભવમાં નીચકુલમાં ઉત્પન્ન થયા, ત્યાંથી મરીને નરકે ગયા. એમ અનેક અનેક ભવમાં નીચકુલમાં ઉત્પન્ન થયા, અને દાસપણું કરવા લાગ્યો.

એમ રખડતાં રખડતાં અજ્ઞાન તપના ખલે જ્યાતિષી દેવામાં ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને પદ્મખેડ નગરમાં કુંદદત્તા ગણિકાને ત્યાં પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા. તેનું નામ મદન પાડ-વામાં આવ્યું. ત્યાં ખાતેર કલા શીખ્યા. વળી તે પ્રિયવાદી અને સત્યવાદી થયા. જ્યારે લાકા તેને ગણિકાના પુત્ર કહીને ખાલાવતા, ત્યારે મનમાં દુ:ખ લાવી ચિંતવતા કે મેં પૂર્વભવે કાઈ પાપ કીધાં છે, તેથી વિધાતાએ મને ગણિકાને ત્યાં

ઉત્પન્ન કર્યો છે. એક વખત કેવલી ભગવાન ઉદ્યાનમાં પધાર્યા. તેમને વંદન કરવા માટે મદન ગયો. વંદન કરીને પૂછ્યું કે 'હે પ્રભુ! હું કયા કર્મના ઉદયથી હીન જાતિમાં ઉત્પન્ન થયા છું?' ભગવાને તેને પાછલા ભવાનું સ્વરૂપ કહી સંભળાવ્યું, અને કહ્યું કે તેં જાતિકુલનો મદ કર્યો અને બીજાઓની નિંદા કરી, તે પાપાએ કરીને ગણિકાને ઘેર તું ઉત્પન્ન થયા છું. પછી મદને કહ્યું કે 'હે પ્રભુ! જો મારામાં યાગ્યતા હાય તા મને દીક્ષા આપા.' પ્રભુએ તેને દીક્ષા આપા. સાધુ સામાચારી શીખવી, પછી દુષ્કર તપ કરી અનશન લઇ દેવતા થયા. અનુક્રમે કર્મ-ક્ષય કરી માક્ષ સુખ પામ્યા.

કુલ-જાતિ-નું અભિમાન કરવાથી ખ્રાह્મણ ખ્રહ્મદત્તની માફક નીચ કુલામાં ઉત્પન્ન થવું પડે છે; તેથી કાઈએ પણ જાતિ-કુલ-ના મદ અહંકાર કરવા ન જોઈએ. એ આ કથાના સાર છે.

# નિષ્પુણ્યકની કથા ૧૧૭

સ્તિનાપુર નગરમાં અરિમર્દન નામનો રાજા રાજ્ય કરતો હતો. તે નગરમાં સુબંધુ નામનો શેઠ હતો, અને બંધુમતી નામની તેને સ્ત્રી હતી. વળી ઘણી બાધાઓ વગેરે રાખ્યા પછી તેને મનોરથ નામનો પુત્ર થયા. તે માટા થયા ત્યારે તેના પિતા તેને ગુરુ પાસે લઇ ગયા. ગુરુને નમસ્કાર કરવાનું કહેવા છતાં એ ઊભા રહેતા. નિશાળે ભણવા માકલ્યા, તેને પણ તે અવિનીત હોવાથી, એક અક્ષર પણ ના શીખ્યા. પિતાએ તેને સમજાવ્યા કે વડીલાનો તથા ગુરુનો વિનય કરવા એઇએ, તો પણ તે કાઈનો વિનય કરતા નહિ.

એક વખત તેનો પિતા તેને ગુરુ પાસે લઇ ગયા. ગુરુએ મનોરથને કહ્યું કે ' હે વત્સ! વત, નિયમ લેવાથી બહુ પુષ્ય ઉપાર્જન થાય છે, માટે કાંઇક નિયમ લે.' તે બાલ્યા કે 'મારાથી નિયમ પળાય જ નહિ.' ગુરુએ કહ્યું કે ' હમેશાં દાન દે.' તે બાલ્યા કે ' હું દાન દઈ શકતા જ નથી.' એમ કરતાં તેનો પિતા મરણ પામ્યા. મનારથ ઘણા જ

કંજુસ હેાવાથી, તેને ત્યાં કાેઇ લિખારી પણ માગવા આવતા નહિ.

એક વખત તે બહારગામ જતો હતો, ત્યારે રસ્તામાં તેને ચારા મળ્યા. તેની પાસે જે કાંઇ ધન હતું, તે ચારાએ લઇ લીધું, અને મનોરથને મારી નાખ્યા. મરીને કાેઇ દરિદ્રીને ત્યાં ઉત્પન્ન થયા. ત્યાં તેનું નિષ્પુષ્યક નામ પાડ-વામાં આવ્યું. માટા થયા એટલે લાેકાના ઢાર ચારવાનું તથા હળ ખેડવાનું કાર્ય કરીને પાતાનું ગુજરાન કરવા લાગ્યા, તાે પણ તેણે કાેઇક વખત ભૂખ્યા રહેવું પડતું હતું.

એક વખત ધન કમાવા દેશાવર ગયા, ત્યાં પણ ઘણા પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ દરિદ્રીજ રહ્યો. ત્યાં એક પ્રભાવશાળી ષણમુખ નામનો યક્ષ હતો, તેની આગળ ધન મેળવવા માટે ઉપવાસ કરી એઠા. સાતમા દિવસે યક્ષ પ્રત્યક્ષ થઇને બાલ્યા કે 'તું શા માટે લાંઘણ કરે છે?' તે બાલ્યા કે 'લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિ માટે.' યક્ષે કહ્યું કે 'તારા કર્મમાં લક્ષ્મી છે જ નહિ.' તે બાલ્યા કે 'તા હું અહીં જ મરણ પામીશ.' તેની હઠ જાણીને યક્ષે કહ્યું કે 'સવારે અહીં સાનાનો માર નાચ કરશે, તે એક પીછું સાનાનું મૂકશે, તે તું લઈ લેજે,' એમ કહી યક્ષ અદશ્ય થઇ ગયા.

સવારમાં સાેનાનું પીછું મલ્યું. રાજ આ પ્રમાણે એક એક પીછું લેતાં લેતાં, તેને વિચાર થયા કે આ જંગલમાં કેટલા વખત રહેવું. માટે આ માેરને પકડી એક જ વખતે એના સર્વ પીછાં લઈ લઉં. એમ ચિંતવીને માેરને પકડચો. કે તરત જ માેર મટીને કાગડા થઈ ગયા, અને યક્ષે આવી,

તેને એક લાત મારી તેથી તે પડી ગયેા. પહેલાનાં લીધેલાં મારનાં સાનાનાં પીછાં હતાં,તે પણ કાગડાનાં પીછાં થઇ ગયાં.

પછી પાતાની નિંદા કરતાં પર્વત ઊપરથી ઝંપાપાત કરવા પર્વત ઊપર ચડ્યો. ત્યાં કાઇ સાધુ મળ્યા. સાધુએ કહ્યું કે 'તું અહીં ઝંપાપાત કરવા આવ્યા છું, પરંતુ તેમ કરવાથી તને ધન મળવાનું નથી. તેં તારા ગયા ભવમાં કાઇ ના વિનય કર્યો નથો, કાઈ ને દાન દીધું નથી, તેને લીધે તું દરિદ્રી થયા છું.' આ વાત સાંભળતાં તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થવાથી તેને પાતાના પાછળના ભવ જોયા. પછી વૈરાગ્ય પામી દીક્ષા લીધી, તેને સારી રીતે આરાધીને મરણ પામીને દેવલાકે દેવતા પણે ઉત્પન્ન થયા.

## પુષ્યસારની કથા ૧૧૮

કરતા હતા, ત્યાં ધનિમત્ર નામના રાજા રાજ્ય કરતા હતા, ત્યાં ધનિમત્ર નામના એક શેઠ રહેતા હતા. તેને ધનિમત્રા નામની સુશીલ પત્નિ હતા. તેણીએ સ્વપ્નમાં સત્નથી ભરેલા સાનાના કલશ પાતાના મુખમાં પ્રવેશતા જેયા (જાૂઓ ચિત્ર ૨૧). પછી જાગીને તેણીએ પાતાના પતિને આ સ્વપ્નના વૃત્તાંત કહ્યો. ધનિમત્રે વિચાર કરીને કહ્યું કે તને એક મહા ભાગ્યશાળી પુત્ર થશે. તે સાંભળી ધનિમત્રા હર્ષ પામી. પૂર્ણ માસે પુત્રરત્નના જનમ થયા. તે પુત્રનું પુષ્યસાર નામ પાડવામાં આવ્યું. તે પુત્ર માટે થતાં સર્વ કલાએ શીખ્યા. યુવાન થતાં એક વ્યાપારીની ધન્યા નામની કન્યા સાથે તેનું લગ્ન કરવામાં આવ્યું.

પુષ્યસાર એક વખત રાત્રે સૂતેલા છે, તે વખતે લક્ષ્મી-દેવીએ ( જૂઓ ચિત્ર ૨૨ ) સ્વપ્નમાં આવીને કહ્યું કે: ' હે પુષ્યસાર! હું તારા ઘેર આવીશ!' પછી સવારમાં ઘરના ચારે ખૂણે, ચાર રત્નના ભરેલા સાનાના કલશ રૂપ નિધાન તેના જોવામાં આવ્યું. તે વખતે પુષ્યસારે જાષ્યું કે દેવીએ કહ્યું તે સત્ય થયું. પરંતુ કાેઇ દુર્જન રાજાને ખબર આપશે, તાે અનર્થ થશે. માટે પ્રથમથી જ હું રાજાને ખબર આપું.

આ પ્રમાણે વિચાર કરીને રાજાની આગળ નિધાનની વિગત કહી. તે જોવા માટે રાજા પુષ્યસારને ઘેર આવ્યો. લંડાર દેખી અચંબા પામ્યા. ત્યાંથી ઊપડાવી પાતાના લંડારમાં મૂકાવ્યા. વળી બીજા દિવસે અને પાછા ત્રીજા દિવસે પણ પુષ્યસારે તે જ પ્રમાણે લંડાર દીઠા અને રાજા આગળ કહ્યું; રાજાએ પણ તે જ પ્રમાણે નિધાન લંડારમાં મૂકાવ્યા.

પછી પ્રધાને કહ્યું કે મહારાજ! આપે પ્રથમ બે દિવસ નિધાન લાવી આપણા ભંડારમાં મૂકચા છે, તે અહીં મંગાવા. રાજાએ પાતાના ભંડારા ઊઘડાવીને જોતાં, નિધાન દેખ્યા નહીં. તે વખતે રાજાએ કહ્યું કે એ તા જેના પુષ્યના યાગે નિધાન પ્રગટ્યા છે, ત્યાંજ રહેશે. મારી પાસે રહેવાના નથી. મેં જે લાભને વશ થઈને અહીં નિધાન લાવીને મૂકયા, તે મારા પ્રયત્ન ફાગટ છે.

પછી રાજાએ તે નિધાનાનું દ્રવ્ય પુષ્યસારને સાંપીને, તેને નગરશેઠની પદવી આપી. પછી વસ્ત, વીંટી વગેરે સરપાવ આપીને વાજતે ગાજતે પુષ્યસારને તેના ઘેર વિદાય કર્યો. પછી પુષ્યસારની મહત્તા દિવસે દિવસે વધવા લાગી.

એક દિવસ નગરના ઉદ્યાનમાં સુનંદ નામના કેવલી આવી સમાસર્યા તેમને રાજા, ધનમિત્ર શેઠ તથા પુર્યસાર વગેરે વંદન કરવા ગયા. કેવલી ભગવંતે ધર્મોપદેશ આપ્યાે. પછી ધનમિત્ર શેઠે પૂછયું કે 'હે ભગવન્! મારા પુત્રે પૂર્વ ભવમાં શું પુષ્ય કર્યું હતું કે જેનાથી એ આ નિધાન, રાજમાન વગેરે પદવી પામ્યા ?'

ગુરુએ કહ્યું કે આજ નગરમાં ધનકુમાર નામના એક શોઠ હતા. તેને ગુરુ પાસેથી અલક્ષ્ય, અનંતકાયના નિયમ લીધા, સુપાત્રે દાન દીધું અને વૃદ્ધ વયે દીક્ષા લઈ, અંતે અનશન કર્યું. મરીને ત્રીજા દેવલાકમાં ઈદ્રનો સામાનિક દેવતા થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને તારા પુત્ર થયા છે. પૂર્વના પુષ્ટ્યના યાંગે તેને લક્ષ્મી તથા રાજ સન્માન મલ્યાં છે. આ વૃત્તાંત સાંભળીને પુષ્યસારને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. પછી કુડુંબ સહિત શ્રાવકધર્મ અંગિકાર કર્યા. કેટલાક વખત સંસારનું સુખ ભાગવીને, પાતાના પુત્રને ઘરનો ભાર સાંપી સુનંદ કેવલી પાસે પુષ્યસારે દીક્ષા લીધી. તેને નિરતિચાર પણે પાળીને મરીને દેવ થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને મનુષ્ય જનમ પામીને માક્ષસુખ પામશે.

# અદૃણમલ્લ અને ફલિહમલ્લની કથા ૧૧૯

જજયણી નગરીમાં જિતશત્ર રાજ રાજ્ય કરતો હતો. તેને ત્યાં અદૃણમલ્લ નામનો એક માટે મલ્લ હતો. તે વખતે સાપારા નગરમાં સિંહગિરિ નામનો એક રાજા હતો. તે દરેક વર્ષે મલ્લયુદ્ધ કરાવતો હતો. જે કાઇ મલ્લયુદ્ધમાં છતે, તેને ઘણું ધન તથા સરપાવ આપતા હતો. સિંહગિરિ રાજાએ વિચાર્યું કે ઉજ્જયણીનો અદૃણમલ્લ દરેક વર્ષે ઇનામ છતી જાય છે, માટે આપણે એનો કાંઇક ઉપાય કરવા જોઇએ.

પછી સિંહિગિરિએ એક ખલવાન માછીમારને દેખી, તેને પાતાની પાસે રાખીને મલ્લયુદ્ધ શીખવ્યું, અને ખવ-રાવી પીવરાવીને હૃષ્ટપુષ્ટ કર્યા. મલ્લયુદ્ધના દિવસે અદૃણુમલ્લે આવી મલ્લયુદ્ધ કર્યું, તેને પેલા માછીમારે જીતી લીધા. રાજાએ માછીમારને દ્રવ્ય આપ્યું. અદૃણુમલ્લ પાછા ફર્યા. તેણે સારઠ દેશમાં એક મહા જોરાવર ક્લિહ નામનો કાળી દીઠા. તેની સાથે પૈસા ઠરાવીને, તેને ઉજ્જયણી લઈ ગયા. ત્યાં તેને મલ્લવિદ્યા શીખવી. પછી મલ્લયુદ્ધના દિવસે તેને સાપારા લઇને આવ્યા. ત્યાં સભામાં મલ્લયુદ્ધ વખતે ફલિહમલ્લ અને માછીમલ્લ, એ અંને જણા અંદરાઅંદર લડતા, નાચતા, હસતા, એક બીજાને મુષ્ટિપ્રહાર દેતા, પડતા, પાતપાતાના સ્થાનકે ગયા. ત્યાં અદ્યમલ્લે ફલિહમલ્લને પૂછ્યું કે તને જ્યાં જ્યાં શરીર દુ:ખતું હાય ત્યાં ત્યાં ખતાવ. તેણે પણ સાચે સાચું ખતાવ્યું કે અમુક અંગા દુ:ખે છે. તે વખતે અદ્યામલ્લે ફલિહમલ્લને સ્નાન, મર્દન કરાવી તેનું શરીર તાનું કરાવ્યું.

રાજાએ માછીમલ્લને પૂછ્યું કે તારા અંગ કંઈ દ્વઃખે છે? પણ માછીએ શરમને લીધે દુઃખતા અંગા ખતાવ્યા નહિ, અને બીજા દિવસે સભામાં સર્વ લાંક સમય બંને જણા મલ્લયુદ્ધ કરવા લાગ્યા. તેમાં માછીમલ્લ થાકી ગયા, અને ક્લિહમલ્લે તેની હાક મરડીને મારી નાખ્યા. તેથી ક્લિહમલ્લના ચશ વૃદ્ધિ પામ્યા, અને બક્ષીસ પણ મલી. એમ અક્ષ્ણમલ્લની આગળ યથાસ્થિત સ્વરૂપ કહેવાથી ક્લિહમલ્લ સુખી થયા, અને માછીમલ્લે યથાસ્થિત સ્વરૂપ ન કહ્યું, તેથી તે મરણ પામ્યા.

આ પ્રમાણે ગુરુની આગળ જે કાઈ સત્ય બાલી, આલાયણ લે, તે અકુણમલ્લ અને કલિહમલ્લની માક્ક સુખી થાય. અને જે કાઇ ગુરુની આગળ શરમથી અસત્ય બાલે, તે માછીમલ્લની પેઠે દુઃખી થાય.

કહ્યું પણ છે કે–

માપ આલાવે આપણું, ગુરુ આગળ નિ:શંક; નીરાેગી સુખીયા હુવે, નિર્મલ જેહવા શંખ. ૧.

## દત્તનો કથા ૧૨*૦*

તિયતિષ્ઠિત નામના નગરમાં આદિદેવ ઈશ્વર નામના શેઠ વસતો હતો. તેને પ્રેમીલા નામની સ્ત્રીથી, ચાર પુત્ર થયા હતા. તે ચારેને પરણાવ્યા. શેઠ પાતે વૃદ્ધ થયા, તેના ઘરમાં ઘણું દ્રવ્ય હાવા છતાં તે કાઈને દાન તા દેતા જ ન હતા.

એક દિવસ શેઠ જમીને ગાળમાં બેઠેલા હતા. તે વખતે ચાથા પુત્રની સ્ત્રી કે જે સુપાત્રને દાન દેવાની ખુદ્ધિ-વાળી હતી, તે વાસણુ માંજવા માટે ઘરના આંગણામાં બેઠેલી હતી. તે વખતે આઠ વર્ષની ઉંમરના એક નવદીક્ષિત સાધુ વહારવા માટે, શેઠના ઘર આગળ આવ્યા. તેમને દેખી વહુએ કહ્યું કે:—

ચેલા ખરી સવાર, ધામણી વાર ન જાણીએ; તુમ લ્યા અન્યથી આહાર, અમ્હ ઘર વાસી જીમીએ-૧ સાધુએ કહ્યું કે તાે હું બીજે ભિક્ષા માટે જાઉ? વહૂએ કહ્યું કે જેમ ચાેગ્ય લાગે તેમ કરાે. પછી તે સાધુ તે કંજીસનું ઘર મૂકીને, બીજા ઘેર આહાર માટે ગયા. ગોખમાં બેઠેલા શેઠે વિચાર્યું કે આ બંનેના વચન ખરાબર નથી લાગતાં. તેથી વહૂને બાલાવીને પૂછ્યું કે બે પહાર દીવસ વીતી ગયા છતાં, તમે સાધુને એમ કેમ કહ્યું કે સવાર છે. વળી સાધુએ કહ્યું કે અમે બીહિયે છિએ. તે વખતે તેં કહ્યું કે અમારે ઘર વાસી જમીયે છિએ. આપણે ઘર તો રાજ નવી જ રસાઈ અને છે, અને બધાં તાજી રસાઈ જમીયે છિએ. ઠંડી રસાઇ તો કાઈ જમતું નથી. તેમ છતાં તેં સાધુને એમ કેમ કહ્યું.

આ સાંભળી લાજ કહાડીને તે વધુ બાલી કે હે પિતા ! સાંભળો. મેં સાધુને કહ્યું કે તમે 'સવારી' એટલે 'વહેલી' નાનપણમાં દીક્ષા કેમ લીધી ! તે વખતે ચેલાએ કહ્યું કે 'ધામણી વાર ન જાણીએ' તે હું બીહું છું. કારણ કે સંસાર અસાર છે, આયુષ્ય અસ્થિર છે, તેની બીક લાગે છે. માટે 'ધામણી વાર ન જાણીએ' એટલે વખત કેમ ગુમાવીએ. કારણ કે જીવન વીજળીના ઝખકારા જેવું છે. વળી મેં કહ્યું કે 'અમારે ઘેર વાસી જમીએ છિએ ' તેના અર્થ એમ છે કે 'અમે પાછલા ભવમાં દાન પુષ્ય કર્યા છે, તેના યેાગે ઋદ્ધિ મળી છે' પરંતુ આ ભવમાં દાન પુષ્ય કાંઈ કરતા નથી, તેથી નવું પુષ્ય ઉપાર્જન કરતાં નથી, તેથી 'વાસી જમીએ છિએ.'

આ વચન સાંભળી શેઠ વહુને મહાઝુદ્ધિમાન જાણીને હર્ષ પામ્યા અને બાલ્યા કે મારી આ વહુ, સહુ વહુઓથી નાની હાેવા છતાં ઝુદ્ધિમાં સૌથી અગ્રેસર છે, માટે એને હું મારા કુટુંબમાં માેટી કરી સ્થાપું છું. તાે હવે પછી મારા ્કુંડુંખના સઘળા માણુસાએ એને પૂછીને સર્વ કાર્ય કરવું, એવી આજ્ઞા આજથી કરું છું. વળી તે જ દિવસથી શેઠને દાન દેવાની બુદ્ધિ પણ આવી.

કેટલા સમય વીત્યા પછી, શેઠને પાંચમા પુત્ર થયા. તેનું દત્ત નામ પાડવામાં આવ્યું. તેને હાથ પગ હતા જ નહિ. તે જ્યારે યુવાન થયા, ત્યારે લાકા તેની મશ્કરી કરવા લાગ્યા. વૈદ્યના, માલીશ વગેરેના ઘણા ઉપાયા કર્યા, પરંતુ તે ખધા નિરર્થક ગયા.

એક વખત કાઈ બે સાધુઓ ભિક્ષા માટે શેઠને ત્યાં આવ્યા. શેઠે તેમને બે હાથ જેડીને પૂછ્યું કે 'હે પૂજ્ય! મારા પુત્ર સારા થાય, તેવા કાઇ ઉપાય ખતાવા.' સાધુએ કહ્યું કે 'રાગ બે પ્રકારના હાય છે. એક દ્રવ્ય રાગ અને બીજો ભાવ રાગ. તેમાં દ્રવ્ય રાગના પ્રતિકાર તા વૈદ્ય જાણે છે, અને બીજા ભાવ રાગના પ્રતિકાર અમારા ગુરુ જાણે છે. તેઓ આ ગામની ખહાર હમણાં આવ્યા છે, તેમને પૃછા.'

શેઠ વનમાં ગયા. ત્યાં ગુરુને વાંદીને પૂછવા લાગ્યા કે 'હે પૂજ્ય! મારા પુત્ર દત્ત હાથ પગ વગરના છે. તે કાંઈ રીતે સારા થતા નથી, તેનું શું કારણ હશે ?' તથા દ્રવ્ય રાગ અને ભાવ રાગ કાને કહેવાય? ગુરુ બાલ્યા કે જે રાગ દ્રેષથી ખરાબ કર્મ ઉપાર્જન કરીએ તે ભાવ રાગ કહે-વાય. અને કર્મ ઉદય આવ્યાથી, જેના વિપાક ભાગવીએ તે દ્રવ્ય રાગ કહેવાય છે. ભાવ રાગ મટી જવાથી દ્રવ્ય રાગ આપાસાપ મટી જાય. તપ, સંયમ, દયા, કાઉસગ્ગાદિક ક્રિયાએ કરી ભાવ રાગ જાય.

દત્તની કથા

તારા દત્ત નામના પુત્રે પૂર્વભવમાં દુકાને બેસીને લોકોને ખૂબ છેતથી હતા. તેને લોકોને ખાટાં તાલ અને ખાટાં માપે કરીને, લોકોને વસ્તુઓ આપેલી હતી. સરસ નીરસ વસ્તુઓને સેળભેળ કરીને વેચી હતી. એમ ઘણાં પાપ કીધાં હતાં. એણે પાતાના હાથે કરીને લોકોને એાર્છ, તાલ, માપ વગેરે આપીને ભોળા લોકોને છેતથી હતા, તે પાપના ઉદ્યથી તે હાથ વગરના થયા છે. આ પ્રમાણે ગુરુના મુખે સાંભળીને શેઠે તથા દત્તે બંને જણાએ શ્રાવકધર્મ અંગિકાર કર્યો. દત્તે નિયમ લઈ, માયા મૂકી, નવકાર મંત્રનું સ્મરણ કરવા માંડશું. તે સ્મરણના પ્રતાપથી દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થયા. તેથી હે લોકો! તમારે અંગાપાંગ સંપૂર્ણ જોઈતા હાય તો, કાઈને છેતરા નહિ અને પુલ્યના સંચય કરા.

એાછું તાલ આપવાથી અને વસ્તુઓમાં સેળ ભેળ કરવાથી દત્તની માફક હાથ પગ વગરના મનુષ્યા થાય છે. તેથી પૂરૂં તોલ અને ચાક્ખી વસ્તુઓ. શ્રાહકને આપવી. એ આ કથાના સાર છે

# અગ્નિશર્મા શ્રાહ્મણની કથા ૧૨૧

ડિય નામના શહેરમાં ચૌદે વિદ્યાઓના જાલુ-કાર દેવશમાં નામના બ્રાહ્મણ રહેતા હતા. તેને અગ્નિશમાં નામના પુત્ર જ્યાતિષ વગેરે ઘણા શાસ્ત્રોમાં પ્રવીણ થયા. તેથી તે પાતાના મનમાં બહુ જ અભિમાન રાખતા હતા. ધર્મવાન અને ગુણવાનની નિંદા કરતા હતા. તેના પિતાએ શિખામણ દીધી કે 'હે વત્સ! જાતિકુલના અહંકાર ન કરવા. ડાદ્યો માણસ ગર્વ કરે નહીં, તેમ કાઈની નિંદા પણ કરે નહિ.' આ પ્રમાણે ઘણું સમજાવવા છતાં તે સમજ્યા જ નહીં.

એક દિવસે ઘણા સાધુના પરિવાર સાથે કાેંઇ જ્ઞાની ગુરુ ત્યાં આવી સમાેસર્ચા નગરના લાેકા તેમને વંદન કરવા ગયા. તે ગુરુના મહિમા દેખીને કાેંધે ભરાએલા અગ્નિશર્મા લાેકાેને કહેવા લાગ્યાે કે એ પાખંડી મહાત્માની પૂજા ભક્તિ કરવાથી શું થાય! એ તાે વેદત્રયીથી બહાર છે.

એક વખત તે અગ્નિશર્મા, ઘણા બ્રાહ્મણ લાેકાેને સાથે લઇને ગુરુની સાથે વાદ કરવા માટે આવ્યા, અને કહેવા લાગ્યાે કે તમે ક્ષુદ્ર, અપવિત્ર અને નિર્ગુણ છાે. તેમ છતાં લોકો શા માટે તમારી પૂજા કરે છે? જો વેદના જાણુકાર, એવા પવિત્ર બ્રાહ્મણને દાન આપી, તેની પૂજા કરે તેા જવ સ્વર્ગમાં જાય. અમે યજ્ઞ કરીને બાકડા જેવા જનાવરાને પણ સ્વર્ગમાં માકલીએ છિએ, એવી રીતે બાલવા લાગ્યા.

તેને એક શિષ્યે કહ્યું કે તું પ્રથમ મારી સાથે જ વાદ કર. હું જ તારા પ્રશ્નાના જવાબ આપું છું, તે સાંભળ. તું કહે છે કે તમે ક્ષુદ્ર છા, અમે જ પ્રાહ્મણા છિએ; તે તારું બાલવું અયુક્ત છે. કહ્યું પણ છે કે:-

#### ब्राह्मणो ब्रह्मचर्येण, यथा शिल्पेन शिल्पकः। अन्यथा नाममात्रं स्यादिद्रगोपक कीटवत् ॥१॥

અર્થાત્—જે ખ્રહ્મચર્ચ પાળે તે ખ્રાહ્મણ કહેવાય; જેમ શિલ્પીના ગુણ જેનામાં હાેય તે શિલ્પી કહેવાય છે. જો તેનામાં ખ્રદ્મચર્ચ ના હાેય તાે ઇંદ્રગાપ નામના કીડાની માફક તે નામના જ ખ્રાહ્મણ જાણવાે.

વળી તું કહે છે કે તમે અશૌચ છા, તે પણ અયુક્ત છે. સ્નાન કરી પાણી ઢાળી, પાણીના જીવાની વિરાધના કરવાથી જ કાંઈ શૌચપણું પ્રાપ્ત થતું નથી. જો સ્નાન કીધાથી જ શૌચતા પ્રાપ્ત થતી હોત, તા પાણીમાં નિરંતર સ્નાન જ કર્યા કરનાર માછલાં પવિત્ર જ થવાં જોઈએ. પરંતુ મનની શુદ્ધિ વગરની શૌચતા હોતી જ નથી. મનની શુદ્ધિમાં જ ખરી શૌચતા કહેલી છે. પુરાણમાં પણ આ પ્રમાણે કહેલું છે:-

" चित्तमंतर्गतं दुष्टं, तीर्थस्नानैर्न शुद्धवति । शतशोथ जलैधौतं, सुराभांडमिवाशुचि ॥ १ ॥ किं च ॥ सत्यं शौचं तपः शौचं, शौचमिद्रियनिग्रहः । सर्वभूतद्या शौचं, जलशौचं च पंचमम् ॥ २ ॥ चित्तं रागादिभिः क्लिष्टमलीक वचनैर्मुखं। जीवर्हिसादिभिः कायो, गंगा तस्यपराङ्मुखी ॥ ३ ॥

અર્થાત્-જેનું અંતઃકરણ દુષ્ટ છે, તેવા પુરુષ સ્નાનથી શુદ્ધ થતા નથી. જેમ મદિરાના પાત્રને હજાર વાર પાણીથી ધાવામાં આવે તા પણ તે શુદ્ધ થતું નથી. વળી સત્ય રૂપ શૌચ પ્રથમ છે, તપ રૂપ શૌચ બીજું છે, ઈ દ્રિય નિગ્રહ રૂપ શૌચ ત્રીજું છે, સર્વ ભૂત પર દયા રૂપ શૌચ ચાથું છે અને જલ રૂપ શૌચ પાંચમું છેવટનું છે. વળી જેનું ચિત્ત રાગાદિકથી કિલષ્ટ છે, ખાડું ખાલવાથી જેનું મુખ અપવિત્ર છે, તથા જીવહિંસાદિકથી જેની કાયા અપવિત્ર છે, તેવા પુરુષને ગંગા પણ પવિત્ર કરતી નથી." વળી કહ્યું છે કે:—

" आत्मा नदी संयम पुण्यतोयाः सत्यावहा शीलदयातटोर्मि । तत्राभिषेकं कुरु पांडुपुत्रः न वारिणा शुद्ध्यति चांतरात्मा ।१।

અર્થાત્–હે પાંડુરાજાના પુત્ર અર્જીન! સંયમ અને તપ રૂપ જક્ષે કરીને સહિત, સત્ય રૂપ જેના પ્રવાહ છે એવી, તથા શીલ અને દયા રૂપ જેના છે કિનારા છે, તેવી આત્મા રૂપ નદીમાં તું અભિષેક કર. અર્થાત્ તેમાં સ્નાન કર."

વળી તેં કહ્યું કે તમે નિર્ગુણ છા, તે પણ તારુ બાલવું અયુક્ત છે. કારણ કે ક્ષમા, દયા અને ક્રિયા પ્રમુખ અનેક ગુણા પ્રત્યક્ષ પણે અમારામાં દેખાય છે, તા અમે નિર્ગુણી શી રીતે કહેવાઈએ. સમાદિકે કરી ચિત્ત શુદ્ધ થાય છે, સત્ય બાલવાથી મુખ શુદ્ધ થાય છે; પ્રદ્માચર્યાદિકે કરીને

કાયા શુદ્ધ થાય છે, ગંગાના જલ વિનાજ આ બધાં અંગાે શુદ્ધ થાય છે.

વળી તેં કહ્યું કે ખ્રાહ્મણની પૂજા કરનારા સ્વર્ગે જાય છે, તે પણ અયુક્ત છે. કેમકે જે બ્રાહ્મણા અપવિત્ર, બ્રહ્મ-ચર્ચ નહિ સેવનારા, ખેતી કરનારા, ઘરમાં ગાય, ભેંસવગેરે પશુએાનું પાલન કરનારા, તેમજ ક્રોધી અને નિર્દથી હાય છે, તેવા બ્રાહ્મણાની પૂજા કરવાથી સ્વર્ગશી રીતે પ્રાપ્ત થાય?

વળી તેં કહ્યું કે યજ્ઞમાં બાકડાના વધ કરી અમે તેને સ્વર્ગે માેકલીએ છિએ, તે પણ તારું કહેવું અસંયુક્ત છે. કારણ કે તમારા જ શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે કે યૂપને છેદીને, પશુને મારીને, ભયંકર હિંસાથી લાેહીના કાદવ કરીને જે સ્વર્ગમાં જવાતું હાેય તાે, પછી નરકમાં કાેણ જાય ? અર્થાત્ કાેઈ નરકમાં જાય જ નહિ.

આવી રીતે બધા લોકોના દેખતાં અગ્નિશર્મા વાદમાં હારી ગયા, તેથી કાંધે ભરાઇને ઘેર જતા રહ્યા. પછી રાત્રિએ એકલા વનમાં આવીને સર્વ સાધુએા ઉંઘતા હતા, તેમને લાતા તથા મુષ્ટિઓના પ્રહાર કીધા, તેને વનદેવતાએ પકડ્યો. તેના બંને પગ શક્તિથી છેદી નાંખ્યા. તેની પીડાથી ટળવળતા સવારે લોકોએ તેને દીઠા. જ્યારે લોકોએ રાત્રિના બધા વૃત્તાંત જાણ્યા, ત્યારે સર્વ લોકો તેની નિંદા કરવા લાગ્યા. સાધુઓની અવજ્ઞા કરવાથી, તે અગ્નિશર્મા મરીને પહેલી નરકે ગયા. ત્યાંથી નીકળીને એક દરિદ્રીને ઘેર પાસડ નામના પુત્ર થયા. પૂર્વના કર્મોએ કરીને તે મુંગા અને ઠુંઠા થયા. જનમતાં જ તેની માતા મરી ગઇ. તે આઠ વરસના થયા ત્યારે તેના પિતા મરી ગયા. લોકોનું દાસપણું કરીને પેટ ભરવા લાગ્યા અને ત્યાંથી મરીને ઘણા સમય સંસારમાં ભમશે.

## કર્મણ ખેડુતની કથા ૧૨૨

આમ નામના ગામમાં હાલુ નામના એક ખેડુત કતો. તે દયાળુ અને સંતાષી હતો. ચારા પાણીના વખત થાય એટલે હળ ખેડનાર હાલી (માણસ) ને તથા ખળદને છોડીને, ચારા પાણી આપતા હતો. કાઈ વખત ચારા પાણી હાજર ન હાય તો, પાતે પણ જમતા ન હતો. તેને હેમી નામની સરલ ચિત્તવાળી સ્ત્રી હતી. તેને કર્મણ નામે એક પુત્ર થયો. તે પૂર્વકૃત કર્મના યાગે પાંગળા થયો.

તે જ્યારે માટા થયા, ત્યારે ખેતરની સંભાળ રાખવા ખળદની ઊપર બેસીને ખેતરે જતા. જાતે લાભી હાવાથી તેના ખાપ કરતાં ત્રણ ઘણી ભૂમિ ખેડાવતા. હાલી તથા ખળદોને ખાવાના વખત થાય તા પણ છટા કરતા નહિ. અને તેમના ચારા પાણીની પણ સંભાળ રાખતા નહિ. તેને વરસા વરસ ખેતીમાં ધાન્ય પણ એાછું ઉત્પન્ન થવા લાગ્યું. તેથી તે નિર્ધન થઈ ગયા. તો પણ તે પાપકર્મ કરતા અટકતા નહિ.

એક વખત કાઈ જ્ઞાની ગુરુ આવ્યા, તેમને વંદન કરવા આપ અને દીકરાે અંને જણા ગયા. પિતાએ ગુરુને પૂછ્યું કે મહારાજ! કયા કર્મને લીધે આ મારા પુત્ર રાગી, પાંગળા અને નિર્ધન થયા છે? તે વખતે ગુરુએ કહ્યું કે એણે પાછલા ભવે, ખેતી કરતી વખતે બળદોને, ભૂખ્યા અને તરસ્યા હળે જેડેલા છે, તેમના સાંધાઓમાં ઘા કરેલા છે, અને મારેલા છે. પરંતુ અંત સમયે પશ્ચાત્તાપ કરવાથી મનુષ્યભવ પામીને તારા પુત્ર થયા છે.

ગુરુની આવી વાણી સાંભળીને, હેલ તથા ખેતરના પાપને આલાઈને ખાપે દીક્ષા લીધી, અને કર્મણે શ્રાવકધર્મ અંગિકાર કર્યો, આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને બંને દેવલાકે ગયા.

પાતાની સાથે કામ કરનાર માણસાને તથા ખળદ વગેરે પશુંઓને વખતસર ખાવા નહિ આપ-નાર મનુષ્ય કર્મણુની માફક પાંગળા થાય છે. માટે પાતાના તાખાના માણસાને તથા પશુંઓને વખતસર ખાવા આપવાથી માણસ સંપૂર્ણ અંગવાળા અને સુખી થાય છે એ આ કથાના સાર છે.

# જગસુંદર અને અસુંદરની કથા ૧૨૩

પીડિયુ શહેરમાં દેવસિંહ નામના એક શેઠ રહેતા હતા. તેને સરલ સ્વભાવવાળી દેવશ્રી નામની એ હતી. દેવશ્રીએ એક પાછલી રાતના ફળ, ફૂલથી ભરેલા આંખાના એક ઝાડને પાતાના મુખમાં પેસતા સ્વપ્નમાં દેખ્યું. એટલામાં જાગ્રત થઈ ને, તે સ્વપ્નની હકીકત તેણીએ પાતાના પતિને કહી. તેણીના પતિએ, તેણીને કહ્યું કે તેને આંખાના વૃક્ષ જેવા ગુથુવંત એક પુત્ર થશે. તે સાંભળી દેવશ્રી રાજ થઈ.

પૂર્ણ દિવસે દેવશ્રીએ એક સુંદર પુત્રને જનમ આપ્યાે. શેઠે સગા વહાલાંઓને જમાડચાં. તેનું નામ જગસુંદર પાડ-વામાં આવ્યું. તે પુત્ર ભણી ગણીને યુવાન થયાે, ત્યારે ઘણી કન્યાઓ પરષ્યાે. તે દાન દઇને ગરીબાનાે ઉદ્ધાર કરતાે હતાે.

વળી દેવશ્રીએ એક પાછલી રાતના દવથી અળેલા વૃક્ષને પાતાના મુખમાં પેસતાં દેખ્યું. ખરાબ સ્વપ્ન જાણી પાતાના પતિને કહ્યું નહિ. પૂર્ણ માસ થયે કાળા, ભુચા, દાંતવાળો તથા નાના કાનવાળો, માટા પેટવાળો; નાના હાથ- વાળો, શરીરે ઘણા વાળવાળો, દુર્ભાગી તથા ખરાબ સ્વરવાળો,

એવા તેણીએ બીજા પુત્રને જનમ આપ્યા. લાકાએ તેનું રૂપ દેખી અસુંદર નાર્મ પાડ્યું. તેને કાઈ કન્યા પરણાવવા પણ તૈયાર થયું નહિ. તેના પિતાએ તેને કહ્યું કે 'હે વત્સ! તેં પૂર્વભવમાં પુષ્ય કીધું નથી, તેથી આવા કુરૂપ થયા છું, માટે હમણાં ધર્મકરણી કરીને પુષ્ય ઉપાર્જન કર.' તા પણ તેને ધર્મ કરવાની ઇચ્છા થઈ નહિ.

એક વખતે તે નગરમાં ચાર જ્ઞાનવાળા સુવ્રત નામના આચાર્ય આવ્યા. તેઓની પાસે દેવસિંહ શેઠે જઈ બંને પુત્રા સાથે વંદના કરી. ધર્મો પદેશ સાંભુજ્યા. પછી શેઠે પૂછ્યું કે ' હે પૂજ્ય! મારા આ બે પુત્રા છે, તેમાં એક માટા ગુણવંત અને પુશ્યવંત છે અને બીજો નાના પુત્ર દુષ્ટ, દુર્ભાગી છે. માટે તે બંને જણાએ શું પુષ્ય અને પાપ કર્યા હશે તે કહાે. '

ગુરુ કહેવા લાગ્યા કે હે શેઠ! આ જ નગરમાં આ લવથી પાછળના ત્રીજા ભવે એક જિનદત્ત નામના વિણક રહેતા હતા. તે સરલ સ્વભાવી અને જીવરક્ષા કરવામાં અગ્રેસર હતા. તેથી લાકામાં તેના અહુ જ વખાણ થતાં હતાં. વળી તે જ નગરમાં એક શિવદેવ નામના વિણક રહેતા હતાં. તે દેવ, ગુરુ અને ધર્મ ઊપર દ્વેષ રાખી, તેમની હાંસી કરતા હતાં. જો કે જિનદત્ત તેના મિત્ર હતાં, તા પણ તે જવહિંસા કરતા હતાં.

તે શિવદેવ મરીને પહેલી નરકે ગયા. અને જિનદત્ત મરીને પહેલા દેવલાકે ગયા. ત્યાં દેવતાનાં સુખ ભાગવી, સ્યવીને તારા જગસુંદર નામના માટા પુત્ર થયા છે, અને શિવદેવના જીવ નરકથી નીકળીને, તારા અસુંદર નામના પુત્ર થયા છે. એ દેવ, ગુરુ, ધર્મ ઊપર દ્રેષ રાખતા હતા, અને કૃટિલ હતા, તેથી કુર્યા થયા છે. હજુ પણ ધર્મ ઊપર દ્રેષ કરનારા છે, તેથી ઘણા સંસાર પરિભ્રમણ કરશે. ગુરુના મુખથી આ વાત સાંભળીને, જગસુંદરને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું, તેથી હર્ષ પામ્યા. ઘણા સમય શ્રાવકધર્મ આરાધી, અંતે દીક્ષા લઇને માેક્ષ સુખ પામ્યા.

દેવ, ગુરુ અને ધર્મની ભક્તિ કરવાથી જગસું-દર રૂપવાન, ધનવાન તથા ખુદ્ધિવાન થયા અને દેવ ગુરુ અને ધર્મની નિંદા કરવાથી અસુંદર કાળા, કુરૂપવાળા, દુર્ભાગી અને ખુદ્ધિહીન થયા. માટે દરેક મનુષ્યે બને તેટલી દેવ, ગુરુ અને ધર્મની ભક્તિ કરવી અને જીવાનીરક્ષા કરવી, એ આ કથાના સાર છે.

#### મૃગા લાેહાેયાના કથા ૧૨૪

અનુ, ભરતક્ષેત્રમાં મૃગ ગામમાં વિજય નામના રાજા હતા. તેને મૃગાવતી નામની રાણી હતી. એક વખત પ્રભુ મહાવીર, શ્રીગૌતમસ્વામી વગેરે અનેક સાધુઓના પરિવાર સાથે, તે નગરમાં સમાસર્યા. બારે પર્ષદા પ્રભુની વાણી સાંભળવા એડી. એ વખતે એક આંધળો, તથા હાથ, પગ, નાક, આંગળી વગેરે જેનાં ગળી ગયાં છે, વળી જાતે કાઢીયો છે, ખરાખ સ્વરવાળો અને દુર્ભાગી એવા માણસ, લાકાથી નિંદાતા થકા ત્યાં સમવસરણમાં આવ્યો.

તેને દેખી ગૌતમસ્વામીએ પ્રભુને પૂછ્યું કે 'હે ભગવન! આ જવ કયા અશુભ કર્મના યોગે આ પ્રમાણે મહાદુ:ખ ભાગવે છે?' ભગવાને કહ્યું કે એણે પૂર્વભવમાં ઘણાં પાપકર્મ કર્યા છે, તેથી દુ:ખીયા થયા છે. વળી ગૌતમસ્વામીએ પૂછ્યું કે 'પ્રભુ! આ જીવથી પણ અધિક દુ:ખીયા કાઈ જવ હશે?' કે જેને દેખી લાકાને સૂગ ચઢે, લાકા કહાડી મૂકે.

પ્રભુ બાલ્યા કે 'હે ગૌતમ! આ જ ગામના રાજાનાે પુત્ર અત્યંત દુઃખીયાે છે. તે ખહેરાે, પાંગળાે અને નપુંસક છે. હાથ, પગ, આંખ, કાન, નાક, બ્રક્કટી, મુખ વગેરે અંગો તે તેને છે જ નહીં. જેની આઠ નાડી અંદર અને આઠ નાડી બહાર વહે છે. આઠ નાડી લાહીની અને આઠ નાડી પરૂની વહે છે. મહા દુર્ગંધવાળા છે. શરીર લાઢા જેવું છે, વળી હમેશાં છિદ્રોએ કરી તે આહાર લે છે.'

આ સાંભળી ગૌતમસ્વામીને ભારે આશ્ચર્ય થયું. તેને જોવા માટે કહેવા લાગ્યા કે ' હે સ્વામી! તમે આજ્ઞા આપા, તો હું તેને જોઇ આવું.' પ્રભુએ આજ્ઞા આપી. ગૌતમસ્વામી રાજાને ઘેર પહેાંચ્યા. રાજા રાણી બહુ આનંદ પામ્યા. રાણી ખેલી મહારાજ! આજે અમારા ઊપર અનુશ્રહ કર્યા. ગૌતમ સ્વામીએ રાણીને કહ્યું કે 'મારે તમારા પુત્ર જોવા છે.' રાણીએ પાતાના ચાર પુત્રાને ખેલાવીને, ગૌતમસ્વામીને વંદન કરવાનું કહ્યું. ગૌતમસ્વામીએ તેઓને ધર્મલાભ દીધા.

પછી ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું કે 'મારે તમારો લોહા જેવા જે પુત્ર છે, તેને જેવા છે.' રાણી બાલી કે 'હે મહારાજ! તે પુત્ર તા કાઈ ન જાણું તેવી રીતે અમે લાંચરામાં રાખ્યા છે, તે તમેશી રીતે જાણ્યું?' ગૌતમસ્વામી બાલ્યા કે 'અમારા ગુરુ મહાવીર પ્રભુ સર્વજ્ઞ છે, તેમના કહેવાથી જાલ્યું.' પછી રાણીએ કહ્યું કે 'હે ભગવન્! થાડી વાર ઊભા રહાે. ભાજન વખતે વસ્તાભરણ મૂકી ગાડલીયે આહાર ઘાલી લાંચરામાં જઈશું, ત્યારે તમને સાથે લઈ જઈ દેખાડીશું.' પછી રાણી ગાડલી લઈ ગૌતમસ્વામીને તેડી ભાંચરામાં ગઈ. તે વખતે રાણીએ કહ્યું કે 'હે ભગવન્! અહીં ખૂબ ગંધ છે, માટે મુહપત્તિથી મુખ તથા નાક બાંધીને અંદર આવજો.' ત્યાં જઈ જેવું ભાંચરું ઊઘાડયું, કે ખાધેલું અન્ન પાછું વળે, એવી મહાદુર્ગંધ આવવા માંડી. રાણીએ સાદડી પાથરી તેની

ઊપર આહાર મૂકી, લેાહાને લઈ આવી તેના ઊપર મૂક્યો. તેણે આહાર સંજ્ઞાથી છિદ્રો મારફતે આહાર લેવા માંડયો. જેવો તેને આહાર લીધા કે તરત જ પરુ થઇને બહાર નીક-ળવા લાગ્યો. આવું દુઃખ જોઈ ને, શ્રી ગૌતમસ્વામી મહાવીર પાસે પાછા આવી કહેવા લાગ્યા કે જેવું દુઃખ આપે કહ્યું, તેવું જ મેં દીઠું. માટે આપ કહા કે એણે શું મહા પાપ કર્યું હશે કે જેથી એ આવી રીતે દુઃખી થાય છે?

પ્રભુ કહેવા લાગ્યા કે હે ગૌતમ! કૃતદ્વારી નામના નગરમાં ધનપતિ રાજાને વિજયવર્દ્ધન નામે સામંત હતો. તેને પાંચસા ગામ રાજાએ સાંખ્યાં. તેની સંભાળ રાખવા માટે એક રાઠાડને અધિકારી સ્થાપી માકલ્યો. તે રાઠાડ રૌદ્ર પરિણામવાળા, શ્રુદ્ર બુદ્ધિવાળો અને માટા પાપકમાંના કરવાવાળો હતો. તેની હકુમતના પાંચસા ગામામાંથી વધારે પડતા કર લેતા, નવા કરા દાખલ કરતા, લાકાને ખાટાં આળ ચડાવી અન્યાય કરીને, દંડ કરીને નિર્ધન કરતા હતા, લેકાને તાડના, તર્જના કરતા, સખત બંધનાએ બાંધીને માર મારતા, આવી રીતના મહા પાપા કરતા હતા.

આવાં પાપાથી તે જ ભવમાં તેને કાસ, ધાસ, જવર, કાહ, કૂખ શૂલ, ભગંદર, હરસ, અજી છું, આંખાની વેદના, કાનાની વેદના, પૂંઠ શૂલ, ખસ, કાઢ, જલાદર, વેગ અને વાયુ, આ સાળે મહારાગ ઉત્પન્ન થયા. તે રાગાએ કરીને રીખાતા રીખાતા, આત્તરીદ્ર ધ્યાન ધરી મરણ પામીને, પહેલી નરકે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાં પણ છેદન, ભેદન, તાપ, તાડનાદિ અનેક કષ્ટ સહન કરી, ત્યાંથી નીકળીને અહીં વિજય રાજાના પુત્ર તરીકે ઉત્પન્ન થયા છે.

## જિનદત્ત શેઠની કથા ૧૨૫

પ્રતિષ્ઠિત નામના નગરમાં ચંદન નામનો એક મિશ્યામતિ વ્યાપારી રહેતો હતો. તેને વાહિણી નામની સ્ત્રી હતી. એક વખત બે સાધુઓ તેને ત્યાં વહેા-રવા આવ્યા. ત્યાં રહી શકાય તેવા ઉપાશ્રય જાણી શેઠની આજ્ઞા લઇ તેમાં રહ્યા. તે સાધુઓના સંસર્ગ શેઠ તથા તેમની સ્ત્રી જૈનધમ પામ્યા. વળી તે સાધુઓના સંસર્ગથી શેઠની ગાત્રદેવી પણ સમક્તિ દષ્ટિવાળી થઈ.

પછી તે બંને સાધુઓ બીજે વિહાર કરી ગયા. શેઠને એક પુત્ર નહિ હોવાથી શેઠ અને શેઠાણી બંને ચિંતાતુર રહ્યા કરતા હતા. પછી પુત્રને સારૂ કુલ દેવીની આરાધના કરવા માટે કંકુ, કપૂર સુખડ અને ફૂલથી, તેની પૂજા કરવા લાગ્યા. એમ કરતાં કુલ દેવી પ્રસન્ન થઈ. પ્રત્યક્ષ થઈ ને કહેવા લાગી કે 'હે શેઠ! તું જે માંગે, તે હું તને આપું.' તે વખતે શેઠે પુત્રની માગણી કરી. ગાત્રદેવીએ વિચાર્યુ કે આ શેઠે સાધુ પાસેથી પહેલું જે વત લીધું છે, તે બરાબર પાળે છે કે નહિ ? તેની પરીક્ષા કરં.

એમ વિચારીને કુલદેવી કહેવા લાગી કે ' હે શેઠ! જો તારે પુત્ર જોઈતો હોય તો, એક જીવનું અલિદાન મને આપ, તો હું તને પુત્ર આપું.' અને જો તેમ નહિ કરે તો તમને અંનેને વિધ્ન આવશે. તે સાંભળી શેઠે કહ્યું કે 'તમે આમ કેમ બાેલા છા ! ઉત્તમ પુરુષ પાતે લીધેલા નિયમના ભંગ કરે નહિ, અને મેં તા કાઈ પણ જીવાને મારવા નહિ તેવા નિયમ લીધેલા છે, માટે મારે નિયમના ભંગ કરીને પુત્ર જોઈ તા નથી.'

તે સાંભળી દેવીએ કાપ કરીને, શેઠની શ્રીને ચાટલેથી પકડીને, તેને મારવા માટે તલવાર ઉગામી. શ્રી પણ રડતી રડતી કહેવા લાગી કે ' હે દેવી! મારી રક્ષા કરા! રક્ષા કરા!' તો પણ દેવીએ તે સ્ત્રીનું મસ્તક છેદી નાખ્યું. વળી શેઠને કહેવા લાગી કે તને પણ આવી જ રીતે મારી નાખીશ. વળી કહ્યું કે ' હે દુષ્ટ! દુર્બુ હિ! તારી વંશપર પરાનો અલિ આપવાના રિવાજ છે, તે નહિ આપવાના તે નિયમ શા માટે લીધા? માટે હવે પુત્રની વાત તા દૂર રહી, પણ તારે પાતાને જીવવાના પણ સંદેહ છે. માટે કદાગ્રહ મૂકીને તું અલિદાન આપ!'

દેવીનાં આવાં કડવાં વચન સાંભળવાં છતાં પણ, શેઠ ક્ષેાભ પામ્યા નહિ. અને દેવીને કહેવા લાગ્યા કે મરવું તો એક વાર છે જ માટે પછી મરીશ, તે કરતાં તું મને હમણાં જ મારી નાખ. પણ હું નિર્દથી થઇને અલિદાન માટે જીવના ઘાત તા નહિ જ કરૂં! શેઠની આવી દઢતા જોઈને, દેવી આનંદિત થઈને શેઠને તેમની પત્નિ જીવતી દેખાડીને કહેવા લાગી કે ' હે શેઠ! તું ધન્ય છે! તું મહા સાહસિક અને પુષ્યવાન છે. તારૂં પહેલું વત તું ખરાખર પાળે છે કે નહિ. તેની મેં પરીક્ષા કરી, તે સંબંધી મારા જે અપરાધ થયા હાય તેની ક્ષમા આપજે. તું મારા સાચા સાધર્મી ભાઈ છે, માટે તારા ઊપર ઉપકાર કરવા એ મારી કરજ છે. તું જિનેશ્વરદેવની ભક્તિ કર, તેથી તને પુત્રની પ્રાપ્તિ થશે. તારે ત્યાં જે પુત્ર જનમે તેનું નામ જિનદત્ત પાડજે. ' એમ કહી દેવી અદશ્ચ થઈ ગઈ.

કેટલાક દિવસ પછી શેઠની સ્ત્રીએ પુત્રને જનમ આપ્યા. શેઠે પુત્ર જનમનો માટા મહાત્સવ કર્યા. સ્વજનાને જમાડ્યાં. અને દેવીના કહેવા મુજબ પુત્રનું જિનદત્ત નામ પાડવામાં આવ્યું. નિશાળે ભણી ગણીને, સર્વ કળાઓમાં પારંગત થયા. યોવનવય પ્રાપ્ત થતાં જિનદત્તને શેઠે ઉત્તમ કુલની કન્યા પરણાવી. તે જિનદત્ત નિરાગી હતા. નિરંતર જિનેશ્વરદેવોની પૂજા વગેરે કરતા હતા. વળી પાતાના પિતાને અહુ જ વહાલા હતા.

એક વખત નગરની અહારના ઉદ્યાનમાં જ્ઞાની ગુરુ પધાર્યા. શેઠ પુત્ર સહિત વંદન કરવા ગયા. ધર્માપદેશ સાં-ભત્યા પછી ચંદન શેઠે પૂછ્યું કે 'મારા જિનદત્ત પુત્ર નિરાગી સુખી, સર્વને પ્રિય થવાનું શું કારણ ? ' તે કૃપા કરીને કહાે. તે વખતે ગુરુએ કહ્યું કે તારા પુત્ર આટલું બધું સુખ વગેરે કયા કારણથી પામ્યા તે કહું છું તે તું સાંભળઃ

આ જ નગરમાં ધરણા નામનો એક વર્ણિક રહેતો હતો, તેને સાધારણ નામે એક પુત્ર હતો. પિતા અને પુત્ર, બંને જણા દયાળુ હતા. તેમાંએ સાધારણ તો પાપ વગરનો જ ભ્યાપાર કરતો. હરણ, બકરાં, તેતર, ચકલી વગેરે પક્ષીઓને કેાઈએ બાંધેલાં હોય તેમની પાસેથી છેાડાવી મૂકાવતો. બંદીખાને પડેલા બંદીઓને પણ પાતાનું દ્રભ્ય ખરચીને છેા- ડાવતો હતો. કસાઈખાનેથી જાનવરા છેાડાવી લાવતો. દેવ શુરુ ધર્મના રંગે ખૂબ રંગાએલા હતો. શાત્રુંજય તીર્થની તેને યાત્રા પણ કરી હતી. આશુષ્ય પૂર્ણ કરીને, કરેલા પુષ્યના યાંગે દેવલા થયા. તેમાં ધરણાના જવ તે તમે પાતે જ છા, અને સાધારણના જવ તે તમારા પુત્ર જિનદત્ત છે. તે સુખી અને નિરાગી છે, તેનું કારણ પૂર્વભવનું જે પુષ્ય ઉપાર્જન કરેલું છે તે છે.

આ પ્રમાણે ગુરુના મુખે સાંભળવાથી, બન્ને જણાને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. પાતાના પાછલા ભવા જોયા. વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થવાથી, સવિશેષ શ્રાવકધર્મ પાળવા લાગ્યા. પછી ગુરુને વંદન કરીને ઘેર આવ્યા. અનેક પ્રકારનાં પુષ્ય કીધાં. સુકૃત કાર્યા કર્યાં, સુપાત્રે દાન દીધાં, પાછળની અવસ્થામાં બંને જણાએ દીક્ષા લીધી. અંતિમ સમયે અનશન કરી, દેવલાકમાં દેવતા થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને મનુષ્ય જનમાપામી, અનુક્રમે માફે જશે.

### માેહક શેઠની કથા ૧૨૬

હીસાગર નામના નગરમાં મોહક નામના એક શેઠ રહેતો હતો. તેને મોહિની નામની એક સ્ત્રી હતી. તેને મોહિની નામની એક સ્ત્રી હતી. તેની પાસે પુષ્કળ ધન હતું. વળી તેને લક્ષ્મી ઊપર એટલી અધી મૂર્છા હતી કે તે રાત અને દિવસ બહુ જ સાવધાન રહેતો હતો. કોઈ મારું ધન ઉપાડી જશે, એ ભયે તે નિધાનને ભાંચરામાં રાખી મૂકતો હતો. રાત્રે પૂરા ઉંઘતો પણ નહિ. કંજીસ તો એવા હતો કે પૈસા ખચાવવાના લાભે કેટલાક દિવસ તો તે બીલકુલ જમતો જ નહિ. પરંતુ આખા દિવસ ધન ભેંગું કરવા રખડ્યા જ કરતો હતો. તે મેલાં અને જાડાં કપડાં પહેરતો હતો. કાઈને દાન દેવાની વાત તો દૂર રહી, પરંતુ કાઈને ઉછીનું પણ આપતો ન હતો.

શેઠની સ્ત્રી માહિનીને એક પુત્ર થયા. તેનું લક્ષણ નામ પાડ્યું. તે છાકરા વિવેકી અને ઉદાર સ્વભાવના હતો. તે ધર્મમાર્ગે અને ગરીબાને મદદ કરવાને પુષ્કળ પૈસા ખરચતો હતો. તેના પિતા તેને કહેવા લાગ્યા કે 'હે વત્સ! ધન કાંઈ ફાેગટ લેગું થયું નથી, મહા મહેનતે ઉપાર્જન થાય છે!' તે સાંભળી પુત્રે કહ્યું કે 'પિતાજ! ધન ઘહ્યુંએ છે, તમે

ચિંતા કરશા નહિ.' તે વખતે પિતાએ કહ્યું કે 'હે વત્સ! પાણીથી ભરેલું સરાવર પણ ઢારા પી જતાં સૂકાઈ જાય.' પછી પુત્રે કહ્યું કે 'જ્યાં સુધી આપણું પુષ્ય પ્રખલ હાય, ત્યાં સુધી લક્ષ્મી કદાપિ ખૂટતી નથી.'

કહ્યું પણ છે કેઃ—

"જઈ સુપુત્ત તો ધન કાં સંચે, જો કુપુત્ત તો ધન કાં સંચે; અચલરિક્કિ તો ધન કાં સંચે, જો ચલરિક્કિ તો ધન કાં સંચે.-૧

लच्छी सहाय चवला, तत्थ चवलं च रायसम्माणं। जीवोबि तत्थ चवलो, उचयार विलंबणा कीस॥२॥

અર્થાત્–લક્ષ્મીના સ્વભાવ ચપલતાના છે, તેથી વધારે ચપલ રાજસન્માન છે; જીવન પણ ચપલ છે, તાે બીજા ઊપર ઉપકાર કરવામાં શા માટે વિલંબ કરવાે જોઈએ."

માટે જેમ કૂવાનું પાણી, ગાયનું દ્વધ વગેરે લેતાં છતાં વધે છે; તેમ દાન દેવાથી લક્ષ્મી પણ વધે છે. આ પ્રમાણે પુત્રે સમજાવવા છતાં, પણ શેઠ ધનના માહ મૂકતા નહિ. મનમાં સમજતા આ પુત્ર હજુ અણસમજણા છે.

એક વખત ચાર લાકા એારડામાં ખાતર પાડી ધન લઈ ગયા. તે સાંભળી શેઠ બેભાન થઈ ગયા. રાવા બેઠા. જમવા પણ બેસે નહિ. પુત્રે કહ્યું કે 'પિતાજી! લક્ષ્મી અસાર અને ચપલ છે, માટે જમી લા.' ઘથું સમજાવી જમાડ્યા. બીજા વર્ષે શેઠની સ્ત્રી માહિની મરણ પામી. તેણીના ગુણુગણ સંભાળીને શેઠ રાવા લાગ્યા. તે દુઃખે શેઠ પણ મરણ પામ્યા.

એકદા શ્રુતકેવલિ સાધુ નગરના ઉધાનમાં પધાર્યા. તેઓને

વંદન કરીને લક્ષણે પૂછ્યું કે 'હે પૂજ્ય! મારા પિતાજી મરીને કચાં ગયા હશે ?' ગુરુ બાલ્યા 'હે વત્સ! તારા પિતા માહના વશે કરીને એકેંદ્રિય પૃથ્વીકાયમાં ઉત્પન્ન થયા છે. ત્યાંથી અપકાય, તેઉકાય, વાઉકાય અને વનસ્પત્તિકાયમાં અનુક્રમે ઉત્પન્ન થઈ ઘણા સમય સંસારચક્રમાં પરિભ્રમણ કરશે. તે વાત સાંભળીને વૈરાગ્ય પામીને, લક્ષણે દીક્ષા લીધી. નિરતિચારપણે ચારિત્ર પાળી, મરીને દેવલાકમાં દેવતા તરીકે ઉત્પન્ન થયા.

લક્ષ્મી ઊપર બહુજ માહ રાખનાર માણસ માહક શેઠની માફક મરણ પામીને પૃથ્વીકાય વગેરે એકે દ્રિયપણે ઉત્પન્ન થાય છે, અને તેને સારા માર્ગે વાપરનાર લક્ષણની માફક ઉત્તરોત્તર સુખા ભાગવીને અંતે માક્ષસુખ પામે છે. માટે કલ્યાણની ઈચ્છાવાળા મનુષ્યાએ મળેલી લક્ષ્મીના ખને તેટલો સારા માર્ગે ઉપયાગ કરવા એકએ. એ આ કથાના સાર છે.

## શૂર અને વીરની કથા ૧૨૭

જગૃહી નગરોમાં એક શૂર અને બીજો વીર એ નામના બે ગૃહસ્થા હતા. બંને જણા બચપણમાં એક જ ગુરુની પાસે ભણ્યા હતા. માેટા થતાં શૂરને નાસ્તિક લાકાની સાંબત થવાથી તે કદાશ્રહી, ધર્મના ઉત્થાપક અને પાેતાને જ જગતમાં ડાહ્યા માનતા હતા. લાકાની શિ-ખામણ તે માનતા નહિ.

એક વખત કાઈ સુદત્ત નામના ચાર જ્ઞાનવાળા ગુરુ ત્યાં પધાર્યા. તેમને વંદન કરવા વીર તથા ધર્મના અર્થી માણસા ગયા. શૂર તા અભિમાનથી ગુરુ ઊપર અદેખાઈ રાખતા ત્યાં આવ્યા. ગુરુને કહેવા લાગ્યા કે 'તમે લાકાને શા માટે છેતરા છા ? જો તમારામાં શક્તિ હાય તા મારી સાથે વાદ કરા.' તે સાંભળીને ગુરુના એક શિષ્ય તેને કહેવા લાગ્યા કે 'અરે મૂર્ખ'! સર્વજ્ઞ જેવા મારા ગુરુની સાથે તું શું વાદ કરવાના હતા ? હું જ તારા અહંકાર ઉતારીશ.'

પરન્તુ સભ્ય, સભાપતિ, વાદી અને પ્રતિવાદી, એ ચારે હાેચ તાે વાદ કરૂં. શૂરે પણ તે કખૂલ કર્યું. તે પછી ૧૩ બીજા દિવસે સભામાં અન્ને જણે વાદ શરૂ કર્યો. ત્યાં શૂરે કહ્યું કે શરીરમાં આત્મા સિવાય બીજો કાઇ જીવ નથી. અને જો જીવ નથી તાે ધર્મ પણ નથી. જો ધર્મ નથી તાે પરલાક પણ નથી. જેમ ગામ વિના સીમ ન હોય, સ્ત્રી વિના પુત્ર ન હોય, તોમ જાણી લેવું.

વળી જો આકાશના પુષ્પની માફક કાંઇ જ નથી. તો જીવ કચાં છે? કે જે સુખ દુ:ખ પામે છે એમ માનીએ. તેથી તપ જપ કષ્ટ ક્રિયા જે કાંઈ કરીએ તે સર્વ ફાેગટ જાણવું. આ પ્રમાણે શુરે પાતાના પક્ષ સ્થાપ્યા.

શિષ્યે ઉત્તર આપતાં કહ્યું કે હે શૂર! તું જે કહે છે, કે જીવ નથી તો હું સુખી છું, દુ:ખી છું, એ વાતના બાલુનારા કાેણુ છે? જો તારા માનવા પ્રમાણે જીવ જ નથી તાે પછી પિતા વગેરે વડીલાનાં નામ પણ તારે દેવાં ન જોઈ એ. તથા કાેધ, આનંદ, શાેક, ભૂખ તરસ વગેરેની જે લાગણી થાય છે તે આત્માને જ થાય છે. વળી એક સુખી, એક દુ:ખી, એક રાજા, એક ચાકર, ઇત્યાદિ સારા ખાેટા દેખાય છે, તે સર્વ પાતપાતાના કમે કરીને જ દેખાય છે. ધર્મના ફલ અહીં જ દેખાય છે, તે માટે ધર્મ પણ છે. પરલાક છે અને સર્વજ્ઞ પણ છે. માટે તું કદાગ્રહ છાડી દે. આ પ્રમાણે જવાય આપીને શૂરને જીતી લીધા.

રાજાએ શિષ્યની પ્રશંસા કરી અને શૂરને રાજાએ કહ્યું કે ' હે પાપી ! તું પાપને નથી માનતા અને સદાચારને પણ નથી માનતા. તાે પછી નીતિ કચાં જ રહી. એમ કહી રાજાએ તેને પકડચો. ' તેને શિષ્યે છાડાવ્યા. પછી શૂરને પાતાના નગરમાંથી કહાડી મૂકચો. બીજો વીર તા સન્માર્ગ ચાલતા હતા, તથા પુષ્ય પાપને માનતા હતા. તે રાજાના માનીતા થયા. ધર્મની આરાધના કરીને, મરીને દેવતા થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને મનુષ્ય જનમ પામીને મુક્તિએ જશે.

અ કથાના સાર એ છે કે જે માણસાે ધર્મ માર્ગ ચાલે છે તે માણસાે વીર**ની** માફક સુખી થાય છે. જે માણસાે અધર્મ માર્ગે ચાલે છે તે માણસાે શૂરની માફક દુ:ખી થાય છે.

### અભયકુમારની કથા ૧૨૮

મુગ્ર**ધદેશમાં** શ્રેષ્ણિક રાજા રાજ્ય કરતાે હતાે. તેના મુખ્ય પ્રધાન પાતાના પુત્ર અભયકુમાર હતાે. તે મહા ખુદ્ધિશાળી હાેવાથી, પિતાના રાજ્યની આબાદી વધારતાે હતાે. શ્રેષ્ણિકે તેને રાજ્ય આપવા માંડશું. પરન્તુ પાપના ભયથી તે તેણે લેવાની ના પાડી.

એક વખત પ્રભુ શ્રીમહાવીર ઉદ્યાનમાં સમોસર્યા. તે વખતે અભયકુમારે વંદન કરીને પૂછ્યું કે ' હે સ્વામી! છેલ્લાે સાધુ કરોા રાજા થશે ? ' પ્રભુએ કહ્યું કે ' ઉદાયિ રાજા છેલ્લાે સાધુ કરોા રાજા થશે ? ' પ્રભુએ કહ્યું કે ' ઉદાયિ રાજા છેલ્લાે સાધુ થશે.' પાતાના પિતા શ્રેષ્ણિક રાજ્ય મૂકી દીક્ષા લેતા નથી. તેથી વિચાર્યું કે જો હું મારા પિતાની આજ્ઞાથી રાજ્ય લઈશ તેા મારાથી પણ દીક્ષા લેવાશે નહિ. પરન્તુ મારા પિતાએ મારી પાસેથી વચન લીધેલું છે કે ' મારી આજ્ઞા વિના તારે કાંઇ પણ જવું નહિ.' તેના શાે ઉપાય કરવાે ?

માહ મહિનાની એક સંધ્યાએ ચેલણા રાણીએ સરા-વરની પાળ ઊપર એક સાધુને કાઉસગ્ગધ્યાને ઊભા રહેલા દીઠા. તે વખતે રાણીએ વિચાર્યું કે આ સાધુ આવી ઠંડીમાં રાત કેવી રીતે વીતાવશે ? આ વિચારમાં ને વિચારમાં ઘેર આવી રાત્રિએ શૈયામાં સૂતી. તે વખતે પાતાના હાથ સાેડની ખહાર રહી ગયા, ને ઉંઘમાં બાલી કે 'તેઓનું શું થતું હશે?.'

રાજા શ્રેષ્ટિકે આ શબ્દા સાંભળી વિચાર કર્યા કે મારૂં આખું અંત:પુર દુરાચારી છે. પરાહીએ અભયકુમારે આવીને રાજાને પ્રણામ કર્યા. તે વખતે શ્રેષ્ટિકે કહ્યું કે અંત:પુરને બાળી નાખ. એવી આજ્ઞા આપીને પાતે પ્રભુ મહાવીરને પૂછવા ગયા. પાછળથી અભયકુમારે વિચાર્યું કે અંતેઉરમાં તા ચેલણા વગેરે મહાસતીએ છે, માટે સળગાવી દેવાય નહિ. એમ વિચારીને એક જૂની હસ્તિશાલા હતી, તેને આગ લગાડીને પાતે પ્રભુ શ્રીમહાવીરના સમવસરણ ભણી ચાલ્યા.

અહીં શ્રેષ્ઠિકે પ્રભુને પૂછ્યું કે ' હે ભગવન્! મારી સ્ત્રી ચેલણા સતી છે, કે અસતી છે?' પ્રભુએ કહ્યું કે 'ચેડા મહારાજાની સાતે પુત્રીઓ સતી છે.' તે સાંભળી શ્રેષ્ઠિક પાછા વળ્યા. રાજમહેલમાં આગ અળતી દીઠી. માર્ગમાં અભયકુમાર મળ્યા. રાજાએ તેને પૂછ્યું કે ' અં તેઉરને આગ લગાડી?' અભયે કહ્યું કે ' હા સ્વામી! આગ લગાડી. ' તે વખતે શ્રેષ્ઠિકે કહ્યું કે ' તું તેમાં કેમ ન અળ્યો? તું મારાથી દૂર જતા રહે.' અભયકુમારને પિતાના આદેશ મળી જવાથી તરત જ પ્રભુ શ્રીમહાવીરના સમવસરણમાં પહોંચી ગયા. પ્રભુ શ્રીમહાવીરની પાસે દીક્ષા પણ લઈ લીધી. રાજા શ્રેષ્ઠિક પણ જૂની હસ્તિશાળો અળતી જોઈને કરી સમવસરણ ભણી ચાલ્યા. રાજા શ્રેષ્ઠિક આવ્યા તે પહેલાં તો અભયકુમાર દીક્ષા લઈ ને સાધુઓના સમુદાયમાં જઈ ને બેઠા હતા. અભયકુમાર નિરતિચાર ચારિત્ર પાળી, કાળ પામીને, સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાને પહોંચ્યા. ત્યાંથી મનુષ્યજનમ લઈને માફે જશે.

### કમલશેઠની કથા ૧૨૯

'પુન્યની ઇચ્છાવાળા માણુસે થાેડા પણ નિયમ જરૂર ગ્રહણ કરવાે એઇએ. થાેડાપણ લીધેલો નિયમ કાેઇક સમયે ખહુ જ લાભ આપે છે.'

પુર નામના એક સુંદર શહેરમાં શ્રીપતિ નામનો એક શેઠ રહેતો હતો. તે શેઠે શ્રાવકનાં ખાર વ્રતો ધારણ કરેલાં હતાં. તે ન્યાયથી જ ધન પેદા કરતો હતો. વળી તે માટા લાકામાં પ્રીતિ પાત્ર હતો. તે શેઠને ઉત્તમ શીલવાળી સુંદરી નામની ધર્મ પત્નિ હતી. આ દંપતીને કમલ નામનો એક પુત્ર હતો.

કમલ પિતાથી ઉલટા ગુણવાળો હતો. તે લાજ રહિત, ધર્મથી વિમુખ, ખાઉધરા અને દાેઢડાહ્યો હતો. સાધુજ-નાની તે નિંદા કરતાે હતાે અને પરમાત્માની સ્તુતિને તે મિશ્યાપ્રલાપ સમાન માનતાે હતાે.

એક વખતે શ્રીપતિ શેંકે પુત્રને ખાનગીમાં શિખામ**ા** આપી કેઃ

#### बाहत्तरी कला पंडिआवि, पुरिसा अपंडिया चेव। सञ्चकलाणवि पवरं, जे धम्मकलं न याणंति॥१॥

" હે પુત્ર! સર્વ કલાએમાં ઉત્તમ એવી ધર્મકલાને જે પુરૂષ જાણતા નથી, તે પુરૂષ અહેંતિર કળાએમાં પંડિત હોય તો પણ મૂર્ખ સમાન જ છે."

#### तुल्लेवि माणुसत्ते, केइ सुद्दी दुक्खियाय जं अन्ते। तं निउणं परिचितसु, धम्माधम्मफलं चेव॥ २॥

"મનુષ્યપણું સરખું હોવા છતાં કેટલાક સુખી અને કેટલાક દુઃખી દેખાય છે, તે ધર્મ અને અધર્મનું જ ફ્લ જાણવું."

પિતાના આ ઉપદેશ સાંભળીને તે પિતાને ઉલટા તિરસ્કારપૂર્વક કહેવા લાગ્યા કે:—" પિતાજ! જવ કચાં છે? ધર્મ અને અધર્મ શું? સ્વર્ગ અને નરક શું? માેક્ષ કચાં છે? આ બધું આકાશને પકડવા સમાન, ઘાડાને શિંગડા સમાન હોવાથી મિચ્યા છે અને આ ભવમાં મળેલા સુખથી વંચિત કરનાર છે. તપ કાયકલેશ સમાન છે, સંયમ તે સ્વતંત્રતાનું ઘાતક છે અને ખાવા—પીવાના નિયમા લોકોને છેતરવાર્ય છે." આ પ્રમાણે કહીને તે ચાલ્યા ગયા.

એક વખત તે શહેરમાં શંકર નામના એક ઉત્તમ ગુણવાન આચાર્ય પધાર્યા. શ્રીપતિ શેઠ ગુરુ મહારાજને વંદન કરવાને માટે પાતાના કુટુંબ પરિવાર સાથે ગયા. ગુરુ મહા-રાજને વંદન કરીને ધર્માપદેશ સાંભળ્યા. શ્રીપતિ શેઠે વંદન કરીને ગુરુમહારાજને કહ્યું કે:-" હે પૂજ્ય! મારા પુત્ર વિવેક વગરના છે અને ધર્મથી બીલકુલ વંચિત છે, અને દુર્જન માણસામાં અગ્રેસર છે. માટે કૃપા કરીને ઉપદેશ આપીને ધર્મના રાગવાળો કરાે."

ગુરુ મહારાજે કહ્યું કેઃ–" જો તે મારી પાસે આવશે તો હું તેને ચથાશક્તિ બાેધ આપીશ."

શ્રીપતિ શેઠ ત્યાંથી પાતાના ઘેર ગયા અને જમીને આરામ લેવા માટે પાતાના આંગણામાં જ સૂઈ ગયા. તે જ વખતે જુગારમાં હારીને આવેલા કમલ ઘરમાંથી પૈસા લેવાને ઘેર આવ્યા.

પાતાને જોઈતું ધન લઇને તે ઘરમાંથી નીકળતા હતા, તે વખતે હેતથી પિતાએ તેને ખાલાવીને કહ્યું કે:—" પુત્ર! નજીકના ઉદ્યાનમાં શ્રીશંકરાચાર્ય નામના વિદ્રાન આચાર્ય પધાર્યા છે, તેઓ ખાસ વંદન કરવા લાયક છે. ગુણવાનની સેવા મહાન કલને આપનાર થાય છે."

આ વાત સાંભળી કમલ કાંઈ પણ જવાબ આપ્યા વગર ઘરની બહાર નીકળી ગયા, અને જીગારીઓ સાથે વેશ્યાને ત્યાં ગયા. પછી નવરાશ મળતાં તેણે વિચાર કર્યો કે—" પિતાએ જે આચાર્યને બહુ વંદન કરવા લાયક કદ્યા છે, તેમની પાસે આ નવરાશના સમયે જઈ આવું." આ પ્રમાણે વિચાર કરીને કુત્હુલની ખાતર તે કમલ આચાર્ય પાસે ગયા, અને બનાવડી પ્રેમ દેખાડતા તેમને વંદન કરીને તેમની સામે ઊભા રહ્યો.

આચાર્ય મહારાજે તેને ઓળખીને પૂછયું કેઃ-"તું શ્રીપતિ શેઠના પુત્ર કમલ છું."

કમલે કહ્યું કે-"હા! હું કમલ છું."

આચાર્યે કહ્યું કે-" મારા મુખ સામે બરાબર ધ્યાન દઇને સિદ્ધાંતના ઉપદેશને સાંભળ."

કમલે કહ્યું કે-" હું સાંભળીશ."

પછી વિનયપૂર્વક તે સાંભળવા બેઠાે. એક પહાેર (દાેઢ કલાક) સુધી ગુરુએ તેને ધર્મના તત્ત્વાેના ઉપદેશ આપીને પૂછયું કે–''તેં બરાબર સાંભળ્યું ? તું શું સમજયાે ?"

કમલે કહ્યું કે–" ભગવન્! કાંઇક સમજયા, કાંઇક ન સમજયા."

આચાર્ચે કહ્યું કે-" શા કારણથી એમ થયું ?"

કમલે કહ્યું કે-"પૂજ્ય! આપ જ્યારે તત્ત્વાને કહેતા હતા, ત્યારે આપના ગળાના હઈડીએ એકસાને આઠ વખત ઉંચા નીચા થયા તે મેં ગણ્યા, પરંતુ ચમર, અમર, બ્રમર, તામર વગેરે શબ્દા કે જે ગળાથી બાલાય છે તે આપ અહુ ઉતાવળથી બાલતા હતા, ત્યારે હઈડીઆનું ચલન મારાથી ગણી શકાયું નથી."

આચાર્યે વિચાર્યું કે-" અહા ! આ ખરેખર કૃત્સિત માણુસ દેખાય છે. મારા જેવા હિતચિંતકની પણ તે મશ્કરી કરે છે." આ પ્રમાણે વિચાર કરીને ગુરુ મહારાજ ચૂપ થઈ ગયા.

કમલ પણ જેવા આવ્યા હતા તેવા ચાલ્યા ગયા.

અને 'આ વૃદ્ધની ઠીક મશ્કરી કરી ' એમ લાેકામાં કહેવા લાગ્યા.

તેના પિતાએ પણ લોકા પાસેથી આ વૃત્તાંત જાણ્યા, અને તે બહુ દિલગીર થયા.

કેટલાક સમય પછી શીલસાગર નામના બીજા આચાર્ય નગરના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા. લેાકાેની પાસેથી તેમના આવવાની વાત સાંભળીને પિતાની પ્રેરણાથી તેઓની પણ મશ્કરી કરવા માટે માટા સમુદાય સાથે કમલ આચાર્ય મહારાજ પાસે ગયાે.

પહેલા આવેલા આચાર્યની હાંસી કરેલી વાત તેઓએ સાંભળી હતી. તેથી તે આવ્યા કે તરત જ પહેલા આવેલા શ્રોતાઓ પાસેથી 'આ તે જ કમલ છે' એવા નિશ્ચય ગુરુ મહારાજે કરી લીધા.

કમલે ગુરુને વિધિ સહિત વંદન કર્યું, તેથી ધૂત્તોમાં મુખ્ય પણ હૃદયના ભાેળો હાેવાથી આ ઉપદેશને લાયક છે તેમ માનતા તે આચાર્યે સરસ્વતીના પગમાં રહેલા મણિના નેપૂર જેવી મધુર વાણી વડે તેને એાલાવ્યા કે–" અહેા કમલ! ધર્મમાર્ગમાં તું કુશલ વર્તે છે ને ?"

કમલ પણ જાણે અંતરમાં ભક્તિભાવ ભરેલાે હાેય તેમ મસ્તક નમાવીને મધુર સ્વરે બાલ્યો કે–" દેવગુરુના પ્રસાદથી કુશલ છે."

આચાર્યે તેને કહ્યું કે-"તારે નીચું મુખ રાખીને જમીન સામે જોઇને મારા ઉપદેશના સાર સારી રીતે વિચારવા."

કમલ પણ તે પ્રમાણે નીચી દૃષ્ટિ રાખીને બેઠાે. ગુરુએ

ઘણા લાંબાકાળ સુધી ઉપદેશ આપ્યા. પછી કમલને પૂછ્યું કે–" કેમ શું સમજ્યા ?"

કમલે કહ્યું કે-" આ પાસે રહેલા કીડીના દરમાંથી વારા ફરતી એકસા ને દશ કીડી અહાર નીકળી તે મેં ગણી. પરંતુ જ્યારે તેઓ એક સાથે સમૂહમાં નીકળતી ત્યારે હું તેને ગણી શકતા નહિ; તેથી મારા મનારથ પૂરા નહિ થવાથી હું દુ:ખી થઈ ને એઠા છું."

કમલનાં આ પ્રમાણેનાં વચન સાંભળીને પાતાનું બધું લુંટાઈ ગયું હાય તેમ ખિન્ન મુખવાળા થઈ આચાર્ય વિચા-રવા લાગ્યા કે:--'' આ બિચારા અપાત્ર છે, તેથી તેણે કાંઈ ન જાલ્યું." પછી કમલ તે સ્થળેથી ચાલ્યા ગયા.

ત્યારપછી ત્યાં ઘણા આચાર્યો તે નગરમાં આવતા પણ તેને કાેઈ બાલાવતા નહિ, તેથી પાતાને પંડિત માનતે! ગર્વસુક્રત કમલ સ્વેચ્છાપૂર્વક નગરમાં ફરતા હતાે.

એક વખતે એક મહા ઝુદ્ધિશાળી આચાર્ય તે નગરના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા. તેઓએ કમલના બધા વૃત્તાંત લાકા પાસેથી સાંભળ્યો. તે ઊપરથી 'મારે તેને અવશ્ય પ્રતિબાધ કરવા " એમ તેમણે મનમાં નિશ્ચય કર્યા.

આચાર્ય મહારાજને વંદન કરવા માટે શ્રીપતિ શૈંક આવ્યા. તેમને સૂરિ મહારાજે કહ્યું કે–" હું તમારા પુત્રને જરૂર પ્રતિબાધ કરીશ."

આ પ્રમાણે સાંભળીને દિનતાપૂર્વક શેઠ બાલ્યા કૈઃ "ભગવન્! તેને બાધ આપવા નકામા છે! સાપના કરંડી- ચ્યામાં હાથ નાખવાની કશી જરૂર નથી. તે મારા પુત્ર .દ્વરાત્મા છે, ઉપદેશને યોગ્ય નથી."

ગુરુએ કહ્યું કે–" પહેલાના એ આચાર્યોની થએલી આશાતનાથી તમે આ પ્રમાણે બોલાે છા, પરંતુ તમે બીક રાખશાે નહિ. જે ભવિતબ્યતા અનુકૂળ થઇને સહાય કરશે, તાે હું જરૂર તમારા પુત્રને ધર્મમાં સ્થાપન કરીશ."

ગુરુના આવા નિશ્ચય સાંભળીને શેઠ ઘેર ગયા અને કમલને આચાર્ય પાસે માેકલ્યાે. આચાર્ય પાસે આવીને કમલ નમસ્કાર કરીને બેઠાે.

ખુહિશાળી આચાર્ય પણ પ્રથમથી પૂછેલી હકીકત વડે 'આ તે જ શ્રેષ્ટિપુત્ર કમલ છે' એમ જાણીને તેને ઉદ્દેશીને ખાલ્યા કે "અહા ! કમલ! આમ આવ. કામશાસ્ત્રનું રહસ્ય તું જાણે છે?"

કમલે કહ્યું કેઃ–"હું શું જાહ્યું ? આપ પૂજ્ય કૃપા કરીને થાેડું રહસ્ય સમજાવાે."

આચાર્યે કહ્યું કે—"પ્રથમ તો કામરસના અર્થી પુરુષે સ્ત્રીના ગુણા જાણવા જોઇએ. ગુણામાં પણ ભાવનું સ્વરૂપ પ્રધાન છે." કહ્યું છે કે—" વ્યભિચારીણી સ્ત્રી આકારથી, કુટિલ વાણીથી અને કાઈક સ્મિતથી કામીજનાના મનને વશ કરે છે અને કાઈક અતિ સુકામળ એવા પાતાના અંગમાં રહેલા કામના ભાવ—કાચના ડાખડામાં રહેલા કમળની જેમ—પ્રત્યક્ષ અતાવી આપે છે."

" વળી સ્ત્રીએાની આઠ અવસ્થા કહેલી છેઃ (૧) -સ્વાધિનપતિકા, (૨) પ્રાેષિત ભર્તુ'કા, (૩) ખંડિતા, (૪) કલહાંતરિતા, (૫) વાસકશય્યા, (६) વિરહાેત્કંઠિતા, (૭)<sup>,</sup> વિપ્રલબ્ધા અને (૮) અભિસારિકા.\* આ આઠમા છેલ્લી ત્રણ અવસ્થા પરસ્ત્રી સંબધી છે."

આ પ્રમાણેની કામશાસ્ત્રની કથાથી કમલનું મન બહુ જ આકર્ષાયું અને તે બાલ્યા કે—" ભગવન્! બીજો કાેેે આવું કહેવા સમર્થ છે? પ્રથમ આવેલા આચાર્યોના વાણીવિલાસ રસ વગરના હતા, પરંતુ આપણા વચન રૂપી અમૃતરસથી મારૂં મન રૂપી વૃક્ષ બહુ આનંદિત થયું છે. હવે હું હમેશાં આપને વંદન કરવા આવીશ."

આ પ્રમાણે નિશ્ચય કરીને કમલ પાતાના ઘેર ગયો. પછી કાેઇ વખત અર્થ કથા વહે, કાેઈ વખત ઇંદ્રજાળના. વિનાદ વહે, કાેઈ વખત સમશ્યાદિ ડુંકી વાર્તાઓ વહે કમલને વિનાદ કરાવતાં એક મહિના થઈ ગયા. માસ પૂરા થયા. અને વિહારના સમય નજીક આવ્યા, એટલે ઘણા શ્રાવકાે. વ્રત નિયમાદિ ગ્રહણ કરવા માટે ગુરુ મહારાજ પાસે. આવવા લાગ્યા.

કમલ પણ વિનયપૂર્વક ગુરુ પાસે આવ્યા. ગુરુએ તેને કહ્યું કે—" ભાઇ! હવે અમે વિહાર કરીએ છિએ તેથી કાંઈક નિયમ શહણ કર. સર્વ પુરુષાર્થીમાં ધર્મ મુખ્ય પુરુષાર્થ છે. તે ધર્મ સંયમથી સાધ્ય કરી શકાય છે અને સંયમ વ્રત, નિયમ ધારણ કરવાથી સાધી શકાય છે."

<sup>\*</sup> સ્ત્રીઓની અવસ્થાએ તથા જૂદી જૂદી જાંતિએ વગેરેનું વિસ્તૃત વર્ણન જૈનાચાર્ય **નર્યું દાચાર્ય** વિરચિત '**કેાકશાસ્ત્ર** 'માં વિસ્તા**રશ્રી** આપેલું છે.

ઉત્તર દેવામાં ચતુર કમલે તરત જ કહ્યું કે-" મહારાજ! મેં તો ઘણા નિયમા ગ્રહણ કરેલા છે, તે આ પ્રમાણે:-(૧) એસીને સૂવું, ઊભા ઊભા ઉંઘવું નહિ, (૨) પાતાની ઇચ્છાથી મરવું નહિ, (૩) રાંધેલું ભાજન ખાવું, કાચલા-ઇંટ વગેરે ન ખાવું, (૪) દૂધમાં આકડાનું અને થાર વગેરેનું દૂધ ન પીવું, (૫) આખું નાળીએર માઢામાં નાંખવું નહિ, (૬) પારકું ધન ગ્રહણ કર્યા પછી ઘણા કલેશ થયા વગર આપવું નહિ વગેરે."

ગુરુ મહારાજે કહ્યું કે–" ભાઇ! આ હાંસીના વખત નથી. માટે કાંઇક તા નિયમ રૂપી રતન અમારી પાસેથી જરૂર ગ્રહણ કર."

કમલે કહ્યું કે-" સ્વામિન્! આપશ્રીનાે જે બહુ જ આગ્રહ છે, તાે અમારા પાડાશી વૃદ્ધ કુંભારની હમેશાં ખીલેલા ખિલ્વપત્ર જેવી તાલ જોયા પછી જ હું ભાજન કરીશ, અન્યથા ભાજન કરીશ નહિ."

આચાર્ય મહારાજે સર્વની સાક્ષીએ તેને તે નિયમ દઢતા પૂર્વક ગ્રહણ કરાવીને તે સ્થળેથી વિહાર કર્યા.

કમલ તે લીધેલા નિયમ કાંઇક લાકલાજથી, કાંઇક વચન ભંગથી થતા પાપની બીકથી અને કાંઇક ગુરુ મહા-રાજના સંસર્ગથી ઉત્પન્ન થએલી શ્રદ્ધાથી બરાબર પાળવા લાગ્યા. એક દિવસ કાેઇ કાર્યપ્રસંગે રાજદરબારમાં તેને અપાર સુધી રાેકાઈ રહેવું પડ્યું. ત્યાંથી છૂટીને તે ઘર આવ્યા, અને જમવા બેઠા. તે ખાવાની તથારી કરતો હતો, તેવામાં તેને પાતાના તે નિયમ યાદ આવ્યા. તરત જ તે ઊભા થયા, અને ઘરના ઊપરના ભાગમાં ચઢીને તે કુંભારને જોવા લાગ્યા. ત્યાં તેણે કુંભારણને જોઇ; એટલે 'અંતિક કુંભાર કચાં ગયા છે?' એમ પૂછયું. તેણે 'માટી લેવા ખાણે ગયા છે' એમ કહ્યું.

એટલે કમલ પણ ખાણે ગયા. તે વખતે કુંભારને ભૂમિમાંથી નિધાન પ્રાપ્ત થયું હતું. તેને તે બહાર કાઢતા હતા. તેવામાં તેની તાલ દેખીને કમલ ઉચે સ્વરે બાલ્યા કે—" દીઠું! દીઠું" એટલે કુંભારને ભય લાગવાથી બહાર નીકળી ઘેર જતા કમલના પગમાં પડીને પ્રણામપૂર્વક કહ્યું કે—" સ્વામિન્! જવાડા! જવાડા! તાણીને માટા અવાજે કાંઇ બાલશા નહિ. આ નિધિમાંથી અડધું અથવા તા બધું તમે લઈ લે ."

ધૂર્ત્તોમાં શિરામણિ કમલે આ પ્રમાણે પરમાર્થ જાણ્યા પછી તેને વારંવાર બીવરાવીને પ્રાયઃ આખા નિધિ પાતે લઈ લીધા અનુક પાથી માત્ર થાેડું દ્રવ્ય તે કું ભારને આપ્યું. ' ચારના નસીબમાં બહુ દ્રવ્ય હાેતું નથી. '

પછી ઘેર આવીને જમીને કમલ સૂઈ ગયા. બીજા દિવસે સવારે ઉઠ્યો, ત્યારે સ્વચ્છ ખુદ્ધિવંઢે તે વિચારવા લાગ્યા કે—" માત્ર મશ્કરી કરવા માટે હસવા જેવા લીધેલા નિયમ પણ મને સફળ થયો. ખરેખર! જ્ઞાની ગુરુએ આવા નિયમ આપીને અન્ય વ્રતાદિ ગ્રહણ કરવામાં મને નિશ્ચળ કર્યો છે. સુકૃત્ય તા આલાકમાં પણ ફળ આપનાર થાય છે,

તેથી તે જ મારા ગુરુ છે. તેમના મુખકમળથી ઉચ્ચારાયેલ શુદ્ધ ધર્મનું જ મને શરણ છે."

આ પ્રમાણે સમજીને તે ગુરુ તરક કમલની ખુદ્ધિ વિશેષ ખેંચાણી, તેથી તે ગુરુ પાસે જઈને વિજ્ઞષ્તિ કરી તે પોતાના નગરમાં આગ્રહથી તેડી લાવ્યો. અને તેમની પાસેથી ખારવત રૂપ શ્રાવકધર્મ તેણે અંગિકાર કર્યો. ગુરુના ચરણકમલની તેણે બહુ આદરથી સેવા કરી અને ગ્રહણ કરેલ ધર્મને સારી રીતે પાળીને અનુકમે તે કમલ સ્વર્ગે ગયો, અને ત્યાંથી ચ્યવીને માેક્ષપદને પ્રાપ્ત કરશે.

નાના સરખા પણ નિયમ પાળવાથી કમલ સુખી થયા માટે દરેક માણુસે જંદગીમાં એકાદ નિયમ પણ લેવા એઈએ, અને તે નિયમને જીવનના અંત સુધી પાળવા જોઈએ. નિયમનું પાલન કરનાર માણુસા સુખી થાય છે અને અંતે માલે જાય છે. એ આ કથાના સાર છે.

## રાેહકની કથા ૧૩*૦*

ધ્ધિમાન મનુષ્યની માેટી લક્તિથી આરા-ધના કરવી, પણ તેને છંછેડવા નહિ."

માલવદેશમાં ઉજ્જયિની નામની નગરીની નજીક એક નટાનું ગામ હતું. ત્યાં ભરત નામના નટ રહેતા હતા. તેના રાહક નામના પુત્ર હતા. તેની માતા મરી જવાથી, અને રાહક નાની ઉંમરના હાવાથી; ભરત બીજી સ્રી પરષ્યા. તે સ્રી રાહકને બરાબર ખાવા, પીવા આપતી ન હતી.

રાહકે પાતાની અપર માતાને કહ્યું કે " હે માતા !! તમે મને બરાબર ખાવાપીવા આપતા નથી, તો તેના કળ તમારે ભાગવવા પડશે." તે અચ્ચિ કહ્યું કે: " અરે રાહક! તું શું કરવાના હતા ?" રાહકે કહ્યું કે: " હું તા એવું કરીશ કે, જેથી તું આવીને મારે પગે પડીશ." આમ કહ્યા છતાં તેની અવજ્ઞા કરીને, તે ઓ ચૂપ રહી. રાહક પણ તે દિવસથી અપર માતાને બરાબર શિખામણ આપવાના પ્રસંગ શાધવા લાગ્યા.

એક દિવસ રાત્રે અચાનક તે પાતાના પિતાને કહેવા ૧૪ લાગ્યા કે: "પિતાજ! દાેડા! દાેડા! આ કાેઇ પુરુષ નાસીને ચાલ્યા જાય છે." આ પ્રમાણે રાહકનું વચન સાંભળીને, તેના પિતાના મનમાં શંકા પડી કે:—" ખરેખર! મારી સ્ત્રી દુરાચારી હાેવી જોઇએ." આ પ્રમાણે શંકા ઉત્પન્ન થવાથી, તેના તેણીની ઊપરના રાગ શિથિલ થઇ ગયા. ત્યારથી તે તેની સાથે ખપપૂરતું જ બાલતા હતા. પુષ્પ, તાં ખુલાદિ પણ તેને આપતા ન હતા. કાેઈ પણ ખાનગી વાત તાે તેને કહેતા જ નહાેતા.

તે સ્ત્રીએ આ પ્રમાણેનું પતિનું વર્ત્તન દેખીને વિચાર કર્યો કેઃ " ખરેખર! આ બધું આ બાળકનું જ ચેષ્ટિત દેખાય છે. નહિતર મારામાં કાેઇપણ જાતનો દોષ નહિ હોવા છતાં મારા પતિ મારાથી વિમુખ શા માટે થઈ જાય ?"

પછી તેણીએ રાહકને કહ્યું કે: " હે વત્સ! તેં આ શું કર્યું કે જેથી તારા પિતાજી મારાથી વિમુખ થઈ ગયા છે?" રાહકે કહ્યું કે: " તું મને સારી રીતે ખાવા પીવા કેમ આપતી નથી." તેણીએ કહ્યું કે: " હવેથી હું તને સારી રીતે ખાવા પીવા, પહેરવાને આપીશ." રાહકે કહ્યું કે: " સારં! તમે ખેદ કરશા નહિ." મારા પિતાજી તમારી સાથે પ્રથમની જેમ જ વર્ત્તન રાખશે તેવું કરી દઇશ." ત્યાર—પછી તે સ્ત્રી રાહકને સારી રીતે ખાવા પીવા આપવા લાગી.

રાહક પણ એક દિવસ રાત્રિએ ચન્દ્રમા પ્રકાશતા હતા, ત્યારે પ્રથમની પિતાની શંકા દ્વર કરવા માટે ખાળ-ચેષ્ટા કરતાં કરતાં પાતાની છાયા આંગળીથી પિતાને દેખા-ડીને બાલ્યા કે:–" અરે પિતાછ! જૂઓ જૂઓ આ કાઈ પુરુષ ચાલ્યા જાય છે." તેણે તેમ કહ્યું, એટલે તરત જ તેના પિતા પરપુરુષનો પ્રવેશ બંધ કરવા અને તેના નાશ કરવા તીક્ષ્ણ ધારવાળું શસ્ત્ર ઉપાડીને દાેડચો, અને રાહકને પૂછવા લાગ્યા કે:" અરે પુત્ર! ખતાવ, તે કચાં જાય છે?" પછી રાહકે બાળચેષ્ટા કરતાં કરતાં આંગળીવડે પાતાની છાયા દેખાડીને કહ્યું કે: " પિતાજી! જાઓ તે માણસ આ જાય."

આ દેખીને લજ્જા પામી, તેના પિતા પાછા વળ્યો, અને અંતઃકરણમાં વિચાર કરવા લાગ્યો કેઃ—" રાહકે પહેલાં પણ આવા જ પુરુષ દીઠા હશે, તેના વચનથી મેં મારી પત્નિને દુરાચારી ચિંતવીને તેના ઊપર મેં સ્નેહ ઓછા કરી નાખ્યા, તેથી મને ધિક્કાર છે!"

પછી પશ્ચાતાપ પૂર્વક તેણીના ઊપર પહેલા કરતાં પણ વધારે સ્નેહ રાખવા લાગ્યા. રાહકે વિચાર્થું કે: " મેં આ સ્ત્રીનું ખરાબ કર્યું છે, તેથી ગુસ્સે થએલી તે કાઈ વખત મને મારી નાખશે." આમ વિચારીને તે હમેશાં પાતાના પિતાની સાથે જ જમતાે હતાે, એક્લાે જમતાે ન હતાે.

એક દિવસ તે પાતાના પિતા સાથે ઉજ્જયિની ગયો. પાતાના ગામ જેવી જ ઉજ્જયિનીને દેખીને વિસ્મિત થએલો તે રાહક આસપાસ જેવા લાગ્યા. પછી પિતાની સાથે તે નગર બહાર નીકળ્યા. તે વખતે 'હું કાંઈક બૂલી ગયા.' તેમ યાદ આવવાથી ક્ષિપ્રા નદીના કાંઠા ઉપર રાહકને બસાડીને, તેના પિતા તે બૂલી ગએલી વસ્તુ લાવવા માટે નગરમાં ગયા.

રાહકે નદીના કિનારા પર બેઠાં બેઠાં ક્ષિપ્રાની રેતીમાં

આળપણાની ચેષ્ટા કરતાં કરતાં, આખી ઉજ્જયિની નગરી ચીતરી. તેવામાં ઉજ્જયિનીના રાજા અધ્ય ખેલાવતા ત્યાં આવી ચડચો. રાજા પાતાના ઘાડા રાહકે રેતીમાં ચીતરેલી ઉજ્જયિની વચ્ચે થઈને ચલાવવા લાગ્યા.

તે દેખીને રાહકે કહ્યું કે:-"અરે રાજપુત્ર! આ રસ્તે થઈ ને ઘાડો ચલાવશા નહિ." રાજાએ પૂછ્યું કે કેમ ? રાહકે કહ્યું કે:-"શું તમે આ રાજમહેલ વગેરે દેખતા નથી ?" પછી કુતૃહલથી રાજાએ ઘાડા ઊપરથી ઊતરીને તે ચિત્રામણ જોયું, તા આખી નગરી ચીતરેલી તેણે જોઈ.

રાજાએ તે બાળકને પૂછયું કે:—"તેં પહેલા કાઈ વખત આ નગર જોયું હતું?" રાહકે કહ્યું કે:—"કાઈ વખત નહિ, મારા ગામથી હું આજે જ અહીં આવેલાે છું." રાજાએ તે સાંભળીને વિચાર્યું કે:—"આ બાળકનું ખુદ્ધિ-કૌશલ્ય કેટલું છે?" રાજાએ પછી રાહકને પૂછયું કે:—"હે વત્સ! તારું નામ શું છે, અને તું કથા ગામના રહેવાસી છું?" રાહકે કહ્યું કે:—"મારું નામ રાહક છે, અને હું પાસેના ગામમાં રહું છું." આ વખતે રાહકના બાપ નગરમાંથી આવ્યા. પછી અન્ને જણા પાતાના ગામ તરફ ચાલવા લાગ્યા.

રાજા રાજમહેલમાં ગયા ને વિચારવા લાગ્યા કે:— " પાંચસા મંત્રીઓમાં એક મંત્રી ઓછા છે, જો આ રાહકને સર્વ મંત્રીઓમાં શ્રેષ્ટ મંત્રી તરીકે સ્થાપું, તા મારૂં રાજ્ય બહુ સારી રીતે ચાલે. રાજા જો બુદ્ધિવાન હાય અને ઓછા ખળ-વાળા હાય, તા પણ તે બહુ બળવાળા અને અલ્પ બુદ્ધિ- વાળાથી જીતી શકાતા નથી. પરંતુ ખુદ્ધિમળવાળા એક જ ક્ષણમાં જીતી જાય છે. "

આ પ્રમાણે વિચાર કરીને, રાજાએ રાહકની બુદ્ધિની પરીક્ષા માટે; તે ગામના મુખ્ય પુરુષોને બાલાવીને, હુકમ કર્યો કે:-" તમારા ગામ બહાર એક માટી શિલા છે, તેને ઉપાડીને રાજાના મંડપને યાગ્ય એવી તેની છત્રી બનાવરાવા." રાજાના આવા હુકમ આવવાથી, તે હુકમ પળાવવા અશક્ય છે તેમ વિચારીને સર્વ આગેવાના મનમાં મુંઝાવા લાગ્યા.

વળી અધા એક બીજાને પૂછવા લાગ્યા કે:—" રાજાના આવા અશક્ય હુંકમનો અમલ શી રીતે કરવા ? જો તેના હુંકમનો અનાદર કરીશું તો માેં નુકશાન થવા સંભવ છે." આ પ્રમાણે ચિંતાતુર થએલા તેઓને અપાર થઇ ગયા. રાહેક પાતાના પિતાની સાથે જ જમતા હતા, અને તેના પિતા તો ગામના લાકા એકઠા થયા હતા ત્યાં ગયા હતા; તેથી ભાજનનો વખત થયા તો પણ તે આવ્યા નહિ.

રાહેક પાતાના પિતાની પાસે ગયા અને રાતા રાતા કહેવા લાગ્યા કે:-" મને બહુ ભૂખ લાગી છે, તેથી એકદમ જમવામાટે ઘેર ચાલા." તેના પિતા ભરતે કહ્યું કે:-" હે વત્સ! તું બાળક હાવાથી સુખી છું. આપણા ગામ ઊપર આવેલી આપત્તિને તું જાણતા નથી." રાહકે પૂછ્યું કે:-" શી આપત્તિ આવી છે." ભરતે તેને રાજાના આવેલા હુકમ કહી સંભળાગ્યા.

સુદ્ધિની વિશિષ્ટતાથી તરત જ તેનું તાત્પર્ય જાણીને રાહેક બાલ્યા કેઃ–'' તમે આ બાબતમાં શા માટે આટલા બધા ચિંતાતુર થાએા છાે ? તે શિલાની નીચે રાજાને યાેગ્ય મંડપ થાય તેટલું ખાેદો. યથાસ્થાને થાંભલાઓ ગાેઠવા, અને ભીંતા વગેરેને કળીચુના વગેરેથી ધાેળાવી, ચિત્રામણથી ચીતરાવીને શાેભીતી અને સુંદર બનાવીને રાજાને ખબર આપાે."

તેનું આ કહેલું સાંભળીને સર્વ લોકોએ કહ્યું કે:— " બરાબર, બરાબર." પછી બધા એકઠા થએલા લોકો પો-તપાતાના ઘેર ભાજન લેવા ગયા. જમી પરવારીને, તે શિલાવાળી જગ્યાએ બધા એકઠા થયા અને રાહકના કહેવા પ્રમાણે કાર્ય શરૂ કર્યું. કેટલાક દિવસે તે મંડપનું કાર્ય પૂર્ણ થયું. અને તે શિલા મંડપની ઊપર છત્રીરૂપ થઈ ગઇ. રાજાએ માકલેલા માણસોએ જઈને રાજાને કહ્યું કે:—" મહારાજ! તે ગામના લોકોએ આપણી આત્રાનુસાર મંડપ તૈયાર કરી દીધા છે." રાજાએ પૂછ્યું:—" કેવી રીતે તૈયાર કર્યો છે?" પછી મંડપ જે પ્રમાણે બધાએ એકઠા થઈને બનાવ્યા હતા, તે સઘળી હકીકત રાજાને કહી. રાજાએ પૂછ્યું કે:—" આ કાર્ય કોની અહિથી થયું ?" તેઓએ કહ્યું કે:—" ભરતના પુત્ર રાહકની અહિથી આ કાર્ય પાર પાડવામાં આવેલું છે."

રાજાએ રાહકની ખુદ્ધિની પરીક્ષા કરવા માટે ફરીથી એક ઘેટા માકલ્યા અને કહેવરાવ્યું કે:—" આ ઘેટાનું વજન હાલમાં એક પલ છે. પંદર દિવસ પછી પણ તેટલાને તેટલા વજનવાળો રાખીને અત્રે માકલજો. તે વજનમાં વધે પણ નહિ અને ઘટે પણ નહિ તેમ કરજો." રાજાનો આ પ્રમાણેનો હુંકમ આવવાથી લાકા બધા ચિંતાતુર થયા, અને ક્રીથી તે બાબતના વિચાર કરવા બધા એકઠા થયા. રાહકને પણ તેઓએ માનપૂર્વક બાલાવ્યા.

આગેવાન પુરુષોએ રોહકને કહ્યું કે:—" હે વત્સ ! પ્રથમ પણ રાજાના હુકમરૂપી દુર્લંઘ્ય સમુદ્રને તારી ખુદ્ધિરૂપી સેતુ વડે તે અમને બધાને તાર્યા હતા, અત્યારે પણ તારી ખુદ્ધિથી ફ્રેરી સેતુ બાંધ, કે જેનાથી રાજાના આ નવા હુકમરૂપી સમુદ્રને પણ તરી જઈએ."

તે સાંભળીને રાહકે કહ્યું કે:—" એક વરૂને તેની પાસે રાખા અને ઘાસ વગેરે સારી રીતે ખવરાવીને, આને પુષ્ટ કરાે. ઘાસ વગેરે ખાવાથી તે દુર્ખળ થશે નહિ, અને વરૂને દેખીને તે પુષ્ટ બનશે નહિ." તેઓએ તે પ્રમાણે કર્યું. પંદર દિવસ થયા એટલે, તે ઘેટા રાજા પાસે માેકલી દીધાે. તેના તાેલ કરતાં તે તાેલમાં પહેલાં જેટલા જ થયાે.

કેટલાક દિવસ વીતી ગયા પછી રાજાએ એક કુકડા માકલ્યા, અને કહેવરાવ્યું કે:—" આ કુકડાને બીજા કુકડા વિના યુદ્ધ કરાવજો." રાજાના નવા હુકમ ક્રીને આ પ્રમાણે આવવાથી સવે એકઠા થયા. તેઓએ રાહકને બાલાવ્યા. રાજાનો હુકમ તેને કહી સંભળાવ્યો.

તરત જ રાહકે એક માટા આરીસા મંગાવ્યો, અને તેને અરાબર સાફ કરાવ્યાે. પછી તે આરીસામાં દેખીને 'આ મારા પ્રતિપક્ષી બીજો કુકડો આવ્યો છે' તેમ માનીને અહંકારપૂર્વક તેની સાથે યુદ્ધ કરવા લાગ્યાે. બીજા કુકડા વગર પણ રાજા તરફથી માકલાવેલ કુકડાને યુદ્ધ કરતા જોઈને અધા લાકા આશ્ચર્યચકિત થઇ ગયા. તે હકીકત રાજાની આગળ પહોંચાડવામાં આવી.

વળી કેટલાક દિવસ પછી રાજાએ હુકમ માેકલ્યા કે:

" તમારા ગામમાં અતિ સુંદર રેતી છે, તેથી તે સુન્દર રેતીમાંથી કેટલાંક સારા દારડાં બનાવરાવીને અત્રે માેકલા-વજો." રાજાના આવા હુકમ સાંભળીને લાેકા ક્રોથી એકઠા થયા, અને રાહકને ઉપાય પૂછ્યો.

રાજાને જવાબમાં કહેવરાવવામાં આવ્યું કે:—" અમે તો નટલે કો છીએ, નૃત્યાદિ જાણીએ છીએ; દારડાં કેવાં હોય તે જાણતા નથી, પરંતુ આપના હુકમના તા અમલ કરવા જ જોઇએ. માટે રાજદરબાર માટા છે, ત્યાં પહેલાંના ઘણા રેતીનાં દારડાં પડ્યાં હશે. તેમાંથી એકાદું દારડું નમૂના તરીકે અત્રે માકલી અપાવા. તે નમૂના પ્રમાણે રેતીનાં નવા દારડાં બનાવીને અમે માકલાવી આપીશું." રાજપુરુષાએ આ જવાબ રાજાઈને પહેાંચાડ્યો. રાજ નિરુત્તર થઈ ગયા; અને કાંઇ પણ પ્રત્યુત્તર આપી શક્યો નહિ.

કેટલાક દિવસ વીતી ગયા પછી એક મરી જવાની તૈયારીમાં હતો, તેવા વૃદ્ધ હાથીને તે ગામ માેકલામાં આવ્યા, અને કહેવરાવ્યું કે:-" આ હાથી મરી જાય તો પણ તે મરી ગયા છે, એવા સમાચાર કહેવરાવશા નહિ. અને તેના સમાચાર હમેશાં કહેવરાવજો. જો નહિ કહેવરાવા તાે ગામના માટે દંડ કરવામાં આવશે."

આવા હુકમ રાજાના આવવાથી ગામના લાેકા પાછા એકઠા થયા, અને તે બાબતના ઉપાય રાેહકને પૂછ્યો. રાેહકે કહ્યું કે "આ હાથીને ઘાસ વગેરે નાંખા, પછી જે યાેગ્ય હશે તે કરીશું." રાેહકના કહેવા પ્રમાણે તેઓએ તેને ઘાસ વગેરે નાપ્યું, છતાં રાત્રે તે હાથી મરણ પામ્યાે. પછી રાહકની સલાહ પ્રમાણે ગામના આગેવાન પુરુષોએ રાજા પાસે જઈને કહ્યું કે:—" હે મહારાજ! આજે તે હાથી એસતો નથી, ઉઠતો નથી, ઘાસ ખાતો નથી, નિહારાદ કરતો નથી, શ્વાસોશ્વાસ લેતો—મૂકતો નથી. કાઈ પણ જાતની તે હીલચાલ કરતો નથી." તે વખતે રાજાએ પૂછ્યું કે "શું તે હાથી મરી ગયા ?" આગેવાનાએ કહ્યું કે: " આપ તેમ કહી શકા છા, અમે તેમ કહેતા નથી." તેઓએ આ પ્રમાણે કહેવાથી, રાજા મૌન રહ્યો. આગેવાના પાતપાતાના ઘર પાછા ગયા.

વળી ફરીથી રાજાએ હુકમ કર્યો કે:—" તમારા ગામમાં સ્વચ્છ અને સ્વાદિષ્ટ જળથી ભરેલા કુવા છે, તે અહીં તાકી દે માકલી આપા." આ હુકમના પ્રત્યુત્તર માટે ગામના આગે-વાનાએ રાહકને પૂછ્યું. રાહકે કહેવરાવ્યું કે:—" હે મહા-રાજા! અમારા ગામડાના કુવા સ્વભાવથી અહુ શરમાળ અને બીકથુ હાય છે, તે પાતાની જાતિના કુવા વગર બીજા કાઈના વિધાસ કરતા નથી, તેથી આપણા શહેરના એકાદ કુવાને અત્રે માકલજો, જેથી તેના ઉપર વિધાસ આવવાથી અમારા કુવા તરત જ ત્યાં આવશે."

આ પ્રમાણે રાજસેવકાને નિરુત્તર કરીને પાછા માેકલ્યા. તેઓએ તે હકીકત રાજાને નિવેદન કરી. પાતાના હૃદયમાં રાૈહકના ખુદ્ધિશાળીપણાના વખાણ કરતા રાજા મૌન ધારી રહ્યો.

વળી કેટલાક દિવસ પછી "ગામના પૂર્વ દિશાના વનને પશ્ચિમ દિશામાં ફેરવી નાખજે " એવા રાજાના હુકમ થવાથી, તેના ઉપાય રાહકને પૂછીને ગામના લાકાએ પાતાના રહેઠાણુ વનની પૂર્વ દિશાએ ફેરવી નાખ્યા; તેથી ગામની પશ્ચિમ દિશામાં વન આવી ગયું. રાજાને આ હકીકતની ખબર આપવામાં આવી.

ક્રીથી રાજાએ કહેવરાવ્યું કે:—"અગ્નિ વિના ખીર રાંધીને માેકલજો." પાછા બધાંએ એકઠા થઈને રાહકને પૂછ્યું. રાહકે કહ્યું કે "ચાખાને પાણીથી પલાળીને સૂર્યના કિરણાથી ગરમ થઈ ગએલા ઘાસ તથા પરાલાદિની ગર-મીમાં દ્રધ તથા ચાખાથી ભરેલી થાળી મૂકવી, એટલે ખીર રંધાઈ જશે." તેઓએ તે પ્રમાણે કર્યું. ખીર રંધાઈ ગઈ. રાજાને તે હકીકત નિવેદન કરી. તે સાંભળીને રાજા ચિત્તમાં અહુ ચમત્કાર પામ્યા.

રાજાએ આ બધા રાહકના ખુદ્ધિવેલવ જાણીને, તેને બાલાવવા માટે હુકમ ક્રમાવ્યા કે:—"જે બાળકે મારા લગભગ બધા હુકમા પાતાના ખુદ્ધિબળથી અમલમાં મૂક્યા છે, તેણે અહીં આવવું. પરંતુ અજવાળીયા અથવા અંધારીયા પખવાડિયામાં આવવું નહિ. છાંયા અગર તડકામાં આવવું નહિ. પગે ચાલીને આવવું નહિ, તેમ અધર ઉડીને આવવું નહિ. રસ્તા પર થઈને અથવા ઉન્માર્ગ આવવું નહિ, નાહીને તેમજ નાહ્યા વગર આવવું નહિ."

આ પ્રમાણેના હુકમ મળવાથી રાહકે ગળા સુધી સ્નાન કર્યું, અને બળદ ગાડીના બે પૈડાના વચલા ભાગ ઊપર એક ઘેટાને નીચે રાખીને, તેના ઊપર બેસીને, માથે ચાળણીને છત્ર તરીકે રાખીને, અમાવાસ્યા અને એકમના સંધિ સમયે, સંધ્યાકાળે રાજા પાસે આવ્યા.

વળી "ખાલી હાથે રાજા, દેવ અને ગુરુ પાસે જવું નહિ." એવા વિચાર કરીને હાથમાં માટીના પિંડ રાખી તે નજરાણા તરીકે રાજા પાસ મૂકયો. રાજાએ રાહકને પૂછ્યું:—"અરે રાહક! આ શું?" તેણે કહ્યું કે:—"મહારાજ! આપ પૃથ્વીના નાથ છા, તેથી આ પૃથ્વી પિંડ હું સાથે નજરાણા તરીકે લાવ્યા છું." આવી રીતે પ્રથમ મુલાકાતે જ માંગલિક શબ્દા સાંભળીને રાજા સંતાષ પામ્યા. ગામના બીજા લોકા પાતાને ગામ પાછા ગયા.

રાહકને રાજાએ પાતાની પાસે સુવાડચો. રાત્રીના પ્રથમ પહાર ગયા, ત્યારે રાજાએ પૂછ્યું કે:-" અરે રાહક! જાગે છે કે ઉંઘે છે?" રાહકે કહ્યું કે:-" મહારાજ! જાગું છું." રાજાએ પૂછ્યું કે:-" શું વિચાર કરે છે?" રાહકે કહ્યું કે:-" પીપળના પાંદડામાં શું માે છું? દાંડલી કે શિખા? તે સંબંધી હું વિચાર કરતા હતા."

રાજા પણ તે બાબતના સંશય થવાથી બાલ્યા કે:—
"તેં વિચાર બહુ સારા કર્યા, પણ તેના નિર્ણય શું કર્યા ?"
રાહકે કહ્યું કે:—"જ્યાં સુધી શિખાના અત્રભાગ સુકાતાનથી, ત્યાં સુધી અંને સરખા હાય છે." રાજાએ આનંદ પામીને પાસે રહેલાઓને તે હકીકત પૂછી, તે બધાએ પણ તે કબુલ કર્યું. પછી રાહક સૂઈ ગયા.

કરીથી રાત્રીના બીજા પહેારે રાજાએ પૂછ્યું કે:-" અરે રાહક! જાગે છે કે ઉંઘે છે?" તેણે કહ્યું " મહારાજ! જાગું છું." રાજાએ પૂછ્યું:-"શું વિચાર કરે છે?" રાહકે કહ્યું કે:-" મહારાજ! અકરીના પેટમાં લીંડીઓ ગાળ કેમ થઈ જાય છે?" આ પ્રમાણે કહેવાથી રાજાને પણ તે બાબ-તના સંશય થયા. તેથી તેણે રાહકને જ પૂછ્યું કે:-"તે કેમ થતી હશે?" રાહકે કહ્યું કે:-"મહારાજ! તેના પેટમાં સંવર્તક નામના ફરતા પવન હાય છે, તેને લીધે લીંડીઓ ગાળ થઈ જાય છે." પછી તે સૂઈ ગયા.

ત્રીજા પહેારે રાજાએ તે જ પ્રમાણે પૂછવાથી રોહકે કહ્યું કે:-" મહારાજ! હું જાગું છુ." રાજાએ પૂછ્યું કે:-" શું વિચાર કરતો હતો ?" તેણે કહ્યું કે:-મહારાજ! ખીસકા-લીના શરીર જેવડું જ પુંછડું હોય કે કાંઈ નાનું માહું હોય?" આ પ્રશ્નનો નિર્ણય નહિ થઈ શકવાથી, રાજાએ તેને જ પૂછ્યું કે:-" તેં શું નિર્ણય કર્યો." રાહકે કહ્યું કે:- " મહારાજ ખંને સરખા હોય છે." પછી તે સૂઈ ગયો.

ચાથા પહેારે પ્રભાત થયું. મંગળ ધ્વનિ થવા લાગ્યા. સર્વ સ્થળે પ્રકાશ થવા માંડ્યો. તે વખતે રાજા જાગૃત થયા અને રાહકને બાલાવ્યા. અતિશય નિદ્રામાં લીન થઈ જવાથી કાંઈ પણ જવાખ તેણે આપ્યા નહિ. તેથી રાજાએ રમવાની લાકડી વડે જરા તેને સ્પર્શ કર્યો કે, તરત જ તે સાવધાન થઈ ગયા.

રાજાએ પૂછ્યું કે:-"કેમ ઉંઘી ગયા હતા કે?" રાહકે કહ્યું:-"દેવ! હું જાગતા હતા." રાજાએ પૂછ્યું કે:-"તું શું વિચાર કરતા હતા ?" તેણે કહ્યું કે-"મહા-રાજ! હું વિચાર કરતા હતા કે આ રાજાને કેટલા આપ હશે?" આ પ્રશ્ન સાંભળીને થાડીવાર તા રાજા પણ શર-મથી નીચું માં રાખીને ઊભા રહ્યો. એક ક્ષણ પછી આશ્ચર્ય પામીને તેણે પૂછ્યું કેઃ-" અરે રાહક! બાલ, તેં શું નિર્ણય કર્યા. " રાહકે કહ્યું કેઃ-" તમારે પાંચ બાપ છે. "

રાજાએ પૂછ્યું કે:—" કેાલુ કેાલુ ?" રાહકે કહ્યું કે:—
"એક તમારા બાપ કુબેર છે, કે જેને લીધે તમારામાં દાન આપવાની શક્તિ આવી છે. બીજો તમારા બાપ ચાંડાલ છે, કારલુ કે વૈરીઓ ઉપર તમે ચાંડાલની માફક કાપ દર્શાવા છો. ત્રીજો તમારા બાપ ધાંબી છે, કારલુ કે ધાંબી જેમ વસ્તને નીચાવી નાખે છે, તેવી રીતે આપ પલુ લાેકાનું સર્વસ્વ હરલુ કરી લેતા દેખાઓ છા. ચાંચા તમારા બાપ વીંછી છે, કારલુ કે મારા જેવા ભર નિદ્રામાં સ્તેલા બાળ કને રમવાની લાકડી વડે વીંછીની જેમ નિર્દય રીતે તમે પીડો છા. પાંચમા બાપ તમારા પિતા છે, કે જેને લીધે યથાવસ્થિત ન્યાય અને રાજ્યનું તમે પરિપાલન કરાે છાે."

રાહકે આ પ્રમાણે કહ્યું. તે સાંભળીને રાજા મૌન રહ્યો. અને સવારના નિત્ય કાર્યોમાં પ્રવર્ત થયા. પછી માતાને નમસ્કાર કરીને એકાંતમાં તેણે પૂછ્યું કે:—" માતા કહા, મારે કેટલા ખાપ છે?" માતાએ કહ્યું કે:—" વત્સ! આવું શા માટે પૂછે છે?" તારા પિતાથી જ તારા જનમ થયા છે." પછી રાહકે જે કહ્યું હતું તે ખધું રાજાએ માતાને કહી સંભળાવ્યું. અને કહ્યું કે:—" માતાજી! પ્રાયે તે રાહક જૂં છે બાલતા નથી, તેથી સાચી હકીકત હાય તે કહા."

આ પ્રમાણે રાજાના અત્યંત આગ્રહથી, તેની માતાએ કહ્યું કે:-" જ્યારે તું ગર્ભમાં હતો, ત્યારે અહારના ઉદ્યા-નમાં વૈશ્રવણ (કુબેર)ની પૂજા કરવા હું ગઇ હતી. તે યક્ષને અતિશય સુંદર જોઈ ને તેના હસ્તના મેં સ્પર્શ કર્યા હતા, તે વખતે કામદેવના આવિષ્કાર મારા અંગમાં થયા હતા, અને તેની સાથે વિષય ભાગવવાની ઈચ્છા મેં કરી હતા. તે વખતે એક રૂપવંત ચંડાલ યુવાન ત્યાં આવ્યા, તેથી તેની સાથે પણ ભાગ ભાગવવાની મને ઈચ્છા થઈ હતા. ત્યાંથી હું પાછી આવતી હતી, ત્યારે ધાળીને દેખીને પણ મને તેવી જ અભિલાષા થઈ હતી. પછી હું મહેલમાં આવી, તે વખતે કામદેવને વશવર્તી મેં નાગરવેલનું પાન ખાવા હાથમાં લીધું હતું, તેના ઊપર એક વીંછી હતા, તેના મને સ્પર્શ થયા, તે વખતે કામના અતિશય આવેગના લીધે, તેની સાથે પણ ભાગ ભાગવવાની ઈચ્છા મને થઈ હતી. આ પ્રમાણે ઈચ્છા માત્રથી જ, તે તારા પિતા છે. આકી તારા ખરા પિતા તો તે જ છે કે જે વાત જગતપ્રસિદ્ધ છે.

માતાની આ હકીકત સાંભળીને રાજાએ નમસ્કાર કર્યો. પછી રાહકના ખુદ્ધિ ચાતુર્યથી મનમાં વિસ્મય પામેલા રાજા રાજદરખારમાં ગયા અને સર્વ મંત્રીએાના અગ્રેસર તરીકે, રાહકને મુખ્ય પ્રધાન ખનાવ્યા.

જ્ઞાનની તથા જ્ઞાનીની ઉત્કૃષ્ટ ભક્તિ કરવાથી રાહક જેવી ઉત્તમ ખુદ્ધિ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે, માટે જ્ઞાન અને જ્ઞાનીની ખને તેટલી ભક્તિ કરવી એઈએ.

### અુદ્ધિની વિશિષ્ટતા ઉપર ક્ષુલકની કથા ૧૩૧

નાતડ નગરમાં એક દિગંભર સાધુએ, એક શ્વેતાંબર ક્ષુલ્લક (નાના) સાધુને પૂછ્યું કે:—" અરે ક્ષુલ્લક! તમારા અરિહંત સર્વજ્ઞ છે, તમે તેના પુત્ર છો, તો કહા કે આ નગરમાં કેટલા કાગડાઓ રહેતા હશે?" ક્ષુલ્લકે વિચાર્યું કે:—" શઠની સાથે શઠ પણે જ વર્ત્તવું એઈ એ." તે બાલ્યા કે:—" આ બેનાતટ નગરમાં સાઠ હજાર કાગડાઓ વસે છે. તેમાંથી ઓછા થાય તા, તે બીજે ચણવા ગયા છે એમ સમજવું, અને વધે તા અહારથી મહેમાના આવેલા છે તેમ સમજવું."

આવા ઉત્તર સાંભળીને, પ્રત્યુત્તર દેવાને અશક્ત તે સાધુ, પાતાના મસ્તક પર જાણે કાઈએ લાકડીના પ્રહાર કર્યો હાય તેવી રીતે માથું ખંજવાળતા ચૂપ થઈને ચાલ્યા ગયા.

# છુદ્ધિની વિશિષ્ટતા પર હાથી તાેલવાની કથા ૧૩૨

વાળા મંત્રીની શાધ કરવા માટે રાજમાર્ગમાં એક માટા હાથીને, આલાનસ્તંભે બાંધીને ઉદ્દેશષણ કરાવી કે:—" જે માણસ આ હાથીના તાલ કરી આપશે, તેને રાજ માટે પગાર આપી નાકરીમાં રાખશે."

આવી ઉદ્દેશષણા સાંભળીને એક ખુદ્ધિશાળી પુરુષે, તે હાથીને માટા તળાવમાં લઈ જઈ વહાણ ઊપર ચડાવ્યાે. હાથી જ્યારે બરાબર વહાણ ઊપર ચડી ગયાે ત્યારે તે વહાણ જેટલું પાણીમાં ડુબ્યું તેટલા ઉપર નિશાની કરી લીધી; ને હાથીને વહાણમાંથી ઉતારી લીધા. પછી તે વહાણને જ્યાં સુધી નિશાની કરી હતી, ત્યાં સુધી તેમાં પથરા ભરી પાણીમાં ડુબાડ્યું. અને પછી તે બધા પથરા બહાર કાઢીને તેાળા. પછી તે સર્વના સરવાળો કરીને રાજાને કહ્યું કેઃ– "મહારાજ! હાથીનું આટલા પલ પ્રમાણ વજન છે." તે

સાંભળીને રાજા સંતુષ્ટ થયા, અને તે પુરુષને સર્વ મંત્રીઓમાં મુખ્ય મંત્રી તરીકે માટા પગારથી નિયુક્ત કર્યો.

ખુદ્ધિવાન માણુસ ખુદ્ધિ વાપરીને, જે ધારે તે કરી શકે છે. વિશિષ્ટ પ્રકારની ખુદ્ધિ પ્રાપ્ત થવી, તે જ્ઞાનની આરાધનાનું ફળ છે.

# ઝુદ્ધિની વિશિષ્ટતા ઉપર શાેકયની કથા ૧૩૩

એ પત્નીઓ હતી. એકને પુત્ર હતો, અને બીજીને પુત્ર ન હતો. બંને પત્નીઓ તે પુત્રનું સારી રીતે પાલન કરતી હતી. પુત્રને 'મારી સગી માતા કઈ અને અપર માતા કઇ' તેની બરાબર ખબર પણ ન હતી.

એક વખત તે વાણીયા, બંને પત્નીઓ તથા પુત્રને સાથે લઈ પરદેશ ગયા. ત્યાં અચાનક તે મૃત્યુ પામ્યા. પછી તે બંને સ્ત્રીઓ વચ્ચે ઝઘડો થયા. પહેલી કહે કે:– "આ મારા પુત્ર છે." બીજી પણ તેમ જ કહેવા લાગી. એક કહે કે:–" આ ઘરની માલિક હું છું." બીજી પણ તે જ પ્રમાણે કહેતી.

આપસમાં કલહ કરતી બંને પત્નીઓના ઝઘડો રાજ-દરખારમાં પહેંચ્યાે. તેઓની ફરિયાદ સાંભળીને, છુદ્ધિવાન પ્રધાને પાતાના સેવકાને હુકમ કર્યાે કેઃ—" પહેલાં આ બધા દ્રવ્યના બે ભાગ પાડાે. પછી, આ છાકરાના પણ તલવારથી બે ભાગ કરીને, બંનેને સરખા ભાગે વહેંચી આપાે." મગજમાં હજારા જ્વાળાઓ સળગે તેવું, અને મસ્તક પર વજ પડે તેવું, પ્રધાનનું આ વચન સાંભળીને, તે પુત્રની ખરી માતા હતી તે, કંપાયમાન થતી દુ:ખથી આકુળવ્યાકુળ થઇ જઇને બાલી કે:—" અરે રાજન્! અરે પ્રધાનજ! આ પુત્ર મારા નથી, મારે તેનું કાંઈ પ્રયોજન પણ નથી. મારી આ બીજી બેનના જ તે પુત્ર છે. વળી ઘરની માલિક પણ તે જ છે. હું દૂર રહીને પારકા ઘર મજીરી કરીને પણ આ પુત્રને જીવતા જોઇ સુખી થઈશ. તેટલા માત્રથી પણ હું મારા આત્માને કૃતકૃત્ય માનીશ. બાકી આ પુત્રના મૃત્યુથી તો આખા જીવલાકના નાશ થવા જેવું મારા મનમાં લાગી આવે છે."

બીજ સ્ત્રી તેા પ્રધાનના ઉપરાક્ત ન્યાય સાંભળીને કાંઈ પણ બાલી નહિ. એટલે તે દુઃખી થએલી સ્ત્રી તરફ જોઈને પ્રધાન બાલ્યા કેઃ-" આ પહેલી સ્ત્રીના આ પુત્ર છે, બીજીના નથી."

પછી તે સ્ત્રીને પુત્ર તથા સર્વ ધનની માલિક ઠરાવી, અને બીજીને કાઢી મૂકી.

ખુદ્ધિથી સર્વ વસ્તુના ન્યાય થાય છે. ખુદ્ધિ-વાન પાસે કાંઈ પણ છાનું રહી શકતું નથી.

# ખંગાળદેવની કથા ૧૩૪

્મરપુરમાં લુવનપાળ નામના શેઠ રહેતા હતા. ઘણી માનતાઓ પછી તેને એક પુત્ર થયા, તેનું અંગાળદેવ નામ પાડવામાં આવ્યું. એક ખાળામાંથી બીજા ખાળામાં રમતા તે માટા થયા. નિશાળ અભ્યાસ કરવા બેસાડ્યો, ત્યાં ઘણી કળાઓ શીખ્યા.

એક વખતે ખાનગીમાં બેસાડીને શેઠે પુત્રને શિખામણ આપતાં કહ્યું કે—"વત્સ! જે વ્યવહારને જાણે તે જ ખરા હાંશિયાર કહેવાય, તેથી કેટલીક વ્યવહારની બાબતા હું તેને જણાવું છું તે સાંભળ." બંગાળદેવ બે હાથની અંજલિ જોડીને સાવધાન થઈને વિનયપૂર્વક બેઠા.

શેઠે કહ્યું કે-" વત્સ! ઘણા પંડિતો એકઠા થાય ત્યારે ઉલટા તત્ત્વના નિર્ણય થઈ શકતા નથી." તે ઊપર હું તને એક દષ્ટાંત કહું છું તે સાંભળ :

# ૧. તપસ્વીની કથા

એક નગરમાં એક મઠ હતો. તે સ્થળે ત્રણ તાપસા ઘણા કાળથી રહેતા હતા. એક વખત રાત્રે તેઓમાંથી એક ઉઠચો, અને તેણે આકાશમાં ભેંશના શીંગડા જેવા કાળા વાદળની ઘટામાં ઝબકતી વીજળીની રેખા જોઈ. તેણે બીજા બંનેને જગાડી અહાર બાલાવીને કહ્યું કે-" અરે ભાઈ! જૂઓ! સ્વર્ગમાં આગ લાગી છે, તેની જ્વાળાના ધૂમાડાના આ સમૂહ દેખાય છે."

બીજાએ કહ્યું કે:-" આ તો સૂર્ય છે, તે ઠંડીથી બી ગયા છે, તેથી કાળાં વસ્ત્રની કંથા એાઢીને વારંવાર પાતાની જાતને દેખાડે છે. અને 'હજુ પ્રભાત કાળ થયા છે કે નથી થયા ?' તેની તપાસ કરે છે.

ત્રીજે બાલ્યા કે-"મને તા લાગે છે કે દૈત્યાના ઉત્પા-તથી ત્રાસ પામેલા દેવલાકમાં મહેંદ્ર અગ્નિને ઉદ્દેશીને શાંતિ-કર્મ કરાવે છે." આ પ્રમાણે વિચારતા તત્ત્વને નહિ જાણ-નારા તેઓએ એક પંડિતને પૂછ્યું કે-"અરે આ શું હશે ?" તેણે કહ્યું કે-" વિજળીના ઝબકારાઓ સાથે આ વરસાદનાં વાદળાં છે." આવી રીતે બહુ પંડિતાઈ હાય પણ વ્યવહારનું જ્ઞાન ન હાય ત્યારે પણ પરાસવ થાય છે. તે ઊપર એક મૂર્ખ પંડિતની કથા છે તે આ પ્રમાણે:

### ર. પંડિત મૂર્ખની કથા

એક નગરમાં માત્ર અભ્યાસના અને વિદ્યાશાળાના જ પરિચયવાળા એક પંડિત રહેતા હતા. એક વખત દેવપૂજા માટે વાડીમાંથી પુષ્પ તથા પત્રાદિ લાવવા માટે તે જતા હતા. તે વખતે કાેટવાળે તેને પૂછ્યું કે:—" ભાઈ તમે કચાં જાઓ છા ?" તેણે કહ્યું કે:—" પરસ્રીને ગ્રહણ કરવા માટે હું જાઉં છું."

'પત્રી શબ્દ તેા રૂઢ થઈ ગયેા છે, તેથી તેવું બાલ-વાથી શું ? માટે અઘરાે શબ્દ વાપરું.' તેવા આશચથી તે પત્રીને બદલે પરસ્રી શબ્દ બાલ્યાે હતાે; પણ તેનાં શબ્દાે સાંભળીને તે કાેટવાળ કાેપાચમાન થયાે, અને તેનું નાક કાપી નાખ્યું. તેથી લાેકામાં પ્રચલિત થયું કેઃ–"અતિ ભણેલ પણ વ્યવહાર નહિ જાણુનારાનાે નાશ થાય છે." અથવા 'ભણ્યા પણુ ગણ્યા નહિ.' એમ કહેવાય છે.

વળી 'જડ માણુસ બીજાને પૂછ્યા વગર પોતાની બુદ્ધિ પ્રમાણે કાર્ય કરવા જતાં તાપસના શિષ્યની માક્ક પાપ અને અપકીર્ત્તિનું ભાજન થાય છે.' તે સાંભળીને બંગાળદેવે પૂછ્યું કે:–" પિતાજી! તે તાપસ શિષ્ય કેાણ હતો ?" ભુવનપાલે કહ્યું કે:–વત્સ! તેની કથા સાંભળઃ

#### ૩. તાપસ શિષ્ય**ની** કથા

પહેલાં શૃંગારપુરમાં એક કુખડા તાપસ રહેતો હતો. તેને પછવાડે ખુંધ નીકળી હતી, તેથી તે વાંકા વળીને ચાલતો હતો. તેને એક શિષ્ય હતો. એક વખતે તે શિષ્ય નગરની ખહાર ગંગા નદીના કાંઠા ઊપર ગયા. તે વખતે અગ્નિનું તાપણું કરીને ગાવાળીઆઓ તાપતા હતા; તે દેખીને તેણે પૂછ્યું કૈ—" તમે આ શું કરા છા ?"

તેઓએ કહ્યું કે-"અમારી આ વાંકી લાકડીઓને અિનના તાપ વહે અમે સીધી કરીએ છીએ" આ સાંભ-ળીને તે મઠમાં આવ્યા. પછી તેણે વિચાર કરી કે-"તે લાકડીઓ જેમ મારા વાંકા વળી ગએલા આ ગુરુને હું અિનના તાપ વહે સીધા કરું." આવા વિચાર કરી અિન લાવી તેને બરાબર સળગાવી, ગુરુના પગ અને ગળું એકઠા કરી તેમના વાંસે અિન લગાડી, આમ કરવાથી ઘણી ખૂમા પાડીને તે ગુરુ મરણ પામ્યો. લોકો એકઠા થઇ ગયા અને આમ કરવાનું કારણ પૂછ્યું. તેણે લાકડીની વાત કરી. એટલે " ગુરુને સીધા કરવા જતાં ગુરુનું મૃત્યુ થયું! તે સાંભળી સર્વ હુસવા લાગ્યા. આ પ્રમાણે તે મૂર્ખ શિષ્ય પાપ તથા અપકીર્ત્તિનું ભાજન થયો."

વળી હે વત્સ! કાયર માણુસે વિષમ કાર્યો શરુ કરવાં નહિ. કારણ કે તેના ભીરૂ સ્વભાવથી અને ખુદ્ધિની વિહ્વ-લતાથી ચીલડાવાળા પુરુષની માફક કાર્યના નાશ થાય છે. તેની કથા આ પ્રમાણે:

## ૪ ચીભડાવાળા પુરુષની કથા

એક નગરમાં એક ગૃહસ્થ રાત્રે ખાટલા ઊપર સૂતો હતો. રાત્રે તેના ઘેર એક ચાર આવ્યા. 'તે ગૃહસ્થ જાગે છે કે ઉંઘે છે. 'તે બાબતનો નિર્ણય કરવા માટે તે ચારે પાતાની પાસે રાખેલ એક ચીલડું તેના ઊપર નાંખ્યું, ચીલડું લાગી ગયું. તે ચીલડામાંથી પાણી તથા તેનાં બી તે ગૃહસ્થ ઊપર પડ્યા. તે જાગી ગયા. અને લયબ્રાંત થઈને પાતાની પત્નીને તેણે કહ્યું કે—" અરે સ્ત્રી! જાગ, જાગ, ચારે મને તલવારવડે માર્યો છે, તેથી માત્ર લાહી નીકળ્યું છે એટલું જ નહિ પણ સાથે કીડાઓ પણ નીકળ્યા છે." તે રસને લાહી અને બી ને કીડાઓ માનતા હતા. ચારે વિચાર્યું કે—" અરે! આવા કાયરનું ધન લેવાથી શું કાયદા ?" તેમ વિચારી ચાર ચાલ્યા ગયા.

વળી શેઠે કહ્યું કે–" હે કુળદીપક પુત્ર ! જે તરત જ જવાબ આપી શકે છે તે દેવોને પણ વશ કરે છે. તો પછી મનુષ્યોને વશ કરે તેમાં શું નવાઈ? જેવી રીતે એક વૈષ્ણવી સ્ત્રીએ કર્યું હતું." પુત્રે પૂછ્યું કે-" તે કેાગ્ર હતી ?" તેગ્રે કહ્યું કે-"વત્સ! તેની કથા સાંભળઃ

# પ વૈષ્ણવી સ્ત્રીની કથા

કર્ણિકાર નગરમાં મુકુંદ નામના દેવ એક મંદિરમાં સ્થાપન કરેલા હતા. તે દેવની ઉપાસના ઘણી સ્ત્રીઓ ચામા-સામાં કરતી હતી, અને તેની ઉપાસના માટે સ્ત્રીઓ મહિનાના ઉપવાસ કરતી હતી. તેમાં એક સ્ત્રી પાખંડી હતી, તેનાથી ભૂખ્યું રહી શકાતું નહિ, અને તેણીને પાતાનું જીવન બહુ જ વહાલું હતું; તેથી તે દિવસે ઉપવાસ કરતી અને રાત્રે ચૂરમું ખાતી હતી.

એક વખતે રાત્રે તેણીને ચૂરમું ખાતી દેખીને મુકુંદ દેવે પૂછયું કે-" અરે સ્ત્રી! તું બહુ માયાકપટી દેખાય છે; કારણ કે તું લાેકાના દેખતાં મહિનાના ઉપવાસ કરવાનું પચ્ચખાણ લે છે અને દરરાજ રાત્રે ખાય છે."

તે સાંભળીને તે સ્ત્રીએ કહ્યું કે:-" દેવ! જેવા તમે અમારા સ્વામી માયાવી છેા, તેવા જ અમે તમારા સેવક માયાવી છિએ."

મુકંદે તે વાત સાંભળીને પૂછયું કે-" હું કેવી રીતે માચાવી છું."

વૈષ્ણુવી સ્ત્રીએ કહ્યું કે-" તમે આખા જગતને કહેા છા કે 'વર્ષા ઋતુમાં અમે પાતાલમાં શયન કરીએ છિએ.' તેમ કહીને રાતનાં તા લાેકાનાં ચરિત્રો જોવા નીકળા છા, અને તે નિમિત્તે જાગરણ કરાે છાે, તેથી 'બાેલાે છાે કાંઇ અને કરાે છાે કાંઈ' આ તમારૂં માચાકપટપણું પ્રત્યક્ષ દેખાય છે; તેથી માયાકપટ કરનારા તમે જેવા અમારા સ્વામી, તેવા જ માયા- કપ૮કરનારા અમે તમારા સેવકાે છિએ." આ જવાબ સાંભળીને સુકુંદદેવ પ્રસન્ન થયા, અને તેના મનાેવાંછિત પૂર્ણું કર્યાં."

" વળી હે પુત્ર ! દેવ, સ્વામી તથા ગુરુની પાસે થાેડું ઉપયાગી અને સારભૂત હાેય તેટલું જ કાલેશ્વરીના સેવકની માફક બાેલવું. તેની કથા નીચે પ્રમાણે છેઃ

### ૬ કાલેધ્વરીના સેવકની કથા

એક આંધળા માણુસે આંખા પાછી પ્રાપ્ત કરવા માટે કાલેશ્વરીદેવીની તપ, જપ, ધ્યાન અને પુષ્પ વગેરેથી આરાધના કરી. તે દેવી તેના ઊપર સંતુષ્ટ થઇને બાલી કેઃ– "વત્સ! હું તારા ઊપર પ્રસન્ન થઇ છું, તારે જે માગનું હોય તે એક વાકય વંડે માગ."

તે સાંભળીને તે ખુદ્ધિવાન અંધ પુરુષે કહ્યું કે:-" હે દેવી! જો તમે પ્રસન્ન થયા હો તો આ પ્રમાણે કરો, કે જેથી હું મારા પુત્રના પૌત્રને સાનાના અને રત્નના થાળમાં ભાજન કરતા જોઉં." આ એક જ વાકચમાં તે ખુદ્ધિશા-ળીએ ધનાઢચતા, લાંબું આયુષ્ય, ચક્ષુઓ તથા સંતાનાદિ પરિવાર બધું માગી લીધું. દેવી તેના ઊપર પ્રસન્ન થઇ, અને તેણે જે માગ્યું તે બધું આપ્યું."

" હે વત્સ! મારાં આ વચના કાઈપણ દિવસ ભૂલીશ નહિ અને વ્યવહાર માર્ગમાં સારી રીતે વર્તજે." આ પ્રમાણે પિતાના આદેશ સાંભળીને, સારને શ્રહણ કરી બંગાળદેવ કુંદુ- ખની સંભાળ રાખતા પાતાનું જીવન આનંદથી વીતાવવા લાગ્યા. થાડા વર્ષ પછી તેના પિતા મૃત્યુ પામ્યા; એટલે બંગાળદેવ ઘરના અને સંપત્તિના માલિક થયા. તે ત્રણે વર્ગની સાધના કરતા હતા અને કાઈની પાસે કઠાર વાકચ આલતા નહતા.

તેને ચંડા અને પ્રચંડા નામની બહુ જ કજીયાખાર બે પત્નીઓ હતી. તેઓના હમેશાંના કજીયાથી તે કંટાળી ગયા હતા. તે ગામની નજીકમાં એક નદી હતી, તેમાં હમેશાં નિર્મળ પાણી વહેતું હતું. તે નદીના બંને કિનારા ઉપર બંગાળદેવનાં બે મકાના હતાં. ચંડાને નદીના આ કિનારા ઊપરના મકાનમાં અને પ્રચંડાને નદીના સામે કિના-રાના મકાનમાં રાખી હતી, અને બંનેને ઘેર વારાક્રતી એકેક દિવસ ભાજન, વિલેપન, શયન વગેરે તે કરતા હતાે.

એક વખત પ્રચંડાને ઘેર બે દિવસ રહ્યો. ત્રીજા દિવસે તે ચંડાના ઘરના દરવાજા પાસે આવ્યા, ત્યારે તે ખાણીઆમાં સાંબેલા વડે દાણા ખાંડતી હતી. બંગાળદેવને આવતા દેખીને વારાનું ઉલ્લંઘન થવાને લીધે ક્રોધે ભરાએલી તે સ્ત્રીએ સાંબેલું મંતરીને તેના તરફ ફેંકયું. તે સાંબેલું સર્પનું રૂપ ધારણ કરીને બંગા- ળદેવની તરફ આવ્યું, એટલે તે ત્યાંથી પ્રચંડાના ઘરતરફ દાેડચો.

આગળ બંગાળદેવ અને પાછળ સર્પ ચાલ્યા. વિસ્તાર-વાળી નદી ઓળંગીને તે સામે કાંઠે પહોંચ્યા. સર્પ પણ તેની પછવાડે પાણીમાં પડ્યા. તે માટે બંગાળદેવે પાતાનું વસ્ત્ર પહેાળું કરીને તેના ઊપર નાખ્યું. તે વસ્ત્રથી ઢંકાઇ જઇને સર્પ મૂઢ થઇને ઊભા રહ્યા. તેટલામાં તે વાણીયા દાડીને પ્રચંડાના ઘર સુધી પહોંચી ગયા. તેવખતે તે ધાકા વહે કપડાં ધોતી હતી.

તેણીએ પૂછ્યું કે-"નાથ! તમે નાસિકા પૂરેપૂરી ભરાઈ ગઈ છે, તેવી રીતે ધાસ લેતા, હાંક્તા હાંક્તા, વિખરાઈ ગએલા કપડાંવાળા, પરસેવાથી રેબઝેબ થઈ ગએલા, બહુ જ ઉતાવળથી દાેડતા દાેડતા કેમ આવ્યા ?" બંગાળદેવે કહ્યું કે—" રાજના નિયમ પ્રમાણે તારા ઘેરથી હું ચંડાના ઘેર ગયા, તે વખતે તેણીએ કોધાયમાન થઈ ને મારા તરફ સાંબેલું નાખ્યું. તે સાંબેલું સર્પનું રૂપ ધારણ કરીને, મારી પાછળ આવે છે. હવે તું એકદમ ખડ- કીનાં બારણાં બંધ કરી દે ને મને ઊપર લઈ જઈ કાઈ પેડીમાં સંતાડી દે."

આ પ્રમાણે તે બાલતા હતા તેવામાં તો સર્પ ત્યાં આવી પહોંચ્યાે. એટલે હાથમાં રાખેલા કપડાં ધાવાના ધાકા પ્રચંડાએ તેની સામે ફેંકથાે. તે ધાકા નાળીઆના રૂપમાં ફેરવાઈ ગયાે, અને તેણે સર્પના ટુકડે ટુકડા કરી નાંખીને મારી નાંખ્યા; એટલે સર્પના ઉપદ્રવ તા શાંત થઈ ગયાે. પછી બંગાળદેવે તે રાત્રિ પણ પ્રચંડાના ઘરમાં જ વીતાવી.

સવારમાં તે વિચારવા લાગ્યો કે-" આ બંને મારી પત્નીઓ દુષ્ટ છે. મંત્રાની જાણકાર છે, અને તેઓના પ્રભાવ મેં પ્રત્યક્ષ દીઠા છે, જો કાઈ દિવસ તેઓ બંને મારા ઊપર કોધે ભરાશે, તો તે મારા ઘાત જ કરશે. તે વખતે મને ખચાવે તેવું કાેણુ છે?" કહ્યું છે કે-" દુષ્ટ સ્ત્રી, શઠ મિત્ર, સામું બાલે તેવા નાેકરા અને સપોંવાળા મકાનમાં રહેવું, તે અવશ્ય મરણુ માટે જ થાય છે. તેથી હવે અહીંથી મારે કાેઈ સ્થળે ચાલ્યા જ જવું જોઇએ."

આવા વિચાર કરીને સારી સારી કિંમતી ચીજે ઘરમાંથી લઈને કાપડીના વેશ પહેરીને સવારમાં તે બીજા દેશ જવા માટે ત્યાંથી નીકળી ગયા. ફરતા ફરતા તે એક ગામમાં એક વેપારીને ત્યાં ગયા. તે વેપારીએ ઊભા થઇને તેના સત્કાર કર્યા, અને માટા આસન ઊપર બેસાડીને પૂજા

કરી તેણે કહ્યું કે–" શેઠ ! મારી આ વિદ્યુલ્લતા નામની અહેન છે, તેની સાથે આપ લગ્ન કરો."

અંગાળદેવે કહ્યું કે–''તમે માેટા વ્યાપારી છાે, મારૂં કુલ કે શીલ તમે જાણતા નથી, હું એક કાપડી છું, તમે મને આ કન્યારત્ન પરણાવવાનું શું જોઈને કહો છાે ?''

વ્યાપારીએ કહ્યું કે—" નિમિત્તિયાએ કહ્યું હતું કે આવા રૂપવાળા કાપડીના વેષ ધારણ કરીને એક માણસ અમુક દિવસે, અમુક સમયે તારા ઘેર આવશે; તેની સાથે તારી અહેનનું લગ્ન કરજે." આ પ્રમાણે કહ્યું હતું તે જ પ્રમાણે અન્યું છે, તેથી હું મારી અહેન તમને પરણાવું છું.

તે વ્યાપારીનાં આવાં વચન સાંભળીને બંગાળદેવે તે વિશાળ લાેચનવાળી વિદ્યુલ્લતા સાથે લગ્ન કર્યું. તેની સાથે સ્નેહ-પાશથી બંધાઇને લાંબા વખત સુધી તે ત્યાં રહ્યો. પ્રથમની બંને સ્ત્રીઓને તે ભૂલી જ ગયા. એક ચામાસાની રાત્રે વિરહિણી સ્ત્રીને બાણરૂપ લાગતી વરસાદની ધારાઓ વરસતી હતી, આકાશમાં વાદળાંઓની ગર્જનાઓ થઈ રહી હતી, તે વખતે બંગાળદેવ વિદ્યુલ્લતાની સાથે શયનમંદિરમાં પલંગ ઊપર બેંકેલા હતાે.

આ વખતે નજીકના ઘરમાં એક સ્ત્રીને બહૂ ઊચા અવાજે રૃદ્દન કરતી સાંભળીને બંગાળદેવે વિદ્યુલ્લતાને પૂછ્યું કે-" હે પ્રિયા! આ સ્ત્રી શા માટે રૃદન કરે છે?"

વિદ્યુલ્લતાએ વીજળીના ઝખકારામાં તેના ઘર તરફ જોઇને કહ્યું કે-" સ્વામિન્! તેના પતિ શિશિર ઋતુમાં પર-દેશ ગયા છે, વર્ષાઋતુમાં હું આવીશ; એમ કહીને તે ગયા હતા. બ્રીષ્મ ઋતુ ગઇ ને વર્ષાઋતુ આવી તા પણ હજુ સુધી તો આવેલા નથી; તેથી તેનું હુદય અળવાથી તે રૂદન કરે છે." આ વાત સાંભળીને અંગાળદેવે વિચાર કર્યો કે—"મને ધિક્કાર છે! તે મારી અંને પત્નીઓ મારા વગર વર્ષાઋતુ કઈ રીતે વીતાવતી હશે ? હું સ્નેહરહિત છું, અધમ છું, કારણ કે તે અન્નેને ઓર્ચિતી છાંડી દઈ ને હું અહીં આવ્યા છું. વળી અહીં પણ પ્રેમાળ પત્ની મળવાથી મેં તે અન્નેના પ્રેમ બીલકુલ વિસારી દીધા છે. મંત્રશક્તિ દેખવાથી મેં તેમના ઘાતકી સ્વભાવના વિચાર કર્યા તે પણ અનુચિત કર્યું છે. કારણ કે કાઈ પણ સ્ત્રી કદી પણ પાતાના પતિને હણતી નથી. તીક્ષ્ણ દાઢવાળા સર્પ પણ પાતાના શરીરને ડંખ મારતા નથી; તેથી હવે તો હું ત્યાં જાઉં તો જ મારૂં જવિત પ્રમાણ થાય, નહિ તો મારા જેવા દુરાત્માના ફાગટ પુરુષાર્થનું શું પ્રયોજન છે."

આમ વિચાર કરતાં કરતાં તેનું મુખ પડી ગયું. શરીર ઊપર પરસેવા વળ્યા, નિશ્વાસ મૂકવા લાગ્યા અને તેના આનંદ ઉડી ગયા. તેની આવી પરિસ્થિતિ દેખીને તેની પત્નીએ પૂછ્યું કે–" આર્યપુત્ર! આવી રીતે કેમ ચિંતાતુર દેખાઓ છા ?"

ત્યારે અંગાળદેવે સત્ય હકીકત કહી, અને કહ્યું કે– " હે કૃષેદદરી! આ પ્રમાણે મારી પ્રથમની એ પત્નીઓનું સ્મરણ થવાથી સ્વદેશમાં જવાની મારી ઇચ્છા થઇ છે; અને તેના લીધે હું ચિંતાતુર દેખાઉ છું."

આ પ્રમાણેનાં તેનાં વચનો સાંભળીને વિદ્યુલ્લતા અંતઃ કરણમાં અનુતાપપૂર્વક વિચાર કરવા લાગી કે-" તેમને પ્રથમની એ પત્નીઓથી પહેલા દુઃખને સંભાળીને, મારી સાથે અપૂર્વ પ્રેમ કર્યો; હવે તો તે પ્રેમ શોકચની સત્તાના પંકથી મલિન થયા છે. વળી મને છાડીને તેમને જવાની ઇચ્છા

થઈ છે, તેથી તેમને શિખામણ આપીને સમજાલું. જો ન જાય તાે સારં; છતાં પણ જોર કરીને તેઓ જાય તાે પછી મારૂં પણ પરાક્રમ તેમને અતાલું."

આવા દઢ નિશ્ચય કરીને તેણીએ કહ્યું કે-" પ્રિયતમ! તમારા વિના એક ક્ષણ પણ હું જીવી શકું તેમ નથી. તેથી આવી નિષ્ફરતા ધારણ કરીને તમે દેશાંતર શી રીતે જઈ શકશા ? સમુદ્ર તા ગંગાના સંગ વગર પણ સમુદ્ર તરીકે રહી શકે છે, પરન્તુ ગંગા તેના વગર એક ક્ષણ પણ રહી શકે ખરી કે? તે કહા. વળી વિચાર કરા કે સ્ત્રીઓને પતિના વિરહે સંતાપવાળા દિવસો કેટલા લાંબા થઈ પડે છે?

આ પ્રમાણે સાંભળીને બંગાલ દેવે કહ્યું કે:—" હે પ્રિયા! ત્યાં જઈ ને કેટલાક દિવસ રહીને પાછે હું તરત જ અત્રે આવીશ. હે માલતી! બીજા કૂલામાં ભમરા ભમે છે, તેથી તે બીજામાં મગ્ન થઇ જશે, તેવી ભ્રાંતિ તું મનમાં લાવીશ નહિ. તારી લોકોત્તર સુગંધીની મહત્તા તેને અહાર ક્યાં વિના કેવી રીતે માલુમ પડશે."

આ પ્રમાણે જવાબ મલવાથી વિદ્યુક્ષતા મૌન રહી. સવારે પતિ ચાલ્યા, ત્યારે દહીં સહિત કરંબક કરીને તેણીએ અંગાળદેવને ભાતામાં આપ્યા. તે કરંબક લઈ ને પગે ચાલતા તે આગળ વધ્યા. દાઢેક કલાક ચાલ્યા પછી રસ્તામાં એક નિર્મળ પાણીવાળું સરાવર આવ્યું. તે સ્થળે તે ખાવા બેઠા. આવા નિર્જન સ્થાનમાં પણ તે ખાવા બેઠા ત્યારે છીંક થઇ; તેથી તે ખાધા વગર આગળ ચાલ્યા. થાઢેક દ્વર જઇને ક્રી જમવા બેઠા અને ક્રી છીંક થઇ. આ પ્રમાણે ત્રણ વખત છીંક થવાથી બંગાળદેવે તે કરંબક ખાધા જ નહિ.

તેવામાં એક જટાધારી તાપસ તેને મળ્યાે. તેની સાથે વાતાે કરતાે કરતાે તે કેટલેક દ્વર નીકળી ગયાે. ત્યાં પાછું એક સુંદર જળાશય આવ્યું, ત્યાં ખધા કરંબક તેણે તે જટાધારીને આપી દીધાે. જટાધારીએ જેવા તે કરંબક ખાધા કે તરત જ તે બાકડાે થઈ ગયાે, અને તે બાકડાે પાછા વિદ્યક્ષતાના પિયેર તરફ ચાલ્યાે.

બંગાળદેવ પણ કુતૂહલ, ભય, શાક વગેરેથી વ્યાકુળ શઇને તે એાકડાની પછવાડે ચાલ્યા. વિદ્યુક્ષતાના પિતા તે સમયે ઘર બહાર ગએલા હતા. પેલા એાકડો ઘરમાં પેઠા, એટલે વિદ્યુક્ષતાએ એક લાકડી વતી તે એાકડાને મારવા માંડચો. એાકડાએ ખૂમા મારવા માંડી. વિદ્યુક્ષતા ધીમે ધીમે એાલતી હતી કે—" અરે! જા જા, તેને ઘર જઈ આવ." લાકા એકઠા થઈ ગયા.

તેઓએ પૂછયું કે-"તું આ શું કરે છે?"

તેણીએ ખુલાસા કર્યા કે-" મારા પતિ તેની પહેલાંની પત્નીઓને ચાદ કરીને તેની પાસે જતા હતા, તેથી કરંબકમાં ઔષધિ ભેળવીને મેં તેને એાકડો બનાવ્યા છે, અને મારું છું."

લોકોને દયા આવવાથી કહ્યું કે-" હવે તેનું મૂળ રૂપ કરે." તેણીએ તરત જ બીએ ઔષધાપચાર કર્યો, એટલે તે એાકડો તરત જ જટાધારી થઈ ગયા.

લોકોએ પૂછયું કે–" ખાવાજી! આ શું ?" બાવાજીએ પાતાની પ્રથમ અવસ્થા યાદ કરીને કહ્યું કેઃ "અરે ભાઈએા! વિશ્વાસ રાખીને જે કરંબક ખાય છે તે આવી વિહંબના સહન કરે છે, તેમાં કાઈના દાેષ નથી." પછી તેણે બધી હકીકત જે બની હતી તે કહી. લોકોએ પૂછયું કે-"ત્યારે જે વિદ્યુદ્યતાના પતિ છે તે કચાં ગયા ?"

આ પ્રમાણે પૂછવાથી તરત જ બંગાળદેવ હાજર થયેા. તેણે પણ લાેકાના સાંભળતાં કહ્યું કે–" જે છીંકના અપશુ-કન ન ગણકારતાં મેં જે કરંબકનું ભાજન કર્યું હાેત, તાે ખાવાજીની જે દશા થઇ; તે જ દશા મારી થાત." આ પ્રમાણે બાેલીને તેણે વિસ્તારથી પાતાની બધી કથા કહી ખતાવી.

પછી તે ખધાને છાડી દઇને તે મુનિમહારાજની પાસે ગયા. મુનિએ ઉપદેશ આપ્યા કે—" કામલાગ દુઃખથી જ મેળવાય છે, અને લાગવતાં પણ તે દુઃખ જ આપે છે; તેથી દુઃખ સહન કરવાની તારી ઈચ્છા ન હાય, તા કામ-લાગને વહાલા ગણીશ નહિ." આ પ્રમાણેના ઉપદેશ સાંલળીને તેણે વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયા, કામલાગ છાડી દીધા અને દીક્ષા લઇને તીવ તપસ્યા કરીને, મરણ પામીને દેવ-લાકમાં ઉત્પન્ન થયા.

સ્ત્રીએંગાના ખહુ વિશ્વાસ કરવા નહિ, કારણ કે જયાં સુધી સ્વાર્થ હાય ત્યાં સુધી તા અનુકૂળ રીતે વર્તન રાખે છે; પરંતુ જયારે સ્વાર્થ પતી જાય છે, ત્યારે અદેખાઈને લીધે તે ગમે તેવું કષ્ટ ઉપજાવતાં વિચાર કરતી નથી. સ્ત્રી અથવા પુરુષ ખંને સ્વાર્થ- ભ્રષ્ટ થતાં, એક બીજાને પ્રતિફૂળ થતાં કાઇ પણ જાતના વિચાર કરતાં નથી; તેથી ખહુજ વિચાર કરીને સંસાર વ્યવહાર ચલાવવા જોઇએ.