

अधिक श्रूपं के

(शायाया सहित)

શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર **આશ્રમ**, આગાસ.





શ્રીમદ્ સદ્દગુરવે નમાનમઃ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર કાવ્ય-અમૃત-ઝરણાં

(ભાવાથ<sup>°</sup> સહિત)

સંપાદક તથા વિવેચક : રાવજીભાઈ છગનભાઈ દેસાઈ શ્રીમદ્ રાજ્યન્દ્ર આશ્રમ, અગાસ.

પ્રકાશક :

રાવજીલાઈ છગનલાઈ દેસાઈ, શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર આશ્રમ, અગાસ.

दितीयावृत्तिः प्रत १५००

વીર સ'વત **મૃલ્ય** વિ. સ'. સને ૨૫૦૨ રૂ**ા. ૪–૦૦** ૨૦૩૨ ૧૯૭૫

મુદ્રક: ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, મિરઝાપુર રાેડ, અમદાવાદ

અહા ! સર્વોત્કૃષ્ટ શાંત રસમય સન્માર્ગ — અહા ! સર્વોત્કૃષ્ટ શાંતરસપ્રધાન માર્ગ ના મૂળ સર્વ જ્ઞદેવ:— અહા ! તે સર્વોત્કૃષ્ટ શાંતરસ સુપ્રતીત કરાવ્યા એવા પરમ કૃપાળ સદ્ગુરુદેવ—

આ વિ<sup>શ્</sup>ધમાં સર્વ કાળ તમે જયવંત વર્તા, જયવંત વર્તા.

△ — શ્રીમદ રાજ્યં ક

ज्ञाते ह्यात्मनि नो भूयो ज्ञातव्यमवशिष्यते । अज्ञाते पुनरेतस्मिन् ज्ञानमन्यन्निरर्थकम् ।! श्री अध्यात्मसार

આત્માને જાણ્યા, અનુભવ્યા તા પછી બીજું કંઈ જાણવા યાગ્ય ભાકી રહેતું નથી, અને જો આત્માને જાણ્યા નથી, અનુભવ્યા નથી તા પછી બીજું સર્વ જ્ઞાન નિરર્ધક છે.

ब्रह्मस्थो ब्रह्मज्ञो ब्रह्म प्राप्नोति तत्र किं चित्रम् । ब्रह्मविदां वचसाऽपि ब्रह्मविद्यासाननुभवामः ॥ श्री अध्यात्मसार

પ્રદ્વારૂપ શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપમાં રહેલા પ્રદ્વાત્તાની પ્રદ્વાને પામે, તેમાં શું આર્શ્વય ? પરંતુ પ્રદ્વાત્તાનીના વચનથી પણ અમે પ્રદ્વાના વિલાસને અનુભવીએ છીએ. અહેા! શ્રી સત્પુરુષનાં વચનામૃત!

ध्येयोऽयं सेव्योऽयं कार्या भक्तिश्च कृतिधयास्यैव । अस्मिन् गुरुत्वबुद्धया सुतरः संसारसिन्धुरिप ॥ श्री अध्यात्मसार

વિદ્વાન પુરુષે આ ( ખ્રહ્મજ્ઞનું ) ધ્યાન કરવા લાયક છે એને જ સેવવા લાયક છે અને એની જ ભક્તિ કરવા લાયક છે તથા તેને વિષે ગુરુખુદ્ધિ રાખવાથી સંસારસાગર સુખેતરવાલાયક થાય છે. अध्यात्मामृतवर्षिणीमपि कथामापीय सन्तः सुखं गाहन्ते विषमुद्गिरन्ति तु खला वैषम्यमेतत्कुतः। नेदं वादुभुतमिन्दुदीधितिपिबाः प्रीताश्वकोरा भूशं किं न स्यूर्वत चक्रवाकतरूणास्वत्यन्तखेदातुराः॥

-श्री अध्यातासार

અધ્યાત્મરૂપ અમૃતની વૃષ્ટિ કરનારી કથાનું પાન કરીને સત્પુરુષા સુખ પામે છે. અને તેજ કથાનું પાન કરીને ખલ પુરુષા વિષને કાઢે છે. આવી તેમની વિષમતા કચાંથી થઈ? અથવા તા તેમાં કંઈ આર્શ્વય નથી. કેમકે ચંદ્રનાં કિરણાનું પાન કરતાં ચકાર પક્ષીએ અત્યંત પ્રસન્ન થાય છે. પણ સુવાન ચક્રવાકના મિશુના શું અત્યાંત ખેદસુકત નથી થતા ? અર્થાત્ થાય છે જ.

ష్ఠ

भीसण नरयगईए तिरियगईए कुद्वमणुयगईए, पत्तोसि तीव्व दुःखं, भावहि जिणभावणा जीव. श्री भावप्राभृत

ભયં કર નરક ગતિમાં, તિર્ય ંચ ગતિમાં અને માઠી દેવ તથા મનુષ્ય ગતિમાં હે જીવ! તું તીવ્ર દુ:ખને પામ્યો. માટે હવે તો જિનભાવના (જિન ભગવાન જે પરમશાંત રસે પરિણમી સ્વરૂપસ્થ થયા તે પરમ શાંતસ્વરૂપ ચિંતવના) ભાવ, ચિંતવ (કે જેથી તેવાં અનંત દુ:ખાના આત્યંતિક वियोग थर्ध परम अव्याणाध सुभसं पत्ति संप्राप्त थाय.) 🕉 શાંતિ: શાંતિ: શાંતિ:

#### શાંત સ્વરૂપ ચિંતવના

શ્રી સદ્ગુરુએ કહ્યો છે એવા નિગ્ર<sup>°</sup>થ માર્ગ ના સદાય આશ્રય રહાે, હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી અને દેહ સ્ત્રી પુત્રાદિ કાેઈ પણુ મારાં નથી, શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ અવિનાશી એવાે હું આત્મા છું. એમ આત્મભાવના કરતાં રાગદેષનાે ક્ષય થાય.

— શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

एगोहं नित्थ मे कोई नाहमण्णस्स कस्सइ। एवं अदीणमणसो अप्पाणमणुसासइ।।

—સંથારાપારિસી

હું એક છું. મારું કાેઇ નથી. હું અન્ય કાેઇનાે નથી. એ પ્રમાણે અદીન મનવાળાે થઇને હું પાતે પાતાને, શિખામણ આપું છું.

> एगो में सस्सदो अप्पा णाणदंसणळक्खणो । सेसा में बाहिरा भावा, सन्वे संजोगळक्खणा ॥ श्री भावपाहुड

એક જ્ઞાનદર્શન લક્ષણવાળા શાધત આત્મા તે જ મારા છે; બાકીના સર્વ સંયોગજન્ય વિનાશી પદાર્થી મારાથી પર છે, ભિન્ન છે.

> संजोगमूला जीवेण पत्ता दु:खपरंपरा। तह्या संजोगसंबंधं सन्वं तिविहेण वोसिरे॥

> > —શ્રી મૂલાચાર ૪૯

આ જીવને પરદ્રવ્યના સંચાગથી હુ:ખપર પરા પ્રાપ્ત થઇ છે. માટે મન વચન કાયાથી સર્વ સંચાગસંખધાને હું તજાં છું.

#### मर्मात्तं परिवज्जामि णिममत्तिमुवहिदे। । आरुंवणं च मे आदा अवसेसाइं वेासिरे ॥

—શ્રી મૂલાચાર

શરીરાદિ સર્વ પરમાંથી હું મમત્વને અત્યંત તજ દઉં છું. અને નિર્મમતાને, અકિંચનભાવને ધારણ કરું છું. આત્મા જ એક મારું આલંખન છે, ખાકી સર્વ પરને હું તજ દઉં છું.

> अकिंचनोऽहमित्यास्व त्रैलोक्याधिपतिर्भवेः। योगिगम्यं तव प्रोक्तं रहस्यं परमात्मनः॥

> > —શ્રી આત્માનુશાસન

હું અકિંચન, પરમાં મમતા રહિત છું, એમ અભ્યાસ કર. તેથી તું ત્રણ લેોકના અધિપતિ થઈશ. પરમાત્મપદ પામવાનું યાેગિઓને ગમ્ય એવું આ રહસ્ય તને કહ્યું છે.

अहमिक्को खलु सुद्धो दंसणणाणमइओ सदाह्वी । णवि अत्थि मज्झ किंचिवि अण्णं परमाणुमित्तंपि॥

—શ્રી સમયસાર ૩૮

આત્માથી જ પ્રત્યક્ષ એવી ચૈતન્યજરાતિ માત્ર આત્મા તે હું છું. હું એક છું. સર્વ અશુદ્ધ પર્યાયાથી જુદા જ્ઞાનસ્વરૂપે અનુભવાતા હું સદા શુદ્ધ છું. ઉપયાગલક્ષણે સનાતન સ્કુરિત એવા જ્ઞાનદર્શનમય છું. સદા અરૂપી છું. તેથી ભિન્ન અન્ય કાંઈ પણ, પરમાણુ માત્ર પણ, મારું નથી.

अहमिको खलु सुद्धो णिम्ममओ णाणदंसणसमग्गो । तिह्य ठिओ तिच्चत्तो सब्वे एए खयं णेमि ॥

—શ્રી સમયસાર ૭૩

હું આતમાં એક છું. નિશ્ચિયે શુદ્ધ છું. પરભાવા અને પરદ્રવ્યાના સ્વામી નહિં હાવાથી તેમાં મમતા રહિત છું. અને જ્ઞાનદર્શનરૂપ સહજ આત્મસ્વભાવે સંપૂર્ણ છું. એ સહજ આત્મસ્વરૂપના ધ્યાનમાં સ્થિત, એ જ ચૈતન્ય અનુભવમાં લીન થઈ આ સર્વ કર્મના, આસ્વોના ક્ષય કર્; છું.

एकोऽहं निर्ममः शुद्धो ज्ञानी योगीन्द्रगोचरः। बाह्याः संयोगजा भावा मत्तः सर्वेऽपि सर्वदा॥

—શ્રી ઇંંદ્રોપદેશ ૨૭

ચૈતન્યસ્વરૂપ એવા હું આત્મા એક છું. પરમાં મમતા રહિત છું. દ્રવ્યકર્મ ભાવકર્મ રહિત શુદ્ધ છું. સ્વપરપ્રકાશક જ્ઞાનસ્વરૂપી પદાર્થ છું. યાગીન્દ્ર ભગવાનના અતીન્દ્રિય જ્ઞાને કરી ગમ્ય છું. દ્રવ્ય કર્મના સંયોગે પ્રાપ્ત જે શરીરાદિ આહ્ય પદાર્થો છે તે સર્વ મારા સ્વરૂપથી સર્વદા ભિન્ન છે, પર છે.

न में मृत्युः कुतो भीतिः न में व्याधिः कुतो व्यथा। नाहं बालो न वृद्धो वा न युवैतानि पुद्गले॥

—શ્રી ઇંછોપદેશ ૨૯

ચૈતન્યશક્તિરૂપ ભાવ પ્રાણાના કદાપિ વિચાગ નહિ થતા હાવાથી મને મરણ કદાપિ છે નહિ, તા પછી મને મરણાદિના ભય શાના ? તેમજ મને, ચૈતન્યસ્વરૂપ શુદ્ધ આત્માને વ્યાધિ છે નહિ, તા તેની પીડા શી? તેમ હું ભાળક નથી, વૃદ્ધ નથી, યુવાન નથી, એ સર્વ અવસ્થા પુદ્દગ-લની છે. હું શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપ છું. તેથી તેને જ ભળું છું. છૂટે દેહાધ્યાસ તા, નહિ કર્તા તું કર્મ, નહિ ભાકતા તું તેહના, એજ ધર્મના મર્મ. એજ ધર્મના મર્મ. એજ ધર્મથી માક્ષ છે, તું છા માક્ષસ્વરૂપ, અનંત દર્શન જ્ઞાન તું, અવ્યાખાધ સ્વરૂપ. શુદ્ધ ખુદ્ધ ચૈતન્યઘન સ્વય' જ્યાતિ સુખધામ, ખીજીં કહિયે કૈઠલું? કર વિચાર તા પામ.

—શ્રી આત્મસિહિ

તથારૂપ અસંગ નિર્જ થપદના અભ્યાસ સતત વર્ષમાન કરતો. અસંગતાથી પરમાવગાઢ અનુભવ થવા યેરિય છે.

જે મહાત્માએા અસંગ ચૈતન્યમાં લીન થયા, થાય છે અને થશે તેને નમસ્કાર. ૐ શાંતિઃ

દેહથી ભિન્ન સ્વપર પ્રકાશક પરમજ્યોતિસ્વરૂપ એવા આ આત્મા તેમાં નિમગ્ન થાએ ! હે આર્યજના ! અંતમુખે થઈ, સ્થિર થઈ તે આત્મામાં જ રહાે! તા અનંત અપાર આનંદ અનુભવશા.

જેણે ત્રણે કાળને વિષે દેહાદિથી પાતાને કંઇ પણ સંબંધ નહેાતા એવી અસંગદશા ઉત્પન્ન કરી તે ભગવાનરૂપ સત્પુરુષાને નમસ્કાર.

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર



## સાચું શરણ

#### ગઝલ–કવાલિ

જગતમાં જન્મવું મરવું! ત્રિવિધ તાપાસિમાં બળવું! ફરી ફરી દુ:ખમાં ડૂબવું! કહાે કચમ તેથી ઝડ બચવું ?૧ બચ્યા જે કાેઈ મહાભાગી, વિદેહી જ્ઞાની વીતરાગી; સ્વરૂપાનંદ પદરામી, બચાવે એ જ સુખધામી. ૨ ઉપાધિ આગથી બચવા, સહજ નિજ શાંતપદ ઠેરવા, સમાધિ બાધિના સિંધુ, અહાે! નૃપચંદ્ર જગબધ્ધુ!! ૩ પ્રતિભા જ્ઞાનની ચમકી! અનુભૂતિ અતિ ઝળકી! સમાધિ શાંતિ શી ઉદ્ઘર્સી! વિશુ હિસ્વાત્મની વિલસી! ૪

તજી કાયાતણી માયા, સ્વરૂપાન દ પદ ધ્યાયા, દશા સર્વેશ્પરી પાયા, વિદેહી ચિદ્દરમા રાયા. પ

સ્વરૂપમાં પૂર્ણ લય લાગી ! રમણતા સ્વાત્મમાં જાગી ! કળે કાેઈ પૂર્ણ સદ્દભાગી, મુમુક્ષુ મુક્તિ અનુરાગી. ૬

તુંહિ તુંહિ ભાવ ત્યાં જાગે, અજબ એહિ લગન લાગે; સહજ ચિદ્દજયાતિ ઉર ભાસે,અનાદિભ્રાંતિ તમ નાસે. ૭

વચન અમૃત રસ ધારા, વિરલ માેક્ષાર્થિ લજનારા, સહજ નિજ આત્મપદ પામી,બને તે શીઘ્ર શિવગામી. ૮ શરણ એ ત્રાણ એ સાચું, નિંરંતર એ જ બસ યાચું, પ્રશમ રસ રંગમાં રેલી, કરું સહજાત્મપદ કેલિ. લ્ સ્મરણ એ ધ્યાન એ ચિત્તે, અનુભવ મગ્નતા નિત્યે, સમાધિ બાધિ સુખ સદ્યા, ભજીં સહજાત્મપદ પદ્મા. ૧૦ —રાવજીભાઈ દેસાઈ



#### ૐ તમ:

#### સહજ સ્વરૂપ ભાવના

#### શિખરિણી છંદ

તજીં કાયા–માયા, ભવભ્રમણનાે અંત કર્રું હું, ભજીં જ્ઞાન દેષ્ટા, સહજસ્વરૂપે સ્થિતિ ધર્રું હું; ચિદાત્માને જોવા, પરમ ગુરુ દ્યો દિવ્ય નયનાે, અમાેલાં રત્નાેશાં, ઉર ધરું પ્રભાે આપ વચનાે. ૧

બધાં તત્ત્વોમાં જે, પ્રથમ જગ સર્વોપરી લસે, પ્રભુ શુદ્ધાત્મા એ, અનુપમ જગે જ્યાતિ વિલસે; અહા ! રિદ્ધિસિદ્ધિ ! અમિત સુખની ત્યાં,નહિમણા, સ્મરું શા સદ્દ્યુણા ! વિમલ ચિદ્દચિંતામણિ તણા. ૨

પ્રભુ દર્શિતાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી, સદાન દી સ્વાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી; સુખાજ્ધિ શાંતાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી, અવિનાશી સ્વાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી. ૩

અણાહારી સ્વાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી; સ્વયં જ્યાતિ આત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી; વિકલ્પાતીતાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી, વિદેહી નિત્યાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી. ૪ સ્વરૂપે સ્થિતાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી, સ્વભાવે સ્થિતાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી; સમાધિસ્થિતાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી, શુચિ ચિદ્રપાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી. પ

જગત્**ચક્ષુ સ્વાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી,** પ્રશાંતિ ધામાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી; ગુણાનું ધામાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી, વિભાવાતીતાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી. ક

જરાદિ સુક્તાત્મા, સતત નિરખુ ભિન્ન તનથી, સુખી શાશ્વતાત્મા, સતત નિરખુ ભિન્ન તનથી; નિજારામી આત્મા, સતત નિરખુ ભિન્ન તનથી. નિરાલ'બી આત્મા, સતત નિરખુ ભિન્ન તનથી. ૭

અરૂપી સહજાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી, અસંગી સહજાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી; અનંગી સહજાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી; અયાગી સહજાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી. ૮

સ્વયં સ્વાધીનાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી, અનંતાનંદાત્મા, સતત નિરખું ભિન્ન તનથી; અહા !આત્મા !સ્વાત્મા !અતીત મન કાયા વચનથી, સ્મરું, ભાવું, ધ્યાવું અનુભવું સદા લીન મનથી, અનુભવું સમાધિસ્થ મનથી. ૯ તજી કાયા–માયા, સહજ નિજ ચિદ્રૂપ વિલસું, સદા સ્વાનુભૂતિષ પીચૂષ<sup>ર</sup> રસમાં મગ્ન ઉલ્લસું; દશિ³–જ્ઞમિ<sup>૪</sup>–ગૃત્તિ<sup>૫</sup>–સ્વરૂપ શિવમાગે<sup>૧</sup>ગતિ કરું, સમાધ બાેધિનું, નિલય<sup>૬</sup> સહજાત્મા મહીં ઠરું. ૧૦

—રાવજભાઈ દેસાઈ



<sup>(</sup>૧) આત્માનુસવ, (૨) અમૃતરસ, (૩) સમ્યગ્દર્શન, (૪) સમ્યગ્રાન

<sup>(</sup>પ) સમ્યગ્યારિત્ર, (૬) ધામ, ઘર.

#### નિવેદન

આ કાવ્ય-અમૃત ઝરણાં (ભાવાર્થ સહિત)ની પ્રથ-માવૃત્તિ એપ્રિલ ૧૯૬૦માં મુંબઈથી શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર જ્ઞાન પ્રચારક સમિતિ તફથી શ્રી પ્રેમચંદભાઈ રવજીલાઈ કાઠારી દ્વારા પ્રકાશિત થઈ હતી.

ત્યાર પછી તેની એક પણ પ્રત સિલકમાં નહિ રહેવાથી અને તેની માગણી ચાલુ રહેતી હાવાથી તેની આ દ્વિતીયા વૃત્તિ મુમુક્ષુ આત્મભંધુઓના કરકમળમાં મૂકતાં હર્ષ થાય છે.

આ પ્રકાશન માટે ચાટિલાના આત્માર્થી ભાઈશ્રી વનેચં દભાઈ જેઠાલાલ શાહની ખાસ આગ્રહભરી અભિલાષા હાવાથી અને તે માટે તેમની ઈચ્છાનુસાર તેમના સુપુત્ર શ્રી કાન્તિલાલ શાહ દ્વારા રૂ. ૧૦૦૦)ની રકમ આશ્રમના સાન ખાતામાં ભેટ તરીકે મળેલી હાવાથી આ પ્રકાશન શીઘ્રતાથી આશ્રમ તરફથી પ્રસિદ્ધ થવા પામે છે. તે માટે તેમને ધન્યવાદ છે.

પહેલી આવૃત્તિમાં જે જે કાવ્યાના ભાવાર્થ આપવામાં આવ્યા છે તે બધા જ આમાં પણ આપવામાં આવ્યા છે. તે ઉપરાંત માેક્ષમાળામાંનાં (૧) સર્વમાન્ય ધર્મ (૨) સામાન્ય મનારથ અને (૩) પૃષ્ધુમાલિકા મંગળ એમ, ત્રણ, કાવ્યાના ભાવાર્થ આમાં ઉમેરવામાં આવ્યા છે.

સત્ સાધકાની સત્ની સાધનામાં આ પ્રન્થ ઉપકારી થાએ ! શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર આશ્રમ, અગાસ લિંગ્સંત સેવક કાર્તિક પૂનમ, તા. ૧૮–૧૧–૭૫ દ્રાવજભાઇ છે. દેસાઈ

## પ્રથમાવૃત્તિના પ્રકાશકતું નમ્ર નિવેદન

महादेव्याः कुक्षिरत्नं, शब्दिजतवरात्मजम्। राजचन्द्रमहं वंदे, तत्त्वलोचनदायकम्।।

આજે આ 'શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર કાવ્ય-અમૃત-ઝરણાં, (ભાવાર્ધ સહિત),' જિજ્ઞાસુ મુમુક્ષુઓ, સાધકા તેમજ અધ્યાત્મરસિક ભવ્યાના કરકમળમાં આવી રહ્યું છે. તે ખરેખર એક મહદ્ભાવ્ય અને અતિ આનંદના પ્રસંગ છે. તત્ત્વજ્ઞ શિરામણિ, અપૂર્ધ ભાવ નિર્ધાય દશામાં વિચરતા, વ્યવ-હારમાં ખેઠા જણાતા છતાં અંતરંગ યાગીશ્વર, પરમ વિદેહી, એવા એ પરમ કારુષ્યમૂર્તિ, પરમ ઉપકારી શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર-જનાં અમૃત ઝરણાં સમાન કાવ્યા અને તેના અલીકિક દેષ્ટિએ-લખાયેલા ભાવાર્થ આ અનુપમ શ્રંથમાં આપવામાં આવેલ છે.

આ પુસ્તકના પૂર્વ પરિચય અને તેની અગત્યતા લેખકે સ્વયં પાતાની પ્રસ્તાવનામાં યથાતથ્ય સંપૂર્ણ રીતે આપેલ છે. તેથી તેમાં વિશેષ લખવાની આવશ્યકતા રહેતી નથી.

આજે અધ્યાત્મવાદ, આત્મા સંખંધી વિચારા પ્રાયે લુપ્ત થઈ જઈ માત્ર રૃઢિ, અંધશ્રદ્ધા, કે ગાડિસ્યા પ્રવાહરૂપ જે પ્રવર્તન થઈ રહ્યું છે, તેને કાઈ અલીકિક રીતિએ દ્વરકરી, વિચારશીલ આત્માઓની વૃત્તિ મતમતાન્તર રહિત કરી,મિશ્યા કદાગ્રહાથી મુક્ત કરી, સૌ કાઇને અલીકિક વિશુદ્ધ ચૈતન્ય-સ્વરૂપના વિચાર કરતા કરી મૂકે એવાં આ પરમ પુરુષ શ્રીમદ્ રાજચન્દ્રજીનાં કાવ્ય-અમૃત ઝરણાં (ભાવાર્થ સહિત) વાચક વૃન્દને અમૃત ઝરણાંના રસાસ્વાદ કરાવવામાં સફળ નીવડશે.

તેથી નિજ વિચાર વૃદ્ધિ અર્થે આ ગ્રન્થ અતિ ઉપયાગી અની તેનું વાંચન મનન પરિશીલન આત્મશ્રેયસ્કર થવા યાગ્ય છે.

અધ્યાતમ શાસ્ત્રોના અનુભવી લેખક, અનુવાદક અને પ્રાપ્ત કવિ સત્સંગનિષ્ઠ આત્માથી ભાઇશ્રી રાવજભાઈ છગન- ભાઈ દેસાઈની અનુભવી કલમે આ પુસ્તકમાં જે કાવ્યોના ભાવાર્થ લખાયા છે તે ગુણ્ય દેષ્ટિથી તલસ્પશી ભાસવા યાગ્ય છે. અતિ ગહન વિષયોને સમજવામાં સર્વ અધ્યાતમ-પ્રેમીઓને સુગમતા થઈ પડે તેવા સંપૂર્ણ પ્રયાસ લેખકે કરેલ છે, જે ખરેખર અભિનંદનીય છે.

શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર જ્ઞાનપ્રચારક સમિતિ પ્રત્યેની તેમની શુભેચ્છા અને સહકારથી આ પુસ્તકના પ્રકાશનના સુયાગ સમિતિને સદ્ભાગ્યે સાંપડેલ છે, જે માટે સમિતિ હૃદય-પૂર્વંક તેમના આભાર માને છે.

આ પુસ્તકના પ્રકાશનમાં વીતરાગ પરમશ્રુત પ્રભાવનાના ઉત્સાહી તત્ત્વરસિક એક આત્માર્થી મુમુક્ષુ ભાઈએ આર્થિક ભેટ પ્રકાશન માટે આપીને પાતાના જ્ઞાન પ્રભાવનાદિક સત્કાર્યો પ્રત્યેના તથા આ સમિતિ પ્રત્યેના પ્રશંસનીય પ્રેમ પ્રદર્શિત કર્યો છે તે માટે સમિતિ હૃદયપૂર્વક તેમના આભાર માને છે.

પરમ કૃપાળુ સદ્ગુરુ ભગવાન શ્રીમદ્ રાજચન્દ્રજીના ચાેગભળે, શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર જ્ઞાન પ્રચારક સમિતિનાં સર્વ નિઃસ્વાર્થ જ્ઞાનપ્રચારરૂપ સત્સેવાનાં કાર્યમાં દિનપ્રતિદિન વૃદ્ધિ અને સફળતા સાંપડતી રહે એ જ પ્રભુ પ્રત્યે પ્રાર્થના!

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજ્ઞાનપ્રચારકસમિતિ ૄ લિ૦ સંત સેવક ૯૨,ઝવેરી ખજારમું બઇ-૨. ૯–૪–૧૯૬૦ ∫ પ્રેમચંદ **રવજી**ભાઇ કાેઠા**રી** 

#### પ્રસ્તાવન<u>ા</u>

અદ્ભુત જ્ઞાનાવતાર, પરમ શાંત શીતળ ઉચ્ચતમ વિદેહી દશાવિભૂષિત, સ્વરૂપમગ્ન, તત્ત્વજ્ઞશિરામણિ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જેવી વિશ્વની અલીકિક વિરલ વીતરાગ વિભૂતિના પુષ્યશ્લોક નામની યા અક્ષરદેહની કીર્તિસીરભ આજે સર્વત્ર પ્રસરતી જાય છે, અર્થાત્ સૌ કાઇ તેથી સુપરિચિત થતું જાય છે, એટલું જ નહિ પણ તેમના અલીકિક સદ્યુણાથી આકર્ષાઈ, તેમના લખ્ધ સાહિત્યથી મુખ્ય ખની, અધ્યાતમરસિક, ગુણ્જ્ઞ જિજ્ઞાસુઓ તો તેના અભ્યાસ, વાંચન, મનન, પરિશીલનથી સ્વપર શ્રેય સાધવા ઉત્સુક ખની, તેની જ વિચારણામાં નિમગ્ન રહી, સ્વરૂપસિદિ સાધવા સદાય પ્રયત્ન-શીલ જણાય છે, એ આધ્યાત્મિક આર્ય સંસ્કૃતિની સર્વાપરિતાની અલિહારી છે!

શ્રીમદ્નું તત્ત્વજ્ઞાન જિજ્ઞાસુ ગુણજ્ઞ સાધકાને તેમજ મધ્યસ્થ વિચારકાને, ઊંડી વિચારણાથી, ઘણી જ ઉંચી ભૂમિકા પર્ય'ત માર્ગ'દર્શ'ક અની, ઉપકારક અને પરમ શ્રેયસ્કર થવા ચાગ્ય છે, એમ ભાસ્યા તિના રહે તેમ નથી.

જડવાદની પ્રાધાન્યતા અને અધ્યાત્મવાદની ગૌણતા, હીનતા પ્રાયે થતી જતી હાવાથી વર્તમાન કાળ પરમાર્થપ્રેમી જિજ્ઞાસુઓને પરમાર્થપ્રાપ્તિ માટે પ્રતિકૂળ થતા જતા હાવા છતાં આવા મહાપુરુષરૂપ નરસ્તનો વા તેમના અમૂલ્ય અક્ષરદેહરૂપ સર્વોત્તમ સાહિત્યના યાગ, આધાર, આવા દુષમ કાળમાં પરમ આશીર્વાદરૂપ, પરમ દુર્લભ અને અમૂલ્ય લાભ હજી પ્રાપ્ત થઈ શકે છે એ આપણાં અહાભાગ્ય! અસાર અને અપાર એવા સંસારમાં, ચારેય ગતિમાં, ચારાસી લાખ ચાનિમાં પ્રાયે સર્વ જવા જન્મ, જરા, મરણ, આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ આદિ ત્રિવિધ તાપમય દુ:ખ-દાવાનલથી સદાય ભડભડ બળી રહ્યા છે! તેમાંથી ખચેલા પરમ શાંતિના ધામરૂપ, માત્ર એક આષે દેષ્ટા તત્ત્વજ્ઞાની સ્વરૂપસ્થ મહાપુરુષા જ છે, જેમનું શરણ ત્રણ લાકને તે તાપાગ્નિથી ખચાવવા પરમ અવલં ખનરૂપ છે. તેથી ધન્ય છે તે શીતળ શાંત સ્વરૂપસ્થ વીતરાગ વિભુઓને! અને ધન્ય છે તેમના સનાતન સન્માર્ગને!!

રાગદ્રેષ અજ્ઞાન જિનત સંસાર તાપાગ્નિને નિવારી અત્યંત શાંત શીતળ સ્વરૂપસ્થ આત્મનિમગ્નદશાથી ગિરિરાજ હિમાલય સદશ સુસ્થિર, ઠરીને હિમરૂપ અનેલ આ મહાત્મા શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર પાતાનું તો સર્વેત્કૃષ્ટ શ્રેય સાધી ગયા પરંતુ સત્સાધકાને માર્ગદર્શક થાય તેવું અપૂર્વ અલબ્ય સાહિત્ય, નિષ્કામ કરુણાશીલતાથી અક્ષતા ગયા તે તેમના અહા! અહા! અપરિમિત ઉપકાર.

આ પરમાર્થ ગિરિરાજ હિમાલયમાંથી પતિતપાવની, અધમાહારિણી, શિવસુખકારિણી, મેાક્ષચારિણી, મહા અમૂલ્ય અને અપૂર્વ તીર્થરૂપ શ્રી 'આત્મસિહિ'રૂપ પવિત્ર ભાગિરથી મહા નદી શીતળ શાંત અમૃતરસ રેલાવતી પ્રવહી રહી છે. અને અનેકાનેક સત્સાધકોને, સંસાર પાપ, તાપ અને અશુદ્ધિને ટાળી નિષ્પાપ નિર્મળ શાંત અને શીતળ કરી, સનાતન સુખનિધાન શિવમાર્ગમાં પ્રગતિ કરાવવા પ્રત્યક્ષ પરમ ઉપકારભૂત બની રહી છે!

તે સિવાય અનેક અન્ય ઉચ્ચતમ કાવ્યરૂપ અમૂલ્ય અમૃત–ઝરણાં પ્રસંગાપાત્ત પ્રવાહરૂપ નીકળેલાં આ ગિરિરાજમાંથી પ્રવહી રહ્યાં છે, તે પણ એ જ રીતે સત્સાધકોને આશ્ચર્યકારક રીતે અપૂર્વ અનુપમ ઉપકાર કરી રહ્યાં છે!

ઉપરાક્ત શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર અને કેટલાંક નિત્ય-નિયમપૂર્વંક આરાધવા યાગ્ય અમૂલ્ય કાવ્યા, શ્રીમદ્ રાજ-ચન્દ્ર આશ્રમ, અગાસ દ્વારા પ્રકાશિત 'નિત્યનિયમાદિ પાઠ (ભાવાર્થ સહિત) માં પ્રસિદ્ધ થયેલાં છે. જે અત્યુત્તમ છે અને મુમુદ્ધઓએ મનનપૂર્વંક વિચારવા, ઉપસવા યાગ્ય છે.

એકદા એક પરમાર્થ પ્રેમી સાધમી સુજ્ઞ મહાનુભાવે પરાપકાર ભાવનાભૂષિત પ્રેરણાત્મક આગ્રહ ભરી સૂચના મને લખી જણાવી કે શ્રીમદ્ જનાં કાવ્યાના અર્થ અનેક જિજ્ઞાસુઓ સમજવા માગે છે, તેથી તે તમે લખો તો અનેકને ઉપચારા થાય. ત્યારે તો તેમને મેં જણાવ્યું કે 'સત્પુરુષના એક એક વાકયમાં, એક એક શખ્દમાં અનંત આગમ રહ્યાં છે.' એવા અનંત અગાધ આશયવાળી એ મહાપુરુષની વાણીના અર્થ વિસ્તાર કરવા એ આપણી શક્તિ અહારનું કામ છે. છતાં આપણી અત્યંત અલ્પ મંદમતિ અનુસાર કવચિત તે સ્પષ્ટાર્થ કરવા પ્રયાસ કરીએ તો પણ આકી ઘણા પરમાર્થ રહી જવા યોગ્ય છે, તેમજ વાંચકને પાતાને ઉગવાયાગ્ય મંથન કે વિચારણામાંથી રાકી એટલામાં જ શંભી દેવા યાગ્ય થાય તેમ છે. માટે તેવા પ્રયાસ કરવા શિવત લાગતો નથી.

થાડા વખત વીત્યા પછી તે મહાનુભાવ તરફથી ફરીથી એમ પારમાર્થિક પ્રેરાષ્ટ્રાત્મક ભાવ ભરી સૂચના મળી કે તમા

લખા છા તેમ જો એકાંતે જ ગણીએ તા તા મહાપુરુષા દ્વારા વિરચિત સૂત્રા કે ચન્થા ઉપર આટલી ખધી ટીકા, ભાષ્ય, વૃત્તિ આદિની વિશાળ પ્રવૃત્તિ થઇ છે, તેમજ તે પરમ ઉપકારભૂત પ્રત્યક્ષ દિષ્ટિગાચર થાય છે, તે થવા પામી હાત નહિ. ઊલટું એથી તા અનેકને પરમાર્થ સમજવામાં, વિચારણા ઉગવામાં, વા વિચારખળ વધવામાં કે પરમાર્થ સન્મુખ થવામાં સહાયતા-રૂપ ઉપયાગિતા થવા યાગ્ય છે.

આ ઉપર વિચાર કરતાં આત્માર્થે, સ્વવિચારમળ વધવાને અર્થે, સ્વાધ્યાયરૂપે કંઇક તેવા પ્રયાસ કરવા ચાગ્ય માની આ પ્રયાસ આદર્થા. અને 'નિત્યનિયમાદિપાઠ'માંનાં કાવ્યા સિવાયનાં બીજાં કેટલાંક કાવ્યાના ભાવાર્થ અતિ અલ્પ મંદમતિ અનુસાર લખ્યા. ઉપરાક્ત મહાનુભાવેતે જોઈને, 'રહેવા દીધેલાં કાવ્યાના અર્થ પણ સાથે સાથે એક શૈલીથી લખાય તા સારું,' એમ સૂચના જણાવી. તેથી તે પણ યથાવકાશ તેમાં ઉમેરી લીધાં. છતાં 'તત્ત્વવિજ્ઞાન'ની સંકલનામાં જે કાવ્યો લેવાં ઉચિત ધાર્યાં હતાં તેટલાં જ કાવ્યોના ભાવાર્થ કરવારૂપ આ મંદ પ્રયાસ કર્યાં.

તેવામાં પરમાર્થ પ્રેમી, તત્ત્વરસિક સુજ્ઞસાધમીં આત્મભં ધુ— એક મહાનુભાવનું મુંબઈથી અત્રે આશ્રમમાં ભક્તિપ્રસંગે આવનું થયું. અને આ કાન્યાર્થ તેમણે ઉત્કંઠા ભાવે જેયા તેમજ આત્યં તરસપૂર્વ ક વાંચ્યા. પરમકૃપાળુ દેવનાં વચનસુધારૂપ સત્શ્રુત પ્રત્યે તેમના પરમ ભક્તિભાવ હાવાથી તે પ્રત્યે તેમને પરમ પ્રેમ, પ્રમાદ, ઉલ્લાસભાવ આવ્યા અને આ કાવ્ય—ઝરણાંના અમૃતરસનું આત્માથી જના પાન કરે અથવા તેમાં સ્નાન, નિમજ્જન અને અવગાહન કરી પરમ શાંત શીતળ અજરામર પદને સાધવા ભાગ્યશાળી અને એવી પરમાર્થ ભાવનાથી, તેની પ્રસિદ્ધિનું શ્રેય પાતાને પ્રાપ્ત થાય એવી સહજ ઉપકાર-શીલ ભાવના ઉદ્ભવી, જેમાં મારી સહેજે અનુમાદના થઈ.

तहनुसार तेमणे तेवी ज्ञान प्रलावनानी प्रवृत्तिमां अति ઉત્સાહી અને આતુર એવી 'શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર જ્ઞાન પ્રચારક સમિતિ, મું ખઈ' દ્વારા આ ગ્રંથ પ્રકાશન પામે એવા આશ્યથી ઉદાર આર્થિક સહાય આપી, તે કામ તે સમિતિને સાંખ્યું, જેના પરિણામે આ ગ્રંથ આજે જિજ્ઞાસુએાના કરકમળમાં ઉપલબ્ધ થાય છે. તે માટે તે તત્ત્વરસિક આત્માથી મહાનુભાવને તેમના સત્શ્રુત પ્રભાવના પ્રત્યેના પ્રેમ બદલ પુનઃ પુનઃ અભિનંદન અને ધન્યવાદ ઘટે છે!

સન્માર્ગ સાધના તત્પર પરમાર્થ પ્રેમી ક્ષુલ્લકપ્રવર આર્ય શ્રી સહજાન દજી (ભદ્રમુનિ)એ આ કાવ્યાર્થ યથાવકાશ જોઈ જઈ યથાચિત સૂચના દર્શાવવા જે શ્રમ લીધા છે તથા પ્રાત્સાહન અને પરમાર્થ પ્રભાવનાની ભાવના દર્શાવી છે તે માટે તેમના અત્યંત આભાર માનવા ઘટે છે. તેમજ પરમાર્થ પ્રેમી સાધમી સાક્ષરતન ડા. ભગવાનદાસે પણ આ કાવ્યાર્થ ઝીણવટથી તપાસી જઈ યથાચિત સૂચના કરવા પરિશ્રમ લીધા છે તે અદલ તેમના અત્યંત આભાર છે. વળી આશ્રમસ્થ કવિરત્ન શ્રી પંડિત ગુણભદ્રજીએ પણ તેવી જ રીતે આ કાવ્યાર્થ તપાસી જઈ જે શ્રમ લીધા છે તે માટે તેમના પણ અત્રે આભાર માનવા ઘટે છે. માટે તે મુમુક્ષુ વિદ્રાન મહાનુ- ભાવાનો અત્રે અત્યંત આભાર માનું છે.

આમાં શ્રી 'આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર' મૂળ કાવ્ય, શ્રી અંખા-લાલભાઈ કૃત અર્થ સહિત છેવટે મૂકવામાં આવ્યું છે, તદુપરાંત પરમાપકારી પ્રભુશ્રીજી (શ્રીમદ્ લઘુરાજ સ્વામી)એ નિત્ય વિચારવા, સ્વાધ્યાય અર્થે અતિ ઉપયાગી જણાવેલ, 'છ પદના પત્ર' તથા 'ક્ષમાપના પાઠ,' એ બે ગદ્ય પાઠ પણ પ્રાન્તે મૂકવામાં આવ્યા છે.

દરેક કાવ્યને મથાળે ડાબી ખાજી કો સમાં જે આંક મૂકચા છે તે શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર આશ્રમ, અગાસદ્વારા પ્રકા-શિત 'શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર' ચન્થની પ્રથમ આવૃત્તિનાં પૃષ્ઠ તથા પત્રાંક સૂચવે છે.

આ કાવ્યાર્થ વિચારણામાં સંત શિરામણિ પ્રભુશ્રીજ, (શ્રીમદ્ લઘુરાજ સ્વામી)નાં નીચેનાં અમૂલ્ય સત્શિક્ષા વચના સતત સ્મૃતિપટ પર અંકિત રહેવાથી પરમ ઉપકારક તથા શ્રેયરૂપ થયા કરે તેમ છે.

"એક સર્વ'ત્તે જે કહ્યું હાય અને દીઠું હાય તે માન્ય રાખી કલ્પના, (વિચારણા) કરવામાં દેષ નથી...."

"એક સર્વ જ્ઞની શ્રદ્ધા હોય તેને બીજાનું માન્ય તો ન હાય પણ તેને માથે રાખીને કલ્પના, ચર્ચા (વિચા-રણા) કરવામાં હરકત નથી. મારું ધારેલું સાચું છે અને આ કહે છે તે ખાેડું છે, એલું માત્ર ન ધારનું. પણ જેમ સર્વ જ્ઞે એયું છે તેમજ છે, અને તે જ સાચું છે પણ આ તો તેનું કહેલું સમજવાને પ્રયત્ના છે." –શ્રીમદ્ લઘુરાજ સ્વામી

એ સદુપદેશને અનુલક્ષીને આ માત્ર અલ્પ મતિ અનુસાર મંદ પ્રયાસ છે, જેને સુજ્ઞજના ઇત્યેવમ્ નહિ જ માને. " ઇત્યેવમ્" તો ૫. કૃ. શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર પ્રભુના હૃદયમાં છે, અને તે સમજવા આ માત્ર અલ્પ પ્રયાસ છે; એમ ગણી તેમાં ન્યૂનાધિક ક્ષમાયાગ્ય ગણી ગુણરૂજના ક્ષમા કરશે એવી નમ્ર વિનંતિ છે.

त्वमेव माता च पिता त्वमेव त्वमेव श्राता च सखा त्वमेव । त्वमेव विद्या द्रविणं त्वमेव त्वमेव सर्वं मम देवदेव ।। धित शभभ्

શ્રીમદ્રાજચંદ્ર આશ્રમ; અગાસ 👔 િલ. સંત સેવક ચૈત્ર શુક્રલા ત્રયાદશી. તા. ૯-૪–૧૯૬૦ ∫ રાવજભાઇ છ. દેસાઇ



### અમૃત ઝરણાં

#### તાેટક છંદ

શુચિ ઉજજવલ આત્મિક ભાવ લસ્યા, સહજાત્મસ્વરૂપ સમાધિ વસ્યા; અતિ ઉન્નત શીતળ શાંત દેશા, નૃપચંદ્ર સુસ્થિત હિમાલયશા. ૧ નિજ ભાવ સુધાઝરણાં શિરશુંગ થકી અવની <sup>૧</sup>કંઈ કાવ્યરૂપે અતિ વિસ્તરતાં, <sup>ર</sup> શિવ અમૃત સાગરમાં ભળતાં. ર વહી 'આતમસિદ્ધિ' અહેા સરિતા ! ઉતરી અવનીતલ શી પુનિતા**!** શિવમાર્ગ સનાતન પામી સુદા, <sup>ુ</sup>અવગાહક સિદ્ધિ લહે સખદા ૩ તુષણા અતિ તીવ તૃષા હરવા, ચિર અંતરદાહ પ્રશાન્ત શુચિ કાવ્ય સુધારસ પાન અહેા! શિવઅથી<sup>૬</sup> સુભાગી સપ્રેમ ચિર ભ્રાન્તિ સુષ્પિત પ્રમાદ જવા, અદ્દભુત જાગૃતિ ઉદ્દભવવા;

૧. અનેક. ૨. માહ્મ. ૩. લાંડા ઉતરનાર, નિમગ્ન થનાર.

નિજ આત્મ અપૂર્વ દશા વરવા ભજને ભવિ તીર્થ અલોકિક તહીં સ્નાન નિમજજનથી રમતાં, અવગાહન ત્યાંજ અનન્ય ભવ તાપ ઉતાપ તમામ પાપ પ્રપંચ અશુદ્ધિ હરી કમ<sup>°</sup> સમસ્ત પુનિત અદ્ભુત અનુપમ તીથ તજી તીરથ લૌકિંક અન્ય અરે! ભવિ આત્મવિશુદ્ધિ અહીં જ કરે. ૭ સહી જન્મ જરા મરણાદિ દુઃખાે, **બળતાે ત્રણ લાેક અહાે નિરખાે! બચવા સહજાત્મ સુધા લજજો**, ઠેરી શીતળ શાંત સુસ્થિત <mark>થ</mark>જો. ૮ નિજ આત્મ અનુલવ અમૃત જો, જન્મ ઉર કુતારથ લહી બાેધિ સમાધિ સુસિહ્ધિ વરાે, દુઃખપૂણ<sup>૧</sup> ભવાદધિ શીઘ્ર તરો. ૯

—રાવજીભાઈ દેસાઈ

## અનુક્રમણિકા

| ٩          | મંગલ કાવ્ય–ગ્રં <b>થાર</b> ંભ પ્ર <b>સ</b> ંગ | ••• | ٩          |
|------------|-----------------------------------------------|-----|------------|
| ર          | સર્વમાન્ય ધર્મ                                | ••• | 8          |
| 3          | સામાન્ય મનાેરથ                                | ••• | 4          |
| γ          | <b>અ</b> भू <b>ल्य तत्त्वविया</b> र           | ••• | ૧૦         |
| પ          | વૈરાગ્ય ભાવનાએ                                | ••• | ૧૫         |
| ٠<br>٤     | જિનવાણી સ્તુતિ                                |     | <b>૧</b> ૮ |
| ,<br>(9    | પૂર્ણમાલિકા મ <b>ં</b> ગલ                     | ••• | ર.<br>૨૧   |
|            | · -                                           | ••• |            |
| 4          | સદ્દગુરુ–ભક્તિ–રહસ્ય                          | ••• | 28         |
| Ŀ          | કૈવલ્ય ખી <b>જ</b>                            | ••• | ૫૬         |
| ૧૦         | સંત શરણુતા કાવ્ય                              | ••• | ६६         |
| ૧૧         | લઘુવયે તત્ત્વનાની                             | ••• | ৩৭         |
| ૧૨         | ધન્ય રે દિવસ                                  | ••• | ૭૫         |
| <b>9</b> 3 | ભક્તિના ઉપદેશ                                 | ••• | ૭૯         |
| १४         | કાળ કાેઇને નહિ મૂક                            | ••• | ۷3         |
| ૧૫         | <b>લ્રહ્મચર્ય</b> મ <b>હિ</b> મા              |     | ८७         |
| ૧ ૬        | આત્મધર્મ અને ગુરુસેવા 🔪                       | ••• | ૯૬         |
| ঀ७         | લેાક <del>ર</del> વર્પ રહસ્ય                  | ••• | ૯૯         |
| 97         | અનુભવ                                         | ••• | ૧૧૧        |
| ૧૯         | <b>અ</b> ાસવ સ <sup>*</sup> વર                | ••• | ૧૧૬        |
| २०         | ત્રાનમીમાંસા                                  | ••• | ૧૨૧        |
| २१         | મૂળમાર્ગ રહસ્ય                                | ••• | 930        |
| २२         | પંથ પરમપદ                                     | ••• | १४०        |
| २३         | જડ ચેતન વિવેક (જડ ભાવે જડ)                    | ••• | १४४        |
| ૨૪         | ,, (જડને ચૈતન્ય)                              | ••• | ૧૫૧        |
| રપ         | પરમપદ પ્રાપ્તિની ભાવના                        | ••• | ૧૫૭        |
| २ ६        | અંતિમ સંદેશ                                   | ••• | १८२        |
| રહ         | આત્મસિહિશાસ્ત્ર                               | ••• | ૧૯૨        |
|            | ૧ ૭૫૬નાે પત્ર                                 | ••• | २६२        |
|            | ર ક્ષમાપના પાઠ                                | ••• | २६७        |

## શુદ્ધિપત્રક

| પૃષ્ઠ | પંક્તિ     | અશુદ્ધ               | શુદ્ધ                 |
|-------|------------|----------------------|-----------------------|
| ૯     | १६         | ચિંતનન               | <b>ચિ</b> 'ત <b>ન</b> |
| २६    | ૧૨         | પ્રક <b>શ</b>        | પ્રકા <b>શ</b>        |
| ,,    | ૧૯         | પરમાત્માપદની         | પરમાત્મપદની           |
| રહ    | १६         | શક્તિશાભી            | <b>શ</b> ક્તિશાળી     |
| ૩૫    | 4          | <b>ર</b> હ્યુ        | <b>ર</b> હ્યું        |
| 38    | ૧૪         | <b>અસ</b> કિત        | <b>આસ</b> કિત         |
| 30    | ૧૪         | ઇન્દ્રિય             | ઇન્દ્રિય              |
| ४०    | 4          | માેહ                 | માહના                 |
| ४१    | <b>ų</b> - | ક્રહીએ               | કહીએ                  |
| ४३    | ૧૩         | <b>અ</b> ારાધના      | <b>અ</b> ારાધન        |
| 83    | <b>૨</b> ૩ | વિષે                 | વિષ                   |
| ४६    | રપ         | સર્વા પૈણુલાવે       | <b>સ</b> ર્વાપ'ણભાવે  |
| પ૧    | १३         | સારુ.                | મારુ ે                |
| ૫૭    | २०         | સ્થાપાવ              | સ્થાપવા               |
| ६९    | 96         | મહાત્મ્ય             | માહાત્મ્ય             |
| ६२    | ર          | દરસાવહિં'ગે          | દરશાવહિ ગે            |
| કૃપ   | 3          | સ્હ્રસ્ય             | રહસ્ય                 |
| ξ ξ   | ૨૧         | <b>કે</b> ઈ          | કે <b>ાઈ</b>          |
| હર    | ૧૯         | સ્ચન                 | સૂચન                  |
| १०२   | 9.4        | શલી <i>માં</i>       | શૈલીમાં               |
| ११७   | ૧૦         | માટે                 | મટે                   |
| ૧૨૮   | રપ         | સ્ત્ર                | સૂત્ર                 |
| १४०   | ૧૩         | દેાષાને              | <b>દા</b> ષ્ટ્રોના    |
| ૧૪૧   | ૧૪         | મલીન                 | મલિન                  |
| ૧૭૭   | હ          | <b>અ</b> ગુરલઘુ      | <b>અ</b> ગુરુલઘુ      |
| १८४   | २३         | તત્ત્વપ્રાપ્તિ       | तत्त्वप्राप्ति        |
| ૨૧૭   | ٩ ج        | <b>અ</b> ત <b>ેર</b> | <b>અ</b> ંત <b>ર</b>  |
| ૨૫૬   | રપ         | <b>મુ</b> મુક્ષ      | <b>મુમુ</b> ક્ષુ      |

## શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર **કાવ્ય—અમૃત—ઝરણાં** (ભાવાર્થ સહિત)

અહેા સત્પુરુષનાં વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમ

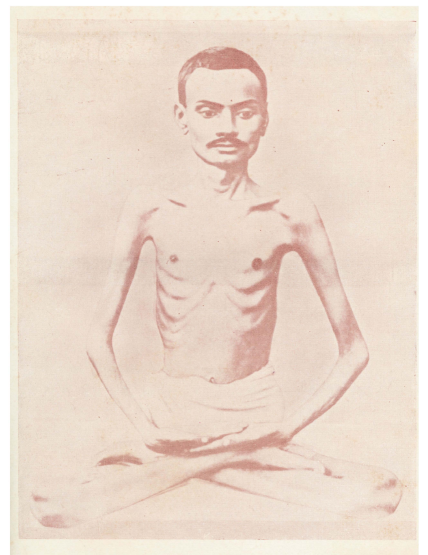
સુષુપ્ત ચેતનને જાગૃત કરનાર, પડતી વૃત્તિને સ્થિર રાખનાર, દર્શન માત્રથી પણ નિર્દોષ અપૂર્વ સ્વભાવને પ્રેરક, સ્વરૂપ પ્રતીતિ, અપ્રમત્ત સંયમ,

પૃષ્કુ°વીતરાગ નિર્વિકલ્પ સ્વભાવના કારણભૂત, છેલ્લે

અને

અયોગી સ્વભાવ પ્રગટ કરી અનંત અવ્યાખાધ સ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરાવનાર! ગિકાળ જયવંત વર્તી! જ શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર



श्रीभद्द राज्यंद

જન્મ-વવાણીઆ

हेद्धीत्सर्ग-राज्येशट સંવત ૧૯૨૪ કારતક સુદ ૧૫ Jain Education International For Personal & Private Use Only www.jainelibrary.org

# શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર કાવ્ય-અમૃત-ઝરણાં

( ભાવાર્થ સહિત )

9

[9]

મંગલ કાવ્ય

शाह सिविश्वीरित इत्त

ત્રાંથારંભ પ્રસંગ રંગ ભરવા, કોર્ડ કરું 'કામના; બાેધું ધર્માદ મર્મ ભર્મ હરવા, છે અન્યથા <sup>ર</sup>કામ ના;

8

#### મંગલ કાવ્ય

૧. ગ્રાંશના આરંભરૂપ મંગલ પ્રસંગમાં રંગ ભરવા, તેને અત્યંત સુશાહિત અને શ્રેયકારી અનાવવા, તેમાં રંગ જામે અને ઉત્સાહની વૃદ્ધિ થાય તેવી, ઉલ્લાસિત ભાવે, અંતરના ઉમંગથી, કામના, ભાવના, અભિલાષા કરું છું. સંસારમાં પડતાં આત્માને ગરી રાખે તે ધર્મ. એ અહિંસારૂપ કે વસ્તુ સ્વભાવરૂપ

૧. ભાવના, ૨. પ્રયાજન.

ભાખું માેક્ષ સુબાેધ ધર્મ ધનના,<sup>૧</sup> જોડે કથું <sup>ર</sup>કામના; એમાં તત્ત્વ વિચાર સત્ત્વ સુખદા, પ્રેરા પ્રભુ કામ ના<sup>૩</sup>. ૧

છ**ે**પય

નાભિનંદન નાથ, વિશ્વવંદન વિજ્ઞાની; ભવ બંધનના ફંદ, કરણ ખંડન સુખદાની; ગ્રંથ પંચ આદ્યંત, ખંત પ્રેરક ભગવંતા; અખંડિત અરિહંત, તંતહારક જયવંતા;

કે રત્નત્રયરૂપ કે અનંતચતુષ્ટય સ્વરૂપ આત્મધર્મની પ્રાપ્તિ થાય એવા મર્મ રહસ્ય આમાં બાધું, પ્રગટ કરું, કે જેથી અનાદિના બ્રમ, અવિદ્યા, આત્મબ્રાન્તિ, અજ્ઞાન દ્વર થઈ જાય, એ વિના બીજીં કંઈ કામ, પ્રયોજન નથી. ધર્મ અર્થ કામ અને માેક્ષ એ ચાર પુરુષાર્થના સુબાધ, થથાર્થ જ્ઞાન થાય તેવું આમાં વર્ણન કરું, એવી અંતરંગ અભિલાષાની સફળતા અર્થ હે 'કામ ના', કામ રહિત નિષ્કામ વીતરાગ પ્રભુ, આપ મને સુખદ તત્ત્વ વિચારણામાં પ્રેરણાત્મક સત્ત્વ, બળ, શક્તિ આપા, સહાય થાઓ! એ પ્રાર્થું છું. ૧

ર. નાભિરાજાના પુત્ર, આત્મપ્રભુતાએ યુક્ત હોવાથી સંસારી અનાથ જીવોના નાથ, ત્રણ લોકના જીવોને વંદનીય, વિજ્ઞાની કહેતાં વિશિષ્ટ જ્ઞાનવાળા, કેવળજ્ઞાન ભાસ્કર, સંસારનાં માયિક અંધનાની જાળને છેદનારા, આત્મિક અંનત સુખના દેનારા, ચંથ-સમાપ્તિ પર્યં ત પ્રગતિના પંથમાં, આદિથી અંત સુધીમાં ઉત્સાહ

૧. અર્થ પુરુષાર્થ, ૨. કામ પુરુષાર્થ, ૩. વીતરાગ.

#### શ્રી મરણહરણ તારણતરણ, વિશ્વોદ્ધારણ અઘ હરે; તે ઋષભદેવ પરમેશપદ, રાયચંદ વંદન કરે. ર

પ્રેરનાર ભગવાન, આત્મઐંશ્વર્ય યુક્ત, અખંડિત, નિરંતર શાશ્વત સ્થિતિવાળા, અરિહંત, કર્મ શત્રુને હણુનારા, તંતહારક, ભવપરં-પરાના અંત કરનારા, જયવંત એટલે અંતરંગ કર્મ સેનાને જીતનારા, મરણુને હરનારા, સંસાર સમુદ્રને તરનારા અને ભગ્યાત્માઓને તારનારા, નિષ્કામ કરુણાથી બાેધવૃષ્ટિ વડે વિશ્વના ઉદ્ધાર કરનારા અને પાપને હરનારા, એવા શ્રી ઋષભ-દેવ પરમેશ્વરના પુનિત પદારવિંદમાં રાજચંદ્ર વંદન કરે છે. ર

## [મા૦ મા૦૨] સર્વમાન્ય ધર્મ

ચાપાઇ

ધર્મ તત્ત્વ જો પૂછ્યું મને,
તો સંભળાવું સ્નેહે તને;
જે સિદ્ધાંત સકલના સાર,
સર્વમાન્ય સૌને હિતકાર. ૧
ભાખ્યું ભાષણમાં ભગવાન,
ધર્મ ન બીજો દયા સમાન;
અભયદાન સાથે સંતાષ,
દ્યો પ્રાણીને દળવા દાષ. ૨
સત્ય શીલ ને સઘળાં દાન,
દયા હાઈને રહ્યાં પ્રમાણ;
દયા નહીં તા એ નહીં એક,
વિના સર્પ્ય કરણ નહીં દેખ. ૩

તેં મને ધર્મતત્ત્વ વિષે પૂછ્યું તો હું તને ધર્મસ્નેહ પૂર્વંક તે ધર્મતત્ત્વ વિષે કહું છું. સર્વંગ્ન વીતરાગ ભગવાને પાતાની દિવ્ય વાણીમાં જે ધર્મતત્ત્વવિષે ઉપદેશ આપ્યા છે તે સર્વ સિદ્ધાંતના સાર છે, સર્વમાન્ય છે અને સૌ જીવાનું હિત કરનાર છે. ભગવાને કહ્યું છે કે દયા જેવા બીજો

પુષ્પ પાંખડી જ્યાં દુભાય, જિનવરની ત્યાં નહીં આજ્ઞાય; સર્વ જીવનું ઇચ્છાે સુખ, મહાવીરની શિક્ષા સુખ્ય. ૪ સર્વ દર્શને એ ઉપદેશ, એ એકાંતે, નહીં વિશેષ; સર્વ પ્રકારે જિનના બાધ, દયા દયા નિર્મળ અવિરાધ. પ

ધર્મ નથી. अहिंसा परमो धर्मः। માટે તમારા સૌ દોષને દળવા, ક્ષય કરવા, તમે સૌ જીવાને અભયદાન દઈ સંતાષ આપા. ર

સત્ય, શીલ એટલે સદાચાર, પ્રદ્માચર્ય આદિ, તથા બધાં દાન એ દયા સાથે હાય તા પ્રમાણ છે અને જો દયા નથી તા એ એક્કેય નથી. જેમ સૂર્ય જયાં નથી ત્યાં તેના પ્રકાશ કે એક કિરણ પણ નથી. ૩

સર્વંત્ર વીતરાગ જિનેન્દ્ર ભગવાને પુષ્પની પાંખડી સરખી પણ દુભાય ત્યાં દયા નથી એમ જાણી તેથી નિવર્ત- વાના બાધ કર્યો છે. તેથી તેવી એકેન્દ્રિયાદિની હિંસામાં પણ પ્રવર્તવાની તેમની આજ્ઞા નથી. મહાવીર ભગવાનની મુખ્ય શિક્ષા, ઉપદેશ, એ જ છે કે સર્વ જીવનું સુખ ઇચ્છા. કાઈ જીવ તમારાથી દુભાય, દુઃખી થાય તેમ ન કરા. અધાં જ દર્શના, ધર્મમતામાં એ જ દયાના ઉપદેશ છે. પણ તે એકાંતે છે. વિશેષ, સૂક્ષ્મતાથી નથી. જિન ભગવાનના સર્વ પ્રકારે દયા દયાના જ નિર્મળ બાધ છે. તેમની વાણીમાં

એ ભવતારક સુંદર રાહ, ધરિયે તરિયે કરી ઉત્સાહ; ધર્મ સકલનું એ શુભ મૂળ, એ વણ ધર્મ સદા પ્રતિકૂળ, દ તત્ત્વરૂપથી એ એાળખે,

તે જન પહેાંચે શાશ્વત સુખે; શાંતિનાથ ભગવાન પ્રસિદ્ધ,

રાજચંદ્ર કરુણાએ સિદ્ધ. ૭

કચાંય તેના પૂર્વાપર વિરોધ આવતા નથી. બીજા ધર્મામાં 'ધર્મના કારણે યગ્નામાં હિંસા કરવામાં દેષ નથી.' ' यज्ञार्थ' પરાવ: सृष्टाः' ઇત્યાદિરૂપે હિંસાનું નિરૂપણ જોવામાં આવે છે, જ્યારે જિનભગવાને ધર્મ'ને કારણે ધર્મ સ્થાનામાં કે કચાંય કે કે અપવાદે હિંસાને ધર્મ કહ્યો નથી. અને અવિરાધપણે સર્વજ દયાના જ ઉપદેશ કર્યો છે. પ

દયા છે એ જ ભવમાં ડૂખતાં પ્રાણીઓને તારનાર, ઉદ્ધારનાર સુંદર માર્ગ છે. સર્વ ધર્મનું શુભ મૂળ એ છે. એ વગર ગમે તેવા ધર્મ હાય છતાં તે પ્રતિકૂળ એટલે ધર્મરૂપ નહિ પરિશુમતાં અધર્મરૂપ ફળ આપનાર થાય છે. ૬

એ દયામય ધર્મને તત્ત્વરૂપે એાળખે તે જના શાશ્વત સુખમય માેક્ષમાં જઈ વિરાજે. તત્ત્વરૂપથી વસ્તુસ્વમાવો ધર્મઃ ! વસ્તુ એટલે આત્માના મૂળ સ્વભાવ સમ્યગૃદર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર-રૂપ રત્નત્રયાત્મક છે. જે મનુષ્યા આ રત્નત્રયાત્મક ધર્મને પ્રગટાવે છે તે અનંતજ્ઞાન, દર્શન, સુખ, અને વીર્યસ્વરૂપ સવ માન્ય ધર્મ

અનંત ચતુષ્ટયાત્મક નિજ ઐશ્વર્યને પામી અનંત શાશ્વત સુખમય સહજાતમસ્વરૂપે વિરાજમાન થઈ કૃતકૃત્ય થઈ જાય છે. અથવા કર્તત કૃતિ કર્મા: જે જીવોને નરક, નિગાદાદિ અધાગતિનાં અનંત દુઃખમાં પડતાં ધરી રાખે, અટકાવે, અને નરેન્દ્ર, અમરેન્દ્ર અને જિનેન્દ્ર જેવાં ઉત્તમ સ્થાને ધારે, સ્થાપે તથા પરિણામે માેક્ષનાં અનંત સુખમાં સ્થાપે તે ધર્મ. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર કહે છે કે દયાની બાબતમાં શ્રી શાંતિનાથ ભગવાનનું દર્ષાંત પ્રસિદ્ધ છે. તેઓ તત્ત્વરૂપથી દયામય ધર્મમૂર્તિ બનીને કર્મના ક્ષય કરી સિદ્ધ ભગવાન બન્યા છે. ૧ હ

૧ ગૃહવાસમાં તેઓ રાજપદે હતા ત્યારે એકવાર સિંહાસન ઉપર બિરાજ્યા હતા. ત્યાં બે દુવા તેમની દયાની પરીક્ષા કરવા આવ્યા એક હોલા (કેપ્યુતર)નું રૂપ લીધું બીજાએ બાજ પક્ષીનું રૂપ લઈ તે હોલાની પાછળ પડી બન્ને દાડતા શ્રી શાંતિનાથ ભગવાન પાસે આવી પહેાંચ્યા. હોલાએ તેમના ખાળામાં પડતું મૂકયું. અને કહ્યું "મને બચાવા, મારું રક્ષણ કરો." બાજ પક્ષીરૂપે બીજ દેવે કહ્યું "આ મારા ભક્ષ છે, માટે મને તે સોંપી દા." "શરણાગતનું રક્ષણ કરવું જોઈએ, માટે તું ભક્ષણ માટે જે માગું તે આપું પણ આ હોલા હું તને સોંપી શકું નહિ." એવા આપ્રહ ભગવાન શાંતિનાથના જાણી બાજ પક્ષીએ એ હોલાના વજન જેટલું તેમનું પોતાના શરીરનું માંસ આપવા જણાવ્યું. શ્રી શાંતિનાથ તરત જ પોતાના શરીરનું માંસ આપવા જણાવ્યું. શ્રી શાંતિનાથ તરત જ પોતાના શરીરમાંથી કાપીને તે માંસ આપવા તૈયારી બતાવે છે, તેથી ત્યાં જ દેવાએ દ્વા ગૃણની પ્રશંસા કરી. સ્તુતિ કરીને પછી તે ચાલ્યા ગયા. આ દર્શત પુરાણમાં પ્રસિદ્ધ છે

### [માેંગ માંગ ૪૫] સામાન્ય મનાેેેરથ સવૈયા

3

માહિની ભાવ વિચાર અધીન થઈ,
ના નીરખું નયને પર નારી;
પથ્થર તુલ્ય ગાશું પર વૈભવ,
નિર્મળ તાત્ત્વિક લાેભ સમારી;
દ્વાદશ વ્રત અને દીનતા ધરી,
સાત્ત્વિક થાઉ સ્વરૂપ વિચારી;
એ મુજ નેમ સદા શુભ ક્ષેમક,
નિત્ય અખંડ રહાે ભવહારી. ૧

વિષયાસક્તિથી માહાધીન ખની, વિકારભાવને વશ થઈ પરસ્ત્રીના તરફ હું કદી નજર પણ ન કરું. બીજાના વૈભવ, સુખ સંપત્તિ, ધન, પરિગ્રહ, પશ્થર તુલ્ય તુચ્છ ગણી તેની ચાહના કરું નહિ. લાભથી બીજાના વૈભવની ઇચ્છા થાય ત્યાં તે લાભને તાત્વિકરૂપે સમારી, સુધારીને, પલટાવીને તાત્વિક આત્મસુખ, આત્મઐધ્ધર્ય, આત્મસંપદાને પામવાના લાભ કરું. ગહસ્થનાં બાર વત ધારણ કરું. નસ્રતા, દીનતા ધરીને અભિમાનના ત્યાગ કરું. "હું કાેણ છું? મારું સ્વરૂપ મૂળ સિદ્ધ ભગવાન જેવું શુદ્ધ સહજત્મસ્વરૂપ છે, તે મને

તે ત્રિશલાતનથે મન ચિંતવી, ગ્રાન વિવેક વિચાર વધારું, નિત્ય વિશાધ કરી નવ તત્ત્વનો, ઉત્તમ બાધ અનેક ઉચ્ચારું; સ'શય બીજ ઊગે નહિ અંદર, જે જિનનાં કથનો અવધારું; રાજ્ય, સદા મુજ એ જ મનોરથ, ધાર થશે અપવર્ગ ઉતારુ. ર

કેમ પ્રગટે ? '' ઇત્યાદિ આત્મસ્વરૂપની વિચારણામાં રહી સાત્ત્વિક થાઉં. આ મારા આત્માને હિતકારી શુભ, કલ્યાણ કરનાર નેમ, આશય, હેતુ, કાર્ય, લક્ષ્ય, સદાય હે! ભવહારી ભગવાન્ અખંડ રહેા! ૧

તે ત્રિશલા માતાના પુત્ર મહાવીર પ્રભુનું, તેમના શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપનું મનમાં ચિંતનન કરી ઉત્તમ બાેધ વાર વાર ઉચ્ચારું. જિન ભગવાનનાં જે જે વચનાનાં નિર્ધાર કરું, નિર્ણય કરું, તેમાં કરી સંશયનું બીજ પણ ઊગે નહિ એવી નિશ્ચળ શ્રદ્ધા અખંડ રહાે!

શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર કહે છે કે મારા નિત્ય આ મનારથ રહાે. એ ભગવાનનાં વચનામાં અચળ શ્રદ્ધાયુક્ત ઉત્તમ મના-રથ અપવર્ગ એટલે માેક્ષ તેના ઉતારુ એટલે પ્રવાસી, મુસાફર, મુમુક્ષુને ધાર થશે એટલે સંસાર સમુદ્રના કિનારા લાવી સંસાર સમુદ્રના પાર પામવા ઉત્તમ સાધનાનું સવેત્તિમ સાધન અનશે. ર

## [ માેં માંં ૬૭] અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર

હરિગીત છંદ

બહુ પુણ્યકેરા પુંજથી શુભ દેહ માનવના મળ્યાે, તાેચે અરે! ભવચક્રનો આંટાે નહિ એક્કે ટળ્યાે; સુખ પ્રાપ્ત કરતાં સુખ ટળે છે લેશ એ લક્ષે લહાે, ક્ષણ ક્ષણ ભય'કર ભાવમરણે કાં અહાે રાચી રહાેે ? ૧

X

## અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર

૧. ચારેય ગતિમાં ભ્રમણ કરતાં આ જવને ઘણાં પુષ્ય વધ્યાં ત્યારે માેક્ષપ્રાપ્તિ માટે સર્વોત્તમ એવા દુર્લભ માનવ દેહની પ્રાપ્તિ થઈ. પરંતુ અરે! ખેદની વાત છે કે આવા દુર્લભ યાગ મળ્યા છતાં, જન્મ મરણનાં પરિભ્રમણ જેમાં સદાય ચાલુ જ છે એવા આ ભવચક્રનો એકેય આંટો ટળ્યા નહિ, અર્થાત્ એ ભવભ્રમણ એાછાં થાય કે ક્ષય થાય તેવા કાઈ પુરુષાર્થ કર્યા જ નહિ! સુખની પ્રાપ્તિ માટે નિરંતર પ્રવૃત્તિ કરતાં છતાં, અને તેથી કિંચિત્ સાંસારિક સુખની પ્રાપ્તિ થતી જણાતી છતાં, વાસ્તવિક સત્ સુખની પ્રાપ્તિ તો જરાય જ નથી. સદ્વિચારણા જાગે તો સમજાય તેમ છે, કે એ ક્ષણિક સુખ મેળવવા જતાં આત્મિક અનંત સુખ પ્રાપ્ત કરવાનું રહી જાય છે. તેમજ તે પ્રાપ્ત સાંસારિક સુખ તો નિત્ય શાધત

લક્ષ્મી અને અધિકાર વધતાં, શું વધ્યું તે તો કહાે <sup>૧</sup> શું કુંદું બ કે પરિવારથી વધવાપણું, એ નય પ્રહાે; વધવાપણું સંસારનું નર દેહને હારી જવાે, એના વિચાર નહીં અહાેહાે ! એક પળ તમને હવાે !!! ર

નહીં હાવાથી કાળે કરી ચાલ્યાં જાય છે, ત્યારે પાછાં દુ:ખ દુઃખને દુઃખજ ભાગ્યમાં ભાેગવવાનાં ઉભાં રહે છે. એટલે સુખ મેળવવા જતાં દુઃખની જ પ્રાપ્તિ થાય છે. એનાે શું જરા પણ લક્ષ તમે નહીં જ લેા ? એ લક્ષમાં આવે તા સમજાય કે ક્ષણે ક્ષણે આત્મા સ્વભાવ ચૂકી વિભાવમાં જ રાચી રહ્યો છે, અર્થાત સુખનિધાન એવું પાતાનું આત્મ-સ્વરૂપ તે ભૂલી તેથી અન્ય એવા તન ધન સ્વજનાદિ સર્વ પરમાં જ અહંત્ત્વ મમત્વ ખુદ્ધિથી, પરની ચિંતામાં જ, પરભાવામાં જ નિમગ્ન રહી, સ્વરૂપ સુખના નિરંતર વિચાગ રહે તેવાં ભયંકર ભાવ-મરણમાં જ સતત રાચી રહ્યો છે. દેહ છૂટે તે દ્રવ્યમરણ તાે લવમાં એક જ વાર થાય છે. પણ બીજા એવા અનેક લવ ધારણ કરાવે તેવા રાગદ્વેષ આદિ દુષ્ટભાવામાં મનની પ્રવર્તના-રૂપ ભાવમરણ ક્ષણે ક્ષણે થઈ રહ્યાં છે, અને તેથી આત્માના વાસ્તવિક અન તજ્ઞાન દર્શન સુખ વીર્ચ આદિ ગુણાના ઘાત થઇ રહ્યો છે તે ભયંકર ભાવમરણમાં અહેા ભગ્યા! તમા શા માટે રાચી રહ્યા છેા ? ૧

ર. જરા વિચાર કરીને કહેા કે સંસારસુખનાં મુખ્ય સાધન લક્ષ્મી, અધિકાર આદિ વધતાં વાસ્તવિક શું વધ્યું? અથવા કુટુંખ, પરિવારાદિ વધવાથી આત્માને હિતકારી એવું શું શું વધ્યું? એ વિચારીને સમજવા યાગ્ય બાધ ગ્રહણ કરો. નિર્દોષ સુખ નિર્દોષ આનંદ, દ્યા ગમે ત્યાંથી ભલે, એ દિવ્ય શક્તિમાન જેથી જ'જરેથી નીકળે; પરવસ્તુમાં નહિ મુ'ઝવા, એની દયા મુજને રહી, એ ત્યાગવા સિદ્ધાંત કે પશ્ચાત્-દુ:ખ તે સુખ નહીં. ૩

જ્ઞાનીએ। કહે છે કે ઉપરાક્ત લક્ષ્મી આદિની વૃદ્ધિથી તો માત્ર સંસારની, ચારાસીલક્ષ યાેનિમાં જન્મમરણના ફેરાની, વૃદ્ધિ થઈ, અને તેથી તો ભવચક્રનાં પ્રસ્થિમણની નિવૃત્તિ કરવાના અમૂલ્ય અવસર આ માનવભવ હારી જવા, જેવું નિરર્થક, વ્યર્થ ગુમાવી દેવા જેવું થયું. અહા હા! અત્યંત ખેદની વાત છે, કે એના એક પળ પણ તમને વિચાર સરખાેય આવતાે નથી! ર પરમ તત્ત્વન્ન શ્રીમદૃ રાજચંદ્ર કહે છે કે આત્મામાં જે સુખ, આનંદ છે તેજ વાસ્તવિક સુખ, આનંદ છે. તે નિર્દોષ છે. તે સિવાય બીજાં સાંસારિક ઈન્દ્રિયસુખા પરાધીન, આકુ-ળતા સુકત, અતૃપ્તિકારક, અસ્થિર અને નાશવંત હાેવાથી દાેષ-વાળાં છે. જ્યારે આત્મિક સુખ તો અતીન્દ્રિય, સ્વાધીન, નિરાકુળ, સંતાષકારક, સ્થિર અને અનંત, અવિનાશી હાેવાથી નિર્દોષ છે. તેથી તે નિર્દોષ આત્મસુખને, આત્માન દને ગમે ત્યાંથી મેળવા. તેનું કારણ આત્મજ્ઞાન તે પ્રથમ પ્રગટાવા, કે જેથી અનંત શક્તિમાન એવા પાતાના આત્મા કર્મનાં બંધનાથી મુક્ત થાય. પાતાના સ્વરૂપમાં અનંત સુખ, અનંત આનંદ છે, તે મૂકી પર વસ્તુમાં મમતા, માહ કરીને તમે શા માટે વ્યર્થ હું કાેેે છું છું ? કચાંથી થયાે ? શું સ્વરૂપ છે મારું ખરું ? કાેના સંબંધે વળગણા છે ? રાખું કે એ પરહરું? એના વિચાર વિવેકપૂર્વક શાંત ભાવે જો કર્યા, તાે સર્વ આત્મિક જ્ઞાનનાં સિદ્ધાંતતત્ત્વ અનુભવ્યાં. ૪

મું ઝાઓ છે ? અને કમે ખંધનમાં ક્સાઇ અનંત દુ: ખદસ્થામાં ડૂબા છે ! તેની મને અત્યંત દયા આવે છે. આત્મા સિવાય અન્યત્ર પરમાં સુખની માન્યતા છે, એ માત્ર અવિચાર કે અજ્ઞાનથી ટકી છે, તે દૂર કરવા આ સિદ્ધાંત ધ્યાન રાખા કે 'પશ્ચાત્ દુ: ખ તે સુખ નહીં,' અર્થાત્ જેને અત્યારે અજ્ઞાનવશે તમે સુખ ગણા છા, તે ખધાં વિનાશી હાવાથી, સંચાગ તેના અવશ્ય વિચાગ થતા હાવાથી તેના અંત થાય ત્યારે, દુ: ખને આપનારાં છે; તેથી જે અંતે દુ: ખકારી છે તેને સુખ કહેવાય જ કેમ ? જ્ઞાનીઓ તેથી જ સાંસારિક ક્ષણિક સુખાને દુ: ખ જ કહે છે, સુખ કહેતા જ નથી, અને તેથી તેની ઇચ્છાને મૂળથી જ ત્યાંગી દે છે. 3

૪. 'સર્વ' ક્લેશથી અને સર્વ' દુઃખથી મુક્ત થવાના આત્મજ્ઞાન સિવાય બીજે ઉપાય નથી. વિચાર વિના આત્મજ્ઞાન થાય નહીં.' તે વિચાર કયા ? જે વિચારાથી જ્ઞાનીઓએ આત્મ-જ્ઞાન પ્રગટાવ્યું તે. હું કેાણુ છું ? મારું ખરું સ્વરૂપ શું છે ? હું અહીં કયાંથી આવ્યા છું ? આ બધી વળગણા, સંજોગ સંબ'ધા તે પ્રાપ્ત કરવા વચન કાેનું ?
 સત્ય કેવળ માનવું ?
નિર્દોષ નરનું કથન માનાે
 'તેહ' જેેેે અનુભવ્યું;
રે! આત્મ તારાે! આત્મ તારાે!
 શીઘ્ર એને એાળેએા,
સર્વાત્મમાં સમદષ્ટિ દ્યો
 આ વચનને હૃદયે લેેએા. પ

છે, તે કાેના સંખંધથી છે ? તે રાખું કે તજી દઉં ? એના વિવેકપૂર્વંક શાંત ભાવે જે વિચાર કરશાે તાે આત્મજ્ઞાન આવિ-ર્ભાવ પામી સર્વ સિદ્ધાન્તનાે સાર એવા આત્મતત્ત્વનાે સાક્ષાત્ અનુભવ થશે. તેથી માેક્ષપદની પ્રાપ્તિ થતાં દુર્લંભ માનવભવની સફળતા થશે. ૪

પ. તે અનુભવ પ્રાપ્ત કરવા, કોનું વચન પ્રમાણભૂત ગણી સત્ય માનવા ચાંચ્ય છે? એમ પ્રશ્ન થાય તેના ઉત્તર એ છે કે જેને તે આત્મતત્ત્વના સાક્ષાત્ અનુભવ થયા છે અને અજ્ઞાનાદિ મહાદોષ જેના ટળી ગયા છે એવા નિર્દોષ પ્રત્યક્ષજ્ઞાની પુરુષનું કથન પ્રમાણભૂત ગણી તેજ માન્ય કરા. અને હે ભવ્યા, તમે તમારા આત્માને તારા, અરે! આત્માને તારા; તેના આ ભીષણ અને ભયં કર એવા ભવાબ્ધિથી ઉદ્ધાર કરા. તેને શીઘ, વિના વિલંખ, વિના પ્રમાદે ઓળખા, અનુભવા, અને 'સર્વ' છવ છે સિદ્ધ સમ,' એ જ્ઞાનીનું કથન વિચારી સર્વ' આત્માઓમાં સમદિષ્ટ દી. એમ આત્મદિષ્ઠ, આત્મ અનુભવ, આત્મરમણતા પામી આ માનવભવ સફળ કરી પરમ કૃતાર્થ શાએા. પ

# [૧૫] વૈરાગ્ય ભાવનાંઓ (ઉપસંહાર)

દેાહરા

જ્ઞાન, ધ્યાન, વૈરાગ્યમય, ઉત્તમ જહાં વિચાર; એ ભાવે શુભ ભાવના, તે ઊતરે ભવ પાર. ૧ જ્ઞાની કે અજ્ઞાની જન, સુખદુઃખ રહિત ન કાેઠ; જ્ઞાની વેદે ધૈય'થી, અજ્ઞાની વેદે રાેઠ. ૨

#### પ

### વૈરાગ્ય ભાવનાએા (ઉપસંહાર)

- ૧. કેવળ જ્ઞાન, ધ્યાન અને વૈરાગ્યમય ઉત્તમ વિચારાથી જે ભરપૂર છે એવી પવિત્ર દ્વાદશ ભાવનાએ વડે જે પાતાની ભાવવિશુદ્ધિ કરે છે તે આ અનાદિ જન્મ મરાધાદિ દુઃખદરિયાને સગમતાથી તરીને પાર ઉતરે છે. ૧
- ર. ગ્રાની હોય કે અગ્રાની હોય પરંતુ કેાઈ દેહધારી સુખ-દુ:ખ રહિત નથી. પૂર્વે કરેલાં શુભાશુભ કર્મ અનુસાર સાતા કે અસાતા, સુખ કે દુ:ખ ગ્રાની કે અગ્રાની બન્નેને ઉદય આવે છે. પરંતુ ગ્રાની દેહાદિમાં મમતા, માહ રહિત હોવાથી ઉદય આવેલ સુખદુ:ખમાં હર્ષશાક યુક્ત ન થતાં સમતાપૂર્વક રહે છે. તેથી દુ:ખમાં પૂર્વકૃત દેવું પતે છે એમ જાણી ધેર્ય રાખી અંતરમાં શાંતિથી, સમતાથી વેદે છે, જ્યારે અગ્રાની દેહાદિમાં મમતા, માહયુક્ત હોવાથી દુ:ખના પ્રસંગામાં ધેર્ય કે સમતા રાખી શકતા નથી પણ આકુળવ્યાકુળ થાય છે,રુવે છે, અને ફરી ઇષ્ટાનિષ્ટ

મંત્ર તંત્ર ઔષધ નહીં, જેથી પાપ પલાય; વીતરાગ વાણી વિના, :અવર ન કાેઈ ઉપાય. ૩ વચનામૃત વીતરાગનાં, પરમ શાંતરસ મૂળ; ઔષધ જે ભવરાેગનાં, કાયરને પ્રતિકૃળ. ૪

ભાવથી નવીન કર્મ ઉપાર્જન કરી દુઃખદસ્યામાં અનંત કાળ સુધી ભમ્યા કરે છે. ર

- 3. ભવેલિવનાં પાપને ટાળવા કે દૂર કરવા માટે આ વિશ્વમાં મંત્ર તંત્ર કે એવું કાેઇ બીજું ઔષધ કે ઉપાય નથી. માત્ર એક વીતરાગ ભગવંતની વાણી, તેની ઉપાસના, એજ પરમ ઉપાય છે. એ સિવાય બીજો કાેઈ ઉપાય છે જ નહિ. એથી સદ્બાધના પ્રતાપે જવ, અજવ આદિ સંખંધી તત્ત્વજ્ઞાન પામી પુષ્ય, પાપ, આસવ, ખંધ આદિ હેય તત્ત્વાને ત્યાગી સંવર, નિર્જરા, માેક્ષ આદિ ઉપાદેય તત્વાને સાંધી જવ શુદ્ધ-સહજાત્મસ્વરૂપરૂપ અબંધ મુક્તદશા પામી કૃતાર્થ થાય છે. ૩
- ૪. અહા ! વીતરાગ વચનાનું શું અદ્ભુત માહાત્મ્ય! એ વીતરાગ પ્રભુનાં વચના તા સાક્ષાત્ અમૃત છે. પરમ શાંત રસથી પરિપૃર્ણુ મૃતસં જીવની છે. તેથી પરમાત્કૃષ્ટ શાંત સમાધિસ્થ દશા પ્રાપ્ત થાય છે. માટે શાંતરસનાં મૂળ કારણ્ફ્ય અને સંસારરાગ મટાડવા રામળાણુ ઔષધિ એ જ છે. એની ઉપાસના મહાભાગ્ય સત્ત્વશાળી જીવા જ કરી શકે છે. છતાં સંસારાભિલાષી કાયર જનાને એ વિષયનું વિરેચન કરાવનારાં વીતરાગનાં વચના અનુકૂળ આવતાં નથી, રુચિકર થતાં નથી, એ આશ્ચર્ય છે! ૪

જન્મ, જરા ને મૃત્યુ, મુખ્ય દુઃખના હેતુ; કારણ તેનાં બે કહ્યાં, રાગ દ્વેષ અણહેતુ. પ નથી ધર્યો દેહ વિષય વધારવા; નથી ધર્યો દેહ પરિગ્રહ ધારવા. ૬

દ. ઇન્દ્રિય વિષયોમાં આસકત થઈ જન્મમરહ્યાદિરૂપ સંસાર પરિભ્રમહ્યુ ચાલુ જ રહે તેવાં કાર્યોમાં વ્યર્થ ગાળી દેવા માટે આ દુર્લ િસ્તામિ જિવે મનુષ્ય દેહ ધારહ્યુ કર્યો નથી, તેમજ પરિગ્રહરૂપ બંધનામાં બંધાઈ રહેવા માટે પહ્યુ આ દેહ ધારહ્યુ કર્યો નથી. પરંતુ ઉપલક્ષહ્યુથી આરંભ અને પરિગ્રહના પાશને છેદી ખંતી દંતી અને નિરારંભી, અસંગ, અપ્રતિઅદ્ધ, વીત-રાગ, મુક્ત આત્મદશામય શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપ પ્રગટ પ્રગટાવી, પરમાત્મપદની પ્રાપ્તિ કરીને પરમ કૃતાર્થ થવા અર્થે આ અમૃલ્ય યોગ પ્રાપ્ત થયા છે. દ

પ. જન્મ જરા અને મરણુ એ મુખ્ય દુ:ખનાં કારણુ છે. અને એનાં કારણુ રાગદ્વેષરૂપ બે અણુ હેતુ કહ્યા છે. પરવસ્તુમાં આ જવનું કાંઇ છે નહિ, છતાં તેની ખાતર 'અણુહેતુ', વિના કારણુ રાગદ્વેષ કરી આ જવ જન્મમરણાદિ દુ:ખ ઉપાર્જન કરે છે. પ

### [માં માં ૧૦૭] જિનવાણી સ્તુતિ

#### મનહર છંદ

અનંત અનંત ભાવ ભેદથી ભરેલી ભલી, અનંત અનંત નય નિક્ષેપે વ્યાખ્યાની છે; સકલ જગત હિતકારિણી હારિણી માહ, તારિણી ભવાબ્ધ માક્ષચારિણી પ્રમાણી છે; ઉપમા આપ્યાની જેને તમા રાખવી તે વ્યર્થ, આપવાથી નિજ મતિ મપાઈ મેં માની છે; અહેા! રાજચંદ્ર, બાળ ખ્યાલનથી પામતા એ, જિનેશ્વર તણી વાણી જાણી તેણે જાણી છે. ૧

#### ξ

## જિનવાણી સ્તુતિ

૧. રાગદ્વેષ અજ્ઞાનાદિ અંતરંગ શત્રઓને જે જીતે તે જિન. તે જવનમુક્ત પુરુષ ભગવાનને સર્વજ્ઞતા આદિ સર્વ આત્મ-ઐશ્વર્ય પ્રગટ્યું હાવાથી એવા જ્ઞાનીની જે વાણી તે અલીકિક, અચિંત્ય માહાત્મ્યવાળી છે.

નિગાદના જીવને ઓછામાં ઓછું જે જ્ઞાન હાય છે ત્યાંથી માંડીને વિકાસક્રમે વધતાં સંપૂર્ણ કેવલજ્ઞાન સુધીના જ્ઞાનના ભેદો, જ્ઞાનમાં જણાતા પદાર્થોના ભેદો, લાકમાં સ્થિત છ દ્રવ્યના ભેદો, જિજ્ઞાસા, વિચાર, જ્ઞાન, આદિ ભૂમિકાથી માંડી કેવળજ્ઞાન પર્ય તના પુરુષાર્થના લેદા ઇત્યાદિ અનં તાનંત \*ભાવ લેદાનું જેમાં સ્પષ્ટ વર્ણુન કરાયેલું છે, જે અનં તાનંત સાપેક્ષ નય અને નિક્ષેપ સહિત વિશિષ્ટ પ્રકારે વ્યાખ્યાન કરાયેલી છે, સવે જગતજીવાને જે હિતની કરનારી છે, માહને જે હરનારી છે, ભવસાગરથી જે તારનારી છે, અને માક્ષ આપવા સમર્થ પ્રમાણભૂત જેને ગણવામા આવી છે એવી જિનેશ્વરની વાણી આ જગતમાં ભલી, સર્વેત્કૃષ્ટ જયવંત વર્તે છે.

તેને ઉપમા આપવાની તમા રાખવી વ્યર્થ છે કારણ કે તે અનુપમેય અદ્વિતીય છે. તેમ છતાં કાેઈ પાતાની ભક્તિને અનુ-

<sup>\*</sup> ભાવ: પદાર્થ, દ્રવ્યનાં પરિણામ.

નય : વક્તાના અભિપ્રાય તે નય વસ્તુને સર્વાંગે ગ્રહણ કરે તે ગ્રાન પ્રમાણગ્રાન. પ્રમાણ ગ્રાનનાઅંશ તે નય.વસ્તુના એક અંશને કહેનાર સાપેક્ષવચન તે નય. (Points of View)

નિક્ષેપ: પદાર્થીમાં, લાકવ્યવહારને માટે કરાયેલ સંકત તે નિક્ષેપ. તે ચાર પ્રકારે મુખ્યપણે કહ્યા છે.

<sup>(</sup>૧) નામ ઃ લાેકવ્યવહાર માટે અતદ્દગુણ વસ્તુમાં ગમે તે નામ રાખવું તે અથવા જે પદાર્થમાં જે ગુણ ન હાેય તેને તે નામે કહેવા તે નામનિક્ષેપ.

<sup>(</sup>૨) ક્રવ્ય : ક્રવ્યની પૂર્વ અથવા ઉત્તર અવસ્થાને વર્તી-માનમાં કહેવી તે ક્રવ્યનિક્ષેપ.

<sup>(</sup>૩) સ્થાપના: મૂળ વસ્તુને સમજવા માટે કાેઇ પણ પદાર્થમાં તે વસ્તુની સ્થાપના કરવી તે.

<sup>(</sup>૪) ભાવ : વર્ત માન પર્યાયથી યુક્ત પદાર્થ તે ભાવ.

રૂપપણે કાઈ ઉપમા આપે તો તે પરથી તેને તે વાણીની કેટલી કદર—પિછાન છે તેની ખબર પડે છે અને તે ઉપમાના ભાવ પરથી આશય લક્ષગત થતાં તેની મિતનું માપ પણ નીકળે છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર કહે છે કે જેનાં એકેક વાકચમાં એકેક શખ્દમાં અનંત શાસ્ત્રો સમાઈ જાય એવી જિનેશ્વરની વાણીના ખાલ, અજ્ઞજીવા ખ્યાલ પામતા નથી, તેનું માહાત્મ્ય જાણી શકતા નથી. કાઈ વિરલા સુજ્ઞ સંતજનાએ જ તેનું અચિત્ય માહાત્મ્ય અને જગદ્ હિતૈષીપણું જાણ્યું છે, ગાયું છે, વખાણ્યું છે. ૧

### [માં ભાગ ૧૦૮] પૂર્ણ માલિકા મંગલ <sup>ઉપખતિ</sup>

તપાપિધ્યાને રવિરૂપ થાય, એ સાધીને સાેમ રહી સુહાય; મહાન તે મંગલ પંક્તિ પામે, આવે પછી તે બુધના પ્રણામે. ૧

#### C

### પૂર્ણમાલિકા મ**ં**ગલ

૧. મેાક્ષમાળા ગ્રન્થ શ્રીમદ્ રાજચન્દ્રે ૧૬ વર્ષની વધે ત્રણ દિવસમાં રચ્યાે હતાે. તેનાે છેલ્લાે ૧૦૮ માે પાઠ આ પૂર્ણું માલિકા મંગલરૂપે લખ્યાે છે. તેમાં રિવ—સામ આદિ સાતેય વારનાં નામ પરમાર્થે યુક્તિથી યાજ ક્રમે કરી માેક્ષને સાધનાર મુમુસ પૂર્ણું પદે, માેક્ષમાં, સિદ્ધ સ્વરૂપમાં વિરાજમાન થઈ કૃતાર્થ થાય છે તે અદ્લુત રીતે નિરૂપણ કર્યું છે.

મેાક્ષની સાધનામાં તત્પર એવા મુમુક્ષુ જેના જ્ઞાની-પુરુષનાં વચનરૂપ સત્ષ્રુતના અવલં બને તપ અને ધ્યાનમાં પ્રવર્તતાં, અંતરંગ તપમાં સર્વોત્તમ એવાં સ્વાધ્યાય, ધ્યાન, સમાધિ આદિમાં લીન રહેતાં, કર્મોને બાળીને ભરમ કરતા અને આત્માને જ્ઞાન પ્રકાશથી દેદીપ્યમાન આત્મસ્વરૂપે પ્રકાશિત કરતા, રિવ એટલે સૂર્ય સમાન જળહળ જ્યાતિ નિર્ગ 'થ જ્ઞાતા ગુરુ સિહિદાતા, કાં તાે સ્વયં શુક્ર પ્રપૂર્ણ ખ્યાતા; ત્રિયાેગ ત્યાં કેવળ મ'દ પામે, સ્વરૂપ સિદ્ધે વિચરી વિરામે. ૨.

જેવું પોતાનું શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપ પ્રગટાવીને, પોતે જ્ઞાન-ભાસ્કર ખને છે. આવી ઉજ્જવળ સહજાતમ–દશા સાધીને પછી તે સામ એટલે ચંદ્ર સમાન શીતળ શાંત સમાધિસ્થ શાેભે છે. આવી જીવનમુક્ત દશા પાંમેલા મહાત્મા મહાન મંગલની પંક્તિ એટલે પરમ શ્રેચરૂપ કલ્યાણની શ્રેણીને પાંમે છે અથવા કલ્યાણની પરંપરાને પામીને માેક્ષરૂપ મહેલના સાપાને ચઢી જાય છે. આવી સર્વોત્કૃષ્ટ જીવનમુક્ત દશા પાંમેલા મહાત્મા, બુધ એટલે વિદ્રાના, જ્ઞાનીઓ દ્વારા પૂજા, સ્તુતિ, વંદના, પ્રણામ કરવા યાેગ્ય ખને છે. ૧

ર. આવી, જ્ઞાનીઓને પણ વંઘ સર્વોત્તમ સંયોગી કેવલી દશાને, એટલે દેહધારી પરમાત્મદશાને પામેલા આ મહાત્મા નિષ્કામ કરુણાશીલતાથી જગત જીવાના ઉદ્ધાર માટે અમૂલ્ય ઉપદેશરૂપ અમૃતવર્ષા વરસાવીને અનેકાનેક જીવાને સિદ્ધિદાતા, માક્ષમાર્ગ દર્શાવનાર, સાક્ષાત્ માક્ષની પ્રાપ્તિ કરાવનાર પરમ ગુરુપદને શાભાવે છે. આ સહજાત્મસ્વરૂપ પામેલા પરમગુરુના ઉપદેશ શ્રવણથી, તેમની આજ્ઞા ઉપાસવાથી લાખા જીવા સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવા સમર્થ અને છે. અથવા તો આ સચાગી કેવળી પદને પામેલામાંથી કાઈ કોઈ આયુષ્ય અલ્પ આકી રહેતું હોવાથી બીજાઓને ઉપદેશ

આપવારૂપ ગુરુપદે સ્થિત નહિ થતાં સ્વયં શુક્ર એટલે સ્વપરાક્રમથી શૈલેશી અવસ્થાને પામી અંતર્મું હૂર્તમાં જ સંપૂર્ણ સુપ્રસિદ્ધ એવા સિદ્ધ મુક્ત પરમાત્મા બની જાય છે.

જે મહાતમાં સંયોગી કેવળી અવસ્થામાં પરમગુરુ પદને શાભાવતા, અમૂલ્ય અમૃત દેશના વર્ષાવતા જગત જીવોને કલ્યાણની પ્રાપ્તિ કરાવતા, આયુષ્ય પર્યં ત વિચરે છે, તે આયુષ્ય પૂર્ણ થવા આવેલું જાણી, મન વચન કાયાના યાગને શનિની માફક મંદ કરી, યાગને તજી, અયોગી ખની એક સમયમાં ઊધ્વ'ગમન કરી લાકાંગ્રે સિદ્ધ પદમાં પહેાંચી જઈ ત્યાં વિરામે છે, અર્થાત્ સદાને માટે તે શાધત સુખ શાંતિ અને આનંદના ધામરૂપ માક્ષપદમાં નિજ શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપમાં જઈ વિરાજે છે. ર

## સદ્ર્ગુરુ-ભક્તિ-રહસ્ય

( દાહરા )

હે પ્રભુ! હે પ્રભુ! શું કહું, દીનાનાથ દયાળ; હું તેા દાેષ અન તનું, ભાજન છું કરુણાળ. ૧

#### ્ર સદ્દગુરુ-ભક્તિ-રહસ્ય

૧. દીન અને અનાથ જવા પર દયા વર્ષાવવાવાળા હે સમર્થ ! હે પ્રભાે ! હું આપની સમક્ષ મારી પામર દશાનું શું વર્ષુન કરું ? હે કૃપાળુ, હું તાે અનંત દાષનું પાત્ર, દાષથી ભરેલા, અપાત્ર છું.

અનંતજ્ઞાન, દર્શન, સુખ, શક્તિ આદિ સર્વ આત્મ-ઐશ્વર્ય, આત્મિક પ્રભુતા જેણે વ્યક્ત, પ્રગટ કરી છે, એવા હે પ્રભુ, હે પરમાત્મા, હું પામર મારી પતિત અવસ્થા વિષે આપને શું કહું? સહજ સ્વરૂપે તો આપના જેવી જ પ્રભુતા મારામાં પણ હોવા છતાં, અજ્ઞાનાદિદોષથી મારી તે પ્રભુતા અવરાઈ રહી છે, અને તેથી દીન, અનાથ, રંક જેવી મારી આ અસહજ અધમ દશા થઈ છે. કર્મ ખંધનથી મુક્ત શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપરૂપ આપની સર્વોત્તમ અચિંત્ય પરમાત્મ દશા કયાં? અને માયાના આવરણે દિશામૂઢ થયેલ સહજ ઐશ્વર્યથી વંચિત મારી અધમાધમ અહિરાત્મ દશા ક્યાં? દીન અને અનાથ ઉપર દયા કરનાર હે પ્રભુ, હવે મને એક આપના જ આશ્રય છે. હે

### શુદ્ધ ભાવ મુજમાં નથી, નથી સર્વ તુજ રૂપ; નથી લઘુતા કે દીનતા, શું કહું પરમ સ્વરૂપ <sup>૧</sup> ૨

કારુષ્યમૂર્તિ, મારામાં અનંત દોષ છે. પણ આપ નિર્દોષ પ્રભુનું શરણ, ઉપાસના, ભક્તિ એજ મારે નિર્દોષ થવા માટે સર્વો-ત્તમ અનન્ય અવલંબન, આધાર છે. ૧

ર. સર્વ દેષનું મૂળ તો અજ્ઞાન, મારા સ્વરૂપનું અભાન તે છે. તેના જે ઉપાય આત્મજ્ઞાન કે શુદ્ધ સમ્યગ્દર્શન તે શુદ્ધ ભાવ વિના પ્રગટે નહિ. પરંતુ નિરંતર શુભ અશુભમાં જ નિમગ્ન એવા મને શુદ્ધ ભાવની પ્રાપ્તિ થતી નથી. તેમ શુભાશુભ ભાવને તજી એક શુદ્ધ ભાવમાં જ નિરંતર રમણુતા કરવા યાગ્ય છે એવા લક્ષ, એવા પુરુષાર્થ, એવા ઉપયાગ રહેતા નથી. તે શુદ્ધ ભાવની પ્રાપ્તિ માટે તત્ત્વદૃષ્ટિ સાધ્ય થવી જોઈ એ.

" ચિત્તની શુદ્ધિ કરી, ચૈતન્યનું અવલાેકન—ધમ<sup>દ</sup>ધ્યાન કરવું. આત્મસાધનની શ્રેણિએ ચડવું. અનાદિકાળના દર્ષિક્રમનું ભૂલવું,ને સ્થિરતા કરવી."—શ્રીમદ્ લઘુરાજ સ્વામી ઉપદેશામૃત.

સમસ્ત સચરાચર આ જગત આપના જ્ઞાનમાં પ્રત્યક્ષ ભાસી રહ્યું છે. તેથી જ્ઞાન અપેક્ષાએ આપ લાકાલાક વ્યાપક છા. તેથી જ્યાં જોઉં ત્યાં સર્વમાં તું હિ તું હિ, જ્ઞાનસ્વરૂપ એક આપને જ, શુદ્ધ આત્માને જ, જાવાની દૃષ્ટિ સાધ્ય થવી જોઈએ તે થતી નથી. તેથી જ્ઞાતા દૃષ્ટા એવા જે પાતાના શુદ્ધ આત્મા તેના ઉપર ભાવ, ઉપયાગ સ્થિર થતા નથી, અને તે સ્થિરતા વિના શુદ્ધ ભાવ કે સ્વાતમાનુભૂતિ કેમ પ્રગટે ? સર્વમાં તું જ

### નથી આજ્ઞા ગુરુદેવની અચળ કરી ઉર માંહિ; આપતણા વિશ્વાસ દઢ, ને પરમાદર નાંહિ. ૩

છે, એમ ભાસે, તેા સર્વંત્ર તું હિ તું હિ એક અભંગ રટના જાગે, અને પિયુ પિયુ પાેકારવારૂપ બ્રાહ્મી વેદના ઉદ્દભવે ત્યાં સર્વમાં દાસત્વભાવ મનાય અને લઘુતા, દીનતા, વિનય ગુણુ આવે. એવી લઘુતા કે દીનતા મારામાં આવી નથી, તેથી હે સહજાત્મસ્વરૂપ પરમાત્મા, મારી અપાત્રતાનું હું શું વર્ણન કર્યું? ર

આપની અર્થાત્ પરમાત્મપદની અભેદ ઉપાસનાથી જેના 3. અંતરમાં સ્વાનુભવ પ્રકાશ જળહળી રહ્યો છે એવા પ્રત્યક્ષ આત્મત્તાની, આત્મારામી સદ્યુરુદેવ કાેઈ મહાભાગ્ય ચાેગે જો મલ્યા અને તેની પતિતપાવની, ભવભયહારિણી, શિવસુખ-કારિણી, અધમાહારણી, એવી અપાર માહાત્મ્યવાળી આજ્ઞા પ્રાપ્ત થઈ, તો તેનું તથારૂપ માહાત્મ્ય મને લક્ષગત થયું જ નહિ, અને તેથી તે આજ્ઞા મારા હુદયમાં મેં અચળપણે ધારણ કરી નહિ, આરાધી નહિ, સફળ કરી નહિ, અને મળી ન મળ્યા તુલ્ય કરી. તેથી આપની, સત્સ્વરૂપ પરમાત્માપદની સત્ શ્રદ્ધા થઈ નહિ. જે 'सद्धा परम दुह्नहा' કહી છે તે પણ ज्ञानी ગુરુના યાેગે સુલભ થવા યાેગ્ય છતાં પ્રમાદયાેગે મેં તેવી દુલ ભ શ્રદ્ધા દઢ કરી નહિ, તેમ આપના શરણમાં જ મારું સર્વ શ્રેય છે એવા વિશ્વાસ નિશ્ચળપણે આવ્યા નહિ. તેથી આપના પ્રત્યે પરમાદર, પરમ પ્રેમ, ભાવ, ભક્તિ પ્રગટચાં નહિ. ૩

### જોગ નથી સત્સંગનાે, નથી સત્**સેવા જોગ;** કેવળ અપ<sup>્</sup>ણતા નથી, નથી આશ્રય અનુયાેગ. ૪

જેણે અંતરમાં પરમાત્માની અલેદ ઉપાસનાથી આત્મ સાક્ષાત્કાર કર્યો છે એવા આત્મારામી સદ્ગુરુ કે સાંત અને પરમાત્મામાં અંતર જ નથી. એવા સદ્ગુરુની આજ્ઞાનું યથાર્થ માહાત્મ્ય સમજાય, લક્ષગત થાય, અને આરાધન થાય, તેમજ પ્રભુ પદ પ્રત્યે તથા પાતાના આત્મા પ્રત્યે વિશ્વાસ, શ્રદ્ધા, અને પરમાદર પ્રગટે તે માટે સત્સંગ અળવાન ઉપકારી સાધન છે. એવા સત્સંગ કે જ્યાં જ્ઞાની પુરુષનાં ચરિત્રાે, વિચારા અને વચનાની ઉપાસનાના અવલંખને નિરંતર સત્ના રંગ ચઢે, અાત્મા ઊ<sup>દ્વ</sup> પરિણામી થઈ પરમાત્મરંગી બની સમીપ મુક્તિ-ગામી થાય તેવા સત્સંગ આ દુષમકાળમાં દુર્લભ થઈ પડેયા છે. તેમ જ સત્સંગ મળે તો તેને એક નિષ્ઠાએ આરાધવાની ચાેગ્યતા પણ મારામાં નથી. સત્સંગમાં જે સત્ર્રુપ પરમાત્મ-તત્ત્વ તેનું માહાત્મ્ય શ્રવણ થયા કરે તે સત્ની, તેમજ સત્ની પ્રાપ્તિ જેને થઈ છે<sup>.</sup> એવા આત્મારામી સંત જનાની સેવા કર-વાના જોગ એટલે પ્રાપ્તિ કે ચાગ્યતા મારામાં નથી.

સદ્યુરુ કે સત્સંગ દ્વારા એમ બાંધ થયા કે, આત્મા સિવાય અન્ય જે તન ધન સ્વજનાદિ પરદ્રવ્યા, તેમજ પરભાવા, તે કાઈ મારાં નહિ, પણ જ્ઞાની કૃપાળુ સદ્યુરુએ જાલ્યું, જોયું, અનુભવ્યુ, પ્રકાશ્યું, તેવું જ શુદ્ધ છુદ્ધ ચૈતન્યઘન સ્વયંજયાતિ સુખધામ, જે સહજ આત્મસ્વરૂપ, તે જ હું, તે જ માર્યું સ્વરૂપ. માટે મારે પરમ પ્રેમે ઉપાસવા યાગ્ય, ઉપાદેય માત્ર એક એજ શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપ છે. એમ પરમાં મમત્વરૂપ અહિરા-

### ' હું પામર શું કરી શકુ<sup>.</sup> ? <sup>?</sup>, એવા નથી વિવેક; ચરણ શરણ ધીરજ નથી, મરણ સુધીની છેક. પ

તમભાવ તજી દઈ અંતરાતમપં પરિષ્ણુતિ, તે આત્મ અપં ખુતા, ચિંતવનમાં ચિત્તની એકાગ્રતારૂપ પરિષ્ણુતિ, તે આત્મ અપં ખુતા, તે મારામાં આવી નથી, અથવા ખાદ્યભાવે મારું મનાતું સર્વસ્વ આપના ચરખુમાં અપં ખુ કરી, આત્મશ્રેચ માટે એક આપજ મારે પરમ શરખુરૂપ છા, એવી કેવળ અપં ખુતા, સદ્યુરુ પ્રત્યે શરખુ ભાવ, મારામાં આવ્યા નથી, તેથી સદ્યુરુના અનન્ય આશ્રય પ્રાપ્ત થયા નહિ અથવા આશ્રયના યાગ મળ્યા તા તે સફળ કરવા મન વચન કાયાથી અપ્રમત્ત પુરુષાર્થ વહે તેને આરાધ્યા નહિ.

અથવા અર્થા તરે આપના પરમાર્થ સ્વરૂપને જાણ્યા વિના સામાન્યપણું કરી, આપનાં ચરણામાં હું વાસ્તવિક આત્મ-સમર્પણ ન કરી શકયા, જેથી પૂર્વે અનેકવાર સુયાગ મળવા છતાં પણ આપના સત્સંગ અને સત્સેવાના લાભથી વંચિત રહ્યો અને તેથી મન વચન કાયારૂપ ત્રિયાગ પ્રવૃત્તિ જેથી આપની અનુગામિની રહી શકે એવા, સત્શાસ્ત્રોમાંથી (૧) પ્રયાગવીરાનાં જીવન રહસ્યરૂપ ધર્મ કથાનુયાગ, (૨) કર્મ તંત્ર રહસ્યરૂપ કરણાનુયાગ, (૩) સદાચાર વિધાનરૂપ ચરણાનુયાગ અને (૪) વિધાપદાર્થ રહસ્યરૂપ દ્રવ્યાનુયાગ એ ચારે અનુયાનો આશ્રયપૂર્વક, સ્વાધ્યાય આદિ ન કરી શકયા અને તેથી તેના પરમાર્થ રહસ્યને ન પામ્યા. ૪

પ. બેડીએાથી જકડાયેલા કેકી, જેમ કાેઈ પણ ક્રિયા સ્વાધીનપણે કરવા સમર્થ થતાે નથી, તેમ કર્મરૂપ બેડીથી જકડાયેલા, પરાધીન એવા હું પામર સ્વાધીનપણે કાંઈ પણ કરવા સમર્થ નથી. એવાે વિવેક મારામાં નથી. બંધાયેલાે જેમ પાતાની મેળે પાતાને અધનથી મુક્ત કરી શકતા નથી, પણ **ખ**ંધનરહિત એવા બીજાની સહાયથી સહેજે મુક્ત થઈ શકે છે, તેમ માયાના પાશમાં અંધાયેલાે હું, અસંગ, અપ્રતિબદ્ધ અને મુકત એવા જ્ઞાનીનાં ચરેણુના શરણ વિના, અવલંખન વિના, અખંધ અને મુક્તદશા શી રીતે પામી શકું તેમ છું ? સદ્ભાગ્ય ચાેગે આપ પરમકુપાળુદેવના આશ્રય પણ મળ્યાે. હવે કેવળ અસહાય, નિરાશ્રિત એવા હું, તે પણ આપના ચરણના આશ્રયથી અ તરાત્મ દૃષ્ટિ પામી, પરમ પુરુષાથ<sup>ે</sup> યેાગ્ય થઈ, શુકલ ધ્યાનમાં આરૂઢ થઈ, બાેધિ અને સમાધિ પામી, સર્વ કર્મો ક્ષય કરી, સર્વ બ ધના ટાળી સિદ્ધપદ પર્ય તની સર્વોત્કષ્ટ સચ્ચિદાન દમય સર્વ રાદશારૂપ નિજ નિર્મળ શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપને પામવા ભાગ્યશાળી બની શકું એમ છું. આપનું શરણ આવું શક્તિશાભી હેાવાથી, એવી ધીરજથી તેને દઢપણે એકનિષ્ઠપણે ધારણ કરવું જોઈ એ, કે તે શરણસાવ છેક મરણ સુધી નિશ્ચળપણે ટકી રહે અને તેથી સમાધિમરણની પ્રાપ્તિ થાય. એકવાર સમાધિમરણ થાય તો તેથી અનંતકાળનાં અસમાધિમરણ ટળે. આ દુર્લભ માનવભવ તથા જ્ઞાની ગુરુની પ્રાપ્તિરૂપ મુક્તિ માટેનાં સર્વ શ્રેષ્ઠ કારણા મળ્યાની સફળતા ત્યારે જ ગણાય, કે જો અંતકાળે સમાધિ બાધિની પ્રાપ્તિ થાય, તેવી ઉત્કૃષ્ટ આરાધનાપૂર્વંક સમાધિમરણ સાધી શકાય. તે માટે આપનું શરણ હું અંત સુધી અચળપણે ગ્રહી રાખું, એવી ધીરજ મારામાં નથી, તે પ્રાપ્ત થાએા. પ

### અચિંત્ય તુજ માહાત્મ્યનાે, નથી પ્રકુક્ષિત ભાવ; અ'શ ન એકે સ્નેહનાે, ન મળે પરમ પ્રભાવ. ૬

દ. ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે સ્વપરના શ્રેચની સફળતા સાધવા અર્થ હે પ્રભુ, આપનું માહાત્મ્ય, આપનું સામર્થ્ય, આપની શક્તિ કાેઈ અચિંત્ય અલોકિક, અદ્ભુત છે.

ઇન્દ્ર, ચક્રવર્તી આદિ ત્રણ લાેકને જીતવા સમર્થ, એવા તાે મળવા ઘણા સુલભ છે, પણ ઇન્દ્રિયા અને મનને જીતે તેવા મળવા અત્યાંત દુર્લભ છે. આપે તે ઇન્દ્રિયજય અને મનાજયથી ત્રણ લાેકને વશ કરવા કરતાં પણ વિકટ કાર્ય કરીને, અધિક પરાક્રમ દર્શાવ્યું છે. અને તેથી સમસ્ત જગતમાં જેની આણ વર્તે છે, એવા માહાદિ શત્રુઓના, આપે પરાજય કરી, માેક્ષ લક્ષ્મીને પ્રાપ્ત કરી છે, તે આપનું અચિત્ય અદ્ભુત પરાક્રમ ત્રણ લાેકમાં વંદનીય છે. તેથી આપનું માહાત્મ્ય, આપની આત્મ પ્રભુતા, કાેઈ અચિત્ય, અનુપમ, અલાૈકિક, સર્વોત્કૃષ્ટપણે શાભી રહી છે. તે સર્વોત્તમ દશા વિચારતાં, તે ઉપર અત્યાંત ઉલ્લાસભાવ આવવા જોઈ એ, પ્રકુલ્લિતતા વધી જવી જોઈ એ, આન ંદની ઉર્મિએા ઉછળવી જોઈ એ, અને એકતાર સ્નેહ ઉભરાવા જોઈ એ, તેમ થતું નથી. તેવા ઉલ્લાસભાવ, પ્રેમભાવ કે પ્રભાવ મારામાં જાગતા નથી. નહિ તા આપનું અપાર સામશ્ય ચિંતવતાં મારામાં પણ એવું જ સામર્થ્ય રહેલું છે તે જાગૃત થાય, પ્રગટ થાય, પુરુષાર્થ ખળ વધે અને અજ્ઞાન, રાગદ્વેષ આદિ અંતરંગ શત્રુઓને જીતવા પરમ પ્રભાવ, સર્વો-ત્કષ્ટ શક્તિ સામર્થ્થ પ્રગટે અને પ્રાંતે,

### અચળ રૂપ આસક્તિ નહિ, નહિ વિરહના તાપ; કથા અલલ તુજ પ્રેમની, નહિ તેનો પરિતાપ. ૭

' પ્રગઢ તત્ત્વતા ધ્યાવતાં, નિજ તત્ત્વના ધ્યાતા થાય રે, તત્ત્વ રમણ એકાગ્રતા પૂરણ તત્ત્વે એહ સમાય રે.'

—શ્રીમદ્**દે**વચંદ્રજી

એમ પ્રગટ સહજાત્મસ્વરૂપના અચિંત્ય માહાત્મ્યને ધ્યાવતાં, ધ્યાતા પણ તે જ અચિંત્ય દશારૂપ નિજ સહજાત્મ-સ્વરૂપને પામી કૃતાર્થ થઈ જાય. ૬

સંસારી જુવાની સર્વ અવસ્થા અચળ નથી, સદા ટકી રહેનાર નથી, પણ ક્ષણમાં વિણસી જાય તેવી દુઃખદ છે. જ્યારે આપનું પરમાત્મપદ અચળિત ત્રિકાળ એજ સ્વરૂપે ટકીને રહે તેવું શાધ્ધત સ્વરૂપ છે. તેથી તેવા શાધ્ધત સ્વરૂપમાં જો મને આસક્તિ, પ્રેમ, સ્નેહ પ્રગટે, તેા મારું શા<sup>શ્</sup>વત સ્વરૂપ એાળ-ખાય અને તેથી પરમ સુખમય શાધ્વત અવસ્થામય સિદ્ધપદની પ્રાપ્તિ થાય, જેથી સંસારનાં સર્વ ક્ષણિક અવસ્થાજન્ય પરિ-ભ્રમણનાં દુઃખના અંત આવે. પરંતુ માહનું પ્રાળલ્ય એવું છે કે તન ધન સ્વજનાદિ પરમાં મારાપણાની માન્યતાથી તેમાં જ આસક્તિ પ્રીતિ બની રહી છે. અને તેથી આપના શાધત સુખ-મય અચળ સ્વરૂપમાં પ્રીતિ, પ્રેમ, લગની લાગતી નથી. તેમ આપના વિરહ રહ્યા કરે છે, તેથી અનંત સંસારના ત્રિવિધ તાપાગ્નિના અંગારામાં નિશદિન બળ્યા કરવું પડે છે, એવા ખેદ કે દુ:ખ લાગતું નથી. જે આપના વિરહ અત્યાંત સાલે તા પ્રભુપદ પ્રત્યે પ્રેમભાવ વધી જતાં સંસારની આસક્તિ દ્વર થઈ જાય અને સાક્ષાત્ પ્રભુપદની પ્રાપ્તિ થાય; કેમકે 'અતિ-

### ભક્તિમાર્ગ પ્રવેશ નહિ, નહિ ભજન દઢ ભાન; સમજ નહીં નિજધર્મ ની, નહિ શુભ દેશે સ્થાન. ૮

શય વિરહામિ હરિ પ્રત્યેની જલવાથી સાક્ષાત્ તેની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેમજ સંતના વિરહાનુભવનું ફળ પણ તે જ છે.' અને તાે તાે તે વિરહ પણ સુખદાયક થઈ પડે. પણ તેવાે વિરહા-મિના તાપ લાગતાે નથી.

તેમ આપના પ્રત્યે પ્રેમ, પ્રીતિ લક્તિથી જે જે મહા-પુરુષો આપના પદને પામવા લાગ્યશાળી અની કૃતાર્થ થઈ ગયા તેવા સત્પુરુષોનાં ચરિત્રો કે તેમની પ્રેમલક્તિનું કથન— કીર્તાન, તેનું શ્રવણ પ્રાપ્ત થવું દુર્લાલ થઈ પડશું છે. તેમજ પૂર્વે છદ્મસ્થ અવસ્થામાં સમસ્ત જગતના જીવોને નિષ્કારણ્ કરુણાથી તારવાની ઉદ્ધારવાની, આપની ઉદ્ધ પરમાર્થ કારુણ્ય લાવના, તે આપના વિશ્વવ્યાપક પ્રેમ, વિશ્વઅંધૃત્વ એ આદિ આપનાં સર્વોત્તમ ચરિત્રની કથા-કીર્તાન સાંલળવાનાં મળવાં અસુ-લલ થઈ પડયાં છે, તેના પણ અત્યંત તાપ, ખેદ રહેતા નથી. હ ૮. જ્ઞાનમાર્ગ, ક્રિયામાર્ગ અને લક્તિમાર્ગ એ ત્રણેય માર્ગમાં, લક્તિમાર્ગ સર્વાને માટે સુગમ રાજમાર્ગ કહ્યો છે.

" જ્ઞાનમાર્ગ દુરારાધ્ય છે, પરમાવગાઢ દશા પામ્યા પહેલાં તે માર્ગે પડવાનાં ઘણું સ્થાનક છે. સંદેહ, વિકલ્પ, સ્વચ્છં દતા, અતિપરિણામીપણું એ આદિ કારણા વારંવાર જીવને તે માર્ગે પડવાના હેતુઓ થાય છે; અથવા ઊધ્વ ભૂમિકા પ્રાપ્ત થવા દેતાં નથી.

ક્રિયા માગે<sup>૧</sup> અસદ્ અભિમાન, વ્યવહાસ્આગ્રહ, સિદ્ધિ-

માહ, પૂજાસત્કારાદિ યાગ અને દૈહિક ક્રિયામાં આત્મનિષ્ઠાદિ દેર્ષ્યોના સંભવ રહ્યો છે.

કેાઈક મહાત્માને આદ કરતાં ઘણાં વિચારવાન જવાએ લિક્તમાર્ગ ના તે જ કારણાથી આશ્રય કર્યો છે અને આગ્રા- શ્રિતપાણું અથવા પરમપુરુષ સદ્ગુરુને વિષે સર્વાર્પણ સ્વાધીન- પાણું શિરસાવ દ દીઠું છે અને તેમજ વર્ત્યા છે. તથાપિ તેવા યાગ પ્રાપ્ત થવા જેઈએ. નિહ તા ચિંતામણ જેવા જેના એક સમય છે એવા મનુષ્યદેહ ઊલટા પરિભ્રમણવૃદ્ધિના હેતુ થાય." —શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

આ પ્રમાણે સદ્ગુરુ દ્વારા ભક્તિમાર્ગ નું માહાત્મ્ય શ્રવણ કરવાનું સદ્ભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું છતાં તે માર્ગમાં પ્રવેશ થતો નથી. "શ્રવણ, કીર્તાન, ચિંતવન, સેવન વંદન ધ્યાન; લધુતા, સમતા, એકતા, નવધા ભક્તિ પ્રમાણ."

—શ્રી થનારસીદાસ

એમ ભક્તિના નવ ભેદમાં અનુક્રમે પ્રેમ, ઉપાસના વધતાં, છેવટે 'પરમાત્મા અને આત્માનું એકરૂપ થઈ જવું, એ પરા-ભક્તિની છેવટની હદ છે, એક એ જ લય રહેવી, તે પરા-ભક્તિ છે,' તે પ્રાપ્ત થાય તેવી લગની, તાલાવેલી લાગતી નથી; કારણ કે તેવું માહાત્મ્ય યથાર્થ લાગ્યું નથી. તેથી ભક્તિમાં લાવ, ઉલ્લાસ આવતા નથી. તેમ ભજન, કીર્તાન, સ્તવન આદિમાં દઢ લાન, એકાથ્ર ઉપયોગ રહેતા નથી. ભક્તિનાં પદા કે પાઠ મુખથી બાલાતાં હાય અને મન તા કચાંય સંકલ્પ વિકલ્પામાં દાડ્યા જતું હાય તેથી શું બાલાય છે તેનું ભાન, લક્ષ, વિચાર હાતો નથી. તા ત્યાં વિચારદશા તા આવે જ કચાંથી ?

કાળદાષ કળિથી થયા, નહિ મર્યાદાધર્મ; તાેયે નહિ વ્યાકુળતા, જુઓ ત્રેસ મુજ કર્મ ૯

વિચારદશા જાગે તેા નિજધર્મ શું ? તે સમજાય. ગ્રાની-એાએ वस्तुस्वभावो धर्मः કહ્યું છે. તે આત્માના સ્વભાવ સમ્યગ્દર્શનગ્રાનચારિત્રરૂપ હેાવાથી રત્નત્રયાત્મક ધર્મ કહ્યો છે. તે નિજ ધર્મ ની પ્રગટતા થવા ' આત્મવિચાર કર્ત વ્યરૂપ' ધર્મ કહ્યો છે. અને તે વિચારજાગૃતિ થવામાં સહાયક દાન, શીલ, તપ અને ભાવ એમ ચાર પ્રકારે ધર્મ કહ્યો છે. માટે મારે અત્યારે જિજ્ઞાસા આદિ વર્લ માન ભૂમિકાથી આગળ વધવા, હાલ શું શું કરવું ઘટે છે ? તે કર્ત વ્યરૂપ ભૂમિકાધર્મ શું છે ? તે ધર્મની મને સમજ નથી, તે સમજ જ્યાંથી પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય છે એવા સત્સંગ, સદ્ધાધના ચાગ રહે તેવું ક્ષેત્ર સુલભ નથી. અને ભાગ્યયાેગે તેવું સ્થાન મળી આવે તા ત્યાં સ્થિતિ કરીને રહેવું જોઈ એ તે રહેવાતું નથી. મહાભાગ્ય યાેગે સત્સંગમાં સ્થિરતા કરી રહેવાના લાભ મળ્યા તા ત્યાં મિશ્યા આગ્રહ, સ્વચ્છં દતા, ઇન્દ્રિયવિષય અને પ્રમાદ કે વિકથાદિમાં વ્યર્થ કાળ ગાળી દઈ. અમૂલ્ય અવસર સફળ કરી લેવાના લક્ષ ચૂકી જઈ, ખીજ જ જં જાળમાં ફસાઈ રહી, દુર્લભ તીર્થ ક્ષેત્રના પ્રાપ્ત અપૂર્વ જોગ પણ અપ્રાપ્તવત્, નિષ્ફળ થાય તેમ કર્યું! ૮

૯. ક્લેશિત જીવાની બહુલતાથી કાળ પણ કળિ કહેવાયા! એવા આ કળિકાળના પ્રતાપે વર્ત માનકાળ દ્રષિત થયા છે. ઉત્તમ કાળમાં પ્રાયે મહાપુરુષોના, સત્સંગના અને સહમ પ્રાપ્તિના જાગ જેવા સુલભ હતા તેવા આજે રહ્યો નથી. કાળના પ્રભાવે આત્મ- વાદની ગૌેણતા અને જડવાદની પ્રધાનતા થતી જતી હોવાથી, આર્ય ક્ષેત્રો પણુ પ્રયોગે અનાર્ય ક્ષેત્ર જેવાં અને મનુષ્યા પ્રાયે ધર્મ કર્મ હીન થતાં જાય છે. તેથી લોકમાં ન્યાય, નીતિ, સદા-ચાર આદિ આર્ય આચાર વિચારપૂર્વ ક વ્યવહાર ધર્મોની પ્રાયે હીનતા થતી જાય છે, તેમજ મર્યાદા ધર્મ એટલે વત નિયમ આદિ મર્યાદાપૂર્વ ક, દેશ સંચમપૂર્વ ક ગૃહસ્થ ધર્મોનું પાલન વ્યવસ્થિત રહ્યુ નથી. ધર્મની શ્રદ્ધા જ લુપ્તપ્રાય થતી જાય છે, તેથી અયાવ્ય આચાર વિચારને, કે પ્રવૃત્તિને રાકનાર વૃદ્ધમર્યાદા કે ધર્મ મર્યાદા જેવા કાઈ અંકુશ રહ્યો નથી. જેથી નિરંકુશપણે અધર્મ પ્રત્યે જનસમૂહ વહ્યો જાય, તેવા વિષમ કાળ પ્રભાવ થઈ રહ્યો છે. આમ દેશકાળ ધર્મ સાધના માટે પ્રતિકૂળ થતા જોઇ, મને વ્યાકુળતા કે મૂં ઝવણ થતી નથી. હે પ્રભુ, એ મારા કર્મની બહુલતા તો જુઓ!

જો કે આજે પણ જેને જ્ઞાની કૃપાળુ સદ્યુરુના યાગ મળ્યા છે, અને તે યાગે સહમાંપાસનામાં જીવન સફળતા સાધી રહ્યા છે, તેને તા 'ચાથા આરા રે ફિરિ આવ્યા ગણું, વાચક યશ કહે ચંગ, વહાલેસર,' એ પ્રમાણે આ કાળ પણ હાનિરૂપ નથી, ધન્યરૂપ છે. છતાં તેવા સત્ સાધકા વિરલા જ છે અને તે પણ અજાગૃત રહે તા પ્રાપ્ત જોગ અફળ જતાં વાર લાગે નહિ, એવું દેશકાળનું વિષમપણું વતે છે. તેથી નિરંતર જાગૃતિ રહે, એ માટે હે પ્રભુ, એક આપનું જ શરણ પરમ આધાર છે. હ

૧૦. હે પ્રહ્યુ, આપના શુદ્ધ સચ્ચિદાન દમય સહજાત્મસ્વરૂપ-રૂપ પરમાત્મપદની પ્રાપ્તિ કરાવવા માટે સવ<sup>°</sup>થા સમથ<sup>°</sup>, એવી કૃપાળુ

### સેવાને પ્રતિકૃળ જે, તે બ'ધન નથી ત્યાગ; દેહેંદ્રિય માને નહીં, કરે બાહ્ય પર રાગ. ૧૦

ગુરુદેવની આગ્રાની આરાધનારૂપ સત્ સેવામાં, વિઘ્નરૂપ બંધના ઘણાં છે. જેવાં કે લાેકસંખંધી ખંધન, સ્વજનકુટું ખ ખંધન, દેહાભિમાનરૂપ બંધન, સંકલ્પવિકલ્પરૂપ બંધન, એ આદિ પ્રતિઅંધ તથા સ્વચ્છંદ, પ્રમાદ આદિ વિક્ષો સત્ની ઉપાસ-નામાં આદર, પ્રેમ, ભાવ, પુરુષાર્થ જાગૃત થવા દેતાં નથી. કષાય, ઇન્દ્રિય વિકથા, સ્નેહ અને નિદ્રા એમ પ્રમાદ પાંચ પ્રકારે છે, અથવા ધર્મની અનાદરતા, ઉન્માદ, આળસ, કષાય એ સઘળાં પ્રમાદનાં લક્ષણુ છે. એ સર્વ આત્મદશા સાધવામાં વિઘ્તરૂપ અંધનાના ત્યાગ થઈ શકતા નથી. દેહ અને ઇન્દ્રિયા મને વશ રહેતાં નથી અને બાહ્ય પદાર્થોમાં રાગ અસક્તિ રહ્યા કરે છે અર્થાત્ દેહ અને ઇન્દ્રિયામાં મમત્વભાવ, માહભાવ એવા પ્રભળ છે કે તેના પ્રભાવે ઇચ્છિત વિષયાેરૂપી બાહ્ય પદાર્થામાં રાગ કરી જીવ જ્યાં–ત્યાં પ્રતિખદ્ધતા પામે છે; અને તેથી વિષય વિકારમાં જતી વૃત્તિ વિરામ પામી, અંતમુ ખ થઈ, અંતરાત્મ-પણું પરમાત્મપદની સાધનારૂપ સત્ સેવા થઈ શકતી નથી. અથવા સચ્ચિદાન દમય નિજ નિર્મળ સહજાત્મસ્વરૂપમાં અખંડ શ્રદ્ધા, રુચિ, ભાવ, પ્રેમ, તલ્લીનતા જાગતાં નથી અને તેથી અંતરાત્મદશા કે સ્વાતુભવ પ્રકાશ પ્રગટતાે નથી. ૧૦

૧૧. હે પ્રભુ, આપના યાગ નિર તર રહ્યા કરે અને ચિત્ત-વૃત્તિ આપના સ્વરૂપની અભેદ ચિતવનામાં એકાગ્રપણે નિમગ્ન રહે, તેા તેા આત્મદશા, આત્મરમણતારૂપ સત્સેવાની પ્રાપ્તિ તુજ વિચાગ સ્કુરતા નથી, વચન નયન યમ નાંહિ; નહિ ઉદાસ અનભક્તથી, તેમ ગૃહાદિક માંહિ. ૧૧

થાય. પણ તેમ થતું નથી અને આપના વિયાગ રહ્યા કરે છે એ દુ:ખ ક્ષણે ક્ષણે સ્કુરવું જોઇએ, યાદ આવવું જોઇએ, તેમ થતું નથી અર્થાત્ આપના વિયાગ સાલતા નથી તેનું કારણ, વચન અને નયનના સંયમ નથી, તે છે. ખાદ્ય પદાર્થામાં જ આકર્ષણ હાવાથી ત્યાં જ જોડાઇને તે મહા અનર્થકારી ખને છે.

જગતમાં ધનનું માહાત્મ્ય જીવે જાણ્યું છે, તેથી તેને જ્યાં-ત્યાં નિરથ ક નાખી દેતા નથી, દુવ્ય કરતા નથી, તેમ પાતાનું અહિત થાય તેવા કાર્ય માં વાપરતા નથી. પાંચ ઇન્દ્રિય અને મન એ એહિક ધન કરતાં કેટલાં બધાં અધિક મૂલ્યવાન છે? કેટલાં પુષ્ય વધ્યાં ત્યારે સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયપણું અને તેમાં માેક્ષપ્રાપ્તિ માટે સર્વોત્તમ એવા માનવલવ મળ્યા છે? એ સમજાય તા વચન નયન આદિ ઇન્દ્રિયા, ભવ વધી જાય એવાં, કર્મ ખંધન થાય તેવાં કાર્યોમાં તેા ન જ વપરાય, તેના દુરુપયાગ ન જ થાય, એમ ખચીત પ્રવર્તાય. પરંતુ સાચી સમજણ કે વિચારના અભાવે, પાંચેય ઇન્દ્રિયા નિર કુશપણે છૂટી મૂકી છે, અને તેથી તે અહેારાત્ર પાતાને જ દુઃખરૂપ એવાં પાપમાં પ્રવતી રહી છે. તેમાં પણ વચન અને નયનથી તેા ઘણાં જ કર્માે અંધાયા કરે છે. વચનથી વેર, વિરાધ કે પ્રેમપ્રીલિ રૂપ દ્વેષ કે રાગ વધ્યા જ કરે અને ભવવૃદ્ધિ થયા જ કરે તેવાં કર્મ બંધાય છે. નયનથી પણ ઇષ્ટાનિષ્ટ ભાવની વૃદ્ધિ થઈ રાગદ્વેષ વધ્યા જ કરે છે, તેના લક્ષ આવતા જ નથી. નિરર્ધંક જ્યાં–ત્યાં જેવાની જ આતુરતા, અભ્યાસ અને જયાં–ત્યાં જેમ તેમ બાલ્યા જ કરવાની કુટેવથી કેવાં કેવાં કર્મ ખંધન થઈ રહ્યાં છે અને પાતાને કેવી હાનિ થઈ રહી છે તેના વિચાર સરખાય આવતા નથી! એ જ માહનું પ્રાખલ્ય છે.

જ્ઞાનીઓએ એ પાંચેય ઇન્દ્રિયા અને મનને વશ કરીને સર્વાત્તમ સુખમય પરમાત્મદશા પ્રગટાવી છે. નેત્રોથી આ અસાર અને સ્વપ્નવત્ જગતને જેવાનું બંધ કરી, અંતરમાં દિગ્ય વિચાર અને જ્ઞાનચક્ષુ ખાલી, અનંત ઐશ્વર્યશાળી સુખ-નિધાન, અજરામર એવા પાતાના આત્મદેવનું દર્શન કર્યું છે. 'દશ્યને અદશ્ય કર્યું અને અદશ્યને દશ્ય કર્યું એવું જ્ઞાની પુરુષોનું આશ્ચર્ય કારક અનંત ઐશ્વર્યવીર્ય વાણીથી કહી શકાવું યાગ્ય નથી.' ધન્ય છે તે ઇન્દ્રિયા અને મનના જય કરનાર પરાક્રમશાળી જ્ઞાનીપુરુષોના પુરુષાર્થ પરાક્રમને!

વળી તે જ્ઞાનીઓએ મોનવ્રતના અભ્યાસથી વાણીના સંચમ સાધ્યા અને પરિણામે ત્રણ જગતને કલ્યાણકારી પાંત્રીશ અતિશયસુક્ત અલોકિક દિવ્ય વાણીરૂપ બાેધવૃષ્ટિથી જગત જીવાનું શ્રેય કરી સ્વપરને અનંત ઉપકાર કર્યા !

એ મહાપુરુષોનાં ચરિત્રોનાં અવલં અને, વચનને પ્રભુસ્તુતિ, ભક્તિ, સ્વાધ્યાય આદિ સ્વાત્મહિતનાં કાર્યમાં જોડાય અને નયનના પ્રભુ દર્શનમાં કે શ્રુતજ્ઞાનનાં પઠન પાઠનમાં કે જીવ-રક્ષા માટે યત્નામાં સદ્વપયાગ થાય, અન્નેના સંયમ થાય તેમ થતું નથી.

અહંભાવથી રહિત નહિ, સ્વધર્મ સંચય નાંહિ; નથી નિવૃત્તિ નિર્મળપણે, અન્ય ધર્મની કાંઈ ૧૨

વળી જે જવા આપના ભક્ત નથી અને આરંભ પરિ-ગ્રહાદિ સંસાર પ્રપંચામાં આસક્ત છે તેવાઓના સંગ પ્રસંગ પણ હજી મને ગમે છે. પણ તેમના પ્રત્યે ઉદાસીનતા, ઉપેક્ષા-ભાવ આવતા નથી, તેમજ ગૃહ કુટું ખ પરિવાર આદિ સર્વ પરમાર્થથી મારાં નથી પણ મારા આત્માને બંધનરૂપ એ અધી માયાજાળ છે, ફાંસી છે, માટે તેમાં મમત્વ, માહ કરી તલ્લીન થઈ જવાય છે એ ભૂલ છે, એમ ભાન રહેતું નથી અને તેથી તેમાં પણ વૈરાગ્ય કે ઉદાસીનતા આવતી નથી. તેથી આત્મ-સ્વરૂપમાં કે પ્રભુભક્તિમાં રુચિ,પ્રીતિ, તલ્લીનતા જાગતી નથી.૧૧ ૧૨. હે પ્રભુ, મારામાંથી અહંભાવ હજી જતા નથી અને તેથી સ્વભાવરૂપ સ્વધર્મના સંચય અને પરભાવરૂપ અન્ય ધર્મની નિવૃત્તિ નિર્મળપણે ક્ષાયકભાવે અથવા આસક્તિરહિતપણે થવી જોઈએ તે થતી નથી.

જ્ઞાની કૃપાળ સદ્દગુરુ કહે છે કે '' હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી. અને દેહ સ્ત્રી પુત્રાદિ કાઈ પણ મારાં નથી; શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ અવિનાશી એવા હું આત્મા છું.'' આમ છતાં મન વચન કાયા-ઇત્યાદિક જે હું નથી, તેમ જે મારાં નથી પણ પરપુદ્દગલરૂપ એ સવે મારાથી કેવળ ન્યારાં છે, તેમાં અનાદિ અવિદ્યાવશે હુંપાણું અને મારાપાશું રૂપ અહંભાવ મમત્વભાવ થયા જ કરે છે. શ્રીમદ્દ યશાવિજયજ કહે છે:

### अहममेति मंत्रोऽयं माहस्य जगदाम्ध्यकृत्। अयमेष हि नञ्जूषे प्रतिमंत्रोऽपि माहजित्॥

અર્થાત્ હું અને મારું એ માહના એવા પ્રભળ મંત્ર છે કે જેનાથી આખું જગત્ આંધળું બન્યું છે અને વાસ્તવિક એવું પાતાનું મૂળ સ્વરૂપ ભૂલી પરમાં હું અને મારું કરી માયા જાળમાં ફસાઈ દુઃખી દુઃખી થઈ રહ્યું છે.

તે માંહ મંત્રને નિષ્ફળ કરવા તેની સામે પ્રતિમંત્ર પણ છે. તે કયા ? તેના ઉત્તર : જ્યાં જ્યાં હું અને મારું મનાયું છે ત્યાં ત્યાં તેની પૂર્વે 'ન' યાજવામાં આવે તા તે માહને જીતનાર પ્રબળ મહામંત્રરૂપ અને છે અર્થાત્ પરમાં હું અને મારું છે તેમાં હું નહિ, મારું નહિ એમ સમજાય, મનાય અને પ્રવર્તાય તા માહના સંપૂર્ણ પરાજય થાય તેમ છે.

પરમકૃપાળુ સદ્ગુરુદેવ કહે છે " અનાદિ સ્પપ્નદશાને લીધે ઉત્પન્ન થયેલા એવા જવના અહંભાવ, મમત્વભાવ, તે નિવૃત્ત થવાને અર્થે જ્ઞાનીપુરુષાએ દેશના પ્રકાશી છે. તે સ્વપ્નદશાથી રહિત માત્ર પાતાનું સ્વરૂપ છે, એમ જે જીવ પરિણામ કરે, તા સહજ માત્રમાં તે જાગૃત થઈ સમ્યગ્દર્શનને પ્રાપ્ત થાય; સમ્યગ્દર્શનને પ્રાપ્ત થઈ સ્વસ્વભાવરૂપ માક્ષને પામે."

"….અજ્ઞાનદશારૂપ સ્વપ્નરૂપ યાગે આ જીવ પાતાને, પાતાનાં નહિ એવાં બીજાં દ્રવ્યને વિષે સ્વપણે માને છે; અને એ જ માન્યતા તે સંસાર છે, તે જ અજ્ઞાન છે, નરકાદિ ગતિના હેતુ તે જ છે, તે જ જન્મ છે, મરણ છે અને તે જ દેહ છે, દેહના વિકાર છે, તે જ પુત્ર, તે જ પિતા, તે જ શત્રુ, તે જ મિત્રાદિભાવ કલ્પનાના હેતુ છે અને તેની નિવૃત્તિ થઈ ત્યાં

સહજ માેક્ષ છે, અને એ જ નિવૃત્તિને અર્થ સત્સંગ સત્પુરુષાદિ સાધન કહ્યાં છે; અને તે સાધન પણ જીવ જો પોતાના પુરુષાર્થને તેમાં ગાેપત્યા સિવાય પ્રવર્તાવે તાે જ સિદ્ધ છે. વધારે શું કહીએ? આટલાે જ સંક્ષેપ જીવમાં પરિણામ પામે તાે તે સર્વ વત, યમ, નિયમ, જપ, યાત્રા, ભક્તિ, શાસ્ત્રગ્રાન આદિ કરી છુટયાે એમાં કંઈ સંશય નથી."

આમ વિપરીત માન્યતા, મિશ્ચાત, દેહાત્મખુદિ, દેહા-ધ્યાસ, દર્શનમાહ, અવિદ્યા આદિ અનેક નામે એક જ માટે દેષ, જે સર્વ દેષનું મૂળ ગણી સૌથી પ્રથમ સર્વ પ્રયત્ને શીઘ ટાળવાના મહાપુરુષના બાધ છે, તે આ અહંભાવ હજુ જતા નથી, કારણ કે તે અહંભાવ ક્ષય કરવાના અચૂક ઉપાય જ્ઞાનીપુરુષના બાધ, તેની આજ્ઞા, તેનું આરાધના સર્વાપ શુપણે થતું નથી.

સત્ જિજ્ઞાસા જેના અંતરમાં જાગી છે, તેવા શમ સંવેગાદિ સદ્યુણવંત મુમુક્ષના અંતરમાં સદ્યુરુના બાધ, તેની આજ્ઞા ઝળકી ઊઠે છે, પરિણુમે છે. તેને સદ્વિચારદશા જાગે છે, તેથી સર્વ પરમાંથી અહંત્વ મમત્વ હઠી જઈ, જ્ઞાનીએ જેવા કહ્યો છે તેવા શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા તે હું છું, તે જ મારું સ્વરૂપ છે, તેથી અન્ય સર્વ મારાથી ભિન્ન તે હું નહિ, તે મારું નહિ, એમ નિજ શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપના સતત સ્મરણ રટણથી અને ભેદવિજ્ઞાનની ભાવનાથી અંતરમાં આત્મસ્વરૂપની અપૂર્વ શ્રદ્ધા, રુચિ, ભાવના પ્રભળપણે પ્રગટે છે. એ પરાક્ષ આત્મભાવનાના સતત અભ્યાસે, પરાભક્તિના પ્રભાવે, મનની ઉપયોગની સ્થિરતા થતાં, અંતરમાં પ્રત્યક્ષ આત્મદર્શન, આત્મ-

સાક્ષાત્કાર, સ્વાત્માનુભૂતિ, આત્મજ્ઞાન, શુદ્ધ સમક્તિ કે સ્વાનુ-ભવ પ્રકાશ ઇત્યાદિ અનેક નામે પ્રસિદ્ધ એવી આત્મદશા જળહળી ઊઠે છે; જેના પ્રતાપે અનુક્રમે સર્વ રાગદ્વેષાદિ કર્મ ક્ષય થઈ નિર્વાણપદની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આ આત્માનુભવ કે સમ્યગ્દર્શન,જ્ઞાન, ચારિત્રરૂપ રત્નત્રય, કે અનંત જ્ઞાન દર્શન સુખ વીર્યાદિ અનંત ચતુષ્ટય એ આદિ આત્માના સ્વભાવરૂપ હોવાથી તે આત્માના સ્વધર્મ છે. કારણ કે वस्तुस्वभावो धर्मः, વસ્તુના સ્વભાવને ધર્મ કહ્યો છે.

એ આત્માનુભવની ધારા અખંડ રહે તેવા પુરુષાર્થમાં પ્રવર્તતા જ્ઞાની જ્યારે અનુભવદશામાં રહી શકતા નથી ત્યારે લક્ષ અને પ્રતીતિ તો અખંડ રહે અથવા આત્મભાવના સતત જાગૃત રહે તેમ પ્રવર્તે છે. આ આત્મભાવમાં રહેવારૂપ સ્વધમે સંચય જેમ જેમ વધે તેમ તેમ પરભાવમાં પ્રવૃત્તિરૂપ અન્ય ધર્મની નિવૃત્તિ થઈ જાય છે. અને પ્રાન્તે માહકર્મના ક્ષયે કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થતાં અનંત ચતુષ્ટયસ્વરૂપ સ્વધર્મની સંપૃ- ર્ણુ તા થાય ત્યારે અન્ય ધર્મ રૂપ પરભાવોની અત્યંત નિર્મળપણે ક્ષાયકભાવે નિવૃત્તિ થઈ જાય છે. હે પ્રભુ એવી સર્વોત્કૃષ્ટદશા આપે પ્રગટ કરી છે તે આપની કૃપાથી આ રંકને પણ પ્રાપ્ત હા ! એમ નિરંતર પ્રાર્થના છે.

જ્યાં સુધી તેવી અનુભવ દશા પ્રગટી નથી ત્યાં સુધી તેના કારણુર્પ પરાક્ષ આત્મભાવનાના સતત અભ્યાસરૂપ સ્વધમેં સંચય નિરંતર પ્રાપ્ત રહે અને દેહમમત્વ આદિ પરભાવરૂપ અન્યધર્મની વાસના રહિત, આસક્તિ રહિત નિવૃત્તિ થાય, તે એવી કે મરણ કે વેદનીના પ્રસંગમાં કસોટીરૂપ અની સાક્ષાત્

## એમ અનંત પ્રકારથી, સાધન રહિત હુંય; નહીં એક સદ્દ્રગુણ પણ, મુખ બતાવું શુંય? ૧૩

અનુભવ પ્રાપ્તિનું કારણુ થાય, તેવા પુરુષાર્થ પણુ થતા નથી તા આપના આશ્રયે તેવા સત્પુરુષાર્થ નિરંતર પ્રાપ્ત રહેા! એજ પ્રાર્થના છે. ૧૨

૧૩. આ પ્રમાણે અનંત પ્રકારે જેતાં મારી પાસે એક પણ સાધન છે નહિ જેથી મારા અનંત દોષ ટળી જાય અને મને મારા સંપૂર્ણ નિર્દોષ, સત્પરમાત્મપદની પ્રાપ્તિ થાય. ઉપર જે જે સાધના દર્શાવ્યાં છે તેમાંનાં પ્રત્યેક સાધન એટલાં ખધાં ખળવાન અને સમર્થ છે કે યથાર્થ રીતે તેમાંનું એક પણ આરાધાય તા અવશ્ય સર્વ દોષને ટાળી સર્વ આત્મિક સદ્યુણો પ્રગટાવી સ્વરૂપસિદ્ધિને આપે. પરંતુ તે સાધનાનું યથાર્થ માહાત્મ્ય કે સામચ્ય મેં જરાય લક્ષમાં કે વિચારમાં લીધું જ નથી તો તેના સમ્યક્ આરાધનની તો વાત જ શી? તેથી મારામાં એક પણ સદ્યુણ પ્રગટયા નથી.

જ્યાં સુધી સર્વ દેષનું મૂળ એવું અજ્ઞાન ટન્યું નથી અર્થાત્ મારા સ્વરૂપનું ભાન થયું નથી, ઓળખાણ થઈ નથી, શ્રદ્ધા, નિશ્ચય થયા નથી, અનુભવ થયા નથી, ત્યાં સુધી જે જે ગુણા મારામાં લીકિકભાવે જણાય છે તે સદ્દગુણા કહેવાવા યાગ્ય નથી. જેમ ક્ષીરભાજનથી ભરેલા ભાજનમાં અલ્પમાત્ર વિષે પડયું હાય તા તે ભાજનને યાગ્ય રહેતું નથી, તેમ લીકિકપણે દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, જપ, તપ, સંયમ, સદાચાર, વૈરાગ્ય, ન્યાય, નીતિ, પ્રામાણિકતા, ખુદ્ધિ ઇત્યાદિ ગુણામાંથી કવચિત્ કોઈ વાર કોઈ ગુણા પ્રાપ્ત થયા દેખાતા

# કેવળ કરુણા–મૂર્તિ છેા, દીનબ'ધુ દીનનાથ; પાપી પરમ અનાથ છું, ગ્રહાે પ્રભુજ હાથ. ૧૪

હાય તો પણ મૂળ પાતાના સ્વરૂપની ઓળખાણરૂપ સમ્યગ્દર્શન વગર તે સર્વ ગુણા સદ્દગુણપણાને પામતા નથી, પત્થરની ઉપમા પામે છે, અને ભારરૂપ ગણાય છે, પરંતુ તે જ ગુણા જે સમ્યગ્દર્શન સહિત હાય તા સદ્દગુણા ગણાય છે, અને અમૂલ્ય રત્નરૂપ શાભાને ધારણ કરે છે. તેથી ઉપરાકત સાધનાની ઉપાસનાથી જે દેહાદિમાં આત્મપણાની માન્યતારૂપ મિથ્યાદર્શન ટળી જઈ પાતાના સ્વરૂપની ઓળખાણ, અનુભવ, રમણતારૂપ સ્વધર્મની પ્રગટતા થાય તા તે જ બધા સદ્દગુણા અવશ્ય સદ્દગુણરૂપ લેખાય, અને અપ્રાપ્ત એવા બધા સદ્દગુણા પ્રગટ થઈ સ્વરૂપસિદ્ધિ પમાય.

પરંતુ હે પ્રભુ! તે વિનાનો, એક પણ સાધન કે સદ્ગુણ વિનાનો હું, સર્વ સ્વ હારી ગયેલા, આવી દીન અવસ્થાને પામેલા આપને મુખ અતાવવાને પણ યાગ્ય રહ્યો નથી. ૧૩ ૧૪. એમ એકપણ સાધન કે સદ્ગુણ વિનાના હું, સર્વ સદ્ગુણ સંપન્ન એવા આપની પાસે આવવાની હિંમત કરી શકતા નથી. હું પાપી છું, પરમ અનાય છું, કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપ મારા આત્માની મને શ્રદ્ધા, પ્રતીતિ, એાળખાણ નથી એ મિચ્ચાત્વ કે અજ્ઞાન જેવું બીજું કાઈ પાપ નથી. કારણ તેથી મારા આત્માના ગુણાની હું ઘાત કરી રહ્યો છું; અને 'આત્મઘાતી મહાપાપી' છે. તેથી હું મહાપાપી છું. તેમ આપના સિવાય આ પાપમાંથી મારા ઉદ્ધાર કરે, મને અચાવે તેવું કાઈ શરણ બીજું મને નથી, તેથી હું અનાય છું.

પરંતુ આપ તેા સાક્ષાત્ કરુણામૂર્તિ છેા. દીનના ખંધુ છેા. અનાથના નાથ છેા. અશરણુના શરણુરૂપ છેા. તેથી તે વિચારે આપના શરણ વિના મારે બીજા કાેઈ નાે આધાર નથી. સંસા-રમાં તન, મન, વચન, સ્ત્રી, પુત્ર, ગૃહ કુટું અ, ધન, સ્વજન આદિ જે જે હું સુખનાં કારણ ગણી મારાં મારાં માનું છું, દુઃખમાં સહાયક થશે એમ માનું છું, તેમાંનાં કાેઈ મને સંસારના ત્રિવિધ તાપાગ્નિની ઝાળથી ખચાવી શાંતિનું કારણ <mark>ખને એમ નથી;</mark> તેમ દુઃખમાં, રાેગમાં, કે મરણ કાળની અસહ્ય વેદનાના વખતમાં, તેથી બચાવે કે શરણરૂપ થાય, કે સમાધિ-મરણમાં સહાયક થઈ પરલાેકમાં સદ્દગતિ અને સત્સુખ પ્રાપ્ત કરાવવામાં સાધન ખને, એમ કાેઈ નથી જ. તેથી તે સર્વ અન્ય આલંબન તજી, હવે સર્વ અર્પણુલાવે, આપનાં ચરણુનું શરણુ સ્વીકારું છું. તેા કૃપા કરી હે પ્રભુછ, મારા અનાથના હાથ ગહા. અને મને આપની આગ્રા, બાેધ, ભક્તિ આદિ સર્વોત્તમ સાધનાે દ્વારા તારાે, ઉદ્ધારાે. સર્વ સંસારી આલંખનાે, તેમ જ પરમાર્થ ને નામે રાગદ્રેષ અજ્ઞાન આદિ દેાષ યુક્ત એવા દેવગુરુએા, તે સર્વ ની આસ્થા તજી, એક આપ સર્વજ્ઞ વીતરાગ પ્રસુતું જ શરણુ અન્યભાવે હવે હું અંગીકાર કરું છું. તેથી નિષ્કામ કરુણાસાગર હે પ્રલુ, આપ મારા આ સંસાર દુઃખ-દ્રસ્યાથી ઉદ્ધાર કરાે. ૧૪

૧૫. હે ભગવાન, મારા સ્વરૂપના ભાન વિના, આ અપાર સંસારમાં હું જન્મ, જરા, વ્યાધિ, મરણ ઇત્યાદિ દુઃખ, દુઃખ ને દુઃખ જ ભાગવતા ચારાસી લાખ યાનિમાં ચારે ગતિમાં અનંત કાળથી અનંતથી અનંતવાર પરિભ્રમણ કર્યા જ કર્યું છું, અનંત કાળથી આથડેયો, વિના ભાન ભગવાન; સેવ્યા નહીં ગુરુ સંતને, મૂક્યું નહીં અભિમાન. ૧૫ સંતચરણ આશ્રય વિના, સાધન કર્યાં અનેક; પાર ન તેથી પામિયા, શગ્યા ન અંશ વિવેક. ૧૬

આથડયા જ કરું છું. તેમાં કાેઈ કાળે મેં આત્મારામી, આત્મ-ગ્રાની એવા સંતને, સદ્ગુરુ તરીકે સ્વીકારી આરાધ્યા નથી, તેમની સેવા કરી નથી. તેમની આગ્રા ઉપાસી નથી, કારણુ કે અભિમાનથી અક્કડ થઈ જ્યાં ત્યાં આથડતા એવા હું ગ્રાનીના શરણમાં જવારૂપ લઘુતા, નમ્રતા, વિનયગુણ પામ્યા નથી. ૧૫ ૧૬. "અનાદિકાળના પરિભ્રમણમાં અનંતવાર શાસ્ત્ર-શ્રવણ, અનંતવાર વિદ્યાભ્યાસ, અનંતવાર જિનદીક્ષા, અનંતવાર આચાર્યપણું પ્રાપ્ત કર્યું છે. માત્ર 'સત્' મળ્યા નથી, 'સત્' સુષ્યું નથી, અને 'સત્' શ્રધ્યું નથી, અને એ મળ્યે, એ સુષ્યે, એ શ્રધ્યે જ છૂટવાની વાર્તાના આત્માથી ભણકાર થશે.

માેક્ષના માર્ગ બહાર નથી, પણ આત્મામાં છે, માર્ગ ને પામેલા માર્ગ પમાડશે."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર.

એમ, સતરૂપ પરમાત્માના જેણે અંતરમાં સાક્ષાત્કાર કર્યાં છે એવા આત્મારામી, આત્મજ્ઞાની, માક્ષમાર્ગના નેતા સંતને સદ્યુરુપણે નિર્ધારી, તેના ચરણમાં સર્વાપણભાવે શરણતા સ્લીકારી, તેના આશ્રય આ જવે ગ્રહણ કર્યા નથી, તે સિવાય

સહુ સાધન બ'ધન થયાં, રહ્યો ન કાેઈ ઉપાય; સત્સાધન સમજ્યા નહીં, ત્યાં બ'ધન શું જાય? ૧૭

બીજાં અનેક સાધના કરી ચૂકયા છે. પણ તેથી આ વિષમ અને ભયંકર એવા સંસાર દુઃખદરિયાના પાર આવ્યા નથી. ઊલટાં તે સાધના પરિભ્રમણવૃદ્ધિનાં કારણ અન્યાં છે.

બીજા' સાધન અહુ કર્યાં, કરી કલ્પના આપ; અથવા અસદ્દગુરૂ થકી, ઊલટા વધ્યાે ઉતાપ.

--- શ્રીમદ્ રાજ્યં દ્ર

કારણ કે સાચા માર્ગ દર્શ કના શરણ વિના, તેની આજ્ઞા વિના, તેના બાેધરૂપ સાક્ષાત્ જ્ઞાનરવિના ઉજ્જવળ પ્રકાશ વિના, સ્વપરના ભેદરૂપ, જડચેતનના ભેદજ્ઞાનરૂપ, પાતાના સ્વરૂપની સમજણ, શ્રદ્ધા, રમણતારૂપ, સ્વભાવનું ચહુણ એ જ સારરૂપ ઉપાદેય છે અને પરભાવનું ચહુણ એ દુઃખરૂપ અસાર હાેવાથી હેય છે, ઇત્યાદિ પ્રકાર સાર, અસારના, હિત અહિતના, કર્ત વ્ય અકર્ત વ્યના, ગ્રાહ્ય ત્યાજ્યના વિવેક, સમજણ, ભાન, તેના અંશ પણ પ્રગટયા નહિ અને તેથી અંતરનું અજ્ઞાનતિમિર તેના અંશ પણ ડળ્યા નહિ અને તેથી અંતરનું અજ્ઞાનતિમિર તેના અંશ પણ ડળ્યા નહિ, જેથી સંસારભ્રમણના અંત આવ્યો નહિ. ૧૬

૧૭. પૂર્વે જે જે સાધન આ જીવે કર્યાં છે તે સૌ બંધન માટે જ થયાં છે. પણ અબંધદશા પ્રગટાવવા કોઈ સમર્થ બન્યાં નથી. હવે મારી સમજ પ્રમાણે એવા કરવા યાગ્ય કાઈ ઉપાય બાકી રહ્યો નથી. બધાં સાધનામાં સત્ સાધન શું છે? તે

ગુરુગમે સમજાયું નથી, અને તે વિના ખંધન કેમ કરીને જાય ?

મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય અને ચારા એ પાંચ કર્મ બ ધનાં મુખ્ય કારણા ગણ્યાં છે. તેમાં સૌથી પ્રથમ મિશ્યાત્વ દૂર થાય ત્યારથી અખધદશાના ક્રમ શરુ થાય. તે મિથ્ચાત્વ કે આત્મઅજ્ઞાન, સમ્ચગ્દર્શન કે આત્મજ્ઞાન વિના ૮ળે નહિ અને તે સમ્યગ્દર્શન કે આત્મજ્ઞાન, સત્સ્વરૂપ સમ્યગ્દષ્ટિ આત્મન્નાની સદ્યુરુ વિના પ્રાપ્ત થવું સુલભ નથી. શાસ્ત્રામાં ધર્મ કહ્યો છે, પણ મર્મ તો સત્પુરુષના અંતરાત્મામાં રહ્યો છે. તે, તેની ભક્તિમાં તલ્લીન થતાં, તેની અંતરંગ ચેષ્ટામાં વૃત્તિ જોડાતાં, સત્પુરુષ અખધ શી રીતે રહે છે તે વિચારતાં, ખ્યાલમાં આવવા યાગ્ય છે. સત્પુરુષ એજ કે નિશદિન જેને આત્માના ઉપયોગ છે. અર્થાત્ જ્ઞાનીપુરુષ બાહ્ય ઉપયોગને ટાળી અંતરંગમાં આત્મામાં ઉપયોગની એકાગ્રતા કરી અપૂર્વ આત્મ-આહુલાદને આસ્વાદી રહ્યા છે તે અપૂર્વ ગુણ દર્ષિગાચર થતાં અન્ય સ્વચ્છંદ મડી સહેજે આત્મબાધ થાય છે. એમ સત્રુપ જ્ઞાની સદ્યુરુ વિના ખીજું કાેઈ અળવાન ઉપકારી અવલંખન છે નહિ. તે પ્રાપ્ત થાય તા જ જ્ઞાનદશા પ્રગટે અને ત્યારે જ માેક્ષમાગ<sup>°</sup>રૂપ અબંધ માગ°ની પ્રાપ્તિ થાય, એમ સમજાય છે.

सम्यग्दर्शनशानचारित्राणि माक्षमार्गः એમ માહ્યશાસ્ત્રમાં સૌથી પ્રથમ વાક્યમાં માહ્યમાર્ગ દર્શાવ્યો છે. એટલે સમ્ય-ગ્દર્શન પછી જ અબંધદશારૂપ માહ્યમાર્ગ શરૂ થાય છે. તે ક્રમે કરી સર્વ કર્મળંધ ક્ષય થઈ સંપૂર્ણ મુક્તદશા પ્રાપ્ત થાય.

ત્યાં સુધી જે જે સાધના કરવામાં આવે તેથી શુભાશુભ કે પુષ્ય પાપરૂપ બંધન થાય પણ શુદ્ધ ભાવરૂપ અખંધ પરિ- પ્રભુ પ્રભુ લય લાગી નહીં, પડેચો ન સદ્દગુરુ પાય; દીઠા નહીં નિજ દાેષ તાે, તરિચે કાેણ ઉપાય <sup>?</sup> ૧૮

ણુામ ન થાય અને ત્યાં સુધી કર્મ બંધન ટળી શકે નહિ. આમ સત્ સાધન વિના બંધન શી રીતે જાય? ૧૭

૧૮. સત્ સાધન સમજાયું નહિ તેથી પ્રભુ પ્રત્યે પરાભક્તિ જાગી નહિ. અને તેથી પ્રભુ પ્રભુ લય, લગની લાગી નહિ. તેનું કારણુ પાતાના દાષ જોયા નહિ અને સર્વાર્પણભાવે સદ્દ- ગુરુનાં ચરણમાં પડયા નહિ, તેથી આ દુઃખદરિયાના પાર આવ્યા નહિ.

'હું જાણું છું,' 'હું સમજું છું,' 'ધર્મ'ની મને ખબર છે,' એમ અભિમાનાદિ દાષો ગ્રાની પાસે જવામાં મૂળ વિધ-બૂત થાય છે. પણુ આજ સુધી કરેલાં સાધન નિષ્ફળ ગયાં છે, તેથી આજ સુધી જે મેં જાણ્યું તે સર્વ' અગ્રાન છે; અને સાચું ગ્રાન તો ગ્રાની પાસે જ છે, માટે મારે અભિમાન મૂકી દાસાનુ-દાસપણે ગ્રાનીની સેવા કર્ત'વ્ય છે, એવા વિનય, લઘુતાભાવ જાગ્યા નિહ, પાતાના દાષ લક્ષમાં આવ્યા નહિ અને તેથી ભવના અંત પણ આવ્યા નહિ.

સૌ સાધન અંધન કેમ થયાં? અને જીવને માર્ગ મળ્યાે નથી એનું શું કારણુ? તે વિચારતાં સમજાવા યાગ્ય છે કે 'ભાવ અપ્રતિઅદ્ધતાથી નિરંતર વિચરે છે એવા જ્ઞાનીપુરુષનાં ત્રારણુારવિંદ તે પ્રત્યે અચળ પ્રેમ થયા વિના, અને સમ્યક્ પ્રતીતિ આવ્યા વિના સત્સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થતી નથી, અને અધમાધમ અધિક્રે **ષતિત,** સકળ જગતમાં હુંય; એ નિશ્ચય આ**વ્યા વિ**ના, સાધન કરશે શુંય<sup>°</sup> ૧૯

આવ્યેથી અવશ્ય તે મુમુક્ષુ જેનાં ચરણારવિંદ તેણે સેવ્યાં છે તેની દશાને પામે છે. આ માર્ગ સર્વ જ્ઞાનીઓએ સેવ્યા છે, સેવે છે અને સેવશે.'

અભ ધદશામાં વિચરતા જ્ઞાનીના સમાગમે પ્રભુ, શુદ્ધ ત્યાત્માનું અચિંત્ય માહાત્ય્ય યથાતથ્ય ભાસે છે. અને એજ એક સવ<sup>ર</sup>પ્રયત્ને પ્રાપ્ત કરવા ચોગ્ય છે એવા નિર્ધાર **ચ**ઈ અન્ય સવ<sup>ુ</sup> ' આત્માથી સૌ હીન ' જાણી હેયરૂપ સમ<mark>જાય છે.</mark> તેંથી પરમગુરુ જેવાે સહજાત્મસ્વરૂપ, શુદ્ધ આત્મા, તે જ હું, તે જ મારું સ્વરૂપ, અને તે જ આ જગતમાં સર્વોલ્કૃષ્ટ સુખ-નિધાન છે, માટે પરમ પ્રેમે, અનન્ય ભક્તિએ, મારે એક એજ સહજાત્મસ્વરૂપ ઉપાસવા યોગ્ય છે, એમ નિશ્ચય થાય છે. સદ્ગુરુના પ્રત્યક્ષ બાધના પ્રભાવે, આગ્રામાં વૃત્તિ એકતાન થાય છે અને ત્યારે પ્રભુ, પ્રભુ લય લાગે છે. એક એ જ પ્રાપ્ત કરવાની લગની, તાલાવેલી જાગે છે. અને પરાભક્રિત પ્રગટે છે. એક તુંહિ તુંહિના અખંડ જાપ, અખંડ રટણ રહે છે, એમ પ્રભુ પ્રત્યે પરમ પ્રેમના પ્રવાહ વધી જાય ત્યારે અનાદિની માહનિદ્રા કે સ્વપ્નદશા દ્વર થઈ જઈ, સ્વસ્વરૂપનું ભાન, અપૂર્વ જાગૃત દશા જાગે છે. તે ક્રમે કરી સર્વ અ ધનના ક્ષય કરવા સમર્થ થાય છે. એવી અપૂર્વ લય વિના હે પ્રભુ, આ સંસાર કથા ઉપાયે તરાય તેમ છે? ૧૮

૧૯. જો કાેઈ જન્માંય, નેત્ર વિનાના હાેવાથી, માર્ગ જાેઈ શકે નહિ અને ચાલતાં ખાડામાં કે ક્વામાં પડી જાય, તાે તેમાં તેના દાેષ ગણાય નહિ; પણ જો કાેઈ સારા ચક્ષુવાળા અને હાથમાં દીવા હાેવા હતાં, ચાલતાં બેદરકાર રહી ખાડામાં કે ક્વામાં પડે, તાે તેના જેવા મૂર્ખ બીજો કાેણ કહેવાય ?

હે પ્રભુ માેક્ષમાર્ગ માં સહાયરૂપ સર્વ દુર્લ ભ સામગ્રી સુલભ છતાં, અને ગ્રાની પુરુષના બાેધરૂપ દિવ્ય પ્રકાશ પાસે છતાં, જો હું ભવકૂપમાં પડું તાે મારા જેવા અધમાધમ બીજો કાેેેે કહેવાય ? પણ આજ સુધી ખરેખર મેં આમ જ કર્યું છે.

જ્ઞાની કહે છે કે, 'સર્વ' શુભાશુભ કમેથી ભિન્ન કેવળ-ગ્રાની ભગવાન જેવા મારા આતમા શુદ્ધ, સહજાતમસ્વરૂપ છે. તે જ મારું સ્વરૂપ છે. તેથી અન્ય સારું નહિ.' તેમ છતાં તેને જો હું કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપ ન માનું, સર્વ'થી ભિન્ન ન માનું અને પરદ્રવ્ય, અને પરભાવ સાથે એકમેક માનું તા હું ગ્રાનીની આગ્રાના અનારાધક, મારા આત્માની ઘાત કરનારા, મહાપાપી છું. કારણ વિપરીત માન્યતારૂપ મિથ્યાત્વ જેવું બીજું કાઈ મહાપાપ નથી.

મિશ્ચાત્વદશામાં કાઈ ગુણુ ક્ષચાપશમભાવે મારામાં કદાચ આવ્યો હાય, તા પણ તે મિશ્ચાત્વરૂપ મૂળ દાષ ગયા વિના ગુણુ કહેવાવા યોગ્ય જ નથી. તા પછી તેનું અભિમાન તા થાય જ કેમ ? છતાં અભિમાન થાય છે. અને એ જ મારી અધમાધમ દશા છે.

મારામાં હાથ તે નાનામાં નાના દેષ પણ મારે જેવા અને જોઈ ને તેને કાઢવા, એ લક્ષ આવવા જોઈ એ. તે આવતા પડી પડી તુજ પદપ કંજે, ફરિ ફરિ માગું એજ; સદ્દગુરુ સંત સ્વરૂપ તુજ, એ દહતા કરી દેજ. ૨૦

નથી. પરંતુ દેાષ હેાય છે છતાં તેને ગુણરૂપ માની પ્રવર્તાય છે ત્યાં દેાષના ક્ષય શી રીતે થઈ શકે ?

તેથી આખા જગતમાં હું અધમાધમ છું. અને આત્માનું અનંત ઐશ્વર્ય, સર્વ આત્મિક સંપત્તિ હારી ગયા છું એવી અત્યંત પતિત અવસ્થામાં આવી પડયો છું. એવા નિશ્ચય ન થાય ત્યાં સુધી ગમે તેવાં સાધન કરવામાં આવે પણ તે સફળ થાય જ શી રીતે ? ૧૯

ર૦. આવી પતિત અવસ્થામાં હવે મારી કોઈ ગતિ, માર્ગ મને દેખાતા નથી. તેથી તેમાંથી મારાે ઉદ્ધાર કરવા સમર્થ એવા હે પ્રભુ, આપના સિવાય મારે ખીજે કાેઈ આધાર નથી.

હે પ્રભુ, આપનામાં, સંતમાં અને સદ્ગુરુમાં ભેદ નથી. જે સચ્ચિદાન દમય, શુદ્ધ, મુક્ત સહજાતમસ્વરૂપમાં આપની નિરંતર રમણતા છે, તે ચિદાન દમય સહજાતમસ્વરૂપના અંતરમાં જેણે અનુભવ કર્યો છે અને એ અનુભવપ્રકાશ જેના હૃદયમાં નિશદિન જળહળી રહ્યો છે એવા આતમારામી સંતો આ જગતમાં વિરક્ષા જ છે.

તેવા સંતશિરામણિ પરમકૃપાળુ સદ્ગુરુના ચાગ આવા દુષમ કાળમાં અત્યંત દુલ°ભ છે, અહેાભાગ્ય હાેય તાે જ એવા જ્ઞાની સદ્ગુરુનું શરણુ આ કાળમાં પ્રાપ્ત થાય. હે પ્રભુ, આપનાં ચરાલુકમળમાં પડી પડીને, ભાવાલાસ-પૂર્વંક કરી કરી નમરકાર કરીને, વારંવાર એ જ માગું છું, કે સદ્ગુરુ અને સંત જે આપનું જ સ્વરૂપ છે, તેમ પરમાથે' મારું પણ એવું જ સ્વરૂપ છે, તે શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપની મને દઢતા, અચળ, અખંડ, અનન્ય સત્શ્રદ્ધા પ્રાપ્ત થાય તેવી કૃપા કરા, કે જેથી પરિણામેં તેમાં અખંડ પ્રેમ, ભાવ જાગે, તેની ઉપાસના થાય અને તેથી તે શુદ્ધસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ, તેના અનુ-ભવ, તેમાં રમણતા અચળપણે, અખંડપણે, નિરંતર પ્રગટ થાય.

તે માટે સદ્ગુરુના શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપનું અલોકિક, અચિંત્ય માહાત્મ્ય ભાસે, તે પ્રત્યે અનન્ય પ્રેમ, પ્રીતિ, પ્રતીતિ, રુચિ, ભક્તિ, ભાવ, ઉલ્લાસ પ્રગટે, તેમના શરણુમાં સર્વાપંશુપણે સ્થિતિ થાય, તે સિવાય બીજું કાંઈ કર્ત વ્ય ન જ મનાય, તેમની આજ્ઞા, બાધ, સન્માર્ગ, આરાધવામાં એકનિષ્ઠપણે અપ્રમત્ત પુરુષાર્થ જાગૃત રહે, આટલા ભવ એ જ એક ' દેહેં પાતચામિ વા કાર્યો સાધચામિ,' એવા દઢ નિશ્ચળ નિર્ધારપૂર્વ ક એક આત્મકલ્યાણુ માટે જ સદ્ગુરુના શરણુમાં ગળાય કે જેથી પૂર્વે જે જે સાધના નિષ્ફળ ગયાં તે સર્વ સફળ થાય અને આ મળેલા દુર્લભ જોગ સાથે ક થાય, એ જ આપની પાસે યાચું છું. સત્પુરુષનું યોગબળ જગતનું કલ્યાણુ કરવા શક્તિ-શાળી છે તે મારું શ્રેય જરૂર કરશે જ, માટે આશ્રય અને નિશ્ચય મને અખંડ રહા.

" શ્રીમદ્ વીતરાગ ભગવતાએ નિશ્ચિતાર્થ કરેલા એવા અચિંત્ય ચિંતામણિસ્વરૂપ, પરમ હિતકારી, પરમ અદ્ભુત, સર્વ

દું:ખના નિઃસંશય આત્ય તિક ક્ષય કરનાર, પરમ અમૃતસ્વરૂપ એવા સર્વોત્કૃષ્ટ શાશ્વત ધર્મ જયવંત વર્તો, ત્રિકાળ જ્યવંત વર્તો.

તે શ્રીમદ્ અનંત ચતુષ્ટયસ્થિત ભગવંતના અને તે જય-વંત ધર્મ ના આશ્રય સદૈવ કર્ત વ્ય છે, જેને બીજાું કંઇ સામર્શ્ય નથી એવા અબુધ અને અશકત મનુષ્યા પણ તે આશ્રયના અળથી પરમ સુખહેતુ એવાં અદ્દસત ફળને પામ્યા છે, પામે છે અને પામશે. માટે નિશ્ચય અને આશ્રય જ કર્ત વ્ય છે, અધીરજથી ખેદ કર્ત વ્ય નથી.

ચિત્તમાં દેહાદિ ભયના વિક્ષેપ પણ કરવા યોગ્ય નથી. દેહાદિ સંખંધી જે પુરુષા હર્ષ – વિષાદ કરતા નથી તે પુરુષા પૂર્ણ દ્વાદશાંગને સંક્ષેપમાં સમજ્યા છે, એમ સમજે. એ જ દૃષ્ટિ કર્ત વ્ય છે.

હું ધર્મ પામ્યા નથી, હું ધર્મ કેમ પામીશ ? એ આદિ ખેદ નહીં કરતાં વીતરાગ પુરુષોના ધર્મ જે દેહાદિ સંખંધીથી હવે વિષાદવૃત્તિ દૂર કરી આત્મા અસંગ–શુદ્ધ–ચૈતન્ય–સ્વરૂપ છે, એવી વૃત્તિના નિશ્ચય અને આશ્રય ચહ્હ કરી તે જ વૃત્તિનું અળ રાખવું, અને મંદ વૃત્તિ થાય ત્યાં વીતરાગ પુરુષાની દશાનું સ્મરણ કરવું, તે અદ્લુત ચરિત્ર પર દર્ષિ પ્રેરીને વૃત્તિને અપ્રમત્ત કરવી, એ સુગમ અને સર્વેત્કૃષ્ટ ઉપકારકારક તથા કલ્યાણસ્વરૂપ છે.

" દુલભ° એવા મનુષ્ય દેહ પણ પૂર્વે અનં તવાર પ્રાપ્ત થયા છતાં કંઈ પણ સફળપણું થયું નહિં; પણ આ મનુષ્ય દેહને કૃતાથ'તા છે, કે જે મનુષ્ય દેહે આ જવે જ્ઞાનીષ્યુરુષને એાળખ્યા, તથા તે મહાભાવ્યના આશ્રય કર્યા. જે પુરુષના આશ્રયે અનેક પ્રકારના મિચ્યા આગ્રહાદિની મંદ્રતા થઈ, તે પુરુષને આશ્રયે આ દેહ છૂટે એ જ સાર્થક છે. જન્મ જરા મરણાદિને નાશ કરવાવાળું આત્મન્નાન જેમને વિધે વર્તે છે, તે પુરુષના આશ્રય જ જીવને જન્મ જરા મરણાદિના નાશ કરી શકે, કેમકે તે યથાસંભવ ઉપાય છે. સંયોગ સંખંધે આ દેહ પ્રત્યે આ જીવને જે પ્રારુષ્ધ હશે તે વ્યતીત થયે તે દેહના પ્રસંગ નિવૃત્ત થશે. તેના ગમે ત્યારે વિયોગ નિશ્ચયે છે, પણ આશ્રયપૂર્ધ દેહ છૂટે એ જ જન્મ સાર્થક છે, કે જે આશ્રયને પામીને જીવ તે ભવે અથવા ભાવિ એવા થાડા કાળ પણ સ્વસ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરે.

શ્રી સદ્ગુરુએ કહ્યો છે એવા નિગ્ર થ માર્ગ ના સદાય આશ્રય રહાે.

હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી, અને દેહ સ્ત્રી પુત્રાદિ કાઈ પણુ મારાં નથી, શુદ્ધ ચૈત-ચસ્વરૂપ અવિનાશી એવા હું આતમા છું. એમ આત્મભાવના કરતાં રાગદ્વેષના ક્ષય થાય." —શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર

શ્રી સહજાતમસ્વરૂપ મુજ, પરમ ગુરુ ભગવાન; શરણ અખહિત આપતું, ઢાળાે ઉર અજ્ઞાન, સેવું, ભાલું, ચિંતવું, ધ્યાવું ધરી ઉર ધ્યાન; એાધિ સમાધિ દો મને, શાધિત સોખ્યનિધાન [ २९५ ]

કૈવલ્ય બીજ રાળજ,લા.સ ૮, ૧૯૪૭

ત્રોટક છંદ

યમ નિયમ સંજમ આપ કિયા, પુનિ ત્યાગ વિરાગ અથાગ લહ્યો. વનવાસ લિયા મુખ મૌન રહ્યો, દઢ આસન પદ્મ લગાય દિયા.

૯

## કૈવલ્ય બીજ

૧. અનાદિકાળના પરિભ્રમણમાં આ જવે આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્તિ માટે અનંતવાર અનેક સાધના કર્યાં છે.

અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, ખ્રદ્મચર્ય, અપશ્ચિહ આદિ મહાવત જીવન પર્યાત પાળવાની પ્રતિજ્ઞા તે યમ, અમુક વખત માટે અમુક ત્યાગ, ઉપવાસ, મૌન આદિ કરવાં તે નિયમ, અને પાંચ ઇન્દ્રિય અને મનના નિચહ તેમજ છ કાય જીવની રક્ષા એ બાર પ્રકારના સંયમ, એમ યમ, નિયમ, સંયમ આપ, પાતે, પાતાની મેળે, જ્ઞાની ગુરુની આજ્ઞાના અવલં બન વિના, અથવા ગુરુગમે તેના પરમાર્થ સમજ્યા વિના અનં તવાર કર્યાં છે. વળી, ગૃહાદિને તજી જવારૂપ ત્યાગ અને તેમાંથી રાગ, આસક્તિ મંદ કરવારૂપ વૈરાગ્ય પણ અથાગ, પાર વિનાના કર્યો છે. સંગને ત્યાગી અસંગ થવા વનવાસ અંગીકાર કર્યો છે. વાણીના સંયમને માટે મૌનપણું ધારણ કર્યું છે. આસનના જય માટે પદ્માસન દેઢ અચળપણે લગાવ્યું છે. ૧

મનપાન નિરાધ સ્વબાધ કિયા, હઠેજાગ પ્રયાગ સુ તાર લયા, જપ ભેદ જપે તપ ત્યાં હિ તપે, ઉરસંહિ ઉદાસી લહી સબપેં. ર સબ શાસ્ત્રન કે નય ધારિ હિયે, મતમ હન ખંડન ભેદ લિયે, વહ સાધન બાર અનંત કિયા, તદપિ કછુ હાથ હજી ન પર્યા. 3

- ર. મનને રાેકી, શાસાે અધ્વાસને સ્થિર કરી, પાતાના સ્વ-રૂપના બાેધ થવા, આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થવા પ્રયાસ કર્યા છે. પ્રાણાયામ આદિ અષ્ટાંગ યોગની સાધના વડે મન વચન કાયાની પ્રવૃત્તિને વશ કરવા, હઠયોગના પ્રયોગામાં તલ્લીનતા કરી અનેક કષ્ટકારી સાધનાએા કરી છે. અનેક પ્રકારના જપના જાપ કર્યા છે તેમજ અનેક પ્રકારની ઉગ્ર તપશ્ચર્યાઓ પણ કરી છે અને જગતમાં સર્વ પ્રત્યે ઉદાસીનતા,વૈરાચ્ય,અણુગમાં ધારણ કર્યો છે. ર
- 3. સ્વદર્શન અને પરદર્શનનાં સર્વ શાસ્ત્રોના અભ્યાસ કરી, સર્વ શાસ્ત્રોના નયને એટલે દાર્શનિક મત, સિદ્ધાંતને હૃદયમાં ધારણુ કરી, પાતાના મતને મંડન કરવા, સ્થાપાવ અને અન્ય મતાને ખંડન કરવાના ભેદને, પ્રકારને, પ્રપંચને, રહસ્યને જાણી તેની જ પ્રવૃત્તિમાં તત્પર રહી આત્માર્થ સાધના-રૂપ સ્વકાર્ય કરવું રહી ગયું છે અથવા તેથી જ આત્મપ્રાપ્તિ થશે એમ માની ભૂલ કરી છે. આમ સાધના કરવામાં કે કષ્ટ વેઢવામાં ખાકી રાખી નથી.

અબ કર્યો ન બિચારત હૈ મનસેં, કછુ ઔર રહા ઉન સાધનસેં? બિન સદ્દ્રગુરુ કાેય ભેંદ ન લહે, મુખ આગલ હૈ કહ બાત કહે? ૪

એમ એવાં અનેક સાધનોનો અળવાન પરિશ્રમ, અનંત ભવમાં, અનંતવાર કર્યાં છતાં હજુ સુધી તે સફળ થયાં નથી, કારણ કે આત્મજ્ઞાન થયું નથી અને તેથી ભવભ્રમણના અંત આવ્યો નથી. અર્થાત્ એવાં અળવાન સાધના કર્યાં છતાં હજુ સુધી કાંઈ હાથ આવ્યું નહિ અને સાધના ઊલડું પરિભ્રમણ-વૃદ્ધિના હેતુ જ અની! ક

૪. આમ શાથી બન્યું ? આવા દુર્લ લ જાગ પામીને હવે પણ હે જવ! તું કેમ વિચારતા નથી કે એ બધાં સાધના નિષ્ફળ કેમ થયાં ? અથવા તે બધાં કરતાં ખાસ કરવા યાગ્ય શું કરવાનું બાકી રહી ગયું ? જ્ઞાનીપુરુષા કહે છે કે એ સાધના કરતાં બીજું કાઈ અચૂક સાધન રહી જાય છે, તે શું ? તા કે એ લેદ માત્ર સદ્યુરુ વિના કાઈ પામી શકે તેમ નથી, અર્થાત્ આત્મન્નાની સદ્યુરુની પ્રાપ્તિ વિના, તેની આરાધના વિના, બીજા કાઈ પણ ઉપાયથી તે આત્મપ્રાપ્તિરૂપ ધર્મ-રહસ્યને પામી શકાય તેમ નથી અને સદ્યુરુના શરણમાં તે આત્મપ્રાપ્તિ, મુખ આગળ, સાવ સન્મુખ, અત્યંત સુલલ છે. કારણ આત્મસ્વરૂપ તો પાલાની પાસે છે, તે અન્યત્ર, દૂર નથી. માત્ર તેનું લાન નથી, સમજણ નથી, શ્રદ્ધા નથી, સ્થિસ્તા નથી, તે સદ્યુરુની આન્ના ઉપાસતાં સહેજે પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય

કરુના હમ પાવત હે તુમકી, વહ બાત રહી સુગુરુ ગમકી, પક્ષમે પ્રગટે સુખ આગલસેં, જબ સદ્દગુરુચર્ન સુપ્રેમ બસેં. પ

છે, કારણ કે સદ્ગુરુ સ્વસ્વરૂપના ભાન સહિત છે. તેમને સ્વરૂપણાધરૂપ આત્મજ્ઞાન, સ્વરૂપણતાતિરૂપ સમ્યગ્દર્શન અને સ્વરૂપરમણતારૂપ આત્મચારિત્ર પ્રગટ છે. તેથી તેમની આજ્ઞામાં એકતાન થવારૂપ અચૂક ઉપાય, એ જ એક અનન્ય ઉપાસના, આજસુધી થઈ નથી. અને તેથી જ આજ સુધીનાં સર્વ સાધના નિષ્ફળ ગયાં છે. માટે જ્ઞાની કહે છે કે હું તને શું વાત કહું? એક જ્ઞાની સદ્ગુરુની ઉપાસના એ જ અચૂક અમાઘ સમબાણ ઉપાય છે અને તેથી આત્મણાપ્તિ સાવ સુલભ છે. ૪

પ. પરમ તત્ત્વજ્ઞ, પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર કહે છે કે હે ભવ્ય, આટઆટલાં સાધના કર્યાં છતાં તને સ્વરૂપપ્રાપ્તિ થઈ નહિ તે જાણી મને તારી અત્યંત દયા આવે છે. એ વાત સદ્ગુરુગમે જ સાધ્ય થાય તેવી છે. સત્ એવા પાતાના આત્મા એ જ નિશ્ચયે પાતાના ગુરુ છે, એ પાતે પાતાનું મૂળ, સહજ, શુદ્ધ સ્વરૂપ સમજે, શ્રદ્ધે, પ્રતીતિમાં આણે, અને વૃત્તિની તેમાં જ સ્થિરતા કરી, અનુભવ કપાટ ખાલી, આત્મદર્શન કરી, આત્મરમણુતામાં નિમન્ન થાય તા જ કૃતાર્થ થાય તેમ છે. પાતાના આત્મા, એવી પાતાના સહજ સ્વરૂપની યથાર્થ સમજ, શ્રદ્ધા અને રમણતા પામે તે માટે અનન્ય ઉપકારી અવલં અન આત્મજ્ઞાની એવા સદ્ગુરુ પાસેથી પ્રાપ્ત થયેલ કૃપાપ્રસાદીરૂપ

ગુરુગમ, ધર્મા રહસ્ય, જ્ઞાન, બાધ, સમજણુ એ છે. અનુભવ કપાટ ખાલવા માટે એ ગુરુગમરૂપ ચાવી પામવા જ્ઞાની ગુરુની અનન્ય આશ્રયભક્તિ એ જ સર્વાપરિ સાધન છે.

સદ્ગુરુના ચરાષુમાં અત્યંત પ્રેમભક્તિ પ્રગટે ત્યારે તે આત્મસ્વરૂપ, મુખ આગળથી, પાતાની પાસેથી જ, પળમાં એટલે તત્કાળ પ્રગટે.

સદ્ગુરુના ચરણની ઉપાસનાથી સત્ અસત્ , સાર અસાર, સ્વ પર, હેય ત્રેય ઉપાદેય ઇત્યાદિના બાધ થઈ, સદ્વવેધ પ્રાપ્ત થાય. તે સદ્બોધનાં, સદ્વિવેકનાં વર્ધમાન પરિણામથી ' આત્માથી સો હીન ' એમ દેઢ થાય.તેથી સંસારમાં જ્યાં ત્યાં સર્વ'ત્ર પ્રેમપ્રીતિ વિસ્તારેલાં છે તે મહા અનર્થ'કારક ફાંસીરૂપ **દુઃખદાયી ખંધન છે એમ સમજાય. તેથી સર્વ** માેહાસક્તિથી મું ઝાઈ, તે પ્રેમ અન્યમાંથી પાછેા વાળી, કલ્યાણમૂર્તિ એવા સદુ-ગુરુના ચરણમાં વસે, સ્થિરતા પામે. તે સજીવન મૂર્તિ'માં જ એક તું હિ તું હિ પ્રેમ લગન લાગે, ત્યારે પરમાત્મા અને આત્માનું એકરૂપ થઈ જવું એવી એક્લયરૂપ પરાભક્તિ જાગે. એવા ઉત્કૃષ્ટ પ્રેમ, પ્રીતિ, ભક્તિ જાગે ત્યારે સદ્યુરુના આત્માની ચેષ્ટાને વિષે વૃત્તિ રહે, અર્થાત્ સત્પુરુષ નિશદિન આત્મ-ઉપયાગમાં રહે છે, ભાવ અપ્રતિઅદ્ધતાથી વિચરે છે, અંતરંગમાં અસંગ, અબહ, મુક્તભાવે જ્ઞાતા, દેષ્ટા, સાક્ષીરૂપ રહે છે, ઇત્યાદિ અંતરંગ ચેષ્ટામાં વૃત્તિની લીનતા થતાં, અન્ય સ્વચ્છં દ ટળે અને સહેજે આત્મબાધ થાય. પ

તનસેં, મનસેં, ધનસેં, સબસેં, ગુરુદેવકી આન સ્વઆત્મ બસેં; તબ કારજ સિદ્ધ બને અપનાે, રસ અમૃત પાવહિ પ્રેમ ઘનાે. ૬

દ. જ્ઞા એટલે સમંતાત્, ચારે તરફથી, સમસ્ત પ્રકારે, અને જ્ઞા એટલે જ્ઞાપચિત પदाર્થાન્, પદાર્થોને જણાવે તે 'આગ્રા.' અથવા જ્ઞા એટલે મર્યાદા, વસ્તુની જેવી મર્યાદા સ્વ-દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવરૂપ છે તેમ જાણુવું જેથી થાય તે આગ્રા.

આ વિશ્વમાં જડ ચૈતન્યાત્મક જે જે પદાર્થો છે તે સર્વનું સર્વપ્રકારે યથાતથ્ય જ્ઞાન જેથી થાય તે આજ્ઞા. તેથી જડનું જડ-સ્વરૂપે અને ચેતનનું ચેતનસ્વરૂપે યથાર્થપણે જ્ઞાન થાય. તેથી પરમ કૃતાર્થ પ્રગટ જ્ઞાનમૂર્તિ એવું સદ્ગુરુનું શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપ અને પોતાનું પણ મૂળ તેવું જ શુદ્ધ ચૈતન્યઘન સહજ આત્મસ્વરૂપ છે, તથા તે જ એક પરમ પ્રેમે ઉપાસવાયાં ચ્યાયત્ પ્રાપ્ત કરવા યાં પરમ પદાર્થ છે એમ સમજાય. પરિણામે યાવત્ માક્ષપદ પ્રાપ્ત થાય.

આવું અપાર મહાત્મ્ય જ્ઞાની ગુરુની 'આજ્ઞા' ઉપાસવામાં રહ્યું છે. જ્ઞાનીની ગમે તેવી આજ્ઞા એક એ જ પરમાર્થને પ્રતિબાધવા અનુલક્ષિત હાય છે કે અનાદિથી અપ્રાપ્ત એવું નિજ નિર્મળ ચિદાનંદઘન સહજ આત્મસ્વરૂપ તે ભજવું અને અન્ય સર્વ પરદ્રવ્ય પરભાવરૂપ માયાના આવરણને તજવું; જેથી જીવ પરમાત્મપદરૂપ અનંત સુખમાં વિરાજિત થઈ પરમ કૃતાર્થ થાય.

વહ સત્ય સુધા દરસાવહિંગે; ચતુરાંગુલ હે દગસેં મિલહે; રસદેવ નિરંજન કાે પિવહી, ગહિ જોગ જીગાેજીગ સાે જીવહી. ૭

જ્યારે જીવને જ્ઞાની સદ્ગુરુદેવની આજ્ઞાનું એવું અચિંત્ય અપાર માહાત્મ્ય સમજાય ત્યારે જ તેને ઉપાસવા તે તત્પર થાય. તન મન ધન આદિ સર્વ સમર્પણપણે એક એ જ આગ્રા આરાધવામાં સતત ઉદ્યમી થાય. તે આગ્રા જ પાતાના આત્મામાં, અંતરમાં વસે, અત્યંત સ્થિર થાય, તેના જ આરાધનમાં નિરંતર ચિત્ત એકાત્ર થાય ત્યારે ગુરુદેવની કૃપા પ્રસાદીરૂપ ગુરુગમને પાત્ર થાય. અને ત્યારે જ પાતાનું કાર્ય સિદ્ધ થાય. અર્થાત્ ઉત્કૃષ્ટ પ્રેમે, અત્યાંત ઉલ્લાસિત ભાવભક્તિએ તે આજ્ઞાના અખંડ આરાધનથી સ્વાનુભવરૂપ અમૃત રસમાં રેલતા, સ્વાનુભવ અમૃત-રસના અપાર સાગર સમાન સદ્ગુરુદેવના અચિંત્ય સહજાત્મ-સ્વરૂપનું યથાર્થ માહાત્મ્ય લક્ષગત થતાં, તે સ્વરૂપચિંતનમાં જ વૃત્તિની એકાગ્રતા પરમ ઉલ્લાસભાવે જ્યાં વૃદ્ધિગત થાય, ત્યાં પરમાત્મા અને આત્માનું એકરૂપ થઈ જવું એવી અલેક સ્વાત્મચિંતના જાગે અને પાતાને પણ સ્વાનુભવરૂપ અમૃત રસના આસ્વાદ પ્રાપ્ત થાય. ૬

૭. એમ સદ્ગુરુ પ્રત્યે, તેમની આજ્ઞા પ્રત્યે ઉત્કૃષ્ટ પ્રેમ પ્રીતિ, રુચિ, ભક્તિ, ભાવ, ઉલ્લાસની વૃદ્ધિ, ગુરુગમરૂપી ચાવીથી, અનુભવ કપાટ ખાલી દર્ધ આત્માન દરૂપ સત્ય સુધા, અમૃત રસને બતાવી દે છે, પ્રાપ્ત કરાવે છે. કેવ**લ** ખીજ ૬૭

અર્થાત્ સદ્ગુરુની આગ્રામાં નિરંતર ઉત્કૃષ્ટ ભાવ ઉદ્ઘાસથી વૃત્તિ એકતાન થતાં, સદ્દગુરુનું અંતરંગ એક્વર્યયુક્ત અલીકિક સ્વરૂપ ઓળખાય છે. તેથી તેમની કૃપાદિષ્ટિયોગે, ગુરુગમના પ્રતાપે, અંતમું ખ દિષ્ટે પમાય છે. અનાદિથી માહાંધ એવા આ જવની બાહાદિષ્ટ છે તે ટળી જઈ અંતરંગ દિષ્ટે ખુલી જાય છે. આતમાં જેવાની દિષ્ટે પ્રાપ્ત થાય છે. વિચાર અને ગ્રાનચક્ષુથી જયાં ત્યાં સર્વત્ર એક પરમાત્મતત્ત્વને જેવાની અપૂર્વ દિષ્ટે સાધ્ય થાય છે. દશ્ય એવું જગત્ અદશ્ય કરીને અદશ્ય એવું ચૈતન્યચિંતામિ પરમાત્મતત્ત્વ દશ્ય કરવારૂપ અપૂર્વ પુરુષાર્થ પરાક્રમ પ્રગટ થાય છે. 'તું હિ તું હિ ' એક એ જ પ્રેમ લગની વધી જાય છે. તેથી અલેદ ચિંતનામાં નિમગ્ન થતાં, ઉપયોગની સ્થિરતાથી અનુભવઅમૃતરૂપ સત્યસુધાના આસ્વાદ પ્રાપ્ત થાય છે.

' ચતુરાંગુલ હૈ દગસે મિલહે', એ ચરણના યથાર્થ પરમાર્થ તા માત્ર અનુભવ રસાસ્વાદી જ્ઞાનીઓના હૃદયમાં જ રહ્યો છે જે ત્યાંથી જ ગુરુગમે પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય છે.

નિરંજન એટલે કર્મ રૂપ અંજન, મેશ, મલિનતા, અશુદ્ધિ-રહિત, દેવ એટલે સ્વરૂપાનં દમાં રમણ કરતા, કર્મ મુક્ત, શુદ્ધ સહજાત્મા. એવા નિરંજનદેવના રસ એટલે શુદ્ધાત્માનુભૂતિ રૂપ અમૃતરસ. અથવા **ત્સા કૈ સ**: ા અનુભવરસસ્વરૂપ તે આત્મા જ. તેની પ્રાપ્તિ કરવા, તે અનુભવરસનું પાન કરવા જે ભાગ્ય-શાળી થયા છે એવા મહાસાગ્ય જ્ઞાનીપુરુષ તથા તેમના યોગ પામી તેમનાથી જે કૃતાર્થ થયા છે એવા તેમના આશ્રિત, એમ જ્ઞાની અને જ્ઞાનીના આશ્રિત બન્ને માક્ષમાર્ગમાં પ્રગતિમાન પર પ્રેમ પ્રવાહ બહે પ્રભુસેં, સબ આગમભેદ સુ ઉર બસેં; વહ કેવલકા બીજ ગ્યાનિ કહે, નિજકા અનુભો બતલાઈ દિયે. ૮

હાવાથી, તે અનુભવ અમૃતપાનના યાગ પામી, જુગાજીંગ એટલે અનંત કાળ પર્ય તે માેક્ષરૂપ અજરામર પદમાં વિરાજિત થઈ અક્ષય અનંત જીવન સુખને પામવા મહાભાગ્યશાળી અને છે, પરમ કૃતાર્થ રૂપ ધન્યરૂપ અની ત્રણ જગતમાં સર્વ શ્રેષ્ઠ સિદ્ધિને પામે છે. હ

૮. આમ, પ્રભુ એટલે જ્ઞાનાદિ ઐધ્વર્ય રૂપ આત્મપ્રભુતા જેમને પ્રગટ થઈ છે એવા અનુભવ અમૃતરસમાં નિરંતર નિમગ્ન મહાભાગ્ય જ્ઞાની ગુરુદેવ, તે પ્રત્યે, તેમના અલોકિક સ્વરૂપ પ્રત્યે, પર પ્રેમ એટલે ઉત્કૃષ્ટ, સર્વોપરી, અનન્ય પ્રેમના પ્રવાહ વધી જાય તા પાતાનું આત્મસ્વરૂપ પણ પરમાર્થે તેવું જ ઐધ્વર્યશાળી છે એમ ભાસ્યમાન થાય, તેના પ્રત્યે ભાવ, પ્રેમ, ઉલ્લાસની ઉમિં એ પ્રવહે, જેથી તેના લક્ષ, પ્રતીત અને અનુભવ પ્રગટ થાય, તેથી સર્વ શાસ્ત્રાનું રહસ્યજ્ઞાન અંતરમાં આવીને સમાય, પ્રકાશે. સર્વ શાસ્ત્રોના ઉદ્દેશ લક્ષ એક આત્મપ્રાપ્તિ કરાવવાના છે. તેથી આત્મજ્ઞાન થતાં સર્વ શાસ્ત્રોનું રહસ્યજ્ઞાન અંતરમાં પ્રગટે. તે બીજરૂપે છે તે કેવળજ્ઞાન થતાં સંપૂર્ણપણને પામે.

ળીજનાે ચંદ્ર વધતાં વધતાં જેમ પૂર્ણ પૂનમના ચંદ્રરૂપે સંપૂર્ણપણે પ્રકાશે છે તેમ આ ગ્રાનપ્રકાશ વધતાં વધતાં કેવલ- કૈવલ્ય બીજ કૃપ

ગ્રાનર્ય સંપૂર્ણ ગ્રાન પ્રકાશને પામે છે. તેથી અનુભવ સમયનું જે સ્હસ્ય ગ્રાન અથવા તેનું ય કારણ 'પર પ્રેમ પ્રવાહ ' તેને ગ્રાનીઓ કેવળગ્રાનનું બીજ કહે છે. બીજમાંથી જેમ સંપૂર્ણ વૃક્ષ થઈ તે પુષ્પ અને ફળે કરી યુક્ત થાય છે, તેમ આ બીજગ્રાનમાંથી સંપૂર્ણ કેવળગ્રાન દશા પ્રાપ્ત થઈ સંપૂર્ણ પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત થાય છે, એટલે આ ગ્રાન સ્વસ્વરૂપના અનુ-ભવ પ્રગટાવે છે અને તે અનુભવ ધારા નિરંતર અસ્ખલિતપણ ચાલુ રહી અખંડ અનુભવરસમાં રમણતારૂપ પરમાત્મપદમાં સ્થિતિ કરાવવા સમર્થ અને છે. ધન્ય છે તે ગ્રાન ઐધ્વર્યને, અને ધન્ય છે તે અનુભવ અમૃત રસાસ્વાદી મહાભાગ્ય ગ્રાની સદ્યુરુદેવને! ૮

રપ૮] સંત શરણતા કાવ્ય મુંબઇ,અષાડ,૧૯૪૭

બિના નયન પાવે નહીં, બિના નયનકી બાત; સેવે સદ્દગુરુકે ચરન, સા પાવે સાક્ષાત્. ૧ અઝી ચહત જો પ્યાસ કાે, હૈં અઝનકી રીત; પાવે નહીં ગુરુગમ બિના, એહિ અનાદિ સ્થિત. ૨

#### 90

## સંત શરણતા કાવ્ય

૧. ' ખિના નયન ' એટલે તત્ત્વલાચન વિના, દશ્ય જગતને અદશ્ય કરવા, અને અદશ્ય ચૈતન્ય ચિંતામણિરૂપ આત્મતત્ત્વને દશ્ય કરવા, પ્રત્યક્ષ કરવા સમર્થ, એવી અંતર્મુખ દૃષ્ટિ જેનાથી પ્રાપ્ત થાય છે તે વિચાર કે જ્ઞાનરૂપ અંતર્ચદ્ધ, તત્ત્વલાચન, તે વિના, ' ખિના નયનકી ખાત ' એવા શુદ્ધ આત્મા, કે જે જડ એવા દૃદ્ધ અને ઇન્દ્રિયાથી અતીત હાવાયી તે જડ નયનરૂપ નથી, તેમ તે જડ નયન પરમાર્થે તેનાં નથી, તેવા ઇન્દ્રિયાતીત આત્મા (તત્ત્વલાચન વિના) પ્રાપ્ત કરી શકાતા નથી, તેના સાક્ષાત્કાર થઈ શકતા નથી.

તે વિચાર કે જ્ઞાનચક્ષુરૂપ દિવ્યદ્ધિ કે તત્ત્વલાચન પ્રાપ્ત કરવા તત્ત્વલાચનદાયક એવા નયન એટલે દાેરવણી આપનાર પરમકૃપાળુ સદ્ગુરુના ચરણુની ઉપાસના વિના બીજો કેઈ અચૂક ઉપાય નથી. જે સદ્ગુરુનાં ચરણુને પરમ પ્રેમે, પરા ભક્તિએ સેવે છે તેને તે આત્મસ્વરૂપની સાક્ષાત્ પ્રાપ્તિ થાય છે. ૧ ૨. આત્મદર્શન કે આત્મસાક્ષાત્કાર કે અનુભવ અમૃત એહિ નહીં હે કલ્પના, એહ નહીં વિભ'ગ. કથિ નર પ'ચમકાળમેં, દેખી વસ્તુ અભ'ગ. ૩ નહીં દે તું ઉપદેશકું, પ્રથમ લેહિ ઉપદેશ; સબસેં ન્યારા અગમ હૈ, વા જ્ઞાનીકા દેશ. ૪

રસના પાનની જો તને પિપાસા હાય, તીવ્રતૃષા લાગી હાય, અને તે તૃષા તૃપ્ત કરવાની આતુરતા જાગી હાય, તેા તે પરિતૃપ્ત કરવાની રીત, ઉપાય છે. તે જ્ઞાની સદ્યુરુ પાસેથી ગુરુગમની પ્રાપ્તિ વિના પમાય તેમ નથી. તે પામવા માટે અનાદિ કાળથી એજ સ્થિતિ છે. ર

- 3. આ ઉપાય કહ્યો તે કલ્પના નથી, અયથાર્થ નથી, પણ વાસ્તવિક છે, તેમ તે વિભંગ એટલે વિપરીત પ્રકાર નથી અર્થાત્ મિચ્યા, અસત્ય નથી પણ ખરેખર સત્ય છે. એજ ઉપાયથી આ પંચમકાળમાં પણ અનેક નરસ્તના અભંગ વસ્તુ એટલે શાધ્વત એવા આત્મસ્વરૂપને, તેના અનુભવ અમૃત રસને પામવા ભાગ્યશાળી અન્યા છે. અર્થાત્ આત્મદર્શનને પામી કૃતાર્થ થયા છે. 3
- ૪. ગ્રાનીના સમાગમથી કે શાસ્ત્રાભ્યાસથી જે કંઈ જ્ઞાના-વરણીય કર્મના ક્ષચાપશમે ગ્રાન વૃદ્ધિ થાય તેના તું પરને ઉપદેશ દેવામાં, પરને રંજન કરવામાં ઉપયાગ ન કર. સૌથી પ્રથમ તા તારે તારા આત્માને જ પ્રતિબાધવા માટે ઉપદેશ લેવાની જ જરૂર છે, પણ દેવાની નહિ. એ અત્યંત ઉત્તમ શિક્ષા શ્રહણ કર. જે કંઈ સત્ શ્રુતનું પઠન પાઠન મનન ચિંતવન થાય તે માત્ર સ્વાધ્યાય અર્થે, પાતાના આત્માને

જિજ્ઞાસા, વિચાર, જ્ઞાન, ધ્યાન, સમાધિ આદિ ઉત્તરાત્તર ઉત્તમ ભૂમિકા પ્રાપ્ત થાય, અંતરચક્ષુ પ્રગટે અને આત્માન દરૂપ અમૃત રસની પ્રાપ્તિ થાય, જેથી પાતાના આત્મા કર્મ અંધનથી મુક્ત થાય તે લક્ષે જ ઉપદેશ શહેશુ થાય એમ કર્તાવ્ય છે.

રાનીના દેશ,અર્થાત્ નિવાસસ્થાન તા સર્વ થી ન્યારું અગમ અગાચર છે. દેહમાં છતાં, "અમે દેહધારી છીએ કે કેમ ? તે સંભારીએ ત્યારે માંડ જાણીએ છીએ. અમે કાઈ ગચ્છમાં નથી પણ આત્મામાં છીએ." એમ જ્ઞાનીના નિવાસ તા અસંગ અપ્રતિબદ્ધ વિવિક્ત આત્મામાં છે.

श्री पूल्यपाद स्वाभी सभाधिशतक्षमां प्रकाशे छे है:

ग्रामोऽरण्यमिति द्वेधा निवासोऽनात्मदर्शिनाम्।
द्वारमनां निवासस्तु विविक्तात्मैव निश्चलः॥ ७३॥
अर्थात् જેમને આત્મસ્વરૂપનું દર્શન (અનુભવ) થયું નથી
तेमने। જનમાં કે વનમાં એમ છે પ્રકારે નિવાસ છે, પરંતુ
જેમણે આત્મા અનુભવ્યા છે તેમના નિશ્ચળ નિવાસ તા કેવળ
એક શુદ્ધ આત્મા જ છે.

એવી અસંગ દશામાં વર્ષ તા કૃતાર્થ એવા જ્ઞાની ઉદયાનુ-સાર ઉપદેશ આપે તો તે સર્વ થા યોગ્ય છે અને તેમના ઉપદેશ જ જ્ઞાનદશાપૂર્વ કે હોવાથી તેમજ નિષ્કામ કરુણાથી યુક્ત હોવાથી જિજ્ઞાસુને જ્ઞાનદશા પમાડવા પ્રઅળપણે સમર્થ સહાયક અને છે. માટે ઉપદેશ દેવાનું જે જ્ઞાનીનું કર્ત વ્ય તેનું અનુકરણ તારે કરવું તે ઉચિત નથી, શ્રેયસ્કર નથી, પરંતુ તારે તો તારા શ્રેય માટે એક આત્માર્થ ઉપદેશ શ્રહણ કરવા એ સર્વાપરી શિક્ષા જપ, તપ, ઔર વતાદિ સબ, તહાં લગી ભ્રમરૂપ; જહાં લગી નહીં સ તકી, પાઈ કૃપા અનૂપ. પ પાયાકી એ બાત હૈ, નિજ છ દનકાે છાેડ; પિછે લાગ સત્પુરુષકે, તાે સબ બ ધન તાેડ. ક

સંદાય લક્ષમાં લેવા યોગ્ય છે. અને શુષ્કજ્ઞાની બની આત્મહિતને હાનિ થાય તેમ કરવા યોગ્ય નથી. ૪

- પ. આત્મદશા પામવામાં શુષ્કન્નાન જેમ પ્રભળપણે વિક્ષરૂપ અને છે તેમ ક્રિયાજડત્વ પણ આત્મદશા પ્રગટવામાં પ્રભળ અંતરાયરૂપ થાય છે. તેથી જપ તપ વત નિયમ આદિ સર્વ શુભ અનુષ્ઠાના જે આત્માર્થે કર્ત વ્ય છે તે અધાં સફળ કયારે થાય? તે વિચારી સૌથી પ્રથમ તે જેથી સફળ થાય તે કર્ત વ્ય છે. તે શું? તેના ઉત્તર એ છે કે જયાં સુધી આત્મન્નાની એવા સંત, સદ્દુરુની કૃપા પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી એ બધાં સાધના બ્રમરૂપ, મિથ્યા માન્યતારૂપ આત્મબ્રાંતિ વધારનારાં અને પરિ-ણામે સંસાર પરિબ્રમણની વૃદ્ધિ કરનારાં થાય છે, પરંતુ સદ્-ગુરુની કૃપા તત્ત્વલાચનદાયક અને આત્મશ્રેયકારક હાવાથી અનુપમ અદિતીય સર્વોપરી શ્રેષ્ઠ સાધન છે. તેથી આત્મન્નાન પામી જીવ શીઘ્ર મુક્તિપદે વિરાજમાન થઈ પરમ કૃતાર્થ થાય છે. પ
- દ. તે પ્રાપ્ત કરવા માટે શું કરવું ? એમ પ્રશ્ન થાય તેા જ્ઞાની કહે છે કે આ વાત લક્ષમાં લેવા યાગ્ય છે કે પરમાર્થનાં સાધના કરવામાં, પાતાની મેળે, પાતાના મનના મતે ચાલવાની જે ટેવ, તે સ્વચ્છં દ છે, તે ત્યાગીને, આત્મજ્ઞાની સદ્યુરુના

ચરાયુનું શરાયુ અવલંખન ગ્રહ્યુ કર. જ્યાં સુધી આત્મપ્રાપ્તિ ન થાય ત્યાં સુધી તેમનું શરાયુ અચળપણે એકનિષ્ઠપણે ગ્રહ્યુ કરી તેમની આત્રા આરાધવામાં સર્વાપં થુપણે એકતાન થઈ પ્રેમ, ભાવ, ભક્તિ, ઉલ્લાસના પ્રવાહ ઉત્કૃષ્ટપણે તે પ્રત્યે જ નિરંતર પ્રવહે તેમ કર. તેથી સદ્યુરુની કૃપા પ્રસાદીરૂપ ગુરુગમ પ્રાપ્ત થશે. અને તેના પ્રતાપે આત્મત્રાન પ્રકાશ પ્રગટ થશે. જેથી સંસાર કારાગૃહમાં જકડી રાખનાર સર્વ કર્મ અંધન તૃટી જશે, ક્ષય થઈ જશે અને શાધત સુખમય માક્ષરૂપ પરમપદ પ્રાપ્ત થશે. દ

# [૭૭] લઘુવયે તત્ત્વજ્ઞાની વિલ્સં ૧૯૪૫

" સુખકી સહેલી હે, અકેલી ઉદાસીનતા; અધ્યાત્મની જનની તે ઉદાસીનતા."

લઘુ વયથી અદ્દભુત થયાે, તત્ત્વજ્ઞાનનાે બાેધ; એ જ સૂચવે એમ કે, ગતિ આગતિ કાં શાેધ ? ૧

## <sup>૧૧</sup> લઘુવયે તત્ત્વજ્ઞાની

ઉદાસીનતા=ઉદ્+આસીનતા, ઉત્=above, ઉચે, રાગદ્રેષ માહ આદિ ભાવાથી અસ્પૃશ્ય, ઉચ્ચ આત્મસ્થિતિમાં 'આસી-નતા,' બેસવાપણું એ જ અધ્યાત્મની જનની, માતા છે, અર્થાત્ ઉદાસીનતા વિના અધ્યાત્મના જન્મ સંભવતા નથી. માટે એક ઉદાસીનતા, વૈરાગ્ય, અનાસક્તિભાવ એજ સુખને આપનાર પ્રિય મિત્ર છે, અથવા તે ઉદાસીનતા જ અધ્યાત્મરૂપ શુદ્ધ-આત્મદશા પ્રગટાવનાર જનની સમાન અનન્ય કારણુ છે.

૧. નાની વયમાં જ તત્ત્વજ્ઞાનના અદ્ભુત બાધ થયા, અર્થાત્ જ્ઞાનદશારૂપ અદ્ભુત અંતરજાગૃતિ પ્રગટી, એજ એમ સૂચવે છે કે હવે ગતિ એટલે અન્ય ગતિમાં જવારૂપ ગમન અને આગતિ એટલે બીજેથી આવીને જન્મવારૂપ આગમન એરૂપ જન્મમરહ્યુયુક્ત સંસાર પરિભ્રમહ્યુ કરવાનું કે એરૂપ વિકલ્પ કરવાનું ક્યાં રહ્યું ? અર્થાત્ સંસાર સંખંધી વિકલ્પને કે શંકાને સ્થાન રહ્યું નહિ.

જે સંસ્કાર થવા ઘટે, અતિ અલ્યાસે કાંય; વિના પરિશ્રમ તે થયા, લવ શંકા શી ત્યાંય? ર જેમ જેમ મતિ અલ્પતા, અને માહ ઉદ્યોત; તેમ તેમ લવશંકના, અપાત્ર અંતર જ્યાત. ૩

અથવા આ કાવ્ય અંગત સ્વલક્ષી હોવાથી એ દર્ષિએ અર્થાં તર એમ પણ સમજાવા યાંગ્ય છે કે પૂર્વે કાઈ પ્રસંગ 'પુનર્જન્મ નથી, પાપ પુણ્ય નથી,' ઇત્યાદિ નાસ્તિક તત્ત્વ- વિચાર તરંગ પાતાને આવી ગયેલ પણ પાતે અનન્ય તત્ત્વચિંતક હોઈ તેનું નિવારણ કરતાં એમ ભાવના કરે છે—લઘુવયથી તત્ત્વજ્ઞાનના અદ્ભુત બાધ થયા એજ એમ સૂચવે છે કે તું ગતિ આગતિ શાને શાધે છે? અર્થાત્ જનમાંતર પ્રત્યે ગતિ, ગમન અથવા જનમાંતરમાંથી આગતિ—આગમન છે કે નહિ? એ તું શા માટે શાધવા જાય છે? કારણ કે લઘુવયથી તત્ત્વ- જ્ઞાનના અદ્ભુત બાધ થયા તે પૂર્વ સંસ્કાર વિના અને નહિ. માટે પુનર્જનમાદિ અંગે તારી શંકા અસ્થાને છે. ૧

- ર. જે જ્ઞાનસાં સ્કાર અત્યાંત અભ્યાસે થવા ચાગ્ય છે તે તા નાની વયમાં જ, પરિશ્રમ વિના સહજ સ્વભાવે જ જાગૃત થયા છે, તેથી હવે ભવ ધારણ કરવા સંખંધી શાંકાને સ્થાન જ કયાંથી રહે ? ર
- 3. જેમ જેમ ખુદ્ધિની, જ્ઞાનની અલ્પતા છે અને માહ, મમત્વ, આસક્તિની પ્રગટતા વધારે છે તેમ તેમ અપાત્ર જીવાના અંતરમાં, અજ્ઞાનની અધિકતા હાવાથી, તેમને ભવ—જન્મ મરા સંખંધી શંકા ભય પ્રભળપણે વિદ્યમાન હાય છે. 3

કરી કલ્પના દઢ કરે, નાના નાસ્તિ વિચાર; પણ અસ્તિ તે સૂચવે, એજ ખરા નિર્ધાર ૪ આ લવ વણ લવ છે નહીં, એજ તક અનુકૂળ; વિચારતાં પામી ગયા, આત્મધર્મનું મૂળ. પ

[અ'ગત]

૪. એવા અજ્ઞાનીઓ આતમા નથી, ધર્મ નથી, માેક્ષ નથી ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારના નાસ્તિક વિચારા, ફરી ફરી કલ્પનાએ કરીને દઢ કરે છે, છતાં તે કલ્પનાએ કરનાર છે તેનું તો અસ્તિત્વ છે કે નહિ? અને તે કાેેે હું એમ જરા વિચાર કરે તો તો તે કલ્પનાના કરનાર, જાહ્યનાર દેખનાર ચૈતન્ય સત્તાત્મક આતમા એવા કાેઈ પદાર્થ છે એવું આતમાના અસ્તિ-પહ્યાનું સૂચન, ભાન થાય. અને તે આસ્તિકપહ્યાથી તત્ત્વના યથાર્થ નિર્ધાર થાય એજ ખરા નિર્ધાર છે.

અથવા અર્થા તર એમ પણ ઘટે છે કે કાેઈ કલ્પના કરી નાના પ્રકારના નાસ્તિ વિચાર દઢ કરે, પણ 'અસ્તિ તે સૂચવે' ઈંંં , તે નાના પ્રકારના નાસ્તિ વિચાર જ અસ્તિ છે એમ સૂચવે છે. नास्तिમાં – ન + अस्तिમાં જ સ્ચન થાય છે કે 'अस्ति' છે. 'અસ્તિ' વિના નાસ્તિના વિચાર પણ ઉદ્ભવત નહિ. ૪૫. જેનું મધ્ય હાય તેનું પૂર્વ પશ્ચાત્ એટલે આગળ પાછળ હાવાપણું અવશ્ય ઘટે છે. તેમ આ ભવ જો છે તા તેની પહેલાંના ભવ પણ અવશ્ય હાવા જોઈ એ. પૂર્વ ભવ વગર આ ભવ હાવા શક્ય નથી. એટલે આ જવ આ ભવમાં જ્યાંથી આવ્યો તે પૂર્વ ભવ અવશ્ય હાવા યાગ્ય છે. અર્થાત્ એ વિચા-

રહ્યા, ન્યાયચુકત તર્કથી આત્માનું અસ્તિત્વ, નિત્યત્વ, કર્તું ત્વ, લોકતૃત્વ, આદિ સર્વ તત્ત્વ અનુભવમાં આવવા યાગ્ય છે. માટે એ તર્ક, વિચારહ્યા તત્ત્વ પ્રાપ્તિ માટે અનુકૂળ યાગ્ય સાધન છે. તેથી એવી વિચારહ્યામાં આગળ વધતાં વિચારવાન જીવા આત્મધર્મનું મૂળ, આત્માનું જ્ઞાન પામી કૃતાર્થ થઈ ગયા છે.

અથવા અર્થાં તરે જેને પરીક્ષાપૂર્વંક તત્ત્વવિચારની શ્રેણીએ ચઢવું છે તેને તો 'આ ભવ વણુ ભવ છે નહીં એજ તર્ક અનુકૂળ 'આ ભવ વિનાના બીજો ભવ છે નહિં એજ તર્ક અનુકૂળ છે. કારણું કે એવા તર્ક કરતાં તેમાં વિરાધની પ્રતીતિ થતાં, વિચારદશા વર્ધમાન થતાં આત્મધર્મનું મૂળ એવી જ્ઞાનદશા પામી કૃતાર્થતા થવા યાગ્ય છે.

[હા. નાં૦ ૧/૩૨] ધન્ય રે દિવસ

ધન્ય રે દિવસ આ અહેા, જાગી રે શાંતિ અપૂર્વ રે; દરા વર્ષે રે ધારા ઉલસી, મટ્યો ઉદય કર્મના ગર્વ રે. ધન્ય. ૧ આગણીસસે ને એકત્રીસે, આવ્યા અપૂર્વ અનુસાર રે;

### ૧૧ ... કે ઉત્પાસ જ

ધન્ય રે દિવસ આ અહાે!

૧. અહા! આ અદ્ભુત આનંદદાયી દિવસને ધન્ય છે કે આજે કાઈ અપૂર્વ શાંતિ જાગી છે. આજે દશ વર્ષે ગ્રાન અને વૈરાગ્યમય અંતરપરિણતિરૂપ અનુભવ અમૃત રસની અપૂર્વ અંતરધારા ઉલ્લસી છે. આ અંતરધારા જે અંતરંગમાં ચાલુ તો હતી જ પણ ખાદ્યા ઉપાધિ આદિ સંજોગાંધીનપણે જેવી જોઈ એ તેવી ઉલ્લસતી નહાતી, ઉલ્લસાયમાન થતી નહાતી તે 'ઉલ્લસી'—ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિગત પરિણામપણાને પામી પ્રગટપણે પ્રગટી નીકળી, તેનું કારણ ઉપાધિરૂપ પૂર્વ કર્મના તીવ ઉદય જે રાધક હતો તેના ગર્વ મટચો, તેનું અળ મટયું તેથી અંતરધારા અંતરમાં પ્રગટેલી છતાં ઉલ્લસતી નહાતી તે ઉલ્લસી, પ્રગટ જળહળી ઊઠી છે! ૧

ર. ઓગણીસાને એકત્રીસે સાત વર્ષ ની વચે, અપૂર્વ અનુ-

એાગણીસસેં ને બેતાલીસે, અદ્દલત વૈરાગ્યધાર રે. ધન્ય. ર એાગણીસસેં ને સુડતાલીસે, સમક્તિ શુદ્ધ પ્રકાશ્યું રે; શ્રુત અનુભવ વધતી દશા, નિજ સ્વરૂપ અવલાસ્યું રે. ધન્ય. ૩ ત્યાં આવ્યા રે ઉદય કારમાં, પરિગ્રહ કાર્ય પ્રપંચ રે; જેમ જેમ તે હડસેલીએ, તેમ વધે ન ઘટે રંચ રે. ધન્ય. ૪

સાર, જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનરૂપ પૂર્વના અનેક ભવાનું જ્ઞાન થયું. એાગણીસાને બેતાળીસે અદ્ભુત વૈરાગ્યની ધારા પ્રગટી. તે કેવી અદ્ભુત! ચાેગવાસિષ્ઠના વૈરાગ્ય પ્રકરણમાં શ્રી રામને પ્રગટેલા વૈરાગ્યનું કાેઈઅનેસું વર્ણુન છે, તેવા અદ્ભુત વૈરાગ્ય પ્રગટેયા. ર

- 3. ઓગણીસાને સુડતાલીસે શુદ્ધ નિર્મળ સમ્યગ્દર્શનરૂપ આત્મજ્ઞાન કે અનુભવ પ્રકાશ પ્રગટથો. તેથી શ્રુતજ્ઞાન અને અનુભવદશા નિરંતર વધતી ચાલી. અને તે વધતા ક્રમે પાતાના શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના અવભાસ, પ્રકાશ, સાક્ષાત્કાર વૃદ્ધિગત થતા ગયા. 3
- ૪. ત્યાં પરિગ્રહ અને વ્યાપારાદિની વધતી પ્રવૃત્તિરૂપ પ્રપંચના કારમાં, ભયંકર, પ્રભળ ઉદય તીવ્રપણે આવ્યા. તે જેમ જેમ હડસેલિયે, દૂર કરીએ તેમ તેમ વધતા ચાલ્યા, પણ એક રંચ માત્ર ઘટત્રો, એાછા થયા નહિ. જ

વધતું એમ જ ચાલિયું, હવે દીસે ક્ષીણ કાંઈ રે; કમે કરીને રે તે જશે, એમ લાસે મનમાંહિ રે. ધન્ય. પ યથા હેતુ જે ચિત્તના. સત્ય ધર્મના ઉદ્ધાર રે, થશે અવશ્ય આ દેહથી; એમ થયા નિરધાર રે. ધન્ય. દ આવી અપૂર્વ વૃત્તિ અહા, શ્રેમ અપ્રમત્ત યાગ રે; કેવળ લગભગ ભૂમિકા, સ્પરીધને દેહ વિયાગ રે. ધન્ય. હ

પ. એ પ્રમાણે એ ઉદય આજસુધી વધતો જ ચાલ્યો છે. પણ હવે કાંઇ ક્ષીણ થયો જણાય છે અને ક્રમે કરીને તે પૂરેપૂરા જશે એમ મનમાં ભાસી રહ્યું છે. પ

દ. જ્ઞાની પુરુષના સનાતન સન્માર્ગ જયવંત વર્તે એમ તેના ઉદ્ધાર કરવાની જે અંતરેચ્છા હતી, તે અંતરના આશય મુજબ, ચિત્તે ચિંતવ્યા મુજબ, સનાતન સત્ય વીતરાગ માેક્ષ-માર્ગના ઉદ્ધાર, પ્રકાશ, પ્રદ્યોત, પ્રભાવના અવશ્ય આ દેહથી થશે એમ નિશ્ચય થયા છે. દ

૭. અંતે અપૂર્વ વૃત્તિ, અનન્ય આત્મપરિણતિ પ્રગટીને નિવિ<sup>૧</sup>કલ્પ સમાધિની શ્રેણીરૂપ અપ્રમત્ત યાેગ, એકાગ્ર ધ્યાનમગ્ન

અવશ્ય કમ<sup>ર</sup>ના ભાગ છે, ભાગવવા અવશેષ રે; તેથી દેહ એક જ ધારીને, જાશું સ્વરૂપ સ્વદેશ રે. ધન્ય. ૮

દશા પ્રાપ્ત થશે અને કેવળ લગભગ ભૂમિકાને સ્પર્શીને દેહના વિચાગ થશે અર્થાત્ અપૂર્વ સમાધિમરણુરૂપ મૃત્યુ મહાત્સવને પામીશું. ૭

૮. પૂર્વ પ્રારુષ્ધરૂપ કર્મ ના ભાગ અવશ્ય ભાગવવાના ખાકી છે તેથી એક જ દેહ ધારીને સર્વ કર્મ ક્ષય કરીને નિજ શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપ સ્વદેશ, સિદ્ધિપદમાં જઈ વિરાજશું. ૮

### [માં માં ૧૫] ભક્તિના ઉપદેશ

તાેટક છંદ

શુભ શીતળતામય છાંય રહી, મનવાંછિત જ્યાં ફળપંક્તિ કહી; જિનભક્તિ ગ્રહાે તરુ કલ્પ અહાે, ભજને ભગવંત ભવંત લહાે. ૧

### ૧૩ ભક્તિના ઉપદેશ

૧. ત્રણ લાકમાં સર્વ જવા ઉપર જેની એકછત્ર આણુ વર્તે છે એવા રાગદ્રેષ, માહ આદિ આંતરંગ શત્રુઓને જેણે જત્યા, તે જિન, અરિહંત, વીતરાગ, સર્વરા, પરમ આત્મ એશ્વર્યપદે યુક્ત, પરમાત્મપદે વિરાજમાન, જિનેશ્વર ભગવાનની ભક્તિ અહા! આશ્વર્યકારક માહાત્મ્યવાળી છે. કલ્પવૃક્ષ સમાન વાંછિત ફળને એ આપનાર છે. તેથી શુભકર્મરૂપ પુષ્ય ઉપાર્જન થાય છે અને તે સ્વર્ગાદિમાં સુરેન્દ્ર નરેન્દ્રાદિનાં ઉત્તમ સુખ—સમૃદ્ધિપૂર્ણ પદે વિરાજિત કરે છે; જે એ કલ્પવૃક્ષની શીતળ છાયા સમાન સુખકર છે અને પરિણામે અજરામરપદ રૂપ શાધ્વત માક્ષનાં અનંત સુખરૂપ ફળને આપે છે. અહા, ભગ્યા! આવી કલ્પવૃક્ષ સમાન અનુપમ ફળદાયક પ્રભુભક્તિને તમે ધારણ કરા અને ભગવાનને ભજને અનંત દુ:ખમય અપાર ભવબ્રમણના અંત આણે. ૧

નિજ આત્મસ્વરૂપ સુદા પ્રગટે,
મનતાપ ઉતાપ તમામ મટે;
અતિ નિજેરતા વણદામ શ્રેહા,
ભજને ભગવંત ભવંત વહા. ર
સમભાવી સદા પરિણામ થશે,
જ હ મંદ અધાગતિ જન્મ જશે;
શુભ મંગળ આ પરિપૂર્ણ ચહા,
ભજને ભગવંત ભવંત લહા. ૩

ર. ભગવાનની ભક્તિથી, પાતાના સ્વરૂપના સાક્ષાતકાર થતાં, શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના અતીન્દ્રિય આનંદ પ્રગટે છે, અને તેથી અંતરમાં આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિરૂપ સંસારના સમસ્ત તાપ તેમજ ઉતાપરૂપ ચિંતા, ફિકર, પીડા આદિ દુઃખ મટી જઈ પરમ શાંતિ અને સુખ પ્રાપ્ત થાય છે.

વળી પ્રભુભક્તિથી વિના મૂલ્યે, પૂર્વ કૃત કર્મોની અત્યંત નિર્જરા (એકદેશ ક્ષય) થાય છે. માટે ભગવાનને ભજને ભવ ભ્રમણના અંત પામા. ર

3. આતમાથી ભિન્ન અનાત્મસ્વરૂપ, જડ એવા દેહાદિમાં મોહમમત્વ હાવાથી તેમાં રાગદ્વેષ, ઇષ્ટ અનિષ્ટ આદિ શુભ-અશુભ ભાવો થયા જ કરે છે. તે વિષમ પરિણતિ કર્મ ખંધનું કારણુ થાય છે. ભગવાનની ભક્તિથી શુદ્ધ ભાવ અને સ્વરૂપ-દર્શન પમાય છે તેથી સમતાભાવ કે સમપરિણતિ આવે છે, જેથી નવીન કર્મ ખંધ અટકે છે. અને પૂર્વ સંચિત કર્મ ક્ષય થાય છે. અર્થાત્ અખંધદશા પ્રાપ્ત થાય છે. નિગાદાદિ અધા-

શુભ ભાવ વહે મન શુદ્ધ કરો, નવકાર મહાપદને સમરો; નહિ એહ સમાન સુમંત્ર કહેા, ભજીને ભગવંત ભવંત લહેા. ૪

ગતિમાં, જ્યાં જ્ઞાન ગુણુ અત્યંત આવરણ પામી જઇ, જવ જડ, જ્ઞાનશૂન્ય જેવા થઈ અત્યંત દુઃખ પામે છે, તેવી અધા-ગતિનાં જન્મમરણાદિનાં દુઃખ, અઅંધદશા પ્રાપ્ત થાય તા જ ટળે છે. અને ત્યારે જ સર્વોત્તમ સદ્દગતિ કે પંચમ ગતિરૂપ માક્ષપદને સાધી આ જવ પરમ શ્રેય પ્રાપ્ત કરવા ભાગ્યશાળી અને છે.

એવા પાપને ટાળવાના અને માેક્ષરૂપ પરમ શ્રેય પામવાના આ શુભ મંગળદાયક યાેગ, અવસર પરિપૂર્ણ રીતે સાર્થક થાય તેમ ઇશ્છો, યાવત્ સફળતા સાધી કૃતાર્થ થાએા. અર્થાત્ ભગવાનને ભજને ભવભ્રમણના અંત આણાે. ૩

જ. મન નિરંતર અશુભ ભાવા, પાપના વિચારાથી અશુદ્ધ, મિલન થઈ રહ્યું છે, તેને પ્રભુસ્મરણરૂપ ભક્તિમાં જેડી શુભ-ભાવા વડે શુદ્ધ, નિષ્પાપ, પવિત્ર ખનાવા. અરહિંત, સિદ્ધ આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ ભગવાન એ પાંચેય શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપના અનુભવ સુખમાં વિરાજિત હાવાથી પરમે સ્થિતા: પરમે પદે સ્થિત એવા પરમેષ્ઠિ ભગવાન કહેવાય છે. તેમને નમસ્કાર કરવારૂપ જે નવકારમંત્ર કે પરમેષ્ઠિમંત્ર તેમાં મનને લીન કરી, જગતમાં સર્વોત્તમ એવાં એ પાંચ પરમપદ તેનું સ્મરણ ધ્યાન ચિંતવન કરા. એ

કરશા ક્ષય કેવળ સગ કથા ધરશા શુભ તત્ત્વસ્વરૂપ યથા; નૃપચંદ પ્રપંચ અનંત દહા, ભજીને ભગવંત ભવંત હાહાે. પ

મંત્ર જેવા ઉત્તમ બીજો મંત્ર કહ્યો નથી. માટે એ ભગવાનને ભજને ભવભ્રમણના અંત આણા. ૪

પરદ્રવ્યમાં અલ્પ પણ માહ, મમતા રાગલાવ છે ત્યાં સુધી સર્વ શાસ્ત્રોના જાણનાર પણ મુક્ત થતા નથી. તેથી રાગ- દ્વેષ માહ આદિ કર્મ ળ ધનાં કારણા, તેની કથા, સર્વથા તજ દેશા તા જ પવિત્ર એવું આત્મતત્ત્વ હૃદયમાં ધારણ કરવા, અને તેને પ્રગટ કરી સદાય તેથી વિરાજિત રહેવા, ભાગ્યશાળી થશા. પરમ તત્ત્વજ્ઞ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર કહે છે કે આત્મજ્ઞાનથી પ્રગટતા આત્મધ્યાનરૂપ પ્રભળ અમિ વડે કર્મના અનંત પ્રપંચને, વિસ્તારને, માયા જાળને, બાળી ભસ્મ કરી દો, અને શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપ એવા ભગવાનને ભજને ભવભ્રમણના અંત આણા. પ

### [3]

## કાળ કાઇને નહિ મૂકે

#### **હ**રિગીત

માતીતણુ માળા ગળામાં મૂલ્યવંતી મલકતી, હીરાતણા શુભ હારથી બહુ કંઠકાંતિ ઝળકતી; આભૂષણોથી એાપતા ભાગ્યા મરણને જોઈને, જન જાણીએ મન માનીને નવ કાળ મૂકે કાેઇને. ૧ મણુમય મુગઢ માથે ધરીને કર્ણ કુંડળ નાખતા, કાંચન કડાં કરમાં ધરી કરીીએ કચાશ ન રાખતા;

#### 28

# કાળ કેાઈને નહિં મૂકે

- ૧. જેના ગળામાં મૂલ્યવાન માતીની માળા શાસતી હતી, હીરાના ઉત્તમ હારથી જેના કંઠની કાંતિ અત્યંત ઝળકતી હતી, તેમજ અનેક અલંકારાથી વિસ્થિત જે શાસતા હતા, તેવાઓ પણ મરણને દેખતાં જ સાગી ગયા. અર્થાત્ કાળને વશ થઈ મરણ પામી ચાલ્યા ગયા. તેથી હે સબ્યજના! આ નક્કી જાણું અને મનમાં ચાક્કસ માનજે કે કાળ કાઇને ય મૂકનાર નથી. અર્થાત્ આ અધું તજને આપણે જરૂર એક વેળા જવું જ પડશે. ૧
- ર. જેઓ મસ્તક પર મણિમય મુગટને ધારણ કરતા હતા, કાનમાં અળકતાં કું હળ મહેરતા હતા, હાથમાં સુવર્ણનાં કડાં મહેરતા હતા, અને વસાલ કારથી વિભૂષિત થઇ સુંદર દેખા-

પળમાં પડયા પૃથ્વીપતિ એ ભાન ભૂતળ બાઇને, જન જાણીએ મન માનીએ નવ કાળ મૂકે કાઈને. ર દશ આંગળીમાં માંગલિક મુદ્રા જહિત માણિકયથી, જે પરમ પ્રેમે પેરતા પાંચી કળા બારીકથી; એ વેઢ વી'ટી સર્વ છાડી ચાલિયા મુખ ધાઈને, જન જાણીએ મન માનીએ નવ કાળ મૂકે કાઈને. 3 મૂછ વાંકડી કરી ફાંકડા થઈ લી'બુ ધરતા તે પરે. કાપેલ રાખી કાતરા હરકાઇનાં હૈયાં હરે; એ સાંકડીમાં આવિયા છટકચા તજ સહુ સાઈને. જન જાણીએ મન માનીએ નવ કાળ મૂકે કાઈને. જન જાણીએ મન માનીએ નવ કાળ મૂકે કાઈને. જ

વામાં કશીય કચાશ રાખતા નહેાતા એવા રાજાધિરાજ પણ પળમાં બેભાન થઈને, પૃ<sup>ક્</sup>વી ઉપર પડી, મરણ પામી ગયા છે. માટે હે ભવ્યજના ! નક્કી જાણુજો અને મનમાં ચાેક્કસ માનજો કે કાળ કાેઈને ય મૂકનાર નથી. ર

- 3. દશેય આંગળીમાં જે માણેક જડેલી સુંદર વી'ડીએમ પહેરતા હતા, તથા કાંડામાં સુવર્ણની ઝીણી નકશીની કારીગરી-વાળી પાંચી પરમ પ્રીતિપૂર્વક પહેરતા હતા, તે સર્વ વેઢ અને વી'ડી આદિ છાડીને, માં ધાઇને, ચાલ્યા ગયા. માટે હે ભગ્યા! આ નક્કી જાણું અને મનમાં ચાક્કસ માનજે કે કાળ કાઈ ને ય મૂકનાર નથી. 3
- ૪. જે વાંકી મૂછ કરીને, ફાંફડા થઈ ને તે ઉપર લીં બુ રાખતા હતા, તથા જે સું દર કાપેલા વાળથી સૌ કાેઇનાં મનને આકર્ષતા હતા, તે પણ સંકટમાં પડીને, સગવડા મૂકીને

છે ખંડના અધિરાજ જે ચં કરીને ની પજ્યા, બ્રહ્માંડમાં બળવાન થઈ ને ભૂપ ભારે ઉપજયા; એ ચતુર ચકી ચાલિયા હોતા નહોતા હોઈ ને, જન જાણીએ મન માનીએ નવ કાળ મૂકે કાઈ ને. પ જે રાજનીતિનિપુણતામાં ન્યાયવ તા નીવડ્યા, અવળા કરે જેના બધા સવળા સદા પાસા પડ્યા; એ ભાગ્યશાળી ભાગિયા તે ખડપટા સૌ ખાઈ ને, જન જાણીએ મન માનીએ નવ કાળ મૂકે કાઈ ને. દ

ચાલ્યા ગયા. માટે હે ભવ્યો! નક્કી જાણુંજો અને મનમાં ચાક્કસ માનજો કે કાળ કાેઈ ને ય મૂકનાર નથી. ૪

- પ. પોતાના પરાક્રમે કરીને જે છ ખંડના અધિરાજ અન્યા હતા, તથા બ્રહ્માંડમાં અળવાન થઈ ને જે મહાન રાજાધિરાજ કહેવાયા હતા એવા ચતુર ચક્રવર્તી એા પણ જાણે કદી થયા જ નહાતા એવી રીતે મરણને શરણ થઈ ચાલ્યા ગયા. માટે હે ભવ્યો! નર્જી જાણું અને મનમાં ચાેક્કસ માનજે કે કાળ કાેઈને ય મૂકનાર નથી. પ
- દ. રાજનીતિની નિપુણતામાં જે ન્યાયી તરીકે ગણાયા હતા, અને સદ્ભાગ્યયોગે, અવળાં કરવા જતાં પણ જેનાં બધાં જ કાર્યો સદા સવળાં થતાં હતાં, એવા ભાગ્યશાળી પણ એ બધી ખટપટા મૂકીને ભાગી ગયા. માટે હે ભગ્યા! નક્કી જાણજો અને મનમાં ચાક્કસ માનજો કે કાળ કાઈ ને ય મૂકનાર નથી. દ

તરવાર અહાદુર ટેકધારી પૃર્ણુતામાં પેખિયા, હાથી હણે હાથે કરી એ કેસરી સમ દેખિયા; એવા લલા લહવીર તે અ'તે રહેલા રાેઈને, જન જાણુએ મન માનીએ નવ કાળ મૂકે કાેઈને. ૭

છ. જે તરવાર ચલાવવામાં અહાદ્વર હતા, પાતાની ટેક માટે મરનાર હતા, સર્વ રીતે સંપૂર્ણ જણાતા હતા, હાથીને હાથથી હણીને જે સિંહ સમાન અળવાન દેખાતા હતા, એવા શૂરવીર પણ અંતે રહતા જ રહી ગયા. માટે હે ભવ્યા! આટલું નક્કી જાણું અને મનમાં ચાક્કસ માનજે કે કાળ કે ઈને ય મૂકનાર નથી. હ

## [માનમાન ૩૪] પ્રદ્મચર્ય મહિમા

( દાહરા )

નિરખીને નવર્યોવના, લેશ ન વિષયનિદાન; ગણે કાષ્ઠની પૂતળી, તે ભગવાન સમાન. ૧

### ૧૫ બ્રહ્મચર્ય મહિમા

નવીન યુવાવસ્થાને પામેલ, સર્વાંગ સુંદર એવી નવ-ચૌવનાને જોતાં, દૃષ્ટિ તેના રૂપ ઉપર સ્થિર થતાં, વિવેકીને અલ્પ પણ વિષયની ઈચ્છાથી વિકારભાવ કે કામભાગની ઇચ્છાનું મૂળ પણુ ઊગવું સંભવતું નથી; પણ સતત જાગૃત એવી તત્ત્વદેષ્ટિથી દેહુ અને આત્માના ભેદ સ્પષ્ટ ભાસ્યમાન થઈ ભેદવિજ્ઞાનની ભાવના પ્રભળપણે સ્કુરાયમાન થાય છે. અને તેથી ચિંતવે છે કે અહા ! સુંદર દેખાતી એવી આ ઇન્દ્રવારણાં (વિષફળ) જેવી કાયાનાે વિચારવાનને કહી વિશ્વાસ કે માેહ થવાે ઘટે ખરા કે ? જ્ઞાનીઓએ તેને મળમૂત્રની ખાણ, અશુચિના ભંડાર, રાગ જરા મરણાદિને રહેવાનું ધામ, ક્ષણમાં વિણસી જવાના સ્વભાવવાળી ક્ષણભંગુર, અસાર, અન્ય, અને દુ:ખના જ હેત્ ગણી છે તે કેવળ સત્ય છે. તેમાં પ્રેમ, પ્રીતિ, માેહ, મમત્વ, આસક્તિ કે વિકારભાવ ગર્ભાવાસરૂપ ભયંકર કારાગૃહનાં કારમાં દુઃખાેથી માંડી, જન્મ જરા મરણુ આધિ વ્યાધિ ઉપાધિરૂપ આખા સંસાર પરિબ્રમણના હેતુ અને છે, અને સંસારનાં ખંધ-નામાં સદાય જકડાઈ રહેવું પડે છે, માટે તે દેહ તરફ દષ્ટિ ન દેતાં, દશ્યને અદશ્ય કરી, અંદશ્યને દશ્ય કરી, અંદર રહેલા ચૈતન્યને જોઉં, અંતર દૃષ્ટિથી સર્વજત્ર આત્મા, આત્મા, તુંહિ, તું હિ, એક એજ પરમાત્મતત્ત્વને જેઉં, સર્વ આત્માંઓનું અને મારું મૂળ શુદ્ધ ચૈતન્ય આનંદઘન પરમાત્મસ્વરૂપને ચિંતવું, ભાવું, ધ્યાવું, અનુભવું તેા કેવું અપૂર્વ આત્મશ્રેય સધાય ? દરેક શરીરમાં ખિરાજમાન ચૈતન્ય સ્વરૂપ આત્મા તેા મૂળ શુદ્ધ ચિદાનંદ ગ્રાનમય પરષ્રદ્ધ પરમાત્મા સમાન જ છે. તેથી, ગુરુ-ગમે પ્રાપ્ત અંતરંગ દર્ષ્ટિથી સાધ્ય, એ શુદ્ધ ચૈતન્ય જ્ઞાનાનંદ-મય પરપ્રદ્ધા સ્વરૂપ મારા આત્મામાં વૃત્તિની એકાગ્રતારૂપ રમણતા કે ચર્યારૂપ ખ્રહ્મચર્ય એ જ અહેા મારું સર્વાપરી ધ્યેય! એ મારા અદ્ભુત અચિંત્ય સુખનિધાન સ્વરૂપાનં દને મૂકીને અન્યત્ર અલ્પ પણ સુખની સંભાવના સંભવે જ કચાંથી ? ' જગત ઇષ્ટ નહિ આત્મથી,' અથવા 'આત્માથી સૌ હીન' એ પરમ કુષાળુ જ્ઞાનીએોનો નિષ્કર્ષ<sup>°</sup>રૂપ પરમ નિશ્ચય, અસાર ભાેગથી વૈરાચ્ય અને પરખ્રદ્ધરૂપ નિજ સ્વરૂપમાં વૃત્તિની રમ-ણતા, ચર્ચારૂપ પ્રદ્માચર્ય નું ઉત્કૃષ્ટ માહાત્મ્ય પ્રતિબાધે છે. તેથી મારા અંતરંગ આત્મિક સામ્રાજ્યરૂપ અનંત જ્ઞાનાદિ સ્વાભા-વિક આત્મઐ<sup>શ</sup>્વર્ય આગળ આ જગત કે ત્રણલાેક તૃણ સમાન તુચ્છ છે, તેા આવાં કાેઈ પણ પ્રલાેભના મને માેહ, મમત્વ કે આસક્તિનું કારણ ખની શકે જ કેમ ? ઇત્યાદિ સદ્બોધના પ્રખળ અવલ ખને, પ્રદ્માચર્ય રૂપ અમૂલ્ય મહા વ્રત વિભૂષિત જે પ્રદ્માનિષ્ઠ વિવેકી મહાત્મા સુંદર સ્ત્રીના રૂપથી લેશ પણ વિકાર પામવાને ખદલે સ્ત્રીના શરીરને જડ લાકડાના પૂતળા જેવું ગણે છે અને પાતે નિવિ<sup>૧</sup>કાર પરમાન દમય પરપ્રદ્વાની ભાવનામાં

## આ સઘળા સંસારની, રમણી નાયકરૂપ; એ ત્યાગી ત્યાગ્યું બધું, કેવળ શાકસ્વરૂપ. ર

તલ્લીન રહી ઇન્દ્રિયજયથી સ્વાનુભવ સ્વરૂપાન દને આસ્વાદે છે, તે મહાભાગ્ય સંયમી ભગવાન સમાન ધન્યરૂપ છે. ૧

ર. આ આખા સંસાર, જન્મમરણરૂપ પરિભ્રમણ, સ્ત્રીથીજ, સ્ત્રીમાં આસક્તિથી જ ઊભા થયા છે, ટકચો છે.

તેથી સમસ્ત સંસાર પરિભ્રમણરૂપ દુ:ખદ અવસ્થાનું મુખ્ય કારણ સ્ત્રીમાં અનુરાગરૂપ અપ્રદ્ભાસેવન છે. એક સ્ત્રીમાં આસક્તિરૂપ અપ્રદ્ભાચર્યથી સંતાન પરંપરાની અને ગૃહ કુટું ખ પરિવારાદિ સંસારની સમસ્ત ઉપાધિ કે આરંભ પરિગ્રહરૂપ ભયંકર બંધ અવસ્થા ઊભી થાય છે. તેથી ધનાદિ ઉપાર્જન અર્થે નિશદિન ઘાંચીના ખળદની માફક જીવને પરાધીનપણે મંડ્યા રહેવું પડે છે. તે કારણે સત્સંગ, સદ્બાધ આદિ પરમાર્થ આરાધવાના કે નિજિવચાર કર્ત વ્યરૂપ ધર્મથી આત્મ-શ્રેય સાધવાના અલ્પ પણ અવકાશ પ્રાયે પ્રાપ્ત થતા નથી. જેથી અમૃલ્ય મનુષ્યભવ આદિ દુર્લભ જોગ વ્યર્થ ગુમાવી દઈ, અમૃલ્ય કમાણી હારી જવા જેવું થાય છે.

' જો કે સ્ત્રીમાં દોષ નથી, પણ આત્મામાં દોષ છે, અને એ દોષ જવાથી આત્મા જે જુએ છે તે અદ્ભુત, આનંદમય જ છે, માટે એ દોષથી રહિત થવું ' એજ શ્રેયસ્કર છે. તેથી સ્ત્રીને પર્યાય દિષ્ટથી જોવા કરતાં દ્રવ્ય દિષ્ટથી, આત્મારૂપે જોવાય તો નિર્વિકાર દિષ્ટ સાધ્ય થાય અને સર્વ શ્રેયનું મૂળ એવું પ્રદ્માચર્ય પ્રાપ્ત થાય.

તેથી જેણે સ્ત્રીના, સ્ત્રી પ્રત્યેના માહના, આસક્તિના ત્યાગ કર્યા તેણે વાસ્તિવેક રીતે આખા સંસારના, સંસાર ઉપાધિના મૂળના ત્યાગ કર્યા એમ જ્ઞાનીઓ કહે છે. કારણુ તેથી જીવ અન્ય સર્વ અંધના ટાળી નિરારંભી અને નિષ્પ-રિગ્રહી થઈ, સદ્ગુરુની આજ્ઞા આરાધવામાં જીવન સમપં શુ કરી, સત્સંગ સદ્દેખાંધના પ્રતાપે સ્વપર શ્રેયને સાધી પરમ કૃતાર્થ થઈ જાય છે.

માટે જેણે એક અબ્રહ્મના ત્યાગ કર્યા તેણે વાસ્તવિક રીતે કેવળ શાકસ્વરૂપ અને ત્યાગવા યાગ્ય એવું સર્વ — પરરમણતા-રૂપ અકાર્ય —ત્યાગી દીધું. એજ કારણથી પાંચેય મહાવ્રતમાં બ્રહ્મચર્ય મહાવ્રતને સર્વાપરી ગણ્યું છે.

જેની કેડના ભંગ થાય છે તેનું પ્રાયે ખધું ખળ પશ્ચિશિષણાને પામે છે, તેમ જેને જ્ઞાનીના કૃપાપ્રસાદે પ્રદ્માવતની પ્રાપ્તિ થાય છે તેને સંસાર વાસનારૂપ માહની કેડના ભંગ થઈ જાય છે અને તેથી અનુક્રમે માહના પરાજય કરી, સર્વ કર્મોના ક્ષય કરી, અનંત સુખશાંતિ અને આનંદનું ધામ અજરામર શાધિત એવું નિજ શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપ માક્ષ-પદ પ્રાપ્ત કરી તે સંસારરૂપ અનંત કલેશના સર્વથા અંત આણે છે. તેથી તેને પરરમણુતારૂપ અપ્રદ્માથી ભવમાં ભટકવાનું ટળી જાય છે, અને આત્મરમણતારૂપ પ્રદ્માનિષ્ઠ દશાથી નિજ આનંદમંદિરમાં નિરંતર નિવાસ પામી તે શાધિત સુખ અને શાંતિમાં સદાને માટે વિરાજમાન થઈ પરમ ધન્યરૂપ, ત્રણે લેશમાં પૃજય જગતશિરામણે સિદ્ધ પરમાત્મા અને છે. ર

એક વિષયને જીતતાં, જીત્યા સૌ સંસાર; નૃપતિ જીતતાં જીતિયે, દળ પુર ને અધિકાર. ૩ વિષયરૂપ અ'કુરથી, ઢળે જ્ઞાન ને ધ્યાન; લેશ મદિરાપાનથી, છાકે જ્યમ અજ્ઞાન. ૪

- 3. જેમ એક રાજાને જીતતાં તેની સર્વ સેના, નગર, રાજ્યસત્તા આદિ સમસ્ત જિતાઈ જાય છે, તેમ એક કામ- ભાગની ઇચ્છા, આસક્તિરૂપ ઇન્દ્રિયવિષયને જીતતાં મહા માહ રાજાની સર્વ સેનાના પરાજય થાય છે. અને માહના પરાજય થતાં સર્વ કર્મ ક્ષય થઈ સંસાર પરિભ્રમણના અંત આવે છે. સમસ્ત સંસાર માહને વશ છે, તે માહ જેણે જ્ત્યા તેણે સમસ્ત સંસારને જ્યો. તેવા ત્રિલાકવિજયી માહજિત્ મહા- તમાઓના અંતરંગ પુરુષાર્થ પરાક્રમને ધન્ય છે! 3
- ૪. અલ્પ પણ મિંદરા, દારુ પીનારને જેમ તેના છાક, કેફ ચઢે છે, અને તેથી પાતે કાેેેે છે? કેવાં ગંદકીનાં સ્થાનમાં પડચો છે? પાતાની પાસેનું ધનાદિ કાેેેે લાઈ લે છે? પાતે શું ખકવાદ કરી રહ્યો છે ઇત્યાદિ કંઈ ભાન રહેતું નથી અને અજ્ઞાન, બેભાનપણું વધી જાય છે, તેમ અલ્પ પણ કામભાગની ઇચ્છારૂપ વિષયનું મૂળ જો અંતઃકરણમાં ઊગે છે તાે ઉત્તમ જ્ઞાન ધ્યાનમાં પ્રવર્તતા એવા આત્માંઓ પણ ત્યાંથી પતિત થઈ જાય છે.

જેને આત્મજ્ઞાન થયું છે તેવા જ્ઞાનીઓનો પુરુષાર્થ વિષય કષાયના જય કરી નિરંતર સ્વાધ્યાય ધ્યાનાદિથી અનુભવ આનં-દમાં નિમગ્ન રહેવાના હાય છે. તેવા જ્ઞાનીઓના હૃદયમાં પણ ને વિષયવાસનાનાં મૂળ ઊગી નીકળે, અર્થાત્ અલ્પ પણ કામેચ્છા જાગે તો તેમને પણ તે જ્ઞાન ધ્યાન આદિ આત્માન જ્ઞતિનાં ઉન્નત શિખરેથી પતિત થઈ જતાં વાર લાગતી નથી તો પછી તેથી ન્યૂન ભૂમિકામાં રહેલા મુમુક્ષુએ કેટલી અધી જાગતિ રાખવી ઘટે છે તે વિચારવા યાગ્ય છે.

"'માહનીય'નું સ્વરૂપ આ જીવે વાર વાર અત્યંત વિચારવા જેવું છે. માહિનીએ મહા મુનીશ્વરાને પણ પળમાં તેના પાશમાં ફસાવી અત્યંત રિદ્ધિસિદ્ધિથી વિમુક્ત કરી દીધા છે. શાશ્વત મુખ છીનવી ક્ષણભંગુરતામાં લલચાવી રખડાવ્યા છે.

નિર્વિકલ્પ સ્થિતિ લાવવી, આત્મસ્વભાવમાં રમણતા કરવી, માત્ર દેષ્ટાભાવે રહેવું, એવા જ્ઞાનીના ઠામ ઠામ બાેધ છે; તે બાેધ યથાર્થ પ્રાપ્ત થયે આ જીવનું કલ્યાણ થાય." — શ્રીમદ રાજ્યંક્ર

વિષયનું આવું દુર્જયપણું જાણી નાહિંમત ન થતાં અપ્રમત્ત પુરુષાર્થથી તેના પરાજય કરવા સદ્બાેધ શસ્ત્રના સતત ઉપયાગ પરમ અવલંબનરૂપ થાય છે.

" ૐ ખેદ નહિ કરતાં શૂરવીરપણું ગ્રહીને જ્ઞાનીને માગે<sup>°</sup> ચાલતાં માેક્ષપાટણ સુલભ જ છે.

વિષય કષાયાદિ વિશેષ વિકાર કરી જાય તે વખતે વિચાર-વાનને પાતાનું નિવીં પણું જોઈ ને ઘણા જ ખેદ થાય છે અને આત્માને વાર વાર નિંદે છે, ફરી ફરીને તિરસ્કારની વૃત્તિથી જોઈ, ફરી મહે તે પુરુષનાં ચરિત્ર અને વાક્યનું અવલ બન ગ્રહ્યુ કરી, આત્માને શોંચે ઉપજાવી, તે વિષયાદિ સામે અતિ જે નવવાડ વિશુદ્ધથી, ધરે શિયળ સુખદાઈ; ભવ તેના લવ પછી રહે, તત્ત્વવચન એ ભાઈ. પ સુંદર શિયળ સુરતરુ, મન વાણી ને દેહ; જે નરનારી સેવશે, અનુપમ ફળ લે તેહ. દ

હઠ કરીને તેને હઠાવે છે, ત્યાં સુધી નીચે મને બેસતા નથી, તેમ એકલા ખેદ કરીને અટકી રહેતા નથી. એજ વૃત્તિનું અવલ અન આત્માથી જીવાએ લીધું છે, એને તેથી જ અંતે જય પામ્યા છે. આ વાત સર્વ મુમુક્ષુએાએ મુખે કરી હૃદયમાં સ્થિર કરવા યાચ્ય છે." ૪ — શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ. ભગવંતે વિશુદ્ધ પ્રદ્યાચર્યને માટે નવ વાડ કહી છે: (૧) વસતિ, (૨) કથા, (૩) આસન, (૪) ઇન્દ્રિય નિરીક્ષણ, (૫) કુડયાંતર, (૬) પૂર્વ કીડા, (૭) પ્રણીત, (૮) અતિમાત્રાહાર,

પ્રદ્મચર્ય ની રક્ષા કરવા માટેની આ નવ વિધિને નવ વાડનું રૂપ આપી તત્ત્વત્તાંએ અદ્ભુત બાધ પ્રકાશ્યા છે. આત્માન દથી પરિપૂર્ણ અનંત આત્મિક સુખને આપનાર આ શિયળ, પ્રદ્મચર્ય મહાવતને જે માક્ષાર્થી એ નવ વાડરૂપ નવ વિધિથી સુરક્ષિત રાખી વિશુદ્ધ પણે નિર્દોષપણે તે વત ધારણ કરે છે, પાલન કરે છે, તે મહાભાગ્ય આખા સંસાર સમુદ્ર સહેજે તરી જઈ તેને કાંઠે આવી જાય છે. તેને અલ્પમાત્ર સંસાર બાકી રહે છે. તેથી તે શીઘમુક્તિગામી અને છે. એમ તત્ત્વત્તાનું કથન છે. પ દ. આ શિયળરૂપ સુંદર કલ્પવૃક્ષને જે ભાગ્યશાળી નશ્નારીઓ મન વચન કાયાથી સેવશે તે સ્વર્ગ અને મોક્ષના

(૯) વિભૂષણ.

## પાત્ર વિના વસ્તુ ન રહે, પાત્રે આત્મિક જ્ઞાન; પાત્ર થવા સેવા સદા, બ્રહ્મચર્ય મતિમાન. ૭

અનુપમ સુખરૂપ સર્વોત્તમ ફૂળને પામશે. અને મનુષ્યભવ આદિ સર્વ દુર્લાભ જોગની સફળતા સાધી પરમ ધન્યરૂપ અનશે.

છ. જેમ સિંહુણનું દૂધ માટીના વાસણુમાં ટકે નહિ પણ તેને માટે સુવર્ણનું પાત્ર જોઈ એ તેમ આત્મજ્ઞાન રહી શકે એવી પાત્રતા પ્રાપ્ત થવા તથા તેમાં સ્થિતિ થાય તેવી ચાગ્યતા આવવા પ્રદ્યાચર્ય સર્વોપરી સાધન છે. માટે હે મતિમાન મુમુક્ષુઓ! તમે સદાય પ્રદ્યાચર્યનું પાલન કરા.

"પાત્ર વિના વસ્તુ નહિ રહે કારણ કે વસ્તુ માટે ભાજન જોઈ શે. પાણી આદિ માટે પાત્ર જોઈ એ તેમ પાત્રતા માટે પ્રદ્મચર્ય છે. એ માટો થંભ છે. જો મન વિષય વિકારમાં જાય તો કટાર લઈ ને મરી જજે, ઝેર ખાજે. જીવને આત્માનું ભાન નથી, ખબર નથી. જીવને એક સાર વસ્તુ માટામાં માટી પ્રદ્મચર્ય છે. પાતાની કે પારકી સ્ત્રી સેવન ન કસ્ત્રી. આખો લોક સ્ત્રીથી બંધાણો છે. અને તેથી જન્મ મરણ થશે. માટે એ મૂક. મૂકયા વગર છૂટકા નથી. એ ચમતકારી વાત છે. જે એ લેશે તેનું કામ થઈ જશે. વીતરાગ માર્ગ અપૂર્વ છે. જેટલું કરે એટલું એાછું છે. માટે પાત્ર થવા પ્રદ્માચર્યને મુદ્ધિમાના નિરંતર સેવે છે." — શ્રીમદ્ લધુરાજ સ્વાસી

" મેાગ્યતા માટે પ્રક્રાચર્થ એ મારું સાધન છે. અસત્સંગ એ મારું વિક્ષ છે. સર્વ પ્રકારના આરંભ તથા પરિગ્રહના સંખંધનું મૂળ છેદવાને સમર્થ એવું ખ્રદ્માચર્ચ પરમ સાધન છે.

મહારોદ્ર એવું અબ્રહ્મચર્ય, પ્રમાદને રહેવાનું સ્થળ, ચારિત્રના નાશ કરનાર, તે આ જગતમાં મુનિ આચરે નહિ.

પરમાર્થ હેતુ માટે નદી ઉતરવાને ટાઢા પાણીની મુનિને આજ્ઞા આપી પણ અબ્રહ્મચર્યાની આજ્ઞા આપી નથી; ને તેને માટે કહ્યું છે કે અલ્પ આઢાર કરજે, ઉપવાસ કરજે, એકાંતર કરજે, છેવટે ઝેર ખાઈને મરજે, પણ બ્રહ્મચર્ય લાંગીશ નહિ.

" સર્વ ચારિત્ર વશીભૂત કરવાને માટે, સર્વ પ્રમાદ ટાળવાને માટે, આત્મામાં અખંડ વૃત્તિ રહેવાને માટે, માેક્ષ- માંખંધી સર્વ પ્રકારના સાધનના જયને અર્થ ' પ્રદ્રાચર્ય' અદ્ભુત અનુપમ સહાયકારી છે, અથવા મૂળભૂત છે." હ

— શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

[૭૯] આત્મધર્મઅને ગુરુસેવા વિવસંવ ૧૯૪૫ હિલ્લુ હિલ્લુ અને સ્થાપ્ત

ભિન્ન ભિન્ન મત દેખીએ, ભેદ દૃષ્ટિના એહ; એક તત્વના મૂળમાં, વ્યાપ્યા માના તેહ. ૧ તેહ તત્ત્વરૂપ વૃક્ષનું, આત્મધર્મ છે મૂળ; સ્વભાવની સિધ્દિ કરે, ધર્મ તે જ અનુકૂળ. ૨

# १६

# આત્મધર્મ<sup>°</sup> અને ગુરુસેવા

૧. એક જ પદાર્થ ને, જેમ વાદળાંવાળા કે વાદળાં વગરના દિવસ કે રાત્રિમાં, કાેઈ બાળક, વૃદ્ધ, ચિત્તભ્રમવાળા કે વિકારી નેત્રવાળા મનુષ્યા કે પશુ વગેરે જુદા જુદા પ્રકારે દેખે છે, સમજે છે, તેમ જગતના જીવા ધર્મ સંખંધી પાત પાતાની સમજણ, ક્ષયાપશમ, કુળસંસ્કાર તથા મળેલા ઉપદેશ અનુસાર અનેક પ્રકારે ભિન્ન ભિન્ન દેષ્ટિ અથવા મત ધરાવે છે.

જગતમાં જે અનેક પ્રકારના ધર્મ મતા પ્રવતે<sup>ર</sup> છે તેનું કારણ પ્રાયે, સામાન્યપણે એવી એાઘદષ્ટિ છે.

અર્થાત્ આ જગતમાં જીદા જીદા ધર્મ મત દેખવામાં આવે છે તે દર્ષિના લેદના કારણે છે. એ સર્વ ધર્મ મતો પરમાથ થી એક તત્ત્વના મૂળમાં ત્યાપીને રહ્યા છે એમ માનો, સમજો. ૧ ૨. તે તત્ત્વરૂપ વૃક્ષનું આત્મધર્મ એ મૂળ છે. અને એ આત્મધર્મ રૂપ સ્વભાવ જેનાથી પ્રાપ્ત થાય, પ્રગટ થાય તેજ અનુકૂળ, યથાર્થ ધર્મ છે. અર્થાત્ આત્મસ્વભાવને આવરણ કર- પ્રથમ આત્મસિદ્ધિ થવા, કરીએ જ્ઞાન વિચાર; અનુભવી ગુરુને સેવીએ, બુધજનના નિર્ધાર. ૩ ક્ષણુ ક્ષણુ જે અસ્થિરતા, અને વિભાવિક માહ; તે જેનામાંથી ગયા, તે અનુભવી ગુરુ જોય. ૪ બાહ્ય તેમ અભ્યંતરે, શ્રંથ શ્રંથિ નહિ હાય; પરમ પુરુષ તેને કહા, સરળ દષ્ટિથી જોય. પ

નાર કર્મ કલાંક જેનાથી દૂર થાય અને સંપૂર્ણ શુદ્ધ સહજાતમ સ્વરૂપરૂપ આત્મઐશ્વર્ય જે ધર્મથી પ્રગટ થાય તેજ ધર્મ યથાર્થ ધર્મ છે. ર

- 3. આત્મસિદ્ધિ થવા માટે પ્રથમ જ્ઞાનમય વિચાર કર્ત વ્ય છે, અર્થાત્ સદ્બાેધથી સદ્વિચારદશા પ્રગટાવવા યાંગ્ય છે. તે સદ્બાેધ અને સદ્વિચારદશા આવવા માટે આત્માના અનુભવ, પ્રગટ આત્મદર્શન જે પામ્યા છે એવા જ્ઞાની ગુરુના સમાગમ, સેવા કર્ત વ્ય છે. એ જ્ઞાનીઓના નિશ્ચય છે. અથવા જ્ઞાની ગુરુના નિશ્ચયે અને તેમની આજ્ઞાના આરાધનથી વિચારદશા અને જ્ઞાનદશા પ્રગટાવનાર સદ્બાેધ અંતરમાં પ્રકાશી ઊઠે છે. અને ત્યારે જ આત્મસિદ્ધિરૂપ કૃતાર્થતા થાય છે. ૩
- ૪. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે અનુભવી ગુરુ કાેને કહેવા ? તેા તેનું સમાધાન એ છે કે ક્ષણે ક્ષણે વૃત્તિની અસ્થિરતા તથા વિભાવિક, મિચ્ચાત્વાદિ વિભાવરૂપ માહ જેનામાંથી દ્વર થયેલ છે, અને તેથી નિશદિન જેને આત્માના ઉપયાગ છે, તે અનુ-ભવી ગુરુ ગણાવા યાેગ્ય છે. ૪
- પ. જેને ખાદ્ય પરિગ્રહરૂપ ગ્રન્થ, ગાંઠ, ખાંધન અને આંત-

રંગ મિશ્યાલ આદિ માહ અન્યિ રહી નથી તેને, યથાર્થ દિષ્ટિથી જેતાં, પરમ પુરુષ કહેવા યાગ્ય છે. આદ્ર કુમાર, સ્થૂલીલદ્ર આદિ મહાત્માઓએ સ્નેહની ગાંઠ, બંધન, બેડી તાડી નાખી તે, લાહની બેડી તાડવા કરતાં અત્યંત દુષ્કર છે. તેથી દર્શનમાંહ અને ચારિત્રમાહરૂપ મુખ્ય માહનીય કર્મની અન્યિ, બંધન જેણે છેવાં તે સર્વદ્ર વીતરાગ ધન્યરૂપ પરમપુરુષ પરમાત્મપદે વિરાજિત થાય છે. તે પરમપુરુષ પ્રકાશોલા વીતરાગ સન્માર્ગ, તથા તેનું યથાર્થ રહસ્ય પ્રાપ્ત કરાવનાર શ્રીમદ્ સદ્યુરુદેવ, એ માક્ષાર્થિંને પરમ અવલં બનરૂપ શ્રેયસ્કર થાય છે. પ

[ 806 ]

લાકસ્વરૂપ રહસ્ય મુંબઈ, ફા વ.૧,૧૯૪૬

(ચાેપાર્ધ)

૧ લાેકપુરુષસ સ્થાને કહ્યાે,એનાે ભેદ તમે કંઈ લહ્યાે <sup>૧</sup> એનું કારણસમ<sub>જ</sub>યા કાંઈ, કે સમજાવ્યાની ચતુરાઇ <sup>૧</sup>૧ શરીર પરથી એ ઉપદેશ, જ્ઞાન દર્શને કે ઉદ્દેશ; જેમ જણાવાે સુણિયે તેમ, કાં તાે લઇએ દઇએ ક્ષેમ. ૨

### ૧૭ લાેકસ્વરૂપ રહસ્ય (૧)

- ૧. જેમ પુરુષ બે ઢાથ કમરે દઈ પગ પહેાળા કરી ઊભેા રહે તેમ લેાકનું સ્વરૂપ પુરુષસંસ્થાને, પુરુષાકારે કહ્યું છે, એના અંતરાશય તમે કાંઈ જાહ્યા છે? અથવા એના બીજો કાેઈ હેતુ તમે સમજ્યા છાે? કે પછી ઉપમાદ્વારા સમજાવવામાં એ પ્રકારે માત્ર કથનની ચતુરાઈ દર્શાવી છે? ૧
- ર. 'પિંડે સાે ખ્રહ્માંડે' એમ પુરુષ એટલે મનુષ્યશરીર ઉપરથી લાેકસ્વરૂપના બાેધ કરાવવા છે કે પુરુષ એટલે આતમા, ત્યાં આત્માના જ્ઞાનદર્શન ગુણુ આત્માકાર છે તેમાં લાેકનું સ્વરૂપ ઝળકે છે, પ્રતિબિં બિત થાય છે, તેથી અધ્યાતમદૃષ્ટિથી લાેકને પુરુષાકાર કહ્યો છે?

આમ બન્ને પ્રકારે જે પ્રશ્ન થાય છે તેનું સમાધાન તમને

૩ જ્યાં શંકા ત્યાં ગણ સંતાપ, ગ્રાન તહાં શંકા નહિ સ્થાપ; પ્રભુ ભક્તિ ત્યાં ઉત્તમ ગ્રાન, પ્રભુ મેળવવા ગુરુ ભગવાન. ૧

કંઈ સમજાય છે? એ વિષે જો તમે કંઈ વિચાર કર્યો હાય તો તેથી જે કંઈ સમજાયું હાય તે જણાવા તા સહર્ષ સાંભળીએ અને અમે પણ અમને જે કંઈ સમજાય છે તે કહીએ. એમ પરસ્પર વિચાર વિનિમયથી ક્ષેમ એટલે કલ્યાણ, આત્મિક શ્રેય, સુખશાંતિની આપ-લે કરીએ. ર

(२)

૧. લેોકનું સ્વરૂપ વિચારીએ, સમજએ તે પહેલાં આપણે પોતે શું કરવાથી યથાર્થ રીતે સુખી થઈ એ ? અને શું કરવાથી પોતે દુઃખી થઈ રહ્યા છીએ ? આપણે પોતે કેોણ છીએ ? અર્થાત્ આપણું મૂળ વાસ્તવિક સ્વરૂપ શું છે ? અને આપણું અહીં આગમન કચાંથી થયું છે ? અર્થાત્ આ પહેલાં આપણું આતમા કચાં કઈ ગતિમાં હતો ? ઇત્યાદિ પ્રશ્નો અંતરમાં ઊગે છે તેનું યથાર્થ સમાધાન વિના વિલંબ પ્રાપ્ત કરી નિ:શંક થવા યોગ્ય છે. ૧

(3)

૧–૨. ઉપરના પ્રશ્નોનું સમાધાન જે શીઘ્ર ન થાય અને તે સંખંધી શાંકાએા રહ્યા કરે તેા શાંકાથી ચિત્તમાં સંતાપ ગુરુ ઓળખવા ઘટ વૈરાગ્ય, તે ઊપજવા પૂર્વિત ભાગ્ય; તેમ નહીં તાે કંઈ સત્સંગ, તેમ નહીં તાે કંઈ દુ:ખરંગ. ર

થયા કરે. માટે એ શંકાએાનું સમાધાન સત્વર થઈ નિઃશંકતા પ્રાપ્ત થાય તાેજ ચિત્તશાંતિ થાય અને સંતાપ ટળે. તે શંકાએાનું સમાધાન કાેની પાસેથી કરવું ?

જેને જ્ઞાનદશા જાગી નથી એવા અજ્ઞાની પાતે તો અજ્ઞાનવશાત્ તેવી અનેક શંકાઓમાં ડૂબેલા છે, તેથી ત્યાંથી તો યથાર્થ સમાધાન થાય જ ક્યાંથી ? માટે જેને જ્ઞાન પ્રગટયું છે એવા જ્ઞાની સિવાય બીજે સ્થળેથી તે યથાર્થ સમાધાન થવું શક્ય જ નથી. ભાગ્યયાં એવા જ્ઞાનીના જો યાગ થયા તો પછી ત્યાં જ્ઞાની પાસે જ્ઞાન જ છે, અજ્ઞાનના સંભવ જ નથી. એમ જાણી તે જે જ્ઞાન ઉપદેશે તેમાં સંદેહ રાખવા યાગ્ય નથી. પરંતુ તેજ યથાર્થ સત્ય છે એમ નિઃશંકપણ અવિચળ શ્રદ્ધાપૂર્વક પ્રમાણ કરી તેને અહુમાન, આદર, રુચિપ્રવંક ઉપાસવા યાગ્ય છે.

જ્યાં પ્રભુભક્તિ અર્થાત્ શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપની ઉપાસના છે ત્યાં જ્ઞાન છે, અર્થાત્ તેવી શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપની આરા-ધના પ્રાપ્ત થાય તે જ્ઞાન પ્રગટે, તે શુદ્ધાત્માની ઉપાસના પામવા માટે જ્ઞાની સદ્યુરુની પ્રાપ્તિ થવી જોઈએ, અને તેમને ભગવાનરૂપ ગણી આરાધવા જોઈએ. ગુરુ જ્ઞાની છે કે નહિ તે આળખવા માટે અંતરમાં સંસાર કારાગૃહરૂપ દુ:ખમય જાણી

## ૪ જે ગાયાે તે સઘળે એક, સકળ દર્શ નેએજ વિવેક; સમજાવ્યાની રાૈલી કરી,સ્યાદ્વાદસમજણપણખરી. ૧

તેથી છૂટવાની તીવ્ર જિજ્ઞાસા સહિત વૈરાગ્યભાવ જાગવા જોઈ એ. વૈરાગ્ય હાય તા ગુરુ જ્ઞાની છે કે નહિ તે ઓળખાય. તે વૈરાગ્ય પૂર્વનાં પુષ્યરૂપ મહાભાગ્ય હાય તા અથવા પૂર્વે ધર્મ આરા-ધના કરી હાય તા, સહેજે પમાય. નહિ તા આ ભવમાં પણ જો કંઈ સત્સંગના જોગ ખને અને તેના રંગ લાગે તા સાચા વૈરાગ્ય જાગે. અથવા પાતાનાં અત્યંત પ્રિય માનેલાં એવાં સ્ત્રી, પુત્ર, મિત્ર, ધન આદિના વિયાગના કે શારીરિક વ્યાધિ આદિના કાઈ દુ:ખના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થતાં સંસાર આવા જ અસાર, અનિત્ય, અશરણરૂપ, દુ:ખથી ભરપૂર છે એમ સમજાઈ તે પ્રત્યે વૈરાગ્ય જાગે અને તા આત્મહિતની ઇચ્છાથી સદ્ગુરુના યાંગ શાધે તા માર્ગને પામી કૃતાર્થ થવાય. ૧–૨

### (8)

૧. સર્વ દર્શનો, ધર્મમતોએ પાતપાતાની અદી અદી શાલીમાં એક એજ પરમાત્મતત્વને ગાયું છે. તેમજ સંસાર અસાર અને કેવળ દુઃખરૂપ હોવાથી તેને તજવાના અને એક એજ પરમાત્મસ્વરૂપને ભજવાના વિવેક વિચાર પણ સર્વ દર્શ-નામાં પાત પાતાની શૈલીએ દર્શાવેલા જણાય છે. પરંતુ તે યથાર્થ સંપૂર્ણ સમજવવા માટે તા વસ્તુના અનંત ગુણુ ધર્માને અનુલક્ષીને સર્વત્ર ભગવાને જે સ્યાદાદ શૈલી પ્રરૂપી છે તે ખરી યથાર્થ, સર્વોત્તમ છે. તેથી વસ્તુનું સર્વાંગ વાસ્તવિક સંપૂર્ણ યથાત્રથ્ય જ્ઞાન, સમજણુ પ્રાપ્ત થાય છે. ૧

## મૂળ સ્થિતિ જો પૂછે৷ મને, તે৷ સાંપી દઉ ચાંગી કને; પ્રથમ અંત ને મધ્યે એક, લાેકરૂપ અલાેકે દેખ. ર

ર. તેથી મૂળ સ્થિતિ એટલે લેોકનું સ્વરૂપ કે આત્માનું મૂળ શુદ્ધ સ્વરૂપ જો મને પૂછો તો હું એમ જ કહું કે યોગિ, એટલે આત્મસ્વભાવનું યુંજન જેને થયું છે એવા જ્ઞાની પુરુષે કહ્યું છે તેવું જ અથવા સચાગી કેવળી સર્વજ્ઞ ભગવાને પાતાના અનંત જ્ઞાનમાં તે જેવું જોયું અને જણાવ્યું છે તેવું જ છે. કારણ કે એ વીતરાગ ભગવાન સર્વજ્ઞ અને સર્વદ્ધી હોવાથી તેમજ પાંત્રીશ અતિશય યુક્ત સર્વબ્રેષ્ઠ દિવ્ય વચનયાગ ધરાવતા હોવાથી એજ સર્વબ્રેષ્ઠ યથાર્ય જ્ઞાતા અને વકતા સંભવે છે. અને તેથી તેમના ઉપદેશ પરમાર્થ સર્વવ્યા નિઃશંકપણ માનવા યાગ્ય, આરાધવા યાગ્ય, શ્રેયસ્કર ગણવા યાગ્ય છે.

એ સર્વ ત્ર ભગવાને કહ્યું છે કે અનં તાનં ત અલાેકાકાશ કે જેમાં એકલું આકાશદ્રવ્ય વ્યાપ્ત છે તેની મધ્યમાં જવ, પુદ્ ગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ આ છ દ્રવ્યના સમૂહ્રરૂપ લાેક, પુરુષાકારે રહ્યો છે. અને તે આદિ મધ્ય અને અન્તમાં એટલે ત્રણે કાળમાં એજ રૂપે રહેવાનાે છે.

પુરુષ બે પગ પહેાળા કરી કમરે હાથ દઈ ઊભા રહે તે આકારે લાક છે. તેના પૂર્વ પશ્ચિમ વિસ્તાર આ પ્રમાણે છે: છેક નીચે બે પગના અંતરના વિસ્તાર સાત રાજી પ્રમાણ છે. મધ્યમાં કિટ પ્રદેશ એક રાજી પ્રમાણ છે. બે હાથની એક કાણીથી બીજી કાણી સુધીના વિસ્તાર પાંચ રાજી પ્રમાણે છે. અને ઉપર શિરાદેશના વિસ્તાર એક રાજી પ્રમાણ છે. એક

રાજુ અસંખ્યાતા દ્વીપ સમુદ્ર પ્રમાણ માપે છે. પૂર્વ પશ્ચિમ દિશામાં જેમ વધતા ઘટતા વિસ્તાર છે, તેમ ઉત્તર દક્ષિણમાં નથી. તેમાં સર્વત્ર લોકના વિસ્તાર સાત રાજુ પ્રમાણ છે. લોકની ઊંચાઈ ચૌદ રાજુ પ્રમાણ છે અને ક્ષેત્રફળ ૩૪૩ ઘન રજજુ પ્રમાણ છે. લોકના મધ્યમાં એક રાજુ લાંખી, એક રાજુ પહેાળી અને ચૌદ રાજુ ઊંચી ત્રસનાળી છે. ત્રસ જવા આ ત્રસનાળીમાં જ છે. તેની બહાર લાેકમાં સર્વત્ર માત્ર એકેન્દ્રિય જવાના વાસ છે.

લેાકની મધ્યમાં વલયાકારે સ્થિત એક લાખ યોજનના વિસ્તારવાળા જં બુદ્ધીપની મધ્યમાં એક લાખ યોજનની ઊંચાઈ- વાળા મેરુપવે ત છે. જં બુદ્ધીપની ફરતા અમણા બમણા વિસ્તાર- વાળા અસં ખ્યાતા દ્વીપસમુદ્ર છે. તેમાં અઢી દ્વીપસુધી જ મનુષ્યાને નિવાસ છે. બાકીનામાં તિર્ય ચ અને વ્યંતર દેવોના નિવાસ છે. આ મધ્યલાકમાં ઉપર જયાતિષી દેવાનાં વિમાના છે. તેની ઉપર વૈમાનિક દેવાનાં વિમાન છે. તેની ઉપર નવ ચેવયક વિમાના, પાંચ અનુત્તર વિમાના અને છેક ઉપર સિદ્ધશિલા છે. આ ઊંધ્વેલક કહેવાય છે. મધ્યલાકની નીચે આવેલા અધાલાકમાં અનુક્રમે સાત નરકભૂમિની રચના છે. તેની નીચે નિગાદ જવાના વાસ છે. લાેકનું સ્વરૂપ આ સંક્ષેપમાં અત્રે જે જણાવ્યું છે તેના વિસ્તાર અન્ય ત્રિલાકસાર, ત્રિલાકપ્રસિત્ત આદિ ગ્રન્થાથી જાણવા યાંગ્ય છે.

આ લાેક સર્વંત્ર જીવ અજીવથી સંપૂર્ણ ભરપૂર છે. તેમાં રહેલાં ધર્મ, (ગિતમાં ઉદાસીન સહાયક), અધર્મ, (સ્થિતિમાં ઉદાસીન સહાયક), આકાશ, (અવકાશ આપવામાં સહાયક) અને કાળ, (પરિણમનમાં સહાયક) એ ચાર દ્રવ્યા જવને કંઈ પણ ખંધનાં કારણાં થતાં નથી. મત્ર એક પુદ્ગલ દ્રવ્ય જવને ખંધનાં હેતુ થાય છે. લાકમાં સર્વત્ર અનંતા જવા છે. તેનાથી અનંતાનંત ગુણાં પુદ્ગલા છે. જવ સ્વભાવે અરૂપી અસંગ અપ્રતિખદ્ધ હાવા છતાં રાગદ્વેષ અજ્ઞાન આદિ વિભાવાથી કર્મના-કર્મરૂપે શરીરાદિ પુદ્ગલાના સંચાગ સંખંધ ખંધન પામી અનાદિથી સંસાર પરિભ્રમણરૂપ અશુદ્ધ અવસ્થાને પામી દુ:ખી દ્રાખી થઈ રહ્યા છે. જે જવા રાગદ્વેષ અજ્ઞાનને ટાળી સ્વભાવ-દશા પ્રાપ્ત કરે છે તે સંસારથી મુક્ત થઇ લાકાં માેલ સુખમાં અનંત કાળ માટે વિરાજમાન થાય છે.

એ છએ દ્રવ્યા લાકમાં એક ક્ષેત્રાવગાહપણે—એક જ સ્થાનમાં સાથે—અધાં જ રહે છે છતાં સો પાતપાતાના સ્વભાવને ત્યાગતાં નથી. પરમાં ભળી જઈ પરરૂપ થતાં નથી. તેમ જેટલા જવા છે તે ત્રણે કાળ તેટલા જ રહે છે. તેમજ જેટલાં પુદ્-ગલ પરમાણુ છે તે પણ ત્રણે કાળ તેટલાં જ રહે છે. કે કે વધઘટ થતા નથી. કારણ આ સર્વ દ્રવ્યા અનુત્પન્ન હાવાથી અવિનાશી છે. માત્ર જીવ પુદ્દગલના સંચાગ સંખંધ થાય છે. અથવા પુદ્દગલોના પરસ્પર સંચાગ વિચાગ થાય છે. પરંતુ મૂળ દ્રવ્યપણે એક પણ દ્રવ્ય વધતું ઘટતું નથી. તેથી દ્રવ્યદૃષ્ટિથી જોતાં લાકનું સ્વરૂપ ત્રણે કાળ એક સરખું જ જણાય છે. પર્યાયદૃષ્ટિથી અવસ્થાન્તર પામ્યા કરે છે. ર

જીવાજીવ સ્થિતિને જોઈ, ઢળ્યા આરતા શ'કા ખાઈ; એમજ સ્થિતિ ત્યાં નહીં ઉપાય, ' ઉપાય કાં નહીં?' શ'કા જાય.

3

3 ઇત્યાદિ પ્રકારે સર્વ જ્ઞાપિદિષ્ટ લાેકનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જાણતાં તેમાં રહેલા જીવ અજીવાદિ દ્રવ્યાની સ્થિતિ જાઇ તત્સંખંધી જિજ્ઞાસા પરિતૃપ્ત થઈ, આતુરતા મટી અને શંકા હતી તે ટળી ગઇ. નિઃશંકતા પ્રાપ્ત થઇ. લાેક ત્રણે કાળ એ રૂપે રહેવાના છે. તેને અન્યરૂપે કરવા કાેઈપણ ઉપાયે કાેઈ પણ સમર્થ નથી. તે અન્યરૂપે કેમ ન અને ? વગેરે શંકાઓનું સમાધાન થઈ ગયું. 3

જે આ સર્વ આશ્ચર્ય કારક સ્વરૂપ જાણે તે જ્ઞાની છે. આ છ દ્રવ્યાત્મક લાકનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન તા જેને કેવળજ્ઞાન ભાસ્કર અંતરમાં પ્રગટે તેને થાય. તે જ્ઞાનમાં જણાય કે લાકમાં અંધનદશામાં રહેલા સંસારી જીવા છે તથા અંધ રહિત મુક્તદશામાં વિરાજમાન સિદ્ધ પરમાતમાંઓ લાકાંગ્રે અનંતસુખમાં સદાને માટે સ્થિતિ કરી રહ્યા છે. સંસારસ્થ સી જીવા પાતપાતાનાં આંધેલાં કર્માથી સંસાર પરિભ્રમણ કરી રહ્યા છે, તેમાંથી જે કર્મ ટાળવા પુરુષાર્થ કરી મુક્ત થવા પ્રવર્તે છે તે મુક્ત થાય છે. બીજા કાેઈ બીજાનાં કર્મા લઈ શકે કે ટાળી શકે તેમ નથી. તેથી આવી સંસારની સ્થિતિ જાઈ તેથી ઉદાસીન થઈ સદાને માટે હર્ષ શાક ટાળી તે વીતરાગ ભગવાન સદૈવ સમતા સખમાં નિમગ્ન થાય છે. ૪

એ આશ્ચર્ય જાણે તે જાણ, જાણે જયારે પ્રગટે ભાણ; સમજે બ'ધમુક્તિયુત જીવ, નિરખી ટાળે શાક સદીવ,૪ બ'ધયુક્ત જીવકમ સહિત,પુદ્દગલ રચનાકમ ખચીત; પુદ્દગલગ્રાન પ્રથમ લે જાણ, નર દેહે પછી પામે ધ્યાન.પ

પ-६ સંસારસ્થ જીવા અંધયુક્ત છે અને તે અંધ પુદ્દગલ વર્ગાણારૂપ કર્માથી થયેલા છે. પુદ્દગલ પરમાણુઓની કર્મારૂપ સ્ચનાથી જીવા અંધન અવસ્થાને પામેલા છે. તેથી અનંત શક્તિશાળી એવા જીવને જે પુદ્દગલરૂપ કર્મનાં અંધનાથી સંસારમાં અંધાઈપરાધીન અની અનંત દુઃખદ પરિભ્રમણ કરવાં પડે છે તે પુદ્દગલનું, કર્માસ્ચના આદિનું યથાર્થ જ્ઞાન અવશ્ય પ્રથમ મેળવવું જોઈ એ.

પુદ્દગલ પરમાણુ અત્યંત સૂક્ષ્મ છે. અમુક ચાંક્કસ પ્રકારના સરખા પરિણામે પરિશુમેલા પરમાણુઓના સમૂહ્થી વર્ગ થાય છે. તે વર્ગના સમૂહ્થી વર્ગણા થાય છે. તેવી કર્મ રૂપ પરિશુમવાની શક્તિવાળી કાર્મણ વર્ગણાઓ લાકમાં સર્વત્ર ભરપૂર છે. જવને કર્મના સંચાગ અનાદિના છે. તે કર્મ સત્તામાં છે. તેમાંથી ઉદયમાં આવે ત્યારે આ જવ રાગદ્વેષ અજ્ઞાન આદિ વિભાવરૂપે પરિશુમતા હાવાથી નવીન કર્મ વર્ગણાઓ શહ્યુ કર્યા કરે છે. અને પૂર્વ અહ કર્મવર્ગણાઓ ઉદય આવેલાં કર્મારૂપે ભાગવાઇને ખરી જાય છે. પરંતુ નવીન કર્મ અંધ તા નિરંતર ચાલુ થયા જ કરે છે. તે કર્મના સત્તા, ઉદય, ઉદીરણા, સંકમ્મણ, અપકર્ષણ, ઉત્કર્ષણ, અંધગ્યુચ્છિત્તિ, નિર્જરા, ક્ષય આદિ સર્વ પ્રકાર સમજવા ચાગ્ય છે. તેમજ કેવા ભાવાથી કેવાં કર્મા ખંધાય છે અને તે બંધ ઉદયમાં આવે ત્યારે જીવનાં જ્ઞાન દર્શન

જો કે પુદ્દગલનાે એદેહ,તાેપણ એારસ્થિતિ ત્યાં છેહ; સમજણબીજપછી કહીશ,જ્યારેચિત્તેસ્થિર થઇશ. ૬

સુખ શક્તિ આદિ સ્વભાવને કેટલાં હાનિરૂપ અને છે તથા તે કર્માના પ્રભાવે સાંસારનાં કેવાં ભયંકર પરિભ્રમણ ચાલુ જ રહ્યા કરે છે તેથી તેના ક્ષય કેમ થાય ? તે નવાં કેમ ન અંધાય ? તેનાથી કેમ છુટાય ? ઈત્યાદિ જાણવા માટે કર્મ સંઅંધી વિસ્તારથી વિવેક જેમાં વર્ણ વ્યા છે એવા કર્મ શ્રંથથી તે સમજવા યાય્ય છે. અને આત્માના અસ્તિત્વથી માક્ષના ઉપાય સુધીના છ પદનું જેમાં નિરૂપણ છે એવા આત્મપ્રવાદનાં 'આત્મસિદ્ધિ' આદિશાસ્ત્રના અવગાહનથી કર્મનું કર્તાપણું ટાળી માક્ષરૂપ પાતાનું સહજ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરવા યાય્ય છે.

તે પુદ્ગલ કર્મો સંખ'ધી યથાર્થ સમજણ કરી, તે કર્મોનો આત્યં તિક વિચાગ થાય તે માટે યથાર્થ ઉપાયા સમજી આત્માની અનંત દુઃખદ દશા ટાળી અનંત સુખદ શાશ્વત નિજ સંપત્તિ પામવાના અવસર એક મનુષ્ય દેહમાં જ પ્રાપ્ત થાય છે. મહાલાવ્ય યાગે એવા દુર્લ ભ માનવ દેહને પામી સદ્ગુરુના યાગે જે કર્મ સંખ'ધી અને આત્માના સ્તત્રયરૂપ ધર્મ સંખ'ધી યથાર્થ સમજ આવે તો દેહથી ભિન્ન સ્વપર પ્રકાશક પરમ જયાતિ સ્વરૂપ એવા પાતાના આત્મા તેને જાણી, અનુભવી તેમાં પાતે નિમગ્ન થાય. અર્થાત્ અનુક્રમે ધર્મ ધર્મ ધ્યાન અને શુકલ ધ્યાનમાં એકાત્ર થઈ સર્વ કર્મ કલાં કને બાળીને ભસ્મ કરવાના અપૂર્વ પુરુષાર્થમાં પ્રવર્તે. તેવા માક્ષાર્થ ઉત્કૃષ્ટ પુરુષાર્થ એક મનુષ્યદેહમાં જ થઈ શકે છે, બીજા કાઈ દેહમાં બની શકે

## 'પ જહાં રાગ અને વળી દ્વેષ, તહાંસવ<sup>ુ</sup>દા માના કલેશ; ઉદાસીનતાના <sub>જ</sub>યાં વાસ, સકળ દુઃખના છે ત્યાંનાશ.૧

તેમ નથી. તેથી મનુષ્યદેહની ઉત્તમતા ગણી છે. એ દેહ જો કે પુદ્દગલના જ છે છતાં તેમાં ભેદજ્ઞાનને પામી આત્મજ્ઞાન પ્રકાશથી વિરાજતા એ મહાતમાં ધ્યાનમાં એકાગ્ર થાય છે ત્યારે કાઇ એાર અલોકિક અદ્ભુત અશ્ચર્યકારી દશામાં તે વિચરતા પુરુષભગવાન અત્યંત શાંત સમાધિસ્થ સ્વરૂપનિષ્ઠ સ્વરૂપાનંદમાં નિમગ્ન હોય છે. દેહ છતાં વિદેહી જીવનમુક્ત અખદ્ધ અસંગ સવેષ્પરી દશામાં તે વિરાજમાન હોય છે.

ઉત્તમ એવા મનુષ્યદેહને પામીને તેમાં આત્મજ્ઞાન કેવી रीते पामवुं? કર્મોથી કેવી રીતે છૂટવું? ઈત્યાદિ અગત્યની સમજણ જવને પ્રાપ્ત કયારે થાય? જેમ અસ્થિર જળમાં પ્રતિભિંભ દેખાય નહિ પણ સ્થિર જળમાં ખરાભર દેખાય તેમ ચિત્ત સંકલ્પ વિકલ્પોમાં વદ્યા જતું હોય ત્યાં સુધી તેમાં આત્માસંભંધી જ્ઞાન થઈ શકતું નથી. પરંતુ જ્ઞાનીના ચાેગે ચિત્તને એકાચ કરી તેમાં આત્મવિચાર અને આત્મજ્ઞાન પ્રગટે તેવી યાચ્યતા પ્રથમ આવવી જોઈ એ. અર્થાત્ જ્ઞાનીની આજ્ઞામાં નિરંતર ચિત્તને એકાચ કરવાથી અન્ય અસ્થિરતા, સંકલ્પ વિકલ્પ મટે અને તેથી સદ્વિચાર અને આત્મજ્ઞાન પ્રગટવાનો જોગ અને. પ-દ

 $(\mathbf{Y})$ 

૧. ચિત્તમાં સંકલ્પ વિકલ્પરૂપ ક્ષાભ, અસ્થિરતા રાગદ્વેષને લીધે થયા કરે છે. અને જ્યાં સુધી એ રાગદ્વેષ કે સંકલ્પ વિકલ્પ છે ત્યાં સુધી સર્વદા સંસાર કલેશ ટકી રહે છે. પરંતુ

### સર્વ કાલનું છે ત્યાં જ્ઞાન, દેહ છતાં ત્યાં છે નિર્વાણ, ભવ છેવટની છે એ દશા, રામ ધામ આવીને વસ્યા.ર

જ્ઞાનીના બાંધના પ્રતાપે અંતર્ભે દ જાગૃતિ પામી જીવને આત્મ-દર્શનરૂપ અપૂર્વ તત્ત્વદૃષ્ટિ પ્રાપ્ત થાય તો પાતાના પરમાત્મ તત્ત્વનું અચિંત્ય અનુપમ સર્વોત્તમ માહાત્મ્ય સમજાય, લક્ષ્મગત થાય, તેથી તેના અનુભવ અમૃતરસમાં નિમગ્ન રહેવાની નિરંતર તીવ્રતા રહે; અને તે સિવાય 'જગત્ ઇષ્ટ નહિ આત્મથી,' અથવા આખું જગત તે તૃણવત્ તુચ્છ લાગતાં તે પ્રત્યે વૈરાગ્ય ઉદાસીનતા, વીતરાગતા, સમતાભાવ જાગે; અને જ્યાં એ ઉદા-સીનતાના અંતરમાં નિરંતર વાસ થાય ત્યાં માહનીયાદિ ઘાતી કર્મોના નાશ થઇ અનંત ચતુષ્ટયરૂપ પરમાત્મ સ્વભાવની પ્રાપ્તિ થાય. ત્યાં સર્વ દુ:ખના નાશ થઈ અનંત સુખમય પરમપદ પ્રાપ્ત થાય. ૧

ર એ પરમપદ પ્રાપ્ત થતાં ત્યાં સર્વ કાળનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે અને દેહ છતાં સાક્ષાત્ મુક્તિ સમાન દેહાતીત જીવનમુક્ત દશાના અનુભવ થાય છે. જેને છેલ્લા ભવ હાય તે મહાભાગ્ય-શાળી જીવા એવી સર્વો પરી દશા પામે છે. તેઓ આત્મારામી, નિરંતર સ્વરૂપે રમતા રામ, પાતાના સહજ સ્વરૂપરૂપ નિજ ધામ, સ્વભાવ સમાધિરૂપ નિજ મુક્તિમંદિરમાં નિરંતર નિવાસ કરીને રહે છે અને અનાદિનું પરઘર પરિભ્રમણરૂપ સંસારમાં રઝળવાનું ટાળીને અનંત શાંતિ અને સુખમાં નિમગ્ન ખની સદાને માટે ધન્યરૂપ કૃતાર્થરૂપ અને છે. ર

### [હાં નાં ૧/૧૨] અનુભવ

મારગ સાચા મિલ ગયા, છૂટ ગયે સંદેહ; હાતા સા તા જલ ગયા, ભિન્ન કિયા નિજ દેહ. સમજ, પિછે સબ સરલ હૈ, બિનૂ સમજ મુશકીલ; યે મુશકીલી કયા કહું ?.....

#### ૧૮

#### અનુભવ

- ૧. શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના અનુભવરૂપ, સમ્ચગ્દર્શન જ્ઞાન-ચારિત્ર સ્વરૂપ માેક્ષના સાચા માર્ગ પ્રાપ્ત થયા. તેથી સર્વ સંદેહની નિવૃત્તિ થઈ. અને તત્ત્વાર્થ શ્રદ્ધાનથી, પરમ તત્ત્વના નિર્ણુ યથી નિ:શંકતા પ્રાપ્ત થઈ. જે મિથ્યાત્વાદિજનિત કર્મના અંધ થયા કરતા હતા તે ખળી નાશ પામી ગયા અને નિજ-દેહ, ચૈતન્ય પ્રદેશાત્મક જ્ઞાનસ્વરૂપ (દિવ્ય જ્ઞાનદેહવાળા) આત્મા તે કર્મથી ભિન્ન સાવ સ્પષ્ટ જુદા અનુભવ્યા. ૧
- ર. શુદ્ધ ખુદ્ધ ચૈતન્યઘન સુખનિધાન એવું પોતાનું આત્મ-સ્વરૂપ, પરદ્રવ્યા અને પર ભાવાથી ભિન્ન સમજાતાં, વૃત્તિ પરમાંથી હઠી જઈ અંતમું ખ થતાં, સ્વાનુભવ દશા જાગે છે. તેથી પાતાના સ્વરૂપની સાચી સમજ જો પ્રાપ્ત થાય તા પછી આત્મસિદ્ધિ સાવ સરળતાથી સાધ્ય થાય છે. તે યથાર્થ સમજ પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી માર્ગ પ્રાપ્તિ મુશ્કેલ છે. એ મુશ્કેલી કેટલી હદ સુધીની છે? તે કહેવાય તેમ નથી, અપાર અન-હદ છે. ર

ખાજ પિંહ બ્રહ્માંહકા, પત્તા તા લગ જાય; યેહિ બ્રહ્માંહિ વાસના, જખ જાવે તબ... આપ આપકું ભૂલ ગયા, ઇનસે કયા અધેર? સમર સમર અબ હસત હેં, નહિ ભૂલેંગે ફેર.

3. પેતાના પિંડ, દેહમાં શાશ્વત દેવની ખાજ કર, શોધ કર. 'એક નિજસ્વરૂપને વિષે દૃષ્ટિ દે, કે જે દૃષ્ટિથી સમસ્ત સૃષ્ટિ ગ્રેયપણે તારે વિષે દેખાશે.' અર્થાત્ દેહમાં પેતાના સ્વરૂપની અંતરશોધ કરતાં, આત્મસ્વરૂપના અનુભવ પ્રત્પ્ત થશે. અને તે નિરંતર વર્ષમાન થતાં, ખ્રદ્ભાંડ એટલે સમસ્ત વિશ્વનું ગ્રાન થાય તેવી કેવળગ્રાનમય દૃશા પ્રાપ્ત થશે.

પરંતુ તે પ્રાપ્ત ક્યારે થાય ? અર્થાત્ સાચી અંતરશાધ જાગે ક્યારે ? તે ત્યારે જાગે કે જ્યારે આ પ્રદ્માંડિવાસના, એટલે જગતની માયામાં જે પ્રેમ પ્રીતિ છે તે ટળે, તે માયિક સુખની વાસના, માયિક પ્રપંચાની સુચિ ટળી જાય, નિવૃત્ત થાય તો જ દેહાધ્યાસ મટી, આત્મદેવની સાચી શાેધ અંતરમાં જાગે અને પરિણામે આત્મપ્રાપ્તિ થાય. ૩

૪. અહાહા ! આ જવ પાતે, પાતાને જ, પાતાના મૂળ સ્વરૂપને જ બૂલી ગયા ! અને દેહાદિ પરને પાતાનું સ્વરૂપ માની તે દેહાધ્યાસ કે આત્મબ્રાન્તિથી અનંતકાળનાં પરિબ્રમણનાં દુ:ખરૂપ સંસાર દરિયામાં જઈ પડયા! પાતે પાતાને બૂલી ગયા તે ખરેખર આશ્ચર્યજનક આપત્તિ જેવું, એના જેવું બીજું અંધેર કયું ?

હવે તે ભૂલ સમજાતાં, ફરી ફરીને તે ભૂલ યાદ આવતાં,

જહાં કલપના–જલપના, તહાં માનું દુઃખ છાંઇ, મિટે કલપના–જલપના, તબ વસ્તૂ તિન પાઈ. ૧હે જીવ! કયા ઈચ્છત હવે? હૈ ઈચ્છા દુઃખમૂલ, જબ ઈચ્છાકા નાશ તબ, મિટે અનાદિ ભૂલ.

તે પાતાની મૂર્ખતા, અણુસમજણ ઉપર હસવું આવે છે. અને નિશ્ચય બળવાન થાય છે કે હવે ફરીથી એ ભૂલ કદાપિ નહિ જ થાય. અર્થાત્ સ્વસ્વરૂપને હવે ભૂલીને બીજામાં સ્વપણાની માન્યતા કદી નહિ થાય તે નહિ જ થાય. ૪

પ. આત્મપ્રાપ્તિ માટે મનની સ્થિરતા તથા વચનની પ્રવૃ-તિના રાધ થવા જોઈ એ. તે વચન પ્રવૃત્તિ આદ્યથી રાકાય છતાં અંતરંગમાં કલ્પના અને જલ્પના એટલે મનના સંકલ્પવિકલ્પા-રૂપ કલ્પના તથા વાણીના અંતરંગમાં અંદરને અંદર કાંઈ બાલવારૂપ સૂક્ષ્મ પ્રકારાની પ્રવૃત્તિ તે જલ્પના ચાલુ જ હાય છે. તે કલ્પના અને જલ્પના જ્યાં સુધી અંતરમાં થયા કરે ત્યાં સુધી મનની સ્થિરતા થઇ શકે નહિ. તેથી ત્યાં સુધી અનુભવપ્રાપ્તિ થાય નહિ અને આત્મભ્રાન્તિરૂપ દુ:ખનું મૂળ જાય નહિ.

જયારે એ કલ્પના અને જલ્પનારૂપ મન અને વચનની અંતરંગ પ્રવૃત્તિ મટે અને મન સ્થિર થાય ત્યારે જ આત્મ-સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થાય.

જ્યાં કલ્પના જલ્પના છે ત્યાં દુઃખની છાયા છે; કલ્પના જલ્પના જયારે મટે ત્યારે જ તેણે વસ્તુ પ્રાપ્ત કરી એમ સામાન્ય અર્થ છે.

૧. પાઠાંતર :—કયા ઈચ્છત ? ખાવત સળે!

ઐસી કહાંસે મતિ ભઇ, આપ આપ હૈ નાહિં. આપનકું જબ ભૂલ ગયે, અવર કહાંસે લાઇ. આપ આપ એ શાેધસેં, આપ આપ મિલ જાય, આપ મિલન નય બાપકાે,.....

તેના અશાય એમ પણ સમજાવા યાગ્ય છે કે જ્યાં લગી વસ્તુની (આત્મવસ્તુની) પ્રાપ્તિ નથી ત્યાં લગી તે આમ હશે કે તેમ હશે, એવી ચિત્રવિચિત્ર કલ્પના થયા કરે છે અને તદનુસાર જલ્પના (વાણીથી કહેવાનું) પણ થયા કરે છે. પણ ત્યારે હજુ શંકાશીલતા કે અનિશ્ચયતા હાવાથી દુઃખની છાયા રહ્યા કરે છે, કારણ કે 'જ્યાં શંકા ત્યાં ગણ સંતાપ' પણ જ્યારે વસ્તુની (આત્મવસ્તુની) સાક્ષાત્ પ્રાપ્તિ થાય, આત્મ-સાક્ષાત્કાર થાય ત્યારે પછી તે આમ હશે કે તેમ તત્ત્સં અંધી કંઇ પણ કલ્પના જલ્પનાના અવકાશ જ રહેતા નથી. એટલે કલ્પના જલ્પનાનું મટલું એ સાક્ષાત્ પ્રાપ્તિની કસોડી છે. પ

- દ. હે જીવ, હવે તું શાની ઇચ્છા કરે છે? ઇચ્છામાત્ર દુઃખનું મૂળ છે. આત્મસ્વરૂપ સિવાય અન્ય સર્વ પરની ઇચ્છાથી માત્ર વ્યાકુળતા અને દુઃખ જ પ્રાપ્ત થાય છે. સુખ તા સ્વસ્વરૂપમાં છે. તેથી સ્વરૂપપ્રાપ્તિ સિવાય અન્ય સર્વ પ્રકારની ઇચ્છાના જ્યારે નાશ થશે ત્યારે જ આત્મભ્રાન્તિરૂપ અનાદિની ભૂલ મડી સ્વરૂપપ્રાપ્તિ થશે. દ
- છ. પાતે આત્મા છે છતાં જાણે પાતે આત્મા તો છે જ નહિ અને દેહાદિ જે સર્વ પર તેજ હું અને મારાં છે એમ જે મિથ્યામતિ તને ઉત્પન્ન થઈ છે તેવી વિપરીત માન્યતા

અનુભવ ૧૧૫

હે જીવ, તને કચાંથી થઈ? પાેતાને તાે પાતે ભૂલી ગયાે પણ દેહાદિ અન્યને પાેતાનાં માનવાનું કચાંથી લાવ્યાે ? ૭

૮. પોતાનું તો શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપ છે, અને દેહાદિ નહિ, એમ આત્માનું ભાન, આત્મપ્રાપ્તિ ત્યારે થશે કે જયારે પોતે પોતાને એાળખવા,પામવા,સદ્ગુરુના બાધના પ્રતાપે અંતર શાધરૂપ અંતરજાગૃતિ પામી, અંતર્મુખ ઉપયોગથી પાતાના સ્વરૂપને શાધશે, સાક્ષાત્કાર કરી પ્રત્યક્ષ દર્શનને પામશે. નિશ્ચયન્યથી જેવું પોતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ છે તેવું જાણી, શ્રદ્ધી અંતરમાં અનુભવાય તો આપમિલન એટલે પોતાના સ્વરૂપની સાક્ષાત્ પ્રાપ્તિ થઈ સર્વોત્કૃષ્ટ સિદ્ધિરૂપ પરમ કૃતાર્થતા પ્રાપ્ત થાય.

[હા૦ નેાં૦ ૧/૧૪] આસ્ત્રવ સંવર

હાેત આસવા પરિસવા, નહિ ઇનમેં સંદેહ; માત્ર દષ્ટિકી ભૂલ હૈ, ભૂલ ગયે ગત એહિ. ૧

### ૧૯ આસ્રવ સ<sup>ં</sup>વર

૧. અહિમું ખદષ્ટિ હોવાથી ઇષ્ટાનિષ્ટરૂપ રાગદ્વેષાદિ ભાવ થયા જ કરે છે અને તેથી જીવને કર્મના આસવ, આગમન ચાલુ જ રહ્યા કરે છે. તે દૃષ્ટિ અંતમું ખ થાય, દૃશ્યને અદૃશ્ય કરી અદૃશ્ય આત્મતત્ત્વને દૃશ્ય કરવા પ્રવતે, તે સમભાવની પ્રાપ્તિ થતાં, આસ્ત્રવનાં કાર્યોમાં પણ, આવતાં કર્મ અટકી જવા-રૂપ સંવર તથા ઉદ્યાગત કર્મના ક્ષયરૂપ નિર્જરા થાય છે. અર્થાત્ આત્મા પ્રત્યે ઉપયોગ એકાય છે એવા અંતમું ખ-દૃષ્ટિવાળા જ્ઞાનીને સમભાવના પ્રતાપે આસ્ત્રવા પણ સંવરરૂપ તેમજ નિર્જરારૂપ થાય છે. એ વાત નિઃસંદેહ સત્ય છે.

હાત આસવા પરિસવા એટલે આસવા તે પરિસવા હાય છે. અર્ધાત્ અજ્ઞાનીને જે આસવતું, કર્મના આગમનતું કારણ થાય છે, તેજ જ્ઞાનીને પરિસવતું—કર્મને પાછા જવાતું કારણ થાય છે, એટલે કે સંવર નિર્જરાતું કારણ થાય છે.

જો આવળને આથ ભીડીને કાેઇ ખૂમ પાડે કે મને કાેઈ છાેડાવા તાે તેને બીજા શી રીતે છાેડાવે ? તે પાતે જ, જે આથ ભીડી છે, તે મૂકી દે તાે જેમ સ્વયં અખદ્ધ મુક્ત જ છે, તેને બીજાએ આંધેલાે નથી, તેમ આ આતમા, અહિમું ખ દૃષ્ટિથી, દેહોંગેહ આદિને પાતાનાં માની રહ્યો છે, તે જ્ઞાની ગુરુના

# રચના જિન ઉપદેશકી, પરમાત્તમ તિનુ કાલ; ઇનમે સબ મત રહત હૈ, કરતે નિજ સંભાલ, ર

બોધે, વિપરીત માન્યતા મૂકી દે અને પાતાનું જે આત્મસ્વરૂપ, જ્ઞાની ભગવંતે કહ્યું છે, તેવું 'શુદ્ધ યુદ્ધ ચૈતન્યઘન સ્વયં જયાતિ સુખધામ,' જેમ છે તેમ યથાર્થ માન્ય કરે, તેમાં ઉપયાગની સ્થિરતા કરે, તેમ સવયાં કર્માં ધાયી લેપાતા નથી અને મુક્ત થાય છે. એટલે માત્ર દર્ષિની જ ભૂલ છે. અને એ ભૂલ માટે, દર્ષિ બાહ્યમાંથી હઠી જઈ અંતર્મું ખ થાય તે કર્માંને આસવ કે ખંધ ટળી જઈ સ્વયં સંવર નિર્જરા યુક્ત થઈ અબદ્ધ મુક્ત જ્ઞાનમય દશાને પામી કતાર્થ થાય. ૧

ર. સર્વંત્ર સર્વંદર્શી એવા જિનેશ્વર ભગવાનના ઉપદેશની રચના ત્રણે કાળમાં સર્વોત્તમ છે. છએ દર્શન અથવા બધા જ ધર્મ મતો પોતપાતાના મતની સંભાળ કરતાં છતાં એક વીતરાગ દર્શનમાં સમાવેશ પામી જાય છે. ભગવાનના ઉપદેશ સ્યાદ્રાદ શૈલીથી યુક્ત છે, તેમાં જવાદિ પ્રત્યેક પદાર્થીમાં જે અનંત ગુણુધર્મો છે તે સર્વં ને અનુલક્ષીને અપેક્ષા સહિત તેમના ઉપદેશ હાવાથી તે એકાંત કે અપૂર્ણ નથી પરંતુ અનેકાંત અને સંપૂર્ણ છે. તેથી બીજા ગુણુધર્મોની અપેક્ષા રહિત, એકાદ ધર્મને મુખ્ય કરીને પ્રરૂપતાં એવાં અન્ય દર્શનો, ધર્મમતો, પાતપાતાના મતની પ્રરૂપણા, સંભાળ કરતાં છતાં પણ, આ સાપેક્ષ સર્વં થાહી અને સંપૂર્ણ એવા સ્યાદ્રાદ દર્શનમાં સમાવેશ પામી જાય છે. અર્થાત્ સર્વં અન્યમતોના સરવાળા વીતરાગ

જિન સાહી હૈ આતમા, અન્ય હાઇ સા કર્મ, કર્મ કરે સા જિનબચન, તત્ત્વજ્ઞાનીકા મર્મ. જબ જાન્યા નિજરૂપકા, તબ જાન્યા સબ લાક, નહિ જાન્યા નિજરૂપકા, સબ જાન્યા સા ફાેક. ૪

સર્વ જ્ઞાપિદિષ્ટ સંપૂર્ણ સ્યાદાદ દર્શન છે. કથાનુચાગ, ચરણાનુ-યાગ, કરણાનુચાગ અને દ્રવ્યાનુચાગ એ ચાર અનુચાગદ્વારા તેમાં અચિંત્ય, અદ્ભુત, અનુપમ આત્મશ્રેયસ્કર અમૂલ્ય બાંધની પ્રરૂ-પણા છે. તેથી સમસ્ત જગત જીવાનું પરમ શ્રેય સધાય તેમ છે.

- 3. જિન છે તે આત્મા, અંતરંગશત્રુ રાગદ્વેષા દિને જત-નારા શુદ્ધ આત્મા છે. અને આત્માથી બીજાં જે તે કર્મ છે. તે કર્મ ને કાપે, નાશ કરે, આત્માને કર્મ નાં બંધનાથી મુક્ત કરવા સમર્થ ખને તે જિનવચન, જ્ઞાની પુરુષનાં વચન છે. તત્ત્વ-જ્ઞાનીઓએ આ મર્મ, રહસ્ય પ્રકાશ્યું છે કે આત્માને કર્મથી મુક્ત કરવા જે ખળવાન ઉપકારી થાય તે જિનવચન છે. એના જેવાં બીજા કાંઈનાં વચન સંસાર ખંધના છેદવા ખળવાન સહા-યક થાય તેમ નથી. 3
- ૪. જો પોતાના આત્માને ઓળખ્યા અર્થાત્ પોતાનું જે શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપ છે તેના સાક્ષાત્કાર થયા, તેનું યથાર્થ જ્ઞાન થયું તા તેણે સર્વ લાકને જાણ્યા, અર્થાત્ તેણે જાણવા યાગ્ય એક પાતાનું આત્મસ્વરૂપ જો જાણ્યું તા તેને લાકાલાક સર્વને જાણનાર કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. અને તે સર્વજ્ઞ થઈ પરમ કૃતાર્થ થાય છે. પરંતુ જયાં સુધી પાતાના આત્માને

એહિ દિશાકી મૂહતા, હૈ નહિ જિનપે લાવ; જિનસે લાવ બિનુ કખૂ, નહિ છૂટત દુઃખદાવ. પ વ્યવહારસે દેવ જિન, નિહચેસે હૈ આપ; એહિ બચનસે સમજ લેજિનપ્રવચનકી છાપ. દ

ન જાણ્યાે ત્યાં સુધી ગમે તે જાણ્યું કે જ્ઞાનપ્રાપ્તિના ગમે તે ઉપાયા કર્યા તે સર્વ વ્યર્થ છે, નિષ્ફળ છે. આત્મજ્ઞાન સિવાય બીજાં સર્વ જ્ઞાન નિરર્થક છે. ૪

- પ. અનાદિથી આ જીવ દિશામૃહ થયેલા છે. તેથી તેને સંસારમાં, દેહમાં, પરમાં, ભાવ પ્રેમ ઉલ્લાસ આવે છે, જે બંધનું કારણ થાય છે પરંતુ જિન ભગવાન જે અબદ્ધ, મુક્ત છે તેમના ઉપર ભાવ પ્રેમ ઉલ્લાસ આવતા નથી. અને ભગવાન ઉપર ઉત્કૃષ્ટ ભાવ, ભક્તિ, આવ્યા વિના આ દુઃખદાવ, સંસાર પરિભ્રમણના પ્રસંગ કદાપિ છૂટનાર નથી.
- દ. વ્યવહારનયથી જિન ભગવાન એ સત્દેવ છે. જે સ્વરૂપાનં દમાં રમણતા કરે તે દેવ. નિશ્ચયથી તેા પાતાના આત્મા એ જ દેવ છે. જિન ભગવાનની ભક્તિથી તેમના સત્ સ્વરૂપના લક્ષ થતાં, તેમની અંતરંગ ચેષ્ટા પ્રત્યે વૃત્તિ એકાયપણે ઉલ્લાસિત થતાં, પાતાના આત્માનું ભાન પ્રગટે છે, અને પાતે પણ સ્વરૂપરમણતારૂપ દેવપદના સાક્ષાત્કાર કરે છે. તેથી નિશ્ચયે પાતાના દેવ પાતાના આત્મા જ છે, એ વચનથી જિન પ્રવચનના પ્રભાવ, તેનું અચિંત્ય મહાત્મ્ય સમજવા યાગ્ય છે. દ

એહિ નહિ હૈ કલ્પના, એહિ નહિ વિભ'ગ, જળ જાગે ગે આતમા, તળ લાગે ગે રંગ. ૭

છ. આ કથન તે માત્ર કલ્પના એટલે અસત્ય નથી. તેમ વિભંગ એટલે મિશ્ચાજ્ઞાન કે અજ્ઞાન નથી પણ યથાર્થ સત્ય છે, કે જ્યારે આત્મા જાગૃત થશે, પોતાની વર્ત માન બંધનયુકત દુ:ખમય દશાને ટાળવા કટિખદ્ધ થઈ પુરુષાર્થ યુક્ત થશે, ત્યારે જ તેને સત્નેના રંગ લાગશે ત્યારે જ તેને સત્સ્વરૂપ જ્ઞાનીઓ, તેમની સત્ને પ્રાપ્ત કરાવનારી અપૂર્વ આજ્ઞા, ઉપદેશ આદિ પ્રત્યે ભાવ ભક્તિ ઉલ્લાસ પ્રેમના પ્રવાહ વધી જશે અને ત્યારે જ કૃતાર્થતાના માર્ગ પ્રાપ્ત થશે. હ

#### २०

# જ્ઞાન મીમાંસા

જિનવર કહે છે ગ્રાન તેને, સર્વ ભવ્યાે સાંભળાે.

જો હોય પૂર્વ ભણેલ નવ પણ, જીવને જાણ્યાે નહીં, તાે સર્વ તે અજ્ઞાન ભાખ્યું, સાક્ષી છે આગમ અહીં; એ પૂર્વ સર્વ કહ્યાં વિશેષે, જીવ કરવા નિમ'ળાે, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યાે સાંભળાે. ૧

### ૨૦ જ્ઞાન મીમાંસા

૧. જિનેન્દ્ર ભગવાન જ્ઞાન કેોને કહે છે? તેને હે! સવ<sup>°</sup> ભવ્યજના, તમે એકાગ્રતાપૂર્વંક સાંભળા, સાંભળીને આત્મશ્રેય સાધવા માટે તેને લક્ષમાં લાે.

જો જીવે પાતાના આત્મસ્વરૂપને જાલ્યું નહિ, ઓળખ્યું નહિ, સમ્યગ્દર્શનરૂપ અંતરાતમ અનુભવ પ્રકાશ અંતરમાં પ્રગટ કર્યા નિહિ, તો તે નવ પૂર્વ ભણેલો હોય અથવા શાસ્ત્રાભ્યાસ કરીને નવ પૂર્વ સુધીનું ઘણું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું હોય તો પણ તે સર્વ જ્ઞાનને અજ્ઞાન કહ્યું છે. કારણ કે 'તે જ્ઞાન મૂળ વસ્તુના જ્ઞાન સિવાય બીજાં બધું જાણુનાર થયું. પણ દેહદેવળમાં રહેલા શાશ્વત પદાર્થ જાણુનાર ન થયું. અને એ ન થયું તા પછી લક્ષ વગરનું ફે કેલું તીર લક્ષ્યાર્થનું કારણુ નથી તેમ આ પણ થયું.' જે તત્ત્વ પ્રાપ્ત કરવા શાસ્ત્રો બાધ્યાં છે તે આત્મ-તત્ત્વ જો પ્રાપ્ત ન થયું તો તે શાસ્ત્રજ્ઞાન નિરર્થક થયું અને

નહીં ગ્રંથમાંહિ જ્ઞાન ભાખ્યું જ્ઞાન નહીં કવિ ચાતુરી, નહીં મંત્ર તંત્રો જ્ઞાન દાખ્યાં, જ્ઞાન નહીં ભાષા ઠેરી; નહીં અન્ય સ્થાને જ્ઞાન ભાખ્યું, જ્ઞાન જ્ઞાનીમાં કળાે, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ્લભ્યાે સાંભળાે. ૨

તેથી તેને આગમ, શાસ્ત્રોમાં અજ્ઞાન જ કહ્યું છે. એ પૂર્વ આદિનું જ્ઞાન લગવાને એટલા માટે પ્રકાશ્યું છે કે જીવ પાતાના અજ્ઞાન રાગદ્વેષાદિને, કમ મળને ટાળીને શુદ્ધ નિર્મળ નિજ આતમ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ કરી કૃતાર્થ થાય.

એટલા માટે શાસાભ્યાસથી કે જ્ઞાનીના બાંધના શ્રવણથી જીવ ખહિમું ખદષ્ટિ ત્યાંગી અંતમું ખદષ્ટિ સાધ્ય કરી પાતાના આત્મતત્ત્વને જેવામાં જાણવામાં અનુભવવામાં જાગૃત થાય, તથારૂપ પરિણતિ પામી પાતાના અજ્ઞાનાદિ દાષ ટાળી નિજ શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપને પ્રગટાવે તા તે જ્ઞાનાભ્યાસ સફળ થાય અને તા તે સર્વ જ્ઞાનને જિનેન્દ્ર ભગવાને સમ્યગ્રાન યા યથાર્થ જ્ઞાન કહ્યું છે. ૧

ર ગ્રાન તે આત્માના ગુણ છે તેથી ચેતનરૂપ છે. તે આત્માના જેણે અનુભવ કર્યો છે, સાક્ષાત્કાર કર્યો છે તેવા ગ્રાની પુરુષ પાતે પ્રગટ ગ્રાનમૂર્તિ છે. તે દેહમાં રહેવા છતાં દેહાતીત દશામાં વિચરતાં, સાક્ષાત્ ગ્રાન પરિણતિથી કેવી અદ્ભુત રીતે અકળદશામાં અંતરંગ ચેષ્ટાપૂર્વ પ્રવર્ત છે તે વિચારવા યાગ્ય છે, લક્ષમાં લેવા યાગ્ય છે, અનુભવવા યાગ્ય છે. પાતાના સ્વરૂપનું ગ્રાન, અનુભવ ત્યાંથી પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય છે. માટે હે ભગ્યા, ત્યાંથી જ તેની પ્રાપ્તિ કરા.

જ્ઞાન મીમાંસા ૧૨૩

આ જીવ ને આ દેહ એવા, ભેદ જો ભાસ્યો નહીં, પચખાણ કીધાં ત્યાંસુધી, માક્ષાર્થ તે ભાખ્યાં નહીં; એ પાંચમે અંગે કહ્યો, ઉપદેશ કેવળ નિર્મળા, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યો સાંભળો. ૩

તે સિવાય શ્રંથમાં જ્ઞાન નથી, કાવ્યરચનારૂપ કવિઓની ચતુરાઈમાં જ્ઞાન નથી. તેમ અનેક પ્રકારના મંત્ર તંત્ર આદિની સાધના જ્ઞાન નથી. તેમ ભાષાજ્ઞાન, વાક્પટુતા, વકતાપણું આદિ પણ જ્ઞાન કહેવાય તેમ નથી. તેમ તેવાં કેઈ અન્ય સ્થાને જ્ઞાન કહું નથી. અર્થાત્ ત્યાંથી જ્ઞાનપ્રાપ્તિ સુલભ નથી. જ્ઞાન તેને જ્ઞાનીમાં જ છે. અને ત્યાંથી જ તેના લક્ષ, અનુભવ, પ્રાપ્તિ કરો. તે માટે તેની આજ્ઞા બાધ ભક્તિ અંગીકાર કરો. તો જ સ્વરૂપલક્ષને પામી જ્ઞાનદશા પ્રાપ્ત કરી શકાશે અને તે જ્ઞાનદશાને જ ભગવાને જ્ઞાન કહ્યું છે. ર

3. આ જીવ, અને આ દેહ એમ બન્ને સાવ જુદા, જેમ છે તેમ, જો ભાસ્યા નથી, અર્થાત્ ભિન્ન એવા જડ દેહથી પાતાના ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્માના પ્રગટ અનુભવ થયા નથી, તા ત્યાં સુધી જે કંઈ પચખાણ કે ત્યાગ વૃત આદિ કસ્વામાં આવે છે તે માક્ષાર્થ થતાં નથી. આત્મા જાણ્યા પછી જ યથાર્થ ત્યાગ થાય છે, અર્થાત્ આત્મા સિવાય અન્ય સર્વ પર, હેય, અસાર, અશ્રેયરૂપ સાક્ષાત્ ભાસવાથી યથાસંભવ જે જે વૃત્ત પચખાણ ત્યાગ આદિ થાય છે તે સર્વ એક આત્માર્થ, સંસાર વાસના રહિત થાય છે. તેથી તે માક્ષાર્થ સફળ છે. તે પહેલાં પણ આત્માર્થના લક્ષે કર્ત વ્ય છે. છતાં ત્યાં ભેદજ્ઞાનના અભાવે

| કેવળ | નાહ | પ્રક્ષચ           | યંથા, | •••• | •••••• | ••••• | ***** |   |  |
|------|-----|-------------------|-------|------|--------|-------|-------|---|--|
|      |     | <br>અ <b>ં</b> યમ |       |      |        |       |       | _ |  |

કેવળ નહિ સંયમ થકી, પણ જ્ઞાન કેવળથી કળો, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યાે સાંભળો. ૪

વ્યક્ત કે અવ્યક્ત રીતે સંસાર વાસનાનું મૂળ વિદ્યમાન હોવાથી સંસારસુખ, સ્વર્ગાદિના દિવ્યભાગ આદિની કામના કે નિદાન ખુદ્ધિ રહે છે, તેથી તે માક્ષાર્થ સફળ થતા નથી. પાંચમા અંગમાં, ભગવતી સૂત્રમાં એ વિષે કેવળ નિર્મળ બાધ પ્રકાશ્યા છે. સમ્યગ્દષ્ટિનું જ્ઞાન થથાર્થ જ્ઞાન છે અને તેથી તેના વૈરાગ્ય વાસ્તવિક વૈરાગ્ય છે. વિષયભાગની આસક્તિનું મૂળ તેમાંથી ગયું હાવાથી તેનાં પચખાણાદિ સર્વ ત્યાગ એક માક્ષાર્થ જ થાય છે. માટે પચખાણ આદિના આગ્રહ કરવા કરતાં સમ્ય-ગ્દર્શન પ્રાપ્તિ માટે પ્રથમ લક્ષ અને પુરુષાર્થ કર્તવ્ય છે. જેથી યથાર્થ જ્ઞાન વૈરાગ્ય ત્યાગ આદિની પ્રાપ્તિ થઇ માક્ષાર્થ સાધ્ય થયા છે. ૩

જ. પાંચ મહાવ્રતામાં પ્રદ્માચર્ય એ સર્વાપરી વર્ત ગષ્યું છે, પરંતુ તેથી પણ જ્ઞાન થતું નથી. ઉપલક્ષણથી પાંચેય મહાવત ધારણ કરી, સાધુપણું ગ્રહણ કરવાથી પણ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય જ અથવા જ્ઞાન થઇ ગયું એમ નથી. અર્થાત્ સર્વવિરતિ, સર્વત્યાગ ગ્રહણ કરી સંયમનું પાલન કરવાથી પણ જ્ઞાન થયું એમ ગણાય નહિ. જ્ઞાનપ્રાપ્તિનું અનન્ય કારણ તા કેવળ શુદ્ધ આત્મા છે, તેના અનુભવ છે. તેથી દેઢાદિથી ભિન્ન નિજ નિર્મળ ચૈતન્યઘન આત્માને અંતરભેદ જાગૃતિપૂર્વક ગવેષા.

જ્ઞાન મીમાંસા ૧૨૫

શાસ્ત્રો વિશેષ સહિત પણું જો, જાણિયું નિજ રૂપને, કાં તેહવા આશ્રય કરજો, ભાવથી સાચા મને; તા જ્ઞાન તેને ભાખિયું, જો સમ્મતિ આદિ સ્થળો, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યો સાંભળો. પ

જ્ઞાન જયાં પ્રગટ છે ત્યાંથી, અનુભવી જ્ઞાની ગુરુ પાસેથી જવલંત એાધ પામી અંતરશાધ જગાવા તો પોતાના દેહ દેવળમાં અરાજમાન શાશ્વત આત્મદેવનાં દર્શન થશે. અનુભવ થશે. અને ત્યારે જ યથાર્થ જ્ઞાન અને અનુક્રમે કેવળજ્ઞાન પર્યં ત સર્વ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થશે. માટે એ આત્મજ્ઞાન પૂર્વકના જ્ઞાનને જ ભગવાને સમ્યગ્જ્ઞાન કહ્યું છે. તેને સાંભળો, તેની ઉપાસ-નાથી આત્મશ્રેયને સાધા ૪

પ. શાસ્ત્રોના વિસ્તૃત જ્ઞાન સહિત અર્થાત અનેક પ્રકારના લેદથી શાસ્ત્રોમાં જેવી રીતે જ્ઞાનનું નિરૂપણ કર્યું છે તે પ્રમાણે વિશેષ પ્રકારના જ્ઞાન સહિત અથવા અનેક પ્રકારના શાસ્ત્રજ્ઞાન સહિત જેણે પોતાના આત્માને જાણ્યો છે, અનુભવ્યો છે, તે સાક્ષાત્ જ્ઞાની છે. તેમનું જ્ઞાન છે તે યથાર્થ સમ્ચક્જ્ઞાન છે. તથા તેવો અનુભવ હજા જેને થયા નથી પણ એક એની જ જેને તીવ્ર ઇશ્છા છે અને તે કારણે જે સાચા મને સંસારની ઇશ્છા તજ એક આત્માર્થ જ, ભાવથી, ઉત્કૃષ્ટ પ્રેમથી, ઉલ્લાસથી જે તેવા જ્ઞાનીના આશ્રયે, તેની આજ્ઞા આરાધવામાં તત્પરતાપૂર્વ કસર્વ સમર્પણપણે વર્ત છે, તે પણ સમીપમાં જ જ્ઞાન પામવાના હોવાથી, તેનું જ્ઞાન પણ યથાર્થ ગણ્યું છે. તેનાં વ્રત પચખાણ પણ આત્માર્થ કાર્યકારી થાય છે. એમ મોક્ષ-માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ ખેની ઘટે છે. જ્ઞાનીની અને જ્ઞાનીના આશ્રિતની.

આઠ સમિતિ જાણુંએ જો, જ્ઞાનીના પરમાથંથી, તા જ્ઞાન ભાખ્યું તેહને, અનુસાર તે માક્ષાથંથી; નિજ કલ્પનાથી કાંદિ શાસો, માત્ર મનના આમળો, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યા સાંભળો. દ

તેથી જે જ્ઞાન પ્રગટાવવા પ્રભળ ઈચ્છા હાય, વર્ત માનમાં જ્ઞાન થયું નથી જ એમ વિવેક હાય, તા સાચા જ્ઞાનીના, 'ભાવથી સાચા મને ' આશ્રિત ખના. તા જરૂર જ્ઞાનપ્રાપ્તિ થશે. સમ્મતિ તર્ક આદિ શાસ્ત્રોમાં એ વાત દર્શાવી છે. જ્ઞાની પાસેથી જે જ્ઞાનપ્રાપ્તિ થાય છે તેને જ ભગવાન જ્ઞાન કહે છે માટે તે જ્ઞાનનું શ્રવણ મનન પરિણમન કરી હે ભવ્યા, શાસ્ત્રજ્ઞાનની સફળતા થાય તેમ આત્મશ્રેયને સાધા. પ

દ. 'સતત અંતમું ખ ઉપયોગે સ્થિતિ એજ નિર્યું થના પરમધર્મ છે' અંતમું ખ ઉપયોગે આત્મસ્વભાવમાં નિરંતર નિમગ્ન રહેવાના લગ્ને મન વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિના નિરોધ કરીને સ્વરૂપમાં જેથી કરીને ગુપ્ત રહેવાય તે ગુપ્તિ અને જ્યારે સ્વરૂપમાંથી ઉપયોગ આહારાદિ દેહની ક્રિયા અથે' અહાર પ્રવર્તાવવા ઘટે ત્યારે પણ અંતમું ખ ઉપયોગના લગ્ન ન ચૂકાય તે પ્રમાણે જેમ જ્ઞાનીની આજ્ઞા છે તે પ્રમાણે આજ્ઞાના ઉપયોગપૂર્વ ક (૧) ચાલવું પડે તો ચાલવું, (૨) બાલવું પડે તો બાલવું, (૩) આહારાદિનું ગ્રહણ કરવું, (૪) વસ્તાદિનું લેવું મૂક્યું, (૫) દીર્ઘ શંકાદિ શરીરમળના ત્યાગ કરવા, એ પાંચ સમિતિ, सम्यक् इति, યથાર્થ પ્રવર્તના, જ્ઞાનીઓએ કહી છે, એ ત્રણ ગુપ્તિ અને પાંચ સમિતિનું યથાર્થ સ્વરૂપ, તેના પરમાણે એ

ચાર વેદ પુરાણ આદિ, શાસ્ત્ર સૌ મિથ્યાત્વનાં, શ્રીન'દિસૂત્રે ભાખિયા છે, ભેદ જયાં સિદ્ધાંતના; પણ જ્ઞાનીને તે જ્ઞાન ભાસ્યાં, એજ ઠેકાણે ઠરાે, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યા સાંભળો. ૭

્રનાની પાસેથી સમજવામાં આવે તેા તે માેક્ષાથ<sup>ર</sup>ને સાધનાર હેાવાથી જ્ઞાન કહેવાય. બાકી પાતાની કલ્પનાથી કાેટિશાસ્ત્રો ભણાય કે ઉપદેશાય તાે પણ તે બીજજ્ઞાન કે નિજસ્વરૂપ જ્ઞાન રહિત હાવાથી અજ્ઞાન છે.માત્ર મનને સંકલ્પ વિકલ્પરૂપ જાળામાં ઘુંચવવારૂપ આમળા કિંવા અવળા વળ છે. તે મનને માેક્ષ-રૂપ પરમપદમાં પ્રગતિ માટે નિવિ<sup>૧</sup>કલ્પ સમાધિપ્રદ મદદરૂપ ન થાય પણ મન તેમાં જ ઘુંચાઈ રહી સંકલ્પવિકલ્પની વૃદ્ધિથી સ્વહિત ચુકી જાય. જયારે 'મારુષ માતુષ' મુનિને માત્ર આ ત્રણ ગુપ્તિ અને પાંચ સમિતિરૂપ આઠ પ્રવચનમાતા જેટલું અલ્પ જ્ઞાન જ્ઞાની ગુરુ પાસેથી પ્રાપ્ત થયું હતું, તે જ્ઞાનના પ્રતાપે વિશેષ જ્ઞાનનાે ક્ષયાપશમ નહાેતાે છતાં, આજ્ઞાની ઉપાસનાથી, ભાવ અને ઉલ્લાસ વધી જતાં તે કેવળજ્ઞાન પામી સિદ્ધપદ્દને પામ્યા. આમ આ આઠ સમિતિના પરમાર્થ જો જ્ઞાની પાસેથી પ્રાપ્ત થાય તે। તેને માેક્ષાર્થે ઉપકારી હાેવાથી જ્ઞાન કહ્યું છે. અત્રે શાસ્ત્રાભ્યાસના નિષેધ નથી પરંતુ નિજકલ્પનાના નિષેધ છે.

ત્રણ ગુપ્તિ અને પાંચ સમિતિ એમ સામાન્યપણે કહેવાય છે પણ અત્રે આઠ સમિતિ એમ કહી બન્નેના તેમાં અંતર્ભાવ કર્યો છે તે સકારણ છે. સમિતિ=સમ્+ ઇ તિ=સમ્યક્ આત્મ-પ્રવૃત્તિ એમ પરમાર્થ લેતાં તે સમજાવા યાગ્ય છે. દ હ. ન'હિંસૂત્રમાં જ્યાં સિદ્ધાંતના બેદ એટલે પ્રકાર કહ્યા

| વત - | ાહીં | પચખાણ  | નહિ,        | નહિ     | ત્યાગ | વસ્તુ | કાે | ડનાે |
|------|------|--------|-------------|---------|-------|-------|-----|------|
| મહા  | પદ્મ | તીથ°કર | થશે,        | શ્રેણિક | કાર્ણ | ગ જો  | ાં  | લા;  |
| છેઘો | અન   | ંતા    | • • • • • • |         |       | ,     |     |      |

છે ત્યાં ચાર વેદ પુરાણ આદિને મિથ્યાત્વનાં શાસ્ત્ર કહ્યાં છે. અને તે સિદ્ધાંત પણ ' જ્ઞાનીને તે જ્ઞાન ભાસ્યાં, એજ ઠેકાણે ઠેરા,' અર્થાત્ તે પણ આત્મજ્ઞાનીને સમ્યગ્દ ષ્ટિ હોવાથી જ્ઞાનરૂપ ભાસે છે. શ્રી ગૌતમ સ્વામીને ચાર વેદ યથાર્થ સમજવા વીર પ્રભુએ સમ્યગ્નેત્ર આપ્યાં હતાં. ' સમ્યગ્ર નેત્ર પામીને તમે ગમે તે ધર્મ શાસ્ત્ર વિચારા તો પણ આત્મહિત પ્રાપ્ત થશે. ' માટે એ સમ્યગ્ નેત્રનું જ ખરું માહાતમ્ય છે. અને તે આત્મજ્ઞાની સદ્યુરુ પાસેથી જ પ્રાપ્ત થવા યોગ્ય છે. કારણ કે યથાર્થ જ્ઞાન જ્ઞાની પાસે જ છે. માટે તેવા જ્ઞાની પુરુષના આશ્રય, તેમના જ્ઞાનામૃતનું અવલં ખન, આરાધના એજ આ જીવને ઠેરીને શાંત થવાનું ઠેકાણું છે. ત્યાં જ સ્થિર થવાય તો જ્ઞાનપ્રાપ્તિ થઈ કૃતાર્થતા થાય. માટે હે ભવ્યા! એ જ્ઞાનીના જ્ઞાનનો જ આશ્રય કરી તેમાં જ ઠેરીને શાંત થઈ જાએા. ૭

૮. શ્રેણિક મહારાજાએ અનાથી મુનિ પાસેથી સમકિત આત્મદર્શન પ્રાપ્ત કર્યું. તથારૂપ પૂર્વપારબ્ધબળે અલ્પ પણ વૃત્ત પચખાણ કે ત્યાગ ન થઈ શકયા છતાં તે સમકિતના પ્રતાપે તે આવતી ચાવીશીમાં મહાપદ્મ નામે પ્રથમ તીર્થ કર થઈ ઘણા જ્વાના સંસારથી ઉદ્ધાર કરી શાશ્વત માેક્ષપદને પામશે. આ વિષે ઠાણાંગ સ્ત્રમાં ઉલ્લેખ છે. આમ સમક્તિનું

જ્ઞાન મીમાંસા

માહાત્મ્ય અપૂર્વ અનુપમ છે. સમકિત સહિતનું જ્ઞાન સમ્યગ્રાન કહેવાય છે. તે થાડું હાય તા પણુ તે યથાર્થ જ્ઞાન છે. જેમ સાચા અગ્નિ અલ્પ હાય તા પણુ લાખા મણુ રને ક્ષણમાં ખાળી ભસ્મ કરે છે પણુ કાગળમાં લખેલા અગ્નિ લાખા મણુ હાય તા પણુ કંઈ કાર્ય કારી થતા નથી. તેમ શાસ્ત્રજ્ઞાન એકલું કાર્ય કારી થતું નથી. પરંતુ સમકિત સહિતનું સર્વ જ્ઞાન સફળ થાય છે. તે અલ્પ હાય તા પણુ એકદમ વૃદ્ધિ પામી ધ્યાનની શ્રેણીથી સર્વ કમંના સમૂહને બાળી ભસ્મ કરવા સમર્થ થાય છે.

તેથી અનંતાનુઅંધી આદિ સર્વ કષાયના ક્ષય થઈ, માહ-નીય કર્મના પરાજય થઈ, કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થતાં જીવ સંપૂર્ણ સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી થઈ અનંત સુખમય જગતશિરામણિ શાશ્વત સિદ્ધપદ્દમાં વિરાજમાન થાય છે.

તેથી આત્મત્તાનીના સમ્યગ્તાનની જ અલિહારી છે. તે જ યથાર્થ જ્ઞાન છે. તેના મહિમા અપૂર્વ છે. તેના જ આશ્રય કરીને હે ભવ્યા ! તમે સમ્યગ્ત્રાનદશા પામી અનંત સંસાર અંધના છેદીને કૃતાર્થ થાએા. ૮



[પર૩-૭૧૫] મૂળમાર્ગ રહસ્ય અાલુંદ,આસો સુદ ૧ ૧૯૫૨

ఘ

મૂળ મારગ સાંભળા જિનના રે, કરી વૃત્તિ અખંડ સન્મુખ; મૂળ૦ નાે'ય પૂજાદિની જો કામના રે, નાે'ય વ્હાલું અંતર ભવદુઃખ. મૂળ૦ ૧

#### २१

## મૂળમાગ<sup>°</sup> રહસ્ય

૧. હે ભવ્યો! શ્રીમદ્ વીતરાગ જિનેશ્વર ભગવાને પ્રરૂપેલા માક્ષના મૂળ માર્ગ, સનાતન સન્માર્ગ, તમે વૃત્તિને અખંડ સન્મુખ કરીને સાંભળા. પૂજા, સત્કાર, માન, મહત્તા આદિ કાઈ સ્વાર્થના કારણે આ માર્ગ કહેવાનું થતું નથી. તેમ ભગવાને કહ્યું છે તેથી અન્યથા કહી, ઉત્સ્ત્રપ્રરૂપણાથી ઉન્માર્ગ બાધી, ભવવૃદ્ધિ થાય તેવું દુ:ખ અંતરમાં અમને પ્રિય નથી.

તમે જે આત્મહિતને ઇચ્છતા હો, વળી તમને જે લોકિક પૂજા, પ્રતિષ્ઠા માન માટાઈની કામના ન હાય, તેમજ જન્મ- મરણાદિ અનંત ભવદુઃખના ત્રાસ લાગ્યા હોય અને અંતરમાં તે દુઃખ ગમતાં ન હાય તેમજ કારાગૃહરૂપ તે અંધનાથી છૂટ- વાની હવે જે તીવતા જગી હાય તા ચિત્તવૃત્તિ ખાદ્યપદાર્થામાં જ્યાં ત્યાં ભટકે છે તેને રાકીને, સર્વ શાસ્ત્રોના સારરૂપ આ મૂળમાર્ગ રહસ્યરૂપ સદ્ધાધમાં અખંડપણે તેને સન્મુખ કરીને,

કરી જેજો વચનની તુલના રે, જેજો શોધીને જિનસિદ્ધાંત; મૂળ૦ માત્ર કહેવું પરમારથ હેતુથી રે, કાઈ પામે સુસુક્ષુ વાત. મૂળ૦ ર જ્ઞાન,દર્શન, ચારિત્રની શુદ્ધતા રે, એકપણે અને અવિરુદ્ધ; મૂળ૦

નિષ્કારણ કરુણાશીલ ભગવાને કહેલા આ અમૂલ્ય પરમાર્થને સાવધાન ચિત્તે, એકાગ્રતાપૂર્વક સાંભળા. તેના શ્રવણ મનન પરિશીલનથી આત્મશ્રેયને સાધા. ૧

ર શુકલ અંતઃકરણથી આ વચનાને તમે ન્યાયને કાંટે તોળી જેજે અથવા જિન ભગવાને કહેલા શાસ્ત્રોના સિદ્ધાંતા સાથે સરખાવી જેજે. તો તમને તેની સંપૂર્ણ સત્યતા દૃષ્ટિ-ગાચર થશે. આ મૂળમાર્ગ રહસ્યના અત્રે જે પ્રકાશ કરીએ છીએ તે માત્ર નિષ્કારણ કરુણાશીલતાથી અને કેવળ પરમાર્થ હેતુથી, અન્ય કાઈ લોકિક હેતુથી નહિ જ. સંસાર દુઃખ દાવાનળથી દાઝતા પરમાર્થ રૂપ અમૃતપાનના પિપાસુ કાઈ મોક્ષાર્થી ભવ્યો, આત્મશાંતિના શાધ્યતમાર્ગ પામી જન્મમરણરૂપ સંસારથી મુક્ત થઈ પરમાનંદનું ધામ એવું સિદ્ધપદ પામી પરમ કૃતાર્થ થાય એ હેતુએ અત્રે આ રહસ્ય કહ્યું છે. ર

3 ત્રાન, દર્શન અને ચારિત્ર એ રત્નત્રયરૂપ આત્માના સ્વ-ભાવ છે. પાતાના આત્માની આત્મારૂપે યથાર્થ એાળખાણુ તે જ્ઞાન, તેની પ્રતીતિ તે દર્શન અને તેમાં વૃત્તિની સ્થિરતા તે ચારિત્ર, આ ત્રણેય આત્માના શુણા અજ્ઞાન અવસ્થામાં વિપરીતપણે જિનમારગ તે પરમાર્થથી રે, એમ કહ્યું સિદ્ધાંતે બુધ, મૂળવ્ ૩ લિંગ અને લેદા જે વ્રતના રે, દ્રવ્ય દેશ કાળાદિ લેદ; મૂળવ્

પરિષ્ણુમ્યા છે. તેથી તે દેહાદિ પરને પાતાનું સ્વરૂપ જાણવારૂપ મિથ્યા જ્ઞાન, પરને પાતાનું માનવારૂપ મિથ્યા દર્શન અને પરમાં રાગદ્વેષ રૂપ પ્રવૃત્તિ તે મિથ્યા ચારિત્ર કહેવાય છે. તે ત્રણેય ગુણા વિપરીતપણું, વિરુદ્ધપણું, વિભાવપણું તજી સવળા પરિણુંમે, અર્થાત્ આત્મા પાતાના આત્માને આત્મારૂપે જાણે, તથારૂપ પ્રતીત કરે, અને તેમાં સ્થિરતા કરી સ્વાનુભવમાં રમણતા કરે તો તે (ત્રણેય ગુણા)સમ્યક્જ્ઞાન, સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્ચારિત્ર કહેવાય અને તે ત્રણેય આત્મારૂપ, આત્મસ્વભાવરૂપ હોલાથી અભેદપણું એક આત્મારૂપે પરિણુમે તો કર્મમળ ક્ષય થઈ આત્મા શુદ્ધ સ્વભાવદશારૂપ માક્ષ પામે.

તેથી 'સમ્યગ્દર્શ'નગ્રાનચારિત્રાણું માક્ષમાર્ગં:' એમ, બુધ એટલે આત્મગ્રાનરૂપ અપૂર્વ જાગૃતિ પામેલા ગ્રાનીઓએ સિદ્ધાન્ત શાસ્ત્રમાં મૂળમાર્ગ'ના પ્રકાશ કર્યો છે. અર્થાત્ ગ્રાનીઓએ સમ્યગ્ગ્રાનદર્શ'નચારિત્રને પરમાર્થથી જિનેન્દ્રે પ્રરૂપેલા માર્ગ કહ્યો છે. ૩

૪ આ પરમાર્થ માેક્ષમાર્ગમાં ત્રણે કાળમાં ભેદ નથી. અર્થાત્ ત્રણે કાળ એક સરખા જ છે, પણ મુનિઓના આચાર-રૂપ મહાવતામાં કે વેષ આદિ વ્યવહારમાં દેશકાળને અનુસરીને પણ જ્ઞાનાદિની જે શુદ્ધતા રે, તે તો ત્રણે કાળે અલેદ. મૂળ૦ ૪ હવે જ્ઞાન દર્શનાદિ શબ્દના રે, સંક્ષેપે સુણા પરમાથે; મૂળ૦ તેને જોતાં વિચારી વિશેષથી રે, સમજાશે ઉત્તમ આત્માર્થ, મૂળ૦ પ

કવચિત્ ભેંદ સંભવે છે. જેમકે ચાર મહાવત દેશકાળને અનુ-લક્ષીને પ્રકારાન્તરે પાંચ મહાવતરૂપે પ્રરૂપ્યાં છે. તેમજ શ્વેતાં- અરપણું, દિગં અરપણું આદિ આદ્યવેષ આચાર આદિમાં દેશ કાળ પ્રમાણે ભેંદ દર્ષિગાચર થાય છે. છતાં સમ્ચગ્દર્શનજ્ઞાન-ચારિત્રની શુદ્ધતાથી દર્શનમાહ, ચારિત્રમાહ આદિ સર્વ કર્મના ક્ષય થઈ, કેવળજ્ઞાનાદિ પ્રગટ થઈ, આત્માની સંપૂર્ણ શુદ્ધતારૂપ માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. એ સિદ્ધાંતમાં ક્યાંય ક્યારેય ભેંદ નથી.

એક હોય ત્રણ કાળમાં, પરમારથના પ'થ, પ્રેરે તે પરમાર્થને, તે વ્યવહાર સમંત. —શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર. ૪

પ ગ્રાન-દર્શન-ચારિત્રની શુદ્ધતાથી મેાક્ષરૂપ પરમપદની પ્રાપ્તિ થાય છે, તો તે ગ્રાન-દર્શન-ચારિત્ર શખ્દોના પરમાર્થ, ઉત્કૃષ્ટ રહસ્યાર્થ શા છે? તે હવે સાંભળા, સાંભળાને તે પરમાર્થ શાંત ચિત્તે લક્ષમાં લાે. તેને વિસ્તારથી વિશેષ પ્રકારે વિચારીને તેનું ઊંડું રહસ્ય હૃદયગત કરાે. તાે સર્વ શ્રેષ્ઠ આત્મ-હિત સુગમપણે સમજાશે, સધાશે, યાવત્ માેક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિ થઈ અજરામર પદરૂપ આત્મસિદ્ધિ પ્રાપ્ત થશે. પ

# છે દેહાદિથી ભિન્ન આત્મા રે, ઉપયાગી સદા અવિનાશ; મૂળ૦

દેહાદિથી ભિન્ન, સદાય ઉપયોગ લક્ષણવાળા, ચૈતન્ય-સ્વરૂપ અવિનાશી એવા આત્મા પાતે છે એમ જ્ઞાની ગુરુના ઉપ-દેશથી જાણે તેને ખાસ યથાર્થ જ્ઞાન કહ્યું છે.

શરીરમાં રહેલા છતાં શરીરાદિથી એટલે મન, વચન, કાયા, ઇન્દ્રિયા ઇત્યાદિ સર્વથી ભિન્ન એવા જે, સર્વ ને જાણે છે, દેખે છે, સુખદુ:ખને અનુભવે છે, તે જ્ઞાનસ્વરૂપ અરૂપી એવા આત્મા છે. તે અવિનાશી એટલે નાશરહિત ત્રણે કાળ આત્મારૂપે જ ટકીને રહે તેવા શાશ્વત પદાર્થ છે; જાણવા-દેખવારૂપ ઉપયાગ એ એનું લક્ષણ એનામાં સદાય વિદ્યમાન છે તે વડે તેના લક્ષ થઈ શકે છે. તેની એતળખાણ થઈ શકે છે.

ત્રાનીઓએ અંતરમાં ભેદત્રાનના સતત અભ્યાસથી તત્ત્વ-દિષ્ટિ પ્રાપ્ત કરીને એ આત્માના યથાર્થ સ્વરૂપને જાહ્યું, જોયું, અનુભવ્યું, યાવત્ તેમાં જ શમાઈ ગયા, અર્થાત્ પરમાત્મારૂપ ખન્યા. પૂર્વે થયેલા અનંત જ્ઞાનીઓએ એ આત્મા જેવા જાહ્યા, જોયા, અનુભવ્યા તેવા જ સિદ્ધ સમાન શુદ્ધ આત્મા પરમ કૃપાળુ સદ્દ્યુરુ દેવે જાહ્યા છે, જોયા છે, અનુભવ્યા છે, પ્રકાશ્યા છે. અર્થાત્ તે જ આત્મરમણતામાં નિરંતર નિમગ્નતાથી ધન્યરૂપ ખન્યા છે. અનુભવરૂપ અમૃત રસના આહ્લાદમાં નિરંતર નિમગ્ન એવા જ્ઞાની સદ્યુરુદેવે એ આત્મા જેવા જાહ્યા, બાહ્યા તેવા જ તે યથાર્થ છે. તે આત્મા જ હું છું. તે જ મારું સ્વરૂપ છે.

# એમ જાણે સદ્દગુરુ ઉપદેશથી રે, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ. મૂળ૦ ૬

શરીર તે હું નથી. શરીર મારું સ્વરૂપ નથી. તો પછી તેથી ભિન્ન એવાં વચન, મન, ધન, સ્વજન આદિ સર્વ અન્ય તો મારાં થઈ શકે જ કેમ ? શરીરાદિ મારાથી ભિન્ન તે હું નહિ, તે મારું સ્વરૂપ નહિ, પણ સદાય ઉપયોગ લક્ષણવાળા, અવિનાશી, સિદ્ધસમાન, શુદ્ધ ભુદ્ધ ચૈતન્યઘન સ્વયં જ્યાતિ સુખધામ, શાનીના જ્ઞાનમાં ભાસ્યમાન છે તેવા હું સહજ સ્વરૂપ આત્મા છું. એમ જે જ્ઞાની ગુરુની કૃપાથી અંતમું ખ દૃષ્ટિ પામી પાતાને પરથી ભિન્ન આત્મારૂપ જાણે, પરિશુમે તે સાક્ષાત્ અનુભવ અમૃતને પામી ધન્યરૂપ અને. તેનું જે જાણવું તે ખાસ જ્ઞાન, યથાર્થ જ્ઞાન કહેવાય, કારણ તે જ્ઞાન માક્ષાર્થ યથાર્થ કાર્ય કારી છે, સફળ છે.

પરંતુ પાતાના આત્માને જાણ્યા વિનાનું અન્ય અનેક પ્રકા-રનું જ્ઞાન, શાસ્ત્રજ્ઞાન, ભાષાજ્ઞાન આદિ સર્વ અજ્ઞાન છે. તેમજ અનુભવી ગુરુની કૃપાપ્રસાદી વિના સ્વચ્છં દે કે અજ્ઞાની પાસેથી તે જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય નથી.

આત્મત્તાની ગુરુની કૃપાથી જીવ ગુરુગમ પામી, અંતમુ ખ દિષ્ટિ સાધ્ય કરી લેદત્તાનના સતત અભ્યાસથી સ્વાનુભવ પ્રકા-શને પામે છે. તેનું જ્ઞાન તે સમ્યક્ત્રાન, માેક્ષના હેતુરૂપ હાેવાથી યથાર્થ, ખાસ જ્ઞાન કહ્યું છે. ક જે જ્ઞાને કરીને જાણિયું રે,
તેની વર્તે છે શુદ્ધ પ્રતીત; મૂળ૦
કેશું ભગવંતે દર્શન તેહને રે,
જેનું બીજીં નામ સમક્તિ. મૂળ૦ ૭
જેમ આવી પ્રતીતિ જીવની રે,
જાણ્યા સવે થી ભિન્ન અસંગ; મૂળ૦
તેવા સ્થિર સ્વભાવ તે ઊપજે રે,
નામ ચારિત્ર તે અણુલિંગ. મૂળ૦ ૮

૭ સદ્ગુરુનાં જવલાંત બાધના પ્રતાપે, તેની આરાધનાથી, તેની વિચારણાથી પાતાને જ્ઞાન જાગૃતિ થઈ અને તેથી એમ જાલ્યું કે પાતે તા દેહાદિથી ભિન્ન અજર અમર અવિનાશી જ્ઞાતાદેષ્ટા સહજ સ્વરૂપ એવા શાધ્વત આત્મા છે અને દેહાદિ સર્વ જડ સંચાગ સંખંધા પાતાનાથી સાવ જીદા વિનાશી અને અન્ય છે. તે કદી પાતાનું સ્વરૂપ નથી. એમ સર્વથી ભિન્ન પાતાના આત્માને જે જ્ઞાને કરીને જાલ્યા તેની નિઃશંકપણે પ્રતીતિ શ્રદ્ધા નિર્ધાર અડાલ અચળ સદાય જાગૃત રહે તેને ભગવાને દર્શન, સમ્ચગ્દર્શન, કહ્યું છે, જેનું બીજું નામ સમક્તિ છે. ૭

૮ પોતાના આત્માને દેહાદિ સર્વ અન્યથી ભિન્ન અસંગ જાણવા તે જ્ઞાન; તેવી દઢ પ્રતીતિ, શ્રદ્ધા, રુચિ અચળપણે અખંડ જાગૃત રહેવી તે દર્શન; અને તે દર્શન અને જ્ઞાનના પ્રતાપે, આત્માની વૃત્તિ આત્મામાંથી બહાર બાદ્યભાવામાં અન્યમાં જે

તે ત્રણે અભેદ પરિણામથી રે, જ્યારે વર્તે તે આત્મારૂપ; મૂળવ્ તેહ મારગ જિનના પામિયા રે, કિંવા પામ્યા તે નિજસ્વરૂપ. મુળવ્લ

પરિષ્ણુમતી હતી તે ત્યાંથી પાછી વળી, અંતર્મુખ થઈ, એક પાતાના સહજ સ્વરૂપ આત્મામાં જ, આત્મભાવમાં જ સ્થિર થાય તે આત્મસ્થિરતા કે આત્મરમણતારૂપ આત્માની અંતરંગ ચર્યા તેને ભગવાને ચારિત્ર કહ્યું છે. તે અણુલિંગ—અલિંગ ચારિત્ર છે, અલિંગ—આતમચારિત્ર છે, ભાવ ચારિત્ર છે. આ ભાવલિંગ જ મુખ્ય છે. ૮

૯. આત્માના આ ત્રણેય ગુણા આત્માથી જીદા નથી, આત્મારૂપ છે. જ્ઞાન તે આત્મા છે, દર્શન તે આત્મા છે, ચારિત્ર તે આત્મા છે. વ્યવહારનયે જાણુનાર તે આત્મા, માનનાર તે આત્મા, પ્રવર્તનાર તે આત્મા એમ ભેદ સંભવે છે. પરંતુ નિશ્ચયથી તે ત્રણે આત્મસ્વભાવરૂપ હાવાથી અભેદપણે એક આત્મા જ છે. તેથી સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રરૂપે આત્મા જયારે પરિણુમે ત્યારે ત્રણે ગુણા અભેદપણે એક આત્મારૂપ પ્રવર્તતા હાવાથી આત્મસ્વભાવની પ્રગટતા થાય છે. અને તે જ પરમાર્થ જિનેન્દ્રોએ પ્રણોધેલા માક્ષના મૂળમાર્ગ છે. અથવા તે જ અનં ત સુખસ્વરૂપ નિજ શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપરૂપ પરમાર્થની પ્રાપ્તિ છે. ૯

એવાં મૂળ જ્ઞાનાદિ પામવા રે, અને જવા અનાદિ બ'ધ; મળ૦ ઉપદેશ સદ્દગુરુના પામવા રે, ઢાળી સ્વચ્છ'દ ને પ્રતિબ'ધ. મૂળ૦ ૧૦

૧૦. એવાં મૂળ જ્ઞાનાદિની પ્રાપ્તિ થાય અને અનાદિના કમેં અંધ ટળી જઈ જીવ મુક્ત થાય તે માટે આત્મજ્ઞાની સદ્- ગુરુના ઉપદેશ પામવા જોઈએ; અને તે ઉપદેશ અંતરમાં પરિશુમે તે માટે તેમાં મુખ્ય વિક્ષરૂપ સ્વચ્છં દ અને પ્રતિઅંધના ત્યાગ કરવા જોઈ એ.

અજ્ઞાનદશા ટાળવા માટે જ્ઞાની પરમકૃપાળુ સદ્યુરુનું શરણ, બાધ, ભક્તિ, આજ્ઞા સર્વાર્પ ણપણે આરાધાય તેા એ જ સર્વાપરી સાધન છે. તે સાધન સફળ ન થવા દે એવા સ્વ<sup>ર</sup>છંદ તે મહાન શત્રુ છે. પરમાર્થના નામે જપ, તપાદિ પાતાની મેળે પાતાને ગમે તેવાં સાધના કર્યા જવાં અને હું પરમાર્થ સાધું છું એમ માનવું, તેમજ પાેતે પરમાર્થ જાણ્યાે નથી છતાં આ હું જાણું છું, હું સમજું છું તેમજ પરમાર્થ <mark>છે, અથવા પરમાર</mark>્થ આમ હાય, કે તેમ હાય ઇત્યાદિ પાતાની કલ્પના પ્રમાણે પરમાર્થ ના આગ્રહ રાખી તેવી પ્રવર્તના કરવી તે સ્વચ્છંદ છે. જ્ઞાનીની આગ્રા આરાધવા તથારૂપ અવકાશ પ્રાપ્ત ન થવા દે અથવા વિકારૂપ અને તેવાં જે જે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવથી, માહાધીન એવા જીવને ખળી રહેવાનાં, અંધાઈ રહેવાનાં નિમિત્તો થાય છે તે સર્વ પ્રતિખંધ છે. લેાકસંખંધી ખંધન, સ્વજન કુટું બ બ ધન, દેહાભિમાનરૂપ બ ધન અને સંકલ્પ-વિકલ્પરૂપ બંધન એ ચાર મુખ્ય પ્રતિબંધ કહ્યા છે. લાેકસંબંધી બંધન

એમ દેવ જિનંદે ભાખિયું રે, માેક્ષમારગનું શુદ્ધ સ્વરૂપ; મૂળ૦ ભવ્ય જેનાના હિતને કારણે રે, સંક્ષેપે કહ્યું સ્વરૂપ. મૂળ૦ ૧૧

તેમજ સ્વજન કુટું અ અંધન જેટલાં ત્યાગી શકાય તેટલાં સત્સંગ સત્સમાગમના અવકાશ જવ પ્રાપ્ત કરી શકે અને જ્ઞાનીની આજ્ઞા આશાધવા ભાગ્યશાળી અની શકે; તેથી જ્ઞાનીના એાં અંતરમાં પરિણુમે ત્યારે મૂળમાર્ગ નું રહસ્ય હુદયગત થતાં અનુક્રમે દેહાભિમાન અને સંકલ્પ-વિકલ્પરૂપ સર્વ બંધના ટળી જાય, અને જીવ અસંગ અપ્રતિઅદ્ધ મુક્ત પરમાત્મસ્વરૂપને પામી પરમ કૃતાર્થ થાય, અથવા સમક્તિ, કિંવા રત્નત્રય પામી માેશ્રૂર્ય પરમ કૃતાર્થતાના માર્ગ પામે. ૧૦

૧૧. મેાલનાં કારણુરૂપ માનવદેહ, આર્ય ક્ષેત્ર, ઉત્તમ કુળ, ઉત્તમ સંહનન, સદ્ગુરુના યાગ, તેના બાધનું શ્રવણ, તેની શ્રદ્ધા, અને સંચમમાં વીર્ય નું પ્રવર્ત આદિ અનેક ઉત્તમ યાગ આવશ્યક છે. છતાં માલનાં અનન્ય કારણુરૂપ સ્ત્નત્રય પ્રધાન હાવાથી ભગવાન જિનેન્દ્રદેવે નિશ્ચયથી સ્ત્તત્રયને માલના માર્ય કહી માલમાર્ગ નું શુદ્ધ સ્વરૂપ દર્શાવ્યું છે. તે ભવ્ય જનાના હિતને માટે અહીં સંક્ષેપમાં કહ્યું છે. એના વિસ્તારથી વિચાર કરતાં શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના બાધ થતાં આત્માર્થિઓને પરમ આત્માર્થ રૂપ નિજ શ્રેય સુગમતાથી સાધ્ય થવા યાગ્ય છે.

[૭૨૪]

પંચ પરમપદ વવાશિયા, કાર્તિક ૧૯૫૩ (ગીતિ)

પ'થ પરમપદ બાેધ્યા, જેહ પ્રમાણે પરમ વીતરાગે, તે અનુસરી કહીશું, પ્રણમીને તે પ્રભુ ભક્તિરાગે. ૧ મૂળ પરમપદ કારણ, સમ્યક દર્શન જ્ઞાન ચરણ પૂર્ણ; પ્રણમે એક સ્વભાવે, શુદ્ધ સમાધિ ત્યાં પરિપૂર્ણ. ૨ જે ચેતન જહ ભાવા, અવલાેકચા છે સુની દ્ર સર્વ જ્ઞે; તેવી અંતર આસ્થા, પ્રગડયે દર્શન કહ્યું છે તત્ત્વજ્ઞે. ૩

#### २२

#### પંથ પરમપદ

- ૧. પરમ વીતરાગ, સંપૂર્ણ રાગદ્વેષાદિ દોષાને ક્ષય થયેા છે જેના એવા સર્વજ્ઞ ભગવાને પરમ પદના, માેક્ષના પંથ, માર્ગ જે પ્રમાણે ઉપદેશ્યા છે તે પ્રમાણે તે સર્વાપરી ઉપદેશને અનુસરીને, તે પ્રભુને પરમ ભક્તિભાવે પ્રણામ કરીને, તે માર્ગ અહીં કહીશું કે જેથી સંસારતાપથી તપેલા ભગ્યા તેના આશ્રય કરી માેક્ષસુખને સાધી, સંસાર દુઃખથી મુક્ત થાય છે. ૧
- ર. મેાક્ષરૂપ પરમપદનાં મૂળ કારણુ સમ્ચગ્દર્શન,સમ્ચગ્જ્ઞાન અને સમ્ચગ્ચારિત્ર એ ત્રણેય એક અભેદ આત્મસ્વભાવરૂપે પૂર્ણુપણું પરિણુમે ત્યારે ત્યાં પરિપૂર્ણુ શુદ્ધ સહજ આત્મદશા-રૂપ સમાધિ પ્રાપ્ત થાય. ર
- મોક્ષનાં મૂળ કારણમાં સૌથી પ્રથમ સમ્યગ્દર્શન કહ્યું તે।

પંચ પરમપક ૧૪૧

સમ્યક્ પ્રમાણ પૂર્વ કે, તે તે ભાવાે જ્ઞાન વિષે ભાસે; સમ્યગ્ જ્ઞાન કહ્યું તે,સંશય, વિભ્રમ, માહ ત્યાં નાશ્યે. ૪

તે સમ્યગ્દર્શન એટલે શું ? તેનું સમાધાન એ છે કે આત્મારામી મુનિવૃંદના પ્રભુ એવા સર્વજ્ઞ ભગવાને આ વિશ્વમાં જડ અને ચેતન એમ મુખ્યપણે બે પ્રકારના પદાર્થી જેયા, જાણ્યા, પ્રકાશ્યા છે. તે પદાર્થી યથાતથ્ય તેમજ છે એવી અંતરમાં આસ્થા, શ્રદ્ધા, પ્રતીતિ, દઢ નિર્ધાર થાય ત્યારે તેને તત્ત્વજ્ઞાનીએ એ સમ્યગ્દર્શન કહ્યું છે. 3

તે તે પદાર્થી યથાર્થ પ્રમાણપૂર્વક, અનુભવ જ્ઞાનપૂર્વક પાતાના જ્ઞાનમાં જણાય ત્યારે તે જ્ઞાનને સમ્યગ્જ્ઞાન કહ્યું છે. આ સમ્યગ્રાનમાં, સંશય, વિભ્રમ અને વિમાહ એ ત્રણ, ગ્રાનને મલીન કરનાર દેાષ, દ્વર થઈ જાય છે અને તેથી પદાર્થનું યથાત<sup>શ્</sup>ય સત્યસ્વરૂપે જ્ઞાન થાય છે. સંશય એટલે શુદ્ધ આત્મ-તત્ત્વ આદિને પ્રતિપાદન કરનાર જે જ્ઞાન છે તે વીતરાગ, સર્વજ્ઞ-દ્વારા પ્રકાશિત સત્ય હશે કે અન્યમતમાં નિરૂપિત થયું છે તે સત્ય હશે એવી શાંકા તે સંશય છે. જેમકે અંધારામાં વૃક્ષનું દૂં કું જોઈ ને આ માણસ હશે કે દૂં કું હશે ? એમ વિચારવું તે સંશય. જેમ છીપમાં ચાંદીની ભ્રાંતિ થાય તેમ જે અનેકાન્ત-રૂપ વસ્તુ છે તેને આ નિત્ય જ છે, આ અનિત્ય જ છે, એમ એકાન્તરૂપે જાણવી તે વિભ્રમ દોષ છે. ચાલતાં પગમાં તણ આદિના સ્પર્શ થાય ત્યાં આ શાના સ્પર્શ થયા તે જેમ ખબર ન પડે તેમ, અથવા દિશા બૂલી જવાય તેમ, એકબીજાની અપેક્ષા ગ્રુક્ત એવા દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક સ્વરૂપ જે બે

વિષયાર ભનિવૃત્તિ, રાગદ્વેષના અભાવ જયાં થાય; સહિત સમ્યગ્દર્શન, શુદ્ધચરણ ત્યાં સમાધિ સદુપાય.પ ત્રણે અભિન્નસ્વભાવે, પરિણમી આત્મસ્વરૂપ જયાં થાય; પૂર્ણ પરમપદ પ્રાપ્તિ,નિશ્ચયથી ત્યાં અનન્ય સુખદાય. ૬

નય (Points of view) છે, તેને અનુસરીને દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયને ન જાણવા તે વિમાહ દેાષ છે. ૪

- પ. યથાર્થ પદાર્થ દર્શન કે આત્મદર્શનરૂપ સમ્યગ્દર્શન સહિત પાંચ ઇન્દ્રિયાના વિષયાના સંયમ થાય, આરંભ પરિ- ગ્રહના ત્યાંગ થાય, અને રાગદ્વેષના અભાવ થાય ત્યાં શુદ્ધ સ્વરૂપમાં રમણતારૂપ ચારિત્ર પ્રગટે. આ ચારિત્રરૂપ આત્મ- સ્થિરતા સતત વર્ધમાન થાય ત્યાં ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેયની એકતારૂપ સમાધિ પ્રાપ્ત થાય. તેથી આ આત્મપરિણામની અખંડ સ્વસ્થતારૂપ પરમ સમાધિના સદુપાય, સર્વશ્રેષ્ઠ ઉપાય શુદ્ધ ચારિત્રને કહ્યો છે. પ
- દ. આ ત્રણેય સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્રાન, સમ્યગ્યારિત્રરૂપ રત્નત્રય પરિણામ અભિન્નપણે એક આત્માપણે પરિણુમી આત્મારૂપ જ્યારે થાય ત્યારે નિશ્ચેય પૂર્ણ પરમ પદરૂપ માેક્ષની પ્રાપ્તિ થાય; કે જે પદ અનન્ય સર્વેતિકૃષ્ટ સ્વાધીન આત્મિક સુખથી પરિપૂર્ણ માેક્ષરૂપ કહેવાય છે. અર્થાત્ રત્નત્રયની એક ચતારૂપ નિરંતર પરિણામ એ જ અનંત સુખમય માેક્ષની પ્રાપ્તિનું અનન્ય કારણ થાય છે. દ

પ'થ પરમપક ૧૪૩

જીવ, અજીવ પદાર્થો, પુષ્ય, પાપ, આસવ તથા બ'ધ; સ'વર,નિજેરા,માેક્ષ,તત્ત્વ કહ્યાં નવ પદાર્થ સ'બ'ધ. ૭ જીવ, અજીવ વિષે તે, નવે તત્ત્વનાે સમાવેશ થાય; વસ્તુ વિચાર વિશેષે,ભિન્ન પ્રબાેધ્યા મહાન સુનિરાય. ૮

鲘

છ. જડ અને ચેતનના સંયાગસંખંધને કારણે, જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આસવ, સંવર, નિર્જરા, બંધ અને માેક્ષ એમ નવ તત્ત્વ કે પદાર્થ કહેવાય છે. તેમાં પુષ્ય અને પાપ સિવાયનાં બાકીનાં સાતને કવચિત્ સાત તત્ત્વ કહેવાય છે અને એ નવેચને નવ પદાર્થ કહેવાય છે. હ

૮. એ નવે તત્ત્વ જીવ અને અજીવ એ બે તત્ત્વમાં જ સમાવેશ પામી જાય છે. પરંતુ વસ્તુને વિશેષપણે વિચારવા અર્થે મહાન મુનીન્દ્ર ભગવાન સર્વા તે નવ પ્રકારે ભેદ પાડીને વિસ્તારથી પ્રરૂપ્યા છે. ૮

२६६] જડ ચેતન વિવેક રાળજ, ભાદ્રપદ સદ ૮, ૧૯૪૭

૧ જહેલાવે જહે પરિણુમે, ચેતન ચેતન લાવ; કાઈ કાઈ પક્ષટે નહીં, છાેડી આપ સ્વલાવ. ૧ જહે તે જહે ત્રણ કાળમાં, ચેતન ચેતન તેમ; પ્રગટ અનુલવરૂપ છે, સંશય તેમાં કેમ ? ૨

### ર૩ જડ ચેતન વિવેક

- ૧. જડ સદાય જડપણે પરિણુમે અને ચેતન સદાય ચેતન-પણે પરિણુમે, પણ પાતપાતાના સ્વભાવ છાડીને કાેઈ અન્યરૂપે કદાપિ પરિણુમે નહીં. અર્થાત્ જડ કદી ચેતનપણે પરિણુમે નહિ કે ચેતન કદી જડપણે પરિણુમે નહિ. ૧
- ર. જડ છે તે ત્રણે કાળે જડરૂપે જ રહે છે અને ચેતન છે તે ત્રણેય કાળમાં ચેતનરૂપે જ રહે છે. એ વાત પ્રગટ અનુભવરૂપ છે. તેથી તેમાં કદાપિ સંશય થવા યાગ્ય નથી. જડની ગમે તેટલી અવસ્થાઓ પલટાય પણ તે સર્વ જડરૂપે જ રહે છે અને ચેતનની પણ ગમે તેટલી અવસ્થાઓ અદલાય પણ તે સર્વ ચેતનરૂપે જ રહે છે. જડની કાઈ પણ અવસ્થા કદી પણ ચેતનરૂપ થાય કે ચેતનની કાઈ અવસ્થા કદી પણ જડરૂપ થાય એમ કદાપિ અનવા યાગ્ય જ નથી, એમ નિઃસંદેહ છે. ર

જો જહે છે ત્રણ કાળમાં, ચેતન ચેતન હાય; બ'ધ માેક્ષ તાે નહિ ઘટે, નિવૃત્તિ પ્રવૃત્તિ ન્હાેય. ૩ બ'ધ માેક્ષ સ'ચાેગથી, જ્યાં લગ આત્મ અભાન; પણ નહિ ત્યાગ સ્વભાવનાે, ભાખે જિન ભગવાન. ૪

તો ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે જો જડ ત્રણે કાળ જડ જ રહે તેમ હાેય અને ચેતન પણ ત્રણેય કાળમાં ચેતન રહે તેમ હાેય તા પછી અધ અને માેક્ષ આદિ અવસ્થા ઘટતી નથી. અથવા પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિ સંભવતી નથી. અર્થાત્ ચેતન ચેતન જ રહે તો તે સદાય મુક્ત જ રહે એટલે એને જડ સાથે ખંધાવાના પ્રસંગ જ કેમ આવે ? અને જડ જડરૂપે જ રહે તા તેને પણ ચેતન સાથે માં ધરૂપે એકમેક થવાના પ્રસંગ કેમ ઉદ્ભવે શ અર્થાત્ ખંધ, માક્ષ, પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિ કંઈ સંભવે નહિ. 3 ૪. એતું સમાધાન એમ છે કે બન્ને પદાર્થો ત્રણે કાળમાં પાતપાતાના સ્વરૂપે જ રહે છે. છતાં વિભાવ અવસ્થામાં તેમના પરસ્પર સંચાેગ સંબંધ થાય એવાે વસ્તુસ્વભાવ છે. જ્યાં સુધી આત્માને પાતાના સ્વરૂપનું અભાન, અજ્ઞાન છેત્યાં સુધી દેહાદિ પરમાં અહં મમત્વરૂપ બ્રાંતિથી, અને ઇષ્ટાનિષ્ટ આદિ કુલ્પનાજનિત રાગદ્વેષાદિ વિભાવથી તે જ**ડ એવાં કર્મ**ુપર-માણુઓને સંચાગસંબંધે ગહુણ કરે છે. અને તે અજ્ઞાન, રાગદ્વેષાદિ વિભાવા ટળી જાય ત્યાં સર્વ કર્મ-પરમાણથી મુક્ત થઈ જાય છે. એમ ખાંધ કે માેક્ષ એ સંચાેગસંબ ધર્થા કહેવાય છે. પરંતુ એ બાંધ કે માેક્ષ બન્ને અવસ્થામાં જડકે ચેતન કાેઈ પાતપાતાના સ્વભાવના અર્થાત્ જડ જડપણાના અને વતે ભધ પ્રસંગમાં, તે નિજ પદ અજ્ઞાન; પણ જહતા નહિ આત્મને એ સિદ્ધાંત પ્રમાણ, પ ગ્રહે અરૂપી રૂપીને, એ અચરજની વાત; જીવ બધન જાણે નહીં, કેવા જિન સિદ્ધાંત ? દ

ચૈતન ચૈતનપણાના ત્યાગ કરતાં નથી. બન્ને પાતાના સ્વભાવ ચુક્ત જ રહે છે. એમ જિન ભગવાનના સિદ્ધાંત છે. ૪

- પ. જીવ અંધપ્રસંગમાં વર્તે છે અર્થાત્ કર્મઅંધ અવ-સ્થામાં રહે છે તેનું કારણ પોતાના મૂળ સ્વરૂપને પોતે ભૂલી ગયારૂપ અજ્ઞાન છે. પણ તેથી કરીને કંઈ આત્માને જડતા, જડપણું પ્રાપ્ત થયું નથી. અર્થાત્ ચેતન કહી જડ થઈ ગયા નથી. એ સિદ્ધાંત પ્રમાણ, ન્યાયયુક્ત છે. પ
- દ. આકાશાદિ બીજાં અરૂપી દ્રવ્યા,જડ પરમાણુથી લેપાતાં નથી, પરંતુ આશ્ચર્યની વાત એ છે કે વસ્તુસ્વભાવ એવા છે કે અરૂપી એવા જવ રૂપી એવાં જડ-પરમાણુને કર્મ રૂપે ગ્રહણ કરે છે અને તેની સાથે સંયાગસંખંધ બંધાય છે. આમ છતાં જવ પાતે આવી રીતે જડ-પરમાણુરૂપ કર્માથી અંધાઈ રહ્યો છે એમ પાતાના બંધનને પાતે જાણતા નથી. એ જિન ભગવાનના કેવા ગહન, સૂક્ષ્મ, અગમ્ય સિદ્ધાંત છે? અર્થાત્ સંપૂર્ણ જ્ઞાનવંત એવા કેવળજ્ઞાન ભાસ્કર સર્વજ્ઞ ભગવાને જ પાતાના દિવ્ય જ્ઞાનપ્રકાશથી આ સિદ્ધાંત જાણ્યા અને ઉપદેશ્યા; જ્યારે અન્ય દર્શનામાં તથારૂપ જ્ઞાનના અભાવે કર્મ છાય છે? અને તેથી કેમ છુટાય? ઇત્યાદિ ખંધમાક્ષની યથાર્થ વ્યવસ્થા દિષ્ટોગોચર થતી નથી.

પ્રથમ દેહદૃષ્ટિ હતી, તેથી ભાસ્યાે દેહ; હવે દૃષ્ટિ થઈ આત્મમાં, ગયાે દેહથી નેહ. ૭

रत्तो बंधदि कम्मं, मुख्रदि जीवो विरागसंपत्तो। एसो जिणोवदेसो, तह्या कम्मेसु मा रज्ज॥

અર્થાત રાગી જીવ કર્મને બાંધે છે, અને રાગરહિત જીવ કર્મ ને છાડે છે એ જિનનાે ઉપદેશ છે, માટે કર્મામાં રાગ કરાે મા. તેલની ચીકાશથી આદ્ર` પદાર્થો ઉપર ધૂળ આવીને જેમ વળગે છે, તેમ રાગરૂપ ચીકાશથી ચુક્ત એવા જીવના પ્રદેશામાં જડ-પરમાણુરૂપ કર્મા આવીને અધાય છે, અને ચીકાશ વગરના રેતીના ગાળા જેમ ભીંત ઉપર ચાંટતા નથી, તેમ રાગાદિ પરભાવમાં અનાસક્ત, ઉદાસીન એવા જીવને કર્મ ખંધ થતા નથી, એ ખંધ-માક્ષના સિદ્ધાંત જે જિન ભગવાને પ્રરૂપ્યા છે તે સૂક્ષ્મજ્ઞાન ગમ્ય પણ અદ્ભુત છે. ૬ અનાદિથી પાતાના સ્વરૂપનું અભાન, અજ્ઞાન ચાલ્યું આવતું હાવાથી દેહ તે જ હું એમ માની, દેહને જ સર્વસ્વ ગણી, તેની જ સાર સંભાળ માટે ખાહ્યદૃષ્ટિથી જ સવ પ્રવર્તન હતું. તેથી જ્યાં ત્યાં દેહદષ્ટિથી પાતાના દેહ તે પાતે, તેમ બીજાના દેહ તે બીજાના આત્મા એમ ગણી, માત્ર રૂપી એવું દશ્ય જગત તે જ સર્વધ્વ છે એમ જેવાના અભ્યાસ હતા, તે કાેઈ પૂર્વના પ્રભળ ચાેગાભ્યાસે અને ગુરુગમે આ દેહ અને સર્વ દશ્ય જગત્ અદસ્ય કરી, અદસ્ય એવા અચિ ત્ય ચિંતા-મણિ નિજ શુદ્ધ સહજ આત્મા જેવાની દિવ્ય દર્ષ્ટિ પ્રાપ્ત થઈ. તેથી હવે આત્મામાં દષ્ટિ સ્થિર થતાં, જ્યાં ત્યાં એક એ જ જડ ચેતન સંયોગ આ, ખાણુ અનાદિ અનંત; કાઈ ન કર્તા તેહના, ભાખે જિન ભગવંત. ૮ મૂળ દ્રવ્ય ઉત્પન્ન નહિ, નહીં નાશ પણ તેમ; અનુભવથી તે સિદ્ધ છે, ભાખે જિનવર એમ. ૯

એમ જોવાની દૃષ્ટિ સાધ્ય થતાં, ત્યાં અનંત આનંદ શાંતિ સુખ અને સમાધિ જણાતાં, આ અસાર ક્ષણિક પર એવા દેહ ઉપ-રથી સ્નેહ, રાગ, મમત્વ, આસકિત નષ્ટ થઈ ગઈ. અને 'અમે દેહધારી છીએ કે કેમ? તે સંભારીએ ત્યારે માંઠ જાણીએ છીએ,' એવી વિદેહી દશારૂપ અદ્ભુત અચિત્ય આત્મપ્રાપ્તિ થઈ. હ

- ૮. આ વિશ્વમાં જડ અને ચેતનરૂપ જે જે પદાર્થીના સમૂહ છે તે અનાદિના છે. જડ એવાં કર્મોના ચેતન એવા જવા સાથે સંચાગ સંખંધ છે તે પણ અનાદિના છે. આમ જડ અને ચેતનના સંચાગરૂપ આ ખાણ—આ વિશ્વ અનાદિ કાળથી છે. અને અનંત કાળ ભવિષ્યમાં પણ તે જ રીતે આ વિશ્વ રહેનાર છે. અનેક પ્રકારે અવસ્થાતર થવા યાગ્ય છે, પણ નાશ થવા યાગ્ય કદી નથી. તેના કર્તા કાઈ નથી. તેમ ઉપ- લક્ષણથી તેના હતાં પણ કાઈ નથી. એમ સર્વજ્ઞ એવા જિન ભગવંતે કહ્યું છે.
- હ. આ વિશ્વમાં, જીવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકારા અને કાળ એમ છ મૂળ દ્રવ્યા, પદાર્થો કહ્યા છે. તે પદાર્થો કાઈએ ઉત્પન્ન કર્યા નથી પરંતુ અનાદિથી સ્વયંસિદ્ધ છે. તેથી

હાેય તેહના નાશ નહિ, નહીં તેહ નહિ હાેય; એક સમય તે સૌ સમય, ભેદ અવસ્થા જોય. ૧૦

× × ×

જે પદાર્થ અનુત્પન્ન છે તે અવિનાશી છે, એ ન્યાયે એ છએ દ્રવ્યા કદાપિ નાશ પામવા યાગ્ય નથી. અર્થાત્ ત્રિકાળ રહેવા યાગ્ય છે. આ સિદ્ધાંત જ્ઞાનીઓએ અનુભવથી સિદ્ધ કરીને જણાવ્યા છે, એમ જિન ભગવાને કહ્યું છે. ૯

के द्रव्य, पहार्थ नुं अस्तित्व छे तेना नाश उहापि થવા સંભવતા નથી. તેમ જે દ્રવ્યનું અસ્તિત્વ નથી તે દ્રવ્ય ઉત્પન્ન થવું સંભવતું નથી. એક સમય માત્ર જે દ્રવ્ય અસ્તિત્વ ધરાવે છે તે દ્રવ્ય સૌ સમય, સર્વ કાળ માટે અસ્તિત્વરૂપે રહેવાનું જ છે. તેના કાઈ સમયે નાશ થવા સંભવતા નથી. જિન ભગવાને જે જીવ, પુદુગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળરૂપ છ દ્રવ્યાે કહ્યાં છે તે છએ દ્રવ્યાે આ પ્રમાણે અનાદિથી અસ્તિત્વવાળાં હાવાથી અનં તકાળ પર્યં ત સ્થિતિવાળાં રહેવાનાં છે. તેમ જ તે કાેઈ ઉત્પન્ન થયેલાં નથી તેથી તેમનાે નાશ કદી થવાના નથી. માત્ર તેમાં અવસ્થાંતર થયા કરે છે અને તેથી ભિન્ન ભિન્ન સમયે તેમની ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાએા દર્ષ્ટિ-ગાેચર થાય છે. તેમ ત્રણે કાળ તેમની અવસ્થાએા ખદલાતી દ્રષ્ટિગાચર થવા યાગ્ય છે. ૧૦

ર પરમ પુરુષ પ્રભુ સદ્દગુરુ, પરમ જ્ઞાન સુખ ધામ; જેણે આપ્યું ભાન નિજ, તેને સદા પ્રણામ. ૧

૧૧. ધર્મ, અર્થ, કામ અને મેાક્ષ એ ચારેય પુરુષાર્થમાં સર્વોપરી એવા ધર્મ અને માેક્ષ પુરુષાર્થમાં નિરંતર પ્રવર્તતા એવા,—સત્પુરુષાર્થયુક્ત તે પુરુષ,—સર્વોત્કૃષ્ટ આત્મદશામાં રમણ કરતા પરમ પુરુષ સદ્ગુરુ લગવાન, જે પાતે પરમજ્ઞાન અને સુખનું ધામરૂપ બની, આ પામરને પાતાના સ્વરૂપનું લાન કરાવવા પરમ ઉપકારશીલ બન્યા, તે કારુણ્યમૂર્તિ સદ્ગુરુ પ્રભુને પરમ ભક્તિથી ત્રિકાળ અભિવંદન હા ! પ્રભ્રામ હા !! ૧૧



[૯૦૨] જડ ચેતન વિવેક મુંબઇ, કાર્તિક વદ ૧૧, મંગળ, ૧૯૫૬

## (જડ ने चैतन्य अन्ने)

જહે ને ચૈતન્ય બન્ને દ્રવ્યના સ્વભાવ ભિન્ન, સુપ્રતીતપણે બન્ને જેને સમજાય છે;

## ર૪ જડ ચેતન વિવેક

૧. આ જગતના સર્વ પદાર્થી, કોઈ જડ અને કોઈ ચેતન એમ બે પ્રકારે મુખ્યત્વે આળખાય છે. તેમાં જીવ પોતે ચેતન છે, ચેતન્ય લક્ષણવાળા ચેતનાયુક્ત પદાર્થ છે. જ્ઞાન, દર્શન, સુખ, વીર્ય આદિ ગુણસ્વરૂપ, અરૂપી એવા તેના ચેતન્ય સ્વભાવ છે. અનાદિ અનંત એવા પાતે શાધ્ધત પદાર્થ છે. અને પાતાથી છેક જીદા, છતાં પાતાને બધ અવસ્થામાં રાખનાર, પાતાના દેઢ આદિરૂપે સંયાગ સંખંધમાં રહેલા, એવા પુદ્ગલ જડ પરમાણુઓ તે જડ પદાર્થ છે. તે વર્ણ રસ ગંધ સ્પર્શાદિ ગુણવાળા રૂપી પદાર્થ છે. તેથી અરૂપી એવા જવના જ્ઞાનાદિ સ્વભાવથી સાવ જીદા છે. અન્ય છે.

જ્ઞાની સદ્ગુરુના બાધે જેને જડના એવા જડ સ્વભાવ અને ચેતનના એવા અનંત જ્ઞાન દર્શન સુખ આદિ આત્મ એશ્વર્ય સુક્ત શાશ્વત ચેતન્ય સ્વભાવ યથાર્થ જાણવામાં આવે છે, તે અન્નેના સ્વભાવ સાવ જીદાે જીદાે હાવાથી અન્ને પદાર્થો સાવ જીદા જીદા છે પણ અત્યારે અજ્ઞાન દશામાં જેમ એકમેક સ્વરૂપ ચેતન નિજ, જહે છે સંખ'ધ માત્ર, અથવા તે ગ્રેય પણ પરદ્રવ્ય માંય છે;

ભાસે છે તેમ વાસ્તિવિક નથી, એમ યથાર્થ પ્રતીતિ શ્રદ્ધા નિશ્ચયપૂર્વ કરપષ્ટ જેને સમજાય છે તેને પોતાનું નિજસ્વરૂપ તો ચેતન છે, અને જડ તો સંખંધ માત્ર છે, અથવા તે જડ તો જ્ઞેય પર-દ્રવ્ય છે અને પોતે તો તેના જોનાર જાણનાર જ્ઞાતા દેષ્ટા ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા તેથી કેવળ ભિન્ન છે, એમ પોતાની અભેદચિંતના જાગતાં, પોતાને પોતાના સ્વરૂપના અનુભવ, સાક્ષાત્કાર, આત્મદર્શન પ્રગટે છે. તેથી અચિત્ય સુખસ્વરૂપ પરમાનંદનું ધામ એવા પોતાના આત્માના અનુભવ અમૃતરસમાં નિમગ્ન થતાં, આત્માનું અદ્ભુત અચિત્ય માહાત્મ્ય અનુભવમાં આવતાં, અસાર અને અન્ય એવા જડ પદાર્થ પ્રત્યે ઉદાસીનતા, અનાસક્ત ભાવ જાગે છે. અને તેથી પરમાંથી વૃત્તિ પાછી વળી પોતાના સહજ શુદ્ધ આત્મ સ્વભાવમાં જ વૃત્તિના પ્રવાહ પ્રવાહે છે. અર્થાત્ અહિમું ખ વૃત્તિ અંતર્મું ખ થઈ આત્મામાં જ શમાય છે.

અનાદિ અવિદ્યાજનિત દેહાત્મણુદ્ધિ એ જ સંસાર દુઃખનું મૂળ છે. શ્રીમદ્ પૂજ્યપાદ સ્વામી સમાધિશતકમાં કહે છે કે :-

> मूळं संसारदु:खस्य देह एवासमधीस्ततः। त्यक्त्वैनां प्रविशेदन्तर्बहिरव्यापृतेन्द्रयः॥॥१४॥

અર્થાત્ સંસારદુઃખનું મૂળ દેહાત્મણુદ્ધિ છે તેથી તેને તજીને, બાહ્ય વિષયામાં પ્રવર્ત તી ઇન્દ્રિયાને રાેકીને અંતરમાં (આત્મામાં) પ્રવેશ કરવા, અંતરાત્મણુદ્ધિ કરવી. એવા અનુભવના પ્રકાશ ઉદ્ધાસિત થયા, જડથી ઉદાસી તેને આત્મવૃત્તિ થાય છે; કાયાની વિસારી માલા, સ્વરૂપે સમાયા એવા, નિર્જ થના પંચ ભવઅ તેના ઉપાય છે. ૧

ઉપરાક્ત વિવેક જેને જાગે છે અને ભેદવિજ્ઞાનની ભાવના પ્રગટે છે તેને એવી સમજણ તથા શ્રદ્ધા અચળપણે સતત સ્કુરાયમાન હાય છે કે અનં તા જ્ઞાનીઓએ જાણ્યા તેવા જ્ઞાતા દેષ્ટા ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા તે હું છું. જ્ઞાન દર્શન સુખ વીર્ય આદિ મારા સ્વભાવ છે. તેમ જ નિત્ય શાધ્યત સમાધિસુખે પરિપૂર્ણ સિદ્ધિપદરૂપ માક્ષમય સહજાતમસ્વરૂપ એ જ મારું મૂળ સ્વરૂપ છે. અને આ દેહાદિ તા જડ, વિનાશી, અશુચિ અને દુઃખનું મૂળ તેમ જ મારાથી તદ્દન ભિન્ન અન્ય પદાર્થ છે. તેથી તેમાં મમતા, માહ, પ્રેમ, પ્રીતિ આસિક્ત એ સર્વ સંસાર પરિભ્રમણના કારણરૂપ મહા અંધનનાં કારણ છે. તે માહ મમતા હવે ટાળવા કટિઅદ્ધ થઈ સતત જાગૃત પુરુષાર્થ યુક્ત રહેવું એ જ મારે સર્વ પ્રયાસે કરવાયાગ્ય મુખ્ય કર્ત વ્ય છે.

આવી અપૂર્વ જાગૃતિ વડે જે ધન્યપુરુષા કાયાની માયા, દેહ ઉપરના પ્રેમ, મમતા માહ, આસક્તિ, અથવા દેહાધ્યાસ ટાળી દે છે, તે મહાપુરુષા દેહાત્મખુદ્ધિ દૂર થવાથી, આત્માના શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપમાં શમાય છે. અર્થાત્ ખાદ્યભાવાથી તેમની વૃત્તિ વિરામ પામી અંતર્મુ ખ થઈ પાતાના શુદ્ધ સહજ આત્મ-સ્વરૂપમાં લીન થઈ તેઓ શાંત સમાધિસ્થ થાય છે.

આમ દેહાત્મણ દ્વિરૂપ દર્શ નમાહ એ મુખ્ય અંતરંગ પરિ-

દેહ જીવ એકરૂપે ભાસે છે અજ્ઞાન વહે, ક્રિયાની પ્રવૃત્તિ પણ તેથી તેમ થાય છે; જીવની ઉત્પત્તિ અને રાેગ, શાેક, દુઃખ, મૃત્યુ, દેહના સ્વભાવ જીવ પદમાં જણાય છે;

અહગન્યિ, ગાંઠ, ભંધન છેદાવાથી, તે જ્ઞાની પુરુષ અન્ય ખાહ્ય અને અંતરંગ સર્વ પરિશ્રહરૂપ શંધિને છેદવા સમર્થ ખને છે. અર્થાત્ દર્શનમાહ અને ચારિત્રમાહરૂપ મહાન શંધિના છેદ કરીને તે મહાપુરુષ નિર્શં થ, માહશંધિરહિત, વીતરાગ સર્વજ્ઞ પદે વિરાજિત ખને છે. અને એ જ માહશંધિને છેદવાના જે ઉપાય, માર્ગ આ નિર્શં થ મહાત્માઓ દર્શાવે છે તે જ સંસારના અંતના અર્થાત્ માક્ષની પ્રાપ્તિના સાચો ઉપાય છે. ૧

2. ખાહ્યદિષ્ટ જ્વાને શરીર અને આત્મા બન્ને એકર્પે લાસે છે તેનું કારણ અજ્ઞાન છે. પાતાને આત્માના સ્વલાવનું અને જડ એવા શરીરના સ્વલાવનું જ્ઞાન નથી, તેથી જ, અના-દિથી શરીર અને આત્મા એકર્પે માનવાર્પ ભૂલ ચાલી આવે છે. અને તેથી ક્રિયાની પ્રવૃત્તિ પણ તેવી જ ભ્રાંતિસહિત થાય છે. દેહની સારસંભાળ ઇત્યાદિથી જાણે આત્માની સારસંભાળ થાય છે એમ માની દેહની પાછળ જ જીવ સર્વ કાળ એળ ગુમાવી દે છે. જીવ તો સદાય શાધ્યત હોવાથી અનુત્પન્ન છે. પરંતુ તે દેહમાં આવે છે ત્યારે દેહની ઉત્પત્તિ થઈ તેને જીવની ઉત્પત્તિ ગણે છે. તેમ જ દેહમાં રાગ, શાક, મૃત્યુ આદિ થાય છે તે દેહના સ્વભાવ છતાં અજ્ઞાનવશે તે આત્માના સ્વભાવ ગણે છે. આવા જે અનાદિના દેહ અને આત્માને એક્

એવા જે અનાદિ એક્રુપના મિથ્યાત્વભાવ, ગ્રાનીનાં વચન વડે દ્વર થઈ જાય છે;

ભાસે જડચૈતન્યના પ્રગટ સ્વભાવ ભિન્ન, બન્ને દ્રવ્ય નિજ નિજ રૂપે સ્થિત થાય છે. ર

રૂપ માનવાના મિથ્યાત્વભાવ છે તેને દૂર કરવાના, અર્થાત્ મિથ્યાત્વરૂપ મહા રાેગ ટાળવાના અચૂક ઉપાય, અમાેઘ ઔષધિ જો કાેઈ પણ હાેચ તાે તે જ્ઞાની પુરુષનાે બાેધ છે. જીવને અજરામર પદની પ્રાપ્તિ માટે સૌથી પ્રથમ ટાળવા યાગ્ય અનાદિના મહા રાેગ આ મિથ્યાત્વભાવ, તે જ્ઞાની પુરુષના વચનરૂપ અમૃત વિના, બીજા કાઈ ઉપાયે ટળી શકે તેમ નથી. જ્ઞાની પુરુષને યથાર્થ જ્ઞાન દર્શન સમાધિ આદિ આત્મસ્વભાવ પ્રગટયો છે, અને તેથી તેમનાં શાંતરસપ્રધાન ગંભીર આશયયુક્ત વસ્તુના સ્વભાવને બાેધતાં અચિંત્ય માહાત્મ્યયુક્ત વચનાે, અનુભવદશા સહિત હાવાથી, જીવને અનાદિની અવિદ્યા દ્વર કરી, ચથાર્થ પદાર્થ સ્વરૂપનું જ્ઞાન કરાવવા સમર્થ અને છે. જ્ઞાનીના બાેધથી જીવ જાગૃત થઈ અનાદિની માહનિદ્રા તજી દેવા સમર્થ અને છે. તેને જડ અને ચૈતન્યના બન્નેના જુદાે જુદાે સ્વભાવ સાવ સ્પષ્ટ પ્રગટ સમજાય છે. અને દેહ આદિ પાતાથી ભિન્ન સ્વભાવવાળાં છે એમ યથાથ સમજણ થતાં, તેના માહ મમતા રાગદ્વેષાદિ સર્વ વિભાવા ટળી જાય છે. જેથી આત્મા આત્મ-પરિણામી થઈ, સમ્યગ્દર્શનરૂપ સ્વાનુભવપ્રકાશને પામી, ધન્યરૂપ ખને છે. અને તે સમ્યગ્દર્શનના પ્રતાપે વૃત્તિ આત્મભાવમાં જ નિરંતર વહે છે. જેથી નિરંતર આત્મરમણતારૂપ સ્વભાવ-

સમાધિને પામી, સર્વ કર્મ કલંકને ટાળી અજરામર પદરૂપ નિજ નિર્મળ સહજાત્મસ્વરૂપમાં સદાને માટે વિરાજિત થઈ, પરમ કૃતકૃત્ય પરમાત્મા અને છે.

" જ્ઞાનીનાં વાકયના શ્રવણુથી ઉલ્લાસિત થતા એવા જીવ, ચેતન, જડને ભિન્ન સ્વરૂપ યથાથ પણે પ્રતીત કરે છે, અનુભવે છે, અનુક્રમે સ્વરૂપસ્થ થાય છે."

— શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર

આમ સ્વરૂપસ્થિતિરૂપ માેક્ષપદ પ્રાપ્ત થતાં, આતમા આત્મારૂપે સ્થિત થાય છે અને કર્મરૂપ પુદ્દગલા કર્મપણું તજી દઈ પુદ્દગલરૂપે સ્થિત થાય છે. અર્થાત્ અન્ને દ્રવ્યા પાતપાતાના સ્વભાવમાં સ્થિત થાય છે. ર

# [૭૩૮] પરમ પદ પ્રાપ્તિની ભાવના અપૂર્વ અવસર

અપૂર્વ અવસર એવા કચારે આવશે ? કચારે થઈશું બાહ્યાંતર નિગ્ર છે જે ?

#### રપ

# પરમ પદ પ્રાપ્તિની ભાવના અપૂર્વ અવસર

અના દિથી અપ્રાપ્ત એવી અપૂર્વ અંતરાત્મદશા જેના અંતરમાં નિરંતર જળહળી રહી છે, અર્થાત્ અનાદિથી નહિ જિતાયેલા એવા દર્શ નમાહ આદિ અંતરંગ શત્રુઓના માત્ર પરાજય જ નહિ પણ ક્ષય કરી, જેણે શુદ્ધ સમ્યગ્દર્શનરૂપ સ્વાનુભવ પ્રકાશ અંતરમાં સદોદિત પ્રગટ કરી, ક્ષીણપાય એવા શેષ કષાયાદિ વિભાવોના સર્વધા સંપૂર્ણ ક્ષય કરવા ઉગ્રપણે સતત પુરુષાથ પરાક્રમ પ્રવર્તાવ્યું છે એવા અધ્યાત્મવીર, ભાવ નિગ્ર' થ, અપ્રમત્ત યાગી, આત્મારામી, વૈરાગ્યચિત્ત, શાંતમૂર્તિ પરમ તત્ત્વવેત્તા શ્રીમદ્ રાજચન્દ્રરૂપ શીતળ હિમગિરિના ઉચ્ચતમ અધ્યાત્મભાવનારૂપ ઉન્નત શિખરથી નીકળતી કવિતા-રૂપ સુરસરિતા સમાન આ અદ્ભુત અમૃતમય શાંતરસ વહાવતી કાવ્યગંગા, સિદ્ધિપદને પ્રાપ્ત કરવા સાેપાન સમ ગુણસ્થાન-આરાહણ ક્રમમાં અવગાહન કરાવી મુમુક્ષને અપૂર્વ આત્માન न्नतिना शिभरे विराकित કराववा અનુપમ અદ્ભુત તીર્થ રૂપ ખની, સમસ્ત સંસાર કલેશનું મૂળ અજ્ઞાન રાગદ્વેષ આદિ સર્વ<sup>°</sup>

# સર્વ સંબંધનું બંધન તીક્ષ્ણ છેદીને, વિચરશું કવ<sup>ું</sup> મહત્પુરુષને પ<sup>ં</sup>થ જો <sup>?</sup> અપૂર્વ ૦૧

કર્મમલને દૂર કરી, સર્વ પાપ તાપ અને સંતાપને નિવારી, અનંત આત્મિક સુખશાંતિથી શીતળ એવા શુદ્ધ સહજ આત્મ-સ્વરૂપરૂપ નિજ પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત કરાવવા અનન્ય ઉપકારી થાય એવી પ્રભાવશાળી, વિશુદ્ધ અંતર્પરિણતિરૂપ સર્વોત્કૃષ્ટ પરમપદ પ્રાપ્તિની ભાવના, એ મહા જ્ઞાની શ્રીમદ્ રાજચન્દ્રના અત્યુત્તમ અવિરત અંતરંગ અપ્રમત્ત પુરુષાર્થ પ્રવાહનું અદ્-ભુત અ**લૌ**કિક અનુપમ દિગ્દર્શન કરાવે છે. અહેા! તે ભાવ નિગ્ર<sup>°</sup>થ મહાપુરુષના અસ્ખ**લિત અંતરંગ** પુરુષાથ°–પ્રવાહ! અહાે! તે અંતરંગ અદ્ભુત વિદેહી જીવન્મુક્ત દશા! અહાે! અહા!! વારંવાર અહા!!!

અપૂર્વ અવસર એટલે પૂર્વે કચારેય પ્રાપ્ત નહિ થયેલા એવા મહાભાગ્યરૂપ નિર્ગ થ દશાના ઉદય. 'અનાદિ કાળના પરિભ્રમણમાં અન તવાર શાસ્ત્રશ્રવણ, અન તવાર વિદ્યાભ્યાસ, અનંતવાર જિનદીક્ષા, અનંતવાર આચાય<sup>°</sup>પણું પ્રાપ્ત થયું છે. માત્ર સત્ મત્યા નથી, સત્ સુષ્યું નથી, અને સત્ શ્ર<sup>દ</sup>યું ન<mark>થી.</mark> એ મળ્યે, એ સુષ્યે અને એ શ્રધ્યે જ છૂઠવાની વાર્તાના આત્માથી ભણુકાર થશે.'

નિગ્ર થતા એટલે આરંભ પરિગ્રહના ત્યાગ અથવા મુનિ-લિંગની પ્રાપ્તિ તે**ા પૂર્વે અન**ંતવાર પ્રાપ્ત થઈ ગઈ છે, તે નહિ. અહીં જે નિર્ગુ 'થ દશાની ભાવના ભાવી છે તે ચથાતથ્ય અપૂર્વ નિર્ગ થતા છે, પણ પૂર્વે ઘણીવાર પ્રાપ્ત થયેલ ભાદ્ય ત્યાગરૂપ નિષ્ફળ નિર્ગ થતા નહિ જ. અર્થાત્ એવા અપૂર્વ અવસર

ક્યારે આવશે ? કે જ્યારે પૂર્વે કદી નહિ પ્રાપ્ત થયેલ દ્રવ્ય અને ભાવરૂપ ખાદ્ય અને અભ્યંતર નિર્ગ થતા પ્રાપ્ત થશે. સ્ત્રી પુત્ર, ધન,સ્વજનાદિ ખાહ્ય પરિગ્રહના ત્યાગરૂપ ખાહ્ય નિર્ગ'ંથતા અને મિ<sup>શ્</sup>યાત્વ, ચાર કષાય અને નવ નાેકષાયરૂપ ચૌદ પ્રકારના ં અસ્ચ તર પરિબ્રહના ત્યાગરૂપ અંતરંગ નિબ્ર°ંથતા કયારે પ્રાપ્ત થશે ? અથવા ' રાગદ્વેષ અજ્ઞાન એ મુખ્ય કર્મની ગ્રંથ 'ના છેદ કરી નિર્ગ<sup>ે</sup>થ, મુક્તદશા કયારે પમારો <sup>?</sup> અનંત પ્રકારનાં કર્મથી આત્મા પ્રતિસમયે બંધાયા કરે છે. તેમાં મુખ્યે આઠ કર્મ કહ્યાં છે. તેમાં પણ મુખ્ય માહનીય કર્મ કહ્યું છે. તેના દર્શનમાહ અને ચારિત્ર માહ એમ બે પ્રકાર છે. આ મુખ્ય ગ્રંથિ, ખંધન, ગાંઠ છે. દર્શનમાહને હણવાના ઉપાય બાધ છે. જ્ઞાની પુરુષના જવલત ઉપદેશથી આત્મામાંથી દેહાધ્યાસ, દેહ-મમત્વ ટળી જઈ આત્મદર્શન પ્રગટ થતાં મિથ્ચાત્વ કે દર્શન-માહુરૂપ ગ્રંથિ. છેદાઈ જાય છે, અને ચાર અનંતાનુબ ધી ક્ષાયના અભાવ થાય છે. ત્યાર પછી ચારિત્રમાહની ક્ષાય નાેકષાયરૂપ ગ્રંથિ, છેદવા માટે વીતરાગતા પ્રગટાવવાનાે પ્રભળ પુરુષાર્થ, પ્રઅળ ભાવના અંતરાત્માના અંતરમાં સતત જાગૃત હ્યાં છે. તેના અળે માહનીય કર્મના ક્ષય થાય ત્યાં પરમ નિર્ગુ થ વીતરાગ સર્વજ્ઞ દશા પ્રાપ્ત થાય છે.

તેથી તે અપૂર્વ દશાની અહીં ભાવનારૂપ જાગૃત પુરુષાર્થ-પરિજ્તિ, ક્રમે ક્રમે ચીંદ ગુજુસ્થાનક પર્ય'ત પહોંચવા વધતી જાય છે.

એવા અપૂર્વ અવસર ક્યારે આવશે કે જ્યારે બાહ્ય અને

સર્વ ભાવથી ઔદાસીન્યવૃત્તિ કરી, માત્ર દેહ તે સંયમહેતુ હાય જો; અન્ય કારણે અન્ય કશું કલ્પે નહીં, દેહે પણ કિંચિત્ મૂર્છા નવ જોય જો. અપૂર્વ૦ ર

અંતરંગ નિર્બ થદશા પ્રાપ્ત થશે ? જ્ઞાનાવરણાદિ દ્રવ્ય કર્મ, રાગ, દ્રેષ આદિ ભાવકર્મ અને શરીરાદિ નાકર્મ એ સર્વ બંધના, તેમ જ લાકસં બંધી બંધન, સ્વજનકુટું ખ બંધન, દેહા- ભિમાનરૂપ બંધન, અને સંકલ્પ વિકલ્પરૂપ બંધન એ સર્વ સં બંધના આત્યં તિક વિયાગ થાય તેવી રીતે તે બંધના તીક્ષ્ણુપણે છેદીને મહાપુરુષાના માર્ગ, સમ્યગ્દર્શન જ્ઞાન ચારિત્રરૂપ રતનત્રયની પ્રાપ્તિથી અખંડ આત્મસ્વભાવમાં રમણતારૂપ સર્વોત્કૃષ્ટ સમાધિમાર્ગમાં નિરંતર કયારે વિચરીશું ? અર્થાત્ અરિહંત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, અને સાધુ એ પંચપરમેષ્ઠિરૂપ મહાપુરુષા સંસારનાં સર્વ બંધના ત્યાંગી ભેદવિજ્ઞાનની સતત ભાવનાથી આત્મનિષ્ઠ થઈ સર્વોત્કૃષ્ટ બાધિ અને સમાધિમય શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપરૂપ પરમ પદને પામી ધન્યરૂપ બન્યા તે માર્ગે વિચરી ધન્યરૂપ ક્યારે બનીશું ? ૧

ર. આત્માની પરિષ્ણુતિ અનાદિથી અહિરાત્મભાવે આહામાં જ ભમ્યા કરતી હતી, તે ત્યાંથી હઠાવી, અંતર્મું ખ કરી, નિજ-ઘરરૂપી સ્વભાવમાં સ્થિર કરતાં, અપૂર્વ સ્વાનુભવરૂપ અમૃત રસના આસ્વાદમાં એકાગ્રતા થતાં, 'આત્માથી સો હીન,' અથવા 'જગત ઇષ્ટ નહિ આત્મથી 'એ અમૃલ્ય બાંધ ફલિતાર્ય' થતાં, હવે આત્માનું અચિંત્ય માહાત્મ્ય સાક્ષાત્ ભાસ્યું. અને

દર્શ નમાહ વ્યતીત થઈ ઊપજ્યાે બાેધ જે, દેહ ભિન્ન કેવલ ચૈતન્યનું જ્ઞાન જો; તેથી પ્રક્ષીણ ચારિત્રમાહ વિલાકિયે, વર્તે એવું શુદ્ધસ્વરૂપનું ધ્યાન જો. અપૂર્વ ૦૩

'જગત સાવ સાેનાનું થાય તાે પણ અમને તૃણવત્ છે,' એમ તેનું માહાત્મ્ય ટળી ગયું, તેથી તે પ્રત્યેથી આસક્તિ, પ્રેમ, રાગ, નષ્ટવત્ થઇ ગયેા. તેથી उद्= એટલે ઊંચે અને झास= એસવું, સ<mark>વ' પર</mark>ભાવા, પરદ્રવ્યામાંથી વૃત્તિ ઊઠી જઈ, ઊ<sup>:</sup>ચે એટલે સર્વધી અલિપ્ત ભાવમાં, આત્મભાવમાં એકાગ્ર થઈ, તેરૂપ ઉદાસીનતા, આસક્તિ રહિતદશા, વીતરાગતા, સર્વ ભાવ પ્રત્યે અસંગ અપ્રતિબદ્ધ એવા સાક્ષી ભાવે સમતા નિરંતર રહે, અને શરીર છે તે પગુ સંચમમાર્ગ સાધવા માટે જ, તે હેતુએ જ ગળાય પણ અન્ય કાેઈ પણ કારણે સંસારાર્થે ન વપરાય, તેમ શરીરમાં અલ્પ પણ મૂર્છા, માહ ન રહે એવા અપૂર્વ અવસર કયારે આવશે ? શરીરથી આહાર આદિ ક્રિયામાં પ્રવ-ર્તાવું પડે તે৷ પણ તે શરીરમાં મમતા માેહ પાેષવા માટે નહિ, પણ તેથી સ્વાધ્યાય ધ્યાન સમાધિ આદિ દ્વારા સંયમ માર્ગીની આરાધના થઈ શકે એ જ હેતુએ તે પ્રવર્તના થાય. પરંતુ આહ્ય ભાવે જગતમાં શરીર સારું લાગે, અળ કાંતિ અત્રાગ્ય વધે તેવા લૌકિક હેતુએ શરીર કે પરિગ્રહ વસ્ત્રાદિ કાંઈ પણ ખપે નહિ. એવી નિર્મમ, નિષ્કામ, નિસ્પૃદ્ધ ભાવે એક સંયમાર્થે જ સર્વ પ્રવર્તના ક્યારે થશે ? ર

3. દર્શ નમાેહ એટલે દેહાદિ પરમાં પાતાપણાની માન્યતા-રૂપ વિપરીત શ્રદ્ધા હતી તે ટળી જઈ, દેહથી ભિન્ન સ્વપર- આત્મસ્થિરતા ત્રણ સંક્ષિપ્ત ચાેગની, મુખ્યપણે તાે વર્તે દેહપર્ય તે જો; ઘાર પરિષહ કે ઉપસર્ગભયે કરી, આવી શકે નહીં તે સ્થિરતાના અંત જો. અપૂર્વ ૦૪

પ્રકાશક કેવળ ચૈતન્યસ્વરૂપ પાતાનું જે આત્મસ્વરૂપ, મ્યાનથી તરવાર જેમ જુદી છે તેમ સાવ સ્પષ્ટ જુદું ભાસ્યું. તેના બાેધ, જાગૃતિ, જ્ઞાન, અનુભવ થયાે. તે અનુભવરૂપ અમૃત રસનાે આસ્વાદ નિરંતર અસંગપણે સતત ચાલુ રહે, એવું શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં એકાગ્રતારૂપ ધ્યાન અખંડપણે પ્રવતે , તે માટે તેમાં વિઘ્નકર્તા વિષયકષાય નાેકષાયરૂપ ચારિત્રિમાહ કે જેનું **બ**ળ સમ્યગ્દર્શનના પ્રભાવે મંદ તેા પડી જ ગયું છે, છતાં સાવ ક્ષીણુ થઈ જાય, નિર્મૂળ થઈ જાય એવા અવસર ક્યારે આવશે ? અર્થાત્ જેને અંતરાત્મદશા પ્રગટ થાય તે પરમાત્મ-દશા પ્રગટાવવા, ચારિત્રમાહને ક્ષીણુ કરવા, વિષયકષાય નિવા-રવા અંતરમાં સતત જાગૃત પુરુષાર્થંરૂપ પરિણુતિની ધારામાં અપ્રમત્તપણે પ્રવર્તવા નિરંતર ઉદ્યમી રહે છે. તેવા પુરુષાર્થ નું આ ભાવનામાં અપૂર્વ દિગ્દર્શન દર્ષિગાચર થાય છે.

દર્શનમાેહ વ્યતીત થવાથી આત્મદર્શન થયું. દેહથી ભિન્ન કેવળ ચૈતન્યસ્વરૂપ પાતાના આત્મામાં વૃત્તિની સ્થિરતા, રમણતાથી સ્વાનુભવ અમૃતરસનાે આનંદ આસ્વાદ્યો. તેની મધુ-રતા મનમાં એવી વસી ગઈ કે અખંડ એ જ આત્મસ્થિરતાના આનંદમાં નિરંતર રહેવાય એવી આતુરતા જાગી. તેથી હવે એવી ભાવના અળવત્તર અને છે કે મન વચન કાયાના યાેગ સંયમના હેતુથી યાેગપ્રવર્તના, સ્વરૂપલક્ષે જિનઆગ્રા આધીન **જાે**; તે પણ ક્ષણક્ષણ ઘટતી જાતી સ્થિતિમાં; અંતે થાયે નિજસ્વરૂપમાં લીન જાે. અપૂર્વ°૦પ

છે તેની પ્રવૃત્તિ રાકીને, ધ્યાનમાં મગ્ન થતાં, તે આત્મસ્થિરતા અખંડ ટકીને રહા. મરુણપર્ય તે તે સ્થિરતા અખંડ રહા. તે ધ્યાનમાં વિદ્ય કરનાર આવીસ પ્રકારના પરિષદામાંથી ગમે તેવા પરિષદા આવા, અથવા દેવ મનુષ્ય તિર્ય ચ અને અચેતનકૃત ચાર પ્રકારના ઉપસર્ગ કે મરુણ થાય તેવા ઉપદ્રવા આવી પડા, તેા પણ દેહ હું છું, અથવા મારા છે, અને તેની સંભાળ લેવી જોઈએ એવા વિકલ્પે કે મરુણાદિના ભયથી જરા પણ આત્મસ્થિરતામાંથી ચલાયમાન ન થાઉં. ગમે તેવા મારુણાંતિક ઉપદ્રવા પણ તે અપૂર્વ આત્મસ્થિરતાના અંત લાવે એમ કદી ન ખના. ગમે તેવા વિકટ સંજોગામાં પણ આત્મસ્થિરતા અખંડ કાયમ ટકી રહા. ૪

પ. ઉદયવશાત્ શરીરાદિના કારણે આહાર વિહારાદિ માટે અનિવાર્ય પ્રવૃત્તિ કરવી પડે ત્યારે ધ્યાનમાં એકાગ્ર એવી યોગની સ્થિરતા રહી શકે નહિં અને મન વચન કાચાને વ્યવ- હારિક કાર્યોમાં પ્રવર્તાવવાં પડે, છતાં ત્યાં પણ લક્ષ તો એ જ રહેા કે સંયમના હેતુથી જ એ પ્રવર્તના કરવી પડે છે. સાંસા- રિક કાઈ કારણે નહિ.

'જે પ્રકારે અસંગતાએ આત્મભાવ સાધ્ય થાય તે પ્રકારે પ્રવર્ત વું એ જિનની આજ્ઞા છે,' એ આજ્ઞા અનુસાર અસંગ આત્મસ્વરૂપમાં અખંડ સ્થિર રહેવાના લક્ષે યાેગની પ્રવૃત્તિ પંચ વિષયમાં રાગદ્વેષ વિરહિતતા, પંચ પ્રમાદે ન મળે મનના ક્ષાેભ જો; દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર ને કાળ, ભાવ પ્રતિબ'ધ વણુ, વિચરવું ઉદયાધીન પણ વીતલાેભ જો. અપૂર્વ ૦૬

કરવી પડે, છતાં તે પ્રવૃત્તિ ક્ષણે ક્ષણે અલ્પ સ્થિતિવાળી થઈ ઘટતી ઘટતી છેવટે નિજસ્વરૂપમાં લીન થઈ જવારૂપ સ્થિતિને પામે.

ધ્યાનમાં નિર્વિકલ્પદશામાં શુદ્ધ ઉપયોગમાં રમણતા છે ત્યાં યોગની સ્થિરતા છે, તે દશા અખંડ ન રહે ત્યારે શુદ્ધ ઉપયોગમાંથી શુભાપયાગમાં આવવું થાય છે, ત્યાં સ્વાધ્યાય, ઉપર્દેશ, શાસ્ત્રાભ્યાસ આદિ શુભાપયાગમાં યોગની પ્રવૃત્તિ કરતાં પણ લક્ષ તા જિન આજ્ઞા અનુસાર નિજ શુદ્ધસહજાતમસ્વરૂપમાં લીન થઈ સમાધિસ્થ દશામાં રમણતા કરવાના જ રહે. તે લક્ષે કમે કમે યાગની પ્રવૃત્તિ ઘટતી જઈ છેવટે સ્વરૂપલીનતા થતાં સ્થિરતા પામે.

અથવા ત્રણ ગુપ્તિરૂપ યાગના નિરાધમાં આત્મસ્થિરતામાં નિમગ્નતા છે તે ઉદયવશ છૂટી જાય અને યાગની પ્રવૃત્તિ આહારાદિ અર્થે કરવી પડે તા સતત અંતર્મુ ખ ઉપયાગે રહે- વાના લક્ષે આગ્ઞાના ઉપયાગપૂર્વ જેમ આગ્રા આપી છે તેમ ખાલવું પડે તા બાલવું, ચાલવું પડે તા ચાલવું, આહારાદિ લેવાં, વસ્ત્રપાત્રાદિ લેવાં-મૂકવાં, મળમૂત્રાદિ ત્યાગ કરવાં એ રૂપ પાંચ સમિતિમાં પ્રવર્ત વું. તે પણ ગુપ્તિમાં ત્વરાથી કયારે પાછું સ્થિર થવાય એ લક્ષે પ્રવર્ત તાં આત્મસ્થિરતાના ધ્યેય સાધ્ય થાય. દ્ર. અચિંત્ય ચિંતામણે સમાન અત્યુત્તમ માહાત્મ્ય જેને સ્વરૂપસ્થિરતાના અદ્ભુત આહ્લાદથી પાતાના આત્મામાં જ

નિરંતર ભાસી રહ્યું છે તેવા આ મહાત્મા હવે વિષયામાં કે પર દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ ભાવમાં કે પ્રમાદમાં અટકી ન રહેવાય તે માટે જાગૃત રહેવાય તે ભાવના ભાવે છે.

પાંચે વિષયા આત્માના અતીન્દ્રિય સુખ આગળ નિર્માલ્ય તુચ્છ ભાસ્યા છે, તેથી તેમાં હર્ષશાક, ઇષ્ટઅનિષ્ટ, રાગદ્વેષભાવ હવે ન જ થાએા! તેમ મનને આત્મામાં લીનતાથી જે આનંદ ભાસ્યા છે તે જગતમાં કયાંય મળે તેમ નથી એમ નિશ્ચય હાેવાથી (૧) ઇન્દ્રિય (૨) વિકથા (૩) કષાય (૪) સ્નેહ (૫) નિદ્રા એ પાંચ પ્રમાદથી મનની અસ્થિરતા ન થાએા, અર્થાત્ એ પ્રમાદમાં મન કદી ન જાએ! આત્મસ્થિરતા માટે જ મનની અપ્રમત્ત રુચિ રહેા! પણ તેવાં કાેઈ વિષયકષાયનાં પ્રલાભનાથી મન ચલિત ન થાએા! ઉદયવશાત્ વિચરવું પડે તો તે પણ પરવસ્તુને બ્રહણ કરવારૂપ લેાભ કે પરમાં પ્રતિઅંધ રહિત વિચરવું. દ્રવ્ય પ્રતિખંધ એટલે કાઈ પણ વસ્તુ વગર ન ચાલે એવા પ્રતિખંધ, ક્ષેત્ર પ્રતિખંધ એટલે અમુક ક્ષેત્ર અનુકૂળ છે માટે સારાં છે એમ ગણી તેમાં અટકી રહેવું, કાળ પ્રતિખંધ એટલે શિયાળા અનુકૂળ થાય છે, ઉનાળા અનુકૂળ નથી આવતા,વર્ષાકાળ પણ અનુકૂળ નથી ઇત્યાદિ પ્રતિખંધ,ભાવ-પ્રતિઅંધ, ભાવથી ઇચ્છાથી પરમાં રાગદ્વેષાદિથી પ્રતિઅંધ પામી રાકાઇ રહેવું અથવા પરભાવા, કદાગ્રહાે, સાંકલ્પવિકલ્પાે કે <u>દ</u>ુધ્યાન આદિમાં અટકી રહી સ્ત્રભાવસન્મુખ પરિણતિ થવા ન પામે તેમ કરવું—તેવા સવ<sup>¢</sup> પ્રતિ**અ**ંધ ટાળી અસંગ અપ્રતિબદ્ધભાવે વિચર<u>વું.</u> ઉદ્દયાધીનપણે સાતા–અસાતા, માન–પૂજા, તિરસ્કાર-પુરસ્કાર, લાભ-અલાભ આદિ જે સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય તેમાં માત્ર

કાેધ પ્રત્યે તાે વર્તે કાેધસ્વભાવતા, માન પ્રત્યે તાે દીનપણાનું માન જો; માયા પ્રત્યે માયા સાક્ષી ભાવની, લાેભ પ્રત્યે નહીં લાેભ સમાન જો. અપૂર્વ ૦૭

ગ્રાતાદષ્ટા સાક્ષી રહી સમભાવે, લેાભરહિત, નિઃસ્પૃહ, નિષ્કામ-પણે વિચરવું, કે જેથી વિષયકષાય અને પ્રમાદના જય કરી પરમ નિર્ચ'થદશા પ્રાપ્ત થાય. ૬

છ. તે ચારે કષાય આત્માને અનંત દુઃખરૂપ સંસારવૃદ્ધિનાં કારણ થાય છે અને સ્ફિટિક સમાન શુદ્ધ નિર્મલ આત્મદશાને મુખ્ય આવરણ કરનાર મહાન શત્રુ છે, એમ દઢ નિરધાર થયે હાવાથી, હવે તેના જય કરવા ઉદ્યુક્ત થયેલા આ પ્રયાગવીર મહાત્મા તેના કેવી રીતે પરાજય કરવા તે ઉપાય વિચારે છે.

'ક્રોધ પ્રત્યે તો વર્તે ક્રોધ સ્વભાવતા' ઇત્યાદિમાં કાવ્ય ચમત્કૃતિથી એમ દર્શાવ્યું કે ક્રોધ પ્રત્યે ક્રોધસ્વભાવપાશું વર્તે એટલે ક્રોધ કરવો હોય તો ક્રોધ પ્રત્યે કરવો, માન પ્રત્યે દીનપાણાનું માન હોય, માન કરવું હોય તો પોતાના દીન-પાણાનું માન કરવું, માયા પ્રત્યે સાક્ષીભાવની માયા કરવી—માયા કરવી હોય તો દેષ્ટાપણારૂપ સાક્ષીભાવની માયા કરવી, 'લોભ પ્રત્યે નહિ લોભ સમાન જો,' લોભ કરવો હોય તો લેશન સમાન થવું નહિ, લોભનો લોભ કરવો નહિ.

ક્રોધને જીતવા માટે ક્રોધનાં નિમિત્તો પ્રત્યે ક્રોધ નહિ કરતાં, ક્રોધ જ મારું ખરું અહિત કરનાર મહાન શત્રુ છે, માટે તેને આધીન ન થાઉં, અને તેના પ્રત્યે જ ક્રોધ કરી તેને ચિત્ત- ભૂમિમાં પ્રવેશ જ થવા ન દઉં, એમ ચિંતવી, અન્ય નિમિત્ત પ્રત્યે ક્ષમાભાવ ધારણ કરે; અર્થાત્ ગમે તેવાં કોંધનાં નિમિત્તોમાં પણ ક્ષમા, શાંતિથી કોંધને નિષ્ફળ કરે. તેવી જ રીતે માનથી બીજાને હલકા ગણવાથી પાતાને જ નીચ ગાત્રાદિમાં ભમવું પડે છે, અને તેથી પાતાની અનંત રિદ્ધિસિદ્ધિરૂપ સાચી સંપત્તિ પ્રાપ્ત થવી અટકી રહી છે. પરંતુ જગતમાં સર્વ આતમાં પાતાના સમાન કૈ પરમાર્થથી પરમાતમા સમાન ઐશ્વર્યશાળી હાવાથી, કાનાથી પાતે અધિક છે કે જેથી માન કરવું ઘટે? એમ વિચારી સર્વથી પાતે તો અધમાધમ લઘુમાં લઘુ છે એ દિષ્ટ રાખી જો સૌથી વિનમ્રભાવે પાતાને દીન માનવામાં લઘુતાભાવ રાખે તો માન જિતાય.

માયાથી મૈત્રીના નાશ થાય છે, તિર્થ ચ સ્ત્રી આદિ પર્યાય પ્રાપ્ત થાય છે; તેથી આત્માનું પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત થવામાં માયા મહાન શત્રુ છે. તેથી માયાના પરાજય કરવા સર્વ શુભાશુભરૂપ ઉદ્દયકર્મને વેદતાં અંતરમાં જ્ઞાતાદષ્ટા સાક્ષીભાવે રહેવું. જગત જીવા એમ જાણે કે આ મહાત્મા સાતા અસાતા આદિ કર્મને વેદે છે. જયારે પાતે તા માત્ર પાતાના આત્માના ભાવને, જ્ઞાન પરિણતિને જ વેદે છે. અન્ય કર્મ કૃત ભાવાના માત્ર જ્ઞાતાદષ્ટા સાક્ષી જ રહે છે, પણ પરભાવાના કર્તા કે ભાકતા થતા જ નથી. તેથી અખંધપરિણામી થઈ કર્મ રહિત થાય છે. એમ સાક્ષીભાવથી માયાના પરાજય કરવા. અને લાભ તા સર્વનાશનું કારણ છે. માટે તેના જેવા બીજો કાેઈ શત્રુ નથી એમ જાણી, જરા પણ લાભ કાેઈ પણ પરદ્રવ્યમાં થવા ન પામે

બહુ ઉપસર્ગ કર્તા પ્રત્યે પણ કાેધ નહીં, વંદે ચક્રી તથાપિ ન મળે માન જો; દેહ જાય પણ માયા થાય ન રાેમમાં, લાેભ નહીં છાે પ્રબળ સિદ્ધિ નિદાન જાે. અપૂર્વ ૦૮

તેવી રીતે તેના સર્વથા ત્યાગ કરવા. આત્મપરિણૃતિ વધુને વધુ ધ્યાનમાં મગ્ન રહી સ્વરૂપસિદ્ધિ સાધવામાં પ્રવર્તે તેવા લેાભથી એ લેાભકષાયના ક્ષય કરવા. તેને જીતવા સંતાષ ધારણ કરવા. લેાભી મનુષ્યની તૃષ્ણા ત્રણુલાકની સર્વ સંપત્તિ મળે તા પણ પૂર્ણ થાય તેમ નથી. સુભૂમ ચકલતી છે ખંડના રાજવભવથી પણ સંતુષ્ટ ન થયા અને બાર ખંડ જીતવાના લાલે ચર્મ રતના ડૂખવાથી સમુદ્રમાં ડૂબી સર્વ રાજપાટ ગુમાવી નરકનાં દુ:ખના ભાગી થયા તેથી લાલને જીતવામાં જ આત્માને પાતાના અનંત એ ધર્ય ના અને અનંત સુખસંપત્તિના લાલ રહ્યો છે. હ

કરીથી એ જ કષાયાને જીતવા વિશેષ પ્રકારે પુરુષાથ'
 પ્રવતે તેવી ભાવના જણાવી છે.

પાતે નિરપરાધી છતાં પૂર્વના કાંઈ કર્મવશાત્ કાંઈ દેવ, મનુષ્ય, તિર્યં ચાદિના ઘાર ઉપસર્ગ કે મરણાંત ઉપદ્રવ આવી પડે તા પણ સામા ઉપસર્ગ કરનાર પ્રત્યે જરા પણ દાેષદિષ્ટ ન થાય, જરા પણ કોંધ ન થાય અને આ મારાં કરેલાં પૂર્વ કર્મનું કળ માત્ર છે, તે ઉદય આવીને જાય છે, મારા જ્ઞાન દર્શનાદિ સ્વભાવને તે કાંઈ હાનિ કે મરણ કરી શકે તેમ નથી જ, મારા આત્મા તા તેને જોનાર જાણનાર તેથી ન્યારા જ રહેનાર અજરામર શાશ્વત પદાર્થ છે, તેથી આ ઉપસર્ગ જ રહેનાર અજરામર શાશ્વત પદાર્થ છે, તેથી આ ઉપસર્ગ

નગ્નભાવ મુંડભાવ સહ અસ્નાનતા, અદંતધાવન આદિ પરમ પ્રસિદ્ધ જો; કેશ, રાેમ, નખ કે અંગે શૃંગાર નહીં, દ્રવ્યભાવ સંયમમય નિગ્રે થ સિદ્ધ જો. અપૂર્વ ૦૯

તો મારું પૂર્વ નું કમે કૃત કરજ પૂરું કરે છે, એમ સમજ સામા પ્રત્યે ક્ષમાભાવ ધારણ કરવા. પાંડવ, ગજસુકુમાર, સ્કંધક મુનિના પાંચસા શિષ્યા આદિ અસંખ્ય મહાપુરુષાનાં અદ્ભુત પરાક્રમશાળી ચરિત્રામાં વૃત્તિને પ્રેરીને કોંધના જય કરી આત્માને આત્મભાવમાં, અશરીરીભાવમાં સ્થિર કરવા. તેવી જ રીતે ધર્મના પ્રભાવે ષદ્રખંડાધિપતિ એવા ચક્રવર્તી જેવા પણ આવીને પગે પડે તા પણ લેશ પણ માનના અંશ અંતરમાં ઉદ્દભવે નહિ, તેમ જ દેહ જાય તા પણ એક રામમાં પણ માયા માહ, મમતા ન થાય અર્થાત્ મરણ જેવા પ્રસંગે અસંગ અશરીરીભાવમાં સ્થિર થઈ ઉત્કૃષ્ટ સમાધિમરણરૂપ મૃત્યુ મહાત્સવની પ્રાપ્તિ થાઓ! પરંતુ તે વખતે અલ્પ પણ દેહ ઉપર મમતા, માહ, માયા કે પરભાવ ન રહા!

તેવી જ રીતે તપ, સ્વાધ્યાય ધ્યાનાદિથી આત્માની જેમ જેમ વિશુદ્ધિ, નિર્મળતા વધતી જાય તેમ તેમ રિદ્ધિસિદ્ધિ આદિ પ્રગટે તો પણ તેને પ્રાપ્ત કરવાની કે તેના ઉપયાગ કરવાની લેશ પણ ઇચ્છા ન રહાે. તાે પછી તે વધારે વધારે પ્રગટાે એવા લાલ તાે ઊગે જ કેમ? અર્થાત્ ચારેય કષાય સંપૂર્ણ ક્ષીણ થઈ જાય એવા પુરુષાર્થ નિરંતર જાગૃત રહાે ૮ આત્મજ્ઞાનના પ્રતાપે દેહ ઉપરની મમતા,માહ, આસક્તિ

શત્રુ મિત્ર પ્રત્યે વર્તે સમદર્શિતા, માન અમાને વર્તે તે જ સ્વભાવ જો, જીવિત કે મરણે નહીં ન્યૂનાધિકતા, ભવ માક્ષે પણ શુદ્ધ વર્તે સમભાવ જો. અપૂર્વ ૦૧૦

નષ્ટ થઈ જતાં વૈરાગ્યની ધારા નિરંતર વૃદ્ધિ પામે અને તેથી દેહની શાેભા શુશ્રૂષા કરવાના ભાવ ટળી જાય, તેથી એવી ભાવના જાગે કે નગ્ન અવસ્થામાં દિગં અરચર્યાથી વિચરતાં, કષાય અને ઇન્દ્રિયના જયરૂપ મુંડન સાથે મસ્તકાદિના કેશના લાચરૂપ મુંડન સાથે મસ્તકાદિના કેશના લાચરૂપ મુંડભાવ પ્રાપ્ત થાય, સ્નાન, દાતણ આદિના ત્યાગ થાય અને કેશ, રાેમ, નખ કે શરીરને બીલકુલ શણગારવું કે સુશાભિત અનાવવું નહિ ઇત્યાદિ પ્રસિદ્ધ મુનિચર્યાથી, દ્રવ્ય સંયમરૂપ બાહ્ય ત્યાગ અને અંતરંગત્યાગરૂપ ભાવ સંયમથી, સંપૂર્ણ નિર્જ થ, માહેલ છી રહિત થઈ આત્મસિદ્ધિને સાધીએ એવા અપૂર્વ અવસર કયારે આવશે ? ૯

૧૦. આત્મદર્શનરૂપ દિવ્યચક્ષુ ખુલ્યાં છે તેને દ્રવ્યદિષ્ટથી સર્વંત્ર સર્વં જવા સિદ્ધ સમાન શુદ્ધ જણાય છે. તેથી પાતાનાં પ્રારુપ્ધકર્માનુસાર પાતાને કાઈ દુઃખનાં, અસાતાનાં, ઉપસર્ગનાં નિમિત્ત અને, મારણાંતિક ત્રાસ આપે, તા પણ દ્વેષભાવે તે શત્રુ છે એમ ન જ મનાય. તેમ કાઈ ચંદનથી પૃજા કરે તા તેના ઉપર રાગભાવે તેને મિત્ર ન માને. પાતાના શુદ્ધ ઉપયાગ એ જ પાતાના મિત્ર અને પાતાના માહનીયાદિ કર્મા તે જ ખરા શત્રુ એ દઢ સમજાયું હાવાથી, નિમિત્તો ઉપર રાગદ્વેષ ન થાય અને તેથી શત્રુ કે મિત્ર, માન કે અપમાન, જીવિત કે મરણ,

એકાકી વિચરતા વળી સ્મશાનમાં; વળી પર્વતમાં વાઘ સિંહ સ'યાગ જો; અડાલ આસન ને મનમાં નહીં ક્ષાેેેેેેલતા, પરમ મિત્રના જાણે પામ્યા યાેગ જો. અપૂર્વ૦ ૧૧

ભવ કે માેક્ષ સર્વના સમભાવે જ્ઞાતાદેષ્ટા રહેવાય એવી અપૂર્વ વીતરાગતા, સમતા, અસંગતાની ભાવના વૃદ્ધિગત થાય છે. તેથી ઉપરાક્ત સર્વ દ્રન્દ્ર તો કર્મકૃત છે, જ્યારે પાતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ તે સર્વથી ભિન્ન કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપ છે, તે લક્ષે એક આત્મભાવમાં જ તલ્લીનતા સાધે છે.

૧૧. દ્રવ્ય અને ભાવ નિર્જ થતાની સિદ્ધિ માટે ઉપરની કડીમાં શુદ્ધ સમભાવ સહેજે સિદ્ધ થાય એવી ભાવના કરી, તે સમભાવના ખળે અસંગતા સાધ્ય કરવા સ્મશાનાદિ એકાંત નિર્જન ભયાનક સ્થાનામાં એકલા વિચરતાં, કે પર્વત વન ગુફા આદિમાં વાઘ સિંહ આદિ ફૂર હિંસક જીવા જ્યાં હાય ત્યાં એકલા નિર્ભયપણે વિચરતાં જરા પણ મનમાં ક્ષાભ કે ગભરાટ ન થાય પણ જાણે આ અધા સાક્ષાત્ મારા આત્મા સમાન મારા મિત્રા જ છે એવી આત્મદેષ્ટિથી તેમની સમીપમાં પણ અડાલ આસને નિર્શ્ચિત નિર્ભય ચિત્તે ધ્યાનમાં એકાથ થઈ અસંગભાવે અપૂર્વ આત્મલીનતાને સાધીએ એવા અપૂર્વ અવસર કયારે આવે ? ૧૧

ઘાર તપશ્ચર્યામાં પણ મનને તાપ નહીં, સરસ અન્ને નહીં મનને પ્રસન્નભાવ જો, રજકણ કે રિદ્ધિ વૈમાનિક દેવની, સર્વે માન્યાં પુદ્દગલ એક સ્વભાવ જો. અપૂર્વ ૦૧૨

૧૨. શરીર ઉપરથી મમતા સર્વાથા ક્ષય કરવા; તથા પૂર્વ-કુત કર્મો ભાળી ભસ્મ કરવા દ્વાદશ પ્રકારનાં તપશ્ચરણ કરતાં, કાેઈ વાર ઘાેર ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરું ત્યારે પણ મનને જરા પણ તાપ, દુઃખ ન લાગે પણ તે અત્યંત આકરાં તપમાં પણ કમ<sup>°</sup>-ક્ષય થાય છે અને આત્માની ઉજ્જવળતા વધતી જાય છે એ મહાન લાભ કે સુખરૂપ સિદ્ધિ આગળ આ શરીરનાં કષ્ટ તે કંઈ દુઃખરૂપ નથી, એમ લાગે. તેમ જ પરાધીનપણે પૂર્વમાં અન્ય ગતિઓમાં જે દુ:ખ લાેગવ્યાં છે તેની આગળ સ્વાધીન-પણે વેદવામાં આવતાં આ કષ્ટ કંઈ હિસાબમાં નથી પણ ભવિષ્યનાં સર્વ દુ:ખને ટાળનાર અપૂર્વ હિત કરનાર છે એમ બાેધખળે કરી આત્મભાવમાં સ્થિરતા થતાં, ચિત્તમાં શાંતિ સમાધિ જ ટકી રહેા. તેવી જ રીતે સરસ આહાર મળે તેા મનને પ્રસન્નતા ન થાય. કારણ કે આહારથી શરીર પાેષાય છે, તેથી સ્વાધ્યાય ધ્યાન આદિમાં શરીર પાસે કામ લેવાય છે. પણ અ:તમા તા આહારાદિ પદુગલાથી પાષાતા નથી. તે તા જ્ઞાન દર્શન આદિ ગુણાથી ઉજ્જવળ અને છે. તેથી તત્ત્વદેષ્ટિથી આહારનાં પુદ્ગલા, કે વૈમાનિક દેવાની રિહિ આદિ સર્વ સરખાં જ છે અર્થાત્ પુદ્ગલ જ છે. ચેતન નથી. અનંત સુખ-નિધાન અજરામર શાધત સિદ્ધિ સ્વરૂપ એવા આત્માને, ચેતનને એમ પરાજય કરીને ચારિત્રમાહના, આવું ત્યાં જ્યાં કારણ અપૂર્વ ભાવ જો, શ્રેણી ક્ષપક તણી કરીને આરૂઢતા, અનન્ય ચિંતન અતિશય શુદ્ધ સ્વભાવજો. અપૂર્વ ૦૧૩

તે જડ પુદ્દગલા શુલ કે અશુલ અધાં સરખાં છે. કંઈ માહા-ત્મ્યવાળાં નથી, એક ચૈતન્યમૂર્તિ આત્માનું જ માહાત્મ્ય અચિંત્ય છે. તેની આગળ ત્રણે લાકનાં સર્વ પુદ્દગલા તુચ્છ છે. નિર્મૃલ્ય છે. એમ સમજી તે પ્રત્યે આસક્તિ, રાગ, પ્રીતિ કે દ્વેષ થાય નહિ પણ સમલાવ જ રહે એવી અપૂર્વ દશાની આ લાવના છે. ૧૨

૧૩. એમ છઠ્ઠે સાતમે ગુણસ્થાનકે વર્ત તાં, આત્મસ્થિરતાને વિક્ષભૂત કષાય નાેકષાયરૂપ ચારિત્રમાહના પરાજય કરવામાં અપ્રમત્ત પુરુષાર્થ પ્રવર્તાવી નિર્ધ ઘદશાથી આત્મસ્થિરતા નિરંતર વધતી રહે તેમ પ્રવર્તાય. અને ચારિત્રમાહના સર્વ થા ક્ષય કરે એવાં અળવાન પરિણામની શ્રેણી જેમાં નિરંતર અધિકાધિક વધતી જાય છે એવાં અપૂર્વ કરણ, પરિણામ જેમાં પ્રગટે છે તે આઠમું અપૂર્વ કરણ ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત થાય. તેથી શુકલધ્યાનમાં એકાશ્ર, મસ થઈ માહનીય કર્મ ને ક્ષય કરવા સમર્થ એવી ક્ષપકશ્રેણી માંડી સતત વધતી જતી પરિણામ વિશુદ્ધિની અખંડ ધારા વડે માહના ક્ષય થાય તે ક્ષીણમાહ નામના આરમા ગુણસ્થાનકને પ્રાપ્ત કરાવે તેવા ચૈતન્યઘન આત્માના અતિશય શુદ્ધ સ્વભાવના અનુભવઅમૃતના આસ્વાદમાં નિમસ થઈ આત્મરમણતામાં એકાશ્ર થઈ, એ જ અનન્ય ચિંતનમાં તલ્લીન થવાય એવી દશારૂપ અપૂર્વ અવસર ક્યારે આવે ? ૧૩

માેહ સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર તરી કરી, સ્થિતિ ત્યાં જ્યાં ક્ષીણમાેહ ગુણસ્થાન <mark>જો.</mark> અંત સમય ત્યાં પૂર્ણ સ્વરૂપ વીતરાગ થઈ, પ્રગટાવું નિજ કેવળગ્ઞાન નિધાન જો. અપૂર્વ°૦૧૪

૧૪. ક્ષપક શ્રેણીમાં શુકલધ્યાનમાં મગ્ન થતાં વીય<sup>૧</sup> ઉલ્લાસ અને પરિણામની ઉજ્જવળતા એટલી અધી વૃદ્ધિ પામે છે કે અંતર્મુહૂર્તમાં માેહનીય કર્મના ક્ષય થઈ જઈ ક્ષીણમાેહ ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત થાય છે.

આ અનાદિથી અજીત એવું માહનીય કર્મ સ્વયં ભૂરમણ સમુદ્ર જેવું દુરંત કહ્યું છે. લેાકની મધ્યમાં વલયાકારે સ્થિત એક લાખ યાજનના વિસ્તારવાળા જં ખુદ્રીપ છે. તેની ફરતા બે લાખ યાજનના વિસ્તારવાળા લવણ સમુદ્ર છે. તેની ફરતા ખમણા ખમણા વિસ્તારવાળા એક પછી એક અસંખ્ય દ્વીપ સમુદ્રો છે. તે સોમાં છેલ્લા સ્વયં ભૂરમણ સમુદ્ર અસંખ્યાતા યાજનના વિસ્તારવાળા છે. તેને તરીને પાર પામવું જેટલું કહિન છે તેટલા માહના ક્ષય કરવા કહિન છે. દુષ્કર છે.

છતાં તે માેહ કે અનંત કર્મા જેણે ઉપાર્જન કર્યા છે તેવા આત્મા તા તેના કરતાં અનંત ઘણા શક્તિશાળી છે. અને તે જો જાગૃત થયા અને અપૂર્વ વીર્ય ઉલ્લાસરૂપ પરાક્રમ પુરુષાર્થ પ્રવર્તાવવા તત્પર થયા તા માહેના ભાર નથી કે તે ટકી શકે.

એવા અપૂર્વ ભાવ ઉલ્લાસથી ક્ષપક શ્રેણીમાં આરૂઢ થઈ માહેના ક્ષય કરી ક્ષીણુમાહ ગુણસ્થાનકને પામું. માહેના ક્ષય થવાથી, શુદ્ધ આત્મ-અનુભવની અખંડધારાના ખળે કરી અંતર્- ચાર કર્મ ઘનઘાતી તે વ્યવચ્છેદ જ્યાં, ભવનાં બીજતણા આત્યંતિક નાશ જો; સર્વ ભાવ જ્ઞાતા દષ્ટા સહ શુદ્ધતા, કૃતકૃત્ય પ્રભુ વીર્ય અનંત પ્રકાશ જો. અપૂર્વ ૦૧૫

મુહૂર્તમાં જ જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરા, અને અંતરાય એ ત્રણે કર્મા એક સાથે ક્ષય થાય છે અને મેઘપટલથી આચ્છાદિત સૂર્ય પોતાના પ્રચંડ પ્રકાશરૂપ સહજ સ્વરૂપથી રહિત જણાતો હોય પણ મેઘપટલ દૂર થઈ જતાં તે સહજ સ્વરૂપે પ્રકાશી નીકળે છે તેમ માહનીયાદિ ચારે કર્મના ક્ષય થતાં પોતાના અનંત જ્ઞાનાદિ પ્રકાશને રાકનાર એ કારણા દૂર થતાં જ, કેવળજ્ઞાનાદિ અનંત ચતુષ્ટય સ્વરૂપ આત્મિક એશ્વર્ય રૂપ નિજ સહજ સ્વરૂપ પ્રકાશ જ્યાં જળહળી ઊઠે છે એવા તેરમા ગુણસ્થાનકે વર્તતા કેવળજ્ઞાનભાસ્કર જિન વીતરાગ સર્વજ્ઞ સયોગી ભગવાનના પરમાત્મપદની પ્રાપ્તિ થાય એવા અપૂર્વ અવસર કયારે આવે ? ૧૪

૧૫. ઉપરાક્ત માહનીયાદિ ચાર ઘનઘાતી કર્મોના ક્ષય થયા ત્યાં સંસારમાં જન્મ મરણાદિરૂપ પરિભ્રમણ કરવાનું મૂળ કારણ સર્વાથા ટળી ગયું. તેથી તેને કદાપિ સંસારમાં આવવાનું રહ્યું નિહે. તે પરમાત્મપદમાં અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન, અનંત સુખ અને અનંત વીર્ય એ અનંત ચતુષ્ટયની પ્રાપ્તિ થતાં સંપૂર્ણ શુદ્ધ આત્મસ્વભાવની પ્રાપ્તિ થાય અને સર્વ ભાવના જ્ઞાતા દેષ્ટા સર્વજ્ઞ સર્વદશી થઈ અનંત વીર્યના પ્રગટવાથી અનંતકાળ તે પ્રભુ પરમાત્મપદે વિરાજિત થાય છે. તે પ્રભુ કૃતકૃત્ય થયા છે. તેમને હવે કાંઈ કર્ત્વ વ્ય રહ્યું નથી. તે પરમપદને ધન્ય છે. ૧૫

વેદનીયાદિ ચાર કર્મ વર્તે જહાં, બળી સીંદરીવત્ આકૃતિ માત્ર જો; તે દેહાયુષ આધીન જેની સ્થિતિ છે, આયુષ પૂર્ણે, મિટયે દૈહિક પાત્ર જો. અપૂર્વ ૦૧૬ મન, વચન, કાયા ને કર્મની વર્ગણા, છૂટે જહાં સકળ પુદ્દગલ સંબ'ધ જો;

૧૬. એ તેરમે ગુણસ્થાનકે વર્ત તા કેવળી ભગવાનને હજુ વેદનીય, નામ, ગાત્ર, અને આયુષ્ય એ ચાર કર્મ રહ્યાં હાવાથી તે દેહધારી રૂપે જગતજીવાના કલ્યાણુ અર્થે નિષ્કારણ કરુ-ણાથી પ્રારુષ્ધકર્મ પૂર્ણ થતાં સુધી, અમૃતધારારૂપ બાધવૃષ્ટિને વરસાવતા જગતીતળને વિભૂષિત કરતા યથાપ્રારુષ્ધ વિચરે છે. જે ઉપરાકત ચાર અઘાતીકર્મ રહ્યાં છે તેનું અળ, અળેલી દારી જેમ કંઈ બાંધવા કામમાં આવે નહિ તેમ, તૂટી ગયું હેવાથી, કંઈ જ રહ્યું નહિ હોવાથી આયુષ્ય કર્મ પૂર્ણ થયે ચારે કર્મની સ્થિતિ પૂરી થાય છે. અને તેથી આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં તે ચાર કર્મ પણ ટળી જાય છે અને સંપૂર્ણ સર્વ કર્મ રહિત સિદ્ધ પરમાત્મપદે વિરાજિત અને છે. જેથી કરી શરીર ધારણ કરવાની પાત્રતા અર્થાત્ કર્મળ ધનની યાગ્યતા રહેતી જ નથી.

એવી દેહ છતાં દેહાતીત દશામાં તેરમે ગુણસ્થાનકે વર્ત તા આ સચાગી કેવળી ભગવાનને દેહ છૂટયા પછી કરી દેહ ધારણ કરવાના રહેતા નથી. તે ધન્યરૂપ દશા પ્રગટે એવા અપૂર્વ અવસર કયારે આવશે ? ૧૬

૧૭. મન વચન કાયવર્ગ હ્યુાના આલંબનથી કર્મોને ગ્રહેણુ

એવું અયોગી ગુણસ્થાનક ત્યાં વર્ત તું. મહાભાગ્ય સુખદાયક પૂર્ણ અબ'ધ જો. અપૂર્વ ૦૧૭

એક પરમાણુ માત્રની મળે ન સ્પર્શતા, પૂર્ણ કલ'ક રહિત અડાેેેલ સ્વરૂપ જો; શુદ્ધ નિર'જન ચૈતન્યમૂર્તિ અનન્યમય, અગુર લઘુ, અમૂર્ત સહજપદરૂપ જો. અપૂર્વ૦ ૧૮

કરવાનું કારણ જે આત્માના પ્રદેશાનું પસ્ટિપન્દન તે ચાંગ. તેના કારણથી તેરમે ગુણસ્થાનકે એક સમયના સાતા વેદનીયના માંઘ થાય છે, તે કેવળી ભગવાનને આયુષ્યપૂર્ણ થવાને અલ્પ સમય બાકી રહે ત્યારે છેલ્લી ઘડીએ ચાંગના પ્રકંપથી રહિત ચૌદમું અચાંગી ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત થતાં સર્વ મન વચન કાયા અને કર્મની વર્બણા છૂટી જાય છે. તેથી સમસ્ત પુદ્દગલના સંબંધ સર્વ કાળને માટે સર્વથા છૂટી જાય છે. તેથી તે અચાંગી અબંધ અવસ્થા પામેલ ભગવાન આયુષ્યપૂર્ણ થતાં લાકાંતે સિદ્ધશિલાની ઉપર અનંત આનંદધામમાં શાશ્વતપદે જઈ વિરાજે છે. એ મહાભાગ્યસ્વરૂપ અનંત સુખદાયક પૂર્ણ મુક્ત-પદની પ્રાપ્તિરૂપ અપૂર્વ અવસર ક્યારે આવશે ? ૧૭

૧૮. એ છેલ્લે ચૌદમે અયોગી ગુણસ્થાનકે એક પરમાણુ માત્રના પણ સ્પર્શ, અંધ હવે થતા નથી. એ સ્વરૂપ પૂર્ણ કર્મારૂપ રજની મલીનતાથી રહિત અને પ્રદેશાના નિષ્કંપણાથી અડાળ અવળ અત્યંત સ્થિર શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપ છે. કર્મારૂપ સર્વ અંજન, કાલિમા દ્વર થવાથી શુદ્ધ નિરંજન ચૈતન્ય મૂર્તિ અનન્ય એક આત્મામય જ અગુરુલઘુ અને અરૂપી સહજ

પૂર્વ પ્રયોગાદિ કારણના યોગથી, ઊધ્વગમન સિદ્ધાલય પ્રાપ્ત સુસ્થિત જો; સાદિ અનંત અનંત સમાધિસુખમાં, અનંત દર્શન, જ્ઞાન અનંત સહિત જો. અપૂર્વ૦ ૧૯

સ્વાભાવિક નિર્મળ નિજાન દમય સહજાતમસ્વરૂપમય દશા ચોદમા છેલ્લા ગુણસ્થાનકના છેલ્લા સમયે હાય છે. ત્યાં ગાત્રકર્મના ક્ષયથી ઊંચનીચત્વાદિ ટળી જવાથી અગુરુલઘુ નામના આત્માના પ્રતિજીવી ગુણ પ્રગટે છે. અગુરુલઘુ નામના જે ગુણ કે જેના કારણે કાઈ પણ ગુણ કે કાઈ પણ દ્રવ્ય અન્યપણું ન પામે, પણ સ્વપણે સદાય ટકી રહે તે ગુણુની અહીં વાત નથી. એમ આત્માના કર્મ આવરણથી રહિત સ્વાભાવિક સર્વ ગુણા જ્યાં પ્રગટ છે એવું શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપ પ્રકાશી ઊઠે છે. ૧૮

૧૯. હવે સંપૂર્ણ કર્માથી મુક્ત થયેલ, પાંજરામાં રહેલા સિંહ પાંજરાથી જેમ જુદા છે તેની માફક દેહમાં છતાં દેહથી ભિન્ન એવા આ સહજાત્મા આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં જ ઊદ્વંગમન કરે છે અને એક સમયમાં જ લાેકાયે પહાંચે છે. ત્યાંથી ઉપર ગતિમાં સહાયક ધર્મ દ્રવ્યના અભાવના કારણે, આગળ લાેકની અહાર ગતિ થઈ શકે નહિ, તેથી ત્યાં લાેકાયે જ આ પરમાત્મા સિદ્ધપદમાં વિરાજિત થાય છે. આત્માના સ્વભાવ ઊદ્વંગમન હાેવાથી તે લાેકાયે જઈ સ્થિર થાય છે. ત્યાં સિદ્ધાલયમાં અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન સહિત અનંત સમાધિસુખમાં અનંત કાળ સુધી સ્વસ્વભાવરમણુતામાં સ્થિર રહે છે. આ સિદ્ધપદની

આદિ શરૂઆત છે પણુ અંત નથી, અનંત કાળ પર્યં ત તેની શાશ્વત સ્થિતિ છે, તેથી તેને સાદિ અનંત સમાધિસુખે પૂર્ણ સહજપદ કહ્યું છે.

- 'અહીં પૂર્વ'પ્રયેાગાદિ કારણના યેાગથી ' એમ કહ્યું ત્યાં પૂર્વ'પ્રયેાગાદિનાં દેષ્ટાંત શાસ્ત્રમાં ચાર પ્રકારે કહ્યાં છેઃ—
- (૧) પૂર્વ પ્રયોગ—કુલાલ ચક્ર, (૨) **બ**ંધછેદ—એરંડ-ખીજ, (૩) તથાગતિ, સ્વાભાવિક પરિણામ—અગ્નિશિખા (૪) અસંગતા—લેપરહિત તુંખડી.
- (૧) પૂર્વ પ્રયોગ—કું ભારના ચક્રને પહેલાંથી દંડવડે ગતિમાન કરાયેલું હોવાથી, દંડ લઈ લેવામાં આવે છતાં પૂર્વ પ્રયોગના કારણે કેટલાેક વખત તે ચક્ર ગતિમાન રહે છે. અને પછી સ્થિર થાય છે. તેમ આત્મદ્રવ્ય કર્મ મંધનાથી ખંધાયેલું હતું તેને મુક્ત કરવા, તેનું સ્વાભાવિક કર્મ મુક્ત શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપ સિદ્ધપદ પ્રાપ્ત કરવા, આ પહેલાંની કડીઓમાં જણાવ્યા મુજબ જે જે ભાવ ઉલ્લાસથી વીર્ય સ્કુરાયમાન કરી પુરુષાર્થ પ્રવર્તાવવારૂપ પૂર્વ પ્રયોગ કર્યા તેના પરિણામે હવે ચૌદમે ગુણસ્ધાનકે સ્વાભાવિકપણે જ ઊધ્વ ગમન થાય છે. અને લાેકાંગ્રે જઈ આત્મા સ્થિર થઈ જાય છે.
- (ર) અંધછેદ—એરંડ બીજ સુકાય ત્યારે ફાટે અને વૃક્ષ ઉપરથી પ્રથમ ઊંચે જાય, તે દર્ષાતે કર્મ આવરણ અળીને ભસ્મ થતાં કર્મ રહિત આત્મા સહેજે ઊંચે સિદ્ધાલયમાં જાય છે અને ત્યાંથી નીચે આવવાનું કાઈ નિમિત્ત રહેતું નીહ હોવાથી સાદિ અનંત કાળ ત્યાં સ્થિર રહે છે.

જે પદ શ્રી સર્વાત્તે દીકું જ્ઞાનમાં, કહી શકચા નહિ પણ તે શ્રી ભગવાન જો; તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તે શું કહે? અનુભવગાચર માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જો. અપૂર્વા૦ ૨૦

- (૩) તથાગતિ—અગ્નિની શિખા. સહેજે ઊંચે જાય તેમ સ્વાભાવિક સિદ્ધાત્માની ઊધ્વ'ગતિ થાય છે.
- (૪) અસંગત્વ—માટીના લેપ કરેલી તુંખડી અગાધ જળની મધ્યમાં નાખવામાં આવે તા પણ લેપ ઓગળી છૂટા થતાં તે ઉપર તરી આવે, તેમ કમેં રૂપ લેપના નાશ થતાં શુદ્ધ આત્મા લાેકાગ્રે જઈ સ્થિતિ કરે છે. અને ત્યાં અનંત-કાળ માેલ્સ,ખમાં વિરાજમાન થાય છે. ૧૯
- રંગ. એ પરમમુક્ત સિદ્ધપદરૂપ સર્વોત્કૃષ્ટ શાશ્વત સુખ સમાધિનું ધામ શુદ્ધ સહજતમસ્વરૂપ પરમાત્મપદ અને તેનાં અનંત સુખ શાંતિ આનંદ આદિ સ્વરૂપનું વેદન અને જ્ઞાન જેને પ્રગટ છે એવા તેરમે ગુણસ્થાનકે વર્ત તા અરિહંત સર્વજ્ઞ કેવળજ્ઞાની ભગવાન પણ તેનું વાણીથી વર્ણન કરી શકવા સમર્થ થતા નથી. એ ભગવાનની પાંત્રીશ અતિશયવાળી સર્વબ્રિષ્ઠ દિવ્ય વાણી છતાં સિદ્ધપદરૂપ પરમ મુક્ત પરમાત્માનું પદ તેનાથી વર્ણવી શકાવા યોગ્ય નથી કારણ કે તે પદ તો સાક્ષાત અનુભવગમ્ય છે, વચનાતીત હોવાથી વાણીનો વિષય નથી. તો તેવા પરમપદનું વર્ણન બીજા જ્વોની અલ્પ જ્ઞાન સહિતની વાણીથી કયાંથી થઈ શકે ? તે તો માત્ર અનુભવગમ્ય જ છે. રંગ

એહ પરમપદપ્રાપ્તિનું કર્યું ધ્યાન મેં, ગજા વગર ને હાલ મનારથરૂપ જો; તાપણ નિશ્ચય રાજચંદ્ર મનને રહ્યો, પ્રભુ આજ્ઞાએ થાશું તે જ સ્વરૂપ જો. અપૂર્વં૦ ૨૧

એ સંપૂર્ણ કર્મમુક્ત સર્વોત્કૃષ્ટ પરમાત્મપદરૂપ અનંત સુખધામ એવું નિજ શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપરૂપ પરમપદ, સિદ્ધપદ તેનું મેં ચથાશક્તિ અત્યંત ઉલ્લાસભાવથી એકાગ્રતા-પૂર્વ ક ધ્યાન ધર્યું છે, એક માત્ર તેને જ ચિત્તે ધર્યું છે. જે કે તેની તત્કાળ પ્રાપ્તિ થાય એવી શક્તિ, એવી યાેેેગ્યતા, હું જણાતી નથી તેથી તે કાર્ય ગજાવગરનું, શક્તિ અહારનું અને હાલ મનારથરૂપ ભાસે છે. તાેપણ પરમ પુરુષાર્થપરાક્રમ પ્રયુક્ત પ્રયાગવીર શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર કહે છે કે એક એ જ પરમપદની અનન્ય સર્વોત્કુષ્ટ અભિલાષા, લગની, તમન્ના, અંતરમાં નિરંતર જ્વલાંત ઝળકી રહી છે અને તે પ્રત્યે જ ભાવાલ્લાસની ધારા રૂપ પુરુષાર્થ પ્રવાહ અખંડપણે પ્રવહી રહ્યો છે તેથી એવા અડાલ અચલ નિર્ધાર પ્રવતે છે કે પરમકૃપાળુ સર્વત્ર પ્રભુની આગ્રામાં એકતાન થઈ તે આગ્રા આરાધનના પ્રતાપે અવશ્ય તે જ સ્વરૂપ, સિદ્ધસ્વરૂપ, નિજ સહજાત્મસ્વરૂપ પામી, તદ્રૂપ અની, પરમકૃતાર્થ, પરમ ધન્યરૂપ <mark>ખનીશું. અવશ્ય પરમાત્મરૂપ ખનીશું. તથાસ્તુ. ૨૧</mark>

### [૯૫૪] અંતિમ સંદેશ રાજકાટ, ચેત્ર સુદ ૯, ૧૯૫૭

ૐ

## શ્રી જિન પરમાત્મને નમઃ

૧ ઇચ્છે છે જે જેગી જન, અનંત સુખસ્વરૂપ; મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ, સયોગી જિનસ્વરૂપ. ૧

### આંતિમ સંદેશ

૧. જેગી જેના જે અનંત સુખમય માેક્ષપદને નિરંતર ઇચ્છે છે તે પરમાત્મપદ મૂળ શુદ્ધ સિંહરૂપ, સહજ આત્મ સ્વરૂપરૂપ પરમપદ છે. તે પરમાત્મપદરૂપ શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપ સયાગીરૂપે દેહધારી જીવન્મુક્ત ભગવાન જિનને વિષે સદાય પ્રગટપણે પ્રકાશિત છે.

मोक्षण योजनात् योगः। भेाक्ष साथे को उते थे। ग. भाहा पिरिश्ति टणीने अंतर परिश्ति थाय ते अथवा अंतरात्मा परभात्मा साथे को उाय ते थे। ग. केना मन वयन डायाना थे। ग स्थिर थर्ड, अंतर्श्वति रत्नत्रयञ्ज्य भेाक्षमार्शमां के उार्ड छे, ते थे। गी. सुभुक्ष, के अनंत सुभुस्व प्रशक्त भेाक्षपहने निरंतर र्डब्डी रह्या छे, ते पह भूण ते। शुद्ध आत्मपह ३ सिद्धपह छे. आहेय डमें ३ प डसंड क्षय थवाथी समस्त डमें कन्य अशुद्धि रिहत, हेहाहि थे। गथी पशु सुक्रत अथे। गी विहेह सुक्त सिद्ध-पह से प्रृष्ट संपूर्ण शुद्ध आत्मपह ते पहने

અ'તિમ સ'દેશ

આત્મસ્વભાવ અગમ્ય તે, અવલ'બન આધાર; જિનપદથી દર્શાવિયો, તેહ સ્વરૂપ પ્રકાર. ર જિનપદ નિજપદ એકતા, ભેદભાવ નહિ કાંઈ; ક્ષક્ષ થવાને તેહના, કહ્યાં શાસ્ત્ર સુખદાઈ. ૩

ચાેગીજના પરમ પ્રેમે નિરંતર ઇચ્છે છે, ઉપાસે છે. તે પદ સયોગીસ્વરૂપે એટલે દેહાદિ યાેગ સહિત, દેહધારી, જીવન્મુક્ત ચાર ઘાતીકર્મના ક્ષય કરી અનંત ચતુષ્ટય પદમાં સ્થિત એવા જિન ભગવાનને વિષે પ્રગટપણે પ્રકાશી રહ્યું છે. ૧

- ર. તે મૂળ શુદ્ધ સહજ આત્મા સિદ્ધ ભગવાન અરૂપીપદે સ્થિત હોવાથી તેમના જ્ઞાનદર્શન, સુખ, વીર્ય આદિ અનંત આત્મિક ગુણે રૂપ સ્વભાવ, અરૂપીપણાને લીધે, આ જવને અનાદિથી માત્ર રૂપી પદાર્થના જ પરિચય હોવાથી, સમજમાં આવવો દુર્ગમ્ય છે. અર્થાત્ સહજે ખ્યાલમાં આવવા યોગ્ય નથી. માટે તે સ્વરૂપ સયોગી જિન, દેહધારી સાકાર ભગવાનના અવલં ખનથી સહજે સમજમાં આવવા યોગ્ય ગણી ભગવાન જિનનું અવલં ખન એ આત્માથી ઓને પરમ આધાર, અનન્ય શરણ રૂપ ઉપકારી જાણવાયોગ્ય છે. ર
- 3. જેવું ભગવાન જિનનું અનંત જ્ઞાનાદિ ઐશ્વર્યયુક્ત શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપરૂપ પરમપદ પ્રગટ છે, તેવું જ આ જીવનું પણ મૂળ સ્વરૂપ શુદ્ધ સહજ આત્મારૂપ છે. એટલે મૂળ સ્વરૂપે પરમાત્મા જિન અને આ આત્માના સ્વરૂપમાં ભેદ નથી. પણ વર્તમાનમાં જિન ભગવાનને પરમાત્મપદ વ્યક્ત, પ્રગટ છે, અને આ આત્માને તે કર્માથી આવરિત છે. છતાં તે કર્મ

## જિન પ્રવચન દુર્ગ મ્યતા, થાકે અતિ મતિમાન; અવલ બન શ્રી સદ્દગુરુ, સુગમ અને સુખખાણ. ૪

કલંક ટળી શકવા ચાેગ્ય છે. અને પાતાનું પરમાત્મપદ જિન ભગવાનની માફક પ્રગટ વ્યક્ત પ્રકાશિત થવા ચાેગ્ય છે એવા લક્ષ થવા માટે ભગવાનના ઉપદેશનું રહસ્ય જેમાં સારી રીતે ગુંફિત કરવામાં આવ્યું છે એવાં શાસ્ત્રા, ગણુધરાદિ આચાર્યાએ જગત જીવાને સુખકારક બાેધ થવા માટે પ્રબાેધ્યાં છે. ૩

જિન ભગવાનના ઉપદેશ, સર્વાપરી શાસ્ત્રબાધ અગાધ અને અવિરત જ્ઞાનગંગારૂપે પ્રવહતા હાવાથી, તેમજ તેના આશય અત્યંત ગહન હાવાથી, તે સહેજે સમજાય કે અનુ-સરાય તેમ નથી, તે અત્યાંત દુર્ગમ્ય છે. મહા મતિમાના. મેધાવી વિદ્વાના પણ ભગવાનની વાણીના પાર પામવા, મથી મથીને થાકી જાય છતાં પાર પામે તેમ નથી. નાની નોૈકાથી દુસ્તર સાગરના પાર પામવા જેમ કઠિન છે તેમ બુદ્ધિમાનાથી પાતાની અલ્પ મતિના આધારે ભગવાનના ઉપદેશના આશય હુદયગમ્ય કરવા અતિ અતિ દુર્લભ છે. ત્યારે તે ભગવાનનાં શાસ્ત્રા સરળતાથી સમજવા કાેઈ ઉપાય છે? એમ પ્રશ્ન થાય તેનું સમાધાન એ છે કે જેમ સાગરમાંથી રતના શાધવાં દુષ્કર છે, પરંતુ ગાગરમાંથી તે શાેધવાં જેટલાં સહેલાં છે, તેટલું જ સરળતાપૂર્વ<sup>°</sup>ક જ્ઞાની સદ્**ગુરુના અવલ**ંખને શાસ્ત્રરહસ્ય હુદયગમ્ય થઈ શકે છે. શાસ્ત્રાના મર્મને પામ્યા છે એવા જ્ઞાની સદ્યુર એટલા માટે જ શાસ્ત્રોના પાર પામવા માટે મહાન અવલં બન-૩૫ થાય છે. જેને એવા તત્ત્વજ્ઞાની સ્વાનુભવી આત્મારામી પરમ

અંતિમ સંદેશ ૧૮૫

ઉપાસના જિનચરણની, અતિશય ભક્તિસહિત; મુનિજન સંગતિ રતિ અતિ, સંયમ યોગ ઘઠિત. પ ગુણુપ્રમાદ અતિશય રહે, રહે અંતર્મુખ યોગ; પ્રાપ્તિ શ્રી સદ્દગુરુ વડે, જિન દર્શન અનુયોગ. ૬

પ્રજ્ઞાવંત સદ્ગુરુનું અવલંખન, શરણ પ્રાપ્ત થાય તેને સર્વ શાસ્ત્રોના સાર સહેજે સમજમાં આવતાં તે સુખધામ એવું નિજ પરમાત્મપદ, તેના બાેધ, લક્ષ, પ્રતીતિ, અનુભવ પામી પરમ કુતાર્થ થઈ જાય છે. માટે સદ્ગુરુ એ આત્માથી ને સુગમ અને સુખખાણ એવું પરમ અવલં અન છે. ૪ ય–૬–૭. સદુગુરુના શરણના પ્રતાપે જીવને અત્યંત ભક્તિ-પૂર્વં ક જિન ભગવાનનાં ચરણની ઉપાસના, આત્મન્નાની મુનિ-જનાના સત્સંગ પ્રત્યે અતિશય આદર, ભાવ, પ્રેમ, રુચિ, અને મન-વચન-કાયાના યાેગના યથાશક્તિ સંચમ આદિ ગુણા પ્રગટે. તેમજ ગુણીજનાના ગુણા પ્રત્યે અતિશય પ્રમાદભાવ જાગે. અને મન–વચન–કાયાના યાેેેગની બાહ્ય પ્રવર્તના ટળી જઈ અંતમુ ખવૃત્તિ થાય. ત્યાં દશ્યને અદશ્ય કરવારૂપ અને અંદશ્ય એવા પરમાત્મતત્ત્વને સર્વેત્ર પ્રગટ દેશ્ય કરવારૂપ દિવ્ય-ચક્ષુ પ્રાપ્ત થાય. તેથી શ્રી સદ્ગુરુની કૃપાથી જિન ભગવાનના સિદ્ધાંત, જે પ્રથમાનુયાગ, કરણાનુયાગ, ચરણાનુયાગ, અને દ્રવ્યાનુયાગરૂપ ચાર પ્રકારનાં શાસ્ત્રામાં ગુંફિત થયેલો છે તેનું રહસ્ય પ્રાપ્ત થાય.

જેમ ભગવાન દ્વારા માત્ર 'ઉપન્નેવા, વિઘનેવા, ધુવેવા,' એ ત્રિપદીના બાેધ થતાં જ મહા પ્રજ્ઞાવંત એવા ગણુધરાને પ્રવચન સમુદ્ર બિંદુમાં, ઊલડી આવે એમ; પૂર્વ ચૌદની લબ્ધિનું, ઉદાહરણ પણ તેમ. ૭ વિષય વિકાર સહિત જે, રહ્યા મતિના ચાેગ; પરિણામની વિષમતા, તેને ચાેગ અચાેગ. ૮

તે ત્રિપદી વાક્ય ચૌદપૂર્વનું જ્ઞાન પ્રગટાવવા લિખ્ધવાકય થઈ પડતું અને તતકાળ તેમને ચૌદપૂર્વનું જ્ઞાન પ્રગટ થતું હતું. તેમ સદ્ગુરુના કૃપાપ્રસાદે તેમનાં વચનરૂપ લિખ્ધવાકય સમસ્ત શાસ્ત્રસમુદ્રના પાર પામવા અનુપમ આધારરૂપ થઈ પડે છે. એક બિંદુ માત્ર સાગરના જળમાંથી લઈ ચાખી જોતાં આખા સમુદ્રના જળના ખ્યાલ જેમ આવી જાય તેમ આખા પ્રવચન સમુદ્ર, ચૌદપૂર્વ તેનું જ્ઞાન માત્ર જ્ઞાનીના એક વાકયના યથાર્થ પરમાર્થને સમજાતાં, પરિખુમતાં પ્રગટે છે. એવું જ્ઞાનીના એક વચનનું અચિંત્ય માહાત્મ્ય છે. તેથી જ શાસ્ત્રો વાંચીને પાર આવે તેમ નથી, કારણ તે તા સમુદ્રની માફક અગાધ છે. પરંતુ તેના પાર પામેલા જ્ઞાની ગુરુનું અવલં અન એ જ શાસ્ત્ર સમુદ્રના પાર પામતા અનુપમ આધાર છે. જે સરળ અને સુખખાણ છે. પ--६-૭

૮. મિતિમાન જીવોને જે ખુદ્ધિના ચાંગ અથવા મિતિશ્રુત જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ છે તેની સાથે તેમનું મન જો વિષય વિકારમાં આસક્તિવાળું છે, અર્થાત્ વિષયો પ્રત્યેની આસક્તિ જો ઘટી નથી, તો તે ગમે તેવી પ્રજ્ઞા પણ તત્ત્વપ્રાપ્તિ કરાવવા માટે સફળ થતી નથી. કારણ કે જડ, વિનાશી, અશુદ્ધ અને અન્ય એવા વિષયોમાં સારપણં, સુખબુદ્ધિ મનાઈ છે તેથી મનનાં

મંદ વિષય ને સરળતા, સહ આજ્ઞા સુવિચાર; કરુણા કામળતાદિ ગુણ, પ્રથમ ભૂમિકા ધાર. ૯ રાકચા શબ્દાદિક વિષય, સંયમ સાધન રાગ; જગત ઇષ્ટ નહિ આત્મથી, મધ્ય પાત્ર મહાભાગ્ય. ૧૦

પરિણામ વિષમ એટલે ઇષ્ટાનિષ્ટ થયા જ કરે છે. તે પરિણામ સમ, રાગદ્વેષ રહિત, શાંત થાય ત્યારે જ તત્ત્વપ્રાપ્તિ થાય છે. માટે વિષયાસકત જેનાને મિત એટલે પ્રજ્ઞા કે શ્રુતજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ હોય તો પણ તેને તે આત્મપ્રાપ્તિ માટે કાર્ય કારી નહિ થતી હોવાથી મળી ન મળ્યા ખરાખર થાય છે; અર્થાત્ તેને તેના યાગ મળ્યા પણ તે અયાગ ઘાય છે, વ્યર્થ, નિષ્ફળ જાય છે. તેથી તેમની તત્ત્વપ્રાપ્તિ માટે યાગ્યતા નથી. ૮

- ૯. જેણે વિષયાસક્તિ મંદ કરી, ઘટાડી દીધી છે, જેની મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિ અવંચક, સરળ, નિષ્કપટ, માયારિહેત થઈ છે, જે જ્ઞાની ગુરુની આજ્ઞાની ઉપાસનામાં એકતાન થઈ આત્મવિચારમાં પ્રવર્તે છે, જેને દયા, મૃદુતા આદિ ગુણોથી આત્માનાં પરિણામમાં કામળતા આવી છે તે અલ્પારંભી જીવા તત્ત્વપ્રાપ્તિ માટે પ્રથમ ભૂમિકામાં આવ્યા ગણવા યાગ્ય છે. ૯
- ૧૦. જે મુમુક્ષુ જનાએ શખ્દ સ્પર્શ રસ આદિ પાંચેય ઇન્દ્રિયોના વિષયોમાંથી ભાગાસિકત ટાળી વિષયો પ્રત્યે જતી મનની વૃત્તિને રાેકીને ઇન્દ્રિય સંયમ સાધ્યા છે, તેમજ સ્વરૂપ સ્થિરતારૂપ પરમાર્થ સંયમનાં સાધના સત્સંગ, સત્શાસ્ત્ર, સદ્- ખાધ આદિ પ્રત્યે જેને રુચિ પ્રગટી છે, અને આત્માથી સી. હીન, એમ દઢ સમજણ તથા પ્રતીતિ થવાથી 'જગતની

નહિ તૃષ્ણા જીવ્યાતણી, મરણ ચાેગ નહીં ક્ષાેલ; મહાપાત્ર તે માર્ગના, પરમ ચાેગ જિતલાેલ. ૧૧

વિસ્મૃતિ કરવી, અને સત્ના ચરણમાં રહેવું,' એ રૂપ આત્માની ઉપાસના એ જ સર્વોપરી કર્ત વ્ય ભાસ્યું છે, દઢ મનાયું છે, અને તેથી જગત, જગતના ભાવા, સાંસારિક પ્રવૃત્તિ એ સર્વ ખંધનનાં કારણ જાણી, તે ઇષ્ટરૂપ નથી, એમ દઢ થવાથી તે પ્રત્યે ત્યાગ, વૈરાગ્ય, ઉદાસીનતા, ઉપેક્ષાભાવ, જાગૃત થયા છે, એવા આત્માર્થ સન્મુખ મહાભાગ્ય નિરાર ભી નિર્ધ થ માક્ષાર્થી જેના મધ્યપાત્ર, મધ્યમ યાગ્યતાવાળા જાણવા યાગ્ય છે. ૧૦

૧૧. જેમણે જીવનની આશા, વધારે જીવાય તો સારું એવી તૃષ્ણાના ત્યાગ કર્યો છે. તેમ મરણની પ્રાપ્તિ જેવા પ્રસંગમાં પણ ક્ષેાભ, ગભરાટ, વ્યચતા કે ખળભળાટરૂપ અશાંતિ જેને ટળી ગઇ છે, અર્થાત્ પરમ શાંતભાવે સમાધિમરણને ભેટવા, મૃત્યુમહાત્સવ માણવા જે સદાય તત્પર છે, તેવા મહાનાચ્ય જીવા ઉત્કૃષ્ટ પાત્ર, માક્ષપ્રાપ્તિ માટે સવ ક્ષેષ્ઠ યાગ્યતાવાળા જાણવા યાગ્ય છે. તે મહાપુરુષા પરમ યાગી, જ્ઞાન ધ્યાનમાં નિરંતર મગ્ન રહેનારા, મન-વચન-કાયાના યાગને જીતનારા, સ્વવશ વર્તાવનારા, ગુપ્તિ અને સમિતિથી આત્મવૃત્તિને માક્ષમાં, શુદ્ધ આત્મસ્વભાવમાં જોડી, ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેયની એકતા સાધી, સમાધિસુખમાં નિરંતર નિમગ્ન રહેનારા, જિત-લાભ, કષાયના જય કરનારા, અર્થાત્ ચારે કષાયને જીતનારા એવા પરમ નિર્બ શે, અથવા પરમ યાગી સયાગી જિન તે માક્ષમાર્ગના સર્વોત્કૃષ્ટ અધિકારી છે. કારણ તેઓ અલ્પકાળમાં

અંતિમ સંદેશ

ર આવ્યે બહુ સમદેશમાં, છાયા જાય સમાઈ; આવ્યે તેમ સ્વભાવમાં, મન સ્વરૂપ પણ જાઈ. ૧ ઊપજે માહ વિકલ્પથી, સમસ્ત આ સંસાર; અ'તમુ'ખ અવલાેકતાં, વિલય થતાં નહિ વાર. ૨

જ સચાગીપદ તજ અચાગી થઇ સિદ્ધપદ પામવાના છે, અને પરમકૃતાર્થ થઈ જગતશિરામણ અની લાેકાંગ્રે જઇ વિરા-જિત થવાના છે. અભિવંદન હાે તે સદા જયવંત એવા પરમાત્મપદને! ૧૧

## (२)

- ૧. જેમ મધ્યાહ્ને સૂર્ય મધ્યમાં, સમ, સરખા પ્રદેશમાં, આવે છે ત્યારે સર્વ પદાર્થાની છાયા પાતામાં જ સમાઈ જાય છે. પણ સૂર્ય જયારે સવારે કે સાંજે મધ્યમાં નથી હાતો ત્યારે છાયા નાની માટી ઇત્યાદિ પ્રકારે સંકાચ, વિસ્તાર પામે છે, તેમ મન પણ રાગદ્વેષ, ઇષ્ટ-અનિષ્ટ આદિ વિષમ ભાવમાં પરિણુમવાનું મૂકી જો સમભાવમાં આવે, આત્માના સ્વભાવમાં સ્થિરતારૂપ સમપ્રદેશમાં આવે, તે તે મનસ્વરૂપ લય થઈ જાય આત્મામાં જ સમાઈ જાય અને સર્વ સંકલ્પ–વિકલ્પરૂપ નાના પ્રકારની છાયા ટળી જાય, જેથી પરમ શાંત સમાધિસ્થ દશા પ્રાપ્ત થાય.
- ર. આ સમસ્ત સંસારતું, જન્મમરણુરૂપ પરિભ્રમણુતું મૂળ કારણ માહ ભાવ, પરમાં અહંત્વ મમત્વરૂપ મમતા ભાવ અને તેને લઈ ને ઉત્પન્ન થતા ઈષ્ટાનિષ્ટ કે રાગદ્વેષરૂપ સંકલ્પ વિકલ્પજનિત વિભાવ છે. પરમાં મમતા હોવાથી સ્વરૂપને

3 સુખ ધામ અનંત સુસંત ચહી, દિન રાત્ર રહે તદ્દધ્યાનમહીં, પરશાંતિ અનંત સુધામય જે, પ્રણુમું પદ તે વર તે જય તે. ૧

ભૂલી આહ્યદેષ્ટિથી અહિમુ ખ પ્રવર્ત નાથી જીવ રાગદ્વેષાદિ વિભાવા નિરંતર કર્યા જ કરે છે અને તે માેહ વિકલ્પા નવીન કર્મ બંધનનું કારણુ બને છે. તેથી સંસાર પરિભ્રમણ નિરંતર ચાલુ જ રહ્યા કરે છે. સદ્ગુરુ કૃપાથી જીવ જે બાહ્યદષ્ટિ ખંધ કરી અંતર્મું ખ અવલાેકન કરવા માટે અંતર્ચક્ષુ, દિવ્યદેષ્ટિ પામે તે৷ અંતરંગમાં અનંત સુખનું ધામ એવું ચેતન્ય ચિંતામણિરૂપ પાતાનું આત્મસ્વરૂપ અચિંત્ય માહાત્મ્યવાન દષ્ટિ-ગાચર થાય, સાક્ષાત્ અનુભવમાં આવે. અને તેના આગળ ત્રણે લાક તુચ્છ ભાસે. તેથી મન તે આત્મસ્વરૂપમાં જ વિલય થઈ જાય. ત્યાં વિકલ્પ માત્ર ટળી જઈ અનુભવરસના આસ્વાદમાં મગ્ત તે મન પરમ સમાધિમાં વિલીન થઈ જાય. જેથી સંસાર પરિભ્રમણના સદાને માટે અંત આવે અને પરમાહિષ્ટ સિદ્ધ-પદની પ્રાપ્તિ થઈ છવ પરમ કૃતાર્થ થઈ જાય. ર

 $(\mathcal{E})$ 

૧. એવું એ અનંત સુખનું ધામ શુદ્ધ સહજ આત્મ-સ્વરૂપરૂપ સિદ્ધપદ જેને સુસાંત, સમ્યગ્દષ્ટિ, સ્વાનુભવી, આત્મા- અંતિમ સંદેશ ૧૯૧

રામી મહાત્માપુરુષા નિરંતર ઇચ્છે છે, અને રાત્રિદિવસ તેના જ ધ્યાનમાં નિમગ્ન રહે છે, તથા જે પદ સર્વોત્કૃષ્ટ શાંતિરૂપ અનંત અક્ષય શાધ્વત સુધા, અમૃતરસથી ભરેલું છે, તે સર્વોપ્રી જગતશિરામણુ સર્વશ્રેષ્ઠ પદને પરમ ઉત્કૃષ્ટ ભક્તિભાવે હું પ્રણામ કરું છું. તે પદ જ જગતમાં સર્વોત્કૃષ્ટ છે. તે પદ જ જગતમાં સર્વાત્કૃષ્ટ છે. તે પદ જ જગતમાં સર્વાત્કૃષ્ટ પરમપદ ત્રિકાળ જયવંત વર્તા! અને તેના સત્સાધકા પણ ત્રિકાળ જયવંત વર્તા!



२७

ఫ్రా

[ ૭૧૮ ]

આત્મ–સિદ્ધિ<sup>\*</sup> નિડિયાદ, આસો વદ ૧, ગુરુ ૧૯૫૨

## २७

જે સ્વરૂપ સમજયા વિના, પામ્ચા દુ:ખ અનંત; સમજાવ્યું તે પદ નમું, શ્રી સદ્ગુરુ ભગવંત. ૧ જે આત્મસ્વરૂપ સમજયા વિના ભૂતકાળે હું અનંત દુ:ખ પામ્ચા તે પદ જેણે સમજાવ્યું એટલે ભવિષ્યકાળે ઉત્પન્ન થવા યાગ્ય એવાં અનંત દુ:ખ પામત તે મૂળ જેણે છેદ્યું એવા શ્રી સદ્ગુરુ ભગવાનને નમસ્કાર કર્યું છું. ૧

વર્તમાન આ કાળમાં, માેક્ષમાર્ગ ખહુ લાેપ; વિચારવા આત્માર્થીને ભાખ્યા અત્ર અગાેપ્ય. ૨ આ વર્તમાન કાળમાં માેક્ષમાર્ગ ઘણા લાેપ થઈ ગયાે છે,

<sup>\*</sup> આ ' આ ત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર 'ની ૧૪૨ ગાથા ' આત્મસિદ્ધિ' તરીકે સં. ૧૯૫૨ ના આસો વદ ૧ ગુરુવારે નિક્યાદમાં શ્રીમદ્દની સ્થિરતા હતી ત્યારે, રચી હતી. આ ગાથાઓના ટ્રંકા અર્થ ખંભાતના એક પરમ મુમુક્ષુ શ્રી અંબાલાલ લાલચંદે કરેલ છે. જે શ્રીમદ્દની દષ્ટિ તળે તે વખતે નીકળી ગયેલ છે, ( જાુઓ આંક ૭૩૦ના પત્ર ). આ ઉપરાંત ' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર 'ની પહેલી અને ખીજી આવૃત્તિમાંના આંક ૪૪૨, ૪૪૪, ૪૪૫, ૪૪૬, ૪૪૭, ૪૪૮, ૪૪૯, ૪૫૦, ૪૫૧, ના પત્રો શ્રીમદે પોતે આત્મસિદ્ધિના વિવેચન રૂપે લખેલ છે, જે આત્મસિદ્ધિ રચી તેને ખીજે દિવસે એટલે આસો વદ ૨,૧૯૫૨ ના લખાયેલા છે. આ વિવેચન જે જે ગાથા અંગેનું છે તે તે ગાથા નીચે આપેલ છે.

જે માેક્ષમાર્ગ આત્માર્થીને વિચારવા માટે (ગુરુ–શિષ્યના સંવાદરૂપે) અત્રે પ્રગટ કહીએ છીએ. ર

કાઈ કિયાજડ થઈ રહ્યા, શુષ્કજ્ઞાનમાં કાઈ; માને મારગ માેક્ષના, કરુણા ઊપજે જોઈ. ૩ કાઈ કિયાને જ વળગી રહ્યા છે; અને કાેઈ શુષ્કજ્ઞાનને જ વળગી રહ્યા છે; એમ માેક્ષમાર્ગ માને છે; જે જોઇને દયા આવે છે. ૩

આહા કિયામાં રાચતા, અંતર્ભેંદ ન કાંઈ; ગ્રાનમાર્ગ નિષેધતા, તેહ કિયાજડ આંઈ. ૪ બાહ્ય કિયામાં જ માત્ર રાચી રહ્યા છે, અંતર કંઇ લેદાયું નથી, અને ગ્રાનમાર્ગને નિષેધ્યા કરે છે, તે અહીં ક્રિયાજડ કહ્યા છે. ૪

ભંધ માેક્ષ છે કલ્પના, ભાખે વાણી માંહી, વર્તે માેહાવેશમાં, શુષ્કજ્ઞાની તે આંહી. પ ભંધ, માેક્ષ માત્ર કલ્પના છે, એવા નિશ્ચયવાકય માત્ર વાણીમાં બાેલે છે, અને તથારૂપ દશા થઈ નથી, માેહના પ્રભા-વમાં વર્તે છે, એ અહીં શુષ્કજ્ઞાની કહ્યા છે. પ વૈરાગ્યાદિ સફળ તાે, જો સહ આતમજ્ઞાન, તેમ જ આતમજ્ઞાનની, પ્રાપ્તિત્ણાં નિદાન. દ

वैशञ्यत्यागाहि को साथे भात्मज्ञान હाय ते। सहण છે, અર્થાત્ માેક્ષની પ્રાપ્તિના હેતુ છે, અને જ્યાં આત્મજ્ઞાન ન હાય ત્યાં પણ को ते આત્મજ્ઞાનને અર્થે કરવામાં આવતા હાય, તે৷ તે આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિના હેતુ છે. દ

वैराण्य, त्याण, हयाहि अंतरंण वृत्तिवाणी श्रिया छे ते ले साथे आत्मज्ञान હોય ते। सङ्ग છે અર્થાત્ ભવનું મૂળ છે हे છે; અથવા વૈરાण्य, त्याण, हयाहि આત્મज्ञाननी પ્રાપ્તિનાં કારણા છે. એટલે જીવમાં પ્રથમ એ ગુણા આવ્યેથી સદ્ગુરુના ઉપદેશ તેમાં પરિષ્ણામ પામે છે. ઉજ્જવળ અંતઃકરણ વિના સદ્ગુરુના ઉપદેશ પરિષ્ણુમતા નથી, તેથી વૈરાખ્યાદિ આત્મ- જ્ઞાનની પ્રાપ્તિનાં સાધના છે એમ કહ્યુ.

અત્રે જે જીવા ક્રિયાજડ છે તેને એવા ઉપદેશ કર્યો કે કાયા જ માત્ર રાેકવી તે કાંઇ આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિના હેતુ નથી, વૈરાગ્યાદિ ગુણા આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિના હેતુ છે. માટે તમે તે ક્રિયાને અવગાહા, અને તે ક્રિયામાં પણ અટકીને રહેલું ઘટતું નથી: કેમકે આત્મજ્ઞાન વિના તે પણ ભવનું મૂળ છેદી શકતાં નથી. માટે આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિને અર્થે તે વૈરાગ્યાદિ ગુણામાં वर्ती; અને કાયકલેશરૂપ પણ કષાયાદિનું જેમાં તથારૂપ કંઈ **લી**ણ પણું થતું નથી તેમાં તમે માેલમાર્ગ ના દુરાગ્રહ રાખા નહીં, એમ ક્રિયાજડને કહ્યું; અને જે શુષ્કજ્ઞાનીએા ત્યાગવૈરા-ગ્યાદિ રહિત છે, માત્ર વાચાજ્ઞાની છે તેને એમ કહ્યું કે <mark>વૈરાગ્યાદિ સાધન છે તે આત્મજ્ઞાનની</mark> પ્રાપ્તિનાં કારણા છે, કાર**ણ** વિના કાર્ય ની ઉત્પત્તિ થતી નથી, તમે વૈરાગ્યાદિ પણ પામ્યા નથી, તેા આત્મજ્ઞાન કયાંથી પામ્યા હૈા તે ક'ઈક આત્મામાં વિચારા. સંસાર પ્રત્યે ખહુ ઉદાસીનતા, દેહની મૃચ્છાનું અલ્પત્વ, ભાગમાં અનાસક્તિ, તથાં માનાદિનું પાતળા પણું એ આદિ ગુણા વિના તા આત્મજ્ઞાન પરિણામ પામતું નથી; અને આત્મ-જ્ઞાન પામ્ચે તા તે ગુણા અત્યાંત દઢ થાય છે, કેમકે આત્મ-

ज्ञान३५ भूण तेने प्राप्त थयुं. तेने अहं तमे आत्मज्ञान अभने छे भेम माना छे। अने आत्मामां ते। क्षेणाहि डाम-नानी अप्नि अक्या डरे छे, पूज सत्डाराहिनी डामता वारंवार स्टुरायमान थाय छे, सहज अशाताओ अहु आडुणव्याडुणता थर्ड ज्य छे, ते डेम सक्षमां आवतां नथी डे आ आत्मज्ञाननां सक्षक्षे। नहीं! 'मात्र मानाहि डामनाओ आत्मज्ञानी डहेवराबुं छुं.' अम के समजवामां आवतुं नथी ते समजो, अने वैरा-व्याहि साधने। प्रथम ते। आत्मामां इत्पन्न डरे। डे केथी आत्म-ज्ञाननी सन्मुणता थाय. (६)

त्याग विराग न चित्तमां, थाय न तेने ज्ञान; અટકે ત્યાગ વિરાગમાં, તાે ભૂલે નિજભાન. ૭

જેના ચિત્તમાં ત્યાગ અને વૈરાગ્યાદિ સાધના ઉત્પન્ન થયાં ન હાય તેને જ્ઞાન ન થાય; અને જે ત્યાગ વિરાગમાં જ અટકી રહી, આત્મજ્ઞાનની આકાંક્ષા ન રાખે, તે પાતાનું ભાન ભૂલે; અર્થાત્ અજ્ઞાનપૂર્વ ક ત્યાગવૈરાગ્યાદિ હાવાથી તે પૂજાસત્કારાદિથી પરાભવ પામે અને આત્માર્થ ચૂકી જાય. હ

જેના અંતઃકરણમાં ત્યાગવૈરાગ્યાદિ ગુણા ઉત્પન્ન થયા નથી એવા જીવને આત્મજ્ઞાન ન થાય. કેમ કે મલિન અંતઃ-કરણરૂપ દર્પ ણમાં આત્મોપદેશનું પ્રતિબિંબ પડનું ઘટતું નથી. તેમ જ માત્ર ત્યાગવૈરાગ્યમાં રાચીને કૃતાર્થતા માને તે પણ પાતાના આત્માનું ભાન ભૂલે. અર્થાત્ આત્મજ્ઞાન નહીં હાેવાથી અજ્ઞાનનું સહચારીપણું છે, જેથી તે ત્યાગવૈરાગ્યાદિનું માન ઉત્પન્ન કરવા અર્થે અને માનાર્થે સર્વ સંયમાદિ પ્રવૃત્તિ થઈ જાય; જેથી સંસારના ઉચ્છેદ ન થાય, માત્ર ત્યાં જ અટકલું થાય. અર્થાત્ તે આત્મજ્ઞાનને પામે નહીં. એમ કિયાજહને સાધન-કિયા અને તે સાધનનું જેથી સફળપણું થાય છે એવા આત્મજ્ઞાનના ઉપદેશ કર્યા અને શુષ્કજ્ઞાનીને ત્યાંગ વૈરાગ્યાદિ સાધનના ઉપદેશ કરી વાચાજ્ઞાનમાં કલ્યાણ નથી એમ પ્રેયું. (૭)

જ્યાં જ્યાં જે જે ચાેગ્ય છે, તહાં સમજવું તેહ; ત્યાં ત્યાં તે તે આચરે, આત્માથી જન એહ. ૮

જ્યાં જ્યાં જે જે યાેગ્ય છે, ત્યાં ત્યાં તે તે સમજે, અને ત્યાં ત્યાં તે તે આચરે એ આત્માર્થી પુરુષનાં લક્ષણા છે. ૮

જે જે ઠેકાણું જે જે યાગ્ય છે એટલે જ્યાં ત્યાગવૈરાગ્યાદિ યાગ્ય હાય ત્યાં ત્યાગવૈરાગ્યાદિ સમજે, જ્યાં આત્મજ્ઞાન યાગ્ય હાય ત્યાં આત્મજ્ઞાન સમજે, એમ જે જ્યાં જોઈ એ તે ત્યાં સમજવું અને ત્યાં ત્યાં તે તે પ્રમાણે પ્રવર્તવું, એ આત્માર્થી જીવનું લક્ષણ છે. અર્થાત્ મતાર્થી હાય કે માનાર્થી હાય તે યાગ્ય માર્ગ ને ગ્રહણ ન કરે. અથવા કિયામાં જ જેને દુરાગ્રહ થયા છે, અથવા શુષ્કજ્ઞાનના જ અભિમાનમાં જેણે જ્ઞાનીપણું માની લીધું છે, તે ત્યાગવૈરાગ્યાદિ સાધનને અથવા આત્મ-જ્ઞાનને ગ્રહણ ન કરી શકે.

જે આત્માર્થી હાય તે જયાં જયાં જે જે કરલું ઘટે છે તે તે કરે અને જયાં જયાં જે જે સમજલું ઘટે છે તે તે સમજે; અથવા જયાં જયાં જે જે સમજલું ઘટે છે તે તે સમજે અને જયાં જે જે આચરલું ઘટે છે તે તે આચરે, તે આત્માર્થી કહેવાય. અત્રે 'સમજહું' અને 'આચરહું' એ બે સામાન્ય પદે છે. પણ વિભાગપદે કહેવાના આશય એવા પણ છે કે જે જે જયાં સમજહું ઘટે તે તે ત્યાં સમજવાની કામના જેને છે અને જે જે જયાં આચરહું ઘટે તે તે ત્યાં આચરવાની જેને કામના છે તે પણ આત્માર્થી કહેવાય. (૮)

> સેવે સદ્ગુરુચરાન, ત્યાગી દર્ધ નિજપક્ષ; પામે તે પરમાર્થને, નિજપદના લે લક્ષ. ૯

પાતાના પક્ષને છેાડી દઈ, જે સદ્ગુરુના ચરણને સેવે તે પરમાર્થને પામે, અને આત્મસ્વરૂપના લક્ષ તેને થાય. ૯

ઘણાને કિયાજડત વર્તે છે, અને ઘણાને શુષ્કન્નાનીપણું વર્તે છે તેનું શું કારણ હોવું જેઈ એ ? એવી આશંકા કરી તેનું સમાધાન:—સદ્ગુરુના ચરણને જે પેતાના પક્ષ એટલે મત છાંડી દઈ સેવે તે પરમાર્થને પામે, અને નિજપદના એટલે આત્મસ્વભાવના લક્ષ લે. અર્થાત્ ઘણાને કિયાજડત્વ વર્તે છે તેના હેતુ એ છે કે અસદ્ગુરુ કે જે આત્મન્નાના અને આત્મન્નાના સાધનને જાણતા નથી તેના તેણે આશ્રય કર્યો છે; જેથી તેને માત્ર કિયાજડત્વના એટલે કાયકલેશના માર્ય જાણે છે, તેમાં વળગાડે છે, અને કુળધર્મ દઢ કરાવે છે; જેથી તેને સદ્ગુરુના યાગ મેળવવાની આકાંક્ષા થતી નથી, અથવા તેવા યાગ મળ્યે પણ પક્ષની દઢ વાસના તેને સદ્દપદેશસન્મુખ થવા દેતી નથી, એટલે કિયાજડત્વ ટળતું નથી; અને પરમા- થંની પ્રાપ્તિ થતી નથી.

અને જે શુષ્કત્તાની છે તેણે પણ સદ્ગુરુના ચરણ સેવ્યા

નથી, માત્ર પાતાની મતિકલ્પનાથી સ્વચ્છ દપણે અધ્યાતમગ્ર થા વાંચ્યા છે, અથવા શુષ્કજ્ઞાની સમીપથી તેવા અંથા કે વચના સાંભળી લઈ ને પાેતાને વિષે જ્ઞાનીપણ માન્યું છે, અને જ્ઞાની ગણાવાના પદનું એક પ્રકારનું માન છે તેમાં તેને મીઠાશ રહી છે, અને એ તેના પક્ષ થયેા છે; અથવા કાેઈ એક કારણ-વિશેષથી શાસ્ત્રામાં દયા, દાન, અને હિંસા, પૂજાતું સમાનપણું કહ્યું છે તેવાં વચનાને તેના પરમાર્થ સ**મ**જ્યા વિના હાથમાં લઇને માત્ર પાતાને જ્ઞાની મનાવા અર્થે, અને પામર જીવના તિરસ્કારના અર્થે તે વચનાના ઉપયાગ કરે છે, પણ તેવાં વચના કરે લક્ષે સમજવાથી પરમાર્થ થાય છે તે જાણતા નથી. વળી જેમ દયાદાનાદિકનું શાસ્ત્રામાં નિષ્ફળપણું કહ્યું છે તેમ નવપૂર્વ સુધી ભણ્યા છતાં તે પણ અફળ ગયું એમ જ્ઞાનનું પણ નિષ્ફળપણ કહ્યું છે, તેા તે શુષ્કજ્ઞાનના જ નિષેધ છે. એમ છતાં તેના લક્ષ તેને થતા નથી, કેમકે જ્ઞાની બનવાના માને તેના આત્મા મૂઢતાને પામ્યો છે. તેથી તેને વિચારના અવકાશ રહ્યો નથી. એમ ક્રિયાજડ અથવા શુષ્કજ્ઞાની તે બન્ને ભૂલ્યા છે, એને તે પરમાર્થ પામવાની વાંછા રાખે છે. અથવા પરમાર્થ પામ્યા છીએ એમ કહે છે, તે માત્ર તેમના દુરાગ્રહ તે પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. જો સદૂગુરુના ચરણ સેવ્યા હોત, તા એવા દુરાશ્રહમાં પડી જવાના વખત ન આવત, અને આત્મ-સાધનમાં જીવ દાેરાત, અને તથારૂપ સાધનથી પરમાર્થને પામત, અને નિજપદના લક્ષ લેત; અર્થાત તેની વૃત્તિ અહમ-સન્મુખ થાત.

વળી ઠામ ઠામ એકાકીપણે વિચરવાના નિષેધ કર્યો છે,

અને સદ્ગુરુની સેવામાં વિચરવાના જ ઉપદેશ કર્યા છે; તેથી પણ એમ સમજાય છે કે જીવને હિતકારી અને મુખ્ય માર્ગ તે જ છે; અને અસદ્ગુરુથી પણ કલ્યાણ થાય એમ કહેવું તે તો તીર્થ કરાદિની, જ્ઞાનીની આસાતના કરવા સમાન છે. કેમકે તેમાં અને અસદ્ગુરુમાં કંઈ લેદ ન પડયા; જન્માંઘ, અને અત્યંત શુદ્ધ નિર્મળ ચક્ષુવાળાનું કંઈ ન્યૂનાધિકપણું ઠર્યું જ નહીં. વળી કાઈ 'શ્રી ઠાણાંગસૂત્ર'ની ચાલંગી ધ્યુહણ કરીને એમ કહે કે 'અલબ્યના તાર્યા પણ તરે,' તો તે વચન પણ વદતાવ્યાઘાત જેવું છે; એક તો મૂળમાં 'ઠાણાંગ 'માં તે પ્રમાણે પાઠ જ નથી; જે પાઠ છે તે આ પ્રમાણે :–²......તેના શખ્દાર્થ આ પ્રમાણે છે:–ર......તેના વિશેષાર્થ દીકાકારે આ પ્રમાણે કર્યો છે:–ર......તેના વિશેષાર્થ દીકાકારે આ પ્રમાણે કર્યો છે:–ર.......તેના વિશેષાર્થ દીકાકારે આ પ્રમાણે કર્યો છે:–ર.......તેના વિશેષાર્થ દીકાકારે આ પ્રમાણે કર્યો છે:–ર........તેના વિશેષાર્થ દીકાકારે આ પ્રમાણે કર્યો છે:–ર........તેના વિશેષાર્થ દીકાકારે આ પ્રમાણે કર્યો છે:–ર........તેના વિશેષાર્થ દીકાકારે આ પ્રમાણે કર્યો છે:–ર.........તેના વિશેષાર્થ દીકાકારે આ પ્રમાણે કર્યો છે:–ર.........તેના વિશેષાર્થ દીકાકારે આ પ્રમાણે કર્યો છે:–ર...........તેના કાઈ એક ટબામાં કાઈ એ એવું વચન લખ્યું છે તે તેની સમજનું અયથાર્થ પણં સમજાય છે.

કદાપિ એમ કાઈ કહે કે અભવ્ય કહે છે તે યથાર્ય નથી, એમ ભાસવાથી યથાર્થ શું છે, તેના લક્ષ થવાથી સ્વવિચારને પામીને તર્યા એમ અર્થ કરીએ તા તે એક પ્રકારે સંભવિત થાય છે, પણ તેથી અભવ્યના તાર્યા તર્યા એમ કહી શકાતું નથી. એમ વિચારી જે માગે થી અનંત જીવ તર્યા છે, અને તરશે તે માર્ગ ને અવગાહવા અને સ્વકલ્પિત અર્થના માના-દિની જાળવણી છાડી દઈ ત્યાગ કરવા એ જ શ્રેય છે. જો અભવ્યથી તરાય છે એમ તમે કહા, તા તા અવશ્ય નિશ્ચય

૧. જાુઓ આંક ૫૪૨

ર. મૂળ પાઠ મૂકવા ધારેલા પણ મુકાયા લાગતા નથી.

થાય છે કે અસદ્ગુરુથી તરાશે એમાં કરોા સંદેહ નથી.

અને અશોચ્યા કૈવળી જેમણે પૂર્વે કાઈ પાસેથી ધર્મ સાંભળ્યા નથી તેને કાઈ તથારૂપ આવરણના ક્ષયથી જ્ઞાન ઊપજ્યું છે, એમ શાસ્ત્રમાં નિરૂપણ કર્યું છે, તે આત્માનું માહાત્મ્ય દર્શાવવા, અને જેને સદ્ગુરુયાંગ ન હાય તેને જાગ્રત કરવા, તે તે અનેકાંતમાર્ગ નિરૂપણ કરવા દર્શાવ્યું છે; પણ સદ્ગુરુઆજ્ઞાએ પ્રવર્તવાના માર્ગ ઉપેક્ષિત કરવા દર્શાવ્યું નથી. વળી એ સ્થળે તા ઊલયું તે માર્ગ ઉપર દૃષ્ટિ આવવા વધારે સખળ કર્યું છે. અને કહ્યું છે કે તે અશાચ્યા કેવળી ....... અર્થાત્ અશાચ્યા કેવળીના આ પ્રસંગ સાંભળીને કાઈએ જે શાધ્યતમાર્ગ ચાલ્યા આવે છે, તેના નિષેધ પ્રત્યે જવું એવા આશય નથી. એમ નિવેદન કર્યું છે.

કાઈ તીવ આત્માથી ને એવા કદાપિ સદ્ગુરુના યાગ ન મળ્યા હાય, અને તેની તીવ કામનામાં ને કામનામાં જ નિજ-વિચારમાં પડવાથી,અથવા તીવ આત્માર્થને લીધે નિજવિચારમાં પડવાથી, આત્મજ્ઞાન થયું હાય તા તે સદ્ગુરુમાર્ગ ના ઉપેક્ષિત નહીં એવા, અને સદ્ગુરુથી પાતાને જ્ઞાન મળ્યું નથી માટે માટે છું એવા નહીં હાય, તેને થયું હાય; એમ વિચારી વિચારવાન જીવે શાશ્વત માક્ષમાર્ગ ના લાપ તેવું વચન પ્રકાશવું નાઈ એ.

એક ગામથી બીજે ગામ જવું હાય અને તેના માર્ગ દીઠા ન હાય એવા પાતે પચાસ વર્ષ ના પુરુષ હાય, અને લાખા ગામ જોઈ આવ્યા હાય તેને પણ તે માર્ગ ની ખબર પડતી

૧. મૂળ પાઠ મૂકવા ધારેલા પણ મુકાયા લાગતા નથી

નથી, અને કાઈને પૂછે ત્યારે જણાય છે, નહીં તા ભૂલ ખાય છે; અને તે માર્ગ ને જાણનાર એવું દશ વર્ષ નું બાળક પણ તેને તે માર્ગ દેખાં છે તેથી તે પહોંચી શકે છે; એમ લૌકિકમાં અથવા વ્યવહારમાં પણ પ્રત્યક્ષ છે. માટે જે આત્માર્થી હાય, અથવા જેને આત્માર્થની ઇશ્છા હાય તેણે સદ્ગુરુના યાંગે તરવાના કામી જીવનું કલ્યાણ થાય એ માર્ગ લાપવા ઘટે નહીં, કેમકે તેથી સર્વ જ્ઞાનીપુરુષની આજ્ઞા લાપવા ખરાબર થાય છે.

પૂર્વે સદ્ગુરુના યાગ તા ઘણી વખત થયો છે,છતાં જીવનું કલ્યાણ થયું નહીં, જેથી સદ્ગુરુના ઉપદેશનું એવું કંઈ વિશેષ પણું દેખાતું નથી, એમ આશંકા થાય તા તેના ઉત્તર બીજા પદમાં જ કહ્યો છે કે:-

જે પાતાના પક્ષને ત્યાગી દઈ સદ્ગુરુના ચરણને સેવે,તે પરમાર્થ ને પામે. અર્થાત્ પૂર્વે સદ્ગુરુના યોગ થવાની વાત સત્ય છે, પરંતુ ત્યાં જીવે તેને સદ્ગુરુ જાણ્યા નથી, અથવા ઓાળખ્યા નથી, પ્રતીત્યા નથી, અને તેની પાસે પાતાનાં માન અને મત મૂક્યાં નથી; અને તેથી સદ્ગુરુના ઉપદેશ પરિણામ પામ્યો નહીં, અને પરમાર્થની પ્રાપ્તિ થઈ નહીં; એમ જો પાત્માનો મત એટલે સ્વચ્છંદ અને કુળધર્મના આગ્રહ દૂર કરીને સદ્વપદેશ ગ્રહણ કરવાના કામી થયો હોત તો અવશ્ય પરમાર્થ પામત.

અત્રે અસદ્ગુરુએ દેઢ કરાવેલા દુર્બોધથી અથવા માના-દિકના તીવ કામીપણાથી એમ પણ આશંકા થવી સંભવે છે કે કંઈક જ્વાનાં પૂર્વે કલ્યાણ થયાં છે; અને તેમને સદ્ગુરુના ચરણુ સેવ્યા વિના કલ્યાણની પ્રાપ્તિ થઈ છે, અથવા અસદ્- ગુરુથી પણ કલ્યાણની પ્રાપ્તિ થાય; અસદ્ગુરુને પાતાને ભલે માર્ગની પ્રતીતિ નથી, પણ બીજાને તે પમાડી શકે; એટલે બીજો તે માર્ગની પ્રતીતિ, તેના ઉપદેશ સાંભળીને કરે તા તે પરમાર્થને પામે; માટે સદ્ગુરુચરણને સેવ્યા વિના પણ પરમા- ર્થની પ્રાપ્તિ થાય, એવી આશ કાનું સમાધાન કરે છે:—

યદ્યપિ કાઈ જીવા પાતે વિચાર કરતાં ખૂઝયા છે, એવા શાસ્ત્રમાં પ્રસંગ છે; પણ કાેઈ સ્થળે એવા પ્રસંગ કહ્યો નથી કે અસદ્ગુરુથી અમુક ખૂઝયા. હવે કેાઈ પાતે વિચાર કરતાં. **ળૂઝયા છે એમ કહ્યું છે તેમાં શાસ્ત્રોના કહેવાના** હેતુ **એવા** નથી કે સદ્ગુરુની આજ્ઞાએ વર્ત વાથી જીવતું કલ્યાણ થાય છે એમ અમે કહ્યું છે પણ તે વાત ચથાર્ય નથી; અથવા સદ્ગુરુની આજ્ઞાનું જીવને કંઈ કારણ નથી એમ કહેવાને માટે. તેમ જે જીવાે પાતાના વિચારથી સ્વયંબાધ પામ્યા છે એમ કહ્યું છે તે પણ વર્ત માન દેહે પાતાના વિચારથી અથવા બાધથી ખૂઝયા કહ્યા છે, પણ પૂર્વે તે વિચાર અથવા બાેધ તેણે સન્મુખ કર્યાે છે તેથી વર્ત માનમાં તે સ્કુરાયમાન થવાના સંભવ છે. તીર્થ'-કરાદિ 'સ્વયં બુદ્ધ' કહ્યા છે તે પણ પૂર્વે ત્રીજે ભવે સદ્ગુરુથી નિશ્ચય સમકિત પામ્યા છે એમ કહ્યું છે. એટલે તે સ્વયંબુદ્ધ-પણં કહ્યું છે તે વર્તમાન દેહની અપેક્ષાએ કહ્યું છે, અને તે સદુગુરુપદના નિષેધને અર્થે કહ્યું નથી.

અને જે સદ્ગુરુપદના નિષેધ કરે તેા તે ' સદ્દેવ, સદ્ગુરુ

અને સહ્ધમ'ની પ્રતીતિ વિના સમકિત કહ્યું નથી, 'તે કહેવા માત્ર જ થયું.

અથવા જે શાસ્ત્રનું તમે પ્રમાણુ લાં છા તે શાસ્ત્ર સદ્ગુરુ એવા જિનનાં કહેલાં છે તેથી પ્રમાણિક માનવાં ચાગ્ય છે કે કાઈ અસદ્ગુરુનાં કહેલાં છે તેથી પ્રમાણિક માનવાં ચાગ્ય છે? જો અસદ્ગુરુનાં શાસ્ત્રો પણ પ્રમાણિક માનવામાં આધ ન દાય તા તા આત્રાન અને રાગદ્વેષ આરાધવાથી પણ માલ્લ થાય એમ કહેવામાં આધ નથી, તે વિચારવા યાગ્ય છે.

' આચારાંગસૂત્ર'માં (પ્રથમ શ્રુતસ્કંધ, પ્રથમાધ્યયનના પ્રથમ ઉદ્દેશે, પ્રથમ વાકય) કહ્યું છે કે:—આ જીવ પૂવેથી આવ્યા છે? પશ્ચિમથી આવ્યા છે? ઉત્તરથી આવ્યા છે? દક્ષિણથી આવ્યા છે? અથવા ઊંચેથી? નીચેથી કે કાઇ અનેરી દિશાથી આવ્યા છે? એમ જે જાણતા નથી તે મિથ્યાદષ્ટિ છે, જે જાણે તે સમ્યગ્દેષ્ટિ છે. તે જાણવાનાં ત્રણ કારણા આ પ્રમાણે:—(૧) તીથે કરના ઉપદેશથી, (૨) સદ્દગુરુના ઉપદેશથી, અને (૩) જાતિસમૃતિજ્ઞાનથી.

અત્રે જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન કહ્યું તે પણ પૂર્વના ઉપદેશની સંધિ છે. એટલે પૂર્વે તેને બાધ થવામાં સદ્ગુરુના અસંભવ ધારવા ઘટતા નથી. વળી ઠામ ઠામ જિનાગમમાં એમ કહ્યું છે કે:—

१ ' गुरुणो छ दाणुवत्तगा 'ગુરુની આગ્રાએ પ્રવર્ત बुं. ગુરુની આગ્રાએ ચાલતાં અનંતા જીવાે સીઝયા, સીઝે છે

૧. સૂત્રકૃતાંગ, પ્રથમ શ્રુતસ્ક ધ, દ્વિતીય અધ્યયન, ગાથા ૩૨...

અને સીઝશે. તેમ કાઇ જીવ પાતાના વિચારથી બાધ પામ્યા, તેમાં પ્રાયે પૂર્વે સદ્ગુરુ ઉપદેશનું કારણ હાય છે. પણ કદાપિ જયાં તેમ ન હાય ત્યાં પણ તે સદ્ગુરુના નિત્યકામી રહ્યો થકા સદ્વિચારમાં પ્રેરાતા પ્રેરાતા સ્વિવચારથી આત્મજ્ઞાન પામ્યા એમ કહેવા યાગ્ય છે; અથવા તેને કંઈ સદ્ગુરુની ઉપેક્ષા નથી અને જયાં સદ્ગુરુની ઉપેક્ષા વર્તે ત્યાં માનના સંભવ થાય છે; અને જયાં સદ્ગુરુ પ્રત્યે માન હાય ત્યાં કલ્યાણુ થવું કહ્યું, કે તેને સદ્વિચાર પ્રેરવાના આત્મશુણ કહ્યાં.

તથારૂપ માન આત્મગુણુનું અવશ્ય ઘાતક છે. બાહુબળજીમાં ુઅનેક ગુણસમૂહ વિદ્યમાન છતાં નાના અઠ્ઠાણું ભાઈ ને વંદન કરવામાં પાતાનું લઘુપણું થશે, માટે અત્રે જ<sup>ે</sup>ધ્યાનમાં રાકાવું ેચાેગ્ય છે એમ રાખી એક વર્ષ સુધી નિરાહારપણે અનેક ગુણ-સમુદાયે આત્મધ્યાનમાં રહ્યા, તા પણ આત્મજ્ઞાન થયું નહીં. ં આકી. બીજી બધી રીતની ચેાગ્યતા છતાં એક એ માનના કાર-ણુથી તે જ્ઞાન અટકયું હતું. જ્યારે શ્રી ઋષભદેવે પ્રેરેલી એવી ્ય્રાહ્મી અને સુંદરી સતીએ તેને તે દેષ નિવેદન કર્યો અને તે દેાષનું ભાન તેને થયું તથા તે દેાષની ઉપેક્ષા કરી અસા-રત્વ જાષ્યું ત્યારે કેવળજ્ઞાન થયું. તે માન જ અત્રે ચાર ્ઘનઘાતી કર્મ નું મૂળ થઈ વત્યું હતું. વળી ખાર ખાર મહિના ્સુધી નિરાહારપણે, એક લક્ષે, એક આસને, આત્મવિચારમાં રહેનાર એવા પુરુષને એટલા માને તેવી ખારે મહિનાની દશા સફળ થવા ન દીધી, અર્થાત્ તે દશાથી માન ન સમજાયું અને જ્યારે સદ્ગુરુ એવા શ્રી ઋષભદેવે તે માન છે એમ ંપ્રેયું' ત્યારે મુહૂર્તમાં તે માન વ્યતીત થયું એ પણ સદ્- ગુરુનું જ માહાત્મ્ય દર્શાવ્યું છે.

વળી આખા માર્ગ જ્ઞાનીની આજ્ઞામાં સમાય છે એમ વાર વાર કહ્યું છે. 'આચારાંગસૂત્ર'માં કહ્યું છે કે:–(સુધર્માત્વામી: જં બુસ્વામીને ઉપદેશે છે, કે જગત આખાનું જેણે દર્શન કર્યું છે એવા મહાવીર ભગવાન તેણે અમને આમ કહ્યું છે.) ગુરુને: આધીન થઈ વર્તતા એવા અનંતા પુરુષા માર્ગ પામીને: માક્ષ પ્રાપ્ત થયા.

'ઉત્તરાધ્યયન,' 'સૂયગડાંગાદિમાં'માં ઠામઠામ એ જ કહ્યું છે. (૯)

આત્મજ્ઞાન સમદર્શિતા વિચરે ઉદયપ્રચાેગ; અપૂર્વ વાણી પરમશ્રુત, સદ્ગુરુ લક્ષણ ચાેગ્ય. ૧ ૧૦

આત્મજ્ઞાનને વિષે જેમની સ્થિતિ છે, એટલે પરભાવની ઇચ્છાથી જે રહિત થયા છે; તથા શત્રુ, મિત્ર, હર્ષ, શાેક, નમસ્કાર, તિરસ્કારાદિ ભાવ પ્રત્યે જેને સમતા વર્તે છે; માત્ર પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલાં એવા કર્મોના ઉદયને લીધે જેમની વિચ-રવા આદિ કિયા છે; અજ્ઞાની કરતાં જેની વાણી પ્રત્યક્ષ જીદી પડે છે, અને ષટ્દર્શનના તાત્પર્યને જાણે છે, તે સદ્ગુરુનાં ઉત્તમ લક્ષણા છે. ૧૦

સ્વરૂપસ્થિત ઇશ્છારહિત, વિચરે પૂર્વપ્રયોગ; અપૂર્વ વાણી, પરમશ્રુત, સદ્ગુરુલક્ષણ યાેગ્ય.

આત્મસ્વરૂપને વિષે જેની સ્થિતિ છે, વિષય અને માન પૂજાદિ ઇચ્છાથી રહિત છે, અને માત્ર પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલાં એવાં. કર્મના પ્રયાગથી જે વિચરે છે; જેમની વાણી અપૂર્વ છે,.

૧. જુઓ આંક નં. ૮૩૫

અર્થાત્ નિજ અનુભવસહિત જેના ઉપદેશ હાવાથી અજ્ઞાનીની વાણી કરતાં પ્રત્યક્ષ જીદી પડે છે, અને પરમશ્રુત એટલે ષઠ્દર્શનના યથાસ્થિત જાણુ હાય, એ સદ્ગુરુનાં યાગ્ય લક્ષણા છે.

અત્રે સ્વરૂપસ્થિત એવું પ્રથમપદ કહ્યું તેથી જ્ઞાનદશા કહી. ઇચ્છારહિતપણું કહ્યું તેથી ચારિત્રદશા કહી. ઇચ્છારહિત હાય તે વિચરી કેમ શકે? એવી આશંકા, 'પૂર્વ પ્રયોગ એટલે પૂર્વ ના અંધાયેલા પ્રારુષ્ધથી વિચર છે; વિચરવા આદિની આધી જેને કામના નથી,' એમ કહી નિવૃત્ત કરી. અપૂર્વ વાણી એમ કહેવાથી વચનાતિશયતા કહી, કેમકે તે વિના મુમુદ્ધને ઉપકારન થાય. પરમશ્રુત કહેવાથી ષટ્દર્શન અવિરુદ્ધ દશાએ જાણનાર કહ્યા, એટલે શ્રુતજ્ઞાનનું વિશેષપણું દર્શાવ્યું.

આશંકા: -વર્તમાનકાળમાં સ્વરૂપસ્થિત પુરુષ હાય નહીં, એટલે જે સ્વરૂપસ્થિત વિશેષણુવાળા સદ્ગુરુ કહ્યા છે, તે આજે હાવા યાગ્ય નથી.

સમાધાન :-વર્ત માનકાળમાં કદાપિ એમ કહેલું હાય તા કહેવાય કે 'કેવળભૂમિકા'ને વિષે એવી સ્થિતિ અસંભ-વિત છે, પણ આત્મજ્ઞાન જ ન થાય એમ કહેવાય નહીં; અને આત્મજ્ઞાન છે તે સ્વરૂપસ્થિતિ છે.

આશંકા:-આત્મજ્ઞાન થાય તો વર્ત માનકાળમાં મુક્તિ થવી જોઈએ અને જિનાગમમાં ના કહી છે.

સમાધાન :-એ વચન કદાપિ એકાંતે એમ જ એમ ગાણીએ તાે પણ તેથી એકાવતારીપણાના નિષેધ થતાે નથી, અને એકાવતારીપણું આત્મજ્ઞાન વિના પ્રાપ્ત થાય નહીં. આશંકા :-ત્યાગ વૈરાગ્યાદિના ઉત્કૃષ્ટપણાથી તેને એકા-વતારીપણં કહ્યું હશે.

સમાધાન :-પરમાર્થથી ઉત્કૃષ્ટ ત્યાગવૈરાગ્ય વિના એકાવતારી પણું થાય જ નહીં. એવા સિદ્ધાંત છે, અને વર્તા માનમાં પણ ચાથા પાંચમા અને છઠ્ઠા ગુણસ્થાનકના કશા નિષેધ છે નહીં અને ચાથે ગુણસ્થાનકથી જ આત્મ-ગ્રાનના સંભવ થાય છે; પાંચમે વિશેષ સ્વરૂપસ્થિતિ થાય છે, છઠ્ઠે ઘણા અંશે સ્વરૂપસ્થિતિ થાય છે, પૂર્વપ્રેરિત પ્રમાદના ઉદયથી માત્ર કંઇક પ્રમાદશા આવી જાય છે. પણ તે આત્મ-ગ્રાનને રાધક નથી, ચારિત્રને રાધક છે.

આશાંકા :- અત્રે તાે સ્વરૂપસ્થિતિ એવું પદ વાપર્યું છે, અને સ્વરૂપસ્થિતિ પદ તાે તેરમે ગુણસ્થાનકે જ સાંભવે છે.

સમાધાન :-સ્વરૂપસ્થિતિની પરાકાષ્ટા તો ચૌદમા ગુણ-સ્થાનકને છેડે થાય છે, કેમકે નામ ગાત્રાદિ ચાર કમેંના નાશ ત્યાં થાય છે; તે પહેલાં કેવળીને ચાર કમેંના સંગ છે તેથી સંપૂર્ણ સ્વરૂપસ્થિતિ તા તેરમે ગુણસ્થાનકે પણ ન કહેવાય.

આશંકા: -ત્યાં નામાદિ કમેં થી કરીને અવ્યાબાધ સ્વરૂપ-સ્થિતિની ના કહે તો તે ઠીક છે; પણ કેવળજ્ઞાનરૂપ સ્વરૂપ-સ્થિતિ છે, તેથી સ્વરૂપસ્થિતિ કહેવામાં દેષ નથી, અને અત્રે તો તેમ નથી, માટે સ્વરૂપસ્થિતિપણ કેમ કહેવાય ?

સમાધાન :-કેવળજ્ઞાનને વિષે સ્વરૂપસ્થિતિનું તારતમ્ય વિશેષ છે; અને ચાથે, પાંચમે, છકે, ગુણસ્થાનકે તેથી અલ્પ છે, એમ કહેવાય; પણ સ્વરૂપસ્થિતિ નથી એમ ન કહી શકાય. ચાથે ગુષ્યુસ્થાનકે મિશ્યાત્વમુક્તદશા થવાથી આત્મસ્વભાવ-આવિર્ભાવપણું છે, અને સ્વરૂપસ્થિતિ છે; પાંચમે ગુષ્યુસ્થાનકે દેશે કરીને ચારિત્રદાતક કષાયા રાકાવાથી આત્મસ્વભાવનું ચાથા કરતાં વિશેષ આવિર્ભાવપણું છે, અને છઠ્ઠામાં કષાયા વિશેષ રાકાવાથી સર્વ ચારિત્રનું ઉદયપણું છે, તેથી આત્મ-સ્વભાવનું વિશેષ આવિર્ભાવપણું છે. માત્ર છઠ્ઠે ગુષ્યુસ્થાનકે પૂર્વ-નિઅંધિત કર્મના ઉદયથી પ્રમત્તદશા કવચિત્ વર્તે છે તેને લીધે 'પ્રમત્ત' સર્વ ચારિત્ર કહેવાય, પણ તેથી સ્વરૂપસ્થિતિમાં વિરોધ નહીં, કેમકે આત્મસ્વભાવનું ખાહુલ્યતાથી આવિર્ભાવપણું છે. વળી આગમ પણ એમ કહે છે કે, ચાથે ગુષ્યુસ્થાનકેથી તેરમા ગુષ્યુસ્થાનક સુધી આત્મપ્રતીતિ સમાન છે; જ્ઞાનના તારતમ્ય-લેદ છે.

જો ચાયે ગુણસ્થાનકે સ્વરૂપસ્થિતિ અંશે પણ ન હાય, તો મિશ્યાત્વ જવાનું ફળ શું થયું? કંઈ જ થયું નહીં. જે મિશ્યાત્વ ગયું તે જ આત્મસ્વભાવનું આવિભાવપણું છે, અને તે જ સ્વરૂપસ્થિતિ છે. જો સમ્યક્ષ્ત્વથી તથારૂપ સ્વરૂપસ્થિતિ ન હોત, તો શ્રેણિકાદિને એકાવતારી પણું કેમ પ્રાપ્ત થાય? એક પણ ત્યાં વ્રત, પચ્ચખાણ નથી અને માત્ર એક જ ભવ બાકી રહ્યો એનું અલ્પસંસારીપણું થયું તે જ સ્વરૂપસ્થિતિરૂપ સમકિતનું બળ છે. પાંચમે અને છઠ્ઠે ગુણસ્થાનકે ચારિત્રનું બળ વિશેષ છે, અને મુખ્યપણે ઉપદેશક ગુણસ્થાનક તો છઠ્ઠં અને તેરમું છે બાકીનાં ગુણસ્થાનકા ઉપદેશની પ્રવૃત્તિ કરી શકવા યાગ્ય નથી; એટલે તેરમે અને છઠ્ઠે ગુણસ્થાનક તે પદ પ્રવર્તે છે. (૧૦)

<sup>૧</sup>પ્રત્યક્ષસદ્ગુરુ સમ નહિ, પરાક્ષ જિન ઉપકાર; એવા લક્ષ થયા વિના, ઊગે ન આત્મવિચાર. ૧૧ જયાં સુધી જીવને પૂર્વ કાળે થઈ ગયેલા એવા જિનની વાત પર જ લક્ષ રહ્યા કરે, અને તેના ઉપકાર કહ્યા કરે, અને જેથી પ્રત્યક્ષ આત્મબ્રાંતિનું સમાધાન થાય એવા સદ્ગુરુના સમાગમ પ્રાપ્ત થયા હાય તેમાં પરાક્ષ જિનાનાં વચન કરતાં માટા ઉપકાર સમાયા છે, તેમ જે ન જાણે તેને આત્મવિચાર ઉત્પન્ન ન થાય. ૧૧

સફગુરુના ઉપદેશ વધુ, સમજાય ન જિનરૂપ; સમજયા વધુ ઉપકાર શાે ? સમજયે જિનસ્વરૂપ. ૧૨ સદ્ગુરુના ઉપદેશ વિના જિનનું સ્વરૂપ સમજાય નહીં, અને સ્વરૂપ સમજાયા વિના ઉપકાર શાે થાય ? જો સદ્ગુરુ ઉપદેશે જિનનું સ્વરૂપ સમજે તાે સમજનારના આત્મા પરિ-થુામે જિનની દશાને પામે. ૧૨

> સદ્ગુરુના ઉપદેશથી, સમજે જિનનું રૂપ; તા તે પામે નિજદશા, જિન છે આત્મસ્વરૂપ. પામ્યા શુદ્ધ સ્વભાવને, છે જિન તેથી પૂજ્ય; સમજો જિનસ્વભાવ તા, આત્મભાનના ગુજ્ય.

સદ્ગુરુના ઉપદેશથી જે જિનનું સ્વરૂપ સમજે, તેપાતાના સ્વરૂપની દશા પામે, કેમકે શુદ્ધ આત્માપણું એ જ જિનનું સ્વરૂપ છે; અથવા રાગ, દ્વેષ અને અજ્ઞાન જિનને વિધે નથી તે જ શુદ્ધ આત્મપદ છે, અને તે પદ તાે સત્તાએ સર્વ જવનું

<sup>ે</sup> જાઐા આંક નં. પરહ

છે. તે સદ્ગુરુ-જિનને અવલં બીને અને જિનના સ્વરૂપને કહેવે કરી મુમુલ્લજીવને સમજાય છે. ૧૨

આત્માદિ અસ્તિત્વનાં, જેહ નિરૂપક શાસ્ત્ર; પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુ ચાેગ નહિ, ત્યાં આધાર સુપાત્ર. ૧૩

જે જિનાગમાદિ આત્માના હાવાપણાના તથા પરલાકા-દિના હાવાપણાના ઉપદેશ કરવાવાળાં શાસ્ત્રા છે તે પણ જ્યાં પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુના જેગ ન હાય ત્યાં સુપાત્ર જીવને આધારરૂપ છે; પણ સદ્ગુરુસમાન તે ભ્રાંતિના છેદક કહી ન શકાય. ૧૩

> <sup>૧</sup> અથવા સદ્ગુરુએ કહ્યાં, જે અવગાહન કાજ; ે તે તે નિત્ય વિચારવાં, કરી મતાંતર ત્યાજ. **૧**૪

અથવા જે સદ્દગુરુએ તે શાસ્ત્રો વિચારવાની આજ્ઞા દીધી હાય, તાે તે શાસ્ત્રો મતાંતર એટલે કુળધર્મ ને સાર્થ ક કરવાના હેતુ આદિ બ્રાંતિ છાેડીને માત્ર આત્માર્થ નિત્ય વિચારવાં. ૧૪

> રાૈકે જીવ સ્વચ્છ દ તાે, પામે અવશ્ય માેક્ષ, પામ્યા એમ અનંત છે, ભાખ્યું જિન નિર્દોષ. ૧પ

જીવ અના દિકાળથી પાતાના ડહાપણે અને પાતાની ઇચ્છાએ ચાલ્યા છે, એનું નામ 'સ્વચ્છં દ' છે. જો તે સ્વચ્છં દને રાકે તા જરૂર તે માક્ષને પામે; અને એ રીતે ભૂતકાળે અનંત જીવ માક્ષ પામ્યા છે એમ રાગ, દ્રેષ અને અજ્ઞાન એમાંના એક્કે દેશ જેને વિષે નથી એવા દાષરહિત વીતરાગે કહ્યું છે. ૧૫

૧ પાઠાંતર:—અથવા સદ્દગુરુએ કહ્યાં, જો અવગાહન કાજ; તા તે નિત્ય વિચારવાં, કરી મતાંતર ત્યાજ.

પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુ ચાેગથી, સ્વચ્છં કતે રાેકાય; અન્ય ઉપાય કર્યા થકી, પ્રાયે બમણા થાય. ૧૬ પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુના ચાેગથી તે સ્વચ્છં કરાેકાય છે, બાકી પાતાની ઇચ્છાએ બીજા ઘણા ઉપાય કર્યા છતાં ઘણું કરીને તે બમણા થાય છે. ૧૬

> સ્વચ્છંદ મત આગ્રહ તજી, વર્તે સદ્ગુરુલક્ષ; સમકિત તેને ભાખિયું, કારણ ગણી પ્રયત્ક્ષ. ૧૭

સ્વચ્છ દને તથા પાતાના મતના આગ્રહને તજને જે સદ્ગુરુના લક્ષે ચાલે તેને પ્રત્યક્ષ કારણ ગણીને વીતરાગે 'સમક્તિ' કહ્યું છે. ૧૭

માનાદિક શત્રુ મહા, નિજ છંદે ન મરાય; જાતાં સદ્ગુરુ શરણુમાં, અલ્પ પ્રયાસે જાય. ૧૮

માન અને પૂજાસત્કારાદિના લાભ એ આદિ મહાશત્રુ છે, તે પાતાના ડહાપણે ચાલતાં નાશ પામે નહીં, અને સદ્યુરુના શરણમાં જતાં સહજ પ્રયત્નમાં જાય. ૧૮

> જે સદ્ગુરુ ઉપદેશથી, પામ્યા કેવળજ્ઞાન, ગુરુ રહ્યા છદ્મસ્થ પણ, વિનય કરે ભગવાન. ૧૯

જે સદ્ગુરુના ઉપદેશથી કાઇ કેવળજ્ઞાનને પામ્યા, તે સદ્ગુરુ હજુ છદ્મસ્થ રહ્યા તાેપણ જે કેવળજ્ઞાનને પામ્યા છે એવા તે કેવળીભગવાન છદ્મસ્થ એવા પાતાના સદ્ગુરુ-ની વૈયાવચ્ચ કરે. ૧૯

> એવા માર્ગ વિનય તથે, ભાખ્યા શ્રી વીતરાગ; મૂળ હેતુ એ માર્ગ ના, સમજે કાઈ સુભાગ્ય. ૨૦

એવા વિનયના માર્ગ શ્રી જિને ઉપદેશ્યા છે. એ માર્ગ ના મૂળ હેતુ એટલે તેથી આત્માને શા ઉપકાર થાય છે, તે કાઈક સુભાગ્ય એટલે સુલભેગાંધ અથવા આરાધક જીવ હાય તે સમજે. ૨૦

અસદ્ગુરુ એ વિનયના, લાભ લહે જો કાંઈ; મહામાહનીય કર્મથી, ખૂંટે ભવજળ માંહી. ૨૧

આ વિનયમાર્ગ કહ્યો તેના લાભ એટલે તે શિષ્યાદિ-ની પાસે કરાવવાની ઇચ્છા કરીને જો કાઈ પણ અસદ્ગુરુ પાતાને વિષે સદ્ગુરુપણ સ્થાપે તા તે મહામાહનીય કર્મ ઉપાર્જન કરીને ભવસમુદ્રમાં ખુડે. ૨૧

> હાય મુમુક્ષુ છવ તે, સમજે એ& વિચાર; હાય મતાર્થી છવ તે, અવળાે લે નિર્ધાર. ૨૨

જે માક્ષાર્થી જીવ હાય તે આ વિનયમાર્ગાદિના વિચાર સમજે, અને જે મતાર્થી હાય તે તેના અવળા નિર્ધાર લે, એટલે કાં પાતે તેવા વિનય શિષ્યાદિ પાસે કરાવે, અથવા અસદ્દગુરુને વિષે પાતે સદ્દગુરુની બ્રાંતિ રાખી આ વિનયમાર્ગના ઉપયોગ કરે. ૨૨

હાય મતાર્થી તેહને, થાય ન આતમલક્ષ; તેહ મતાર્થી લક્ષણે, અહીં કહ્યાં નિર્પક્ષ. ૨૩ જે મતાર્થી જીવ હાય તેને આત્મજ્ઞાનના લક્ષ થાય નહીં; એવા મતાર્થી જીવનાં અહીં નિષ્પક્ષપાતે લક્ષણા કહ્યાં છે. ૨૩ મતાર્થી–લક્ષણ

ખાદ્યત્યાગ પણ જ્ઞાન નહિ, તે માને ગુરુ સત્ય; અથવા નિજકુળધર્મના, તે ગુરુમાં જ મમત્વ. ૨૪ જેને માત્ર બાહ્યથી ત્યાગ દેખાય છે પણ આત્મજ્ઞાન નથી, અને ઉપલક્ષણથી અંતરંગ ત્યાગ નથી, તેવા ગુરુને સાચા ગુરુ માને, અથવા તા પાતાના કુળધમ'ના ગમે તેવા ગુરુ હાય તાપણ તેમાં જ મમત્વ રાખે. ૨૪

> જે જિનદેહ પ્રમાણુ ને, સમવસરણાદિ સિદ્ધિ; વર્ણુ ત સમજે જિનનું, રાેકી રહે નિજ બુદ્ધિ. ૨૫

જે જિનના દેહાદિનું વર્ણન છે તેને જિનનું વર્ણન સમજે છે, અને માત્ર પાતાના કુળધર્મના દેવ છે માટે મારાપણાના કલ્પિત રાગે સમવસરણાદિ માહાત્મ્ય કહ્યા કરે છે, અને તેમાં પાતાની ખુદ્ધિને રાકી રહે છે, એટલે પરમાર્થ હેતુસ્વરૂપ એવું જિનનું જે અંતરંગસ્વરૂપ જાણવાયાગ્ય છે તે જાણતા નથી, તથા તે જાણવાનું પ્રયત્ન કરતા નથી અને માત્ર સમવસરણા-દિમાં જ જિનનું સ્વરૂપ કહીને મતાર્થમાં રહે છે. ૨૫

> પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુયાેગમાં વર્તે દેષ્ટિ વિમુખ, અસદ્ગુરુને દઢ કરે, નિજ માનાથે મુખ્ય. ૨૬

પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુના કચારેક યાગ મળે તો દુરાગ્રહાદિછેદક તેની વાણી સાંભળીને તેનાથી અવળી રીતે ચાલે, અર્થાત્ તે હિતકારી વાણીને ગ્રહણ કરે નહીં, અને પાતે ખરેખરા દઢ મુમુક્ષુ છે એવું માન મુખ્યપણે મેળવવાને અર્થે અસદ્ગુરુ સમીપે જઈને પાતે તેના પ્રત્યે પાતાનું વિશેષ દઢપણું જણાવે. ૨૬

> દેવાદિ ગતિ ભંગમાં, જે સમજે શ્રુતજ્ઞાન; માને નિજ મત વેષના, આગ્રહ મુક્તિનિદાન. ૨૭

દેવ-નારકાદિ ગતિના 'ભાંગા' આદિનાં સ્વરૂપ કાઇક વિશેષ પરમાર્થ હેતુથી કહ્યાં છે, તે હેતુને જાણ્યા નથી, અને તે ભાંગજાળને શ્રુતજ્ઞાન જે સમજે છે, તથા પાતાના મતના, વેષના આગ્રહ રાખવામાં જ મુક્તિના હેતુ માને છે. ૨૭

> લહ્યું સ્વરૂપ ન વૃત્તિનું, ગ્રહ્યું વ્રત અભિમાન; ગ્રહે નહીં પરમાર્થ ને, લેવા લોકિક માન, ૨૮

વૃત્તિનું સ્વરૂપ શું ? તે પણ તે જાણતા નથી, અને 'હું વ્રતધારી છું' એવું અભિમાન ધારણ કર્યું છે. કવચિત્ પર-માર્થના ઉપદેશના ચાગ અને તાપણ લાકામાં પાતાનું માન અને પૂજાસત્કારાદિ જતાં રહેશે, અથવા તે માનાદિ પછી પ્રાપ્ત નહીં થાય એમ જાણીને તે પરમાર્થને થહેણ કરે નહીં. ૨૮

અથવા નિશ્ચય નય ગ્રહે, માત્ર શખ્દની માંય; લાપે સદ્વ્યવહારને, સાધન રહિત થાય. રલ્ અથવા 'સમયસાર' કે 'ચાગવાસિષ્ઠ' જેવા ગ્રંથા વાંચી તે માત્ર નિશ્ચયનયને ગ્રહેણુ કરે. કેવી રીતે ગ્રહેણુ કરે ? માત્ર કહેવારૂપે; આંતરંગમાં તથારૂપ ગુણુની કશી સ્પર્શના નહીં, અને સદ્ગુરુ, સત્શાસ્ત્ર તથા વૈરાગ્ય, વિવેકાદિ સાચા વ્યવહારને લાપે, તેમ જ પાતાને જ્ઞાની માની લઈ ને સાધનરહિત વર્તે. ૨૯

> જ્ઞાનદશા પામે નહીં, સાધનદશા ન કાંઈ; પામે તેના સંગ જે, તે ખૂરે ભવ માંહી. ૩૦

તે જ્ઞાનદશા પામે નહીં, તેમ વૈરાગ્યાદિ સાધનદશા પણ તેને નથી, જેથી તેવા જીવના સંગ બીજા જે જીવને થાય તે પણ ભવભાગરમાં ડૂબે. ૩૦ એ પણ જીવ મતાથ°માં, નિજમાનાદિ કાજ; પામે નહિ પરમાથ°ને, અન્–અધિકારીમાં જ. ૩૧

એ જવ પણ મતાર્થમાં જ વર્તે છે કેમકે ઉપર કહ્યા જવ, તેને જેમ કળધર્માદિથી મતાર્થતા છે, એમ આને જ્ઞાની ગણાવવાના માનની ઇચ્છાથી પાતાના શુષ્કમતના આગ્રહ છે, માટે તે પણ પરમાર્થને પામે નહીં, અને અન્અધિકારી એટલે જેને વિષે જ્ઞાન પરિણામ પામવા ચાગ્ય નહીં એવા જીવામાં તે પણ ગણાય. ૩૧

નહિ કષાય ઉપશાંતતા, નહિ અંતર વૈરાગ્ય, સરળપણ ન મધ્યસ્થતા, એ મતાથી દુર્ભાગ્ય. ૩૨

જેને ક્રોધ, માન, માયા, લાેભરૂપ કષાય પાતળા પડયા નથી, તેમ જેને અંતર વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયાે નથી, આત્મામાં ગુણ શ્રહણ કરવારૂપ સરળપણું જેને રહ્યું નથી, તેમ સત્યાસત્યતુલના કરવાને જેને અપક્ષપાતદૃષ્ટિ નથી, તે મતાથી જવ દુર્ભાગ્ય એટલે જન્મ, જરા, મરણને છેદવાવાળા માક્ષમાર્ગ ને પામવા યાેગ્ય એવું તેનું ભાગ્ય ન સમજવું. ૩૨

> લક્ષણ કહ્યાં મતાર્થીનાં, મતાર્થ જાવા કાજ; હવે કહું આત્માર્થીનાં, આત્મ–અર્થ સુખસાજ. ૩૩

એમ મતાર્થી જીવનાં લક્ષણ કહ્યાં, તે કહેવાના હેતુ એ છે કે કાઈ પણ જીવના તે જાણીને મતાર્થ જાય. હવે આત્માર્થી જીવનાં લક્ષણ કહીએ છીએ:–તે લક્ષણ કેવાં છે? તા કે આત્માને અવ્યાખાધ સુખની સામગ્રીના હેતુ છે. ૩૩

## આત્માર્થી–લક્ષણ

આત્મજ્ઞાન ત્યાં મુનિપણું, તે સાચા ગુરુ હેાય; બાકી કુળગુરુ કલ્પના, આત્માથી નહિ જોય. ૩૪

क्यां आत्मज्ञान है। य त्यां भुनिपणुं है। य, अर्थात् आत्मज्ञान न है। य त्यां भुनिपणुं न क संसवे. 'जं संमंति पासह तं मोणंति पासह'—क्यां समिक्त એटले आत्मज्ञान छे त्यां भुनिपणुं काणे। ओम 'आयाशंगसूत्र'मां इत्युं छे, ओटले केमां आत्मज्ञान है। य ते साया गुरु छे ओम काणे छे, अने आत्मज्ञानरहित है। य ते। पणु पोताना इजना गुरुने सह्गुरु मानवा ओ मात्र इस्पना छे; तेथी इंड सव्येष्टेह न थाय ओम आत्माथीं कुओ छे. उठ

પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુ પ્રાપ્તિના, ગણે પરમ ઉપકાર; ત્રણે ચાેગ એકત્વથી, વતે ભાજ્ઞાધાર. ૩૫

પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુની પ્રાપ્તિના માટા ઉપકાર જાણે, અર્થાત્ શાસ્ત્રાદિથી જે સમાધાન થઈ શકવા યાગ્ય નથી, અને જે દેખા સદ્ગુરુની આજ્ઞા ધારષ્ટ્ર કર્યા વિના જતા નથી તે સદ્ગુરુયાગથી સમાધાન થાય, અને તે દેખા ટળે, માટે પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુના માટા ઉપકાર જાણે, અને તે સદ્ગુરુ પ્રત્યે મન, વચન, કાયાની એકતાથી આજ્ઞાંકિતપણે વર્તે. ૩૫

એક હાય ત્રણ કાળમાં, પરમારથના પંચ; પ્રેરે તે પરમાર્થ ને, તે વ્યવહાર સમંત. ૩૬ ત્રણે કાળને વિષે પરમાર્થના પંચ એટલે માેક્ષના માગ એક હાવા એઈએ, અને જેથી તે પરમાર્થ સિદ્ધ થાય તે વ્યવહાર જવે માન્ય રાખવા એઇએ; બીએ નહીં. ૩૬

એમ વિચારી અંતરે, શોધે સદ્ગુરુ યાગ; કામ એક આત્માર્થનું, બીજો નહિ મનરાગ. ૩૭ એમ અંતરમાં વિચારીને જે સદ્ગુરુના યાગના શાધ કરે, માત્ર એક આત્માર્થની ઇચ્છા રાખે પણ માનપૂજાદિક, સિદ્ધિ-રિદ્ધિની કશી ઇચ્છા રાખે નહીં, –એ રાગ જેના મનમાં નથી.૩૭

> કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માેક્ષ અભિલાષ; ભવે ખેદ, પ્રાણીદયા, ત્યાં આત્માર્થ નિવાસ. ૩૮

જયાં કષાય પાતળા પડયા છે, માત્ર એક માેક્ષપદ સિવાય બીજા કાેઈ પદની અભિલાષા નથી, સંસારપર જેને વૈરાગ્ય વર્તે છે, અને પ્રાણીમાત્ર પર જેને દયા છે, એવા જીવને વિષે આત્માર્થના નિવાસ થાય. ૩૮

> દશા ન એવી જ્યાં સુધી, જીવ લહે નહિ જોગ; માક્ષમાર્ગ પામે નહીં, મટે ન અતંર રાગ. ૩૯

જ્યાં સુધી એવી જોગદશા જીવ પામે નહીં, ત્યાં સુધી તેને માેક્ષમાર્ગ'ની પ્રાપ્તિ ન થાય, અને આત્મભ્રાંતિ રૂપ અનંત દુઃખના હેતુ એવા અંતરરાગ ન મટે. ૩૯

> આવે જ્યાં એવી દશા, સદ્ગુરુંબાંધ સુહાય; તે બાંધે સુવિચારણા, ત્યાં પ્રગટે સુખદાય. ૪૦ એવી દશા જ્યાં આવે ત્યાં સદગુરુના બાંધ શે

એવી દશા જ્યાં આવે ત્યાં સદ્ગુરુના બાધ શાેલે અર્થાત્ પરિણામ પામે, અને તે બાધના પરિણામથી સુખ-દાયક એવી સુવિચારદશા પ્રગટે. ૪૦ જયાં પ્રગટે સુવિચારણા, ત્યાં પ્રગટે નિજ જ્ઞાન;
જે જ્ઞાને ક્ષય માહ થઈ, પામે પદ નિર્વાણ. ૪૧
જયાં સુવિચારદશા પ્રગટે ત્યાં આત્મજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય,
અને તે જ્ઞાનથી માહેના ક્ષય કરી નિર્વાણપદને પામે. ૪૧
ઊપજે તે સુવિચારણા, માક્ષમાર્ગ સમજ્રય;
ગુરુશિષ્યસંવાદથી, ભાખું ષર્પદ આંહી. ૪૨
જેથી તે સુવિચારદશા ઉત્પન્ન થાય, અને માક્ષમાર્ગ સમજવામાં આવે તે છ પદરૂપે ગુરુશિષ્યના સંવાદથી કરીને અહીં કહું છું. ૪૨

'આત્મા છે', 'તે નિત્ય છે,' 'છે કર્તા નિજકમ';'

ષ્ટ્રપદનામકથન

'છે ભાેકતા,' વળી 'માેક્ષ છે,' 'માેક્ષ ઉપાય સુધમ'.' ૪૩ 'આત્મા છે,' 'તે આત્મા નિત્ય', 'તે આત્મા પાેતાના

કર્મ ના કર્તા છે,' 'તે કર્મ ના લાકતા છે,' 'તેથી માેક્ષ થાય છે,' અને 'તે માેક્ષના ઉપાય એવા સતુધર્મ છે.' પરૂ

ષટ્સ્થાનક સંક્ષેપમાં, ષટ્દશ<sup>6</sup>ન પણ તેહ;

સમજાવા પરમાર્થને, કહ્યાં જ્ઞાનીએ એહ. ૫૪

એ છ સ્થાનક અથવા છ પદ અહીં સંક્ષેપમાં કહ્યાં છે, અને વિચાર કરવાથી ષડ્દર્શન પણ તે જ છે. પરમાર્થ સમ-જવાને માટે જ્ઞાનીપુરુષે એ છ પદા કહ્યાં છે. ૪૪

શંકા-શિષ્ય ઉવાય

[ આત્માના હોવાપણારૂપ પ્રથમ સ્થાનકની શિષ્ય શંકા કહે છે:–] નથી દેષ્ટિમાં આવતા, નથી જણાતું રૂપ; બીજો પણ અનુભવ નહીં, તેથી ન જીવસ્વરૂપ. ૪૫ દિષ્ટિમાં આવતા નથી, તેમ જેનું કંઈ રૂપ જણાતું નથી, તેમ સ્પર્શાદિ બીજા અનુભવથી પણ જણાવાપાસું નથી, માટે જીવનું સ્વરૂપ નથી; અર્થાત્ જીવ નથી. ૪૫ અથવા દેહ જ આતમા, અથવા ઇન્દ્રિય પ્રાણ;

મિચ્ચા જુદા માનવા, નહીં જુદું એ ધાણ. ૪૬ અથવા દેહ છે તે જ આત્મા છે, અથવા ઇન્દ્રિયા છે તે આત્મા છે, અથવા ધાસાચ્છ્રવાસ છે તે આત્મા છે, અર્થાત્ એ સૌ એકના એક દેહરૂપે છે, માટે આત્માને જુદા માનવા તે મિચ્યા છે, કેમકે તેનું કશું જુદું એ ધાણ એટલે ચિદ્ધ નથી. ૪૬

વળી જો આત્માં હોય તો, જણાય તે નહિ કેમ ? જણાય જો તે હાય તો, ઘટ પટ આદિ જેમ. ૪૭ અને જો આત્માં હાય તો તે જણાય શા માટે નહીં ? જો ઘટ, પટ આદિ પદાર્થા છે તો જેમ જણાય છે, તેમ આત્માં હાય તો શા માટે ન જણાય ? ૪૭

માટે છે નહિ આતમા, મિથ્યા માેક્ષ ઉપાય; એ અંતર શંકા તણેા, સમજાવા સદુપાય ૪૮ માટે આત્મા છે નહીં, અને આત્મા નથી એટલે તેના માેક્ષના અર્થે ઉપાય કરવા તે ફાેકટ છે, એ મારા અંતરની શંકાના કંઈ પણ સદુપાય સમજાવા એટલે સમાધાન હાેય તાે કહાે. ૪૮

> સમાધાન—સદ્દગુરુ ઉવાચ [આત્મા છે, એમ સદ્દગુરુ સમાધાન કરે છે:-] ભાસ્યા દેહાધ્યાસથી આત્મા દેહસમાન; પણ તે બન્ને ભિન્ન છે, પ્રગટ લક્ષણે ભાન. ૪૯

દેહાધ્યાસથી એટલે અનાદિકાળથી અજ્ઞાનને લીધે દેહના પરિચય છે, તેથી આત્માં દેહ જેવા અર્થાત તને દેહ ભાસ્યા છે; પણ આત્મા અને દેહ ખન્ને જીદાં છે, કેમકે બેય જીદાં જીદાં લક્ષણથી પ્રગટ ભાનમાં આવે છે. ૪૯

ભાસ્યા દેહાધ્યાસથી, આતમા દેહ સમાન; પણ તે બન્ને ભિન્ન છે, જેમ અસિ ને સ્થાન. ૫૦ અનાદિકાળથી અજ્ઞાનને લીધે દેહના પરિચયથી દેહ જ આત્મા ભાસ્યા છે; અથવા દેહ જેવા આત્મા ભાસ્યા છે; પણ જેમ તરવાર ને સ્થાન, સ્થાનરૂપ લાગતાં છતાં અન્ને જીદાં જીદાં છે, તેમ આત્મા અને દેહ અન્ને જીદા જીદા છે. ૫૦

> જે દ્રષ્ટા છે દિષ્ટિના, જે જાણે છે રૂપ; અખાધ્ય અનુભવ જે રહે, તે છે જવસ્વરૂપ. પ૧

તે આત્મા દર્ષિ એટલે આંખથી કયાંથી દેખાય ? કેમકે ઊલટા તેના તે જોનાર છે. સ્થૂળસૂક્ષ્માદિ રૂપને જે જાણે છે, અને સર્વ ને બાધ કરતાં કરતાં કાઈ પણ પ્રકારે જેના બાધ કરી શકાતો નથી એવા બાકી જે અનુભવ રહે છે તે જીવનું સ્વરૂપ છે. પ્ર૧

<sup>૧</sup> છે ઇન્દ્રિય પ્રત્યેકને, નિજ નિજ વિષયનું જ્ઞાન; પાંચ ઇન્દ્રીના વિષયનું, પણુ આત્માને ભાન. પર <sup>૧</sup> કણેંન્દ્રિયથી સાંભળ્યું તે તે કણેં ન્દ્રિય જાણે છે, પણ ચક્ષુ–ઇન્દ્રિય તેને જાણુતી નથી, અને ચક્ષુ–ઇન્દ્રિયે દીઠેલું તે કણેંન્દ્રિય જાણુતી નથી. અર્થાત્ સૌ સૌ ઇન્દ્રિયને પાતપાતાના

૧ પાઠાંતર:—કાન ન જાણે આંખને, આંખ ન જાણે કાન;

વિષયનું જ્ઞાન છે, પણ બીજ ઇન્દ્રિયોના વિષયનું જ્ઞાન નથી; અને આત્માને તા પાંચે ઇન્દ્રિયના વિષયનું જ્ઞાન છે. અર્થાત્ જે તે પાંચે ઇન્દ્રિયાના ગ્રહણ કરેલા વિષયને જાણે છે તે 'આત્મા,' છે, અને આત્મા વિના એકેક ઇન્દ્રિય એકેક વિષયને ગ્રહણ કરે એમ કહ્યું તે પણ ઉપચારથી કહ્યું છે. પર

> દેહ ન જાણે તેહને, જાણે ન ઇન્દ્રી, પ્રાણુ; આત્માની સત્તા વડે, તેહ પ્રવતે જાણ. પર

દેહ તેને જાણતા નથી, ઇન્દ્રિયા તેને જાણતા નથી: અને ધાસાચ્છ્રવાસરૂપ પ્રાણુ પણ તેને જાણતા નથી; તે સૌ એક આત્માની સત્તા પામીને પ્રવર્તે છે; નહીં તો. જડપણું પડયા રહે છે, એમ જાણ, પર

> સર્વ અવસ્થાને વિષે, ન્યારાે સદા જણાય; પ્રગટરૂપ ચૈતન્યમય, એ એ'ધાણ સદાય. પ૪

જાગ્રત, સ્વપ્ન અને નિદ્રા એ અવસ્થામાં વર્ત તો છતાં તે તે અવસ્થાએ ાથી જોદો જ રહ્યા કરે છે, અને તે તે અવસ્થા વ્યતીત થયે પણ જેનું હાવાપણું છે, અને તે તે અવસ્થાને જે જાણે છે, એવા પ્રગટસ્વરૂપ ચૈતન્યમય છે, અર્થાત્ જાણ્યા જ કરે છે એવા જેના સ્વભાવ પ્રગટ છે, અને એ તેની નિશાની સદાય વર્તે છે, કાે દિવસ તે નિશાનીના લંગ થતો નથી. પષ્ટ

ઘટ, પટ આદિ જાણુ તું, તેથી તેને માન, જાણનાર તે માન નહિ, કહીએ કેવું જ્ઞાન? પપ ઘટ, પટ આદિને તું પાતે જાણે છે, 'તે છે' એમ તું માને છે, અને જે તે ઘટ, પટ આદિના જાણનાર છે તેને માનતો નથી; એ જ્ઞાન તે કેવું કહેવું? પપ પરમ ખુદ્ધિ કૃશ દેહમાં, સ્થૂળ દેહ મતિ અલ્પ; દેહ હોય જો આતમા, ઘટેન આમ વિકલ્પ. પદ દુર્ભળ દેહને વિષે પરમ ખુદ્ધિ જોવામાં આવે છે; અને સ્થૂળ દેહને વિષે થાડી ખુદ્ધિ પણ જોવામાં આવે છે; જો દેહ જ આતમા હાય તો એવા વિકલ્પ એટલે વિરાધ થવાના વખત ન આવે પદ

જડ ચેતનના ભિન્ન છે, કેવળ પ્રગટ સ્વભાવ, એકપણું પામે નહીં, ત્રણે કાળ દ્રયભાવ. પછ કેાઈ કાળે જેમાં જાણવાના સ્વભાવ નથી તે જડ, અને સદાયે જે જાણવાના સ્વભાવવાન છે તે ચેતન, એવા બેયના કેવળ જીદા સ્વભાવ છે, અને તે કાઈ પણ પ્રકારે એકપણું પામવા યાગ્ય નથી. ત્રણે કાળ જડ જડભાવે, અને ચેતન ચેતનભાવે રહે એવા બેયના જીદા જીદા દૈતભાવ પ્રસિદ્ધ જ અનુભવાય છે.

આત્માની શાંકા કરે, આત્મા પાતે આપ; શાંકાના કરનાર તે, અચરજ એહ અમાપ પટ આત્માની શાંકા આત્મા આપે પાતે કરે છે. જે શાંકાના કરનાર છે, તે જ આત્મા છે. તે જાણતો નથી, એ માપ ન શાંક એવું આશ્રાર્થ છે. પટ

> શાંકા—શ્રિષ્ય ઉવાચ [આત્મા નિત્ય નથી એમ શ્રિષ્ય કહે છેઃ—] આત્માના અસ્તિત્વના, આપે કહ્યા પ્રકાર; સંભવ તેના થાય છે, આંતર કચેે વિચાર. પ૯

આત્માના હાેવાપણા વિષે જે જે પ્રકાર કહ્યા તેના અ'તરમાં વિચાર કરવાથી સ'ભવ થાય છે. પલ્

> ખીજી શંકા થાય ત્યાં, આત્મા નહિ અવિનાશ; દેહયાગથી ઊપજે, દેહવિયાગે નાશ. ૬૦

પણ બીજી એમ શંકા થાય છે, કે આત્મા છે તાેપણ તો અવિનાશ એટલે નિત્ય નથી; ત્રણે કાળ હાેય એવા પદાર્થ નથી, માત્ર દેહના સંયાેગથી ઊત્પન્ન થાય, અને વિચાેગા વિનાશ પામે. ૬૦

> અથવા વસ્તુ ક્ષણિક છે, ક્ષણે ક્ષણે પલટાય; એ અનુભવથી પણ નહીં, આત્મા નિત્ય જણાય. **૬૧**

અથવા વસ્તુ ક્ષણે ક્ષણે ખદલાતી જેવામાં આવે છે, તેથી સર્વ વસ્તુ ક્ષણિક છે, અને અનુભવથી જેતાં પણ આત્મા નિત્ય જણાતો નથી.

સમાધાન--સદ્યુરુ ઉવાચ.

[આત્મા નિત્ય છે એમ સદ્યુરુ સમાધાન કરે છે:—] દેહ માત્ર સંયાગ છે, વળી જળ રૂપી દસ્ય; ચેતનનાં ઉત્પત્તિ લય, કાૈના અનુભવ વશ્ય! દર

દેહ માત્ર પરમાણુના સંચાગ છે, અથવા સંચાગે કરી આત્માના સંખંધમાં છે. વળી તે દેહ જડ છે, રૂપી છે, અને દશ્ય એટલે બીજા કાઈ દ્રષ્ટાના તે જાણવાના વિષય છે; એટલે તે પાતે પાતાને જાણતો નથી, તો ચેતનનાં ઉત્પત્તિ અને નાશ તે કયાંથી જાણે ? તે દેહના પરમાણુએ પરમાણુના વિચાર કરતાં પણ તે જડ જ છે, એમ સમજાય છે. તેથી

તેમાંથી ચેતનની ઉત્પત્તિ થવા યાંગ્ય નથી, અને ઉત્પત્તિ થવા યાંગ્ય નથી તેથી ચેતન તેમાં નાશ પણ પામવાયાંગ્ય નથી. વળી તે દેહ રૂપી એટલે સ્થૂળાદિ પરિણામવાળા છે; અને ચેતન દ્રષ્ટા છે, ત્યારે તેના સંયાંગથી ચેતનની ઉત્પત્તિ શી રીતે થાય ? અને તેમાં લય પણ કેમ થાય ? દેહમાંથી ચેતન ઉત્પન્ન થાય છે. અને તેમાં જ નાશ પામે છે, એ વાત કાના અનુભવને વશ રહી ? અર્થાત્ એમ કાેણે જાલ્યું ? કેમકે જાણનાર એવા ચેતનની ઉત્પત્તિ દેહથી પ્રથમ છે નહીં, અને નાશ તો તેથી પહેલાં છે, ત્યારે એ અનુભવ થયા કાેને ? દર

જીવનું સ્વરૂપ અવિનાશી એટલે નિત્ય ત્રિકાળ રહેવાવાળું સંભવતું નથી; દેહના ચાેગથી એટલે દેહના જન્મ સાથે તે જન્મે છે અને દેહના વિચાેગે એટલે દેહના નાશથી તે નાશ પામે છે એ આશંકાનું સમાધાન આ પ્રમાણે વિચારશાઃ—

દેહ છે તે જીવને માત્ર સંચાગ સંખંધ છે, પણ જીવનું મૂળ સ્વરૂપ ઉત્પન્ન થવાનું કંઈ તે કારણ નથી. અથવા દેહ છે તે માત્ર સંચાગથી ઉત્પન્ન થયેલા એવા પદાર્થ છે. વળી તે જડ છે એટલે કાઈ ને જાણતા નથી; પાતાને તે જાણતા નથી તા બીજાને શું જાણે ? વળી દેહ રૂપી છે; સ્થૂળાદિ સ્વભાવ-વાળા છે અને ચક્ષુના વિષય છે. એ પ્રકારે દેહનું સ્વરૂપ છે, તા તે ચેતનનાં ઉત્પત્તિ અને લયને શી રીતે જાણે ? અર્થાત્ પાતાને તે જાણતા નથી તા 'મારાથી આ ચેતન ઉત્પન્ન થયું છે, એમ શી રીતે જાણે ? અર્થાત્ પાતાને તે જાણતા નથી તા 'મારાથી આ ચેતન ઉત્પન્ન થયું છે, એમ શી રીતે જાણે ? અને 'મારા છૂટી જવા પછી આ ચેતન છૂટી જશે અર્થાત્ નાશ પામશે ' એમ જડ એવા દેહ

શી રીતે જાણે ? કેમકે જાણનારા પદાર્થ તા જાણનાર જ રહે છે; દેહ જાણનાર થઈ શકતા નથી, તા પછી ચેતનનાં હત્પત્તિલયના અનુભવ કેને વશ કહેવા ?

દેહને વશ તેા કહેવાય એવું છે જ નહીં, કેમકે તે પ્રત્યક્ષ જડ છે, અને તેનું જડપણું જાણુનારા એવા તેથી સિન્ન બીજો પદાર્થ પણ સમજાય છે.

જે કરી એમ કહીએ, કે ચેતનનાં ઉત્પત્તિલય ચેતન જાણે છે તેં તે વાત તેં બાલતાં જ વિઘ્ન પામે છે. કેમકે, ચેતનનાં ઉત્પત્તિ, લય જાણનાર તરીકે ચેતનના જ અંગીકાર કરવા પડ્યો, એટલે એ વચન તા માત્ર અપસિદ્ધાંતરૂપ અને કહેવામાત્ર થયું; જેમ 'મારા માઢામાં જીભ નથી 'એવું વચન કાઈ કહે તેમ ચેતનનાં ઉત્પત્તિ, લય ચેતન જાણે છે, માટે ચેતન નિત્ય નથી; એમ કહીએ તે, તેવું પ્રમાણુ થયું. તે પ્રમાણુનું કેવું યથાર્થપણું છે તે તમે જ વિચારી જાઓ ( ૧૨)

જેના અનુભવ વશ્ય એ, ઉત્પન્ન લયનું જ્ઞાન; તે તેથી જીદા વિના, થાય ન કેમે ભાન. ૬૩

જેના અનુભવમાં એ ઉત્પત્તિ અને નાશનું જ્ઞાન વર્તે તે ભાન તેથી જીદા વિના કાેઈ પ્રકારે પણ સંભવતું નથી, અર્થાત્ ચેતનનાં ઉત્પતિ, લય થાય છે, એવા કાેઈને પણ અનુભવ થવા યાેગ્ય છે નહીં. ૬૩

દેહની ઉત્પત્તિ અને દેહના લયનું જ્ઞાન જેના અનુભવમાં વતે છે, તે તે દેહથી જીદાે ન હાય તાે કાેઈ પણ પ્રકારે દેહની ઉત્પત્તિ અને લયનું જ્ઞાન થાય નહીં. અથવા જેની ઉત્પતિ

આ. ૧૫

અને લય જે જાણે છે તે તેથી જુદા જ હાય, કેમકે તે ઉત્પત્તિલયરૂપ ન ઠર્યા, પણ તેના જાણનાર ઠર્યા. માટે તે બેની એકતા કેમ થાય ? (૬૩)

> જે સંચોગા દેખિયે, તે તે અનુભવ દશ્ય; ઊપજે નહિ સંચાગથી, આત્મા નિત્ય પ્રત્યક્ષ. ૬૪

જે જે સંચોગા દેખીએ છીએ તે તે અનુભવસ્વરૂપ એવા આત્માના દશ્ય એટલે તેને આત્મા જાણે છે, અને તે સંચાગનું સ્વરૂપ વિચારતાં એવા કાઇ પણ સંચાગ સમજાતા નથી કે જેથી આત્મા ઉત્પન્ન થાય છે, માટે આત્મા સંચાગથી નહીં ઉત્પન્ન થયેલા એવા છે; અર્થાત્ અસંચાગી છે, સ્વાભાવિક પદાર્થ છે, માટે તે પ્રત્યક્ષ 'નિત્ય' સમજાય છે. ૬૪

જે જે દેહાદિ સંયોગા દેખાય છે તે તે અનુભવસ્વરૂપ એવા આત્માના દરય છે, અર્થાત્ આત્મા તેને જુએ છે અને જાણે છે, એવા પદાર્થ છે. તે બધા સંયોગાના વિચાર કરી જુઓ તો કાઇ પણ સંયોગાથી અનુભવસ્વરૂપ એવા આત્મા ઉત્પન્ન થઇ શકવા યોગ્ય તમને જણાશે નહીં. કાઇ પણ સંયોગા તમને જાણતા નથી અને તમે તે સર્વ સંયોગાને જાણા છા એ જ તમારું તેથી જીદાપણું અને અસંયોગાપણું એટલે તે સંયોગાથી ઉત્પન્ન નહીં થવાપણું સહેજે સિદ્ધ થાય છે, અને અનુભવમાં આવે છે. તેથી એટલે કાઇ પણ સંયોગોથી ઉત્પત્ત થઇ શકતી નથી, કાઇ પણ સંયોગોથી ઉત્પત્તિ થઇ શકતી નથી, કાઇ પણ સંયોગો જેની ઉત્પત્તિ થઇ શકતી નથી, કાઇ પણ સંયોગો છેની ઉત્પત્તિ થઇ શકતી નથી, કાઇ પણ સંયોગો કદપીએ તેથી તે અનુભવમાં આવી શકતા નથી, જે જે સંયોગો કદપીએ તેથી તે અનુભવ ન્યારા ને ન્યારા જ માત્ર તેને

જાણનારરૂપે જ રહે છે, તે અનુભવસ્વરૂપ આત્માને તમે નિત્ય અસ્પશ્ય એટલે તે સંયોગાના ભાવરૂપ સ્પર્શને પામ્યો નથી, એમ જાણા. (૬૪)

જડથી ચેતન ઊપજે, ચેતનથી જડ થાય; એવા અનુભવ કાેઈ ને, ક્યારે કદી ન થાય. ૬૫ જડથી ચેતન ઊપજે, અને ચેતનથી જડ ઉત્પન્ન થાય એવા કાેઈ ને ક્યારે કદીપણ અનુભવ થાય નહીં. ૬૫

> કાઈ સંચોગાથી નહિં, જેની ઉત્પત્તિ થાય, નાશ ન તેના કાેઈમાં, તેથી નિત્ય સદાય. ૬૬

જેની ઉત્પત્તિ કાેઇપણ સંચોગાેથી થાય નહીં તેના નાશ પણ કાેઈ ને વિષે થાય નહીં, માટે આત્મા ત્રિકાળ 'નિત્ય' છે. ૬૬

કાઈ પણ સંચોગાથી જે ઉત્પન્ન ન થયું હાય અર્થાત્ પાતાના સ્વભાવથી કરીને જે પદાર્થ સિદ્ધ હાય, તેના લય બીજા કાઈ પણ પદાર્થમાં થાય નહીં; અને જો બીજા પદા-ર્થમાં તેના લય થતા હાય, તા તેમાંથી તેની પ્રથમ ઉત્પત્તિ થવી જોઈતી હતી, નહીં તા તેમાં તેની લયરૂપ એકથતા થાય નહીં. માટે આત્મા અનુત્પન્ન અને અવિનાશી જાણીને નિત્ય છે એવી પ્રતીતિ કરવી યોગ્ય લાગશે. (૬૬)

ક્રોધાદિ તરતમ્યતા, સર્પાદિકની માંય; પૂર્વજન્મ સંસ્કાર તે, જીવ નિત્યતા ત્યાંય. ૬૭ ક્રોધાદિ પ્રકૃતિએાનું વિશેષપણું સર્પ વગેરે પ્રાણીમાં જન્મથી જ જોવામાં આવે છે, વર્તમાન દેહે તો તે અભ્યાસ કર્યા નથી; જન્મની સાથે જ તે છે; એટલે એ પૂર્વજન્મના જ સંસ્કાર છે, જે પૂર્વ જન્મ જીવની નિત્યતા સિદ્ધ કરે છે. ૬૭ સર્પમાં જન્મથી ક્રોધનું વિશેષપણું જોવામાં આવે છે, પારેવાને વિષે જન્મથી જ નિર્દ્ધિ સકપણું જોવામાં આવે છે, માંકડ આદિ જંતુઓને પકડતાં તેને પકડવાથી દુ:ખ થાય છે એવી ભયસંત્રા પ્રથમથી તેના અનુભવમાં રહી છે, તેથી તે નાશી જવાનું પ્રયત્ન કરે છે; કંઇક પ્રાણીમાં જન્મથી પ્રીતિનું કંઇકમાં સમતાનું, કંઇકમાં વિશેષ ભયસંત્રાનું, કંઇકમાં કામાદિ પ્રત્યે અસંગતાનું, અને કંઇકને આહારાદિ વિષે અધિક અધિક લુખ્ધપણાનું વિશેષપણું જોવામાં આવે છે; એ આદિ લેદ એટલે કોધાદિ સંત્રાના ન્યૂનાધિકપણા આદિથી તેમ જ તે તે પ્રકૃતિઓ જન્મથી સહચારીપણે રહી જોવામાં આવે છે તેથી તેનું કારણ પૂર્વના સંસ્કારો જ સંભવે છે.

કદાપિ એમ કહીએ કે ગર્ભમાં વીર્ય કે રેતના ગુણના યાગથી તે તે પ્રકારના ગુણા ઉત્પન્ન થાય છે, પણ તેમાં પૂર્વજન્મ કંઈ કારણભૂત નથી; એ કહેલું પણ યથાર્થ નથી. જે માબાપા કામને વિષે વિશેષ પ્રીતિવાળાં જેવામાં આવે છે, તેના પુત્રો પરમ વીતરાગ જેવા બાળપણાથી જ જેવામાં આવે છે, વળી જે માબાપામાં કાંધનું વિશેષપણું જેવામાં આવે છે, તેની સંતતિમાં સમતાનું વિશેષપણું દેષ્ટિગાચર થાય છે, તે શી રીતે થાય ? વળી તે વીર્ય –રેતના તેવા ગુણા સંભવતા નથી, કેમકે તે વીર્ય –રેત પાતે ચેતન નથી, તેમાં ચેતન સંચરે છે, એટલે દેહ ધારણ કરે છે; એથી કરીને વીર્ય –રેતને આશ્રયે કોધાદિ ભાવ ગણી શકાય નહીં, ચેતન વિના કાંઈ પણ સ્થળે તેવા

ભાવા અનુભવમાં આવતા નથી. માત્ર તે ચેતનાશ્રિત છે. એટલે વીર્ય – રેતના ગુણા નથી; જેથી તેનાં ન્યૂનાધિકે કરી કોધાદિનું ન્યૂનાધિકપણું મુખ્યપણે થઈ શકવા યાગ્ય નથી. ચેતનના એાછા અધિકા પ્રયાગથી કોધાદિનું ન્યૂનાધિકપણું થાય છે, જેથી ગર્ભ ના વીર્ય – રેતના ગુણુ નહીં, પણ ચેતનના તે ગુણુને આશ્રય છે; અને તે ન્યૂનાધિકપણું તે ચેતનના પૂર્વ ના અભ્યાસથી જ સંભવે છે, કેમકે કારણ વિના કાર્યની ઉત્પત્તિ ન થાય. ચેતનના પૂર્વ પ્રયોગ તથાપ્રકારે હાય, તો તે સંસ્કાર વર્ત ; જેથી આ દેહાદિ પ્રથમના સંસ્કારોના અનુભવ થાય છે, અને તે સંસ્કારા પૂર્વ જન્મ સિદ્ધ કરે છે, અને પૂર્વ જન્મની સિદ્ધિથી આત્માની નિત્યતા સહ્ય દેશ સિદ્ધ થાય છે. (૬૭)

આત્મા દ્રવ્યે નિત્ય છે, પર્યાયે પલટાય; આળાદિ વય ત્રષ્ટ્યનું, જ્ઞાન એકને થાય. ૬૮ આત્મા વસ્તુપણે નિત્ય છે. સમયે સમયે જ્ઞાનાદિ પરિ-

આત્મા વસ્તુપણે નિત્ય છે. સમય સમય જ્ઞાનાદ પાર-ણામના પલટવાથી તેના પર્યાયનું પલટવાપણું છે. (કંઈ સમુદ્ર પલટાતો નથી, માત્ર માજાં પલટાય છે, તેની પેઠે.) જેમ આળ, યુવાન અને વૃદ્ધ એ ત્રણ અવસ્થા છે, તે આત્માને વિભાવથી પર્યાય છે અને આળ અવસ્થા વર્તતાં આત્મા આળક જણાતો, તે આળ અવસ્થા છોડી જ્યારે યુવાવસ્થા ગ્રહણ કરી ત્યારે યુવાન જણાયા, અને યુવાવસ્થા તજી વૃદ્ધાવસ્થા ગ્રહણ કરી ત્યારે વૃદ્ધ જણાયા. એ ત્રણે અવસ્થાના ભેદ થયા તે પર્યાય-ભેદ છે, પણ તે ત્રણે અવસ્થામાં આત્મદ્રવ્યના ભેદ થયા નહીં, અર્થાત્ અવસ્થાએ બદલાઈ પણ આત્મા બદલાયા નથી. આત્મા એ ત્રણે અવસ્થાને જાણે છે, અને તે ત્રણે અવસ્થાની તેને જ સ્મૃતિ છે. ત્રણે અવસ્થામાં આત્મા એક હોય તેા એમ ખને, પણ જો આત્મા ક્ષણે ક્ષણે અદલાતા હાય તેવા અનુભવ ખને જ નહીં. ૬૮

> અથવા ગ્રાન ક્ષણિકનું, જે જાણી વદનાર; વદનારા તે ક્ષણિક નહિ, કર અનુભવ નિર્ધાર. ૬૯

વળી અમુક પદાર્થ ક્ષિણિક છે એમ જે જાણે છે, અને ક્ષિણિકપણું કહે છે તે કહેનાર અર્થાત્ જાણનાર ક્ષિણિક હાય નહીં; કેમકે પ્રથમ ક્ષણે અનુભવ થયા તેને બીજે ક્ષણે તે અનુભવ કહી શકાય, તે બીજે ક્ષણે પાતેન હાય તા કયાંથી કહે ? માટે એ અનુભવથી પણ આત્માના અક્ષણિકપણાના નિશ્ચય કર. ૬૯

ક્યારે કાેઈ વસ્તુના, કેવળ હાેય ન નાશ; ચેતન પામે નાશ તાે, કેમાં ભળે તપાસ. ૭૦

વળી કાઇ પણ વસ્તુના કાઈ પણ કાળે કેવળ તા નાશ થાય જ નહીં; માત્ર અવસ્થાંતર થાય, માટે ચેતનના પણ કેવળ નાશ થાય નહીં. અને અવસ્થાંતરરૂપ નાશ થતા હાય તા હાય છે, એટલે લાકા એમ તા અર્થાત્ ઘટાદિ પદાર્થ કૂટી જાય છે, એટલે લાકા એમ કહે છે કે ઘડા, નાશ પામ્યા છે, કંઈ માટીપણું નાશ પામ્યાં નથી. તે છિન્ન ભિન્ન થઈ જઈ સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ ભૂકા થાય; તા પણ પરમાણુ સમૂહરૂપે રહે, પણ કેવળ નાશ ન થાય, અને તેમાંનું એક પરમાણુ પણ ઘટે નહીં, કેમકે અનુભવથી જાતાં અવસ્થાંતર થઈ શકે, પણ પદાર્થના સમૂળના નાશ થાય એમ

ભાસી જ શકવા યાગ્ય નથી, એટલે જો તું ચેતનના નાશ કહે, તાપણ કેવળ નાશ તા કહી જ શકાય નહીં, અવસ્થાંતરરૂપ નાશ કહેવાય. જેમ ઘટ ફૂટી જઈ કમે કરી પરમાણુ સમૂહરૂપે સ્થિતિમાં રહે, તેમ ચેતનના અવસ્થાંતરરૂપ નાશ તારે કહેવા હાય તા તે શી સ્થિતિમાં રહે, અથવા ઘટના પરમાણુઓ જેમ પરમાણુસમૂહમાં ભળ્યા તેમ ચેતન કઈ વસ્તુમાં ભળવા યાગ્ય છે તે તપાસ; અર્થાત્ એ પ્રકારે તું અનુભવ કરી જોઇશ તા કાઈમાં નહીં ભળી શકવા યાગ્ય, અથવા પરસ્વરૂપે અવસ્થાંતર નહીં પામવા યાગ્ય એવું ચેતન એટલે આત્મા તને ભાસ્યમાન થશે. ૭૦

शं मा--शिष्य विवास

[આતમા કર્મના કર્તા નથી, એમ શિષ્ય કહે છે:-] કર્ત્તા જીવ ન કર્મનો, કર્મ જ કર્ત્તા કર્મ; અથવા સહજ સ્વભાવ કાં, કર્મ જીવના ધર્મ. હવ જીવ કર્મના કર્તા નથી, કર્મના કર્તા કર્મ છે. અથવા

અનાયાસે તે થયાં કરે છે. એમ નહીં, ને જીવ જ તેના કર્તા છે એમ કહા તા પછી તે જીવના ધર્મ જ છે, અર્થાત્ ધર્મ હાવાથી ક્યારેય નિવૃત્ત ન થાય. ૭૧

આતમા સદા અસંગ ને, કરે પ્રકૃતિ બંધ; અથવા ઈશ્વર પ્રેરણા, તેથી જીવ અબંધ. હર અથવા એમ નહીં, તાે આત્મા સદા અસંગ છે, અને સત્ત્વાદિ ગુણવાળી પ્રકૃતિ કર્મ નાે બંધ કરે છે; તેમ નહીં, તાે જીવને કર્મ કરવાની પ્રેરણા ઈશ્વર કરે છે, તેથી ઇશ્વરેચ્છારૂપ હાેવાથી જીવ તે કર્મથી 'અબંધ' છે. હર માટે મેાક્ષ ઉપાયના, કાઈ ન હેતુ જણાય; કર્મતાશું કર્તાપણું, કાં નિહ, કાં નહિ જાય. ૭૩ માટે જીવ કાઈ રીતે કર્મોના કર્તા થઈ શકતા નથી, અને માેક્ષના ઉપાય કરવાના કાઈ હેતુ જણાતા નથી; કાં જીવને કર્મનું કર્તાપણું નથી અને જો કર્તાપણું હાેય તાે કાેઈ રીતે તે તેના સ્વભાવ મટવા ચાેગ્ય નથી. ૭૩

સમાધાન-સંદ્ગુરુ ઉવાચ

[કર્મનું કર્તાપણ આત્માને જે પ્રકારે છે તે પ્રકારે સદ્યુરુ સમાધાન કરે છે] હોય ન ચેંતન પ્રેરણા, કોણ ગહે તો કર્મ? જડસ્વભાવ નહિ પ્રેરણા, જુઓ વિચારી ધર્મ. ૭૪ ચેતન એટલે આત્માની પ્રેરણારૂપ પ્રવૃત્તિ ન હાય, તો કર્મને કેાણ ગ્રહણ કરે? જડના સ્વભાવ પ્રેરણા નથી. જડ

અને ચેતન બેચના ધર્મ વિચારી જાંએા. ૭૪

જો ચેતનની પ્રેરણા ન હાય, તો કર્મ કેાણ ગ્રહણ કરે ? પ્રેરણાપણે ગ્રહણ કરાવવારૂપ સ્વભાવ જડના છે જ નહીં; અને એમ હાય તો ઘટ, પટાદિ પણ કોધાદિ ભાવમાં પરિણમવા જોઈ એ અને કર્મના ગ્રહણકર્તા હોવા જોઈ એ, પણ તેવા અનુ-ભવ તો કોઈ ને ક્યારે પણ થતા નથી, જેથી ચેતન એટલે જવ કર્મ ગ્રહણ કરે છે, એમ સિદ્ધ થાય છે, અને તે માટે કર્મના કર્તા કહીએ છીએ. અર્થાત્ એમ જવ કર્મના કર્તા છે.

'કર્મ'ના કર્તા કર્મ' કહેવાય કે કેમ ? ' તેનું પણ સમા-ધાન આથી થશે કે જડ કર્મમાં પ્રેરણારૂપ ધર્મ' નહીં હેાવાથી

૧. પાઠાંતર: — જુએ વિચારી મમેં.

તે તે રીતે ગ્રહુણ કરવાને અસમર્થ છે; અને કર્મ નું કરવાપણું જીવને છે, કેમકે તેને વિષે પ્રેરણાશક્તિ છે. (૭૪)

જો ચેતન કરતું નથી, નથી થતાં તો કર્મ; તેથી સહજ સ્વભાવ નહિ, તેમ જ નહિ જીવધર્મ. ૭૫ અાતમાં જો કર્મ કરતા નથી, તો તે થતાં નથી; તેથી સહજ સ્વભાવે એટલે અનાયાસે તે થાય એમ કહેવું ઘટતું નથી; તેમ જ તે જીવના ધર્મ પણ નહીં, કેમકે સ્વભાવના નાશ થાય નહીં, અને આત્મા ન કરે તા કર્મ થાય નહીં, એટલે એ ભાવ ટળી શકે છે, માટે તે આત્માના સ્વાભાવિક ધર્મ નહીં. ૭૫

કેવળ હાત અસંગ જે ભાસત તને ન કેમ? અસંગ છે પરમાર્થથી, પણ નિજભાને તેમ. ૭૬

કેવળ જો અસંગ હાત, અર્થાત્ કયારે પણ તેને કર્મનું કરવાપણું ન હાત તા તને પાતાને તે આત્મા પ્રથમથી કેમ ન ભાસત ? પરમાર્થથી તે આત્મા અસંગ છે, પણ તે તા જ્યારે સ્વરૂપનું ભાન થાય ત્યારે થાય. ૭૬

કર્તા ઈશ્વર કાેઈ નહિ, ઈશ્વર શુદ્ધ સ્વભાવ; અથવા પ્રેરક તે ગણ્યે, ઇશ્વર દાેષપ્રભાવ. ૭૭

જગતના અથવા જવાનાં કર્મના ઇશ્વર કર્તા કાઈ છે નહીં; શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ જેના થયા છે તે ઇશ્વર છે, અને તેને જો પ્રેરક એટલે કર્મકર્તા ગણીએ તાે તેને દાષના પ્રભાવ થયા ગણાવા જોઈએ; માટે ઇશ્વરની પ્રેરણા જીવના કર્મ કર-વામાં પણ કહેવાય નહીં. ૭૭ હવે તમે અનાયાસથી તે કમેં થતાં હાય, એમ કહ્યું તે વિચારીએ. અનાયાસ એટલે શું? આત્માએ નહીં ચિંતવેલું? અથવા આત્માનું કંઈ પણ કર્તૃત્વ છતાં પ્રવર્તેલું નહીં? અથવા ઇશ્વરાદિ કાઈ કમેં વળગાડી દે તેથી થયેલું? અથવા પ્રકૃતિ પરાણે વળગે તેથી થયેલું? એવા મુખ્ય ચાર વિકલ્પથી અના-યાસકર્તાપણું વિચારવા યાંગ્ય છે. પ્રથમ વિકલ્પ આત્માએ નહીં ચિંતવેલું એવા છે. જો તેમ થતું હાય તા તા કમેનું ગ્રહવાપણું રહેતું જ નથી, અને જ્યાં ગ્રહવાપણું રહે નહીં ત્યાં કમેનું હાવાપણું સંભવતું નથી, અને જીવ તા પ્રત્યક્ષ ચિંતવન કરે છે, અને ગ્રહણાગ્રહણ કરે છે, એમ અનુભવ થાય છે.

જેમાં તે કાેઈ પણ રીતે પ્રવર્ત તા જ નથી, તેવા કોધાદિ લાવ તેને સંપ્રાપ્ત થતા જ નથી; તેથી એમ જણાય છે કે નહીં ચિંતવેલાં અથવા આત્માથી નહીં પ્રવર્ત લાં એવાં કર્માનું ગ્રહણ તેને થવાયાં અ નથી, એટલે એ અંન્ને પ્રકારે અના-યાસ કર્મનું ગ્રહણ સિદ્ધ થતું નથી.

ત્રીજો પ્રકાર ઇશ્વરાદિ કોઈ કમે વળગાડી દે તેથી અનાયાસ કર્મનું ગ્રહણ થાય છે એમ કહીએ તો તે ઘટતું નથી. પ્રથમ તો ઇશ્વરનું સ્વરૂપ નિર્ધારવું ઘટે છે; અને એ પ્રસંગ પણ વિશેષ સમજવા યાગ્ય છે; તથાપિ અત્રે ઇશ્વર કે વિષ્ણુ આદિ કર્તાના કાઈ સ્વીકાર કરી લઈ એ છીએ, અને તે પર વિચાર કરીએ છીએ:—

જે ઈશ્વરાદિ કર્મ ના વળગાડનાર હાય તાે તાે જવ નામના વચ્ચે કાેઈ પણ પદાર્થ રહ્યો નહીં, કેમકે પ્રેરણાદિ ધર્મે કરીને તેનું અસ્તિત્વ સમજાતું હતું, તે પ્રેરણાદિ તા ઇશ્વરકૃત ઠર્યાં, અથવા ઇશ્વરના ગુણુ ઠર્યાં, તા પછી ખાકી જીવનું સ્વરૂપ શું રહ્યું કે તેને જીવ એટલે આત્મા કહીએ ? એટલે કર્મ ઇશ્વર-પ્રેરિત નહીં પણ આત્માનાં પાતાનાં જ કરેલાં હાવા ચાગ્ય છે.

તેમ ચાયા વિકલ્પ પ્રકૃત્યાદિ પરાણે વળગવાથી કર્મ થતાં હાય? તે વિકલ્પ પણ યથાર્ય નથી. કેમકે પ્રકૃત્યાદિ જડ છે, તેને આત્મા ગ્રહણ ન કરે તો તે શી રીતે વળગવા યાગ્ય થાય? અથવા દ્રવ્યકર્મનું બીજાં નામ પ્રકૃતિ છે; એટલે કર્મનું કર્તાપણું કર્મને જ કહેવા બરાબર થયું. તે તો પૂર્વ નિષેધી દેખાડયું છે. પ્રકૃતિ નહીં, તો અંતઃકરણાદિ કર્મ ગ્રહણ કરે તેથી આત્મામાં કર્તાપણું વળગે છે, એમ કહીએ તા તે પણ એકાંતે સિદ્ધ નથી. અંતઃકરણાદિ પણ ચેતનની પ્રેરણા વિના અંતઃકરણાદિરૂપે પ્રથમ ઠરે જ ક્યાંથી? ચેતન જે કર્મવળ-ગણાનું, મનન કરવા, અવલંબન લે છે, તે અંતઃકરણ છે. જો ચેતન મનન કરે નહીં, તો કંઈ તે વળગણામાં મનન કરવાનો ધર્મ નથી; તે તો માત્ર જડ છે. ચેતનની પ્રેરણાથી તેને અવલંબીને કંઈ ગ્રહણ કરે છે તેથી તેના વિષે કર્તાપણું આરાપાય છે, પણ મુખ્યપણે તે ચેતન કર્મનો કર્તા છે.

આ સ્થળે તમે વેદાંતાિ દૃષ્ટિએ વિચારશા તા અમારાં આ વાકયા તમને બ્રાંતિગત પુરુષનાં કહેલાં લાગશે. પણ હવે જે પ્રકાર કહ્યો છે તે સમજવાથી તમને તે વાકચની ચથા-તથ્ચતા લાગશે; અને બ્રાંતિગતપણું ભાસ્યમાન નહીં થાય.

જો કાેઈ પણ પ્રકારે આત્માનું કર્મ નું કર્તા ત્વપણું ન હાેય, તાે કાેઈ પણ પ્રકારે તેનું ભાેકતૃત્વપણું પણ ન ઠરે, અને જયારે એમ જ હાય તા પછી તેનાં કાઈ પણ પ્રકારનાં દુ:ખાના સંભવ પણ ન જ થાય. જ્યારે કાઈ પણ પ્રકારનાં દુ:ખાના સંભવ આત્માને ન જ થતા હાય તા પછી વેદાંતાદિ શાસ્ત્રા સર્વ દુ:ખથી ક્ષય થવાના જે માર્ગ ઉપદેશે છે તે શા માટે ઉપદેશે છે? 'જયાં સુધી આત્મન્નાન થાય નહીં, ત્યાં સુધી દુ:ખની આત્યં તિક નિવૃત્તિ થાય નહીં,' એમ વેદાંતાદિ કહે છે; તે જો દુ:ખ ન હાય તા તેની નિવૃત્તિના ઉપાય શા માટે કહેવા જોઈએ? અને કર્તૃત્વપણું ન હાય, તા દુ:ખનું લોકતૃત્વપણું ક્યાંથી હાય? એમ વિચાર કરવાથી કર્મનું કર્તૃત્વ ઠરે છે.

હવે અતે એક પ્રશ્ન થવા યાગ્ય છે અને તમે પણ તે પ્રશ્ન કર્યા છે કે ' જો કર્મનું કર્તાપણું આત્માને માનીએ, તાે તાે આત્માના તે ધર્મ ઠરે, અને જે જેનાે ધર્મ હાેય તે કચારે પણ ઉચ્છેદ થવા યાગ્ય નથી; અર્થાત્ તેનાથી કેવળ ભિન્ન પડી શકવા યાગ્ય નથી, જેમ અગ્નિની ઉષ્ણતા અથવા પ્રકાશ તેમ.' એમ જ જો કર્મનું કર્તાપણું આત્માના ધર્મ ઠરે, તાે તે નાશ પામે નહીં.

ઉત્તરઃ—સર્વ પ્રમાણાંશના સ્વીકાર્યા વિના એમ ઠરે; પણ વિચારવાન હોય તે કાઈ એક પ્રમાણાંશ સ્વીકારીને બીજા પ્રમાણાંશના નાશ ન કરે. ' તે જીવને કર્મ નું કર્તાપણું ન હાય ' અથવા 'હાય તા તે પ્રતીત થવા યાગ્ય નથી.' એ આદિ પ્રશ્ન કર્યાના ઉત્તરમાં જીવનું કર્મ નું કર્તૃત્વ જણાવ્યું છે. કર્મનું કર્તૃત્વ હાય તા તે ટળે જ નહીં, એમ કાંઈ સિદ્ધાંત સમજવા યાગ્ય નથી, કેમકે જે જે કાેઈ પણ વસ્તુ ગ્રહણ કરી હાેય તે છેાડી શકાય એટલે ત્યાગી શકાય; કેમકે ગ્રહણ કરેલી વસ્તુથી ગ્રહુણ કરનારી વસ્તુનું કેવળ એકત્વ કેમ થાય ? તેથી જીવે ગ્રહુણ કરેલાં એવાં જે દ્રવ્યકર્મ તેના જીવ ત્યાગ કરે તેા થઈ શકવાને યેાગ્ય છે, કેમકે તે તેને સહકારી સ્વભાવે છે. સહજ સ્વભાવે નથી; અને તે કર્મને મેં તમને અનાદિ બ્રમ કહ્યો છે, અર્થાત્ તે કર્મનું કર્તાપણ અજ્ઞાનથી પ્રતિપાદન કર્યું છે, તેથી પણ તે નિવૃત્ત થવા ચાેગ્ય છે, એમ સાથે સમજવું ઘટે છે. જે જે બ્રમ હાય છે, તે તે વસ્તુની ઊલડી સ્થિતિની માન્યતારૂપ હાય છે, અને તેથી તે ટળવા યાગ્ય છે, જેમ મૃગજળમાંથી જળખુદ્ધિ. કહેવાના હેતુ એ છે કે, અજ્ઞાને કરીને પણ જો આત્માને કર્તાપણું ન હેાય, તાે તાે કશું ઉપ-દેશાદિ શ્રવણ, વિચાર, જ્ઞાન આદિ સમજવાનાે હેતુ રહેતાે નથી. હવે અહીં આગળ જીવનું પરમાથે જે કર્તાપણું છે તે કહીએ છીએ: (७७)

> ચેતન જો નિજ ભાનમાં, કર્તા આપ સ્વભાવ; વર્તે નહિ નિજ ભાનમાં, કર્તા કર્મ-પ્રભાવ. ૭૮

આતમા જો પોતાના શુદ્ધ ચૈતન્યાદિ સ્વભાવમાં વતે તો તો પોતાના તે જ સ્વભાવના કર્તા છે, અર્થાત્ તે જ સ્વરૂપમાં પરિષ્ણિમિત છે, અને તે શુદ્ધ ચૈતન્યાદિ સ્વભાવના ભાનમાં વર્તા તો ન હોય ત્યારે કર્મભાવના કર્તા છે. ૭૮

પાતાના સ્વરૂપના ભાનમાં આત્મા પાતાના સ્વભાવના એટલે ચૈતન્યાદિ સ્વભાવના જ કર્તા છે, અન્ય કાેઈ પણ કર્માદિના કર્તા નથી; અને આત્મા જ્યારે પાેતાના સ્વરૂપના ભાનમાં વર્તે નહીં ત્યારે કર્મના પ્રભાવના કર્તા કહ્યો છે.

પરમાર્થે તો જીવ અક્રિય છે, એમ વેદાંતાદિનું નિરૂપણ છે; અને જિનપ્રવચનમાં પણ સિદ્ધ એટલે શુદ્ધાત્માનું અક્રિય-પણું છે, એમ નિરૂપણ કર્યું છે; છતાં અમે આત્માને શુદ્ધા-વસ્થામાં કર્તા હેાવાથી સક્રિય કહ્યો એવા સંદેહ અત્રે થવા ચાેગ્ય છે. તે સંદેહ આ પ્રકારે શમાવવા ચાેગ્ય છે :—શુદ્ધાત્મા પરચાેગના, પરભાવના અને વિભાવના ત્યાં કર્તા નથી, માટે અક્રિય કહેવા યાગ્ય છે; પણ ચૈતન્યાદિ સ્વભાવના પણ આત્મા કર્તાનથી એમ જો કહીએ તો તો પછી તેનું કંઈ પણ સ્વરૂપ ન રહે. શુદ્ધાત્માને ચાેગક્રિયા નહીં હાેવાથી તે અક્રિય છે, પણ સ્વાભાવિક ચૈતન્યાદિ સ્વભાવરૂપ ક્રિયા હાવાથી તે સક્રિય છે. ચૈતન્યાત્મપણું આત્માને સ્વાભાવિક હેાવાથી તેમાં આત્માનું પરિણમવું તે એકાત્મપણે જ છે, અને તેથી પરમાર્થનયથી સક્રિય એવું વિશેષણ ત્યાં પણ આત્માને આપી શકાય નહીં. નિજ સ્વભાવમાં પરિણુમવારૂપ સક્રિયતાથી નિજ સ્વભાવનું કર્તાપણું શુદ્ધાત્માને છે, તેથી કેવળ શુદ્ધ સ્વધર્મ હાવાથી એકાત્મપણે પરિણમે છે; તેથી અક્રિય કહેતાં પણ દેાષ નથી. જે વિચારે સક્રિયતા, અક્રિયતા નિરૂપણ કરી છે, તે વિચારના પરમાર્થ ને ગ્રહીને સક્રિયતા,અક્રિયતાકહેતાં કરોા દોષનથી.(૭૮)

શંકા-શિષ્ય ઉવાચ

[તે કર્મનું ભાકતાપણું જીવને નહીં હાય ? એમ શિષ્ય કહે છે:—] જીવ કર્મ કર્તા કહા, પણ ભાકતા નહિ સાય; શું સમજે જડ કર્મ કે, ફળ પરિણામી હાય ? ૭૯ જીવને કર્મ ના કર્તા કહીએ તાેપણ તે કર્મ ના ભાેકતા જીવ નહીં ઠરે, કેમકે જડ એવાં કર્મ શું સમજે કે તે ફળ દેવામાં પરિણામી થાય ? અર્થાત્ ફળદાતા થાય ? ૭૯

> ફળદાતા ઈશ્વર ગણ્યે, ભાેક્તાપણું સધાય; એમ કહ્યે ઈશ્વરતણું, ઇશ્વરપણું જ જાય. ૮૦

ફળદાતા ઈશ્વર ગણીએ તો ભાેકતાપણું સાધી શકીએ, અર્થાત્ જીવને ઈશ્વર કર્મ ભાેગવાવે તેથી જીવ કર્મના ભાેકતા સિદ્ધ થાય, પણ પરને ફળ દેવા આદિ પ્રવૃત્તિવાળા ઈશ્વર ગણીએ તા તેનું ઇશ્વરપણું જ રહેતું નથી, એમ પણ પાછા વિરાધ આવે છે. ૮૦

' ઈશ્વર સિદ્ધ થયા વિના એટલે કર્મ ફળદાતૃત્વાદિ કાેઈ પણ ઈશ્વર ઠર્યા વિના જગતની વ્યવસ્થા રહેવી સંભવતી નથી,' એવા અભિપ્રાય પરત્વે નીચે પ્રમાણે વિદ્યારવા યાગ્ય છેઃ—

જે કર્મનાં ફળને ઈશ્વર આપે છે એમ ગણીએ તો ત્યાં ઈશ્વરનું ઈશ્વરપણું જ રહેતું નથી, કેમકે પરને ફળ દેવા આદિ પ્રપંચમાં પ્રવર્તતાં ઈશ્વરને દેહાદિ અનેક પ્રકારના સંગ થવા સંભવે છે, અને તેથી યથાર્થ શુદ્ધતાના ભંગ થાય છે. મુક્ત જીવ જેમ નિષ્ક્રિય છે એટલે પરભાવાદિના કર્તા નથી, જો પરભાવાદિના કર્તા થાય તા તા સંસારની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમ જ ઈશ્વર પણ પરને ફળ દેવા આદિરૂપ ક્રિયામાં પ્રવર્તે તો તેને પણ પરભાવાદિના કર્તાપણાના પ્રસંગ આવે છે; અને મુક્ત જીવ કરતાં તેનું ન્યૂનત્વ ઠરે છે; તેથી તો તેનું ઈશ્વર-પણં જ ઉશ્છેદવા જેવી સ્થિતિ થાય છે.

વળી જીવ અને ઇશ્વરના સ્વભાવભેદ માનતાં પણ અનેક દાષ સંભવે છે. ખન્નેને જો ચૈતન્યસ્વભાવ માનીએ, તા ખન્ને સમાન ધર્મના કર્તા થયા; તેમાં ઇશ્વર જગતાદિ રચે અથવા કર્મનું ફળ આપવારૂપ કાર્ય કરે અને મુક્ત ગણાય; અને જીવ એકમાત્ર દેહાદિ સૃષ્ટિ રચે, અને પાતાનાં કર્મોનું ફળ પામવા માટે ઇશ્વરાશ્રય થહેણુ કરે, તેમ જ અંધમાં ગણાય એ યથાર્ય વાત દેખાતી નથી. એવી વિષમતા કેમ સંભવિત થાય?

વળી જીવ કરતાં ઇશ્વરનું સામર્થ્ય વિશેષ માનીએ તેા પણ વિરાધ આવે છે. ઈશ્વર શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ ગણીએ તો શુદ્ધ ચૈતન્ય એવા મુક્ત જીવમાં અને તેમાં ભેદ પડવે৷ ન જોઈ એ, અને ઇ<sup>શ્</sup>ધરથી કર્મ નાં ફળ આપવાદિ કાર્ય ન થવાં જોઈએ; અથવા મુક્ત જીવથી પણ તે કાર્ય થવું જોઈએ અને ઈશ્વરને જો અશુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ ગણીએ તો તો સંસારી જવો જેવી તેની સ્થિતિ ઠરે, ત્યાં પછી સર્વગ્રાદિ ગુણના સંભવ ક્યાંથી થાય ? અથવા દેહધારી સર્વ જ્ઞની પેઠે તેને ' દેહધારી સર્વત્ર ઈશ્વર ' માનીએ તાેપણ સર્વ કર્મ ફળદાતૃત્વરૂપ ' વિશેષ સ્વભાવ' ઇશ્વરમાં કયા ગુણને લીધે માનવા ચાેગ્ય થાય ? અને દેહ તે৷ નાશ પામવા યેાગ્ય છે, તેથી ઇશ્વરને৷ પણ દેહ નાશ પામે, અને તે મુક્ત થયે કર્મ ફળદાતૃત્વ ન રહે, એ આદિ અનેક પ્રકારથી ઈશ્વરને કમ્ફળદાતુલ કહેતાં દોષ આવે છે, અને ઇશ્વિરને તેવે સ્વરૂપે માનતાં તેનું ઇશ્વરપણું ઉત્થાપવા સમાન થાય છે. (૮૦)

> ઈશ્વર સિદ્ધ થયા વિના, જગત નિયમ નહિ હેાય; પછી શુભાશુભ કર્મનાં, ભાેગ્યસ્થાન નહિ કાેય. ૮૧

તેવા ફળદાતા ઇશ્વર સિદ્ધ થતા નથી એટલે જગતના નિયમ પણ કાેઈ રહે નહીં, અને શુભાશભ કર્મ ભાગવવાનાં કાેઈ સ્થાનક પણ ઠરે નહીં, એટલે જીવને કર્મનું ભાેકતૃત્વ ક્યાં રહ્યું? ૮૧

## સમાધાન---સદ્ગુરુ ઉવાચ

[જીવને પાેતાનાં કરેલાં કર્મ તું બાેક્તાપણું છે, એમસદ્રગ્રુરુ સમાધાન કરેછે.] ભાવકર્મ નિજ કલ્પના, માટે ચેતનરૂપ; જીવવીર્ય ની સ્કુરણા ગ્રહણ કરે જડધૂપ. ૮૨

ભાવકર્મ જીવને પાતાની ભ્રાંતિ છે, માટે ચેતનરૂપ છે, અને તે ભ્રાંતિને અનુયાયી થઈ જીવવીર્ય સ્કુરાયમાન થાય છે, તેથી જડ એવા દ્રવ્ય કર્મની વર્ગણા તે ગ્રહણ કરે છે. ૮૨

કર્મ જડ છે તેા તે શું સમજે કે આ જીવને આ મારે ફળ આપવું, અથવા તે સ્વરૂપે પરિણુમવું? માટે જીવ કર્મના ભાકતા થવા સંભવતા નથી, એ આશંકાનું સમાધાન નીચેથી થશે:—

જવ પાતાના સ્વરૂપના અજ્ઞાનથી કર્મ ના કર્તા છે. તે અજ્ઞાન તે ચેતનરૂપ છે, અર્થાત્ જીવની પાતાની કલ્પના છે, અને તે કલ્પનાને અનુસરીને તેના વીર્ય સ્વભાવની સ્ફૂર્તિ થાય છે, અથવા તેનું સામથ્ય તદનુયાયીપણે પરિણમે છે, અને તેથી જડની ધૂપ એટલે દ્રવ્યકર્મ રૂપ પુદ્દગલની વર્પણાને તે ગ્રહ્યુ કરે છે. (૮૨)

ઝેર સુધા સમજે નહીં, જીવ ખાય ફળ થાય; એમ શુભાશુભ કર્મ નું, ભાેક્તાપણું જણાય. ૮૩ ઝેર અને અમૃત પાતે જાણતાં નથી કે અમારે આ જીવને કળ આપવું છે, તાપણ જે જીવ ખાય છે, તેને તે કળ થાય છે; એમ શુભાશુભ કર્મ, આ જીવને આ કળ આપવું છે એમ જાણતાં નથી, તાપણ ગ્રહણ કરનાર જીવ, ઝેર-અમૃતના પરિણામની રીતે કળ પામે છે. ૮૩

ઝેર અને અમૃત પાતે એમ સમજતાં નથી કે અમને ખાનારાને મૃત્યુ, દીર્ઘાયુષતા થાય છે. પણ સ્વભાવે તેને ગ્રહણ કરનાર પ્રત્યે જેમ તેનું પરિણુમવું થાય છે, તેમ જીવમાં શુભાશુભ કર્મ પણ પરિણુમે છે, અને ફળ સન્મુખ થાય છે; એમ જીવને કર્મનું ભાકતાપણું સમજાય છે. (૮૩)

એક રાંક ને એક નૃપ, એ આદિ જે લેદ; કારણ વિના ન કાર્ય તે, તે જ શુભાશુભ વેદ્ય. ૮૪

એક રાંક છે અને એક રાજા છે, એ આદિ શખ્દથી નીચપણું, ઊંચપણું, કુરૂપપણું, સુરૂપપણું એમ ઘણું વિચિત્ર-પણું છે અને એવા જે લેદ રહે છે તે, સર્વ ને સમાનતા નથી, તે જ શુભાશુભ કર્મ નું લાકતાપણું છે, એમ સિદ્ધ કરે છે; કેમકે કારણ વિના કાર્યની ઉત્પત્તિ થતી નથી. ૮૪

તે શુભાશુભ કર્મનું ફળન થતું હોય, તો એક રાંક અને એક રાજા એ આદિ જે ભેદ છે, તેન થવા જોઈએ, કેમકે જીવપણું સમાન છે, તથા મનુષ્યપણું સમાન છે, તો સર્વને સુખ અથવા દુઃખ પણ સમાન જોઈએ; જેને બદલે આવું વિચિત્ર-પણું જણાય છે, તે જ શુભાશુભ કર્મથી ઉત્પન્ન થયેલા ભેદ છે; કેમકે કારણ વિના કાર્યની ઉત્પત્તિ થતી નથી. એમ શુલ અને અશુલ કર્મ લાગવાય છે. (૮૪)

ક્ળદાતા ઇશ્વરતાણી, એમાં નથી જરૂર;
કર્મ સ્વભાવે પરિણુમે, થાય ભાગથી દૂર. ૮૫
ક્ળદાતા ઇશ્વરની એમાં ક્રંઇ જરૂર નથી. ઝેર અને અમૃ-તની રીતે શુભાશુભ કર્મ સ્વભાવે પરિણુમે છે; અને નિઃસત્ત્વ થયેથી ઝેર અને અમૃત કળ દેતાં જેમ નિવૃત્ત થાય છે, તેમ શુભાશુભ કર્મને ભાગવવાથી તે નિઃસત્ત્વ થયે નિવૃત્ત થાય છે. ૮૫

ઝેર ઝેરપણે પરિણુમે છે, અને અમૃત અમૃતપણે પરિ-ણુમે છે; તેમ અશુભ કર્મ અશુભપણે પરિણુમે અને શુભ કર્મ શુભપણે પરિણુમે છે, માટે જીવ જેવા જેવા અધ્યવસાયથી કર્મને ગ્રહ્યુ કરે છે, તેવા તેવા વિપાકરૂપે કર્મ પરિણુમે છે; અને જેમ ઝેર અને અમૃત પરિણુમી રહ્યે નિઃસત્ત્વ થાય છે, તેમ ભાગથી તે કર્મ દૂર થાય છે. (૮૫)

તે તે ભાેગ્ય વિશેષનાં, સ્થાનક દ્રવ્ય સ્વભાવ; ગહન વાત છે શિષ્ય આ, કહીં સંક્ષેપે સાવ. ૮૬

ઉત્કૃષ્ટ શુભ અધ્યવસાય તે ઉત્કૃષ્ટ શુભગતિ છે, અને ઉત્કૃષ્ટ અશુભ અધ્યવસાય તે ઉત્કૃષ્ટ અશુભગતિ છે, શુભાશુભ અધ્યવસાય મિશ્રગતિ છે, અને તે જીવપરિણામ તે જ મુખ્યપણે તા ગતિ છે; તથાપિ ઉત્કૃષ્ટ શુભ દ્રવ્યનું ભધાગમન, શુભાશુભની મધ્યસ્થિતિ, એમ દ્રવ્યના વિશેષ સ્વભાવ છે. અને તે આદિ હેતુથી તે તે ભાગ્યસ્થાનક હાવા યાગ્ય છે. હે શિષ્ય!

જડચેતનના સ્વભાવ સંચાગાદિ સૂક્ષ્મસ્વરૂપના અત્રે ઘણા વિચાર સમાય છે, માટે આ વાત ગહન છે, તાપણ તેને સાવ સંક્ષેપમાં કહી છે. ૮૬

તેમ જ, ઇશ્વર જે કમેં ફળદાતા ન હાય અથવા જગતકર્તા ન ગણીએ તો કમેં ભાગવવાનાં વિશેષ સ્થાનકા એટલે નરકાદિ ગિત આદિ સ્થાન કયાંથી હાય, કેમ કે તેમાં તો ઇશ્વરના કર્તું-ત્વની જરૂર છે, એવી આશાંકા પણ કરવા યાગ્ય નથી, કેમ કે મુખ્યપણે તો ઉત્કૃષ્ટ શુભ અધ્યવસાય તે ઉત્કૃષ્ટ દેવલાક છે અને ઉત્કૃષ્ટ અશુભ અધ્યવસાય તે ઉત્કૃષ્ટ નરક છે, શુભાશુભ અધ્યવસાય તે મનુષ્ય તિયેં ચાદિ છે, અને સ્થાન વિશેષ એટલે ઊધ્વેલોક દેવગતિ, એ આદિ ભેદ છે. જવસમૂહનાં કમેં દ્રવ્યનાં પણ તે પરિણામવિશેષ છે એટલે તે તે ગતિઓ જીવના કમેં વિશેષ પરિણામવિશેષ છે એટલે તે

આ વાત ઘણી ગહન છે. કેમકે અચિંત્ય એવું જીવવીર્ય, અચિંત્ય એવું પુદ્ગલસામથ્ય એના સંચાગ વિશેષથી લાક પરિશુમે છે. તેના વિચાર કરવા માટે ઘણા વિસ્તાર કહેવા જોઈએ. પણ અત્રે તા મુખ્ય કરીને આત્મા કમેના લાકતા છે એટલા લક્ષ કરાવવાના હાવાથી સાવ સંશેષે આ પ્રસંગ કહ્યો છે. (૮૬)

શંકા—શિષ્ય ઉવાચ [ જીવના તે કર્મથા માક્ષ નથા, એમ શિષ્ય કહે છે:–] કર્તા ભાેક્તા જીવ હાે, પણ તેના નહિ માક્ષ; વીત્યા કાળ અનંત પણ, વર્તમાન છે દાેષ. ૮૭ કર્તા ભાેક્તા જીવ હાે, પણ તેથી તેના માક્ષ થવા ચાગ્ય નથી, કેમકે અનંતકાળ થયા તા પણ કર્મ કરવારૂપી દાષ હજુ તેને વિષે વર્તમાન જ છે. ૮૭

શુભ કરે ફળ ભાગવે, દેવાદિ ગતિ માંય; અશુભ કરે નરકાદિ ફળ, કર્મ રહિત ન કયાંય. ૮૮ શુભ કર્મ કરે તાે તેથી દેવાદિ ગતિમાં તેનું શુભ ફળ ભાગવે, અને અશુભ કર્મ કરે તાે નરકાદિ ગતિને વિષે તેનું અશુભ ફળ ભાગવે; પણ જીવ કર્મરહિત કાેઈ સ્થળો હાેય નહીં ૮૮

સમાધાન—સદ્યુરુ ઉવાચ
[તે કમ'થી જીવના માક્ષ થઇ શકે છે, એમ સદ્યુરુ સમાધાન કરે છે:-]
જેમ શુભાશુભ કમ'પદ, જાણ્યાં સફળ પ્રમાણુ;
તેમ નિવૃત્તિ સફળતા, માટે માક્ષ સુજાણ. ૮૯

જેમ શુભાશુભ કમે પદ તે જીવના કરવાથી તેં થતાં જાણ્યાં, અને તેથી તેનું ભાષ્તાપણું જાણ્યું, તેમ નહીં કરવાથી અથવા તે કમેં નિવૃત્તિ કરવાથી તે નિવૃત્તિ પણ થવા યાગ્ય છે; માટે તે નિવૃત્તિનું પણ સફળપણું છે; અર્થાત્ જેમ તે શુભાશુભ કમેં અફળ જતાં નથી, તેમ તેની નિવૃત્તિ પણ અફળ જવા યાગ્ય નથી; માટે તે નિવૃત્તિરૂપ માક્ષ છે એમ હે વિચક્ષણ ! તું વિચાર. ૮૯

વીત્યા કાળ અનંત તે, કર્મ શુભાશુભ ભાવ; તેહ શુભાશુભ છેદતાં, ઊપજે માેક્ષ સ્વભાવ. ૯૦ કર્મસહિત અનંતકાળ વીત્યા, તે તે શુભાશુભ કર્મ પ્રત્યેની જીવની આસક્તિને લીધે વીત્યા પણ તેના પર ઉદાસીન થવાથી તે કર્મ ફળ છેદાય, અને તેથી માક્ષસ્વભાવ પ્રગટ થાય. ૯૦

દેહાદિક સંચાગના, આત્યંતિક વિચાગ; સિદ્ધ માેક્ષ શાશ્વત પદે, નિજ અનંત સુખભાગ. ૯૧ દેહાદિ સંચાગના અનુક્રમે વિચાગ તા થયા કરે છે, પણ તે પાછા ગ્રહણ ન થાય તે રીતે વિચાગ કરવામાં આવે તા સિદ્ધસ્વરૂપ માેક્ષસ્વભાવ પ્રગટે, અને શાશ્વતપદે અનંત આત્માનંદ ભાગવાય. ૯૧

> ં શંકા–શિષ્ય ઉવાચ [માેક્ષના ઉપાય નથી, એમ શિષ્ય કહે છેઃ–] હાૈય કદાપિ માેક્ષપદ, નહિ અવિરાધ ઉપાય; કમેિકાળ અનંતનાં, શાથી છેઘાં જાય? ૯૨

માક્ષપદ કદાપિ હાય તાપણ તે પ્રાપ્ત થવાના કાઈ અવિરાધ એટલે યથાતથ્ય પ્રતીત થાય એવા ઉપાય જણાતા નથી, કેમકે અનંત કાળનાં કર્મા છે, તે આવા અલ્પાયુષ્ય-ષાળા મનુષ્યદેહથી કેમ છેદાં જાય ? ૯૨

અથવા મત દર્શન ઘણું, કહે ઉપાય અનેક; તેમાં મત સાચા કયા, બને ન એહ વિવેક. ૯૩ અથવા કદાપિ મનુષ્યદેહના અલ્પાયુષ્ય વગેરે શાંકા છાડી દઈએ, તાે પણ મત અને દર્શન ઘણાં છે, અને તે માેક્ષના અનેક ઉપાયા કહે છે, અર્થાત્ કાેઈ કંઈ કહે છે અને કાેઈ કંઈ કહે છે, તેમાં કયા મત સાચા એ વિવેક અની શકે એવા નથી. ૯૩ કંઈ જાતિમાં માેક્ષ છે, કયા વેષમાં માેક્ષ; એના નિશ્ચય ના અને, ઘણા ભેંદ એ દાેષ. ૯૪

ષ્રાહ્મણાદિ કઈ જાતિમાં માેક્ષ છે, અથવા કયા વેષમાં માેક્ષ છે એના નિશ્ચય પણ બની ન શકે એવા છે, કેમકે તેવા ઘણા લેદાે છે, અને એ દાષે પણ માેક્ષના ઉપાય પ્રાપ્ત થવા ચાેગ્ય દેખાતા નથી. ૯૪

તેથી એમ જણાય છે, મળે ન માેક્ષ ઉપાય; જવાદિ જાણ્યા તેણા, શાે ઉપકાર જ થાય ? ૯૫ તેથી એમ જણાય છે કે માેક્ષના ઉપાય પ્રાપ્ત થઈ શકે એવું નથી, માટે જવાદિનું સ્વરૂપ જાણવાથી પણ શું ઉપકાર થાય ? અર્થાત્ જે પદને અર્થે જાણવાં જાેઈએ તે પદના ઉપાય પ્રાપ્ત થવા અશક્ય દેખાય છે. ૯૫

પાંચે ઉત્તરથી થયું, સમાધાન સર્વાંગ; સમજું મેાક્ષ ઉપાય તાે, ઉદય ઉદય સદ્ભાગ્ય. ૯૬ આપે પાંચે ઉત્તર કહ્યા તેથી સર્વાંગ એટલે અધી રીતે મારી શાંકાનું સમાધાન થયું છે, પણ જો માેક્ષના ઉપાય સમજું તાે સદ્ભાગ્યના ઉદય–ઉદય થાય. અત્રે 'ઉદય' 'ઉદય' બે વાર શબ્દ છે, તે પાંચ ઉત્તરના સમાધાનથી થયેલી માેક્ષપદની જિજ્ઞાસાનું તીવ્રપણું દર્શાવે છે. ૯૬

સમાધાન—સદ્યુર ઉવાય.

[ મેાક્ષના ઉપાય છે, એમ સદ્યુરુ સમાધાન કરે છે:–] પાંચે ઉત્તરની થઈ, આત્મા વિષે પ્રતીત, થાશે માેક્ષાપાયની, સહજ પ્રતીત એ રીત. ૯૭ પાંચે ઉત્તરની તારા આત્માને વિષે પ્રતીતિ થઈ છે, તો મોક્ષના ઉપાયની પણ એ રીતે તને સહજમાં પ્રતીતિ થશે. અતે 'થશે' અને 'સહજ' એ બે શખ્દ સદ્ગુરુએ કહ્યા છે તે જેને પાંચે પદની શંકા નિવૃત્ત થઈ છે તેને મોક્ષાપાય સમજાવા કંઈ કઠણ જ નથી એમ દર્શાવવા, તથા શિષ્યનું વિશેષ જિજ્ઞાસુપણું જાણી અવશ્ય તેને મોક્ષાપાય પરિણુમશે એમ લાસવાથી (તે વચન) કહ્યાં છે; એમ સદ્ગુરુનાં વચનના આશય છે. ૯૭

કર્મભાવ અજ્ઞાન છે, માેક્ષભાવ નિજવાસ; અ'ધકાર અજ્ઞાન સમ, નાશે જ્ઞાનપ્રકાશ. ૯૮ કર્મભાવ છે તે જીવનું અજ્ઞાન છે અને માેક્ષભાવ છે તે જીવના પાતાના સ્વરૂપને વિષે સ્થિતિ થવી તે છે. અજ્ઞાનના સ્વભાવ અ'ધકાર જેવા છે. તેથી જેમ પ્રકાશ થતાં ઘણા કાળના અ'ધકાર છતાં નાશ પામે છે, તેમ જ્ઞાન પ્રકાશ થતાં અજ્ઞાન પણ નાશ પામે છે. ૯૮

જે જે કારણ અધનાં, તેહ અધના પંથ; તે કારણ છેદક દશા, માેક્ષપંથ લવઅંત. ૯૯ જે જે કારણા કર્મઅધનાં છે, તે તે કર્મઅધના માર્ગ છે; અને તે તે કારણાને છેદે એવી જે દશા છે તે માેક્ષના માર્ગ છે, લવના અંત છે. ૯૯

રાગ, દ્રેષ અજ્ઞાન એ, મુખ્ય કર્મની ગ્રંથ; થાય નિવૃત્તિ જેહથી, તે જ માેક્ષના પંથ. ૧૦૦ રાગ, દ્રેષ અને અજ્ઞાન એનું એકત્વ એ કર્મની મુખ્ય ગાંઠ છે; અર્થાત્ એ વિના કર્મના ખધન થાય; તેની જેથી નિવૃત્તિ થાય તે જ માેક્ષના માર્ગ છે. ૧૦૦ આતમા સત્ ચૈતન્યમય, સર્વાભાસ રહિત; જેથી કેવળ પામિયે, માેક્ષપંથ તે રીત. ૧૦૧ 'સત્' એટલે 'અવિનાશી,' અને 'ચતન્યમય' એટલે 'સવ'ભાવને પ્રકાશવારૂપ સ્વભાવમય' 'અન્ય સર્વ વિભાવ અને દૈહાદિ સંયોગના આભાસથી રહિત એવા,' 'કેવળ' એટલે 'શુદ્ધ આત્મા' પામીએ તેમ પ્રવર્તાય તે માેક્ષમાર્ગ છે. ૧૦૧

કર્મ અનંત પ્રકારનાં, તેમાં મુખ્યે આઠ; તેમાં મુખ્યે માહનીય, હણાય તે કહું પાઠ. ૧૦૨ કર્મ અનંત પ્રકારનાં, છે, પણ તેના મુખ્ય જ્ઞાનાવરણાદિ આઠ પ્રકાર થાય છે. તેમાં પણ મુખ્ય માહનીયકર્મ છે. તે માહનીય કર્મ હણાય તેના પાઠ કહું છું. ૧૦૨

કર્મ માહનીય ભેદ છે, દર્શન ચારિત્ર નામ, હણે છાંઘ વીતરાગતા, અચૂક ઉપાય આમ. ૧૦૩

તે માહનીય કર્મ એ ભેંદે છે;—એક 'દર્શ'નમાહનીય' એટલે 'પરમાર્થ'ને વિષે અપરમાર્થ' ખુદ્ધિ અને અપરમાર્થ'ને વિષે પરમાર્થ' ખુદ્ધિ રૂપ'; બીજી 'ચારિત્રમાહનીય'; 'તથારૂપ પરમાર્થ'ને પરમાર્થ જાણીને આત્મસ્વભાવમાં જે સ્થિરતા થાય, તે સ્થિરતાને રાેધક એવા પૂર્વ' સંસ્કારરૂપ ક્ષાય અને નાેકષાય' તે ચારિત્રમાહનીય.

દર્શ નમાહનીયને આત્મણાધ, અને ચારિત્રમાહનીયને વીતરાગપણું નાશ કરે છે. આમ તેના અચૂક ઉપાય છે, કેમકે મિથ્યાણાધ તે દર્શ નમાહનીય છે; તેના પ્રતિપક્ષ સત્યાત્મણાધ છે. અને ચારિત્રમાહનીય રાગાદિક પરિણામરૂપ છે, તેના પ્રતિપક્ષ વીતરાગલાવ છે. એટલે અધકાર જેમ પ્રકાશ થવાથી નાશ પામે છે,—તે તેના અચૂક ઉપાય છે,—તેમ બાધ અને વીતરાગતા દર્શનમાહનીય અને ચારિત્રમાહનીયરૂપ અધકાર ટાળવામાં પ્રકાશસ્વરૂપ છે; માટે તે તેના અચૂક ઉપાય છે. ૧૦૭

કમેં ખંધ ક્રોધાદિથી, હણે ક્ષમાદિક તેહ; પ્રત્યક્ષ અનુભવ સર્વ ને, એમાં શા સંદેહ ? ૧૦૪

કોધાદિ ભાવથી કર્મ અંધ થાય છે, અને ક્ષમાદિક ભાવથી તો હાલાય છે; અર્થાત્ ક્ષમા રાખવાથી કોધ રાકી શકાય છે, સરળતાથી માયા રાકી શકાય છે, સંતાષથી લાભ રાકી શકાય છે; એમ રતિ, અરતિ આદિના પ્રતિપક્ષથી તે તે દાષા રાકી શકાય છે, તે જ કર્મ અંધના નિરાધ છે; અને તે જ તેની નિવૃત્તિ છે. વળી સર્વને આ વાતના પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે, અથવા સર્વને પ્રત્યક્ષ અનુભવ થઈ શકે એવું છે. કોધાદિ રાકયાં રાકાય છે, અને જે કર્મ અંધને રાકે છે, તે અકર્મ કરાના માર્ગ છે. એ માર્ગ પરલાકે નહીં, પણ અત્રે અનુ- ભવમાં આવે છે, તો એમાં સંદેહ શા કરવા? ૧૦૪

છાેડી મત દર્શન તણાે, આગ્રહ તેમ વિકલ્પ; કહ્યો માર્ગ આ સાધશેે, જન્મ તેહના અલ્પ. ૧૦૫

આ મારા મત છે, માટે મારે વળગી જ રહેવું, અથવા આ મારું દર્શન છે, માટે ગમે તેમ મારે તે સિદ્ધ કરવું એવા આગઢ અથવા એવા વિકલ્પને છેાડીને આ જે માર્ગ કહ્યો છે, તે સાધશે, તેના અલ્પ જન્મ જાણવા.

અહીં 'જન્મ' શખ્દ ખહુવચનમાં વાપર્યો છે, તે એટલું જ દર્શાવવાને કે કવચિત્ તે સાધન અધ્રાં રહ્યાં તેથી, અથવા જઘન્ય કે મધ્યમ પરિણામની ધારાથી આરાધન થયાં હાય, તેથી સર્વ કર્મ ક્ષય થઇ ન શકવાથી બીજો જન્મ થવાના સંભવ છે; પણ તે અહુ નહીં, બહુ જ અલ્પ. 'સમક્તિ આવ્યા પછી જો વમે નહીં તા ઘણામાં ઘણા પંદર ભવ થાય,' એમ જિને કહ્યું છે, અને 'જે ઉત્કૃષ્ટપણે આરાધે તેના તે ભવે પણ માક્ષ થાય;' અત્રે તે વાતના વિરાધ નથી. ૧૦૫

ષદ્પદનાં ષદ્પક્ષ તેં, પૂછ્યાં કરી વિચાર; તે પદની સર્વાંગતા, માેક્ષમાર્ગ નિર્ધાર. ૧૦૬

હે શિષ્ય! તેં છ પદનાં છ પ્રશ્નો વિચાર કરીને પૂછયાં છે, અને તે પદની સર્વાંગતામાં માેક્ષમાર્ગ છે, એમ નિશ્ચય કર. અર્થાત્ એમાંનું કાેઈ પણ પદ એકાંતે કે અવિચારથી ઉત્થાપતાં માેક્ષમાર્ગ સિદ્ધ થતા નથી. ૧૦૬

જાતિ, વેષના ભેદ નહિ, કહ્યો માર્ગ જો હાય; સાધે તે મુક્તિ લહે, એમાં ભેદ ન કાય. ૧૦૭

જે માેક્ષના માર્ગ કહ્યો તે હાય તા ગમે તે જાતિ કે વેષથી માેક્ષ થાય, એમાં કંઈ લેદ નથી. જે સાધે તે મુક્તિપદ પામે; અને તે માેક્ષમાં પણ બીજા કશા પ્રકારના ઊંચનીચ-ત્વાદિ લેદ નથી, અથવા આ વચન કહ્યાં તેમાં બીજો કંઈ લેદ એટલે ફેર નથી. ૧૦૭

કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માેક્ષઅભિલાષ; ભવે ખેદ અંતર દયા, તે કહીએ જિજ્ઞાસ. ૧૦૮ ક્રોધાદિ કષાય જેના પાતળા પડ્યા છે, માત્ર આત્માને વિષે માેક્ષ થવા સિવાય બીજી કેાઈ ઇચ્છા નથી, અને સંસા-રના ભાગ પ્રત્યે ઉદાસીનતા વતે છે; તેમ જ પ્રાણી પર અંતરથી દયા વતે છે, તે જીવને માેક્ષમાર્ગના જિજ્ઞાસુ કહીએ, અર્થાત્ તે માર્ગ પામવા યાગ્ય કહીએ. ૧૦૮

તે જિજ્ઞાસુ જીવને, થાય સદ્ગુરુણાધ; તા પામે સમક્તિને, વર્તે અંતરશાધ. ૧૦૯ તે જિજ્ઞાસુ જીવને જો સદ્ગુરુના ઉપદેશ પ્રાપ્ત થાય તાે તે સમક્તિને પામે, અને અંતરની શાધમાં વર્તે. ૧૦૯ મત દર્શન આગ્રહ તજી, વર્તે સદ્ગુરુલક્ષ;

લહે શુદ્ધ સમકિત તે, જેમાં લેદ ન પક્ષ. ૧૧૦ મત અને દર્શ'નના આગ્રહ છેાડી દઈ જે સદ્ગુરુને લક્ષે વર્તે',તે શુદ્ધ સમક્તિને પામે કે જેમાં લેદ તથા પક્ષ નથી. ૧૧૦

વર્તે નિજસ્વભાવના, અનુભવ લક્ષ પ્રતીત; વૃત્તિ વહે નિજભાવમાં, પરમાથે સમક્તિ. ૧૧૧ આત્મસ્વભાવના જ્યાં અનુભવ, લક્ષ, અને પ્રતીતિ વર્તે છે, તથા વૃત્તિ આત્માના સ્વભાવમાં વહે છે, ત્યાં પરમાથે સમક્તિ છે. ૧૧૧

વર્ષ માન સમકિત થઈ, ટાળે મિથ્યાભાસ; ઉદય થાય ચારિત્રનાે, વીતરાગપદ વાસ. ૧૧૨ તે સમકિત વધતી જતી ધારાથી હાસ્ય શાેકાદિથી જે કંઇ આત્માને વિષે મિથ્યાભાસ ભાસ્યા છે તેને ટાળે, અને સ્વભાવ સમાધિરૂપ ચારિત્રનાે ઉદય થાય, જેથી સર્વ રાગ-દ્રેષના ક્ષયરૂપ વીતરાગપદમાં સ્થિતિ થાય. ૧૧૨ કેવળ નિજસ્વભાવનું, અખંડ વર્તે જ્ઞાન; કહીએ કેવળજ્ઞાન તે, દેહ છતાં નિર્વાણ, ૧૧૩ સર્વ આભાસરહિત આત્મસ્વભાવનું જ્યાં અખંડ એટલે કચારે પણ ખંડિત ન થાય, મંદ ન થાય, નાશન પામે એવું જ્ઞાન વર્તે તેને કેવળજ્ઞાન કહીએ છીએ. જે કેવળ-જ્ઞાન પામ્યાથી ઉત્કૃષ્ટ જીવનમુક્તદશારૂપ નિર્વાણ, દેહ છતાં જ અત્રે અનુભવાય છે. ૧૧૩

કેાટિ વર્ષ નું સ્વપ્ત પણ, જાગ્રત થતાં શમાય; તેમ વિભાવ અનાદિના, જ્ઞાન થતાં દ્વર થાય. ૧૧૪ કરાડા વર્ષ નું સ્વપ્ત હાય તાપણ જાગ્રત થતાં તરત શમાય છે, તેમ અનાદિના વિભાવ છે તે આત્મજ્ઞાન થતાં દ્વર થાય છે. ૧૧૪

છૂટે દેહાધ્યાસ તો, નહિ કરતા તું કર્મ, નહિ ભાષ્ટતા તું તેહના, એ જ ધર્મ ના મર્મ. ૧૧૫ હે શિષ્ય! દેહમાં જે આત્મતા મનાઈ છે, અને તેને લીધે સ્ત્રીપુત્રાદિ સર્વમાં અહ મમત્વપણું વર્તે છે, તે આત્મતા નો આત્મામાં જ મનાય, અને તે દેહાધ્યાસ એટલે દેહમાં આત્મણહિ તથા આત્મામાં દેહણહિ છે તે છૂટે, તા તું કર્મના કર્તા પણ નથી, અને ભાષ્ટતા પણ નથી; અને એ જ ધર્મના મર્મ છે. ૧૧૫

એ જ ધર્મથી માેક્ષ છે, તું છે৷ માેક્ષ સ્વરૂપ; અનંત દર્શન જ્ઞાન તું, અવ્યાબાધ સ્વરૂપ. ૧૧૬ એ જ ધર્મથી માેક્ષ છે, અને તું જ માેક્ષસ્વરૂપ છાે; અર્થાત્ શુદ્ધ આત્મપદ એ જ માેક્ષ છે. તું અનંત જ્ઞાન દર્શ'ન તથા અવ્યાખાધ સુખસ્વરૂપ છેા. ૧૧૬ શુદ્ધ બુદ્ધ ચૈતન્યઘન, સ્વયંજ્યાતિ સુખધામ; બીજું કહીએ કેટલું ? કર વિચાર તાે પામ. ૧૧૭

તું દેહાદિક સર્વ પદાર્થથી જીદા છે. કાેઈમાં આત્મદ્રવ્ય ભળતું નથી, કાેઈ તેમાં ભળતું નથી, દ્રવ્યે દ્રવ્ય પરમાર્થથી સદાય ભિન્ન છે, માટે તું શુદ્ધ છાં, બાેધસ્વરૂપ છાં, ચૈતન્ય-પ્રદેશાત્મક છાં; સ્વયં જ્યાતિ એટલે કાેઈ પણ તને પ્રકાશતું નથી, સ્વભાવે જ તું પ્રકાશસ્વરૂપ છાં; અને અવ્યાખાધ સુખનું ધામ છાં. બીજાં કેટલું કહીએ ? અથવા ઘણું શું કહેવું? દૂંકામાં એટલું જ કહીએ છીએ, તે વિચાર કર તાે તે પદને પામીશ. ૧૧૭

નિશ્ચય સર્વે જ્ઞાનીના, આવી અત્ર સમાય; ધરી મૌનતા એમ કહી, સહજસમાધિ માંય. ૧૧૮ સર્વે જ્ઞાનીઓના નિશ્ચય અત્રે આવીને સમાય છે; એમ કહીને સદ્ગુરુ મૌનતા ધરીને સહજ સમાધિમાં સ્થિત થયા, અર્થાત્ વાણીયાેગની અપ્રવૃત્તિ કરી. ૧૧૮

શિષ્ય**બા**ધબીજપ્રાપ્તિક**થન** 

સદ્ગુરુના ઉપદેશથી, આવ્યું અપૂર્વ ભાન; નિજપદ નિજમાંહી લઘું, દૂર થયું અજ્ઞાન. ૧૧૯ શિષ્યને સદ્ગુરુના ઉપદેશથી અપૂર્વ એટલે પૂર્વે કાઈ દિવસ નહીં આવેલું એવું ભાન આવ્યું, અને તેને પાતાનું સ્વરૂપ પાતાને વિષે યથાતથ્ય ભાસ્યું, અને દેહાત્મળુ હિરૂપ અજ્ઞાન દૂર થયું. ૧૧૯ ભારચું નિજસ્વરૂપ તે, શુદ્ધ ચેતનારૂપ; અજર, અમર, અવિનાશી ને, દેહાતીત સ્વરૂપ. ૧૨૦ પાતાનું સ્વરૂપ શુદ્ધ ચેતન્યસ્વરૂપ, અજર, અમર, અવિનાશી અને દેહથી સ્પષ્ટ જીદું ભારચું. ૧૨૦ કર્તા ભાેકતા કમ<sup>6</sup>ના, વિભાવ વતે<sup>6</sup> જ્યાંય; વૃત્તિ વહી નિજભાવમાં, થયા અકર્તા ત્યાંય. ૧૨૧

જ્યાં વિભાવ એટલે મિથ્યાત્વ વર્તે છે, ત્યાં મુખ્ય નયથી કર્મ નું કર્તાપણું અને ભાકતાપણું છે; આત્મસ્વભાવમાં વૃત્તિ વહી તેથી અકર્તા થયા. ૧૨૧

અથવા નિજપરિણામ જે, શુદ્ધચેતનારૂપ; કર્તા ભોક્તા તેહના, નિવિધ્કલ્પસ્વરૂપ. ૧૨૨ અથવા આત્મપરિણામ જે શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ છે, તેના નિવિધ્કલ્પસ્વરૂપે કર્તાભોક્તા થયા. ૧૨૨

> માક્ષ કહ્યો નિજશુદ્ધતા, તે પામે તે પંચ; સમજાવ્યા સંક્ષેપમાં, સકળ માર્ગ નિર્થાય. ૧૨૩

આત્માનું શુદ્ધપદ છે તે માેક્ષ છે અને જેથી તે પમાય તે તેના માર્ગ છે; શ્રી સદ્ગુરુએ કૃપા કરીને નિર્ગ થના સર્વ માર્ગ સમજાવ્યા. ૧૨૩

અહેા! અહેા! શ્રી સદ્ગુરું, કરુણા સિંધુ અપાર; આ પામર પર પ્રભુ કર્યો, અહેા! અહેા! ઉપકાર. ૧૨૪ અહેા! અહેા! કરુણાના અપાર સમુદ્રસ્વરૂપ આત્મ-લક્ષ્મીએ યુક્ત સદ્ગુરુ, આપ પ્રભુએ આ પામર જીવપર આશ્ચર્યકારક એવા ઉપકાર કર્યા. ૧૨૪ શું પ્રભુચરણ કને ધરું, આત્માથી સૌ હીન; તે તો પ્રભુએ આપિયા, વર્તું ચરણાધીન. ૧૨૫ હું પ્રભુના ચરણ આગળ શું ધરું? (સદ્ગુરુ તો નિષ્કામ છે; એક નિષ્કામ કરુણાથી માત્ર ઉપદેશના દાતા છે, પણ શિષ્યધર્મે શિષ્યે આ વચન કહ્યું છે.) જે જે જગતમાં પદાર્થ છે, તે સૌ આત્માની અપેક્ષાએ નિર્મૂલ્ય જેવા છે, તે આત્મા તો જેણે આપ્યા તેના ચરણસમીપે હું બીજું શું ધરું? એક પ્રભુના ચરણને આધીન વર્તું એટલું માત્ર ઉપચારથી કરવાને હું સમર્થ છું. ૧૨૫

આ દેહાદિ આજથી, વર્તા પ્રભુ આધીન; દાસ, દાસ હું દાસ છું, તેહ પ્રભુના દીન. ૧૨૬ આ દેહ, 'આદિ' શખ્દથી જે કંઈ મારું ગણાય છેતે, આજથી કરીને સદ્ગુરુ પ્રભુને આધીન વર્તા, હું તેહ પ્રભુના દાસ છું, દાસ છું, દીન દાસ છું. ૧૨૬

ષદ્ સ્થાનક સમજાવીને, ભિન્ન ખતાવ્યા આપ; મ્યાન થકી તરવારવત્, એ ઉપકાર અમાય. ૧૨૭૧

છએ સ્થાનક સમજાવીને હે સદ્ગુરુ દેવ! આપે દેહા-દિથી આત્માને, જેમ મ્યાનથી તરવાર જીદી કાઢીને ખતાવીએ તેમ સ્પષ્ટ જીદા ખતાવ્યા; આપે મપાઈ શકે નહીં એવા ઉપકાર કર્યા. ૧૨૭

૧. આ 'આત્મસિદ્ધિશસ્ત્ર' શ્રી સાેભાગભાઈ આદિ માટે રચ્યું હતું તે આ વધારાની ગાથાથી જણાશે

શ્રી સુભાગ્ય ને શ્રી અચળ, આદિ મુમુક્ષ કાજ, તથા ભવ્ય**હિ**ત કારણે, કહોા બાધ મુખસાજ.

## **ઉપ**સંહાર

દર્શન ષટે સમાય છે, આ ષડ્ર સ્થાનક માંહી; વિચારતાં વિસ્તારથી, સંશય રહે ન કાંઈ. ૧૨૮ છયે દર્શન આ છ સ્થાનકમાં સમાય છે. વિશેષ કરીને વિચારવાથી કાંઈ પણ પ્રકારના સંશય રહે નહીં. ૧૨૮ આત્મબ્રાંતિ સમ રાગ નહિ, સદ્ગુરુ વૈદ્ય સુજાણ; ગુરુઆજ્ઞા સમ પથ્ય નહિ, ઔષધ વિચાર ધ્યાન. ૧૨૯ આત્માને પાતાના સ્વરૂપનું ભાન નહીં એવા બીજો કાંઈ રાગ નથી, સદ્ગુરુ જેવા તેના કાંઈ સાચા અથવા નિપૃણુવૈદ્ય નથી, સદ્ગુરુ આજ્ઞાએ ચાલવા સમાન બીજાં કાંઈ પથ્ય નથી, અને વિચાર તથા નિદિધ્યાસન જેવું કાંઈ તેનું ઔષધ નથી. ૧૨૯

જો ઇચ્છેા પરમાર્થ તો, કરાે સત્ય પુરુષાર્થ; ભવસ્થિતિ આદિ નામ લઈ, છેદાે નહિ આત્માર્થ. ૧૩૦

જો પરમાથ ને ઇચ્છતા હો, તો સાચા પુરુષાર્થ કરા, અને ભવસ્થિતિ આદિનું નામ લઇને આત્માર્થને છેદાે નહીં. ૧૩૦

નિશ્ચયવાણી સાંભળી, સાધન તજવાં નાે'ય; નિશ્ચય રાખી લક્ષમાં, સાધન કરવાં સાેય. ૧૩૧ આત્મા અખંધ છે, અસંગ છે, સિદ્ધ છે એવી નિશ્ચય-મુખ્ય વાણી સાંભળીને સાધન તજવાં ચાેગ્ય નથી. પણ તથા-રૂપ નિશ્ચય લક્ષમાં રાખી સાધન કરીને તે નિશ્ચયસ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરવું. ૧૩૧

નય નિશ્ચય એકાંતથી, આમાં નથી કહેલ; એકાંતે વ્યવહાર નહિ, અન્ને સાથ રહેલ. ૧૩૧ અત્રે એકાંતે નિશ્ચયનય કહ્યો નથી, અથવા એકાંતે વ્યવ-હારનય કહ્યો નથી; બેય જ્યાં જ્યાં જેમ ઘટે તેમ સાથે રહ્યાં છે. ૧૩૨

> ગચ્છમતની જે કલ્પના, તે નહિ સદ્વ્યવહાર; ભાન નહીં નિજરૂપનું, તે નિશ્ચય નહિ સાર. ૧૩૩

ગચ્છ મતની કલ્પના છે તે સદ્વ્યવહાર નથી, પણ આત્માથી ના લક્ષણમાં કહી તે દશા અને માેઢ્રા પાયમાં જિજ્ઞા-સુનાં લક્ષણ આદિ કહ્યાં તે સદ્વ્યવહાર છે; જે અત્રે તો સંદ્રેપમાં કહેલ છે. પાતાના સ્વરૂપનું ભાન નથી, અર્થાત્ જેમ દેહ અનુભવમાં આવે છે, તેવા આત્માના અનુભવ થયા નથી, દેહાધ્યાસ વર્તે છે, અને જે વૈરાગ્યાદિ સાધન પામ્યા વિના નિશ્ચય પાકર્યા કરે છે, તે નિશ્ચય સારભૂત નથી. ૧૩૩

> આગળ જ્ઞાની થઈ ગયા, વર્તમાનમાં હાય; થારો કાળ ભવિષ્યમાં, માર્ગ ભેદ નહિ કાય. ૧૩૪

ભૂતકાળમાં જે જ્ઞાનીપુરુષા થઈ ગયા છે, વર્ત માનકાળમાં જે છે, અને ભવિષ્યકાળમાં થશે, તેને કાેઇને માર્ગ ના ભેદ નથી, અર્થાત્ પરમાથે તે સૌના એક માર્ગ છે; અને તેને પ્રાપ્ત કરવા ચાેગ્ય વ્યવહાર પણ તે જ પરમાર્થ સાધકરૂપે દેશ કાળા- દિને લીધે ભેદ કહ્યો હાેય છતાં એક ફળ ઉત્પન્ન કરનાર હાેવાથી તેમાં પણ પરમાર્થ ભેદ નથી. ૧૩૪

સર્વ જીવ છે સિદ્ધ સમ, જે સમજે તે થાય; સદ્ગુરુઆજ્ઞા જિનદશા, નિમિત્ત કારણુ માંય. ૧૩૫ સર્વ જીવને વિષે સિદ્ધ સમાન સત્તા છે, પણ તે તો જે સમજે તેને પ્રગટ થાય. તે પ્રગટ થવામાં સદ્ગુરુની આજ્ઞાથી પ્રવર્ત વું, તથા સદ્ગુરુએ ઉપદેશેલી એવી જિનદશાના વિચાર કરવા, તે બેય નિમિત્ત કારણ છે. ૧૩૫

ઉપાદાનનું નામ લઈ, એ જે તજે નિમિત્ત; પામે નહિ સિદ્ધત્વને, રહે બ્રાંતિમાં સ્થિત. ૧૩૬

સદ્ગુરુઆજ્ઞા આદિ તે આત્મસાધનનાં નિમિત્ત કારણ છે, અને આત્માનાં જ્ઞાન દર્શ'નાદિ ઉપાદાન કારણ છે, એમ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે; તેથી ઉપાદાનનું નામ લઈ જે કાઈ તે નિમિત્તને તજશે તે સિદ્ધપણાને નહીં પામે, અને બ્રાંતિમાં વર્ત્યા કરશે, કેમકે સાચા નિમિત્તના નિષેધાથે તે ઉપાદાનની વ્યાખ્યા શાસ્ત્રમાં કહી નથી, પણ ઉપાદાન અજાગ્રત રાખવાથી તારું સાચાં નિમિત્ત મળ્યા છતાં કામ નહીં થાય, માટે સાચાં નિમિત્ત મળ્યે તે નિમિત્તને અવલં બીને ઉપાદાન સન્મુખ કરવું, અને પુરુષાર્થ રહિત ન થવું; એવા શાસ્ત્રકારે કહેલી તે વ્યાખ્યાના પરમાર્થ છે. ૧૩૬

મુખથી જ્ઞાન કથે અને, અંતર્ છૂટયા ન માેહ; તે પામર પ્રાણી કરે, માત્ર જ્ઞાનીના દ્રોહ. ૧૩૭

મુખથી નિશ્ચયમુખ્ય વચના કહે છે, પણ અંતરથી પાતાને જ માહ છૂટયા નથી, એવા પામર પ્રાણી માત્ર જ્ઞાની કહેવ-રાવવાની કામનાએ સાચા જ્ઞાનીપુરુષના દ્રોહ કરે છે. ૧૩૭ દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાગ, વૈરાગ્ય; હાય મુમુક્ષુ ઘટ વિષે, એહ સદાય સુજાગ્ય. ૧૩૮

દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાગ અને વૈરાગ્ય એ ગુણા મુમુક્ષના ઘટમાં સદાય સુજાગ્ય એટલે જાગ્રત હાય, અર્થાત્ એ ગુણો વિના મુમુક્ષુપણું પણ ન હાય. ૧૩૮

> માહિલાવ ક્ષય હાય જયાં, અથવા હાય પ્રશાંત; તે કહીએ જ્ઞાનીદશા, ખાકી કહીએ ભ્રાંત. ૧૩૯

માહભાવના જયાં ક્ષય થયા હાય, અથવા જયાં માહદશા અહુ ક્ષીણ થઈ હાય, ત્યાં જ્ઞાનીની દશા કહીએ, અને બાકી તા જેણે પાતામાં જ્ઞાન માની લીધું છે, તેને બ્રાંતિ કહીએ. ૧૩૯

> સકળ જગત તે એઠવત્, અથવા સ્વપ્ન સમાન; તે કહીએ જ્ઞાનીદશા, બાકી વાચાજ્ઞાન ૧૪૦

સમસ્ત જગત જેણે એઠ જેવું જાણ્યું છે, અથવા સ્વપ્ન જેવું જગત જેને જ્ઞાનમાં વર્તે છે તે જ્ઞાનીની દશા છે, બાકી માત્ર વાચાજ્ઞાન એટલે કહેવામાત્ર જ્ઞાન છે. ૧૪૦

> સ્થાનક પાંચ વિચારીને, છઠ્ઠે વતે' જેહ; પામે સ્થાનક પાંચમું, એમાં નહિ સંદેહ. ૧૪૧

પાંચે સ્થાનકને વિચારીને જે છે કે સ્થાનકે વર્તે, એટલે તે માક્ષના જે ઉપાય કહ્યા છે તેમાં પ્રવર્તે તે પાંચમું સ્થાનક એટલે માક્ષપદ, તેને પામે. ૧૪૧ વંદન હૈા! ૧૪૨

દેહ છતાં જેની દશા, વર્તે દેહાતીત; તે જ્ઞાનીના ચરાયુમાં, હાે વંદન અગાયુત. ૧૪૨ પૂર્વપારબ્ધયાગથી જેને દેહ વર્તે છે, પાયુ તે દેહથી અતીત એટલે દેહાદિની કલ્પનારહિત, આત્મામય જેની દશા વર્તે છે, તે જ્ઞાનીપુરુષના ચરાયુકમળમાં અગાયિત વાર

> સાધન સિદ્ધ દશા અહીં, કહી સર્વ સંક્ષેપ; ષઠ્દર્શન સંક્ષેપમાં, ભાખ્યાં નિવિધ્યેપ. શ્રી સદ્ગુરુચરણાપ'ણમસ્તુ.

## છ પદના પત્ર મુંબઇ, કાગણ, ૧૯૫૦

## અનન્ય શરણના આપનાર એવા શ્રી સદ્યુરુદ્દેવને અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર

શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપને પામ્યા છે એવા જ્ઞાનીપુરુષાએ નીચે કહ્યાં છે તે છ પદને સમ્યક્દશ<sup>6</sup>નના નિવાસનાં સર્વો-ત્કૃષ્ટ સ્થાનક કહ્યાં છે.

પ્રથમ પદ: આત્મા છે. જેમ ઘટપટ આદિ પદાર્થા છે તેમ આત્મા પણ છે. અમુક ગુણ હાવાને લીધે જેમ ઘટપટ આદિ હાવાનું પ્રમાણ છે, તેમ સ્વપરપ્રકાશક એવી ચૈતન્યસત્તા-ના પ્રત્યક્ષ ગુણ જેને વિષે છે એવા આત્મા હાવાનું પ્રમાણ છે.

ખીજું પદં: આત્મા નિત્ય છે. ઘટપટ આદિ પદાર્થો અમુક કાળવર્તી છે. આત્મા ત્રિકાળવર્તી છે. ઘટપટાદિ સંચાગે કરી પદાર્થ છે. આત્મા સ્વભાવે કરીને પદાર્થ છે. કેમ કે તેની ઉત્પત્તિ માટે કાઈ પણ સંચાગા અનુભવ ચાગ્ય ઘતા નથી. કાઈ પણ સંચાગી દ્રવ્યથી ચેતનસત્તા પ્રગટ થવા ચાગ્ય નથી, માટે અનુત્પન્ન છે. અસંચાગી હાવાથી અવિનાશી છે કેમકે જેની કાઈ સંચાગથી ઉત્પત્તિ ન હાય, તેના કાઈને વિષે લય પણ હાય નહીં.

છ પદના પત્ર ર૬૩

ત્રીજું પદ: 'આત્મા કર્તા છે.' સવે પદાર્થ અર્થ કિયા સંપન્ન છે. કંઈ ને કંઈ પરિણામકિયાસહિત જ સર્વ પદાર્થ જોવામાં આવે છે. આત્માપણ કિયાસ પન્ન છે, કિયાસ પન્ન છે, માટે કર્ત્તા છે. તે કર્ત્તા પણું ત્રિવિધ શ્રી જિને વિવેચ્યું છે; પરમાર્થથી સ્વભાવપરિણતિએ નિજ સ્વરૂપના કર્ત્તા છે. અનુપચરિત (અનુભવમાં આવવાયાગ્ય, વિશેષ સંખંધસહિત) વ્યવહારથી તે આત્માદ્રવ્યકર્મનો કર્ત્તા છે. ઉપચારથી ઘર, નગરઆદિનાકર્તા છે.

ચાથું પદ: 'આત્મા ભાષ્ટતા છે.' જે જે કંઈ કિયા છે તે તે સર્વ સફળ છે, નિરર્ધ કનથી. જે કંઈ પણ કરવામાં આવે તેનું ફળ ભાગવવામાં આવે એવા પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે. વિષ ખાધાથી વિષનું ફળ, સાકર ખાવાથી સાકરનું ફળ, અગ્નિસ્પર્ધ થી તે અગ્નિસ્પર્ધ નું કળ, હિમને સ્પર્ધ કરવાથી હિમસ્પર્ધ નું જેમ ફળ થયા વિના રહેતું નથી, તેમ કષાયાદિ કે અકષાયાદિ જે કંઈ પણ પરિણામે આત્મા પ્રવર્ત તેનું ફળ પણ થવા ચાગ્ય જ છે, અને તે થાય છે, તે ક્રિયાના આત્મા કર્ત્તા હાવાથી ભાષ્ટતા છે.

પાંચમું પદ: 'માક્ષપદ છે.' જે અનુપચરિત વ્યવહા-રથી જીવને કર્મ નું કર્ત્તાપણું નિરૂપણ કર્યું, કર્ત્તાપણું હોવાથી ભાેકતાપણું નિરૂપણ કર્યું, તે કર્મ નું ટળવાપણું પણ છે; કેમ કે પ્રત્યક્ષ કષાયાદિનું તીવ્રપણું હોય પણ તેના અનભ્યાસથી, તેના અપરિચયથી, તેને ઉપશમ કરવાથી, તેનું મંદપણું દેખાય છે, તે ક્ષીણ થવા યાગ્ય દેખાય છે, ક્ષીણ થઈ શકે છે, તે તે અંધભાવ ક્ષીણ થઇ શકવાયાગ્ય હાેવાથી તેથી રહિત એવા જે શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ તે રૂપ માેક્ષપદ છે. છઠ્ઠું પદ : તે માક્ષના ઉપાય છે.' જો કદી કર્મ ખંધ માત્ર થયા કરે એમ જ હાય, તા તેની નિવૃત્તિ કાઈ કાળે સંભવે નહીં; પણ કર્મ ખંધથી વિપરીત સ્વભાવવાળાં એવાં જ્ઞાન,દર્શન સમાધિ, વૈરાગ્ય, ભકત્યાદિ સાધન પ્રત્યક્ષ છે; જે સાધનના ખળે કર્મ ખંધ શિથિલ થાય છે, ઉપશમ પામે છે, ક્ષીણ થાય છે, માટે તે જ્ઞાન, દર્શન, સંયમાદિ માક્ષપદના ઉપાય છે.

શ્રી જ્ઞાનીપુરુષાએ સમ્યકુદર્શ નના મુખ્યનિવાસભૂત કહ્યાં એવાં આ છ પદ અત્રે સંક્ષેપમાં જણાવ્યાં છે. સમીપમુક્તિગામી જીવને સહજ વિચારમાં તે સપ્રમાણ થવા ચાગ્ય છે; પરમ નિશ્ચયરૂપ જણાવાયાંગ્ય છે, તેના સર્વ વિભાગે વિસ્તાર થઇ તેના આત્મામાં વિવેક થવા ચાેગ્ય છે. આ છ પદ અત્યાંત સંદેહરહિત છે, એમ પરમપુરુષે નિરૂપણ કર્યું છે. એ છ પદના વિવેક જીવને સ્વસ્વરૂપ સમજવાને અર્થે કહ્યો છે. અનાદિ સ્વપ્રદેશાને લીધે ઉત્પન્ન થયેલાે એવાે જીવનાે અહંભાવ, મમત્વ ભાવ, તે નિવૃત્ત થવાને અર્થે આ છ પદની જ્ઞાની પુરુષોએ દેશના પ્રકાશી છે. તે સ્વપ્તદશાથી રહિત માત્ર પાતાનું સ્વરૂપ છે, એમ જે જીવ પરિણામ કરે, તો સહજ માત્રમાં તે જાગૃત થઈ સમ્યક્દર્શનને પ્રાપ્ત થાય; સમ્યક્દર્શનને પ્રાપ્ત થઈ સ્વસ્વભાવરૂપ માેક્ષને પામે. કાેઇ વિનાશી, અશુદ્ધ અને અન્ય એવા ભાવને વિષે તેને હર્ષ, શાેક, સંચાેગ, ઉત્પન્ન ન થાય. તે વિચારે સ્વસ્વરૂપને વિષે જ શુદ્ધપણં, સંપૃર્ણ પણં, અવિનાશી-પણું, અત્યાંત આનંદપણું,અંતરરહિત તેના અનુભવમાં આવેછે. સર્વ વિભાવપર્યાયમાં માત્ર પાતાને અધ્યાસથી ઐકચતા થઈ છે, તેથી કેવળ પાતાનું ભિન્ન પણું જ છે, એમ સ્પષ્ટ, પ્રત્યક્ષ, અત્યાંત

છ પદના પત્ર રક્ષ

પ્રત્યક્ષ, અપરાક્ષ તેને અનુભવ થાય છે. વિનાશી અથવા અન્ય પદાર્થના સંચાગને વિષે તેને ઇષ્ટ—અનિષ્ટપણું પ્રાપ્ત થતું નથી. જન્મ, જરા, મરણ, રાગાદિ આધારહિત સંપૂર્ણ માહાત્મ્યનું ઠેકાણું એવું નિજ સ્વરૂપ જાણી, વેદી તે કૃતાર્થ થાય છે. જે જે ખુરુષાને એ છ પદ સપ્રમાણ એવાં પરમ પુરુષનાં વચને આત્માના નિશ્ચય થયા છે, તે તે પુરુષા સર્વ સ્વરૂપને પામ્યા છે; આધિ વ્યાધિ, ઉપાધિ, સર્વ સંગથી રહિત થયા છે, શાય છે અને ભાવિકાળમાં પણ તેમ જ થશે.

જે સત્પુરુષોએ જન્મ, જરા, મરણના નાશ કરવા-વાળા સ્વસ્વરૂપમાં સહજ અવસ્થાન થવાના ઉપદેશ કહ્યો છે તે સત્પુરુષોને અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર છે. તેની નિષ્કારણ કરુણાને નિત્ય પ્રત્યે નિરંતર સ્તવવામાં પણ આત્મસ્વભાવ પ્રગટે છે. એવા સર્વ સત્પુરુષા, તેના ચરણારવિંદ સદાય હુદયને વિષે સ્થાપન રહેા!

જે છ પદ્યી સિદ્ધ છે એવું આત્મસ્વરૂપ તે જેનાં વચનને અંગીકાર કર્યે સહજમાં પ્રગટે છે, જે આત્મસ્વરૂપ પ્રગટવાથી સર્વે કાળ જીવ સંપૂર્ણ આનંદને પ્રાપ્ત થઈ નિર્ભય થાય છે, તે વચનના કહેનાર એવા સત્પુરુષના ગુણની વ્યાખ્યા કરવાને અશક્તિ છે; કેમકે જેના પ્રત્યુપકાર ન થઈ શકે એવા પરમાત્મ- ભાવ તે જાણે કંઈ પણ ઈચ્છચા વિના માત્ર નિષ્કારણ કરુણાશીલતાથી આપ્યા, એમ છતાં પણ જેણે અન્ય જીવને વિષે આ મારા શિષ્ય છે, અથવા ભક્તિના કર્ત્તા છે, માટે મારા છે, એમ કદી જોયું નથી, એવા જે સત્પુરુષ તેને

અત્યાંત ભક્તિએ કરી કરી નમસ્કાર હા!

જે સત્પુરુષોએ સદ્ગુરુની લક્તિ નિરૂપણ કરી છે, તે લક્તિ માત્ર શિષ્યના કલ્યાણને અર્થે કહી છે. જે લક્તિને પ્રાપ્ત થવાથી સદ્ગુરૂના આત્માની ચેષ્ટાને વિષે વૃત્તિ રહે, અપૂર્વ ગુણ દૃષ્ટિ-ગાેચર થઈ અન્ય સ્વચ્છ દ મટે, અને સહેજે આત્માબાધ થાય એમ જાણીને જે લક્તિનું નિરૂપણ કર્યું છે તે લક્તિને અને તે સત્પુરુષોને ફરી ફરી ત્રિકાળ નમસ્કાર હાે!

ले इही प्रगपे वर्ष मानमां डेवणज्ञाननी उत्पत्ति थर्छ नथी, पण लेना वयनना वियारयोगे शिक्तपे हेवणज्ञान छे सेम स्पष्ट लिए युं छे, श्रद्धापे डेवणज्ञान थयुं छे, वियारहशासे डेवणज्ञान थयुं छे, धन्छाहशासे डेवणज्ञान थयुं छे, धन्छाहशासे डेवणज्ञान थयुं छे, मुण्य नयना डेतुथी डेवणज्ञान वर्त छे, ते डेवणज्ञान सर्व स्वामा स्व

## ક્ષમાપના

હે ભગવાન! હું અહુ બૂલી ગયો, મેં તમારાં અમૂલ્ય વચનને લક્ષમાં લીધાં નહીં. તમરાં કહેલાં અનુપમ તત્ત્વના મેં વિચાર કર્યો નહીં. તમારા પ્રણીત કરેલા ઉત્તમ શીલને સેવ્યું નહીં. તમારાં કહેલાં દયા, શાંતિ, ક્ષમા અને પ્રવિત્રતા મેં એાળખ્યાં નહીં. હે ભગવન્ ! હું ભૂલ્યા, આથડચો, રઝળ્યો અને અનંત સંસારની વિટમ્બનામાં પડચો છું. હું પાપી છું. હું બહુ મદાન્મત્ત અને કર્મ રજથી કરીને મલિન છું. હે પરમાતમા ! તમારાં કહેલાં તત્ત્ર વિના મારા માેક્ષ નથી. હું નિરંતર પ્રપંચમાં પડચો છું. અજ્ઞાનથી અંધ થયેા છું, મારામાં વિવેવકશક્તિ નથી અને હું મૂઢ છું, હું નિરાશ્રિત છું, અનાથ છું. નિરાગી પરમાત્મા ! હું હવે તમારું, તમારા ધર્મ નું અને તમારા મુનિનું શરણ ગહું છું. મારા અપરાધ ક્ષય થઈ હું તે સર્વ પાપથી મુક્ત થઉં એ મારી અભિલાષા છે. આગળ કરેલાં પાપાના હું હવે પશ્ચાત્તાપ કરું છું. જેમ જેમ હું સૂક્ષ્મ વિચારથી ઊંડાે ઊતરું છું તેમ તેમ તમારા તત્ત્વના ચમત્કારા મારા સ્વરૂપના પ્રકાશ કરે છે. તમે નિરાગી, નિવિધારી, સત્ ચિદાન દસ્વરૂપ, સહજાન દી, અનં તજ્ઞાની, અનં તદશી અને ત્રૈલાેકયપ્રકાશક છાે.હું માત્ર મારા હિતને અથે<sup>૧</sup>તમારી સાક્ષીએ ક્ષમા ચાહું છું. એક પળ પણ તમારાં કહેલાં તત્ત્વની શાંકા ન થાય, તમારા કહેલા રસ્તામાં અહારાત્ર હું રહું, એ જ મારી આકાંક્ષા અને વૃત્તિ થાએા! હે સર્વજ્ઞ ભવવાન! તમને હું વિશેષ શું કહું ? તમારાથી કંઈ અજાષ્યું નથી. માત્ર પશ્ચાત્તાપથી હું કર્મજન્ય પાપથી ક્ષમા ઇચ્છું છુ.

ॐ શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ

