# रतजुराही का जैन पुरातत

# मारुतिनन्द्न प्रसाद तिवारी



For Private & Personal Use Only

#### ग्रन्थ-परिचय

खजुराहो में 9० वीं से 9२ वीं शती ई० के मध्य चन्देल काल में प्रभूत संख्या में मन्दिरों एवं मूर्तियों का निर्माण हुआ। खजुराहो के मन्दिर अपनी स्थापत्यगत योजना एवं विशालता के लिए तथा मूर्तियां अपने अनुपम सौन्दयं, अलंकरण और आकर्षक तीखी भावभंगिभाओं के लिए विश्व प्रसिद्ध हैं। इन मन्दिरों पर मानो समकालीन जीवन ही साकार हो उठा है। खजुराहो के बाह्यण मन्दिरों एवं मूर्तियों पर पर्याप्त कार्य हुआ है, किन्तु जैन मन्दिरों एवं मूर्तियों का अभी तक समुचित विस्तार से कोई सांगोपांग अध्ययन नहीं हुआ है। इस दिशा में यह पहला गम्भीर प्रयास है। लेखक ने अत्यन्त सूक्ष्मता एवं विस्तार के साथ वहाँ की पुरातात्त्विक सामग्री का तुलनात्मक अध्ययन किया है।

इस ग्रन्थ में खजुराहो की जैन कला की राजनीतिक एवं सांस्कृतिक पृष्ठभूमि तथा जैन देवकुल के सामान्य निरूपण के साथ ही वहाँ की तीथंकर, यक्ष-यभी एवं महाविद्या मूर्तियों का विस्तृत अध्ययन किया गया है। बाहुबली, सरस्वती, नवग्रह आदि से सम्बन्धित अध्ययन भी उल्लेखनीय है। खजुराहो के नवनिर्मित साहू शान्ति प्रसाद जैन कला संग्रहालय की मूर्तियों का अध्ययन पहली बार प्रस्तुत हुआ है। परिशिष्ट में मांगलिक स्वप्नों, जैन लेखों एवं प्रतिमा-लक्षण सम्बन्धी तालिकाओं और पारिभाषिक शब्दावली के उल्लेख ग्रन्थ को पूर्णता प्रदान करते हैं। विस्तृत सन्दर्भ-सूची और चित्रावली ग्रन्थ के महत्त्व में और भी वृद्धि करते हैं।

प्रस्तुत ग्रन्थ जैन कला एवं प्रतिमाविज्ञान पर शोघ करने वालों के साथ ही सामान्य जिज्ञासु पाठकों के लिए भी उपयोगी होगा और भविष्य में अन्य प्रमुख जैन कला केन्द्रों की पुरातात्त्विक सामग्री के विस्तृत एवं स्वतंत्र अध्ययन का मार्ग प्रशस्त करेगा।

# खजुराहो का जैन पुरातत्त्व

Jain Education International

# खजुराहो का जैन पुरातत्त्व

#### लेखक

### डा० मारुति नन्दन प्रसाद तिवारो

रोडर, कला-इतिहास विभाग काशी हिन्दू विश्वविद्यालय वाराणसी-२२१००५

# साहू शान्ति प्रसाद जैन कला संम्रहालय खजुराहो (म० प्र०) १८८५७

• • •

--

#### मुद्रकः तारा प्रिटिंग वर्क्स, वाराणसी

प्रथम झावृत्ति, १९८७ मूल्य : ५०.००

साहू शान्ति प्रसाद जैन कला संग्रहालय खजुराहो



সকাহাক :

आदरणीया माताजी तथा श्रद्धेय पितृव्य के श्री चरणों में समर्पित

#### प्रकाशकीय

साह शान्तिप्रसाद जैन कला संग्रहालय तथा उसको निर्माता श्री दिगम्बर जैन अतिशय क्षेत्र खजुराहो प्रबन्ध समिति के अध्यक्ष की हैसियत से डॉ० मारुतिनन्दन प्रसाद तिवारी द्वारा प्रणीत ''खजुराहो का जैन पुरातत्त्व'' प्रकाशित कर उसे पाठकों को समपित करते हुए मुझे विशेष हर्ष व उल्लास का अनुभव हो रहा है।

भारत वर्षीय दिगम्बर जैन तीर्थ-क्षेत्र कमेटी के अघ्यक्ष प्रसिद्ध समाज-सेवी स्व० साह शान्ति प्रसाद जी दिसंबर १९७० व फरवरी १९७७ को खजुराहो पधारे थे। उनकी खजुराहो की प्रथम यात्रा के दौरान ही उनसे यह अनुरोध किया गया था कि एक तो खजुराहो के जैन पुरावशेषों की रक्षा एवं व्यवस्था हेतु वे एक उपयुक्त संग्रहाल्य का निर्माण श्री दिगम्बर जैन अतिशय-क्षेत्र खजुराहो (जैन मंदिर-समूह खजुराहो) के निकट करा देवें तथा दूसरे, किसी अधिकारी विद्वान द्वारा यहां के जैन पुरातत्त्व का विश्वद अध्ययन कराकर उसके प्रकाशन की व्यवस्था करें। उनके न रहने के बावजूद उनके ज्येष्ठ आता श्रद्धेय साह श्रेयांश प्रसाद जी (अध्यक्ष भारतवर्षीय दिगम्बर जैन तीर्थक्षेत्र कमेटी, बम्बई) व उनके पुत्र साह श्रयांश प्रसाद जी तथा समस्त साह परिवार एवं उदारमना जैन समाज के सहयोग एवं प्रेरणा से ''साह शान्ति-प्रसाद जैन कला संग्रहाल्य'' के निर्माण के साथ-साथ ''खजुराहो का जैन पुरातत्त्व'' प्रकाशित कर उक्त दोनों विचारों को मूत्तं रूप देते समय हमें व हमारे सहयोगियों को अपार प्रसन्नता का अनुभुव होना सहज स्वाभाविक है।

भारतीय इतिहास के उत्यान-पतन, उसके उतार-चढ़ावों को जानने के लिये, खजुराहो एक उपयुक्त स्थान है। खजुराहो ने यदि काफी सुदिन देखे हैं, तो दुर्दिन भी कम नहीं देखे। वह जुझौतियों, प्रतिहारों एवं चन्देलों के उत्थान-पतन का साक्षी रहा है। सर्वप्रमथ, इसका उल्लेख प्रसिद्ध चीनी यात्री ह्विनसांग द्वारा किया गया है, जो ६४१ ई० के लगभग यहाँ आया था। इस प्रदेश का नाम उसने ''चिः चि तो'' (जझोति) बतलाया है। उसके अनुसार इस प्रदेश को राजधानी महेश्वरपुर (ग्वालियर) के दक्षिण में ९०० लि. से अधिक दूर व उज्जैन के उत्तर-पूर्व में, उज्जैन से १००० लि. (या १६७ मील) दूर थी (जो वास्तविक दूरी का लगभग आधा है)। यह राजधानी (जिसका नामोल्लेख उसने नहीं किया १५-१६ लि. (या २॥ मील से अधिक) वृत्ताकार थी तथा इसके अधिकांश निवासी मूति पूजक थे। उसके अनुसार, उस काल में, यहाँ कई दर्जन मठ थे, परन्तु उनमें रहने वाले साधु संख्या में बहुत कम थे। उस काल में, यहाँ कई दर्जन मठ थे, परन्तु उनमें रहने वाले साधु संख्या में बहुत कम थे। उस काल में, यहाँ कई दर्जन मठ थे, परन्तु उनमें या । सारा प्रदेश अपनी भूमि की उर्वरा-शक्ति के लिये विख्यात था तथा भारत के सभी भागों से अनेक विद्वान यहाँ बहुवा आया-जाया करते थे। खजुराहो का दूसरा महत्वपूर्ण उल्लेख महमूद गज़नवी के साथ आये इतिहासकार अबूरेहन (जो महमूद ढ़ारा कालिन्जर पर किये गये आक्रमण के समय (१०२२ ई०) उसके साथ भारत आया था) ढ़ारा किया गया है। उसने असका उल्लेख जाजाहुति (जैंजाकभुक्ति) की राजधानी के रूप में किया है। जैंजाकभुक्ति के जिझौति, जझौति,जझोति,जजाहुति,जजाहोति, जेजाहुति, जेजाभुक्ति, जेजाकभुक्ति, जेजाभुक्ति, जिझौति, जझौति,जझोति,जजाहुति,जजाहोति, जेजाहुति, जेजाभुक्ति, जेजाकभुक्ति, जेजाभुक्ति, जिझौति, जझौति,जझोति,जजाहुति,जजाहोति, जेजाहुति, जेजाभुक्ति, जेजाकभुक्ति, जेजाभुक्ति, जिझौति, जझौति,जझोति,जजाहुति,जजाहोति, जेजाहुति, जेजाभुक्ति, जेजाकभुक्ति, जेजाभुक्तिक, चिः चि तो या चि-कि-तो आदि अनेक नाम मिलते हैं। <sup>२</sup> अबूरेहन के उपरान्त उसका उल्लेख प्रसिद्ध यात्री इब्न-बतूता ढ़ारा किया गया है। इब्न-बतूता १३३५ ई० में खजुराहो आया था। उसने खजुराहो का नाम ''कजुरा'' लिखा है। साथ ही उसने खजुराहो के उस विशाल जलाशय का भी वर्णन किया है जो एक मील लम्बा था और जिसके चारों ओर सुन्दर देवालयों की लम्बी श्र्रंखला विद्यमान थी।

खजुराहो का पतन १३वीं शताब्दी के प्रारम्भ में (१२०२ ई०) उस समय से होने लगता है, जब कृतुबुद्दीन ऐबक द्वारा कालगी और कालिन्जर तथा महोबा पर कब्जा कर लिया जाता है और चन्देल बासक सुरक्षा की दृष्टि से स्थाई तौर पर अजयगढ़ के किले—जयदुर्ग में जाकर रहने लगते हैं। खजुराहो का महत्त्व उस समय से क्रमशः घटने तो लगता है, पर फिर भी कुछ समय तक बना रहता है, जैसा कि इब्न-बत्तता (१३३५ ई०) के यात्रा वृत्तान्त से ज्ञात होता हैं। उसने अपने यात्रा वृत्तान्त में लम्बे तथा चिकटे जटाओं वाले पीतवणं के उन योगियों का उल्लेख किया है जो अनेक व सतत उपवासों के कारण पीले पड़ गये थे और जिनके पास अनेक मुसलमान भी जन्तर-मन्तर, जादू-टोना सीखने आया करते थे। परन्तू अकबर के समय तक खजुराहो का उतना महत्त्व भी शेष नहीं रहा और वह विस्मृति के कराल गाल में जाकर विलुप्त-प्राय सा हो गया। इस तथ्य का सबसे बडा प्रमाण यह है कि आईने-अकबरी में खजुराहो का कहीं किचितुमात्र उल्लेख नहीं है। आगे चलकर उन्नीसवीं शताब्दी के प्रारम्भ में तो यह भाग वनाच्छादित हो गया था। १८१८ ई० में जब श्री फ्रैंकलिन ने इस भुभाग का सर्वेक्षण किया तो उसने अपने स्मुति पत्र (Memoirs) में इसका उल्लेख तक नहीं किया और नक्शे में "कजराओ" ( Kajrow ) के बाद "Ruins" शब्द लिखकर चर्चा समाप्त कर दी। उसका "Ruins" शब्द भली प्रकार न पढा जाने के कारण-उसके आधार पर तैयार इण्डियन एटलस की सीट नम्बर ७० में भुलावशात ''Mines'' झब्द लिख दिया गया।<sup>3</sup>

कई शताब्दियों के सुदीर्घ विस्मरण के पश्चात् उन्नीसवीं शताब्दी के मध्य उस समय से खजुराहो का पुनः स्मरण किया जाने लगा, जब श्री ए० कनिषम ने सर्वेक्षण कर वहाँ के पुरातत्त्वीय वैभव पर प्रकाश डाला । भारतवासियों को इसके लिये उनके प्रति कृतज्ञता ज्ञापित करना चाहिये ।

- 1. Archaeological Survey of India Report by Cunningham, Vol. II.
- 2. The Early Rulers of Khajuraho by Sisir Kumar Mitra, P. 4.
- 3. Archaeological Survey of India Report by Cunningham, Vol II, pp. 412-27.

जैन पुरातत्त्व की दृष्टि से श्री कर्तिघम के पुरातत्त्वीय सर्वेक्षण का विशेष महत्त्व है। कारण कि प्रथम तो उन्होंने घण्टई मन्दिर को बौद्ध मन्दिर का अवशेष निरूपित किया, परन्तु जब बाद में फर्गुसन ने स्थल का निरीक्षण कर अपेक्षाकृत अधिक गहराई से अध्ययन किया तो उन्हें श्री कनिंघम का उक्त अभिमत दोषपूर्ण प्रतीत हुआ, जिसका उल्लेख उन्होंने अपने प्रतिवेदन में किया। उनका निष्कर्ष था कि घण्टई मन्दिर बौद्ध मन्दिर का अवशिष्ठ भाग न होकर जैन मन्दिर का अवशिष्ट भाग है। घण्टई मन्दिर के विषय में श्री कनिंघम ने अपना अभिमत निम्नां-कित तीन प्रमुख कारणों से व्यक्त किया था। पहला यह कि इस पुरावशेष के कुछ स्तम्भ बलुआ पत्थर के तथा कुछ ग्रेनाईट के थे। ग्रेनाईट के स्तम्भों का उपयोग बहुधा बौढ मन्दिरों में ही होता रहा है । दूसरे, इस परावशेष के निकट उन्हें भूमिस्पर्श-मुदा में बुद्ध की एक मनोज़ प्रतिमा प्राप्त हई थी. जिसमें सारनाथ शैली की छठी तथा सातवीं शताब्दी की प्रतिमाओं की पुरा-लिपि में ''ये धर्म हेतु प्रभव तैसाम हेतुभ तथागत'' इत्यादि बौद्ध वाक्य अभिलिखित थे तथा उक्त प्रतिमा यथोचित रूप से सवस्त्र अंकित को गयी थो । तीसरे, ह्वेनसांग का यात्रा वृत्तान्त भी उनके ध्यान में था, जिसमें खजुराहो में अनेक बौद्ध-मठों के पाये जाने का उल्लेख किया गया था। इन कारणों से तथा उस स्थल पर मन्दिर के मलवे के ढेर के ढेर पड़े होने के कारण वे विस्तारपूर्वक पुरातत्त्वीय अध्ययन नहीं कर पाये थे, इसलिए भी उनसे यह भुल हो गयी थी। १८७६--७७ में श्री कनिंघम तथा श्री फर्ग्सन दोनों विद्वानों ने इस स्थल का संयुक्त निरीक्षण किया । उन्होंने इस मन्दिर के चारों ओर बिखरी तेरह प्रतिमाओं का विस्तुत अध्ययन किया। उनमें से ग्यारह प्रतिमाएँ दिगम्बर जैन सम्प्रदाय की पायी गयीं, जिनमें से एक में विक्रम सम्वत ११४२ (१०८५ ई०) का एक अभिलेख भी उत्कीर्ण था। उस अभिलेख में उक्त प्रतिमा को आदिनाथ की प्रतिमा बतलाकर यह भी वर्णित था कि उसकी प्रतिष्ठा श्री बीबटशाह व उनकी भार्या सेठानी पद्मावतो द्वारा करायी गयी श्री। इन प्रतिमाओं का तथा अन्य उपलब्ध साक्ष्यों का बारोकी से अध्ययन करने पर श्री कर्निघम को अपनी भूल ज्ञात हुई और ईमानदारी से इसे स्वीकार करते हुए उन्होंने श्री फर्गुसन से अपनी सहमति व्यक्त कर बौद्धिक ईमानदारी का परिचय दिया। ' तीर्थद्धर की माता के सोलह स्वप्नों का अंकन देखकर उन्होंने यह भी स्पष्ट किया कि घण्टई मन्दिर केवल जैन मन्दिर ही नहीं, अत्युत दिगम्बर जैन मन्दिर का अव-शिष्ट भाग है। कारण कि यदि उक्त मस्दिर क्वेताम्बर मन्दिर रहा होता तो उसमें तीर्थक्ट्रर की भाता के सोलह स्वप्नों के स्थान पर केवल चौदह स्वप्नों का अंकन किया जाता। १८७९ में श्री विन्सेण्ट स्मिथ ने पनः घण्टई मन्दिर का अपेक्षाकृत और अधिक बारीकी से अध्ययन किया। उन्होंने भी उसके दिगम्बर जैन मन्दिर होने की पृष्टि की। मैंने यहाँ इस प्रसंग का उल्लेख करना इसलिए आवश्यक समझा है, क्योंकि उससे पुरातत्त्वीय अध्ययन की उपयोगिता तथा उसके महत्त्व का बोध होता है।

Archaeological Survey of India Report by Cunningham, Vol II, pp. 412-27.

ऐसा प्रतीत होता है कि श्री कर्निघम, श्री फर्गुसन व श्री विन्सेन्ट स्मिथ आदि के बार-बार खजुराहो आने तथा उनके द्वारा वहाँ महीनों रहकर विस्तृत सर्वेक्षण करने के कारण राज्य-शासन तथा तत्कालीन जैन समाज को इन पुरातत्वोय-स्मारकों के संरक्षण की चिन्ता हुई । फलस्वरूप इन मन्दिरों में से अनेक का जीर्णोद्धार उस काल में कराया गया । राज्य वासन ने पश्चिमी व दक्षिणी मन्दिर-समूह के मन्दिरों का जीर्णोढार कराया तो जैन समाज ने पूर्वी मन्दिर-समूह (जैन-मन्दिर समूह) का जीणोंद्वार कराया । इस बात का सबसे विश्वस-नीय प्रमाण श्री कनिघम की वह रिपोर्ट है, जिसमें उन्होंने बतलाया है कि जनवरी १८५२ ई० में जब वे पहली बार खजुराहो आए थे। तब पार्श्वनाथ मन्दिर सौभाग्यवज्ञ परित्यक्त अवस्था में था तथा वे अन्दर जाकर निश्चिन्तता से उसका परीक्षण कर सके थे। तदनन्तर किसी जैन-साहुकार द्वारा उसका जोर्णोद्धार करा दिया गया तथा उसमें भगवान पार्श्वनाथ की प्रतिमा प्रतिष्ठित कर दी गयी । फरवरी १८६५ में जब वे पुनः इस मन्दिर का अध्ययन करने पहुँचे तो उन्हें मन्दिर के अन्दर प्रवेश करने से रोक दिया गया और बाहर से ही जाँच-पड़ताल कर उन्हें सन्तोष करना पड़ा । बाहर से उन्होंने यह भी नोट किया कि मंदिर के गर्भ-गृह के प्रवेश द्वार की छोटी-बड़ी जितनी भी मूर्तियाँ हैं, उन्हें नीले, हरे, लाल व पीले रंगों से रंग दिया गया है, तथा उनके रंगों को चमक से यह स्पष्ट आभास होता है कि उन्हें वानिस से हाल ही में रंगा गया है।

षुरातत्त्वीय तथा साहित्यिक साक्ष्य से यह भलीभाँति प्रमाणित है कि चन्देलों के राज्य में जैन अल्पसंख्यक होने पर भी अपेक्षाकृत अधिक महत्वपूर्ण व प्रभावशाली थे। चन्देलों की धार्मिक सहिष्णुता, उनकी समदर्शिता तथा प्रजावत्सलता के कारण ही उनके राज्य में विभिन्न स्थानों में, विशेषतः खजुराहो व देवगढ़ में, अन्य धर्मों के सुविशाल और भव्य मन्दिरों की भाँति जैनों के भी अतिभव्य एवं कला की दृष्टि से अत्यन्त उत्क्रष्ट मन्दिरों का निर्माण कराया जा सका । यह राज्य की सबं-धर्म-समभाव की नीति का एवं राज्य द्वारा प्रदत्त धार्मिक-स्वतन्त्रता का सहज स्वाभाविक परिणाम था । विषयपाल के यशस्वी पुत्र कीर्तिवर्मन् के राज्यकाल में शान्तिनाथ की मूर्ति उनके 'कुलाभात्य वृन्द' पाहिल तथा जोजू (जो जैनाचार्य वास-**बेन्दु (या वा**सवचन्द्र) के शिष्य थे) द्वारा स्थापित कराई गई थी। पार्श्वनाथ-मन्दिर के शिलालेख में यद्यपि पाहिल को 'कुल अमात्य' के रूप में उल्लिखित नहीं किया गया; तथापि **उसे 'धांग राजेन मान्यः' (धंग नरेंश द्वारा समादृत) बतला कर राज्य में उसकी प्रतिष्ठा** की ओर महत्त्वपूर्ण संकेत किया गया है एवं वासवचन्द्र को 'महाराजगुरु' निरूपित किया गया है। मदनवर्मा के राज्यकाल (वि० स० १२१५) में स्थापित सम्भवनाथ की मूर्ति के मूर्तिलेख में तो पाहिल का पूरा वंशवृक्ष ही दिया गया है । इस मूर्तिलेख के अनुसार पाहिल श्रेष्ठि देदू के पुत्र थे । उनके पुत्र का नाम साल्हे और पौत का नाम महागण, महीचन्द्र, सिरीचन्द्र, जिनचन्द्र, उदयचन्द्र इत्यादि था । खजुराहो का दूसरा प्रतिष्ठित जेन परिवार श्रेष्ठि श्री पाणिधर का था, जिनके पुत्र त्रि-विक्रम, आल्हण व लक्ष्मीधर थे। <sup>\*</sup> खजुराहो की

'द अर्ली रुल्स ऑव खजुराहो, शिशिरकुमार मित्र, पृ० २०५-०६ 1

जेन मूर्तियों के मूर्ति-लेखों से उस काल के धनी-मानी जैन समाज का अच्छा परिचय प्राप्त होता है तथा उनसे चन्देल राजाओं की धार्मिक सहिष्णुता के साथ-साथ जैनों की राज्य-भक्ति एवं उनकी समन्वयात्मक-दृष्टि का भी अच्छा बोध होता है।

वर्तमान खजुराहो के विकास की कहानी का अध्याय उन्नीसवीं शताब्दी के मध्य से प्रारम्भ होता है तथा उसमें ब्रिटिश-शासकों, छतरपुर राज्य के नरेश, तत्कालीन समाज-प्रमुखों तथा स्वातन्त्र्योत्तर काल में भारत-शासन व राज्य शासनों का महत्त्वपूर्ण योगदान रहा है। इस कार्य को अधिक गति उस समय मिली जब भारत के प्रथम राष्ट्रपति डॉ॰ राजेन्द्र प्रसाद सन् १९५०-५१ में श्री वियोगो हरि की प्रेरणा पर खजुराहो पधारे और उनका कुछ सामाजिक कार्यकर्त्ताओं (सर्वश्री महेन्द्र कुमार 'मानव', कामताप्रसाद सक्सेना, दशरथ जैन, गोकुलप्रसाद महाशय प्रभृति) ने अभिनन्दन किया व खजुराहो के विकास की रूपरेखा प्रस्तुत करते हुए एक लिखित ज्ञापन भेट किया एवं स्वतन्त्र भारत की सरकार का घ्यान इस ओर आक्रुष्ट किया। उसके उपरान्त विगत पैतीस वर्धों में खजुराहो में जो कुछ हुआ है और हो रहा है, वह सर्वविदित है। उसके लिए भारत-शासन तथा राज्य शासन के पुरातत्त्व तथा पर्यटन-विभाग बधाई के पात्र हैं। परन्तु जो नही हुआ है उस ओर यथाशीघ्र घ्यान दिया जाना उचित ही नहीं वरन अति आवश्यक भी है। इस पुनीत कार्य में केन्द्रीय व राज्य शासन के साथ-साथ जनता जनार्दन को भी यथोचित योगदान करना होगा। क्षेत्रीय जैन प्रबन्ध समिति उसके लिए कृत-संकल्प है।

मन्यप्रदेश भारत का हृदय-स्थल है और खजुराहो मध्यप्रदेश का । इस नाते तथा खजुराहो स्थित विपुल स्थापत्य एवं शिल्प-सम्पदा के नाते खजुराहो भारत का हृदय है। यहाँ स्थित कलाकृतियाँ एवं शिल्पखण्ड समूचे भारत के सांस्कृतिक-मूल्यों, प्रतिमानों एवं आदर्शों की. उसके बल-पौरुष एवं शौर्य के साथ-साथ उसके भौतिक वैभव, सौन्दर्य-बोध व कला-प्रेम की, उसके उच्च जीवन लक्ष्यों के साथ-साथ उसके समर्पित जन-जीवन को गाथायें निरन्तर गाती रहती है। जीवन का कोई कोना ऐसा नहीं है, जिस पर खजुराहो के कलाकार ने अपनी छेनी-हथौडी का उपयोगन किया हो । खजुराहो के कलाकार ने धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष इन चारों पुरुषार्थी पर आधारित भारतीय संस्कृति का समग्रता में अंकन किया है। केवल काम को सबसे प्रथम कर, उस पर अनावश्यक तौर पर अधिक बल देना (जैसा कि कुछ लोगों द्वारा वर्तमान में किया जा रहा है) उसके साथ घोर अन्याय करना है। इन कलाक्रतियों में मध्य-यगीन भारत का जन-जीवन तो प्रतिबिम्बित हुआ ही है, उसका लोक मानस भी अपनी पूरी घड़कनों के साथ अभिलिखित हुआ । खजुराहों का कलाकार स्वर्ग में बैठा होने पर भी अपनी कलाकृतियों के माध्यम से विभिन्न देशों में स्थापित हमारे सहस्रों दूतावासों की अपेक्षा कहीं अधिक प्रभावी ढंग से भारत की संस्कृति का सन्देश विश्व के कोने-कोने तक निरन्तर पहुँचाता रहता है । भारत की वास्तुकला तथा शिल्पकला दोनों का सर्वोत्हुष्ट रूप खजुराहो में विकसित होने से, विश्व के कला-जगत में खजुराहो ने अपनी अलग व विशेष पहचान बना ली है। यहाँ का एक-एक शिल्प-खण्ड बेजोड़ है और प्रत्येक शिल्पखण्ड का संरक्षण एवं उसका पुरातात्त्विक अध्ययन किया जाना परमावश्यक है।

प्रस्तुत पुस्तक इस दिशा की ओर बढ़ाया गया एक छोटा-सा कदम है । यह हमारा एक विनम्र प्रयास मात्र है । प्रतिमा-विज्ञान के आधार पर खजुराहो स्थित जैन-मन्दिरों, शासकीय व अशासकीय संग्रहालयों तथा खजुराहो के अतिरिक्त अन्यत्र खजुराहो के जैन पुरातत्त्व की जो सामग्री उपलब्ध है, उसका पुरातात्त्विक विश्लेषण करते समय विद्वान लेख<mark>क न</mark>े अथक परिश्रम करते हुए जिस वैज्ञानिक दृष्टिकोण व निष्पक्ष भाव का परिचय दिया है, वह श्लाधनीय है । इस कृति में उन्होंने विगत अनेक वर्षों से उनके द्वारा इस विषय पर किये व कराये जा रहे शोघ-कार्य का सार-संक्षेप तो प्रस्तुत किया ही है; साथ ही अन्य विद्वानों द्वारा सम्बन्धित प्रश्नों पर जो सामग्री एकत्रित को गई है व जो विचार-मंथन किया गया है, उसका भी सम्यक्रूपेण उल्लेख करने का यथोचित प्रयास किया है । पूर्ववर्ती विद्वानों द्वारा जो निष्कर्ष निकाले गये, उनका परीक्षण तो उन्होंने किया ही है, साथ ही अनेक स्थलों पर नई जमीन भी उन्होंने नए सिरे से तोड़ी है। उन्होंने सदैव संयम से काम लिया है और बिना पर्याप्त साक्ष्य के जल्दबाजी में किसी निष्कर्ष पर पहुँचने की मूल नहीं की है। खजुराहो के जैन मन्दिर जिस सांस्कृतिक समन्वय तथा सामन्जस्य के प्रतीक हैं, लेखक ने भी उसी समन्वयात्मक दृष्टि को अपनाते हुये अपना लेखन कार्य किया है । खजुराहो के कलाकार ने यदि छैनी-हथौड़ी से कठोर पाषाण पर भारत की इन्द्रधनुषी संस्कृति को साकारता एवं सजीवता प्रदान की है, तो प्रस्तुत पुस्तक के लेखक ने भी उस कलाकार के हृदय में अपना हृदय उड़ेलकर उससे तादात्म्य स्थापित कर उसके मन्तव्यां तथा भावनाओं को बड़ो ही ईमानदारी से अपने शब्दों ढारा छायाचित्रित करने का प्रयास किया है । उनकी भाषा परिष्कृत व प्राञ्जल होने के साथ-साथ सहज, सरल व सुबोध है, जिसके कारण साधारण पाठक भी कठिन विषय को भलीभांति समझ लेता है। डॉ० मार्शतनन्दन प्रसाद तिवारी ने हमारे आग्रह को सहज ढंग से स्वीकार कर इस ग्रन्थ का सुजन करने की जो कुपा की है, उसके लिये क्षेत्रीय-प्रबन्ध-समिति उनके प्रति हार्दिक आभार व्यक्त करती है।

इस ग्रन्थ में जो भी निष्कर्ष या अभिमत प्रस्तुत किये गये हैं, व विद्वान लेखक के अध्ययन-मनन-चिन्तन का परिणाम हैं और उनका उत्तरदायित्व भी उन पर ही है | यह आवश्यक नहीं है कि प्रकाशक का मत लेखक के मत से मिलता ही हो |

पुस्तक के प्रकाशन में क्षेत्रीय प्रबन्घ समिति के उपाध्यक्ष श्रो सुरेन्द्र कुमार जैन एवं मंत्री श्री कमल कुमार जैन ने बहुत परिश्रम किया है, जिसके लिये वे घन्यवाद के पात्र हैं।

अन्त में, हम पुस्तक के शुद्ध व आकर्षक मुद्रण के लिये तारा प्रिटिंग वर्क्स, वाराणसी के संचालक श्री रमाशंकर पण्ड्या के प्रति भी हार्दिक कृतज्ञता व्यक्त करना अपना परम कर्त्तव्य समझते हैं।

१ जनवरी १९८७

दशरथ जैन

अध्यक्ष श्री साहू शान्तिप्रसाद जैन कला-संग्रहालय-समिति तथा श्री दि० जैन अतिशय क्षेत्र खजुराहो प्रबन्ध समिति

#### आमुख

जैन कला और स्थापत्य के विकास को समग्र और व्यवस्थित रूप से समझने के लिए यह नितान्त आवश्यक है कि सर्वप्रथम विभिन्न प्रमुख जैन कला केन्द्रों की प्रतिमाओं एवं मन्दिरों का सविस्तर स्वतंत्र अध्ययन किया जाय । तदुपरान्त उन स्थलों की पुरातात्त्विक सामग्री का ऐतिहासिक दृष्टि से एकैंक्झः दिवेचन हो । प्रस्तुत ग्रन्थ की रचना इसी दृष्टि से की गयी है । इस ग्रन्थ में खजुराहो की जैन पुरा-सम्पदा के सांगोपांग विवेचन का प्रयास किया गया हैं ।

मध्य प्रदेश के छतरपुर जिले में स्थित खजुराहो राष्ट्रीय महत्त्व का कला-केन्द्र है। १० वीं से १२ वीं शती ई० के मध्य चन्देल शासकों के काल में यहाँ अपार संख्या में मन्दिरों एवं मूर्तियों का निर्माण हुआ । खजुराहो के मन्दिर अपनी स्थापत्यगत योजना और विशालता के लिए तथा मूर्तियाँ अपने अनुपम सौन्दर्य, आकर्षण, अलंकरण और तीखी भाव-भंगिमाओं के लिए विश्व प्रसिद्ध हैं। देव मूर्तियों के निरूपण में शास्त्रीय विवरणों के प्रति प्रतिबद्धता पूरी तरह स्पष्ट है। तत्कालीन धार्मिक इतिहास की जानकारी की दृष्टि से इन देव मूर्तियों का विशेष महत्त्व है। मन्दिरों पर जीवन के विविध पक्षों का भी अत्यन्त सूक्ष्मता के साथ जीवन्त अंकन हुआ है। तरंगमय भाव-भंगिमाओं वाली मनभावन अप्परा मूर्तियाँ और काम-शिल्प खजुराहो कला के विशेष आकर्षण हैं।

खजुराहो की कला में धार्मिक सामंजस्य का भाव अद्भुत रूप में व्यक्त हुआ है। कुछ ब्राह्मण मन्दिरों पर तीर्थंकर मूर्तियों का अंकन और इसी प्रकार जैन मन्दिरों पर ब्राह्मण धर्म के देवी-देवताओं का निरूपण धार्मिक सौमनस्यता का सूचक है। खजुराहो के ब्राह्मण मन्दिरों एवं मूर्तियों पर विद्वानों ने पर्याप्त विस्तार से कार्य किया है, किन्तु जैन मन्दिरों एवं मूर्तियों पर अभी तक समुचित विस्तार से कोई कार्य नहीं हुआ हैं। पार्श्वनाथ, घण्टई, आदिनाथ एवं शान्तिनाथ जैसे महत्त्वपूर्ण जैन मन्दिरों के अतिरिक्त खजुराहो में कम से कम २० अन्य जैन मन्दिर भी थे जिनके पुरावशेष वहां के नवीन जैन मन्दिरों एवं स्थानीय संग्रहालयों में सुर-क्षित हैं। जैन मन्दिरों की स्थापत्य योजना भारतीय परम्परा की नागर शैली के मन्दिरों के अनुरूप है। यही कारण है कि खजुराहो के ब्राह्मण एवं जैन मन्दिरों की स्थापत्य योजना में समरूपता मिल्ती हं।

प्रस्तुत ग्रन्थ में खजुराहो की जैन पुरातास्विक सामग्री के विशद् और तुलनात्मक अध्य-यत का प्रयास किया गया है। ग्रन्थ लेखन की अवधि में मैंने स्वयं कई बार खजुराहो जाकर वहां की सामग्री का संकलन और परीक्षण किया है।

यह ग्रन्थ कुल आठ अध्यायों में विभक्त है । पहला अध्याय प्रस्तावना से सम्बन्धित <mark>है जिसमें</mark> चन्देल शासकों के इतिहास एवं खजुराहो के मन्दिरों तथा मूर्तियों की सामान्य विवेचना की गयी है । दूसरे अध्याय में खजुराहो के जैन मन्दिरों एवं मूर्तियों का विस्तृत अध्ययन है । तीसरा अध्याय जैन देवकुल के सामान्य परिचय से सम्बन्धित है। आगे के अध्यायों में विवेचित देव मूर्तियों को पारम्परिक सन्दर्भ में समझने की दृष्टि से इस अध्याय का विशेष महत्तव है। चौथे अध्याय में खजुराहो की तीर्थंकर या जिन मूर्तियों का विशद् विवेचन हुआ है। पाँचवाँ अध्याय खजुराहो को जैन यक्ष और यक्षी मूर्तियों से सम्बन्धित है। छठे अध्याय में खजुराहो की विद्यादेवी या महाविद्या मूर्तियों का अध्ययन है। सातवें अध्याय में खजुराहो से मिली अन्य जैन देव मूर्तियों का अप्त्र महाविद्या मूर्तियों का अध्ययन है। सातवें अध्याय में खजुराहो से मिली अन्य जैन देव मूर्तियों का अध्ययन किया गया है। इनमें बाहुबली, सरस्वती, लक्ष्मी, नवग्रह, जैन मुनि एवं युगल मूर्तियाँ मुख्य है। आठवें अध्याय में खजुराहो के नवनिर्मित साह शान्ति प्रसाद जैन कला संग्रहाल्य की मूर्तियों का स्वतन्त्र विवेचन है। परिशिष्ट में आदिनाथ मन्दिर के प्रवेश-द्वार की मूर्तियों, मांगलिक स्वप्नों, जैन लेखों, तीर्थंकर, यक्ष-यक्षी एवं महाविद्याओं की प्रतिमालक्षण सम्बन्धी तालिकाओं और पारिभाषिक शब्दावली के उल्लेख हैं। अन्त में विस्तृत सन्दर्भ-सूची, चित्र-सूची और चित्रावली दिये गये हैं।

प्रस्तुत ग्रन्थ के लेखन एवं प्रकाशन में जिन कृपालु व्यक्तियों एवं संस्थाओं से सहायता मिली है, उनके प्रति आभार के दो शब्द कहना यहाँ अपना कर्त्तव्य समझता हूँ ।

ग्रन्थ-लेखन में आयी विभिन्न समस्याओं के समाधान में कृपापूर्ण सहायता एवं सतत् उत्साहवर्धन के लिए मैं प्रो० मधुसूदन ढाकी, सहनिदेशक (शोघ), अमेरिकन इन्स्टिट्यूट ऑब इण्डियन स्टडीज, वाराणसी और प्रो० डा० आनन्द कृष्ण, भूतपूर्व विभागाध्यक्ष, कला-इतिहास विभाग, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी के प्रति कृतज्ञता ज्ञापित करता है।

प्रस्तुत ग्रन्थ के लेखन एवं प्रकाशन की अववि में मिली बहुविध सहायता के लिए मैं डा॰ (श्रीमती) कमल गिरि, व्यास्यात्री, कला-इतिहास विभाग, काशी हिन्दू विस्वविद्यालय का विशेष रूप से आभारी हूँ ।

ग्रन्थ के प्रकाशन के लिए मैं श्री साहू शान्ति प्रसाद जैन कला संग्रहालय, खजुराहो प्रबन्ध समिति एवं श्री दिगम्बर जैन अतिशय क्षेत्र खजुराहो प्रबन्ध समिति, खजुराहो का आभारी हूँ। इस प्रसंग में मैं समिति के अध्यक्ष श्री दशरथ जैन, उपाध्यक्ष श्री सुरेन्द्र कुमार जैन एवं मंत्री श्री कमल कुमार जैन को विशेष रूप से धन्यवाद देता हूँ।

ग्रन्थ में प्रकाशित चित्रों के लिए मैं अमेरिकन इन्स्टिट्यूट ऑव इण्डियन स्टडीज, वाराणसी के प्रति अपना आभार व्यक्त करता हूँ। कुछ चित्रों की व्यवस्था के लिए मैं श्री दिगम्बर जैन अतिशय क्षेत्र खजुराहो प्रबन्ध समिति, खजुराहो को भी धन्यवाद देता हूँ। सुन्दर मुद्रण के लिए मैं तारा प्रिन्टिंग वर्क्स, वाराणसी के व्यवस्थापक श्री रमाशंकर पण्ड्या को भी साधुवाद देता हूँ।

विद्वानों एवं सामान्य जिज्ञासु पाठकों के लिए यह ग्रन्थ यदि किचित् मात्र भो उपयोगी सिद्ध हुआ तो मैं अपने प्रयास को सार्थक मानूँगा । हिन्दी जगत में भी प्रस्तुतत ग्रन्थ का स्वागत होगा, इस विख्वास के साथ ।

कार्त्तिक पूर्णिमा, १६ नवम्बर १९८६

#### मारुति नन्दन प्रसाद तिवारी

## विषय-सूची

| रणमम् राजा                                                            |                 |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------------|
| विषय                                                                  | <b>ਦੂਡ</b>      |
| प्रकाशकीय                                                             | i–vi            |
| आमुख                                                                  | vii—viii        |
| अध्याय⊸१ ः प्रस्तायना                                                 | ११०             |
| राजनीतिक पृष्ठभूमि १, खजुराहो के मन्दिरः४, स्थापत्य-मूर्तिकल          | τ,              |
| प्रतिमाविज्ञान                                                        |                 |
| अध्याय−२ः खजुराहो की जैन कला                                          | 66ーきみ           |
| राजनीतिक एवं सांस्कृतिक पृष्ठभूमि ११, खजुराहो के जैन मन्दिर           | १३              |
| अष्याय-३ : जैन देवकुल                                                 | ३५–३८           |
| अष्याय-४ ः तीर्थंङ्कर या जिन मूर्तियां                                | ₹९–५४           |
| सामान्य विकास ३९, खजुराहो की जिन मूर्तियाँ ४१, स्वतन्त्र वि           |                 |
| मूर्तियाँ ४३, ऋषभनाथ ४३, अजितनाथ ४५, सम्भवनाथ ४                       | <sup>ε</sup> κ, |
| अभिनन्दन ४६, सुमतिनाथ ४६, पद्म प्रभ ४६, सुपार्श्वनाथ ४                |                 |
| चन्द्रप्रभ ४७,                                                        |                 |
| नेमिनाथ ४८, पार्ख्नाथ ४८, महावीर ५१, द्वितीर्थी जिनमूर्ति ५           | .२,             |
| त्रितीर्थी जिनमूर्ति ५३, जिन चौमुखी ५३, जीवन दृश्य ५४                 |                 |
| अघ्याय⊶५ ः यक्ष-यक्षी मूर्तियाँ                                       | 44-42           |
| सामान्य विकास ५५, खजुराहो की <b>य</b> क्ष-यक्षी मूर्तियाँ ५६, सर्वानु | भूति            |
| ( या कुबेर ) ५७, चक्रेश्वरी ५८, मतोवेगा ५९, अम्बिका                   | या              |
| कुष्माण्डी ५९, पद्मावती ६१, सिद्धायिका ६१                             |                 |
| अध्याय-६ : निद्यादेनी या महाविद्या मूर्तियाँ                          | ६३–६६           |
| अध्याय-७ : अन्य देव मूर्तियाँ                                         | ६७–८२           |
| बाहुबली ६७, जैन युगल ६९, जैन आचार्य ७०, सरस्वती ७२, लक्ष्मी ७४,       |                 |
| क्षेत्रपाल ७५, अष्ठदिक्पाल ७७, नवग्रह ८०, गंगा-यमुना ८२, अष्टवसु ८२   |                 |
| अध्याय-८ : साहू झान्तिप्रसाद जैन कला संग्रहालय, खजुराहो               | -<br>८३–९०      |
| परिशिष्ट :                                                            | ९१११२           |
| -<br>(क) आदिनाथ मन्दिर के प्रवेश-ढार की मूर्तियाँ                     | ९१–९२           |
| (ख) मांगलिक स्वप्न                                                    | ९२९४            |
| (ग) जैन लेख                                                           | ९४–९६           |
| (घ) जिन-मूर्तिविज्ञान-तालिका                                          | 90-90           |
| (ङ) यक्ष-यक्षी-मूर्तिविज्ञान-तालिका                                   | 89-800          |
| (च) महाविद्या-मूर्तिविज्ञान-तालिका                                    | 806-808         |
| (छ) पारिभाषिक शब्दावली                                                | ११०-११२         |
| सन्दर्भ-सूची                                                          | ११३-१२२         |
| चित्र-सूची                                                            | १२३–१२५         |
| "                                                                     |                 |

#### अध्याय १

#### प्रस्तावना

मध्य प्रदेश के छतरपुर जिले में स्थित खजुराहो मूर्तियों और मंदिरों के कारण विश्व प्रसिद्ध है। यद्यपि आज यह एक छोटा सा गांव है किन्तु एक हजार वर्ष पूर्व चन्देल शासकों की राजधानी तथा कला एवं स्थापत्य के प्रमुख केन्द्र के रूप में इस स्थल की प्रसिद्धि थी। खजुराहो आज भी अपने अप्रतिम कला-सौन्दर्य तथा नागर शैली के विशाल मंदिरों एवं मन-भावन मूर्तियों के कारण विश्व के कोने-कोने से आने वाले पर्यटकों के लिए विशेष आकर्षण का केन्द्र है। यह स्थान महोबा से ५५ किलोमोटर दक्षिण की ओर, हरपालपुर तथा छतरपुर से क्रमशः ९८ और ४६ किलोमीटर पूर्व की ओर और सतना तथा पन्ना से क्रमशः १२० और ४३ किलोमीटर पश्चिमोत्तर दिशा में स्थित है। खजुराहो के नवीं से बारहवीं शती ई० के मध्य के चन्देल मंदिर शैव, वैष्णव, शाक्त एवं जैन सम्प्रदायों से सम्बन्धित है। मन्दिरों एवं यूर्तियों के निर्माण की दृष्टि से लगभग ९५० ई० से १०५० ई० के मध्य का काल सर्वाधिक महत्वपूर्ण रहा है। इसी अवधि में यहाँ के श्रेष्ठतम कन्दरिया महादेव, लक्ष्मण, षण्टई और पार्श्व-नाथ मंदिरों का निर्माण हुआ। मध्यकाल में वर्तमान खजुराहो के आस-पास का क्षेत्र आर्था मध्य प्रदेश का उत्तरी भाग जेजाकभुक्ति या बुन्देलखण्ड के नाम से भी जाना जाता था। स्थानीय जनश्रुति के अनुसार खजुराहो में कुल ८५ मंदिर थे किन्तु वर्तमान में उनमें से केवल २५ मंदिर ही शेव हैं।

चन्देल शासक कला एवं स्थापत्थ के महान् समर्थक थे। उनके शासन क्षेत्र के अन्तर्गत खजुराहो, महोबा (महोत्सव नगर), कालिंजर (या कालंजर), अजयगढ़, दुधइ, चांदपुर, मदनपुर और देवगढ़ जैमे स्थलों पर मंदिरों एवं मूर्तियों की प्रभूत संख्या इस बात का साक्षी है। इन सब में खजुराहो निश्चित ही सर्वाधिक महत्वपूर्ण केन्द्र रहा है। अभिलेख, साहित्य तथा विदेशियों के विवरणों में वर्तमान खजुराहो नाम के विभिन्न रूप मिलते हैं। एक किंयदन्ती के अनुसार यह नगर कभी खजूर के वृक्षों के बीच में बसा था, इसी कारण इसका नाम खर्जूरपुर पड़ा; किन्तु वर्तमान में यहाँ खजूर के वृक्षों का नितान्त अभाव है। शिलालेखों और प्राचीन ग्रन्थों में इस स्थान के खर्जूरवाहक, खर्जूरवाटिक<sup>2</sup>, खज्जूरपुर, कजुरा, खजुराहा आदि नाम प्राप्त होते हैं।

- कृष्णदेव, ''दि टेम्पुल्स ऑव खजुराहो इन सेन्ट्रल इंडिया'', ऐन्झियन्ट इंडिया, अंक १५, १९५९, पु० ४४।
- २. विक्रम संवत् १०५९ (१००२ ई०) का घंग का प्रस्तर लेख ।
- ३. विक्रम संवत् १०२६ (९६९ ई०) का धंग का लेख; विद्याप्रकाश, खजुराहो~ए स्टडी इन दि कंस्प्ररल कन्डीशम्स ऑव चन्देल सोसायटी, बम्बई, १९८२ (पुर्नमुद्रित), पू० १-२।

वस्तुतः चन्देल शासकों के काल में ही खजुराहो का प्रमुख राजनीतिक और कल केन्द्र के रूप में विकास हुआ । चन्देल शासकों ने लगभग नवीं शती ई० में अपना राजनीतिक जीवन कन्नौज के गुर्जर-प्रतिहार शासकों के सामन्तों के रूप में प्रारम्भ किया और शीघ ही उत्तर भारत की प्रमुख राजनीतिक शक्ति के खप में उनका अभ्युदय हुआ । चन्देल शासकों की उत्पत्ति के सम्बन्ध में विभिग्न प्रमाण मिलते हैं । खजुराहो के दो लेखों में इन्हें चन्द्रात्रेय और द्युध के उपति के सम्बन्ध में विभिग्न प्रमाण मिलते हैं । खजुराहो के दो लेखों में इन्हें चन्द्रात्रेय और दुधइ के एक लेख में चन्द्रेल्ल कहा गया है । चन्देल नाम से इनका उल्लेख सर्वप्रथम चाहमान शासक पृथ्वीराज तृतीय के मदनपुर लेख और कल्चुरी शासक लक्ष्मीकर्ण के बनारस लेख में हुआ है । चन्देलों का सम्बन्ध ऋषि अति तथा उनके पुत्र चन्द्रात्रेय से जोड़ा गया है । पर्माददेव के विक्रम संवत् १०११ (९५४ ई०) के अभिलेख में चन्देलों का सम्बन्ध ऋषि अति तथा उनके पुत्र चन्द्रात्रेय से जोड़ा गया है । परर्माददेव के विक्रम संवत् १२५२ (११९५ ई०) के बधारी (या बटेश्वर) शिलालेख में भी चन्देलों की उत्पत्ति अत्रि चन्द्रमा से बतलाई गयी है । विभिन्न साक्ष्यों से ऐसा प्रतीत होता है कि चन्देलों की उत्पत्ति चन्द्रमा से बतलाकर उनके चन्द्रवंशी क्षत्रिय होने का संकेत किया गया है ।

धंग के विक्रम संवत् १०११ (९५४ ई०) के खजुराहो लेख में प्रथम चन्देल शासक का नाम नन्तुक (ल० ८३१-८४५ ई०) बताया गया है। लेख में नन्तुक को नृप और महीपति कहा गया है। एक मान्यता के अनुसार नन्तुक ने संभवतः प्रतिहार शासक रामभद्र के बुरे दिनों में चन्देल राज्य की स्थापना की थी। दूसरी मान्यता के अनुसार वह एक स्थानीय सामन्त मात्र था और उसका दूसरा नाम या विरुद चन्द्रवर्मा था। नन्तुक का उत्तराधिकारी उसका पुत्र वाक्यति (८४४-८७० ई०) हुआ। इसने विन्च्य की ओर अपनी शक्ति का विस्तार किया। जयशक्ति और विजयशक्ति (ल० ८६५ से ८८५ ई०) वाक्यति के दो पुत्र थे, जिनका कई चन्देल लेखों में उल्लेख हुआ है। वाक्यति की मृत्यु के परचात् जयशक्ति और उसके बाद उसका छोटा माई विजयशक्ति शासक हुआ। जयशक्ति ने शासन प्रबन्ध पर अधिक घ्यान दिया जबकि विजयशक्ति ने राजनीतिक गतिविधियों में विशेष रुचि ली। महोबा के एक लेख के अनुसार जयशक्ति ने राजनीतिक गतिविधियों में विशेष रुचि ली। महोबा के एक लेख के अनुसार जयशक्ति ने अपने नाम पर राज्य का नाम जेजाकभुक्ति रखा। विजयशक्ति के पश्चात् उसका पुत्र राहिल (८८५-९०५ ई०) शासक हुआ। इसके शासनकाल में कोई महत्वपूर्ण राजनीतिक घटना नहीं हुई। स्थानीय लेख में उसे बीर, योद्धा और शत्नुहन्ता बताया गया है।

- १. विस्तृत चन्देल इतिहास के लिए द्रष्टव्य : दीक्षित, आर॰ के॰, चन्देस्स ऑफ जेजाकभुत्ति ऐण्ड देयर टाइम्स (पी-एच॰ डी॰ थीसिस, लखनऊ विश्वविद्यालय, १९५०); बोस, एन॰ एस॰, हिस्ट्री आफ चन्देल्स, कलकत्ता, १९५६; मित्रा, एस॰ के॰, अलीं रूलर्स ऑफ खज़ुराहो, कलकत्ता, १९५८; पाठक, विशुद्धानन्द, उत्तर भारत का राजनीतिक इतिहास, वाराणसी, १९७३, प॰ ३७२-४२७ ।
- २. एपिग्राफिया इंडिका, खण्ड-१, पृष्ठ १२४, १४१; खण्ड-२, पृष्ठ ३०६; इंडियन एस्टिक्वेरी, खण्ड-१८, पृष्ठ २३६-३७, आकियोलाजिकल सर्वे ऑव इंडिया रिपोर्ट (ए० कनिंघम), खण्ड-२१, पू० १७४; मिराशी, वी० वी०, कलपुरि चेदि एरा।

#### न्न स्तावना

चन्देल राजवंश का पहला महत्वपूर्ण शासक हर्षदेव (९०५--९२५ ई०) था जो राहिल के बाद सिंहासनासीन हुआ । वस्तुतः हर्ष के समय ही चन्देल राजवंश की शक्ति और प्रतिष्ठा पूरो तरह स्थापित हुई ! उसने समकालीन राजवंशों के साथ वैवाहिक सम्बन्धों के माध्यम से चन्देलों की शक्ति में वृद्धि की । इसके काल में ही खजुराहो का मातंगेश्वर मन्दिर (९००-९२५ ई०) बना । हर्षदेव के पश्चात् उसका पुत्र यशोवमंन् (९२५-९५० ई०) शासक हुआ जो चन्देल राजवंश का यशस्वी और सामरिक-प्रतिभा-सम्पन्न व्यक्ति था । उसने हर्ष की विजय योजना को और पति दी तथा साम्राज्य का विस्तार किया । उसने गौड़, कोसल, चेदि, कुरू, मिथिला, मालवा, कश्मीर तथा गुर्जरों पर विजय की । कालिजर किले की विजय उसकी सबसे महत्वपूर्ण विजय थी । प्रतिहारों, कल्ज्चुरियों, पालों और परमारों के विरुद्ध सफलता के कारण यशोवर्मन् निर्विवादरूप से उत्तर भारत की एक प्रमुख राजनीतिक शक्ति के रूप में उभरकर सामने आया । इसके काल में खजुराहो का भव्य लक्ष्मण मन्दिर बना जो स्थापत्य की दृष्टि से मध्य भारत का सर्वाधिक विकसित और अलंक्रत मंदिर था ।

यशोवर्मन के पुत्र धंग (९५०-१००३ ई०) के शासनकाल में चन्देल राजवंश की प्रतिष्ठा निश्चित रूप से चरमोत्कर्ष पर थी। धंगने महत्वपूर्ण विजयों द्वारा चन्देल शक्ति को और अधिक दुढ़ किया । इसी के समय में चन्देल साम्राज्य की सीमायें भी सूनिश्चित हुई । घंग चन्देल राजवंश का पहला नृपति था जिसने प्रतिहार सत्ता को पूरी तरह अस्वीकार कर स्वाधीनता घोषित की ! उसका राज्य कालिजर से मालव नदी तक, मालव नदी से कालिदी तक, कालिंदी से चेदि राज्य तक और चेदि राज्य से गोप (गोपाद्रि-ग्वालियर) तक विस्तत या। महान विजेता और शासक होने के साथ ही धंग कला का भी महान समर्थक था। उसके काल में खजुराहो में जिननाथ, वैद्यनाथ और शम्भु के मन्दिर बने । शम्भु का भव्य मन्दिर स्वयं धंग द्वारा बनवाया गया ! वर्तमान विश्वनाथ मन्दिर ही थंग ढारा निर्मित शम्भू मन्दिर था। घंग द्वारा अपूर्व रूप से सम्मानित पाहिल ने जिननाथ मन्दिर बनवाया था जो वर्तमान पार्खनाथ मन्दिर है। वैद्यनाथ मन्दिर की पहचान सम्भव नहीं हो सकी है?। धंग के पश्चात उसका पुत्र गण्ड (ल० १००२-०३ से १०१८ ई०) थोड़े समय के लिए शासक हुआ। राज-नीतिक दृष्टि से उसका शासन महत्वपूर्ण नहीं था। उसके काल में ही सम्भवतः खजुराहो में देवी जगदंवी और चित्रगुप्त मन्दिर बने । गण्ड के पश्चात् उसका पुत्र विद्याधर (ल० १०१८-१०२९ ई०) सिंहासनारूढ़ हुआ जिसके शासनकाल में चन्देल राजवंश गौरव के शिखर पर पहुँचा। अपने समय में वह सम्भवतः उत्तर भारत का सर्वाधिक वक्तिशाली शासक था। कल-चुरियों और परमारों पर उसकी विजय उसके काल की प्रमुख राजनीतिक घटनाएँ थीं। उसने महमूद गजनवी के आक्रमण से कालिजर किले की दो बार रक्षा की। विद्याधर ने पूर्वजों की मन्दिर निर्माण परम्परा को भी अक्षुण्ण रखा । खजुराहो का कन्दरिया महादेव मन्दिर इस बात का स्पष्ट साक्षो है । अभिलेखों में विद्याधर का शिव के अनन्य भक्त के रूप में उल्लेख हुआ है<sup>3</sup> ।

- एपिग्नाफिया इंडिका, खण्ड---१, पु० १४५-४७।
- २. विद्याप्रकाश, पूर्व निर्दिष्ट, पृ० ५ )
- ३. कृष्णदेव, पूर्व निर्दिष्ट, पूर्व ४५।

विद्याधर के परचात् कलचुरियों और मुसलमानों के आक्रमणों के कारण चन्देल शक्ति का पराभव प्रारम्भ हो गया । चन्देल शक्ति के पराभव के साथ ही खजुराहो का राजनीतिक महत्व भी कम हुआ । सामरिक आवश्यकताओं के कारण चन्देलों को अपनी राजनीतिक गतिविधियां महोबा, अजयगढ़ और काल्जिर के दुर्गों पर ही केन्द्रित करनी पड़ीं । राजनीतिक स्थितियों में परिवर्तन के बाद भी खजुराहो में मन्दिरों और मूर्तियों के निर्माण का क्रम नहीं टूटा और लगभग १२वीं शती ई० के अन्त तक मन्दिरों और मूर्तियों का निर्माण होता रहा । विद्याधर के परचात् क्रमशः विजयपाल (ल० १०२९-१०५१ ई०), देववर्मन् (ल० १०५१ ई०), कीर्तिवर्मन् (ल० १०७०-१०९८ ई०), जयवर्मन् (ल० १११७ ई०), पृथ्वीवर्मन् (ल० ११२५ई०), मदनवर्मन् परमदिदेव (ल० ११६६-१२०१ ई०) एवं त्रैलेक्यवर्मन् आदि शासक हुए । इनमें मदनवर्मन् और परमदिदेव ही राजनीतिक दृष्टि से महत्वपूर्ण थे। खजुराहो में देव-मूर्तियों के निर्माण और प्रतिष्ठा की परम्परा मदनवर्मन् के शासनकाल (११५८ ई०) तक चलती रही, इसके स्पष्ट पुरातात्विक प्रमाण है । इसी अवधि में वामन, आदिनाथ, जवारी, चतुर्भुज तथा दूलादेव (१२वीं शती ई० का पूर्वार्ध) आदि मन्दिरों का निर्माण हुआ । ये मन्दिर आकार में पूर्व मन्दिरों की अपेक्षा छोटे किन्तु खजुराहो की कलात्मक गतिविधियों की निरन्तरता के साक्षी हैं ।

#### खजुराहो के मन्दिर

चन्देल शासकों ने भारतीय स्थापत्य एवं मूर्तिकला के विकास में अभूतपूर्व योगदान किया । शासकों ने अपने साम्राज्य को सरोवरों, राजप्रासादों, मन्दिरों एवं मूर्तियों से पूरी सरह अलंकृत रखने को चेष्टा की । इनकी कलात्मक गतिविधियां खजुराहो, उर्दमऊ, महोबा, कालिंजर, अजयगढ़, मोहान्द्रा, जसो, बानपुर, अहार, देवगढ़, सेरोन, चन्देरी, थूबौन, चांदपुर, दुधइ एवं मदनपुर आदि क्षेत्रों से सम्बन्धित रही हैं । किन्तु चन्देलों की कलात्मकता निःसन्देह खजुराहो के मन्दिरों एवं उन पर आलेखित मूर्तियों में ही श्रेष्ठतम स्तर पर अभि-व्यक्त हुई ।

मंदिरों एवं मूर्तियों के निर्माण में शासकीय समर्थन एवं संरक्षण का विशेष महत्व होता है। इस समर्थन की पृष्ठभूमि में शासकों की धार्मिक आस्था की निर्णायक भूमिका होती है। चन्देल शासक प्राचीन भारतीय परम्परा के अनुरूप ही धर्म सहिष्णु रहे हैं। यही कारण है कि चन्देल शासन क्षेत्र के अन्तगंत ब्राह्मण धर्म के विभिन्न सम्प्रदायों के साथ ही जैन एवं बौढ़ी कलावरोष भी दिखाई देते हैं। चन्देल शासक व्यक्तिगत स्तर पर शैव तथा वैष्णव धर्मावलम्बी थे। खजुराहो के कन्दरिया महादेव, विश्वनाथ, लक्ष्मण, वराह एवं चतुर्भुज मंदिर इसके साक्षी हैं।

१. महोंबा से १० वीं-११ वीं शती ई० की कुछ बौढ मूर्तियाँ मिली हैं। इनमें तारा, सिंह-नाथ लोकेश्वर और पद्मपाणि अवलोकितेश्वर का निरूपण हुआ है। घुबेला संग्रहालय एवं पुरातत्व संग्रहालय, खजुराहो में भी दो मूर्तियाँ है।

#### प्रस्तीवर्गा

#### स्थापत्य )

खजुराहो के मंदिर नागर बैली के उदाहरण हैं। इनकी नियोजित स्थापत्य योजना तथा उनमें पूरी तरह समाहित सुस्दर मूर्तियां नागर शैली के मंदिरों के विकास के श्रेध्रतम स्तर को दर्शाती हैं। ये मंदिर शैव, वैष्णव, शाक्त, सौर और जैन सम्प्रदायों के हैं। यहाँ किसी बौद्ध मंदिर के अवशेष नहीं मिले हैं। विभिन्न सम्प्रदायों से सम्बद्ध होने के बाद भी इन मंदिरों की बास्तु एवं शिल्प योजना मूलतः एकरूप है। चौंसठ योगिनी, ब्रह्मा, ललगुआँ, महादेव, वराह एवं मातंगेश्वर मंदिरों के अतिरिक्त अन्य सभी मंदिरों के वास्तू झैली की एक-रूपता पूरी तरह स्पष्ट हैं। र बिना चहारदीवारी वाले खजुराहो के मंदिर एक ऊँची जगती पर स्थित हैं। तलच्छंद में ये मंदिर लैटिन क्रास के आकार के हैं, जिनमें लम्बी भूजा पूर्व से पश्चिम की ओर प्रदर्शित है। ये मंदिर गर्भगृह, अन्तराल, मण्डप और अर्द्धमण्डप से युक्त हैं। पार्श्वनाथ, लक्ष्मण तथा कन्दरिया महादेव जैसे अधिक विकसित मंदिरों में प्रदक्षिणापथ से युक्त मण्डप भी देखा जा सकता है। ऊर्ध्वच्छंद में खजुराहो के मंदिर जगती और उसपर लम्बाकार ऊपर की ओर उठने वाले अधिष्ठान, जंधा ( या मंडीवर ), वरण्ड एवं शिखर से युक्त हैं। मंदिरों के अधिष्ठानों पर विभिन्न अभिप्रायों एवं देव मूर्तियों का अंकन हुआ है। जंघा पर सामान्यतः मूर्तियों की दो या तीन समानान्तर पंक्तियाँ आकारित हैं, जिनमें प्रथम दो पंक्तियों में स्वतन्त्र देव तथा देव-युगल मूर्तियाँ हैं जबकि अन्तिम पक्ति में गन्धवों, विद्याधरों एवं किन्नरों आदि की मूर्तियाँ हैं। निचली दो पंक्तियों में बीच-बीच में विभिन्न मनमोहक मुद्राओं में अप्सराओं या सूर-सुन्दरियों की भी आकर्षक मुर्तियाँ बनी हैं। इन्हीं में बीच-बीच में व्याल की भी विविध रूपों वाली मूर्तियाँ हैं। इनमें गज-व्याल, नर-व्याल, शुक-व्याल, सिंह-व्याल मुख्य हैं। उल्लेखनीय है कि खजुराहो मंदिरों पर व्याल आकृतियों का अंकन विशेष लोकप्रिय था। जंघा में कक्षासन या गवाक्ष का मनोहर अंकन कला सौन्दर्य के साथ ही मंदिर के भीतरी भाग में मन्द प्रकाश के संचार के व्यावहारिक उपयोग की दृष्टि से भी महत्व-पूर्ण है। मंदिरों के छत भाग के ऊपर अद्वंमण्डप, मण्डप और गर्भगृह के लिए अलग-अलग और क्रमशः उन्नत होती हई कोणयुक्त स्तूपाकार पिरामिड के आकार वाली छतें हैं। शिखर के शीर्ष पर दो आमलक, एक कलशा और सबसे ऊपर बीजपूरक है। प्रधान वक्र रेखाओं के लयबद्ध संयोजन से शिखर का आकार अखन्त सुन्दर दिखाई देता है। बड़े शिखर की मूल मंजरी के चारों ओर उरःश्वंग हैं। खजुराहो-मंदिरों के वितान अत्यन्त कुशल और परिपक्व संयोजन व्यक्त करते हैं। खजुराहो के कुछ मंदिर पंचायतन (लक्ष्मण, विख्वनाथ) शैली के भी हैं जिनमें मध्यवतीं प्रधान मंदिर के अतिरिक्त जगती के चारों कोनों पर एक-एक मंदिर बने हैं।

वर्तमान में खजुराहो में केवल २५ मन्दिर विभिन्न अवस्थाओं में सुरक्षित हैं। इन्हें साधारणतः तीन समूहों, पश्चिमी, पूर्वी और दक्षिणी में विभाजित किया गया है। पश्चिमी

- विस्तार के लिए द्रष्टव्य, कृष्णदेव, 'दि टेम्पुल्स ऑव खजुराहो इन सेन्ट्रल इंडिया', पु० ४३-६५; कृष्णदेव, टेम्पुल्स आव नार्थ इंडिया, दिल्ली, १९६९, पू० ५५-६४।
- २. कृष्णदेव, देभ्युल्स आव नार्यं इंडिया, पू० ५६।

समूह में सर्वाधिक मन्दिर हैं। इसमें लक्ष्मण, विश्वनाथ, कन्दरिया महादेव, देवी जगदंबी, चित्रगुप्त, चौंसठ योगिनी, लालगुआँ महादेव, मातंगेश्वर, नन्दी, पार्वती, वराह, तथा महादेव मन्दिर आते हैं। अन्तिम सात मन्दिर अपेक्षाकृत छोटे किन्तु स्थापत्य की दृष्टि से महत्वपूर्ण हैं। पूर्वी समूह में बाह्यण और जैन दोनों ही मन्दिर आते हैं। बाह्यण मन्दिरों में ब्रह्या, वामन और जवारी तथा जैन मन्दिरों में घण्टई, आदिनाथ और पार्श्वनाथ मन्दिर हैं। दक्षिणी समूह में केवल दो मन्दिर दूलादेव और चतुर्भुज हैं। ये दोनों ही मन्दिर ब्राह्यण घर्म से सम्बन्धित हैं।

खजुराहो के मन्दिरों को सामान्यतः ९५० से १०५० ई० के मध्य निर्मित माना गया है। किन्तु श्री कृष्णदेव ने विविन्न अभिलेखीय साक्ष्यों तथा स्थापस्य, शिल्प एवं अलंकरणों के तुलनात्मक अध्ययन के पश्चात् यह स्पष्ट किया है कि खजुराहो का प्राचीनतम मन्दिर ८५० ई० के पूर्व और अन्तिम मन्दिर ११०० ई० के बाद बना। कुष्णदेव ने चौंसठ योगिनी, ललगुआँ महादेव, ब्रह्मा, मातंगेस्वर तथा वराह मन्दिरों को प्रारम्भिक तथा अन्य मन्दिरों को परवर्ती मन्दिरों के अन्तर्गत रखा है।

#### मूतिकला

थिल्प वैभव की दृष्टि से भी खजुराहो के मन्दिर विशेष महत्व के हैं। अन्यत्र के मध्य-युगीन मन्दिरों की भांति खजुराहो में भी स्थापत्य एवं मूर्तिकला का अन्योन्याश्रित सम्बन्ध रहा है। मूर्तियाँ मन्दिरों के विभिन्न भागों पर स्थापत्यगत योजना के साथ पूरा सामंजस्य रखती हुई इस प्रकार उकेरी गई हैं कि उनसे मन्दिरों के सौन्दर्य में वृद्धि हुई है। मूर्तियाँ पूरी तरह मन्दिरों का स्वाभाविक अंग प्रतीत होतो हैं।<sup>3</sup> खजुराहो की मूर्तियाँ गुप्तकालोन मूर्तियों के मौलिक विशेषताओं को मध्यकालीन प्रवृत्तियों के साथ संजोये हुए हैं। स्टेला क्रमरिश के अनुसार चन्देल मूर्तिकला में भारतीय मूर्तिकला के मौलिक तस्व पूरी तरह जीवित और क्रिया-शील रूप में विद्यमान हैं। इन मौलिक तस्वों ने ही कला की मध्ययुगीन स्वीक्रुत प्रवृत्तियों को नियंत्रित रखा।<sup>3</sup>

मध्यभारत के केन्द्र में स्थित होने के कारण इसपर पूर्वी और पश्चिमी भारत की कलाओं का प्रभाव पड़ा। भावों की गहनता, शिल्पी की आन्तरिक भावाभिव्यक्ति की क्षमता तथा भव्यता की दृष्टि से ये भूतियाँ गुप्त मूर्तियों के समकक्ष नहीं ठहरतीं, क्योंकि इनमें शारीरिक सौन्दर्य और आकर्षण, विशेषतः स्त्री आक्तति के सन्दर्भ में, ऐन्द्रिकता के स्तर पर अभिव्यक्त हुआ है। इन मूर्तियों में घरीर रचना अधिक जटिल तथा तीक्ष्ण एवं वक्र रेखाओं बाली है। मन्दिरों की दीवारों पर उभरी हुई ये मूर्तियाँ चारों ओर से कोरकर बनाये जाने का

- २. कनिंधम ने कन्दरिया महादेव मन्दिर के भोतर और बाहर की ओर कुल ८७२ मूर्तियों का उल्लेख किया है । मूर्तियों की इस अपार संख्या के बाद भी स्थापत्य एवं मूर्ति के बीच का सामंजस्य बना हुआ है ।
- ३. मेमॉयर्स ऑव आकियोलाजिकल सर्वे आव इण्डिया, अंक ३, पू० १ ।

१. कृष्णदेव, 'दि टेम्पुल्स ऑव खजुराहो इन सेन्ट्रल इंडिया', पू० ४९-५१ ।

#### प्रस्तावनां

भाव व्यक्त करती हैं और रूपयब्टि की साकार और मंतभोबन अभिव्यक्ति लगती हैं। प्रतिमा-विज्ञान की दुष्टि से भी ये मूर्तियाँ अत्यन्त विकसित कोटि की हैं और इनमें लक्षणों और सहायक आकृतियों से सम्बन्धित विवरणों की प्रमुखता है, जो मध्यकालीन मूर्तिकला की एक सामान्य विशेषता रही है। मध्यकालीन मुर्तियों में प्रतिमालक्षण की दुष्टि से मूर्तियों के लिलष्ट होने तथा देवमूर्ति निर्माण में कलाकार की पूरी तरह शास्त्रीय ग्रन्थों पर निर्मरता के कारण कला में यान्त्रिकता का भाव प्रकट हुआ । यह बात खजुराहो की मूर्तियों में भी पूरी तरह स्पष्ट है। खजराहो की मूर्तियों में क्रियाशीलता, आनुपातिक अंग योजना तथा शरीर रचना में किचित मांसलता और ऐन्द्रिकता का भाव स्पष्ट है। विभिन्न शारीरिक चेष्ठाओं तथा तीखे शारीरिक लोचों द्वारा विभिन्न भावों की अभिव्यक्ति की गयी है। आकृतियों के मुख सामान्यतः अण्डाकार और ठुडी गोल हैं। नेत्र, भौंह, नासिका और होठों के निर्माण पर विशेष ध्यान देकर आकृतियों को आकर्धक बनाया गया है । लम्बी आँखों के ऊपर भोहों की पतली एवं वक रेखा प्रदर्शित है। खजुराहो-मूर्तियों में कलाकार की आकर्षक मूर्ति रचना की प्रतिभा अप्सरा मतियों में पूरी तरह उजागर हई है। शरीर के विभिन्न अवयव शास्त्रीय सौन्दर्य के प्रतिमान प्रतीत होते हैं। प्रतिमालाक्षणिक विवरणों से युक्त होने के बाद भी इन मूर्तियों में जीवन का स्पन्दन और उसकी गतिशीलता स्वाभाविक रूप में अभिव्यक्त है। १० वीं शती ई० के बाद की खजुराहो की मूर्तियों में स्पष्टतः एक अन्तर दिखाई देता है। पार्श्वनाथ एवं लक्ष्मण मन्दिरों की तुलना में कन्दरिया महादेव, आदिनाथ, चतुर्भुज एवं दूलादेव मन्दिरों की मूर्तियाँ शारीरिक रचना की दृष्टि से अपेक्षाकृत अधिक पतली और लम्बी दिखाई देती हैं। इनमें आभूषणों एवं आक्वतियों के मुख तथा शारीरिक मुद्राओं का भी किचित् अस्वामाविक रूप में अंकन हुआ है ! ये मूर्तियां १० वीं शती ई० तक की मूर्तियों की <del>तु</del>लना में आकर्षक भी नहीं हैं और इनकी मुद्राओं में शनै:-शनै: गतिशीलता के स्थान पर स्थिरता का भाव प्रवल होता दिखाई देता है।

खजुराहो की मूर्तियाँ तीन समूहों में विभाज्य हैं : पहले वर्ग में चारों ओर से कोरकर बनायी गयी मूर्तियाँ आती हैं, जो मुख्यतः गर्भगृह में प्रतिष्ठित हैं। दूसरे वर्ग में मन्दिरों की भित्तियों एवं स्तम्भों पर पर्याप्त उभार में उकेरी तीन आयामां वाली मूर्तियाँ आती हैं। इनमें भित्तियों की विभिन्न देव, अप्सरा एवं दिक्पाल आकृतियाँ सम्मिलित हैं। तीसरे वर्ग में अपेक्षाकृत कम उभरी और विभिन्न गहराइयों में काटकर बनायी गयी मूर्तियाँ आती हैं। इनमें जगती, अधिष्ठान, उत्तरंग एवं शिखर आदि की देव, पशु, अप्सरा मूर्तियाँ तथा रामायण एवं महाभारत और आखेट, युद्ध एवं सामान्य जीवन के दृश्यांकन हैं। खजुराहो का रूपविधान वास्तव में ललित कलाओं का समग्र रूप में आकलन है। इनमें एक ओर चास्तत्व का सूक्ष्म अंकन मिलता है तो दूसरी ओर श्रांगारिकता का उद्दाम पक्ष भी रूपायित हुआ है।

खजुराहो की मूर्तियों को विषय वस्तु के आधार पर मुख्यतः निम्नलिखित वर्गों में विभाजित किया जा सकता है । पहले वर्ग में पूजा के लिए बनी उपास्यदेवों की प्रतिमाएँ आती हैं । प्रायः चारों ओर से कोरकर बनायी गयी पारम्परिक लक्षणों वाली ये मूर्तियाँ मन्दिरों के गर्भगृह, जंघा एवं कुछ अन्य भागों पर बनी हैं। दूसरे वर्ग में परिवार या पार्श्व देवताओं की मूर्तियाँ आती हैं, जो मुख्यतः भन्दिरों की जंघा, रथिकाओं एवं प्रवेश-द्वारों पर बनी हैं। इनमें दिक्पाल, यक्ष-यक्षियों, गंगा-यमुना, कात्तिकेय एवं गणों आदि की मूर्तियाँ हैं। तीसरे वर्ग में अप्सरा या मदनिका मूर्तियाँ आती हैं, जिनकी संख्या बहुत अधिक है। मनमोहक मुद्राओं, सुन्दर वस्त्राभूषणों के अलंकरण तथा आकर्षक शारीरिक रचना के कारण ये मूर्तियाँ खजुराहो कला की सर्वोत्तम मूर्तियाँ मानी जाती हैं। ये अप्सराएँ अपने को विवस्त्र करती (विवृतजधना), अँगड़ाई लेती, अपने पृष्ठभाग को नखों से खँरोचती, पयोधरों का स्पर्श करती, वेणियों से जल निचोड़ती, पैरों से काँटा निकालती, शिशु को दुलारती (पुत्रवल्लभा), पालित पशु-पक्षियों, जैसे शुक और वानर के साथ क्रीड़ा करती, पत्र लिखती, वीणा अथवा वंशी बजाती, दीवारों पर चित्रांकन करती या पैरों में महावर रचाती, नूपुर बँधवाती, नेत्रों में सुरमा अथवा काजल लगाती एवं दर्पण में मुख देखती (दर्पणा) हुई प्रदर्शित हैं। इनमें भारतीय साहित्य में वर्णित विभिन्न नायिकाओं के मूर्त रूप देखने को मिलते हैं।

खजुराहों में विभिन्न मनमोहक मुद्राओं वाली अप्सरा मूर्तियों के साथ ही सामान्य आलिंगनबद्ध स्त्री-पुरुष युगलों के चुम्बन और आलिंगन से सम्बन्धित अनेक मूर्तियाँ भी हैं। स्त्री-पुरुष युगलों की रतिक्रिया में संलग्न मूर्तियों के अनेक उदाहरण लक्ष्मण, विश्वनाथ, कन्दरिया महादेव तथा चित्रगुप्त मन्दिरों एवं कुछ उदाहरण पार्श्वनाथ मन्दिर पर हैं। खजुराहो के ब्राह्मण मन्दिरों में कामक्रिया के असामान्य या उद्दाम अंकन भी हैं, जिनमें युगलों या दो से अधिक लोगों के सामूहिक रतिक्रिया को असामान्य स्तर पर दर्शाया गया हैं। ऐसी मूर्तियाँ मुख्य रूप से कन्दरिया महादेव और लक्ष्मण मन्दिरों पर हैं। अगले वर्ग में अत्यधिक अस्वाभाविक स्तर के मनुष्य और पशु के काम सम्बन्धी अंकन आते हैं, जिनमें श्वान्, मृग, गर्दभ, अश्व आदि के साथ मनुष्य के समागम दृश्य हैं। ऐसी मूर्तियाँ मुख्यतः विश्वनाथ, लक्ष्मण और कन्दरिया महादेव मन्दिरों पर हैं।

चौथे वर्ग में रामायण, महाभारत एवं कृष्णलीला के दृश्यांकन तथा सामान्य जन-जीवन के विविध पक्षों के अंकन आते हैं। रामायण और महाभारत के अंकन लक्ष्मण, पार्श्वनाथ एवं कन्दरिया महादेव मन्दिरों पर हैं। युद्ध, आखेट, नृत्य, संगीत, गुरु-शिष्य, कार्यरत श्रमिक तथा विभिन्न पारिवारिक दृश्यों के अंकन न्यूनाधिक लगभग सभी मन्दिरों पर उल्कीर्ण हैं। ये दृश्य तत्कालोन जीवन की बहुमुखी झाँकी प्रस्तुत करते हैं। लक्ष्मण मन्दिर के जीवन्त युद्ध दृश्यों में युद्ध की स्थितियों तथा उसकी विभीषिका और साथ ही युद्ध में प्रयुक्त होने वाले विभिन्न अस्त्र-शस्त्रों का अंकन हुआ है। पाँचवें वर्ग में पशु-पक्षियों की मूर्तियाँ आती हैं, जिनमें शार्दूल (या क्याल या वराल या विराल) सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण हैं। शार्दूल कला में अभिव्यक्त एक कल्पित पशु है, जिसे मुख्यतः श्र्यंगों वाले सिंह के रूप में दर्शाया गया है। खजुराहो की मूर्तियों में गज, अश्व, मत्स्य, शुक, वराह एवं नर-व्यालों के रूप में इनका अंकन हुआ है। अन्तिम वर्ग में वानस्पत्तिक जगत् तथा भारतीय परम्परा में प्रचलित स्वस्तिक, पद्द, नन्दावर्त जैसे प्रतीक आते हैं।

#### प्रस्तावना

इस प्रकार खजुराहो की मूर्तिकला में पूर्व मध्यकालीन मध्य भारत का सम्पूर्ण जीवन मूर्तिमान दिखाई देता है। इनमें युद्ध, आखेट, संगीत, नृत्य, शिक्षा, प्रसाधन आदि से सम्बन्धित अनेक दृश्य देखने को मिलते हैं। खजुराहो की बहुसंख्यक मूर्तियों में इहलोक तथा परलोक की अनेक मनोरम भावनायें साकार रूप में प्रकट हुई हैं। यहाँ के कलाकारों ने प्रकृति और मानव जीवन के श्टंगारिक तथा आनन्दमय पक्ष को शास्वत् रूप देने का प्रयास किया है। शिल्प श्टंगार का इतना समृद्ध और व्यापक रूप सम्भवतः भारत के अन्य किसी कलाकेन्द्र पर देखने को नहीं मिलता।

#### प्रतिमा-विज्ञान

खजुराहो मन्दिरों की मूर्तियाँ प्रतिमाविज्ञान की दृष्टि से भी अत्यन्त महत्वपूर्ण हैं। यहाँ ब्राह्मण और जैन धर्मों से सम्बन्धित देव-मूर्तियों के विविध रूपों के दर्शन होते हैं। शिव की विभिन्न सीम्य, और संहारक मुर्तियों के अतिरिक्त उनकी नटराज तथा संयुक्त मुर्तियां भी हैं। इसी प्रकार होव परिवार के गणेश और कालिकेय की भी पर्याप्त मुर्तियाँ हैं। शक्ति के विविध रूपों में महिषमदिनी, काली, चामुण्डा, पार्वती और सप्त-मानुकाओं की मुतियाँ मुख्य हैं। बैष्णव मूर्तियों में विष्णु की स्वतन्त्र स्थानक, आसन तथा शेषशायी रूपों की प्रचुर मूर्तियाँ हैं। साथ ही विष्णु के मत्स्य, कुर्म, वराह, नृसिंह, वामन (त्रिविक्रम), राम, परशुराम, बलराम और कृष्ण (या बुढ़) आदि अवतार-स्वरूपों तथा लक्ष्मी-नारायण स्वरूप की भी अनेक मूर्तियाँ बनीं। इनके अतिरिक्त सूर्य, ब्रह्मा, सरस्वती और गज-लक्ष्मी की भी पर्याप्त मूर्तियाँ हैं। ये मुर्तियाँ लगभग सभी मन्दिरों पर न्युनाधिक संख्या में आकारित हैं। पार्श्वनाथ जैन मन्दिर पर राम, शिव, विष्णु, ब्रह्मा, बलराम एवं काम आदि ब्राह्मण देवों की स्वतन्त्र एवं शक्ति-सहित आलिंगन मृतियाँ विशेष महत्व की हैं। इनसे खजुराहो में ब्राह्मण और जैन सम्प्र-दायों के बीच के सौहार्दपूर्ण सम्बन्ध प्रकट होते हैं। लक्ष्मण, कन्दरिया महादेव, पार्श्वनाथ एवं अन्य मन्दिरों पर विभिन्न देव युगलों की आलिंगन मुर्तियों में देवताओं की कक्तियों को सामान्य लक्षणों वाला, विशिष्ठतारहित तथा द्विभुज दर्शाया गया है । उनके साथ पारम्परिक वाहनों एवं आयुधों का प्रदर्शन नहीं हुआ है। जंघा की स्वतन्त्र तथा शक्ति-सहित आलिंगन देव-मुतियाँ सामान्यतः त्रिभंग में निरूपित हैं।

प्रतिमाविज्ञान की दृष्टि से खजुराहो में कुछ दुर्लभ मूर्तियाँ भी बनों, जिनमें शंख, चक्र और पद्म पुरुष; विष्णु के हयग्रीव, वैकुण्ठ, अनन्त तथा विश्वरूप; नारसिंही, गोधासना पार्वती एवं सिंहवाहना गजलक्ष्मी की मूर्तियाँ महत्व की हैं। संघाट या समन्वित मूर्ति निर्माण की परम्परा भी खजुराहो में लोकप्रिय थी जिसके फलस्वरूप हरिहर, अर्ढनारीक्ष्वर, हरिहरपितामह (दत्तात्रेय), सूर्यनारायण, हरिहरहिरण्यगर्भ की अनेक मूर्तियाँ बनीं। इनके अतिरिक्त गौण देवताओं का भी अनेकशः निरूपण हुआ। इनमें अष्टविष्पाल, नवग्रह, अष्टवसु, गन्धर्व, नाग एवं विद्याधर मूर्तियाँ मुख्य हैं। इनका अंकन सभी मन्दिरों पर हुआ है। मन्दिरों के अर्द्ध-मण्डप और गर्भगृह के ललाटविस्ब में गर्भगृहों में प्रतिष्ठित मुख्य देवता या उसके किसी प्रमुख स्वरूप की छोटो मूर्ति आकारित हैं। द्वार-शाखाओं पर गंगा-यमुना और मन्दिरों की जंधा तथा गर्भगृह की भित्ति के निर्धारित कोणों पर अष्टदिक्पालों का निरूपण हुआ है। सप्त-मातृकाओं की मूर्तियों में एक ओर गणेश और दूसरी ओर वीरभद्र की मूर्तियों बनी हैं। प्रतिमालक्षण की दृष्टि से दूलादेव मन्दिर के गर्भगृह के प्रवेश-द्वार की नृत्यरत ससमातृका मूर्तियाँ महत्वपूर्ण हैं। लक्ष्मण मन्दिर के गर्भगृह की भित्ति पर कृष्णलीला से सम्बन्धित तथा पार्श्व-नाथ, लक्ष्मण और कन्दरिया महादेव मन्दिरों के अधिष्ठान और शिखर पर रामायण के दृश्योंकन हैं। कृष्णलीला के दृश्यों में कुत्रलयापीड-उद्वार, शकट-भंग, अरिष्टासुर-वध, यमलार्जुन-उद्धार, बत्सासुर-वध, तृणावर्त-वध, कालिय-मदन, पूतना-वध, कुब्जानुग्रह, चाणूर-युद्ध, शलयुद्ध एवं बलराम द्वारा सूतलोमहर्षण का वध मुख्य हैं। रामायण के दृश्यों में मारीच-वध, सीताहरण, अशोकवाटिका में सीता और वालि-सुग्रीव युद्ध मुख्य हैं।

प्रतिमालक्षण की दृष्टि से खजुराहो की मूर्तियाँ पारम्परिक और विकसित कोटि की हैं। देवमूर्तियों के निरूपण में सामान्यतः मुख्य आयुधों, वाहनों एवं अन्य लक्षणों की दृष्टि से शास्त्रीय ग्रन्थों का पालन किया गया है खजुराहो के मूर्ति निर्माण की परम्परा अधिकांशतः पुराणों एवं अपराजितयूच्छा (भुवनदेवकृत, १३ वीं शती ई० का उत्तराई) से प्रभावित रही है। खजुराहो की मूर्तियों में शास्त्रीय विवरणों के प्रति प्रतिबद्धता के बाद भी कलाकार ने एकरसता के परिहार के लिए देवमूर्तियों में आयुधों के क्रम तथा सहायक आकृतियों के निरूपण में किंचित् परिहार के लिए देवमूर्तियों में आयुधों के क्रम तथा सहायक आकृतियों के निरूपण में किंचित् परिदर्तनों द्वारा अपना सूझ-बूझ को भी प्रदर्शित किया है। विभिन्न देवाकृतियों के हाथों में पद्य का प्रदर्शन खजुराहो में विशेष लोकप्रिय था। पद्म के जितने विविध रूप खजुराहो की देवमूर्तियों में मिलते है उतने अन्यत्र कहीं नहीं मिलते।

## अध्याय २ खजुराहो की जैन कला

खजुराहो के जैन मंदिर पूर्वी समूह के मंदिरों के अन्तर्गत आते हैं। एक दिशाल किन्तु आधुनिक चहारदीवारी के अन्दर यहाँ कई प्राचीन और नर्वान जैन मंदिर सुरक्षित हैं। नवीन जैन मंदिर प्राचीन मंदिरों के घ्वंसावशेषों पर ही निर्मित हैं जिनमें प्राचीन जैन मंदिरों के प्रवेश-ढारों तथा मूर्तियों का उपयोग किया गया है। वर्तमान में इस चहारदीवारी में कुल १५ जैन मंदिर हैं, जिनमें केवल पार्श्वनाथ और आदिनाथ मंदिर ही अपने मूलरूप में हैं। शांतिनाथ मंदिर (क्रमांक १) की मूलनायक की प्रतिमा एवं कुछ अंशों में मंदिर भी अपने मूलरूप में विद्यमान हैं। चहारदीवारी के बाहर एक अन्य प्राचीन जैन मंदिर के कुछ भाग सुरक्षित हैं। यह मंदिर अपने विशिष्ट अलंकरणों के कारण घण्टई मंदिर के नाम से ज्ञात है। खजुराहो के जैन मंदिर और उनकी प्रभूत जैन मूर्तियां १०वीं से १२वीं शती ई० के मध्य खजुराहो में जैन धर्म और कला के तोन्न विकास की स्पष्ट साक्षी है। पार्श्वनाथ मंदिर खजुराहो का एक विशाल और सुन्दर मंदिर है। पार्श्वनाथ, धण्टई तथा आदिनाथ मंदिरों के निर्माण में स्थानीय जैन समाज के साथ ही किंचित् शासकीय संपर्थन भी था।

#### राजनीतिक एवं सांस्कृतिक पृष्ठभूमि

मंदिरों एवं मूर्तियों के निर्माण में शासकीय संरक्षण एवं समर्थन के साथ ही व्यापारी तथा व्यवसायी वर्ग के आधिक सहयोग और धार्मिक संगठन तथा धर्माचार्यों की इन गतिविधियों में रुचि की भी महस्वपूर्ण मूमिका होती है। जैन मंदिरों और मूर्तियों की संख्या तथा उन पर उस्कीर्ण लेख उनके निर्माण में स्पष्टतः चन्देल शासकों, व्यापारी एवं व्यवसायी वर्गों तथा स्थानीय जैन संगठन के सक्रिय सहयोग को प्रकट करता है।

चन्देल शासकों ने अपना राजनीतिक जीवन गुर्जर-प्रतिहार शासकों के सामंत के रूप में प्रारम्भ किया था। प्रतिहारों के समय में राजस्थान में ओसिया (जोधपुर-महावीर मंदिर, लगभग ८वीं शती ई०), मध्य प्रदेश में प्यारसपुर (विदिशा-मालादेवी मंदिर) एवं उत्तर प्रदेश में देवगढ़ (ललितपुर-शांतिनाथ मंदिर, ८६२ ई०) जैसे स्थलों पर जैन मंदिरों एवं मूर्तियों का निर्माग हुआ। यद्यपि कोई भी चन्देल शासक व्यक्तिगत रूप से जैन धर्मावलम्बी नहीं था किन्तु धार्मिक सहिष्णुता की नीति के कारण इन शासकों ने ब्राह्मण मंदिरों एवं मूर्तियों के साथ ही जैन मंदिरों एवं मूर्तियों के निर्माण को भी प्रोत्साहित किया। चन्देल शासकों के काल में उत्तर प्रदेश में चांदपुर, बूढ़ी चांदेरी, दुधइ, महोबा एवं देवगढ़ तथा मध्य प्रदेश में खजुराहो, अजयगढ़ (गुना), अहार, मदनसागरपुर एवं कई अन्य स्थलों पर जैन मंदिरों एवं मूर्तियों का निर्माण हुआ। कीर्तिवर्मन् के शासनकाल (१०६३ ई०) में बानपुर में सहस्रकूट जिनालय तथा १०६६ ई० में अहार में एक जैन मंदिर का निर्माण हुआ। कीर्तिवर्मन् के उत्तराधिकारी जयवर्मन् के समय में महोबा में १११२ ई० में कई जिन प्रतिमायें प्रतिष्ठित हुई। मदनवर्मन् ने महोबा में ११५४ ई० में नेमिनाथ एवं ११५६ ई० में सुमतिनाथ की मूर्तियों की स्थापना की। महोबा से ११४५ ई० और ११५८ ई० की कुछ अन्य जैन प्रतिमायें भी मिली हैं। मदनवर्मन् के उत्तराधिकारी परमर्दिदेव (११६५-१२०३ ई०) के शासनकाल में महोबा में एक जैन मंदिर का निर्माण हुआ। इसी के शासनकाल में ११८० ई० में अहार क्षेत्र में शांतिनाथ की विशाल खड्गासन मूर्ति भी बनी।

जैन कला की दृष्टि से खजुराहो निश्चित ही चन्देल शासकों के काल का सर्वाधिक महत्वपूर्ण केन्द्र था। इसकी पृष्ठभूमि में खजुराहो का चन्देल शासकों की राजधानी होना था। खजुराहो के विभिन्न जिनालयों एवं मूर्तियों का निर्माण हर्षदेव, यशोवर्मन, धंग, गण्ड, विद्याधर, कीर्तिवर्मन और मदनवर्मन के शासन में हुआ। पार्क्वनाथ मंदिर की ब्राह्मण देव मूर्तियों ब्राह्मण धर्मावलम्बी चन्देल शासकों के समयंन तथा जैन समुदाय के उदार धार्मिक दृष्टि का संकेत है। पार्क्वनाथ जैन मंदिर के विक्रम संवत् १०११ (९५४ ई०) के लेख में धंग के शासनकाल में ही श्रेष्ठि पाहिल द्वारा जिननाथ का भव्य मंदिर बनवाकर उसके लिए प्रभूत दान देने का उल्लेख है। धंग के महाराज गुरु वासवचन्द्र भी जैन थे। यधपि वासवचन्द्र कभी मंत्री नहीं रहे किन्तु उन्होंने अपने महाराजगुरु वद के प्रभाव का निश्चय ही उपयोग किया होगा। धंग के शासनकाल में निर्मित पार्श्वनाथ मंदिर इसका प्रमाण है। पाहिल द्वारा पार्श्वनाथ मंदिर को सात वाटिका का दान दिए जाने पर धंग ने उसका सम्मान भी किया था। यह बात जैन धर्म के प्रति धंग के उदार दृष्टिकोण को व्यक्त करती है।<sup>४</sup> पार्श्वनाथ मंदिर का निर्माण भी पाहिल द्वारा किया था।<sup>५</sup> विद्याधर के समय खजुराहो के शांतिनाथ मंदिर में शांतिनाथ की १६ फीट ऊंची विशाल प्रतिमा (१०२८ ई०) स्थापित की गई। ११७७७ ई० में परमंदिदेव के शासन-काल में भी खजुराहो में एक जिन प्रतिमा की प्रतिष्ठा हुई।

उपर्युक्त लेखों तथा चन्देल शासन के विभिन्न क्षेत्रों से जैन मंदिर एवं मूर्ति अवशेषों के साक्ष्यों से स्पष्ट है कि चन्देल राज्य के प्रायः सभी प्रमुख नगरों में समृद्ध जैनों की बड़ी बड़ी बस्तियाँ थीं जिनका मंदिरों एवं मूर्तियों के निर्माण में पूरा आर्थिक सहयोग मिल रहा था। श्रेष्ठि पाहिल, साल्हे, जाहद, मल्हण, पाणिधर तथा उनके पुत्रों (त्रिविक्रम, आल्हण तथा लक्ष्में घर), श्रेष्ठि बीवनशाह एवं उनकी भार्या पद्मात्रती तथा श्रेष्ठि देवू एवं माहुल आदि के नामोल्लेख

- १. जैन, ज्योतिप्रसाद, प्रमुख ऐतिहासिक जैन पुरुष और महिलायें, दिल्ली, १९७५, पु॰ २२४-२५।
- २. वही, पू॰ २२४ ।
- ३. जन्नास, ई० तथा अबुय्य, जे०, खजुराहो, हेग, १९६०, पृ० ६ ।
- ४. एपिग्राफिया इंडिका, खंड--१, पू० १३५--३६।
- ५. कृष्णदेव, ''दि टेम्पुल्स ऑव खजुराहो इन सेन्ट्रल इंडिया" पृ॰ ४५ ।

खजुराहो, दुबकुण्ड, अहार, सदनेशसागरपुर आदि स्थलों के जैन मूर्ति लेखों में मिलते हैं।<sup>1</sup> इन लेखों में आये विभिन्न रूपकारों या शिल्पियों के नामोल्लेख भी महत्व के हैं। इनमें लाखन, कुमारसिंह, पापट एवं रामदेव आदि रूपकारों के नाम उल्लेख्य हैं।<sup>2</sup> खजुराहो एवं अन्य स्थलों के लेखों में विभिन्न दिगम्बर जैनाचार्यों के भी उल्लेख मिलते हैं, जिनसे सम्पूर्ण क्षेत्र में जैन मंदिरों एवं मूर्तियों के होने तथा उनके स्वतंत्र विचरण का संकेत मिलता है। वासवचन्द्र के अतिरिक्त हमें श्रीदेव, कुमुदचन्द्र, देवचन्द्र आदि जैनाचार्यों के उल्लेख मिलते हैं।<sup>3</sup>

खजुराहो के पार्श्वनाथ मंदिर को सात वाटिकाओं का दान करने वाला पाहिल श्रेष्ठि देदू का पुत्र था। ये वाटिकायें पाहिल, चन्द्र, लघुचन्द्र, शंकर, पंचायतन, आम्र और धंग नाम वाली थीं। वाटिकाओं के नाम स्पष्टतः ब्राह्मण एवं जैन परम्परा के सामंजस्य को प्रकट करते हैं। ' खजुराहो के १०७५ ई० के एक मूर्ति लेख में श्रेष्टि वीवनशाह की भार्या पद्मावती द्वारा आदिनाथ की मूर्ति स्थापित किये जाने का उल्लेख है। खजुराहो के ११४८ ई० के एक अन्य मूर्ति लेख में श्रेष्ठि पाणिधर के सीन पुत्रों का तथा पाणिधर द्वारा वहाँ जैन मंदिरों एवं मूर्तियों के निर्माण का उल्लेख मिलता है। खजुराहो के ११५८ ई० के एक अन्य मूर्ति लेख में श्रेष्ठि पाणिधर के सीन पुत्रों का तथा पाणिधर द्वारा वहाँ जैन मंदिरों एवं मूर्तियों के निर्माण का उल्लेख मिलता है। खजुराहो के ११५८ ई० के एक अन्य लेख में पाहिल के वंशज एवं गृहपति कुल के साधु साल्हे द्वारा संभवनाथ की मूर्ति की स्थापना का उल्लेख है। लेख में साल्हे के पुत्रों, महागण, महाचन्द्र, शनिचन्द्र, जिनचन्द्र, उदयचन्द्र आदि के भी नाम दिये हैं। इस प्रकार खजुराहों के विभिन्न मूर्ति लेखों से स्पष्ट है कि व्यापारी परिवार के पाहिल एवं उसके पिता और अन्य पूक्तों तथा उत्तराधिकारियों ने लगभग २०० वर्षों (९५४-११५८ ई०) तक जैन मूर्ति निर्माण में पुरा आर्थिक सहयोग दिया। इन लेखों से पृहपति वंश के जैन धर्मा-वलम्बी होने की भी स्पष्टतः सूचना मिलती है। इस कुल के विभिन्न सदस्यों ने आदिनाथ, संभवनाथ एवं नेमिनाथ तीर्थंकरों की मूर्तियां बनवायी थीं।

#### खजुराहो के जैन मंदिर

सजुराहो के पूर्वी मन्दिर समूह में बाह्यण और जैन दोनों ही धर्मों के मन्दिर आते हैं। घण्टई मन्दिर के अतिरिक्त अग्य सभी जैन मन्दिर एक आधुनिक चढ़ारदीवारी में स्थित हैं।

- १. इष्टव्य, तिवारी, मार्क्त नन्दन प्रसाद, जैन प्रतिमाधिज्ञान, वाराणसी, १९८१, पु० २७।
- २. पार्श्वनाथ मंदिर के अर्धमंडप के प्रवेशद्वार के समीप ही गोहल, माहुल, देवशर्मा, जयसिंह और पीषन के नाम फशं और दीवारों पर अभिलिखित हैं। ज्योति प्रसाद जैन ने इन नामों को पार्श्वनाथ मन्दिर के निर्माण से सम्बद्ध शिल्पियों का नाम माना है। जैन, ज्योति प्रसाद, पूर्व निर्विष्ठ, पृ० २२६।
- जैन, ज्योति प्रसाद, पूर्व निदिष्ट, पृ० २२५; 'जैन, बलभड़, भारत के दिगम्बर जैन तीर्थ (तृतीय भाग)---मध्य प्रदेश, बम्बई, १९७६, पृ० १४०-४२।
- ४. **एपिग्राफिया इंडिका,** खण्ड १, पू० १३५-३६ ।
- ५. वही, पृ० १३६; विजयसूर्ति (सं०), जैस शिस्त्रालेख संग्रह, भाग~३, बम्बई, १९५७, गु० ७९, १०८।

दिगम्बर सम्प्रदाय से सम्बद्ध खजुराहो के जैन मन्दिर एवं मूर्तियां लगभग ९५० से ११५० ई० के मच्य बनीं । तीर्थंकरों को निवंस्त्र मूर्तियों तथा जैन मन्दिरों के प्रवेश-द्वारों पर १६ मांगलिक स्वय्नों के उकेरन से मन्दिरों का पूरी तरह दिगम्बर सम्प्रदाय से संबद्ध होना स्पष्ट हैं। जैन मन्दिरों में पार्श्वनाथ मन्दिर प्राचीनतम और स्थापत्यगत योजना की दृष्टि से विशालतम है। प्रतिमाविज्ञान की दृष्टि से आदिनाथ मन्दिर की मूर्तियां विशेष महत्वपूर्ण हैं। घण्टई मन्दिर यद्यपि वर्तमान में खण्डित रूप में है किन्तु अपने मूलरूप में यह मन्दिर पार्श्वनाथ मन्दिर के समान विशाल और उतना ही सुन्दर भी रहा है। खजुराहो की जैन मूर्तियां प्राचीन तथा नवीन जैन मन्दिरों पर हैं। साथ हो अनेक मूर्तियां स्थानीय साहू शांति प्रसाद जैन, जार्डिन एवं पुरातात्विक संग्रहालयों में भी सुरक्षित हैं।

खजुराहो को जैन मूर्तिकला में तीर्थंकरों की स्वतन्त्र मूर्तियों के साथ ही उनकी द्वितीर्थी और चौमुखी मूर्तियाँ भी बनीं। तीर्थंकरों के जीवन-दृश्यों के अंकन का यहां अभाव दृष्टिगत होता है। केवल कुछ तीर्थंकरों के अभिषेक से सम्बन्धित दृश्य ही मिलते हैं। ज्ञातव्य है कि दिगम्बर स्थलों पर तीर्थंकरों के जीवन दृश्यों का अंकन सामान्यतः नहीं हुआ है। ऐसे अंकन श्वेताम्बर स्थलों पर ही मिलते हैं, जिनके मुख्य उदाहरण ओसियाँ, कुंभारिया एवं दिलवाड़ा के जैन मन्दिरों में हैं। तीर्थंकरों के जीवन दृश्यों का अंकन सामान्यतः नहीं हुआ है। ऐसे अंकन श्वेताम्बर स्थलों पर ही मिलते हैं, जिनके मुख्य उदाहरण ओसियाँ, कुंभारिया एवं दिलवाड़ा के जैन मन्दिरों में हैं। तीर्थंकरों के पश्चात् उनके शासनदेवताओं (या यक्ष-यक्षी) का निरूपण ही सर्वाधिक लोकप्रिय था। यक्ष और यक्षियों की मूर्तियाँ जिन-संयुक्त मूर्तियों के साथ ही स्वतंत्र रूप में भी बनीं। खजुराहों में केवल गोमुख-चक्रेक्वरी, सर्वाह्ल या सर्वानुभूति (या कुवेर)-अम्बिका, धरणेन्द्र-पद्मावती एवं मातंग-सिद्धायिका की ही स्वतन्त्र मूर्तियाँ बनीं। ये यक्ष-यक्षी युगल क्रमशः ऋषभनाथ, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ और महावीर के शासनदेवता है। तीर्थंकरों और शासन-देवताओं के पश्चात् जैन देवकुल में महाविद्याओं का ही महत्व था। यद्यपि महाविद्याओं के मूर्त अंकन के उदाहरण दिगम्बर स्थलों पर नहीं मिलते, किन्तु खजुराहो के आदिनाथ मन्दिर की १६ रथिकाओं में प्रतिधित स्वतन्त्र लक्षणों वाली देवियों की पहचान जैन परम्परा के १६ महाविद्याओं से सम्भव है।

खजुराहो के मन्दिरों में सरस्वती, लक्ष्मी, क्षेत्रपाल, बाहुबली एवं जैन आचार्यों आदि का भी निरूपण हुआ है। मन्दिरों के निर्धारित कोणों पर अष्टदिक्पालों की स्थानक मूर्तियाँ और प्रवेशद्वारों के उत्तरंगों पर नवग्रहों और बड़ेरियों पर १६ मांगलिक स्वप्नों का अंकन हैं। आदिनाथ मन्दिर पर गोमुख यक्ष या (अष्टवसुओं) की मूर्तियाँ भी आकारित है। जैन मन्दिरों पर अष्टदिक्पालों एवं नवग्रहों का निरूपण जैन धर्म में इनके पूजन का प्रमाण है। खजुराहो के बाह्यण मन्दिरों की मूर्तियों का किचित् प्रभाव अप्सराओं एवं कामक्रिया से सम्बन्धित शिल्पांकनों के साथ ही पार्श्वनाथ मन्दिर के मण्डप और गर्भगृह की जंघा और शिखरों की विभिन्न बाह्यण देवयुगल आकृतियों के अंकन में भी देखा जा सकता है। ज्ञातन्य है कि अन्य किसी भी स्थल पर जैन मन्दिर पर बाह्यण देव युगलों का और वह भी आलिंगन मुद्रा में निरूपण नहीं हुआ है। इनमें विष्णु, शिव, ब्रह्मा, काम, बलराम, राम आदि की शक्ति सहित आलिंगन मूर्तियाँ है। ऐसी मूर्तियाँ केवल पार्श्वनाथ मन्दिर पर ही है। जैन मन्दिरों के प्रवेश

#### खजुराहो की जैन कला

द्वारों पर मकरवाहिनी गंगा और कूमंबाहिनी यमुना की स्थानक मूर्तियाँ भी मन्दिर निर्माण की सामन्य विशेषता के अनुरूप हैं।

यहाँ खजुराहो के जैन मन्दिरों तथा मूर्तियों का संक्षेप में अलग-अलग उल्लेख आवश्यक है।

#### मन्दिर क्रमांक ११ (शांतिनाथ मन्दिर)

पार्श्वनाथ मन्दिर के समीप ही दक्षिण की ओर एक अलग छोटी चहारदीवारी में शांतिनाथ मन्दिर सहित कूल १६ मन्दिर हैं जिनका निर्माण अधिकांशतः प्राचीन जैन मन्दिरों और मूर्तियों के अवशेषों से किया गया है। इन मन्दिरों का क्रमांक (आगे से क्र०) १ (शांतिनाथ) से १६ (आदिनाय) है। शांतिनाथ मन्दिर में शांतिनाथ की १२ फीट ऊँची खड्गासन मूर्ति है। यह तीर्थंकर प्रतिमा खजुराहो को समस्त देव प्रतिमाओं में विशालतम और सांगोपांग प्रतिमा है। मूलनायक के दोनों हाथों में पूर्ण विकसित पद्म हैं और सौम्यमुख पर गहन चिन्तन का भाव व्यक्त है। शांतिनाथ के दोनों ओर पार्श्वनाथ (३' ५'' × १' ११ ') की तथा परिकर में अन्य जिनों की आकृतियाँ बनीं हैं। चमकदार आलेप से युक्त शांतिनाथ की विशाल प्रतिमा मनोज्ञ और अनुपातिक अंग योजना वाली है । अलंकृत प्रभामण्डल से युक्त मूर्ति में एक योगी की तपश्चर्या और चिन्तन के भाव को सुन्दर ढंग से प्रदर्शित किया गया है। संबत् १०८५ (= १०२८ ई०) के लेख से युक्त इस मूर्ति के समीप ही दीवारों में पार्क्वनाथ. ऋषभनाथ (२' १०'' ×१' ८'') और महावीर तथा कुछ अन्य तीर्थंकरों की ११वीं शती ई० की मुनियां भी सूरक्षित हैं। पार्खनाथ के सिर पर सर्प फणों का फैलाव और उनके बैठने का शांत भाव सुन्दर है। इस मूर्ति के परिकर में बाहुबली की भी मूर्ति बनी है। मन्दिर के प्रवेश-द्वार पर गंगा-यमुना और समीप ही क्षेत्रपाल (२'×१' ३') की मृतियाँ हैं। क्षेत्रपाल की मूर्ति में रौद्र भाव के स्थान पर मुख पर सौम्य भाव है और बारीरिक चेष्टाओं से नृत्य की लयात्मकता पूरी तरह अभिव्यक्त है।

#### मस्दिर क्रमांक १/२

इस मन्दिर के प्रवेशद्वार पर गंगा और यमुना की घिना वाहन वाली एवं नृश्यरत पुरुषों की ६ आकृतियाँ और गर्भगृह में द्वितीयों जिनों की कायोत्सर्ग मूर्ति (४ ×२) है।

#### मन्दिर क्रमांक १/२

इस मन्दिर में मूलनायक के रूप में पार्श्वनाय की सात सपंफणों के छत्र वाली कायोत्सर्ग (४'४''×१' ११'') मूर्ति है। इस मनोज़ मूर्ति में शरीर रचना इकहरी और सुन्दर है। पार्श्वनाथ के दक्षिण पार्श्व में बिल्हारी से प्राप्त एक द्वितीर्थी जिन मूर्ति प्रतिष्ठित है। इस मूर्ति में ऋषभनाथ और चन्द्रप्रभ की क्रमज्ञः वृषभ और चन्द्र लांछनों वाली कायोत्सर्ग आकृतियाँ बनी हैं। दोनों ही तीर्थंकरों के साथ चतुर्भुज यक्ष-यक्षी निरूपित हैं, जिनके करों में अभयमुद्रा, पद्म, पुस्तक और जल्पात्र हैं। मूलनायक के बायीं ओर भी एक द्वितीर्थी जिन मूर्ति अवस्थित है। कायोत्सर्ग में अवस्थित जिनों के साथ यहाँ लांछन नहीं दिखाये गये हैं। इस मूर्ति के परिकर में पार्श्वनाथ की घ्यानस्थ मूर्ति भी बनी है।

#### मन्दिर क्रमांक १/४

इस मन्दिर के उत्तरंग पर १६ मांगलिक स्वप्न और ढारशाखाओं पर गंगा-यमुना की आकृतियाँ हैं। मूलनायक के रूप में नौ सर्पफ़णों के छव वाली पार्श्वनाथ की घ्यानस्थ मूर्ति स्थित है। संगमरमर में उकेरो यह मूर्ति विक्रम संवत् १९२७ (ई० १८७०) की है। इस मूर्ति के समीप ही पार्श्वनाथ और झान्तिनाथ की २० वीं घाती ई० की काले संगमरमर की घ्यानस्थ मूर्तियाँ हैं। इन मूर्तियों के अतिरिक्त मन्दिर में पत्थर में बनी पार्श्वनाथ (चार उदाहरण), चन्द्रप्रभ, आदिनाथ और अजितनाथ एवं धातु में बनी जादिनाथ, झान्तिनाथ (दो उदाहरण) एवं पार्श्वनाथ की छोटी-बड़ी मूर्तियाँ सुरक्षित हैं। छत्तरपुर से प्राप्त मल्लिनाथ की कल्श लांछन वाली एक खड्गासन मूर्ति के परिकर में २३ अन्य जिनों की आकृतियाँ भी दिखायी गयी हैं।

#### मन्दिर कमांक १/५

इस मन्दिर में बाहुवली की २० वीं शतो ई० की विशाल कायोत्सर्ग प्रतिमा (८'×२''७'') द्रष्टव्य है।

#### मन्दिर कमांक १/६

मन्दिर में ऋषभनाथ को ११ वीं शती ई० की एक मनोज़ ध्यानस्य मूर्ति (४ ७ ४ २' ६'') सुरक्षित है। कन्धों को छूती हुई लटों, वृषभ लांछन एवं यक्ष-यक्षी युक्त इस मूर्ति में नवग्रह भी बने हैं। यक्ष-यक्षी के रूप में सर्वाह्ल और चक्रेक्वरी निरूपित हैं। ऋषभनाथ के जटा-मुकुट की बनावट बहुत सुन्दर और कई गुच्छकों के रूप में बनी है। सिहासन के उपर अलंकृत आसन और उलटा पद्म तथा प्रभामण्डल भी मनोहारी है। मुख पर चिन्तन का भाव और कन्धों पर लटकती जटाएँ देवत्व का पूरा आभास कराती हैं। वेदि के उपर किसी प्राचीन जैन मन्दिर के ढ़ार का उपरी भाग सुरक्षित है जिसमें सुपार्व्वनाथ सहित १५ जिन आकृतियाँ बनी हैं।

#### मन्दिर क्रमांक १/७

इस मन्दिर के प्रवेशद्वार के सिरदल पर तीर्थंकरों की घ्यानस्य और नीचे गंगा और यमुना की मूर्तियाँ हैं। मूलनायक के रूप में कपिलांछन से युक्त अभिनन्दन की मूर्ति विराजमान है जिसके दाहिने पार्श्व में अश्वलांछन वाले सम्भवनाथ तथा चकवालांछन वाले सुमतिनाथ की स्वतन्त्र मूर्तियाँ हैं। संगमरमर में उकेरी ये सभी घ्यानस्य मूर्तियाँ १९८१ ई० में स्थापित हुई हैं।

#### मन्दिर क्रमांक १/८

इस मन्दिर में नैमिनाय की काले पत्थर की सम्वत् १९४३ (ई० १८८६) की घ्यानस्थ मूर्ति है । यह मूर्ति चार अष्टकोणीय प्राचीरों वाले मेरु मन्दिर में स्थित है जिसकी जालीनुमा दीवारें अत्यम्त अलंकृत है ।

#### खजुराहो की जैन कला

#### मन्दिर कमांक १/९

इस मन्दिर में मूलनायक महावीर (सिंह लांछन) सहित अनन्तनाथ (श्येन पक्षी) तथा विमलनाथ (शूकर) की लांछनयुक्त तीन ध्यानस्य मूर्तियाँ हैं । संगमरमर में बनी परिकरविहोन ये मूर्तियाँ वर्ष १९८१ में स्थापित हुई हैं ।

#### मन्दिर क्रमांक १/१०

इस मन्दिर में जैन युगल (तीर्थंकर के माता-पिता) मूर्ति (३'४''×२'६'') का एक अत्यन्त सुन्दर उदाहरण सुरक्षित हैं। वेदि के ऊपर किसी तीर्थंकर के अभिषेक का विस्तृत अंकन दिखाया गया है। इस दृश्यांकन में गन्धवों, विद्याधरों तथा कलशधारी देवों की आक्व-तियों के साथ ही भूत, वर्तमान और भविष्य के २४-२४ जिनों को मिलाकर कुल ७२ जिनों की आक्वतियां बनीं हैं।

#### मन्दिर क्रमांक १/११

इस मन्दिर में वर्ष १९८१ स्थापित क्षेत्रेत संगमरमर की शान्तिनाथ, कुंधुनाथ एवं अरनाथ की पारम्परिक लांछनों वाली तीन खड्गासन मूर्तियाँ हैं । तीनों ही तीर्थंकरों का चक्रवर्ती होना इनके एक साथ निरूपित होने की दृष्टि से उल्लेख्य है ।

#### मन्दिर कमांक १/१२

मन्दिर का प्रवेशद्वार और अर्द्धमण्डप प्राचीन जैन मन्दिर का भाग है। इस मन्दिर का प्रवेशद्वार अत्यन्त कलापूर्ण है। इसके सिरदल पर १६ मांगलिक स्वप्न, तीर्थंकरों, नवग्रहों तथा नीचे के भाग में गंगा और यमुना की मनोहारी भूतियाँ बनी हैं। गर्भगृह में मूलनायक आदिनाथ की वृषभ लांछन वाली मूर्ति है, जिसके दाहिने पार्श्व में अरनाथ (मत्स्य लांछन) एवं बायें पार्श्व में पुनः आदिनाथ की ध्यानस्थ मूर्तियाँ हैं। श्वेत संगमरमर में बनी ये सभी तीर्थंकर मूर्तियाँ १९८१ ई० में स्थापित हुई हैं। ललाटबिम्ब की ध्यानस्थ तीर्थंकर मूर्ति अनूठी है। दोनों पैर मोड़कर ध्यानमुदा में बैठी तीर्थंकर आकृति का बायाँ हाथ गोद में है, जबकि दाहिना हाथ पारम्परिक मुद्रा में न होकर जानु पर रखा है जिसमें पूर्ण विकसित पद्म दिखाया गया है। इस विचित्र तीर्थंकर मूर्ति में तिछन्न, गन्धर्व एवं अशोक वृक्ष का अंकन हुआ है।

#### मन्दिर क्रमांक १/१३

मन्दिर में चन्द्रप्रभ की ध्यानस्थ मूर्ति ( ३' ४'' × २' ३'') है। तीथंकर के साथ चन्द्र लोछन तथा यक्ष-यक्षी की आकृतियाँ निरूपित हैं। इस वेदि के दोनों ओर की दीवारें प्राचीन जैन मन्दिरों की बाह्य भित्ति का अवशिष्ट भाग हैं, जो मन्दिर संख्या १/१२ एवं १/१४ की बाह्य भित्तियाँ हैं। इनपर कई देवी-देवताओं की आकृतियाँ द्रष्टव्य है। इनमें ब्रह्माणी, यम, निर्ऋति (निर्वस्त), अम्बिका, ईशान, इन्द्र, गोमुख तथा अप्सराओं की स्वतन्त्र मूर्तियाँ महस्व की हैं। इस मन्दिर की पूर्वी दीवार पर विवस्त्रजधना अप्सरा, दिक्पाल तथा पद्मावतो यक्षी की मूर्तियाँ उकेरों है।

₹

#### मन्दिर क्रमांक १/१४

मन्दिर के उत्तरंग पर लठाट बिम्ब में पड्भुजा चक्रेश्वरी तथा उसके छोरों पर गज-लक्ष्मी एवं सरस्वती की आक्वतियाँ उकेरी हैं। अढंमण्डप के छत पर चारों ओर १६ मांगलिक स्वप्न तथा द्वारशाखाओं पर गंगा और यमुना का अंकन हुआ हैं। गर्भगृह में पार्श्वनाथ की बिल्हरी से प्राप्त सुन्दर च्यानस्थ मूर्ति ( ३' ७'' × २' १'') अवस्थित है। इसके तोरण भाग में १३ छोटी जिन आक्वतियाँ भी बनी है। पूरा मन्दिर प्राचीन है। अर्ढमण्डप के बितान पर चारों ओर चार तीर्थंकरों के अभिषेक तथा नीचे चारों ओर जैन आचार्यों के उपदेश एवं २७ चामर-धारिणी आक्वतियाँ तथा कुछ अन्य प्रसंग बने हैं। अर्ढमण्डप के स्तम्भों पर द्वारपाल की मूर्तियाँ बनी है।

#### मन्दिर क्रमांक १/१५

एक छोटे गर्भगृह में चन्द्र लांछन वाली चन्द्रप्रभ की घ्यानस्थ मूर्ति (२'७''×१'६') प्रतिष्ठित है। मन्दिर में दाहिने ओर का कुछ भाग बाद में बनाया गया है। तीर्यंकर के साथ द्विभुज यक्ष-यक्षी मी आकारित हैं।

मन्दिर क्रमांक १/१४ एवं १/१५ के बीच के बरामदे में भारतीय ज्ञानपीठ ढारा प्रदत्त जैन स्थापत्य एवं मूर्तिकला से सम्बन्धित कई भाचित्र (फोटो) काल्क्रमानुसार दर्शाये गये हैं।

#### मन्दिर क्रमांक १/१६-१८

मन्दिर क्रमांक १/१६, १७, १८ परस्पर मिले हुए हैं, जिनमें एक मन्दिर से होकर दुसरे मन्दिर में जाने के लिए दरवाजे हैं।

#### मन्दिर क्रमांक १/१६

इस मन्दिर में मूलनायक के रूप में वज्त्र-लांछन युक्त धर्मनाथ की घ्यानस्थ मूर्ति स्थापित है । धर्मनाथ के दाहिने एवं बायें क्रमशः चन्द्रप्रभ एवं शान्तिनाथ की लांछनयुक्त मूर्तियाँ है । श्वेत संगमरमर की ये मूर्तियाँ १९८१ ई० (धर्मनाथ), १८६५ ई० (चन्द्रप्रभ) और १९०२ ई० (शान्तिनाथ) में तिर्ध्यकित हैं ।

#### मन्दिर क्रमांक १/१७

इस मन्दिर में ११ वीं-१२ वीं शतो ई० की तीर्थंकरों की तीन विशाल खड्गासन मूर्तियाँ है। एक उदाहरण (५ × १' २'') में शूकर-लांछन के आधार पर मूर्ति की पहचान विमलनाथ से की गयी है। ये मूर्तियाँ मध्यप्रदेश के दमोह जिला स्थित हटा तहसील के फतेहपुर ग्राम से प्राप्त हुई हैं।

#### मन्दिर क्रमांक १/१८

इस मन्दिर में विक्रम सम्वत् १९२७ (१८७० ई०) की नौ सर्पफणों के छत्र वाली काले पत्थर की पार्श्वनाथ की घ्यानस्य मूर्ति है । सर्पफणों की संख्या के आधार पर तीर्थकर की पहचान सुपार्श्वनाथ से भी की जा सकती है । मूलनायक के एक ओर चन्द्रप्रभ (विक्रम सम्वत्

#### खजुराहो की जैन कला

१९१५) और दूसरी ओर नेमिनाथ (विक्रम सम्वत् १९२७) की लांछनयुक्त मूर्तियाँ हैं ! सम्वत् १९२७ के मूर्ति लेख से यह प्रतीत होता है कि इस मूर्ति की प्रतिष्ठा सम्वत् १९२७ में श्री कंछेदीलाल जैन (नगौद) एवं उनके परिवार के लोगों ढारा खजुराहो में गजरथ के अवसर पर की गयी थी ।

#### मन्दिर क्रमांक २

इस मन्दिर के प्रवेशद्वार पर पार्श्वनाथ को प्राचीन और गर्भगृह में पद्मप्रभ की काले पाषाण की अर्वाचीन (२५ जनवरी, १९८१ को स्थापित) आसनस्थ मूर्तियाँ हैं ।

#### मन्दिर क्रमांक ३

मन्दिर के गर्भगृह में मूलनायक ऋषभनाथ की वृषभ लांछन वाली ध्यानस्थ मूति (३'६' × २' ६'') है। इस मूर्ति के सिंहासन छोरों पर यक्ष-यक्षी के रूप में गोमुख और चक्रेश्वरी तथा परिकर में बाहुबलो आमूर्तित हैं। बाहुबली के पार्श्वों में विद्याधारियों की आकृतियाँ भी बनी हैं। इस मनोज़ मूर्ति में जटामुकुट एवं घुभाधदार लटों वाली कन्धों पर लटकती जटाओं का संयोजन बहुत सुन्दर है। मूलनायक का मुख अत्यन्त सुन्दर एवं शान्त है। आकृति के ओठ एवं ठुड्डी अत्यन्त आकर्षक एवं तीखे हैं। साथ ही खिले हुए कमल एवं मुक्ता अलंकरणों बाला प्रभा-मण्डल भी मनोहारी है। दो पार्श्ववर्ती रथिकाओं में सुमतिनाथ ( चकवा लांछन, २' ६ ई'' × १' ५'') एवं अभिनन्दन ( कपि-लांछन, २' १०'' × १' ७'' ) की भी घ्यानस्थ मूर्तियाँ हैं। लगभग ११ वीं शती ई० को इन दोनों ही मूर्तियों में यक्ष-यक्षी भी दिखाये गये हैं। प्रवेशद्वार पर बायों ओर वाराही एवं चामुण्डा की त्रिभंग आकृतियाँ हैं।

## मन्दिर कमांक ४

मन्दिर के प्रवेशढार पर किसी तीर्थंकर के अभिषेक का दृश्यांकन है । वेंदि पर जनवरी १९८१ में स्थापित ( विक्रम सम्वत् २०३७ ) श्वेत संगमरमर की शीतलनाथ, विमलनाथ एवं महावीर की मूर्तियाँ हैं ।

## मन्दिर क्रमांक ५

इस मन्दिर का प्रवेशदार अत्यन्त अलंकृत है। मूलनायक के रूप में मल्लिनाथ प्रतिष्ठित हैं। पार्श्ववर्ती रथिकाओं में नेमिनाथ एवं मुनिसुव्रत की श्वेत संगमरमर की जनवरी, १९८१ (विक्रम सम्वत् २०३७) में स्थापित लांछनयुक्त ध्यानस्थ मूर्तियाँ हैं। मन्दिर क्रमांक ६

मन्दिर के प्रवेशद्वार के उत्तरंग क मध्य में तीर्थकर तथा छोरों पर चक्रेश्वरी और अम्बिका यक्षियों की मूर्तियाँ हैं। द्वारशाखाओं पर गंगा और यमुना की तथा गर्भगृह में सुपार्श्व-नाथ की कायोत्सर्ग (३'९'४२') यूर्तियाँ हैं। सुपार्श्वनाथ के चरणों के समीप दो आयिकाओं की भी आकृतियाँ उकेरी है। मध्यवर्ती सुपार्श्वनाथ प्रतिमा के दोनों ओर बिल्हारी से प्राप्त कलचुरी काल की दो कायोस्सर्ग तीर्थंकर मूर्तियाँ हैं। दाहिनो ओर अजितनाथ (३'७''× < < दे'') की गज-लांछन और यक्ष-यक्षी तथा बायीं ओर जटाओं से शोभित वृषभ-लांछन वाली आदिनाथ (३' ८'' × १' २'') की गोमुख यक्ष और चक्रेंस्वरी यक्षी से सुशोभित मूर्तियाँ है। मन्दिर क्रमांक ७

मन्दिर का प्रवेशद्वार अत्यधिक अलंकृत और प्रतिमाशास्त्र की दृष्टि से महत्वपूर्ण है। मन्दिर के उत्तरंग पर लक्ष्मो, चक्रेश्वरी, अम्बिका और नवग्रहों के अतिरिक्त १८ जैन मुनियों तथा १६ माज्जूळिक स्वप्नों का भी अंकन हुआ है। जैन मुनियों को सामान्यतः नमस्कार-मुदा में मयूरपिच्छिका के साथ दिखाया गया है। ये आक्रुतियाँ ललाट-बिब की सुपार्श्वनाथ मूर्ति के दोनों ओर बनी हैं और इनमें उनके नाम भी अभिलिखित हैं। गर्भगृह में महावोर की ध्यानस्थ मूर्ति (४ × २' २'') है। विक्रम सम्वत् ११४८ (१०९१ ई०) की इस मूर्ति में यक्ष-यक्षी भी आमूर्तित हैं। सिंह-लाछन और यक्ष-यक्षी वाली महावोर की यह मूर्ति खजुराहो की अनुपम और साथ ही महावीर की सबसे सुन्दर, पूर्ण एवं सांगोपांग मूर्ति है। महावोर का अलंकृत प्रभामण्डल एवं अष्टप्रातिहार्य भी सुन्दर है। मूलनायक के मुख पर मन्दस्मित और गहन चिन्तन का भाव विश्वेष उल्लेखनीय है। अर्थनिमिलित नेत्र, तिखी ठुड्री और श्रीवत्स भी दर्शनीय है।

## मन्दिर ऋमांक ८

मन्दिर के उत्तरंग पर चक्रेश्वरी एवं लक्ष्मो और ार्भगृह में तीर्थंकर आदिनाथ की मूर्ति (३'७'' × २'२'') है ।

#### मन्दिर क्रमांक ९ (आदिनाथ मन्दिर)

पार्श्वनाथ मन्दिर के ठीक उत्तर में स्थित आदिनाथ मन्दिर खजुराहो के जैन मन्दिर समूह का एक महत्वपूर्ण मन्दिर है। यह मन्दिर प्रथम तीर्थंकर आदिनाथ को समर्पित है। निरन्धार-प्रासाद-शैली के इस मन्दिर का वर्तमान में केवल शिखर युक्त गर्भगृह और अन्तराल ही शेष है। मन्दिर के मण्डप और अर्ड्रमण्डप पूरी तरह नष्ट हो चुके हैं और उनके स्थान पर गुम्बदाकार भीतरों छठों वाला एक नवीन प्रवेश-कक्ष बना दिया गया है। योजना, निर्माण शैली एवं मूर्तिकला की दृष्टि से आदिनाथ मन्दिर खजुराहो के वामन मन्दिर (ल० १०५०-७५ ई०) के निकट है। इस समानता के आधार पर कृष्णदेव ने आदिनाथ मन्दिर को ११वीं शती ई० के उत्तरार्द्ध में रखा है। गर्भगृह में संवत् १२१५ (११५८ ई०) की काले पत्थर की आदिनाथ को मूर्ति (३'४'' ×३' ५'') प्रतिष्ठित है जो मूल प्रतिमा को हटाए जाने के बाद वहाँ रखी गई है। ललाटविंब में ऋषभनाथ की यक्षो चक्रेस्वरी की मुर्ति बनी है।

मन्दिर के मंडोवर पर मूर्तियों की तीन समानान्तर पंक्तियाँ हैं। ऊपर की पंक्ति में गन्धर्व, किन्नर और विद्याधरों की अत्यन्त गतिशील मूर्तियाँ हैं। मध्य की पंक्ति में चारों कोणों पर अध्वासुकियों या गोमुखयक्ष की आठ चतुर्भुज गोमुख आकृतियाँ वनी हैं। निचली पक्ति में अष्ट-दिक्पालों की त्रिभंग में चतुर्भुज मूर्तियाँ उकेरी गई हैं। नीचे की दो पंक्तियों में विभिन्न

१. कृष्णदेव, पूर्वनिदिष्ट, पू० ५८ ।

आकर्षक मुद्राओं में अप्सराओं तथा व्यालों की भी मूर्तियाँ बनी हैं। मंडोवर की १६ रथिकाओं में १६ देवियों की मूर्तियाँ हैं। ललितमुदा में आसीन या त्रिभंग में खड़ी ये देवियाँ मूर्तिविज्ञान की दृष्टि से विशेष महत्व की हैं। स्वतन्त्र वाहनों एवं आयुधों वाली इन देवियों की सम्भावित पहचान १६ महाविद्याओं से की गई है। मन्दिर के अधिष्ठान पर क्षेत्रपाल (दक्षिण), जैन यक्षी चक्रेश्वरी (उत्तर) और अम्बिका (पश्चिम) की मूर्तियाँ हैं। आदिनाथ मन्दिर की द्वार-शाखाओं की चतुर्भुज देवियों की मूर्तियाँ भी मूर्तिविज्ञान की दृष्टि से विशेष महत्व की हैं। इनमें लक्ष्मी, चक्रेश्वरी (उत्तर) और अम्बिका (पश्चिम) की मूर्तियाँ हैं। आदिनाथ मन्दिर की द्वार-शाखाओं की चतुर्भुज देवियों की मूर्तियाँ भी मूर्तिविज्ञान की दृष्टि से विशेष महत्व की हैं। इनमें लक्ष्मी, चक्रेश्वरी, अम्बिका, पद्मावती, गौरी, काली, गांधारी एवं कुछ अन्य देवियों को वाहनों या बिना वाहनों वाला दिखाया गया है। उत्तरंग पर चक्रेश्वरी, अम्बिका एवं पद्मावती यक्षियों के अतिरिक्त लक्ष्मी भी आकारित हैं। मन्दिर के प्रवेशद्वार के दहलीज छोरों पर दो चतुर्भुज देवमूर्तियाँ बनीं हैं जिनके सुरक्षित करों में अभयमुद्रा, परशु एवं चक्राकार पद्म प्रदर्शित हैं। दहलीज के बायें छोर पर गजलक्ष्मी और दाहिने छोर पर तीन सर्पकणों के छत्र वाली कूर्मवाहना देवी निरूपित हैं। घ्यानमुद्रा में विराजमान और एक सुरक्षित हाथ में पद्म से युक्त इस देवी को पहचान सम्भव नहीं है। द्वार-शाखाओं पर मकरवाहिनी गंगा और कूर्मवाहिनी यमुना की मूर्तियाँ भी जकेरी हैं।

प्रवेशद्वार के बड़ेरी पर १६ मांगलिक स्वप्नों का अंकन हुआ है। बायीं ओर आदिनाय की माता को शय्या पर लेटे दिखाया गया है। इसके आगे स्त्री-पुरुष युगल की बार्तालाप-मुद्रा में मूर्तियाँ बनी हैं। यह निश्चित ही आदिनाथ के माता-पिता हैं जिन्हें शुभ स्वप्नों के प्रसंग में बार्ता करते दिखाया गया है। इसके बाद क्रम से १६ मांगलिक स्वप्न बने हैं।

आदिनाथ मन्दिर लगभग १ मीटर ऊँची जगती पर बना है। मन्दिर के अधिष्ठान के गोटे कई भिन्न-भिन्न स्तरों और अलंकरणों वाले हैं। अधिष्टान के ऊपर जंधा या मडोवर का अलंकृत तथा शिल्प-सज्जित भाग है जिनमें निचली दो पंक्तियों में देवी-देवताओं तथा प्रक्षेपों पर अप्सराओं, नृत्यांगनाओं और व्यालों की मूर्तियाँ हैं। मन्दिर का शिखर सप्तरथ और घोडशभद्र है। कर्णरथों के ऊपर एक लघु स्तूपाकार शिखर है जिनमें दो पीढ़े, चन्द्रिकायें तथा आमलक हैं। कर्णरथों के ऊपर एक लघु स्तूपाकार शिखर है जिनमें दो पीढ़े, चन्द्रिकायें तथा आमलक हैं। इस परिधि के ऊपर एक बड़े आकार का आमलक, दो चन्द्रिकायें, एक छोटा आमलक, चन्द्रिका और कलश है। अन्तराल की छत तीन आलों की श्वंखला से आच्छादित हे। गर्भगृह का ढार सात शाखाओं वाला है जिनमें पत्रलता, मन्दारमाला, वाद्य-वादन करती और नृत्यरत-गण आकृतियों, पत्रलताओं एवं वर्तुलाकार गुच्छ रचनाओं का अलंकरण है।

आदिनाथ मन्दिर पर पार्श्वनाथ मन्दिर के समान किसी देवता की शक्ति सहित युगल या आलिंगन मूर्ति नहीं हैं । पार्श्वनाय मन्दिर की अपेक्षा आदिनाथ मन्दिर की मूर्तियाँ जैन स्वरूप को अधिक प्रकट करती हैं । ये मूर्तियाँ पार्श्वनाथ मन्दिर की मूर्तियों की तुलना में अलंकरणों

क्रुष्णदेव, जैन आर्ट ऐण्ड आर्किटेक्चर (सं० ए० घोष), नई दिल्ली, १९७५, खण्ड-२, पृ० २८८-९३; जैन, बलभद्र, पूर्व निर्दिष्ठ, पृ० १४६-४७; जन्नास, ई०, पूर्व निर्दिष्ठ, पृ० १४४।

की विविधता और सुक्ष्म उकेरन वाली नहीं हैं। साथ ही इन मूर्तियों की शारीरिक चेष्टा में एक स्थिरता प्राप्त होती है तथा इनका भाव प्रक्षेपण भी उतना सराक्त नहीं है। पार्श्वनाथ मन्दिर की तूलना में आकृतियाँ कुछ लम्बी और पतली भी दिखाई देती हैं। स्त्रियों का पृष्ठ-भाग स्वाभाविक उठाव और मांसल न होकर कुछ चिपटा दिखाई देता है ! वक्ष गोल न होकर कुछ अण्डाकार है और नाभि अधिक गहरी काटी गयी है। स्त्री मूर्तियों में धोतियों का अलं-करण भी विविधता रहित है। स्त्री आकृतियाँ पूर्ववत् आकर्षक और मनमोहक मुद्राओं वाली हैं। अप्सरा मूर्तियों में शारीरिक भंगिमा अत्यन्त प्रखर और कुछ सीमा तक अस्वाभाविक रूप में दिखाई गई हैं । इनमें अधिकांशतः अप्सरायें एक हाथ से वक्ष का स्पर्श करती और दूसरे में पत्र-पुष्प या अन्य सामग्री लिए प्रदर्शित हैं। अन्य विषयों में बालक और शुक के साथ क्रीड़ा करती, पत्र लिखती, दर्पण में देखकर केश संवारती या अंजन लगाती, दीवार पर चित्र बनाती, दर्पण में मुख देखकर आभूषण पहनती, पैर से काँटा निकालती, माला लिए, मेखला पहनती, अंगड़ाई लेती, वेणु-वादन एवं कन्दुक क्रीड़ा करती हुई मूर्तियाँ उल्लेखनीय हैं। नृत्य-रत अप्सरा मूर्तियों के हाथों और पैरों की विभिन्न चेंध्टाओं द्वारा नृत्य के भाव को बहुत ही गतिशोल रूप में दर्शीया गया है। इस मन्दिर की अप्सरा मूर्तियाँ अधिकांशतः पृष्ठ और पार्श्व-दर्शन वाली हैं जबकि पश्चिंनाथ की मुर्तियाँ समक्ष दर्शन वाली हैं। इन अप्सरा मुर्तियों में नारा सौग्दर्य, विशेषतः उनके सुन्दर अंगयष्टि, को शिल्पी ने विभिन्न कोणों से प्रस्तुत किया है। अभ्सराओं में अंगड़ाई लेती हुई, उचककर दिवाल पर चित्र बनाती तथा मेखला पहनती हुई मुत्तियाँ विशेष आकर्षक है।

आदिनाथ मन्दिर पर कुल ३७ व्याल मूर्तियाँ है जिनमें सामान्यतः व्याल के पीठ पर और पैरों के नीचे खड्ग या गदा या शूलधारी योद्धाओं की दो आकृतियाँ दिखायी गयी हैं। व्याल के समक्ष कभी-कभी मेष, शूकर, महिष, मंग्रूर, ऊँट एवं गज की आकृतियाँ भी बनी हैं। ये व्याल मूर्तियाँ चन्देल शासकों की शौर्य की साकार अभिव्यक्ति हैं। व्याल आकृतियाँ सिंह, शूकर, शुक, गज, नर और अश्व व्यालों के रूप में हैं। इनमें सिंह व्याल की संख्या सर्वाधिक है। सबसे ऊपर की तीसरी पंक्ति में मालाधारी, वीणा बजाती, पुष्पधारी, नगाड़ा बजाती या वार्तालाप करती विद्याधरों की स्वतन्त्र और युगल मूर्तियाँ है। मन्दिर में तीन ओर के छज्जे में जैन आचार्यों की वार्तांलाप करती हुई मूर्तियाँ भी हैं।

## मन्दिर ऋमांक १०

इस मन्दिर के उत्तरंग पर लक्ष्मी, सरस्वती और सिद्धायिका के साथ ही अम्बिका की भी मूर्तियाँ हैं। उत्तरंग पर तीन देवियों, एक जैन युगल (स्त्री-पुरुष दोनों बालक लिए हुए) तथा मालाधारिणी और द्वारशाखाओं पर गंगा-यमुना की सवाहन तथा आलिंगनबद्ध युगलों को मूर्तियाँ हैं। इस मन्दिर में मूलनायक के रूप में विक्रम सम्वत् २०३७ (२५ जनवरी १९८१) की काले पस्थर की नमिनाथ की पद्म-लांछन वाली घ्यानस्थ मूर्ति है। इस मूर्ति के दक्षिण पार्श्व में नौ सर्पफणों के छत्रों वाली स्वस्तिक-लांछनयुक्त विक्रम सम्वत् १९२७ (१८७० ई०) की सुपार्श्वनाथ एवं बायीं और सात सर्पफणों के छत्र वाली सर्प-लांछनयुक्त विक्रम सम्बत् १९२७ (१८७० ई०) की पार्व्वनाथ की काले पत्थर की खजुराहो गजरथ में प्रतिष्ठित घ्यानस्य मूर्तियाँ हैं ।

# मन्दिर क्रमांक ११/१-२ (पार्श्वनाथ-मन्दिर)

पार्श्वनाथ मन्दिर खजुराहो के जैन मन्दिरों में प्राचीनतम और सर्वाधिक सुरक्षित मन्दिर है । स्थापत्थगत योजना एवं मूर्ति अलंकरणों की दृष्टि से भी पार्श्वनाथ मन्दिर जैन मन्दिरों में विशाल-तम और सर्वोत्कृष्ट है । इस सांधार प्रासाद में छज्जेदार वातायनों से युक्त वक्र भागों का अभाव है । मन्दिर के प्रदक्षिणापथ में मन्द प्रकाश के संचार हेतु साधारण गवाक्ष बनाए गये हैं जिनसे होकर पहुँचने वाला मन्द प्रकाश दर्शनाथियों एवं आराधकों के लिए एक अलौकिक शान्त वातावरण का सृजन करता है । पूर्वाभिमुख पार्श्वनाथ मन्दिर के पश्चिमी प्रक्षेप में गर्भगृह के पृष्टभाग से जुड़ा एक स्वतन्त्र देवालय भी है ( वेदि नं० ११-२ ) जो इस मन्दिर की अभिनव विशेषता है । इस देवालय में १९वीं शती ई० की ऋषभनाथ की प्रतिमा ( ४ २' × २'६ ' ) प्रतिष्ठित है । कृष्णदेव ने पार्श्वनाथ मन्दिर को धंग के शासनकाल के प्रारम्भिक दिनों (९५०-७० ई०) में निमित माना है। खिजुराहो के लक्ष्मण मन्दिर (९३०-५० ई०) एवं पार्श्वनाथ मन्दिर मं स्थापत्य एवं शिल्प की दृष्टि से पर्याप्त समानता है । दोनों ही मन्दिरों के गर्भगृह-द्वार के उत्तरंग पर एक दूसरे के ऊपर दो रूप-पट्टिकायें बनी है । केवल लक्ष्मण और पार्श्वनाथ मन्दिरों पर ही कृष्णलेला के दृश्य तथा राम-सीता-हनुमान और बलराम-रेवती की मूर्तियाँ हैं । दोनों मन्दिरों के यमलार्जुन दृश्यांकन में अत्यधिक समानता है । द

लक्ष्मण मन्दिर का निर्माण यशोवर्मन् ढारा कराया गया जबकि पार्श्वनाथ मन्दिर उसके पुत्र एवं उत्तराधिकारी धंग के शासनकाल में बना। इस सूचना के स्रोत दो अभिलेख हैं जो लक्ष्मण और पार्श्वनाथ मन्दिरों में हैं। दोनों ही अभिलेख धंग के शासनकाल में लिखे गए थे और दोनों की तिथि-विक्रम संवत् १०११ (९५४ ई०) है। किन्तु दोनों अभिलेखों की लिपि में बहुत अन्तर होने के कारण पार्श्वनाथ मन्दिर के अभिलेख को लुप्त मूल अभिलेखों की लिपि में बहुत अन्तर होने के कारण पार्श्वनाथ मन्दिर के अभिलेख को लुप्त मूल अभिलेखों की लिपि में बहुत अन्तर होने के कारण पार्श्वनाथ मन्दिर के अभिलेख को लुप्त मूल अभिलेखों की लिपि में बहुत अन्तर होने के कारण पार्श्वनाथ मन्दिर के अभिलेख को लुप्त मूल अभिलेख की प्रतिलिपि माना जाता है जिसे लगभग सौ वर्ष बाद फिर से लिखा गया। मन्दिर में कई पूववर्तो तीर्थ-यात्री-लेख भी अंकित हैं जिन्हें लिपि के आधार ९५० से १००० ई० के मध्य का मान सकते हैं। पार्श्वनाथ मन्दिर का निर्माण पूर्ण दक्षता के साथ हुआ है। मन्दिर के मंडोवर पर तीन समानान्तर पंक्तियों में मूर्तियों के सुन्दर संयोजन और शिखर के सूक्ष्मांकन की फर्गुसन ने अत्य-धिक प्रशंसा की है। पार्श्वनाथ मन्दिर की वास्तुकला लक्ष्मण मन्दिर की अपेक्षा अधिक विकसित है। उर्ध्व पंक्ति में विद्याधरों का अंकन पार्श्वनाथ मन्दिर से ही प्रारम्भ हुआ।<sup>3</sup> मन्दिर में अप्सराओं एवं मुरन्सुन्दरियों की श्रेष्ठतम मूर्तियाँ हैं जो खजुराहो शिल्पी की सुन्दरतम कृतियाँ हैं।

- २. बहीं, पूरु ५४-५५ ।
- ३. अवस्थी, रामाश्रय, खजुराहो की देव प्रतिमायें, आगरा, १९६७, पृ० १५-१६ ।

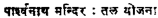
१. जृब्णदेव, "दि टेम्पुल्स ऑव खजुराहो इन सेन्ट्रल इण्डिया", पूरु ५४।

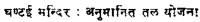
पार्श्वनाथ मन्दिर प्रदक्षिणापथ-युक्त गर्भगृह, अन्तराल, महामण्डप और अर्द्धमण्डप से युक्त है। यह मन्दिर मूलतः ऋषभनाथ को समर्पित था किन्तु गर्भगृह में सम्वत् १९१७ (१८६० ई०) में स्थापित काले पस्थर में बनी पार्श्वनाथ की मूर्ति के कारण ही इसे आगे चलकर पार्श्वनाथ मंदिर के नाम से जाना जाने लगा। अर्धमण्डप के ललाटबिंब में ऋषभनाथ को यक्षी चक्रेस्वरी तथा गर्भगृह की मूल प्रतिमा के सिंहासन पर ऋषभनाथ के वृषभ-लाछन और पारंपरिक यक्ष-यक्षी गोमुख-चक्रेस्वरी के अंकन, मंदिर के मूलतः ऋषभनाथ को सर्मपित होने के अकाटय प्रमाण हैं। मूलनायक ऋषभनाथ की मूर्ति (जो संप्रति गायब है) के पार्श्वों में पाँच और सात सर्पफणों के छत्रों से सुशोभित सुपार्श्वनाथ एवं पार्श्वनाथ की कायोत्सर्ग मूर्तियाँ भी बनीं हैं। मंदिर के भीतर के सभी भाग एक आयताकार दीवार द्वारा परिवेष्टित हैं।

मण्डप की दीवार को भीतर की ओर से अर्धस्तम्भों का और बाहर की ओर से मुतियों की पट्टियों तथा जालीदार वातायनों का आधार प्राप्त है। गर्भगृह तथा मण्डप की भित्तियों के प्रक्षेपों और आलो में जंघा पर क्रमशः नीचे से ऊपर की ओर छोटी होती गयी मूर्तियों की तीन समानान्तर पंक्तियाँ हैं। नीचे की पंक्ति में प्रक्षेपों पर विभिन्न देवताओं की स्वतंत्र तथा शक्ति सहित एवं अप्सराओं तथा जिनों की लांछनरहित मूर्तियां हैं । इनमें अष्टदिक्पालों, यक्षी अम्बिका, शिव, विष्णु एवं ब्रह्मा आदि की मूर्तियां हैं। बीच-बीच में आलों में व्यालों की विविध रूपों वाली मुतियां है। मध्य की पंक्ति में विभिन्न देव-युगलों, रूक्ष्मी तथा लांछनरहित जिनों आदि की मुर्तियां हैं । मूर्तिविज्ञान की दृष्टि से केवल निचली दो पंक्तियों की मूर्तियाँ ही महत्वपूर्ण हैं। रे ऊपर की पंक्ति में प्रक्षेपों तथा आलों में पुष्पहार से युक्त विद्याधर युगल, गंधर्वं एवं किन्नर-किन्नरियों की उड़ीयमान आकृतियां हैं। नीचे की दोनों पंक्तियों की देव-युगल एवं स्वतंत्र देवों की मूर्तियों में देवता सदैव चतूर्भुज हैं किन्तु उनकी शक्तियां द्विभुजा हैं। इन मूर्तियों में देवताओं की शक्तियों की एक भुजा सदा आलिंगन-मुदा में है और दूसरे में दर्पण या पद्म प्रदर्शित है। तात्पर्य यह है कि विभिन्त देवताओं के साथ उनकी पारंपरिक शक्तियों, यथा विष्णु के साथ लक्ष्मी, ब्रह्मा के साथ ब्रह्माणी एवं शिव के साथ शिवा के स्थान पर व्यक्तिगत विशेषताओं से रहित सामान्य लक्षणों वाली शक्तियाँ निरूपित हैं। मण्डप और गर्भगृह के जंघा के अतिरिक्त स्वतंत्र देवताओं एवं देव-यगलों की मूर्तियां मन्दिर के शिखर एवं वरण्ड भाग पर भी चारों ओर बनीं हैं। स्वतंत्र देवमूर्तियों में केवल शिव, विष्णु एवं ब्रह्मा तथा देवयुगलों में शिव, विष्णु एवं ब्रह्मा के अतिरिक्त कुबेर, राम, बलराम, अग्नि एवं काम की मूर्तियां हैं। जंधा की मूर्तियों में देवता सदैव त्रिभंग में हैं, पर अन्य भागों की मूर्तियों में इन्हें ललितमुद्रा में भी दिखाया गया है। मंदिर के जंघा एवं अन्य भागों पर जैन यक्षी अम्बिका एवं चक्रेश्वरो तथा सरस्वतो, लक्ष्मी, ब्रह्माणी आदि की भी मूर्तियाँ हैं। जिनों तथा चक्रेश्वरी एवं अम्बिका यक्षियों की मुतियों के अतिरिक्त मण्डप के जंघा की अन्य सभी मूर्तियां ब्राह्मण देवकुल से संबंधित

 विस्तार के लिए द्रष्टव्य, बुन, क्लाज, ''दि फिगर ऑव टू लोअर रिलीफ्स ऑन दि पार्श्वनाथ टेम्पुल ऐट खजुराहो, आचार्य श्री विजय वल्लभ सूरि स्मारक ग्रन्थ, बम्बई, १९५६, प्० ७–३५।







(एलिको जन्नास की पुस्तक खजुराहो से साभार)

और प्रभावित हैं। इन मूर्तियों में विष्णु के किसी अवतार रूप तथा इसी प्रकार शिव के किसी संहारक या अनुग्रहकारी स्वरूप की मूर्तियां नहीं है, जिससे यह प्रकट होता है कि कलाकार ने ब्राह्मण प्रभाव पर किंचित् नियंत्रण रखने की भी चेष्ठा की थी। त्रिझूल एवं सर्प तथा गन्दी वाहन वाले शिव एवं सुक और पुस्तक से युक्त ब्रह्मा को कुछ विद्वानों ने क्रमशः जैन परंपरा के ईश्वर और ब्रह्मशांति यक्षों से पहचानने का प्रयास किया जो इस मंदिर के जिल्यांकन में ब्राह्मण देव मूर्तियों के स्पष्ट प्रभाव के परिप्रेक्ष्य में प्रांसङ्क्तिक नहीं हैं। पार्श्वनाथ मंदिर पर विष्णु एवं बलराम की कई स्वतंत्र तथा शक्तिसहित युगल मूर्तियां हैं । किन्तू खज़राहो की नेमिनाथ की मूर्तियों में बलराम और कृष्ण का निरूपण नहीं हुआ है, जबकि देवगढ़ तथा मथुराके दिगम्बर स्थलों पर नेमिनाथ की मूर्तियों में इनका अंकन हआ है। तात्पर्य यह कि पार्श्वनाथ मंदिर की विष्णु तथा बलराम की मूर्तियां ब्राह्मण देव-मंदिरों के अनुकरण पर बनी है । यदि ये जैन परंपरा के अंतर्गत बनी होती तो नेमिनाथ की मूर्तियों में भो उनका निश्चित ही अकन हुआ होता । इसी संदर्भ में एक अन्य महत्वपूर्ण बात यह है कि देवताओं का अपनी शक्तियों के साथ आलिंगनमुदा में निरूपण भी पूरी तरह जैन परंपरा के विरुद्ध है। जैन परंपरा में कहीं भी कोई देवता अपनी शक्ति के साथ अभिरूक्षित नहीं हुआ है। ऐसी स्थिति में देवताओं का शक्ति के साथ और वह भी आलिंगनमुदा में निरूपण परपंरा के सर्वथा प्रतिकूल है । यह तथ्य भी मंदिर की मूर्तियों के ब्राह्मण देव-परिवार से संबंधित होने का ही समर्थक है। मंदिर पर ब्रह्या और शिव को ब्रह्मशांति या ईश्वर यक्ष के स्थान पर सर्वदा ब्राह्मण देवताओं के रूप में ही दिखलाया गया है ।

पार्श्वनाथ मन्दिर की अप्सरा मूर्तियां खजुराहों मन्दिरों में सर्वश्रेष्ठ मानी जाती हैं। इनमें नारी सौन्दर्य पूरी तरह साकार हो उठा है। अप्सरा मूर्तियों में तोखी भंगिमाओं के माध्यम से बारीरिक आकर्षण की अभिव्यक्ति हुई। अप्सरा मूर्तियों के अतिरिक्त मंदिर पर कामक्रिया में रत युगलों की भी चार मूर्तियां हैं। पर पाश्वनेगथ मन्दिर की काम-मूर्तियां खजुराहो के लक्ष्मण, कन्दरिया महादेव, दूलादेव एवं विश्वनाथ मन्दिरों की तुलना में बिल्कुल ही उद्दाम नहीं हैं। पार्श्वनाथ मन्दिर के शिल्पांकन में जहाँ ब्राह्मण प्रभाव पूरी तरह मुखर है बहीं आदिनाथ मन्दिर इस प्रभाव से तरह मुक्त है।

पार्श्वनाथ मंदिर १.२ मीटर ऊँची जगती पर स्थित है। इसका अधिष्ठान दो श्रेणियों में विभक्त है जिसमें निचले भाग में जाड्यकुंभ, कणिका, पट्टिका अन्तरपत्र और कपंत तथा ऊपरी भाग में पारंपरिक सज्जा पट्टियां हैं, जिनके ऊपर एक वसंत पट्टिका है। जंघा की तीन समानान्तर मूर्ति पट्टियों के ऊपर वरण्डिका तथा शिखर भाग हैं। इस मन्दिर में गर्भगृह, अन्तराल, महामण्डप और अर्धमण्डप के लिए अलग-अलग शिखर बने हुए हैं जिनमें से अन्तराल, महामण्डप और अर्धमण्डप की छतों के अधिकांश भाग पुनर्निमित है। गर्भगृह का सप्तरथ शिखर नागर शैली का है जिसमें उरुम्हंगों की दो पंक्तियां तथा गौणम्द्रंगों (जिनमें कर्णम्हंग भी सम्मिलित है) की तीन पंक्तियां हैं। मंदिर का अर्धमण्डप आकार में साधारण किन्तु अत्यधिक अलंक्रत है। उसकी तोरण सज्जा में अलंकरण और मूर्तियों का सुन्दर संयोजन देखा जा सकता है। अर्ध-मण्डप की भीतरी छत खजुराहो के अन्य मंदिरों की तुलना में अधिक अलंकृत है। अर्धमण्डप का प्रवेश-ढार विभिन्न देव आकृतियों तथा अलंकरणों से सज्जित है। आयताकार मण्डप की भीतर की ठोस दीवारें १६ अर्धस्तम्भों पर स्थित हैं जिनमें बीच-बीच में पीठिकाओं पर तीर्थंकरों की मूर्तियां प्रतिष्ठित हैं। गर्भगृह का प्रवेश-ढार विभिन्न अलंकरणों तथा गंगा-यमुना, मिथुन, नप्रग्रहों एवं तीर्थंकरों की आकृतियों से सज्जित है।

मन्दिर के पश्चिमी भाग के देवालय में केवल गर्भगृह ही रोष है, जिसके प्रवेश-द्वार पर लता-बल्लरियों के अलंकरणों के साथ ही गंगा-यमुना, गणों, मिथुनों, नवग्रहों, सरस्वती तथा चतुर्भुज जैन प्रतिहारों की आक्रुतियाँ भी बनी हैं ।

पार्श्वनाथ मन्दिर की भित्ति एवं अन्य भागों की स्वतन्त्र एवं देव-युगल मूर्तियों में पद्म के विविध रूपों तथा सर्प और बीजपूरक का सामान्य रूप से प्रदर्शन हुआ है। गर्भगृह की भित्ति के आठ कोणों की दिक्पाल मूर्तियों के ऊपर शिव की आठ मूर्तियाँ बनी हैं। इनमें जटामुकुट, वन-माला और उपवीत से सुशोभित चतुर्भुज शिव त्रिभंग में हैं और उनके हाथों में वरदाक्ष, त्रिशूल, सर्प और कमण्डलु हैं। समीप ही नन्दी वाहन भी उत्कीर्ण है। मण्डप की भित्ति पर भी शिव की इन्हीं विशेषताओं वाली चतुर्भुज मूर्तियाँ हैं। पूर्वी भित्ति की एक मूर्ति में शिव अपस्मारपुरुष पर खड़े हैं और उनके करों में अभयमुदा, त्रिशूल, चक्राकार पद्म तथा कमण्डलु हैं। मण्डप की अन्य मूर्तियों में नन्दी वाहन वाले शिव जटामुकुट से सुशोभित है और उनके दो करों में पद्म और शेष दो में त्रिशूल, सर्प, कमण्डलु या बीजपूरक में से कोई दो प्रदर्शित हैं। एक उदाहरण में शिव के हाथों में अभयमुदा, गदा, सर्प और कमण्डलु भी प्रदर्शित हैं। ये मूर्तियाँ ऋषभनाध और शिव के पारस्परिक सम्बन्ध को प्रकट करती हैं।

विष्णु की स्वतन्त्र मूर्तियाँ केवल मण्डप की भित्ति पर ही हैं। इनमें चतुर्भुज विष्णु के साथ वाहन नहीं दिखाया गया है। उनके हाथों में गदा, शंख, चक्र, धनुष, पद्म आदि प्रदर्शित है। अधिकांशतः विष्णु को एक हाथ गदा पर टेककर आराम करने को मुद्रा में दिखाया गया है। कूछ उदाहरणों में परशु, बीजपूरक तथा अभयमुद्रा भी दिखायी गयी है।

मण्डप की भित्ति, शिखर एवं अन्य भागों पर विष्णु-लक्ष्मी तथा शिव-पार्वती ( २५ से अधिक ) की सर्वाधिक मूर्तियाँ हैं। इनमें शिव-पार्वती या तो त्रिभंग में हैं या फिर ललित-मुद्रा में । शिव-पार्वती की मूर्तियों में शिव का एक हाथ कटि पर है और दा में पद्म और सर्प है; एक हाथ आलिंगनमुद्रा में है । वाम पार्श्व की देवो का दाहिना हाथ आलिंगनमुद्रा में है तथा बायें में बीजपूरक ( या दर्पण ) है। कभी-कभी शिव के दो हाथों में से एक में फल और दूसरे में पद्म भी प्रदर्शित है। लक्ष्मी-नारायण मूर्तियों में, जिसका एक मनोज्ञ उदाहरण दक्षिणी भित्ति पर है, विष्णु किरीटमुकुट से शोभित हैं और उनके तीन हाथों में पद्म, शंख और चक्र प्रदर्शित है; एक हाथ आलिंगनमुद्रा में है। कभी-कभी बिष्णु को गदा पर एक हाथ टेककर आराम करते हुए भी दिखाया गया हूं। ऐसी मूर्तियों में अन्य हाथों में शंख और सर्प (या फल या पद्म) है। वाम पार्श्व की लक्ष्मी आक्रुति का दाहिना हाथ सदा आलिंगनमुद्रा में है और बायें में पद्म है। विष्णु और शिव के अतिरिक्त मन्दिर पर ब्रह्मा की भी स्वतन्त्र और युगल मूर्तियाँ हैं। मन्दिर की जंघा पर श्मश्रुयुक्त ब्रह्मा की एक स्वतन्त्र मूर्ति है। ब्रह्मा के करों में वरदाक्ष, ख्रुक, पुस्तक और कमण्डलु प्रदर्शित हैं। यहाँ ब्रह्मा के साथ न तो वाहन दिखाया गया है और न ही ब्रह्मा त्रिमुख है। उत्तरी भित्ति पर ब्रह्मा की शक्तिसहित एक मूर्ति है। ब्रह्मा यहाँ तीन मुखों वाले, घटोदर और श्मश्रुयुक्त हैं। उनके दो हाथों में ख्रुक और पुस्तक हैं, जबकि शेष दो हाथों में से एक कटि पर है और दूसरा आलिंगनमुद्रा में है। यहाँ शक्ति को ब्रह्मा के दाहिने पार्श्व में दिखलाया गया है। देवी की वाम भुजा आलिंगनमुद्रा में हैं, जबकि दायें में चक्राकार पद्म है।

जंधा पर बलराम-रेवती, कुबेर-कौबेरी, अग्नि-आग्नेयी, राम-सीता, काम-रति एवं यम-यमी (?) की भी मूर्तियां हैं । दक्षिणी भित्ति की सप्त सर्पफणों के छत्र वाली किरीटमकुट से शोभित बलराम की मूर्ति में दो करों में चषक और हल हैं; एक दाहिना हाथ आलिंगनमुदा में है तथा बायाँ कटि पर है। यहाँ भी शक्ति दक्षिण पार्श्व में ही खड़ी है। शक्ति के दाहिने हाथ में सनाल पद्म है, जबकि बायाँ आलिंगनमुद्रा में है। दक्षिणी भित्ति पर ही कूबेर की भी शक्ति सहित मूर्ति है। कुबेर की एक दक्षिण भुजा आलिंगन में है और दो में नकूलक एवं चक्राकार पद्म हैं; चौथी भुजा गदा पर आराम कर रही है। दक्षिण पार्ख्व की कौबेरो की मूर्ति में दाहिने हाथ में चक्राकार पद्म है, जबकि बायाँ आलिंगनमुद्रा में हैं। उत्तरी भित्ति की राम-सीता मूर्ति में किरीट-मुकूट तथा छन्नवीर से सज्जित राम के दो हाथों में एक लम्बा बाण प्रदर्शित है। राम की ऊर्ध्व वाम भुजा आलिंगनमुदा में है, जबकि नीचे का दाहिना हाथ पालित-मुदा में दक्षिण पार्श्व में खड़ी कपिमुख हनुमान की आकृति के मस्तक पर है। राम की पीठ पर तूणीर भी प्रदर्शित है। सीता के बायें हाथ में नीलोत्परू है और दाहिना हाथ आलिंगनमदा में हैं। इस मूर्ति के ऊपर ही सम्भवतः रावण ढारा सीता से भिक्षा ग्रहण करने का प्रसंग भी उल्कीर्ण है। जटामुकुट से युक्त साधु आकृति (रावण) के भिक्षापात्र में उसके सामने खडी स्त्री आकृति (सीता) को भिक्षा डालते हुए दिखाया गया है। पार्श्वनाथ मन्दिर के दक्षिण शिखर पर उत्कीर्ण रामायण के एक अन्य कथा दृश्य का उल्लेख भी यहाँ प्रासंगिक है । अशोकवाटिका से सम्बन्धित इस दृश्य में क्लान्तमुख सीता को खड्गधारी असुर आकृतियों से वेष्ठित दिखाया गया हैं। सीता के समक्ष ही कपिमुख हनुमान की आकृति बनी है, जिन्हें सीता को राम की मुद्रिका देते हुए दर्शाया गया है । जैन ग्रन्थ **पउमचरिय** ( विमलसूरिकृत ) एवं रविषेणकृत **पद्मपुराण** में राम-कथा का विस्तृत उल्लेख है। इन ग्रन्थों में अशोकवाटिका से सम्बन्धित दश्य की भी चर्चा मिलती है (पउमचरिय ५३/११) । अर्धमण्डप और मण्डप पर वरण्ड के ऊपर द्विभुज राम की कई छोटी मूर्तियाँ भी हैं। इनमें राम के दोनों हाथों में एक लम्बा शर दिखाया गया है।

मण्डप की उत्तरी भित्ति पर ही अग्नि की भी शक्तिसहित एक मूर्ति है। अग्नि स्मश्रुयुक्त है और उनके तीन हाथों में धनुकार्षण, दण्ड और शिखा हैं तथा एक हाथ आलिगनमुदा में है। शक्ति की दाहिनी भुजा आलिंगनमुदा में है, जबकि बायें में चक्राकार पदा है। काम और रति की भी दो युगल सूर्तियाँ हैं, जो क्रमशः पूर्व और उत्तर की भित्तियों पर है। पूर्वी भित्ति की मूर्ति में श्मश्रु और जटामुकुट से शोभित काम के दो हाथों में पंचशर एवं इषु-धनु हैं, जबकि शेष दो हाथों में से एक व्याख्यानमुद्रा में है और दूसरा आलिंगनमुद्रा में ! उत्तरी भित्ति की मूर्ति में काम दाढ़ी-मूछों से रहित तथा किरीटमुकुट से सज्जित हैं। उनके दो हाथों में पूर्ववत् पंचशर (मानव मुख) और इषु-धनु हैं तथा एक हाथ आलिंगनमुद्रा में है। केवल व्याख्यान-मुद्रा के स्थान पर एक हाथ में पद्य-कलिका प्रदर्शित है। दोनों ही उदाहरणों में रति बायें पार्श्व में खड़ी हैं और उनका दाहिना हाथ आलिंगनमुद्रा में है, जबकि बायें में पुस्तक (या पद्य) प्रदर्शित है।

उत्तरी भित्ति पर ही एक ऐसी युगल मूर्ति भी है जिसकी सम्भावित पहचान यम-यमी से की जा सकती है। जटामुकुट और मूछों से युक्त देवता के दो हाथों में खट्वांग और पताका हैं जबकि शेष हाथों में से एक में व्याख्यान-अक्षमाला है और दूसरा आलिंगनमुदा में है। शक्ति का दाहिना हाथ आलिंगनमुदा में है और बायें में पदा है।

देव-युगल आकृतियों के अतिरिक्त मन्दिर के जंघा तथा अन्य भागों पर सामान्य स्त्री-पुरुष युगलों की भी मूर्तियाँ हैं। ये मूर्तियाँ अधिकांशतः आलिंगनमुदा में हैं। इनमें स्त्री का दाहिता हाथ सदैव आलिंगनमुदा में है और बायें में दर्पण (या पद्म) प्रदर्शित है। कभी-कभी इन युगलों को वार्तालाप की मुदा में भी दिखलाया गया है। इन मूर्तियों में आकृतियाँ विभिन्न रूपों और वस्त्राभूषणों वाली है जो समाज के विभिन्न वर्गों एवं स्तरों का प्रतिनिधित्व करती है। इनमें कभी-कभी स्वी को चुम्बन की स्थिति में या चुम्बन के लिए पुरुष के सम्मुख आते हुए और पुरुष को स्त्री का हाथ पकड़ कर अपनी ओर खींचते हुए या उसके पयोधरों का स्पश करते हुए दिखलाया गया है। ये आकृतियाँ निर्वस्त्र न होकर पूरी तरह वस्त्र सज्जित है। कुछ उदाहरणों में समीप ही किसी आकृति को इन कृत्यों पर आश्चर्य व्यक्त करते या पीछे मुड़कर वापस लौटते हुए भी दिखाया गया है। पूर्वी जंघा के एक दृश्य में यह भाव पूरी तरह स्पष्ट है। दृश्य में स्मथु तथा जटाजूट से शोभित किसी ब्राह्मण साधु के दोनों ओर दो स्त्रियाँ खड़ी हैं। इनमें से एक ने साधु की दाढ़ी और दूसरे ने उसकी जटाओं को पकड़ रखा है। यह दृश्य निश्चित ही स्त्रियों द्वारा साधु को उसके किसी कृत्य पर दण्डित करने से सम्बन्धित है।

मन्दिर के मण्डप और गर्भगृह की भित्तियों पर ऊपरी पक्ति में गन्धर्व और विद्याधरों की स्वतन्त्र और कुगल मूर्तियाँ हैं। इनमें किन्तर मूर्तियाँ नहीं हैं। गन्धर्व अधिकांश उदाहरणों में द्विभुज है। दक्षिण मण्डप की भित्ति की एक मूर्ति में गन्धर्व चतुर्भुज है और उसके दो हाथों में फल और पुष्प हैं तथा एक हाथ आलिंगन-मुद्रा में है। एक हाथ की सामग्री स्पष्ट नहीं है। उड्डीयमान गन्धर्व युगल मूर्तियों में द्विभुज पुरुष के एक हाथ में माला, पद्म, हार, फल और वरदमुद्रा में से काई एक प्रदर्शित है जब कि दूसरा हाथ आलिंगनमुद्रा में है। स्त्री का दाहिना हाथ आलिंगनमुद्रा में है और बायें में सामान्यतः दर्पण और कभी-कभी पद्म या नाला या फल भी है। स्वतन्त्र मूर्तियों में गन्धर्व हार, चामर और पुष्प लिए हैं। गर्भगृह को पश्चिमी भित्ति के एक उदाहरण में गन्धर्व युगल नृत्यरत भी दिखाए गये हैं। गर्भगृह को उत्तरी भित्ति के एक उदाहरण में पुरुष-स्त्री के हाथां में एक हो पुष्पहार प्रदर्शित है। बिद्याधर युगलों में पुर्श्यों का

## खजुराहो की जैन कला

सामान्यतः वेणुवादन करते हुए दिखाया गया है जबकि स्त्री के एक हाथ में पुष्प है और दूसरा जानु पर स्थित है। पूर्वी भित्ति की एक मूर्ति में विद्याधर को नृत्य की मृद्रा में मंजोरा बजाते हुए भी दिखाया गया है।

पार्श्वनाथ मन्दिर के मण्डप और गमंगृह की भित्तियों पर व्याल की लगभग ४५ मूर्तियाँ (२२ × ८ इंच) हैं। इनमें अधिकांश उदाहरणों में सिंह-व्याल तथा कुछ में गज-व्याल, नर-व्याल, शूकर-व्याल, मकर-व्याल तथा शुक-व्याल की मूर्तियाँ है। इन मूर्तियों में रौद्रस्वरूप वाली व्याल आकृतियों की पीठ पर सामान्यतः एक खड्मधारी योढा आसीन है। योढा को एक दूसरी आकृति व्याल के पैरों के समीप बनी है और उसके हाथों में खड्ग, खेटक और कभी-कभी चक्र, शूल, अंकुश, गदा या अन्य कोई आयुध प्रदर्शित है। इस आकृति को व्याल से युढरत दिखाया गया है। नोचे की आकृति कभी-कर्भा गज या अख्य पर भी बैठी है। ये व्याल मूर्तियाँ चन्देल शासकों के शौर्य की मूक गाथा हैं।

मनभावन अप्सरा या सुरसुन्दरियों की मूर्तियों की दृष्टि से पार्श्वनाथ मन्दिर निःसन्देह खजुराहो का सर्वश्रेष्ठ मन्दिर है। मण्डोवर और गर्भगृह की भित्तियों पर कूल ५० अप्तरा मूर्तियाँ हैं । मनमोहक शारीरिक चेष्टाओं और भावभंगिमाओं वाली ये मूर्तियाँ त्रिभंग या अतिभंग में हैं । ये आक्वतियाँ सुन्दर और मांसल शरीर रचना वाली, नाभि-दर्शना, स्वस्थ पयाधरों वाली और तीखी भंगिमाओं वाली हैं। इनकी सम्पूर्ण शरीर यष्टि से ऐन्द्रिकता का भाव प्रकट होता है । बरीर के विभिन्न अंगों की मांसलता और ऐन्द्रिकता की तुलना में नितम्ब भाग कुछ सपाट जैसा दिखाई देता है। आकृतियों की नासिका लम्बी और तीखी, मुख छोटे और किंचित्, अण्डाकार, ठुढ़ो तीखी, होंठ अपेक्षाकृत चौड़े और कुछ मोटे, आँखें लम्बी और खुली हुयी हैं। आँखों के मध्य में पुतली नहीं बनी है। इन आकृतियों को विभिन्न वस्त्राभूषणों से सज्जित और विविध केश-सज्जा वाला दिखाया गया है। केश-सज्जा सामान्यतः धम्मिल्ल और लम्बे जुड़े के रूप में बनी है। अलंकरणों में ग्रैवेयक, हार, स्तन-हार, कई लड़ियों वाली मेखला, कर्णफुल, भुजबन्ध, वलय एवं नूपुर मूख्य हैं। आभूषण अधिकांशतः माती की लड़ियों से बने है । इन आकृतियों में साड़ियाँ विशेष रूप से आकर्षक रूपरेखा वालो हैं । इनमें विभिन्न पृष्पों और रेखाओं के माध्यम से विविधतापूर्ण अलंकरण किया गया है। अप्सराओं को चोली भो पहने हुए दिखाया गया है जिसके किनारे स्पष्ट हैं। अप्सराओं की सभी उँगलियों में छल्लेदार अंगूठियाँ और कलाई में चूड़ियाँ हैं। इनमें प्रेमी को पत्र लिखती, दर्पण देखती (दर्पणा), काजल लगाती, अपने को विवस्त्र करती (विवस्त्रजधना), एक हाथ योनि के समक्ष रखकर अपनी नग्नता को छिपाने का यत्न करती, बालक के साथ क्रोड़ा करती, कन्द्रक क्रीड़ा करती (यह मूर्ति सम्प्रति खजुराहो के पुरातत्व संग्रहालय में है), अंगड़ाई लेती (अलसकन्या), नृत्य करती, दर्पण देखकर मांग में सिन्दूर भरती, दुपट्टा पकड़ हुए, दाहिने पैर से काँटा निकालती तथा पदा, चामर और कलशा लिए एवं पायल बाँधती, केश से जल निचोड़ती तथा महावर रचाती हुयी अप्सरा मूर्तियों की प्रमुखता है। विवस्त्रजघना और पत्र लिखती हुयी अप्सरा मूर्तियाँ संख्या में सर्वाधिक हैं।

वित्रस्त्रजघना मुतियों में सामान्यतः जांघ पर वश्चिक् और पैरों के पास कपि की आक्र-तियाँ (त्रास) बनी हैं; जांघ पर ही 'श्री' अभिलिखित हैं। विवस्त्रजघना मूर्तियों में 'श्री' शब्द का आलेखन विशेष सांकेतिक सन्दर्भ का हो सकता है। गर्भगृह की दक्षिणी भित्ति की एक स्त्री मुर्ति का दाहिना हाथ ऊपर उठा है और दूसरा हाथ योनि भाग के समक्ष उसे ढँकने की मुदा में प्रदर्शित है। स्त्री की साड़ी पैरों के समीप खड़ी कपि आकृति खींच रही है। इस प्रकार इस मूर्ति में बहुत ही सुन्दर ढंग से साड़ी के सरकने और फलस्वरूप नारी संकोच के साथ ही ऐन्द्रिक आर्कषण का भाव निर्दिष्ट है। ऐसी मुर्तियाँ अत्यन्त सहज रूप में दर्शकों के मन में ऐन्द्रिक अनुभूति का संचार करती हैं। दर्पण में मुख देखती या काजल लगाती या माँग में सिन्दूर भरती हुयी मूर्तियों में मुख पर उल्लास का भाव स्पष्ट है। अँगड़ाई लेती हुई मूर्तियों में सम्पूर्ण शरीर विशेषतः ग्रीवा और पैरों एवं हाथों की स्वाभाविक स्थिति से नारी शरीर के अंगों में मादक उभार अध्यन्त स्वाभाविक और आकर्षक रूप में प्रकट हुआ है । ऐसी मूर्तियों में केवल पैर का पिछला हिस्सा ही जमीन पर है और दोनों हाथ पीछे की ओर दिखाये गये हैं। ये मुर्तियाँ एक ओर अँगड़ाई की स्वाभाविक स्थिति दर्शाती है और साथ ही उस अवस्था में नारी की अंगयधी के आकर्षक लोचों और उभारों द्वारा ऐन्द्रिकता के भाव का भी संचार करती है । अप्सराओं की सभी क्रियाओं में नारी शरीर के आकर्षण और उभार को कलाकारों ने सफलता-पूर्वक प्रकट किया है। नृत्यरत मूर्तियों में पैरों, हाथों और उँगलियों की स्थितियाँ अत्यन्त स्वाभाविक रूप में नृत्य की मुद्रा दर्शाती हैं। गर्भगृह की उत्तरी भित्ति की मूर्ति में पैर में चुभे काँटे को निकालती हुयी अप्सराओं की दो मूर्तियाँ स्वामाविकता की पराकाष्ठा को छती हैं। एक उदाहरण में दाहिने पैर में कांटा चुभा होने के कारण अप्सरा को उस पैर को उठाये हुए और हाथ से काँटा निकालने को चेष्टा करते हुए दिखाया गया है । बायें पैर पर खड़ी इस आकृति का शारीरिक सन्तुलन प्रशंसनीय होने के साथ ही आकर्षक भी है। दाहिने पैरों के तलवे में स्पष्टतः काँटे का कुछ निकला हआ भाग भी देखा जा सकता है। अप्सरा के पैरों के समीप ही थैला लटकाये एक पुरुष आकृति खड़ी है जो संभवतः काँटा निकालने वाले नापित को आइटति है। अप्सराके मुख पर काँटा चुभने की पीड़ा का भाव भी सुन्दर ढंग से व्यक्त हुआ है। दूसरे उदाहरण में अप्सरा को अपने उठे हुए दाहिने पैर की ओर संकेत करते दिखाया गया है। केशों से जल निचोड़ती हुई अप्सरा मूर्तियों में केशों को काफी लम्बा और कटि के नीचे तक लटकता दिखाया गया है। अप्सराओं की ग्रीवा और केश पतले और लम्बे है। गर्भगृह की मूर्तियाँ मण्डप की अपेक्षा अधिक सुन्दर ओर सुरक्षित हैं । इन मूर्तियों में उँगलियाँ कभी तो छोटी और कभी काफी लंबी और पतली दिखायी गयी हैं। काजल लगाती हुयी आकृति में सामान्यतः दोनों आँखों को बराबर खुला दिखाया गया है जो स्वाभाविक नहीं है। काजल लगाते समय दोनों आंखें सामान्यतः खुली नहों रह सकतीं । मण्डप की काजल लगातो हुई अप्सरा मूर्ति के समीप ही बायें पार्श्व में कंघे पर थैला लटकाये (प्रसाधन-पेटिका) एक पुरुष आकृति खड़ी है। मण्डप की उत्तरी भित्ति की महावर रचाती हुई मूर्ति में अप्सरा के हाथ में एक लम्बी बलाका दिखायी गयी है जो महावर रचाने की प्रारम्भिक स्थिति का

सूचक है। पर दक्षिणी भित्ति की मूर्ति में अप्सरा को महावर रचाते हुए दिखाया गया है और उसके दक्षिण पार्श्व में एक पुरुष आकृति इस भाव के साथ दर्पण लिये खड़ी है मानो वह अप्सरा को दर्पण में अपना सौन्दर्य निहारने का निमत्रंण दे रही है। मण्डप के दक्षिणी भित्ति की प्रेमी को पत्र लिखती हुयी अप्सरा मूर्ति के बायें हाथ में एक पत्र है जबकि दाहिने हाथ की दो उँगलियाँ खुली और नीचे की ओर संकेत करती हुयी हैं। समीप ही एक पुरुष आकृति मसिपात्र के साथ प्रदर्शित है। मसिपात्र में ही लेखनी डूवी हुयी हैं। समीप ही एक पुरुष आकृति मसिपात्र के साथ प्रदर्शित है। मसिपात्र में ही लेखनी डूवी हुयी है। लेखन को उद्यत अप्सरा द्वारा पुरुष से लेखनी माँगने और पुरुष द्वारा लेखनी को मसिपात्र से निकालने के भाव की दृष्टि से यह अत्यन्त असाधारण मूर्ति है। उल्लेखनीय है कि अप्सरा मूर्तियों के साथ की पुरुष आकृतियाँ आकार में तुल्नात्मक दृष्टि से छोटां हैं जो अप्सरा मूर्तियों के महत्व का संकेत देती हैं। मण्डप की दक्षिणी भित्ति पर अप्सरा की एक ऐसी मूर्ति है जो पंजों पर उचककर मानो दीवार पर चित्र बना रही हो।

महामण्डप और अन्तराल की छतों पर पुष्प और ज्यामितीय अलंकरण तथा स्तम्भों पर कीचकों की द्विभुज, चतुर्भुज और षड्भुज तथा नाग आकृतियाँ हैं। कीचकों को समान्यतः दो हाथों से स्तंभों को सहारा देते हुए दिखाया गया है। चतुर्भुज होने पर अतिरिचत दो हाथों में सामान्यतः फल एवं अभय-मुदा प्रदर्शित हैं। कीचकों के दो हाथों में कभी-कभी लम्बी माला और शेष दो में गवा और फल या लम्बा खड्ग भी दिखाये गये हैं। कीचकों को सवा उड़ने की मुदा में दिखाया गया है और उनके गर्दन तथा पेट के मध्य का भाग पर्याप्त लंबा और अस्वाभाविक है। षड्भुज होने पर दो अतिरिक्त हाथों में सामान्यतः शंख दिखाया गया है। एक स्तंभ पर षड्भुज नारी कीचक की आकृति भी बनी है। नाग आकृतियों में कटि के ऊपर का भाग सर्पाकार है और उनके सिर के ऊपर तीन या पांच सर्पकगों का छत्र प्रदर्शित है।

अर्धमण्डप और गर्भगृह के प्रवेश-दार की दहलीजों पर दोनों ओर गज और सिंह की युद्धरत आकृतियाँ बनी हैं जिनके बीच में खड्गधारी योद्धा की भी आकृतियाँ हैं। गर्भगृह के प्रवेश-द्वार पर दो ओर गजलक्ष्मी और सरस्वती की चतुर्भुज मूर्तियां है। बायीं ओर की दो गजों से अभिषिक्त लक्ष्मी आकृति के हाथों में अभय-मुद्रा, सनाल-पद्म (दो में) और जलपात्र हैं। छलित-मुद्रा में आसीन सरस्वती को दो हाथों से वीणा वादन करते हुयें दिखाया गया है। उत्तरंग पर नवग्रहों की स्थानक आकृतियाँ हैं जिनके ऊपर तीर्थंकर पूजन का दृश्य है। द्वार-शाखाओं पर वाद्यवादन और नृत्य करती हुयी आकृतियों के अतिरिक्त आलिंगनबद्ध स्त्री-पुरुष युगलों की भी १८ आकृतियाँ हैं। द्वार पर मकरवाहिनी गंगा और कूर्मवाहिनी यमुना की कलशाधारी आकृतियाँ हैं। निचले माग पर वैष्णव लक्षणों वाली चतुर्भुज द्वारपालों का मूर्तियाँ हैं। किरीट-मुकुट और कोस्तुभ से अलंकृत द्वारपालों के तीन सुरक्षित हाथों में चक्र, शंख और गदा हैं।

अर्थमण्डप के प्रवेश-द्वार पर भी गर्भगृह के प्रवेश-द्वार के समान ही अलंकरण और शिल्पांकन हैं । उत्तरंग पर नवग्रहों तया नृत्य और संगोत से संबंधित आक्रुतियाँ तथा ललाट-बिब में चक्रेश्वरी की मूर्ति हैं । दहलीज पर भो वाद्य-वादकों सहित नृत्यांगनाओं की आक्रुतियां बनीं हैं। द्वार शाखाओं पर स्त्री-पुरुष युगलों की १८ मूर्तियां हैं जिनमें उन्हें अधिकांशतः वार्तालाप की मुदा में या आलिंगनबद्ध दर्शाया गया है। इनमें समाज के विभिन्न वर्गों की आकृतियां हैं।

मन्दिर के विभिन्न भागों पर नृत्य और संगीत तथा शिक्षा और सामान्य जनजीवन से संबंधित विभिन्न दृश्य हैं जो उल्लासमय जीवन के प्रति लोगों की आस्था के साक्षी हैं। नृत्य और संगीत से संबंधित दृश्यों में सामान्यतः दो या अधिक पार्श्ववर्ती वाद्यवादकों के साथ एक स्त्री को नृत्य की मुद्रा में दिखाया गया है। इनमें अधिकांशतः नगाड़ा, मंजीरा या वेणु वादकों की मूर्तियां हैं। कुछ उदाहरणों में नर्तकों की भी आकृतियां देखी जा सकती है। इन उदाहरणों में पैरों, हाथों और मुखमुद्रा से नृत्य की विभिन्न चेष्टाओं का अत्यन्त स्वाभाविक और गतिशील रूप प्रकट हुआ है। पश्चिमी भित्ति पर एक पुरुष आकृति को अत्यन्त स्वाभाविक रूप में एक हाथ कान पर रखकर ऊँचे स्वर में गाने की मुद्रा में दिखलाया गया है।

सामान्य घरेलू दृश्यों में उत्तरी शिखर को मूर्ति महत्वपूर्ण है। इसमें एक पुरुष आकृति के समक्ष दोनों हाथ जोड़कर दर्पण देखती हुई एक स्त्री आकृति बैठी है। जैन साधुओं के अंकन अधिकांशतः शिखर पर हैं। दक्षिणो भित्ति पर श्मश्रुयुक्त साधु की एक आकृति है जिसके समक्ष एक क्षीणकाय आकृति बैठी है। यह संभवतः साधु द्वारा पुरुष आकृति को कुछ समझाने का दृश्य है। इसी प्रकार के दृश्य पूर्वी और पश्चिमी शिखर पर भी है। पश्चिमी शिखर के दृश्य में जैन और ब्राह्मण साधुओं के बीच शास्त्रार्थ का अंकन है। दक्षिणी शिखर के एक दृश्य में एक जैन साधु के समक्ष उपदेश श्रवण करती हुई कुछ आकृतियां बैठी हैं।

मन्दिर के मण्डप तथा पर्भगृह की भित्तियों एवं शिखर पर जिनों की भी कई मूर्तियां हैं। मण्डप और शिखर की जिन मूर्तियों में लांछन और यक्ष-यक्षी नहीं उत्कीर्ण हैं, अतः जिनों की पहचान संभव नहीं है। इनमें सिहासन, तिछत्र, चामरधारी सेवक एवं गज आकृतियों से युक्त मूलनायकों के साथ परिकर में लघु जिन मूर्तियां भी बनी हैं। गर्भगृह की भित्ति की जिन मूर्तियां लांछन, अष्टप्रातिहार्य और यक्ष-यक्षो की आकृतियों से युक्त हैं। इनमें जिनों की नौ मूर्तियों के अतिरिक्त बाहुबली की भी एक मूर्ति है। तीर्थंकरों को ध्यानस्थ और कायोत्सर्ग दोनों ही मुद्राओं में निरूपित किया गया है। तीर्थंकरों के ध्यानस्थ और कायोत्सर्ग दोनों ही मुद्राओं में निरूपित किया गया है। तीर्थंकरों के यक्ष-यक्षी सामान्यतः अभयमुद्रा (या पद्म) और फल (या जलकलव) से युक्त हैं। इस प्रकार स्पष्ट है कि तीर्थंकरों के साथ पारंपरिक यक्ष-यक्षो युगलों के स्थान पर सामान्य लक्षणों वाले यक्ष-यक्षी का अंकन हुआ है। नौ में से केवल चार ही तीर्थंकरों के लांछन स्पष्ट हैं जिनके आघार पर उनकी पहचान अभि-नन्दर (कपि), पुष्पदन्त (मकर), चन्द्रप्रभ (श्वशि) एवं महावीर (सिंह) से की जा सकती है। गर्भगृह में पार्श्वनाथ और सुपार्श्वनाथ की आकृतियों से वेष्टित ऋषभनाथ की विशाल मूर्ति है। मण्डप में चारों ओर तीर्थंकरों, जैन युगल एवं अबिका की मूर्तियाँ हैं।

मन्दिर में अम्बिका की कुल तीन मूर्तियाँ हैं, जिनमें से दो मण्डप की दक्षिणी भित्ति एवं शिखर तथा एक मण्डप की भीतरी दोवार में हैं। दो उदाहरणों में अम्बिका चतुर्भुजा और एक में द्विभुजा हैं। मण्डप की उत्तरी और दक्षिणी भित्ति पर चतुर्भुजा लक्ष्मी की भी तीन

## खजुराहो की जैन कला

मूर्तियाँ हैं। अधिछान को रथिकाओं में सरस्वती की दो ललितासीन मूर्तियाँ हैं। सरस्वतो की तीन अन्य मूर्तियाँ गर्भगृह तथा पश्चिम के संयुक्त जिनालय के उत्तरंगों पर मी हैं। लक्ष्मी और सरस्वती के अतिरिक्त मन्दिर में ब्रह्माणी की भी तीन मूर्तियाँ हैं जिनमें ब्रह्माणी त्रिमुख और चतुर्भुजा हैं। उनरी भित्ति के रथिका बिम्ब में त्रिभंग में खड़ी ब्रह्माणी के चारों हाथ खंडित हैं। उल्लेखनीय है कि लक्ष्मी, सरस्वती एवं ब्राह्मणी की रथिका मूर्तियों में परिकर में छोटी तीर्थंकर मूर्तियाँ भी उत्कीर्ण की गई है। ब्रह्माणी की दो अन्य छोटी मूर्तियाँ अर्धमण्डप के उत्तरंग के छोरों पर बनीं हैं। हंसवाहन वाली देवी ललितमुदा में आसीन है और उनके करों में बीजपूरक (या अभय-मुद्रा), शक्ति, पुस्तक और कमण्डलु हैं।

#### मन्दिर क्रमांक १२

इस मन्दिर में मूलनायक के रूप में आदिनाथ की विशाल मनोहारो प्रतिमा (५' ११'' × ३' २'') प्रतिष्ठित है। वृषभ-लांछन से युक्त तीर्थंकर घ्यानमुद्रा में आसीन हैं। ऋषभनाथ के साथ पारम्परिक जटा-मुकुट और लटें प्रदर्शित नहीं हैं। पर सिंहासन छोरों पर चतुर्भुंजा गरुडवाहना चक्रेश्वरी यक्षी तथा पर्सघारी सर्वाह्ल यक्ष एवं धर्मचक के दोनों ओर वृषभ-लांछन का अंकन स्पष्ट है। यह मूर्ति खजुराहो की सबसे बड़ी ध्यानस्थ मूर्ति है। इस मूर्ति में परिकर का अत्यन्त विस्तृत रूप में अंकन मिलता है। अलंकृत प्रभामण्डल से शोभित मूर्ति में परिकर का अत्यन्त विस्तृत रूप में अंकन मिलता है। अलंकृत प्रभामण्डल से शोभित मूर्ति में मूलनायक के मुख पर गम्भीर चिन्तन का भाव स्पष्ट है। परिकर में कायोत्सर्ग तीर्थंकर मूर्तियों तथा बादलों की पृष्ठभूमि में आकाशगामी गन्धर्व युगलों का अंकन उल्लेखनीय है। मूलनायक की केश-रचना विशेष आकर्षक है।

#### मन्दिर क्रमांक १३

मन्दिर में मूलनायक के रूप में श्रेयांशनाथ की कायोत्सर्ग प्रतिमा (२'७''×१'७'') प्रतिष्ठित है। इस प्रतिमा की बायों ओर विक्रम सम्वत् २०३७ (२५ जनवरी १९८१ ई०) की बाहुबली की एक मूर्ति स्थापित है। श्रेयांशनाथ के दक्षिण-पार्श्व में कूर्मलांछन वाली मुनिसुव्रत की कायोत्सर्ग यूर्ति है।

## मन्दिर क्रमांक १४

मन्दिर के मध्य में तीर्थ कर की लाछनयुक्त मूर्ति है। इस मूर्ति के बायीं ओर सिंह-लाछनयुक्त महावीर की मूर्ति हैं। दाहिनी ओर भी तीर्थकर की एक मूर्ति है। पर लाछन यहाँ स्पष्ट नहीं है। उपर्युक्त तीनों मूर्तियाँ कायोत्सर्ग-मुद्रा में हैं और दो उदाहरणों में यक्ष-यक्षी भी बने हैं।

## मन्दिर क्रमॉक १५

٩

इस मन्दिर में नेमिनाथ, पार्श्वनाथ और महावीर की ११ वीं शती ई० की त्रितीर्थी मूर्ति (२' ३'' × १' ७'') स्थापित हैं। सभी तीर्थंकर कायोत्सगँ-मुद्रा में हैं। अर्धंमण्डप के बाहर गज आकृतियाँ बनी हैं। ये आकृतियाँ अत्यन्त अलंकृत और प्रभावोत्पादक है।

#### मन्दिर क्रमांक १६

इस मन्दिर में ११ वीं शती ई० की वृषभ-लांछन वाली आदिनाथ की ध्यानस्थ मूर्ति (२' × १' ४' ) है। तीर्थंकरों के साथ यक्ष-यक्षी के रूप में सर्वाह्ल और चक्रेश्वरी आमूर्तित हैं। **घण्टई मन्दिर**ः

जैन मन्दिर समूह के परकोटे से बाहर गाँव के दक्षिण में यह मन्दिर स्थित है। स्तम्भों पर उत्कीर्ण झूलती हुई घण्टियों और क्षुद्र घण्टिकाओं के कारण इस मन्दिर का नाम घण्टई पड़ा । धण्टई नाम सम्भवतः मन्दिर के निर्माणकाल में ही प्राप्त हो गया था, जो खजुराहो के पुरातात्विक संग्रहालय की कुछ मूर्तियों पर घण्टई शब्द के उत्कीणन से स्पष्ट है। श्रृंखला और घण्टों के सुन्दर रूपांकन वाले ये स्तम्भ मध्यभारत के सर्वोत्क्रष्ट स्तम्भों में हैं। पूर्वाभिमुख मन्दिर यद्यपि पर्याप्त खण्डित है किन्तु अवशिष्ट भाग यह दर्शाता है कि योजना में यह मन्दिर पार्श्वनाथ मन्दिर के समान और भव्यता और विशालता में उससे बढ़कर था। विस्तार में पार्श्वनाथ मन्दिर से यह लगभग दुगुना था। वर्तमान में इस मन्दिर के केवल अर्ध-मण्डप और महामण्डप ही शेव हैं। इनमें से प्रत्येक मण्डप की समतल तथा अलंकृत छत चार-चार स्तम्भों पर आधारित हैं। स्तम्भों के वृत्तार्थों के भोतर जैन आचार्यों, विद्याधरों और मिथुन युगलों की अक्रतियाँ हैं। कृष्णदेव ने स्थापस्य, मूर्तिकला और लिपि सम्बन्धी साक्ष्यों के आधार पर घण्टई मन्दिर को १० वीं शती ई० के अन्त का निर्माण माना है।<sup>3</sup>

मन्दिर के महामण्डप के उत्तरंग पर ललाटबिम्ब में अष्टभुज चक्रेश्वरी की मूर्ति है, जो इस बात का प्रमाण है कि मन्दिर आदिनाथ को समर्पित था। उत्तरंग पर द्विभुज नवग्रहों और गोमुख अष्ट वसुओं की भी स्थानक मूर्तियाँ हैं। बड़ेरी पर १६ मांगलिक स्वप्नों तथा द्वार-शाखाओं पर मकरवाहिनी गंगा और कूर्मवाहिनी यमुना की त्रिभंग मूर्तियाँ है। अर्धमण्डप की छत तथा मण्डप के स्तम्भों पर तीर्थंकरों एवं जैन आचार्यों की मूर्तियाँ बनी हैं। जैन आचार्यों को सामान्यतः शास्त्रार्थ तथा व्याख्यान की मुद्रा में पुस्तिका के साथ दिखाया गया है। वितान के एक दृश्य में एक निर्वस्त्र जैन आचार्य को व्याख्यान मुद्रा में दिखाया गया है और उसके समक्ष नमस्कार मुद्रा में एक स्त्री आकृति खड़ी है। एक उदाहरण में श्मश्रुयुक्त ब्राह्मण साधु जैन आचार्य के समक्ष नमस्कार मुद्रा में दिखाये गये हैं।

कृष्णदेव ''दि टेम्पुल्स आव खजुराहो इन सेण्ट्रल इण्डिया'', पृ० ६०; कृष्णदेव, जैन आर्ट एण्ड आर्किटेक्चर, खण्ड–२, पृ० २८०-८४; जैन, बलभद्र, पूर्व निर्दिष्ट, पु० १३३-३४; जन्नास, ई०, पूर्व निर्दिष्ट, पृ० १४१।

## अध्याय--३

# जैन देवकुल

प्राचीन भारतीय कला तत्त्वतः धार्मिक रही है। फलतः धर्म या सम्प्रदाय विशेष में होने वाले परिवर्तनों ने शिल्प की विषयवस्तु को भी प्रभावित किया। इसी दृष्टि से खजुराहो की जैन मूर्तियों के अध्ययन के पूर्व जैन देवकुल के स्वरूप की जानकारी भी आवश्यक है। प्रस्तुत अध्ययन के आधार पर ही इस बात का आकलन किया जा सकेगा कि खजुराहो की जैन मूर्तियों के निरूपण में किस सीमा तक पारम्परिक और शास्त्रीय निर्देशों का पालन हआ है।

२४ तीर्थंकरों या जिनों की धारणा जैन धर्म की धुरी रही है। जैन देवकुल के अन्य सभी देवता किसी न किसी रूप में तीर्थंकरों से उनके सहायक देवों के रूप में सम्बद्ध रहे हैं। तीर्थंकरों को देवाधिदेव भी कहा गया है। कम तथा वासना पर विजय प्राप्ति के कारण इन्हें जिन (विजेता) और कैवल्य प्राप्ति के बाद साधु-साध्वियों एवं श्रावक-श्राविकाओं के सम्मिलित तीर्थ की स्थापना के कारण तीर्थंकर कहा गया। प्रत्येक अवसर्पिणी एवं उत्सर्पिणी युगों में क्रमशाः २४ तीर्थंकरों की कल्पना की गयी। वर्तमान अवसर्पिणी युग के २४ तीर्थंकरों में से केवल अन्तिम दोन्-पार्श्वनाथ एवं महावीर (या वर्धमान) ही ऐतिहासिक व्यक्ति माने गये हैं।

२४ तीर्थंकरों की प्रारम्भिक सूची समचायांग सूत्र ", भगवती सूत्र, कल्पसूत्र", चतुर्विकाति-स्तव एवं पउमचरिय<sup>3</sup> में है । २४ तीर्थंकरों की सूची ईसवी सन् के प्रारम्भ के पूर्व ही नियत हो गयी थीं। इस सूची में ऋषभनाथ, अजितनाथ, सम्भवनाथ, अभिनन्द, सुमतिनाथ, पद्मप्रभ, सुपार्श्वनाथ, चन्द्रप्रभ, सुविधिनाथ (पुष्पदन्त), शीतलनाथ, श्रेयांशनाथ, वासुपूज्य, विमलनाथ, अनन्तनाथ, धर्मनाथ, शान्तिनाथ, अरनाथ, कुंथुनाथ, मल्लिनाथ, मुनिसुव्रत, नमिनाथ, नेमिनाथ (अरिष्टनेमि), पार्श्वनाथ एवं महावीर (वर्धमान) के नाम मिलते हैं। कुषाण काल में मथुरा में ऋषभनाथ, सम्भवनाथ, मुनिसुव्रत, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ और महावीर को मूर्तियाँ भी बनने लगी थीं।

जैन देवकुल में ६३ शलाका या उत्तम पुरुषों की कल्पना भी गयी है। इनमें २४ तीर्थ-करों के अतिरिक्त १२ चक्रवर्ती (भरत, सागर, मघवा, सनत्कुमार, शान्ति, कुंथु, अर, सुसूम, पद्म, हरिषेण, जयसेन, ब्रह्मदत्त), ९ बलदेव (अचल, विजय, भद्र, सुप्रभ, सुदर्शन, आनन्द, नन्दन, पद्म या राम, बलराम), ९ वासुदेव (त्रिपृष्ठ, द्विपृष्ठ, स्वयम्भू, पुरुषोत्तम, पुरुषसिंह, पुरुष-पुण्डरीक, दत्त, नारायण या लक्ष्मण, कृष्ण) और ९ प्रतिवासुदेव (अश्वग्रीव, तारक, मेरक,

- १. समवायांग सूत्र १५७।
- २. कल्पसूत्र २, १८४–२०३ ।
- पउमचरिय (विमलसूरि कृत-४७३ ई०), १.१-७, ५.१४५-४८।

निशुम्भ, मधुकैटभ, बलि, प्रह्लाद, रावण, जरासन्थ) सम्मिलित हैं। ६३ शलाका पुरुषों की विस्तृत सूची पउमचरिय, महापुराण (जिनसेन एवं गुणभद्रकृत---आठवीं-नवीं शती ई०) एवं त्रिशछिशलाकापुरुषचरित्र (हेमचन्द्रकृत-१२ वीं शती का उत्तरार्ध) में मिलती है। <sup>२</sup> जैन शिल्प में सभी ६३ शलाका पुरुषों का निरूपण नहीं हुआ। हमें २४ तीर्थंकरों के अतिरिक्त बलराम, कृष्ण, राम और भरत चक्रवर्ती की ही मूर्तियाँ मिलती है। बलराम और कृष्ण को नेमिनाथ की मूर्तियों के परिकर में और साथ ही स्वतन्त्र रूप में भी दिखाया गया। पउमचरिय में राम और रावण तथा भरत चक्रवर्ती और उत्तराध्ययन सूत्र, हरिवंश पुराण, उत्तर पुराण एवं विश्व हि-शलाकापुरुषचरित्र में बलराम और कृष्ण से सम्बन्धित विस्तृत उल्लेख हैं।

आठवीं से बारहवीं शती ई० के मध्य ६३ शलाका पुरुषों के जीवन से सम्बन्धित कई क्वंताम्बर और दिगम्बर ग्रन्थों की रचना हुई, जिनमें कहावली (भद्रेश्वर कृत–आठवीं शतीई०) और तिलोयपण्णति (यतिवृषभ कृत—ल० आठवीं शती ई०), महापुराण एवं त्रिशछिशलाका पुरुषचरित्र मुख्य हैं। खजुराहो में ६३ शलाका पुरुषों में से केवल तीर्थंकरों तथा राम, कृष्ण और बलराम की हो मूर्तियाँ बनों।

ल० छठीं से १० वीं शती ई० के मध्य का काल धार्मिक इतिहास की दृष्टि से संक्रमण काल था। इस अवधि में अन्य धर्मों एवं कलाओं के समान जैन धर्म और कला में भी नवीन प्रवृत्तियाँ एवं तान्त्रिक प्रभाव परिलक्षित होता है। तान्त्रिक प्रभाव के फलस्वरूप जैन देवताओं की संख्या तथा जैनों के धार्मिक इत्त्यों में तीव्र गति से वृद्धि हुई। इस अवधि में विभिन्न प्रतिमा-लाक्षणिक ग्रन्थों की रचना के फलस्वरूप कला में शास्त्रीय परम्परा के निर्वाह की बाध्यता से कला में यान्त्रिकता का भाव भी प्रकट हुआ।<sup>3</sup>

प्रारम्भिक जैन ग्रन्थों के अवगाहन से ज्ञात होता है कि पाँचवीं शती ई० के अन्त तक जैन देवकुल का मूलस्वरूप काफी कुछ निर्धारित हो चुका था। इन ग्रन्थों में तीर्थंकरों तथा अन्य शलाका पुरुषों एवं यक्ष-यक्षियों, विद्याओं, सरस्वती, लक्ष्मी, बलराम, कृष्ण, नैगमेषी, लोकपाल (इन्द्र, वरुण, कुबेर, यम आदि) तथा लोकधर्म में प्रचलित देवों यथा, रुद्र, शिव, स्कन्द, वासुदेव, वैश्वमण या कुबेर, गन्धर्व, पितर, नाग, भूत, कीर्ति, अज्जापार्वती या आर्या के नामोल्लेख तथा प्रतिमालक्षण से सम्बन्धित कुछ प्रारम्भिक उल्लेख हैं। आगे की शताब्दियों (ल० छठी से १०वीं शती ई०) में इन देवताओं के प्रतिमालाक्षणिक स्वरूपों में और अधिक विकास हुआ। साथ ही कूछ नवीन देवताओं को भी जैन देवकुल में सम्प्रित किया गया। मध्ययुग में जैन देवकुल के

- १. पडमचरिय ५.१४५-५७३
- २. समवायांग सूत्र में यद्यपि २४ जिनों, १२ चक्रवर्ती, ९ बलदेव, ९ वासुदेव एवं ९ प्रति-वासुदेव के नामोल्लेख्य हैं, पर उत्तम पुरुषों की संख्या केवल ५४ ही बतायी गयी है । सम्भवतः ९ प्रतिवासुदेवों को प्रारम्भ में उत्तम पुरुषों की सूची में माग्यता नहीं मिल सकी थी।
- ३. बाह, यू० पी०, स्टडीज इन जैन आर्ट, वाराणसी, १९५५, पृष्ठ १६।

जैन देवकुल

२४ तीर्थंकरों एवं अन्य शलाका पुरुषों के साथ ही २४ तीर्थंकरों के यक्ष-यक्षी युगलों, १६ महा-विद्याओं, नवग्रहों, अष्टदिक्पालों, क्षेत्रपाल, गणेश, सरस्वती, लक्ष्मी, शान्तिदेवी, ६४ योगिनी, ब्रह्म-शान्ति एवं कर्षांद्द यक्षों, बाहुबली, भरत चक्रवर्ती तथा जिनों के माता-पिता का निरूपण हुआ ।<sup>1</sup>

ल० आठवीं-नवीं शती ई० तक २४ तीर्थंकरों के लांछन निर्धारित हुए, जिनकी प्राचीन-तम सूची **तिल्गेयपण्पति एवं प्रवचनसारोढार** में उपलब्ध हैं। <sup>२</sup> मूर्तियों में तीर्थंकर-लांछन का अंकन गुप्तकाल में प्रारम्भ हुआ जिसके प्रारम्भिक उदाहरण राजगिर ( नेमिनाथ मूर्ति ) और वाराणसी (महावीर मूर्ति, भारत कला भवन, वाराणसी, क्रमांक १६१) में हैं। आठवीं शती ई० के बाद से तीर्थंकर मूर्तियों के साथ लांछनों का नियमित अंकन होने लगा।

ल० छठी शती ई० में तीर्थंकरों के साथ शासनदेवताओं के रूप में यक्ष-यक्षी युगलों को सम्बद्ध किया गया।<sup>3</sup> यक्ष-यक्षी तीर्थंकरों के सेवक और उपासक देव हैं, जो जिनसंधों की रक्षा करते हैं।<sup>8</sup> तीर्थंकर मूर्तियों में यक्ष-यक्षी का निरूपण छठी शती ई० में प्रारम्भ हुआ, जिसका प्रारम्भिकतम उदाहरण अकोटा की ऋषभ मूर्ति (बड़ौदा संयहालय) है।<sup>14</sup> इस मूर्ति में यक्ष और यक्षी सर्वान्सु (सर्वानुभूति या कुबेर) और अम्बिका हैं। ल० आठवीं-नवीं शती ई० तक २४ तीर्थंकरों के स्वतन्त्र यक्ष-यक्षी युगलों की सूची भी बन गयी<sup>4</sup> तथा ११ वीं-१२ वीं शती ई० तक २४ तीर्थंकरों के स्वतन्त्र यक्ष-यक्षी युगलों की सूची भी बन गयी<sup>4</sup> तथा ११ वीं-१२ वीं शती ई० तक २४ तीर्थंकरों के स्वतन्त्र यक्ष-यक्षी युगलों की सूची भी बन गयी<sup>4</sup> तथा ११ वीं-१२ वीं शती ई० में उनके लक्षण निश्चित हुए।<sup>9</sup> जैन स्थलों पर केवल यक्षियों के हो सामूहिक अंकन के उदाहरण हैं। ये उदाहरण केवल दिगम्बर स्थलों पर ही मिलते हैं। २४ यक्षियों की सामूहिक मूर्तियों के उदाहरण देवगढ़ (ललितपुर, उ०प्र०) के शान्तिताथ मन्दिर (मन्दिर-१२, ८६२ ई०) एवं खण्डगिरि (पुरी, उड़ीसा) की बारभुजी गुफा (११वीं-१२वीं शती ई०) में हैं। मध्यप्रदेश में सतना स्थित पतियानदाई मन्दिर की अम्बिका मूर्ति (११ वीं शती ई०) में हैं। मध्यप्रदेश में सतना स्थित पतियानदाई मन्दिर की अम्बिका मूर्ति (११ वीं शती ई०) के परिकर में भी २४ यक्षियों को आक्रुतियाँ बनी हैं।<sup>6</sup> देवगढ़ और पतियानदाई के उदाहरणों में यक्षियों की आक्वतियों के नीचे उनके नाम भी उत्कीर्ण हैं, जो अधिकांशतः दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों से साम्य रखते हैं।

यक्ष-यक्षियों के बाद विद्यादेवियों को जैनकला में सर्वाधिक महत्व मिला। आगम ग्रन्थों एवं **पउमचरिय** में विद्यादेवियोंके प्रारम्भिक उल्लेख हैं<mark>। वसुदेवहिण्डी, हरिवंदाधुराण</mark> (७८३ ई०),

- केवल देवताओं के प्रतिमालाक्षणिक स्वरूपों और कभी-कभी नामों के सन्दर्भ में भिन्नता दृष्टिंगत होती है।
- २. तिलोयपण्पत्ति ४.६०४-०५; प्रवचनसारोद्धार ३८१-८२ ।
- ३. शाह, यू० पी०, ''इंट्रोडक्शन ऑफ शासनदेवताज इन जैन वशिप'', प्रोसीडिंग्स ऐण्ड ट्रान्जेक्शन ओरियन्टरू कान्फ्रेंस, २० वाँ अधिवेशन, १९६८, प० १४१–४३ ।
- ४. हरिवंशपुराण ६५. ४३-४५; तिलोयपण्णत्ति ४. ९३६ ।
- ५. शाह, यू० पी०, अकोटा ब्रोन्जेज, बम्बई, १९५९, पृ० २८-२९।
- ६. तिलोयपण्णति, कहावली एवं प्रवचनसारोद्वार ।
- ७. निर्वागकलिका, त्रिक्षष्ट्रिक्तलाकापुरुवचरित्र एवं प्रतिष्ठासारसंग्रह (दिगम्बर)।
- ८. यह भूति सम्प्रति इलाहाबाद संग्रहालय में है।

त्रिशछिशलाकापुरुषपत्रित्र तथा अन्य ग्रन्थों में अनेक विद्यादेवियों के नामोल्लेख मिलते हैं। सर्वप्रयम बप्पभट्टिसूरि की चतुर्विंशतिका (७४३–८३८ ई०) में ही तीर्थंकरों के साथ यक्षियों के स्थान पर विद्याओं, सरस्वती एवं कुछ उदाहरणों में यक्षियों के स्वरूप निरूपित हुए हैं। अनेक विद्याओंमें से १६ प्रमुख विद्याओं को लेकर १६ महाविद्याओं की सूची बनी। १६ महाविद्याओं की प्रारम्भिक सूची तिजयपहुत्ति (मानवदेवसूरि कृत, ९ वीं शती ई०), संहितासार (इन्द्रनन्दी कृत, ९३९ ई०) एवं स्तुतिचतुर्विंशतिका (या शोभनस्तुति, शोभनमुनि कृत, ल० ९७३ ई०) में उपलब्ध है। महाविद्याओं के लाक्षणिक स्वरूप सर्वप्रथम नवीं-१० वीं शती ई० में नियत हुए। बप्पभट्टि की चतुर्विंशतिका और शोभनमुनि की स्तुतिचतुर्विंशतिका में महाविद्याओं के लाक्षणिक स्वरूपों के प्रारम्भिक उल्लेख मिलते हैं। ल० आठवीं शती ई० के अन्त या नवीं शती के पूर्वार्ध से इन महाविद्याओं को मन्दिरों पर भी आकारित किया गया, जिसके प्रारम्भिक उदाहरण ओसियाँ (जोधपुर, राजस्थान) के महावीर एवं खजुराहो के आदिनाथ मन्दिरों पर है।

मध्ययुग में राम और कृष्ण के अतिरिक्त भरत और बाहुबली के भी बिस्तृत उल्लेख प्राप्त होते हैं। देवगढ़, बिल्हरी और खजुराहो के दिगम्बर स्थलों पर इन शलाकापुरुषों को रूपांकित भी किया गया। खजुराहो, देवगढ़ एवं कुछ अन्य स्थलों पर पंचपरमेष्ठी, जैन आचार्य, उपाध्याय एवं साधुओं तथा जिनों के माता-पिता, दिक्पाल<sup>र</sup>, नवग्रह, क्षेत्रपाल, शान्तिदेवी<sup>3</sup>, गणेश<sup>४</sup>, ब्रह्मशान्ति एवं कर्पाद्द यक्षों<sup>4</sup> आदि की भी अनेक मूर्तियाँ बनीं।

# १. हरिवंशपुराण २२. ६१--६६ ।

- २. जैन ग्रन्थों में आकाश और पाताल को सम्मिलित कर १० दिक्पालों की सूची दी गयी है, किन्तु घणेरव ( राजस्थान ) के महावीर मन्दिर के अतिरिक्त अन्य सभी जैन स्थलों पर १० के स्थान पर केवल आठ दिक्पालों का ही आलेखन हुआ है।
- ३. जैन धर्म एवं संघ की संरक्षिकादेवी के रूप में ९वीं-१०वीं शती ई० में श्वेताम्बर स्थलों पर शास्तिदेवी की प्रभूत मूर्तियाँ बनीं। जिन मूर्तियों के सिंहासन पर भी अभय-या-वरद-मुद्रा, पद्म (या पुस्तक) और फल से युक्त शास्तिदेवी का अनेकशः अंकन हुआ है। वास्तु-विद्या के जिन परिकर लक्षण से सम्बन्धित अध्याय में पद्म धारण करने वाली तथा जिन सिंहासन के मध्य में आसीन देवी को आदिशक्ति नाम दिया गया है (२२. १०-१२)। खजराहो की भी कुछ जिन मुर्तियों में सिंहासन के मध्य में शास्तिदेवी निरूपित हैं।
- ४. गणेश केवल स्वेताम्बर स्थलों पर ही रूपांकित हुए । जैन गणेश की लाक्षणिक विशेषताएँ पूरी तरह ब्राह्मण गणेश से प्रभावित हैं । गजमुख एवं लम्बोदर तथा मूषक पर आरूढ़ गणेश के करों में अभय और वरदमुद्रा, स्वदन्त, परशु, मोदकपात्र, पद्म एवं अंकुश दिखाये गये हैं । ओसियाँ की देवकुलिकाओं तथा कुम्भारिया के नैमिनाथ मन्दिर पर गणेश की कई मूर्तियाँ हैं ।
- ५. ब्रह्मशान्ति और कर्षींद यक्षों का निरूपण केवल खेताम्बर ग्रन्थों में ही हुआ है। सम्भवतः इसी कारण दिगम्बर स्थलों पर इनकी मूर्तियाँ नहीं बनी ।

# अध्याय-४ तीर्थंकर या जिन मूर्तियाँ

#### सामान्य विकास

जैन देवकुल में तीथंकरों या जिनों को सर्वाधिक प्रतिष्ठा प्राप्त है। हैमचन्द्र ने इन्हें देवाधिदेव भी कहा है। कला में सर्वप्रथम जिनों की ही मूर्तियाँ बनीं। प्राचीनतम जिन मूर्ति ल॰ तीसरी शती ई॰ पू॰ की है। यह मूर्ति लोहानीपुर (पटना, बिहार) से मिली है और सम्प्रति पटना संग्रहाल्य में सुरक्षित है। जैन परंपरा में २४ तीथंकरों के अलग-अलग लाछन एवं यक्ष-यक्षी युगल बताए गए हैं। लांछनों और यक्ष-यक्षियों तथा पीठिका लेखों के आधार पर ही जिन मूर्तियों को पहचाना गया है। गुजरात और राजस्थान में लांछनों के स्थान पर पीठिका लेखों में जिनों के नामोल्लेख की परंपरा अधिक लोकप्रिय थी। कला में स्वतन्त्र जिन मूर्तियों के साथ ही उनकी द्वितीर्थी, त्रितीर्थी, चौमुखो और चौबीसी मूर्तियाँ भी बनों। जिन मूर्तियाँ केवल दो ही मुद्राओं में बनीं, या तो उन्हें ध्यान-मुद्रा में दोनों पैर मोड़कर और दोनों हाथों की खुली हथेलियों को गोद में रखे हुए आसीन या फिर दोनों हाथ लंबवत् नीचे लटकाये कायोत्सर्ग (या खड्गासन) में खड़ा निरूपित किया गया।

लोहानीपुर की प्राचीनतम मूर्ति में तीर्थंकर निर्वस्त्र और कायोत्सर्ग-मुद्रा में हैं। यहीं से शुंग काल या कुछ बाद की एक अन्य मूर्ति भी मिली है। ल० पहलो शती ई० पू० या कुछ बाद की दो अन्य कायोत्सर्ग मूर्तियाँ प्रिंस आफ वेल्स संग्रहालय, बम्बई और पटना संग्रहालय में हैं। पटना संग्रहाल्य की मूर्ति चौसा (भोजपुर, बिहार) से मिली है।<sup>2</sup> दोनों ही उदाहरणों में पार्श्वनाथ कायोत्सर्ग में निर्वस्त्र खड़े हैं और उनके सिर पर पाँच या सात सर्पफणों के छन्न हैं। इन प्रारम्भिक जिन मूर्तियों के वक्षस्थल पर श्रीवत्स चिह्न नहीं है। जिनों के वक्षस्थल में श्रीवत्स चिह्न का अंकन सर्वप्रथम पहली शती ई० पू० में मथुरा में प्रारंभ हुआ और उसके बाद की सभी जिन मूर्तियों में यह अभिन्न लक्षण के रूप में प्रदर्शित हुआ। वस्तुतः श्रीवत्स चिह्न जिन मूर्तियों की पहचान का मुख्य आधार है।<sup>3</sup> ल० पहली शती ई० पू० में ही मथरा के

- जायसवाल, के० घी०, ''जैन इमेज ऑफ मौर्य पीरियड'', जर्नल बिहार, उड़ीसा रिसर्च सोसाइटी, खं० २३, भाग-१, १९३७, पृ० १३०-३२।
- २. शाह, यू० पी०, स्टडीज इन जैन आर्ट, पू० ८९, प्रसाद, एच० के०, ''जैन ब्रोन्जेज इन दि पटना म्यूजिम", महावीर जैन विद्यालय गोल्डेन जुबिली वाल्यूम, बंबई, १९६८, पू० २७५-८० ।
- दक्षिण भारत की बादामी, अयहोल, एलोरा एवं कुछ अन्य स्थलों से प्राप्त जिन मूर्तियाँ इसकी अपवाद हैं।

आयागपटों पर सबंप्रथम जिनों का ध्यान-मुद्रा में अंकन प्रारम्भ हुआ। ऐसे एक उदाहरण में घ्यानस्थ तीर्थकर के सिर पर सात सर्पफणों का छत्र भी बना है जो पार्क्वनाथ का लक्षण है। इस प्रकार स्पष्ट है कि जिन मूर्तियों में सर्वप्रथम पार्क्वनाथ का ही दैशिष्ट्य स्पष्ट हुआ। पार्श्व-नाथ के बाद ऋषभनाथ के लक्षण नियत हुए। मथुरा में पहली शती ई० में स्कंधों पर लटकती हुई जटाओं वाली ऋषभनाथ की कई मूर्तियाँ बनीं।

जैन प्रतिमाविज्ञान, विशेषतः जिन प्रतिमाओं के विकास की दृष्टि से कुषाण काल का विशेष महत्व है। पहली-दूसरी शती ई० के मध्य मथुरा में जिनों की स्वतन्त्र मूर्तियों के साथ ही उनके जीवन से सम्बन्धित दृश्यांकन भी उत्कीर्ण हुए । ऋषभनाथ एवं पार्श्वनाथ के अति-रिक्त मथुरा में संभवनाथ, मुनिसुव्रत, नेमिनाथ एवं महावीर की भी मूर्तियाँ बनीं । नेमिनाथ की मूर्तियों में बलराम एवं कृष्ण का अंकन हुआ । ऋषभनाथ, नेमिनाथ और पार्श्वनाथ के अतिरिक्त अन्य जिनों को केवल पोठिका लेखों के आधार पर ही पहचाना गया है। मथुरा के अतिरिक्त चौसा से भी ऋषभनाथ और पार्श्वनाथ की कुषाण कालीन मूर्तियाँ मिली हैं । कुषाण-काल में मथुरा में ही सर्वप्रथम जिन मूर्तियों में प्रातिहायों, धर्मचक्र, मांगलिक चिह्नों एवं उपा-सकों आदि का उल्कीणन प्रारम्भ हुआ। मथुरा में आठ प्रातिहायों में से केवल सात (सिंहासन, प्रभामण्डल, चामरघर सेवक, उड्डीमान मालाघर, छत्र, चैत्यवृक्ष एवं दिव्य म्वनि) ही प्रदर्शित हुए । जिनों की हथेलियों, तलुओं एवं उँगलियों पर धर्मचक्र, श्रीवत्स और त्रिरल जैसे मांग-लिक चिह्न भी उत्कीर्ण हैं । कुछ उदाहरणों में पार्श्वनाथ के सर्षफणों पर भी ये चिह्न बने हैं । कुषाण काल में जिन चौमुखी (प्रतिमा सर्वतोभद्रिका) का निर्माण प्रारम्भ हुआ जिनमें चारों . और चार जिनों की कायोत्सर्ग मूर्तियाँ बनीं । चार जिनों में से केवल ऋषभनाथ और पार्श्व-नाथ की ही पहचान संभव है। कुषाण काल में ही ऋषभनाथ के जीवन से सम्बन्धित नीलाजंना के नृत्य तथा महावीर के गर्भाषहरण के दृश्य भी बने ।

जिन प्रतिमालक्षण को दृष्टि से गुप्तकाल का भी विशेष महत्व है। सर्वप्रथम गुप्तकालीन ग्रन्थ बुहरसंहिता में ही जिन मूर्तियों के सामान्य लक्षण निरूपित हुए। दस ग्रन्थ में जिनों के श्रीवत्म चिह्न से युक्त, निर्वस्त्र, अजानुलम्बबाहु और तरुण स्वरूप में निरूपण का उल्लेख है। जिन मूर्तियों में पारंपरिक लांछनों, यक्ष-यक्षी युगलों एवं अष्टप्रातिहार्यों का प्रदर्शन गुप्तकाल में ही प्रारम्भ हुआ। लांछनों से युक्त प्राचीनतम जिन मूर्तियाँ नेमिनाथ (शंख) और महावीर (सिंह) को हैं। ये मूर्तियां क्रमशः राजगिर (बिहार) और वाराणसी (भारत कलाभवन, वाराणसी, क्रमांक १६१) से मिली हैं। ऋषभनाथ एवं पार्श्वनाथ की मूर्तियों में पूर्ववत् लटकती जटाओं और सात सर्पफणों के छत्र देखे जा सकते हैं। यक्ष-यक्षी युगल से युक्त पहली जिन मूर्ति (ल० छठी शती ई०) खेतांबर स्थल अकोटा (बड़ौदा, गुजरात) से मिली है। यह मूर्ति ऋषभनाथ की है और इसमें यक्ष-यक्षी के रूप में सर्वीनुभूति (या कुबेर) और अंबका की आकृत्तियां बनी

 आजानुलम्बबाहुः श्रीवत्साङ्कः प्रशान्तमूर्तिश्च । दिग्वासास्तरुणो रूपवांश्च कार्योऽर्हता देवः ॥ बृहत्संहिता ५८.४५

# तीयँकर या जिन मूर्तियाँ

हैं। ैल० सातवीं-आठवीं शती ई० से जिन मूर्तियों में यक्ष-यक्षियों का नियमित अंकन होने लगा जिसके प्रारम्भिक उदाहरण बादामी, अयहोल, वाराणसी, मथुरा, ओसियाँ एवं अकोटा से मिले हैं।

ल० आठवीं-नवीं शती ई० में २४ जिनों के लांछन और उनके यक्ष-यक्षी युगलों की सूची निर्धारित हुई। प्रारम्भिकतम सूचियाँ कहावली, तिलोयपण्णति (४ ६०४-०५, ९३४-३९) एवं प्रवचनसारोद्धार (३७५–७८, ३८१–८२) में हैं। २४ यक्ष-यक्षी युगलों की स्वतंत्र लाक्षणिक विशेषतायें ल० ११ वीं-१२ वीं शती ई० में नियत हुईं, जिनके उल्लेख निर्वाण-कलिका, त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र, प्रतिष्ठासारसंग्रह और प्रतिष्ठासारोद्धार में हैं। गुजरात और राजस्थान में स्वेतांबर परंपरा तथा अन्य क्षेत्रों में दिगम्बर परंपरा की सूर्तियाँ बनीं।

२४ जिनों में ऋषभनाथ, नेमिनाथ, पाश्वंनाथ और महावीर की ही सर्वाधिक मूर्तियाँ बनीं । उत्तर भारत में नेमिनाथ और महावीर की अपेक्षा ऋषभनाथ और पार्श्वनाथ की अधिक मूर्तियाँ हैं । दक्षिण भारत में नेमिनाथ की मूर्तियों का लगभग अभाव है और पार्श्वनाथ एवं महावीर की सर्वाधिक मूर्तियाँ हैं । दक्षिण भारत में ऋषभनाथ की मूर्तियाँ अत्यल्प हैं । इस प्रकार उत्तर भारत में ऋषभनाथ और पार्श्वनाथ तथा दक्षिण भारत में पार्श्वनाथ और महा-वीर की उपासना सर्वाधिक लोकप्रिय थो । इन्हीं चार जिनों से सम्बन्धित यक्ष और यक्षियाँ भी विशेष लोकप्रिय थीं । जैन स्थलों पर ऋषभनाथ के गोमुख-चक्रेश्वरी, नेमिनाथ के सर्वानुभूति-अम्बिका, पार्श्वनाथ के धरणेन्द्र-पद्मावती और महावीर के मातंग-सिद्धायिका की सर्वाधिक मूर्तियाँ बनों । इत्यमण्डन में भी स्पष्टतः २४ तीर्थंकरों में से उपर्युक्त चार जिनों एवं उनसे सम्बन्धित यक्ष-यक्षियों को विशेषरूप से पूज्य बताया गया है ।

# लजुराहो को तीर्थकर मूर्तियाँ : सामान्य निरूपण

अन्य जैन स्थलों की भाँति खजुराहो में भी तोर्थंकरों की ही सर्वाधिक मूर्तियाँ हैं। यहाँ लगभग ९५० से ११५० ई० के मध्य की २०० से अधिक जिन मूर्तियाँ हैं।<sup>3</sup> खजुराहो के कुछ बाह्यण मंदिरों पर भी जिन मूर्तियों का अंकन हुआ है। ये मूर्तियाँ साम्प्रदायिक सौहार्द की साक्षी हैं। देवी जगदम्बी और विस्वनाथ मंदिरों के अधिष्ठानों पर जिनों की ऐसी मूर्तियाँ हैं।<sup>3</sup> खजुराहो में जिनों की स्वतंत्र मूर्तियों के साथ ही उनकी द्वितीर्थी, त्रितीर्थी और चौमुखी

- १. विस्तार के लिए द्रष्टव्य, चन्दा, आर० पी० ''जैन रिमेन्स एंट राजगिर'' आर्कियोलॉजि-करू सर्वे आफ इण्डिया, ऐनुअल रिपोर्ट, १९२५--२६, पृ० १२५--२६; तिवारी, मारुति-नन्दन प्रसाद, ''एन अनपब्लियड जिन इमेज इन दि भारत कला भवन, वाराणसी'', विश्वे-रवरानन्द इन्डोलॉजिकल जर्नल, खं० १३, अं० १-२, पृ० ३७३--७५; शाह, यू० पी०, अकोटा ब्रोन्जेज, वम्बई, १९५९, पृ० २८-२९ ।
- २ रूपमण्डन ६ २५-२७।
- इस संख्या में मदिरों का दोवारों ओर उत्तरंगों की छोटी जिन मूर्तियां नहीं सम्मिलित हैं।
- ४. भुवनेश्वर के मुक्तेश्वर मंदिर के अधिष्ठान पर भी इसी प्रकार जिनीं की आक्रुतियाँ बनी हैं ।

६

मूर्तियाँ भी बनीं । खजुराहो को जिन मूर्तियाँ प्रतिमालक्षण की दृष्टि से पूर्ण विकसित कोटि की हैं । इनमें जिनों के साथ लांछनों, यक्ष-यक्षी युगलों, अष्ट-प्रातिहायों तथा परिकर में लघु जिन आकृतियों, नवग्रहों तथा कभी-कभी लक्ष्मी, सरस्वती और बाहुबली का भी अंकन हुआ है ।<sup>9</sup> इस स्थल की प्राचीनतम जिन मूर्तियां पार्श्वनाथ मंदिर में हैं । जिन मूर्तियों के व्यक्तिशः निरूपण के पूर्व संक्षेप में उनकी सामान्य विशेषताओं की चर्चा भी प्रासंगिक है । श्रीवत्स चिह्न से युक्त जिन मूर्तियां या ती ध्यान-मुद्रा में या कायोत्सर्ग-मुद्रा में हैं । ध्यानस्थ मूर्तियां तुलना-त्मक दृष्टि से अधिक हैं । खजुराहों को जिन मूर्तियां लक्षणों की दृष्टि से पूरी तरह देवगढ़ एवं मथुरा जैसे समकालीन दिगम्बर केन्द्रों की जिन मूर्तियों के समान है ।

खजुराहों में तीर्थंकरों को अलंकृत आसनों पर निरूपित किया गया है जिसके नीचे सिंहासन है। सिंहासन के सध्य में उपासकों ढारा पूजित या बिना उपासकों के धर्मचक्र उस्कोण है। सिंहासन छोरों पर यक्ष-यक्षी युगलों की मूर्तियां हैं। धर्मचक्र के समीप हो जिनों के लांछन बने हैं। मूलनायक के पार्श्वों में मुकुट एवं हार आदि से शोभित सेवकों की दो स्थानक मूर्तियां भी हैं जिनके एक हाथ में चामर है और दूसरा कटि पर स्थित है। कर्भा-कभी दूसरे हाथ में पद्य भी प्रदर्शित है। मूलनायक के कंधों के ऊपर दोनों ओर गर्जो, उड्डीयमान मालाधरों एव मालाधर युगलों की मूर्तियां बनीं हैं। गर्जों पर सामान्धतः घट लिये एक या दो आकृतियां बैठी हैं। जिनों के सिरों के पीछे ज्यामितीय, पुष्प एवं अन्य अलंकरणों से सज्जित प्रभामण्डल उस्कीर्ण है।

गुच्छकों के रूप में प्रदर्शित जिनों की केश रचना उष्णीष के रूप में आबद्ध है। ऋषभ-नाथ, सुपार्श्वनाथ एवं पार्श्वनाथ के साथ क्रमशः ठटकती जटाओं एवं पांच तथा सात सर्पफणों के छत्रों का प्रदर्शन हुआ है। मूलनायक के सिर के ऊपर त्रिछत्र और दुन्दुभि बजाती अधलेटी आक्वति भी बनी है। परिकर के ऊपरी भाग में कभी-कभी कुछ अन्य मालाघर गन्धवीं एवं वाद्यवादन करती आक्वतियों का भी निरूपण हुआ है। कुछ उदाहरणों में सिहासन पर या परिकर में द्विभुज नवग्रहों की भी मूर्तियां उत्कीर्ण हैं। परिकर में लघु जिन मूर्तियों का अंकन विशेष लोकप्रिय था। कभी-कभी परिकर की २३ छोटी जिन मूर्तियां मूलनायक के साथ मिलकर जिन चौबीसी का रूप ग्रहण कर लेती हैं। जिन मूर्तियों के छोरों पर एक के ऊपर एक क्रम से गज, ज्याल, मकर एवं योद्धा की आक्वतियां बनी हैं।

जिन मूर्तियों में यक्ष एवं यक्षो ( शासन देवताओं ) की मूर्तियां क्रमशः सिंहासन के दक्षिण और वाम छोरों पर बनी हैं। यक्ष-यक्षी युगल समान्यतः द्विभुज या चतुर्भुज तथा

 स्थापयेदर्इतां छत्रत्रयाशोकप्रकीर्णकम् । पीठंभामण्डलं भाषां पुष्पवृष्टिं च दुन्दुभिम् ।। स्थिरेतरार्चयोः पादपीठस्याधो यथायथम् । लाछनं दक्षिणे पार्व्वे यक्षं यक्षीं च वामके ।। प्रतिष्ठासारोद्धार १'७६–७७, हरिवंज्ञपुराग ३'३१-२८; प्रतिष्ठासारसंग्रह ५'८२-८३ ।

## तीर्थंकर या जिन मूर्तियां

ललितमुद्रा में आसीन हैं। कुछ उदाहरणों में यक्ष-यक्षी का अंकन नहीं भी हुआ है। ऐसी मूर्तियों में सिहासन छोरों पर यक्ष-यक्षियों के स्थान पर दो लघु जिन आकृतियां बनी हैं। खजुराहो में ऋषभनाथ, अजितनाथ, संभवनाथ, अभिनंदन, सुमतिनाथ, पद्मप्रभ, पुष्पदंत, सुपार्श्वनाथ, चंद्रप्रभ, शांतिनाथ, कुंथुनाथ, मुनिसुद्रत, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ एवं महावीर को ही सर्वाधिक मूर्तियां बनीं। पार्श्वनाथ और महावीर की अपेक्षा ऋषभनाथ की अधिक मूर्तियां है। यह संख्या ऋषभनाथ की सर्वाधिक लोकप्रियता का सूचक है। खजुराहो के तीनों प्रमुख जैन मंदिरों (पार्श्वनाथ, घण्टई एवं आदिनाथ) का ऋषभनाथ को समर्पित रहा होना भी इसी तथ्य को प्रकट करता है। अभिनंदन, सुमतिनाथ, पुष्पदंत, पद्मप्रभ, चंद्रप्रभ, कुंधुनाथ एवं मुनिसुद्रत की केवल एक-एक मूर्ति मिली है। अन्य तीर्थंकरों की दो से छः मूर्तियां है।

# स्वतंत्र जिन मूर्तियाँ

खजुराहो की तीर्थंकर मूर्तियों के सामान्य निरूपण के बाद उनका व्यक्तिशः विवेचन भी आवश्यक है। स्वतंत्र जिन मूर्तियों के पश्चात् खजुराहो को द्वितीयार्थी, त्रितीर्थी और चौमुसी मूर्तियों तथा जिनों के जीवन की घटनाओं से संबन्धित अंकन का उल्लेख किया जायगा। खजुराहो की जिन मूर्तियां अधिकांशतः पीले रंग के बलुए पत्थर में और कुछ उदाहरणों में लाल और भूरे रंग के पत्थरों में बनी है।

## ऋषभनाथ

ऋषभनाय मानव समाज के आदि व्यवस्थापक एवं वर्तमान अवसर्पिणी युग के प्रथम तीर्थकर हैं। प्रथम जिन होने के कारण ही इन्हें आदिनाथ भी कहा गया है। इनका लांछन वृषभ है और यक्ष-यक्षी गोमुख और चक्रेश्वरी (अप्रतिचक्रा) हैं । खजुराहो में ऋषभनाथ की . सर्वाधिक (ल० ६०) मूर्तियां हैं। ये मूर्तियां ल० ९५० से ११५० ई० के मध्य की हैं। खजुराहो से मिली ऋषभनाथ की ल॰ ११वीं शती ई॰ की एक मूर्ति भारत कला-भवन. वाराणसी (क्रमांक २२०७३) में भी सुरक्षित है। देवगढ़ के अतिरिक्त इतनी विशाल संख्या में ऋषभनाथ की मुतियां अन्य किसी स्थल पर नहीं बनीं । खजुराहो की मूर्तियों में ऋषभनाथ के साथ छटकती हुई जटाओं और लांछन के रूप में वृषभ का नियमित अंकन हआ है । सर्वाचिक विस्तृत लक्षणों वाली मूर्ति पार्श्वनाथ मंदिर के गर्भगृह में है । यद्यपि इस उदाहरण में मूलनायक की प्रतिमा पूरी तरह नष्ट हो चुकी है किन्तू पीठिका और परिकर सुरक्षित हैं। ऋषभनाथ के पार्श्वों में कभो-कभी पांच और सात सर्पफणों के छत्र वाले सुपार्श्वनाथ और पार्श्वनाथ की कायोत्सर्ग मूर्तियां भी बनी हैं। कभी-कभी दोनों पार्श्वों में पार्श्वनाथ की ही आकृतियां बनी हैं। ऐसे उदाहरणों में पार्श्ववर्ती चामर-घर सेवकों को कभी-कभी स्थानाभाव के कारण नहीं दिखाया गया है। जार्डिन संग्रहालय (क्रमांक १६९१) की एक विशिष्ट मूर्ति में ऋषभनाथ के पारंपरिक यक्ष-यक्षी (गोमुख-चक्रेश्वरी) के साथ ही लक्ष्मी एवं अंयिका की भी आकृतियां उत्कीर्ण हैं, जो ऋषभनाथ की विशेष प्रतिष्ठा की परिचायक हैं। उल्लेखनीय है कि देवगढ़ (मंदिर-४, ११वीं शती ई०) और उरई (जालीन, राज्य संग्रहालय, लखनऊ, क्रमांक १६ ० १७८) की ऋषभ-नाथ की दो अन्य मूर्तियों में भी गोमुख और चक्रेश्वरी के साथ अंबिका और लक्ष्मी की आकृतियां बनो हैं।

## खबुराहो का जैन पुरातस्व

अधिकांश उदाहरणों में ऋषभनाथ व्यान-मुद्रा में विराजमान है। मूलनायक को सामान्यतः पद्म पर और कभी-कभी सीधे सिंहासन पर दिखाया गया है। लगभग दस उदा-हरणों में ऋषभनाथ की केश-रचना जटा के रूप में पोछे की ओर सँवारी गई है। अन्य उदाहरणों में केश छोटे-छोटे गुच्छकों के रूप में बने है। कन्धों पर लटें सभी मूर्तियों में दिखाई गई हैं। पास्ववर्ती चामरधर सेवकों के हाथ कभी-कभी कट्यवलम्बित मुद्रा के स्थान पर फल (या सनाल पद्म) से युक्त है।

खजुराहो की ऋषभनाथ की मूर्तियों को यक्ष-यक्षियों के आधार पर तीन वर्गों में बाँटा जा सकता है। पहले वर्ग में यक्ष-यक्षी से रहित मूर्तियाँ हैं जिनके कुल चार उदाहरण हैं। दूसरे वर्ग में ऐसी मूर्तियाँ (दो उदाहरण) हैं जिनमें गोमुख ओर चक्रेश्वरी के स्थान पर सामान्य लक्षणों वाले यक्ष-यक्षी आकारित हैं। तीसरे वर्ग में पारम्परिक यक्ष-यक्षो, गोमुख-चक्रेश्वरी की मूर्तियाँ बनी हैं। खजुराहो में गोमुख और चक्रेश्वरी का अंकन १०वीं शती ई० के मध्य से ही प्रारम्भ हो गया था जिसका एक उदाहरण पार्श्वनाथ मन्दिर के गर्भगृह की मूर्ति है। गरुडवाहना (मानव) चक्रेश्वरी अधिकांशतः चनुर्भुज हैं जबकि गोमुख यक्ष का द्विभुज और चनुर्भुज दोनों ही रूपों में निरूपण हुआ हैं। कुछ उदाहरणों में मूलनायक के चारों ओर २३, २४, ३३ और ५२ जिन मूर्तियाँ भी बनी हैं। चार उदाहरणों में नवग्रहों का भी अंकन हुआ है।

गोमुख और चक्रेश्वरी के तिरूपण में मुख्य लक्षणों के सन्दर्भ में दिगम्बर ग्रन्थों के निर्देशों का पालन किया गया है। कुछ उदाहरणों में यक्ष के रूप में धन का थैला धारण करने वाले कुबेर की भी आकृति बनी है। गोमुख यक्ष के साथ कभी-कभी वृषभ वाहन (पार्श्वनाथ मन्दिर के गर्भगृह की मूर्ति) भी प्रदर्शित है। गोमुख यक्ष के करों में सामान्यतः अभय (या बरद) मुद्रा, गदा (या परशु), पुस्तक (या पद्म) एवं कलश (या फल) प्रदर्शित हैं। उल्लेख-नीय है कि गामुख के हाथों में पुस्तक और पद्म का प्रदर्शन स्थानीय परम्परा की देन है। गरुडवाहना चक्रेश्वरी के हाथों में सामान्यतः वरद (या अभय)-मुद्रा, गदा (या चक्र), चक्र एवं शंख हैं। चक्रेश्वरी का निरूपण स्पष्टतः वैष्णवी से प्रभावित हैं।

पार्श्वनाथ मन्दिर के गर्भगृह की मूर्ति में दोनों पार्श्वो में सुपार्श्वनाथ और पार्श्वनाथ की कायोत्सर्ग आकृतियों के अतिरिक्त परिकर में ४१ अन्य लघु जिन मूर्तियाँ भी बनी हैं। गोमुख यक्ष वृषभारूढ़ और चतुर्भुज है और उसके दो अवधिष्ट करों में गदा और फल हैं। गरुड-वाहना चकेश्वरी के तीन सुरक्षित करों में वरद, गदा और शंख हैं। इस उदाहरण में सुपार्श्वनाथ और पार्श्वनाथ के साथ भी चतुर्भुज यक्ष-यक्षी को आकृतियाँ उकेरी हैं। पार्श्वनाथ मन्दिर के गर्भगृह के प्रदक्षिणापथ की पश्चिमी भित्ति को मूर्ति में परिकर में २३ अन्य जिन आकृतियाँ भी हैं जो इस मूर्ति को जिन चौबोसी मूर्ति बना देती हैं। ६ उदाहरणों में द्विभुज यक्ष के हाथों में धन का थैला और फल प्रदर्शित हैं, जो स्पष्टतः कुबेर के लक्षण हैं। तीन उदाहरणों में यद्यपि यक्ष गोमुख नहीं हैं किन्तु हाथों की सामग्री गोमुख यक्ष के ही समान है। साहू शांसिप्रसाद जैन कला संग्रहालय, खजुराहो (के० ७) की मूर्ति (४' ८'' × २' २'') में तीन

# तीर्वकर या जिन मूर्तियाँ

अवशिष्ट हाथों में सर्प, पद्म और धन का थैला प्रदर्शित हैं, जबकि जार्डिन संग्रहालय की एक मूर्ति में वरद्-मुद्रा, परशु, श्रीफल और जलपात्र हैं। चक्रेश्वरी के निरूपण में चक्र के बाद गदा और शंख का प्रदर्शन सर्वाधिक लोकप्रिय था।

#### अजितनाथ

अजितनाथ इस अवसर्पिणी के दूसरे तीथंकर हैं। उनका लांछन गज और यक्ष-यक्षी महायक्ष एवं अजितबला (या अजिता या रोहिणी) हैं। खजुराहो में अजितनाथ की कुल चार मूर्तियाँ हैं। ये सभी मूर्तियाँ साहू शांतिप्रसाद जैन कला संग्रहालय (आगे से सा० शा० जै० क० सं०) में हैं। सभी उदाहरणों में गज लांछन उस्कीण है। ल० ११वीं-१२वीं शती ई० की इन मूर्तियों में यक्ष-यक्षी के निरूपण में तनिक भी परम्परा का पालन नहीं हुआ है। एक उदाहरण (के० २२) के अतिरिक्त अन्य सभी में मूलनायक ध्यानमुद्रा में आसीन हैं। एक उदाहरण में केश-रचना जटा के रूप में प्रदर्शित है। यक्ष और यक्षी को आकृतियाँ केवल एक ही उदाहरण में बनी है। सा० शां० जै० क० सं० की एक मूर्ति (के० २२) में राहु और केनु सहित पाँच ग्रहों की भी आकृतियाँ पीठिका पर बनी हैं। यहाँ सूर्य, सोम, मंगल और बुध का अंकन नहीं हुआ है।

#### सम्भवनाथ

तीसरे तीर्थंकर सम्भवनाथ का लांछन अश्व है और उनके यक्ष-यक्षी त्रिमुख और दूरितारि (या प्रज्ञप्ति) हैं। खजुराहो में सम्भवनाथ की पाँच मूर्तियाँ हैं। ये मूर्तियाँ ११वीं-१२वीं शती ई० की हैं और इनमें यक्ष-यक्षी पारम्परिक लक्षणों वाले नहीं हैं। मन्दिर १२ की मूर्ति पर ११५८ ई० का एक लेख भी है। सभी उदाहरणों में मुलनायक घ्यानमुद्रा में आसीन हैं और मूर्ति पीठिकाओं पर अख लांछन उत्कोण हैं। ल० १०वीं शती ई० की एक विद्याल मति पार्श्वनाथ मन्दिर के मण्डप के भीतर की उत्तरी दीवार के समीप रखी है। मयर वाहन वाले चतूर्भज यक्ष को केश-रचना लम्बो जटा जैसी है और उनके हाथों में फल, पद्म, शुरू और पुस्तक हैं। यक्ष स्पष्टतः कार्तिकेय के लक्षणों वाले हैं। उल्लेखनीय है कि दिगम्बर परम्परा में सम्भवनाथ के त्रिमुख यक्ष का वाहन मयूर बताया गया है। सम्भवतः मयुर वाहन के कारण ही यक्ष के साथ यहाँ कार्तिकेय के अन्य लक्षण भी दिखाए गये। जटा-मुकूट से शोभित अखवाहना चतुर्भुजा यक्षी के हाथों में अभय-मुद्रा, पद्म, पद्म और कलश प्रदर्शित हैं। पार्श्वनाथ मन्दिर की इस मूर्ति के अतिरिक्त चार अन्य मुर्तियों में से केवल तीन में यक्ष-यक्षी निरूपित है। एक उदाहरण में (सा० शां० जै० क० सं०, क्रमांक के० ५०) सिंहासन के दोनों आर दिभुज यक्षियों की आकृतियाँ बनीं हैं जिनके एक हाथ में खड़ग है। पुरातात्त्विक संग्रहालय, खजुराहा (क्रमांक १७१५) की मूर्ति में दिभुज यक्ष कुबेर हैं और उनके हाथों में कपाल और धन का थैला प्रदर्शित हैं। द्विभुज यक्षा के एक हाथ में पद्म हे जब कि दूसरे से अभय-मद्रा व्यक्त है। यह मुर्ति लगभग ११वीं शती ई० को है। एक उदाहरण में द्विभूज यक्ष के सुरक्षित बायें हाथ में फड़ है जबकि यजा के करों में अभय-मुद्रा और पद्म प्रदर्शित हैं ।

## अभिनन्दन

अभिनन्दन इस अवसर्पिणी के चौथे तीर्थंकर हैं। उनका लांछन कपि और यक्ष-यक्षी यक्षेश्वर (या ईश्वर) और कालिका (या काली या वज्रश्द्रंखला) हैं। खजुराहो में इनकी कुल दो मूर्तियाँ हैं। दसवीं-ग्यारहवीं शती ई० की इन मूर्तियों में अभिनन्दन घ्यानमुदा में विराजमान हैं और पीठिका पर कपि लांछन भो बना है। एक मूर्ति पार्श्वनाथ मन्दिर के गर्भ-गृह की पश्चिमी भित्ति पर है। इस उदाहरण में दिभुज यक्ष-यक्षी के करों में अभयमुदा और फल (या जलपात्र) प्रदर्शित हैं। दूसरी मूर्ति (मन्दिर ३) में भी दिभुज यक्ष-यक्षी अभयमुदा और फल से युक्त हैं।

# सुमतिनाथ

पाँचवें जिन सुमतिनाथ का लांछन कौंच पक्षी है तथा उनके यक्ष-यक्षी तुंबरू और महाकाली (या नरदत्ता) हैं। खजुराहो में सुमतिनाथ की केवल दो ही मूर्तियाँ हैं। पहली मूर्ति पार्श्वनाथ मन्दिर के गर्भगृह की उत्तरी भित्ति पर है। दूसरी मूर्ति मन्दिर ३ में है। दोनों ही उदाहरणों में मूलनायक घ्यान-मुदा में आसीन हैं और उनके साथ सामान्य लक्षणों वाले द्विभुज यक्ष-यक्षी निरूपित हैं, जिनके हाथों में अभयमुदा और फल (या पुष्प) हैं।

## पद्मप्रभ

पद्मप्रभ इस अवसर्पिणी के छठे जिन हैं, जिनका लांछन पद्म और यक्ष-यक्षी कुसुम एवं अच्यता (या मनोवेगा) हैं। खजुराहो में पद्मप्रभ की केवल एक हो मूर्ति है। १०वीं शती ई० की यह मूर्ति पार्श्वनाथ मन्दिर के मण्डप में सुरक्षित है। पद्म लांछन से युक्त इस घ्यानस्थ मूर्ति में चतुर्भुज यक्ष-यक्षी आकारित हैं जिनके लक्षण परम्परा सम्मत नहीं हैं। परिकर में वीणा-वादन करती सरस्वती तथा जिनों की लघु आक्वतियाँ भी बनी है।

# सुपार्श्वनाथ

सुपार्श्वनाथ इस अवसर्पिणों के ७वें जिन हैं जिनका लांछन स्वस्तिक है। सुपार्श्वनाथ के सिर पर एक, पाँच या नौ सर्पफणों के छत्र प्रदर्शित होते हैं। स्वतन्त्र मूर्तियों में कुछ अप-वादों के अतिरिक्त सुपार्श्वनाथ के साथ स्वस्तिक लांछन का उत्कीर्णन नहीं हुआ है। मूर्तियों में सामान्यतः पाँच या नौ सर्पफणों के छत्र के आधार पर ही सुपार्श्वनाथ की पहचान की गई है। सुपार्श्वनाथ के यक्ष-यक्षी मातंग और शान्ता (या काली) हैं। खजुराहो में छ० १२वीं शती ई० की दो मूर्तियाँ हैं। ये मूर्तियाँ क्रमशः मन्दिर ६ और १३ में है। इनमें सुपार्श्वनाथ कायोत्सर्ग में खड़े हैं और उनके सिर के ऊपर पाँच सर्पफणों का छत्र प्रदर्शित है। दोनों उदाहरणों में यक्ष-यक्षी अनुपस्थित हैं। मन्दिर १३ की मूर्ति में पीठिका पर स्वस्तिक लांछन भी बना है। पीठिका के मध्य में पद्म धारण करने वाली शान्ति देवी की मूर्ति वनी है। सुपार्श्वनाथ से सम्बद्ध करने के उद्देश्य से देवी के सिर पर सर्पफणों का छत्र भी दिखाया गया है। चतुर्भुज देवी के हाथों में अभय-मुद्रा, चक्राकर सनाल पद्म, पुस्तक-पद्म और जलपात्र हैं।

## तीर्थकर या जिन मुर्तियाँ

#### चन्द्रप्रभ

चन्द्रप्रभ इस अवसपिणो के आठवें जिन हैं। इनका लांछन शशि और यक्ष-यक्षी विजय (या क्याम) एवं भूकुटि (या ज्वाला) हैं। खजुराहो में चन्द्रप्रभ की कुल तीन मूर्तियां हैं, जिनमें से एक पार्खनाथ मंदिर के गर्भगृह की पश्चिमी भित्ति पर है। दो मूर्तियां (क्रमशः १/१३ एवं १/१५) में हैं। तीनों ही उदाहरणों में चन्द्रप्रभ ध्यान-मुद्रा में आसीन हैं। पार्श्वनाथ मंदिर की मूर्ति में द्विभुज यक्ष-यक्षी के हाथों में अभय-मुद्रा (या पद्म) और फल हैं। दूसरे उदाहरण में यक्ष द्विभुज हैं, किन्तु यक्षी चतुर्भुजा हैं। फल और धन के थैले से युक्त यक्ष कुबेर के लक्षणों वाला है। चतुर्भुजा यक्षी के तीन अवशिष्ट करों में वरदमुद्रा, पुस्तक और कमण्डलु हैं। इन स्वतंत्र मूर्तियों के अतिरिक्त सा॰ शां० जै० क० सं॰ की एक द्वितीर्थी मूर्ति (के० ६०) में भी एक जिन आकृति के नीचे लांछन के रूप में अद्वैचन्द्र उत्कीर्ण है।

#### र्शातिनाथ

शांतिनाथ इस अवसर्पिणी के १६वें जिन हैं। उनका लांछन मूग और यक्ष-यक्षी, गरुड (या वाराह) एवं निर्वाणी (या महामानसी) हैं। २४ जिनों में ऋषभ, नेमि, पार्श्व और महावीर के बाद शांतिनाथ की ही सर्वाधिक मूर्तियां मिलती हैं। देवगढ़, अहार, बानपुर, चाँदपुर, खजुराहो एवं मध्य भारत के अन्य दिगम्बर स्थलों पर शांतिनाथ का निरूपण विशेष लोकप्रिय रहा है। इन स्थलों पर शांतिनाथ की अतिमानवाकार विशाल मुर्तियां भी बनों। ये मुर्तियां १२ से १५ फीट ऊँची हैं। खजुराहो में शांतिनाथ की कूठ चार मूर्तियां हैं। ये मूर्तियां ११वीं-१२वीं शती ई० की हैं। दो उदाहरणों में मूलनायक को ध्यानस्थ और दो में कायोत्सर्गमें निरूपित किया गया है। शांतिनाथ मंदिर में शांतिनाथ को १२ फीट ऊँची कायोस्सर्गं प्रतिमा (१०२८ ई०) प्रतिष्ठित है। चमकदार आलेप से युक्त यह विशाल प्रतिमा मनोज्ञ, एक योगी के गंभीर चिंतन के भाव से युक्त तथा आनूपातिक अंग योजना वाली है। इस विशाल प्रतिमा में शांतिनाथ को सिंहासन के स्थान पर पद्म पर खड़ा दिखाया गया है । इस मुर्ति के दोनों ओर की स्वतंत्र यक्ष-यक्षी मुर्तियां बाद में दीवार में लगाई गई प्रतीत होती हैं। अन्य तीन मूर्तियों में से दो सा० बां० जै० क० और एक जाडिन संग्रहालयों में हैं। एक उदाहरण (सा० शां० जै० क० सं० के० ३९) के अतिरिक्त अन्य सभी में पार्श्ववर्ती चामरधरों की आकृतियाँ बनी हैं। शांतिनाथ के यक्ष-यक्षी सामान्य लक्षणों वाले हैं। यक्ष के हाथों में फल और धन का थैला उसके कुबेर होने का संकेत देता है। यक्षी के हाथों में अभय-मुद्रा एवं धनुष प्रदर्शित हैं। मृग लांछन शांतिनाथ मंदिर की प्रतिमा के अतिरिक्त अन्य सभी उदाहरणों में स्पष्ट है।

## कुंयुनाथ

Jain Education International

कुंथुनाथ इस अवसपिणी के १७वें जिन हैं जिनका लांछन छाग (या बकरा) है और उनके यक्ष-यक्षी गन्धर्व एवं बला (या अच्युता या गांधारी) हैं। खजुराहो में अज लांछन वाले कुंथुनाथ की ल० ११वीं शती ई० की केवल एक मूर्ति है। यह मूर्ति मंदिर--१२ (१२/१) में सुरक्षित है। अष्टप्रातिहायों से युक्त ध्यानस्थ तीर्थंकर के साथ यक्ष-यक्षी का निरूपण नहीं हुआ है। सिंहासन के मध्य में जैन युगल की भी एक आक्रति बनी है जो निश्चित ही कुंथुनाथ के माता-पिता की मूर्तियां हैं। पीठिका पर सात ग्रहों की भी मूर्तियां हैं।

## मुनिसुव्र<del>त</del>

मुनिसुन्नत इस अवर्सापणी के २०वें जिम हैं। इनका लांछन कूर्म और यक्ष-यक्षी वरुण एवं नरदत्ता (या बहुरूपिणी) हैं। खजुराहो में मुनिसुन्नत की केवल एक ही मूर्ति है। ल० ११वीं झती ई० की इस मूर्ति में पीठिका पर कूर्म लांछन बना है। यक्ष-यक्षी की आकृतियाँ नहीं बनी हैं।

## नेमिनाथ (या अरिष्टनेमि)

नेमिनाथ या अरिष्टनेमि इस अवसपिणो के २२ वें तीर्थंकर हैं। द्वारावती के हरिवंशी शासक समुद्रविजय उनके पिता और शिवा देवी उनकी माता हैं। समुद्रविजय के अनुज वसुदेव को दो परिनयाँ. रोहिणी और देवकी थीं जिनसे बलराम और कृष्ण उत्पन्न हुए। इस प्रकार कृष्ण एवं बलराम नेमिनाथ के चचेरे भाई हुए। नेमिनाथ का बलराम और कृष्ण से जुड़ना बाह्यण और जैन धर्मों के बीच सामंजस्य की दृष्टि से अत्यन्त महत्वपूर्ण है। मूर्त अंकनों में भी मथुरा, देवगढ़, कुंभारिया, विमलवसही एव लूणवसही में नेमिनाथ के साथ बलराम और कृष्ण की आकृतियाँ बनी हैं। खजुराहो की मूर्तियों में नेमिनाथ के साथ इस परंपरा का निर्वाह नहीं हुआ है, यद्यपि विष्णु और बलराम की कई स्वतंत्र और शक्ति सहित आलिंगन मूर्तियाँ पार्थ्वनाथ मन्दिर पर हैं।

नेमिनाथ का लांछन शंख है और उनके यक्ष-यक्षी गोमेंघ एवं अंबिका (या कुष्माण्डी) हैं। यहाँ उल्लेखनीय है कि नेमिनाथ की मूर्तियों में यक्षी के रूप में सर्वदा अंबिका ही निरूपित हैं, पर यक्ष के रूप में त्रिमुख और षड्भुज गोमेंघ के स्थान पर सर्वानुभूति (या कुबेर) का अंकन हुआ है। खजुराहो में नेमिनाथ की तीन स्वतन्त्र मूर्तियाँ हैं। दो मूर्तियाँ क्रमशः मन्दिर १/१० और १२ में तथा एक सा० शां० जं० क० संग्रहालय (के० १४) में हैं। ११ वीं-१२वीं शती ई० की ये मूर्तियाँ ध्यानमुद्रा में हैं। मन्दिर—१/१० की मूर्ति के अतिरिक्त अन्य सभी उदाहरणों में शंख लांछन स्पष्ट है। मन्दिर—१/१० की मूर्ति के अतिरिक्त अन्य सभी उदाहरणों में शंख लांछन स्पष्ट है। मन्दिर—१/१० की मूर्ति के अतिरिक्त अन्य सभी उदाहरणों में शंख लांछन स्पष्ट है। मन्दिर—१/१० की मूर्ति के अतिरिक्त अन्य सभी उदाहरणों में शंख लांछन स्पष्ट है। मन्दिर—१/१० की मूर्ति के अतिरिक्त अन्य सभी उदाहरणों में शंख लांछन स्पष्ट है। मन्दिर—१/१० की मूर्ति में यद्यपि लांछन स्पष्ट नहीं है, किन्तु सिंहासन पर अंबिका को मूर्ति है जिसके आधार पर नेमिनाथ से पहचान सम्भव है। यहाँ अंबिका की गोद में बालक प्रदर्शित है। द्विभुज यक्ष का दाहिना हाथ अभय-मुद्रा में है और बायां जांघ पर स्थित है। पीठिका पर नवग्रहों का भी अंकन हुआ है। सा० शां० जै० क० संग्रहालय (के० १४) की मूर्ति में यक्ष के हाथ में धन का यैला है और द्विभुजा अम्बिका के हाथों में आग्रलुम्बि और बालक हैं। मन्दिर–१/८ की एक त्रितीर्थी जिन मूर्ति में पार्श्वनाथ और महावौर के साथ ही शंख-लांछन से युक्त नेमिनाथ को भी कायोत्सर्ग आकृति बनी है।

## पार्श्वनाथ

पाइर्वनाथ इस अवसर्पिणी के २३वें जिन हैं। इन्हें जैन धर्म का वास्तविक संस्थापक भी माना जाता है। पाइर्वनाथ के चातुर्याम (सत्य, अहिंसा, अस्तेय, अपरिग्रह) में महावीर ने मात्र ब्रह्मचर्य को जोड़कर पंचमहाव्रतों का उपदेश दिया था। स्वयं महावीर के माता-पिता पार्द्वनाथ द्वारा प्रतिपारित जैन धर्म के अनुयायी थे। बाराणसी के महाराज अश्वसेन उनके पिता और वामा (या वर्मिला) उनकी भाता थीं। पार्श्वनाथ का लांछन सर्प है और उनके यक्ष-यक्षी पार्थ्व (या धरण) और यद्मावती हैं। मूर्तियों में यद्यपि पीठिका पर सर्प लांछन का अंकन नहीं हुआ है, किंग्तू पार्यनाथ के सिर के ऊपर ३ या ७ सर्पफणों का छत्र दिखाया गया है और सर्पफणों के छत्र के आधार पर ही मूर्तियों में पार्श्वनाथ की पहचान की गई है। जैन ग्रन्थों में पाश्वनेगय के जिर पर तीन, सात या ११ सर्वफणों का विश्वान मिलता है। अधिकांश उदाहरणों में पार्श्वनाथ के सिर पर सात सर्वफणों का छत्र दिखाया गया है जिसकी परम्परा ई० पू० में ही प्रारम्भ हो गयी थी। जैन परम्परा के अनुसार पार्श्वनाथ को तपस्या में उनके पूर्वजन्म के वैरी मेधमाली नाम के असूर ने तरह-तरह के उपसगं उपस्थित किए थे जिनका उद्देव्य तपस्या भंग करना था। अन्त में उसने भयंकर वृष्टि द्वारा पार्क्वनाथ को पूरी तरह जल में डूबो देता चाहा। ऐसे ही क्षणों में पद्मावती एवं वैरोट्या जैसी नाग देवियों के साथ नागराज धरणेन्द्र पार्श्वनाथ के समक्ष उपस्थित हुए । घरणेन्द्र ने पार्श्वनाथ के चरणों के नीचे दोर्धनाल युक्त पद्म की रचना कर उन्हें अपनी क्रण्डलियों पर उठा लिया और साथ ही उनके सम्पूर्ण शरीर को ढँककर उनके सिर के ऊपर सात सपंफणों का छत्र फैला दिया। पद्मावती ने एक लम्बे वज्यमय छत्र द्वारा शीर्ष भाग में छाया की जिसका छत्र भाग सर्पफणों के अपर प्रदर्शित हुआ । ' उपर्युक्त परंपरा के कारण ही पार्श्वनाथ की मूर्तियों में सिर पर सात सर्पफणों का छत्र और दोनों और सर्पफणों वाले धरणेन्द्र और पद्मावती की आकृतियां बनों। मूर्तियों में पद्मावती के हाशों में सामान्यतः एक लंबा छत्र दिखाया गया है। दोनों पादवों में धरणेन्द्र-पद्मावती की उपयुक्त मूर्तियों के कारण हो सिंहासन छोरों पर अधिकांशतः उनका अंकन नहीं हुआ है । दिगम्बर ग्रंथों में धरणेन्द्र यक्ष चतुर्भुज और सर्पकर्णों के छत्र सहित निरूपित हैं। यक्ष का वाहन कूर्म हैं और उनके दो हाथों में सर्प तथा अन्य में नागपाश एवं वरदमुदा हैं। २ ग्रंथों में पद्म (या कुस्कुटसर्प) याहना पद्मावती के चतूर्भुज, षडभज एवं चतुर्विंशतिभुज रूपों का व्यान किया गया है और उसके हाथों में मुख्यतः पाद्य, अंकूश, पद्म, आदि के प्रदर्शन का विधान किया गया है।

खजुराहो में पार्श्वनाथ की लगभग २० मूर्तियां है जिनमें से केवल ११ ही अध्ययन की दृष्टि से पूर्णतः सुरक्षित हैं। इस मूर्ति संख्या में अन्य जिनों के साथ उत्कीर्ण पार्श्वनाथ की मूर्तियां नहीं सम्मिलित हैं। खजुराहो में ऋषभनाथ के बाद पार्श्वनाथ की ही सर्वाधिक मूर्तियां बनीं। ये मूर्तियां १०वीं-१२वीं शती ई० के मध्य की है। अधिकांश उदाहरणों में पार्श्वनाथ को कायोत्सर्ग-मुदा में दिखलाया गया है। खजुराहो की सभी मूर्तियां सात सर्पकणों के छत्र

- २. प्रतिष्ठासारोद्धार ३.१५१, प्रतिष्ठासारसंग्रह ५.६७, प्रतिष्ठातिलकम् ७.२३ ।
- ३. प्रतिष्ठासारसंग्रह ५.६७--७१, प्रतिष्ठासारोद्धार ३.१७४, प्रतिष्ठातिलकम् ७.२३ । ४

त्रिकाष्ट्रिक्तकाषुरुषचरित्र, गायकवाड़ ओरियन्टल सिरीज १३९, बड़ौदा, १९६२ खण्ड---५, पू० ३९४--९६, पार्श्वनाथ चरित्र ६.१९२--९३; उत्तरपुराण ७३.१३९--४०।

वाली हैं । कभी-कभी मूलनायक के सिर से चरणों तक सर्प की कुंडलियां फैली हुई दिखाई गई हैं। किसी भी उदाहरण में सर्प लांछन नहीं बना है। पार्खनाथ के साथ प्रभामण्डल के अति-रिक्त अन्य सभी प्रातिहार्य बने हैं। शीर्ष भाग के सपंफणों के कारण ही प्रभामण्डल नहीं दिखाया गया है। तीन ध्यानस्थ मूर्तियों में मूलनायक सर्प की क्रण्डलियों से बने आसन पर विराजमान हैं, जब कि सा० शां० जै० क० संग्रहालय (के० १००) की मूर्ति में प्रपासन के नीचे सर्प की कुण्डलियां उत्कीणं हैं। ६ कायोत्सर्ग मुतियों में से केवल एक में और पांच भ्यानस्य मूर्तियों में से केवल तीन में ही सिंहासन छोरों पर यक्ष-यक्षी की आकृतियां बनीं हैं। अन्य उदाहरणों में पार्श्वनाथ के समीप ही नागफणों के छत्र वाले चामरधारी धरणेन्द्र और छत्रधारिणी पद्मावती की स्थानक मुर्तियाँ उकेरी हैं। दो उदाहरणों (मंदिर १/१, जार्डिन संग्रहालय−१६६८) में शीर्षभाग में त्रिछत्र के स्थान पर केवल पद्मावती द्वारा धारण किया हआ छत्र ही दिखलाया गया है। इन दोनों ही मनोज उदाहरणों में चामरघारी घरणेन्द्र और छत्रधारिणी पद्मावती की मूर्तियाँ उकेरी हैं। मन्दिर १/१ की मूर्ति में परिकर में बाहबली की आकृति भी उकेरी है। पार्क्वों में घरणेन्द्र और पद्मावती के निरूपण के कारण कभी-कभी सामान्य चामरधारी सेवकों की आकृतियाँ नहीं बनाई गई हैं। सा० शां० जै० क० संग्रहालय (के० ९) की एक खड्गासन मूर्ति में पीठिका पर चार ग्रहों तथा चामर और पद्म से युक्त सेवकों की आकृतियाँ बनीं हैं । सा० शा० जै० क० संग्रहालय की ही एक दूसरी कायोत्सर्ग मृति में सिहासन के बायें छोर पर चतुर्भुज यक्ष आकृति उत्कीण है जिसके दो अवशिष्ट करों में पदा और फल हैं। द्विभुजा यक्षी के सिर पर तीन सपंफणों का छत्र है और उसकी एक भुजामें पद्म प्रदर्शित है।

कायोत्सगं मूर्तियों की अपेक्षा पार्श्वनाथ की ध्यानस्थ मूर्तियाँ कुछ बाद में बननी प्रारंभ हुई । कायोत्सगं मूर्ति पार्श्वनाथ की तपस्या की स्थिति को प्रकट करती है जबकि ध्यानस्य मूर्ति कैवल्य प्राप्ति के पश्चात् की स्थिति को । सम्भवतः इसी कारण ध्यानस्य मूर्तियों में सिहा-सन छोरों पर यझ और यक्षी का अंकन अधिक लोकप्रिय था । ज्ञातव्य है कि शासनदेवताओं के रूप में प्रत्येक जिन के साथ एक यक्ष-यक्षी युगल की नियुक्ति इन्द्र ने कैवल्य प्राप्ति के बाद ही की थी । पुरातात्विक संग्रहालय, खजुराहो की एक मूर्ति (क्रमांक १६१८, ११वीं शती ई०) में सपंफणों के छत्रवाली यक्ष आकृति नमस्कारमुद्रा में है जबकि द्विभुजा यक्षी के बायें हाथ में फल प्रदर्शित है । सा० शा० जै० क० संग्रहालय की ११ वीं शती ई० की एक मूर्ति (के० १००) में सर्पफणों के छत्र वाले यक्ष-यक्षी क्रमशः द्विभुज और चतुर्भुज हैं । यक्ष के दो हाथों में फल प्रदर्शित है । सा० शा० जै० क० संग्रहालय की ११ वीं शती ई० की एक मूर्ति (के० १००) में सर्पफणों के छत्र वाले यक्ष-यक्षी क्रमशः द्विभुज और चतुर्भुज हैं । यक्ष के दो हाथों में फल और जलपात्र हैं जबकि चतुर्भुजा यक्षी के अवशिष्ट दक्षिण करों में पद्म और अभय-मुद्रा हैं । सा० शां० जै० क० संग्रहालय की १२ वीं शती ई० की एक घ्यानस्थ मूर्ति (के० ६८) में यक्ष-यक्षी चतुर्भुज और पाँच सर्पफणों के छत्र वाले हैं । ध्यानमुद्रा में आसीन यक्ष के तीन हाथों में अभय-मुद्रा, सर्प और जलपात्र स्पष्ट हैं । दाहिने पार्श्व की ललितासीन यक्ष आकृति के हाथों में अभयमुद्रा, शक्ति, सर्प और जलपात्र हैं । परिकर में २० अग्य छोटी जिन मूर्तियां भी बनी हैं । यह मूर्ति प्रतिमालक्षण की दृष्टि से अत्यन्त विकसित है । इस प्रकार स्पष्ट है कि

# तीर्यंकर या जिन मूर्तियां

खजुराहो में पार्श्वनाथ के यक्ष-यक्षी का स्वरूप पूरी तरह उपलब्ध परम्परा से मेल नहीं खाता । साथ ही उनके मूर्ति लक्षणों में एकरूपता भी नहीं दृष्टिगत होती । महाबीर

महावीर या वर्धमान इस अवसपिणी के अन्तिम जिन हैं। सिढार्थ उनके पिता और तिशाला उनकी माता थीं। महावीर बुद्ध के समकालीन और एक ऐतिहासिक पुरुष थे। महावीर का जन्म ५९९ ई० पू० और निर्वाण ल० ५२७ ई० पू० में हुआ। पार्श्वनाथ ढारा स्थापित जैन धर्म को महावीर ने और आगे बढ़ाया। महावीर का लांछन सिंह और यक्ष-यक्षी मातंग एवं सिढायिका हैं। यह आश्चर्य की बात है कि वर्तमान अवसपिणी का अन्तिम जिन होने के बाद भी महावोर की भूतियाँ ऋषभनाथ और पार्श्वनाथ की तुलना में कम हैं। खजुराहो में भी ऋषभनाथ और पार्श्वनाथ की अपेक्षा महावीर की कम मूर्तियाँ हैं। दिगम्बर ग्रन्थों में मस्तक पर धर्मचक्र से चिह्तित ढिभुज मातंग को गजारूढ़ बताया गया है। मातंग का दाहिना हाथ वरदमुदा में होगा जबकि बायें में मातुलिंग होगा। दिभुजा सिद्धायिका सिंहवाहना है और उसके हाथों में वरदमुदा और पुस्तक प्रदर्शित हैं।

खजराहो में महावीर की नौ मूर्तियाँ हैं। ये मूर्तियाँ १०वीं से १२वीं शती ई० के मध्य की हैं। सबसे प्राचीन मुर्ति पार्स्वनाथ मन्दिर के गभंगृह की दक्षिणी भित्ति पर है। आठ उदाहरणों में महाबीर ध्यानमुद्रा में आसीन हैं। कायोत्सर्ग मूर्ति मन्दिर-१६ में है। यक्ष-यक्षी युगलों का अंकन केवल ६ मृतियों में हुआ किन्तू सिंह लांछन सभी उदाहरणों में बना है। खजुराहो को महावीर मुर्तियों की एक विशेषता यह है कि इनमें अधिकांश उदाहरणों में सिंह लांछन को सिंहासन के मध्य से बाहर की ओर झाँकते हुए दिखलाया गया है। इन मुतियों में सिंह की पूरी आकृति के स्थान पर केवल समक्ष भाग ही दिखलाया गया है। यद्यपि महाबीर के साथ यक्ष-यक्षी का निरूपण १०वीं शती ई० में प्रारम्भ हो गया, किन्तू स्वतन्त्र लक्षणों बाले यक्ष-यक्षी ११वीं शती ई० में ही निरूपित हए । पार्व्वनाथ मन्दिर के गर्भगह की मूर्ति में द्विभुज यक्ष-यक्षी सामान्य लक्षणों वाले हैं। इनके हाथों में अभयमुदा और फल प्रदर्शित हैं। मन्दिर–७ (१०९१ ई०) की मूर्ति में महावीर के यक्ष-यक्षी चतूर्भज हैं। यक्ष का वाहन सिंह है और उसके हाथों में धन का थैला, शूल, पद्म और दण्ड प्रदर्शित हैं। सिंहवाहना यक्षी के हाथों में फल, चक्र, पद्म और शंख हैं। अन्य उदाहरणों में भी यक्ष और यक्षी दोनों के साथ सिंह बाहन की आकृति उत्कीणं है। यद्यपि यक्ष के हाथों में आयुध परिवर्तित होते रहे हैं, किन्तु यक्षी के हाथों में अधिकांश उदाहरणों में चक्र और शंख प्रदक्ति हैं। एक उदाहरण में (सा० शां० जै० क० संग्रहालय; के १३) चतुर्भुज यक्ष का वाहन कूमें है और उसके हाथों में अभय-मुदा, परशु, पुस्तक और फल हैं। एक अन्य मूर्ति में सिंह पर आरूढ चतूर्भज यक्ष के तीन हाथों में गदा, पद्म और धन का थैला स्पष्ट हैं। एक दूसरी मूर्ति (सा० शां० जै० क० संग्रहालय, २३१) में मातंग द्विभुज तथा मेथ वाहन वाले हैं। उनके एक हाथ में शक्ति है, जबकि दूसरा

- १. प्रतिष्ठासारसंग्रह ५.७२-७३; प्रतिष्ठासारोद्धार ३.१५२; प्रतिष्ठातिलकम् ७.२४।
- २. प्रतिष्ठासारसंग्रह ५.७३-७४; प्रतिष्ठासारोद्धार ३.१७८; प्रतिष्ठातिलकम् ७.२४।

हाथ नीचे लटक रहा है। इस प्रकार स्पष्ट है कि खजुराहो में मातंग यक्ष का कोई स्वतन्त्र स्वरूप नियत नहीं हो सका। साथ हो ये मूर्तियाँ उपलब्ध शास्त्रीय विवरण से भी मेल नहीं खाती हैं। यद्यपि सिद्धायिका के निरूपण में भी दिगम्बर परम्परा का पालन नहीं हुआ है किन्तु उसके स्वतन्त्र स्वरूप के निर्धारण की चेष्टा अवश्य की गयी है। सिद्धायिका के निरूपण में चक्र एवं शंख जैसे आयुधों का प्रदर्शन चक्रेश्वरी या वैष्णवो का प्रभाव दर्शाता है।

# द्वितीर्थी जिन मूर्ति

दितीथीं या त्रितीथीं जिन मूर्तियों से आशय ऐसी मूर्तियों से है, जिनमें दो या तीन जिनों को एक साथ दिखलाया गया है। जैन ग्रन्थों में हमें यद्यपि इस प्रकार की मूर्तियों के उल्लेख नहीं मिलते किन्तु ९ वीं से १२ वीं शती ई० के मध्य सभी क्षेत्रों में, विशेषतः उत्तर भारत के दिगम्बर स्थलों (देवगढ़, खजुराहो) पर ऐसी मूर्तियों के अनेक उदाहरण हैं। सर्वाधिक मूर्तियाँ खजुराहो और देवगढ़ में हैं। इस वर्ग में ऐसी मूर्तियों को नहीं रखा गया है, जिनमें घ्यानस्थ तीर्थंकर के दोनों ओर दो कायोत्सर्ग जिन मूर्तियों को नहीं रखा गया है, जिनमें घ्यानस्थ तीर्थंकर के दोनों ओर दो कायोत्सर्ग जिन मूर्तियों को नहीं रखा गया है, जिनमें घ्यानस्थ तीर्थंकर के दोनों ओर दो कायोत्सर्ग जिन मूर्तियों को रखा गया है, जिनमें क्यानस्थ तीर्थंकर के दोनों के साथ क्षेत्र स्वर्ग में केवल उन्हीं मूर्तियों को रखा गया है, जिनमें समान विवरणों वाली दो या तीन जिनों की मूर्तिया एक साथ और एक ही मुद्रा में बनी हैं। इन मूर्तियों में सभी जिनों के साथ अलग-अलग अष्टप्रातिहार्य, यक्ष-यक्षी युगल एवं इसी प्रकार अन्य आक्वतियां प्रदर्शित की गई है। द्वितीर्थी और त्रितीर्थी मूर्तियों में या तो एक ही जिन की या फिर अलग-अलग जिनों की दो या तीन मूर्तियां बनी है। अलग-अलग जिनों वाली मूर्तियों का उद्देश्य निश्चित्तरूप से विभिन्न जिनों को एक साथ और समान प्रतिष्ठा के साथ निरूपित करना रहा है। इस प्रकार इन मूर्तियों को जैन संघाट या संयुक्त मूर्तियों की कोटि में भी रखा जा

खजुराहो में द्विती थीं मूर्तियों के ९ उदाहरण हैं। एक मूर्ति शांतिनाथ मंदिर के अहाते में और शेष खजुराहो के ही सा० शां० जै० क० एवं पुरातात्विक संग्रहालयों में सुरक्षित हैं। १०वीं से १२वीं शती ई० के मध्य की इन मूर्तियों में अष्टप्रातिहार्य प्रदर्शित हैं। शांतिनाथ मंदिर के अहाते की मूर्ति के अतिरिक्त अन्य किसो भी उदाहरण में लांछन नहीं दिखाया गया है। शांतिनाथ मंदिर की मूर्ति में भी केवल एक ही जिन के आसन पर गज लांछन (अजितनाथ) स्पष्ट है। सभी उदाहरणों में जिन कायोत्सर्ग में निर्वस्त्र खड़े हैं। जिन मूर्तियों में अलग-अलग लांछनों के अंकन की परंपरा के बाद भी द्वितीयीं मूर्तियों में लांछनों का न उत्कीर्ण किया जाना आक्टयंजनक है। आठ उदाहरणों में जिनों के साथ दिभुज या चतुर्भुज यक्ष-यक्षी भी निरूपित हैं। द्वितीर्थी मूर्तियों में दोनों जिनों के साथ समान लक्षणों वाले यक्ष-यक्षी का निरूपण हुआ है। द्वितीर्थी मूर्तियों में दोनों जिनों के साथ समान लक्षणों वाले यक्ष-यक्षी का निरूपण हुआ है। द्वितीर्थी मूर्तियों में दोनों जिनों के साथ समान लक्षणों वाले यक्ष-यक्षी का निरूपण हुआ है। द्वितीर्थी मूर्तियों में दोनों जिनों के साथ समान लक्षणों वाले यक्ष-यक्षी का निरूपण हुआ है। दिस् ज यक्ष-यक्षी के करों में अभयमुद्रा (या पद्य) और जलपात्र (या फल) प्रदर्शित हैं। ५ उदाहरणों में यक्ष-यक्षी चतुर्भुज हैं और उनके हाथों में अभयमुद्रा, पद्य (या शक्त), पद्य (या पद्म से लिपटी पुस्तिका) एव फल (या जलपात्र) हैं। इन मूर्तियों के परिकर में कभी-कभी छोटी जिन आक्वतियां भी बनी हैं।

# तीर्थंकर या जिन मूर्तियाँ

## त्रितीर्थी जिन मूर्ति

खजुराहो में केवल एक ही त्रितीर्थो जिन मूर्ति है। लगभग ११वीं शती ई॰ की यह मूर्ति मंदिर १५ में है। इस मूर्ति में नेमिनाथ, पार्श्वनाथ और महावीर की कायोत्सर्ग मूर्तियां बनी हैं। नेमिनाथ और महावीर को सिंहासन के स्थान पर सामान्य पीठिका पर क्रमश: शंख और सिंह लांछन के साथ उत्कोर्ण किया गया है। पार्श्वनाथ के सिर पर सात सर्पफणों का छत्र है। सिंहासन के अतिरिक्त अन्य सभो प्रतिहार्य तीनों ही जिनों के साथ उत्कोर्ण हैं।

#### जिन चौमुखी या प्रतिमा सर्वतोभद्रिका

प्रतिमा सर्वतोभद्रिका या सर्वतोभद्र प्रतिमा का अर्थ ऐसी प्रतिमा है जो सभी ओर से शुभ या मंगलकारी है। ऐसी मूर्तियों को जिन चौमुखी या चतुर्मुख भी कहा गया है।<sup>1</sup> जिन चौमुखी मूर्तियों में एक ही शिलाखंड में चारों ओर चार जिन मूर्तियाँ बनी होती हैं। पहली शती ई॰ में मथुरा में इनका निर्माण प्रारम्भ हुआ। कुषाण कालीन चौमुखी मूर्तियों में चारों दिश्वओं में चार अलग-अलग जिनों की कायोत्सर्ग मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं। ल० ७ वीं-८ वीं शती ई० में ऐसी चौमुखी मूर्तियों का अंकन भी प्रारम्भ हुआ जिनमें चारों ओर एक ही जिन की चार आकृतियां बनी हैं। ऐसी मूर्तियों में सामान्यतः जिनों के लाछन नहीं उस्कीर्ण हैं। इस वर्ग की १०२३ ई० की एक मूर्ति राज्य संग्रहालय, लखनऊ में है। पीठिका लेख में इस मूर्ति को वर्धमान (महावीर) का चनुर्विम्ब कहा गया है । जिन चौमुखी मूर्तियों में अधिकांशतः कुषाण कालीन मूर्तियों की विशेषताओं को ही प्रदर्शित किया गया है। २४ जिनों के लांछनों के निर्धारण के बाद भी चार में से केवल दो ही जिनों के साथ क्रमश: जटाओं (ऋषभनाथ) और सिर पर सात सर्पफणों के छत्र (पार्थ्वनाथ) के प्रदर्शन की कृषाण कालोन परम्परा प्रचलित रही। ल० आठवीं-नवीं शती ई० में चौमुखी मूलियों में परिकर में लघु जिन आकृतियों, प्रातिहायों और कभी-कभी यक्ष-यक्षी युगलों और नवग्रहों को भी दिखाया जाने लगा । साथ ही चौमुखी मूर्तियों का शोर्षभाग छोटे जिनालयों के रूप में भी बनने लगा जिनमें ऊपर की ओर आमलक और कलश भी टत्कीर्ण हुए। चतुर्मुख जिनालय के प्रमुख उदाहरण पहाड़पुर (बंगाल, ल० ९ वीं शती ई०) और गुना (मध्य प्रदेश, ११ वीं शती ई०) में हैं।

खजुराहो में चौमुखी मूर्ति का केवल एक ही उदाहरण है जो स्थानीय पुरातात्त्विक संग्रहालय (क्रमांक १५८८) में है। इस चौमुखी मूर्ति में चारों ओर जिनों की चार ध्यानस्थ मूर्तियाँ बनी हैं। अष्टप्रातिहायों से युक्त चार जिनों में से केवल दो की पहचान जटाओं और सात सर्पकर्णों के छत्र के आधार पर क्रमशः ऋषभनाथ और पार्क्वनाथ से सम्भव है। इस प्रकार यह चौमुखी स्पष्टतः मथुरा की कुषाण कालीन चौमुखी मूर्तियों के अनुकरण पर बनी है। प्रत्येक जिन के साथ परिकर में १२ लघु जिन आकृतियाँ बनी हैं। इस प्रकार चार

 एपिग्नाकिया इण्डिका, खं० २, पू० २०२-०३, २१०, भट्टाचार्य, बी० सो०, पूर्वनिदिष्ट, पू० ४८; अग्रवाल, वी० एस०, पूर्वनिदिष्ट, पू० २७, दे, सुधोन, ''चौमुख ए सिम्बालिक जैन आर्ट'', जैन अर्नल, खं० ६, अं० १, पू० २७।

43

मुख्य जिनों सहित परिकर की ४८ छोटी जिन आकृतियों को मिलाकर इस चौमुखी में कुल ५२ जिन आकृतियाँ हैं। चौमुखी की ५२ जिन मूर्तियाँ नन्दीश्वर पट्ट पर ५२ जिनालयों या जिन आकृतियों के अंकन की परम्परा से प्रभावित प्रतीत होती हैं। चौमुखी मूर्ति का ऊपरी भाग मन्दिर के शिखर के रूप में निमित है।

#### जीवत-हश्य

१०वीं-१२वीं शती ई० के मध्य क्वेताम्बर स्थलों पर विभिन्न जिमों के पंच-कल्याणकों एवं जीवन की कुछ अन्य महत्वपूर्ण घटनाओं का अंकन विशेष लोकप्रिय था। ओसियां, कुंमा-रिया और दिलवाड़ा के जैन मन्दिरों में ऋषभनाथ, शांतिनाथ, मुनिसुव्रत, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ और महावीर के जीवन से सम्बन्धित पर्याप्त दृश्यांकन हैं, किन्तु दिगम्बर स्थलों पर पता नहीं किन कारणों से जिनों के जीवन की घटनाओं के अंकन के उदाहरण नहीं मिलते। मथुरा, देवगढ़ और खजुराहो जैसे समृद जैन पुरास्थलों पर भी केवल जिनों के जन्म या दीक्षा अभिषेक से सम्बन्धित एकाध दृश्य ही उत्कीर्ण हैं। खजुराहो का अकेला उदाहरण मन्दिर-४ के उत्तरंग पर है, जिसमें किसी जिन के दीक्षा-कल्याणक का प्रसंग दर्शाया गया है। फलक के दाहिने छोर पर घ्यानमुद्रा में एक जिन आक्वति बनी है जिसके समीप ही दो पुरुष आक्वतियां खड़ो हैं जिनमें से एक के हाथ की सामग्री वस्त्र जैसी है। समीप ही सात अन्य आक्वतियां घट और माला के साथ खड़ी हैं; एक आक्वति शंख भो बजा रही है।

# १. शाह, यू० पी०, स्टडीज इन जैन आर्ट, पृ० १२०।

# <sup>अध्याय-५</sup> यक्ष-यक्षी मूर्तियाँ

#### सामान्य विकास

जैन देवकुल में २४ जिनों के पश्चात् उनके यक्ष-यक्षियों को ही सर्वाधिक प्रतिष्ठा प्राप्त है। जिनों के साथ और स्वतंत्र रूप में इनका अनेकशः अंकन हआ है। जैन ग्रंथों में इनका यक्ष और यक्षियों के अतिरिक्त जिनों के शासन तथा उपासक देवों के रूप में भी उल्लेख हुआ है।" प्रत्येक जिन के साथ एक यक्ष-यक्षी युगल की कल्पना की गयी जो उनके चर्तावध संघ **के शासक और र**क्षक देव होते हैं । जैन मान्यता के अनूसार समवसरण में जिनी के धर्मोपदेश के पश्चात इन्द्र ने प्रत्येक जिन के साथ सेवक देवों के रूप में एक यक्ष और एक **यक्षी को** नियुक्त किया। शासनदेवताओं के रूप में सर्वदा जिनों के समीप रहने के कारण ही जैन देव-कुल में जिनों के बाद यक्ष और यक्षियों को सर्वाधिक प्रतिष्ठा मिली। जिन मुर्तियों में यक्ष और यक्षी सिंहासन या पीठिका के क्रमशः दाहिने ओर बायें छोरों पर निरूपित हैं। इन्हें अधिकांशतः ललितमुद्रा में दिखाया गया है। ल० छठी शती ई० में जिन मूर्तियों में और ल० नवीं शती ई० में स्वतंत्र मूर्तियों के रूप में यक्ष-यक्षियों का अंकन प्रारम्म हआ । स्वतंत्र मूर्तियों में यक्ष और यक्षियों के शीर्ष माग में छोटी जिन आकृतियां भी बनी हैं जिनसे जिनों की यक्ष-यक्षियों पर श्रेष्ठता और साथ ही उनके जैन देवकुल से संबधित होने का माव व्यक्त किया गया है। २४ यक्ष एवं यक्षियों की सूची में अधिकांश के नाम एवं उनकी लाक्षणिक विशेषतार्ये ब्राह्मण और कुछ उदाहरणों में बौद्ध देवकुल के देवताओं से प्रभावित हैं। जैन धर्म में आहाण देवकुल के विष्णु, शिव, ब्रह्मा, इन्द्र, स्कन्दकात्तिकेय, काली, गौरी, सरस्वती, चामुण्डा और बौद्ध देवकूल की तारा, वज्रश्टेंखला, वज्रतारा एवं वज्रांकुशी के नामों और लक्षणों को ग्रहण किया गया। र ऋषमनाथ के यक्ष-यक्षी गोमख और चक्रेश्वरी हैं जो सैव एवं वैष्णव धर्मों के प्रतिनिधि देवताओं शिव और वैष्णवी से संबंधित प्रतीत होते हैं।

१ प्रशासनाः शासनदेवताश्च या जिनाश्चतुर्विंशतिमाश्रिताः सदा । हिताः सतामप्रतिचक्रयान्विताः प्रयाचिताः सन्निहिता भवन्तु ताः ॥

हरिवंशपुराण ६६. ४३-४४

२. शाह, यू० पी०, "इन्ट्रोडक्शन आफ शासनदेवताज इन जैन वर्शिप", प्रोसीडिंग्स ऐण्ड ट्राग्जेक्शंस आफ ओरियन्टरू कान्फ्रोंस, बीसवाँ अधिवेशन, मुवनेश्वर, अक्टूबर १९६८, पू० १५१-५२; बनर्जी, जे० एन०, वि डेक्लपमेंट आफ हिन्दू आइकनोग्राफी, कलकत्ता, १९५६, पू० ५६१-६३; मट्टाचार्य, बी०, वि इण्डियन बुद्धिस्ट आइकनोग्राफी, कलकत्ता, १९६८, ग० ५६, २३५, २४०, २४२, २९७।

जैन गंथों में ल० छठी-सातवीं शती ई० में यक्ष-यक्षी युगल के रूप में सर्वप्रथम सर्वा-नुभूति (सर्वोत्त या यक्षेश्वर) और अंबिका का उल्लेख हआ है। यही यक्ष-यक्षी यगल मुतियों में सबसे पहले निरूपित हुए । मुर्त अंकनों में भी सर्वत्र यही युगल सबसे अधिक लोकप्रिय थे । ल० छठी से नवीं शती ई० के मध्य की मूर्तियों में सभी जिनों के साथ यक्ष-यक्षी के रूप में सर्वानमति एवं अंबिका ही निरूपित हैं। हरिवंश प्रराण ( ७८३ ई० ) और महापुराण ( ९६० ई० ) में सिंहवाहिनी अंबिका तथा अप्रतिचक्रा एवं सिद्धायिका आदि यक्षियों के नामोल्लेख हैं। ल० आठवीं-नवीं सती ई० में यद्यपि चौबीस यक्ष और यक्षियों के नामों की मुची बनी किन्तु उनके स्वतंत्र लक्षण ११वीं-१२वीं शती ई० में ही निर्धारित हए । २ शिल्प में ल० १०वीं शती ई० में ऋषमनाथ, सांतिनाथ, पार्श्वनाथ एवं महावीर के साथ सर्वानुभूति और अंबिका के स्थान पर पारंपरिक या स्वतंत्र लक्षणों वाले यक्ष-यक्षी यगलों का निरूपण प्रारंग हुआ । अधिकांश उदाहरणों में ऋषभनाथ, नेमिनाथ और पार्वनाथ के साथ गोमख-चक्रे श्वरी, सर्वानुभूति-अंबिका एवं धरणेन्द्र-पश्चावती का अंकन हुआ है । देवगढ़ और खजुराहो की कुछ मूर्तियों में महावीर के साथ स्वतंत्र लक्षणों वाले मातंग और सिद्धायिका की अकृतियाँ वनी हैं । स्वतंत्र मूर्तियों में भी गोमूख-चक्रेश्वरी एवं सर्वाह्ल (या सर्वानुभूति या कूबेर)-अंबिका की ही सर्वाधिक मूर्तियाँ हैं। यक्षों की अपेक्षा यक्षियों की मूर्तियाँ अधिक हैं जो संभवतः जैन धर्म में शक्ति उपासना के विशेष प्रभावी होने का संकेत है। २४ यक्षियों के सामूहिक अंकन के तीन उदाहरण मिलते हैं, पर यक्षों के सामूहिक अंकन का प्रयास नहों किया गया। २४ यक्षियों की सामूहिक मूर्तियाँ देवगढ़ ( ललितपुर, उ०प्र० मंदिर-१२, ८६२ ई० ), पतियान-दाई ( अंविका मूर्ति, सतना, मध्य प्रदेश, ११वीं शती ई० ) एवं वारभुजी गुफा ( खण्डगिरि, पूरी, उड़ीसा, ल० ११वी-१२वीं शती ई० ) में हैं।

# खजुराहो की यक्ष-बक्षी मूर्तियाँः सामान्य निरूपण

खजुराहो में जिनों के पश्चात यक्ष और यक्षियों की ही सर्वाधिक मूर्तियाँ हैं। जिन मूर्तियों के सिंहासन छोरों पर अंकन के साथ ही इनकी स्वतंत्र मूर्तियाँ भी बनीं। स्वतंत्र मूर्तियों में इन्हें सामान्यतः ललितमुदा में और शीर्ष भाग में एक छोटी जिन आकृति के साथ दिखाया गया। खजुराहो में सभी २४ यक्ष-यक्षियों की मूर्तियाँ नहों हैं। सामान्यतः इनके निरूपण में, विशेषतः विशिष्ट लक्षणों के सन्दर्भ में, उपलब्ध दिगम्बर ग्रंथों के निर्देशों का पालन हुआ है। किन्तु स्वतंत्र लक्षणों के सन्दर्भ में, उपलब्ध दिगम्बर ग्रंथों के निर्देशों का पालन हुआ है। किन्तु स्वतंत्र लक्षणों वाली यक्ष-यक्षी मूर्तियाँ भी हैं जो किसी स्थानीय परंपरा से निर्देशित प्रतीत होती हैं। यक्षों की अपेक्षा यक्षियों की मूर्तियाँ अधिक हैं और उनके चिरूपण में स्वरूपगत वैविध्य भी दृष्टिगत होता है। यक्षों में केवल सर्वानुभूति (या कुवेर) की ही स्वतंत्र मूर्तियाँ मिली हैं। ऋषभनाथ और पार्श्वनाथ के गोमुख और घरणेन्द्र यक्षों का निरूपण केवल जिनसयुंक्त मूर्तियों में ही हुआ है। दूसरी ओर यक्षियों में जैन धर्म के चारों प्रमुख जिनों,

निर्वाणकल्किंग (ल० ११वीं शती ई०); त्रिशष्ट्रिशलाकापुरुषचरित्र ( १२वीं शती ई० );
 प्रतिष्ठासारसंग्रह (१२वीं शती ई०); प्रतिष्ठासारोढार एवं प्रतिष्ठातिलकम् ।

१. तिलोयपण्णत्ति ४. ९३४-३९; प्रवचनसारोद्धार ३७५-७८ ।

#### यक्ष-यक्षी मूर्तियाँ

(ऋषभनाथ, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ, और महावीर) की यक्षियों की स्वतंत्र मूर्तियाँ मिलती हैं । ये यक्षियाँ क्रमशः चक्रोश्वरी, अंबिका, पद्मावती और सिढायिका हैं । पुरातात्त्विक संग्रहालय, खजुराहों में मनोवेगा यक्षी की भी एक मूर्ति है ।

खजुराहो में अजितनाथ, पार्श्वनाथ और महावीर की मूर्तियों में कभी-कभी यक्ष और यशी आक्वातयों के स्थान पर पीठिका छोरों पर लघु जिन आक्वतियाँ बनीं हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि खजुराहो का कलाकार केवल ऋषभनाथ के गोमुख-चक्रो श्वरी, नेमिनाथ के कुयेर-अंबिका और पार्श्वनाथ के धरगेन्द्र-पद्मावती के ही पारंपरिक स्वरूपों से परिचित था। महावीर की मूर्तियों में यद्यपि मांतग और सिद्धायिका स्वतंत्र लक्षणों वाले हैं किन्तु उनका स्वरूप न तो परंपरासम्मत है और न ही किसी स्थानीय परंपरा के आधार पर निर्धारित । सिद्धायिका के रूप में वैष्णवीं के लक्षणों वाली देवी निरूपित हैं। अब हम खजुराहो की स्वतंत्र मूर्तियों के आधार पर सर्वानुपूर्ति यक्ष तथा चक्रो श्वरी, मनोवेगा, अंबिका, पद्मावती और सिद्धायिका बक्षियों की मूर्तियों का अध्ययन करेंगे।

# सर्वाह्ल या सर्वानुभूति ( या कुबेर ) यक्ष

सर्वानुभूति या कुवेर २२वें तीर्थंकर नेमिनाथ के यक्ष हैं। यहाँ उल्लेखनीय है कि मूर्तियों में परंपरा के अनुरूप नेमिनाथ के साथ नर पर आरूढ़ त्रिमुख गोमेव यक्ष के स्थान पर सर्वदा धन के थैले से युक्त गजारूढ़ सर्वानुभूति यक्ष को ही आमूर्तित किया गया है। सर्वानुभूति के हाथ में धन के थैले (नकुलक) का प्रदर्शन सभी क्षेत्रों में लोकप्रिय था, पर गजवाहन एवं करों में पाश एवं अंकुश केवल श्वेताम्बर स्थलों पर ही दृष्टिगत होते हैं। रू० छठी शती ई० में सर्वानुभूति की मूर्तियाँ वननी प्रारंभ हुई । र

खजुराहो में सर्वानुभूति की स्वतन्त्र एवं जिन-संयुक्त दोनों ही प्रकार की भूतियाँ हैं। सर्वानुभूति निःसन्देह खजुराहो में सर्वाधिक लोकप्रिय यक्ष था। यही कारण है कि पार्श्वनाथ के घरणेन्द्र यज के अतिरिक्त अन्य सभी तीर्थंकरों के साथ या तो द्विभुज सर्वानुभूति की आक्वति बनी है या फिर उन पर सर्वानुभूति के लक्षणों का स्पष्ट प्रभाव देखा जा सकता है। ऋषभनाथ तथा महावीर की मूर्तियों में भी यहा निधि के थैले से युक्त हैं जो सर्वानुभूति का ही प्रभाव दर्शाते हैं। जार्डिन संग्रहाल्य, खजुराहो की शान्तिनाथ एवं पुरातत्त्व संग्रहाल्य, खजुराहो की संभवनाथ (क्रमांक १७१५) मूर्तियों में भी यक्ष के रूप में फल और निधि-यैले से युक्त सर्वानुभूति ही आकारित हैं।

प्रतिष्ठासारोढार ३.१५०; प्रतिष्ठातिलकम् ७.२२

२. तिवारी, मारुति नन्दनप्रसाद, जैन प्रतिमादिज्ञान, वाराणसी, १९८१, पृ० २१८-२२.

१. नेमिनाथ के यक्ष को त्रिमुख एवं षड्गुज तथा गोमेध संज्ञा और नर या पुष्प वाहन वाला बताया गया है । गोमेध के हाथों में मुद्गर, परशु, दण्ड, फल, धन, वज्र एवं वरद-मुद्रा का उल्लेख मिलता है । जैन ग्रन्थों में कुबेर १९वें तीर्थंकर मल्लिनाथ के यक्ष के रूप में निरूपित हैं ।

खजुराहो में सर्वानुमूति की कुल चार स्वतन्त्र मूर्तियाँ (१०वीं-११वीं शती ई०) हैं। इनमें चतुर्मुज सर्वानुभूति लेलितमुदा में विराजमान हैं। सांतिनाथ मंदिर एवं मन्दिर ४ की दो मूर्तियों में सर्वानुभूति के ऊपरी करों में वद्म और निचले में फल और निधि-थैला हैं। अन्य दो मूर्तियाँ शांतिनाथ मंदिर के समीप के स्तंमों पर उत्कीर्ण हैं। एक उदाहरण में तीन सुरक्षित हाथों में अभयसुद्रा, पद्म एवं निधि-धैला प्रदर्शित है। चरणों के समीप दो घट भी उत्कीर्ण हैं जो संभवतः निधि-पात्र हैं। नेमिनाथ की जिन-संयुक्त मूर्तियों में द्विग्वज यक्ष के दाहिने हाथ से या तो अभयसुद्रा व्यक्त है या फिर फल प्रदर्शित है और बार्थे हाथ में निधि-थैला दिखाया गया है। खजुराहो की मूर्तियाँ मूर्तिलक्षण की दृष्टि से अन्य दिगम्बर स्थलों की मूर्तियों के समान हैं।

#### चकेश्वरी यक्षी

चक्र स्वरी ऋषमनाथ की यक्षी है। दिगम्बर ग्रन्थों में उसके केवल चतुर्भुज और ढादशभुज स्वरूपों का ध्यान किया गया है। चतुर्भुज स्वरूप में यक्षी के दो हाथों में चक्र और शेष में मातुर्लिंग और वरद-मुद्रा के उल्लेख हैं। ढादशभुजी यक्षी के आठ हाथों में चक्र, दो में वज्र और अन्य दो में मातुर्लिंग और वरदमुद्रा के प्रदर्शन का विधान है।

खजुराहो में अंबिका के बाद चक्रोश्वरी की ही सर्वाधिक स्वतन्त्र मूर्तियां हैं। गरुड-वाहना (मानव रूप में) चक्रोश्वरी सामान्यतः किरीटमुकुट से सज्जित हैं। खजुराहो में चक्रोश्वरी की द्विभुज, चतुर्मुज, षड्भुज, अष्टभुज और दशभुज मूर्तियां हैं। इस प्रकार चक्रोश्वरी के निरूपण में स्वरूपगत विविधता स्पष्ट है। साथ ही यह भी स्पष्ट है कि किसी स्थानीय परंपरा के अन्तर्गत विभिन्न रूपों में यक्षी का अंकन हुआ। मूर्तियों में गरुडवाहन तथा चक्र का प्रदर्शन परंपरासम्मत है, किन्तु करों में शंख और गदा का प्रदर्शन बैष्णवी का प्रभाव है।

खजुराहो में चक्र रेवरी की १०वीं से १२वीं शती ई० की ३२ जिनसंयुक्त मूर्तियाँ हैं। ऋषमनाथ के साथ यद्यपि कभी-कभी यक्ष वृषानन कहों भी है, किन्तु यक्षी सदा चक्र रेवरी ही है। केवल दो उदाहरणों में यक्षी द्विमुजा हैं और उसके हाथों में अभयमुद्रा और चक्र हैं। अन्य सभी उदाहरणों में यक्षी चतुर्मुंजा है और उसके हाथों में सामान्यतः अभयमुद्रा, गदा (या पद्म), चक्र एवं शंख हैं। खजुराहो में चक रेवरी की १३ स्वतन्त्र मूर्तियाँ भी हैं जिनमें से नौ उत्तरंगों पर हैं। इनमें चक्र रेवरी चार से १० हाथों वाली हैं। पार्श्वनाथ, घण्टई एवं आदिनाथ मंदिरों के लडाटबिम्ब में चक्र रेवरी की आइति बनी है। खजुराहो में १०वीं शती ई० में ही चक्र रेवरी की आठ और १० हाथों वाली है। खजुराहो में १०वीं शती ई० में ही चक्र रेवरी की आठ और १० हाथों वाली मूर्तियाँ बनीं जो प्रतिमालक्षण की दृष्टि से चक्र रेवरी मुर्तियों के तीव्र विकास को स्पष्ट करती

 वामे चक्र रेवरीदेवी स्थाप्यढादशसद्भुजा । भक्ते हस्तद्वयेवज्जे चक्राणि च तथाष्टसु ॥ एकेन बीजपूरं तु वरदा कमलासना । भनुर्मुजायवा चक्र द्वयोर्गरुडवाहनम् ॥

प्रतिहासारसंग्रह ५. १४-१६; प्रतिष्ठासारोढार ३.१५६

### यक्ष-यक्षी मुतियां

हैं। घण्टई मंदिर के ललाटबिम्ब की अष्टभुजा चक्रे क्वरी के हाथों में फल, घण्टा, चक्र, चक्र, चक्र, चक्र, धनुध और कलश हैं। पार्श्वनाथ मंदिर के ललाटविम्ब की दशमुजा चक्र क्वरी के दो हाथों में चक्र और शेष में वरदमुद्रा, खड्ग, गदा, पद्म, कार्मुक, फलक, गदा और शंख हैं। मन्दिर १/१४ के उत्तरंग की षड्भुजी मुर्ति (११वीं शती ई०) में चक्र श्वरी के चार हाथों में चक्र और दो में वरदमुद्रा और शंख हैं। १०वीं-११वीं शती ई० के अन्य ६ उदाहरणों में चक्र श्वरी चतुर्मुजा हैं और उसके हाथों में अमय (या वरद)-मुद्रा, गदा, चक्र और शंख हैं।

उत्तरंगों के अतिरिक्त चार अन्य स्वतन्त्र मूर्तियाँ (११वीं शती ई०) भी हैं। इनमें से एक उदाहरण के अतिरिक्त अन्य में यक्षी चतुर्मुजा हैं। षड्मुजी मूर्ति में चक्रे भ्वरी के हार्थों में अभयमुद्रा, गदा, छल्ला, चक्र, पद्म एवं संख हैं। चतुर्मुजी मूर्तियों में यक्षी के करों में अभय या वरद-मुद्रा, गदा (या चक्र), चक्र एवं शंख (या फल) प्रदर्शित हैं। मनोवेगा

दिगम्बर ग्रन्थों में अश्ववाहना मनोवेगा को चतुर्मुजा और करों में दरदमुद्रा, खेटक, खड्ग और मातुलिंग से युक्त बताया गया है। खिजुराहो के पुरातात्त्विक संग्रहाल्य में ऐसी एक सूर्ति (क्रमांक ९४०) है जिसकी पहचान अश्ववाहन के आधार पर छठे तीर्थंकर पद्मप्रम की यक्षी मनोवेगा से की जा सकती है। चतुर्मुजा देवी के तीन हाथ खण्डित हैं और एक में चक्राकार पद्म है। त्रिभंग में अवस्थित देवी की पीठिका पर अश्ववाहन की आकृति बनी है। ११वीं शती ई० की इस मूर्ति में दोनों पार्श्वों में सेविकाओं और परिकर में ललितासीन देवियों की सूर्तियाँ हैं। परिकर की चतुर्मुजा देवी के हाथों में अनयमुद्रा, पद्म, पद्म-पुस्तक और जलपात्र हैं। इन देवियों की पहचान सरस्वती से की जा सकती है।

# अंबिका या कुष्मांडिनी

अंबिका या कुष्माण्डी २२वें तीर्थंकर नेमिनाथ की यक्षी हैं जिसे आम्रादेवी मी कहा गया है। जैन धर्म की प्राचीनतम यक्षी होने के कारण ही यक्षियों में अंबिका सबसे अधिक लोकप्रिय रही हैं। इस लोकप्रियता के कारण ही ब्वेताम्बर स्थलों पर २४ यक्ष-यक्षी युगलों की स्वतन्त्र धारणा के विकास के बाद भी सभी जिनों के साथ यक्षी के रूप में अंबिका का ही निरूपण हुआ है। दिगम्बर प्रन्थों में यक्षी का यद्यपि द्विमुज और चतुर्मुज दोनों ही रूपों में ध्यान किया गया है, किन्तु आयुध केवल दो ही हाथों के निर्दिष्ट किये गये हैं। अंबिका का वाहन सिंह है और उसके दाहिने हाथ में आम्रलुंबि तथा बायें में बालक (प्रियंकर) का उल्लेख है। यक्षी आम्र बुक्ष की छाया में आसीन होगी और उसके समीप ही दूसरे पुत्र ( जुमंकर ) की नी आक्रति बनी होगी।

- १. प्रतिष्ठासारसंग्रह ५. २८; प्रतिष्ठासारोद्धार ३.१६१
- देवी कुष्माण्डिनी यस्य सिंहगा हरितप्रमा । चतुर्हस्तजिनेन्द्रस्य महाभक्तिविराजितः ॥ द्विन्नुजा सिंहमारूढा आम्रोदवी हरित्प्रमा ॥

प्रतिष्ठासारसंग्रह ५. ६४, ६६; प्रतिष्ठासारोद्धार ३. १७६

खजुराहो में अंविका की सर्वाधिक स्वतंत्र सूर्तियाँ हैं जिनकी संख्या ११ है। ये मूतियाँ १०वों से १२ वीं शती ई० के, मध्य की हैं। स्वतंत्र मूर्तियों के अतिरिक्त जैन मंदिरों के उत्तरंगों पर भी अंविका की मूर्तियाँ हैं। एक उदाहरण (पार्श्वनाथ मंदिर) के अतिरिक्त अन्य सभी मूर्तियों में अंबिका चतुर्भुजा हैं। अंविका के साथ सिंह वाहन तथा शीर्ष भाग में आम्र गुक्ष और करों में आम्रलुंवि और बालक के प्रदर्शन में परपंरा का पालन किया गया है। खजुराहो में द्विभुज के स्थान पर अंबिका का चतुर्भुजा स्वरूप विशेष लोकप्रिय था। यहाँ उल्लेखनीय है कि खजुराहो के अतिरिक्त अन्य सभी दिगम्वर स्थलों पर परंपरा के अनुरूप अंत्रिका की द्विभुज मूर्तियाँ ही वनीं।

११ स्वतंत्र मूर्तियों में से दो-रो क्रमशः पार्श्वनाथ और आधिनाथ मंदिरों पर हैं। अन्य उदाहरण स्थानीय संग्रहालयों एवं अन्य जैन मंदिरों में हैं। सात उदाहरणों में अंबिका त्रिभंग में और अन्य में लखितमदा में हैं। अंबिका की द्विमुजी मुर्ति पार्झ्वनाथ मंदिर के दक्षिणी मित्ति पर है। इस मूर्ति में त्रिभंग में खड़ी अंबिका के दाहिने हाथ में आम्रलुंबि और बायें में बालक हैं। इस उदाहरण में सिंह वाहन की आकृति नहीं बनी है। अंबिका की चतुर्भुंज मूर्तियों में नीचे के दो हाथों में आम्रल्बि एवं बालक और ऊपरी हाथों में फल (या पद्म में लिपटी पुस्तिका) प्रदर्शित हैं। केवल मंदिर १३ की एक मृति ही इसका अपवाद है जिसमें ऊर्ध्वं करों में पद्म के स्थान पर अंकूश और पाश प्रदर्शित हैं । इवेताम्बर परपंरा के ग्रंथों में अंबिका को चतुर्भुजा और दो हाथों में आ छल्लंबि एवं पुत्र तथा अन्य दो में पाश और अकंश से युक्त निरूपित किया गया है। ११ वीं शती ई० की चार मूर्तियों में दक्षिण पार्थ्व में दूसरा पुत्र भी निरूपित हुआ है। स्वतंत्र मुर्तियों में अंबिका के साथ दो पार्श्ववर्ती सेविकाओं की आकृतियाँ भी दिखाई गई हैं जिनके एक हाथ में चामर (या पद्म) है। परिकर में उपासकों, गन्धर्वों एवं मालाधरों का भी अंकन हुआ है। पुरातात्त्विक संग्रहाठय, खजुराहो की एक मूर्ति (११वीं शती ई०, क्रमांक १६०८) में अंबिका के प्रतिमालक्षण के विकास की उस स्थिति को अभिव्यक्त किया गया है जहाँ अंबिका जिन के समान प्रतिष्ठा प्राप्त कर लेती हैं। इस मूर्ति की पीठिका पर जिन मूर्तियों के सामान ही द्विभुज यक्ष-यक्षी की भी आकृतियाँ बनी हैं। घन के थैले से युक्त यक्ष कुवेर हैं किन्तु यक्षी सामान्य लक्षणों वाली हैं जिसके हाथों में अभय-मुद्रा एवं जलमात्र हैं। इस प्रकार स्पष्ट है कि सिंह वाहन, आम्र वृक्ष तथा करों में आम्रलंबि एवं पुत्र के प्रदर्शन में खजुराहो के कलाकारों ने परपंरा के प्रति प्रतिवद्धता दिख गई है । किन्तू यक्षी का चतूर्भुज स्वरूप और दो ऊर्ध्व करों में पद्म (या पद्म में लिपटी पुस्तिका) और अंकूश एवं पाश का प्रदर्शन खजुराहो की अंबिका मूर्तियों की स्थानीय विशेषता है।

१. निर्वाणकालिका १८.२२; दिशष्टिशालाकापुरुषचरित्र ८.९.३८५–८६ । अम्बादेवी कनककान्तिरुचिः सिंहवाहना चतुर्भुजा । आम्रलुंबिपाशयुक्तदक्षिणकरद्वया पुत्रांकुशासक्तवामकरद्वया च ।।

प्रवचनसारोद्धार २२, पृ० ९४

#### यक्ष-यक्षी मुतियाँ

#### पद्मावती यक्षी

पद्मावती पार्श्वनाथ की यक्षी हैं। अंबिका और चक्र श्वरी के बाद खजुराहो में पद्मावती की सर्वाधिक मूर्तियाँ हैं। जिन-संयुक्त मूर्तियों के अतिरिक्त पद्मावती की तीन स्वतंत्र मूर्तियाँ भी हैं। दिगम्बर परंपरा के प्रंथों में कुक्कुट-सर्प (या पद्म)-वाहना पद्मावती का चतुर्मुज, षड्मुज एवं चतुर्विंशतिभुज रूपों में भ्यान किया गया है। चतुर्मुजा पद्मावती के तीन हाथों में अंकुश, अक्षसूत्र एवं पद्म; तथा षड्भुजा यक्षी के करों में पास, खड्ग, भूल, वालेन्दु, गदा एवं मूसल के उल्लेख हैं। इस प्रकार पद्मावती के हाथों में मुख्यत: पद्म, पाश, अंकुश तथा वाहन के रूप में कुक्कुट या कुक्कुटर्सर्प और शीर्ष माग में तीन, पांच, या सात सर्पफणों के छत्र के प्रदर्शन की परंपरा थी। सर्प से सम्बद्ध होने के कारण ही मूर्त उदाहरणों में यक्षी के करों में सामान्यतः सर्प भी दिखाया गया है।

खजुराहो की पार्खनाथ की भूतियों में यक्षी अधिकांशतः सर्पफणों के छत्र से युक्त सामान्य लक्षणों वाली हैं। ११वीं शती ई० की सा० शां० जै० क० संग्रहालय की दो मूर्तियों (के० १००, के० ६८) में यज्ञी चतुर्भुज्ञा और पाँच सर्पफणों के छत्र से शोभित हैं। यक्षी के करों में अभयमुद्रा, सर्प, पद्म और जल्लपात्र प्रदर्शित हैं।

खजुराहो में पद्मावती की तीन स्वतंत्र मूर्तियाँ हैं। ११वीं शती ई० की ये मूर्तियाँ विभिन्म उत्तरंगों पर हैं। आदिनाथ मंदिर एवं मन्दिर--८ के उदाहरणों में यक्षी का वाहन कुक्कुट है और उसके सिर पाँच सर्पफणों का छत्र प्रदर्शित है। आदिनाथ मंदिर की मूर्ति में ललितासीन पद्मावती के करों में अभयमुद्रा, पाश, पद्म-कलिका एवं जलपात्र हैं। मंदिर-८ की मूर्ति में देवी खड़ी हैं और उनके दो अवशिष्ट करों में वरदमुद्रा और पद्म हैं। मंदिर-८ की मूर्ति में देवी खड़ी हैं और उनके दो अवशिष्ट करों में वरदमुद्रा और पद्म हैं। मंदिर-८ की मूर्ति में देवी खड़ी हैं और उनके दो अवशिष्ट करों में वरदमुद्रा और पद्म हैं। जाडिन संग्रहाल्य, खजुराहो की तीसरी मूर्ति (क्रमांक १४६७) में यक्षी ललित-मुद्रा में विराजमान है और उसका वाहन कुक्कुट है तथा उसके सिर पर सात सर्पफणों का छत्र है। यक्षी के तीन अवशिष्ट करों में वरदमुद्रा, पाश और अंकुश प्रदर्शित हैं। इस प्रकार स्पष्ट है कि खजुराहो में पद्मावती के निरूपण में कुक्कुट वाहन तथा करों में पद्म, पाश और अंकुश के संदर्भ में दिगम्बर परंपरा का पालन किया गया है। अंतिम मूर्ति पूरी तरह से अपराजितप्रच्छा के विवरणों के अनुरूप है।<sup>3</sup>

#### सिद्धायिका यक्षी

सिद्धायिका या सिढायिनी महावीर की यक्षी है । महावीर की यक्षी होने के बाद भी सिढायिका की स्वतंत्र मूर्तियाँ नहीं बनी और महावीर की मूर्तियों में भी यक्षी का पारंपरिक स्वरूप नहीं अभिव्यक्त हुआ । केवल देवगढ़ एवं खजुराहो में ही सिद्धायिका की

- १. प्रतिष्ठासारसंग्रह ५. ६७-७८; प्रतिष्ठासारोद्धार ३. १७४।
- २. पाशांकुशौ पद्मवरे रक्तवर्णा चतुर्भुजा । पद्मासना कुक्कुटस्था ख्याता पद्मावतीति च ॥

अपराजितपृच्छा २२१. ३७ ।

कुछ स्वतंत्र मूर्तियां मिली हैं और जिन-संयुक्त मूर्तियों में मी यक्षी का स्वतंत्र स्वरूप प्रकट हुआ है। दिगम्बर परंपरा में सिद्धायिनी को सिंहवाहना, द्विभुजी तथा वरद-मुद्रा और पुस्तक धारण किये हुए निरूपित किया गया है। दिगम्बर परंपरा में यक्षी के साथ पुस्तक और क्वेताम्बर परंपरा में पुस्तक और वीणा दोनों का प्रदर्शन, यक्षी के निरूपण में सरस्वती का प्रभाव दर्शाता है।

खजुराहो में महावीर की मूर्तियों में यक्षी के रूप में सिंह वाहन और करों में फल, चक्र, पद्म एवं शंख धारण करने वाली यक्षी लिरूपित है, जो यती के निरूपण में दैष्णवी का प्रभाव दिखलाती हैं। खजुराहो में सिद्धायिका की केवल एक स्वतंत्र मूर्ति है। यह मूर्ति मंदिर १० के उत्तरंग पर हैं। ११वीं शती ई० की इस मूर्ति में चतुर्भुंजा यक्षी ललितमुद्रा में आसीन है। यक्षी के समीप ही सिंह वाहन की आकृति बनी है। यक्षी के करों में वरद-मुद्रा, खड्ग, खेटक एवं जलपात्र हैं। पूरी तरह समान लक्षणों वाली दूसरी पूर्ति देवगढ़ के मंदिर ५ के उत्तरंग पर देखी जा सकती है। यह मूर्ति दिगम्बर परंपरा से मेल नहीं खाती । संभवतः किसी स्थानीय परंपरा के आधार पर इसका निर्माण हुआ था। <sup>२</sup>

---: • :---

- १. सिद्धायिनी तथा देवी द्विभुजा कनकप्रमा। वरदा पुस्तकं धत्ते सुभद्रासनमाश्रिता।। प्रतिष्ठासारसंग्रह ५. ७३-७४;प्रतिष्ठासारोद्वार ३. १७८।
- २. तिवारी, एम० एन० पी०, एलिमेन्ट्स आफ जैन आइकनोग्नाफी, पृ० ५८-६२।

#### अच्याय-६

# विद्यादेवी या महाविद्या मूत्तियाँ

जैन घर्म में विद्यादेवियों की कल्पना पर्याप्त प्राचीन है, जिसके उल्लेख प्रारंभिक जैन प्रंथों : स्थानांगसूत्र, सूत्रकृतांग, औपपातिक सूत्र, नायाधग्मकहाओ एवं पउमचरिय में प्राप्त होते हैं ! हरिवंशपुराण (७८३ ई०), त्रिशछिशलाकापुरुषचरित्र (१२वीं शती ई०) तथा अन्य परवर्ती ग्रंथों में भी विद्यादेवियों के अनेक उल्लेख हैं । जैन परम्परा में इन विद्याओं की संख्या ४८००० तक बताई गई है । विद्यादेवियों की इस संख्या में से १६ प्रमुख विद्यादेवियों का चयन कर लं० ९वों शती ई० के अन्त में १६ महाविद्याओं की एक सूची नियत हुई । सर्वप्रथम इन महाविद्याओं का विस्मृत निरूपण चतुविंशतिका ( बप्पभट्टिसूरिकृत, ७४३-८३८ ई० ) में हुआ है, किन्तु यहाँ १६ के स्थान पर केवल १५ महाविद्यायें ही निरूपित हैं । ९६ महा-विद्याओं का प्रारम्भिक निरूपण स्तुतिचतुर्विंशतिका ( योभनमुनिकृत, ल० ९७३ ई० ) एवं निर्वाणकसिका ( ल० १०वीं-११वीं शती ई० ) में हुआ है ।

जैन शिल्प में इन महाविद्याओं के उकेरन के प्राचीनतम उदाहरण ओसियाँ ( जोधपुर, राजस्थान ) के महावीर मंदिर ( ल० ८वीं-९वीं शती ई० ) में हैं। ९वीं शती ई० के बाद गुजरात एवं राजस्थान के जैन मन्दिरों पर इन महाविद्याओं का अनेकशः अंकन हुआ है। १६ महाविद्याओं के सामूहिक चित्रण के प्रमुख उदाहरण कुंभारिया ( बनासकांठा, गुजरात ) के शांतिमाथ मंदिर (११वीं शती ई०) तथा दिलवाड़ा के विमल्ल वसही (सिरोही, राजस्थान– दो समूह : रंगमण्डप एवं देवकुलिका ४१, १२वीं शती ई० ) एवं लूण वसही (सिरोही, राजस्थान, रंगमण्डप, १२३० ई० ) में हैं।

जैन प्रंथों में १६ महाविद्याओं की सूची में निम्नलिखित नाम मिलले हैं : १-रोहिणी, २-प्रज्ञप्ति, ३-वज्रश्टंझुला, ४-वज्रांकुशा, ५-अप्रतिचक्रा या चक्रेश्वरी ( श्वे० ), जांबूनदा ( दि० ), ६-नरदत्ता या पुरुषदत्ता, ७-काली या कालिका, ८-महाकाली, ९-गौरी, १०-गांधारी, ११-सर्वास्त्रमहाज्वाला या ज्वाला (श्वे०), ज्वालामालिनी (दि०), १२-मानवी, १३-वैरोट्या ( श्वे० ), ईरोटी ( दि० ), १४-अच्छुप्ता ( श्वे० ), अच्युता ( दि० ), १५-मानसी, १६-महामानसी ।

- विस्तार के लिए द्रष्टव्य, शाह, यू० पी०, ''आइकनोग्रफी आव दि सिक्सटीन जैन महाविद्याज'', जर्मल इण्डियन सोसायटी आफ ओरियंटल आर्ट, खंड--१५. १९४७, पृ० ११४-७७।
- ग्रंथ में महाज्वाला नाम की महाविद्या का अनुल्लेख है और मानसी नाम से वर्णित माहविद्या संयुक्त रूप से मानसी और महाज्वाला दोनों की विशेषताओं से युक्त है।

खजुराहो के आदिनाथ मंदिर के मंडोवर की १६ रथिकाओं (७९ × ६४ से० मी०) में ऐसी देवियाँ आकारित हैं जिनकी पहचान संख्या और लक्षणों के आधार पर महाविद्याओं से की जा सकती है। रियम्बर स्थल पर महाविद्याओं के अंकन का यह एकमात्र ज्ञात उदाहरण है। रथिकार्बिवों की १६ देवियों को विशेष सम्मानजनक स्थिति में आकारित किया गया है। इन देवियों के साथ चतुर्भुजी देवियों की लघु आकृतियों, चामरधारिणी सेविकाओं, उपासिकाओं और तीर्थंकर मूर्तियों का भी अंकन हुआ है। यहाँ दिगम्बर ग्रंथ प्रतिष्ठासारसंग्रह (१२वों शती ई०), प्रतिष्ठासारोद्धार (१३वीं शती ई०) और प्रतिष्ठातिलकम् (१५४३ ई०) के आधार पर इन देवियों को पहचानने का यत्न किया गया है। ये देवियाँ चार, छः या आठ हाथों वाली तथा अलंकृत मुकुट, हार, स्तनहार, भुजवंध, वलय, नूपुर, कर्णपुर एवं धोती आदि से सुशोगित हैं। दो उदाहरणों के अतिरिक्त जिनमें देवियाँ त्रिभंग में हैं, अन्य में उन्हें पद्य पर ललितमुद्रा में आसीन दिखाया गया है। इन देवियों के दीर्थ-भाग में एक जिन आकृति और दोनों पार्श्वों में अभयमुद्रा, पद्य, पद्म एवं जलपात्र से युक्त चतुर्भुज देवियाँ आकारित हैं। मंडोवर पर उत्तर और दक्षिण की ओर सात-सात और पश्चिम की ओर दो मूर्तियाँ हैं। यहाँ इनका विवरण दक्षिणी भित्ति की मूर्तियों से (क्रमक्षः उपर से नीचे) प्रारम्भ किया गया है।

पहली मूर्ति में चतुर्भुजा देवी त्रिभंग में हैं और उनके अवशिष्ट वाम करों में चक्र तथा जलपात्र हैं । वाहन की आइति अस्पष्ट होने के कारण देवी की पहचान संभव नहीं है । दूसरी मूर्ति में पद्मासीन अष्टक्षुजी देवी अश्व वाहन के साथ निरूपित हैं । देवी के अवशिष्ट हाथों में अभयमुद्रा, एक लम्बी वस्तु, शर. धनुप, दण्ड और जलपात्र स्पष्ट हैं । अश्ववाहन के आधार पर देवी की पहचान प्रज्ञप्ति<sup>3</sup> या अच्युता<sup>3</sup> ( या अच्छुप्ता ) से संभव है । ग्रंथों में अश्ववाहना चतुर्मुजा अच्छुप्ता के करों में धनुष ( या शर ), खेटक, खड्ग और बाण के प्रदर्शन का विधान है ।<sup>8</sup>

तीसरी मूर्ति में ललितमुदा में विराजमान पड्छा देवी के सिर के ऊपर सात सर्पफणों का छत्र प्रदर्शित है। देवी के दो अवशिष्ट दक्षिण करों में पद्म और पाश हैं तथा वाहन के रूप में कूर्म आकारित है। वाहन के आधार पर देवी की पहचान गांधारी से संमव है। सर्प से सम्बद्ध होने के आधार पर इसे वैरोटी से भी पहचाना जा सकता है। द्यौथी ललितासीन मूर्ति में अष्टभुजा देवी का वाहन सिंह है और उनके सुरक्षित हाथों में अभयमुदा, गदा, त्रिशूल, नकुलक, परशु और शक्ति हैं। उपलब्ध ग्रन्थों के आधार पर इस देवी की पहचान संमव नहीं

- १. सम्प्रति दो रथिकाओं की प्रतिमायें पूर्णतया नष्ट हो गई हैं।
- २. प्रतिष्ठासारोढार ३. ३८ ।
- ३. प्रतिष्ठासारोद्धार ३. ५० ।
- ४. निर्वाणकल्किता, पृ० ३७ ।
- ५**. प्रतिष्ठासारोढार** ३. ४६ ।
- ६. प्रतिष्ठासारोढार ३. ४९।

# विद्यावेती या महाविद्या मूर्तियाँ

है। उल्लेख्य है कि कुछ ग्रन्थों में महामानसी को सिंह वाहना बताया गया है। पौचवों मूर्ति में ललितमुद्रा में पद्मासीन अष्टभुजा देवी का वाहन मकर है। देवी के अवशिष्ठ करों में शूल, वष्त्र, खड्ग, फठक और पुस्तक प्रदर्शित हैं। आचारदिमकर में महामानसी को मकरवाहना और खड्ग, खेटक, रत्न तथा वरदमुद्रा से युक्त बताया गया है। रेशीर्थ भाग की लघु देवी आइतियों को यहाँ अभय, स्नुक, पुस्तक और जलपात्र तथा हंस वाहन के साथ दिखाया गया है। ये सरस्वती की मूर्तियाँ हैं।

छठी अष्टभुनी देवी छलितासन में पद्मासीन हैं। जटामुकुट तथा वृषभ वाहन वाली देवी के सुरक्षित हाथों में त्रिशूल, पद्म और पाश स्पष्ट हैं। देवी की पहचान गौरी से की जा सकती है। मन्द्राधिराजकरूप में वृषमवाहना देवी के हाथों में पद्म, अक्षमाला, वरदमुद्रा और दण्ड का उल्लेख हुआ है।<sup>3</sup> सातवीं मूर्ति में चतुर्भुजा और ललितासीन देवी का वाहन सिंह है और उनके एक अवशिष्ट पाणि में पद्म-पुस्तक प्रदर्शित है। देवी की पहचान संमव नहीं है। आठवीं मूर्ति अत्यन्त खंडित रूप में है जिसमें देवी का वाहन हंस है और एक हाथ में खेटक प्रदर्शित है। वाहन के आधार पर देवी की पहचान पुरुषदत्ता से की जा सकती है जिसका दिगम्बर परंपरा में वज्ज, पद्म, शंख और फल के साथ ध्यान किया गया है। ' नवीं देवी की आकृति पूर्णतः खंडित है। नरुडवाहना (मानवाकार) अष्टभुजा देवी के समी हाथ नष्ट हो चुके हैं। किन्तु गरुड वाहन के आधार पर देवी को अप्रतिचका से पहचाना जा सकता है।' वसवीं देवी चतुर्भुजा और त्रिमंग में हैं। उनके तीन अवशिष्ट करों में से एक से वरदमुद्रा व्यक्त है तथा अन्य दो में पद्म हैं। वाहन की आकृति स्पष्ट नहीं है। अगली देवी अष्टभुजा और ललितासन में पद्मासीन हैं। खंडित मुजाओं वाली देवी का वाहन गज है जिसके आधार पर इनकी पहचान वज्यांकुशा या वज्यप्र्यंलला से की जा सकती है।<sup>6</sup>

१२वीं अष्टभुजी देवी ललितासीन और मृगवाहना हैं। देवी के दो अवशिष्ट करों में अमयमुद्रा और खेटक है। इस देवी की पहचान काली से संमव है जिसे दिगम्बर ग्रन्थों में मृगवाहना तथा करों में मूसल, खड्ग, पद्म और फल से युक्त बताया गया है। अगली चतुर्मुजा देवी घ्यानमुद्रा में पद्म पर आसीन हैं। देवी के सभी हाथ टूटे हैं और वाहन मी अनुपस्थित है। चौदहवीं अष्टभुजा देवी पद्म पर ललितासीन और मयूरवाहन वाली हैं। देवी के आठ हाथों में से केवल एक सुरक्षित है जिससे अभयमुद्रा व्यक्त है। मयूर वाहन

```
१. निर्वाणकलिका, प्र० ३७।
```

```
२. आचारविनकर, भाग-२, प्रतिष्ठाधिकार ३४. १६।
```

- ३. मन्त्राधिराजकल्प ३. ११ ।
- ४. प्रतिडासगरोद्वार ३. ४२; प्रतिडातिलकम् ७. ६ ।
- ५. निर्वाणकलिका, पू० ३७।
- ६. शाह, यू० पी०, पूर्व निर्दिष्ठ, पृ० १२७-३२ ।
- ७. प्रतिष्ठासारोद्धार ३. ४३; प्रतिकृतिरूकम् ७. ७।

```
٩
```

के आधार पर देवी की यहचान जांबूनदा से की जा सकती है जिसे मयूर पर आरूढ़ और करों में खड्ग, बूल, पद्म और फल से युक्त निरूपित किया गया है।<sup>9</sup>

इस प्रकार उपर्युक्त देवियाँ स्पष्टतः १६ महाविद्याओं का निरूपण हैं। ये मूर्तियां अधिकांशतः उपलब्ध दिगम्बर ग्रन्थों के विवरणों से किचित् भिन्न किसी स्यानीय परम्परा के आधार पर उकेरी गई प्रतीत होती हैं, जो सम्प्रति हमें उपलब्ध नहीं है।

---: • :---

# १. प्रतिष्ठासारोद्वार ३. ४१; प्रतिष्ठातिलकम् ७. ५।

# <sup>अध्याय—७</sup> अन्य देव मूर्तियाँ

#### बाहुबली

जैन ग्रन्थों में ऋषभनाथ के १०० पुत्रों के उल्लेख हैं जिनमें भरत चक्रवर्ती सबसे बड़े और बाहुबली दूसरे क्रम पर हैं। बाहुबली को दक्षिण भारत में गोम्मटेश्वर भी कहा गया है। भरत की राजधानी विनीता और बाहुबली की राजधानी तक्षशिला या पोदनपुर थी। भरत चक्रवर्ती ने बाहुबली से सत्ता स्वीकार करने को कहा जिसे बाहुबली ने अस्वीकार कर दिया। फलतः दोनों भाइयों के मध्य मयंकर युद्ध हुआ। यह युद्ध दोनों की सेनाओं का युद्ध नहीं था। बाहुबली के प्रस्ताव पर भीषण नरसंहार बचाने की दृष्टि से दोनों ने द्वन्द्व-युद्ध का निश्चय किया। इस द्वन्द्व-युद्ध में अंततः बाहुबली विजयी हुए। विजय के तत्काल पश्चात् ही बाहुबली के मन में संसार के प्रति विरक्ति का माव उत्पन्न हुआ और उन्होंने तत्क्षण संसार त्याग कर कठिन तपस्या प्रारम्भ कर दी। सफलता के उच्चतम क्षणों में इस प्रकार की विरक्ति की अनुभूति बाहुबली के चरित्र की अद्भुत विशेषता है। अन्ततः बाहुवली ने एक वर्ष तक कायोत्सर्ग मुद्रा में खड़े रहकर कठिन तपस्या द्वारा कैवल्य प्राप्त किया। जैन साहित्य और शिल्प दोंनों में भरत-बाहुबली के द्वन्द्व तथा बाहुबली की कठिन तपस्या का निरूपण मिलता है।

भरत और बाहुबली के द्वन्द्व से संबंधित चित्रण कुंमारिया के शांतिनाथ मंदिर (११वीं शती ई०) और विमलवसही (१२वीं शती ई०) में हैं। ९वीं से १२वीं शती ई० के मध्य बाहुबली की पर्याप्त स्वतंत्र मूर्तियाँ बनीं। ये मूर्तियाँ प्रभासपाटण (गुजरात, सम्प्रति जूनागढ़ संग्रहालय, ल० ९वों शती ई०), देवगढ़ (मंदिर २, ११ एवं साहू जैन संग्रहालय, १ वीं से १२वीं शती ई०), खजुराहो (पार्श्वनाध मंदिर), बिल्हरी (मध्य प्रदेश), एलोरा (महाराष्ट्र), श्रवणबेलगोल, बेलूर, कारकल (कर्नाटक) एवं मथुरा (राज्य संग्रहालय, लखनऊ, क्रमांक ९४०) में हैं <sup>3</sup> कठिन तपस्या के समय बाहबली के हाथों और पैरों में लता-बल्लरियाँ

- १. पउमचरिय ४. ५४-५५; हरिवंशपुराण ११. ९८-१०२; आबिपुराण ३६. १०६-८५; त्रिशछिशलाकापुरुषधरित्र ५. ७४०-९८; शाह, यू० पी०, ''बाहुबली : ए यूनीक बोन्ज इन दि म्यूजियम '', बुलेटिन आब बि प्रिंस आब वेल्स म्यूजियम, बम्बई, अंक-४, १९५३-५४, पृ० ३२-३९; तिवारी, मारुति नन्दन प्रसाद, एसिमेण्टस आब जैन आइकनोग्रापी, वाराणसी, १९८३, पू० ९७-१०३।
- २. एलोरा की जैन गुफाओं में बाहुबली की कई मूर्तियाँ हैं। दक्षिण भारत में कर्नाटक का क्षेत्र बाहुबली गोम्मटेश्वर की मूर्तियों की दृष्टि से अत्यन्त समृद्ध है। कर्नाटक स्थित श्रवणबेलगोल ( हसन ) की ५७ फीट ऊँची गोम्मटेश्वर मूर्ति भारत की विशालतम् धार्मिक प्रतिमा है।

स्तिपट गयीं तथा उनके शरीर पर सर्प, वृष्चिक् और छिपकली जैसे जन्सु निश्चिन्त भाव से विचरण करने लगे थे। किन्तु बाहुबली इन सबसे विचलित हुए बिना कठिन तपस्या में रत रहे। बाहुबली की कायोत्सर्ग-मुद्रा उनके आत्मनियंत्रण तथा नग्नता पूर्ण विरक्ति और मनो-मार्वो पर उनके पूर्ण नियंत्रण का भाव व्यक्त करती हैं। दिगम्बर परम्परा में बाहुबली के दोनों पाश्वों में दो विद्याधरियों की उपस्थिति के सन्दर्भ हैं। दिगम्बर पुराणों के अनुसार इन विद्याधरियों ने बाहुबली के शरीर से लिपटी हुई लता-वल्लरियों को हटाया था।

मूर्तियों में बाहुबली को कायोत्सर्ग में निर्वस्त्र तथा लता-वल्लरियों एवं शरीर पर सर्प, वृषिवक, छिपकलियों आदि से सुशोभित दर्शाया गया है। उत्तर भारत की बाहुबली की मूर्तियों में प्रतिमालक्षण की दृष्टि से दक्षिण भारत की अपेक्षा अधिक विकास दृष्टिगत होता है। खजुराहो, बिल्हरी और देवगढ़ की मूर्तियों में बाहुबली को श्रीवत्स से युक्त तथा सिंहासन, धर्म चक्र, चामरधारी सेवकों एवं उड्डीयमान मालाधरों तथा कभी-कभी एक और कभी तीन छत्रों से युक्त दिखाया गया है। ये सभी विशेषतार्ये जिन मूर्तियों से संबद्ध रही हैं। इस प्रकार उत्तर भारत में बाहुबली को जिनों के समकक्ष प्रतिष्ठित करने का प्रयत्न किया गया। देवगढ़ के मंदिर ११ तथा खजुराहो की दो मूर्तियों में (१२वीं शती ई०) जिन मूर्तियों के समान बाहुबली के साथ द्विभुज यक्ष और यक्षी मी आकारित हैं।

खजुराहो में बाहुबली की कुल पाँच मूर्तियाँ हैं। एक उवाहरण पार्श्वनाथ मंदिर के गर्भ-गृह की दक्षिणी भित्ति पर है। यह मूर्ति संभवतः उत्तर मारत में बाहुबली की प्राचीनतम मूर्तियों में दूसरी है। खजुराहो की अन्य तीन मूर्तियाँ (११वीं शती ई०) बाहुबली की लघु मूर्तियाँ हैं, जो क्रमशः मंदिर संख्या १७ की आदिनाथ एवं मंदिर संख्या १/१ की पार्श्वनाथ मूर्तियों के परिकर तथा पुरातत्व संग्रहालय, खजुराहो के उत्तरंग (क्रमोक १७२४) पर हैं। इन उदाहरणों में बाहुबली को निर्वस्त्र और कायोत्सर्ग-मुद्रा में लता-वल्लरियों से सुशोमित दर्शाया गया है। चौथी मूर्ति स्थानीय सा० शां० जै० क० संग्रहालय में है।

पार्श्वनाथ मंदिर की मूर्ति (७४ × ६१ से० मी०) प्रतिमालक्षण की दृष्टि से विकसित कोटि की है। मूर्ति पर संमवतः 'गोमट' भी उल्कीर्ण है। बाहुबली निवंस्त्र और कायोत्सर्ग-मुद्रा में सामान्य पीठिका पर निरूपित हैं। पीठिका के मध्य में धर्मचक्र एवं छोरों पर सिंहासन के सूचक दो सिंहों की आकृतियाँ बनी हैं। बाहुबली के हाथों और पैरों से लता-वल्लरियाँ लिपटी हुई हैं और वक्षस्थल पर वृश्चिक् तया छिपकली की आकृतियां बनी हैं। तपस्यारत बाहुबली के केश गुच्छकों के रूप से प्रदर्शित हैं। उनके पाक्षों में दो विद्याधरियों को लता-वल्लरियों को शारीर से हटाते हुए दर्शाया गया है। विद्याधरियों के समीप ही चामरधारी सेवकों की भी दो आकृतियाँ उकेरी हैं। सिर के ऊपर त्रिछत्र के स्थान पर केवल एक ही छत्र है जो इस बात का संकेत है कि बाहुबली तीर्थंकर न होकर केवली मात्र हैं। परिकर के ऊपरी माग में दो उड्डीयमान मालाधरों और गजों की आकृतियाँ बनी हैं। इस प्रकार यह मूर्ति एक ओर तीर्थंकर मूर्तियों (श्रीवत्स, सिंहासन,

१. हरिवंशपुराण ११. १०१; आबिपुराण, खण्ड--२, ३६. १८३ ।

# अन्य देव मूर्तियाँ

चामरघर सेवक, गन्धर्व ) के लक्षणों से युक्त है और वहीं दूसरी ओर दिगम्बर परम्परा के अनुरूप इसमें विद्याधरियों की आक्रुतियाँ भी बनी हैं ।

सा० शां० जै० क० संग्रहालय की चौथी मूर्ति (१२वीं शती ई०) प्रतिमालक्षण की दृष्टि से और भी महत्त्वपूर्ण है। इस उदाहरण में बाहुबली के साथ विद्याधरियों एवं अष्टप्रातिहार्यों के साथ ही यक्ष-यक्षी युगल भी आकारित हैं। यक्ष-यक्षी ऋषभनाथ के यक्ष-यक्षी गोमुख-चक्रदेवरी हैं।

#### जैन युगल

जैन धर्म में तीर्थंकरों के माता-पिता को विशेष सम्मानजनक स्थिति प्रदान की गई है और विभिन्न प्रसंगों में २४ तीर्थंकरों के माता-पिता के नामों एवं पूजन से सम्बन्धित उल्लेख प्राप्त होते हैं। ैलगमग नवीं शती ई० के बाद इनका मृत अंकन मी प्रारम्म हुआं। मूर्तियों एवं चित्रों में माताओं का निरूपण अपेक्षाइत्त अधिक लोकप्रिय था।

दिगम्बर स्थलों पर स्त्री-पुरुष युगल मूर्तियों का निर्माण लगभग छठी शती ई० के बाद प्रारम्म हुआ । देवगढ़, खजुराहो, राजगिर, लच्छागिरि, गुर्गो तथा अन्य अनेक स्थलों पर जैन युगलों की प्रचुर मूर्तियाँ हैं। इन मूर्तियों में स्त्री-पुरुष युगल को ललितमुद्रा में एक वृक्ष के नीचे आसीन और एक हाथ से अभय या वरद-मुद्रा अभिव्यक्त करते हए दिखाया गया है। स्त्री की बायीं गोद में सामान्यतः एक बालक प्रदर्शित है जिसे स्त्री अपने एक हाथ से सहारा देते हुए दिखाई गई है। स्त्री की गोद में बालक का अंकन उसके मालू पक्ष की उजागर करता है। पुरुष का बायाँ हाथ या तो घुटनों पर है या फिर उसमें फल या पदम प्रदर्शित है। कमी-कभी पुरुष के इस हाथ में एक बालक भी दिखाया गया है। इन मूर्तियों के शीर्ष भाग में एक दूस और उसके मध्य तीर्थंकर की बिना लांछन वाली एक भ्यानस्थ मूर्ति बनी होती है। इन मूर्तियों को सामान्यतः जैन युगल नाम से अभिहित किया गया है। यद्यपि इन्हें तीर्थकरों के माता-पिता से पहचानने में विद्वानों ने संकोच का अनुभव किया है, \* किन्तू खज़राहो के दो उदाहरणों से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि ये मुर्तियाँ तीर्थंकरों के माता-पिता की ही हैं। एक उदाहरण में (मन्दिर १३) की कुंथुनाथ मूर्ति (ल० ११वीं शती ई०) में पीठिका के ऊपरी माग में कुंधुनाथ का अज-लांछन तथा नीचे उपर्युक्त विवरणों वाली स्त्री-पुरुष युगल आकृतियाँ उकेरी हैं जो निश्चित ही कुंथुनाथ के माता-पिता की आकृतियाँ हैं। जाडिन संग्रहालय, खजूराहो ( क्रमांक १५९५ ) की एक मूर्ति में युगल आक्रुतियों के नीचे वृषम अंकित है जो उनके ऋषभनाथ के माता-पिता होने का भाव व्यक्त करता है। दिगम्बर स्थलों की युगल मूर्तियों में शीर्षमाग में अलग-अलग वृक्षों का अंकन हुआ है जो

- शाह, यू० पी०, 'पेरेन्ट्स आज दि तीर्थंकरज', बुलेटिन आव दि प्रिंस आब वेल्स म्युजियम, बम्बई, अंक ५, १९५५-५७, पू० २४।
- यू० पी० शाह ने इन मूर्तियों की पहचान तीथँकरों के माता-पिता से की है। शाह, यू० पी०, पूर्व निर्विष्ट, २८-३२।

तीर्थंकरों के कैवल्यवृक्ष प्रतीत होते हैं, किन्तु आलंकारिक बनावट के कारण इन वृक्षों को निश्चित रूप से पहचान पाना कठिन है ।

खजुराहो में जैन युगल मूर्तियों के आठ उदाहरण हैं। प्रारम्मिकतम मूर्ति (१०वीं शती ई०) पार्श्वनाथ मन्दिर के मण्डप की मीतरी मित्ति के समीप रखी है। अन्यत्र की भाँति यहाँ भी द्विमुज युगल मूर्त्तियों को सामान्य अलंकरणों से सज्जित और ललितमुद्रा में अलंकृत आसन पर विराजमान दर्शाया गया है। शीर्धभाग में अलग-अलग प्रकार के युक्षों और उनके मध्य में तीर्थकर की ध्यानस्थ मूर्ति बनी है। वाम पार्श्व की स्त्री आकृति की बायीं गोद में सदैव बालक दिखाया गया है। दो उदाहरणों में पुरुष आकृति के साथ भी बालक (बार्ये गोद में) अंकित है। अन्य उदाहरणों में पुरुष आकृति के बार्ये हाथ में सनाल पद्म (या पद्म) दिखाया गया है। स्त्री और पुरुष दोनों की दाहिनी मुजा में मलल या अमयमुद्रा प्रदर्शित है। पुरुष सामान्यतः करण्डमुकुट तथा स्त्री धन्मिल्ल से शोमित है। खजुराहों में जैन युगल मूर्ति का सर्वाधिक मनोज्ञ उदाहरण (१०वीं शती ई०) शान्तिनाथ मन्दिर क्रमांक ११० में है। जाडिन संप्रहालय (क्रमांक १६०६) की एक यूर्ति (१०वीं शती ई०) में पीठिका छोरों पर चतुर्भुज यक्ष और यक्षी की आकृतियां भी उकेरी हैं जो जैन युगल के रूप में तीर्थंकारों के माता-पिता की विशेष प्रतिष्ठा के सूचक हैं। लल्लितमुद्रा में आसीन यक्ष और यक्षी के करों में अनयमुद्रा, पदम और जल्पात्र प्रदर्शित है। परिकर में स्तुतिमुद्रा में आराधकों एवं चामरधारी सेक्कों को भी आमूर्तित किया गया है।

इनमें पीठिका के नीचले माग में सामान्यतः एक पंक्ति में पाँच, छः या सात श्रावकों एवं जैन आचार्यों की आक्वतियाँ आकारित हैं जिनमें से कुछ को व्याख्यानमुद्रा में या वार्तालाप करते हुए और कुछ को स्तुतिमुद्रा में दिखाया गया है। पुरातत्त्व संग्रहालय, खजुराहो ( क्रमांक १६०९ ) की एक मूर्ति में पीठिका की तीन आक्वतियों के हाथों में अभय-मुद्रा और फल प्रदर्शित हैं। सा० शा० जै० क० संग्रहालय की एक मूर्ति में वृक्ष के तने पर एक मानव आक्वति को उपर चढते हुए भी दिखाया गया है। पार्श्वनाथ एवं शान्तिनाथ मन्दिरों तथा कुछ अन्य उदाहरणों में उड्डीयमान मालाधारों को मी प्रदर्शित किया गया है।

#### **जैन आचा**र्य

जैन देवकुल में पंच परमेष्ठियों को विशेष सम्मानजनक स्थिति प्राप्त है । अर्हत्, सिद्ध, आचार्य उपाध्याय और साधु को मिलाकर पंच परमेष्ठियों की कल्पना की गयी ।<sup>२</sup> पंच परमेष्ठियों में अर्हत् और सिद्ध मुक्त आत्मायें हैं । इनमें केवल सिद्ध निराकार और अन्य

- पुरातत्त्व संग्रहालय, खजुराहो (क्रमांक १६००) एवं साहू शान्तिप्रसाद जैन क जा संग्रहालय, खजुराहो (के० ३२)।
- २. शाह, यू० पी०, ''विगिनिम्स आव जैन आइकनोग्राफी'', संग्रहालय पुरातत्व पत्रिका, अंक ९, १९७२, पृ० ८-९।

सभी साकार हैं। पंच परमेष्ठियों के पूजन की परम्परा पर्याप्त प्राचीन रही है। अहंतों या जिनों के अलावा आचार्य, उपाध्याय और साधु की भी स्वतन्त्र मूर्तियों के अनेक उदाहरण विमल वसही, लूणवसही, कुंमारिया, ओसियां, देवगढ़, ग्वालियर और खजुराहो जैसे स्थलों पर हैं। ये मूर्तियां अधिकांशतः १०वीं से १२वीं शती ई० के मध्य की हैं। जैन आचार्यों को सामान्यतः स्थापना के साथ उपदेश या व्याख्यान की मुद्रा में अकेले या दूसरे आचार्यों के साथ शास्त्रार्थ करते हुए दिखाने की परम्परा रही है। मूर्तियों में एक हाथ व्याख्यान की मुद्रा में है और दूसरे में पुस्तक है। जैन साधुओं की आकृतियां मुखपट्टिका, ओघा तथा मयूरपिच्छिका से युक्त बनाई गइँ। जैन ग्रन्थों में साधुओं के साथ स्थापना, मुखपट्टिका, दण्ड, प्रोंचनक (मयूरपिच्छिका या रजोहरण), जपमालिका आदि के प्रदर्शन के उल्लेख हैं।

खजुराहो की मूर्तियों में जैन आचायों एवं साधुओं दोनों का अंकन हुआ है। सम-कालीन जैन आचायों के नामों के अघ्ययन की दृष्टि से खजुराहो के लेख विशेष महत्व के हैं। पार्श्वनाथ मंदिर के विक्रम संवत् १०११ (९५४ ई०) के लेख में वासवचंद्र का नामोल्लेख है जो चन्देल शासक धंग के महाराजगुरू थे। इसके अतिरिक्त पार्श्वनाथ मंदिर के अन्य लेखों में आचार्य श्री देवचंद्र, श्री कुमुदचंद्रे तथा संवत् १२१५ (११५८ ई०) के एक मूर्ति लेख (मंदिर १३) में चारुकीर्ति मुनि और उनके शिष्य कुमार नन्दी के नामोल्लेख हैं। देवचन्द्र संमवतः वासवचन्द्र के शिष्य या प्रशिष्य थे। शांतिनाथ मंदिर की विशाल शांतिनाथ प्रतिमा (१०२८ ई०) के पीठिका लेख में आचार्य-पुत्र ठाकुर देवधर तथा उनके पुत्रों शिवचन्द्र एवं चन्द्रदेव के उल्लेख हैं। मंदिर ७ के प्रवेश-द्वार की बड़ेरी की सुपार्श्वनाथ मूर्ति के दोनों ओर कुल २६ आकृतियां बनी हैं। इनमें से १८ आकृतियां जैन साधुओं की हैं। मुण्डितमस्तक साधुओं के हाथों के बीच मयूरपिच्छिका प्रदर्शित है तथा उनके दोनों हाथ स्तुतिमुद्वा में हैं। इन आकृतियों के नीचे उनके नामों का उल्कीर्ण होना विशेष महत्वपूर्ण है। लेख यद्यपि काफी धूमिल है किन्तु फिर मी इसमें योगनन्दी, मेष (या मेर्घसिंह), अरवन्द्र, योगचंद्र, यक्षदेव, सरूपदेव एवं विशालकीर्ति के नाम स्पष्ट हैं।

पार्श्वनाथ एवं घण्टई मंदिरों पर जैन आचायों एवं साधुओं की पर्याप्त मूर्तियाँ हैं। इनमें जैन साधुओं की अपेक्षाकृत अधिक मूर्तियाँ हैं। पार्श्वनाथ मंदिर के अर्धमण्डप एवं गर्भ-गृह के प्रवेशद्वारों पर मुण्डितमस्तक वाले निर्वस्त्र जैन साधुओं की कई स्थानक मूर्तियाँ हैं। अर्धमण्डप के उदाहरणों में इन जैन साधुओं को जिन मूर्ति की पूजा करते हुए दिखाया गया है। एक उदाहरण में दो जैन साधुओं को एक दूसरे के कंधे पर हाथ रखकर वार्ताल्यप की मुद्रा में तथा मयूरपीच्छिका के साथ आकारित किया गया है। पार्श्वनाथ मंदिर के पश्चिमी शिखर पर जैन आचार्य और ब्राह्मण साधु के बीच के शास्त्रार्थ को मी दिखाया गया है।

- १. शाह, यू० पी०, स्टबीज इन जैन आर्ट, पृ० ११३-१५.
- २. मंटिर ११ के एक स्तंम-लेख में भी देवचन्द्र और कुमुदचन्द्र के साम उत्कीर्ण हैं ।
- ३. **एपिग्नाफिया इण्डिका**, खंड १, कलकत्ता, १८९२, पृ० १३५-३६, १५२-५३; जैन, अ्योतिप्रसाद, प्रमुख ऐतिहासिक जैन पुरुष और महिलायें, दिल्ली, पृ० २२७।

ब्राह्मण साधु इनश्रु से युक्त है। दक्षिणी शिखर के एक उदाहरण में किसी जैन आचार्य के समक्ष कुछ आचार्यों को उपदेशों का श्रवण करते हुए दिखाया गया है। खजुराहो में अन्यत्र की मौति दो जैन आचार्यों को आमने-सामने बैठकर शास्त्रार्थ करते हुए मी आका-रित किया गया है। साथ ही स्थापना पर पुस्तक के साथ उनका उपदेश की मुद्रा में मी अंकन हुआ है।

धण्टई मंदिर में अर्धमण्डप के स्तमों एवं वितान पर जैन आचार्यों की अनेक आइ-तियाँ हैं। इनमें उन्हें स्थापना तथा पुस्तिका के साथ व्याख्यान देते या दूसरे जैन आचार्य के साथ शास्त्रार्थ करते हुए दिखाया गया है। जैन आचार्यों के शास्त्रार्थ से सम्बन्धित एक विशिष्ठ उदाहरण शांतिनाथ मंदिर में है। इसमें दो जैन आचार्यों को आसने-सामने बैठे तथा एक हाथ में पुस्तिका लिए और दूसरे हाथ से व्याख्यान देते हुए दिखाया गया है। मध्य में एक स्थापना भी उत्कीर्ण है जिस पर एक पुस्तक रखी है। स्थापना के ऊपर के माग में दो कायोत्सर्ग तथा एक ध्यानस्थ तीर्थकर मूर्तियाँ बनी हैं। पीठिका पर चार कल्झ और चार साधुओं की आइतियाँ मी हैं, जो जैन आचार्यों के शास्त्रार्थ का श्रवण कर रही हैं। मयूरपि-च्छिका से युक्त इन जैन साधुओं के हाथ नमस्कारमुदा में हैं।

#### सरस्वती

विद्या और संगीत की देवी के रूप में सरस्वती की आराधना अत्यस्त प्राचीन है। वेदों में सरस्वती का देवी के रूप में उल्लेख हुआ है। बौद्ध एवं जैन धर्मों में भी सरस्वती को सम्मानजनक स्थिति प्रदान की गयी। बौद्ध धर्म में सरस्वती का प्रज्ञापारमिता के रूप में उल्लेख है और उसके हाथों में पुस्तक के प्रदर्शन का विधान है। पुस्तक को बुद्ध के उपदेशों का मूर्त रूप माना गया। प्रारम्भिक जैन ग्रंथों में सरस्वती का श्रुतदेवता के रूप में उल्लेख है और उन्हें मेधा एवं बुद्धि का देवता बताया गया है। भगवतीसूत्र एवं पउमचरिय में श्री, धृति, कीर्ति और लक्ष्मी के साथ बुद्धि की देवी का उल्लेख आया है। जिन वाणी को आगम या श्रुत कहा गया और संभवतः इसी कारण जैन आगमिक ज्ञान की अधिक्षात्री देवी सरस्वती के हाथ में पुस्तक प्रदर्शित किया गया।<sup>3</sup> देवगढ़ के मंदिर १ की त्रितीर्थी जिन मूर्ति (११वीं शती ई०) में जिनों के साथ बतुर्भुजा सरस्वती का अंकन संमवतः इसी माव की मूर्त अभिव्यक्ति है।

सरस्वती की प्राचीनतम स्वतंत्र सूर्ति कुषाणकाल ( १३२ ई० ) में मथुरा में बनी । यह जैन सरस्वती की मूर्ति है । इस मूर्ति में देवी के एक हाथ में पुस्तक है और दूसरे में अक्षमाला का कुछ माग शेष है ।४ जैन ग्रंथों में यद्यपि सरस्वती का स्नक्षणिक स्वरूप

- १. अंगविज्जा, अ० ५८, पृ० २२३, २८२।
- २. भगवतीसूत्र ११. ११. ४३०; पउमचरिय ३.५९ ।
- ३. जैन, ज्योतिप्रसाद, ''जेनेसिस आव जैन लिट्रेचर ऐण्ड दि सरस्वती मूबमेन्ट'', संग्रहालय पुरातस्व पत्रिका, अंक ९, जून १९७२, पृ० ३०--३३।
- ४. राज्य संग्रहाल्य, लखनऊ, जे० २४।

# अन्य देव मूर्तियां

आठवों शती ई० के बाद निरूपित हुआ, पर सरस्वती की मूर्तियाँ उसके पूर्व ही बनने लगी थीं। घवेताम्बर और दिगम्बर स्थलों पर आठवों से १२वीं शती ई० के मध्य सरस्वती की प्रभुत मूर्तियाँ बनीं। जैन शिल्पशास्त्रों में हंसवाहना सरस्वती को चतुर्भुजा और वरदमुद्रा (या वीणा), पद्म, पुस्तक और अक्षमाला के साथ निरूपित किया गया है। दिगम्बर प्रंथों (प्रतिष्ठासारोद्धार) में वाहन के रूप में हंस के स्थान पर मयूर का उल्लेख है। इस प्रकार जैन सरस्वती की लाक्षणिक विशेषतार्ये पूरी तरह आह्रण सरस्वती से प्रमावित हैं। सरस्वती-मूर्तियों के प्रमुख उदाहण खजुराहो के अतिरिक्त देवगढ़, कुंमारिया, दिलवाड़ा जैसे स्थलों से ज्ञात हैं। जैन सरस्वती की उत्कृष्टतम कलात्मक मूर्तियां राजस्थान में पल्लू ग्राम (बीकानेर) से मिली हैं। वहन के संदर्भ में सर्वदा परम्परा के प्रति प्रति-बद्धता नहीं दर्शायी गई है। कुंमारिया के नेमिनाथ मंदिर ( क्वेताम्बर ) की एक मूर्ति में वाहन मयूर है, जबकि खजुराहो की दिगम्बर परम्परा की मूर्तियों में वाहन के रूप में हंस का अंकन हुआ है। देवगढ़ की मूर्तियों में वाहन के रूप में हंस और मयूर दोनों का अंकन देखा जा सकता है। इन मूर्तियों में सरस्वती के करों में परम्परा के अनुरूप ही पुस्तक, पद्म, अक्षमाला और जल्पात्र तथा कमी-कभी वीणा प्रदर्शित हैं।

खजुराहो में सरस्वती की कुल आठ मूर्तियाँ हैं जिनमें से पाँच पार्श्वनाथ मंदिर पर हैं । ४ अन्य मूर्तियाँ मंदिर तथा स्वतन्त्र उत्तरंगों पर हैं । भ एक उदाहरण के अतिरिक्त यहाँ सरस्वती को सर्वदा चतुर्भुजा दिखाया गया है और उनके हाथों के आयुध भी लगभग समान हैं । ललितमुद्रा में विराजमान सरस्वती के करों में पुस्तक, वीणा और पद्म प्रदर्शित हैं । पार्श्वनाथ मंदिर के मंडप के दक्षिणी अधिष्ठान की रधिकामूर्ति में सरस्वती घड्भुजा हैं । षड्मुजा सरस्वती के जपर हाथों में क्रमशः पद्म और पुस्तक हैं, मध्य के दोनों हाथ वीणा वादन में रत हैं तथा नीचे के हाथों में वरदमुदा और जलपात्र प्रदर्शित हैं । सरस्वती के पार्श्वों में चामरधारी सेवकों, चरणों के समीप उपासकों तथा ऊपर की ओर लघु जिन आकृति

- तथा श्रुतदेवतां शुक्लवर्णां हंसवाहनां चतुर्भुजा वरदकमलान्वित-दक्षिणकरां पुस्तकाक्षमा-लान्वितवामकरां चेति । निर्वाणकलिका, श्रुतदेवता, पृ० ३७; आचारदिनकर, भाग २, प्रतिष्ठाधिकार, पृ० १५८।
- शाह, यू० पी०, "दि आइकनोम्राफी आव दि जैन गाडेस सरस्वती", जर्नल यूनिवर्सिटी आव वाम्बे, खंड १० (न्यू सिरीज), भाग २, सितम्बर १९४१, पृ० २०५-०६।
- ३. १२वीं शती ई० की इन मूर्तियों में त्रिभंग में खड़ी चतुर्भुजा सरस्वती हंसवाहना हैं और उनके करों में वरदमुद्रा, नालयुक्त पद्म, पुस्तक और कमण्डलु हैं। द्रष्टव्य, शर्मा, बी० एन०, जैन प्रतिमायें,दिल्ली, १९७९, पृ० १५-१६।
- ४. तीन उदाहरण गर्भगृह और पश्चिमी देवकुलिका के उत्तरंगों पर हैं तथा शेष दो उदाहरण मंडप के उत्तरी और दक्षिणी अधिष्ठान पर हैं।
- ५. सरस्वती की एक छोटी आकृति पार्श्वनाथ मंदिर के मंडप की दक्षिणी भित्ति की लक्ष्मी मूर्ति के परिकर में आकारित है।

एवं गंधवों की मूर्तियाँ बनीं हैं । सरस्वती के साथ हंस वाहन केवल एक उदाहरण में ही आकारित है । '

पार्श्वनाथ मंदिर के उत्तरी अधिष्टान (७९ × ६३.५ से० मी०) की चतुर्मुज मूर्ति में सरस्वती के ऊर्ध्व करों में चक्राकार पद्म हैं और नीचे के दोनों हाथ खंडित हैं। आसन के समीप ही हंस आकारित है। देवी के शीर्ष भाग में तीन लघु जिन आकृतियाँ तथा दोनों पार्श्वों में स्तुतिरुद्रा में तीन उपासकों की आकृतियाँ बनी हैं। पार्श्वनाथ मंदिर के गर्मगृह के प्रवेश-द्वार की दो मूर्तियों में सरस्वती के ऊपरी हाथों में चक्राकार पद्म और पुस्तक (या अक्षमाला) हैं तथा निचले हाथों से देवी वीणा वादन कर रही हैं। इस मंदिर की पश्चिमी देवकुलिका के उत्तरंग की मूर्ति मी इन्हीं विशेषताओं वाली है। पार्श्वनाथ मंदिर के गर्मगृह की दूसरी मूर्ति में निचले हाथों में वीणा के स्थान पर वरदमुद्रा और कमण्डलु हैं। अन्य सभी उदाहरणों में सरस्वती के ऊपरी हाथों में पद्म और पुस्तक तथा नीचले में वीणा (या वरदमुद्रा और कमण्डलु) प्रवर्शित हैं। केवल एक उदाहरण में (पार्श्वनाथ मंदिर की लक्ष्मी मूर्ति) सरस्वती के निचले हाथों में अभयमुद्रा और मातुर्लिग हैं।

#### लक्ष्मी या श्रीदेवी

समृद्धि की देवी लक्ष्मी या श्रीदेवी का जैन ग्रंथों में अनेकशः उल्लेख हुआ है। श्वेताम्बर ग्रन्थों में गजारूढ़ महालक्ष्मी के दोनों हाथों में पद्म का उल्लेख है। पर दिगम्बर परम्परा में चतुर्भुजा श्रीदेवी का एक हाथ पुष्प तथा दूसरा पद्म से युक्त बताया गया है। लक्ष्मी के साथ वाहन के रूप में गज का उल्लेख जैन परम्परा की विशिष्टता है।<sup>2</sup> लक्ष्मी के साथ वाहन के रूप में गज का उल्लेख जैन परम्परा की विशिष्टता है।<sup>2</sup> लक्ष्मी का एक प्रचल्ति रूप अभिषेक या गजलक्ष्मी है जिसकी चर्चा कल्पसूत्र में महावीर के जन्म के पूर्व उनकी माता त्रिशला द्वारा देखे गये १४ मांगलिक स्वप्नों की सूची में मिलती है। शीर्ष माग में दो गजों से अभिषिक्त लक्ष्मी को पद्मासीन और दोनों करों में पद्म घारण किए हुए निरूपित किया गया है।<sup>3</sup> भगवतीसूत्र में भी एक स्थल पर लक्ष्मी मूर्ति का उल्लेख है।<sup>- जै</sup>म परम्परा की लक्ष्मी (या श्रीलक्ष्मी) तथा गजलक्ष्मी पूरी तरह ब्राह्मण परम्परा से प्रमादित हैं। जैन कला में लक्ष्मी तथा गजलक्ष्मी दोनों की मूर्तियों के पर्याप्त उदाहरण मिलते हैं। नवीं शती ई० के बाद लक्ष्मी का शिल्पांकन प्रारम्भ हुआ जिसके प्रमुख उदाहरण खजुराहो, देवगढ़, ओसियाँ, कुंमारिया, दिल्वाड़ा जैसे स्थलों पर हैं।

खजुराहो में लक्ष्मी की कुल आठ मूर्तियाँ हैं । इनमें से तीन मूर्तियाँ पार्श्वनाथ मंदिर के मण्डप की उत्तर और दक्षिण की भित्तियों पर तथा शेष मंदिरों के उत्तरंगों पर हैं । पार्श्वनाथ मंदिर की तीन खड़ी मूर्तियों में चतुर्मुजा लक्ष्मी के ऊपरी हाथों में पद्म प्रदर्शित हैं

पार्श्वनाथ मंदिर के उत्तरी अधिष्ठान की मूर्ति ।

- रे. कल्पसूत्र २७।
- ४. भगवतीसूत्र, ११. ११. ४३० ।

२. भट्टाचार्यं, बी० सी०, दि जैन आडकनोग्राफी, दिल्ली, १९७४, (पु० मु०) पृ० १३६ ।

# अन्य देव मूर्तियाँ

और नीचे के हाथों में वरदमुदा और शंख (या जलपात्र) हैं। तीनों ही उदाहरणों में दोनों पारवों में सेविकाओं, उपासकों तथा तीर्थंकरों की लघु आकृतियाँ उकेरी हैं। दक्षिणी मित्ति की एक मूर्ति में लक्ष्मी के कंधों के ऊपर सरस्वती और चक्रे श्वरी की भी आकृतियाँ बनी हैं जिनके समीप दी तीर्थंकरों की दो निर्वस्त्र कायोत्सर्ग मूर्तियाँ आकारित हैं। उत्तरंगों पर लक्ष्मी तथा गजलक्ष्मी दोनों ही की आकृतियाँ बनी हैं। एक उदारहण के अतिरिक्त अन्य में देवी ललितमुद्रा में आसीन है और उनके करों में वरद-या-अभयमुद्रा, सनालपद्म, सनालपद्म एवं जलपात्र प्रदर्शित हैं। पार्श्वनाथ मंदिर के गर्मगृह के प्रवेशद्वार तथा मंदिर १.१४ के उदाहरणों में शीर्थभाग में दो गज आकृतियों को देवी का अभिथेक करते हुए दिखाया गया है।

# क्षेत्रपाल

तान्त्रिक प्रभाव के फलस्वरूप जैन धर्म और कला में जिन देवी-देवताओं को प्रवेश मिला उनमें ६४ योगिनियाँ और क्षेत्रपाल मुख्य हैं। जैन साहित्य में यद्यपि ६४ योगिनियों (आचारदिनकर) और क्षेत्रपाल दोनों के उल्लेख हैं, किन्तु मूर्त अंकनों में केवल क्षेत्रपाल को ही अभिव्यक्ति मिली। जैन देवकुल में क्षेत्रपाल को ल० १०वीं-११वीं शती ई० में सम्मिलित किया गया। खजुराहो तथा देवगढ़ जैसे दिगम्बर स्थलों पर क्षेत्रपालों का निरूपण विशेष लेक्या गया। खजुराहो तथा देवगढ़ जैसे दिगम्बर स्थलों पर क्षेत्रपालों का निरूपण विशेष लेक्या गया। गुजरात में तारंगा (मेहसाणा) स्थित अजितनाथ मंदिर (श्वेताम्बर) की पश्चिमी भिक्ति पर भी क्षेत्रपाल की एक मूर्ति है। खजुराहो की क्षेत्रपाल मूर्तियाँ प्रतिमा-विज्ञान की दृष्टि से अधिक महत्वपूर्ण हैं क्योंकि इस स्थल पर न केवल इनकी विविधतापूर्ण स्वतंत्र मूर्तियाँ ही बनीं, बल्कि एक लेखयुक्त उदाहरण में क्षेत्रपाल का नाम भी उत्कीर्ण है। शांतिनाथ मंदिर (१/१) के प्रवेशदार के समीप की मूर्ति (के० १/३) में क्षेत्रपाल का नाम ''चन्दकाम'' अभिलिखित है।

क्षेत्रपाल के प्रतिमानिरूपण से संबन्धित प्रारम्भिक उल्लेख निर्याणकलिका में है। इस प्रन्थ में अपने-अपने क्षेत्र के नाम वाले बर्बरकेश, विरूप और बड़े-बड़े दाँतों वाले तथा विकराल [दर्शन वाले क्षेत्रपाल को निर्वस्त्र और छः हाथों वाला तथा पादुका पर आसीन बताया गया है। क्षेत्रपाल के दक्षिण करों में मुद्गर, पाश और डमरू तथा वाम में श्रांखलाबद्ध स्वाच्, अंकुश तथा गेडिका (दण्ड) प्रदर्शित हैं। अाचरविनकर में बर्बरकेश और लम्बी जटाओं वाले तथा वासुकी नाग के यज्ञोपवीत एवं सिंहचर्म से युक्त क्षेत्रपाल को विशतिभ्रज बताया गया है। स्वान् वाहन वाले त्रिनेत्र क्षेत्रपाल प्रेतासन तथा अनेक प्रकार के शस्त्र से सज्जित होंगे। उन्हें आनन्द भैरव आदि ८ भैरवों तथा ६४ योगिनियों से वेष्टित दिखाया जाना चाहिए, यह भी उल्लेख है। <sup>२</sup>

- २. आचारविनकर भाग २, प्रतिष्ठाधिकार, पृ० १८०।

# खजुराहो का जैन पुरातस्व

ल० ११वीं शती ई० में जैन स्थलों पर क्षेत्रपाल का मूर्त अंकन प्रारम्भ हुआ । खजुराहो में क्षेत्रपाल की कुल ४ मूर्तियाँ हैं । ये मूर्तियाँ ११वीं शती ई० की हैं । एक मूर्ति आदिनाथ मंदिर (११वीं शती ई०) के दक्षिणी अधिष्ठान पर है और अन्य तीन उदाहरणों में एक शान्तिनाथ मंदिर (११वीं शती ई०) के दक्षिणी अधिष्ठान पर है और अन्य तीन उदाहरणों में एक शान्तिनाथ मंदिर (१११) में है तथा दो सा० शां जै० क० संग्रहालय (क्र० २३७) में हैं । आदिनाथ मंदिर के उदाहरण में ललितासीन क्षेत्रपाल चतुर्भुंज हैं जब कि अन्य उदाहरणों में अष्ठभुज क्षेत्रपाल खड़े दिखाये गये हैं । सा० शां० जै० क० सं० की एक मूर्ति में क्षेत्रपाल दस हाथों और सौम्य दर्शन वाले हें ।

आदिनाथ मंदिर की मूर्ति में क्षेत्रपाल के हाथों में गदा, नकुलक, सर्प और फल प्रवर्शित हैं। वाहन के रूप में क्वान आकारित है जिसे क्षेत्रपाल की ओर देखते हुए बनाया गया है। अन्य उदाहरणों में वाहन के रूप में क्वान के स्थान पर सिंह का अंकन हुआ है तथा ऊर्घ्व केश क्षेत्रपाल की आकृतियाँ विकराल न होकर सौम्य दर्शन वाली हैं। शांतिनाथ मंदिर के उदाहरण में ''चन्दकाम'' नाम वाले क्षेत्रपाल की आकृति तृत्य की मुद्रा में उकेरी है। आठ हाथों में से अधिकांश खंडित हैं, किन्तु एक हाथ में खेटक है तथा कुछ हाथों से तृत्य की मुद्रा व्यक्त है। शिव की नटराज मूर्तियों के समान ही यहाँ भी वामपार्श्व में एक नगाड़ा वादक की आकृति बनी है। विभिन्न आमूषणों से अलंकृत इस मूर्ति में तृत्य की गतिशोलता के कारण दुपट्टे को सुन्दर ढंग से लहराते हुए दिखाया गया है। शीर्षमांग में म्यानस्थ तीर्थंकरों की दो मूर्तियाँ मी बनीं हैं। सिंह वाहन की आकृति यहाँ अत्यन्त उग्ररूप में उक्तीर्ण है।

सा० गां० जै० क० सं० की मूर्तियों में क्षेत्रपाल त्रिमंग में सप्तरथ पीठिका पर खड़े हैं। उनके एक अवशिष्ट पाणि में गदा और दूसरे में श्यंखला (या तर्जनीमुदा) हैं। शीर्षमाग में घ्यानस्थ तीर्थकरों की ३ लघु मूर्तियाँ, दो उ ्डीयमान मालाधर और पार्श्वों में सेवक-सेविकाओं की आकृतियाँ बनी हैं। सिंहवाहन के गले में बँघी श्यंखला का ऊपरी सिरा क्षेत्रपाल के हाथ में था, जो वर्तमान में टूटा है। क्षेत्रपाल यहाँ वनमाला, धोती, हार, कुण्डल आदि से शोमित हैं।

खजुराहो की उपर्युक्त क्षेत्रपाल मूर्तियां दो वर्गों में बाँटी जा सकती हैं; जिनमें से एक में वाहन के रूप में क्वान और दूसरे में सिंह का अंकन हुआ है। क्षेत्रपाल का तृत्यरत रूप में अंकन और साथ ही उसका नामोल्लेख क्षेत्रीय परम्परा के अध्ययन की दृष्टि से विशेष महत्व का है। एक ओर श्वेताम्बर ग्रन्थों में क्षेत्रपाल के निर्वस्त निरूपण का निर्देश और दूसरी ओर खजुराहो की दिगम्बर परम्परा की मूर्तियों में उनका वस्त्र सज्जित होना विशेष महत्त्वपूर्ण है। तुल्तात्मक अध्ययन की दृष्टि से यहाँ देवगढ़ के मन्दिर सं० १ और ४ के स्तम्मों की १२वीं शती ई० की क्षेत्रपाल मूर्तियों का उल्लेख भी प्रासंगिक होगा। दोनों उदाहरणों में श्रेखला से बँधा क्वान् प्रदर्शित है। श्रंखला का ऊपरी छोर क्षेत्रपाल के एक हाथ में है। देवगढ़ के मन्दिर सं० ४ की मूर्ति में अन्य तीन हाथों में गदा, दण्ड और जल्पात्र सथा मन्दिर सं० १ की मूर्ति में गदा, सर्प और डमरू दिखाये गये हैं। मंदिर सं० १ की

#### अन्य देव मूर्तियां

स्थानक मूर्ति निर्वस्त्र है जबकि मंदिर सं० ४ की मूर्ति में क्षेत्रपाल ललितमुदा में पीठिका पर आसीन हैं । खजुराहो के आदिनाथ मन्दिर की मूर्ति विवरण की दृष्टि से देवगढ़ की उपर्युक्त मूर्तियों के समान है । किन्तु खजुराहो की अन्य अष्टमुजी क्षेत्रपाल सूर्तियाँ किसी स्वतन्त्र क्षेत्रीय परम्परा से निर्दिष्ट प्रतीत होती हैं ।

#### अष्ट-विष्पाल

दिशाओं के स्वामी के रूप में दिक्पालों या लोकपालों की कल्पना अत्यन्त प्राचीन है। ब्राह्मण धर्म के साथ ही जैन धर्म और कला में भी इन्हें ल० आठवीं---नवीं शती ई० में मान्यता मिली। जैन ग्रन्थों में वर्णित दिक्पालों के नाम और लक्षण पूरी तरह ब्राह्मण परम्परा से प्रभावित हैं। ल० आठवीं शती में जैन मंदिरों पर इन दिक्पालों का अंकन प्रारम्भ हुआ । ओसिया के महावीर मंदिर पर अष्ट-दिक्पालों का प्रारम्भिकतम (८वीं-९वीं शतीई० ) अंकन हुआ है। ब्राह्मण धर्म में सामान्यतः आठ और कमी-कभी दस दिक्पास्त्रों का उल्लेख हुआ है किन्तु जैन ग्रन्थों में सर्वदा दस दिक्पालों के ही नाम वर्णित हैं। निर्वाण-कलिका, मन्त्राधिराजकल्प ( ल० १२वीं-१३वीं शती ई० ), आचारदिनकर (१४११ ई०), प्रतिष्ठासारसंग्रह, प्रतिष्ठासारोद्धार एवं प्रतिष्ठातिरूकम् में पूर्व दिशा के स्थामी के रूप में इन्द्र, दक्षिण-पूर्व के अग्नि, दक्षिण के यम, दक्षिण-पश्चिम के निऋंति ( या नैऋंत ), पश्चिम के वरुण, उत्तर-पश्चिम के वायु, उत्तर के कुबेर, उत्तर-पूर्व के ईशान, आकाश के कह्या (या सोम) और पाताल के धरणेन्द्र (या नागदेव) के उल्लेल हैं। इन ग्रन्थों में इनकी लाक्षणिक विशेषतायें भी विस्तार से वर्णित हैं।' यद्यपि जैन ग्रन्थों में सर्वदा दस दिक्पालों का ही निरूपण हुआ है, किन्तू जैन मन्दिरों पर अष्टदिक्पालों का अंकन ही लोकप्रिय था । दस दिक्पालों के अंकन का एकमात्र ज्ञात उदाहरण घणेराव (याली, राजस्थान ) के महावीर मन्दिर ( १०वीं शती ई० ) पर है । इस मन्दिर में ब्रह्म और धरणेन्द्र की आकृतियाँ गुढ़मण्डप के प्रवेशद्वार पर बनी हैं। रेविमल वसही में अष्ट-दिक्पालों के पाँच समूह हैं ।

खजुराहो के पार्खनाथ एवं आदिनाथ जैन मन्दिरों में अघ्ट-दिक्पालों के तीन समूह आकारित हैं।<sup>3</sup> इनमें दिक्पालों की चतुर्भुज आइतियाँ पारम्परिक वाहनों के साथ त्रिमंग में खड़ी हैं। जैन मन्दिरों की दिक्पाल मूर्तियाँ खजुराहो के ब्राह्मण मन्दिरों की दिक्पाल मूर्तियों से पूरा साम्य रखती हैं। यहाँ इन मूर्तियों का स्वतन्त्र वर्णन भी अपेक्षित है।

इन्द्र---करण्डमुकुट से शोमित इन्द्र का वाहन गज है और उनके हाथों में पदम, अंकुश.

- शाह, यू० पी०, ''सम माइनर जैन डीटीज-मातृकाज ऐण्ड दिक्पालज,'' जनंस एम० एस० यूनिवर्सिटी आय बड़ौदा, खण्ड ३०, अंक १, १९८१, पृ० ८४-१०० '
- तिवारी, मारुति नन्दन प्रसाद एवं गिरि, कमल, ''अष्टदिक्पालज ऐट विमल वसही'', जैन जर्मल ( कलकत्ता ), खण्ड १७, अंक ३, जनवरी १९८३, पृ० १०३–०८।
- पार्श्वनाथ मन्दिर के मण्डप तथा गर्मगृह की भित्तियों पर अष्टदिक्पालों के दो समूह आकारित हैं।

पदम (या सर्प) और वज्र हैं। दिगम्बर ग्रन्थों में इन्द्र के साथ केवल गज वाहन और करों में बज्ब और हेति का उल्लेख हुआ है। २

अग्नि—उदरबंध, ज्वालामय प्रभामण्डल, ण्मश्रु, मूछों तथा जटामुकुट से शोमित अग्नि घटोदर हैं और उनका वाहन मेख है। अग्नि के हाथों में वरद (या अमय)-अक्षमाला, स्रुक, पुस्तक और जलपात्र हैं।<sup>3</sup> दिगम्बर ग्रन्थों में अग्नि को मेख वाहन के साथ जलपात्र और अक्षमाला लिए निरूपित किया गया है।<sup>4</sup>

यम---छोटे श्मश्रु तथा मूँछों से युक्त भयंकर दर्शन वाले यम के दो दाँत बाहर की ओर निकले दिखाए गए हैं। पार्श्वनाथ मन्दिर के मण्डप की मूर्ति में यम का मस्तक कपाल और सपें से अलंकृत है। इस उदाहरण में महिष बाहन वाले यम के तीन हाथों में खट्वांग, पद्म और पुस्तक हैं तथा चौथा हाथ कटि पर स्थित है जिस पर कुक्कुट की आकृति बनी है। पार्श्वनाथ मंदिर की गर्भगृह-मित्ति की मूर्ति में वाहन महिष की अपेक्षा मेष जैसा दिखता है। यम की निचली दाहिनी भुजा कटि पर है तथा शेष में पुस्तक, सर्प और खट्वांग हैं। आदिनाथ मन्दिर की मूर्ति में भी बाहन मेष जैसा ही है और दो अवशिष्ट वाम करों में घण्टा और पद्म दिखाये गये हैं। दिगम्बर ग्रन्थों में महिषारूढ़ यम के हाथों में दण्ड के प्रदर्शन का निर्देश है। यह तथ्य झाह्यण मन्दिरों की यम मूर्तियों के अध्ययन से भी स्पष्ट है जिनमें खट्वांग, कपाल और पुस्तक के साथ सर्प, कुक्कुट, डमरू, धण्टा, पद्म आदि भी प्रदर्शित हैं।

निऋ ति लिस्बीमाला तथा जटाजूट से शोभित निऋ ति निर्वस्त हैं। उनके गढंन और हाथ सर्पालंकृत हैं। वाहन के रूप में श्वान् तथा हाथों में खड्ग, चक्राकार पद्म, सर्प और शिरस् प्रदर्शित हैं। आदिनाथ मंदिर की मूर्ति में ऊपर के दाहिने हाथ में सर्प के स्थान पर पद्म है। दिगम्बर ग्रन्थों में निऋ ति का वाहन रीछ (?) बताया गया है और हाथों में मुद्रगर और वज्य के प्रदर्शन का निर्देश है।

**धरुण** किरीटमुकुट से अलंकृत वरुण के समीप ही मकर वाहन की आकृति मी उकेरी है। उनके तीन हाथों में पुस्तक (या पाश), चक्राकार पदा और जलपात्र (या

- पार्श्वनाथ मन्दिर के गर्भगृह की मूर्ति में निचला दाहिना हाथ कटि पर स्थित है और आदिनाथ मन्दिर की मूर्ति में केवल एक ही हाथ शेष है, जिससे वरदमुदा व्यक्त है।
- २. प्रतिष्ठासारसंग्रह ६. ६५; प्रतिष्ठासारोद्धार ३. १८७।
- आदिनाथ मन्दिर की मूर्ति में केवल दो दाहिने हाथ ही शेष हैं, जिनमें स्नुक और वरदमुद्रा प्रदर्शित हैं।
- ४. प्रतिष्ठासारोद्धार ३. १८८।
- ५. प्रतिष्ठासारोद्धार ३. १८९ ।
- ६. प्रतिष्ठासारोद्धार ३. १९०; शाह, यू० पी०, पूर्व निर्विष्ठ, पृ० ९३ ।

#### अन्य देव मूर्तियाँ

नकुलक ) तथा एक हाथ कटघवलंबित है । दिगम्बर ग्रन्थों में मकरगाह या करिमकर बाहन वाले वरुण के हाथ में केवल पाझ ( या नागपाश ) का उल्लेख हुआ है । बाधु

करण्डमुकुट और मृग वाहन वाले वायु के करों में वरदमुद्रा, अंकुश, ध्वज और जल्ल-पात्र दिखाया गया है। पार्श्वनाथ मन्दिर के गर्भगृह-भित्ति की मूर्ति के हाथों में गदा, घ्वज, दण्ड और जलपात्र प्रदर्शित हैं। <sup>3</sup> दिगम्बर ग्रन्थों में वायु को मृगारूढ़ बताया गया है।<sup>४</sup>

# कुवेर

बृहद्जठर कुबेर करण्डमुकुट से युक्त हैं। उनके वाहन के रूप में घट का अंकन विशेष महत्व का है क्योंकि अन्यत्र वाहन के रूप में गज का अंकन हुआ है। कुबेर की भुजाओं में बीजपूरक (या कट्यवलंबित), चक्राकार पद्म, पद्म (या पुस्तक) और धन का थैला प्रदर्शित हैं। '' जैन ग्रन्थों में शक्तिपाणि कुबेर का वाहन गज (?) या पुष्पक विमान बताया गया है। <sup>६</sup>

#### ईञान्

जटामुकुट से शोभित ईशान का वाहन नन्दी है। पार्श्वनाथ मंदिर के मण्डप के उदाहरण में उनके हाथों में वरदाक्ष, शक्ति सर्प एवं जलपात्र तथा गर्भगृह, के उदाहरण में त्रिशूल-सर्प और पद्म हैं। धे दिगम्बर शिल्पशास्त्रों में वृधभारूढ़ ईशान को सर्पालंकृत और उमा सहित निरूपित किया गया है और उनके करों में त्रिशूल (या शूल) और कपाल के प्रदर्शन का उल्लेख किया गया है।

इस प्रकार उपर्युक्त दिक्पाल मूर्तियाँ यद्यपि वाहनों तथा मुख्य आयुधों के सन्दर्भ में दिगम्बर ग्रन्थों के निर्देशों का पालन करती हैं किन्तु उनकी अन्य विशेषताएँ पूरी तरह खजुराहो के ब्राह्मण मंदिरों की दिक्पाल मूर्तियों से प्रमावित हैं ।°

- १. आदिनाथ मन्दिर की मूर्ति में चारों हाथ खण्डित हैं।
- २. प्रतिहास।रोडार ३. १९१ ।
- ३. आदिनाथ मन्दिर की मूर्ति में केवल एक हाथ अवशिष्ट है जो वरदमुद्रा में है।
- ४. प्रतिष्ठासारोद्धार ३. १९२।
- ५. आदिनाथ मन्दिर की मूर्ति में चारों हाथ खण्डित हैं।
- ६. प्रतिष्ठासारोद्धार ३. १९३; शाह, यू० पी०, पूर्व निर्दिष्ठ, पृ० ९७।
- ७. देवता का एक हाथ खंडित है। आदिनाथ मन्दिर की मूर्ति में दो अवशिष्ट करों में वरदमुद्रा और त्रिशुल प्रदर्शित हैं।
- ८. प्रतिष्ठासारोद्धार ३.१९४; प्रतिष्ठासारसंग्रह ६.९; शाह, यू०पी०, पूर्व निर्विष्ठ, पू०९८।
- विस्तार के लिए द्रष्टव्य, अवस्थी, रामाश्रय, खजुराहो को देव प्रतिमाये, आगरा, १९६७,
   पृ० २०७-३८।

#### न्यप्रह

मारत के विभिन्न भागों में नवग्रह पूजन की परम्परा प्राचीन काल से लोकप्रिय रही है। याज्ञवल्क्य स्मृति में समृद्धि, शांति, कृषि, दीर्घायु एवं शत्रु विनाश के लिए ग्रह यज्ञ करने तथा नवग्रह प्रतिमाओं के पूजन का विधान दिया गया है। नवग्रहों में सूर्य प्रधान हैं; अन्य ग्रह चन्द्र, संगल, बुध, बृहस्पति, शुक्र, शनि, राहु और केनु हैं। ज्योतिष्क देवों के रूप में ग्रहों का उल्लेख जैन धर्म में पर्याप्त प्राचीन है। ल० ११वीं-१२वीं शती ई० में जैन प्रन्यों में नवग्रहों के निरूपण से संबंधित उल्लेख प्राप्त होते हैं। यद्यपि इन ग्रहों की स्वतंत्र मूर्तियाँ नहों बनी किन्तु जैन मंदिरों के प्रवेश-द्वारों पर नवग्रहों का सामूहिक अंकन आठवीं-नवीं शती ई० में प्रारम्म हुआ। नवीं शती ई० के बाद जिन मृत्तियों के परिकर में भी नवग्रहों का अंकन हुआ है। इवेताम्बर स्थलों की अपेक्षा दिगम्बर स्थलों पर इनका अंकन अधिक लोकप्रिय था। जैन स्थलों पर नवग्रहों का निरूपण पूरी तरह ब्राह्मण परम्परा से प्रमाबित रहा है। खजुराहो में पार्श्वनाथ और घण्टई मंदिरों के प्रवेश-द्वारों के अतिरिक्त आठ अन्य स्वतंत्र उत्तरंगों पर भी द्विभुज नवग्रहों का अंकन हुआ है।

पार्श्वनाथ मंदिर के मण्डप, गर्भगृह और पश्चिम के संयुक्त जिनालय के उत्तरंगों पर नवग्रहों के तीन समूह हैं। तीनों उदाहरणों में नवग्रहों की खड़ी आकृतियाँ द्विभुज हैं। समभंग में अवस्थित सूर्य के दोनों हाथों में सनाल पद्म प्रदर्शित हैं। बाद की छः आकृतियाँ ( चन्द्र से शनि) त्रिमंग में हैं और उनके दाहिने हाथ से अभयमुदा व्यक्त है जबकि बाँबें में जलपात्र है। राहु ऊर्ध्वकाय तथा बिखरी केशराशि वाले हैं। केंतू अंजलि-मुद्रा में हैं और उसके कटि के नीचे का भाग सर्पाकार है तथा मस्तक पर तीन सर्पफणों का छत्र भी प्रदर्शित है । उल्लेख-नीय है कि अन्य उदाहरणों में भी नवग्रहों के साथ यही विशेषतार्य प्रदर्शित हैं ! पार्श्वनाय मंदिर के अतिरिक्त तीन अन्य उदाहरणों में भी नवग्रहों की खड़ी मूर्तियाँ बनी हैं। शेष में सूर्य को उत्कूटिकासन तथा अन्य ग्रहों को ललितमुदा में निरूपित किया गया है। उर्ध्वकाय राहु सभी में विस्फारित नेत्र, ऊर्ध्वकेश और विकराल दर्शन वाले हैं तथा उनके दोनों हाथ तर्पण-मुद्रा में दिखाए गए हैं। केतू की आकृति सदैव सर्पाकार है। किरीटमुकूट से शोभित सूर्य को कुछ उदाहरणों में उपानह से युक्त दिखाया गया है और उनके चरणों के समीप कभी-कभी छाया की लघु आकृति भी बनी है। यहाँ उल्लेखनीय है कि यद्यपि नवग्रह फलकों पर सूर्य का अंकन खजुराहो सहित देवगढ़ तथा आस-पास के अन्य दिगम्बर स्थलों पर हआ है, किन्तू सर्य को स्वतंत्र देवता के रूप में जैन देवकूल में स्थान नहीं प्राप्त हआ, जबकि विष्णु, शिव, कात्तिकेय, ब्रह्मा तथा अन्य कई ब्राह्मण देवों को जैन देवकूल में शासन-देवताओं एवं स्वतंत्र देवों ( ब्रह्मशांति एवं कपदि्द यक्षों ) के रूप में मान्यता मिली। बहुत संमव है सुर्य के अव्यंग, वर्म और उपानह जैसे विदेशी सत्वों से युक्त होने के कारण ही उन्हें जैन धर्म में स्वतंत देवता के रूप में प्रवेश नहीं मिला। सुर्यके अतिरिक्त छः ग्रहों (चन्द्र

 नवग्रहों की आकृतियों से युक्त दो स्वतंत्र उत्तरंग क्रमशः जार्डिन संग्रहालय, खजुराहो ( क्रमांक १४६७ ) तथा जैन धर्मशाला के अहाते में हैं।

#### अंग्य देव मुतियाँ

से शनि ) को पूर्ववत् अन्य उदाहरणों में भी अभयमुदा और जलपात्र के साथ दिखाया गया है। राहु और केतु की आकृतियाँ पार्खनाथ मंदिर की मूर्तियों के सदृश्य हैं। केवल जैन धर्मशाला के आहाते की मूर्ति में केतु के हाथ अंजलिमुद्रा में न होकर अभयमुद्रा और फल से युक्त हैं।

खजुराहो के ब्राह्मण देव मंदिरों के उदाहरणों में भी सूर्य के दोनों हाथों में सनाल पदा और राहु तथा केनु के अतिरिक्त अन्य ग्रहों के हाथों में अभयमुदा और जलपात्र हैं। उर्ध्वकाय राहु के हाथ तर्पणमुदा में और केनु के अंजलिमुद्रा में हैं। इस प्रकार स्पष्ट है कि जैन मंदिरों पर नवग्रहों का अंकन ब्राह्मण मंदिरों के उदाहरणों से प्रमावित है। साथ ही खजुराहो-शिल्पी ने नवग्रहों के निरूपण में सूर्य, राहु और केनु के अतिरिक्त अन्य ग्रहों के सन्दर्भ में शास्त्रीय विवरणों का पालन नहीं किया, यह भी स्पष्ट है।' उल्लेखनीय है कि नवग्रहों का स्वतंत्र और पारम्परिक लक्षणों के साथ निरूपण कोणार्क के सूर्य मंदिर (पुरी, उड़ीसा) के समीप के नवग्रह मंदिर मूर्तियों (१३वीं शती ई०) में हुआ है।

जैन ग्रन्थों में सूर्य को दोनों हाथों में पदा से युक्त और सप्ताश्व रथ पर आरूड़ बताया गया है। <sup>3</sup> अन्य छः ग्रहों (चन्द्र से शनि) को अक्षमाला और जलपात्र धारण किये निरूपित किया गया है। <sup>3</sup> पर कुछ ग्रंथों में इनके लिए अलग-अलग लक्षणों का भी विधान है: चन्द्र के हाथ में अमृतघट (या शूल), मंगल के हाथ में गूल, बुध के हाथ में पुस्तक (वाहन हंस या पद्म), बुहस्पति के हाथ में पुस्तक (वाहन हंस या पद्म), शुक्र के हाथ में त्रिशूल, सर्प, पाश और अक्षमाला (वाहन अक्ष)<sup>77</sup> तथा शनि के हाथ में परझ् (वाहन कमट)<sup>44</sup> के उल्लेख हैं। राहु का दो रूपों में उल्लेख हुआ है, एक में सिंह वाहन वाले तथा परशुपाणि हैं और दूसरे में ऊर्थ्वकाय और दोनों हाथ अर्थमुद्रा (तर्पणमुद्रा) में किए हैं। <sup>6</sup> केनु को धूम्रवर्ग और सर्पवाहन वाला तथा हाथों में अक्षमाला और जलपात्र (या सर्प) से युक्त निरूपित किया गया है।<sup>9</sup> इस प्रकार जैन ग्रन्थों के उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट है कि नवग्रहों के निरूपण में स्वरूपगत भेद की बात स्वीकार की गई थी। <sup>6</sup> किन्तु खजुराहो, देवगढ़ तथा अन्यत्र से प्राप्त मूर्त अभिव्यक्तियों में केवल सूर्य, राहु और केतु के प्रसंग में ही स्वरूपगत भेद प्रकट हआ है।

- १. अवस्थी, रामाश्रय, पूर्वनिविष्ट, पृ० १९४-९६।
- २. आचारदिनकर, भाग २; प्रतिष्ठाधिकार, पृ० १७९ ।
- ३. निर्वाणकलिका २०, २-७।
- ४. प्रतिष्ठासारसंग्रह ६.६।
- ५. आचारदिनकर, साग २, पृ० १८० ।
- ६. निर्वाणकलिका २०. ८; आचारदिनकर, भाग २, पृ० १८० ।
- ७. निर्वाणकलिका २०. ९; आचारदिनकर, भाग २, पृ० १८० ।
- ८. निर्वाणकलिका में चन्द्र से शनि तक ६ ग्रहों को समान रक्षणों वाला निरूपित किया गया है और उनके करों में अक्षमाला और जलपात्र का उल्लेख हुआ है।

# गंगा-यमुना

गुप्तकाल में मंदिरों की द्वारकाखाओं पर मकरवाहिनी गंगा और कूमंबाहिनी यमुना का निरूपण प्रारम्भ हुआ और उसके बाद सभी क्षेत्रों में मंदिरों की द्वारवाखाओं पर इनका नियमित अंकन हुआ। खजुराहो एवं अन्य क्षेत्रों के जैन मंदिरों पर भी गंगा और यमुना की मूर्तियाँ निरूपित हुइँ। खजुराहो में घण्टई, आदिनाथ तथा पार्श्वनाथ मंदिरों के प्रवेश-द्वारों पर इनकी मूर्तियाँ हैं। घण्टई मंदिर के उदाहरण में द्विभुज मकरवाहिनी गंगा और कूमंबाहिनी यमुना की खड़ी आकृतियों के दोनों हाथ नष्ट हो चुके हैं। पार्श्वनाथ मंदिर में गंगा और यमुना की तीन-तीन आकृतियों के दोनों हाथ नष्ट हो चुके हैं। पार्श्वनाथ मंदिर में यंगा और यमुना की तीन-तीन आकृतियाँ हैं जो क्रमशः अर्धमण्डप, गर्भगृह और परिचमी देवकुलिका पर हैं। इनमें मकरवाहिनी गंगा और कूमंबाहिनी यमुना विभिन्न आमूषणों से सज्जित एवं दिभुज हैं। अर्धमण्डप के उदाहरणों में उनके दोनों हाथ खडित हैं जबकि गर्मगृह के उदाहरण में एक अवशिष्ट भुजा नीचे लटकती हुई दिखाई गई है। पश्चिमी देवकुलिका के उदाहरण में केवल यमुना का एक हाथ सुरक्षित है जिसमें चक्राकार पद्म प्रदर्शित है। आदि-नाथ मंदिर के उदाहरण में गंगा (बांयें) और यमुना (दाहिने) चनुर्मुजा हैं। यमुना के चारों हाथ खंडित हैं किन्तु गंगा के एक अवशिष्ट कर में पद्म प्रदर्शित है। इनके समीप ही मकर और कूर्म बाहनों की आकृतियाँ भी बनी हैं।

# अष्ट्रवसु या गोमुख यक्ष (?)

आदिमाथ मंदिर के मंडोवर के दिक्पाल कोणों पर अष्टवसुओं या गोमुख यक्ष की आठ स्थानक मूर्तियाँ बनी हैं। इन आकृतियों के गोमुख होने के कारण इन्हें ऋषभनाथ के गोमुख यक्ष का अंकन भी माना जा सकता है। खजुराहो में १०वीं शती ई० के बाद के बाह्यण मंदिरों पर भी इसी प्रकार आठ कोणों पर बुषमुख अष्टवसुओं का अंकन हुआ है जिसके उदाहरण चतुर्र्युज एवं दूल्लादेव मंदिरों तथा वराह मंदिर के विशाल वराह प्रतिमा के शरीर पर देखे जा सकते हैं। ब्राह्मण मंदिरों की मूर्तियों में चतुर्ग्युज अवष्टसुओं को आदिनाथ मंदिर के समान ही त्रिमंग में खड़ा, वृषमुख और वृषभवाहन वाला दिखाया गया है तथा उनके करों में वरदमुद्रा (या वरदाक्ष), त्रिशूल (या स्नुक या परशु), पुस्तक-पद्म और जलपात्र हैं। आदिनाथ मंदिर की बृषमुख चतुर्ग्रुज मूर्तियां त्रिभंग में वृषभवाहन के साथ निरूपित हैं। उनके हाथों में वरदमुद्रा, चक्राकार सनाल पद्म (या परशु), चक्राकार सनाल पद्म और जलपात्र प्रदर्शित हैं। ये आकृतियां तीन हारों, उपवीत, लम्बी माला, मेखला तथा घोती आदि से सुशोमित हैं। दिगम्बर ग्रंथों में ऋषभनाथ के गोमुख यक्ष का बाहन बृषम बताया गया है, और उनके हाथों में परशु, फल, अक्षमाला और वरदमुद्रा प्रदर्शित हैं।

-; • ;---

#### अध्याय—न

# साह शान्ति प्रसाद जैन कला संग्रहालय, खजुराहो [सा० कां० जै० क० सं०]

जैन मन्दिर समूह एवं धर्मशाला के प्रवेश-द्वार के समीप ही कुछ समय पूर्व साह शान्ति प्रसाद जैन कला संग्रहालय का निर्माण हुआ है। संग्रहालय में खजुराहो से मिली १०वीं से १३वीं शती ई० के मध्य की शताधिक जैन मूर्तियाँ हैं। संग्रहालय की विविधतापूर्ण जैन मूर्तियों में विभिन्न तीर्थंकरों (ऋषभनाथ, अजितनाथ, सम्भवनाथ, अभिनन्दन, सुपार्श्वनाथ, विमलनाथ, शांतिनाथ, पार्श्वनाथ, नेमिनाथ और महावीर), यक्ष एवं यक्षियों (कुबेर यक्ष एवं चक्रेश्वरी, अम्बिका, पद्मावती यक्षी) तथा बाहुबली, क्षेत्रपाल, दिक्पाल एवं जैन आचार्यों आदि की मूर्तियाँ हैं। इन मूर्तियों का संक्षिप्त विवरण इस प्रकार है।

संग्रहालय का प्रवेश-द्वार ११वीं शती ई० के प्राचीन जैन मन्दिर के प्रवेशद्वार से अलंकृत है। प्रवेश-द्वार के दोनों ओर दो विशाल मकरमुख देखे जा सकते हैं। प्राचीन मन्दिर के प्रवेश-द्वार के ललाटबिम्ब में चतुर्भुजा चक्रेश्वरी (गरुडवाहना) और उत्तरंग के दाहिने छोर पर अम्बिका (आम्रलुम्बि, पद्म, पुस्तक एवं बालक से युक्त) और बायें छोर पर लक्ष्मी (तीन हाथों में अभयमुदा, पद्म और पद्म) की आकृतियाँ निरूपित है। उत्तरंग पर ही गोमुख यक्ष सहित नवग्रहों, मालाधारी विद्याधरों, गन्धवों तथा द्वारशाखाओं पर आलिंगनबद्ध युगलों एवं गंगा और यमुना की अत्यन्त अलंकृत और भव्य मूर्तियाँ उकेरी हैं।

प्रवेश-द्वार के भीतरी भाग में भी किसी प्राचीन जैन मन्दिर का उत्तरंग (११वीं शतीई०) लगाया गया है। उत्तरंग के मध्य में सुपार्श्वनाथ की ध्यानस्थ तथा दोनों छोरों पर पद्मावती एवं सिंहवाहना अम्बिका की आकृतियाँ बनी हैं। उत्तरंग पर ६ तीर्थंकरों तथा नवग्रहों की द्विभुज और स्थानक आकृतियाँ भी देखी जा सकती हैं।

संग्रहालय के प्रवेश-द्वार के दोनों ओर (भीतर की ओर) क्षेत्रपाल की ११वीं शती ई० को दो मूर्तियाँ हैं। दाहिनी ओर की मूर्ति (क्र० २३७, २' ६'' × १' ५'') त्रिभंग में अष्टभुज क्षेत्रपाल की है। भयंकर दर्शन, विस्फारित नेत्रों तथा बिखरे केश वाले क्षेत्रपाल के एक हाथ में गदा का कुछ भाग शेष है और एक हाथ में म्युंखला स्पष्ट है जिससे उसका वाहन बँधा हुआ है। यह वाहन सम्भवतः सिंह है। मूर्ति के परिकर में तीन ध्यानस्थ जिन आकृतियाँ तथा चामरधर एवं मालाधर दिखाए गए हैं। क्षेत्रपाल की दूसरी मूर्ति (२' २'' × १' ९') दस हाथों वाली और त्रिभंग में है और उनका वाहन सम्भवतः सिंह है। मूर्ति के केवल दो हाथ सुरक्षित है जिनमें से एक में गदा है और दूसरा तर्जनीमुद्रा में है। उपर्युक्त मूर्ति की भयंकरता इस मूर्ति में नहीं दिखाई देती है। इस मूर्ति में क्षेत्रपाल को सौम्य एवं शांत भाव वाला तथा मालावारी सेविकाओं, चामरधरों एवं उपासकों से वेछित दिखाया गया है।

कक्ष १ : ऋषभनाथ ( क्र० १६ ) : इस विशाल मूर्ति में ऋषभनाथ को चन्द्रशिला के ऊपर घ्यानस्थ दिखाया गया है । मूलनायक का मुख भरा हुआ और किञ्चित् वृत्ताकार है। मुख पर मन्दस्मित एवं चिन्तन का भाव स्पष्ट है। मूलनायक की केश-रचना छोटे-छोटे मुन्दर गुच्छकों के रूप में दिखायी गयी है जो जटाजूट के रूप में (उष्णीव) बँधी है। इस मूर्ति में वृषभ-लांछन और अष्टप्रातिहार्यों के अतिरिक्त परिकर में १९ अन्य तीर्थंकर आकु-तियाँ भी सुन्दर ढंग से संयोजित हैं। मूलनायक के दाहिनी ओर पार्श्वनाथ और बायों ओर सुपार्श्वनाथ तथा ऊपरी भाग में ३१ तीर्थंकरों की आकृतियाँ अलग से रखी गयी है जो ऋषभ-नाथ की मूर्ति की भव्यता और विशालता में वृद्धि करती है। यक्ष और यक्षी के रूप में चार हाथों वाले गोमुख और चक्रेश्वरी आमूर्तित है। यह मूर्ति लगभग १०वीं-११वीं शती ई० की है।

पार्श्वनाथ (क्र॰ ५४१) : १०वीं शती ई० को इस मूर्ति में पार्श्वनाथ को कायोत्सर्ग मुद्रा में दिखाया गया है।

पार्श्वनाथ (क्र॰ ५४२, १०वीं शतो ई०) : इस उदाहरण में भी पार्श्वनाथ को सात सर्पकर्णों के छत्र से युक्त और कायोत्सर्ग मुद्रा में दिखाया गया है।

कक्ष २ : ऋषभनाथ (क्र० ७१, १०वीं शती ई०) : यह मूर्ति पर्याप्त खण्डित है । इस मूर्ति (३' १'' × २' ८'') में घ्यानस्थ तीर्थंकर के साथ वृषभ-लांछन एवं यक्ष-यक्षी के रूप में गोमुख और चक्रेश्वरी दिखाए गये हैं । सिंहासन पर दो चतुर्भुजा देवियाँ भी निरूपित है जिनमें से एक वज्जांकुशा (एक हाथ में अंकुश) और दूसरी लक्ष्मी या गान्धारी (हाथ में पद्म) हैं । परिकर में दो कायोत्सर्ग तीर्थंकर आक्रुतियाँ भी बनी है ।

अजितनाथ (क॰ ३५४, ११वीं शती ई॰) : यह मूर्ति भी पर्याप्त खण्डित है। सिंहासन के नीचे गज-लांछन और सिंहासन छोरों पर चतुर्भुज यक्ष और सक्षी का अंकन हुआ है। यक्ष के हाथों में अभयमुद्रा, पद्म, पुस्तक एवं धन का थैला और मकरवाहना यक्षी के हाथों में अभयमुद्रा, खडूग, खेटक एवं तर्जनीमुद्रा हैं। इस मूर्ति में सिंहासन के ऊपर स्थित आसन अस्यन्त अलंकृत है।

अजितनाथ (क० २०, ११वीं शती ई०) : इस मूर्ति (३' × २' ५ ) में मूलनायक का आसन अत्यम्त अलंकृत है और सिंहासन के मध्य में गज-लांछन भी उत्कीर्ण है । अष्टप्रातिहायों के स्थान पर पार्श्वनाथ एवं दो अन्य तीर्थंकरों की आकृतियाँ दिखायी गयी हैं जिनमें से दाहिनी ओर की तीर्थंकर आकृति को अश्व-लांछन के आधार पर सम्भवनाथ से पहचाना जा सकता है ।

कक्ष ३ : सम्भवनाथ (क० ५०, ११वीं कती० ई०) : इस ध्यानस्य मूर्ति में अष्टप्राति-हार्यों एवं परिकर में ६ तीर्थकर आकृतियों का अंकन हुआ है। सिंहासन पर अक्व-लांछन भी बना हुआ है। इस मूर्ति में यक्ष-यक्षी दो हाथों वाले हैं। यक्ष के हायों में गदा और पर्स तथा यक्षी के हाथों में अभयमुदा और पद्म प्रदर्शित है।

सम्भवनाथ (क्र० १६२, ११वीं शती ई०): इस कायोस्सर्ग मूर्ति में अश्व-लांछन सुरक्षित है।

अभिनम्बन ः काले पत्थर की विक्रम सम्वत् १२१५ (११५८ ई०) की ध्यानस्थ मूर्ति में अभिनन्दन का राम भी उत्कीर्ण है ।

# साह शान्ति प्रसाद जैन कला संग्रहालय, खजुराहो

बाहुबली (११वीं शती ई०) : बाहुबली मूर्ति (१' ४०'' × १' २'') में केवल घुटनों के नीचे का भाग ही अवशिष्ट है । बाहुबली के शरीर से लिपटी हुई माबवी के दोनों छोर पास्वों में खड़ी विद्याधरियों के हाथों में दिखाए गए हैं । परिकर में सात तीर्थंकरों की आकृतियां भी बनीं हैं । सिहासन पर कायोत्सर्ग में खड़े बाहुबली के साथ यक्ष-यक्षी भी तिरूपित हैं । बाहुबली के साथ यक्ष और यक्षी का अंकन एक दुर्लभ विशेषता है । यक्ष और यक्षी के रूप में गोमुख और चक्रेश्वरी आकारित हैं जो मूलतः ऋषभनाथ के यक्ष और यक्षी है । दिभुज गोमुख के हाथों में फल एवं धन का थैला तथा चतुर्भुजा गरुडवाहना चक्रेश्वरी के तीन अव-शिष्ट करों में वरदमुद्रा, चक्र और शंख हैं ।

सम्भवनाथ (क्र॰ ३८, ११वीं शती ई॰) : इस ध्यानस्य मूर्ति (२ं८ं×१ं५ं) में अख्व-लोछन, अष्टप्रातिहार्य एवं द्विभुज यक्ष-यक्षी का अंकन हुआ है ।

कक्ष ४ : स्तम्भ भाग— इसके एक ओर अर्धचन्द्र-लांछन और दूसरी आर स्वस्तिक-लांछन वाली चन्द्रप्रभ और सुपार्व्वनाथ की कायोत्सर्ग मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं।

ऋषभनाथ (१०वीं शती ई०) : इस व्यानस्थ मूर्ति (२'७' × १' ११') में जटा-मुकुट के रूप में ऋषभनाथ के केशों की बनावट विशेष उल्लेखनीय है। इस मूर्ति के परिकर में कई तीर्थंकर आकृतियाँ बनो हैं और दोनों ओर पाँच सर्पफणों के छत्र वाली सुपार्श्वनाथ की दो कायोरसर्ग मूर्तियाँ अवस्थित हैं। सुपार्श्वनाथ के कन्धों पर जटाओं का अंकन उल्लेखनीय है। मूलनायक के यक्ष-यक्षी चतुर्मुज गोमुख (अभयमुद्रा, परशु, पुस्तक एवं फल) एवं चक्रेश्वरी (गरुडवाहना तथा करों में अभयमुदा, गदा, चक्र एवं शंख) हैं।

विमलनाथ (क० २८६, १०वीं शतो ई०) : इस ध्यानस्थ मूर्ति (२' १' × १' ३') में सिंहासन के ऊपर का आसन अत्यन्त अठंकृत है। सिंहासन पर वराह-लांछन एवं दिभुज यक्ष और यक्षी उत्कीर्ण हैं। छोटे-छोटे घुमावदार छल्लों के रूप में प्रदर्शित मूलनायक की केश रचना अत्यन्त सुन्दर है। विशेषतः अलंकृत प्रभामण्डल एवं विछत्र के अतिरिक परिकर में कई तीर्यंकर आकृतियाँ भी बनी हैं।

शांतिनाथ (क्र॰ ३९, ११वीं शती ई॰) : ध्यानमुद्रा में विराजमान शांतिनाथ के दाहिने पार्श्व में अज-लांछन से युक्त कुंथनाथ और बायीं ओर पद्म-लांछन वाली पद्मप्रभ की कायोत्सर्ग मूर्तियाँ उत्कीण हैं (१' ११'' × १' ७')।

स्तम्भ भाग ( क्र० ४५३ )- स्तंभ के दो ओर दो तीर्थंकरों की कायोत्सर्ग मूर्तियाँ उकेरी हैं।

सुपार्श्वनाथ (दो उदाहरण : एक का क्रमांक ५११) : दोनों हो उदाहरणों में पाँच सर्पकणों के छत्र वाले सुपार्श्वनाथ के केवल मस्तक अवशिष्ट हैं ।

कक्ष ५ : नेमिनाथ (क्र॰ १४, १० वीं शती ई०) : सिंहासन पर विराजमान नेमि-नाथ के साथ शंख-लांछन और यक्ष-यक्षी के रूप में सर्वाह्ल एवं सिंहवाहना अम्बिका की आकु-तियाँ दिखायो गयी है (४ ५ ४ × २ ८') । इस मूर्ति में आसन, प्रभाभण्डल एवं विछत्र अत्यंबिक अलंकृत हैं । अष्टप्रातिहायों के अतिरिक्त गज-व्याल-मकर अलंकरण एवं परिकर में १८ तीर्थकर मूर्तियाँ भी बनी हैं । ऋषभनाथ (क़० १०३, ११वीं शती ई०) : इस ध्यानस्थ मूर्ति (५'१'' × ३'१'') में वृषभ-लाछन और चतुर्भुज गोमुख यक्ष एवं गरुडवाहना चक्रेश्वरी को आकृतियाँ बनी हैं। कन्धों को छूती हुयी लटों से शोभित ऋषभनाथ की केश रचना छोटे-छोटे गुच्छकों के रूप में प्रदर्शित हैं। अत्यधिक अलंकृत प्रभामण्डल एवं आसन विशेषतः दर्शनीय हैं।

पार्श्वनाथ (क॰ १९३, प्रारम्भिक ११वीं शती ई॰): इस मूर्ति (३५''×२'६') में घ्यानस्थ पार्श्वनाथ को सात सर्पफलों के छत्र के नीचे आसीन दिखाया गया है। मूलनायक के दोनों ओर चामरधारी धरणेन्द्र एवं पद्मावतो की आकृतियाँ उकेरी हैं। परिकर में सात तीर्थंकर मूर्तियाँ एवं अष्टप्रातिहाय भी दिखाये गये हैं।

## सुपार्श्वनाथ-मस्तक

कक्ष ६ : ऋषभनाथ (क्र० ८६, १०वीं शती ई०) : जटमुकुट से शोभित ऋषभनाथ वृषभ-लांछन एवं गोमुख-चक्रेश्वरी की आकृतियों से युक्त हैं ।

महावीर (क्र० २४, ११वीं शती ई०): यह मूर्ति पर्याप्त खण्डित है, किन्तु सिह-लांछन के आधार पर तीयंकर की पहचान महावीर से की जा सकती हैं। इस मनोज़ मूर्ति में अष्टप्रातिहार्यों के अतिरिक्त चतुर्भुज यक्ष और यक्षी की आक्वतियाँ भी दिखायी गयी है। यक्ष के आयुध स्पष्ट नहीं हैं, किन्तु यक्षी विशिष्ट लक्षणों वाली है। पाँच सपंफणों के छत्र से युक्त यक्षी के हाथों में फल देखा जा सकता है।

ऋषभनाथ (क्र॰ ३, १०वीं शती ई०) : यह कायोत्सर्ग मूर्ति कला की दृष्टि से अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है । मूलनायक की शरीर रचना सुन्दर, आनुपातिक और हल्को है । वृषभ-लांछन एवं कन्धों पर लटकती जटाओं के साथ ही चतुर्भुंज यक्ष-यक्षी भी निरूपित हैं । यक्ष के तीन हाथों में फल, पुस्तक और घन का थैला हैं । गरुडवाहना चक्रेक्वरी पारम्परिक आयुधों से युक्त है । परिकर में २३ तीर्थंकर आकृतियाँ भी बनी हैं । इनमें से दो आकृतियों की पहचान पाँच और सात सर्पफणों के छत्र के आधार पर सुपार्श्वनाथ और पार्श्वनाथ से की जा सकती है । सुपार्श्वनाथ और पार्श्वनाथ की आकृतियों के समीप दो चामरघारी सेवकों का अंकन अलंकरण एवं उनकी एक ओर झुकी हुई विशेष आकर्षक मुद्रा के कारण उल्लेखनीय है । तीर्थंकर मूर्तियों में चामरघारी सेवकों का यह सुन्दरतम अंकन है ।

कक्ष ७: इस कक्ष में चतुर्भुजा देवियों की पाँच मूर्तियां हैं जिनकी निश्चित पहचान सम्भव नहीं है १. गौरी या लक्ष्मी (क० ५१८, ११ वीं शती ई०) त्रिभंग में खड़ी देवी के इ हाथों में से एक में अभयमुद्रा और दो में पद्म प्रदर्शित हैं। २. गौरी या लक्ष्मी (क० २००, ११ वों शती ई०) लल्तिासीन देवी के हाथों में अभयमुद्रा, पद्म, पद्म और जलपात्र हैं। ३. वज्रां-कुशा (?) (क० २८८) लल्तिासीन देवी का वाहन मकर है और देवी के तीन हाथों में अभय-मुद्रा, अंकुश और पद्म दिखाया गया है। मकरवाहन और पद्म के आधार पर देवी की पहचान यक्षी गान्धारी से भी की जा सकती है। ४. गौरी या लक्ष्मी (क० १८, ११वीं शती ई०) लल्तिासीन देवी के हाथों में अभयमुद्रा, पद्म और वज्य प्रदर्शित हैं। ५. गौरी या लक्ष्मी

# साह शान्ति प्रसाद जैन कला संग्रहालय, खजुराहो

(क॰ २९०, ११ वीं शती ई०) देवी अतिभंग में खड़ी हैं और उनके करों में वरदमुद्रा, पद्म, पद्म एवं जलपात्र हैं।

**कक्ष ८ : चक्रेश्वरी यक्षी** (११वीं शती ई०) : यह मूर्ति बीस हाथों वाली है किन्तु वर्तमान में सभी हाथ खण्डित हैं । यक्षी के शीर्ष भाग में जटायुक्त ऋषभनाथ की मूर्ति देखी जा सकती है ।

गान्धारी (११वीं शती ई०) : ललितासीन देवी के आसन के समोप मकरमुख बना है और देवी के करों में अभयमुद्रा, पद्म, पद्म और जलपात्र हैं।

गान्धारी (क्र॰ २८४, ११वीं शती ई०) ं यह मूर्ति अत्यविक अलंकृत और भव्य है। त्रिभंग में अवस्थित देवी के दाहिने पार्श्व में मकरमुख बना हैं और उसके हाथों में वरदमुद्रा, पद्म, पद्म-पुस्तक एवं जलपात्र प्रदर्शित हैं। इस मूर्ति के ऊपरी परिकर में पद्मधारिणी दो चतु-भुँजा देवियाँ भी दिखायी गयी हैं।

पद्मावती (१२वीं-१२वीं शती ई०): यह मूर्ति कलात्मक स्तर पर बहुत सुन्दर न होते हुये भी प्रतिमालक्षण की दृष्टि से महत्त्व की है। पार्श्ववर्ती चामरधारिगी सेविकाओं से वेष्ठित देवी त्रिभंग में हैं और उनके सिर पर पांच सर्पफणों का छत्र है। देवी के हाथों में वरदाक्ष, पद्म, पद्म एवं फल प्रदर्शित हैं।

**चक्रेपरी** (क॰ ८५, १०वीं शती ई॰) : वास्तव में यह किसी विशाल तीर्थंकर पूर्ति की पीठिका वाला भाग है जिस पर द्वादशभुजी चक्रेरवरी (२'४'' × २'२'') का अंकन हुआ है। यद्यपि चक्रेरेवरी के सभी हाथ खण्डित हैं किन्तु गहडवाहन एवं मस्तक पर किरीटमुकुट तथा पीठिका पर सबसे नीचे उल्कीण वृषभ-छांछन के आधार पर मूल प्रतिमा का ऋषभनाथ की मूर्ति होना सर्वथा निश्चित है जिनकी यक्षी के रूप में चक्रेरवरी का अंकन पूरी तरह परम्परासम्मत है।

यक्ष (क्र॰ २५१, संग्रहालय में अजितपक्ष ?) ः यह बैकेट मूर्ति है जिसमें चतुर्भुज यक्ष के दो हायों में पद्म और कल्झ हैं।

मातंग यक्ष—लल्तिासीन यक्ष घटोदर एवं गजवाहन वाले हैं । इनके दो हायों में बीजपूरक और नकुलक हैं ।

कका ९ : इस कक्ष में केवल नेमिनाथ की यक्षी अम्बिका की दसवीं से तेरहवीं ई० के मध्य की पाँच मूर्तियाँ सुरक्षित हैं--- १. चतुर्भुजा अम्बिका लल्तिासीन और सिहवाहन से युक्त हैं (अ० २२३, १० वीं शती ई०) । देवी के दो हाथों में आम्रलुम्बि और बालक दिखाया गया है । २. (अ० १९१, १३ वीं शती ई०) त्रिभंग में खड़ी यक्षी के करों में आम्रलुम्बि, अंकुश, पाश एवं बालक (त्रियंकर) प्रदर्शित हैं । पीठिका पर देवी का सिहवाहन और आम्रलुम्बि, अंकुश, पाश एवं बालक (त्रियंकर) प्रदर्शित हैं । पीठिका पर देवी का सिहवाहन और आम्रलुम्बि, (४'४'' × १'३'') में देवी के सभी हाथ यद्यपि खण्डित है किन्तु दोनों ओर बालकों की आकृति तथा बायीं ओर सिंहवाहन स्पष्टतः देखा जा सकता है । यह मूर्ति विशेष अलंकृत मूर्ति है । देवी की साड़ी तथा किरीटमुकुट अलंकरण की दृष्टि से उल्लेखनीय हैं । शोर्ष भाग में आम्रवृक्ष तथा परिकर में चतुर्भुज। चक्रेक्वरी एवं तीन तीर्थंकरों की आकृतियाँ बनी हैं । मध्य की तीर्थंकर आकृति शंख-लांछन से युक्त नेमिनाथ की मूर्ति है। ४. (क्र० ३३३, १३ वीं शती ई०) कला-त्मक दृष्टि से यह मूर्ति आकर्षक नहीं है। अतिभंग में खड़ी यक्षी के सभी हाथ टूटे हुये हैं, किन्तु यक्षी के सिहवाहन पर उनके वालक की आकृति देखी जा सकती है। ५. (क्र० ४२) त्रिभंग में खड़ी चतुर्भुजा यक्षी के तीन हाथों में आम्रलुम्बि, पद्म और बालक स्पष्ट हैं। यक्षी के वामपार्श्व में सिहवाहन और दक्षिण पार्श्व में ज्येष्ठ पुत्र शुभंकर को आकृतियाँ बनी हैं।

# ब्रैकेट [टोडों] की मूर्तियाँ

भट्टारक नयनन्धी--- (क्र॰ २३३, ११वीं शती ई०)---इस मूर्ति में जैन आचार्यों वी तत्त्वचर्चा का अंकन हुआ है। दो जैन आचार्य आमने-सामने बॅठे हैं और दोनों के हाथों में पुस्तक दिखाया गया है। इनके मध्य में स्थापना है। शीर्ष भाग में तीर्थकर आकृतियां और पीठिका पर चार कलश तथा मयरपिच्छिका से युक्त मुनियों की आकृतियां दिखायी गयी हैं।

आगे चार तीर्थंकर मूर्तियों के मस्तक एवं इमश्रुयुक्त पुरुष आकृति का मस्तक (पाहिल) तथा विक्रम सम्वत् ११८६ (११२९ ई०) के लेख से युक्त किसी तीर्थंकर प्रतिमा की पीठिका के अवशिष्ट भाग क्रम से रखे हये हैं ।

केन्द्रीय वट्कोणोय पीठिका की तीथंकर मूर्तियां : इस पीठिका पर ऋषभनाथ की चार तथा पार्श्वनाथ और महाबीर की क्रमशः एक-एक मूर्तियां सुरक्षित है। १. ऋषभनाथ (क०७, १०वीं शतीं ई०) लम्बी और लहराती हुई जटाओं से शोभित ऋषभनाथ की मूर्ति (४'८' × २ २'') के परिकर में पाँच तीर्थंकर मूर्तियां बनीं हैं जिनमें से एक मूर्ति सुपार्श्वनाथ की है। २. ऋषभनाथ (क० ६; १०वीं शती ई०) इकहरे बदन वाली यह मूर्ति आनुपातिक शरीर रचना एवं भावाभिव्यक्ति के स्तर पर अत्यन्त उत्कुष्ट मूर्ति (४'२'' × २'९'') है। मूल-नायक के मुख पर मन्दस्मित और गम्भीर चिन्तन का भाव प्रदर्शित है। परिकर में २३ अन्य तीर्थक्करों की मूर्तियां भी बनी हैं, जिनके आधार पर यह मूर्ति चतुर्विशति जिन मूर्ति कही जा सकती है। दोनों ओर चतुर्भुज यक्ष और यक्षी का अंकन हुआ है। यद्यपि यक्ष गोमुख नहीं हैं किन्तु उनके हाथों में फल, सर्प, पद्म एवं धन का थैला देखा जा सकता है। यक्षी के रूप में गण्डबाहना चक्रेक्वरी निरूपित हैं। ३. ऋषभनाथ (क० १८, ११ वीं शती ई०): ऋषभनाथ वृधभ-लांछन एवं गोमुख और चक्रेक्वरी की आकृत्तियों से युक्त दिखाये गये है। इस मूर्ति (४'३' ×२'४१०'') में चामरधारी सेवकों का अंकन विशेष रूप से उल्लेखनीय है। ४. ऋषभनाथ (क्र० १५, १२ वीं शती ई०): इस मूर्ति में (३'११' × २'३'') में अलंकृत आसत एवं प्रभा-मण्डल विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं।

पार्श्वनाथ (क्र० १००, ११वीं शती ई०) : पार्श्वनाथ को यह मूर्ति कला और प्रतिमा लक्षण दोनों ही दृष्टियों से अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है । इस मूर्ति (४'५'' × २'९') में पार्श्वनाथ को सात सर्पफणों के छत्र के नीचे विराजमान दिखाया गया है । मूलनायक के पदासन के नीचे सर्प की कुण्डलियाँ बहुत सुन्दर ढंग से उत्कीर्ण हैं । अष्टप्रातिहायों के साथ ही सिंहासन पर सर्प-फगों के छत्र वाले द्विभुज धरणेन्द्र और चतुर्भुजा पद्मावती की आक्वतियाँ भी उकेरी हैं ।

#### साह शान्ति प्रसाद जैन कला संग्रहालय, खजुराहो

महाबीर (क्र॰ २३१, ११वीं शती ई॰) : महाबीर को ध्यानमुद्रा में सिंहासन पर बैठे दिखाया गया है। सिंहासन के मध्य में ही सिंह-लांछन भी उत्कीर्ण है। यक्ष-यक्षी के रूप में द्विभुज मातंग और चतुर्भुजा यक्षों का अंकन हुआ है।

गोमुख यक्षः चतुर्भुज गोमुख यक्ष तिभंग में हैं और उनका बाहन वृषभ है। यक्ष के दो हाथों में पुस्तक और कल्श प्रदर्शित हैं। गोमुख यक्ष के आगे दिक्पाल-वरुण, वायु, कुबेर, ईशान्, इन्द्र और अग्नि की आक्वतियाँ बनी हैं। इनके बाहन के रूप में क्रमशः मकर, घट, वृषभ, गज और अज की आक्वतियाँ बनी हैं।

जैन युगल (क्र॰ ४९, ११वों शतो ई०) : इस मूर्ति (२'६'' × २'५'') में पुरुष और स्त्री को साथ-साथ ललितमुदा में विराजमान दिखाया गया है। पुरुष के एक हाथ में पद्म और स्त्री के हाथ में बालक है। इन आकृतियों के ऊपर तीर्थङ्कर की मूर्ति और उनके ऊपर जैन आचार्यों की तत्त्वचर्चा एवं मुनियों द्वारा उसके श्रवण के दृश्य दिखाये गये हैं। सबसे ऊपर दो गजों के युद्ध और उसके बाद अश्व, गज तथा पदाति सैनिकों का अंकन हुआ है।

दितीर्थी तीर्थंकर मूर्ति (क० ३१, ११वीं शती ई०) : दो तीर्थंकरों को बिना लांछनों के साथ-साथ कायोस्सर्ग मुद्रा में सिहासन एवं अन्य प्रातिहायों के साथ दिखाया गया है । दोनों तीर्थंकरों के साथ सामान्य लक्षणों वाले यक्ष-यक्षी आमूर्तित हैं । इस मूर्ति में मालाधारी गन्धर्वों का अलंकरण विशेष महत्वपूर्ण है । इस मूर्ति के ऊपर किसी प्राचीन मन्दिर का उत्तरंग भाग रखा है, जिसमें मध्य में ऋषभनाथ और दोनों और जैन मुनियों द्वारा तीर्थंकर मूर्तियों के पूजन का दृश्य अंकित है ।

तीर्थंकर मूर्ति : आगे दो-दो के समूह में कुल आठ लांछन रहित कायोत्सर्ग तीर्थंकर मूर्तियाँ सुरक्षित है । ये यूर्तियाँ लगभग ११ वीं शती ई० की हैं ।

**ऋषभनाथ** (क० ४८, ११वीं शती ई०) : ऋषभनाथ की ध्यानस्थ मूर्ति (२ं७' × १'७'') में गोमुख और चक्रेश्वरी एवं परिकर में चार तीर्थंकर मूर्तियाँ भी बनी है। इस मूर्ति के दूसरी ओर बिना लांछन वाली तीर्थंड्कूर की एक ध्यानस्य मूर्ति ( क० ५१, ११ वीं शती ई० ) रखी है। इस मूर्ति के परिकर में २४-२४ तीर्थंड्कूरों के दो समूह दिखाये गये हैं (४२ ' ×१'५')।

बौमुखी सूर्ति (क॰ १९७, ११वीं शती ई॰) : इस चीमुखी मूर्ति में एक ओर ध्यानस्थ सुपार्श्वनाथ, दूसरी ओर लक्ष्मो (ललितासोन और हाथों में अभयमुद्रा, पद्म, पद्म एवं जलपात्र से युक्त), तीसरी ओर तत्त्वचर्चा करते हुए दो जैन मुनि (पुस्तक लिए) और चौथी ओर ध्यानस्थ पार्श्वनाथ की आकृतियाँ बनी हैं।

**ऋषभनाथ** (क्र० ५४, १२वीं शती ई०) : अलंकृत आसन पर विराजमान ऋषभनाथ की पीठिका पर वृषभ-लांछन तथा गोमुख और चक्रेश्वरी की आकृतियाँ बनी हैं (३' × १'१०')। समीप ही ऋषभनाथ की ११वीं शती ई० की एक दूसरी लेखयुक्त मूर्ति (क्र० १०६; र'८'' × २'२'') भी रखी है जिसमें वृषभ-लांछन और गोमुख तथा चक्रेश्वरी के साथ ही सिंहासन के दोनों सिंह भो द्रष्टव्य है। गान्धारी−(?) (क्र० ५१७ एवं २९१)ः दोतों उदाहरणों में त्रिभंग में खड़ी चतुर्भुजा देवी के करों में वरदमुदा, पद्म, पद्म और जलपात्र हैं ।

लक्ष्मी : ११वीं शती ई० की इस चतुर्भुजी मूर्ति में लक्ष्मी दोनों पैर मोड़कर अलंकृत आसन पर बैठी हैं और उनके समीप ही गज की आकृति बनी है। देवी के दो हार्थों में पद्म और एक हाथ में कलश हैं। ११वीं शती ई० की दूसरी मूर्ति (क० २३८) में ललितासीन देवी वरदमुद्रा, पद्म और कलश से युक्त हैं। देवी सम्भवतः लक्ष्मी है।

जैन युगल (क० ३२, ११वीं शती ई०) : इस मूर्ति मे पुरुष आकृति के बायें हाथ में बालक की आकृति का कुछ टूटा हुआ भाग शेष है । मूर्ति (३' २'' × र' ४'' पूरी तरह खण्डित है, किन्तु नीचे कुछ उपासकों की आकृतियाँ उत्कीर्ण हैं ।

दितीथों मूर्ति (क० २८, ११वीं शती ई०) : यह मूर्ति (४ ४' × २' ४') ऊपर वर्णित द्वितीर्थी जिन मूर्ति के समान है। दो तीर्थकरों को बिना लांछनों के कायोत्सर्गमुद्रा में सामान्य लक्षणों वाले यक्षी-यक्षी के साथ निरूपित किया गया है। इस मूर्ति में शरीर रचना अधिक सुन्दर और इकहरे बदन वाली है। मूर्ति के ऊपर किसी प्राचीन जैन मन्दिर का सिरदल भाग रखा है जिसमें तीर्थंकर के माता-पिता और सोलह मांगलिक स्वप्नों का अंकन मिलता है।

पद्मावती यक्षी (क्र॰ २०९, ११वीं शती ई०) : पद्म पर लल्तिमुद्रा में आसीन पाँच सर्पपणों के छत्र वाली पद्मवती अष्टभुजा हैं। मूर्ति (१'७'×१'७'' में देवो का केवल एक ही हाथ सुरक्षित है जिसमें फलप्रदर्शित है। देवी के दोनों ओर वेणुवादकों की आकृतियाँ बनी हैं।

मानसी या ज्वालामालिनी (१२वीं शती ई०, १'८''×१'३''): अष्टभुजा देवी का वाहन सिंह हैं। ललितमुद्रा में आसीन देवी के हाथों में वरदमुद्रा, घण्टा, खड्ग (सिर के पीछे प्रयोग की स्थिति में) एवं खेटक प्रदर्शित हैं। जटामुकुट के रूप में देवी की केश-रचना कुछ विशेष प्रकार से अलंकृत की गयी है।

चक्रेश्वरी (क० २७/५०, १२वीं शती ई०) :गरुडवाहना षट्भुजा चक्रेश्वरी किरीटमुकुट के स्थान पर करण्डमुकुट से शोभित है और उसके हाथों में गदा, चक्र (प्रयोग की स्थिति में), चक्र, पद्म और शंख दिखाए गये हैं (१' ७'' × १' ३'') ।

ज्वालामालिनी (?) (क्र० १८७, १२वीं शती ई०) : ललितासीन देवी का वाहन महिष है। अष्टभुजा देवी के अवशिष्ट करों में वरमुद्रा, चक्र और गदा स्पष्टतः पहचाने जा सकते हैं। देवी के बायों ओर तीर्थंकर की कायोत्सर्ग मूर्ति भी बनी है।

## परिशिष्ट

## (क) आदिनाथ मन्दिर के प्रवेश-द्वार की मूर्तियाँ

आदिनाथ मन्दिर के प्रवेशद्वार को देवियां प्रतिमाविज्ञान परक अध्ययन की दृष्टि से विशेष महत्व की हैं। इनमें लक्ष्मी, चक्रेश्वरी, अंबिका एवं पद्मावती के अतिरिक्त कई ऐसी देवियां भी आकारित हैं जिनकी निश्चित पहचान कठिन हैं। यहाँ वाहनों और कुछ प्रमुख आयुधों के आधार पर उन देवियों के पहचान की चेष्टा की गई है। ये देवियां चतुर्भुजी हैं और उनकी आक्वतियां अद्धंस्तंभों से वेष्टित रयिकाओं में स्थित हैं। ललाटबिब में गरुडवाहना चकेश्वरी (अभयमुद्रा, गदा, पद्म एवं शंख से युक्त) और उत्तरंग छोरों पर सिंहवाहना अंबिका (आग्र-लंबि, पद्म, पुस्तक-पद्म एवं बालक से युक्त) एवं पाँच सर्पफणों के छत्र वाली पद्मावती (अभय-मुद्दा, पाश, पद्म एवं जलपात्र से युक्त) की ललितासीन आक्वतियां हैं। चक्रेश्वरी के पार्श्वी में दो स्थानक देवियां उत्कीण हैं। इनके ऊपरी हाथों में सनालपद्म और निचले में वरद-मुद्रा अर कमण्डलु हैं। पद्म के आधार पर इन देवियों की संभावित पहचान लक्ष्मी से की जा सकती है।

द्वारशाखाओं पर दोनों ओर क्रमशः चार-चार देवियों की ललितासीन आकृतियां उकेरी हैं। इन देवियों के निरूपण में कोई विशेष स्वरूपगत भेद नहीं परिलक्षित होता। बायीं द्वार शाखा की पहली देवी (ऊपर से) के करों में अभयमुद्रा, खुक, गदा (?) और कलश हैं तथा बाहन वृषभ (?) है। वृषभ वाहन के आधार पर इस आकृति की पहचान नवें तीर्थंकर पुष्वदन्त की यक्षी मुतारा से की जा सकती है। दिगम्बर परम्परा में यक्षी का नाम महाकाली है और उसका वाहन कूम बताया है। दूसरी मूर्ति के हाथों में अभयमुद्रा, पाश और चक्राकार पद्य है। वाहन के रूप में गौरैय्या (?) जैसा कोई छोटा पक्षी बना है जिसका जैन परम्परा में किसी देवी के बाहन के रूप में उल्लेख नहीं है। अतः इस देवी की पहचान संभव नहीं है। तीसरी देवी के तीन अवशिष्ट करों में खुक, पुस्तक-पद्म और फल हैं तथा वाहन के रूप में मृग आकारित है जो दिगम्बर परम्परा में सातवीं विद्यादेवी काली और ११वें तीर्थंकर श्रेयांशनाथ की यक्षी गौरी का बाहन है। चौथी मूर्ति का बाहन नष्ट हो गया है, किन्तु हाथों में अभयमुद्रा, चक्राकार पद्म (दो मे) और जलपात्र सुरक्षित हैं। पद्म के आधार पर देवी को लक्ष्मी से पहचाना जा सकता है।

दाहिनी द्वारशाखा की (ऊपर से) पहली देवी अभयमुद्रा, चक्राकार पद्म, पुस्तक-पद्म और जलपात्र से अभिहित है और उसका वाहन वृषभ है। पद्म-पुस्तक और कमण्डलु के आघार पर देवी को सरस्वती से पहचाना जा सकता है। पर वृषभ वाहन इस पहचान में बाधक है। दिगम्बर परम्परा में सुपार्श्वनाथ की यक्षी काली को वृषभवाहना बतलाया गया है, पर उसके

÷,

करों में घण्टा, त्रिशूल (या शूल) फल और वरद-मुद्रा के प्रदर्शन का निर्देश है। दूसरी आकृति के तीन सुरक्षित करों में पद्म, पुस्तक-पद्म और फल हैं तथा वाहन के रूप में सिंह आकारित है। देवी की पहचान महावीर की सिद्धायिनी यक्षी से सम्भव है। तीसरी आकृति की एक अवशिष्ट भुजा में फल है और वाहन शुक है। इस देवी की पहचान सम्भव नहीं है। चौथो मूर्ति में मकरवाहना देवी के दो अवशिष्ट वाम करों में चक्राकार पद्म और फल प्रदर्शित हैं। मकर के आधार पर देवी की पहचान १६वीं विद्यादेवी महामानसी या १२वें तीर्थकर वासुपूज्य की यक्षी गान्धारी से सम्भव है। चौखट पर बायीं ओर गजलक्ष्मी या अभिषेकलक्ष्मी की एक चतु-भुंजी मूर्ति है। पद्मासन-मुद्रा में पद्म पर आसीन देवी के ऊपरी हाथों में सनाल पद्म है जिसके ऊपर देवी का अभिषेक करती हुई दो गज आकृतियां बनों हैं। देवी की निचली भुजायें खण्डित है। चौखट की दूसरी पद्मासना देवा की भुजायें खण्डित हैं, पर एक हाथ में पद्म स्पष्ट है। देवी का बाहन कूर्म है। इसके आधार पर इसे नवें तीर्थकर पुष्पदन्त की यक्षी महाकाली से पहचाना जा सकता है। किन्तु देवी के सिर पर प्रदर्शित तीन सर्पफणों का छत्र इस पहचान में बाधक है।

इन देवियों के अतिरिक्त चोखट पर दो ललितासीन पुरुष आकृतियाँ भो उकेरी हैं। ये आकृतियाँ घटोदर हैं और उनके तीन अवशिष्ट हाथों में अभयमुद्रा, परशु और चक्राकार पदा हैं। इनके साथ वाहन की आकृतियाँ नहीं बनी हैं। इनकी पहचान सर्वाह्ल्या सर्वानुभूति यक्ष से की जा सकती है।

## (ख) मांगलिक स्वप्न

जैन ग्रन्थों में प्रत्येक तीर्थंकर के जन्म के पूर्व उनकी माता दारा कुछ शुभ स्वप्नों के दर्शन से सम्बन्धित उल्लेख हैं। क्वेताम्बर ग्रन्थों में इन स्वप्नों की संख्या १४ और दिगम्बर ग्रन्थों में १६ बतायों गयी है। कल्पसूत्र में उल्लेख है कि महावीर के गर्भ में आगमन के पूर्व ब्राह्मणी देवानन्दा ने शुभ स्वप्नों का दर्शन किया था। हरिनैगमेषी द्वारा महावीर का भ्रूण देवानन्दा के गर्भ से क्षत्रियाणी त्रिशला के गर्भ में स्थानान्तरित किए जाने के बाद त्रिशला ने भी १४ मांगलिक स्वप्नों का दर्शन किया था। कि आठवीं शती ई० के बाद जैन मन्दिरों के प्रवेशद्वारों की बड़ेरियों पर इन मांगलिक स्वप्नों का अंकन प्रारम्भ हुआ।

कल्पसूत्र, आदिपुराण एवं हरिवंशपुराण में इन स्वप्नों की विस्तृत सूची मिलती ई । दिगम्बर ग्रन्थों में १६ मांगलिक स्वप्नों की सूची में गज, वृषभ, सिंह, लक्ष्मी या पद्मा (पद्मा-

- १. कल्पसूत्र, सूत्र ३, ३१-४६ ।
- २. कुभारिया एवं दिलवाड़ा के मंदिरों में तीर्थंकरों के पंचकल्याणकों के चित्रण के प्रसंग में जन्म कल्याणक के पूर्व १४ मांगलिक स्वप्नों का नियमित अंकन हुआ है । खजुराहो, देवगढ़ एवं अन्ध दिगम्बर स्थलों पर १६ मांगलिक स्वप्नों का अंकन मन्दिरों के प्रवेशद्वारों पर हुआ है ।

ণর্যিন্নত

सीन, चतुर्भुजा, करों में पद्म से युक्त तथा दो गजों द्वारा अभिषिक्त), चन्द्रमा, सूर्य, मस्स्य युगल, कलशद्वय, दिव्य झील, उद्वेलित समुद्र, सिहासन, विमान, नागेन्द्र भवन, अपार रत्न-राशि, पुष्पहार एवं निर्धूम अग्नि के उल्लेख हैं। रेक्वेताम्बर सूची में नागेन्द्र भवन, सिहासन तथा मत्स्य युगल के उल्लेख नहीं हैं। मत्स्य युगल के स्थान पर क्वेताम्बर ग्रन्थों के १४ मांगलिक स्वप्नों में सिंहध्वज का उल्लेख हैं। रे

खजुराहो में मांगलिक स्वप्न मन्दिरों की बडेरियों पर बने हैं । आदिनाथ एवं धण्टई मन्दिरों के अतिरित्त चार अन्य प्राचीन जैन मन्दिरों की स्वतन्त्र पड़ी हुई बड़ेरियों पर भी १६ मांगलिक स्वप्नों का अंकन मिलता है 13 मन्दिर १/४ के उदाहरण में एक पंक्ति में १६ के स्थान पर केवल ११ स्वप्न अंकित हैं। इनमें सूर्य और चन्द्र तृत्त के रूप में न होकर द्विभुज देवों के रूप में आकारित हैं । मत्स्य युगल के स्थान पर केवल एक ही मत्स्य की आकृति बनी है। लगभग सभी उदाहरणों में १६ मांगलिक स्वय्तों के अंकन के पूर्व तीर्थंकर की माता को सेविकाओं से सेवित शैय्या पर आराम करते हुए दिखाया गया है। यह माता द्वारा मंगल स्वप्नों का शिल्पांकन है। आगे की ओर एक पुरुष और स्त्री को वार्तालाप की मुद्रा में आसीन दिखाया गया है जो तीर्थकर के माता-पिता के स्वप्न फलों से संबंधित वार्तालाप का शिल्पांकन है। आदिनाथ मन्दिर के उदाहरण में माता की लेटी हुई आकृति के ऊपर एक आकाशगामी विमान भी अंकित है। तीर्थंकर के पिता को साधु से प्रश्नफल पूछते हुए दिखाया गया है। इन आकृतियों के आगे (बाँये से दाहिने) क्रमशः १६ स्वप्नों का पंक्तिबद्ध अंकन हुआ है। सबसे पहले गज की आकृति बनी है जिसको पीठ पर कभी-कभी दो आकृतियाँ भी दिखायी गयी हैं। इसके बाद वृषभ, सिंह और अभिषेक लक्ष्मी का अंकन हुआ हैं। अभिषेक लक्ष्मी दोनों पैर मोड़कर ध्यानमुद्रा में पद्माक्षीन और करों में अभय, पद्म, पद्म और जलपात्र के साथ निरूपित हैं । शीर्ध भाग में दो गजों को देवी का अभिषेक करते <del>हु</del>ए दिखाया गया है। उसके बाद पुष्पहार (दो के स्थान पर एक ही हार) उत्कीर्ण है जिसके ऊपर कीर्ति-मुख की आक्वति बनी है, जिसके मुख से मोटी की लड़ियाँ निकल रही हैं । आगे चन्द्रमा और सुर्यं का एक वृत्त के रूप में अंकन हुआ है, जिनके मध्य में उनकी द्विभुज मानव आकृतियाँ बनीं हैं। द्विभुज चन्द्रमा का वाहन अश्व है और उनके हाथों में अभयमुदा और कमण्डलु हैं।

- १. आदिपुराण (जिनसेन कृत) १२'५५, १०१-१९; हरिवंशपुराण ८'५८-७४।
- २. कल्पसूत्र ३'३१-४६।
- ३. आदिनाथ एवं घण्टई मन्दिरों तथा मन्दिर ७ के उदाहरण सबसे अच्छे हैं।

कुछ उदाहरणों में वृत्त के मध्य में केवल अश्व की ही आकृति बनी है। मुर्य उदीच्य वेषधारी तथा उस्कूटिकासन में दोनों हाथों में सनाल पदा से युक्त हैं। सूर्य के आगे मत्स्य युगल, कलशद्वय तथा युष्पालंकृत दिव्य झील<sup>२</sup> एवं उद्वेलित समुद्र का अंकन हुआ है। उद्वेलित समुद्र को एक वृत्त के रूप में दर्शाया गया है जिसमें नक्र, कूर्म, मत्स्य, हंस आदि जलचरों का अंकन हुआ है। मन्दिर ७ के उदाहरण में मध्य में समुद्र की मानव आकृति भी बनी है। इनमें समुद्र अभयमुद्रा और फल (या जलपात्र) से युक्त हैं। आगे सिंहासन, दिव्यविमान, नागेन्द्र भवन, अपार रत्नराशि और निर्धुम अग्नि उकेरित हैं। धर्मचक्र और दो सिंहों से युक्त सिंहासन के समीप ही दिव्य विमान अंकित है । दिव्यविमान के ऊपर अभयमुद्रा और जलपात्र से युक्त एक आकृति बैठी हैं। नागेन्द्र भवन में तीन सर्पफणों के छत्र से युक्त नाग और नागी की युगल आकृतियाँ दिखाई गई हैं और उनके हाथों में अभयमुदा और जलपात्र (या फल) हैं। अपार रत्नराशि के समीप ही अग्नि की मानव आकृति बनी है। इमश्रु तथा जटामकूट से शोभित ललितासीन अग्नि के हाथों में अभयमुदा और खुक प्रदर्शित हैं। यह निर्धूम अग्नि का अंकन है। खजुराहो में मांगलिक स्वप्नों के अंकन की एक विशेषता यह थी कि इनमें विभिन्न स्वप्नों का प्रतीक के स्थान पर मानवरूप में अंकन अधिक लोकप्रिय था। जैनों ने मांगुलिक स्वय्नों की सूची निर्धारित करते समय उनमें न केवल प्रचलित मांगलिक चिह्नों (मस्स युगल, कल्श) एवं प्रमुख प्राकृतिक तत्वों (सूर्य, चन्द्र, जल) तथा लोकदेवों (अभिषेकलक्ष्मी, नाग, अग्नि) को हो सम्मिलित किया, वरन् पशु जगत् (गज, वृषभ, सिंह) तथा अष्टप्रातिहायों को सूची में पे सिंहासन को भी सम्मिलित किया । इस प्रकार मागलिक स्वप्नों की कल्पना में जैनों ने सम्पूर्ण जगत को प्रतिनिधित्व दिया । इन स्वप्नों के शिल्पांकन में खजुराहो में कलाकारों ने उनके प्रतीकात्मक अंकन के स्थान पर उनके यथार्थ रूप को दर्शान का यत्न किया है । यह भाव समुद्र में विभिन्न जलचरों तथा दिव्य झील में पद्म के अंकन से

### (ग) जन लेख

यहाँ का प्रारम्भिकतम जैन लेख विक्रम सम्वत् १०११ ( ९५४–५५ ई० ) का है, ओ पार्श्वनाथ मन्दिर में उत्कीर्ण है ।<sup>3</sup> इस लेख के अतिरिक्त अन्य कई मूर्ति लेख भी हैं, जो क्रमशः विक्रम सम्वत् १०८५ (१०२८ ई०), १२०५ (११४८ ई०), १२१२ (११५५ ई०), १२१५

- २. मन्दिर ७ के उदाहरण में पक्षियों की दो आकृतियाँ हैं।
- ३. एपिग्राफिया इण्डिका, खण्ड-१, पू० १३५-३६ ।

स्पष्ट है।

१. मन्दिर ७ के उदाहरण में वृत्त के मध्य में सम्भवत्तः मृग की आकृति बनी है।

#### **परि**ज्ञिष्ट

(११५८ई०), १२२० (११६३ ई०) एवं १२३४ (११७७ ई०) के हैं। रम्बत १०८५ का लेख शान्तिनाथ मन्दिर के विशाल शान्तिनाथ प्रतिमा तथा सम्वत् १२१५ का लेख मन्दिर १३ की सम्भवनाथ प्रतिमा पर है। इन लेखों में चन्देल शासक धंग और मदनवर्मन के नामोल्लेख हैं। उपर्युक्त लेखों के अतिरिक्त मुर्तियों तथा मन्दिरों (मन्दिर ७) पर कई बिना विथि बाले लेख भी हैं। खजुराहो के जैन लेख कई दृष्टियों से महत्त्वपूर्ण हैं। इन लेखों में जैन धर्म और कला को समर्थन देने वाले श्रेष्ठियों, जैन आचार्यों एवं मुनियों तथा शिल्पियों (रूपकारों) के नामोल्लेख विशेष महत्त्व के हैं। ये लेख १० वीं शती ई० के उत्तरार्द्ध से ल० १२ वीं शती ई० के मध्य तक खजराहो में जैन धर्म और संघ के प्रभावशाली रहे होने की पुष्टि करते हैं । इन लेखों में धंग के महाराज गुरु वासवचन्द्र (पार्श्वनाथ मन्दिर लेख) तथा देवचन्द्र, कुमुदचन्द्र, चारुकोर्ति, कुमारतन्दी, योगचन्द्र, योगतन्दी, यक्षदेव, विशालकीति जैसे अन्य निर्ग्रन्थ दिगम्बर जैन आचार्यो एवं साधुओं के उल्लेख हैं। ये उल्लेख स्पष्टतः खजुराहो में संगठित जैन संघ की विद्यमानता का संकेत देते हैं। साथ हो श्रेष्ठि पाहिल, पाणिघर तथा उसके पुत्रों त्रिविक्रम, आल्हण ओर लक्ष्मीधर; महोपति और उसके पुत्रों साल्हू, देदू, आल्हू, बीबतसाह और उनकी पत्नी पद्मावती; श्रेष्ठि देद एवं उनके पुत्र पाहिल<sup>२</sup> तथा उनके पुत्र साल्हे और उनके पुत्रों महागण, महीचन्द्र, श्रीचन्द्र, जिनचन्द्र और उदयचन्द्र आदि के नामोल्लेख उस क्षेत्र में जैन धर्मावलम्बी श्रेष्ठि परि-बार के संगठन तथा जैन मन्दिर एवं मूर्ति निर्माण में उनके सहयोग को स्पष्ट करते हैं। ये श्रेष्ठि ग्रहपति (या गृहपति-गहोई) वंश के थे। इन लेखों में कुछ शिल्पियों के नामोल्लेख भी महत्व के हैं, जिनमें रामदेव, षुजु, कुमारसिंह, माहुल, गोलल, देवशर्मा, जयसिंह तथा पीषन आदि उल्लेखनीय हैं ।<sup>3</sup>

पार्श्वनाथ मन्दिर का लेख यह भो सूचना देता है कि मन्दिरों को व्यवस्था आदि के लिए भूमि तथा बाटिकाओं के दान की परम्परा थी । पाहिल ने पार्श्वनाथ मन्दिर के पूजन तथा

- १. एपिग्राफिया इण्डिका, खण्ड-१, पु० १५२-५३; जैन, बलभद्र, भारत के दिगम्बर जैन तीर्थ, तृतीय भाग (मध्य प्रदेश), बम्बई, १९७६, पु० १४५-४६। यहाँ के मूर्ति लेखों में अन्तिम लेख सम्वत् १२३४ का है।
- ११५८ ई० के लेख में उल्लिखित पाहिल पार्व्वनाथ मन्दिर के पूर्वोक्त ९५४ ई० के लेख में आये पाहिल से भिन्न व्यक्ति है क्योंकि दोनों के बीच दो सौ वर्षों से अधिक का अन्तर है। जैन, ज्योति प्रसाद, पूर्व विदिष्ठ, पु० २२७।
- जैन, बलभद्र, पूर्व निर्विष्ठ, पृ० १४२, १४६; एपिग्राफिया इण्डिका, खण्ड १, पृ० १५३, जैन, ज्योति प्रसाद, पूर्व निर्विष्ठ, पृ० २२४-२६ ।

व्यवस्था के लिए सात वाटिकाओं का दान किया था। 'पार्श्वनाथ मन्दिर के लेख में मन्दिर के निर्माणकर्ता पाहिल के धंगराज द्वारा सम्मानित किये जाने का उल्लेख भी महत्त्वपूर्ण है। इस लेख में ऋषभनाथ को ''जिननाथ'' कहा गया है।<sup>२</sup>

#### १—पार्श्वनाथ मन्दिर लेखः

( एपिग्राफिया इण्डिका, खं १, पू० १३५-३६ )

२—अन्य लेख

(ग्र\*) हपत्यन्वये श्रेष्ठि श्रीपाणिधर (॥\*)

- ३---ओं ॥ इहपत्यन्वये श्रेष्ठिपाणिवरस्तस्य सुत श्रेष्ठिति (त्रि) विक्रम तथा आल्हण । लक्ष्मीधर ॥ सम्वत् १२०५ । माघवदि ५ ॥
- ४——ओं ॥ सम्वत् १२१५ माघसुदि ५ श्रीमन्मदनवर्म्मदेव प्रवर्द्धमानविजयराज्ये ॥ ग्रहपतिवंसे (शे) श्रेष्ठिदेदू तत्पुत्रपाहिल्लः । पाहिल्लांगरूहसाघुसाल्हे (ते) नेदं (यं) प्रतिमाकारितेति ॥ ॥ तत्पुत्राः महागण । महीचन्द्र । सि (रि) चन्द्र । जिनचन्द्र । उदयचन्द्र प्रभृति । सम्भवनार्थं प्रणंमति निर्त्यं ॥ मंग (लं) महाश्री (:\*) ॥ रूपकार रामदेव (:\*) ॥

( एपिग्राफिया इण्डिका, खं० १, पृ० १५२-५३)

- पाहिल, चन्द्र, लघुचन्द्र, शंकर, पंचाइतल (पंचायतन), आम्र एवं धंग वाटिकाएँ।
- २. पार्श्वनाथ मन्दिर के लेख की लिपि बाद की हैं। सं० १०११ के प्राचीन लेख को १२वीं शती ई० में पुनः आलेखित किया गया था। एपिय्राफिया इण्डिका, खण्ड-१ (कोलहार्न-इन्स्क्रियन्स फाम खजुराहो), पृ० १३५-३६.

परिशिष्ट

| و نو نو کر شیم می<br>هو | юक्षेट जिन<br>१. ऋषभनाथ या आदिनाथ<br>२. अजितनाथ<br>२. अभितनाथ<br>४. अभिनन्दन<br>४. सुमतिताथ<br>६. पद्यप्रेभ<br>७. सुपाभ्वताथ | (ध<br>ल्लास्ट्रम<br>ह्यप्रभ<br>कपि<br>कपि<br>स्वस्तिक (खे०, दि०),<br>नद्यावर्त (दि०) | (घ) जिनन्मूस्तिविज्ञानन्तास्तिरुग<br>यक्ष<br>गोमुख<br>महायक्ष<br>महायक्ष<br>हिवमुख<br>दिवम्<br>द्वि०, दि०), कास्ति<br>दुम्बर (दि०), क्य (दि०) अन्गुत<br>मातंग<br>भातंग<br>भातंग<br>भातंग<br>भातंग | <b>जिन-भूतितिज्ञान-ताछि हा ग्रे ग्रे ग्रे ग्रे ग्रे ग्रे ग्रे ग्रे</b>      |
|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| Ŷ                       | ८. चन्द्रप्रभ                                                                                                                | र्यारा                                                                               | विज्य(इवे०),ऱ्यात(दि०)                                                                                                                                                                            | विद.य(हबे०),ऱ्यात(दि०) भृक्तुटि, ज्वाला (हवे०), टव.लामालिनी, ज्यालिनी (दि०) |
| ¢٠                      | ९. सुविधिनाथ (स्वै०), पुष्प्रदंत मक्रर<br>(क्ष्वै०, दि०)                                                                     | दंते मकर                                                                             | ऽ नित (इवे०, दि०),<br>जय (दि०)                                                                                                                                                                    | सुतारा (श्वै०), महाकाले (दि०)                                               |
| *                       | १०. सोतल्नाथ                                                                                                                 | श्रोवत्न (इवे०, दि०)<br>स्वस्तिक (दि०)                                               | बत्त                                                                                                                                                                                              | अद्योका (इवे०), मानवी (दि०)                                                 |
| \$ \$                   | ११. श्रेयांसनाय                                                                                                              | खड्गी (गडा)                                                                          | ईरदार (रुदे०, दि०),<br>यक्षमाज्ञ मनज (र्ह्व०)                                                                                                                                                     | मानकी, श्रोवस्सा (स्वै०), गौरी (दि०)                                        |
| ~                       | १२.विसिपुज्य                                                                                                                 | महिंद                                                                                | च्या स्टब्स् (स्टब्स्<br>कुमेरि                                                                                                                                                                   | चण्डा, प्रचण्डा, ऊक्तिस, चन्द्रा (इवे०), गांधारो (दि०)                      |

Ŷ

| यसी                                | , विदिता (स्वे॰), वैरोटी (दि॰) | अंकुशा (स्वे०), अनन्तमती (दि०) | कन्दर्पा, पन्नगा (हदे०), सानसी (दि०) | निर्वाणी (इवे०), महामानसी (दि०)                        | बला, अक्युता, गान्घारिणी (स्बे०), बया (दि०) | वे०), घारणी, घारिणी (खे०), तारावती (दि०) |                 | वैरोडचा, घरणप्रिया (क्वे०), अपराजिसा (दि०) | नरदत्ता, वरदत्ता (र्वे०), बहुरूषिणी (दि०) | गांधारी (ख्बे०), चामुण्डा (दि०) | अम्बिका (स्वे०, दि०), कुष्माण्डी (स्वॆ०), कुष्माण्डिनी (दि०) | ), वघावती                           | सिद्धायिका (रुवे०, दि०), सिद्धायिनी (दि०)<br>दि० = दिगम्बर |
|------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------------|--------------------------------------------------------|---------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------|--------------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------|--------------------------------------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| मध्य                               | षण्मुह्न (श्वे०, दि०),         | चतुर्मुख (दि॰)<br>पाताल        | किसर                                 | गत्उ                                                   | गन्धर्वं                                    | यक्षेन्द्र, यक्षेरुवर (इवे०),            | क्षेन्द्र (दि०) | <b>कुवे</b> र                              | <b>ब</b> राण                              | भुकुटि                          | गोमेघ                                                        | पार्स्व, वामन (श्वे०),<br>घरण (दि०) | मातंग<br>स्वेत - स्वेनांबट                                 |
| स्तोधन                             | <b>ब</b> राह                   | इयेनपक्षी (हवे०),              | रीछ (दि॰)<br>हज्ज                    | Hu 7                                                   | र<br>छन्नान                                 | नन्द्यावर्त (श्वे०),                     | मत्त्य (दि॰)    | <u>कालं स</u> ्                            | क<br>भ                                    | नीलोसल                          | धांस                                                         | सर्प <b>ं</b>                       | સિંह                                                       |
| क्र क्षेत्र<br>क्र क्षेत्र<br>विषत | वेमलनाथ                        | १४. अनन्तनाथ                   |                                      | <ol> <li>4. च+1−1.4</li> <li>8. कार्तित्ताथ</li> </ol> | १७ कंघनाय                                   | १८. अरनाय                                |                 | १९. मल्लिनाथ                               | २०. मुनिसुद्रत                            | २१. नमिनाथ<br>२१. नमिनाथ        | २२. नेमिनाथ (या ऑरहनेमि) संख                                 | २३. पारुवनाथ                        | २४. महादौर (या वर्धमान)                                    |

**परिसिष्ट** 

| અન્ય <sub>ક</sub> ેજસળ | अंकुस<br>11)                                                                                                           |                                  | त्रिनेव                       |                                                 |                                                   | विनेत्र, चतुमुं <b>स</b>            |                                          |                  |                                             |                                                  | चतुर्मुख                                |                    | त्रितेत्र                      | तिनेत्र                                   |                                    | त्रिमुखाया वण्मुख                                 |                                                                         |
|------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|-------------------------------|-------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------------|------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------|--------------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| आप्पुर्घ               | बित्वफल, पाक्ष (या मागपाश), नकुल (या वज्ज), अंक्रुंश<br>वज्ज (या वल), दण्ड । गदा, पाश (अ <mark>पराजितश्रुच्छा</mark> ) | चक्र (या खड्या), मुद्रगर         | फल, अक्षमाला, परशु, वरदमुद्रा | मातुल्पिंग, अक्षसूत्र (या अभयमुद्रा), नकुल, इलि | (मा अनुरु रस्तराधि)<br>फल्ल अभ्रमन्न शत्कि बरदमदा | मात्तलिंग, मुद्दगर, पादा, अभयमुद्दा | या वरदमुद्रा (दक्षिण); नकुल, गदा, अंकुश, | अक्षसूत्र (वाम); | मातुस्मि, मुद्गर, पाश, अभयमुद्रा, नकुल, गदा | अंकुश, अक्षसूत्र, पाश, पद्म (आ <b>चारदिनकर</b> ) | बाण, खड्ग, वरदमुद्रा, धनुष, दण्ड, खेटक, | परसु, व <b>ज्ञ</b> | मातुल्पि, गदा, नकुल, अक्षसूत्र | फल, अक्षसूत्र, त्रिशूल, दण्ड (या वरदमुदा) | बीजपूरक, बाप (या बोणा), नकुल, धनुष | वरदमुद्रा, गदा, घनुष, फल्भ् (प्रतिष्ठासारोद्धार); | बाष, गदा, वरदमुदा, धनुष,<br>मकुरू, मातुल् <u>िंग</u> ।(प्रतिष्ठातिलकम्) |
| મુનાત્તં૦              | चार<br>दो                                                                                                              | ਦੀ '                             | चार                           | चार                                             | 5113                                              | भार<br>आठ या                        |                                          |                  | दस                                          |                                                  | આઠ                                      |                    | चार                            | चार                                       | चार                                | चार                                               | या छह्<br>े                                                             |
| बाहन                   | गल<br>सिंह (या सेंब)                                                                                                   | र्म्स<br>हम्म                    | कपोत                          | क<br>रू                                         |                                                   | पदा<br>भ                            |                                          |                  |                                             |                                                  | सरोज                                    |                    | वृषभ                           | वृषभ                                      | ર્ક્સ                              | हंस (या मयूर)                                     |                                                                         |
| यक्ष                   | मातग (क) रुवे०<br>(क्र) न्दि०                                                                                          | ्ल) विजय-स्वे०<br>(i) विजय-स्वे० | (ii) इयाम−दि०                 | अजित (क) इवे॰                                   | (m) E.                                            | ्ल) ६०<br>१० बहा (क्ष) हवे०         |                                          |                  |                                             |                                                  | (ख) दि०                                 |                    | ईक्वर (क) इवे०                 | (ख) दि॰                                   | १२. कुमार (क) दने॰                 | (ख) दि०                                           |                                                                         |
| संख्या                 | 9                                                                                                                      | ~                                |                               | نره                                             |                                                   | \$<br>0                             | •                                        |                  |                                             |                                                  |                                         |                    | \$ 8                           |                                           | 82.                                |                                                   |                                                                         |

www.jainelibrary.org

खजुराहो का जैन पुरासन

| संख्या    | यक्ष                                        | बाहन                                      | भुज <del>ा सं</del> ० | सामुध                                                                                                                                                       | અન્ય જેમગ                           |
|-----------|---------------------------------------------|-------------------------------------------|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| E or      | १३. (i) षणमुख-क्वे०                         | मयूर<br>भ                                 | बारह                  | फल, चक्र, बाण (या राक्ति), खड्ग, पाश, अक्षमाला,<br>नकुल, चक्र, धनुष, फलक, अंकुश, अभयमुद्रा                                                                  |                                     |
|           | (ii) चतुर्मुख-दि०                           | मयर                                       | बारह                  | ऊपर के आठ हाथों में परजु और दोंब चार में खड़ग<br>अक्षमूत्र, खेटक, दण्डमुढा                                                                                  |                                     |
| \$¢.      | १४. पाताल–(क) रवें०                         | मकर                                       | हर्ण्ड                | पद्म, खड्ग, पास, नकुल, फलक, अक्षसूत्र                                                                                                                       | त्रिमुख, त्रिनेत्र                  |
|           | (म) दि०                                     | मफर्                                      | žá                    | अंकुस, घूल, पद्म, कथा, हल, फल;<br>बज्ज, अंकुर्ञ, धनुष, बाण, फल, वरदमुद्रा<br>(अपराजितपुच्छा)                                                                | त्रिमुख, शोर्षभाग में<br>चिरुर्गफुल |
|           | १५. किन्नर-(क) रवें०<br>(स) दि०             | क्तूर्म<br>मीन                            | <i>ચ્ટ</i> ્ર<br>જ    | बीजपूरक, गदा, अभयमुद्रा, नकुल, पद्म, अक्षमाल<br>मुद्गर, अक्षमाला, वरदमुद्रा, चक्र, वज्ज, अकुत;<br>पाश, अंकुश, धनुष, बाण, फल, वरदमुद्रा<br>(अपराजितप्रुच्छा) | त्रिमुद्ध<br>जिम्                   |
| نوں<br>مہ | गरुड - (क) रुबे <i>०</i><br>(ल) दि <i>०</i> | वराह (सागज) चार<br>बराह<br>(धा शुक्र) चार | ) चार<br>चार<br>चार   | बीजपूरक, पद्म, नकुल (या पाद्य), अक्षसूत्र<br>बज्ज, चक्र, पद्म, फल :<br>पाक्ष, अकु्य, फल, बरदमुद्रा (अपराखितप <del>ुच्</del> छा)                             | ब राहे<br>भ                         |
| 9<br>87   | मंघवं- (क्त) ३वे०<br>(ख) दि०                | हंस (या सिंह) चार<br>पक्षो (या शुक) चार   | चार<br>) चार          | वरदमुद्रा, पाश, भातुल्िंग, अंकुश<br>सर्प, पाश, बाण, धनुष; पर्द्म, अभयमुद्रा,<br>फल, वरदमुद्रा (अपराजितषुच्छा)                                               |                                     |

| संख्या<br>° | मक्ष<br>(1)                           | वाहन<br>                 | भुजान्तं०     | आयुष                                                                                                                                                | ाम्य लक्षण                                                |
|-------------|---------------------------------------|--------------------------|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 20<br>20    | <ol> <li>(1) বধান্দ্র—হব ০</li> </ol> | सल (या वृषभ<br>या द्येष) | बारह          | मातुलिंग, बाण (या कपाल), खड्ग, मुद्गर, पाश<br>(या शूल), अभयमुद्रा, नकुल, बनुष, खेटक, शूल,<br>अंकुश, अक्षमूत्र                                       | ਖਾਸੂਕ, ਤਿਜੇਤ                                              |
| <br>\$`     | (ii) ख<br>कुबेर                       | संब या खर                | बारह या छह    | बाण, पद्म, फल, माला, अक्षमाला, लौलामुद्रा,<br>धनुष, बज्ज, पाद्य, मुद्गर, अंकुश, वरदमुद्रा । बज्ज, चक्र,<br>घनुष, बाण, फल, वरदमुद्रा (अपराषितमुच्छा) | षण्मुल, त्रितेत्र                                         |
|             | (क) श्वे०                             | ौज                       | आठ            | वरदमुद्रा, परसु, शूल, अभयमुद्रा, बोजपूरक, बक्ति,<br>मुद्गर, अक्ष्मूत्र                                                                              | चतुर्मुख , गरुडवदन<br>(निर्वाणकस्तिकः)                    |
|             | (ख) दि॰                               | गज (या सिंह)             | आठ<br>या चार  | फलक, घनुष, दण्ड, पदा, खड्ग, बाण <mark>, पा</mark> श, वरदमुद्रा ।<br>पाश, अंकुुरा, फल, वरदमुद्रा ( <mark>अपराजितशुरुद्</mark> या)                    | ਬਨੁਸ਼ੂੰ<br>ਬਨੁਸ਼ੂੰਬ                                       |
|             | २०. वरुण- (क) स्वे०                   | वृषभ<br>र                | आठ            | मातुलिंग, गरा, बाण, इक्ति, नकुलक, पदा,<br>(या अक्षमाला), घनुष, परद्यु ।                                                                             | जटामुकुट, त्रिनेत्र, चतुर्मुख,<br>ढादशाक्ष (स्राचारदिनकर) |
|             | (ख) दि०                               | सूचभा<br>र               | चार<br>या छह् | खेटक, खड्ग, फल, वरदमुद्रा ।<br>पाश, अंकुव, कार्मुक, शर, उरग, वघ्व<br>(अपराजितपुण्डक्षा)                                                             | जटासुकुट, त्रिनेत्र,<br>अष्ठानन                           |
| ج           | मूकुटि (क) इवे०<br>(ख) दि०            | वृषभ<br>दृषभ             | आठ<br>आठ      | मातुलिंग, शक्ति, मुद्गर, अभयमुद्रा, नकुल, परवु,<br>बज्ज, अभसूत्र<br>खेटक, खड्ग, धनूष, डाण, अंकुश, प <b>स, च</b> क्र,<br>बरदमुद्रा                   | चतुर्मुख, त्रिनेत्र (ढादशाक्ष<br>आचारदिनकर)<br>चतुर्मुख   |

| સંત્ય સંસાળ | विमुख, समीप ही अंबिका<br>के गिरूपण का निर्देश<br>(आखारदिनकर) | ત્રિમુख                                                                                                                    | गजमुख, सर्पफर्णो के छत्र<br>से युक्त      | सर्पक्षणों के छत्र से युक्त               | मस्तक पर घर्मचक्र              |
|-------------|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------|
| สาญช        | मार्तीलग, परतु, चक, नकुल, घूल, र्याक<br>के<br>(त             | मुद्गर (या दूषण), परशु, दण्ड, फल, वच्च, वरदमुद्रा । गि<br>प्रतिहातिलकमु दुषण के स्थान पर धन के प्रदर्शन का<br>निर्देश है । | मार्तुलिंग, उरन (या गदा), नकुल, उरग<br>से | पं, वरदमुडा ।<br>इ, मुद्गर, फल, वरदमुद्दा |                                |
| भुडान्तं०   | स                                                            | <u>ه</u>                                                                                                                   | चार                                       | चार<br>या छह्                             | दो, दो,                        |
| बाहन        | मे                                                           | पुरुष<br>(धानर)                                                                                                            | <u>क</u> म.                               | <b>'</b> 표'                               | गज<br>गज                       |
| यपत         | ् गौमेंच (क) रवे०                                            | (ल) दि॰                                                                                                                    | ₹३. (i) <del>पार्व वि</del> ०             | (ii) घरजनदि०                              | २४. मातंग-(क) इवें०<br>(स) दि० |
| Ħ,          | 5                                                            |                                                                                                                            |                                           |                                           | 28.                            |

वरिकिष्ट

.

www.jainelibrary.org

103

|       |                                                                       |                                                                                 |                                                                                               |                                                                                                      |                                                                                                      |                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                          |                                                                               |                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Q                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| આયુધ  | (i) वरमुद्रा, बाण, चन्न, पांश (दक्षिण); धनुष, बज्ज, चन्न, अंकुश (वाम) | (ii) आठ हार्थो में चक्र, शेष चार में से दो में वज और दो में मातुलिंग, क्षभयमुदा | <ol> <li>दो में चक्र और अन्य दो में मातुर्लेंग, वरदमुद्रा</li> </ol>                          | (ii) आंठ हाथों में चक्र और दोप चार में से दो में बज्ज और दो में मासुंस्मि और                         | बरदमुद्रा (या अभयमुद्रा)                                                                             | वरदम्द्रा, पाक्ष, अंक्रुग्र, फल                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | वरदमुद्रा, अभदमुद्रा, शंख, चक्र                                          | करदमुद्रा, अक्षमाला, फल (या सपं), अभरमुद्रा                                   |                                                                                                                | अद्रेन्दु, परसु, फल, वरदमुद्रा, खड्ग, इहो (या पिडी)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | वरदमुद्रा, पाद्य, सपी, अंकुश                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | वरदमुद्रा, नागपाश, अक्षमाला, फल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | बरदमुद्रा, पाद्य (या नाग्पाश), मातुल्पि, अंकुश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | वरदमुद्रा, चक्र, वज्र, फल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | बरदमुद्रा, बीणा (या पास या बाण), धनुष (या मातुस्पि), अभयमुद्रा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | (या अंकुरा)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | बरदमुद्रा, खेटक, खड्ग, मातुल्पि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|       | आठ या                                                                 | बारह                                                                            | चार या                                                                                        | बारह                                                                                                 |                                                                                                      | चार                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | चार                                                                      | चार                                                                           |                                                                                                                | र्छह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | चार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | चार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | चार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | चार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | चार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | चार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       | गहड                                                                   |                                                                                 | गर्ड                                                                                          |                                                                                                      |                                                                                                      | लोहामन (या गाय)                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | लोहायन                                                                   | मेष (या मयूर                                                                  | या महित)                                                                                                       | पक्ष्मे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ० पद्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | हंम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ्पदा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | गज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | नर्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | अरुव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ਧਲੀ ਕ | चक्रेश्वरी (या अप्रतिचक्रा)                                           | (क) इवे०                                                                        | (ন্ত্র) দ্বি৹                                                                                 |                                                                                                      |                                                                                                      |                                                                                                                    | बला-रचे०                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (ii) रोहिणी-दि०                                                          | (i) दुरितारी– <del>र</del> वे०                                                |                                                                                                                | (ii) प्रज्ञसि−दि०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | (i) कालिका (या काली)-इंवे                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | (ii) व ज्रूग्रेलला–दि॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (i) महाकाली–हवे०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | (ii) पुरुषदत्ता (या नर-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | दत्ता)–दि०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (i) अच्युता (या स्यामा या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | मानसी)−श्वे०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (ii) मनोचेगा-दि०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| đ.    | ~                                                                     |                                                                                 |                                                                                               |                                                                                                      |                                                                                                      | s <del>è</del>                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                          | ror <sup>.</sup>                                                              |                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ≻                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | نی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ÷.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|       | भुजा सं०                                                              | <mark>यक्षी बाहन भुजासं</mark> ०<br>चक्रेड्वरी (या अप्रतिचक्रा) गहड             | <mark>यक्षी बाहन भुजा सं०</mark><br>चक्रेस्वरी (या क्षप्रतिचक्रा) गहड आठ या<br>(क) रुवे० वारह | यक्षी बाहन भुजा सं•<br>चक्रेस्वरी (या अप्रतिचक्रा) गहड आठ या<br>(क) रुबे॰ वारह<br>(ख) दि॰ गइड चार या | यक्षी बाहन भुजा सं०<br>चक्रेडवरी (या अप्रतिजक्रा) गहउ आउ या<br>(क) इले० गइउ वारह<br>(ख) दि० गइउ चारह | मक्षी बाहन भुजा सं•<br>चक्रेडवरी (या अप्रतिचक्रा) गरुड आउ या<br>(क) इबे० गरुड वारह्<br>(ख) दि० गरुड चार या<br>बारह | पक्षी         बाहन         भुजा सं०           चक्रेडव री (या अप्रतिचक्रा)         गहउ         आठ या           (क) श्वे०         गहउ         बारह           (ख) दि०         गहउ         बारह           (ख) दि०         गहउ         बारह           (ग) अजिता या अचित-         लोहामन (या गाय)         चार | बाहन भुजा सं•<br>गहड आठ या<br>बारह<br>गह<br>बारह<br>.लोहामन (या गाय) चार | बाहन भुजा सं•<br>गहड आठ या<br>बारह<br>गह<br>कोहामन (या गाय) चार<br>लोहापन चार | बाहन भुजा सं•<br>मरुड आठ या<br>बारह<br>गङ्<br>सारह<br>सारह<br>सार<br>सार<br>सार<br>सार चार<br>मेष (या मयूर चार | पक्षी     बाहन     भुजा सं०       चक्रेडवरी (या अप्रतिचक्रा)     गठउ     आठ या       (क) हवे०     गठउ     बारह       (क) दि०     गउउ     बारह       (ख) दि०     गउउ     बारह       (ख) दि०     गउउ     बारह       (ख) दि०     गउँ     बारह       (ख) दि०     गउँ     बारह       (ग) अजिता या अजित-     लोहामन (या गाय)     बारह       (ग) अधिन-दि०     लोहापन     चार       (ग) दोरिलगि-दि०     लोहापन     चार       (ग) दुरितारीइवे०     मेष (या मयूर     चार       (ग) दुरितारीइवे०     भेष (या मयूर     चार       या महित्र)     या महित्र)     या महित्र) | पक्षीबाहनभुजा सं०चक्रेडवरी (या अप्रतिचक्रा)गहडआठ या(क) हवे०गहडबारह(क) दि०गहडबारह(a) दि०गहडबारह(a) दि०गहडबारह(a) दि०गहडबारह(a) दि०गहडबारह(b) अंजता या अजित-लोहामन (या गाय)(i) रोहिणी-दि०लोहामन (या मयूर(i) रोहिणी-दि०लोहापन चार(ii) रोहिणी-दि०लोहापन चार(ii) प्रतारी-दवे०मेष (या मयूर(ii) प्रतारी-दव०पक्षी(ii) प्रतारी- वि०पक्षी | पक्षीबाहनभुजा सं•चक्रेंडवरी (या अप्रतिचक्रा)गठउआठ या(क) हवे०गठउबारह(a) दि०गउउबारह(a) दि०गउउबारह(a) दि०गउउबारह(a) दि०गउउबारह(a) दि०गउउबारह(b) अजिता या अजित-छोहामन (या गाय)चार(i) अतिता-दि०छोहामन (या गाय)चार(ii) रोहिणी-दि०छोहापनचार(ii) रोहिणी-दि०छेहापनचार(ii) प्रकारि-दवे०गेष (या मपूरचार(ii) प्रकारिन-दवे०पक्षीछह(ii) प्रकारिन (या काळी)-उवं० पद्यपहतीछह(i) कार्गिक्रमा (या काळी)-उवं० पद्यपहतीखार | प्रभीबहिनभुजा सं०आउ थाचक्रेंचरी (या अप्रतिवक्रा) गल्डआठ था(i) वरप्रुवा, वाण, चक्र, पांश (द्रीषण); ध्लुप, वज, चक्र, अंकुश (त्राम)(क) दे०गाइडबारह(ii) आट हाथों में चक्र और बाप में से दो में बाज और दो में मानुर्जिय, अभयमुदा(a) दि०गाइडचारह(ii) आट हाथों में चक्र और क्षेय दो में मानुर्जिय, ब्रभ्यमुदा(a) दि०गाइडचारह(ii) आंट हाथों में चक्र और क्षेय दो में मानुर्जिय, ब्रभ्य मुंदा(a) दि०गाइडचारह(ii) और दोय चार में से दो में वज्ज और दो में मानुर्जिय, अभयमुदा(a) वि०गाइडचारह(ii) देहि में चक्र और क्षेय चार में से दो में वज्ज और दो में मानुर्जिय, अभयमुदा(i) अजिता या बजित-लोहामन (या गाय)चार वरदमुदा (या अभयमुदा)(ii) रोहिणी-दि०लोहामन (या गाय)चारबरवमुदा, पास, अंकुस, फलबरदमुदा, अभयमुदा, क्षेत क्ष(ii) रोहिणी-दि०लोहापन चारबरदमुदा, अभयमुदा, क्षेत्र, फल(ii) रोहिणी-दि०लोहापन चारबरदमुदा, अभयमुदा, क्षेत्र, फल(ii) रोहिणी-दि०लोहापन चारबरदमुदा, अभयमुदा, क्षेत्र, फल(ii) दीरतारी-चं०ले (या मधूरचार(ii) प्रक्रार-दि०लोहापन चारबरदमुदा, अभ्रामाल, कल, वरदमुदा, बहा, इंहो (या गिरी)(ii) प्रक्रार-दि०हाबरदमुदा, पाल, सर्ग, स्रुज(ii) प्रक्रार-दि०पातचारवरदमुदा, पाल, स्रुज(ii) प्रक्रार-दि०हाखहा, सर्ग, आंर(ii) प्रक्रार-दि०हावार(ii) मार्किस (या काल्ज)-दं०चार(ii) करार्किस (या काल्ज)-दं०चार(ii) करार्किस (या काल्ज)-दं०चार(ii) करारका (या काल्ज)- | मकी         बाहन         भुजा सं०         आगुध           जक्षेत्रवां         गाड्ड         जाड या         (1) वरपट्वा, वक, पांग (दक्षिण); ष्टमुप, वज, चक, अंकुत (वाम)           (क) खं०         गाड्ड         वारह         (1) आंठ हाथों में चक्र और जे में मातुलिंग, अभयमुदा           (ख) दि०         गाड्ड         वारह         (1) आंठ हाथों में चक्र और जे में मातुलिंग, अभयमुदा           (ख) दि०         गाड्ड         वारह         (1) आंठ हाथों में चक्र और दो में मातुलिंग, अभयमुदा           (ख) दि०         गाड्ड         वारह         (1) जो प चार में से दो में वज्ज और दो में मातुलिंग, अभयमुदा           (ख) दि०         गाड्ड         वारह         (1) जो भा चार से सं दो में मातुलिंग, अभयमुदा           (छ) दि०         गाड्ड         वार प्रा         (1) दा भा प्रा         वरदमुदा           (छ) दि०         गाडा बार्जनत- लोहामन (या गाय)         वार         वरदमुदा, पाक, अंडुध, फल         वर सं के अंत के में मातुलिंग, अभयमुंहा           (i) औजिता या बाजित- लोहापन वार         वरदमुदा, पाक, अंडुध, फल         वरदमुदा, पाक, अंडुज, फल         वर सं के अंत के मं मातुलिंग अंत सं मंग           (i) गुरितारी-त्व०         लेहा पा मपूर         वार         वरदमुदा, अभरमुदा, बा सं भं, अंडुग         प् स पं), अभरमुदा           (i) गुरितारी-दि०         लेहा (या मपूर         वार         वरदमुदा, अन्त पं, अंडुग         (या सं)           (i) प्रतिकारी-दि० | पक्षीबहिनभुजा सं०चक्रेंडवरी (या अप्रतिचक्रा)गठउआठ या(क) हवे०गउउबारह(a) दि०गउउबारह(a) दि०गउउबारह(a) दि०गउउबारह(a) दि०गउउबारह(a) दि०गउउबारह(a) दि०गउउबारह(a) दि०गउउबारह(b) वि०गउउबारह(i) ठोहिणी-दि०लोहापनचार(i) ठोहिणी-दि०लोहापनचार(ii) रोहिणी-दि०गवपछी(ii) प्रक्रालिन-दि०पछीछह(ii) कालिका (या काल्ली)-इवं० पदाखा(ii) कल्लाली-हव०पदा(ii) पुरुधदत्ता (या नर-गज(ii) पुरुधयत्ता (या नर-गज(ii) पुरुधयत्ता (या नर-गज | પક્ષીबाहुनभुजा सं०भाषुचक्रेडन ( या अप्रतिचका) गल्डआठ या () वरपून, बज, पज (दनिण); स्नुप, बज, अकु (तम)(क) खे०गाइबारह (i) आठ हाथों में चक्र , येप चार में से तो मातुलिंग, अभ्यमुदा(a) दि०गाइवारह (i) आठ हाथों में चक्र , येप चार में से तो मातुलिंग, अभ्यमुदा(a) दि०गाइवारह (i) आठ हाथों में चक्र और अन दो में मातुलिंग, अभ्यमुदा(a) दि०गाइवारह (i) आठ हाथों में चक्र और अन दो में मातुलिंग, अभ्यमुदा(a) दि०गाइवारह (i) आठ हाथों में चक्र और लेग चार में से तो में मातुलिंग, अभ्यमुदा(a) ति०गाइवारह (i) आठ हाथों में चक्र और लेग चार में से तो मातुलिंग, अभ्यमुदा(a) ति०गाइवारह (i) औठ हाथों में चक्र और लेग चार में से तो मातुलिंग, अभ्यमुदा(a) ति०गाइवारह ( ii) औठ हाथों में चक्र और लेग मातुलिंग, अभ्यमुदा(i) अजित्ता या अजित-लोहापनवारवरदमुदा ( या अभ्यमुदा)(i) औठतता- कोवारवरदमुदा ( या अभ्यमुदा, मुलं, चक(i) रोहिंगी-दि०लोहापनवारवरदमुदा, आसमाल, कल (या स्पं), अभ्रयमुदा(i) होरितारी-दवे०पंथ माभूरवारवरदमुदा, आसमाल, कल (या स्पं), अभ्रयमुदा(i) होरितारी-दवे०पंथ (या माभूरवारवरदमुदा, आसमाल, कल(i) होरितारी-दवे०पंथ (या माभूरवारवरदमुदा, आसमाल, कल (या स्पं), अन्यमुदा(i) आतीत-दि०पंशबावरदमुदा, आसमाल, कल (या स्पं), अन्यमुदा(i) आतीत-दि०पंशबावरदमुदा, आसमाल, कल (या स्पं), आंह ((i) आतीत-दि०पंशवरदमुदा, पाय, संल, अंह वरतमुदा, बहुग, रहो (या पितही)(i) महाताठी-दव०पंगवारवरदमुदा, पाय, संल, अंह वल | uhiबाहनभुजा सं<br>भाष्ठभाष्ठपभाष्ठ<br>भाष्ठभाष्ठ<br>भाष्ठभाष्ठ<br>भाष्ठभाष्ठ<br>भाष्ठभाष्ठ<br>भाष्ठभाष्ठ<br>भाष्ठभाष्ठ<br>भाष्ठभाष्ठ<br>भाष्ठभाष्ठ<br>भाष्ठभाष्ठ<br>भाषाभाष्ठ<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषा<br>भाषाभाषा<br>भाषा< | પક્ષીबाहुनभुषा सं<br>भाषा<br>भाषा<br>भाषा<br>भाषा<br>भाषा<br>भाषा<br>भाषा<br>भाषा<br>भाषा<br>भाषा<br>भाषा<br>(स) श्रातित्रका।<br>भाषा<br>(स) श्रातित्रका।<br>भाषा<br>(स) श्रातित्रका।<br>भाषा<br>(स) श्रातित्रका।<br>भाषा<br>(स) श्रेय भाषा<br>(स) श्राति मानुर्जिण, स्प्रस्पुदा<br>वारह<br>(स) श्रात मानुर्जिण, स्प्रसपुदा<br>(स) श्रात मानुर्जिण, स्प्रसपुदा<br>(स) भाषा<br>(स) श्रात मानुर्जिण, स्प्रसपुदा<br>वारह<br>(स) श्रात मानुर्जिण, स्प्रसपुदा<br>(स) श्रात मानुर्जिण, स्प्रसपुदा<br>वारह<br>(स) श्रा भानुर्जिण, स्प्रसपुदा<br>वारह<br>(स) श्राय भाषा<br>(स) श्राय मानुर्जिण, वरदपुदा<br>वार मानुर्जिण, वरदपुदा<br>वार मानुर्जिण, वरदपुदा<br>वार भाषा<br>वरदपुदा, स्रायममुदा)भानुर्जिण, बप्रसपुत्त<br>वार सं<br>वार पुत्त से स और स्वय दो में मानुर्जिण, अप्रसपुदा<br>वार (स) से स और स्वय को में मानुर्जिण, अप्रसपुदा<br>वार (स) सामाजा,<br>वरदपुदा (सा आपमाजा)<br>वरदपुदा, सामाजा, प्रञ से स मानुर्जिण, वरदपुदा<br>वार पाय, आंग्र पाय,<br>वार वरदपुदा, सामाजा, प्रञ (साम मानुर्जिण, अप्रपपुदा<br>वार पुत्त भाषा<br>(स) भानुर्जिण, अप्रपपुदा<br>वार वार वरदपुदा, सामाजा, प्रञ (साम मानुर्जिण, अप्रपपुत<br>वार (स) श्रितानी-दि<br>को सामाजा, प्रञ वार वार पाय, आंग्र पाय, अंग्र पुत संप्र<br>वार वार वरदपुदा, अभ्रसाला, एठ (या सपी), अभरपुदा<br>(स) मानुरिया, अंकुप<br>(स) मानुरिया, अंकुप<br>(स) मानुरिया, अन्नपुत<br>(स) मानुरिया, अन्नपुत<br>(सा मान्सी)-संक<br>वार वार वरदपुता, वक, पत्त का पाय, स्व, अंकु<br>वा<br>(से नहाजी-दि<br>वाभानुरिया, अन्नपुत<br>वा<br>वा<br>वा<br>वा<br>(से नहाजी-दि<br>वा<br>वा<br>(से मानुरिया, अन्नप्त प्र<br>वा<br>वा<br>(से नहाजी, पत्त (सा सापाय), अन्नपाया, भाले<br>(सा नहाली, भू का<br>वा<br>(से नहाली-दि<br>वा<br>(से मानुरिया, अन्नपाला, प्र<br>वा<br>(से नहाली, भाले<br>(सा नात्त (सा नाताय), अन्नपाला, प्र<br>वा<br>(से नाताया, अन्नपाला, प्र<br>वा, वा<br>वा<br>(से नहाया, वा<br>वा<br>(सा नाताया, अन्नपाला, प्र<br>वा<br>सातमाना, पत्त वा<br>वा<br>वा<br>सा<br>वा<br>वा<br>वा<br>वा<br>सा वा<br>वा<br>वा<br>व |

808

|   | संख्या        | यसो                                                  | वाहन भु       | भुजा संख्या | आसुघ                                                                 |
|---|---------------|------------------------------------------------------|---------------|-------------|----------------------------------------------------------------------|
|   | ָּ<br>פ       | ૭. (i) જ્ઞાन્તા⊸રૂવે∘                                | गज            | चार         | दरदमुदा, अक्षमाला, (मुन्तामाला), शूरु (या विशूल), अभयमुदा, दिरदमु 1, |
|   |               |                                                      |               |             | अक्षमाला, पात्रा, अंकुंब, (मन्त्राधिराजकल्प)                         |
|   | _             | (ii) कालो-दि०                                        | वृषभ          | चार         | घण्टा, त्रिकूल (या क्यूल) फल, वरदमुद्रा                              |
|   | ر.<br>ر       | ८. (i) भूकुटि (या ज्वाला)-व्ले॰ वराह (या वराल या चार | वराह (या वराल | या चार      | खड्ग, मुद्गर, फलक (या म.सुस्मि), परगु                                |
|   |               |                                                      | मराल या हंस)  |             |                                                                      |
|   | <u> </u>      | (ii) ख्वाज्ञामारिजनो–दि०                             | महित          | આર          | चक्र, इनुष, पाश (घा नागपाश), चर्म (या फल्क), तिशूल या (या शूल),      |
|   |               |                                                      |               |             | बाण, मरस्प, खड्ग                                                     |
|   | ~`<br>``      | ९. (i) सुतारा (या चाण्डा-                            | बुषभ          | चार         | वरदमुद्रा, अक्षमाला, कलवा, अंकुत्त                                   |
|   |               | लिका)–रुद्रे ०                                       |               |             |                                                                      |
|   |               | (ii) महाकाली–दि०                                     | कूमे          | चार्        | वज्ज, मद्गार (या गदा), फल (या अभयमुद्रा), वरदमुद्रा                  |
|   | ٤٥. (         | १०. (i) अशोका (या गोमे-                              | पञ्च          | चार         | वरदमुद्रा, पाश (या नागपाश), फल, अंकुश                                |
|   |               | धिका)−रुवे०                                          |               |             |                                                                      |
|   | <u> </u>      | (ii) मानदो-दि०                                       | धूकर (नाग)    | चार         | फल, वरदमुद्रा, झप, पाश                                               |
| ş | <u>۶</u> ۶. ( | ११. (i) मानवी (या श्री-                              | म्बिह         | चार         | वरदमुद्रा, मुद्गर (या पाश), कल्ल (या वच्च या नकुल), अंकुट, (या       |
|   |               | वरसा)-श्वे०                                          |               |             | अक्षमूत्र )                                                          |
|   | <u> </u>      | (ii) गौरी-दि०                                        | मून           | चार         | मुद्गर (या पाश), अब्ज, कल्स (या अंकुझ), वरदमुद्रा                    |
|   | ٤۶. (         | १२. (i) चण्डा (सा प्रचण्डा सा                        | अरव           | चार         | वरदमुद्रा, शक्ति, पुष्प (या पाश), गदा                                |
|   |               | अजिता)–श्वे०                                         |               |             |                                                                      |
|   |               | (ii) सान्धारी-दि०                                    | पद्म (शा मकर) | चार         | मुसऌ, पद्म, वरदमुद्रा, पद्म ।                                        |
|   | •             | ·                                                    |               | या दो       | पदा , फल ( <b>अपराजितप्रुच्हा</b> )                                  |
|   |               |                                                      |               |             | •                                                                    |

| आयुष        | क्षाण, पार्झ, चनुष, सर्प | (i) सर्प, सर्प, घनुष, बाण;<br>(ii) दो में बरदमुद्रा, शेष में खह्म, खेटक, कार्मुक, श्वर (अ <mark>पराजितप्रच्</mark> छा) | खड्ग, पास, खेटक, अंकुश । | फलक, अंकुश <b>(पदानन्दमहाकाष्य</b> ) | घनुष, बाण, फल, वरदमुद्रा | छत्यल, अकुंब, पदा, अभयमुहा           | दो में पद्म और शेष में धनुष, वर्रस्मुद्रा, अंक्रुंश, बाण,<br>विशूल, पास,चक्र, डमरू, फल, वरदमुद्रा (अपराजित्म <del>ण्ड्</del> या) | पुस्तक, उत्तल, कमण्डलु, पद्म (या वरदमुद्रा) | फल, सपै, (या इढि या खड्ग ?), चक्र , वरदमुद्रा<br>बाण, धनूष, वज्ब, चक्र (अ <b>पराजितप्रुच्छा</b> ) | बोजपूरक, बूल (या विश्वल), मुषुणिड (या पदा), पद्म | र्शस, खड्ग, चक, वरदमुद्रा | वज्र, चक्र, पाश, अंकुरा, फल, वरदमुद्रा (स्पराखितषुच्छा) | मातुल्मि, उत्पल, पाश (या पदा), अक्षमूत्र | रुपे, वज्ज, मृग, (या चक्र), वरदमुद्रा (या फल) | वरदमुद्रा, अक्षसूत्र, मातुल्पि, सस्ति | फ्ल, खड्ग, खेटक, वरदमुद्रा       | बरदमुदा, अक्षसूत्र , बीजपूरक, कुम्भ (या शूल या तित्तूल) | खेटक, खड्ग, फल, वरदमुद्रा । खड्ग, खेटक (अपराजितमुच्छा) |
|-------------|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|--------------------------------------|--------------------------|--------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|---------------------------|---------------------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| भुजा संख्या | चार                      | चारोया छह                                                                                                              | चार                      | या दो                                | चार                      | चार                                  | ža                                                                                                                               | चार                                         | चार                                                                                               | चार                                              | चार                       | या छह                                                   | चार                                      | चार                                           | चार                                   | चार                              | चार                                                     | चार या दो                                              |
| वहत         | पदा                      | . सर्पं या व्योमयान                                                                                                    | पद्म                     |                                      | हंस                      | • मत्स्य                             | আঁচা                                                                                                                             | पदा                                         | मयूर (या गरुड)                                                                                    | मयूर                                             | शूकर                      |                                                         | ० पद्म                                   | हम या सिंह                                    | पद्म                                  | हारभ                             | भद्रासन (या सिंह)                                       | कालानाग                                                |
| यक्षी       | १३. (i) विदिता–रवे०      | (ii) वैरोट्या (यावैरोटं।)-दि॰ सर्प या ब्योमधान                                                                         | १४. (i) अंकुया⊷रवे०      |                                      | (ii) अनन्तमती–दि०        | १५. (i) कन्दर्पा (या पन्नसा)-क्ष्वे० | (ii) मानसी-दि०                                                                                                                   | १६. (і) निर्वाणी⊷इबे०                       | (ii) महामानसी-दि०                                                                                 | १७. (i) बला-स्वे०                                | (ii) जया∽दि               |                                                         | १८. (i) क्षारणो (या काली)-व्वे० पदा      | (ii) त्तारावती(या<br>विजया)-दि०               | १९. (i) वैरोट्या–रवे∘                 | (ii) अपराज्तिा– <sup>दि</sup> र∘ | i) नरदता-क्वे०                                          | (ii) बहुरूपिंगोर्नाद <b>्</b>                          |
| संख्या      | , e %                    | -                                                                                                                      | \$ <u>\$</u>             |                                      | -                        | ښو.<br>مړې                           | ~                                                                                                                                | 37<br>207                                   | ~                                                                                                 | )<br>9.2                                         | _                         |                                                         | 8 C. (                                   | <b>`</b>                                      | \$ S. (                               | <u> </u>                         | 20. (                                                   | 9                                                      |

Jain Education International

| <b>कायुष</b><br>वरदमुद्रा, खड्ग, बोजपूरक, कुम्स (या शूल या फलक) ।<br>अक्षमाला, वज्ज, परसु, नकुल, बरदमुद्रा, खड्ग, खेटक, मामुलिंग, (देवता-<br><b>सूत्तिप्रकरण</b> ) | प्र, चक, उमरु, अक्ष<br>11श, पुत्र, अंकुश                                                  | हागा ।<br>दूसरा पुत्र आम्रदृक्ष की<br>जतपुरुद्धा) छाया में अवस्थित यक्षी के<br>समीप होगा । | स्तुल<br>बिम,<br>युव,<br>युव,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | नरसमुद्रा (या अभयमुद्रा), पुस्तक |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| वरदमुद्रा, सङ्ग, बोज,<br>अक्षमाला, वज्ज, परशु,<br><b>मू</b> त्तिप्रकरण)                                                                                            | दण्ड, खेटक, अक्षमाला, खड्ग<br>ज्ञूल, खड्ग, मुद्गर, पाश, वच<br>मातुलिंग (या आम्रलुम्बि), प | अम्रलूम्बि, पुत्र ।<br>फल, वरदमुदा (अपराजितप्रुच्छा)                                       | पच, पाश, फल, अंक्व श<br>(i) अंकुय, अक्षसूत्र (या पाश), पच,<br>वरदभुद्रा<br>(i.) पाय, सहंग, शूल, अभंचन्द्र, ग्या, ग<br>रत्तल, धनुष, शूल, अभंचन्द्र, ग्या,<br>रत्तल, धनुष, शुल, भ्रिंड, माला, फल,<br>परञ्च, कुंत, भिंड, माला, फल,<br>परजु, कुंत, भिंड, माला, फल,<br>परत्रक, अभयमुद्रा, मातुल्मि (या<br>धुस्तक, अभयमुद्रा, मातुल्मि (या<br>धुस्तक, अभयमुद्रा, मातुल्मि (या<br>वाण (या वीणा या पदा)।<br>पुस्तक, अभयमुद्रा, सातुल्मि सरा<br>स्रोणा फल (सात्राधिराजकाय) | बरदमुदा (या अ                    |
| <b>भुषा संख्या</b><br>चार या<br>आठ                                                                                                                                 | चार या<br>आठ<br>चार                                                                       | मे                                                                                         | (ट) चार<br>चार<br>छह<br>चार या छह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ter<br>Ver                       |
| <b>बाहन</b><br>हो                                                                                                                                                  | मकर (या मकंट)<br>सिंह                                                                     | સિંह                                                                                       | कुक्कुट-सर्प( या कुक्कुट) चार<br>पद्म (या चार<br>कुक्कुट-सर्प या छह<br>कुक्कुट)<br>सिंह या गज चार ट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | भद्रासन (या सिंह)                |
| संख्या वक्षी<br>२१. (i) गान्धारो (या<br>मालिमो)⊸इवे०                                                                                                               | (ii) चामुण्डा (या कुसुम-<br>मालिनी<br>२२. अंबिका (या कुष्माण्डी या                        | आषाप्य।)-(म) स्वरु<br>(ख) दि०                                                              | २३. पद्मावती⊸(क) इवे०<br>(ख) दि०<br>२४. (i) सिद्धायिका-क्वे०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | (ii) सिद्धायिनौ–दि०              |

|            |                                   |                 | [च] महाविद्या <del>-पू</del> र्तिविज्ञान-तास्तिका | वज्ञान-ता | सिका                                                                                                       |
|------------|-----------------------------------|-----------------|---------------------------------------------------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| संख्या     | महाविद्या                         | 21              | वाहन                                              | भुजा सं०  | आयुध                                                                                                       |
| ~          | रोहिणो                            | (क) रुत्रे ०    | गाय                                               | चार       | शर, चाप; र्शस, अभ्रमाला                                                                                    |
|            |                                   | (ख) दि०         | पद्म                                              | चार       | ধাৰে (य। যুন্ত), ৭ম, फल, कल्या (या वरदमुद्रा)                                                              |
| <u>م.</u>  | प्रज्ञान्ति                       | (क) इवे०        | मग्रूर                                            | चार       | बरदमुद्रा, शक्ति, मातुलिंग, शक्ति ( निर्वाणकल्डिका );<br>त्रिबूज, दण्ड, अभयमुद्रा, फल ( मन्त्राधिराजकल्प ) |
|            |                                   | (ख) दि०         | अर्घन                                             | चार       | चक, खड्म, संख, वरदमुदा                                                                                     |
| ۳          | बज्रभूंखला                        | (क) इने०        | पदम्                                              | चार       | वरदमुद्रा, दो ह्राथों में श्रंखला, पद्म (या गदा)                                                           |
|            |                                   | (ख) दि०         | पदा (या गज)                                       | चार       | भ्यंखला, शंख, पद्म, फल                                                                                     |
| ý          | वजांकुसा                          | (क) इते ०       | गज                                                | चार       | वरदमुद्रा, वज्ज, फल, अंकुरा (सिर्वाणकलिका); खड्ग,                                                          |
|            |                                   |                 |                                                   |           | वज्र, खेटक, घूल (आचारदिनकर); फल, अक्षमाला,                                                                 |
|            |                                   |                 |                                                   |           | अंकुय, विद्यूल (मन्त्राधिराजकट्य)                                                                          |
|            |                                   | (ख) दि॰         | पुष्पयान (या गज)                                  | चार       | अंक्रुरा, पदा, फल, वज्ञ                                                                                    |
| ئو         | चक्रेरुव                          | <b>ारी</b> इते∘ | गरह                                               | चार       | चारों हाथों में चक्र प्रदर्शित होगा                                                                        |
|            | जांबूनदा-दि <b>०</b>              |                 | मयूर                                              | चार       | खड्ग, शूल, पद्म, फल                                                                                        |
| س          | नरदत्ता (या पुरुषदत्ता) (क) श्वे० | r) (क, क्वेo    | महिष (या पद्म)                                    | चार       | वरदमुद्रा (षा अभयमुद्रा), खड्ग, खेटक, फल                                                                   |
|            | •                                 | (ख) दि०         | चक्रवाक (कल्हेंस)                                 | चार       | वज्ज, पद्य, इंखि, फ़्ल                                                                                     |
| ۋ          | काली या काल्किंग                  | (क) स्वै०       | पदा                                               | चार       | अक्षमाला, गदा, वज्ज, अभयमुद्रा (निर्वाणकस्टिना);                                                           |
|            |                                   | -               |                                                   |           | त्रिजूल, अक्षमाला, वरदमुद्रा, गदा (मन्त्राधिराजकत्म)                                                       |
|            |                                   | (ख) दि०         | ਸੂਜ                                               | चार       | मुसल, खड्ग, पद्म, फल                                                                                       |
| <b>v</b> . | महाकाली                           | (क) इत्रे०      | मानव                                              | चार       | वज्ज (या पदा), फल (या अभयमुहा), घण्टा, अक्षमाला                                                            |
| :          |                                   | (ख) दि०         | <b>शरभ (या अष्टा</b> पदप <b>्</b> र)              | चार       | <b>बार, कार्मुक, असि, फल</b>                                                                               |

परिशिष्ट

| आर्यच          | बरदपुद्रा, मुस्ल (या दण्ड), अक्षमाला, पद्म<br>भूजाओं में केवल पद्म के प्रदर्शन का निर्देश है। | बज्ज (या त्रित्रूल), मुसल् (या दण्ड), अभयमुदा, व रदमुदा<br>हाथों में केवल चक्र और खड्ग का उल्लेख है। | दो हाथों में ज्वाला या चारों हाथों में सर्प | धनुष, खड़ग, बाण ( या चक्र ) फल्क आदि । देवी<br>ज्वाला से युन्त हैं । | वरदमुद्रा, पाश, अक्षमाल, वृक्ष (विटप) | मत्स्य, त्रिजूल, खड्ग, एकभुला की सामग्री का<br>अमुल्लेख है। | मर्पे, खड्ग, खेट ह, सर्प (या वरदमुदा) | करों में केवल सर्प के प्रदर्शन का उल्लेख है। | रार, चाप, खड्ग, खेटक<br>बन्यों में केवल खड्ग और वज्ज थारण करने के उल्लेख है। | वरदमुदा, वज्र, अक्षमाज्ञ, वज्ज (या वियूल) | दो हाथों के नमस्कार मुद्रा में होने का उल्लेख है । | खड्ग, खेटक, जल्पात्र, रत्न (या वरद-पा-अभयमुद्रा)<br>देवी के हाथ प्रणाम-मुद्रा में होंगे (प्रतिष्ठातारसंग्रहु); | दरदमुदा, अक्षमाला, अकुश, पुष्पहार (प्रसिष्ठासारोढार<br>एवं प्रसिष्ठातिलकम्) |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| भुजा संस्वा    | गोचा (या वृपम) चार<br>गोधा हार्थों की संस्था<br>का <u>अक्टले</u> स                            | भा अपुरस्थ<br>पद्म<br>कूर्म                                                                          | जूकर (या कलहंन<br>या बिल्ली) चार            | भहिष                                                                 | पद्म<br>चार                           | यूकर                                                        | सर्प (या गण्ड या भिह) चार             | सिंह चार                                     | अञ्च चार<br>अरुव चार                                                         | हंस (या मिंह) चार                         | सर्प हार्थों की संख्या का<br>अनुल्लेख है।          | सिंह (या मकर) ँ चार<br>सिंह                                                                                    | ,                                                                           |
| महाविद्या वाहन | (क) इने <b>॰</b><br>(ख) दि॰                                                                   | (क) दवे०<br>(ख) दि०                                                                                  | ११. (i) सर्वास्त्रमहाज्वाला या ज्वाला इवे०  | <b>ा</b> लिनो दि॰                                                    | (क) इने०                              | (ख) दि०                                                     | रुं वे ०                              | दि ०                                         | रुवे ०<br>स्थि                                                               | (म) उने ०                                 | (च) दि०                                            | सी (क) इवे०<br>(ख) दि०                                                                                         | ~                                                                           |
| संस्था         | ९. गौरी                                                                                       | १०. गांधारी                                                                                          | ११. (i) सर्वास्त्रम                         | (ii) ज्वालामालिनो                                                    | १२. सानबी                             |                                                             | १३. (i) नैरोट्या                      |                                              | १४. (i) अच्छुमा<br>(ii) अच्युता                                              | १५. मानसी                                 |                                                    | १६. महामानसी                                                                                                   |                                                                             |

# (छ) पारिमाषिक श्रन्दावली

अभवमुद्राः संरक्षण या अभयदान की सूचक एक हस्तमुद्रा जिसमें दाहिने हाथ की खुल्ली हथेली दर्शक की ओर प्रदर्शित होती है ।

अष्ट-महाप्रातिहार्थ : अशोक वृक्ष, दिव्य-ध्वनि, सुरपुष्पवृष्टि, त्रिछत्र, सिंहासन, चामर-धर, प्रमामण्डल ए४ देवदुन्दुभि ।

अष्टमांगलिक चिह्न : स्वस्तिक, श्रीवत्स, नन्द्यावर्त, वर्धमानक, भद्रासन, कल्ला, दर्पण एवं मत्स्य ( या मत्स्ययुग्म ) । क्वेताम्बर और दिगम्बर परंपरा की सूचियों में कुछ मिन्नता दृष्टिगत होती है ।

आयागपट : जिनों ( अईतों ) के पूजन के निमित्त स्थापित वर्गाकार प्रस्तर पट्ट, जिसे लेखों में आयागपट या पूजाशिला पट कहा गया है। इन पर जिनों की मानव मूर्तियों और प्रतीकों का साथ-साथ अंकन हुआ है।

डत्सपिणी-अवसपिणी : जैन कालचक्र का विभाजन । प्रत्येक युग में २४ जिनों की कल्पना की गई है । उत्सर्पिणी धर्म एवं संस्कृति के विकास का और अवसर्पिणी अवसान का यग है । वर्तमान युग अवसर्पिणी युग है ।

उपसर्य : पूर्व-जन्मों की बैरी एवं दुष्ट आत्माओं तथा देवताओं द्वारा जिनों की तपस्या में उपस्थित विघ्न ।

कायोरसर्ग-मुद्रा या खड्गासनः जिनों के निरूपण से सम्बन्धित मुद्रा जिसमें समभंग में खड़े जिन की दोनों मुजाएँ लंबवत् घुटनों तक प्रसारित होती हैं। दोनों चरण एक दूसरे से और हाथ द्यरीर से सटे होने के स्थान पर थोड़ा अलग होते हैं।

जिन : शाब्दिक अर्थ विजेता, अर्थात् जिसने कर्म और वासना पर विजय प्राप्त कर लिया हो । जिन को ही तीर्थंकर मी कहा गया । जैन देवकुरू के प्रमुख आराध्य देव ।

जिन-चौमुली या प्रतिमा-सर्वतोभद्रिकाः वह प्रतिमा जो सभी ओर से शुभ या मंगल-कारी है । इसमें एक ही शिलाखण्ड में चारों ओर चार जिन प्रतिमाएँ ध्यानमुदा या कायोत्सर्ग में निरूपित होती हैं ।

जिन-चौबीसी या चतुर्विक्षति-जिन-पट्टः २४ जिनों की मूर्तियों से युक्त पट्ट; या मूलनायक के परिकर में लाछन-युक्त या लाछन-विहीन अन्य २३ जिनों की लघु मूर्तियों से युक्त जिन-चौबीसी ।

जीवन्तस्वामी महावीर ः वस्त्राभूषणों से सज्जित महावीर को तपस्यारत कायोत्सर्ग मूर्ति । महावीर के जीवनकाल में निर्मित्त होने के कारण जीवंतस्वामी या जीवितस्वामी संज्ञा । दिगम्बर परम्परा में इसका अनुल्लेख है । अन्य जिनों के जीवंतस्वामी स्वरूप की भी कल्पना की गई ।

#### परिशिष्ट

तीर्थकर : कैवल्य-प्राप्ति के पश्चात् साधु-साध्वियों एवं श्रावक-श्राविकाओं के सम्मिलित चनुर्विध तीर्थ की स्थापना के कारण जिनों को तीर्थंकर कहा गया ।

श्रितीर्थो-जिन-मूर्ति : इन मूर्तियों में तीन जिनों को साथ-साथ निरूपित किया गया । प्रत्येक जिन अष्ट-प्रातिहार्य, यक्ष-यक्षी युगल एवं अन्य सामान्य विशेषताओं से युक्त हैं। कुछ में बाहुबली और सरस्वती भी आमूर्तित हैं। जैन परम्परा में इन मूर्तियों का अनुल्लेख है।

देवताओं के चतुवर्गः मवनवासी ( एक स्थरू पर निवास करने वाले ), व्यंतर या वाणमन्तर ( अमणशील ), ज्योतिष्क ( आकाशीय-नक्षत्र से सम्बन्धित ) एवं वैमानिक या विमानवासी ( स्वर्ग के देवता )।

दितीर्थो-जिन-मूर्ति : इन मूर्तियों में दो जिनों को साथ-साथ निरूपित किया गया । प्रत्येक जिन अष्ट-प्रातिहार्य, यक्ष-यक्षी युगल और अन्य सामान्य विशेषताओं से युक्त हैं। जैन परम्परा में इन मूर्तियों का अनुल्लेख है।

ध्यानमुद्रा या पर्यकासन या पद्मासन या सिद्धासन : जिनों के दोनों पैर मोड़कर (पद्मासन) बैठने की मुद्रा जिसमें खुल्जी हुई हथेलियाँ गोद में (बायीं के ऊपर दाहिनी) रखी होती हैं।

**नन्दीस्वर द्वीप**ः जैन लोकविद्या का आठवाँ और अन्तिम महाद्वीप, जो टेवताओं का आनन्द स्थल है। यहाँ ५२ शाश्वत् जिनालय हैं।

पंचकल्याणक : प्रत्येक जिन के जीवन की पाँच प्रमुख घटनाएँ —च्यवन, जन्म, दीक्षा, कैवल्य ( ज्ञान ) और निर्वाण ( मोक्ष ) ।

पंचमपरमेष्ठिः अहंत् ( या जिन ), सिढ, आत्रार्य, उपाध्याय और साथु। प्रथम दो मुक्त आत्माएँ हैं। अर्हत् शरीरधारी हैं पर सिद्ध निराकार हैं।

परिकर जिन-मूर्ति के साथ की अन्य पार्श्ववर्ती या सहायक आकृतियाँ।

विम्ब : प्रतिमा या मूर्ति ।

मांगलिक स्वप्न : संख्या १४ या १६ । श्वेताम्बर सूची—गज, वृषभ, सिंह, श्रीदेवी ( या महालक्ष्मी या पद्मा ), पुष्पहार, चन्द्रमा, सूर्य, सिंहघ्वज-दण्ड, पूर्णकुंभ, पद्मसरोवर, क्षीरसमुद्र, देवविमान, रत्नराशि और निर्धूम अग्नि । दिगंबर सूची में सिंहघ्वज-दण्ड के स्थान पर नागेन्द्रभवन का उल्लेख है तथा मत्स्य-युगल और सिंहासन को सम्मिलित कर शुम स्वप्नों की संख्या १६ बताई गई है ।

मूलनायकः मुख्य स्थान पर स्थापित प्रधान जिन-मूर्ति ।

#### खजुराहो का जैन पुरातस्व

ललितमुद्रा था ललितासन था अर्धवर्यकासन ः जैन मूर्तियों में सर्वाधिक प्रयुक्त विश्राम का एक आसन । जिसमें एक पैर को मोड़कर पीठिका पर रखा होता है और दूसरा पीठिका

लांखन : जिनों से सम्बन्धित विशिष्ट लक्षण जिनके आधार पर जिनों की पहचान सम्भव होती है।

**वरदमुद्रा**ः वर प्रदान करने की सूचक हस्त-मुद्रा जिसमें दाहिने हाथ की खुली हथेली बाहर की ओर प्रदर्शित होती है और उंगलियाँ नीचे की ओर झुकी होती हैं।

शलाकापुरुष ः ऐसी महान् आत्माएँ जिनका मोक्ष प्राप्त करना निश्चित है । जैन परम्परा में इनकी संख्या ६३ है । २४ जिनों के अतिरिक्त इसमें १२ चक्रवर्ती, ९ बलदेव, ९ बासुदेव और ९ प्रतिवासुदेव सम्मिलित हैं ।

शासनदेवता या यक्ष-यक्षी : जिन प्रतिमाओं के साथ संयुक्त रूप से अंकित देवों में सर्वाधिक महत्वपूर्ण । जैन परम्परा में प्रत्येक जिन के साथ एक यक्ष-यक्षी युगल की कल्पना की गई, जो सम्बन्धित जिन के चतुर्विध संघ के शासक एवं रक्षक देव हैं ।

समवसरण ः देवनिर्मित सभा जहाँ केवल-ज्ञान के पक्ष्वात् प्रत्येक जिन अपना प्रथम उपदेश देते हैं और देवता, मनुष्थ एवं पशु जगत् के सदस्य आपसी कटुता मूलकर उसका श्रवण करते हैं। तीन प्राचीरों तथा प्रत्येक प्राचीर में चार प्रवेश-ढारों वाले इस भवन में सबसे ऊपर पूर्वाभिमुख जिन की घ्यानस्थ मूर्ति बनी होती है।

सहस्रकूट जिनालय : पिरामिड के आकार की एक मन्दिर अनुकृति जिस पर एक सहस्र या अनेक रुघ जिन आकृतियाँ बनी होती हैं ।

-----

. ११२

से नीचे लटकता है ।

# सन्दर्भ-सूची

(क) मूल ग्रन्थ-सूचो

|                             | •••                                                                    |  |  |  |  |  |
|-----------------------------|------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| अपराजितपृच्छा               | ( भुवनदेवक्रुत ), सं० पोपटमाई अंबा शंकर मांकड, गायकवाड़ ओरियण्टल       |  |  |  |  |  |
|                             | सिरोज, खं० ११५, बड़ौदा, १९५० ।                                         |  |  |  |  |  |
| आविषुराण                    | ( जिनसेनकृत ), सं॰ पन्नालाल जैन, ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी जैन ग्रन्थमाला,   |  |  |  |  |  |
|                             | संस्कृत ग्रंथ सं० ८, वाराणसी, १९६३।                                    |  |  |  |  |  |
| उत्तरपुराण                  | ( गुणभद्रकृत ), सं० पन्नालाल जैन, ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी जैन ग्रन्थमाला,  |  |  |  |  |  |
| -                           | संस्कृत ग्रंथ १४ दिल्ली, १९५४।                                         |  |  |  |  |  |
| कल्पसूत्र                   | ( भद्रबाहुकृत ), सं० देवेन्द्रमुनि शास्त्री, शिवान, १९६८ ।             |  |  |  |  |  |
| तिस्रोधपण्णत्ति             | ( यतिवृषभ कृत ), सं० आदिनाथ उपाध्ये एवं हीरालाल जैन, जीवराज            |  |  |  |  |  |
|                             | जैन ग्रंथमाला १, क्षोलापुर. १९४३ ।                                     |  |  |  |  |  |
| <u>হিৰন্থিয়া</u> জাকাণ্ডুৰ | वचरित्र ( हेमचन्द्र कृत ), अनु० हेलेन एम० जानसन, गायकवाड़ ओरियण्टल     |  |  |  |  |  |
|                             | सिरीज, ६ खण्ड, बड़ौदा १९३१, १९३७, १९४९, १९५४, १९६२।                    |  |  |  |  |  |
| देवतामूतिप्रकरण             | ( सूत्रधार मण्डन कृत ), सं० उपेद्र मोहन सांख्यतीर्थ, संस्कृत सिरीज १२, |  |  |  |  |  |
| Ň                           | कलकत्ता, १९३६ ।                                                        |  |  |  |  |  |
| নিৰ্বাগকলিকা                | ( पादलिप्तसूरि कृत ), सं० मोहनलाल भगवानदास, मुनि श्री मोहनलाल जी       |  |  |  |  |  |
|                             | जैन ग्रंथमाला ५, बम्बई, १९२६ ।                                         |  |  |  |  |  |
| <b>यद्मपुरा</b> ण           | ( रविषेण कृत ), भाग १, सं० पन्नालाल जैन, ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी जैन       |  |  |  |  |  |
|                             | ग्रंथमाला, संस्कृत ग्रंथांक २०, वाराणसी १९५८ ।                         |  |  |  |  |  |
| प्रतिष्ठातिलकम्             | ( नेमिचन्द्र कृत ), शोल्रापुर ।                                        |  |  |  |  |  |
| प्रतिय्ठासारसंग्रह          | ( वसुनन्दि कृत ), पाण्डुलिपि, लालभाई दलपत भाई मारतीय संस्कृत           |  |  |  |  |  |
|                             | विद्यामन्दिर, अहमदाबाद ।                                               |  |  |  |  |  |
| प्रतिहासारोढार              | ( आशाधर कृत ), सं० मनोहर लाल शास्त्री, बम्बई, १९१७ ।                   |  |  |  |  |  |
| बृहस्संहिता                 | ( वराहमिहिर कृत ), सं० ए० झा० वाराणसी, १९५९ ।                          |  |  |  |  |  |
| महापुराग                    | ( पुष्पदंत कृत ), सं० पी० एल० वैद्य , मानिकचन्द दिगम्बर जैन ग्रंथ-     |  |  |  |  |  |
|                             | माला ४२, बम्बई, १९४१ ।                                                 |  |  |  |  |  |
| मानसार                      | खं० ३, अनु० प्रसन्न कुमार आचार्य, इलाहाबाद ।                           |  |  |  |  |  |
| रूपसंग्रहन                  | ( सूत्रधारमण्डन कृत ), सं० बलराम श्रीवास्तव, वाराणसीं, विक्रम          |  |  |  |  |  |
|                             | सं २०२१ ।                                                              |  |  |  |  |  |
|                             |                                                                        |  |  |  |  |  |

Ç

हरिवंशपुराण (जिनसेन कृत), सं० पन्नालाल जैन, ज्ञानपीठ भूतिदेवी जैन ग्रन्थमाला, संस्कृत ग्रंथांक २७, वाराणसी, १९६२ ।

#### (ख) सहायक ग्रन्थ (वं लेख सूची

अग्रवाल, वी० एस० (१) ''सम ब्राहमैनिकल डीटीज इन जैन रेलिजस आर्ट'', जैन एण्टिक्वेरी, खं० ३, अंक ४, मार्च, १९३८, प्र० ८३–९२ ।

(२) इण्डियन आर्ट, भाग १, वाराणसी, १९६५ ।

अवस्थी, रामाश्रय, खजुराहो की देव प्रतिमाएँ, आगरा, १९६७।

आनन्द, मुल्कराज, ( सं० ) ''खजुराहो'' (स्पेशल नंबर) मार्ग, ख० १०, अ० ३, १९ ७। केंबरलाल, इम्मार्टल खजुराहो, दिल्ली, १९६५।

कनिंघम, ए०, आर्किअलाजिकल सब आफ इण्डिया रिपोर्ट, वर्ष १८६२–६५, ख १~२, वाराणसी, १९७२ ( पुनर्मुद्रित ); वर्ष १८७१–७२, ख० ३, वाराणसी, १९६६ ( पुनर्मुद्रित )।

काले, दामोदर जयकृष्ण, खर्जूरवाहक अर्थात् वर्तमान खजुराहो, प्रयाग ।

कीलहार्न, एफ०, ''इस्स्क्रिप्शन्स फाम खजुराहो'', **एपिग्राफिया इण्डिका, सं० १,** १८८२<u>,</u> कलकत्ता ।

कुमारस्वामी, ए०के०, हिस्ट्री ऑफ इण्डियन ऐण्ड इण्डोनेशियन आर्ट, लन्दन, १९२७ ।

- कृष्णदेव. (१) ''दि टेम्पल्स आफ खजुराहो इन सेन्ट्रल इण्डिया'' **एन्शियग्ट इण्डिया**, अंक १५, १९५९, पृ० ४३–६५; खजुराहो, <mark>जैन आर्ट ऐण्ड आर्किटेक्वर,</mark> खण्ड २ ( संपादक ए० घोष ) नयी दिल्ली, १९७५, पृ० २७८-९५ ।
  - (२) ''मालादेवी टेम्पल ऐट ग्यारसपुर, महावीर जैन विद्यालय गोल्डेन जुबिली बाल्यूम, बम्बई, १९६८, पू० २६०-६६ ।

(३) टेम्पल्स आफ नार्थ इण्डिया, नयी दिल्ली, १९६९।

- (४) खजुराहो, नयी दिल्ली, १९७५।
- पांगुली, ओ॰ सी॰, गोस्वामी, ए॰ तथा तरफदार, अमिय, दि आर्ट आफ चम्देलज, कलकत्ता, १९५७३
- गुप्ते, आर० एस० तथा महाजन, बी० डी०, अजन्ता, एलगेरा ऐण्ड औरंगावाद केथ्स, बम्बई, १९६२।
- घोष, अमलानंद ( संपादक ), जैन कला एवं स्थापस्य ( ३ खण्ड ), भारतीय ज्ञानपीठ, नई दिल्ली, १९७५ ।
- चंदा,आर० पी०(१) ''जैन रिमेन्स ऐट राजगिर'', आकिं<mark>अलाजिकल सर्वे आफ इण्डिया,</mark> एक्वुक्**ल रिपोर्ट,** १९२५–२६, पृ० १२१–२७ ।

#### सन्दर्भ-सूची

- (२) "दि क्वेतांबर ऐण्ड दिगंबर इमेजेज आफ दि जैनज", आकिअलाजिकल सर्वे आफ इण्डिया एनुअल रिपोर्ट, १९२५-२६, पृ० १७६-८२।
- (३) मेडिवल इण्डियन स्कल्पचर इन वि क्रिटिश म्यूजियम, लन्दन, १९३६ ।
- चौधरी, गुलाबचंद्र, पालिटिकल हिस्ट्री आफ नार्दन इण्डिया फ्राम जैन सोर्सेज (सरका ६५० ए० डी० टू० १३०० ए० डी० ), अमृतसर, १९६३ ।
- जयन्तविजय मुनिश्री, होली आबू ( अनु० यू० पी० शाह ), मावनगर, १९५४।
- जानसन, एच०एम०, ''ध्वेतांवर जैन आइकानोग्राफो'', इष्डियन एष्टिधवेरी, खं० ५६, १९२७, पृ० २३–२६ ।
- जायसवाल, के०पी०, (१) ''जॅन इमेज आफ मौर्य पिरियड'', जर्नल बिहार उड़ोसा रिसर्च सोसाइटी, खं० २३, माग १, १९३७, पृ० १३०-३२।
  - (२) ''ओल्डेस्ट जैन इमेजेज डिस्कवर्ड'', जैन एण्टिक्वेरी, खं० ३, अं०१, जन १९३७, प० १७-१८।
- जेनास, ई० तथा आबोयर, जे०, खजुराहो, हेम, १९६० ।
- जैन, छोटेलाल, जैन बिबलिआग्रापी, कलकत्ता, १९४५ ।
- जैन, जे० सी०, स्राईक इन ऐन्द्राष्ट इण्डियाः ऐज डेपिक्टेड इन वि जैन केनन्स, बम्बई, १९४७ ।
- जैन, ज्योतिप्रसाद, (१) 'देवगढ़ और उसका कला वैभव', जैन एण्टिक्वेरी खं० २१, अं० १, जून १९५५, पृ० ११-२२ !
  - (२) दि जैन सोसेंज आफ हिस्ट्री आफ ऐन्शण्ट इष्डिया (१०० बी० सी०-ए० डी० ९००), दिल्ली, १९६४।
  - (३) प्रमुख ऐतिहासिक जैनपुरुष और महिलाएँ, दिल्ली, १९७५ ।
- जैन, नीरज, (१) 'नवागढ़ : एक महत्वपूर्ण मध्ययुगीन जैन तीर्थ', अनेकान्स, वर्ष १५, अं० ६, फरवरी १९६३, पु० २७७-७८ ।
  - (२) 'पतियानदाई मंदिर की मूर्ति और चोबीस जिन शासनदेवियाँ', अनेकान्स, वर्ष १६, अं० ३, अगस्त १९६३, ७० ९९--१०३।
  - (३) 'ग्वालियर के पुरातत्व संग्रहालय की जैन मूर्तियाँ' अनेकान्त, वर्ष १५, अं० ५, दिसम्बर १९६३, पू० २१४–१६।
  - (४) 'तुलसी संग्रहालय, रामवन का जैन पुरातत्व, अनेकान्त, वर्ष १६, अं० ६, फरवरी १९६४, प्र० २७९--८० ।
  - (५) 'बजरंगगढ़ का विशद जिनालय', अनेकान्त, वर्ष १८, अं० २, जून १९६५, पृ० ६५–६६ ।

1.5

- (६) 'अतिशय क्षेत्र अहार', अनेकान्त, वर्ष १८, अं० ४, अक्तूबर १९६५, पू० १७७-७९।
- (७) 'अहार का शांतिनाथ संग्रहाल्य', अनेकान्त, वर्ष १८, अंक ५, दिसम्बर १९६५, पृ० २२१–२२ ।
- (८) खजुराहो के जैन मंदिर, सतना, १९६७।
- जैन, नीरज तथा जैन दशरथ, जैन मान्युमेष्ट्स ऐट खजुराहो, सतना १९६८। जैन, बलमद्र, भारत के दिगंबर जैन तीर्थ (तृतौय भाग, मध्य प्रदेश), बम्बई १९७६, पु० १३१--५०।
- जैन, बालचंद्र, (१) 'महाकोशल का जैन पुरातत्व', अनेकान्त, वर्ष १७, अंक ३, अगस्त १९६४, प्र० १३१–३३ ।
  - (२) 'जैन प्रतिमालक्षण', अनेकान्त, वर्ष १९, अं० ३, अगस्त १९६६, पु० २०४-१३।
  - (३) 'धुबेला संग्रहालय के जैन मूर्ति लेख', अनेकान्त, वर्ष १९, अं०४, अक्तूबर, १९६६, पू० २४४-४५।
  - (४) जैन प्रतिमाविज्ञान, जबलपुर, १९७४।
- जैन, भागचन्द्र, वेवगढ़ की जैन कला, नयी दिल्ली, १९७४।
- जैंस, शशिकान्त, 'सम कामन एस्लिमेण्ट्स इन दि जैन ऐण्ड हिन्दू पैन्थिआन्स-१-यक्षज ऐण्ड यक्षिणीज', जैन एण्टिश्ववेरी, खं० १८, अं० २, दिसम्बर १९५२, पृ० ३२-३५; ख० १९, अं० १, जन १९५३, पृ० २१-२३ ।
- जैन, हीरालाल, (१) जैन शिलालेख-संग्रह (सं०), भाग १, माणिकचन्द्र दिगंबर जैन ग्रन्थ-माला २८, बम्बई, १९२८ ।
  - (२, भारतीय संस्कृति में जैन धर्म का योगदान, भोपाल, १९६२।
- जैनी, जे० एल०, 'सम नोट्स आन दि दिगंबर जैन आइकानोग्राफी', **इण्डियन एण्टिक्वेरो**. खं० ३२, दिसम्बर १९०४, पृ० ३३०--३२।
- जोशी, एन० पी०, मथुरा स्कल्पचर्स, मथुरा, १९६६ ।
- झा, शक्तिधर, 'हिन्दू डीटीज इन दि जैन पुराणज', डा० शास्कारी मुकर्जी फेलिसिटेशन वाल्यूम (सं० बी० पी० सिन्हा आदि), चौखम्बा संस्कृत स्टडीज खण्ड ६९, वाराणसी, १९६९, पृ० ४५८–६५ ।
- ठाकुर, एस०आर०, केटलाग आफ स्कल्पचर्स इन दि आंकिअलाजिकल म्यूजियम ग्वालियर, लक्तर ।
- डे, सुधीन, 'चौमुख––ए सिम्बालिक जैन आर्ट', **जैन जर्नल,** खं०६, अं०१, जुलाई १९७१, पृ०२७–३०।

#### सन्द 📲 सूची

ढाकी, एम० ए०, 'सम अर्ली जैन टेम्पल्स इन वेस्टर्न इण्डिया', महावीर जैन विद्यालय गोल्डेन जुबिली वाल्यूम, बंबई, १९६८, पृ० २९०–३४७।

तिवारी, माहति नन्दन प्रसाद, (१) 'भारत क**ा भवत का जैन पुरातत्व', अनेकान्त,** वर्ष २४, अं० २, जून १९७१, प्र० ५१–५२, ५८।

- (२) 'ए नोट आन दि आइडेन्टिफिकेशन आफ ए तीर्थंकर इमेज ऐट भारत कला भवन, वाराणसी', जैन जर्नल, खं० ६, अं० १, जुलाई १९७१, पृ० ४१-४३।
- (३) 'खजुराहो के पार्श्वनाथ मंदिर की रथिकाओं में जैन देवियाँ', अनेकान्स, वर्ष २४, अं० ४, अक्तूबर १९७१, पृ० १८३--८४।
- (४) 'खजुराहो के आदिनाथ मंदिर के प्रवेशद्वार की मूर्तियाँ', अनेकान्त, वर्ष २४, अं० ५, दिसम्बर १९७१, पू० २१८-२१।
- (५) 'खजुराहो के जैन मंदिरों के डोर-लिटल्स पर उल्कीर्ण जैन देवियाँ', अनेकान्त, वर्ष २४, अं० ६, फरवरी १९७२, प्र० २५१--५४
- (६) 'उत्तर भारत में जैन यक्षी चक्रदेवरी की मूर्तिगत अवतारणा', अनेकान्स, वर्ष २५, अं० १, मार्च-अप्रैल १९७२, पृ० ३५-४०।
- (७) 'कुम्भारिया के सम्भवनाथ मंदिर की जैन देवियाँ', अनेकान्त, वर्ष २५, अं० ३, जुल्लाई-अगस्त १९७२, पृ० १०१-०३।
- (८) 'चन्द्रावती का जैन पुरातत्व', अनेकान्त, वर्ष २५, अं० ४, सितम्बर-अक्तूबर १९७२, पृ० १४५-४७ ।
- (६) 'रिप्रेजेन्टेशन आफ सरस्वती इन जैन स्कल्प चर्स आफ खजुराहो, जर्नल गुजरात रिसर्च सोसाइटी, ख० ३४, अं० ४, अक्तूबर १९७२, पृ० ३०७-१२।
- (१०) 'ए ब्रीफ सर्वे आफ दि आइकानोग्राफिक डेटा ऐट कुम्मारिया, नार्थ गुजरात', संबोधि, ख० २, अं० १, अप्रैल १९७३, पृ० ७-१४।
- (११) 'ए नोट आन ऐन इमेज आफ राम ऐण्ड सीता आन दि पाई्वनाथ टेम्पल, खजुराहो, जैन जर्नल, ख० ८, अं० १, जुलाई १९७३, प्र० ३०--३२।
- (१२) 'ए नोट आन सम बाहुबली इमेजेज फ्राम नार्थं इण्डिया', **ईस्ट ऐण्ड वेस्ट** (रोम), खं० २३, अं० ३-४, सितम्बर-दिसम्बर १९७३, पृ० ३४७-५३।
- (१३) 'दि आइकानोग्राफी ऑफ दि इमेजेज आंव सम्भवनाथ ऐट खजुराहो', जर्नस्त गुजरात रिसर्च सोसाइटी, ख० ३५, अं० ४, अक्तूबर १९७३, प्र० ३-९।
- (१४) 'उत्तर भारत में जैन यक्षी पद्मावती का प्रतिमासिरूपण', अमेकान्त, वर्ष २७, अँक २, अगस्त १९७४, पू० ३४-४१ ।

११७

- (१५) 'ए यूनीक इमेज आफ ऋषभनाथ ऐट आर्किअलाजिकल म्यूजियम, खजुराहो', जर्नल ओरियण्टल इन्स्ट्यूट, बड़ौदा, ख० २४, अं० १--२, सितम्बर-दिसम्बर १९७४, ए० २४७-४९ ।
- (१६) 'इमेजेज ऑव अम्बिका आन दि जैन टेम्पल्स ऐट खजुराहो', जर्नल ओरियण्टल इस्स्टिट्यूट बड़ौदा, ख० २४, अं० १-२, सितम्बर-दिसम्बर १९७४, पृ० २४३-४६।
- (१७) 'उत्तर भारत में जैन यक्षी अस्विका का प्रतिमानिरूपण', **संबोधि,** खं० ३, अं० २–३, दिसम्बर १९७४, पृ० २७–४४ ।
- (१८) 'दि जिन इमेजेज ऑफ खजुराहो विद् स्पेशल रेफरेन्स टू अजितनाथ', जैन जर्नल, ख० १०, अंक० १, जुलाई १९७५, पृ० २२–२५ ।
- (१९) 'जैन यक्ष गोमुख का प्रतिमानिरूपण', **अभण**, वर्ष २७, अं० ९, जुलाई १९७६, पृ० २९–३६ ।
- (२०) 'दि आइकानोग्राफी ऑफ यक्षी सिद्धायिका', जर्मल एशियाटिक सोसाइटी ( कलकता ), खं० १५, अं० १-४, १९७३ (मई १९७७), पृ० ९७--१०३।
- (२१) 'जिन इमेजेज इन दि आर्किअलाजिकल म्यूजियम, खजुराहो<sup>'</sup>, महावीर ऐष्ड हिन टोचिंग्स, ( सं० ए० एन० उपाध्ये आदि ), मगवान् महावीर २५००वौं निर्वाण महोत्सव समिति, वम्बई १९७७, पृ० ४०९–२८ ।
- (२२) 'ए यूनीक डेर-लिटल फाम खजुराहो', जैन जर्मल, खं० १३, अं०२, अक्तूबर १९७८, पृ० ७५-७७।
- (२३) 'दि इमेजेज ऑफ दि जैन तीर्थंकर नेमिनाथ ऐट खजुराहो', जैन जर्नल, खं० १३, अं० ४, अप्रैल १९७९, पु० १५५-५८।
- (२४) 'आइकानोग्राफिक नोट्स आन दि जिन इमेजेज ऑफ खजुराहो विद स्पेशल रेफरेन्स टू महावीर इमेजेज', **'प्रोसिडिंग्स इण्डियन हिस्ट्री कांग्रेस** ३९वाँ अधिवेशन ( हैदराबाद, १९७८ ) प्रथम भाग, पृ० २५०-५९ ।
- (२५) जैन प्रतिमाविज्ञान, वाराणसी, १९८१।
- (२६) एलिमेण्ट्स ऑफ जैन आइकानोग्राफी, वाराणसी, १९८३।
- त्रिपाठी, एल० के० (१) एवोल्यूझन ऑफ टेम्पल ऑकिटेक्चर इन नार्वनं इण्डिया,पी-एच०डी० अप्रकाशित थीसिस, काशी हिन्दू विश्वविद्यान्नय, १९६८ ।
  - (२) 'दि एराटिक स्कल्पचर्स ऑफ खजुराहो ऐण्ड देयर प्राबेबल एक्सप्ला-नेशन', भारती, अं० ३, १९५९-६०, पृ० ८२-१०४।

#### सन्बर्भ-सूची

- दीक्षित, एस० के०, ए गाइड टू दि स्टेट ग्यूजियम धुबेस्ठा ( नवगाँव ), विन्ध्यप्रदेश, नवगाँव, १९५६।
- दीक्षित, आर० के० वि चन्देलज ऑफ वि जेआकभुक्ति ऐण्ड देघर टाइम्स, पी०एच०डी० थीसिस, उखनऊ विश्वविद्यालय ।
- देसाई, पी० बी०, (१) जैनिजम इन साउथ इण्डिया ऐण्ड सम जैन एपिग्राफ्स, जीवराज जैन ग्रन्थमाला ६, कोलापुर, १९६३ ।
  - (२) 'यक्षी इमेजेज इन साउथ इण्डियन जैनिजम', डा० मिराझी फेलि-सिटेशन बाल्यूम ( सं० जी० टी० देखपाण्डे आदि ), नागपुर, १९६५, पृ० ३४४-४८ ।

दोशी, बेचरदास, जैन साहित्य का बृहद् इतिहास, भाग १, वाराणसी, १९६६ ।

- नाहटा, अगरचन्द, (१) 'तालघर में प्राप्त १६० जिन प्रतिमाएँ'. अनेकान्त, वर्ष १९, अं० १–२, १९६६ ( अप्रैल–जून ), पृ० ८१–८३।
  - (२) 'भारतीय वास्तुशास्त्र में जैन प्रतिमा सम्बन्धी ज्ञातव्य', अनेकान्त, वर्ष २०, अं० ५, दिसम्बर १९६७, पृ० २०७-१५।
- माहटा, भंवरलाल, 'तालागुडी की जैन प्रतिमा', जैन जगत, वर्ष १३, अं० ९--११, विसम्बर १९५९--फरवरी १९६०, पृ० ६०--६१।
- नाहर, पो० सी०, जैन इन्स्किष्<mark>शस्स,</mark> माग १, जैन विविध साहित्य शास्त्रमाला ८, कलकत्ता, १९१८ ।
- पाटिल, डी० आर०, दि एन्टिक्वेरियन रिमेन्स इन बिहार, हिस्टारिकल रिसर्चे सिरीज ४, पटना, १९६३ ।
- प्रसाय, त्रिवेणी, 'जैन प्रतिमाविधान', जैन एफ्टिक्वेरी, खं० ४, अं० १, जून १९३७, पृ० १६–२३ ।

प्रेमी, नाथूराम, जैन साहित्य और इतिहास, बम्बई, १९५६ ।

बनर्जी, जे० एन० दि डीवेलपमेण्ट ऑव हिन्दू आइकानोग्राफी, कलकत्ता, १९५६ ।

- वर्जेंस, जे० 'दिगम्बर जैन आइकानोग्राफी', **इष्डियन एष्टिक्वेरी, खं० ३२,** १९०३, पृ० ४५९–६४ ।
- क्राउन, पर्सी, **इण्डियन आकिटेक्चर (** बुद्धिस्ट ऐण्ड हिन्दू पिरियड्स ), बम्बई, १९७१ ( पुनर्मुद्रित ) ।
- ्न, क्लाजं, (१) 'दि फिगर ऑफ दि टू लोअर रिलिपस आन दि पार्श्वनाथ टेम्पल ऐट खजुराहो', आचार्य श्री विजय वल्लभसूरि स्मारक ग्रन्थ ( सं० मोती चन्द्र आदि ), बम्बई, १९५६, पृ० ७–३५ ।

- (२) 'जैन तीर्थंज इन मध्य देश : दुदही', जैन युग, वर्ष १, नवम्बर १९५८, पृ० २९-३३ ।
- (३) जैन तीर्थंज इन मध्यदेश: चौंदपुर', जैन युग, वर्ष २, अप्रैल, १९५९, प्र० ६७-७०।
- (४) वि जिन इमेजेज आफ देवगढ़, लिडेन, १९६९।
- वोस, एन० एस०, हिस्ट्री आफ चन्देलज, कलकत्ता, १९५६ ।
- मट्टाचार्य, ए० के०, (१) ''आइकानोग्नाफी आफ सम माइनर डीटीज इन जैनिजम'**', इण्डियन** हिस्टारिकल क्वाटलीं, खं० २९, अं० ४, दिसम्बर १९५३, पु० ३३२–३९ ।
  - (२) ''जैन आइकानोग्राफी'', आचार्य भिक्षु स्मृति ग्रन्थ ( सं० गतकारि मुखर्जी आदि ), कलकत्ता, १९६१, पृ० १९१-२००।
  - (३) "एन इण्ट्रोडक्शन टू दि जैन गॉडेस पद्मावती", मुनि जिन विजय अभिनन्दन ग्रन्थ-भारतीय पुरातस्व (सं० आर० एस० डाण्डेकर आदि), जयपुर, १९७१, पृ० २१९--२९।
- भट्टाचार्यं, बी०, ''जैन आइकानोग्राफी'', जैनाचार्यं श्री आस्मानन्द जन्म शताम्सी स्मारक ग्रन्थ (सं० मोहनलाल दलीचन्द देसाई), बम्बई १९३६, पृ० ११४–२१।

भट्राचार्य, बी० सी०, दि जैन आइकानोग्राफी, दिल्ली, १९७४, (पुनर्मुंद्रित) ।

- मण्डारकर,डीo आर०, ''जैन आइकानोग्राफी'', आकियलाजिकल सर्वे आफ इण्डिया, एनुअल रिपोर्ट, १९०५–०६, कलकत्ता, १९०८, पृ० १४१–४९ ।
- मानव, महेन्द्र कुमार (सं०), कलातीर्थ खुजराहो, छतरपुर ।
- मित्रा, देबला, ''शासनदेवीज इन दि खण्डगिरि केव्स'', जर्नल एशियाटिक सोसायटी, खं० १, अं० २, १९५९, पृ० १२७-३३ ।

मित्रा, शिशिर कुमार, वि अलि रूलर्स आक खजुराहो, कलकत्ता, १९५८ ।

- रामचन्द्रन, टी० एन०, तिरुपरूतिकुणरम ऐण्ड इट्स टेम्पल्स, बुलेटिन मद्रास गवर्नमेण्ट म्यूजियम, न्यू सिरिज, खं० १, भाग ३, मद्रास, १९३४।
- रोलैण्ड, बेन्जामिन, दि आर्ट ऐण्ड आ किटेक्चर आफ इण्डिया, लन्दन, १९५३।
- लालवानी, गणेश, (सं०) जैन कर्नल (महावीर जयंती स्पेशल नंबर), खं० ३, अं० ४, अप्रैल १९६९ ।
- वाजपेयी, के० डी०, मध्य प्रदेश की प्राचीन जैन कला, अनेकान्त, वर्ष १७, अं० ३, अगस्त १९६४, पू० ९८--९९; वर्ष २८, १९७५, पू० ११५-१६।

#### सम्बर्भ-सूची

- विद्या प्रकाश, **सज़ुराहो ( ए** स्टडी इन दि कल्चरल कण्डीशन्स आफ चन्देल सोसा-इटी ), दिल्ली ।
- थिण्टरनिस्ज, एम, ए हिस्ट्री आफ **इण्डियन लिट्रेखर**, सं २, (बुद्धिस्ट ऐण्ड जैन लिट्रेचर)', कलकत्ता, १९३३ ।
- शर्मा, बी० एन०, जैन प्रतिमाएँ, दिल्ली, १९७९।
- शाखी, अंजय मित्र, 'त्रिपुरी का जैन, पुरातत्व', जैन मिलन, वर्ष, १२, अं० २, दिसम्बर १९७०, पृ० ६९–७२ ।
- शास्त्री, परमानन्द जैन, 'मध्य मारत का जैन पुरातत्व', अनेकान्त, वर्ष १९, अं० १−२, अंप्रैल-जून १९६६, पृ० ५४–६९ ।
- शाह, सी० जै०, जैनिज्म इन नार्य इण्डिया, लन्दन, १९३२।
- शाह, यू० पी०, (१) 'आइकानोग्राफी ऑफ दि जैन गॉडेस अंबिका', ज**र्नल यूनिवसिटी** औंक बाम्बे, खं० ९, १९४०-४१, पृ० १४७-६९ ।
  - (२) 'आइकानोग्राफी ऑफ दि जैन गॉडेस सरस्वती', जनंख यूनिवसिटी ऑफ बाम्बे, खं० १० (न्यू सिरिज), सितम्बर १९४१, पू० १९५-२१८।
  - (३) 'आइकानोग्राफी ऑफ दि सिक्सटीन जैन महाविद्याज', अर्नल इल्डियन सोसाइइटी ऑब ओरियप्टल आर्ट, खं० १५, १९४७, पृ० ११४–७७।
  - (४) 'यक्षज वरशिप इन अर्ली जैन लिट्रेचर', जर्नल ओरियण्टल इन्टिट्टयूट (बड़ौदा), खं० ३, अं० १, सितम्बर १९५३, पृ० ५४-७१।
  - (५) स्टडीज इन जैन आर्ट, बनारस, १९५५ ।
  - (६) 'पैरेण्ट्स ऑफ दि तीथँकरज', शुलेटिन प्रिंस ऑफ वेल्स म्यूजियम, वेस्टनं इण्डिया, अं० ५, १९५५-५७, पृ० २४-३२।
  - (७) अकोटा बोन्जेज, बंबई, १९५९ ।
  - (८) 'इण्ट्रोडक्शन ऑफ शासनदेवताज इन जैन वरशिप', प्रोसिडिंग्स ऐण्ड ट्रान्जेक्शन्स ओरियण्टल कान्फरेन्स, २०वां अधिवेशन, सुवनेश्वर, अक्तूबर १९५९, पूना, १९६१, पू० १४१--५२।
  - (९) ''जैन आइकानोग्राफी-ए ब्रीफ सर्वे'', मुनिजिन विजय अभिनन्दन ग्रन्थ-भारतीय पुरातत्व, (सं० आर० एस० डाण्डेकर आदि), जयपुर, १९७१, प्र० १८४-२१८।
  - (१०) ''आइकानोग्राफी ऑफ चक्रे क्वरी'', जनंछ ओरियण्टल इन्स्टिट्यूट, ( बड़ौदा ), खं० २०, अं० ३, मार्च १९७१, पृ० २८०-३११।

- (११) "बिगिनिंग्स ऑफ जैन आइकानोग्राफी", संग्रहालय पुरातत्त्व पत्रिका (लखनऊ), अं० ९, जून १९७२, पू० १-१४।
- (१२) "यक्षिणी ऑव दि ट्वेन्टी-फोर्य जिन महावीर", जर्नल ओरियण्टल इन्स्टिट्यूट (बड़ौदा), खं० २२, अं० १-२, सितम्बर-दिसम्बर १९७२, पू० ७०-७८।
- (१३) ''सम माइनर जैन डिटीज-मातृकाज ऐण्ड दिक्पालज'', जनंल एम० एस० यूनिवसिटी आफ बड़ोदा, खं० ३०, अं० १, १९८१, प्र० ७५-१०९ ।
- (१४) 'माइनर जैन डिटीज', जनंल ओरियस्टल इन्स्टिट्यूट (बड़ौदा), खंक ३१, अं० ३, मार्च १९८२, पृ० २७४-९०; खं० ३१, अं० ४, जून १९८२, पृ० ३७१-७८।
- संकलिया, एच० डी०, (१) 'जैन आइकानोग्राफी', न्यू एफ्टिक्वेरी, खं० २, १९३९-४०, प्र०४९७-५२०।
  - (२) 'जैन यक्षज ऐण्ड यक्षिणीज', बुलेटिन डॅकन कालेज रिसर्च इस्टिटट्यूट (पूना), खं० १, अं० २-४, १९४०, पृ० १५७-६८ ।
  - (३) 'जैन मान्युमेण्ट्स फ्राम देवगढ़', जनंल इण्डियन सोसाइटी आव ओरियण्टल आर्ट, खं० ९, १९४१, पृ० ९७-१०४।

सेलेक्ट इन्स्क्रिप्झन्स, खं० १, कलकत्ता, १९६५ ।

सरकार, डी० सी०,

स्मिथ, वी० ए०,

- सिक्दार, जे० सी०, स्टडीज इन दिभगवतीसूत्र, मुजभ्फरपुर, १९६४ ।
  - कि जैन स्तूप ऐण्ड अदर एण्टित्सिटीज आव मथुरा, वाराणसी, १९६९ (पुनर्मुद्रित)।

हस्तोगल,

जैन धर्म का मौलिक इतिहास, खं १, जयपुर, १९७१।

१२२

# चित्र-सूची

#### चित्र संख्या

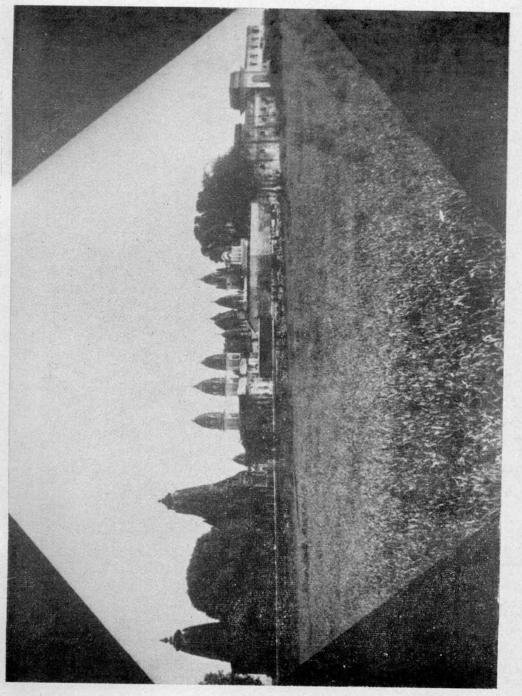
- १. खजुराहो के जैन मन्दिर ।
- २. पार्श्वनाथ मन्दिर (दक्षिण-पूर्व), खजुराहो, ल० ९५०-७० ई० ।
- पार्श्वनाथ प्रतिमा एवं प्रवेशद्वार, गर्भगृह, पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो ।
- ४. यम, शिव, ल्क्ष्मी-नारायण एवं अम्बिका, दक्षिणी भित्ति, पाक्वंनाथ मन्दिर, खजुराहो ।
- ५. राम-सीता-हनुमान, उत्तरी भित्ति (मण्डप), पार्क्वनाथ मन्दिर, खजुराही ।
- काँटा निकलवाती हुई अप्सरा, उत्तरी भित्ति (गर्मगृह), पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो ।
- ७. अंजन लगाती हुई अप्सरा, दक्षिणी भित्ति (मण्डप), पार्व्वनाथ मन्दिर, खजुराहो ।
- ८. नूपुर बाँधती हुई अप्सरा, उत्तरी भित्ति (मण्डप), पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो ।
- ९. महावर रचाती हुई अप्सरा, उत्तरी भित्ति (मण्डप), पाइवंनाय मन्दिर, खजुराहो ।
- १०. मन्दिर-लेख ( सम्वत् १०११ ), पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो ।
- ११. घण्टई मन्दिर, खजुराहो, ल० १० वीं शली ई० ।
- १२. प्रवेशद्वार ( उत्तरंग एवं बड़ेरियां-मांगलिक स्वप्न, नवग्रह एवं जिन ), शान्तिनाथ मन्दिर, खजुराहो, ल० १० वीं शती ई० ।
- १३. प्रवेशद्वार ( उत्तरंग एवं बड़ेरियाँ-मांगळिक स्वप्न, नवग्रह, गजलक्ष्मी, चक्रेश्वरी एवं सरस्वती ), शान्तिनाथ मन्दिर, खजुराहो, ल० १० वीं शती ई० ।
- १४. प्रवेशद्वार ( उत्तरंग एवं बड़ेरियां-मांगलिक स्वप्न, जैन मुनि, लक्ष्मी, चक्रेश्वरी, अभ्बिका एवं नवग्रह ), मन्दिर ७, खजुराहो, ल० १० वी झती ई० ।
- १५, आदिनाथ मन्दिर ( पश्चिम-उत्तर ), खजुराहो ।
- १६. अम्बिका, लक्ष्मी एवं अन्य देव आकृतियाँ, पूर्वी शिखर, आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो ।
- १७. प्रवेशद्वार ( गर्भगृह, आदिनाथ मन्दिर ), खजुराहो ।
- १८. प्रवेशद्वार ( उत्तरंग एवं बड़ेरियाँ-अम्बिका, चक्रेश्वरी, पद्मावती एवं मांगलिक स्वप्न ), आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो ।
- १९. देव, अप्सरा तथा गन्धर्व मूर्ति पट्टिकाएँ, उत्तरी भित्ति. आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो ।
- २०. नर्तकी एवं दर्पणा, आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो ।
- २१. ऋषभनाथ, पश्चिमी देवालय, पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो, ल० १० वीं शती ई० ।
- २२. ऋषभनाथ ( अम्बिका और चक्रेश्वरी सहित ), जाडिन संग्रहालय, खजुराहो ( क्रमांक १६५१ ), ल० १० वीं शती ई० ।
- २३. ऋषभनाथ, पुरातत्त्व संग्रहालय, खजुराहो (क्रमांक १६८२), ल० १०वीं शती ई० ।
- २४. ऋषभनाथ ( गोमुख-चक्रेश्वरी एवं नवग्रहों सहित ), पुरातत्त्व संग्रहालय, खजुराहो (क्रमांक १६६७), ल० १० वीं शती ई० ।

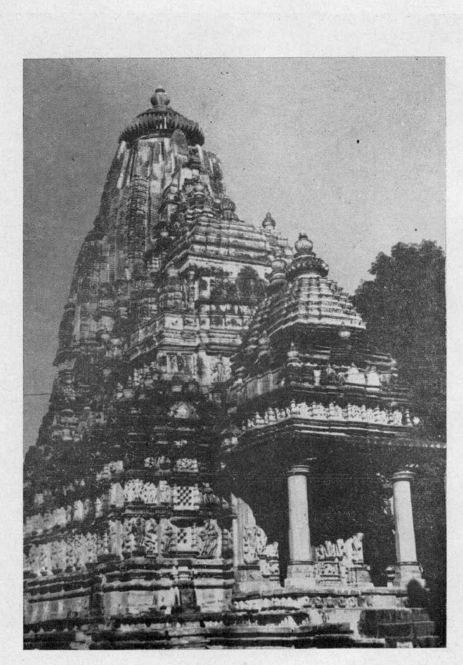
- ( १२४ )
- २५. ऋषभनाथ (नवग्रहों सहित), मन्दिर १/५, खजुराहो, ल० ११ वीं शती ई०।
- २६. सम्भवनाथ (यक्ष-यक्षी तथा सुपार्ख्नाथ और पार्व्जनाथ सहित), पुरातत्व संग्रहालय, खजुराहो ( क्रमांक १७१५ ), ल० १० वीं हाती ई० ।
- २७. शान्ताथ (१२ फीट ऊँची), शान्तिनाथ मन्दिर, खजुराहो, १०२८ ई० ।
- २८. महावीर (यक्ष-यक्षी एवं शान्तिदेवो सहित), मन्दिर ७, खजुराहो, ११वीं शती ई० ।
- २९. द्वितीर्थी जिनमूर्ति (लांछन रहित), पुरातत्त्व संग्रहालय, खजुराहो (क्रमांक १६३५), ११ वीं शती ई० ।
- ३०. जैन युगल, शान्तिनाथ मन्दिर (परिसर), खजुराहो, १० वीं शती ई० ।
- ३१. अम्बिका-ढिभुजा (पार्श्वनाथ मन्दिर, दक्षिणी भित्ति), खजुराहो ।
- ३२. अम्बिका (यक्ष-यक्षी सहित), पुरातत्त्व संग्रहालय, खजुराहो, १० वीं शती ई० ।
- ३३. उत्तरंग (अम्बिका, चक्रेश्वरी, पद्मावती तथा नवग्रह), जार्डिन संग्रहालय, खजुराहो (क्रमांक १४६७), ल० १० वीं शती ई० ।
- ३४. उत्तरंग (अम्बिका, चक्रेश्वरी, लक्ष्मी एवं नवग्रह), दिगम्बर जैन धर्मशाला ( शान्तिनाथ मन्दिर के समीप ), खजुराहो, ११ वीं शती ई०।
- ३५. जैन महाविद्याएँ ( पुरुषदत्ता एवं अप्रतिचक्रा ), उत्तरी भित्ति, आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो, ११ वीं शती ई० ।
- ३६. जैन महाविद्याएँ (गौरो), पश्चिमी भिति, आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो, ११ वीं शती ई० ।
- ३७. जैन महाविद्याएँ ( वज्रश्रुंखला या वज्रांकुज्ञा और काली ), उत्तरी भित्ति, आदि-नाथ मन्दिर, खजुराहो, ११ वों शती ई० ।
- ३८. जैन महाविद्याएँ ( जांबूनदा ? ), उत्तरी भित्ति, आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो, ११ वीं शती ई० ।
- ३९. क्षेत्रपाल (चन्दकाम), शान्तिनाथ मन्दिर, प्रवेशद्वार के समीप (के. १,३,) खजुराहो, ल० ११ वीं शती ई० ।
- ४०. साह शान्तिप्रसाद जैन कला संग्रहालय भवन, खजुराहो ।
- ४१. ऋषभनाथ (गोमुख-चक्रेश्वरी सहित), पार्श्वों में पार्श्वनाथ एवं सुगार्श्वनाथ, साहू शान्ति प्रसाद जैन कला संग्रहालय, खजुराहो (क्रमांक १६)–आगे से सा॰ शा॰ जै॰ क॰ सं॰, ल॰ ११ बीं–१२ वीं शती ई० ।
- ४२. ऋषभनाथ, सा० शा० जै० क० सं०, ल० ११ वीं शती ई०।
- ४३. ऋषभनाथ की चतुर्विंशति मूर्ति, सा० शा० जै० क० सं०, ऌ० ११ वीं शती ई० ।
- ४४. ऋषभनाथ, सा० शा० जै० क० सं०, ल० ११ वीं शती ई०।
- ४५. दितीर्थी तीर्थङ्कर मूर्ति, सा० शा० जै० क० सं० (क्रमांक ३१), ल० ११ वीं शती ई०।
- ४६. जैन युगल (तीर्थच्छुर के माता-पिता?), सा० शा० जै० क० सं० (क्रमांक ४९), ल० ११ वीं शती ई०।

## ( १२५ )

- ४७. अम्बिका यक्षी, सा० शा० जै० क० सं०, ल० १० वीं शती० ई० ।
- ४८. लक्ष्मी, सा० ज्ञा० जै० क० सं०, ल० ११ की ज्ञती ई० ।
- ४९. दिक्पाल कुबेर, सा० झा० जै० कं० सं०, ल० ११ वीं शती ई०।
- ५०. बाहुबली मूर्ति (अयाभाग अवशिष्ट), सा० धा० जै० क० सं०, ल० ११ वीं--१२ वीं शती ई० ।
- ५१. उपासक मूर्ति (तीथंङ्कर मूर्ति का अवशिष्ट भाग), सा० शा० जै० क० सं०, ल० १२ वीं शती ई०।
- ५२. खण्डित मस्तक (पाहिल), सा० शा० जै० क० सं०, ल० १२ वीं शती ई० ।
- ५३. भट्टारक नयनन्दी ( जैन आचार्यों की तत्त्व चर्चा ), सा० गा० जै० क० सं० (क्रमांक २३३), ल० १२ वीं शती ई० ।
- ५४. क्षेत्रपाल, सा० शा० जै० क० सं०, ल० ११ वीं शती ई० ।
- ५५. तीर्थङ्कर-माता के सोलह मांगलिक स्वप्त, सा० शा० जै० क० सं०, ल० ११ वीं शती ई० ।
- ५६. आचार्यं की वन्दना हेतु यात्रा, सा० शा० जै० क० सं०, ल० ११ वीं शती ई० ।
- ५७. तीर्थङ्कर का अभिषेक दृश्य, सा० शा० जै० क० सं०, ल० ११ वों शती ई०।
- ५८. साधुओं द्वारा ऋषभनाथ की वन्दना, सा० शा० जै० क० सं०, ल० ११ वीं शती ई० ।

( चित्र संख्या : ३-५, १०-१३, १५-२०, २३, २४, २६, २७, २९, ३१-३३, ३५-३९ अमेरिकन इन्स्टिट्यूट ऑव इण्डियन स्टडीज, वाराणसी; चित्र संख्या ३० ऑकियो-लॉजिकल सर्वे आंव इण्डिया, दिल्ली एवं अन्य सभी चित्र दियम्बर जैन अतिशय क्षेत्र, खजुराहो प्रवन्ध समिति, खजुराहो के सौजन्य से । )

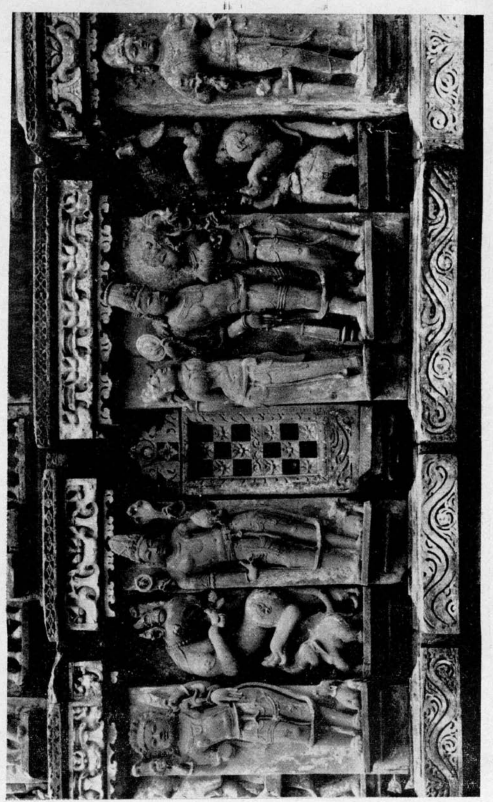




चित्र २ : पार्श्वनाथ मन्दिर ( दक्षिण-पूर्व ), खजुराहो, ल० ९५०-७० ई०



चित्र ३ : पार्श्वनाथ प्रतिमा एवं प्रवेश-द्वार, गर्भगृह, पार्श्वनाथ मन्दिः, खजुराहो





Jain Educatiचित्राध्यवायाम-सीता-हनुमान, उत्तरी फिलिः (सण्डक), वाईर्वनाथ मन्दिर, खजुराहो

www.jainelibrary.org



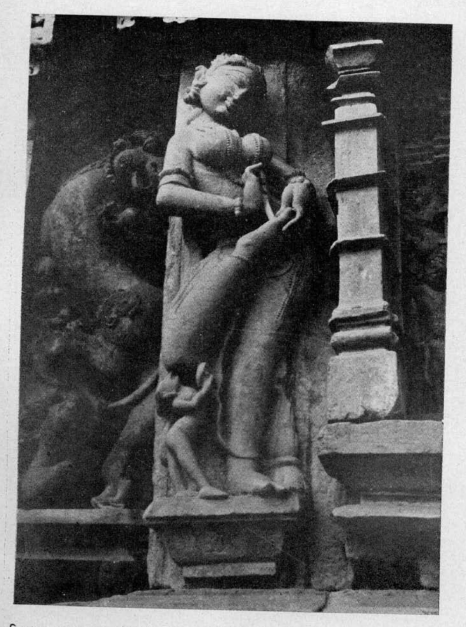
चित्र ६ : कांटा निकलवाती हुई अप्सरा, उत्तरी भित्ति (गभँगृह), पार्व्वनाथ मन्दिर, खजुराहो



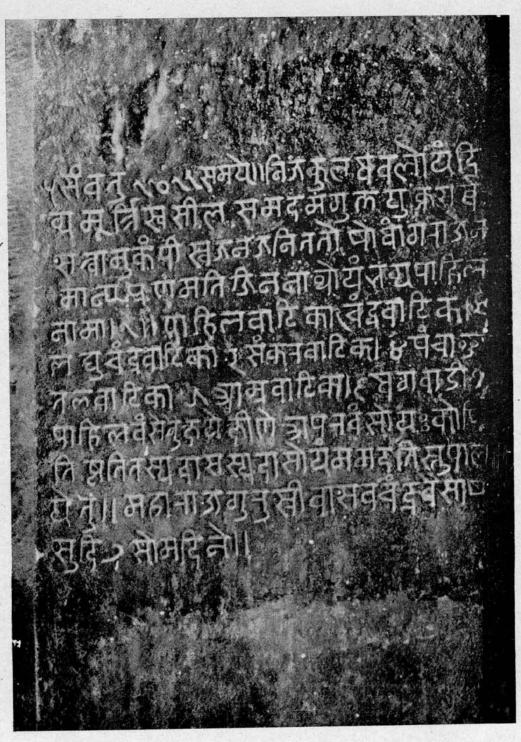
चित्र ७: अजन लगातो हुई अप्सरा, दक्षिणी भित्ति ( मण्डप ), पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो



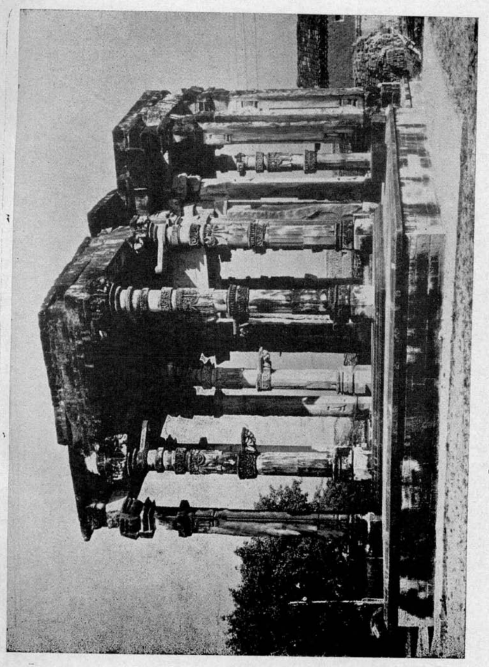
चित्र ८ ः नूपुर बांधती हुई अप्सरा, उत्तरी भित्ति ( मण्डप ), पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो



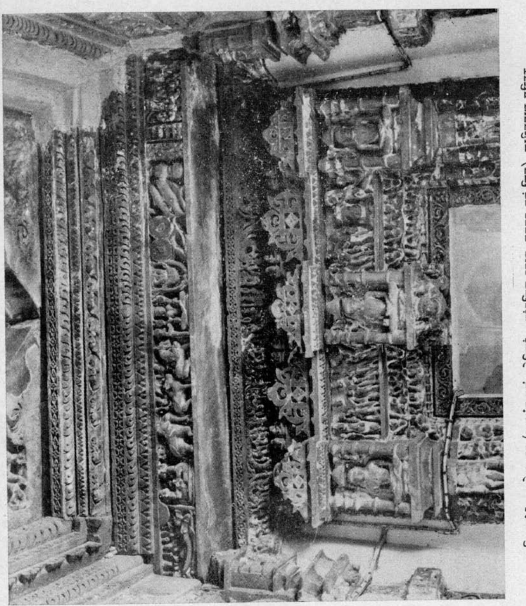
चित्र ९ : महावर रचाती हुई अप्सरा, उत्तरी भित्ति (मण्डप), पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो

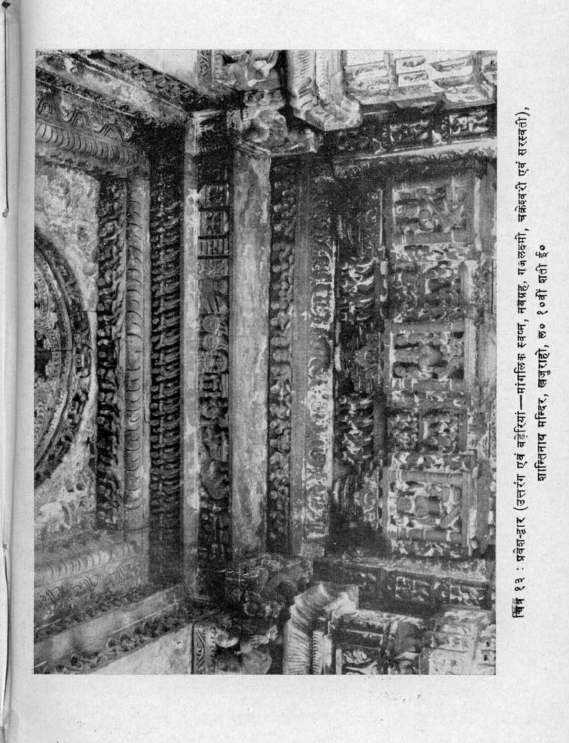


चित्र १० : मन्दिर-लेख ( संवत् १०११ ), पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो



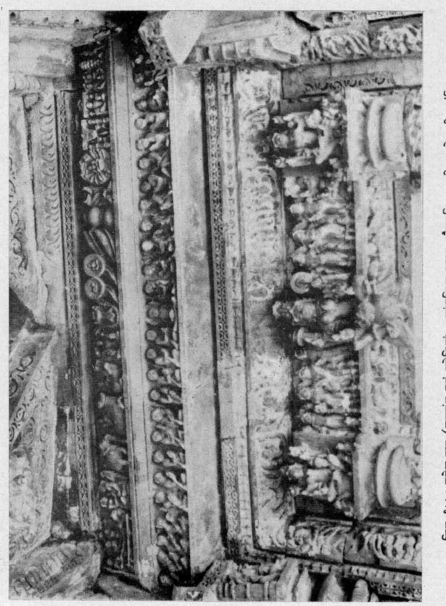
चित्र ११ : घण्टई मन्दिर, खजुराहो ल॰ १०वीं शती ई॰



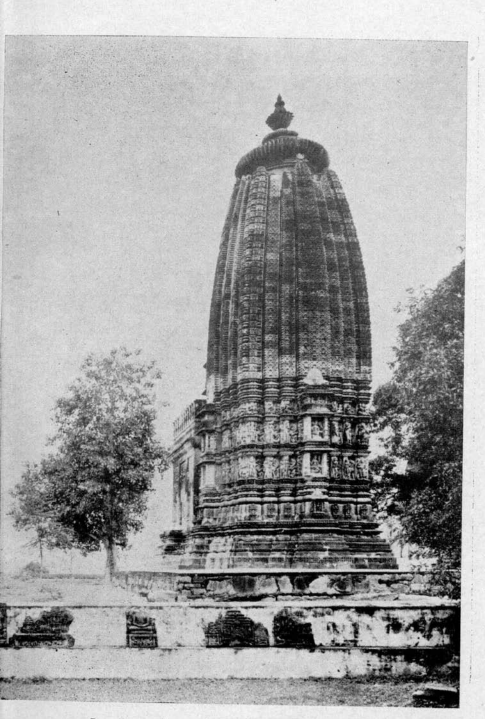


Jain Education International

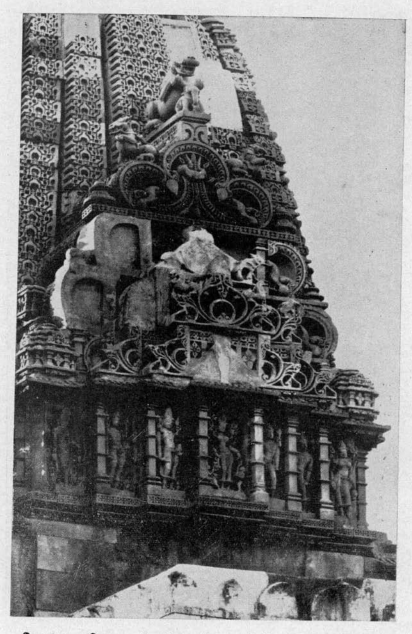
For Private & Personal Use Only



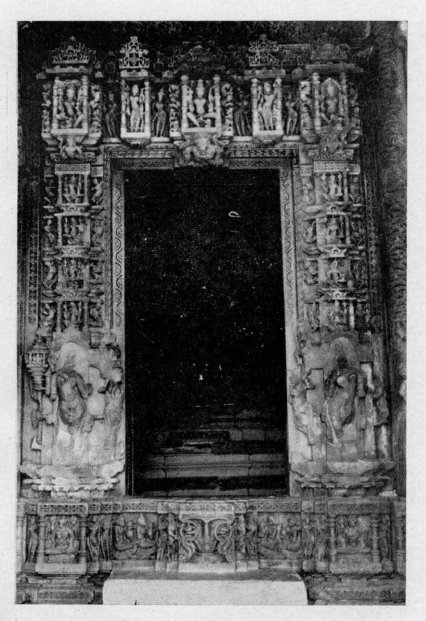
चित्र १४ : प्रवेश-द्वार (उत्तरंग एवं बड़ेरियां -- मांगलिक स्वप्त, जैनमुति, लक्ष्मी, चक्रेहवरी, अंबिका एवं नवग्रह), मन्दिर ७, खजुराहो, ल० १०वीं शती ई०



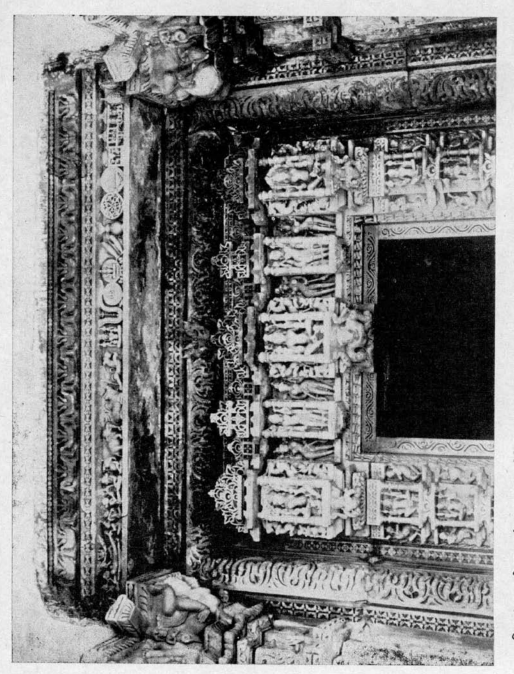
## चित्र १५ : आदिनाथ मन्दिर ( पश्चिम-उत्तर ), खजुराहो

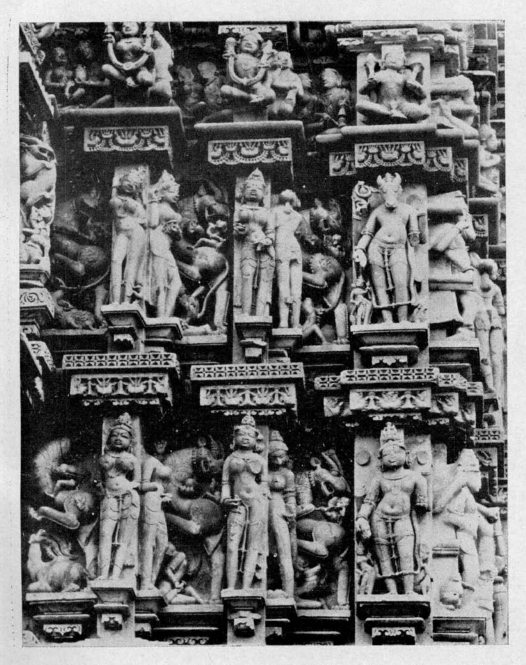


चित्र १६ ः अंबिका, लक्ष्मी एवं अन्य देव आक्रुतियाँ, पूर्वी शिखर, आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो

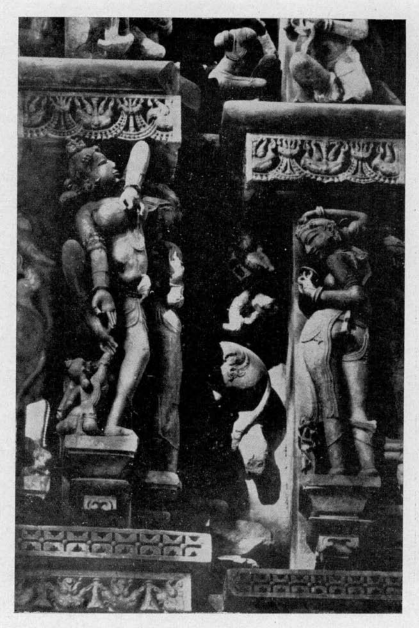


चित्र १७: प्रवेश-द्वार ( गर्भगृह), आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो

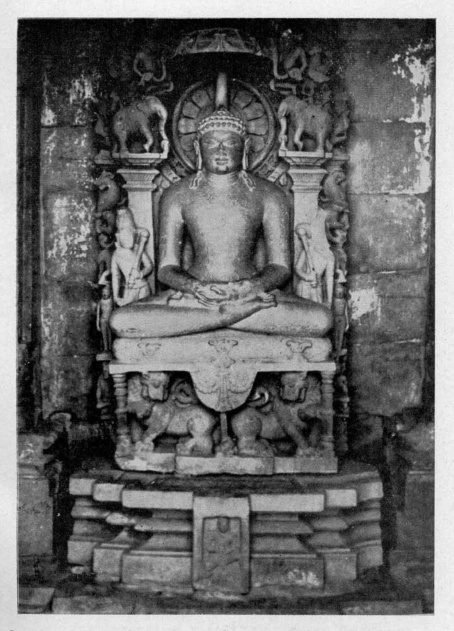




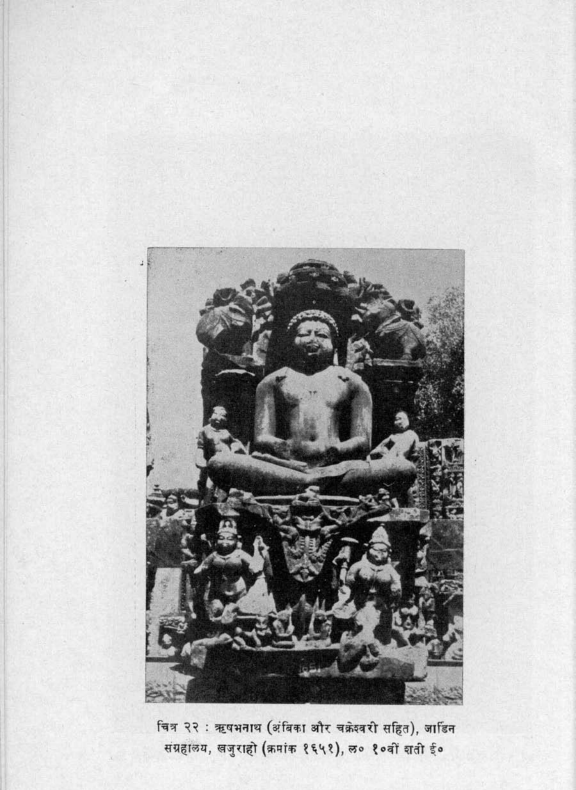
चित्र १९ ः देव, अप्सरा तथा गन्धर्व मूर्ति पट्टिकायें, उत्तरी भित्ति, आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो



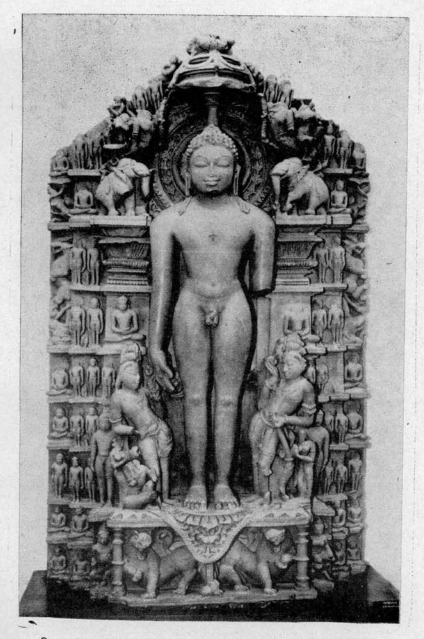
चित्र २० : नर्तकी एवं दर्पणा, आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो



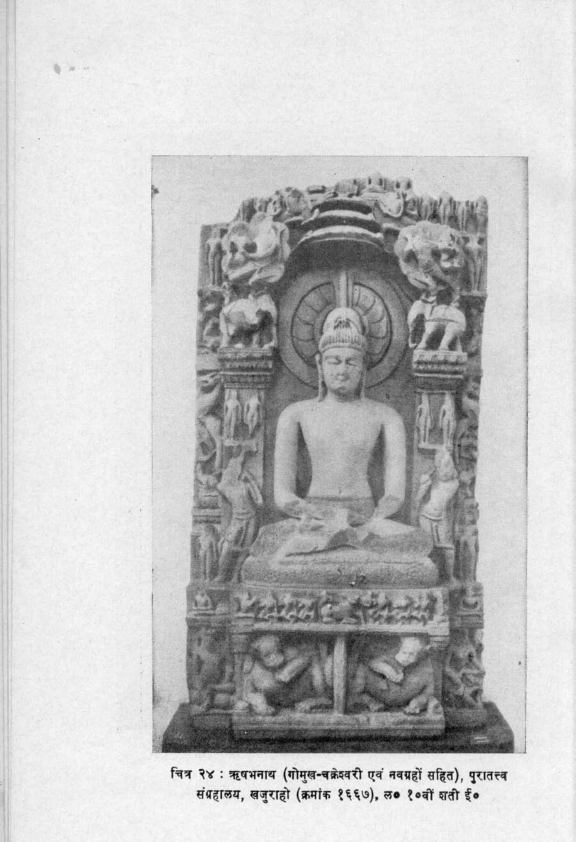
चित्र २१ : ऋषभनाथ, पश्चिमी देवालय, पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो, ल० १०वॉ शती ई०



10

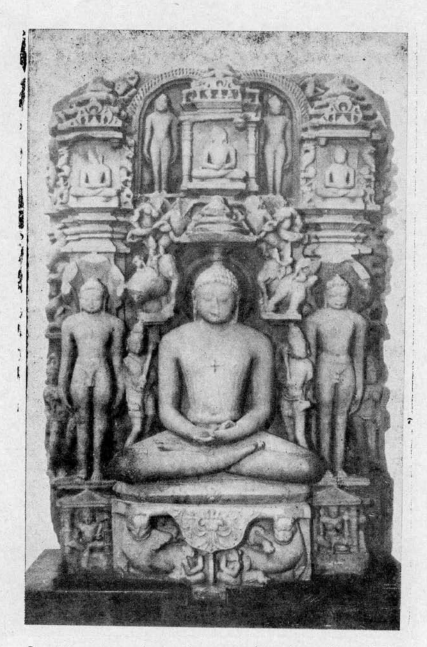


चित्र २३ : ऋषभनाथ, पुरातत्त्व संग्रहालय, खजुराहो (क्रमांक १६८२), ल० १०वीं शती ई०

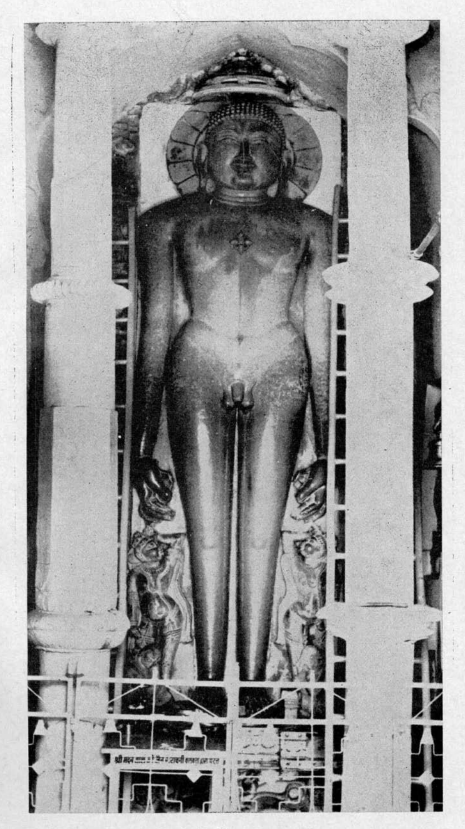




चित्र २५ : ऋषभनाथ ( नवग्रहों सहित ), मन्दिर १/५. खजुराहो, ल० ११वीं शती ई०



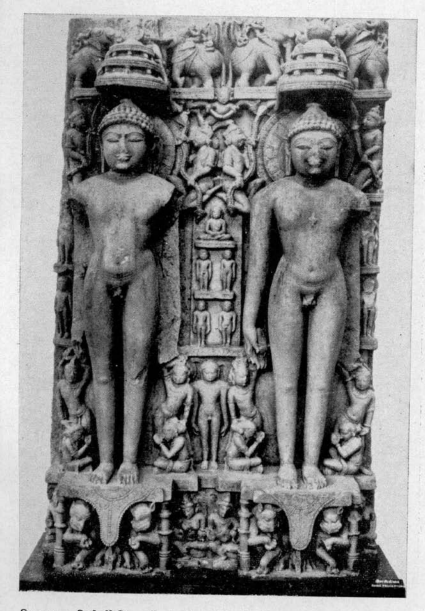
चित्र २६ : सम्भवनाथ ( यक्ष-यक्षी तथा सुपार्श्वनाथ और पार्श्वनाथ सहित ), पुरातत्त्व संग्रहालय, खजुराहो (क्रमांक १७१५), ल० १०वीं शती ई०



Jain Educatचिक्रार एकांश्वान्तिनाथ ( १२ फीट ऊँचीवा), के शास्तिनाथ मन्दिर, खजुराहो, १०२८ ई० www.jainelibrary.org



चित्र २८ : महाबोर (यक्ष-यक्षी एवं शान्तिदेवो सहित ), मन्दिर ७, खजुराहो, ११वीं बती ई०



चित्र २९ : द्वितीयीं जिन मूर्ति ( लांछन रहित ), पुरातत्त्व संग्रहालय, ख जुगहो, ( क्रमांक १६३५ ), ११वीं शती ई॰

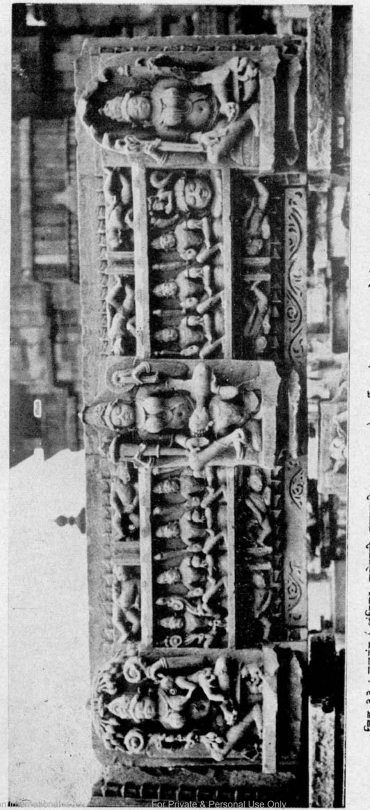




चित्र ३१ : अंबिका (द्विभुजा), पार्श्वनाथ मन्दिर (दक्षिणी भित्ति), खजुराहो

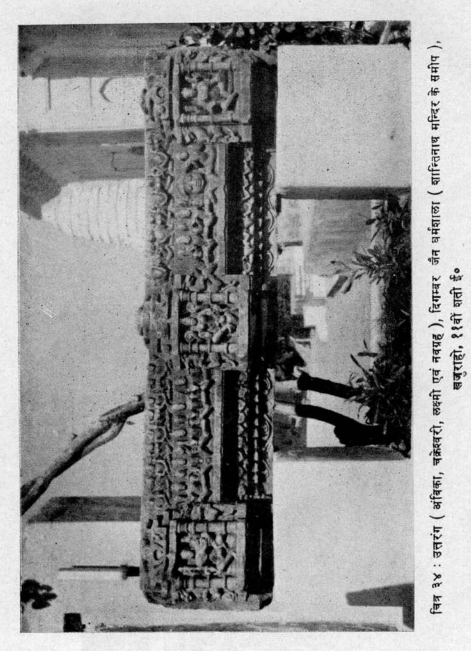


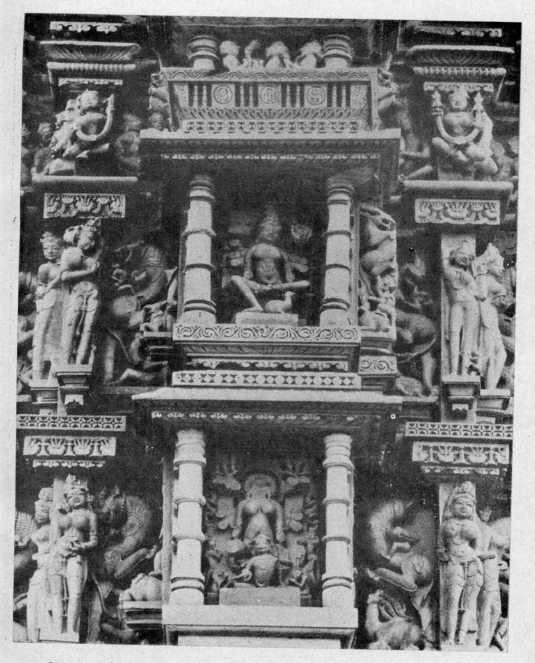
चित्र ३२ : अंबिका ( यक्ष-यक्षी सहित ), पुरातत्त्व संग्रहालय, खजुराहो, १०वीं शती ई०



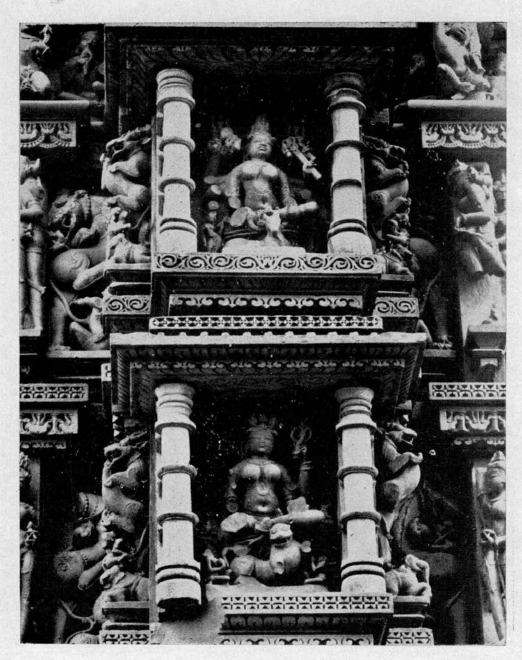
चित्र ३३ : उत्तरंग ( अंविका, चक्रेरवरी, पद्मावती तथा नवग्रह ), जाडिन संग्रहालय, खजुराहो (क्रमांक १४६७ ), ल॰ १०वीं झती ई०

Jain Education





## चित्र ३५ ः जैन महाविद्यायें (पुरुषदत्ता एवं अप्रितचक्रा), उत्तरी भित्ति, आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो, ११वीं शती ई०



चित्र ३६ : जैन महाविद्यायें (गौरी), पश्चिमी भित्ति, आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो, ११वीं शती ई०



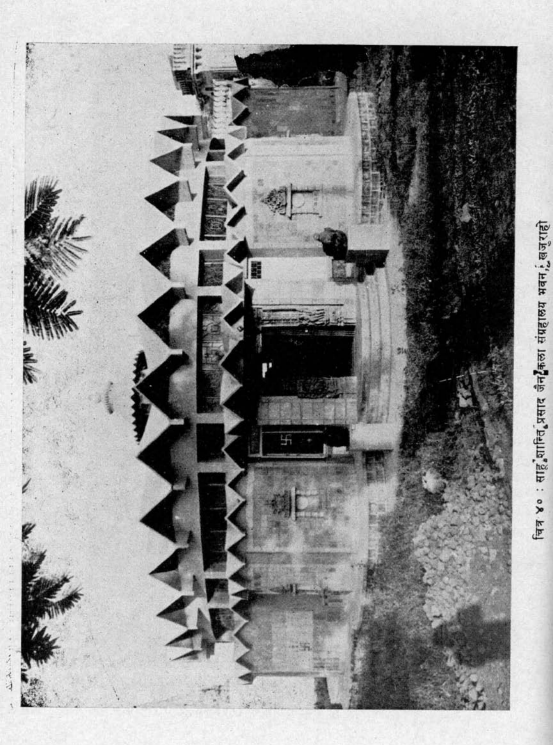
चित्र ३७ ः जैन महाविद्यायें (वज्रश्टंखञा या वज्रांकुशा और कालो), उत्तरो भित्ति, आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो, ११वीं शती ई०



चित्र ६८ ः जैन महाविद्यायें (जांबूनदा ?), उत्तरी भित्ति, आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो, ११वीं शती ई०



चित्र ३९ : क्षेत्रपाल ( चन्दकाम ), शान्तिनाथ मन्दिर ( प्रवेशद्वार के समीप-के १/३), खजुराहो, ल० ११वीं शती ई०



Jain Education International



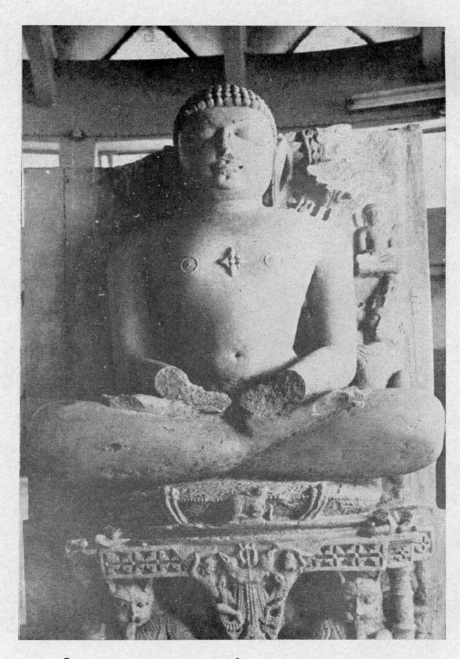
चित्र ४१ : ऋषभनाथ ( गोमुख-चक्रेश्वरी सहित), पार्श्वों में पार्श्वनाथ एव सुपार्श्वनाथ, साहू शान्ति प्रसाद जैन कला संग्रहालय ( क्रमांक १६ )-आगे से सा॰ शा॰ जै॰ क॰ सं, ल॰ १०वीं-११वीं शती ई॰



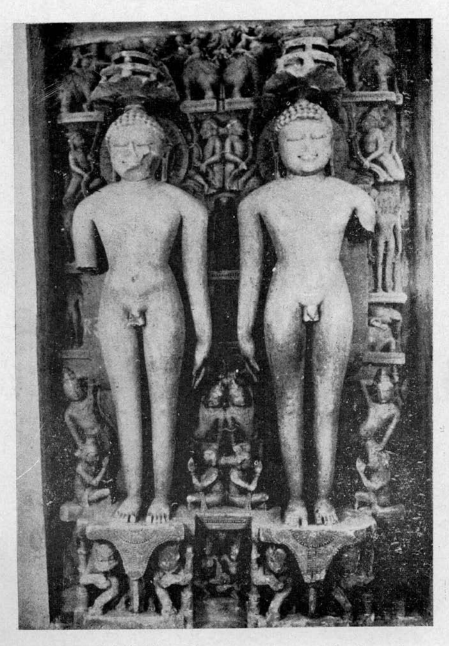
चित्र ४२ : ऋषभनाथ, सा० शा• जै० क० सं०, ल० १०वीं-११वीं शती ई०



चित्र ४३ : ऋषभनाथ की चतुर्विंशति मूर्ति, सा॰ शा॰ जै॰ क॰ सं॰, ल॰ ११वीं शती ई०



चित्र ४४ : ऋषभनाथ, सा॰ शा॰ जै॰ क॰ सं॰, ल॰ ११वीं शती ई॰



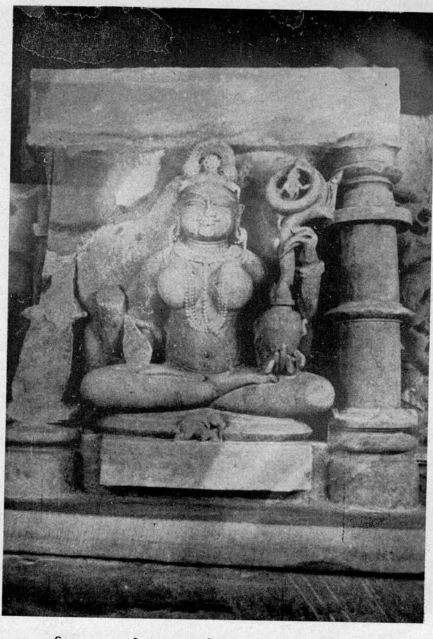
चित्र ४५ : द्वितीर्थी तीथंङ्कर मूर्ति, सा० शा० जै० क० सं० ( क्रमांक ३१ ), ल० ११वीं शती ई०



चित्र ४६ : जैन युगल (तीर्थङ्कर के माता-पिता ?), सा० शा० जै० क० सं० , (क्रमांक ४९), ल० ११वीं शती ई०



चित्र ४७ : अम्बिका यक्षी, सा॰ शा॰ जै॰ क॰ सं॰, ल॰ १०वीं शती ई॰



चित्र ४८ : लक्ष्मी, सा० शा० जै० क० सं०, ल० ११वीं शती ई०



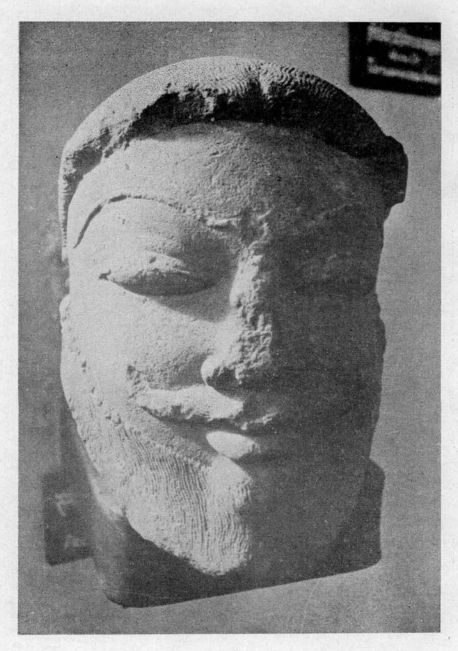
चित्र ४९ : दिक्पाल कुबेर, साह राष्ट्र जै० के सं०, ल० ११वीं शती ई०



चित्र ५० : वाहुवली मूर्ति (अधोभाग अवशिष्ट), सा० शा० जै० क० सं०, ल० १४-१२वीं शतो ई०



चित्र ५१ : उपासक मूर्ति (तीर्थङ्कर मूर्ति का अवशिष्ट भाग), सा० जा० जै० क० सं॰, ल० १२वीं शती ई०



चित्र ५२ : खण्डित मस्तक (पाहिल), सा० शा० जै० क० सं०, ल० १२वीं शती ई०



## चित्र ४३ : भट्टारक नयनन्दी (जैन आचार्यों की तत्त्व चर्चा), सा० झा० जै० क० सं० (क्रमांक २३३), ल० १२वीं शती ई०



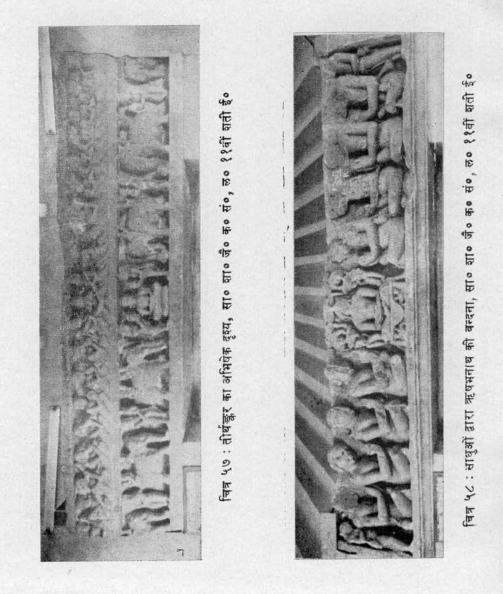
चित्र ५४ : क्षेत्रपाल, सा० शा० जै० क० सं०, ल० ११वीं शती ई०



चित्र ५५ : तीर्थङ्कर-माता के सोलह मांगलिक स्वप्न, सा॰ बा॰ जै॰ क॰ सं॰, ल॰ ११वीं शती ई॰



चित्र ५६ : आचार्य की वन्दना हेतु यात्रा, सा॰ शा॰ जै॰ कू॰ सं॰, ल॰ ११वीं शती ई॰



Jain Education International

,

www.jainelibrary.org

## लेखक-परिचय

डा० मारुति नन्दन प्रसाद तिवारी काशी हिन्दू विश्वविद्यालय के कला-इतिहास विभाग में रीडर हैं। आपने काशी हिन्दू विश्वविद्यालय से ही प्राचीन भारतीय इतिहास, संस्कृति एवं पुरातत्त्व विषय में स्नातकोत्तर और डाक्टर आफ फिलॉसफी की उपाधियां प्राप्त की हैं। आप पिछले १५ वर्षों से जैन कला और प्रतिमाविज्ञान के अध्ययन में लगे हैं। इस क्षेत्र में आपका योगदान अत्यंत प्रशंसनीय है। इस विषय पर अब तक आपके तीन प्रत्य प्रकाशित हो चुके हैं: जैन प्रतिमाविज्ञान (वाराणसी, १९८१), एलिमेण्ट्स आँव जैन आइकनोग्राफी (वाराणसी, १९८३), अम्बिका इन जैन आर्ट ऐण्ड लिट्रेचर (दिल्ली, १९८७)।

डा० तिवारी के जैन प्रतिमाविज्ञान विषयक तथा भारतीय कला के अन्य पक्षों से सम्बन्धित ६० से अधिक शोध-पत्र भारत और विदेश की शोध पत्र-पत्रिकाओं में प्रकाशित हो चुके हैं। वर्तमान में आप विश्वविद्यालय अनुदान आयोग, नयी दिल्ली और भारतीय अनुसन्धान परिषद, नयी दिल्ली और भारतीय अनुसन्धान परिषद, नयी दिल्ली द्वारा प्राप्त आर्थिक अनुदानों के अन्तर्गत कुछ स्वतंत्र रिसर्च प्रॉजेक्ट्स पर कार्य कर रहे हैं: आइकनोग्राफी ऑव गोम्मटेश्वर बाहुबली, जैन महाविद्याज, महाभारत सीन्स इन इण्डियन आर्ट, मेडिवल इण्डियन स्कल्पचर ऐण्ड आइकनोग्राफी (यू० जी० सी० टेक्स्ट राइटिंग प्रॉजेक्ट)। आपने फरवरी '६७ में खजुराहो में 'खजुराहो की कला' पर एक विशाल यू० जी० सी० सेमिनार के आयोजन का भी यश प्राप्त किया है।

