

महर्षि श्री हरिनद्रायार्थे अधीत

# ससित विस्तरा

चेत्यवन्द्रनसूत्र दृत्ति सविवयन



विवेधनक्तां (टीकक्तां) હા. ભગવાનદાસ મન:સુખબાઈ મહેતા, એગ ખી. ખી. એસ.

મ, ચામાટી શાક, સુંભઈ-છ.

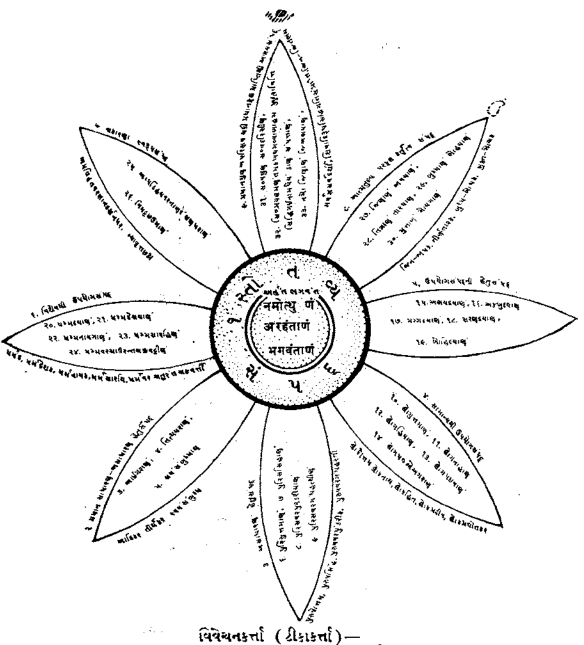




### મહર્ષિ શ્રી હરિબદ્રાચાર્યજી પ્રણીત

## લાલિત વિસ્તરા

बैत्यवन्हनसूत्र इति **स**विवेचन



ાવવચનકત્તા (ઝાકાકત્તા)— દા. ભગવાનદાસ મનઃસુખભાઇ મહેતા, એમ. બા. બા. એસ. ૫, ચાપાટી રાેડ, **સુંબઇ**, ૭ યાગદ્દિસમુશ્ચ્યવિવેચન, યાગદિષ્ટકળશ કાવ્ય, પ્રજ્ઞાવબાલ માક્ષમાળા આદિ મધાના કર્ત્તા

### વિવેચનકર્તાનું (ટીકાકારનું) મંગલાચરણ

#### માલિની --

જય સહજસ્વરૂપી શુદ્ધ ચૈતન્યમૂર્ત્તિ! શ્રીમઃ ભગવદહીં વ્ ચૈત્ય તે શાંતમૂર્ત્તિ! કરતું ચિતસમાધિ અપીતું આત્મશાંતિ, હરતુ ભવઉપાધિ કાપતું મેહબ્રાંતિ.

લલિત અમૃત વાકયે સત્પદે વિસ્તરેલી, લલિત વિસત્તરા આ સૂત્ર—સ્વર્ણે યું થેલી; પ્રતિપદ જ પરાવ્યા ન્યાય મૌક્તિક અ'રો, ઋષિવર **હરિભદ્રે** ભક્તિ સંવેગ ર'ગે.

કુંગહવિરહકારી દ્વેષ – માત્સર્યદારી, લલિતવિસતરા જે 'લર્મસદ્ધોધકારી'; સ્તર્વો અતિ **ત્રદેષ સિદ્ધે મુ**ક્તક ઠે ઉલાસે, વિવરણ કરવા તે **દાસ ભગવાન્** વિમાસે.

#### અનુષ્ટુપ્—

ચિન્મૂર્ત્ત ભગવદ અહિત, ભક્તિસૂત્ર સંભંધિની; વ્યાખ્યાની કરતી વ્યાખ્યા, ચિદ્દભક્તિરસવર્દ્ધિની; ૪ ચિદ્દહેમ ધાતુના મેલ, શાધની તત્ત્વભાધની; આ દાસ ભગવાન ગૂંધ, ટીકા 'ચિદ્દહેમરો:ધની.' (યુગ્મ) પ (ભગવાનકાસ) મહર્ષિ શ્રી હરિભદ્રાચાર્ય જ પ્રણીત

# सिति विरेतरा वैत्यवन्द्रनसूत्र वृत्ति

વિવેચનકર્તા (ઠીકાકર્તા)— ડૉ. ભગવાનદાસ મનઃસુખભાઈ મહેતા, એમ.બી.બી.એસ. કૃત 'ચિદ્દહેમવિશાધિની' ઠીકા નામક વિવેચન સમેત

#### अक्षाक्षेत्र ----

શ્રીમતી કંચનબહેન ભગવાનકાસ મહેતા <mark>જૈન એસોસિએશન ઍાફ ઇન્ડિઆ</mark> પ, ચાપાડી રાડ, મુંખર્ક, ૭ ડીરાવાલ હાવચંદ દ્વાવ ખાર-

જૈન ઐસાસિએશન ઍાક્ ઇન્ડિચ્યા હીરાલાલ હાલચંદ્ર, દલાલ બાર-ઍટ-સંદ પદમશી દામજ ખાજા, સાલિસિટર, મંત્રીએ! ગાહિજ ચાલ, મુંબઇ ૩

#### મૂલ્યઃ નવ રૂપીઆ

પ્રથમાત્રતિ : પ્રત ૭૫૦ ઈ. સ. ૧૯૬૦ જાન્યુઆરી : ૨૦૧૬ પોય

મૃદ્ર**ચુ**રચાન : ઐન. એમ. પ્રીન્ટી'ગ પ્રેસ, દરિયાપુર, ડખગરવાડ⊷અમદાવાદ.

સર્વ 🐇 વિવેચનકર્ત્તાને સ્વાધીન

### મહર્ષિ હરિભદ્રાચાર્યજીની છેલ્લી 'શીખ'

तच्छोतन्यमेतदादरेण, परिभावनीयं स्थमबुद्धाः। शुष्केक्षुचर्वणप्रध्य-मविशातार्थमध्ययनं । रसतुल्यो श्रात्रार्थः, स खलु प्रीणयत्यन्तरात्मानं, संविगादित् सिद्धेः, अन्यया त्यद्शीनात् ।

तद्धं सेव प्रयास इति न प्रारब्धप्रतिकूलमासेवनीयं, प्रकृतिसुन्दरं चिन्ता-मणिरत्नकल्पं संवेगकार्यं चैतदिति महाकल्याणिवरोधि न चिन्तनीयं। चिन्तामणिरत्नेऽपि सम्यग्ज्ञातगुण एव श्रद्धाधितशयभावतोऽविधिविग्रहेण महाकल्याणसिद्धिरिति॥ (अर्थ भारे कुओ। आ अथनुं छेदकुं सूत्र ५. ६५३).

य पनां भावयत्युक्त्रेमेध्यस्थेनान्तरात्मनाः सद्भन्दनां सुवीजं वा नियमाद्रश्चिमक्कृति॥

### 卐

## ધર્મ દેશનાના હરિભદ્રજીએ ગું થેલા ઉત્તમ નમૂના

प्रदीप्तगृहोदरकल्पोऽयं भवो, निवास: शारीरादिदुःखानां । न युक्त इह विदुषः प्रमाद:। यतः अतिदुर्लभेयं मानुष्यावस्था, प्रधानं परलोकसाधनं, परिणाम-कटवो विषया:, विप्रयोगान्तानि सत्सङ्गतानि, पातभयातुरमविद्यातपातमायु:।

तदेवं व्यवस्थिते विश्यापनेऽस्य यतितव्यं। पतस सिद्धान्तवासनासारो धर्म्भमेशो यदि परं विश्यापयति। अतः स्वीकार्यः सिद्धान्तः, सम्यक् सेवितव्यास्तद्भिक्षाः।

भावनीयं सुण्डमालालुकाक्षातं, त्यक्तव्या वल्यसद्पेक्षा, भवितव्यमाला-प्रधानेन, उपादेयं प्रणिधानं, पोषणीयं साधुसेवया धम्मेशरीरं, रक्षणीयं प्रवचनमालिन्यं। पत्रम् विधिप्रवृत्तः सम्पाद्यति, अतः सर्वत्र विधिना प्रवस्तितव्यं स्वात्।

झातन्य आत्मभावः, प्रवृत्तावपेक्षितन्यानि निमित्तानि, यतितन्यमसम्पन्न-योगेषु,स्रभ्रयितन्या विस्रोतसिका, प्रतिविधेयमनागतमस्याः भयशस्णाशुदाहरणेन ( २५४ भारे शुक्ती २५ भाष्ट सूत्र १३२-१३६, ए. २६५)

મ્હારા પ્. સદ્. મહિશ્રી શ્રી હેમદેવીના ચરહાકમળમાં સમર્પણ

વસંતતિલકા સત્શાસ ભક્તિમય એહ વિવેચનારી, 'ચિદ્દેમશોધની' દીકા તુજ નામ ધારી; શ્રી હેમદેવાં જનની! ચરણે સમર્પું, સંસ્કારઋષ્યુ મમ માત! કંઇક તર્પું.

સંસ્કારમૂર્ત્તિ મુજ માત તું પુષ્યમૂર્ત્તિ, માધુર્યમૂર્ત્તિ હૃદયે સ્મરોં તુંજ મૂર્ત્તિ; આ અપી ભક્તિ કુસુમાંજલિ ભક્તિભાવે, સંતાષ કે નિજ મને તુજ બાલ પાવે.

અહિંત શુકલ અષ્ટમી, ૨૦૧૫ --ભગવાનદાસ

TO THE TENED TO THE PERSON OF THE PERSON OF

# ભક્તિ સિન્ધુના અમૃતબિન્દુ

इक्रांवि नमुकारो जिणवरवसहस्स वद्धमाणस्स । संसारसागराओ तारेड् नरं य नारि वा ॥ श्री चैत्यवन्द्रन स्त्र. णाणमयं अष्पाणं उवलद्धं जेण हडियकम्मेण। वइक्रण य प्रदत्वं णमो तस्स देवस्स ॥ श्री इंद्रइंद्राचार्यल त्वां योगिनो जिन ! सदा प्रमात्मरूपमत्वेषयंति हृद्यांवृजकोज्ञदेशे । त्वामेव वीततमसं प्रवादिनोपि, नूनं विभो हरिहरादिधिया प्रपन्ना: ॥ श्री सिक्सेन दिवाइरल

यस्य महर्षे: सक्करदार्थप्रत्यवकोधः समजनि साक्षात् । सामरमर्त्ये जगद्रपि सर्वे, प्राञ्जलि भूत्वा प्रणिपतिति समा श्री सभेत्वसद्राधिश ततः पद् तत्परिमार्गतन्यं, यस्मिनगता न निवतंति भृषः। श्रीता

號

અમિયભરી મૂરતિ રચી રે ઉપમાં ન ઘટે કાય; શાંતસુધારસ ઝીલતી રે, નિરંખત તૃપતિ ન હાય... શ્રી આનંદઘનજી. આધકતા પલટાવવારે લાલ, નાય ભક્તિ આધારરે; શ્રભુ ગુણરંગી ચેતના રે લાલ, એહી જ જીવન સાર રે. —શ્રી દેવચંદ્રજી. જિનપદ નિજપદ એકતા, ભેદભાવ નહિં કાંઈ; લક્ષ થવાને તેહના, કહ્યાં શાસ્ત્ર સુખદાયિ. — શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી. ધરતીકા કાગજ કરૂં, કલમ કરૂં વનરાય; સાત સમુદ્રકા શાહી કરૂં, ત્રભુગુણ લિખા ન જાય. — મંત્ર કબીરજી. દેખી અદભુત તાહરૂં રૂપ, અચરિજ ભવિકા અરૂપી પદ વરેજી; તહારી ગત તું જાણે હો દેવ! સમરણભજન તો વાંચક યશ કરેજી શ્રી યશાવિજયજી.

अन्तरङ्गं महासैन्यं, समस्तजनतापकम् । दिल्तं लील्या येन, केनिचतं नमाम्यहम् ॥ श्री सिद्धिषिष्टं (६५. ल. प्र. १था) प्रशमरसनिमप्रं दृष्टियुग्मं पसन्नं, वदनकमलमङ्गः कामिनीसङ्गश्चन्यः । करयुगमपि यत्ते सम्बसंबंधवंध्यं,तदिस जगित देवो वीतरामस्त्वमेव ॥ धन्यास इच्छाद्रेषविद्योनेन, सर्वत्र समचेतसा । भगवद्मसिद्युक्तेन, प्राप्ता भागवती गतिः ॥ भागवत

भतीए जिणकराणे खिज्जन्ती पुरुवसंचिया कम्मा कम्मवणद्वापदा जेण । શ્રી જિનભડમણીજ गुजपगरिसब हुमाणो इमां समक्षं प्रतिपक्षसाक्षिणामुद्दश्चोषामुद्दश्चेषणां कृते । न बीतरागात्परमस्ति दैवतं, नचा यनेकान्तमृतं नयस्थितिः॥ श्री हेमसं हासार्थे छ स्वभावाण्तिसभावे ऋत्स्नकर्मणः । यस्य स्थयं શ્રી પુજ્યપાદસ્વામીજ ਰ₹ਸੈ न मो ऽस्त परमात्मने 👭 संज्ञानस्पाय बुद्धस्त्वमेव विवधासितवृद्धिवोधात्, त्वं शंकरोऽसि भवनवयशंकरत्वात् । धातासि धीए ! शिलमार्वविधेर्विधानात्,त्यकं त्त्रमेत्र भगवन पुरुषोक्तमोसि॥ શ્રી માનતું ગાચાર્ય છ

NE.

ચિત્ત પ્રસન્ને રે પૂજન ફલ કહ્યું રે, પૂજા અખંડિત એક;
કપ્ટ રહિત થઈ આતમ અરપણા રે, આનંદલન પદ રેહ....
અહિરાતમ તજ અંતર આતમ, રૂપ થઈ ચિર ભાવ;
પરમાતમનું હૈા આતમ ભાવવું, આતમ અરપણ દાવ. શ્રી આનંદલનજી.
ગ્રાન વૈરાયનો દેહ ધર્યો રે, માંહી જેગપણાનો છે જીવ;
ભક્તિ આબૂષણ પેરિયાં રે, એવા કાઈ સેવક શિવ.—શ્રી આખા ભક્તા.
સુખધામ અનંત મુસંત ચહી, દિનરાત રહે તદ ધ્યાનમહીં;
પરશાંતિ અનંતસુધામય જે, પ્રશ્નુમું પદ તે, વર તે, જય તે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.
પ્રભુ પદ વળવ્યા તે રહ્યા તાજા, અલગા અંગ ન સાજા રે;
વાચક થશ કહે અવર ન ધ્યાઉં, એ પ્રભુના ગુણ ગાઉં રે. શ્રી યશાવિજયજી.
માટાને ઉત્સંગ એકાને શી ચિંતા! પ્રભુને અરભુપસાય સેવક થયા નચિંતા.
માહરી શુદ્ધ સત્તાતણી પૂર્ણતા, તે તણા હેતુ પ્રભુ તુંહી સાચા;
દેવચંદ્ર સત્તવ્યા મુનિગણેઅનુભવ્યો, તત્ત્વભક્તે ભવિક સકલ રાચા. શ્રીદેવચંદ્રજી.

鈣

कानलक्ष्मीधनाण्डेषप्रभवानन्दनंदितम् । निष्ठितार्थमज्ञं नौमि, परमात्मानमञ्चयम् ॥ श्री शुल्खंद्राचार्ये छः, म जयति जिनदेवो सर्वविद्विश्वनार्थाः, वितथवज्ञनदेतुकोधलोमाद्विमुक्तः । श्चित्रपुरपथपांथपाणिपाथेयमुक्चर्जनितपरमञ्जमां येन धर्माऽभ्यधायि॥ श्री पद्मनदिछ भज्ञ जिनपतिमसद्वायसद्वायं, शिवगतिस्वगमोपायं । पित्र गद्दशमनं परिद्वतवमनं, शांतनुधारसमनपायं॥ श्री विनथविजयछ

# લલિતવિસ્તરાના સુવર્ણસૂત્રો

अचिन्त्य चिन्ता मणिकल्पमनेकभवशतसहस्रोपात्ता निष्टदुष्टाष्टकरमेराज्ञिन क नितदौर्गन्यविच्छेदकमपीदम् (चैन्यवन्दनं )। (सूत्र ७ ५. २०) अतिदुर्ल्छभमिदं चाध:कृतचिन्तामणिकत्पद्रमीपमं सकलकल्याणैककार्ण (सूत्र २3, १. ५८) xx न हि दीर्घदौर्गत्यभाक विन्तामणियत्नाधाप्तिहेत्:। (સૂત્રે રસ પૃ. પ૭ )

न हि वचनोक्तमेव पन्थानमुहंच्यापरो हिताप्त्युपायः (सूत्र ५) निरूपणीयं व्यवचनगामीर्थ, विलोकनीया तन्त्रान्तर निथति:, दर्शनीयं ततोऽस्याधिकत्वं, अपेक्षितच्यो च्याप्तीतरविभागः, यतितच्यमुत्तमनिद्दानेष्विति श्रेयोमार्गः। (सूत्र ११)

ध्यवस्थितश्चायं महाप्रवाणां श्लीणघायकम्मणां विश्वद्धाशयानां भवावहु-मानिनां अपूर्वन्धकादीनामिति। अन्येषां पूर्विहानधिकार एव, शुद्धदेशनाऽ-नंबत्यात् ।( सूत्र १२ ) शुद्धदेशना हि श्रुद्धसत्त्वमृगयूथसंत्रासनसिंहनादः ।(सूत्र १३) ( અર્થ માટે જુએ પુ. ૩૫ ૩૮, ૪૦ )

यथोदितधर्मा एव प्ररं-प्रधानं चकर्त्रातंचकापेक्षया लोकद्वयोपकारित्वेन कपिलादिमणीतधर्ममचकापेक्षया वा त्रिकोटिपरिशुद्धतया । ( सूत्र १४८, ५. २५८ )

अयमिन्धंमृत: श्रुतध्रमी वर्धतां शास्त्रतम वर्धतां विजयत: (पाठां, विजय-ताम् ) ऽनर्थप्रवृत्तपरप्रवादिविजयेनेति हृद्यं । ×× प्रणिधानमेतत् अनादांसाः भाववीज, मोक्षप्रतिबन्धेन । xx मोक्षार्थिना प्रत्यहं ज्ञानवृद्धिः कार्या। (सूत्र ३११) यथोदितश्रुतधर्म्मवृद्धे मंक्षिः, मिद्धत्वेन (सूत्र ३१२) (अर्थ भारे जुन्ने। ए. **પક્ર, પક્ષ્ઠ** )

एवं विवेकग्रहणसत्र जलम्। अतिगम्भीगोदार एए आराय:। अत एव संवेगामृतास्य।दनम् । नाविज्ञातगुणं चिन्तामणौ यत्नः। ×× एकान्ताविषयो गोयोतियर्गस्य । ( सूत्र ३१४ ५. ५५०) परमगर्भ एष (विवेक:) योगद्यास्त्राणां । । सूत्र उर्प ५ ५७६)

अभवमिति विशिष्टमात्मनः स्वास्थ्यं। (सूत्र १०६, ५. ५१५) चेतः स्वास्थ्यसाध्यश्राधिकृतो धर्मः विरुद्धश्र भयपरिणामेन ! (सूत्र १०७, १) ५२०) नार्य (धर्म: ) भगवतनुग्रहमन्तरेण । (सूत्र १३१, ५. २६९ )

परिवर्तस्योऽकल्याणमित्रयोगः, नेवितन्यानि कल्याणमित्राणि, न सङ्घनी-योचितस्थिति: । >> श्रोतव्यं विधिना धर्मशास्त्रं, भावनीय महायत्नेन, प्रवर्ति-तव्यं विधानतः। अवलम्बनीयं वैर्यः, पर्यालोचनीया आयतिः, अवलोकनीयो मृत्युः, भवितव्यं परलोकप्रधानेन । ×× कार्ययतच्या भगवत्प्रतिमाः, लेखनीयं भुवने-भ्यरचचने। ×× श्रोतन्यानि स्टचेष्टितानि,भावनीयमोदार्ये, वर्त्ततन्यमुत्तमहातेन । ( सूत्र ३७०, ५, ६४१) —મહવિં શ્રી હરિભદાચાર્યજી.

## ભાકિત રહસ્ય

🕉 પ્રસુ 🛚 🕃 પ્રસુ ! શું કહું, દીનાનાથ દયાળ 🖟 હું તેા દેાષ અનંતનું, ભાજન છું કરુણાળા. શુદ્ધ ભાવ મુજમાં નથી, નથી સર્વ તુજ રૂપ; નથી લક્ષુતા કે દીનતા, શું કહું પરમસ્વરૂપ ? નથી આગ્ના ગુરુદેવની, અગ્રળ કરી ઉરમાંહિ; આપ તેણા વિશ્વાસ દઢ, ને પરમાદર નાહિ. જોગ નથી સત્સંગના, નર્યો સત્સેવા જોગ; કેવળ અર્પણતા નથી, નથી આશ્રય અનુધાત્ર. હું યામર શું કરી શકું ? એવા નથી વિવેક; ચરણ શરણ ધીરજ નથી, મરણ સુધીની છેઠ. અગિત્ય તુજ મહાત્મ્યના, નથી પ્રકુલ્લિત ભાવ, અંશ ન એકે સ્નેહના, ન મળે પરમ પ્રભાવ... અચલરૂપ આશક્તિ નહિં, નહિં વિરહના તાપ; કથા અલભ તુ જ પ્રેમની, નહિં તેના પરિતાપ. સક્તિમાર્ગ પ્રવેશ નહિં.નહિં ભજન દૃઢ ભાનાસમજ નહિં નિજ ધર્મ ની.નહિં શુભ દેશે સ્થાન. કાળદાય કળિથી થયા, નહિં મર્યાદા ધર્મ; તાર્ચ નહિં વ્યાકૃળતા, જુએ પ્રભુ મુજ કર્મ. સેવાને પ્રતિકળ જે, તે અંધન નર્થો ત્યાગા દેહે દ્રિય માને નહિં, કરે બાહ્ય પર રાગ. ૧૦ ્તુજ વિચાેગ સ્ફરતા નથી,વગન નયન યમ નાંહિં;નહિં ઉદાસીન અભજ્તથી,તેમ ગૃહાદિક માંહિં ૧૧ મહંભાવથી રહિત નહિં, સ્વધર્મ સંચય નાહિ; નર્થો નિવૃત્તિ નિર્મળપણે, અન્ય ધર્મની કાંઇ.૧૨ એમ અનંત પ્રકારથી, સાધન રહિત હું ય; નહિં એક સદ્દગુણ પણ,મુખ બતાલું શું થ ? ૧૩ કેવલ કરુણામૂર્ત્તિ છેા, દીનબંધુ દીનનાથ; પાપી પરમ અનાથ છું, ગહેા પ્રસ્કુજ હાથ. ૧૪ અનંત કાળશી આથડથો, વિના ભાન ભગવાન; સેવ્યા નહિં ગુરુ સંતને, મૂક્યું નહિં અભિમાન; ૧૫ સંત ચરણ આશ્રય વિના, સાધન કર્યાં અનેક; પાર ન તેથી પામિયા, ઉગ્યાન અંશ વિવેક. ૧૬ સહ સાધન ખંધન થયાં, રહ્યો ન કાઈ ઉપાય;સત્ સાધન સમજ્યા નહિં,ત્યં ખંધન શું જાય ? ૧૭ પ્રસું પ્રસું લય લાગી નહીં, પડચો ન સદ્ગુરુ પાય;દીડાનહિં નિજ દેાય તા, તરિયે કાેેે હાં ઉપાય ! ૧૮ અધમાધમ અધિકા પતિત, સકળ જગત્માં હું યુ;એ નિશ્ચય આવ્યા વિના, સાધન કરશે શું ય ? ૧૯ પડોં પડોં તુજ પંકળે, કરિક્રી મામું એજ; સદ્યુરુ સંત સ્વરૂપ તુજ, એ દહતા કરિ દેજ. ૨૦ -શ્રીમદ રાજચંદ્રજી

## દિવ્યાત્માઓની પ્રાર્થના પ્રસાદી

તે માટે ઉભા કર જોડી, જિનવર આગળ કહિયે રે; સમય ચરણ સેવા શુદ્ધ દેજો, જિમ આનંદઘન લહિયે રે.—શ્રી આનંદઘનજી કઇયે હૈા ત્રણ! કઇયે મ દેશો છેઢ,

હેને હા પ્રભુ! દેને સુખ દરિશદ્યુ તહેાજ—શ્રી યશાવિજયજી હે પરમ કૃપાળુ દેવ! × × આપની પરમ ભક્તિ અને વીતરાગ પુરુષના મૂળ ધર્મની ઉપાસના મારા હૃદયને વિષે ભવપર્ય તે અખંડ જાગૃત રહા એટલું મારાું છું તે સફળ થાએા! ॐ શાતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ નશ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી વારંવાર જિનરાજ! તુજ પદ સેવા હા હો જો નિર્મળી તુજ શાસન અનુભાયિ, વાસન ભાસન હો તત્ત્વરમદ્યુ વળી. સકલ પ્રત્યક્ષપણે ત્રિભુવન ગુરુ! જાહું તુજ ગુણુમામજી; બીજીં કાંઈ ન મારાું સ્વામી! એહ જ છે મુજ કામજી. શ્રીદેવચંદ્રજ

## જય જિનદેવ!

क्य किनहेवा! क्य किनहेवा! हेव ३२ छे सहु तम सेवा; કરે છે, યાંગિવરેંદ્રા ધ્યાન ઘરે છે.-જયા ૧ સુર નર ઇંદ્રો સ્તવન વર્શ કેવલશ્રી રીઝી પ્રોત્યા; छत्या, **ા** & શત્ર સાચા જિન તમે છા, દિવ્ય ગુણાથી દેવ તમે છા. -- જયા ર કર્મ જીત્યાથી જિન છે। જિલ્હ, સર્વરૂ સાને વ્યાપક વિષ્ણુ; સહુતું શં કરવાથી, હરિ પુરુષોત્તમ અઘ હરવાથી.—જયા ૩ સહજ સ્વરૂપે સ્વયં પ્રઅટચાથી, પ્રદા સ્વયંભૂ બુદ્ધ બુઝયાથી; રામ તમે છેં આતમરામી, સ્વામ તમે છેં ચૈતન સ્વામી.—જયં ૪ કેલ એહ અસ્નેહી, ক্রায়াক প্রবন্ধার છતાંયે મુક્તિતશો મારગ જગળધુ, બાધ - અહેંવસ કરુસાસિક્.--જય૦ પ દર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર ત્રિવેણી, સંગમ તીરથ શિવયથ શ્રેણી; એ જસ તીર્થ નિત્ય નિમજજી, પાવન જન સૌ પાપ વિવર્જ—જય૦ દ ઘાતિક્ષય પ્રગટ્યું વીર્ય અનંતું, દર્શન ગ્રાન ને સૌખ્ય અનંતું: નિજ પદ પામે જિનરૂપ ભાળી, અજકુલવાસી સિંહ જયું નિહાળી.—જયા હ જિન ઉપાસી જિન થાય જીવા, દીષ ઉપાસી વાટ જયું દીવા; સહભત્મસ્વરૂપી એવા, ભગવાનુ દાસના શરશ સુદેવા.—જય૦ ૮ પ્રજ્ઞાવળાધ માક્ષમાળા (ડૉ. ભગવાનદાસ કૃત)



"भवनीजा इरजनना रागादयो श्रयमुपागता यस्य ।

बहा वा विष्णु वा हरो जिनो वा नमस्तस्मे ॥"—श्री हेभयंद्रायार्थं छः

"राभ अहे। रहेभान अहे। डे। डे। डे, अन अहे। भहादेवरी;

पारसनाथ अहे। डे। डे। अहा, सक्ष श्रद्धा स्वयभेवरी;.....राभ०

तिल पद रभे राभ से। अहिथे, रिक अरे रहेभानरी;

अरेषे अर्भ आन से। अहिथे, भहादेव निर्वाध्यरी.......राभ०

परसे ३५ पारस से। अहिथे, श्रद्धा विन्हे से। श्रद्धारी;

श्रद्धिय साधे। आप आनंद्रधन, बेतनभय निःअर्भरी.".....राभ०

—श्री आनंद्रधन्छ

ભારતવર્ષના તત્ત્વજ્ઞાન–ગગનને અલંકૃત કરી ગયેલા મહાન્ યાેગાચાર્ય અને મહાન્ દાર્શનિક તરિકે વિશ્વવિશ્રુત આર્ષ દષ્ટા મહિષ્િ શ્રી હરિભદ્રસ્તુરિ અત્રે એક મહાન્ લક્તશિરામણિકપે દર્શન દે છે. 'પક્ષપાતો ન મે વીરે ન દ્વેષ:

ભારતના જ્યાતિલ किपळादिषु, युक्तिमझचनं यस्य तस्य कार्यः परिष्रहः '--- ' વીર હરિભદ્રાચાર્ય' પ્રત્યે મને પક્ષપાત નથી અને કપિલ આદિ પ્રત્યે મને દ્વેષ નથી, ગુક્તિવાળું જેનું વચન હોય તેનું જ સર્વથા ગ્રહેણ કરવા યોગ્ય

છે,' એ એમની સુપ્રસિદ્ધ અમર પંક્તિઓમાં નિષ્પક્ષ ન્યાયમૂર્ત્તિ જેમ મધ્યસ્થ તત્ત્વ-પરીક્ષાની વીરગર્જના કરનારા અને મત-દર્શનના આગહથી પર આ ભારતના મહાન્ જયાતિષ્દેર ભાવિતાત્મા મહાત્માએ આ 'લલિતવિસ્તરા' ગંથમાં ભક્તિઅમૃતરસના મહાસિન્ધુ વહાવ્યા છે. વિશ્વપાવની આ ભક્તિરસજાહ્નવીમાં આ ગંથની વિવેચનાત્મક મહારી 'ચિદ્ધહેમવિશાધિની' દીકારૂપ નાનકડી સરવાણીના પ્રવાહ સંમિલિત શર્ધ, સિન્ધુમાં બિન્દુ ભળ્યાની જેમ, અત્ર અક્ષય અભંગ ભાવને પામે છે.

"ઉદકળિંદુ સાયર ભલ્યો….સાહેલડીમાં. જિમ હાય મક્ષય અભંગ રે….ગુજીવેલડીમાં. વાચક યશ કહે પ્રભુ ગુજો….સા૦ તિમ મુજ પ્રેમ પ્રસંગ રે….ગુજી."–શ્રી યશાવિજયછ. "મ્રન્ય કૃતપુષ્ટ્ય દિન આજ માહરા થયા, ધન્ય નરજન્મ મેં સક્લ ભાગ્યા; દેવચંદ્ર સ્વામી ત્રેવિશમા વંદિયા, ભક્તિભર ચિત્ત તુજ ગુજી રમાગ્યા…." શ્રી દેવચંદ્રછ.

આ ખ્યાતનામ આચાર્યની આ ખ્યાતનામ કૃતિ મહામતિ સિ**હિપે અંગેના** રામાંચક પ્રસંગથી એાર વિખ્યાતિ પામી છે. શ્રી ઉપમિતિભવપ્રપંચ જેવી પરમ અદ્ભુત અલૌકિક મહારૂપક કથાના (Great Allegory) સુષ્ટા સિદ્ધર્ષિના 'ધર્મ' માં વેકર' મહાકવિ– પ્રદ્યા સિદ્ધર્ષિજી સંશયદાલાએ આંદાલતાં ઘડીકમાં હરિભદસૂરિ જૈનમાં અને ઘડીકમાં ભૌદ્ધમાં ગમનાત્રમન કરતા હતા; તેમને છેવડને માટે નિર્ણાયકપણ જૈનદર્શનમાં સ્થિર કરવાનું પરમ ઉપકા**રી** નિમિત્ત આ પ્રસ્તુત અંથ ખન્યા હતા,—જે પરમ ઉપકારની સ્મૃતિ કતજ્ઞશિરામિ **શ્રી સિદ્ધવિ**જીએ પાતાથી બે શતાબિદ પૂર્વે થયેલા આ શ્રી હ**રિસદ્રસૃરિને—કાળથી** પરાક્ષ છતાં—પાતાની અમર કૃતિ ઉપ**મિતિલવગ્રપાંચ કથામાં** પાતાના 'ધમ'બાધકર' શુરુ તરીકે બિરદાવીને, પાતાનું આશયગત કુવાસનાવિષ કાઢી નાંખી અમૃત સંચરાવનાર तिरेडे परभ जीरव-अ&भान हरी अभर हरी छे: अने त्यां 'न हि कृतमुगकार' साधवो विस्मरन्ति " के अधितने चिरतार्थं अरतां तेकाके पाताना परम अपकारी श्री अरिकार સ્. २ ने पूर्ध લક્તિલાવથી લગ્ય અંજલિ અર્પતાં લાખ્યું છે हे—'अनागतं परिज्ञाय'-અનાગત-નહિં અનેલા એવા ભાવી અનાવ જાણીને જેણે ચૈત્યવન્દન સં**અંધિની 'લિલ**ત-વિસ્તરા ' મ્દ્રારા અર્થ'--- ' मदर्थ' ' નિર્મિત કરી, અને કવાસનામય વિષ વિનિધૃત કરી કુપાથી જેણે અચિન્ત્યવીર્થથી મ્હારા આશયમાં 'સુવાસના સુધા' સંચરાવી, તે શ્રી હરિભદ્ર-સ્ફરિને નમસ્કાર હો!

"अनागतं पिरिहाय चैत्यवन्दनसंश्रया ।
मदर्थं निर्मिता येन वृत्ति रुंस्तितविस्तरा ॥
विषं विनिर्ध्य कुवासनामयं, व्यचीचरणः कृषया मदाद्यये ।"
अचिन्त्यवीर्येण सुवासनासुधां, नमोस्तु तस्म हरिभद्रसूरये ॥"
—श्री सिद्धिष्टृत ઉपभिति स. अ. डथा प्रस्ताव ८.

આમ મહાકવિ શ્રી સિલ્ફિપિંજી જેવા મહાયુદ્ધિનિધાન ભાવિતાતમા મહાતમાએ જેનું ભક્તિરામાંચિત ભાવે આટલું ખધું ગૌરવ ખહુમાન કર્યું છે, તે આ 'લલિત વિસ્તરા' મહાકૃતિને અને તેના મહાન્ કર્ત્તાને એાળખાવવા પ્રયત્ન કરવા તે મહાતે જેનિધિ ભારકરને પ્રકાશવા માટે દીપક આગળ ધરવા ખરાખર છે!

એમ તો આ 'લલિત વિસ્તરા' સુપ્રસિદ્ધ ચૈત્યવન્દનસ્ત્રની 'વૃત્તિ ' છે. 'ચૈત્ય ' એટલે પ્રકૃતમાં અર્હત્પતિમા, તે પ્રત્યે વિધિપૂર્વ'ક વન્દનાર્થ પરમ અર્થ' ગંભીર પદાનું જયાં સ્ત્રણ છે, તે ચૈત્યવન્દન સ્ત્ર, અને તેના અર્થ'નું વૃત્તિની—'લલિત વિસ્તરા' વાડની પેઠે સંરક્ષણ—સંગોપન—સંવર્ધન કરતી અને તેના અર્થ' ફેત્રની ચિત્યવન્દનસ્ત્ર 'વૃત્તિ' મર્યાદામાં જ વર્ત્તતી તે આ 'વૃત્તિ' રૂપ લલિતવિસ્તરા છે. સહજાત્મસ્વરૂપી શુદ્ધ ચૈતન્યમૂર્ત્તિ' એવા શ્રીમદ્ અર્હત્ ભગવતર્ય જે લાવચૈત્ય અને તેનું સ્મરણ કરાવતી નિવિ'કાર પ્રતિમારૂપ શાંતમૂર્ત્તિ' જે દ્રવ્યચૈત્ય, તે

अत्ये क्यां वन्हन કरवामां आवे છે, ते आ ચૈત્યવન્દન અચિન્त्य ચિંતામણિ સમું છે, ' अधःकृतचिन्तामणिकल्पद्रमोपमं'— ચિન્તામણિ—કલ્પદ્રમની ઉપમાને પણ અધઃકૃત કરતું એવું છે; અને તેવા પરમ કલ્યાણુમૂર્ત્તિ અહેત્ લગતત જેવા 'सत्य' शिव' संदर' સત્ય શિવ અને સુંદર એવા પરમ લલિત વિષયના ગાચરપણાથી તત્ત્વચિન્તામણિમય આ લલિતવિસ્તરા પણ તેવી જ છે.

"લાવ હા પ્રભુ! લાવ ચિંતામણિ એક, આતમ હા પ્રભુ! આતમ સંપત્તિ આપવાછ; એકિ જ હા પ્રભુ! એકિ જ શિવસુખ એક, તત્ત્વ હા પ્રભુ! તત્ત્વાલંખન થાપવાછ." —શ્રી દેવચંદ્રછ.

"મનિયભરી મૂરતિ રચી રે, ઉપમા ન ઘટે કેાય; શાંત સુધારસ ઝીલતી રે, નિરખત તૃષતિ ન હાય." — શ્રીઆન'દઘનજી

મૂળ ચૈત્યવન્દન સૂત્ર તેા,-નમુન્યુણું (પ્રશ્ચિપાતદણ્ડક સૂત્ર), અરિહંત ચેઇયાશું, અન્નત્ય, લાેગસ્સ, પુકખરવરદીવહે, સિદ્ધાર્થ ખુદ્ધાર્થ, વેચાવચ્ચગરાર્થ, જય વીચરાય એટલા નાના નાના અષ્ટ સૂત્ર જે માત્ર ત્રણ ચાર પાનામાં સમાઈ ચૈત્યવન્દન'સૂત્ર'ની જાય,-એવડા પરિમાણવાળું છે, તેના પર વિસ્તૃત લલિતવિસ્તરા પરમાથ<sup>°</sup>ગ'ભીરતા વૃત્તિ રચી શ્રી હરિભદ્રસ્ત્રરિજીએ કેટલું અપૂર્વ તત્ત્રમંથન કર્યું" હशे, तेना सहक ण्यास सुज्ञ विद्वकरनीने आ महाध्य सित-વિસ્તરા વૃત્તિ પરથી સ્વયં આવશે; અને તે પરથી આ પ્રત્યેક 'સૂત્ર' પશુ કેટલું પરમાર્થ-ગંભીર છે તેના ઊંડાણના પણ કિંચિત્ પરિચય પ્રાપ્ત થશે. 'સૂત્ર' શબ્દના અર્થ પરથી પાણ એ જ રહસ્ય કલિત થાય છે. (જીએા પૃ. ૭-૮). અને આ ચત્યવન્દન સૂત્ર પાશુ આવા પરમાર્થગંભીર અનંતઆશયવાળા સ્ત્રમય જિનાગમનું અંગ છે, એટલે આ પણ એવું જ પરમ આશયગંભીર હાઈ એની સંપૂર્ણપણે વ્યાખ્યા કરવાને કાેેેે સમર્થ હાય ? 'कात्स्च्येन व्याख्यां कः कर्त्तुमीश्वरः?' छेम आधवभूत्ति छिरिसद्रेश स्वयं वहे छे. અર્થાત્ ચતુર્દશપૂર્વધર શ્રુતકેવલી સિવાય એનું સામસ્ત્યથી–સંપૂર્ણપણે વ્યાખ્યા કરવાનું ખીજાનું ગજું નથી, એટલે આ અર્કત્ લગવત્ જેવા પરમ 'લલિત' વિષયની અમે ગમે તેટલી તત્ત્વગુણુગાનરૂપ 'વિસ્તરા' કરીએ તાપણ એની સંપૂર્ણપણે બ્યાખ્યા કરવાને અમે કેમ સમર્થ થઈ એ ?

> "ધરતીકા કાગજ કરૂં, કલમ કરૂં વનરાય; સાત સમુદ્રકી શાહી કરૂં, પ્રભુ ગુણ લિખા ન જાય."—સંત કળીરજી.

મા ચૈત્યવન્દનસૂત્રાન્તર્ગત પ્રશિપાતદશ્ડક સૂત્રની (નમૃત્યુશું) વ્યાખ્યા કરતાં માચાર્ય વર્ષ હરિલદ્રજીએ ગણધરપ્રણીત આ સૂત્રને લાવપૂર્ણ લગ્ય અંજલિ મર્પાતાં

ગણધરપ્રણીત સુત્રને **હ**રિભદ્ર છની ભવ્યભાવાંજલિ

क्षाण्युं छे हे- "महापुरुषप्रणीतश्चाधिकृतदण्डकः, आदिमुनिभि-रईच्छिप्यैर्गणधरैः प्रणीतत्वाद् । अत प्रवेष महागम्भीरः, सकल-न्यायाकरः, भव्यप्रमोदहेतुः, परमार्षरूपो, निदर्शनमन्येषामिति ।" અર્થાત્ આ આદિમુનિ અર્હ'ત્શિષ્ય ગણધરા જેવા મહાજ્ઞાની પરમપ્રજ્ઞાનિધાન મહત્પુરુષાથી પ્રશ્નીત છે. એટલા માટે જ આ ચૈત્યવન્દનદંડક સૂત્ર 'મહાગંભીર' છે, સાગરની જેમ અર્થગંભીરતાના–તત્ત્વઊંડાણના તાગ ન યામી શકાય એવું મહા અર્થ ગંભીર છે. એટલે જ તે 'સકલ-યાયાકર' છે. સર્વ ન્યાયના-દર્શનવિષયક પ્રમાણભૂત ચર્ચાના આકર-સમુદ્ર અથવા ખાણ છે; રતનાકરમાં જેમ જેમ ઊંડા ઉતરા અથવા રતની ખાણમાં જેમ જેમ ખાદા તેમ તેમ રતના निक्ठण्यां क करे, तेम व्या न्यायरत्नाक्टर व्यथवा न्यायनी आणु समा सूत्रने क्रेम क्रेम અવગાહાે -ઊંડા ઉતરીને વિચારા તેમ તેમ તેમાં અનેક ન્યાય-રત્નાની તત્ત્રવાર્ત્તા નિકત્યાં જ કરે. આવું મહાગં લીર ન્યાયાકર હાવાથી જ તે 'ભવ્ય પ્રમાદ હેતું' છે, સર્વ લવ્યજનાને -યાગ્ય સુપાત્ર જીવાને પ્રમાદના હેતુ હાય છે. જેમ જેમ લબ્યજના આના ઊંડાણમાં ઉતરે છે, તેમ તેમ તેમાં એાર ને એાર તત્ત્વચમત્કારા દેખી તેને ગુણ્યેમરૂપ પ્રમાદની-પરમ આનંદની લહરીએા ઉલ્લસે છે. આવું તે 'પરમાય'રૂપ ' છે, પરમ ઋષિથી પ્રજ્ઞીત ં <mark>હોવાથી પરમ</mark> પ્રમાણભૂત આર્ષવચનરૂપ છે. અને આવું પરમ પ્રમાણભૂત આ મહાગંભીર પરમાર્ષ વચન ન્યાયની તાત્વિક વિચારણાએાથી નિર્ભર હાવાથી 'અન્યોને નિદર્શન ' છે, અર્થાત્ સર્વત્ર આવા પ્રકારે ન્યાયયુક્ત તત્ત્વવિચારણા કરવા યેલ્ય છે એમ બીજાઓને પણ તેના નિદર્શનરૂપ-દિશાદર્શનરૂપ ઉદાહરણ છે. સૂત્રના પરમાર્થ વિચારવાની પ્રેરણા

મા માંગે સ્વયાં હરિભદ્રસૂરિજીએ કેટલું ઊંડું અવગાહન કર્યું છે, તેને માટે એક જ ઉદાહરણુ ભસ થશે. પ્રસ્તુત પ્રણિપાતદણડકસ્ત્રની તત્ત્વસંકલના કેવી અદ્ભુત છે, તેનું સ્વપ્રજ્ઞાથી પરમ અદ્ભુત મોલિક સંશાધન (Original Research ) उरी, अने तेना पहेातुं नव विकाशमां सुधुक्तियुक्त હ્રસ્ભિક્રજીનું ' અદ્ભુત મૌલિક સંશોધન પરમ છુદ્ધિગમ્ય (Most Intelligent) વર્ગી કરણ (Classification) દર્શાવી, પ્રજ્ઞાનિધાન શ્રી હરિભદ્રસ(૨૭૦એ જાણે ગણધર લગવાનાના हृहयभां पेठा द्वाय अभ तेओाने। अंतर आशय प्रगट हरी, पाताना प्रज्ञातिशयने। परिचय કરાવ્યા છે,-જે કાઈ પણ સહુદયને આ મહામતિ મહાત્માની અપૂર્વ તત્ત્વદૃષ્ટિ પ્રત્યે સાનંદાશ્રાથ બહુમાન પ્રગટાવે છે. આ બાબત ઉપાદ્ધાતમાં વિશેષ ચર્ચી છે, એટલે અત્રે વિશેષના અવકાશ નથી. આ સમસ્તના-- આ વિવેચકે પરિશ્રમપૂર્વક ખાસ ચાજેલી આ શ્રંથના સારસર્વ સ્વરૂપ-હુદયરૂપ આકૃતિ જે આ ગ્રંથના મુખપૃષ્ટ પર મૂકેલી છે તે પરથી-મુજ્ઞ વાંચકને સુગમપણે ખ્યાલ આવશે.

કરનારા ઘડા બેસાડે એવા ઉત્તમ દાખલા છે.

અને આ શુદ્ધ સત્ત્રહિતાથ પ્રવૃત્તિમાં આ પરમ આત્માથી મહાસુમુક્ષુ મહાત્માને કૈતલા અધા પરિશ્રમ પડ્યો હશે તે કલ્પનાતીત છે. વિબુધાએ (દેવાએ) મંદરાચલવડે

सागरमंथन हरी सारल्त रत्ना संशोधी अमृत मंथ्युं, ओमां तेमने दिरिलंद्र हुं हेट में केत पढ़ी हिंशे ते केम ते विलुधा क लाले; तेम आ अपूर्व तत्त्र मंथन: महाविलुध विवित्विस्तराहार निक्लु दिर्भ मंथ वह शास्त्र समुद्र नुं पहेप न्याय में कित मंथन हरी सारल्त न्याय रत्ना संशोधी तृत्त्व समृत विलुध में गृंथणी तेमने हेट वा परिश्रम पड़यों हरों, ते ता आ महाविलुधना आंतरात्मा क लाले. तथापि अने स्थणे स्थणे प्रतिपद्दे दश्यमान यता प्रज्ञायमत्हारीथी सवस्त प्रज्ञाव तेने पण्ड आश्चर्य मुज्ध हरी छह हरी हो स्थण न्याय—मोहित हो के आ प्राज्ञ शिरामिल्यों अद्भुत तृत्त्व संक्ष्यां आ बित्विस्तरा अंथमां गृंथ्या छे, ते परथी आ अपूर्व मौतिह तृत्व संक्ष्य श्वा महाव स्वा विभूतने हेट वा परिश्रम पड़यों हरों तेनुं सहक अनुमान मात्र क सह्हय प्राज्ञ केते हरी शहे छे; अने—'परोपकाराय सतां विभूतय:'—संत पुरुषानी विभूतिओं परापहारार्थ हि।य छे स्त्रने यरितार्थ हरतुं आ क्वलंत हि।हरण पेणी सानंदा श्वर्थ अनुसने छे.

ભગવદ્ અને ભગવદ્ભક્તિ આ. જગત્માં કાઈ વિવાદ નથી, પણ ભગવત્ કાણ ? અહીત કાે શુ ? અને તેનું તાત્ત્વિક સ્વરૂપ શું ? એ ખા. જગત્માં નાના પ્રકારની બ્રાંતિ પ્રવતે છે. તે બહુવિધ ભ્રાંતિતમસ્તું સમ્યક્ તત્ત્વદર્શન-ભાસ્કરના તાત્ત્રિક ભગવદભક્તિ: પ્રકાશથી નિષ્તુષ નિરાકરણ કરી, આ લલિતવિસ્તરા અહૈત વક્તા શ્રોતાનું પ્રયાજન ભગવતનું શુદ્ધ તાત્ત્વિક સ્વરૂપ યુક્તિયુક્ત ન્યાયયર્ચાથી વિસ્તારથી પ્રદર્શાવી, જગત્ના ચાગાનમાં અહેત્ ભગવત્ 'મહાદેવ'ની મહા-પ્રતિષ્ઠા કરે છે. અને રાગ-દ્વેષ-માંહ એ ત્રિદેષની સાંષ્ટના સંહાર કરનારા આ મહાદેવની શુદ્ધ તાત્વિક નિષ્કામ અક્તિમાં આત્માથી મુમુલુઓને પેરે છે. અને એ જ આ ગ્રાંથન પ્રયોજન છે. અત્રે શાસકર્તાનું અનંતર-તાતકાલિક (Immediate) પ્રયોજન,-આ ભક્તિપ્રધાન ચૈત્યવન્દન સૂત્રની લલિત પદેાથી વ્યાખ્યા વિસ્તારતાં, પદે પદે તેના પરમ સુંદર-લલિત विषयभूत सावश्रत्यस्व३५ शुद्ध श्रेतन्यमूर्त्ति અर्डत् सगवंतनी तात्विक सिक्तमां प्रवर्धभान ભાવે લીન થવું, અને અન્ય મુમુક્ષુજીવાને પણ તેમાં પ્રેરવા,—એ છે. અને આમ માન-પૂજા-કીર્ત્તિ આદિ તુચ્છ કામનાથી રહિતપણે, શુદ્ધ આશયથી, કેવળ શુદ્ધ આત્માર્થ નિર્મળ પરમાર્થ પ્રેમથી કરવામાં આવતી આ સ્વ-પરઉપકારી ભક્તિપ્રવૃત્તિથી માસના અવન્ધ્ય-અચુક બીજરૂપ યાગળીજ ચિત્તભૂમિમાં રાપી, અનુક્રમે અંકુરાદિ ભાવ પમાડી. અતુષમ માક્ષકળની પ્રાપ્તિ કરવી, એ જ અંતિમ ધ્યેયરૂપ પરંપર પ્રયોજન (Remote, Ultimate ) છે. શ્રોતાનું પરંપરા-પ્રયાજન માક્ષ જ છે, અને અનંતર પ્રયાજન તા આ સ્ત્રતું અર્થ-તત્ત્વ સમજ તાત્ત્વિક ભક્તિભાવની વૃદ્ધિ કરવી એ છે,-કે જેથી તે ભક્તિકપ અવન્ધ્ય-અમાઘ યાગળીજ ઉત્તરાત્તર વિકાસ પામી માક્ષકળ આપે જ.

> "એહનું ફળ દેાય ભેદ સુણીજે, અનંતર ને પરંપર રે; આણાપાલન ચિત્ત પ્રસન્તી, મુગતિ સુગતિ સુરમંદિર રે."—શ્રી આનંદઘનછ.

"દેવચંદ્ર પ્રભુની **હા કે** પુષ્**યે લક્તિ સધે;** આતમ અનુભવની હા કે નિત નિત શક્તિ વધે."—શ્રી દેવચંદ્રછ. "કામ એક આત્માર્થનું, બીજે નહિં મન રાગ."—શ્રીમદ્ર રાજચંદ્રછ.

આમ આવી આ પરમ ઉપકારી કૃતિના પ્રયોજનને અનુરૂપપણ આ વિવેચકે પણ આ વિવેચન પ્રયાસ કર્યો છે. આ મત્કૃત વિવેચન પ્રથ કે જેનું નામા ભિષાન મ્હારા પ્ સદ્ માતુશ્રી પુષ્યમૂત્તિ શ્રી હેમદેવીની પુષ્ય સ્મૃતિમાં 'ચિદ્દહેમવિશાધિની' તેમ જ પરમાર્થ અર્થમાં પણ 'ચિદ્દહેમવિશાધિની' ટીકા દીકા નામક રાખવામાં આવ્યું છે, તે સંપૂર્ણ લલિત વિસ્તરા દૃત્તિને આવરી વિવેચન લેતા વિવરણ રૂપ પ્રથમ વિનમ્ર પ્રયાસ હાઇ, તેના પ્રાયઃ પ્રત્યેક પદની વિસ્તૃત વિવેચના કરે છે; અને આ વિવેચના શુદ્ધ ચિન્મૂર્ત્તિ અર્કત્ લગવતની લક્તિરૂપ ચૈત્યવન્દ્દન સ્ત્ર સંબંધિની હાઇ ચિદ્રૂપ હેમની વિશાધિની છે, એટલે પણ ઉક્ત નામા ભિધાન તત્ત્વરસિક આત્મા થીં ઓને પરમાર્થથી યથાર્થ પ્રતીત થવા યાગ્ય છે.

મા મહારા વિવેચન ગાંથની મેં આ પ્રકાર પંચાંગી યાજના નિયત કરી છે---

- (૧) લલિત વિસ્તરા મૂળ—આ મૂળ સળંગ ગ્રંથનું (મૂળને થથાવત્ રહેવા દઇને) વિભાગવાર અધિકારાદિ સ્પષ્ટ વગી કરણ કરી, પૂર્વાપર સંબંધ જોઈને ૩૭૫ પારિ-ગ્રાક્માં (કંડિકાઓમાં) અથવા ગદ્યસ્ત્રમાં વિભક્ત કરવાની છૂટ આ વિવેચન ગ્રંથની મેં લીધેલ છે; એટલે કે અત્રે આ શ્રંથમાં ગદ્યસ્ત્રોના યથાયાં શ્ર્ય પંચાંગી યાજના વિભાગ પ્રમાણે પારિગ્રાફ પાડવાની અને આ પારિગ્રાફાને (કંડિકા-ઓને) અંક-નંખર આપવાની આ નૃતન યાજના મેં દાખલ કરી છે,-કે જેથી સુત્ર વાંચકને ગ્રંથના સ્પષ્ટ સુરેખ ખ્યાલ આવવા સાથે વિષય સુગ્રાહ્ય અને સુગમ બની તે તે વિષય શાધવાની (Ready reference) સરળતા-અનુકૂળતા પડે. (આ અંક અંગે વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ માટે જીઓ આ ગ્રંથ પૃ. દલ્ ફૂટનાટ)
- (ર) ઉત્થાનિકા–અવતરિણુકા—ઉપરાક્ત પ્રકારે વિલક્ત પ્રત્યેક ગદ્યસ્ત્રમાં શો વિષય આવે છે તેના સારસંદર્ભ સ્વવતી અને પૂર્વાપર સંકલના નિબદ્ધ કરતી પ્રત્યેક સ્ત્રની ખાસ ઉત્થાનિકા–અવતરિણુકા મેં યાજ છે,–જેથી આવા અર્થધન દુર્ગમ શ્રંથન પ્રસ્તુત સ્ત્રના મુખ્ય વક્તવ્યના–મુખ્ય મુદ્દાના સુજ્ઞ વાંચકને તત્ક્ષણ ક્પષ્ટ પ્યાલ આવે.
- (3) લલિતવિસ્તરા અનુવાદ—આ મૂળ પ્રાથના પ્રત્યેક સૂત્રના અક્ષરશા યથાન્વત્ અનુવાદ કિંચિત્ પણ ન્યૂનાધિક વિના મેં કરેલ છે,—જેથી મૂળકારના સંપૂર્ણ અભિધેયના વિચક્ષણ અભ્યાસીને મૂળ સાથે યથાર્થ બિંબ-પ્રતિબિંબ ભાવ પ્રતીત શાય.
- (૪) પંજિકા અનુવાદ—જ્યાં જ્યાં ઉપલભ્ય છે ત્યાં ત્યાં શ્રી સુનિસુંદર-સૂરિજી કૃત પંજિકાના અક્ષરશઃ અનુવાદ કરી મેં યથાવત્ ફૂટનાટમાં આપ્યા છે.

પંજિકાકાર શ્રી સુનિસુંદરસૃરિજીએ પાતે જ કહ્યું છે તેમ આ પંજિકા 'દુર્ગંમ કેટલાક પહેાની વ્યાખ્યા ' છે, એટલે આ પંજિકા સંપૂર્ણ લલિતવિસ્તરા વૃત્તિને સ્પર્શતી નથી પણ તેના કેટલાક સ્થળાને જ પ્રાયઃ સમાસવિલજનાદિ પ્રકારે પદચ્છેદવ્યાખ્યાનરૂપે અને કવચિત અર્થાવવરશરૂપે સ્પર્શે છે, અને ઘણા સ્થળે તે 'મોન' છે; છતાં તે સુંદર તેમજ તે તે ઉપલબ્ય સ્થળે પ્રકૃતમાં અર્થાપયાગી હાઇ, તેના અલરશઃ અનુવાદ કરી જેમ છે તેમ અભ્યાસીની અનુકૂળતા અર્થે અત્ર મૂકી છે, અને તેના આશય પણ યથાસ્થાને યથા સંભવ મ્હારા વિવેચનના એકદેશમાં અંતર્ભાવિત કર્યો છે.

(૫) સળ'ગ વિવેચન અથવા 'ચિદ્રહેમવિશાધિની ' ટીકા—લલિતવિસ્તરા वृत्तिना भूण सूत्रना प्रायः प्रत्येष्ठ पहना आशय स्पष्ट ष्ठरतुं सविस्तर सणंग विवेधन અથવા 'ચિદ્રહેમવિશાધિની' ટીકા મેં રચેલ છે. તેમાં પ્રાયઃ 'ચિદ્રહિમવિશાધિની' પ્રત્યેક સૂત્રના વિવેચનના મથાળે તે તે સૂત્રના વિષયના મુખ્ય ભાવને અનુરૂપ ને તેને પરિયુષ્ટ કરે એવું 'અધિષ્ઠાતા'રૂપ સુભા-ટીકાની યાજના ષિત મૂક્યું છે. તેમજ પ્રસ્તુત વિવેચનના દેહરૂપ અંગમાં પણ સ્થળે સ્થળે-પ્રકૃત લક્તિરસભાવને પરિપુષ્ટ કરે એવા શ્રી આનંદઘનજી, શ્રી યશા-વિજયજી, શ્રી દેવચંદ્રજી, શ્રીમદ્દરાજચંદ્રજી, શ્રી ચિદાનંદજી, શ્રી સિદ્ધસેન-દિવાકરજી, શ્રી સમ'તલકાચાર્યજી, શ્રી માનતુંગાચાર્યજી, શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યજી, શ્રી હરિલદ્રાચાર્યજી, શ્રી કુંદકુંદાચાર્યજી, શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્યજી આદિ મહા ભક્તશિરામણિ પરમ તત્ત્વદૃષ્ટા મહાસંત જનાના ટંકાત્કીણે વચનામૃતા પણ તેની અર્થ-ભાવના સમેતપણે અવતરણરૂપે યથાસ્થાને ડાંકચા છે,-જેથી આ પરમ સત્પુરુષાના અનુ-ભવપ્રસાદીરૂપ વચનાનું પ્રહેથી તત્ત્વરસિક સજ્જના આ ભક્તિરસજાદ્ભવીના પાવન તત્ત્વન જલમાં નિમજ્જનના રસાસ્વાદ એાર માણી શકશે, અને 'ચિદ્દેમના '-ચૈતન્યરૂપ સુવર્ણું **ષાતુના કર્મ-મલની અશુ**હિતું વિશાધન કરી આ 'ચિદ્દહેમવિશા**ધિની**'ને ચરિતાર્થ કરશે. અસ્તુ !

આમ પંચ અંગમાં નિયત કરેલી આ મ્હારા વિવેચન પ્રંથની રૂપરે ખારૂપ યોજના (Scheme, plan) પરથી આ પ્રંથની પદ્ધિતેના સામાન્ય સમગ પ્યાલ સુરા વાંચકાને આવશે. અત્રે સુરા વાંચકાના લક્ષમાં રહેવા એટલું સામાન્ય સ્ત્ર્યન પ્રંથન પદ્ધિ અંગ કરવું યાત્ર્ય છે કે—પ્રત્યેક ગલસ્ત્રનું વિવેચન જ્યાં પૃર્ણ થાય છે, સામાન્ય સ્ત્ર્યન ત્યાં ઉ આ ચિદ્ધ મૂક્યું છે, અનેક સ્ત્રોના સમૂહરૂપ આંતરાધિકાર જયાં પૃર્ણ થાય છે ત્યાં માં આ માટા સ્વસ્તિકનું ચિદ્ધ મૂક્યું છે, અને નવીન અધિકાર નવે પાને શરૂ કરી તેની પૂર્ણાહૃતિમાં કમળ—દીપક આદિ ભૂદી ભૂદી ભૂતી ભાતના બ્લાક મૂક્યા છે. આ યોજનાથી આવા મહાકાય પ્રંથના સ્પષ્ટ સુરેખ વિભામ—પ્રતિવિભાગ સુરા વાંચકને મુખાદ્ધા અને બુહિગમ્ય બનશે. અત્રે એટલા પ્રાસંગિક નિર્દેશ પશુ કરવા આવશ્યક છે કે આ લલિતવિસ્તરા શ્રી હિરિલદ્રસૃરિની યાગદિષ્ટિસમુચ્ચય પછીની ઉત્તર કૃતિ છે, કારણ કે આ પ્રંથમાં તેઓશ્રીએ તે સ્વરચિત યાગદિષ્ટિસમુચ્ચય પછીની ઉત્તર કૃતિ છે, કારણ કે આ પ્રંથમાં તેઓશ્રીએ તે સ્વરચિત યાગદિષ્ટિસમુચ્ચય પછીની ઉત્તર કૃતિ છે, કારણ કે આ પ્રંથમાં તેઓશ્રીએ તે સ્વરચિત યાગદિષ્ટિસમુચ્ચયન

જેના પર સુવિસ્તૃત સવિવેચન ગ્રંથ લખવાનું સદ્ભાગ્ય મને પ્રાપ્ત થયું હતું, તે પ્રકાશિત સવિવેચન ગ્રંથ પ્રત્યે સમસ્ત સામાન્ય અને વિદ્વજ્જનતાએ અપૂર્વ પ્રેમ વર્ષાવી, મને મ્હારા આ લલિતવિસ્તરા સવિવેચન ગ્રંથના કાર્યમાં દ્વિગુણ ઉત્સાહિત કર્યો છે.

અને આમ પંજિકાકાર શ્રી સુનિસુંદરસુરિજીએ કહ્યું છે તેમ—'कशે ग्रन्थो मतिरनिपुणा सम्प्रदायो न तादक्'-अ'थ अतिश्विन छे, भति अनिपुण छे, अने સંપ્રદાય પણ તેવા નથી, છતાં પ્રાય: આ અલુકુણ ક્ષેત્રમાં પદન્યાસ 'દુગ'મ થ'થતે સુગમ કરવાનું આ સાહસ મેં ખેડચું છે! પ્રાયા સ્વાશ્રયથી—સ્વવિચાર– કરવા યથાશકથ પ્રયાસ અવલ બનથી આવું વિકટ કાર્ય સર્વાત્માથી સિદ્ધ કરવાની હામ ભીડી છે. અને આવા દુર્ગમ્ય ગંઘ વિસ્તારથી અર્થવિચાર કર્યા વિના-પરિસ્કૃટ અર્થ સમજાવ્યા વિના સુત્રમ્ય થાય એમ નથી એમ જાણી, આ 'દુર્ગમ' પ્રથ 'સુગમ'-સુબાધ થાય એમ કરવા માટે યથાશકચ પ્રત્યેક પ્રયત્ન કરેલ છે. અને એટલે જ આ 'લલિતવિશ્તરા'ના પણ આટલા વિવેચનરૂપ વિસ્તાર કરવા પડયો છે, તે સુરા વાંચકાને યથાયાગ્ય જ જણાશે. શુદ્ધ આત્માથે કરવામાં આવેલા આ મ્હારા નમ્ર પ્રયત્નમાં વિગતમત્સર ગુણદેશ્વરૂ સજ્જનાને જે કંઈ પણ સફળતા ભાસ્યમાન થાય, તો તે કેવળ ગુણનિધાન જ્ઞાની સત્પરુષાના કયાપ્રસાદને જ આભારી છે,-જેના પરમ સમર્થ વચનામૃતની પ્રબળ ભિત્તિના અવલંબન વિના મ્હારા આ પ્રયત્ન 'પ્રાંશલભ્ય' કલ પ્રત્યે પંગ્રચેષ્ટા જેવા જ અન્યા દ્વાત! અત્રે જો કાંઈ અસમાંજસ વા આશયફેર જેવું જણાય, અથવા જાણ્યે અજાણ્યે ક્વચિત ક્રિંચિત ક્ષતિ વા સ્પલના જેવું લાસે, તા તે આ મંદમતિ લેખક-વિવેચકના જ દાષ છે એમ સુરા સજ્જન મહાજને વિચારતું; અને હંસદષ્ટિ રાખી ક્ષનતવ્ય ગણતું.

કાકદષ્ટિ સ્વયં નિંદા, કુશંતા ગુણુદર્શને;
 હંસદેષ્ટિ સ્વયં વંદા, હર્ષ તા ગુણુદર્શને.—(સ્વરચિત)
ગુણા જે કંઈ 'હ્યાં તે સકલ ગણું સંતજનના,
 અને દાેષા કેં તે સકલ પણ હું પામરતણા;
કરી દાેષા દ્વરે સુગુણ ચરંજો હંસ સુમતિ!
 અમી દૃષ્ટિ ધારી સુણું જ ભગવાનદાસ વિનતિ.
 — શ્રી ચાગદષ્ટિકળશ (સ્વરચિત)

ઇ. સ. ૧૯૫૨ના વર્ષની કાંઈ સુલગ પળ આ મૂળ 'લલિતવિસ્તરા' શ્રંથનું અવલાકન કરવાનું ઉત્તમ નિમિત્ત મને પ્રાપ્ત થયું; અને તેનું સ્વાધ્યાયરૂપ અવગાહન કરતાં આવા પરમ ઉપકારી અને પરમ ઉપયોગી દર્શનપ્રભાવક શ્રંથનું ઉપક્રમ-પૂર્ણાંહુતિ: યથાવત યથાર્થ અર્થદર્શન કરાવી, તે પર પરિસ્કુટ વિવેચનાત્મક પ્રકારાન ટીકા રચવાની મ્હારા હૃદયમાં સ્વયંભ્ સ્કુરણા થઈ, અને તેનું લેખનકાર્ય તરત જ પ્રારંભી તે જ વર્ષમાં આ કાર્ય લગલગ

Ł

છ મહિનામાં પરિપૃદ્ધ કર્યું. તેના ફ્લપરિપાકરૂપ આ શ્રંથ સુજ્ઞ ગુણુરૂ વિવેકી તત્વરસિક વાંચકલુન્દના કરકમલમાં આવે છે. શ્રી જૈન એસોશિએશન ઑફ ઇન્ડિઆ'ની પ્રથમથી જ આ શ્રંથપ્રકાશનના લાલ લેવાની પ્રેપ્રી ભાવના અને સુદં નિર્ણય હાઈ, ઉક્ત સંસ્થાના અને મ્હારા પાતાના સંયુક્ત પ્રકાશકપણા નીચે આ શ્રંથ અત્રે પ્રકાશ પાત્રે છે. ઉક્ત સંસ્થા મ્હારા આ કાર્યમાં રસ દાખવી, શ્રી હરિલદ્રસ્ટ્રિજની આ ખ્યાતનામ કૃતિ પ્રસિદ્ધ કરવામાં જે પ્રશસ્ત લક્તિલાવથી ઉલટ ધરાવી આ પ્રકાશનબ્રયની મ્હારી સાથે ભાગીદાર અની છે, તે માટે તે ધન્યવાદને પાત્ર છે; અને પ્રસ્તુત સંસ્થાને આ પ્રશસ્ત લગવદ્લક્તિમય સત્કાર્યમાં પ્રેરણાનું મુખ્યપણ નિમિત્ત અનનાર તેના માનદ્ મંત્રીઓ—સદ્ધમં પ્રેમી લાઈ શ્રી હીરાલાલ હાલચંદ દલાલ બાર—એટ—લાં તથા લાઈ શ્રી પદમશી દામજ ખાન્ના સાલિસિટર પણ તેવા જ ધન્યવાદને પાત્ર છે. અત્રે પ્રેસની ગાઠવણ અંગે પરમાર્થસ્નેહી શ્રી મનસુખલાલલાઈ તારાચંદ મહેતા તથા શ્રી ચંદ્રલાલલાઈ શ્રીલાબર્ચંદ મહેતાએ મિત્રલાવે સદ્દ્યાવથી લીધેલ શ્રમ માટે આભાર વ્યક્ત કર્ફ છું. તેમજ—મેં ખાસ પ્રયત્નપૂર્વક યોજેલી આ શ્રંથની સારસર્વદ્યભૂત—હૃદયરૂપ આકૃતિ જે મુખપૃષ્ઠ પર મ્યુકેલી છે, તેના કલાકૃતિમય બ્લાક તૈયાર કરી આપવા માટે કલાકાર લાઈ શ્રી દિનકરરાય લીંગીલાલ મહેતાના પણ આભાર માનું છું.

આ બંધની બીજબૂત વસ્તુનો કંઇક નિર્દેશ મ્હારા ઉપાદ્ઘાતમાં કર્યો છે, તેમજ સ્વયં હરિભાદ્રસ્ટ્રિએ કરેલી આ બંધની પ્રસ્તાવના—જેના પર આ વિવે પકે સવિસ્તર વિશિષ્ટ વિવેચત કર્યું છે (પૃ. ૧–૬૮) તે પરથી પણ તેના નિર્દેશ મળી બંધવસ્તુ: 'તત્ત્વભક્તે રહેશે; અને વિષયાનુકમિણકા પ્રત્યે દિષ્ટિપાત કરતાં આ બંધમાં ભવિક સકલ રાચા' કયા કયા વિષયા ચર્ચવામાં આવ્યા છે, તેના પણ કંઇક ખ્યાલ આવશે. એટલે અત્રે ચર્ચિત કરેલા વિવિધ તત્ત્વવિષયાના વિશેષ વર્ષુ નથી તત્ત્વરસિક વાંચકના રસપ્રવાહની આડે નહિં આવતા, મ્હારા વિવેચનાંતર્ગત વિશિષ્ટ રસપ્રદ વિષયાની સ્ચિ પ્રત્યે અંગુલિનિર્દેશ માત્ર કર્ફ છું; અને અત્રે બા સ્વાધ્યાયમય યથાશક્તિ શ્રુતભક્તિ સાથે પ્રભુભક્તિ દાખવવાના 'અપૂર્વ' અવસર' મને પ્રાપ્ત થયા તેથી નિજ ધન્યતા અનુભવી, ભક્તિરસજાદ્ધવીમાં નિમજજન કરી તત્ત્વસુધારસપાનના રસાસ્વાદ લેવાનું પ્રત્યેક તત્ત્વરસિક સજજનને સપ્રેમ આમંત્રણ કર્ફ છું.

" **લ**હું થયું મેં પ્રભુગુણ ગાયા, રસનાના કલ લીધા રે; દેવચંદ્ર કહે મ્હારા મનના, સકલ મનારથ સીધા રે."—શ્ર**ી દેવચંદ્રછ** 

સંવત્સરી, ૨૦૧૫ ૫, ચાપાઠી રાેડ, મુંબઈ ૭.

ડા. ભગવાનદાસ મનઃસુખભાઈ **મહે**તા એમ. બી. બી. એસ.



## નિવેદન

ચૈત્યવન્દનના સૂત્ર ઉપર આચાર્ય શ્રી હરિભદ્રસ્ત્રિએ લખેલી જૈન તત્ત્વજ્ઞાનથી ભરપૂર અને લક્તિના મર્મ રહમજાવતી સુંદર અને અર્થગં ભીર "લિલત વિસ્તરા" નામની વૃત્તિ વિદ્વાનામાં જાણીતી છે, પણ સામાન્ય લાકામાં પ્રચાર પામેલ નથી. એનું કારણ એક તો એ સંસ્કૃતમાં લખાયેલી છે અને સામાન્ય લાકાને સંસ્કૃત ભાષાના અભ્યાસ નથી; બીજાં એના અર્થ યથાર્થ રીતે સ્હમજવાને વિશદ વિવેચનની જરૂર છે. આવું વિવેચન અત્યાર સુધીમાં થયું હાય તેમ અમે જાણતા નથી. ડૉ. ભગવાનદાસ મન:સુખભાઈ મહેતાએ "લિલત વિસ્તરા"ના ગુજરાતીમાં અનુવાદ કરી, એમની લાક્ષણિક શૈલીમાં વિશદ વિવેચન કરી, એના ગંભીર અર્થ સરલ રીતે સ્હમજાવવાના શુભ અને નિઃસ્વાર્થ પ્રયાસ કર્યો છે તે માટે એમને ધન્યવાદ છે. એએાશ્રી જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના સારા અભ્યાસી છે અને એમણે કેટલાંય સુંદર પુસ્તકા લખ્યાં છે.

અમ્હારા મિત્ર સદ્ગત શ્રીયુત્ સૌભાગ્યચંદ ઉમેદચંદ દાશીએ સને ૧૯૫૩ ની સાલમાં અમને કહ્યું કે ડૉ. ભગવાનદાસે "લિલિત વિસ્તરા" વૃત્તિના ગુજરાતીમાં અનુવાદ કરી સરલ ભાષામાં અહુ સુંદર વિવેચન કર્યું છે અને એ પ્રસિદ્ધ કરવા જેવું છે. ત્યારે અમને લાગ્યું કે એ અનુવાદ અને ટીકા પુસ્તકરૂપે પ્રસિદ્ધિ પામે તા તત્ત્વજ્ઞાનના ગૃહ અર્થ સ્હમજવાને અને ભિલ્તિના મર્મ સ્હમજવાને લોકોને અહુ ઉપયાગી નીવડશે, અને સારા પ્રચાર પામશે. પછી આ પ્રસિદ્ધિના અર્થના પ્રશ્નના વિચાર કરવા અમારી જૈન એસારીએશન એમ કં ઇન્ડિઆની મેનેજીન્ગ કમિટીમાં ચર્ચા કરી નિર્ણય કર્યો કે બીજી કાઈ વ્યક્તિ કે સંસ્થાના સહયાગથી એ પુસ્તક છપાવવું અને તેના માટે પુસ્તકાદાર કંડમાંથી રૂ. ૩૦૦૦ ત્રજ્ હજાર સુધી ખર્ચ કરવો. પછી બીજી કાઈ સંસ્થા કે વ્યક્તિના સહયાગ મેળવવા માટે અમે પ્રયાસ કર્યા, અને એ પ્રયાસમાં વિલંબ થયા. પછ્યુ હૉ. ભગવાનદાસે પાતે કહ્યું કે બાર્કોના ખર્ચ તેઓ આપશે, એટલે અમારૂં કામ સરળ થયું; અને જૈન એસાસીએશન ઑફ ઇન્ડિઆ અને હૉ. ભગવાનદાસ બન્નેના સહયાગમાં આ પુસ્તક છપાવવાનું નક્કી કર્યું અને અમા બન્ને આ દળદાર ઉપયોગી અને સુંદર પુસ્તક જનતા સમક્ષ રજી કરવા માટે આજે ભાગ્યશાળી થયા છીએ તેના અમને સંતાય છે. આશા છે કે આ પુસ્તક ઉપયોગી નીવડશે અને જનતાના યોગ્ય આદર પામરો.

"લલિત વિસ્તરા"ના યથાર્થ અનુવાદ અને કુશળ વિવેચન ડૉ. ભગવાનદાસે જે અથાગ પરિશ્રમ સેવી કર્યું છે, એ તો એમની જૈન શ્રુત અને તત્ત્વજ્ઞાનની અનન્ય ભક્તિ અને અપૂર્વ પ્રેમનું પ્રતિબિંખ છે. છતાં આ પુસ્તકના પ્રકાશનનું બધું કામ પ્રેમથી અને નિઃસ્વાર્થ લાવે એમણે જ કર્યું છે. અમારી તા સઢાનુલૂતિ અને સલાઢસૂચના જ માત્ર છે. એ એમની પ્રેમપૂર્વકની નિઃસ્વાર્થ મહેનત માટે અમા એમના આભારી છીએ.

મુંબઈ તા. ૨૨–૧૧–૫૯ રવિવાર



"येनात्माऽबुध्यतात्मैव, परत्वेनैव चापरम्। अक्षयानन्तबोधाय, तस्म सिद्धात्मने नमः॥" श्री पूज्यपाहस्वाभीश्र "सारमेतन्मया लब्धं, श्रुताब्धेरवगाहनात्। भक्तिर्भागवती वीजं, परमानंदसंपदाम्॥" श्री यशाविजयश

શ્રી યશાવિજયજનું સુભાષિતરત્ન છે કે-' શ્રુતસમુદ્રનું અવગાહન કરતાં મને આ સાર મળ્યા છે કે લગવત્ની લક્તિ એ જ પરમાનંદસંપદાએાનું બીજ છે.' ભક્તિ-

ભગવદ્દભક્તિની કર્ત્ત વ્યતા અ'ગે એકવાકચતા પ્રધાન ભાગવત મંથનું પણ વચન છે કે 'મગવર્મ कियुक्तेन प्राप्ता भાगवती गति:—ભગવદ્ભક્તિ યુક્તને ભાગવતી ગતિ પ્રાપ્ત થઈ. ગીતામાં પણ ભક્તિયાગનું પ્રાધાન્ય સંગીત કર્યું છે, તેમજ સર્વ ધર્મોમાં પણ ભગવદ્ભક્તિના અપૂર્વ મહિમા અવિગાનથી ગાવામાં આવ્યા છે. આમ ભગવદ્ અને તેની ભક્તિની કર્ત્તવ્યતા અંગે

જગત્માં એકવાકચતા વર્તો છે. પણ ભગવતનું અને તેની ભક્તિનું યથાર્થ તાત્ત્વિક સ્વરૂપ સમજવા માટે પ્રથમ કેટલીક સામાન્ય ભૂમિકા સમજવા યાગ્ય છે, -જેથી આ ભગવદ્દભક્તિમય 'લિલિત વિસ્તરા ' લંધનું અને તદ્દગત તત્ત્રવિચારણાનું હાદે સમજવાનું વિવેકી વાંચકને સુગમ થઇ પડે.

આત્મકલ્યાલુના ઇચ્છક કાેઇ પણ સત્સાધકે સૌથી પ્રથમ પાતાનું નિશ્ચિત નિશ્ચય-રૂપ સાધ્ય-લક્ષ્ય નિયત કરવું જોઈએ. પછી તે સાધ્યને સિદ્ધ કરવા શા સાધન છે તેના સમ્યક્ર વિચાર કરવા જોઇએ. પછી તે સાધ્યપ્રત્યથી સાધનને અવ-

સાધ્ય, સાધન લંભી નિયત સાધ્ય ધ્યેયને અનુલક્ષીને-નિરંતર લક્ષમાં રાખીને, અને સાધના ક્લપ્રાપ્તિ પર્યં ત અખંડ સમ્યક્ સાધના કરવી જોઇએ. આમ કરવામાં આવે તો જ યથાર્થ ઇષ્ટ સિદ્ધિ થાય. અર્થાત્ બીજા શખ્કામાં

કહીએ તેા સિદ્ધચર્થીએ (૧) સાધ્યશુદ્ધિ, (૨) સાધનશુદ્ધિ, (૩) સાધનાશુદ્ધિ અવશ્ય કરવી જોઈએ. કારણું કે સાધ્ય શુદ્ધ ન હાય તા સિદ્ધિ શુદ્ધ થાય નહિં; સાધ્ય શુદ્ધ હાય પણ સાધન શુદ્ધ ન હાય તાપણ સિદ્ધિ શુદ્ધ થાય નહિં; સાધ્ય અને સાધન બન્ને શુદ્ધ હાય, પણ સાધના શુદ્ધ ન હાય તાપણ સિદ્ધિ શુદ્ધ થાય નહિં. માટે શુદ્ધ સિદ્ધિ અર્થે સાધ્ય-સાધન-સાધના એ ત્રણેની શુદ્ધિના અવિનાભાવી સંબંધ છે. સાધ્ય વિના

સાધન નથી, અને સાધન વિના સિદ્ધિ નથી. આમ સાધ્ય, સાધન અને સિદ્ધિના પરસ્પર ઘનિષ્ઠ સંગંધ છે, તે આત્મહિતાથી આત્માથી સાધકે ખહુ સમજવા જેવા છે, કારણ કે તે પરથી ઘણું પરમાર્થ રહસ્ય સુગમતાથી સમજાય છે. વ્યવહારમાં કે પરમાર્થમાં આ સર્વત્ર એક સરખું લાગુ પડે છે. આ ખરાખર સમજવા માટે લાકપ્રસિદ્ધ આઘુની લક્ષ્યક્રિયાનું દેષ્ટાંત છે.

केम जालनी सक्ष्यिक्षयामां तेम परमार्थमां पल् को निश्चित साध्यने। अनुसंधान-યેણ ન હાય તા ખર્ધા સાધનને ' સાધન ' નામ જ ન ઘટે, યાગસાધન વંચક જ (છેતરનાર, ચુકવનાર, વંચિત કરનાર ) થઈ પહે,—જેને શાસ્ત્રપરિભાષામાં વંચક યાગાવ ચક, ક્રિયાવ ચક યાગ કહે છે: જો સાધતકિયા સમ્યકુપણે સાધ્યની સાધક એવી ન થઈ પડતી હાય તા તે પણ વંચક થઈ પડે,-આને વંચક ક્રિયા કલાવ'ચક કહે છે; અને સિહિ સમ્યક્ ન હાય તા કલ વચક થઈ ૫3,---માને વંચક કલ કહે છે. આથી ઉલડું, સાધ્ય ભરાખર સુનિર્ણાત મને નિરંતર લક્ષમાં **હો**ય તા ચાગસાધન અવંચક થાય છે,—અને શાસ્ત્રધરિભાષામાં 'ચાગાવંચક' કહે છે: એટલે પછી તે સાધ્યને સમ્યકપણે સાધિત કરવી સાધનક્રિયા કરવામાં આવે તો તે 'ક્રિયા અવ'રાક ' દ્વાય છે; અને અંતપર્યં ત સમ્યક્ સાધન યથાવિધિ સેવતાં ફલસિદ્ધિ હાય છે,— આ 'કલાવંચક 'હાય છે. તાત્પર્ય કે-સાધ્યલસ્થના સમ્યક્ષ્યાંગ તે યાગાવંચક, સાધ્યનું સમ્યુકસાધન તે કિયાવંચક, અને સાધ્યની સમ્યક્સિદ્ધિ તે કેલાવંચક: અથવા બીજા શાખ્દામાં કહીએ તા સાધ્યને તાકતું તે યાગાવંચક, સાધ્યને સાધતું તે ક્રિયાવંચક, અને સાધ્યને પામલું તે કલાવંચક. (આ યાગાવંચકાદિની રસપ્રદ બાધપ્રદ વિશેષ ચર્ચા માટે જિજ્ઞાસુએ મ્હારા યાેગદેષ્ટિસમુચ્થય સવિવેચન પ્રંથનું પૂ. ૧૫૯, ૭૩૨ અવલાકન કરવું)

" નિર્મલ સાધુ લગતિ લહી….સખી દેખાયુ દે! યાગ અવંચક હાય રે સખી. કિરિયાવંચક તિમ સહી….સખી. ફલ અવંચક નેય રે સખી. ચંદ્રપ્રભુ મુખચંદ." —શ્રી આનંદઘનછ.

આમ સાધ્ય, સાધન ને સિદ્ધિનો પરસ્પર ગાઢ સંબંધ છે; સાધ્ય હાય તો જ સાધન હોય, અને સાધન હોય તો જ સિદ્ધિ હોય, આ નિયમ છે, માટે ત્રણે કાળે પણ ન અસે—ન કરે એલું પરમ ત્રિકાલાઅધિત અખંડ નિશ્ચિયરૂપ સાધ્ય—ધ્યેય (Goal) પ્રત્યેક સન્માર્ગસાધક અત્રે પરમાર્થમાં સૌથી પ્રથમ સુવિનિશ્ચિત કરી લેવું પરમ આવશ્યક છે,—કે જેથી આણાવળીના લક્ષ્ય જેમ વેધ્ય નિશાન પ્રત્યે જ હાય, કૂટબાલ ખેલાડીના લક્ષ્ય જેમ નિરંતર લક્ષ્ય પ્રત્યે જ હાય, પશિકના લક્ષ્ય જેમ ગનત્વય સ્થાન પ્રત્યે જ હાય, તેમ તે સત્સાધક સત્નિશ્ચય સાધ્ય પ્રત્યે નિરંતર દૃષ્ટિ કેરવી, સાધ્યરસી સાધકપણે સાધન રીતિ કરીને યથાર્થ સાધક નીતિને અનુસરી યથાર્થપણે પરમાર્થને સાધવા સમર્થ થાય. એટલે અત્રે આપણે પણ પ્રથમ સાધ્યશુદ્ધિ વિચારી સાધ્યવિનિશ્ચય કરશં:—

# ા. સાધ્યશુદ્ધિઃ **સા**ધ્યવિનિશ્ચય

"હવે જિનવચન પ્રસંગથી, જાણી સાધક નીતિ નાથ રે! સાધ્યરસી સાધકપણ, કરીએ સાધન રીતિ નાથ રે!....નિમ."—શ્રી દેવચાંદ્રજી.

વાસ્તિવિક વિચાર કરીએ તો 'પરમાર્થ' અને 'ધર્મ' એ બે મહાન શબ્દો જ સૂચક અને અર્થ' ગંભીર છે; એ શબ્દોથી જ તેના સાધ્યસર્થસ્વનો સ્વય બાધ થઈ જાય છે.

પરમાર્થમાં '**પરમાર્થ**'—પરમ અર્થ એ જ સાધ્ય છે. પરમ અર્થ

'પરમાર્થ''તા એટલે પરમ પદાર્થ, પરમ તત્ત્વ, જેનાથી પર કાઈ પદાર્થ-તત્ત્વ પરમાર્થ: નથી અને જે બીજા બધાં કરતાં પર છે એવા પદાર્થિ વશેષ-તત્ત્વઃ 'ધર્મ'નું રહસ્ય વિશેષ. અને એવા પરમ તત્ત્વરૂપ પરમ પદાર્થ-પરમાર્થ કરો છે?

વિશેષ. અને એવા પરમ તત્ત્વરૂપ પરમ પદાર્થ-પરમાર્થ કરો છે? તા કે-આત્મા. ચતન્યમૃત્તિ આત્મા જેવા ચમત્કારિક પદાર્થ જગતમાં

નથી. જ્યાં ચતન્યના અદુભુત ચમત્કારા વિલસે છે એવા આત્મા જ સર્વ આશ્ચર્યનું અને સર્વ ઋશ્વર્યનું એક ધામ છે. સર્વ પર પદાર્થથી પરપણે-ભિન્નપણે પ્રત્યક્ષ જાદાે તરી આવતા આ પરમ તત્ત્વવૈજ્ઞાનિક પદાર્થ—પરમાર્થ, શુદ્ધ આત્મા 'સમયસાર' એના શુદ્ધ સહજ સ્વયંભૂ અસલ મૂળ સ્વરૂપે પ્રગટ કરવા-પ્રગટાવવા એ જ પરમાર્થ છે, એ જ નિશ્ચય છે, મો જ દેરોય છે, એ જ સાધ્ય છે, એ જ લક્ષ્ય છે, એ જ ઉપાસ્ય છે, એ જ આરાધ્ય છે. વત્ત માનમાં વિશાવ દશાને લઇ અનાદિ અવિદારૂપ પરશાસનના મહાભાર તળે દખાઈ ગયેલા આ આત્મા \* જે અન્યસં યાગજન્ય કર્મ પારતંત્ર્યથી અનંત સંસારપરિભ્રમણ દુ:ખ યામી રહ્યો છે, તેને કર્મ પારતંત્ર્યથી મુક્ત કરી આત્મસ્ત્રાતંત્ર્ય પમાડેવા, વિભાવ દશા भूषावी आत्मस्वकावमां आख्वा, दुःणधाम लवणधन छाडावी सुणधाम माक्षना येाग કરાવવા, 'આતમ ઘર આતમ રમે'ને 'નિજ ઘર મંગલમાલ' પ્રગટાવી જીવને શિવ અનાવવા, 'ઇચ્છે છે જે જેગીજન' એવું 'મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ'—પરમાત્મપદ પમાડવા. 'આનંદઘનરસ પુર'થી છલકાતા શુદ્ધ સિદ્ધ મુક્ત આત્મારૂપ 'પરમાર્થ' પ્રગટાવવા, એ જ પરમાર્થ છે; અને એ જ મતદર્શનના લેક વિના સર્વ આત્માર્થી મુમુલુ સાધકનું એક માત્ર સાધ્ય છે. આવા પરમાર્થ 'પરમાર્થ' શબ્દ પરથી ફલિત થાય છે. हुवे ' धुर्भ' शक्ती विधार अरीकी. 'धर्भ' कोटले वस्तुस्वलाव,- 'वत्युसहावो धम्मो'. જડવસ્તુના સ્વભાવ તે જડના ધર્મ, ચૈતન વસ્તુના સ્વભાવ તે ચેતનના ધર્મ. એટલે

<sup>\* &</sup>quot;आत्मा तदन्यसंयोगात्संसारी तद्वियोगतः । स एव मुक्त एतौ च तत्स्वाभाव्यात्तयोस्तथा॥"—श्री &रिश्वदस्रिक्त यागिभिद्र

<sup>(</sup>૧) આ આત્માને જૈન અને વેદાંતી 'પુરુષ' નામે ઓળખે છે, ત્યાન્દ્ર તેને 'દાન' કહે છે, અને સાંખ્ય 'ક્ષેત્રવિદ્' કહે છે. (૨) તદન્ય-તે આત્માર્થી અન્ય એવી વસ્તુને જૈન 'કર્મ' કહે છે, બોહ અને વેદાંતી 'અવિદ્યા' કહે છે, અને સાંખ્ય 'પ્રકૃતિ' કહે છે. (૩) અને તે આત્મા અને કર્મ એ ખેના સંયોગને જૈને 'બંધ' નામ આપ્યું છે, બોહ અને વેદાંતીએ 'બ્રાંતિ' નામ આપ્યું છે, અને સાંખ્યે 'પ્રવૃત્તિ' નામ આપ્યું છે. (૪) આ કર્મસં બંધયાં અતા જેને જૈનો 'ભાવમલ' કહે છે, તેને સાંખ્યો 'દિદક્ષા'—પ્રકૃતિવિકારાને દેખવાની ઇચ્છા કહે છે, શૈવા 'ભવબીજ' કહે છે, વેદાંતીઓ બ્રાંતિરૂપ 'અવિદ્યા' કહે છે, સોમતા અનાદિ કલેશરૂપ 'વાસના' કહે છે. આમ દર્શન એદે પરિભાષારૂપ નામભેદ છતાં વસ્તુનેદ નથી. આ સર્વદર્શન સંમત વસ્તુનત્ત્ર છે.

ચેતન વસ્તુ સ્વસ્વભાવમાં વર્તો તો તે ધર્મ અને પરભાવ-વિભાવમાં વર્તો તો તે અધર્મ. અને પાતે તો ચેતનમય આત્મા છે, એટલે આ વસ્તુધર્મની વ્યાખ્યા પ્રમાણે આત્મા પાતાના ચેતનમય-જ્ઞાનદર્શનમય આત્મસ્વભાવમાં વર્તો તે જ ધર્મ, એવી 'ધર્મ' શખ્દની મુખ્ય વ્યાખ્યા છે. આ આત્મધર્મ એ જ વાસ્ત્વિક સનાતન ધર્મ છે; સનાતન એટલે શાધ્યત-સદદ સ્થાયી રહેનારા, અને ધર્મ એટલે વસ્તુના સ્વભાવ, એટલે આત્મા સનાતન-શાધ્યત વસ્તુ હાઈ આ આત્માના જે વસ્તુસ્વભાવરૂપ ધર્મ—આત્મધર્મ એ જ સનાતન શાધ્યત વસ્તુ હાઈ આ આત્માના જે વસ્તુસ્વભાવરૂપ ધર્મ—આત્મધર્મ એ જ સનાતન શાધ્યત ધર્મ છે. અને તેવા આત્મસ્વભાવ ધર્મ પામવા એ જ ધર્મ છે, ધર્મનું સાધ્ય પણ એ 'ધર્મ' જ છે; અર્થાત્ સ્વભાવમાં વર્ત્ત હું, સ્વરૂપને સાધવું એ જ સર્વ ધર્માનું અને સર્વધર્મ સાધ્ય છે. આમ પરમાર્થ કહેા કે ધર્મ કહેા, બન્નેનું સાધ્ય એક શુદ્ધ આત્મા જ છે, સર્વ પરભાવ–વિભાવના સ્પર્શ લેશથી રહિત એવા શુદ્ધ સ્વભાવ જ છે, સહ્ય એવા શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં—સહજાત્મસ્વરૂપમાં સ્થિતિ એ જ છે. એટલે સર્વધા સ્વરૂપ એ જ એક નિશ્ચય સાધ્ય ધ્યેય ફલિત થાય છે.

ખાકી આ પરમાર્થ રૂપ કે વાસ્તવિક ભાવધર્મ રૂપ સાધ્યના લક્ષ્ય વિના પરમાર્થને નામે કે ધર્મને નામે જે કાંઈ ચાલતું હોય તે વાસ્તવિક પરમાર્થ નથી કે વાસ્તવિક ધર્મ નથી. 'ધરમ ધરમ કરતો સહ જગ ફિરે, ધર્મન જાણે &ા મર્મ' એ શ્રી આનંદઘનજીના અમર શબ્દામાં કહ્યા પ્રમાણે આખું 'પરમ નિધાન પ્રગઢ જગતુ 'ધરમ ધરમ' કરતું કુરે છે, પણ આ ધર્મના મર્મને મુખ આગળે ' જાણતું નથી. આ ધર્મ તા પાતાના આત્મામાં જ રહ્યો છે અને તેમાંથી જ આવિર્ભૂત-પ્રગટ કરવાના છે, અથવા આ આત્મા પાતે જ ધર્મસ્વરૂપ છે, એનું જગતને લાન નથી; અને અંતર્મુખ અવલાકન કરવાને બદલે અહીં શી મળશે કે તહીં થી મળશે એમ બ્હાર તે ધર્મની શોધમાં નીકળી પડ્યું છે! કસ્તરી પાતાની નાભિમાં છે, છતાં કસ્ત્રી-મૃગ તેની શાધમાં બ્હાર લમે છે. તેના જેવું મૃદ આચરા કરી રહ્યું છે! 'પરમ નિધાન પ્રગટ મુખ આગળે' પડયા છે છતાં તેને ઉલ્લંથીને પેલા મૂર્ખ બાદ્યાણા જેવી ચેષ્ટા કરી રહ્યું છે! તે બ્રાહ્મણા નીકત્યા હતા તા ખજાનાની શાધમાં, પણ જ્યાં ખજાનાવાળી જગ્યા આવે છે ત્યાં 'આંધળા કેમ ચાલતા હશે?' તે અજમાવી જેવાના તુક્કો તેમના મનમાં ઊઠયો. એટલે આંખા મીંચીને ચાલતાં તેઓ તે ખજાના ઉલ્લંધી ગયા! અને તેનું તેમને ભાન નહિં હાવાથી તેઓ હજા તેની शिधमां आगण ने आगण हे। अय छै। तेम आ अगत् पश्-परम गुश्रतना નિધાનરૂપ આ ધર્મ મૂર્ત્તિ આત્મા પ્રગટ મુખ આગળ રહ્યો છે છતાં-તેને ઉલ્લાંઘીને ખ્હાર ધમ'ની શાધ કરવા નીકળી પડ્યું છે! ખરેખર! જગદીશ-જગત્પતિ એવા પરમાત્મ-તત્ત્વની જ્યાતિના પ્રકાશ વિના આ જગત્ અંધની પાછળ અંધ પલાયન કરતા હાય. એવી ચેવ્ટા કરી રહ્યું છે! આમ જે 'Within' (અંદર) છે તે 'Without' (અઢાર) શાધવા જાય છે, એટલે તે 'Without' ને 'Without' (વિદ્વાર્ણ, વંચિત ને વંચિત, આ(મબાહ્ય) જ રહે છે!

"પરમ નિધાન પ્રગટ મુખ આગળે, જગત ઉલ્લંઘી હૈા જય! જેવાતિ વિના જીઓ! જગદીશની, અધાઓધ પલાય…."—શ્રી આનંદઘનજી "પર ઘર જેતાં રે ધર્મ તુમે કરા, નિજ ઘર ન લહેા રે ધર્મ; જેમ નવિ જાણે રે મૃગ કસ્ત્રીએા, મૃગમદ પરિમલ મર્મ.—શ્રી સીમંધર જેમ તે બૂલા રે મૃગ દિશ દિશ ફિરે, લેવા મૃગમદ ગંધ; તેમ જગે હું દે રે બાહિર ધર્મને, મિશ્યાદિષ્ટ રે અંધ. શ્રી સીમં."—શ્રીયશાવિજયજી

આવા વાસ્તવિક ધર્મનું તાે પાતાને ભાન નથી, છતાં આ મ્હારા 'સ્વ' ધર્મ અને આ પારકાે 'પર' ધર્મ એમ મ્હારા—ત્હારારૂપ મિચ્ચા આગઢમાં તાણાઇ જતું જગત્ ધર્મને નામે કેટલા બધા ઝઘડા કરે છે! ખરી રીતે તાે 'સ્વ' ધર્મ શું? અને

સ્વધમ'-પરધમ': 'પર' ધમ' શું ! એનું પણ એને ભાન નથી કારણ કે સ્વધમ' એટલે સ્વના-'સ્વધમેં નિધન' શ્રેય: પાતાના-આત્માના ધમે, અને પરધમે એટલે પરના-પરવસ્તુના-પરધમોં મયાવદ:' જડના ધમે. આત્મા સ્વસ્વભાવમાં વર્તો એ જ એના સ્વધમે, અને

યરભાવમાં વર્તે તો પરધર્મ. આમાં સ્વમત-પરમતની કે મ્હારા-ત્હારાની તો વાત જ નથી. સ્વધર્મમાં વર્તાલું એ જ 'સ્વસમય' અને પરધર્મમાં વર્તાલું એ જ 'પરસમય.' 'સ્વધર્મમાં' વર્તાલાં 'નિધન'-મૃત્યુ આવે તો પણ 'શ્રય'-ખંદેતર, પણ 'પરધર્મ'માં વર્તાલું તે તો 'ભયાવહ.' 'સ્વધર્મ નિધન' શ્રેયઃ પરધર્મ મયાવદ:' એ ગીતાવાકય પણ આ ઉકત ભાવને પુષ્ટ કરે એવા સાપેશ અર્થમાં ઘટાવી શકાય છે; પણ ક્ષાકોએ તો તેના ઉપયોગ પણ સ્વમત મતાર્થની આગ્રહયુક્ત પુષ્ટિમાં જ કર્યો છે! અને આત્માર્થ પાષ્યાનું મિચ્યાભિમાન ધર્યું' છે! જેની પોતાને ગતાગમ નથી તેના નામે જ ગ્રહડા કરી જગતે પાતાનું નામ સાર્થકય કર્યું" છે!

> "जीवो चरित्तदंसणणाणिहिउ तं हि ससमयं जाण । पुग्गलकम्मपदेसिट्टियं च तं जाण परसमयं॥" —भद्धि श्री कुंदिकुंदायार्थे अध्यात श्री सभयसार

"શુદ્ધાતમ વ્યનુભવ સદા, તે સ્વસમય વિલાસ રે; પરવડી છાંહડી જે પડે, તે પરસમય નિવાસ રે....

ધરમ પરમ અરતાથના."---શ્રી આનંદઘનજી

આ તા પ્રાસંગિક ચર્ચા થઈ. આ સર્વનું તાત્પર્ય એ છે કેેેેે—આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવ ∸સ્વરૂપ, શુદ્ધ આત્મધર્મ એ જ પરમાર્ધનું –ધર્મનું એકમાત્ર સાધ્ય છે. પરમતત્ત્વદેશ શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર⊙નું ટંકાર્દીર્દ્ધ વચનામૃત છે કે—

> "ભિન્ન ભિન્ન મત દેખિયે, લેક દેખ્ટિના તેહ; એક તત્ત્વના મૂળમાં, વ્યાપ્યા માના એહ. તેહ તત્ત્વરૂપ વૃક્ષનું, આત્મધર્મ છે મૂળ; સ્વભાવની સિદ્ધિ કરે, એ જ ધર્મ અનુકૂળ."

અને આત્માના આ શુદ્ધ સ્વભાવની-આત્મધર્મની સિદ્ધિ, સર્વ કર્મકલંકથી રહિત શુદ્ધ આત્માની સિદ્ધિ-શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિ એ જ માક્ષ અથવા મુક્તિ છે; એટલે આત્માની શુદ્ધ સહજ સિદ્ધ મુક્ત અવસ્થારૂપ સહજાત્મસ્વરૂપી માક્ષપદ શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ એ જ સર્વદર્શનાનું એક નિશ્ચિત સાધ્ય ધ્યેય (goal) છે તાત્પર્ય ધર્મની સિદ્ધિ વા માક્ષ કે-સં સારથી પર અને જેનાથી પર કાઇ નથી એવું 'પરંતત્વ' એજ સાધ્ય —માક્ષપદ-નિર્વાણપદ એ જ સર્વ સત્સાધકાનું એક માત્ર નિશ્ચિત સાધ્ય ધ્યેય લક્ષ્ય છે. શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ કહેા કે શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ કહા, માક્ષ કહેા કે નિર્વાણ કહા, એ સર્વ એક જ છે; કારણ કે આત્માની શુદ્ધ સ્વભાવસ્થિત 'સ્વસ્થ' આરોગ્ય અવસ્થા એ જ માક્ષ છે, સર્વ કર્મકલંકથી મુક્ત શુદ્ધ સ્વગ્યસ્થિત આત્માની સિદ્ધિ એ જ મુક્તિ છે. એટલે તેવું શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપ-સહજાત્મસ્વરૂપ એ જ એક પરમ સાધ્ય છે, એમ સાધ્યવિનિશ્ચય થયો.

### 卐

# II. સાધનશુદ્ધિઃ સાધનવિનિશ્વય

### ૧. ચાગમાર્ગ : અધ્યાત્મ પ્રક્રિયા

"તિજ સ્વરૂપ જે કિરિયા સાધ, તેહ અધ્યાતમ લહિયે રે; જે કિરિયા કરી ચઉગતિ સાધ, તે ન અધ્યાતમ કહિયે રે.—શ્રી શ્રેયાંસ. નામ અધ્યાતમ ઠવણ અધ્યાતમ, દ્રવ્ય અધ્યાતમ છંડા રે; લાવ અધ્યાતમ નિજ ગુણ સાધ, તો તેહશું રઢ મંડા રે....શ્રી."—શ્રી આનંદઘનજી હવે સાધનશુન્દ્રિ સંખંધી કંઈક વિચાર કરી સાધનવિનિશ્ચય કરીએ. આ શુદ્ધ આત્મસ્વભાવરૂપ નિશ્ચય સાધ્ય ધર્મને લફ્યમાં રાખી, નિશ્ચય—અવહારના સમન્વય કરી, જે કેંઈ તત્સાધક સત્સાધન સેવવામાં આવે તે સાધનધર્મ. મોક્ષસાધક અધ્યાતમ અનંતદુ:ખમય લવળ ધનથી છૂટવારૂપ અનંતસુખમય મોક્ષની પ્રાપ્તિમાં પ્રક્રિયા તે સાધનધર્મ જે સહાયભૂત (Instrumental) થાય તે જ સત્સાધન. આપણું સાધ્ય તે તે સાધનધર્મ જે સહાયભૂત (Instrumental) થાય તે જ સત્સાધન. આપણું સાધ્ય તે તે સાધનધર્મ જે કથા (Process) પણ મુખ્યપણે આધ્યાત્મિક જ ઘટે. જે ક્રિયા નિજ સ્વરૂપને સાધે તેનું નામ જ 'અધ્યાત્મ' અને જે ક્રિયા કરી ચતુર્ગત સાધે તે અધ્યાત્મ નહિં. એટલે નિશ્ચય કે વ્યવહાર, દ્રવ્ય કે ભાવ, જે જે સાધનના સેવવાથી આત્મા આત્મસ્વભાવરૂપ નિશ્ચય સાધ્યધર્મને જાણે, એાળખે અને પામ, જવ માક્ષની સન્મુખ—મુક્તિની નિકટ આવે, એવી મોક્ષસાધક પ્રત્યેક પ્રક્રિયા તે સાધનધર્મ

અને તેવી માક્ષસાધક અધ્યાત્મ પ્રક્રિયા તેનું નામ જ 'ચારા': આત્માની શુદ્ધ સ્વભાવમય 'સ્વસ્થ' આરાગ્ય અવસ્થારૂપ માક્ષનું યોજન (જોડાણ) કરાવે તે જ 'યાગ', —'मोक्षेण योजनाद योग:'. परिशुद्ध \* श्रेवे। सर्व क धर्म व्यापार માક્ષ સાથ યાજે તે તે યાગ' એમ યાગવિશિકામાં મહિષે શ્રી હરિભદ્રસરિજ એ કરેલી ંધાગ': 'પરિશુદ્ધ ધમ<sup>્</sup>- વ્યાખ્યા પણ ઉક્ત મુખ્ય વ્યાખ્યાની અંગભૂત **દે**ાઈ એને જ ગ્યાપાર-ચારિત્ર તે યાગ ' અરિતાર્થ' કરે છે. કારણકે આ જ લાલિતવિસ્તરા પ્રાથમાં કહ્યું છે તેમ 'इह धर्म: चारित्रधर्म: परिगृह्यते, स च श्रावकसाध्रधर्मभेदेन द्विधा ' ઇ.—અહીં ધર્મ તે ચારિત્રધર્મ પરિગ્રહાય છે, અને તે શ્રાવકધર્મ અને સાધુધર્મના ભેદથી બ પ્રકારના છે, અને તે પ્રત્યેક સ્વસ્વભૂમિકાચિત ક્રિયાથી સાધ્ય એવા 'આત્મ-પરિણામ જ ' છે, એમ અત્ર સ્પષ્ટ કહ્યું છે. મહિવિ કુંદકુંદાચાર્યજી પણ આના પ્રતિધ્વનિ કરતાં 'चारित्तं खलु धम्मो ' ઈ. પ્રવચનસારની સંપ્રસિદ્ધ ૭ મી ગાથામાં X પ્રકાશે છે કે—' ચાસ્ત્રિએ જ નિશ્ચયે કરીને ધર્મ છે, ધર્મ જે છે તે સામ્ય છે, અને જે સામ્ય છે તે માહ-ફ્રાલ વિનાના આત્માના પરિણામ છે. ' અર્થાત્ આની પરમ મદુલુત વ્યાખ્યા કરતાં પરમ સમર્થ દીકાકાર મહિષ્ટિ અમૃતચંદ્રાચાર્ય જાએ કહ્યું છે તેમ 'સ્વરૂપમાં ચરણ તે ચારિત્ર છે, તે જ વસ્તુસ્વભાવપણાથી ધર્મ છે, તે જ યથાવસ્થિત આત્મગુણુપણાથી સામ્ય છે. અને તે જ દર્શનમાહિનીય અને ચારિત્રમાહિનીયના **ઉદય**થી ઉપજતા સમસ્ત માહ-દે!ભના અભાવથી અત્યંત નિવિધાર એવા સવ ુ મુમુક્ષુઓના જીવના પરિભામ છે.' આમ ચારિત્ર≔ ધર્મ = સામ્ય = સમ તે જ શમનિષ્ઠ શાંતિમાર્ગ રવરૂપમાં શમાઈ જવાપણાથી શમ છે, તે જ પરભાવ-વિભાવથી વિરામ પાર્મી આત્મભાવમાં વિશ્વાંત થવાપણાથી શાંતિ છે, અને એક તે જ સર્વ મુમુદ્ધઓના એક અખંડ અલેક શમનિષ્ઠ શાંતિમાર્ગ છે. તે માક્ષરૂપ પરમ આત્મશાંતિ પામવા ઇચ્છનારા સર્વ મુમુક્ષુ જેગીજના તે જ એક શાંતિમાર્ગને

ત જ સપ મુનુગુઆના એક જળડ અલક રામાનક શાલામાં છે. લ માક્ષર્પ પરમ આત્મશાંતિ પામવા ઇચ્છનારા સર્વ મુમુક્ષુ એગીજના તે જ એક શાંતિમાર્ગને ઇચ્છે છે, એટલે તે સર્વના માર્ગ સાગરના તીરમાર્ગની પેઠે એક જ છે,—પછી અવશ્યાલેદના લેદને લીધે કાઇ તે માક્ષર્પ તીરની નિકટ હાય ને કાઇ દૂર હાય, પહ્યુ તે સર્વ એક અખંડ અલેદ પરમ અમૃતસાગરસ્વરૂપ માક્ષમાર્ગના લક્તો, આરાધકા, ઉપાસકા છે, સાધર્મિક બંધુઓ છે.

> " यक यव तु मार्गेडिपि तेषां शमपरायण: । अवस्थाभेदभेदेऽपि जलधौ तीरमार्गवत्॥"

> > — શ્રી હરિભદ્રસૃરિ ( યેાગદષ્ટિસમુચ્ચય)

<sup>\* &</sup>quot; मुक्खेण जोयणाओं जोगो सब्बो वि धम्मवावारो । परिसुद्धो विन्नेओं, ठाणाइमओ विसेसेणं ॥ "— ये।यविशिक्ष

भ चारितं खलु धम्मो धम्मो जो सो समिति निहिन्ने।
मोहक्खोहिविहीणो अप्पणो परिणामो हु समो॥ "—श्री प्रवयतसार गाया ७.

"માક્ષના માર્ગ એ નથી, જે જે પુરુષા માક્ષરૂપ પરમશાંતિને ભૂતકાળે પામ્યા, તે તે સઘળા એક જ માર્ગથી પામ્યા છે; વર્તામાનકાળે પશુ તેથી જ પામે છે; લવિષ્યકાળે પશુ તેથી જ પામરો."— શ્રીમદ્ભ રાજચંદ્ર પત્રાંક કર.

"આપણા આતમભાવ જે, શુદ્ધ ચેતનાધાર રે; અવર સવિ સાથ સંચાગથી, એ નિજ પરિકર સાર રે….શાંતિ."

— શ્રી આનંદઘનછ

આમ જેમ જેમ આત્મપરિણામરૂપ ચારિત્ર-ધર્મને પામી માહજન્ય અવિરતિપર્ણુ છૂટે ને જેમ જેમ જીવ પરભાવ-વિભાવથી વિરામ પામી નિષ્કષાય આત્મપરિણૃતિરૂપ સમભાવને વા સ્વરૂપમાં શમાવારૂપ શમભાવને ભજે, તેમ તેમ અધ્યાત્મ વિકાસક્રમ: તેના અધ્યાત્મમાં પ્રવેશ થાય છે. શ્રી યશાવિજયજીએ કહ્યું છે અધ્યાત્મિદિ પંચ્યોગ, તેમ 'અધ્યાત્મ વિશુ જે ક્રિયા, તે તનુમલ તાલે.' જે પ્રક્રિયા વડે અષ્ટ યોગદૃષ્ટિ, કરીને આત્મા અંતર્મુખ થઇ, અંતર્યામી ભની, શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ ચૌદ ગુણ સ્થાન: પદૃનું યુંજન પામે તે યાગ અને તે જ અધ્યાત્મ, અધ્યાત્મ, ભાવના, ઇશ્લાયાગ, શાસ્ત્રયોગ, ધ્યાન, સમતા અને વૃત્તિસંક્ષય એમ ઉત્તરાત્તર શ્રેષ્ઠ એવા પાંચ સામચ્ચીયા તબક્કાવાળા (Stages) ચાગ કહ્યો છે, ને સર્વયાગમાં અધ્યાત્મ તા સર્વ ચારિત્રમાં સામાયિકની જેમ ત્યાપક જ છે. નિશ્ચયનયથી

અધ્યાત્મના પ્રારંભ માંશચારિત્રદશારૂપ પાંચમા ગુથસ્થાનથી છે, પણ વ્યવહારનથથી તા ઉપચારથી પણ તેની પૂર્વે પણ હાય છે, અર્થાત્ ખરેખરા મુમુક્ષુ એવા અપુનર્ભ ધકથી માંડીને ચૌદમા ગુણસ્થાનક પર્યં ત ક્રમે કરીને શુદ્ધિ પામતી જતી એવી સ્વરૂપસાધક અધ્યાત્મક્રિયાથી આત્માના ગુણવિકાસ હાય છે. ગુણસ્થાનકની જેમ મિત્રા આદિ આઠ ચાગદ છે પણ, થર્મામીટરની (Thermometer) પેઠે, આત્માના માધ્યાત્મિક ગુણવિકાસના માપરૂપ છે. ગુણસ્થાનકની ચાજના માહઅપગમ પર નિર્ભર હાઇ, જેમ જેમ માહાંધકાર मोछि। थते। जाय, मेहिनी मात्रा घटती जाय, तेम तेम आत्मानुं गुण्स्थान वधतुं जाय छे. ચાગદ્દષ્ટિની ચાજના સમ્યગ્ જ્ઞાનદૃષ્ટિના ઉન્મીલન પર નિર્ભર હાઈ, જેમ જેમ બાધપ્રકાશ વધતા જાય તેમ તેમ આત્માની ગુણદશા વધતી જાય છે. આધ્યાત્મિક વિકાસની આ બન્ને ઉત્તમ યાજના એક સીક્કાના બે પાસા જેવી છે. માહનાશ એ ગુણસ્થાનકની ક્ટપટ્ટી (Yard-Stick) અને બાધપ્રકાશ એ યાગદષ્ટિની ફૂટપટ્ટી છે. આ યાગદષ્ટિ પણ જેમાં અંતર્ભાવ પામે છે તે ઇચ્છાયાગ-શાસ્ત્રયાગ અને સામચ્યાયાગ એ આ યાગમાર્ગની જ ઉત્તરાત્તર ચઢતી આત્મદશારૂપ ભૂમિકાએં છે; અને યમ-નિયમાદિ અષ્ટાંગ યાગપ્રક્રિયા પણ તેવી જ ઉત્તરાત્તર ચઢતી આત્મવિકાસકક્ષાએ છે. આમ આત્મસ્વભાવનું યુંજન કરવારૂપ જે અધ્યાત્મ-યાગ પ્રક્રિયા વહે આત્મા શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિરૂપ માક્ષપદ અથવા निर्वाणु यह यामे ते ये।गमार्ग क अत्र मे।क्षसाधन छे.

ગ્રાનચાેગ, કર્મચાેગ અને બક્તિયાેગ એ આ માલસાધક યાેગમાર્ગના જ અંગલૂત છે. એ ત્રણે વાસ્તવિક રીતે વિરુદ્ધ કે વિલિજ્ઞ નથી, પણ ગોણ-પ્રધાન ભાવથી અને ભક્તિયાગ: એક જ ચાેગના ત્રણ પાસા

એક જ ચાગના ત્રણ પાસા (Facets) છે, અને પરસ્પર ગાહ જ્ઞાનવાગ, કમધાગ સંબદ્ધ હાઇ એક ખીજાના પૂરક અને સમર્થક છે; કારણ કે પરંતત્વને પરમ નિધાન જેમ ભક્તિથી હૃદયમાં ધારણ કરી તથારૂપ અધ્યાત્મક્રિયાગ્રુક્તપણે ગ્રાનની–અનુભવયાેગની અનન્ય ઉપાસના તે ત્રાનચાગ, પરંતત્વની ભક્તિપૂર્વક તાત્ત્વિક સમજણથી માેક્ષસાધક ધર્મ ક્રિયા-નિજ સ્વરૂપની સાધક એવી આત્મપરિણતિમય અધ્યાત્મ-

ક્રિયા તે કર્માચાગ, અને તાત્વિક સમજણપૂર્વંક પરંતત્ત્વની અક્તિ તે ભક્તિચાગ. અથવા બીજા શખ્દામાં કહીએ તા જ્ઞાનચેતનામય શુદ્ધ આત્માનુભૂતિથી શુદ્ધ આત્મસ્વભાવનું યુંજન કરવું તે જ્ઞાનયાગ, શુદ્ધ આત્મપરિષ્યુતિમય અધ્યાત્મકિયાથી શુદ્ધ આત્મસ્વભાવનું યુંજન કરવું તે કર્મચાગ, શુદ્ધ પરમાત્મતત્ત્વની શુદ્ધ નિષ્કામ ભક્તિના અવલાંબને શુદ્ધ આત્મસ્વભાવનું યુંજન કરવું તે ભક્તિયાગ. જ્ઞાન અર્થાત્ તાત્વિક સમજણ વગરની ભક્તિ-ક્રિયા જેમ અનનુષ્ઠાનરૂપ હાઇ યથાર્થ ફલદાયિની નથી, તેમ ભક્તિ-ક્રિયા વગરનું ત્રાન પણ યુધાર્થ કલદાયિ થતું નથી. આમ આ ત્રણે યાત્રના સમન્વય છે. ઢવે આપણે આ ત્રણે ચેાગની અનુક્રમે વિશેષ વિવક્ષા કરશું.



### ર. જ્ઞાનચાગ અને કર્મચાગ

જ્ઞાન વિના ક્રિયા આંધળી-ક્રિયા વિના, જ્ઞાન તા પાંગળું લેખીએ; ધર્મ રથ કેમ એક ચકે ચલાવીએ ? એક પાંખે કેમ ઊડોંએ ?-પ્રજ્ઞાવબાધ માસમાળા

ज्ञान अने डिया को के भेक्षप्राप्तिना भुक्य साधन छे. 'ज्ञानिकयाभ्यां मोक्षः' એ મહારહસ્યપૂર્ણ સૂત્ર પ્રમાણે જ્ઞાન-ક્રિયાથી માક્ષ છે. અર્થાત્ જ્ઞાન એટલે મુખ્યપણે ભાવશ્વतज्ञान-शुद्ध आत्मज्ञान अने डिया એટલે મુખ્યપણે આત્મપરિણતિમય સંવર-निक राइप लाविधा-लावधारित्र-भारभधारित्र से अन्तेना कथारे समन्वय थाय त्यारे क માસની પ્રાપ્તિ યાય.

ભગવાને મુખ્યપા જયાં આત્મજ્ઞાન છે તેને જ જ્ઞાન કહ્યું છે. કારણ કે 'સવે' पहार्थ तं स्वउप लाखवाने। हित् सात्र ओंड आत्मज्ञान डरवुं को छे. ले आत्मज्ञान न थाय તો સવે પદાર્થના જ્ઞાનનું નિષ્ફળપણું છે. 'નવ પૂર્વ સુધી લહ્યા વ્યાતમજ્ઞાન વિનાનું દ્વાય, પણ જો જીવને ન જાણ્યા તા તે સર્વાને અજ્ઞાન કહ્યું છે. 'આ જીવ ને આ દેહ એવા ભેઠ જો સાસ્યા નહિં', તાે 'પચખાણ ગ્રાન અગ્રાન ક્રીધા ત્યાં સુધી માક્ષાર્થ તે ભાખ્યાં નહિ ',-- આવા કેવળ નિર્મળ ઉપદેશ શ્રી ભાગવતી સૂત્રમાં કહ્યો છે. આ ઉપરથી પરમ પરમાર્થભૂત તાત્પર્થ એ નિકળ છે કે બાધબીજભૂત, મૂળભૂત આત્માનુભૂતિવાળું જઘન્ય જ્ઞાન પણ દ્વાય, તા ત્યાં आत्मसंवेहन३५ आत्मज्ञान છે, પણ તે આત્મસંવેદન३५ ખીજભૂત જ્ઞાન વિનાનું भीलुं भधुंय अभे तेटलुं <sup>6</sup>रहुष्ट ज्ञान हे।य तो त्यां भात्मज्ञान नथी. એटला माटे क સ્વ-પર લેદવિજ્ઞાનરૂપ મૂલ બીજબૂત જ્ઞાન જેને હતું, પણ બીજું કાંઈ પણ જ્ઞાન જેને ન્હાતું, એવા 'તુષમાષ' જેવા અતિમંદ ક્ષયાપશમી પણ તરી ગયા છે; અને આ બાધ-બીજભૂત સંવેદન જ્ઞાન જેને ન્હાતું, એવા નવપૂર્વધર જેવા અતિમહા ક્ષયાપશમી શાસ-પારંગતા પણ રખડ્યા છે. કારણકે શ્રી ચિદાન દજીએ કહ્યું છે તેમ 'સાર લહ્યા વિન सार કહ્યો શત, ખર દેષ્ટાંત પ્રમાણ '. સ્વ-પરને જુદા પાડનાર એવા પ્રયોજનભૂત **લેદ**જ્ઞાન અર્થાત્ આત્મજ્ઞાન વિનાનું જ્ઞાન તે અજ્ઞાન છે. મિશ્યાત્વયુક્ત એવા મતિ-શ્રત-અવધિને મતિમજ્ઞાન, શ્રુનઅજ્ઞાન અને અવધિઅજ્ઞાન (વિલંગ જ્ઞાન) કહ્યા છે તેનું એ જ રહસ્ય છે. શાસ્ત્ર એ જ્ઞાનપ્રાપ્તિના ઉત્તમ ઉપકારી નિમિત્ત સાધનરૂપ દ્વાઈ ઉપચારથી તેને જ્ઞાન કહ્યું છે, પણ એકલા દ્રવ્યક્ષતત્તાનના શુક્રપાઠ જેવા શુષ્કત્તાનથી કાંઈ જ્ઞાન થયું કહેવાતું નથી. પરંતુ જો તેનું ઉત્તમ નિમિત્ત પામી આત્મા પાતે જ્ઞાનરૂપે પરિશામે અર્થાત્ આત્મામાં ભાવશાતપા પ્રગટે, આત્મત્તાન ઉપજે, તો જ વાસ્તવિક ગ્રાન થયું કહેવાય છે. નહિં તો શ્રી હરિલદ્રસૂરિજીએ ચાગિબન્દ્રમાં કહ્યું છે તેમ સ્ત્રી-યુત્રાદિ જેમ માહમૂદ જનાના સંસાર છે. તેમ શાસ્ત્ર એ વિદ્વાનાના સંસાર છે! સર્વ શાસ્ત્રનું જ્ઞાન પણ જો पको આત્મા હાથમાં ન આવ્યા તા એકડા વિનાના મીડા જેવું છે.

> "જબ જાન્યા નિજ રૂપકા, તમ જાન્યા સબ લાક; નહિં જાન્યા નિજ રૂપકા, સબ જાન્યા સા ફાક."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

'' ज्ञाते द्यात्मिन नो भूयो ज्ञातव्यमविशव्यते । अज्ञाते पुनरेतस्मिन् ज्ञानमन्यक्रिरर्थकम् ॥ "—श्री यशै।विश्यश्कृत व्यध्यात्मसार

જ્ઞાનથી જેવું આત્મસ્વરૂપ જાલ્યું, તેવું આચરલુમાં-વર્તાનમાં મૂકવાની પ્રક્રિયા તે કિયા. જ્ઞાન અને કિયા એ બન્ને એક રથના બે ચક જેવા છે; એમાંનું એક પલુ ચક ન હાય તેા ધર્મરથ ચાલે જ નહિં. જ્ઞાન વિનાની ક્રિયા આંધળી જ્ઞાન-ક્રિયાના સમન્વય: છે ને કિયા વિનાનું જ્ઞાન પાંગળું છે. દાવાનલ લાગ્યા હાય ત્યાં 'पढमं नाणं तओ दया' દેખતાં છતાં પાંગળા નષ્ટ થાય ને દાેડતાં છતાં આંધળા નષ્ટ થાય; પલુ પાંગળાને ખાંધે બેસાડી આંધળા તેના સૂચન મુજબ ચાલે, બન્ને સહકાર કરી સમન્વય સાધે તેા બન્ને ખચી જાય. તેમ લવ-દાવાનલમાંથી અચવા માટે સાધકે જ્ઞાન અને તદનુસારી ક્રિયા એ બન્નેના યથાયોગ્ય સમન્વય સાધવા જોઈ એ. એતે 'પદમં નાળં તઓ દયા' એ શ્રી દશ્વેકાલિક સૂત્રના સુપ્રસિદ્ધ સૂત્ર પ્રમાણે જ્ઞાનનું સ્થાન પ્રથમ અને ક્રિયાનું સ્થાન પછી મૂક્યું, તે એમ સૂચવે છે કે ક્રિયા જ્ઞાનને અનુકૂળ-અનુસરતી તાત્વિક સમજણવાળી હાવી જોઇએ. એટલા માટે જ ક્રિયાનું 'અનુષ્ઠાન' એવું નામ પ્રસિદ્ધ છે. અર્થાત્ દેહાદિ પરવસ્તુથી આત્મા સિન્ન છે

એવું જે જ્ઞાન થયું, તેને અનુરૂપપશ્—છાજે એમ રાગાદિના ત્યાગ કરી શુદ્ધ આત્માની સિદ્ધિ કરવા પ્રવર્તાવું તે અનુષ્ઠાન છે. એટલે કર્મ આશ્રવના નિરાધ થઈ સંવર-નિજ'રા થાય, એમ સર્વ આત્મસાધનનું સેવન કરવું, એ જ ષડ્આવશ્યકાદિ સર્વ અનુષ્ઠાનનું અને અષ્ટાંગ યાગાદિ સર્વ કિયાનું એક માત્ર પ્રયોજન છે.

દ્રવ્યશ્રુતજ્ઞાન અને દ્રવ્યક્રિયાને પણ અત્રે એનું યથાયાગ્ય સ્થાન છે જ. કારણ કે જે દ્રવ્યશ્રુતજ્ઞાન અને દ્રવ્યક્રિયા ભાવની ઉત્પત્તિનું કારણ થાય તે પણ પરંપરાએ માક્ષના કારણ રૂપ થઇ પડે છે. પણ જે તથારૂપ ભાવનું કારણ ન

દ્રવ્યજ્ઞાન-કિયાને શાય તે જ્ઞાન-ક્રિયા તેા માેક્ષપ્રત્યથી ફળ પરત્વે નિષ્ફળ જ છે. યથાયાત્ર્ય સ્થાન શ્રી હરિભદ્રસ્યુરિએ પંચાશક શાસમાં 'દ્રવ્ય' શખ્દના પ્રધાન અને અપ્રધાન એ એ અર્થ પ્રદર્શિત કર્યા છે તે પરથી આ જ

પરમાર્થ ફલિત શાય છે. તેમાં-ભાવને ઉત્પન્ન કરનારૂં એવું પ્રધાન દ્રવ્ય પ્રશસ્ત હાઇ અત્ર માક્ષમાર્ગમાં પ્રસ્તુત છે. એટલા માટે જ પ્રધાનરૂપ દ્રવ્યસ્તવના-દ્રવ્યયાજ્ઞાના અધિકાર-હળુકમી, મંદકવાયી, મંદવિષયી, અતીવ્રપરિણામી, અંતરંગ વૈરાગ્યવસિત, સાચા માર્ગ જિજ્ઞાસ, તીવ તત્ત્વપિષાસ, એવા ઉત્તમ ગુણલક્ષણસંપનન અપુનર્ભ ધકાદિ \* દશાવિશેષને પામેલા મુમુલ એને જ છે,—એમ ચાકખે ચાકખું શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીએ તેમના સર્વ ગંથામાં તેમજ આ લાલિતવિસ્તરા પ્રથમાં પણ સ્થળે સ્થળે ઉદ્દેશવ્યું છે. આ અપન-અ ધકાદિ દશા પુર્વે સકુદુઅં ધકાદિને તાે અપ્રધાનરૂપ દ્રવ્યક્રિયા હાેય છે, કારણ કે તે દ્રવ્યઆજ્ઞાનું પાલન પણ અનુપયાગપણ-ક્રિયાજડપણ કરે છે એટલે તેઓ દ્રવ્યથી પણ અત્રે માેલમાર્ગની ચાગ્યતા ધરાવતા નથી. 'अनुवयोगो द्रव्यं'—અનુપયાગ-ઉપયાગરહિતપણું તે દ્રવ્ય એ ૦યાખ્યા પણ ઉક્રત સર્વ વસ્તુને પુષ્ડ કરે છે. આમ વિશિષ્ઠ ભાવને ઉત્પન્ન કરના**રી** પ્રધાન દ્રવ્યક્રિયાને જ શાસકાર યાેગમાર્ગમાં સ્થાન આપ્યું છે,--નહિં કે અનુપયાેગવંત ક્રિયાજુડ એવી અપ્રધાન દ્રવ્યક્રિયાને, આમ દ્રવ્યક્રિયાને પણ અત્રે યથાયાગ્ય સ્થાન છે જ. કારણકે દ્રવ્યના સાધ્ય લક્ષ્ય પણ ભાવ જ છે, દ્રવ્યના આલંબને પણ ભાવ પર જ ચઢવાનું છે. અને ભાવ પર આવ્યે જ છૂટકાે છે. આ ભાવ એટલે આત્મભાવ, આત્મામાં તથારૂપ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રાદિ ગુણનું ભવન-પરિણમન, આત્મસ્વભાવપરિણતિ. આખા માર્ગ મુખ્યપા આ ભાવ પર રચાયેલા છે, ભાવ જ એનું જીવન છે, તે ન હાય તા ખાલી भाभं क रहे छे.—' यस्मात्किया प्रतिफलंति न भावश्चन्याः '—केटलं आ द्रव्यक्षिया માટે સત્ય છે, તેટલું જ દ્રવ્યશ્રુતજ્ઞાન માટે પણ છે. દ્રવ્ય અને ભાવની તુલના કરતાં શ્રી યાગદેષ્ટિસમુચ્ચયકારે કહ્યું છે કે શુદ્ધભાવ અને ભાવશૂન્ય ક્રિયા એ બેની વચ્ચે સર્ય અને આગીઆ જેટલું અંતર છે.

> "શુદ્ધભાવ ને શૂની કિરિયા, એંહુમાં અંતર કેતો છ ? ઝળહળતા સુરજ ને ખનુઓ, તાસ તેજમાં તેતા છ."—શ્રી યશાવિજય છ.

<sup>× &</sup>quot; पते अहिगारिणो इंड ण सेसा दब्बओ वि जं पसा । इयरीप ओग्नयाप सेसाण उ अप्रहाणसि ॥ "—श्री पंथाशः

"દ્રવ્ય કિયા રુચિ જવડા રે, ભાવધર્મ રુચિહીન; ઉપદેશક પણ તેહવા રે,શું કરે જીવ નવીન ?....ચંદ્રાનન જિન!"—શ્રી દેવચાંદ્રજી.

" અપુનર્ભ' ધકથી માંડી, જાવ ચરમ ગુણુઠાણ; ભાવ અપેક્ષાએ જિનઆણા, મારગ ભાષે જાણ." —શ્રી યશાવિજયજી.

આમ દ્રવ્ય – ભાવ શ્રુતજ્ઞાન અને દ્રવ્ય – ભાવ ક્રિયાર્પ સત્સાધનના સમુચિત સમન્વયથી જ માેલ છે. આ ઉપરથી સારભૂત યુક્ત પક્ષ આ છે કે–જ્ઞાન ને ક્રિયા એ બન્ને નથની 'પરસ્પર તીલ્ર મૈત્રી કરાવી,' શુદ્ધ આત્મજ્ઞાન તે રાગદેષરહિત નિષ્કષાય શુદ્ધ આત્મપરિશ્વૃતિરૂપ ક્રિયાના સુમેળ સાધવા, એ જ શુદ્ધ આત્મપરિશ્વૃતિરૂપ ક્રિયાના સુમેળ સાધવા, એ જ શુદ્ધ આત્મપરિશ્વૃતિને ભજવી તે સિદ્ધિના પરમ ઉષાય છે. એટલે કે પરપરિશ્વૃતિને ત્યજવી ને આત્મપરિશ્વૃતિને ભજવી તે માેલ્લમાર્ગની આરાધના છે; પરપરિશ્વૃતિને ભજવી ને આત્મપરિશ્વૃતિને ત્યજવી તે માેલ્લમાર્ગની વિરાધના છે.



### ૩. ભક્તિયાગઃ જિનભક્તિ પ્રયાજન

" ઇચ્છે છે જે જેગીજન, અનંત સુખ સ્વરૂપ; મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ, સંયાગી જિન સ્વરૂપ.

જિન પદ નિજ પદ એકતા, લેદલાવ નહિં કાંઈ; લક્ષ થવાને તેહના, કહ્યાં શાસ્ત્ર સુખદાયિ."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

જેમ ત્રાનયાગ-કર્મયાંગ તેમ ભક્તિયાગ પણ માક્ષનું ઉત્તમ સાધન છે. શુદ્ધ આત્મસ્વભાવરૂપ સાધ્ય ધર્મ જેણે સિદ્ધ કર્યો છે એવા પરમાત્માની ભક્તિ મુક્તિનું અનુપમ નિમિત્ત છે. ભક્તશિરામણિ મહામુનિ દેવચંદ્રજીએ 'જિનપતિ ભક્તિ ભાષ્યું છે તેમ 'જિનપતિ ભક્તિ મુક્તિના મારગ, અનુપમ શિવ-મુક્તિના મારગ:' સુખક દા રે.' શ્રી યશાવિજયજીએ પણ એમજ ભાષ્યું છે કે 'જિનપે ભાવ વિના કળ્યું 'તાહું ધ્યાન તે સમક્તિરૂપ, તેહિજ જ્ઞાન ને ચારિત્ર તે જ છે જી.' નહિં છૂડત દુઃખદાવ' –હે ભગવાન! તહારૂં ધ્યાન એ જ સમ્યગ્દર્શન છે, એ જ જ્ઞાન છે, એ જ ચારિત્ર છે; અર્થાત્ એ જ મોક્ષમાર્ગ છે. જિન ભગવાન –વીતરાગ પરમાત્મા પ્રત્યે ભક્તિભાવ વિના દુઃખદાવ–દુઃખના દાવ (પ્રકાર) અથવા દાવાનલ કહી છૂડતા નથી–'જિનપે' ભાવ વિના કળૂ નહિં છૂડત દુઃખદાવ' એ અમૃત વચનથી પરમતત્ત્વદેષ્ઠા શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ પણ ભક્તિના અનન્ય મહિમા સંગીત કર્યો છે. 'સંસારવાશાનસ્વાદનીરં' ને સંમોદ્દપૃષ્ઠિદરળે સમીરં'—ભગવાનને સંસાર દાવાલનદાહને

शभावनार नीर अने संभाडिष्ति ઉડाडमाने सभीर तिरहें ि शरहावी श्री हिरेसद्रसूरिके, 'आहंबनं भवजले पततां जनानां'— सवल पे पडता कनाने आहं जन तिरहे ि शरहावी श्री भानतुंगसूरिके, 'संसारसागरितमज्जदरोषजंतुपोतायमान'' 'कल्याणमंदिरं'— संसारसागरमा निभक्तता सर्व प्राधीने पेत (कहाक) अने डल्याधुमंहिर तरीहें ि शरहावी श्री सिद्धसेनिद्दिवा इरसूरिके, अने 'डाभित प्रधु सुरतरु, आनं हवन प्रखु पाय' के अभर शरुहोमां डल्पवृक्ष तरीहें ि शरहावी श्री आनं हवन के आ सिद्धिने के अभर शरुहोमां डल्पवृक्ष तरीहें ि शरहावी श्री आनं हवन के अधितने। कि अपूर्व मिडिमा उत्तीनों के अपूर्व मिडिमा उत्तीनों हें श्री हो. आम वीतराग परमात्मानी सिद्ध के मुद्धिने। सरस सुगम मार्ग हो, केटला माटे सर्व सहतिरोमिछ महात्माकोको तेनी सिद्धिने मुिकामार्ग-मेशिसाधिक थे। अहते ते यथार्थ के हो.

કારણ કે શ્રી જિન ભગવાનનું જેવું શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપ છે, તેવું જ શુદ્ધ નિશ્ચયનયની દેષ્ટિએ આ આત્માનું મૂળ સ્વરૂપ છે. કર્મરૂપ આવરણ ટાન્યું હોવાથી ભગવાનનું તે સ્વરૂપ સંપૂર્ણ વ્યક્તતા—આવિર્ભાવ પામ્યું છે; આવરણ 'જિનપદ જિનપદ એકતા' વર્ત્તતું હોવાથી આત્માનું તે સ્વરૂપ તિરાભાવ પામેટું હોઈ અવ્યક્ત—શક્તિપણ રહ્યું છે. આમ કર્મ આવરણરૂપ ઓપાધિક લેદને લીધે પરમાત્મામાં અને આ આત્મામાં અંતર પડ્યું છે, જીવ અને શિવના લેદ પડ્યો છે. શ્રી આનંદઘનજીના શબ્દોમાં કહીએ તા 'કર્મવપાક હા કારણ જોઈને કાઈ કહે મિતમંત.' પણ મૂળ સ્વરૂપદિવથી તે અન્નેમાં કંઈ પણ લેદ નથી. જેવું 'અનંત સુખસ્વરૂપ' તે જિનપદ છે, તેવું જ આ 'મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ' છે. આ જિનપદ અને નિજપદની એકતા છે, એ લક્ષ થવાને માટે જ સુખદાયક એવા સર્વ શાસ્ત્રનું નિરૂપણ છે, અને એ જ આ લક્તિનું પ્રયોજન છે. એટલે એવા અનંતસુખસ્વરૂપ મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદને જે ઇચ્છે છે તે 'જોગીજને', તે પ્રગટસ્વરૂપી સયાગી જિનપદની અખંડ એકનિલ્ડાથી આરાધના અવશ્ય કરવી જોઇએ.

કારણ કે તે જિન ભગવાને સ્વરૂપ સિહિરૂપ નિજ કાર્ય સિહ કર્યું છે. એટલે તે સ્વરૂપસિહિરૂપ કાર્ય જે કરવા ઇચ્છતા હોય, શુહ સ્વસ્વભાવરૂપ માણકળની જે કામના રાખતા હોય એવા મુમુશુ છવે, તેના અમાઘ કારણરૂપ તે કૃતકૃત્ય જિનભક્તિ સિહ સ્વરૂપનું અવલં બન લેવું ઉપકારી છે. કાઇ પણ કાર્યની ઉત્તમ યાગળીજ સિહિ એમ ને એમ તાબડતાબ થઇ જતી નથી; તે કાર્યસિહિના કારણરૂપ બીજ પહેલાં વાવવા પડે છે, પછી તેમાંથી અંકુરાદિ ફૂટી અનુકમેં માટું વૃક્ષ થઇ સિહિરૂપ કળ મળે છે. એટલે માલકાર્યની સિહિ માટે મુમુશ્ર જવે તેના અવંધ્ય કારણરૂપ માલસાધક યાગ-ખીજના ચિત્ત-ભૂમમાં પ્રશ્રેપ કરવા યાગ્ય છે. અને તે યાગ-ખીજમાં સૌથી પ્રથમ અને સૌથી પ્રધાન એવું પરમ યાગબીજ શ્રી જિનેશ્વરની લક્તિ છે. કારણ કે વીતરાગ દશાને પામેલા શ્રી જિનેશ્વર લગવાન રાગ-દેવ-માહાદિ સમસ્ત અંતરંગ શત્રુઓને જતી લઇ, સકલ કર્મકટકના પરાજય કરી. શહ

સહજ આત્મસ્વરૂપમાં બિરાજમાન થયેલા શુદ્ધ આત્મા છે; અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન, અનંત સુખ અને અનંત વીર્થથી યુક્ત એવા મુક્ત સિદ્ધ પરમાત્મા છે. એવા પરમ ચાંગી સાક્ષાત્ શુદ્ધ સ્વભાવમય માક્ષને પામેલા સિદ્ધ આત્માને આદર્શસ્થાને સ્થાપી, તેની એકનિષ્ઠ આરાધના કરવી, તે મુખ્ય-પ્રધાન-અનુત્તમ યાંગબીજ થઈ પડે એમાં જરાયે આશ્ચર્ય નથી.

" जिनेषु कुशलं चित्तं तन्नमस्कार पथ च । प्रणामादि च संशुद्धं योगबीजमनुत्तमम् ॥"

—શ્રી **હ**રિભદ્રાચાર્યજીકૃત પાગદષ્ટિસમુચ્ચય

ઘેટાના ટાળામાં ચિરકાળથી વસેલા સિંહશિશનું દેષ્ટાંત અત્ર ઘંદે છે. કાેઈ સિંહનું ખર્ચું જન્મથી ઘેટાના ટાળામાં વસ્યું છે, ઉછર્યું છે, અને ચિર સંવાસથી તે પાતાને ઘેટું જ માની બેઠું છે. ત્યાં કાેઇ સિંહ દેખાય છે. તેને દેખી તે 'અજકુલગત કેસરી' સિંહશિશ ધારી ધારી તેનું રૂપ જુએ છે, અને પાછું પાતાનું સ્વરૂપ નિહાળે છે, તાે અન્નેનું સ્વરૂપ સમાન દેખાય છે, અને તેને લાન થાય છે કે હું ઘેટું નથી પણ સિંહશિશ છું તેમ આ આત્મા પણ અનાદિ કાળથી પરભાવના સંવાસમાં વસેલા છે, અને પાતાને પરરૂપ જ માની બેઠા છે. તેને સમાધિરસ- ભર્યા સ્વરૂપસિદ્ધ પ્રભુના દર્શનથી ચિરવિસ્મૃત નિજ સ્વરૂપનું ભાન થાય છે.

" અજકુલગત કેસરી લહે રે, નિજ પદ સિંહ નિહાળ; તિમ પ્રમુભકતે ભવિ લહે રે, આતમ શક્તિ સંભાળ….અજિત જિન.

દીઠા **મુ**વિધિ જિણુંદ સમાધિર**સે ભર્યો હાે લાલ.** ભાસ્યા આત્મસ્વરૂપ અના<sup>દિ</sup>ના વિસર્યા…હાે.

સકલ વિભાવ ઉપાધિ થકી મન એાસર્યો હા, સત્તા સાધન માર્ગ ભણી એ સંચર્યો....હા."—શ્રી દેવચ'દ્રજી

અને આમ તે જિનસમ સ્વરૂપસત્તા એાળખે છે, એટલે તેના પ્રાગ્ભાવની-પ્રગટ આવિર્ભાવની ઇહા-ઇચ્છા તેને પ્રગટે છે, કે અવું જિન ભગવાન સ્વરૂપરુચિ: જેવું પરમાનંદમય શુદ્ધ આનંદઘનસ્વરૂપ મને પ્રગટે તા કેવું સારૂં? આંતરત્મભાવ એવી અંતરંગ રુચિરૂપ લીંત્ર ઇચ્છાથી તે પરપરિશ્વિતમાં નિરીહ-નિષ્કામ આંતરાતમાં ખની આતમપરિશ્વિત ભથી વળે છે.

"જિન સમ જિન સમ સત્તા એાળખીજી, તસુ પ્રાગ્લાવની ઇહે; અંતર અંતર આતમતા લહી હાેજી, પરપરિષ્

— શ્રી દેવચંદ્રજી.

અને પછી એવા તે અંતરાતમા આદર્શ પરમાત્મસ્વરૂપની સાધના કરે છે. જેવા ઉપાસ્ય આદર્શ તેવી સિદ્ધિ થાય છે. કુશલ શિલ્પી જેમ આદર્શને (Model) નિરંતર પ્રતિષ્ઠ'દરથાનીય (આદર્શ'રૂપ) પ્ર**સુ**  દેષ્ટિસન્મુખ રાખી પોતાની કલાકૃતિ ઘરેં છે, તેમ મુમુક્ષુ આત્મા પ્રતિછંદસ્થાનીય—આદર્શરૂપ પ્રભુને નિરંતર દેષ્ટિ સન્મુખ રાખી નિજ આત્મસ્વરૂપની પૃથું કલામય ઘટના કરે છે, 'દર્પથુ જિમ અવિકાર' પ્રભુના રૂપદર્પથુમાં નિજ સ્વરૂપનું દર્શન કરે છે.

" પ્રતિછંદે પ્રતિછંદે જિનરાજના હાેજી, કરતાં સાધક ભાવ; દેવચંદ્ર દેવચંદ્ર પદ અનુભવે હાેજી, શુદ્ધાતમ પ્રાગ્રભાવ….નમિપ્રભ." — શ્રી દેવચંદ્રજી.

એટલે સ્વરૂપ દર્શનના કામી એવા મુમુક્ષુ જવે તે લગવાનનું આરાધન-સેવન કરવા તત્પર થવું તે પાતાના જ આત્મકલ્યાણની-આત્મહિતની વાત છે. એથી કરીને સૌથી, પ્રથમ તે લગવાનનું સેવન કરવા આત્માથી મુમુક્ષુએ સર્વાત્માથી પ્રવર્ત્તવું જાઈએ.

" સ્વરૂપમાકાંક્ષી મહાત્માએ એમ જિન ભગવાનની તથા સિદ્ધ ભગવાનની હૈપાસના સ્વરૂપપ્રાપ્તિના હેતુ જાણ્યા છે. ક્ષીણમાહ ગુણસ્થાનક પર્યં ત તે સ્વરૂપચિંતવના જીવને પ્રળળ અવલંખન છે."— શ્રીમદ્ધ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૬૯૩.

સ્વરૂપસિન્દ જિન ભગવાનને ભન્ને કે સિન્દ ભગવાનને ભન્ને તે બન્ને એકજ છે. માત્ર કરક એટલા જ છે કે જિન-મહાત લગવાન સંયાગી સિદ્ધ છે. દેહધારી સિદ્ધ આત્મા છે. દેહ છતાં દેહાતીત દશાએ વિચરનારા સાકાર સજવન અહિંત અને સિહની મૂર્ત્તિ છે, સંદેહમુક્ત-જીવ-મુક્ત છે; અને સિંહ ભગવાન અચાેગી સિદ્ધ છે, દેહરહિત સિદ્ધ આત્મા છે, નિશકાર શુદ્ધ ચંતન્યમૂર્તિ છે. ઉપાસના વિદેહમુક્ત છે ઘાતી–અઘાતી બન્ને પ્રકારના કર્મના ક્ષય થયે. દ્વાવાથી સિદ્ધ ભગવાન સર્વધા કર્મરહિત છે; અને માત્ર વેદનીયમારિ ચાર મઘાતિ કનીના હાલાપણાને લીધે જિન ભગવાનને દેવધારીપણું અને પૂર્વ પ્રારમ્ધાનુસાર વિચરવા-પછું છે. પણ ઘાતિ કર્મના સર્વથા ક્ષય ખન્નેને સમાન હેાવાથી, અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન, અનંત સુખ, અનંત વીર્ય-એ અનંત ચતુષ્ટયના આવિર્ભાવ અન્તેમાં સમાન છે. ખન્નેનું સ્વરૂપરમણપણું એક સરખું છે, અન્નેનું સહજાત્મસ્વરૂપે સુસ્થિતપાણું તુલ્ય છે. એટલે સહજ સ્વાલાવિક શુદ્ધ સ્વરૂપને પામેલા સિદ્ધ ભગવાન્ કે અહીંત ભગવાનની ઉપાસનાથી આત્મા સ્વરૂપલયને પામી શકે છે. માટે તે અન્નેની ઉપાસના સ્વરૂપજિજ્ઞાસ પુરુષાએ કર્ત્તવ્ય છે. મહર્ષિ કુંદકુંદાચાર્ય છએ શ્રી પ્રવચનસારમાં કહ્યું છે કે— 'જે ભગવાન અર્કંતનું સ્વરૂપ દ્રવ્ય ગુણ અને પર્યાયથી જાણે, તે પાતાના આત્માનું સ્વરૂપ જાણે અને તેના નિશ્ચર્ય કરીને માહ નાશ મામે.

"जो जाणइ अरिइंते दन्त्रगुणपाजनेहि य ! सो जाणइ निय अण्या, मोहो खलु जाइय तस्स क्यं॥" श्री अत्रथनसार. "शुद्ध द्रव्य गुखु पर्यंथ ध्याने, शिव ही से अकु सपराधे।रे."— श्री यशाविकथ्य.

#### ઉપાદાન અને નિમિત્ત

કેટલાક લાેકા સમજ્યા વિના ઉપાદાનની વાતા કર્યા કરે છે, અને જાણ્યે અજાણ્યે નિમિત્તની એકાંતે ગોણતા ત્રણી તેના અપલાય-નિદ્ધવ કરે છે. તે તેમની અણુસમજરૂપ મિચ્યા ભ્રાંતિના દાષ છે. કારણુ કે ઉપાદાન અને નિમિત્ત એ કાંઈ પરસ્પર વિરાધી નથી,

કે પ્રતિપક્ષી નથી, પણ અવિરુદ્ધ સહકારી અને સદ્ધોગી છે. પુષ્ટ આલંબન- ઉપાદાનની જાગતિ અને શુદ્ધિ તે અવશ્ય કર્તાવ્ય છે, અને શુદ્ધ પુષ્ટ નિમિત્ત પ્રભુ નિમિત્તના સેવનના ઉદ્દેશ-લક્ષ્ય પણ તે જ છે. પણ ઉપાદાનની

શુદ્ધિ-નાયતિ અર્થ, ઉપાદાનને ઉપાદાનકારણપણે પ્રગટાવવા અર્થ

પણ જિનલકિત આદિ પરમ ઉપકારી નિમિત્ત કારણના અવલં અનની અનિવાર્ય આવશ્ચકતા છે, એ આ મહાનુલાવા બૂલી જાય છે. પ્રલુસેવા એ ઉપાદાનને ઉપાદાનકારશપણે પ્રગટાવવા પુષ્ટ આલં અન-પુષ્ટ નિમિત્ત છે. શાસ્ત્રકારાએ તા પાકારી પાકારીને કહ્યું છે કે-સમતા અમૃતની ખાલ એવા જિનરજ જ પરમ નિમિત્ત હેતું છે, અને તેના અવલં બને જ 'નિયમા' સિહિ દ્વાય છે. લક્તશિરામણે દેવચંદ્રજીએ અપૂર્વ ભાવથી ગાયું છે કે-

"ઉપાદાન આત્મા સહી રે, પુષ્ટાલંખન દેવ....જિનવર પૂર્ને! ઉપાદાન કારણપશ્ચે રે, પ્રમાટ કરે પ્રભુ સેવ....જિનવર પૂર્ને! "નિમિત્ત હેતુ જિનર જ, સમતા અમૃત ખાણી; પ્રભુ અવલંખન સિન્દ્રિ, નિયમા એક વખાણી...પ્રથમા શ્રી અરનાથ."

— શ્રી દેવચ'દ્રજી.

દાખલા તરીકે-થડા અનાવવામાં માટી છે તે ઉપાદાન છે, પણ દંડ-ચક વગેરે નિમિત્ત ન મળે તો તે એની મેળે ઉપાદાનકારણપણે પરિશુમે નહિં અને માટીમાંથી ઘડા કદી અને નહિં તેમ જીવના નિજ સત્તામત ધર્મ તે ઉપાદાન છે. ઉપાદાન અને નિમિત્ત- નિજ સત્તાએ સર્વ જીવ સિદ્ધ સમા છે, પણ તે શક્તિથી છે. ના સહકાર સહયોગ ઉપાદાનની વ્યક્તિ માટે-પ્રગટપણા માટે અર્થાત્ ઉપાદાન ઉપાદાન- કારણપણે પરિશુમે તે માટે તો નિમિત્ત કારણની અવશ્ય જરૂર છે. જેનાંમાં શુદ્ધ આત્માર્પ ઉપાદાન પ્રગટયું છે, એવા જિન ભગવાનરૂપ પુષ્ટ નિમિત્ત- કારણ વિધિપૂર્વક ન સેવે તો અનંતકાળે પણ કદી સિદ્ધિ શાય નહિં, ઉપાદાન પ્રગટે નહિં; તેમ જ ઉપાદાનનું દુર્લદય કરી માત્ર નિમિત્ત સેવ્યાથી પણ કાર્યસિદ્ધિ થાય નહિં. અન્તેના સહકારથી જ – સહયાગથી જ નિમિત્ત સેવ્યાથી પણ કાર્યસિદ્ધિ થાય નહિં. અન્તેના સહકારથી જ – સહયાગથી જ નિદ્ધિ નીપજે, પણ ઉપાદાનનું નામ લઈ જે એ નિમિત્ત છોડી કીએ, તેઓ તિહિ પામતા નથી ને બ્રાંતિમાં બૂલા લમે છે. આ અચલ સિદ્ધાંત ગ્રાની પુરુષાએ કહ્યો છે. સદ્દગુરુની આગ્રા, જિનદશા એ આદિ નિમિત્ત કારણ છે, તે સેવ્યા વિના આત્મજાગ્રતિ આવે નહિં. આ અંગે પરમતત્વદેષ્ટા શ્રીમદ્દ રાજ શાંકાના ડેકારકીથે વચનામૃત છે કે—

"સર્વ જીવ છે સિંહ સમ, જે સમજે તે થાય; સદ્ગુરુ આશા જિનદશા, નિમિત્ત કારણમાંય. ઉપાદાનનું નામ લઈ, જે એ ત્યજે નિમિત્ત; યામે નહિં સિંહત્વને, રહે બ્રાંતિમાં સ્થિત."— શ્રી આત્મસિન્દિ.

આવા પ્રખલ નિમિત્ત અવલં ખન વિના સીધેસીધું (Directly) સ્વરૂપશ્રેણીએ ચઢતું અતિ અતિ દુષ્કર છે; પણ જેને પ્રગટ આત્મસ્વરૂપ પ્રગટ્યું છે એવા સાક્ષત્ સહજાત્મસ્વરૂપી અહીં તે—સિદ્ધ ભગવાનના ધ્યાનાલં ખનથી તે શ્રેણીએ ચઢતું સુપ્રમ થઈ પડે છે. કારણકે બ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ કહ્યું છે તેમ 'ભગવાનના સ્વરૂપતું ચિતન કરતું તે પરમાર્થદિયાન્ પુરુષોને ગૌણતાથી સ્વરૂપતું જ ચિંતવન છે, જિનની પૂજા તે આત્મસ્વરૂપતું જ પૂજન છે.' બ્રી દેવચાંદ્રસ્વામીએ પણ કહ્યું છે કે—'જિનવર પૂજા રે તે નિજ પુજના રે.'

કાઈ કહેશે કે આ નિમિત્તનું શું કામ છે? આપણે તો સીધા ઉપાદાન આત્માને જ વળગીએ, માત્ર અધ્યાત્મસ્વરૂપનું જ ચિંતવન કરીએ, પણ આ તેમનું માનવું ભૂલભરેલું છે.

કારણું કે આલંબન વિનાનું તેવું અધ્યાત્મસ્વરૂપ ચિંતવન તો અતિ શુષ્ક અધ્યાત્મના ઉચ્ચ અપ્રમત્ત દશાને પામેલા ઉત્તમ અધિકારીએ! માટે છે. પશુ ભયસ્થાન તેવી તથારૂપ ઉચ્ચ અધિકાર દશા વિના સમયસાર-વેદાંત આદિ જેવા અધ્યાત્મશાસ્ત્રો સ્વમતિકલ્પનાએ વાંચી, ઉપાદાનના નામે માત્ર

અધ્યાત્મસ્વરૂપ ચિંતવનની વાતા કરવામાં અનેક દાષરૂપ ભયસ્થાના રહેલા છે; જેમકે—કવચિત તેથી જીવને વ્યામાહ ઉપજે છે. પાતાની તેવી આત્મદશા થઈ નહિં છતાં, પાતાની તેવી દશાની કલ્પનારૂપ બ્રાંતિ ઉપજે છે. 'અહ' છદ્માસ્મિ'ને અદલે બ્રમાસ્મિ થઈ જાય છે! કવચિત ભક્તિરસની આદ્ર'તાના અભાવે શુષ્કતા આવો જાય છે, શુષ્કઅધ્યાત્મીપણું થાય છે. અંધ—માસ તા કલ્પના છે એમ વાણીમાં બાલે છે, પણુ પાતે તા માહાવેશમાં વર્તા છે, એવું શુષ્કન્નાનીપણું ઉપજે છે; અને તેથી સ્ત્રછંદાચારપણું હાય છે, અથવા ન્નાના અજીવુંર્ય —અપરિભ્રમનરૂપ ઉન્મત્ત પ્રલાપ થાય છે. અંતર્ના માહ છૂટ્યો નથી, 'સકલ જગત તે એઠવત અથવા સ્વષ્ન સમાન' જાલ્યું નથી, અને એવી અમાહરૂપ ન્નાનદશા ઉપજ નથી, છતાં ઉન્મત્તની જેમ 'વાચા ન્નાન' દાખવે છે કે 'હમ તા ન્નાની હે, બધેલા જ નહિં તા મુક્ત કેસે હાવે !' તેમજ કૃત્રિમતા, દાંભિકતાદિ દાષ પણ ઉપજે છે. ઇત્યાદિ પ્રકાર અનેક દોષની ઉપપત્તિ, એકલા નિસલંબન અધ્યત્મ ચિંતનમાં સંભવે છે. પણ ભગવદ્ ભક્તિના આલંબનથી તેવા કાઈ પણ દોષની સંભાવના નથી હોતી, અને આત્મા સ્વાભાવિક એવી અધ્યાત્મ યુણ્યું શાંએ આર્થે હણ કરતા જાય છે.

'વળી માત્ર એકહાં અધ્યાત્મસ્વરૂપ ચિતવન જીવને વ્યામાહ ઉપજાવે છે, ઘણા જીવોને શુષ્કતા પ્રાપ્ત કરાવે છે, અથવા સ્વેચ્છાચારિપણું ઉત્પન્ન કરે છે, અથવા ઉન્મત્તપ્રલાપદશા ઉત્પન્ન કરે છે. લગવાનના સ્વરૂપના ધ્યાનાલંખનથી લક્તિપ્રધાન દેષ્ટિ થાય છે, અને અધ્યાત્મદેષ્ટિ ગોણુ થાય છે. જેથી શુષ્કતા, સ્વેચ્છાચારિપણું અને ઉન્મત્તપ્રલાયતા સ્તાં નથી. આત્મદશાળળ થવાથી સ્વાભાવિક અધ્યાત્મપ્રધાનતા થાય છે. આત્મા સ્વાભાવિક ઉચ્ચ ગુણાને ભજે છે, એટલે શુષ્કતાદિ દાષા ઉત્પન્ન થતા નથી; અને ભક્તિમાર્ગ પ્રત્યે જાગુિકત થતા નથી. સ્વાભાવિક આત્મદશા સ્વરૂપત્રીનતા પામતી નય છે. જ્યાં અહીં તાદિના સ્વરૂપત્રીનતા વલંબન વગર વૃત્તિ આત્માકારતા ભજે છે."

— શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રકૃત આનંદઘન ચાત્રીશી વિવેચનની પ્રસ્તાવના

એટલે આમ લક્તિમય અધ્યાત્મ અથવા અધ્યાત્મમય લક્તિના માર્ગે ચઢતાં ઉક્ત દેષરૂપ પતનસ્થાન (Pitalis) નથી હોતા. લક્તિપ્રધાનપણે વર્ત્તતાં છવ અનુકમે ઉચ્ચ ઉચ્ચ અધ્યાત્મ શુણસ્થાના સ્પર્શતા જાય છે, વ્યક્ત શુણીના શુણુગામથી લક્તિપ્રધાનપણે સહજ અધ્યાત્મદશા પ્રગટે છે, અને છેવટે પૂર્ણ આત્મશુણીવકાસને સહજ અધ્યાત્મદશા પામે છે. જેમ જેમ જિનવરના અવલંબને છવ આગળ વધતા જઈ એકતાનતા સાધતા જય છે, તેમ તેમ તે આત્માવલંબની થતા જઈ એકતાનતા સાધતા જય છે, તેમ તેમ તે આત્માવલંબની થતા લગ્ન સ્વરૂપમાં ચિત્તવૃત્તિની તન્મયતારૂપ લય થતાં સંપૂષ્ધ સ્વરૂપાવલંબની યાય છે.

"લોહ ધાતુ કંચન હુવે ર લાલ. પારસ ક્રસન પામ રે; પ્રગટે અધ્યાતમ દશા રે લાલ. વ્યક્ત ગુણી ગુણુબામ રે....પદ્મપ્રભ જિન. જિમ જિનવર આલંબને, વધે સધે એકતાન હા ચિત્ત; તિમ તિમ આત્માલંબની, બ્રહે સ્વરૂપ નિદાન હા મિત્ત! પુષ્ટ નિમિત્તાલંબન ધ્યાને, સ્વાલંબન લય ઠાને; દેવચંદ્ર ગુણુને એકતાને, પહાંચે પૂરણુ થાને...."—શ્રી દેવચંદ્રજ

આમ 'પુષ્ટ નિમિત્ત' રૂપ પ્રભુનું આલંબન ધ્યાન આત્માને સ્વરૂપારાહણ કરવાના સુગમ ને શ્રેષ્ઠ ઉપાય છે, રાજમાર્ગ છે (Royal road), વાટ દીવાની ઉપાસના કરતાં પોતે દીવા બને છે, તેમ આત્મા પરમાત્માની ઉપાસના કરતાં સ્વયં રાજમાર્ગ અને પરમાત્મા થાય છે; ઉપાસ્યની ઉપાસનાથી ઉપાસક પાતે ઉપાસ્ય એક પદી અને છે; 'નમાં મુજ નમાં મુજ' એવી આનંદઘનજીએ તેમજ તેવા પ્રકારે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ અનુભવસિદ્ધપણ ગાએલી પરમ ધન્ય દશા પ્રાપ્ત થાય છે.

"भिन्नात्मानमुपास्यास्मा परो भवति तादशः। वर्त्ति दींपं यथोपास्य भिन्ना भवति तादशी॥"—श्री पूज्यपादश्वाभी कृत सभाविशतक "जिन स्वरूप धर्ध जिन आराधे, ते सही जिनवर हावे है; कृंगी धंबिक्षाने अटकावे, ते कृंगी जग जेवे है...."—श्री आनंदधन्छ

અથવા આત્મા પાતે આત્મમંથન કરી પરમ બને છે,—જેમ ઝાડ પાતાને મથીને પાતે અગ્તિ બને છે તેમ. પણ આ તો કાઈ સમર્થ યોગીવિશેષને યાબ્ય એવા એકપદીરૂપ માર્ગ છે, અને તેમાં અતિશય અસાધારણ ભળ વાપરવું પડે છે. મથી મથીને મરી જાય તો પણ પ્રગટ પરમાત્મસ્વરૂપના અવલં બન વિના પોતાની મેળે પરમ પદની પ્રાપ્તિ દુર્ઘંટ છે, પણ તે પરમ પુરુષના અવલં બને તે સાવ સુવટ—સુગમ થઈ પડે છે. જે સંસાર સમુદ્ર સમાન તરવો અતિ દુસ્તર છે, તે પ્રભુના અવલં બને ગાે કપદ સમાન લીલામાત્રમાં પાર ઉતરી જવાય એવા અની જાય છે! એટલા માટે શ્રી દેવચંદ્રજી જેવા પરમ ભાવિતત્માં ભક્તશિરામણ ગાઈ ગયા છે કે—જિનઆલં અની નિરાલં બતા પામી નિજઆલ અની થાય છે, તેથી અમે તો તે સમર્થ પ્રભુનું પ્રબલ અવલ અન શ્રદ્ધી નિજ ગુણના શુદ્ધ નંદનવનમાં રમશું. તે એટલે સુધી કે નિજ સંપદાયુક્ત આત્મતત્ત્વ જયાં સુધી સંપૂર્ણ નહિં થાય ત્યાં સુધી હું આ જગગુરુદેવના ચરણ સદાય સેન્યા કરીશ, યાવત ભારમા સીલુમાહ ગુણસ્થાનના અંત વર્યં તે તેનું અવલ અન હું છાહીશ નહિં.

" અતિ દુસ્તર જે જલધિ સમા સંસાર જો, તે ગાયદ સમ કીધા પ્રભુ અવલંબને રે લાે.

જિન આલંખની નિરાલંબતા પામ જો, તિથે હમ રમશું નિજ ગુણ શુદ્ધ નંદનવને રે લાે. જગત દિવાકર શ્રી નમીશ્વર સ્વામ જો."-શ્રી દેવચાંદ્રછ

"કારણું જોગે હેા કારજ નીપજે રે, એમાં કાઈન વાદ; પણ કારણુ વિશુ કારજ સાધિયે રે, એ નિજ મત ઉન્માદ…સંભવ."

--શ્રી આનંદઘનછ

આમ પરમ ઉપકારી જિનલક્તિરૂપ ઉત્તમ નિમિત્ત કારણનું આટલું ભધું ગુણું-ગૌરવ ખહુમાન જ્ઞાની મહાત્માઓ ગાઈ ગયા છે; અને આવા લક્તિપ્રધાનપણે વર્તાતાં જીવ અધ્યાત્મ માર્ગે—માશ્રસાધક યોગરૂપ માશ્રમાર્ગે કેવી સરલતાથી— ભક્તિમાર્ગનું સગમતાથી આગળ વધ્યા જાય છે, તે જ મહાગીતાર્થ પ્રાધાન્ય શ્રી આનંદઘનજી, શ્રી દેવસંદ્રજી, શ્રી યશાવિજયજી આદિ લક્તિરામણું મહાત્માઓએ પાતાના લક્તિરસનિર્ભર સ્તવનામાં અતાવી આપ્યું છે. એટલે જ્ઞાનયાગ-કર્મયાંગ અને લક્તિયાંગ એ ત્રણમાં લક્તિમાર્ગ ઉત્કૃષ્ટ છે, કારણ કે જ્ઞાનમાર્ગ કાચા પારા હાઇ જરવવા સરકેલ છે, ક્રિયામાર્ગ તરવારની ધાર જેવા સરકણા હાઇ આચરવા દુષ્કર છે, લક્તિમાર્ગ અભાલવૃદ્ધ સર્વને માટે સેવવા સુગમ છે. આ અંગે શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીના મનનીય વચના છે કે—

" જ્ઞાનમાર્ગ હરારાધ્ય છે; પરમાવગાઢ દશા પામ્યા પહેલાં તે માગે' પડવાનાં ઘણુા સ્થાનક છે. સંદેહ, વિકલ્પ, સ્વછંદતા, અતિપરિશામિષણું એ આદિ કારશા વારંવાર જવને તે માર્ગ પડવાના હેતુએ થાય છે; અથવા ઊદ્યંભ્રિકા પ્રાપ્ત થવા દેતાં નથી. ક્રિયામાર્ગ અસદ્ અભિમાન, વ્યવહાર આગ્રહ, સિહિમાહ, પૂજાસતકારાદિ યાગ, અને

દૈકિક ક્રિયામાં આત્મનિષ્કાદિ દેાષોના સંભવ રહ્યો છે. કેાઇક મહાત્માને બાદ કરતાં ઘણા વિચારવાન જીવાએ લક્તિમાર્ગના તે જ કારહ્યાથી આશ્રય કર્યો છે."

—શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજી, પત્રાંક ૫૯૭.

1

### ૪. માક્ષમાર્ગ: 'મૂળ મારગ સાંબળા જિનના રે'

"મૂળ મારગ સાંભળા જિનના રે, કરી વૃત્તિ અખંડ સન્મુખ…. મૂળ. નાંય પ્જાદિની જો કામના રે, નાંય બ્હાલું અંતર ભવદુઃખ…. મૂળ." — શ્રી મદ્દ રાજચંદ્રજી.

" નિશ્ચય વાણી સાંભળી, સાધન તજવાં ના'ય; નિશ્ચય રાખી લક્ષમાં, સાધન કરવા સાય."— શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી કૃત આત્મસિન્દિ.

આ પરમ આત્મશાંતિમય પરમાન દસ્વરૂપ માણની પ્રાપ્તિ માટે અમાલ ઉપાયભૂત માણમાર્ગની પરમ સુંદર અનુપમ યોજના જિન ભગવાને સ્વાચરણથી સિદ્ધ કરી પ્રકાશી છે:—' सझ्य दर्शन ज्ञानचा रिप्ताणि मोश्रमार्गः'— સમ્યગ્દર્શન— ત્રાન—'મૂળ મારગ સાંભળા ચારિત્રની એકતા તે માશ્રમાર્ગં. (અત્રે સૂત્રમાં એકવચની પ્રયાગથી જિનના રે': એકતા સૂચિત છે) સર્વ અન્ય દ્રવ્યથી ભિન્ન એવા શુદ્ધ અત્માનું જિનના મૂળ માર્ગ, સમ્યગ્દર્શન, શુદ્ધ આત્માનું સમ્યગ્રાન, શુદ્ધ આત્માનું સમ્યક્ષ્યમાર્થ માર્ગ ચારિત્ર—એ ત્રણની અભેદ એકતા આત્મામાં પરિણમાવી, ભગવાન્ શુદ્ધ આત્મસ્વભાવરૂપ માશ્રને પામ્યા. એટલે શુદ્ધ આત્મદર્શન, આત્મજ્ઞાન ને આત્મચારિત્રની અભેદ એકતા સાધવી એ જિનના— વીતરાગના 'મૂળ માર્ગ' છે. ઝાંડનું મૂળ એક હોય છે, મૂળને પકડીએ તો આપ્યું ઝાડ હાથમાં આવે છે; હાંખળા—પાંદડાં ભિન્ન ભિન્ન અનેક હોય છે, તે પકડે છે તેને આપ્યું ઝાડ હાથમાં આવતું નથી. તેમ જિનદર્શનરૂપ તત્ત્વવૃક્ષનું આ આત્મધર્મરૂપ મૂળ જે પકડે છે, તેને આપ્યાં માર્ગ હાથમાં આવે છે; જે માત્ર બાહ્ય સાધન— અવહારના ભેદરૂપ ડાંખળા—પાંદડાં

" છે દેહાદિથી ભિન્ન ભાતમા જ, ઉપયોગી સદા વ્યવિનાશ…. મૂળ એમ બહ્યું સદ્યુરુ ઉપદેશથી જે, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ…. મૂળ જે જ્ઞાને કરીને બહ્યું રે, તેની વર્ત્તે છે શુદ્ધ પ્રતીત…. મૂળ કહ્યું ભગવંતે દર્શન તેહને જે, જેનું ખીજું નામ સમકિત…. મૂળ

પકડે છે, તેને તે અખંડ માર્ગ હાથમાં આવતા નથી, તે તા જા તિમાં ભૂલા ભમે છે ને

મિથ્યા ઝઘડામાં પડે છે.

જેમ આવી પ્રતીતિ જીવની દે, જાવેયા સવેલ્યા લિન્ન અસંગ....મૂળ તેવા સ્થિર સ્વભાવ જે ઉપજે દે, નામ ચારિત્ર તે અશુલિંગ....મૂળ તે ત્રશે અલેદ પરિશામથી દે, જ્યાદે વત્તે તે આત્મારૂપ....મૂળ તે ત્રારા જિનના પામિયા દે, કિંવા પામ્યા તે નિજ સ્વરૂપ....મૂળ — શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રજી.

આમ આ જિનના મૂળ માર્ગ તા કેવળ આત્મપરિદ્યુતિરૂપ હાઇ મુખ્યપણે આધ્યા-ત્મિક માર્ગ છે, પરમાર્થમાર્ગ છે. જે કાઇ સિદ્ધ થયા છે, થાય છે કે થશે તે આ જિનના મૂળ પરમાર્થમાર્ગ પ્રયાણ કરીને જ—એમ સર્વ જ્ઞાની વ્યવહાર માર્ગનું સત્ પુરુષાના પરમ નિશ્ચય છે ગમે તે દેશમાં, ગમે તે કાળમાં

વ્યવહાર માર્ગત સત્ પુરુષાના પરમ નિશ્ચય છે ગમે તે દેશમાં, ગમે તે કાળમાં ઉપકારી પ્રયોજન એ જ એક ત્રિકાલાઆધિત અવિચ્છિનન પરમાર્થ માેક્ષમાર્ગ છે. તો પછી આ વ્યવહારમાર્ગનું નિરૂપણ શા માટે કરવામાં અન્યું

હશે ? એવા સ્વાભાવિક પ્રશ્ન થશે તે વ્યવહારમાર્ગ પણ પરમાર્થનું જ પ્રતિ મદન કરવા માટે, પરમાર્થ સમજાવવા માટે જ પ્રરૂપવામાં આવ્યા છે, પરમાર્થરૂપ નિશ્ચય લક્ષ્ય પ્રત્યે જ જીવન લક્ષ દ્વારવા માટે બાધવામાં આવ્યા છે. અનાર્યને સમજાવવા માટે જેમ અનાર્ય ભાષાના પ્રયોગ કન્વા પડે, તેમ પરમાર્થથી અનિભન્ન જીવને પરમાર્થ મમાડવા માટે વ્યવહારના ઉપયોગ અનિવાર્ય પહેં આવશ્યક છે. એટલે જ શાસમાં સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે-- 'જે નિશ્ચયને-પરમાર્થ'ને છે છે, ઉત્થાપે છે, તે તત્ત્વને છે દે છે; અને જે× વ્યવહારને છે દે છે તે તીર્થને છે દે છે.' પણ આ એક વાત ભૂલવા જેવી નથી કે પરમાર્થ જ સાધ્ય છે, વ્યવહાર સાધ્ય નથી, વ્યવહાર તેા સાધન છે. પરમાર્થક્રપ શ્વક્ષ્યના લક્ષ કરાવવા માટે જ વ્યવહારની ઉપયાગિતા છે. વ્યવહાર સમ્યમૂદરાન-જ્ઞાન-ગ્રાસ્ત્રિની ઉત્તરાત્તર શહિ પણ ક્રેમે કરીને આત્માને સ્વરૂપ પર પુનઃ આરાયવા માટે છે, સ્વરૂપ પર પુન: આરૂઢ કરવા માટે છે; કારણ કે સ્વરૂપબ્રબ્ડ થવથી જ આત્માનું સંસારપન્લિમણ થયું છે. માટે સમસ્ત વ્યવહારનું પણ પ્રથમ ને એક જ પ્રયોજન આત્માને પુનઃ સ્વરૂપમાં આણી 'નિજ ઘર ' પધરાવવાનું છે. અને પછી વ્યવહારસ્તનત્રધી દ્વારા આ સ્વરૂપઆરાપણરૂપ પ્રથમ લૂમિકા-નિજ 'યદ' પ્રાપ્ત કરી, જીવ નિશ્ચય-રત્નત્રથીરૂપ માલમાર્ગના સાધક-સાધુ અની, ઉત્તરાત્તર ઉચ્ચ લ્યામાર્ગને કશાઓને સ્પર્શતા સ્પર્શતા ગુણસ્થાનકના કે ચાેગદેષ્ટિના વિકાસક્રમથી માેક્ષનાગે આગળ વધતા જાય છે, અને છેવટે આત્મશુદ્ધિની પરમ પરાકાષ્ટાને પ્રાપ્ત કરી તે શુદ્ધ આત્મહિદ્ધિરૂપ માહાને પામ છે-સિદ્ધ અને છે.

<sup>× &</sup>quot;जह णिव सकमणज्जो अणज्जभासं विणा उ गाहेउं। तह ववहारेण निणा परमत्युवपसणमसक्तं॥ "—श्री सभयसारः

<sup>+ &</sup>quot;जह जिणमयं पर्यज्ञह ता मा ववहारणि छए सुयए। एनेण विणा छिज्जह तित्थं अण्णेण उण तथं॥"—भाषे वयन

આમ નિશ્ચય-ભ્યવહારસાપેક્ષ જિન-નીતરાગના માક્ષમાર્ગ તા સીધામાં સીધા, સરલમાં સરલ, ઋજુમાં ઋજુ, સાદામાં સાદા, ટૂંકામાં ટૂંકા ને ચાકખામાં ચાકખા છે. એમાં કાંઈ વિસંવાદ નથી, કાંઈ ગાંડાળા નથી. ગાંડાળા ને વિસંવાદ તો નિશ્ચય વ્યવહારના નિશ્ચય-વ્યવહારનું પરસ્પર સાપેક્ષપણું જેઓ સમજતા નથી તેઓ સમન્વય જ ઊભા કરે છે. નિશ્ચય-વ્યવહારના યથાયાગ્ય સમન્વય કરતાં તેમને આવડતા નથી, એટલે એકાંત પક્ષને પકડી એસી તેઓ માર્ગ બ્રષ્ટ થાય છે. કારણ કે જે વ્યવહારને છેહી દઈને યથાયાગ્ય આત્મદશા વિના કેવળ નિશ્ચયને જ અહે છે, તે સાધન વિના નિશ્ચયરૂપ સાધ્યને સાધશે શી રીતે? તે તો જ્ઞાનદશા પામ્યા નથી ને સાધનદશા છાહી લે છે, એટલે તે ઉભયબ્રષ્ટ થાય છે; જે નિશ્ચયને છાહી કેવળ વ્યવહારને જ વળગ્યા રહે છે, વ્યવહારરૂપ સાધનને સાધ્ય માને છે, તે તો વ્યવહારના વર્તુ લમાં જ ભમ્યા કરે છે ને મધ્યબિન્દુરૂપ નિશ્ચય લક્ષ્યને ચૂધી જઈ અનંત પરિભ્રમણમાં જ ભમ્યા કરે છે. પણ સર્વ વ્યવહારસાધનને એક નિશ્ચયરૂપ મધ્યબિન્દુના લક્ષ્ય પ્રત્યે—સાધ્ય પ્રત્યે જે દોરી જાય છે, તે જ નિશ્ચયરૂપ આત્મવસ્તુની સિદ્ધિ કરે છે, તે જ પરમાર્થ રૂપ માલ્યમાર્ગને પામે છે, તે જ નિશ્ચયરૂપ આત્મવસ્તુની સિદ્ધિ કરે છે, તે જ પરમાર્થ રૂપ માલ્યમાર્ગને પામે છે, તે જ નિશ્ચયરૂપ આત્મવસ્તુની સિદ્ધ કરે છે, તે જ પરમાર્થ રૂપ માલ્યમાર્ગને પામે છે, તે જ નિશ્ચયરૂપ આત્મવસ્તુની સિદ્ધ કરે છે,

વર્ત્તામાનમાં કાઈ જવા કેવળ બાહ્ય કિયાના આગ્રહી-' ક્રિયાજક ' થઈ એઠા છે. તા કાઈ કેવળ ' શુષ્કન્નાની ' થઇ પડ્યા છે, ને પાતે માક્ષમાર્ગ આરાધ છે એમ માની આત્મસંતાષ અનુભવે છે! કાઈ છવા કેવળ નિશ્ચયને જ વળગી 'કાર્ધ ક્રિયાજહ रही व्यवहारने। निषेध करे छे. ते। है। वणी व्यवहारने। क થઈ રહ્યા. કદાગહ કરી નિશ્વયના દુલ'ક્ષ કરે છે, ને તે પ્રત્યેક પાતે માક્ષમાળ'ને શુષ્ક ગાનમાં કાેઈ' અવલ બે છે એમ નિશ્યા અભિમાન ઘરે છે. પણ સવે વિરાધનું મથન કરનારા અનેકાંત સ્યાદ્વાદની દર્ષિએ તે તે એકાંતપસવાદી ખાટા છે. કેવળ સ્વમ્છં કે વર્ત્ત છે એમ જણાય છે. અત્રે જે ક્રિયાજડ લોકા છે તેઓ પ્રાયઃ બાહ્ય વ્યવહારસાધનને સાધ્ય માની એઠા છે ને મુખ્ય સાધ્યને બૂલી ગયા છે. એટલે તેએ અનેક પ્રકારની દ્રવ્ય ક્રિયા કરવામાં ખૂબ પરિશ્રમ ઉઠાવે છે, પણ પ્રાયે ભાવને સ્પર્શતા નથી; ક્રિયાજડપણ યંત્રવત્ ક્રિયા કર્યા કરે છે, પણ અંતરંગ આત્મ પરિસ્તિરૂપ ભાવક્રિયાને-અધ્યાત્મક્રિયાને પ્રાયે સ્પર્શતા નથી, કંઈ પણ અંતલે હ અનુભવતા નથી. વળી તેઓ જ્ઞાનમાર્ગના નિષેધ કરે છે. એટલે જ એ થાની ફ્રિયામાં પ્રાયે નીરસતા-શુષ્કતા જલાય છે, ભાવરૂપ ચૈતન્યરસની આદ્રંતાની ખામી જણાય છે. તેમાં તે તે ક્રિયાના કાઈ દ્રાષ નથી. તે તે પ્રત્યેક કિયા તા પરમ અદુલુત ને સ્વભાવસંદર દ્વાઈ અધ્યાતમ-તરંગિશીમાં निमळ्ळन કरावनार છે. દેાષ હાય તા આ જીવાની સમજશ્નો છે, કારશ કે તેઓ તે તે क्वियाने अपनाक्षता नथी, तेमां शिंडा ઉतरता नथी, तेने। अध्यात्मरस शाभता नथी, धाते મીડાશ અનુભવતા નથી, ને તે તે ક્રિયાના ઉદ્દિષ્ટ ઇષ્ટ પરમાર્થ કળથી વ'ચિત રહે છે. હવે એ શુષ્કસાની જના છે તેઓ એકાંત નિશ્ચયને પકડે છે, ને તે પણ માત્ર શખ્દમાં. તેઓ નિશ્ચયનથની કેવળ વાતા કરે છે, પણ તેના ભાવને સ્પર્શાતા નથી. વળી તેઓ પરમાર્થના

સાધક તાવહાર-સાધનને છાડી દે છે ને સ્વચ્છં દે વર્તા છે આમ તેઓ જ્ઞાનદશા પામ્યા નથી ને સાધનદશા છાડી દીએ છે, એટલે ઉમયલા થાય છે. યમ, નિયમ, સંયમ, ત્યાગ, વૈરાગ્ય, લહિત આદિ સાધના પરમાર્થસાધનામાં ઉપકારી છે, તેને તે છેડી દે છે, ને તેનામાં તેવી જ્ઞાનદશા તે આવી નથી, એટલે તે લવલમણ કરે છે. આમ ક્રિયાજ ડ છેવા વ્યવહારના આપ્રદ્ધી થઈ નિશ્ચિત્રનિરપેક્ષ દાય છે, તેથી માક્ષમાર્ગના અનિધકારી છે; અને શુષ્ક જ્ઞાની જો નિશ્ચિત્રના આપ્રદ્ધી હોઈ વ્યવહારનિરપેક્ષ વત્તાં છે, તેથી તેઓ પણ માક્ષમાર્ગના અનિધકારી જ છે.

" એક કહે સાધીએ વિવિધ કિરિયા કરી, કુળ અનેકાંત લેાચત ન દેખો; કુળ અનેકાંત કિરિયા કરી આપડા રડવડે ચાર ગતિમાંહે લેખે.... ધાર તરવારની સાહલી, દાહત્રી ચૌદમા જિનતણી ચરણ સેવા." — શ્રી આનંદઘનછ

" કાઈ કિયાજડ થઈ રહ્યા, શુષ્ક જ્ઞાનમાં કાઈ; માને મારમ માક્ષના, કરુણા ઉપજે જોઈ બાહ્ય કિયામાં રાચતા. અંતર્ભેંદ ન કાંઈ; જ્ઞાનમાર્ગ નિષેધના, તેઢ કિયાજડ અડિ. અંધ મેક્ષ છે કલ્પના, લાખે વાણીનાંહિ; વર્ષા માઢાવેશમાં, શુષ્કજ્ઞાની તે આંહિ. મથવા નિશ્ચયનય બહે, માત્ર શખ્દની મંદ્ય; દ્વાપે સદ્વ્યવહારને, સાધન રહિત થાય. જ્ઞાનદશા પામ્યા નહિં, સાધન દશા ન કાંઈ; પામે તેના સંગ જે, તે બૂઢ લવમાંહિ. એ પણ જીય મતાયેમાં, નિજ માનાદિ કાજ; પામે નહિં પરમાર્થને, અન્અધિકારીમાં જ. "—શ્રી આતમસિહિ.

માટે યુક્ત પક્ષ તો એ છે કે નિશ્ચય અને વ્યવહારની ગાઢ મેત્રી કરી આત્માર્થી મુમુક્ષુએ, નિશ્ચય એટલે શુદ્ધ આત્મતત્ત્વ-પરમાર્થક્ષ્ય સાધ્ય લક્ષ્યને સિદ્ધ કરવા માટે, આત્મવસ્તુનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટ કરવા માટે જે જે વ્યવહારસાધન વ્યવહારનું સ્વરૂપ ઉપકારી થાય તેનું અવશ્ય સેવન કરતું જોઈએ. બીજા શબ્દામાં અને તેની ઠેઠ સુધી કહીએ તા જ્યાં સુધી આત્મવસ્તુ સાથે જે અન્યસંચાય છે- ઉપયાગિતા કમંદ્રપ વસ્તુના સંબંધ છે, તે સર્વથા દ્વર ન થાય ત્યાંલગી સંસાર છે ને ત્યાંલગી વ્યવહાર છે, એટલે શુદ્ધ આત્મસ્વભાવની જ્યાં આત્યંત્વિક સ્થિરતા છે એવું કેવળજ્ઞાન જ્યાંલગી ન થાય ત્યાંલગી વ્યવહારની આવશ્યકતા છે, અને એટલા માટે જ શાસ્ત્રમાં ભારમા ગુલ્યુસ્થાનકના અંતપર્યંત શ્રુતજ્ઞાનનું

અવલં બન કહ્યું છે, તેમાં ઘણું રહસ્ય છે. જેમ સાનું વેડશ વર્ષ્યું કાવાળું શુદ્ધ સુવધું ન શાય ત્યાં સુધી તેને અગ્નિતાપની અપેક્ષા રહે છે, પણ વેડશ વર્ષ્યું કા પ્રાપ્ત થયા પછી તેની અપેક્ષા રહેતી નથી; તેમ જયાં સુધી આત્મા નિર્મળ કમેરિહિત શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ પામતો નથી ત્યાં સુધી તેને શુદ્ધ વ્યવહારરૂપ અગ્નિ—તાપદ્ધારા આત્મશુદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવાની અપેક્ષા રહેતી ત્યાં સુધી તેને શુદ્ધ વ્યવહારરૂપ અગ્નિ—તાપદ્ધારા આત્મશુદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવાની અપેક્ષા રહેતી વધે છે, પણ નિર્મળ પરમભાવદર્શી દશાને પામેલા ચેરગારૂઢ પરમિષ્ ઓને તેની અપેક્ષા રહેતી નથી તેવા પુરુષે કલ્પાતીત હેય છે; પરંતુ તેવી પરમભાવ દશા પ્રાપ્ત થયા પૂર્વે, પોતાની તેવી દશા કલ્પી લઈ, જે શિથિલાચારી સ્વચ્છં દવિદ્વારી જના શુદ્ધ વ્યવહારનું અવલંબન છેડી દે છે, તેઓ માર્ગ લાય છે, એટલું જ નહિં પણ અધાપાતને પણ પામે છે, સંયમ્ધ્રેયીથી લડથડતા લડથડતા પહેલે ગુણસ્થાનક પણ આવી પડે છે.

" सद्धी सद्धादेसी णायन्त्रो परमभावदि स्तिन्ति ।

ववहारदेसिदा पूण जे दु अपरमे द्विदा भावे ॥"—श्री सभयसार.

" निश्चयहिष्ट यित्त धरील, के शाबे व्यवहार;

पुरुषवंत ते पामशेल, कवसमुद्रने। पार "—श्री यशाविकयल

"शुद्ध तत्त्व निक संपहा, क्यांलगे पूर्ण न धाय;

त्यांलगे कगगुरु हेवना, सेवुं यर्ष्णु सहाय....श्री ऋषकानन. "—श्री हेवयंद्रल्ल

" शेक होय त्रष्णु क्षणभां, परभारथने। पंथ;

प्रेरे ते परभार्थने, ते व्यवहार सभंत."—श्रीभद्द राक्रयंद्रल्ल प्रवृति

श्री स्थारमसिद्धि

મત્રે પરમાર્થને જે પ્રેરે તે જ વ્યવહાર સત્પુરુષોને સંમત છે. જે પરમાર્થના સાધક થાય તે જ સદ્વ્યવહાર છે, જે પરમાર્થના બાધક થાય તે અસદ્વ્યવહાર છે. સમસ્ત જિનવાણી પણ પરમાર્થસાધક વ્યવહારના વિવરણરૂપ છે. પરમાર્થના સાધક એટલે પરમાર્થમૂળ જિનવચનસાપેક્ષ જે વ્યવહાર છે તે સાચા તે જ સદ્વ્યવહાર વ્યવહાર છે, બાકી બીજો બધા વચનનિરપેક્ષ વ્યવહાર તે જૂંઠા વ્યવહાર છે. કેટલાક લોકા ગચ્છ-મતની જે કલ્પના છે તેને વ્યવહાર માની બેઠા છે, વાડાના કહાગ્રહ સાચવવામાં ને પાષવામાં જ વ્યવહારની પર્યાપ્તિ માની બેઠા છે, તે તો અલોકિક લોકાત્તર માર્ગને લોકિક કરી મૂકવા જેવું છે; કારણ કે કયાં સગવાન્ જિનેશ્વરના પરમ ઉદાર સુવિશાલ તત્ત્વમાર્ગ કે કયાં ક્ષુદ્ર મતલેદાના નિવાસસ્થાનરૂપ સંકૃચિત ગચ્છબેદના નામે ચાલતા સાંકડા ચીલા ક

"ગમ્છના ભેદ અહુ નયણ નિહાળતાં, તત્ત્વની વાત કરતાં ન લાજે! ઉદરભરણાદિ નિજ કાજ કરતાં થકાં, માહ નડિયા કલિકાલ રાજે….ધાર તરવારની. વચનનિરપેક્ષ વ્યવહાર ભૂઠા કહ્યો, વચનસાપેક્ષ વ્યવહાર સાચા; વચનનિરપેક્ષ વ્યવહાર સંસાર ફળ, સાંભળી આદરી કાંઈ રાચા….ધાર." "ગચ્છ કદાચઢ સાચવે રે, માને ધર્મ પ્રસિદ્ધ;

આતમગુણ અકષાયતા રે, ધર્મ ન જાણે શુદ્ધ....ચંદ્રાનનજિન!"—શ્રી દેવચંદ્રછ

સાચા વ્યવહાર તા શુદ્ધ આત્મારૂપ સત્ વસ્તુને જે સાધ્ય કરે, તેના સાધનમાં જે નિમિત્તભૂત થઈ ઉપકારી થાય, તે છે. દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર એ આત્માનું સ્વરૂપ છે, એટલે

સમ્યમ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રની જેથી વૃદ્ધિ થાય, પુષ્ટિ થાય, નિર્મળતા

સદ્ગ્યવહાર થા સાધન પા

થાય, તે સર્વ સાધન સદ્વ્યવહારરૂપ છે. 'જેમ કાઈ અર્થના અર્ધ!' પુરુષ પ્રથમ તા રાળને જાશે, સદ્દહે ને પછી પ્રયત્નથી અનુચરે,

તેમ માક્ષના અથી'-મુમુક્ષુ આત્માથી' જીવ-રાજાને (આત્માને)

જાણે, સદ્દહે ને પ્રયત્નથી અનુચરે.' શુદ્ધ આત્માનું જ્ઞાન થવામાં, દર્શન થવામાં ને અનુચરણ થવામાં જે જે દ્રવ્ય-ભાવસાધન ઉપકારી થાય, તેનું તેનું અવલંખન આત્માથી' અવશ્ય પ્રહણ કરે. તેમાં પણ દ્રવ્ય સાધન ભાવની ઉત્પત્તિમાં નિમિત્તભૂત થવાના કારણે ઉપકારી થાય છે, ને તેમ થાય તો જ તેની સફળતા છે. દાન, શીલ, તપ ને ભાવ એ ચતુવિંધ ધર્મની આરાધના પણ સદ્વ્યવહારના અંગભૂત છે. ડૂંકામાં, શુભે-છાથી માંદ્રીને શૈલેશીકરણ પર્યં તેની સમસ્ત ભૂમિકાઓ, ને સામાન્ય સદાચારથી માંદીને યમ-નિયમાદિ અષ્ટાંગ યાગની સાધનાઓ ઇત્યાદિ સર્વ સત્સાધન આ સદ્વ્યવહારમાં સમાય છે.

દેવતત્ત્વ, શુરુતત્ત્વ ને ધર્મતત્ત્વની શુદ્ધિ એ સદ્વ્યવહારના મુખ્ય સાધનભૂત છે, ને તે શુદ્ધિના આધાર પણ શુદ્ધ શ્રદ્ધાન પર છે. સદ્દેવ, સદ્દેશરુ ને સદ્ધાનનું યથાર્થ સ્વરૂપ જાણ્યા વિના શ્રદ્ધાન શુદ્ધ કેમ હાય ! ને શ્રદ્ધાન શુદ્ધ ન હાય તો દેવ-શુરુ-ધર્મની શુદ્ધિ પણ કહા કેમ તહે ! તેવા શુદ્ધ શ્રદ્ધાન વિના જે કાંઇ કિયા કરવામાં આવે તે તો શ્રી આનંદઘનજીના શબ્દામાં 'છાર પર લિપણા' જેવી નિષ્ફળ થઇ પઢે.

"ક્રેવ ગુરુ ધર્મની શુદ્ધિ કહેા કિમ રહે? કિમ રહે-શુદ્ધ શ્રદ્ધા ન આશે,; શુદ્ધ શ્રદ્ધાન વિણ જેઠ કિરિયા કરી, છાર પર લિનણા તેઠ જાણે....ધાર."

—શ્રી આનંદઘનછ

એ તો સાવ સાદી ને દીવા જે સ્પષ્ટ વાત છે કે જેણે સાધ્ય સ્વરૂપની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી દ્વાય, સાધ્ય ધર્મને સિદ્ધ કર્યો હોય, અથવા તેની સાધનાની દિશામાં ઘણા આગળ વધ્યા દ્વાય, એ જ આમાં પરમ ઉપકારી થઈ પડે. આવા ઉપકારી પરમઉપકારી કાેણ છે કે દેવ, ગુરુ અને ધર્મ. (૧) જેણે આત્મસ્વરૂપને સિદ્ધ દેવતત્ત્વ, ગુરુતત્ત્વ કર્યું છે, તે જ દેવ છે; એવા સિદ્ધિપ્રાપ્ત સિદ્ધદેવ—અહેત્દેવ એ જ ને ધર્મતત્ત્વની શુદ્ધિ સિદ્ધિવ ચ્છુઓને પૂજાહં—પૂજનીય છે. (૨) બીજાં અવલંખનભૂત ઉપકારી સાધન સદ્દગુરુ છે. સ્વરૂપસાધનામાં જે ઘણા આગળ વધેલા છે—ઘણા આત્મવિકાસ પામેલા છે, સમ્યગ્દર્શન—જ્ઞાન—ચારિત્રરૂપ માશ્રમાર્ગની ઉત્તમ આરાધનાથી જેઓ ઉચ્ચ ગુણસ્થાનસ્થિતિએ બિરાજમાન છે, જે પ્રયત્ર સત્સ્વરૂપ શુદ્ધ

આત્મદશાને પ્રાપ્ત છે, એવા સાક્ષાત્ જવંતમૂર્ત્તિ આત્મરાની આત્મારામી વીતરાગ સત પુરુષ—સાચા ' ભાવસાધુ ' નિર્ભ થ ગીતાર્થ ગુરુ તે સ્વરૂપસાધનામાં બીજાં મુખ્ય આલંબનસાધન છે. (3) ત્રીજાં ઉપકારી સાધન સહર્મ છે. જેણે સ્વરૂપસિહિ સાધી છે, એવા પ્રાપ્ત આપ્ત પુરુષે—પરમ પ્રમાણભૂત પુરુષે પ્રરૂપેલ—પ્રણીત કરેલ નિર્મલ શુદ્ધ ધર્મનું આરાધન એ સ્વરૂપસિહિનું ત્રીજાં ઉપકારી કારણરૂપ સાધન છે. એમા પ્રમાણ પુરુષે દ્રવ્ય—ભાવ જે જે ધર્મસાધન ઉપદેશ્યા છે, તે તે સાધન એક સ્વરૂપસિહિને માટે જ છે. એટલે તે તે દ્રવ્ય—ભાવ સાધનનું અખંડ સ્વરૂપલક્ષ્યપૂર્વક નિરંતર સેવન કરતું તે સાધ્યને સાધનારૂં પરમ ઉપકારી કારણ છે. આમ દેવ—પુરુ—ધર્મ એ ત્રણે સ્વરૂપસાધનમાં પરમ ઉપકારી અવલંબનસાધન છે. અને આમ વ્યવહાર અને નિશ્ચય, દ્રવ્ય અને ભાવ સર્વ સાધનના યથાયાયા સમન્વયપૂર્વક વ્યવહારસ્તત્રથી અને નિશ્ચયરત્વ્યથીની આરાધના કરવી એ જ વીતરાગના માલમાર્ગ અથવા 'જિનના મૂળ માર્ગ' છે.



### પ. અર્હત્ ભગવત્ઃ સદ્દેવ મહાપ્રતિષ્ઠા

"એક અઢાર દ્વષણ વરજિત તનુ, મુનિજન વૃંદે ગયા; અવિસ્તિરૂપક દાષનિરૂપણ, નિર્દૂષણ મન ભાયા."—શ્રી આનંદઘનછ

"જેહના ધર્મ અનંતા પ્રગટ્યા જે નિજ પરિશ્વૃતિ વરિયે!; પરમાતમ જિતદેર અમાહિ, જ્ઞાનાદિ ગુણ દરિયા…રે સ્ત્રામી."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

હવે આ ઉક્ત સમસ્ત સાધનમાં પણ ઉત્કૃષ્ટ એવા લક્તિયામ જે આ લગવાન્ સદ્દેવના અવલંભને સાધ્ય–સાધવા યાગ્ય છે, તે સદ્દેવરૂપ વિશિષ્ટ ઉત્કૃષ્ટ અવલંબન– સાધનના નિશેષ વિચાર કરવાનું અત્ર આ લગવદ મક્તિમય ગ્રંથના

'પુષ્ટ આલંગન ' પુષ્ટ નિમિત્ત સિદ્ધ દેવ પ્રસંગથી પ્રાપ્ત થાય છે. સત્યાધકને સાધ્ય-સાધવા યેત્ય સાધ્ય-ધર્મ જેશે તિન્દ્ર કર્યો છે, તે જ ઇલ્ટ સાધ્ય ધર્મની સાધનામાં સત્સ ધકને પરમ ઉષકારી-પરમ ઉપયોગી 'પુષ્ટ આલ'બન'-રૂપ સાધન છે; લાક્તરારારામણા દેવચાંદ્રજી મહામૃતિ જેને

'યુષ્ટ નિમિત્તા' તરિકે ખિરદાવે છે, તે જ આ છે. જેમ યુષ્ય-ફૂલમાં તિલવાસક વાસના રહી છે તે યુષ્ટ નિમિત્ત છે, તેમ સાધ્ય ધર્મ જેમાં રહ્યો છે તે 'સિહ્ધ' યુષ્ટ નિમિત્ત છે. અર્થાત્ તેલ છે તેને ફૂલની વાસનાથી સુગંધિત અનાવવું છે, તે માટે જેમાં તે વાસ વિદ્યમાન છે તે સુગંધી ફૂલ 'યુષ્ટ' નિમિત્ત છે—અગવાન્ નિમિત્ત છે; તેમ આ આત્મા છે, તેને શુદ્ધ આત્મસ્ત્રભાવરૂપ સાધ્ય ધર્મની સિદ્ધિથી સિદ્ધ અનાવવા છે, તે માટે જેમાં તે સાધ્યધર્મ યુગ્ટ વિદ્યમાન છે તે ભગવાન્ સિદ્ધ દેવ 'યુષ્ટ' નિમિત્ત છે, અળવાન્ ઉપકારી સાધન છે. આ આત્મા ઉપાદાન છે અને આ સિદ્ધ દેવ યુષ્ટ આલંખન નિમિત્ત છે; આ સિદ્ધ દેવની સેવા તે ઉપાદાન આત્માને ઉપાદાનકારણપણ પ્રગઢ કરે

છે. કાર્ય ગુણના કારણપણ જે કાર્ય છે તે અનુપમ કારણ છે; અર્થાત્ કાર્ય પણ કાર્ય કરવું હાય, તેમાં જેણે તે કાર્ય સિદ્ધ કર્યું હાય-પ્રગટ અનુભવસિદ્ધ કરી જીવતું જાગતું જ્વલંત ઉદાહરણ પ્રગટ કર્યું હાય, તે કાર્ય જ અનુપમ કારણ છે; તેમ ભગવાનની સકલ સિદ્ધતારૂપ જે કાર્ય છે, તે સત્માધક ભક્તજનને ઉત્તમ અનુપમ સાધનરૂપ થઈ પડે છે. અને તેના પ્રકારે પરમ ભાવિતાતમાં મહાગીતાર્થ દેવચંદ્રજી મહાસુનિએ અપૂર્વ ભાવથી સંગીત કર્યું છે—

" સાધ્ય સાધ્ય ધર્મ જે માંહી હુવે રે, તે નિનિત્ત અતિ યુષ્ટ; યુષ્ય યુષ્ય માંહી તિલવાસક વાસના રે, નિવિ પ્રધ્વંસક દુષ્ટ.... ઓલગડી. કાર્ય શુશ્રકારશ્રુપણે રે, કારશ્રુ કાર્ય અનૂપ; સકલ સિહતા તાહરી રે, માહરે સાધનરૂપ....શ્રી સંભવ."—શ્રી દેવચંદ્રજી

જે દીવા પ્રગટથો છે તેમંથી અસંખ્ય દીવા પ્રગટી શકે છે, તેમ જેમાં પરમાત્મન્ત્રિયાતિ પ્રગટી છે, તેમાંથી અસંખ્ય આત્માઓ પોતાની પરમાત્મન્ત્રિયાતિ પ્રગટાવી શકે છે. પરમ ભાવિતાત્માં શ્રી પૃત્ર્યપાદ સ્વામીજનું સભાવિત છે દીવામાંથી દીવા: કે-'વાટ જેમ દીવાને ઉપાસી તેવી (દીવા) થાય છે, તેમ ભિન્ન આદર્શ તેવી સિદ્ધિ અત્માને ઉપાસી આત્મા તેવા પર (પરમાત્મા) થાય છે, ' આમ પરમાત્મસ્વરૂપ સદ્દેવનું અવલંખન જીવને પરમ ઉપકારો સાધત થાય છે, આ દેવતત્ત્વ આત્મસિદ્ધિના અને આત્મશુદ્ધિના ઉત્તમ નિમિત્તકારણરૂપ-પ્રગલ પુષ્ટ આલંખનભૂન મુખ્ય આધારસ્યંભ છે. માટે આ સદ્દેવનું સ્વરૂપ મુમુલુ આત્માએ સમ્યક્ષ્યણે ન્નાલું એક એ. કારણ કે દેવ એટલે આરાધ્ય આદર્શ. જેવા આદર્શ તેની સિદ્ધિ થાય. 'વાદશી मावनા તાદશી સિદ્ધિ:'! આદર્શ શુદ્ધ હાય-સત્ હાય, તા સિદ્ધિ પણ શુદ્ધ હાય-સત્ હાય, આશુદ્ધ હાય-મત્ હાય, તા સિદ્ધિ પણ શુદ્ધ હાય-સત્ હાય, આશુદ્ધ હાય-મત્ત્ર હાય, સરાગીને સેવે તે સરાગી થાય, વીતરાગીને સેવે તે વીતરાગી થાય, માટે આદર્શ શુદ્ધ—અરાધ્ય સદ્દેવતત્ત્વની શુદ્ધિ

ત્યારે સદ્દેવ દાે શું શ અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન, અનંત સુખ, અનંતવીર્ય એ સદ્ભૂન દિવ્ય આત્મગુણુરૂપ આત્માનું પરમ એશ્વર્ય પરમ આત્મપુરુષાર્થથી આવિર્ભૂત કરી, જે પરમેશ્વર પરમ દિવ્યગતિને-મુક્તિને પામ્યા તે સદ્દેવ; સદ્દેવ દેાણું? અને મુમુલુને ઇલ્ડ-ઇચ્છવા યાગ્ય પરમાત્તમ ગુણુગણનું એક ધામ હાવાથી તે જ ઇલ્ડ. આમ જ્ઞાનાદિ અનંત અશ્વર્ય સંપન્ન પરમેશ્વર પરમાત્મા એવા શુદ્ધ સિદ્ધ આત્મા એ જ સર્વ સાચા આત્માર્થી મુમુલુઓના પરમ આરાધ્ય, પરમ અહેત્–પરમ પૂજાહે, પરમ પૂજ્ય, પરમ ઉપાસ્ય ઇલ્ડ દેવ છે અને તેવા પરમ 'અહેત્'-પરમ પૂજાહે, પરમ પૂજ્ય, પરમ આરાધ્ય, પરમ ઉપાસ્ય, પરમ સેલ્ય એવા જે દેશી પણ આ જગતને વિષે હોય તે તે શ્રી 'જિનદેવ' જ છે

અવશ્ય કરવી જોઈ એ.

'જિન દેવ' એ પરમ અર્થગર્ભ શખ્દ જ પરમ સૂચક છે. 'જિન'-વીતરાગ એ કાંઈ સાંકડા સંપ્રદાયવાચક શખ્દ નથી, પણ વિશાલ આશ્યવાળા મહાન્ તત્ત્વવાચક શખ્દ છે. પરમતત્ત્વદેષ્ટા શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ સુભાષિત કહ્યું 'જિનદેવ' મહાન્ છે તેમ 'જિન સાંહી હૈ આતમા, અન્ય હાઈ સા કર્મ; કર્મ કંદે તત્ત્વવાચક શખ્દ સા જિનવચન, તત્ત્વચાનીકા મર્મ.' સગાદિ સર્વ આંતર શત્રુઓને જીતી જે શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપને પ્રાપ્ત થયેલા છે, એવા શુદ્ધ આત્મા તે 'જિન'. આત્મા અને કર્મના સનાતન શુદ્ધમાં કર્મકટકના સંહાર કરી જે વિજયશ્રી વર્યા છે, એવા ખરેખરા શ્રીમદ્ આત્મવીર તે જ જિન. અને એવા જિન ભગવાન અનંત શાન, અનંત દર્શન, અનંત સુખ અને અનંત વીર્ય એ દિલ્ય આત્મ- શુદ્ધાના ક્વામી થયા હોવાથી એ જ ખરેખરા 'દેવ' છે.

રાગાદિક સહુ શત્રુ જિત્યા, વરી કૈવલશ્રી રીઝી પ્રીત્યા; શ્રીમદ્ સાચા જિન તમે છા, દિવ્ય ગુણાથી દેવ તમે છા....જય જિન દેવા! જય જિનદેવા! જય જિનદેવા! દેવ કરે છે સહુ તમ સેવા; સુર નર ઇન્દ્રો સ્તવન કરે છે, યાગિવરેન્દ્રો ધ્યાન ધરે છે....જય જિનદેવા! —પ્રજ્ઞાવભાષે માસમાળા (સ્વત્ચિત)

વિશ્વની વિશિષ્ટ અને શ્રેષ્ઠ વિબૂતિરૂપ આવા આ જિનદેવ પરમ 'અર્હત્' અર્ઘાત્ વિશ્વની પૂજાના પરમ પાત્ર છે. સર્વ દેવેન્દ્રો જેને વંદ્રે છે અને સર્વ ચેાગીન્દ્રો જેને

જિન**રવ** રાગ-દ્વેષ ગાહ એ મહા ત્રિદાષ સૃષ્ટિના સંહાર કરનારા

મહાદેવ

રહિત થયા હોવાથી ખરેખરા 'મહાદેવ' છે. કારણ કે જેમાં સર્ષ કાર્યા સમાય છે એવા રાગ દ્વેષ ને માહ એ ત્રણ મહાદેષને આ મહાદેવે સર્વયા નષ્ટ કર્યા છે; અને શ્રી હરિભદ્રસૂરિ એમ કહ્યું છે તેમ—'જેને સંકહેશ ઉપજાવનારા રાગ સદાયને માટે છે જ નહિ, અને શમરૂપી ઇંધન પ્રત્યે દાવાનલ જેવા પ્રાણી પ્રત્યેના દ્વેષ પહ્યુ છે જ નહિં, અને સદ્ગાનને આચ્છાદન કરનારા તથા અશુદ્ધ

ધ્યાવે છે. એવા આ જિનદેવ સર્વદાને માટે સર્વ દોષથી સર્વશા

ચારિત્ર કરનારા માહ પણ છે જ નહિં,-તે ત્રિલાક પ્રસિદ્ધ મહિમાવાળા 'મહાદેવ' કહેવાય છે.'

"यस्य सैक्छेशजननी रागो नास्त्येव सर्वदा।

म च द्वेषोऽपि सत्त्वेषु शमेन्धनदवानलः॥

न च मोहोऽपि सक्तानच्छादनोऽशुद्धयुत्तकृत्। त्रिलोकक्पातमहिमा महादेवः स उच्यते॥"—श्री हिस्सिद्रायार्थे एकृत अध्कः

ત્રિદાષલયથી આવું ખરેખરૂં મહાકેવપણું જેમાં ઘટે છે એવા આ પરમ નિર્દોષ-મૂર્ત્તિ આ મહાદેવ જિનદેવે પ્રકારાંતરથી અજ્ઞાનાદિ અઢાર દેષ્યને નષ્ટ કર્યા છે, તેથી પણ તેઓનું દેવાધિદેવપણું ઘટે છે. તે આ પ્રકારે :-(૧) અનાદિ એવું આત્માનું જ્ઞાનસ્વરૂપ કે જેના પર અનંતકાળના અજ્ઞાનઆવરજ્ઞના અનંત થર બાઝી મથા હતા, તેને આ ભગવાન્ વીતરાગ દેવે હહાર ખેંચી કાઢી પ્રકટ કર્યું, અષ્ટાદશ દેવરહિત ને અજ્ઞાન દેવને નિવૃત્ત કર્યો (૨) દિશ, સ્વપ્ત, જાગ્રત અને વીતરાગ જિન્દેવ ઉજ્જાગ્રત એ ચાર દશામાંથી ઉજાગર અવસ્થા ભગવાને પ્રાપ્ત કરી; અર્થાત્ સહજ આત્મસ્વરૂપમાં અખેડ જાગ્રન આત્માપ્યોગ-

મય પરમ જ્ઞાનદશા પામેલા ભગવાને નિદ્રા દેવની આત્યં દિક નિવૃત્તિ કરી. (3) મિશ્લા-મતિ નામની જે કલટા સ્ત્રો આ જીવ સાથે અન દિથી એડાયેલી સંલગ્ન હતી, તેને અપરાધિની ને દુ:શીલ વ્યભિયારિશી જાશીને આ મહાત્માએ આત્મગૃહમાંથી ખ્હાર કહી મૂકી; અને સપરિવાર સમકિત સાથે સગાઈ કરી મહા મિથ્યાત્વ દેવને-દર્શનમાહને શ્રીણ કર્યી (૪-૫-६) અને રાગ, દ્વેષ ને અવિરતિ પરિણામ કે જે ચરિત્રમાહતા જખરજસ્ત યોહા હતા, તે તો જેવી આ ભગવનની વીતરામ પરિણતિ પરિણમી કે तत्क्षस भाषा भनी क्रिडांने नाठः! (७-८-६-१०-११-१२-१३) भगवान कथारे क्षपक શ્રેલીરૂપ ગજરાજ પર ચઢયા ત્યારે,-હાસ્ય, અરતિ, રતિ, શાક, દુગ ચ્છા, ભય, વેદાદય ( काम )-मे तुव्छ कृषिपंक्ति केवा, दीक्ष माटीना देश केवा देख ते। मियारा क्याय ચગદાઈ ગયા! આમ ચારિત્રમાહના સર્વનાશ કરી, નિષ્કારણ કરુણારસના સાગર આ પરમકૃષાળુ દેવે જ્ઞાનાદિ અનંત ચતુષ્ટય પ્રમઢ કર્યું અને (૧૪-૧૫-૧૬-૧૭-૧૮) આવા આ પરમ વીતરાગ પ્રભુ ત્રિલાકાં કુ દાનસં ખંધી વિધ્નને-દાનાંત રાયને નિવારી, પરમ અહિંસાધર્મના ઉપદેશદાનથી સર્વજનને અભવદાન પદના દાના થયા લાભ સંખંધી विष्नने-खाशांतरायने निवारी. परम सालरसयी भरत क्येवा का प्रस. करातने कात्म-**કાલમાં વિશ્ન કરત**ારા લાભ વિશ્તના નિવારક થયા. પંડિત વીર્ય વડે કરીને વીર્ય વિશ્નને-વીય તિરાયને નિવારી આ પ્રભુ પૂર્ણ પદવીના યાગી બન્યા. અને ભાગાંતરાય-ઉપ ભાગાંતરાય એ બન્ને વિઘ્તને નિવારી આ પ્રભુ પૂર્ણ આત્મસ્વલપરમણતાલ સોગના સક્ષાંગી થયા. આમ અજ્ઞાનાદિ અઢાર ક્રષણથી રહિત એવા આ જિનદેવ-વીતરાગ પરમાત્મા છે.-જેના અનન્ય ગુણાનું સંકીર્ત્તન મુનિજનવૃંદ ગાય છે.

" ઇણવિધ પરખી મન વિશરામી, જિનવર ગુણ જે ગાવે રે; દીનભંધુની મહેર નજરથી, આનંદઘનપદ પાવે રે....હા મલ્લિજિન!"-શ્રી આનંદઘનજ

આવા પરમ નિર્દોષ ગુણુમૂર્ત્તાં શ્રીમદ્ વીતરાગ દેવની આ પ્રકારે સ્વરૂપપરીક્ષા કરી, આ મનવિશ્રામી જિનવરના ગુણ ગાય છે, તે પણ આ 'દીનબંધુની મહેર નજરથી '— કૃપાદિષ્ટિથી આનંદઘન પદને પામે છે, અર્થાત્ તે પણ જિનેશ્વરતુલ્ય પરમાનંદમય સહજ આત્મસ્વરૂપ પદને પામે છે. કારણ કે 'જિનપદ નિજપદ એકતા, લેદલાવ નહિં કાંઈ' એટલે સિંહને દેખીને જેમ અજકુલગત સિંહશિશુને નિજ સ્વરૂપનું લાન થાય છે, તેમ જિનસ્વરૂપના દર્શને સુમુક્ષુ લક્ત આત્માને 'દર્પણ જિમ અવિકાર' પ્રભુના રૂપદર્પંદ્યમાં નિજ સ્વરૂપનું દર્શન થાય છે. અને એટલા માટે જ આવા પરમ ઉપકારી સહજાતમ

સ્વરૂપી શુદ્ધ ચૈતન્યના સ્વામી શુદ્ધ ચૈતન્યમૃત્તિ રૂપ 'ભાવચૈત્ય' એવા જિન ક્ષગવાનનેન પરમ અહંત લગવત્ને આત્મહિતાર્થા સુમુક્ષુએા પરમ લક્તિલાવથી લગ્ને છે, અને પૂજે છે.

શુદ્ધ ચૈતન્યના સ્ગમી, સહજાત્મસ્વરૂપ જે;

મુમુક્ષુ જન એવા તે, લગવાન્ જિનને લગે.—પ્રજ્ઞાવબાધ માસમાળા (સ્વરચિત) કારણ કે જે ખરેખરા અહીત્ હાય તે જ ખરેખરા ભગવત્ હાય ને જે ખરેખરા લગવત્ હાય તે જ ખરેખરા અહીત્ હાય, અર્થાત્ જગત્ને પૂજાહી એવા જગતપૂજ્ય હાય

આ અર્કત્ ભગવત્ હેવાને લીધે જ 'અર્હત્'-પૂજાહે છે, ખરેખરા અહિત્ અર્ધાત્ ભાવમર્તત્પણું ભગવત્પણ ને આધીન છે. એટલે જેમાં તેજ ભગવત્: ખરેખરૂં પરમાર્ધતત્ ભગવત્ શું છે તે જ અર્કત્ છે ને તે જ પ્જારું છ પ્રકારનું 'ભગ' ભગવત્ છે 'ભગ'સંપન્ન જે હેય તે 'ભગવત્', સમય ઐશ્વર્ધાદ

લક્ષણવાળું 'ભગ' જેને વર્તા છે તે 'ભગવત્'. આ શ્રંથમાં કહ્યું છે તેમ 'ભગ' શબ્દના પ્રયાગ આ ષદ્ પ્રકારમાં થાય છે—"સમગ્ર× એવા અશ્વર્યની, રૂપની, યશની, શ્રીની, ધર્મની અને પ્રયત્નની—ંએમ છની 'ભગ' એવી સંગ્રા છે." એટલે આત્માનું અનંત ગ્રાના દ અધ્યા જે કર્મ ખાવરણથી તિરાભાવને પામેલું હતું, તે જે પરમ પુરુષે ત્તમે અપૂર્વ આત્મપશક્રમથી કર્મ આવરણનું વિદારણ કરી આવિર્ભાવ પામાડયું. અને આમ સર્વ નિભાવના પરિત્યાગથી આત્માની શુદ્ધ સ્વમાવભૂત સકલ શક્તિ પ્રગઢ કરી જે સહજત્મસ્વરૂપસ્વામીએ અનંત સ્વરૂપસંપત્તિનું સ્વામીપશું-ઇશ્વરપશું પ્રાપ્ત કર્યું' તે જ ઇશ્વરને શુદ્ધ આત્મારૂપે—પરમાતમારૂપે ભજનું એ જ શ્રયસ્કર છે. કારણ કે આત્મસ્વરૂપને પામેલા શુદ્ધ આત્માનાં જ—પરમત્મામાં જ ખરેખરૂં ઇશ્વરપશું—ભગવત્પશું ઘટે છે; અને હક્ત છ પ્રકારનું 'ભગ' આ જગત્પાં કાઈને વિષે પત્માત્કૃત્યણે પ્રકાશમાન હેય તો તે તેવા શુદ્ધ આત્મારૂપ—પરમાતમારૂપ અહેત્ ભગવત્ અર્થાત્ જિનેશ્વર ભગવાનને વિષે જ છે. તે આ પ્રકારે:—

(૧) આ ભગવંતનું સમગ્ર–સંપૂર્ણ ઐશ્વર્ય તે ઇદ્રોશી ભક્તિનમ્રપણ કરવામાં આવેલ મહાપ્રાતિહાર્ય વિભ્તિરૂપ છે, આ અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય પરથી આ ભગવંતેનું સમગ્ર એશ્વર્ય રૂપ 'ભગ' સ્પષ્ટ જણાય છે. અથવા પ્રકારાંતરથી સર્વ દેષ એશ્વર્ય રૂપ ભગ: —આવરણની હાનિથી જે અનંતજ્ઞાનાદિ આભ્યંતર એશ્વર્ય પ્રગટશું રૂપસ્વરૂપ ભગ: તે જ આ ભગવંતના આધ્યાત્મિક મહિમાતિશય પાકારતું સમગ્ર યશરૂપ ભગ: તે જ આ ભગવંતના આધ્યાત્મિક મહિમાતિશય પાકારતું સમગ્ર યશરૂપ ભગ: અર્ધ્યાર્પ ભગ છે. (૨) અનુત્તર વિમાનના દેવ કરતાં પણ આ ભગવંતનું રૂપ અનંતગાણું અભિરામ–પરમ સુંદર હાય છે, આમ અનુષમ રૂપ-સ્વરૂપ 'ભગથી' પણ આ 'ભગવત' સમગ્ર–સંપૂર્ણ હાય છે; અથવા આધ્યાત્મિક દેષ્ટિથી એઈએ તેન જેણે પોતાની સમસ્ત ચિત્તરૃત્તિએક્સ ગ્રેપીઓને પોતાના અનુપમ આત્મસ્વરૂપસૌંદર્યથી આકૃષ્ટ કરી અંતર્મુખ કરી હતી એવા આ

<sup>× &</sup>quot; पेर्श्वयंस्य समग्रस्य, रूपस्य यशसः श्रियः। धर्म्यस्याथ प्रयत्नस्य, षण्णां भग इतीङ्गना॥"

संगवंतनं भात्मस्व३५सों हर्यं अनुपम छे. (3) अने आ लगवंतने। यश ते।—'वदास्तु रागद्वेषपरीषहोपसर्गपराक्रमसमुत्थं त्रैलोक्यानन्दकार्याकालप्रतिष्ठं' – राग-द्वेष-५रीष — ७५सर्गं मां पराडमधी समुत्थ, त्रैले। इयभानं हडारी अने आडालप्रतिष्ठ स्रेवे। समग्र-संपूर्णं छे.

અને (૪) આ ભગવંતે ધાતિકમ'ના હચ્છેદ કરવાનું વિક્રમ-પરાક્રમ દાખત્યું, તેથી તેમને કેવલાલાક-કેવલજ્ઞાનપ્રકાશ પ્રાપ્ત થયા, એટલે તેમને નિરતિશય પરમ સુખ-સંપત્સમન્વિતતા થઈ, એ જ આ ખરેખરા 'શ્રીમદ્દ્દ' ભગવાનનું શ્રીરૂપ 'ભગ' છે. આ શ્રંથમાં ભગવાનને માટે 'પુરુષવરપુષ્ડરીક' એલું એક ઉત્તમ પદ પ્રયાજયું છે, તે પરથી

પણ આ ભગવાનના અનન્ય અનુપમ શ્રીમદ્ધણાના જ ભાવ વ્યંજિત શ્રીરૂપ ભગ: શાય છે. આ ઉપમાના બિંબ-પ્રતિબિંબ ભાવ મહાકવિ 'ચરણ કમલ હરિભદ્રજીએ અંત્રે સાંગાપાંગ ઘટાવ્યા છે. યુષ્કરરીકા જેમ સર્વ કમલા વસે રે' કમલજાતિમાં વર-સર્વેતિકૃષ્ટ છે, તેમ આ ભગવંતા પુરુષામાં વર

પુષ્ડરીક સમાન સર્વ શ્રેષ્ડ હાઈ પુરુષવરપુષ્ડરીકા છે. પુષ્ડરીકા એવા પ્રકૃતિસું દર-સ્વભાવથી સું દર છે કે સો દર્વ મૂર્તિ ભુવનલસ્મી પણ ત્યાં આવીને નિવાસ કરે છે ને તે મન-નયન આદિને આનં દનું આયતન-ધામ થઈ પડે છે; તેમ અતિશયયોગે કરી આ ભગવંતા એવા પરમ સું દર છે કે કેવલશ્રી આદિ ગુણસં પદ્ આવીને તેમનામાં નિવાસ કરે છે, ને તેમના દર્શનાદિ આનં દના હેતુઓ થઈ પડે છે. 'સુન્દરાશ્રાતિશયયોગેન, નિવાસો गુणसम्पद:'. આ અંગે કેવિવર શ્રી આનં દઘન છે એ પરમ સું દર ઉત્પેક્ષા કરી છે કે-હે ભગવંત! આપ શ્રીમદ્ના ચરણકમલમાં કમલા-શ્રી નિવાસ કરે છે, તે સમલ અને અસ્થિર પદરૂપ પંકજને પામર તુચ્છ લેખી ને તમારા ચરણ-કમલને નિર્મલ સ્થિર પદરૂપ દેખીને જાણે તેમ કરતી હાયની! આમ કમલા જેના ચરણકમલમાં વસે છે એવા હે શ્રીમદ્ ભગવંત! મ્હારા આ મનમધુકર તમારા શ્રીમદ્ ચરણકમલમાં વસે છે એવા હે શ્રીમદ્ ભગવંત! મ્હારા આ મનમધુકર તમારા શ્રીમદ્ ચરણકમળમાં એવા મુગ્લ બન્યો છે, કે તે સુવર્ણમય મેરુને અને ઇંદ્ર-ચંદ્ર-નાગેદ્રને પણ રંક ગણી, તમારા ગુણ-મકરંદના પાનમાં લીન થઈ ગયા છે.

" ચરમકમલા કમલા વસે રે, નિર્મલ ચિર પદ લખ; સમલ અચિર પદ પરિહરી રે, પંકજ પામર લેખ.... વિમલ જિન દીઠા લાેયણ આજ. મુજ મન તુજ પદ પંકજે રે, લીનાે શુણુ મકરંદ; રંક ગણુ મંદર ધરા રે, ઇંદ્ર ચંદ્ર નાગેંદ્ર.... વિમલ. " શ્રી આનંદઘનછ.

તેમજ-(૫) આ ધર્મમૂર્તિ ભગવંતનું ધર્મ રૂપ 'લગ' પણ સમય છે; સાથ્રવ-અનાથ્રવ મહાયાગરૂપ દ્વિધિ, સમ્યગૃદર્શનાદિરૂપ ત્રિવિધ અને દાનાદિરૂપ ચતુર્વિધ એવા આ ભગવંતાના ધર્મ પરમાત્તમ હાવાથી સર્વ પ્રકારે આ ભગવંતાનું ધર્મ રૂપ ભગ: ધર્મ રૂપ ભગ સમય-સંપૂર્ણ છે. (જીએા આ ગ્રંથ પૃ. ૧૦૫–૧૦૬) પ્રયત્નરૂપ ભગ: અને (૬) આ ભગવંતાનું પ્રયત્નરૂપ 'ભગ' પણ સમય છે. આ પ્રયત્ન અનંતવીર્ય ભગવંત 'પરમવર્ષિસમુન્થ:'-પરમ વીર્યથી સમુત્ય-ઉત્પન્ન થયેલ. એક- શતિ મહાપ્રતિમાભાવના હતુ અને સમુદ્દ્વાત-શૈલેશી અવસ્થાથી વ્યાંગ્ય-વ્યક્ત થતો એવો છે. જેટલું અને જેવું આત્માનું વીર્ય –સામર્થ્ય તેટલા અને તેવા પ્રયત્ન થઈ શકે. આ ભગવંતાનું આત્મવીર્ય –આત્મસામર્થ્ય પરમ ઉત્કૃષ્ટ છે, એટલે આ ભગવંતાના પ્રયત્ન-પ્રકૃષ્ટ યત્ન-આત્મપુરુષાર્થ પણ પરમ ઉત્કૃષ્ટ છે. આ ભગવંતાનું આત્મવીર્ય પરમ ઉત્કૃષ્ટ છે, એટલું જ નહિં પણ પરભાવ-વિભાવના સ્પરાં લેશ નહિં હાવાથી પરમ શુચિ-શુદ્ધ-પવિત્ર છે, તેમ જ સાચિકભાવે હાવાથી તેના કાઈ કાળે અંત ન આવે એવું અનંત છે. કારણ કે આ ભગવંતનું આત્મવીર્ય નિજ આત્મભાવમાં પરિશુમ્યું છે અને નિજ ગુણવૃત્તિમાં વર્ત્યનાવંત વર્તે છે. આવા અનંતવીર્ય ભગવંતનું પ્રયત્નર્પ 'ભગ' પણ અનંતગૃણવિશિષ્ટ પરમ અદ્ભુત હોય એમાં પૃથ્વું જ શું !

" અનંતવીરજ જિનરાજના, શુચિ વીરજ પરમ અનંત રે; નિજ આત્મભાવે પરિશુમ્ધા, શુશ્રુવૃત્તિ વર્ત્તાનાવંતરે…..મન માહ્યું. " —-શ્રી દેવસાંદજ.

મામ ઉપરમાં વિવરી અતાવ્યું તેમ સમય એવા એશ્વર્ય, રૂપ, યશ, શ્રી, ધર્મ અને પ્રયત્ન એ છએ પ્રકારનું આ સમગ્ર–સંપૂર્ણ 'લગ્ ' એવંબૂત-એવા પ્રકારની તથારૂપ દશાवाणुं के कीने विद्यमान छ ते 'भगव'ते।' छे,—'अयमेर्बभूतो अव'भूत भगवत्थता क भगो विचते येषां ते भगवन्त:, तेभ्यो भगवद्भ्यो नमोऽस्तु '-ते प्रिक्षावतिनि पूजाक सगवतिने नमस्कार है। ! 'पवंश्वता पव प्रेक्षावतां स्तीतव्याः ' — 'એવં ભના જ'-એવા પ્રકારની અહેત ભગવત રૂપ જેની તથારૂપ પરમ આત્મદશા પ્રગટ છે. એવા અહીંત લગવાંતા જ સ્તવાહી હોઈ, નેઈ વિચારી વર્ત્તાનારા प्रेक्षाव'ताने 'स्तात्वय '-स्तुति करवा थाव्य छे. 'पर्वभृता पत्र प्रेक्षावतां नमस्काराहाः'--'એવંબતો જ'—એવા પ્રકારની સિદ્ધ દશાને જે લગવંતા પ્રાપ્ત થયેલા છે, તેઓ જ भदेणरा अर्डत्-पूजार होवाथी, પ્रेक्षाव ताने-क्रेड विचारी वर्त्त नारा विचारवंत विवेडी कनाने નમસ્કારાહ, નમસ્કાર ચાેગ્ય છે. આદિકર, તીર્થકર, સ્વયંસંબુહ, પુરુષાત્તમ, પુરુષસિંહ, પુરુષ વરપુષ્ડરીક, પુરુષવરગાંધહસ્તી આદિ સકલ ગુણવિશેષણ જ્યાં અવિકલપણ સાંગાપાંત્ર ઘટે છે. એવા જે આ અહીંત ભગવંતા શિવ-અચલાદિરૂપ સિદ્ધિગતિસ્થાનને સંપ્રાપ્ત થયા છે. અને આમ એવં ભૂત નયે જેને તથારૂપ શુદ્ધ આત્મારૂપ શુદ્ધ ચતન્યમૂર્ત્તિ મય સિદ્ધદશા --સાહજાતમસ્વરૂપ સ્થિતિ પ્રગટી છે,--એવ બૂતો જ એવં ભૂત નધે ખરેખરા પરમાર્થ સત્ ' અહિંતુ'--વિશ્વની પૂજાના પરમ પાત્ર, પરમ પૂજ્ય ' ભગવત્' છે. અત એવ તે શુદ્ધ ચૈતન્યમૂર્ત્તિ અહેત્ ભગવત્ વિવેકી મુમુલુ આત્માથી એકને નમસ્કાર કરવા યાગ્ય છે. કારલ કે સર્વ સાચા આત્માર્થીઓના સાધ્ય, ધ્યેય, લક્ષ, આદર્શ તે શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપે સ્થિતિરૂપ એવં ભૂત સિદ્ધ દશા છે. એટલે એવં ભૂત પ્રયાટ શુદ્ધ આત્મસ્થિતિ પ્રાપ્ત થઈ ચુકવાથી જેના પરમ પૂજ્ય આત્મસ્વભાવ પ્રગૃટયા છે. એવા આ અહે ત સિદ્ધ લગવંતા જ સર્વ સાધકતા પરમ આરાધ્ય, પરમ ઉપાસ્ય, પરમ પૂજ્ય છે. અને જો કે આ અહું ત

લગવંતા પરકૃત-બીજાએ કરેલી પૂજાને ઇશ્છતા નથી અને તેમને સ્તૃતિ-નિંદાનું કંઈ પ્રયોજન નથી, તાપણ તેમની પૂજાથી સાધકનું પાતાનું આત્મસિદ્ધિરૂપ કાર્ય સિદ્ધ થાય છે, એટલે એમનું પૂજન એ સાધકના પાતાના જ આત્મકલ્યાણની વાત છે, માટે તે 'ઉપાસના જિન ચરણની અતિશય લક્તિ સહિત' તેને અત્યંત અત્યંત કર્ત્તાં છે જ.

" પૂજના તો કીએ રે આરમા જિનતણી રે, જસુ પ્રગટથો પૂજ્ય સ્વભાવ; પરકૃત પૂજારે જે ઇચ્છે નહિં રે, સાધક કારજ દાવ....પૂજના. જિનવર પૂજા રે તે નિજ પૂજના રે, પ્રગટે અન્વય શક્તિ; પરમાનંદ વિલાસી અનુભવે રે, દેવચંદ્ર પદ વ્યક્તિ....પૂજના."—શિ દેવચંદ્રજી.

" ઉપાસના જિન ચરણની, અતિશય ભક્તિ સહિત. "—શ્રીમદ્ર રાજ્યંદ્રછી.

અત્રે શાંકા થવી સંભવે છે કે જિનદેવ-'અર્કાત્ ભગવત્' એ જ સદ્દેવ છે એમ તમે શા પ્રમાણથી કહાે છાે તેના ઉત્તર એટલા જ છે કે તેમના પરમ નિર્દોષ વચન-

'बाक्यलिङ्गा हि बक्तारः' त्रिक्ठेटिपरिशुद्ध क्ष्य-छह-ताप परीक्षा प्रभाख्यी, तेमना परम अ्षुसंपन्न यथाण्यातयारित्रमय वीतराग यित्रथी, अने तेमनी परम निर्दोष परम शांतभूक्ति 'प्रशमरसन्निमन ' मुद्रा परथी. आ अंथमां क हेखुं छे तेम 'वाक्य लिक्का हि वक्तार: '-वाहय-वयन स्मे वहताने स्मेणण्यानुं क्षिंग-यिह्न छे, स्मेटबे वयनप्रामाष्ट्रयथी पुरुषप्रामाष्ट्रय वियक्षस्त्र कने। मान्य हरे छे. केनुं वयन पूर्वापरस्मविरुद्ध सने यथार्थ युक्तियुक्त सन्न्यायसंपन्न होय, केमां पहे पहे वीतरागता क निर्जरती होय

તેને જ વિચક્ષણા પ્રમાણ ગણે છે. મહાન હરિલદ્રસ્તુરિજીએ કહ્યું છે તેમ 'વીર પ્રત્યે મને પક્ષપાત નથી, કપિલાદિ પ્રત્યે દેષ નથી, જેનું વચન યુક્તિવાળું હાય તેનું જ બહણ કરવા યાગ્ય છે; ' અર્થાત કાઈ પણ મત-દર્શનના આગહ કે પક્ષપાત વિના, અત્યંત મધ્યસ્થતાથી પ્રમાણિક ન્યાયમૂર્ત્તિની જેમ ન્યાયતુલા ખરાખર જાળવીને, આ બ્રંથમાં કહ્યું છે તેમ 'त्रिकोटिपरिशुद्धतथा '- ત્રિકાેટિપરિશુદ્ધતાથી પરીક્ષા કરતાં, કષ-છેદ-તાપની ત્રિવિધ અગ્નિપરીક્ષામાંથી જે વચન સમુત્તીર્ણું થાય, જે ત્રિકાેટિપરિશુદ્ધ હાય, તેને જ

ધમ`વરચતુરન્ત⊦ ચક્રવત્તી<sup>९</sup> તીથ°કરાે મધ્યસ્થ તત્ત્વગવેષકા પ્રમાણ કરે છે. (આ કલ-છેદ-તાપ પરીક્ષા અંગે નુઓ પૃ. ૩૦૦–૩૦૧). આ કલ-છેદ-તાપ પરીક્ષા વઢ ધર્મશાસરૂપ સુવર્ણની પરીક્ષા વિચક્ષણ પુરુષા કરે છે, તેમાંથી આ જિનપ્રવચન અણીશુદ્ધ સમુત્તીર્ણ થાય છે, એટલે જ આવી 'ત્રિકાટિપરિશદ્ધતાએ ' કરીને આ લગવંત જિનદેવાએ પ્રવર્તાવેલ

ધર્મ ચક ઇતરપ્રજ્ઞીત ધર્મ ચક કરતાં 'વર '-પ્રધાન શ્રેષ્ઠ છે એમ આ લલિતવિસ્તરા શ્રંથમાં ડિંડિમ નાકથી ઉદ્દેશાબ્યું છે, અને એટલે જ આ શ્રંથમાં આ ભાગવંતાને માટે 'धम्मवरचाउरन्तचङ्गवद्दीणं '- धमेवरचतुरन्तचक्रवित्तिश्यः' – धमे वरशतुरुन्त અકेवत्ती शि એવું પરમ ગૌરવપૂર્ણ વિશિષ્ટ પદ પ્રયુક્ત કર્યું છે. ઉલયલાક હિતાવહ પરમલાક સંગ્રાહક મા ધર્મા ચક્રવત્તી શો એ જગત્તારક તીર્થરૂપ શુદ્ધ 'ધર્મા ચક્ર'નું — સર્વ શાકના નાશ કરનારા યથાર્થ 'અશાક ' ધર્મા ચક્રનું પ્રવર્ત્તન કરી, પાતાના 'તીર્થ'કર' નામને સાર્થક કર્યું છે.

"ચક્રી ધરમતીરથતણા, તીરથકલ તત્ત સાર રે; તીરથ સેવે તે લહે, આનંદઘન નિરધારરે...."—શ્રી આનંદઘનછ.

જગગુરુ જીવ-મુક્ત અસ્નેઢી, દેઢ છતાં યે જેઢ વિદેઢી; મુક્તિતણા મારગ જગબંધુ, બાંધે અદ્દયશુ કરુણાસિંધુ...જય.

—अज्ञावकाध माक्षमाणा ( स्वर्यित )

તેમજ તે તીર્થ કર ભગવંતાના અધ્યાત્મ ચરિત્ર પ્રત્યે પણ સહજ દબ્ટિપાત કરતાં પ્રતીત થાય છે કે-આ 'જિનદેવા 'એ-અહીં ત ભગવંતાએ માહનીયાદિ ચાર ઘાતિકમેના સંક્ષય કરી જ્ઞાનાદિ અનંત અતુષ્ટય પ્રગટાવ્યું છે. આત્મશુષ્યુને અપાય-હાનિ કરનારા આ ઘાતિકમીના અપગમ થયા હાવાથી. ધમ`તીથ`સ સ્થાપક अभने। अपायापगम अतिशय समस्त जगत्मां अन्य हार्ड પરમ પણ વ્યક્તિ કરતાં ગઢીયાતા એવા અતિશયવાંત ગુણ વર્તે છે. વિધકલ્યાણકારી કૈવલજ્ઞાન-કેવલદર્શનના પ્રગ૮પણાશી આ સર્વજ્ઞ-સર્વદર્શીના તીથ" કરે જ્ઞાનાતિશય ગુણ સૌથી ચઢીયાતા અસાધારણ વર્તો છે. કર્મનાશ અને ધર્મ પ્રકાશને લીધે પરમ પૂજ્ય એવા શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ પ્રગટથો દ્વાવાથી એમના પૂજાતિશય જગતમાં સર્વિશ્રેષ્ઠ વર્ત્તે છે. અને દેહ છતાં દેહાતીત દશાએ વિચરતા આ જીવનમુક્ત ભગવાન, પરમ અમૃતવાણીથી પરમાર્થમેઘની વર્ષા વર્ષાની જગતજીવાન પરમ કલ્યાણ કરતા હાવાથી એમના વચનાતિશય ગુણ સર્વેત્કૃષ્ટ વર્નો છે. આમ પરમ શાંતિપ્રદ ધર્મામૃતના પ્રવાહ વહાવી જીવના મહાભવરાગની અમાઘ ચિકિત્સા કરનારા આ ભવવ્યાધિભિષ્ય્વર તીર્થ કર ભગવંતા જગત્ને તારનારા પરમ કલ્યાણકારી ધર્મતીર્થન સંસ્થાપન કરી, શુદ્ધ ધર્મચક્રના પ્રવર્ત્તન વડે 'ભવદુ:ખવારણ શિવસુખકારણ ' શુદ્ધ ધર્મ પ્ર3પી, દુષ્ટ અસાધુ જનાને દુષ્ટ માર્ગ છાડાવી ને શિષ્ટ સાધુજનાને ઇષ્ટ પરમાર્થમાર્ગ ચઢાવી, સર્વ જગતજંતુનું પરમાર્થહિત કરવારૂપ પરમ લાકાનુગ્રહ આચરે છે-પરમ લોકાયકાર કરે છે. અને એટલે જ આવા પરમ વિશ્વકલ્યાણકારી વિશ્વવંદ તીર્થ કર લગ વંતાને સંત કવિજનાએ મહાવૈદ્ય, મહાગાય, મહામાહણ, નિર્યામક, સાર્ધવાહ આદિ યથાર્થ ઉપમાંચા આપી એમના મહામહિમા સંગીત કર્યો છે.

" તિથે નિર્યામક માહેણા રે, વૈદ્ય ગાય આધાર; **દેવચંદ્ર સુખ**સાગરૂરે, ભાવધરમ દાતાર….અજિતજિન!"—શ્રી દેવચંદ્રજી. દર્શન જ્ઞાન આરિત્ર ત્રિવેણી, સંગમ તીરથ શિવપથ શ્રેણી; એ જસ તીથે નિત્ય નિમજ્ઝ, પાવન જન સો પાપ વિવર્જી. જય.

#### — मज्ञावणेषि भेक्षभाषा ( स्वर्थित )

આવા આ તીર્થ કર દેવ-જિતદેવ એ જ દિબ્ય આત્મવિબૃતિથી વિબૃષિત એવા સદ્દેવ હાઇ સર્વ આત્માથી મુમુક્ષુએના આરાધ્ય આદર્શ દેવ છે. કારણ કે 'ઇચ્છે છે

જે જોગીજન '—મુમુક્ષુ જેગીજન જે અનંત સુખસ્વરૂપ 'મૂળ જિનદેવના શુદ્ધ તે આત્મ પદ ' ઇચ્છે છે, તે જ જિનદેવ છે, તે જ પરમાત્મા પર્યાય નામા: છે. આ પરમાત્માના અનેક ગુણ્નિષ્પન્ન નામ પ્રસિદ્ધ છે. જેમકે— પરમાર્થ શરના સકલ કર્મમલથી રહિત હોવાથી તે નિર્મલ છે. કેવલ આત્મા

શિવાય બીજાં કાંઈ જ્યાં નથી એવા કેવલ ગ્રાનદર્શનમય હાવાથી તે કેવલ છે. સર્વ અશુચિથી વર્જિત એવા એક અદ્ભૈત શુદ્ધ જ્ઞાયક સ્વભાવના પ્રગટ-પણાથી તે શુદ્ધ છે. સમસ્ત પરભાવ-વિભાવથી આત્માને વિવિકત-પૃથકુ-અલગ કર્યો હાવાથી તે વિવિક્ત છે. પરિપૂર્ણ આત્મસ્વરૂપનું પ્રભુત્વ પ્રાપ્ત કર્યું **હ**ાવાથી તે **પ્રભુ** છે. પરિપૂર્ણ આત્મસામ્રાજ્યના ઈશ-શાસનકર્ત્તા સ્વામી હાવાથી તે ઈશ્વર છે. જગતના ખીજા અધા પદાર્થ કરતાં પરમ ઇષ્ટ દ્વાવાથી તે વિશ્વની વિશિષ્ટ શ્રેષ્ઠ વિભૂતિરૂપ પરમેબ્ઠિ છે. સકલ પરલાવથી પર થયેલા હાવાથી તેમજ પરાતપર એવા પરમ પદને પામેલા હાવાથી તે પરાતમા અથવા પરમાતમા છે રાગ-દ્રેષાદિ આંતર શત્રુઓને હથી માંખી, શુદ્ધ સહજ નિજ સ્વરૂપના જય કર્યો હાવાથી તે જિન અથવા આરેહંત છે. અનુપમ આત્મવીરત્વથી રંજિત થયેલી કેવલથ્રી તેને સ્વયંવરી હાલાથી તે શ્રીમદ્ **રમાપતિ** છે. પરમ આત્મશાંતિને પામેલા દ્વાવાથી તે શાંત છે. સદા શિવસ્વરૂપ-કલ્યાણસ્વરૂપ હાવાથી તે સદાશિવ છે. ત્રણે ભુવતને શમ્કર-આત્મસુખકર દેાવાથી તે શાંકર છે. જ્ઞાનવડે સર્વવ્યાપક દ્વાવાથી તે વિષ્ણુ છે. સર્વ કર્મક્લેશ હરનારા દ્વાવાથી તે હિર છે. પરમ પ્રદાગપણાથી તે પરંપ્રદા છે. સ્વયંસંબુદ્ધ હાવાથી ખુદ્ધ છે. સકલ अगत्नी धरम पूजना परम पात्र देवाधी ते आर्द्धत् छे. समअ अध्वर्धाह पर्विध लग-સંપન્ન હાવાથી તે ભગવત્ છે. શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી આત્મા સિદ્ધ કર્યો હાવાથી તે **સિક્કાત્મા છે.** નિરંતર આત્મામાં રમણ કરી રહ્યા હેાવાથી તે **રામ છે**. સર્વ પ્રદેશે શુદ્ધ પ્રકટ મૂર્ત્તિમાન્ ચૈતન્યધાતુમય હાવાથી તે શુદ્ધ ચૈતન્યમૂર્ત્તિ છે. સહજ શુદ્ધ માત્મસ્વરૂપમાં સહજ નિઃપ્રયાસપણે નિરંતર વત્તી રહ્યા હેલ્લાથી તે સહજાતમસ્વરૂપ છે. ઇત્યાદિ અનેક યથાર્થ તત્ત્વવાચક નામથી આ જિન પરમાત્મા-અર્હત્ ભગવત્ એાળખાય છે.

"શિવ શાંકર જગદીશ્વરૂ, ચિદાનંદ ભગવાન લલના. જિન અરિદા લીર્થ કરૂ, જ્યાતિસરૂપ અસમાન…લલના…શ્રીસુપાસ. અલખ નિરંજન વચ્છહ, સકલ જંતુ વિશરામ….લલના. અભયદાન દાતા સદા, પૂરઘુ આતમરામ લલના...શ્રીસુપાસ. પરમ પુરુષ પરમાતમા, પરમેશ્વર પરધાન લલના. પરમ પદારથ પરમેષ્ટિ, પરમદેવ પરમાન લલના...શ્રી સુપાસ. વિધિ વિરંચિ વિશ્વંભરૂ, દુર્વાદેશ જગનાથ લલના. અઘહર અધમાયન ધથી, મુક્તિ પરમપદ સાથ લલના...શ્રી સુપાસ." —શ્રી આનંદઘનજ

કર્મ જત્યાથી જિન છા જિલ્શુ, સર્વંત્ર જ્ઞાને વ્યાપક વિલ્શુ; શાંકર સહુતું શાં કરવાથી, હિર પુરુષોત્તમ અઘ હરવાથી....જય જિન દેવા! સહજ સ્વરૂપે સ્વયં પ્રગટયાથી, બ્રહ્મ સ્વયં ભૂ બુદ્ધ બુઝયાથી; સમ તમે છા આતમરામી, સ્વામ તમે છા ચેતનસ્વામી....જય. — મજ્ઞાવબાદ માક્ષમાળા. (સ્વરચિત)

W

## અર્હત્ ચૈત્ય : જિનમતિમામતિષ્ઠા

"जह सिद्धाण पितृहा तिलोगसूडामणिनिम सिद्धपदे। सासंदस्तरियं तह होउ इमा सुपतिहृत्ति"—श्री दृश्भिद्रस्ति (पंथाशः, ८-३४) जय सहज स्वरूपी शुद्धशैतन्यभूति ! श्रीभह क्षणवहर्षत् शैत्य ते शान्तभूति ! कर्तु शितसभाषि अपंतु भात्मशांति, हरतुं क्षविपाधि क्षापतुं भोहक्रिति स्वर्शित (आ अधनुं भंजक्षाश्रर्ध)

આમ જેનામાં સદ્દેવપણાના સકલ અવિકલ ગુણલક્ષણ વિદ્યમાન છે એવા શુદ્ધ ચૈતન્યમૂર્ત્તિ લાવચૈત્ય અર્કત્ ભગવત્ જેમ પરમ વંદ્ય, પરમ પૂજ્ય, પરમ ઉપાસ્ય, પરમ આરાધ્ય, પરમ સેગ્ય છે, તેમ તે અર્કેત લગવંતનું સતત

'જિન પડિમા સ્મરણ કરાવનાર, તે ભગવાનના પરમશાંતરસનિમગ્ન સ્વરૂપનું જિન સારખી' પ્રતિભિંભ પાડનાર 'જિનબિંભ '-જિનપ્રતિમારૂપ દ્રવ્યરેત્ય પણ પરમ ઉપકારી નિમિત્ત સાધન જાણી મુમુક્ષુએ પરમ લક્તિથી વંદવા

थे। ज्यं, पूर्वा थे। ज्यं, ઉपासवा थे। ज्यं, आराधवा थे। ज्यं, सेववा थे। ज्यं छे. आ अंधमां 'चैत्य 'ने। अर्थं,—'चित्त' आंतः करण्यु तेने। साव वा कर्म तेने 'य' प्रत्यय साजवाधी 'चैत्य'— लेम ल्युत्पत्ति अर्थं परथी प्रशस्त समाधिचित्तना इत्याहक पण्याने सीधे—प्रशस्तसमाधिक तित्वात्वादक स्वाह है चे स्वानि '—'अर्धं त् 'प्रतिमा'— लेम स्पष्ट कहो। छे. प्रति = सामुं, मा = मापवुं, क्षेटसे लेवुं वीतराज किन सजवाननं स्वरूप छे, तेवुं क सामुं माप करी शक्य कोवुं किनस्वरूप-वीतराजस्वरूप प्रतिमापित करे ते 'किनप्रतिमा' छे, ते किन सजवानना प्रजट मूर्ता थयेसा वीतराज सावने के मूर्तामान् करे ते 'किनप्रतिमा' छे. के प्रशांत द्रव्यचेत्यना—किनप्रतिमाना—वीतराज मूर्त्तिना हश्ची ते परम शांतरसनिमजन सावचेत्यनुं—शुद्ध चैतन्य मूर्त्ति सावकिन नुं सहा स्मरण् धवानुं—चितवन धवानुं— व्यवन धवानुं इत्तम निमित्त थायं, ते सजवानना कायमी अभांड स्मारक इप किनप्रतिमा क्ष्यने

परम ઉपहारी अवसंजन साधन छे. अने अटिशा भाटे क 'जिन परिमा जिन सारिणी'जिनप्रतिमाने जिन सारिणी गण्डी तेनी वंदना-प्रनानुं शास्त्र हां से स्पष्ट विधान
क्युं छे,—जेनुं आ चैत्यवन्द्रन सूत्र पाते क प्रत्यक्ष प्रमास्त्र छे. तेमक—' केम
त्रिवाक्ष्युद्धामिष्णु सिद्धिपदमां (शाश्वत सिद्ध आत्मक्ष्यव्यमां) सिद्धोनी प्रतिष्का छे, तेम
चांद्र-सूर्य छे त्यांक्षणी आ सुप्रतिष्का है। ' योवा प्रकार जिनाक्ष्यमां जिनप्रतिमानी
प्रतिष्का वेणायो लावना करवानुं जे विधान पंचाशक्ष्यास्त्रमां श्री हिलादस्त्रिक्ष क्युं छे,
ते पश्च आ जिनप्रतिमानी वंदना-प्रनानी कप्रत्मां महाप्रतिष्का क करे छे.

જિનમુદ્રાના દર્શન થતાં મુમુલુને ભાવ ઉપજે છે કે-આ મૃત્તિં જાણે 'અમિયભરી રચી ' હાયની! સકલ ઉપમાનથી વિલક્ષણ હોઈ, એને કાઈ ઉપમા ઘટતી નથી. આ શાંતસધારસ ઝીલી રહી છે ને તેને નિરખતાં કેમે કરી તમ્તિ 'અમિયભરી ઉપજતી નથી. અને તેના સહજ ઉદ્દગાર નીકળી પડે છે કે-મૂરતિ સ્થી રે' અહા ! આની દર્ષિ કેવા × પ્રશમરસમાં નિમન્ન થયેલી છે ! આન મુખકમલ કેવું પ્રસન્ન, શાંત, સૌમ્ય છે! નથી દેખાતી આના ખાળામાં કામિની કે નથી આના હાયમાં કાઈ હથિયાર! મહા! સમભાવભરી એની દૃષ્ટિ નહે સમ પરિશામ જગતને દેખી રહી છે! એની પ્રસન્ન મુખમુદ્રા પરમ ચિત્તપ્રસન્નતા વ્યક્ત કરી રહી છે! એની અસંગતા જાણે સર્વ પરભાવની પરિવર્જના પ્રકાશી રહી છે! એના ખુલ્લા ખાલી હાથ જાણે એમ સચવી રહ્યા છે કે અમને હવે આ ચિત્રવિચિત્ર જગત સાથે કાંઈ લેવાદેવા નથી. અમે અમાર્ક કામ કરી લીધું છે. હવે અમારે કંઈ પણ કરવાપણું રહ્યું નથી. અહા! ભાવઅહેત ભગવાનના ભાવનું આવું સૂચન કરતી આવી અદુભુત નિવિકાર સુદ્રા મેં પૂર્વ કદી પશ દીઠી નહાતી. ખરેખર! જગતમાં કાઈ વીતરાગ દેવ હાય તા તે આવા જ ઘટે. હું ધન્ય છું, ધન્ય છું, કે અવી દિવ્ય મૂર્ત્તિના મને દર્શન થયાં. એમ ભાવતાં તેના રામાંચ ઉલ્લસિત થાય છે, અને તેના અંતરાનંદ તનમાં નહિ સમાતાં આનંદાશ્રધારારૂપે છલકાય છે.

> " અમિયભરી મૂરતિ રચી રે, ઉપમા ન ઘટે કેાય; શાંતસુધારસ ઝીલતી રે, નિરખત તૃપતિ ન હાય.... વિમલિશ્ન દીઠાં લાયણ આજ."—શ્રી આનંદઘનજ " ઉપશામરસભરી સર્વજનશંકરી, મૂર્તિ જિનરાજની આજ લેટી; કારણે કાર્યનિષ્પત્તિ શ્રહાન છે, તિણે ભવભ્રમણની ભીડ મેટી. સહજ." — શ્રી દેવચાંદ્રજી.

#### 4

अध्यामरसनिमन्तं दृष्टियुग्मं प्रसन्तं, वदनकमलमङ्कः कामिनीसङ्गश्चन्यः। कायुगमपि यते श्राख्यसंबंधवन्थ्यं, तद्सि जगति देवो वीतरागस्तवमेथ ॥ "

<sup>—</sup> મહાકવિ ધનપાલ

# III. સાધના શુક્કિ : શુક્ક સેવા

" जे जाणइ अरहंते दब्बत्तगुणसपज्ञयते हैं। सो जाणइ: नियअप्या मोहो खलु जाईय तस्स हयं॥ "-- भड़िष कुंद्रकृंद्राधाय छ " परमेश्वर अवदांशने सन्या के छव.

નિર્મલ સાધ્યની સાધના તેઢ સાધે સદીવ."—શ્રી દેવચંદ્રછ

के भावा द्रव्य-लाव शैत्य३५ एष्ट भासंभन निभित्त३५ भाईत् अभवत् नं--જિનદેવનું અવલંબન લે છે. તેઓ જ શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ ધર્મ રૂપ નિર્મલ સાધ્યની સાધના સદાય સાધે છે; તેઓ જ લગવાનની શુદ્ધ લક્તિરૂપ આરાધના, ઉપાસના, સાધના, સેવના કરવાને સમર્થ થાય છે. એટલે માક્ષકળના 'સ'ભવ દેવ તે કામી મુમુંક્ષુ જીવે તે લગવાનનું શુદ્ધ આરાધન-સેવન કરવા ધુરે સેવા સેવે રે' તત્પર થવું. તે પાતાના જ આત્મકલ્યા હની-આત્મહિતની વાત છે. એથી કરીને સૌથી પ્રથમ તે ભગવાનનું સેવન કરવા આત્માથી મુમુક્ષુએ સર્વાત્માથી પ્રવર્તાવું એઈ એ. એટલા માટે જ મહાગીતાર્થ મહાસુનિ આનંદઘનજી કહે છે કે— ંસાંભવ દેવ તે ધુર સેવા સવે રે. ' અર્થાત્ આ પરમ ઉપકારી, પરમ કરુણાસિંધુ ભગવાનને તમે 'ધુરે' સૌથી પ્રથમ, સૌથી પહેલું, પરમ પ્રધાનપદ આપીને સેવા, ખીજા અધા કાર્ય કરતાં એને પહેલું સ્થાન આપીને સેવા. જગત્ના બીજા અધાં કામ તચ્છ-અલ્પ કુળદાયી આ લાક પુરતાં જ ઉપયાગી કે ઉપકારી છે. પણ આ પ્રભુસેવારૂપ ખરેખરૂં 'સ્વાર્થ' કાર્ય તા પરમ માક્ષક્લદાયી અને આ લાક-પરલાકમાં આત્માનું પરમ કલ્યાજાકારી, પરમ ઉપકારી છે. માટે એ પ્રભુસેવાને પરમ ઉપાદેય ગણી, જગતના અન્ય

અને તે શુદ્ધ સેવા કૈવા પ્રકારે કરવી જોઈએ તે માટે આનંદઘનજ કહે છે કે—'લહી પ્રભુ સેવન ભેદ',—પ્રભુના સેવનના ભેદ લહી-પામી-જાણી-સમજ તમે સવે પ તે સ્વરૂપના સ્વામી એવા પ્રભુને સેવા! આ 'લહી પ્રભુ સેવન લેકિંકાત્તર દેવને ઘણા જીવા તેમનું સ્વરૂપ સમજ્યા વિના ભેદ' લોકિક શેતથી સેવે છે, આ લેક-પરલાક સંભધી લોકિક ફલની આકાંક્ષાથી-આશાથી સેવે છે, અથવા કોધ-માન-માયા લાભ આદિ દશ સંગ્રા સહિતપણ સેવે છે. આમ અલોકિક દેવની લોકિક ફલ-કામનાથી લોકિકપણ કરાતી સેવા તે શુદ્ધ સેવા નથી. શુદ્ધ સેવા તો (૧) પ્રભુ પ્રત્યે પરમ ઉપાદેય ખુદ્ધિપૂર્વ'ક,

કાેઈ પછુ પદાર્થ કરતા અનંતઅનંતગણા મહિમાવાન આ પરમ 'અહેંત્' પ્રભુને પરમ પૂજાના પાત્ર, પરમ પૂજ્ય, પરમ આરાધ્ય, પરમ ઉપાસ્ય અને પરમ સેવ્ય ગણી, તેની પૂજામાં, તેની આરાધનામાં, તેની ઉપાસનામાં, તેની સેવનામાં સૌથી પ્રથમ તત્પર થાએ! (ર) આહારાદિ દશ સંજ્ઞાના નિરાધ સહિત, (3) આ લાક-પરલાક સંબંધી કામના રહિતપણ-નિષ્કામપણે કરવામાં આવે તો જ થાય. આવી જે સંશુદ્ધ સેવા છે, તે જ અત્રે ચાેગબીજરૂપ થઇ પડે છે.

ત્યારે તે સેવનના ભેંદ શું છે ! તા કે 'સેવન કારણ પહેલી ભૂમિકા રે અલય અદ્ભેષ અખેદ.' પ્રભુસેવનના કારણરૂપ પહેલી ભૂમિકા અલય, અદ્ભેષ ને અખેદ છે, માટે તમે અલય, અદ્ભેષ, ને અખેદ પ્રાપ્ત કરી પ્રભુની સેવા કરો.

'સેવન કારણ પ્રથમ ભૂમિકા અધાયા વિના ઉપલી ભૂમિકા અધાય નહિં, માટે તમે પહેલી ભૂમિકા રે પ્રભુસેવારૂપ અલોકિક પ્રાસાદની પ્રથમ દઢ ભૂમિકા અધિ, મજબૂત અભય અહેવ અખેદ' પાચા નાંખા.—કે જેથી કરીને અનુભંધથી તે મહા દિવ્ય પ્રાસાદનું

સાંગાયાંગ નિર્માણ સંપૂર્ણ કરી, તેના પર મુક્તિરૂપ કલશ ચઢાવી, वस्तुस्वइपनी सिद्धिइप 'वास्तु ' अरावी, ते अनुपम प्रासन्हमां निरंतर निवास करवानुं પરમ સૌભાગ્ય તમે પ્રાપ્ત કરા! અને તે પ્રથમ ભૂમિકા તેા અલય, અદ્રેષ અને અખેદ છે, માટે આ ગુણત્રથી પ્રથમ પ્રાપ્ત કરી, તમે આ આત્મસ્વરૂપનું પ્રભુત્વ પામેલા પરમ પ્રભુને સેવા! તેમાં —પરિણામની ચંચળતા, ધ્રુજરાયણં. અસ્થિરપણં, કંપાયમાનપણં, સંદ્રાભપણું તેનું નામ 'ભય', તેના અભાવ તે અભય; કાર્ય પ્રત્યે અરાચક ભાવ, અરુચિ, અણુગમાં, અભાવા તેનું નામ 'દ્રેષ', તેના અભાવ તે અદ્રેષ; પ્રવૃત્તિ કરતાં થાકી જઇએ તેનું નામ 'એદ', તેના અભાવ તે અખેદ આવા અભય અદેષ પ્રાપ્ત થઈ પ્રભુલક્તિમાં આવા અખેદ ભાવ કયારે ઉપને ? અચિન્ત્ય ચિંતામિલ સમા પ્રભુના અને પ્રભુભક્તિના મહિમા જયારે હુદયમાં વસે ત્યારે; સુરઘટ, સુરમિલ, સુરતરુ પ્રમુના પરમ મહિમા આગળ તુચ્છ-પામર જાશે. ત્યારે; પ્રભુના ગુણ-મકરંદના પાનમાં લીન થયેલા મન-મધુકર સુત્રણ મય મેરુને અને ઇંદ્ર, ચંદ્ર, નાંગેંદ્રાકિને પણ પરમ શ્રીમાન્ પ્રભુષાસે રંક ગણે ત્યારે; પરમિશ્વર્યસંપન્ન પ્રભુની ગુણસંપદા આગળ જ્યારે સુરપતિ-તરપતિ સંપદા દુર્ગંધી કદન્તરૂપ ભાસે ત્યારે. આમ શાય ત્યારે જ પ્રભુભક્તિમાં અથાક એવા સાચા અપૂર્વ રંગ લાગે. વળી જયારે સંસારાર્ધ परप्रवृत्तिमां छव भेह पामे, त्यारे क आ मेक्सार्थ लिडितप्रवृत्तिमां अभेह अपके क्यांसुधी પરપ્રવૃત્તિમાં અખેદ હાય, ત્યાંસુધી ભક્તિનાદિ આત્મપ્રવૃતિમાં અખેદ ઉપજે નહિં. 'લવે એક' થાય ત્યારે 'શિવે અએક' થાય. પર સાથેની અનંતી પ્રીતિ તાઉ તે જ પ્રભુની સાથે પ્રીતિ જેકે.

" નાથ લક્તિ રસ ભાવથી રે….મનમાહના રે લાલ. તુણુ જાણું પર દેવ….રે લવિબાહના રે લાલ. ત્રિંતામણિ સુરતરુ થકી રે….મન. અધિકી અસ્હિંત સેવ. ..રે લવિ. કરા સાચા રંગ જિનેશ્વરુ, સંસાર વિરંગ સહુ અન્ન રે; સુરપતિ નરપતિ સંપદા, તે તા દુરગંધી કદન્ન રે….કરા સાચા. " —શ્રી દેવચંદ્રજી. " મુજ મન તુજ પદ પંકજે રે, લીના ગુણ મકરંદ; રંક ગણે મંદરધરા રે, ઇંદ્ર ચંદ્ર નાગેંદ્ર....વિમલ જિન. " શ્રી આનંદઘનછ.

" પ્રીતિ અનંતી પર શકી, જે તેાઉ તે જોઉ એક;

પરમ પુરુષથી રાગતા, એકત્વતા હા દાખી ગુગુગેહ.... ત્રાપલ, " શ્રી દેવચંદ્રછ.

આમ શુદ્ધ પ્રભુસેવાની પ્રથમ બૂમિકા પણ આવી વિકટ ને દુર્ગમ છે, છતાં 'સુગધ સુગમ કરી સેવન આદરે', અર્થાત્ અલૈકિક જિનમાર્ગનું જેને ભાન નથી ને તે દિવ્ય માર્ગને ચર્ચાર્થપણે દેખવાની અલૈકિક સમ્ચળ ચાગદેષ્ટિ જેને

'કપરરહિત થઈ લાધી નથી, તે મુગ્ધ જેના, મૂઢ અજ્ઞાની બાલ સાળા જીવો આતમ અરપણા રે, ભગવાનનું સેવન જાણે સુગમ હાય એમ જાણી આદરે છે. પણ આનંદઘનપદ રેહ ' પ્રભુની સેવા 'સોહલી'–સ્હેલી નથી પણ ઘણી જે દાહલી છે;

કારણ કે અવિરાધકપણું થાય નહિં ને જીવના 'દિલતું કપટ' જાય નહિં, ત્યાંલગી પ્રભુ પ્રસન્ન થાય નહિં ને તે પરમ કરુણાની કરુણા ફળે નહિ. પરભાવ પ્રત્યેની પ્રીતિરૂપ વિરાધકપણું ત્રાહાય નહિં, ત્યાંલગી પ્રભુ સાથે પ્રીતિરૂપ આરાધકપણું જોડાય નહિં. શ્રી દેવસાંદ્રજીએ કહ્યું છે તેમ 'પ્રીતિ અનંતી પર ઘકી, જે

ત્રી હે તે જે હે એહ. ' શ્રી આનંદઘનજીએ પણ એવા જ ભાવથી સ્પષ્ટ પ્રકાશ્યું છે કે-'કપટ રહિત થઇ આતમ અસ્પણા રે, આનંદઘનપક રેહ.' કપટ રહિત થઈ પ્રભુના થરેણું આત્માર્પણ કરવું એ જ આનંદઘનપક પામવાની રેખા છે. પણ પાતાના આત્મા અન્યત્ર પરભાવમાં અપિત હાય ને કહેવું કે હું આત્માર્પણ કરૂં છું વા પ્રભુને ભજું છું, તા તે પ્રગટ કપટ છે, આત્મવંચન છે. આવું પરભાવમાં આસક્તિરૂપ કપટ ન ત્યજે

ત્યાંલગી પ્રભુને ભજવાનું કે પ્રસુચરણે આત્માર્પણ કરવાનું કચાંથી અને ! આ કપટરૂપ 'માતસ્થાનથી'—માયાથી જેવી અંતરંગ પરિણતિ અને વૃત્તિ પરભાવ–વિભાવમાં રાચી

રહી છે, તે મુગ્ધજન બહિરંગ વૃત્તિથી સેવાની ગમે તેવી ચેષ્ટા કરે, તેાપણ તે સાચી કાર્યસાધક વા સમ્યક્ કેમ અને ? શ્રી દેવચાંદ્રજીનું માર્મિક રહસ્યપૂર્ણ વચન છે કે—

"દ્રવ્ય કિયા સાધન વિધિ યાત્રી, જે જિત આગમ વાંચી; પરિભુતિ વૃત્તિ વિભાવે રાચી, વિણે નવી શાયે સાચી"—શ્રી દેવચંદ્રજી

" लम्ध्यादिनिमित्तं मानृस्थानतः सभ्यक्करणेऽपि शुभभावानुपपत्तिरिति । न, तस्य सम्यक्करणत्वासिन्ने: । ५०" अधितिनिस्तरा (लुल्लो ल्या अथ ५, १७ थी १८)

એક ને એક જ અનુષ્કાન-ક્રિયામાં કર્ત્તાના ભાવભેદ-આશયભેદ પ્રમાણે કલલેક હાય છે. માટે વિષ, ગર, અનનુષ્ઠાન, તહેતુ અને અમૃત એ પાંચ અનુષ્ઠાન પ્રકારનું

સ્વરૂપ સમજી, મુમુકાએ સત્અનુષ્ઠાન જ સેવવા યાગ્ય છે. આ વિષ–ગર અનુષ્ઠાન લાક સંખંધી ધન–કીર્ત્તિ–પૃજાસત્કાર આદિ ફલકામનાથી જે

હેય: કરવામાં આવે તે વિષ અનુષ્ઠાન છે; કારણ કે સત્ચિત્તને અમૃત-તહેલ અનુષ્ઠાન મારી નાંખતું હોલાથી અને તુચ્છ સ્પૃહા વડે કરીને મહત્ એવા ઉપાદય સત્અનુષ્ઠાતની આશાલનારૂપ હતું હોલાથી તે આત્માને વિષરૂપે

ફેલકામનાથી કરવામાં આવતું અનુષ્કાન પશુ તે જ કારસુધા આત્માન ગરરૂપે (Slow poison) પરિશ્વની, કાલાંતર હાણી ગર અનુષ્ઠાન થઇ પડે છે. સંમૂર્જનજ કિયા જેમ તત્ત્વસમજશ વગર કરવામાં આવતું અનુષ્કાન કર્યું ન કર્યા ખરાખર હાઇ અનનુષ્ઠાન થઇ પડે છે. સદનુષ્ઠાન પ્રત્યેતા રાગથી—ખહુમાનથી કરવામાં આવતું અનુષ્ઠાન, શુભ ભાવના અંશને લીધે સદનુષ્ઠાનના હિતુ-તાસ્ત્રેતુ થઇ પડે છે. આ જિન ભગવાને કહ્યું છે એમ જાશી, ભાવસારપશે સંવેગરંગથી કરવામાં આપતું અનુષ્ઠાન, આત્માને અમૃતરૂપે પરિશ્વમતું હોલાથી અમૃત અનુષ્ઠાને શહી પડે છે. માટે આમાં વિષ અને ગર એ બનને પ્રકારના વિકિયારૂપ અનુષ્ઠાને હાલાહલ વિષ જેવા આત્મઘાતક જાણી દ્વરથી ત્યજી દઈ, ત્રીજ અનનુષ્ઠાનને કર્યું ન કર્યા ખરાખર એનું અકિયારૂપ જાણી આત્માથી મુમુક્ષુએ તો આત્માને અમૃતરૂપે પરિશુમતું એનું સત્કિયારૂપ અમૃતઅનુષ્ઠાન કે તેના હેતુરૂપ તહેતુઅનુષ્ઠાન એકાંત શુદ્ધ આત્માથે જ આદરવા યોગ્ય છે.

જેમ રાધાવેધ સાધનારા આણાવળીના લક્ષ રાધાની (પૂતળીની) કીકી પર જ દ્વાય, તેમ આરાધક પુરુષ સતત આત્મસિદ્ધિના જ લક્ષ સખી સર્વ શુદ્ધ આરાધના કરે, સર્વ આત્મસાધન સેવે; ત્રાનની ખાલી પાકળ વાતો કરવારૂપ શુષ્કન્નાનીપણું

શુદ્ધ ત્યારાધના: નહિં કરતાં, શંમમાં વેગાદિ તથા સમિતિ ગુપ્તિ આદિ સર્વ 'નિશ્વય રાખી લક્ષમાં, ' પરમાર્થ હેતુમૂળ વ્યવહાર' આગ્રરે; તેમજ અંતર્ભે દરહિતપણુ– સાધન કરવાં સાય' અતુપયાગપણ યંત્રવત્ કરાતી માત્ર બાહ્ય કિયામાં રાગ્રવારૂપ ક્રિયાજ ડપણું નહિં કરતાં, તે તે અવશ્ય કરવા યોગ્ય ષડ્આવશ્યકાદિ

કિયામાં આત્માપયાં ગપણે ઊંડા ઉતરી તેના અધ્યાત્મરસ ગાખે. જેમકે—સામાયિકની પ્રતિજ્ઞા લેતાં તે સમભાવમાં સ્થિતિ કરે, પ્રત્યાખ્યાન કરતાં પરભાવ પચ્ચખે, સ્વાધ્યાય કરતાં આત્મભાવમાં વર્તે, ચૈત્યવન્દનનાં તર્ગત ચતુર્વિ શતિ સ્તવ કરતાં પ્રભાવ પચ્ચખે, સ્વાધ્યાય કરતાં આત્મભાવમાં વર્તે, ચૈત્યવન્દનનાં તર્ગત ચતુર્વિ શતિ સ્તવ કરતાં પ્રભાવ સહજાત્મ સ્વરૂપ ભાવ ચિતવે, સદ્દુગુરુવંદન કરતાં તેમનું આત્મારામીપણું ભાવે, પ્રતિક્રમણું કરતાં સ્વરૂપાતિક મદોષની ક્ષમા યાચી સ્વરૂપયાતમાં પ્રતિ—પાછું કમણ—ગમન કરે, અને કાચાત્ર કરતાં દેહાતીત દશાના અનુભવ અભ્યાસ કરે. આમ સર્વ દ્રવ્ય કિયા તે આરાધક પુરુષ અધ્યાત્મપરિભુતિરૂપ ભાવિકિયાના અનુસંધાનપૂર્વ કરે; અને ચઢતા પરિભુામ રાખી ઉત્તરોત્તર કિયાશુદ્ધિથી પ્રીતિઅનુષ્ઠાન આદિ ચાર પ્રકારની અનુષ્ઠાનક્શાઓને સ્પર્શે. અર્થાત્ પ્રસ્તુત કિયા પ્રત્યેના પરમ પ્રેમથી પ્રીતિઅનુષ્ઠાન આદરે પરમ પ્રીતિયુક્ત પૂજ્યભાવથી ભક્તિઅનુષ્ઠાન આદરે શાસવચન અનુસાર યથાસૂત્ર આદર્શ અચરણરૂપ વચનઅનુષ્ઠાન આદરે. અને પછી અભ્યાસજન્ય દઢ સંસ્કારથી વચનના સંગ—અવલં અન વિના આપોઆપ પ્રવર્ત્તનું, એવું સર્વ પરભાવ—વિભાવના સંગસ્પર્શ વિનાનું અસંગ્રન્યનુષ્ઠાન આદરે અને આમ અમૃતિકિયાના અનુષ્ઠાનથી આત્માને અમૃત કરે.

મ્યામ મુગ્ધજના લક્ષે ગમે તેમ માનતા હૈા, પણ વાસ્તિલિક રીતે મા સૈવાનું સ્ત્રરૂપ વિચારીએ તો 'સેવન મગમ અનૂપ'—આ સેવન મગમ અને અનુપમ છે. તસ્વારની ધાર પર સ્થિતિ કરવી સાહલી છે, પણ જિન ભગવાનની 'ચરણસેવા' 'સેવન અગમ અનૂપ' દાહલી છે; તરવારની ધાર પર આજગરા નાચતા દેખાય છે, પણ આ ચરણસેવાની ધારા પર દેવા પણ રહી શકતા નથી. અને તેવા પ્રકારે ભક્તશિરામાણ શ્રી આનંદઘના એ ગાયું છે—

> "ધાર તરવારની સાહલી દાહલી ચૌદમા જિનતણી ચરણ સેવા; ધાર પર નાચતા દેખ ભાજમરા, સેવના ધાર પર રહે ન દેવા."

> > —શ્રી આનંદઘનજી

"શિવગતિ જિનવર દેવ, સેવ આ દાહલી દા લાલ. પર પરિષ્યુતિ પરિત્યાગ, કરે તસુ સાહલી હા લાલ. આશ્રવ સર્વ નિવારી, હા જે સંવર ધરે હા લાલ. જે જિન આણા લીન, પીન સેવન કરે હા લાલ."—શ્રી દેવચંદ્રછ.

દ્રવ્યથી અને લાવથી આ ચરણસેવાનું કેવું દુર્ગમપણું છે, તે તેનું સામાન્ય સ્વરૂપ વિચારવાથી પણ સમજ શકાશે. પ્રભુના સ્વરૂપાયરણ ચરણના સ્મરણપૂર્વક તેમના ચરણકામળ પ્રત્યે વંદન, પૂજન, નમન, શુણસ્તવન એ આદિ દ્રવ્ય શુદ્ધ દ્રવ્યભાવ ચરણસેવા ચરણસેવા છે. પ્રભુ સાથે અલેક થવાની ઇચ્છા, 'આનંદઘનરસરૂપ' થવાની લાવના, પરભાવમાં નિષ્કામપણું, વિભાવ છાંડી સ્વલાવમાં વર્ત્તાનું, આશ્રવ ત્યજી સંવર ભાવ લજવા, આત્મામાં જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રાદિ તથારૂપ આત્મગુણ-લાવનું પરિણુમવું-પ્રગટપણું થવું, અર્થાત્ પ્રભુના સ્વરૂપધ્યાનના આલંખને આત્માનું સ્વરૂપાચરણુની શ્રેણીએ ચઢતા જવું, યાવત્ યઘાખ્યાત ચારિત્રરૂપ પરિપૂર્ણ સ્વરૂપાચરણુને પામવું તે સર્વ ભાવચરણ સેવા છે. અત્રે દ્રવ્ય સેવાના પ્રત્યેક પ્રકાર પણ લાવ પર આરોહવા માટે જ છે, ને તેમ થાય તા જ ભાવજનનચાગ્ય તે 'દ્રવ્ય' એ વ્યાખ્યાનુસાર તેનું સફળપણું છે; નહિં તા ભાવનું ઠામ-ઠેકાણું ન હાય તા 'ઝનુપયોગો પ્રવર્થ એ બીજી વ્યાખ્યાનુસાર તેનું પરમાર્થનિષ્ફળપણું છે. એટલે જ ભાવના અનુસંધાનવાળી દ્રવ્ય સેવાને પણ જ્ઞાનીએાએ પ્રશંસી છે.

" દ્રવ્ય સેવ વંદન નમનાદિક, અર્ચંન વળી ગુણુગ્રામાંછ; ભાવ ૃં અલેદ થવાની ઇહા, પરભાવે નિઃકામાંછ.....શ્રી ચંદ્રમભ૦ શ્રી ચંદ્રપ્રભ જિનપદ સેવા, હેવાએ જે હળિયાછ; આતમ અનુભવ ગુણુથી મળિયા, તે ભવલયથી ટળિયાછ....શ્રીચંદ્રપ્રભ૦ દ્રવ્યથી પૂજા રે કારણ ભાવનું રે, ભાવ પ્રશસ્ત ને શુદ્ધ; પરમ ઇંબ્ડ વાલ્હા ત્રિલુવન ધણી રે, વાસુપૂજ્ય સ્વયંબુદ્ધ....પુજના."

—શ્રી દેવચ'દ્રછ

"એમ પૂજા ળહુ લેંદ સુલીને, સુખદાયક શુભ કરણી રે; ભવિક છવ કરશે તે લેશે, આનંદઘતપક ધરણી રે....સુવિધિ."

—શ્રી આનંદઘનજી

અને આ શુદ્ધ પ્રભુસેવા અગમ છે એટલું જ નહિં, પણ અનુપમ છે, અર્ધાત્ આ જગતને વિષે એવું કાઈ ઉપમાન નથી કે જેની તેને ઉપમા આપી શકાય; કારણ કે આ ભગવાનનું સ્વરૂપ અનુષમ છે ને તેની ચરણસેવા કરે છે તે પણ તેવા જ અનુષમ આત્મસ્ત્રરૂપને પામે છે, એટલે તે સેવા પણ અનુષમ છે. દીપકને ઉપાસી વાટ જેમ દીવા ખને છે તેમ આ આનંદઘનરસરૂપ પરમાત્માના ચરણની ઉપાસનાથી આત્મા પણ સ્વરૂપાચરણની શ્રેલીએ ચઢી તેવા જ આનંદઘનરસરૂપ પરમાત્મા થાય છે.

> જિન ઉપાસી જિન થાય જવા, દીય ઉપાસી વાટ જયું દીવા; किन संदर्भारमस्वरूपी स्रेवा, **सगवान् दास**ना शर्ख सुदेवा.... जय किन देवा! —પ્રજ્ઞાવબાધ માક્ષમાળા (સ્વરચિત)

> > 卐

# ત્રંથ અભિધેય વિષયઃ ગ્રંથવસ્તુ દિગ્દર્શન

લિલેત અમૃત વાક્યે સત્પદ્દે विस्तरेલी, લિલેત વિસતરા આ સૂત્ર–સ્વર્ણ ગુંથેલી: પ્રતિપદ જ પરાવ્યા ન્યાય મીકિતક અંગે, ઋષિવર હરિલા છે લક્તિ સંવેગરંગે.

—સ્વરચિત (આ ગ્રંથનું મંગલાચરણ)

અત્રે જે ' શૈશ્ય 'નું - માવઅહેત્ ભાગવત્ની પ્રતિનિધિરૂપ સ્થાપનામૂર્ત્તિ'નું - જિન-પ્રતિમાનું પરમ ઉપાદેયપણે પ્રતિષ્ઠાપન કર્યું, તે ચૈત્ય (જિનપ્રતિમા) પ્રત્યે તે અર્હત્

लगवत्ना स्वरूपसमरण्पूर्वं के यथाविधि वंदनिक्षया ते शैत्यवन्दनः

ચૈત્યવન્દન સૂત્ર, ચિદ્રહેમવિશાધિની રીકા

તે ચૈત્યવન્દનના ભાવને પરમ અર્થગંલીર પદેામાં સૃત્રિત કરતં તે 'લલિતવિસ્તરા' વૃત્તિ, ચૈત્યવન્દનસૂત્ર; તે ચૈત્યવન્દન સૂત્રના પરમાર્થ આશયનું અપૂર્વ ્તત્ત્વદર્શન વિસ્તારતી તત્ત્વદર્શિની તે '**લલિતવિસ્તરા' વૃત્તિઃ** अने ते 'बिंबत विस्तरा'ने। पखु परमार्थ आशय व्यं कित करतुं विवेशन विस्तारती ते आ क्षणवानना दासनी क्षणवानने कहित.

કસમાંજલિંક ૫ 'ચિદ્રહેમવિશાધિની ' ટીકા. આટલું સામાન્ય સુચન કરી આ ગંથતા અભિષેય વિષયનું દિગ્દર્શન કરાવશું.

અત્રે મૂળ ચત્યવન્દન સૂત્રના વિષય પર આવતા પહેલાં શ્રી હરિભદ્રસ્ટ્રિસ્ટ્રો મા લલિતવિસ્તરા ગાંધની સવિસ્તર પ્રસ્તાવના આલેખી છે; અને તે અતીવ ઉપયોગી

હાત્રાથી આ વિવેચકે તેનું વિસ્તૃત વિવેચન કર્યું છે. એટલે અત્ર પ્રસ્તાવના દિગદર્શન તેનું પિષ્ટપેષણ નહિં કરતાં સુરા વાંચકને તેનું સાદાંત અવદાકન કરવાની લલામણ કરીએ છીએ. આ પ્રસ્તાવનામાં ચૈત્યવન્દનના સફલપણા અને સમ્યક્ષ્કરણની પુષ્ટ મીમાંસા કરી, અધિકારી-અનધિકારીના સક્ષ્મ વિવેક દર્શાવી, અપવાદનું બ્હાનું આગળ ધરનારાએને મુખચપેટિક કરી, આગમવિદ્ધિત શ્રેયામાર્ગની ઉદ્ધાવણા ઉદ્ધાપી, અને 'આ શ્રેયામાર્ગ મહાપુરુષ, ક્ષીણપ્રાય કર્મવાળા, વિશુદ્ધ આશયી, ભવમબહુમાની એવા અપુનર્બાધકાદિના વ્યવસ્થિત છે, અન્યોના પુન: શુદ્ધદેશનાના અનહ પણાને (અધાગ્યપણાને) લીધે અનધિકાર જ છે. ' એમ હરિગર્જના કરી હરિભદ્રજીએ, ભવાભિનંદીઓને આ ચૈત્યવન્દનના અનધિકારી ઠરાવી અનાદત કરી, સાચા મુમુલુ આત્માર્થી એવા અપુનર્ભ ધકાકિ દશાવાળા અધિકારી એાને જ અત્ર અધિકારી ગણી, તેઓને જ ઉદ્દેશીને પ્રસ્તુત વિષયના પ્રારંભ કર્યો છે. અને તેમાં પ્રથમ વ્યાખ્યાના પદ-પદાર્થ આદિ છ પ્રકાર દર્શાવી, જિજ્ઞાસા-ગુરુયાેગ-વિધિ પરતા આદિ સખ્ત વ્યાખ્યાંગાની विश्वारिष्यामां — 'धर्म प्रति मूलभूता वन्दना '—धर्म परत्ने मूलभूत वन्दना छे स्रे महा-સૂત્રથી લક્તિમાર્ગની મહાપ્રતિષ્ઠા કરી, 'યથાર્થનામાં, સ્વપરતંત્રવિદ, પરહિતનિરત, પરાશયવેદી એવા ગુરુ સાથે સમ્યક સંબંધ તે ગુરુયાેગ,-આના વિપર્યયથી (ઉલટા પ્રકારથી) વિષર્થય (ઉલટા પ્રકાર, અગુરુયાત્ર)' એમ કહી, ગુણત્રણગુરુ સ્વપરસમયના જાણ. માત્મજ્ઞાની ગીતાર્થ ગુરુના પુરસ્કાર કરી, તેથી ઉલટા પ્રકારના મગીતાર્થ અજ્ઞાની અસમયત્ત એવા અગુરુ અથવા કુગુરુના તિરસ્કાર કર્યો છે,—તે એટલે સુધી કે. 'तद्व्याख्यानमपि अध्याख्यानमेव अभक्ष्यास्पर्शनीयन्यायेनान्धेफ्लमेतत् '-तेनं-अगुरुनं વા કુગુરુનું વ્યાખ્યાન પણ અવ્યાખ્યાન જ છે,-અભક્ય-અસ્પર્શનીય ન્યાયથી આ અનર્થ-કક્ષવાળું છે, એમ સ્પષ્ટ શબ્દાેમાં વીરપુત્ર હરિક્ષદ્ર છંએ વીરગર્જના કરી છે: અને छेषटना अस्पलवता व्याण्यांगमां डिंडिमनाहथी ६६ धेण्युं छे हे—'नहि दीर्घदौर्गत्यमाकु चिन्तामणिरत्मावाप्तिष्ठेतुः, पत्रमैय नानेकपुद्रस्रपरावर्त्तभाजो व्याख्याङ्गम् ' – दीर्धहीर्गात्य-ભાગી જેમ ચિન્તામણિશનની પ્રાપ્તિને યાગ્ય હાય નહિં, તેમ અનેકપુદ્દગલપરાવર્તા જેટલા દીર્ધ સંસારભાગીએ માવા મચિન્ત્યચિન્તામણિ સમા ચૈત્યવન્દનની પ્રાપ્તિને થાન્ય હાય નહિં, પણ ચરમાવર્તાવર્ત્તા અપુનર્ભ ધકાદિજ આને ચાન્ય હાય.

આટલી પ્રસ્તાવના કરી હરિલદ્રજીએ, -ચૈત્યવન્દન કરતાં પૂર્વે પ્રિશ્વિપાતદ લડક સૂત્ર (નમુત્યુલું) પહેલું જોઈએ એટલા માટે, -તેની જ આદિમાં વ્યાખ્યા કરી છે; અને તે પ્રિશ્વિપાતદ લડક સૂત્ર પઠતાં પહેલાં પણ સાધુએ કે શ્રાવકે કેવા પ્રશ્વિપાતદ લડકનું નવ પૂર્વ વિધિશ્વી અપૂર્વ ભાવવૃદ્ધિ કરવી જોઇએ તે દર્શાવતા દ્રવ્યથી અને વિભાગમાં વર્ગી કરણ લાવથી પરમ સુંદર પૂર્વ વિધિ દાખવી, આ લાવિતાતમા મહાતમાએ વર્ગી કરણ હરિલદ્રજીનું પરમ લક્તિપ્રવલુ હૃદયે પ્રશ્વિપાતદ લડક સૂત્રના અવતાર કરી, મૌલિક સંશાધન તેના ૩૨ અથવા ૩૩ આલાપ કાનું (આલાવાનું) નવવિલાગમાં અપૂર્વ વર્ગી કરણ કર્યું છે. (લ્તુઓ પૃ. દેષ્ઠ-દેષ) આ ચૈત્યવન્દન

સૂત્રાન્તર્ગત આ પ્રશ્વિપાતદશ્કક સ્ત્રની તત્ત્વસંકલના કેવી અદ્ભુત છે, તેનું સ્વપ્રશાથી પરમ અદ્ભુત માલિક સંશોધન (Original research) કરી અને તેના પદેલું નવ વિભાગમાં સુયુક્તિયુક્ત પરમ ખુદ્ધિમચ્ચ (Most Intelligent) વગી કરણું (Classification) દર્શાવી, પ્રજ્ઞાનિધાન શ્રી હરિભદ્રસ્ટ્રિજીએ પાતાના પ્રજ્ઞાતિશયના પરિચય કરાવ્યો છે, –જે કાઈ પણ સ્લુદયને આ મહામતિ મહાત્માની અપૂર્વ તત્ત્વદેષ્ટિ પ્રત્યે સાનંદાશ્વર્ય બહુમાન પ્રગટાવી નતમસ્તક કરે છે.

અત્રે ૩૨ આલાવા છે અને બીજાના મતે 'વ્યાવૃત્તછદ્મ' એ આલાવા લાકો ગણતાં ૩૩ માલાવા છે. તેની નવવિભાગવિભક્ત સંપદ્ની મદ્ભુત સંકલના આ પ્રકારે: (१) प्रथम भे आलावा-अर्ड त अने अगवंत (नमोत्यु णं अरहंताणं स्तातव्यसंपद् व्याहि भगवंताणं ) के स्तातव्यनी—स्तृति अरवा येव्यनी संपद् ( सावबक्ष्मी -સાવએશ્વર્ધ) દાખવે છે. આ મૃળ સ્તાતવ્ય સતે જ તેમાં બીજી નવ સંપદની અધી સંપદાએાનું નિબન્ધન ઘટે છે. આમ આના પરજ અધી અદ્ભુત સંક્લના ધાગધમ હાઈ આ સ્તાતવ્યસંપદ્ કેન્દ્રસ્થાને (Central) છે. (અને એટલેજ મુખપૃષ્ઠ પરની ખાસ આકૃતિમાં તેને કેન્દ્રસ્થાને મૂકેલ છે; અને ઇતર સંપદાઓના તેની સાથેના કાર્ય-કારણભાવ આવા -- ખાણ ચિદ્ધથી દર્શાવ્યા છે.) (૨) એટલે પછી આ સ્તાતિવ્યસંષદ્નું પ્રધાન સાધારણ કારણ શું? અસાધારણ કારણ શું? એ દર્શાવ્યું છે. (3) પછી આ સ્તાતન્યસંપદ્ના બીજા જવેને-લાકાને શું હપયાગ? શું ઉપકાર? એ દર્શાવવા સામાન્યથી ઉપયોગમાં પદ્ અને તેનું કારણ તથા વિશેષથી ઉપયોગસંપદ્ એ કથન કર્યું છે. (૪) આવા પરમ ઉપકારી અર્હાત ભગવંતની સ્વરૂપ-સંપદુ શી છે ને શા કારણે છે તે દર્શાવી, આ પ્રભુ બીજાઓને પણ આત્મતુલ્ય ક્લ આપનારા છે, એમ તેના મહામહિમા પ્રગટ કર્યા છે. (૫) અને છેવટે શિવ-અંચલાદિરૂપ મિહિગતિસ્થાનને પામેલા એએા અભયસંપદ્રને પ્રાપ્ત છે એમ દર્શાવ્યું છે. એ બધી સંકલના અત્રે વિસ્તારથી નિરૂપણ કરી છે; આ સમસ્તના-આ વિવેચકે ચાજેલી આ ગ્રંથના સારસર્વસ્વરૂપ-હૃદયરૂપ ખાસ આકૃતિ જે આ ગ્રંથના મુખપૃષ્ટ પર મૂકેલી છે તે પરથી - સુત્ર વાંચકને સુગમપણ ખ્યાલ આવશે. આ નવ વિભાગમાં વિભક્ત સંપદ્ધ અને તેના શીર્ષ કમાં આવતા પદેાનું \* પછી અનુક્રમે સવિસ્તર વર્ણન કર્યું છે.

તેમાં પ્રથમ કેન્દ્રસ્થ સ્તાતિવ્યસંપદ્ દર્શાવતા (૧) અહીંત, (૨) ભગવંત એ એ એ પદ છે. નમોત્યુ માં અરદાંતામાં—અહાંતાને નમસ્કાર હા ! આમ પ્રાર્થના વડે બીજા—

<sup>\*</sup> અત્રે પ્રાય: પ્રત્યેક પદના વ્યાખ્યાનમાં વિવિધ રસપ્રદ ભાષપ્રદ ન્યાયચર્ચા–દાર્શનિક મીમાંસા ગાહ્યી છે. તેતું દિગૃદર્શન કરાવતું ખાસ કાષ્ટ્રક મ્યા વિવેચકે યોજ્યું છે, તે માટે ભુગ્રા પૃ. ૪૦૬–૪૦૭

ધાન આદિથી દર્લભ એવા ભાવનમસ્કાર સાધ્ય-સધાવા યાજ્ય છે. ' दुरापो भावनमस्कार:' 'इत्थं बीजाधानसाध्य:'. अर्थात आभ ૧. સ્તાતવ્યસંપદ: અહ<sup>્</sup>ત ભગવંત પ્રાર્થનાથી જીવની ચિત્તભૂમિમાં સત્પ્રશંસારૂપ ધર્મળીજના પ્રક્ષેપ થાય છે. જેમાંથી અંકુરાદિક્રમે યાવત્ માક્ષરૂપ ફ્લસિદ્ધિ થાય છે. અને આમ પ્રાપ્ત થતા આ તત્ત્વધર્મં રૂપ ભાવનમસ્કરના ઉત્કર્ષ આદિ ભેઠ છે જ. અર્થાત ભાવની તરતમતા પ્રમાણે આ ભાવનમસ્કારના પણ જલન્ય-મધ્યમ-ઉત્કષ્ટ આદિ ચહતા ઉતરતા પ્રકાર હાય જ છે. એટલે આમ ભાવનમસ્કાર વડે ભાવનમસ્કારનું પણ સાધન ઘટે છે. આ નમસ્કાર છે તે પૂજાર્થે છે-'पूजार्थं च नमः' અને પૂજા ते દ્રવ્ય-સાવ સંક્રાય છે.--पूजा द्रश्यभाषसङ्कोच', અર્થાત્ તેમાં કર-શિર-પાદ અહિના સંન્યાસ (સમ્યક્રન્યાસ, અઠબથી-વિનયથી સ્થાપન ) તે દ્રવ્યસ કાર્ય, અને ભાવસંકાિય તા विशुद्ध भनने। नियेश छे.— तत्र करिशर पादादिसंन्यासी द्रव्यसङ्कोच: भावसङ्कोचस्तु विशुद्धस्य मनसो नियोग '. आ पूलना ' युष्प, आभिष्, स्तात्र, अतिपत्ति ' अभ थार પ્રકાર છે. ને તેઓનું ઉત્તરાત્તર પ્રાધાન્ય છે; તેમાં પ્રથમ ત્રણ દ્રવ્ય પૂજાના અંગભૂત છે ને ચાથા પ્રકાર-પ્રતિપત્તિપૂજા લાવપૂજારૂપ છે. પ્રતિપત્તિપૂજા એટલે શું ? જે જિનસ્વરૂપ છે તેના એક અંશથી માંડીને સર્વ અંશ સુધીના ગ્રહ્યુ-અંગીકરણ વડે નિજ સ્વરૂપનું म्याविकावन-प्रगटपछं ते प्रतिपत्तिपूज છે. અर्थात् सम्बग्हरीन सावधी मांडीने डेवस-જ્ઞાન ભાવપર્યાત ઉત્તરેઃત્તર વધતી દશાથી શુદ્ધ આત્મભાવનું અંગીકરણ-પ્રગ્રૂટપણું તે अतियत्तिपूज छे अत्रे 'नमोऽस्त्वर्द्धस्यः'-नभस्त्रार हैः अर्ड'तेने, सेभां 'नमोऽस्तु' એ પરથી સામાન્યથી ભાવન મસ્કાર કહ્યાં છે, એમ પાતાના સ્વતંત્ર અભિપાય જાહેર કરી. આચાર્ય શ્રી હરિભદ્રજીએ 'અન્યા તા કહે છે'—'अन्ये त्वाह:' એમ કહી, આ ભાવનમસ્કારની કાઈ ઇચ્છાયાગાદિમાં ઘટના કરે છે એમ બીજાઓના અભિપ્રાય નાંધી. અત્રે પ્રસંગથી પાતાના પરમ પ્રિય (most favourite) ઇચ્છાયામ-શાસ્ત્રયાગ-સામર્થ્યયાગનું સ્વરૂપ દર્શાવતા ૯ શ્લાક સ્વરચિત યાગદ્દહિટસમુચ્ચયમાંથી અવતારી, બીજાઓના અભિપ્રાયે ઇચ્છાયાગાદિની ભાવનમસ્કારમાં ઘટના કરી છે. અત્રે નમસ્કાર હા અહ"તાને ' એમાં ખહુવચની પ્રયોગ છે, તે એકાત્મવાદી અદ્ભેત મતનું ાનરસન કરી અહ'તાનું અહત્વ ખ્યાપન કરવા માટે, તેમ જ નમસ્કાર કરનારને ફલાતિશયનું જ્ઞાપન કરવા માટે પ્રયોજેલ છે. (૨) આ અર્કતા પણ નામઅર્કત્, સ્થાપનાઅર્કત્, દ્રવ્યઅર્કત્. ને ભાવઅર્હત્ એમ અનેક ભેદવાળા છે, તેમાં 'ભાવઅર્હત્'ના અઢણાર્થ 'ભગવંત' એ વિશિષ્ટ પદ મૂક્યું છે. અત્રે 'ભગ' શખ્દના પ્રયાગ સમગ્ર એવા અલ્ધ, રૂપ, યશ, શ્રી, ધર્મ અને પ્રયત્ન એ છ પ્રકારમાં કરાય છે. આ છએ પ્રકારનું 'લગ' આ અહીં તાને કૈવું ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ વર્ત્ત છે, એમ સ્પષ્ટ દર્શાવી, આ ષડ્વિધ લગસંપન્ન હાવાથી આ અહીં તો ખરેખરા 'ભગવંતા' છે, એમ સુયુક્તિથી પ્રતિષ્ઠાપિત કરી અત્રે આવી સ્તાતવ્ય-સંપદ્રસંપન્ન અહીંત લગવંતાની તાત્વિક મહાપ્રતિષ્ઠા કરી છે.

આ સ્તાતિવ્યસંપદ્રમ અહીત્મગવત્પણું શાને લીધે છે? તેનું કારણ દર્શાવતા આદિકર, તીર્થકર, સ્વયંસંબુદ્ધ એ ત્રણ પદથી ઉક્ત સ્તાતવ્યસંપદ્ની જ પ્રધાન એવી સાધારણ-અસાધારણ હૈતસંપદ કહી છે: (3) આ અર્કંત લગવંતા ર. સાધારણ અસાધારણ આદિકર છે. કાના? અત્માદિશામી જન્માદિ પ્રયંચના પ્રત્યેક આત્મા જેમ પાતપાતના આત્માદિગામી જન્માદિ પ્રપંચના હેત્મ પદ:ભારિકર क्रमादे छे (creator of his own individual universe) तेम આદિત્રણ પદ આ ભગવંતા પણ તેમજ છે. એટલે આદિકર વિશેષણથી મોલિક સાંખ્યોનું નિરાકરણ કરી સ્ત્રેાતુવ્યસંપદનું પ્રધાન સાધારણ કારણ કહ્યું (૪) આવા આ माहिं हो ती १ हरें। છે. જેવી સંસારસાગર તરે તે તીર્થ એટલે પ્રવયન વા પ્રવચનાધાર સંઘ; તે તીર્થના કરનારા તે તીર્થકરા. સંસારસાગર તારનારૂં આ તીર્ધફય પ્રવચન-જહાજ પરમાત્તમ છે. આવા પરમાત્કુષ્ટ ધર્મતીર્થના સંસ્થાપનથી આ તીર્થ કર દેવાએ પરમ વિશ્વોપકાર કર્યો છે. (૫) આવા આ આદિકર તીર્ધકરા સ્વયં સંખુદ્ધ હાય છે. આ પરથી મહેશાનું પ્રદુશી બાધ-નિયમ હાય છે એમ વદનારા મહેશાનુ પ્રદુવાદી એ ના-ઇ ધિરવાદી એ ના નિરાસ કર્યો છે. આ **તી**ર્થ કર ભગવંતા ખીજાના ઉપદેશ વિના સ્વયં-' आत्मनैव ' પાતે જ પાતાથી જ સમ્યત્ર વરબાધિપ્રાપ્તિથી 'બુદ્ધ '-- મિથ્યાત્વનિદ્રાના અપગમરૂપ (કર થવા૩૫) સંબાધ વડે ખુદ્રો છે. તીર્થ કરસવ વેળાની વાત તા દૂર રહેા, તથા-ભાગ્યત્વાદિ સામગ્રીના પરિપાકથી પ્રથમ સંકાષ વેળા મે પણ આ ભાગવંતા સ્વયાગ્યતા-પ્રાધાન્યથી સ્વયં---'आत्मना' સંબુદ્ધ થયેલા હોય છે. આમ આદિકરપણા વડે અન્ય જીવાને સાધારણ અને સ્વયં સંખુદ -- તીર્યં કરપણા વહે અન્ય જીવાને અસાધારણ એવી પ્રધાન હેતુસંપદ્ દર્શાવી, સ્તાતિવ્યસંપદ્ની જ પ્રધાન એવી અસાધારશ્—અસાધારશ્રર્યા હેત્સં પદ કહી.

આ અર્ક ત્લગવતપણાનું અસાધારણ કારણ દર્શાવતા પુરુષોત્તમ, પુરુષિસંક, પુરુષવરપુણ્ડરીક, પુરુષવરગન્ધહસ્તી એ ચાર પદથી સ્તોતિવ્યસંપદની જ અસાધારણ હેતુસંપદ સત્ત્વામાં ઉત્તમપણાને લીધે આ અર્ક ત લગવતા પુરુષોત્તમો પુરુષોત્તમ આદિ ચાર પદ છે. (૭) કર્મ શત્રુઓ પ્રતિ શોર્યથી, તેના ઉચ્છેદન પ્રતિ કોર્યથી ઇત્યાદિ પ્રકારે સિંહ સાથે ગુણસામ્યથી પુરુષોને વિષે સિંહ એવા આ લગવતા પુરુષસિંહો છે; (૮) સંસારજલઅસંગાદિ ધર્મ કલાપથી વરપુણ્ડરીકા સાથે સામ્યથી આ લગવતા પુરુષવરપુણ્ડરીકા છે; (૯) ગાંધહસ્તીના ગાંધથી જેમ છુદ્ર ગળે લાગી જાય છે, તેમ લગવદ્વિકારના ગન્ધથી જ ક્ષુદ્ર ઉપદ્રવા ભાગી જાય છે, એમ ધર્મ સામ્યથી પુરુષોને વિષે ગાંધહસ્તી સમા આ લગવતા પુરુષવરગન્ધહસ્તીએ છે. આમ પુરુષોત્તમપણા આદિથી આ સ્તાન્ય અર્ક ત લગવતાની સતાન્યસંપદ્રની—સહજતમસ્વરૂપી શ્રીમદ્દપણાની—આત્મવેલવની હેતુભૂત અસાધારણ હેતુસંપદ્ સિદ્ધ કરી.

લલે આ અહ ત લગવંતા આવા પુરુષાત્તમ-પુરુષસિંહાદિ હા, પણ તેમાં બીજાને-લાકને આ શું? તે માટે બીજાઓને-લાકાને આ ભગવંતા થકી કેવા પરમ ઉપયાગ-परम ઉपकार छे की दर्शावता दे।है।तम, दे।कनाय, दे।कित, ૪. સામાન્યથી ઉપયોગ- લાેકપ્રદ્રીપ, લાેકપ્રદોતકર એ પંચ પદથી સ્તાતવ્યસંપદ્રની જ સામાન્યથી સંપદ્દ: લાકાત્તમચ્યાદિ ઉપયોગસંપદ્દ કહી છે: (૧૦) લાક એટલે સામાન્યથી ભવ્ય સત્ત્વલાક, તેમાં ઉત્તમ 'સકલ કલ્યાઈફકનિઅંધન તથાભવ્યત્વ ભાવે કરીને ' પંચ પદ ઉત્તમ હાવાથી આ ભગવંતા લાકાતમાં છે; (૧૧) લાક એટલે ખીજાધાનાદિથી સંવિભક્ત એવા વિશિષ્ટ ભગ્યક્ષાક, તેઓનું ખીજાધાનાદિથી ચાત્ર-ક્ષેમ કરવારૂપ યથાર્થ નાથપણું કર્યાથી તેઓના નાથ હાવાથી આ ભગવંતા લાકનાથા છે; (૧૨) લાક એટલે સકલ પ્રાણિલાક અથવા પંચાસ્તિકાયાત્મક લાક, તે સર્વ પ્રત્યે સપરિણામ હિત કરનારા હાવાથી આ ભગવંતા લાકહિતા છે; (૧૩) લાક એટલે विशिष्ट संज्ञिबीड, ते सम्यग्रष्टि-याग्रर्ष्टिसंपन्न बीड प्रत्ये જ-निक्षं के रिष्टिशून्य અજ્ઞાનાંધ લાક પ્રત્યે-મા ભુવનપ્રદીય ભગવંતા દિવ્ય જ્ઞાનપ્રકાશ વડે તત્ત્વભાષરૂપ કાય કરતા દાવાથી આ ભગવંતા લાક પ્રદીપા છે; (૧૪) લાક એટલે ઉત્કૃષ્ટમતિ ભવ્ય-सत्त्व क्षेष्ठ-अञ्चयत्वर्भ, तेक्याने प्रद्योत-प्रकृष्ट ज्ञानप्रकाश करनारा द्वावाथी का क्षणवंता લાક પ્રદ્યોત કરા છે. આમ વિવિધ અર્ધમાં પ્રયુક્ત 'લાક' શબ્દથી વિવિધ પ્રકારના લાક પ્રત્યે સ્વસ્વયાગ્યતા અનુસાર ઉપયાગથી-ઉપકારથી આ પરમ લાકાપકારી લગવંતાનું પરમ પરાર્થ કરણ-પરાપકારકરણ દાખવી, આ ભગવંતાની સ્તાતવ્યસંપદ્રની જ બીજાઓને-પરાને પરમ ઉપયોગરૂપ થઈ પડતી એવી સામાન્યથી ઉપયોગસ પદ્દ કહી. આવી આ ઉપયોગ-સંપદ્ પણ શાને લીધે છે? તેના હેતુ દર્શાવતા અભયદ, ચક્ષુદ, માર્ગદ, શરણદ, બાધિદ એ પંચ પદથી ઉપયોગસંપદ્રની હેતુસંપદ્ર અતાવી છે: (૧૫) આ પ. ઉપયોગસ પદ્ની હેતુ- લગવ તાના ગુણપકર્ષ રૂપપણને લીધે, અચિ-ત્યશક્તિ યુક્તપણને સંપદ: અભયાદિ પંચપદ લીધે, તથાભાવે અવસ્થિતિને લીધે, સર્વથા પરાર્થ કરશુને લીધે-આમ આ સંકલનાબદ ચાર કારણને લીધે,-'અભય' એટલે વિશિષ્ટ આત્મસ્વાસ્થ્ય અર્થાત્ નિ:શ્રેયસ ધર્મભૂમિકાની નિબન્ધનભૂત ધૃતિ, તેની સિદ્ધિ આ લાગવંતા થકી જ હાય છે, માટે આ લાગવંતા અલાયદા છે; (૧૬) જેના વિના તત્ત્વદર્શન હાતું નથી ને જે ધર્મકલ્ય-વૃક્ષનું અવંધ્ય બીજ છે એવું શ્રહારૂપ ભાવચક્ષ, તેની પ્રાપ્તિ આ લગવંતા થકી જ હાય છે, માટે આ લગવંતા ચક્કદો છે; (૧૭) 'માર્ગ' એટલે ચિત્તનું અવકગમન, 'ભુજંગમગમનનલિકાયામ તુલ્ય' ક્ષયાપશમવિશેષ-જેને અન્યદર્શનીઓ 'સુખા' કહે છે, તેની પ્રાપ્તિ પણ આ ભગવંતા થકી જ હાય છે, માટે આ લગવંતા માર્ગ દા છે; (૧૮) 'શરણ ' એટલે લવારહયમાં સમાધાસનસ્થાન સમું તત્ત્વચિંતારૂપ અધ્યવસાન-જેને બીજાઓ 'વિવિદિષા' કહે છે, તેની પ્રાપ્તિ પણ આ ભગવંતા થકી હાય છે, માટે આ ભગવંતા શરણદા છે; (૧૯) 'બાધિ' એટલે જિન-પ્રભીત ધર્મપ્રાપ્તિ, તત્ત્વાર્થ શ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યગ્રદર્શન-જેને જૈનેતરા 'વિસ્પ્તિ' કહે છે,

તેની પ્રાપ્તિ પણ આ ભગવંતા થકી જ હાય છે, માટે આ ભગવંતા બાધિદા છે. (આ અભયાદિષંચક અપુનર્ભધકને જ હાય અને તે નિયમથી ઇતરેતરફલવાળું હાય, અર્થાત્ અભયનું ફલ ચક્ષુ, ચક્ષુનું ફલ માર્ગ, માર્ગનું ફલ શરણ ને શરણનું ફલ બાધિ એમ અવશ્ય હાય, અને આવું ન હાય તેને તાત્વિક અભયાદિપણું ઘટતું નથી.)

આમ સામાન્યથી ઉપયોગસંપદ અને તેની ક્રેતુસંપદ કહી, વિશેષથી ઉપયોગસંપદ દર્શાવતા ધર્મદ, ધર્મદેશક, ધર્મનાયક, ધર્મસારથિ અને ધર્મવરચતુરંત ચક્રવર્ત્તી એ પંચપદ કહ્યા છે: (૨૦) ' ધર્મ' એટલે ચારિત્રધર્મ, શ્રાવકધર્મ ને સાધુધર્મ-એમ બ પ્રકારના સ્વસ્વમુમિકાચિત કિયાથી સાધ્ય એવા આત્મપરિણામ, આ ધર્મ ૬. વિશેષથી ઉપયોગસ'પદ: ભગવદ અનુમહ થકી જ પ્રાપ્ત હોય છે માટે આ ભગવંતા ધર્મદો ધર્મદઆદિ પંચ પદ છે: (૨૧) આવા ધર્મ (જેના ઉત્તમ નમૂના અત્રે હરિભદ્રજીએ સમધર લિલત પદામાં આપ્યા છે) યથાભવ્ય ઉપદેશે છે. માટે આ લગવંતા ધામ દેશકા છે; (૨૨) આ ધર્મના વશીકરણ લાવને લીધે, તેની ઉત્તમ પ્રાપ્તિને લીધે, તેના ક્લપરિલાગને લીધે, અને તેના વિવાતની અનુપપત્તિને લીધે -એમ ચાર મૂળ હેતુ અને તે પ્રત્યેકના ચાર ચાર ઉત્તર હેતુને લીધે ધર્મસ્વામીપણા થકી આ લગવંતા ધર્માનાયકા છે; (૨૩) આ જ ધર્મરૂપ રથ, તેના સ્વપર અપેક્ષાએ સમ્યકપ્રવર્ત્તન-પાલન-દમત્યાગઘરી ઉત્તમ સારથિપણું હાવાથી આ ભગવંતા ધમ સારથિએ! છે: (૨૪) ચક્રવર્ત્તીચક અપેક્ષાએ લાેકદ્રયઉપકારિપણાએ કરીને તેમજ કાંપલાદિપ્રણીત ધર્માંચક અપેક્ષાએ કથ-છેદ-તાયરૂપ ત્રિકાેટિપરિશુદ્ધતાએ કરીને વર-પ્રધાન એવું ચતુર્ગતના 82છેદ કરનારું ધર્મચક વર્ત્તાવ્યું હોવાથી આ ભગવંતા ધર્મવરચતુરન્તચક્રવર્ત્તાએ! છે. આમ ધર્મદપણાથી, ધર્મદેશકપણાથી, ધર્મનાયકપણાથી, ધર્મસારથિપણાથી અને ધર્મ વરચતુરન્તચક્રવર્ત્તિપણાથી આ ભગવંતા બીજા જવાને વિશેષે કરીને ઉપયોગી-ઉપકારી થઈ પડે છે. એટલે સ્તાતબ્યસંપદુની જ વિશેષથી ઉપયાગસંપદ કહી.

હવે લગવંતની જે અહેત્લગવત્પણારૂપ સ્તાતિવ્યસંપક્ પ્રારંલમાં જ કહી, તેની સકારણા સ્વરૂપસંપદ્ દર્શાવતા અપ્રહિતવરજ્ઞાનદર્શન કર અને વ્યાવૃત્ત છરા એ બે પદ કહ્યા છે: (૨૫) કાઈ (બોહો) પ્રતિહતવરજ્ઞાનદર્શન કર માને છે હ. સકારણા સ્વરૂપસંપદ: તેનું સુયુક્તિથી નિરસન કરી, આત્માનું સર્વજ્ઞાનદર્શન સ્વભાવપણું સતે અપ્રતિહતવરજ્ઞાન નિરાવરણપણાએ કરીને આ લગવંતા અપ્રતિહતવરજ્ઞાનદર્શન કરો દર્શન કર, વ્યાવૃત્ત છક્ક માને છે તેનું નિરાકરણ કરી,) છાદે છે તે 'છવા' – જ્ઞાનાવરણાદિ ઘાતિક મે – ભવાધિકાર, તે જેને વ્યાવૃત્ત છે એવા આ ભગવંતા વ્યાવૃત્ત છક્કા છે.

આવી સફારહ્યા સ્વરૂપસંપદ્રસંપન્ન આ અહીંત ભગવંતા એટલા ભધા પરમ ઉઠાર

૮. ચ્યાત્મતુલ્ય પરફલકતુ ત્વસ પદ: જિન–જાપકાદિ ચારપદ

અને પરમ સમર્થ છે કે તેએ બીજ જવાને પણ અત્મતુલ્ય કલ આપે છે, એ દર્શાવતાં, (૨૭) જિન-જાપક, (૨૮) તીર્ણુ-તારક, (૨૯) બુદ્ધ-બાધક, (૩૦) માગ્ય-માચક આ ભગવંતા છે એમ સવિસ્તર યુક્તિથી સિદ્ધ કરી સ્તાતિવ્યસંપદ્દની જ આત્મતુલ્યપરફલકર્જુ ત્વસંપદ્દ કહી.

છેવટમાં પ્રધાનમુણના અપરિક્ષયથકી પ્રધાનફલપ્રાપ્તિવડે અભયસંપદ્ દર્શાવતા સર્વરા-સર્વદરી, શિવઅચલાદિરૂપ સિદ્ધિગતિસ્થાનસંપ્રાપ્ત, જિના જિતલય એ ત્રણ પદના ઉપન્યાસ કર્યો છેઃ (૩૧) સર્વજ્ઞ-સર્વદર્શિપણું એ તા મ્યાત્માના પ્રવાનગુષ્ય્−અપિર- સ્વભાવ છે અને નિરાવરણપણું ઘયે તે આવિર્ભૂત-પ્રગ૮ હોય છે. ક્ષયથકી પ્રધાનક્લપાપ્તિ 'ચંદ્ર જેમ ભાવશુદ્ધ પ્રકૃતિથી આતમા સ્થિત છે (કાંઈ નવીન વડે અભયસં પદ: સર્વજ્ઞ- સ્થાપિત કરવાના નથી), વિજ્ઞાન છે તે ચંદ્રિકા જેવું છે, તેનું સર્વ દર્શી સ્પાદિ ત્રણ પદ આવરણ છે તે વાદળા જેવું છે;' તે આવરણ દૂર ૮ળતાં જેમ ચંદ્રની ચંદ્રિકા વિશ્વમાં વિસ્તરે છે, તેમ જ્ઞાનાવરણ દ્વર ટળતાં આત્મચંદ્રની જ્ઞાનચંદ્રિકા અખિલ વિશ્વને પ્રકાશે છે, અને આમ કેવલજ્ઞાનસ્વરૂપે પ્રકાશતા આ જિનરાજ-ચંદ્ર અહીંત લગવતા સર્વજ્ઞ-સર્વદર્શીઓ હાય છે. (૩૨) શિવ, અચલ, અરુજ઼, અનંત, અક્ષય, અવ્યાખાધ, અપુનરાવૃત્તિ એવા 'સિદ્ધિત્રતિ' નામધેય स्थानने संधाप्त थ्या व्यर्कंत लगवंता छे. 'पवंग्रता एव प्रेक्षावतां नमस्काराही:'— એવં ભૂતો જ--એવા પ્રકારની સિદ્ધદશાને પામેલાએ જ પ્રેક્ષાવંતાને-વિગારવાનાને નમસ્કાર હૈ-નમસ્કાર કરવા ચાગ્ય છે. (આદિમાં અને અંતમાં મૂકેલા નમસ્કાર મધ્યવ્યાપી છે એટલા માટે આ સૂત્રના પ્રત્યેક પદ સાથે આ નમસ્કાર ચાજવા ચાગ્ય છે,–જેમ કે નમો आइगराण नमो तित्वयराणं धत्थाहि). (33) सवप्रपंथनिवृत्तिथी केष्ट्रे स्थयत अधित अधी छे. ખપાવ્યો છે એવા આ અહિંત ભગવંતા જિત્તભયા છે; એવા આ જિનાને જિત્તમયાને नभरकार है। नमो जिणाणं जिल्लभयाणं। अत्रे अहुत्यनप्रयेश छे ते आशयरक्षति અર્થ અને કલાતિશયજ્ઞાપનાથે છે એમ કહી, આ કલ ભગવદ્ ખાલંબન ચિત્તવૃત્તિથી ભગવંતા થકી જ છે એમ ચિન્તામણિરત્નપ્રશિધાનના દૃષ્ટાંતથી સ્પષ્ટ સમજાવી, આચાર્ય વર્ષ હરિલદ્રજીએ 'એક પૂજ્યે સર્વ પૂજ્યા' એ સૂત્રનું અદ્ભુત પરમાર્થ રહસ્ય પ્રકાશ્યું છે. આમ ઉકત પ્રકારે જે સર્વજ્ઞ-સર્વદર્શીઓ છે, તેઓનું જ શિવઅચલાદિ વિશેષણુસંયન્ન સિદ્ધિગતિસ્થાનની સંપ્રાપ્તિ થકી જિતસયપાસું કહેવાય છે. અને આમ સર્વજ્ઞ-સર્વદર્શિયણારૂપ પ્રધાનગુણના અપરિક્ષય વડે કરીને પરમ અભય એવા માક્ષરૂપ મધાનફલની પ્રાપ્તિરૂપ અભયસંપદ્ કહી.

મામ સ્વમત્તાથી નવ વિભાગમાં વિભક્ત આ સંપદાની યુક્તિયુક્ત સંકલનાનું પરમાર્થ પ્રદર્શક પ્રયોજનરહસ્ય દર્શાવતા ઉપસંહાર કરતાં આર્ષ દેષ્ટા પ્રજ્ઞાનિધાન મહિષ્ હરિભદ્રાચાર્ય અસ્પષ્ટીકરણ કરે છે કે-આ જ ઉક્ત ક્રમે પ્રેક્ષાવ તાની - વિચારવ ત વિદ્વન્ત્રનોની જિજ્ઞાસાપ્રવૃત્તિ હાય છે, તેમ જ એવા પ્રકારે વિશેષ પ્રશિધાનની તિથી આ 'ભગવદ્યુણુગહુમાનસાર' સમ્યય્ અનુષ્ટાન હાય છે, એ જ્ણાવવા માટે એમ ઉક્ત કમે નવ વિભાગમાં આ સંપદોના ઉપન્યાસ કર્યો છે.

અને આમ આ સ્ત્રની સંકલનાનું બુહિંગમ્ય મૌલિક સંશોધન કરી, આ કુશાંગબુહિં મહિં એ પોતાના પ્રજ્ઞાતિશયના અદ્ભુત ચમત્કાર દાખવ્યા છે; એટલું જ નહિં પણ ગણુંધર જેવા મહાપુરુષમંથિત આ સ્ત્ર જે લોકો સામાન્યપણે લિલત વિસ્તરા પાપટની જેમ પઢી જાય છે, પણ અર્થ વિચારતા નથી, તેઓને હરિભદ્રજીના આ સ્ત્રમાં કેટલા ખધા અર્થસંભાર ભર્યો છે તે પઢે પઢે નિર્જરતી 'મુત્રણું મય' કીર્તિકલશ અનન્ય ભક્તિથી ખતાવી આપ્યું છે; અને આમ મૂળ પાઠમાત્ર સ્ત્રનું અદ્ભુત સંકલન માત્ર સ્વબુહિબળ જ શાધી કાઢી, શ્રી ગણુંધર ભગવંતના હૃદયમાં જાણે અંતઃપ્રવેશ કર્યો હાય એમ તેમના અંતર્અશય અપૂર્વ અશ્વર્ધકારક હૃદયંગમ શૈલીથી વ્યક્ત કર્યો છે. એટલે જ આ પ્રજ્ઞાનિધાન હરિભદ્રજીના કીર્ત્તિકલશરૂપ આ સુવર્ણમય લિલતિવિસ્તરાના ઝગમગતા પ્રકાશ અદાપિ સહૃદય પ્રાજ્ઞનોને આકર્ષી' રહ્યો છે, અને તેમના અંતર્ને અજવાળી રહ્યો છે.

આ ઉકત નાના પ્રકારની ચિત્ર સંપદ્ અનેકાંત સ્યાદ્વાદ વિના ઘટતી નથી, અર્થાત્ આ અધા પ્રપંચ એકાનેકસ્વભાવી અનેકાંત વસ્તુ સાથે જોડાયેલા છે, નહિં તા આ ચિત્ર સંપદા કલ્પનામાત્ર થઈ પડી નિષ્ફળ હાય, એમ આ સૂત્રપ્રાંતે અનેકાન્ત ચર્ચા ઉપસ્થિત કરતાં આચાર્યજી હરિભદ્રજીએ ન્યાયયુક્તિપ્રમાણુથી અનેકાન્તની મહાપ્રતિષ્ઠા કરી અનેકાન્તજયપતાકા ફરકાવી છે.

આમ પ્રશ્વિપાત દેવડ સ્ત્રની વિસ્તૃત મીમાં સામાપ્ત કરી, ભાવિતાતમાં આચાર્ય જ એ ચૈત્યવન્દનને યાગ્ય ભૂમિકાના સંપાદનિધિ વિસ્તારથી દર્શાવ્યો છે; અને તેમાં કેવા દ્રવ્ય—ભાવિધિથી મન—વચન—કાયની એકામતા સાધી ચૈત્યવદન યાગ્ય ભૂમિકા કેવા મહાસ્તાત્રો ભાવવૃદ્ધિ અર્થ ભાવસાર પશે પઠવા તે છે એ તે માં પાદન વિધિ સુરેખપણે ખતાવ્યું છે. આ સ્તાત્રોથકી શુભચિત્તલાભ હાય છે, નહિં તો યાગવ્યાધાત હાય છે એમ સ્પષ્ટ કહી, શુમચિત્તલાભ એ જ વન્દનાનું અર્થ-પ્રયોજન છે એટલે શુભચિત્તલાભ ઉપજવાથી ખરેખરી અર્થાકત યાગસિદિ થવી એ જ અત્ર જ્ઞાપક છે, એમ વચનટ કાર કર્યો છે; અને આમ ભાવિત અનુષ્ઠાનને જ અત્ર સ્થાન છે, અસાવિત—ભાવિદ્ધીન અનુષ્ઠાન તો આગમભાદ્ધ છે— તવપરસ્થાડ ડ ગમવાદ્ધાત્વાત 'એમ સ્વદર્શનીએ પ્રત્યે ખુલ્લે ખુલ્લું માર્મિક કથન કરી, શૈત્યવન્દનનો ઉપહાસ કરનારા અન્યદર્શનીઓને રદીએ આપ્યા છે. છે તેટે એવા સ્તાત્રોથી શુભ ચિત્ત સંપ્રાપ્ત કરી પ્રસ્તુત વન્દના ભૂમિકાના સંપાદનાર્થ સાફ્રુદય નેટ જેમ ગૃહીત માવ થઈ—' गृहीत માર્થ: સદૃદ્ધ યનદ જેમ ગૃહીત માવ થઈ—' गૃहीत માર્થ: સદૃદ્ધ યનદ જેમ ગૃહીત માવ થઈ—' ગૃફીત માર્થ કર્યા કરી છે છે. સમ્યકૃષિ માવ થઈ—' ગૃફીત માર્થ કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કરવાની ચેખ્ય કરે છે છે. સમ્યકૃષિ માલ થઈ—

हर्शावी शैत्यवन्द्रन सूत्रने। (अरिहंतचेह्याण-वन्द्रनाहायेत्सर्ग सूत्र) अवतार हर्शे छे; अने स्पष्ट हें छे हे आ यथे। इत विधिधी वन्द्रनाभूमिहाआराधनानुं इस नियमधी परंपराथी मुक्ति छे,-निर्दे ते। हूट नट केवुं अक्षावित अनुष्ठान ते ते। विद्वानाने आस्थानिक प्राप्त केत्रा तु कृटनटनृत्तवत् अभावितानुष्ठानं न विद्वषामास्थानिकन्धनम्। '

પછી આ અહિત્યાત્યવન્દનસૂત્રનું પદેપદ વિવરી દેખાડી તેની પરિસ્કુટ વ્યાખ્યા કરતાં સ્પષ્ટ શખ્દોમાં કહ્યું છે કે અહિત્યાત્રેત્ય એટલે અહિત્યતિમા;—चित्तम्– अन्तःकरणं तस्य भाव: कर्म वा'-ઇ, તેને 'ય' પ્રત્યય લાગતાં

चैत्यवंदन सूत्र चैत्य थाय छे, तेमां अर्ड तोनी प्रतिमाओ प्रशस्त समाधिचित्तना व्याण्यान आपादकपण्डाने सीधे अर्ड त्चैत्ये। क्रेडवाय छे स्रेम व्युत्पत्ति अर्धधी सिद्ध कर्युं छे,—'तत्राईतां प्रतिमाः प्रशस्तसमाधिचित्तापादकत्वाः

दर्हशैत्यानि भण्यन्ते '--अने आभ अर्ड त्प्रतिमानी पूज्यता सिद्ध हरी प्रतिमासधननुं શાસ્ત્રસિદ્ધ પણં સુપ્રતિષ્ઠિત કર્યું છે. આ અહું ત્ચૈત્ય-જિનપ્રતિમાના વન્દનાદિનિમિત્તે આ કાચાત્સર્ગ કરૂં છું એવી કાચાત્સર્ગપ્રતિજ્ઞાના અર્થ સ્પષ્ટ કરી વન્દન-પૃજન-સત્કાર એ પદાના ભાવાર્થ ભતાવ્યા છે. ત્યાં પૂજન-સત્કાર તા દ્રવ્યસ્તવરૂપ હાઈ સાધુને અનુચિત છે ને શ્રાવક તા તે કરે જ છે, તા પછી સાધુ કે શ્રાવક એ બેમાંથી આ કાચાત્સર્ગના વિષય કાેેે છે ? એવી આશંકાનું વિસ્તારથી સમાધાન કરતાં, સામાન્યથી સાધુ-શ્રાવક અન્ને તેના વિષય છે એમ દર્શાવી, સાધુને પાતે કરવાની અપેક્ષાએ પૃજન-સત્કારાદિ દ્રવ્યસ્તવના નિષેષ છે, પણ કરાવવા-અનુમાદવાની અપેક્ષાએ નિષેધ નથી એમ પ્રતિપાદન કર્યું છે; શ્રાવક તા આ પૂજા-સત્કારરૂપ દ્રવ્યસ્તવના વિષય છે જ અને આરંભવ તને આ ખનને ઓચિત્ય-આજ્ઞાઅમૃતચાેગને લીધે ઉચિત છે ઇ. યુક્તિથી તેમ જ કૂપઉદાહરાથુથી પ્રદર્શિત કર્યું છે. પછી સન્માનપ્રત્યયે, વન્દનપ્રત્યયે, બાધિલાભપ્રત્યયે, નિરુપસર્ગ-પ્રત્યયે એ પદાના અર્થ સ્પષ્ટ કહી, વન્દનાદિ બાધિલાભપ્રત્યયે અને બાધિલાભ નિરુપસર્ગ પ્રત્યર્ય-મે ક્ષપ્રત્યયે છે ઇ. મર્મ સમજાવ્યા છે. છેવટે શ્રહાથી, મેધાથી, ધૃતિથી, ધારણાથી, અનુપ્રેક્ષાથી, એ પદાના અપૂર્વ પરમાર્થ દર્શાવતાં તે પ્રત્યેક પદના ભાવને સુંદર સંચાટ અદ્ભુત દુષ્ટાંતથી પુષ્ટ કર્યો છે; અને આ શ્રદ્ધાઆદિ અપૂર્વકરણ મહાસમાધિના બીજો છે એમ તેના અપૂર્વ મહામહિમા સંગીત કરી, આ શ્રદ્ધાદિ પણ વર્ષમાન હાય ને એએાના લાભ-વૃદ્ધિ પણ આ જ કમે હાય એમ ૨૫૦૮ કર્યું છે. છેવડે અલ્યુપગમપૂર્વક ને શ્રહાદિસંયુક્ત જ સદનુષ્ડાન છે એમ સ્પષ્ટીકરણ કરતાં, શ્રદ્ધાદિવિહીનના તા આ સૂત્રપાઠ મૃષાવાદ છે એમ વચનટંકાર કરી, શ્રદ્ધાદિના મંદ-લીવાદિ લેદ અને આદરાદિ લિંગ અલાવ્યા છે; અને ર્ઇક્લુ-રસાદિ ઉપમાવાળા ચિત્તધર્મો છે એ અન્યદર્શનીઓના કથનની સંમતિથી સાકર મ્યાદિ સમા શ્રદ્ધાદિ હાય છે એમ આ વસ્તુની પુષ્ટિ કરી છે.

પછી ઉક્ત કાર્યાત્સર્ગં પ્રતિજ્ઞાના આગાર–અપવાદપ્રકાર સૂચવતા **અસત્ય સૂચની** ક્યાપ્યા કેરતાં કાર્યાત્સર્ગ પ્રતિજ્ઞાના મર્મ સમજાવી આચાર્યજીએ આ આગારાનું પંચ અતિચારજાતિઓમાં સુંદર ખુહિગમ્ય મૌલિક વર્ગી કર્યું છે અને કાયાત્સર્ગના માન (પ્રમાણ) આદિ અંગે પ્રમાદી વાદીઓની દલીલાનું નિરસન કરતાં અતિ સૂક્ષ્મ પર્યાલાચન કર્યું છે,

પછી - આ જ અવસર્પિણી કાળમાં ભારતમાં જે તીર્થ કરા થયા, તેઓના જ 'એક-क्षेत्रनिवासाहिथी आसन्न (निકट) ઉપકારિપણાએ કરીને કીર્ત્તાનાર્થ ચતુર્વિ शतिस्तव-'લાગરસ સૂત્ર' કહ્યું છે. તેમાં-પ્રથમ ગાથામાં 'લાકના ઉદ્યોતકર' को पदथी विज्ञानकाद्वीतवादीनुं निराहरस हु हुईं छ, हारणु है देाह લાગરસ સત્ર: ચતુર્વિ રાતિ સ્તવ હૈદ્યોત્ય છે અને લગવાન્ હૈદ્યોતક-ઉદ્યોત કરનાર છે. એટલે એ ખન્નેના લેદ પ્રગટ છે. માટે જે આમ લાકના ઉદ્યોતકર છે. તેમ જ ધર્મા તીર્થના કરનારા હાવાથી ધર્મા તીર્થકરા છે, રાગાદિના જેતા હાવાથી જિના છે. અશાક. દિ અપ્ટપ્રાતિ હાર્યાદિ પૂજાને અર્ક હાવાથી અર્કતા છે, કેવલજ્ઞાનના હાવાપણાથી કેવલી છે, એવા આ ચાવીશે તીર્થ કર ભગવંતાને હું કીર્ત્તિશ-કીર્ત્તન કરીશ એમ પ્રતિજ્ઞા કરી છે. આ પ્રત્યેક પક સંબંધી વિવિધ શાંકાઓ ઉદાવી તેનું પ્રત્યેકનું અજબ કુશલતાથી સમાધાન કરતાં **આચાર્ય વર્ય હરિભક્ છએ** આ પ્રત્યેક પદતું પ્રતિનિયત પ્રત્યવસ્થાન કર્યું છે. (२-૩-૪) ગાથામાં **સ્કલ્લાદેવ**થી માંડી વહ<sup>િ</sup>માન પર્યાંત ચાવીશે તીર્થ કરાના નામ લઈ કીર્ત્તન કર્યું છે. (૫) ગાથામાં ચિત્તશુદ્ધિ અર્થ પ્રશ્ચિષ (પ્રશ્ચિધાન) **४३ छे— 'तित्थयरा मे पसीयंतु' आवा आ 'विधृतरकभक्ष ने प्रक्षीख्कराभरख**?' તીર્થં કરાે મહારા પર પ્રસાદ કરા ! આ શું પ્રાર્થના છે કે નહિં ! જે છે તાે તે આશંસારપ હાઈ સુંદર નથી ઇ. શંકાનું પરમ આશ્ચર્યંકારી સવિસ્તર સમાધાન કરતાં **ભક્તરાિરામા**સ હિરિસાદ્રજીએ તાત્પર્ય દર્શાવ્યું છે કે-આ લગવંતા રાગાદિરહિતપણાને લીધે જો કે પ્રસાદ પામતા નથી, તા પણ અચિન્ત્યયિતામણિ સમા તેઓને ઉદ્દેશીને સ્તુતિકર્તાને અંતઃકરશુ-शुद्धिथी छं॰८१ बसिद्धि है। य छे. पछी (१) भाषामां— 'आरुगबोहिलामं समाहिवरमुत्तमं दित् '-- आरे १२४ भे। धि क्षाल ने ઉत्तम समाधिवर ही आ! अस प्रक्ष पासे यायना डरी છે. આ શું નિદાન (નિયાણું) છે કે નથી? જો નિદાન છે તા આ આગમમાં નિષિદ્ધ દ્વાવાથી આથી ખસ થયું! અને જો નથી, તો તે સાર્થક છે કે નિરર્થક? ઇત્યાદિ શંકાન સમાધાન કરતાં આ નિદાન તે! નથી જ એમ સ્પષ્ટ કહી શાસ્ત્રપારદધા આચાર્ય વર્ષ હસ્ભિદ્રજીએ શાસ્ત્રીય મીમાંસા કરી નિદાનનું –ખાસ કરીને માહગર્ભ નિદાનનું સૂલ્મ સ્વરૂપ અતાવી નિદાનનું સર્વથા નિષિદ્ધપણું અતાવ્યું છે; અને આ યાચનાનું ચતુર્થભાષા રૂપપણાપી સાર્થકપણું પ્રકાશી, અપૂર્વ ચિન્તામણિ સમા ભગવંતના 'ગુણપ્રકર્ષનું બહુમાન क्रभीवन्ने हावान्स ' छे—' गुणपगरिसवहुमाणो कम्मवणद्वाणलो जेण ' शेभ परभ ભક્તિરસનિર્ભર તાત્પર્ય દર્શાવ્યું છે. (છ) ગાથામાં ચંદ્રો કરતાં નિર્મલ, સુર્યો કરતાં અધિક પ્રકાશકર, સાગરવરગંભીર એવા સિહો મને સિહિ આપા!'—' सिद्धा सिद्धि मे दिसंतु ।'-એવી ભાવના કરી છે, તેનું ભાવિતાતમા મહાતમા હરિભદ્રજીએ અપૂર્વ

પરિભાવન કર્યું છે. આ ચતુર્વિંશતિ સ્તવ-ક્ષેાગસ્સ સૂત્ર પછી—' सच्चळोष अरिहंतचा्याणं' — સર્વલાકે અહીત્ચૈત્યવન્દન સૂત્રમાં સર્વલાકમાં જ અહીત્ચૈત્યોના વન્દનાદિ નિમિત્ત કાયાતસર્ગાકરણાથે વન્દનાકાયાતસર્ગ સૂત્રના ઉપન્યાસ કરી, તેનું પૂર્વવત્ ત્યાખ્યાન સમજ લેવું એમ દિગ્દર્શન કર્યું છે.

એમ સર્વ લીર્ધ કરાની રતૃતિ કહી, હવે તેઓએ ઉપદેશેલા આગમની સ્તૃતિ કરવા માંટે પુષ્કરવરદીયાર્દ્ધ સૂત્ર (પુકખવરદી છું સૂત્ર) કહ્યું છે. 'જેનાથી તે ભગવંતા અને તેઓએ કહેલા ભાવા સ્કૃટ જણાય છે તે 'પ્રદીવસ્થાનીય' સમ્યક્ श्चन श्रीर्तान अर्द्धे छे-थे। व्य छे,'—'तत् प्रदीपस्थानीयं सम्यक्-अतरतय: श्रुतमहित कीर्त्तनम्,'—એમ કહી ખહુશુત આચાર્ય છ હરिભદ્ર છએ પુષ્કરવરદ્વીપા**દ**ેસ્ત્ર પરમ લક્તિબહુમાનથી આ શ્રુતસ્તવ સૂત્રના સમવતાર કર્યો છે. તેમાં-(૧) પ્રથમ ગાથામાં અઢી દ્વીપમાં 'ધર્માદિકરાને'-શ્રુતધર્માદિકરાને તીર્ધકરાને નમસ્કાર કર્યો છે. અંત્રે અપીરુષેયવાદનું ઉત્થાપન કરતી નિષ્તુષ યુકિત એાથી મહાન્ દાર્શનિક હરિભદ્રજીએ અત્યંત સમર્થ પણ પોરુષેયવાદનું સુસંપ્રતિષ્ઠાપન કર્યું છે. (ર) ત્રીજી ગાયામાં શ્રતધર્મની સ્તુતિ કરી, (3) ત્રીજી ગાયામાં ધર્મના સાર પામી કાેેેે પ્રમાદ इरे ?'—'धम्मस्स सारमुखळव्म करे पमायं ?' એમ આત્માને જાગત કरे એ**વે**∈ અપૂવ<sup>®</sup> બાહ અાચા છે. (૪) તે બાહથી પ્રતિબાધ પામી, પ્રમાદને ફગાવી દઈ, શ્રુતધર્મ-વ્યારિત્રધર્મમાં ઉદ્યત થયે છે એવા મુમુક્ષુ આત્મા પરમ ભાવઉલ્લાસમાં આવી જઈ,-'અહા! સિદ્ધ એવા (આ ધર્મમાં) હું પ્રયત છું, જિનમતને નમસ્કાર હા!-જેના થકી संयममां सहा नन्हि (समृद्धि) द्वाय छे,—' विदे भी! पयओ नमी जिलमप नन्दी सया संजमे ' श्रेम वयनट' अर करी, 'धम्मी बहुड सासओ विजयओ धम्युत्तर' बहुड '-ષમ શાહ્યતપાણ વિજયથી વૃદ્ધિ પામા! (અથવા વિજય પામા!) ધર્મોત્તર વૃદ્ધિ પામા!-એમ અહાનિશ શ્રુતધર્મ વૃદ્ધિની ભાવના વ્યક્ત કરે છે, એવા ભાવની આ ચાથી ગાયાનું ભાવિતાતમાં મહાતમાં હરિભદ્રજીએ અનન્ય લક્તિથી અપૂર્વ લાવપૂર્ણ અર્થલાવન કર્યું छे: अने त्यां 'मोक्षार्थिना प्रत्यदं ज्ञानवृद्धिः कार्या' 'एवं च सद्भावारोपणातद्वृद्धिः' ઇ૦ અમર સુવર્ષ સુત્રો ગુંથી, આ શ્રુતધર્મ વૃદ્ધિની અભિલાષા એ પ્રણિધાન છે ને તે માશ્રપ્રતિઅંધથી અનાશંસાભાવનું બીજ છે અને અસંગથી એનું કલ સાવેદાય છે ઇત્યાદિ અપૂર્વ તત્ત્વવાર્તા પ્રકાશી છે. અત્રે શ્રુત-શાલિવૃદ્ધિમાં વિવેક-ગ્રહણ એ જ જલ છે, અને આ વિવેક અતિમંભીર ઉદાર આશયરૂપ હાઈ આ થકી જ સવેમ મનુનનું આસ્વાદન है।य छे. अविज्ञातभूखवाणा यिन्ताभिख्यां यत्न है।ते। नथी,— 'पत्र' निवेकग्रहणमन जलम् । अतिगम्भीरोदार एष आधाय: । अत एव संयेगामृतास्यादनं । नाविज्ञाते चिन्तामणौ चत्तः। '-- ઇત્યાદિ અમૃત શબ્દામાં વિવેકની મુક્તકં કે પ્રશંસા કરી, આચાર્ય જ હિલદ્રજીએ ' एकान्ताविषयो गोयोनिवर्गस्य '-- भा विवेष्ठ गोथीनिवर्गनी (अणही भानी कतिलाब्यानी) એટલે કે અવિવેકીએલના અવિષય છે એમ માર્મિક ઉપહાસરૂપ કટાય (Sarcastic remark) કર્યો છે: તેમજ અત્રે શત અને વિવેક એમ જૂદું મહ્યા કરવાનું રહસ્ય પ્રકાશ્યું છે કે-

કાવ્યભાવને અહુદયની જેમ—' अहृदयंवत काव्यभाव''—મહામિશ્યાદૃષ્ટિ આ શ્રુત યયાવત્ જાણતા નથી એટલે જ નિષ્દ્લપણાને લીધે અલવ્યને ચિન્તામિણની પ્રાપ્તિ જેમ તેને શ્રુતની પ્રપ્તિ પણ અપ્રાપ્તિ છે; અને આમ વચનટંકાર કરી, આ જગદ્દગુરુ આચાર્ય છએ —' प्राप्त' चैतदमव्येरप्यसकृत, वचनप्रामाण्यात'—આગમપ્રમાણથી જણાય છે કે આ શ્રુત અલવ્યાએ પણ અનેકવાર પ્રાપ્ત કર્યું છે, પણ નિષ્દ્રલપણાને લીધે તેથી કંઈ નથી ' त च तत: किश्चित्'— આ વસ્તુ આગમાનુસાર પરિભાવન કરવાના આગમરાને અનુરાધ કરી છે. એમ શ્રુતધર્મ ' હૃદ્ધિની ભાવનાનું પ્રણિધાન કરી, શ્રુત ભગવંતના વંદનાદિપ્રત્યયે કાયાત્સર્ગ' સ્તુ કહ્યું છે—' સ્લગ્રસ્ત મગવગો कરેનિ कાલસ્ત્રમાં' ઇવ આ સ્ત્રુતની અદ્ભુત વ્યાખ્યા કરતાં આ જગદ્દગુરુ આચાર્ય ભગવંત હરિસદ્રજીએ સમય્ર અધ્યાર્યુક્ત આ શ્રુત ભગવંતના આ સમય્ર અધર્યયોગ સિદ્ધપણાએ કરીને ફલઅવ્યભિયારથી, સુપ્રતિશિતપણાથી અને ત્રિકાટિપરિશુદ્ધિથી કેવી કેવી રીતે ઘટે છે, તેનું સવિસ્તર સુયુક્તિયુક્ત ભાવન કરી, આ શ્રુત ભગવંતની જગત્તા ચાળાનમાં મહાપ્રતિશા કરી છે.

પછી અનુષ્ઠાનપરંપરાના ક્લભૂત અને તે અનુષ્ઠાનક્રિયાના પ્રયોજક એવા સિહોને नभरहर्थार्थे सिद्धरतव- 'सिद्धाणं बुद्धाणं' सूत्र हर्धे छे. (१) सिद्धीने, अद्धीने, પારમતાને, પરંપરગતાને, લેહામ ઉપગતાને, એવા સર્વ સિદ્ધોને નમસ્કાર હા ! એવા ભાવની તેની પ્રથમ ગાયાના પ્રત્યેક પદનું સિંહરતવ: 'સિહાહાં છુદ્ધાહ'' સુત્ર પ્રયોજન દર્શાવવાપૂર્વક તેના પ્રતિનિયત અર્થાનહીય કરી, મહાન ચાગાચાર્ય શ્રી હરિભદ્રજી મે 'नम: सदा सर्विसिद्धेश्यः' એમાં સર્વ સિહોને એ પદનું વ્યાખ્યાન કરતાં તીર્ધ સિદ્ધ-મતીર્ધ લિદ્ધ આદિ પંદર લોકે તિહનું સવિસ્તર વિવરણ કર્યું છે. (ર) આમ સર્વ સિદ્ધોને નમસ્કાર કરી, બીજી ગાયામાં આસન્ત-ઉપકારી મહાવીર વર્લ્ફમાન સ્વામીની સ્તુતિ કરી છે કે-'જે દેવાના પણ દ્રેવ છે, જેને દેવા પણ અંજિલ જોડી નમે છે, તે દેવદેવપૂર્જિત મહાવીરને હું શિલ્શી વંદું છું. (३) अने पछी 'एक्कोबि णमोक्कारो जिणवरवसहस्स बद्धमाणस्स ' ৪০ প্रीপ্ত গাথামা જિનવરવૃષભ વર્લુમાનને એક પણ નમસ્કાર નર વા નારીને સંસારસાગરથી તારે છે-'संसारसागराओं तारेइ नर' व नारिं वा,' એમ ભગવંતના એક પણ નમસ્કારનું સંસાર-સાગરતારણ3૫ ઉત્તમ ફલ દર્શાવ્યું છે. આ ગાયાની સૂક્ષ્મ મીમાંસા કરતાં આચાર્ય વય हिस्द्रिक्क थे-किनवरवृष्क वर्धभानने यत्नथी अत्वामां आवते। 'पकोऽपि नमस्कार: तिष्ठन्तु बहवः' એક पश् नमस्डर-अडु ते। हर रहे।-संधारसागरम थी पुरुष वा स्त्रीने तारे छे, अर्थात् उत्तम लगवर्लिक्तयडाँ युरुष वा स्त्रो तर्लने क मेक्षिमामी धर्म शह છે, -એ મુદ્દે સાવ સ્પષ્ટ કર્યો છે: અને આમ સ્ત્રી પણ મુક્તિયામી થઈ શકે છે એ ઉક્તના સમર્થનમાં 'સ્ત્રી નથી અજ્ય, નથી અભવ્ય' ઇં પંદર નિષેધાત્મક મુદ્દા દર્શાવી, 'સ્ત્રી ઉત્તમધર્મ સાધિકા કેમ ન હાય?' એવા ભાવનું ચાપનીયતંત્રનું વચત ટાંકી, તે પ્રત્યેક મુદ્દાની શાસ્ત્રીય છણાવટ કરી સ્ત્રોમુક્તિતું યુક્તિયી સમર્થન કર્યું છે; અને યથાક્ત

ગુણસંપત્તિનંતે કરેલા મા પ્રસ્તુત નમસ્કાર કેવલસાધક છે ને કેવલ સતે નિયમથી માક્ષ હૈાય જ—' \* चल्लसाधकश्चायं सति च केवले नियमान्मोक्षः' માટે નમસ્કાર કાર્ય છે— 'तस्मान नमस्कारः कार्यः' એ મહાન ત્વ્ર કહ્યું છે. અતે—આ શું સ્તુતિઅર્ધવાદ છે ? કે વિધિવાદ છે ? જો સ્તુતિઅર્ધવાદ છે તો યથે કતા ફલના અભાવ વા ફલાન્તરના ભાવ હૈાય, તો પછી અહીં યત્ત કર્યાથી શું શે અને જો વિધિવાદ છે તો સમ્યક્ત્વ—વતાદનું દ્રાર્થ પશું છે,— આમ બન્ને પક્ષમાં દ્રાર્થ છે એમ શંકાકાર પૂર્વપક્ષ કરે છે, તેનું સર્વાશ સમાધાન કરતાં સ્પષ્ટ ભાખ્યું છે કે—આ વિધિવાદ જ છે, —' विધિવાદ પવાય',' અને તત્ત્વથી સમ્યક્ત્વાદ હોય તા જ આ ભાવનમસ્કાર હાય એટલે સમ્યક્તાદનું વ્યર્થપશું નથી, પણ ભાવનમસ્કારનું અવ'ધ્યહેતુ પશું છે; એમ દીનારાદિપકી ભૂિન્યાયના દષ્ટ તથી સમયિ'ત કરી અને અર્ધવાદપક્ષમાં પણ સર્ગ સ્તુતિ સમાનકલવાળી નથી એ ભાવળ અને કલ્પદ્ધમા દૃષ્ટાંતથી સિદ્ધ કરી, ભગવતનમસ્કાર ઉપમાતીત છે એમ ઉદ્ધે પશુ કરી, ભક્તાશિરામાણ માહિષે હરિભદ્રાચાર્ય છે એ ભગવદ્દભક્તિના અપૂર્વ મહિમા ઉત્કીત્તેન કર્યો છે. આવા સાહિષે હરિભદ્રાચાર્ય છે ભાવવદ્દભક્તિના અપૂર્વ મહિમા ઉત્કીત્તેન કર્યો છે. આવા સાહિહસ્તવ પછી 'વેયાવદ્યાર્થા' સ્ત્ર કહ્યું છે—'વેયાવત્ત્વકર, શાંતિકર, સમ્યપૃદૃષ્ટિ સમાધિકરાના સંબંધી કાયાત્સર્ગ કર્યું છું' ઇતિ યાવત્, એ સ્ત્રનું પણ હરિભદ્ર છેએ સ્પષ્ટ વ્યાપ્યાન કર્યું છે.

પછી લક્તિરંગથી રંગાયેલા-'સંવેગલાવિતમતિએ।' પુનઃ વિધિથી પ્રશ્ચિધાન કરે વ્યાખ્યાન કરતાં આચાર્ય શ્રી હરિભદ્રજીએ આશય પ્રમાણે જે જેને તીવસંવેગહેત હાય છે તે પ્રણિધાન છે અને તે થકી સદ્યોગલાભ પ્રણિધાન સૂત્રઃ 'जय वीयराय'સૂત્ર હેાય છે એમ સ્પષ્ટ કહી, સાક્ષ છે ફળ જેનું એવું આ પ્રશ્ચિધાન निह न नथी पण 'અસંગતાસકત મહાન્ ચિત્તવ્યાપાર' છે એમ પ્રશ્ચિધાનને પ્રશંસ્યું છે; અને પ્રશ્ચિધાન વિના પ્રવૃત્તિઆદિ નથી માટે આ કર્ત્તવ્ય જ છે ઇઠ યુક્તિથી દર્શાવી મુક્તકં ઠે આ પ્રિલ્ફિયાનના મહામહિમા સંગીત કર્યો છે. આ પ્રિલ્ફિયાન અનિકારીઓને હાય નહિં ને આના અધિકારીએ પણ જે વન્દનાના અધિકારીએ કહ્યા हता ते अ छे- ' पतद्बहुमानिनो विधिषरा उचितवृत्तयश्चोक्तिङ्का एव ' (शुणे। पृ. २२) --એમ સ્પષ્ટ કહી, આચાર્ય છે એ અલ્પકાળ પણ આ પ્રશિધાન કરવામાં આવે તે પ્રશસ્ત છે કારણ કે તે સકલ કલ્યાણના અક્ષેપ-આકર્ષણ કરે એવું અતિગભીર ઉદારરૂપ છે અને એ થકી પ્રધાન ધર્મકાય આદિ લાભ કેવી રીતે હાય છે તે વિવરી દેખાડી, આ પ્રિણિધાન તે ભવજલનિધિનીકારૂપ 'પ્રશાંતવાહિતા' છે એમ આ અંગે અન્યદર્શનીઓના संवाह दर्शान्यो छे. अने आवा आ प्रशिधानम्बलागीने आ अज्ञातना ज्ञापनम्बवाणा आ આ અમારા સંદુષદેશ એકાંતે હુદયાન દેકારી થઈ પરિબુમે છે, અને જ્ઞાત સતે તા ભાવથી અખ ડન જ હાય છે, ઇત્યા દ માર્મિક ગૃહા થ કથન કરી, આ લિલેલવિસ્તરાકાર મહાગીતાથ મહાસની શ્વર મહાર્ષ હરિભદ્રાચાર્ય જ એ, એવા શુભક્લવાળા પ્રણિધાનપર્ય ત આ ચૈત્યવન્દન છે એમ ઉપસંહાર કરતાં, 'કુગ્રહવિરહ 'થી યથાચિત કરવાની છેવટની स्तामण् इरी छे—'यथोचितं करोति कुर्वन्ति वा कुबहितरहेण,' अने आम ' विरद्धं शण्द प्रयोश आ 'या हिनी सदस्तरासू नु' से विरद्धं हवाणी पेतानी अंथपद्धतिनुं सूचन पण्ड हर्युं छे. स्विविद्धं अंभता स्रेता स्थान स्वात्मास्य पेताना आ अंथना अंतस्तामां त्रण्य वार आ 'विरद्धं' अंधना विशिष्ट प्रयोग हर्यो छे, तेमांना आ 'हुअद्धविरद्धं' से प्रथम प्रयोग छे; अत्रे आ 'विरद्धं' शण्द हुअद्ध साथ केदी सर्वत्र हुअद्धना सर्वथा त्याग हरवाना मुमुक्षु साने अमूह्य सत् प्रदेश आवार्यं शस्त्र आप्यार्थं छ से भ ध्वनित थाय छे.

અને આ કુગ્રહિવિરહિથી યથાચિતની સિદ્ધિ અર્થ શાસ્ત્રકર્ત્તા મહિષે હિરિભદ્રજીએ આ લિલત વિસ્તરા પ્રથમા ઉપસંહાર કરતાં અંત્રે ડૂંકા ટચ ને ચાકખા ચટ સુવર્ણ-સત્રાત્મક લિલેત અમૃત વાક્યાથી ચૂલિકારૂપ છેવટના સત્રાપ્ટેશ

ચૂલિકા વ્યાખ્યાન: (છેવટની શીખ!) આપ્યા છે,—જે આ આચાર્ય ચૂડામિલુના હિસ્લિક્ઝની છેવટની સુવર્ણમય કીર્ત્તિકલશ સમા આ લિલિત વિસ્તરા પ્રંથમાં ચૂડામિલ્રિફરે 'શીખ' શાભી રહ્યો છે! એવા જે ઉપદેશ્યા તે ઉક્તગુણસંપન્ન એવં ભૂત દશાવંતની અહીં સર્વ જ પ્રવૃત્તિ રૂડી હોય ને માર્પાનુસારી એવા

તે અપુનર્ભ ધકાદિ જ દાય એમ મર્મ પ્રકટ કરી આ પરમ ઉદારદેષ્ટિ આચાર્ય વર્ષે તે અંગે અન્યદર્શ નાના સમન્વય સાધ્યા છે. અને છેવટમાં — આ ચૈત્યવન્દનવ્યાખ્યાન આદરથી શ્રવણ કરવા યેાગ્ય છે અને સક્ષ્મળુદ્ધિથી પરિભાવન કરવા યાગ્ય છે એવી ભલામણ કરી આ મહાન આચારે,--અવિજ્ઞાત અર્થવાળું અધ્યયન 'શુષ્કાઇલુના ચર્વણ જેવું' (સુષ્ઠી શેરડી ચાવવા જેવું) છે. અને સ્ક્રુટપણે 'સ્સતુલ્ય અર્થ' છે, તે જ અન્તરાત્માને પ્રસન્ત કરે છે. क्षरण के ते थड़ी सर्वेगाहि सिद्धि हाथ छे,—'शुरकेश्च चर्वणपायमविकातार्थमध्ययनं, रसतुल्यो ह्यत्रार्थ:, स खलु प्रीणयत्यन्तरात्मानं ततः संवेगादिसिद्धे: '- એ भक्षान शफ्टानी ઉદ્દેશમાં કરી અર્થભાવન પર ખાસ ભાર મૂક્યા છે. અને તે અર્થજ આ અમારા પ્રયાસ છે—' तदर्थ चैष प्रयासः' ઇ. સ્પષ્ટ કહી, આ પરમ સંવેગરંગી ભક્તશિરામણિ આચાર્ય વર્ષ હિરિભદ્ર છ એ, - આવા ચિન્તામણિયત સમા સંવેગકાર્યમાં સમ્યગ્રણ જાણી. श्रद्ध हिम्मतिशयसावथी 'स्मिविधिविरुद्ध्यी '—'अविधिविरहेण' महाकल्याणसिद्धिः— પ્રવર્તાતાં મહાકલ્યા શસિદ્ધિ છે એ 'વિરહ કિત' લગ્ય શબ્દોમાં આ પ્રાંથના લગ્ય ઉપસંદાર કર્યા છે; અને આ પરમ મંગલમય 'લાંલેત વિસ્તરા ' શાસની ભવ્ય પર્જાહિતિરૂપ શ્લાકપંચક રચી આ પુષ્ટ્યશ્લાક ભાવિતાતમાં આર્ષ દેશ મહર્ષિ હરિલદ્વા ચાર્યા છ એ છેલ્લા શ્લાકમાં - ' અ કૃતિથી શુભ ભાવ થકી મેં જે પુષ્ય ઉપાજર્યું હાય. તેના વડે સર્વ સત્ત્વોના પરમ ' માત્સર્યાવરહ હા!' એવા યાદગાર ચિરંજીવ અમર શાળોમાં મંગલ આશિષ્ આપી છે.

> "कृत्वा यद्जितं पुण्यं, मयेनां शुभभावतः। तेनास्त सञ्बेसत्वानां, मात्सर्यविरदः परः॥"

> > 卐

## શ્રંથકર્ત્તા આર્ષદષ્ટા મહર્ષિ હરિમદ્રસૂરિ

જોગીંદ્ર જેહ જગ જામતી જ્યાત જેવા, વાગ્યમૃતે અમૃત શ્રી હરિસદ્ર દેવા; વાણી તહ્યુા તસ અહા ! કુલ્યુ તાગ પામે ? અંબે શું કલ્પદ્રમ વામન સ્વર્ગ ધામે ? — યાગદપ્રકળશ (સ્વરચિત)

અમ જ્યાં અક્ષરે અક્ષરે શુદ્ધ ભગવદ્ભક્તિ અમૃતરસ નિર્ગરે છે, પદે પદે જ્યાં શુદ્ધ દાર્શનિક ન્યાયની અદ્ભુત તત્ત્રચમત્કૃતિ દેખી વિદ્ગજનો આકૃતિ પાકારે છે, અને સૂત્રે સૂત્રે જ્યાં પ્રવહતી ભકિતરસતરં ગિણીમાં ભારતભૂષણ નિમજ્જન કરતા મુમુલુ જેગીજનાના 'જય હરિભદ્ર! જય 'યાકિની મહત્ત્રાસતુ' લલિત વિસ્તરા!' એવા સહજ ઉદ્ગાર નીકળી પડે છે, એવા આ અપૂર્વ 'લલિત વિસ્તરા' પ્રંથનું સુવર્ણમય ઉત્તમ લિત પદામાં સુશ્લિષ્ટ, સુશિષ્ટ અને સુનિષ્ટ શેલીથી ઉત્તમ તત્ત્વકલામય રીતે પ્રથમ કરી જેણે અદ્ભુત પ્રંથનિર્માણકૌશલ્ય દાખવ્યું છે, એવા આ મહાનિર્ગ્ય મહામુનીશ્વર મહિષે હરિભદ્રાચાર્યજ એટલા બધા સુપ્રસિદ્ધ છે કે અત્રે તેમના અધિક પરિચય આપવા અનાવશ્યક છે. ભારતવર્ષના ભૂષણરૂપ આ 'યાકિનીમહત્ત્તરા-સુનુ' મહિષે હરિભદ્રસુરિ, સર્વદર્શનનો સાધર્મિક અંધુત્વભાવે સમન્વય કરનારી પરમ ઉદાર નિરાગઢ અનેકાંતદર્શને યથાર્થપણે ઝીલનારા મહાપ્રભાવક જયાતિર્ધર આપે દેષ્ટા, વિક્રમના આઠમા–નવમા સૈકામાં આ ભારતભૂમિને પાવન કરી ગયા.

આવા આ સાધુચરિત સંતના અક્ષરદેહમાં એમના અક્ષર આત્મા અક્ષરપણે અમર રહ્યો છે. 'જેની યશઃકાયમાં જરામરણજન્ય ભય છે નહિં એવા સુકૃતી કવિએા જયવંત છે,'—' नास्तિ येषां यशःकाये जरामरणजं મયં' એ શ્રી ભાઈું અક્ષરદેહ અમર હિરિની હિતિ આ આર્ષ દેષ્ટા સંત મહાકેવિની અમૃતવાણી વિરાટ કવિબ્રહ્મા સંખંધમાં અક્ષરશઃ સાચી પડે છે. પરંપરાથી કહેવાય છે તેમ આર્ષદેષ્ટ્રા હિરિલદ્રસૃરિ ચૌદસા (૧૪૦૦) બ્રંથ જેટલા મહાન્ બ્રંથરાશિનું મૌલિક સર્જન કરનારા આ ' યાકિનીમહત્તરાસ્તુનું' હિરિલદ્રસૃરિ, સાડા ત્રણ કોડ શ્લોક પ્રમાણ સાહિત્યના સર્જંક ' કલિકાલસર્વંદ્રા' શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યની જેમ, અસાધારણ કોટિના સાહિત્યરવામી (Literary giant) થઈ ગયા, વિરાટ (Coliosus) કવિ–બ્રહ્મા, આર્ષ દેષ્ટા મહર્ષિ (Seer, Great sage) થઈ ગયા. એમની એક એકથી સરસ એવી અમર કૃતિએમમાં પદે પદે નિર્જરતી પરા શ્રુતભકિત એ દિષ્ય આત્માના પરમ લક્ષ્ત હૃદયનું પ્રતિબિંબ પાડનારૂં દર્પણ છે. એમની આ પરાલક્તિનું પ્રતિબિંબ પાડતી આ 'લિલિત વિસ્તરા' એક વિશિષ્ટ કૃતિ છે, અને તેના આશય એટલા બધા પરમાર્થ ગંભીર

छे है सागरनी केम तेनुं भाष हाढवुं है ताग होवे। ते अशहय वस्तु छे. तथापि 'प्रीत्यात्मवीर्यमविचार्य' आ भंडभति टीहाहार विवेधहे यथाशित-यथाभति आ ' क्षित विस्तरा' -यायरताहरमां ' खिद्गहें भविशाधिनी ' टीहाइप दूलही भारी अर्थरती। भाणवाना यतिहिखत प्रयत्न हथीं छे, ते हंसहि सक्किनाना भनने आनंदित हरे।!

લકતશેરામાં મહાગુરુ હરિલદ્રજીએ અપૂર્વ લક્તિરસથી લહાવેલી આ 'લિલિત વિસ્તરા' મહાપૂજમાં મેં સમર્પેલી આ સ્વલ્પ 'ચિદ્દહેમવિશાધિની 'ટીકારૂપ લક્તિ-કુસુમાંજલિ, ચિદ્દહેમધાતુના મલ નિર્વાસિત કરી, સંતજનાના અંતરાત્માઓને સદ્લકિત-સોરબથી સુવાસિત કરા! એ જ અભ્યર્થના!

> શ્રાતન્યમૂર્ત્તિ સહજાતમસ્વરૂપ સ્વામી, જે શુદ્ધ છુદ્ધ ભગવાન્ જિન શિવગામી; તત્**ચર્જું ભ**કિતકુસુમાંજલિ ભક્તિભાવે, આ અપી<sup>દ</sup> **દાસ ભગવાન્** પરિતાષ પાવે. સ્વરચિત (આ બ્ર**ંથની** પ્રશસ્તિ)

અશો શુ. ૮, ૨૦૧૫ ૫, ચાપાટી રાેેેડ, મુંબઇ–છ∙

— ડા. ભગવાનકાસ મનાસુખભાઈ મહેતા એમ. બી. બી. એસ.



## આ ગ્રંથમાં અવતરણ લીધેલા ગ્રંથાની સ્ચિ (Bibliography)

| ગ્ર'થ                                  | ગ્ર'થકત્તા                     | <sup>ગ્ર</sup> થ                 | <b>ગ'થકત્તા</b>          |
|----------------------------------------|--------------------------------|----------------------------------|--------------------------|
| અખાની વાણી                             | અખા ભક્ત                       | ભાવપ્રાભૃત                       | કું દકું દાચાર્ય છ       |
| અધ્યાત્મસા <del>ર</del>                | યશેહવિજયજી                     | માક્ષમાળા (બઃલાવબાધ)             | શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી       |
| અન્યયાગન્યવચ્છેદ હા.                   | હેમચંદ્રાચાર્યજી               | માહનવિજય ચે તિશી                 | માહનવિજયજી               |
| અષ્ટપ્રકારી પૂજા                       | <b>ખીમાવિજય</b> જી             | યશાવિજય ચાવિશી                   | યશે વિજયજી               |
| 'આત્મખ્યાતિ'–સમય <sub>ે</sub>          | _                              | ચેાગદષ્ટિકળશ                     | ડૉ. લગવાનદાસ             |
| સારટીકા                                | અમૃતચંદ્રાચાર્ય છ              |                                  | મ. મહેતા                 |
| <b>અ</b> ાત્મસિહિ                      | શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રજી            | ચેાગદષ્ટિસમુ <sup>ર</sup> યય     | હરિભદ્રાચાર્યજી          |
| આન દેવનપદ                              | આન <b>ંદઘન</b> જી              | યેાગદર્ <u>ધિ</u> મુચ્ચ <b>ય</b> | ડાં. ભગવાનદાસ            |
| <b>અ</b> ાન દઘનચાવિશી                  | આન <b>ં</b> દઘનજી              | વિવેચન                           | મ. મહેતા                 |
| આ <b>ષ્તમીમાં</b> સા                   | સમ તભદ્રાચાર્ય છ               | ચાેગદપ્રિસજઝ.ય                   | યશૈાવિજયજી               |
| <b>આવશ્</b> યકસૂત્ર                    | અ <sub>વા</sub> ધ <sup>૧</sup> | યાગબિન્દુ                        | હરિસદ્રાચાર્ય છ          |
| આવશ્યક નિર્યું કિત                     | ભદ્ર <b>ખા</b> હુસ્વામીજી      | યાગિવ શિકા                       | હરિલદ્રાચાર્ય છ          |
| ક્ષ્મીરપદ                              | સંત કબીરજી                     | ચાેગશાસ્ત્ર<br>-                 | હેમચંદ્રાચાર્ય છ         |
| કલ્યાણુમંદિર સ્તાત્ર                   | સિ <b>હસેનદિવાકર</b> જી        | રત્નકરંડશ્રાવકાચાર               | સમ તલદ્રાચાર્ય છ         |
| ચૈત્યવન્દનસુત્ર                        | ગણધરપ્રણીત                     | રૂપવિજય સ્તવનાવલી                | <b>રૂપવિજય</b> છ         |
| તત્ત્વાર્થ ભાષ્ય                       | <b>ઉમાસ્વાતિ</b> જી            | લાેકતત્ત્વનિ <b>ર્ણ્ય</b>        | હરિભદ્રાચાર્યજી          |
| દ્વાત્રિંશતુદ્વાત્રિં શિકા             | સિદ્ધસેન દિવાકરજી              | વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય                | જિનભદ્ર ગણી              |
| <b>દે</b> વચ દ્રચાવિશી                 | हेवयं द्र छ                    |                                  | . ક્ષમાશ્રમ <b>ણ</b> જી  |
| દેવચ દ્રવિશી                           | हेवयंद्रछ                      | વીતરા <b>ગસ્</b> તવ              | હેમચંદ્રાચાર્યજી         |
| દેવચંદ્ર અતીતચાવિશી                    | हेवयं द्रल                     | શ્રીપાલરાસ                       | વિતયવિજયજી               |
| <b>ધર્મ</b> સંગ્રહણી                   | હરિભદ્રાચાર્યજી                | શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર                 | શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી       |
| न्यायावत.२                             | સિદ્ધસેનદિવાકરજી               | <b>ધા</b> ડશક                    | હરિભદ્રાચાર્ય છ          |
| પદ્મનં દિપંચવિ શતિકા                   | પદ્મન દિયાચાર્ય છ              | સકલાર્કત્ સ્તેત્ત્ર              | હેમચંદ્રાચાર્યજી         |
| પરમાત્મપ્રકાશ                          | યેાગી દ્રદેવજી                 | સમયસાર                           | કું દકું દાચાર્યજી       |
| પુષ્યપ્રકાશસ્તવન                       | વિનયવિજયજી                     | સમયસાર કળશ                       | અમૃતચંદ્રાચાર્યજી        |
| પ <b>ં</b> ચાશક                        | <b>હ</b> રિભદ્રાચાર્યજી        | सभयसार नाटक हिंदी                | <b>ખ</b> નારસીદાસજ       |
| પ્રવચનસાર                              | કું દકું દાચાર્ય છ             | સન્મતિતક                         | सिद्धसेन हिवाहरू         |
| પ્રશમરતિ                               | ઉમાસ્વાતિજી                    | સમાધિશતક                         | <b>પૂ</b> જ્યપાદસ્વામીજી |
| प्रज्ञावलाध भाक्षभाणा                  | ડૉ. ભગવાનદાસ                   | સાડાત્રણુસા ગાયા સ્તવન           |                          |
| -                                      | મ. મહેતા                       |                                  | ગણુધરપ્રણીત              |
| ખૃ <b>હ</b> ત્સ્ <b>વયં</b> ભૂસ્તે!ત્ર | સમ તભદ્રાચાર્ય છ               | સ્તાત્ર પૂજા                     | <b>દેવચ</b> ંદ્રજી       |
| ભક્તામર સ્તાત્ર                        | માનતું ગાચાર્ય જી              | જ્ઞાના <b>ર્</b> લ               | શુક્ષચંદ્રાચાર્યજી       |
| <u>ભાવનાએાધ</u>                        | શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી             | ઇત્યા                            | દ.                       |

# ગઘસૂત્રો અને તેના વિવેચનની વિષયાનુક્રમણિકા

| વિષય                                                   | કુકુ          | विषय                                                                | મૃષ્ઠ      |
|--------------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------------------------------------|------------|
| પ્રસ્તાવના (શ્ક્ષા: ૧–૪, ગઘમ્રુત્ર, १-૨ <b>૬</b> )     | <b>૧</b> –ફ૮  | અધિકારી લક્ષણઃધર્મ બહુમાની ત્રિવિપરા ઇં૦                            | २३         |
| ૧. મંગલ અભિધેય પ્રયોજનાદિ                              |               | <b>અ</b> ધિકારીતે એાળખવાના લિંગ–ચિદ્ધ                               | <b>ર</b> પ |
| (શ્લા. ૧-૪)                                            | ૧૧૨           | અચિત્ય ચિતામિક્ષિસમું ચૈત્યવન્દન                                    | २७         |
| મંગલઃભાવનમસ્કારના મહિમા                                | 3             | વિધિમનાસેવને લાધવથી મહાઅકલ્યાણ                                      | २८         |
| ભુવનાલાક જિનાત્તમ મહાવીર                               | 8             | ધર્માનુષ્કાનવૈતચ્યયા મહાપ્રત્યવાય                                   | २८         |
| વકતા-શ્રોતાનું અન'તર-પર'ષર પ્રયોજન                     | પ             | યાગ મહા પ્રયાગ                                                      | २७         |
| 'સુત્ર' ના પરુપાર્થ                                    | y             | વ્યનિધકારીપ્રયોગે પ્રયોકતૃકૃત મહા વ્યકસ્યાચ્યુ                      | २७         |
| વીતરાગના વિવયમાર્ગ                                     | Ŀ             | અધિકારીપ્રયાગ કરનારે વચન આરાષ્યું ઇં                                | 30         |
| <b>હ</b> રિભરજીતી લઘુતાઃઅહ <sup>*</sup> ત્વવિલેક્ષ્યન  | 90            | અતિધકારીપ્રયાગે એથી ઊલટું                                           | 30         |
| સત્ત્વિકિતાર્થ પ્રવૃત્તિના સફળ પરિશ્રમ                 | 11            | ૪. ગ્યાગમવિહિત શ્રેયામાગ <sup>c</sup> ની                            | -          |
| માદૈવમૂર્ત્તિ હરિભદ્રજીની વિનમ્રતા                     | ૧૨            | ઉદ્ધાષણાઃ સ્ત્રભાધક અપવાદના                                         |            |
| મહામતિ હરિકાદ્રજીના કલ્પનાતીત મહાપરિશ્ર                | મ ૧૨          | f                                                                   | ३७         |
| ર. સાકલ્ય ને સમ્યક્કરણની મીમાંસા<br>(સુ. १-३)          | <b>₹3</b> –₹0 | વચનાકતપંથ શિવાય હિતપ્રાધ્તિ જીપાય નથી                               | 32         |
| શુભભ વહેતુ ચૈત્યવન્દનનું સાફલ્ય                        | ૧૪            | સ્વચ્છંદપ્રવૃત્તિથી લાધવઆપાદનઆદિ                                    | 33         |
| <b>આ</b> ત્માર્થ-પરમાર્થકૃષ આ વ્યાખ્યાનું સાક્ક        | ય ૧૫          | અપવાદ પણ સુત્રઅભાધાર્થી કેવા હાય?                                   | 33         |
| भनाभाग-भात्रधानाहिथी विषयीय                            | 9 \$          | સૂત્રભાધાર્થી અપવાદસેવન તે પરમગુરુલાધવકારિ                          |            |
| અનનુષ્કાન ને વિષ્યતુષ્કાન નિષિદ્ધ                      | 4.5           | ક્ષુદ્રસત્ત્વચેપ્ટિત                                                | 38         |
| દભી ગાયાવીને માક્ષમાર્ગમાં સ્થાન નથી                   | ૧૭            | तेवुं अपवादभ्रद्धणु संसारसरित्स्रोतमां                              |            |
| સમ્યક્કરણુર્મા વિષય યુગલાવ:                            | ণ্ড           | તણખલાને ભાઝવા જેવું!                                                | 38         |
| લાભાદિઅર્થ માયાથી કરવું તે સમ્યક્કરણ ન                 | ાથી ૧૮        | <b>જિનપ્રત્યન અને અન્ય વચનની તુલના</b>                              | 34         |
| निश्रांस क्षितिभंत सभ्यग्हिष्टनुं क सभ्यक्ष            | રણ ૧૮         | ષ. શ્રેયામાર્ગના અધિકારી                                            |            |
| 'માતૃસ્થાન' અર્થીત્ માયા દ'ભ                           | 16            | અપુતર્બન્વકાદિ મુમુશુઓ:                                             |            |
| <b>અાત્માને વિષ</b> રૂપ વિષ–ગર અનુષ્ઠાન                | 96            | ભવાભિન દી અનિધિકારી (સ <b>૧૦-</b> ૧૪) ૩૮                            | /_\/\):    |
| <b>અ</b> ાતમાને અમૃતરૂપ અમૃત–તહેતુ <b>અ</b> નુષ્કાન    | २०            | શ્રેયામાર્ગ અપુતર્ભન્ધકાદિના વ્યવસ્થિત                              |            |
| અનધિકારીનું સમ્યક્કરણ નથી                              | २०            | અન્યાના અહીં અનિવાર જ, શુદ્ધદેશના અયાગ્યતા                          | 36         |
| 3. અધિકારી અનધિકારી વિવેક                              | :             | શુદ્ધદેશના ક્ષુદ્ધત્ત્ર મુગ્યુથને સિંહતાદ                           |            |
| (सू ४-८)                                               | ₹≎-3≎         | સાચા વીરપુત્ર હરિલદ્રજીની વીરવાણી                                   | -80        |
| શ્રાવ <b>ણ તો શું</b> પાઠ <b>ળા. પણ અધિકારીએ</b> ! શાધ | ય ૨૧          | ુ સાચા પાસ્તુત્ર હારહારછતા વારવાણા<br>  ભવાભિવાદી અનાંધકારીના અનાદર | ×3<br>8.8  |

| વિષય                                                                                     | પ્રેક               | વિષય                                               | ЯR          |
|------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|----------------------------------------------------|-------------|
| ભવાસિનંદી લક્ષણઃનિષ્ફલારંભી છે.                                                          | 83                  | ધર્મ બીજમાંથી અંકુરાદિ યાવત્ માેક્ષકલ              | <b>93</b>   |
| લાકપંગતમાં ખેસનારા ભવાશ્વિન દી                                                           | 88                  | યે ગાવંચક, ક્રિયાવંચક, ક્લાવંચક                    | ৬४          |
| દ. વ્યાખ્યા અને સધ્ત વ્યાખ્યાંગ                                                          | -                   | પર્વ તફલદ માક્ષમાર્ગ ક્રિયાનું જ માન્યપર્ણુ        | ৬५          |
| •                                                                                        | ડપ- <b>પ</b> ૮      | મુષાવાદ અંગે શંકા સમાધાન                           | ७६          |
|                                                                                          |                     | ભાવનમસ્કારના ઉત્કર્ષ અાદિ <b>બેદ</b>               | ণ্ডণ        |
| વ્યાખ્યા, સપ્ત વ્યાખયાંય                                                                 | 8 }                 | ચતુર્વિધ પૂજામાં પ્રતિપત્તિપૂજાનું પ્રાધાન્ય       | <b>७</b> ८  |
| જિજ્ઞાસા પહેલું વ્યાખ્યાંગઃગુરુયાત્ર ખીજાું                                              | ४७                  | <b>લાવપૂજાનું પ્રતિપત્તિ</b> ફપપ <b>ણું</b>        | ওঃ          |
| યથાર્થનામા ગુણુમણમુરુ 'ગુરુ'                                                             | 87                  | પ્રતિષત્તિ પૂજાનું સ્વરૂપ                          | હહ          |
| स्वसमय-परसमयरा आत्मरा 'गीतार्य' 'गुरु                                                    |                     | અદ્વૈતત્ર્યવચ્છેદાર્થે'–ફલાતિશયજ્ઞાપનાર્થે' બહુવચન | 4 41        |
| આથી ઊલટા ગુરુઅયોગ વા અગુરુયાંગ                                                           | 40                  | ચ્યા ભાવનમસ્કારની <b>ઇચ્છાયાેત્રમાં ધટના</b>       | ८२          |
| વિધિયરતા ત્રીજું વ્યાખ્યાંગઃભાધપરિણતિ ચેાયુ<br>- સ્થૈર્ય પાંચમું: જ્ઞાનઋહિના અનુત્સેકઆદિ | ં પર  <br>પક        | ક <sup>ર</sup> છાયાેગ–શાસ્ત્રયાેગ–સામર્થ્યયાેગતું  |             |
| સંયમપાત્રતા વિશ્વહવતી શમશ્રી આદિ                                                         | 48                  | _                                                  | <b>3-69</b> |
| જીકતક્રિયા છેલું વ્યાખ્યાંગ                                                              | ૫૪                  | ઇ≃છાયાેગાદિનુ <b>ં સામાન્ય સ્વરૂ</b> ષ             | ٤3          |
| ज्ञानपूर्वं । द्वियाः ज्ञान-द्वियानी सभन्वय                                              | પ્                  | <del>ઇ</del> ચ્છાયેાગનું સ્વરૂપ                    | ٧٧          |
| અલ્પભવતા સાતમું વ્યાપનાંગ                                                                | યુહ                 | શાસ્ત્રયામનું સ્વરૂપ                               | 45          |
| દીષંદીગંત્યભાગીને ચિન્તામધ્યુપ્રાપ્તિ ન ઢાય                                              | ા પછ                | સામર્થ્ય યાગતું સ્વરૂપ                             | 44          |
| <b>૭. ચૈ</b> ત્યવન્દનવિધિ: પ્રિબ્રિપાત <b>દ</b> રૂડક                                     |                     | સામર્થ્યયાગબેદ : ધર્મસંન્યાસ, યાગસંન્યાસ           | ૯૧          |
|                                                                                          | 46-86               | બીજા અપૂર્વ કરસ્યુમાં 'તાત્ત્વિક ' ધર્મ સંન્યાસ    | ૯૩          |
| ચૈત્યત્ર-દનના દ્રવ્યભાવ પૂર્વ વિધિ                                                       | 42                  | ચાગસંત્યાસધાગ : અધાગ પરમ ચાગ                       | ૯૫          |
| પ્રિલ્વિયાતદવુડક સૂત્ર                                                                   | કર<br>કર            | ભાવનમસ્કારની અપેક્ષાવિશેષે ઇચ્છાયાગાદિમાં          |             |
| માં સુત્રના ૩૨ કે ૩૩ આલાપકતું                                                            | , ,                 | ઘટના                                               | <i>৬७</i>   |
| નવ વિભાગમાં વર્ગી કરહા                                                                   | <b>{</b> }          | પ્રાતિભ જ્ઞાન અરુષ્ટ્રાદય સમું                     | ૯૯          |
| <b>હ</b> રિભદ્રજીનું <b>અદ્</b> ભુત મૌલિક સં <b>શાધ</b> ન                                | 44                  |                                                    |             |
| અન તથમીત્મક વસ્તુમાં જ ચિત્રસંપદ્ધટના                                                    | <b>50</b>           | २. सगदतः भगवद्भयः १ ५६०थाण्या                      | ત           |
| 45                                                                                       |                     | ×( સ. ૧૧–૧૯ : ३६–४४ )                              |             |
|                                                                                          |                     | ભાવઅર્ક ત્ના મ્રહ્યાર્થ 'ભગવત્' પદ                 | 100         |
| પ્રથમ અધિકાર: સ્તાતિવ્ય સંપદ્                                                            |                     | 'ભગ'ના વડ્વિધ પ્રયોગઃ                              | •           |
| •                                                                                        | ક્ <u>ય-</u> ફુંગ્હ | સમય્ર એશ્વર્યક્ષ ભગ                                | ૧ે૦૧        |
| १. २५% त: 'नमोऽहैद्भ्य:' ५६                                                              | - * *               | રૂપ સ્વરૂપ ભગ: યશરૂપ ભગ                            | 103         |
| વ્યાખ્ <b>યાન</b> (સુ. ૧–૧૦:૨૬– <b>३</b> ५)                                              | ૬૯–૯૯               | <b>અ</b> ાત્મમ <b>હા</b> વીરત્વ                    | १०४         |
| તત્ત્વધર્મ પશુાને લીધે ભાવનમરકાર દુર્વભ                                                  | 190                 | કેવલશ્રીરૂપ ભગ : પરમધર્મ ૩૫ ભગ                     | <b>१</b> ०४ |
| ભાવનમસ્કાર આમ ખીજાધાનથી સાધ્ય                                                            | ৩१                  |                                                    | <b>१</b> ०६ |
| સત્પશ્ચાહિ ધર્મ બીજઃ ધર્મચિતા અંકુર                                                      | હર                  | સાશ્રવ—અનાશ્રવ મહાયોગાત્મક ધર્મ                    | 905         |

<sup>🗴</sup> અત્રે ગૂજરાતી અંકમાં છે તે ગદાસુત્રના વિભાગવાર અંક અને બાળમાંઘ અંકમાં છે તે સળંગ અંક સમજવા.

133 !

પુણારીક ઉપમાની યયાવત્ ઘટના

કર્મધાગ્યતા અભાવે ક્રિયા તે ક્રિયા નથી

148

| વિષય                                                 | પૃષ્ઠ       | વિષય                                            | પ્રષ્ટ       |
|------------------------------------------------------|-------------|-------------------------------------------------|--------------|
| જલકમલવત્ નિલે પ ભગવંતા                               | ૧૫૫         | ઔષચારિકતાથી પારમાર્થિક સ્તવપણું ન મટે           | 106          |
| 'ચરણ કમલ કમલા વસે રે'                                | "           | બીજાધાતાદિથી યાેગ–ક્ષેત્ર થાય તેજ અત્રે ભગ્યાે  | 1>           |
| એકાનેકરવભાવી વસ્તુઃ અલ'લ્ય ન્યાયમુદ્રા               | 140         | કુશળ માળાનું દર્શતઃ ખીવ્યધાનાદિ ઉપદેશ           | ૧૭૯          |
| સત્ત્વની વિશિષ્ટતા હશે-એ મતનું નિરસન                 | ૧૫૯         | યાગ્ય ચિત્તમુમિમાં ખીજપ્રક્ષેપા સદુપદેશજલ       | १८०          |
| 0                                                    |             | વૃત્તિ–વાડ માદિ રક્ષાવિધિ                       | 9/9          |
| ૯. પુરુષવરગન્ધહસ્તી:                                 |             | આ યાગક્ષેત્ર કાઈ તીર્ચંકરને સક્લવિષયી નથી       | १८३          |
| 'पुरुषवरगन्धद्वस्तिभ्यः ५६ ०४।                       |             | <b>ખીજાધાન પણ અપુનર્ખન્ધકને</b>                 | 928          |
| (स्. १६-२०: ७६-८०) १९०                               | -215        | <u>~</u>                                        |              |
| ગુણક્રમઅભિધાનવાદના નિરાસ                             | 140         | ।<br>  ३२, क्षेत्रक्षित: 'लोकहितेभ्य:' पद व्याः |              |
| 'अक्ष्मवत् असत्' से भतनुं निरसन                      | १६१         | (स ८-१२ : ८७-९३) १८४-                           | -9&4         |
| પુરુષવરગન્ધહરતી ઉપમાની યથાર્થતા                      | 452         | ळवत्रे। इद्धितः पंत्रास्तिकायात्मक से। इद्धित   | 145          |
| વસ્તુનું એકાનેક સ્વભાવપહું                           | १६२         | પંચાસ્તિકાય અને આત્મહિત                         | 929          |
| સર્વ મુણાતું અન્યાન્ય સંવલિતપહું:                    | :           | तत्त्रथी दित केथा ? ने क्रेवी रीते ?            | 166          |
| પૂર્તાં <sub>નુ</sub> પૂર્વા અાદિ                    | <b>१</b> ६3 | _                                               |              |
| અભિધેય પણ અક્રમવત્ અસત્ નથી                          | 158         | अदितक्तीनं ते। अदित थायक                        | ૧૯૨          |
| સફલાર બી મહાપુરુષપ્રણીત આ સ્તવ                       | १६५         | અનાગમપણે પાપહેતુથકો પાપસાવ                      | 162          |
| રતાતવ્યસંપદ્દની જ અસાધારણ હેતુસંપદ્                  | १६७         | ઇતરતરાપેલી કર્તાકમાં પ્રકાર                     | 168          |
| <b>.</b> 55                                          |             | પુતરાગમકર્મ કપણા વડે અહિતયાગ                    | ૧૯૫          |
| ચતુર્થ અધિકાર:સ્તાતવ્ય સંપદ્નીજ ૧૬૮                  | –२१६        |                                                 |              |
| સામાન્યથી ઉપયોગસંપદ્                                 |             | १३. से। ५५ ही ५ : 'लोकप्रदीपेभ्यः ' ५६          | <b>9월</b> 1. |
| (સ. ૧–૨૩ : ૮૨–                                       | - ,         | (સ. ૨૩-૧૬: ૧૪-૧૭) ૧૯૬                           |              |
| २०. क्षेडितभः 'लोकोत्तमेभ्यः' ५. व्य                 |             | લાક=વિશિષ્ટ સંત્રીતાક અધ-પ્રદીપ દર્શત           |              |
| ( સ્. ૧–૩:૮૨-૮૪ ૧૬૮                                  | -193        | અધ સમા અજ્ઞાનલાક પ્રત્યે                        | •            |
| લાેકાત્તમઆદિ પંચસ્ત્રતું પ્રયાજન                     | १६८         | લે કપ્રદીપ ભગવંતા પશુ અપ્રદીપ જ                 | 166          |
| સકલ ૧૧૦૫સત્ત્વલાકમાં ઉત્તમ                           | ૧૬૯         | લાકદ્દષ્ટિ અનુસારનું પ્રાધાન્ય                  | २००          |
| સકલકલ્યા <b>ણું હે</b> તુ તથાભવ્યત્વથી હત્તમપશું     | १७०         | अरुवाधवनिरपेक्ष तत्त श्रन्य अष्टति!             | २००          |
| તથાભવ્યત્વ વિચિત્ર કેમ ? તેનું મીમસિન                | <b>ং</b> ৩१ | દબ્ટિઅ'ધા પ્રત્યે ભગવતા પણ અપ્રદીષ              | २०१          |
| લબ્યત્વ સિહિંગમન્યી:ગ્યત્વ                           | ૧७૨         | સમ્યગૃદર્શન માટે સમ્યગ્ યાગદષ્ટિની જરૂર         | २०२          |
| સર્વથા ચાગ્યતા અબેદે                                 |             | સમવતાનું ભગવતપદ્યું ઘટેજ છે:                    | ₹ o 3        |
| કાલાદિબેદે ખીજાદિ સિહિઅભાવ                           | १७३         | वस्तुस्वसाव व्यन्यशान शाय                       | २०३          |
|                                                      |             |                                                 |              |
| ११. दे। इनाथः ' लोकनाथेस्यः' पद व्या                 | •           | १४. दे। ५ प्रधीत ५२: 'होक प्रधोतक रेभ्यः        | *            |
| सू ४-७ : ८६-८८ ) १७४                                 | 1-868       | પક લ્યા. (સૂત્ર. ૧૭-૨૨; ९૮-૨૦૩) ૧૦૫             | <b>-</b> ₹१  |
| <b>ખીજાધાના</b> દિયી <b>સ</b> વિભક્ત ભવ્યક્ષાકના નાય | <b>૧७</b> ૫ | લાક = ઉત્કૃષ્ટમતિ ગણુધરપદયાગ્ય ભવ્ય             | २०६          |
| याम-क्षेभ अन्ते करे ते क भरे भरे। 'नाथ'              | ૧૭૭         | ચૌદ્દપૂર્વ વિદેશના પણ સ્વસ્થાને                 |              |
| विश्विष्ट ઉपकारकरनुं क तत्त्वथी नाथपछुं              | an.         | મહાન્ દર્શનબેંદ પ્રકાશઅબેંદે ન હોય              | २०८          |

વિષય

ચોદપૂર્વાં ઓતા પશુ ષટ્સ્થાનપતિતપણે ક્ષયાપશ્ચમતી તરતમતાથી મહાન દર્શન લેદ ૨૦૯ ક્ષયાપશ્ચમપ્રકાશના સ્વભાવબેદ દર્શન લેદ ૨૧૧ મશુધરા જ ઉત્કૃષ્ટ ચતુર્દશાપૂર્વ ધરા ૨૧૨ પ્રદ્યોત્ય તે સપ્ત પ્રકારનું જ્વાદિ તત્ત્વ ૨૧૩ ત્રાનયાપ્રતાજ અહીં અન્ય અપેક્ષાએ પ્રદ્યોતન ૨૧૪ લોક ' શુષ્ટનું તત્ત્વથી અપુષ્કલપશું નથી , લોકાતમતાદિથી ભગવંતાના પરમ લોકાપકાર ૨૧૫

#### 卐

પંચમ અધિકાર : ઉપયાગસંદ્રપની જ હેતુમંપદ્ (સ્ ૧–૨૪ : १०५–१०८ ) ૨૧૯–૨૬૦

૧૫. અભયદ: 'સમયદેમ્ય:' પદ વ્યા. (H. 9-8: १०५-१०८) २१८-२33 **લગવંતા જ** તેવા તેવા પ્રકારે સત્ત્વકલ્યા**ળ** હેતુઓ ૨૧૮ અક્ષય એટલે વિશિષ્ટ આતમસ્વાસ્થ્ય: २१४ નિઃશ્રેયસ ધર્મ <mark>બ</mark>ૂમિકાની નિળન્ધનભૂત ' ધૃતિ ' ઇહલાકાદિ સપ્ત ભય २२० **અ**ાત્મસ્વાસ્થ્યવિના નિઃશ્રેયસધર્મ સિદ્ધિ ન હોય २२१ નિ:શ્રેયસધર્મ ચિત્તરવારથ્યથી સાધ્ય અને ભયપરિણામથી વિરુદ્ધ 72 **અભયશ્વિહિ અ**ા ભગવંતા થકીજ: તેના ચાર સંકલનાબદ કારણા **२२**३

૧૬. ચક્ષુકે: ' चक्षुर्देभ्यः' પદ વ્યા.
(સ. ૫-૮: १०९-११२) ૨૨૩-૨૨૯
દ્રવ્યે દ્રિય અને ભાવેદ્રિય: પ્રત્યેકના બે પ્રકાર ૨૨૪
અત્રે શ્રદ્ધા એ જ ભાત્મધર્મ ફેય ભાવચક્ષુ ૨૨૫
શ્રદ્ધાવિદ્ધીનને તત્ત્વદર્શન ન હોય ૨૨૬
માર્ગાનુસારિશ્રી શ્રદ્ધા સતે જ તત્ત્વદર્શન હોય જ ૨૨૭
અત્રે કાળપ્રતિભંધ અપ્રતિભંધ જ ૨૨૮
વિશિષ્ટ ઉપાદાનહેતુનું તથાપરિશ્રુતિ સ્વભાવષશું,,
આ શ્રદ્ધા ધર્મ કેલ્પરક્ષનું અવંધ્યત્રીજ ૨૨૯

१७. भागीह: 'मार्नेदेभ्य:' पह व्यान ( सू. ૯–१३ : ११३–११७ ) २३०–२३६ માર્ગ તે ચિત્તનું અવક ગમન : ભુજંગમગમત તલિકાયામ તુલ્ય ક્ષયો **પશ**મવિશેષ ૨૩૧ આ ક્ષયા પશુમમાર્ગ વિના ગુણસ્થાનપ્રાપ્તિ નથી સનુષ્યં ક્ષયાપશુમથકી ગુણસ્થાન ધાપ્તિ સાનુખંધ કર્મ જ ગ્રહ્મસ્થાનપ્રતૃષ્તિ પ્રતિખંધક કિલષ્ટ કર્યો ₹38 માર્ગપ્રાપ્તિ સતે અતિસંકિલષ્ટ ન હેાય ₹34 અનિવૃત્તિમમતથી આ માર્ગ-ક્ષયાપશમના બેદ २३६ યથાપ્રવૃત્તકરણ અહિનું સ્વરૂપ ₹ ३७ જૈત અને યેાગદર્શનની પરિભાષાના સુમેળ ₹34 આ માર્ગ ભગવંતાયકી જ, માટે ભગવંતા માર્ગદ ૨૩૯

१८. शरुखुह: ' ज्ञारण देभ्य:' पह व्या.

(સૂ. ૧૪-૧૮: १९८-१२२) ૨૪૦-૨૫૦ ભવારણ્યમાં સમાધાસતસ્થાન સમું શ્વરણઃ તત્ત્વચિંતા-વિવિદિષા એ જ શરણ ૨૪૧ વિવિદિષા સતે તત્ત્વગાયર શુશ્રુષાદિ આઠ શુણ ૨૪૩ અતાત્વિક શુશ્રુષાદિથી તત્ત્વતાનના અયોગ ૨૪૪ વિવિદિષા વિના માનાર્થઆદિ

વસ્ત્વન્તર-ઉપાયપણે શુત્રૃષાદ સંભવ ૨૪૫ પ્રખલ માહિનિદ્રાયુક્તપણાને લીધે પ્રખાધ દૂર ૨૪૬ યુત-ચિંતા-ભાવના ત્રાનજલ-દૂધ-સુધાસમું ૨૪૭ લોકિક શુશ્રુષાદિ 'શયિત સુણે જિમ ભૂપ' જેવા ૨૪૮ વિષયતૃષ્ણાપહારિ જ ત્રાનઃ શ્વરણદ ભગવંતા ૨૪૯

१८. भे।विह: 'बोधिदेभ्यः' पह व्या.

(સ. ૧૯-૨૩: १२३-१२८) ૨૫૦-૨૫૯ ભાષિ એટલે જિનપ્રણીત ધર્મપ્રાપ્તિ ૨૫૦ ભાષિ એટલે સમ્યગૃદર્શાનનું સ્વરૂપ ૨૫૧ પ્રાથિલેદ, સમ્યગૃદર્શાનઃ સમ્યક્તવના લિંગ ૨૫૨ આ અલયાદિ પંચક અપુનર્ભધકને જ ઢાય અને તે નિયમથી ઇતરૈતરફલવાળં ઢાય ૨૫૪

| વિષય                                                | ЯЯ   | વિષય                                             | પ્રુષ્ટ      |
|-----------------------------------------------------|------|--------------------------------------------------|--------------|
| આવા ન હાય તેને તત્ત્વથી અલયાદિઅયાગ                  | ૨૫૫  | અશ્વાવભાધ તીર્થની ઉત્પત્તિના વર્તાત              | રહ્યું.      |
| अतात्त्रिक अक्षयादि अनेक्यार प्राप्त, निष्ण         | ,,   | ધર્મની ઉત્તમ પ્રાધ્તઃ ચાર ઉત્તરહેત               | २८०          |
| ક્લપ્રાપ્તિપર્ય'ત ક્ષયાપદ્મ મદક્કિ તે યાગ્યતાઃ      |      | ધર્મ કલપરિભાગઃ ચાર ઉત્તર હેત                     | २८२          |
| લેક્કાત્તર સાવામૃતારવાદરૂપા                         | २५६  | ધમ વિધાત અભાવ ચાર ઉત્તર હેતુ                     | २८४          |
| ધૃતિમાદિ તત્ત્વધર્મયાનિએ।                           | ૨૫૮  | <del></del> • <del></del>                        |              |
| ભગવતા થકા અભયદાનાદિયા હેતુસ પદ્                     | રપહ  | ૨૩. ધર્મ સારચિ: ' ધર્મसारચિમ્यः' પદ વ            | <b>.</b> 211 |
| <b>55</b>                                           |      | २५. १५-१८:१४३-१४७) २८६-                          |              |
|                                                     | :    | ધર્મ રથના સમ્યક્ પ્રવર્તન-પાલન-દમનથાગથા          | 120          |
| છક્કો અધિકાર:સ્તાતવ્ય સંપદ્ની જ ૨૬૧-                | -303 | ભગવાનનું ધર્મ સારથિપછું                          | २८७          |
| વિશ્વષથી ઉપયાગસ પદ્                                 |      | સમ્પક પ્રવર્તાનના અષ્ટ કારણ                      | 224          |
| (સ્ત્ર. ૧–૨૫ : ૧૨૧–૧૦૩)                             |      | સમ્યક્પરિપાકઅપેક્ષણ: છેવટના નિશ્ચયલક્ષ્ય         | <b>૨૮૯</b>   |
| <b>૨૦. ધર્મ'દઃ 'धर्मदेभ्यः' પ</b> ક વ્યા.           |      | અપુનર્ય ધકપણું અને પ્રકૃતિનું આલિમુખ્ય           | २५०          |
| (સ્ટ. ૧- <b>૩ : ૧</b> ૨९– <b>૧३१</b> ) <b>૨૬</b> ૧- | -२६८ | ધર્મ સારથિપણાના બીજો હેતુ–પાલનયે.ગ               | રહેશ         |
| वस्तुस्वक्षाव धर्भः यारित्रधर्भ                     | २६४  | ધર્મ સારથિપચાના ત્રીજો હેતુ–દમનયાગ               | <b>૨૯૨</b>   |
| આતમપરિશામરૂપ શ્રાવકધર્મ અને સાધુધર્મ                | २६५  | રથતું દખીત                                       | २५३          |
| <b>धर्भ</b> नुं वास्तविक स्व <b>३</b> ५             | 7,   | પરભાવવિભાવમાં ન જવારૂપ અબ્યભિચાર                 | २५४ .        |
| ભગવદ્તુપ્રહવિના ધર્મ નથીઃ તેતું જ પ્રાધાન્ય         | २६७  | <b>ચ્યાત્મ</b> સ્વભાવસિદ્ધિરૂપ સ્વકાર્યમાં નિયાગ | २६४          |
|                                                     |      | સ્વાત્મીભાત પમાડેલા ધર્મ                         | २७५          |
|                                                     |      | ધર્મ'તે। પ્રકર્ષ યથાખ્યાતચારિત્ર આત્મારૂપ        | રહપ          |
| २१. धर्भदेशः 'धर्मदेशकेभ्यः' ५६ ०थ।                 |      | ભાવધર્મનું આદ્યસ્થાન પ <b>ણ અ</b> વંધ્ય ખીજ      | २५६          |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •             | ૨૭૪  | સુસંવૃત કચિન–રત્નકરંડનું દર્ભાત                  | २६७          |
| ભગવંતની ધર્મ દેશનાના હરિભદ્રજીએ                     | !    | o                                                |              |
| ગૂંચેલા ઉત્તમ્ નમ્તા                                | २६७  | ર૪. ધમ°વરચતુરન્તચકવત્તી°:        ર૯૯-            | -303         |
| પ્રદીપ્ત ગૃહાદર સમા ભવઃ સુદુર્લં ભ મૃતુષ્યત્વ       | २७१  | 'धर्मवरचतुरन्तचक्रवर्त्तिभ्यः' ५६ व्याः          | - •          |
| क्षवान्निश्चमक सिद्धांतवासनासार धर्मभेध क           | રહર  | (स्. २० <del>-</del> २४ : १४८-१५२)               |              |
| व्यक्तिसारिकावनाः व्याज्ञाप्रधानपश्चाना ने          |      | ચકવર્ત્તાચક વા અન્ય ધર્મ ચક્રઅપેક્ષાએ            |              |
| વિધિમાર્ગના સદુપદેશ                                 | "    | વર ધર્મ ચક્ર                                     | <b>૨</b> ૯૯  |
| निभित्तसापेक्ष व्यात्मार्यं अवृत्तिना भाष           | ₹७3  | ત્રિકાટિપરિશુદ્ધતા વડે વર ધર્મચક                 | 300          |
| વિસ્રોતસિકાનું પ્રતિવિધાન                           | २७३  | કષ <del>–છેદ~</del> તાપ પરીક્ષા                  | 301          |
| ધર્મનું કુલ કર્મનાશઃ સાપક્રમ કર્મના નાશ,            | •    | સ્તાતબ્યસ પદ્નીજ વિશેષથી ઉપયાગમ પદ્              | ३०३ -        |
| નિરુપક્રમ કર્મના અનુખધના વ્યવચ્છેદ                  | રહજ્ | <b>5</b> 5                                       |              |
|                                                     |      | ૭. અધિકારઃસ્તાે. સં. ની સકારણસ્વરૂપ-             |              |
| २२. धर्भनायक 'धर्मनायकेश्यः' ५६ ०या                 |      | સંપદ્ (સ. ૧–૧૦ : १५४–१६३) - ૩૦૩-                 | -39&         |
| (સુ. ૧૦–૧૪, ૧ફ૮–૧ <b>૪૨</b> ) ૨૭૪                   | –२८५ | ५५. व्यप्रतिहृतवरज्ञानदशीनवरः                    |              |
| ભગવંતના ધર્મનાયકપશુાના ચાર મૂળહેતુ                  | २७५  | ' अप्रतिहतवरज्ञान-दर्शनधरेभ्यः' ५६               | વ્યા.        |
| ધર્મ વશીક <b>રભુ</b> ભાવઃ ચાર ઉત્તર <b>હે</b> તુ    | २७७  | (स. १–५:१५४-१५८) ३०:                             | 3 <b>-23</b> |

| વિષય                                                                  | કુષ્ટ          | વિષય                                                                          | ક્ષકુ        |
|-----------------------------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| મ્યા પદતું પ્રયોજન– <b>બો</b> હોતા નિરાસ                              | 3:3            | રાગાદિ ચિતિમાત્રનિત્રધનવાળા નથી                                               | <b>3</b> २७  |
| સર્વ ત્રાનદર્શ તસ્વભાવપણં: નિરાવરણપણં                                 | ३०४            | રાગ દિના જેતાપણાયકી તાત્તિક જિનાદિ                                            |              |
| સામાન્યથી સર્વ અવળોધની સિદ્ધિ                                         | 3°4            |                                                                               | **           |
| શાનમાં ગ્રેયપ્રતિભિંભના નિષેધ                                         | 300            | २८. तीर्ध-तारक: 'तीर्णभ्य: तारकेभ्यः'                                         |              |
| સામાન્ય-વિશેષના અવિનાભાવી સંબંધ                                       | २०८            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                         | -334         |
| આત્માના <b>સર્વ</b> જ્ઞાનદર્શન સ્વભાવ                                 | 306            | આ પદથી આવર્તા કાલકારણવાદીના નિરાસ                                             |              |
| આવર <b>ણ</b> ક્ષયે નિરાવર <b>ણ</b> પહું: સર્વ'દ્યપછું                 | 306            | આ પદ્યા આવત કાલકાર ચુવારાના ાનરાસ<br>શાન-દર્શન-ચારિત્ર પાતથી ભવાર્ણવતીએ       | 327          |
| પ્રતિપક્ષસાવનાથી તાનવઉપલાબ્ધ                                          | 311            | તીર્ધું તે જીવિતાર્ત વત ભવાવર્ત નથી                                           | <b>३२</b> ६  |
| <b>અાવરણક્ષયે સર્વદાન,–તત્</b> ત્વ <b>ભાવપણા</b> થી                   | 399            | તીર્ધું તે આયુષ્કાન્તરવત્ ભવાધિકારાન્તર નથી                                   | \$30         |
| ક્રેતલજ્ઞાનસ્વભાવી આત્મા ચંદ્રવત્ સ્થિત                               | <b>3</b> ९२    | લાયું તે આયુંગ્કાન્સરવર્ધ લગાવકારાન્સર નવા<br>ભવાધિકારાન્તર સતે મુક્તિઅસિદ્ધિ | 331          |
| <b>અ</b> વિકલ પરાર્થસંપાદન                                            | 393            | મૃત તે અમૃત ભાવે નથી                                                          | <b>३</b> ३२् |
|                                                                       |                | ઝડા પ અજુત હાલ વધા<br>ઝડાઆવર્તાના દર્શ્યાતનું યુક્તિથી નિરસત                  | **           |
| Se callerandi. (                                                      | eži i          | ા મુક્ત પુતઃ ભવમાં હોતા તથી                                                   | 333          |
| २६. व्यापृत्तछद्मः 'व्यावृत्तछक्तभ्यः' ५६ व<br>(स्. ६-८: १५९-१६२) 3११ | વ્યા.<br>ક-૩૧૮ | સર્વથા ભયાધિકારનિવૃત્તિ જ મુક્તિ                                              | 338          |
|                                                                       |                | वनका असावअस्तिहास् अ भुक्त                                                    | 33¥          |
| આ પદથી આજવિક મતના નિરાસ                                               | 318            |                                                                               |              |
| 'છદ્મા' એટલે ધાતિકર્મવા ભવાધિકાર                                      | <b>૩</b> ૧૫    | २८. एउ भे।५६: 'बुद्धेभ्य: बोधकेभ्य:'                                          |              |
| धातिकर्भनुं स्वइपः कर्भशाल भे। द्वनीय                                 | 3 7 5          | ( <b>মূ. १०–</b> १४ : १ <b>७</b> ३–१७७)                                       | -384         |
| 'અવ્યાવતહ્રકા' મતનું નિરસન                                            | 310            | પરાક્ષત્રાનવાદી મીમાંસકાના નિરાસ                                              | 335          |
| 'વ્યાવૃત્તહ્વ ' તું પ્રતિષ્ઠાપન<br>                                   | 31/            | અ પરાપદેશથી સ્વસંવિદિત જ્ઞાનવડે બુદ્ધો                                        | 3309         |
| रतातव्यसंपद्नी क सडारण्। २व३पसंपद्                                    | <b>૩</b> ૧૯    | <b>અસ્વસં</b> વિદિત <b>ખુદ્ધિ અનુમાનાદિ</b> જીહિના <b>અ</b> વિષ               | ۹,,          |
| <b>5</b>                                                              |                | ज्ञानव्यक्ति है तत्साभान्य तत्विषय नथी                                        | 336          |
|                                                                       |                | અર્થ પ્રત્યક્ષતા લિંગ નથી                                                     | 380          |
| ૮. અધિકારઃ વ્યાત્મતુલ્ય પરફલકતુ ત્વસં                                 | ષદ્            | ઇદ્રિયવત્ અર્થ પ્રત્યક્ષતા શંકાનું નિવારહ્યુ                                  | ३४१          |
| (સ્. ૧–૧૯ <b>: ૧૬</b> ૪– <b>૧</b> ૮૨) - ૩૨                            | १०-४९          | ન્યાયથી અુદ્ધ-ખાધક સિદ્ધિ                                                     | ३४२          |
| २७. जिन लापके: 'जिनेस्य: जापकेश्य:' प                                 | ા. વ્યા.       | ļ <del></del>                                                                 |              |
| (સુ. ૧–૪ : <b>१६</b> ૪–१ <b>६७)         ૩</b> ૨૯                      | o-3₹9          | ३०. भुक्त-भाषकः ' मुक्तेभ्यः मोचकेभ्यः' प                                     | .વ્યા.       |
| <b>અા પદથી કરિયતઅવિદ્યાવાદી બોઢોના નિરા</b>                           | <b>स</b>       |                                                                               | -386         |
| ભૌહબેદાઃ માધ્યમિકા કલ્પિતઅવિદ્યાવાદી                                  | <b>3</b> २६    | જગતકર્તુંલીનમુક્તવાદીએાના નિરામ                                               | 3 Y <b>3</b> |
| અસત્ એવા રાગાદિના જય ન હાેય                                           | <b>३</b> २३    | જગતકર્તામાં લયે તિષ્ઠિતાથ પણં નથી                                             | 388          |
| ભ્રાંતિમાત્રકશ્પના પ <b>ણ</b> અસંગતા જ                                | "              | જગતકર્જાત્વવાદમાં મહાદાવ                                                      | 384          |
| નિમિત્ત અસત્ નથી                                                      | <b>३</b> २४    | निभित्तकर्तृत्व भानवाभा तत्त्वथी आकर्तृत्व                                    | ,,           |
| ચિતિમાત્રથી જ બ્રાંતિમાં અનિમોક્ષપ્રક્ષ'ગ                             | "              | લય માનવામાં એક્તા અભાવ વા ઉપચય                                                | 3 8 5        |
| બ્રાં <mark>તિમાત્રના અસત્ત્વમાં અનુભવ</mark> ળાધા                    | <b>૩</b> ૨૫    | માહવિષપ્રસરકટકળ ધ: મુક્ત-માચકસિદ્ધિ                                           | 380          |
| મગતૃષ્ણાદિઅતુલવ તત્સ્વરૂપે અસત્ નથી                                   | <b>३</b> २६    |                                                                               |              |
| મૃષ્રતૃષ્ણાદિચ્યતુલવ પુરુષમાત્રનિમિત્ત નથી                            | "              | <u> </u>                                                                      |              |

| વિષય                                                                                             | યુષ્ઠ              | વિષય                                                                                | Вg          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| નવમ અધિકાર: પ્રધાનગુણ અપરિ-                                                                      |                    | એવં ભૂત સિદ્ધદશાસંપત્ર સિદ્ધોને નગરકાર                                              | 393         |
| ક્ષયથી પ્રધાનફલ પ્રાપ્તિરૂપ                                                                      |                    | એવં ભૂતા જ પ્રેક્ષાવંતાને નમસ્કારાહ                                                 | >>          |
| •                                                                                                | -365               | નમસ્કારફ્રિયાયામ સર્વ પદ્રવ્યાપી                                                    | 3:98        |
| ( सूत्र० १ ३० : १८३-२१२ )                                                                        |                    |                                                                                     |             |
| 3૧. સર્વ ફા–સર્વ દરશિ :<br>'સર્વજ્ઞેમ્यः सर्वदर्शिभ्यः' પદ વ્યા. ૩૫૦<br>( સૂત્ર. ૧–૭ : १८३–१८९ ) |                    | 33. જિના જિતભધા :<br>'जिनेभ्य: जितभयेभ्यः' પ.વ્યા. 3૭૪-<br>(સૃત્ર. ૧૯-૧૯ : १९९-२११) | -3હહ        |
| <b>અહિયોગ</b> ત્તાનવાદી <b>સાંખ્યોના</b> નિરાસ                                                   | 3५०                | અદ્વૈતમુકતવાદના વ્યવચ્છેદ                                                           | ३७४         |
| સાંખ્ય પ્રક્રિયા                                                                                 | <b>૩</b> ૫૧        | પરમથકાના વિસ્કુલિંગ સમા ક્ષેત્રના                                                   | ४७४         |
| સર્વોત્ત-સર્વદર્શી સ્ત્રભાવપછું                                                                  | <b>૩</b> ૫૨        | <b>થકાસત્તાયકી જ</b> પૃથગુભાવ                                                       | 305         |
| र् मत्तोऽन्ये मदर्थाश्च गुणाः' स्रे वयनते। परभार्थ                                               | 343                | ध्यक्षस्ये पुनः पृथक्ष्त्वापत्तिथी कितसयपश्चः नथी                                   | <b>७७</b>   |
| નિરાવરણપણું: સર્વાત્રસ્વભાવ આવિભીવ                                                               | <b>३५</b> ४        | સહજ ક્ષવભાવક્ષયે ખરૂં જિતભયપહું                                                     | ,,          |
| અહિમ-ચંદ્ર, જ્ઞાન-ચંદ્રિકા, તદાવરચ્યુ-મેધ                                                        | ,,                 | શુદ્ધમાંથી કે અશુદ્ધમાંથી વિચટનમાં કાેષ                                             | 306         |
| કરણુઅભાવે કર્તા તત્કલસાધક નથી,<br>એ એકોતિક નથીઃ તૃંખડાવિના તારુનું દર્પાત                        | 5314               | અદ્ભેતતું સર્વથા અધટમાનપહું                                                         | **          |
| અ અકાતક નવાઃ તૂ ખડાવના તારનુ કખ્યત<br>ઐદિવિકભાવરહિતને ગ્રાનમાત્રથી જ દુઃખાદિ નથ                  |                    | ક્ષેત્રત્રાે અગ્નિસ્કુલિંગસમા, સમુદ્રલવણાયમ                                         | 3/1         |
| સાનનું ને દર્શનનું સર્વાર્થ વિષયપાસું                                                            | . ३५७<br>३५८       | પૃથક્ત સાદિ અનાદિ ઇ. અચિંત્ય:                                                       |             |
| સામતુ ૧ દર્શના સ્વાચાયયયાહું<br>સામાન્યપ્રધાન દર્શના વિશેષપ્રધાન દ્યાન                           | 346<br>346         | કૂયપતિતનું ઉદાહરણ                                                                   | ३८२         |
| વિષયત્રહણપરિણામનું <b>અ</b> કારપર્શ                                                              | 3 <b> </b>         | દષ્ટ–ઇષ્ટથી અવિરુદ્ધ વચનનું જ વચનપણું                                               | 3/3         |
| अने तेनुं अभूत्रंभां पशु अविरेषिपशुं                                                             | 3                  | વચનાની વિરુદ્ધતાઃ વિશેષનું દુર્કક્ષમ <b>હ</b> ં                                     | 3(8         |
| િષ્યાકારઅપ્રતિસંક્રમ અહિ                                                                         | 3 § 3              | એકથકી પ્રવૃત્તિનું અપરથી બાધિતપહ્યું                                                | 32Y         |
| પ્રતિભિંભાકારતા પ્રતિક્ષેયના રદીએ!                                                               | 3 \$ 8             | પ્રમાણસિંદ વચત જ પ્રમાણ                                                             | **          |
| साधार ज्ञानः अनीधार ६६९ न                                                                        |                    | દુષ્ટાદુષ્ટ શ્રાહ્મણાદિ વિચાર યુક્તિગર્ભ, તેમ શાસ્ત્ર                               |             |
| High Such at Half on I                                                                           | **                 | યુક્તિયુક્ત પ્રમાણસિંહ વચન જ પ્રમાણ                                                 | 3(5         |
| ૩૨. શિવ-અચલાદિ નિક્રિગતિસ્થાન                                                                    |                    | इपपतितना उदाहरणुमा न्याय नथी                                                        | 377         |
| T                                                                                                |                    | ઉપાયમાર્પણ પણ વિચારરૂપ નથી એમ નથી                                                   | 3/6         |
| संप्राप्त 'शिवाचलादिसिद्धि- ३६५                                                                  | -398               | અતી'દ્રિયાર્થમાં પણ આગમ ને યુક્તિની વિષયતા                                          |             |
| मतिस्थानसंप्राप्तेभ्यः" ५६ ०४।                                                                   |                    | ત્રિકાટિપરિશુદ્ધ વિચારશુદ્ધિથી પ્રવર્તાવું યાેગ્ય                                   | 360         |
| ( सूत्र. ८-१६ : १९०-१९८ )                                                                        |                    | તત્ત્વપ્રાપ્તિ ઉપાય: અતમ, અનુમાન,<br>યાગાભ્યાસ                                      |             |
| સર્વગતાત્મવાદી વૈશેષિકાના નિરાસ                                                                  | <b>उ</b> ६५        | યાગાજવાસ<br>અમ્યાપ્તવચન તે આગમઃ સર્વદા વીતરાગ અમ્યાપ્ત                              | 368         |
| સ્થાન તે વ્યવહારથી સિહિલેત્ર,                                                                    |                    | 'वाक्यस्तिङ्गा हि वक्तारों '                                                        | ३६२         |
| निश्चवधी व्यात्भस्य३५                                                                            | उ६७                | ું વાજવા છે કુર્યા કાર વજારા ?<br>ખહુવચનથી આશ્ચયરકાતિથી કુલાતિશય                    | "           |
| શ્ચિત, અચલ, અરુજ, અનંત, અહ્યય પદાને                                                              |                    | ' મહુ ભ્રુ હાણોને એક રૂપીમાનું દાન'-                                                | 363         |
| પરમાર્થ<br>માર્ચ ૧૦૦૩ મેરાના મક્યાર્થ                                                            | 384                | મેકુ વ્યાલણાન અંક રવામાનું દાન –<br>એ ક્રદપ્ટીત                                     | 91.0        |
| અવ્યાભાધ, અપુનરાષ્ટ્રતિ પદેકોના પરમાર્થ<br>ક્રિક્કિંગતિ સ્થાનસંપ્રાપ્ત પદેકોના પરમાર્થ           | ३६ <b>८</b><br>३७९ | ભાગવદાલ ભાગ ચિત્તવૃત્તિથી ભાગવંતા થકી જ                                             | ३५४         |
| ાસાહગાત રથાનસ પ્રાપ્ત પકાના પરનાવ<br>- વિલ્લોમોતે તે નિત્યોને એમ પ્રાપ્તિના અસંભવ                |                    |                                                                                     | <b>૩૯</b> ૫ |

| વિષય                                                    | યુષ્ટ          | વિષય                                             | યુષ્ટ       |
|---------------------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------------|-------------|
| 'એક પૂજ્યે સર્વપૂજ્યા':                                 | ļ              | આવા મહાસ્તાત્રો ભાવવૃદ્ધિ અર્થો                  |             |
| સર્વ ભગવંતા એક્સ્વરૂપ                                   | કહેહ           | ભાવસારપણે પઢે                                    | ४२७         |
| મહુવચનપ્રયાગનું પ્રયોજન                                 | 366            | સ્તાત્રોથકો <b>શુભચિ</b> ત્તલાભઃ                 |             |
| પ્રધાનક્લપ્રાપ્તિરૂપ અલયસંપદ્                           | <b>૩</b> ૯૯    | स्रो क वंदना प्रयोक्तन रा पड                     | ४२७         |
| SE S                |                | ભાવિત અનુષ્ઠાનને જ અત્ર સ્થાન :                  |             |
| <del></del> -                                           |                |                                                  | ४२७         |
| ઉપસંહાર : નવવિભાગવિભક્ત                                 |                | ચૈત્યવન્દનના ઉપહાસ કરનારાઓના ઉપહાસ               | 830         |
| સ'પદાની યુક્તિયુક્ત સંકલના ૪૦૦                          | -800           | સહદય નટ જેમ ગૃદ્ધીતભાવ થઈ વન્ટના                 | ४३२         |
| (સૂત્ર. ૧-૧૦ : ૨૧૩–૨૨૨)                                 |                |                                                  |             |
| स्तातव्यसंपद्द ने तेती हेतुसंपद                         | ४०२            |                                                  |             |
| હપયાગસંપદ્ તે તેની હેતુસંપદ્                            | 803            | વંદના કાર્યાત્સર્ગ સૂત્ર :                       |             |
| સકારણા સ્વરૂપસંપદ્દ, આત્મતુલ્ય પરકલકર્તૃત્વ             |                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·            | -પેગ્8      |
| સંપદ્, અભયસંપદ્                                         | ४०४            | ( सूत्र, ६-४८ : २३५-२७७ )                        |             |
| વિશેષ પ્રશ્કિધાનનીતિથી ગુણબદુમાનસાર                     |                | चैत्यवन्द्रनार्थं आयेत्सर्भे अतिहा               | ४३२         |
| સમ્યગ્ અનુષ્કાન                                         | ४०४            | વિધિથી વંદનાભૂમિકાઅારાધનનું ફ્લ મુક્તિ           | 833         |
| હરિલહજીના ક્રીતિ કલશરૂપ સુત્રણ મય                       |                | કૂટનટનૃત જેવું અસાવિત અનુષ્કાન                   | १६४         |
| बिसत विस्तरा                                            | ४०५            | અહ`ત્ચૈત્ય=અહ`ત્પ્રતિમાઃ કાયોત્સર્ગ પ્રતિશા      | ४३५         |
| નવવિભાગવિભક્ત ૩૩ સ્ત્રપદેાનું કાેપ્ટક                   | ४०६            | વન્દન-પૂજન-સત્કાર પ્રત્યયના ભાવાર્થ              | 830         |
|                                                         |                | અન કાયોત્સર્ગના વિષય કાપ્યુ ? સાધુ કે શ્રાવક     | . 835       |
| અનેકાન્ત પ્રતિષ્ઠા <b>૪</b> ૦૮                          | -833           | સાધુતે દ્રવ્યસ્તવ કરાવતા-અનુમાદવાતા નિષેધ<br>નથી | 832         |
| ( સૂત્ર. ૧૧–૧૭ : ૨૨૨–૨૨૮ )                              |                | દ્રવ્યરતવનું ઉપદેશન અનવઘ                         | 880         |
| એકાનેકરવભાવી વસ્તુમાં જ ચિત્ર સંપદ્ ધટે                 | 800            | નાગભયથી પુત્રને ખાડામાંથી ખેંચવાનું              | • 0 -       |
| અનેકાન્તસિદ્ધિ: પુરુષ ને ધટ દષ્ટાત                      | ४१०            | દષ્ટીત                                           | ४४३         |
| વાસનાભેદ થકી જ આ વ્યવહાર એમ                             |                | માટે સાધુ દ્રવ્યસ્તવના અવિષય નથી                 | ४४२         |
| ક <b>હે</b> વું અયુક્ત                                  | ४१३            | ઔચિત્ય અ તાઅમૃતથી                                |             |
| <b>બૌ</b> દ્ધોની ક્ષાસ્યાસ્પક દલીલાતે <b>સચાટ</b> રદીએ! | ४१५            | અહરંભીને પૂજા-સત્કાર ઉચિત                        | 883         |
| €પાદાનભેંદ તે વાસનાબેદતા હેતુ નથી                       | ४१६            | પુજાદિ દ્રવ્યસ્તવ ભાવસ્તવમાં ગ જ છે              | YYY         |
| અનેકાન્તર્મા અવિરાધ                                     | ४१८            | પ્રધાન દ્રવ્ય અને અપ્રધાન દ્રવ્ય                 | ४४६         |
| <b>ત્રે</b> કસ્વભાવી એક થકી અનેક કુલ નથી                | ४१५            | असह आरं अनिवृत्ति३५ वर स्था ५०थस्तव              | <i>አ</i> ጸঞ |
| અનેકકાર્યકારિ એકસ્વભાવકલ્પના તે અનેકાન્ત                | ૪૨૧            | કૃપઉદાહરહ્યુંથી આ દ્રવ્યસ્તવ ગુણુકારી            | ४४८         |
| જય અનેકાન્તજયપતાકા !                                    | ४२२            | અાતાઅમૃતયુક્ત જ સિદ્ધિનું કારણ                   | 886         |
| ॥ इति प्रजिपातदण्डकसूत्र ॥                              |                | સન્માન-બાલિલાલ-નિરુપસર્ગ પ્રત્યવના અર્થ          | ४५०         |
| <b>5</b> 5                                              |                | વંદનાદિ એાધિલાભાર્થે: એાધિલાભ નિરુપસર્ગાર્થે     | ४५१         |
| <b>ચૈત્યવન્દ</b> નયાત્ર્યભૂમિકા સંપાદનવિધિ ૪૨           | પ– <b>૪૩</b> ૧ | ખાધિલાભપ્રત્યથે પ્રતિપાત ન થાય એ અર્થ            | ४५३         |
| ( सूत्र. १–५ : २३०–२३४ )                                |                | શ્રદાર્થી, શ્રદા=નિજ અભિલાય, ચિત્તપ્રસાદ         | ૪૫૪         |
| દ્રુગ્ય-ભાવવિધિ: મન-વચન-કાય એકાગ્રતા                    | ४२६            | ચિત્તકાલુબ્યહર ધર્મ : ઉદકપ્રસાદકમચ્ચિ દર્ભાત     | ૪૫૫         |

| વિષય                                                     | પ્રેક્ષ          | વિષય                                               | યુષ્ઠ       |
|----------------------------------------------------------|------------------|----------------------------------------------------|-------------|
| મે <b>ધાથી.</b> મેધા≔સંથય્ર <b>હણ</b> ષડુ તદુપાદેય પરિણા | ભ :              | પ્રમાદ <b>વ્યહુલવાદીની દ</b> ક્ષીલાના રદીએક        | ४६३         |
| રાગાતુરને ઐષધઉપાદેયતાનું દર્શ્યા                         | ४५६              | અાચરિતનું લક્ષણ : 'અશ્કર્યી સમાચી <b>ર્જ</b> ે' ઇ. | ४५४         |
| સદ્દગ્રન્થમાં જ ઉપાદેવભાવ : સત્શાસ્ત્રપ્રશંસા            | ४५८              | થ્મા-થમાર્ <b>ર આચરિત સાવદા ન</b> થી               | ૪૯૫         |
| ધૃતિથી. ધૃતિ = મનઃપ્રશિધાન, વિશિષ્ટ પ્રીતિ               | ४५७              | ચેતન-અચેતન વસ્તુ ધ્યેય : પંચપરમેષ્ઠિ ધ્યેય         | ४८६         |
| ' દુઃખદે હગ દૂરે ટળ્યા રે': ચિંતામણિ દખ્ટીત              | ४६०              | અહ ત્-સિદ્ધ ધ્યેય, આચાર્યાદિ ધ્યેય, આત્મા          | •           |
| धारणा अविस्मृति : भाषा परावनारनुं दृष्टीत                | ४६६              | ષ્યેય                                              | ४६७         |
| अनुप्रेक्षा = तत्त्रार्थः अनुधिताः                       |                  | પિંડસ્થાદિ ચાર ધ્યાન                               | 861         |
| રત્નશાધક અગ્નિદ્દષ્ટીત                                   | 843              | સ્મા ધ્યેયધ્યાન વિદ્યાજન્મખીજ પાર <b>મે</b> શ્વર   | 866         |
| શ્રદ્ધાદિ 'અપૂર્વ'કરણુ ' મહાસમાધિના ખીજો                 | ४६५              | સુવર્ષો ઘટાદિ જેમ અવંધ્ય :                         |             |
| ઇચ્છા અને કાર્યાસિદ્ધિતું રહસ્ય:                         |                  | 'સાનું તે વિશ્વસે નહિં'                            | Yoo         |
| ઉપધાશુહ સદ્તુષ્ઠાન                                       | ४६६              | કાર્યનું કારણાનુરૂપપણું યુક્તિ-ચ્યાગમસિદ           | યુંગ        |
| શ્રદ્ધાદિ વર્ષ માન : એએોના લાભ-વૃદ્ધિક્રમ એ જ            | ४६७              | વિદ્યાજન્મની મુક્તક દે પ્રશાસા : સુભાષિતા          | ય૦૧         |
| અભ્યુગમપૂર્વ'ક શ્રદ્ધાદિ સંયુક્ત સદનુષ્ઠાન               | ४६७              | કાયાત્સર્ગ પારવાના ઈ. શેષ વિધિ                     | ય૦૩         |
| શ્રદ્ધાદિવિહીનનું એવું ઉચ્ચારણ મૃષાવાદ                   | ४७०              | SER.                                               | •           |
| શ્રદ્ધાદિના મંદ-તીલાદિ બેદ, આદરાદિ લિંગ                  | <b>४७</b> १      | l                                                  |             |
| ઇક્ષુ–રકાદિ <b>ઉ</b> પમાવાળા ચિત્તધર્મી                  | ४७२              | લાગરસસૂત્ર : ચતુર્વિ <sup>જ</sup> શતિસ્તવ ૫૦૫      | -પર૮        |
| ક્ષાયાદિ કટુકપણું તે શમમાધુર્ય                           | १७३              | ( सूत्र. १–२१ : २७८–२९८ )                          |             |
| આદરાદિયુક્તપણે આતું અતુષ્ઠાન એ જ ઉપાય                    | ४७४              | લાકના ઉદ્યોતકર, ધર્મતીર્થકર ઇ. ના અર્થ             | ৸৹ড         |
| સદનુષ્ઠાનલક્ષણ : તેથી ભાવવિશુદ્ધિ                        | ১ওখ              | ચાવીશે કેવલીનું કીર્તાન : નામસ્તવનું રહસ્ય         | ५०५         |
| ગુણદ્વેષી અપ્રેક્ષાવંતને તેા મૃયાવાદ                     | ४७५              | લાકના ઉદ્યોતકર–ધર્મતીર્યંકર                        |             |
| भिथ्या आत्मसति। धीना भिथ्यात्व अडविडार!                  | ४७६              | એ ભા શંકાસમાધાન                                    | <b>મ</b> ૧૧ |
| <b>(</b> 17)                                             |                  | અહ તાને-કેવલીઓને એ બાન્શ કાસમાધાન                  | <b>५१</b> ३ |
| •                                                        |                  | ચાવીશ તીર્થ કરતું નામસ્તવનરૂપ કીર્તાન              | <b>પ</b> ૄય |
| and a comment of the second of Comments                  |                  | ચાવીશ જિતનામાતું અન્વય પશું                        | ४१७         |
| અન્નત્થસૂત્ર : કાચાત્સગ <sup>૧</sup> પ્રતિજ્ઞા           | hand             | ચિત્તશુદ્ધિ અર્થે પ્રસ્થિધાન                       | <b>५</b> १५ |
| ·                                                        | -,40X            | व्यावा विशिष्ट तीर्थं करे। म्हारा पर प्रसाद हरे।   | પર૦         |
| ( सूत्र. २६-४८ : २५८-२७७)                                |                  | આ પ્રાર્થના નથી : અપ્રસાદ ટાળવા પ્રાર્થના          | પર૧         |
| કાર્યાત્સર્ગના આગારા-અપવાદપ્રકારા                        | አ <sub>ቡ</sub> ጵ | અપ્રયોજન કે સપ્રયોજન ! : સુભાષિતા                  | પરર         |
| भागारे।थी अलञ्न-अविशिवत क्षेत्रीत्सर्भ                   | ४८१              | वीतराग प्रसाद निक्षं पामवा छता                     |             |
| अभागारातुं पंच अतियार्ज्यतिमां वर्गीं इरख्               | ४८३              | સ્તવ વ્યર્થ નથી                                    | ५२३         |
| ઉપાધિશુદ્ધ શુદ્ધ અનુષ્ઠાન માહ્યહેતુ                      | ४८३              | ભવશીત દૂર કરી શિવપ્રાપ્તિ                          | પર૪         |
| સુપરિશુદ્ધ અનુકાન : આગાર પ્રયોજન                         | ४८४              | અચિત્યચિતામિલ ભગવંતાની શુદ્ધ રતુતિથી સિદિ          | . પરપ       |
| G-छ्वासिन्राधना निषेधः संयमरक्षार्थे देखरक्ष             |                  | અારાગ્ય-ખાધિલાભ ને ઉત્તમ સમાધિવરની                 |             |
| क्यन्य क्षायात्सर्गपण् अष्ट अव्ध्वासप्रभाष्              | 858              | યાચના                                              | યર્ક        |
| स्थान-भीन-ध्यानथी तन-वयत-भन निरेश्व                      | ४८७              | ત્રણું મનારથ                                       | પરંહ        |
| પ્રમાદીઓના પૂર્વાપરવિરુદ્ધ વચનના રદાએ!                   | 866              | આ નિદાન છે કે નથી ? એ અંગે શંકાસમાધાન              | <b>५</b> २८ |
| ચેષ્ટાકાયેઃત્સર્ગં ને 'અભિભવકાયેઃત્સર્ગં                 | ४६१              | <sup>i</sup> આ નિદાન નથી ઃ નિદાન દ્વેષ–રાગ–માહગર્ભ | પરહ         |

| વિષય                                                     | યુષ્ટ       | વિષય                                             | ЯŖ          |
|----------------------------------------------------------|-------------|--------------------------------------------------|-------------|
| ધર્માર્થ હીન કુલાદિનું પ્રાર્થન માહ                      | <b>Ч3</b> 0 | અનવા ઝુતધર્મ શાશ્વત વિજયથી વૃદ્ધિ <b>પામે</b> ા! | પક્ર        |
| ઋદ્ધિવ્યક્ષિષ્વ ગયા ધર્મ પ્રાર્થના પણ માહ                | <b>પ</b> કર | <b>અ</b> ા પ્રશિધાન અનાશંસાલાવનું ખીજ            | 458         |
| તીર્થ કરપણા બા. પણ ઋદિઅભિષ્વ ગથી                         | પાઢર        | માક્ષપ્રતિવધથી આ પ્રશિધાન અપ્રતિવધ               | 454         |
| ધર્મ પ્રાર્થના નિષિદ્ધ : નિદાન ઇષ્ટભાવને વ્યાધકર         |             | યથાકત શ્રુતધર્મ વૃદ્ધિથી માક્ષ :                 | - • -       |
| નિદાન અતત્ત્વદર્શન : મહત્અપાયસાધન                        | ¥33         | અસ <sup>*</sup> ગફલસ <sup>.</sup> વેદન           | 455         |
| અવિશેષત્રતા ગહિંતા પ્રાકૃતજનાને પણ સિદ્ધ                 | <b>५</b> ३४ | <b>ઝુતધર્મ</b> છેહિ ભાવનાથી ઝુતધર્મ વૃદ્ધિ       | ५६७         |
| ચતુર્થ સાધારૂપપણાધી ભજના                                 | પરૂપ        | એમ સદ્ભાવારાપણ : શાલિયીજારાપણ દર્શાત             | भ <b>६७</b> |
| <del>ક્ષ</del> ગવત્ <b>મણુ</b> મહુમાન કર્મવનદવાનલ        | ५३६         | વિવેકની મુક્તકંઠે પ્રશંસા                        | 452         |
| ચંદ્રોથા નિર્મલ, સુર્યાથી અધિક સિહી સિહિ દ્યો !          | €18¥        | ઝુત−શાલિવૃદ્ધિમાં વિવે <b>ક્રગ્રહણ</b> જલ        | पहट         |
| સર્વ લે!કે અહીત્ ચેત્યવન્દન સુત્ર                        |             | વિવેક થકી સવિગમ્મસ્ત આસ્વાદન                     | पह          |
| (સ. ૨૨ <b>: ૨९९</b> ) <b>પ</b> ૩૯-                       | પષ્ઠ        | અવિજ્ઞાતસુષ્યુવાળા ચિંતામશ્ચિમાં                 |             |
| S S S S S S S S S S S S S S S S S S S                    |             | યત્ન હ્રાેતા નથી                                 | ५७०         |
| પુષ્કરવરદ્વીપાર્ક્ક સૂત્ર : શ્રુતસ્તવ પ્ર૪૧-             | પટ0         | <b>અા વિવેક ગાયાનિવર્ગના એકાન્તે અ</b> વિષય      | ¥७•         |
| ( सूत्र, १–१२ : ३००–३२१ )                                |             | અન વિવેક યાેગ <b>શા</b> સ્ત્રોના પરમ ગર્ભ        | १७१         |
| અઢી દ્વીપમાં ધર્મીદિકરાને નમસ્કાર                        | ५४१         | શ્રુત અને વિવેક એમ જૂદા પ્રદેશનું રહસ્ય          | પહર         |
| પ્રદીપસ્થાનીય આગમ સ્તુત્ય                                | <b>પ</b> ૪૨ | મહાનિધ્યાદધ્ટિની શ્રુતપ્રાપ્તિ પણ અપ્રાપ્તિ      | ५७३         |
| श्रुतज्ञानना पितृभूतपश्चायी तीर्थं अरस्तुति              | <b>५</b> ४३ | અલબ્યને ચિન્તામશ્ચિપ્રાપ્તિ જેમ અક્લ             | ५७४         |
| સર્વથા અપીરુષેયવચન નિરાસની યુક્તિ                        | 4४४         | મિથ્યાદ્દષ્ટિને <u>૬</u> ૦૫શ્રતપ્રાપ્તિ          | ५७५         |
| अभीरुषेय वस्त वहताञ्याचातरूप                             | <b>५४५</b>  | મિચ્યાદબ્ટિ તે મહામિચ્યાદબ્ટિતા બેદ              | ४७५         |
| આપોઆપ અવાજ કરતા વચનની અનુપલબ્ધિ                          | યજક         | આ શ્રુત અભબ્યાથી પણ અનેકવાર પ્રાપ્ત              | ५७६         |
| _                                                        | <b>५४७</b>  | પથુ નિષ્ફલપશુાને લીધે ન કિચિત્                   | भृ.क्७      |
| અર્હત્યણું વચનપૂર્વક ઇ. વાદીની દલીલ                      | ५४८         | શ્રુત 'ભગવંત 'તે સમગ્ર અશ્વર્યાદિયાગ             | પહટ         |
| પુરુષભ્યાષારઅક્ષાવે વચનઅનુપપત્તિ                         | ૫૪૯         | શ્રુત 'ભગવંત 'નું સિદ્ધપશું અને શુદ્ધપશું        | ५७६         |
| ખીજ-અ કુરવત્ અહ તવચન અનાદિસિદ                            | ५५०         | <b>45</b>                                        |             |
| સર્વ વચતનું વકતૃત્ર્યાપારપૂર્વ કપણું જ                   | <b>५५</b> ० | ' સિદ્ધાર્જું શુદ્ધાર્જું ' સૂત્ર :              |             |
| વચતનું અર્થ-નાન-શબ્દરૂપપશું                              | <b>भ</b> 4१ | ~                                                | 200         |
| જ્યનાદિ શુદ્ધવાદની સ્થાપત્તિ નથી                         | <b>भ</b> प२ | (सूत्र १-३० : ३२२-३५१)                           | - \$ 2 3    |
| યયનાર્ય પ્રતિપત્તિથી સર્વ દાપણાના સિદ્ધિ :<br>મરુદેવીવત્ | <b>પ</b> યક | અનુષ્ઠાનપર પરાના કલભૂન સિદ્ધો                    | <b>५८</b> १ |
| ્રેક્ષેક્રેજલ ફેાડનારા સીમાધર શુત્રધર્મની સ્તુતિ         | <b>५५५</b>  | અને તત્રિક્ષાના પ્રયોજક સિદ્ધોને નમસ્કાર         | 468         |
| શ્વીમાધર શ્રુતધર્મને વંદન                                | ૫૫૬         | 'सिंद-सुद् 'पद व्याप्या                          | 463         |
| इवलाव ते धर्म, विलाव ते अधर्म-मयौंडाधर्म                 | ૫૫૭         | ' पारशत-पर'परशत 'पद प्रयोजन, व्याण्या            | 428         |
| જન્માદિતાશક ધર્મ સાર પામાં કાેેે પ્રમાદ કરે ?            | ૫૫૯         | ચૌદ ગુખુરથાનના આત્મગુખૂવિકાસ ક્રમ                | 424         |
| ્રમૃતધર્મ–ચારિત્રધર્મમાં ઉદ્યત મુમુક્ષુ                  | ५६०         | ' લાકાત્રકપગત 'પદ વ્યાખ્યા                       | 445         |
| આવા મુમુક્ષુની સદા શુત્રધર્મ દૃદ્ધિની <b>ભાવના</b>       | 459         | ક મ મુક્તની લાકાંતપર્ય ત ગતિ ક્રેમ ?             | N/G         |
| ફું આ સિંહ ધર્મમાં પ્રયત છું                             | 442         | નમઃ સદા 'સર્વ' સિદ્ધોને !: પદર એંદે સિદ્ધ        |             |
| જેથી સંયમમાં સદા નંદી હાેય છે તે શ્રુતધર્મ               | 4६३         |                                                  | 446         |
|                                                          |             | _ ·                                              |             |

| ુ વિષય                                                      | પ્રેક્ષ      | विषय                                                                                                                                | Яã              |
|-------------------------------------------------------------|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| સ્વય <b>ં મુદ્ધસિદ્ધ અ</b> માદિ ત્ર <b>ણ</b> ભેદનું સ્વરૂપ  | ૫૯૦          | ' વેયાવચ્ચગરાહાં' સૂત્ર ૬૧૪-                                                                                                        | -दृश् ७         |
| સ્ત્રીલિંગસિદ્ધ અગાદિ ત્રષ્ણુ બેદતું સ્વરૂપ                 | પહર          | ( સુત્ર. ૩૧–૩૩ : ફ્લર–ફલ્ક )                                                                                                        | -               |
| રવલિંગસિદ્ધ–અન્યલિંગસિદ્ધ આદિ પંચ બેદ                       | <b>પ</b> હર્ | વૈયાદત્ત્વકર ઇ. દેવતાને ઉદ્દેશી કાર્યાત્સર્ગ                                                                                        | ६१५             |
| <b>અાસ</b> ન્નઉપકારી ભગવાન્ મહાવીરની સ્તુતિ                 | ૫૯૨          | તેના અપરિતાને પહુ શુભિક્ષિદ્ધિ                                                                                                      | \$9 <b>\$</b>   |
| <b>મહ</b> ાવીર <b>નું મહ</b> ાવીરપર્શ્ <mark>યુ</mark> ં    | ૫૯૩          | ં આ કાયેત્સર્ગથી વિધ્તાપશ્ચાહિ સિદ્ધિ                                                                                               | \$ <b>1</b> (1) |
| તર વા નારીને સંસારતારક                                      |              | 45                                                                                                                                  | 1 (             |
| 'पक्को विणमोक्कारी'                                         | મહજ          | <del></del> -                                                                                                                       |                 |
| ભગવદ્ભક્તિના કલાતિશ્રય                                      | યહપ          | પ્રિષ્ણિયાનસૂત્ર : 'જય વીયરાય 'સૂત્ર ૬૧૮-                                                                                           | -536            |
| <b>અ</b> ી ઉત્તમધ <b>ર્મસા</b> ધિકા કેમ ન હોય?              | પુરુક        | (सुत्र. १-१४ : ३५६-३५८)                                                                                                             |                 |
| એ અંગે પંદર મુદ્દાવાળું યાપનીયતંત્ર વચન                     |              | સંવેગથી સકલયાગાક્ષેપાર્થ પ્રસ્થિધાનઃ                                                                                                |                 |
| 'સ્ત્રી નથીજ અજીવ ઈ. ' પ્રથમ ત્રણ મુદ્દાતી ચર્ચ             | ો પહછ        | વિવિધ મુદ્રાતું સ્વરૂપ                                                                                                              | ११८             |
| સ્ત્રી 'નથી અમાનુષી' ઇ. ૪–૫–૬ મુદ્દાની                      |              | यथाशय तिवसंवेगहेतु ते प्रिष्धान                                                                                                     | ११७             |
| મીમાંસા                                                     | पस्ट         | તીલ સાંવેગવાતાને સમાધિ નિક્ટ                                                                                                        | १२०             |
| સ્ત્રી 'નથી અતિ ક્ર્રમતિ'એ સાતમા<br>મુદ્દાની ચર્ચા          | 314.2.       | પ્રથમ ભૂમિકાવાળાને ઉચિત પ્રણિધાન                                                                                                    | ६२१             |
| ગુરાના સમા<br>પ્રકૃષ્ટ રીદ્રધ્યાન સાથે પ્રકૃષ્ટ શુભ ધ્યાનની | પહહ          | લવનિવેદ-માર્ગાનુસારિતા યાચનાના મર્મ                                                                                                 | १३२             |
| ત્રફુપ્ટ રાજભાગ સાથે ત્રફુષ્ટ શુલ વ્યાવના<br>વ્યાપ્તિ નથી   | ٤            | संस स्था अविरक्त भेक्षार्थ यत्न करता नथी                                                                                            | ६२३             |
| જ્યાં તે વધા<br>અહીં 'નથીન ઉપશાંતમાહા' ઇ. ૮ થી ૧૩           | ६००          | છે હ ફેલ સિદ્ધિ માદિ ચાર યાચનાના ભાવા <b>ર્ય</b>                                                                                    | १२४             |
| મુદ્દાની ચર્ચા                                              | ६०१          | અાટલું લોકિક સો <sup>*</sup> દર્ય સતે                                                                                               |                 |
| સ્ત્રી 'નથી લબ્ધિઅયાંબા' એ ચૌદમા                            |              | बीडे।तरंघभ अधिकारी                                                                                                                  | १२४             |
| <u>મુદ્દાની ચર્ચા</u>                                       | ६०२          | શુભગુરુયામ–તદ્દવચનસેવનાના પરમાય                                                                                                     | ६२६             |
| ·ઓને ભાવથી દ્વાદશાંગ લબ્ધિ                                  | 603          | ' अवपर्यं त अभाउ ' प्रार्थं नाइप प्रश्चिमन                                                                                          | ६२७             |
| ્ઓને <b>પણ શુકલ</b> ધ્યાનની પ્રાપ્તિ ને મુક્તિ              | 808          | આ અચિત્ય ચિંતામણિ ભગવંત થકી                                                                                                         |                 |
| <b>સ્ત્રી 'નયી અક</b> લ્યા <b>ણ</b> ભાજન' એ પંદરમા મુદ્દો   | ६०४          | ## w &                                                                                                                              | ६२७             |
| સ્ત્રી સર્વથા ઉત્તમધર્મસાધિકા હાેય                          | ६०५          | માક્ષકલાળું આ પ્રસ્ક્રિધાન નિદાન નથી                                                                                                | ६२८             |
| કેવલસાધક આ નમસ્કાર ને તેયી મુક્તિ                           | ६०६          | પ્રિણિધાન શિવાય પ્રકૃત્તિ અ.દી નથી                                                                                                  | ६२८             |
| ્રમા સ્તુતિઅર્થ <sup>ા</sup> વાક કે વિધિવાદ ? પૂર્વ પક્ષ    | ६०७          | ધર્મ 'ચિત્તપ્રમવ ' અને પુષ્ટિ–શુદ્ધિ <b>મદ્ ચિત્ત</b>                                                                               |                 |
| ઉત્તરપક્ષઃ આ વિધિવાદ જ છે                                   | ६०८          | ते <b>धर्म</b><br>- भूकारा सम्बद्धाः स्थापना स्थापन | ६२७             |
| સમ્યગદર્શનાદિ સતે. જ ભાવનમસ્કારસાવ                          | ૬૦૯          | ્રપ્રણિધાન આદિ પંચવિધ ભાશયનું સ્વરૂપ<br>્વન્દનાના અધિકારી તે જ પ્ર <mark>શિધાન મધિકારી</mark>                                       | <b>§30</b>      |
| 'દીનારાદિ થકી અા ભૂતિન્યાય'                                 | 308          |                                                                                                                                     |                 |
| સમ્યકત્વાદિભાવ નમુશ્કારભાવના અવધ્ય હેતુઃ                    |              | ે વિશુદ્ધ ભાવનાદિ પ્ર <mark>ાથિ</mark> ધાનલિંગ<br>- અભિષ્યત્ર અહીં સ્થાન અર્જા અપનિ ભાગ                                             | <b>{33</b>      |
| અને ભાવતમસ્કાર માહ્યક્લના અવધ્ય હેતુ                        | ६१०          | પ્રસ્થિુધાન થકી પ્રધાન ધર્મકાયાદિ લાભ<br>ત્યાં શ્રદ્ધા–રીયોદિવૃદ્ધિયી સકલ ઉપાધિવિશૃદ્ધિ                                             | 438             |
| મંદ્ર મધ્યમ ઉત્કૃષ્ટ ભાવનમસ્કાર અને                         |              | ે ત્યા ત્રહા–રાવાદશહેવા સંકેલ હવાવાવશાહે<br>  સમગ્રમુખભાગી તદંગહીત હોય નહિ                                                          | <b>{3</b> ¥     |
| 'पक्कोवि णमीकारों'तु रहस्य                                  |              | સનવ્રસુખસાળા તકગહાન હાવ નાહ<br>પ્રશાંતવાહિતાઃ પ્રશિધાનરૂપ નીકા                                                                      | \$3\$           |
| अने अर वा ओ पशु लावन मर अरने। महिमा                         | १११          | ·                                                                                                                                   | <b>{3</b> }     |
| संगयत्नभरभार अपभातीतः त्रश् सुभाषित                         | ६१२          | આવાને અજ્ઞાતના ત્રાપનફલવાળા                                                                                                         | t are           |
| કલ્પદ્રુમ ચિંતામણિ આદિ ઉપમા હીન                             | ६१३          | આ સદુપદેશ હૃદયાન દકારી પરિ <b>ણ</b> મે છે.<br>ત્રાત સતે ભાવથી અખંડન જ                                                               | \$30            |
|                                                             | ·            | नात या जानवा जा जा वर्ष वर्ष                                                                                                        | \$34            |

| વિષય                                                  | 28    | વિષય                                                     | **                             | N.eg         |
|-------------------------------------------------------|-------|----------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------|
| <b>જાણતાં–ઋ</b> જા <b>ણતાં સદન્ધ</b> ન્યાયથી માર્ગગમન | ६३७   | તે થકી સમન્તભદ્રતા એ                                     | મ્                             |              |
| કુંથલ ' વિરહ 'ની ભગ્નામણ                              | ६३८   | સમન્તભદ્ર હરિ                                            | ભદ્રજીતું ક્રયન                | ६५०          |
| કુતર્ક વિષમ મહ                                        | ६३५   | સુપ્તમંડિત-પ્રભાધ દર્શના                                 | કે <b>દર્જ્યાત ઘટના</b>        | કૃપ૧         |
| <b>45</b>                                             |       | ્રભાગ્ન પશુ ચ્યાના યત્નલિંગ<br>ચ્યા એવેલ્યુત ચ્યપુનર્ભધક | -                              | ૬૫૨          |
| લિકા વ્યાખ્યાન : મહિવ <sup>િ</sup>                    |       | અન્ય દર્શના સાથે જૈનદશ                                   | <sup>1</sup> નના સમન્વય        | ६५२          |
| हिस्सिदायाय छना व्यक्तिम सङ्ग्रीव १४०                 | –૬પધ  | ુ ભક્ત <b>શિ</b> રામ <b>િક હરિભદ્ર</b> જી                | ની <mark>છેવટની સલામ</mark> થ્ | § Ya         |
| ( सूत्र. १~६ : ३७०–३५५ )                              |       | આના આદરથી શ્રવણની                                        |                                |              |
| <b>અ</b> ાદિકર્મમાં યત્ન                              | १४२   |                                                          | રેભાવનની <b>ભલામ</b> થ્        | ક પાય        |
| અકલ્યાણમિત્રત્યાગ, કલ્યાણમિત્રસેવન ઇ.                 | ६४२   | અર્થ જાણ્યા વિનાનું અ                                    |                                |              |
| દાન–પૂજાદિ, ધર્મશાસ્ત્ર શ્રવણભાવનાદિ                  | ६४३   |                                                          | મું રસ તુલ્ય અર્થ              | १५४          |
| ગુરૂજનસેવા, યાત્રપટદરાન, ધ્યાનધારણાદિ                 | १४४   | તે અર્થે અાં પ્રયાસ ચિંત                                 | તામણિ સર્મુ<br>આ સંવેગકાર્ય    | કૃષ્ય        |
| भगवत्प्रतिभाशत्र्यः सुननेश्वरवयन सेपन                 | ६४५   | અત્રે શ્રદ્ધાદિઅતિશયભાવથી                                |                                | 5 %          |
| મંગલ જાયઃ ચઉ <b>શ</b> રથા પ્રતિપત્તિ                  | ६४५   | અવિધિ 'વિરહ 'થ                                           |                                | <b>ረ</b> ነኔነ |
| દુષ્કૃતગઢી:સુકૃતઅનુમાદના ઇ.                           | 484   | 4                                                        |                                |              |
| સચ્ચેષ્ટિત શ્રત્રશાઃ ઉત્તમ દર્ષ્ટાંતથી વર્તાન         | १४७   | ઉપસંહાર :                                                |                                |              |
| अवं भूत इशावंतनी सर्वं अप्रवृत्ति साध्यी              | १४७   | ૂહરિભક્જીની મંગ                                          |                                | -{५८         |
| અને તે અપુતર્ખન્ધકાદિ જ હાેય                          | १४८   | મહાવિભૂતિ હરિભદ્રજીની મ                                  | `                              | १५७          |
| <b>અ</b> ાદિથી અપુનર્ખ ધકની પ્રવૃત્તિ સત્પ્રવૃત્તિ જ  | 4.86  | સર્વાસત્ત્વાના પરમ <b>માત્સ</b>                          | ર્ષ 'વિર <b>હ</b> ં' હેા!      |              |
| કુઠારાદિપ્રવૃત્તિ પ <b>થ</b> ુ રૂપનિર્માભુપ્રવૃત્તિ જ | १४६   |                                                          | · <del></del> -                |              |
| <b>ધર્મ બાધિનો નહિં પણ</b> ધર્મ મામિની જ પ્રવૃત્તિ    | 1 ६४६ | ટીકાક ર∽વિવેચનકારની                                      | પ્રશસ્તિ                       | કૃપહ         |
| <b>અ</b> ! અપુતર્ભન્ધકનું હલ્ય તત્ત્વાવિરાધકઃ         |       | <u> </u>                                                 | F                              |              |



ક્પહ

## શ્રંથ-વિવેચનાન્તર્ગત વિશિષ્ટ વિષયોની અનુક્રમણિકા

| મંત્રલાલાનમરકારના મહિમા કુ લુવનાલોક જિનોલમ મહાવીર કુ લુવનાલોક જિનોલમાં લુવા કુ લુવા કુ કુ લુવા કુ | વિષય                                                  | ત્રુષ્ટ        | વિષય                                                     | ત્રેદે      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|----------------|----------------------------------------------------------|-------------|
| મુવનાલોક જિનોત્તમ મહાવીર કં સત્ર 'તે પરમાર્થ' હત્ય કે તે પ્રમાર્થ' હત્ય 'તે પરમાર્થ' હત્ય કે તે હત્ય પરમાર્થ કે તે હતા કે હત |                                                       |                | દરિદ્ર–ધનવાનનું મૃત્યુ અિત્રિષ્ટ                         | ૧૪૪         |
| 'સસ' તો પરમાર્થ કરિસા તે તે પરમાર્થ કરિસા તે તે તે પરમાર્થ કરિસા તે તે તે તે તે તે હિસા તે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                       | 3              | લગવંતા 'પુરુષસિંહા' કેવા પ્રકારે !                       | 180         |
| કરિક્ષદ્રજીની લધુ તાઃગીતરાગના વિનયમાર્ગ હ હિસ્ક્ષદ્રજીના કલ્યનાતીત પરિશ્રમ ૧૨ કૃષ્ઠ કરે તે જ ખરેખરા 'નાથ ' ૧૭૭ કૃષ્ઠ ક્ષેત્ર કૃષ્ઠ કૃષ્ઠ તે તે જ ખરેખરા ' ભાગનાતિ પરિશ્રમ કૃષ્ઠ તે જ ખરેખરા ' ભાગનાતિ પરિશ્રમ કૃષ્ઠ તે જ ખરેખરા ' ભાગનાતિ પરે જ ખરેખરા ' ભાગનાતિ હતા ' ૧૯૭ અનાગમપર્જે પાપે હતા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -                                                     | 8              | ગણુધરપ્રણીત આ સત્રતે હરિલદ્રજીની અંજલિ                   | 141         |
| હસ્લિક્છળી લધુ 1: વીતરાગના વિનયમાર્ગ હ સ્લિક્છળી કરપનાતિ પરિશ્રમ 1ર ક્લાળ માળાનું દરકીત: ખીજાધાનાદિ ૧૯૯૯ ક્લાળ માળાનું દરકીત: ખીજાધાનાદિ ૧૯૯૯ ક્લાળ માળાનું દરકીત: ખીજાધાનાદિ ૧૯૯૯ બીજાધાન પણ અપુનર્ભં લક્ને ૧૮૬ ભાષા કર્યા માળા કંભ અર્થિકારિક્ષણ: ધર્મળહુમાના વિધિયરા છે. અનાગમપણે પાયકેતુથડા પાયલાવ ૧૯૩ અનાગમપણે પાયકેતુથડા પાયલાવ ૧૯૩ અનાગમમાં કપાય શિતાય દિત ઉપાય નથી ૩૨ અપલાદમણ સત્ર અબાધાર્થી કેવા હેમ ! ૩૩ અપલાદમણ સત્ર અબાધાર્થી કેવા હેમ ! ૩૩ અપલાદમણ સત્ર અબાધાર્થી કેવા હેમ ! ૩૩ અપલાદમ કર્યુ સંસારસરિતમાં તૃષ્ણાલં બન ! ૩૫ સેન્યું માલા વિરાય હતિ ઉપાય નથી ૩૨ સ્લિપ્ટ કર્યાય હતિ કર્યાય વિરાય હતા છાતા ૩૫ સેન્યું માલા તત્ર ત્ર ત્ર ત્ર ત્ર પ્રચાર પણ માલા ૧ ૧૯૬ સ્લિપ્ટ અનાગમમાં માલા ત્ર ત્ર વ્યાપ્ય સ્લિપ્ટ અનાગમાં માલા ત્ર ત્ર વ્યાપ્ય સામાર તે તે ત્ર ત્ર હતા તે સામાર વિરાય હતા છાતા ૩૫ સેન્યું માલા તે તે સામાર વિરાય હતા છાતા ૩૫ સેન્યું માલા તે તે તે સામાર સત્ર તે ત્ર ત્ર હતા હતા તે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 'સૂત્ર'ના પરમાર્થ                                     | છ              | 'ચરશાકમલ કમલા વસે રે'                                    | ૧૫૫         |
| કરિલકારજીને કલ્પનાતીત પરિશ્રમ શુલલાવિત પરિશ્રમ શુલલાવિતિ પરિશ્રમ શુલલાવિતિ પરિશ્રમ શુલલાવિતિ પરિશ્રમ શુલલાવિતિ પરિશ્રમ શુલલાવિતિ પરિશ્રમ શુલલાવિતિ સાથે શુલ્લાના વિવિધરા છે. અમાગાતા શુલ્લાના વૃદ્ધ શુલ્લાના વિવિધરા છે. અમાગાતા શુલ્લાના વૃદ્ધ શુલ્લાના કર્યા શુલ્લાલા શુલ્લાના કર્યા શુલ્લાના કર્યા શુલ્લાલા શુલ્લાના કર્યા શુલ્લાલા શુલાલા શુલ્લાલા શુલાલા શુલાલાલા શુલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુલાલાલા શુ | <b>હરિલા</b> દ્રજીની લઘુતાઃવીતરાગના વિનય <b>માર્ગ</b> | ૯              |                                                          |             |
| શુભાવાનિર્ભાધન ચૈત્યવંદનનું સાફસ્થ ૧૪ બીજાધાન પસ્ અપુન્ભં ધકને વિત્ર-ગર અનુષ્ડાનઃ અમત—તહેતુ અનુષ્ડાન ૧૯ માર્ચાન ૧ અમીત માયા, દંભ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | હરિલદ્રજીના કલ્પનાતીત પરિશ્રમ                         | 12             | _                                                        |             |
| વિષ-ગર અનુષ્ઠાનઃ અસ્ત-તહેતું અનુષ્ઠાન ૧૯ 'માત્રયાન' અયોત્ માયા, દંભ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | શુલલાવનિવ્યંધન ચૈત્યવંદનનું સાક્લ્ય                   | ૧૪             | •                                                        |             |
| 'માત્રસ્યાન' અર્થોત્ માયા, દંભ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | વિષ–ગર અનુષ્ઠાનઃ અસત–તદ્દેતુઅનુષ્ઠાન                  | 16             | _ <del>-</del>                                           |             |
| અધિકારીલક્ષણ: ધર્મ બહુમાના વિધિપરા ઇ. 23 અનાગ્રમપણે પાપકેતુથડી પાપક્ષાવ ૧૯૩ અચિંત્ય ચિંતામણિસમું ચૈત્વવંદન ૧૮૦ સેના મહા પ્રયોગ ૧૯૫ વચનાકતપંચ સિવાય હિતઉપાય નથી ૩૨ અનાદ્દર્ય સિવાય હિતઉપાય નથી ૩૨ અપવાદ્દમ સ્વાય હિતઉપાય નથી ૩૨ સ્વાય દ્વારમ સ્વાય હિતઉપાય નથી ૩૧ સ્વાય હિતઉપાય નથી ૧૧ સ્વાય હિતઉપાય પ્રયુ પ્રયોગ ૧૧ સ્વાય હિતા હિતા હિતા હિતા હિતા હિતા હિતા હિતા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 'માતૃસ્થાન ' અર્થોત્ માયા, દંભ                        | ٠,             | _                                                        |             |
| અચિંત્ય ચિંતામિશ્યિસમું ચૈત્વવંદન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | અધિકારીલક્ષણઃ ધર્મ બહુમાના વિધિપરા ઇ.                 |                | <del>-</del>                                             |             |
| વેગ મહા પ્રયોગ વર્ષા સાંચા પ્રયોગ વર્ષા કર જ પ્રેપ્રદીપ દર્શત વર્ષા મહાવાય હિત ઉપાય નથી કર જ્યા મહાવાય હિત હાય કર જ્યા મહાવાય તે અન્યવયન તો લુલના કર્મ મહાવાય હિત હાય હાય મહાવાય હાય હાય મહાવાય હાય હાય હાય હાય હાય હાય હાય હાય હાય હ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | અચિત્ય ચિંતામણિસમું ચૈત્યવંદન                         | ٩٧ .           |                                                          |             |
| અપવાદપણ સત્રઅખાધાર્થી કેવા હાય ! 33  અપવાદપ્રહણ સંસારસરિત્માં તૃણાલ ખન! 34  જિનપ્રવસ્ત ને અન્યવસ્તની તુલના 34  જૈયોમાર્ય અપુનર્ભ ધકાદિના વ્યવસ્ત 36 સાચા વીરપુત્ર હરિભજીની વીરવાણી 36  સાચા વીરપુત્ર હરિભજીની વીરવાણી 36  સાચા વીરપુત્ર હરિભજીની વીરવાણી 36  સાચા વીરપુત્ર હરિભજીની વીરવાણી 36  સાચા વીરપુત્ર હરિભજીની વીરવાણી 36  સાચા વીરપુત્ર હરિભજીની વીરવાણી 36  સાચા વીરપુત્ર હરિભજીની વીરવાણી 36  સાચા વીરપુત્ર હરિભજીની વીરવાણી 36  સાચા વીરપુત્ર હરિભજીની વીરવાણી 36  સાચા વીરપુત્ર હરિભજીની વીરવાણી 36  સાચા વીરપુત્ર હરિભજીની વીરવાણી 36  સાચા વીરપુત્ર હરિભજીની વીરવાણી 36  સાચા વીરપુત્ર હરિભજીની વિરાણી 36  સાચા વિરાણી આ પ્રકાર સાચા 36  સાચા વિરાણી અમા સાચા 36  સાચા વિરાણી સાચા 1  | યાગ મહા પ્રયાગ                                        | રહ             |                                                          | 160         |
| અપવાદ્યકહ્યું સંસારસરિતમાં તૃણાલંભન! ૭૪ જિન્મયુવ્યત્ તે અન્યવ્યત્ની તુલના ૭૫ જેવે માર્ગ લે અન્યવ્યત્ની તુલના ૭૫ જેવે માર્ગ લે જેવે લે જેવે સાર સરિતમાં તુલના ૭૫ જેવે માર્ગ લે જેવે જેવ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | વચતાેકતપંથ શિવાય હિત®પાય નથી                          | <b>૩</b> ૨     | સગવદ્વચનથી પણ પ્રભાષભાવ!                                 | 946         |
| અપવાદ્યકહ્યું સંસારસરિતમાં તૃણાલંભન! ૭૪ જિન્મયુવ્યત્ તે અન્યવ્યત્ની તુલના ૭૫ જેવે માર્ગ લે અન્યવ્યત્ની તુલના ૭૫ જેવે માર્ગ લે જેવે લે જેવે સાર સરિતમાં તુલના ૭૫ જેવે માર્ગ લે જેવે જેવ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | અપવાદપણ સુત્રઅબાધાથી કેવા હાય !                       | 33             | ले। <b>३६</b> थ्रिअधान्यः तत्त्वग्रन्य अर्होत्तः!        | २००         |
| સ્તિનપ્રવચન તે અન્યવચનની તુલના ૩૫ સમ્વ્ગ્યું યેગદ્દિની જરૂર રવ્યું સ્થેમાર્ગ વ્યવસ્થત કર્યું સાથા વીરપુત્ર હરિલદ્રજીની વીરવાણી ૪૧ લાવાલિન દે લક્ષણ: નિષ્ફલારંબી છે. ૪૩ સ્ત્ર-પરસમયદ્રા આત્મદ્રા 'ગીતાર્થ' યુરુ અલ્યા એટલે વિશિષ્ટ આત્મરવારથ, ધૃતિ ૨૧૯ અલ્યા હિલદે યુરુ અલ્યા અયુરુપાં પ્રધાન ધૃત્ર ક્રિયા: ઔષધદ્રાતનું દુષ્ટાંત પ્રધાન પૃત્ર ક્રિયા: ઔષધદ્રાતનું દુષ્ટાંત પ્રધાન પૃત્ર ક્રિયા: ઔષધદ્રાતનું દુષ્ટાંત પૃત્ર ક્રિયા: ઔષધદ્રાતનું દુષ્ટાંત પૃત્ર ક્રિયા: ઔષધદ્રાતનું દુષ્ટાંત પૃત્ર અલ્યાદિકિદિ લગવંતાયું જન્ન યાગદર્શનની પરિભાષાના સુનેળ ૨૩૮ અલ્યાવેતનું પરિભાષાના સુનેળ ૧૩૮ અત્યાન પ્રધાન પ્રધાન ૧૧૦ સુત્ર નિયાન વસ્ત્વન્તરઉપાયપણે શુધ્રુયાદિ ૧૪૩ સ્ત્ર નિયા વસ્ત્વન્તરઉપાયપણે શુધ્રુયાદિ ૧૪૫ અત્યાન પરિભાષાના સુને ૧૧૦ સુત્ર નિયાન સ્ત્રનન્તરઉપાયપણે શુધ્રુયાદિ ૧૪૫ સુત્ર નિયાન સ્ત્રનન્તરઉપાયપણે શુધ્રુયાદિ ૧૪૫ સ્ત્ર લાયાન ૧૪૯ સામાર ૧૧૦ માન ૧૪૯ સ્ત્રમાર મામાર ૧૪૫ સામાર મામાર ૧૪૫ સામાર મામાર ૧૪૫ સ્ત્રાપ્ય સામાર મામાર ૧૪૫ સામાર મામાર ૧૧૧ ૧૧૦ સામાર ૧૧૧ મામાર ૧૧૧ ૧૧૧ ૧૧૧૧ ૧૧૧૧ ૧૧૧૧૧૧૧૧૧૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | અપવાદમહેલું સંસારસરિત્મ તૃણાલ બન!                     | 38             |                                                          | २०१         |
| સાચા વીરપુત્ર હરિભદ્રજની વીરવાણી ૪૧ ભગવંતાના પરમ લોકાપકાર ર૧૫ ભવાલિનંદી લક્ષણ: નિષ્ફલારંબી ઇ. ૪૩ અલય એટલે વિશિષ્ટ આત્મરાશ્ય, ધૃતિ ૨૧૯ અલયા હિસાદ આત્મરાશ્ય સાધ્ય ૨૨૧ અલયાદિસાદ લગવંતાથ્યા જઃ ચાર કારણ ૨૨૩ અત્યાં તે વિતાદું અવકગમન, ક્ષયોપશામવિશેષ ૨૩૧ જેન-યાગદર્શનની પરિભાષાના સુમેળ ૨૩૮ શ્રેલ્યાય પણ શ્રુભાદિ ૨૪૩ અત્યાં પરમ સાલ્યાય લગ્ય સ્વાદ્યાય લગ્ય શ્રુભાદિ ૨૪૩ અત્યાં પરમ આત્મપરાક્રમ ૧૦૫ સુત-ચિંતા-ભાવનાગ્રાન જલ-દૂધ-સુધા સાલું ૨૪૦ સાત્મસાધક પટ્કારકચક ૧૧૨ સાલ્યાય સાલું સ્વર્થ ૧૫૧ સ્વર્થ સ્વર્થાય માર્ગ સ્વર્થ સાલું કરેદેવના પરમ વિશ્વોપકાર ૧૨૮ સાલું અત્યાનો તાત્વિક વિકાસક્રમ ૧૨૮ સાલું આત્મપરિષ્ણામરૂપ શ્રાવક્રધર્મ સાલું મં ૨૬૫ સમર્થનો તાત્વિક સ્વર્ય સાલું મં ૧૧૦ સર્વ સાત્માનો તાત્વિક વિકાસક્રમ ૧૩૧ સમર્થનો તાત્વિક સ્વર્ય સાલું મં ૧૬૫ સમર્થનો તાત્વિક સ્વર્ય સાલું મં ૧૧૦ સર્વ સાલું મં ૧૧૦ સર્વ સાત્માનો તાત્વિક વિકાસક્રમ ૧૩૧ સમર્થનો માર્ગ વર્ય સમર્થનો સાલું મં ૧૬૫ સમર્થનો સાલું મં ૧૬૫ સ્વર્ય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાયાય સાલ્યાયાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાયાય સાલ્યાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાય                                                                                                               | જિનપ્રવચન ને અન્યવચનની તુલના                          | 34             |                                                          | २०२         |
| સાચા વીરપુત્ર હરિભદ્રજની વીરવાણી ૪૧ ભગવંતાના પરમ લોકાપકાર ર૧૫ ભવાલિનંદી લક્ષણ: નિષ્ફલારંબી ઇ. ૪૩ અલય એટલે વિશિષ્ટ આત્મરાશ્ય, ધૃતિ ૨૧૯ અલયા હિસાદ આત્મરાશ્ય સાધ્ય ૨૨૧ અલયાદિસાદ લગવંતાથ્યા જઃ ચાર કારણ ૨૨૩ અત્યાં તે વિતાદું અવકગમન, ક્ષયોપશામવિશેષ ૨૩૧ જેન-યાગદર્શનની પરિભાષાના સુમેળ ૨૩૮ શ્રેલ્યાય પણ શ્રુભાદિ ૨૪૩ અત્યાં પરમ સાલ્યાય લગ્ય સ્વાદ્યાય લગ્ય શ્રુભાદિ ૨૪૩ અત્યાં પરમ આત્મપરાક્રમ ૧૦૫ સુત-ચિંતા-ભાવનાગ્રાન જલ-દૂધ-સુધા સાલું ૨૪૦ સાત્મસાધક પટ્કારકચક ૧૧૨ સાલ્યાય સાલું સ્વર્થ ૧૫૧ સ્વર્થ સ્વર્થાય માર્ગ સ્વર્થ સાલું કરેદેવના પરમ વિશ્વોપકાર ૧૨૮ સાલું અત્યાનો તાત્વિક વિકાસક્રમ ૧૨૮ સાલું આત્મપરિષ્ણામરૂપ શ્રાવક્રધર્મ સાલું મં ૨૬૫ સમર્થનો તાત્વિક સ્વર્ય સાલું મં ૧૧૦ સર્વ સાત્માનો તાત્વિક વિકાસક્રમ ૧૩૧ સમર્થનો તાત્વિક સ્વર્ય સાલું મં ૧૬૫ સમર્થનો તાત્વિક સ્વર્ય સાલું મં ૧૧૦ સર્વ સાલું મં ૧૧૦ સર્વ સાત્માનો તાત્વિક વિકાસક્રમ ૧૩૧ સમર્થનો માર્ગ વર્ય સમર્થનો સાલું મં ૧૬૫ સમર્થનો સાલું મં ૧૬૫ સ્વર્ય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાયાય સાલ્યાયાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાયાય સાલ્યાય સાલ્યાયાય સાલ્યાયાય સાલ્યાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાયાય                                                                                                               | શ્રેયામા <b>ર્ય ઋપુનર્ભ</b> 'ધકાદિના વ્યવસ્થિત        | 36             | ચૌદપૂર્વવિદાના પણ મહાન દર્શનભેદ                          | 2.04        |
| ભવાલિનંદી લક્ષચું નિષ્ફલારંબી છે. ૪૩ લગવંતા જ તેવા તેવા પ્રકાર સત્ત્વકલ્યાચૃહેતું છેં ર૧૯ સ્વ-પરસમયદ્ર આત્મદ્ર 'ગીતાર્થ' યુરુ ૪૯ આથી ઉસટા યુરુ અમેરાગ વા અમુરુપાંગ પુરુ સાનપૂર્વંક ક્રિયાઃ ઔષધદ્રાનનું દર્ભાત પુરુ અભય એટલે વિશિષ્ટ આત્મરતારથ, ધૃતિ ૨૧૯ અભયાદિક્ષિદ્ધ ભગવંતાયક! જ ચાર કારચુ ૨૨૩ અલાવિદ્ધા સે તે ત્યારકા મુખેળ ૨૩૯ અતિપત્તિપૂર્ભનું પ્રધાન્ય તે સ્વરૂપ હૃત ચાર્મ પર્મ કારચું માર્ચ ૧૧૯ સામાર્થ પર્મ સામાર્થ પર્મ અત્યારકા માર્ચ ૧૧૯ સામાર્થ પર્મ અત્યારકા માર્ચ ૧૧૯ સામાર્થ પર્મ અત્યારકા માર્ચ ૧૧૯ સામાર્થ પર્મ સામાર્થ પર્મ વિષયતા આત્મારામ પર્મ વિષયતા આત્મરાદ્ર ૧૧૯ સામાર્થ પર્મ સામાર્થ સામાર્થ પર્મ સામાર્થ પર્મ સામાર્થ પર્મ સામાર્થ પર્મ સામાર્થ પર્મ સામાર્થ પર્ધ સામાર્થ પર્મ સામાર્થ પર્મ સામાર્થ પર્મ સામાર્થ પર્ધ સામાર્થ સામાર્થ પર્ધ સામાર્થ સામાર્ય સામાર્થ પર્ધ સામાર્થ સામાર્થ પર્ધ સામાર્થ પર્ધ સામાર્થ સામાર્ય સામાર્થ સામાર્થ સામાર્થ સામાર્થ સામાર્થ સામાર્ય સામાર્ય સામાર્થ સામાર્થ સામાર્ય સામાર્થ સામાર્થ સામાર્થ સામાર્ય સામાર્ય સામાર્થ સામાર્ય સામાર્ય સામાર્થ સામાર્ય સામાર્ય સામાર્ય સામાર્ય સામાર્થ સામાર્ય  | સાચા વીરપુત્ર હરિભદ્રજીની વીરવાણી                     | ૪ા             |                                                          | ર૧૫         |
| સ્ત્ર-પરસમયદા આત્મના 'ગીતાર્થ' ગુરુ ૪૯ આવી ઉલટે ગુરુ અપેગ વા અમુકર્યોગ ૫૦ નાજીય એટલે વિશિષ્ટ આત્મરાશ્ય, ધૃતિ ૨૧૯ માર્ગ કેશ્યાઃ ઔષધન્નાનનું દુષ્ટાંત ૫૫ સહિલકાન મોલિક સંશાધન ૬૬ ધર્મ બીજમાંથી અંકુરાદિ યાવત્ માલકલ ૭૩ માર્ગ તે ચિત્તનું અવકગમન, ક્ષયોપશ્ચમવિશેષ ૨૩૧ જન-યોગદર્શની પરિભાષાના સુમેળ ૨૩૮ માર્ગ તે ચિત્તનું આકગમન, ક્ષયોપશ્ચમવિશેષ ૨૩૧ જન-યોગદર્શની પરિભાષાના સુમેળ ૨૩૮ સશ્યાન્ય તે સ્વરૂપ ૭૮ કેશ્યાં અપેગ, શાસ્ત્રયોગ, સામચ્યેયા ૧૦૦ વર્ષ ૭૮ કેશ્યાં તે તાત્ત્રિક શુર્યુષાદિ ૨૪૩ જન-યોગદર્શની પરિભાષાના સુમેળ ૧૩૮ સશ્યાન્ય તે સ્વરૂપ ૭૮ કેશ્યાં સામચ્યેયા ૧૦૦ સ્વર્યા પણ શુશ્રુષાદિ ૨૪૫ સ્વર્યાત્રને પરમ આત્મપરાક્રમ ૧૦૭ સ્ત્રાના અત્વન્તરઉપાયપણ શુશ્રુષાદિ ૨૪૫ સ્વર્યાત્રને પરમ આત્મપરાક્રમ ૧૦૭ વિષયતુષ્ણાપહારિ જ ન્નાન ૨૪૯ સ્વર્યાત્રને ૧૯૬૫ સ્વરૂપ સ્વર્યા ૧૫૧ સામસાધક પટ્કારકચક ૧૧૨ સ્વર્યાત્રાહિપ અપ્તર્યાદર્શનનું સ્વરૂપ સ્વર્યા સામસાધક પટ્કારકચક ૧૧૨ સ્વર્યાપણ સ્વર્યાદર્શનનું સ્વરૂપ સ્વર્યાપણ સ્વર્યાદર્થનનું સ્વરૂપ સ્વર્યાદર્થાના સામસાધક અપ્તર્યાદર્થ સ્વર્યાપણ સ્વર્યાદર્થન સામાના સામ ૧૧૧ સ્વર્યાપણ સ્વર્યાપણ સાવક્રધર્મ સાધુધર્મ ૨૬૧ સામાનો તાત્વિક વિકાસક્રમ ૧૩૧ સમ્વર્યાદ સામના ૧૧૧ સ્વર્યાત્ર સાધ્ર્યમ સાધ્રાયમ સાધ્રાય સાવક્રધર્મ સાધ્રુધર્મ ૨૬૧ સાધ્રાય સાધ્રાય સાધ્રાયમ સાધ્રાયમ સાધ્રાય સાવક્રધર્મ સાધ્રાયમ સાધ્રાયમ સાધ્રાયમ સાધ્રાયમ સાધ્રાયમ સાધ્રાયમ સાધ્રાય સાધ્રાયમ સા | લવાલિનંદી લક્ષણ નિષ્ફલારંબી ઇ.                        | 83             | क्षगव ते। क तेवा तेवा प्रकार सत्त्वक्या <b>स्</b> हेत्ये |             |
| અારી ઉલટા ગુરુ-મયોગ વા અમુરુપાંગ પું નિઃશ્રેયસધર્મ ચિત્તસ્વાસ્થ્યી સાધ્ય ૨૨૧ ત્રાનપૂર્વંક ક્રિયાઃ ઔષધનાનનું દર્ભાત પું અલ્યાદિસિદ્ધ ભગવંતાયકો જઃ ચાર કારણ ૨૨૩ અલ્યાદિસિદ્ધ ભગવંતાયકો મુનેળ ૨૩૧ અલ્યાદિસિદ્ધ સતે તાત્તિયક શુશ્રુંષાદિ ૨૪૩ અર્યાં માર્યાયકો ૧૪૫ કેમ્પાર્થ પું સાધ્ય સાધ્ય પું સાધ્ય પું સાધ્ય પું સાધ્ય પું સાધ્ય સા | સ્વ-પરસમયરા આત્મન 'ગીતાર્થ 'ગુરુ                      | ४६             | અભય એટલે વિશિષ્ટ આત્મસ્ત્રાસ્થ્ય, ધૃતિ                   | २१५         |
| તાનપૂર્વ'ક ક્રિયાઃ ઔષધતાનનું દુષ્ટાંત પુષ્ ક્રિશાદ ઔષધતાનનું દુષ્ટાંત પુષ્ ક્રિશાદ ઔષધતાનનું દુષ્ટાંત પુષ્ શ્રદ્ધાલિક ને તત્તરદર્શન ન હોય રરક્ ધર્મ બીજ મીશી અંકુરાદિ યાવત માક્ષક્લ છું એંગાવંચક, ક્રિયાવંચક, ક્રિયાવંચક છું એન-યાગદર્શનની પરિભાષાના સુમેળ રક્ય પ્રતિપત્તિપૂજનનું પ્રાધાન્ય ને સ્વરૂપ છું શ્રદ્ધાલાના અલ્લ ક્રિયાવંચક છું એન-યાગદર્શનની પરિભાષાના સુમેળ રક્ય પ્રદુષ્ટ ક્રિયાવંચક, ક્રિયાવંચક છું એન-યાગદર્શનની પરિભાષાના સુમેળ રક્ય પ્રદુષ્ટ વિવિદ્ધા સતે તાત્ત્રિક શુશ્ર્ષાદિ ર૪૩ તે વિના વસ્ત્વન્તરઉપાયપણે શુશ્ર્યાદિ ર૪૩ સુત-ચિંતા-ભાવનાનાન જલ-દૂધ-સુધા સમું ર૪૭ સ્વલશ્રીરપ 'સગ આત્મપરાક્રમ ૧૦૭ વિવયત્ષ્ણાપહારિ જ નાન ર૪૯ આત્મસાધક પ્રદુકારકચક ૧૧૦ વિવયત્ષ્ણાપહારિ જ નાન ર૫૧ સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સામસાધક પ્રદુકારકચક ૧૧૦ સ્વર્યાદિપંચક અપુનર્ભંધકને જ હોય ૨૫૪ સામસાસાગરરૂપક: પ્રવચન જહાજ ૧૨૦ સ્વર્યાપ્રસાધક અપુનર્ભંધકને જ હોય ૨૫૪ સામારસાગરરૂપક: પ્રવચન જહાજ ૧૨૦ સ્વર્યાપ્રસાધક અપુનર્ભંધકને જ હોય ૨૫૪ સામારસાગરરૂપક: પ્રવચન જહાજ ૧૨૦ સામારમારિક સામારમાં સાધુધમં ૨૬૩ આત્મપરિષ્ટામરૂપ શાવકધમં સાધુધમં ૨૬૩ આત્મપરિષ્ટામરૂપક સાધુધમાં ૨૬૫ અમૃતું વાસ્તિલક સ્વરૂપ સમત્રાનું વાસ્તિલક સ્વરૂપ સમત્રાનું વાસ્તિલક સ્વરૂપ સમત્રાનું સાધુધમાં ૨૬૫ સમત્રાનું વાસ્તિલક સ્વરૂપ સમત્રાનું વાસ્તિલક સ્વરૂપ સમત્રાનું સાધુધમાં ૨૬૫ સમત્રાનું વાસ્તિલક સ્વરૂપ સમત્રાનું વાસ્તિલક સ્વરૂપ સમત્રાનું સાધુધમાં ૨૬૫ સમત્રાનું વાસ્તિલક સ્વરૂપ સમત્રાનું વાસ્તિલક સ્વરૂપ સમત્રાનું સાધુધમાં ૧૬૫ સમત્રાનું વાસત્રાનું સ્વરૂપ સમત્રાનું વાસત્રાન સમત્રાનું સાધુધમાં ૧૬૫ સમત્રાનું વાસત્રાન સમત્રાન સમત્રાનું સાધુધમાં ૧૬૧ સમત્રાનું વાસત્રાન સમત્રાન સમત્ર |                                                       | પુરુ           |                                                          |             |
| હરિભદ્રજીતું અદ્ભુત મૌલિક સંશાધન કર્ષ પ્રમંબીજમાંથી અંકુરાદિ યાવત્ મેાલકલ ૭૩ માર્ગ તે ચિત્તતું અવક્રગમન, ક્ષ્યોપશામિવશેષ ૨૩૧ જન-યોગદર્શનની પરિભાષાના સુમેળ ૨૩૮ પ્રતિપત્તિપૂજ્તનું પ્રાધાન્ય ને સ્વરૂપ ૭૮ શ્રાસ્ત્રાચાર, શ્રાસ્ત્રયોગ, સામર્થ્યયોગ ૮૩-૯૭ કેચ્છાયે.ગ, શાસ્ત્રયોગ, સામર્થ્યયોગ ૮૩-૯૭ કેવ્લશ્રીરૂપ 'ભગ ' પરમધમ કર્ય 'ભગ ' ૧૦૫ શ્રુત-ચિંતા-ભાવનાત્રાન જલ-દૂધ-સુધા સમું ૨૪૭ શ્રુત-ચિંતા-ભાવનાત્રાન જલ-દૂધ-સુધા સમું ૨૪૭ શ્રુત-ચિંતા-ભાવનાત્રાન જલ-દૂધ-સુધા સમું ૨૪૭ શ્રુત-ચિંતા-ભાવનાત્રાન જલ-દૂધ-સુધા સમું ૨૪૭ શ્રાત્માધા પટ્કારકચક ૧૧૨ ચાત્મસાધક પટ્કારકચક ૧૧૨ ચાત્મસાધક પટ્કારકચક ૧૧૨ ચાત્મસાધક પટ્કારકચક ૧૧૨ સ્વાપ્ય સ્વાપ સ્વાપ્ય સ્વાપ્ય સ્વાપ્ય સ્વાપ્ય સ્વાપ્ય સ્વાપ્ય સ્વાપ્ય સ્વાપ સ્વાપ સ્વાપ્ય સ્વાપ્ય સ્વાપ્ય સ્વાપ્ય સ્વાપ્ય સ્વાપ્ય સ્વાપ્ય સ્વાપ સ્વાપ્ય સ્વાપ સ્વાપ સ્વાપ સ્વાપ સ્વાપ્ય સ્વાપ્ય સ્વાપ સ્વા | _                                                     | પુષ            | અલયાદિસિદ્ધિ કાગવંતાયકા જ: ચાર કારણ                      |             |
| ધર્મળીજમાંથી અંકુરાદિ યાવત મેક્ષિક્ષ ૭૩ માર્ગ તે ચિત્તનું અવક્રગમન, ક્ષયાપશ્ચમિવશેષ ૨૩૧ જેન-યાગદર્શનની પરિભાષાના સુમેળ ૨૩૮ પ્રતિપત્તિપૂજનનું પ્રાધાન્ય ને સ્વરૂપ ૭૮ સરખૂ=વિવિદિષા સતે તાત્ત્રિક શુશ્રૃંષાદિ ૨૪૩ તે વિના વસ્ત્વન્તર@પાયપણે શુશ્રૃષાદિ ૨૪૩ તે વિના વસ્ત્વન્તર@પાયપણે શુશ્રૃષાદિ ૨૪૩ સવલશ્રીરૂપ 'ભગ' ૧૦૫ શ્રુત-ચિંતા-ભાવનાત્રાન જલ-દૂધ-સુધા સમું ૨૪૯ ભાવનનું પરમ આત્મપરાક્રમ ૧૦૭ વિષયતૃષ્ણાપહારિ જ ત્રાન ૨૪૯ ભાવનાત્રાન જલ-દૂધ-સુધા સમું ૨૪૯ વિષયતૃષ્ણાપહારિ જ ત્રાન ૨૪૯ સાન ૧૧૦ મારમસાધક પટ્કારકચક ૧૧૦ મારમસાધક સ્વરૂપ ૨૫૧ મારમસાધક સ્વરૂપ ૧૫૧ મારમારમાર ૧૧૦ મારમપરિષ્ફામરૂપ શાવકધર્મ સાધુધર્મ ૨૬૩ મારમહિદ્યા સાધ્રામ સાધ્રુધર્મ ૧૬૩ મારમહિદ્યા સાધ્રુધર્મ સાધ્રુધર્મ ૨૬૩ મારમહિદ્યા સાધ્રુધર્મ સાધ્રુધ |                                                       | وع             |                                                          |             |
| ચાગાવ ચક, ક્રિયાવ ચક, ક્લાવ ચક ૭૪ જેન-યાગદર્શનની પરિભાષાના સુમેળ રકડ પ્રતિપત્તિપૂજાનું પ્રાધાન્ય ને સ્વરૂપ ૭૮ સરચૂ=વિવિદિષા સતે તાત્વિક શુશ્રુંષાદિ ર૪૩ કે કે ક્લાયે ચ ૧૦૦ તે વિના વસ્ત્વન્તર ઉપાય પણે શુશ્રુષાદિ ર૪૫ કે કે ક્લાયે ચ ૧૦૫ તે વિના વસ્ત્વન્તર ઉપાય પણે શુશ્રુષાદિ ર૪૫ કે ક્લાય તે તાત્વિક શુશ્રુષાદિ ર૪૫ કે કે ક્લાય ૧૦૫ તે વિના વસ્ત્વન્તર ઉપાય પણે શુશ્રુષાદિ ર૪૫ કે ક્લાય તે તાત્વે કે પરમ સાલુ માર્ચ ૧૦૫ તે વિષયત ભાવાના નાન જલાન દૂધ – સુધા સમું ૨૪૦ વિષયત ભાવાના નાન જલાન દૂધ – સુધા સમું ૨૪૦ વિષયત ભાવાના નાન જલાન દૂધ – સુધા સમું ૨૪૦ તે વિષયત ભાવાના નાન જલાન ૧૫૧ વિષયત ભાવાના નાન જલાન ૧૫૧ વિષયત ભાવાના નાન જલાન ૧૫૧ વિષયત ભાવાના નાન ૧૫૧ વિષ્ય ૧૫૧ વિષયત ભાવાના નાન ૧૫૧ વર્ય મામ ૧૫૧ વર્ય ભાવાના નાન ૧૫૧ વર્ય  |                                                       |                |                                                          | 239         |
| પ્રતિપત્તિપૂર્ભનું પ્રાધાન્ય ને સ્વરૂપ હૃદ<br>ઇંગ્છાયે.ગ, શાસ્ત્ર્યોગ, સામચ્યંયોગ ૮૩–૯૭<br>કેવલશ્રીરૂપ 'ભગ': પરમધમંરૂપ 'ભગ' ૧૦૫<br>ભગવ'તનું પરમ આત્મપરાક્રમ ૧૦૭<br>ભગવ'તનું પરમ આત્મપરાક્રમ ૧૦૭<br>આત્મસાધક ષટ્કારકચક ૧૧૨<br>તીર્થ'કરપદ્માપ્તિના ઉપક્રમ ૧૨૦<br>સંસારસાગરરૂપક: પ્રવચન જહાજ ૧૨૨<br>તીર્થ'કરદેવના પરમ વિશ્વોપકાર ૧૨૮<br>સાંબુદ આત્માના તાત્ત્રિક વિકાસક્રમ ૧૩૧<br>સાંબુદ આત્માના તાત્રિક વિકાસક્રમ ૧૩૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                       | હજ             |                                                          | <b>૨૩</b> ૮ |
| ઇંગ્ર્જાયે.ગ, શાસ્ત્રયાગ, સામર્થ્યયાગ ૮૩-૯૭ તે વિના વસ્તવન્તરઉપાયપણે શુભ્રુવાદિ ૨૪૫ કેવલશ્રીરૂપ 'ભગ' ૧૦૫ શ્રુત-ચિંતા-ભાવનાત્રાન જલ-દૂધ-સુધા સમું ૨૪૭ ભગવંતનું પરમ આત્મપરાક્રમ ૧૦૭ વિષયતૃષ્ણાપહારિ જ ત્રાન ૨૪૯ આત્મસાધક ષટ્કારકચક ૧૧૨ ખાલ શ્રેટલે સમ્યગૃદર્શનનું સ્વરૂપ ૨૫૧ ત્રીર્થ કરપદપ્રાપ્તિના ઉપક્રમ ૧૨૦ સ્થાપાશ્યાદિપંચક સ્પપુનર્ભ ધકતે જ હોય ૨૫૪ સંસારસાગરરૂપક: પ્રવચન જહાજ ૧૨૨ સ્થાપાશ્યાસમાશ્રહિ: લોકાત્તર ભાવામૃતાસ્યાદ ૨૫૭ ત્રાથં કરદેવના પરમ વિશ્વોપકાર ૧૨૮ આત્મપરિષ્ણામરૂપ શ્રાવક્રધર્મ સાધુધર્મ ૨૬૫ સંમુહ સ્થાત્માના તાત્ત્વિક વિકાસક્રમ ૧૩૧ સમાનુ વાસ્તવિક સ્વરૂપ ૨૬૫ સમાનુ લો ૧૬૫ સ્વરૂપ ૧૬૫ સ્વરૂપ ૧૬૫ સાધુધર્મ ૧૬૧ સ્વરૂપ ૧૬૫ સ્વર્પ ૧૬૫ સ્વર્પ ૧૬૫ સાધુધર્મ ૧૩૧ સાધુધર્મ ૧૩૧ સાધુધર્મ ૧૩૧ સાધુધર્મ ૧૬૫ સ્વરૂપ ૧૬૫ સાધુધર્મ ૧૬૫ સાધ્યાન મામ્ય  | •                                                     | હ્ય            |                                                          |             |
| કેવલશ્રીરૂપ ' ભગ ': પરમધમંરૂપ ' ભગ ' ૧૦૫ શુત – ચિંતા – ભાવનાત્રાન જલ – દૂધ – સુધા સમું ૨૪૭ ભગવંતનું પરમ આત્મપરાક્રમ ૧૦૭ વિષયતૃષ્ણાપહારિ જ ત્રાન ૨૪૯ આત્મસાધક ષટ્કારકચક ૧૧૨ એલિ એટલે સમ્યગૃદશંનનું સ્વરૂપ ૨૫૧ તીર્થો 'કરપદ્માપ્તિનો હપક્રમ ૧૨૦ સ્થીપસામદહિ: લોકાત્તર ભાવામતાસ્યાદ ૨૫૭ સ્થીપસામદહિ: લોકાત્તર ભાવામતાસ્યાદ ૨૫૭ તાર્થો 'કરદેવના પરમ વિશ્વોપકાર ૧૨૮ આત્મપરિષ્ણામરૂપ શ્રાવકધર્મ સાધુધર્મ ૨૬૭ સાંબુદ આત્માના તાત્ત્વિક વિકાસક્રમ ૧૩૧ સમંતું વાસ્તવિક સ્વરૂપ ૨૬૫ સમ્યવંતા ' પુરુષાત્તમ ' કેવા પ્રકારે કે ૧૩૯ સાંબુદ અનુપ્રહવિના ધર્મ નથી ૨૬૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | • •                                                   | ∠3 <b>–</b> &७ |                                                          | २४४         |
| ભગવંતનું પરમ આત્મપરાક્રમ ૧૦૭ વિષયતૃષ્ણાપહારિ જ જ્ઞાન ૨૪૯ આત્મસાધક ષ્ટ્રકારકચક ૧૧૨ એહિ એટલે સમ્યગૃદર્શનનું સ્વરૂપ ૨૫૧ તીર્થ'કરપદ્રપ્રાપ્તિના ઉપક્રમ ૧૨૦ સ્થોપશ્ચમવૃદ્ધિઃ લેકિન જ હોય ૨૫૪ સંસારસાગરરૂપકઃ પ્રવચન જહાજ ૧૨૨ સ્થોપશ્ચમવૃદ્ધિઃ લેકિન ભાવામૃતાસ્યાદ ૨૫૭ તીર્થ'કરદેવના પરમ વિશોપકાર ૧૨૮ આત્મપરિષ્ણામરૂપ શ્રાવકધર્મ સાધુધર્મ ૨૬૩ સંસુદ આત્માના તાત્વિક વિકાસક્રમ ૧૩૧ સમત્વે વાસ્તવિક સ્યરૂપ ૨૬૫ સમ્યવદ્ અનુપ્રહવિના ધર્મ નથી ૨૬૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | કેવલશ્રીરૂપ ' ભગ ': પરમધમ રૂપ ' ભગ '                  | ૧ ૦૫           |                                                          | २४७         |
| અાત્મસાધક ષટ્કારકચક ૧૧૨ ખાધિ એટલે સમ્યગૃદર્શનનું સ્વરૂપ ૨૫૧<br>તીર્થ કરપદ્માપ્તિના ઉપક્રમ ૧૨૦ અભયાદિપંચક અપુનર્ભ ધકતે જ હોય ૨૫૪<br>સંસારસાગરરપકઃ પ્રવચન જહાજ ૧૨૨ સ્પીપશામદહિઃ લાેકાત્તર ભાવાસતાસ્યાદ ૨૫૭<br>તીર્થ કરદેવના પરમ વિશ્વોપકાર ૧૨૮ આત્મપરિષ્ણામરૂપ શ્રાવકધર્મ સાધુધર્મ ૨૬૩<br>સંબુદ આત્માના તાત્ત્વિક વિકાસક્રમ ૧૩૧ અગવદ્ અનુપ્રહવિના ધર્મ નથી ૨૬૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ભગવાતનું પરમ આત્મપરાક્રમ                              |                |                                                          | २४७         |
| તીર્થં કરપદપ્રાપ્તિના ઉપક્રમ ૧૨૦ અભયાદિષંચક અપુતર્ભ ધકતે જ હોય ૨૫૪ સંસારસાગરરપકઃ પ્રવચન જહાજ ૧૨૨ ક્ષ્યાપશ્ચમદહિઃ લાેકાત્તર ભાવામતારયાદ ૨૫૭ ત્રાર્થં કરદેવના પરમ વિશ્વોપકાર ૧૨૮ આત્મપરિષ્ણામરૂપ શ્રાવકધર્મ સાધુધર્મ ૨૬૩ ધર્મંતું વાસ્તવિક સ્વરૂપ ૨૬૫ લગવંતા 'પુરુષાત્તમ' કેવા પ્રકારે ? ૧૩૯ સગવદ્ અતુપ્રહવિના ધર્મ નથી ૨૬૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •                                                     |                | ખા <mark>ષિ એટલે સમ્યગ્દર</mark> ્શનનું સ્વરૂપ           | २५१         |
| સંસારસાગરરૂપકઃ પ્રવચન જહાજ ૧૨૨ ક્ષયાપશ્ચમદિહઃ લાેકાત્તર ભાવાસતારતાદ ૨૫૭<br>તાર્થાં કરદેવના પરમ વિશ્વોપકાર ૧૨૮ અત્મપરિષ્ણામરૂપ શ્રાવકધર્મ સાધુધર્મ ૨૬૩<br>સાંબુદ આત્માના તાત્ત્વિક વિકાસક્રમ ૧૩૧ ધર્માતું વાસ્તવિક સ્વરૂપ ૨૬૫<br>સાગવંતા 'પુરુષાત્તમ ' કેવા પ્રકારે ? ૧૩૯ સાગવદ્ અતુપ્રહવિના ધર્મ નથી ૨૬૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | _ ~                                                   |                | અભયાદિષંચક અપુનર્ભ ધકને જ હાય                            | રપક         |
| તીર્થ કરદેવના પરમ વિશ્વોષકાર ૧૨૮ અહમપરિષ્ણામરૂપ શ્રાવકધર્મ સાધુધર્મ ૨૬૩<br>સંબુદ અહમાના તાત્ત્વિક વિકાસક્રમ ૧૩૧ ધર્માંતું વાસ્તવિક સ્વરૂપ ૨૬૫<br>સગવંતા 'પુરુષોત્તમ ' કેવા પ્રકારે ? ૧૩૯ સગવદ્ અનુપ્રહવિના ધર્મ નથી ૨૬૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                       |                | ક્ષયાપશ્ચમવૃદ્ધિઃ લાકાત્તર ભાવામૃતાસ્યાદ                 | ર્યહ        |
| સંબુદ અહમાના તાત્ત્વિક વિકાસક્રમ ૧૩૧ ધર્મતું વાસ્તવિક સ્વરૂપ ૨૬૫<br>ક્ષગવંતા 'પુરુષોત્તમ ' કેવા પ્રકારે ? ૧૩૯ ક્ષગવદ્ અતુપ્રહવિના ધર્મ નથી ૨૬૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -                                                     |                | <b>અ</b> ાતમપરિષ્ણામરૂપ શ્રાવકધર્મ સાધુધર્મ              |             |
| ભગવંતા 'પુરુષોત્તમ ' કેવા પ્રકારે ? ૧૩૯ ભગવદ્ અનુપ્રહિવના ધર્મ નથી <b>૨</b> ૬૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       |                |                                                          | રક્ય        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>*</b>                                              | -              | <b>સગવદ્</b> ષ્યનુપ્ર <b>હ</b> િવના ધર્મ નથી             |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                       |                |                                                          |             |

| ાવેષય                                                                 | હેજે                | વિષય                                                            | મૃષ્ઠ       |
|-----------------------------------------------------------------------|---------------------|-----------------------------------------------------------------|-------------|
| વિસ્રોતસિકાનું પ્રતિવિધાન                                             | રહક                 | ભાવિત અનુષ્કાનને જ અત્ર સ્થાન                                   | ४२७         |
| લગવંતના ધર્મનાયકપણાના ચાર મૂળહેત                                      | રહપ                 | સહદય નટ જેમ ગૃહીતભાવ થઈ વન્દના                                  | 831         |
| धर्भरथना सभ्यभूप्रवर्त्तन-पादन-हमनेयाग                                | २८७                 | કૂટ નટ નૃત જેવું અભાવિત અનુષ્ઠાન                                | 833         |
| ધર્મ સારથિ ભગવંતઃ રથતું દર્ધાત                                        | રહેઉ                | એીચિત્ય આગ્રા અમૃત                                              | <b>\$</b>   |
| પરલાવ-વિલાવમાં ન જવારૂપ અવ્ય <b>લિ</b> ચાર                            | २५४                 | પ્રધાન દ્રવ્ય અને અપ્રધાન દ્રવ્ય                                | 888         |
| ચ્યાત્મસ્વસાવસિદ્ધિરૂપ સ્વકાર્યમાં નિયોગ                              | ٠,                  | કુપઉદાહરણથી આ દ્રવ્યસ્તવ ગુણકારી                                | 886         |
| धर्मने। प्रकृषं यथाप्रयातयारित्र स्थात्माइप                           | રહ્ય                | આશાઅમૃતયુક્ત જ સિદ્ધિનું કારણ                                   | <b>እ</b> ጸራ |
| ત્રિકાટિપરિશુદ્ધતાવડે વર ધર્મચક્ર                                     | 300                 | 'શ્રહાથી ' પદના પરમાર્થ <sup>©</sup>                            | ४५४         |
| <b>३</b> ष-छे६-ताप परीक्षा                                            | 3•9                 | 'મેધાથી' પદના પરમાર્થ                                           | ४५६         |
| સર્વજ્ઞ:નદર્શનસ્વભાવપણુંઃનિરાવર <b>શ્</b> પણું                        | 308                 | <b>ંધૃતિથી</b> ' પદના પરમાર્થ                                   | ४५४         |
| ક્રેવલજ્ઞાનસ્વભાવી આત્મા ચંદ્રવત્ સ્થિત                               | <b>3</b> 9 <b>2</b> | ' ધારણાથી ' પદતા પરમાર્થ                                        | ४६१         |
| ધાતિકર્મનું સ્ત્રરૂપઃકર્મરાજા માહનીય                                  | 395                 | <b>ં</b> અનુપ્રેક્ષાથી ' પદનેદ પરમાર્થ                          | ४६३         |
| રાગાદિ ચિતિમાત્ર નિખ'ધવાળા નથી                                        | <b>३२७</b>          | શ્રદ્ધાદિ અપૂર્વ કરણ મહાસમાધિના ખીજો                            | ४६५         |
| ज्ञान-દર્શ न-यारित्र <b>ધાત</b> થી ભવા <b>ર્યું</b> વ તી <b>ર્યું</b> | <b>३२</b> ६         | ઇચ્છા અને કાર્ય <b>સિદ્ધિનું રહ</b> રય:                         |             |
| જગત્-ર્જુત્વવાદર્મા મહાદાષ                                            | <b>३</b> ४५         | ઉપધાશુદ્ધ સદતુષ્ઠાન                                             | 888         |
| સર્વાત્ત-સર્વદર્શી ચ્યાત્મસ્ત્રભાવપર્ભુ                               | <b>३</b> ५२         | ઇક્ષુ–રસાદિ ઉપમાવાળા ચિત્તધર્મો                                 | ४७२         |
| 'मत्तोऽन्ये मदर्थाश्च गुणाः' अने। परभाशे                              | કપૂક                | કષાયાદિ કટુકપ <b>ર્</b> જું તે શપમાધુ <b>ર્ય</b>                | ४७३         |
| અહમચંદ્ર, શાન–ચંદ્રિકા, તદાવ <b>રસ્ટ્ર–મેધ</b>                        | <b>उ</b> ५४         | સદનુષ્ઠાતલક્ષ્ણું : તેથી ભાવવિશુદ્ધિ                            | ४७५         |
| ત્રાનનું તે દર્શનનું સર્વાર્થ વિષયપશું                                | ३५८                 | કાયાત્સર્ગ આગારાનું સુંદર વર્ગીકર <b>ણ</b>                      | ४८२         |
| સ્થાન તે વ્યવહારથી સિહિક્ષેત્ર, નિશ્ચયથી સ્વરૂપ                       | 3 ६७                | ઉપાધિશુદ્ધ શુદ્ધ અતુષ્ઠાન માેક્ષહેતુ                            | <b>४</b> ८४ |
| એવં ભૂત સિદ્ધો જ નમસ્કારાર્જ                                          | ३७३                 | ચ્યાચરિતનું લક્ષણ : ' <b>ચ્યશધ્યી સમાચીર્ણ</b> '' ઇ             | ४६४         |
| અદ્ભૈતનું સર્વથા અઘટમાનપર્શું                                         | ૩७ <b>ૄ</b>         | પંચ પરમેષ્ઠિઆદિ વિવિધ ધ્યેય                                     | ४५६         |
| ક્ષેત્રના અગ્નિસ્ફુલિંગસમા, સમુદ્રસવ <b>ણ</b> ાપમ                     | <b>૩૮</b> ૧         | પિંડરથાદિ ચાર ધ્યાન                                             | 866         |
| <b>દ</b> ષ્ટ–કષ્ટથી અવિરુદ્ધનું જ વચનપ <b>ર્</b> યું                  | 3/3                 | અા ધ્યેયધ્યાન વિદ્યાજન્મ <b>ળીજ અવધ્ય</b>                       | ४६८         |
| મુક્તિયુક્ત પ્રમાણસિદ્ધ વચન જ પ્રમાણુ                                 | ३८७                 | વિદ્યાજન્મની મુક્તકાંઠે પ્રશાંસા                                | ५०१         |
| - આ <sup>પ</sup> તવચન તે આગમઃ <b>સ</b> ર્વગ્રવીતરાગ આપ્ત              | <b>૩</b> ૯૨         | ન મસ્તવતું રહેરય                                                | ५०६         |
| 'वाक्यलिङ्गा हि वक्तारो '                                             | ,,                  | ચાવીશ જિનનામાનું અન્વર્થપછું                                    | પ્ર૧૭       |
| <b>ભાશ</b> યરફાતિથી ક્લાતિશય                                          | 363                 | ચિત્તશુદ્ધિ અર્થે પ્રસ્થિધાન                                    | પ૧૯         |
| તદાલ ખન ચિત્તવૃત્તિથી સગવ તા થકી જ તત્ક્લ                             | <b>ક</b> હપ         | ે વીતરાત્રસ્તવ વ્યર્થ <b>નથી</b> : તે <b>ચ</b> ક્રી શિવપ્રાપ્તિ | પર૩         |
| 'એક પૂજ્યે સર્વપૂજ્યા'ઃ                                               |                     | ત્રણ મતારથઃઆરાગ્ય-બાેધિલાલ સમાધિ યાચન                           | ા પરહ       |
| સર્વ ભગવંતા એકસ્વરૂપ                                                  | ३८७                 | નિદાન સ્વરૂપ : દૂધ–રાગ–માહબર્ભ                                  | પરહ         |
| નવવિભાગવિભક્ત સંપદાની અદ્ભુત સંકલના                                   | 800                 | નિદાનની નિ'દા                                                   | પ૩ર         |
| વિશેષ પ્રસ્થિુધાનનીતિથી સમ્યગ્ અનુષ્કાન                               | ४०४                 | ભગવત્ મુખ્યહુમાન કર્મ વનદવાનલ                                   | ४३६         |
| <b>હ</b> રિસદ્રજીના કીર્ત્તિ કલશરૂપ સુવ <b>ર્જ</b> મય લ. વિ.          | ४०५                 | પ્રદીપસ્થાનીય આગમ સ્તુત્ય                                       | ५४२         |
| અતેકાન્ત પ્રતિષ્ઠા                                                    | ४०८                 | અપીરુષેય વચન નિરાસ                                              | ५४४         |
| <u> थ्य अनेहान्त्राथपताहा !</u>                                       | ४२२                 | વચનનું અર્થ-નાન-શબ્દરૂપપછું                                     | યય <b>૧</b> |
| દ્રવ્ય–ભાવવિધિ : મન–વચન–કાય એકામ્રતા                                  | ४२६                 | સીમાધર શ્રુતધર્મને વંદન                                         | 444         |

| વિષય                                                               | પ્રષ્ટ      | વિષય                                            | ત્રિક્ષ       |
|--------------------------------------------------------------------|-------------|-------------------------------------------------|---------------|
| સ્વભાવ તે ધર્મ, વિલાવ તે અધર્મ, – મર્યાદાધર્મ                      | ' પ્રપછ     | सभ्यगृहशंनाहि सते क लावनभरधारलाव                | 500           |
| મુમૃક્ષુની સદા શ્રુતધર્મવૃદ્ધિની ભાવના                             | પક્ષ        | 'દીનારાદિયક' આ ભૂતિન્યાય'                       | \$ 06         |
| भा शुत्रधर्भ शाश्वत वि <u>षयशी वृद्धि पाने।</u> !                  | ५१३         | 'पक्को वि णमोक्कारी'नुं २७२थ                    | ६१०           |
| આ પ્રશિધાન અનાશ'સાસાવનું બીજ                                       | પેક્૪       | એક જ વા એક પણ ભાવનમરકારના મહિમા                 | ६२१           |
| શ્રુતધર્મ વૃદ્ધિભાવનાથી શ્રુતધર્મ વૃદ્ધિ                           | પક્હ        | ભગવત્ન મસ્કાર <b>ઉપમાતીત</b> : સુભાષિત          | ६१२           |
| સદ્ભાવારાપણ : શ લિખીન્નરાપણ દર્શત                                  | <b>५</b> ६७ | સંવેગથી સકલયાગાક્ષેયાર્થ પ્રસ્થિધાન             | 514           |
| વિવેકની મુક્તક ઠે પ્રશ્ના                                          | 414         | યથાશય તીવસ વેગહેતુ તે પ્રસ્થિધાન                | 596           |
| શ્રુતશાલિવૃદ્ધિમાં વિવેક્ષ્મદ્રષ્ટ્યુ જલ                           | 482         | સંસારથી અવિરક્ત માહ્યાર્થ યત્ન કરતા નથી         | ६२३           |
| વિવેકથકી સ'વેગ અમૃત આસ્વાદન                                        | ૫૬૯         | <b>રમા</b> અચિન્ત્યચિંતામણિ ભગવંત <b>ચ</b> કી   |               |
| <b>અ</b> ા વિવેક યાેેેગશાસ્ત્રોના પરમગર્ભ                          | પુહ         | કૃષ્ણ જ છે                                      | ६२७           |
| મહામિચ્યાદિષ્ટિની શ્રુતપ્રાપ્તિ પણ અપ્રાપ્તિ                       | ५७३         | ધર્મ ચિત્તપ્રભવ અને પુષ્ટિ–શુદ્ધિમદ્ ચિત્ત      |               |
| શ્રુત 'ભગવંત'નું સિદ્ધપર્ણું અને શુદ્ધપર્ણ                         | પ્રાહ       | તે ધર્મ                                         | ६२६           |
| અનુષ્કાનપર પરાના <b>ક્લભૂત સિ</b> હો                               | <b>५८३</b>  | પ્રિણિધાનભાદિ પંચવિધ આશયનું સ્વરૂપ              | <b>\$30</b>   |
| ચૌદ ગુણસ્થાનના સ્થાત્મગુણવિકાસક્રમ                                 | 4८५         | વિશુદ્રભાવનાદિ પ્રસ્થિધાનલિંગ                   | <b>§3</b> 3   |
| તીર્થાસહ અાદિ પંદર <b>બે</b> દે સિંહ                               | 444         | પ્રિષ્ફિયતથકી પ્રધાન ધર્મકાયાદિ લાભ             | १३४           |
| મહાવીરનું મહાવીરપહું                                               | ૫૯૩         | ત્યાં શ્રહા-વીર્યાદિ વૃદ્ધિયી સકલ ઉપાધિવિદૃદ્ધિ | ६३५           |
| नर वा नारीने संसारतारक                                             |             | પ્રશાંતવાહિતા પ્રશિધાનરૂપ નીકા                  | ६३६           |
| 'प्रक्लों विणमोक्कारो'                                             | પહેર        | अज्ञातना ज्ञापन६ववाणा आ सदुपटेश                 | ∳ æ ∮         |
| અમવદ્દભક્તિના ક્લાતિશય                                             | પહય         | કુત્રક 'વિરહ 'ની ભલામણુઃ કુતક'વિષમગ્રહ          | <b>\$86</b>   |
| સ્ત્રી ઉત્તુમધર્મસાધિકા કેમ ન ઢાય ?                                | મહ ६        | મહર્ષિ હરિભદ્રજીના અંતિમ सદ્યોધ                 | <b>\$80</b>   |
| પ્રકૃષ્ટ રીદ્રધ્યાન સાથે પ્રકૃષ્ટ શુભધ્યાનની                       | .           | આદિથી અપુનર્ષ ધકની પ્રવૃત્તિ સત્પ્રવૃત્તિ જ     | 186           |
| ું જ્યાપ્તિ નથી<br>ગામિક સામાના કર્મિક                             | 400         | ભક્તશિરામણિ હિલ્લિક્ઝની                         |               |
| સ્ત્રીને ભાવથી દ્વાદશાંગ લબ્ધિ<br>આપ્રામાના સામાના સામિક કે અપ્રિન | § 03        | છેવટની <b>બ</b> લામ <b>ણ</b>                    | કૃષક          |
| સ્ત્રીને પણ શુકલધ્યાનની પ્રાપ્તિ ને સુક્તિ                         | १०४         | અર્થવિતાનું અધ્યયન શુષ્ક ઇક્ષુ: રસતુલ્ય અર્થ    | <b>६</b> ५४   |
| સ્ત્રી સર્વથા ઉત્તમધર્મસાધિકા દ્વાય                                | ६०५         | મહા વિભૂતિ હરિભદ્રજીની મંગલ આશિલ                | <b>\$</b> ¥\$ |
| કેવલસાધક મ્યા નમસ્કાર ને તેથી મુક્તિ<br>                           | ६०६         | <b>.</b> 5                                      |               |
| આ સ્તુતિઅર્થવાદ કે વિધિવાદ ? વિધિવાદ જ                             | 600         | <b>₽</b> 1                                      |               |



# શુહ્ધિપત્રક

|       |            |                       | _                       |             |             |                           |                               |
|-------|------------|-----------------------|-------------------------|-------------|-------------|---------------------------|-------------------------------|
| ર્મક  | पं क्रित   | અશુદ્ધ                | શુદ્ધ                   | પ્રુષ્ટ     | પંકિત       | અશુદ્ધ                    | શુદ્ધ                         |
| 4     | 14         | कत्रन्येन             | कारस्ट्येंन             | 116         | 9.5         | उत्तमस्वात्               | उत्तमत्वात्                   |
| ર ૯   | 96         | િજ્ઞનાના              | વિજ્ઞાનના               | 184         | પ           | <b>લે</b> ાકાતમ           | લાેકાત્તમ                     |
| ५४    | ₹3         | સમલા                  | <b>સ</b> મતઃ            | "           | ,,          | नधा                       | नेषा                          |
| ۷ ۶   | ય          | यथाश <del>ति</del> य  | यथाश <del>व</del> य     | ٠,          | 97          | पृद्यत्त्र                | भव्यत्व                       |
| 4     | ₹७,        | <b>અ</b> ત્યે         | <b>ચ્</b> બાપે          | ૧હર         | २०          | પરિચ્યુતમિક               | પારિષ્યુામિક                  |
| 60    | २१         | બાટે                  | માટે                    | •ুণ্ডণ্ড    | >3          | <b>અ</b> શ્વર્ય           | એ સ્થ                         |
| ৬০    | २४         | એમ તે                 | એ બેમ ન                 | ૧૭૯         | γε          | પ્રાસુત                   | પ્રાભૃત                       |
| ૯૩    | 13         | <b>₹</b> ₿            | \$ e3                   | १८२         | <b>9</b> .0 | बीजाधानि                  | बीजाधाना <u>दि</u>            |
| ۴X    | २८         | <b>અ</b> ત્રાયુશ્ય    | <b>અ</b> !યુષ્ય         | १८३         | 12          | <b>અ</b> ક્લિવ <b>ે</b> ત | શક્તિવ ત                      |
| 103   | 14         | पराक                  | पराक्रम                 | १८३         | 30          | <b>અ</b> શ્               | થાય                           |
| ૧૦૩   | 3 ૧        | હાર્સ                 | <b>હે</b> ાઈ            | 144         | ૧૪          | વિશષ્ટ                    | વિશાષ્ટ                       |
| ११०   | ጸ          | પ્રયાત્મ<br>•         | પ્રત્યાત્મ              | १८६         | 18          | અસીવ્યવહાદિક              | <b>અસ</b> િયવ <b>હ</b> ારિક   |
| 110   | 8          | तद्वयपोद्देन          | तद्ब्यपोद्देन           | 140         | २१          | પુભુતા                    | પ્રભુના                       |
| ૧૧૧   | <b>9</b> 0 | गाभिनो                | गामिनो                  | ,,          | 8           | લધુ                       | લઘુ                           |
| ૧૧૫   | २८         | <b>૬</b> ય.શ્ર્ય      | દ્વચાશ્રય               | १८८         | 10          | इपि                       | इति                           |
| 115   | ૧૯         | अलोकाकोदोन            | अस्रोकाकादोन            | 166         | 3           | भगन्तो                    | भगवन्तो                       |
| 114   | ጎሄ         | બ્યક્તિ! <b>રક્ત</b>  | બ્યતિરિક્ત              | 2,1         | 38          | अनिपेक्षित                | अनपेक्षित                     |
| 120   | २६         | युद्धैः               | युचे:                   | २०२         | છેલ્લી છે   | २ क्षिटी <b>न चैवमपि</b>  | ઇ૦૨૦માં લીટી                  |
| ૧૩૧   | २६         | 4 H                   | ધામ                     |             |             | પહેલાં વચા                |                               |
| ૧૩૫   | ٥ ۽        | રવય ં                 | સ્વય                    | २०४         | 9 १         | <b>વ્યા</b> તિરિક્ત       | ં વ્યતિરિક્ત                  |
| 181   | ૧૭         | <b>ઉ</b> ત્પત્તિ      | ઉપપત્તિ                 | <b>२</b> १० | 30          | કાય                       | કાર્ય <b>ે</b>                |
| १४२   | ૨૭         | तद्भोदा               | तद्भेदा                 | २११         | 3२          | <b>ઉ</b> ત્કૃટ            | <b>ઉ</b> ત્કૃષ્ટ              |
| 143   | 14         | ધમીરૂપ                | ધર્મી રૂપ               | २१२         | 90          | ઇત્રાપૈક્ષી               | ઇતરૈતરાપેક્ષી                 |
| 148   | રપ         | <b>लापेन</b>          | • कुटापेन               | २१३         | २७          | પ્રદ્યોત                  | પ્રદ્યોતન પ્રદ્યોત            |
| १५४   | ł          | પ્રતિપ્ર <b>સ</b> ંગ  | . અતિપ્રસ્'ગ            | २१४         | ર           | સિદ્ધ                     | સિદ્ધિ                        |
| 9 5 2 | 13         | प्रवृ <del>त</del> :  | प्रवृत्ते:              | ર૧૫         | २४          | <b>અ</b> યશા              | ં શ્રીય≹ા                     |
| >>    | ૧૫         | <b>સ</b> ાવ <b>ે</b>  | . સવ <sup>*</sup>       | २१६         | ٩           | પધાત                      | <b>પ્રદો</b> ત                |
| >3    | રપ         | <b>२</b> ५ <b>०</b> । | . સ્વભાવ                | २२०         | ₹3          | વિદ્યપશુાથી 🛒             | વિરુદ્ધપણાથી                  |
| ११३   | \$         | અનાનુક્રમીયી          | અનાતુપૂર્વા <b>'</b> થી | રરા         | ጸ           | <b>ધ</b> તિ               | ધૃતિ                          |
| 13    | 31         | अक्रमत्था             | अक्रमवस्वा              | "           | 2           | भिभभवात ः                 | भिभवात                        |
| 188   |            | शुद्रौप <b>द्र</b> वा | क्षुद्रोपद्रश           | 1           | 48          | वत्त                      | वर्ते,                        |
| 952   |            | લે <b>ા્કાત</b> મ     | લોકાત્તમ                | २२७         |             | <b>માગ</b> ાનુસારિ        | માર્ગી <u>ન</u> ુસા <b>રિ</b> |
| 154   | ર          | स्तवैयध्य             | स्तयवै <b>य</b> थ्य     | २३३         | 4           | સમ્ગ્ય                    | સમ્પગ્                        |

| પૃષ્ઠ       | ષ કિંત     | <b>અ</b> દીજ           | શુદ્ધ                     | ВŖ           | પંકિત      | અશૈજ                  | શુદ્ધ                        |
|-------------|------------|------------------------|---------------------------|--------------|------------|-----------------------|------------------------------|
| ર ૩૪        | 96         | <b>ક</b> મ             | કર્મ                      | 3६१          | <b>२</b> ० | तद्माव:               | तदभाव:                       |
| ",          | ૨ ૬        | જીત                    | <b>જ</b> વ                | <b>૩</b> ૬ ૨ | રમ         | विषयकारा              | विषयाकारा                    |
| २३५         | २३         | થશ                     | થયે                       | 3 { }        | ২৩         | <b>અ</b> ાકાર         | <b>અ</b> નાકાર               |
| २३६         | 96         | कर्ममोगः               | कर्मयोग:                  | 31919        | 16         | कम                    | कर्म                         |
| २४०         | <b>9</b> 3 | <b>રાગાદિથી</b>        | રાગાદિથી                  | <b>3</b> 193 | ષ          | <b>અ</b> વિકાર        | અધિકાર                       |
| 281         | ٩          | कातार                  | कान्तार                   | ,,           | ૧૪         | ભગવતા                 | <b>શ</b> ગવંતા               |
| 24          | <b>3</b> ₹ | अधिमृतं                | अधिभूतं                   | उख्य         | ર૧         | Starks                | Sparks                       |
| 283         | ٤          | કર્યું.                | ક્યું                     | ,,           | રહ         | पृथग्भावेन            | पृथगभावे न                   |
| २४६         | <b>૨</b> ૮ | અખ્યાનક                | <b>અ</b> (ખ્યાનક          | ,,           | ۵,         | પૃયગ્સાવથી છે.        | પૃથગ્ભાવમાં ન                |
| २४७         | ٩٧         | તૃષા                   | તૃષા દૂર                  | ३७६          | 10         | સુ <b>હ</b> ાય        | સુદ્વાયા                     |
| २४८         | ¥          | અર્થે છે               | <b>અ</b> પે' છે           | 31319        | 91         | ઐવા                   | એવા                          |
| २४८         | <b>ब</b> र | तञ्च                   | तश्च                      | <b>૩</b> ७૯  | રે કે      | વિચટને                | વિચટન                        |
| ,,          | ૨૫         | જિન                    | જિમ                       | 340          | Å          | પરમયત                 | પરમત                         |
| 286         | <b>उ</b> र | तञ्ज                   | तश्च                      | ,,           | 14         | कर्द                  | कर्तु                        |
| 286         | ર ૧        | <b>સાંળ</b> ળ્યા       | સભિલ્યા                   | ,,           | २८         | અસગત                  | અસંગત                        |
| २६३         | २७         | धर्मामिलाष             | धर्माभिलाष                | ૩૮૧          | <b>§</b>   | સ્ <b>કુલિગ</b>       | રકુલિંગ                      |
| 255         | ૨૪         | तत्व                   | तस्त्र                    | **           | 3 {        | ભગ્રે                 | ભકે                          |
| २६७         | 10         | प्रधान्य               | પ્રાધાન્ય                 | 3/3          | २०         | આપમ                   | આગમ                          |
| २७५         | રહ         | સક્લ                   | સકલ                       | ,,           | २२         | પાર <b>્ય</b> ી       | કારચુથી                      |
| રહટ         | २०         | વિશિષ્ત                | વિક્ષિપ્ત                 | 328          | 18         | <b>ઉ</b> પાદનની       | <b>ઉપાદાનની</b>              |
| રહક         | ₹ %        | <b>સ્ત્ર</b> ભુત       | સદ્મમૂત્ત                 | 329          | •্ ৩       | कर्त्                 | कतु <sup>९</sup>             |
| २८४         | ૧૮         | વિધાત                  | <b>વિધ</b> ાત             | 344          | ૧૦         | ફુવામા <mark>ં</mark> | ફૂવાર્મા                     |
| २७६         | १६         | અમાધ                   | અમે₁ધ                     | ,,           | २७         | कर्तम्                | कतु म्                       |
| <b>३</b> २१ | <b>૨</b> ૧ | अर्था                  | अर्थी                     | 366          | રર         | વિચારશુ <b>હ</b>      | વિચારશુદ્ધિ                  |
| <b>उ</b> २२ | 10         | <b>રુ</b> ધે           | વધે સધે                   | <b>3</b> 6₹  | ૧૪         | પવ                    | પૂર                          |
| 339         | ٩          | ભવાધિકાન્તર            | <b>स्र</b> वाविक्षारान्तर | 363          | રહ         | कर्नृ:                | कर्नुः                       |
| 333         | 14         | <b>અ</b> નુપત્તિ       | <b>અ</b> તુપપત્તિ         | ४२१          | ૧૯         | તેા તા                | તે તે                        |
| 335         | २०         | તિરાકાર <b>ચ્યુ</b>    | નિરાક <b>ર</b> ણ          | ૪૨૫          | २०         | ગાઉર ગશું             | માઉં રંબશું                  |
| 334         | Ŀ          | विषय:                  | र्विषय:                   | ४२६          | २६         | ઉગયાગ                 | ું ઉપયોગ                     |
| 332         | 13         | કથયિત્                 | કથ મિત્                   | ४३५          | 14         | दईश्वेत्यानि          | दर्शच्चैत्यानि               |
| 381         | ሄ          | वधम्म्यदि              | वेधम्म्यांद्              | ,•           | ર <b>ર</b> | અહ'તાના               | <b>અહ</b> <sup>ર</sup> તાેના |
| 27          | २४         | અનુમાદિની              | <b>અનુમાન</b> ₊દિની       | 836          | २४         | ભયભવના<br>-           | સવસવના                       |
| 388         | ሄ          | ર્ધક્છ                 | ઇ≥છા                      | 883          | 15         | ધર્મ                  | ધર્મ શ્રવણ                   |
| કપર્        | 4          | બુદ્ધ <sup>રો</sup> !ગ | <b>બુદ્ધિયા</b>           | 880          | 9.5        | ' અધિ '               | એમ 'અપિ'<br>૦:૦              |
| **          | ૧૯         | स्कटिकं                | स्फृटिकं                  | ४४८          | ¥          | અકિ ચત્કર             | અકિ ચિત્કર                   |
| 73          | 2 4        | વિભક્તિ                | વિભક્ત<br>————            | ४५०          | २०         | સેવન!                 | સેવના<br>————                |
| 350         | ३२         | योवतो                  | योगतो                     | ४५१          | २ ६        | द्यवद्गेन             | द्यवद्योन                    |

| ર્મક્ર      | પંકિત       | અશુદ્ધ                         | શુદ્ધ                  | Æ           | પંક્રિત        | અશુદ                       | શુદ્ધ                      |
|-------------|-------------|--------------------------------|------------------------|-------------|----------------|----------------------------|----------------------------|
| <i>አላ</i> ጾ | ٤¥          | યાત્ર                          | યાગ પ્રભુ              | 73          | २०             | પ્રેબેદરૂપ                 | પ્ <del>ર</del> બેદરૂપ     |
| *45         | ૧૫          | સમુખ                           | સેમુખ                  | ५३०         | 4              | કુ <b>રપશુ</b> ં           | કુર્ <i>પપ</i> <b>છુ</b> ં |
| YYZ         | 99          | પરમ્યુ                         | પરમ                    | પુર         | १५             | ક્ષુખના                    | સુખના                      |
| 818         | २०'         | ક્ષયોપ <b>રા</b> તથા           | ક્ષયાપશ્રમથી           | પક૪         | ર ક            | મૂવ્ય                      | મૂલ્ય                      |
| ४६२         | Ł           | ક્ષયેતામથી                     | ક્ષયે પશમથી            | <b>५</b> ३६ | 38             | નિષેધવાળ                   | નિષેધવાને                  |
| ¥           | 13-9        | •                              | અાપાદન                 | પ૪ર         | 38             | अत सम्यक                   | <b>श्रुत सम्यक्</b>        |
| 7.0         | 21          | રહ્યું                         | રભ્રો                  | 485         | २४             | दरदु*                      | <i>दृष्टु</i> ं            |
| X § X       | 30          | सदनुष्ठा <b>नं</b>             | <b>सद्</b> मुष्ठानं    | યુપ૧        | ٩٥             | વચતવૂર્વ ક                 | વચનપૂર <b>ે</b> ક          |
| 840         | <b>ર</b> ક  | ઉપન્મા <b>સ</b>                | <b>ઉપન્યાસ</b>         | ५५२         | 38             | પ્રતિતપત્તિનું             | પ્રતિપત્તિનું              |
| YOY         | 26          | धत्परितोष                      | तस्परितोष              | પ્રપષ્ઠ     | U              | ममपि                       | ममापि                      |
| **          | 38          | તે <b>એમ</b>                   | તેએામાં                | પ્યુપ       | ૧૩             | <b>ब</b> ळ्स्पु <b>च्ट</b> | बद्धरुपुष्ट                |
| ¥GE         | <b>૨</b> ૨  | પડતા <b>રે</b> ।               | પાડનારા                | ५५७         | 11             | સ્વગાવ                     | स्वक्षाव                   |
| YUE         | <b>૧</b> ૪૧ |                                | स्की:                  | <b>५</b> ५८ | 3              | अनेक                       | अनेन                       |
| 84.0        | 30          | સ્વના                          | સ્વની                  | <b>५५८</b>  | ٤              | प्रमादं कर्तृ न            | प्रमाद: कतु <sup>०</sup>   |
| 878         | ч           | લધુ                            | ∉ଣୁ                    |             |                | युक्त इंडि                 | न युक्त इति                |
| ¥2\$        | 16          | ताल काय                        | તામ                    | મપહ         | 31             | એન્વય                      | - અન્વય                    |
| Į\$         | २०          | વશ                             | વશ                     | <b>५</b> ६० | 9.5            | सन्भञ                      | सब्भूअ                     |
| 866         | ٩٧          | भित्थ                          | मित्थ                  | ५६०         | ર્ર            | यथाच्य                     | यथाशसभ                     |
| 878         | ૧૯          | કદી                            | કરી                    | ५५२         | •              | ત્રેલાકથ                   | ત્રૈકોકપ                   |
| ४७५         | 94          | <b>ચ્યા</b> સેવન               | <b>અ</b> ાસેવન         | प६४         | 3.3            | દૂધ                        | દ્વેષ                      |
| 166         | •           | eksleksl                       | o^ o∫                  | 456         | 4              | जलम                        | अलम्                       |
| 866         | 19          | તણી જે                         | <b>લ</b> ણીએ           | ५७३         | ৬              | दक्षिटः                    | द्दव्टि:                   |
| 866         | 84          | ઉપત્ત                          | <b>%</b> पात्त         | ५७७         | 3₹             | दुद्धपि                    | दुद्धंपि                   |
| 8 o y       | ર ધ         | अरहंताण                        | अरदेताणं               | ५७८         | ર <b>૧</b> , ર | ૬ શ્રતના                   | શ્રુતનાં                   |
| ५०५         | ર           | ચતુ <b>શિ<sup>*</sup> શ</b> તિ | ચતુવિ' શતિ             | ५८०         | 4              | ન દતામાં                   | ન દનમાં                    |
| 405         | ٩           | धर्मावीर्थे                    | धर्मतीर्थ              | ५८०         | <b>૧</b> ૨, ૧  |                            | બ લેકપહ્યું                |
| **          | ч           | चतुर्विदाति                    | चतुर्वि दाति           | પહ૧         | ર              | પ્રત્યેક છુદ્ધોયે          | પ્રત્યેક્સુદ્ધોને          |
| ,,          | 10          | सङ्ख्या                        | सङ्ख्या                | પદ૧         | २२             | પુલિંગ 🕶                   | પુંસિંગ જ                  |
| 402         | 31          | ચાવીસ                          | ચેાવીશ                 | પહર         | २०             | માટે લીધે                  | લી <b>ધે</b>               |
| ¥१ o        | ٩           | ર                              | રહ્યું                 | પહહ         | २१             | તું માટે                   | તે માટે                    |
| <b>५</b> ९० | २८          | भयार 💐                         | भवार्डुर               | 404         | *4             | <b>દર્શ</b> નને <b>ા</b>   | <b>દર્શ</b> નવી            |
| 413         |             | <b>१</b> नि                    | <b>र्</b> ति           | \$00        | ₹4             | तया                        | तथा                        |
| ५१५         |             | जिणं दणं                       | जिणं                   | 406         | ¥              | કારજ્સત્યે ઇ૦              | સાધ્યદૃષ્ટિ                |
| 416         |             | ઇયીપથ                          | <b>ઈ</b> ચી <b>પ</b> થ |             |                |                            | સાધકપણે ઇ૦                 |
| ५२०         |             | કરવાર્ગા                       | કરવાર્મા               | ६१३         | 11             | અપવ <b>ંત્ર</b> નું        | <b>અ</b> પવર્ગ નું         |
| <b>५</b> २० |             | <b>ભારા</b> કાર્ય              | અ <b>ાશ</b> ેસાર્પ     | 1924        | ૨∘             | <u> સુક્તાશક્તિથી</u>      | મુક્તાશુક્તિથી             |
| પર૮         |             | यदनिदान                        | यदि निदान              | 596         | ર૯             | મદ                         | મેં દ                      |
|             |             | -                              |                        | i           |                |                            |                            |

| પૃષ્ઠ                | પંક્રિત    | અશુદ્ધ                         | <b>યુ</b> ન્દ્ર                 | भृष्ठे       | પંક્રિત       | અધ્યુદ્ધ                         | गु∉                 |
|----------------------|------------|--------------------------------|---------------------------------|--------------|---------------|----------------------------------|---------------------|
| 125                  | 3          | લેાકિક                         | <b>નો</b> કિક                   | ४५८          | २५ क्षर       | गोपदामा दिश                      | ता क्षयोपचामोद्भता  |
| ,,                   | .૨૦        | વચનથી                          | વચતની                           | ४६२          | ₹(            | યથીહ                             | યથા <b>દ</b> ે      |
| 887                  | ૧૩         | क्षयोपयमा                      | श्रयोपश्रमा                     | YUE          | 919           | आगारेटि                          | आगारेहिं            |
| §34                  | ٦          | ટક્કિની,…વ <b>કિ</b> ત         | તા વૃદ્ધિથી…વાહિતા              | ४८२          | 3             | नियत                             | नियम                |
| 12                   | 33         | તથા                            | तत्ता                           | 824          | 30            | પ્રયાજનથી                        | પ્રયોજનની           |
| 134                  | રક         | ભરી                            | <del>લા</del> રી                | ¥50          | <b>ર</b>      | सिद्धे:                          | शुद्धेः             |
| 134                  | 1          | ખ <b>રેખર</b> ા                | ખરે <b>ખ</b> રેક્               | भ८१          | <b>५०२</b> १० | -૧૨ કૃતિપથા                      | તી મતુષ્યપણાની      |
| ६४५                  | ₹૯         | <b>স</b> নিসন্তি               | પ્રતિપત્તિ                      | 484          | 25            | तस्यां                           | तस्यार्द्ध          |
| 186                  | 3          | बन्धकारी:                      | वस्थकारी                        | યપર          | ધર            | देवसद्रक                         | ર <b>ાજચ</b> ંદ્રજી |
| 186                  | Ŀ          | નમમે                           | નૈ <b>મ</b> મે                  | 443          | 3             | <b>બીજાંકુવર</b> વ               | ત્ બીજાં કુરવત્     |
| ६५४                  | ¥          | <b>સુ</b> તરરુ                 | सुरतरु                          | ६०७          | 12            | સંસારપ્રત્વર્થ                   |                     |
| ६५६                  | 13         | मयीनां                         | <b>मयै</b> नां                  | ६१६          | ₹3            | स्त्रा १७८                       | <b>આ</b> દિષ્ટ      |
| શુદ્ધિપત્રકનાે વધારા |            |                                | <b>\$</b> 3८,                   | ६१७२०-       | ૯ પ્રસ્થિપાત  | પ્રસ્થિપાત,                      |                     |
| 4.5                  | -          |                                |                                 | <b>કર</b> ૪  | ₹३            | क्रेबुं                          | <b>क</b> नु         |
| <b>\$</b> ₹          | <b>बर</b>  | क्ररणय                         | करणमध्य                         | 426          | ţ             | 3                                | 7                   |
| <b>ŧ</b> ४           | &          | स्तोतव्यम्पर्                  | स्तोतब्यसम्पद                   | ६२६          | ૨૪            | વિત્યોભ                          | વિનિધામ             |
| 16                   | 99         | ઇત્યાદિમાં<br>                 | એમ અહિર્મા                      | <b>§3•</b>   | ¥ F           | અવત્ય                            | અવ-ધ્ય              |
| હહ                   | <b>₹</b> 3 | करणाद्ध्यं                     | <b>करणा</b> तृर्ध्व             | <b>§30</b>   | ₹&            | दयाणिगुर                         | : द्यादिगु <b>ण</b> |
| १२३                  | ર્ર        |                                | તના અસંભવને લીધે                | ६४५          | k             | ઋવને                             | છવને                |
| 3 - 31               |            | અટલુ <b>સ ૫ છ</b><br>નિર્વત્તન | (પછી ઉમેરા)                     | <b>\$</b> %2 | 3             | द्रपु <b>नबन्धका</b> न           | ी:⊬द्युमर्बन्धकादि: |
| ¥6f                  | ¥          |                                | નિર્વર્ત્તન<br>                 | =            |               |                                  | શુદ્ધિપત્રક         |
| 184                  | 16         | संवाषयं                        | संवाद्येव                       |              | _             | -                                |                     |
| 311                  | te<br>e    | પ <b>સ્</b>                    | પશ્ચ વિશ્વિષ્ટ                  | ૯            | ۶             | *শ্ব                             | श्रेय               |
| 218                  | le .       | अश् <i>से</i>                  | અસ્ત્રવ                         | 43           | ય             | २२५                              | स्वयं               |
| ₹\$0                 | <b>ર</b>   | ચક્ષુદીન<br>યશાવિજવજી          | ચક્ષુદ્રીન માર્ગદાન<br>યશાવિજયછ | ₹3<br>-      | <b>ર</b> હ    | <sup>ત્યા</sup> હ                | <b>ત્રી</b> હ       |
| २८१                  | 15         | વસાાવજવજી<br>સુખે              |                                 | ૧ે છ         | 3₹            | धम्भो                            | <b>भस्मो</b>        |
| <b>२८२</b><br>३०२    | ४<br>२१    | सुण<br>भूरे                    | સુએ<br>પૂર                      | 80           | 3₹            | स्तथमेव                          | स्त्रमेष            |
| YFE                  | ર          | हुचेभ्य:                       | हु <b>५</b> ०५                  | <b>H</b> .   | ખ્યુહ         | ડે હેલા કર્ન                     | શુદ્ધિપત્રક         |
| 323                  | <b>૨</b> • | નિમિત્ત                        | નિમિત્તમા <b>વ</b>              | •            | અકપુદ્ધ<br>અક |                                  | ચકે ખુદયાલાં        |
| 855                  | <b>ર</b> ૦ | वोदि                           | बोर्निद                         |              | _             | પથ<br>(પછી ઉભેરા)                |                     |
| ક્ષ્પ્ર              | <b>9</b> 8 | જિતભરી                         | જિતભયા                          |              |               | ાય ત્યાં) <b>અ</b> :             | -16.41              |
| አያጸ                  | 90         | प्रतिहार्य                     | मातिहार्य                       |              |               | લ્લા / <b>યુ</b><br>સંખડીની નીચે | နော်ခဲ့၊            |
| ууч                  | ૯          | તદન્યાનું                      | તદન્યનું                        |              |               |                                  | દ, કારણુદ, ભેતમિદ   |



મહર્ષિ શ્રી હરિમદ્રાચાર્યજી પ્રણીત

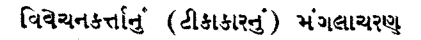
# લલિત વિસ્તરા

थैत्यवन्हन सुत्र वृत्ति सविवयत धर्म प्रति मूलभूता वन्दना-भस्तुत **भंथ** 



ાંવેવેચનકર્તા ('ચિદ્રહેમાંવેશાધિની ' ટીકાકર્તા) ડા. ભગવાનદાસ મનઃસુખભાઈ મહેતા, <sup>એમ. બી. બી. એસ.</sup>

ય, ચાપાટી રાેડ, મુંબાઈ-છ.



### માલિની —

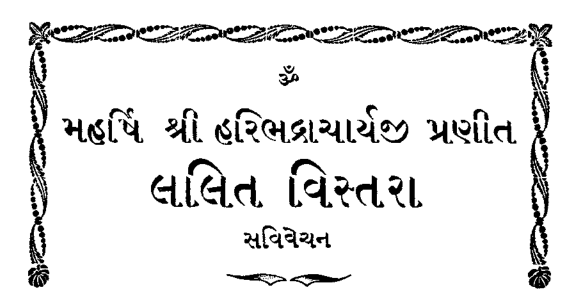
જય સહજસ્વરૂપી શુદ્ધ શતન્યમૂર્તિ! શ્રોમદ ભગવદર્કત ચૈત્ય તે શાંત મૂર્તિ! કરતું ચિત સમાધિ અપંતું આત્મશાંતિ, હરતું ભવ ઉપાધિ કાપતું માહબ્રાંતિ. ૧ લલિત અમૃત વાકયે સત્પદે વિસ્તરેલી, લલિત વિસતરા આ સૂત્ર-સ્વર્ણ ગુંચેલી; પ્રતિપદ્ધ પરોગ્યા ન્યાય મીજિતક અંગે, ઋષિવર હરિલાદ્રે બજિત સંવેગ રંગે. ૨

કુંગ્રહવિરહકારી દ્વેષમાત્સર્યં હારો, લલિત વિસતરા જે 'ધર્મ સદ્ધોધકારી'; સ્તર્વો અતિ મદિષે સિલ્દે મુક્તકં ઠે ઉલાસે, વિવરણ કરવા તે દાસ ભગવાનુ વિમાસે.

### અનુષ્ટ્રપ--

ચિન્મૂર્ત્તિ લગવદ્ અહેત્, લક્તિ સ્ત્ર સંબંધિની; વ્યાખ્યાની કરતી વ્યાખ્યા, ચિદ્દલક્તિરસવર્દ્ધિની. ચિદ્દહેમ ધાતુના મેલ, શાધની તત્ત્વબાધની, આ દાસ ભગવાન્ ગૂંચે ડીકા 'ચિદ્દ હેમશાધની.' (સુગ્મ)





## પ્રસ્તાવના

٩.

#### મંગલ-અભિધેય પ્રયોજનાદિ

ગ્રંથારંભે મંગલ, અભિષેય, પ્રયોજનાદિ દર્શાવવારૂપ શિષ્ટ સંપ્રદાયને અનુસરી શાસકર્ત્તા મહિષિ હરિભદ્રાચાર્ય છ પ્રથમ મંગલ સૂત્રના ઉપન્યાસ કરે છે —

> मणम्य भुवनालोकं, महावीरं जिनोत्तमम्। चैत्यवन्द्रनसूत्रस्य, व्याख्येयमभिधीयते॥१॥

#### દાહરા

(કાવ્યાનુવાદ) પ્રથમી ભુવનાલાેક શ્રી, મહાવીર જિનરાય; ચૈત્યવન્દન સૂત્રની, વ્યાખ્યા એહ કથાય. ૧

અર્ધ:-લુવનના આલાક એવા જિનાત્તમ મહાવીરને પ્રશ્વમીને ચૈત્યવન્દન સૂત્રની આ વ્યાખ્યા કહેવામાં આવે છે.

### વિવેચન × અથવા 'ચિદ્દહેમવિશાધિની' ડીકા

" पक्कोवि नमोक्कारो जिणवरवसहस्त वद्धमाणस्स। संसारसागराओ तारेइ नरं व नार्रि वा॥"-श्री थैत्ययन्द्रनसूत्र.

ગ્રાંથાર લે માંગલ, પ્રયોજન, અભિધેય વિષય અને સંખંધ કહેવા જોઈએ એવા શિષ્ટ સંપ્રદાય છે. તેનું અનુસરણ અત્રે આ શાસ્ત્રકર્ત્તા મહિષિ હરિભદ્રાચાર્ય છએ કહ્યું છે.

સહજાત્મસ્વરૂપી શુદ્ધ ચૈતન્યમૂર્ત્તિ એવા શ્રીમદ્ અહૈત ભગવત્રુપ જે ભાવચૈત્ય ને તેની નિર્વિકાર પ્રતિમારૂપ શાંતમૂર્ત્તિ જે દ્રવ્ય ચૈત્ય, તે પ્રત્યે વન્દન જ્યાં કરવામાં આવે છે, એવું અચિન્ત્ય ચિન્તામણિસમું આ ચૈ યવન્દન પાતે જ પરમ મંગલરૂપ છે; અને તેવા અહૈત જેવા 'सत्यं शिवं सुन्दरम' સત્ય શિવ અને સુંદર એવા પરમ લલિત વિષયના ગાેચરપણાથી તત્ત્વ–ચિન્તામણિમય આ લલિત વિષયના આપ્યા પણ તેવી જ છે. છતાં

#### श्री मुनिचन्द्रसूरिकृत पञ्जिकानी अनुवाद --

અનુયોગવૃદ્ધોને નમી હું ચૈત્યવન્દનવિષયી લલિતવિસ્તરા વૃત્તિની કવચિત કિચિત વ્યાખ્યા કરે છું. જેને (લિલિતિયતરાને) જાણીને,–સર્વ વ્યાખ્યાતાઓમાં ચૂડામિશ્ એવા સિદ્ધ સાધુ (લિહિર્ષ ગણી) સુગતપ્રણીત સમયના (બીહ શાસ્ત્રના) અભ્યાસથી ચલાયમાન ચેતનાવાળા ઢાતાં,–સમ્બુદ્ધ થયા હતા, અને જેના કત્તીને (શ્રી હિરિભદ્રસરિને) પુનઃ તેમણે સ્વકૃતિમાં (ઉપમિતિ ભવપ્રપંચા કથામાં) યુરુપણે નમસ્કાર કર્યો છે, –એવી આ વિવૃત્તિને કાેણ વિવરે વારુ ? તથાપિ આત્માની સ્મૃતિને અર્થ શાસ્ત્રાન્તર દર્શનથી, સ્વયં પણ ઊઠથી (તર્ક વિચારથી), અને ગુરુઉપદેશથી મ્હારાથી દુર્ગમ એવા કેટલાક પદાની \*પંજિકાના આ આરંભ કરવામાં આવે છે. ૧–૩.

તેમાં આચાર્ય શિષ્ટ સમાચારપણાથી અને વિધ્નાપરામકપણાથી મંગલ, પ્રેક્ષાવંત પ્રવૃત્તિ અર્થે અભિધેય, સપ્રસંગ પ્રયોજન અને સામર્થ્યગમ્ય સંબંધ કથવાને ઇચ્છતા સતા કહે છે:– તેમાં,–

प्रणस्य-अश्भीने, अक्ष्यी नभीने, भुवना होकम्-श्रुवना क्षेक्षने, भुवनं-श्रुवनने- क्ष्यत्ने, आ अदे विशेष-साभान्यक्ष विषयलेहना साभरत्यथी होकते-केवल ज्ञान-हर्शनथी के लेकि छे, का छे, ते श्रुवनाक्षेक्ष, तेने. अवा क्षेत्रने सहावीर-भढावीरने, अपश्चिम (केनी पछी क्षेष्ठि तेथी ते, छेल्ला) तीर्धपतिने, ज्ञिनोत्तमं-किनीत्तमने, अविष आहि किनीभां अधानने, चैत्यवन्दन सूत्रस्य-प्रतीत (क्श्रुति) अवा वैत्यवन्दन सूत्रनी, व्याख्या-व्याप्या, विवर्श, इयं-आ, अनन्तरक क्रहेवामां आवती, अभिधीयते-क्रहेवामां आवे छे.

\*પંજિકાકાર શ્રી સુનિસું દરસૂરિજીએ પોતે જ કહ્યું છે તેમ આ પંજિકા 'દુર્ગમ કેટલાક પદાની વ્યાખ્યા' છે, એટલે આ પંજિકા સંપૂર્ણ લલિતવિસ્તરા હત્તિને સ્પર્શતી નથી, પણ તેના કેટલાક સ્થળાને જ પ્રાયઃ સામાન્ય પદચ્છેદવ્યાખ્યાનરૂપે સ્પર્શ છે; અને તે સુંદર તેમજ તે તે સ્થળે પ્રકૃતમાં અર્થીપયોગી હોઈ, તેના અક્ષરશઃ અનુવાદ કરી જેમ છે તેમ અલ્યાસીની અનુકૂળતા અર્થ અત્ર મૂડ્ડા છે.—ભગવાનદાસ.

× આ મતકૃત વિવેચન કે જેનું નામાલિધાન મ્હારા પૂ. સદ્દ. માતુષી શ્રીહિમદેવીની પુષ્ય સ્મૃતિમાં (તેમજ પરમાર્થ અર્થમાં પણ) 'ચિદ્દહેમવિશાધિની ટીકા' રાખવામાં આવ્યું છે, તે સંપૂર્ણ લિલિતિવસ્તરા વૃત્તિને આવરી લેતા વિવરણરૂપ પ્રથમ વિનમ્ન પ્રયાસ હાઈ, તેના પ્રાયઃ પ્રત્યેક પદની વિસ્તૃત વિવેચના કરે છે; અને આ વિવેચના શુદ્ધ ચિન્મૃત્તિ અર્હત ભગવત્ની ભક્તિરૂપ ચૈત્યવન્દનસૂત્ર સંબંધિની હોઇ ચિદ્દરૂપ હેમની વિશાધિની છે, એટલે પણ ઉક્ત નામાલિધાન તત્ત્વરસિક આત્માર્થ ઓને પરમાર્થથી યુદ્ધાર્થ પ્રતીત થવા યોગ્ય છે. — ભગવાનદાસ.

श्रेयांसि बहुविध्नानि भवन्ति महतामिष-भक्षां भोने पणु श्रेयशर्थीमां धणु विध्ने। है। थे છે, એટલે આવા સમ્યગ્રાનના હેતુરૂપ તાત્ત્વિક ભક્તિમય શ્રેયકાર્થમાં 'વિધ્ન મ હા' તેટલા માટે વિધ્નની ઉપશાંતિને અર્થ, શિષ્ટ પ્રણાલિકાના પરિપાલનને અર્થ, એઇ વિચારી વર્ષાનારા વિવેકી પ્રેક્ષાવંતાની પ્રવૃત્તિને અર્થ, અને મંગલ-પ્રયોજન આદિના પ્રતિપાદનને અર્થ આ શિષ્ટ આચાર્યવર્ય આ મંગલરૂપ શ્લેકસૂત્રના ઉપન્યાસ કર્યો છે.

અત્રે 'લુવનાલાેક જિનાત્તમ મહાવીરને પ્રભુમી' એ ઉપરથી ઇષ્ટ દેવતાસ્તવરૂપ મંગલ કહ્યું; અને 'ચૈત્યવન્દન સ્ત્રની આ વ્યાખ્યા કરવામાં આવે છે' એ ઉપરથી પ્રયાજનાદિ ત્રય કહ્યું. આમ સમુચ્ચયાર્થ છે, વિશેષાર્થ આ પ્રકારે:—

અત્રે 'પ્રણુમીને '-પ્રકૃષ્ટ ભાવે નમીને; 'નમી ' એમ કહેતાંની સાથે જ આત્મઉપયોગનું તથારૂપ પરિ-ણુમન કરીને, અને મન-વચન-કાયાના યોગનું તદ્રૃપ તન્મય પરિ-નમન કરીને. અમલ વિમલ ગુણના ધામરૂપ પ્રભુના સહજાત્મસ્વરૂપ શુદ્ધ ચૈતન્યમૂર્ત્તિ સ્વરૂપને એાળખી, તે આદર્શ જિનસ્વરૂપ જ નિજ 'સ્વરૂપનું સાધ્ય' લક્ષ્ય છે એમ સાધ્ય દેષ્ટિના સાધકપણે જે એક વાર પણ પ્રભુને આગમ રીતે વન્દ્રના કરે, તે આત્મસિદિરૂપ નિજ કાર્ય સાધી ભવસાગર તરી જાય છે. એટલા માટે જ કહ્યું છે કે — "જિનવરવૃષભ વર્ધમાનને એક પણ નમસ્કાર નર વા નારીને સંસારસાગરથી તારે છે." આમ ભગવંતના તત્ત્વસ્વરૂપને એાળખીને કરવામાં આવેલા એક પણ સાચા ભાવનમસ્કારના આવે મહાપ્રભાવછે, તો

અનેકનું તો પૂછલું જ શું ? એમ આ સુભાષિતના\* 'अपि' પણ ભાવનમરકારના શખ્દથી સ્ચિત થાય છે. આ પરથી એ ક્લિત થાય છે કે આ મહિમા નમસ્કારની પાછળ ભાવનું જેલું ખળ તેવું કળ શીઘ્ર મળે છે; ઇચ્છાયાગની દશાનું કે શાસ્ત્રયાગની દશાનું ખળ હાય તા તે

સમ્યગ્દેષ્ટિઆદિ ભાવવાળા ભાવનમસ્કાર પરંપરાથી ભવસાગરથી તારે છે, અને સામર્થ્ય ધાળની દશાનું અળ હાય તા તે અપૂર્વ આત્મસામર્થ્યના પરમ ભાવઉલ્લાસવાળા એક જ ભાવનમસ્કાર ભવસાગરથી તારવાને સમય હાય છે. અને આ ભાવતાત્મા શાસ્ત્રકાર મહિષિ એ પણ પાતાના આત્મગત પ્રકૃષ્ટ ભાવથી તેવા જ ભાવનમસ્કાર કર્યો છે, એ 'નમીને' સાથે જોડેલા 'પ્ર' પ્રત્યથથી પ્રદર્શિત કર્યું છે, અર્થાત્ પાતાના જેટલા ને જેવા સમ્યગ્દેષ્ટિ આદિરૂપ આત્મભાવ છે, તે વહે સર્વાત્માથી પ્રકૃષ્ટ ભાવથી આ ભાવનમસ્કાર કર્યો છે.

"એક વાર પ્રભુ વન્દના રે, આગમ રીતે થાય; કારણ સત્યે કાર્યની રે, સિદ્ધિ પ્રતીત કરાય…..શ્રીસંભવ જિન. પ્રભુપણે પ્રભુ ઓળખી રે, અમલ વિમલ ગુણગેહ; સાધ્ય દેષ્ટિ સાધકપણે રે, વંદે ધન્ય નર તેહ…. જન્મ કૃતારથ તેહના રે, દિવસ સફલ પણ તાસ; જગતશરણ જિનચરણને રે, વંદે ધરિય ઉલ્લાસ……."

તત્ત્વરંગી મહામુનિ શ્રી દેવચંદ્રછ

<sup>\*</sup> આ અંગે વિશેષ ખુલાસા આ પ્રાંથમાં જ યથારથાને આગળ ઉપર થઈ જશે. - ભગવાનદાસ

કાને પ્રશ્નમીને? 'ભુવનાલાક જિનાત્તમ મહાવીરને.' ભુવનાલાક-કેવલજ્ઞાન-દર્શનરૂપ શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ વડે કરીને જે ભુવનને-સમસ્ત જગતને 'આ'-તે તે વસ્તુની
સ્વભાવમર્યાદા પ્રમાણે આલાક છે-અવલાક છે, પ્રત્યક્ષ દેખે છે-જાણે
ભુવનાલાક જિનાત્તમ છે, તે ભુવનાલાક. અથવા ભુવનને-સમસ્ત લાકાના ભાવને જે પ્રકૃષ્ટ
મહાવીર પ્રકાશમય દિવ્ય કેવલાલાક વડે આલાક છે, વિશ્વપ્રકાશક કેવલજ્ઞાન
પ્રકાશથી પ્રકાશે છે, તે ભુવનાલાક. આ વિશેષણથી ભગવાનના
રાનાતિશય અને વયનાતિશય સ્વવ્યા, અને ઉપલક્ષણથી તેમના સિદ્ધ સ્વરૂપનું સ્મરણ
પણ કયું. અર્થાત્ કેવલજ્ઞાન-કેવલદર્શનના પ્રગટપણથી આ સર્વર્શ-સર્વદર્શીના જ્ઞાના
તિશય શુણ સર્વથી અતિશાયી-ચઢીયાતા અસાધારણ વર્ત્ત છે; અને તે કેવલજ્ઞાન-દર્શનના
પ્રકાશપૂર્વક વિશ્વદર્શન કરાવનાર વચનના પ્રકાશકપણાથી તેઓના વચનાતિશય શુણ પણ
સર્વાતિશાયી સર્વાત્રકષ્ટ વર્ત્ત છે.

"કેવલજ્ઞાન અનંત પ્રકાશી, ભવિજન કમલ વિકાસી રે; ચિદાનંદધન તત્ત્વવિલાસી, શુદ્ધ સ્વરૂપ નિવાસી રે….શ્રી સુબાહુ."–શ્રી દેવચંદ્રછ.

જિનાત્તમ-અત્રે બીજું વિશેષણ 'જિનાત્તમ' કહ્યું. ઉત્તરાત્તર આત્મગુણના પ્રગટપણા પ્રમાણે જિનના શુતજિન, અવધિજિન, મન:પર્યાયજ્ઞાન જિન, કેવલીજિન એમ લેદ છે; આ જિનામાં પણ આ ભગવાન્ મહાવીર ઉત્તમ-ઉત્કૃષ્ટ-સર્વ શ્રેષ્ઠ છે, માટે જિનાત્તમ છે, કારણ કે તે કેવલી છે, તેમજ તીર્થ કર પણ છે. આ 'જિન' એ કાંઈ સંપ્રદાયવાચક શખ્દ નથી, પણ મહાન્ તત્ત્વવાચક શખ્દ છે. રાગ-દ્રેષ-માહ આદિ સર્વ આંતર્ શત્રુઓને છતી, કર્મારણના સર્વનાશ કરી, જે શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપને પ્રાપ્ત થયેલા છે, એવા શુદ્ધ આત્મા તે જિન અર્થાત્ વીતરાગ. આ 'જિનાત્તમ' વિશેષણથી ભગવાનના અપાયાપગમાતિશય ને પૃખતિશયનું સ્ત્યન કર્યું. અર્થાત્ તેઓ જિન હોઈ આત્મગુણને અપાય-હાનિ કરનારા ઘાતિકર્મોના અપગમ થયા હોવાથી, એમના અપાયાપગમાતિશય જગતમાં અન્ય કાઈ પણ વ્યક્તિ કરતાં ચઢીયાતા એવા અતિશયવંત ગુણ વર્ત્તે છે; કર્મનાશ અને ધર્મપ્રકાશને લીધે પરમ પૃજય એવા શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ પ્રગટયા હોવાથી એમના પ્જાતિશય જગતમાં સર્વ શ્રેષ્ઠ વર્ત્ત છે.

"શુદ્ધતા એકતા તીક્ષ્ણતા ભાવથી, માહ રિપુ જીતી જયપડઢ વાયે!."

"પૂજના તો કીજે રે ખારમા જિન તણી રે, જસુ પ્રગટયો પૂજ્ય સ્વભાવ."-શ્રી દેવચંદ્રછ. મહાવીર—આવા ભુવનાલોક જિનોત્તમ આ મહાવીર છે; વર્ત્તમાન ચાવીશીમાં આસન્ન ઉપકારી એવા છેલ્લા તીર્થં કર દેવ છે. તેઓ 'વીર' શબ્દના બ્યુત્પત્તિ અર્થ પ્રમાણે ખરેખરા મહાવીર છે. કારણ કે આત્મા અને કર્મના સનાતન યુદ્ધમાં અપૂર્વ આત્મવીર્ય દાખવી તેઓ કર્મ કટકના સંહાર કરી કેવલજ્ઞાનલક્ષ્મીરૂપ વિજયશ્રી વર્યા છે; એટલે આવું મહા આત્મપરાક્રમ દાખવનારા આ ખરેખરા 'શ્રીમદ્' મહા આત્મવીરને 'મહાવીર' નામ યથાર્થપણે ઘટે છે. આ 'મહાવીર' નામ પરથી તે પરમ પુરુષાત્તમની સાકાર દેહધારી સંયોગી અવસ્થાનું સ્મરણ કર્યું છે,—કે જ્યારે દેહ છતાં દેહાતીત એવી

કાયાત્સર્ગ-જન-મુક્ત દશાએ વિચરતા આ નિષ્કારણકરુણારસસાગર પરમકૃપાળુ દેવ પરમ અમૃતવાણીથી પરમાર્થમેઘની વર્ષા વર્ષાવી જગત્જવાને પરમ આત્મકલ્યાણના માર્ગ ઉપદેશી રહ્યા હતા.

"વીરપણું તે આતમઠાણું, જાણ્યું તુમચી વાણું રે;

ધ્યાન વિજ્ઞાણે શક્તિ પ્રમાણે, કુવ નિજ પદ પહિચાણે રે.... વીરજીને ચરણે લાગું, વીરપણું તે માગું રે...."—શ્રી આનંદઘનજી "દેહ છતાં જેની દશા. વર્તે દેહાતીત:

તે જ્ઞાનીના ચરાષ્યુમાં, હેા વંદન અગિલા !"—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી પ્રાણીત શ્રી આત્મસિહિજી

" ગિરૂઆ રે શુણુ તુમ તણા, શ્રી વહેં માન જિન રાયા રે;

સુણતાં શ્રવણે અમી ઝરે, મારી નિર્મળ થાયે કાયા રે."-શ્રી યશાવિજયજ આમ લુવનાલાકાદિ ગુણનિષ્યન્ત વિશેષણથી લગવાન્ મહાવીરના જેવા છે તેવા યથાભૂત અસાધારણ અનન્ય ગુણેનું સંકીત્તન કરી ઇષ્ટદેવતાની સ્તુતિરૂપ લાવસ્તવ કહ્યું. કારણ કે લગવંતનું આ ઇષ્ટદેવપણું ઉક્ત વિશેષણથી ફલિત થતા અતિશયવંત એવા અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન, અનંત સુખ અને અનંત વીર્ય એ દિવ્ય આત્મગુણોના સ્વામીપણાથી છે. એટલે જ આવા ખરેખરા ઇષ્ટદેવરૂપ લુવનાલાક જિનાત્તમ મહાવીરને પ્રણામ કરી અતે શાસ્ત્રપારંભે આ લાવસ્તવરૂપ મંગલ કર્યું છે.

અને આમ મંગલાચરણ કરીને અતે 'ચૈત્યવન્દન સૂત્રની આ વ્યાખ્યા કથાય છે' એ પરથી અભિધેય વિષય, સંબંધ ને પ્રયોજન એ ત્રણેના સામાન્ય નિદેશ કર્યો છે. ચૈત્યવન્દન નામના પ્રસિદ્ધ સૂત્રની વ્યાખ્યા કરવી, અર્થ—ભાવ—તત્ત્વ રહસ્ય આદિ સમજાવવા, એ આ લલિતવિસ્તરા વૃત્તિના અભિધેય—કહેવાના વિષય છે. સાધ્ય—સાધનરૂપ તે સંબંધ છે, ચૈત્યવન્દન તે સાધ્ય છે, અને તે કેવી રીતે સમ્યક્ષ્યણે યથાવિધિ તત્ત્વસમજણ્પૂર્વંક કરવું જોઈએ તે પ્રદર્શિત કરવાનું આ સાધન છે.

" નિશ્ચયવાણી સાંભળી, સાધન તજવાં નાે'ય; નિશ્ચય રાખી લક્ષમાં, સાધન કરવાં સાય."–શ્રી આત્મસિદ્ધિ

અને પ્રયોજન તો 'ચૈત્યવન્દન' એ પદ પરથી જ સૂચિત થાય છે. અત્રે શાસકર્તાનું અનંતર–તાત્કાલિક (Immediate) પ્રયોજન, આ લક્તિપ્રધાન ચૈત્યવન્દન સૂત્રની લલિત

પદાર્થી વ્યાખ્યા વિસ્તારતાં, પદે પદે તેના પરમ સુંદર-લલિત વક્તા-શ્રોતાનું વિષયભૂત ભાવચૈત્યસ્વરૂપ શુદ્ધ ચૈતન્યમૂર્ત્તિ અહેત્ ભગવંતની અનંતર-પરંપર તાત્ત્વિક ભક્તિમાં પ્રવધેમાન ભાવે લીન થવું, અને અન્ય મુમુલ પ્રયોજન જીવાને પણ તેમાં પ્રેરવા, -એ છે. અને આમ માન-પૃત્ત-કીર્તિ આદિ તુચ્છ કામનાથી રહિતપણે, શુદ્ધ આશયથી, કેવળ શુદ્ધ

આત્માર્થ નિર્મળ પરમાર્થ પ્રેમથી કરવામાં આવતી આ સ્વ–પરઉપકારી લક્તિપ્રવૃત્તિથી માેક્ષના અવન્ધ્ય–અચૂક બીજરૂપ યાેગબીજ ચિત્તભૂમિમાં રાેપી, અનુક્રમે અંકુરાદિ ભાવ પમાડી, અનુપમ માેક્ષફળની પ્રાપ્તિ કરવી, એ જ અંતિમ ધ્યેયરૂપ પરંપરાપ્રયાજન (Remote, Ultimate) છે. શ્રેાતાનું પણ પરંપરાપ્રયાજન માેક્ષ જ છે, અને અનંતર પ્રયાજન તાે આ સ્ત્રનું અર્થ-તત્ત્વ સમજી તાત્ત્વિક લક્તિલાવની વૃદ્ધિ કરવી એ છે, કે જેથી તે લક્તિરૂપ અવન્ધ્ય-અમાેઘ યાેગળીજ ઉત્તરાત્તર વિકાસ પામી માેક્ષફળ આપે જ.

"એહનું કળ દોય લેંદ સુણીજે, અનંતર ને પરંપર રે; આણાપાલન ચિત્ત પ્રસન્ની, મુગતિ સુગતિ સુરમંદિર રે."— શ્રી આનંદઘનજી "દેવચંદ્ર પ્રભુની હો, કે પૂર્ષે ભક્તિ સધે:

આતમ અનુભવની હાે, કે નિત નિત શક્તિ વધે."–શ્રી દેવચંદ્રજી હવે આ મહાગુરુ આચાર્યજી આવા પરમ પરમાર્થગં ભીર સૂત્રની સંપૂર્ણપણે વ્યાખ્યા કરવાનું પાતાનું અસમર્થપણું વિનમ્ર સરલ ભાવે નિવેદન કરી આત્મલઘુતા દાખવે છે—

अनन्तगमपर्यायं, सर्वमेव जिनागमे । सूत्रं यतोऽस्य कात्स्न्येन, व्याख्यां कः कर्त्तुमीश्वरः ? ॥२॥ सर्वाक सूत्र किनागमे, अनंतगम पर्याय; व्याण्या करवा पूर्ण तस, सभर्थ केण क थाय ?

અર્થ:-જિનાગમમાં સર્વજ સૂત્ર અનન્ત ગમ-પર્યાયવાળું છે, જેથી કરીને એની કાત્સ્ન્યંથી-સંપૂર્ણતાથી વ્યાખ્યા કરવાને કાેણ સમર્થ થાય ?

### વિવેચન

"અનંત અનંત લાવ લેદથી લરેલી લલી, અનંત અનંત નય નિરૂપે વ્યાખ્યાની છે."~શ્રીમદ્દરાજચંદ્રજ પ્રણીત માેક્ષમાળા

पञ्चिका:—હવે આચાર્ય પ્રતિજ્ઞાત વ્યાખ્યાના સંપૂર્ણ પત્તનું અક્ષમપશું (અસમર્થ પણું) આત્મામાં આવિષ્કૃત કરતાં (પ્રેગટ કરતાં) કહે છે: अनन्ताः— અનંત નામક સંખ્યા વિશેષ અનુગત, गमाः— ગમા, અર્થ માર્ગો, पर्यायाश्च—અને પર્યાયો,—ઉદાત્તઆદિ અનુવત્તરૂપ અને પરરૂપઅલવતસ્વલાવી વ્યાવૃત્તિરૂપ,—ન્યાં છે ते अतन्तगमपर्याय—અનંતગમપર્યાયવાળું, सर्वमेच—સર્યળ, અંગગતાદિ નિરવરૂષ, जिनागमे—જિનાગમમાં, અર્હત શાસનમાં, सूत्रं—સૃત, રાષ્દ્રદાદર્શરૂપ, यतः—જે हेतुधी, तथी એમ સમળય છે, अस्य—આની, સૃત્રની, कात्स्र्यंचि—કાત્સ્વંધી, સામસ્ત્યથી, व्याख्यां—વ્યાખ્યા, વિવરણ, कः—केंद्वं, कार्त्तं—करवाने, रચताने, इंश्वरः—धिसर, समर्थ थाय १ आ 'कि' શબ્દ (૧) क्षेपना અર્થમાં હૈય છે. જેમકે—તે શું સખા છે १ કે જે સામા દોક કરે છે १ (૨) પ્રક્ષતા અર્થમાં—હં તહાર શું પ્રિય કરે ? (૩) નિવારણ અર્થમાં—તહારા રદન કર્યાથી શું ! (૪) અપલાપ અર્થમાં—તને કાણ બાલાવે છે ! વહું છે ? (૫) અનુતયના અર્થમાં—હં તહાર કાઈ છે નહિ' કે જે સત્રની કાત્સ-પંથી વ્યાખ્યા કરવાને સમર્થ હોય,—શિવાય કે ચતુર્દશપૂર્વધર એમ અલિપ્રાય છે. કહ્યું છે કે—'' शक्नोति कर्त्तुं श्चतकेविक्तियो, न व्यासतोऽन्यो हि कदाचनापि।'' श्चतकेविक्षीओधी અન્ય કદી પણ વ્યાસથી (વિસ્તારથી) વ્યાખ્યા કરવાને શક્તિમાન નથી. અને વૈત્યવન્દન સત્ર જિનાયમ સત્ર અન્તર્ગત છે, એટલે કૃત્રન (સમરત) વ્યાખ્યાન અશક્ય છે.

જિનાગમમાં — જિન જેવા સર્વજ્ઞ સર્વદર્શી આમપ્રણીત આગમમાં સર્વજ સ્ત્ર અનંત ગમવાળું — અર્ધમાર્ગવાળું અને અનંત પર્યાયવાળું છે. અર્ધાત્ ઉદાત્ત—સ્વરિત આદિ અનુવૃત્તિરૂપ અને અન્ય રૂપથી વ્યાવત્તં ક વ્યાવૃત્તિરૂપ એવા અનંત 'અનંત અનંત ભાવ પર્યાયો એકેક સ્ત્રના હાય છે, અને એટલેજ એના ગમ—અર્ધપ્રકાર લેદથી ભરેલી ભલી' પણ અનંત હાય છે. એ પ્રત્યેક સ્ત્ર એવું અર્ધગં ભીર છે કે તેમાં અનંત નય અપેક્ષાએા વ્યાપ્ત છે અને અનંત ભાવા સંભૃત છે. એટલે કાત્સ્ન્યંથી—સામસ્ત્યથી એની વ્યાખ્યા કરવાને કાેણ ક્ષમ હાય? કેળના પત્રની અંદર પત્રની જેમ જ્ઞાનીની વાતની અંદર વાત હાેય છે, તેના સંપૂર્ણપણે વિસ્તાર કાેણ કરી શકે? વાચકવર્ય શ્રી ઉમાસ્ત્યાતિજનું પણ આવા જ લઘુત્વભાવનું નિવેદક વચન છે કે—' અનંત \*ગમ, પર્યય, અર્ધ, હેતુ, નય ને શબ્દરૂપ રત્નાથી ધનાહય—સમૃદ્ધ એવા સર્વજ્ઞાસન—પુરમાં પ્રવેશનું અબહુશ્રુતાને દુષ્કર છે. તાે પછી શ્રુત—ખુદ્ધ વિભવધી પરિહીણ એવા હું કે જે પાતાની અશક્તિ વિચાર્યા વિના તેમાં પ્રવેશ કરવા ઇચ્છું છું, તે તાે વેશ બોલા દાણાના કણ (ઉ-છક) વીણવા ઇચ્છતા રંક ભીખારી જેવા છું.'

" ગુણુ પર્યાય અનંતતા રે, વલી સ્વભાવ અગાહ; નય ગમ ભંગ નિક્ષેપના રે, હેયાદેય પ્રવાહા રે....કુંયુ."—શ્રી દેવચન્દ્રજી નિજ ખુદ્ધિ મંથ વહે ખુધથી મંથિત થાતાં, સ્કુટ જ્યાં જ્ઞાનાદિ રત્ન ગણ્યા ન ગણાય છે; પ્રજ્ઞઅવબાધકારી એવા જિનધર્મ તેથી, પંડિતરત્નાથી રત્નાકરજ ભણાય છે.—પ્રજ્ઞાવબાધ માક્ષમાળા (સ્વરચિત) " જૈસે કેલે કે પાતમેં, પાત પાતમેં પાત; તૈસે જ્ઞાનીકી ખાતમેં, બાત ખાતમેં ખાત."

અને 'સૂત્ર' શખ્દના અર્થ પરથી પણ એ જ રહસ્ય ક્લિત થાય છે. કારણ કે સૂત્ર એટલે સંક્ષેષ છતાં સંપૂર્ણ કથનરૂપ, થાડા શખ્દમાં ઘણા અર્થં સંગ્રહરૂપ સમાસ વચન છે. જેમ આકાશમાં અનંત પદાર્થને અવગાહવાની—સમાવવાની 'સત્ર'ના શક્તિ છે, તેમ જિનાગમના પ્રત્યેક સૂત્ર—સમાસમાં અનંત અર્થ પરમાર્થ અવગાહવાની—સમાવવાની અદ્ભુત સમાસશક્તિ છે. આમ આ સૂત્ર-વચન અલ્પશખ્દ છતાં મહાઅર્થ સંભારથી સંભૃત એવું પરમ આશ્યગંભીર છે; અને સમુદ્રની જેમ તે આશ્યગંભીરતાની પીછાન પણ જેમ જેમ તેમાં ઊંડા ઉતરીએ, અવગાહન કરીએ તેમ તેમ થતી જાય છે. કારણ કે આ સૂત્ર

 <sup>&</sup>quot; यद्यप्यनन्तगमपर्ययार्थहेतुनयशब्दरत्नाढ्यम् ।
 सर्वेद्यशासनपुरं प्रवेष्टुमबहुभुतेर्दुः खम् ॥
 अुतबुद्धिविभवपरिहीणकस्तथाप्यहमशक्तिमविचिन्त्य ।
 द्रमक श्वावयवोञ्छक्मन्वेष्टुं तत्प्रवेशेप्सुः ॥ "-प्रशभरितः

ખરેખર! 'સૂત્ર'-દોરા જેવું છે. સૂત્રના-દોરાના ગજવામાં મૂકી શકાય એવા નાના દડા ઉકેલી જો વિસ્તારીએ તો ગાઉના ગાઉ સુધી પહેંચે છે; તેમ સ્વલ્પશબ્દપ્રમાણુ સંક્ષેપ સૂત્રાત્મક વયનના પરમાર્થ ઉકેલી તેના વિસ્તાર કરીએ તા મહાર્થવાળા શ્રંથાના શ્રંથા ભરાય એટલા ઉદાર આશય એમાં ભરેલા છે. વળી સૂત્ર-દોરા જેમ મધ્યબિન્દુરૂપ ફેરકણાની (Nucleus) આસપાસ વિંટળાયેલ હાય છે, તેમ આ સૂત્રરૂપ જિનાગમ પણ આત્મસ્વભાવ-યુંજનમય યાગરૂપ મધ્યબિન્દુની આસપાસ વિંટળાયેલ છે. અને સૂત્રના દાર હાથમાં હાય તા પતંગ ગમે તેટલે લાંચે ચગાવી શકાય છે, નહિં તા દાર છાડી દેતાં પતંગ તરત નીચે પડી જાય છે; તેમ આ સૂત્રાત્મક જિનાગમના સ્વરૂપાનુસંધાનરૂપ યાગના દાર હાથમાં–લક્ષ્યમાં હાય, તા યાગસિદ્ધિરૂપ પતંગ ગમે તેટલી લાંચે–લધ્વ લાંચ પર યાગના ભૂમિકાઓ પર્યંત ચગાવી શકાય છે, નહિં તો તે સ્વરૂપાનુસંધાનના દાર છાડી દેતાં, સ્વરૂપલક્ષ ચૂકવારૂપ ઉત્સૂત્ર થતાં, તરત યાગબ્રષ્ટતારૂપ અધાપતન થાય છે. ઇત્યાદિ પ્રકારે આ 'સૂત્ર' શબ્દના ઘણા પરમાર્થ સમજાય છે.

અને આ શૈત્યવન્દન સૂત્ર પણ આવા પરમાર્થગંભીર અનંત આશયવાળા સૂત્રમય જિનાગમનું અંગ છે, એટલે આ પણ એવું જ પરમ આશયગંભીર હાઇ એની સંપૂર્ણપણે આપ્યા કરવાને કેાશુ સમર્થ હાય? कत्स्त्येंन व्याख्यां कः कर्त्तुमीश्वरः? અર્થાત્ અતુદેશ—પૂર્વધર શ્રુતકેવલી સિવાય એનું સામસ્ત્યથી—સંપૂર્ણપણે વ્યાખ્યા કરવાનું બીજાનું ગળું નથી. એટલે આ પરમ 'લલિત' વિષયની અમે ગમે તેટલી 'વિસ્તરા' કરીએ તાપણ એની સંપૂર્ણપણે વ્યાખ્યા કરવાને અમે કેમ સમર્થ થઈ એ ?

" ધરતીકા કાગજ કરૂં, કલમ કરૂં વનરાય;

સાત સમુદ્રકી શાહી કેરૂં, પણ પ્રંભુ ગુણ લિખા ન જાય."–સંત કળીરજી આમ સંપૂર્ણ વ્યાખ્યાનું અસમર્થપણું છતાં, ગુરુકૃપાથી પ્રાપ્ત પાતાનું આંશિક વ્યાખ્યાનું સમર્થપણું હરિભદ્રજી લઘુત્વભાવે નિવેદન કરે છે–

यावत्तथापि विज्ञातमर्थजातं मया गुरोः।
सकाशादरपमतिना, तावदेव ब्रवीम्यदम्॥३॥
ते। पष्पु अस्पमति ४ में, अर्थजात केटले। ४;
जाइये। गुरुनी पासथी, इहुं छुं हुं तेटले। ४. उ.

અર્થ:-તોપણ જેટલા અર્ધજાત (અર્ધસમૂહ અથવા અર્ધ પ્રકાર) ગુરુની પાસેથી હું અલ્પમતિના જાણવામાં આવ્યા છે, તેટલા જ હું કહું છું.

पञ्चिकाः--आभ કृत्रन વ્યાખ્યા પક્ષમાં અશકિત સતે, ઇતિર પક્ષ (અકૃત્રન, અસમસ્ત) અ.श्रयश्च पश्च सङ्कताथी કહેવાને ઇચ્છતા સતા શ્લોકદ્દય કહે છે:---

यावत्-જેટલું, જે પરિમાણવાળું, तथापि-तथापि, ते। પણ, કૃત્રન વ્યાખ્યાન અશક્તિલક્ષણ જે પ્રકાર ते सते पણ, विज्ञातं-विज्ञात, અવભુદ્ધ, अर्थज्ञातम्-અર્थज्ञत, અભિધેય પ્રકાર, વા અભિ-ધેય સમૂદ્ધ,-પ્રક્રમથી ચૈત્યવન્દન સત્રના. मया-મ્હારાથી. એ પાતાના निर्देश परत्वे છે. गुरोः:-ગુરુની, વ્યાખ્યાતાની, सकाज्ञात्-पासेथी, संनिधि आश्रीने. કેવાથી ? ते माटे કહ્યું-अल्पमितना-અલ્પમિતથી, ગુરુની મિતઅપેક્ષાએ અલ્પ-દ્યુચ્છ મિત-ભુદ્ધિ છે જેની તે અલ્પમિત, તેનાથી. तावदेव-तेटલું જ,

### વિવેચન

"જે સ્વરૂપ સમજ્યા વિના, પામ્યા દુઃખ અનંત; સમજાત્યું તે પદ નમું, શ્રી સદ્ગુરુ લગવંત."–શ્રી આત્મસિન્દિ

અત્રે પાતાના ગુરુના પરમ ઉપકારનું કૃતરાભાવે સ્મરણ કરવાર્ય ભાવનમસ્કાર કરી લાલવમૂર્ત્ત હરિભદ્રજી વદે છે કે સંપૂર્ણ વ્યાખ્યાન કરવાની મ્હારી અશક્તિ છે, તો પણ વ્યાખ્યાતા એવા ગુરુની પાસેથી જેટલા અર્થજાત, જેટલા અર્થસમૂહ, મહાગુરુ હરિભદ્રજીની જેટલી જાતના અર્થપ્રકાર હું અલ્પમતિના જાણવામાં આવ્યા છે, લઘુતા તેટલા જ હું કહું છું,—તાવદેવ વ્રવીમ્યદં કદાચિત આંખા દીવાથી પણ પ્રગટેલા દીવા સ્વયાગ્યતાથી અધિક પ્રકાશવાળા પણ હાય, તેમ અધિક ખુદ્ધિવાળા શિષ્ય ગુરુ પાસેથી શ્રવણ કરતાં તેનાં કરતાં અધિક પણ જાણું; સમ- બુદ્ધિવાળા તેની સમાન જાણે; પણ હું તો અલ્પમતિ હાવાથી, ગુરુએ નિર્પણ કરેલા અર્થથી જે હીન જ અર્થજાત જાણ્યા છે, તે જ કહું છું,

અથવા અલ્પમતિ એ શખ્દના આશય બીજ રીતે પણ ઘટાવી શકાય છે: ગુરુ કરતાં અધિકબુદ્ધિવાળા પ્રજ્ઞાવાન્ શિષ્ય પોતાની પ્રજ્ઞાના અળે અધિક પણ જાણે, તોપણ તે તો ગુરુની અપેક્ષાએ પોતાને અલ્પમતિ જ માને. જેમ બાળક પોતે વીતરાગના વિનય ગમે તેવા માટા માણસ થાય, તા પણ પોતાના પિતાની પાસે તા માર્ગ તે પાતાને બાળક જ સમજે છે; તેમ પ્રજ્ઞાવાન્ શિષ્ય પણ પ્રબળ સ્યાપશમ બળથી ગમે તેવા જ્ઞાનવાન્ થાય, તાપણ પોતાના ધર્મપિતા સમા ગુરુની પાસે તે પાતાને દાસાનુદાસ ગરણરેણ બાલ શિષ્ય જ ગણે, ગુરુનું પરમ ગૌરવ કરી પાતાનું લાઘવ જ દાખવે, અને ઔદ્ધત્યના પરિહાર ને સ્વછંદના પરિત્યાગ કરી વિનય જ આગરે, — અરે ! કેવલી ભગવાન્ પણ જે સદ્દશુરુના ઉપદેશથી પાતે કેવળજ્ઞાન પામ્યા તે ગુરુ હન્યુ છવારથ રહ્યા હાય તા પણ તેના વિનય કરે, — એવા આ વીતરાગભાષિત વિનયમાર્ગનું અનુસરણ જ કરે.

"જે સદ્ગુરુ ઉપદેશથી, પામ્યાે કેવલજ્ઞાન; ગુરુ રહ્યા છલસ્થ પણુ, વિનય કરે ભગવાન. એવા માર્ગ વિનય તથેૃા, ભાખ્યાે શ્રી વીતરાગ; મૂળ હેતુ એ માર્ગના, સમજે કાેઈ સુભાગ્ય."–શ્રી આત્મસિહિ

વિજ્ઞાતપ્રમાણ જ,-અવિજ્ઞાતના કહેવાનું અશક્યપણું છે માટે. ज्ञवीमि-કહું છું, અદં-હું કત્તી. અને 'અલ્યમિતથી' એ ઉપરથી આ કહ્યું-કલચિત અધિકસુદ્ધિવાલા ગુરુ પાસેથી શ્રવણ કરતાં તેના કરતાં અધિક પણ જાણે છે,-" ध्यामलादिષ दीपानु निर्मलः स्यात्स्वहेतुतः"-ધ્યામલ-ક્રાંખા દીવા થકી પણ સ્વહેતુથી નિર્મલ દ્વાય, એ ઉદાહરણથી; તેના સમસુદ્ધિવાલા તત્સમ જાણે; પણ મેં તો અલ્યમિતપણાને લીધે ગુરુનિરૂપિત થકી પણ હીન જ અર્થજાત વિજ્ઞાત કર્યો, તે જ કહું છું.

એટલે વિનયાન્વિત એવા શિષ્ય પાતાને અલ્પમિત માની સાચા ભાવથી એમ જ ભાવે છે કે—હું જે આ કંઈ જાણું છું તે કેવલ શ્રીમદ્ સદ્ગુરુના જ પ્રભાવ છે; એક પદથી માંડી દ્વાદશાંગી પર્યં ત જે કાંઈ આ જીવે જાણ્યું હતું, જાણે અહંત્વ વિલાપન છે, વા જાણ્યો તે કેવલ શ્રીમદ્ સદ્ગુરુના જ કૃપાપ્રસાદ છે; એ શ્રીમદ્ સદ્ગુરુપ્રસાદ વિના ત્રણે કાળમાં હું એક અલર પણ જાણવા સમર્થ નથી. એવી વિનયાન્વિત ભાવનાથી હું પાતે કાંઈ જાણતા નથી એમ અહંત્વના વિલાપ કરી સત્શિષ્ય સત્ની પ્રાપ્તિ અર્થે સત્પાપ્ત સદ્ગુરુના શરણને જ ભજે છે, અને ત્યારે જ તે જે કંઈ જાણે છે તે જાણે છે. આમ 'અહં'નું વિલાપન એ જ આ વીતરાગના વિનયમાર્ગના મૂળ હેતુ છે.

"માટે જેની પ્રાપ્ત કરવાની દઢ મતિ થઈ છે, તેથે પાતે કંઈજ જાણતા નથી એવા દઢ નિશ્ચયવાળા પ્રથમ વિચાર કરવા. અને પછી 'સત્'ની પ્રાપ્તિ માટે જ્ઞાનીને શરણે જતું; તા જરૂર માર્ગની પ્રાપ્તિ થાય. આ જે વચના લખ્યાં છે તે સર્વ મુમુક્ષુને પરમ અધ્વરૂપ છે; પરમ રક્ષકરૂપ છે; અને એને સમ્યક્ પ્રકારે વિચાર્યથી પરમ પદને આપે એવાં છે; એમાં નિર્બાય પ્રવચનની સમસ્ત દ્વાદશાંગી, ષટ્દર્શનનું સર્વોત્તમ તત્ત્વ અને જ્ઞાનીના છાયનું બીજ સંક્ષેપે કહ્યું છે."-શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર, અં. ૧૮૧.

અને એવી જ વિનયાન્વિત ભાવનાથી ભાવિતાત્મા મહાત્મા હરિભદ્રજી પાતે પ્રજ્ઞાનિધાન મહામતિ છતાં પાતાને માટે 'અલ્પમતિ' શબ્દના પ્રયાગ કરી કહે છે કે—હું જે કાંઈ જેટલું જાણું છું તે ગુણુગણુગુરુ ગુરુના જ પ્રભાવ છે; અને આ ગીતાર્થ જ્ઞાની ગુરુના પ્રભાવ જેટલા જ અર્થજાત મેં જાણ્યા છે, તેટલા જ અર્થજાત હું કહું છું, સ્ત્રમાં ગૂંથું છું. આમ ગુરુસંપ્રદાયથી પ્રાપ્ત થયેલ આ અર્થવસ્તુના શુરુપર્વક્રમ સંબંધ દર્શાવવા સાથે અભિધેય વિષયરૂપ વ્યાખ્યા અંગેની પાતાની અપૃણ્પણારૂપ ઉક્ત મર્યાદા દર્શાવી, આ સ્ત્રકર્ત્તાએ પાતાની કૃતિના સર્વ યશ ગુરુચરણે સમર્પણ કરતાં, 'અહ''ના વિલાપ કરી લઘતાની પરાકાષ્ઠા દાખવી છે; અને આ લઘતામાં જ આ 'ગુરુણાં ગુરુઃ'ની ગુરુતા રહેલી છે.

આમ અભિધેય–સંબંધ દર્શાવી, આ **ગ્રંથ–પ્રયાજનનું** સફલપ**ણું પ્રદર્શિત કરે છે**–

ये सत्त्वाः कर्मवशतो, मत्तोऽपि जडबुद्धयः। तेषां हिताय गदतः, सफळो मे परिश्रमः॥ ४॥ इति॥ ५भ°वशे के प्राष्ट्रीक्षा, भुकथी पष्ट् करक्ष्यः; वहतां द्वितार्थः तेद्धना, सक्ष्य परिश्रम मुक. ४.

અર્થ :—જે સત્ત્વા કમ°વશે કરીને મ્હારા કરતાં પણ જડણુદ્ધિ છે, તેઓના હિતાથ° વદતાં મ્હારા પરિશ્રમ સફલ છે.

पश्चिका:—ये-के અનિરૂપિત નામ-જાતિ આદિ ભેદવાળા, सरवा:-सत्ते, પ્રાણીઓ. कर्मवश्चत:-કર્મ વશ્ચી, ત્રાનાવરણાદિ અદષ્ટના પારતન્ત્રથી, मत्तेंडिप-મ્હારા કરતાં પણ,-અન્ય પ્રાયે મ્હારા કરતાં જડાયુદ્ધિ નથી એમ સંભાવનાઅર્થ વાળા 'અપિ'-પણ શબ્દ છે. जडबुद्धय:-જડાયુદ્ધિવાળા, રચૂલયુદ્ધિ-

### વિવેચન

"श्रममविचिन्त्यात्मगतं तस्माच्छ्रेयः सदोपदेष्टव्यम् । आत्मानं च परं च हि हितोपदेष्टानुगृह्णाति ॥" श्री तत्त्राथिलाष्य

નિષ્કાકરણ કરુણાથી–પરમાર્થ પ્રેમથી પરહિતનિરત એવા આ સૂત્રકર્તા આચાર્યછ આ પ્રંથનું પ્રયોજન સ્પષ્ટ કરતાં વદે છે કે–આમ ગુરુ પાસેથી મેં અલ્પમતિએ જેટહ્યું

સત્ત્વહિતાર્થ'– પ્રવૃત્તિના સફલ પરિશ્રમ જાલ્યું તેટલું જ હું કહું છું, તે પણ જે પ્રાણીએ! જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મના વશે કરીને મ્હારા કરતાં પણ જડબુદ્ધિવાળા છે તેઓના હિતાર્થે કહું છું; અર્થાત્ ગુરુ પાસેથી જે અર્થલાભ મને પ્રાપ્ત થયા તેના આત્મકલ્યાણકારી લાભ તેઓને પણ મળે એ અર્થે હું ગમે

તેટલા પરિશ્રમ પહે એની ચિન્તા કર્યા વિના આ સૂત્ર ગૂંથું છું. અને આમ શુદ્ધ આશયથી સત્ત્વહિતાર્થે આ મ્હારા પરિશ્રમ અવશ્ય સફલ જ છે; કારણકે માન-પૂજ-કીર્ત્તિ આદિ તુચ્છ કામના મને છે નહિં, એટલે શુદ્ધ આત્માર્થે જ આ પરમાર્થ પ્રવૃત્તિ કરી હું મ્હારા આત્મામાં ભક્તિ-ખીજ રાપું છું, કે જે અવન્ધ્ય બીજનું કળ અવશ્ય માલ જ છે. આમ આ મ્હારા પરિશ્રમ મ્હારા પાતાના આત્માર્થે તા સફલ છે, એટલું જ નહિ પણ 'કામ એક આત્માર્થનું, બીજો નહિં મનરાગ ' એ મહાસૂત્ર હૃદયમાં ધારણ કરી જે કાઈ સાંચા આત્માર્થી મુમુશુ શ્રીતાજન આ ભક્તિપ્રંથનું પરિશિલન કરશે, તે પણ અવન્ધ્ય ભક્તિબીજ આત્મામાં રાપી અવશ્ય માલ્ફળ પામશે જ.

અત્રે આ પરાપકારયશયણ માર્દવમૂત્તિ મહિષ એ 'મ્હારાથી પણ જડબુદ્ધિવાળા ' 'मत्तोऽपि जडबुद्धय:' એ પદથી પાતાની પરમ લઘુતા સરલ વિનમ્રભાવે દર્શાવી છે;

એટલે આ ગંધનું પ્રયોજન પરાર્થે પણ સફળ હેાવાથી મ્હારા પરિશ્રમ સર્વથા સફલ જ

માદ°વમૂર્ત્તિ' હરિભદ્રજીની વિનમ્રતા

છે એમ મ્હારા અંતરાત્મા સાક્ષી પૂરે છે.

કારણકે એ પદમાં 'પણ ' શખ્દથી સૂચવ્યું છે કે હું તો જડબુદ્ધિ— મંદમતિ છું જ, છતાં કર્મ વશથી જે મ્હારા કરતાં વધારે જડબુદ્ધિ-વાળા—મંદમતિ આત્માઓ હાય, તેઓના હિતને અર્થ આ મ્હારા પરિશ્રમ છે. કારણકે મતિના વિકાસ આત્માના જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મના ક્ષયાપશમ પ્રમાણે હાય છે, એટલે હું જો કે મંદ ક્ષયાપશમવાળા

વાળા, કારણ કે કર્મ વિચિત્રફલવાળું છે, તેથી શું નથી સંભવતું ? तेषाં-તેઓના, જડામુદ્ધિઓના, हिताय-હિતાર્થે, પથ્ય અર્થે, गदत:-વદતાં, વિવરતાં, सफळ:-સફલ, બાધલક્ષણ તદુપકાર ફલવાન્,- અધિક-સદશ મુદ્ધિવાળાઓને તા પ્રેમાદ-માધ્યસ્થ્યોચરતાથી આ થકી અનુપકાર છે માટે, મે-મ્હારા, પરિશ્રમ:-વ્યાપ્યાનરૂપ પરિશ્રમ.

અને અહીં ઇપ્ટેરવતા નમરકાર તે મંગલ છે. ચૈત્યવન્દન અર્થ અભિધેય છે,-તેના જ વ્યાખ્યાય-માનપણાને લીધે; કર્તાનું તથાવિધ સત્ત્વાનુપ્રહ અનંતર પ્રયોજન છે, અને શ્રોતાનું તદર્થ અધિગમ તેના અર્થનું જાણપણું (અનંતર પ્રયોજન) છે; પરંપર (પ્રયોજન) તા બન્નેનું નિઃશ્રેયસલાભ છે; અભિધાન– અભિધેય, વ્યાખ્યાન–વ્યાખ્યેય લક્ષણ સંબધ સમજવા યાગ્ય છે. इति–એ મંગલાદ નિરમણાની સમાપ્તિ અર્થ છે. છું, છતાં મ્હારા કરતાં પણ મંદતર ક્ષયાપશમવાળા જે આત્મળ-ધુએા દ્વાય, તેઓને આ મ્હારી કૃતિ થકી આત્મલાભ થવા સંભવે છે, એટલે તેઓના ઉપકાર અર્થે આ મ્હારા પ્રયાસ છે. આમ સાચા અધ્યાત્મરંગથી હાહાહાડ રંગાયેલા આ સંવેગરંગી મહામુનિએ ઝજાબાવે આત્મલઘુતા અતાવી પાતાની ખરેખરી મહત્તા પ્રગટ કરી છે. કારણકે 'લઘુતામેં પ્રભુતા વસે, પ્રભુતાસે પ્રભુ દ્વર.'

અને આ સત્ત્વહિતાર્થ પ્રવૃત્તિમાં આ મહાતમાને કેટલા અધા પરિશ્રમ પડ્યો હશે તે કલ્પનાતીત છે. વિબુધાએ (દેવાએ) મંદરાચલ વડે સાગરમંથન કરી સારભૂત રતના સંશાધી અમૃત મંચ્યું, એમાં તેમને કેટલી મહેનત પડી હશે તે કલ્પનાતીત જેમ તે વિબુધા જ જાણું; તેમ આ મહા વિબુધ શાસકારે નિજપ્તિશ્રમ ખુહિરૂપ મંચ વડે શાસ્ત્રસમુદ્રનું મંચન કરી સારભૂત ન્યાયરતના સંશાધી તત્ત્વઅમૃત વલાવ્યું, તેમાં તેમને કેટલા પરિશ્રમ પડ્યો હશે તે તા આ મહા વિબુધના અંતરાતમા જ જાણે. તથાપિ અત્રે સ્થળે સ્થળે પ્રતિપદે દેશ્યમાન થતા પ્રજ્ઞાચમતકારાથી ભલભલા પ્રજ્ઞાવંતાને પણ આશ્ચર્યમુગ્ધ કરી છક કરી ઘે એવા ન્યાય-મીક્તિકા જે આ પ્રાજ્ઞશિરામણિએ અદ્ભુત તત્ત્વસંકલનાથી આ સ્ત્રમાં ગૃંથ્યા છે, તે પરથી આ અપૂર્વ તત્ત્વસંશોધન કાર્યમાં આ મહાવિભૂતિને કેટલા પરિશ્રમ પડ્યો હશે તેનું સહજ અનુમાન માત્ર જ સહ્દુદય પ્રાજ્ઞજના કરી શકે છે. અને પરોપकाરાય સતાં વિમૃતય :–સંત પુરુષાની વિભૂતિઓ પરાપકારાથે હાય છે એનું આ જ્વલંત ઉદાહરણ પેખી સાનંદાશ્ચર્ય અનુભવે છે.

આમ ગમે તેટલા પરિશ્રમ પડે તા પણ 'આત્મગત શ્રમ ચિંતગ્યા વિના શ્રેય સદા ઉપદેશવા યાગ્ય છે, કારણકે હિતાપદેષ્ટા આત્માને અને પરને અનુબ્રહ કરે છે. હિત- શ્રવણથી × સર્વ શ્રોતાને એકાન્તથી ધર્મ હાય નહિં, પણ અનુબ્રહણહિથી વક્તાને તા એકાન્તે ધર્મ હાય જ છે; '—એવી ભાવનાથી ભાવિતાત્મા આ પરાપકારના ગ્યસની મહાત્મા પરોપકારાય સતાં વિસ્તય: એ ઉક્તિને ચરિતાર્થ કરતાં વદે છે કે—હું મ્હારા પરિશ્રમની ચિંતા કર્યા વિના મ્હારા મન–વચન–કાયાની સમસ્ત શક્તિથી સર્વાત્માથી આ સત્ત્વહિતાર્થ પ્રવૃત્તિ કરવા કટિબદ્ધ થયા છું. એટલે શુદ્ધ આશ્યથી પરમાર્થ પ્રેમથી કરવામાં આવેલા આ મ્હારા પરિશ્રમ સફલ કેમ નહિં થાય શ્ર સફલ થશે જ થશે.

## 卐

<sup>× &</sup>quot; न भवति धर्म: श्रोतु: सर्वस्यैकान्ततो हितश्रवणात् । बुषतोऽनुबह्द्युक्स्या वक्तुस्त्वेकान्ततो भवति ॥ "-श्री ઉभास्यातिछ इत तत्त्वार्थाकाथ

2

# સફ્લપણા અને સમ્યક્કરણની મીમાંસા

હવે ચૈત્યવન્દનની જ સફલતા અંગેનું નિરાકરણ કરી સમ્યક્ ચૈત્યવન્દન થડી શુભભાવ–કર્માક્ષય ઇ. ઉપજે છે એમ કથે છે—

अत्राह्य—चिन्त्यमत्र साफल्यं, चैत्यवन्दनस्यैव निष्फलत्वात् इति। अत्रोच्यते-निष्फल-त्वादित्यसिद्धं, प्रकृष्टशुभाष्यवसायनिधन्धनत्वेन ज्ञानावरणीयादिलक्षणकर्मभेश्रयादिकल-त्वात्। उक्तं च—

> " चैत्यवन्दनतः सम्यग्, शुभो भावः प्रजायते । तस्मात्कर्मक्षयः सर्वे, ततः कल्याणमश्चते ॥ १॥ इत्यादि "

અર્થ :—અત્રે શંકા—અત્ર સાફલ્ય (સફલપર્હ્યું) ચિન્તવવા યાગ્ય છે; ચૈત્યવન્દનના જ નિષ્ફલપહ્યાને લીધે. અત્રે (સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—'નિષ્ફલપહ્યાને લીધે' એ અસિદ્ધ છે, કારહાકે પ્રકૃષ્ટ શુભ અધ્યવસાયના નિબન્ધનપહ્યાએ (કારહાપહ્યાએ) કરીને જ્ઞાનાવરહીયાદિ લક્ષણ કર્મના ક્ષયાદિરૂપ ફલપહ્યું હોય છે, માટે કહ્યું છે કે-

( **દાહરા ) સમ્યક્ ચૈત્યવન્દન થકી, ઉપજે છે શુભ ભાવ;** તેથી કમ્પક્ષય તે થકી, સર્વ કલ્યાણ પ્રભાવ, ઇત્યાદિ<sup> દ</sup>

पित्रका-अत्र-अत्रे, भंगक्षाि निश्चा सते, आह-इहे छे, पेरे छे, चिन्त्यं-यिन्त्य छे. छे निहें अभ अक्षिप्राय छे. अत्र-अत्रे, यैत्यवन्दन व्याण्यान परिश्रमभी, साफल्यं-साइत्य, सइस लाव. इया आरुष्यी है तो है-चैत्यवन्दनस्यैव निष्फलत्वात्-यैत्यवन्दनशा क निष्द्रस्पण्याने सीधे. अत्रे 'प्य' शण्द 'अपि'ना अर्थभां छे. तेथी पुरुषापयाणी इसनी अनुपर्शण्धिने सीधे यैत्यवन्दन पण् निष्क्ष छे, ते पछी तहिविष्यतायी व्याण्यानपरिश्रमनं तो प्छ्यं क शुंह तेथी के निष्द्रस छे ते आरंभवा येक्य नथी,-केभड़े अंटअशाणामर्दन; अने तथा प्रशार यैत्यवन्दनव्याण्यान छे, अभ व्यापक्ष अनुपर्शण्य छे. इति- से परवक्तव्यतानी समाप्ति अर्थे छे.

अत्र उच्यते—અત્રે કહેવામાં આવે છે, પ્રતિવિધાન કરવામાં આવે છે. નિષ્फलत्वा दिति असिद्धं— 'નિષ્ફલપણાને લીધે' એ અસિદ્ધ છે. 'ઇતિ' એ હેતુસ્વરૂપ માત્ર ઉપદર્શનાર્થે છે, તેથી જે નિષ્ફલપણું, હેતુપણે ઉપન્યસ્ત કર્યું (મૂકવામાં આવ્યું) તે અસિદ્ધ છે, 'અસિદ્ધ' નામના હેતુદોષથી દૂષિત છે. કયા કારણથી ? તો કે—'પ્રજ્રષ્ટું ઇત્યાદિ. અત્રે આ ભાવ છે: ચૈત્યવન્દન લોકાત્તર કશલ પરિણામનો હેતુ છે, અને તે પરિણામ યથાસંભવ જ્ઞાનાવરણીયાદિ સ્વભાવરૂપ કર્મના ક્ષય—ક્ષયોપશમ-ઉપશમ કલવાળા છે,— તેનું કર્માદાન (કર્માં પ્રક્ષ્યુર્પ) અધ્યવસાયથી વિસ્દ્ધપણું છે માટે. તેથી કરીને કૃત્સ્નકર્મ ક્ષયલક્ષણ પરમ પુરુષાર્થરૂપ માક્ષક્ક્ષપણાએ કરીને, ચૈત્યવન્દનની નિષ્ફળ વ્યાપ્યેય અર્થ વિષયતાથી તેના વ્યાપ્યાનના અનાર'ભનું આસંજન અયુક્ત છે. (અર્થીત્ વ્યાપ્યેય એવું આ ચૈત્યવન્દન જ નિષ્ફળ છે, તો પછી તેના વ્યાપ્યાનના આર'ભ પણ નિષ્ફળ છે એમ કહેવું અયુક્ત છે, કારણ કે ચૈત્યવન્દનનું ફળ સર્વ— કર્મક્ષયરૂપ પરમ પુરુષાર્થ મોક્ષ જ છે.)

વિવેચન "શુભ શીતળતામય છાંય રહી, મનવાંછિત જ્યાં ફળપંક્તિ કહી; જિનલક્તિ મહા તરુ કલ્પ અહા ! ભજને ભગવંત ભવંત લહા."-શ્રી માક્ષમાળા અત્રે કાેઈ શંકા કરે છે કે-અહા આચાર્યજી! આપ આ ગૈત્યવન્દનની વ્યાખ્યા કરવાના પરિશ્રમ લેવા ઇચ્છાે છે. એ તાે ઠીક, પણ આપના પરિશ્રમનું સફલપણું જ પ્રથમ ચિંતવવા યોગ્ય છે. આ આપના પરિશ્રમ નિષ્ફળ છે, કારણ કે મૂળ ચૈત્યવન્દનનું જ નિષ્ફળપણું છે, પુરુષાપયાગી કંઈ પણ કળવાનપણું પરિશ્રમના સકલપજાની શંકા -અનુભવાતું નથી. તાે પછી એવા નિષ્કળ ચૈત્યવન્દનવિષ્યી આપના વ્યાખ્યાન-પરિશ્રમનું પણ નિષ્ફળપણં હાય એમાં પૂછવું જ શું? માટે કંટકશાખાના મદ ન જેવા આ નિષ્ફળ પરિશ્રમ આરંભ્યાથી શું? જ્યાં સફલપણા-રૂપ વ્યાપકની અનુપલબ્ધિ-અપ્રાપ્તિ છે. ત્યાં પરિશ્રમરૂપ વ્યાપ્યનું શું કામ ? આ શંકાનું સમાધાન કરતાં પરહિતનિરત આચાર્યજી વદે છે—અહા મહાનુભાવ! તમે 'નિષ્ફલપણાને લીધે' એમ જે હેતુ કહ્યો તે અસિદ્ધ હેતુ છે, 'અસિદ્ધ' નામના હેતુકાષથી દ્વપિત છે. જે કાઈ પણ રીતે સિદ્ધ ન થઈ શકે એવી શુભભાવનિષ્યંવન ્ર આ તમારી દલીલ પાેકળ છે. કારણકે ચૈત્યવન્દન છે, તે પ્રજીવટ– મહાપ્રભાવી शुभाष्यवसायनिबन्धनत्वेन-प्रकृष्ट शुक्ष अध्यवसायनुं निजन्धन હાવાથી જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મના ક્ષયાદિરૂપ કલવાળું છે, એટલે તેનું <sup>ચૈ</sup>ત્યવન્દ્રનનું સક્લપા ું પ્રગટ છે. અર્થાત્ લાકાત્તર દેવ સંબંધી જે આ ભક્તિરૂપ **પરમ સ**ફલપર્જી ચૈત્યવન્દન છે, તે લોકોત્તર કુશલ પરિણામના હેતુ છે; એટલે તેથી

ગત્યવન્દન છે, તે લોકોત્તર કુરાલ પારણામના હતું છે; એટલ તથા ઉત્તરાત્તર અનુખંધથી શુલ આત્મપરિણામનું નિળન્ધન થઈ પ્રકૃષ્ટ-સર્વોત્કૃષ્ટ શુલ ભાવ ઉપજે છે. અને જેમ જેમ આત્મપરિણામની વિશુદ્ધિ થાય છે, તેમ તેમ તેનાથી જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મના ક્ષય-ક્ષયોપશમ-ઉપશમરૂપ યથાસંભવ ફળ નીપજે છે; અને આમ પ્રકૃષ્ટ આત્મશુદ્ધિ થતાં સર્વ કર્મના ક્ષયરૂપ શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિમય માક્ષ મહાફળ સાંપડે છે; અને તેવા પ્રકારે શાસમાં પણ કહ્યું છે કે "સમ્યક્ ચત્યવન્દન થકી શુલ લાવ ઉપજે છે, તેથી કરીને કર્મક્ષય થાય છે ને તેથી કરીને સર્વ કલ્યાણને પામે છે." અર્થાત્ આ ચત્યવન્દન જેના અવલંખને કરવામાં આવે છે, તે અર્હત્ પ્રલનું શુદ્ધ ચતન્ય ધાતુમય સ્વરૂપ ચિંતવતાં આત્મા, સિંદને દેખી અજકુલગત કેસરીની જેમ, નિજ સ્વરૂપનું લાન પામી 'જિનપદ નિજપદ એકતા' જાણે છે; અને 'દર્પણ જિમ અવિકાર' પ્રલના આદર્શ શુદ્ધ સ્વરૂપને નિરંતર દેષ્ટિ સન્મુખ રાખી સ્વરૂપશ્રેણીએ ચઢે છે. અને દીવાની ઉપાસના કરતાં વાટ દીવા બને

છે તેમ આ પરમાત્માની ઉપાસના કરતાં આત્મા પરમાત્મા શાય આત્માર્થ પરમાર્થ છે. આમ આ અર્હત્ પ્રભુના અવલંબને આત્માની ગુલુરાશિરૂપ નિજ રૂપ આ વ્યાખ્યાનું પ્રભુના પ્રગતી અવિચલ સુખવાસરૂપ મહા માેક્ષફલ મળે છે. માટે પણ સફલપછું માેક્ષરૂપ પરમ પુરુષાર્થફલની પ્રાપ્તિથી આ ચૈત્યવન્દનનું સફળપણું હોવાથી, અહેા મહાનુભાવ! તમે અત્રે આરોપણ કરેલું નિષ્ફળપણું મિશ્યા છે. અને એટલા માટે જ અમે પણ આ મહાન્ માેશકળના કામી મુમુક્ષુ હોવાથી આ શુદ્ધ ભક્તિમય ચૈત્યવન્દનની વ્યાખ્યા વહે ચિત્તશહિ કરી, શુદ્ધ આત્મભાવની વૃદ્ધિ કરી, કમંનિજંરા કરવા ઈચ્છીએ છીએ; એટલે શુદ્ધ આત્માર્થ અને અન્ય મુમુક્ષુ જીવાના હિતરૂપ શુદ્ધ પરમાર્થ કરવામાં આવતા આ અમારા વ્યાખ્યારંભ પ્રયાસ પણ સર્વથા સફળ જ છે એમ તમે નિઃશંકપણે જાણા!

"પ્રભુજીને અવલંખતાં, નિજ પ્રભુતા હેા પ્રગટે ગુણરાશ; દેવચંદ્રની સેવના, આપે મુજ હા અવિચલ મુખવાસ…ઋષભ"–શ્રી દેવચંદ્રજી.

#### Ŵ

અનાભાગ–માતૃસ્થાનાદિ કારણે ચૈત્યવન્દન થકી શુભ ભાવતા વિપર્યય પણ દેખાય છે, એ આશંકાનું સમાધાન કરતાં, સમ્યક્કરણમાં વિપર્યયના અભાવ હાય છે તે એ અર્થે જ આ અમારા પ્રયાસ છે, એમ પરહિતનિરત આચાર્યજી સ્પષ્ટ કરે છે—

आह-नायमेकान्तो, यदुत-ततः शुभ एव भावो भवति, अनाभोगमातृस्थानादे-विषर्ययस्यापि दर्शनादिति। अत्रोच्यते-सम्यक्करणे विषर्ययाभावात्, तत्सम्पादनार्थमेव च नो व्याख्यारम्भप्रयास इति, न ह्यविदिततदर्थाः प्रायस्तत्सम्यक्करणे प्रभविष्णव इति॥ रे\*

અર્થ :—શંકા–આ એકાન્ત નથી કે તે થકી શુભ જ ભાવ થાય છે,–અનાભાગ– માતસ્થાન આદિ થકી વિપર્થયનું પણ દર્શન હોય <mark>છે માટે</mark>.

અત્ર (સમાધાન) કહેવામાં આવે છે–સમ્યક્કરહુમાં વિપર્યવ્યના અભાવ છે; અને તેના સંપાદનાર્થ જ અમારા વ્યાખ્યારંભ પ્રયાસ છે, કારહ્યુ કે તેના અર્થ જેને અવિદિત છે એવાએા તેના સમ્યક્કરહુમાં સમર્થ થતા નથી.<sup>ર</sup>

पश्चिका-एकान्त-એક निश्चय अनामोग ઇત्યાદિ. अनाभोग-संभृहियत्तप्णाधी व्यक्त ६प-येगिनी अक्षाद; देशाञ्छादक्षपण्डाने वीधे अथवा सीसारिक जन्मना हेतुपण्डाने वीधे भाता जेवी भाता-भाया तेनुं स्थान-विशेष ते मातृस्थान-भातृस्थान; अदि शण्द्यी यवियत्तायी प्रकृत स्थान-वर्ण्-अर्थ-आक्षंणन ६पयेगिथी अन्य ६पयेगिनुं ग्रह्ण छे; ते थक्षी, विषय्यस्यापि-विपर्ययना पण्ड, अशुल लावना पण्ड,-शुल लाव ते। ते थक्षी दश्य थाय ज छे अभ सूयक 'अपि'-पण्ड शण्द छे,-दर्शनाद् दर्शनयी, ६पलंलथी.

अत्र-अत्रे, शुक्ष लावना अनेशंतनी प्रेरणा णाणतमां, उच्यते-आ એશંત નથી એવા ઉત્તર કહેવામાં આવે છે. કેવા પ્રકારે ! सम्यक्करणे विपर्ययाभावात्-सम्यक्करणां विपर्ययाभावात् सम्यक्करणां विपर्ययाभावात् सम्यक्करणां विपर्ययाभावः अवे। पाठ छे त्यां हेतु परत्वे प्रथमा क (विलिक्षित) छे. लक्षे सम्यक्करणां शुक्ष अध्यवसाय लावधी बैत्य वन्द्रन विविक्षित इक्षवाणुं हो, पणु तेनुं व्याप्यान अक्षियित्वर छे એम आशंधीने इद्युं-तत्सम्पाद्न धियादि. तेना संपादनार्थः वैत्यवन्द्रनना सम्यक्ष्र इरणुना संपादन अर्थः

<sup>\*</sup> નોંધ:—અત્રે આ શ્રંથમાં ગદ્ય સ્ત્રોના યથાયેલ્ય વિભાગ પ્રમાણે પારિશ્રાફ પાડવાની અને આ પારિશ્રાફોને અંક (નંબર) આપવાની આ યોજના મેં દાખલ કરી છે, કે જેથી સુત્ર વાંચકને વિષય સુત્રાલ અને સુગમ બની તે તે વિષય શાધવાની સરળતા—અનુકૂળતા પડે. આમ (૩૭૫) પારિશ્રાફમાં અત્રે ગદ્ય સ્ત્ર વિભક્ત કરવાની છૂટ મેં લીધી છે. (તે તે અંક પારિશ્રાફને અંતે મથાળે મૂકેલ છે.)—ભગવાનદાસ.

### વિવેચન

" અવગુણ ઢાંકણ કાજ કરૂં જિનમત ક્રિયા! છંડું ન અવગુણ ચાલ, અનાદિની જે પ્રિયા !....વિહરમાન ભગવાન." " દ્રવ્ય કિયા રુચિ જીવડા રે, ભાવધર્મ રુચિ હીન; ઉપદેશક પણ તેહવા રે, શું કરે જીવ નવીન ?....ચંદ્રાનન જિન! "–શ્રી દેવચંદ્રજી અત્રે જિજ્ઞાસ વળી ખીજી શંકા કરે છે-આપે જે કહ્યું કે આ ચૈત્યવન્દન થકી શુભ ભાવ થાય છે, તે એકાન્તે તેમ નથી, એથી શુભ ભાવ જ ઉત્પન્ન થાય એવા એક नियम के निश्चय नथी. कारण के अनामोगमातृस्थानादे विपर्वय-અનાભાગ-માત્રસ્થાના स्यापि दर्शनात्-અનાભાગ-માત્રસ્થાન આદિ થકી વિપર્યયનં એટલે દિથી વિપર્યયનું દર્શન કે આપે કહ્યા તેથી વિપરીત એવા અશુભ ભાવનું પણ દર્શન થાય છે. જુએષા! કાેઈ સંમૂચ્છિમની જેમ સંમૂઢ ચિત્તથી તત્ત્વસમજણ વગર અનુપયાગપશ્—યંત્રવત્ ક્રિયાજડપશે પ્રસ્તુત ક્રિયા કરે છે; પણ આવી આ સમ-જા વગરની અનાલાેગરૂપ ઉપયાેગવિહીન કિયાથી તથારૂપ કાઈ શુભ ભાવની ઉત્પત્તિ થતી દેખાતી નથી. તેમજ-કાઈ સંસારની જે જન્મદાત્રી 'માયા'-માતા છે એવી માતૃ-સ્થાનરૂપ માયાથી પાતાના દેાષનું આચ્છાદન કરવા-પાતાના અવગુણ ઢાંકવા અથવા ધર્મના ડાળ કે ધર્મ ઢાંગીપણું દાખવવા પ્રસ્તુત જિનમત કિયા કરે છે. પણ આવા સાચાચાર દાખવનારા દાંભિક અગલા ભગતા તે તે જિનમત ક્રિયા કરતાં છતાં તેમનામાં શુભભાવના અંશ પણ દેખાતા નથી, એટલુંજ નહિ પણ દંભરૂપ માતૃસ્થાનથી ઉલટા અશુભ ભાવની જ ઉત્પત્તિ દેખાય છે. અથવા કાેઈ વળી આ લાેકસંબંધી ધન-કોર્ત્તિ-યુજા આદિ લાલની કામનાથી કે પરલાક સંબંધી દેવાદિ ગતિના સુખની કામનાથી તે તે ધર્મ કિયા કરે છે:

આ શંકાનું સમાધાન કરતાં આચાર્યશ્રી પ્રકાશે છે-અહા જિજ્ઞાસુ તિમે ઉપસ્થિત કરેલી શંકા બરાબર છે. અમે પણુ એમજ કહીએ છીએ. સંમૂર્ય્ય નજ જેમ સંમૂહ્યણે તત્ત્વસમજણ વગર ઉપયોગ રહિતપણે કરાતી કિયા તે કર્યા ન અનનુષ્ઠાન ને કર્યા બરાબર હોઈ વાસ્તિવક રીતે કિયા જ નથી,-અકિયા જ છે, વિષ અનુષ્ઠાન નિષિદ્ધ અનનુષ્ઠાન જ છે. અને આ લાક-પરલાક સંબંધી આશંસાથી ફ્લકામનાથી કરાતી કિયા તે તા હાલાહલ વિષની જેમ આત્મઘાતક હાવાથી વિકિયા જ છે,-વિષક્રિયા વિષઅનુષ્ઠાન જ છે. એટલે તા માતૃસ્થાનથી-માયા-ચારથી-દંભથી જે ધર્મક્રિયા કરે છે, તેને તા સ્ત્રમાં 'અમેધ્ય ઉત્કર'ની\*-વિષ્ઠાના ઉક્

પણ આવી વિષની જેમ શુભ આત્મભાવને હણી નાંખનારી વિષક્રિયામાંથી પણ શુભ ભાવના

ઉદ્દભવની આશા કયાંથી રાખી શકાય?

अनाभोगवतश्रेतदननुष्ठानमुच्यते ।
 संप्रमुग्धं मनोऽस्येति ततश्रेतचथोदितम् ॥ –श्री ६िश्वद्रस्रिश्त यागिथन्दुः
 " मिथ्याचारफलमिदं द्वपरैरपि गीतमञ्जभभावस्य ।
 सूत्रेऽप्यविकलमेतत्योक्तममेध्योत्करस्यापि ॥"–श्री ६िश्वद्रस्रिशृत पाउशङ्, १

રડાની ઉપમા આપવામાં આવી છે. આ માયા અંગે શ્રી સૂચગડાંગ સૂત્રમાં તા એટલે સુધી કહ્યું છે કે 'દુર્ભલ નગ્ન ને માસ ઉપવાસી, પણ જે માયા દંભી-માયાવીને મોક્ષ- રંગ રે; તેા પણ ગર્ભ અનંતા લેશે. બાલે બીજાં અંગ રે.' ધર્મમાં માર્ગ માં સ્થાન નથી માયા એ ધર્મના દ્રોહરૂપ છે. માયા એ આત્માને મુક્તિસુખથી વંચિત કરનારી વંચના છે. કારણ કે માયાની ગતિ ભુજંગની જેમ વક છે ને મુક્તિની ગતિ ઋજા-સરલ છે: એટલે તેમાં વકગામી માયાવીના પ્રવેશ સ્વપ્ને પણ સંભવતા નથી. માટે મુક્તિકામી મુમુક્ષુએ દ્રવ્યથી અને ભાવથી માયાના પરિત્યાગ કરી, સાચા ભાવથી નિર્દ ભપણે નિષ્કપટ ધર્મારાધન કરવા યાગ્ય છે. અર્થાત્ ધર્મારાધન એવું શુદ્ધ હોવું જોઇએ કે તેમાં લેશ પણ માયાકપટ કે દંભ ન હાય, બગલા ભગત જેવી કુટિલતા કે માયાચાર ન હાય, પાતાના દાષના આવ્છાદનરૂપ ધર્મના ડાળ કે ધર્મ-ઢાંગીપા ન હાય, પાતાને ને પરને વંચવારૂપ આત્મવંચના ન હાય, 'હાથમાં માળા ને મનમાં લાળા ' જેવી વંચક વૃત્તિ ન હોય. આમ અનાભાગ-માત્રસ્થાન આદિના તા શાસ્ત્ર-કારે જોરશારથી નિષેધ કર્યો છે. અને આ અનાસાગ-માતૃસ્થાન આદિ થકી શુભ ભાવથી વિપર્યયનું--વિપરીત એવા અશુભ ભાવનું પણ દર્શન હાય છે એ તમારી વાત ખરી છે. પણ અત્રે એટલું સમજ લેવું યાગ્ય છે કે જે પ્રસ્તુત ક્રિયા સમ્યક્ષ્મણે કરવામાં આવે ती तमे अय राणे। है। स्रेवा विपर्धयने। अलाव है- सम्यक्करणे સમ્યક્કરણમાં विपर्ययामावात्, अर्थात् अशुल लावना ઉद्दलवने। संलव नथी. अने વિષય ય અભાવ આ ચત્યવન્દનનું સમ્યકુકરણ કેમ થાય તેના સંપાદન અર્થ જ અમારા આ વ્યાખ્યારંભ પ્રયાસ છે, કારણ કે એના અર્થ જે જાણતા ન હાય, ને તે અર્થે તેઓ આનું સમ્યક્કરણ કરી શકે નહિં એ સહેજે સમજ શકાય **આ** પ્રયાસ એવી વાત છે.

" કપટ રહિત થઇ આતમ અરપણારે, આનંદઘન પદ રેહ.'—શ્રી આનંદઘનજી



ગ્યા લાક-પરલાક સંખંધા લાભાર્ય માયાથા ચૈત્યવન્દનનું કરવું તે કોઈ સમ્યક્કરણ નથી, ઐંમ સ્પષ્ટ કહી, નિરાશ સાદિ ગુણ્સ પન્ન સમ્યગ્દષ્ટિ ભક્તિવ તનું જ સમ્યક્કરણ છે,—અનધિકારિપણાને લીધે અન્યનું નહિ, એમ પ્રતિપાદન કરે છે—

आह—लब्ध्यादिनिमित्तं मातृस्थानतः सम्यक्करणेऽपि श्रुभभावानुपपत्तिरिति ।

न, तस्य सम्यक्करणत्वासिद्धः। तथाद्यि—प्रायोऽधिकृतसूत्रोक्तेनैव विधिनोपयुक्त-स्याऽऽशंसादोषरदितस्य सम्यग्दण्टे भक्तिमत पव सम्यक्करणं, नान्यस्य, अनधिकारित्वाद्, अनधिकारिणः सर्वत्रैव कृत्ये सम्यक्करणाभावात्।। <sup>३</sup>

અર્થ :—શંકા—લબ્લિ આદિ નિમિત્તે માતસ્થાન થકી સમ્યક્કરણમાં પણ **શુભ** ભાવની અનુપપત્તિ (અલસ્માનપલ્ ) છે. સમાધાન—એમ નથી,-તેના સમ્યક્કરણપણાની અસિદ્ધિ છે માટે. તે આ પ્રકારે:પ્રાયે અધિકૃત સૂત્રોક્ત જ વિધિથી ઉપયુક્ત, આશંસાદેષ રહિત, એવા સમ્યગ્દેષ્ટિ ભક્તિમંતનું જ સમ્યક્કરણ છે, નહિં કે અન્યનું,—અનિધકારીપણું છે માટે, (અને) અનિધકારીના સર્વત્ર જ કૃત્યમાં સમ્યક્કરણ અભાવ છે માટે.

#### વિવેચન

"જિનગુણ અમૃત પાનથી રે…મન. અમૃત કિયાને સુપસાય…રે ભવિ. અમૃત કિયા અનુષ્ઠાનથી રે…મન. આતમ અમૃત થાયરે…ભવિ."શ્રી દેવચંદ્રજી

ત્યાં જિજ્ઞાસ વળી ત્રીજ શાંકા કરે છે—આપ કહેા છેા તેમ બલે હા, પશુ લબ્ધિ આદિ નિમિત્તે માતૃસ્થાન થકી (માયાથી) આના સમ્યક્કરણમાં પણ શુભ ભાવ ઘટતા નથી; કારણ કે આ લાક-પરલાક સંખંધી લાભની ફલકામનાથી, માયાથી-દંભથી બલે સમ્યક્ કરવામાં આવે, તાપણ તેવી વિષકિયાથી શુભ ભાવ ઉપજવા સંભવતા નથી; માટે સમ્યક્કરણથી શુભ ભાવ જ ઉપજે છે એમ જે આપે કહ્યું તે શાંકાસ્પદ છે.

એટલે તેનું સમાધાન કરતાં આચાર્ય છ વદે છે—મહાનુભાવ! તમે કહાે છા તેમ નથી. કારણ કે જે કિયા આ લાક-પરલાક સંભંધી લાભને અર્થે માયાથી—દંભથી કરવામાં આવે, તેનું મૂળ તા સમ્યક્કરણપાણું જ નથી,—'तस्य લાભાદિ અર્થે सम्यक्करणत्यासिद्धः' એટલે તેમાં તમે અંતર્ભેદ વિનાની માત્ર

માયાથી કરવું બાહ્ય વિધિના ઉપલક દેખાવથી ભ્રાંતિ પામી જે સમ્યક્ષ્કરણ કલ્પા તેનું સમ્યક્ છો, તે જ બ્લબર્યું છે. કારણ કે પ્રાયે અધિકૃત—પ્રસ્તુત સૂત્રમાં કરણપાયું જ નથી અને ઉપલક્ષણથી તેના અંગબૃત આ સૂત્રવ્યાખ્યાનમાં જે વિધિ કહ્યો છે, તેમાં જે ઉપયુક્ત—ઉપયોગવંત—યતનાવંત હોય; આ લોક—

પરલાક સંબંધી આશંસા-કલકામનારૂપ દાષ-વિષથી જે રહિત હાય; જે સમ્યક્ષ્પણ વસ્તુતત્ત્વ દેખનારા સમ્યગ્દષ્ટિ હાય; અને જે નિષ્કામ નિર્દે ભ સાચી અંતરંગ ભક્તિ

ધરાવતા દાય;—એવા ગુણસંપન્ન સમ્યગ્દેષ્ટિ ભક્તિમાંત પુરુષ નિરાશાંસ સમ્યગ્દેષ્ટિ આ ગૈત્યવન્દનરૂપ ભક્તિકિયા કરે તેનું જ સમ્યક્ષ્કરણુપણું છે,— ભક્તિમાંતનું જ નહિં કે બીજાનું; કારણકે તથાપ્રકારના ગુણવિહીન અન્યનું અત્ર સમ્યક્ષ્કરણું અનિધિકારીપણું છે, અને અનિધિકારીના તા સર્વત્ર જ—સર્વ કૃત્યમાં જ સમ્યક્ષ્કરણું અભાવ છે,—अमधिकारिणः सर्वेषेष कृत्ये

#### सम्यक्करणाभावात्।

અર્થાત્ આ લાેક-પરલાેકસંબંધી લાેલલાલચરૂપ લબ્ધિ આદિ અર્થે વા દંભથી કરાતી ધર્મકિયા સમ્યક્ નથી, અસમ્યક્-મિચ્યા જ છે. કારણ કે આ લાેક સંબંધી

पञ्जिका:-प्रायोऽधिकृतस्त्रत्रोक्तेनेच विधिना-अधिकृत सत्त-यैत्यवन्दन सत्त જ. तेमां साक्षात् अनुकृत (निक्षः क्षेत्रवामां आवेला) छतां तेना व्याप्यानेकित विधि तदुक्त अमे ઉपयराय छे,-व्याप्याननुं सुत्रार्थंप्रपंयरूपपछुं छे भाटे. प्रायः श्रद्धश्रुधी भागीनुसारी तीव क्षये।पश्चमवंत क्षाप्टने अन्यथा पश्च द्वाय. ધન-કીત્તિં-પૂજા સત્કાર આદિ લાભરૂપ ક્લકામનાથી જે કરવામાં આત્માને વિષરૂપ આવે તે તો વિષઅનુષ્ઠાન \* છે; એટલે સત્ચિત્તને મારી નાંખતું વિષ ને ગર હોવાથી અને તુચ્છ લાભની સ્પૃહા વહે કરીને મહત એવા સત્ અનુષ્ઠાન અનુષ્ઠાનનું લઘુત્વઆપાદનરૂપ-અશાતનારૂપ થતું હોવાથી, તે આત્માને વિષરૂપે પરિણમી ખરેખરૂં વિષઅનુષ્ઠાન થઈ પડે છે. પરલાક સંઅંધી ક્લકામનાથી કરવામાં આવતું અનુષ્ઠાન પણ તે જ કારણથી આત્માને ગરરૂપે (slow Poison) પરિણમી, કાલાંતરે હણી, ગરઅનુષ્ઠાન થઈ પડે છે.

અને આમ આ લાક-પરલાક સંબંધી લબ્ધિ આદિ અર્થ જે કરવામાં આવે તે એક પ્રકારે માતૃસ્થાન-માયા જ છે. કારણ કે 'પરભાવાનુગત ચેતનારે તેહ વકતા ચાલ' એ શ્રી દેવચાંદ્રજીના સુભાષિત પ્રમાણે પરભાવ પ્રત્યે આત્માનું વક 'માતૃસ્થાન' અર્થાત ગમન, કૃટિલ આચરણ તે માયા છે; અને આવી માયા તે જગત્ર્ય માયા દંભ માયાની (સંસારની) માયા (માતા) હાવાથી તેને 'માતૃસ્થાન' નામ આપ્યું તે યથાર્થ છે. એટલે પરભાવની પ્રાપ્તિ અર્થ ધર્મ કિયાનું સેવન કરવું તે પણ માયાચારરૂપ કપટ આચરણ છે; અથવા ધર્મી માં ખપવા ખાતર કે પાતાના દેષના આચ્છાદન ખાતર જે ધર્મ કિયાના દેષના અચ્છાદન ખાતર જે ધર્મ કિયાના દેષના આવ્છાદન ખાતર જે ધર્મ કિયાના દેષના શ્રી ભવર્ષ પરિણમે છે અને જ્યાં માયાચારરૂપ દંભની કપટકળા હૃદયમાં રમે છે, તે કિયાનું સમ્યક્ષ્પણું હોઈ જ કેમ શકે? અને કિયાનું સમ્યક્ષ્પણું ન હોય ત્યાં પછી શુભ ભાવની ઉત્પત્તિ પણ કેમ સંભવે? અર્થાત્ લબ્ધિ આદિ ખાતર માયાથી–દંભથી જે કરવામાં આવે છે ત્યાં સમ્યક્ષ્ક્રનું હોવાપણું જ નથી, એટલે ત્યાં શુભભાવની આશા રાખવી તે શશાશૃંગ સમાન છે.

અને આ પરથી અર્થાપત્તિન્યાયે એ ફલિત થાય છે કે—જે આ લાક-પરલાક સંબંધી કામનારહિતપણે, નિષ્કામપણે, નિર્દાલપણે કરવામાં આવે તે ક્રિયાનું જ સમ્યક્ષ્- કરણપણું છે, અને તેવી સમ્યક્ષ્પણે કરવામાં આવતી સત્કિયા થકી અમૃત અને તકેત જ શુલ લાવની ઉત્પત્તિ હાય છે એ નિઃસંદેહ છે. જેમકે—આ અનુષ્કાન જિન લગવાને કહ્યું છે એમ જાણી લાવસારપણે સંવેગરંગથી કરવામાં આવતું અનુષ્કાન આત્માને અમૃતપણે પરિણમતું હાવાથી અમૃત અનુષ્કાન થઈ પડે છે; અથવા સદનુષ્કાન પ્રત્યેના રાગથી–બહુમાનથી કરવામાં

 <sup>&</sup>quot;विषं लब्ध्याद्यपेक्षात: इदं सिचित्तमारणात्।
 महतोऽल्पार्थनाज्ज्ञेयं, लघुत्वापादनात्तथा ॥
 दिव्यभोगाभिलापेण, गरमाहुर्मनीविण: ।
 पतिह्रहितनीत्येष, कालान्तरनिपातनात ॥ " श्री ये। शिल्हः

આવતું અનુષ્ઠાન શુભ ભાવના અંશને લીધે સદનુષ્ઠાનનો હેતુ–તહેતુ × થઈ પડે છે. એડલા માટે આત્માર્થા મુમુક્ષુ તો આ સત્ ક્રિયારૂપ અમૃત અનુષ્ઠાન કે તેના હેતુરૂપ તહેતુ અનુષ્ઠાન એકાન્ત શુદ્ધ આત્માર્થ જ આદરે છે; અને અક્રિયારૂપ અનનુષ્ઠાનના અનાદર કરી, વિક્રિયારૂપ વિષ–ગર અનુષ્ઠાનને હાલાહલ વિષ જેવા આત્મઘાતક જાણી દ્વસ્થી જ ત્યજે છે એમ તાત્પર્થ છે.

" અમૃતાતુષ્કાને રહ્યો રે લાલ. અમૃતક્રિયાને ઉષાય રે; દેવચંદ્ર રંગે રમે રે લાલ. તે સુમતિ દેવ પસાય રે…" શ્રી દેવચંદ્રજી.

અને એટલા માટે જ અત્રે 'પ્રાયે અધિકૃત સ્ત્રોક્ત જ વિધિથી ઉપયુક્ત, આશંસાદોષ રહિત એવા સમ્યગ્દિષ્ટ ભક્તિમંતનું જ સમ્યક્કરણ' કહ્યું છે,—નહિં કે તેથી
વિલક્ષણ એવા બીજાનું. કારણકે તેવા પ્રકારના વિધિઉપયાગ,
અનધિકારીનું નિરાશંસા, સમ્યગ્દિષ્ટ અને ભક્તિ એ યથાકત ગુણ જેમાં છે નહિં,
સમ્યક્કરણ નથી તે અત્ર અનધિકારી જ છે, અને અનધિકારીનું તો કાઇ પણ કાર્યમાં
સમ્યક્કરણ હોતું જ નથી. અર્થાત્ પ્રસ્તુત સ્ત્રોક્ત વિધિમાં જે
ઉપયોગવંત—યતનાવંત ન હાય, આ લાક—પરલેલ સંઅંધી ફલાકાંક્ષા—આશંસા જે રાખતા હોય, સમ્યક્ તત્ત્વનું ભાન નથી એવા જે મિશ્યાદિષ્ટ હાય, અને સાચી નિર્દેલ ભક્તિ અંતર્માં જગી નથી એવા જે અભક્તિમંત હાય, તે અત્ર આ ચૈત્યવન્દનકિયાના અધિકારી જ નથી, અને તેનું તે કિયાનું કરતું તે સમ્યક્ નથી.

# 卐

3

### અધિકારી–અનધિકારી વિવેક

અનધિકારીપ્રયોગમાં ઉલટા અનર્થસંભવ છે એટલા માટે અધિકારીશાધન પર આચાર્યજી હિસ્ભિદ્રજી ખાસ ભાર મુકે છે—

श्रावणेऽपि तर्ह्यस्याधिकारिणो मृग्याः ? को वा किमाह ?

एवमेवैतस्, न केवलं श्रावणे, कि तर्हि १ पाठेऽपि, अनिधकारिप्रयोगे प्रत्युतानर्थ-सम्भवात्, 'अहितं पथ्यमप्यातुरे' इति वचनप्रामाण्यात्। तथा 'अर्थी समर्थः शास्त्रेणापर्युदस्तो धर्मेऽधिकियते' इति विद्वत्प्रवादः, धर्मश्चैतत्पाठादि, कारणे कार्यो-पचारात्॥ ४

भ पतहागादिदं हेतु: श्रेष्ठो योगविदो विदु: ।
 सदनुष्ठानभावस्य, ग्रुभभावांशयोगतः ।।
 जिनोदितमिति त्याहुर्भावसारमदः पुन: ।
 संवगगर्भमत्यन्तममृतं मुनिपुङ्गवाः ॥ " श्री ये। श्रीभन्दः

અર્થ°:-પ્રશ્ન--ત્યારે આના શ્રાવણમાં (શ્રવણ કરાવવામાં) પણ શું અધિકારીઓ મૃત્ય-શાધવા યાગ્ય છે? વા કાેેે લુ શું કહે છે એમ?

ઉત્તર—એ એમ જ છે. નહિં કે કેવલ શ્રાવણમાં. ત્યારે શું ! પાઠમાં પણ ( માના અધિકારી શાધવા ચાગ્ય છે. ) અનિધિકારી પ્રયાગમાં ઉલટા અનર્થ સંભવ છે માટે,— ' આતુરને (રાગીને) પથ્ય પણ અહિત છે ' એવા વચનપ્રામાણ્યથી. તથા–' અર્થી, સમર્થ અને શાસ્ત્રથી અનિષિદ્ધ એવા (પુરુષ) ધર્મમાં અધિકારી હોય છે ' એમ વિદ્વત્પ્રવાદ છે; અને આના પાઠાદિ તે ધર્મ છે,–કારણમાં કાર્યના ઉપચારથી. '

### વિવેચન

" પાત્ર વિના વસ્તુ ન રહે, પાત્રે આત્મિક જ્ઞાન"…શ્રી મોક્ષમાળા

એટલે જિજ્ઞાસુ ચાથી શંકા કરે છે—અહા આચાર્યજ! ત્યારે આ ચૈત્યવન્દનના શ્રાવણમાં-શ્રવણ કરાવવામાં પણ આ કાેેે છે? શું કહે છે? એમ શું એના અધિકારીઓ શાેેે ધવા ચાેગ્ય છે?

એના ઉત્તર આપતાં આચાર્યજી કહે છે—મહાનુભાવ! એ એમ જ છે. અર્થાત આ પાત્ર કાેણ છે ? ને આ કહેવાની વસ્તુ શી છે ? એ વિચારી, માત્ર શ્રાવણમાં – શ્રવણ કરાવવાની આગતમાં જ નહિં, પણ પાઠ આખતમાં પણ '<del>पाठेડપિ'</del> આ ચૈત્ય-શ્રાવણ તા શું પાઠ ખા. વન્દનના અધિકારીઓ અવશ્ય શાધવા યાગ્ય છે. કારણ કે 'अनधि-पण अधिक्षारीक्षा कारिप्रयोगे प्रत्युतानर्थसम्भवात्।' आना अनिधक्षरीभां की શાધવા યાત્ર્ય આના પ્રયોગ કરવામાં આવે તા ઉલટા અનર્થના સંભવ છે. માટે. આ અંગે કહ્યું છે કે-' अहितं पध्यमप्यात् रे ।' ' આતરને-રાગીને પશ્ચ પણ અહિત છે.' એટલે આ ચૈત્યવન્દન યાગ્ય પાત્રરૂપ અધિકારીને પથ્ય-આત્મ લાલકારી છતાં. અપાત્ર એવા અનિધકારીને તા તેની પાતાની અયાગ્યતાને લીધે અહિતકારી થઈ પડે છે. તેમજ-' अर्थी समर्थ: शास्त्रेणापर्युदस्तो धर्में ऽधिकियते અર્थાં. સમર્થ અને શાસથી અનિષિદ્ધ એવા પુરુષ ધર્મમાં અધિકારી હોય છે, એમ વિદ્વત્પવાદ છે. અર્થાત્ જે ધર્મના ખરેખરા ખપી નિર્દ'લ ઈચ્છક અથી હાય. ધર્મ શિવાય બીજી કાઇ અપેક્ષા વિના જે નિર્ભયપણે ધર્મના પાલનમાં સમર્થ હાય. અને અપાત્રના લક્ષણ નહિં હાવાથી જેના શાસાથી નિષેધ કરવામાં આવ્યો ન હાય, એવા પુરુષ ધર્મમાં અધિકારી હાય છે, એમ विद्वलक्षेत्र वहे छे. अने आ चैत्यवन्हनना के पाठ-श्रावण आहि छे ते धर्मना કારણરૂપ છે એટલે કારણમાં કાર્યના ઉપચારથી कारणे कार्योपचारात् ते પાઠાદિ પણ

1

ધર્મ છે, ધર્મશ્રીતદ્વાદાદિ, એટલા માટે એની ખાબતમાં પણ અધિકારીએ શાધવા

ચાહ્ય છે.

पञ्जिका:--अर्थी કત્યાદિ. अर्थी-अर्थी-धर्माधिકારી, પ્રસ્તાવધી તેતે। અભિલાષાતિરેકવાન. समर्थ:-સમર્थ, નિરપેક્ષતાથી ધર્મ અતુષ્ઠાન કરતા (આચરતા), કર્યાયથી पख् तेना અનિભિન્નથી ડરતા નથી. शास्त्रिण-शास्त्रथी, આગમથી, अपर्युदस्तः-अप्रति કુષ્ટ, અનિષિદ.

અાના ખહુમાની, વિધિષરા, ઉચિતવૃત્તિ એવા જે દ્વાય તે જ આના અધિકારીએ છે એમ પ્રદર્શિત કરે છે—

#### यधेवमुच्यतां के पुनरस्याधिकारिण इति।

उच्यते—पतद्वहुमानिनो विधिपरा उचितवृत्तयश्च । न हि विशिष्टकर्मक्षयमन्तरे-णैवंभूता भवन्ति, कमोऽप्यमीषामयमेव । न खलु तस्वत पतदबहुमानिनो विधिपरा नाम, भावसारत्वाद्विधिपयोगस्य, न चार्य बहुमानाभावे इति । न चामुक्मिकविधावप्यतुचित-कारिणोऽन्यत्रोचितवृत्तय इति । विषयभेदेन तदौचित्याभावाद्, अप्रक्षापूर्वकारिविज्ञुम्भितं हि तत् । तदेतेऽधिकारिण: परार्थप्रवृत्तैर्लिङ्गतोऽवसेयाः, मा भूदनधिकारिप्रयोगे दोष इति ॥

पञ्चिका-અને ते એવા લક્ષણવાળા જે ત્રિવર્ગરૂપ પુરુષાર્થાયાંતામાં ધર્મને જ બહુમાતે છે, ઇંહેલાક-પરલાકના બાબતમાં વિધિપર અને બ્રાહ્મણાદિ સ્વવર્ણીયિત વિશુદ્ધકૃત્તિમાન્ એવા હાય છે. विधिपरा-विधि એટલે ઇંહેલાક-પરલાકમાં અવિરુદ્ધ ફલવાળું અનુષ્ઠાન તે છે પર-પ્રધાન જેઓને તે વિધિપરા. उचितवृत्तय:—ઉચિતવૃત્તિવાળા, સ્વકુલાદિને ઉચિત શુદ્ધ જીવનાપાયવાળા.

શંકા—વારુ, ત્રાનાવરણાદિ કર્મ વિશેષ ઉપધાતક સતે સમ્યક્ચેત્યવંદન લાભના અભાવને લીધે તેના સ્યવાન્ જ અધિકારી કહેવા યોગ્ય છે, આ બહુમાનાદિ ગવેષણાથી શું? એઠલા માટે કહ્યું—'**નદિ**' ઇત્યાદિ. ન-ન જ, દિ-કારણુક, ચિદ્રાષ્ટ્રकर्म्भस्यं-વિશિષ્ટ કર્મસ્ય. વિશિષ્ટ-અંતઃકારાકારિથી અધિક સ્થિતિવાળા, કર્મના-ત્રાનાવરણાદિના ક્ષય-વિનાશ, તે अन्तरेण-વિના, इत्थंभूता:—એવા પ્રકારના, એના બહુમાનાદિ પ્રકારને પામેલા, મचन्ति-વર્ત્તા. તેથી એના બહુમાનાદિથી વ્યંગ્ય કર્મસ્યવિશેષવાન્ જ અધિકારી છે, નહિ કે બીજો.

ભલે એમ હો, તथાપિ आમ એએનો ઉપન્યાસ નિયમ કેમ ? તે માટે કહ્યું-क्रमोऽिं ઇત્યાદિ. न चायम् ઇ ति. न च-त જ, अयं-आ साव-ચૈત્યવંદનાવિષય શુભ પરિણામરૂપ સંવેગાદि-विधिપ્रયોગનો હેતુ એવા.

त चामुष्मिक धियाहि. न च-न क, च शण्द @ियत वृत्तिना विधिपूर्व अपश्चानी क्षावनाना स्थनार्थे छे. आमुष्मिकविधौ-व्यामुष्मिक-परक्षेति संव्यंधी विधिमां, परक्षेतिकहिवाणा कृत्यमां, ते। पछी क्षेद्धिक विधिनी व्यावनात्री ते। पछी क्षेद्धिक विधिनी व्यावनात्री ते। पूछतुं क शुं ? क्षेम 'व्यापे'-पश्चेता व्यर्थ छे. अनुचितकारिणो-व्यनुचितकारी, विकृद्धवृत्तिवाणाको, अन्यन्न-धिद्धेतिकां, उचितवृत्त्वयः-अधितवृत्तिवाणा, स्वकुद्धादिने अधित परिशुद्ध समायारवाणा हो। छे,-परक्षेतिकप्रधाननी क व्यर्धी पश्च क्षेतित्वप्रवृत्तिने क्षेष्ठि. तथी कहां छे हे-

#### " परलोकविरुद्धानि कुर्बाणं दूरतस्त्यजेत्।

आत्मानं योऽतिसन्धत्ते, सांऽन्यस्मै स्यात् कथं हित:?॥"

અર્થાત-પરલાક વિરુદ્ધ (કૃત્યા) કરનારને દૂરથી ત્યજવા; જે આત્માનું અતિસંધાન (છેતરપાંડી) કરે છે, તે અન્ય અર્થે હિત કેમ હાય!

આ કયા કારણથી ? તે માટે કહ્યું-विषयभेदेन-વિષયબેદથી, ભિન્ન વિષયતાથી, तदौचित्या-भावात्—तेना औथित्यना અભાવને લીધે; तयोः—तेना, ઇહેલીક-પરલે!કના, औचित्यस्य-औथि-ત્યના, દષ્ટ-અદષ્ટ અપાયપરિહારપ્રવૃત્તિરૂપ ઔચિત્યના, अभावात्—અભાવને લીધે. કારણ કે જે પરલે!કમાં પરિણામસુંદર કૃત્ય છે, તે જ ઇહેલે.કમાં પણ છે. इति-એમ વિધિપરતા. વિધિપૂર્વ ક જ ઊચતવૃત્તિત્વ છે. પ્રકારાન્તરના નિરસનાર્થ કહ્યું-अवेक्षापूर्वका रिविज्यम्भितं हि तत्-अप्रेक्षा-પૂર્વ કારીઓ એમ વિજ્'ને છે-ચેષ્ટા કરે છે કે એકત્ર અનુચિતકારિ પણ અન્યત્ર ઉચિતકારી હોય. અર્થ:-જો એમ છે તાે પુન: આના અધિકારીએ કાેેે છે તે કહાેે. ( આચાર્ય )-કહેવામાં આવે છે:--

पतद्वद्वमानिनो विभिषरा उचितवृत्तयश्च।

આના અહુમાની, વિધિપરા અને ઉચિતવૃત્તિવંત તે ( આના અધિકારીઓ છે ). વિશિષ્ટ કમ'ક્ષય વિના એવં ભૂત ( એવા પ્રકારની દશાવાળા) હોતા નથી. કમ પણ એઓનો આ જ છે. ખરેખર! તત્ત્વથી આના અબહુમાનીએ વિધિપરા હોતા નથી,—વિધિપ્રયાગનું ભાવસારપણ છે માટે, આ (ભાવ) બહુમાન અભાવે હોતો નથી માટે.

અને પરલાક સંખંધી વિધિમાં પણ જે અનુચિતકારી હાય, તે અન્યત્ર (આ લાક સંખંધી વિધિમાં) ઉચિતવૃત્તિવાળા હાતા નથી,-વિષયભેદે કરીને તેના આચિત્યના અભાવ છે માટે. (એથી ઉલદું માનવું તે) અપ્રેક્ષાપૂર્વ કારી વિજૃભિત (વિલસિત-ચેષ્ટા) છે.

તથી કરીને આ અધિકારીએા પરાર્થ પ્રવૃત્તાએ લિ'ગથી એાળખી લેવા યાત્ર્ય છે,– અનધિકારીપ્રયોગે **દા**ષ મ હેંા એટલા માટે. <sup>પ</sup>

### વિવેચન

"મીઠી હા પ્રભુ! મીઠી સૂરત તુજ, દીઠી હા પ્રભુ! દીઠી રુચિ બહુમાનથીછ; તુજ ગુણ હા પ્રભુ! તુજ ગુણ ભાસન યુક્ત, સેવે હા પ્રભુ! સેવે તસુ ભવભય નથીછ." શ્રી દેવચંદ્રછ

હવે જિજ્ઞાસ પ્રશ્ન કરે છે—આચાર્યજ! આપ જો અધિકારીપણા પર આટલા અધા ભાર મૂકા છા, તા આના અધિકારીઓ કાેે છે? તે આપ કૃપા કરીને કહાે. એટલે આચાર્યજ ઉત્તર આપતાં વદે છે—અહાે જિજ્ઞાસ ભવ્ય! અધિકારીના સ્પષ્ટ અધિકારીના સ્પષ્ટ લક્ષણ અમે અત્ર કહીએ છીએ. (૧) આના ત્રણ લક્ષણ (ધર્મના) બહુમાની, (૨) વિધિયરા, અને (૩) હચિતવૃત્તિવાળા તે આના અધિકારીઓ છે. આમ 'પતદ્વદુમાનિનો વિધિયરા રचितवृत्तयश्च'—આ ત્રણે લક્ષણ વિગારવા યાગ્ય છે.

(૧) ધર્મ અર્થ ને કામ એ ત્રિવર્ગરૂપ પુરુષાર્થમાં ધર્મને જ બહુમાને, ધર્મને જ વધારે મહત્વના ગણે, એટલે કવચિત અર્થ-કામના લાગે ધર્મ સાધે, પણ ધર્મના લાગે અર્થ-કામ સાધવાની ઇચ્છા પણ ન કરે. આવું ધર્મ પ્રત્યેનું ખહુમાન ધર્મ ખહુમાની જેના હૃદયમાં વસ્યું છે તે અત્ર અધિકારીનું સૌથી પહેલું લક્ષણ વિધિપરા ઉચિતવૃત્તિ છે. (૨) આ લાક-પરલાક સંબંધી અવિરુદ્ધ કલવાળું જે કલ્યાણકારિ અનુષ્ઠાન-સદાચરણ સુવિહિત પુરુષાએ વિહિત કર્યું છે તે વિધિ. આ વિધિ જેને મન પર છે, પ્રધાન છે, તે વિધિપર. અર્થાત્ સુશીલરૂપ સદાચરણમાં તત્પરપણં તે અધિકારીનું બીજું લક્ષણ છે. (૩) બ્રાહ્મણાદિ પાતપાતાના વર્ણને ઉચિત એવી વિશુદ્ધ વૃત્તિવાળા તે ઉચિતવૃત્તિ. પાતપાતાના કલ આદિને ઉચિત શુદ્ધ જવના-પાય જેના છે. અર્થાત્ જે પાતાની આજવિકા પણ શુદ્ધ પ્રમાણિક નીતિમાન નિર્દોષ

ઉચિત ઉપાયથી રળે છે તે ઉચિતવૃત્તિમાન, લાેકાને લૂંટીને, ચૂંસીને, ગળાં કાપીને, અન્યાયી અપ્રમાણિક રીતિથી આજવિકા મેળવે તે ઉચિતવૃત્તિ નહિં, પણ અનુચિતવૃત્તિ છે. આમ ન્યાય નીતિ અનુસાર ઉચિતવૃત્તિ–શુદ્ધ જીવનાેપાય તે અધિકારીનું ત્રીજું લક્ષણ છે.

" વીતરાગ ગુણરાગ, ભક્તિ રુચિ નૈંગમે હો લાલ. યથાપ્રવૃત્તિ ભવ્ય જીવ, નય સંગ્રહ રમે હા લાલ. અમૃતક્રિયા વિધિયુક્ત, વચન આચારથી હો લાલ. માક્ષાથી જિન ભક્તિ, કરે વ્યવહારથી હો લાલ....શિવગતિ." શ્રી દેવચંદ્રજી

અત્રે શાંકા થવી સંભવે છે કે-જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મ આવરણના સદ્ભાવે સમ્યક્ ચૈત્યવન્દનના લાભના અભાવ હાય, એટલે તે જ્ઞાનાવરણાદિના ક્ષયવાન્ જ અત્ર અધિકારી કહેવા યાગ્ય છે. તા પછી આ અહુમાનાદિ લક્ષણની વિચારણાથી વિશિષ્ઠ કર્મ ક્ષય વિના શું? આ શંકાનું અત્ર સમાધાન કહ્યું છે કે-અંતઃકાટોકાટિયી આવી દશાવાળા ન હાય અધિક સ્થિતિવાળા એવા વિશિષ્ઠ જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મના ક્ષય વિના એવં ભૂત-એવા પ્રકારની અહુમાનાદિયુક્ત દશાવાળા હોતા નથી. ન દિ વિશિષ્ઠ કર્માશ્રયમન્તરેળવંમતા મવન્તિ. એટલે તેવા અહુમાનાદિથી કર્મવશે-ષના ક્ષય વ્યંગ્ય થાય છે, તેથી જ અહુમાનાદિવંતને અધિકારી કહ્યો છે તે યુક્ત છે.

એટલે શંકાકાર કહે છે-ભલે એમ હા, તો પણ આ લક્ષણોનો ઉપન્યાસ આ અનુકમે કેમ કર્યો ? તેનું સમાધાન અત્રે કર્યું છે-કે આ લક્ષણોનો ક્રમ પણ આ જ છે, ક્રમોડવ્યમીષામયમેવ. કારણ કે તત્ત્વથી જે આ ધર્મના ને તેના ઉકત લક્ષણોનો ક્રમ અંગભૂત આ ચૈત્યવન્દનના બહુમાની ન હોય, તે એ અંગે વિધિપરા પણ આ જ ન હોય, કારણ કે વિધિપ્રયોગનું ભાવસારપણું-ભાવપ્રધાનપણું છે, અને આ ભાવ બહુમાન અભાવે હોતો નથી. અર્થાત્ બહુમાન ભાવ હોય તો જ ભાવપ્રધાન એવા વિધિપ્રયોગ હોય; અને વિધિપ્રયોગ હોય તો જ ઉચિતવૃત્તિ હોય. કારણ કે પરલાક સંબંધી વિધિમાં પણ અનુચિતકારી હોય, વિરુદ્ધ વૃત્તિ-વર્તનવાળા

है।य, ते आ दे। इस अंभंधी विधिमां यहा अग्रितवृत्तिवाणा-वर्त्तानवाणा न है।य-

' त चामुष्मिकविधावप्युचितकारिणोऽन्यत्रोचितवृत्तयः '

આનું કારણ શું ? તે માટે અત્રે કહ્યું-વિષયભેદથી ઈહલાક-પરલાક સંખંધમાં દષ્ટ-અદષ્ટ અપાયપરિહારની પ્રવૃત્તિરૂપ ઔચિત્યના અમાવ છે તે. અર્થાત્ પરલાક સંખંધી વિધિમાં જે અનુચિતકારી છે, તે આ લાક-પરલાકમાં દષ્ટ-અદષ્ટ ખાધાવાળી અનુચિત પ્રવૃત્તિ છાડતા નથી. જે પરલાકમાં પરિણામમુંદર કૃત્ય છે, તે જ ઈહલાકમાં પણ છે. માટે વિધિપૂર્વક જ ઉચિતવૃત્તિપણું હાય છે. આથા ઉલડું, અર્થાત્ એકત્ર અનુચિતકારિ તે અન્યત્ર ઉચિતકારિ હાય એમ માનનું તે તા અપ્રેક્ષાપૂર્વકારિવિજૃં ભિત 'अम्रेक्षापूર્વकारि विजृत्मितं हि तत्' અર્થાત્ એઈ વિચારી નહિં વર્ત્તનારા અવિચારી જનાનું ચેષ્ટિત છે. આમ મહુમાન હાય તા જ વિધિપરાયણપણું ઘટે ને વિધિપરાયણપણું હોય તા જ ઉચિત-વૃત્તિપણું ઘટે તે વિધિપરાયણપણું હોય તો જ ઉચિત-વૃત્તિપણું ઘટે. માટે ઉક્ત ક્રમે જે આ ત્રણ લક્ષણોના ઉપન્યાસ કર્યા છે તે સહેતુક છે.

આ ઉપરથી એ તાત્પર્ધ ફિલત થાય છે કે સૌથી પ્રથમ ધર્મ પ્રત્યે અને આ ધર્મ— કિયા પ્રત્યે બહુમાન-પરમાદર ભાવ હોવો જોઈ એ. આ બહુમાન હોય તો ધર્મની વિધિમાં તત્પરપણું પ્રાપ્ત ધાય; અને ધર્મની વિધિમાં તત્પરપણું હોય, તો ધર્મ બહુમાન, વિધિ- ઉચિત વૃત્તિ હોય, અર્થાત આ લોક-પરલાક સંબંધી કલ્યાણકારિ પરતા, ઉચિતવૃત્તિએ કમ એવી ઉચિત વર્ત્તના-આચરણા હોય. જેમકે-અસત્ય, ચારી, વ્યભિચાર આદિના અને અશુદ્ધ અપ્રમાણિક અનુચિત વૃત્તિના-આજિવકાના પરિત્યાગરૂપ ઉચિત પ્રવૃત્તિનું સેવન હાય. પણ આવી ઉચિત વૃત્તિ જેને ન હાય, ને જે અન્યાયથી અપ્રમાણિકતાથી અર્થાપાર્જન વઢે વૃત્તિ-આજિવકા કરતા હાય, જે જૂડ્- અભિચાર આદિ દ્રાચરણ સેવતા હાય, તે તો અનુચિતવૃત્તિ હાઇ અત્ર અનિધકારી જ છે. આવા અનિધકારી પ્રયોગે દોષ મ હા, ' મામુદ્રન ધિકારિપ્રયોગે દોષ દતિ' એડલા માટે પરાર્થપ્રવૃત્ત જેનાએ આ કહેવામાં આવતા લિંગથી-ચિદ્ધોથી તે અનિધકારીઓ એાળખી લેવા યાગ્ય છે.

Ŵ

ઉક્ત सक्षणुसंपन्न अधिकारीने ओणभवाना सिंग-प्रगट यिह्न हशीवे छे— स्टिङानि चैषां तत्कथा प्रीत्यादीनि । तथ्या—

तत्कथाप्रीतिः, निन्दाऽश्रवणम् , तदनुकम्पा, चेतसो न्यासः, परा जिज्ञासा । तथा-गुरुविनय:, सत्कालापेक्षा, उचितासनं, युक्तस्वरता, पाठोपयोगः । तथा-लोकप्रियत्वं, अगहिंता क्रिया, व्यसने धैर्यं, शक्तितस्त्यागां, लब्धलक्षत्वं चेति ॥

एभिस्तद्धिकारितामवेत्यैतद्ध्यापने प्रवर्तेत, अन्यथा दोष इत्युक्तं। ६

અર્થ :--અને એએાના લિંગા (ચિદ્ધો) તત્કથાપ્રીતિ આદિ છે. તે આ પ્રકારે-તત્કથાપ્રીતિ,નિન્દા અશ્રવણ, તદનુક પા, ચિત્તના ન્યાસ, પરા જિજ્ઞાસા; તથા-ગુરુત્વિનય, સત્કાલાપેક્ષા, ઉચિત આસન, યુક્ત સ્વરતા, પાઠાપયાગ; તથા-લાકપ્રિયત્વ, અગહિ તા ક્રિયા, અસનમાં વૈર્ધ, શક્તિ પ્રમાણે ત્યાગ, અને લબ્ધલક્ષત્વ.

એ એ સાથી તેની અધિકારિતા જાણીને આના અધ્યાપનમાં પ્રવત્તે, અન્યથા (નહિં તા) દેષ છે એમ કહ્યું છે. ક

पञ्चिका:—तेरवनुकम्पा—तेओ-वैत्यवन्दनिन्देश प्रत्ये अतु प्रंपा—ह्या. જેમકે-अहे। કच्टं! हे आ शियारा रलस्-तम्स्यी आवेश्टित (विटेश), विवश, હितामां मुद्रे। आम अनिष्ट येष्टा करे छे! वेतसो न्यास;-ियती। न्यास, असिकाषातिरेक्षी वैत्यवन्दनमां ज पुनः पुनः मननुं स्यापनः परा जिज्ञासा—परा-विशेषवती अेथी वैत्यवन्दननी ज जिज्ञासा—लख्यानी ध्व्याः. सत्कालापेक्षा—सत्काल अपेक्षा, संध्यात्रयश्य सुंदर कालनुं आश्रयख्. युक्तस्वरता—युक्तस्वरता, पर येशने अनुपद्माति शण्दताः पाठोपयोगः—पाठोपयोगः—पाठोपयोगः—वेत्यवन्दनादि सत्रयत पाठमां ज छपयेश्य, निस्न छपयुक्ताः लब्धलक्ष्यन्त्वं च—अने वर्ष्यक्ष्यपूष्टं, लब्धं—वर्ष्य-तिष्ट्षीत छे सर्वत्र अनुष्टानमां लक्ष्यं—विक्ष, पर्यात साध्य, येन-जिनाथी ते वर्ष्यक्ष्य, तेने। साव ते वर्ष्यक्षयतः जेम के--

"जाँ उ गुणो दोसकरो, न सो गुणो दोसमेव तं जाण। अगुणोवि ह होइ गुणो, विणिच्छओ सुन्दरो जत्थ॥"

અર્થાત્—જે ગુણ દોવકર હોય તે ગુણ નધી, તેને દેાવ જ જાણ; અગુણ પણ ગુણ હોય, કે જ્યાં વિનિશ્ચય (પર્યાવસાન) સુંદર હોય.

### વિવેચન

"સુમતિનાથ ગુણશું મિલીજી, વાધે મુજ મન પ્રીતિ; તેલ ખિન્દુ જિમ વિસ્તરેજી, જલમાંહે <mark>બલી</mark> રીતિ...

સાભાગી જિનશું લાગ્યા અવિહડ રંગ." શ્રી યશાવિજયજ

ઉકત અધિકારીઓ જે તેના લિંગ પરથી-પ્રગટ ચિદ્ધ પરથી એાળખી શકાય તે અત્ર કહ્યા છે:-(૧) તત્ કથાપ્રીતિ-ચૈત્યવંદન સંબંધી કથા પ્રત્યે પ્રીતિ. જ્યાં કચાંય

પણ આ ભક્તિક્રિયા પરત્વે વાર્ત્તા ચાલતી હાય, ત્યાં તે પ્રત્યે

અધિકારીને એાળખવાના પ્રગઢ ચિદ્ર અંતર્પ્રેમ સ્કુરે. (૨) નિન્દા અશ્રવણ-કાઇ તે સત્કિયાની નિન્દા કરે તે৷ તે સાંભળ નહિં, કાન ધરે નહિં. (૩) તદનુક પા–તે ચૈત્યવન્દનના નિન્દક પ્રત્યે અનુક પા–દયા. જેમકે—આ પામર મૂઢ

જીવા આવી સત્કિયાની નિન્દા કરે છે, તે બિચારાની શી દુર્ગત

થશે ? (૪) ચિત્તના ન્યાસ-આ સતકિયામાં એવા ઇચ્છાતિરેક વર્ત્ત કે યુનઃ યુનઃ ચિત્તનું તેમાં સ્થાપન થાય. (૫) પરા જિજ્ઞાસા-ચૈત્યવન્દન સંબંધી પરમાર્થને જાણવાની પરમ ઇચ્છા વર્ત્ત. આ પ્રથમ પાંચ ચિદ્ધો પરથી પ્રથમ બહુમાન લક્ષણનું અનુમાન થઈ શકે છે.

તથા-(१) ગુરુવિનય-ધર્મશિક્ષાદાતા ગુરુપ્રત્યે વિનય, નમ્રભાવે નમન-વંદનાદિ ઉપચાર. (૭) સત્કાલાપેક્ષા-આ સત્લક્તિકિયાને ઉચિત સંધ્યાત્રયરૂપ સત્કાલનો આશ્રય કરવા તે. (૮) ઉચિતાસન-ગુરુથી ઉચ્ચ આસન કે સમ આસન નહિં, પણ નીચું આસન. (૯) યુક્તસ્વરતા-યથાયાગ્ય સ્વર કાઢવા તે, બીજાના યાગમાં ઉપઘાત કે વિશ્વેષ થાય એવા ઘોઘાટ કે કાલાહલ ન કરતાં કે રાગડા ન તાણુતાં, ઉચિત સ્વરે પાઠ કરવા. (૧૦) પાઠાપયાગ-ચૈત્યવન્દનાદિ સ્ત્રના પાઠમાં ઉપયોગ, ચિત્તનું સાવધાનપાણું. આ બીજા પાંચ ચિદ્ધો પરથી બીજા વિધિપરતા લક્ષણનું અનુમાન થઈ શકે છે.

તથા—(૧૧) લાક પ્રિયત્વ—પાતાના સુશીલપણાના એવા પ્રભાવ પડ્યો હાય કે જેશી લાક પ્રિયપણું પ્રાપ્ત હાય. (૧૨) અગહિંતા ક્રિયા—અનિંદ અવ્યસ્ હાય. (૧૩) અગહિંતા ક્રિયા—અનિંદ અવ્યસ્ હાય. (૧૩) અગસનમાં દાર્ય — વ્યસન—સંકટ—આપત્તિ આવી પડ્યે દાર્ય-ધીરપણું ન છાડે. (૧૪) શક્તિ પ્રમાણે ત્યાગ—અહંત્વ—મમત્વળુ છે છે કે, કૂલણુ શઈને ગળ ઉપરવટ નહિં પણ પાતાની શક્તિ પ્રમાણે જ દાનાદિરૂપ વા વ્રતિનિયમાદિરૂપ ત્યાગ. (૧૫) લા ધલક્ષત્વ —પર્યં ત સાધ્ય-છેવટના લક્ષ ભૂલવા નહિં તે લબ્ધલક્ષત્વ. જેમ રાધાવેધ સાધનારા આણાવળીના લક્ષ રાધાની કીકી પર જ હાય તેમ આ બધી આત્મસાધન કિયા કરીને પણ મહારે એક આત્માર્થ જ સાધવા છે, આત્મશુદ્ધિ કરી એક આત્મસિદ્ધિ જ સાધવી છે, એ લક્ષ નિરંતર લક્ષમાં રાખવા તે લબ્ધલક્ષત્વ. આ ત્રીજા પાંચ ચિદ્ધો પરથી ત્રીજા ઉચિતવૃત્તિત્વ લક્ષણનું અનુમાન થઈ શકે છે—આ પંદર ચિદ્ધો પરથી અધિકારીપણું પરીક્ષીને આના અધ્યાપનમાં પ્રવર્તા, નહિં તો દોષ છે એમ કહ્યું છે.

" હવે જિન વચન પ્રસંગથી, જાણી સાધક નીતિ; શુદ્ધ સાધ્ય રૂચિપણે, કરીએ સાધન રીતિ...નિમ નિમ."—શ્રી દેવચંદ્રજી• અચિત્તય ચિત્તામણિસમું ચૈત્યવન્દન પામીને પણ અનધિકારી વિધિઅસેવનાદિથી મહા અકલ્<mark>યાણ</mark> પામે છે, ને તેના કારણિક પાતે થાય છે, માટે અધિકારીમાં જ પ્રયોગ કરવાની અધ્યાપક**ને લલામણ** કરે છે—

आह—क इवानधिकारिप्रयोगे दोष इति।

उच्यते—स द्यचिन्त्यचिन्तामणिकल्पमनेकभवशतहस्रोपात्तानिष्टदुष्टाष्टकम्मराशिजनि-तदौर्गत्यविच्छेदकमपीदमयोग्यत्वादवाष्य न विधिवदासेवते, स्राधवं चास्यापादयतीति। ततो विधिसमासेवक: कल्याणमिव महदकल्याणमासादयति। उक्तं च—

> 'धम्मानुष्ठानवैतथ्यात्, प्रत्यपायो महान्भवेत्। रोद्रदुःखोयजनको, दुष्प्रयुक्तादिवौषधाद्॥ इत्यादिः'

अतोऽनधिकारिप्रयोगे प्रयोक्तृकृतमेव तत्त्वतस्तदकस्याणमिति लिङ्गैस्तदधिकारिता-मवेत्यैतद्वस्यापने प्रवर्तेत। <sup>9</sup>

અર્થ :--શંકા--અનધિકારિપ્રયાગમાં એવા તે કરા દાષ છે ?

(સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—તે (અનધકારી),—અનેક ભવશતસહસથી શહેલ અનિષ્ટ દુષ્ટ અષ્ટ કમેરાશિજનિત દીર્ગત્યનું (દારિઘનું) વિચ્છેદનારૂં, એવું અચિન્ત્ય ચિન્તામણિ સમું આ (ચૈત્યવન્દન) પણ પામીને, અધાગ્યપણાને લીધે, વિધિવત આસેવતા નથી, અને આનું લાઘવ આપાદન કરે છે; તેથી કરીને તે થકી વિધિસમાસેવક જેમ કલ્યાણને, તેમ તે મહત અકલ્યાણને પામે છે. કહ્યું છે કે—

> 'ધર્માનુષ્ઠાન વૈતથ્યથી, પ્રત્યપાય મહા થાય; જ્યમ દુષ્પ્રયુક્ત એાસડે, રૌદ્ર દુ:ખોઘ પ્રદાય.'

અર્થાત્-'ધર્માતુષ્ઠાનના વૈતથ્ય થકી (વિતથપણાથી–ખાદાપણાથી) રીક દુ:ખએાઘના જનક એવા મહાન્ પ્રત્યપાય (ઉલદી હાનિ ) હોય,—દુષ્પ્રયુક્ત ઔષધ થકી જેમ હોય છે તેમ.' એથી કરીને અનધિકારિપ્રયાગમાં તત્ત્વથી પ્રયાકતકૃત જ તેતું અકલ્યાણ છે, એટલા માટે લિગાથી તેની અધિકારિતા જાણીને આના અધ્યાયનમાં પ્રવત્તે'.

#### વિવેચન

"ભાવ હો પ્રસુ!ભાવ ચિન્તામિલુ એહ, આતમ હો પ્રસુ! આતમસંપત્તિ આપવાછ; એહિ જ હા પ્રસુ! એહિ જ શિવસુખ ગેહ, તત્ત્વ હો પ્રસુ! તત્ત્વાલંગન થાપવાછ... મૂરતિ હો પ્રસુ! મૂરતિ અનંત જિલ્હંદ."—શ્રી દેવચંદ્રછ.

"કામિત પૂરણ સુરતરુ, સખી. આનંદઘન પ્રભુ પાય-સખી."—શ્રી આનંદઘનજી

એટલે જિજ્ઞાસુ પુનઃ પ્રશ્ન કરે છે—અહા આચાર્ય ાં અનિધકારીમાં આ ચૈત્ય-વન્દનના પ્રયાગ કરવામાં એવા તે કર્યા દેષ છે, કે જેથી કરી અચિત્ય ચિંતામણિ આપ કરી કરી અનિધકારીપ્રયાગના નિષેધ પર આટલા બધા ભાર સમું ચૈત્યવંદન મૂકા છા ? એના ઉત્તર આપતાં ભાવિતાત્મા આચાર્ય જ વહે છે— આ ચૈત્યવન્દન જેના મહિમા ન ચિંતવી શકાય એવું અચિત્ય ચિन्ताभि सभान छे. 'अचिन्त्यचिन्तामणिकस्पम्.' એટલે જ લાખા કોડા લવામાં ઉપાજન કરેલ અનિષ્ટ દુષ્ટ અષ્ટ કર્મરાશિથી ઉપજેલ દોર્ગ ત્યનું—આત્માના ગુણદારિઘનું તે विश्छेदक छे, "दौर्गत्यविच्छेदकं", अर्थात् क्रभीश्वरण् ह्र क्री ते आत्मानी अनंत ગુણસમૃદ્ધિ પ્રગટ કરે છે. આવું દોર્ગ ત્યનું વિચ્છેદક અચિન્ત્ય ચિન્તામણિ સમું ચૈત્ય-વન્દ્રન પાર્મીને પણ અનધિકારી છત્ર પાતાના અચાગ્યપણાને લીધે વિધિવત્ આસેવતા નથી, એટલું જ નહિ પણ આનું લાઘવઆપાદન કરે છે, લાઘવ-હલકાપણું ઉપજાવે છે, જેમ તેમ પ્રયોગ કરી આ મહાન્ કિયાના ગૌરવની હાનિ કરે છે. એટલે વિધિસમાસેવક —વિધિથી સમ્યક્ આસેવન કરનાર જેમ મહત્ કલ્યાણને પામે છે, તેમ આ અવિધિ-સમાસેવક અવિધિથી આસેવન કરનાર અનધિકારી જીવ મહત્ અકલ્યાણને

મહા અકલ્યાણ

વિધિઅનાસેવન થકી પામે છે. અર્થાત્ આત્મમં પત્તિ આપવા માટે અચિન્ત્ય ભાવ-ચિન્તામણિ લાચવઆપાદનથી અર્હત્ ભગવંત જેવા મહત્ વિષયપણાએ કરીને જે અચિન્ત્ય ચિન્તામણિ સમું આ ચૈત્યવન્દ્રનરૂપ મહત્ ભક્તિઅનુષ્ઠાન છે, તે જે ઉક્ત ભાવ-વિધિથી એટલે કે ઉપયોગથાં, નિરાશ સાથી, સમ્યક્દિષ્ટિથી, ભક્તિથી,

મહુંમાનાદિથી સમ્યક્ષણે કરે તે મહાકલ્યાણનું ભાજન થાય; અને જે ઉક્ત વિધિથી વિપરીતપણે અવિધિથી એટલે કે અનુપયાગથી, આશંસાથી, મિશ્યાદેષ્ટિથી, અલક્તિથી, અભહુમાના દિથી અસમ્યક્ષ્પણે કરે તે મહાઅકલ્યાણનું ભાજન થાય. કારણ કે જેમ મહત્ એવા સત્ પ્રત્યેની અનાશાતનાથી, આદરથી, વિનયથી, ભક્તિથી, ખહુમાનથી, આરાધનથી મહામાક્ષર્ય સત્ કળ મળે; તેમ તે પ્રત્યેની આશાતનાથી, અનાદરથી, અવિનયથી, અભક્તિથી, અબહુમાનથી, વિરાધનથી મહાસંસારરૂપ અસત્ કળ મળે. જેમ રાજા રીઝે તા ન્યાલ કરી દો ને ખીજે તા ઘરળાર પણ જાય; તેમ આરાધનાથી સત્ પ્રસન્ન થાય તા છવતું કલ્યાણ કલ્યાણ થઈ જાય, અને વિરાધનાથી અપ્રસન્ન થાય તા મહા અકલ્યાણ થાય.

'' જાણું હો પ્રભુ જાણું જન્મ કયત્થ, જો હું હો પ્રભુ! જો હું તુમ સાથે મિલ્યાેઝ; સુરમાણું હા ત્રભુ ! સુરમાણું પામ્યા હત્ય, આંગણું હા પ્રભુ ! આંગણું મુજ સુરતરુ ફ્લ્યાછ. " શ્રી. યશાવિજયછા

આ અંગે અત્રે સુભાષિત ટાંકયું છે કે 'ધર્માનુષ્કાનના વૈતચ્ચથી–વિતથપણાથી મહાન્ પ્રત્યપાય થાય છે કે જે રીદ્ર દુઃખસમૂહના જનક-ઉપજાવનાર હાય છે,-દુષ્પ્રસુક્રત ઔષધની પેઠે.' અર્થાત્ ગુણકારી ઔષધના પણ જો દુષ્પ્રયોગ કરવામાં

ધર્માનુષ્ઠાનના વૈતથ્યથી महान् प्रत्यपाय આવે, તા દુષ્ટ વિપરીત મિથ્યા અસત્ એવા અવિધિપ્રયાગ કરવામાં આવે, તેથા ગુલુને બદલે ઉલટી માટી હાનિ થાય. તે જ પ્રકારે આત્મગુણુકારી ધર્માતુષ્કાનના પણ જો દુષ્પ્રયોગ કરવામાં આવે, દુષ્ટ विषरीत भिथ्या असत् स्रेवे। अविधिप्रयोग क्ष्यामां आवे, ते।

તેથી આત્માને ગુણને બદલે ઉલડી મહાન્ હાનિ થાય. કારણ કે આ ધર્માનુષ્ઠાન ઔષધ ભવરાગના નાશ કરનારૂં મહા યાગ-રસાયન હાઈ પૌષ્ટિક રસાયન જેમ પચાવતું સહેલું નથી. એટલે જેમ રસાયનના પ્રયાગ યાગ્ય ઉદ્દીપ્ત જઠરાગ્નિવાળા અધિકારી પર કરવામાં

આવે તો તેને આરાગ્ય આપી દીર્ઘાયુ અલે છે; પણ મંદાગ્નિવાળા અનિધિકારી દુર્ખળ મનુષ્ય પર તેના પ્રયાગ કરવામાં આવે, તા તે તેને છરવવાની શક્તિના અભાવે લારે પડી જાય છે અને પ્રાણાંત વિપરીત પરિણામ પણ આપે છે; તેમ આ ધર્માનુષ્ઠાનરૂપ યાગ –રસાયનના પ્રયાગ ઉદ્દીપ્તરાક્તિસંપન્ન યાગ્ય અધિકારી પર કરવામાં આવે તો તેને બરાબર પચે છે અને ભવરાગના નિર્મૂળ નાશ કરી અજરામરપણું આપે છે; પણ મંદશક્તિવાળા અયાગ્ય અનિધકારી છવ પર આના પ્રયાગ કરવામાં આવે તો તે તેને આત્મપરિણામપણે જરતું –પચતું નથી, અને આ સ્ત્ર તો મને આવેડે છે, આ કિયા તો હું કરૂં છું, આમાં તે શું છે? ઈત્યાદિ પ્રકારે ઉલં મિથ્યાલિમાન રૂપ અછર્ણ મને સાનના અપચા ઉપજાવી મહાઅનર્થકારી થઈ પડે છે, યાવત્ જ્ઞાનાદિ—સાવપ્રાણહરણરૂપ લાવમૃત્યુ કરે છે, આમ જે જ્ઞાન નિર્જરાના હેલુ થઈ મહાકલ્યાણકારી મોલનું કારણ થલું જોઈએ, તે જ્ઞાન અનિધકારી છવના હાથમાં જવાથી તેને માનના હેતુ થઈ મહાઅનર્થકારી સવળન્યનનું કારણ થઈ પડે છે!

"જે જ્ઞાન મહાનિજ રાના હેતુ થાય છે, તે જ્ઞાન અનિધકારી જીવના હાથમાં જવાથી તેને અહિતકારી થઈ ઘણું કરી પરિણુમે છે."–શ્રીમદ્ભ રાજચંદ્ર, અં. ૧૬૫.

આ ધર્માનુષ્ઠાન યાત્ર ખરેખર! મહાપ્રયાગ છે, એક લાકાત્તર કાર્ટિના માટા અખ-તરા (Great & grand experiment) છે. એટલે તે જે સવળા ઉત્તરે તા બેઢા પાર થઈ જાય, જીવનું કલ્યાણ કલ્યાણ થઈ જાય; અને અવળા પડે તા

યાગ જીવનું નાવડું ડૂબી જાય! મહદ્ વસ્તુની હીન ઉપયાગરૂપ આશા-મહા પ્રયાગ તનાથી અકલ્યાણ થઈ મહા હાનિ થાય,-વિજ્ઞનાના પ્રયાગની પેઠે.

એક ને એક વસ્તુમાંથી તેના ઉપયોગ પ્રમાણે ઝેર કે અમૃત નીકળે છે; તેમ આ ધર્માનુષ્ઠાનરૂપ યોગપ્રયોગના સદુપયોગથી અમૃત નીકળે ને દુરુપયોગથી ઝેર નીકળે! દા. ત. આત્માને આત્મસ્વભાવમાં સ્થિતિરૂપ આત્મધર્મ પમાડનારૂં ધર્માનુષ્ઠાન જે આ લોક-પરલાક સંખંધી કામનાથી રહિતપણે કેવલ શુદ્ધ આત્માર્થ જ નિર- હંકારપણે કરવાનું છે એવું વિધાન જ્ઞાની પુરુષોએ કર્યું છે; તે ધર્માનુષ્ઠાન પણ જો આ લોક-પરલાક સંખંધી કામનાથી, પરભાવ-વિભાવની આકાંક્ષાથી અહંકારપણે કરવામાં આવે,

તો તે અત્માના ગુણની ઘાત કરનારૂં આત્માને ઝેરરૂપ વિષઅનુષ્ઠાન અનિધકારીપ્રયોગ થઈ પડે છે. આમ આ લાક-પરલાક સંબંધી કામનાથી કરવામાં પ્રયાકતકૃત આવતું વિષયનુષ્ઠાન ભાવઅવિધિરૂપ હાઈ આત્માને મહા-મહા અકલ્યાણનું કારણ થઈ પડે છે; અને તત્ત્વથી આ અકલ્યાણનું કારણ પણ અનિધકારીમાં પ્રયાગ કરનાર ઉપદેશક જ થઈ પડે છે. એટલા

માટે ઉપરમાં કહેવામાં આવેલા લિંગા-પ્રગટ ચિદ્ધો પરથી તેની અધિકારિતા જાણીને આ ચૈત્યવન્દનના અધ્યાપનમાં તે ઉપદેશક પ્રવર્તે, એ જ તાત્પર્ય છે.

એમ અધિકારીપ્રયોગ કરતા અધ્યાપક વચન આરાષ્યું છે, એથી ઉલદું કરતાં ઉલદું જ કર્યું, એમ કહે છે---

पवं हि कुर्वता आराधितं वचनं, बहुमतो लोकनाथः, परित्यक्ता लोकसंज्ञा, अङ्गीकृतं लोकोत्तरयानं, समासेविता धर्म्मचारितेति । अतोऽन्यथा विपर्यय इत्यालोचनीय-मेतदतिसक्षमाभोगेन ॥ ८

અર્થ :-કારણ કે એમ કરતાં તેનાથી (અધ્યાપકથી) વચન આરાધિત થયું, લાકનાથ ખહુમત થયા, લાકસંજ્ઞા પરિત્યક્ત થઈ, લાકાત્તર યાન (માર્યગમન) અંગીકૃત થયું, ધર્મ-ચારિતા સમાસેવિત થઇ; આનાથી અન્યથા ( ઉલડા પ્રકારે) વિષય ( વિષરીતપહું ) છે, એમ આ **અતિ સૂક્ષ્મ આભેાગથી (મતિવિસ્તારથી** ) આક્ષેત્રચવા ચાત્ર્ય છે.<sup>૮</sup>

#### વિવેચન

" ચરમ નયણ કરી મારગ જોવતા રે, ભૂલ્યા સયલ સંસાર; જિલે નયલે કરી મારગ જોઈએ રે, નયન તે દિવ્ય વિચાર."—શ્રી આનંદલનજી

ઉપરમાં કહ્યું તેમ અનધિકારીપ્રયેાગે પ્રયોક્તૃકૃત જ તેનું અકલ્યાણ હાય છે, એટલા માટે અધ્યાપક ગુરુ પાતાની જેખમદારી બરાબર સમજ ઉક્ત લિંગા પરથી અધિકારિપણાની સમ્યક્ પરીક્ષા કરી આના અધ્યાપનમાં-શિક્ષણમાં પ્રવર્તે. કારણ કૈ 'पवंदि कुर्वता आराधितं वचनं।' ઈ. એમ કરતાં ખરેખર! અધિકારીપ્રયાેગ તેણે (૧) વચનનું–ભગવાનની આગમરૂપ આજ્ઞાનું આરાધન કર્યું.

કરે तेણે વચન (ર) અને એમ આજ્ઞા આરાધવાથી તે લાકના નાથનું બહુમતપણં-આરા<sup>ક્</sup>યું ઈ.

પરમ સંમતપાશું-માન્યપાશું કર્યું, બહુમાન કર્યું. (3) અને એમ आ क्षेडिंत्तर हेवना अने तेनी आज्ञाना अह्मतप्रशुधी क्षेड्स ज्ञाना

પરિત્યાગ કર્યો; લાેકદેષ્ટિએ ધર્મ માનવારૂપ લાેકસંજ્ઞાના, ગતાનુગતિક ગાહરીઆ પ્રવાહ જેવી એાઘદષ્ટિરૂપ લાેકદષ્ટિના સર્વથા ત્યાળ કર્યો; જનમનરંજનરૂપ લાેકપંક્તિમાં બેસવાનું છાડી દીધું. (૪) અને એમ અંધશ્રદ્ધારૂપ લૌકિક માર્ગ છાડી, અલૌકિક-લાકાત્તર માર્ગ ગમન કરવાનું અંગીકાર કર્યું. (૫) અને એમ લાકસંગા છાડી લાકાત્તર માંગે ગમન કરવાથી તેેણે સાચેસાચા ધર્મવારિપણાનું સમ્યક્ર આસેવન કર્યું, ખરેખરૂં નિર્દાલ ધાર્મિકપણું આચર્યું.

પણ આનાથી અન્યથા એટલે કે અનધિકારિપ્રયાગ કરે તા વિપર્યય હાય, ઉપર કહ્યું તેથી અધું ઉલદું જ હાય. અર્થાત્ તેણે ભગવાનનું આગારૂપ વચન આરાધ્યું નહિં, એટલે ભગવાન્ લાેકનાથને ખહુમત કર્યા નહિં, એથી લાેકસં જ્ઞા છાડી અનધિકારિપ્રયાેગે નહિં ને લાેકાત્તર માર્ગે ગમન કર્યું નહિ અને સાચું ધર્મચારિષાશું એથી ઉલડું આચર્યું નહિ. આ બધુંય વિવેશી વિચારકે અતિ સૂક્ષ્મ આભાગથી એટલે કે પાતાના બુદ્ધિવિસ્તાર જેટલા પ્હાંચે ત્યાં સુધી સુદ્દમપણ विचारवा યેછ્ય છે. આમ ज्ञानी પુરુષે જીવના એકાંત હિતહેતુએ આ અધિકારીપ્રયોગની એટલે કે અધિકારી જીવને જ આ આપવાની વાત કહી છે.

पञ्जिकाः---डेवे। हे लोकसंज्ञा-बे। इसंग्रा, शतानुशति इबक्षणा वे। इहेरि, लोकोत्तरयानम्-वे। इत्तर प्रवृति,

- " લાક સંજ્ઞાથી લાકાય જવાતું નથી. "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર.
- " આદર્યો આચરણ લાેક ઉપચારથી શાસ અભ્યાસ પણ કાંઈ કીધા; શુદ્ધ શ્રદ્ધાન વળી આત્મ અવલંબ વિણ, તેહવાે કાર્ય તિણે કાે ન સીધા." શ્રી દેવચાંદ્રછ

## 卐

٧.

# આગમવિહિત શ્રેયામાર્ગની ઉદ્દેધાષણાઃ સૂત્રબાધક અપવાદના તિરસ્કાર

વચનાકત પંચ શિવાય હિતપ્રાપ્તિના ખીજો ઉપાય નથી, એમ આગમવિહિત વિધિમાર્ગની સુવિહિત-શખર હરિભદ્રજ ઉદ્ધાષણા કરે છે—

न हि वचनोक्तमेव पन्थानमुहंस्थापरो हिताप्त्युपाय:। न चानुभवाभावे पुरुषमात्र-प्रवृत्तेस्तथेष्टफलसिद्धिः, अपि च लाघवापादनेन शिष्टप्रवृत्तिनिरोधतस्तद्विघात एव ॥

અથ<sup>ર</sup>:—ખરેખર! વચનાકત જ પંચ ઉલ્લ'ઘીન (શિવાય ) હિતપ્રાપ્તિના બીજો ઉપાય નથી. અને અનુભવ અભાવે પુરુષમાત્ર પ્રવૃત્તિ થકી તથાપ્રકારે ઇષ્ટક્લસિદ્ધિ નથી, એટલું જ નહિં પણ લાઘવઆપાદન વડે શિષ્ટ પ્રવૃત્તિના નિરોધ થકી તેના (ઇષ્ટક્લસિદ્ધિના) વિદ્યાત જ હોય છે.

#### વિવેચન

" તે માટે ઊભા કર જોડી, જિનવર આગળ કહિયે રે; સમય ચરણ સેવા શુદ્ધ દેજો, જિમ આનંદઘન લહિયે રે…ષડ દરિશણ," શ્રી આનંદઘનજી

અત્રે કાેઈ શંકા ક**રે** કે—અત્રે શુભ કૃત્યમાં પુરુષ માત્ર પ્રવૃત્તિ એજ હિતના હપાય છે, એમાં વચનની અપેક્ષા શી ? તેના ઉત્તર આપતાં શાસ્ત્રકાર મહર્ષિ લલિત

पश्चिका—पुरुष भात्र प्रवृत्ति पण् हित्रप्राप्ति छपाय है।य, तिहं है वयने।इत क पंथ येभ आशंडीने इक्कुं—न चानुभवेत्यादि.-आ अिलप्राय छे—प्वें स्वयंभेव दृष्ट्इसवाणा कृषि आिर्झां तेना छपायपूर्वं है, अने अदृष्ट्रस्वाणा निधानणननािह कर्ममां आप्तापिष्ट छपायपूर्वं के प्रवृत्तने स्वाक्षिति इसिहि अवस्य हे।य छे,—निहं है अन्यथा. ओटसा भाटे अतीन्द्रिय इसवाणा शैत्यवन्द्रनां इस परत्वे स्वानुस्व असावे पुरुषमात्र प्रवृत्तिना आश्चयश्ची विविक्षित इसिहि नथी,—व्यक्षियार संस्थिते सीधे; अथी क्रीने शास्त्रोपदेश थडी तेमां प्रवर्त्वं ये। ये छे. अपि च—ओ दृष्णान्तरना समुस्यय अर्थमां छे. यदस्य प्रवृत्तियी सम्यक् शैत्यवन्द्रन विधिना स्वाचचापादनेन—साधवस्थापादन वडे, सधुक्रय अर्थमां छे. यदस्य प्रवृत्तिवी सम्यक्ष्य श्वर्षात्र प्रवृत्तिनिरोधतः—शिष्ट प्रवृत्तिना निरोध थडी, पूल्य पूल्वश्प शिष्टास्यारना परिहार थडी, तिद्विधात एव—तेने। विधात क, छपायान्तरथी पण् संस्थती तथाप्रकारनी छिट्यस्य सिहिने। विष्कं क होय छे. क्षुं छे हे—"प्रतिबद्धनाति हि श्रेयः पूज्यपूजाव्यितिक्रमः"—पूल्य पूलिने। व्यतिक्रम श्रेयने प्रतिभिक्ष करे छे.

શિવાય હિતપ્રાપ્તિના બીજો કાેઇ ઉપાય છે નહિં,

सुलाषित वहे छे है- 'न हि वचनोक्तमेव पन्थानमुहंच्यापरो हिता-'વચનાકત જ પંચ प्त्यपाय:।' ખરેખર! વચનાકત જ પંચ શિવાય હિતપ્રાપ્તિના બીજો કાઈ ઉપાય છે નહિં. કારણ કે જેણે પરમ આત્મહિત પ્રાપ્ત કર્યું છે, એવા પ્રાપ્ત આપ્ત પુરુષનું વચન તે જ આગમ છે; એટલે આવા આત્માનુભવી આપ્તનું આગમવચન જ જીવને આત્મહિતના એક અને અદિતીય ઉપાય છે: અને આ જીવને તો तथाप्रधारनी

અનુભવ છે નહિં, એટલે અનુભવ અભાવે પુરુષમાત્ર પ્રવૃત્તિ થકી ઈપ્ટક્લની સિહિ નથી. જેનું ફલ દેષ્ટ છે એવા કૃષિ આદિમાં તેના ઉપાયપૂર્વંક પ્રવર્ત્ત તા ઇષ્ટફલસિન્દિ થાય, पण केनुं इस अहष्ट છે એવા निधानभनन (ખજાના ખાદવા) आદિમાં તા તેના तજરૂ આપ્તના ઉપદેશપૂર્વંક પ્રવર્ત્ત તો જ નિધાનપ્રાપ્તિરૂપ ઇષ્ટફલસિલ્ડિ થાય. તેમ અદષ્ટ અચિંત્ય અતીંદ્રિય કુલવાળા પરમનિધાનરૂપ ચૈત્યવન્દન વિષયમાં પણ પરમ આત્માનુભવી આપ્તના ઉપદેશપૂર્વંક પ્રવર્ત્ત તા જ માક્ષપ્રાપ્તિરૂપ ઇષ્ટક્લસિન્દ્રિ થાય. એટલા માટે મુમુક્ષુએ આપ્ત પુરુષના આગમવચન અનુસાર જ પ્રવર્ત્તવા યાગ્ય છે.

આમ વચનાકત પંચ શિવાય — આગમવિદ્ધિત વિધિમાર્ગ શિવાય હિતપ્રાપ્તિના બીજો ઉપાય નથી, એટલે આ ઉપયોગાદિ—અહમાનાદિરૂપ ઉક્ત વિધિમાર્ગ છોડી સ્વચ્છં દે પ્રવૃત્તિ કરતાં ઇષ્ટકલસિદ્ધિ નથી. એટલું જ નહિં પણ ખાટી પ્રશા-સ્વચ્છં દુ પ્રવૃત્તિથી લિકારૂપ સ્વચ્છં દુપ્રવૃત્તિથી સમ્યક્ ચૈત્યવન્દન પ્રવૃત્તિના લાઘવ-**લાઘવઆપાદન આદિ આપાદાન**—લાઘવકરણ (હલકાપણ કરવા) વહે કરીને સાચી શિષ્ટ પ્રવૃત્તિના નિરાધ થાય છે. એથી કરીને ઈપ્ટક્લિસિક્રિના ઉલટા વિદ્યાત જ-અટકાયત જ-અંતરાય જ હાય છે. માટે અધિકારી-અનિધિકારીના વિવેક વિના આ અચિન્ત્ય ચિન્તામણિ સમા ચૈત્યવન્દનના અનિધકારીમાં પ્રયાગ કરવા, તે ' ભેંસ આગળ ભાગવત 'ની જેમ અથવા 'ડ્રક્કર પાસે માતીના ચારા નાંખવા 'ની જેમ (Casting pearls before swine) આવી મહત વસ્તુને જ્યાં ત્યાં ફેંકી દેવારૂપ હાઈ, તે સત્કિયાનું લાઘવ-ઢલકાપણું કરવા ખરાખર ને યથાસૂત્ર ક્રિયાનું વિલેશ્યન કરવા ખરાખર છે, એટલે તેથી ઇબ્ટક્લના અંતરાય હાય એમ કહ્યું તે યથાર્થ જ છે.



અપવાદ પણ સત્રઅભાષાથી હાેય, પણ સત્રભાષાથી અપવાદનું સેવન તાે પરમગુરુનું લાધવકારિ ક્ષદ્રસત્ત્વચેષ્ટિત છે તે તેનું ત્રહણ તે સંસારસરિત્સ્ત્રોતમાં તણખલાને પકડવા જેવું છે, એમ માર્મિક કથત કરે છે-

अपवादोऽपि स्त्राबाधया गुरुलाघवालोचनपरोऽधिकदोपनिवृत्या ग्रुभ: शुभानुबन्धी महासत्वासेवित उत्सर्गभेद एव, न तु स्त्रवाधया । गुरुलाधविनताऽभावेन हितमहिता-नुबन्ध्यसमंज्ञलं, परमगुरुहाधवकारि क्षुद्रसत्त्रविज्ञमितमिति॥

एतदङ्गीकरणप्यनात्मज्ञानां संसारसरिच्छोतसि कुशकाशावलम्बनमिति परिभावनीयं सर्वेशा । १०

અર્થ: અપવાદ પણ-સત્રઅભાધાથી ગુરુલાઘવ આલાેચનપર, અધિક દાષ નિવૃત્તિથી શુભ, શુભાનુખન્ધી, મહાસત્ત્વ આસેવિત એવા-ઉત્સર્ગભેક જ છે, નહિ કે સૂત્રભાધાથી. ગુરુલાઘવચિન્તાના અભાવથી અહિતાતુખ'વી હિત અસમંજસ હોઇ, પરમ ગુરુતું લાઘવકારિ એવું કાર્ડ સત્ત્વનું વિજાંભિત (વિલસિત-ચેષ્ટિત) છે.

આતું અંગીકરણ પણ અનાત્મન્નાતું સંસારસરિત્-સ્રોતમાં કુશકાશઅવલંખન છે, એમ સર્વાથા પરિભાવન કરવા યાત્ર્ય છે. ૧૦

### વિવેચન

"પાપ નહિ કાઇ ઉત્સત્ર ભાષણ જિસા, ધર્મ નહિ કાઈ જગ સત્ર સરિખા; સૂત્ર અનુસાર જે ભવિક કિરિયા કરે, તેહના શુદ્ધ ચારિત્ર પરિખા. ધાર તરવારની." -શ્રી. આનંદઘનછા.

अत्रे डैार्ड शंधा करे है आप आ स्त्रोक्त विधि अनुसार वर्तवानी ने अधिकारी-પ્રયોગની વાત કરા છા, તા તેમાં શું અપવાદ નહિં હાય ? તેના અત્ર જવાબ આપ્યા

અષવાદ પેશ સત્રઅપાધાથી કેવા હાય ?

છે કે અપવાદ પણ 'સત્રાહાધયા' સૂત્રઅબાધાથી હાવા નોઇએ, સૂત્ર અવિરુદ્ધ હાવા જોઈએ. કારણકે ઉત્સર્ગરૂપ કે અપવાદરૂપ જે જે આરા રાાનીએ કરી છે, તે કેવલ છવના કલ્યાણહેતુએ, જેમ આત્માર્થ ઉત્પન્ન થઈ વર્ષમાન થાય ને સુરક્ષિત અને એમ એક શ્વરૂપાનુસંધાન લક્ષ્યના એકસ્ત્રપણે કરી છે. એટલે સ્ત્રથી અવિરુદ્ધ

श्रेवे। अपवाह प्रश्न ' शुरुक्षाधव आलेश्यनपर' ' मुरुलाधवालोचनपरः' अर्थात् केमां ગુણ અધિક અને દાષ અલ્પ હાેય, લાભ વિરોષ ને હાનિ લેશ હાેય એવા ગુરુલાઘવના વિચાર પ્રધાન હાય,-એવા સાચી વાણીયાગતવાળા હાવા જોઈએ. એટલા માટે જ અત્રે કહ્યું કે તે 'અધિક દેષ નિવૃત્તિ વડે કરીને શુભ (પ્રશસ્ત) અને શુભાનુબંધી '–શુભભાવના અનુબંધ કરનાર હાવા જોઈએ. અને આવા જે સૂત્રઅળાધક, ગુરુલાઘવ ચિંતાવાળા, શુભ અને શુભાનુષાંથી અપવાદ છે. તે તો કારણવિશેષે મહાસત્ત્વ મહાત્માંઓએ આત્મ-સંયમની રક્ષાર્થ સેવન કરેલા ઉત્સર્ગના લેદ જ છે; કારણકે આ અપવાદ પણ ઉત્સર્ગના ભંગ માટે નહિ, પણ ઉત્સર્ગની રક્ષા અર્થેજ સેવવામાં આવે છે. એટલે તે ઉત્સર્ગાકલહેત દ્રાંઈ ઉત્સર્ગાવિશેષ જ છે.

पश्चिका—अपवादोऽपि-४त्याहि. उत्सार्गभेद पत्र-६त्सर्गभेह ०. ६५तक्षस्थ्वाणे। स्थप्वाह ઉત્સર્ગ સ્થાનાપત્ર પણાએ કરીને ઉત્સર્ગ ફલહેતુ છે એટલા માટે ઉત્સર્ગ વિશેષ જ છે. पतद् द्वीकरण-मिष-आनं એટલે ક્ષુદસત્ત્વવિજાંભિતનું અપવાદપણ અ'ગીકરણ પણ, આદરણ પણ, તા પછી અનંગીકરણનું તા પૂછવું જ શું ! આલંબન નથી થતું એમ 'અપિ ' પણ શખ્દતા અર્થ છે. क्रज्ञ-काशालम्बनम्-५श अने अश ते ५श-अश, तेओतुं आलंभन-आश्र्यण् ते अनालंभन वर छे,-અપુષ્ટ આલંખનપણાને લીધે.

આમ સૂત્રઅભાધાથી જે અપવાદ છે તે ઉત્સર્ગભેદ જ છે, નહિં કે સૂત્રભાધાથી હાય તે. એટલે સૂત્ર માધાથી જે અપવાદ સેવવામાં આવે તે લલે કદાચ તાત્કાલિક કંઈક લાભ કરતા હાય તા પણ પરિણામે તા મહાહાનિ કરે છે. એટલે જ અત્રે સુત્રખાધાથી કહ્યું છે કે– ' ગુરુલાધવચિંતાના અક્ષાવથી અહિતાનળ'ધી હિત असमें असे छे.'-'गुरुलाघवचिन्ताऽभावेन हितमहितानुबन्ध्यसमञ्जल'. અપવાદસેવન તે પરમગુર, લાવવકારિ અર્થાત્ જેમાં લાભ અધિક છે ને હાનિ અલ્પ છે એવી ગુરુલાઘવ ચિંતા જ્યાં નથી, એવું હિત પણ અહિતના અનુબંધ કરનાર હાવાથી ક્ષુદ્રસત્ત્વચેપ્ટિત અસમંજસ–અસમુચિત છે. અને આવા ગુરુલાઘવચિંતા રહિત અહિતાનુષાંથી અપવાદનું સેવન કરવું, તે પરમગુરુનું લાઘવ (લઘુપણું-હલકાપણું) કરનારૂં એવું ક્ષુદ્ર સત્ત્વનું – જંતુનું વિલસિત-ચેબ્ટિત છે. અર્થાત્ આખા જગત કરતાં પણ જેનું ગુણગૌરવ ગુરુ (લારી) છે એવા પરમ જગદ્ગુરુ તીર્થ કરનું લાઘવ (લઘુપણં) તે ક્ષુદ્ર પ્રાણી પાતાના અવિધિયુક્ત અપવાદસેવનથી કરે છે; તે પરમગુરુને ને તેના સંબંધી शैत्यवंदन डियाने केने तेने आपवाथी है गमे तेम यहा तहा लौडिक रीते करवाथी ते નીચી-હલકી-લઘુ પંક્તિએ ઉતારી મૂધી તેની આશાતના કરે છે; અને આમ પરમશુરુનું લાધવ કરવું તે ક્ષદ્ર-પામર જીવનું ચેષ્ટિત છે.

આનું —ક્ષુદ્રસત્ત્વવિલસિતનું અપવાદપણ અંગીકરણ પણ અનાત્મત્રોનું સંસાર सरित्स्रोतमां ५शशशावसंभन छे, 'संसारसरिच्छोतसि कुशकाशा-वलम्बनम्'। केने तेने आपवाउप अविधिप्रयेशनुं अथवा यक्षा તેવું અપવાદગ્રહ્ણ તદ્વા ગમે તેમ ગાડરીઆ પ્રવાહ પ્રમાણે લૌકિક રીતે પ્રયાેગનું સ સારસરિત સ્રોતમાં તણખલાને બાઝવા અપવાદરૂપે ગહુણ તે તો કાદ સત્ત્વનું ચેચ્ટિત છે એમ ઉપરમાં કહ્યું. આવા રહિ પ્રમાણે હાંક્યે રાખવારૂપ કે જેમ ચાલે છે તેમ केव ! ચલાવ્યે રાખવારૂપ અપવાદનું મહણ તે તા સંસારસરિતાના પ્રવાહમાં કુશકાશના-તણખલાના અવલંબન જેવું છે. જેમ નદીના પ્રવાહમાં તણાતા મનુષ્ય તાલુખલાને બાંજે, તાે તેના નિસ્તાર થાય નહિં, તેમ આવા તાલુખલા જેવા અપુષ્ડ આલંખનરૂપ અપવાદને જે અનાત્મના આલં છે. તેના સંસારમરિત્થી નિસ્તાર થાય નહિં. क्रेटबुं क निंड पण ते संसारसरिताना स्रोतमां त्राया क हरे. अर्थात् आ अनात्मज्ञ छवाने આત્મસ્વરૂપનું ભાન જ નથી, એટલે તે બિચારા પામર જીવા રૂઢિગતપણે કે લૌકિકપણે ક્રિયા કરતા રહી અમે તરશું એમ મિચ્યા આત્મસંતાષ માને છે, પણ તે તેમનું માનવું વંચક દગની પેઠે ઠગારૂં જ થઈ પડે છે. કારણ કે મૂળ સ્વરૂપ લક્ષ્યનું ભાન નહિં હાવાથી, લક્ષ્ય વિનાના આણુની પેઠે, તેના સર્વ યાેગ-ક્રિયા-ફળ માેક્ષફળથી વંચિત કરનારા વંચક-આત્મવંચક થાય છે; એટલે તેઓ ચારે ગતિમાં રખડતા રહી સંસારસરિત્સોતમાં તણાયા જ કરે છે. આમ આત્મસ્વરૂપનું જેને ભાન નથી એવા અનાત્મરોા ભલે ક્ષદ્રસત્ત્વવિલસિતરૂપ અપવાદનું આલંખન શ્રહે, પણ તે તણુખલા જેવા અપુષ્ટ આલંખનથી તેઓ સંસારસરિ

તાના સોતમાંથી ડૂબતા અચે નહિં. એટલે એવા આલંબનનું અંગીકરણ મિશ્યા છે, એમ સર્વથા પરિસાવન કરવા ચાગ્ય છે.

" વચન નિરપેક્ષ વ્યવહાર જારો કહ્યો, વચન સાપેક્ષ વ્યવહાર સાચેઃ; વચન નિરપેક્ષ વ્યવહાર સંસાર ફલ, સાંભળી આદરી કાંઇ રાચા…ધાર." શ્રી આન'દઘનજી

1

જિનપ્રવચન અને અન્ય વચનની તુલનાત્મક રિથતિ વિચારી, ઉત્તમ નિદર્શનામાં યતન કરવા, એમ શ્રેયામાર્ગ દર્શાવે છે—

निरूपणीयं प्रवचनगाम्भीर्यं, विलोकनीया तन्त्रान्तरस्थिति:, दर्शनीयं ततोऽस्याधिकत्वं, अपेक्षितव्यो व्यातीतरविभागः, यतितव्यंमुत्तमनिदर्शनेष्विति श्रेयोमार्गः: ॥<sup>११</sup>

અર્થ:--નિર્પણીય છે પ્રવચનગાંભીર્ય, વિલાકનીય છે તન્ત્રાન્તર સ્થિતિ, દર્શનીય છે તેનાથી આનું અધિકત્વ, અપેક્ષિતવ્ય છે વ્યાપ્તિ-અવ્યાપ્તિ વિભાગ, યતિતવ્ય છે ઉત્તમ નિદર્શનામાં,--એમ શ્રેયામાર્ગ છે. <sup>૧૧</sup>

### વિવેચન

"उद्धाविव सर्वसिन्धवः समुदीर्णास्त्विय सर्वदृष्टयः। न च तासु भवानुदीश्यते, प्रविभक्तासु सरित्स्विवोद्धिः॥"

શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરજી કૃત દ્વાત્રિ'શત્ દ્વા. ૪

આમ અપુષ્ટ અપવાદના નિષેવ કર્યો, તેની પુષ્ટિરૂપે અત્રે શાસ્ત્રકાર મહર્ષિએ સુંદર લિલેત સુભાષિત સૂત્રો ઉપન્યસ્ત કર્યા છે: 'निरूपणीयं प्रवचनगाम्भीयं।' ઈ (૧) 'પ્રવચન-ગાંભીયં નિરૂપણીય છે.' જિનપ્રવચન ઉપરછલું કે ક્ષુલ્લક નથી, પ્રવચનગાંભીય ને પણ સાગરવરગંભીર આશયવાળું છે, એમ આ પ્રવચનનું ગંભીર-

તન્ત્રાન્તર સ્થિતિ પહું નિરૂપવા યેાગ્ય છે. કારણ કે આ પ્રવચન ખરેખર! 'પ્રવચન' –આજ બધા વચન કરતાં ચઢીયાતું એકું પ્રકૃષ્ટ વચન છે. જ્યાં

સૂત્રોરૂપી અર્થ ગંભીર મધુર નિર્મલ જલ ભર્યા છે, સિદ્ધાન્તારૂપી માટા માટા પ્રખળ તરંગા જ્યાં ઉછળી રહ્યા છે, યુક્તિએારૂપી સરસ સરિતાએાનું જે સંગમસ્થાન છે, મહા-

पश्चिका—दर्शनीयं ततोऽस्याविकत्वम्—तेनाथी आनुं अधिकत्व दर्शनीय छे; दर्शनीयं—दर्शनीय, दर्शानीयं विवाय के परीते, वा स्वयं दर्श्वन्य थेल्य छे. तत:—तेनाथी, तन्त्रान्तर रियति अस्तां, अस्य-आनुं, प्रकृत तन्त्रनुं, अधिकत्वं-अधिकपछं, अधिक लाव,-अप आदिथी शुद्ध छवादि तत्त्वना अलिधायअपछाने लीधे. व्याप्तीतरविभाग:-व्यापित, आनी सर्वतन्त्रानुगम,-सर्व नयभतानुराधिपछाने लीधे; अने धतर, अल्यापित तन्त्रान्तरानी,-अकिनयश्पपछाने लीधे; ते व्याप्तीतरे-व्यापित अने धतर, तयो:-ते अन्तेनी, विभाग:-विशेष, अने अदीं धतरा श्रम्हनी पुंवह्लाव छे, " वृत्तिमात्रे सर्वादीनां पुंवद्भावः" वृत्तिभात्रभां सर्व आदिता पुंवह्लाव (हाय) अवयनयी. उत्तमनिद्शिन् आदानुसार अवत भहापुरुष दर्शन्ते।

મતિવંતાની મતિ પણ જેના તાગ લાવી શકતી નથી, અને જ્યાં ગુણપ્રણરૂપ સ્તો દેખીને ચિત્ત પ્રસક્ત થઈ જાય છે, એવા આ પરમ ગંભીર શુતસમુદ્રને વર્ણવવા કેાણ્ સમર્થ છે? ઇત્યાદિ પ્રકારે આ પ્રવચનનું ગાંભીર્ય વિચારવા ચાગ્ય છે.

સુત્રો જેમાં અમલ જલ છે અર્થ ગંભીર મીકાં, સિદ્ધાન્તોના પ્રભળ ઉછળે જ્યાં તરંગા ગરીઠા; કેખીને જ્યાં ગુણુગણુમણિ ચિત્ત થાયે પ્રસક્ત,

ચારુ એવા શ્રુત જલનિધિ વબુ 'વા કાેેેેબુ શક્ત !—પ્રજ્ઞાવધાય માક્ષમાળા (સ્વરચિત)

તથા—(૨) 'તન્ત્રાન્તર સ્થિતિ વિલાકનીય છે,' અન્ય તંત્રનું –વચનનું તેવું ગંભીરપાશું નથી એમ અન્ય તંત્રની સ્થિતિ વિલાકના યાગ્ય છે. કારણ કે ઉપરછલા કુલ્લક ભાવવાળા વચના જ્યાં હિંસાદિ દાષથી દ્રષિત હાઈ ખારા જલ સમા છે, એકાન્તવાદથી દ્રષિત અપસિદ્ધાન્તારૂપ ઉલ્લસતા કલ્પનાતરંગા જયાં કુદ્ર તરંગા જેવા છે, યુક્તિસરવાણીના પણ જયાં પ્રવેશ પણ સંભવતા નથી, અલ્પમતિવંતા પણ 'આમાં તે શું છે?' એમ જેના તાગ લાવી શકે છે, અને જયાં હિંસા—કષાયાદિ પાષક દુવિધાનારૂપ કાંકરા દેખી ચિત્ત અપ્રસન્ન થાય છે, એવા આ કુદ્ર સામાન્ય જલાશયા જેવા તન્ત્રાન્તરાની લીકિક માર્ગપ્રરૂપણાદિ સ્થિતિ અવલાકના યાગ્ય છે.

તથા—(૩) 'તેનાથી આનું અધિકત્વ દર્શનીય છે.'—તન્ત્રાન્તરથી—અન્ય દર્શનોથી આ જિનપ્રવચનનું અધિકપણું (Supreriority) કષ—છેદ—તાપથી શુદ્ધ તત્ત્વના પ્રકાશકપણા વડે કરીને કેવી રીતે છે તે સ્વયં દેખવા ચાગ્ય છે ને બીજાઓને જિનપ્રવચનનું દેખાડવા ચાગ્ય છે. જેમકે—કચાં કેવલ શુદ્ધ આત્માર્થપ્રધાન લાકાત્તર અધિકપણું માર્ગપ્રરૂપક આ સાગરવરગંભીર જિનપ્રવચન? ને કચાં જનમન-રંજનપ્રધાન લોકિક માર્ગપ્રરૂપક ક્ષુદ્ર જલાશયા સમા અન્ય વચન? જલાશયાનું જલ ઉપરની સપાડી (Surface) જેતાં ભલે સમાન લાગે, પણ તેના ઊંડાણની (Depth) ખબર તા જેમ જેમ તેમાં ઊંડા ઉત્તરીએ તેમ તેમ જ પડે છે. તેમ ઉપર ઉપરથી જેતાં તન્ત્રાન્તર વચન ભલે જિનપ્રવચન સમાન લાગે, પણ તેના ગાંભીયંના અનુભવ તા જેમ જેમ મધ્યસ્થ ભાવે કષ—છેદ—તાપ પરીક્ષાથી તે તે દર્શનના તત્ત્વનું અવગાહન કરીએ તેમ તેમજ થાય છે.

" ભાકીના સલળા ધર્મ મતોના વિચાર જિનપ્રણીત વચનામૃત સિંધુ આગળ એક બિન્દુરૂપ પણ નથી.×× એક દેહમાં બે આત્મા નથી; તેમ આખી સ્ષ્ટિમાં બે જૈન એટલે જૈનની તુલ્ય બીજાં દર્શન નથી. આમ કહેવાનું કારણ શું? તા માત્ર તેની પરિપૂર્ણતા, નિરાગિતા, સત્યતા અને જગદૂહિતૈષિતા."—

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી પ્રણીત શ્રી માેક્ષમાળા (આલાવબાધ) પાઠ ૯૫. તથા-(૪) 'ન્યાપ્તિ-અન્યાપ્તિ વિભાગ અપેક્ષિતન્ય છે,' અપેક્ષવા યાગ્ય છે. અને આમ સર્વનયમાં ન્યાપકપણાથી તાપશુદ્ધિને લીધે જિનપ્રવચનતું સર્વ તન્ત્રાન્તરામાં •યાપકપણું છે, પણ એકનયાનુસારિ તન્ત્રાન્તરાનું જિનપ્રવયનમાં જિનપ્રવયનનું •યાપકપણું નથી,–એમ જિનદર્શનની •યાપ્તિ (Pervasion) અને •યાપકપણું, ઇતર દર્શનાની અગ્યાપ્તિના (non-pervasion) વિભાગ-વિશેષ ઇતરનું નહિં •હેંચણુ (Distinguishing division) અપેલવા યાગ્ય છે. કારણ કે જિનદર્શનનું સર્વદર્શનન્યાપકપણું તેના સ્યાદ્વાદદર્શી પણાને લઈને

છે. એટલે યથાયાગ્ય નયવિભાગ પ્રમાણે તે તે દર્શન પાતપાતાના નયની અપેક્ષાએ કર્યાંચત—કાઈ અપેક્ષાએ સાત્રા છે એમ 'સ્યાત્' પદના ન્યાસ કરીને તે સમાધાન—સમન્વય (Reconciliation) કરે છે. આમ જિનદર્શન સર્વ દર્શનામાં વ્યાપક (all-pervaiding) થાય છે ને સર્વ દર્શના જિનદર્શનના અંગભૂત અને છે. પણ અન્ય દર્શના એકાન્તવાદના આપ્રહરૂપ દ્રષણથી દ્રષિત હોવાથી એકદેશીય હોઈ સર્વ દેશીય જિનદર્શનમાં વ્યાપક થઇ શકતા નથી. સાગરમાં સર્વ સરિતાએ સમાય છે, પણ સરિતામાં સાગર સમાતા નથી; તેમ જિનદર્શન—સરિતાએ સમાય છે, પણ સર્વદર્શન—સરિતામાં જિનદર્શન—સાગર સમાતા નથી. આમ સર્વ દર્શનોને પાતાના વિશાલ પટમાં સમાવવાને જિનદર્શન સમર્થ છે, કારણ કે સર્વથા સર્વત્ર નિરાયકી એવી સર્વસમન્વયકારી પરમ ઉદાર અનેકાન્ત દબ્દિને ઉપદેશતા જિન લગવાનના ઉપદેશની રચના ત્રણે કાળમાં એવી પરમાત્તમ છે કે તેમાં સર્વ મતદર્શન હળીમળીને પાતપાતાની સંભાળ કરતા રહે છે.

"જિનવરમાં દર્શન સઘળાં છે, દર્શન જિનવર ભજના રે... સાગરમાં સઘળી તઠિની સહી, તઠિની સાગર ભજના રે... ષડ દરિસણ જિનવ્યંગ ભણીજે." શ્રી આનંદઘનજી

" રચના જિન ઉપદેશકી, પરમાત્તમ તિતુ કાળ; ઇનમેં સખ મત રહત હે, કરતેં નિજ સંભાળ." શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

તથા-(૫) 'ઉત્તમ નિદર્શનોમાં યતિલવ્ય છે, '-યત્ન કરવા યાગ્ય છે. આમ આ અધા વિચાર કરી, ઉંચા જેલુ રાખી, ચઢલા પરિલામની ધારાએ ચઢવા ઉંચા દાખલા લેવા યોગ્ય છે, એમ સમજી, લાકાત્તર પ્રકારે યથાસૂત્ર આદર્શ કિયા ઉંચા દાખલા લઇ કરનારા સંત જેનાના ઉત્તમ નિદર્શનામાં-ઉદાહરેલામાં યત્ન કરવા પ્રવર્તાવું યોગ્ય છે,-કે જેથી કરીને મુક્તિપંથને વિષે પાતાના આત્માની યાત્રા લધ્વામાં શેવામાં થયા. 'એમ શ્રેયોમાર્ગ છે,'-એમ ઉક્ત પ્રકારે કલ્યાલુ-માર્ગ છે, માસરૂપ શ્રેય-કલ્યાલુ પામવાના રસ્તો છે.

સદ્વિદ્યાના ખુધપ્રિય જ એ શુભ્ર સંસ્કાર ઝેલી, પૃશ્-દ્વત્ સકલ સુકલા પૂર્ણ ભાવે ય ખીલી; આત્માર્થા હૈ! વિજય વરજે ધર્મ ને માલકામી! યાત્રા તહારી મુગતિપથમાં હા સદા ઊર્ધ્વગામી!

—સ્વરચિત (પ્રજ્ઞાવબાધ માક્ષમાળા).

"ઉત્તમ ગુણ અનુરાગથી….સાંહે. લહીએ ઉત્તમ ઠામ રે….ગુણ. ઉત્તમ નિજ મહિમા વધે….સાંહે. દીપે ઉત્તમ ધામ રે….ગુણ.' શ્રીયશાેવિજયછ "ઉત્તમ સંગે રે ઉત્તમતા વધે, સંધે આનંદ અનંતાેજ નેમિ." શ્રી દેવચંદ્રજી.

## 卐

#### પ

# શ્રેયામાર્ગના અધિકારી અપુનર્ળન્ધકાદિ મુમુક્ષુએાઃ ભવાભિનંદી અનધિકારી

આ શ્રેયામાર્ગ અપુતર્ભન્ધકાદિતા વ્યવસ્થિત છે, અન્યતા અહીં અતધિકાર જ છે, એમ સ્પષ્ટ પ્રકાશ છે—

व्यवस्थितश्चायं महापुरुषाणां क्षीणपायकर्म्मणां विशुद्धाशयानां भवावहुमानिनां अपुनर्वन्धकादीनामिति। अन्येषां पुनरिह्यानधिकार पत्र, शुद्धदेशनाऽनर्द्वत्वात् ॥<sup>१२</sup>

અર્થ:---અને આ (શ્રેયેામાર્ગ') મહાપુરુષ, ક્ષીણુપાય કર્મવાળા, વિશુદ્ધઆશયી, ભવઅબહુમાની, એવા અપુનર્ભન્ધકાદિના વ્યવસ્થિત છે; અન્યોના પુન: અહી' અનધિકાર જ છે,-શુદ્ધ દેશનાના અનહ પણાને (અયોગ્યપણાને) લીધે.<sup>૧ર</sup>

### વિવેચન

"કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માેક્ષ અભિલાષ; ભવે ખેદ પ્રાણી દયા, ત્યાં આત્માર્થ નિવાસ. દશા ન એવી જ્યાં લગી, જીવ લહે નહિં જોગ; માેક્ષમાર્ગ પામે નહિં, મટે ન અંતર રાગ."—શ્રી આત્મસિન્દિ.

અત્રે કાઈ એમ શંકા કરે કૈ—વારુ, આચાર્ય ! આપ તા આદર્શવાદી (Idealistic) હાઈ, આપશ્રીએ આવી પ્રવચનગાંભીર્યનિર્પણ આદિ ઉચ્ચ કક્ષાની આદર્શવાદી વાત કહી શ્રેયામાર્ગના નિર્દેશ કર્યા. પરંતુ વાસ્તવવાદી (Realistic) દૃષ્ટિએ જેતાં આપની આ શ્રેયામાર્ગની વાત તા 'તક્ષક કૃશ્ચિયરના ચૂડામણિને બ્રહ્યા જેવી' અશક્ય અનુષ્ઠાનર્પ લાગે છે.

આ શંકાને નિર્મૂલ કરતાં ભાવિતાતમા મહિષિ શાસ્ત્રકાર વદે છે—મહાનુભાવ! તમારી શંકા અસ્થાને છે. આ શ્રેયામાર્ગ તા મહાપુરુષ—અપુનર્ળન્ધકાદિના વ્યવસ્થિત જ છે.

पित्रका—आ प्रवस्तराम्भीर्यं तिइपशाहि उत्सर्ग-अपवाह स्वरूप परितान हेतु श्रेयामार्ग असे हो, परंतु क्वरहर तक्षक्ता (नागना) युवारत अक्षंक्षरना उपहेशवत् (ते) अराक्ष्य अनुष्ठान यशे अभ आशंक्रीने कहां—क्यवस्थितम्र धियाहि.

डयचस्थितश्र—અને વ્યવસ્થિત, અને સ્વયમેત્ર પ્રતિષ્ઠિત,−અપુનર્યન્લકાદિ મહાપુરુષોથી અનુષ્ઠિતપણાને લીધે.

ચ્યા શ્રેયામાગ<sup>ર</sup> ચ્યપુનઋ<sup>ત્</sup>ધકાદિતા ૦યવસ્થિત ज्यवस्थितश्चार्य महापुरुषाणां—अपुनर्वधकादीनाम्. आ ×अपुनः भंन्धशिह हेवा छे ? — (१) महा धर्म पुरुषार्थं पण्डाने लीधे ते महासत्त्वपंत ' महापुरुषा ' हाय छे. (२) ओटला माटे क आत्म- पुरुषार्थं वडे हरीने आंतःहाटाहाटि सागरापम केटली हर्मन्थिति श्रेष हाई, हर्म लगलग क्षीणु हरी नांक्या हावाथी तेओ ' क्षीणुपाय

કર્મ વાળા ' હાય છે. (3) આમ કર્મ મલ ઘણા ક્ષીણ થયા હાઇ, તેઓના ચિત્ત-આશયની અત્યંત શુ હિ થઇ હાવાથી તેઓ ' વિશુ હ આશ્યી ' હાય છે. (૪) અને આમ આશયવિશુ હિને લીધે તેઓનું સંસાર પ્રત્યેનું ખહુમાન ઉતરી ગયું હાવાથી, ભવાભિનંદિપશું મટી ગયું હાવાથી તેઓ ' ભવ અળહુમાની ' હાય છે. આવા લક્ષણ સંપન્ન ખરેખરા મુમુક્ષુ—ભવમં ધનથી છૂટવાની નિર્દે ભ અંતરંગ ઇચ્છાવાળા જે છે, તે અપુનર્ભન્ધકાદિના જ આ શ્રેયરૂપ માક્ષમાર્ગ વ્યવસ્થિત (Well-established) છે. અત્રે આદિ શખ્દથી એના કરતાં ઉંચી દશાવાળા સમ્યગૃરષ્ટિ, ચારિત્રી આદિ સમજવા; એટલે અપુનર્ભન્ધક જેમાં આદિ છે તે અપુનર્ભન્ધકાદિ. અર્થાત્ અપુનર્ભન્ધક દશાવાળા જ માક્ષમાર્ગના પ્રાથમિકમાં પ્રાથમિક અધિકારી હાઈ, અપુનર્ભન્ધકથી માંડીને જ આ માક્ષમાર્ગના અધિકારની શરૂઆત થાય છે; અને પછી તો સમ્યગૃરષ્ટિ આદિ દશામાં તો તે અધિકાર ઉત્તરાત્તર વધતા ભય છે. તાત્પર્થ કે—જેને કષાયની ઉપશાંતતા થઈ છે, માત્ર માક્ષ શિવાય બીજી અભિલાષા જેને વર્ત્તા નથી, ભવ પ્રત્યે જેને અંતરંગ વૈરાગ્ય ઉપજયા છે અને સર્વ પ્રાણી પ્રત્યે જેને અનુકંપા વર્ત્તા છે, એવા સાચા અત્માર્થી, —અપુનર્ભન્ધકાદિ દશાવાળા સાચા મુમુક્ષુ જેગીજના જ આ શ્રેયરૂપ મેક્ષમાર્ગના યેગ્ય અધિકારી છે.

" અપુનર્ભ ધકથી માંડીને, જાવ ચરમ ગુણુડાણ;

ભાવ અપેક્ષાયે જિન આણા, મારગ ભાષે જાણ. "-શ્રી યશાવિજયજ કૃત. સા. ત્ર. ગા. સ્ત.

પણ અન્યોના સકુદ્ધનઘકા દેના તા અહીં માસમાર્ગમાં અનિધકાર જ છે. 'अन्येषां पुनिस्हानधिकार पत्र,' અર્થાત્ ઉક્ત લક્ષણથી વિપરીત લક્ષણવાળા એવા હીનસત્ત્વ, ભારેકમીં,

મહિનઆશયી અને ભવખહુમાની (ભવાભિનંદી) જીવા આ અન્યાના અહીં મેહિમાર્ગના પ્રાથમિકમાં પ્રાથમિક અધિકારી પણ નથી. કારણ કે અનિધિકાર જ: સંસાર ભલા છે, રૂડા છે, એમ સંસારથી રાચનારા, ભવને શુદ્ધ દેશના અયાગ્યપણં અભિનંદનારા એવા ભવાભિતંદી જીવા આ માણમાર્ગ પામવા ધારે તેાપણ પામી શકે નહિં. ભવબંધનથી છૂટવા માગતા હાય તે જ

x अपुनर्णन्धः क्षक्ष्युः— भवाभिनन्दिदोषाणां प्रतिपक्षगुणैर्युतः।

वर्धमानगुणप्रायो अपुनर्बन्धको मतः॥ श्री हिस्स्रिस्हि हृत ये।गिर्धन्दु. १७८ "पावं न तिव्वभावा कुणइ ण बहुमण्णई भवं घोरं। उचियितं च सेवइ सव्वत्थिव अपुणबन्धोत्ति ॥" श्री हिस्स्रिह्सूरि प्रकृतित पंचाशकः अर्थात्—के पाप तीवक्षावयी न ६२, धार संसारने न महुमाने, अने सर्वत्र अथित स्थितिने सेवे. ते अपूर्णम्थक छे.

છૂટે, પણ રાજાખુશીથી અંધાવા માગતા હાય તે કેમ છૂટી શકે? એટલે ખરેખર છૂટવા જ ન માગતા હાય અને શ્લેબ્મમાં માંખીની જેમ આસક્તિથી ભવમાં અંધાવા માંગતા હેય તે ભવાભિનંદી સકૃદ્ધંધકાદિ દશાવાળા જવા માંક્ષમાર્ગના અનિધિકારી જ છે. કારણ કે તેઓનું શુદ્ધ દેશનાનું અનહ પણું—અયાગ્યપણું છે, માટે; શુદ્ધ દેશનાન દત્વાત્ અર્થાત્ શુદ્ધ દેશના ઝીલી શકવાનું કે જરવી શકવાનું તેમનામાં ખીલકુલ સામર્થ નથી, એટલે આ અનિધકારી જવા શુદ્ધ દેશના શ્રવણ કરવાને સર્વથા નાલાયક છે.

Ŵ

શુદ્ધ દેશના ક્ષુદ્રसत्त्व भृगयूथने संत्रासन सिंહनाह છે, એમ હરિભદ્રજી હરિગર્જના કરે છે—

शुद्धदेशना हि क्षुद्रसत्त्वमृगयूथसंत्रासनसिंहनादः । ध्रुवस्तावदतो बुद्धिभेदस्तदनु सत्त्वलेशचलनं कल्पितफराभावापत्या दीनता, स्वभ्यस्तमहामोहवृद्धिः, ततोऽधिकृतिकिया-त्यागकारी संत्रासः ॥<sup>१३</sup>

અર્થ:—શુદ્ધ દેશના ખરેખર! ક્ષુદ્રસત્ત્વવાળા મૃગયૂથને સંત્રાસન (સંત્રાસ ઉપજાવનાર) સિંહનાદ છે. આ થકી પ્રથમ તા ઘ્રુવ ખુદ્ધિભેદ, તે પછી સત્ત્વલેશનું ચલન, કહિપત ફલની અભાવઆપત્તિથી દીનતા, સ્વલ્યસ્ત (સારી પેઠે અભ્યાસેલ) મહામાહની વૃદ્ધિ, તેથી કરીને પછી અધિકૃત ક્રિયાના ત્યાગકારી સંત્રાસ (હોય છે). 13

#### વિવેચન

" હરિના મારગ છે શૂગના, નહિં કાયરનું કામ જોને; પરથમ પહેલું મસ્તક મૂકી, વળતી લેવું નામ જોને."-શ્રી પ્રીતમ લક્ત આ ઉક્ત અનધિકારી ભવાભિનંદી જીવા શુદ્ધ દેશના શ્રવણ કરવા શા માટે અયાગ્ય છે? તેનું સ્પષ્ટીકરણ કરતાં હરિભદ્રજી હરિગર્જના કરે છે કે-શુદ્ધ देशना हि क्षुदसत्त्व-मृगगूथसंत्रासनसिंहनादः।' આ જે શુદ્ધ દેશના છે તે ક્ષુદ્રसत्त्ववाणा

શુદ્ધ દેશના મૃગયૂષને સંત્રાસ ઉપજાવનાર સિંહનાદ છે.' એટલે આ થકી (૧) ક્ષુદ્રસત્ત્વ મૃગયૂથને પ્રથમ તો 'ક્ષુવ બુદ્ધિલેદ'-ચે છક્સ બુદ્ધિલેદ ઉપજે છે. અર્થાત્ અધિકૃત સંત્રાસન સિંહનાદ કિયામાં આસ્યા નથી અને ક્ષુદ્રસત્ત્વપણાથી શુદ્ધ કરવાનું સામર્થ્ય નથી, એટલે ક્રિયા કરવાના તેના પરિણામ જ સચાડા છૂટી જાય છે.

(૨) એટલે પછી 'સત્ત્વલેશચલન' થાય છે; સત્ક્રિયા કરવાના અલ્પ પણ ઉત્સાહ હાય

पिञ्जका—धुव धित्याहि. धुव, निश्चित तावन् शण्ह वह्नयमाण् अनथं इस अर्थे छे. अत - आ श्व ही, शुद्ध हेशना थडी, बुद्धि मेदो- लुद्धि मेह, — यथा इथं थित् ( लेभ तेभ ) इराती अधिकृत क्षियामां अनाश्याथी अने क्षुद्रसत्त्वताथी शुद्ध करण्या असामर्थ्य अहरण्या हिमामां अनाश्याथी अने क्षुद्रसत्त्वताथी शुद्ध करण्या असामर्थ्य इस्ता, सुकृतना क्षित्य तदनु — ते पछी, ते लुद्धि भेह थडी क्ष्मथी, सत्त्वलेदाचलने — सत्त्वतेशनं यसन, सुकृतना क्षित्य क्षित्य क्षित्य क्षित्य क्ष्मया अभावनी आपत्तिथी, स्वलुद्धिथी संक्षावित इस्ती — अथयास्थित करण्ये पण्ड् न किंशित् ( क्षित्र क्ष्में क्ष्मय क्ष्मया व्यन्यी संक्षावित इस्ति स्वता — हिनता निता, मूस्थी क सुकृत करण्या शित्रक्ष्य, स्वभ्यस्तमहामोह्य द्धि — भढामे। क्ष्में स्वल्यस्त अवा भढामे। क्षी पृद्धि — क्ष्यय्य स्वय्यस्त स्वय्यस्त सेवा भढामे। क्षी पृद्धि — क्ष्यय्य स्वय्यस्त सेवा प्रदान सेवा महामा क्ष्यय्य स्वय्यस्त सेवा भढामे। क्षित्यय्य सेवा स्वयं स्वय्यस्त सेवा स्वयं स्

www.jainelibrary.org

છે તે ડગી જાય છે. (3) એટલે પછી આમાં કાંઈ નથી એમ દેશના કર્ત્તાના વચનથી 'કલ્પિત ક્લની અભાવ આપત્તિથી દીનતા' ઉપજે છે; પાતે કલ્પેલા ક્લના અભાવ પ્રસંગથી કિયા કરવાની શક્તિના જ સચાહા ક્લય થવારૂપ લાચારી ઉપજે છે. (૪) એટલે ચિરકાળથી સારી પેઠે અભ્યાસેલ—'સ્વભ્યસ્ત મહામાહની વૃદ્ધિ' થાય છે. (૫) એટલે પછી પ્રસ્તુત કિયા સર્વથા છેાડી દેવારૂપ 'સંત્રાસ' ઉપજે છે. આમ અનુક્રમે અનર્થપરંપરા નીપજે છે. માટે કુદ્રસત્વવાળા અનિધકારી જીવા શુદ્ધ દેશનાને અપાત્ર જ છે.

શાસ્ત્રમાં ત્રણ પ્રકારની સભા-શ્રોતાપરિષદ્ કહી છે. તે પ્રમાણે શ્રોતાના ગુણ-અવગુણ તપાસીને ઉપદેશ દેવાની શાસ્ત્રકારાની શાસ્ત્રી છે. અપાત્ર શ્રોતાને તેને અયેલ્ય એવી ઉપદેશવાર્ત્તા કરવામાં આવે તો ઉલટી અનર્થકારક થઈ પડે છે, કારણ કે તે તેને ઝીલી શકવાને સમર્થ નથી અને ઊંધા અનર્થકારક અર્થમાં લઈ જાય છે. આ શ્રોતાના પ્રકારનું સ્વરૂપ શ્રી નંદીસૂત્રથી જાણવા યાગ્ય છે.

" સભા ત્રણ શ્રોતા ગુણ અવગુણ, નંદીસૂત્રે દીસેછ; એ જાણી આ પ્રંથ યાગ્યને, દેજો સગુણ જગીશેજી. ગુદ્ધ ભાવ એ તેહને કહિએ, જેહશું અંતર ભાંજેજી; જેહશું ચિત્ત પટંતર હોવે, તેહશું ગુદ્ધ ન છાજેજી. યાગ્ય અયોગ્ય વિભાગ અલહતા, કરશે માટી વાતાજી; ખમશે તે પંડિત પરષદમાં, મૃષ્ટિ પ્રહાર ને લાતાજી."

### શ્રી યશાવિજયજીકૃત યાગદૃષ્ટિસજ્ઝાય.

તેમાં જે મૃગપરિષદ્ જેવા હીનસત્ત્વ શ્રોતાજના છે તે, સિંહનાદ સાંભળી મૃગલાંના ટાળાની જેમ, સિંહનાદ જેવી ચાકખીચટ નગ્નસત્યરૂપ વીરવાણી સાંભળી ત્રાસે છે! ને ભડકીને

સાચા વીરપુત્ર હરિભદ્રજીની વીરવાણી ભાગે છે! એટલે ગતાનુગતિક ગાડરીઆ ટાળા જેવા રૂઢ ને મૂઢ મુગલાં જેવા હીનસત્ત્વ જીવો આ સત્ય તત્ત્વવાર્તા કેમ ઝીલી શકે? આ મહિષે હિરિભદ્રજી જેવા સાચા વીરપુત્રની સિંહનાદ જેવી વીરવાણી શ્રવણ કરવાને કેમ યાગ્ય હાય? કારણ કે અહીં તા તથાલાવરૂપ અપુનર્ભન્ધકાદિ દશાવાળી 'નગદનારાયણ 'ની વાત છે,

તથારૂપ અધ્યાતમપરિભૃતિમય ભાવકિયા તત્ત્વસમજપૂર્વક કરવાની વાત છે, નિષ્કામ શુદ્ધ લક્તિરૂપ સાચા આત્મપુરુષાર્થથી કમેં ક્ષય કરી આશયશુદ્ધિ કરવાની વાત છે, લવાલિનંદી-પહું ત્યજી સાચું મુમુશુપહું લજવાની વાત છે, માનાર્થ વિષપાન છે. આત્માર્થ અમૃતપાન કરવાની વાત છે, પ્રથમ અહંકારરૂપ માશું મૂકીને નિષ્કપટ આત્માર્પભૃપણે પ્રભુનું નામ લેવાની વાત છે. આવા આ 'હરિ'ના–કમેને હરનારા વીર પ્રભુના માર્ગ શૂરાના માર્ગ છે, એમાં કાયરનું કામ નથી. એમ આ હરિલદ્રની હરિગર્જના પાકારે છે —ત્રાડ પાડે છે.

ભવાભિનંદી અનધિકારીઓને અનાદત કરી, અધિકારીઓને અધિકૃત કરી, પ્રસ્તુત વિષય કહીએ છીએ, એમ ઉપસંદાર કરે છે---

भवाभिनन्दिनां स्वानुभवसिद्धभप्यसिद्धमेतद्, अचिन्त्यमोहसामर्थ्यदिति, न सन्वेतानधिकृत्य विदुषा द्वास्त्रसद्भावः प्रतिपादनीयो, दोषभावादिति ॥ उक्तं च---

> "अप्रशान्तमती शास्त्रसद्भावप्रतिपादनम् । दोषायाभिनवोदीर्णे, शमनीयमिव ज्वरे ॥ " ×

इति कृतं विस्तरेण। अधिकारिण प्याधिकृत्य पुरोदितान् अपक्षपातत प्य निरस्येतरान् प्रस्तुतमभिधीयत इति॥<sup>१५</sup>

અર્થ:—ભવાભિનન્દીઓને આ સ્વાનુભવસિદ્ધ છતાં અસિદ્ધ છે,—અચિન્ત્ય માહસામર્થ્યને લીધે. એઠલા માટે ખરેખર! એએોને અધિકૃત કરી (આશ્રી) વિદ્વાને શાસ્ત્રસદ્ભાવ પ્રતિપાદન કરવા ચાપ્ય નથી,—દેાષભાવને લીધે. કહ્યું છે કે—

"અપ્રશાન્તમતિવંત પ્રત્યે શાસ્ત્રના સદ્ભાવનું પ્રતિપાદન દોષાર્થ હોય છે,—અભિનવ ઉદીર્ણું જ્વરમાં શમન કરનારા અૌષધની જેમ.

એટલે વિસ્તારથી સર્યું' ! પૂર્વોક્ત અધિકારીઓને જ અધિકૃત કરી, અપક્ષપાતથી જ **ઇતરાતે (બીજાઓને) નિરસ્ત કરી,** પ્રસ્તુત કહેવામાં આવે છે:—<sup>૧૪</sup>

### વિવેચન

" મૂળ મારગ સાંભળા જિનના રે, કરી વૃત્તિ અખાંડ સન્મુખ….મૂળ મારગ. નાં'ય પૂજાદિની જો કામના રે, નાં'ય બ્હાલું અંતર ભવ દુઃખ….મૂળ મારગ. " ——શ્રીમદ રાજચંદ્રજ

આ જે સિંહનાદથી મૃગયૂથસંત્રાસન આદિ વસ્તુ કહી તે 'ભવા ભિનંદી એ ને સ્વાનુભવસિહ' છે, છતાં મહદ્ આશ્ચર્ય છે કે 'અચિન્ત્ય માહસામર્થ્યને લીધે અસિહ ' છે! ' असिद्ध मेतद्, अचिन्त्य मोહસામર્થ્યાત્. ' અર્થાત્ ભવને અભિનંદનારા આ ભવાભિનંદીઓ અને ભવાભિનંદી જીવા માહમાં એટલા ખધા ડૂબેલા છે, કે તેએ તે તે અચિન્ત્ય માહસામર્થ્ય અનર્થપરંપરા સ્વાનુભવથી જાણતા છતાં જાણે ન જાણતા હાય એમ ભવાભિનંદીપણું ત્યજતા નથી અને માલમાર્ગ પસ્ત્વે મૃગ જેવું હીનસત્ત્વ કાયરપણું ભજે છે! એ અરેખર! મહામાહનું જ વિલસિત છે!

સંસાર જેને મીઠા લાગે છે એવા સંસારથી રાચનારા આ ભવાભિનંદીનું લક્ષણ શ્રી ચાગદષ્ટિસમુચ્ચયમાં આ કહ્યું છે-' ક્ષુદ્ર, લાભરતિ, દીન, મત્સરવંત, ભયવાળા, શઠ, અજ્ઞાની એવા ભવાભિનંદી નિષ્ફળ આરંભથી સંયુક્ત એવા હાય ભવાભિનંદી લક્ષણ છે.' અર્થાત્ તે ક્ષુદ્ર એટલે કૃપણ, પામર, તુચ્છ હાય છે; કારણ કે તુચ્છ-પામર સાંસારિક વિષયાને તે અહુમાનનારા હાઈ, તેના

<sup>×</sup> લાેકતત્ત્વનિર્ભુય (હરિભદ્રસૂરિ કૃત ) \*તેા. ૭

આદરોં ને વિચારણાઓ પણ તુચ્છ, પામર, કંબાસ જેવા અનુદાર ને છીં છરા હોય છે. તે લાભરતિ-લાલચુ હાય છે, અને આવા લાબી-લાલચુ હાવાથી તે યાંચાશીલ, યાચના કરવાના સ્વભાવવાળા, માગણ વૃત્તિવાળા, વિષયના બીખારી હાય છે. તે દીન-સદાય અકલ્ય ણદરી હાંમેશાં બૂંડુંજ દેખનારા (Pessimistic) નિરાશાવાદી જ હાય છે. તે મત્સરવંત-અદેખાં હાય છે, એટલે તે પરની ગુણસંપત્તિ પ્રત્યે દ્વેષવાળા, પુર્થદ્વેષી, ગુણદ્વેષી હાય છે, પારકાનું બહું દેખી કે પારકાના ગુણ દેખી તેને મનમાં મળતરા થાય છે, આગ ઊઠે છે. તે ભયવાન્ હાય છે, સદા ભયાકલ-ભયથી કડક્ડતા રહ્યા કરે છે. તે શઠ-માયાવી, કપટી, દાંભિક હાય છે. તે અત્ર-અન્નાની મૂર્ખ સારાસારના ભાન વિનાના હાય છે.

"शुद्दो लाभरतिर्दीनो मत्सरी भयवान् श्रठः। अज्ञो भवाभिनन्दी स्यान्निष्फलारम्भसंगतः॥" श्री ये।गदेष्टिससुन्यय, ७६

" ક્ષે.ભી કૃપણ દયામણે.છ, માચી મ<sup>ર</sup>છર ઠાણુ; લવાભિનન્દી ભય ભર્યોછ, અકલ આરંભ અયાણ. " શ્રી ચાેગ**દંષ્ટિ સજઝાય** 

અને આવા લક્ષણવાળા હાઇ તે નિષ્ફલારંભી હાય છે; અર્થાત્ અતત્ત્રાભિનિવેશને લીધે તેના મૂળ આરંભ જ ખાટા હાવાથી તેના સર્વ આરંભ-અધા મંડાણ નિષ્ફળ-અફળ

અસત્ પરિણામ અનુવિદ્ધ બાેધ: નિષ્ફ્લાર'ભી ભવાભિન'દી જાય છે. કારણ કે તેના બાધ 'અસત્ પરિણામથી અનુવિદ્ધ'— સંકળાયેલા–જોડાયેલા હાય છે, એટલે તે 'વિષમિશ્રિત અન્ન'ની જેમ નિયમથી 'અસત્' હાય છે. આ ઉપરથી સ્પષ્ટ ફલિત થાય કે ભવાલિનંદી જીવ લલે ગમે તેટલા પંડિત હાય, ગમે તેટલા દ્રવ્યશ્રુતજ્ઞાની હાય, ગમે તેવા આગમવેત્તા–આગમધર–શાસ્ત્રવિશાસ્ત્ર કહેવાતા હાય, તાપણ તેના પરિણામ અસત્–મિશ્યા વાસનાથી

વાસિત હોવાથી તેના તે સર્વ બાંધ 'વાસિત બાંધ આધાર' હોઈ વાસ્તવિક રીતે અબાંધ જ છે, અજ્ઞાન જ છે; અને તેની અનંત દ્રવ્ય કિયા પણ અકિયા વા વિકિયા જ છે. આમ 'આંધળા વણે ને પાડા ચાવે' તેની જેમ લવાલિનંદીનું સર્વ જ્ઞાન નિષ્ફળ છે ને સર્વ કિયા નિષ્ફળ છે, એટલું જ નહિં પણ તેની સર્વ યાંગકિયા પણ પરમાર્થથી તેવી જ નિષ્ફળ હાય છે. કારણ કે તેની મતિના યાંગ વિષયવિકારયુક્ત દુર્વાસનામય છે, અંતરંગ પરિણતિ—વૃત્તિ વિભાવમાં રાયી રહી છે, પરિણામની વિષમતા વર્ત્ત છે, એટલે વિષમિશ્રિત અન્નની જેમ તેને યાંગ પણ 'અયાંગ' થઈ પડે છે, એટલે જ લવાલિનંદીના અધા મહાણ નિષ્ફળ હાવાથી તેને 'નિષ્ફલારંલી' કહ્યો છે તે યથાર્થ છે.

" વિષય વિકાર સહિત જે, રહ્યા મતિના યાેગ; પરિજ્ઞામની વિષમતા, તેને યાેગ અયાેગ."–શ્રી**મદ્ રાજચંદ્રજી.** 

<sup>\*</sup> इत्यसत्परिणामानुविद्धो बोधो न सुंदरः। तत्संगादेच नियमाद्विषसंपृक्तकान्नवत् ॥" श्री ये।गद्दश्यिससुय्यय, ७७

- " દ્રવ્ય ક્રિયા સાધન વિધિ યાચી, જે જિન આગમ વાંચી; પરિશ્વિતિ વૃત્તિ વિભાવે રાચી, તિણે નિવ થાયે સાચી. "-શ્રી દેવચંદ્રજી.
- " આગેકા હુંકત ધાય પીછે અછરા ચરાય, જૈસે દગહીન નર જેવરી વટતુ હૈ; તૈસે મૂઢ ચેતન સુકૃત કરતૂતિ કરી, શેવત હસત કલ ખાવત ખટતુ હૈ. " -શ્રી બનારસીદાસછ.

વળી ચાેગાળ-દુમાં કહ્યુ છે તેમ ભવાભિનંદી જીવ માનાર્થના-લાેકેષણાના ભૂખ્યા હાઈ 'લાકપંક્તિ 'માં \* -લાકની પંગતમાં બેસનારા હાય છે, અર્થાત્ લાકારાધન હેતુએ-લાકને રીઝવવા ખાતર મલિન અંતરાત્માથી સત્કિયા કરે છે, અને લાકપંગતમાં ખેસનારા તેથી તે એને મહાઅનર્થં કર-દુરંત કલદાયી થઈ પઢે છે; કારણ કે જગતને રૂડું દેખાડી ધર્મીમાં ખપવા ખાતર ભવાભિનંદી જીવ, ભવાભિન'દી અત્માર્થજ કરવા ચાેગ્ય એવી ધર્માકિયાના પણ માનાર્થ ઉપયોગ કરે છે, અને તુચ્છ એવા લૌકિક માન-પૂજા-સત્કારાદિ ખાતર મહત્ એવી તે ધર્માકિયાનું લીલામ કરવા જેવા હીન ઉપયોગ કરે છે, અને આમ તેનું ખુલ્લું અપમાન કરી ઘાર આશાતના કરે છે. આવી લાકેષણારૂપ લાકપંક્તિ અને લાકાત્તર એવું આત્મકલ્યાણ એને કરી મળતી પાણ આવે નહિં. અને પરમાર્થ વિચારીએ તો લોકોત્તર કલ્યાણરૂપ આત્માર્થ પાસે લાેકેષણારૂપ માનાર્થનું મૂલ્ય બે અદામનું પણ નથી. છતાં મહદ્ આશ્ચર્ય છે કે એક ભવના તચ્છ કલ્પિત લાભની ખાતર અનંત ભવનું દુઃખ ન્હાલું ગણી 'ભવાભિનંદી ' પાતાના નામને સાર્થક કરે છે! એ જ પ્રકારે અંતરમાં જેને ભાગાદિની ને પૂજાદિની કામના ભાજ્યા કરે છે, છતાં મુખેશી જે જ્ઞાનની ને 'અનાસક્ત 'ચાગની 'વાતા ' કરે છે, તે સદુયાગરહિત વિદ્વાનાના-પંડિતમન્યાની પણ એ જ દશા છે! યાગિબનદ્દમાં શ્રી હરિ-ભાદસ્ય રિજીએ કહ્યું છે તેમ મૂહજનાના જેમ યુત્ર-દારાદિ સંસાર છે, તેમ સદ્યોગરહિત વિદ્વાનાના × 'શાસ્ત્રસંસાર' છે! આમ મૂહ હાય કે વિદ્વાન હાય,-જેને અંતરમાં ભવ-દુ:ખ ૦હાલું હાય અને પૂજાદિની કામના અંતર્મા વર્ત્યા કરતી હાય, એવા લવાભિનંદી જીવ માેક્ષના આ મૂળમાર્ગના શ્રવણના પણ અધિકારી કેમ હાય?

"જગતને રૂડું દેખાડવા અનંતવાર પ્રયત્ન કર્યું; તેથી રૂડું થયું નથી. કેમકે પરિભ્રમણ અને પરિભ્રમણના હેતુઓ હત્યુ પ્રત્યક્ષ રહ્યા છે. એક લવ જે આત્માનું રૂડું

\* " लोकाराधनहेतीर्या मलिनेनान्तरात्मना ।
 क्रियते सिक्क्या सात्र लोकपंकिरदाहता ।।
 भवाभिनन्दिनो लोकपंक्त्या धर्मिकियामपि ।
 महतो हीनदृष्टचौचैर्नुरन्तां तिह्नदो विदुः ॥ " ये। शिलन्दुः

भ पुत्रदारादिसंसारः पुंसां संगृहचेतसाम् ।
 विदुषां शास्त्रसंसारः सद्योगरहितात्मनाम् ॥ " – ये। भिष्टुः.

થાય તેમ વ્યતીત કરવામાં જશે, તેા અનંત ભવનું સાઢું વળી રહેશે; એમ હું લઘુત્વ ભાવે સમજ્યા છઉં; અને તેમ કરવામાં જ મારી પ્રવૃત્તિ છે. "

—શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર અં. ૪૮

અને એટલા માટે જ આચાર્ય જી અત્ર સખેદ વદે છે કે ખરેખર! આ લવાલિનંદી અનિધિકારીઓને આશ્રીને તત્ત્વરા વિદ્વાને શાસ્ત્રના સદ્ભાવ પ્રતિપાદન કરવા યાગ્ય નથી, ન खल्वेतानधिकृत्य विद्वा शास्त्रसद्मावो प्रतिपादनीयो, કારણ ભવાલિનંદી કે તેથી તેને દોષ ઉપજે છે માટે. આ અંગે તેઓશ્રીએ અત્રે અનિધિકારીના અનાદર સ્વરચિત લાેકતત્ત્વનિર્ણયનું સુભાષિત ટાંકયું છે કે—'જેની મતિ પ્રશાંત થઈ નથી એવા પ્રત્યે શાસ્ત્રના સદ્ભાવનું પ્રતિપાદન કરવું તે દોષનું કારણ થાય છે,—જેમ તાજા ઉખરી આવેલા તાવમાં શમન કરનારું ઔષધ દોષ કરે છે તેમ.' એટલે વિસ્તરથી સર્યું'! સુત્ર વિચલ્લણ જના આટલું કહ્યું છે તે પરથી થાયું કહ્યું ઝાઝું કરી જાણશે! અમને અધિકારી જીવા પ્રત્યે રાગ નથી ને અનિધકારી જીવા પ્રત્યે દ્રેષ નથી, પણ સર્વ જીવા પ્રત્યે અમને સમભાવયુક્ત સદ્ભાવ છે, એટલે નિષ્પક્ષપાતપણે જ પૂર્વોક્ત અધિકારીઓને જ અધિકૃત કરી અને ઇતરને—અનિધકારીઓને અનાદત કરી, પ્રસ્તુત અન્યના વિષય હવે કહીએ છીએ:—

## 卐

٤.

### વ્યાખ્યા અને સપ્ત વ્યાખ્યાંગ

હવે વ્યાખ્યા અને વ્યાખ્યાઅંગા દર્શાવવાના ઉપક્રમ કરે છે---

अधास्य व्याख्या ---

तह्रक्षणं च संहितादि । यथोक्तम् —

"संहिता च पदं चैव, पदार्थः पदविषदः।

चालना प्रत्यवस्थानं, व्याख्या तन्त्रस्य षड्विधा॥" इति.

पतदङ्गानि तु जिज्ञासा गुरुयोगो विधि इत्यादीनि। अत्राप्युक्तम् —
" जिज्ञासा गुरुयोगो विधिपरता बोधपरिणतिः स्थैर्यम्।
उक्तित्रयाऽस्पभवता, ध्याख्याङ्गानीति समयविदः॥"

तत्र ----

'नमोस्त्वर्धद्भयः' इति संदिता। पदानि तु नमः, अस्तु, अर्हद्भयः। पदार्थक्तु — 'नम' इति पूजार्थः, पूजा च द्रव्यभावसङ्कोचः, तत्र करशिरःपादादिसंन्यासो द्रव्यसङ्कोचः, भावसङ्कोचस्तु विशुद्धस्य मनसो नियोग इति। 'अस्त्वित' भवतु प्रार्थनाऽथींऽस्येति। 'णमिति' वाक्यालङ्कारे, पाकृतर्शैल्या इति चेद्वोपन्यस्तः। 'अर्हद्भय' इति देवादिभ्योऽतिशय-पूजामर्हन्तीत्यर्द्धन्तस्तेभ्यो, नमःशब्दयोगाच्चतुर्थी। पदविशहस्तु यानि समासभाञ्जि पदानि तेषामेव भवतीति नेहोच्यते।

चालना तु अधिकृतानुपपत्ति: चोदना। यथा-अस्त्विति प्रार्थना न युज्यते, तन्मात्रादिशसिद्धः।

पत्यवस्थानं तु नीतितस्तन्निरासः। यथा-युज्यत एव, इत्थमेवेष्टसिद्धेरिति। पदयोजनामात्रमेतद्, भावार्थं तु वक्ष्यामः॥<sup>१५</sup>

અર્થ :- હવે આની વ્યાખ્યા-અને તેનું લક્ષણ સંહિતાદિ છે. કહ્યું છે કે-

" સંહિતા, પદ, પદાર્થ', પદવિશ્રહ, ચાલના અને પ્રત્યવસ્થાન,–એમ તંત્રની ૦યાખ્યા ષડ્વિધ-છ પ્રકારની છે."

અને એના અંગા તા જિજ્ઞાસા, ગુરૂયાંગ, વિધિ કત્યાદિ છે. અત્રે પણ કહ્યું છે કે—

" જિજ્ઞાસા, શરૂધાગ, વિલિયરતા, બાેધપરિણતિ, સ્થેર્ય', ઉક્રત ક્રિયા, અલ્<mark>પભવતા-એ</mark> વ્યાખ્યાઅ'ગા છે, એમ સમયવિદા (શાસ્ત્રગ્રેા) વ**દે** છે. "

#### તેમાં—

- (१) नमोस्त्यईद्भ्य:-नभरक्षार हो। अह तीने!-अभ संहिता छे.
- (२) पहा ता नमः, अस्तु, अईद्भ्यः -- नभस्कार, हो, अहि ताने.
- (3) પદાર્થ તા:—નમ:—નમસ્કાર, એ પૂજાથે છે. અને પૂજા તે દ્રવ્ય-ભાવ સ'કાચ છે. તેમાં કર-શિર-પાદ આદિના સંન્યાસ (સમ્યક્ત્યાસ-સ્થાપન) તે દ્રવ્યસંકાચ છે; અને ભાવસંકાચ તા વિશુદ્ધ મનના નિયાગ છે.

अस्तु—હો ! આના પ્રાર્થનાઅર્થ છે,

ર્ળ—એ પ્રાકૃત રૌલીથી વાકચાલ'કાર પરત્વે છે અને એટલા માટે અહી' ઉપન્યસ્ત (મૂકેલ) છે.

अर्हद्भ्य:—દેવાદિથકી અતિશય પૂજાને અર્હ (યાગ્ય) છે તે અર્હતા, તેઓને. नम: શખ્દના યાગથી ચતુર્થી (વિભક્તિ) છે.

- (૪) પદવિશ્રહ<sup>૧</sup> જે સમાસવાળા પદો છે તેઓના જ હોય છે, એટલે અહીં કહેવામાં આવતા નથી.
- (૫) ચાલના<sup>ર</sup> તેા અધિકૃતની અનુપષત્તિની પ્રેરણા. જેમકે—' अस्तु '–એમ પ્રાથ°ના યુક્ત નથી,–તે માત્રથી ઇષ્ટની અસિદ્ધિને લાધે.

पञ्चिका—' प्राकृतकैल्येति चेहोपन्यस्त इति '—अने अधी प्राकृत शैंधीथी ७५न्यस्त छे,— प्राकृतकैल्या—प्राकृत शैंधीथी प्राकृत श्रंथ स्वाक्षाव्यथी इति—अभ, वाक्ष्याक्षंक्षारताथी, च-सभुस्थय अर्थभां, इह-अधीं, सूत्रभां उपन्यस्त:-७५न्यस्त छे,—संस्कृतभां वाक्ष्याक्षंक्षारताथी आना प्रयोगना अदर्शनने बीधे.

૧. પદવિત્રહ-પદ છૂટા પાડવા તે. ૨. ચાલના-પ્રસ્તુત વાત ઘટતી નથી એવી શાંકા ઊઠાવવી તે.

(૬) પ્રત્યવસ્થાન \* તા નીતિથી તેના (અનુપપત્તિ પ્રેરણાના) નિરાસ (નિરાકરણ). જેમકે-યુક્ત છે જ, આમ જ ઇષ્ટસિદ્ધિને લીધે

ચ્યા પદ્યોજના માત્ર છે. ભાવા<sup>જ</sup>ે તો અમે કહીશું .<sup>૧૫</sup>

Ŵ

शिज्ञासाहि सप्त व्याप्यांग मध्ये प्रथम शिज्ञासा आंगनुं व्याप्यान **३**रे छे —

व्याख्याङ्गानि तु जिज्ञासादीनि, तद्वयतिरेकेण तद्मवृत्ते:। तत्र—

धर्मं प्रति मूलभूता वन्दना, अथ कोऽस्यार्थः इति झातुमिच्छा जिल्लासा।
न सम्यग्लानाहते सम्यक्किया, 'पढमं नाणं तथो दये ति वचनात्। विशिष्टक्षयक्षयोपदामनिमित्तेयं नासम्यग्दण्टेभेवतीति तन्त्रविदः॥<sup>१६</sup>

અર્થ:—વ્યાખ્યાઅંગા તા જિજ્ઞાસા આદિ છે,-તેના વિના તેની (વ્યાખ્યાની) અપ્રવૃત્તિ છે માટે. તેમાં—

## धर्म प्रति मृळभूता वन्दना।

ધમ<sup>દ</sup> પસ્ત્વે મૂલભૂત વન્દના છે.

(૧) હવે આના અર્થ શા છ ? એમ જાણવાની કચ્છા તે જિજ્ઞાસા. સમ્યગ્જ્ઞાન વિના સમ્યક્ ક્રિયા નથી,—' पढमं नाणं तओ दया '—પ્રથમ જ્ઞાન ને પછી કયા-એ વચનથી. વિશિષ્ટ ક્ષય-ક્ષયાપશમ નિમિત્તવાળી આ (જિજ્ઞાસા) અસમ્યગ્દષ્ટિને હોતી નથી, એમ તન્ત્રવિદા (વકે છે). <sup>૧૬</sup>

### વિવેચન

" જિનપતિ લક્તિ મુક્તિના મારગ, અનુપમ શિવસુખ કં દો રે. " —મહાસુની ધર શ્રી દેવસંદ્રજી.

જિજ્ઞાસા આદિ સાત જે કહ્યા તે વ્યાખ્યાના અંગ છે, કારણ કે તે ન હાય તા વ્યાખ્યાની પ્રવૃત્તિ પણ સંભવતી નથી. અત્રે 'धर्म प्रति मूलमृता वन्दना।'—ધર્મ'ની બાબતમાં વંદના છે તે મૂલભૂત છે, વંદના-પ્રભુભક્તિ તે ધર્મવૃક્ષનું મૂળ છે.

" ભક્તિ વિના નવિ મુક્તિ, હવે કાેઈ ભક્તને હાે લાલ. "–શ્રી રૂપવિજયછ.

(૧) આના અર્થ શા છે? એમ જાણવાની ઇચ્છા-ઉત્કંઠા તે જિજ્ઞાસા. તત્ત્વનું સ્વરૂપ સમ્યક્ષ્પણે ન જાણ્યું હાય ત્યાંલગી ક્રિયાની સમ્યક્ષ્ પ્રવૃત્તિ સંભવતી નથી. એટલે જ અત્રે શ્રી દશવેકાલિક સુત્રનું સુપ્રસિદ્ધ સુભાષિત

જિજ્ઞાસા ટાંકચું છે કે 'पढमं नाणं तओ दया '—પ્રથમ જ્ઞાન ને પછી દયા— પહેલું વ્યાખ્યાંગ એટલે સમ્યક્ જ્ઞાનની પ્રથમ આવશ્યકતા છે, અને જ્ઞાન પણ સાચી અંતરંગ જિજ્ઞાસા વિના ઉપજવું સંભવતું નથી, એટલે સૌથી

પ્રથમ જિજ્ઞાસાની પણ પરમ આવશ્યકતા છે. કર્મના વિશિષ્ટ ક્ષયથી વા ક્ષચાપશમથી

<sup>\*</sup> પ્રત્યવસ્થાન–ઘટતું નથી એવી શંકાતું સમાધાન કરી મૂળ વાતતું પ્રતિ–પાહું અવસ્થાન–જેમ છે તેમ સ્થાપન કરતું તે, અર્થાત્ જે કહ્યું છે તે ખરાખર જ છે એમ શંકાતું નિવારણ કરતું તે.—વિવેચક.

આ સાચી જિજ્ઞાસા ઉપજે છે, એટલે તે અસમ્યગ્રદ્ધિને હાતી નથી, એમ શાસ્ત્રવેત્તાએ કહે છે.

હું છું કેાણ સ્વરૂપ મુજ શું ? જાણવા તત્ત્વ ઝંખે, ઉત્કંઠાથી તરસ બુઝવા ચાતકા જેમ કંખે—શ્રી ચાગદષ્ટિકળશ (સ્વરચિત)

- ગુરુયાેગ–એ બીજું વ્યાખ્યાંગ પ્રદર્શિત કરે <mark>કે---</mark> તથા---

गुरुणा—यथार्थाभिधानेन स्वपरतन्त्रविदा परिहतनिरतेन पराशयवेदिना सम्यक् सम्बन्धः, पतद्विपर्ययाद्विपर्ययसिद्धः । तद्वचाख्यानमपि अन्याख्यानमेव, अभक्ष्यास्पर्शनीयः न्यायेनार्नथफलमेतदिति परिभावनीयम्॥<sup>१७</sup>

અર્થ :—(ર) તથા—ગુરુ સાથે – યથાર્થ અભિધાનવાળા, સ્વપરતન્ત્રવિદ્દ, પરહિતનિસ્ત, પરાશયવેદી એવા ગુરુ સાથે સમ્યક્ સંખંધ (તે ગુરુયાગ ),—આના વિપર્થયથી (ઉલઠા પ્રકારથી) વિપર્થયની (ઉલઠા પ્રકારની) સિદ્ધિ (હોય છે) માટે તેનું (વિપરીત ગુણવાળા ગુરુતું) વ્યાખ્યાન પણ અવ્યાખ્યાન જ છે; અભક્ષ્ય-અસ્પર્શનીય ન્યાયથી આ (વ્યાખ્યાન) અનર્થક્લવાળું છે, એમ પરિભાવન કરવા યોગ્ય છે.<sup>૧૭</sup>

### વિવેચન

"આત્મજ્ઞાન સમદર્શિતા, વિચરે ઉદય પ્રયોગ;

અપૂર્વ વાણી પરમ શ્રુત, સદ્ગુરુ લક્ષણ યોગ્ય."—શ્રી આત્મસિદિ ગુરુ સાથે સમ્યક્ સંખંધ તે 'ગુરુયાંગ' નામનું બીલ્યું વ્યાપ્યાઅંગ છે. સાથા તત્વિજિજ્ઞાસું હોય તે તજ્જ્ઞ જ્ઞાની સદ્ગુરુને શોધ, એટલે જિજ્ઞાસા પછી ગુરુયાંગ એ બીલ્યું અંગ કહ્યું. આ ગુરુ કેવા હોવા જોઈએ? તેનું સ્પષ્ટ યથાર્થનામા લક્ષણ અત્ર પ્રદર્શિત કર્યું છે:-પ્રથમ તો તે ગુરુ 'યથાર્થ' અિલિ-ગુણુગણગુરુ ગુરુ ધાનવાળા' હોય. અર્થાત્' છત્તીસ ગુળો ગુરુ મજ્જ્ય ' ઇત્યાદિ પ્રકારે શાસમાં કહ્યા પ્રમાણે ગુણુગણુગૌરવથી 'ગુરુ' હોય, તો જ તેનું યથાર્થ 'ગુરુ' નામ કહી શકાય. એટલે જેનામાં આચાર્ય આદિમાં અવશ્ય હાવા યોગ્ય એવા શાસ્ત્રોક્ત યથાર્થ ભાવ–ગુણ વેર્તા છે, અંતર્મા યોગરૂપ ભાવ–દીવા પ્રગટયો હોવાથી જે સાચા ભાવયાર્થ ભાવ–ગુણ વેર્તા છે, એવા ખરેખરા ભાવાચાર્ય—ભાવસાધુને જ 'ગુરુ' નામ ઘટે છે,—તહિં કે માત્ર દ્રવ્યલિંગ ધારણ કરનારા વેષધારી—નામધારી એવા

पश्चिका-पतिहिपर्चयेत्यादि '—आवा अख्वाणाथी विपरीत गुरु यक्षी, विपर्ययसिद्धे:— विपर्ययनी सिद्धिने सीधे, अव्याप्याननी सिद्धिने सीधे. अनी सावनार्थे इह्युं-'तह्मचारव्यानमित्यादि' अभक्ष्यास्पर्धानीयन्यायेनेति-अस्थ-अस्पर्धानीय-न्यायथी. सद्ध्य पख् शिभासाि इत्सितपख्नि सीधे अमक्ष्यं असद्यं असद्यं असद्यं अस्पर्धानीय पख् अद्यासाि देशिना इत्सितपख्नि सीधे अस्पर्धानीयं-अस्पर्धानीय छे, ते वहे न्यायः-न्याय, दक्षान्त, तथी इरीने.

દ્રવ્યાગાર્યો –દ્રવ્યસાધુ વ્યાદિને. કારણ કે દ્રવ્યાચાર્ય –દ્રવ્યસાધુ આદિ તો ખાટા રૂપીઆ

જેવા છે, તેને ગુરુ માનવા તે તેા કૂડાને રૂડા માનવા જેવું છે, અને તે રૂડું નથી, એમ શ્રી હરિલાદ્રસૃરિજીએ શ્રીયાગદષ્ટિસમુચ્ચયમાં સ્વયં કહ્યું છે; અને આવશ્યક નિર્યુષ્ઠિતમાં શ્રી લાદ્રભાહુસ્વામીએ પણ આ જ વસ્તુ ધાતુ અને છાપના પ્રસિદ્ધ દેષ્ટાંતે સ્પષ્ટપણે સમર્થિત કરી છે. મહાગીતાર્થ યાગિરાજ શ્રી આનંદણનજ પણ ગર્જના કરી ગયા છે કે—

"આતમજ્ઞાની શ્રમણ કહાવે, ખીજા તેા દ્રવ્યક્ષિંગી રે; વસ્તુગતે જે વસ્તુ પ્રકાશે, આનંદઘન મત સંગી રે."—શ્રીઆનંદઘનછ.

એટલે જ અત્રે ગુરુનું બીજું લક્ષણ 'સ્વપરતન્ત્રવિદ્દ' કહ્યું છે. અર્થાત્ તે સ્વ-પર શાસ્ત્રના જ્ઞાતા હાય, સ્વસમય-પરસમયને જાણનારા હાય, આત્મા-અનાત્માના લેદજ્ઞાનને પામેલા હાય. આવા 'ગીતાર્થ' જ્ઞાની પુરુષને જ સ્વ-પર સમયના જાણ ગુરુપણાના અધિકાર ઘટે છે. ગીતાર્થ એટલે કેટલાક લોકો માત્ર આત્મજ્ઞાની ગીતાર્થ સૂત્રપાઠી સમજે છે એમ નહિ, પણ જેણે શાસ્ત્રના-સૂત્રના અર્થ-પરમાર્થ. ગીત કર્યો છે, સંગીતની જેમ અવિસંવાદીપણે આત્મામાં એકતાર આત્માનુલ્તિમય કર્યો છે તે ગીતાર્થ; અર્થાત્ જેણે પરમ નિશ્ચયરૂપ આત્મતત્ત્વ ગીત કર્યું છે, અનુબૂત કર્યું છે, તે ગીતાર્થ. શ્રી સિલ્ફસેન દિવાકર સ્ફિજીએ કહ્યું છે તેમ 'ચરણકરણ્યધાન એવા જેએ! સ્વસમય-પરસમયના (ચિંતન) વ્યાપાર છોડી બેઠા છે, તેઓ ચરણ-કરણના નિશ્ચયશુદ્ધ સાર " જાણતા નથી.' એટલા માટે સ્વ-પર સમયના જાણ એવા ગીતાર્થ આત્માનુલવી જ્ઞાની પુરુષ જ ગુરુ થવાને યાગ્ય છે.

> " સમભાષી ગીતારથ નાણી, આગમમાં હે લહિયે રે; આતમ અરથી શુભમતિ સજ્જન, કહેા તે વિશુ કિમ રહિયે રે?" " ખંડ ખંડ પંડિત જે હાવે, તે નવિ કહિયે નાણી; નિશ્ચિત સમય લહે તે નાણી, સંમતિની સહિનાણી….

ર જિન્છ! વિનતડી અવધારા. "શ્રી યશાવિજયછ.

આવા સ્વસમય-પરસમયના ભાવ જાણનારા વિચક્ષણ હાય, પણ પરહિત કરવા તત્પર ન હાય તા બીજાને તેથી શું લાભ થાય? એટલા માટે તે 'પરહિત તિરત' હાય એવું ખાસ ત્રીજું વિશેષણ મૂક્યું. અર્થાત બીજા જીવાનું પરહિતિનિસ્ત: હિત-પારમાર્થિંક કલ્યાણ કેમ થાય? એની અંહાનિશ ચિંતા પરાશયવેદી કરતા રહી તે હિત જેમ થાય તેવી પ્રવૃત્તિમાં અત્યંત રત, રચ્યા પચ્યા રહેનારા, આનંદ માનનારા પરાપકારપરાયણ હાય; અને એટલે જ ષડ્દર્શનના રહસ્યને જાણનારા તે પરમશ્રુત જ્ઞાની પુરુષ જગજ્જીવાને અપૂર્વ વાણી વહે સદ્પદેશ દાન દર્છ સાંચા 'ધર્મલાલ' આપે છે. અને આવા જે પરહિતનિસ્ત

<sup>\*</sup> चरणकरणप्पहाणा ससमयपरसमयमुक्कवावारा ! चरणकरणस्स सारं णिच्छयसुद्धं ण याणंति । "—श्री सन्भतितः

ઉપદેષ્ટા ગુરુ હોય તે પરના આશયને જાણનારા વિચક્ષણ હોવા જેઇએ, નહિં તેા પાત્ર– વિશેષ પ્રમાણે યથાયાગ્ય બાેધ આપવાનું બની શકે નહિં, એટલા માટે અત્રે ચાર્યું વિશેષણ ' પરાશયવેદી ' એમ મૂક્યું.

આમ સમ્યગ્રદર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રાદિ આત્મગુણની ઉચ્ચ દશાને પામેલા જે સમ્યગ્ દેષ્ટિ આત્મજ્ઞાની સમદર્શી વીતરાગી પુરુષ હે.ય, જે પૂર્વ પ્રારુષ્ધ પ્રમાણે સર્વથા ઇચ્છા-રહિતપણે સર્વત્ર અપ્રતિભંધ ભાવથી ભગ્ય જેનાનું હિત કરતાં વિચરતા હાય, અને જે પરમ કૃપાળ પરમશુતની વાણી કહી પૂર્વે ન સાંભળી હાય એવી અપૂર્વ હાય, એવા સદ્ચુરુયાગ્ય ગુણલક્ષણસંપન્ન જે હાય, તે જ સાચા ગુરુ છે; અને તેવા સાચા સદ્ચુરુ સાથે જે યાગ સમ્યક્ સંબંધ-અવંચક યાગ તે જ 'ગુરુ યાગ' છે. गુરુળા सम्यक संबंध:

> " આગમધર ગુરુ સમકિતી, કિરિયા સંવર સાર રે; સંપ્રદાયી અવંચક સદા, શુચિ અનુભવ આધારરે…. શાંતિજિન ! એક મુજ વિનતિ. "–શ્રી આનંદઘનછ

પણ આથી જે विપર્યય-વિપરીત છે. તેથી તા વિપર્યયની વિપરીતની જ સિહિ હાય છે; पतिहर्पर्ययाद्विपर्ययसिद्धे: અર્થાત આવા ગુણસંપન્ન જે ગુરુ ન હાય, તેની સાથેના યાગ-સંબંધ તા ગુરુઅયાગ અથવા અગુરુયાગ છે, આથી ઉલંટા જેનામાં ગુરુમાં હોવા યાગ્ય યથાકત ગુણ નથી અથવા તેથી વિપ-ગુરુઅયાગ અથવા रीत गुण छे. ते अगुरु अथवा ५गुरु छे: अने ते 'गुरु' अवु અયથાર્થ ખાટું નામ ધરાવી ગુરુ બનવાની ચેબ્ટા કરે, તા તે કર્મ-અગુરુયાગ ભારથી 'ગુરુ' (ભારી) અની મહામાહિનીય કર્મથી ભવસાગરમાં ડુબી જાય છે. એટલે જેને સ્વ-પર તન્ત્રનું ભાન નથી,સ્વ-પર સમયનું કે આત્મા-અનાત્માનું જેને જ્ઞાન નથી, પરહિતની જેને કંઈ ખેવના નથી, પણ પાતાના માન-પૂજા-પ્રતિષ્કાદિની જ જેને ખેવના છે. અને પરના આશયનું જેને જણપણું નથી,--એવા અગીતાર્થ અજ્ઞાની અસમયજ્ઞ તે અગુરુ જ અથવા કગુરુ જ છે: અને તેના યાત્ર તે તા સતકલથી વંગિત કરનારા-જીવને છેતરનારા વંચક યાગ હાઇ. ટેલિફાનમાં ખાટા નંબર જોડાઈ જવાની જેમ અયોગ જ છે, અર્થાત્ ગુરુયોગ જ નથી.

> " અસદ્ગુરુ એ વિનયના, લહે લાભ જો કાંઇ; મહા માહિનીય કર્મથી, બૂડે લવજળ માંહિ." શ્રી આત્મસિદિ.

અને 'तद्व्याख्यानमपि अव्याख्यानमेव।'—એવા વિપરીત ગુણવાળા અજ્ઞાની અસદ્ગુરુનું વ્યાખ્યાન પણ અવ્યાખ્યાન જ છે. અર્થાત્ તેવા અગીતાર્થ કુગુરુ કવચિત્

<sup>\* &</sup>quot; जह जह बहुस्सुओ स≠मओ य सिस्सगणसंपरिवुडो अ । अविणिच्छिओ य समय तह तह सिद्धंतपिडणीओ ॥"

શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકર કૃત સન્મતિતક

સ્ત્રાર્થનું વ્યાખ્યાન કરવાની આલચેષ્ટા કરે, તાેપણ તેના વ્યાખ્યા-મગુરુનું વ્યાખ્યાન નને 'વ્યાખ્યાન ' નામ જ ઘટતું નથી. અને સિદ્ધાંતના નિશ્ચય-પણ અવ્યાખ્યાન જ: તત્ત્વનું ભાન નહિ હોવા છતાં તે અજ્ઞાની પાતે અહુશ્રુત આગમધર અભક્ષ્ય અસ્પર્શનીય હાેવાના ફાંકા રાખી, ભલે માટા શિષ્યપરિવાર \* ધરાવી પાતાની ન્યાય પાછળ ગાંડરીઆ પ્રવાહ જેવું માટું ટાેળું ચલાવતા હાેય અને બહજનસંમત બની વાચસ્પતિ થઈ ભલે વક્તાબાજી વડે વ્યાખ્યાન–

घराओं धूलवती है।य, तो पणु ते ओडनुं चेड नेतरी अर्थनी पणु अनर्थ हरे छे, ओटते तेनुं हहेवातुं व्याण्यान पणु अनर्थ हत्वाणुं है।य छे. 'अमध्यास्पर्शनीयन्याये— नानर्थफळमेतद्.' ओटता भाटे आत्मअज्ञानी अशीतार्थ गुरुने। सूत्रार्थ पणु श्रवणुने ये।य्य नहिं हे।ई, ओनुं व्याण्यान पणु अलक्ष्य—अस्पर्शनीय न्यायथी त्यकवा ये।य्य छे; अर्थात् भांसाहि अलक्ष्य केम स्पर्शवा ये।व्य नथी, अथवा आंडालाहि अस्पर्थ केम स्पर्शवा ये।व्य नथी, तेम आवा हुगुरुने अने तेना व्याण्यानने ह्रथी पणु स्पर्शवा ये।व्य नथी, नव गकना नमस्हार क हरवा ये।व्य छे!

" અજ્ઞાની નિવ હાવે મહાજન, જો પણ ચલવે ટાેળું; ધર્મદાસ ગણી વચન વિચારી, મન નિવ કીજે લાેળું....રે જિન્છ! જિમ જિમ અહુશ્રુત અહુજનસંમત, અહુ શિષ્યે પરવરીઓ; તિમ તિમ જિનશાસનના વયરી, જો નિવ નિશ્ચય દરિઓ....રે જિન્છ!" શ્રી યશાેાવજયછ કૃત સા. ત્ર. ગા. સ્ત.

Ŵ

विधिपरता से त्रीलु व्याण्यांत्र वर्षां वे छे— तथा विधिपरता—

मण्डलिनिषद्याक्षादौ प्रयत्ने। ज्येष्ठकमानुपालनं उचितासनिक्रया सर्वथा विक्षेपसं-त्यागः उपयोगप्रधानतेति श्रवणिविधः। हेतुरयं कत्याणपरम्परायाः। अतो हि नियमत: सम्यग्ज्ञानं, न ह्युपाय उपेयव्यभिचारी, तद्भावानुपपत्तेरिति॥<sup>१८</sup>

અર્થ :--(૩) તથા વિધિષરતા---

મંડલિનિષદા, અક્ષાિદમાં પ્રયત્ન, જ્યેષ્ઠ ક્રમનું અનુપાલન, ઉચિત આસન ક્રિયા, સર્વધા વિક્ષેપસંત્યાગ, ઉપયોગપ્રધાનતા એમ શ્રવણવિધિ છે.—આ કલ્યાણપરંપરાના હતુ છે. આ થકી જ નિયમથી સમ્યગ્રાન હોય છે, કારણકે ઉપાય ઉપયથી વ્યભિચારી હોય નહિ,– તદ્ભાવની (ઉપાય ભાવની) અનુપપત્તિ હોય, માટે. <sup>૧૮</sup>

पञ्चिका—तद्भावानुपपत्ति दिति -तह्लावनी व्यनुपपत्तिने क्षीधे. छपेयमां व्यक्तियारी छपायनुं छपायपहुं छपपन्न धतुं नथी अभ साव छे.

### વિવેચન

" વિનય વધે ગુરુ પામે વસતાં, જે જિનશાસન મૂલાે રે; દર્શન નિર્મલ ઉચિત પ્રવૃત્તિ, સુભ રાગે અનુકૂલાે રે "....

શ્રી યશાવિજયે**જી કૃત સા. ત્ર. ગા. સ્તવન**.

સાચા ગુરુના ચાય, તા પછી તેની વિધિપૂર્વક ઉપાસના કરવી જોઈએ, એટલા માટે વિધિપરતા એ ત્રીજું વ્યાખ્યામાંગ મૂક્યું. તે વિધિપરતા આ આ પ્રકારે

દ્ધાય: (૧) મંડલિનિષદા-વિનયપૂર્વંક મંડલિમાં એસલું તે. (૨)

વિધિષરતા અક્ષાદિમાં પ્રયત્ન-નાકારવાળી વગેરેની ગણનામાં યત્નવંતપાશું. (3) ત્રીજી વ્યાખ્યાંગ જયેષ્ઠ ક્રમનું અનુપાલન-નાના માટાના વિનય સાચવવા વગેરે. (૪) હચિત આસનક્રિયા–યથાયાેગ્ય આસન લેવું, વિનયાન્વિતપાણે બેસવું.

(૫) સર્વથા વિશેષસંત્યાગ-ચિત્તવૃત્તિના આડાઅવળા જવારૂપ સર્વ પ્રકારના વિશેષના પશ્તિયાળ કરી, અખંડપણે સન્મુખવૃત્તિ ધારવી. (६) ઉપયાગપ્રધાનતા-પ્રવાણમાં ઉપયોગ રાખી, સાવધાનપણે સાંભળવું.—એમ પ્રવાણવિધ છે. અને તે કલ્યાણપરંપરાનો હેતુ છે.— हेतुरयं कल्याणपरंपराया: । આવા વિધિપૂર્વક સમ્યક્ શ્રવણ થકી જ નિયમથી ચાક્કસ સમ્યગ્રાન હાય છે, કારણકે 'ન ह्યાપાય उપયવ્યમિचारी ।' જે ખરેખરા 'ઉપાય' હાય તે 'ઉપય'થી—સાધ્યથી વ્યભિચારી હાય નહિં, આડા અવળા જાય નહિં; નહિં તો તેના ઉપાય ભાવ જ ઘટે નહિં; સાચું સાધન સાધ્યને સાધ્યા વિના રહે નહિં, તેમ સમ્યક્શ્રવણરૂપ સાચા ઉપાયનું ફલ સમ્યક્ષ્ટાધ હાય જ.

Ŵ

धे। धपरिणुति से ये। थुं व्याप्यांग इथे छे---नया बोधपरिणतिः--

सम्यग् ज्ञानस्थिरता रिंदता कुंतर्क्कयोगेन संवृतरत्नाधाराष्तिकल्पा, युक्ता मार्गानुसा-रितया तन्त्रयुक्तिप्रधाना। स्तोकायामप्यस्यां न विपर्ययो भवति। अनाभोगमात्रं, साध्य-व्याधिकल्पं तु तद्, वैषविदोषपरिज्ञानादिति॥<sup>१९</sup>

અર્થ:—(૪) તથા બાેધપરિણતિ—સમ્યગ્ જ્ઞાનસ્થિરતા,-કૃતકધાગથી રહિત સંવૃત રત્નઆધારપ્રાપ્તિ તુલ્ય, માર્ગાનુસારિતાથી યુક્ત, તન્ત્રયુક્તિપ્રધાન એવી. આ થાડી પણ સતે વિપર્યય (વિપરીત ભાવ) હોતો નથી. અનાભાગમાત્ર તે તા સાધ્ય વ્યાધિ સમાન છે,- વૈદ્યવિશેષના પરિજ્ઞાનને લીધે. <sup>૧૯</sup>

#### વિવેચન

" થાડા આર્ય અનારય જનથી, જૈન આર્યમાં થાડા; તેમાં પણ પરિણત જન થાડા, શ્રમણ અલય બહુ માેડા રે."

શ્રી યશાવિજયજી કૃત સા. ત્ર. ગાસ્ત.

पश्चिका—वद्यविद्योषपरिज्ञानात्-वैद्यविशेष क्षेम परिज्ञान ते थडी. आ अत्रे साव छे-क्षेम वैद्यविशेषधी साध्य व्याधि निवर्त्ते छे, तेम परिज्ञानथी अनासाग मात्र (निवर्त्ते छे.) के सम्यह विनयाहि विधिपूर्वं 8 सह्गुरु सभीपे भाध श्रवण् ६ रे छे, तेने भाध ६ पके छे, खेटले भाधपरिष्युति के वेश्युं व्याप्थांग १ ह्युं. आ भाधपरिष्युति केटले सत् पुरुषना ६ पढेशनुं आत्मामां परिष्युमतुं, अर्थात् सम्यग्ज्ञानिस्थरता. आ भाधपरिष्युति—सम्यग्ज्ञानिस्थरता हेवी छे। थ ?-(१) 'र हिता कुतर्कयोगेन ।' केमां है। ध्रश्वरता हुतर्धना हुतर्धना थे। भाषी हिथ निर्धं केवी है। ध्रित्र है। थे। प्रेत्र केवी है। थे। प्रेत्र केवी ते हुतर्ध वे। भाषी रिष्युत्त है। भार्भानुसारिष्युत्यी युक्त केवी है। य न्युक्त मार्गानुसारितया; (४) आगमने अनुदूष केवी सुश्रुद्धिश्री प्रधान है। ध्र, तन्त्रयुक्तिप्रधाना.

આવી સાચી બાધપરિષ્યુતિ થાડી પણ હાય-स्तोकायामप्यस्यां અર્થાત્ સત્ પુરુષ સદ્યુરુના બાધ આત્મામાં લેશ પણ પરિષ્યુર્મ્યો હાય, તા વિપર્યય-વિપરીત ભાવ-વિપર્યાસ હાતા નથી-ન विपर्ययो मकति; અને અનાભાગ માત્રથી-' अनामोगमात्रं' અજાણતાં પણ જે હાય તે તા સાધ્ય વ્યાધિ સમાન છે, सાध्यव्याधिकल्पं त तदः; અર્થાત્ સાચા નિપુણ વૈદ્યના જોગ જે મળ્યા હાય તા વ્યાધિ અવશ્ય જાય જ, તેમ સાચા 'સદ્યુરુ વૈદ્ય સુજાણ' જે પ્રાપ્ત થયા છે, તા જીવના અંબાવર્ય વ્યાધિ અવશ્ય જવાના જ છે, સાધ્ય હાઈ ચાહ્યસ મટવાના જ છે.



स्थैर्थ से पांचमुं व्याण्यांग विवरे छे— तथा स्थैर्यः—

ज्ञानध्ध्यनुत्सेक:, तदज्ञानुपहसनं, विवादपरित्यागः, अज्ञबुद्धिभेदाकरणं, प्रज्ञापनीये नियोगः, संयमपात्रता नाम बहुमता गुणज्ञानां, विष्रहवती श्रामश्रीः, स्वाश्रयो भाव-सम्पदामिति ॥ २०

અર્થ:—(૫) તથા સ્થૈર્ય —ગ્ગાનઋદ્રિના અનુત્સેક (અગર્વ), તેનાથી અગ્નનું અનુપહસન, વિવાદ પરિત્યાગ, અગ્નના ભુદ્ધિભેદનું અકરણ, પ્રજ્ઞાપનીયમાં નિયાગ, ગુણગ્રાને ખહુમત એવી સંયમપાત્રતા, વિશ્વહવતી શમશ્રી, ભાવસંપદાઓના સ્વાશ્રય.<sup>૨૦</sup>

### વિવેચન

" બીજી સમજણ પછી કહીશ, જ્યારે ચિત્તે સ્થિર થઈશ...." શ્રીમદ્ **રાજચંદ્ર**છ.

છાંધ જેના આત્મામાં સમ્યક્ષ્પણે પરિણુમે છે, તે સ્થિરતાને પામે છે, એટલા માટે 'સ્થૈર્ય''એ પાંચમું વ્યાખ્યાઅંગ કહ્યું. આ સ્થૈર્ય-સ્થિરપણું –ઠરેલપણું કેવા કેવા પ્રકારે

पञ्जिका—तदज्ञानुपत्तसनम्—तेनाथी अज्ञनुं अनुपहसन, स्वयं ज्ञात ज्ञेयथी अनिस्तिनुं अनुपहसन, विवादपरित्याग:-विवाहते। परित्याग,-तेनाथी अनिस्तिन् साथे, अभ समन्त्र छे. अञ्ज्ञबुद्धिभेदाकरणम्-अज्ञन। अद्विभेदनुं अडरखु, सम्यक्ष्यैत्यवन्दनिहि निद्धं न्नाखुनारनुं त्यां अप्रवृत्ति— परिखामनुं अनापादन, प्रज्ञापनीये नियोगः-प्रज्ञापनीयमां नियोग, प्रज्ञापनीयते न्या सम्यक्ष्यभां नियोगः अज्ञापनीयते अ

વ્યક્ત થાય? તે માટે કહ્યું—(૧) કરેલ પુરુષ ગ્રાનમક દિનો ગ્રાનમક હિનો અનુત્સેક થરે—પાતાના જાણપણાના ગર્લ ન કરે, પાતાના ગ્રાન- અહિં વૈશ્વનું ઘમંડ ન રાખે. એટલે—(૨) અજ્ઞનું અનુપહસન— હ્યીજ અખૂબ અરા જીવના ઉપહાસ ન કરે, હાંસી—મશ્કરી ન કરે. એટલે—(૩) વિવાદ પરિત્યાગ—અનિક્ષન્ન જેના સાથે વાદવિવાદમાં કે મિશ્યા ચર્ચામાં ઉતરે નહિં. એટલે—(૪) અજ્ઞના અહિં લેદનું અકરાશ—અન્ન બના બુદ્ધિન લેદ ન કરે; બુદ્ધિલેદ કરવાથી સમ્યક્ ચૈત્યવન્દનાદિ નહિં જાણનારને તેમાં અપ્રવૃત્તિ—પરિણામનું ઉપજવાપણું થાય, માટે તેવા બુદ્ધિલેદ ન કરે. પરંતુ—(૫) પ્રજ્ઞાપનીયમાં નિયોગ—જે સમજાવ્યા સમજાવી શકાય એવા પ્રજ્ઞાપનીય સરલાતમાં યાગ્ય જીવ હાય તેમાં જ તેના નિયાબ કરે, તેને જ સમ્યક્ષ્કરણમાં નિયુંજે.

અને આમ—(६) સંયમપાત્રતા—જેનામાં બાધ પરિલ્ફમીને સ્થિર થયા હાય, તે અવશ્ય સંયમનું પાત્ર અને, કારણ કે જ્ઞાનસ્ય फलं विद्तिः—જ્ઞાનનું ફલ વિરતિ, એટલે ઠેરેલ આત્મા સંયમની પાત્રતા પામે જ,—જે ગુણુરૂ જેનાને સંયમપાત્રતા અહુમત એવી હાય છે. એટલે—(૭) વિગ્રહવતી શમશ્રી—વિગ્રહવતી શમશ્રી—વિગ્રહવતી શમશ્રી 'विग्रहवती જ્ઞામશ્રી '—અને જે સ્થિર સંયમપાત્ર અને તે દેહ-આદિ ધારિણી—મૂર્ત્તિમાન્ શમશ્રી અને, શમના સાક્ષાત્ અવતાર શાંતમૂર્ત્તિ અને. (૮) ભાવસ પદાઓના સ્વાશ્રય—'સ્વાશ્રયો માવસપ્રદાં'—અને આવા જે શાંતમૂર્ત્તિ અને તેને ભાવસ પદાઓ પાતાનું સ્વચાશ્રયસ્થાન અથવા સહીસલામત સુખાશ્રયસ્થાન જાણી તેના આશ્રય કરે. અર્થાત્ દર્શન—ચારિત્રાદિ સર્વ ભાવસ પદાઓ આવીને તે 'વિગ્રહવતી શમશ્રી' સ્વરૂપ પુરુષમાં નિવાસ કરે. આમ સ્થૈર્યનું લક્ષણ છે.

" શિરતાથી શિરતા વાધે, સાધક નિજ પ્રભુતા સાધે લાલ. પ્રભુ ગુણુને રગે રમતા, તે પામે અવિચલ સમલા લાલ. " શ્રી દેવચંદ્રજી



ઉક્તકિયા એ છર્કું વ્યાખ્યાંગ પ્રરૂપે છે—

নথা---

उक्तस्य-विज्ञातस्य तत्तत्कालयोगिनः तदासेयनसमये तथीपयोगपूर्वे शक्तित स्तथाक्रिया। नौषधज्ञानमात्रादारोग्यं, क्रियोपयोग्येव तत्। न चेयं याद्वच्छिकी शस्ता, प्रत्यपायसम्भवादिति॥<sup>२१</sup>

અર્થ:—(૬) તથા ઉક્રતક્રિયા—તત્ તત્ કાલચાગી એવા ઉક્રતના-વિજ્ઞાતના તદ્દઆસેવન સમયે તથાપ્રકારે ઉપયાગપૂર્વક શક્તિ પ્રમાણે તથાક્રિયા, ઔપધના જ્ઞાનમાત્રથી આરોગ્ય નથી. ક્રિયાપયાગી જ તે (જ્ઞાન) છે; અને આ (ક્રિયા) યાદચ્છિકી શસ્ત નથી,-પ્રત્યપાયના સંભવને લીધે. <sup>ર</sup>ો

### વિવેચન

જ્ઞાન વિના કિયા આંધળી-કિયા વિના, જ્ઞાન તા પાંગળું લેખીએ; ધર્મ રથ કેમ એક ચક્રે ચલાવીએ ? એક પાંખે કેમ ઊડીએ ?

## —શ્રી પ્રજ્ઞાવળાધ માક્ષમાળા (સ્વરચિત).

જેને એાધપરિણતિ અને સ્થિરતા પ્રાપ્ત થઈ છે, તે જેમ ક્રિયા કરવાની કહી છે તેમ કરે છે, એટલા માટે ઉક્તા કિયા એ વ્યાખ્યાનું છકું અંગ કહ્યું. જે જે કિયા જે જે પ્રકારે વચનથી ઉક્ત છે. શાસમાં કહી છે. તેને વિજ્ઞાત કરી– જ્ઞાનપૂર્વ ક કિયા: वयनानुसार क तेने। विषयविक्षाण विनिश्चित इरी. ते ते डियाने ઓષધજ્ઞાનનું દેષ્ટાંત યોગ્ય કાળે તેના આસેવનસમયે તથાપ્રકારે ઉપયોગપૂર્વંક શક્તિઅનુસાર તે તે ક્રિયા કરવી, તે તથાકિયા છે. જેવા પ્રકારે જે જે કાળે જે જે ક્રિયા કરવાનું શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે, તે તે પ્રકારે તે તે કાળે તે તે ક્રિયા તથાપ્રકારે ઉપયોગપૂર્વક કરવી તે તથાકિયા છે. આ કિયાનું પ્રયોજન શું છે ? તે માટે દેખ્ટાંત કહ્યું— 'नॅऑपधज्ञानमात्रादारोग्यं | क्रियोपयोग्येव तत्।' औषधनाः ज्ञानभात्रधीः आरै।य्य नधी થતું, પણ ઔષધ જાણીને તેનું સેવન કરે તો જ રાગ મટે છે; ચિકિત્સાકિયામાં ઉપયોગી થવું-ઉપયુક્ત થવું એટલું જ તે જ્ઞાનનું પ્રયોજન છે. તેમ ક્રિયાનું સ્વરૂપ માત્ર જાણ્યાથી કલ્યાણ કાર્ય સરતું નથી, પણ તથા૩૫ જ્ઞાન અનુસાર ક્રિયા કર્યાથી જ આત્મઆરાગ્ય થાય છે. ત્યારે પ્રશ્ન થશે કે જ્ઞાન શું નિરર્થક છે? ના, નિરર્થક નહિં, પણ પરમ સાર્થક છે. જ્ઞાન પણ ક્રિયામાં ઉપયોગી–ઉપયુક્ત છે. યાદચ્છિકી સ્વચ્છંદક્રિયા પ્રશસ્ત નથી. 'न चेयं याद्दच्छिकी शस्ता'. क्षरण् के तेयी स्व<sup>2</sup>छंदक्षियाधी प्रत्यपायने। संसव छे, 'प्रत्यपायसंभवात्' क्षालने अहते उक्षटो छानि थवाने। संसव छे. माटे ज्ञानपूर्विका क

पश्चिका—उक्तस्य-ध्याहि. उक्तस्य-७५तना, वयनथी ध्रध्य यैत्यवन्हनाहिना. तेने क विश्विध्य क्षेत्र विकातस्य-विद्यातना, वयनीनुसार क विनिश्चित विषयविक्षायाणाना. तक्तत्कालयोगिनः—ते ते अक्षयोगिना, ते ते यित्र ३५ अणथी—तह् अवसर क्ष्र्यण् आणथी संभिष्यं तना. त्याम विशेषण् अधुं; क्षियाने विशेषित करतां अधुं—तदासेवनसमये —तेना ७५तना अर्थ्य छोते, तथोपयोगपूर्ये—आसेव्य-भानने अनु ३५ ६ प्रयोग पूर्व-हेतु क्यां छे ते तथा—७५थे। पूर्व होय छे. शक्तितः—अकितथी, स्वश्वकितने अपेक्षीने, तेना अनितक्ष्मथी पृष्, तथाक्रिया—तथाक्ष्मि, ७५त अनु ३५ प्रकारवान व्यापार.

શંકા-ઉક્ત ક્રિયાથી શું ! વ્યાખ્યાનના ક્લભૂત ઉક્ત ત્તાન થકો જ ઇષ્ટિક્લસિદ્ધિના સંભવને લીધે,-એમ અશ્લાંકીને કહ્યું-ન-ન જ, औषधज्ञानमात्रात्- ઔષધના ત્રાન માત્રથી, ક્રિયારહિત કેવલ ઔષધ ગ્રાનથી, आरोग्यं-આરોગ્ય, રાગાભાવ. કયા કારણ્યી ! તેા કે-क्रियोपयोग्येत्र तद्-ક્રિયાયયોગી જ તે: છે, કારણુ કે ચિકિત્સાલક્ષણુ ક્રિયામાં ઉષદ્ધકત થાય છે, ઉષકાર કરે છે, તત્રશિલવાળું જે છે તે તથા-ક્રિયાયયાંગિ જ છે, ન આરોગ્યઉપયાગવત્ પણુ એમ 'એવ' કારના અર્થ છે. તદ્દ્ તે–, ઔષધ ત્રાનમાત્ર,– ક્રિયાના જ આરોગ્યઉપયાગ છે માટે.

ત્યારે ક્રિયા જ ઉપાદેય છે, નિદ્ધ કે ज्ञान, એમ આશંકીને કહ્યું-'न चेयम् इत्यादिः न च-न જ, इंग्रं-आ, पन्दनादि क्रिया यादशी तादशी-જેવી तेवी यथा तथा જેમ तेम करेबी, द्रास्ता-शस्त, કૃष्टिसाधिका भत. क्षितु ज्ञानपूर्विकाल शस्त होय छे. કિયા પ્રશસ્ત છે. જ્ઞાનનું સ્થાન પ્રથમ ને કિયાનું સ્થાન પછી છે. 'पढमं नाणं तओ दया।' 'પહેલું જ્ઞાન અને પછી દયા' એ સૂત્રના ક્લિતાર્થ એ જ છે. જ્ઞાન ને કિયાના યથાયાગ્ય સહકારથી જ ઇચ્ટિક્લસિલિ હોય છે.

" ધન્ય ધન્ય તે જીવ, પ્રભુ પદ વંદી હે! જે દેશના સુણે;

ગ્રાન ક્રિયા કરે શુદ્ધ, અનુભવ યાગે હા નિજ સાધકપણે. " -શ્રી દેવચંદ્રજી.

કારણ કે 'જ્ઞાન-ક્રિયાના સમન્વયથી જ માેક્ષ છે.' 'ज्ञानकियाभ्यां मोक्षः।' જ્ઞાનથી જેલું આત્મસ્વરૂપ જાણ્યું, તેલું આગ્રરણુમાં-વર્ત્તાનમાં મૂકવાની પ્રક્રિયા તે ક્રિયા. ज्ञान અને

કિયા એ બન્ને એક રથના બે ચક જેવા છે, એમાંનું એક પણ ગ્રાન-ક્રિયાના ચક ન હાેય તાે ધર્મ રથ ચાલે જ નહિં. ગ્રાન વિનાની ક્રિયા સમન્વય આંધળી છે ને ક્રિયા વિનાનું ગ્રાન પાંગળું છે. દાવાનલ લાગ્યા હાેય ત્યાં દેખતાં છતાં પાંગળા નષ્ટ થાય ને દાેડતાં છતાં આંધળા

નષ્ટ થાય; પણ પાંગળાને ખાંધે એસાડી આંધળા જો તેના સૂચન મુજબ ચાલે, બન્ને સહકાર કરી સમન્વય સાધે તો ખન્ને બચી જય. તેમ ભવ-દાવાનલમાંથી બચવા માટે સાધકે ત્રાન અને તદતુસારી કિયા એ ખન્નેના યથાયોગ્ય સમન્વય સાધવા જોઈએ. અત્રે જ્ઞાનનું સ્થાન પ્રથમ અને કિયાનું સ્થાન પછી મૂક્યું તે એમ સૂચવે છે કે કિયા જ્ઞાનને અનુકૂલ-અનુસરતી તાત્વિક સમજણવાળી હોવી જોઈએ. એટલા માટે જ કિયાનું 'અનુબ્લન' એવું નામ પ્રસિદ્ધ છે. અર્થાત્ દેહાદિ પરવસ્તુથી આત્મા ભિન્ન છે એવું જે જ્ઞાન થયું, તેને અનુરૂપપણું-છાજે એમ શગાદિના ત્યાંગ કરી શુદ્ધ આત્માની સિદ્ધિ કરવા પ્રવર્તાવું તે અનુબ્લન છે. એટલે કમંઆપ્રવના નિરોધ થઈ સંવર-નિર્જરા થાય, એમ સર્વ આત્મસાધનનું સેવન કરવું, એ જ ધર્આવશ્યકાદિ સર્વ અનુબ્લનનું અને અષ્ટાંગ યોગાદિ સર્વ કિયાનું એક માત્ર પ્રયોજન છે. અને તથાપ્રકારે શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના નિરંતર લક્ષ્ય-પૂર્વક-આત્માના જ્ઞાનઉપયોગપૂર્વક કિયા કરવામાં આવે તે જ તથાકિયા છે. અને એટલા માટે જ—

'જેમ રાધાવેધ સાધાનારા બાહ્યુવળીના લક્ષ રાધાની (પૂતળીની) કીકી પર જ હાય, તેમ આરાધક પુરુષ સતત આત્મસિદ્ધિના જ લક્ષ રાખી સર્વ આરાધના કરે, સર્વ આત્મસાધન સેવે, તે તે અવશ્ય કરવા યાગ્ય વડાવશ્યકાદિ કિયામાં આત્માપયાગપણે ઊંડા ઉતરી તેના અધ્યાત્મરસ ચાખે. જેમકે—સામાયિકની પ્રતિજ્ઞા લેતાં તે સમભાવમાં સ્થિતિ કરે, પ્રત્યાખ્યાન કરતાં પરભાવ પચ્ચખે, સ્વાધ્યાય કરતાં આત્મભાવમાં વર્તો, ચતુવિં શતિસ્તવ કરતાં પ્રભુના સહજાતમસ્વરૂપ ભાવ ચિંતવે, સદ્દગુરુવંદન કરતાં તેમનું આત્મારામીપણું ભાવે, પ્રતિક્રમણ કરતાં સ્વરૂપિતિક્રમ દેષની ક્ષમા યાચી સ્વરૂપસ્થાનમાં પ્રતિ–પાછું ક્રમણ—ગમન કરે, અને કાયાત્સર્ગ કરતાં દેહાતીત દશાના અનુભવ અભ્યાસ કરે; આમ સર્વ ક્રિયા તે આરાધક પુરુષ, તથાપ્રકારના આત્માપયાગ રાખી અધ્યાત્મપરિણતિરૂપ ભાવકિયા તે આરાધક પુરુષ, તથાપ્રકારના આત્માપયાગ રાખી અધ્યાત્મપરિણતિરૂપ ભાવકિયાના અનુસંધાનપૂર્વક કરે; ' ( અને આમ તથાકિયા કરી આત્માર્થ સાધે ). શ્રી પ્રજ્ઞાવબોધ માસમાળા પાઠ ૨૮ (સ્વરચિત).

**અલ્પભવતા** એ સાતમું વ્યાખ્યાંગ દર્શાવે છે—

तथा अल्पभवता—

व्याख्याङ्कं प्रदीघतरसंसारिण स्तत्वक्षानायोगात्।तत्राल्प:-पुद्रस्रपरावर्तादारतो भव:-संसारो यस्य तद्भाद: अल्पभवता। न हि दीर्घदौर्गत्यभाक् चिन्तामणिरत्नावाप्तिहेतु:। पवमेव नानेकपुद्रस्रपरार्वत्तमाजो व्याख्याङ्गमिति समयसारविद:॥

अतः साकल्यतं पतेषां व्याख्यासिद्धिः, तस्याः सम्यग्ज्ञानहेतुत्वादिति सूक्ष्मधियाऽऽ-स्रोचनीयमेतत् ॥ <sup>२२</sup>

અર્થ:—(૭) તથા અલ્પભવતા—વ્યાખ્યાંગ છે,-પ્રદીધ તર (અતિ અતિ દીર્ઘ) સંસારીને તત્ત્વજ્ઞાનના અધાગ છે માટે. તેમાં અલ્પ એટલે પુદ્દગલપરાવત્તથી નિક્દવર્ત્તા ભવ-સંસાર જેના છે તેના ભાવ તે અલ્પભવતા. ખરેખર! દીર્ઘ દીર્ગ ત્યભાગી (દારિઘભાગી) ચિન્તા-મણિરત્નપ્રાપ્તિના હેતુ નથી. એમજ અનેકપુદ્દગલપરાવર્ત્ત ભાગીએ વ્યાખ્યાંગ નથી, એમ સમયસારવિદેા કહે છે.

એથી કરીને એએાના (આ સપ્ત વ્યાખ્યાઅગાના) સાકલ્યથી (સકલપણાથી–સ'પૂર્ણ-પણાથી) વ્યાખ્યાસિદ્ધિ છે,–તેનું (વ્યાખ્યાનું) સમ્યગ્જ્ઞાનહેતુપણું છે માટે, એમ આ સૂક્ષ્મ **મુ**દ્ધિથી આલાચવા યાગ્ય છે.

### વિવેચન

" ચરમાવર્તા હો ચરમ કરણ તથા રે, ભવ પરિણતિ પરિપાક; દેષ ટળે ને દૃષ્ટિ ખૂલે ભલી રે, પ્રાપતિ પ્રવચન વાક....સંભવ."—શ્રી આનંદઘનજી આ મધા વ્યાખ્યાઓંગે કહ્યા તે પણ કાર્યકારી ફળવાન્ કચારે અને ? કે જો જીવ લઘુકમી અલ્પસંસારી હોય તો જ; એટલા માટે અલ્પલવતાને સાતમું વ્યાખ્યાંગ કહ્યું, કારણ કે અતિ દીર્શતર સંસારીને તત્ત્વજ્ઞાનના યાળ સંભવતો હીર્જા દ્રાપ્યભાગીને નથી. પુદ્દગલપરાવર્ત્તથી પણ કંઇક ન્યૂન જેના સંસાર શેષ હોય,

'हीहा हो भारत्य लागीने नधी. पुर्म सपरावर्ता थी पख् डंग्डि न्यून को ने। संसार शेष ढोय, शिनता मिल्रि रतनी व्येवा वरमपुर्म सावती कि क्षावती के अल्पलावता है. भाषित हो य निह की विदेश नित्यमाक चिन्ता मणिरत्ना चाप्ति हेतुः।'—ही धेरी भीर्य- साथी सांभा वभतना हारिव्रतं साथन रहेवाने। हे केवे। हिंद्री

पञ्जिका—' चिन्तामणिरत्नावाप्तिहेतुरिति '-चिन्तामणिरेच रत्नं-ચિન્તામણિ એ જ રત્ન-મણિ જાતિમાં પ્રધાનપણાને લીધે તે ચિન્તામણિરત્ન, વા પૃથગ્ ચિન્તામણિ અને રત્ન; तस्य वा तयोर्बा-તેના વા તે બન્નેના, अवाप्तिहेतु'-અવાપ્તિ હેતુ,-અભાગ્ય છે એટલા માટે.

(અર્થાત્ ) દુઃખિઆએં৷ પ્રત્યે અત્યંત દયા, અને ગુણવંતા પ્રત્યે અદેષ, અને સર્વત્ર જ અવિશેષધી ઐીચિત્ય પ્રમાણે સેવન આ છેલ્લા પુદ્દમલાવર્તાતું લક્ષણ છે. (એટલે આ ગુણ જેનામાં દ્વાય તે જ બ્યાખ્યાઅંગ છે.)

<sup>\*</sup> ચરમપુદ્દગલપરાવર્ત્ત વર્તા જવતું આ લક્ષણ કહ્યું છે-

<sup>&</sup>quot; दुःखितेषु दयात्यन्तमद्वेषो गुणवत्सु च ! औचित्यात्सेवनं चैव सर्वत्रैवाविदोषतः ॥ "—श्री ये।ग६िधसभुन्यय

ચિન્તામણિ રત્નની પ્રાપ્તિને યેજ્ય હાય નહિં. એમ અનેક પુદ્દગલપરાવર્તા સંસાર જેને શેષ છે, જેને હજુ ઘણું ઘણું લાંખું ભવભ્રમણ અાકી છે, તે દીર્ઘસંસારીઓ પણ આ અચિન્ત્ય ચિન્તામણિસમા ચૈત્યવન્દનની પ્રાપ્તિને યેજ્ય હાય નહિં, એટલે તેએ પણ વ્યાખ્યામાં નથી, એમ શાસ્ત્રના રહસ્યજ્ઞાતાએ કહે છે.

"તે અપરાધી હાં જે તુજથી દૂર કે, ભૂરિ બ્રમણ દુઃખના ધણી; તે માટે હાે તુજ સેવા રંગ કે, હાેજો એ ઈચ્છા ઘણી."—શ્રી દેવચન્દ્રજી

આમ આ વ્યાખ્યાના સખ્ત અંગ કહ્યા, તેના સાકલ્યથી—તે સકલના મિલનથી જ વ્યાખ્યાસિદ્ધિ છે, કારણ કે આ વ્યાખ્યા છે તે સમ્યગ્જ્ઞાનના હેતુ છે. ઇત્યાદિ આ સૂક્ષ્મ મુદ્ધિથી વિવેકી વાંચકે વિશેષે વિચારણીય છે.

" મરુધરમેં હૈ! સુરતરુ લુંભ કે, સાગરમેં પ્રવહણ સમા; ભવ ભમતાં હૈા ભવિજન આધાર કે, પ્રભુ દરિશણ સુખ અનુપમા." — શ્રી દેવસાંદ્રછ

## 卐

Y,

## ચૈત્યવન્દનવિધિ અને પ્રણિપાતદષ્ડક સૂત્રાવતાર

હવે પરમ સંવેગરંગી ભાવિતાતમા અમાચાર્ય હિરિભાદ્રજી અતે ચિન્તામિણ અને કલ્પદ્રમથી અધિક મહિમાવાળા ચૈત્યવન્દનના ઉત્તમ ભક્તિસાવનિર્ભાર દ્રવ્ય-ભાવ વિધિ સુંદર હૃદયંગમ શબ્દોમાં પ્રદર્શિત કરી સુત્રાવતાર કરે છે—

इह प्रणिपातदण्डकपूर्वकं चैत्यवन्दनमिति स प्वादौ व्याख्यायते। तत्र चायं विधि:—

इह साधु: श्रावको वा चैत्यगृहादावेकान्तप्रयत: परित्यक्तान्यकर्तव्यः प्रदीर्घतरतद्भा-वगमनेन यथासम्भवं भुवनगुरो: सम्पादितपूजोपचार:,

तत: सकलसस्वानपायिनी' भुवं निरीक्ष्य परमगुरुष्रणीतेन विधिना प्रमृज्य च क्षितिनिहितजानुकरतलः,

प्रवर्द्धमानातितीव्रतरशुभपरिणामो भत्तयतिशयात् मुद्धपरिपूर्णलोचनो रोमाश्चा-श्चितवपुः,

मिथ्यात्वज्ञस्रित्यानेककुयाहनक्षचक्राकुले भवाब्धावनित्यत्वाचायुषोऽतिदुर्हभिमदं सकलकल्याणैककारणं चाधःकृतचिन्तामणिकलप्रदुमोपमं भगवत्पादवन्दनं कथश्चिदवाप्तं न चातः परं कृत्यमस्तीति अनेनातमानं कृतार्थमभिन्यमानो,

भुवनगुरौ विनिवेशितनयनमानसो,

अतिचारभीरतया सम्यगस्बितादिगुणसम्पदुपेतं तदर्थानुस्मरणगर्भमेव प्रणिपात-दण्डकसूत्रं पठित। <sup>२३</sup>

तच्चेदम्-

અર્થ:—અહીં પ્રણિપાતકણ્ડકપૂર્વક ચૈત્યવન્દન છે, એટલા માટે તેની જ આદિમાં વ્યાખ્યા કરવામાં આવે છે. અને તેમાં વિધિ આ છે—

અહીં સાધુ વા શ્રાવક,—

૧. ચૈત્યગૃહાદિમાં એકાંત પ્રયત થઇ, અન્ય કર્તાવ્ય પરિત્યક્ત કરી,

પ્રદીઈ તર તદ્ભાવગમનથી યથાસંભવ ભુવનગુરુના પૂજોપચાર સંપાદિત કરી,

ર. પછી સકલસત્ત્વઅનપાયિની (ક્રોઇ પણ પ્રાણીતે <mark>ભાધા નહિ' ઉપજાવનારી)</mark> ભૂમિ નિરખીને અને પરમ ગુરુએ પ્રણીત કરેલ વિધિથી પ્રમાઈ'ને,

પૃથ્વી પર જાતુ (ગાંડણ) અને કરતલ સ્થાપન કરી,

- 3. પ્રવધિમાન થતા અતિ તીવ્રતર શુભ પરિણામે, ભક્તિઅતિશય <mark>થકી હર્ષા</mark>શ્રુ<mark>થી</mark> પરિપૂર્ણ લાેચને, રાેમાંચિત દહે,
- ૪. મિથ્યાત્વ જલ નિલયવાળા અનેક કુગ્રાહ નકચકથી આકુલ ભવાષ્યિને વિધે અને આયુષ્ના અનિત્યપણાને લીધે આ અતિ દુલ ભ, અને સકલ કલ્યાણનું એક કારણ, એવું ચિન્તાપ્રણિ-કલ્પદ્ધમની ઉપમાને અધ:કૃત કરતું ભગવત્પાદવન્દ્દન કેમે કરીને માંઢમાંઢ પ્રાપ્ત થયું છે, અને આનાથી પર કૃત્ય છે નહિ,—એમ આના વડે આત્માને કૃતાર્થ અભિમાનતો સતો,

ભુવનગુરુમાં નયન-માનસ વિનિવેશિત (સ્થાપિત) કરી,

ય. અતિચારભીરુતાથી સમ્યક્ અસ્ખલિત આદિ ગુણસંપત્થી યુક્તપણે, તેના અર્થ'ના અનુસ્મરણગભપણે જ. પ્રણિપાતદણ્ડક સૃત્ર પઠે છે.<sup>રેડ</sup>

અને તે આ છે-

### વિવેચન

" દ્રવ્ય ભાવ શુચિ અંગ ધરીને, હરખે દેહરે જઈ એરે; દહ તિગ પણ અહિગમ સાચવતાં, ઈકમના ધુરિ થઈ એ રે.

....સુવિધિ જિનેસર પાય નમીને, શુલ કરણી એમ કીજેરે."—શ્રી આનંદઘનજી

અત્રે ચૈત્યવન્દનની પૂર્વતૈયારીરૂપ પૂર્વવિધિ દ્રવ્યથી અને ભાવથી બન્ને પ્રકારથી પ્રદર્શિત કર્યો છે. ચૈત્યવન્દન કરતાં પૂર્વ પ્રષ્ણિપાતદણ્ડક સૂત્ર (નમૃત્યુણું) પઢલું એઇ એ, એટલા માટે તેની જ આદિમાં વ્યાખ્યા કરી છે; અને તે પ્રણુપાતદણ્ડક સૂત્ર પઠતાં પહેલાં પણ કેવા પૂર્વવિધિથી ભાવવૃદ્ધિ કરવી એઇ એ તે પણ સાંગાપાંગ કમથી દર્શાવ્યું છે:—

આ અહીં દુલક્તિમય ચૈત્યવન્દન કરવા ઈચ્છતા સાધુ વા શ્રાવક હાય, તે—

(૧) પ્રથમ તે। ચૈત્યગૃહાદિમાં 'पकान्तप्रयतः'—એકાંત પ્રયત થઈ, એક માત્ર આ ચૈત્યવન્દન ભક્તિકૃત્યમાં પ્રયત્નવંત–સમુધત થઈ, એક એમાં જ ઉપયોગ जेडी, બીજી બધું કર્ત્તાવ્ય સર્વથા છેડી, ' प्रदीर्घतरतद्भावगमनेन '—પ્રદીર્ધતર તદ્ભાવગમનથી યથાસંભવ खुवनगुरुने। पूलेपयार संपादित डरे,—'यथासम्भवं मुवनगुरोः सम्पादितपूजोपचारः,' 'यथासंलव'—साधुने वा श्रावडने केने केवा संखवता छाय तेवा पूलेपयार आयरे; साधु पुष्पपूलिह प्रव्यपूल न डरे, पण् स्तात्रपूलिह लावपूल ते। डरें क, अने श्रावड प्रव्य—लाव अन्ने पूल डरे. अने ते पण् डेवी रीते डरें ? 'प्रदीर्धंतर तह्लाव-गमनथी' डरे; अर्थात् अटपट प्रस्तुत लिह्तहृत्य आटापी लेवानी अण्डाटती जितावण डे हांडाहांड निर्धं डरतां, के वेड निर्धं डाढतां, अत्यंत शांतिथी—स्वस्थताथी छेडा मने, 'प्रदीर्धंतर '—अतिअति दीर्धं—लांका 'तह्लावगमनथी '-लिह्तिडियाना अंगभूत ते ते लावामां लिह्तित-मयपण्डे गमनथी—परिण्यमनथी डरे, अने ते ते प्रव्यना \* आलंकनथी पण्डे लावनुं आराहण्ड इरता जया केमडे—

"પૂર્ણ કલશ શુચિ ઉદ્દકની ધારા, જિનવર અંગે નામે; આતમ નિર્મલ ભાવ કરંતાં, વધતે શુભ પરિણામે. સમક્તિ અજિ નિજ આત્મ આરોપતા, કળશ પાણી મિષે ભક્તિજલ સિંચતા".— ત્રી દેવચંદ્રજી કૃત સ્નાત્રપૂજા. "પૂજા ને પરિણામ દેઉ, કરા ચંદનકી રીતિ; શીતલતા ને સુગંધતા, જિણે ભાંજે ભવભીતિ. એણી પરે ધૂપ પૂજા કરી, જિન આગળ શુભ ભાવ; ટાળી વિભાવની પરિણતિ, દૂર કરા પરભાવ. ઈસા રૂપ નિહારત ઘટમાં, તારત કર્મ જંજર રે; જિન ઉત્તમ પદ પૂજ લહત ભવિ, નિજ આતમગુણ ધીર રે. નિજ ગુણ રિહિ તિરાભાવે થઈ, મહણ કરતાં પરભાવા; પ્રભુ ગુણ રિહિ તિરાભાવે થઈ, મહણ કરતાં પરભાવા;

—શ્રી ખિમાવિજયજી કૃત અબ્દયકારી પૂજા

ઈત્યાદિ પ્રકારે તદ્ભાવગમનથી ભક્તિતન્મયપણે યથાસંભવ પૂર્ભેપચાર કરી,

(૨) કાઇ પણ જીવને કંઇપણ અપાય-હાનિ-ભાધા ન ઉપજાવે એવી 'સકલસત્ત્વ અનપાયિની 'શુદ્ધ ભૂમિ નિરખીને અને પરમ ગુરુએ પ્રણીત કરેલ વિધિથી પ્રમાર્જીને, ભૂમિ પર જાનુ–ગાેઠણ અને કરતલ-અન્ને હથેળી સ્થાપન કરી,

<sup>\*</sup> જલપૂજાદિ અષ્ટપ્રકારી પૂજા અંગે અપૂર્વ ભાવઘટના કરતાં પરમ ભાવિતાત્મા ભક્તશિરામણિ મહામુનીશ્વર શ્રી પદ્મનંદિ આચાર્યજી પદ્મનંદિપંચિવિ'શતિકા અન્તર્ગત પૂજાબ્ટકમાં વદે છે કે—

<sup>&</sup>quot;जातिर्जरामरणिमत्यनस्त्रत्रयस्य, जीवाश्रितस्य बहुतापकृतौ यथावत्। विध्यापनाय जिनपादयुगायभूमौ, धारात्रयं प्रवरवारिकृतं क्षिपामि॥ उच्चे:फस्राय परमामृतसंज्ञकाय, नानाफ्सै जिनपति परिपूजयामि। तद्भक्तिरेव सकस्रानि फस्रानि दत्ते, मोहेन तत्त्रद्वियाचत एव स्रोकः॥"—र्ध्याहि.

- (૩) પ્રવર્ધમાન-પ્રકૃષ્ટપણે વર્ધમાન થતા-ચઢતા જતા અતિ અતિ તીવ શુભ પરિણામે, ભક્તિઅતિશયથક્રી (Excessive devotion) હર્ષાશ્રુથી પરિપૂર્ણ-છલકાતા લાેચને, જ્યાં રામાંચ ઉલ્લસે છે-રુંવાડા ઉભા થાય છે એવા રામાંચિત દેહે,
- (४) 'मिध्यात्वज्ञलिलयानेकलुमाहनक्रचकालुले भवान्यौ-भिध्यात्वल्य निलयपाण अने हुआढ-नहराहेशी आहुल लवाण्धिने विषे अने आधुष्ना अनित्यपण्डाने लीधे आ अति हुलंल, अर्थात् 'भिध्यात्वल्यलिलय'—भिध्यात्व-ल्य लेनुं निलय-निवासस्थान छे, अथवा भिध्यात्वल्यलमां निलय-नितान्त लय पाभी-लपार्धने ले रह्या छे अवा हुआढ-असह्अड्रप नहराहेथी-माटा भगरभन्छाना समूड्यी आहुल-पीचाणीय लरेला अथवा आतुर-हु:श्री संसारर्प समुद्रने विषे, तेमल डालनी अण्डी पर रहेला अडणिनह केवा आधुण्यना अनित्यपण्डाने लीधे परम हर्लंल ओहुं आ सडल डल्याणुनं ओड-अदितीय हारणु 'सकलक्रक्याणेककारणं,' यिन्तामण्डि-हल्पहुमनी एपमाने अधःहृत हरतुं-नीचे पाउतुं-हेंहे पाउतुं 'अधःकृतचिन्तामणिकल्पहुमोपमं', आ लगवत्पादवन्दन हेमे हरीने (Somehow) मांडमांड प्राप्त थयुं छे, अने आनाथी-आ लगवत्पादवन्दनथी पर हृत्य छे निह्ने 'न चातः परं कृत्यमस्ति'ओम आना वडे आत्माने हृतार्थ-हृतहृत्य अलिमानते। सते।, हुं धन्य छं-हृतपुष्य-हृतार्थ छं ओम सान्विक हृपंथी प्रशस्त आत्मगौरव मानते। सते।,

' ભુવનગુરુમાં નયન–માનસ વિનિવેશિત કરી,'—ચક્ષુ અને મનને ત્યાંથી ખસે નિદ્ધે' એવી રીતે એકીટસે અને એક્રીરસે વિશેષે કરીને નિતાંતપણે સ્થાપિત કરી,

(૫) 'અતિચારભીરુતાથી સમ્યક્—પ્રિણિયાતદહડક સૂત્ર પઠે છે.' અર્થાત્ રખેને કાેઇ અતિચાર ન લાગી જાય એવી બીકથી-બીરુતાથી તકેદારી રાખીને-ઉપયાગજગૃતિ રાખીને, સ્ખલિત આદિ સૂત્રાચ્ચારણ દેષ ન આવી જાય એમ સમ્યક્ષ્પણે-યથાવત્પણે અસ્ખલિત આદિ સૂત્રાચ્ચારણ ગુણસંપદ્થી યુક્તપણે, અને તેના સૂત્રના અર્થનું અંતર્માં અનુસ્મરણ-અનુકમે સ્મરણ થયા કરતું હાય એમ અર્થાનુસ્મરણગર્ભપણે જ આ વશ્યમાણ કહેવામાં આવતું પ્રણિપાતદહડેક સૂત્ર પઠે છે.



અને તે સૂત્ર આ છે—



नमोऽत्थु णं अरहताणं १, भगवंताणं २; आइगराणं ३, तित्थयराणं ४, सयंसंबुद्धाणं ५;

पुरिसुत्तमाणं ६, पुरिससीहाणं ७, पुरिसवरपुंडरीयाणं ८. पुरिसवरगंधहत्थीणं ९;

लोगुत्तमाणं १०, लोगनाहाणं ११, लोगहियाणं १२, लोगपईवाणं १३, लोगपज्जोअगराणं १४;

अभयदयाणं १५, चक्खुदयाणं १६, मग्गदयाणं १७, सरणद्याणं १८, बोहिदयाणं १९;

धम्मदयाणं २०, धम्मदेसयाणं २१, धम्मनायगाणं २२, धम्मसारहीणं २३, धम्मवरचाउरंतचक्कवट्टीणं २४;

अपिडहयवरनाणदंसणघर।णं विअट्टछउमाणं २५;

जिणाणं जावयाणं २६, तिण्णाणं तारयाणं २७, बुद्धाणं बोहयाणं २८, मुत्ताणं मोयगाणं २९;

सव्वण्णूणं सव्वदरिसीणं ३०,

सिवमयलमरुअमणंतमक्खयमञ्बाबाहमपुणरावित्तिसिदिगइ-नामघेयं ठाणं संपत्ताणं ३१,

णमो जिणाणं जिअभयाणं ३२॥

# પ્રણિપાતદણ્ડક સૂત્ર

- (૧) નમસ્કારહા અહિતાને ! ૧, ભગવંતાને ર;
- (ર) આદિકરાને ૩, તીર્થ કરાને ૪, સ્વયંસં બુદ્ધોને ૫;
- (૩) પુરુષાત્તમાને ૧, પુરુષસિંહાને ૭, પુરુષવરપું ડરીકાને ૮, પુરુષવરગન્ધહસ્તીઓને ૯;
- (૪) લાેકાત્તમાને ૧૦, લાેકનાથાને ૧૧, લાેકહિતાને ૧૨, લાેકપ્રદ્રીપાને ૧૩, લાેકપ્રઘોતકરાેને ૧૪;
- (પ) અભયદાતાઓને ૧૫, ચક્ષુદાતાઓને ૧૬, માર્ગદા-તાઓને૧૭,શરણદાતાઓને ૧૮,બાધિદાતાઓને૧૯;
- (૬) ધર્મદાતાએાને ૨૦,ધર્મદેશકાને ૨૧,ધર્મનાયકાને ૨૨, ધર્મસારથિએાને ૨૩,ધર્મવરચાતુરંતચક્રવર્ત્તાએાને ૨૪;
- (७) अप्रतिહतवरज्ञानहशीनधरीने ज्यावृत्तछद्मीने २५;
- (૮) જિનાને જાપકાને ૨૧, તીર્ણાને તારકાને ૨૭, અદ્ધોને બાધકાને ૨૮, મુક્તોને માચકાને; ૨૯;
- (૯) સર્વજ્ઞોને સર્વદર્શીઓને ૩૦, શિવ અચલ અરુજ અનંત અક્ષય અવ્યાબાધ અપુન-રાવૃત્તિ સિદ્ધિગતિ નામધેય સ્થાન સંપ્રાપ્તાને ૩૧, નમસ્કાર હા જિનાને જિતભયાને! ૩૨.



# આ સૂત્રના **ખત્રીશ (વા તેત્રીશ) આ**લાપકનું નવ વિભાગમાં વર્ગી<sup>૧</sup>કરણ

इह द्वात्रिंशदाळापकाः, त्रयस्त्रिंशदित्यन्ये 'वियद्वछउमाणमि'त्यनेन सह। इह च--

आद्यालापकद्वयेन स्तोतव्यसम्पदुक्ता, यतोऽईतामेव भगवतां स्तोतव्ये समग्रं निवन्धनं।

तदन्येस्तु त्रिभिः स्तोतच्यसम्पद् एव मधाना साधारणासाधारणरूपा हेतुसम्पत्, यत आदिकरणशीळा एव तीर्थकरत्वेन स्वयंसम्बोधिताश्चेते भवन्ति।

तदपरैस्तु चतुर्भिः स्तोतव्यम्पद एवासाधारणरूपा हेतुसम्पत् , पुरुषो-त्रमानामेव सिंहपुण्डरीकगन्धहस्तिधर्ममाक्त्वेन तद्भावोपपत्तेः।

तदन्यैस्तु पञ्चभिः स्तोतन्यसम्पद एव सामान्येनोपयोगसम्पत् , लोको-त्तमत्वलोकनायकत्वलोकहितत्वलोकपदीपत्वलोकपद्योतकरत्वानां परार्थत्वात् ।

तदपरैस्तु पश्चभिरस्या एवीपयोगसम्पदो हेतुसम्पत्, अभयदानचक्षुर्दान-मार्गदानश्चरणदानवोधिदानैः परार्थसिद्धेः ।

तदन्यैस्तु पञ्चभिः स्तोतव्यसम्पद एव विशेषेणोपयोगसम्पत् , धर्मादत्व-धर्मादेशकत्वधर्मानायकत्वधर्मसारथित्वधर्मावरचातुरन्तचक्रवर्तित्वेभ्यस्तद्विशेषो-पयोगात् ।

तद्नयद्वयेन तु स्तोतव्यसम्पद एव सकारणा स्वरूपसम्पत् , अप्रतिहतवर-ज्ञानदर्शनधरा व्याव्रत्तछद्यानश्चार्दन्तो भगवन्त इति हेतोः।

तदपरैश्रतुर्भिरात्मतुल्यपरफळकर्तृत्वसम्पत् जिनजापकत्वतीर्णतारकत्वबुद्ध-बोधकत्वमुक्तमोचकत्वानामेवंपकारत्वात् ।

तदन्येस्तु त्रिभिः पधानगुणापारक्षयपधानफळाप्त्यभयसम्पदुक्ता, सर्वज्ञसर्व-द्रिनामेव शिवाचळादिस्थानसम्प्राप्तौ जितभयत्वोपपत्ते ।। અહીં બત્રીશ (૩૨) આલાપકા છે, તેત્રીશ (૩૩) છે એમ બીજાઓ કહે છે–'ત્રિડ્ટ્લિંડમાર્ગ' એની સાથે. અને અહીં—

- ૧. આદ્ય એ આલાપકથી સ્તાતવ્યસંપદ્દ કહી,–કારણ કે અર્હ ત ભગવંતાના જ સ્તાતવ્યમાં સમગ્ર નિબન્ધન છે.
- ર. તેનાથી અન્ય એવા ત્રણથી સ્તેાતવ્યસંપદ્દની જ પ્રધાન એવી સાધારણ-અસાધારણરૂપ હેતુસંપદ્દ કહી,-કારણ કે આદિકરણ-શીલ જ એવા એએા તીર્થંકરપણાથી સ્ત્રયંસંબોધિત હોય છે.
- 3. તેનાથી અપર ચારથી સ્તેાતવ્યસંપદ્દની જ અસાધારણ-રૂપ હેતુસંપદ્દ કહી,–પુરુષાત્તમાને જ સિંહ–પુષ્ડરીક–ગન્ધહસ્તી-ધર્મભાગીપણાએ કરીને તદ્દભાવની ઉપપત્તિને લીધે.
- ૪. તેનાથી અન્ય પાંચથી સ્તેાતવ્યસંપદ્દની જ સામાન્યથી ઉપયોગસંપદ્દ કહી,–લોકાત્તમત્વ, લેાકનાથત્વ, લેાકહિતત્વ, લેાક-પ્રદીપત્વ, લેાકપ્રદાતકરત્વના પરાથપણાને લીધે.
- ય. તેનાથી અપર પાંચથી આ જ ઉપયોગસંપદ્દની હેતુસંપદ્દ કહી,–અભયદાન, ચક્ષુદીન, માર્ગદાન, શરણદાન, બાેધિદાન વડે પરાર્થસિદ્ધિને લીધે.
- દ. તેનાથી અન્ય પાંચથી સ્તાતવ્યસંપદ્ની જ વિશેષથી ઉપયોગસંપદ્દ કહી,–ધર્મદત્વ, ધર્મ દેશકત્વ, ધર્મનાયકત્વ, ધર્મ-સારથિત્વ, ધર્મ વરચાતુરન્તચક્રવર્ત્તિત્વ થક્રી તેના વિશેષ ઉપ-યાગને લીધે.
- ૭. તેનાથી અન્ય દ્વયથી સ્તાતવ્યસંપદ્દની જ સકારણ સ્વરૂપસંપદ્દ કહી,–અપ્રતિહતવરજ્ઞાનદર્શનધર અને વ્યા**દત્તછદ્મ** એવા અર્હ ત ભગવંતા છે એવા હેતુને લીધે.
- ૮. તેનાથી અપર ચારથી આત્મતુલ્ય પરફલકર્તૃત્વ સંપદ્ કહી,–જિન–જાપકત્વ, તીર્ણ–તારકત્વ, ભુદ્ય–બાેધકત્વ, મુક્ત– માચકત્વના એવંપ્રકારપણાને લીધે.
- ૯. તેનાથી અન્ય ત્રણથી પ્રધાનગુણઅપસ્થિય થકી પ્રધાન ફલ આપ્તિ વડે અભયસંપદ કહી,–સર્વજ્ઞ સર્વદર્શિઓને જ શિવઅચલાદિ સ્થાન સંપ્રાપ્તિ સતે જિતભયપણાની ઉપપત્તિને (ઘટમાનપણાને) લીધે. રેઠ



### વિવેચન

"નિર્મળ તત્ત્વરુચિ થઈ રે….મન. કરને જિનયતિ લક્તિ રે….લવિ. દેવચાંદ્રજ

અત્રે આ ચૈત્યવન્દન સ્ત્રાન્તર્ગત આ પ્રિણિયાતદણ્ડકની તત્ત્વસંકલના કેવી અદ્ભુત છે, તેનું સ્વપ્રજ્ઞાથી પરમ અદ્ભુત માલિક સંશાધન (Original Research) કરી, અને તેના પદાનું નવ વિભાગમાં સુયુક્તિયુક્ત પરમ બુદ્ધિગમ્ય (Most Intelligent) વર્ગી કરણ (Classification) દર્શાવી, પ્રજ્ઞાનિધાન શ્રી હરિભદ્રસૃરિજીએ પાતાના પ્રજ્ઞાતિશયના પરિચય કરાવ્યા છે, –જે કાઈ પણ સહૃદયને આ મહામતિ મહાત્માની અપૂર્વ તત્ત્વદેષ્ટિ પ્રત્યે સાનંદાશ્ચર્ય બહુમાન પ્રગટાવે છે.

અત્રે 3ર આલાવા છે અને બીજાના મતે 'વ્યાવૃત્તછદ્રા' એ આલાવા જૂદો ગણતાં 33 આલાવા છે. તેની સંકલના આ પ્રકારે: (૧) પ્રથમ બે આલાવા અહેં ત અને ભગવંત એ સ્તોતવ્યની સ્તુતિ કરવા યાગ્યની સંપદ્ (ભાવલક્ષ્મી —ભાવએ વ્યર્ધ) દાખવે છે. આ મૂળ સ્તોતવ્ય સતે જ તેમાં બીજી બધી સંપદાઓનું નિબન્ધન ઘટે છે. આમ આના પર જ બધી ધામધૂમ હાઈ આ સ્તોતવ્યસંપદ્ કેન્દ્રસ્થાને (Central) છે. (૨) એટલે પછી આ સ્તોતવ્યસંપદ્નું પ્રધાન સાધારણ કારણ શું ? અસાધારણ કારણ શું ? એ દર્શાવ્યું છે. (૩) પછી આ સ્તોતવ્યસંપદ્નો બીજા જીવાને —લાેકાને શું ઉપયોગ? શું ઉપકાર? એ દર્શાવવા સામાન્યથી ઉપયોગસંપદ્ અને તેનું કારણ, તથા વિરોધથી ઉપયોગસંપદ્ એ કથન કર્યું છે. (૪) આવા પરમ ઉપકારી અહેંત ભગવંતની સ્વરૂપસંપદ્ શી છે ને શા કારણે છે તે દર્શાવી, આ પ્રભુ બીજાઓને પણ આત્મતુલ્ય કલ આપનારા છે, એમ તેના મહામહિમા પ્રગટ કર્યો છે. (૫) અને છેવટે શિવ—અચલાદિ સ્થાનને પામેલા એએ અભયસંપદ્ને પ્રાપ્ત છે એ દર્શાવ્યું છે. એ બધી સંકલના અત્રે વિસ્તારથી નિરૂપણ કરી છે; આ સમસ્તનો—આ વિવેચકે યોજેલી આ શ્રંથના સારસર્વસ્વરૂપ ખાસ આકૃતિ જે આ શ્રંથના પ્રારંભમાં મૂકેલી છે તે પરથી—સુદ્રા વાચકને સુગમપણે ખ્યાલ આવશે.



पञ्जिका—साधारणासाधारणरूपेति—सर्व छवानी साथै साधारण अेवुं आदिकरत्वं— अमार्दिकरत्व छे,—भेक्ष अपेक्षाओ, आदौ—सवर्मा,—सर्व छवानुं जन्मादिकरध्यशीक्षपक्षुं छे माटे.

तीर्धकरत्वस्वयंसम्बोधौ—तीर्ध इरपशुं अने २वयं संभिद्ध असाधारशु ओ भे अर्ढ तेनि क है।य

<sup>&#</sup>x27;प्रधानगुणापरिक्षयप्रधानफलाष्त्यभयसम्पदुक्तिति।' प्रधानगुणयोः—प्रधान गुज्ना— सर्वज्ञासर्वदिशित्वना, अपरिक्षयोण—अपरिक्षयथी, अध्यानितिथी, प्रधानस्य—प्रवान खेवा, द्विवाचला-दिस्यानस्य—शिव-अध्यक्षािः स्थाननी, आप्तौ—आप्तिर्भा, क्षाक्ष सते, अभयसम्पद्—अक्ष्यसम्पद्-क्रितक्षयत्वरूपा, उक्ता—अदी छे.

અત્રે શાંકા થવી સાંભવે છે કે એકરવભાવી વસ્તુર્મા અનેકરવભાવી આ સ્તોતવ્યસંપદ્ આદિ ચિત્ર સંપદ્ કેમ ધટે ? જો ઘટે તો ઉપચારવૃત્તિથી ઘટે, મુખ્યપણે નહિં, એવી શાંકાને નિરસ્ત કરતાં કહે છે—

इंथ च चित्रा सम्पत् अनन्तधःमात्मके वस्तुनि मुख्ये मुख्यवृत्त्या, स्तवप्रवृत्तिश्चेवं प्रेक्षापूर्वकारिणामिति संदर्शनार्थमेवमुपन्यासोऽस्य सूत्रस्य, स्तोतव्यनिमित्तोपस्रव्यौ तन्ति-मित्ताद्यन्वेषणयोगाद्॥<sup>२५</sup>

#### 🎚 इति प्रस्तावना ॥

અર્થ :—અને આ ચિત્રસંપદ્ અનંતધર્માત્મક એવી મુખ્ય વસ્તુમાં મુખ્યવૃત્તિથી છે. અને એમ સ્તવપ્રવૃત્તિ પ્રેક્ષાપૂર્વ કારીઓની હોય છે, એવા સંદર્શનાર્થ આ સૂત્રના એવા પ્રકારે ઉપન્યાસ છે,—સ્તાતવ્ય નિમિત્તની ઉપલબ્ધિ સતે, તેના નિમિત્તાદિના અન્વેષણ યાગત હીંધે <sup>ર્પ</sup>

ાા કતિ પ્રસ્તાવના ાા

### વિવેચન

" ઇત્યાદિક અહુ ભંગ ત્રિભંગી, ચમતકાર ચિત્ત દેતી રે; અચરિજકારી ચિત્ર વિચિત્રા, આનંદઘન પદ <mark>લેતી રે. શ્રી આનંદઘનછ.</mark>

ઉપરમાં જે આ સ્તાતિવ્ય આદિ ચિત્ર—નાના પ્રકારની સંપદ્ વર્ગી કરણ કરીને દર્શાવી, તે કાંઈ ઉપચરિત નથી, પણ 'અનં તઘર્માત્મક એવી મુખ્ય વસ્તુમાં મુખ્ય- વૃત્તિથી' છે. अनंतघरमांत्मके वस्तुनि मुख्ये मुख्यवृत्त्या. અર્થાત્ વસ્તુ છે તે પરમાર્થથી જેનું અસ્તિત્વ છે એવી પરમાર્થસત્ છે; અને આ વસ્તુ અનં તઘર્માત્મક છે, એક વસ્તુમાં અનંત ધર્મ રહ્યા છે એવી છે; એટલે આવી અનં તઘર્માત્મક પરમાર્થસત્ મુખ્ય વસ્તુમાં આ જે નાના પ્રકારની સંપદ્ કહી તે મુખ્યવૃત્તિથી છે, પરમાર્થ સત્પણ—નિરુપચરિતપણે છે. અને એમ એવા પ્રકારે પરમાર્થ સત્ નિરુપચરિત મુખ્યવૃત્તિથી જ પ્રેક્ષાપૂર્વ કારીઓની—પ્રકૃષ્ટપણે જોઈ વિચારી પ્રવર્ત્તનારા સત્ પુરુષોની સ્તવપ્રવૃત્તિ છે, એના સંદર્શનાર્થ—સમ્યગ્દર્શનાર્થ આ પ્રસ્તુત સ્ત્રના એવા પ્રકારે સ્તોત્વ્યસંપદ્ આદિ વિભાગથી ઉપન્યાસ છે. કારણકે 'સ્તોત્વ્ય નિમિત્તની ઉપલબ્ધિ સતે, તેના નિમિત્તાદિના અન્વેષણ યોગ'

स्तोतव्यनिमिक्तोपलब्धाविति—रोत्तिव्य निभित्तनी ७५अि सते. स्तोतव्याः—स्तोतव्य, स्तयार्ढ, अर्धन्ते, त एव निमिक्तं—तेओ थ निभित्त, अर्धन्ते। अर्धन्ते।, त एव निमिक्तं—तेओ थ निभित्त, अर्धअरअधाने अधि स्तयिक्ष्याना हेतु, तस्योग्यलब्धौ—तेनी ७५अि-सान सते, 'तन्तिमिक्ताद्यन्वेषणयोगादिति'—तेना निभित्ताहिना अन्वेषध्य येशने अधि. तस्य—तेनुं, स्तातव्य३५ अर्धत्यक्ष्य निभित्तनुं, निमिक्तं—निभित्त, आहिअरत्याहि. आदि—आहि शक्यो ७५योगाहिने। संग्रद छे, तस्य—तेना, अन्वेषणात्—अन्वेषध्यथी, धटनथी.

पञ्चिका—वारु, वस्तुना ओक्स्वलावाधीनपश्चाने सीधे व्यनेक स्वलावाक्षेपिका स्तातव्यसम्पह् व्यक्ति थित्र संपह ओक्त्र डैम ? को होय तो उपयारहत्तिथी होय ओम व्याशंकीने कह्युं—इयं च चित्रेत्यादिः

હાય છે માટે. અર્થાત્ સ્તાતિવ્ય-સ્તુતિ કરવા યાગ્ય-સ્તવાર્ક એવા અર્ક તારૂપ નિમિત્તની ઉપલબ્ધિ સતે, તે સ્તાતવ્ય અર્ક ત્લક્ષણ નિમિત્તનું પણ નિમિત્ત કારણ શું છે? તેના ઉપયોગ શું છે? ક્લાદિ પ્રકારે તેના તત્ત્વઅન્વેષણના-સંશાધનના યાગ ઘટે છે.

"સ્યાદ્વાદી વસ્તુ કહીજે, તસુ ધર્મ અનંત લહીજે."—શ્રી દેવચાંદ્રછ.

" अनन्तधर्मणस्तस्वं पश्यन्ती प्रत्यगात्मनः । अनेकान्तमयी मूर्त्तं नित्यमेव प्रकाशताम् ॥"

—શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્યજીકૃત સમયસાર કેળશ

॥ इति महर्षिश्रीहरिभद्राचार्यविरचितायां मनः सुखनंदनेन भगवानदासेन हेमदेवीसुज्ञातेन चिद्हेमविद्योधिनीटीकाभिधानविवेचनेन सविक्तरं विवेचितायां लिखतविस्तरायां प्रस्तावना ॥



# પ્રથમ અધિકાર<sup>ઁ</sup>ઃ સ્તોતવ્ય સંપદ્

## ૧. અહેં ત

આ સ્ત્રનું પ્રયોજનઃ દુર્લ ભાવનમસ્કાર આમ બીજાધાનથી સાધ્ય છે એમ જશાુવવા માટે છે, એ દર્શાવે છે—-

<sup>१</sup>तत्र---

## नमोऽस्त्वईद्भ्यः

इत्यत्रास्तु भवत्वित्यादौ प्रार्थनोपन्यासेन दुरापो भावनमस्कारः, तत्त्वधर्मत्वात्, अत इत्थं बीजाधानसाध्य इति ज्ञापनार्थं॥ <sup>२६</sup>\*

<sup>૧</sup>અથ<sup>ર</sup> :—તેમાં—

### नमोऽस्त्वईद्भ्य:--नभरेक्षर है। अर्धु तेनि !

એમાં अस्तु–મचतુ–હેા ! ઇત્યાદિમાં પ્રાર્થ નાના ઉપન્યાસથી દુરાપ (દુર્લભ) એવા ભાવ-નમસ્કાર છે,—તત્ત્વધર્મ પણાતે લીધે; આ થકી આમ બીજાધાન વડે સાધ્ય છે એમ ગ્રાપનાર્થિ. <sup>રફ</sup>

### વિવેચન

"ચંદ્રપ્રમ મુખચંદ રે સખી! દેખણ દે, ઉપશમ રસના કંદ રે સખી. સેવે સુરતર ઇંદ રે સખી. ગત કલિમલ દુ:ખ દંદ રે સખી." શ્રી આનંદઘનછ

- પ્રમાં પ્રિણિપાતદણ્ડક સ્વના ૩૨ આલાપકનું જે નવ વિભાગમાં વર્ગી કરણ કર્યું, તે એક એક વિભાગનું હવે અનુક્રમે વ્યાપ્યાન કરાય છે. તે તે વિભાગનું વક્તવ્ય વિસ્તૃત હોઈ તે તે વિભાગ અત્ર વિષયની વિશાદતા અને વાંચકની સુગમતાર્થ પ્રથમ અધિકાર–દ્વિતીય અધિકાર ઈ. શીર્ષ ક હેઠળ નવ પ્રકરણાર્મા (Chapters) વિભક્ત કરેલ છે.
- ઋત્રે પારિત્રાફના પ્રારંભે મથાળ સૂકેલા અંક તે તે અધિકાર અંતર્ગત ગદ્યસ્ત્રોના નવા ખાસ અંક સમજવા અને પારિત્રાફના અંતે મથાળે આપેલા અંક આ શ્રંથના સમય્ર ગદ્યસ્ત્રોના સળંગ અંક (Serial No.) સમજવા. એટલા સામાન્ય સ્થના સર્વત્ર લક્ષમાં લેવી. આ વિવેચક પ્રયાજેલી આ દ્વિધ યાજનાથી સુદ્રા વાંચકતે પ્રયાના વિષય સુપ્રાણ અને સરળ બનશ. તેમજ– પ્રત્યેક ગદ્યસ્ત્ર અને તેને લગતું વિવેચન પૂર્ણ થાય છે ત્યાં આવું 🐠 ચિદ્ધ મુકેલ છે.

--ભગવાનદાસ.

'नभस्कार है। अर्ड तीने!' ऐमां है।!' अ ઉपरथी प्रार्थनाने। ઉपन्यास-रकुआत क्री, 'दुरापो भावनमस्कारः' इसप-इष्प्राप्य-इर्ड ल स्थेन सावनसम्कार क्रें। छे.

अधिन्त्य थिंतामिषु समा आ अर्डत् सगवंतना आ साव-

ભાવનમસ્કારની નમસ્કાર પ્રાપ્ત થવા ખરેખર! પરમ દુર્લભ છે. કારણકે દુર્લભતા આહાર-નિદ્રા-ભય-મૈશુન આદિ સંજ્ઞાને પરવશ એવા જીવને સક્મ નિગાદથી માંડીને દેવ પર્યં ત ચારે ગતિમાં બ્રમણ કરતાં

આ ભગવંતનું દર્શન પણ મહાદુર્લલ થઇ પડયું છે. એટલે 'પરપરિણ્તિ રાગીપણે, પરરસરંગે રક્ત' થયેલા આ અપ્ઝ જીવ, ગમાર ગામડીઆ આયર-લરવાડની જેમ, આ લવારણ્યમાં આ લગવંતના દર્શન વિના અનંતકાળ લમ્યા છે, પણ પ્રલુ મત્યા નથી; ને કદાચિત મત્યા હાય, સાંભત્યા હાય, પૂજ્યા હાય, દેખ્યા હાય, પણ ચિત્તને વિષે લક્તિથી ધારણ કર્યા નથી, તેથી જ આ જીવ લવદુ:ખનું પાત્ર-સાજન બન્યા છે. કારણ કે લાવશૂન્ય કિયાઓ કલવતી થતી નથી \* " यस्मात किया: प्रतिफलंति न भावशून्याः". આમ અનંતકાળના પરિભ્રમણમાં આ લાવનમસ્કાર જીવને પ્રાપ્ત થયા નથી, એટલે જ તેના આ પરિભ્રમણુદુ:ખના અંત આવ્યા નથી. આ બાવનમસ્કાર પરમ દુર્લલ છે.

" સુહૂમ નિગાદ ન દેખિયા…સખી. પુઢવી આઉ ન પેખિયા…સખી. વનસપતિ અતિ ઘણુ દીહા…સખી. બિ તિ ચતુરિંદિ જલ લીહા…સખી. સુર તિરિ નિરય નિવાસમાં….સખી. અપજ્જતા પ્રતિભાસમાં…..સખી. એમ અનેક થલ જાણ્યિ…સખી. આગમથી મતિ આણ્યિ…સખી.

આદર અતિહિ વિશેષ રે સખી. તેઉ વાઉ ન લેશ રે સખી. ચંદ્રપ્રભ. દીઠા નહિંચ દીદાર રે સખી. ગતિ સંની પણ ધાર રે સખી. ચંદ્ર. મનુજ અનારજ સાથ રે સખી. ચતુર ન ચહિયા હૃ. શ રે સખી. ચંદ્ર. દરિસણ વિશુ જિન દેવ રે સખી. દરિસણ વિશુ જિન દેવ રે સખી. શ્રી. આનંદઘનજ

" જગતારક પ્રભુ વિનવું, વિનતડી અવધાર રે;
તુજ દરિસણ વિણુ હું ભમ્યા, કાળ અંનત અપાર રે....જગ.
આયર ભમ્યા પ્રભુ નવિ મલ્યા, મિથ્યા અવિરતિ જોડી રે.
પરપરિણતિ રાગીષણે, પરરસરંગે રકત રે;
પરબાહક રક્ષકપણે, પરભાગે આસકત રે જગ."–શ્રી. દેવચાંદ્રજી
" જિનપે ભાવ વિના કખૂ, છૂટત નહિં દુ:ખદાવ "–શ્રીમદ્ રાજચાંદ્રજ

\* '' आकर्णितोऽपि महितोऽपि निरीक्षितोऽपि,
नूनं न चेतसि मया विधृतोऽसि भत्तया ।
जातोऽस्मि तेन जनबान्धव दु:खपात्रं,
यस्मात् क्रिया: प्रतिफलंति न भावश्चन्या: ॥''— श्री ५८थाख्रभंदिर स्तीत्र

અને ભાવનમસ્કાર શા માટે કહ્યો ? 'તત્ત્વધર્મત્વાત્' — તત્ત્વધર્મપણાને લીધે. અર્ધાત્ આ ભાવનમસ્કાર છે તે તત્ત્વધર્મ રૂપ–પરમાર્થધર્મ રૂપ છે, આત્મામાં તથાપ્રકારના સમ્યગૃદર્શનાદિ ભાવધર્મ–તત્ત્વધર્મ-પરમાર્થધર્મ પ્રગટવારૂપ છે. આ પરમાત્મ પ્રભુતું

તત્ત્વધમેરૂપ જેવું જિનસ્વરૂપ છે તેવું જ મ્હારા આત્માનું નિજસ્વરૂપ છે, એમ ભાવનમસ્કાર આમ ભાવી મ્હારૂં નિજસ્વરૂપ આ જિનસ્વરૂપથી અભેદ ભાવને પામા! બીજાધાનથી સાધ્ય મને પણ આ પ્રગટ જિનસ્વરૂપ પ્રાપ્ત થાઓ! ઇત્યાદિ પ્રકારે રુચિરૂપ-ભક્તિરૂપ ભાવથી-આત્મભાવથી નમસ્કાર કરવા તે ભાવ-

નમસ્કાર છે; અને આવા આ રુચિર્ય ભાવ જયાં પ્રગટે છે, ત્યાં સમ્યગ્દર્શનાદિ આત્મ-ભાવનું પ્રગટપણું હોય છે. અને આ ભાવનમસ્કાર ' इत्थं बीजाधानसाध्य: '—આમ 'નમસ્કાર હો અહેં તોને ' એવા પ્રકારે પ્રાર્થના વહે બીજાધાનથી સાધ્ય હાય છે, અર્થાત્ એવા પ્રાર્થનાર્ય નમન પ્રકારથી આત્મામાં ધર્મળીજનું આધાન–રાયણ હાય છે. એટલે તે બીજા-ધાન વહે કરીને આ ભાવનમસ્કાર સધાય છે.

W

ધર્માળીજમાંથી અંકુરાદિ યાવત્ ફલસિદ્ધિ વર્ણાવતું સુભાવિત શ્લેાકપંચક અવતારે છે—

२ उक्तं च−

" विधिनोष्ताद्यथा बीजादङ्कुरानुदयः क्रमात् । फल्लसिद्धिस्तथा धर्ममबीजादिप विदुर्बुधाः ॥१॥ वपनं धर्मबीजस्य सत्प्रशंसादि तद्दतम् । तिचन्ताद्यङ्कुरादि स्यात्फलसिद्धिस्तु निवृतिः ॥ २॥ चिन्ता सत्भुत्यनुष्ठानं, देवमानुषसम्पदः । क्रमेणाङ्कुरसत्काण्डनालपुष्पसमा मताः ॥३॥

(કાવ્યાનુવાદ;) '' વિધિથી વાવેલ બીજથી, આંકુરાદિ કમે જેમ; ક્લસિહિ ધમ<sup>જ</sup>બીજથી, જાણે છે છુધ તેમ. ૧ ધમ'બીજવાવણી ધમ'ગત, સત્પ્રશંસાદિ જાણ; તત્રચિન્તાદિ આંકુરાદિ ને, ક્લસિહિ નિર્વાણ ર ચિંતા સત્ક્ષુતિ અનુષ્કાન ને, દેવ મનુષ્ય સંપત્ત; ક્રમે આંકુર સત્કાંડ ને, નાલ ફુલ સમ સંમત્ત ૩

पञ्जिका—चपनं ઇત્યાદિ १दी। वपनं-निक्षेष्ण, धर्मस्य—श्रुतयारित्र३५ धर्भनुं, बीजं— ફ્લનિષ્યત્તિહેતુ ધર્મળીજ, તેનું,—આત્મક્ષેત્રમાં એમ સમજવા યાેગ્ય છે. તે શું ? તાે है—सत्प्रशंसादि— सत्प्रशंसादि, सत्–संशुद्ध अने ते आवा अक्षणुवाणुं छे:—

### "उपादेयधियाऽत्यन्तं संज्ञाविष्कम्भणान्वितम्। फलाभिसन्धिरहितं संशुद्धं द्येतदीदृशम्॥"

અર્થાત—અત્યંતપણે ઉપાદેષણહિ વડે કરીને, સંજ્ઞાના વિષ્કંભન–નિરોધ સહિત, અને ફ્લાબિ-સંધિયી રહિત એવું આ સંશુદ્ધ દ્વાય છે.

प्रशंसादि—વર્ણવાદ, કશલ ચિત્ત-ઉચિત કૃત્ય કરણ લક્ષણ, तद्गतं—તદ્ગત, ધર્મગત, तिच्च-तादि—तेनी-ધર્મની ચિંતા-અભિલાષ, આદિ શબ્દથી સત્ શ્રુતિ આદિ કહેવામાં આવશે તે. अर्क्कुरादि— अंક, સત્કાંડ આદિ કહેવામાં આવશે ते જ. फलसिद्धिस्तु निर्द्यतिः—अने ક्લસિદ્ધિ ते। निर्शति (निर्वाश्-भोक्ष) છે, એ પ્રતીતાર્થ જ છે.

્રેઅર્થ':— અને કહ્યું' છે કે— ''જેમ વિધિથી વાવેલા બીજમાંથી અ'કુરાદિના ઉદય ક્રમે કરીને હોય છે, તેમ ધર્મ'બીજ થકી પણ ક્લસિદ્ધિ છુધા જાણે છે. ૧.

ધમ°બીજની ત્રાવણી તે તદ્ગત સત્પ્રશ'સાદિ છે, તત્વિન્તાદિ તે અંકુરાદિ છે, અને નિર્જુતિ (નિર્વાણ-મોક્ષ) તે ફલસિહિ છે. ર.

ચિન્તા, સત્ક્ષુતિ, અનુષ્ઠાન, દેવ-માનુષ સંપદ,-એ ક્રમે કરીને અંકર, સત્કાંડ, નાલ અને પુષ્પ સમા કહ્યા છે. ૩.

### વિવેચન

" બીજે વૃક્ષ અનંતતા રે, લાલ. પસરે ભ્-જલ યાગ રે; તિમ મુજ આતમસંપદા રે લાલ. પ્રગટે પ્રભુ સંયાગ રે....પદ્મભા" શ્રી. દેવચાંદ્રજી

અત્રે બીજમાંથી ફલની ઉત્પત્તિ જેમ, ધર્મબીજમાંથી માેલફલની સિહિ હોય છે, તે પ્રતિપાદન કરનારું પ્રસિદ્ધ દેષ્ટાંત વર્ણુવનારા સુભાષિત પદે ગંથકત્તાં મહિષિએ ટાંકયા છે. તેના ભાવાર્થ એમ છે કે સત્ક્ષેત્રમાં વિધિથી વાવેલા બીજમાંથી વિધિનોપ્તાદ્ વથા बीजात् જેમ અનુકમે અંકુરાદિના ઉદય થઇ છેવટ ફલસિહિ હાય છે, તેમ સત્પાત્રમાં વિધિથી વાવવામાં આવેલ ધર્મબીજમાંથી પશુ અનુકમે ફલસિદિ હાય છે. તેમાં ધર્મસંઅંધી સત્પ્રશંસાદિ છે તે ધર્મબીજની વાવણી છે, ધર્મસંબંધી ચિન્તાદિ છે તે અંકુરાદિ છે અને નિર્જુતિ—નિર્વાણ—માેલ તે ફલસિદિ છે. અત્રે ધર્મ સંબંધી સત્પ્રશંસાદિ તે ધર્મબીજ છે; અર્થાત્ ધર્મસંબંધી સત્પ્રશંસાન્પ્રશંસાન્પ્રશંસાન્પ કુશલચિત્ત, વર્ણવાદ આદિ તે આત્મક્ષેત્રમાં શ્રુત—ચારિત્રરૂપ ધર્મના બીજની વાવણી સમાન છે. અત્રે 'સત્' પ્રશંસાદિ એમ કહ્યું, તેમાં સત્ એટલે સંશુદ્ધ અને તેનું વાવણી સમાન છે. અત્રે 'સત્' પ્રશંસાદિ એમ કહ્યું, તેમાં સત્ એટલે સંશુદ્ધ અને તેનું

લક્ષણ × શ્રી. યેાગદેષ્ટિસમુચ્ચયમાં આ કહ્યું છે:— (૧) અત્યંત સત્પ્રશંસાદિ ઉપાદેય છુક્કિ, (૨) સંજ્ઞાનિરાધ (૩) ક્લાભિસંધિરહિતપર્ણ-ધર્મળીજ નિષ્કામપર્ણું. અર્થાત્ પ્રથમ તા સત્ધર્મ પ્રત્યે અત્યંત ઉપાદેય છુક્કિ દેશની એઈએ. એટલે કે આ ધર્મ બીજા બધાય કરતાં વધારે

આદરવા યાગ્ય છે, શહ્યુ કરવા યાગ્ય છે, આરાધવા—ઉપાસવા યાગ્ય છે, એવી તેને સૌથી પ્રથમ સ્થાન આપતી પરમ ઉપાદેય છુદ્ધિ તે પ્રત્યે ઉપજવી જોઈ એ. સંશુદ્ધનું બીજું લક્ષણુ એ છે કે—તેમાં આહાર, ભય, મેંચુન, પરિગ્રહ, કોંધ, માન, માયા, લાભ, આઘ અને લાક એ દશ સંજ્ઞાના નિરાધ—ઉદયઅભાવ હાવા જોઈ એ. સંશુદ્ધનું ત્રીજું લક્ષણ ફલાભિસંધિ રહિતપણું છે; અર્થાત્ સંશુદ્ધમાં ફલની કામના, નિદાન, આશંસા ન હાય. આમ જયાં ધર્મ પ્રત્યે પરમ ઉપાદેયછુદિ, સંજ્ઞાઅનુદય અને નિષ્કામપણું વર્તે છે, એવું સંશુદ્ધ—સત્ પ્રાંશસાદિ જ ધર્મળીજ હાય છે અને તે જ યાગસિદિનું સાધક

 <sup>&</sup>quot;उपादेयाधियात्यन्तं संज्ञाविष्कम्भणान्वितम्।
 फलाभिसन्धिरहितं संशुद्धं ह्येतदीहराम्॥—श्री यागद्रिसभुभ्यय, २६

થાય છે,—નહિ કે અસંશુદ્ધ. કારણ કે જે શાલિનું બીજ ન હાય તેમાંથી કાઈ કાળે શાલિના અંકુરા કૂટે નહિં અને શાલિબીજ હાય તેમાંથી શાલિના અંકુરા ફૂટ્યા વિના રહે નહિં; તેમ ધર્મ બીજ ન હાય તેમાંથી માસસાધક યાગના અંકુરા ફૂટે નહિં અને ધર્મ બીજ હાય તેમાંથી માસસાધક યાગના અંકુરા ફૂટે નહિં અને ધર્મ બીજ હાય તેમાંથી યાગના અંકુર ફૂટ્યા વિના રહે નહિં. આ ધર્મ બીજ—યાગબીજ ને કાળાંતરે ચાંક્કસ ફળની પ્રાપ્તિ થાય, તેમ ચિત્તભૂમિમાં જે સત્ ધર્મ બીજ—યાગબીજ રાપાય છે, તે માસમાર્ગફ્રય વૃક્ષસ્વરૂપે વિકાસ પામી—ફાલી ફૂલી, માસફ્રય ચાક્કસ ફલ આપે જ છે. એક નાનું સરખું વડનું બીજ પણ યોગ્ય ભૂમિ—જલ વગેરેના યાગ પામી, કેવા વિશાલ વટવૃક્ષરૂપે ફાલે ફૂલે છે? એક નાની સરખી આંબાની ગાટલી વાવી હાય, તે પણ વખત જતાં કેવડા માટા આમ્રવૃક્ષરૂપે પરિણમી મિષ્ટ આમ્રફળ આપે છે? તેમ આત્મફ્રેત્રમાં સત્પશંસાદિરૂપ જે ધર્મ બીએ બહાય છે, તે યોગ્ય ભાવ—જલસિંચન વગેરે વડે અંકુરાદિ ભાવ પામી આગળ જતાં માસતરમાં પરિણમી પરમ અમૃત ફળ ચાક્કસ આપે જ છે. અને તેમાં—ધર્મની ચિન્તા તે અંકુર, →સત્યુતિ તે સત્કાંડ (થડ), →તથાપ્રકારે અનુષ્ઠાન તે નાલ, →દેવમનુષ્યની સંપદા તે પુષ્ય-ફૂલ, →અને માક્ષ તે ફક્લ એમ ઉત્તરોત્તર કમ છે.

મિત્રાયાં ગી ચિતભૂમિ મહીં યાગના બીજ વાવે, વૃદ્ધિ પામી કલ અચૂક જે માેક્ષરૂપી જ લાવે; જેવી રીતે વડ બીજ વધી વૃક્ષ વિશાલ થાવે, થાયે ભાવી ત્યમ શિવપ્રદા બીજ આવા સ્વભાવે.

શ્રી ચાેગદ્દિકેલશ (ડૉ. ભગવાનદાસ, સ્વરચિત)



भेश्वरूप प्रधान ६० अ वर ६०, निहं हे आनुषंभिक्ष से २५६८ ६थे छे— फलं प्रधानमेवाहुर्नानुषिङ्गिकमित्यिप । पलालादिपरित्यागात् , कृषौ धान्याप्तिबहुधाः ॥४॥ अत पत्र च मन्यन्ते, तत्त्वभावितबुद्धयः । मोक्षमार्गिक्षियामेकां, पर्यन्तफलदायिनीम् ॥६॥ इन्यादि ।" २७

ક્લ પ્રધાનને જ છુધ કહે, આતુષંગિક પણ નાંહિ; પરાળાદિ જ્યમ છાડીને, ધાન્યપ્રાપ્તિ કૃષિમાંહિ. ૪ તત્ત્વભાવિતછુદ્ધિએા, એથી જ માને છેક; છેવટતું કુલ આપતી, માક્ષમાર્ગ કિયા એક. પ

"करोति योगवीजानामुपादानमिहस्थित:। अवन्ध्यमोक्षहेतृनामिति योगविदो विदु:॥" श्री ये।गद्दश्थिसमुभ्यय, २२.

અા યાેગુર્ભીજના સવિસ્તર વિજ્ઞાનાર્થે તત્ત્વરસિક જિજ્ઞાસુએ મત્કૃત યાેગદષ્ટિસમુચ્ચય વિવેચન (શ્લા. ૨૩–૨૯ પૃ. ૧૧૦–૧૪૫) અવલાેકવું. —ભગવાનદાસ અર્થ:—સુધાએ પ્રધાનને જ ફ્લ કહ્યું છે, નહિં કે આતુષંગિકને પણ,–પરાળઆદિના પરિત્યાગથી કૃષિમાં ધાન્યપ્રાપ્તિની જેમ ૪.

એડલા માટે જ તત્ત્વભાવિત ભુદ્ધિવાળાએ પર્ય તફલદાયિની (છેવડનું ફલ આપનારી) એવી એક મોક્ષમાર્ગ ક્રિયાને માને છે. પ. ઇત્યાદિ. " <sup>૨૭</sup>

### વિવેચન

"માત્ર માક્ષની ઇચ્છા મન વિષે, બીજી કાઈ ગમે નહિં વાત….જીવ્યું ધન્ય તેહનું. જેના કાળ તે કિંકર થઈ રહ્યો, મૃગતૃષ્ણા જલ ત્રૈલાક….જીવ્યું."—મનારદાસ.

અત્રે જે अधान छे, सर्वेतिष्ट छे, तेने क लुद्धकनी से इक्ष इक्षुं छे, 'फलं प्रधानमेवाहु:,' निक्ष है आनुषं शिक्षने पण्ड 'नानुषङ्किमित्यिपः' कृषिमां—भेतीमां केम पराण आहिने छे।डीने पलालादिपरित्यागात् धान्यनी प्राप्तिने क इक्ष इक्षुं छे, कृषौ धान्याप्तिवद्बुषाः, तेम अत्रे धर्मनी आध्यतमां पण्ड पराण केवं, करनी पाछण सांठा केवं के हेवले।डाहि सुभाइप आनुषं शिक्ष इंग ते इंग नथी, पण्ड धान्यनी केम मात्र भे।क्ष्माप्ति से क इंग छे.

આ અંગે **છાાણની લક્ષ્યક્રિયાનું દ**ષ્ટાંત પરિભાવન કરવા યેાગ્ય છે, જેમ લક્ષ્યને–નિશાનને અરાભર તાકીને છેાડેલું આણુ લક્ષ્યને અવશ્ય વિધે, ચૂકે નર્હિ, ખાલી–અફળ

જાય નહિં; તેમ શુદ્ધ આત્મસિહિર્પ માેક્ષ લક્ષ્યને અનુલક્ષીને-તાકીને યાગાવ'ચક કરવામાં આવેલા યાગ, કિયા ને ફળ અવંચક હાય, અવશ્ય પાતાના ક્રિયાવ'ચક સાધ્યરૂપ લક્ષ્યને સાધે. પણ બાણનું નિશાન–લક્ષ્ય એક જ હાય છે; ફ્લાવ'ચક તે નિશાનથી આડું અવળું, વાંકુંચુકું, ઉપર નીચે બાણ જાય, તો નિશાન વિધાતું નથી, ખાલી–અફળ જાય છે, અથવા આડાઅવળા

અલક્ષ્ય વિધવારૂપ અનેક ફળ થાય છે. તેમ પરમાર્થમાં પણ શુદ્ધ આત્માની સિદ્ધિ અથવા માક્ષ એ જ એક લક્ષ્ય છે, એ જ એક નિશાન છે; એટલે એ જ એક સ્વર્પલક્ષ્યના

पञ्जिका—फलं धित्यादि न्दीः कलं क्यां स्थान स्थान ते शुं है ते। हे प्रधान मेच—प्रधान कर क्येष्ठ कर इस अंखुं छे. अप्रधारण इस अंखुं — 'नामुषिककिमित्यिप '—आनुषंगिकने पण् निर्दं,-६पसर्क नकन्यने पण् निर्दं हर्षात अंखुं— पलालादिपरित्यागान्—पद्याक्षादिना परित्याग्यी, पद्याद्य-पुष्प परित्यलने, कृषी-कृषिमां, अर्थणुमां, भेतीर्मा,—धान्यप्राप्तिनी केम, बुधाः— सुधी, सुधीओ।

'अत एव' ઇત્યાદિ. अत एच—એટલા માટે જ, કલ પ્રધાન જ છે ઇત્યાદિ જ હેતુ થકી, चકાર અર્થપ્રાપ્ત આ કહેવામાં આવે છે એ સ્થનાર્થ છે, मन्यन्ते—માને છે, પ્રતિષન કરે છે,

तत्त्वभावितबुद्धय:—तत्त्वलावित सुद्धिवाणा, परभार्थं दशीं सुद्धिवाणा, मोक्समार्ग्यक्रियां—भेक्षिः नार्थं द्विया, सम्यग्दर्शनादि व्यवस्था, एकां—એક, अदितीयादिइप,—भेद्धभार्थं प्रश्नोक्षे करीते, पर्यन्तः फलक्षायिनीम् र्रत्यादि, पर्यं तक्षदायिनी, भेद्धद्वप यरभक्षार्थं कारिश्वी, शेवेशी व्यवस्था केम व्यर्थं छे,— व्यन्य व्यवस्थाये। यशे व्यनंतर व्यक्षतिरक्षाविधी भेद्धव्यक्षाव छे भाटे.

અત્સંધાનવાળી જે યાેગ-કિયા એક માેક્ષ ફળ પ્રત્યે લઈ જાય, તે જ અવંચક⊸નહિં ચૂકનારી હાલાથી સફળ છે; બાકી તે એક સ્વરૂપ લક્ષ્યને ચૂકીને કરવામાં આવતી ચાેગ-ક્રિયા એક માેક્ષરૂપ સત્ક્ળ**થી** ચૂકાવનાર–વંચક હેાવા<mark>થી અક્ળ છે, અથવા ચારે ગતિમાં</mark> રખડવા૩૫ સંસારપ્રત્**યયી** અનેક કળ \* આપતાર છે. આવા વંચક **યોગ, વંચક ક્રિયા ને** વંચક ક્લરૂપ અનંત સાધન સાધવામાં આ છવે મણા રાખી નથી. પણ મૂર્ત્તિમાન્ સતસ્વરૂપ સત્પુરુષના યાત્ર વિના, 'સંત ચરણ આશ્રય વિના ' સ્વરૂપના લક્ષ્ય નહિં થયા હાવાથી, તે સર્વ સાધના લક્ષ્ય વિનાના આણની પેઠે. પરમાર્થ નિષ્કળ ગયા છે: ઠળની જેમ જીવને ઠંગનારા-વંચનારા 'વંચક' બન્યા છે. તે તે સાધન સ્વરૂપે સાચા છતાં. જીવની ઊંધી સમજરાને લીધે, અથવા મમત્વને લીધે અથવા દ્રષ્ટ અભિમાનને લીધે જીવને અંધન થઈ પડ્યા છે! 'સૌ સાધન અંધન થયા!' પણ સાત્રા સદ્ગુરુની સ્વરૂપ– એાળખાણરૂપ અવંચક યાેગથી સ્વરૂપના લક્ષ્ય પામી, તે સ્વરૂપની સાધક એવી સત્ અવચંક યાેગ-ક્રિયા કરે, યાેગાવંચક-ક્રિયાવંચક કરે તાે શુદ્ધ આત્મસિદ્ધિરૂપ એક માેક્ષ લક્ષ્ય પ્રત્યે લઈ જતા માલપ્રત્યથી સાનુબંધ કલની-કલાવંચકની પ્રાપ્તિ થાય; સ્વરૂપ એ: ળખી, સ્વરૂપ સાધે, તેા સ્વરૂપ પામે.

"એક કહે સાધિયે વિવિધ કિરિયા કરી, ફળ અનેકાંત લાેચન ન દેખે; કુલ અ**નેકાં**ત કિરિયા કરી આપડા, રડવડે ચાર ગતિમાં**હે લેખે.–ધાર**. "નિર્મળ સાધુ લગતિ લહી સખી. યાગ અવંચક હાય....રે સખી. કિરિયાવંચક તિમ સહી સખી. કલ અવચંક નેય....રે સખી."—શ્રી આનંદઘનજી.

"સૌ સાધન બાંધન થયા, રહ્યો ન કાઈ ઉપાય: સત્ સાધન સમજ્યા નહિં, ત્યાં ખંધન શું જય ? "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

અને આમ આ વંચક–અવંચકનું સ્વરૂપ જે સમજ્યા છે તે સાચા મુમુક્ષુ આત્માથી 🕻 સંત જના, એકાંત સ્વરૂપલક્ષી સમસ્ત યાત્ર-ક્રિયાનું ફલ અવંચક હાય છે એમ જાણી,

પર્ય'તકલદાયિની ક્રિયાનું જ માન્ય પછ

જેમ અને તેમ આત્માના શહ સ્વભાવધર્મ પ્રગટે એ રીતે માત્ર શુદ્ધ આત્માર્થ જ સર્વ ધર્મ પ્રવૃત્તિ કરે છે, ને માત્ર એક માક્ષ એક માક્ષમાર્ગ કળને જ ઝંખે છે. આકી ઇંદ્ર-ચક્રવર્ત્તી આદિ પદવીરૂપ ફળને તે નિષ્કામ સંતજના કહી ઈચ્છતા જ નથી, છતાં અચિત્ય ચિતામણિ સમા ધર્માસ્તનના પ્રભાવથી તે પ્રાપ્ત થવા કાંઈ દુર્લક્ષ તથી. યાગરૂપ ધર્મ સ્તનની સિહિથી તેની આતુષંગિક પ્રાપ્તિ પણ દ્વાય

છે, પણ તે તેા જારની પાછળ સાંઠા હાય જ તેના જેવી છે. સત્યુરુષ્રા કાંઈ તેવા

<sup>\*&</sup>quot; जे अबुद्धा महाभागा वीरा असमत्तदंसिणो ! असुद्धं तेसि परकंतं सफलं होइ सध्वसो ॥ जे य बुद्धा महाभागा वीरा सम्मत्तदंसिणो । सुद्धं तेसि परकंतं अफलं होइ सब्बसो ॥"—श्री सूधगढांगस्त्र.

આનુષંગિક ફળમાં રાચતા નથી, અને તેથી લોળવાઈ જઈ મૂળ સ્વરૂપ લક્ષ્યને ચૂકતા નથી. કારણકે પશુ હોય તે સાંઠા-કડળ ઈચ્છે, પણ મનુષ્ય તો જાર જ શહણ કરે; તેમ સાંઠા જેવા આનુષંગિક-સાથે સાથે થતા ફળને પશુ જેવા આલજીવ જ ઈચ્છે, પણ પંડિત સંતજન તેથી ફેાસલાય નહિં; તે તો 'પાકા વાણીઆ ' જેવા સ્વાર્થપટુ હાઈ આત્માર્થરૂપ મુખ્ય મૂળ મુદ્દાને કદી ભૂલે નહિં! અને એટલા માટે જ તત્ત્વથી-પરમાર્થથી જેની ખુદ્ધિ ભાવિત છે એવા આ લાવિતાત્મા પરમાર્થદર્શી પ્રારાજના 'પર્ય'તફલદાયિની'-છેવટનું ફલ આપનારી એવી એક માલમાર્ગકિયાને જ માન્ય કરે છે, मोक्समार्गिकयामेकां पर्यतफलदायिनीं; માત્ર 'एकमेवाक्रितीयं એક માલફલને અર્થ' જ સમ્યગૃદર્શન-ગ્રાન- ચારિત્રાદિ સમસ્ત માલમાર્ગકિયા-પ્રવૃત્તિ પરમાદરથી આદરે છે.



એમ પાઠ યુક્ત નથી વા મુલાવાદ છે, એ શંકાનું સમાધાન કરે છે—

रेआह—यधेवं न सामान्येनैवं पाठो युक्तो, भावनमस्कारवतस्तद्भावेन तत्साधनायोगात्। पवमपि पाठे मृषावादः, 'असदभिधानं मृषेति ' वचनात्, असदभिधानं च भावतः सिद्धे तत्प्रार्थनावचः, तद्भावेन तद्भवनायोगादिति॥

उच्यते - यत्किश्चिदेतत् तत्तत्त्वापरिज्ञानात्, भावनमस्कारस्यापि उत्कर्षादिभेदोऽ-स्त्येवेति तत्त्वं। एवं च भावनमस्कारवतोऽपि तथातथोत्कर्षादिभावेनास्य तत्साधना-योगोऽसिद्धः, तदुत्कर्षस्य साध्यत्वेन तत्साधनत्योपपत्तेरिति।

पवं चैवमपि पाठे मृषावादः इत्यायपार्धकमेव, असिद्धे तत्प्रार्थनावच इति न्यायोपपत्तेः । तत्प्रकर्षवांस्तु वीतरागो न चैवं पठतीति ॥ <sup>२८</sup>

3 અથ°:—શંકા—જો એમ છે, તો સામાન્યથી એમ પાઠ યુક્ત નથી,—ભાવનમસ્કાર્-વંતને તદ્દભાવ (ભાવનમસ્કારભાવ) વડે તત્સાધનના (ભાવનમસ્કાર સાધનના) અધાગ છે માટે. એમ પણ પાઠમાં મૃષાવાદ છે—' અસદભિધાન તે મૃષા ' એ વચનથી; અને ભાવથી સિદ્ધ બાખતમાં તેનું પ્રાર્થનાવચન તે અસદ્દ અભિધાન છે,—તદ્દભાવ વડે કરીને તદ્દભવનના અધાગ છે માટે.

पश्चिका—तत्साधनायोगात्-तस्य—ोतुं, सिद्ध नभरकारनुं, यत्साधनं—के साधन, निर्वर्तन्—प्रार्थनाथी, तस्य-तेना, अयोगात्—अथोगने सीधे, असटनने सीधे. असदिभिधानम्—असत् तुं—अयुक्रयमाननुं अलिधान—सिद्धनः तद्भावेन क्रियादिः—तद्भावेन—तद्द्सावेश, सावनमरकार सावधी, तद्भवनायोगात्—तद्द्सानना अथोगथी. आश्वंसनीय अवा सावनमरकारना स्वनना अथोगने सीधे. अनागत अवा क्रिया क्रिया सावनमरकारना स्वनना छे.

भावनमस्कारस्यापि—क्षावनभरक्षारते। पश्च, ते। पश्ची नाभादि नभरकारतुं ते। पूछवुं क शुं? श्रेभ 'अपि'—पश्च शण्दते। अर्थ छे. तत्साधनत्वोषणत्ते.—तेन। साधनपश्चे ७ पतिने क्षीधे. तेना— ७,३५५थी अनन्य३५ नभरकारती प्रार्थना वर्डे साधनकावना बटनने वीधे.

न चैत्रं पठति--अभ अधुं अधिन पहेता नधी,--'नमस्तीर्थाय'--तीर्थंने नथरकार है। ! अभ अभ निराशंस क तेनाथी पहेनने लीधे. (સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—આ યત્કિ ચિત્ છે (આ વાતમાં કાંઇ માલ નથી), તેના તત્ત્વનું અપરિજ્ઞાન છે માટે. ભાવનમસ્કારના પણ ઉત્કર્ષ આદિ ભેક છે જ એ તત્ત્વ છે. અને એમ ભાવનમસ્કારવંતને પણ તથાતથાપ્રકારે ઉત્કર્ષીદ ભાવ વડે કરીને આના તત્ સાધનના (ભાવનમસ્કાર સાધનતા) અધાગ અસિદ્ધ છે,—તેના (ભાવનમસ્કારના) ઉત્કર્ષના સાધ્યપણએ કરીને તેના સાધનપણાની ઉપપત્તિ છે માટે.

અને આમ એસ પાઠમાં યણ મુષાવાદ છે ઇત્યાદિ નિરર્થક જ છે,—અસિદ્ધ બાળ**તમાં** તેનું પ્રાર્થનાવચન છે એવા પ્રકારે ન્યાયની ઉષપત્તિ છે માટે, અને તેના પ્રકર્ષવાન્ એવા વીતરાગ તો એમ પડતા નથી માટે.<sup>ર૮</sup>

### વિવેચન

" શ્રી ચંદ્રપ્રભ જિત પદ સેવા, હેવાએ જે હળિયાછ; આતમ અનુભવ ગુણ્થી મળિયા, તે ભવભયથી ટળિયાછ."—શ્રી દેવચંદ્રછ.

અત્રે કાઈ શાંકા કરે છે કે-જો એમ ભાવનમસ્કાર છે તો સામાન્યથી એવા પ્રકારે પાઠ યુક્ત નથી; કારણ કે જેને ભાવનમસ્કાર વર્તા છે, તેને ભાવનમસ્કાર ભાવ વડે ભાવનમસ્કારનું સાધન ઘટતું નથી; અર્થાત્ જો ભાવનમસ્કાર છે, તો પછી તેને સાધવાનું કયાં રહ્યું ? વળી એવા પ્રકારે પાઠમાં મૃષાવાદનો દોષ પણ પ્રાપ્ત થાય છે; કારણ કે 'असद् अभिधान मृषा ' અસદ્ અભિધાન તે મૃષા એમ વચન છે; અને અત્રે જો ભાવથી નમસ્કારની સિદ્ધિ છે, તો પછી તે ભાવ સાટેનું પ્રાર્થનાવચન અસત્ અભિધાન છે, કારણ કે તે ભાવનમસ્કારના ભાવ હોવાથી તદ્ભવનના અયેગ છે, અર્થાત્ આ ભાવનમસ્કાર હા ! એમ અનાગત ઇન્ટલાબની આશંસારૂપ-પ્રાર્થનારૂપ વચન ઘટતું નથી.

આ શાંકાનું સમાધાન કરતાં આચાર્યા વદે છે કે—આ તમારી શાંકામાં કાંઈ માલ નથી, કારણ કે તમે અત્ર તત્ત્વ સમજ્યા નથી. અત્રે તત્ત્વ એ છે કે લાવનમસ્કારના પણ ઉત્કર્ષ આદિ લેદ છે જ; 'भावनमस्कारस्यापि उत्कर्षादिभेदोस्त्येव' લાવની તરતમતા પ્રમાણે લાવ-નસસ્કારના પણ જલન્ય-મધ્યમ-ઉત્કૃષ્ટ આદિ ચઢતા-ઉતરતા પ્રકાર

ભાવનમસ્કારના દ્વાય જ છે. એટલે એવા પ્રકારે ભાવનમસ્કારવંતને પણ તથાતથા– ઉત્કર્ષ આદિ ભેર પ્રકારે ઉત્તરાત્તર ચઢીયાતી કાેટિના ભાવનમસ્કાર વહે તેના ઉત્કર્ષ આદિ ભાવ હાેય છે; એથી કરીને ભાવનમસ્કાર વહે ભાવનમસ્કારનું

સાધન ઘટતું નથી એમ નથી, અપિતુ ઘટે જ છે–તવુત્કર્ષસ્ય સાધ્યત્વેન તત્સાધનત્વોપપત્તે; કારણ કે ઉત્તરાત્તર ભાવના અનુઅંધર્યા ભાવનમસ્કારના ઉત્કર્ષ–ઉત્તરાત્તર ચઢતી દશા પ્રાપ્ત કરવી એ જ સાધ્ય છે, એટલે તે ભાવશ્રેણીએ ચઢવા માટે તેના સાધનપણે ભાવ-નમસ્કારનું પણ ઘટમાનપણું જરૂર છે જ.

" કારણ ભાવ પર પર સેવન, પ્રગટે કારજ ભાવાછ; કારજ સિદ્ધ કારણતા વ્યય, શુચિ પરિણામિક ભાવાછ....શ્રીચંદ્ર." શ્રી દેવચંદ્રછ અને આમ ઉપરમાં સ્પષ્ટ કરી દેખાડશું તેમ, એવા પ્રકારે પાઠમાં પણ મૃષાવાદ-અસત્ય ભાષણ છે એ આદિ જે શંકા ઊઠાવી તે વ્યર્થજ છે, ક્રેગ્ટજ છે. કારણ કે જે વસ્તુ હજુ સિદ્ધ નથી થઈ, તે માટેનું સાધનરૂપ આ પ્રાર્થનાવગ્રન છે, એમ ન્યાયની ઉપપત્તિ-ઘટમાનતા છે. પરંતુ તે ભાવનમસ્કારના પ્રકર્ષ-પરાકાષ્ઠા (છેલ્લી હદ) જેને પ્રાપ્ત છે, એવા જે વીતરાગ છે તે તા તેવા પ્રકારે પાઠ કરતા નથી; કારણ કે તે તા ' नमस्तीर्થાય'—તીર્થને નમસ્કાર હા !—એમ નિરાસંશ જ પાઠ કરે છે.

#### Ŵ

ચાર પ્રકારની પૂજામાં પ્રતિપત્તિપૂજાનું પરમ પ્રાધાન્ય પ્રદર્શિત કરે છે---

४न चान्यस्तत्प्रकर्षवान् , भावपृजायाः प्रधानत्वात् , तस्याश्च प्रतिप्रतिहृषत्वाद् । उक्तं चान्यैरपि—" पुष्पामिषस्तोत्रप्रतिपत्तिपृजानां यथोत्तरं प्राधान्यं ।" प्रतिपत्तिश्च वीतरागे । पृजार्थे च नम इति । 'पृजा द्रव्यभावसङ्कोचः' इत्युक्तम् ।

अतः स्थितमेतदनवर्धं 'नमोऽस्वर्हद्भ्यः' इति ॥<sup>२९</sup>

જે અર્થ :— અને અન્ય તેના પ્રકર્ષવાન નથી,—ભાવપૂજાનું પ્રધાનપણું છે માટે, અને તેનું (ભાવપૂજાનું) પ્રતિપત્તિરૂપપણું છે માટે. અને અન્યોએ પણ કહ્યું છે કે—"પુષ્પ, આમિષ, સ્તાત્ર, પ્રતિપત્તિ પૂજાનું ઉત્તરોત્તર પ્રાધાન્ય (પ્રધાનપણું) છે." અને પ્રતિપત્તિ વીતરાગમાં (હોય છે.) અને પૂજાર્થ નમસ્કાર છે. ' यूजा द्रव्यभावसङ्कोच:' પૂજા તે ડ્લ્ય- ભાવસંકાય એમ કહ્યું છે.

એથી કરીને આ અનવઘ સ્થિત છે કે 'નમોડત્વદેવ્મ્ય:' 'નમસ્કાર હો! અહ<sup>િ</sup>તોને!" <sup>રેલ્ડ</sup>

### વિવેચન

" તુરિય ભેદ પડિવત્તિ પૂજા, ઉપશમ ખીણ સયોગિ રે; ચઉઢા પૂજા ઉત્તરઝયણે, ભાખી કેવલ ભાગી રે "....શ્રી આનંદઘનછ.

पञ्चिका—पुष्पामिषस्तोत्रप्रतिपत्तिपृज्ञानाम् र्रियाहि तेभां आभिष श्रूण्ड्यी-(१) भांस, (२) लेव्य वस्तु, (३) रुचिर वर्ष्णोहि, (४) लेकि, (५) संचय, (१) लाकि, (७) रुचिर ३५॥हि, (८) श्रूण्ड नृत्याहि अभग्रुष्ण, (८) कोळनाहि अर्थी यथासंक्षव येकिय है.

દેશવિરતિમાં ચતુર્વિધા પણ ( ચારે પ્રકારતી ) અને સરાગ સર્વ વિરતિમાં સ્તાત્ર-પ્રતિપત્તિ એ એ પૂજા સમુચિત છે. ભારે એમ યથાત્તર (ઉત્તરાતર) પૂજાઓનું પ્રાધાન્ય હા, તથાપિ વીતરાગમાં કર્ષ્ઠ સંભવે છે? તે માટે કહ્યું—

જો ખરેખર એમ પૂજાકમ છે અને વીતરાગમાં તેના સંભવ છે, તાપણ, નમસ્કારવિચારમાં તેના ઉપન્યાસ અયુક્ત છે તે માટે કહ્યું—पूजार्थं च ઇત્યાદિ. પ્રતિપત્તિ પણ, દ્રવ્ય–સાવસંકાય જ છે, એમ ભાવ છે. " પરમ ગુણી સેવન તન્મયતા, નિશ્ચય ધ્યાને ધ્યાવેજી; શુદ્ધાતમ અનુભવ આસ્વાદી, દેવચંદ્ર પદ પાવેજી."–શ્રી દેવચંદ્રજી.

અને તે વીતરાગથી અન્ય તા તેના પ્રકર્ષને પ્રાપ્ત છે નહિં, અર્થાત વીતરાગ શિવાયના બીજાને ભાવનમસ્કારની પરાકાશ્કા હજુ પ્રાપ્ત નથી, એટલે તેને તેવા પ્રકાર પ્રાર્થના— રૂપ નમસ્કાર કરવામાં અવિરાધ છે. 'માવપૂત્તાચાઃ પ્રધાનત્વાત્, તસ્યાશ્ર પ્રતિપત્તિહ્તપત્વાત્!' કારણ કે ભાવપૂજાનું જ પ્રધાનપણું છે, અને આ ભાવપૂજાનું ભાવપૂજાનું પ્રધાનપણું પ્રતિપત્તિરૂપપણું છે માટે. અર્થાત્ ભાવપૂજા છે તે જ પ્રધાન છે અને અને પ્રતિપત્તિરૂપપણું તે પ્રતિપત્તિરૂપ છે. આ અંગે અન્યોએ પણ કહ્યું છે કે-'પુશ્પ, આમિષ (નૈવેદ્યાદિ), સ્તોત્ર અને પ્રતિપત્તિ પૂજાનું ઉત્તરાત્તર પ્રાધાન્ય (પ્રધાનપણું) છે.' અર્થાત્ પુશ્પપૂજાથી આમિષપૂજા ચઢીયાતી, આમિષ પૂજાથી સ્તાત્રપૂજા ચઢીયાતી એ. આમાં પ્રથમ ત્રણ પ્રકાર દ્રવ્યપૂજાના અંગભૂત છે ને ચાયા પ્રકાર–પ્રતિપત્તિપૂજા ભાવપૂજારૂપ છે.

" દ્રવ્ય સેવ વન્દન નમનાદિક, અર્ચન વળી ગુણુત્રામાછ; ભાવ અલેદ થવાની **ઇહા**, પરભાવે નિઃકામાછ…. શ્રી ચંદ્રપ્રભ જિનપદ સેવા, હેવાએ જે હળિયાછ."—શ્રી દેવચંદ્રછ

પ્રતિપત્તિ પૂજા એટલે શું ? જે જિનસ્વરૂપ છે તેના એક અંશથી માંડીને સર્વ અંશ સુધીના મહાલુ-અંગીકરણ વઉ નિજસ્વરૂપનું આવિર્ભાવન-પ્રગટપણં તે પ્રતિપત્તિ પૂજા છે. અર્થાત સમ્યગદર્શન ભાવથી માંડીને કેવલજ્ઞાન ભાવ પર્યં ત પ્રતિપત્તિ પૂજાતું સ્વરૂપ ઉત્તરાત્તર વધતી દશાથી શુદ્ધ આત્મભાવનું અંગીકરણ-પ્રગ૮પણ ते प्रतिपत्तिपूळा छे. सभ्यगृहिष्टिपशुं प्रगटवुं ते प्रस्ताने। अंश આત્મામાં પ્રગટવા અરાબર હાઈ પ્રતિપત્તિપૂજાના મંગલ પ્રારંભ સમાન છે. તે પછી અનુકમે સાચું ભાવશ્રાવકપણું પ્રગટવારૂપ સમ્યગ્દ્રબ્ટિ દેશવિરતિપણું, સાચું ભાવસાધુપણું – ખરેખારું મુનિષદ પ્રગટવાર્ય સમ્યગૃદ્ધિ સર્વાવરતિપાશું, અખંડ શુદ્ધ આત્માપયાગમાં અપ્રમત્ત જાગતપણારૂપ અપ્રમત્તપણં, અપૂર્વ આત્મસામર્થ્યના સમુલ્લાસરૂપ અપૂર્વકરણપણું, શુદ્ધ આત્મધ્યાનરૂપ શુકલ ધ્યાનથી શ્રેલીઆરાહણપણ, સર્વ માહના ઉપશામનરૂપ ઉપશાંતમાહપણું વા ક્ષીણકરણરૂપ ક્ષીણમાહપણું-વીતરામ યયાખ્યાતચારિત્રપણું, અને છેવટે વીતરાગ સર્વ રાસર્વ દર્શિ પર્જી,— આમ ઉત્તરાત્તર આત્માની ગુણદશા વવતાં **પૃ**ર્ણતા पर्यात आत्मानी प्रभुता प्रभटती कवी ते अतिपत्ति छे. अने केने को पूर्ण प्रभुता પ્રગારી છે એવા પ્રભુના સ્વરૂપધ્યાનાવલ બને આત્મા જેમ જેમ આત્મભાવના અવલ અનવાળી આ ગુણદશાની ઊર્ધ્વમુખી યાત્રામાં આગળ વધતા જાય છે, તેમ તેમ તેની આ પ્રતિપત્તિપૂજાની માત્રા પણ વધતી જાય છે. અને આમ પ્રભુતા આલંખને અપવાદથી અને આત્માના આલંખને ઉત્સર્ગથી આત્મા ઉત્તરોત્તર કેવી રીતે ચઢતી દશા પામે છે, તેની સપ્ત નયમાં પરમ સુંદર હૃદયંગમ ઘટના ભક્તરિારામિણ મહાસુની શ્વર શ્રીદેવ-ચાંદ્રજ્યો તેમની લાક્ષણિક શૈલીમાં પ્રદર્શિત કરી છે. જેમકે—

શ્રી દેવચંદ્રજી

આ ઉકત ચાર પ્રકારની પૂજા મધ્યે સમ્યગ્દેષ્ટિ–દેશવિરતિમાં ચારે પ્રકારની પૂજા સમુચિત છે; સરાગ સર્વાવિરતિમાં છેલ્લી એ—સ્તાત્રપૂજા અને પ્રતિપત્તિપૂજા સમુચિત છે; વીતરાગમાં એક પ્રતિપત્તિપૂજા જ સંભવે છે, અર્થાત્ ઉપશાંતમાં કે, સીંચુમાં સ્યોગી કેવલી એ ત્રણે વીતરાગ ગુણસ્થાનમાં પરિપૂર્ણ અવિકલ આત્મસ્વરૂપના—આત્મભાવના અંગીકરણરૂપ પ્રતિપત્તિપૂજા જ ઘટે છે.

અત્રે કાઇ શાંકા કરે કે બલે એમ પૂજાકમ છે અને વીતરાગમાં તેના સંભવ છે, તાપણ અહીં તા નમસ્કારની વાત પ્રસ્તુત છે, તેમાં તે પૂજાની વાત મૂકવી અસ્થાને છે. તે માટે સમાધાન કહ્યું કે આ નમસ્કાર છે તે પૂજા અર્થે છે, અને 'પૂજા તે દ્રવ્ય-ભાવ સંકાય' છે એ અગાઉ કહેવામાં આવી ગયું છે. એથી કરીને 'નમોડસ્ત્વર્દ્દ વ્રાયા'— 'નમસ્કાર હા અહીં તાને!' એ અનવદ-નિર્દોષ સ્થિત છે.

"એમ પૂજા અહુ ભેદ સુર્ણીને, સુખદાયક શુભ કરણી રે; ભવિક જીવ કરશે તે લેશે, આનંદઘન પદ ધરણી રે. "સુવિધિ." શ્રી આનંદઘનજ

પ્રાકૃતરૌલી અને બહુવચનપ્રયાેગનું પ્રયાજન સ્થવે છે—

दृह च प्राकृतदेशल्या चतुर्थ्यथे षष्ठी । उक्तं च-- "बहुवयणेण दुवयणं, छठिविभत्तीप भण्णइ चउत्थी । जह हत्था तह पाया, नमोऽत्थु देवाहिदेवाणं ॥" श्रुवचनं तु अद्वेतव्यवच्छेदेनाईद्वहृत्वख्यापनार्थं, विषयवहुत्वेन नमस्कर्तुः फला-तिद्ययज्ञापनार्थं च, इत्येतचरमालापके 'नमो जिणाणं जिल्लभयाण'मित्यत्र सप्रतिपक्षं भावार्थमधिकृत्य दर्शयिष्यामः॥<sup>२०</sup>

<sup>પ</sup>અર્થ:—અને અહીં પ્રાકૃત રાેલીથી ચતુર્થી અર્થમાં છઠ્ઠી (વિભક્તિ) છે. અને કહ્યું છે કે—" બહુવચન વડે દ્વિચન, અને છઠ્ઠી વિભક્તિ વડે ચાેથી વિભક્તિ કહેવામાં આવે છે; જેમકે-જેવા હાથા તેવા પાદા, નમસ્કાર હો દેવાધિદેવાને!"

બહુવચન તે અદ્ભૈતના વ્યવચ્છેક વડે અહ<sup>િ</sup>દ્દમહુત્વના ખ્યાપન અર્થે અને વિષય– બહુત્વવડે નમસ્કારકત્તાને ક્લાતિશયના જ્ઞાપનઅર્થે છે,—એમ આ ચરમ (છેલ્લા) આલાપકમાં–'नमो ज्ञिणाणं जिजभगाणं' જિનોન જિતભયાને નમસ્કાર હૈ।!'—એમાં સપ્રતિપક્ષ ભાવાર્થને અધિકૃત કરી અમે દર્શાવીશું. <sup>30</sup>

### વિવેચન

"જે સિઝઝા સિઝઝાંતિ જે, સિઝઝાંસાંતિ અણુંત; જસુ આલંખન ઠવિય મણ, સાે સેવાે અરિહાંત."

—શ્રી દેવચંદ્રજી કૃત સ્નાત્રપૂજા.

अहीं के अहुवयनने। प्रयोग डर्यो छे, ते अहैत भतना व्यवच्छेह अथे छे. अहीं अहैत केटले आत्माहैत भत समकवे। आ आत्माहैत भतनी मान्यता प्रभाषे केड क स्थातमा जूहा कूहा हें हुंधारी भोमां रहां। छे, — केम यंद्र सेंड छतां जूहा कूहा कहा अहित प्रतिशिंश पडतां अहुपड़ारने। हे भाय छे तेम अहैतव्यवच्छेदेन अहित्बहुत्वच्यापनार्ध-आवा सेंडात्मवाही अहैतभतनं निरसन डरी अर्डत् नं अर्डत्व-अनेडपणुं क्यापन डरवा माटे अत्रे अर्डवयन प्रयोगेल छे; तेमक-विषयना अर्डत्व वर्ड डरीने नमस्डार डरनारने इलातिशयनी प्राप्ति होय छे, ते शापन डरवा माटे पणु ते प्रयोगेल छे; विषयबहुत्वेन नमस्कर्तः फलातिशयनार्थं च आ अर्डुं नमो जिणाणं

पश्चिका—अद्वैतव्यवच्छेदेन—अद्वैतव्यवच्छेद वडे डरीने हो प्रकारी इतं हीतं तस्य आवो हैतं—भे प्रधारने पामेल ते द्वीत, तेना क्षाव ते द्वैत, तेना विषयं यथी अद्वैत, अडिप्रधारपछुं. ते डाई छे डे—

" पक पव हि भूतात्मा देहे देहे प्रतिष्ठित:। पक्षा बहुधा चापि, दृश्यते जलचन्द्रवत्॥"

(અર્થીત્) એક જ ભૂતાત્મા દેહ દેહમાં પ્રતિષ્ઠિત છે; તે એક પ્રકારના છતાં જલમાં ચંદ્રની જેમ મહુ પ્રકારના દેખાય છે.

ગાન-શખ્દ આદિ અદ્વેત મહત્વમાં પશુ આત્માદ્વેત જ અહીં વ્યવચ્છેઘ છે,—અહંદ્દમહત્વ વડે કરીને તેના જ વ્યવચ્છેદ્યપશુાની ઉપપત્તિને લીધે.

फुरातिशयज्ञापमार्थे च—भने ६क्षातिशयना ज्ञापन भर्थे. फुरातिशय—क्षावना उत्कर्ष. ११ जिअमयाणं '—' જિનાને જિતલયાને નમસ્કાર હા !'—એ છેલ્લા આલાયકમાં अधिकत्ती મહર્ષિ વિવરી ખતાવશે. શેષ સુગમ છે.

Ŵ

હવે આચાર્ય જ **હરિભ**દ્રજી અન્ય આચાર્યીના અભિપ્રાયે આ સ્ત્રની ઇ<sup>ટ</sup>ઝાયાગમાં ઘટના ક**રે છે**—

<sup>६</sup>अन्ये त्वाहुः—

'नमोस्त्वर्हद्भ्यः' इत्यनेन प्रार्थनावचसा तत्त्वतो होकोत्तरयानवतां तत्साधनं प्रथम-मिच्छायोगमाह, ततः शास्त्रसामर्थ्ययोगभावात्। सामर्थ्ययोग श्चानन्तर्थेण महाफहहेतुरिति योगाचार्याः॥ <sup>कृर</sup>

<sup>દે</sup>અથ':--અન્યા તા કહે છે---

' नमोऽस्त्वर्दद्भ्य:'—' નમસ્કાર હો અર્હતાને'—એવા આ પ્રાર્થનાવચન વડે તત્ત્વથી લોકાત્તર યાનવન્તાના (લાકાત્તર માર્જ ગમન કરનારાના તત્સાધનરૂપ પ્રથમ ઇચ્છાયાગ કહ્યો છે,—તેના થકી શાસ્ત્રયાગ—સામધ્યપાગના ભાવ છે માટે. અને સામધ્યપાગ આનન્તર્યથી (અનન્તરપણ-તરતજ) મહાફલહેતુ છે એમ યામાચાર્યા કહે છે.<sup>37</sup>

### વિવેચન

"પ્રશુમા શ્રી અરનાથ, શિવપુર સાથ ખરારી; ત્રિક્ષુવન જન આધાર, ભવનિસ્તાર કરાેરી."—શ્રી દેવચંદ્રજી

आभ 'नमोऽस्त्वहृद्भयः' એभां 'नमोऽस्तु'—नभस्कार है। એ परथी सामान्यथी ભાવનમસ્કાર કહ્યો છે, એમ પાતાના સ્વતન્ત્ર અભિપ્રાય પ્રતિપાદન કરી, હવે આચાર્ય શ્રી હિરિભદ્રજી અન્યા તા કહે છે 'अन्ये त्वाहः' એમ કહી વિવક્ષ વશે 'બીજાઓનો' અભિપ્રાય પણ નાંધે છે; અર્થાત્ એ એકાંતે વિવક્ષાવશે આ ભાવ નમસ્કારની એમ જ છે એમ નહિં. पण आ પ્રકાર જેમ બીજાએ કહે છે તેમ ઈચ્છાયાગમાં ઘટના વિવસા વશે (ઈચ્છાયાગ આદિમાં) પણ તે ભાવનમસ્કારની ઘટના કરી શકાય છે એમ આશય છે. બીજાઓના અલિપ્રાય પમાણે— 'नभक्षार है। अर्द्ध'ताने ' स्थेषा आ प्रार्थनाष्यन वहे तत्त्वतः लोकोत्तरयानवतां ત-વર્થી લોકોત્તર યાનવન્તોના-પરમાર્થથી લોકોત્તર માર્ગે ગમન કરનારાએનો તે લાેકાત્તર માર્ગના સાધન૩૫ પ્રથમ એ**વા ઇ<sup>૦</sup>છાયાેગ** કહ્યો છે; કારણ કે તે ઇવ્છાયાેગ થકી જ શાસ્ત્રચાેગ-સામર્થ્યચાેગના ભાવ હાય છે. અર્થાત્ સૌથી પ્રથમ ઇચ્છાચાેગ ગ્રાપ્ત હાય તેા જ પછી અનુક્રમે શાસ્ત્રયાેગ-સામર્થ્યયાેગની પ્રાપ્તિ હાય છે. અને આ જે સામર્થ્યયાંગ છે, તે આન-તર્યથી—અન-તરપથે તરતમાં જ મહાકલહેતુ—માક્ષરૂપ મહાકલના હેત છે, એમ યાગાયાર્યા વદે છે.— सामर्थ्ययोगश्चानन्तर्येण महाफलहेत्रिति योगाचार्याः.

### ઇચ્છાયા<mark>ેગ–શાસ્ત્રયાેગ–સામર્થ્યયાેગનું સ્વર</mark>ૂપ

ઇચ્છાયાગ – શાસ્ત્રયાગ – સામર્થ્યયાગ શું છે તેનું સામાન્ય સ્ચન કરે છે.

<sup>७</sup>अथ क पते इच्छायोगादय:?

उच्यते—अमी रवलु न्यायतन्त्रसिद्धा इच्छादिप्रधानाः क्रियय। विकलाधिकताधिका-स्तस्वधर्मन्यापाराः । ३२

<sup>હ</sup>અથ<sup>લ</sup>:—હવે આ ઇચ્છાયાગાદિ કયા છે?

કહેવામાં આવે છે—આ નિશ્ચયથી ન્યાયતંત્રસિદ્ધ એવા ઇચ્છાદિપ્રધાન, (અને) ક્રિયાથી વિકલ–અવિકલ–અધિક એવા તત્ત્વધર્મ'બ્યાપારા છે.<sup>3ર</sup>

### વિવેચન

ઈચ્છારંગી શ્રુતાસંગી, સામર્થ્ય યોગ શ્રૃંગને; પામી શ્રીમદ્ હરિલદ્ર, પામે માેક્ષ અસંગને.—શ્રીયાગદષ્ટિ કેલરા

(ડૉ. ભગવાનદાસ કૃત)

ત્યારે જિજ્ઞાસને જિજ્ઞાસા ઉપજે છે કે—અહા આચાર્યજી! આ ઈચ્છાયોગાદિ તે વળી કયા ? તે કૃપા કરીને કહેા. એટલે આચાર્યજી કહે છે—અહા જિજ્ઞાસુ! ધીરજ ધરીને સાંભળા, કહીએ છીએ—

આ ઈચ્છાયોગાદિ 'ન્યાયતન્ત્રસિદ્ધ' છે; સ્ત્રથી આગમમાં કયાંય પણ શ્રવણ થતા નથી, તથાપિ તે ન્યાય તંત્રથી—યુક્તિઆગમથી સિદ્ધ—પ્રતિષ્ઠિત છે. આ ઈચ્છાયોગાદિ છે તે ઇચ્છાદિપ્રધાન છે, इच्छादिपधानाः', અર્થાત્ ઈચ્છા જેમાં પ્રધાન છે તે ઈચ્છાયોગ, શાસ્ત્ર જેમાં પ્રધાન છે તે શાસ્ત્રયોગ, અને સામર્થ્ય જેમાં પ્રધાન છે તે સામર્થ્યોગ.

આ ઈચ્છાયોગાદિ ' કિયાથી વિકલ-અવિકલ-અધિક એવા **તત્ત્વધર્મા વ્યાપારા** છે.' 'क्रियया विकलाविकलाधिकास्तत्त्वधर्मव्यापाराः', અર્થાત્ યથાસૂત્ર અધ્યાત્મકિયાની અપેક્ષાએ ઈચ્છાયોગ છે તે વિકલ-ખોડખાંપણવાળા–અસંપૂર્ણ છે.

ઈચ્છાયાગાદિતું શાસ્ત્રયોગ છે તે અવિકલ-ખાડખાંપણ વિનાના-સંપૂર્ણ છે, અને સામાન્ય સ્વરૂપ સામર્થ્યયોગ છે તે યથાસૂત્ર ક્રિયાથી પણ આગળ વધી જતા એવા અધિક છે. આમ આત્મપરિણતિરૂપ અધ્યાત્મક્રિયાથી અનુક્રમે વિકલ-

અવિકલ અને અધિક એવા આઇ જ્છાયોગ શાસ્ત્રયોગ અને સામર્થ્યયોગ ઉત્તરાત્તર ચઢતી આત્મદશાવાળા તત્ત્વધર્મા વ્યાપારા તત્વધર્મ વ્યાપારા તત્વધર્મ વ્યાપારા છે; સમ્યગદર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રરૂપ જે તત્ત્વધર્મ-પરમાર્થધર્મ-ભાવધર્મ છે તેના પ્રવૃત્તિરૂપ વ્યાપારા છે.

पिन्जिका— न्यायतन्त्रसिद्धाः — न्यायतन्त्रसिद्धः न्यायः — न्याय, शुक्ति, स एव तन्त्रम् ने क तंत्र, व्यायः , न्यायतन्त्रसिद्धः । न्यायतन्त्रसिद्धः । न्यायः , न्यायः , शुक्ति, स एव तन्त्रम् ने क तंत्र, व्यायः , न्यायः । न्यायः ।

**ઈ**ચ્છાચાેેેગતું સ્વરૂપ—

उक्तं च∗

"कर्तु मिच्छो: श्रुतार्थस्य, ज्ञानिनोऽपि प्रमादतः। विकलो धर्मयोगो यः, स इच्छायोग उच्यते ॥१॥ । १०थातुवाह (देाहुरा)—४२७३ श्रुतज्ञ ज्ञानिने।, पश्च प्रभाद पसाय; विक्रस के धर्भधाग ते, ४२७।धाग कथायः १.

્ર અર્થ:—ધર્મ કરવાને ઇચ્છતા અને આગમ—અર્થ જેણે શ્રવણ કર્યો છે એવા શ્રુતાર્થ જ્ઞાનિના પણ, પ્રમાદને લીધે જે વિકલ (અસંપૂર્ણ) ધર્મધાગ, તે ઇચ્છાયાગ કહેવાય છે.

### વિવેચન

"ઈચ્છે છે જે જેગીજન, અનંત સુખ સ્વરૂપ; મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ, સચેાગી જિન સ્વરૂપ."—શ્રી**મદ્ રાજચંદ્રજી**ન

અહીં ઈચ્છાયાેગનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટપણે કહ્યું છે. જ્યાં ધર્મ કર્ત્તાવ્ય કરવાની સાચી નિર્દાભ અંતરંગ ઈચ્છાનું પ્રધાનપણું–મુખ્યપણું છે તેનું નામ 'ઈચ્છાયાેગ' છે. તેવા ઈચ્છાયાેગવાળા પુરુષ શાસ્ત્રવેત્તા અને સમ્યગ્જ્ઞાની હાેય છે, પણ તેમ હાેવા છતાં હજી

पित्रका-'कर्त्तुमित्यादि प्रलोकनवर्क : ' ६वे आती व्याप्या-

कर्तु मिच्छो:—કરવાના ઇચ્છु—ઇચ્છક, તથાપ્રકારના કર્મક્ષયાપશમ ભાવથી નિવ્યોજપણે જ (નિર્દ ભપણે જ ) કરવાને ઇચ્છતા એવા કાઈ તા. આને જ વિશેષણ આપે છે—

" श्रुतार्थस्य "—ગ્રુતાર્થ, એટલે જેણે આગમ બ્રુત કર્યું છે એવે. અર્થક્ષખદ આગમવચન છે. 'अर्थ्यते अनेन तस्वं '—આના વડે કરીને તત્ત્વ અર્થાય છે, શોધાય છે એટલા માટે. આ ( બ્રુતાર્થ – ગ્રુતત્તાની ) પણ કદાચિત્ અજ્ઞાની જ હાય—ક્ષ્યાપશમના વૈચિત્ર્યને લીધે. એટલા માટે કહ્યું—

" ज्ञानिनोऽपि "— ज्ञानीते। पणु. व्यनुष्ठान કરવા યોગ્ય ( આચરવા યોગ્ય ) तत्त्व જેણે જાણેલ છે એવા ज्ञानीते। पणु. એવંભૂત (એવા પ્રકારની દશાવાળા) होवा છતાં પણ શું ? ते। हे—

" प्रमादत: "—प्रभादने दीधे, विष्धा आहि प्रभादे हरीने, " विकल "-विष्ठल, डाल आहि विष्ठतन्ताने आश्रीने विष्ठल-असंपूर्ण, " धर्मयोग:"—धर्भधेश, धर्मव्यापार, यः—के, वन्दनाहि विषयी,

स इच्छायोग उच्यते—ते 'ઇચ્છાયાગ' કહેવાય છે. અને આતું ઇચ્છાપ્રધાનપણું તથાપ્રકારે અકાલઆદિમાં પણ કરવા થકી છે.

\* આ ઇચ્છાયામ—શાસ્ત્રયામ—સામધ્યંયામના વિષય અમાચાર્ય વર્ય **હરિભદ્ર**જીને અત્યંત પ્રિય હોય એમ જણાય છે. કારણ કે તેએન્ક્રીએ ' उक्ત च' એમ કહીને આ ૯ શ્લોક સ્વરચિત યામદિષ્ટિ-સમુચ્ચયમાંથી અત્ર અવતાર્યો છે; પંજિકાકારે પણ એ 'લેક પર શ્રીહરિભદ્રસ્રસિની સ્વાપત્ત વૃત્તિની જ અત્ર અવતારણા કરી છે (કાચિત્ કિચિત્ શબ્દાંતર જણાય છે); અને અતએવ આ વિવેચક પણ તે પ્રથ પરના પાતાના સ્વરચિત વિવેચનમાંથી કિચિત્ પ્રાસંગિક ભાગ અત્ર યથાસંભવ અવતાર્યો છે.

—ભગવાનકાસ

વિકથા વગેરે પ્રમાદને લીધે, તેના તે ધર્મ' બ્યાપાર વિકલ એટલે કે ખાડખાં પણવાળા— અસંપૂર્ણ છે. આમ ઈશ્છાયાગી પુરુષના મુખ્ય લક્ષણ આ છેઃ (૧) ધર્મ કરવાની ઈશ્છા, (૨) શ્રુતાર્થ—શ્રુતજ્ઞાની પણું; (૩) સમ્યગ્જ્ઞાની પણું—સમ્યગૃદેષ્ટિપણું (૪) છતાં પ્રમાદજન્ય વિકલપણું.

ધમે કરવાની ઇચ્છા—પ્રથમ તો તે પુરુષ ધમેં કાર્ય કરવાની સાચેસાચી ખરેખરી નિર્દેલ નિષ્કપડ અંતરંગ ઈચ્છાવાળા હોવા એઈએ. એટલે 'મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ' રૂપ શુદ્ધ ધર્મની—માંક્ષની પ્રાપ્તિ શિવાય બીજી ઈચ્છા જ્યાં મુમુસુ આત્માથી એગીજનને હોતી જ નથી, એવા ઈચ્છાયાં એ જ યાગનું મંગલાચરણ છે, યાગનું પ્રથમ પગથિયું છે, યાગનું પ્રવેશદ્વાર છે.

શ્રુતજ્ઞાન—બીજાં, તેનામાં શ્રુતજ્ઞાન હેાવું જોઈએ સદ્ગુરુમુખે કે સત્શાસમુખે તેણે શ્રુતનું-અર્થનું શ્રવણ કરેલું હેાવું જોઈએ, તેને આગમનું જાણપણું હેાવું જોઈએ.

સમ્યગ્દષ્ટિ— જ્ઞાની પાશું — શાસત્રાન હાય, સર્વ આગમ બાલતો હાય, છતાં કદાયને અત્રાની પાલુ હાય; એટલા માટે ઈચ્છાયેલી 'ત્રાની ' હોવા જોઈ એ એવું ખાસ વિશેષણ મૂક્યું. ઇચ્છાયેલી સમ્યગદ્ધિ પુરૃષ હાય, સમ્યગદર્શનને પ્રાપ્ત થએલ આત્મત્રાની હોય, સમ્યગદર્શન વિનાનું ભધુંય ત્રાન અત્રાનરૂપ જ છે, કારણકે શાસ્ત્રસમુદ્રના પાર પામીને વિદ્વાન—વિભુધ થયા હાય, પાલુ અનુષ્ઠાન કરવા યાગ્ય એવું આરાધ્ય છેલ્ટ તત્ત્વ ન જાણ્યું હાય, તા તે અત્રાની જ કહેવાય.

" જો હાય પૂર્વ લાણેલ નવ પણ, જીવને જાણ્યા નહિ, તો સર્વ તે અજ્ઞાન ભાખ્યું, સાક્ષી છે આગમ અહીં; એ પૂર્વ સર્વ કહ્યા વિશેષે, જીવ કરવા નિર્મળા,

જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ લબ્યા સાંભળા. "—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

પ્રમાદજન્ય વિકલતા—આમ આ ઈચ્છાયાંગી સમ્યગ્દેષ્ટિ આત્મજ્ઞને દર્શનમાંહ તો દૂર થયા છે, પણ ચારિત્રમાહની હજા સંભાવના છે, એટલે હજા તેને તેવી સંપૂર્ણ અવિકલ આત્મસ્થિતિ હોતી નથી, અખંડ આત્માનુચરણરૂપ ચારિત્ર હોતું નથી. કારણકે પ્રમાદના સદ્ભાવ હાવાથી આત્મસ્વરૂપથી પ્રમત્ત-ચ્યુત થઈ જવાય છે, વિકથા વગેરે પ્રમાદના પ્રસંગથી તેના ચારિત્રભાવમાં વિકલપણં—ખામી આવી જાય છે, અને તેથી જ તેના યાગ-ધર્મ બ્યાપાર વિકલ-ખામીવાળા હાઈ, જ્ઞાનાચાર વગેરેના કાળ-વિનય વગેરે પ્રકારામાં અતિચાર-દેષથી તેની સખલના થાય છે. આ પ્રમાદની ઉત્તરોત્તર ન્યૂનતા (એાછાશ) પ્રમાણે આ ઈચ્છાયાંગી સમ્યગ્દેષ્ટિ આત્મજ્ઞના ત્રણ વિભાગ પડે છે: (૧) અવિરતિ સમ્યગ્દેષ્ટિ, (૨) દેશવિરતિ સમ્યગ્દેષ્ટિ (ભાવશ્રાવક), સર્વ વિરતિ સમ્યગ્દેષ્ટિ (ભાવશ્રાવક), સર્વ વિરતિ સમ્યગ્દેષ્ટિ

ગામ સંશેષ આ ઇચ્છાયાગનું લક્ષણ છે. આ પરમ સ્ત્રપ્રદ છાલપ્રદ ઇચ્છાયાગ-શાસ્ત્રયોગ-સામર્થ્યયોગનું સવિસ્તર સ્વરૂપ આ વિવેચકે સ્યેલી તે યાગદિષ્ટિસમુચ્ચય ગાંથની 'સુમનોનંદની બૃહત્ ટીકા'માં વિવેચિત કર્યું છે. વિશેષ જિજ્ઞાસુએ તે સવિવેચન શ્રાંથના ભૂમિકા પ્રકરણતું (પૃ. ૧૨–૫૩) અવલાકન કરવું. અત્રે તાે તેના અંશમાત્ર સાર ભાગ સમુદ્ધૃત કર્યા છે.

શાસ્ત્રયાગનું સ્વરૂષ—

शास्त्रयोगस्तिवह झेयो, यथाशक्तियप्रमादिन: । श्राद्धस्य तीव्रबोधेन, वचसाऽविकल्लस्तथा ॥२॥ धीलो श्राद्ध अप्रभादीने, शक्तित्रक्षे अनुसार:

બીજો શ્રાદ્ધ અધમાદીને, શક્તિતણે અનુસાર; તીત્રબાેધયુત શ્રુતથકી, વળી તે અવિકલ ધાર.

અર્થ:—અને શાસ્ત્રપાંગ તા અહીં યથાશક્તિ અપ્રમાદી એવા શ્રાદ્ધને—શ્રદ્ધાવંતને જાણવા; અને તે તીલ્રખાધવાળા આગમ—વચન વડે કરીને તથા (કાલ આદિની અવિકલતા વડે કરીને) અવિકલ–અખંડ એવા હોય છે.

### વિવેચન

"જિતવર વચન અમૃત અતુસરિયે, તત્ત્વરમણ આદરિયે રે; દ્ર**ુયભાવ આશ્રવ પરહરિયે, દેવચંદ્ર પદ વરિયે** રે. શ્રી સુખાહુજિન."—શ્રી દેવસંદ્રજી.

અહીં શાસ્ત્રયોગનું સ્વરૂપલક્ષણ સ્પષ્ટપણે કહ્યું છે. શાસ્ત્રપ્રધાન યોગ તે શાસ્ત્રયોગ. આ શાસ્ત્રયોગમાં આગમત્તાનનું મુત્રબોધનું એટલું બધું તીવપણું નિક્ષ્યુપણું હાય છે, કે તે વડે કરીને એ અવિકલ અખંડ હાય છે. અને તેવા શાસ્ત્રપટુપણાને લીધે સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ અતિચાર દેષનું પણ અહીં જાણપણું હાય છે, તથા સૂક્ષ્મ ઉપયોગપૂર્વ ક- આત્મજાગૃતિપૂર્વ ક તે તે દેષ દૂર કરવામાં આવે છે એટલે જ્ઞાનાચાર, દર્શનાચાર, ચારિત્રા- ચાર, તપાચાર ને વીર્યાચાર એ પંચ આચારના કાલ, વિનય વગેરે સૂક્ષ્મ પ્રકારાનું પણ યથાવત્ બરાબર પાલન કરવામાં આવે છે. એથી કરીને પણ આ શાસ્ત્રયોગ અવિકલ અખંડ હોય છે, બાહુઆંપણ વિનાના નિરતિચાર હોય છે.

पञ्जिका — શાસ્ત્રયાગતું સ્વરૂપ કથવાની ઇચ્છાધા કહ્યું — "शास्त्रयोगस्त्वित" શાસ્ત્રપ્રધાન યાગ તે શાસ્ત્રયાગ, એટલે પ્રક્રમધા (ચાલુ વિષયમાં) ધર્મ બ્યાપાર જ તે પુત:, इह—અહીં, યાગતંત્રમાં, क्रेय:—જાહ્યું હો. કોના ? કેવા ? તે માટે કહ્યું —

यथाद्यक्ति—યથાશક્તિ, શક્તિને અતુરૂપ, શક્તિ પ્રમાણે, अप्रमादिन:—અપ્રમાદીના, વિક્યાદિ પ્રમાદ રહિતના. આતું જ વિશેષણુ આયે છે—

श्राद्धस्य--- श्राह्मने।--श्रद्धाणुने।, तेवा प्रकारने। मेाढ દૂર થવાથી संप्रत्ययात्मिक ( सम्पक्ष प्रतीति-वाणी ) आदि श्रद्धा धरावनारने।--श्रद्धाव तेने।.

तीव्रबोधेन— હેતુભૂત એવા તીવ્રમાધવાળા, बचसा — વચનથી, આગમથી, अविकलः — अવિકલ, અખંડ, तथा—તેમજ કાલાદિ વિકલતાની અબાધાએ કરીને પણ (અવિકલ – અખંડ), કારણ કે અપડુ (અકુશળ) હોય તે અતિચાર દેશના ગ્રાતા – જાણુનાર હોય નહિં, એટલા માટે કાલાદિ વૈકલ્યથી અબાધામાં તીવ્રમાધ હેતુપણે ઉપન્યસ્ત કર્યો.

આવે આ શાસ્ત્રયાેગ જેને હાય છે એવા શાસ્ત્રયાેગી પુરુષ (૧) તીવશાસ્ત્ર-બાેધવાળા, (૨) શ્રાન્દ્ર–શ્રદ્ધાળુ, (૩) યથાશક્તિ અપ્રમાદી હાય. આ શાસ્ત્રયાેગીને સિદ્ધાંતનાે તીવળાેધ-તીક્ષ્ણુ બાેધ હાય છે; શાસ્ત્રનું સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ રહસ્યભૂત ગૃઢ જ્ઞાન હાય છે; ભાવશ્રુતજ્ઞાન–શુદ્ધ આત્મજ્ઞાન આ શાસ્ત્રયાેગીના હૃદયમાં નિરંતર રમી રહ્યું હાય છે, અત્યંત પરિશ્રમી ગયું હાય છે.

આ શાસ્ત્રધાેગી પુરુષ **છાન્દ્ર** એટલે શ્રદ્ધાવંત હાેય છે. આમ તે સમ્યગૃદર્શની પુરુષ હાેય છે એમ સ્પષ્ટ કર્યું છે. શાસ્ત્રધાેગીની તે શ્રદ્ધા સંપ્રત્યયાત્મક કષ–**કેદ–**તાપ પ**રીક્ષાથી** સમ્યક્ તત્ત્વપ્રતીતિરૂપ અથવા અન્ય પ્રકારની–આજ્ઞપ્રધાન હાેય **છે.** 

અને એવા શ્રદ્ધાળુ હાવાથી જ આ શાસ્ત્રયાંગી અપ્રમાદી હાય છે; અર્થાત જેના વડે કરીને આત્મા સ્વરૂપસ્થિતિથી બ્રષ્ટ-પ્રમત્ત થાય તેનું નામ 'પ્રમાદ' છે, તે પ્રમાદ જેને નથી, જે આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરે છે, એવા અપ્રમત્ત અથવા અપ્રમાદી છે. અવા અપ્રમત્ત પુરુષ મદ, વિષય, કષાય, વિકથા, રાગ-દ્રેષ વગેરે પ્રમાદપ્રકારાથી પર હાય છે. એટલે જ આવા આત્મારામી પુરુષ અત્યંત આત્માપયાગવંત હાઈ, સતત આત્મજાગૃતિમય હાઈ, પંચ મહાબ્રતના શુદ્ધ દ્રવ્ય-ભાવ પાલનમાં કંઇ પણ સ્પલના આવવા દેતા નથી, પંચ અચારમાં લેશ પણ અતિચાર લાગવા દેતા નથી, પંચવિષયમાં રાગ-દ્રેષ રહિત વર્તા છે, પંચસમિતિ-ત્રિગૃષ્તિ આદિ અરાબર સાથવે છે, કાંધાદિ ચાર કષાયના પરાજય કરે છે, સર્વ પ્રમાદ આચરણ દ્રસ્થી વર્જે છે, અને સર્વત્ર સમલાવ ભાવતા રહી યથાસૂત્ર સર્વ આચરણ કરે છે. અને આવા આદર્શ દ્રવ્ય-ભાવ નિર્ધાય અપ્રમત્ત યોગી ચારિત્રમાહના પરાજય કરવાને માટે અપૂર્વ શૂરવીરપણે યથાશક્તિ-પાતાની સમસ્ત શક્તિ પ્રમાણે પ્રવૃત્ત થાય છે, પરમ આત્મપુરુષાર્થ પૂર્વ ક પ્રમાદશત્રુના સંહાર કરવાને કટિલહ થાય છે, 'લેઠ બાંધીને' 'રઢ લગાડીને' મંડી પડે છે. જેમકે—

" આત્મસ્થિરતા ત્રણ સંક્ષિપ્ત યાગની મુખ્યપણે તો વતે દેહ પર્યંત એ; દોર પરીષહ કે ઉપસર્ગ ભયે કરી, આવી શકે નહીં તે સ્થિરતાના અંત એ. અપૂર્વ અવસર એવા કચારે આવશે ?

સંયમના હેતુથી યોગ પ્રવર્ત્તના, સ્વરૂપલક્ષે જિન અજ્ઞા આધીન જો; તે પણ ક્ષણ ક્ષણ ઘટતી જાતી સ્થિતિમાં, અંતે થાયે નિજ સ્વરૂપમાં લીન જો....અપૂર્વ બ —શ્રીમદ્ભ રાજચંદ્રજી

६वे सामध्य थागतं बक्षश् ५हे छे—
 शास्त्रसंदर्शितोपायस्तद्तिकान्तगोचर:।
 शास्त्रयुद्रेकाद्विशेषण, सामध्यस्योऽयमुत्तम:॥३॥

શાસ્ત્રમાંહિ દર્શાવિયા, જે યાગના ઉપાય; ને તેથી પણ પર વળી, વિષય જેહના જાય; પ્રાપ્યળપણાથી શક્તિના, વિશેષે કરી આમ; તે આ ઉત્તમ યાગ છે, સામર્થ્ય જેતું નામ. અર્થ:—શાસ્ત્રમાં જેના ઉપાય દર્શાવેલા છ અને તે શાસ્ત્ર કરતાં પણ જેના વિષય,— શક્તિના ઉદ્દેકને લીધે (પ્રખલપણાને લીધે) પર છે,—તે આ 'સામ<sup>શ્</sup>ય'' નામના ઉત્તમ યાગ છે.

### વિવેચન

" અલખ અગાેચર અનુપમ અર્થના, કાેેેે હું કહી જાણે રે સેંદ? સહજ વિશુદ્ધ રે અનુભવ વયણ જે, શાસ્ત્ર તે સઘળા રે ખેદ….વીર." શ્રી આનંદઘનછ

અહીં સામર્ચાયોગનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. સામર્ચાયોગ એટલે સામર્ચાપધાન યાગ. આત્મસામર્ચાનું –આત્માના સમર્થ પણાનું જેમાં પ્રધાનપણું છે તે સામર્ચા યાગ. આ યાગ સર્વ યોગમાં ઉત્તમ યાગ છે. આના બે લક્ષણ કદ્યા—(૧) શાસમાં આના ઉપાય સામાન્ય પણું દર્શાવ્યા છે, (૨) વિશેષપણું તો શાસ્ત્ર કરતાં પણું આ યાગના વિષય પર છે,— શક્તિના પ્રઅલપણાને લીધે. શાસમાં આ સામર્ચાયોગના ઉપાય અતાવ્યા તો છે, પણ તે માત્ર સામાન્યપણું અતાવ્યા છે,—વિશેષપણું નહિં. આમાં શાસનું પ્રયોજન તો માર્ગ દર્શન—દિશાદર્શન પૂરતું છે, કે જુઓ! આ આ ઉપાય કરશા તો આગળના માર્ગ પામશા. પછી વિશેષપણું તો સામર્ચાયોગીએ પાતાના આત્મસામર્ચથી જ માર્ગનું સવરૂપ જાણી આગળ વધવાનું રહે છે. અને આ સામર્ચ્યયોગીમાં આમ આત્મલથી જ આગળ વધવાનું સામર્ચ્ય છે, તેનું કારણું આત્મશક્તિના ઉદ્રેક—પ્રઅલપણું છે. આ ઉભરાઈ જેતી શક્તિનું મૂલ કારણું પણ તેની અત્યારસુધીની આદર્શ શાસોક્ત રીતિ પ્રમાણની યોગસાધના છે, આત્મસંચમના યોગે અત્યાંત શક્તિસંચય કર્યો છે—શક્તિ જમા કરી છે તે છે. અંગમાં નહિં સમાતી તે ઉદ્રેકવંતી શક્તિ જ તેને આગળ વધવાને પ્રેરે છે.

અને આવા આ સમર્થ યોગીના આ સામર્થ્યયોગ સર્વ યોગોમાં ઉત્તમ છે, શ્રેષ્ઠ છે. કારણ કે 'માક્ષની સાથે યોજે—જો કે તે યોગ' એમ યોગ શબ્દની બ્યાપ્યા છે; એ પ્રમાણે આ સામર્થ્યયોગ વગર વિલંખ, કાળદ્રેષ વિના, માક્ષરૂપ પ્રધાન કલ સાથે યોજે છે, શીધપણે મુક્તિનું કારણ થાય છે. એટલા માટે આ સામર્થ્યયોગ પરમ યોગ છે, યાંગશિરામણે છે, યાંગ પર્વતનું શિખર છે.

पञ्जिका—शास्त्रसंदर्शितोपाय:—सामान्यथी शास्त्रमां केने। ઉપાય દર્શોવેલ છે, કહો છે; કારણ કે શાસ્ત્રમાં સામાન્યથી તેનું અલિધાન છે માટે. तदतिकान्तगोचरः—તે શાસ્ત્રથી જેને। વિષય અતિકાન્ત છે—પર છે (શાસ્ત્ર કરતાં પણ જેને। વિષય આગળ વધી જાય છે). કયા કારણથી ? તે માટે કહ્યું—

रात्तयुद्रेकात्—शक्तिना ઉદ્રેકથી, શક્તિના પ્રાપ્યલ્યથી-પ્રમ્યલપણાથી, विद्योषेण—વિશેષથી,—નિક્ષે કે सामान्यथी तेने। विषय शास्त्रथी अतिक्षान्त-पर छे, कारण हे शास्त्रनं सामान्यथी ६ अपर्यं वसानपणं छे. सामध्यां ख्योऽयं—' सामध्यं ये।ग ' नामने। आ ये।ग, उत्तम:— ઉत्तम, सर्वं प्रधान छे.—अक्षेपे करीने (अविक्षं भे ४- शीक्षपण्) प्रधान इक्षना कारण्याणाने बीधे.

આના સમર્થન અર્થે જ કહે છે ---

सिद्धयाख्यपदसंप्राप्तिहेतुभेदा न तत्त्वत:। शास्त्रादेवावगम्यन्ते, सर्वथैवेह योगिभि:॥४॥

> સિદ્ધિપદ પ્રાપ્તિ હેતુના, ભેંદ તત્ત્વથી આંહિ; માત્ર શાસ્ત્રથી જ સર્વ°થા, ગમ્ય યાગિને નાંહિ.

અર્થ":—'સિદ્ધિ' નામના પદની સંપ્રાપ્તિના હેતુલેદા અહીં તત્ત્વથી, યાેગીએને શાસ્ત્ર દ્વારા જ, સર્વધા જ જાણવામાં આવતા નથી.

### વિવેચન

" દિશિ દેખાડી રે શાસ્ત્ર સવિ રહે, ન લહે અગાયર વાત; કારજ સાધક આધક રહિત જે, અનુભવ મિત્ત વિખ્યાત….વીર."

શ્રી આનંદઘનછ

ઉપર જે કહ્યું તેના સમર્થન માટે—પુષ્ટિ માટે અતે કહે છે કે—માક્ષપદની પ્રાપ્તિના જે સમ્યગ્દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્ર વ ગેરે હેતુઓ છે, કારણવિશેષા છે, તેનું જ્ઞાન યોગીઓને—સાચા સંત સાધુપુરુષોને માત્ર શાસ્ત્ર દ્વારા જ સર્વ પ્રકારે થઈ શકે નહિં. હા, કેટલાક પ્રકારા શાસ્ત્રથી અવશ્ય જાણી શકાય, પણ બધાય નહિં. કારણ કે તે સમ્યગદર્શનાદિ હિતુલેદાના લેદ અનંત છે, કે જે વાણીને અગાચર છે, ' यतो वाचो निवर्तते' જયાંથી વાણી પાછી વળે છે. માટે મુક્તિ પ્રાપ્તિ સંબંધમાં શાસ્ત્ર સર્વથા સમર્થ નથી, તેમ જ વ્યર્થ પણ નથી. અમુક મર્યાદા સુધી તેનું દિગૃદર્શન છે. શાસ્ત્રમર્યાદા જ્યાં પૂરી થાય છે, ત્યાં સામર્ચ્યયોગ શરૂ થાય છે. એટલે પછી તા આ સમર્થ યાંગીને સામર્ચ્ય યોગનું—આત્માનુલવરૂપ જ્ઞાનયોગનું જ અવલંબન રહે છે, અને તે યોગ જ તેને ઠેઠ કૈવલ્ય પદ સુધી પહોંચાડે છે, તે અનુલવ મિત્ર જ તેને સહજ આત્મસ્વરૂપ શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વામી અનાવે છે.

સર્વથા તેના પરિચ્છેદ (પરિતાન) શાસ્ત્ર થકી જ માનવામાં આવતાં, દેાષ કહે છે—

संवधा तत्परिच्छेदात्साक्षात्कारित्वयोगतः। तत्सर्वक्षत्वसंसिद्धेस्तदा सिद्धिपदाप्तितः॥॥

पञ्चिका—सिद्धचारव्यपदसम्प्राप्तिकेतुभेदाः—सिद्धि नाभना पहनी संप्राप्तिना हेतुलेहा, भेक्षि नाभना पहनी संप्राप्तिना हारण्विशेषा—सम्यगृहशं नाहि. शुं? ते। हे—न तरवतः—नथी तरवलावथी, परभाशंथी, शास्त्रादेव—शास्त्र धंडी क, आगभ धंडीक,अवगम्यन्ते—लण्वामां आवता. अने अभ धर्ता पण् शास्त्रनुं वैषय्यं—व्यथंप्रणुं—हेश्यद्रपणुं नथी अयेद्र्या भःटे इंड्युं—सर्वथैवेह योगिभिः—सर्वथ क अहीं येगीओथी, अटेड्रे सर्वक प्रकारीयी अहीं—द्रीक्षां साधुओथी,—तेओना (सम्यग्दर्शनाहिना) अनन्तलेह्मणुनि सीधे.

સર્વ'થા જ જો શાસ્ત્રથી, જ્ઞાન તેહનું હોય; તાે સાક્ષાતકાસ્ત્વિના, જોગ તેહને રહોય; તેથી સર્વ'જ્ઞત્વની, સિદ્ધિ સાંપડતાં ય; પ્રાપ્તિ સિદ્ધિ પદ તહી, ત્યારે જ થઇ જાય!

અર્થ:—સર્વા શાસ્ત્ર દ્વારા જ તે સમ્યગ્દર્શ નાદિતું પરિજ્ઞાન ચાય, તા સાક્ષાત્કારિ-પણાના (પ્રત્યક્ષપણાના) ધાગ થશે; અને તેમ થતાં તેને સર્વજ્ઞપણાની સંસિદ્ધિને લીધે ત્યારે જ સિદ્ધિપદની પ્રાપ્તિ થઇ જશે! (આમ દાષ્ટ્ર આવે છે).

### વિવેચન

" શાસાદિકના જ્ઞાનથી નીવેંડા નથી, પણ અનુભવ જ્ઞાનથી નીવેંડા છે." શ્રીમદ્ભ રાજચંદ્રજી

હવે જો શાસ થકી જ તે સિહિયદની પ્રાપ્તિના કારણવિશેષાનું સર્વથા જ્ઞાન થાય એમ માનવામાં આવે, તો શો વિરાધ આવે છે? તેના મહીં ખુલાસા કર્યો છે:-(૧) જો એમ થાય તો સર્વ ભાવનું પ્રત્યક્ષપણું થશે, (૨) એટલે ત્યારે જ સર્વજ્ઞપણું સાંપડશે, (૩) અને તેવી જ રીતે ત્યારે શ્રવણ થતાં જ મુક્તિ પણ મળશે! પણ તેમ ખનતું દેખાતું નથી. અને આ બધું પ્રત્યક્ષ વિરુદ્ધ છે, અનિષ્ટ છે, દષ્ટકષ્ટિખાધિત છે. કારણ કે (૧) શાસદારા તે સર્વભાવા સાક્ષાત્-પ્રત્યક્ષ એટલે આત્માનુભવગમ્યપણે દેખાતા નથી, પરાક્ષ્ય પણે જ દેખાય છે. શ્રુતજ્ઞાનના વિષય પરાક્ષ છે, પ્રત્યક્ષ નથી. (૨) આમ શાસથી પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થતું નથી, એટલે તે થકી સર્વજ્ઞપણું પણ ઘટતું નથી. (૩) તેમજ સિદિયદની પ્રાપ્તિ પણ થતી દેખાતી નથી. માટે શાસદારા જ સમ્યગ્દર્શનાદિ મોક્ષહેતુએ સર્વથા—સર્વપારારે જાણી શકાય નહિં, એ સિદ્યાન્ત દેહ થયા.

એ હશે, એમ પણ ભલે હા, એમાં અમતે શી ખાધા છે ? એટલા ખાટે અત્ર કહે છે—

न चेतदेवं यत्तस्मात्प्रातिमज्ञानसङ्गतः ।

सामर्थ्ययोगोऽवाच्योऽस्ति, सर्वज्ञत्वादिसाधनम् ।। ६॥

न आ એમ ने—ते थडी, सिंहत प्रातिश ज्ञानः;

सामर्थ्ययोग अपवास्य छे. सर्वज्ञताहि निहानः

पित्रका — सर्वथा — सर्वथा — अक्षेपे — अविसंभे इससाध अष्ण वगेरे सर्व अक्षेपे, तत्पि चित्रके दात् — शास्त्र येशी के ति सिद्धि नामना पदनी संआधिना हेतु मेहोना परिच्छेदने सीधे—परिज्ञानने सीधे, शुं ! ते। के — साक्षात्कारित्ययोगत — केवल तेथी क साक्षात्कारिपणाओ करीने ये। अथी कारण्यी, तत्सर्वज्ञत्वसंसिद्धे: — ते श्रेता ये। भीना सर्व ग्रपणानी संसिद्धिने सीधे, — अस्तुत हेतु मेहोने। आना वहे करीने सर्वथा परिच्छेद्द्रभ ये। गथरी ओटला भाटे; अने तेथी करीने तद्या — त्यारे क, श्रवण्डानो क, सिद्धिपदाप्तितः — सिद्धिपदनी – भुन्तिपदनी आप्ति थरी तेने सीधे, — अये। भिक्ष विश्वपद्याप्तितः — सिद्धिपदनी – भुन्तिपदनी आप्ति थरी तेने सीधे, अविष्यमा पण्डा श्रास्त्र सामध्यंना अक्ष्युपग्रममां आप्त पण्डा श्रास्त्र सामध्यंना अस्त गेने सीधे.

અર્થ':—અને કારણ કે એ એમ નથી, તેટલા માટે પ્રાતિભ જ્ઞાનથી સંગત એવા સામર્થ્યપાત્ર અવાચ્ય—ન કહી શકાય એવા છે,—કે જે સર્વજ્ઞપણા વગેરેના સાધનરૂપ છે.

### વિવેચન

" અહા ! ચતુરાઈ રે અનુભવ મિત્તની, અહા ! તસ પ્રીત પ્રતીત; અંતરજામી સ્વામી સમીપ તે, રાખી મિત્ર શું રીત....વીર."

શ્રી આનંદઘનજી

અયાગીપણાનું પરાક્ષ જ્ઞાન શાસ્ત્રથી થાય છે, પણ કાઇ તેથી કરીને સાક્ષાત્ અયાગીપણું–દેઢ રહિત મુક્ત અવસ્થા પામી, સિહિપદને પ્રાપ્ત થતા દીઠા કે સાંભળ્યા નથી, એટલે કે શાસથી જ કાઇ મુક્તિ પામે એમ બનતું દેખાતું નથી.

અને આમ છે એટલા માટે જ સામર્થ્યયાં જે છે તે અવાચ્ય છે, શાસવાણીને અગાયર છે; આત્માનુલવગાયર છે. એટલે જ આ સામર્થ્યયાં તેના યાંગીને સ્વસંવેદન સિદ્ધ, આત્માનુલવગાય કહ્યો છે. આ યાંગ એટલે ક્ષપક પ્રેશિયા તેના યાંગીના ધર્મા વર્ષા તારૂપ જે છે; અર્થાત્ ક્ષપક પ્રેણી જેણે આરંભેકી છે એવા સમર્થ યાંગીના શુદ્ધ આત્મસ્વભાવરૂપ ધર્મમાં વર્ષા તારૂપ જે ધર્મા વ્યાપાર છે, તેનું નામ જ સામર્થ્યયાં છે. એમાં આત્માનુલવનું સ્વસંવેદન જ્ઞાનનું પ્રધાનપશું હાય છે, એટલે જ એને સામર્થ્યયાં કહેલ છે. આવા આ સામર્થ્યયાં પ્રધાનપશું હાય છે, એટલે જ એને સામર્થ્યયાં કહેલ છે. આવા આ સામર્થ્યયાં પ્રધાનપશું હાય છે, એટલે જ એને સામર્થ્યયાં છે.

જેમાં પ્રતિભા-અસાધારણ આત્માનુમવના પ્રકાશ ઝળકે છે, ચમકે છે, એલું પ્રતિભાનસંપન્ન જ્ઞાન તે પ્રાતિભજ્ઞાન. એને માર્ગાનુસારી પ્રકૃષ્ટ 'ઊઢ' (અનન્ય તત્ત્વચિંતન) નામનું જ્ઞાન પણ કહે છે. આ પ્રાતિભજ્ઞાનરૂપ મહાતેજસ્વી પ્રદીપના (Search Light) પ્રકાશથી આગળના માર્ગ સ્વયં પ્રકાશમાન દેખાય છે, ઝળહળી રહે છે, એટલે સામચ્યં-યાગી પ્રગટ માર્ગ દેખતા દેખતા આગળ થપે છે. અને આમ પ્રાતિભજ્ઞાનથી યુક્ત એવા સામચ્યંયાગથી ક્ષપકશ્રેણી પર ચઢતા ચઢતા આ યાગી તે શ્રેણીના અંતે કેવલજ્ઞાન પામે છે, ને કેવલજ્ઞાન ભાનુના ઉદય થતાં તે સર્વદ્રશી અર્વદર્શી અને પછી આ છેલ્લા દેહનું આયુષ્ય પૃર્ણ થયે તે અયાગી કેવલી-સિદ્ધ થાય છે, "દૈહિક પાત્ર મટી જય છે."

સામર્થ્યાયોગના બેંદ કહી ખતાવવા માટે કહે છે---

द्विधायं धर्मसंन्यासयोगसंन्याससंज्ञित:। क्षायोपशमिका धर्मा योगा: कायादिकर्म तु॥७॥

> એહ સામધ્ય ધાગના, પ્રકાર બે આ ખાસ; પહેલા ધમ સંત્યાસ ને, બીંજો ધાગસંત્યાસ. ક્ષાયાપશમિક હોય જે, ધર્મા તેહ કહાય; કાય આદિતું કર્મ તે, યાગા અત્ર કથાય.

અર્થ:—સામર્થ્યયાગ, ધર્મસંત્યાસ અને યાગસંત્યાસ એવી સંજ્ઞાએ (યથાર્થ નામે) કરીતે બે પ્રકારના છે. ક્ષાયાપશમિક (ક્ષયાપશમભાવથી ઉપજતા તે ધર્મા છે, અને કાય વગેરેનું 'કર્મ' તે યાગા છે.

### વિવેચન

"વીર જિનેશ્વર પરમેશ્વર જયો, જગજીવન જિન ભૂપ; અનુભવ મિત્તેરે હિત કરી, દાખ્યું તાસ સ્વરૂપ....વીર." શ્રી આનંદઘનજી

આ સામર્થ્યયોગનો બે લેદ છે— (૧) 'ધર્મ સંન્યાસ' એવી સંજ્ઞાવાળા, (૨) 'ચાગસ'ન્યાસ' એવી સંજ્ઞાવાળા. અત્રે ધર્મા એટલે ક્ષાયોપશિમિક ભાવા, અને યોગ એટલે મન-વચન-કાયાનું કર્મ-વ્યાપાર. એટલે જેમાં ધર્મીના-ક્ષાયોપશિમિક ભાવાનો સંન્યાસ-ત્યાગ હાય છે તે ધર્મસંન્યાસ યોગ ને જેમાં મન-વચન-કાયાના યોગના સંન્યાસ-ત્યાગ હાય છે તે ધર્મસંન્યાસ યોગ. જેમાં ક્ષાયિક ભાવા ઉપજે છે એવા ધર્મસંન્યાસ યોગથી ક્ષપકલેણી પર અઢી કેવલજ્ઞાન પાર્મી સયોગી કેવલી થાય છે; ને યોગસંન્યાસ યોગથી અયોગી અવસ્થા પાર્મી અયોગી કેવલી થાય છે.

तेनां के क्यारे है। य छे, ते त्यारे इही यताववा माटे इहे छे—

क्रितीयापूर्वकरणे प्रथमस्तास्त्रिको भवेत् ।

आयोज्यकरणादृष्ट्यें, क्रितीय इति तक्किदः॥८॥

थील इर्ण अपूर्णमां, प्हेंसो तात्त्विक है। यः;

आयोजयहर्णनी पछी, तक्जो थीलो लोय.

पश्चिका—द्विधा—એ अक्षारती, अयं—क्षा, साम्रथीयोग छे. हैवा अक्षारे? तो है धर्मसंन्यास-यांगसंन्याससंक्षितः—धर्भसंन्यास अते येशसंन्यास संज्ञाथी (नामथी)युक्त. संन्यास, निष्टति, ६५२भ क्षे क्षे क्ष्या छे; तेथी क्षानी 'धर्भसंन्यास' संज्ञा छिपछ छे, क्षेटबा भाटे धर्भसंन्यास संज्ञित. 'तारकादिश्य इत् थे केम येशमसंन्यास' संज्ञा क्षानी ६५छ छे क्षेटबा भाटे येशमसंन्याससंज्ञित. क्षा धर्मी क्या १ वा येशमी क्या १ ते भाटे क्युं—

क्षायोपदामिका धम्मां:—क्षाये।पश्चिक ते घमी. अयोपदानधी नीपलेखा अवा क्षमा स्माहि ते घमी छे. योगाः कायादिकमे तु—अने येगा ते आय स्माहिना व्यापारे। छे,—आयोत्सर्गं अरु स्माहिन अप सामर्थ्यये। पे अक्षारेना छे.

અર્થ:—બીજા અપૂર્વ કરહ્યમાં તાત્ત્વિક એવા પ્રથમ યાગ—ધર્મ સંન્યાસયાગ હાય, અને આયોજ્યકરહ્યુથી આગળમાં બીજો યાગ—યાગસંન્યાસ યાગ હાય, એમ તેના જ્ઞાતાઓ—જાણકારા કહે છે.

### વિવેચન

"અનુભવ સંગે રે પ્રભુ મલ્યા, સફળ ફત્યાં સવિ કાજ; નિજ પદ સંપદ જે તે અનુભવે રે, આનંદધન મહારાજ….વીર."

શ્રી આનંદઘનજી

તે સામર્થ્યયોગના ખે લેદમાં-(૧) પ્રથમ પ્રકારના સામર્થ્યયોગ-તાત્તિક એવા ધર્મસંન્યાસ યોગ દિતીય અપૂર્વકરણમાં હાય છે, (૨) બીજ પ્રકારના સામર્થ્યયોગ-યોગસંન્યાસ યોગ આયોજયકરણથી આગળમાં હાય છે.

તેમાં પ્રથમ, ધર્મસંન્યાસ અને તે પણ તાસ્ત્રિક-પારમાર્થિક ક્રાેટિના ધર્મસંન્યાસ ખીજા અપૂર્વકરણના સમયે પ્રગટે છે. અહીં 'ખીજા' અપૂર્વકરણમાં એમ જે કહ્યું છે તે

સંદ્વેતુક છે. કારણ કે પહેલું અપૂર્વ કરણ કે છે ગંથિલેદનું કારણ 'બીજા' છે, તેમાં આ પ્રસ્તુત ધર્મ સંન્યાસ હાઈ શકે નહિં, એટલા માટે અપૂર્વ કરણમાં 'બીજા માં એમ કહી તેના અપવાદ સ્વગ્યો. આમ આ અપૂર્વ કરણા બે છે: (૧) ગંથિલેદના કારણરૂપ, (૨) ક્ષપકશ્રેણી વેળાનું.

पश्चिका—द्वितीयापूर्वकरणे—शाल અપૂર્વ કરણમાં. પ્રથિબેદના કારણરૂપ પહેલા અપૂર્વ કરણના વ્યવચ્છેદ–અપવાદ અર્થે બીજાનું ત્રહણ કર્યું; કારણ કે પહેલા અપૂર્વ કરણમાં પ્રસ્તુત સામર્થ્યયાગની અસિદ્ધિ દ્વાય છે.

'અપૂર્વ'કરાલું' એ તો શુલ એવા અપૂર્વ પરિણામ કહેવાય છે,—કે જે અનાદિ સંસારમાં પાલુ તે તે ધર્મ'સ્થાનામાં વર્તતા જીવને તેવા પ્રકારે પૂર્વે ઉપજયા હોતો નથા, અને જેનું ફલ પ્રાંથેબેદ આદિ છે. તેમાં—આ પ્રથમ અપૂર્વ કરાલુમાં પ્રાંથેબેદ તે ફલ છે, અને આ પ્રાંથિબેદનું ફલ સમ્યગૃદર્શન છે. અને સમ્યગૃદર્શન છે તે પ્રશમ આદિ લિંગ-ચિદ્ધવાલા આત્મપરિણામ છે. કહ્યું છે કે— "प्रशामसंविगनिर्वेदानुकरणस्तिक्याभिव्यक्तिस्थणं तस्वार्थश्रद्धानं सर्यगृदर्शनम्।" પ્રશમ, સંવેગ, નિર્વેદ, અનુકંપા અને આરિતકથની અભિવ્યક્તિ (પ્રગટગાલું) એ જેનું લક્ષણ છે, એવું તત્ત્વાર્થશ્રદ્ધાન તે સમ્યગૃદર્શન છે. યથાપ્રાધાન્ય-પ્રધાનપણા પ્રમાણે આ ઉપન્યાસ (અનુકમે ગાઠવણી) છે અને લાભ પશ્રાનુપૂર્વી'થી છે એમ સમયવિદા–શાસ્ત્રનો કહે છે.

અને આ **ખીજું અપૂર્વ કરણ,**—કે જે તેવા પ્રકારની કર્માસ્થિતિમાંથી તેવા સંખ્યેય સાગરાપમ વ્યતીત થયે દ્વાય છે,–તે ખીજા અપૂર્વ કરણમાં શું ? તો કે—પ્રથમસ્તાત્તિવજ્ઞો મવેત્—પ્રથમ એટલે ધર્મસંન્યાસ સંગ્રિત સામર્થ્યયાંગ તાત્તિક-પારમાર્થિક એવા હાય,–ક્ષપકશ્રેણિંગત યાગીને ક્ષાચાપશ્ચિક ક્ષાંતિઆદિ ધર્મીની નિવૃત્તિને લીધે. એટલા માટે આ આમ ઉપન્યાસ-રજૂઆત છે. અતાત્તિક તા પ્રવજ્યા કાળે પણ સાવદા પ્રવૃત્તિલક્ષણ ધર્મસંન્યાસ યામ દ્વાય છે,—પ્રવજ્યાના ગ્રાનયાગપ્રતિપત્તિરૂપપણાને લીધે.

आयोज्यकरणाद्ध्यं—અધોજય કરણ્યી આગળમાં. કેવલાભાગયાં અચિન્ત્યવધર્ષપણાએ કરીને आयोज्य—અધોજીને, તેવા પ્રકારે તત્કાલ ખપાવી દેવાય એમ ભવાપ્રશ્રાહી કર્મની તથાપ્રકારતા અવસ્થાન લાવે કૃતિ,—તે આયોજયકરણ છે,—રીલેશી અવસ્થામાં આના ભાવને લીધે, તેથા આયોજયકરણું છે,—રીલેશી અવસ્થામાં આના ભાવને લીધે, તેથા આયોજયકરણું છે,—રીલેશી અવસ્થામાં આના ભાવને લીધે, તેથા આયોજયકરણુંથી ઊદ્યં (આગળમાં) દ્વિતિય હોય છે.

આ અપૂર્વ કરણ એટલે શું ? 'અપૂર્વ ' એટલે અનાદિકાળના ભવભ્રમણમાં જે કદી પણ પૂર્વ પ્રાપ્ત થયા નથી એવા શુભ-પ્રશસ્ત આત્મપરિણામ. તેમાં પહેલા અપૂર્વ કરણનું ફળ પ્રાથિલેદ છે અને તે પ્રથિલેદનું ફળ સમ્યગૃદર્શન છે,—જેના પ્રશામ, સંવેગ, નિવેદ, અનુકંપા અને આસ્તિકથ એ પાંચ લિંગ-પ્રકટ ચિદ્ધ છે. પશ્ચાનુપૂર્વી શી જે સુંદર છે અથવા જેના લાભ થાય છે એવા આ પાંચ લક્ષણવાળું સમ્યગૃદર્શન જીવને પહેલા અપૂર્વ કરણના પ્રતાપે પ્રથિલેદ થયે સાંપડે છે.

અને પછી કર્મસ્યતિમાંથી સંખ્યાત સાગરાપમ વ્યતીત થયે, આ બીજું અપૂર્વ-કરણ-અપૂર્વ આત્મપરિણામ પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે આ તાત્વિક 'તાત્ત્વિક' ધર્મસાંન્યાસ યાેગ ક્ષપકશ્રેણીમાં ચઢતા સામર્થ્યયાેગીને હાય છે: કારણ કે તે ક્ષપક યોગી ક્ષમા વગેરે ક્ષયોપશમરૂપ ધર્મોથી નિવ-ધર્મસંન્યાસ યાેગ ત્ર્યો છે, અને કોધાદિ કષાયરૂપ સર્વ કર્મપ્રકૃતિઓને જડમૂળથી ખપાવવારૂપ ક્ષાચિકભાવ ભણી પ્રવત્ત્ર્યો છે. અને આવા જે ક્ષાચોપશમિક ધર્મીના ત્યાગ કરવારૂપ ' ધર્મ સન્યાસ ' નામના સામર્થ્ય યાત્ર છે, તે જ ખરેખરા તાત્વિક પારમાર્થિક ' ધર્મ'સંન્યાસ ચાેગ ' છે. અતાત્વિક 'ધર્મ સંન્યાસ' તાે પ્રવજ્યા–દીક્ષા અવસરે પણ હાેય છે. કારણ કે જેમાં (સાવધ) પ્રવૃત્તિરૂપ ધર્મીના સંન્યાસ-ત્યાગ હાય છે, તે નિવૃત્તિરૂપ પ્રવજ્યા-દીક્ષા કહેવાય છે. પાપામાંથી પ્રકર્ષે કરીને શુદ્ધ ચરણ્યાગમાં વજન-ગમન તે 'પ્રવજ્યા' છે; વિષયકષાયાદિ દુષ્ટ ભાવાનું મુંડન–છાલણક્રિયા તેનું નામ 'દીક્ષા' છે. આ પ્રવજ્યા ( દીક્ષા-સંન્યાસ ) ગ્રાનચાગના અંગીકારરૂપ છે, એટલે તે પ્રહણ કરવાને ચાગ્ય પાત્ર પણ શાસ્ત્રાકત ઉત્તમ વિશિષ્ટ લક્ષણસંપન્ન હાવા નેઈએ. આવી જ્ઞાનયાગપ્રતિ-પત્તિ ૩૫ પ્રવ્રજ્યા સમયે અતાત્વિક ધર્મ સંન્યાસ હાય છે; અને ક્ષપકશ્રેણીમાં તાત્વિક ધર્માસંન્યાસ હાય છે,-જેના યાગે ક્ષયાપશમરૂપ ધર્માનું ક્ષપણ કરતા કરતા, કર્મ-પ્રકૃતિઓને સર્વથા ખપાવતા ખપાવતા સામર્થ્યયાગી ૮-૯-૧૦-૧૨ ગુણસ્થાનને વટાવી જઈ, તેરમા સચાગી કેવલિ ગુણુસ્થાને પહેાંચી 'નિજ કેવલજ્ઞાન નિધાન' પ્રગટાવે છે.

અને બીજે જે 'યોગસંન્યાસ' નામના સામર્થ્યયોગ છે તે આયોજયકરણની પછી હાય છે. અચિંત્યવીર્ય પણાએ કરીને, અસાધારણ આત્મસામર્થ્યથી યાગસંન્યાસ યોગ કૈવલી લગવાન સમુદ્ધાત કરે છે, તે પહેલાં આયોજયકરણ કરે છે. એટલે કે આ છેલ્લા લવમાં ભાગવવાના—લવાપપાહી જે અડી રહેલા વેઢનીય વગેરે ચાર કર્મ છે, તેમાં જો વેઢનીય વગેરેની સ્થિતિ આયુશ્ય કરતાં વધારે હાય, તેા તેને સમ—સરખી કરવા માટે કેવલી લગવાન ઉદીરણાઆવલિમાં નાંખવારૂપ આયોજયકરણ કરે છે,—કે જેથી કરીને સમુદ્ધાત વઢ તે તે કર્માને જલદી ખપાવી દર્ધ સરખી સ્થિતિમાં લાવી મૂકાય. આવું આયોજયકરણ કરીને કેવલી લગવાન સમુદ્ધાત કરે છે. આ કેવલિસમુદ્ધાતમાં આત્મપ્રદેશના વિસ્તાર કરી—વિરાટ સ્વરૂપ ધારણ કરી, તે આત્મપ્રદેશ વઢ આખા લેલક દંડ–કપાટ–પ્રતર

કેવલી સમુદ્ધાત અને શૈલેશીકરણ આકારે પૂરી દેવામાં આવે છે; અને તે તે કર્મપ્રદેશાને સ્પરી શિક્ષ ભાગવી લઈ ખેરવી નાંખવામાં આવે છે; અને પછી તે આત્મ-પ્રદેશાના ઉલટા કર્મ ઉપસંહાર કરાય છે. આ બધા વિધિ માત્ર આઠ સમયમાં પૂરા થાય છે! આવું પરમ અદ્ભુત અચિત્ય સામર્થ્ય આ પરમ સમર્થયોગી અત્ર વ્યક્ત કરે છે!!

અને આ આયોજયકરણ ને સમુદ્ધાતનું ફળ-પરિણામ સેલેશીકરણ છે, એટલે કે તે પછી તરતમાં શેલેશીકરણ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં મન-વચન-કાયાના યોગના સર્વથા નિરાધ કરી, આ પરમ સમર્થ યોગી ચાયું શુકલધ્યાન ધ્યાવતા સતા, શેલેશ-મેરુ પર્વત જેવી નિષ્પ્રકૃપ અહેલ અવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે; અથવા સર્વસંવરરૂપ-સમાધાનરૂપ જે શીલ, તેના ઈશ અને છે. આમ આ સ્વરૂપગુષ્તપરમ યોગીની શલેશ-મેરુ જેવી નિષ્કૃપ યોગનિરાધરૂપ અવસ્થા તે શેલેશીકરણ; અથવા પરમ આત્મસમાધિ પામેલા આ શીલેશ યોગીશ્વરની અવસ્થા તે શૈલેશીકરણ, આ શૈલેશી અવસ્થા, પાંચ હસ્વ અલર (અ, ઈ, ઉ, ઋ, લૃ) ઉચ્ચારાય તેટલા કાળ રહે છે, અને તેના છેલ્લા સમય પછી તરત જ આ પરમ અયોગી યોગી શધ્યંગમન કરી સિહપદમાં બિરાજે છે.

"મન-વચન-કાયા ને કર્મની વર્ગણા, છૂટે જહાં સકળ પુદ્દગલ સં**બંધ જો**; એવું અયોગી ગુણુસ્થાનક ત્યાં વર્તાતું, મહાભાગ્ય સુખદાયક પૂર્ણ અબંધ જો....અપૂર્વ. —શ્રીમદ રાજચંદ્રજી

યાગસંત્યાસ યાગઃ અયાગ પરમ યાગ---

अतस्त्वयोगो योगानां योगः पर उदाहतः।

मोक्षयोजनभावेन सर्वसंन्यासळक्षणः ॥९॥ इत्यादि <sup>३३</sup> (योगदृष्टिसमुचय—३-११)

એથી અધાગ યાગમાં, ધાગ કહ્યો પરરૂપ; માક્ષ સાથ યાજન થકી, સર્વસ'ન્યાસ સ્વરૂપ.

અર્થ:—એટલા માટે તો જે 'અધાગ' છે, તેને ધોગામાં પરમ ધાંગ કહ્યો છે, ( કારણ કે ) માક્ષ સાથે તે યાજન—જોડાણ કરે છે; અને તે સર્વધાંત્યાસ લક્ષણવાળા છે.

पञ्चिका—अत एव—એટલા भारे क, शैंबेशी अवस्थार्भा ये।गसंन्यासइप कारण्ने लीघे, अयोगो—अये।ग, ये।गने। अलाव (भन-वयन-कायाना ये।गने। अलाव), योगानां—भित्रा स्थादि ये।गोनी भध्ये, शुं? ते। के—योग: पर:—परम ये।ग, प्रधान ये।ग, उदाहृत:—क्छो छे. देवी रीते ? ते भारे क्छुं—

मोक्षयोजनभावेन—भेक्षि साथै ये।जन-लाव३५ हेतुथी, 'योजनाद् योग:'—ये।जनने सीधे ये।ग, अभ सभळते. अस्तुं २व३५ ४हे छे—

सर्वसंन्यासलक्षणः—सर्वसंन्यासबक्षण्वाणा,—धर्मसंन्यास ने अधर्भसंन्यास કરતાં પણ અત્ર પરિશક્તિના क्षावने क्षीधे.

### વિવેચન

"એક પરમાણ માત્રની ન મળે સ્પર્શતા, પૂર્ણ કલંકરહિત અંડાલ સ્વરૂપ જો; શુદ્ધ નિરંજન ચૈતન્યમૂર્તિ અનન્યમય, અગુરુલઘુ અમૂર્ત સહજ પદરૂપ જો... અપૂર્વ."

—શ્રીપદ્ધ રાજચંદ્રજી

આમ 'યોગ સંન્યાસ' નામના સામધ્યાયોગ શૈલિશી અવસ્થામાં હાય છે એમ ઉપરમાં કહ્યું. તેમાં મન-વચન-કાયાના યોગના અભાવ હાય છે, નિરાધ કરવામાં આવે છે, એટલે તે 'અયોગ' કહેવાય છે, અને આ 'અયોગ' યોગ સર્વ યોગોમાં પરમ છે, પ્રધાન છે, કારણ કે તે 'મોલે પ્રવાસ વોજના વોજના શે સાથે સાક્ષાત્ યોજન કરાવનાર એવા ખરેખરા અર્થમાં 'યોગ' છે, અને તે સર્વસંન્યાસરૂપ લક્ષણવાળા છે, તેમાં અધર્મસંન્યાસ કે ધર્મસંન્યાસ કરતાં ઉત્કૃષ્ટ પરિશુદ્ધિ હાય છે. એટલે આ અયોગ પરમ શ્રેષ્ઠ યોગ છે.

અંત્રે એક પરમાણુ માત્રનું પણ સ્પર્શવાપણું રહેતું નથી. સંપૂર્ણ નિષ્કલંક એનું અઢાલ આત્મસ્વરૂપ પ્રગઢે છે. અનન્ય એવી શુદ્ધ નિરંજન ચૈતન્યમૂર્ત્તિ વ્યક્ત થાય છે. અગુરુલઘુ એવું અમૂર્ત્ત સહજાત્મસ્વરૂપ પદ સિદ્ધ થાય છે. આ સહજાત્મસ્વરૂપ પદને શ્રી સર્વજ્ઞ દેવે જ્ઞાનમાં દીઠું છે, પણ તે શ્રી ભગવાન પણ તેનું સ્વરૂપ વર્ણવી શકતા નથી, તે સ્વરૂપનું વર્ણન અન્ય વાણી તેા કેમ કરી શકે? તે જ્ઞાન તા માત્ર જ્ઞાનીને અનુભવગમ્ય છે.

"જે પદ દીઠું શ્રી સર્વર્સ જ્ઞાનમાં, કહી શકચા નહીં પણ તે શ્રી ભગવાન જો; તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તે શું કહે? અનુભવ ગાેચર માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જો. અપૂર્વ અવસર."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

#### આદિ શબ્દથી—

" पतत्त्रयमनाश्चित्य, विशेषेणैतदुद्भवाः। योगदृष्टय उच्यन्ते, अष्टौ सामान्यतस्तु ताः॥ मित्रा ताराबला दीप्रा स्थिरा कान्ता प्रभा पराः। नामानि योगदृष्टीनां, लक्षणं च निवोधत॥" इत्यादि प्रनथो (योगदृष्टिसमुचये २२-२३) दृश्यः।

(અર્થાત્) એ ત્રણને આશ્ર્યા વિના, વિશેષથી તજ્જન્ય; યાગ દબ્દિ કહું આઠ તે, સામાન્ય થકી મન્ય. મિત્રા તારા ને ખલા, દીપ્રા સ્થિરા તેમ; કોતા પ્રભા અને પરા, દબ્દિ આઠ છે એમ. યાગદબ્દિના નામ એ, અર્થતણે અનુસાર; લક્ષણ તેનું સાંભળા, હવે અહીં કમવાર.

( કાવ્યાનુવાદ-ભગવાનદાસકૃત )

આમ ઈચ્છાયાં ગીએ શરૂ કરેલી માલરૂપ ઈન્ડ સ્થાન લાણીની મુસાફરી અહીં પૂરી થાય છે. યાગમાર્ગે અખંડ પ્રયાણ કરતાં, કવચિત માંદ – કવચિત તીલ વેંગે ચાલતાં ચાલતાં યાગી, શુભેચ્છાથી માંડી રોલેશીકરણ પર્ય તની સમસ્ત યાગભૂમિકાએ વડાવી જઈને, અયાગ એવા રાલેશીકરણ રૂપ માલનગરના લબ્ય દરવાજે આવી ઊભા છે, અને પછી તત્લણ માલનગરમાં પ્રવેશ કરે છે.

ઇચ્છાયાેગે શ્રુત યુત અને જ્ઞાની તાયે પ્રમાદી શાસ્ત્રે હાેયે શ્રુતપટુ અતિ શ્રાહ ને અપ્રમાદી; સામચ્યે તો અનુભવ ખલે ધર્મસંન્યાસ સાધે, શૈલેશીમાં પરમ પ્રભુને યાગસંન્યાસ લાધે, શુહ ચૈતન્યના સ્વામી, સહજાત્મસ્વરૂપ તે; સુયશા ભગવોન્ પામે, પ્રદ્યાનંદ અન્પ તે.—શ્રી યાગદષ્ટિકલશ (સ્વરચિત)

Ŵ

ભાવનમરકારતી અપેક્ષાવિશેષે ઇચ્છાયાગાદિમાં ઘટના પ્રદર્શિત કરે છે-

्तदत्र 'नमोऽर्हद्भ्यः' इत्यनेनेच्छायोगाभिधानं। 'नमो जिनेभ्यो जितभयेभ्य' इत्यनेन तु वश्यमाणेन शास्त्रयोगस्य, निर्विशेषणसम्पूर्णनमोमात्राभिधानात्, विशेषप्रयोजनं चास्य स्वस्थाने एव वश्याम इति॥ तथा—

'इक्कोऽवि नमुकारो, जिणवरवसहस्स वद्धमाणस्स संसारसागराओ, तारेइ नरं व नारि या॥' —इत्यनेन तु पर्यन्तवर्तिना सामर्थ्ययोगस्य, कारणे कार्योपचारात्, न संसारतरणं सामर्थ्ययोगमन्तरेणेति कृत्वा॥ ३४

હું અર્થ:—તેથી અત્રે 'નમોર્દ્વદ્મ્ય: '—'અહ'તાને નમસ્કાર હો !' એ વડે ઇચ્છાયાગતું અભિધાન (કથન) છે. અને 'નમો जिनेम्यो जितमयेभ्य:'—'જિનાને જિતભયાને નમસ્કાર હો !' એ વર્ધ્યમાણ વડે શાસ્ત્રયાગતું (અભિધાન) છે,—નિવિશેષણ સંપૂર્ણનો માત્ર અભિધાનને લીધે; અને આતું વિશેષ પ્રયાજન અમે સ્વસ્થાને જ કહીશું.

તધા—

'इक्षोवि नमुकारो जिणवरवसहस्स वद्धमाणस्स । संसारसागराओ तारेइ नरं व नारिं वा॥'

'જિનવરવૃષભ વધે માનને એક પણ નમસ્કાર સંસારસાગરથી નર વા નારીને તારે છે,'– એ પર્ય'ન્તવર્તિ (નમસ્કાર) વડે સામધ્ય'યાગનું (અભિધાન) છે,—કારણમાં કાર્યના ઉપચારને લીધ—સંસારતરણ સામધ્ય'યાગ વિના નથી એમ સમજીને.<sup>38</sup>

#### વિવેચન

"એક વાર પ્રભુ વંદના રે, આગમ રીતે થાય; કારણ સત્યે કાર્યની રે, સિદ્ધિ પ્રતીત કરાય….શ્રી સંભવ." શ્રી દેવચંદ્રજી. અામ ઇચ્છાયાેગ-શાસ્ત્રયાેગ-સામર્થ્યાગનું દિગ્દર્શન કરી, તેમાં પ્રસ્તુત ભાવ-નમસ્કારની ઘટના અન્ય આચાર્યો કેવા પ્રકારે કરે છે તે અત્ર દર્શાવ્યું છે. કારણકે

વિવક્ષાવશે ભાવનમસ્કારની ઇચ્છાયાગ શાસ્ત્રયાગ સામર્થ્યયાગમાં

ઘટના

'નમોડ દેવ્યા' એ પદમાં સામાન્યથી ભાવનમસ્કાર કહ્યો છે એમ પ્રથમ પાતાના અભિપ્રાય વ્યક્ત કરી, આચાર્ય શ્રી હિરિભદ્રજીએ પછી 'જ્ઞન્ય તું' એમ કહી ' બીજા' આપાર્યોના અભિપ્રાય નોંધવા માટે આ ઉપક્રમ કર્યો છે; એટલે તેઓના અભિપ્રાયે વિવક્ષાવશે આ નમસ્કારની ઇચ્છાયોગાદિમાં ઘટના કેવી રીતે કરી શકાય છે તેનું અત્ર સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે. તેમાં–(૧) 'નમોડ દેવ્યા'– 'અહ"તોને નમસ્કાર હા !' એ પદ વહે ઇચ્છાયોગનું કથન છે.

(२) 'नमो जिणाणं जिअभयाणं '-' किनीने कित्तलथीने नभस्कार

है। !' એ પદથી શાસ્ત્રયોગનું કથન છે. (3) અને 'इक्कोचि नमुक्कारो ' ઇત્યાદિ પદથી સામર્થ્યયોગનું કથન છે; અને એમ એક પણ નમસ્કારથી સંસારતરણ તે કારણમાં કાર્યના ઉપચારથી છે. 'न संसारतरणं सामर्थ्ययोगमन्तरेण ' અર્થાત્ સામર્થ્યયોગ શિવાય સંસાર તરાતા નથી, એટલે સંસારસાગરથી તારવાને સમર્થ એવા કાઈ પણ એક નમસ્કાર હાય તો તે સામર્થ્યયોગ જ છે, સામર્થ્યયોગની દશારૂપ ઉત્કૃષ્ટ ભાવનમસ્કાર જ છે.

આમ અન્ય આચાર્યોના અભિપ્રાયે કર્યા ચિત્-કાઈ અપેક્ષાએ આ નમસ્કારની વિભાગરૂપ યોજના કરી છે, તે એકાંતિક નધી, ને તે ઉપરથી એમ પણ નથી સમજવાનું કે એમ નમસ્કાર ઉચ્ચારણ માત્રથી તેવા પ્રકારના નમસ્કાર થઈ જાય છે; પણ તથારૂપ ઈચ્છાયોગની યથાકત ગુણલક્ષણવાળી 'તત્ત્વધર્મ' વ્યાપારરૂપ ' કશા હોય તા ઇચ્છાયાગના— ઈચ્છાયોગની કાર્ટિના ભાવનમસ્કાર હાય છે, શાસ્ત્રયોગની યથાકત ગુણલક્ષણવાળી દશા હોય તા તે શાસ્ત્રયોગની—શાસ્ત્રયોગની કાર્ટિના ભાવનમસ્કાર હાય છે, અને સામર્થ્યયોગની યથાકત ગુણલક્ષણવાળી દશા હોય તો તે સામર્થ્યયોગની—સામર્થ્યયોગની કાર્ટિના ભાવનમસ્કાર હાય છે, એને સામર્થ્યયોગની યથાકત ગુણલક્ષણવાળી દશા હાય તો તે સામર્થ્યયોગનો—સામર્થ્યયોગની કાર્ટિના ભાવનમસ્કાર હાય છે. એટલે ઉત્તરાઉત્તર ભાવની તરતમતાવાળા આ ત્રણે ભાવનમસ્કાર પ્રકાર આત્મભાવરૂપ હાઇ આત્માની તથારૂપ દશાને આધીન છે, એમ આશય અત્ર સમજાય છે.

પ્રાતિસ તાન અંગે શંકા સમાધાન કરે છે—

१० आह—अयं 'प्रातिभन्नानसङ्गत' इत्युक्तं, तत्किसिदं प्रातिभं नाम १ असदेतत्, मत्यादिपञ्चकातिरेकेणास्याञ्चलणादः।

उच्यते—चतुर्ज्ञानप्रकर्षोत्तरकालभावि केवलज्ञानाद्यः तदुद्ये सविवालोककल्पभिति न मत्यादिपश्चकातिरेकेणास्य अवणं, अस्ति चेतद्, अधिकत्वावस्योपपतेरिति एतद्विशेष एव प्रातिभमिति कृतं विस्तरेण।<sup>३५</sup>

<sup>\*</sup> આમ આચાર્ય વર્ષ હિરિભદ્રજીએ આ સામાન્યપણ ભાવનમરકાર છે એમ પાતાના અભિ-પ્રાય વ્યક્ત કરી, ' अन्ये तु' એમ કહી અન્ય આચાર્યોના અભિપ્રાય નેષ્યાિ છે. એટલે અમુક નમરકાર ઇચ્છાયાગને જ કે અન્ય યાગને જ લગતા છે એમ એકતિ આગ્રહરૂપ કથન કરી ન શકાય; છતાં સમજેફરથી કે અસમંજસ ભાવથી કાઈ અન્યથા સમજે તા તે શાસ્ત્રકારના આશ્યને અનુરૂપ નથી.

<sup>૧૦</sup>અર્થ:—શંકા—આ 'પ્રાતિભ જ્ઞાન સંગત' એમ કહ્યું, તેા આ પ્રાતિભ તે શું વારુ ! આ અસત્ છે,—મતિ આદિ પંચકના અતિરેકથી આહે અશ્રવણ છે માટે.

(સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—ચહુર જ્ઞાન પ્રકર્ષના ઉત્તરકાલે હોનારું એવું તે કેવલ જ્ઞાનથી નીચે હોઇ, ઉદય વેળાયે સ્ટુઈના આલેાક સમું છે, એટલા માટે મતિ આદિ પંચકતા અતિરેકથી આહું શ્રવણ નથી. અને આ (જ્ઞાન) છે,—અધિકત્વ અવસ્થાની ઉપપત્તિને લીધે એના વિશેષ જ પ્રાતિસ છે. એટલે વિસ્તરથી સર્યું'!<sup>3પ</sup>

### વિવેચન

"योगज्ञादष्टजनितः; स तु प्रातिभसंज्ञितः। संध्येय दिनरात्रिभ्यां, केवलश्चनयोः पृथक ॥"—श्री यशायिकयळकृत व्यध्यात्भापनिषद् व्यत्रे केर्प शंका करे के क्या सामर्थ्ययोग 'प्रातिलज्ञानसंगत ' स्पेम कहां, ते। व्या छड्डं ज्ञान—प्रातिल ज्ञान वणी क्यांथी कहां ? ते ते। घटे निक्षं, स्पेटले स्था असत् छे, कारण के ज्ञान ते। सित स्थादि पंच प्रकारना क छे, तेनाथी कहुं स्पेवं स्था ज्ञान ते। सांलक्षं नथी.

એ શંકાનું અત્ર સમાધાન કર્યું છે કે—મતિ-શ્રુત-અવધિ ને મન:પર્યવ એ ચાર ગ્રાનના પ્રકર્ષના ઉત્તરકાળે હોનારૂં એવું આ પ્રાતિલગ્રાન કેવલગ્રાનથી નીચે—હેઠેની બ્રિમિકામાં હોય છે. એટલે કે 'ઉદયવેળાયે સૂર્યના આલાક સમું' અર્થાત્ અરુણાદય સમું છે. જેમ અરુણાદય રાત—દિવસથી જૂદો નથી, તેમ જ તે બેમાંથી એક પણ નથી; તેમ આ પ્રાતિલ ગ્રાન શ્રુત—કેવલની વચ્ચેની સંધિનું ગ્રાન છે, તે તે બેથી જૂદું પણ નથી, તેમ જ તે બેમાંથી એક પણ નથી. એટલા માટે મતિ આદિ પંચકથી જૂદું એનું શ્રવણ થતું નથી. અને આ અસત્ નથી, પણ સત્ છે,—'અધિકત્વની ઉપપત્તિને લીધે,' અર્થાત્ તે ચતુર્ગ્રાનપ્રકર્યથી અધિકપણાની—વિશિષ્ટપણાની ઉપપત્તિ—ઘટમાનતા છે, અને 'એના વિશેષ જ પ્રાતિલ છે,' એટલે ઝરું વિસ્તરેષ્ટા!

॥ इति नमोऽर्हदभ्यः॥ १॥



## ર. ભગવંત : 'મगवद्भ्य:' પદ વ્યાખ્યાન

ભાવઅર્હત્ના પ્રક્રણાર્થે 'ભગવત્' પદના ઉપન્યાસ છે એમ આ સ્ત્રનું પ્રયોજન દર્શાવે છે-

११ पते चाईन्तो नामाधनेकभेदाः,—नामस्थापनाद्रव्यभावतस्तन्न्यासः " इति (तस्वार्थे अ. १, सू ५) वचनात् । तत्र भावोपकारकत्वेन भावाईत्सम्परिग्रहार्थमाह—<sup>३६</sup>

### ' भगवदुभ्यः ' इति ।

<sup>૧૧</sup>અથ':—અને આ અહ<sup>દ</sup>ન્તાે નામ આદિ અનેક ભેદવાળા છે,–'નામ, સ્થાપના, ડ્રવ્ય, ભાવથી તેના ન્યાસ' એ વચનથી. તેમાં ભાવઉપકારકપણાએ કરીને ભાવઅહ<sup>દ</sup>ત્ના સ'પરિશ્રહાર્થ કહ્યું—<sup>3 દ</sup>

### ' ભગવં તાને '

### વિવેચન

" જ્ઞાનાનં દે હા પુરણ યાવના, વરજિત સકલ ઉપાધિ: અતીન્દ્રિય ગુણગણ મણિ આગરુ, ઇમ પરમાતમ સાધ"....શ્રી આનંદઘનછ આ અહીંતા કહ્યા, તેના નામઅહીત્ . સ્થાપનાઅહીત્ , દ્રવ્યઅહીત્ અને ભાવ-અહિંત એમ અનેક લેદ છે. અર્થાત્ જેમાં અહિંતના ગુણ નથી, પણ જે માત્ર 'અહિંત ' નામ ધરાવે છે તે નામ અહિંત; જેમાં 'અહિંત'નું આરાપણ કરી આ 'અહિંત' એમ સ્થાપવામાં આવે છે તે સ્થાપનાઅર્હતુ; જેમાં વર્ત્તમાનમાં અર્હતના ગુહાપર્યાય નથી પણ ભવિષ્યમાં જે અર્કત્ થશે તે દ્રવ્યઅર્કત્; અને જેમાં વર્ત્તમાનમાં અર્કત્ના ગુણપર્યાય વર્ત છે. જે અહિત્ભાવરૂપ એવં ભૂત ભાવઅહિત્ દશાને પામેલા છે, તે ભાવઅહિત્. આમાં ભાવઅર્હતુના આલંબનપ્રત્યય વિનાના નામ માત્ર કહેવાતા અર્હતુથી કે કહેવાતા સ્થાપનાઅર્હત્થી કંઈ ઉપકાર થવાના સંભવ નથી, તેમજ ભવિષ્યમાં થનારા દ્રવ્યઅર્હત્થી પણ વર્તામાનમાં કાંઇ ઉપકાર થવાના સંભવ નથી; પરંતુ જેમાં અર્હત્પણાના એવંબૂત ભાવ વર્ત્ત છે એવા ભાવઅર્હત થકી જ ભાવઉપકાર ઘવાના સંભવ છે. અને તે ભાવઅર્હતુના આલંભનપ્રત્યયે તે ભાવઅર્હતુનું સ્મરણ કરાવનાર તેના નામથી કે તેની પ્રતિકૃતિરૂપ સ્થાપનાથી (પ્રતિમાથી) પણ ઉપકાર ઘવાના સંભવ છે. અર્થાત્ કહેવાતા નામઅર્હત્થી કે સ્થાપનાઅર્હત્થી ઉપકાર નથી, પણ મહાવીરાદિ જેવા ખરેખરા ભાવઅહીતના પવિત્ર નામથી ને સાંતમૃત્તિ સ્થાપનાથી (વીતરાગ સુદ્રાથી) તો જરૂર ઉપકાર થાય જ છે. તથાપિ મુખ્ય ભાવઉપકાર તો ભાવઅર્હત યકી જ સંભવે છે. એટલે 'ભાવઉપકારકપણાએ કરીને ભાવઅહેંત્ના સંપરિગ્રહાથે' —સમ્યક્ પરિગ્રહણ અથે અત્રે 'भगवद्भ्यः'—'ભગવંતોને' એ વિશિષ્ટ પદ મૂક્યું.

Ŵ

'ભગ' શબ્દના અર્થ અને તેના વડ્વિધ પ્રયાગ નિદે'શ છે—

<sup>१२</sup>तत्र भग:—समग्रेष्ट्यादिलक्षणः। उक्तं च—

"ऐश्वर्यस्य समग्रस्य, रूपस्य यश्चासः श्रियः। धर्ममस्याथ प्रयत्नस्य, चण्णां भगइतीङ्गना॥" ३७

<sup>૧૨</sup>અર્થ:—તેમાં ભગ તે સમગ્ર ઐધિર્યાદિ લક્ષ્ણવાળા. અને કહ્યું છે કે—''સ**મગ્ર** એવા ઐધર્ય'ની, રૂપની, યશની, શ્રીની, ધર્મની અને પ્રયત્નની—એમ છની 'ભગ' એવી સંજ્ઞા છે. <sup>939</sup>

### વિવેચન

"સેવા ઇશ્વર દેવ, જિણે ઇશ્વરતા હા નિજ અદભુત વરી;
તિરોભાવની શક્તિ, આવિર્ભાવે, હા સહુ પ્રગટ કરી."—શિદેવચંદ્રજી
આ 'ભગવંત'એ પદમાં 'ભગ'એ શબ્દ સમગ્ર ઐશ્વર્થ આદિ લક્ષણવાળા છે.
સમગ્ર એવા ઐશ્વર્ય, રૂપ, યશ, શ્રી, ધર્મ અને એ છના સંબંધમાં 'ભગ' એવી યથાર્થ સંગ્રા પ્રયોજાય છે. આત્માનું અનંત જ્ઞાનાદિ ઐશ્વર્ય જે કર્મ આવરણથી તિરોભાવને પામેલું હતું, તે જેણે અપૂર્વ આત્મપરાક્રમથી કર્મ આવરણનું વિદારણ કરી આવિર્ભાવ પમાડશું, અને આમ સર્વ વિભાવના પરિત્યાગથી આત્માની સ્વભાવભૂત સકલ શક્તિ પ્રગટ કરી જે સહજાત્મસ્વરૂપ સ્વામીએ અનંત સ્વરૂપસંપત્તિનું સ્વામીપણું–ઇશ્વરપણું પ્રાપ્ત કર્યું, તે જ ખરેખરા ઇશ્વર છે. ને તે જ ભગવંત છે.



ભગવંતનું સમગ્ર ઐશ્વર્યંરૂપ ભગ વર્ણું વે છે---

<sup>१३</sup>समग्रं चेश्वर्य-अकिनम्रतया त्रिदशपतिभिः शुभानुवन्धिमहाप्रातिहार्यकरण-लक्षणं। <sup>३८</sup>

<sup>૧૩</sup>અથ':—અને સમય ઐધર્ય'—ભક્તિનમ્રતાથી ત્રિદરાપતિઓથી (ઇંદ્રોથી) શુભાનુખ'ધ મહાપ્રાતિહાર્ય'કરણ લક્ષ્રણવાળું. <sup>૩૮</sup>

### વિવેચન

"શ્રી સુપાર્શ્વ જિનરાજ, તું ત્રિલુવન શિરતાજ; આજ હાે રાજે રે ઠકુરાઈ, તુજ પદ તણીછા." —શ્રી યશાવિજયછ આ લગવંતનું સમય-સંપૂર્ણ ઐધર્ય તે ઇદ્રોથી લહિતનસ્ત્ર છે કરવામાં આવેલ મહાપ્રાતિહાર્ય લિલ્નુતિરૂપ છે. દિવ્ય ધ્વનિ, સુરપુષ્પવૃષ્ટિ, ચામર, છત્ર, લામંડલ, દેવદું દુલિ, અશાક અને સિંહાસન એ અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય પરથી આ લગવંતાનું સહ્ય અશ્વર્યર્પ 'લગ' સ્પષ્ટ જણાય છે. પ્રાતિહાર્ય એટલે શું ? પ્રતિહારીના લાવ તે પ્રાતિહાર્ય. રાજદારે એઠલા પ્રતિહારી જેમ રાજાનું સ્ચન કરે છે. તેમ આ અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય વિબૂનિ આ ત્રિલુવનશિરતાજ ત્રિલુવનરાજરાજે ધર લગવાન અત્ર બિરાજમાન છે એમ તેના મહામહિમાની છડી પાકારે છે. ત્રિલુવનની કપ્ટરાઈ સ્ચવતા આ પ્રાતિહાર્યની શાલા કેવી અનુપમ ને કેવી અદ્ભુત હાય છે, તેનું પરમ સુંદર હૃદયંગમ વર્ણન આદિ પુરાલુમાં મહાકવિ શ્રી જિનસેનાચાર્ય છએ અને કલ્યાલુમાં દિર—લક્તામર આદિ સ્તાત્રસ્તેનામાં છીસિલ્ફસેન દિવાકરજ—માનતુંગાચાર્ય છ આદિ મહાકવિઓએ અપૂર્ય લક્તિરસથી લલકાર્યું છે, અને પાકાર્યું છે કે 'હે લગવન્! ધર્માપદેશન વિધિમાં માં અવી જે તહારી વિબૂતિ થઈ છે, તેવી બીજાની થઈ નથી; અધકારને હલ્યુનારી જેવી દિનકરની પ્રભા છે, તેવી વિકારી એવા પ્રહાયણની પણ કચાંથી હાય ?' મહામુનિ યશાવિજયજ—દેવચંદ્ર છ આદિ મહાલક્ત કવિઓએ પણ પીદા થઈ ગાયું છે કે—

"દિવ્ય ધ્વિન સુર ફૂલ, ચામર છત્ર અમૂલ; આજ હા રાજે રે, ભામંડલ ગાજે દું દુભિજી. સિંહાસન અશાક, બેઠા માહે લેડક; આજ હા સ્વામી રે શિવગામી, વાચક યશ શુહ્યોજી." શ્રીયસાંવિજયજી "પ્રાતિહારજ અતિશય શાભા, તે તો કહિય ન જાવે રે; ઘૂક ખાલકથી રવિ કર ભરતું, વર્ણન કેશ્યુ પર થાવે રે?"—શ્રીદેવચંદ્રજી

ભગવંતનું અનુપમ રૂપરવરૂપ લગ દર્શાવે છે.

१४ ह्रपं पुनः—सकलसुरस्वप्रभावविनिर्मिताङ्गुष्ठह्रपाङ्गारनिदर्शनातिशयसिद्धं। ३९ १४ व्यथः—३५ पुन: सक्ष सुराधी स्वप्रसाव वर्ड विनिर्भित व्यंगुरुद्द्रप व्यने व्यंगारना

નિદર્શનના (દૃષ્ટાંતના) અતિશયથી ાસહ એવું.<sup>3</sup>ં

### વિવેચન

"રૂપ અનુત્તર દેવ**થી**, અનંત ગુણુ અભિરામ……પ્રભુજ! જોતાં પણ જગિ જંતુને, ન વધે વિષય વિરામ……પ્રભુજ! આહું જિણુંદ દયામયી."—શ્રી દેવસાંદ્રજ

 "इत्थं यथा तब विभूतिरभृज्ञिनेन्द्र, धर्मापदेशनविधौ न तथा परस्य। यादक् प्रभा दिनकृतः प्रहतान्धकारा, तादक् कृतो युद्दगणस्य विकाशिनोऽपि॥" श्री अक्षाभर रते।त्र. સર્વે દેવતાઓ સાથે મળીને પાતાની સુંદર રૂપ નિર્માણ કરવાની સમસ્ત શક્તિથી જો અંગ્રહ્મ પ્રમાણ રૂપ વિકુર્વે—વિશિષ્ટ નિર્માણ કરે, તાપણ તે જિન ભગવંતના પગના અંગ્રહ્મની પાસે, આંગાર (કાલસા) જેમ ન શાલો; અર્થાત્ સર્વે દેવાએ નિર્માણ કરેલું પરમ સુંદર કલામય રૂપ પણ ભગવંતના પાદાંશુષ્ઠ પાસે કાલસા જેવું લાગે; એ પ્રસિદ્ધ દેષ્ટાંત પરથી આ ભગવંતનું રૂપ કેવું અતિશયવંત હશે તે સ્વયં સિદ્ધ થાય છે. આ અંગે શ્રી આવશ્યક સ્ત્રમાં કહ્યું છે કે—

" सञ्बत्तरा जद रूवं अंगुठुपमाणयं विउन्विज्जा । जिणपायंगुठुं पद न सोहप तं जिंहमालो ॥—श्री स्थावश्यक सुत्र, पहंट

અનુત્તર વિમાનના દેવ કરતાં પણ આ ભગવંતનું રૂપ અનંતગણું અભિરામ-પરમ સુંદર હાય છે, એ ઉપરથી પણ આ ભગવંતનું રૂપ કેંદું અનુપમ હશે તેના ખ્યાલ આવે છે. આમ અનુપમ રૂપસ્વરૂપ 'ભગ 'થી પણ આ 'ભગવંત ' હાય છે.

> " રૂપ અનૂપ નિહાળી સુમતિ જિન તાહ**રં,** છંડી રાપળ સ્વભાવ ઠયું' મન માહરૂં."—**શ્રી રૂપવિજયજ**



ભગવંતનું શાધત યશરૂપ ભગ સંગીત કરે છે---

<sup>१५</sup>यद्यस्तु रागद्वेषपरीषद्वोपसर्ग्गपराक्रसमुत्थं त्रैलोक्यानन्दकार्याकालप्रतिष्ठं। <sup>४०</sup>

<sup>રૂપ</sup>અર્થ:—યશ તા રાગ-દ્વેષ-પરીષહ-ઉપસર્ગમાં પરાક્રમથી સમૃત્ય, ત્રૈલાકય આનંદકારી અને આકાલપ્રતિષ્ઠ એવા.<sup>૪૦</sup>

### વિવેચન

" નિર્મળ ગુણ મણુ રાહણભૂધરા, મુનિજન માનસ હંસ; ધન્ય તે નગરી રે ધન્ય વેળા ઘડી, માતપિતા કુલવંશ....જિનેશર!"

—શ્રી આનંદઘનજી

જત્મમાં જેમ પ્રતિપક્ષી શત્રુને જીતવામાં દાખવેલ પરાક્રમથી યશા ઊઠે છે, તેમ આ લગવંતના યશ પણ રાગ-દ્રેષ શત્રુને અને પરીષઢ-ઉપસર્ગને જીતવામાં તેમણે દાખવેલ અદ્ભુત પરાક્રમથી ઊઠચો છે.—યદ્યાસ્તુ રામદ્વેષપરીષદોપસર્ગપરાદ્રમસમુત્યાં. અર્થાત્ આખા જગત્ને પાદાકાંત કરનારા રાગ-દ્રેષ મહાશત્રુના આ લગવંતે સર્વદાને માટે સર્વથા સંહાર કરી નાંખ્યા; અને બીજાઓ જેનું નામ સાંભળતાં પણ કંપાયમાન થાય એવી ઘાર પરીષઢ-ઉપસર્ગની સેનાથી પણ આ લગવંતા, મેરુની જેમ નિષ્પ્રકંપ રહી, આત્મસ્વરૂપ સ્થિરતાથી લેશ પણ ચલાયમાન થયા નહિં—આવા અદ્ભુત આત્મપરાક્રમથી આ લગવંતના ચંદ્રકરિણ સમા ઉજ્યવલ મહાયશ ઉલ્લસ્યા.

જગત્માં ખાદ્ય શત્રુસંહારમાં દાખવેલ પરાક્રમથી ઊઠેલા યશ મહાહિસાદિથી મલિન કલંકિત હાઈ, કાંઈ સર્વલાકિલ્યાપી હાતા નથી, ને સર્વ લાકને આનંદ ઉપજાવતા નથી; પણ ભગવંતાના આ આભ્યંતર શત્રુસંહાર–પરાક્રમથી ઊઠેલાે યશ તા પરમ અહિંસાદિથી નિર્મલ–શુભ્ર નિષ્કલંક હાેઇ, ત્રણે લાેકમાં વ્યાપક બની, 'સણતાં શ્રવણે અમી ઝરે' એવા 'ત્રેલાેક્સાનન્દકારિ' —ત્રણે લાેકને આનંદ ઉપજાવે એવાે હાેય છે.

ખાદ્યા શત્રુસંહાર પરાક્રમજન્ય લોકિક યશ ક્ષણજીવી હોઈ, કાંઈ સર્વકાળ સ્થિતિ કરતા નથી. પણ અમુક મર્યાદિત કાળ જ ટકે છે; પણ ભગવંતાના આ આંતર શત્રુસંહાર-પરાક્રમથી ઊઠેલા અલોકિક મહાયશ તા 'આકાલપ્રતિષ્ઠ' છે,—'आकालप्रतिष्ठं', જયાંલગી કાળનું આસ્તત્વ છે ત્યાંલગી તેની પ્રતિષ્ઠા છે, અર્થાત્ તે કાેઈ કાળે નાશ નહિં પામનાર એવા શાશ્વત છે.

> " દેવ મહાજસ ગુણ અવલંખન, નિર્ભય પરિણતિ વ્યક્તિ રે; જ્ઞાને ધ્યાને અતિ ખહુમાને, સાધે મુનિ નિજ શક્તિ રે…." શ્રી દેવચંદ્રજી "ગંદ્રકિરણ ઉજ્જવલ યશ ઉલસે, સુરજ તુલ્ય પ્રતાપી કીપેજી, જે પ્રભુ ભક્તિ કરે નિત વિનયે, તે અરિયણ ખહુ પ્રતાપી ઝીપેજી." શ્રી યશાવિજયજી

શ્રીમદ્ ભગવંતનું કેવલશીરૂપ ભગ પ્રદર્શિત કરે છે---

<sup>१६</sup>श्री: पुनः—घातिकर्माच्छेदविकमावाप्तकेवलालोकनिरतिशयसुखस≭पत्समन्वितता परा ।<sup>४१</sup>

<sup>૧૬</sup>અર્થ:—શ્રી પુન: ઘાતિકર્મ ઉચ્છેદના વિક્રમથી (પ્રરાક્રમથી) પ્રાપ્ત કેવલાલાકરૂપ નિરતિશય સુખસંપત્ સમન્વિતતા પરા.<sup>૪૧</sup>

#### વિવેચન

" ચરણુ કમલ કમલા વસે રે, નિરમલ થિર પદ દેખ; સમલ અથિર પદ પરિહરી રે, પંકજ પામર પેખ....વિમલજિન."–શ્રી આનંદઘનછ

આ લગવંતે ઘાતિકમેંના ઉચ્છેદ કરવાનું વિક્રમ-પરાક્રમ દાખવ્યું, તેથી તેમને કેવલાલાક-કેવલજ્ઞાનપ્રકાશ પ્રાપ્ત થયા, એટલે તેમને નિરતિશય પરમ સુખસંપત્-સમન્વિતતા થઈ, એ જ આ ખરેખરા 'શ્રીમદ્ર' લગવાનનું શ્રીરૂપ 'લગ' છે.

કર્મ ને આત્માના ધાર સંગ્રામમાં અપૂર્વ વીરત્વ દાખવતાં આ ભગવંતે પ્રથમ તો સમ્યગૃદર્શનરૂપ 'સુદર્શન' ચક વડે અનંતાનુખંધી ચંડાળ ચાકડીથી વિંટાયેલા 'દર્શન-મોહ' નામધારી મિશ્યાદર્શન સેનાપતિનું મસ્તક ઉડાવી દીધું. આત્મ-મહાવીરત્વ એટલે કર્મની સેનામાં માેંદું ભંગાણ પડતાં ચારિત્રમાેંહે સરદારી હીધી; તેની સામે આ ભગવંતે ચારિત્રધર્મ મહાયોદ્ધાને રશુમાં ઉતાર્યો, અને તેણે આત્મસ્વભાવમાં વર્ત્તવારૂપ વ્રત-મુદ્દગર વડે તે ચારિત્રમાહના અપ્રત્યા-પ્યાનાવરણ ને પ્રત્યાખ્યાનાવરણ એ છે પગ ભાંગી નાખી તેને લંગડા અનાવી દીધા.

એટલે લાગ જોઈને અપ્રમાદ ધનુર્ધર આત્મજાગતિરૂપ બાલુ તાકીને તે માહના મર્મસ્થાનમાં માર્યું, એટલે તે માહ મૃચ્છિત થઈને ધરણી પર ઢળી પડ્યો. પશુ શત્રુના વિશ્વાસ શા ? માટે મૃતપ્રાય છતાં સંજવલન કથાયથી જરાક સંજવલી રહેલા આ મહામાહ મહાશત્રુ કદાયને પાછા ઉછળે એમ જાણી, એને ક્ષય કર્યા વિના જરાય રેઢા ન મૂકવા, એમ સતત અપ્રમત્તપણે જાગતા રહી આ લગવંત અપૂર્વકરણે અપૂર્વ આત્મસામર્થ્યયાથી મોહને ખતમ કરવા માટે ક્ષપકશ્રેણીરૂય ગજ પર આરૂઢ થયા; અને તેના ૮-૯-૧૦-૧૨ એ ગુલ્લ થાનરૂપ ચાર પગ તળે તે માહના સંજવલન—નાકષાયાદિ રહ્યા સહ્યા અવશેષને છુંદી નાંખી, આ આત્મપરાકની વીરે મોહને રતનત્રયી ત્રિશૂલથી મારી નાંખ્યા.

આમ કર્મના અન્નદાતા અને જગત્ત્રય પર એકછત્રી રાજ્ય ચલાવનારા મહામાહ ચક્કવત્તી મરાયા, એટલે પછી જ્ઞાનાવરણીય દર્શનાવરણીય ને અંતરાય એ બાકીના ત્રણેય ઘાતિ મહારથી પણ તત્લણ જ ટપાટપ પડ્યા. એટલે આવા શત્રુસંહારથી ત્યારે જેવું આત્માનું આત્મસ્વભાવરમણતામય ચારિત્ર ખ્યાત છે અથવા જ્ઞાનિએશી આખ્યાત છે તેવું 'યથાખ્યાત' ચારિત્ર તેમને પ્રગટ્યું, અને આમ પરમ સુખમય—આનંદલનમય આત્મસ્વરૂપમાં પ્રતપનથી આ પરંતપ લગવંતનું અનુપમ સ્વરૂપ તેજ પ્રતપી રહ્યું. અને આ લગવંતના આવા અપૂર્વ આત્મપરાક્રમથી રીઝી કેવલશીએ આવી આ શીમદ્ લગવંતના કંઠમાં વિજયમાલ આરોપી અને ભાલમાં ત્રિલુવનસ્વામીપણાનું તિલક કર્યું.



ધર્મમૃત્તિ ભગવંતનું પરમ ધર્મ રૂપ ભગ પ્રકાશ છે--

१७ धर्ममस्तु सम्यग्दर्शनादिरूपो दानशील-तपोभावनामयः साश्रवानाश्रवो महाः योगात्मकः। ४२

<sup>૧૭</sup>અથ°:—ધમ° તાે સમ્યગ્દર્શનાદિરૂપ, દાન-શીલ-તપા-ભાવનામય, સાશ્રવ-અનાશ્રવ મહાયાગાત્મક એવા.<sup>૪૨</sup>

### વિવેચન

" શુદ્ધાતમ અનુભવ સદા, તે સ્વસમય વિલાસ રે; પરવડી છાંયડી જ્યાં પડે, તે પરસમય નિવાસ રે....

धरम परम अरताथना."—श्री आनंदधन्छ

આ લગવંતાનું ધર્મારૂપ 'લગ' પણ સમગ્ર છે. લગવંતાના આ ધર્મ (૧) સમ્યગૃદર્શનાદિરૂપ, (૨) દાન-શીલ-તપ-લાવનામય. (૩) સાશ્રવ—અનાશ્રવ મહાયાનાક છે. તે આ પ્રકારે—-

આ ભગવંતાના જે 'सम्यग्दर्शनादिरूप:' સમ્યગૃદર્શનાદિરૂપ નિઃશ્રેયસ ધર્મ છે, તે ક્ષાયિકભાવે છે. એટલે ક્ષાયિક સમ્યગૃદર્શનને લીધે સ્વપરભેદવિજ્ઞાન જે તેમને ઉપજયું ૧૪ છે, તેમાં કાઈ કાળે કંઈ પણ ક્ષતિ થવાના સંભવ નથી; સકલ સમ્યગ્દર્શનાદિર્ય જ્ઞાનાવરણના ક્ષયથી ઉપજેલું તેમનું કેવલજ્ઞાન સદાદિત રહે એવું ઉત્કૃષ્ટ પરમ ધર્મ છે; અને માહનીયના ક્ષયને દ્વીધે શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં નિરંતર રમણતા વર્ત્યા કરે એવું પરમાત્કૃષ્ટ યશાખ્યાત ચારિત્ર એમને પ્રગટ્યું છે. આમ ક્ષાયિક સમ્યગ્દર્શન–ગ્રાન–ચારિત્રરૂપ અલેદ રત્વત્રયીથી આ ભગવંતા સદા શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ ધર્મમાં વર્ત્તતા હાવાથી, શુદ્ધ આત્માના સદા અનુસવ કરવારૂપ- સ્વસમયવિલાસરૂપ આ ભગવંતાના ધર્મ પરમ છે.

આ લગવંતાના દાન-શીલ-તપ-ભાવનામય ચતુવિ ધ ધર્મ પણ વ્યવહારથી ને નિશ્ચયથી અન્ને પ્રકારે પરમાત્તમ છે. દાનાંતરાયના ક્ષય થયો હાવાથી આ લગવંતા પાતાના અનંત જ્ઞાનસંપત્તિમય શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપનું દાન દાન-શીલ-તપ સ્વ આત્માને કરે છે; પરભાવ-વિભાવરૂપ અધર્મમાં ગમનરૂપ ભાવનામય ધર્મ વ્યભિચારથી શીલના ભંગ ન થવા દેતાં, આ લગવંતા આત્મસ્વભાવ ધર્મમાં વર્ત્તવારૂપ અખંડ શીલનું પાલન કરતા સતા અનુપમ શીલ-સૌરભથી શાલે છે. જેનું દાદશવિધ તપનું સેવન અનન્ય છે એવા આ પરંતપ લગવંતા અનુપમ આત્મસ્વરૂપમાં પ્રતપનથી પ્રતપે છે. જેણે દાદશ વૈશ્ય ભાવનાનું પરમ લાવન કર્યું છે એવા આ લગવંતા આત્મનાવનાથી પરમ લાવિતાત્મા વર્ત્ત

તેમજ જ્યાં કષાયજન્ય-સાંપરાયિક આશ્રવ ઉત્તરાત્તર કૃષ્ણિ થતા જતા હાય છે એવા સાશ્રવ યાગ આ લગવંતાએ દશમા સૃક્ષ્મસંપરાય ગુણસ્થાન પર્યંત સાધ્યો; અને પછી સર્વથા કષાય અલાવે માત્ર યોગપ્રત્યથી દિસમયિક (બે સમયની સાશ્રવ-અનાશ્રવ સ્થિતિવાળા) અંધ શિવાય જયાં કર્મ આશ્રવના સર્વથા અલાવ છે મહાયાગાત્મક ધર્મ એવા અનાશ્રવ યોગ આ લગવંતાએ ખારમા-તેરમા ગુણસ્થાને સાધ્યો. આમ આ લગવંતાના પરિશુદ્ધ ધર્મ વ્યાપારરૂપ મહાયોગાત્મક ધર્મ પણ ઉત્કૃષ્ટ છે.

છે. આમ દાન-શીલ-તપ-ભાવનામય ચતુર્વિધ ધર્મનું પણ આ ભગવતાને ઉત્કૃષ્ટપણું છે.

અને આમ સાશ્રય—અનાશ્રવ મહાયોગરૂપ દિવિધ, સમ્યગ્દર્શનાદિરૂપ ત્રિવિધ અને દાનાદિરૂપ ચતુર્વિધ એવા આ ભગવંતાના ધર્મ પરમાત્તમ હાવાથી સર્વધકારે આ ભગવંતાનું ધર્મારૂપ ભગ સમગ્ર—સંપૂર્ણ છે.

\* "अस्यैव सास्रवः प्रोक्तो बहुजन्मान्तराबदः।
पूर्वव्यावर्णितन्यायादेकजन्मा त्वनास्रवः॥
आस्रवो बन्धहेतुत्वाद्वन्ध पवेद यन्मतः।
स सांपरायिको मुख्यस्तदेषोऽधोऽस्य संगतः॥
पवं चरमदेहस्य संपरायवियोगतः।
इत्यरास्रवभावेऽपि स तथानास्रवो मतः॥"

—શ્રી ચાેગબિન્દુ, શ્લાેક ૩૩૫

"સંગ પરિહારથી સ્વામી નિજ પદ ગ્રહ્યું, શુદ્ધ આત્મિક આનંદ પદ સંગ્રહ્યું." ધર્મ જગનાથના ધર્મ શુચિ ગાઇયે, આપણા આતમા તેહેવા ભાવિયે." —શ્રી દેવસાંડળ

W

પરમ સ્માત્મપરાક્રમી ભાગવાંતનું અનન્ય પ્રયત્નરૂપ ભગ કીર્તાન કરે છે---

<sup>१८</sup>प्रयत्नः पुनः—परमवीर्यसमुत्थ एकरात्रिक्यादिमहाप्रतिमाभावहेतुः समुद्धातशैलेश्यः वस्थाव्यङ्गचः समग्र इति ।<sup>४३</sup>

<sup>૧૮</sup>અર્થ:—પ્રયત્ન પુન: પરમવીર્ય સમુત્ય, એક્સત્રિકી આદિ <mark>મહાપ્રતિમા ભાવના</mark> હેતુ, સમુદ્દ્ઘાત-શૈક્ષેશી અવસ્થાથી વ્યંગ્ય એવા સમગ્ર.<sup>૪૩</sup>

### વિવેચન

"અનંત વીરજ જિનરાજના, શુચિ વીરજ પરમ અનંત રે, નિજ આત્મ ભાવે પરિણુમ્યા, ગુણુ વૃત્તિ વર્ત્તાનાંતરે....

મન માહું અમારૂં પ્રભુ ગુણે. "... શ્રી દેવચંદ્રજી.

આ ભગવંતોનું પ્રયત્નરૂપ 'ભગ' પણ સમગ્ર છે. આ પ્રયત્ન (૧) 'परमविधिसमुत्य:' પરમ વીર્ધ'શી સમુત્થ–ઉત્પન્ન થયેલ, (૨) એકરાત્રિકી આદિ મહાપ્રતિમાભાવના હેતુ, (૩) સમુદ્દ્દાત–શૈલેશી અવસ્થાથી ૦યંગ્ય–અક્ત થતા એવા છે. તે આ પ્રકારેઃ—

જેટલું અને જેવું આત્માનું વીર્ય-સામર્થ્ય તેટલા અને તેવા પ્રયત્ન થઈ શકે. આ ભગવંતાનું આત્મવીર્ય-આત્મસામર્થ્ય પરમ ઉત્કૃષ્ટ છે, એટલે આ ભગવંતાના પ્રયત્ન-પ્રકૃષ્ટ યત્ન-આત્મપુરુષાર્થ પણ ઉત્કૃષ્ટ છે. આ ભગવંતાનું આત્મવીર્ય પરમ ઉત્કૃષ્ટ છે, એટલું જ નહિં પણ પરભાવ-વિભાવના સ્પર્શલેશ નહિં હાવાથી પરમ શુચિ-શુદ્ધ-પવિત્ર છે, તેમજ ક્ષાયિક ભાવે હોવાથી તેના કાઈ કાળે અંત ન આવે એવું અનંત છે. કારણ કે આ ભગવંતનું આત્મનીર્ય નિજ આત્મભાવમાં પરિષ્યુમ્યું છે અને નિજ શુણવૃત્તિમાં વર્તાનાવંત વેર્ત છે.

" શુદ્ધ પરિણામતા વીર્ધકર્ત્તા શ્રઈ. પરમ અક્રિયતા અમૃત પીધા, ....સહજ ગુણુઆગરા સ્વામી સુખસાગરા."—શ્રી દેવચંદ્રજી

આ ભગવંતાએ આ વીર્યસંચય આ પ્રકારે કર્યો:—મન-વચન-કાયાના પ્રમત્ત યાત્રથી આત્માની વેડફાઈ જતી-ચારે કાર વેરણ છેરણ થતી શક્તિને તેમણે અટકાવી; અને પરભાવ-વિભાવમાં ન જવા દેતાં જેમ અને તેમ આત્મસ્વરૂપમાં આત્માનું સંયમન કરી, આત્માને સંયમી રાખી—રાંકી રાખી, તેમણે આત્મવીર્યની અત્યંત ઉપ જમાવટ (Mobilisation) કરી, અને આપ તીફ્લ્ આત્માપ્યેાગવંત રહી સમયે સમયે અનંતા સંયમ વર્ષમાન કરતાં આ અપમત્ત ભગવંતાએ સામર્થ્યયાગની શ્રેણીએ ચઢી અનંત એતું શાયિક વીર્ય પ્રગટાવ્યું.

"સંયમના ચાેગે વીર્ય તે, તુમે કીધા પંડિત દક્ષ રે; સાધ્યરસી સાધકપણે, અભિસંધિ રમ્યાે નિજ લક્ષ રે….મન માેહું. અભિસંધિ અખંધક નીપને, અનિભસંધિ અખંધક થાય રે; સ્થિર એક તત્ત્વતા વરતતાે, તે ક્ષાયિક શક્તિ સમાય રે…." શ્રી દેવસાંદ્રછ

આમ સંયમના યાંગે જે છે અપૂર્વ આત્મવીર્ય સંચય કર્યો, એવા આ લગવંતાએ એકરાત્રિકી આદિ મહા દુષ્કર પ્રતિમાંઓની અનન્ય સાધનામાં અપૂર્વ પ્રયત્ન-આત્મયુરુષાર્થ દાખવ્યો હાય એમાં આશ્ચર્ય શું? તેમજ અપૂર્વ આત્મપરાક્રમરૂપ અપૂર્વકરણથી ક્ષાયાપશિમિક ધર્મોના સંન્યાસરૂપ (ત્યાગરૂપ) ધર્મસંન્યાસ સામર્થ્યયોગની શ્રેણીએ અહી જે છે 'નિજ કેવલજ્ઞાન નિધાન' પ્રગટાવ્યું, એવા આ લગવંતાએ આયુપાંતે કર્મોના સમીકરણાર્થ કેવલિસમુદ્ધાતમાં પણ અનન્ય પ્રયત્નિવશેષરૂપ અપૂર્વ આત્મવીર્ય દાખવ્યું હાય એમાં આશ્ચર્ય શું? અને આ સમુદ્ધાતના ફળરૂપ શિલેશીકરણમાં મન-વચન-કાયાના યોગના સંન્યાસરૂપ યોગસંન્યાસ સામર્થ્યયોગ અર્થાત્ પરમ અયોગ યોગ સાધી, શિલેશ-મેરુ જેવી નિષ્પ્રકૃપ એડાલ આત્મસ્થિરતારૂપ પરમ યોગાર્ઢ દશા પામવામાં પણ આ લગવંતાએ પરમ આત્મવીર્યનો પરમ અદ્ભુત ચમત્કાર દાખવ્યો હાય એમાં પણ આશ્ચર્ય શું ?

"વીર્ય ક્ષાયિક અલે ગપળતા યોગની, રોધી ચેતન કર્યો શુચિ અલેશી; ભાવ રાૈલેશીમેં પરમ અક્રિય થઈ, ક્ષય કરી ગાર તનુ કર્મ શેષી."—શ્રીદેવચંદ્રજી "ઉત્કૃષ્ટે વીરજ નિવેશે, યાેગકિયા નિવ પેસે રે; યાેગતાણી ધુવતા શૈલેશે, આતમશક્તિ ન ખેસે રે. વીરજી." શ્રી આનંદઘનજ



એવં બૂત 'ભગ' જેઓને છે તે ભાગવંતા, તેઓને નમરકાર—એમ અપૂર્વ ભક્તિભાવ દાખવે છે—

्रें अयमेवंभूतो भगो विद्यते येषां ते भगवन्तः, तेभ्यो भगवद्भ्यो नमोऽस्त्विति । एवं सर्वत्र किया योजनीया।

। इति (नमो) भगवद्भय: ॥२॥

तदेवंभूता एव प्रेक्षावतां स्तोतव्या इति स्तोतव्यसम्पन् ॥ १ ॥ <sup>६४</sup>

<sup>૧૯</sup>અર્થ:—આ એવ'ભૂત ભગ વિશ્વમાન છે જેઓને તે ભગવ'તા. તે ભગવ'તાને ' नमोડस्तુ ' નમસ્કાર હો ! એમ સર્વાંત્ર ક્રિયા યોજવા યોગ્ય છે.

ા ઇતિ નમ: ભગવંતાને ઘરા

તેથી એવંભૂતા જ પ્રેક્ષાવંતાને સ્તાતભ્ય (સ્તુતિ કરવા યાખ્ય) છે. જે મા ઇતિ સ્તાતભ્યસંપત ॥ ૧ ॥

### વિવેચન

"ઇણવિધ પરખી મન વિશરામી, જિનવર ગુણ જે ગાવે રે; દીનખંધુની મહેર નજરથી, આનંદઘન પદ પાવે રે." — શ્રી આનંદઘન છ

આમ ઉપરમાં વિવરી ભતાવ્યું તેમ સમગ્ર એવા એ ધર્ય, રૂપ, યશ, શ્રી, ધર્મ અને પ્રયત્ન એ છએ પ્રકારનું આ સમગ્ર–સંપૂર્ણ 'લગ' એવં ભૂત—એવા પ્રકારની તધારૂપ દશાવાળું જેને વિદ્યમાન છે, તે લગવંતો છે; તે લગવંતોને નમસ્કાર હા ! એમ સર્વં ત્ર—સર્વ સ્ત્રપદામાં નમસ્કાર કિયા યાજવા યાગ્ય છે. જેમકે—नमो आइगराणं, नमो तित्थयराणं, नमो संयंसंबुद्धाणं, नमो अभयदयाणं, नमो धम्मद्याणं धत्यादि प्रकारे આ પ્રશ્ચિપાતસ્ત્ર દંડકના પ્રત્યેક પદની સાથે નમસ્કાર જોડવા યાગ્ય છે.

તેથી ' पवंभूता पत्र प्रेक्षावतां स्तोतव्या:'—એવં ભૂતો જ—એવા પ્રકારની અહંત ભગવત્સ્વરૂપ જેની તથારૂપ પરમ આત્મદશા પ્રગટ છે, એવા અહંત ભગવંતા જ સ્તવાહેં હાેઈ, એઈ વિચારી વર્ત્તાનારા પ્રેક્ષાવંતાને સ્તાતવ્ય-સ્તુતિ કરવા યાેગ્ય છે.

"માહરી શુદ્ધ સત્તા તથી પૃર્ણતા, તે તથે હેતુ પ્રસ તુંહી સાચા; દેવચંદ્રે સ્તવ્યા મુનિગણે અનુસબ્યા, તત્ત્વમક્તે સવિક સકલ રાચા."

— તત્ત્વરંગી મહાસુનિ શ્રી દેવચંદ્રછ

। इति स्तोतव्यस‡पद् ॥१॥



# ક્રિતીય અધિકાર પ્રધાન સાધારણ-અસાધારણરૂપ હેત<mark>ુસં</mark>પદ્ ૩. આદિકરઃ' <mark>आदिकरेभ्यः' પદ</mark> વ્યાખ્યાન

'આદિકર' સ્ત્રતું પ્રયોજનઃ પ્રયાત્મપ્રધાનવાદી મૌલિક સ્રાપ્યોનું નિરાકરણ—

१ एतेऽपि भगवन्तः प्रत्यात्मप्रधानवादिभि मौ लिकसाङ्ख्यः सर्वथाऽकर्तारोऽभ्युप-गम्यन्ते 'अकर्त्ताऽऽत्मेति 'वचनात्, तद्वयपोहेन कथिवत् कर्नृत्वाभिधित्सयाऽऽह्य-४५

### 'आदिकरेभ्यः' इति।

<sup>૧</sup>અધે:—આ ભગવંતા પણ પ્રત્યાત્મપ્રધાનવાદી એવા મૌલિક સાંખ્યોથી સવ<sup>જ</sup>શ અકર્ત્તા માનવામાં આવે છે,—'અકર્ત્તા આત્મા 'એ વચનથી,—તેના વ્યપાહથી (નિરાકરણથી ) ક'થચિત્ કર્તૃત્વ કથવાની ઈચ્છાથી કહ્યું—<sup>૪૫</sup>

### ' આદિકરાને '

### વિવેચન

"કર્ત્તા લોકતા લાવ, કારક ગાહક હા ગ્રાન ચારિત્રતા;
ગુલ્યુપર્યાય અનંત, પામ્યા તુમચા હા પૂર્લુ પવિત્રતા." શ્રી દેવસંદ્રછ
આ લગવંતા 'આદિકર 'છે. આ વિશેષલ્યુ પ્રત્યાત્મપ્રધાનવાદી 'માલિક ' સાંખ્યાતું નિરાકરાયુ કરવા માટે મૂક્યું છે. ઉત્તર સાંખ્યા તા સર્વ આત્માઓમાં એક નિત્ય એવું પ્રધાન (પ્રકૃતિ) માને છે—' एकं नित्यं सर्वात्मस प्रधानं' એ વચનથી; તેના વ્યવચ્છેદ અર્થે અત્રે મૌલિક (મૂળ, અસલ, Original) સાંખ્ય એમ કહ્યું છે. આ મૌલિક સાંખ્યા પ્રત્યેક આત્મા દીઠ પ્રધાન–પ્રકૃતિ ભૂદી ભૂદી છે એમ વદતા હાઈ 'પ્રત્યાત્મપ્રધાનવાદી'

पिश्चिका—प्रत्यातमप्रधानवादिभि:—सत्य-२०४६-तभस्ती साभ्य अवश्या ते प्रकृति, ते कर प्रधान. तेथी आत्मानं आत्मानं प्रति प्रधानं विद्तुं इति येषां ते प्रत्यातमप्रधानवादिनः तैः अस्मात्मा आत्मा प्रति (प्रत्येक आत्मानं प्रति प्रधानं विद्युं इति येषां ते प्रत्यातमप्रधानवादीओ, तेओथी. ઉत्तर सांभ्ये। ते। 'एकं नित्यं सर्वातमसु प्रधानं ' એક नित्य अेषुं सर्व आत्माओमां प्रधान छे अम प्रतिपन्त छे, (माने छे), तेना व्यवच्छेदार्थे 'मोहिक सांस्वाः' मोबिक सांभ्ये।थी अम कर्तुं, तेनुं ब्रह्मण्य प्रस्थात्मक्ष्मं लेदवादी (प्रत्येक आत्मा अने कर्मने। लेद वहनास) कैनेनिनी कर्तृत्वभाव विषया कर तेओनी साथै विप्रतिपति (विरुद्ध मान्यता) छे को अक्षिप्रायथी कर्षुं छे.

કહેવાય છે, અને तेओ आत्माने सर्वधा ओडांते अडक्की माने छे—'अकर्काऽतमा' इति वचनात्—आत्मा अडक्की छे सेम तेओनुं वचन छे माटे. कैनी पण्, तेमनी केम, प्रत्येड खूहा जूहा आत्मा हीऽ जूही जूही प्रृहृति (डर्म) माने छे, परंतु तेओ (कैनी) आत्माने डथंथित—है। अपेक्षाओ डर्क्का माने छे. ओटबी क डर्क्क्तियात्रविषयी क— डर्क्क्तियात्र संअधी क मीबिड सांक्यी साथ कैनीनी मान्यताबेड (विप्रतिपत्ति) छे. ओटबी है। अपेक्षाओ डर्क्क्तिव डथवानी धव्छाथी अत्रे 'आदिकरेम्यः'— आहिडरीने ओ अर्थन्त्र विशेष पह मूह्युं छे.

#### W

આત્માદિગામિ સર્વ જન્માદિ પ્રપંચના આદિકર આ ભગવંતા છે એમ રહસ્ય દર્શીવે છે—

र इहादौ करणशीला आदिकराः, अनादाचिप भवे तदा तदा तत्तत्कम्माण्वादिसम्बन्धयोग्यतया विश्वस्यात्मादिगाभिनो जन्मादिशपञ्चस्येति हृद्यं। <sup>४६</sup>

રેઅથ°:—અહીં આદિમાં કરણશીલ તે આદિકરાે,—અનાદિ ભવમાં પણ ત્યારે ત્યારે તે તે કર્માણુ આદિની સંબંધયાગ્યતા વડે કરીને વિશ્વ (સમગ્ર) આત્માદિગામી જન્માદિ પ્રપંચના (આદિકરાે)—એમ હૃદય છે.<sup>૪૬</sup>

### વિવેચન

" ચેતન ને નિજ ભાનમાં, કર્ત્તા આપ સ્વભાવ; વર્ત્તે નહિ નિજ ભાનમાં, કર્ત્તા કર્મ પ્રભાવ."—-શ્રી આત્મસિહિ

અહીં 'આદિકર' એટલે શું ? આદિમાં કરણશીલ તે આદિકર, અર્થાત્ આદિમાં— આદિ પરત્વે——આદિ સંભંધમાં કરવાનું શીલ——સ્વભાવ છે જેના તે આદિકર. પ્રવાહ અપેક્ષાએ અનાદિ ભવમાં પણ આ ભગવંતા આદિકર છે; તા પછી પ્રતિનિયત——ચાક્કસ અમુક વ્યક્તિ અપેક્ષાએ આદિમાંત ભવમાં તા પૂછતું જ શું ? એમ 'બપિ' 'પણ ' શબ્દના અર્થ છે.

તે આદિકર કૈાના વ3 કરીને છે ? તો કે 'तदा तदा' त्यारे त्यारे–ते ते કાળે 'तत् तत्' ते ते चित्र३५-नाना अકारना કર્માણુઓ સાથેના અને અદિ શબ્દથી ते

पश्चिका—अन ध्यादि. अनादायि—अनादि पश्,—प्रवाह अपेक्षाओ; ते। पछी प्रतिनियत व्यक्ति अपेक्षाओं आदिगंतनुं ते। पृष्ठवुं क शुं ? अभ 'अपि' पश्च शण्दने। अर्थ छे. भन्ने-स्वमां, संसारमां, तदा तदा—ते ते कांते, 'तस्तक्रमांण्यादिसम्बन्धयोग्यतया'—तत् तत्—ते ते विश्वश्य, क्रमांणयः— क्रमांश्रुओं, ज्ञानावरश्चादि क्रभंपरिश्चाम अर्ध (थे।अ्थ) पुद्दग्रें।, आदि—आदि शण्द्रथी तेओता क व्यन्ध-इद्दर-इदिश्चादिहेत द्रव्य-क्षेत्र-काल-साव अद्धाय छे, तेन सम्बन्धः—तेनी साथ संव्यं प्ररूपः व्यनुत्रति वेष्टाश्य संथाय, तस्य योग्यता—तेनी ये।अ्यता, ते प्रति प्रह्वता, तया—ते वर्ध क्रिते. विश्वस्य—विश्व, सभश्च,—अवंविध ये।अ्यता क आत्मानी क्रितंत्वशक्ति छे, आत्मादिगामिनः—आत्मादिगामि, आत्म-पर-तदुक्षययत अवा, जन्मादिशपञ्चस्य—प्रतीत अवा कन्मादि प्रपंथना, इति हृदयं—अभ हृदय छे, आ सूत्रगर्भ छे.

કર્માણુઓના જ બંધ-ઉદય-ઉદીરણાદિના હેતુરૂપ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવ સાથેના સંબંધની ચાગ્યતા વઢ કરીને — कर्माण्यादिसंबंधयोग्यतया, અર્થાત્ જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મપરિણામને ચાગ્ય એવા પુદ્દગલા—કર્માણ અને તેના અંધ-ઉદયાદિરૂપ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવના સંબંધની એટલે કે 'પરસ્પર અનુવૃત્તિ ચેષ્ટારૂપ સંચાગ'ની ચેલ્ચતા વઢ કરીને તેઓ આદિકર છે. આમ કર્મસંઅંધચાગ્યતા એ જ આત્માની કર્ત્તું ત્વશક્તિ છે, અને તેના વઢ કરીને તેઓ આદિકર છે.

અને તે આદિકર કાૈના છે? તે માટે કહ્યું કે—'विश्वस्यात्मादिनामिनो जन्मादि-प्रपञ्चस्य।'—વિશ્વ (સમસ્ત) આત્માદિગામિ જન્માદિપ્રપંચના; અર્થાત્ આત્મગત,

ચ્યાત્માહિગામિ જન્માહિ પ્રય'ચનું ચ્યાદિકરપર્શ

પરગત, ઉભયગત જન્માદિપ્રપંચના—એમ આ સ્ત્રનું હૃદય–ગર્ભાર્થ-રહસ્ય છે. આમ લગવાન જેમ પાતાના આત્માદિગામિ જન્માદિ પ્રપંચના આદિકર છે તેમ પ્રત્યેક આત્મા પણ પાતપાતાના આત્મગત, પરગત ને ઉભયગત જન્માદિ વિશ્વપ્રપંચના આદિકર છે, પાતપાતાના કર્મ-જગતના કર્ત્તા છે, પાતપાતાના જન્માદિ

પ્રપંચરૂપ વિશ્વના સર્જ ક-સષ્ટા આદિકર (Creator of his own individual universe) છે. અર્થાત જેમ ભગવંત પોતાના જન્માદિ પ્રપંચના આદિકર છે, તેમ અન્ય સર્વ આત્માઓ પણ પોતપોતાના જન્માદિ પ્રપંચના આદિકર છે, એટલે આ આદિકરપણું સર્વ-સાધારણ હોઈ સ્તાતિ વર્તો તો આત્મસ્વભાવના કર્ત્તા હોય, ને નિજ ભાનમાં ન વર્તો તા આત્મસ્વભાવના કર્ત્તા હાય, ને નિજ ભાનમાં ન વર્તો તા કર્મના પ્રભાવના કર્ત્તા હાય. આમ જયાંલગી આત્મસ્વરૂપનું ભાન ન હાય, ત્યાંલગી કર્ત્તા કર્મા ઇ પટ્કારકચક પરસાવપ્રત્યથી હાઈ આત્મભાધક થઈને પ્રવર્ત્ત છે, એટલે તે જન્મપ્રપંચનું નાંસારનું કારણ થાય છે; પણ આત્મસ્વરૂપનું ભાન થયે એ જ ષડ્કારકચક સ્વભાવપ્રત્યથી થઈ આત્મસાધક થઈને પ્રવર્ત્ત છે, એટલે તે ભવપ્રપંચના ક્ષયનું નોક્ષનું કારણ થાય છે. તે આ પ્રકારે:—

કત્તાં, કર્મ, કરણ, અપાદાન, સંપ્રદાન અને અધિકરણ એ ષડ્કારકચક જે પૂર્વે આત્મસ્વરૂપના ભાન વિના આત્મભાધકપણે ચાલતું હતું, વિપરીતપણે–ઉલડું ઉધું (Anti–Clockwise) ચાલતું હતું, તે હવે આત્મસ્વરૂપનું ભાન આવ્યે

આત્મસાધક ષડકારક ચક આત્મસાધકપણે અવિપરીતપણે સુલટું સીધું ( Clockwise ) ચાલવા માં 3 છે. પૂર્વે જે કર્ત્તા પરભાવના થતા હતા, કર્મ પરભાવ-વિશ્વાવ-રૂપ કરતા હતા, કરણ પર વસ્તુનું પ્રયોજતા હતા, શહણરૂપ સંપ્ર-

દાન પરનું કરતા હતા, ત્યાગરૂપ અપાદાન સ્વનું કરતા હતા અને અધિકરણ પશુ પર વસ્તુમાં કરતા હતા; તેને અદલે હવે તે કર્ત્તા સ્વભાવના થાય છે, કર્મા સ્વભાવરૂપ કરે છે, કરણ આત્મસ્વભાવનું પ્રયોજે છે, પ્રહણરૂપ સંપ્રદાન આત્મભાવનું કરે છે, ત્યાગરૂપ અપાદાન પરભાવનું કરે છે અને અધિકરણ આત્મવસ્તુમાં કરે છે. એટલે પૂર્વે જે પરના કર્ત્તા, પર કર્મ, પર કરણ વડે, પર અધે, પર થકી, પરમાં રહીને કરતા હતા, તે હવે સ્વઆત્માના કર્તા, સ્વસાવ કર્મને, સ્વભાવ કરણ વહે, સ્વભાવ અથે, સ્વ થકી, સ્વમાં રહીને કરે છે. અર્થાત્ આત્મા, આત્માને, આત્માથી, આત્મા અર્થે, આત્મા થકી, આત્મામાં સાધે છે. ઝાતમા ઝાતમાં આત્માને આત્માને આત્માને આત્માને સાથ્યતિ ! આ પ્રમાણે તે સાધક એવા કારકષ્ટ્ક વદે આત્મગુણની સાધના કરે છે. ભક્તરાજ દેવચંદ્રજીએ ગાયું છે કે—

"મલ્લિનાથ જગનાથ ચરણ યુગ ધ્યાઈએ રે,

શુદ્ધાતમ પ્રાગ્ભાવ પરમ પદ પાઇ યે રે; સાધક કારક પટ્ક કરે ગુણ સાધનારે, તેહી જ શુદ્ધ સ્વરૂપ થાય નિરાખાધનારે. કર્ત્તા આતમ દ્રવ્ય કારજ નિજ સિદ્ધતારે, ઉપાદાન પરિણામ પ્રયુક્ત તે કરણતારે; આતમ સંપદ્દાન તેહ સંપ્રદાનતા રે, દાતા પાત્ર ને દેય ત્રિભાવ અભેદતારે. સ્વપર વિવેચનકરણ તેહ અપાદાનથી રે, સકલ પર્યાય આધાર સંબંધ આસ્થાનથીરે; ભાધક કારક ભાવ અનાદિ નિવારવા રે, સાધકતા અવલંબી તે સમારવારે. મલ્લિ." મહાસુનિ શ્રી દેવસાંદ્રજી

આમ અનાદિથી આ ષડ્કારક ચકે જે આત્મબાધકપણે વર્ત્તા જન્માદિ પ્રપંચનું કારણ ઘઇ ને પ્રવર્ત્તતું હતું, તેને આ આદિકર ભગવંતાએ આત્મસાધકપણે પ્રવર્તાવી, માણની સિદ્ધિ કરી. અને આમ જન્માદિ પ્રપંચના આદિકર તેઓ પાતે જ હતા તેમજ માણના આદિકર પણ તેઓ પાતે જ થયા.



આદિકર ન માનવામાં જન્માદિ વિશ્વ પ્રપંચના અસંભવ પ્રદર્શિત કરે છે—

्रेअन्यथाऽधिकृतप्रपश्चासम्भवः, प्रस्तुतयोग्यतावैकल्ये प्रकान्तसम्बन्धासिद्धेः, अतिप्रस-द्भदोषव्याघातात्, मुकानामपि जन्मादिप्रपञ्चस्यापतेः, प्रस्तुतयोग्यताऽभावेऽपि प्रकान्त-सम्बन्धाविरोधादिति परिभावनीयमेत्<sub>त ॥</sub>४७

पश्चिका—ि प्रक्षमां लाधि केशुं — अन्यथा — निर्हं तो, किर्त्य अनिधित सते, प्रपञ्चासम्भवः प्रपंचिते। असंभव हेएयं, विश्व-समग्र आत्माहिणामि जन्माहि प्रपंचिती अनुपपति (अधिमानता) होय. क्या कारण्यी शेता के — प्रस्तुतयोग्यताचैकल्ये — प्रश्तुत योज्यताना वैक्ष्ये, प्रश्तुत — अनाहि सवर्भा पण्ड त्यारे त्यारे ते ते क्ष्मीणु आहि संज्वनुं निर्मित्त अवी कर्त्त्त्रवक्षणा योज्यताना असावे, प्रक्रान्तसंबंधासिद्धेः — प्रक्षान्त-प्रतिविशिष्ट क्ष्मीणु आहि साथे अन्तर्थ संज्वंधा अनिष्पतिने लीधे. आ पण्ड क्या कारण्यी शिवा माटे कहुं. अतिप्रसङ्गाच्याघातात् — योभ अप्युपणम सते, यः अतिप्रसङ्गः — के अतिप्रसंभ अतिव्यापित, स एव दोषः — ते ज अनिष्टपण्डाने लीधे हेत्य, तेन — ते वडे, व्याघातः — व्याधात, प्रकृत योज्यता वैक्ष्ये प्रस्तुत संज्वंधां अनिवारण्ड, तस्मात् — ते थडी. अतिप्रसंभ ज लावे छे — मुक्तानामि — मुक्तोने — निर्हं तीने पण्ड, अनिवारण्ड, तस्मात् — ते थडी. अतिप्रसंभ ज लावे छे — मुक्तानामि प्रश्तीने आपत्ति — प्राप्ति लीधे. क्या कारण्यी शेते के प्रस्तुतयोग्यताऽभावेऽि प्रस्तुत योज्यता असावे पण्ड, प्रस्तुत योज्यता असावे पण्ड, प्रस्तुत योज्यता प्रसाव पण्ड, प्रक्रान्तसंबंधाविरोधात् — प्रक्षान संज्वेषा लावेशिन आपति पण्ड, प्रस्तुत योज्यता विना पण्ड, प्रक्रान्तसंबंधाविरोधात् — प्रक्षान संज्वेषा वाहि साथे संज्या अहावे लीधे, — आत्मअकर्त्तवाहीओना (भते) — योग आ अन्यय-व्यतिरेक्षी साववा योज्य छे.

<sup>3</sup>અર્થ':—અન્યથા ( નહિં તેા ) અધિકૃત પ્રપંચના અસંભવ હેાય,—પ્રસ્તુત યાગ્યતાના વૈકલ્યે (અભાવે ) પ્રકાન્ત સંબંધની અસિદ્ધિને લીધે, અતિપ્રસંગ દોષથી વ્યાદ્યાતને લીધે, મુક્તોને પણ જન્માદિ પ્રપંચની આપત્તિને લીધે, પ્રસ્તુત ચાગ્યતાના અભાવે પણ પ્રકાંત સંબંધના અવિરોધને લીધે,—એમ આ પરિભાવન કરવા યાગ્ય છે.<sup>૪૭</sup>

#### વિવેચન

" કનકાપલવત્ પથિક પુરુષતણી, એડી અનાદિ સ્વભાવ. અન્યસંયાગી જયાંલગી આતમા, સંસારી કહેવાય." —શ્રી આનંદઘનછ

અન્યથા-નહિં તો જે કર્તૃત્વ ન માનવામાં આવે તેા આત્માદિગામિ જન્માદિ વિશ્વ-પ્રપંચના અસંભવ-અઘટમાનપણું થાય-अधिकृतप्रपश्चासंभव: કયા કારણથી ? તો કે—(૧) प्रस्तुतयोग्यतावैकल्ये- અનાદિ ભવમાં પણ ત્યારે ત્યારે તે તે કર્માણ આદિ સંખંધના નિમિત્ત-રૂપ કર્તૃત્વલસણા યોગ્યતાના અભાવે પ્રસ્તુત સંખંધની અસિન્દિ હાય, કર્માણઅદિ સાથે આત્માના 'પરસ્પર અનુવૃત્તિ ચેષ્ટારૂપ સંયોગ'ની નિષ્પત્તિ થાય નહિ.

આદિકરપણું प्रकान्तसंबंधासिद्धः. આનું કારણુ પણ શું ? તે માટે કહ્યું (२) ન માનવામાં જન્માદિ 'અતિપ્રસંત્ર દેષથી વ્યાઘાતને લીધે'. અર્થાત્ અતિપ્રસંગ— પ્રયાંચના અસંભવ અતિવ્યાપ્તિરૂપ અનિષ્ટ દેષ વડે પ્રસ્તુત યોગ્યતાના અભાવે પ્રકૃત

સંબંધનું અનિવારણ થાય; એટલે કે પ્રકૃત યોગ્યતા વિના પણ પ્રસ્તુત કર્માંદ સંયોગનું નિવારણ થઈ શકે નહિં, યોગ્યતા અભાવે પણ કર્માદિસંયોગનો પ્રસંગ આવે,—આ અતિપ્રસંગ દેષથી બાધા થાય. આ અતિપ્રસંગ દેષ કેવી રીતે આવે છે? તો કે-બીજની વાત તો દૂર રહા, પશુ મુક્તોને—નિર્વાણપ્રાપ્ત \* આત્માઓને પણ અનિષ્ઠ એવા જન્માદિ પ્રપંચની આપત્તિ થશે. મુત્તાનામવિ जन्मादि प્રયસ્થાપત્તે: શાને લીધે ? 'પ્રસ્તુત યોગ્યતાના અભાવે પણ પ્રકાંત સંબંધના અવિરાધને લીધે;' એમ તા આત્મઅક ભૃંત્વવાદીઓના અભિપ્રાયે પ્રસ્તુત કર્મસંબંધ યોગ્યતાના અભાવે પણ પ્રકાંત સંબંધના અવિરાધ છે—અદેષ છે માટે. અર્થાત્ તેની કર્મસંબંધયોગ્યતા નહિં છતાં સિદ્ધોને પણ જન્માદિ પ્રપંચની પ્રાપ્તિ થશે! આ અતિપ્રસંગ દોષ છે,—જે અનિષ્ઠ છે. એમ આ અન્વય—અતિરેકથી સર્વ પ્રકારે પરિભાવન કરવા યોગ્ય છે.

Ŵ

કર્મ-આત્માના સંખધ્યાગ્યતા સ્વભાવ ઉભયાશ્રયી છે એમ પ્રતિપ્રાદન કરે છે—

अस्योभयोस्तथास्वभावापेश्चित्वात् , अन्यथा कल्पनाविरोधात् न्यायानुपपत्ते:।

 <sup>&</sup>quot; एवं चानादिमान्मुको योग्यताविकलोऽपि हि ।
 वध्येत कर्मणा न्यायात्तदन्यामुकवृन्दवत् ॥ "—ये।अश्विं ६ श्ले।. १६६.

<sup>૪</sup>અર્થે:—અને તે તે કર્માંથુ આદિની જ તત્સ્વભાવતાએ કરીને આત્માની તથાપ્રકારે સંખંધસિદ્ધિ નથી,—આના (સંભંધના) દ્વિષ્ઠપણાથી ઉભચતું તથાસ્વભાવ અપેક્ષિપણું છે માટે, અન્યથા કલ્પનાવિરોધ છે માટે, ન્યાયની અનુપપત્તિ છે માટે.<sup>૪૮</sup>

#### વિવેચન

" છવ કર્મ સંયોગ આ, ખાણ અનાદિ અનંત; કાઈ ન કર્ત્તા તેહના, ભાખે જિન ભગવંત."—-શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રછ

અત્રે કાેઈ શ'કા કરે કે--તે તે કર્માણુ આદિની જ તત્સ્વભાવતાએ કરીને એટલે કે આત્મા સાથે સંબ'ધયાગ્યતારૂપ સ્વભાવ વડે કરીને આત્માની તથાપ્રકારે સંબ'ધસિન્દિ કેમ ન દાેચ? તેનું સમાધાન એ છે કે--ના, તેમ નથી. માત્ર તે તે કર્માણુ આદિની જ તત્સ્વભાવતા—તેવા પ્રકારની સ્વભાવતાએ કરીને

કમ°-આત્મા આત્માની તથાપકારે સંબંધસિહિ ઘટતી નથી. કારણ કે આ સંબંધ ઉભયની છે તેનું 'દ્વિષ્ઠપણું ' છે—' द्વिष्ठदवेनास्य;' અર્થાત આ પરસ્પર સંબંધયાગ્યતા સંબંધ કર્મો અને આત્મા ઉભય આશ્રયી છે, એટલે તેમાં કર્મ અને આત્મા ઉભયના તથાસ્વભાવની અપેક્ષા રહે છે—' उमयोस्त-

થાસ્વમાવાપેક્ષિત્વાત્'. કર્મની આત્મા સાથે સંબંધયાેગ્યતા અને આત્માની કર્મ સાથે સંબંધયાેગ્યતા એમ કર્મ અને આત્મા એ બન્નેની તથાપ્રકારની સંબંધયાેગ્યતા હાવી આવશ્યક છે, તા જ તે કર્મ—આત્માના સંબંધ અની શકે. નહિં તા આત્માના સંબંધયાેગ્ય સ્વભાવના અભાવે કલ્યનાના વિરાધ આવે, અર્થાત્ કેવલ કર્માણ આદિની જ સંબંધયાેગ્યતાથી આત્મા સાથે સંબંધસિદ્ધિ છે અવી કલ્યના વ્યાવાત—અધા પામે. અને તેથી ન્યાયની અનુપપત્તિ—અઘટમાનતા હાય, શાસ્ત્રસિદ્ધ દેષ્ટાંત ઘટે નહિં. માટે એકલા કર્માણ આદિ માત્રની જ સંબંધયાેગ્યતાથી સંબંધસિદ્ધિ કલ્યવા યોગ્ય નથી. પણ આત્મા અને કર્મ બન્નેની તથાપ્રકારની સંબંધયાેગ્યતાથી જ સંબંધસિદ્ધિ માનવા યોગ્ય છે.

पञ्चिका—हेवे परनी आशं का परिहरतां कहें छे— न च—न थ ते के, तस्तकर्माण्यादेश्य हिताइप ते ते क्रमीख आहिनी थ, तत्स्यमायतया—तत्स्यभावताथी, सः—ते आत्मा साथे संभाध-गेण्यता लक्ष्मण, स्वमावः यस्य तत् तथा—स्वभाव छे थेने। ते तथा—तत्स्यभाव, तद्मावः—तेने। लाव ते तत्ता, तया—ते वर्ड करीने, आत्मनः—आत्मानी, छवनी, तथा—तथा प्रकारे, अभे अक्ष्मण्यात करेशी संभाधिश्याता थेम, सम्बन्धसिद्धः—संभाधिसिद्धं—क्रमीख आहि साथे. कथा कार्याः हित्याः—क्रमीख आहिना क्रमीख करीने, अस्य—आना, संभाधाः क्रमीखः—हिल्यना, आत्माना अने क्रमीख आहिना, तथास्वभावापेक्षित्यात्—तथा स्वभावना अपेक्षिप्रधाने विधि विपक्षमा भाष्यक क्रमीखः अन्यथा—ति ते। आत्माना संभाधिश्य स्वभावना अलावे, कल्यनाविरोधात्—क्रपनाना विरोधने लीघे, क्रमीख आहिना थ स्वसंभाधिश्य स्वभावधी आत्मा साथे संभाधिह छे खेरी क्रपनाना व्याधातने लीघे, क्रमीख आहिना थ स्वसंभाधिशान्य स्वभावधी आत्मा साथे संभाधिह छे खेरी क्रपनाना व्याधातने लीघे, क्रमीख कार्याः तथा तथा स्वभाव संभावती आहिना थ स्वसंभावती साथे संभावती आहिना कर्या वात्रपात्तः—न्यायनी अनुपपत्तिने लीघे. न्यायनी—शास्त्रसिद्ध ह्यांतनी अनुपपत्तिने लीघे. अने तथाप्रकारे संभाधिह छे अमे योजय (योजवा योज्य) नथी.

અલાકાકાશનું દર્જાતઃ આત્માના પણ સંખધયાગ્યતા સ્વભાવની સિદ્ધિ દર્શાવે છે.—

्न हि कर्माण्यादेस्तथाकल्पनायामप्यलोकाकाशेन स्वयन्धः, तस्य तत्स्यवन्धस्यभाव-त्वायोगात्, अतत्स्यभावे चालोकाकाशे विरुध्यते कर्माण्यादे रातस्यभावताकल्पनेति न्यायानुपपत्तिः। तत्स्यभावताङ्गीकरणे चास्यासमदभ्युपगतापत्तिः॥<sup>४९</sup>

<sup>પ</sup> અર્થ:—કારણકે કર્માણુઆદિની તથાપ્રકારે કલ્પનામાં પણ અલાકાકાશની સાથે સંખધ નથી,—તેના તત્તસંખધ સ્વભાવપણાના અધાગ છે માટે; અને અતત્રવભાવી અલાકાકાશમાં કર્માણુ આદિની તત્તસ્વભાવતા કલ્પના વિરોધ પામે છે. એમ ન્યાયની અત્રપપત્તિ છે. અને આના તત્તસ્વભાવતાના અંગીકરણુંાં અમારાથી અભ્યુપગતની (માનવામાં આવેલ કત્દેત્વની) આપત્તિ થાય છે. <sup>૪/૯</sup>

#### વિવેચન

" જડ દ્રવ્ય ચતુષ્કે હા કે કત્તાં ભાવ નહિં, સર્વ પ્રદેશે હા કે વૃત્તિ વિભિન્ન કહી; ચૈતન દ્રવ્યને હા કે સકલ પ્રદેશ મિલે, ગુણવર્ત્તના વર્તે હા કે વસ્તુને સહજ ખલે."

— શ્રીદેવસંદ્રજી

ન્યાયની અનુપપત્તિ—અઘટમાનતા કેવા પ્રકારે છે? તેા કે—કર્માણ આર્દિની તથા-પ્રકારે સંબંધયાેગ્ય સ્વભાવની કલ્પના કરો, તાે પણ અલાેકાકાશની સાથે તેના સંબંધ

पञ्जिका—न्यायनी अनुपपत्ति क भावतां इह्यं—न—न क, हि:—डारष्ट् है, कम्मांण्यादे:— एडतर्प अभीष्ट आदिनी, तथाकल्पनायामपि—तथाडरपनाभा पण्, अलेल्डाडाशां संखंधित्र्यः रवलावनी डरपनाभां पण्, तो पछी तेना अलावे तो पूछवं क शुं है क्रेम 'अपि '-पण् शरूदता अर्थः छे. शुं है तो है—अलोकाकोद्दोन—अतीत अेवा अलेल्डाडाश साथे, सम्बन्धः—अवगाद्ध-अन्याद्धं लक्षण् संखंध. अेम ड्या डारष्ट्यी है ते भाटे इह्यं—'तस्य तत्सम्बन्धस्वश्रावत्वायोगात्'; तस्य-तेतं, अलेल्डाडाडात्तं तेन-ते डमीष्टु आदि साथे, सम्बन्धस्वभावत्वं — संखंधरदशावपात्ं. तस्यायोगात्— तेना अयेगने लीवे. लले क्रेम हो, तेर पण् प्रकृत इत्यानोन् विरोध छे ते भाटे इद्यं—

अतत्स्वभावे च—અને અતંત્રરવભાવી, કર્માં અાદિ સાથે સંબંધ અયોગ્ય સ્વભાવવાળા, अलेकाकाशे विरुध्यते—અલે!કાકાશમાં વિરોધ પામે છે. અસંબંધદારા આવેલી અતંત્રસભાવતા કલ્પનાથી કર્માં આદિની તત્તરવભાવતા કલ્પના નિરાકૃત થાય છે. इति—એમ, ન્યાચાનુષપત્તિ:—ઉક્તલક્ષણ ન્યાયની અનુપપત્તિ છે. અને પ્રયોગ—જે જેની સાથે સ્વયં અસંબંધયોગ્ય સ્વભાવી હોય છે, તે તેની સાથે કલ્પિત સંબંધયોગ્ય સ્વભાવી હોય છે, તે તેની સાથે કલ્પિત સંબંધયોગ્ય સ્વભાવથી પણ સંબંધિત થતા નથી. જેમ—અલે!કાકાશ કર્માં છુઆદિ સાથે; અને તેમ આત્મા કર્માં અાદિ સાથે જ, એમ વ્યાયક અનુપલબ્ધિ છે.

એમ ત્યારે તતસ્વભાવ પણ આ અંગીકાર કરવામાં આવશે, તે માટે કર્યું तत्स्वभावताऽङ्कीत् करणे च—અને તત્ત્વભાવતાનુ અંગીકરણ સતે, કર્માળુ આદિ સાથે સંબંધયાગ્ય રૂપના અભ્યુપગમ સતે, अस्य-આવી, આત્માની, अस्मदभ्युपगतापत्तिः—અમારાથી અભ્યુપગત કર્યું ત્વની આપત્તિ-પ્રસંગ થશે. થતા નથી, (તા પછી તેના-કલ્પનાના અભાવે તા પૂછલું જ શું ? એકલા કર્માણની એમ 'પણુ' શબ્દના અર્થ છે); કારણકે તે અલાકાકાશના તે સંબંધયાગ્યતાનું કર્માણ આદિ સાથે સંબંધસ્વભાવપણાના અયાગ છે માટે. અઘટમાનપણું એટલું જ નહિં પણ તેવા કર્માણ સાથે સંબંધયાગ્યતા સ્વભાવ જેમાં છે નહિં એવા અતત્સ્વભાવી અલાકાકાશમાં કર્માણ આદિની

જે તત્સ્વભાવતાની-સંભંધયાેગ્યતાસ્વભાવપણાની કલ્પના કરવી તે જ વિરોધ પામે છે. એમ એકલા કર્માણુ માત્રમાં જ સંબંધયાેગ્યતા સ્વભાવની કલ્પના કરવામાં ન્યાયની અનુપપત્તિ-અઘટમાનતા છે; અર્થાત્ તેવી કલ્પના ન્યાયયુક્ત વા યુક્તિયુક્ત નહિં હોવાથી ઘટતી નથી. અત્રે ન્યાયપ્રયોગ આ પ્રકારે—' જે જેની સાથે સ્વયાં સંબંધયોગ્ય સ્વભાવી ન હોય, તે તેની સાથે કહિપત સંબંધયોગ્ય સ્વભાવથી પણ સંબંધિત થતા નથી. જેમ અલાકાશ કર્માણુ આદિ સાથે સંબંધ પામતું નથી; તેમ આત્મા પણ કર્માણુ આદિ સાથે. એમ બ્યાયક અનુપલબ્ધિ છે.'

હવે જો આ આત્માની તત્રવભાવતાના અંગીકાર કરા, એટલે કે કર્માણુ આદિ સાથે આત્માના સંબંધયોગ્યતારૂપ સ્વભાવના સ્વીકાર કરો, તા અમારા અભ્યુપગતની— અમે માન્ય કરેલ અભિપ્રાયની એટલે કે આત્માના કર્તૃત્વની આપત્તિ થશે–अस्मदम्युपगता-पत्ति:, અમે જે સિદ્ધ કરવા માગીએ છીએ તેના જ તમે સ્વીકાર કર્યો એમ થશે.

Ô

સામગ્રીતું ફ્લહેતુપણું અને સ્વભાવનું તદન્તર્ગતપણું સિદ્ધ કરે છે—

हैन चैवं स्वभावमात्रवादसिद्धिः, तदन्यापेक्षित्वेन सामध्याः फलहेतुत्वात्, स्वभावस्य च तदन्तर्गतत्वेनेष्टत्वात्, निर्लोधितमेतदन्यवः। <sup>५०</sup>

#### ॥ इति आदिकरत्वसिद्धिः ॥३॥

पञ्जिका—अत्रे क शंक्षशेषना निसक्ष्यशुर्थि क्युं—न च—न, एवं—अभ, अनी स्वलावतानुं अंगीक्ष्य सते, स्वभावमात्रवादसिद्धिः—स्वलावभात्र वाहनी सिद्धिः—

"कः कण्टकानां प्रकरोति तैक्ष्ण्यं ? विचित्रभात्रं मृगपक्षिणां च । स्त्रभावतः सर्वमिदं श्रवृतं,न कामचारोऽस्ति कृतः प्रयत्नः॥"

( અર્થાત્ ) કંટકાનું તીક્ષ્ણુપણું અને ૧૫–ષક્ષીઓના વિચિત્ર ભાવ કેાળુ કરે છે? આ સર્વ સ્વભાવથી પ્રવૃત્ત છે, કામચાર છે નહિં, પ્રયત્ન શૈનાે ?—એવા લક્ષણવાળા સ્વસાવમાત્ર વાદની સિદ્ધિ થશે. ક્યા કારણુર્યાં ? તે માટે કહ્યું—

तच्यापेक्षित्वंन—तद्दन्या અપेक्षिपणार्थी, स्वलावधी व्यतिरिक्त हाल आदिना अपेक्षितपणाः करीने, सामद्रणाः—सामग्रीना, हाल स्वलाव नियति पूर्व हृत अने पुरुष अवा लक्ष्णवाणी सामग्रीना, फल्रहेतुस्वाल—इवलेतुपणांने लीपे. तो पूर्व स्वलावने इललेतु हेम ७पन्यस्त हथीं ? ते भाटे हलूं— स्वभावस्य च तद्दन्तर्गतत्वंन—विने स्वलावना तद्दन्तर्गतपणां हरीने, सामग्रीना आंतर्गतपणों, इष्टस्वात्—छप्टलेतुपणांने लीपे,—इवलेतुताथी, निर्काठितं—निर्लाहित, निर्णाहित, पतत्व्नणा, सामग्रीनं इललेतुपण्डं, अन्यव-अन्यव, ७पटेक्षण्ड आदिमां.

<sup>ક</sup> અર્થ°:—અને એમ સ્વભાવમાત્ર વાદની સિદ્ધિ નથી,—તદન્યઅપેક્ષિપણાએ કરીને સામગ્રીતું ફલહેતુપણું છે માટે, અને સ્વભાવતું તદન્તગ°તપણાએ કરીને *ઇ*પ્ટપણું છે માટે. આ અન્યત્ર નિર્કોક્તિ છે.<sup>પ૦</sup>

ા ઇતિ સ્પાદિકરત્વસિદ્ધિ ॥ ૩ ॥

#### વિવેચન

" के के कारण केंद्रनुं रे, सामभी संयोग; भणतां कारक नीपके रे, क्त्ती तिले अयोग....अकित किन." श्रीदेवयांद्र ...

શંકા—એમ તો આત્માની તત્સ્વભાવતાનું અંગીકરણ કરવામાં આવ્યે તો સ્વભાવ-માત્ર વાદની સિદ્ધિ થશે. જેમકે— 'કંટકાનું તીલ્ણુપણું કાેેે છે ? અને પશુ–પક્ષી-ઓના નાના પ્રકારના વિચિત્ર ભાવ કાેેેેેલું કરે છે ? આ બધુંય સ્વભાવથી ચાલી રહ્યું છે, એમાં આપણી ઈચ્છાનું ચલન છે નહિં, તાે પછી પ્રયત્ન શાના ?'એવા પ્રકારનાે સ્વભાવ-માત્ર વાદ સિદ્ધ થશે.

સમાધાન-ના, એમ નહિ થાય. 'तदन्यापेक्षित्वेन सामद्याः फलहेतुत्यात्।' કારણ કે તે સ્વભાવથી વ્યક્તિરિક્ત-જૂદા એવા કાલ આદિના સાપેક્ષપણાએ કરીને સમય સાધનના સંમિલનરૂપ સામગ્રીનું ફલહેતુપણું છે માટે. અર્થાત્ કાલ, સામગ્રીનું ફલહેતુપણું છે માટે. અર્થાત્ કાલ, સામગ્રીનું ફલહેતુપણું કે માટે. અર્થાત્ કાલ, સામગ્રીનું ફલહેતુપણું સ્વભાવ, નિયતિ, પૂર્વકૃત અને પુરુષ એ પાંચ સમવાયકારણરૂપ-અને સ્વભાવનું સમગ્ર સાધનરૂપ સામગ્રી મળે, ત્યારે જ ફળની સિદ્ધિ થાય, તદંતગે તપણું કાર્યની નિષ્યત્તિ થાય—એ નિશ્ચય સિદ્ધાંત અચળ અખંડ અને અખાધિત જ છે. અને સ્વમાવસ્ય સ તદન્તર્ગતત્વેન દ્રષ્ટત્વાત્ સ્વભાવ પણું તે સામગ્રીમાં જ અંતર્ગત છે, એટલે તેનું ફળહેતુપણું છે. આમ સમગ્ર સાધનરૂપ સામગ્રીનું જ ફળહેતુપણું છે, આ અમે શાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્ચય, યાગબિન્દ, ઉપદેશપદ આદિ પ્રશેમાં સવિસ્તર નિલેડિત-નિર્ણાત કર્યું છે, નિષ્તુષપણું સારી પેઠે ચચ્ચું છે, એટલે અત્રે વિસ્તારભયથી તે ઉદલેખતા નથી, એમ આવાર્ય શ્રી હરિલદ્રજી હદે છે. એમ આદિકરત્વની સિદ્ધિ થઈ.

॥ इति आदिकरत्वसिद्धिः ॥३॥



## ४. तीर्थ ५२ : 'तीर्थकरेभ्य:' पद व्याण्यान

ત્તીર્થં કર પદનું પ્રયોજનઃ આગમધાર્મિ કાતા નિરાસ-

<sup>७</sup>पवमादिकरा अपि कैवल्यावाप्त्यनन्तरापवर्गवादिभिरागमधार्मिकेरतीर्थकरा प्रवेष्यन्ते, 'अकृत्स्नकर्मक्षये कैवल्याभावा'दिति वचनात्, तन्निरासेनेषां तीर्थकरत्वप्रतिपादनायाद्<del>दः <sup>५१</sup></del>

### 'तीर्थकरेभ्यः' इति ।

<sup>છ</sup>અથ°:—એમ અહિકરો પણ કેવલ્યપ્રાપ્તિ અન'તર અષવગ°વાદી એવા આગમધામિ°કાશી અતીર્થ' કરાે જ માનવામાં આવે છે,—'અકૃત્સ્ત કર્મ'ક્ષયે કેવલ્ય અભાવને લીધે'— એ વચનથી,—તેના નિરાસથી એએાના તીર્થ°કરપણાના પ્રતિપાદનાથે° કહ્યું:—<sup>પર</sup>

### ' તીર્થ કરાેને ' <sup>વિવેચન</sup>

" ચક્રી ધરમ તીરથ તથે, તીરથ ફળ તત્ત સાર રે; તીરથ સેવે તે લહે, આનંદધન નિરધાર રે."—શ્રી આનંદઘનજી

એમ આદિકરા કહ્યા, તે પણ કૈવલ્યપ્રાપ્તિ પછી તરત જ માક્ષ માનનારા આગમધામિં કાથી અતીર્થંકરા જ માનવામાં આવે છે. આગમ જ જેને મન પ્રધાન છે એવા આ 'આગમધામિં કાં'થી અતીર્થંકરા જ માનવામાં આવે છે. આગમ જ જેને મન પ્રધાન છે એવા આ 'આગમધામિં કાં'—વેદવાદીઓ ધર્મ—અધર્મ આદિ અતીન્દ્રિય અર્થમાં આગમને જ પ્રમાણ માને છે, પણ પ્રત્યક્ષાદિને પ્રમાણ માનતા નથી. કારણ કે તેઓના વચન પ્રમાણે 'અતીન્દ્રિય અર્થોના સાક્ષાત્ દેષ્ટા છે નહિં, નિત્ય એવા વચનથી જ જે દેખે છે તે દેખે છે.' આ આગમધામિં કાની માન્યતા પ્રમાણે 'अक्तत्स्तकर्मक्षये कैवल्याभावात' સમસ્ત કર્મના ક્ષય થયા વિના કૈવલ્ય ન હાય, અને કૈવલ્યપ્રાપ્તિ થઈ કે તરતજ માફ્ષ-પ્રાપ્તિ હાય, એટલે તીર્થ સ્થાપવારૂપ તીર્થંકરપણાના અવકાશ જ ક્યાં રહ્યો ? આ આગમધામિં કાની માન્યતાના નિરાસ અર્થે અત્રે 'તિત્થયરાળં'—તીર્થકરેમ્ય:—તીર્થંકરાને એ વિશેષ પદ મૂક્યું છે.

Ŵ

पञ्जिका—आगमधार्मिकै:---આગમધાામ કાથી; આગમપ્રધાન ધાર્મિ કા-- વેદવાદીએા, તેઓથી; કારણુ કે તેઓ ધર્મ--અધર્મ આદિક અતીન્દ્રિય અર્થમાં આગમને જ પ્રમાણુ માને છે,---નહિ કે પ્રસક્ષાદિકને પશુ. જે તેઓએ કહ્યું છે---

<sup>&</sup>quot;अतीन्द्रियाणामर्थानां साक्षाद्दशः न विद्यते।

वचनेन हि नित्येन यः पश्यति स पश्यति॥"

<sup>(</sup>અર્ચાત્) અતીન્દ્રિય અર્થીના સાક્ષાત્ દષ્ટા વિદ્યમાન નથી; નિત્ય એવા વચનથી જ જે દેખે છે તે દેખે છે.

તીર્થકર નામકર્મવિષાક થકી તીર્થકરા દ્વાય છે એમ પ્રતિપાદન કરે છે---

ेतत्र—तीर्थकरणशीस्यः तीर्थकरा , अचिन्त्यप्रभावसदापुण्यसंज्ञिततन्नामकर्मिविषा-कतः, तस्यान्यथा वेदनायोगात् । <sup>९२</sup>

્રિષ્યર્થ:—તેમાં તીર્થ કરણશીલ તે તીર્થ કરા,— અચિન્ત્યપ્રભાવી 'મહાપુણ્ય' સંજ્ઞિત તત્નામકર્મના વિપાક થકી (હોય છે)—તેના અન્યથા વેદનના અયાગ છે માટે.<sup>પર</sup>

#### વિવેચન

"ત્રીજે ભવ વર થાનક તપ કરી, જેણે બાંધ્યું જિન નામ.... ર ભવિકા ! સિહ્યુચક પદ વંદાે."—શ્રી યશાવિજયજ (શ્રી શ્રીપાળ રાસ).

तीर्थं करख़शीस ते तीर्थं करें।, अर्थात् तीर्थं नुं स्थापन करतुं को लेनुं शीस छे-स्वलाव छे, ते 'तीर्थं करें।' कंडेवाय छे. अधिन्त्य छे प्रलाव लेने। अने 'मढ़ा पुष्य' कोवी यथार्थं संज्ञा आपवामां आवी छे लेने, कोवा 'तीर्थं कर' नामकर्मना विपाक थड़ी— इद्य यद्दी आ तीर्थं करें। द्वारा छे, कारण के तेनाथी अन्य प्रकार आ तीर्थं कर नामकर्मनुं वेदन थर्ध शक्तुं नथी. 'अचिन्त्यप्रभावमहापुण्यसंज्ञिततन्नामकर्मविषाकतः।' र्ध

તે તીર્થકર પદપ્રાપ્તિના ઉપક્રમ આ પ્રકારે છે:—જીવની તથારૂપ યાગ્યતાથી—તથા—લવતાથી આકર્ષાઈને ઉત્તમ બાંધિખીજ તેને પૂર્વજન્મમાં પ્રાપ્ત તીર્થકરપદ પ્રાપ્તિના થાય છે. અને ત્યારે અહંદ્ભક્તિ—પ્રવચનવાત્સલ્ય આદિ ઉત્તમ ઉપક્રમ સ્થાનકાની તે ઉત્તમ સેવના કરે છે, ઉત્કૃષ્ટ આરાધના કરે છે. તથા 'આ માહાંધકારથી\* ગઢન સંસારમાં પરિભ્રમણ દુ:ખ પામી રહેલા આ બિચારા પ્રાણીઓને હું આ ધર્મરૂપ તેજ—પ્રકાશ વડે કરીને આ દુ:ખમાંથી ગમે તેમ કરી યથાયાગપણે પાર ઉતારૂં,' હું આ સર્વ જીવને સહમંશાસનરસિક કરૂં 'સવિ જીવ કરૂં શાસનરસી' એવા પ્રકારે તે વર બાધિ પામેલા બાધિસત્ત્વ ભાવના ભાવે છે. અને પછી તથારૂપ લાકકલ્યાણ પ્રવૃત્તિ કરતાં તે પરાર્થવ્યસની—પરાપકારના બાધાણી પરમ પુષ્યરાશિ ને ગુણરાશિના સંગ્યરૂપ વર્ષમાન મહે:દયને પામી, તીર્થકર નામ કર્મ ખાંધે છે; અને તે મહાપુષ્યના ઉદય થતાં તે તીર્થકર પદ પામી જગજ્જવા પ્રત્યે નિષ્કારણ કરુણાથી પરમ પરાપકાર કરે છે.

" ભવ ત્રીજે સમકિત ગુણ રમ્યા, જિનભક્તિ પ્રમુખ ગુણ પરિણમ્યા; તજી ઇંદ્રિય સુખ આશંસના, કરી સ્થાનક વીશની સેવના;

<sup>\* &</sup>quot;मोहान्धकारगहने संसारे दुःखिता बत । सत्त्वाः परिभ्रमन्त्युद्धः सत्यस्मिन्धर्मतेत्रसि ॥ अहमेतानतः कच्छाद्यथायोगं कथंचन । अनेनोत्तारयामीति वरबोधिसमन्वितः ॥—ध्यादिः " ये।गिथन्दुः

અતિ રાગ પ્રશસ્ત પ્રભાવતા, મન ભાવના એહવી ભાવતા; સવિ જીવ કરૂં શાસનરસી, ઇસી ભાવ દયા મન ઉલ્લસી. " શ્રી દેવચ**ંદ્રજી કૃત સ્નાત્રપૂ**જા

Ŵ

केनायी छवे। संसारसागर तरे छे ते तीर्थ, अभ ३५६६८ना दर्शावे छे---

रतत्र—येनेह जीवा जन्मजरामरणसिळ्ळं मिथ्यादर्शनाविरतिगम्भीरं महाभीषणकषा-यपाताळं सुदुळेक्वियमोहावर्तरोद्रं विचित्रदु:खोधदुष्टथ्यापदं रागद्वेषपवनविक्षोभितं संयोग-वियोगबीचीयुक्तं प्रवलमनोरथवेलाकुळं सुदीर्धं संसारसागरं तरन्ति तत्तीर्थभिति। परे

ં અર્થ:—તેમાં—જેના વડે કરીને અહીં જીવો,—જન્મ-જરા–મરણરૂપ જલવાળા, મિથ્યાદર્શન–અવિરતિથી ગ'ભીર, મહાભીષણ ક્યાયરૂપ પાતાલવાળા, સુદુલ્લ્ય માહ-આવર્તાથી રૌદ્ર, વિચિત્ર દુઃખએાઘરૂપ દુષ્ટ શાયદવાળા, રાગ-દ્રેષ પવનથી વિદ્યાભિત, સ'યાગ-વિયાગરૂપ વીચીથી (માજા'થી) યુક્ત, પ્રખલ મનારથવેલાથી આકુલ એવા—સુદીર્ઘ સ'સારસાગરને તરે છે તે તીર્થ<sup>ુ પડ</sup>

#### વિવેચન

" શ્રી અરજિન ભવજલના તારુ, લાગે મુજ મન વારુ રે….મનમાહન સ્વામી. આંદા ગઢી જે ભવજલ તારે, આણે શિવપુર આરે રે….મન. " —શ્રી યશાવિજયજ

જેના વહે કરીને અહીં છવા સંસાર સાગરને તરે છે, તે 'તીર્થ' છે. येनेह जीवा सुदीर्घ संसारसागरं तरन्ति तत्तीर्थम् । संसार सागर કેવા છે ? તેનું તાદશ્ય ચિત્ર રજાૂ કરતી સુંદર રૂપક ઘટના અત્ર કરી છે. સમુદ્ર જેમ જલથી સંસાર સાગર: લરપૂર ને જલમય છે, તેમ આ સંસાર સમુદ્ર જન્મ–જરા-મરાણ્ર્પ

રૂપકઘટના જલથી ભરપૂરને તન્મય છે. સમુદ્ર જેમ તાગ ન લઈ શકાય એવા અગાધ જલથી ગંભીર છે, તેમ આ સંસાર સમુદ્ર તાગ ન લઈ શકાય એવા અગાધ મિથ્યાદર્શન—અવિરતિથી ગંભીર છે. સમુદ્ર જેમ ચારે દિશામાં પાતાલમાં પ્રતિષ્ઠિત ને પાતાલ જેવા ઊંડા આશયવાળા લક્ષ યોજન પ્રમાણ ચાર મહા

पञ्जिका—महाभीषणकषायपातालम्—भदासीपण् अवाय-पातालवाणाः पातालमा अतिष्ठित-पण्यायी अने तेनी केम मंभीरपण्यायी पाताली ते येक्कनलक्ष प्रमाण् यार भद्धां छे. के प्रशारे अञ्चं छे है—

" पणनउई उ सहस्सा, ओगाहिता चउदिसि स्रवणं । चउरोऽरिजरसंठाणसंठिया होति पायासा॥"

( અર્થાત્) પંચાહ્યુ હજાર યાજન ચારે દિશામાં લવણસમુદ્રને અવમાહીને અક્ષિજર (કાઠી) સંસ્થાનથી સંસ્થિત એવા ચાર પાતાલો છે. તેથી—महाभीषणा: कषाया पव पातास्त्रानि यत्र स तथा तम् મહાબીષણ એવા કષાયા જ જ્યાં પાતાલા છે, તે મહાભીષણ કપાયપાતાલવાળા, તેને.

કલરાાથી યુક્ત છે, તેમ આ સંસાર સમુદ્ર પણ પાતાલ કલશા જેવા ઊંડા મહાભીષણ—મહા ભાયંકર ચાર કષાય પાતાલાથી યુક્ત છે.

" ગ્રહ કષાય પાતાલ કલશ જિહાં, તિસના પ્રવન પગંડ; ષ્રહુ વિકલ્પ કલ્લાેલ ચઢતું હે, આરતિ ફેન ઉદ્દંડ…. ભવસાયર ભીષણુ તારીએ હાે, એહાે મેરે લલના પાસજ! ત્રિભુવન નાથ દિલમેં એ વિનંતિ ધારિયે હાે…." શ્રી યશાેવિજયજ.

સમુદ્ર જેમ દુર્લ હ્યા ફુલ્કર એવા ઘૂમરીઓ ખવડાવતા આવર્ત થી-વમળથી રોદ્રભયાનક છે, તેમ આ સંસાર સમુદ્ર પણ વિભ્રમરૂપ ઘૂમરીએ ખવડાવતા એવા દુર્લ ધ્ય મોહરૂપ આવર્ત્ત થી રોદ્ર છે. સમુદ્ર જેમ વિચિત્ર પ્રકારના મગરમત્સ્ય આદિ દુષ્ટ શાપદાથી—જલચરાથી વસેલા છે, તેમ આ સંસારસમુદ્ર પણ વિચિત્ર—નાના પ્રકારના દુઃખ—સમૂહરૂપ દુષ્ટ જલચરાથી વસેલા છે. સમુદ્ર જેમ પવનના હીલાળાથી ખળભળી લાં છે—વિશાભિત થાય છે, તેમ આ સંસારસમુદ્ર પણ રાગદ્રેષરૂપ પવનથી વિશાભ પામી રહ્યો છે, ખળભળી રહ્યો છે. સમુદ્ર જેમ ઊઠતા અને લય પામતા માંજાંથી—વીચીથી ઊછળી રહ્યો છે, તેમ આ સંસારસમુદ્ર પણ ઉપજતા અને વિલ્યુસતા સંયાગવિયાગરૂપ માજાંથી ઉલ્લસી રહ્યો છે. સમુદ્ર જેમ વેલાકુલ—ભરતીઓટથી આકુલ છે, તેમ આ સંસારસમુદ્ર પણ પ્રખલ મનારથરૂપ વેલાથી—ભરતીઓટથી આકુલ—ભરપૂર છે. સમુદ્ર જેમ પાર ન પામી શકાય એવા મુદ્દીર્ધ અતિ લાંબા છે, તેમ આ સંસારસમુદ્ર પણ પ્રખલ મનારથરૂપ વેલાથી—ભરતીઓટથી આકુલ—ભરપૂર છે. સમુદ્ર જેમ પાર ન પામી શકાય એવા મુદ્દીર્ધ છે.

" જરત ઉદ્દામ કામ વડવાનલ, પરત શીલ ગિરિ શ્રુંગ; ફિરત વ્યસન અહુ મગર તિમિંગલ, કરત હે નિમગ ઉમંગ….ભવસાયર લીષણ." શ્રી યરાેોવિજયછ.

" સંસારને તત્ત્વજ્ઞાનીઓ એક મહાસમુદ્રની ઉપમા પણ આપે છે. સંસારરૂપી સમુદ્ર અનંત અને અપાર છે. અહા લોકો! એનો પાર પામવા પુરુષાર્થનો ઉપયોગ કરા! ઉપયોગ કરા!! આમ એમનાં સ્થળે સ્થળે વચનો છે. સંસારને સમુદ્રની ઉપમા છાજતી પણ છે. સમુદ્રમાં જેમ માળાંની છાળો ઉછળ્યા કરે છે, તેમ સંસારમાં વિષયરૂપી અનેક માળાંઓ ઉછળે છે. જળના ઉપરથી જેમ સપાટ દેખાવ છે, તેમ સંસાર પણ સરળ દેખાવ દે છે. સમુદ્ર જેમ કયાંક ખહુ ઉંદા છે, અને કયાંક ભમરીઓ ખવરાવે છે, તેમ સંસાર કામ વિષય પ્રપંચાદિકમાં ખહુ ઊંદા છે. તે માહરૂપી ભમરીઓ ખવરાવે છે. શાંદું જળ છતાં સમુદ્રમાં જેમ ઉભા રહેવાથી કાદવમાં ગુચી જઈએ છીએ, તેમ સંસારના લેશ પ્રસંગમાં તે તૃષ્ણારૂપી કાદવમાં ઘુંચવી દે છે. સમુદ્ર જેમ નાના પ્રકારના ખરાબા, અને તાફાનથી નાવ કે વહાણને જેખમ પહેંચાડે છે, તેમ સ્રોએરૂપી ખરાબા, અને કામરૂપી તાફાનથી સંસાર આત્માને જેખમ પહેંચાડે છે. સમુદ્ર જેમ અગાધ જળથી શીતળ દેખાતા છતાં વડવાનળ નામના અગ્નિના તેમાં વાસ છે, તેમ સ્રાંસરમાં માયારૂપી શીતળ દેખાતા છતાં વડવાનળ નામના અગ્નિના તેમાં વાસ છે, તેમ સ્રાંસરમાં માયારૂપી

અગ્નિ અત્યા જ કરે છે. સમુદ્ર જેમ ચામાસામાં વધારે જળ પામીને ઉંડા ઉતરે છે, તેમ પાપર્યી જળ પામીને સંસાર ઉંડા ઉતરે છે, એટલે મજણત પાયા કરતા જાય છે."

—શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજી પ્રશ્રીત શ્રી માક્ષમાળા, પાઠ ૧૯

ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારે જ્ઞાનીઓએ જેને સાગરની ઉપમા સંગોપાંગ ઘટાવી છે, એવા આ સંસારસાગર જેના વઢે કરીને જીવાે તરી જાય છે, તે 'તીશ'' કહેવાય છે.

" ભમરીયા કે ખીચિં ભયંકર, ઉલટી, ગુલટી વાચ;

કરત પ્રમાદ પિશાચન સહિત જયાં, અવિરતિ વ્યંતરી નાચ.... ભવસાઘર ભીષણુ ગરજત અરતિ કુરતિ રતિ બિજીરી, હોત ખહુત તાકાન; લાગત ચાર કુગુરૂ મલખારી, ધરમ જહાજ નિદાન.... ભવસાઘર ભીષણુ જુરે પાડિયે જિલ અતિ જેરી, સહસ અહાર શીલંગ; ધર્મ જિહાજ તિઉં સજ કરી ચલવા, યશ કહે શિવપુરિ ચંગ.... ભવ. "

શ્રી યશાવિજયજી

#### Ŵ

આ તીર્થ તે આવું વિશિષ્ટ લક્ષણસંપન્ત પરંમ જહાજ સમું પ્રવચન વા સંધ છે, એમ દર્શાવે છે-

१० एतच यथावस्थितसकलजीवादिपदार्थप्ररूपकं अत्यन्तानवद्यान्याविज्ञातचरणकरण-कियाऽऽधारं त्रैलोक्यगतशुद्धधर्मसम्प्यक्तमहासत्वाश्रयं अचिन्त्यदाक्तिसमन्विताविसंवादि-परमबोहित्थकल्पं प्रवचनं सङ्घो वा, निराधारस्य प्रवचनस्यासम्भवाद्। उक्तं च—

" तित्थं भंते! तित्थं ? तित्थगरे तित्थं ?

गोयमा! अरहा ताव नियमा तित्थंकरे, तित्थं पुण चाउव्वण्णो समणसङ्घी। " (५४

<sup>૧૦</sup>અથ°:—અને આ,—યથાવસ્થિત સકલ જીવાદિ પદાથ°તું પ્રરૂપક, અત્યંત અનવઘ અને અન્યતે અવિજ્ઞાત એવી ચરણ કરણ ક્રિયાના આધાર, ત્રૈલાક્યગત શુદ્ધ ધર્મ સંપદ્ સુક્રત મહાસત્ત્વાના આશ્રયવાળું, અચિત્ત્ય શક્તિ સમન્વિત—અવિસંવાદિ એવું પરમ વહાણ સમુ' પ્રવચન વા સંઘ છે. કહ્યું છે કે—

" હું ભગવંત ! તીર્થ તે શું તીર્થ છે ? તીર્થ કર તે તીર્થ છે ? હું ગૌતમ! અહ°તા તા નિયમથી તીર્થ કર છે, તીર્થ પુનઃ ચતુર્વર્ણ શ્રમણસંઘ છે." <sup>પે8</sup>

#### વિવેચન

" લવસમુદ્ર જલ તારવા, નિર્યામક સમ જિનરાજ રે; ચરણ જહાજે પામિયે, અક્ષર શિવનગરનું રાજરે."—શ્રી દેવચંદ્રજી અને સંસારસાગરથી તારનારૂં આ તીર્થ કર્યું છે? તા કે—તરવામાં ને તારવામાં કદી વિસંવાદ ન પામે—ત ચૂકે એવું અવિસંવાદી પરમ જહાજ સમું પ્રવચન, વા તેના

पश्चिका—त्रैलोक्यगतशुद्धधर्मसम्पद्यक्तमहामस्याश्रयम् ' — त्रेलोक्यगता— स्वनत्रयवर्ता, शुद्ध्या—शुद्ध्, निर्द्धेष्, धर्मसम्पदा—सम्बद्ध्यादिश्य धर्मसंपद्ध्या समन्वित-युक्ताः—सुक्ष्त्र, स्रेवा महासस्वाः—महासत्वे।, उत्तम प्रास्त्रीक्रो, आश्रयः—आश्रय, आधार, यस्य तत् तथा—छे केने। ते तथा.

વાંચકથી સમજ શકારો—

भाधारभूत संघ,—'अविसंवादि परमवोहित्यकलं प्रवचनं सङ्घो वा'.
प्रित्यन वा प्रवचनाधार अपार सागर केम उत्तम कहाकथी पार उतरी शहाय छे, तेम संघ ते तीथं: आ अपार धार संसारसागर पण् प्रवचन३प प्रवहण्थी पार उतरी प्रवचन कहाक शहाय छे. क्षेट्रेस प्रवचन—प्रवहण् के क संसारसागरथी तारना३ं तीर्थ छे. सागरथी पार उतारना३ं कहाक प्रथम ते। हिशा आहि हश्च यंत्रीथी सुसक्क है। जुं कें कि. यंत्रसक्क छतां गतिहिया न हरे ते। शुं हामनुं? क्षेट्रेस पीलुं ते गति—हियावंत है। जुं कें कि. आवुं कहाक पण् तेना प्रेरह—यहावनार निर्धाम हे पतान वगेरे भराभर न है। ये ते। हेम यहादे? क्षेट्रेस त्रीलुं तेना आश्च आधार३प उत्तम हेप्तान काहि है। जो कि के. आ अधुं य है। वा छतां कहाक मकणूत सुदेह न है। ये ते। वश्चे क लांगी पडे, क्षेट्रेस येशुं ते शिक्तसंपन्न है। जो कि. आवा सुद्देह न है। ये ते। वश्चे क लांगी पडे, क्षेट्रेस येशुं ते शिक्तसंपन्न है। जो कि. आवा सुद्देह न है। ते। तेवा क यथे। क्षेट्रेस सागर पार उत्तरी छेष्ट स्थेणे पहें। योडे, तेम तेवा क यथे। इत

উন্ম কঙাক এথম ते। हिशा-জাল-সারি আहি तत्त्व लेभ छे तेम अराजर हर्शावनार यंत्रोथी सुसलक (Weli-equipped) छाय; तेम आ परम प्रवयन কঙাক पण लेभ छे तेम यथावस्थित सङक প্রবাহি দহার্থনু সহ্বত্য জ্বন-রান্তাথী মুমকক छे. 'यथावस्थितसङ्काविवादिषदार्थप्रकृषकं।'

લક્ષણુવાળું પ્રવચન જહાજ પણ સંસારસાગર પાર ઉતારી ઇંઘ્ટ માેક્ષ સ્થળે પહેાંચાઉ છે. આમ આ રૂપકની ભૂમિકા સમજવા માટે આટલા સામાન્ય નિદેશ કર્યો, એટલે અત્રે બુદ્ધિનિધાન આચાર્યજીએ પ્રવચનના જે ઉત્તમ બુદ્ધિગમ્ય (Mest Intelligent) લક્ષણ પ્રયોજયા છે, તેની ચમત્કૃતિ હવે આ તુલનાત્મક અર્થધટના (Comparison) પરથી સજ્ઞ

७त्तम अहाअ केम आहुं अवणुं नहिं એવું अनवध अने अन्य होरडां वगेरेनी आ. मां अविद्यात એवुं शीध सतत अवन-डरणु डरतुं ६०८ हिशामां गतिमान्—डियाशीत होय; तेम आ परम प्रवशन अहाअ पणु अत्यंत अनवध—सर्वधा परम निर्देश अने अन्योने अविद्यात—णीं काओने काळुवामां नधी ओवी यरणु-डरणुडियाना आधार-इप होई, मेक्षिइप ६०८ निश्चय हिशामां ३० संवेगथी सतत गतिमान्—डियाशीत होय छे.—'अत्यन्तानवद्यान्याविज्ञातचरणकरणिक्रयाऽऽधारं.'

અપાર સાગરને ઉલ્લાંથી ઇચ્ડ સ્થળે પહોંચવા માટે જેઇતી ધીરજ ને તમજા જેઓમાં છે, એવા ધીર મહાસત્ત્વ સંપત્તિમાન્ ઉતારુઓ જ (Passengers) જેમ ઉત્તમ

જહાજના આશ્રય કરે છે; તેમ આ અપાર સંસારસાગરને ઉલ્લંઘી મહાસત્ત્વ માેક્ષરૂપ ઈચ્દ સ્થળે પ્હોંચવા માટે જેઓમાં અપાર ઘેર્ય અને આશ્રયવાળું અનન્ય લગની છે, એંગા શુદ્ધ સમ્યક્ત્વાદિ ધર્મસંપદ્સંપન્ન પ્રવચન જહાજ ત્રિલુવનવત્તી મહાસત્ત્વવંત મહાસત્ત્વે જ આ પરમ પ્રવચન જહાજનો આશ્રય કરે છે. 'ત્રેજ્ઞાંત્રયમતશ્રદ્ધધર્મસમ્યવૃक્તમદ્વાસસ્વાદ્યાં.'

અને જેની દેષ્ટિ સાખૂત છે, જેનું સમુદ્રયાનનું જ્ઞાન ખરાખર છે, જેની વહાણુ ચલાવવાની કળા અવિકળ છે, અને તાકાન-વંટાળીઆ વગેરે ગમે તેવી આક્તમાં પણ જે ગભરાતા નથી, એવા ધીર મહાસત્ત્વ ઉત્તમ નિર્યામક કપ્તાન—ટંડેલ આદિના જેને આશ્રય-આધાર છે, એવું જહાજ જેમ તેના આશ્રય કરનારા સર્વ મહાસત્ત્વ ઉતારુઓને ક્ષેમકુશલપણું (With safety) ઇષ્ટ સ્થળ ભણી લઈ જાય છે; તેમ જેનું દર્શન-દેષ્ટિ સમ્યક્ છે, જ્ઞાન સમ્યક્ છે, આને ગમે તેવા પરીષહ-ઉપસર્ગની આપત્તિમાં પણ જે ફ્ષાલ પામતા નથી, એવા શુદ્ધ સમ્યકત્વાદિ ધર્મસંયદ્દમંપન્ન મહાધીર મહાસત્ત્વવંત મહાસત્ત્વારૂપ નિર્યામકાદિના જેને આશ્રય-આધાર-અવષ્ટાંભ છે, એવું આ પરમ પ્રવચન જહાજ તેના આશ્રય કરનારા સમ્યક્ત્વાદિસંપન્ન સર્વ મહાસત્ત્વ ઉતારુઓને ફ્ષેમકુશલપણું યાગઢ્યમથી મેહ્યરૂપ ઇષ્ટ સ્થળ ભણી લઈ જાય છે.

યંત્રો અરાબર હાય, ઇષ્ટ દિશામાં ગતિ અરાબર હાય, નિર્યામકાદિ કુશળ હાય, પણ જહાજ પાતે અતિ લાંબી મુસાફરી માટે ક્ષમ એવું શક્તિવાળું ન હાય તો અધ-વચ્ચે જ ખાટકી પહે. પરંતુ સુદ્દીર્ઘ પ્રવાસના ઘસારો સહી શકે એવું મજબૂત મહાશક્તિ-સંપન્ન ઉત્તમ જહાજ તો વચ્ચે ખાટકી પડ્યા વિના ઇષ્ટ સ્થળે પ્હેાંચાડવા સમર્થ હાય. તેમ આ પરમ પ્રવચન જહાજ પણ ' अचिन्त्यशक्तिसमन्वित ' અચિન્ત્ય શક્તિસમન્વિત હોવાથી મોક્ષરૂપ ઇષ્ટ સ્થળે પહોંચાડવા પરિપૂર્ણ સમર્થ હોય છે.

અને આવા લક્ષણવાળું ઉત્તમ જહાજ જેમ ઇષ્ટ સ્થળે પ્લાંચાડયા વિના રહે નહિં, તેમ ઉકત લક્ષણવાળું અચિન્ત્ય શક્તિસંપન્ન આ પરમ પ્રવચન જહાજ પણ માેક્ષરૂપ ઇષ્ટ સ્થળે પહોંચાડયા વિના રહે નહિ, એવું અવિસંવાદી જ હાય છે. આવા લક્ષણવાળું પ્રવચન એ જ તીર્થ છે, અપવા આ પ્રવચનના આધારભૂત સંઘ એ જ તીર્થ છે, કારણ કે નિરાધાર એવા પ્રવચનના અસંભવ છે માટે. એટલે જ શ્રીગાતમસ્વામીના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં ભગવાને ભગવતી સૂત્રમાં ચાતુર્વભું શ્રમણ સંઘને તીર્થ કહ્યું છે, અને તેના કર્ત્તા અહીં તોને 'તીર્થ' કર્યા છે.



તાત્પર્યાર્થ: આમ ગ્રાનકૈવલ્યયોગ ઇ. થકી તીર્થકરપણાની સિદ્ધિ છે એમ નિગમન કરે છે-

### <sup>११</sup>ततश्चेतदुकं भवति —

धातिक्रमंक्षये ज्ञानकैवल्ययोगात्तीर्थकरनामक्रमोदियतस्तत्स्वभावतया आदित्यादिः प्रकाशिनदर्शनतः, शास्त्रार्थप्रणयनात्, मुक्तकैवल्ये तदसम्भवेनागमानुपपत्तेः, भव्यजनध्मम् प्रवर्त्तक त्वन परम्परानुष्रहकरास्तीर्थकराः॥

॥ इति तीर्थकरस्त्रसिद्धिः ॥ ४॥

<sup>૧૧</sup>અ**થ'ઃ**—અને તેથી આ કહેવાતું થયું—

ઘાતિકમેંના ક્ષય થયે, જ્ઞાનકૈવલ્ય યાગ થકી તીથ°કર નામકમેંના ઉદ્દયને લીધે, તત્સ્વભાવતા વડે કરીને આદિત્યાદિ પ્રકાશના નિદર્શનથી શાસાર્થ પ્રણયનને લીધે, મુક્ત-કૈવલ્યમાં તેના અસંભવથી આગમની અનુપપત્તિને લીધે,—ભવ્યજનાના ધર્મપ્રવર્ત્ત'કપણા વડે કરીને પરંપરાઅનુગ્રહકર તીથ°કરા છે. એમ તીથ°કરપણાની સિદ્ધિ છે.<sup>પપ</sup>

॥ ઇति तीर्थं કરત્વસિદ્ધि ॥ ४ ॥

#### વિવેચન

"કૈવલજ્ઞાન અનંત પ્રકાશી, ભવિજન કમલ વિકાસી રે….પ્રભુ અંતરજામી; ચિદાનંદઘન તત્ત્વવિલાસી, શુદ્ધ સ્વરૂપ નિવાસી રે….પ્રભુ૦ સુખાહુ૦ "કર્મ ઉદય જિનરાજના, ભવિજન ધર્મ સહાય….પ્રભુછ! નામાદિ સંભારતાં, મિથ્યા દાેષ વિલાય….પ્રભુછ!…...આહુ જિર્ણુદ દયામયી….

— શ્રીદેવચંદ્રજી

पञ्जिका—घातिकम्म धियादि घातिकम्मिक्षये—धातिकभीते। क्षय थये, ज्ञानावरण्यादि अदृष्ट यतुष्ट्यते। प्रक्षय थये, ज्ञानकैवल्ययोगात्—ज्ञानकैवल्ययोगात्—ज्ञानकैवल्यते। संभिष्ट प्राप्तिक प्रति अद्यान हर्शन क्षरण् ज्ञानकैवल्यते। संभिष्ट प्राप्तिक प्रति अद्यान हर्शन क्षरण् ज्ञानकैवल्यते। संभिष्ट प्राप्तिक प्रति अद्यान स्वाप्तिक प्रवापति अद्यान स्वाप्तिक प्रति अद्यान स्वाप्तिक प्रवापति स्वाप्तिक प्रवापति स्वापति स्वा

"तत्स्वाभाव्यादेव प्रकाशयति भास्करो यथा लोकम्। तीर्थप्रवर्त्तनाय प्रवर्त्तते तीर्थकर प्रवम् ॥ १० (तत्त्वार्थका०थे आरिआ, ९०)

(અર્થાત્) તત્સ્વાભાવ્યથી જ સૂર્ય જેમ લેહિને પ્રકાશે છે, એમ તીર્યંપ્રવર્ત્તનાર્થે તીર્થંકર પ્રવર્તે છે. આદિ શબ્દથી ચંદ્ર–મણિ આદિના નિદર્શનનું ગ્રહ્યુ છે. શું ? તે માટે કહ્યું—

शास्त्रार्थप्रणयनात्—शास्त्रार्थना अञ्चय थरी, भातृकापहत्रयक्षक्षणु शास्त्रार्थना अञ्चयनथी— ६५६शनथी. तीर्थकरें। क्षेम वक्ष्यभाष् (कहेवार्भा आवशे ते) साथे संखंध छे. विपक्षमां लाधक कह्युंः— मुक्तकेवल्ये—मुक्तकेवल्यमां, अपवर्शक्षक्ष मुक्त केवल्यमां, तदस्त्रम्यवेन—तेना असंसवयी, शास्त्रार्थं प्रष्युयनना अवटनथी,—अशरीरताथी प्रष्युयनहेतुरूप मुणाहिना अस्तावने क्षीये, आगमानुषपत्तः— आगमनी अनुपपत्ति थप्टी-अयेग थप्टी. अने ते शास्त्रार्थं अक्षेवित्रप्र्शीत नथी,—व्यक्षियारना संसवने क्षीये; अभीक्षेय पण्ड नथी;—तेना निषित्रयमानपण्डाने क्षीये. केवा होतां ते माटे कह्युं—

भव्यज्ञनधर्मप्रवर्त्तकत्वेन—ભવ્યજનના ધર્મપ્રવર્ત્ત કપણા વહે કરીતે, યાગ્ય જીવના ધર્મમાં અવતારકપણાં કરીતે, परम्परासुम्बकसाः—પરંપરાઅનુપ્રહકર, પરંપરાથી—વ્યવધાનથી અનુપ્રહકર— ઉપકારકર. કારણ કે કલ્યાભૃયાવતા લક્ષણ એવા જવાના ક્ષાયાપશિનકાદિ સ્વપરિણામ જ અનંતરપણ અનુપ્રહહેતુ છે, અને તત્હેતુતાથી (તે પરિણામની હેતુતાથી) ભગવંતા અનુપ્રહહેતુ છે. અથવા પરંપરાથી—અનુભંધથી સ્વતીર્થના અનુવૃત્તિકાલ પર્યંત સુદેવત્વ-સુમાનુષત્વ આદિ કલ્યાભુલાભલક્ષણા પરંપરાથી અનુપ્રહકેર.

भने आ ઉपरथी કહેવાનું तात्पर्यं से थयुं हे—'धातिकर्मक्षये' ज्ञानावरखु-हर्शनावरखु-भेडिनीय ने अंतराय से शार धातिकर्भना क्षय थये, ज्ञानकैवल्ययोगात्— केवलज्ञान— हर्शन इप ज्ञानकैवल्यने। योग थाय, त्यारे 'तीर्थंकर' नामकर्भना उद्यथकी तीर्थंकरनामकर्माद्यतः तीर्थंकरो तेवा प्रकारना तीर्थंकरखु स्वलावपखाओ करीने जजत्तारक तीर्थंकरनामकर्भः धर्मंतीर्थंनुं स्थापन करें छे. सूर्यं—गंद्र आहि जेम तेना तेवा धर्मतीर्थंस्थापन स्वलावपखाथी ज लेकिने प्रकाशे छे; तेम तीर्थंकर पखु तत्स्वलावपखाथी ज तत्स्वभावतया धर्मंतीर्थंना संस्थापनार्थं प्रवर्ते छे, अने

' उपन्ने वा विषने वा धुवे वा '--- ९ त्याह-०थय-ध्री०य३ प त्रिपही आहि शास्त्रार्थना प्रश्चयन थडी--- 'शास्त्रार्थप्रणयनाद्' ७ पहेशन वडे डरीने क्यात्मां ज्ञानप्रकाश रेक्षावे छे.

परंतु 'मुक्तकैवल्ये तदसंभवन' मुक्तकैवल्यमां ते। तेवा शास्त्रार्थं प्रण्यनंना असं अव छे, कारण के अशरीरताथी मुणादिना अलावे उपदेश केम घटे? अने तेवा शास्त्रार्थं उपदेशने। असं अव छे, ते। पछी परो पण् कोने मान्य करें छे अवा आजमनी पण् उपपत्ति केम थाय—'आगमानुपपत्तः'? એटले ज्ञानकैवल्यसं पन्न अवा तीर्थं कर शक्तार्थं प्रण्यनंना सं अव छे. अने आ शास्त्रार्थं पण् अकैवलिप्रण्यति नथी, कारण् के ते। ते। व्यक्तियारने।—आडाअवणा विसंवादी अर्थंना सं अव होयः अपीरुषेय पण् नथी, कारण् के तेने। हवे पछी आजण उपर निषेध करवामां आवशे.

" વાણી ગુણ પાંત્રીશ અનાપમ, અવિસંવાદ સરૂપે રે; ભવદુઃખવારણ શિવસુખકારણ, સુધા ધર્મ પ્રરૂપે રે...."—શ્રીદેવચાંદ્રજી

આમ જગતને તારનારા પરમ કલ્યાલુકારી ધર્મતીર્થનું સ્થાપન કરનારા તીર્થ કર ભગવંતો ' मन्यज्ञनधर्मप्रवर्त्तकत्वेन ' ભગ્યજનાના ધર્મ પ્રવર્ત્ત કપણા વડે કરીને પર પર-અનુગ્રહકરો परंपरानुष्रहकरा: છે; અર્થાત્ યેલ્ય જીવેલને ધર્મમાં અવતારકપણા વડે કરીને પર પરાથી ઉપકાર કરનારા છે. અથવા પર પરાથી એટલે કે અનુબ ધથી પાતાનું તીર્થ

જેટલા કાળ ચાલે તે પર્યાંત સુદેવપણું –સુમનુષ્યપણું આદિ કલ્યાણ – ભવ્યજનાના લાભ પરંપરા વડે કરીને તીર્થાં કરા પરંપરાથી અનુગ્રહહેતુ છે. અનંતર અનુગ્રહકર (Immediate) અનુગ્રહહેતુ તો જીવાના કલ્યાણ પામવાની ચાગ્યતારૂપ તીર્થં કરા લક્ષણવાળા ક્ષાયાપશમિકાદિ સ્વપરિણામ જ આત્મપરિણામ જ છે, અથવા તત્કાલીન પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુ જ છે; પણ તે પરિણામના હેતુપણાએ

डरीने अथवा अनंतर सद्गुरुना परंपर परभगुरुपणाओ डरीने तीथ डर लगवंता परंपर अनुअढडेत छे. 'भव्यजनधर्मप्रवर्त्तकत्वेन पर≠परानुबद्धकरास्तीर्थकराः।'

કારણકે જ્ઞાનકેવલ્યસંપન્ન આ સર્વજ્ઞ વીતરાગ તીર્થ કર દેવ પ્રારુષ્ધાદય પ્રમાણે સદ્-દેશના દાન વડે પરમ પરાપકાર કરતા સતા, દેહ છતાં દેહાતીત એવી કાયોત્સર્ગ— જીવ-મુક્ત દશાએ વિચરે છે. નિષ્કારણ કરુણારસસાગર એવા તીર્થ કરે દેવના આ પરમ કૃષાળુ દેવ પરમાર્થ મેઘની વૃષ્ટિ કરી, સંસારતાપથી પરમ વિધાપકાર સંતપ્ત જગનજં તુંએકને પરમ આત્મશાંતિરૂપ શીતલતા આપે છે. "લવદુ:ખવારણ શિવસુખકારણ" એવા શુદ્ધ ધર્મ પ્રરૂપી, આ લગવાન્ ધર્મ મૂર્તિ વિધાખંધુ દુષ્ટ અસાધુજનાને દુષ્ટ માર્ગ છોડાવી, ને શિષ્ટ સાધુજનાને ધર્મ પરમાર્થ માર્ગે ચઢાવી સર્વ જગત્જં તુનું પરમાર્થ હિત કરવારૂપ પરમ લાકાનુગ્રહ આચરે છે. અને સર્વ શાંકના નાશ કરનારા એવા ખરેખરા 'અશાક' ધર્મ ચકના પ્રવર્ત્ત વડે પરમ લાકાપકાર કરે છે. આવા વિધાકલ્યાણકારી વિધાવંધ અહેંત લગવંતાને દેવચાં દ્રજી-આનંદધનજી-યશાવિજયજી આદિ સંત કવિજનાએ મહાવેધ, મહાગાપ, મહામાહણ, નિર્યામક, સાર્થવાહ આદિ યથાર્થ ઉપમાઓ આપી અનન્ય ભક્તિથી એમના મહામાહણ, નિર્યામક, સાર્થવાહ આદિ યથાર્થ ઉપમાઓ આપી અનન્ય ભક્તિથી એમના મહામાહણ, નિર્યામક, સાર્થવાહ આદિ યથાર્થ ઉપમાઓ આપી અનન્ય ભક્તિથી એમના મહામાહણ, નિર્યામક, સાર્થવાહ આદિ યથાર્થ ઉપમાઓ આપી અનન્ય ભક્તિથી એમના

"લવઉપાધિ ગદ ટાળવા, પ્રલુજી છેં વૈદ્ય અમાદ રે; રત્નત્રથી ઔષધ કરી, તમે તાર્યા ભવિજન એદ રે. દેવ વિશાલ જિણંદની તમે ધ્યાવા તત્ત્વ સમાધિ રે. લવઅટવી અતિ ગહનથી, પારગ પ્રલુજી સત્થવાહ રે; શુદ્ધ માર્ગ દેશકપણે, યાંગ ક્ષેમંકર નાહ રે....દેવ. ઇત્યાદિ." —શ્રી દેવચંદ્રજી

🎚 इति तीर्थंकरत्वसिद्धि: 📙 🛭 🖁



# ૫. સ્વયંસંબુદ્ધः ' स्वयंसम्बुद्धेभ्यः ' ૫દ વ્યાખ્યાન

'સ્વયંસંબુહ્ ' પદતું પ્રયોજન; મહેશ અતુગ્રહથી બાેધવાદના નિરાસ—

१२ पतेष्यप्रत्ययानुष्रहबोधतन्त्रै: सदाशिववादिभिस्तदनुष्रहबोधवन्तोऽभ्युपगम्यन्ते, ' महेश्रानुष्रहात् बोधनियमा 'विति वचनात्, पतद्व्यपोहायाह— <sup>५६</sup>

### ' स्वयंसम्बुदेभ्यः'।

<sup>૧૨</sup>અર્થ:—એએ પણ,—અપ્રત્યયના (મહેશના) અનુગ્રહ થકી બાેધ (ઉપજે છે) એવું જેનું તંત્ર છે, એવા સદાશિવવાદીઓથી તેના અનુગ્રહથી બાેધવંતા માનવામાં આવે છે—'મહેશના અનુગ્રહથકી બાેધ-નિયમ હાેય છે' એ વચનથી,—એના નિરાકરણા**શ** કહ્યું—<sup>પક્</sup>

### ' સ્વયંસં બુદ્ધોને <sup>?</sup>'

#### વિવેચન

" સહજ સ્વરૂપે સ્વયં પ્રગટચાથી, હાલ સ્વયંભૂ ભુહ ભુઝચાથી."—શ્રીપ્રજ્ઞાવબોધ માક્ષમાળા. (સ્વરચિત)

એ લગવંતા પણ સદાશિવવાદીઓથી મહેશઅનુમહ થકી બાધવંત માનવામાં આવે છે, તેના નિરાકરણાર્થ અતે 'સ્વયાં સંખુદ 'એ ખાસ વિશેષણ મૂક્યું છે. હેતુ-નિરપેલ-નિષ્કારણ આત્મલાભપણાંએ કરીને પ્રત્યય વિનાના જે 'અપ્રત્યય' કહેવાય છે, એવા મહેશના અનુમહ થકી એટલે કે 'બાધવાગ્ય સ્વરૂપ સંપાદનલક્ષણ ઉપકાર થકી,' કૃપાપ્રસાદ થકી બાધ ઉપજે છે, એવું જેનું આગમ—તંત્ર છે, એવા સદાશિવવાદીએ —ઇશ્વરકારણકા કહે છે કે—'મહેશના અનુમહ થકી બાધ—નિયમ હાય છે.' 'મહેશાનુ પ્રદાન કહેવા છે.' 'મહેશાનુ પ્રદાન કહેવા છે.' 'મહેશાનુ પ્રદાન કહેવા છે.' 'મહેશાનુ પ્રદાન કહેવા છે.' 'મહેશાનુ પ્રત્યાન સાથ કહેવા છે.' 'મહેશાનુ પ્રદાન કહેવા છે.' બાધ સાથ કહેવા છે. એવા સાનવિશેષરૂપ બાધ, અને સદાચારપ્રવૃત્તિ અસદાચારનિવૃતિરૂપ નિયમ—એ ઇશ્વરના અનુમહ થકી નીપજે છે; અથવા ('લોધનિયમાત' એ પાઠાંતરે) ઉક્તરૂપ બાધના નિયમ—પ્રતિનિયતપશું ઇશ્વરના અનુમહ થકી નીપજે છે. આવી આ ઇશ્વરને જગતનું કારણ માનનારા ઇશ્વરવાદીની માન્યતાનું નિરસન અહી 'સ્વયંસંખુદ 'એ વિશિષ્ટ પદથી કહ્યું છે.



पश्चिका—अप्रत्ययानुग्रहवोधतन्त्रे: अग्रत्ययः अप्रत्ययः अप्रत्यः अप्रत्यः

મ્મા ભગવંતા સ્વયંસંબુદ્ધ કેવી રીતે ? તે પ્રદર્શિત કરે છે—

<sup>१३</sup>तथाभव्यत्वादिसामग्रीपरिपाकतः प्रथमसम्बोधेऽपि स्वयोग्यताप्राधान्यात्, त्रैहोक्या-धिपत्यकारणाचिन्त्यप्रभावतीर्थकरनामकर्मयोगे चापरोपदेशेन स्वयं-आत्मनैव सम्यग्वर-बोधिपाप्त्या बुद्धा--मिथ्यात्वनिद्रापगमसम्बोधेन स्वयंसम्बुद्धाः। <sup>५७</sup>

<sup>9.3</sup>અર્થ:—તથાભવ્યત્વ આદિ સામગ્રીના પરિષાકથકી પ્રથમ સંબોધ વેળાએ પણ સ્વયોગ્યતાના પ્રાધાન્યને લીધે, અને ત્રેલાકયઆધિપત્યના કારણરૂપ અચિન્ત્યપ્રભાવી તીર્થકર નામકર્મના યાત્રે, અપરાપદેશથી (પરના ઉપદેશ વિના) સ્વયં-સ્વયં-આત્માથી જ સમ્यग્-સમ્યગ્ વરબાધિપ્રાપ્તિથી बुद्धा-મિથ્યાત્વનિદ્રાના અપગમરૂપ (દૂર થવા રૂપ) સંબોધ વડે સુદ્ધો,—તે સ્વયંસંસુદ્ધ. પછ

#### વિવેચન

" પરમ ઈષ્ટ વાલ્ઢા ત્રિલુવન ધર્ણી રે, વાસુપૂજ્ય સ્વયંબુહ…."—શ્રી દેવસાંદ્રજી

આ ભગવંતા સ્વયં સંખુ કેવી ગ્રીતે ? તેનું અત્ર પ્રતિષાદન કર્યું છે: પ્રથમ તો ભગવંતનું તથાભગ્યત્વ જ એવું હતું, તેમના આત્માનું ભગ્યપણં —યાગ્યપણં જ તથા— પ્રકારનું વિશિષ્ટ હતું; અને તેને કાળ આદિ સહકારી કારણકલાપના જોગ આવી મળ્યો. આમ તથામગ્યત્વાદિસામગ્રીપરિપાક્તતઃ— સ્વ કાર્ય કરવાને સમર્થ એવી સમગ્ર કારણસામગ્રીનો પરિપાક થયો, એથી કરીને પ્રથમ સંબોધ વેળાયે પણ—' પ્રથમસમ્ગ્રોધેડપિ' પહેલી જ વાર જયારે સમ્યકત્વાદિના લાભ થયો ત્યારે પણ તેઓ સ્વયોગ્યતા પ્રાધાન્યથી સ્વયં—પોતાની મેળે સંબુહ—સમ્યગ્પણે બુહ-ગ્રાનપ્રાપ્ત થયા સ્વયં સંબુહ હતા; તો પછી તીર્થં કર લવમાં તો પરાપદેશ વિના અપ્રથમ સંબાધ વેળાયે તો પૃછવું જ શું ? એમ 'અપિ'—પણ શબ્દના અર્થ છે. અને આમ આ ભગવંતા તથાલગ્યત્વાદિ સામગ્રીના પરિપાકથી પ્રથમ સંબાધ વેળાયે પણ સ્વયં સંબુહ થયા તે 'સ્વયોગ્યતાના પ્રાધાન્યને લીધે 'જ 'સ્વયોગ્યતાપ્રધાન્યાત્વા'

पश्चिका—तथा र्शत्याहि. तथा—ते प्रकारे प्रतिविशिष्ट, भन्यत्वमेव—लव्यत क, ते तथाभन्यत्वं—तथाक्षव्यत्, आदि—आहि शण्हथी तेनाथी अन्य स्मेवा कालाहि सहकारी कारणुने। परिम्रह छे, तेषां—तेस्मेनी, सामग्री—संहति, तस्याः—तेनी, यः—के, परिपाकः—विपाक, अव्याहत स्वकार्यकरणुशित, तस्मात्—ते थेटी. प्रथमसम्बाधेऽपि—प्रथम संभित्तमां पणु, प्रथम सम्पक्षताहि लाक्षमां पणु, ते। पण्डी तीर्थं कर लवती प्राप्तिमां अपरापहेशथी अप्रथम संभित्तमां ते। पूछतुं क शुं ? स्मेम 'अपि' पणु शण्हने। अर्थं छे. स्वयं संभुद्ध स्मेम थे। मान्यतां छे. क्ष्या कारणुथी ? ते भाटे क्ष्युः—स्वयोग्यतां प्रधान्यत्—स्वयोग्यतां प्रधान्यत्—स्वयोग्यतां प्रथम भे। सम्भित्तां अर्थान हेतु छे,—'ल्यते केदारः स्वयमेव'—केदारिह क्ष्याती, केदार (क्षेत्र) स्वयमेव क्ष्यां छे, रिसाहिनी केम.

અર્થાત્ ભગવંતના આત્માની સહજ સ્વભાવરૂપ સ્વયાગ્યતા જ એવી છુત્કૃષ્ટ હતી કે એ જ તેમના પ્રથમ સંબાધમાં પ્રધાન હેતુરૂપ થઈ પડી. કેળ વગેરે કાઈ કાપે છે, છતાં 'કેળ સ્વયમેવ કપાય છે' એમ કહેવાય છે, કારણ કે કેળની કામળતારૂપ સ્વયાગ્યતાને લીધે તે કાપનું એટલું બધું સહેલું છે કે તેમાં કાપનારના વ્યાપાર ગૌણ હાવાથી તેની ગણના થતી નથી. તેમ ધાધદાતા કાઈ ગુરુ બાધ આપે છે, છતાં ભગવંતા 'સ્વયં સંખુહ થાય છે' એમ કહેવાય છે, કારણ કે ઉપાદાનરૂપ તેમના આત્માની સુલભળાધિપણારૂપ સ્વયાગ્યતાને લીધે સંખુહ થતું એટલું બધું સુકર છે, કે તેમાં ધાધદાતા ગુરુ આદિ તા સાક્ષીરૂપ સ્વલ્પ નિમિત્ત માત્ર હેલાથી તેની વિવક્ષા કરાતી નથી. અર્થાત્ ભગવંતનું ઉપાદાન જ એવું બળવાન્ હતું કે તેમાં સદ્ગુરુ આદિના સ્વલ્પ નિમિત્તથી તેમને અપ્રયાસથી સમ્યગ્ તત્ત્વદર્શનરૂપ બાધ થઈ ગયા; બાધરૂપ આત્માનું ઉપાદાન પ્રગટાવવા માટે સદ્ગુરુ આદિ નિમિત્તની અનિવાર્થ જરૂર હાઈ, સદ્ગુરૂબેધ નિમિત્તની એક જ ચીનગારી તેમના ઉપાદાનને જ્વલંત કરવા—પ્રગટાવવા—પેટાવવા માટે (To kindle, ignite) બસ હતી. આમ આ અપેક્ષાએ તેઓ પ્રથમ સંબાધ વેળાએ પણ સ્વયંસંબુદ હોય છે.

"ઉપાદાન આતમા સહી રે, પુષ્ટાલંબન દેવ....જિનવર પૂંજો! ઉપાદાન કારણપણે રે, પ્રગટ કરે પ્રભુ સેવ....જિનવર પૂંજો!" શ્રી દેવચંદ્રજી "સર્વ જીવ છે સિદ્ધ સમ, જે સમજે તે થાય; સદ્ગુરુ આજ્ઞા જિનદશા, નિમિત્ત કારણુ માંય. ઉપાદાનનું નામ લઈ, જે એ તજે નિમિત્ત; પામે નહિં સિદ્ધત્વને, રહે બ્રાંતિમાં સ્થિત "—શ્રી આત્મસિદ્ધિ

अने त्रैद्धे। इथ आधि पत्यना-त्रिक्ष वनस्वाभी पछाना कारख इप अवा अश्विन्त्यप्रकावी तीर्यक्ष नामक भीने क्यारे थे। याय छे, त्यारे ते। 'अपराप देश थीं 'परना उप देश प्रिमत्त विना क, स्वयं - आत्माथी क सम्यम् वर के। धि प्राप्ति व के करीने ते के। भिष्यात्व निद्रा द्वर थवा इप संबोध थी - आत्मक अतिथी सुद्ध है। वाथी स्वयं संसुद्ध है। य क छे. बुद्धा मिथ्यात्व निद्रापमसम्बोधन। ध. के भड़े --

આત્મસ્વરૂપના બાધ થતાં અનાદિની પરભાવમાં આત્મભાવની ભૂલ નષ્ટ થઇ, અને મિશ્યાત્વરૂપ પ્રમાદની નિદ્રા છાંડી દઇ ' સમ્યગ્ જ્ઞાનસુધારસ ધર્મ' એવા આત્મા જાગ્યા. એટલે સ્વ—પર ભાવના સહજ વિવેક પ્રગટયા, અને અંતરૃ આત્મા સંયુદ્ધ આત્માના સ્વભાવરૂપ ધર્મના સાધનમાં સ્થિર થયા. આત્માની જ્ઞાયકતા સર્વથા તાત્વિક વિકાસક્રમ આત્મસ્વરૂપ સાધ્યના આલંબનવાળી થઈ, એટલે સ્થિરપણે પ્રવહતી નિજ પરિણૃતિ નિજ ધર્મરસ સ્થાપવા લાગી—જમા કરવા લાગી. આમ સર્વ પરપરિણૃતિ રસની રીઝ ત્યાગી દઇ, નિજ આત્મ અનુભવની ઇપ્ટતા જાગી, અને આશ્રવ ભાવની ચાલ સહેજે છૂટી જઈ જાલીમ—ઉમ સંવર શિષ્ટતા પ્રગટી. અને

આમ આત્મસ્વરૂપમાં સંવૃત આત્માને સ્યાદ્વાદી એવી નિજ પ્રભુતાનું એકત્વ થતાં, શુદ્ધ આત્માના દર્શન—જ્ઞાન—ચારિત્રરૂપ નિજ રતનત્રથી ક્ષાચિકલાવે પ્રગટ થઇ; પરલાવ માંથી વ્યાવૃત્તિરૂપ પ્રત્યાહાર કરી, શુદ્ધ આત્મલાવમાં ધારણુરૂપ ધારણા ધરી, એટલે તત્ત્વાનંદી એવી પૂર્ણ સમાધિમાં લયમથી આત્મસ્થિતિ પ્રાપ્ત કરી. અને આ ક્રમે આત્મસ્વરૂપના કર્તા—લોક્તાલાવે અને તેમાં રમણુપણે અવ્યાવાધ સ્વગુણની પૂર્ણ રીતિ ધારી, એટલે આ સહજાત્મસ્વરૂપી સ્વયંસંછુદ્ધ લપ્તવંતા સહજ અકૃત્રિમ નિર્મળ જ્ઞાનાનંદને પ્રાપ્ત થયા. સંબુદ્ધ આત્માના આ તાત્વિક વિકાસક્રમ મહાગીતાર્થ દેવચંદ્રજી મહાનુનેએ અપૂર્વ લાક્ષણિક શૈલીથી સંગીત કર્યો છે—

"જગત દિવાકર શ્રી નિમિશ્વર સ્વામ જો, તુજ મુખ દીઠે નાઠી બૂલ અનાદિનિ રે લાે; જાગ્યા સમ્યગ્જ્ઞાન સુધારસ ધામ જો, છાંડિ દુજિય મિશ્યા નિંદ પ્રમાદની રે લાે. સહેજે પ્રગટયો નિજ પર લાવ વિવેક જો, અંતર આતમ ઠહેર્યો સાધન સાધવે રે લાે; સાધ્યાલં છી થઈ જ્ઞાયકતા છેક જો, નિજ પરિઘૃતિ થિર નિજ ધર્મ રસ ઠવે રે લાે. ત્યાંગીને સવિ પર પરિઘૃતિરસ રીઝ જો, જાગી છે નિજ આતમ અનુલવ ઇષ્ટતા રે લાે; સહેજે છૂડી આશ્રવ લાવની ચાલ જો, જાલમ એ પ્રગડી સંવર શિષ્ડતા રે લાે. સ્યાદ્વાદી નિજ પ્રભુતાને એકત્વ જો, ક્ષાયક લાવે થાયે નિજ રત્નત્રથી રે લાે; પ્રત્યાહાર કરીને ધારે ધારઘુ શુદ્ધ જો, તત્ત્વાનંદી પૂર્ણ સમાધિલયમયી રે લાે. અગ્યાબાધ સ્વગુઘૃની પ્રાથુ રીત જો, કરતા લાેકતા લાવે રમાલુપણે ધરે રે લાે; સહજ અકૃત્રિમ નિર્મળ જ્ઞાનાનંદ જો, દેવચંદ્ર એકત્વે સેવનથી વરે રે લાે. "

—શ્રી દેવચ'દ્રછ.



કર્મની યાગ્યતાના અભાવે તેમાં ક્રિયા તે ક્રિયા નથી, એમ યુક્તિથી પ્રતિપાદન કરે છે---

<sup>१४</sup>न वै कर्मणो योग्यताऽभावे तत्र किया किया, स्वफलात्रसाधकत्वात्, प्रयासमात्र-त्वात्, अश्वमाषादी दिक्षापन्याषपेक्षया।

सकललोकसिद्धमेतदिति नामक्ये सदाशिवानुष्रहः, सर्वत्र तत्प्रसङ्गाद्, अभव्यत्वाः विशेषादिति भावनीयं॥<sup>६८</sup>

<sup>૧૪</sup>અથ<sup>°</sup>:—ખરેખર! કમ<sup>°</sup>ની યાગ્યતાના અભાવે તેમાં (તે સ'બંધમાં) કિયા તે કિયા નથી,—સ્વક્લના અપ્રસાધકપણાને લીધે, (અને તે પણ) પ્રયાસમાત્રપણાને લીધે.—અધ-માષ આદિમાં શિક્ષા–પક્તિ (પચનક્રિયા) આદિ અપેક્ષાએ.

આ સકલ લાકને સિદ્ધ છે. એટલે અભવ્યમાં સદાશિવના અનુત્રહ ન હાય,—સવ<sup>°</sup>ત્ર તેના પ્રસંગને લીધે, (અને તે પણ) અભવ્યત્વના અવિશેષને લીધે,—એમ ભાવવા યાત્ર્ય છે. <sup>પડ</sup>

#### વિવેચન

"તુજ કરુણા સહુ ઉપરે રે, સરખી છે મહારાજ! પણ અવિરાધક જીવને રે, કારણ સફલા થાય....ચંદ્રાનન જિન!"

- श्री हेवचंद्रल

हेवे महेशनी अनुअहिशा थड़ी कांध-नियमनी वात हैम घटती नथी? तेना भुक्षासे। हरे छे—'न व कर्मणो योग्यताऽमावे तत्र किया किया।' 'हर्म नी याज्यताना अक्षावे तेमां हिया ते हिया नथी.' એटले है महेशनी हर्मिया अक्षावे अनुअहिशानी हेतुलून सेवी छवनी तथाइप परिखृति स्वकावइप हिया ते हिया नथी। योज्यता क ले न हाय, ते। सहाशिवनी अनुअहाहिङ हिया ते अरेभरी हिया क नथी, पश्च हियाकास क छे. हारख है स्वफलाप्रसाधकस्वात ते छोधाहि छष्ट स्वश्वनी प्रसाधक थती नथी, सेटले ते हियानुं प्रयासमात्रपखं होय छे-प्रयासमात्रस्वात. आना समर्थनमां अत्रे 'अधिशक्षा—भाषपहित' आहि देशंत घटे छे,—अश्वमावादी शिक्षापत्रयाद्यपेक्षया. गमे तेवी अधिशक्षा, केनामां योज्यता नथी सेवा अरियल घोडामां निष्टल-प्रयासमात्र इत्वइप थाय छे. हेारडु मगने प्रधावा माटे गमे तेटली प्रथान हिया पश्च निष्टल प्रयासमात्र इत्वइप थाय छे.

पश्चिका—न वै-ध्यादि न वे-न क, कर्रमण:—डर्भनी, क्वियाविषयी डर्भ-डारडनी अभ अर्थ छ, योग्यताऽभावे—थे।अताना अकावे, क्वियाति विषयताथी परिखृति स्वकावना अकावे, क्वियाने, क्विया—सद्दक्षिव अनुप्रद्धादिक क्विया, क्विया—क्विया—क्विया—सद्दक्षिव अनुप्रद्धादिक क्विया, क्विया—क्विया—क्विया—क्विया—सद्दक्षिव अनुप्रद्धादिक क्विया—क्विया—क्विया—क्विया—सद्दक्षिव अनुप्रद्धादिक क्विया—स्वक्ष्यात्—स्वक्ष्याः—स्वक्ष्यात् सीधे, अक्विथित अधिक्षयित अधिक्षयित अप्रसाधकप्रसाधकप्रसाधकर्मात् अथित अधिक्षयित अधिक्षयित अधिक्षयाः—क्वियाना अथास्याव्याच्याः—क्वियाना अथास्याव्याः—क्वियाना अथास्याव्याः—क्वियाना अथास्याव्याः—क्वियाना अथादिक अधिकार्यः अधिकार्य

सकललोकसिद्धमेतद् — आ-िक्यानं प्रयासभात्रपाखं सडल सीडने सिद्ध छे. असे अपरडत्ं क क्रियानं आभ अधियापाखं हो, पण् सहाशियडत्ं क क्रियानं न होय, तेना अधिन्त्यशक्तिपाण्नं सीधे, अभ आशंक्षीने कह्यं:—इति-अभ, क्रमंना येाव्यता लावे क्रियानं क्रियानं क्रियापाखं अधानिक अने सार्वत्रिक अने सार्वत्रिक अने सहाशियने। क्रियानं क्रयानं क्रियानं क्रयानं क्रियानं क्

ઇત્યાદિની જેમ, અનુગ્રહિકિયાની હેતુબૂત એવી જીવની પરિણતિસ્વભાવરૂપ તથારૂપ યેાગ્યતા ન હાેય તાે મહેશની (ઇશ્વરની) ગમે તેવી અનુગ્રહિકિયા પણ કાર્ય કારી થતી નથી, નિષ્ફળ પ્રયાસમાત્ર ફલરૂપ થઈ પડે છે. અતમ ચાેગ્યતાના અભાવે ક્રિયાનું પ્રયાસમાત્રપણું સકલ લાેકને સિદ્ધ છે, પ્રતીત છે. એટલે કલ્પિત ઇશ્વરની કલ્પિત અનુગ્રહિકિયાની નિષ્ફળતા બાબત વિશેષ પ્રમાણની જરૂર નથી.

ત્યારે કાઈ કહેશે કે આમ બલે બીનાએ કરેલી કિયાનું અકિયાપણું હાે, પણ સદાશિવે કરેલી કિયાનું અકિયાપાર્શન હાય, કારણ કે તે ઇશ્વરનું તા અચિન્ત્યશક્તિપાર્શ છે. તેના ઉત્તર એ છે કે - કર્મની યાગ્યતાના ભાવ-દાવાપણ દાય તા જ કિયાનું કિયાપણ હાય–આ એકાન્તથી સર્વજા લાગુ પડતા નિયમ ઉપરમાં કહ્યું તેમ સકલ લાેકને સિદ્ધ છે; એટલે અભવ્યમાં—મુક્તિને અયેાગ્ય પ્રાણીમાં સદાશિવના અતુમહ ન હાય. કારણ કે જો જીવની સ્વયોગ્યતા વિના પણ સદાશિવના અનુમહ હાય. તા અભબ્યમાં સદાશિવ અભબ્યપણાના અવિશેષથી તેના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય, એટલે કે અનુત્રહ ન હોય ઇ૦ મુક્તિગમનઅયાગ્યપણારૂપ અભગ્યત્વના અવિશેષથી —તફાવત વિના તેને અલબ્યમાં પણ અનુમહ કરવા પડે. કારણ કે યાગ્યતા विना क की अनुअद थता है य ती ते अहेवाता ध्वर पक्षपात अरी, अव्य-अक्षव्यना ટાળા પાડી, એકના અનુગઢ કરે ને બીજાના નહિં, એમ બને નહિ. માટે તે તે જીવની પાતાની ચાગ્યતા જ કાર્યકારિણી છે એટલે અનુગ્રહ કરનાર એવા કાઈ કલ્પિત કર્ત્તારૂપ ઇશ્વરનું પ્રયોજન છે નહિ**ં ને** તેવી કલ્પનમાં કંઈ સાર નથી. છતાં અપેક્ષાવિશેષે ઇશ્વરના અનુગઢ માનવા જ હાેય તાે શુદ્ધ વીતરાગ આત્મા એ જ ઇધર છે, તેને તાે સર્વત્ર સમબુદ્ધિ જ હોંય, ને તેની કરુણા તા સર્વ છવ પર એકસરખી જ હાય; પણ જે આત્મસ્વરૂપના લક્ષ ચૂકવાર્ય વિરાધના ન કરે એવા અવિરાધક જીવને જ, આરાધકપણારૂપ સ્વયા ગ્યતાને લીધે જ, તે શુદ્ધ આત્મારૂપ ઇશ્વરની કરુણા—અનુપ્રહતા સફળ થાય છે, એમ પાતાના અહંકાર-સ્વચ્છંદાદિના વિલાપનાર્થ આરાપિત—ઉપયસ્તિ રીતે કહેા તા તેમાં આધ નથી. આમ આત્માની સ્વયોગ્યતા જ સર્વત્ર ફલહેતુ છે એ સારભૂત તત્ત્વ પરિભાવન કરવા યાગ્ય છે.



તીર્યં કર-- અતીર્યં કરતા એાધિએદ પશુ ન્યાવ્ય જ છે, એમ કહે છે--

१५ बोधिभेदोऽपि तीर्थकरातीर्थकरयो न्याय्य एव। विद्याब्टेतरफलयो: परम्पराहेत्वोरपि भेदात, पतदभावे तक्षिशिष्टेतरत्वानुपपत्ते:।

भगवद्वोधिलाभो हि परम्परया भगवद्भावनिर्वर्तनस्वभावो, न त्वन्तकृत्केवलिखोधि लाभवदत्तस्वभावः, तद्वत्ततत्तद्भावासिद्धेरिति, तत्तत्कल्याणाक्षेपकानादितयाभन्यताभाज पते। इति स्वयंसम्बुद्धत्वसिद्धिः॥ ५॥ <sup>५९</sup> <sup>૧૫</sup>અથ': – તીર્થ'કર—અતીર્થ'કરના બાેધિભેદ પણ ન્યાવ્ય જ છે,—વિશિષ્ટ-અવિશિષ્ટ એ બે ફલના પર'પરા હેતુઓના પણ ભેદ છે માટે, એના અભાવે તેના વિશિષ્ટિપણા– અવિશિષ્ટપણાની અતુપપત્તિ છે માટે,

કારણ કે ભગવંતના બાધિલાભ સ્કુટપણ પર પરાથી ભગવદ્દભાવના નિર્વત્તન (સર્જન) સ્વભાવવાળા છે, પણ અન્તકૃત કેવલીના બાધિલાભની જેમ અતત્સ્વભાવી નથી,—તેની પેઢે તેના થકી તદ્દભાવની અસિદ્ધિ છે માટે. એટલે તે તે કલ્યાણના આક્ષેપક (આકર્ષક) એવા અનાદિ તથાભગ્યતા ભાવના ભાગી એએ! છે. એમ સ્વયંસંખુદ્ધત્વની સિદ્ધિ છે. <sup>પેટ</sup>

🎚 ઇ તિ સ્વયંસંભુદ્ધત્વસિદ્ધિ ॥ ५ ॥

#### વિવેચન

"સ્વામી રવયંપ્રસને જાઉં ભામણે, હરખે વાર હજાર;
વસ્તુ ધર્મ પૂરણ જસુ નીપના, ભાવ કૃષા કિરતાર. સ્વામીને'—શ્રી દેવચાંદ્રજી હવે 'વરબાધિની પ્રાપ્તિથી' એમ જે કહ્યું હતું, તેની સિદ્ધિ અર્થે કહ્યું— 'बोधिमेदोऽपि तीर्थकरातीर्थकरयोन्यांच्य पव'—' તીર્થકર—અતીર્થકરના ખાધિલેદ પણ ન્યાય્ય જ છે.' સમ્યક્ત્વાદિ માસમાર્ગલેદ પણ યુક્તિયુક્ત જ છે, તા તીર્થકર—અતીર્થકરના પછી તદાશ્રયી વિભૂતિ આદિની વાત તા દ્વર રહા, એમ 'અપિ' બાધિલેદ પણ શબ્દના અર્થ છે. આ તીર્થકર—અતીર્થકરના બાધિલેદ અંગે યુક્તિ આ પ્રકારે—વિશિષ્ટ ફલ અને તેથી ઇતર અવિશિષ્ટ ફલ એ બન્નેના પરંપરાહેતુઓના પણ લેદ હોય, તા પછી અનંતર હેતુઓના લેદનું તા

पञ्जिका—वरशेषिनी अभितथा स्रेभ इह्युं, तेनी सिद्धि स्थे इह्युं — स्रोधिमेदोऽपि —शेषिभे६ पश्च, सम्यक्ष्त्वाहि भेक्षमार्शकेह पश्च, तहाश्चयी विभृति स्थाहिना केहनी वात ते। दूर रहे।, तीर्थकरा-तीर्थकरयोः—तीर्थं कर ने स्थतीर्थं करने।, न्याच्य पत्च-न्याय्य ०, युक्तियुक्त ० छे. युक्ति ० कहे छे-

विशिष्टेतरफ छयो: परम्पराहेत्वोरिष – विशिष्ट ६ ६ ६ भने धितर (अविशिष्ट) ६ ६ ता परंपराहेतुना – व्यविश्व १ १ भने १ अपि अनंतर कारख्नुं ते। पूछ्तुं अ श्रुं अभ १ अपि १ पष्ट् शण्डते। अर्थ छे. मेदात – लेक्षी, परस्पर विशेष्यी, क्या कारख्यी है ते भाटे क्खुं — पतदभावे आना असावे, परंपरा हेतुओना से असावे. तिहिशिष्टत्तरत्वानुपपते: तस्य — तेनं ६ ६ असावे विशिष्टत्वं — विशिष्टत्वं अने इतरत्वं — धितरत्व — अविशिष्टत्वं त्योः — ते अन्तेना अयोगात् अयोगात्

भगवद्बोधिलाभ:—सगवत्ने। भोधिसास, परम्परया—पर'पराथी, भनेक स्वव्यवधानथी, भगवद्भावित्र्वत्तंनस्वभावः—सगवद्भावित्र्वत्तंनस्वभावः—सगवद्भावित्र्वत्तंनस्वभावः—सगवद्भावित्र्वत्तंनस्वभावः—सगवद्भावन्त्रिक्षंक्षयः व्यतिरेक्ष क्ष्यो—न तु—न पुनः, अन्तकृत्केवलिषोधिलाभवत्—अन्तकृत्-मरुदेवी आहि क्ष्विता। भोधिसासनी रूभ, अतत्स्वभावो—अतत्रवसावी, सगवत्साव अनिवंत्रंन स्वसावी. ये पशु केवी रीते १ ते भारे कृष्यं—तद्भव्यत्ने रोते क्षेप्र, अन्तकृत् केविता। भोधिसासादिनी रूभ, तता—तेन। यथा, तीर्थंकर भोधिसास्य यथा, तद्भावासिद्धः—तद्दसावनी—तीर्थंकरसावनी असिद्धिने सीधे. ॥ इति स्वयंसम्बुद्धत्वसिद्धिः॥

પૂછવું જ શું ? એમ ' અપિ '—પણ શબ્દથી સૂચબ્યું છે. ' विशिष्टेतरफल्लयोः परम्परा-हेत्वोरिप भेदात्।' કારણ કે અનંતર—પરંપર હેતુઓના એવા જો લેક ન હાય, તા તેના વિશિષ્ટપણા—અવિશિષ્ટપણાની અનુપપત્તિ દ્વાય,—पतदभावेत ब्रिशिष्टेतरस्वामुपपत्तेः. તેના ક્લના વિશિષ્ટપણા અને અવિશિષ્ટપણા એ અન્નેના યાગે ઘટે નહિં; અર્થાત વિશિષ્ટ-અવિશિષ્ટ હેતુલેક વિના વિશિષ્ટ-અવિશિષ્ટ ક્લલેક સંભવે નહિં.

क्येटि क भगवद्वोधिलामो हि लगवंतने। भिधिताल स्कुट्रपण्णे परंपराथी लगवर् लावना निर्वर्तन (सर्कन्ं) स्वलाववाणा छे, पण्णंपरया भगवद्भावनिर्वर्तनस्वभावः, लगवद्भाव नीयकववाना स्वलाववाणा छे; पण्ण भरुदेवी माता भाहि ' अन्तकृत् हेवितना भिधितालनी केम अतत् स्वलावी नथी, न स्वन्तकृतकेषिकोधिलामवदतत्स्वभावः, ते लगवद्भाव निर्धं नीपकववाना स्वलाववाणा, नथी, अत्रणु हे 'तक्रत' तेनी पेठे—अन्तकृत हेवितना भिधितालाहिनी केम 'ततः' ते तीर्थं हर भिधितालयही, तद्भावनी—अन्तकृत् हेवितना भिधितालाहिनी केम 'ततः' ते तीर्थं हर भिधितालयही, तद्भावनी—अन्तकृत् हेवित्तावनी असिदि छे, भाठे.—'तद्भावासिद्धः' आम लगवंतना भिधिताल तीर्थं हर लावनुं सर्कंन हरनारा होवाथी तथाप्रहारे विशिष्ट छे, पण्ण ळवनना अंते के हेवद्यान पाभी भाक्षे काय छे स्थेवा अन्तकृत् हेवितना भिधिताल तीर्थं हर लावनुं सर्कंन हरनारा निर्धे होवाथी अविशिष्ट छे. आम तीर्थं हरना विशिष्ट-अविशिष्ट भिधितेह सिद्ध थाय छे.

એટલે तत्तत्कल्याणाक्षेपक—તે તે કલ્યાણપરંપરાના 'આફ્ષેપક '—આકર્ષક— ખેંચી આદ્યુનાર એવા अनादितयामञ्चतामाज पते 'અનાદિ તથાભવ્યતા ભાવના ભાગી ' એ તીર્થકરા છે; અર્થાત્ તીર્થકરાના આત્માની અનાદિ જ એવી કે ઈ તથાપ્રકારની વિશિષ્ટ 'તથાભવ્યતા '—આત્મસ્વભાવયાગ્યતા છે, કે તે તે તે કલ્યાણપરંપરાને ખેંચી લાવી તેમની પાસે ઉપનત કરે છે, હાજર કરે છે. એમ સ્વયં સંખુદ્ધપણાની સિદ્ધિ છે.

॥ इति स्वयंसंबुद्धत्वसिद्धिः ॥ ५ ॥



એમ સ્તાતવ્યસંપદ્ની જ પ્રધાન એવી સાધાર**ણ-અસાધારણરૂપ હેતુ**સંપદ્ કહી, એમ ઉપસંદાર કરે છે—

<sup>१६</sup>पवमादिकर्तृणां तीर्थकरत्वमन्यासाधारणस्वयंसम्बोधेनेति स्तोतध्यसम्यद पत्र प्रधाना साधारणासाधारणरूपा हेतुसम्पदिति ॥२॥ <sup>६०</sup>

<sup>૧૬</sup>અર્થ:—એમ આદિકર્તાઓતું તીર્થકરપ**ણું અ**ત્યને અસાધાર**ણ એવા સ્વયંસંયોધ** વડે કરીને છે, એમ સ્તાતવ્યસંપદ્ની જ પ્રધાન એવી સાધારણ-અસાધારણક્ર્યા હેતુસંપદ્

#### વિવેચન

" અનંતજ્ઞાની હૈા અનંતદર્શની, અનાકારિ અવિરુદ્ધ; લાકાલાક હૈા ગ્રાયક સુહંકરૂ, અનાહારી સ્વયંબુધ."

--- શ્રી દેવચ'દ્રજી

એમ—ઉક્ત પ્રકાર વિવરી ખતાવ્યું તેમ, જેએ આત્માદિગામી જન્માદિ अપંચના आદિકરા છે आदिकर्तृणां એવા આ અહીંત ભગવંતાનું શુદ્ધ આત્મધર્મકૃપ તીર્થનું સ્થાપન કરવારૂપ તીર્થકરપણું तीर्थकरत्वं અન્યને અસાધારણ (સાધારણ નહિં એવા) સ્વયંસંબાધ વડે કરીને છે. अन्यासाधारणस्वयंसम्बोधन.

આમ આદિકરપણા વડે અન્ય જીવાને સાધારણ અને સ્વયંસંખુહ—તીર્ધ કરપણા વડે અન્ય જીવાને અસાધારણ એવી પ્રધાન હેતુસંપદ્દ દર્શાવી, સ્તાતિવ્યસંપદ્ની જ પ્રધાન એવી સાધારણ–અસાધારણરૂપા હેતુસંપદ્દ કહી.

॥ इति प्रधाना साधारणाधारणरूपा हेतुसम्पद् ॥ २ ॥



१. पार्धतर-तीर्थकरत्वेनान्या.

# તૃતીય અધિકાર સ્તોતવ્યસંપદ્ની જ અસાધારણ હેતુસંપદ્

## ૬. પુરુષોત્તમઃ 'पुरुषोत्तमेभ्य‡' પદ વ્યાખ્યાન

'પુરુષોત્તમ' પદનું પ્રયોજનઃ સર્વ'સત્ત્વએવંભાવવાદી બૌહવિશેષોના નિરાસ—

१ पते च सर्वसस्वेवंभाववादिभि बौँद्धविशेषैः सामान्यगुणत्वेन न प्रधानतयाऽङ्गीकियन्ते 'नास्तीद्द कश्चिदभाजनं सत्त्वः' इति वचनात, तदेतन्निराचिकीर्षयाऽऽह ॥ ६१

## ' पुरुषोत्तमेभ्यः '

<sup>૧</sup>અર્થ`:—અને એએા—સર્વ સત્ત્વાેના એવંભાવવાદી ખૌદ્ધવિશ્વેષી સામાન્યગુણપણાએ કરીને પ્રધાનતાથી અંગીકાર કરવામાં આવતા નથી,—՝ અહીં કોઇ સત્ત્વ અભાજન નથી ' એ વચનથી,—તેથી આના નિરાકરણ કરવાની ઇચ્છાથી કહ્યું—<sup>દુર્</sup>

## ' પુરુષાત્તમાને '

#### વિવેચન

" પરમ પુરુષ પ્રભુ સદ્દગુરુ, પરમ જ્ઞાન સુખ ધાય; જેશું આપ્યું લાન નિજ, તેને સદા પ્રણામ…." શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજી.

पश्चिका—सर्वसस्य धत्यादि. सर्वसस्यानां—सर्व सत्तेति।, निभिक्ष छवेति।, एवंभावं — अवंक्षाव, विवक्षित ॐ अध्यादे, वदन्तीत्येवंशीलाः—वदे छे ॐवं शीक्ष छे ॐओतुं, तै:—ते, बौद्धविशेषेः—भौद्धविशेषे।थी, सौगतकेदेाथी. वैक्षाधिक्षेथी ॐभ समज्य छे,—तेओना क निरुपयरित अश्वित्वना अश्युपगमने क्षीधे.

सामान्या:—सामान्य, साधारण, गुणा:—परे।पडरण्इ गुण्डा, वेषां—छे केंग्रीना, ते तथा—ते तथा, सभान्य गुण्ड, तद्भावस्तत्वं—तेनी काय ते तत्त्र, सामान्यगुण्ड, तेन—तेना वडे डरीने, न—न क, प्रधानतया—प्रधानताथी, अतिशादिताथी अङ्गीकियन्ते—अंगीडार डराता, भानवामां आवता. ड्या डारण्यी ? ते माटे डर्डुं:—नास्ति—छे नर्डि, निद्यमान नथी, इह—अडीं, ले।डमां, किखित्—केंछि, नर-नारडाहि, अभाजनम्—अकाव्यन, अपात्र, अये।व्य ओम अर्थ छे, सत्त्वः—सत्व, प्राण्डी, इति वचनात्—अेवा वयनथी, ओवंश्य आपत उपहेश्यी, पुषोकत्तमेम्यः—पुरुषोत्तमेने.

અને આ ઉપરાક્ષ્ત વિશેષણા જેને ઘટાવ્યા તે આ અર્ક્ડ લગાવંતા, સર્વ સત્ત્વાના એવં ભાવવાદી બૌદ્ધવિશેષાથી પ્રધાનપણ અંગીકાર કરવામાં આવતા નથી; તેના નિરાકરણાર્થે અત્રે ' પુરુષોત્તમેમ્ય: '—પુરુષોત્તમાને એ ખાસ વિશેષણ મૂક્યું છે. સર્વ સત્ત્વાના— સર્વ જવાના એક સરખાપણારૂપ એવા એક પ્રકારના ભાવ છે, એમ વદનારા આ 'સર્વ સત્ત્વ-એવં ભાવવાદી ' બૌદ્ધવિશેષા (વૈભાષિક બૌદ્ધો) કહે છે કે—'અહીં લોકમાં કાઈ પણ સત્ત્વ. પ્રાણી અભાજન નથી,' અર્થાત્ અપાત્ર અયોગ્ય નથી. એટલે સામાન્યગુણપણાએ કરીને સર્વ જવને સમાન યાગ્યતાવાળા માનતા હાવાથી તેઓ કાઈના પ્રધાનપણ, અતિશાયિપણ, ચિદયાતાપણ સ્વીકાર કરતા નથી. આ તેઓની માન્યતાનું નિરસન અત્રે 'પુરુષોત્તમ' એ વિશિષ્ટ પદથી કર્યું છે.

Ŷ

पुरुषोत्तम डेवा अधारे ! ते दर्शांवे छे-

रपुरि शयनात् पुरुषाः—सत्त्वा पत्र, तेषां उत्तमाः—सहजतथाभन्यत्वादिभावतः प्रधानाः पुरुषोत्तमाः । तथादि—

आकालमेते परार्थव्यसनिन, उपसर्क्कानीकृतस्वार्था, उचितक्रियावन्तः, अदीनभावाः, सफलारभिषणः, अद्दानुशयाः, कृतज्ञतापतयः, अनुपद्दतिचत्ताः, देवगुरुबहुमानिनस्तथा गम्भीराशया इति।

न सर्व पर्वविधाः, खुडुङ्कानां व्यत्ययोपलक्धेः, अन्यथा खुडुङ्काभाव इति । <sup>६३</sup>

રેઅર્થ :—પુર્માં શયત થકી પુરુષા-સત્ત્વો જ, તેઓમાં ઉત્તમ—સહજ તથાભવ્યત્વાદિ ભાવથકી પ્રધાન તે પુરુષાત્તમાં. તે આ પ્રકારે :—

આકાલ એએા પરાર્થ'વ્યસની, સ્વાર્થ'ને ઉપસર્જન (ગૌણ) કરનારા, ઉચિત કિયાવ'ત, અદીન ભાવવાળા, સર્લાર'ભી, અદઢ અનુશયવાળા, કૃતરૂતાપતિ, અનુપહૃત ચિત્તવાળા, દેવગુરુખહુમાની, તથા ગ'ભીર આશયી એવા હોય છે.

સર્વ<sup>°</sup> એવા પ્રકારના નથી હોતા,—ખુક કોના (ઠોલીઆઓના ) વ્યત્યયની (વિપરીત ભાવની) ઉપલબ્ધિ છે માટે,—અન્યથા ખુક કોના અભાવ હોય.<sup>૬૨</sup>

प्रक्षिका—अहढानुरायी इति अहढ:—અદઢ, અપકારી પ્રત્યે પણ અનિબિડ, अनुराय:— અનુશ્ય, અપકાર સુદ્ધિ, येषां—છે જેઓના, ते तथा—ते तथा, અદઢાનુશયવાળા.

न सर्व ध्रेयादि न—नेथ, सर्व पव—सर्व थ, सरवाः—स्रतो, पर्वविधाः—अविधि, अवि अधारना, लाविलगवहलाववाणा सत्त्व समा. ध्या धारख्यी ? ते माठे अह्यु—खुडुङ्कानां—भुडु है।ना, सम्यक् शिक्षा अनिहींनी, व्यत्ययोपल्डच्ये —व्यत्यय ઉपलिधिते लीधे, अधूनथी विपरीत अ्जुना दर्शनिते लीधे. व्यतिरेक अह्यो—अन्यथा— कि तो, अधूनथी अ्जुपैपरीत्यना अलावे, खुडुङ्काभावः— कित लक्षण्वाणा भुडु है।ने। अलाव है।य, न्रवलक्षण्वाण भुडु है।ने।

#### વિવેચન

" પરમ પુરુષ પરમાતમાં, પરમેશ્વર પરથાન…લલના; પરમ પદારથ પરમેષ્ટિ, પરમદેવ પરમાન…લલના…શ્રીસુપાસ."શ્રી આનંદઘનજ

पुरुषेत्तम खेटले शुं १ पुर्मां—शरीरमां शयन करे ते पुरुषेत, सत्त्वेत कर, तेक्शेमां ७त्तम ते पुरुषेत्तमा. अर्थात् तथाप्रकारना सङ्क स्वलावयेत्व्यताइप तथालव्यत्वाहि लाव थडी प्रधान ते पुरुषेत्तमा. सहजत्याप्रव्यत्वादिभावतः प्रधानाः पुरुषोत्तमाः ते आ प्रकारे—आकालमेते परार्थव्यसनिन, उपसर्ज्ञानीकृतस्वार्था। ई. क्रांगनी आहिथी मांडीने खेळा परार्थव्यसनी—परापकारना अधाली, स्वार्थने गौलु करनारा, ७थित क्रिया आवरनारा, अदीन लाव धरनारा, सक्दारंभी, अद्दे अनुशयी—अपकारी प्रत्ये पृष्टु दे आढ रोष निक्षं राजनारा, कृतज्ञताना स्वासी, अनुपद्धत—अक्षंकित वित्तवाणा, देव-भुरु प्रत्ये पहुमान धरनारा, तथा गंभीर आश्यवाणा द्वाय छे.

પણ સર્વે'ય सत्त्वे। એવા પ્રકારના એટલે કે તે ભાવિભગવદ્ભાવવાળા સત્ત્વે। સમા નથી હોતા, કારણ કે ' खुडुङ्कानां व्यत्ययोगलब्धे: ।' ' ખુડું કાના વ્યત્યયની ( વિપરીત

ભાવની ) ઉપલબ્ધિ છે, માટે.' અર્થાત્ સમ્યક્ શિક્ષા અનહે— 'ખુડું કે!'ના અચેગ્ય એવા 'ખુડું કે!ના '—જડસુ ઠે!લીઆએ!ના પ્રકૃતથી વિપરીત વિપરીત ભાવ ગુણે!નું (દે!ષોનું) પ્રત્યક્ષ દર્શન થાય છે માટે. જેમકે—તેએ! પરાર્થની ઉપેક્ષા કરનારા, સ્ત્રાર્થને પ્રધાન કરનારા, અનુચિત કિયા ,

આચરનારા, દીન ભાવ ધરનારા, નિષ્ફલારંભી, દેઢ અનુશયી—મહા રાષીલા ખારીલા, કૃત<sup>દ</sup>નતાના સ્વામી, ઉપહત—કુંઠિત ચિત્તવાળા, દેવ—ગુરુના અખહુમાની, તથા અગંભીર— કુલ્લક આશયવાળા પ્રમટ દેખાય છે. નહિં તો આમ પ્રકૃતથી વિપરીત ગુણના અભાવ હાય તો ઉક્ત લક્ષણવાળા 'ખુડું કાના '—શિક્ષાને અયાગ્ય ઠાલીઆઓના અભાવ હાય. અને આ ખુડું કાે—ઠાેલીઆએ નથી એમ નથી, કારણ કે સવે અવિગાનથી એકી અવાજે તેના સ્વીકાર કરે છે.

અને આમ આ વિચિત્ર જગત્માં જવાનું સહજ સ્વાભાવિક યાગ્યતારૂપ તથા— ભબ્યત્વ વિચિત્ર—નાના પ્રકારનું હાેય છે, એ ઉપરથી ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની યાગ્યતાવાળા સત્ત્વાનું અસમાનપહ્યું સિદ્ધ થાય છે, અને ઉત્તમ યાગ્યતાવાળા સત્ત્વાનું પુરુષોત્તમપહ્યુ પહ્યુ સ્વયં સિદ્ધ થાય છે.

Ŵ

અત્રે દર્શત: અશુદ્ધ જત્ય રતન પણ અજત્ય રતન સાથે સમાન નયી—

<sup>३</sup>नाशुद्धमपि जात्यरत्नं समानमजात्यरत्नेन, न चेतरदितरेण, तथा संस्कारयोगे सत्युत्तरकालमपि तद्भेदोपपत्तः। न हि काचः पद्मरागीभवति जात्यनुच्छेदेन गुणप्रकर्षान् भावात्॥<sup>६३</sup> <sup>3</sup>અર્થ :—અશુદ્ધ જાત્ય રત્ન પણ અજાત્ય રત્ન સાથે સમાન નથી, અને ઇતર ઇતર સાથે (સમાન નથી);—તથાપ્રકારે સંસ્કાર ધાગ સતે ઉત્તરકાળે પણ તે બન્નેના **લો**દની ઉપપત્તિ છે માટે. કાચ ખરેખર! પદ્મરાગ થતા નથી,—જાતિના અનુ<sup>ર</sup>છેદથી ગુણપ્રકર્ષના અભાવ છે માટે. <sup>53</sup>

#### વિવેચન

"तेजः स्पुरन्मणिषु याति यथा महत्वं, नैवं तु काचदाकले किरणाकुलेऽपि ॥"—श्री ભक्षाभरस्तोत्र

અત્રે કાઈ કહેશે કે—તીર્થં કરપણાના હેતુને લીધે બાંધિલાલ પરત્વે લગવંતાની અન્ય સાથે અસમાનતા લહે હો, પણ બીજી અવસ્થામાં અસમાનતા કેમ ઘટે ? તેનું સમાધાન અત્રે જાત્ય—અજ્ઞત્ય રત્નની પ્રતિવસ્તૂપમાંથી બતાવ્યું છે— અશુદ્ધ જાત્યરત્ને પણ નાશુદ્ધમિ ज्ञात्यरत्નં समानमज्ञात्यरत्नेन ! न चेतरदितरेण ! અજ્ઞત્યરત્ન માથે 'અશુદ્ધ જાત્ય રત્ન (પદ્મરાગાદિ) પણ અજ્ઞત્ય રત્ન (કાચાદિ) સમાન નથી સાથે સમાન નથી' હોતું, (તો પછી શુદ્ધ તો સમાન કથાંથી જ હોય ? એમ 'અપિ'-પણ શબ્દથી સ્થવ્યું છે); અને ઇતર—અજ્ઞત્ય રત્ન જ્ઞાત્ય રત્ન સાથે સમાન નથી હોતું. કારણ કે તથાપ્રકારે અશુદ્ધ અવસ્થામાં અસમાનતા સતે શુદ્ધિના ઉપાયરૂપ ક્ષાર—માટી-પુટપાક આદિના સંસ્કારયાએ ઉત્તરકાળે પણ તે બન્નેના—જ્ઞત્ય અજ્ઞત્ય રત્નના લેદની ઉત્પત્તિ છે, જ્ઞત્ય અજ્ઞત્ય રત્નનો લેદ ઘટે છે.

ખરેખર! ગમે તેટલા સંસ્કારયાએ પણ કાચ પદ્મરાગ અનતા નથી, 'न हि काचः पद्मरागीमवित ।' કારણ કે કાચ આદિ જાતિના અનુ એદે કરી ગુણપ્રકર્ષના અભાવ છે માટે, जात्यनु च्छेदेन गुणप्रकर्षामावात; અર્થાત કાચ આદિની જાતિના ઉચ્છેદ (ઉલ્લંઘન) થતા નથી, કાચ કાચ મટી જતા નથી અને તેને ગમે તેટલા ઘસી ઘસીને ચકચકિત કરો

पश्चिका—न-त क, अशुद्धमिष—अशुद्ध पथ्, भवश्यत पथ्, जात्यरतं— कत्य रतं. पद्मरागिहि, समानं —सभान, तुर्य, अज्ञात्यरत्नेन — अक्तार्य रतं साथे, अय साहि साथे. शुद्ध तेनी सभान होतुं क नथी, अभ 'अपि'-पथ् शण्हने। अर्थ छे. न चेतरद्— अने धतर, अक्तार्य रतं, इतरेण— धतर साथे, कात्य रतं साथे. अथा अरुद्ध अपरथार्थ असभानता सते, संस्कारयोगे—संश्वारयोगे, शुद्धिना छपायइप क्षार—भाटी—पुटपाड संयागे, उत्तरकालमिष— छत्तर अले पश्च, ते। पथ् पूर्व अले तो पूछ्वं क शुं शे अभ 'अपि'-पथ्यने। अर्थ छे. तद्भेदोपपत्ते:—तेना केदनी छपपत्तिने वीधे. ने अन्तेना कात्य-अक्ताय रतना असादश्यधटनथी केद छपपति (छे). ते क कावे छे—

न हि काचः पद्मरागीभवति—કાચ પદ્મરાગ થતા નથી, સંસ્કારયાએ પણ એમ સમજાય છે. હેતુ ક્લોઃ—ज्ञात्यनुच्छेदेन—જાતિઅનુચ્છેદથી, કાચ આદિ સ્વભાવના અનુલ્લંધન વડે કરીને, गुणप्रकर्षाभावात्—યુષ્ પ્રકર્ષના અભાવને લીધે, ક્રાન્તિઆદિ યુણાના વૃદ્ધિઅભાવને લીધે.

તો પણ તે કાન્તિ આદિ ગુણની વૃદ્ધિના પ્રકર્ષ પામતા નથી. ગમે તેટલા સંસ્કાર અથવા 'गुणवक्षभावात' (?) એ પાઠ લેતાં બીજ રીતે ઘટાવીએ તે ધાગે કાચ પદ્મરાગ જાતિના અનુ-છેદથી ગુણપ્રકર્ષના ભાવ હાય છે, અર્થાત્ કાઈ કાચ ન થાય આદિ વસ્તુ વધી વધીને ગુણપ્રકર્ષ પામે તે પણ પાતાની સ્વજાતિના ઉચ્છેદ-ઉલ્લંઘન કર્યા વિના જ, એટલે કે પાતાની જાતિની મર્યાદામાં હદમાં રહીને જ તે પાતાના વધારમાં વધારે કાન્તિ આદિ ગુણના પ્રકર્ષ પામી શકે છે, તેથી આગળ નહિં. આમ શુદ્ધ-અશુદ્ધ ગમે તે અવસ્થામાં જાત્ય-અજાત્ય રત્નના પ્રગટ લેદ સિદ્ધ છે.

" સુમતિનાથ સાગા હો.... પરિ પરિ પરખત હિ ભયા, જેસા હીરા જાગા હે; ઔર દેવ સ્વિ પરિહર્યા, મેં જાણી કાગા હે....સુમતિ. "—શ્રી યશાવિજયજી



આતું જ પ્રત્યેક્ષુદ્ધાદિ આગમવચતથી સમર્થન કરે છે—

४ इत्थंचैतदेवं प्रत्येकवुद्धादिवन्यनप्रामाण्यात्, तद्दानुषपत्ते:, न तुल्यभाजनतायां तद्भेदो न्याय्य इति। ६४

<sup>૪</sup>અર્થ :—અને આમ આ એમ પ્રત્યેક્ષ્યુદ્ધ આદિ વચનના પ્રામાણ્ય થકી છે,— (અન્યથા) તેના ભેદની અનુષપત્તિ છે માટે; તુલ્ય ભાજનતામાં તેના ભેદ ન્યાય્ય નથી એટલા માટે. <sup>૬૪</sup>

#### વિવસત

"નાથ! તુમારી નેડિ, ન કા ત્રિહું લાેક મેં રે; પ્રભુજ પરમ આધાર, અછા ભવિ થાેકને રે....અનિલજિન."— શ્રી દેવચાંદ્રજી

पश्चिका—आ क तंत्रयुक्तियी साधवाने इह्यं—प्रत्यं च—आम क कित अनुच्छेद वर्ड इरीने क, -च कारना अवधारणुअर्थ पण्नोते लीधे, पत्त् —आ, गुण्नु प्रक्षं लवन लक्षणु वरतु. क्या कारणुथी ? ते भाटे कह्युं:—पवम्—अम, आ कित्यनुच्छेद वर्ड करीने गुण्प्रक्षं लावलक्षणु प्रकारथी, प्रत्येकनुद्धा दिचचनप्रामाण्यात्—प्रत्येकनुद्धा दि—एथक् - किन्नरवर्ड्षा अवा प्रत्येकछुद्ध, सुद्धले वित, स्वयं सुद्ध आहिना, वचना नि नव्यने।, निर्धिक ध्वनिओ, तेषां—तेओनुं, प्रामाण्यं—प्रामाण्यं, आप्ती प्रिष्ट्रपणाओ करीने अकिथेय अर्थने। अव्यक्षियारी काव, तस्मात्—ते यक्षी. व्यतिरेक्षी आना क समर्थन अर्थे कर्युः—तद्भोदानुपपत्ते—तद्द केदनी—तेना केदनी अनुपपतिने लीधे, अकीं अन्यथा अर्थना अध्याराधी 'अन्यथा तद्भेदानुपपत्ते —तद्द केदनी—तेना केदनी अनुपपतिने लीधे, अकीं अन्यथा अर्थना अध्याराधी 'अन्यथा तद्भेदानुपपत्ते देशे शेष्टानुपपत्ते केत्र ये। यो थे तद्भेदानुपपति क कावे छे न न क, तुल्यभाजनतायां—तुल्यकाकनतामां, तुल्यये। अत्यामां, तद्भेदः—तेओनी केद, प्रत्येकप्रदाहि केद, न्याय्यः—न्यान्त्र, युक्तिसंभत, इति अभ.

જાત્ય-અજાત્ય રત્નના ઉક્ત દુષ્ટાંત પરથી કૃલિત થતી યાગ્યતાલેદરૂપ વસ્તુનું અત્રે શાસ્ત્રાક્ત મુક્તિથી સમર્થન કર્મું છે—

અને આમ જ આ જાતિઅનુ એદથી ગુણપ્રકર્ષના ભાવ હાય છે, એ વસ્તુ એમ પ્રત્યેકબુદ્ધ આદિ વચનના પ્રામાણયથી—પ્રમાણપણાથી સમર્થિત થાય છે. અર્થાત્ પ્રત્યેક— બુદ્ધ, બુદ્ધઓથિત, સ્વયંબુદ્ધ આદિ ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપવાચક શબ્દો આગમમાં કહ્યા છે, તેના પ્રમાણથી આ એમ જ છે, નહિં તા તેના ભેદની અનુપપત્તિ—અઘટમાનપણું હાય. કેવા પ્રકારે? તા કે 'ન तुल्यभाजनतायां तद्भेदो न्याय्य इति' 'તુલ્ય ભાજનતામાં તેના ભેદ ન્યાય્ય નથી. અધાની તુલ્ય—સરખી પાત્રતા યાગ્યતા હાય તા આવા પ્રત્યેકબુદ્ધાદિ ભેદ ન્યાય્ય યુક્તિયુક્ત નથી



અને આ ઉપરથી મુક્તિમાં પણ વિશેષ છે એમ નથી, એ સમજાવલા દરિદ્ર અને ધનવાન્ના અવિશિષ્ટ મૃત્યુનું દર્શત રજૂ કરે છે—

्रेनं चात एव मुक्ताविष विद्योष: कृत्स्नकर्म्भक्षयकार्यत्वात, तस्य चाविद्याष्टत्वात् ! हष्टश्च दिद्रेश्वरयोरप्यविद्याख्टो मृत्युः, आयुः क्षयाविद्येषात् । न चैतावता तयोः प्रामप्यविद्योषः, तदन्यहेतुविद्योषात् । निदर्शनमात्रमेतद् । ६५

पञ्चिका— स्रेम सत्त्रलेशिक्षि सते मुन्तिमां पश तेना लेहने। प्रसंग आवश स्रेम पर आशं हाना परिकार कें क्युं:—न च—न : अ, अत एव—आ थड़ी अ, अहीं सत्त्रलेहिसिक्ष्रिप हेतु थड़ी अ, मुक्तावि — मुिंग्मां पश, मेक्षिमां पश, हेवण अहीं निर्के, विद्योष: — निशेष, लेह, —त्यां पश सत्त्वमात्रना लावने लीधे ड्या डार्प्यी? ते। हे—कृत्स्नकर्मक्ष्यकार्यत्वात— मृत्तेन डर्मक्षयना डार्पपशाने लीधे, निणिल डर्मक्षयान्तर मुक्तिना लाविपशने लीधे. स्रेम पश शुं? ते भाटे डहुं:— तस्य च—अने तेना, इत्तेन डर्मक्षयना, अविशिष्टत्वात्—अविशिष्टपशाने लीधे, सर्म मुक्ताना स्रेडारक्षपशाने लीधे, ते अ अर्थान्तर दर्शनथी लावे छे—

हन्द्रश्च—अने दृष्ट छे, ७ ५ ६ १ छे, दिद्रेश्वरयोरिष-६ १ अने ५ ५२ (६ १ विवान) अवा छे पुरुषिशिष्तुं पद्म, ते पछी अन्य भे अविशिष्टानुं ते पूछ्तुं क शुं है अभ 'अपि' पद्म श्रण्हते अर्थ छे. अविशिष्ट:—अविशिष्ट, ओड३प, मृत्युः— मृत्यु आध्यापरभ, इया कारदार्थी १ ते माटे इह्यं — आयुःश्वया विशेषाद् — आण्डि। परभना कारद्विश्य आयु श्वयस्य — आयुश्वयना, अविशेषाद् — अविशेषादे लीधे, अनेहने लीधे, -कारदाविशेषपूर्ण क क कार्यविशेष होय छे ओटला माटे. त्या ते लन्तेने। पूर्वे पद्म अविशेष हशे १ ते माटे क्युंः— च चैताचता— अने ओटलाथी क, मृत्युना अविशेषथी, त्योः—ते लन्तेने।, हिर्द्र-४थरने।, प्रागणि— पूर्वे पद्म, मृत्युक्तिश्वर्थी पूर्वे पद्म, अविशेष्टी हित्यः— छक्त३प अविशेष. क्या कारदार्थी १ ते। के — तदन्यहेतु विशेषान्— तस्मान्—तेनाथी, आयुश्वयी, अन्ये — अन्य के विश्वय-सन्त्य-असन्त्याहि हेतवः— हेतुओ, तैः—ते वर्ड क्रिने, विशेषाद् — विशेषने लीधे, विशिष्टी- क्रिप्टी- लीधे, निद्र्शनमात्रमेतद् इति— आ निदर्शनमात्र छे. क्षीष्टाक्षित्र लीधे, निद्र्शनमात्रमेतद् इति— आ निदर्शनमात्र छे. क्षीष्टाक्षित्र लाधे परभाषंथी क्षित्र साम्य नथी ओम आ हण्डान्त मात्र छे.

॥ इति पुरुषोत्तमत्वसिद्धिः॥

<sup>પ</sup>અર્થ :—અને (એટલા માટે જ) મુક્તિમાં પણ વિશેષ (એક) છે એમ નથી,— (તે મુક્તિતું) કૃત્સ્તકમ'ક્ષયતું કાર્ય પણું છે માટે, અને તેતું (કૃત્સ્તકમ'ક્ષયતું) અવિશિષ્ટ-પણું છે માટે.

અને દરિદ્રનું તેમજ ઇધિરનું (ધનવાનનું) મૃત્યુ અવિશિષ્ટ દષ્ટ છે,—આયુ:ક્ષયના અવિશેષને લીધે. અને એટલા પરથી તે બન્નેના પૂર્વે પણ અવિશેષ નથી,—તદન્ય (તેનાથી અન્ય) હેતુવિશેષને લીધે. આ નિદર્શનમાત્ર છે. <sup>દુપ</sup>

ા ઇતિ પુરુષોત્તમ ॥ ૬ ॥

#### વિવેચન

" નિર્મમ નિ:સંગી હા નિર્ભય અવિકારતા, નિર્મલ સહજ સમૃદ્ધિ; અષ્ટ કરમ હા વનદાહથી, પ્રગટી અન્વય ઋદ્ધિ....શ્રી શુદ્ધમતિ. " શ્રીદેવચંદ્રછ એમ યાગ્યતાલેદથી સત્ત્વાના લેદની સિદ્ધિ સતે, મુક્તિમાં પણ તેઓના લેદના પ્રસંગ આવશે એવી કાઈ આશંકા કરે. તેના પરિહારાર્થે કહ્યું-અહીં સત્ત્વલેદની સિદ્ધિ થઈ એટલે જ કાંઈ 'મુક્તિમાં પણ વિશેષ (લેદ) છે એમ નથી.' મુક્તિમાં પણ ભેઢ નથી કારણ કે મુક્તિ છે તે જ્ઞાનાવરણીયા દે સર્વ કર્મના ક્ષયાનન્તર હાય છે, એટલે તે સર્વકર્મક્ષયના કાર્યરૂપ છે; અને જે આ સર્વં કર્મના ક્ષય છે તેનું તા અવિશિષ્ટપણ છે, અર્થાત્ સર્વ મુક્તોને આ સર્વં કર્મ-ક્ષયરૂપ કાર્યનું એકાદશપર્ણ, એકસરખાપર્ણ છે, એટલે મુક્તોમાં કાંઈ લેદ નથી. આમ પૂર્વે સંસારી અવસ્થામાં ચાગ્યતાલેદ છતાં મુક્તોમાં લેદ નથી, એ વસ્તુના સમર્થનમાં अत्रे भीळुं क्षेत्रप्रसिद्ध देण्टांत रुजू इश्वें छै:-- 'हत्टश्च दरिद्देश्वरयोरप्यविद्यान्दो मृत्युः। १ દરિદ્ર ને ધનવાન-એ બે પુરુષવિશેષાનું યથ મૃત્યુ અવિશિષ્ટ-એકરૂપ દૃષ્ટ છે, (તા પછી અવિશિષ્ટાનું તા પૂછલું જ શું ? એમ ' અપિં ' પદ્ય શબ્દના અર્થ છે); કારણ है प्राह्मापरभना हारणहर आयुक्षयना अविशेष-अलीह है भाटे, आयुक्षयाविद्येषातुः દરિદ્ર સ્પાયુ ક્ષયથી મરી ગયા તેમજ ધનવાન પણ સ્પાયુક્ષયથી દરિદ્ર-ધનવાનના મૃત્યુમાં મરી ગયા. એમ આયુક્ષયરૂપ કારણમાં લેદ નથી, માટે. ત્યારે કાેઇ કહેશે—તે બન્નેના મૃત્યુકાળ પૂર્વે પણ શું અવિશેષ—અલેદ હશે ? તફાવત નથી ते भाटे अहां—'न चैतावता तयोः प्रागप्यविशेषः।' ' એટલाથी તે અન્નેના પૂર્વ પશ અવિશેષ નથી, ' અર્થાત્ મૃત્યુના અવિશેષ છે એટલાથી જ તે દરિદ્ર-ધનવંત બન્નેના મૃત્યુકાલ પૂર્વે પણ અવિશેષ-અલેક છે એમ નથી; કારણ કે આયુક્ષયથી અન્ય એવા વિભવ-સત્ત્વ આદિ હેતુવિશેષ થક્ક્ષે તે બન્નેના વિશેષરૂપ-લેદરૂપ પ્રગટ તફાવત દેખાય જ છે. આ તા ઉક્ત મુક્તઅલેદ સમજાવવા માટેનું 'નિદર્શન માત્ર છે '; બાકી જેના સર્વ કર્મ ક્ષીણ થયા છે એવા મુક્તોનું, ક્ષીણ આયુ:કર્મા શવાળા દરિદ્ર-ધનવાન સાથે પરમાર્થથી કંઈ સામ્ય નથી, એમ આ દેષ્ટાન્ત માત્ર છે.

॥ इति पुरुषोत्तमाः ॥६॥

## ૭. પુરુષસિંહ '**પુરુ**ષસિંકેમ્યઃ' પદ વ્યાખ્યાન

ં પુરુષસિંહ ' સૂત્રતું પ્રયોજનઃ બાહ્યઅર્થ સંવાદિ-સત્યવાદીના નિરાસ—

ह एतं च वाह्यार्थस्वादिसत्यवादिभिः साङ्कृत्यैरुपमावैतथ्येन निरुपमस्तवा**र्हा** एवेष्यन्ते, हीनाधिकाभ्यामुपमा मृपैति वचनाद, एतकृष्यवच्छेदार्थमाह—<sup>६६</sup>

## ' पुरुपसिंहेभ्यः ' इति ।

<sup>ર્ડ</sup>અર્થ :—અને એએા—ખાહ્ય અર્ઘ સંવાદિ સત્યવાદી એવા સાડ્કૃત્યાથી ઉપમાના વિતથપણાએ (અસત્યપણાએ) કરીને નિરુષમ સ્તવાર્હ જ માનવામાં આવે છે,—'હીન અધિક્ધી ઉપમા મૃષા' એ વચનથી; એના વ્યવચ્છેર અર્થ કહ્યું—<sup>૬૬</sup>

## ' પુરુષસિંહાને '

#### विवेयन

"વામાનંદન જિનવર સુનિમ હે વટા રે, જિમ સુરમાંહિ સાહે સુરપતિ પરવડા રે; જિમ ગિરિમાંહિ સુરાચલ મૃગમાહે કેસરી રે, જિમ ગંદન તરુમાંહિ સુભટમાંહિ સુર અરિ રે"—શ્રી યશાવિજયજી

અને ઉક્ત વિશેષણસંપન્ન એવા એએ!—અર્ક્ડાંત ભગવંતા, ભાદા અર્થ સાથે સંવાદિ તે સત્ય એવું વદનારા સાહ્કૃત્યાેર્ધા નિરુપમ સ્તવાર્કજ—ઉપમા રહિત સ્તવને જ

पिञ्जका बाह्य धियाहि. सम्बर् शुक्ताव्यावर्षां अने धितरिनवर्षां अवे सत्य वा असत्य वयन निश्चवधी सत्य छे. तेना प्रतिषेषधी—बह्यां धांचाच्ये—लाह्य अर्थने संवादी क, अनिषेष अर्थधी अव्यक्तियादी क, सत्यवादिभि:-व्यवहार३५ सत्यं चस्त्य वस्तव्य छे इति बदितुं शीलं येषां—अभ वदवातुं शीक्ष छे क्रेंग्रेनुं, ते तथा—ते तथा, सत्यवादिश्रें।, तैः—तेश्रेश्री साङ्कर्यः—सत्युक्तिश्रें। सांध्वनामा प्रवादीना शिष्योधी उपमार्वेत्रध्येन—अभाना वित्य्यधी—वितथपद्यांथी, सिंह-पुद्दि आहि साद्द्रस्या अक्षीक्षपद्यी—भेटापद्यांथी निरुषमस्तवाहां एच—निरुपभं स्तवार्धं क, सर्व असादश्यथी वर्ष्युन येग्र्य भानवार्या आवे छे. क्ष्या कारद्युवी १ ते माटे क्र्युः—हीना चिकाक्र्यां—दीन-अधिक वडे, हिनेन—दीनथी, अपमेय अर्थंथी नीयथी, अधिकन च—अने अधिक्ष्यी, दिपमेय अर्थंथी क दिष्ट्यी, उपमा—सादस्य, मृषा—असत्य छे, इति वचनात से वयनथी, स्रेन प्रकारना आगमथी.

યાગ્ય માનવામાં આવે છે, તેના નિરાકરહાર્થે અત્ર ' पुरुषित्ति है भ्यः'-ખાદ્ય અર્થ સાથે પુરુષિસાં હોને એ વિશેષ પદ મૂક્યું છે. કારણ કે વસ્તવિક રીતે સંવાદી તેજ સત્ય, તા સમ્યક્ શુભ ભાવમાં પ્રવત્તાવનારૂં અને અશુભ ભાવથી નિવ-એમતનું નિરસન ત્તાવનારૂં એવું જે સત્ય વા અસત્ય વચન હાય, તે નિશ્ચયથી--પરમાર્થથી સત્ય છે. પણ તેના નિષેધ કરતાં સાંક્રત્યા એટલે કે

' સાંકૃત' નામના વાદીવિશેષના શિષ્યો એમ વદે છે કે—ખાઇ અભિષય અર્થ સાથે સંવાદી—સંવાદ પામતું, મેળ ખાતું એવું અવ્યભિચારી તે જ વ્યવહારરૂપ સત્ય છે. કારણ કે સિંહ, પુલ્ડરીક આદિના સાદશ્યનું અલીકપાશું—અસત્યપાશું—ખાટાપાશું હોવાથી તે તે ઉપમાનું વૈતથ્ય—વિતથપાશું—ખાટાપાશું છે, એટલે उपमावैतथ्येन—ઉપમાના વિતથપાશુંથી એ ભગવંતા નિરુપમ હોવાથી ઉપમા રહિત સ્તવને જ યાગ્ય છે— નિરુપમસ્તવાદાં પવ, હીન—અધિકથી ઉપમા મુધા' છે એ વચન છે, માટે; हीनाधिकाभ्या- मुपमा मृषितियचनान. અર્થાત્ જેને ઉપમા આપવામાં આવે છે તે ઉપમેયથી હીન—નીચી- ઉતરતી ઉપમા જે આપવામાં આવે, તે ઉપમેયના યઘાર્થ ભાવ નહિં દર્શાવતી હોવાથી મુધા—ખાટી છે; અને ઉપમેયથી જે અધિક—ચઢીયાતી ઉપમા આપવામાં આવે, તે અધિક—ચઢીયાતી ઉપમા આપવામાં આવે, તે અધિક—ચઢીયાતી ઉપમા આપવામાં આવે, તે અતિશયોક્તરૂપ હોવાથી તે પણ મુધા—ખાટી છે. આમ આદા અર્થ સાથે સંવાદી—મેળ ખાય તે જ સત્ય એમ વદનારા આ સાંકૃત્યોના વ્યવચ્છેદ અર્થ અર્દી 'પુરુષિમાં હોને' એ ખાસ પદ કહ્યું છે.



વ્યા ભાગવતા પુરુષસિંહા કેવા પ્રકારે છે ? તે પ્રદર્શિત કરે છે—

पुरुषाः प्राय्यावर्णितनिष्कास्ते सिंहा इव प्रधानशीर्यादिगुणभावेन ख्याताः पुरुषसिंहाः। ख्याताश्च करमेशकून् प्रति श्चरतया, तदुच्छेदनं प्रति कीर्येण, कोधादीन् प्रति असहनतया, रागादीन् प्रति वीर्ययोगेन, तपःकरमं प्रति वीरतया।

अविद्येषां परीषहेषु, न भयमुपसर्गेषु, न बिन्ताऽपीन्द्रियवर्गे, न खेदः संयमाध्वनि, निष्प्रकम्पता सद्धान इति ।

<sup>હ</sup>અર્થ :—પુરુષા—પૂર્વ વ્યાવર્ણિત નિરક્તવાળા (વ્યુત્પત્તિવાળા) તેઓ, સિંહા જેવા પ્રધાન શોર્યાદિ ગુણભાવથી ખ્યાત, તે પુરુષસિંહા

અને કર્મશત્રુઓ પ્રતિ શુરતાથી, તેઓના ઉચ્છેદન પ્રતિ ફૂરતાથી, કોધાદિ પ્રતિ અસહનતાથી, રાગાદિ પ્રતિ વીર્ધધાગથી, તપ:કર્મ પ્રતિ વીરતાથી તેઓ ખ્યાત છે.

પરીષહોમાં એએાને અવજ્ઞા છે, ઉપસર્ગીમાં ભાય નથી, ઇન્દ્રિયવર્ગમાં ચિંતા પણ નથી, સંયમમાર્ગમાં ખેદ નથી, સહ્રયાનમાં નિષ્પ્રક્રમ્પતા છે.<sup>૬૭</sup>

#### विवेयन

"यस्य च शुक्तं परमतपोऽग्नि—ध्यानमनतं दुरितमधाक्षीत्। तं जिनसिंहं कृतकरणीयं, मिल्लिक्शल्यं द्यरणमितोऽस्मि॥"

—શ્રી સમન્તભદ્રાચાર્યજી કૃત બૃહત્સ્વયંભ્ સ્તાત્ર.

પુર્માં—શરીરમાં શયન કરે તે પુરુષ એમ પૂર્વે જેની નિરુક્તિ—વ્યુત્યત્તિ સ્પષ્ટ કહેવામાં આવી હતી તે પુરુષો; તેઓ, સિંહા જેમ, પ્રધાન શોર્ય આદિ ગુણના ભાવથી— હાવાપણાથી ખ્યાત–પ્રસિદ્ધ છે તે પુરુષસિંહા. અને તેઓના શૌર્ય આદિ ગુણગણની ખ્યાતિ આ પ્રકારે જગત્પ્રસિદ્ધ છે: 'स्थाताध कार्मशत्रून प्रति शृह्दतया, तदुस्त्वेदनं प्रति क्रोंगेंण। ઈ.

કર્મશત્રુઓ સાથે આત્માના સનાતન યુદ્ધમાં તેઓ અદ્ભુત શ્રુતા દાખવે છે, તે કર્મારપુઓના ઉચ્છેદનમાં—નિર્મુલ નાશમાં તીલ્ણુ કૃરતા બતાવે છે, કોધ-માન આદિ ક્યાયાની હાજરી ક્ષણુ પણુ ન સહી શકે એવી ઉત્કટ અસહનતા પુરુષસિંહ ભાગવંતા ધરાવે છે, રાગ-દ્રેષાદિ વિભાવાના ઉન્મૂલનમાં અપૂર્વ વીર્યયેશન-આત્મસામથ્ય સ્કુરાવે છે, અને તપઅનુષ્ઠાનમાં અનુપમ વીરતા પ્રદર્શાવે છે. આમ સિંહ જેમ શૌર્યાદિ ગુણાથી તેઓ પ્રખ્યાત છે.

तेमक 'अवक्षणं परीषहेषु, न मयमुदसगेषु ' ઇ० मेश्वमाणे परम श्र्वीरपणे विश्रता मा मवधूत पुरुषसि हैं। ने भे तेवा धार परीपहें। आवी पहें, तीपण् ते प्रत्ये अवज्ञा है। ये अ—णीलपुत प्रवाह है। ती नथी; भयं प्ररेष अप विश्व परवाह है। ती नथी; भयं पर अप विश्व परिष्मानी श्रं श्रवाह पर सेश पण् लय हिं अवता नथी; धिन्द्रयभानी विषयप्र प्रिष्म श्रित है। ती नथी; आत्माने स्वरूपमां संयभी राभवार्प स्वयमाणें मां भेह—थार-इंटाणे। इपकता नथी; अने आत्मस्वरूपना अनन्य स्वरूप सद्यानमां निष्प्र पता है। वाथी थे जनुं देश मात्र श्रं पायमान पाष्टुं होतुं नथी. आम सिंहनी केम निर्भावता निश्चित्ता, निष्डं पता आहि शृष्टी येश तेथीतुं सिंह साथ साम्य घरे छे.

" સૂર જગદીશની તીકૃષ્ણ અતિ શૂરતા, જિણે ચિરકાળના માહ જતા; ભાવ સ્થાદ્વાદતા શુદ્ધ પરગાશ કરી, નીપના પરમ પદ જગ વર્દિતો ".... —શ્રી દેવચંદ્રજી



ઉપમા દ્વારા તત્ત્વથી **અસાધારણ ગુણ**નું કથન ને તેથી શિષ્યવિશેષના અનુમદ દર્શાવે છે—

ेन चैवमुपमा मृषा, तद्द्वारेण तत्त्वत: तदसाधारणगुणाभिधानात् । विनयविशेषानुश्रहार्थमेतत्, इत्थमेव केषाशिद्रक्तगुणप्रतिपतिदर्शनात् । चित्रो हि सत्त्वानां क्षयोषश्चम:, ततः कस्यचित्कथश्चिदाशयशुद्धिभावात । हिंद <sup>૮</sup>અર્થ°:—અને એમ ઉપમા મુષા નધી, કારણ કે તે ઢારે તત્ત્વથી તેએાના અસાધારણ-**ગુણ**તું અભિધાન (કથન) છે, માટે.

આ વિનયવિશેષાના અનુત્રહાર્થે છે,—આમ જ કાઇને ઉજી ગુણની પ્રતિપત્તિનું (પ્રતીતિ-મહણતું) દર્શન થાય છે, માટે. કારણ કે સત્ત્વોના ક્ષયાપશન ચિત્ર છે, તે થકી કાઇને ક્થ'ચિત (કાઇ અપક્ષાએ) આશયશુદ્ધિતા ભાવ હોય છે, માટે.<sup>દે</sup>ર્

#### વિવેચન

" નદીયામાંહિ જિમ ગંગ અનંગ સુરૂપમાં રે, કુલમાંહિ અરવિંદ ભરતપતિ ભૂષમાં રે; ઐરાવત ગજમાંહિ ગરૂડ ખગમાં યથા રે, તેજવંતમાંહિ ભ ણ વખાણમાંહિ જિનકથા રે....વામાનંદન."—શ્રી યશાવિજયજ

આમ ઉપરમાં વિવરી ખતાવ્યું તેમ અનેક પ્રકારે સિંહ સાથે ગુણસામ્ય ઘટે છે, એટલે આ લગવંતાને 'પુરુષસિંહો ' એમ જે ઉપમા આપવામાં આવી છે, તે મૃષા— અસત્ય નથી, યથાર્ધ છે. કારણ કે તે સિંહની ઉપમા દારે તત્ત્વથી— ઉપમાનું સત્યાર્થપણું પરમાર્થથી તેઓના અસાધારણ ગુણાનું કથન કરવામાં આવ્યું છે; અર્થાત્ સિંહ આદિમાં પણ કચાંય સાધારણ નથી એવા અસાધારણ-અસામાન્ય (Extra-ordinary) શૌર્યાદ ગુણાની તે સિંહ ઉપમાર્થી એકદમ પ્રતીતિ ઉપજે છે. એટલે તેનું સત્યાર્થપણું –યથાર્થપણું જ છે.

पञ्जिका—न च—न ४, ष्वम्—अभ, ६३० प्रशरे, उपमा—सिंहसादश्वस्था ६५भा, मृषा—अदीड, भाटी. ड्या डारख्या? ते भाटे डह्युं—तदृष्ठारेण—ते द्वारे, सिंह६५भा द्वार्या, तत्त्वतः—तत्त्वयी, परभार्याने आशीने,—निर्धि हे शल्ट व्यवद्वार्याः, तद्माधारणगुणाभिधानात्—तेओना असाधारण् गुण्या अकिधानने दीधे. तेषां—तेओना, क्षभावीना, अमाधारणाः—असाधारण्, सिंह आदिभं डवियत् अन्यत्र अभवत् सेवा भे, गुणाः—गुण्या, शीर्यादि, तेषां तेओना, अभिधानात्—अकिधान थडी, प्रत्यायन थडी. वारु, तेना असाधारण् गुण्याकिधानी सेवा ६पायान्तर सते प्रथ् शुं अधे आम ६पन्यास डपें ? ते भाटे डह्युं—

विनेयिवशेषानुयहार्थमेतत्—िविनेयिवशिषीने अनुभद्धवाने आ ७५-यरत छे से ल लावे छ — इत्थमेच — आम कर अधूत ७५ प्रभाना ७५-यासथी कर केषाञ्चिद् — आर्ध विनेयिवशिषोने, उक्तगुणप्रति-पित्तदर्शनात् — उक्तगुणाः — ७४० शुष्णे, असाधारण शौर्याहि, तेषां — तेओना प्रतिपत्तिदर्शनात् — अतीतिहर्शनाने विधे. ४या अरुष्थी आ अभ छे ? ते भाटे अद्धः — चित्रो — थित्र, न ओअर्थ, हि — अरुष् हे, सत्त्वानां — सत्त्वीनी, आध्िओनी, अयोपश्यः — शानावरणाहि अभीनी क्षयित्रिषक्षण् क्षयोपश्यमः — ततः — ते था , क्षयोपश्यमः विनेयना (शिष्यना), कथि चित्रक्षण् क्षयोपश्यम, ततः — ते था, क्षयोपश्यमवैद्यात् था अर्थः क्षयोपश्यम् विभावात् — आश्यश्चित् विधे, वित्तिम् असाद्धात् अभा ७५न्यास आहि अक्षरित् । आश्चराद्धात् भावात् — आश्चयशुद्धिनावने विधे, वित्तिप्रसादलावने विधे — ओम ७५मा भूषा नथी ओम योग (संभिष्ध) छे.

ત્યારે કાઇ કહેશે કે અસાધારણ ગુણના વાચક એવા બીજો કાઇ ઉપાય છતાં આમ ઉપમાનો ઉપન્યાસ શું કામ કર્યો ? આમ ઉપમા શું અર્થે મૂકી ? તેના અત્રે શાસકર્ત્તા મહાર્પિએ ખુલાસા કર્યો છે કે—' વિનેય વિદેશ લાસકર્ત્તા મહાર્પિએ ખુલાસા કર્યો છે કે—' વિનેય વિદેશ લાસ મેતા !' આ શિષ્ણ વિદેશ ના વિનેય વિદેશ લામાં સ્થાપેલ છે,— આમ જ ઉપમાના ઉપન્યાસથી જ કાઇ શિષ્ય- વિદેશોનો ઉકત અસાધારણ શૌર્યાદ ગુણાની પ્રતિપત્તિ — મનથી શીધ અહણ રૂપ પ્રતીતિ ઉપજતી દેખાય છે, માટે. કારણ કે ' વિત્રો દિ सत्त्वाનાં ક્ષ્યોપદામઃ' સત્ત્રોના પ્રાણીઓના જ્ઞાનાવરણાદિ કર્માના ક્ષયવિદેશ લક્ષણ ક્ષયો પશ્મ ચિત્ર નાના પ્રકારના હોય છે, અને તે ક્ષયો પશ્મના વિચિત્ર પણાને લીધે કાઈ શિષ્યને કથં ચિત્ર – કાઈ અપેક્ષાએ પ્રસ્તુત ઉપમા ઉપન્યાસ આદિ પ્રકારથી આશ્યશુદ્ધિના – ચિત્તપ્રસાદના લાવ હોય છે. માટે એવા પ્રકારે ઉપમા મુષ્ય નથી, પણ પરમાર્થથી સત્ય જ છે.



નિષ્કારણ કરુણાળુ મહત્ પુરુષોતા અનુત્રહિવિધ થયાભવ્ય વ્યાપક હાય છે, એ સમજાવે છે-

्रेयश्वभव्यं व्यापक श्रानुषहविधिः, उपकार्यात्प्रत्युपकारिक्ष्माऽभावेन महतां प्रवर्तनातः। ६९

ં અથ°:- અને અનુગ્રહવિધિ યધાભવ્ય વ્યાપક છે,--ઉપકાર્ય પાસેથી પ્રત્યુપકારની લિપ્સાના (પામવાની કચ્છાના) અભાવે મહંતાનું પ્રવત્તિ હોય છે, માટે.<sup>૬૯</sup>

#### વિવેચન

" નિષ્કારણ કરુણારસ સાગર, અનંત ચતુષ્ક પદ પાગી હેા....મલ્લિ જિન!"—શ્રી **આનંદઘન**જી.

ત્યારે આશંકા થશે કે—વારુ સિંહાદિરૂપ હીન ઉપમાર્થો કેોઇ શિષ્યવિશેષોને ભક્ષે ભગવદ્દગુણની પ્રતિપત્તિ થતી હોય, તો પણ તે ઉપમા હીન–ઉતરતી હોવાથી સુંદર

पश्चिका—वारु, को सिंदािहर्य बीन अपभाषा पश्च है। हिने क्षणवह्युष्ती प्रतिपत्ति थाय, तथापि ते सुंदर नथी, ते भाटे हत्तुं—यथाभव्यं ( हित्यक्ति) यो यथा भव्योऽनुगृहीतुं योग्यो—के केम क्षव्य—अनुप्रद्वाने योग्य ते यथाभव्यं—यथास्त्र्य, योग्यतानुसार, तेन—ते वर्ड, व्यापकश्च—अने व्यापक, पुनः सर्वानुवायी, अनुग्रहविधि:—अनुप्रदिवि, अपशर्वरुष्ठ, अते हेतु—

उपकार्याद् — ઉपिश्वमाध् — उपकार करार्ध रहेला तरक्षी, प्रत्युपकार लिप्साऽभावेन — प्रत्युपकारां लिप्साना (लेवानी र्घन्छाना) स्थलावे. उपकारोंने स्थाशीने उपकारींनुं स्वाध्यक्षकर्थं ते प्रत्युपकार: — प्रत्युपकार, तेमां लिप्साऽभावेन — लिप्साना स्थलावधी, स्थलिकाधनिवृत्तिथी महतां — महंताना संताना, प्रवर्त्तनात् — प्रवर्त्तनने लीधे, अत: — स्थि करीने, स्थाम क है। ई स्थतुपृक्षीत धाय छे, स्थला भाटे स्थम प्रश्न अपकारवित्त सहर छे.

નથી, તે આશંકા દ્વર કરવા માટે કહ્યું—' यथाभव्यं व्यापकन्नानुष्वविधि: ! 'આ અનુગઢ વિધિ યથાભવ્ય વ્યાપક છે.' અર્થાત્ યથાભવ્ય એટલે જે જે જેવા યથાભવ્ય વ્યાપક જેવા પ્રકારે ભવ્ય—અનુગઢયાંગ્ય દ્વાય, તેને તેને તેવા તેવા પ્રકારે અનુગઢહિવિધ તેની યાંગ્યતાનુસારે અનુગઢ—ઉપકાર કરવા, એમ આ અનુગઢિવિધ વ્યાપક—સર્વપાહી (All-embracing) છે. એટલે જેવા જેવા શિષ્યરૂપ પાત્રવિશેષ દ્વાય, તેવા તેવા તેને અનુકૂળ પડે, માફક આવે, તેના આત્માને ગુણ કરે, એવા પ્રકારે બોધ કરી, સર્વનો ઉપકાર થાય એમ પ્રવર્ત્તવાની સત્ પુરૃષેની શાદી છે. ' उपकार्यात्प्रस्युपकार लिप्साऽभावेन महतां प्रवर्त्तनात्।' જેના પ્રત્યે ઉપકાર કરાઈ રહ્યો છે તે ઉપકાર્ય તરફથી કાઈ પણ પ્રકારના પ્રત્યુપકાર—વળતા અદલા લેવાનો ઈચ્છા વિના જ મહત્ પુરુષા—સાચા સંત સત્ પુરુષા કેવલ નિષ્કારણ કરુણાથી જ—નિષ્કામ પરમાર્થ—પ્રેમથી જ, સર્વના ઉપકાર કરે એવી તે વ્યાપક સર્વબાહી અનુગઢપ્રવૃત્તિ કરે છે. એથી કરીને એમ જ કાઈ અનુગઢીત થાય છે. એટલા માટે એમ પણ ઉપમા મૂકવામાં કાઈ પણ દોષ નથી, પણ ગુણ જ છે.

Ŵ

ગણધરપ્રણીત આ સત્રને આચાર્ય વર્ષ હરિભદ્રજી ભાવપૂર્ણ ભવ્ય અંજિલ અપે છે---

्रै महापुरुषप्रणीतश्चाधिकृतदण्डकः, आदिमुनिभिर्रहृच्छिप्यै गणधरैः प्रणीतत्वार्। अत पर्वेष महागम्भीर: सकलन्यायाकरः, भव्यप्रमोदहेतुः, परमार्वरूपो, निदर्शनमन्येषामिति न्याय्यमेतद् यदुत 'पुरुषसिंहा' इति॥ <sup>७०</sup>

<sup>૧૦</sup>અથ°:—અને અધિકૃત દહ્યક મહાપુરુષપ્રણીત છે—આદિ મુનિઓ અહૈત્ શિષ્યો ગણધરાેથી પ્રણીતપહ્યું છે માટે. અત એવ (એટલા માટે જ) આ મદ્રાગંભીર, સકલ ન્યાયાકર, ભબ્યપ્રમાદહેતુ, પરમાર્થવૃપ (હોઇ) અન્યોને નિદર્શન છે. એટલા માટે આ ન્યાય્ય છે કે 'પુરુષસિંહો'.<sup>૭૦</sup>

#### વિવેચન

તત્ત્વના તરંગ જેમાં, દુસ્તર ઉલ્લસે એવા, અગમ આગમ વારિ, મિષ્ટ જ્યાં મણાય છે; નિજ ઝુદ્ધિ મંથ વડે, ઝુધથી મંથિત થાતાં, સ્કુટ જ્યાં જ્ઞાનાદિ રત્ન, ગણ્યા ન ગણાય છે

अज्ञावलेखि भेक्षभाणा (स्वश्वित)

पञ्जिका—परमार्धरूपः—परभाष इप. परमं—परम, प्रमाखुकृत, के आर्ध स्थाप, ऋषिप्रशीत, तरूप. इति स्थेव। प्रकार, 'पुरुषसिंहाः '—'पुरुषसिंहाः ' सेवुं स्था इपमान न्यास्य युक्तिसुक्त छे.

અને આ અધિકૃત-પ્રસ્તુત ચૈત્યવન્દન દણ્ડક સૂત્ર પણ તેવા જ 'નિષ્કારણ કરુણારસ સાગર' પરમકૃષાળુ મહત્ પુરુષોથી પ્રણીત છે.;— મहાવુરુષપ્રणीतश्चाधिकृतदण्डकः. કારણ કે અહીત ભગવાનના—તીર્ય કરદેવના અંતેવાસી સાક્ષાત્ શિષ્યા એવા આદિ મુનિએ — ગાણુધરાથી તેનું પ્રણીતપણું છે, માટે.— आदिमुनिभिरहंच्छिष्यैर्गणधरै: प्रणीतत्वात. આ મહામુનિ ગાણુધરપ્રણીત ચૈત્યવન્દન સૂત્ર માટે મહા અર્થગર્ભ વિશેષણે, યોજ મહાન્મુનિ હરિલદ્રજીએ તેની અત્રે મુક્ત કે કે પ્રશંસા કરી ભવ્ય અંજલિ અર્ધા છે:—

અને આમ આ आहि मुनि अर्हत्शिष्य गण्धरे। जेवा महाज्ञानी परम प्रज्ञानिधान महत् पुरुषेथी प्रश्नीत छे—'अत पव पव महाज्ञानीरः', सकलन्यायाकरः, मन्यप्रमोदहेतुः, परमार्षहरो, निदर्शनमन्येषां।' એટલા માટે જ આ चैत्यवन्दन दंऽक सत्र 'महागंकी थें से अर्थशं सीरतानी—तत्व-

ગણધરપ્રણીત ઊંડાણુના તાગ ન પાર્મી શકાય એવું મહા અર્થ ગંભીર છે. એટલે આ સુત્ર જ તે 'સક્લ ન્યાયાકર' છે, સર્વ ન્યાયના–દર્શનવિષયક સકલ ન્યાયાકર છે પ્રમાણુલૂત અર્ચાના આકર—ખાણ છે; રતની ખાણુમાં જેમ જેમ એાદા તેમ તેમ રતના નિકળ્યાં જ કરે, તેમ આ ન્યાયની ખાણ

સમા સૂત્રને જેમ જેમ અવગાહા—ઊંડા ઉતરીને વિચારા તેમ તેમ તેમાં અનેક ન્યાય– રત્નાની તત્ત્વવાર્તા નિકત્યાં જ કરે. આવું મહાગંભીર ન્યાયાકર હાવાથી જ તે ' લબ્ય પ્રમાદ હેતુ' છે, સર્વ ભગ્યજનાને—ચાગ્ય સુપાત્ર જવાને પ્રમાદના હેતુ હાય છે. જેમ જેમ ભગ્ય જના આના ઊંડાણમાં ઉતરે છે, તેમ તેમ તેમાં એાર ને એાર તત્ત્વચમતકારા દેખી તેને ગુણુપ્રેમરૂપ પ્રમાદની—પરમ આનંદની લહરીઓ ઉલ્લસે છે. આવું તે 'પરમાર્થ' રૂપ' છે, પરમ ઋષિથી પ્રણીત હાવાથી પરમ પ્રમાણભૂત આર્ષવચનરૂપ છે. અને આવું પરમ પ્રમાણભૂત આ મહાગંભીર પરમાર્થ વચન ન્યાયની તાત્ત્વિક વિચારણાઓથી નિર્ભર હાવાથી ' અન્યોને નિદર્શન ' છે, અર્થાત્ સર્વત્ર આવા પ્રકારે ન્યાયયુક્ત તત્ત્વવિચારણા કરવા યાગ્ય છે એમ બીજાઓને પણ તેના નિદર્શનરૂપ—દિશાદર્શનરૂપ ઉદાહરણ છે, સ્ત્રના પરમાર્થ વિચારવાની પ્રેરણા કરનારા ઘડા બેસાડે એવા દાખલા છે. એટલા માટે ' પુરુષસિંદાઃ '—પુરુષસિંદા એમ જે કહ્યું તે ન્યાયયુક્ત જ છે.

॥ इति पुरुषसिंहाः॥ ७ ॥



## ૮. પુરુષવરપુષ્ડરીક

## 'पुरुषवर पुण्डरीकेभ्यः' पह व्याण्यान

**આ સ**ત્રનું **પ્રયોજનઃ અભિન્નજાતીય ઉપમા જ આપવા યે** ગ્ય છે એ વાદનું નિરસન -

११ एते चाविरुद्धध्मर्माध्यालितवस्तुवादिभिः सुचारुशिध्यैः विरुद्धोपमाऽयोगेनाभिन्न-जातीयोपमार्हा प्रवाभ्युपगम्यन्ते, 'विरुद्धोपमायोगे तद्धर्मापस्या तदवस्तुत्वमिति वचनान्, प्रतद्व्यपोहायाह —<sup>९१</sup>

### ' पुरुषवरपुण्डरीकेभ्यः '

<sup>૧૧</sup> અર્થ :- અને એઓ-અવિરુદ્ધધર્માધાહિત વરતુવાદી સુચાર્શિષ્યાથી વિરુદ્ધ ઉપમાના અધોગે કરીને-અભિન્નનથીય ઉપમાન જ અહું (ધોગ્ય) માનવામાં આવે છે, —'વિરુદ્ધ ઉપમાના ધોગે તદ્ધમ'ની આપત્તિથી તેનું અવસ્તૃત્વ હોય ' એ વચનથી; એના વ્યપેહ (નિરાકરણ) અર્થે કહ્યું-<sup>હ9</sup>

### ' પુરુષવરપુષ્ડરીકાને '

पञ्चिका—पते च ઇત્યાદિ અને આ પૂર્વ સુત્રોકન ગુણભાગી પણ અસિન્નજાનીય ઉપમાર્ક જ માનવામાં આવે છે એમ યાગ (સંબંધ) છે. ક્રાનાથી ? તે માટે કહ્યું—अविक्त्यूं:—અવિરુદ્ધ, એકજાનીય, धक्रमें:—ધમીથી, સ્વભાવાયી, अध्यासितं—અધ્યાસિત, આકાન્ત, वस्तु—ઉપમાદિ વસ્તુ, चित्रंतुं इतिलं येषां ते तथा—वदवानुं शीव છે જેએાનું તે तथा—અવિરુદ્ધમાં ધ્યાસિત વસ્તુવાદી तै.—તેએાથા, सुचारशिष्यं:—સુચારુદિષ્યોથી, પ્રવાદિવિશયના અન્તેવાસીએાથા.

विरुद्धोपमाऽयोगन—िवरुद्ध ७५भाना अधावधीः विरुद्धायाः—िवरुद्ध, ७५भेव अधेक्षाधीः विकातीय अपी धुंडरीक्षादिक, उपमायाः-- ७५भाना-७५भानना, अयोगन—अधेववधी, अभटनथी, शुं १ ते। के-अभिन्नेत्यादिः अभिन्नज्ञातीयाया एव—अक्षित्रकर्तीय क अधी क्षेत्रवत् तृहय भनुष्यान्तररूप, उपमाया अर्हाः—७५भाने अर्ह-योअ, इष्यन्ते—भानवाभां आवे छे. क्षेत्र कार्य्युधा १ ते। के-

विरुद्धोपमायाः—पुंऽरीक्षः दिश्य विरुद्ध ६ प्रभाना, चागे—कं लंधे, तद्धमिवस्या—तत्धर्भापितथी, विज्ञतीय ६ प्रभाना धर्मनी आपित्यां, तस्य—तेनं, अर्बहादि सक्षण् ६ प्रभानं, अवस्तुस्वं—अवस्तु व, —तादश्यभी वस्तुना असंस्ताने वीष्ट्रं, इति वचनात्— के वयनथी. ते पूर्वं वत्, अने केम कहेवा येष्ट्रं नथी है पूर्वं सुत्रथी क आ सूत्रना व्यवच्छेद असिप्रायना—सिंद्रं ६ प्रभाना प्रश्च विज्ञतीवपश्चाथी— व्यवच्छित्रपश्चाने सीधे, शुं अर्थे आने। ६ प्रन्यास छे १ कोम. क्षारेश्च है 'निरुप्तरतव' केटला भाव व्यवच्छेदक्षश्चाके करीने यरितार्थं क्षेत्रा तेनं विवक्षितपश्चं छे भारे १

#### વિવેચન

"જિન સેવનથે' પાઈ યે હા, શુદ્ધાતમ મકરંદ......લલના, તત્ત્વપ્રતીત વસંત ઋતુ પ્રગટી, ગઈ શિશિર કુપ્રતીત......લલના. દુરમતિ રજની લઘુ ભઈ હા, સદ્ધાધ દિવસ વર્ધિત લલના "—શ્રી દેવચાંદ્રજી

અને પૂર્વોક્ત ગુણવિશેષસંપન્ન આ અહિંત ભગવંતો 'અભિનનજાતીય ઉપમાને જ યાગ્ય' છે એમ અવિરુદ્ધધર્માધ્યાસિત વસ્તુવાદી સુચારુશિષ્યાથી માનવામાં આવે છે, તેના નિરાસ અથે અહીં 'पुरुषवरपुण्डरीकेश्यः'—પુરુષવર

અભિનનાતિય પુંડરીકાને એ વિશિષ્ટ પદ કહ્યું છે. અર્થાત્ વસ્તુ અવિરુદ્ધ—એક-ઉપમા જ યાગ્ય છે, નિતાય ધર્મોથી–સ્ત્રભાવાથી અધ્યાસિત છે એમ જે વદે છે, તે આ એ મતતું નિરસન 'સુચારુ' નામના પ્રવાદીવિશેષના હિલ્યો માને છે કે—એ

ભગવંતાને 'અભિન્નજાતીય 'એટલે કે જૂરી જાતિની નહિં એવી સમાનજાતીય મનુષ્યાન્તરની જ ઉપમા આપવા યાગ્ય છે; કારણ કે વિરુદ્ધ ઉપમાનો અયાગ છે, અર્થાત ઉપમેય અપેક્ષાએ વિરુદ્ધ—વિજાતીય એવા પુંડરીકા દની ઉપમાનું અઘટમાનપણું છે. આ અંગે તેઓનું વચન છે કે—' વિરુદ્ધ ઉપમાના યાગે તદ્ધ મેની આપત્તિથી તેનું અવસ્તુત્વ હોય;' એટલે કે પુંડરીકા દિ વિરુદ્ધ—વિજાતીય ઉપમા યોજવામાં આવે, તો તે અર્દ્ધ દાદિ ઉપમેયને તે વિજાતીય ઉપમાના ધર્મની આપત્તિ થાય, વિજાતીય વસ્તુના ધર્મ પ્રાપ્ત થવાના પ્રસંગ આવે; અને એમ વિજાતીય ધર્મની આપત્તિથી તે અર્દ્ધ દાદિ ઉપમેયનું અવસ્તુત્વ—અવસ્તુપણું હોય; અર્થાત્ નિજધર્મ સંપન્ન ધર્મી રૂપ વસ્તુનો અસંભવ હોય, વસ્તુને પોતાના નિજ વસ્તુપણા જેવું કાંઈ રહે નહિં. એટલા માટે અભિનનજાતીય ઉપમા જ આપવા યેન્ચ છે. આમ જે વાદીઓનું મંતવ્ય છે, તેઓના અપોહા છે—નિરાકરણા થે અત્રે 'પુરુષવરપુષ્ટ રીક ' એ ખાસ વિશેષણ યેન્જયું છે.

અતે કાેઈ એમ શાંકા કરે કે—સિંહ ઉપમા પણ વિજાતીય છે, એટલે આગલા સ્ત્રથી જ આ સ્ત્રના વ્યવચ્છેદ અભિપ્રાયનું વ્યવચ્છિત્રપણું—ખાંહતપણું થઇ ચૂક્યું છે, તા પત્રી આ સ્ત્રના ઉપન્યાસ શું અર્થે? તેના ઉત્તર એ છે કે—એ શાંકા યાગ્ય નથી, કારણ કે આગલા સ્ત્રનું વ્યવચ્છેદકપણું 'નિરુપમ સ્તવ' એટલા પૂરતું જ ચરિતાર્થ છે, એટલે આ સ્ત્રનું વ્યવચ્છેદક પ્રયોજન પણ 'અભિન્ન નતીય ઉપમા' અંગેનું હાેઈ સ્પષ્ટ છે.

Φ

પુલ્ડરીક ઉપમાનું ઘટમાનપર્લું બિંબ-પ્રતિબિંબ લાવથી પ્રક્રિકાત કરે છે—

<sup>१२</sup>पुरुषाः पूर्ववत् ते वरपुण्डरीकाणीव संसारज्ञहासङ्गादिना धर्म्मकहापेन पुरुष-वरपुण्डरीकाणि ।

यथा पुण्डरीकाणि पङ्के जातानि जले वर्द्धितानि तदुभयं विद्वाय वर्तन्ते, प्रकृति-सुन्दराणि च भवन्ति, निवासो भुवनलक्ष्म्या, आयतनं चक्षुराचानन्दस्य, प्रवरगुणयोगतो विशिष्टतिर्यग्नरामरै: सेव्यन्ते, सुखहेतृनि भवन्ति च,

तथैतेऽपि भगवन्तः कर्मपङ्के जाताः दिञ्यभोगज्ञलेन वर्द्धिताः उभयं विहास वर्तन्ते, सुन्दरःश्चातिशययोगेन, निवासो गुणसम्पदः, हेतवो दर्शनाद्यानन्दस्य, केवलादिगुणभावेन भग्यसन्तैः सेञ्यन्ते निर्वाणनिवन्धनं च जायन्त।

इति नेव भिन्नजातीयोपमायोगेऽप्यर्थतो विरोधाभावेन यथोदितदोषसम्भव इति। <sup>७२</sup>

<sup>૧૨</sup>અથ°:—પુરુષા પૂવવ°ત્ તે વરપુલ્ડરીકાેની જેમ સંસારજલ-અસંગ ચ્યાદિ ધમ°કલાપથી પુરુષવરપુલ્ડરીકાે

જેમ પંકમાં જન્મેલા (તે) જલમાં છુદ્ધિ પામેલા પુંડરીકા તે ઉભયતે છાડીતે વર્તે છે, અને પ્રકૃતિમું દર એવા તેઓ ભુવનંલક્ષ્મીના નિવાસ (તે) ચક્ષુઆદિ આનંદનું આયતન હ્રાય છે, પ્રવર ગુણ્યાગ થકી વિશિષ્ઠ તિર્થંચ–નર–અમરાેથી સેવાય છે અને સુખહેતુએા હ્રાય છે:

તેમ આ ભગવંતા પણ કર્મ પંકમાં જન્મેલા (ને ) દિવ્ય ભાગ–જલથી વર્લિં<sup>ત</sup> થયેલા એવા (હાર્ક) ઉભયને છાડીને વર્તે છે, અને અતિશય યાગથી સુંદર એવા તેઓ ગુણસંપદ્દના નિવાસ (ને ) દર્શનાદિ આનંદના હેતુઓ હાય છે, કેવલ આદિ ગુણભાવે કરીને ભવ્ય સત્ત્વોથી સેવાય છે, અને નિર્વાણનિખધન થાય છે.

એટલા માટે ભિત્રજાતીય ઉપમાયાંગે પણ અર્થાથી વિરાધ અભાવે કરીને યથાદિત કાષના સંભવ નથી જ.<sup>હર</sup>

#### વિવેચન

" ભાગપાંક તજી ઉપર એઠા, પાંકજ પરે જે ન્યારાઃ સિંહ પર નિજ વિક્રમ શૂરા, ત્રિલુવન જન આધારા....

धन्य ते भनिवश रे. के शांदी समलावे. "-श्री यशाविकयक

પુરુષવરપુષ્ડરીકા એટલે શું ? પુરુષા તે અગાઉ કહ્યા પ્રમાણે 'પુર્મા શયન થકી પુરુષ; તેઓ વર પુષ્ડરીકાની (શ્રેષ્ઠ શ્વેત કમલની) જેમ, સંસારરૂપ જલ સાથે અસંગ આદિ ધર્મકલાપ-ધર્મસમૂહ વડે કરીને પુરુષવરપુષ્ડરીકા. संसारज्ञलासङ्गादिधर्मलापेन पुरुषवरपुण्डरीकानि. પુષ્ડરીકા જેમ સર્વ કમલજાતિમાં વર-લવીત્કૃષ્ટ છે, તેમ પુરુષામાં વર પુષ્ડરીક સમાન સર્વ શ્રેષ્ઠ તે પુરુષવરપુષ્ડરીકા. આ ઉપમાના બિંબ-પ્રતિ- બિંબ ભાવ આર્ષ દેષ્ટા મહાકવિ હરિભદ્રજીએ અત્રે સાંગાયાંગ ઘટાવ્યા છે, તેના બાવાર્થ આ પ્રકારે:—

પુષ્ડરીકા પંકમાં –કાદવમાં જન્મે છે ને જલમાં વૃદ્ધિ પામે છે, છતાં તે બન્નેને છાડીને અસંગ નિલે પપણે વર્તા છે; તેમ અ ભગવતા પણ કર્મ પંકમાં જન્મ્યા છે ને દિલ્ય ભાગરૂપ જલથી વૃદ્ધિ પામ્યા છે, છતાં તે બન્નેને છાડીને અસંગ જલકમલગત્ નિલે પપણે વર્તા છે. માહમચી માચા મધ્યે પણ સદા અમાહસ્વરૂપી નિલે પ ભગવતા એવા દુષ્કરદુષ્કરકારી જ્ઞાની તો ભાગપંક મધ્યે પણ જલમાં કમલની જેમ લેપાતા નથી, અરડાતા નથી, એનું ઉત્તમ દષ્ટાંત આ તીર્થં કર

ભગવંતા છે. તેઓ ગૃહસ્થાવસ્થામાં હતા ત્યારે પણ પરમ વૈરાગ્યવાસિત હતા, ભાગપંક મધ્યે પણ જલકમલવત્ અલિપ્ત હતા.

"રાગ **સરે જન મન રહેા, પ**ણ તિહું કાળ વૈરાગ; ચિત્ત તમારા રે સમુદ્રના, કાઈ ન પામે હાે તાગ. શ્રી શ્રેયાંસ કૃપા કરાે."—શ્રી ય**રાેાવિજય**છ.

"यदा महन्तरेन्द्रश्रीस्त्वया नायोपभुज्यते। यत्र तत्र रतिनीम विरक्तत्वं तदापि ते॥"—श्री हेभयंद्रायार्थे %.

પુષ્ડરીકા એવા પ્રકૃતિસું દર-સ્વભાવથી સું દર છે કે સોં દર્ય મૂર્તા ભુવનલ સ્મી પણ ત્યાં આવીને નિવાસ કરે છે ને તે મન-નયન આદિને આનં દનું આયતન-ધામ થઈ પડે છે. તેમ અતિશયયોગે કરી આ ભગવંતો એવા પરમ સું દર છે કે કેવલ શ્રી 'ચરણ કમલ આદી ગુણસં પદ્ આવીને તેમનામાં નિવસ કરે છે ને તેમના દર્શનાદિ કમલા વસે રે' આનં દના હેતુઓ થઈ પડે છે. 'સુન્દરાશ્ચાતિશયયોગેન, નિવાસો ગુળસમ્પદ: 1' આ અંગે કવિવર શ્રી આનં દઘન છે એ સું દર ઉત્પેક્ષા કરી છે કે—હે ભગવંત! આપ શ્રીમદ્ના ચરણ કમલમાં કમલા—શ્રી નિવાસ કરે છે, તે સમલ અને અસ્થિર પદરૂપ પંકજને પામર તુચ્છ લેખી ને તમારા ચરણ કમલને નિર્મલ સ્થિર પદરૂપ દેખીને જાણે તેમ કરતી હાયની! આમ કમલા જેના ચરણ કમલમાં એવા સુચ્ધ ખન્યો હે શ્રીમદ્ ભગવંત! સ્હારો આ મન મધુકર તમારા શ્રીમદ્ ચરણ કમલમાં એવા મુખ્ય ખન્યો છે, કે તે સુવર્ણમય મેરુને અને ઇદ્રિ—ચંદ્ર—નાગેંદ્રને પણ રંક ગણી, તમારા ગુણ—મકરંદના પાનમાં લીન થઈ ગયે. છે.

" ચરાષુકમલ કમલા વસે રે, નિર્મલ થિર **પદ દે**ખ; સમલ અથિર પદ પરિહરી રે, પંકજ પામર પેખ....**વિમલ** જિ**ન.** 

મુજ મન તુજ પદ તુજ પદ પંકજે રે, લીનાે ગુણુ મકરંદ; રંક ગણુ મંદરધરા રે, ઇંદ્ર ચંદ્ર નાગેંદ્ર....વિમલ જિન."શ્રી આનંદઘનછ

અને આમ પ્રવર-ઉત્તમે ત્તમ ગુણાથી પુંડરીકા જેમ વિશિષ્ટ તિર્થ ચા મનુષ્યા ને દેવાથી સેવાય છે અને સુખના હેતુ હાય છે; તેમ આ ભગવંતા પણ કેવલજ્ઞાનાદિ પરમાત્તમ ગુણાના હાવાપદ્યાથી ભગ્ય પ્રાણીઓથી સેવાય છે અને પરમ સુખધામ નિર્વાશુના-માક્ષના નિર્ભાષન-નિશ્ચય કારણરૂપ થઈ પડે છે.

"પુષ્કલાવર્ધ વિજયે હાે, કે વિચર તીરથપતિ, પ્રભુચરણને સેવે હાે, કે સુર નર અસુરપતિ; જસુ ગુણ પ્રગટયો હાે, કે સર્વ પ્રદેશમાં, આતમ ગુણની હો, કે વિકસી અનંત રમા".... "જસ નામે હેઃ પ્રગટે ગુણુરાશ કે, ધ્યાને શિવસુખ વિલસીએ" —શ્રી દેવચાંડજ

આમ બિંબ-પ્રતિભિંભ ભાવથી આ ઉપમા સાંગાયાંત્ર ઘટે છે. એટલે નિન્નજાતીય ઉપમાના યાગે પણ અર્થથી-પરમાર્થથી-તત્ત્વથી વિરાધના અભાવ હાવાથી યથાદિત-જે કહ્યો તે દેવના સંભવ નથી જ.

#### Ŵ

ओड-अने स्वसावी वस्तु अने न्यायभुदा दर्शावे छे—

<sup>१३</sup>एकानेकस्वभावं च वस्तु, अन्यथा तत्तत्त्वासिद्धे: । सत्त्वामूर्तत्वचेतनत्वादिधर्म्भरहितस्य जीवत्वाद्ययोग**ः** इति न्यायमुद्धा ।<sup>७३</sup>

<sup>93</sup>અર્થ :—અને વસ્તુ એક-અનેક સ્વભાવવાળી છે,-અન્યથા તત્તત્વની (વસ્તુતત્ત્વની) અસિદ્ધિ હોય, માટે. સત્ત્વ-અમૃત્તિત્વ-ચેતનત્વ આદિ ધર્મોથી રહિતને જીવત્વ આદિના અધાગ છે,—એમ ન્યાયમુદ્દા છે. <sup>93</sup>

#### વિવેચન

અનંત ધર્માત્મક વસ્તુ અત્ર, સ્યાદ્વાદનું શાસન એકછત્ર; સ્યાદ્વાદ મુદ્રા જન જેહ લાપે, સર્વસ્વ તેનું નૃપ લે જ કાેપે.—(સ્વરચિત)

विरुद्ध ઉપમાયાએ तद्धर्भनी आपत्तिथी अवस्तुत्व है। य એम के ઉपश्मां वाहीनी हसीस इही, तेना निषेधार्थ अहीं वस्तुत्वरूपने। विश्वार हाअल्या छे: 'एकानेकस्वमावं

च वस्तु।' वस्तु એક-અનેક સ્વભાવવાળી છે. અર્થાત્ જ્વાદિ એકાનેકસ્વભાવી વસ્ત દ્રવ્યપર્યાય3પ હાઈ દ્રવ્યથી એક ને પર્યાયથી અનેક સ્વભાવ-

વસ્તુ: ન્યાયમુદ્રા ધર્મ વાળી છે; ધર્મી એવા દ્રવ્યની અપેક્ષાએ વસ્તુ એક અખંડ પિંડરૂપ અલેદ છે, પશુ ધર્મ –ગુલુપર્યાયની અપેક્ષાએ અનેક ખંડ

ખંડ લેદરૂપ છે. 'अन्यथा तसत्त्रासिद्धेः।' 'અન્યથા तत्तत्त्रनी (વસ્તુતત્ત્વની) અસિદ્ધિ

पिश्चका—एकानेकस्वभावं—એક-અનેક સ્વભાવી, च કાર પ્રકૃત ઉપમાના અનિરાધની ભાવનાના સ્થનાર્થે છે,—દ્રવ્ય-પર્યાયરૂપપણાને લીધે, चस्तु – છવાદિ વસ્તુ,—એમ પક્ષ છે. અત્રે हेतु—अन्यशः—નહિં तो, એક-અનેક સ્વભાવત્વ વિના, तस्य—तेनुं, વસ્તુનું, तत्त्वं—तत्त्व, वस्तुत्व, तस्यासिद्धः— तेनी અસિદિને લીધે. એના જ ભાવન અર્થે કહ્યું—

सत्त्वामृत्तित्वचेतनत्वा दिधम्मेर हितस्य—सत्त्व-अभूर्तात्व-येतनत्व आहि धर्भरिकतिने; सत्त्वं —सत्त्व, सत् अत्यय-अभिधानशिरेषष्धं, अमूर्त्तत्वं —अभूर्तात्व, अभूर्तात्वपष्धं, ३पाहिरिकतिपष्धं, चेतनत्वं — येतनत्व, येतन्यवं तपष्णुं, आदि —आहि शण्दथी अभेयत्व-अदेशवत्त्व आहि यित्र धर्मनुं अद्वष्णुं छे, ते रहितस्य —तेनाथी रिकति —अविशिष्टीभृत वश्तुने, जीवत्वा चयोगः — ळवत्वश्राहिने। अयेश्व, परस्यर विशिन्त ळवत्वाहि यित्रश्चने। अक्षाव, इति — अभ, आ न्याय मुद्रा —न्याय मुद्रा, युक्तिभर्याह। वर्ते छे, — अज्ञाधन परीथी पष्णु ६९६ धवान। अश्वश्च पश्चाने क्षीधे.

હાય માટે,' નહિં તા તે તે જવાદિ વસ્તુનું વસ્તુતત્ત્ર-વસ્તુત્વ જ સિદ્ધ ન થાય.

કારણ કે 'સત્ત્વ-અમૂત્તિત્વ-ચેતનત્વ આદિ ધર્મોથી રહિતને જીવત્વ આદિના, અયાગ છે એમ ન્યાયમુદ્રા છે.' અર્થાત સત્ત્વ-અસ્તિત્વ, અમૂત્તિત્વ, ચેતનત્વ, 'આદિ' શખ્દથી પ્રમેયત્વ પ્રદેશવત્ત્વ) એ આદિ ચિત્ર-નાના પ્રકારના ધર્મોથી વિશિષ્ટ નહિં કરવામાં આવેલી ધર્મી રૂપ વસ્તુને જીવત્વ આદિના યાગ નહિં ઘટે. કારણ કે 'સત્ત્વ' (અસ્તિત્વ) એટલું માત્ર કહાથી આ જીવ છે એમ કહી શકાતું નથી,—તે અસ્તિત્વ અજીવમાં પણ છે, માટે. ત્યારે અમૂર્ત્તિત્વ કહેવામાં આવે તા પણ આ જીવ એવા એાધ થઈ શકતા નથી—અમૂર્ત્તત્ત્વ એવા આકાશમાં પણ છે, માટે. ત્યારે ચેતનત્વ કહેવામાં આવે તા આ જીવ એવા બાધ થઈ શકતા નથી આ જીવ એવા બાધ થઈ શકે છે, પણ અજીવના બાધ થતા નથી, કારણ કે તે ચેતનત્વરૂપ વિશિષ્ટ લક્ષણ કાઈ પણ અજીવ દ્રવ્યમાં નથી. આમ સત્ત્વ-અમૂર્ત્તત્વ, ચેતનત્વ આદિ અનેક ધર્માથી વિશિષ્ટ કરવામાં આવે તા જ જીવાદિ વસ્તુના બાધ થઈ શકે છે, નહિં તા નહિં;—એમ આ ન્યાયમુદ્રા છે, ન્યાયની છાય છે;—કે જે રાજમુદ્રાની (Royal Seal) જેમ બુદ્ધિયન એવા અન્યદર્શનીએાથી પણ ઉલ્લંઘી શકાય એમ નથી.

"સ્યાદ્વાદી વસ્તુ કહીજે, તસુ ધર્મ અનંત લહીજે, સામાન્ય વિશેષનું ધામ, તે દ્રવ્યાસ્તિક પરિણામ."—શ્રી દેવસંદ્રજી

સત્ત્વ જ અમૂર્તાત્વાદિ નથી, એ દર્શીવે છે.—

<sup>१६</sup>न सत्त्वमेवामूर्तत्वादि, सर्वत्र तत्प्रसङ्गात एवं च मूर्तत्वायोगः। <sup>७६</sup>

<sup>૧૪</sup>અર્થ':—સત્ત્વ જ અમૂર્તાત્વાદિ નથી, —સર્વ'ત્ર તેના પ્રસ'ગ આવશે માટે; અને એમ મૂર્તાત્વાદિના અયોગ થશે.<sup>૯૪</sup>

#### વિવેચન

"એહવા પરમાતમ પ્રસુ રે, પરમાનંદ સ્વરૂપ; સ્યાદ્વાદી સત્તારસી રે, અમલ અખંડ અનૂપ….અજિત જિન!"—શ્રીદેવચંદ્રછ

पश्चिका—वारु, अमूर्तात्वाहिना सत्त्वस्य-अनितिक्षथा सत्त्व सते छवत्व आहिना अथे। १ क्रेम आशंक्षीने इत्युः—त—न क, सत्त्वसेव—सत्त्व क, शुद्ध संप्रद्धन्यने अलिभत सत्ता भाव क, अमूर्त्तत्वादि —अमूर्तत्वाहि, छवाहिमत अमूर्तत्व-वैतन्याहि. इया कारण्यी १ ते भाटे इत्युं—सर्वत्र—सर्वत्र, धटाहि सत्त्वमां, तत्प्रसङ्गात्—तेना प्रसंगने सीधे, अमूर्तत्व-वैतन्याहि प्राप्तिने सीधे,—सत्त्वना ओक्ष्य्यशि सर्वथा अव्यतिरेक्षने सीधे. को भरेभर ओम छे तेथः श्रुं १ ते भाटे क्ष्युं :—पर्व च--अने ओम, सत्त्वमावना अक्ष्युभगममां, मूर्तत्वाद्ययोग:—मूर्तत्वाहिना अथे। मूर्तत्व-व्यविन्यहिना अक्षाव थरे; अने तद्वादेना भूर्तत्वाहिना अक्षावकावे तेना प्रतिपक्षद्वभपक्षाथी अमूर्तत्वाहिना पण् अक्षाव प्रसंग थरे, अने तथ्यप्रारे से।क-प्रतीतिक्षाधा थरे।

ત્યારે કાઈ આશંકા કરશે કે-વારુ, અમૂર્ત્ત વાદિ છે તે સત્ત્વના અતિક્રમ કરતા નથી, એટલે અમૂર્ત્ત વાદિ હોય ત્યાં સત્ત્વ હોય જ, તો પછી સત્ત્વ સતે જીવત્વ આદિના અયોગ કેમ હાય ? તેનું અત્ર સમાધાન કર્યું છે.—'સત્ત્વ જ અમૂર્ત્ત ત્વાદિ નથી, ' અર્થાત શુદ્ધ સંગ્રહ નયના અભિપ્રાયે સત્તામાત્ર જ સત્ત્વ કહ્યું એટલે કાંઈ જીવાદિગત અમૂર્ત્ત ત્વ-ચેતનત્વ આદિ આવી જતું નથી,—કારણ કે 'સર્વત્ર તેના પ્રસંગને લીપે'—સર્વત્ર તેના પ્રસંગ ને લીપે'—સર્વત્ર તેના પ્રસંગ અને લીપે'—સર્વત્ર તેના પ્રસંગ આવે માટે. અર્થાત્ 'સત્ત્વ' માત્ર કહેવાથી જો અમૂર્ત્તત્વ—ચેતનત્વ આદિ ગ્રહ્મય, તો પછી ઘટાદિ પણ સત્ત્વ છે, એટલે તેને પણ અમૂર્ત્તત્વ—ચેતનત્વ આદિના પ્રસંગ આવશે, (જે અનિષ્ટ છે), કારણ કે સત્ત્વ એકરૂપ હોવાથી સર્વથા તેના વ્યતિરેક—જૂદાપણં નથી.

જો ખરેખર! એમ છે તેથી શું? તે માટે કહ્યું—'અને એમ મૂર્તાત્વાદિના અયોગ થશે.' અર્થાત એમ સત્ત્રમાત્ર જ (અસ્તિત્વ માત્ર જ) જો માનવામાં આવશે, તો મૂર્તાત્વ—અચેતનત્વ આદિના અભાવ થશે; અને તે મૂર્તાત્વાદિના અભાવ ભાવ હોતાં તેના તેના પ્રતિપક્ષરૂપપણાથી અમૂર્તાત્વ—ચેતનત્વ આદિના પણ અભાવ પ્રસંગ થશે; અને તથા-પ્રકારે લાક—પ્રતીતિબાધા થશે, કારણુ કે લાકમાં પણ પ્રસિદ્ધ છે કે મૂર્તા—અમૂર્તા, ચેતન—અચેતન ભિન્ન ભિન્ન વસ્તુ છે, તેમ જ પ્રત્યક્ષ પ્રતીતિથી પણુ તે દેષ્ટ છે, આ ખન્નેની આધા ઉપજશે.



સત્ત્વની વિશિષ્ટતા હશે, એ મતતું નિરસન કરે છે---

र्षं सत्त्वविशिष्टताऽपि न, विशेषणमन्तरेणातिश्रसङ्गात्। पर्व नाभिन्ननिमित्तत्वा-हते विशेषः। <sup>७५</sup>

#### ॥ इति पुरुषवरपुण्डरीकाणि ॥ ८॥

पञ्जिका-अत्रे वर भतान्तरने। निरास करता क्छुं-

सत्त्वविशिष्टताऽपि न—सत्त्विशिष्टता पश्च નથી. विशिष्ट એવું સ્વપરપક્ષવ્યાવૃત्ત सत्त्वमिष्—णौद्ध्यक्षिमत सत्त्व पश्च, न—નથી જ, અમૃત્ત પશ્चો તે લીધે એ અતુવર્ત છે. અવિશિષ્ટ सत्त्व પૂર્વોકત યુક્તિથી અમૃત્ત ત્વાદિ નથી ઢોતું જ, એમ 'અપિ '–પશ્ચુ શબ્દના અર્થ છે કયા કારલ્યા ? તે માટે કશું—विशेषणं—વિશેષશ્ચ, ભેદક, अन्तरेण—વિના, अतिप्रसङ्गात्—અતિપ્રસંગને લીધે, વિશિષ્ટતાની અતિવ્યાપ્તિને લીધે. સત્ત્વ એકફપ જીવમાં બેદક ફપાન્તર અભાવે, ચેતનાદિ વિશિષ્ટફપ કલ્પના સતે, અજીવમાં પશ્ચુ તત્કલ્પનાની પ્રાપ્તિને લીધે.

एवं—એમ, એકરવભાવી વસ્તુમાં અનેક દોષાના ઉપનિષાતથી વિચિત્રરૂપ વસ્તુની સિદ્ધિમાં, न विरोध:—વિરોધ નથી; વિજાતીય ઉપમાયી અપિંત ધર્મના પરસ્પર નિરાકરણલક્ષણ વિરોધ નથી. વિજાતીય ઉપમાયોએ પણ શું સવંથા ? न-ના. એટલા માટે કહ્યું—अभिन्तनिमित्तत्वाहते—અભિન્ન-નિમિત્તપણા શિવાય. જો ઉપમેય વસ્તુગત એક ધર્મરૂપ નિમિત્તમાં સદશી અને વિસદશી ઉપમા પ્રયોજ્ય, તો વિરોધ હોય પણ ખરા,—પણ નહિંક વિસદશ ધર્મનિમિત્ત એવી અનેક ઉપમાઓમાં પણ પુરુષવરપુંડરીક એ વડે કરીને સદશી અને વિસદશી ઉપમા સિદ્ધ છે. <sup>૧૫</sup>અથ°:—સત્ત્વની વિશિષ્ટતા પણ નથી,—વિશેષણ વિના પ્રતિપ્રસ'ગને લીધે. એમ અભિન્નનિમિત્તપણા શિવાય વિરોધ નથી.<sup>૭૫</sup>

ા ઇતિ પુરુષવરપુલ્ડરીકા ૫૮૫

#### વિવેચન

"ઇંદ્ર ચંદ્ર રિવ ગિરિ તાલા, ગુણ લઈ ઘડિયું અંગ લાલરે; ભાગ્ય કિઢાં થકી આવિયું ? અચરિજ એઢ ઉત્તંગ લાલરે. " શ્રી યશાવિજયજ

અત્રે વળી કાઇ (એડ) એમ કહેરો કે—સ્વપરપક્ષથી વ્યાવૃત્ત એલું વિશિષ્ટ સત્ત્વ કેમ ન હાય ? તેના નિરાસ કરતાં કહ્યું—'સત્ત્વની વિશિષ્ટતા પણ નથી' અવિશિષ્ટ સત્ત્વ તે! પૂર્વેકિત યુક્તિથી અમૂર્ત્તત્વાદિ નથી હાતું જ એટલું જ નહિ,

સત્ત્વવિશિષ્ટતા પણ વિશિષ્ટ સત્ત્વ અમૂર્ત્ત ત્વાદિ નથી જ, કારણ કે 'વિશેષણ વિના પણ નથી ઈ. અતિપ્રસંગને લીધે ' અતિપ્રસંગ દેાષ આવે છે, માટે. અર્થાત્ લેદ કરનાર્ક એવું લેદક વિશેષણ જ ન હાય તા વિશિષ્ટતા કહેવી તે

અતિપ્રસંગ છે, અતિવ્યાપ્તિ છે; સત્ત્વએકરૂપ જીવમાં વિશેષણ વિના જો ચેતનાદિ વિશિષ્ટ રૂપની કલ્પના કરવામાં આવે, તા પછી અજીવમાં પશુ તેવી વિશિષ્ટતાની કલ્પનાની પ્રાપ્તિ થશે, —આમ અતિપ્રસંગ દેષ આવશે. તેમ જ—વિશેષણ વિના વિશિષ્ટતા કહેવી તે તા વદતાવ્યાદ્યાત છે, કારણ કે વિશેષણ વિના વિશિષ્ટતા શી ?

એમ એકસ્વભાવી વસ્તુમાં અનેક દોષની આપત્તિ થાય છે, એટલે વિચિત્રરૂપ-અનેકરૂપ વસ્તુની સિદ્ધિમાં વિરોધ નથી, અર્થાત્ વિજાતીય ઉપમાધી અર્પિત ધર્મીના ઘટમાનપણામાં પણ દૂષણરૂપ વિરોધ નથી. શું સર્વથા વિરોધ નથી? તે માટે અંત્ર અપવાદ કહ્યો કે—'એમ અભિન્નનિમિત્તપણા શિવાય વિરોધ નથી.' અર્થાત્ જો ઉપમેય વસ્તુગત એક જ ધર્મરૂપ અભિન્ન નિમિત્તમાં સદશી ને વિસદશી ઉપમા પ્રયોજવામાં આવે, તો વિરોધ હોય પણ ખરા; પણ નિહં કે વિસદશ (બૂદા બૂદા) ધર્મનિમિત્ત એવી અનેક ઉપમાઓમાં પણ આમ 'પુરુષવર્પુંડરીક' એ વહે સદશી ને વિસદશી ઉપમા સિદ્ધ છે.

॥ इति पुरुषवरपुण्डरीकेभ्यः॥८॥



## ૯. પુરુષવરગન્ધહસ્તી

## ' पुरुषवरगन्धहस्तिभ्यः' ५६ व्याण्यान

**અ**ા પદનું પ્રયાજનઃગુષ્યુક્રમઅભિધાન વાદના નિરાસ—

१६ एते च यथोत्तरं गुणकमाभिधानवादिभिः सुरगुरुविनेयै ईनिगुणोपमायोग एवाधिक-गुणोपमार्हा इत्यन्ते, अभिधानकमाभावेऽभिधेयमपि तथा, 'अक्रमवदसदि'ति वचनात्, एतिव्रासायाह— ७५

## 'पुरुषवरगन्धहस्तिभ्यः ' इति ।

<sup>૧૬</sup>અથ`:—અને ઐંઓ—યથાત્તર ગુણક્રમઅભિધાનવાદી સુરગુરુવિનેયાથી હીનગુણ ઉપમા યાગે જ અધિકગુણ ઉપમા**હ**ે માનવામાં આવે છે,—અભિધાન ક્રમના અભાવે અભિધેય પણ તથાપ્રકારે,—'અક્રમવંત તે અસત્'એ વચનથી;—એના નિરાસ અર્થે કહ્યું—<sup>હદ્</sup>

### ' પુરુષવરગન્ધહસ્તીએાને ' <sub>વિવેચન</sub>

" શ્રી નિમ જિનની સેવા કરતાં, અલિય વિઘન સવિ નાશેજી."—શ્રી યશાયિજયજી.

पश्चिका—यथोत्तरं ध्याहि. यथोत्तरं—यथोत्तरं, इतिरात्तरं, गुणानां—गुश्नोनां, पुरुषार्थोपये। १००० अळव धभीनां, गुश्र्यानद्वानी लेभ क्रमः—इतिरात्तरं प्रध्यं क्ष्यं क्ष्मः, तेन-ते वडे, अभिधानं—अक्षिधानं, अल्पनं, अथनं, वदन्तीत्येवंद्वीताः—वहे छे अवंशीक्ष, तैः—तेओधी, सुरगुरुविनेयः!—सुरगुरुना विनेयाधी पृडरपतिक्षिण्येथी, हीनगुणांपमायोग एव—ढीनगुश् इप्पाना ये। लेल, हीनगुश्नि इप्पार्थी इप्पाना थे। लेल, हीनगुश्नि इप्पान्धी इप्पाना विनेयाधी प्रवान अधिक गुश्नेतं इत्यन्ते—अधिक गुश्नेतं इप्पान्ते अथिक गुश्नेतं छे। अधिक ग्रां छे। ते आ प्रकारे—गन्धगलनी इप्पान वडे स्थानद्विहारनं महाप्रकार शक्ते छे। अधिक भारी-छिति, हिलिक्षं आहि इप्द्रवानं निवर्त्व अपश्चे साधित सते, पुंडिक इप्पार्थी स्वनाहस्ति अति निर्वाश्वास्ति पर्यवसान स्थानं ते। गुश्ने। इपित करवा सुक्त छे। अतिश्वासंपत्—केवस्तानश्ची प्रकृति निर्वाश्वासि पर्यवसान स्थानंताना गुश्ने। इपित करवा सुक्त छे। अधा कारश्वी हे ते भारे क्ष्युं —

अभिधानक्रमाभावे— અલિધાન ક્રમના અલાવે, વાચક ધ્વનિની પરિપાટીના વ્યત્યયમાં, अधिधेयमि — અલિધેય પશુ, વાચ્ય પશુ, तथा— તેમ, અલિધાનવત્ अक्रमवत्— અક્રમવાળું, પરિપાટિરહિત, असत्— અસત્, અવિદ્યમાન,— ક્રમષ્ટત જન્મવાળા અલિધેયની અક્રમ ઉક્તિમાં તદૂપે અસ્થિતપશાને લીધે.

અને ઉક્ત ગુણ વિશેષણા જેને સાંગાયાંગયણે ઘટે છે એવા આ અર્કાત ભગવંતા, 'ચ્યાત્તર ગુણકમઅનિધાનવાદી સુરગુરુિવનેયાથી (શિષ્યાયી) હીનગુણ ઉપમાયોગે જ અધિકગુણ ઉપમાર્હ માનવામાં આવે છે,' એના નિરાકરણ અર્થ અર્દ્ધ ' પુરુષવરગન્ધ હસ્તીઓને ' એ ખાસ વિશિષ્ટ પદ મૂખ્યું છે; અર્થાત્ ચ્યાત્તર–ઉત્તરાત્તર ગુણસ્થાનકાની જેમ પુરુષાર્થીપયાંગી ગુણાના ઉત્તરાત્તર પ્રકર્ષર્પ ચઢતા કમ, તે વઢ અમિધાન–કથન કરવા ચાગ્ય છે એમ જે માને છે, તે આ યથાન્તર–ગુણકમ–અનિધાનવાદી એવા ખુહસ્પતિશિષ્યા વદે છે કે—પ્રથમ હીન–ઉતરતા ગુણની ઉપમાના યોગ–ઘટના કર્યા પછી જ અનુકમે અધિક–ચઢીયાતા

અક્રમવત્ અસત્ ગુણની ઉપમા આપવા યોગ્ય છે. એટલે સરખામણીમાં ઉતરતી એ મતનું નિરસન એવી ગંધનજની ઉપમા વહે લગવદ્વિહારનું દુર્ભિક્ષાદિ ક્ષુદ્રઉપદ્રવ~

નિવારશનું સમર્થપશું પ્રથમ સાધ્યા પછી જ, તેનાથી ચઢીયાતી એવી પુંડરીકની ઉપમા વડે કેવલગ્રાનશ્રીથી માંડી નિર્વાશુપાષ્તિ પર્યંતની ભગવાનની લુવનાદ્લુત અતિશયસંપદ્ સાધ્યા યાગ્ય છે. માટે અત્રે પ્રથમ પુંડરીકની ઉપમા આપ્યા પછી ગાંધગજની ઉપમા આપી, તે કમલાંગરૂપ દેવ છે. કારશું કે 'અલિધાન કમના અલાવે અલિધેય પશુ તથાપ્રકારે અકમવત્ અસત્ છે;' અર્થાત્ અલિધાનના નાચક શખ્દના કમ જો ન હેાય, તા તેનાથી વાચ્ય અલિધેય પશુ તે અલિધાનની જેમ તેવા પ્રકારે અકમવત્ હાઈ અસત્ હાય. કારશું કે 'અજ્ઞવત્ અસત્ ' એ વચન છે. આમ જે પાતાના મત સ્થાપવા માટેની દલીલ રજૂ કરે છે, તે યથાત્તર—ગુશુકમઅલિધાનવાદીઓના નિરસન અર્થે 'પુરુપવર્ગન્ધહસ્તી' એ ખાસ વિશેષ પદ અત્ર કહ્યું છે.

" જિલાં રવિ તેજે જળહળે, તિલાં કિમ રહે અધારા હા; કેસરી જિલાં કોડા કરે, તિલાં નહિં ગજ પરિયાર હા...." શ્રી યશાવિજયજ

પુરુષવરમન્ધહસ્તી ઉપત્રાનું ઘટમાનપણું દર્શાવે હે—

र्थे पुरुषाः पूर्ववदेषः, ते वरगन्धहस्तिन इव गजेन्द्रा इव क्षुद्रगजनिराकरणादिनाः धर्मसाम्येन पुरुषवरगन्धहस्तिनः।

यथा गन्धहस्तिनां गन्धेनैव तहेशविहारिण श्रुद्रशेषगजाः भज्यन्ते, तह्रदेतेऽपि पर-चक्रतुर्भिक्षमारिष्रमृतयः सर्व प्योपद्रवगजाः अचिन्त्यपुण्यानुभावतो भगविद्वहारप्चनगन्धादेव भज्यन्त इति॥

१९ अर्थः - पुरुषा: - पुरुषा पूर्ववत् कः, ते वरगन्धहस्तिनः वरगन्धहस्तिनः केवा, - अर्थन्द्रो केवा - क्षुद्र गकना निराक्ष्यकृति वर्धसाभ्यथी, ते पुरुषवरगन्धहस्तिनः पुरुषवर- गन्धहस्तिने।

જેમ ગત્ધહસ્તોઓના ગત્ધથી જ તદ્દેશવિહારી ક્ષુદ્ર રોષ ગજે ભાગી જાય છે, તેની જેમ આ પણ પરચક્ર, દુભિ<sup>°</sup>ક્ષ, મારિ પ્રમુખ સર્વજ ઉપદ્રવ ગજે અચિત્ત્ય પુણ્યાતુ-ભાવ થકી ભગવદ્વિહારના પવનની ગત્વથી જ ભાગી જાય છે.<sup>93</sup>

#### વિવેચન

"પુષ્યવંત ત્યાં પક ધરે, પગ પગ ઋદિ રસાળ." શ્રી વિનય વિજય છુત શ્રીપાળરાસ યથાકત લક્ષણવાળા પુરુષા જે, કાદ—તુ અગના નિરાકરણાદિ ધર્મસામ્યથી—ધર્મસાનતાથી—સમાનધર્મપણાથી વરગન્ધહસ્તીઓ—ગાંધગજે દ્રો જેવા છે, તે પુરુષવરગન્ધહસ્તીઓ—ગાંધગજે દ્રો જેવા છે, તે પુરુષવરગન્ધા હસ્તિઓ કહેવાય છે. જેમ ગાંધગજેન્દ્રોના ગાંધગી જ તે દેશમાં વિહરતા કાદ—તુ અપામર ગાંભી ભાગી જાય છે, પલાયન કરી જાય છે, તેમ પુરુષવરગન્ધહસ્તી ભગવાન તીર્થ કર જેવા પરમ પુષ્ય શ્રેષ્ટ પુરુષ જયાં જયાં વિચર છે ત્યાં ત્યાં તે ભગવદ્ના અચિન્ત્ય પુષ્ય પ્રભાવથકી પરચક—પરસષ્ટ્ર આક્રમણ, દુભિક્ષ—દુષ્કાળ, મારિ—મરકી વગેરે સમસ્ત ઉપદ્રવરૂપ કાદ્ર હાથીઓ ભગવદ્વિહારના પવનની ગાંધથી જ ભાગી જાય છે—ક્યાંય પલાયન કરી જાય છે. આમ આ ઉપમાનું યથાર્થપણં છે.

Ŵ

વસ્તુનું એકાનેક સ્વભાવપાયું સતે એમ પણ અભિધાનક્રમના અભાવ નથી, એ સિદ્ધ કરે છે—

<sup>१८</sup>न चेकानेकस्वभावत्वे वस्तुन एवमप्यभिधानकमाभावः, सर्वगुणानामन्योऽन्यसंत्रिः तत्वान्, पूर्वानुषुर्व्याद्यभिवेयस्वभावत्यान्, अन्यथा तथाऽभिधानाप्रवृत्तः।<sup>७८</sup>

<sup>૧૮</sup>અર્થ:—અને વસ્તુનું એકાનેકસ્વભાવપણું સતે, એમ પણ અભિધાનક્રમના અભાવ નથી,—સાર્વગુણાના અન્યાન્ય સંવલિતપણાંને લીંઘ પૂર્વાનુપૂર્વી આદિથી અભિધેય-સ્વભાવપણું છે, માટે; અન્યથા તથાપ્રકારે અભિધાનની અપ્રવૃત્તિ હોય, માટે. <sup>૭૮</sup>

पश्चिका न च श्वाहि. न च न क, एकानेकस्वभावत्वे — એકानेकस्वलावप्रणामां; एकः — એક — द्रव्यताथी, अनेकश्च — अनेक — पर्यावइपताथी, स्वभावः — स्वलाव, स्वरूप, यस्य तत् तथा — केने। छे ते तथः — એकानेक स्वलाव, तद्भावः तत्त्वं — तेने। लाव ते तत्त्व — એकानेकस्वलावत्व, तस्मिन् — तेमां, वस्तुनः — वस्तुनं, पहार्थनं, एकप्रपि — ओक्ष प्रणु, अधिक्ष्युणु ६ पमाना ये। विश्वणु ६ पमाना ६ पन्यासमां प्रणु, अभिधानकप्राभावः — अलिधानक्ष्यने। अलाव, वायक शण्य परिपाटिने। व्यत्वय क्या काराश्वी ? ते माटे क्युं —

अन्यथा—નહિ તો, પૂર્વાનુપૂર્વી આદિથી ગુણાની અનિલિધેય સ્વભાવતા સતે, तथा—તથા– પ્રકારે, પૂર્વાનુપૂર્વી આદિ ક્રમથા, अभिधानाप्रदृत्तेः—અભિધાનની અપ્રવૃત્તિને લીધે, અભિધાયક ધ્વનિઓની અપ્રવૃત્તિને લીધે, એમ પણ અભિધાનક્રમ અભાવ નથી એમ યોગ (સંબંધ) છે, કારણ કે અભિધેયતાપરિશ્રુતિ અપેક્ષાવાળા અભિધાનવ્યવહાર છે.

#### વિવેચન

" અહેત! શ્રી સુમતિ જિન! શુદ્ધતા તાહરી, સ્વગુલ પર્યાય પરિશામ રામી; એકતા નિત્યતા અસ્તિતા ઇતિર ગુત ભાગ્ય લેત્યી ઘઉંત પ્રભુ અકામી....એહે. " શ્રી દેવચંદ્રછ

અને આગલા સ્ત્રના ત્યાખ્યાનમાં વિવરી અતાવ્યું તેમ—દ્રવ્યથી એક ને પર્યાયથી અનેકરૂપ એવી 'વસ્તુનું એક–અનેક સ્વલાવપણું સતે, એમ પણ અભિધાનક્રમના અલાવનથી.—ન चिकानेकस्वमात्ये वस्तुन एवमप्यसिधानक्रमामावः.

સર્વ ગુણાનું અન્યાન્ય અર્થાત્ એવા પ્રકારે અધિક ગુણવાળી ચઢીયાતી ઉપમા યેજિયા પછી સંવિતિ પણું: હીન ગુણવાળી ઉતરહી ઉપમા મૂપવામાં પણ અભિધાનક મને અને પૂર્વાનુપૂર્વા આદિ અભાવ નથી હોતો, વાચક શખ્દની પરિપાર્ટિના વ્યત્યય—( ઉલટા અભિધય સ્વભાવપણું સુલટાપણું) નથી હોતો. કારણ કે સર્વ ગુળાન મન્યોન્ય સંવિતિ ત્લાત્ ' સર્વ ગુણાના અન્યોન્ય સંવિતિ પણાને લીધે પૂર્વાનુપૂર્વી' આદિથી

અભિષયસ્વભાવપાણું છે, માટે'— पृर्वानुष्ट्यां यभित्यस्यमावत्वात. અર્થાત્ જીવ-અજીવના પાતપાતાના સર્વ ગુણાનું — પર્યાયાનું અન્યાન્ય – પરસ્પર એવું સંવલિતપાણું, સંસ્ષ્ટર્પપાણું સિક્ષ્યપણું, બ્રિલિપાણું, એના ત્રોતપાણું છે, કે કરો ગુણ પહેલા ગણુના ને કરો પછી ગણુના એ અશક્ય છે; અને એકલે જ તે ગુણ – ધર્માનું પૂર્વાનુપૂર્વ આદિથી અભિષ્ય સ્વભાવપાણું છે, એટલે કે અનિધાનના વિષયભાવરૂપ પરિણ્તિવાળા અભિષ્યના સ્વભાવ એવા છે, કે તેનું કથત પૂર્વાનુપૂર્વા શી—સલટા કમથી, પશ્ચાનુપૂર્વા થી—ઉલટા કમથી કે અનાનુપૂર્વા થી—અનનુક મથી કરી શકાય છે, તાતપાર્ય કે—એકાનેક સ્વભાવવાળી વસ્તુના સર્વ ગુણા એક બીજા સાથે એવા સંવલિત—ગાઢ પરાવાયેલ (Interwoven) છે કે તેઓ કાઈ એક નિશ્ચિત કર્મ જ કહી શકાય એવું કંઈ નથી, પણ પૂર્વાનુપૂર્વા થી સલટા કર્મ પશ્ચાનુપૂર્વા શિલ્ડા કર્મ, કે અનાનુક મીથી અત્રાક્રમે કહી શકાય છે.

આમ કેમ ? ते माटे કહ્યું—' અન્યયા તથાપ્રકારે અબિધાનની અપ્રવૃત્તિ હાય, માટે.
—अन्यया तथाऽभिधानावद्यतेः पूर्वानुपूर्वा आहिशी अ्क्षेत्री अत्विध्यस्वलावता न हे।य,
तो तथाप्रकारे पूर्वानुपूर्वा आहि कमशी अभिधाननी-कधननी प्रवृत्ति न हे।य, अर्थात्
पूर्वानुपूर्वी, पश्चानुपूर्वी, अनानुपूर्वी स्रे अभिधायक-वास्यक शक्दोनी प्रवृत्ति क न हे।य.
आम अभिधान-अभिधेयने।—वास्य-वास्यको। परस्यर संअंध छे, स्रेटले अभिधान-क्षमे। स्राम्य

Ŵ

એમ અભિષય पणु तथाप्रकारे अक्षमवत् असत् नथी, એમ युक्तियी प्रतिपादन करे छे-

<sup>१९</sup>नैवसभिधेयमपि तथाऽक्रमवदसदित्युक्तवत् अक्रम स्वासिद्धेः, क्रमाक्रमन्यवस्था-भ्युपगमाच । <sup>७९</sup> <sup>૧૯</sup>અર્થ:—એમ અભિધેય પણ તથાપ્રકારે અક્રમવત્ અસત્ નથી, એમ ઉક્તવત્ અક્રમવત્પણાની અસિદ્ધિ છે માટે, અને ક્રમ—અક્રમ વ્યવસ્થાના અભ્યુપગમ છે માટે. <sup>૯૬</sup> વિવેચન

> स्वराष्ट्रपरराष्ट्रेभ्यो यत्क्षुद्रीपद्रवा द्रुतम् । विद्रवन्ति त्वत्प्रभावात सिंहनादादिव हीषाः॥"

> > શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યજી કૃત વીતરાગસ્તવ

આ પરથી શું સિન્દ થયું ! તે માટે કહ્યું—'એમ અભિધેય પહ્યુ તથાપ્રકારે અકમવત અસત્ નથી;' એમ અભિધાનન્યાયથી એટલે કે અકમવત (ક્રમ વિનાનું) અભિધાન જેમ અસત્ નથી, તેમ અકમવત્ અભિધેય એમ અભિધેય પહ્યુ તથાપ્રકારે અસત્ નથી, તેમ અકમવત્ અભિધેય એમ અભિધેય પહ્યુ પહ્યુ તથાપ્રકારે અસત્ નથી. કારણ કે—(૧) ' ઉક્તવત્ અકમ-અકમવત્ અસત્ નથી વતપહ્યાની અસિન્દિ છે, માટે;' અર્થાત્ પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ ન્યાયથી, અભિધાન-અભિધેયના—વાચ્ય-વાચકના પરસ્પર ગાઢ સંઅંધને લીધે, અભિધાનના ક્રમથી અભિધેયની ક્રમ-ઉત્ક્રમ આદિ પ્રકારે કહી શકાય એવી સ્વભાવપરિષ્ણિત હોવાથી સર્વથા અક્રમવંતપહ્યાની-ક્રમરહિતપહ્યાની અસિન્દિ છે માટે. એમ પરિષ્ણિતને અપેક્ષીને અભિધાનદારે શૃહ્યોના ક્રમ-અક્રમ કહ્યા. હવે સ્વભાવથી જ કથવા માટે કહ્યું—(૨) 'ક્રમ-અક્રમ વ્યવસ્થાના અભ્યુપગમ છે, માટે;' અર્થાત્ ક્રમથી અને અક્રમથી સામાન્યથી હીનાદિ શૃહ્યોની જવાદિ શૃહ્યીમાં વ્યવસ્થાના સ્યાદ્વાદવાદીએએ સ્વીકાર કર્યો છે માટે.—આ બન્ને કારણ પરથી ફ્લિત થાય છે કે અભિધેય પણ તથાપ્રકારે અક્રમવત્ અસત્ નથી. એટલે પુંડરીક ઉપમાથી અત્યંત્ અતિશયવંત ગૃહ્યસિદ્ધિ કર્યા પછી, ગન્ધ-

Ŵ

ગજની ઉપમાથી વિદ્વારમુણ મર્પણ તે હીતાદિ મુણક્રમ અપેક્ષાએ અક્રમવંત છતાં અસત

पञ्चिका—न—न क, एवम्—अभ, अक्षित्रात-वावधी, अभिध्यमिषि—अक्षिधेय पश्च, तथा
—तथाप्रकारे, अक्रमवन असत् इति—अक्ष्मवत् असत् अभ परे।पन्यस्त. उथी रीते ? उक्तवत्—
इत्तवत्, प्रतिपादित नीतिधी, अक्रमवत्त्वासिद्धः—अक्ष्मवंतपश्चानी असिद्धिने क्षीधे. अक्षिधानक्षमथी
आक्षिप्त क्ष्मवंत अक्षिधेयना क्षम—अक्ष्म आदि प्रकारथी अक्षिधानार्क स्वकावपरिश्वतिभंतपश्चायी सर्वधा
क्षमरिद्धतपश्चानी असिद्धिने क्षीधे. अभ अक्षिधेयपरिश्वतिने अपेक्षीने अक्षिधान द्वारे गुश्चाना क्षम-अक्षम
कत्वा. द्ववे स्वकावथी कर कथवा भाटे कर्युः—

क्रमाक्रमञ्चवस्थाम्युपगमाच—इन-अक्ष्म व्यवस्थाना अक्षुप्रभमने दीधे. क्रमेणाक्रमेण च— क्रमथी अने अक्ष्मथी, सामान्यथी ढीनाहि गुश्रोनी छवाहि गुश्रीमां ज्यवस्थाया:—व्यवस्थाना, स्वरूपसाल-सक्षस्या विशिष्ट अवस्थाना, अम्युपगमात्— कक्षुप्रभमने दीधे, स्याद्वादी अधि अंगीक्रस्यूने दीधे. च कार पूर्व युक्तिनी अपेक्षाओ समुन्यय अर्थमां छे. नामिचेयमिष तथाऽक्रमवदसद् इति योगः— असिधेय पस्य तथाप्रकारे अक्ष्मवत् असत् नथी अम येग (संअध् ) छे. पुंउरीक छपमाथी छपनीत अस्यंत अतिसायि गुस्युसिद्धि सते, गन्धगण छपमाथी विद्यारग्रस्थ अप्यप्त ते पराक्षिप्रेत दीनाहि गुस्कृष्टम अपेक्षाओ अक्षमवत् छतां असत् नथी अम साव छे.

નથી એમ સિદ્ધ થયું.

એમ ન માનવામાં શા દાષ આવે ? તે વ્યતિરેકથી કહે છે—

२० अन्यथा न वस्तुनिबन्धना शब्दप्रवृत्तिरिति स्तवैयथ्यमेव ! ततश्चान्धकारनृत्तानुकारी प्रयास इति । <sup>८०</sup>

### ॥ पुरुषवरगन्धहस्तिन इति ॥ ९ ॥

<sup>૨૦</sup>અથ<sup>°</sup>:—અન્યથા (નહિં તો) વસ્તુનિજન્ધનવાળી શખ્દપ્રવૃત્તિ ન હોય, એડલે સ્તવવૈય<sup>દ</sup>ર્ય જ (વ્યર્થપણું જ) હોય; અને તેથી અધકારમાં હત્તના અતુકારી (સદશ) પ્રયાસ હોય.<sup>૮૦</sup>

ા ઇતિ યુરુષવરગન્ધહસ્તીએા ॥ ૯ ॥

#### વિવેચન

" यस्य पुरस्ताद विगलितमाना

न प्रतितीर्थ्या भुवि विवदन्ते "—श्रीसभन्तसदायार्थे श्रः स्रुद्धतस्ययं सूरते।त्र

હપરમાં જે વાત કહી, તે જ વ્યતિરેકથી સમર્થિત કરતાં કહ્યું—' અન્યથા (નહિં તેર) વસ્તુનિબન્ધનવાળી શખ્દપ્રવૃત્તિ ન હેરાય.' અર્થાત્ કમ—અકમ વ્યવસ્થાના અને પૂર્વાનુપૂર્વી આદિ અભિષેચ સ્વભાવના જો અભાવ હાય, તેર નહિં તેર વસ્તુનિખ'વના વાચ્ય ગુણુનિમિત્ત પ્રસ્તુત ઉપમાના ઉપન્યાસરૂપ વાચક શખ્દની રાખ્દપ્રવૃત્તિ ન હોય પ્રવૃત્તિ જ ન હોય; અને પૂર્વાનુપૂર્વાથી જ જો તેનું અભિષેય— સ્વભાવપણું હોય અને તેના નિબંધનવાળા તે જ પ્રકારના પૂર્વાનુ-પૂર્વી રૂપ જ શખ્દવ્યવહાર હોય, તા આમ શખ્દપ્રવૃત્તિ કેમ સુક્ત હોય ?

આમ વસ્તુનિબન્ધનવાળી શખ્દપ્રવૃત્તિના અભાવ દ્વાય, 'એટલે સ્તવવૈયથ્ય' જ હાય,' સ્તવનું વ્યર્થપણ જ હાય. કારણ કે અસત્ અર્થના કથનથી સદ્દભ્ત ગુણની

पञ्चिका—आ જ અર્થ आ જ ઉપન્યાસયા વ્યતિ है हैं। सांधवाने हें हुं:—अन्यथा—निर्कृते, क्रम-अहम व्यवस्थाना अने पूर्वानुपूर्वी आहि अक्षिधेय स्वल बना अक्षावे, न—न જ, राज्दप्रवृति:— શખ્દપ્રવृत्ति,—प्रस्तुत ઉપभाउपन्यासइप, वस्तुनिबन्धना—वाव्यगुणु निमित्ता. हीनाहि क्रमथी જ गुणुकन्मनियम अने पूर्वानुपूर्वाथी क अक्षिधेयस्वक्षावपणुं सते, अने तेना निर्णंधनवाला ते क प्रकारने। शण्द व्यवद्वार सते, आम शण्दप्रहृत्ति हेम शुक्त होय ?

इति—એટલે, આ હેતુ શકા, વસ્તુનિઅંધન શબ્દપ્રવૃત્તિઅલાવ લક્ષ**ણ હેતુ શકા स्तर्ववयध्यमेव**—સ્તવનું વ્યર્થપહું જ, स्त्वस्य —અધિકૃત સ્તવનું, वैयर्ध्यमेच—વૈયર્ધ જ, નિષ્ફલપહું જ,—અસદ્દ અર્થાભિધાયિતા વડે સ્તવ ધર્મના અતિક્રમથી સ્તવકાર્યના અકસ્થુને લીધે.

ततश्च—અને તેથી કરીને, સ્તવવૈષ્ધ્યંથી, अन्धकार मृत्तानुकारी—અધકારમાં હત્ત જેવા, સંતમસમાં કરેલા નર્તાન સદશ, પ્રચાસ:—સ્તવલક્ષણ પ્રયાસ. અને આ એમ નથી, સફલારંભી મહાપુરુષથી આના પ્રણીતપણાને લીધે. એટલે પુંડરીક વડે ઉપમેષ કેવલગ્રાનાદિની સિદ્ધિ સતે, ગંધગજ વડે ઉપમેષ વિદારમુશ્રાની સિદ્ધિ અંદુષ્ટ છે.

स्तवना३्ष क्षावस्तवना धर्भनुं ६६६ं धन थाय, क्षेट्रेडे स्तवनुं गुक्ष्प्रतीति उपक्रववा३्ष १०-डार्थ नीयके निहे. अने आम स्तवनुं निष्ह्रणपण्ं-व्यर्थपण्ं हे।य, 'तेथी अधिकारमां नृत्तना अनुडारी (सहश्र) प्रयास है।य'—तत्तवान्धकारमृतानुकारी प्रयास:,— अधारमां नाय डरवा केवे। आ स्तव प्रयास थर्छ पडे.

અને આ એમ તો કાઇ કાળે અને નહિં, કારણ કે સફલારંભી મહાપુરુષથી આતું પ્રણીતપણું છે માટે. અર્થાત્ જેના સર્વ આરંભ—લધા મંડાણ પરમાર્થ અર્થ-સાધકપણાથી સર્વથા સર્વદા સફલ જ હાય છે, એવા સફલારંભી સફલારંભી સફલારંભી મહાપુરુષ શ્રી ગણધર દેવ જેવા મહાજ્ઞાની મહત્ પુરુષથી અહંત લગવંતના પ્રણીત આ સ્તવ સદ્ધૃત ગુણનું સંકીત્તન કરનાર આ બાવસ્તવ પ્રણીત કરાયું છે, એટલે આ સ્તવ અક્ષરે અક્ષરે પરમ પરમાર્થસત્ પદાથી સંકલિત હોવાથી પરમ સાર્થ—પરમાર્થસંપન્ન જ છે.

એટલે પુંડરીક વડે ઉપમેય કૈવલજ્ઞાનાદિની સિહિસતે, ગંધગજ વડે ઉપમેય વિઢારગુષ્ટ્રની સિહિ સર્વથા નિર્દોષ છે, એટલું જ નહિં પણ પરમ પરમાર્થગુષ્ટ્ર સંપન્ન જ છે.

॥ इति पुरुषवरमन्धहस्तिन: ॥ ९ ॥



એમ પુરુષે!ત્તમપણા આદિ પ્રકારે સ્તેાતવ્યસંપદ્ની જ અસાધારણરૂપ હેતુસંપદ્ર કહી એમ ઉપસંહાર કરે છે—

<sup>२१</sup>एवं पुरुषोत्तमसिंहपुण्डरीकगन्धहस्तिधम्मतिशययोगत एव एकान्तेनादिमध्यावसानेपु स्तोतव्यसम्पत्सिद्धिः, इति स्तोतव्यसम्पद् पवासाधारणस्पा हेतुसम्पदिति ॥ ३॥<sup>८१</sup>

<sup>રવ</sup>એમ પુરુષાત્તમ-સિંહ-પુલ્ડરીક-ગ'વહસ્તી ધર્મઅતિશયાના યાગ થકી જ, એકાન્તથી આદિ-મધ્ય-અવસાનમાં સ્તાતવ્યસંપત્ની સિધ્યિ છે, એટલા માટે સ્તાતવ્ય-સંપદ્ની જ અસાધારણરૂપા (આ) હેતુસંપદ્દ છે.<sup>૮૧</sup>

#### ા ઇતિ સ્તાતવ્યસંપદ્ની જ અસાધારણરૂપા હેતુસંપદ્ ॥ ૩ ॥

पश्चिका—पकान्तेन घत्यादि. पकान्तेन—अक्षान्तथी, अञ्चिष्ण्यावसानेषु— आदि-मध्य-अवसानमां; आदी-आदिमां, अनादिमां—अवेशमां पुरुषात्तमताथी, मध्ये—भध्यमां, वर्ताविधिमां सिंड-गन्धडस्तिधर्मं आगीपणुष्यी, अवसाने च-अने अवसानमां (अत्तर्मा)—भेद्धमां पुंडरीक अपमानताथी, स्तोत्तन्यसम्पत् सिद्धिः—स्तेतिन्यसंपत् सिद्धि छे, स्तवनीयना स्वसावनी सिद्धि छे.॥ इति ॥

#### વિવેયન

"પરમાતમ પરમેસરૂ, ભાવદયાદાતાર, સેવાે ધ્યાવાે એહને, દેવચંદ્ર સુખકાર....આહુ જિલ્લંદ દયામયી."—-શ્રી દેવચંદ્રજી.

એમ પુરુષાત્તમ-પુરુષસિંહ-પુરુષવરપુષ્ડરીક-પુરુષવરમન્ધહરતીના તે તે વિશિષ્ટ ધર્મવ્ય અતિશયયાગથકી જ એકાન્તથી આદિ-મધ્ય-અંતમાં આ સ્તોતિવ્ય અહીં ત લગવંતની સ્તોતિવ્ય સંસિદ્ધિ-સમ્યક્ષ્પ્રકારે સિદ્ધિ છે. અર્થાત્ આદિમાં-અનાદિ લવામાં એમનું પુરુષાત્તમપણું સિદ્ધ છે, મધ્યમાં—મુનિ દશામાં એમનું સિંહસમાનપણું ને ગંધહસ્તીસમાનપણું સિદ્ધ છે, અને અંતમાં-માક્ષમાં એમનું પુરુષવરપુંડરીકપણું સિદ્ધ છે;—એટલે આમ આ એ હેતુથી આ સ્તોતવ્ય-સ્તવવાયાય સ્તવાર્હ અહીં ત લગવંતની સ્તોતવ્યસંપદ્ની-સહજાત્મસ્વરૂપી શ્રીમદ્દપણાની-આત્મવેલવની હેતુલૂત હેતુસંપદ્ સિદ્ધ થઈ.

॥ इति स्तोतव्यसम्पद् पवासाधारणस्पा हेतुसम्पत् ॥ ३ ॥



# ચતુર્થ અધિકાર સ્તાતવ્યસંપદ્ની જ સામાન્યથી ઉપયોગસંપદ્

## १०. લોકોત્તમः 'लोकोत्तमेभ्यः' पद व्याण्यान

હવે ' લોકાતમ ' આદિ સત્રપંચકતું પ્રયોજન દર્શાવે છે-

्रैसाम्प्रतं 'समुदायेष्वपि प्रवृत्ताः शब्दा अनेकधाऽवयवेष्वपि प्रवर्तन्ते, 'स्तवेष्वप्येवमेव याचकप्रवृत्तिरिति न्यायसंदर्शनार्थमाह—

### ' लोकोत्तमेभ्यः '

इत्यादि सूत्रपञ्चकम्। ८२

<sup>૧</sup>અર્થ :—હવે—'સમુદાયામાં પણ પ્રવૃત્ત શબ્દા અનેક પ્રકારે અવયવામાં પણ પ્રવર્તે છે,' સ્તવામાં પણ એમમ જ વાચકપ્રવૃત્તિ છે, એવા ન્યાયના સંદર્શનાર્થ—

### ' લાેકાત્તમાને '

—ઇત્યાદિ **સ્**ત્રપંચક કહ્યું.<sup>૮૨</sup>

#### વિવેચન

"નાથ! તુમારી એડી ન કા તિહું લાકમેં રે, પ્રલુજ પરમ આધાર અછા લિવિધાકને રે."—શ્રી દેવચંદ્રજી

पश्चिका—अनेकथा—अनेक प्रकारना, अवयवेष्यपि—अवयवेषां प्रश्,—निं डे डेवल समुद्रायमां, अभ 'अपि '—पश्च शब्दने। अर्थ छे, हाड्दाः—शब्दो, प्रवर्त्तनते—प्रवर्ते छे.—केम 'सप्तिषि' शब्द सप्त अर्थिकामां लब्धप्रवृत्ति (प्रवृत्ति पामेले।) द्वेष्ठी, 'ओक स्र्यतिषिं, ले स्र्यतिषं भ्रमतिषं भ्रमतिष् भ्रमतिष्ठा भ्रमतिष्ठितिष्ठितिष्ठा भ्रमतिष्ठितिष्ठे भ्रमतिष्ठितिष्ठितिष्ठा भ्रमतिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्रितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्ठितिष्रितिष्रितिष्ठितिष्रितिष्ठितिष्ठितिष्रितिष्ठितिष्ठितिष्रितिष्यातिष्ठितिष्रितिष्रि

पाठांतरः—स्त्रत्रेष्विः

હવે સમુદાયામાં-સમગ્ર વસ્તુસમૂહામાં પણ જે શખ્દા પ્રવૃત્ત છે, વપરાય છે, પ્રયાજ્ય છે, તે વિવિધ પ્રકાર તેના અવયવામાં—એકદેશાદિ વિભાગામાં પણ પ્રવર્ત્ત છે, પ્રયુક્ત થાય છે. જેમ કે-સપ્તર્ષિ. 'સપ્તર્ષિ' શખ્દ સપ્ત ઋષિ-

'લોકોત્તમ' આદિ ઓમાં-સપ્ત તારકના જૂથ સંબંધમાં વપરાઈ રહેલા છે; છતાં એક પંચસ્ત્રતું પ્રયાજન સપ્તર્ષિ, એ સપ્તર્ષિ, ત્રણ સપ્તિષિ ઊગ્યા ઈ. પ્રકારે તેના એક આદિ દેશમાં તેના પ્રયાગ સર્વસંમતપણે કરાય છે. અથવા 'અંગ' શબ્દ

શરીરના સંબંધમાં વપરાય છે, છતાં તે શરીરના અવયવાદિ ભાગમાં પણ અંગ શબ્દના પ્રયોગ કરાય છે. તેમ પ્રસ્તુત સ્તવમાં પણ 'લોક' શબ્દ લાકના અવયવસ્ત—અંગસ્ત વિભાગમાં પ્રયોજિત છે, એવા ન્યાયના સંદર્શનાર્થ અત્રે 'હોકોત્તમેમ્ય:' લાકાત્તમાને ઈત્યાદિ સ્ત્રપંચક કહ્યું છે.

#### 4

સામાન્યથી ભવ્ય સત્ત્વ લેહમાં ઉત્તમ તે લેહિતમ, એમ 'લેહિતમ' પદની વ્યાખ્યા કરે છે—

रहह यद्यपि लोकशब्देन तस्त्रत: पश्चास्तिकाया उच्यन्ते—
"धर्मादीनां वृत्तिर्द्रव्याणां यत्र तत् क्षेत्रम्। तेर्द्रव्यः सह लोकस्तिद्वपरीतं बलोकारव्यम्॥"
—इति वचनात्, तथाप्यत्र लोकथ्विना सामान्येन भव्यसस्यलोक एव गृह्यते, सजातीयाँत्कर्ष प्रवासमत्वापपत्ते:।

अन्यथाऽतिप्रसङ्गोऽभव्यापेक्षया सर्वभव्यानामेवातमस्वात, एवं स नवामितदाय उक्तः स्यादिति परिभावनीयोऽयं न्यायः।

ततश्च भव्यसस्वलोकस्य सक्तलकल्याणकनिवन्धन तथायव्यत्वभावेनोत्तमाः॥८३

ર અર્થ:—અહીં યદ્યપિ 'લાેક ' શખ્દથી તત્ત્વથી પંચાસ્તિકાયા કહેવાય છે,—'ધર્માંદિ દ્રવ્યાની વૃત્તિ જ્યાં હાેય છે, તે ક્ષેત્ર તે દ્રવ્યા સહિત 'લાેક' છે, તેથી વિપરીત તે 'અલાેક' કહેવાય છે,"—એ વચનથી; તથાપિ અત્રે 'લાેક' ધ્વનિથી સામાન્યથી ભવ્ય સત્ત્વલાેક જ શ્રહાય છે,—સજાતીયમાં ઉત્કર્ષમાં જ ઉત્તમયણાની ઉપપત્તિ (ઘટમાનતા) છે, માટે.

અન્યથા અતિપ્રસંગ છે,—અભબ્ય અપેક્ષાઅ સર્વ ભબ્યાનું જ ઉત્તમ**પ**હું છે, માટે; અને એમ એએાના અતિશય ઉક્ત ન થાય. એમ આ ન્યાય પરિભાવનીય છે.

અને તેથી કરીને ભવ્ય સત્ત્વ લાેકમાં સકલ કલ્યાણના એક નિયન્ધતરૂપ તથાભવ્યત્વ ભાવ વડે કરીને ઉત્તમ (તે લાેકાત્તમાં). <sup>૮૩</sup>

#### વિવેચન

" તુમ્હ પ્રભુ તુમ્હ તારક વિભુછ, તુમ સંમા અવર ન કાેય....વિમલ." —શ્રી દેવચંદ્રછ.

અહીં 'લાેક' શખ્દથી જે કે તત્ત્વથી પંચાસ્તિકારી કહેવાય છે,—' ધર્માંદિ દ્રવ્યાની જ્યાં વૃત્તિ હાેય છે તે ક્ષેત્ર તે દ્રવ્યાે સહિત લાેક છે, તેથી વિપરીત તે અલાેક કહેવાય છે ' એ વચનથી,—તાપણુ અત્રે 'લાક ' શખ્દથી સામાન્યપણ સકલ ભવ્ય સત્ત્વઃ 'ભવ્ય સત્ત્વલાક જ ' ભવ્ય પ્રાણીવર્ગ જ ગહુવામાં આવ્યા છે. તેનું લાકમાં ઉત્તમ કારણુ આ છે : 'सज्ञातीयोत्कर्ष પત્રોત્તમત્વોપવત્તે: ! 'સજાતીયમાં— પાતાના સમાન જાતિવાળામાં ઉત્કર્ષ—ઉત્કૃષ્ટપણું હાય તા જ ઉત્તમ પણાની ઉપયત્તિ–ઘટમાનતા છે; નહિ તા અતિપ્રસંત્ર છે, કારણુ કે અભવ્યની અપેક્ષાએ તા સર્વ જ ભવ્યાનું ઉત્તમપણું છે; અને એમ અભવ્યની અપેક્ષાએ ઉત્તમપણું કહ્યા કાંઇ આ સર્ગવંતાના અતિશય—અસાધારણુ ગુણ્વિશિષ્ટપણું ઉક્ત થાય નહિ, કહેવાય નહિં. એમ આ ન્યાય પરિભાવન કરવા યાગ્ય છે.

અને તેથી કરીને ભવ્ય સત્ત્રલોકમાં—ભવ્ય પ્રાણીગણરૂપ લાકમાં જે ઉત્તમ છે, તે લોકોત્તમ. ભવ્ય લાકમાં ભગવંતનું આ ઉત્તમપણું શી રીતે છે? તે માટે કહ્યું—'સકલ કલ્યાણના એક નિબન્ધનરૂપ તથાભવ્યત્વ ભાવ વહે કરીને'— સકલકલ્યાણનિપંધન 'सकलकल्याणकिनि बन्धनतथाभव्यत्त्रभावेन'—અર્થાત આ ભગત્યાભવ્યત્વભાવ વહે વંતાનું તથાભવ્યત્વ—તથાપ્રકારનું ભવ્યપણું—વિશિષ્ટ યાગ્યપણું ઉત્તમ છે કે તે ઉત્તરોત્તર સર્વ કલ્યાણપરંપરાનું એક—અનન્ય—અદિતીય નિબન્ધન—સાનુમંધ કારણ થઈ પહે છે. આવા ઉત્તમ તથાભવ્યત્વ ભાવ વહે કરીને આ ભગવંતા સર્વ ભવ્યલાકમાં ઉત્તમ છે, એટલે જ તેઓને અત્રે 'લોકોત્તમ' એ યથાર્થ વિશેષ પદ અષ્યું છે.

"પારિશામિક કારજ તેણા, કર્ત્તા ગુણકરણે નાથ રે; અક્રિય અક્ષય સ્થિતિમયી, નિકલંક અનંતી આથ રે. શ્રી શ્રેયાંસ." —શ્રી દેવચાંદ્રજી.



તથાલબ્યત્વ વિચિત્ર કેમ છે ? તેની કારણપરંપરાનું સદ્દમ મીર્માસન કરે છે—

रेभव्यत्वं नाम सिद्धिगमनयोग्यत्वम्, अनादिपारिणामिको भावः। तथा भव्यत्विमिति च विचित्रमेतत, कालादिभेदेनात्मनां बीजादिसिद्धिभाषात् सर्भथा योग्यताऽभेदे तदभावात्, तत्सहकारिणामपि तुल्यत्वपाप्तेः अन्यथा योग्यताभेदायोगात्, तदुपनिपाताक्षेपस्यापि तन्निः बन्धनत्वात्। निश्चयनयमतमेतदितस्क्ष्मवुद्धिगम्यम्॥ ८५

#### ॥ इति लोकोत्तमाः ॥ १०॥

पञ्जिका—भव्यत्वं धत्यादिमां. भविष्यति विवक्षितपर्यायेण इति भव्यः—विविक्षित पर्यायथी थशे ते अव्यः निविक्षित विविद्धः क्ष्यायथीय थे. सिद्धचन्ति—सिद्धः थाय थे, निष्धितार्थं थाय थे, जीवा-क्ष्यो, अस्यामिति सिद्धिः —श्यामां ते सिद्धि, ते सक्ष्यकर्भक्षयक्ष्यथा क्ष्यते व्यवस्था क्ष्ये, तत्र त्यां, गमनं न्यमन, तह्भाव-परिश्चमन क्षक्ष्यं अपन ते सिद्धिगमनं सिद्धगमनं तस्य नितुं, योग्यत्वं स्थित्यः योक्ष्यते

<sup>3</sup>અર્થ:—'ભવ્યત્વ' નામ સિદ્ધિગમન યાગ્યત્વ છે, તે અનાદિ પારિણામિક ભાવ છે. અને 'તથાભવ્યત્વ' એવું આ વિચિત્ર છે,—કાલાદિ ભેકથી આત્માઓના બીજાદિ સિધ્ધિતા ભાવ હોય છે, માટે; સર્વાથા યાગ્યતાના અભેદે તેના (કાલાદિ ભેદે બીજાદિ સિધ્ધિતા) અભાવ હોય, માટે; તેના સહકારીઓના પણ તુલ્યપણાની પ્રાપ્તિ હોય માટે; અન્યથા યાગ્યતાઅભેદતા અયોગ હોય, માટે; તેના (સહકારીના) ઉપનિષાત આક્ષેપનું પણ તિજ્ઞબન્ધનપણું (યાગ્યતાહેતુપણું) છે, માટે. આ નિશ્ચયનયમત અતિ સ્ફ્ષ્મણધ્યિગમ્ય છે. લિજ્ઞબન્ધનપણું (યાગ્યતાહેતુપણું) છે, માટે. આ નિશ્ચયનયમત અતિ સ્ફ્ષ્મણધ્યિગમ્ય છે. લિજ્ઞબન્ધનપણું (યાગ્યતાહેતુપણું)

#### ા ઇતિ લોકોત્તમા ॥ ૧૦ ૫

सामग्रीसम्भवे स्वसाध्येनेति येत्यं। सामग्री संभवे स्वसाध्य साथे यालशे ते याय, तद्भावः—
तेने। लाव, योग्यत्वं—ते येत्यत्व. अनादिः—अनादि, आदिरिक्षत, अने ते परि—सगैत्भाथी,
नाम:—प्रद्यीभाव, ते परिणामः—परिष्णाम—स एव पारिणामिकश्च—अने ते क पारिष्णाभिकः
अनादि पारिणामिको भावः—अनादि पारिष्णाभिक लाव,—छ्वस्वलाव क. येम सामान्यथी लव्यत्व
क्रिडी, द्वे ते क प्रतिविशिष्ट होई तथालक्यत्व छे येभ क्रदे छे—

तथाभव्यत्विमिति च-तथा—तथा प्रधारे, ते अनियत (नियत?) प्रधारे, भव्यत्वम् ७४त६५ लव्यत्व, इति शब्द स्वइप ७५त६५ ले के, च धर अवधारणार्थं लिन्नक्ष्मवाणा छे अने तथी असि ले आ तथालव्यत्व छे, ते शुं १ ते भारे अधुं —विचित्रं—विचित्रं, नानाइप द्वेष्टं, एतदेव—आ क लव्यत्व 'तथालव्यत्व ' कदेवाय छे. अया धारण्यं ते भारे अधुं —काल्यादिमेदेन—अवादि लेद्यो, सद्धारी अवा अाल-क्षेत्र-शुरु आदि द्वयं विव्यत्यथी, आतमनां—आत्माओना, छवेाना, बीजादिसिद्धिमावात्—भीव्यदि सिद्धिना लावने लीचे; बीजं—भीक धर्मप्रशंसादि, आदि-शब्द्धी धर्मिशंता—श्रवण् आदिनुं प्रदेख् छे, तेषां—तेओना, सिद्धिनावात्—सिद्धि लाव थक्षी, सत्त्व थक्षी (द्वारापणा थडी).

व्यतिरेड इह्यो—सर्वथा योग्यताऽभेदें — सर्वथा थे। यताना अभेदे. सर्व प्रडारे ओडाडार थे। यता सते, तदभावात — डालादि भेदे लीजादि सिहिना अलावने लीधे डारणुमेदपूर्वंड डार्वभेद ओम लाव छे. पारिणुमिड हेतुर्प लव्यत्वना अभेदे पण् सङ्डारी भेद थप्ती डार्वभेद हे। ये, अवी आदांडाना निरास अर्थे डह्यं — तत्सहकारिणामणि — तेना, सहडारीओती पण् तस्य — तेना, लव्यत्वना, सहकारिणा — सहडारीओ, अतिशय आधायड ओवा प्रतिविशिष्ट द्रव्य-क्षेत्रादि, तेषां — तेथीनी, — नहिं हे देवल ल्यत्वनी ओम 'अपि'-पण् श्रण्दनी अर्थ छे शुं ते भाटे डह्यं — तुल्यत्वप्राप्तेः — तुल्यत्व-प्राप्ति लीधे, सादस्यप्रसंगने लीधे, अत्र पण् व्यतिरेड डह्ये—

अन्यथा—अन्यथा सरकारी सादश्यना अलावे, योग्यतायाः—येाञ्यतानाः लव्यत्वना अभेदा-योगात्—अलेहअयेागने बीधे, ॐक्क्यत्वना अवटनने बीधे आ पणु क्या कारख्यी ? ते माटे क्ष्युं— ततुपनिपाताक्षेपस्यापि—तेना उपनिपातना आक्षेपना पणुः तेषां—तेओना, सक्कारीओना, उपनिपातः—उपनिपात, लव्यत्वनी सभीप वृत्ति, तस्याक्षेप्—तेने। आक्षेप—ित्रित स्वकालवन, तस्य—तेना,—ति के केवस अकृत श्रीलिहि सिद्धिलावना अभे 'अपि'-पणु शण्यते। अर्थे छे तिन्नवन्धनत्वात्—तिन्वलन्धनपणुनि बीधे, योज्यताहेतुपणुनि बीधे तेथी योज्यताना अलेटे तेना सक्कारीओनो पणु निश्चित अलेट होय, अभे युजपत्—अधी साथे तेना उपनिपात प्राप्त धाव छे.

निश्चयत्तयमतं—निश्चयनय भत, परभार्थं नय अलिप्राय, एतद्—स्था छे हे, अञ्चत्व चित्र छे; व्यवहारनय अलिप्रायधी ते। तुत्यत्व हे।य पण् भइं,—तेनुं (व्यवहार नयनुं) साहस्य भात्र आश्चयधी क्य अञ्चतपञ्चां छे भाटे.

#### વિવેચન

" સિદ્ધિ નિવાસ લહે ભવિસિદ્ધિ, તેમાં શા પાડ તમારા ? તાે ઉપગાર તમારા લહીએ, અલવ્યસિદ્ધને તારા હાે પ્રભુજ! ઓલંભડે મત ખીએ" —શ્રી માહનવિજયજ

"પારિણામિક સત્તા તેણે, આવિર્ભાવ વિલાસ નિવાસરે;
સહજ અકૃત્રિમ અપરાશ્રયી, નિર્લિકલ્પ ને નિઃપ્રયાસરે.... શ્રી શ્રેયાંસ." શ્રી દેવસંદ્રજી આ ભવ્યત્વ તે જીવના 'અનાદિ પારિણામિક ભાવ ' છે. ' अनादिपारिणामिको मान: ' અર્થાત્ અનાદિ—આદિરહિત, પરિ—સર્વાયા—સર્વાત્માથી, નામ—' પ્રહ્નીભાવ '—નમન તે પરિણામ; તે જ પરિણામિક ભાવ. જલ જેમ હેળાવવાળી જગ્યા પર નીચે પરિશુમ્યા જ કરે, હત્યા જ કરે, તેમ ભવ્યત્વરૂપ આ પારિણામિક ભાવ સિહિગમનચાગ્યપણાની દિશામાં પરિશુમ્યા જ કરે, હત્યા જ કરે, એવા વલણવાળા ( Bent, Inclination ) હાય. આ પારિશુમ્મિક ભાવ જીવના સ્વભાવભૂન ભાવ જ છે.

એમ સામાન્યથી ભવ્યત્વ છે, છતાં પ્રત્યેક આત્માનું તે ભવ્યત્વ પ્રતિવિશિષ્ટ-ખાસ બૂદું જુદું તથાતથાપ્રકારનું હોવાથી તે 'તથાભવ્યત્વ' કહેવાય છે. એટલા માટે જ અત્રે કહ્યું –'તથામવ્યત્વમિતિ च विचित्रमेतत. ।'-તથાભવ્યત્વ તથાભવ્યત્વ વિચિત્ર એવું આ વિચિત્ર છે. અર્થાત્ તથાતથાપ્રકારે–તેવા તેવા પ્રકારનું પ્રતિનિયત એવું ભવ્યત્વ તે તથાભવ્યત્વ વિચિત્ર—નાના પ્રકારનું હોય છે. કયા કારણથી વિચિત્ર હોય છે 'તો કે 'કાલાદિ લેદથી આત્માઓના બીજદિ સિદ્ધિના ભાવ હોય છે, માટે; कालादिमेदेनात्मनां बीजादिसिद्धिमावात' અર્થાત્ બૂદા બૂદા આત્માઓને બૂદા બૂદા કાળે, બૂદા બૂદા ક્ષેત્રે, બૂદા બૂદા ગુરુ આદિ દ્રવ્ય યાંગે બીજદિ ભાવની સિદ્ધિ હોય છે; ધર્મપ્રશંસાદિરૂપ ધર્મ બીજની, ધર્મ ચિંતા—શ્રવણાદિરૂપ ધર્મ અંકુર આદિની ભિન્ન ભિન્ન દ્રવ્ય—ક્ષેત્ર—કાળમાં પ્રાપ્તિ હોય છે; તે જ એમ સ્થવે

છે કે જૂદા જૂદા જીવાની ચાગ્યતા–તથાભગ્યતા જૂદા જૂદા પ્રકારની **છે, અને અત્માની** આ સહજ સ્વભાવભૂત ચાગ્યતાનાક ભેદને લીધે જ કાલાદિ ભેદે બીજાદિ સિદ્ધિના ભાવ હોય **છે**.

આમ ન હાય તા શા વિરાધ આવે ? તે માટે વ્યતિરેક કહ્યો—'સર્વથા યાગ્યતાના મલેદે તેના (કાલાદિ લેદે બીજાદિ સિહિના) અભાવ હાય, માટે.' સર્વ પ્રકારે યાગ્યતાના અલેદ —એકાકારપણું હાય, તા ઉપર વિવરી અતાવ્યું તેમ કાલાદ સર્વથા યાગ્યતાઅલેદે લેદે બીજાદિ સિહિના લાવ ઘટે નહિં, કારણું કે કારણુંલેદપૂર્વક કાલાદિલેદે કાર્યલેદ હાય. ત્યારે કાઈ કહેશે—પારિણું મિક હેતુરૂપ લબ્યત્વના બીજાદિ સિહિઅલાવ અલેદ છતાં. સહકારીલેદથી કાર્યલેદ કેમ ન હાય? તેના નિરાકરણું કહ્યું—'તેના સહકારીઓની પણ તુલ્યત્વપાપિત હાય, માટે.' તે લબ્યત્વના સહકારી એવા પ્રતિવિશિષ્ટ દ્રબ્ય-ફોત્રાદિની પણ (નહિં કે કેવલ લબ્યત્વની એમ 'અપિ' પણ શબ્દના અર્થ છે) તુલ્યપણાની—સમાનપણાની પ્રાપ્તિના પ્રસંગ આવે માટે.

અત્રે પણ વ્યતિ કહ્યો—'અન્યથા યાગ્યતા અલેદના અયાગ હાય, માટે,' અર્થાત્ સહકારીના સાદસ્થના—સમાનપણાના જો અભાવ હાય, તા ભગ્યત્વના અલેદના—એકરૂપ-પણાના અયાગ—અઘટમાનપણું હાય આ પણ કયા કારણથી? 'તેના (સહકારીના) ઉપનિપાત અાઢ્રેપનું પણ તિન્તિબન્ધનપણું (યાગ્યતાહેતુપણું) છે, માટે.' અર્થાત્ તે સહકારીઓના ઉપનિપાત—ભગ્યત્વની સમીપે ઉપસ્થિત થવું—હાજર થવું, તેના આઢ્રેપ—સ્વકાલે ખેંચાઈ આણ્વારૂપ આકર્ષણ, તેનું પણ તિન્તિબન્ધનપણું યાગ્યતાહેતુપણું છે, માટે. નહિં કે કેવલ પ્રકૃત બીજાદિ સિહિ ભાવનું તિન્તિબંધનપણું છે માટે, એમ 'અપિ' પણ શબ્દના અર્થ છે. તાત્પર્ય કે જીવની તથાભગ્યતા—તથાપ્રકારની યાગ્યતા જ તે તે સહકારીઓને સ્વકાલે ખેંચી લાવીને હાજર કરે છે. એટલે યાગ્યતાના અલેદે તેના સહકારીઓના પણ નિશ્ચિત અલેદ-એમ એકી સાથે તેના ઉપનિપાત પ્રાપ્ત થાય છે.

આમ જે કહ્યું તે 'આ નિશ્ચયનય મત અતિ સ્ફમબુ હિગમ્ય છે.' આ નિશ્ચય– નય મત–પરમાર્થનય અભિપ્રાય આ છે કે–લવ્યત્વ ચિત્ર–નાના પ્રકારનું છે. વ્યવહાર નય અભિપ્રાયથી તેા તુલ્યપણું હોય પણુ ખરૂં, કારણું કે તે વ્યવહાર નય માત્ર સાદશ્ય– સમાનપણાને આશ્રીને પ્રવેત્તે છે, માટે. આ સર્વ વસ્તુ અતિ સ્ફમબુ હિથી ગમ્ય–સમજાય એમ છે.

॥ इति छोकोत्तमा : ॥ १० ॥



<sup>\* &</sup>quot;योग्यता चेह विज्ञेया बीजसिन्द्रवाद्यपेक्षया।
आत्मन: सद्दला चित्रा तथाभव्यत्यमित्यतः॥"—श्रीये।अभिन्दु, २७८
अर्थात्—भीलसिद्धि वगेरेनी अपेक्षाओ आत्मानी के सहक सेवी नाना प्रकारनी ये।स्यता, ते तथासम्बद्धत्य कहेवाय छे. छवानी तेवा तेवा प्रकारनी ये।स्यता तेनुं नाभ तथासम्बद्धत्य.

## ૧૧. લોકનાથ

## 'लोकनाथेभ्यः' પદ વ્યાખ્યાન

'લાેકનાથ' પદમાં લાેક એટલે ખીજાધાનાદિયા સંવિલકત એવા વિશિષ્ટ લગ્યલાેક એમ દર્શાવે છે— કતાથા—

### ' लोकनाथेभ्यः '

इति। इह तु लोकशब्देन तथेतरभेदाविशिष्ट एव तथा रागाग्रुपद्ववरक्षणीयतया वीजाधानादिसंविभक्तो भव्यलोक: परिगृद्यते, अनीदिश नाथत्वातुषपत्तेः। टप

<sup>૪</sup>અથ<sup>ર</sup>ઃ—તથા—

### ' ક્ષાેકનાથાને '

અહીં તો 'લાેક' શબ્દથી તથાપ્રકારના ઇતર બેદથી વિશિષ્ટ જ તથાપ્રકારે રાગાદિ ઉપદ્રવામાંથી રક્ષણીયપણાએ કરીને બીજધાનઆદિથી સાવિલક્ત, એવા લબ્ધલાેક પરિગ્રહાય છે,—અનીદશમાં (આવા ન હાેય એમાં) નાથપણાની અનુપયત્તિ (અઘઠમાનતા) છે, માટે. <sup>૮૫</sup>

पञ्जिका—तथा—' समुहायामां पशु अवृत्त ' ઇત्यादि सूत्र वान्य छे, એમ ' तथा ' શબ્દના અર્થ છે. એમ ઉત્તર સૂત્રોમાં પણુ ' तथा ' શબ્દના અર્થ વાન્ય છે.

तथेतरभेदान—तथाप्रधारना धतर लेक्ष्यी; तथा—तत्प्रधारने।, लम्यर्थ क, के इतरभेद:— लब्ध साभान्यनी धतर लेक्,—भीजधान आहि वडे संविक्षक्त धरवे। अशक्ति, तस्मान्—तेनाथी, विशिष्ट एव—विशिष्ट क, विसक्त क.

तथा—तथाप्रधारे, ते ते प्रधारे, रामाद्यपद्मचरक्षणीयतया—रागाहि ७५६वे।ये। २६६६विता वर्डः रामाद्य एव तेभ्यो वा उपद्रवो रागाद्यपद्मचः—रागाहि क वा ते थरा ७५६व ते रागाहि ७५६व, तस्मात्—तेभिथा, रक्षणीयता - तेना विषयकावभिथा अपसारक्षता, तया—ते वर्डे, बीजाधानादि—संविभक्तो—भीक्षधानआदिथी संविकतः, धर्भभीक्षपपन, थिता, सत् श्रुति आहि सर्वथा रव यत्तीरृत, (रवाधीन अरायेका) द्वश्व आशयविशेषथी, संविभक्तः—संविकतः, सभय अपेक्षाओ संगत विकायान् इरायेका,—दुश्व आशयना कावत्पसादथी अवयपक्षाने वीधः, भव्यत्रोकः—७४०२वरूप क्षव्यवेदः, परिगृह्यते—परिग्रह्य इराय छे, अश्रुप इराय छे. इया द्वरक्षी ? ते भाटे द्वर्शुं—

अनीदृशि—અનીદશર્મા, આવે ન દ્વાય એમાં, भीजवानआदिथी અસંવિભક્त એવા અવિષયભૂતમાં, नाथस्वानुपपत्तः—नाथत्वनी અનુપપत्तिने बीधे, ભગવંતાના નાથભાવના અઘટનને લીધે.

#### વિવેચન

" બીજે વૃક્ષ અનંતતા રે લાલ, પસરે ભૂજલ યાેગ રે;

તિમ મુજ આતમ સંપદારે લાલ, પ્રગટે પ્રલુ સંયોગ રે. '' શ્રી દેવચાંદ્રજી તથાપ્રકારે એટલે સમુદાયમાં પણ પ્રવૃત્ત શબ્દો અનેક પ્રકારે તેના અવયવામાં પણ પ્રવૃત્ત શબ્દો અનેક પ્રકારે તેના અવયવામાં પણ પ્રવૃત્તિ છે, તે જ આગલા સૂત્રમાં કહેલા ન્યાયે 'કોकनाथेમ્य:'—' લેહકનાથાને 'એ વિશિષ્ટ પદના ઉપન્યાસ છે.

અને 'અહીં તો લોક શબ્દથી તથાપ્રકારના ઇતર ભેદથી વિશિષ્ટ જ એવા ભવ્ય લોક પરિપ્રહાય છે.' અર્થાત્ તથાપ્રકારના ઇતર ભેદ—ભવ્યસામાન્યરૂપ ભેદ કે જે બીજાધાનઆદિ વહે સંવિભક્ત કરવા અશક્ય છે, તેનાથી વિશિષ્ટ, વિભક્ત, જૂરા તરી આવતા એવા ભવ્યલાક જ અહીં 'લાક' શબ્દથી વિવક્ષિત છે; એટલે કે બીજાધાન આદિ યાગ્ય દશાવાળી કાઈ પણ કાટિમાં (Category) જે આવી શકતા નથી એવા ભવ્યસામાન્યથી વિશિષ્ટ ભવ્યલાકનું જ અહીં પ્રહ્યુ છે.

न्या विशिष्ट सञ्यद्धीक डेवे। हिष्य १ ते भाटे इह्युं—'तथा रागाग्रुपद्रवरक्षणीयतया वीजाधानादिसंविभक्तो रे तथाप्रकारे राजाहि ७५८वे।भांथी रक्षणीयपणाणे उरीने जीलाधान

આદિથી સંવિભક્ત એવા; તથાપ્રકારે—તેવા તેવા પ્રકારે રાગાદિર્ય બીજધાનાદિથી ઉપદ્રવેશી વા રાગાદિજન્ય ઉપદ્રવેશી રક્ષણ કરવા યાગ્યપણાએ સંવિભક્ત વિશિષ્ટ કરીને જે બીજધાન આદિથી સંવિભક્ત છે એવા. અર્થાત્ ધર્મ-ભવ્ય લાકના નાથ બીજવપન, ધર્મીએતા, સત્દ્રિતિ આદિર્પ કુશલ આશયવિશેષ વડે જે બીજ-અંક્ર-કાષ્ડ્ર આદિ પ્રવેક્તિ શાસ્ત્રસંગત વિભાગમાં વહેંચા-

યેલ છે, એવા વિશિષ્ટ દશાસંપન્ન હોય, તે જ ભવ્યસાક અત્ર સમજવા. સાદા શખ્દામાં કહીએ તો ધર્મળોજનું (યાગબીજનું) ચિત્તભૂમિમાં રાયઘ્યુ થવું, ધર્માચંતાઆદિ અંકુ-રાદિનું ઉપજનું, એ આદિ કુશલ આશ્યવિશેષર્ય દશાવિશેષ ભગવત્પસાદ થકી લભ્ય—પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય છે; એટલે ભગવત્પસાદ થકી તે ધર્મળીજવપન આદિ દશાવિશેષ જેને વર્ત્તે છે, એવા બોજધાનઆદિ ભૂમિકાવાળા વિશિષ્ટ ભવ્યા જ અત્રે 'લાક' શબ્દથી અહેલ છે. (જીએ પૃ. ૭૧ થી ૭૩)

અમ લેદરૂપ ટાળા પાડવાનું કારણુ શું? તા કે—' अनीहिश नाथत्वानुपपत्तः'— ' અનીદશ્માં ( આવા ન હાય એમાં ) નાથપણાની અનુપપત્તિ ( અઘટમાનતા ) છે, માટે.' આવા—બીજાધાનાદિથી જે સંવિભક્ષ્ત ન હાય એટલે કે બીજાધાન આદિ કાઈ પણ યાગ્ય દશાવાળા વિભાગમાં જે હજા આવ્યા નથી, તે પસ્ત્વે લગવંતાનું નાથપણું ઘટે નહિં, માટે. અર્ધાત્ ધર્માબીજનું આધાન થવા યાગ્ય યાગ્યતા આદિ જેને હજા સાંપડી નથી, એવા છવા અગે લગવંતાનું નાથપણું ઘટતું નથી. યાગ – ક્ષેમ કરે તે જ ખરેખરા નાથ, એમ સંકલનાખહ સક્તિથી પ્રતિપાદન કરે છે—

देयोगक्षेमकृदयमिति विद्वत्प्रवादः, न तदुभयत्यागाद् आश्रयणीयोऽपि परमार्थेन तद्वश्रणायोगात्, इत्थमपि तदभ्युपगमेऽतिप्रसङ्गात्, महत्त्वभात्रस्येद्दाप्रयोजकत्वात्, विशिष्टोपकारकृत पव तस्वतो नाथत्वात्, औपचारिकवाग्वृतेश्च पारमार्थिकस्तवत्वान् सिद्धिः। ८६

<sup>પ</sup> અર્થ :—યાગ-ફોમ કરનારા તે આ (નાથ) એમ વિદ્વત્પ્રવાદ છે, તદુભયના (યાગ-કોમના ) ત્યાગથી આશ્રયણીય પણ (નાથ) નથી,—પરમાર્થથી તત્લક્ષણના અપાગ છે માટે, આમ પણ તેના અભ્યુપગમમાં અતિપ્રસંગ છે માટે, મહત્ત્વમાત્રતું અહીં અપ્રયાજકપણું છે માટે, વિશિષ્ઠ ઉપકારકરતું જ તત્ત્વથી નાથપણું છે માટે; અને ઔપચારિક વાગ્છૃત્તિથી પારમાર્થિક સ્તવપણાની અસિધ્ધિ છે.<sup>૮૬</sup>

पञ्जिका—५या कारण्यी ? कारण् के—योगक्षेमकृत्—येश — क्षेम के जन्तेना कर्ता, अयम्— क्षा, नाय, इति— क्षेम, विद्वत्यवाद:—विद्वप्याद, प्राग्नप्रसिद्ध छे. येश क्षाने क्षेम के जेमंथि क्षिण्ठ केकेने कर्ता वा सर्वया तेना क्षकती नाय क्षेश ? क्षेवी क्षाशंकाना निरास क्ष्यें क्षुं:— न—न ज, ततुभयत्यागात्—तदुलयत्याग्यी; ततुभयं—तदुलय, येश-क्षेम छल्य, सर्वया तत्पि हिहारात्—सर्वया तेना परिकारथी वा क्षा जेमंथी क्षेष्ठ केका। क्षाश्रयण्यी, आश्रयणीयोऽपि— क्षाश्रयण्यि पण्, क्ष्यिंतवश्यी श्राह्ण पण् नाय. ते। पण्डी क्षाश्रयणीयते ते। पूळवं ज शुं ? क्षेम 'क्षिप' पण्डा अण्डने। क्ष्यें छे. क्ष्या कारण्यी ? ते माटे क्ष्यं—परमार्थेन—परमार्थेन, निश्चयप्रवृत्तिथी, तल्लक्षणायोगात—तत्वक्षण्या क्ष्यें। ते माटे क्ष्यं—परमार्थेन—परमार्थेन, निश्चयप्रवृत्तिथी, तल्लक्षणायोगात—तत्वक्षण्या क्ष्यें। नायवक्षण्या क्ष्यें। अथे। विपक्षे जो छक्त ज छे. विपक्षे ज्याच कर्षा क्ष्यें हिं ते माटे क्ष्यं क्ष्यें त्वि प्रसंतित छे ज, क्षेम 'क्षिप'—पण्डा शण्टने। क्ष्यं छे; अतिप्रसङ्गत्—क्षतिप्रसंगने लीधे. क्षिपेत्वक्षर क्षेवा क्ष्यें (पार्धातरःक्षरी) क्षाहिने पण्च नायपण्डानी प्राप्ति यशे, ते माटे. त्यारे गुण्ड-क्षेष्यं क्षाहियी महान ज नाय छे केटले क्षतिप्रसंग नथी क्षेम क्षाश्रीने क्ष्यं—

महत्त्वमात्रस्य—भढत्वभात्रना, ये।ग-क्षेभरिकत डेवल भढत्वना क, इह—अढीं, नायत्वभां, अप्रयोज्ञकत्त्वात्—अप्रयेशकरुष्णाने लीघे, अढेतुप्णाने लीघे, ड्या डारण्यी ? ते भाटे डेढ्रां— विशिष्टिंगिकारकृत एय—विशिष्ट ७५६१२ इरनारना क, ये।गक्षेभलक्षण् ७५६१२ इरनारना क—निद्ध डे अन्यना, तत्त्वतः—तत्त्वयी, निश्चययी, नाथत्वात्—नाथपण्डाने लीघे, त्यारे ७५यारथी भढान् नाथ ढरी ? अभ आशंक्षीने डेढ्रां—

औपचारिकवागृषृत्तेश्व—औपचारिक वागृष्ठतिना. ६ पयाः थी अनाथमां आधिक वसामध्येथी नाथ धर्मना अध्यारे । ६ प्रश्लेशी ते औपचारिकी—औपचारिकी, अने ते वागृष्टृत्तिः—वागृष्ठति, तस्याः—तेना, च—पुनः अर्थमां छे. पारमार्थिक स्तवत्वाति द्धिः—पारमार्थिक स्तवभूतो असिद्धि छे. सहभूत अर्थ स्तव३ पनी असिद्धि छे. 'अनीहिश्च नाथत्वानुपपत्तः'—अनीहश्चमां नाथत्वनी अनुपपत्तिने क्षीधे, अभ पूर्व साथे थे। ग—संभंध छे.

#### विवेयन

" આચારિજ ઉવઝાય, સાધક મુનિવર હા દેશવિરત ધર્જી; આતમ સિદ્ધ અનંત, કારણરૂપે રે ચેડ્રા ક્ષેમ કર્જી....મહાલદ્ર." શ્રી દેવચાંદ્રજી

ત્યારે પ્રશ્ન થવા સંભવે છે કે-આવા વિશિષ્ટ ન હાય એમાં ભગવાનનું નાથપણ ઘટતું નથી એમ કહેવાનું કારણ શું? તેનું સમાધાન કરવા માટે અત્રે આચાર્યશ્રીએ ઉત્તરાત્તર યુક્તિયુક્ત સંકલનાઅદ્ધ કારણપરંપરા દર્શાવી છે. તે आ प्रकारे—'योगक्षेमऋदयम्' धी थे। अ-क्षेभ करनारे। ते आ (नाथ) યાગ-ક્ષેમ કરે તે જ ખરેખરા 'નાથ ' એમ વિદ્વત્રવાદ છે. અર્થાત્ વિદ્વજનના વદે છે કે ખરા નાથ હોય તે અપ્રાપ્તના યાગ ને પ્રાપ્તનું ક્ષેમ (કુશલ) કરાવે એવા હાય; એટલે આમ યાગ-શુમ કરે તે જ ખરેખરા 'નાથ ' છે. ત્યારે આશંકા થશે કે ચાગ-શેમ એ છેમાંથી એકના કે બન્નેના કરનારા ન હાય તે શંનાથ નથી? તેના સમાધાનાર્થ કહ્યું—'તદ્ભયના (યાેગ–ફોમના) ત્યાગથી આશ્રયહ્યીય પણ (નાથ) નથી;' 'न तदुभयत्यागादु आश्रयणीयोऽिय'; अश्रीत् थे। গ-होभ એ બન્ને વા બેમાંથી એક પણ જે ન કરતા હાય હાય. એવા ભલે આશ્રયણીય-આશ્રય કરવા ચાેગ્ય-ભજવા યાેગ્ય હોય તો પણ તે પણ નાથ નથી, તો પછી અના પ્રયણીયનું -- આપ્રય નહિં કરવા યાગ્યનું તા પૂછતું જ શું ? એમ 'અવિ'-પણ શાબ્દના અર્થ છે. એમ કયા કારણથી કહેા છા ? તે માટે કહ્યું —પર માર્થથી તત્લક્ષણના અપાત્ર છે, માટે; —परमार्थेन तहझणायोगात. પરમાર્થથી—નિશ્ચયથી યાગ-ક્ષેમ એ ઉભય કરે તે નાથ એવું ઉક્ત નાયલસ જ્ઞા ઘટતું નથી, માટે. એમ ન માનીએ તો શું બાધા આવે ? તો કે—' આમ પણ તેના અભ્યુપગમમાં અતિષ્રસંગ છે, માટે; ' આમ નાયલક્ષણના ચાગ-ઘટમાનપણ નહિં છતાં નાથ તરિકે માનવામાં અતિપ્રસંગ દેાષ આવે, માટે. તેા તા પછી કૂકી (સીંત), કૂટી (ઝુંપડી) આદિ પણ આશ્રયરૂપ છે, તેને પણ નાયપણાની પ્રાન્તિ પશે! એમ લક્ષ્ય હ્હાર લક્ષણના જવાથી ( Beyond the mark ) અતિવ્યાપ્તિદેવરૂપ અતિપ્રસંગ ઉપજશે.

ત્યારે વળી કાઇ કહેશે—ગુણુ—અધર્ય આદિ વડે કરીને મહાન્ હાય તે જ નાથ છે, માટે અતિપ્રસંગ નથી. તેના અત્ર રદીઓ આપ્યા છે કે—' મહત્ત્વમાત્રનું અહીં અપ્રયાન જકપશું છે, માટે;' યાગ-ક્ષેમ રહિત એવા કેવલ મહત્ત્વમાત્રનું વિશિષ્ટ ઉપકારકરનું જ અત્રે નાથપણાની આખતમાં અપ્રયાજકપશું છે, અહેતુપશું છે. તત્ત્વથી નાથપશું અર્થાત્ જેના થકી ભક્તજનનું યાગ-ક્ષેમરૂપ પરમાર્થ પ્રયોજન સિદ્ધ થતું નથી, તે મહત્ત્વમાત્ર અપ્રયોજક છે. આમ અપ્રયોજકપશું કયા કારણથી કહા છે! તે માટે કહ્યું—' विशिष्टिशिष्ट एव तत्त्वतो नाथत्वात्।'— વિશિષ્ટ ઉપકારકરનું જ તત્ત્વથી નાથપશું છે, માટે; યાગ-ક્ષેમરૂપ વિશિષ્ટ—ખાસ ઉપકાર કરે તેનું જ તત્ત્વથી નાથપશું નાથભાવ છે, માટે.

त्यां वणी आशं अधे के सहान् शुं उपचारधी नाथ हरे ? तेना निवारखार्थे कहुं — ' औपचारिक वागृहत्तिथी पारभाधि करतवपद्मानी असिद्धि छे.'— ' औपचारिक वागृहतिथ पारमाधिकस्तवदासिद्धिः'. अर्थात् के अनाथ छे, के नाथ ओपचारिकताधी पार- क नथां, तेमां भात्र महत्त्वना कान्छे अपचारधी नाथपद्मानुं आरोपछ भाधि करतवपद्धां न घटे करवाइप औपचारिकी वचनपृत्ति करवामां आवे, ते थडी पारभाधि करतवपद्धां न घटे करवाइप औपचारिकी वचनपृत्ति करवामां आवे, ते थडी पारभाधि करतवपद्धानी असिद्धि छे, सद्भूत अर्थक्तवइप आवस्तवपद्धानी सिद्धि नथी. भाटे आवे। येश-क्षेम करे स्थित न हाय सेमां नाथपह्युं घटतुं नथी सेम के कह्युं हतुं ते यथार्थ क छे.

"પ્રભુ છા ત્રિભુવન નાથ, દાસ હું તાહરા હા લાલ. કરુણાનિધિ અભિલાષ, અછે મુજ એ ખરા હા લાલ. આતમ વસ્તુ સ્વભાવ, સદા મુજ સાંભરા હા લાલ. ભાસન વાસન એહ, ચરણ ધ્યાને ધરા હા લાલ. દીડા સુવિધિ." શ્રી દેવચંદ્રછ

#### Ŵ

ખીજાધાનાદિથી જે ભાનું યાેગ-ક્ષેમ થાય, તે જ ભગ્યા અહીં વિવિક્ષિત છે---

दिह येषामेव बीजाधानोद्भेदपोषणैयाँगः क्षमं च तत्ततुपद्रवाद्यभावेन, त एवेह भन्याः परिगृह्यन्ते। ८९

<sup>ક</sup>અર્થ :—તેથી અહીં જેઓને જ બીજાવાન-ઉદ્ભેદ-પાષણથી યાગ અને તે તે ઉપદ્રવાદિના અભાવથી ક્ષેમ હાેય છે, તેઓ જ અહીં ભવ્યા પરિગ્રહાય છે.<sup>૮૭</sup>

#### વિવેચન

" यस्य येन प्रकारेण, बीजाधानादिसंभवः।

सानुबन्धो भवत्येते, तथा तस्य जगुस्ततः ॥ "-श्री याभदिष्टसभुन्थय, श्दीाः. १३५.

આ યુક્તિયુક્ત સંકલનાબહ કારણપરંપરા દર્શાવી, તે પત્થી શું ફલિત થયું તેનું નિગમન (Conclusion) કરતાં કહ્યું—' येषामेव बीजाघानोद्भेदपोषणयोगः क्षेमंचतत्तदु-

पश्चिका:—तत्—तेथी क्रीने, इह—अहीं, सूत्रभी येषामेच—जेओने ज, विक्ष्यभाष् क्ष्याना विषयभूतोने ज,—निहं के अन्योने, वीजाधानोद्मेद्योषणे:—शीलधान-इहिनेह-पेषण्-वहे; धर्म-इजिस्य—धर्भाश्वासना-अशंसाहिथी आधान वहे, उद्मेदेन—यिता आंधुर करण्यी इहिनेह वहे, पोषणेन—सत् श्रात आहि कांत-अशंसाहिथी आधान वहे, उद्मेदेन—यिता आंधुर करण्यी इहिनेह वहे, पोषणेन—सत् श्रात आहि कांत-अशंसाहिथी आधान वहे, योग:—थेग,—अश्रासवास— स्थायः, दत्तदुपद्रवाद्यभावेन. ते ते इपद्रवादिना अलाव वहे; तत्तदुपद्रवाः—ते ते इपद्रवा, यित्रवादिना अलाव वहे; तत्तदुपद्रवाः—ते ते इपद्रवा, यित्रव्य, वर्षाहेनं अल्य हे, अत्यन्त इर्थेह वहे; त एव—तेओ ज, निर्धं के अन्य, भव्याः—स्थो-इक्ष्यं, परिगृह्यन्ते—परिग्रहाय छे.

पद्रवाद्यभावेन,' तेथी અહીં જેઓને જ બીજધાન-ઉદ્ભેદ-પાષણથી ચાંગ અને તે ते ઉપદ્રવાદિના અભાવથી क्षेम હાય છે, તેઓ જ અહીં ભગ્યા પરિગ્રહાય છે. ते आ प्रकारे---

યાગ-શેમ કરનારા ખરેખરા 'નાથ ' એવા આ નિષ્કારણ કરુણારસસાગર લાેકનાયા ખરેખર! ભવવ્યાધિના ભિષ્ગવરા—કાંસારરાગના વૈદ્યરાને છે. એટલા માટે જ જે જે ભવ્ય પ્રાણીને જે જે પ્રકારે સાનુમાં ધ—ઉત્તરાત્તર અનુમાં ધવાળા ખીજાધાન

કુશલ માળીનું દુષ્ટાંત: આદિના સંભવ થાય, તેવા પ્રકારે તેએકએ, કુશલ માળીની પેઠે, તેના પ્રત્યે ખીજાવાનાદિ ઉપદેશકાર્ય કર્યું. કુશળ માળી ઉખર ભૂમિમાં વાવેલું બીજ નિષ્ફળ

જાય છે એમ જાણી પ્રથમ તો યેગ્ય ફળદ્રૂપ ભૂમિ શોધે છે; તેમ આ ભિષ્યુવરા પ્રથમ તો યેગ્ય પાત્રવિશેષરૂપ ભવ્ય ભૂમિ શોધે છે. પછી કુશળ માળી જેમ તે યેગ્ય ભૂમિમાં બીજધાન થાય, બીજ રાપાય, ઊગી નીકળે એવું ખાતર નાંખે છે; તેમ આ કુશળ ભિષ્યુવરા પણ યાગ્ય ક્ષેત્રરૂપ ભવ્યલાકની ચિત્ત ભૂમિમાં સમ્યગ્ર બાંધબીજનું આધાન થાય, રાપણ થાય, તેવું ભવોદ્રેગ ઉપજે એવું ઉપદેશરૂપ ખાતર નાંખે છે. જેમકે—

હે જીવ! આ સર્વ પ્રકારે ભયાકુલ સંસારમાં ચારે ગતિમાં ભ્રમણ કરતાં તું અનંત દુઃખ પામ્યા છે. 'ભીષણ× નરક ગતિમાં, તિર્ય'ચ ગતિમાં, કુદેવ ગતિમાં, ને કુમનુષ્ય ગતિમાં તું તીવ દુઃખને પ્રાપ્ત થયા છે. ' હે જીવ! અશચિ

ઉપદેશરૂપ ખાતર બીલત્સ ને મલમલિન એવા અનેક જનનીઓના ગર્ભાવાસમાં તું ચિરકાળ વસ્યા છે. સમુદ્રના પાણી કરતાં પણ વધારે માતાના

ધાવાલુ તું ધાવ્યા છે. તારા મરાલુ સમયે સાગરજલ કરતાં પણ વધારે આંસુડા તારી માતાએ એ સાર્યા છે. આમ અનંત જન્મ મરાલુ કરતાં હે છવ! આ ત્રિલુવન મધ્યે તેં સર્વ સ્થાનમાં વારંવાર ગમનાગમન કર્યું છે, સર્વ છવા સાથે સર્વ પ્રકારના સંબંધા તેં અનેકવાર કર્યા છે, લુવનાદરમાં વર્તાતા સર્વ પુદ્દગલા તેં ફરી કરી ગ્રસ્યા છે ને મૂક્યા છે, જગતની એઠ તેં વારંવાર હોંસે હોંસે ખાધી છે, તાપાલુ તું તૃષ્તિ પામ્યા નથી! 'તૃષ્ણાથી પીડિત થઈને તેં ત્રણે લુવનનું પાણી પીધું છે, તાપાલુ તહારી તૃષ્ણાના છેદ થયા નથી!' માટે હે છવ! હવે તા તું વિશય પામ! વિરામ પામ!

-ખારૂં પાણી છેાડી મીઠા જલેથી, આવે બીજે અંકુસ જે રીતેથી; તેવી રીતે તત્ત્વશ્રુતિ પ્રભાવે, અંકુસ તો યોગના બીજ પાવે. ખારા પાણી તુલ્ય સંસાર પાણી, તત્ત્વ શ્રુતિ નિષ્ઠ વારિ સમાણી; કલ્યાણે સૌ એ થકી સાંપડે છે, ગુરુભક્તિ સૌ ખ્ય લ્હાવા મળે છે."

––શ્રી ચાેગદિષ્ટિકેળશ ( સ્વરચિત )

મહિષિ શ્રીકુંદકુંદાચાર્યજી પ્રણીત શ્રી ભાવપાસુત.

अभित्रणनरयगईप तिरियगईप कुदेवमणुगइप । पत्तोसि तिन्वदुःखं भावहि जिणभावणा जीव ॥ तिहुयण सिल्लं सयलं पीयं तिण्हाइ पीडिपण तुमे । तो विण तण्हा छेत्रा जाओं चितेह भवमहणम्॥"

ખાતર નાખી માળી જેમ તે ચાગ્ય બૂમિયાં તાસ ચાકખા શુદ્ધ બીજ નાંખે છે, વાવે છે, તેમ આ કુશળ મિષગ્વરા પણ સત્ધર્મકારાં સદિરૂપ ધર્મળીજનું ભવ્ય જીવાની ચિત્તભૂમિમાં આધાન થાય એવાં બાધ-બીજ વાવે છે, રાપે છે. જેમ કે—સદ્દેવલકિત, સદ્ગુરુભક્તિ ને સત્ધર્મભક્તે એ આ અપાર સંસારસમુદ્ર તરવાના

યાત્ર્ય ચિત્તભૂમિમાં મુખ્ય સાધન છે. કારણ કે પૂર્ણ સિદ્ધસ્વરૂપ પ્રભુ આદર્શસ્થાને બીજપ્રક્ષેપ હાઈ, જીવને આત્મસિધ્ધિરૂપ ઈલ્ડ લક્ષ્યતું નિરંતર ભાન કરાવે છે. સદ્યુરુ, સન્માર્ગના પરમ સાધક સાધુપુરુષ સાક્ષાત્ જીવંતમૂર્ત્ત

પ્રત્યક્ષ જીવતા જાગતા જોગી હાઈ, જીવને પરમ અવલંબનરૂપ થઇ પડી પ્રેરણાબા આપે છે. અને તેમના વિરહે અથવા તેમની આત્રાએ સત્ધર્મપ્રરૂપક સત્શાસ્ત્ર પણ પરમ આલંબનરૂપ બની પરમ ઉપકારી થાય છે. માટે આ સત્સાધન પ્રત્યે પ્રીતિ–લક્તિ આદિની વૃધ્ધિ કરા ! વૃધ્ધિ કરા !

"પ્રભુ ગુણના ઉપદેશ, તે જલધારા વહી રે....તે. ધરમ રુચિ ચિત્તભ્મિ માંહિ નિશ્વલ રહી રે....માંહિ

શ્રીનમિ જિનવર સેવ ઘનાઘન ઉનમ્યાે રે."—શ્રી **દેવચંદ્રજી.** 

માળી જેમ બીજધાન થયા પછી પણ, બીજ રાપાયા પછી પણ તેમાંથી અંકુર— ક્ચુગા કૂટે તેમ જલસિંચન કરે છે; તેમ આ નિપુણ વૈદ્યરાં પણ તે તે લબ્યને તે બાંધબીજ ઊગી નીકળી તેમાંથી અંકુર કૂટે એવું સદુપદેશ જલ સદુપદેશ જલસિંચન સિંચે છે. જેમ કે—અહા લબ્યા ! તમને પ્રધાન ધર્મળીજરૂપ\* હત્તમ મનુષ્યપણું મળ્યું છે, ભરતકેત્રાદિ કર્મભૂમિરૂપ આર્યક્ષેત્ર પણ સાંપડયું છે, પણ એ ધર્મબીજને વતી, ઉગાહી, તેમાંથી સત્કર્મરૂપ ખેતી ન કરા, તેને ખેડવાના પ્રયત્ન ન કરા ને બીજ વેડફી નાંખા તા શું કામનું? આ ધર્મક્ષેત્રરૂપ કુરુ-ક્ષેત્રમાં—કર્મક્ષેત્રમાં શુલવૃત્તિરૂપ પાંડવા અને અશુલ વૃત્તિરૂપ કૌરવાનું સનાતન શુધ્ધ ચાલ્યા કરે છે; તેમાં સત્કર્મયાગરૂપ સત્ય પુરુષાર્થથી—આત્મપરાક્રમથી જ્યારે અસદ્ વૃત્તિઓને દબાવી દઈ સદ્વૃત્તિઓ વિજયી બને છે, ત્યારે પરમાથથી ધર્મળીજની ખેતી શરૂ થાય છે, એમ સમજી, આ કર્મભૂમિમાં જન્મેલા હે લબ્યજના! તમે સત્કર્મરૂપ પુરુષાર્થમાં પ્રયત્ન કરા! પ્રયત્ન કરા! સત્કર્મયાંગ સાધી સાચા કર્મયાંગી અના! આ

" અશુભાચાર નિવારણ તૃણ અંકુરતા રે....તૃણ. વિરતિ તણાં પરિણામ, તે બીજની પુરતા રે. તે....શ્રીનિમ."— શ્રી દેવચાંદ્રજી. એ ઇચ્છા પરમાર્થ તા, કરા સત્ય પુરુષાર્થ; ભવસ્થિતિ આદિ નામ લઈ, છેદાે નહિં આત્માર્થ."—શ્રી આત્મસિદિ.

<sup>\*</sup> धर्मवीजं परं प्राप्य मानुष्यं कर्मश्रमिषु । न सत्कर्मकृषावस्य प्रयतन्तेऽल्पमेधसः ॥"—श्री ये।गःध्यिसभुन्य श्रीकः ८३.

પછી માળી તે કુમળા છેાડને રક્ષવા માટે તેની આસપાસ વૃત્તિ–વાડ કરે છે, ક્યારા અાંધે છે અને તેને પાણી પાયા કરે છે; તેમ આ નિષ્ણાત વૈદ્યવરા ભવ્યજનના ઉપગતા બાેધરૂપ છેાડને રક્ષવા માટે વ્રત–વૃત્તિરૂપ વાડના પ્રબંધ કરી આપી, તેને તેવા પ્રકારનું

સદ્ધાધ-જલ પાયા કરી પરિવૃદ્ધિ પમાઉ છે. જેમ કે—અહા લવ્ય વૃત્તિ-વાડ આદિ જેના ! નિજ સ્વરૂપનું સાધ્યપણું લક્ષમાં રાખી જે તમે પંચ-રક્ષાિવિધ મહાવતરૂપ ધાન્યની ખેતી કરશા, તા ક્ષાયિક દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર વગેરે ગુણરૂપ ધાન્ય નિષ્યન્ત થઈ આત્માના ઘરને લરી દેશે અને

પછી તમારા આત્મપ્રદેશમાં પરમાનંદરૂપ સુબિલ–સુકાળ વર્ત્તારો, એટલે તમે સાદિ અનંત-કાળ આત્મસુખ ભાેગવશા.

" પંચ મહાવ્રત ધાન્ય, તશું કર્વણ વધ્યાં રે….તણાં. સાધ્યભાવ નિજ થાપી, સાધનતાએ સધ્યાં રે….સાધન. ક્ષાયિક દરિસણ જ્ઞાન, ચરણ શુણ ઉપન્યા રે….ચરણ. આહિક બહુ શુણ સસ્ય, આતમ ઘર નીપન્યા રે….આતમ….શ્રીનમિ જિનવરસેવ.

પ્રભુ દરિસણુ મહામેક, તણે પરવેશમેં રે,....તણે. પરમાનંદ સુભિલ, થયા મુજ દેશમેં રે....થયા. દેવચંદ્ર જિનચંદ્ર, તણા અનુભવ કરા રે....તણો. સાદિ અનંતા કાળ, આતમ સુખ અનુસરા રે....આતમ શ્રી નમિ."—શ્રીદેવચંદ્રજી

અને પછી પશુ-પક્ષી આદિ ઉપદ્રવાથી રક્ષણ કરી કુશળ માળી જેમ ખૂબ કાળજથી-માવજતથી છેલને ઉછેરીને તે કલ-કૂલથી શાલતું વૃક્ષ થાય તેવું કરે છે; તેમ આ લવરાગના ભિષ્યાવરા પણ રાગદ્રેષાદિ ઉપદ્રવાથી રક્ષણ કરી આ બાધરૂપ વૃક્ષને ઉછેરી માક્ષવૃક્ષરૂપ બને એમ કરે છે. જેમ કે-જ્યાં રાગદ્રેષ છે ત્યાં જ સર્વદા ક્લેશ છે, ને તે રાગદ્રેષથી પર એવી ઉદાસીનતાના જ્યાં વાસ છે ત્યાં સર્વ દુ:ખના નાશ છે, ને ત્યાં દેહ છતાં નિર્વાણ એવી જીવનમુકત દશા વર્ત્ત છે. માટે સર્વત્ર રાગ-દ્રેષના ત્યાંગ કરી, તમે આત્માના સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રમય શુદ્ધ સ્વભાવરૂપ ધર્મને પ્રગટ કરવા પુરુષાર્થ કરા ! પુરુષાર્થ કરા !

" જહાં રાગ અને વળી દ્વેષ, તહાં સર્વદા માના ક્લેશ; ઉદાસીનતાના જ્યાં વાસ, સકળ દુઃખના છે ત્યાં નાશ. સર્વ કાલનું છે ત્યાં જ્ઞાન, દેહ છતાં ત્યાં છે નિર્વાણ; ભવ છેવટની છે એ દશા, રામ ધામ આવીને વસ્યા."—શ્રીમદ્ રાજરાંદ્રજી.

ઈત્યાદિ પ્રકારે સત્ધર્મ પ્રશંસાદિરૂપ ધર્મ બીજના આધાનથી, ધર્મ ચિંતારૂપ અંકુર ઉદ્લેદથી, અને સત્ શ્રુતિ આદિરૂપ કાંડ–નાલ આદિ સંપાદનરૂપ પાષણથી જેઓને અપ્રાપ્તના લાભરૂપ ચાેગ હાય છે, અને તે તે નરકાદિ વ્યસનાર્ય નાના પ્રકારના ઉપદ્રવાના અથવા તેના નિઅંધનભૂત રાગાદિ ઉપદ્રવાના અભાવથી પ્રાપ્તના પાલનરૂપ ક્ષેમ ઉપજે છે. તેઓ જ અહીં ભઓ પરિબહવામાં આવ્યા છે એ સિદ્ધ થયું.

"ત્રિવિધ યાેગ ધરી આદર્યા રે, નેમિનાથ ભરતાર; ધારણું પાષણું તારણા રે, નવરસ મુક્તાહાર; મનરા વાલા. કારણરૂપી પ્રભુ ભજ્યા રે, ગણ્યો ન કાજ અકાજ; કૃપા કરી મુજ દીજીએ રે, આનંદઘન પદ રાજ…..મનરા." શ્રી આનંદઘનજી.



અન યાગ–ક્ષેત્ર ક્રાઈ પણ તીર્થંકરને સકલલબ્યવિષયી કેમ નથી હોતા ! એ યુક્તિથી દર્શાવી, **ખીજધાન પણ અ**પુનર્ભંધકતે હોય છે એમ સ્પષ્ટ કહે છે—

ुन चैते कस्यचित्सकछभन्यविषये, ततस्तत्प्राप्त्या सर्वेषामेव मुक्तिप्रसङ्गात् । तृत्य-गुणा होते प्रायेण, ततश्च चिरतरकालातीतादन्यतरस्माद्भगवतो बीजाधानिसिद्धे रल्पेनैव कालेन सकलभन्यमुक्तिः स्यात्, बीजाधानमपि ह्यपुनर्वन्धकस्य, न चास्यापि पुद्गलपरावर्त्तः संसार इति कृत्वा। ८८

#### ॥ तदेवं होकनाथा: ॥ ११ ॥

पञ्चिका—એવા મત થાય કે અચિત્તય શક્તિવંત ભગવંતા સર્વ ભગ્યાને ઉપકાર કરવાને ક્ષમ— સમર્થ છે, તા: आ विशेष કેમ ? તે માટે કહ્યું:—न च ન જ पते— આ યાગ-ક્ષેમ, कस्यचित-કાઇના, તીર્ય કૃતના, सकल्लभव्यिषये— સકલભવ્યવિષયી, સર્વ ભવ્યાને આશ્રીને પ્રવૃત્ત. વિષક્ષે ભાધક કહ્યું— ततः—તે થકી, વિશિષ્ટ તીર્થ કર થકી, तत्प्राप्त्या—તેની પ્રાપ્તિથી, યાગ-ક્ષેમની પ્રાપ્તિથી–યાગ-ક્ષેમનું સકલભત્રવિષયપહ્યું સતે, सर्वेषामेय— सर्व જ ભવ્યાના, मुक्तिप्रसङ्गात्—- મુક્તિના પ્રસંગને લીધે, યાગ-ક્ષેમથી સાધ્ય મોક્ષની પ્રાપ્તિને લીધે. એ જ ભાવતાં કહ્યું:—

तुल्यगुणा:—तुस्य गुण्याणा, सदश ज्ञानाहि शिक्तियाणा, हि-डारण् १ अर्थभां, पते-आ, तीर्थ- इरा, प्रायेण-प्रत्ये इरीने, लाढुट्यथी,—शरीर-ळिवत आदियी ते। अन्यश्याष्ट्रं पश्च द्वाय ओटवा भाटे प्राये ' ओम अद्धण् छे. तत:—तेथी इरीने, तुल्यगुण्यश्चार्य द्वेतुथी, चिरतरकालातीतात् थिरतर असातीत, पुद्रश्वपरावर्ष्यी पर डाणमां थयेला. अन्यतरस्मात्-रेग्नि पण् ओड, लरतादि इर्भभूमि — लावी, भगवत:—लगवंत यक्षी, तीर्थं इर यक्षी, वीज्ञाधानादिसिद्धेः— ७३तर्य ओवी श्रीलधान-इद्भेद-पेषण्युनी सिद्धिने निष्यिति शीधे, अरूपेनैच कालेन-पुद्रश्वपरावर्षः मध्यगत व्य-अस्थ व्य डाणमां, सकलभव्यमुक्तिः स्यात्—सङ्ग लब्योनी मुक्ति थाय, सर्वेष लब्येनी सिद्ध थाय. वारु, अनादि डाणमां पण् श्रीलधान आदिना संसवयी अस्य व्य डाणमां सर्व लब्येनी मुक्तिने। प्रसंग डेम ? ओम आश्रंशीने डह्यं—

बीजाधानमिष—भीळधान पधुः धर्भ प्रशंसादिक पधुः, सम्यक्ष्त्वादि ते। दूर रहे।, अभ 'अपि ' पधु शण्दने। अर्थ छे, हि-क्षर्थ है, अपुनर्धन्धकस्य — अपुनर्भन्यकने. 'पापं न तीव्रभावात करोति' पाप तीव भावथी नथी करते। ध्रियादि बक्षध्याणा अपुनर्भन्धकनेः न च-न क, अस्यापि—आने। पशुः, सम्यग्दिष्ट आदिने। ते। दूर रहे।, पुद्गलपरावर्तः—समयसिद्ध पुद्गवपरावर्तः, संसारः— संसार, संसार क्षण, इति कृत्वा—अव। हेतु ध्रुपः,—अद्यु क क्षणभां सर्व अव्य मुक्ति थाय अभ योग (संभ्र्ष) छे.

હ અર્થ :—અને આ (ચાગ-ક્ષેમ) કોઈના (તીર્થંકરના) સકલભવ્યવિષયી નથી.— તે (તીર્થંકર) થકી તેની (ચાગ-ક્ષેમની) પ્રાપ્તિથી સર્વે'ના જ મુક્તિપ્રસંગને લીધે. કારણ કે એઓ (તીર્થંકરો: પ્રાયે તુલ્યયુણવાળા છે, અને તેથી કરીને ચિરતર કાલાતીત કાઇ પણ ભગવંત થકી બીજાધાન આદિની સિધ્ધિને લીધે અલ્પ જ કાળમાં સકલ ભવ્યાની મુક્તિ થાય,—કારણ કે બીજાધાન પણ અપુનર્ભન્ધકને હોય અને આના પણ પુર્ગલપરાવર્ત્ત સંસાર ન હોય, એટલા માટે.<sup>૮૮</sup>

ા તેથી એમ લાેકનાથા. ૫ ૧૧ ા

#### વિવેચન

" જો તુમ ધ્યાતાં શિવસુખ લહીએ, તાે તુમને કેઈ ધ્યાવે; પણ લવસ્થિતિ પરિપાક થયા વિણ, કાેઈ ન મુક્તિ જાવે.

હા પ્રલુછ! એલંલકે મત ખીજો. " શ્રી માહનવિજયછ

अत्रे हैं। श्रेवा मत व्यक्त हरे हैं—सगवंता ता अयिन्त्य अक्तिवंत है, श्रेटबे તેએ તે સર્વ ભબ્યોના ઉપકાર કરવાને ક્ષમ છે, સમર્થ છે, તા પછી આવા વિશિષ્ટ ભવ્ય લાકના જ નાથ એમ ટાળા કેમ પાડયો ? તેનું સમાધાન એ છે આ યાગ-ક્ષેમ કાઈના કે—' આ (યાગ-ક્ષેમ) કાઈના (તીર્થંકરના) સકલભવ્યવિષયી સકલભવ્યવિષયી નથી નથી. —' न चैते कस्यचित्सकलभव्यविषये.' અર્થાત્ ક્રેષ્ઠ પણ તીર્થં કરને આ યાગ-ક્ષેમ સર્વ ભવ્યને આશ્રીને પ્રવત્ત્યાં નથી. એથી વિપરીત માનવામાં શી બાધા આવે ? તે માટે કહ્યું - ' તે (તીર્થ' કર) થકી તેની (યાગ – ક્ષેમની) પ્રાપ્તિથી સર્વે ના જ મુક્તિપ્રસંગને લીધે. ' અર્થાત્ તે કાઈ વિશિષ્ટ તીર્થકર થકી સર્વ ભવ્યને જો યાત્ર-શ્રેમની પ્રાપ્તિ થતી દ્વાય, તા સવે ય ભવ્યાને મુક્તિના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય, યાગલેમથી સાધ્ય એવા માલની પ્રાપ્તિના પ્રસંગ આવે,-જેમ બનતું દેખાતું નથી. मेनुं क भावन करतां कहां—'तुल्यगुणा हाते प्रायेण।'—'मेने। (तीर्थं करे।) भाये तुल्य-ગુણવાળા — સદેશ જ્ઞાનાદિશક્તિવાળા, સરખા આત્મગુણસામર્થ્યવાળા છે; છતાં શરીર-જિવિત અહિ માદા પ્રકારાથી તા અસદશપણું પણ હાય એટલા માટે 'પ્રાયે'નું બહુણ છે. તેથી તલ્યગુણપણાને લીધે 'ચિરતરકાલાતીત'—પુદ્દગલપરાવર્તથી પર કાળમાં ભરતાદિ કર્મ બૂમિમાં થયેલા 'કાઈ પણ એક ભગવંત (તીર્થ કર) થકી બીજાધાન આદિની સિધ્ધિને લોધે અલ્પ જ કાળમાં સકલ ભવ્યોની મુક્તિ થાય; ' અર્થાત્ તે પુદ્દગલ-પરાવર્ત્ત મધ્યગત જ અલ્પ જ કાળમાં ઉક્તરૂપ બીજાધાન-ઉદ્ભેદ-પાયશ્રુની સિદ્ધિ થકી સર્વ ભવ્યાની મુક્તિ થાય, સર્વે ય ભવ્યા સિદ્ધ થઈ જાય.

> " અક્ષય પદ દેતાં ભવિજનને, સંકીર્ષુતા નવિ જાય; શિવ પદ દેવા જો સમરથ છા, તા જશ લેતાં શું જાય ?....હા પ્રભુજ!"

શ્રી માહનવિજયજ

ત્યારે વળી આશંકા થશે કે–અનાદિ કાળમાં પણ ખીજાધાન આદિના સંભવ છે, તા પછી અલ્પ જ કાળમાં સર્વ ભવ્યાની મુક્તિના પ્રસંગ કેમ ? તેનું સમાધાન કહ્યું–

'बीजाधानमपि ह्यपुनर्बन्धकस्य, न चास्य पुद्गळपरावर्त्त: संसार:।' श्रीकाधान पण् कारण् के श्रीकाधान पण् अपुनर्णन्धक्रने हैं। य, अने आने। पण् अपुनर्णन्धक्रने पुरुष्यपरावर्त्तां संसार न है। य. श्रीटला भाटे. 'अर्थात सम्यक्षत्वाहि

્યુદ્ગલપરાવર્ત્ત સંસાર ન હાેય, એટલા માટે. ' અર્થાત્ સમ્યક્ત્વાદિ તાે દૂર રહાે, પણ ધર્મ પ્રશંસાદિરૂપ બીજાધાન પણ 'પાપં ન તીવ્ર-

मावात करोति? પાપ તીવભાવથી નથી કરતા ઇત્યાદિ લક્ષણવાળા અપુનર્ળન્ધકને જ હાય. અને સમ્યગ્દેષ્ટિ આદિની વાત તા દૂર રહા, પણ આ અપુનર્ળન્ધકના પણ સંસાર કાળ શાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ પુદ્ગલપરાવર્તા જેટલા ન હાય, પણ તેથી પણ કંઈક ન્યૂન હાય. એટલે તે પુદ્ગલપરાવર્તાથી પર કાળમાં થયેલા કાઈ તીર્થં કરે રાપેલા બીજાધાન આદિ થકી તે અલ્પકાળરૂપ પુદ્ગલપરાવર્તા દરમ્યાન જ સર્વ ભવ્યાની મુક્તિના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય, કે જેમ બનતું દેખાતું નથી ને સંભવતું પણ નથી.

'પાકી જ્યારે ભવપરિશ્વૃતિ મંદ મિશ્યાત્વ થાવે, છેલ્લા જ્યારે પુદગલતણા અત્ર આવત્ત આવે; ત્યારે પ્રાયે મનુજ ગતિમાં યાગબીજો એહે આ, બીજા આવું મહત કરવા વ્યક્તિ ક્યાંથી લહે આ ?' શ્રીયાગદબ્ટિકલરા (સ્વર્રાયત) ા इति लोकहितनाथा: ॥ ११ ॥

# 4

## ૧ર. લોકહિત

## ' लोकहितेभ्य‡' पद व्याण्यान

'લાકહિત ' પદમાં લાક એટલે સકલ પ્રાણિલાક અથવા પંચારિતકાયાત્મક લાક એમ વ્યાખ્યા કરે છે—-

<sup>८</sup>तथा—

### ' लोकहितेभ्यः '

इह लोकशब्देन सकलसांव्यवहारिकादिमेदभिलः प्राणिलोको गृह्यते, पश्चास्ति-कायात्मको वा सकल एव । एवं चालोकस्थापि लोक एवान्तर्भावः, आकाशास्तिकायस्यो-भयात्मकत्वात् । लोकादिव्यवस्थानिबन्धनं तृक्तमेव ।

तदेवंविधाय स्रोकाय हिता: यथावस्थितदर्शनपूर्वकं सम्यक्षस्पणाचेष्टया तदायत्यः बाधनेनेति स्रा <sup>८९</sup>

અથ<sup>ં</sup>:-તથા---

### ' ક્ષાકહિતાને '

અહીં 'લેકિ' શખ્દથી સકલ જ સાંવ્યવહારિક આદિ ભેદથી ભિન્ન પ્રાણિલોક મહાય છે, વા પંચારિતકાયાત્મક સકલ જ લોક મહાય છે, અને એમ અલોકના પણ લોકમાં જ અ'તર્ભાવ (થાય છે),—આકાશાસ્તિકાયનું ઉભયાત્મકપણું છે, માટે. લાકાદિવ્યવસ્થાનું નિર્ભયન (કારણ) તા ઉક્ત જ છે.

તેથી એવંવિધ (એવા પ્રકારના ) લાેક અ**થે** હિત,—યથાવસ્થિત દર્શનપૂર્વક સમ્યક્ પ્રરૂપણા–ચેષ્ટા વડે કરીને અને તેના આયતિમાં (ભાવિકાળે) અબાધન વડે ક**રી**ને <sup>૮૯</sup>

#### વિવેચન

" ભવકપાધિ ગઢ ટાળવા, પ્રભુજ છા વૈદ્ય અમાલ રે; રત્નત્રથી ઓષધ કરી, તમે તાર્યા ભવિજન એાલ રે…. દેવ વિશાલ જિણુંદની તમે ધ્યાવા તત્ત્વ સમાધિ રે."——શ્રી દેવરા દ્રજ

તથા એટલે તથાપ્રકારે સમુદાયવાચક શખ્દા તેના અવયવામાં પણ પ્રવૃત્ત થાય છે એ જ પૂર્વોક્ત ન્યારે 'સ્રोकहितेभ्य:'—' લાકહિતાને ' એ વિશષ્ટ પદ મૂક્યું છે. 'અહીં લાક શખ્દથી સકલ જ સાંબ્યવહારિક આદિ લેદથી બિન્ન

લાકહિત ભગવાનને પ્રાણિલાક ગ્રહાય છે. ' અર્થાત્ મનુષ્ય-તિર્ય' ચ આદિ વ્યવહાર-નમસ્કાર રાશિમાં વર્ત્તા તે સાંવ્યવહારિક, અને અનાદિથી નિત્યનિગાદ અવસ્થામાં પહેલા જે હજા વ્યવહારરાશિમાં આવ્યા નથી તે

અસાંવ્યવહારિક,—એ છે જ ભેદાયી ભિન્ન સમસ્ત જ જીવલાક અત્રે 'લાક' શખ્દથી અહાય છે. અથવા 'પંચાસ્તિકાયાત્મક સકલ જ લાક અહાય છે, અને એમ અલાકના પણ લાકમાં જ અન્તર્ભાવ થાય છે, 'એમ અલાક પણ લાકની અંદર આવી જાય છે, કારણ કે તે આકાશાસ્તિકાય તે લાક—અલાક ઉભયમય છે. આ લાક—અલાકની ભેદરૂપ વ્યવસ્થાનું કારણ અગાઉ કહેવાઇ ચૂક્યું છે. (જાએ ૪) તેથી એવંવિધ લાકાર્થે હિત—'તદેવંવિધાય लोकाય हિતા:' એવા પ્રકારના સકલ પ્રાણિલાકને અર્થ અથવા સકલ લાકાલાકને અર્થ જે હિતરૂપ તે લાકહિત.

पञ्जिका:—सांव्यवहारिकादिभेदभिन्नः—नर-नारक्षिः क्षेष्ठभिक्षः व्यवहार ते संव्यवहारः— संव्यवहार, तत्र भवाः—तेभा ध्येक्षा ते सांव्यवहारिकाः—संव्यवहारिक, आदि—आि शण्डधी तेथी विपरीत—नित्यनिभेक्ष व्यवस्थावाणा असांव्यक्षारिक छवे। श्रक्षाय छे, त एव भेदी—ते भे ज केक्षे-भ्रक्षारे, ताभ्यां भिन्नः—ते वडे क्षित्र.

यथायस्थित धीयादि, यथायस्थितं—यथाविश्यतं, अविपरीत, दर्शनं—६६ न, वस्तुभीष, पूर्वं— अरथु, यत्र तत्—लयां छे ते, यथायस्थितदर्शनपूर्वकं—यथाविश्यत दर्शनपूर्वं इ,—आ द्वियाविशेषध् छे. सम्यक्ष्रसूपणाचेष्टया—सम्यक् अरूपधा—येष्टाथी, सम्यक् अग्नापना—व्यापारथी, तदायत्यबाधनेन तेना आयितिमां अभाधनथी; तस्य—तेना सम्यगृहर्शंनपूर्वं इ अग्नापितना, आयतौ—-आयितिमां, आगाभि क्रांणे, अबाधनेन—अभाधनथी, अपीरनथी, इति च-—अने आ हेतुथी, हिताः—िहत अभ येग (संभंध) छे: આ હિંત કેવી રીતે હાય છે ? તે માટે કહ્યું — 'यथावस्थितदर्शनपूर्वकं सम्यक् प्ररूपणाचेष्टया तदायत्यवाधनेन ',-યथાવસ્થિત દર્શ'ન પૂર્વ'ક સમ્યક્ પ્રરૂપણા-ચેષ્ટા વડે કરીને અને તેના આયતિમાં (બાવિકાળે ) અબાધન વડે કરીને અર્થાત્ યથાવ-

આ હિત કેવી રીતે સ્થિત-જેમ છે તેમ વસ્તુસ્વરૂપના સમ્યગ્દર્શનપૂર્વ કે-સમ્યક્ હોય છે? બાધપૂર્વ ક સમ્યક્ષ્મરૂપણા-ચેબ્ટા વડે કરીને અને આયતિમાં-લાંબા ગાળે ભવિષ્યમાં તે સમ્યક્ષ્મરૂપણા-ચેબ્ટાના અળાધન--

અપીડન વડે કરીને હિત હાય છે. આમ પ્રથમ તે યથાવસ્થિત-જેમ છે તેમ યથાર્થ વસ્તુઓધરૂપ સમ્યગ્રદર્શન હાય, અને પછી તે સમ્યગ્રદર્શનને અનુરૂપ સમ્યક્ પ્રરૂપણા-રોષ્ટા હાય, અને તે સમ્યગ્રદર્શન હાય, અને પછી હાય કે આગામિ કાળે પણ તેનું ભંગરૂપ આધન ન થાય; આમ હાય તો જ લોકને હિત થાય આ પરથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે લોકહિત થવામાં પ્રથમ તો સમ્યગ્રદર્શન હોલું જોઈ એ, એટલા માટે અંત્ર પ્રથમ 'સમ્યગ્રદર્શન પૂર્વક' એ પદ મૂક્યું છે; અને પછી તે સમ્યગ્રદર્શનને અનુરૂપ એવી લાવિકાળે પણ અભાષક સમ્યક્ પ્રરૂપણા-રોષ્ટા હોવી જોઈએ; તો જ પ્રસ્તુત લોકહિત થાય. તેમાં—

જવેલા કહિત—જવેલા કપરત્વે હિતાં આ પ્રકારે:—અસાં વ્યવહાદિક અને સાં વ્યવહારિક એ બે વિભાગમાં વિભકતા એકેન્દ્રિયાદિ સકલ સંસારી જવેલા કનું જે સ્વરૂપ જેમ છે, તેમ પ્રથમ તેં! સમ્યક્ષ્પે હું દેખે; અને આ સર્વ જવે! ચૈતન્ય હિંદ એ એકસ્વરૂપ છે, એટલે આ પાતાના ચતન્યસ્વરૂપ આત્માના સમાનધર્મી સાધમિક બંધુઓ છે એમ લેખે; અને આમ સર્વ આત્મમાં આત્મ સમાન સમદ્દિ પ્રાપ્ત થવાથી, 'આત્મવત્ સર્વ ભૂવેષુ' સર્વ ભૂતામાં આત્મ સમાન સમદ્દિ પ્રાપ્ત થવાથી, 'આત્મવત્ સર્વ ભૂવેષુ' સર્વ ભૂતામાં આત્મવત્ શુહિ ઉપજવાથી, પાતાના આત્માની રક્ષા અર્થ જેવી જાળવહી—ચતના માખે, તેવી જાળવહી—જયહા સકલ જવની રક્ષા અર્થ રાખે. એટલે તે તે એકેન્દ્રિયથી માંડી પંચેન્દ્રિય સુધીના જવાના સ્વરૂપનું જે પ્રકારે સમ્યગૃદર્શન કર્યું છે, તે પ્રકાર લક્ષમાં રાખી પુષ્પપાંખડી પણ ન દ્રભાય એવા કામળ આત્મપરિણામથી તે તે જવોને તતકાળ અને આયતિમાં—લાંબા ગાળે આલઅવલ ન ઉપજે એવી સમ્યક્ પ્રરૂપણા—ચેદા કરે. આમ સમ્યગૃદર્શન પૂર્વ કે ત્રિકાળવિષયક સમ્યક્ પ્રરૂપણા—ચેદા કરી જે સમ્યગૃદર્શન—ગાન—ચારિત્ર-રૂપ સ્તત્રયીની એકતા કરે, તે સર્વ જવને એકાંતે હિતરૂપ હાય, સકલ જવલાક—હિત હાય.

" સર્વ જીવનું ઇચ્છા સુખ, મહાવીરની શિક્ષા મુખ્ય." — શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીપ્રણીત માક્ષમાળા

" દ્રવ્ય થકી છ કાયને, ન હશે જેહ લગાર…..પ્રલુજ! ભાવદયા પરિશુામના, એહી જ છે વ્યવહાર…..પ્રલુજ! બાહુજિશુંદ દયામયી. એમ અહિંસકતામયી, દીઠા તું જિનરાજ…..પ્રલુજ!

રક્ષક નિજ પર જીવના, તારણ તરણ જિહાજ....પ્રલુજ! ભાહું ૦"—શ્રી દેવસંદ્રજી. પંચાસ્તિકાયાત્મક લાેકહિત—પંચાસ્તિકાયાત્મક લાેક પરત્વે હિત આ પ્રકારે:— આ લાેક ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય ને જીવાસ્તિકાય એમ પંચાસ્તિકાયમય છે. વસ્તુઅસ્તિસ્વરૂપ 'અસ્તિ'થી અને પ્રદેશભંદુત્વરૂપ 'કાય'થી આ પાંચ અસ્તિકાય કહેવાય છે; આ પ્રત્યેક અસ્તિકાય સ્વદ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ લાવથી અસ્તિ છે, પણ પરદ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-લાવથી નાસ્તિ છે, એટલે એક અસ્તિકાય બીજા અસ્તિકાયના સ્વરૂપમાં અન્તઃપ્રવેશ કરતો નથી, પણ સ્વરૂપપ્રતિષ્કાપક અગુરુલઘુ ગુલુથી પાતપાતાના સ્વસ્વરૂપમાં સુપ્રતિષ્કિત રહે છે. આ પાંચ અસ્તિકાય મધ્યે ધર્માસ્તિકાય આદિ પ્રથમ ચાર અજ્ય-અચેતન છે, એક જવ એ જ ચેતન છે; અજ્યમાં ધર્મ-અધર્મ-આકાશ અને જવ એ ચાર અમૂત્ત -અરૂપી છે, એક પુદ્દગલ જ મૂર્ત્ત -શબ્દ-રસ-રૂપ-પ્રાંધ-સ્પર્શનય રૂપી છે. આમ આ પંચાસ્તિકાય મધ્યે અજીવથી આ જવ વિશિષ્ટ એવા સ્વ ચેતન-લક્ષણથી પ્રગટ ભિન્ન છે.

આમ નિશ્વયતત્ત્વથી વસ્તુસ્વરૂપના લેદજ્ઞાનરૂપ સમ્યગૃદર્શન જે કરે છે તે લાવે છે કે-અંત્રે ધર્મ, અધર્મ ને આકાશ એ અચેતન વિજાતિ હોવાથી ચેતન આત્માને અબાહા છે-બહુણ કરવા યાગ્ય નથી; અને પુદ્દગલ બહુવાથી કર્મ કલંકતા પંચાસ્તિકાય અને ઉપજે છે અને આત્મસ્વરૂપને બાધક એવા બહા લાવ વધે છે, આત્મહિત એટલે આત્મસ્વરૂપને હાનિ કરનાર તે પુદ્દગલ તા અત્યંત હેય છે. અને ચેતન જીવમાં પણ જે રાગી જીવા છે તેના સંગ રાગદશા વધે છે, ને તેથી લવબ્રમણુર્મ સંસાર થાય છે, માટે તેના સંગ પણ વર્જ દે છે; પણ નિરાળી વીતરાળ સાથે રાગ જોડવાથી લવના પાર થાય છે, માટે એ લાકહિતરૂપ વીતરાળ આત્મા જ પરમ આદેય છે, કારણ કે તેના વિનય-બ્રક્તિ આદિરૂપ સંગથી આત્માના અપ્રશસ્ત લાવ ટળી પ્રશસ્ત લાવ વધે છે, અને એમ કરતાં નવાં કર્મના આગમનરૂપ

આશ્રવ નષ્ટ થઈ શુદ્ધ આત્મભાવરૂપ સંવર વધે છે ને નિર્જરા સધે છે, આમ આત્મભાવ પ્રકાશિત થઈ લાેકહિત વીતરાગ પુલુના એકત્વધ્યાને નિજ તત્ત્વમાં એકતાન અની શુક્લ

ધ્યાનની શ્રેણીએ ચઢતાં પૂર્ણ આત્મસ્વભાવરૂપ માલ પ્રગટે છે.

" ધર્મ અધર્મ આકાશ અચેતના, તે વિજાતિ અબ્રાહ્મોજ; પુદ્દગલ બહેવે રે કર્મકલંકતા, વાધે બાધક બાહ્મોજ….નેમિ જિણેસર. રાગી સંગે રે રાગ દશા વધે, થાયે તિણે સંસારાજ; નિરાગીથી રે રાગનું જોડનું, લહીએ ભવના પારાજ….નેમિ. અપ્રશસ્તતા રે ટાળી પ્રશસ્તતા, કરતાં આશ્રવ નાસેજ; સંવર વાધે રે સાધે નિજેરા, આતમભાવ પ્રકાશેજ….નેમિ. નેમિ પ્રભુ ધ્યાને રે એક્તવતા, નિજ તત્ત્વે એકતાનાજ;

શુકલ ધ્યાને રે સાધી સુસિહતા, લહિયે મુક્તિ નિદાનાજી." શ્રી દેવચાંદ્રજી ઇત્યાદિ પ્રકારે વિવેક ભાવનાથી અન્ય અસ્તિકાયાથી આત્માના તત્ત્વથી ભિન્નપણાનું સમ્યગ્દર્શન કરી, તત્ત્વથી તેવું ભિન્નપણું પ્રગટે ને ભાવિકાળે તેને આધા ન આવે એવી પ્રરૂપણા-ચેલ્ટા—પ્રરૂપણા આચરણા જે કરે છે, તે તત્ત્વથી તે પંચાસ્તિકાયાત્મક લાક પ્રત્યે હિત એવા લાકહિત છે.

અને આ લગવંતાએ તો તેવું બન્ને પ્રકારનું લેકિહિતરૂપપણં સ્વાચરણથી સિદ્ધ કરી દેખાડ્યું જ છે, તે અત્રે सम्यक् 'प्रह्मणाचेष्टया'—પ્રરૂપણા—ચેષ્ટાથી એમ એક-વચની પ્રયોગ પરથી સૂચિત થાય છે. કારણ કે આ લેકિહિત લગવંતાએ જેવી પ્રરૂપણા કરી તેવી જ ચેષ્ટા—આચરણા કરી છે. અર્થાત્ તેઓએ વસ્તુસ્વરૂપનું જેમ છે તેમ યથાવસ્થિત સમ્યગ્દર્શન કરી, તેને અનુરૂપ સમ્યક્ પ્રરૂપણા ને સમ્યક્ આચરણા કરી છે, એટલું જ નહિં પણ આયતિમાં—લાંબા ગાળે પણ તે પ્રરૂપણા—ચેષ્ટાનું ભંગરૂપ બાધન ન થાય એવી અવિકલ યાજના કરી છે. એટલે તેઓ ખરેખરા 'લાકહિત' છે એમ અત્ર ધ્વનિ છે.

તત્ત્વથી હિત કાસ ! તે દર્શાવે છે—

्रेहह यो यं याथात्म्येन पश्यति तदनुरूपं च चेष्टते भाव्यपायपरिहारमारं, स तस्मै तत्त्वतो हित इपि हितार्थः, इत्थमेष तदिष्टौपपत्तेः। १९

હું અર્થ :—અહીં જે જેને યાયાત્મ્યથી (જેમ છે તેમ) દેખે છે અને તેને અનુરૂપ એવું ભાવિ અપાયપરિહારથી સાર ચેળ્ટે છે (આચરે છે), તે તે અર્થેલ્ તત્ત્વથી હિત છે, એમ હિતના અર્થ છે,—આમ જ તેના કળ્ડની ઉપપત્તિ (ઘટમાનતા) છે, માટે <sup>૯૦</sup>

#### વિવેચન

"રક્ષક જિન છ કાયના, વળી માહિનિવારક સ્વામ રે; શ્રમણ સંઘ રક્ષક સદા, તિથે ગાપ ઇશ અભિરામ રે….દેવ વિશાલ." —શ્રી દેવચાંદ્રજ.

અહીં—લાકમાં 'જે જેને યાયાત્મ્યથી દેખે છે-' 'यो य याथात्म्येन परयति'— જેમ છે તેમ યથાર્થ સ્વસ્વરૂપથી અવલાકે છે, અને 'तदनुरूपं च चेष्टते' 'તેને અનુરૂપ'—સમ્યગૃદર્શનને અનુરૂપ-અનુકૂળ છાજે એવું 'ચેષ્ટે છે' (આચરે છે), અને તે પછ્યુ 'ભાવિ અપાય પરિહારથી સાર'—માગ્યपायपरिहारसार એવું ચેષ્ટે ( આચરે છે) 'તે તે અર્થે તત્ત્વથી હિત છે,' 'स तस्म तत्त्वतो हितः', એટલે કે તે યાથાત્મ્ય દર્શનાદિના

पश्चिका—ओ જ ભાવતા १ हे छे—इह—अहीं, जगत्मां, यः—जे इती, यं—जेने इमंताइपने याशात्म्येन—याशात्म्येन—याशात्म्येगे, स्वस्वइपअनितिक्षयी, पद्यति—पेणे छे, अपलोडे छे, तदनुहृषं च—अने तेने अनुइप, दर्शनने अनुइप, चेष्टते—नेष्टा इरे छे, व्यवहरे छे; भाव्यपायपरिहारसारं— आवि अपायना परिहारशी सार अवं,—अनुइप येष्टनमां पण् लावि अपायने परिहरतां ओम अर्थ छे; निहिं हे पुनः सत्यकाषी लीडिड डीशिड भुनिनी जेम लावि अपायने हेतु; सः—ते, ओवंइप, तस्मै—तेने, याशात्म्य दर्शनादिना विषयइप इरायेलने, हितः—हित, अनुअहहेतु, इति—अम, हितार्थः—हित शब्दने। अर्थ छे. इया अरण्यी १ ते माटे इहुं:—इत्थमेच—आम क, आ ज याशात्म्य दर्शनादि प्रकारथी, तस्य—तेना, सद्भूत दर्शनादि डियाडतीनी, इष्टोपपत्तेः— ४७८ ७५५तिने लीधे. इष्टस्य— छण्टना, डियाइलना; येतने। वा अयेतने।इप विषयमां डिया सते स्वभूत अने येतनविशेषोमां (पाडांतर—येतन विषयेगां) स्वपरगत डियाइलना धटनने लीधे.

વિષયરૂપ કરાયેલ પ્રત્યે તે હિત-અનુમહહેતું હાય છે. અર્થાત્ ભવિષ્યમાં લાંબા ગાળે પણ હાનિ ન થાય એવી તકેદારીથી સારભૂત એવી જે સમ્યક્ તત્ત્વથી હિત કાંણું? ચેષ્ટા કરે છે, તે તેને હિતરૂપ હાય છે; નહિં કે સત્યભાષી ને કેવી રીતે? લોકિક કોશિક મુનિની પેઠે ભવિષ્યમાં-લાંબા ગાળે પણ અપાય હાનિ થાય એવી ચેષ્ટા કરે છે તે. કોશિક મુનિએ રસ્તામાં મૃગલાં દીઠાં. તેને પારથિએ પૂછ્યું—તમે આ રસ્તે મૃગલાં દીઠાં? સત્યભાષી કોશિકે કહ્યું—હા, આ માર્ગે મૃગલાં ગયાં છે. આમ તે સાર્યું તા બાલ્યા, પણ તેથી તા બિચારાં મૃગલાં એાના પાણકરણના ભાવ અપાય આવી પડયો, અને તે મુનિ પાતે પણ સાર્યું બાલતાં છતાં મહાપાપના ભાગીદાર ખની ભાવ નરકાદિ મહા અપાયનું ભાજન અન્યા, તાત્પર્થ કે—સમ્યક્ વિવેકપૂર્વ કલાવિ અપાયને—હાનિને પરિહરતા સતા જે સમ્યગ્દર્શનને અનુર્પ સમ્યક્ આચરણા કરે છે, તે તે સમ્યગ્દર્શનના વિષયરૂપ કરાયેલને હિત-અનુગ્રહેલું હાય છે. એમ 'હિત' શખ્દના અર્થ છે.

કારણ કે 'આમ જ તેના ઇબ્ટની ઉપયત્તિ (ઘટમાનતા) છે માટે '—' इत्थमेत्र तिविष्टोपपत्ते: ', અર્થાત્ આમ જ—-યાથાત્મ્ય દર્શનાદિ પ્રકારથી તેના—સદ્ભૂત દર્શનાદિ ક્રિયાકર્ત્તાના ઇબ્ટની-ઇબ્ટ ક્રિયાફલની ઉપયત્તિ છે, માટે; એટલે કે અચેતન વિષયમાં ક્રિયા સતે સ્વગત ઇબ્ટ ક્રિયાફલનું અને ચેતન વિષયામાં ક્રિયા સતે સ્વપરગત ઇબ્ટ ક્રિયાફલનું ઘટમાનપણું છે, માટે.

સપરિષ્ણામ હિત તે ઇંબ્ડ એમ સ્પબ્ડ કરે છે—

<sup>१०</sup>इष्टं च सपरिणामं हितं, स्वादुपथ्यान्नचद्तिरोगिण:।<sup>९१</sup>

<sup>૧૮</sup>અર્થ:—અને ઇષ્ટ તે સપરિણામ હિત છે,→ અતિરાગીને સ્વાદુ–પથ્ય અન્નની જેમ. <sup>૯૧</sup>

पश्चिका— ७७८नी क व्याप्या इरे छे— इष्टं पुन: सपरिणामं— ७७८ पुनः सपरिखान, उत्तरात्तर शुलाइसानुणंधि हित— ६त, सुणशिर; प्रशृत ६तियोगधी साध्य अनुग्रह अभ लाव छे. दृष्टान्त इह्युं:— स्वादुपथ्यान्नवत्— स्वादु-पथ्य अन्तनी केम. स्वादु — किखेन्द्रियप्रीखु (प्रसन्न अरनार), पन्था इच पन्थाः— ५ केवे। पंथ, — सतत (६९६ ६नीयप्रखायी अविष्यशाल, तत्र साधु—तेर्मा साधु, अर्लु ते, पथ्यं च—अने पथ्य. ते स्वादुपथ्यं— स्वादु-पथ्य, तदन्नं—ते अन्न, तद्वत्—तेनी केम.

अतिरोगिण:—અतिरोगीने, अतीतप्राय रेशवाणाने. अशिनव रेशभां ते। 'अहितं पश्यमप्यातुरे'—आतुरमां पथ्य पश्च अशित छे से वयनथी पथ्यने। अनिधिश्वर क छे. इतिरोगिणः से पार्थमां इति—एवंप्रकार:—सेवा प्रश्नरने।, स्वाहु-पथ्य अन्नअर्थ के रेश, तद्भतः—तह्वंतने. स्वाहुनं ग्रह्मं तत्काले पश्च सुम्महेतुपण् विवक्षितपण्याने सीधे, अने अस्वाहुत्वमां पथ्यना पश्च अत्यालूत-पश्चाने सीधे सेशन्तथी छन्द्रपण्डुं नथी. अने छपयारथी स्वाहु-पथ्य अन्ननुं छन्द्रपण्डुं छे,—तककन्य अनुग्रह्मा क छन्द्रपण्डाने सीधे. इह्यं छे हे—

"कज्जं इच्छंतेणं अणंतरं कारणंपि इट्ठंति। जह आहारजतिर्त्ति इच्छंतेणेह आहारो॥"

(અર્થાત્) કાર્યને ઇચ્છનારને અનન્તર કારણ પણ ઇષ્ટ છે,—જેમ આઢારજન્ય તૃષ્તિ ઇચ્છનારને આઢાર અઢીં ઇષ્ટ છે.

એમ ઇન્ટપણાને લીધે આ હિતયાગલક્ષણા ક્રિયા પણ અત એવ ઇન્ટ સિદ્ધ થઈ.

"ભવરાગના વૈદ્ય જિનેશ્વર, ભાવીષધ તુજ ભક્તિ....જિણંદજ! દેવચંદ્રને શ્રી અરિહાતના, છે આધાર એ બ્યક્તિ....જિણંદજ!"—શ્રી દેવચંદ્રજ

આ 'ઇબ્ટ'ની વ્યાખ્યા શી ? તે અત્ર કહી છે—' इन्हं च सपरिणामं हितं—'ઇબ્ટ તે સપરિણામ હિત છે.' અર્થાત ઉત્તરોત્તર શુભ ફલનો અનુબંધ કરનારૂં, શુભ ફલની અખંડ પરંપરા ચાલુ રાખનારૂં એવું જે સપરિણામ હિતરૂપ હાય, પરિણામે પણ સુખદ હાય તે ઇબ્ટ. અત્રે દેશંત—અતિરાગીને સ્વાદુ—પચ્ચ અન્નની જેમ. ' स्वादुपय्यान्त्रवदितरोगिनः।' અતિરાગી એટલે જે રાત્રને લગભગ અતીત કરી, વરાવી જઈ, લગભગ સાંભે થઈ ગયેલા (Convalascent) છે, તેને સ્વાદુ અને પચ્ચ અન્ન જેમ સપરિણામ હિતરૂપ હાય છે તેમ. અત્રે સ્વાદુ અને પચ્ચ એ બન્ને વિશેષણ સાર્ધ ક ઇબ્દ તે સપરિણામ હિતા છે. સ્વાદુ એટલે જીબને ગમતું—પ્રસન્ન કરનારૂં, સ્વાદિબ્ટ; અને અતિરાગીને પંચની જેમ સતત ઉલ્લંઘવા પડતા હાવથી ભવિષ્યકાળ એ જ સ્વાદુ—પચ્ચ અન્ન જેમ પંચ, તે પ્રત્યે જે રૂડું—ભહું તે પચ્ચ, અર્થાત ભવિષ્યમાં પરિણામે પણ જે ગુણકારી તે પચ્ચ. આવું સ્વાદુ અને પચ્ચ અન્ન અતિરાગીને—સાં રાગીને હિતરૂપ હાય છે, પણ અભિનવ—તાં રાગીને તો 'अદિતં પચ્ચ પણ અહિત છે એ વચનથી પચ્ચ પણ હિતરૂપ નથી. 'ઇતિરાગી' એ પાઠમાં એવા પ્રકારે સ્વાદુ—પચ્ચ અન્તને યેાગ્ય રાગાળાને એમ અર્ધ કરવા.

અત્રે પચ્ચ છતાં અસ્વાદ દાય તે સુખહેતુ થતું નથી, પણ જિલ્નિદ્રયને પ્રસંત્ર કરતું એવું સ્વાદ હાય તે તત્કાલ (Immediately) પણ સુખહેતુ હાય છે, એટલા માટે 'સ્વાદ ' વિશેષણ ઇન્ટ છે. અને સ્વાદ છતાં અપચ્ચ હાય તે પરિણામે (Ultimately, in the long run) સુખહેતુ હાતું નથી, પણ પચ્ચ હાય તે જ પરિણામે સુખહેતુ હાય છે, એટલા માટે 'પચ્ચ' વિશેષણ પણ ઇન્ટ છે. આમ તત્કાલ અને ભાવિ પરિણામે ઇન્ટ સુખલાભતું કારણ થતું હાવાથી સ્વાદુ—પચ્ચ અન્નતું પણ ઉપચારથી ઇન્ટપણું છે. કહ્યું છે કે—'કાર્ય ઇ-ટછનારને અનંતર કારણ પણ ઇન્ટ છે—જેમ આહારજન્ય તૃન્તિ ઇચ્છનારને અહીં આહાર ઇન્ટ છે તેમ.' આ દર્શતના ફ્લિતાર્થ એ છે કે—તત્કાલ ને પરિણામે સુખદ સ્વાદુ—પચ્ચ અન્ન જેમ અતિરાગીને ઇન્ટ છે, તેમ તતાલ ને પરિણામે જે હિત હાય, તે હિતકિયા જ હિતકત્તાને ઇન્ટ છે.

Ŵ

એથી ઉલટું તે અનિષ્ટ એમ વ્યતિરેકથી કથે છે---

<sup>११</sup> अतोऽन्यथा तद्दनिष्टत्वसिद्धिः तत्कर्तुरनिष्टाप्तिहेतुत्वेन, अनागमं पापहेतोरपि पापभावात्। <sup>९२</sup> <sup>૧૧</sup>અલ્લ:—આનાથી અત્યથા તેના અનિષ્ઠપણાની સિધ્ધિ છે, તેના કર્તાને અનિષ્ઠપ્રાપ્તિ~ હેદ્રપણાએ કરીતે; કારણ કે અનાગમપણે પાપહેદ્વથકી પણ પાપભાવ છે, માટે.<sup>૯૨</sup>

#### વિવેચન

" પ્રાણીમાત્રના રક્ષક, અંધવ અને હિતકારી એવા કાઇ ઉપાય હાય તા તે વીતરાગના ધર્મ જ છે."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી

आम सपरिद्याम हित ते ઇष्ट એम को न मानवामां आवे ते। शे। विरोध आवे ? ते अहीं व्यतिरेड्यी दर्शाव्ये। छे—' आनाथी अन्यथा तेना अनिष्टपद्यानी सिद्धि छे.' —' अतोऽन्यथा तदनिष्टत्वसिद्धिः'. अर्थात् के केने याथात्म्यथी हेणे छे, अने लावि अपाय परिद्धारथी सार એवी रीते तेने अनुइप येष्टा हरे छे, अम के उपरमां हहां अनाथी अन्यथा—प्रहारान्तरे के येष्टा हरे छे ते येष्टाना अनिष्टपद्यानी—असुणहारिपद्यानी सिद्धि है। ये छे. એटले हे केम छे तेम वस्तुने हेण्या विना अने लावि द्धानि न थाय ओवी तहेहारी राण्या विना के अनुइप येष्टा हरवा ब्यय छे, ते छष्ट नथी, पद्य सपरिद्याम दित्र प निर्दे हेवाथी अनिष्ठ छे.

पञ्चिका—-अभ व्यतिरेक अहे छे:—अतः — आनाधी, 'यो यं याधातम्येन पश्यति' के केने याधातम्ययी हेणे छे छंत्यादि एकाइम प्रकारयी अन्यथा—अन्यया, प्रकारान्तरे नेष्टामां, तदनिष्टत्व-सिद्धिः—तेनी अनिष्टत्वसिद्धि छे; तस्याः—ते नेष्टानं, अनिष्टत्वं—अनिष्टत्व, अनिष्टपष्टुं, असुणकारिपष्टुं, तस्य सिद्धिः—तेनी भिद्धि—निष्पति. हेवी रीते ? ते भाटे क्ट्युं:—तत्कर्तुः—तेना क्रतीना, प्रकारान्तरे नेष्टाकर्ताना, अनिष्टाप्तिहेतुत्वेन—अनिष्ट प्राप्तिना हेतुपश्चाओ क्रिती. अनिष्टं च —अने अहीं अनिष्ट, अशुक्ष कर्म, तस्याप्तिः—तेनी प्राप्ति, णांभ, तस्याः—तेना, प्रकारान्तर—नेष्टाना, हेतुत्वेन—हेतुपश्चाओ क्रिती.

આ અભિષ્રાય છે—વિષયંસ્ત બેલવાળા વિષરીત પ્રતાપનાદિથી ચેતનામાં વા અચેતનામાં અનતુર્ધ ચેષ્ટા કરતા, (અને) અનુરૂપ ચેષ્ટનમાં પશુ ભાવિ અષાય અષરિદ્ધરતા સતા નિયમથી અશુભ કર્મથી બંધાય છે. પરો પ્રત્યે તા તે અનિષ્ટપ્રાપ્તિહેતુ હાય વા ન હાય એમ અનેકાંત છે—અચેતના પ્રત્યે ન દ્વાય, ચેતના પ્રત્યે તા દ્વાય પશુ ખરા એમ ભાવ છે.

વારુ, પરા પ્રત્યે અહિતયામનું અનૈકાન્તિકપણ સતે, પ્રકારાન્તર ચેપ્ટનવાળા તેના કર્તાનું અનિષ્ટ-પ્રાધિતહેતુપણું એકાન્તિક કેમ ? એમ આશંકીને કહ્યું:—अनागमम्—અનાગમપણે, આગમના આદેશ શિવાય, પાપहેતો રપિ—પાપહેતુથકી પણ, અયથાવિશ્વિત દર્શનાદિ અકુશલ કર્મકારણ થકી, પાપમાવાત —પાપભાવને લીધે, અકુશલ કર્મભાવને લીધે. પાપહેતુથી કરાયેલા પરા પ્રત્યેના અપાય થકી પુનઃ પાપભાવ જ (હોય), એમ 'અપિ'—પણ શબ્દના અર્થ છે.

અા અભિપ્રાય છે—આગમના આદેશથી કવચિત્ અપવાદે જીવવધાદિ પાપહેતુઓમાં પ્રકૃત્તને પાપભાવ ન હોય, પ**છુ અન્યથા પ્ર**કૃત્તિમાં તો પરા પ્રત્યે પ્રત્યપાય અભાવે પછુ સ્વપ્રમાદ દેણના ભાવથકી નિયમથી પાપભાવ હોય. એટલે તેના કત્તીનું અનિષ્ટપ્રાપ્તિહેતુપણું એકાંતિક છે.

આ અનિષ્ટપણ કેવી રીતે હાય છે ? 'तत्कर्तृ'रनिष्टाध्तिहेतुत्वेन ' 'तेना કર્ત્તાને અનિષ્ટ પ્રાપ્તિના હત્પણાએ કરીને. ' અર્થાત્ સમ્યગૃદર્શનાદિ વિનાની પ્રકારાન્તરે ચેષ્ટા કરનારને તે ચેષ્ટા અશભ કર્માં ધરૂપ અનિષ્ટની પ્રાપ્તિના હેતુ થઇ ખીજાતું અહિત થાય પડે છે, એટલે તે ચેષ્ટા પણ અનિષ્ટ છે. તાત્પર્ય કે - જે જેમ કે નહિં, પણ અહિતકર્તાતું છે તેમ વસ્તુસ્વરૂપને દેખવારૂપ સમ્યગૃદર્શનના અભાવે અસત્-તા થાય જ મિશ્યા પ્રરૂપણા માદિથી ચેતના વા અચેતના પ્રત્યે અનતુરૂપ-અશુ-છાજતી ચેષ્ટા કરે છે, અને અનુરૂપ ચેષ્ટા કરે તાપણ પરિણામ ભાવિ હાનિ ન થાય એવી તકેદારીવાળી કાળજી રાખતા નથી, તે પાતે જ અશુસ કર્મથી માં ધાઈ પાતાને તા એકાંતે અનિષ્ટપ્રાપ્તિના હેતુ અવશ્ય થઈ જ પહે છે, પરાને— બીજાઓને તો તે અનિષ્ટપ્રાપ્તિના હેતુ હાય કે ન હાય એમ ભજનારૂપ અનેકાંત છે,-અચેતનાને ન હાય, ચેતનાને તા હાય પણ ખરા. અર્થાત્ 'ખાડા ખાદે તે પહે ' એ ન્યાયે ખીજાનું અહિત થાય વા ન થાય, પણ અહિતકર્ત્તાનું પાતાનું અહિત તા થાય જ થાય. અત્રે કાઈ શંકા કરશે—વારુ, આમ બીજાઓને અહિતયાગ અનિષ્ટપ્ર પ્તિહેતુરૂપ થાય વા ન થાય એમ વિકલ્પરૂપ અનેકાંત છે, તા પછી પ્રકારાન્તર ચેષ્ટન વઉ અહિત-કર્ત્તાને અનિષ્ટપ્રાપ્તિહતુપણં એકાન્તિક કેમ હાય? એ આશંકાના અનાગમપણ પાપહેલ સમાધાનાથે અત્રે કહ્યું—' अनागमं पापहेतोरपि पापभावात ' થકી પણ પાયભાવ ' અનાગમ પણ પાપહેતુ થકી પણ પાપભાવ છે માટે. ' અર્થાત્ અનાગમપણ --- આગમના આદેશ વિના, આગમથી નિરપેક્ષપણ અયુયાવસ્થિત દર્શન-મિશ્યા દર્શન, મિશ્યા-અસત્ પ્રરૂપણા અને અસત્ આગ્રરણા આદિ યાપહેતુ થકી પણ પાપલાવ-અકુશલ કર્મલાવ હોય છે; તા પછી પાપહેતુથી પરા પ્રત્યે કરાયેલ અપાય-હાનિ થકી પાપભાવ જ હોય એમાં પૂછવું જ શું? એમ ' અપિ ' પણ શખ્દથી સૂચવ્યું છે. તાત્પર્ય કે—આગમના આદેશથી કવચિત જીવવધાદિ પાપહેતુ-એમાં પણ પ્રવૃત્તને પાપલાવ ન હોય, પણ આગમ આદેશથી નિરપેક્ષ પ્રવૃત્તિમાં તો બીજાઓ પ્રત્યે અપાય-હાનિ ન થતી હોય, તાેપણ પાતાના પ્રમાદદેશના ભાવને લીધે નિયમથી પાપલાવ હોય જ. એટલા માટે તેના કર્ત્તાને અનિષ્ટપ્રાપ્તિહેતુ પછું એકાન્તિક છે.

ઇતરતરાપેલી કર્તા-કર્મ પ્રકાર છે, ઇ૦ યુક્તિથી લાકહિતપહ્યું નિરુપચરિત છે એમ સિદ્ધ કરે છે—

१२ इतरेतरापेक्ष: कर्त्तृकर्म्भप्रकारः, नाचेतनाहितयोग उपचरितः, पुनरागमकर्मकत्वेन, सचेतनस्यापि प्वंविधस्यैव नायमिति दर्जनार्थ:।

कर्तृ व्यापारापेक्षमेव तत्र कर्मात्वं, न पुनः स्वविकारापेक्षं, कङ्करुकपकावित्थमपि दर्शनात् । <sup>९३</sup>

#### ॥ इति स्रोकहिता: ॥ १२ ॥

<sup>૧૨</sup>અર્થ:—કતરેતર અપેક્ષાવાળા કર્તા-કમ<sup>°</sup>પ્રકાર છે. અચેતન પ્રત્યેના અહિતયાગ ઉપચરિત નથી, પુનરાગમકર્મકથણા વડે કરીને.

સચેતનને પણ-એવ'વિધને જ આ (અહિતયાગ) નથી, એમ દર્શનાર્થ છે.

તેમાં કર્મત્વ કર્જાવ્યાપારઅપેક્ષી જ છે,—તહિં કે પુન: સ્વવિકારઅપેક્ષી—કાંગહ મગની પકાવડમાં આમ પણ દર્શન છે, માટે.<sup>૯3</sup>

॥ धति साडिहता ॥ १२ ॥

पिञ्जका: - વારુ, આ પણ કેમ નિશ્ચિત છે કે અનાગમપણ પાપહેતુ થકી પણ અવશ્ય પાપભાવ છે? એમ આશંકીને કહ્યું: इतरेतरापेझ: — ઇતરેતર અપેક્ષાવાળા, પરસ્પર આશ્ચિત, कर्तृक∓मंप्रकार: - કારકબેદ લક્ષણ કર્તાં - કમે પ્રકાર. કર્તા કમે ને અપેક્ષીને વ્યાપારવાન્ અને કમે કર્તાને અપેક્ષીને, એમ લાવ છે. જેમ પ્રકાશ્ય ઘટાદિકને અપેક્ષીને પ્રકાશક પ્રદીપાદિ, અને તે પ્રકાશક સતે પ્રકાશ્ય (હાય); તેમ વિપર્યરત બાલ આદિ પાપહેતુમાન્ પાપકર્તા પુરુષ અવશ્ય તથાવિલ કાર્યરૂપ પાપલાવ સતે જ હાય, પાપલાવ પણ તે પાપકર્તા સતે હોય. એટલે આ ઉપરથી આ રિયત છે—પ્રકારાન્તર ચેબ્ટનની અનિષ્ટત્વસિદ્ધ છે,—હિતચાગથા વિપરીતપણાને લીધે; અને વિષય પ્રતિ અહિતચાગમણું છે.

વારુ, એમ અચેતનામાં અહિતયાગ કેમ ? તેનાથી સાધ્ય એવા ક્રિયાફલરૂપ અપાયના તેઓમાં કદી પણ અભાવને લીધે. જો ઉપચરિત હેાય, તો તેનું ઉપચરિતપણું સતે તેઓમાં હિતયાગ પણ, તાદશ જ (તેના જ) પ્રસંગિત થાય, અને સ્તવમાં તાદશના પ્રયાગ નથી,—સ્તવના સદ્દભૂતાર્થવિષયપણાને લીધે. તેના પછી ભગવંતા સવે તેાકહિત કેમ ? એમ આશંકીને કહ્યું:—

न—न જ, अचेतनाहितयोग:—अचेतनेषु—અચેતનામાં, ધર્માસ્તિકાયાદિમાં, अहितयोग:— अहितयोग, अपायहेतु निय्वादर्शनादि व्यापार, उपचरित:—ઉपयस्ति, अध्यारापित 'अन्निर्माणवकः' —माध्यक अञ्नि छ र्पतादिमां अञ्नित्वनी केम. अत्रे हेतु इखो—

पुनरागमकर्मकत्वेन—धुनरागभडर्भं इपण्णा वर्डे इरीते. पुनरागमनं—धुनरागभन,—अत्यावत धर्मिते इर्ताभां क क्षियां इस्ता अपायना लाजनीहरण् वर्डे, कर्म्म यस्य सः—इर्भ छे केतु ते पुनरागमकर्मकः—धुनरागभडर्भं इ. स्मेवा अप्येतन अहित्यां ग, तस्य भावः—तेना लाव ते तत्त्व—तत्त्व, पुनरागभडर्भं इत्व, तेन—ते वर्डे इरीने.

ઉપચરિત અહિત ભાવ મુખ્યભાવ કાર્યંકારી નથી,—માણવકના અગ્નિત્વવત્; પણ અચેતન અહિતયાેગ તા પ્રત્યાવત થઈ સ્વકર્તામાં જ ક્રિયાકલરૂપ અપાય ઉપસ્થતા સતા પરવધાર્થે દુઃશિક્ષિતના શસ્ત્રવ્યાપારની જેમ, તેને જ હથુતાે સતા ઉપચરિત કેમ હોય !

એમ તો ત્યારે સચેતનો માં પણ અહિતયાંગ પુનરાગમકમંક જ પ્રાપ્ત થયા, એમ પરવચનના અવકાશ આશં કોને કહ્યું— सचेतनस्यापि— સચેતનના પણ, જીવારિતકાયના એમ અર્થ છે, અહિતયાંગ એમ સમજાય છે; અચેતનના તો છે જ એમ 'અપિ'—પણ શબ્દના અર્થ છે, પલંત્રિધસ્યવ——એવંવિધના જ, અચેતન સમના જ, ક્રિયાક્લભૂત અપાયથી રહિતના જ એમ અર્થ છે, ન—ન જ, अયં—આ, પ્રકૃત અચેતન અહિતયાંગ, इति—આ પૂર્વેક્ત અર્થના, दर्शनार्थ:—દર્શનાર્થ છે, વ્યાપક છે, એમ લાવ છે,—અહિતયાંગ થકી કાઈ સચેતનમાં ક્રિયાક્લ અપાયના પણ લાવને લીધે.

વારુ, જો અચેતનામાં ક્રિયાક્લર્પ અષાય છે નહિં, તો તેના આલંખને (પાઠાંતરઃ તથાપ્રકારે) પ્રવૃત્ત અહિતયાગથી આક્ષિપ્ત એવું તેઓનું કર્મત્વ કેમ? તે માટે કહ્યું:—कर्तृद्यापारापेक्षमेच— કર્તૃ બ્યાપારાપેક્ષ જ, મિચ્યાદર્શનાદિ ક્રિયાકૃત જ, तत्र—તેમાં, અચેતનામાં, कर्मात्वं—કર્મપહું છે. અવધારહ્કૃલ કહ્યું—ન पुनः स्वविकारापेक्षं—નહિં કે પુનઃ સ્વવિકારાપેક્ષ, ન સ્વગત અપાય અપેક્ષ, વારુ, આમ કર્મભાવ કેવાં રીતે? એમ આશાંકીને કહ્યું:—

कङ्करुपकक्तावित्थमिप दर्शनात्— डंडेरुड (डांगरू) पिडतमां (पडावटमां) आम पण् दर्शनते लीधे. कङ्करुकानां— डंडेरुड, पाडअनर्छ मण आदिनी, पक्ती— पिडतमां, प्यनमां, इत्थमि — आम पण्, त्विडार अक्षावे पण्, दर्शनात्— डमेंत्वना दर्शनते लीधे; 'कङ्करुकान्पचित '— डंडेरुडाने (डांगरूने) प्यावे छे, खेवा प्रयोगना प्रामाएयने लीधे. अने खेम अयेतने मां दितयेग पण् मुख्य क इत्वापार अपेक्षाओं छे, खेटला मारे तेना डारिएडपण्डों इरीने स्तविरोध नथी.

"મહાવીરની તુલ્ય ઋષભદેવ જેવા જે જે સર્વજ્ઞ તીર્થ કરા થયા છે તેમણું નિસ્પૃહિતાથી ઉપદેશ આપીને જગદ્દિતિષિણી પદવી પ્રાપ્ત કરી છે"

શ્રીમદ્ર રાજચંદ્રજીપ્રણીત લાવનાએાધ

त्यारे शंका यशे—अनागभपणे पापहेतु थडी पणु अवश्य पापलाव छे स्थेभ निश्चित केम कही शक्षय ? तेना निवार्खार्थ कहुं—'इतरेतरापेक्षः कर्तृकर्मप्रकारः।' 'धितरेतर अपेक्षावाणा कर्ता-कर्भप्रकार छे.' अर्थातु कर्ता-कर्भने।

ઇતરેતરાપેક્ષી જે પ્રકાર છે, તે પરસ્પર આશ્રિત હાઈ એકબીજાની અપેક્ષાવાળા કર્ત્યું કર્મા પ્રકાર છે; એટલે કર્ત્તા કર્મોને અપેક્ષીને ને કર્મા કર્ત્તાને અપેક્ષીને પ્રવર્ત્તા છે. જેમ પ્રકાશ્ય (પ્રકાશાવા યેજ્ય) એવા ઘટાદિકને અપેક્ષીને

પ્રદીપાદિ પ્રકાશક છે અને તે પ્રકાશક એવા પ્રદીપાદિને અપેક્ષીને ઘટાદિ પ્રકાશ્ય છે; તેમ પાપકર્માને અપેક્ષીને પાપકર્ત્તા છે ને પાપકર્ત્તાને અપેક્ષીને પાપકર્મા છે. એટલે પ્રકૃતમાં વિપર્યસ્ત દર્શન—અસત્પ્રરૂપણા આદિ પાપહેતુવાળા પાપકર્ત્તા પુરુષ અવશ્ય તથાપ્રકારના પાપલાવરૂપ કર્મવાળા જ હાય, અને તથાપ્રકારનું પાપલાવરૂપ કર્મ પણ તેવા પાપકર્ત્તા પુરુષને આશ્રીને જ વર્ત્તા. આમ અન્યાન્યઆશ્રયી કર્ત્તા—કર્મ સંબંધ પરથી નિશ્ચિત થાય છે કે—મિથ્યાદર્શન—અસત્પ્રરૂપણા આદિ પાપહેતુ વડે કરીને વિપરીત ચેષ્ટનના અનિષ્ટપણાની સિદ્ધિ છે,—હિતયાળથી વિપરીતપણું અને અહિતયાળપણું છે, માટે.

અત્રે કાઈ આશંકા કરશે—વારુ, એમ અચેતનામાં અહિતયાંગ કેમ ઘટશે ? કારણ કે તે અહિતયાંગથી સાધ્ય એવા કિયાફલરૂપ અપાયના (હાનિના) તેએમાં કદી પણ સંભવ નથી, માટે. હવે જો અહિતયાંગ ઉપચરિત છે એમ કહા, અચેતન અહિતયાંગ તા તેનું ઉપચરિતપણું સતે તેએ પ્રત્યેના હિતયાંગને પણ તાદરાજ— ઉપચરિત નથી ઉપચરિત જ કહેવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે; અને સ્તવનું તા સદ્ભૂતાર્થવિષયપણું છે, એટલે તેમાં તેવા ઉપચરિતના પ્રયાગ છે નહિ. તા પછી ભગવંતા સર્વલાકહિત શી રીતે ? એ આશંકાના સમાધાનાર્થ કહ્યું— 'અચેતના પ્રત્યેના અહિતયાંગ ઉપચરિત નથી.' અર્થત્ અચેતન એવા ધર્માસ્તિકાય આદિમાં અહિતયાંગ—અપાયહેતુરૂપ મિશ્યાદર્શનાદિગ્યાપાર ઉપચરિત નથી, 'અગ્નિ-માણવકની' જેમ અધ્યારાપિત નથી; માણવક અગ્નિ છે, ઇત્યાદિમાં અગ્નિપણું જેમ ઉપચરિત છે, તેમ અત્રે નથી.

આ અહિતયાગ ઉપગરિત કેમ નથી ? તેનું કારણ દર્શાન્યું – ' પુનરાગમ કર્મા કર્માન્ય વિ કરીને.' અર્થાત્ પુનરાગમન કર્મ એટલે પ્રત્યાવૃત્ત થઈ ને — પાછું વળીને (Rebounding) કર્ત્તાને જ ક્રિયાફલભૂત પુનરાગમકર્મ કપણા વડે અપાયનું (હાનિનું) ભાજન કરવા વડે પાછું આવવું તે પ્રત્યાગમન કરીને અહિતયાગ કર્મ જેનું છે, તે પુનરાગમકર્મ ક (અચેતન અહિતયાગ છે), હપચરિત નથી તેના ભાવ તે પુનરાગમકર્મ કપણું, તે વડે કરીને. એટલે કે અચેતન પ્રત્યેના અહિતયાગ છે તે પુનરાગમકર્મ ક છે, એટલે તે અચેતનમાંથી પાછા વળીને તે અહિતકર્તામાં જ આવી તેને જ અહિતનું – અપાયનું

ભાજન અનાવે છે. હવે જો આ અહિતયોગ માણવક-અગ્નિની જેમ ઉપચરિત હાય, તા તે મુખ્યભાવ કાર્યકારી હાય નહિ; પણ આ અચેતનઅહિતયાગ તા પ્રત્યાવૃત્ત થઈ—પાછા વળી સ્વકર્ત્તામાં જ ક્રિયાક્લરૂપ અનિષ્ટ—અપાય નીપજાવે છે; એટલે પરવધાર્થ દુઃશિક્ષિતના શસ્ત્રુવ્યાપાર તેને પાતાને જ હશે છે, તે જેમ ઉપચરિત નથી, તેમ આ પુનરાગમનકર્મવાળા અચેતન—અહિતયાં પણ પાછા વળી તે અહિતકર્ત્તાને પાતાને જ હાનિ ઉપજાવતા હાવાથી ઉપચરિત નથી.

ત્યારે એમ તે સચેતનામાં પણ યુનરાગમકર્મક જ પ્રાપ્ત થશે, એવી આશાંકા દૂર કરવા માટે કહ્યું—'સચેતનને પણ—એવંવિધને જ આ (અહિતયાેગ) નથી એમ દર્શનાર્થ છે.' અર્થાત્ એવંવિધ જ એટલે અચેતનની સમ જ, શંકા–સમાધાન કિયાફલભૂત અપાયથી રહિત જ એવા સચેતનને—જીવાસ્તિકાયને પણ આ પ્રકૃત અચેતન–અહિતયાેગ નથી, એમ આ પ્વેક્તિ અર્થના દર્શનાર્થ છે, ખ્યાપક છે, કારણ કે અહિતયાેગ થકી કાઈ સચેતનમાં કિયાફલ–રૂપ અપાયના ભાવ હાેય છે, માટે.

ત્યારે વળી શાંકા થશે કે—વારુ, જો અચેતનામાં કિયાક્લરૂપ અપાય (હાનિ) છે નહિં, તો તથાપ્રકારે તેના આલંબને પ્રવૃત્ત અહિતયાગથી આક્ષિપ્ત એવું તેઓનું કર્મત્વ કેમ ? તેના સમાધાનાથે કહ્યું—' कर्तृ व्यापारापेक्षमेत्र तत्र कर्मत्वं। न पुन: स्विकारापेक्षं'—તેમાં કર્મત્વ કર્તૃ વ્યાપારાપેક્ષી જ છે. અર્થાત્ તેમાં—અચેતનામાં કર્મપણું તે કર્ત્તાના વ્યાપારની અપેક્ષાએ જ છે, મિથ્યાદર્શનાદિ કિયાકૃત જ છે. આમ 'જ' કારરૂપ અવધારણુનું કલ કહ્યું—'નહિં કે યુનઃ સ્વવિકારએપેક્ષી;' પાતાના સ્વવિકારને—સ્વગત અપાયને અપેક્ષીને નહિં.

વારુ, આમ કર્મલાવ શી રીતે ? તા કે 'કાંગડૂ મગની પકાવટમાં આમ પણ દર્શન છે માટે'—'कङ्कदुकपक्तावित्थमि दर्शनात ; અર્થાત્ પાકને અધાવ્ય એવા કાંગડૂ મગ આદિના પચનમાં આમ પણ સ્વવિકારના અભાવે પણ કર્મપણાનું દર્શન થાય છે, માટે. કારણ કે 'કાંગડૂને પકાવે છે ' એવા પ્રયોગનું પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ છે; કાંગડૂ પાતે પાકતા નથી, છતાં કર્ત્તા પચનની ક્રિયા કરે છે, તેને અપેક્ષીને તેવા પચન–કર્મપણાના પ્રયોગ થાય છે.

અને એમ અચેતનામાં અહિતયોગ જેમ મુખ્ય જ છે, તેમ હિતયોગ પણ કર્તું – વ્યાપાર અપેક્ષાએ મુખ્ય જ છે, એટલે તે હિતયોગના કારણિકપણા વડે કરીને સ્તવમાં વિરાધ નથી.

॥ इति लोकहिता: ॥ १२ ॥



## ૧૩. લોકપ્રદીપ 'लोकप्रदीपेभ्यः' પદ વ્યાખ્યાન

અત્રે લે!ક એટલે વિશિષ્ટ જ સંશિલે!ક એ સ્પષ્ટ કહી, એવે! ન હે!ય તેમાં તત્ત્વથી પ્રદીપપાણું લટતું નથી, એમ અધ-પ્રદીપ દર્શ્યાતથી પ્રદક્ષિત કરે છે—

<sup>१३</sup>तथा---

## लोकप्रदीपेभ्यः

अत्र लोकशब्देन विशिष्ट एव तहेशनाद्यंशुभिर्मिथ्यात्वतमोऽपनयनेन यथार्दे प्रकाशित-श्रेयभावः संशिलोकः परिगृद्धते । यस्तु नैवंभूतः तत्र तस्वतः प्रदीपत्वायोगाद्, अन्ध-प्रदीपदण्टान्तेन ।

यथा ह्यन्धस्य प्रदीपस्तत्त्वतः अप्रदीप पव, तं प्रति स्वकार्याकरणात्, त्त्कार्यकृत एव च प्रदीपत्वोपपत्तः, अन्यथाऽतिप्रसङ्गातः। ९४

<sup>૧૭</sup>અથ<sup>ર</sup>:–તથા—

### ' લાેકપ્રદ્યીપાને '

અત્રે ' લાેક ' શબ્દથી,—તેના દેશના આદિ કિરણા વડે મિથ્યાત્ય તમસ્ના દૂર થવાથી યથાહે ( યથાયાત્ર્યપણે ) જેના જ્ઞેયભાવ પ્રકાશિત છે,—એવા વિશિષ્ઠ જ સંજ્ઞિલાક પરિશ્રદ્ધાય છે,—પણ જે એવંભૂત નથી તેમાં તત્ત્વથી પ્રદીપપણાના અયાગ છે, માઢે;—અ'ઘ–પ્રદીપ દેશાન્તથી.

જેમ અધને પ્રદીપ તત્ત્વથી અપ્રદીપ જ છે,—તેના પ્રતિ સ્વકાર્યના અકરણને લીધે, અને તત્તકાર્ય કરનારના જ પ્રદીપપણાની ઉપપત્તિને લીધે; અન્યથા અતિપ્રસંગ છે, માટે હેઇ

#### વિવેચન

"સાહેલાં હે કું શુ જિનેશ્વર દેવ, રત્નદીપક અતિ દીપતા હો લાલ; સા. મુજ મન મંદિર માંહી, આવે જો અશ્ખિલ જીપતા હો લાલ... સા. મિટે તા માહ અંધાર, અનુભવ તેજે ઝળહળે હો લાલ; સા. ધૂમ કષાય ન રેખ, ચરણ ચિત્રામણ નિવ ચલે હો લાલ. શ્રી યશાવિજયજી તથા એટલે તથાપ્રકારે 'લાક' શખ્દના લાકના એક દેશમાં વળી બીજો વિશિષ્ટ પ્રયોગ કર્યો છે—' लोकप्रदीपेश्य:'—લાકપ્રદીપાને. અતે ' લાક ' શબ્દથી તે કેવલગ્રાન—લાસ્કર લગવંતાના દેશનારૂપ કિરણા વઢ મિશ્યાત્વ તમસ્–મિશ્યાત્વ અતે લાક એટલે અંધકાર ટળવાથી યથાહે—યથાયાગ્યપણે જેના ત્રેયલાવ પ્રકાશ વિશિષ્ટ જ સંગ્નિલોક પામ્યા છે, એવા વિશિષ્ટ જ સંગ્નિલાક પ્રહવામાં આવ્યા છે—' વિશિષ્ટ પય સંક્ષિત્રો છે. અર્થાત્ લગવંતના દેશનાકિરણાથી મિશ્યાત્વ અધકાર દ્વર થવાથી, જેને પાતપાતાના લયાપશ્મ અનુસાર યથાયાગ્યપણ જવ—અજવાદિ ત્રેય તત્ત્વના લાવ—પરમાર્થ જાલુવારૂપ ગ્રાનપ્રકાશ સાંપડયો છે,—એવા સમ્યક્ગ્રાનવાન્ સમ્યગ્રાનસંપન્ન વિશિષ્ટ જ 'સંગ્નિ'લાક અત્ર ' લાક 'શબ્દથી અલિપ્રેત છે.

કારણ કે—' यस्तु नैवंश्वः तत्र तस्वतः प्रदीपत्वायोगाद, अन्धप्रदीपदण्टान्तेन!'—'જે એવં ભૂત નથી, તેમાં તત્ત્વથી પ્રકીપપણાના અયાગ છે માટે,—અંધ-પ્રદીપ દષ્ટાંતથી.' અર્થાત્ જે એવા પ્રકારની—એવં ભૂત સમ્યગ્રાનદશાને પામેલા જ્ઞાની સમ્યગ્રદિષ્ટ નથી, જેના અંતરમાં સમ્યગ્રાનરૂપ રત્નદીપક પ્રગટથી નથી, તેના સંબંધમાં તત્ત્વથી—પરમાર્થથી ભગવંતનું પ્રદીપપણું ઘટતું નથી. અર્થાત્ આ લાકપ્રદ્રીપ ભગવંતના યાગે મનામાં દિરમાં જો સમ્યગ્દર્શન—બાધરૂપ રત્નદીપક પ્રગટથી, તેા જ માહ અંધકાર વિલય પામે છે, 'મિટે તો માહ અંધાર'; અને આત્મઅનુભવ તેજના અંતરમાં પ્રગટે, તે વિશિષ્ટ સમ્યગ્દષ્ટ લાક, 'આન ભગવંત પ્રદીપરૂપ થાય છે. પણ જેના અંતરમાં તેવા બાધદીપક પ્રગટતા નથી ને માહઅંધકાર વિઘટતા નથી, તેને આ ભગવંતા પ્રદીપરૂપ થતા જ નથી.

" દેવજશા દરિશન કરાે, વિલટે માેહ વિલાવ….લાલ રે; પ્રગટે શુદ્ધ સ્વભાવતા આનંદ લહરી દાવ લાલ રે."—શ્રી દેવચાંદ્રજી

અત્રે અધ્ય-પ્રદીપનું દેષ્ટાંત ઘટે છે. यथा ह्यन्धस्य प्रदीपस्तत्वत: अप्रदीप एच। ઇ. જેમ અંધને પ્રદીપ તત્ત્વથી અપ્રદીપ જ છે,—તેના પ્રતિ સ્વકાર્યના અકરશુને લીધે, અને તત્કાર્ય કરનારના જ પ્રદીપપશુાની ઉપપત્તિને લીધે, અન્યથા અતિપ્રસંગ છે માટે. અર્થાત્ આંધળાને દીવા નહિ દીવા જેવા જ છે, કારણ કે એક તા તેના પ્રત્યે તે દીવા પ્રકાશ વડે વસ્તુદર્શનરૂપ સ્વકાર્ય કરતા નથી, અને બીજું તે પ્રકાશરૂપ કાર્ય કરનારને જ પ્રદેખરૂં પ્રદીપપશું ઘટે છે, નહિં તા અતિપ્રસંગ—અતિવ્યાપ્તિ દાષ આવે છે.



અધ સમા અત્રાન લાેક પ્રત્યે લાેકપ્રદીષ લગવંતા પણ અપ્રદીષા જ છે, એમ સંકલનાળહ યુક્તિથી માર્મિક કથન કરે છે—

१६ अन्धकलपश्च यथोदितलोकल्यतिरिकस्तदम्यलोकः, तद्देशनाद्यश्चभ्योऽपि तत्त्वोपल-म्भाभावात, समवसरणेऽपि सर्वेषां प्रबोधाश्रवणात, इदानीमपि तद्वचनतः प्रबोधादर्शनात्, तदभ्युपगमवतामपि तथाविधस्रोकदृष्ट्यनुसारप्राधान्याद्, अनपेक्षितगुरुस्राघवं तत्त्वोपस्मम-भ्रान्यप्रवृत्तिसिद्धेरिति।

तदेवंभूतं होकंप्रति भगन्तोऽपिअप्रदीपा पव, तत्कार्याकरणादित्युक्तमेतत् । १५

<sup>૧૪</sup>અર્થ:—અને યથાદિત લાકથી વ્યતિરિક્ત (જૂદા) એવા તેનાથી અન્ય લાક અંવ તુલ્ય છે,—તેના (લાકપ્રદીપ ભગવંતના) દેશનાદિ કિરણા થકી પણ તત્ત્વાપલ ભના અભાવ છે માટે, સમવસરણમાં પણ સર્વે ના પ્રભાવનું અશ્રવણ છે માટે, હમણાં પણ તેના વચન થકી પ્રભાવનું અદર્શન છે માટે, તેના અલ્યુપગમવંતાને (માન્ય કરનારાઓને) પણ તથાવિધ લાકદષ્ટિ અનુસારનું પ્રાધાન્ય છે માટે, ગુરુલાઘવના અનપેક્ષિતપણે તત્ત્વાપલ ભન્ શૂન્ય પ્રવૃત્તિની સિદ્ધિ છે માટે.

તેથી એવંભૂત લાેક પ્રતિ ભગવંતા પણ અપ્રદીપા જ છે,—તેના કાર્યના અકરણને લીધે, એમ આ ઉક્ત છે.<sup>૯૫</sup>

पञ्चिकाः तदम्युपगम—ध्यादिः तदम्युपगमवतामपि—तेना अल्युपगमवतिने पर्णु, लगवंता सर्वं प्रदीपे छे, —निक्षं हे विविद्धित संज्ञिमात्रना क अभ अंगीशरवंतानी पर्णु. —निक्षं हे देवल पूर्वीका अधिका अभि अधि अपि पर्णु शल्दनी अर्थे छे. तत्त्वोपलम्मञ्जून्यप्रवृत्तित्तिद्धेः — तत्त्वोपल प्रस्ति प्रदित्ति सिद्धिने क्षीधे अपि उत्तर साथे ये। (संव्यं छे). इया शर्णुयी हे ते भाटे हक्षुः —

तथाविधलोकहण्ट्यनुसारप्राधान्यात्—तथाविध क्षेत्रिः अनुसारना प्राधान्यने वीधे. तथाविधः —तथाविध, परमार्थं या असत् जेवी तथाइप वस्तुमां पक्ष अनुहर व्यवहार प्रवृत्त, स चासौ लोकः— अने ते क्षेत्र ते तथाविधलोकः—तथाविध क्षेत्र, तस्य दृष्टिः;—तेनी दृष्टि, अक्षिप्राय,—व्यवहार नय अभ अर्थ छे, तस्यानुसारः—तेने। अनुसार, अनुहत्ति, तस्य—तेना, प्राधान्यात्—प्राधान्यने क्षिष्टे. अत्र अहेवानुं थ्युं—क्ष्मवंतिना सर्वं प्रदीपत्य अव्युप्णममां क्षेत्रक्ष्यवहार क प्राधान्ययी अव्युप्णमत् थाय छे, निहं के वस्तुतत्त्व. कारखंके क्षेत्रक्षात्र प्रदीप कर छे, निहं के केष्टिना अनुप्योग था अप्रदीप पृष्टु, पृष्टु अद्भुष्ट्याहि निश्चयन्य भत्यी ते। को क्यां छुप्येक्षानुं न्यी, ते तेनी अप्रक्षाओं न क्षियत् क छे. केम मंज्ञक्षेत्र इहिंशीने क्षाध्यक्षारे हृद्धा छे—

"उज्ज्ञसुयस्स सयं संपयं च जं मंगलं तयं पक्कं। नाईयमणुष्पन्नं, मंगलमिट्ठं परकं वा॥ नाईयमणुष्पन्नं, परकीयं वा पयोयणाभावा। विद्वंतो खरसिंगं, परधणमहवा जहा विद्वलं॥"

(અર્થાત) ઋજીસત્રને મતે સ્વયં અને સાંપ્રત જે તે જ એક મંગલ છે,—અતીત અનુત્પન્ન વા પારકું (પરક્રીય) મંગલ ઇપ્ટ નથી. (૧) અતીત, અનુત્પન્ન વા પરક્રીય પ્રયોજનઅભાવને લીધે ઇપ્ટ નથી. દર્શત—ખરશુંગ અથવા પરધન જેમ વિકલ છે. (૨)

તેથી ભગવતા પણ સંશિવિશેષ શિવાય અન્યત્ર અનુષયુક્ત થતા સતા અપ્રદીષો જ છે. કેરી રીતે ? તે માટે કહ્યું:— अनिपेक्षितगुरुलाघવં— ગુરુલાધવ અનપેક્ષિતપણે. गुरु:— ગુરુ, નિશ્ચયનય, તેનાથી ઇતર તે लघુ:— લધુ, તથો માવ:— તે બન્નેના ભાવ તે गુરુ ભાવનં— ગુરુલાધવ સદ્ધૃતાર્થ વિષયા સમ્યગ્ભાવપ્રાહક તેથી ગુરુપક્ષ તેમાં આશ્રય કરવા યુક્ત છે, નહિં કે ઇતર, એમ તત્ત્વપક્ષના ઉપેક્ષણથકી, અનપેક્ષિત गુરુ હાઘવં ચત્ર તદ્યાયા મવતીતિ किया विशेषणमेतत्— ગુરુલાધવ જ્યાં અનપેક્ષિત છે,

"પુરુષ પરંપર અનુભવ જોવતાં રે, અધાઅંધ પલાય; વસ્તુ વિચારૂં રે જો આગમે કરી રે, ચરઘુ ધરઘુ નહિં ઠાય."—બી આનંદઘનજી અને 'अન્धकल्पश्च यथोदितलोकव्यतिरिक्त स्तदन्यलोकः ।' યથાદિત લાેકથી વ્યતિરિક્ત—તેનાથી અન્ય લાેક અંધ તુલ્ય છે. અર્થાત્ જેવાે કહાો તે સમ્યક્તાનસંત્રા— સંપન્ન સંત્રી ત્રાની સમ્યગ્દષ્ટિ લાેકથી વ્યતિરિક્ત-જાદાે પડતા, એવાે તે શિવાયના જે અન્ય અસંત્રી અજ્ઞાની મિશ્યાદ્ધિ લાેક છે તે તાે આંધળા સમાન છે. એમ શાને લીધે કહાે છાં ? તે માટે ભાવિતાતમાં મહિષ્ટિ હિરિભાદ્રજી ઉત્તરોત્તર અધ્ય સમા યુક્તિસંકલનાવાળી કારઘુપરંપરા (Chain of reasoning) દર્શાવે અજ્ઞાની લાેક છે: (૧) 'તદ્વેશનાચંગ્રુમ્યોડિય તત્ત્વોપત્રમામાવાત્"—તેના દેશનાદિ અશુએા (કિરહ્યા) થકી પણ તત્ત્વઉપલંબનાે અભાવ છે માટે; તે લાેકપ્રદીપ ભગવંતાના જ્ઞાનપ્રકાશ રેલાવનારા દેશનાઆદિ કિરહ્યાંથી પણ તે દર્શિઅંધ અસંત્રી અજ્ઞાની લાેકોને તત્ત્વઉપલંબનાે—તત્ત્વપ્રાપ્તિનાે—તત્ત્વઅનુભવનાે અભાવ છે માટે.

आभ शा आधारे हहें। छे। १ ते भाटे हहुं—(२) 'समवसरणेऽपि सर्वेषां प्रबोधा-श्रवणात्।' सभवसरखुमां पख् सर्वता प्रणेधिनुं अश्रवखु छे भाटे. सभवसरखुमां—हेशना— परिषद्भां है क्यां आ सगवंता श्रीमुणे सवदुः भवारखु ने शिवसुणकारखु सेवी शुद्ध वाली प्रकाशे छे, त्यां पख् सर्व श्रोता छवे। प्रणेध-प्रतिलेख वा

ભગવદ્ વચનકિરણ આત્મજાગૃતિ પામે છે એમ શાસ્ત્રમાં સંભળાતું નથી, પણ કાઈ થકી પણ કાઈ તથારૂપ યાગ્યતાવાળા ભવ્ય છવા જ પ્રભાધ પામે છે એમ પ્રભાવના અભાવ સંભળાય છે. સમવસરણમાં 'પણ' એમ કહ્યું, એટલે અન્યત્ર શું તેવા પ્રકાર દેશ્ય થાય છે ? તે માટે કહ્યું—હા. જાઓ !—(3)

'इदानीमिषि तद्वचनतः प्रकोधादर्शनात्। ' હમાણાં પણ तेना वसन थडी अलेकिनुं अहरीन छे माटे.' वर्त्तभानमां पण ते अग्रवंतना वसन थडी अलेकिनुं हर्शन थतुं नथी, अर्थात् आधुनिक कालमां—हासमां पण अग्रवंतना परेक्ष वसनइप आग्रमवाणी वणु छवे। श्रवण् करे छे, वांसन-व्याभ्यानाहि पण् करे छे, तथापि तेकोने तेथी अलेखि हिपलतो हेणाते। नथी.

तत्त्वोपलम्भश्चन्यप्रवृत्तिसिद्धेः—तत्त्वे।पशंक्षश्चय प्रवृत्तिनी सिद्धिने क्षीधे. तत्त्वोपलम्भश्चन्या— तत्त्वे।पशंक्षश्चय,—व्यवहारमात्रना आश्रयपश्चायी,—निहः हे स्तवनीयना स्वकावनी संवित्तिभती, प्रवृत्तिः—प्रस्तुत स्तवश्चह्याप्रवृत्ति. तस्याः सिद्धेः—तेनी सिद्धियी, निष्पत्तिथी, तद्देशनाद्यंशुभ्योऽिष तत्त्वोपलम्भाभावात्—तेना देशनाहि अंशुक्षा थप्ती पश्च तत्त्वे।पशंक्षना अकावने क्षीधे, क्षेम पूर्व साथे संविध छे.

ते केम है।य ते, आ क्रियाविशेषध् छे. अथवा गुण्हे।पविषयी गुरुक्षाधव अपेक्षीने प्रेक्षावंतनी पण् क्वियत् व्यवहारथी तत्त्वे।पलंक्षश्चय प्रवृत्ति हे।य. अने ते अत्रे न्याय नथी એटला माटे तेना निषेधार्थे क्ह्युं— अनपेक्षितगुरुताधविमिता तथी शुं ? ते माटे क्ह्युं—

ભગવંતના વચનના શ્રવણાદિ કરતાં છતાં આમ કેમ ? તેનું કારણ દર્શાત્યું—(૪) 'तदभ्युपगमवतामपि तथाविधस्त्रोकदृष्ट्यनुसारप्राधान्यात् ।' 'તેના અભ્યુપગમવંતાને પણ તથાવિધ લાકદેષ્ટિ અનુસારનું પ્રાધાન્ય છે, માટે;' તે ભગવંતાના

લોકદષ્ટિ અનુસારનું ને તેના વચનામૃતોના અભ્યુપગમ–માન્યપણું કરનારાઓને પણ પ્રાધાન્ય! લાેકદષ્ટિ અનુસારનું–લાેકિક વૃત્તિ અનુવૃત્તિનું પ્રધાનપણું છે, માટે.

અર્થાત્ આ લગવંતને અને તેના શાસન-વચનને માનવાના જે દાવા કરે છે, શાસનના નામની વાત પાકારે છે, તેવાઓ પણ તથાપ્રકારની પરમાર્થથી અસત્ એવી રૃઢ વ્યવહારરૂપ લાકરૂઢિથી પ્રવર્ત્તતી ગાડરીઆ પ્રવાહ જેવી લાકદૃષ્ટિને પ્રધાનપણે અનુસરે છે. તે પણ સ્થવે છે કે લગવદ્વચનને માનનારા છતાં, આ ગતાનુ અતિક લાકદૃષ્ટિ અનુસારને પ્રાધાન્ય આપનારા જનાને ભગવંતના બાધેલા દિવ્ય જ્ઞાન પ્રકાશ હતા સાંપડયો નથી; નહિં તો જો લગવંતના અલીકિક જ્ઞાનપ્રકાશ સાંપડયો હાત, તો અલીકિક દૃષ્ટિ છાડીને આમ લાકદૃષ્ટિને અનુસરવાર્ય આવી દશા તેમની હાત નહિં. એટલે તેઓ પણ અલીકિક પરમાર્થદૃષ્ટિશ્ન હાવાથી અજ્ઞાનઅંધ જ છે.

એએાનું આ લાકદેષ્ટિ અનુસારનું પ્રાધાન્ય શી રીતે છે? તે માટે કહ્યું— 'अनपेक्षितगुरुहायवं तत्त्वोपलम्भश्चन्यप्रवृत्तिसिद्धे:।' ગુરુલાધવના અનપેક્ષિતપણે તત્ત્વેત્પ

લંભશ્નય પ્રવૃત્તિની સિદ્ધિ છે માટે.' નિશ્ચયનય સદ્ભ્નાર્થાવિષયી ગુરુલાવવનિરપેક્ષ હોાવાથી ગુરુ (પ્રધાન) છે ને વ્યવહારનય અભૂતાર્થાવિષયી હોાવાથી તત્ત્વશ્નય પ્રવૃત્તિ! લઘુ (ગૌણુ) છે; એટલે તત્ત્વપ્રદર્શક નિશ્ચયનું ગુરુપણું ને વ્યવહારનું

લઘુપાં છે એવા પ્રકારના ગુરુલાઘવની અપેક્ષા રાખ્યા વિના, અથવા જેમાં ગુણ ગુરુ ( ભારી ) છે ને દોષ લઘુ ( હળવે ) છે એવા પ્રકારના ગુણદોષ–વિષયી ગુરુલાઘવની અપેક્ષા રાખ્યા વિના, ત વાપલં ભશ્ન્ય—તત્ત્વપ્રાપ્તિ વિનાની પ્રવૃત્તિની સિદ્ધિ છે માટે. અર્થાત્ રૃઢ વ્યવહારરૂપ લાકદિવ્દિને પ્રાધાન્ય આપી તેને અનુસરતા રૃઢિગુસ્ત જડ લાકા નિશ્ચયનયથી સાધ્ય એવું તત્ત્વ જે ગુરુ-પ્રધાન છે, તેને લઘુ-ગૌણ કરે છે, ને બાદ્ય સાધન જે લઘુ-ગૌણ છે તેને ગુરુ-પ્રધાન કરે છે! અને આમ ગુરુ-લાઘવ ચિંતાની અપેક્ષા-દરકાર વિનાની તેઓની પ્રવૃત્તિ પ્રગૃટ સિદ્ધ દેખાતી હાલાથી, તેઓને તત્ત્વપ્રાપ્તિને નામે માટું મીંડું જ દેખાય છે! તત્ત્વ અનુભવનું નામ નિશાન પણ દેખાતું નથી! કારણ કે જે વ્યવહારપ્રધાન લાકદિવ્દિવાળા છે અને વ્યવહારમાં જ જેની દવ્દિ રહ્યા કરે છે, તેને નિશ્ચયરૂપ પરમાર્થનો લક્ષ થતા થથી, તે તા વ્યવહારમાં અનંત લેદરૂપ કુંડાળામાં જ રમ્યા કરે છે, ગોળ ગોળ ચકાવામાં જ ભમ્યા કરે છે, પણ તેને એક નિશ્ચયરૂપ અખંડ વસ્તુતત્ત્વની પ્રાપ્તિ થતી નથી.

"પરમારથ પંથ જે વહે, તે રંજે એક તંત રે; વ્યવહાર લખ જે રહે, તેહના ભેદ અનંત રે…. ધરમ પરમ અરનાથના. વ્યવહાર લખ દાહિલા, કાંઈ ન આવે હાથ રે; શુદ્ધ નય થાપના સેવતાં, રહે ન દુવિધા સાથ રે…. ધરમ. "--શી આનંદઘનજી

तेथी आ उपरथी प्रतीत थाय छे है--- प्यंमूतं लोकं प्रति भगवन्तोऽपि अपदीपा एच, तत्कार्याकरणाद् ' क्येवं भूत देश अति सगवंती पणु अप्रहीपे। क छे,--तेना अर्थना અકરણને લીધે. ' આમ ઉપરમાં વિવરી દેખાડ્યું તેમ જેઓને येवा अज्ञानाव लेकि अतुकाणने विषे अगवंतना साक्षात् वयनथी पण् तत्त्वज्ञान३५ विष પ્રતિ ભાગવંતા પણ હપજયા નથી. અને વર્ત્તમાન કાળને વિષે પણ તે જ ભગવંતાના પરાક્ષ વચનથી જેને છાય ઉપજતા દેખાતા નથી, અને એટલે જ અપ્રદીપાજ તત્ત્વને નામ માટા મીં ડાવાળી જેની પ્રવૃત્તિ પ્રગટ દેખાય છે, क्येवा अज्ञानअध द्वां अति आ द्वांअप्रहीय अगवंता प्रहीय अ नथी, कारण है तेओवा સંબંધમાં જ્ઞાનપ્રકાશથી તત્ત્વબાધરૂપ જે કાર્ય તે તેઓ કરતા નથી કારણ કે ઋજા-सुत्राहि निश्चयनय मतथी के क्यां ઉपयुक्त थतुं नथी, ते तेनी अपेक्षाके न डिंचित् अ છે. આ અંગે જે મંગલને ઉદ્દેશીને ભાષ્યકારે—શ્રી જિનભદ્રજી ગણી સમાશ્રમણજીએ કહ્યું છે તે લાગુ પડે છે- 'ઋજુસૂત્રને મતે સ્વય' અને સાંપ્રત (વર્ત્ત નાનમાં) જે મંગલ છે તે જ એક મંગલ છે, અતીત અનુત્પન્ન કે પારકું મંગલ ઈબ્ડ નથી. કારણ કે અતીત અનુત્યન્ન વા પારકું છે તે પ્રયોજનઅલાવથી ઈન્ડ નથી. દેવ્ટાંત—ખરશ્રંગ અથવા પરધન જેમ વિકલ છે તેમ. ' તેથી ભાગવંતા પણ તત્ત્રજ્ઞાનપ્રકાશને પામેલા ઉકત સંશિ-વિશેષા શિવાય અન્યત્ર ઉપયુક્ત નહિં થતા હાઈ, તે અજ્ઞાનઅંધ અસંગ્રી લાકા માટે તો અપ્રદીપ જ છે.

પણ આમાં કાંઈ તે ભુવનપ્રદીપ ભગવંતોના દાષ નથી, પણ તે તે અજ્ઞાનઅંધ-જનાના દિષ્ટઅંધપણાના જ દોષ છે, કે જેથી ત્રિભુવનને પ્રકાશિત કરતો ભગવંતના જ્ઞાનપ્રકાશ ઝીલવાને તેઓ સમર્થ થતા નથી. કારણ કે અંધ-પ્રદીપ અજ્ઞ લોકના દૃષ્ટાંત પ્રમાણે પદાર્થદર્શનમાં જેટલી પ્રકાશની તેટલી દૃષ્ટિની દૃષ્ટિઅ'વપણાના જ દોષ આવશ્યકતા છે, તેમ દિલ્ય જિનમાર્ગદર્શનમાં જેટલી જિનવચન પ્રકાશની તેટલી તે પ્રકાશને ઝીલનારી દિલ્ય યાગદ્રષ્ટિ—સમ્યગ્-દૃષ્ટિની આવશ્યકતા છે. એટલે પ્રમળ પ્રકાશકાશિતવાળા પ્રદીપ હાય, પણ તે પ્રકાશને ઝીલનારી દૃષ્ટિ જ આંધળાને ન હાય, તેમાં પ્રદીપના શા દૃષ્ય ? દૃષ્ય તો કેવળ આંધ ળાની દૃષ્ટિશ્નયતાના જ. તેમ આ અનંત જ્ઞાનપ્રકાશકાશિતસંપન્ન ભગવંત લાકપ્રકાશક લોકપ્રદીપ છે, પણ તેમના દિલ્ય પ્રકાશને ઝીલવાની સમ્યગ્દૃષ્ટિ—યોગદૃષ્ટિ જ ન હોય, તો તેમાં લોકપ્રદીપ ભગવંતોના શા દૃષ્ય દૃષ્ય તો કેવળ દૃષ્ટિઅંધ જનાની દૃષ્ટિશ્ન્યતાના જ.

કારણ કે દિષ્ટ વિના દર્શન દાય નહિં ને દિષ્ટિશ્ન્ય આંધળા માર્ગ દેખે નહિં, તેમ આંતર્દિષ્ટ વિના આભ્યંતર દર્શન દાય નહિં ને આંતર્દિષ્ટ શ્ન્ય અજ્ઞાનઅંધ અધ્યાત્મમાર્ગ દેખે નહિં એટલે અધ્યાત્મપ્રધાન દિવ્ય જિનમાર્ગનું દર્શન સમ્યગ્દિષ્ટિથી—દિવ્ય યાત્ર પ્રિણે નયશે કરી મારગ જોઈએ રે, નયન સમ્યગ્દર્શન માટે તે દિવ્ય વિચાર.' આ પરમાર્થદિષ્ટિ વિના તો અધું ય અંધાર્ છે. સમ્યગ્ યાગદષ્ટિની 'આંખ વિનાનું અંધાર્ રે' એ લોકોક્તિ અહીં પરમાર્થમાર્ગમાં જરૂર સાવ સાચી જણાય છે. આ કેવળ શુદ્ધ આત્મપરિષ્ટતિરૂપ આધ્યા-

त्मिक अंतरंश किनमार्भनं दर्शन गाउरीया प्रवाह केवी यहिरंग

એાઘરેબ્રિ-લાેકરિબ્રિથી ન જ થઈ શકે. એટલા માટે જવાની એ ગતાનુગતિક ગાડરીઆ પ્રવાહ જેવી લાેકિક એાઘરેબ્રિ દ્વર કરાવી, હિન્ય જિનમાર્ગના યથાર્થ દર્શનાર્થ આધ્યાત્મિક યાગદેબ્રિ અર્પવા માટે જ આર્ષ દંખરા મહિષ્ હિરિલદાચાર્ય જએ 'યાગદેષ્ટિ સમુચ્ચય ' જેવા યુગપવર્ત્ત'ક (Epoch-making) ગ્રંથનું નિર્માણ કરેલું દંશ્ય થાય છે. કારણ કે તેવી યાગદેબ્રિના અલાવે અલાેકિક આધ્યાત્મિક જિનમાર્ગને પણ ગતાનુગતિક લાેકિક દંબ્રિએ-એાઘરેબ્રિએ દેખે છે! મહાતમા આનંદઘનજી પાકાર કરી ગયા છે કે 'ચરમ નયણ કરી મારમ નવેલાે રે, ભૂલ્યા સચલ સંસાર;' તેમ જ-' પુરુષ-પરંપર અનુભવ જોવતાં રે, અંધાઅંધ પલાય.' તેમ અત્રે શાસકર્ત્તા મહિષ્ હિરિલદાચાર્ય જએ પણ વર્ત્તમાન જિનમાર્ગાનુયાયી હાેવાના દાવા કરનારાએાનું 'લાેકદબ્રિ પ્રાધાન્ય અનુસારિપાયું 'દેખી માર્મિક રીતે અંતરંગ ખેદ વ્યક્ત કર્યો છે કે—અરે! આ લાેકાત્તર જિનમાર્ગને પણ આ અંધ સમા ગતાનુગતિક લાેકા લાેકિક દબ્રિએ કેખતા રહી તત્ત્રશ્ર્ય પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યા છે! એટલે જ આ લાેકપ્રદીપ લગવંતા પણ વચનકિરણથી એમને પ્રણેધ નહિં ઉપલવતા હાેવાથી એમના માટે તાે અપ્રદીપ થઈ પડ્યા છે!

"ચરમ નયન કરી મારમ જેવતા રે, ભૂલ્યા સથલ સંસાર; જિણે નયણે કરી મારમ જેઈએ રે, નયન તે દિવ્ય વિચાર. ....પંથડા નિહાળું રે બીજા જિન તણા રે." શ્રી આનંદઘનજી "આદર્યા આચરણ લાકિઉપચારથી, શાસ્ત્રઅભ્યાસ પણ કાંઈ કીધા; શુદ્ધ શ્રદ્ધાન વળી તત્ત્વઅવલંખ વિનુ, તેહવા કાર્ય તિણે કા ન સીધા." શ્રી દેવસાંદ્રજી.



<sup>१५</sup>न चवमपि भगवतां भगवत्वायोगः, वस्तुस्वभावविषयत्वादस्य तदन्यथाकरणे तत्तत्त्वायोगात् ।

स्वो भाव: स्वभाव: आत्मीया सत्ता, स चान्यथा चेति व्याहतमेतत्। <sup>९६</sup>

<sup>૧૫</sup>ઋથ°:—અને એમ પણ ભગવંતાના ભગવત્પણાના અધાગ નહિં થાય,—આના વસ્તુસ્વભાવવિષયપણાને લીધે તેના અન્યથાકરણમાં તત્તત્ત્વના (તેના વસ્તુસ્વભાવપણાના) અધાગ છે માટે

स्वो भाव: स्वभाव: आत्मीया सत्ता। २२ साव ते २२साय—आत्भीय सत्ता, अने ते (२५साव) अने अन्यथा, अभ आ व्याहत हे. १५

पञ्जिका — तदम्यथाकरणे तत्तत्त्वायोगादिति । तस्य—तेना, छवादि वस्तुस्वक्षावना, अन्यथाकरणे—अन्यथाकरण्मां, क्षेत्रवंता द्वारा अस्वकावकरण्मां, तत्तत्त्वायोगात्—तेना कत्त्वना अयोगते क्षीपे. तस्य—तेना, वस्तुस्वकावना स्वकावत्वअयोगने क्षीपे.

<sup>× &</sup>quot; लोक: स्ताद् योगलोचनः "श्री द्विस्टिस्सिरिकृत ये। शियन्दु

એમ પણ ભગવંતાનું ભગવંતપશું ઘટતું નથી એમ નથી, ઘટે જ છે, એમ વસ્તુસ્વભાવ અન્યશ ન થાય એ યુક્તિથી પ્રતિપાદન કરે છે—

" વસ્તુ સ્વભાવ સ્વજાતિ તેહના, મૂલ અભાવ ન થાય; પર વિભાવ અનુગત ચેતનથી, કર્મે તે અવરાય રે…..શ્રી સીમાં ધર."-શ્રી દેવચાંદ્રછ અત્રે કાઈ કહેશે કે એમ આ વિશિષ્ટ સંજ્ઞિ લાકને જ જો ભગવંતા પ્રદીપ છે, તા પછી તેએાનું અચિન્ત્યશક્તિસંપન્ન ભગવત્પણું કેમ ઘટશે ? તે માટે અત્રે કહ્યું— 'અને એમ પણ ભગવંતાના ભગવત્પણાના અચાગ નહિં થાય '

વસ્તુસ્વભાવ એવા પ્રકારે પણ સંગ્નિવિશેષા પરત્વે જ પ્રદીપપણું હોવાથી કાંઈ અન્યથા ન થાય ભગવંતાનું ભગવંતપણું નહિં ઘટે એમ નથી. કારણ કે—' આના વસ્તુસ્વભાવ વિષયપણાને લીધે તેના અન્યથાકરણમાં તત્ત્ત્વના

અયોગ છે માટે. ' અર્થાત્ આ ભગવંતના પ્રદીયપણારૂપ સ્તવના વિષય વસ્તુસ્વભાવ છે, એટલે જીવાનું જે તથાલત્યત્વ—તેવા તેવા પ્રકારના યાગ્યાયાગ્યપણારૂપ વસ્તુસ્વભાવ છે, તેના અન્યથાકરણમાં—જૂદો જ પ્રકાર કરવતમાં તો તત્તત્ત્વના અયોગ થાય, તે વસ્તુસ્વભાવપણું જ ઘટે નહિં. અને વસ્તુસ્વભાવમાં તો કચારે ય પણ કાેઇથી પણ કંઇ પણ ફેરફાર કરી શકાય નહિં. કારણ કે 'स्वो भावः स्वभावः आत्मीया सत्ता।' સ્વ ભાવ તે સ્વભાવ, આત્મીય સત્તા; અને તે ને અન્યથા એમ આ વ્યાહત છે.' અર્થાત્ સ્વ—પોતાના ભાવ તે સ્વભાવ, આત્મીય વસ્તુની પોતાની સ્વરૂપસત્તા. અને આવા જે સ્વભાવ તેને 'તે' કહેવા અને વળી 'અન્યથા'—અન્ય પ્રકારના કહેવા તે સ્વયં ખંડિત થાય છે. કારણ કે જે 'તે' છે તા તે 'અન્યથા' કેમ હાેય ? ને 'અન્યથા ' હાેય તા 'તે' કેમ હાય ? એમ વદતાવ્યાત થાય છે.

Ŵ

ઉકતના સમર્થનમાં વિશેષ યુક્તિ દર્શાવી નિગમન કરે છે-

१६ किं च—पवमचेतनानामपि चेतनाऽकरणे समानमेतदित्येवमेव भगवत्वायोगः इतरे-तरकरणेऽपि स्वात्मन्यपि तद्दन्यविधानात्। यत्किञ्चिदेतदिति यथोदितलोकापेश्चयेव लोकप्रदीपाः।

#### ॥ इति लोकप्रदीपाः ॥ १३ ॥

पश्चिका—िकं च ध्याहि. कि च—ओ अक्युन्यय अर्थभां छे. एवं—ओम, अभियमां असामर्थियी, अक्ष्यवत्त्रतुं प्रसंक्त सते, अचेतनानामि —अयेततेता पश्च, धर्मारितहायाहिना,—ता पछी पूर्वीहत विपरीत क्षेष्ठनी अप्रदीपत्व वाव्यतमां ता पूछतुं क शुं ? ओम 'अपि'-पश्च शब्हती अर्थ छे; चेतनाऽकरणे—येतनअहरश्चमां, येतन्यवंतना अविधानमां, समानं—समान, तुश्य, पूर्व प्रसंकन साथे, एतद्—आ, अलगदत्त्व प्रसंकन, इति —आ हेतु यही, एवमेव—ओम क अप्रदीपत्य प्रहारे क, मगवत्त्वायोगः— धन्तह्य क्ष्यवत्त्व अयेग छे. अक्युपगम हरीने पश्च (अक्युपगमने पश्च ?) दूषश्च हेतां हशुं—

इतरेतरकरणेऽपि धतरेतरकरण्डाि पण्डः इतरस्य—धतरना, छ्वाहिनां, इतरकरणेऽपि— अछवाहिकरणुभां पण्डः 'अपि '—अप्युपगम अर्थभां छे स्वात्मन्यपि—स्वात्भामां पण्ड, स्वभां पण्ड तदन्यस्य—तहन्यना, व्यतिरिक्तना, भक्षाभिष्यादृष्टि आहिना, विधानात्—विधानथुनी, करणुषुनी, न आ (अभ) नथी, अथी करीने यत्किञ्चिदेतत्—भा—अलगवत्व प्रसंकन यत्किथित् छे. ॥ इति॥ <sup>૧૬</sup>અર્થ:—તેમ જ—એમ અચેતનોના પણ ચેતન-અકરણમાં આ સમાન છે, એઠલે એમ જ ભગવતપણાના અયોગ ( થશે ),—ઇતરેતકરણમાં પણ સ્વાત્મમાં પણ તદન્યવિધાન (તેનાથી અન્યતું વિધાન) થશે માટે. આ યત્તિ ચિત્ છે. એઠલે યથાદિત લાકની અપેક્ષાએ જ લાકપ્રદીધા. લહ

#### ા ઇતિ લાકપ્રદીયા ા ૧૩ ા

#### વિવેચન

' શુશુવંત અનંત મહંત સ્તવા, ભવતારણા ભગવંત રે. '— શ્રી દેવચંદ્રજી

અત્રે વળી બીજી યુક્તિ દર્શાવે છે—'એમ અચેતનાના પણ ચેતનઅકરણમાં આ સમાન છે, એટલે એમ જ લગવત્પણાના અચેાગ છે. 'અર્થાત એમ અવિષયમાં અસામર્ચ્ય થી અલગવંતપણાના પ્રસંગ જો કહેશા, તો ધર્માસ્તિકાયાદિ અચેતનાના પણ ચેતન નહિં કરવામાં પણ આ અલગવંતપણાના પ્રસંગ સમાન જ નસરખા જ પ્રાપ્ત થશે. શાને લીધે ? તો કે 'ઇતરેતરકરણમાં પણ સ્વાત્મમાં પણ તદન્ય વિધાનને લીધે.' અર્થાત ઇતરેતરકરણમાં એટલે એકનું બીજું કરવામાં,—જીવના અજીવ ને અજીવના જીવ કરવામાં, લોકના અલોક ને અલોકનો લોક કરવામાં પણ, એટલે કે લગવાન્ લોકના અલોક ને અચેતનના ચેતન કરી શકે એમ જે માનવામાં આવે, તો સ્વ આત્મામાં—તેના પાતાના આત્મામાં પણ તદન્યના—પાતાનાથી વ્યાતિરિક્ત (જાદા) એવા મહામિશ્યાદિષ્ટ આદિનું વિધાન કરવાના પ્રસંગ આવી પડશે! એટલે સ્વભાવ ફેરવવાનું માનવાથી લગવતપણાના પણ અચેાગ થશે, જે સર્વથા અનિષ્ટ છે. એથી કરીને 'આ યત્કિચિત્ છે'—આ અલગવંત-પણાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થવાની વાતમાં કાંઇ માલ નથી, કારણ કે વસ્તુસ્વભાવ કદી ફરતો નથી ને કાંઈ ફેરવતું નથી, 'એટલે યથાદિત લોકની અપેક્ષાએ જ લોકપ્રદીપા,' જેવા કહ્યો તેવા વિશિષ્ટ સંશિલાકની અપેક્ષાએ જ આ લગવંતો લોકપ્રદીપા છે, એમ સિદ્ધ થયું.

॥ इति स्रोकप्रदीपाः ॥ १३ ॥



## १४. सो ५ प्रदोत ५२ लोकप्रद्योतकरेभ्यः ' ५६ व्याण्यान

અત્રે લાક એટલે ઉત્કૃષ્ટમતિ ભગ્યસત્ત્વલાક—ગ**શ્**ધરવર્ગ એમ આચાર્યજી વ્યાખ્યા ક**રે** છે—

१७ तथा---

## ' लोकप्रद्योतकरेभ्यः '

इह यद्यपि लोकशब्देन प्रक्रमाञ्चन्यलोक उच्यते, 'भन्यानामालोको वचनांशुभ्योऽपि दर्शनं यस्मात्। एतेषां भवतितथा तदभावे न्यर्थआलोकः॥२॥' इति वचनात्, तथाप्यत्र लोकथ्वनिनोत्कृष्टमतिः भन्यसत्वलोक एव गृद्धते, तत्रव तत्त्वतः प्रचेतकरणशीलत्वोपपत्ते: ॥ <sup>९८</sup>

पक्षिका—प्रक्रमाद्—अक्षमथी, आलीक शण्हथी वान्य प्रद्योतना. उपन्यासनी अन्यशाअनुपपतिने लीधे. भव्यानां — र्रात्यानां — स्वानां स्

તથાપિ—એમ પણ, સત્ર—સ્ત્રમાં, હોकष्वितिना—લેક શબ્દથી, હત્કૃષ્ટમિતિ:—ઉત્કૃષ્ટ મિતિવાળો, ઐત્પત્તિકો આદિ વિશિષ્ટ બુદ્ધિમાન્ એવા ગણુધરપદપ્રાયોગ્ય એમ અર્થ છે, મન્યसत्त्वहोकः—ભવ્ય સત્ત્વલોક જ, નહિં કે પુનઃ અન્ય. કારણ કે જે પ્રથમ સમવસરણમાં જ ભગવત્થી ઉપન્યસ્ત માતૃકાપદત્રયના શ્રવભૂથકી પ્રદોત પ્રવૃત્તિ સતે, સમસ્ત અભિલાધ્યરૂપ પ્રદોત એવા છવાદિ સપ્ત તત્ત્વ દેખનારા અને સકલ શ્રુતગ્રંથ રચનારા એવા શીધ થઈ જાય છે, તે અહીં ગ્રહાય છે. આ એમ કયા કારણથી છે? તે માટે કહ્યું—

तत्रैव—त्यां क, इत्रुष्टभितवाणा क लव्य देविमां तत्त्वतः—तत्त्वयी, निश्चय वृत्तिथी, प्रचीतकरण —शीलत्वोपपत्ते:—अधोतकर्ण्यशीदित्वनी उपपत्तिने सीधे. उप्पन्नेइ वा १, विगमेइ वा २ धुवेइ वा ३, —इत्पन्न, विगम, वा धुव—अभ पहत्रयना उपन्यास वहे, प्रचीतस्य—अकृष्ट अवाशव्य अधोतना, तच्छीलतया—तत्थीदताथी, विधानधटनथी,—सगवंतानी प्रद्योतक शिक्तने। ते क सव्यदेविकां कार्रन्यंथी (संपूर्ण्पणे) उपयोग छे अटेसा माटे.

<sup>૧૭</sup>અથ°ઃ–તથા—

તેનુ જ વસ્તુત્વ છે, માટે.

### ' क्षेत्रअधोत स्रोने '

અહીં યદ્યપિ 'લાક' શખ્દથી પ્રક્રમથી ભન્ય લાક કહેવાય છે,—'ભન્ધાના આલાક વચનાંશુ (વચન કિરણા) થકી પણ હાય છે,—જે થકી એઓને તથાપ્રકારે દર્શન હાય છે, તેના (તથાદર્શનના) અભાવે આલાક વ્યક્ષિક છે,' એ વચનથી,—તથાપિ અત્ર 'લાક' ધ્વનિથી ઉત્કૃષ્ટ મતિવાળા ભવ્ય સત્ત્વલાક જ મહાય છે,—ત્યાં જ તત્ત્વથી પ્રદાત-કરણ શીલપણાની ઉપપત્તિ (દ્યારમાનતા) છે, માટે. લ્ડ

#### વિવચન

"પ્રવચન સમુદ્ર બિન્દુમાં ઉલદી આવે જેમ; ચોદ પૂર્વની લબ્ધિનું, ઉદાહરણ પણ તેમ."—શ્રીમદ્ર રાજચંદ્રજી

तथा એટલે તથાપ્રકારે પૂર્વે કહ્યું હતું તેમ સમુદાયામાં પ્રવૃત્ત શખ્દ તેના અવયવામાં પણ પ્રવર્તે છે, એ જ ન્યાયે ' लोकपद्योतकरेभ्य: '—લાક પ્રધોતકરાને એ વિશિષ્ટ સ્વપદ અત્ર મૂક્યું છે. અહીં પ્રક્રમથી-ચાલુ સંબંધથી આલાક

આલોક (પ્રદોત) શેબ્દથી વાચ્યે 'પ્રદોત' શબ્દ મૂકયો તે બીજી કાઈ રીતે અને તથાદર્શન ઘટતા નથી, એટલે 'લાક' શબ્દથાં લવ્ય લાક કહેલા છે. આ અંગે અંગે વચન ટાંક્યું છે, તેના લાવાર્થ એ છે કે:—'લન્યોના

આલાક '-પ્રકાશ, સદ્દર્શનહેતુર્ય શ્રુતાવરણક્ષયાપશમ હાય છે, તે 'વચનાંશુથકો પણ હાય છે,' પ્રકાશના પ્રધાનહેતુર્ય આપ્ત આગમના વચનકિરણા થકી પણ ઉપજે છે, તો પછી તૈનાથી અન્ય હેતુઓ થકી તો પૂછતું જ શું ? એમ 'અપિ'-પણ શખ્દના અર્થ છે. 'જે વ્યાલાકથકી એએને તથાદર્શન હાય છે,' અર્થાત્ વચનકિરણાથી પણ ઉપજતા આ આલાકથકી આ લબ્ધોને તથાદર્શન હાય છે, જેવા પ્રકારે દશ્ય વસ્તુ સ્થિત છે, તૈવા પ્રકારે દર્શન હાય છે. 'તેના અલાવે આલાક બ્યર્થ છે,' તથાદર્શના અલાવે શ્રુતાવરણક્ષયા પશ્રમરૂપ પ્રકાશ આલાક બ્યર્થ છે, અર્કિચિતુકર છે, તે આલાક આલાક જ નથી, કારણ કે સ્વકાર્ય કરે

આ વચન પ્રમાણે પ્રદોતવાયક આલાક શખ્દની અર્પઘટના પરથી 'યદપિ લાક શખ્દથી પ્રક્રમથી ભવ્ય લાક કહેવાય છે. તથાપિ અત્ર 'લાક' ધ્વનિથી ઉત્કૃષ્ટમતિવાળા ભવ્યસત્ત્વલાક જ ગ્રહાય છે—' उत्कृष्टमतिः भव्यसत्त्वलोक पवगृद्यते'; અર્થાત્ આ સૂત્રમાં લાક શખ્દથી ઔત્પત્તિકી આદિ વિશિષ્ટ ખુદિનિધાન એવા ગાણુધરપદપાચાગ્ય ભવ્ય સત્ત્વલાક જ ગ્રહવામાં આવ્યો છે. પ્રથમ સમવસરણમાં જ લગવ તના

सत्त्वताह જ अહवामा આવ્यા છે. પ્રથમ સમવસર્ણમાં જ લગવ તના અત્રે 'લોક' એટલે શ્રીમુખે उपन्नेइ वा विघनेइ वा धुवेइ वा'—ઉત્પન્ન વા વિધ્ન વા ઉત્કૃષ્ટમતિ ગણધરપદ- ધ્રુવ એ ત્રિપદીના શ્રવણમાત્રથકી પ્રદોત-પ્રકૃષ્ટ પ્રકાશ સતે. સમસ્ત યાગ્ય ભવ્ય અભિલાપ્યરૂપ (કહી શકાય એવા) પ્રદોત્ય એવા જીવાદિ સપ્ત

તત્ત્વનું દર્શન કરી, જેઓ દ્વાદશાંગીની રચના કરવા માટે શીધ સમર્થ થઈ ગયા હતા, એવા પ્રકૃષ્ટ મિતમાન્ ગણધરદેવા જ અત્ર 'લાક' શખ્દથી विविश्वत छे, निर्ध के अन्य. कारण के 'त्यां क तत्त्वधी अघोतकरण्डीीवत्वनी उपपति छे भाटे.'—'तज्ञेव तत्त्वतः प्रचोतकरण्डीिवत्योपपत्तेः.' अर्थात ते उद्धृष्ट भतिवाणा क भव्यक्षेष्ठमां तत्त्वधी–निश्चयवृत्तिथी अघोतकरण्डीिवपण्डानी घटमानता छे. उत्पाद-व्यय ने श्रीव्य से त्रिपदी वडे प्रकृष्ट प्रकाशइप अघोत करवानुं शिक्षपण्डं-स्वलावपण्डं घटे छे,— लगवंतानी अघोतक शक्तिने संपूर्णपण्डे जीववाने समर्थ तेवा महापात्रो क हाय छे, भाटे. आ अंगे परभतत्त्वदृष्टा श्रीमद्द राक्यंद्रश्री भेसिमाणा ' नामक महा दर्शनअलावक अंथमां लाण्यं छे हे—

" દ્રવ્યાર્થિક ભાવાર્થિક નયે આખી સબ્ટિતું જ્ઞાન એ ત્રણ શખ્દોમાં રહ્યું છે, તેના વિચાર કાંઇક જ કરે છે; તે સદ્યુરુમુખની પવિત્ર લબ્ધિર્ધે જ્યારે આવે ત્યારે દ્રાદશાંગી જ્ઞાન શા માટે ન થાય કે જગત એમ કહેતાં જ મનુષ્ય એક ઘર, એક વાસ, એક ગામ, એક શહેર, એક દેશ, એક ખંડ, એક પૃથ્વી એ સઘળું મૂકી દઈ અસંખ્યાત દ્રીપ સમુદ્રાદિથી ભરપૂર વસ્તુ કેમ સમજી જાય છે? એનું કારણ માત્ર એટલું જ કે તે એ શખ્દની બહાળતાને સમજ્યું છે, કિવા એનું લક્ષ એની અમુક બહાળતાએ પહોંચ્યું છે; જેથી જગત એમ કહેતાં એવડા માટે મમે સમજી શકે છે; તેમજ ઋજી અને સરળ સત્પાત્ર શિષ્ટો નિર્માય યુદ્ધી એ ત્રણ શખ્દોની ગમ્યતા લઇ દ્રાદશાંગી જ્ઞાન પામતા હતા."

--શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ્રણીત માસમાળા (બાલાવબાધ ), પાઠ ૯૧

'અનેકાંત એવી પ્રત્યેક વસ્તુનું ઉત્પાદ-વ્યય-ક્રોવ્ય યુક્ત એવું 'સત્' સ્વરૂપ છે. આવા એકાક્ષરી 'સત્' સ્વરૂપમાં જ આખા વિશ્વનું તત્ત્વજ્ઞાન શમાય છે. આ ઉત્પાદ-વ્યય-ક્રોવ્ય એ જ ગણધરાને દાદશાંગીનું રહસ્ય પમાડનારી સુપ્રસિદ્ધ 'ત્રિપદી' છે, અને એ જ અપેક્ષાવિશેષે રૂપકરૂપે ઘટાવીએ તો હાદ્યા વિષ્ણુ ને મહેશ એ 'ત્રિમૃત્તિ' છે.'

—પ્રજ્ઞાવબાધ માક્ષમાળા ( ડૉ. લગવાનદાસ કૃત ), પાઠ ૨૩



ચૌદપૂર્વ વિદાના પણ સ્વસ્થાને મહાન્ દર્શનભેદ સર્વથા પ્રકાશભનેદ હાય નહિં, એમ પ્રતિપાદન કરે છે—

१८ अस्ति च च चतुर्दशपूर्वविदामपि स्वस्थाने महान् दर्शनभेदः, तेषामपि परस्परं षट्स्थानपतितत्वश्रवणात्।

न चायं सर्वथा प्रकाशाभेदे, अभिन्नो होकान्तेनैकस्वभावः, तन्नास्य दर्शनभेद-हेतुतेति। १९ <sup>૧૮</sup>અર્થ:—અને ચતુર્દશપૂર્વવિદાના પણ સ્વસ્થાને મહાન્ દર્શનભેંદ છે,—તેઓના પણ પરસ્પર ષ્ટ્સ્થાનપતિતપણાનું શ્રવણ થાય છે માટે.

અને આ (મહાન્ દર્શનભેદ) સવ<sup>લ્</sup>થા પ્રકાશઅભે**દે હોય નહિ**ં, કારણકે અભિન્ત તે એકાન્તથી એક્સ્વભાવી હોય, તેથી કરીને આની (પ્રકાશ અભેદની) દર્શનભેદહેવુતા હોય નહિં<sup>.૯૯</sup>

#### વિવેચન

" અલ્પવીર્ય ક્ષરોપશમ અછે, અવિભાગ વર્ગણારૂપ રે, ષડગુણુ એમ અસંખ્યથી, થાયે યોગસ્થાન સ્વરૂપ રે."—શ્રી દેવસંદ્રજી

ઉપરમાં જે કહ્યું કે ઉત્કૃષ્ટ ચતુર્દ શપૂર્વ વિદેશમાં જ આ પ્રદ્યોત કરપણું ઘટે છે, તેના જ સમર્થનમાં હવે યુક્તિ દર્શાવે છે—'अस्ति च चतुर्द शपूर्व विदामिष स्वस्थाने महान दर्शन मेदः।' 'અને ચતુર્દ શપૂર્વ વિદેશના પણ સ્વસ્થાને મહાન દર્શન ભેદ છે.' અર્થાત બીજા અલ્પ ક્ષયોઃ પશ મીની વાત તા દ્વર રહા, પણ ચૌદ પૂર્વનું જેને જ્ઞાન છે એવા મહાક્ષયા પશ મી ચાદપૂર્વી ના પણ ચૌદપૂર્વના લખ્યરૂપ સ્વસ્થાને મહાન દર્શન ભેદ છે; ચૌદપૂર્વના જાણપણ રૂપ એક સામાન્ય સ્થાને—કક્ષાએ સ્થિતિ કરતા ચૌદ પૂર્વ એના દર્શનમાં પણ તારતમ્ય હાય છે, એક જ દશ્ય વિષયમાં પણ પ્રતીતિવિશેષ રૂપ માટા લેદ પડે છે. આ મહાન દર્શન લેદ શાને લીધે છે?

पश्चिका—अस्ति—छे, वर्ते छे, च अर पूर्वीक्त अर्थानी सावनार्थे छे, चतुर्दशपूर्विचिदामपि
—यतुर्दशपूर्वविद्दोने पण्, तेनाथी छंतरनी वात ते। दूर रहे।, लेभ 'अपि'-पण् शण्दते। अर्थ छे, स्वस्थाने—यतुर्दशपूर्वविद्देशपूर्वकिन्धस्य रवस्थाने, महान्—पृहत्, द्दीनभेदः—दर्शनलेद, दस्यप्रतीति-विशेष छे. अ्या अरुष्थी? ते भाटे अर्ह्युः—तेषामपि—तेलोने। पण्, यतुर्दशपूर्वविद्देशि पण्, पुनः अस्अस श्रुतश्रथितं लेवा अन्येतुं ते। पूछ्वुं क शुं? लेभ 'अपि'-पण् शण्दते। अर्थ छे, पर्स्परं —परस्पर, अन्येत्य, षद्स्थानश्रवणात्—पट्रथानश्रवण्यी. अन्येतलान, असंप्येय लान, संप्येय भान, संप्येय गुण्, असंप्येय गुण्, अनंतग्रण् सक्षण् छ वृद्धिस्थानीन। अने द्वानिस्थानीन। श्रास्थमं छप्यंसने सिंधे. को लेभ छे ते। तेथी शुं? ते भाटे अर्थुः—

न चारं—અને આ મહાન્ દર્શનબેદ ન હોય. સર્વधા प्रकाशाभेदे—સર્વધા પ્રકાશ અબેદે, એકાકાર જ ઝુતાવરશાદિ ક્ષયાપશ્ચમલક્ષણ પ્રકાશ સતે એમ અર્થ છે. એ જ લાવે છે:— अभिन्नो— અભિન્ન, અનાનારૂપ, हि—કારણ કે, एकान्तेन—એકાન્તથી, નિયમહિતથી, एकस्त्रभाव:—એકરવભાવી, એકરૂપ પ્રકાશ એમ પ્રકૃત છે. એકાન્તથી એકરવભાવી જ પ્રકાશમાં દ્વિપાદિ સ્વભાવના અભાવ છે એમ ભાવ છે. પ્રયોજન કહ્યું—

तत्—तेथी अरीने, अक्षित्रसावपश्चाने क्षीये, न-नथी, अस्य-भानी, दर्शनभेदहेतुता—दश्वैन-भेदहेतुता, दश्य वस्तुना प्रतीतिविशेषनी निभन्धनता. तो के 'ते थे।ना पण परस्पर षद्स्थानपतितपण्णानुं श्रवणु थाय छे भाटे,' तेपामपि परस्परषद्रस्थानपतितत्वश्रवणात्.—श्रीकानुं तो शुं, पण् ते शतुईशपूर्व-

विद्वेतनुं पण् परस्पर षट्स्थानपतितपाणुं भागममां संस्राणाय ચૌકપૂવી<sup>૧</sup>એાના પણ છે, તેને લીધે. અર્થાત્ અનંતભાગ વૃદ્ધિ, અસંખ્યેયભાગ વૃદ્ધિ, ષટસ્થાનપતિતપણે સંખ્યેયભાગ વૃદ્ધિ, સંખ્યેયગુણ વૃદ્ધિ, અસંખ્યેયગુણ વૃદ્ધિ, અનંત-ક્ષચાપશામની તરતમ- ગુણ વૃદ્ધિ-એમ છ વૃદ્ધિસ્થાનાના; અને અનંતભાગ હાનિ, અસંખ્યેય-તાથી મહાન દર્શન લેદ ભાગ હાનિ, સંખ્યેયભાગ હાનિ, સંખ્યેયગુણ હાનિ, અસંખ્યેય-ગુશ હાનિ, અનંતગૃશ હાનિ-એમ છ હાનિસ્થાનાના પરસ્પર નિયમ જે પ્રત્યેક ગુણ-સ્થાનમાં પ્રયોજિત છે. તે અત્રે ચતુર્દશપૂર્વ લિખ્ધસ્થાનમાં પ્રયોજિત છે, તે અત્રે ચતુઈશપૂર્વ લબ્ધિસ્થાનમાં પણ લાગુ પડે છે. કાઈ એક અમુક સ્થાનના કનિષ્ડમાં કનિષ્ઠ પ્રકારમાં એાછામાં એાછું (Minimum) એક અંશ (Unit) દર્શન માનીએ, તો પછી તેમાં આ સામાન્ય નિયમ પ્રમાણે હાનિ—વૃદ્ધિના अनंत संशेषो धतां (Permutations & Combinations) धतां ते स्थानना અનંત દર્શનેલેદ થાય છે; તેમ અત્રે ચૌદપૂર્વ લબ્ધિરૂપ સામાન્ય શ્રુતજ્ઞાન સ્થાનમાં પણ અનંત દર્શનલેદ પઉ છે તેનું રહસ્યકારણ મિતજ્ઞાનની તરતમતારૂપ ક્ષયાપશમ લેદ છે. જેમ કેમેરાના પડદા ( Diaphragm ) એાછાવત્તા ખુલે, તેમ દબ્ટિમર્યાદાનું ક્ષેત્ર ( Field of vision ) વધઘટ થાય છે તે જ પ્રકારે જેવી ક્ષયાપશમની વધાર-તરતમતા ક્રાય, જેટલું કર્મનું આવરણ ખસ્યું હાય, તેટલું એાછુંવત્તું દર્શન થાય છે. આમ એક જ ચતુર્દ'શપૂર્વ લબ્ધિસ્થાનમાં મતિજ્ઞાન વરણના ક્ષયાપશ્યમની વિચિત્રતાના કારણે અનંત દર્શાનલેદ પઉ છે.

આવા મહાન્ દર્શનભેદ પડે છે તેથી શું ફિલિત થાય છે ! તો કે—આ (મહાન્ દર્શન ભેદ) સર્વથા પ્રકાશઅભેદે હાય નહિ.— ન चાર્ય સર્વથા પ્રकाशમેદે.' સર્વધા—સર્વ પ્રકાર પ્રકાશ એકારાને અભેદ—એકાકારપણં હાય, શ્રુતાવરણાદિના ક્ષયાપશમરૂપ પ્રકાશઅભેદે ગ્રાનપ્રકાશ એકાકાર—અભેદ હાય, તો આવા દર્શનભેદ ઘટે નહિં. દર્શનભેદ હાય નહિં 'अभिन्नो होकान्तेनैकस्वभाव: । ઈઠ કારણ કે અભિન્ન તે એકાન્તથી એકસ્વભાવી હાય, તેથી કરીને આની (પ્રકાશ અભેદની) દર્શનભેદ હતુતા હાય નહિ.— 'તન્નાસ્વર્શનમેદ हેતુતા'. અર્થાત્ જે અભિન્ન હાય, ભિન્ન પ્રકારના—નાનારૂપ ન હાય, તે એકાન્તથી—નિયમથી એકસ્વભાવાળા હાય આ સર્વન્ન લાગુ પડતા સાર્વિત્રક નિયમ પ્રમાણે જો તે ક્ષયોપશમરૂપ ગ્રાનપ્રકાશ અભિન્ન હાય તો તે એકસ્વભાવી હાયો જોઈએ, અને આમ એકસ્વભાવીપણં હાતાં આ પ્રકાશઅભેદનું દર્શનભેદહેતુપણું હાય નહિં, દશ્ય વસ્તુના પ્રતીતિવિશેષનું કારણપણં હાય નહિં.

પ્રકાશઅબેદે દર્શાનબેદ કેમ ન હોય ? તે યુક્તિથી ભાવન કરે છે—

<sup>१९</sup>स द्वि येन स्वभावेनैकस्य सहकारी तत्तुल्यमेव दर्शनमकुर्वन्न तेनैवापरस्य, तत्तत्त्व-विरोधादिति भावनीयं।<sup>१००</sup>

<sup>૧૯</sup>અર્થ:—કારણ કે તે ( પ્રકાશ ) જે સ્વભાવ વડે એકના **સહ**કારી હ્યાનાં તત્**તુલ્ય** જ ( પ્રથમ દષ્ટા સમ જ ) દર્શન નહિં કરતા સતા, તે વડે કરીને જ અપરના ( ફિતીય દષ્ટાના ) સહકારી નથી,—તત્તત્ત્વના વિરોધને લીધે, એમ ભાવન કરવા યાગ્ય છે.<sup>૧૦૦</sup>

#### વિવેચન

" લાેકાલાેક પ્રકાશક નાણી, ભવિજન તારણ જેહની વાણી; પરમાનંદ તણી નીશાણી, તસુ ભગતે મુજ મતિ ઠહરાણી....

કુસુમાંજલિ મેલા નેમિ જિલ્લું દા. " શ્રી દેવચાંદ્રજી

प्रकाशक्षित है। य तो दर्शनिषेदहेतु पहुं है। य निहं क्षेम के एपरमां कहुं, तेनुं क अत्रे लावन कर्युं छे: कारण है 'स दि येन स्वभावेन कस्य सहकारी' ते प्रकाश के आत्मजत स्वलाव वहे करीने क्षेष्ठ हेण्टाने साध्य क्षेवी दर्शनिष्ठियामां सहायहंप सहकारी छे, ते 'तत्तु ह्य क दर्शन निहं करते। सते।', तन्न ल्यमेव दर्शन मकुर्वन निते प्रथम हण्टा तुह्य क-समान क वस्तुणिध निहं करते। सतो, 'ते वहे करीने क अपरने। सहकारी नथी '—न तेनैवापरस्य—ते प्रथम हण्टाना सहकारी स्वलाव वहे क जीका हण्टाने। सहकारी नथी.

पञ्जिका:—अ क लावे छे:—स हि — डारण् हे ते अडाश, येन स्वभावेन—के आत्मकत स्वलाय वर्ड डरीने, एकस्य—अंड दशनी, सहकारी—साध्य अवी दर्शनिक्षियामां सढाय, तत्तुल्यमेव—तेनी तुल्य क, अथभ दश सभ क, दर्शनं — दर्शन, वस्तुभेष, अकुर्वन्—निर्ध डरता, अविद्धान, न-न, तेनैव—ते वर्ड क, अथभ दशाना सढडारी स्वलाय वर्ड, अवरस्य—अपरने, दिवीय दशाना, सढडारी अभ सभक्य छे. डया डारण्यी? ते माटे डह्युं—

तत्तत्त्वविरोधात—અતુલ્ય દર્શનકરણમાં તેના તત્ત્વના વિરાધને લીધે; तस्य—તેનું, અપર દૃષ્ટ્રમહકારિ એકરવભાવતું, તત્ત્વં—તત્ત્વ, પરાબ્યુપગત એવું પ્રયમ દૃષ્ટ્રમહકારિપણું, તસ્ય—તેના, विरोधात्—વિરોધને લીધે, અપર દૃષ્ટાના મહકારિપણા વહે કરીને જ નિરાકૃતિને લીધે. इति—એમ, આ, भावतीयं—સાવનીય છે, આની ભાવના કાર્ય છે. કારણુંકે કારણુંબેદપૂર્વ જ નિશ્યથી કાર્ય બેદ છે. તેથી અવિશિષ્ટ હેતુ થકી પણ વિશિષ્ટ કાર્યની ઉત્પત્તિના અબ્યુપગમમાં જગત્પતીત કારણુર્વૈચિત્ર્ય વ્યર્થ જ થાય. અને તથાપ્રકારે કહ્યું છે—

"नाकारणं भवेत्कार्यं, नान्यकारणकारणम्। अन्यथा न व्यवस्था स्यात्, कार्यकारणयोः क्वचित्॥"

(અર્થાત્) અકારણ કાર્ય ન હોય, અન્યકારણૂર્ય કારણુવાળું કાર્ય ન હોય; નહિં તા કવચિત્ કાર્ય-કારણુની વ્યવસ્થા ન હાય. આમ કયા કારણથી ? તે માટે કહ્યું—'તત્તત્ત્વના વિરાધને લીધે.' 'तत्तत्त्विरोधात '. અતુલ્યઅસમાન દર્શનકરણ સતે, અપર દેષ્ટાના સહકારી એવા તે એક્સ્વભાવનું તત્ત્વ-પરે માનેલું જે પ્રથમ દેષ્ટ્રસહકારિપણું, તે અપર દેષ્ટાના સહકારિ-ક્ષયાપશામરૂપ પ્રકાશના પણા વહે કરીને જ વિરાધ પામે છે. અર્થાત્ તે પ્રકાશ જો તુલ્ય સ્વભાવભેદે દર્શન લેદ દર્શન નથી કરતો, તો પ્રથમ દેષ્ટા પ્રત્યે તે પ્રકાશના સહકારી સ્વભાવ થકી વિરાકરણ થાય છે. બૂદા બૂદા દેષ્ટાનું દર્શનરૂપ કાર્ય જો બૂદું છે, તો તેના કારણરૂપ પ્રકાશસ્વભાવ પણ બૂદો બૂદો જ છે. કારણ કે કારણભેદપૂર્વક જ નિશ્ચથથી કાર્યલેદ છે. તેથી અવિશિષ્ટ હેતુ થકી પણ કાર્યની ઉત્પત્તિ જો માનવામાં આવે, તો જગત્પ્રતીત કારણવૈચિત્ર્ય વ્યર્થ જ થાય, અથવા કાર્યકારણના નિયમની કાઈ વ્યવસ્થા રહેવા પામે નહિં. આ અગે શ્રી મુનિસુંદરસૂરિજાએ પંજિકામાં ટાંકેલા શ્લોકમાં કહ્યું છે તેમ 'અકારણ–કારણ વિતાનું કાર્ય ન થાય, અને અન્યના કારણરૂપ કારણવાળું કાર્ય ન થાય, નહિં તો

0

કવચિત્ કાર્ય-કારણની વ્યવસ્થા ન હાય ' તાત્પર્ય કે–એ. જૂદા જૂદા દખ્ટાને તુલ્ય–સમાન દર્શન નહિં ઉપજાવતા ક્ષયાપશમરૂપ પ્રકાશસ્ત્રભાવ વ્યવશ્ય જૂદો જૂદા જ હાવા એઇ એ. આમ ક્ષયાપશમરૂપ પ્રકાશના સ્વભાવભેદ છે, એટલે જ દર્શનભેદ હાય છે. 'એમ ભાવ-

પરસ્પર અપેક્ષાવાળા કાર્ય - કારણરૂપ વસ્તુસ્વભાવ તે તેને આધીન ક્લસિદિ દર્શાવે છે--

નીય છે '--એમ જે આ કહ્યું તે ભાવન કરવા ચાગ્ય છે.

२० इतरेतरापेक्षो हि वस्तुस्वभावः, तदायसा च फलसिद्धिरिति, उत्कृष्टचतुर्दशपूर्व-विल्लोकमेवाधिकृत्य प्रद्योतकरा:। <sup>१०२</sup>

<sup>૨૦</sup>અર્થઃ—કારણ કે ઇતરેતરાપેક્ષ વસ્તુસ્વભાવ છે અને તકાયત્ત ( તેને આધીન ) ફ્લન્ સિદ્ધિ છે. એટલા માટે ઉત્કૃષ્ટ ચતુઃ શપૂર્વવિદ્ લોકને જ અધિકૃત કરી (આશ્રી) પ્રદોતકરાે છે. <sup>૧૦૧</sup>

पञ्चिका:— साविनिधा स्वयं पणु क्रहे छेः - इतरेतरापेक्षो — धतरेतरापेक्षी, हि-कारभूके अर्थमां, इतरः — धतर, कारभू वरतुस्वलाव, इतरं — धतरेत (क्षांवरतु – स्वलावने), अने कार्य वरतुस्वलाव कारण् वरतुस्वलावने अपेक्षते — अपेक्षे छे, आश्रे छे, ते इतरेतरापेक्ष: — धतरेतरापेक्ष वस्तुस्वभावः — वरतुस्वलाव, कार्य-कारण्ड्र पहार्थ हं स्वतत्त्व. तेथी शुं हे ते भाटे क्ष्युं — तदायत्ता च — अने तेने आयत्त, कार्योपेक्ष कारण्ड्र विलावने आयत्त, फल्लिक्सिः — इति सिद्धिः, कार्यनिष्पत्तिः केवे प्रकाशक्ष कारण्ड्र विलाव छे, तेवुं दर्धन्य कार्य छप्ये छे अभ साव छे इति — अटेक्षा भाटे, आ प्रक्र शिक्षे दर्धनिक्ष्य हेतु थक्षे, उत्कृत्यचतुर्वश्विक्षोक्षमेव — छत्कृत्य अतुर्वश्वित् क्षेत्र केवे क्य, — तिर्हे के अन्य ष्ट्रथानकीन अत्वविध्वाणाने, अधिकृत्य — अधिकृत्य — अधिकृत्य स्वीत करी, आधीने प्रद्योतकराः — प्रधोतक्षराः इति ।

અને એમ આ આપત્ર થયું કે ભગવત્ની પ્રશાપનારૂપના પ્રદ્યોતથી જેણે નિખિલ અભિલાધ્ય ભાવ-કલાપ પ્રતિપત્ન કર્યો છે, એવા ગણુંધરા જ ઉત્કૃટ અતુદર્શપૂર્વિલે હિલ્ય છે. મણુંધરાને જ ભગવંતની પ્રશાપના થકી જ ઉત્કૃટ પ્રકાશલક્ષણ પ્રદ્યોતના સંપાદનનું સામર્ટ્ય છે માટે. ત્યારે એમ તો મણુંધર શિવાય અન્યોને ભગવત્ત્વ્યન થકી અપ્રકાશ પ્રાપ્ત થાય છે એમ જે કહેા, તો તેમ નથી—સગવત્વ્યનથી સાધ્ય પ્રદ્યોતના એક દેશના એઓમાં ભાવને લીધે, પૃથક પૂર્વાદિ દિશાએમાં દિગૃદર્શક પ્રકાશની જેમ,

"કારણ જોગે હાે કારણ નીપજે રે, એમાં કાેઇ ન વાદ; પણ કારણ વિણ કારજ સાધિયે રે, એ નિજ મત ઉન્માદ…સંભવદેવ." શ્રી આનંદઘનજી

ઉપર જે ક્ષયોપશમરૂપ પ્રકાશલે દે દર્શનલે દની વાત સિદ્ધ કરી, તેની જ અત્ર ભાવના કરી છે—'इतरेतरापेक्षो हि वस्तुस्वमावः।' ઇઠ કારણ કે ઇતરેતરાપેક્ષ વસ્તુ—સ્વલાવ છે અને તદાયત્ત (તેને આધીન) ફ્લસિદ્ધિ છે.' અર્થાત્ ઇતરેતરાપેક્ષી વસ્તુસ્વભાવ છે તરને—કાર્યવસ્તુસ્વભાવને, અને કાર્યવસ્તુષ્ટ્રિયભાવને, અને કાર્યવસ્તુષ્ટ્રિયભાવને અપેક્ષે છે, આશ્રય કરે છે, એવા દિતરાપેક્ષી વસ્તુસ્વભાવ છે, કાર્યકારણૂર પદાર્થનું સ્વતત્ત્વ છે; અને 'તદાયત્તા च फलतिद्धः' તેને—કાર્યાપેક્ષ કારણસ્વભાવને આધીન ફ્લસિદ્ધિ છે; જેવા પ્રકાશરૂપ કારણસ્વભાવ છે તેવું દર્શનરૂપ કાર્ય ઉપજે છે એમ લાવ છે. 'એટલા માટે ઉત્કૃષ્ટ અતુર્દશ—પૂર્વવિદ્ લોકને જ અધિકૃત કરી (આશ્રીને) પ્રદોતકરા છે. 'उत्कृष्टचतुर्वश्राकृतिव्हाक—मेवाधिकृत्य प्रचातकराः'; અર્થાત્ એટલા માટે આ સર્વ ન્યાયચર્ચા પરથી ફલિત થાય છે કે પ્રકાશલે દર્શનલે દર્શ નલે દર્શ હતુ વ્યક્રી ઉત્કૃષ્ટ અતુર્દશ્રાપૂર્વવિદ્ લોકને જ—નહિં કે અન્ય પરસ્થાનહીન શ્રુતલિન્ધવંતને—અધિકૃત કરીને, આશ્રીને, લગવંતો 'પ્રદોતકરા' છે.

અને એમ આ ઉપરથી આ પણ ફિલેત થયું કે—લગવંતના પ્રજ્ઞાપનારૂપ પ્રદ્યોતથી—પ્રકૃષ્ટ પ્રકાશથી જેણે સકલ અભિલાપ્ય—કહી શકાય એવા ભાવકલાપ પ્રતિપન્ન—બ્રહણ કર્યો છે, એવા ગણુધરા જ ઉત્કૃષ્ટ અતુદ શપૂર્વ વિદા હાય છે. ગણુધરા જ કારણ કે ગણુધરાને જ ભગવંતની પ્રજ્ઞાપના થકી જ ઉત્કૃષ્ટ ઉત્કૃષ્ટ અતુદ શપૂર્વ વિદા પ્રકાશરૂપ પ્રદ્યોતના સંપાદનનું સામર્થ્ય છે માટે; અર્થાત્ ગણુધરા જ તે ભગવંતાના 'પ્રદ્યોત 'મકૃષ્ટ પ્રકાશ પૂર્ણપણે ઝીલવાના પૂર્ણપાત્ર (Receptacle) છે. ત્યારે એમ તા ગણુધર શિવાય ખીજાઓને ભગવત્વચન થકી અપ્રકાશ પ્રાપ્ત થય છે, એમ જો શંકા કરા, તો તેમ નથી કારણ કે ભગવત્વચનથી સાધ્ય એવા પ્રદ્યોતના એક દેશના એઓમાં ભાવ—હાવાપણું છે,—જેમ સર્વ દિગ્રાકાશ પ્રકાશના પૂર્વ આદિ એક વા વધારે દિશામાં પ્રકાશના હોય છે તેમ.



प्रद्योत्य ते स<sup>र</sup>त प्रकारनुं छवाहि तत्त्व, ओ स्पष्ट करे छे—

२१ प्रचोत्यं तु सप्तप्रकारं जीवादितत्त्वं, सामर्थ्यगम्यमेतत्, तथाशाब्दन्यायात् । अन्यथा अचेतनेषु प्रचोतनायोगः, प्रद्योतनं प्रचोत इति भावसाधनस्यासम्भवात् । अतो ज्ञानयोग्यतैवेह प्रचोतनमन्यापेक्षयेति । तदेवं स्तवेष्वपि एवमेच वाचकप्रवृत्तिरिति स्थितम् ॥ १०२

ર<sup>૧</sup> અર્થ:—પ્રઘોત્ય તેા સ<sup>ર</sup>ત પ્રકારનું જવાદિ તત્ત્વ છે, એ સામર્થ્યગમ્ય છે,—તથા– પ્રકારના શાબ્દ ત્યાયથી. અત્યથા (નહિં તો ) અચેતનામાં પ્રઘોતનના અચાગ હાય,— પ્રઘોતન તે પ્રઘોત એમ ભાવસાધનના અસંભવન લીધે. એથી કરીને જ્ઞાનયાચ્યતા જ અહીં અન્ય અપેક્ષાએ પ્રઘોતન છે. તેથી એમ સ્તવામાં પણ એમ જ વાચકપ્રવૃત્તિ છે એમ સ્થિત છે—કૃતિ સ્થિતં.<sup>૧૦૨</sup>

વિવેચન

" છવ અછવ પદાર્થી, પુષ્ય પાપ આસવ તથા ખંધ; સંવર નિર્જરા માેક્ષ, તત્ત્વ કહ્યાં, નવ પદાર્થ સંખંધ. છવ, અછવ વિષે તે, નવે તત્ત્વના સમાવેશ થાય:

વસ્તુ વિચાર વિશેષે, ભિન્ન પ્રણાધ્યા મહાન મુનિશય." શ્રીમદ્ રાજરાંદ્રજી એમ પ્રઘોતકરની સિહિ કરી, પ્રઘોતનીય-પ્રઘોતન કરવા યેગ્ય વસ્તુના નિર્ધારણાર્થે કશું—' પ્રઘોત્યં તું સપ્તપ્રकाરં जीवादितत्त्वं' 'પ્રઘોત્ય તો સપ્ત પ્રકારનું જવાદિ તત્ત્વ છે, એ સામર્થ્યા મેમ્ય છે,—તથાપ્રકારના શાબ્દ ન્યાયથી.' અર્થાત પ્રદોત્ય-પ્રઘોતવિષય તો જવ-અજવ-આશ્રવ-અંધ-સંવર-નિર્જશ-મેાશરૂપ સાત પ્રકારનું તત્ત્વ છે. એ સૂત્રમાં અનુપાત્ત-પ્રહવામાં નહિં આવેલ છતાં સામર્થ્યા ગમ્ય છે, તથાપ્રકારના શાબ્દ ન્યાયથી—વ્યાકરણનિયમથી સમજી શકાય છે. તે શાબ્દન્યાય એ છે કે કિયાકર્ત્તાની સિહિ સતે સકર્મ ધાતુઓમાં નિયમથી તે પ્રકારના કર્મના ભાવ હાય છે, એટલે 'પ્રઘોત્' ધાતુમાં એ નિયમ લાગુ પડે છે, માટે.

पञ्चिका:— अभ प्रद्योत करनी सिद्धि सते प्रद्योतनीयना निर्धारखार्थे इह्युं:— प्रद्योत्त्यं तु—प्रद्योतनिषय पुनः, सन्तप्रकारं—सन्त प्रकारनं, सन्तिक्षेद्याणुं, जीवादितन्त्वं— छव- अर्छव- आश्रव- अर्थ- संवर-निर्णश-भेद्य सक्ष्यु वस्तु सामर्थ्यगम्यमेतत्— अ स्वर्भा अनुपात छत्। सामर्थ्यगम्य छे. क्या कार्यश्री हेते भाटे कह्युं — तथाशान्दन्यायात्—तथाप्रकारना शाल्क न्यायथी, क्रियाक्तौनी सिद्धि सते सक्ष्ये धातुन्ने। नियमथी तत्प्रकारना क्ष्येना लावने लीधे,

शंडा-छवाहि तत्त्व प्रद्योतधर्भवाणुं पश्डिम न होष १—कथी इरीने लगवंताना संपूर्ण् क लेडिना प्रद्योतहरपश्चानी सिद्धि होष. अभ आशंडीने व्यतिरेड इह्योः—अन्यया-प्रद्योतत्व छाडीने, अचेतनेषु—अयेतनेमां, धर्मारितडाय आहिमां प्रद्योतनायोगः—प्रद्योतनने अथेश होष, डेवी रीते १ ते भाटे इह्युं—प्रद्योतनं प्रद्योत इति भावसाधनस्यासम्भवात्—प्रद्योत अभ लावसाधनना असंलवने लीचे. आध्तवयनधी साध्य अवेत श्रुतावरश्च क्षये।पशम ते मावः—लाव छे, साधनं तु—साधन ते। प्रद्योत छे, (पार्डातरः मावसाधनः प्रद्योतः—लावसाधन प्रद्योत छे). ते अयेतनेमां उर्धि होष १ अथेद्या भाटे इह्युं:—

अत:—અથી કરીને, અચેતન એવા ધર્માસ્તિકાયાદિમાં ભાવસાધન પ્રદ્યોતના અસંભવને લીધે, ज्ञानयोग्यतैव—ત્રાનયોગ્યતા જ, શ્રુતનાનતાતૃત્યાપારરૂપ (પાર્ઠાતરઃ શ્રુતનાનલહ્યું ન્રાતૃત્યાપારરૂપ) નાનપ્રતિ વિષયભાવ-પરિષ્કૃતિ જ, इह—અહીં, અચેતનામાં વ્રદ્યોતનં—પ્રદ્યોતન, પ્રકાશ, अन्यापेश्चया—અન્ય અપેક્ષાએ, તેના સ્વરૂપના પ્રકાશક એવા આપ્તવચનને અપેક્ષાને. જેમ સ્કુડપણે પ્રદીપપ્રભાદિક પ્રકાશકને અપેક્ષાને ચક્ષુષ્મત દૃષ્ટાને દશ્ય એવા ધટાદિની દર્શનવિષયભાવ પરિષ્કૃતિ જ પ્રકાશ છે, તેમ અહીં પણ યોજય છે,—નહિંક શ્રુતાવરષ્ણ ક્ષયોપશ્ચમલક્ષ્મણ.

અત્રે શંકા થવી સંભવે છે કે—જીવાદિ તત્ત્ર પ્રદ્યોતધર્મવાળું પણ કેમ ન હાય ? જેથી કરીને ભગવંતાના સંપૂર્ણ જ લાકતા પ્રદ્યોતકરપણાની સિદ્ધ હાય. એના નિવારણાથે વ્યતિરેક કદ્યો—'અન્યથા અચેતનામાં પ્રદ્યોતનો અપેત હાય.'-' अન્યથા અચેતનેણ પ્રદ્યોતનામાં '. અર્થાત્ અન્યથા—નહિં તા, પ્રદ્યોત્યપણું છોડીને, ધર્મા દિતકાયાદિ અચેતનામાં પ્રદ્યોતનના અપેત હાય, પ્રદ્યોતન-પ્રકાશ પામવાપણું ઘટે નહિં. કેવી રાતે ? તે માટે કહ્યું—'પ્રદ્યોતન તે પ્રદ્યોત એમ ભાવસાધનના અસંભવને લીધે ' અર્થાત્

ગાનપાંચતા જ આપ્તવચનથી સાધ્ય એવા શુતાવરણ ક્ષરે પશ્ચમર્પ જે લાવ, અહીં અન્ય અપેક્ષાએ તેનું સાધન પ્રદોત છે; એટલે શુતાવરણ ક્ષરે પશ્ચમ લાવના સાધન-પ્રદ્યોતન રૂપ પ્રદોતના અચેતનામાં સંભવ શી રીતે હાય ? 'એથી કરીને ગ્રાનપાંચતા જ અહીં અન્ય અપેક્ષાએ પ્રદોતન છે.' અતો જ્ઞાનયો ગ્યત્તે—

वेह प्रशोतनमन्यापेक्षया એટલા માટે જ—અચેતન એવા ધર્માસ્તિકાયાદિમાં ક્ષયાપશમ ભાવસાધનરૂપ પ્રદોતના અસંભવને લીધે જ, જ્ઞાનયાેગ્યતા એટલે કે શ્રુતજ્ઞાતાના વ્યાપારરૂપ જ્ઞાન પ્રતિ વિષયભાવપરિશ્વૃતિ એ જ અહીં—અચેતનામાં અન્ય અપેક્ષાએ એટલે કે તેના સ્વરૂપના પ્રકાશક એવા આપ્તવચનને અપેક્ષીને પ્રદોતન —પ્રકાશ છે

તાત્પર્ય કે—અચેતનામાં ક્ષયાપશમભાવરૂપ પ્રદ્યોતન-પ્રકાશન અશક્ય છે, પણ ગાનચાગ્યતારૂપ-રોયપણ રૂપ પ્રદ્યોતન-પ્રકાશન જ શક્ય છે. 'જેમ પ્રદીપપ્રભાદિક પ્રકાશકને અપેક્ષીને ચક્ષુષ્મંત દુષ્ટાને દૃશ્ય એવા ઘટાદિની દર્શન-વિષયભાવપરિણૃતિ એ જ પ્રકાશ છે, તેમ અહીં પણ યોજય છે,—નહિં કે શ્રુતાવરણ-ક્ષયાપશમ લક્ષણ પ્રકાશ.' અર્થાત્ ઘટાદિ જેમ દર્શનના વિષય અને એ જ એના પ્રકાશ છે, તેમ અચેતના સાનના વિષયભાવ પામે—રોય અને એ જ એના પ્રકાશ છે.

Ŵ

સ્માવા વિશિષ્ટ અર્થમાં પ્રયુક્ત લાકશબ્દતું તત્ત્રથી અપુષ્કલપણું નથી, એમ મુચવે છે—

<sup>२२</sup>पतेच 'स्तर्वेऽपुष्कलशब्द: प्रत्यवायाय' इति प्रत्युक्तं, तस्वेमेदशस्यापुष्कलत्वा⊸ योगाद्॥<sup>१०३</sup>

#### 🛚 इति स्रोकप्रदेशतकरा: ॥ १४ ॥

રરેઅર્થ:—આ વડે કરીને 'સ્તવમાં અપુષ્કલ શબ્દ પ્રત્યવાયાર્થે' હોય છે ' એના પ્રત્યુત્તર કહી દેવાયા,—તત્ત્વથી આવાના અપુષ્કલપણાના અયોગ છે, માટે.<sup>૧૦૩</sup> ા ઇતિ લેકિપ્રદાતકરા ॥ ૧૪ ॥

प जिका: एतेन - आ वडे, बेरियाम आहि पहपंथक वडे, अपुष्कळश्चाह्य: - अपुष्क शण्ह, बेरिइड संपूर्ण स्वअर्थनी अनिक्षियक.

तत्त्वेन—ઇત્યાદિ तत्त्वेन—तत्त्वथी, વાસ્તવી સ્તવનવૃત્તિને અ.શ્રીને, ફૈદદાस्य—આવાના, વિભાગથી પ્રવૃત્ત લીક શાળદના સંપૂર્ણ સ્વઅર્થ અનિભિધાને પણ, अपुष्कळळ्यायोगात्—અપુષ્કલપણાના અધાગને લીધે, ન્યૂનત્વના અધારનને લીધે. લાકરૂઢ સ્વઅર્થ અપેક્ષાએ તા અપુષ્કલત્વ યુક્ત દ્વાય પણ ખરૂં, એટલા માટે તત્ત્વનું ગ્રહણ છે.

'કલ વિસંવાદ જેહમાં નહિં, શખ્દ તે અર્થ સંબંધી રે.'—શ્રી આનંદઘનજી. આ ઉપરથી 'સ્તવમાં અપુષ્કલ શખ્દ પ્રત્યવાય (અપાય–હાનિ) અર્થે હાય છે એના પ્રત્યુત્તર કહી દેવાયા. લાકમાં રઢ એવા સંપૂર્ણ સ્વઅર્થના અનભિધાયક—વાચક નહિં તે 'અપુષ્કલ ' શખ્દ કહેવાય છે. આવા અપુષ્કલ—અસંપૂર્ણ અર્થવાચક શખ્દ એ સ્તવમાં પ્રયોજાય, તો તે પ્રત્યવાયનું—આપયનું—હાનિનું કારણ હાય છે, એવી દલીલના રદીએ ઉપર કહેલી યુક્તિએથી આપી દેવાયા. કારણ કે 'તત્ત્રથી આવાના અપુષ્કલપણાના અયાપ છે માટે.' 'તત્ત્વેનેદદાસ્યાપુષ્ક સ્ત્રત્યાયો માત'. અર્થાત્ સંપૂર્ણ સ્વઅર્થનું અનિધાન —અકથન છતાં પણ સ્તવપ્રવૃત્તિને આશ્રીને આવાના એટલે કે આમ વિભાગથી પ્રવૃત્ત લાક શખ્દના અપુષ્કલપણાના—અસંપૂર્ણપણાના અયાગ છે, ન્યૂનપણાનું અઘટમાનપણું છે માટે. લાક રઢ સ્વઅર્થ અપેક્ષાએ તો અપુષ્કલપણું યુક્ત હાય પણ ખરૂં, એટલા માટે 'તત્ત્વથી' એમ કહાં છે.

#### ॥ इति लोकप्रचोतकरा:॥ १४॥



એમ લોકાત્તમતાદિ પ્રકાર ભગવંતાનું પરમ લોકાપકારિપજ્ સિંહ થયું, એમ ઉપસંહાર કરે છે-

<sup>२३</sup>एवं छोकोत्तमतया छोकनाथभावतो छोकहितत्वसिद्धेर्छोकप्रदीपभावात् छोकप्रघोत-करत्वेन पर्राथकरणात् स्तोतव्यसम्पद एव सामान्येनोपयोगसम्पदिति ॥ ४॥<sup>१०४</sup>

॥ इति स्तोतव्यसम्पद एव सामान्येन उपयोगसम्पत् ॥ ४ ॥

રે<sup>3</sup>અર્થ`:—એમ લાેકાત્તમતાથી, લાેકનાથભાવથી, લાેકહિતત્વસિદ્ધિથી, લાેકપ્રદીપભાવથી, લાેકપ્રદાતકરપણાથી, પરાર્થેકરણ થઇી સ્તાતવ્યસંપદ્ની જ સામાન્યથી ઉપયાગસંપદ્ ( કહી ).<sup>૧૦૪</sup>

ા ઇતિ સ્તાતવ્યસંપદ્ની જ સામાન્યથી ઉપયાગસંપદ્ ॥ ૪ ॥ વિવેચન

" ઉપકારી શિર સેંહરા, ગુણના નિવ આવે પાર; શ્રી નયવિજય સુશિષ્યને, હાંજે નિત્ય મંગળમાળ."—અયરાે વિજયજ

એમ 'લાક' શખ્દના જૂદા જૂદા અર્થમાં પ્રયાગ કરવા પૂર્વક ઉપરમાં વિવરી અતાવ્યું તેમ, લગવંતનું પરાપકારકરણ આ લાકાત્તમ આદિ સ્ત્રપંચકથી વર્ણવ્યું છે:

(૧) પરમ પરાપકારપરાયણતા આદિ ઉત્તમ ગુણુગણથી સકલ લવ્ય-અહિંત લગવંતોના સત્ત્વ લાકમાં ઉત્તમતાર્ય લાકાત્તમતાથી આ લગવંતોનું સર્વ પરમ લાકાપકાર લાકાપ્ય લાકાપકાર હાંક પ્રત્યે પરમ પરાપકારકરણનું સમર્થપણું દાખવ્યું છે. (૨) બીજાધાન આદિને યાગ્ય વિશિષ્ટ લવ્યસત્ત્વાના યાગ-ક્ષમ કરવાર્પ ખરેખરા નાથપણાથી-લાકનાથભાવથી આ લગવંતોના તે તે લવ્ય જવા પ્રત્યેના

નિષ્કારશુ કરુણાજન્ય પરમ પરાપકાર જ દાખવ્યા છે. (3) સર્વ જવલાક પ્રત્યે વા પંચાસ્તિકાયમય અખિલ લાક પ્રત્યે પૂર્વાપર સપરિશામ હિત કરવારૂપ લાક હિતત્વસિ હિથી આ ભગવંતોના સર્વ લાક પ્રત્યેના પરમ પરાપકાર પ્રદર્શિત કર્યો છે. (૪) ભગવંતના જ્ઞાનપ્રકાશને ઝીલનારા વિશિષ્ટ સંજ્ઞિલાકના હૃદયમાં દીવામાંથી દીવા પ્રગટે એમ જ્ઞાન પ્રદીપ પ્રગટાવવારૂપ લાક પ્રદીપ ભાવથી પણ આ લાક પ્રદીપા તે તે યાગ્ય જવા પ્રત્યે અનન્ય પરમ ઉપકાર જ કરે છે. (૫) અને ઉત્કૃષ્ટમિતાળા ગણકરારૂપ વિશિષ્ટ લવ્ય લાક મહોત—પ્રકૃષ્ટ પ્રકાશ કરવારૂપ લાક પ્રદીત કરપાણાથી પણ આ ભગવંતો તે મહાનુભાવ મહામતિ મહાતમાઓ પ્રત્યે પણ અનુપમ પરમ ઉપકાર કરે છે. આમ આ પાંચે વિશેષણ વડે ભગવંતોનું પરમ પરાર્થ કરણ—પરાપકારકરણ દાખવી, આ ભગવંતોની સ્તોતવ્યસંપદ્ની જ બીજાઓને—પરાને પરમ ઉપયોગરૂપ થઈ પડતી એવી સામાન્યથી ઉપ-યાગસંપદ્ કહી.

।। इति स्तोतव्यसम्पद् एव सामान्येन उपयोगसंपत् ॥ ४ ॥



# પંચમ અધિકાર ઉપયોગસંપદ્ની જહેતુસંપદ્

## ૧૫. અભયદ '<mark>अभयद</mark>ेभ्यः' પદ વ્યાખ્યાન

ભગવંતા જ તેવા તેવા પ્રકારે સત્ત્વકલ્યાષ્ટ્રદેતુઓ છે, એ પ્રદર્શિત કરવા અભયાદિ સ્ત્રપંચકના ઉપન્યાસ—

्रैसाम्प्रतं भवनिर्वेदहारेणार्थतो भगवह्नहुमानादेव विशिष्टकर्मक्षयोपरामभावाद् अभया-दिधर्म्भसिद्धिस्तद्व्यतिरेकेण नै:श्रेयसधर्मासम्भवाद् भगवन्त एव तथा तथा सत्त्वकल्याणहेतव इति प्रतिपादयन्नाह—

## 'अभयदयाणं'

इत्यादि स्त्रपञ्चकम्।१०५

पञ्जिकाः—भवनिवेद धत्याहि भवनिवेदः—संसाराह्य क्षेत्रहे—
"काय: संनिहितापाय: सम्पदः पदमापदाम् ।
समागमा: सापगमाः, सर्व्वमुत्पादि भञ्जरम् ॥"

(અર્થાત્) કાય સંનિદ્ધિત અપાયવાળી છે, સંપદેા આપદાએાનું પદ છે, સમાગમાં અપગમ સદિત છે, ઉત્પત્તિમંત સર્વ લાંગુર (નાશવંત) છે, એમ ચિન્તાલક્ષણ ભવનિર્વેદ, સ પત્ર દ્વારમ —તે જ દ્વાર, ઉપાય, તેન—તે વડે, ભગવંતા તથાતથા સત્ત્વકલ્યાણ્ય દ્વારો એમ ઉત્તર—આગળ સાથે સંબંધ છે. કેવી રીતે ? તે માટે કહ્યું—

अर्थतः—अर्थंथी, तत्त्ववृतिथी, भगवद्गहुमानादेव—अगवह्मडुमान थेडी ल, अर्धं त्पक्षपात थेडी ल, अर्धं त्पक्षपात थेडी ल,—अविवेदिना क अग्यह्मडुमानपञ्चाने अधि. तेथी शुं ? ते भाटे इत्तुं—विशिष्टकर्म्मक्षयो-पश्चमभावात्—विशिष्टस्य—विशिष्ट, भिष्यात्यभाक्षाहि, कर्मणः—इर्भने। क्षयोपश्चमः—७क्त३५ क्षयोपश्चम, तद्भावात्—तेना आवने अधि. तेथी पृष्णु शुं ? ते भाटे इत्तुं—अभयादिधर्मतिद्धः—अअथाहि धर्मनी सिद्धिने अधि, अअथ-यक्षु-भागं-शर्ष्याहि धर्मना आवने अधि. व्यतिरेक इत्तो—

तद्व्यतिरेकेण--तेना व्यतिरेड्यी, अस्याहि धर्मनी सिद्धिना असावयी, नै श्रेयसधर्मासम्भवात-नैःश्रेयस धर्मना असंस्वने: सीधे, निःश्रेयस इसवाणा सम्यग्दर्शनाहि धर्मोना अध्यतने सीधे. भगवन्त एव--अर्धत्वक्षस्य सम्यन्ते। क्य, तथा तथा--तथातथाप्रकारे, अस्यहानाहि प्रकारयी, सत्त्वकल्याण-हेतवः--सत्त्वक्र्याण्डेतुओ, सम्यक्ष्वाहि कुशस्यरंपराकारस्य.

२८

<sup>૧</sup> અર્થ° :—હવે—ભવનિવેદ દ્વારા અર્થાથી ભગવદૃખહુમાનથકી જ વિશિષ્ઠ કર્મ ક્ષ્યાપશમ ભાવને લીધે અભયાદિ ધર્મની સિદ્ધિ હોય છે, (તે) તે શિવાય ને શ્રેયસ ધર્મના અસંભવ હોય છે—મારે, ભગવંતા જ તથાતથાપ્રકારે સત્ત્વકલ્યાબહેતુઓ છે, એમ પ્રતિપાદન કરતાં કહ્યું—

### ' અભયદાેને '

ઇત્યાદિ સુત્રમ ચક.<sup>૧૦૫</sup>

#### વિવેચન

"સંભવ દેવ તે ધુર સેવા સવે રે, લહી પ્રભુ સેવન ભેદ;
સેવન કારણ પહેલી ભૂમિકા રે, અલય અદેવ અખેદ." શ્રી આનંદઘનજી હવે આ ઉકત ગુણલક્ષણસંપન્ન ભગવંતા જ તથાતથાપ્રકારે—અભયદાનઆદિ તેવા તેવા પ્રકારે સત્ત્વકંલ્યાણું હતું એા—જગજી વાના કલ્યાણું કારણે છે, એમ પ્રતિપાદન કરવા માટે અત્ર ' अમયવવાળં'—અમયવેમ્યઃ—અભયદોને એ આદિ સ્ત્રપંચક મૂક્યું છે; અને તેના પ્રસ્તાવ રજૂ કરતાં વૃત્તિકાર મહિષિએ આ ભગવંતા સત્ત્વકલ્યાણું હતું એા કેવી રીતે ને કેવા કમે હાય છે, તેની યુક્તિસંગત કારણસંકલનાનું સુંદર નિરૂપણ કર્યું છે. ' મચનિવે વદ્યારે આપેતો મગવવૃષ્ધ માનાવેવ' ઈ. તે આ પ્રકારેઃ—પ્રથમ તા ભવનિવે દન ભવઉદ્દેગ, સંસાર પ્રત્યે ખરેખરા અંતરંગ સહજ વરાગ્ય ઉપજે,—નહિં કે ઈન્દિવયાગ, અનિન્દર, યાંચાર પ્રત્યે ખરેખરા અંતરંગ સહજ વરાગ્ય ઉપજે,—નહિં કે ઈન્દિવયાગ, અનિન્દર, યાંચાર પ્રત્યે ખરેખરા વેરાગ્ય તા આત્રાં ધ્યાનના પ્રકાર છે. માટે જન્મ, જરા, મૃત્યુ, રાગ, શાકઆદિ દુ:ખમય સંસારનું ભગવંતે ભાષેલું સાચું યથાતથ્ય સ્વરૂપ ભાવતાં

"જન્મ જરા મરણે કરી એ, એ સંસાર અસાર તાે; કર્યાં કર્મ સહુ અનુમવે એ, કાેઈ ન રાખણહાર તાે."

के सहक स्वालाविक अववैराज्य ७५के ते क अन्न अस्तृत छे. के भड़े--

—શ્રી વિનયવિજયજીકૃત પુષ્યપ્રકાશ સ્તવન

અને (૧) આવા આ ભવનિવેદ— ભવવેરાગ્ય દ્વારે અર્થથી—તત્ત્વથી—પરમાર્થથી ભગવદ્ભહું માન જ વ્યક્ત થાય છે, કારણ કે ભવવેરાગ્ય એ ભગવંતના વૈરાગ્યમય ઉપદેશનું આચરણરૂપ આગ્રાપાલન છે, એટલે ભવનિવેદ ઉપજવા એ ભગવંતનું ભગવંતા જ અતિમાન્યપણારૂપ અહુમાન કર્યા અરાબર છે. (૨) આમ ભવનિવેદ

તેવા તેવા પ્રકારે દ્વારે અર્થથી ભગવદ્દમહુમાન થકી જ ચિત્તશુદ્ધિ ઉપજતાં મિથ્યાત્વ– સત્ત્વ કલ્યાણહેતુઓ મોહાદિ વિશિષ્ટિકમોંના સંયોપશમ ભાવ ઉપજે છે. (3) અને આ વિશિષ્ટ કર્મક્ષયોપશમ થકી અભયાદિ ધર્મની સિદ્ધિ દ્વાય

છે. (૪) આ અલચાદિ ધર્મની સિદ્ધિ શિવાય નૈ:શ્રેયસધર્મ-નિ:શ્રેયસ સંભ ધી—માેક્ષસં ખંધી ધર્મના અસંભવ હાય છે, ' तद्व्यतिरेकेण नैःश्रेयसधर्मासंभवात '-અર્થાત્ સમ્યગૃદર્શનાદિ પરમ કલ્યાણુરૂપ માેક્ષધર્મની પ્રાપ્તિ અલચાદિ ધર્મની સિદ્ધિ પછી જ સંભવે છે. આમ ભવનિવેંદ થકી ભગવક્ષ્મહુમાન, ભગવક્ષ્મહુમાન ઘકી વિશિષ્ટ કર્માક્ષયાપશમ, વિશિષ્ટ કર્માક્ષયાપશમ, વિશિષ્ટ કર્માક્ષયાપશમ થકી અમયાદિધર્માસિહિ ને અભયાદિધર્માસિહિ શકી નૈઃશ્રેયસધર્માસિહિ હોય છે. તેથી કરીને 'મગવન્ત પત્ર તથાતથા सत्त्वकल्याणहेतवः' આ સકલ કલ્યાણુપર'પરાના મૂળ હેતુ શ્રી ભગવંતો જ છે, એટલે જ તેવા તેવા પ્રકારે તેમનું સત્ત્વકલ્યાણુહેતુપાશું દર્શાવવા 'અભયદ' એ આદિ પાંચ સૂત્ર અત્ર કહ્યા છે.

" શુદ્ધાતમ સંપત્તિતથા તમે કારણ સાર, કેવચંદ્ર અરિહંતની સેવા સુખકાર." —શ્રી દેવચંદ્રજી

Ŵ

અભય એટલે વિશિષ્ટ આત્મસ્વારથ્ય અર્થાત્ નિઃશ્રેયસધર્મભૂમિકાની નિબન્ધનભૂત ધૃતિ એમ વ્યાખ્યા કરે છે—

रह भयं सप्तथा—इहपरलोकाऽऽदानाकश्मादाजीवमरणाश्लाघाभेदेन, पतत्प्रतिपक्ष-तोऽभवमिति विशिष्टमात्मन: स्वास्थ्यं, निःश्रेयसधर्मभूमिकानिबन्धनभूता धृतिरित्यर्थ:। १०६

રેઅર્થ :—અહીં ભય સપ્ત પ્રકારે—ઇહલાક, પરલાક, આદાન, અકસ્માત, આજવ, મરુણ, અશ્લાદ્યા ભેદથી. એના પ્રતિપક્ષથી અભય એડલે વિશિષ્ટ એવું આત્માનું સ્વાસ્થ્ય; નિ:શ્રેયસ ધર્મ ભૂમિકાની નિબન્ધનભૂત ધૃતિ એમ અર્થ છે.<sup>૧૦૬</sup>

पञ्चिका—इह र्धत्याहि. इहपरलोकादानाकस्मादाजीयमरणाण्टाघाभेदेन—रुढ-परेशे।।हि छपािक्रमेथी सेद:—लेह, विशेष, तेन—ते वहे. तेर्पा—मनुष्याहि से संगतीयाहि अन्य मनुष्याहि सरी कर के क्षय ते एडेसे। इक्षय. एड अधिकृत—लीतिभंत लावने। हे ते एडेसे। इतः मयं—तेना यरी लयं अभ व्युत्पत्ति छे. तथा विक्ततीय तिर्यं य-हेनाहि यही मनुष्याहिने के लय ते परेशे। इत्या आदीयते इति आदानं—वर्ष क्षेत्राय छे ते आहान, ते अर्थे येन आहि यही के लय ते आहानस्य. अक्समादेच—अहरुमात् क पाछ निमित्त अन्येक्षपछे गृहाहिमां क रियतने रात्री आहिमां मयम्—लय ते अहरुमात् लय. आजीव:—आळ्य, वर्त्तने। पाय, ते अन्यथी छपरुद्ध यतां मयम्—लय, ते आळ्य लय. मरुष्ट लय प्रतीत छे. अण्डाचासयं—अश्वाधा लय, अहीर्त्ते लय. अभ हरवामां आवतां मेशे। अथश थाय अभ तेना लयथी प्रवर्ते निर्धः

एतन्प्रतिपक्षतः—ग्तस्य—आ ઉક્ત ભયના, प्रतिपक्षतः—પ્રતિપક્ષયી, પરિદારથી, अभयं— अलयः, क्ष्यालाव३५, इति – એवा बक्षण्वाणुं. पर्यायथी पण् डह्युः—विशिष्टः, विशिष्टः, विश्वयः, विश्

नि श्रेयसधर्ममृमिकानिबन्धममृता धृतिरित्यर्थः इति। तिःश्रेयस धर्भती भूभिकानी तिल्धम्तस्य वृति श्रेम अर्थ छे. निःश्रेयसाय — निःश्रेयसार्थः, भेद्धार्थः, धर्माः — धर्मः, ते निःश्रेयसधर्मः — निःश्रेयस धर्मः, सम्यगृदर्शनादि, तस्य — तेनी, भूमिका — भूभिका, ज्ञील्क्ष्त भागीलकु भानादि ग्रुण्, तस्य — तेनी, निबन्धनमृता — क्षारुण्, घृति: — धृति, आत्मानं स्वश्यावधारण्, इति अष्, अर्थः — अर्थः, परभार्थं छे.

"सप्त महासय टाणते। रे, सप्तम किनवर हेव.... ससनाः સાવધાન મનસા કરી રે, ધારા જિનપદ સેવ....લલના " શ્રી આનંદઘનછ અહીં ભય ઇહલાક આદિ ભેદથી સાત પ્રકારે છે: (૧) ઇહલાક ભય—આ લાકસંખંધી ભય. આ લાકમાં મનુષ્યાદિને સજાતીય એવા અન્ય મનુષ્યાદિ શકી જ જે ભય તે. (૨) परदीक लय-विकातीय खेवा तिथ च-हेवाहि धनी मन्ष्याहिने के ઇહલાકાદિ ભય ते. (3) आहानसय — 'आदीयते इति आदानं ' क्ष धेवाय. આંચકી લેવાય તે આદાન. ચાર-રાજા આદિ થકી લુંટાવાના ભય તે સધ્ત ભય આદાન ભય. (૪) અકસ્માત ભય-વિના કારણ આકસ્મિકપણ વિષ-શસાવાત આદિથી લય આવી પડે તે. (૫) આજવ લવ—આઝવિકા કેમ ચાલશે. પેટ કૈમ લરાશે એમ આજવિકાના-વૃત્તિના લય. (६) મરણ લય-રખેને હું મરી જઇશ, તા પાછળ શું થશે ઇત્યાદિ પ્રકારે. (છ) અશ્લાઘા ભય—લાેકા મ્હારૂં વાંકું બાલરો, ઇત્યાદિ પ્રકારે અપકીર્ત્તિભય. એ સપ્ત ભયના પ્રતિપક્ષશી-વિદ્વપણાથી ભયના અભાવ તે અભય. આ અભય એટલે વિશિષ્ટ એવું આત્માનું સ્વાસ્થ્ય, ' अमयमिति विशिष्ट मातमनः स्वास्थ्यं ', अर्थात् अहेवाभां आवशे ते गुणुना अरणुपणाथी विशिष्ट खेवुं आत्मानुं સ્વાસ્થ્ય~સ્વસ્થપણં, સ્વરૂપઅવસ્થાન તે અભય. અને એના તાત્પર્ય અભય એટલે વિશિષ્ટ અર્થ એ છે કે 'નિ: શ્રેયસધર્મ બૂમિકાની નિબંધનભૂત ઘતિ ' તે એવું આત્માનું સ્વાસ્થ્ય અલય, ' निःश्रेयमधर्ममुमिकानियन्धनमूता ध्रुतिः । ' અર्थात् निःश्रे-યસાર્થ-માક્ષાર્થ ધર્મ તે સમ્યગ્દર્શનાદિ માક્ષમાર્ગરૂપ નિઃશ્રેયસધર્મ, તેની મુમિકા-- બીજભુત માર્ગ બહુમાનાદિ જે ગુણ, તેની નિર્બધનભૂત-કારણભૂત ધૃતિ-धीरक, आत्मानुं स्वरूपावधारणु ते अलय.

"તુજ સરિખા સાહિષ્ય મિલ્યા, ભાંજે ભવ બ્રમ ટેવ લાલ રે; પુષ્ટાલંબન પ્રભુ લહી, કાેેે પરસેવ લાલ રે?......દેવયશા દરિશણ કરાે." —શ્રી દેવચાંદ્રજી.

Ŵ

આત્મસ્વાસ્ક્ષર્ય અભય વિના નિ શ્રેયસધર્મની સિક્ટિ દ્વાય નહિં, એ યુક્તિયી સમર્થિત ક**રે** છે—

रेन हास्मिन्नसति यथोदितधर्मसिद्धिः, सिहिहितभयोपद्रवैः प्रकामं चेतसोऽभिभवात, चेतःस्वास्थ्यसाध्यश्चाधिकृतो धर्मः, तत्स्वभावत्वात् । विरुद्धश्च भयपरिणामेन, तस्य तथा-स्वास्थ्यकारित्वात्। १०९

<sup>3</sup>અર્થ :—કારણ કે આ (સ્વાર<sup>થ</sup>ય) નહિં સતે યથાદિત ધર્મની સિદ્ધિ નથી,— સન્નિહિત ભયઉપદ્રવાથી અત્યંતપણ ચિત્તના અભિભવને લીધે; અને આ અધિકૃત ધર્મ ચત:સ્વાસ્થ્યથી સાધ્ય છે,—તતસ્ત્રભાવપણાને લીધે; અને ભયપરિણામથી વિરુદ્ધ છે,—તેના તથાપ્રકારે અસ્વાસ્થ્યકારિયણાને લીધે.<sup>૧૦૭</sup>

" પણ નવિ ભય જિનરાજ પસાચે, તત્ત્વરસાયણ પાયે રે;

પ્રભુ ભક્તે નિજ ચિત્ત વસાયે, ભાવરાગ મિટ જાયે રે.... શ્રીસુખાહું જિન." શ્રી દેવચાં દ્રજી ઉપરમાં અભયના અર્થ આત્માનું વિશિષ્ટ સ્વાસ્થ્ય અથવા ધતિ એમ કરવામાં

આવ્યો. ને તેને નિ:શ્રેયસધર્મભૂમિકાના નિબન્ધનભૂત કહ્યો, તે શા કારણે ? તેની સુક્તિનું અહીં દર્શન કરાવ્યું છે: (૧) આ સ્વાસ્થ્ય ન હાય, તા યથાકત નિઃશ્રેયસધર્મની—

સમ્યગુદર્શનાદિ માક્ષધર્મની સિદ્ધિ હોય નહિં; કારણ કે ન હોય

નિ:શ્રેયસધર્મના પ્રવેશ પણ કચાંથી હાય ?

स्थात्मस्थारध्य विना 'सन्निहितभयोपद्रवै: प्रकामं चेतसोऽभिभभवात । १ अन्निद्धित-सन्नि-નિ:શ્રેયસધર્મ સિદ્ધિ ધાનમાં રહેલ-સમીપવર્ત્તા ભયરૂપ ઉપદ્રવાથી અત્યંતપણે ચિત્તના અભિભવ-દખાઈ જવાપણું દ્વાય છે; અર્થાત્ ભયઉપદ્રવા ચિત્તભૂમિમાં

એટલા ખધા ક્ષાલ-ખળલળાટ મચાવે છે, કે ચિત્તનું લેશ પણ સ્વાસ્થ્ય રહેવા પામતું નથી. એટલે ચિત્તની આવી અસ્વસ્થ લયબીત સ્થિતિમાં તેમાં

અને (૨) 31. આ અધિકૃત પ્રસ્તુત નિ:શ્રેયસધર્મ તે! ચેત:સ્વાસ્થ્યથી સાધ્ય--સાધી શકાવા યોગ્ય છે, 'चेतःस्वास्थ्यसाध्यश्चाधिकृतोधर्म: ।' કારણ કે તેનું તતૃસ્વભાવપણ છે. માટે. અર્થાત આત્મપરિણામની સ્વસ્થતા એ જ ધર્મ છે, એટલે આ ધર્મના સ્વભાવ જ એવા છે કે તે ચિત્તસ્વાસ્થ્યથી જ સાધી શકાય. (ब) અને બીજાં—આ ધર્મ છે તે ' लयपरिष्णामधी विरुद्ध छे,—तेना तथाप्रकारे अस्वास्थ्यकारिपणाने

નિ:શ્રેયસધર્મ ચિત્ત- લીધે.' અર્થત્ આત્મપરિણામની સ્વસ્થતારૂપ ધર્મ તે ચંચલતારૂપ સ્વાસ્થ્યથી સાધ્ય અને ભયપરિહામથી વિરુદ્ધ-પ્રતિપક્ષી છે, 'ભય ચંચલતા હા જે ભયપસ્થિામથી વિરુદ્ધ પરિણામની दे' ( આનંદઘનજ), કારણ કે તે લયપરિણામ તથા-પ્રકારે चित्तस्वास्थ्यधी विपरीत એવું અસ્વાસ્થ્ય ઉપજાવે છે. આમ

पञ्जिका-क्षे क लावे छः-न हीति न-न क, िकः-धरण है, अस्मिन्-क्षा स्वारध्य, असति-असते, अविद्यमान होतां, यथोदितधरमंसिद्धिः-यथे।दित धर्मसिद्धि, निःश्रेयस धर्म निष्पत्ति. ३या अरख्यी ? ते भाटे अर्धु — सिन्निहितभयोपद्रवै: — सिन्निहित अर्थापद्रवै। सिन्निहितै: -सन्तिक्ति, यित्तर्भा वर्त्तभात, भयान्येव- ७ अत्रथ अथे। क, उपद्वा:- ७ ४६वे।, ते भयोपद्रवा:-क्षय-छपद्वी, व्यस्ती, तै:-ते वडे, प्रकामम्-अत्यंतपछे, चेतसो-यितना, भनना, अभिभवात-અભિભવને લીધે, પીડનને લીધે, અને પ્રકામનું પ્રક્રણ ભયાપદ્રવાના અંતરંગપણાએ કરીને આત્યંતિક અભિસવદ્ભેતપણાના ખ્યાપનાર્થે છે. જો ખરેખર એમ છે તો તેથી શું? તે માટે કહ્યું—

चेत:स्वास्थ्यसाध्यश्चाधिकृतो धर्म:-अने अधिकृत धर्भ येत:स्वारकृती साध्य छे. अने यत्तसभाधानहेत् अधिकृतो धम्मः--सभ्यगृहर्शनाहि. अया आरुष्थी ? ते भाटे अद्यं--तत्स्वभावः हवात-तत्रवलावपश्चाने बीधे. धर्मना ते स्वलाव क छे हे ते शेतःस्वास्थ्यशी साध्य छे. वारु, लय-परिशामे पश व्याना संभारते क्षीघे अभवे हेतु ५ पशुं हैन ? ते माटे इह्यं - विरुद्ध अ- अने विरुद्ध छे. निराहत छ, अग्रपरिणामेन-लगपरिष्यामधी. इया क्षारण्यी ? ते भाटे क्युं:-तस्य-तेना, अय-પરિણામના, तथा--તથા પ્રકારે, ધર્મસાધક ચેતઃસ્વાસ્થ્યથી વિરુદ્ધ એવા અસ્વાસ્થ્યના વિધાયકપણાને લીધે.

જયાં ભય છે ત્યાં અસ્વાસ્થ્ય છે ને જયાં અભય છે ત્યાં સ્વાસ્થ્ય છે, એમ અનેના અવિનાભાવ સંખંધ હોવાથી અભયના અર્થ આતમાનું સ્વાસ્થ્ય કહ્યો તે યથાર્થ છે. અને આવું અભયરૂપ જયાં સ્વાસ્થ્ય છે ત્યાં નિ:શ્રેયસધર્મની સિદ્ધિ છે ને જયાં તેવું સ્વાસ્થ્ય નથી ત્યાં તેની સિદ્ધિ નથી, એ પણ અત્ર અન્ત્રય–વ્યતિરેકથી સિદ્ધ કર્યું.

Ŵ

વ્યાવી વ્યલયસિદિ ભયવંતા થકી જ હાય છે, એ સિદ્ધ કરતા ચાર સંકલનામદ્ધ કારણા હરિબદ્દછ દર્શાવે છે—

अतोऽस्य गुणपकर्षरूपत्वात्, अचिन्त्यशक्तियुक्तत्वात्, तथाभावेनावस्थिते:, सर्वथा परार्थकरणात्, भगवद्भ्य एव सिद्धिरिति । तदित्थंभूतमभयं ददतीत्यभयदा: ॥१५॥१०८

<sup>૪</sup>અર્થ' :---એથી કરીને – ગુણપ્રકર્ષફપપણાને લીધે, અચિત્તયશક્તિયુક્તપણાને લીધે, તથાસાવે અવસ્થિતિને લીધે, સર્વધા પરાર્થ કરણને લીધે, આની (અસવની ) સગવ તા થકી જ સિદ્ધિ છે. તેથી એવ સૂત અસય દીએ છે તે અસવદા <sup>૧૦૮</sup>

### વિવેચન

" તેહની ભક્તિ ભવલય ભાજે, નિર્ગુણ પિણ ગુણ શક્તિ ગાજે; દાસભાવ પ્રભુતાને આપે, અંતરંગ કલિમલ સવિ કાપે….દીઠા દરિશન." શ્રી દેવચંદ્રછ.

આમ નિ:श्રेयસધમ'ની ભૂમિકાના નિખન્ધનરૂપ ધૃતિ અથવા વિશિષ્ટ એવું આત્માનું સ્વાસ્થ્ય જેનું સ્વરૂપ છે, એવા આ અભયની સિદ્ધિ આ ભગવંતા થકી જ હાય છે. તેના આ સ'કલનાબન્દ ચાર કારણા અત્ર દર્શાવ્યા છે—(૧) 'गुणप्रकर्षरूपत्वात्' ગુણુપ્રકર્ષ— રૂપપણું—સમ્યગૃદર્શનાદિ સર્વ ગુણુના પ્રકર્ષ-પરાકાષ્ઠા-છેલ્લી હદ

અભયસિદ્ધિ આ ભગવંતામાં જ પ્રાપ્ત થાય છે, માટે. (२) 'अचिन्त्यशक्तियुक्तत्वात, આ ભગવંતા થકી જ અચિન્ત્યશક્તિયુક્ત પણં — ચિંતવી ન શકાય એવી અનંત આત્મશક્તિના સ્વામી આ ભગવંતો છે, માટે. (૩) 'तथामावे–

पञ्जिकाः -- अत: -- श्रेथी क्रीने, निःश्रेयसधर्भनी भूभिक्षाना निर्णंधनभूत धृतिइपपण्याने बीधे, अस्य -- श्रानी, श्रास्थनी, 'भगवद्भ्य एव सिद्धिः ' श्रेभ ७तर साथै संपंध छे.

गुणप्रकांक्रपत्वाद् ઇत्यादि. अत्रे यार परंपराध्वभूत हेतुओं छे, — गुख्प्रधर्प इपत्व, अधिन्स-शिक्तियुक्तत्व, तथालावअवस्थिति, सर्वथा परार्थ करुष् ओ बक्षण्याणाः ते आ प्रधारे—(१) लगवंतानुं गुख्प्रधर्ष पूर्व क अधिन्त्यशिक्तियुक्तपृष्णुं छे, — गुख्प्रधर्षा अलावे अधिन्त्यशिक्तियुक्तपृष्णाना अलावने बीधे. (२) अने अधिन्त्यशिक्तियुक्तपृष्णुं सते तथाभावेन—तथालावथी, अल्यवलावथी अवस्थिति छे,—अधिन्त्यशिक्तियुक्तपृष्णा विना तथालावे अवस्थित रहेवाना अशुक्ष्यपृण्णेने बीधे. (३) अने तथालावथी अवस्थिति सते सर्वथा—भीक्तपृण्णाहि सर्व प्रधारे, एरार्थकरणं—प्रधार्थक्य प्रदेशितिविधान छे,—स्वयं तथाइप गुख्युन्यथी परार्था गुख्याना अशुक्ष्यपृण्णेने बीधे. भगवद्भ्य प्रव—लभवंता थडी क,—न स्वतः, न अन्योथी पृष्णु, ओम ओवडारना अर्था छे. नावस्थितः' तथालावे अवस्थिति—तथाप्रकारना परम अलय सढळ स्वर्गस्थ लावे सहा क्रेम छे तेम आ लगवंतानी स्वस्थ स्थिति छे, माटे. (४) 'सर्चथा परार्थकरणान' सर्वथा परार्थकरणान' सर्वथा परार्थकरणान' सर्वथा परार्थकरणाने सर्वथा परार्थकरणाने सर्वथा परार्थकरणाने सर्वथा परार्थकरणाने सर्वथा परार्थकरणाने सर्वथा परार्थकरणाने सर्वथा सर्वशास्त्रक सर्वा स्थिति स्वलाव हे, माटे.

આ ચાર કારણાની પણ પૂર્વાપર સંખંધયુક્ત સંકલના છે, તે આ પ્રકારે—(૧) ભગવંતોનું અચિન્ત્યશક્તિયુક્તપણં ગુણપ્રકર્ષપૂર્વક છે, ગુણપ્રકર્ષને લઈને છે, કારણ કે ગુણપ્રકર્ષના અભાવે અચિન્ત્યશક્તિયુક્તપણાના અભાવ હાય, માટે. (૨) અને અચિન્ત્ય-શક્તિપણં હાય, તો જ તથાભાવે અવસ્થિતિ હાય, કારણ કે અચિન્ત્યશક્તિયુક્તપણા વિના તથાભાવે અવસ્થિત રહેવાનું સામર્થ્ય સંભવતું નથી. (૩) અને તથાભાવે અવસ્થિત હાય, તો જ સર્વથા પરાર્થકરણ-બીજાધાન આદિ સર્વ પ્રકારે પરાપકારકરણ હાઈ શકે, કારણ કે પાતે તથારૂપ ગુણથી શૂન્ય હાય તે બીજાઓમાં તે ગુણાનું આધાન કરી શકે નહિં.

આમ આ ચાર પરંપરાક્લબૂત હેતુઓથી આ અભયની સિદ્ધિ આ ભગવંતા થકી જ હાય છે,—નહિં કે સ્વતઃ આપાઆપ, કે નહિં કે અન્યા થકી પણ. તેથી આવા પ્રકારનું જે અભય દીએ છે. તે 'અભયદ', એમ જે વિશેષ પદ આપ્યું તે યથાર્થ જ છે.

" જસુ ભગતે નિરભય પદ લહીએ, તેહની સેવામાં થિર રહીએ." —શ્રી દેવચંદ્રજી ॥ इति अभयदा:॥ १५ ॥



# ૧૬. ચક્ષુર્દ 'चक्षुर्देभ्य ‡' પદ વ્યાખ્યાન

ચક્ષુરિન્દ્રિય અને તેના ખે પ્રકાર—દ્રવ્યેન્દ્રિય-ભાવેન્દ્રિયનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે— <sup>લ</sup>તથા—

# ' चक्रवुद्याणं '

इह चश्चः चश्चिरिन्द्रियं, तच द्विधा द्रव्यतो भावतश्च। द्रव्येन्द्रियं—बाह्यनिर्वृत्तिसाध-कतमकरणरूपं, " निर्वृत्युपकरणे द्रव्येन्द्रिय" मिति वचनात्। भावेन्द्रियं तु क्षयोपशम उपयोगश्च, " रूब्ध्युपयोगौ भावेन्द्रिय" मिति वचनात्। १०९ <sup>પ</sup>અથ<sup>c</sup>:—તથા—

# 'ચક્ષુદેનિ'

અહીં ચક્ષુ તે ચક્ષુરિન્દ્રિય, અને તે એ પ્રકારે—દ્રવ્યથી અને ભાવથી. દ્રવ્યેન્દ્રિય— ખાજ્ઞ નિર્જુત્તિ અને સાધકતમ કરણરૂપ છે, "નિર્જુત્તિ અને ઉપકરણ એ એ દ્રવ્યેન્દ્રિય" –એ વચનથી, અને ભાવેન્દ્રિય તા ક્ષયાપશમ અને ઉપયાગ છે,—"લબ્ધિ અને ઉપયાગ એ એ ભાવેન્દ્રિય હે"–એ વચનથી.<sup>૧૦૯</sup>

### વિવેચન

" બિના નથન પાવે નહિં, બિના નયનકી ખાત; સેવે સદગુરુકે ચરન, સા પાવે સાક્ષાત."—શ્રીમદ્ભ રાજચંદ્રજી

તે જ પ્રકારે આ ભગવંતા ચક્ષુ દેનારા છે, માટે ચક્ષુ પદ કહ્યું. અહીં ઇદિય એટલે ઇદ્ર સંબંધિની. સર્વ વિષયની ઉપલબ્ધિ અને ભાગઅનુભવનું સામર્થ્ય — એંધર્ય – સ્વામિત્વ આત્માનું છે, એટલે આત્મા એ જ ઇંન્દ્ર છે. આમ ઇદ્ર એટલે આત્મા જેના સ્વામી છે તે ઇદ્રિય; અથવા જે પાતપાતાના નિયત ક્ષેત્રમાં અહમિન્દ્રની જેમ સર્વ – સત્તાધીશ થઈને વત્ત છે તે ઇન્દ્રિય. એટલે તેના ક્ષેત્રમાં બીજાનું કંઈ ચાલતું નથી તે બીજાના ક્ષેત્રમાં તેનું કાંઈ ચાલતું નથી. જેમકે-શ્રોત્રેન્દ્રિયનું ક્ષેત્ર શ્રવણ પ્રતું જ છે, ઇત્યાદિ. આમ સામાન્યપણે ઇન્દ્રિયની વ્યાખ્યા છે.

અહીં—આ સૂત્રમાં ચક્ષુ તે ચક્ષુરિન્દ્રિય. અને તે બ પ્રકારે છે—દ્રવ્યથી અને ભાવથી તેમાં 'દ્રવ્યેન્દ્રિય ખાહ્ય નિર્વૃત્તિરૂપ અને સાધકતમ કરણરૂપ છે.' અર્થાત્ દ્રવ્યેન્દ્રિયના

છે પ્રકાર છે: (૧) ખાદ્ય નિર્વૃત્તિરૂપ અને ઉપલક્ષણથી આભ્યંતર દ્રવ્યેન્દ્રિય અને નિર્વૃત્તિરૂપ. નિર્વૃત્તિ એટલે આકાર, આકૃતિ, ઘાટરચના. બાદ્ય નિર્વૃત્તિ— ભાવેન્દ્રિય અનેક પ્રકારની છે; અને શ્રોત્રાદિની આભ્યંતર નિર્વૃત્તિ— આકૃતિ અનુક્રમે કદંખ પુષ્પ, ધાન્ય મસૂર, અતિમુક્તપૃષ્પ–ચન્દ્રિકા.

पञ्जिका:—चक्षु:—यक्षु. बाह्यनिर्वु तिसाधकतमकरणरूपम्-बाह्या—लाख, लिंदिनी, अने आना उपलक्षणुगणायी अभ्यन्तरा, निर्वृत्ति:—निर्वृत्ति, वक्ष्यमाणुरुपा, साधकतमं करणं च—अने साधकतम करणे, उपलक्ष्य क्षेत्र ते तथा.

निर्वृत्त्युपकरणे ઇત્યાદિ સ્ત્રદ્ધનો અભિપ્રાય આ છે—અહીં इन्द्नादिन्द्रः—ઇદનથી ઇદ્ર-જીવ,—સર્વ વિષયના ઉપલબ્ધિ-બોગલલણ પરમિયાના યોગને લીધે, तस्य हिन्द्रामिन्द्रयं—તેનું લિંગ તે ઇદિય, શ્રોત્રાદિ. તે ચતુર્વિધ છે—નામાદિ બેદથી. તેમાં નામ-સ્થાપના એ બે સુત્રાન (સમજવા સુગ્રમ) છે. નિર્વૃત્તિ અને ઉપકરણ એ બે દ્રવ્યેન્દ્રિય છે; લબ્ધિ અને ઉપયોગ એ બે ભાવેન્દ્રિય છે. તેમાં—નિર્વૃત્તિ એટલે આકાર, અને તે બાલા અને અબ્યન્તરા છે. તેમાં બાલા અનેક પ્રકારની છે. અબ્યન્તરા પુત: ક્રમથી શ્રોત્રાદિની (૧) કદંબપુષ્પ, (૨) ધાન્ય મસર, (૩) અતિમુક્તર પુષ્પ, ચંદ્રિકા, (૪) ક્ષુરપ્ર, (૫) નાનાકાર સંસ્થાનવાળી છે. ઉપકરણેન્દ્રિય—વિષયપ્રદ્ભામાં સમર્થ, છેદ્યના છેદનમાં ખડ્ગધારાની જેમ, —જે ઉપહત સતે નિર્વૃત્તિસદ્ભાવે પણ વિષય શહેતી નથી. લબ્ધિઇન્દ્રિય—જે તદાવરણના લોધો–પશ્ચમ છે તે. ઉપયોગેન્દ્રિય—જે સ્વવિષયમાં ત્રાનવ્યાપાર છે તે.

ક્ષુરપ્ર (ખુરપા) અને નાનાકાર સંસ્થાનવાળી છે (૨) ઉપકરણેન્દ્રિય—વિષયબહાણમાં સમર્થ, ઉપકારી તે ઉપકરણેન્દ્રિય. છેદાના છેદનમાં ખડ્ગધારાની જેમ તે જ વિષયના બહાણમાં સાધકતમ-પરમ સાધક છે, કારણ કે જે આ ઉપકરણેન્દ્રિય ઉપકૃત હાય, તા નિર્વૃત્તિ ઇન્દ્રિયના (આકારના) સદ્ભાવે પણ તે વિષય બહાતી નધી. એટલા માટે જ એને અહીં સ્ત્રમાં 'સાધકતમ કરણરૂપ' કહી છે.

અને ભાવેન્દ્રિય છે તેના પણ એ પ્રકાર છે-(૧) લબ્ધિઇન્દ્રિય, (૨) ઉપયોગેન્દ્રિય. ते ते ઇન્દ્રિયના આવરણના ક્ષયાપશમ તે લબ્ધિઇન્દ્રિય છે; અને સ્વવિષયમાં ઉપયોગ રૂપ ( Application ) ज्ञानन्यापार ते ઉપયોગેન્દ્રિય છે. भावेन्द्रियं तु क्षयोपशम उपयोगश्च.

આમ દ્રવ્યેન્દ્રિય અને ભાવેન્દ્રિયની સામાન્ય વ્યવસ્થા છે, તે સર્વ ઇન્દ્રિયાની જેમ અત્રે વિવક્ષિત ચક્કને-ચક્કરિન્દ્રિયને પણ લાગુ પડે છે; અર્થાત્ ચક્કરિન્દ્રિય પણ દ્રવ્યેન્દ્રિય અને ભાવેન્દ્રિય એ બે પ્રકારે છે.

Ŵ

અત્રે શ્રહા એ જ આત્મધર્મ રૂપ ભાવચક્ષુ છે તે તે વિના તત્ત્વદર્શન હોતું નથી, એમ પ્રતિપાદન કરે છે—

हैतदत्र चक्षुः—विशिष्टमेवात्मधर्मरूपं तत्त्वात्रबोधनिबन्धनश्रद्धास्त्रभावं गृह्यते, श्रद्धाः विहीनस्याचक्षुष्मत इत्र रूपियव तत्त्वदर्शनायोगात् । न चेयं मार्गानुसारिणी सुसमवाप्यते, सत्यां चास्यां भवत्येतन्तियोगतः, कल्याणचक्षुषीय सदूषदर्शनम् । ११०

पञ्चिका:—तद् धीयाहि. कारण्डे धिंद्रयपण्यि सामान्यथी आलुं यक्षु छे, तत्—तेथी करीने, अञ्च—सत्रमां, चक्षुर्विक्तिक्टमेच—यक्षु विशिष्ट क छे,-निक्षं हे सामान्य, आतमधर्ममरूपं—आत्मधर्मरूपं—आतम्धर्मरूपं—आतम्धर्मरूपं—आतम्धर्मरूपं—आतम्धर्मरूपं—अत्याविक्ष्यत् केषुं. विशेष्य क क्षुं—तत्त्वावबोधनिबन्धनं—तत्त्वावभेधनुं निभन्यन, छवाहि पहार्थनुं अतीतिक्षरण्, भेवी या श्रद्धा—के श्रद्धा, धर्मप्रक्षांसाहिन् इप रुचि, सा स्वभावो लक्ष्यं यस्य तत्त्वथा—ते स्वक्षाय छे क्ष्रस्थ केनुं ते तथा, गृह्यते—अद्धाय छे, अंशीक्षार कराय छे

वाइ, ज्ञानावरखाहि क्षये।पश्चम क यक्षुष्पछे इहेवे। युक्त छे, तेना क दर्शनहेतुपद्याने क्षीचे, निर्धः के भिष्यात्वमे।हना क्षये।पश्चमथी साध्य अवी तत्त्रस्थिइए श्रद्धाः अम आश्वरीने उद्युं—श्रद्धाविहीनस्य—श्रद्धाविहीनने, तत्त्रस्थिरिहतने, अचञ्चरकात इच—अयक्षुष्मंतनी केम, अधनी केम, रूपिसव—३पनी केम, नीक्षाहि वर्षांनी केम, के तत्त्वं—तत्त्र,-छवाहि क्षक्ष्यं, तस्य-तेनुं दर्शन, अविधिन, तस्य—तेना, अयोगान्—अथोगने क्षीचे, अनुपपत्तिने क्षीचे

लते अभ हो, तथापि ते अन्य हेतुथी साध्य होय, निह के समवत्पसाद्यी साध्य, अटेसा भाटे कहुं—न च—न वर इयं—आ, तत्त्वरुयिश्य अहा, मार्ग—मार्भने, सम्यग्दर्शनादिक मुक्तिपयने, अनुकूलतया—अत्कृत्रपष्टे, सरति—सरे छे, भमन करे छे, इत्येवंद्यीला—अभ अवंशीका, ते मार्गानुमारिणी—मार्गानुसारिष्टी, सुखम्—मुभेथा, अपरिक्षेशपष्टे, यथाक्यं वित्-केवी तेवी रीते, अवाष्यते—प्राप्त थती, अभ अर्थ छे.

सते आ लगवत्पसादथी साध्य हो, पण् स्वसाध्य प्रति आने। (श्रद्धाने।) नियत हेतुलाव नथी, એટલા भाटे કહ્યું—सत्यां च—अने सते, विद्यभान सते, अस्याम्—आ, ६५त३५ श्रद्धा, भवति— थाय छे, ६पल्टे छे, एतत्—आ, तत्त्वदर्शन, नियोगतः—नियोगथी, अवश्यंलावथी. निदर्शन કह्युं—

कल्याणचञ्चषिव— गेम ३०४। ध्याध्यक्ष सते, निरुपद्धता ६०८ सते, सद्रूपद्दीनं -सद्रूपदर्शन. सतः—सत्, सद्भूत, रूपस्य—३५तुं, द्दीनं—६९१ंन, अविशेष्ठन,-निक्षेष्ठ अध्यक्षमक्षादिथी ६५६त यक्षुनी गेम अन्यथा.

કું અર્થ :—તેથી કરીને અત્રે ચક્ષુ તે વિશિષ્ટ જ આત્મધર્મ રૂપ એવું, તત્વાવળાધના નિષ્યન્ધનરૂપ શ્રદ્ધાસ્ત્રભાવવાળું શ્રદ્ધવામાં સ્પાવે છે,—કારણ કે શ્રદ્ધાવિહીનને, અચક્ષુષ્મંતને રૂપની જેમ, તત્ત્વદર્શનના અધાગ છે, માટે; અને માર્ગાનુસારિણી એવી આ (શ્રદ્ધા) સુખેથી પ્રાપ્ત થતી નથી, અને આ (શ્રદ્ધા) સતે આ (તત્ત્વ દર્શન) નિયાગથી હોય છે,— કલ્યાણ ચક્ષુ સતે સદ્ધદર્શનની જેમ. 100

### વિવેચન

"શુદ્ધ શ્રદ્ધાન વિણ જેહ કિરિયા કરી, છાર પર લિંપણા તેહ જાણા." શ્રી આનંદઘનજી.

આમ ઉપરમાં કહ્યું તેમ ઇંદ્રિયપણે સામાન્યથી ચક્ષુતું આવું સ્વરૂપ છે. પરંતુ 'अत्र चश्चः विशिष्टमेवातमधर्मस्पं'—અત્ર સૂત્રમાં તો ઉપયોગિવિશેષતા વડે કરીને જીવતું સ્વભાવભૂત એવું આત્મધર્મરૂપ વિશિષ્ટ જ ચક્ષુ બ્રહ્લવામાં અત્ર શ્રદ્ધા એ જ આવ્યું છે,—નહિં કે ઉક્તવત્ સામાન્ય ચક્ષુ. આ આત્મધર્મરૂપ અતાત્મધર્મરૂપ વિશિષ્ટ જ ચક્ષુ કેવું છે? તે માટે કહ્યું—' तत्त्वावबोधनिबन्धन— ભાવચક્ષુ શ્રद्धास्वमावं ' 'તત્ત્વાવબાધના નિબન્ધનરૂપ શ્રદ્ધાસ્વભાવવાળું;' અર્થાત્ જીવ—અર્જવાદિ તત્ત્વઅવબાધના નિબન્ધનરૂપ—નિશ્ચય— કારણરૂપ એવી જે શ્રદ્ધા—પ્રતીતિ—ધર્મપ્રશંસાદિરૂપ રુચિ તે જ સ્વભાવ છે જેના એવું. આમ તત્ત્વજ્ઞાનના કારણરૂપ શ્રદ્ધા એ જ આત્મધર્મારૂપ ભાવચક્ષુ અત્ર વિવક્ષિત છે.

भत्रे डें। शिशाशंडा डरशे—शानावरखादि क्षये। पश्यम ज यक्षुण्पेखें डढेंने। युड्त छे, डारखं डे तेनं ज दर्शनहेतु पखुं छे, —निहं डे मिण्यात्व मे। हिनीयना क्षये। पश्यमधी साध्य सेवी तत्त्वरुयि इप अहा से आशंडाना निवारखार्थे डेहुं—'श्रद्धा—श्रद्धाविहीनने विहीनने, अयक्षण्मंतने इपनी जेम तत्त्वदर्शनने। अये। प्र तत्त्वदर्शनने। अये। प्र तत्त्वदर्शन विहीनने तत्त्वदर्शन योगात्।' अर्थात् अयक्षण्मंतने—यक्षविहेष्या अधिने जेम इपनुं दर्शन यतुं नथी, तेम तत्त्वरुयि स्थायक्ष विहीनने तत्त्वदर्शनने। ये। हितो नथी, तत्त्वर्शन धटतुं नथी. ओटला माटे श्रद्धाने यक्ष × इह्यं ते यथार्थ ज छे.

અને 'सद्धा परम दुहहा' એ સૂત્ર પ્રમાણે આવી આ તત્ત્વરુચિરૂપ શ્રહા પરમ દુલંભ હાઈ, ભગવદ્ચનુમહ થકી જ સાધ્ય છે એમ ગર્ભિતપણ દર્શાવતાં કહ્યું—'માર્ગાનુસારિણી એવી આ (શ્રહા) સુખેથી પ્રાપ્ત થતી નથી.'—'ન चેયં માર્ગાનુસારિणી सुखमवाप्यते'. અર્થાત્ માર્ગાનુસારિણી એટલે સમ્યગ્રદર્શનાદિ માક્ષમાર્ગને અનુકૂળપણ અનુસરતી, તત્ત્વદર્શનના માર્ગ પ્રત્યે લઈ જતી, એવી આ તત્ત્વરુચિરૂપ શ્રહ્યા સુખેથી–સહેલાઈથી, વિના પરિકલેશે

<sup>🗴</sup> सरभाषेः :---'' सत्श्रद्धासङ्गतो बोधो दृष्टिरित्यभिधीयते । असत्प्रवृत्तिष्याघातात्सत्प्रवृत्तिपदावहः ॥ " श्रीये।शदृष्टिसभुव्यय

-લિના પરિશ્રિમ, સુગમતાથી કાંઈ જેવી તેવી રીતે પ્રાપ્ત થઈ જતી નથી, એ જ સૂચવે છે કે તે જીવની તથારૂપ ચાગ્યતા થયે પરમ દુર્લભ એવા ભગવદ્અનુમહ થકી જ પ્રાપ્ત હોય છે.

आदी भागीनुसारिखी श्रद्धा विना तत्त्वहर्शन होतुं नथी स्थेम व्यतिरेडधी डही स्थे क वस्तु हवे सन्वयंथी हह इस्तां इह्यं—'सत्यां चास्यां भवत्येतिन्तयोगतः'—सने सा (श्रद्धा) सते स्था (तत्त्वहर्शन) नियेशधी हाय छे, इत्याध्—भागीनुसारिखी श्रद्धा यह सते सदूपहर्शननी केम. 'कल्याणचक्षुषीय सदूपदर्शनम्।' सते तत्त्वहर्शन हायक स्थात् सा तत्त्वक्षिन होयक स्थात् सा तत्त्वक्षिन होयक स्थात् सा तत्त्वक्षिन होयक स्थात् सा तत्त्वक्षिन हियक स्थात् सा तत्त्वक्षिन नियेशधी—नियमधी स्थाय छे। स्थाने हिया होय हो। सद्द्रपहर्शन होय छे, सद्भृत पहार्थनुं यथार्थ स्वरूपहर्शन थाय छे, तेम सा श्रद्धारूप काव्यक्ष होय ते। तत्त्वहर्शन थाय छे.

"શ્રહા જ્ઞાને જે ગ્રહ્યાં રે, તેહી જ કાર્ય કરાય રે….દયાલરાય." શ્રી દેવરાંદ્રછ.

ધ્યા શ્રદ્ધાજન્ય તત્ત્વદર્શનમાં કાળ શિવાય **બી**જો પ્રતિભધ નથી અને આ પ્રતિભધ પણ અપ્રતિ-**બધ જ** છે, એમ પ્રદર્શિત કરે છે—

ं भ क्षत्र प्रतिबन्धो नियमेन ऋते काळादिति निपुणसमयविदः। अयं श्वाप्रतिबन्धं एव, तथा तञ्जवनोपयोगित्वात्, तमन्तरेण तत्तिसञ्ज्ञसिद्धेः विशिष्टस्यो<mark>पादानहेतोरेव</mark> तथापरिणतिस्वभावत्वात।<sup>१९१</sup>

पञ्जिका—न हि—न જ, अञ्च—अत्रे, भागानुसारि श्रद्धायी साध्य स्वेता दर्शनभा प्रतिबन्ध — विष्टं क्ष—नियमेन — नियभयी, अवस्यं कावयी, ड्यांययी स्त्रेम सभन्नय छे शुं सर्वं था ? ना, स्रेटबा भारे इतुं — ऋते — विना, कालान् — डाब. डारख् डे डाब क अत्र प्रतिभंधा छे स्रेम साव छे, इति — स्रेम, नियुणसमयविदो — निश्चयनयव्यवद्धारीका वहे छे.

वारु, डाल पणु प्रतिलांधं सते केंग डेम डेलेनामां आवे के डे—'अते नियमधी प्रतिलांधं नथी ल'!' ते माटे डेलुं— अयं च—अने आ, डालप्रतिलांधं, अप्रतिबन्धं एव—अप्रतिलन्धं ल छे. ड्या डारण्यी ! ते माटे डेलुं—तथा—तथाप्रडारे, दर्शनर्भनाथी, तस्या —तेनं, श्रद्धानं, भवनं— स्वनं, परिष्णुमन, ते तद्भवनं—तद्भवन, तत्र उपयोगित्वात्—तेमां ઉपयोगिरधाने लीधे, डाणना व्यापारवंतप्रधाने लीधे. व्यतिरेड डेल्लो—

तं—ते, अण, अन्तरेण—िवना, तित्तस्य सिद्धे:—तस्य — तेनी, दर्शनिनी स्वलावक्षाल अनिष्पतिने विभि, विशिष्टस्य —िविशिष्ट, विशिष्ठ सिद्धेः अरुष्यी केनी स्वलावातिशय आहित छे अया उपादानहेतोरेय — उपादानहेतुना क, पारिष्णिभिष्ठ आरुष्या क, तथापरिणतिस्यभावन्वात् — तथापरिष्कि स्वलावने वीथे. तथापरिणतिः — आयोशिष्ठ परिष्णान, सा एव स्वभावः यस्य स सथा — ते क छे स्वलाव केनी - आणेनी ते तथा, तद्भावस्तर्यं — तद्दलाव ते तत्त्व, तस्मात् — तेथी, - आणेना द्वय-पर्यायप्राने वीथे.

<sup>છ</sup> અર્થ:—કારણ કે અત્ર કાળ શિવાય પ્રતિબન્ધ નિયમથી નથી જ એમ નિયુણ સમયવિદા વદ છે. અને આ (કાળપ્રતિબન્ધ) અપ્રતિખધ જ છે; કારણ કે તથાપ્રકારે તેના (શ્રદ્ધાના) ભવનમાં ઉપયોગિષણું છે માટે, તે (કાળ) વિના તેની (દર્શનની) સિદ્ધિની અસિદ્ધિ છે માટે, વિશિષ્ઠ ઉપાદાનહેતુનું જ તથાપરિણતિ સ્વભાવપણું છે માટે.<sup>૧૧૧</sup>

#### વિવેચન

" કાળલબ્ધિ લહી પંથ નિહાળશું રે, એ આશા અવલંખ; એ જન જીવે રે જિનજી જાણું તે, આનંદઘન મત અંખ.

પંચડા નિહળું રે બીજા જિન તે તે છે રે. " શ્રી આનંદઘનજી. આ માર્ગાનુસારી શ્રદ્ધાથી નિયમથી તત્ત્વદર્શન થાય છે એમ જે કહ્યું તેમાં-' અત્રે કાળ શિવાય પ્રતિબંધ નિયમથી નથી જ એમ નિષ્ણુ સમયવિદા વદે છે;' ' ન દ્યાં પ્રતિવાય પ્રતિવાય કર્યાં જાતે कાलાત્'; અર્થાત એક કાળ-સમય શિવાય બીજે અત્રે કાળ શિવાય કર્યાંયથી પણ પ્રતિબંધ-અટકાયત-રફાવટ અવશ્યપણે નથી જ; પ્રતિબંધ નથી અંત્રે પ્રતિબંધક-અટકાયત કરનાર જો કાઈ પણ હાય તા તે માત્ર કાળ જ છે, એમ કુશલ શાસ્ત્રપટુ સમયવિદા-નિશ્ચયસિદ્ધાંત-

સાતાઓ કહે છે.
 त्यारे प्रश्न થશે કે—કાળ જો પ્રતિઅધક હાય તો પછી અંત્ર નિયમથી પ્રતિભધ નથી જ એમ કેમ કહ્યું ? તેના ખુલાસા કર્યો કે 'આ (કાળપ્રતિઅધ) અપ્રતિઅધ જ છે, '—अयं चाप्रतिबंध एव, આ કાળપ્રતિઅધ તે પ્રતિઅધ જ નથી. આ કાળપ્રતિઅધ 'કારણ કે તથાપ્રકારે તેના (શ્રद्ધાના) ભવનમાં ઉપયોગિપણ છે અપ્રતિઅધ જ માટે', 'तथा तद्दमवनोपयोगित्वात ; અર્થાત્ તથાપ્રકારે દર્શનર્ય—પણ, તે શ્રદ્ધાના ભવનમાં—પરિશુમનમાં કાળનું હપયોગિપણ છે માટે. Only it is a question of time. એટલે પ્રતિઅધર્ય થવાની વાત તા દૂર રહી, પણ શ્રદ્ધાને દર્શનર્યપણે પરિશુમાવવામાં કાળ પણ ઉપયોગી ભાવ ભજવી રહ્યો છે. કારણ કે 'તે (કાળ) વિના તેની (દર્શનની) સિદ્ધિની અસિદ્ધિ છે માટે', 'तमन्तरेण तिनाद्धान હપાદાન નિજ પરિશ્વિત વસ્તની રે. પણ નિમિત્ત આધીન….મનિસવત."

"ઉપાદાન ઉપાદાન નિજ પરિથૃતિ વસ્તુની રે, પણ તિમિત્ત આધીન….મુનિસુવત." શ્રી દેવસંદ્રછ.

તે પણ કયા કારણથી? તો કે 'વિશિષ્ટમ્યોપાદાન हૈતો रेच तथापरिण तिस्वभावत्वान्।' 'વિશિષ્ટ ઉપાદાન હેતુનું જ તથાપરિણ તિ સ્વભાવપણું છે, માટે;' અર્થાત્ વિશિષ્ટ એટલે નાના પ્રકારના કાળ આદિ સહકારી કારણથી યુક્ત એવા ઉપાદાન વિશિષ્ટ ઉપાદાન હેતુનું જ—પારિણામિક કારણનું જ તથાપ્રકારે પરિણ તિસ્વભાવપણું તથાપરિણ તિ છે, માટે. એટલે કે કાળ આદિ સહકારી નિમિત્ત કારણા પણ સ્વભાવપણું જ્યાં આવી મત્યા છે, એવું વિશિષ્ટ ઉપાદાન જ તેવા તેવા પ્રકારે કાર્યાભેમુખ પરિણ તિ—પરિણામ પામે એવા તેના સ્વભાવ છે; અને

દ્રવ્યના પરિવર્ત્ત'ન–પર્યાય કરવારૂપ વર્ત્તાનાધર્મપણાને લીધે કાળ પણ તે કાર્યાભિમુખ પરિણતિમાં પાતાના ભાગ ભજવતા હાેઈ ઉપયોગી છે.

આ શ્રદ્ધા ધર્મ કલ્પવૃક્ષતા અવ'ધ્ય **ખીજરૂપ છે, એમ પ્ર**શાંસે છે—

तिदेषाऽवन्ध्यबीजभूता धर्म्मकल्पद्रुमस्येति परिभावनीयं। इयं चेह चक्षुरिन्द्रियं चोकः चद्रगवद्भ्य इति चक्षुर्ददतीति चक्षुर्दाः॥ १६॥ १९॥

્રે અર્થ:—તેથી આ (શ્રદ્ધા) ધર્મ કલ્પકુમની અવ'ધ્ય બીજભૂત છે. એમ પરિભાવનીય છે.

અને આ ( શ્રદ્ધા ) અહીં ચક્ષુરિન્ડ્રિય ઉક્તવત ભગવંતા થકી છે, એટલે '<del>ચક્ષુ</del>· ર્દदतीतિ चક્ષુર્દા:' ચક્ષુ દીએ તે ચક્ષુર્દોના ૧૬ ॥<sup>૧૧૨</sup>

### વિવેચન

"કાર્યંરુચિ કર્ત્તા થયે રે, કારક સવિ પલટાય રે….દયાલરાય! આતમઘર આતમ રમે રે, નિજ ઘર મંગલમાલ રે. દયાલરાય!" શ્રીદેવચંદ્રછ

તેથી—આ બધુંય ઉપરમાં કહ્યું તે પરથી સિદ્ધ થયું કે—'પષાડ્વન્ધ્ય वीजभृता धर्मा कल्ण्ड्रमस्य',—આ (શ્રદ્ધા) ધર્મ-કલ્પદ્ધમની અવન્ધ્ય બીજભૂત છે, એમ પરિભાવનીય છે. આ માર્ગાનુસારિણી શ્રદ્ધા જે કહી, તે ધર્મફ્ય કલ્પ્યૃક્ષની અવંધ્ય-અચૂક બીજભૂત છે,— કે જેમાંથી અવશ્ય ધર્મફ્ય કલ્પ્યૃક્ષ ફાલીફૂલીને મુમુક્ષને માક્ષર્ય મનાવાં બ્છિત ફલ આપશે જ. એમ આ પરિભાવન-સર્વપ્રકારે ભાવન કરવા યાગ્ય છે.

'અને આ (શ્રહા) અહીં ચક્રસિન્દ્રિય ઉક્તવત્ ભગવંતા થકી છે.' આ શ્રહા છે તે જ અહીં આ સૂત્રમાં ચક્રસિન્દ્રિય વિવક્ષિત છે; અને આ ચક્રુની પ્રાપ્તિ પણ, અભયની જેમજ, ભગવંતાના ગુણુપ્રકર્ષર્પપણાથી, અચિન્ત્યશક્તિયુક્તપણાથી. તથાભાવે અવસ્થિ-તિથી, અને સર્વથા પરાર્થકરણથી આ ભગવંતા થકી જ હાય છે. એટલે चક્રુદ્દવતિ દતિ चક્રુદ્ધાં — ચક્ર દીએ છે તે ચક્કુદાં એવા આ ભગવંતા છે.

॥ इति चक्षुद्धाः ॥ १६ ॥



# ૧૭. માર્ગદ 'मार्गदेभ्यः' પદ વ્યાખ્યાન

અત્રે માર્ગ તે ચિત્તનું અવક ગમત, ક્ષયાપશમિત્રશેષ, અર્થાત્ 'સુખા ' એમ બ્યાખ્યા કરે છે— <sup>૧</sup>તથા–

## 'मगाद्याणं'

इह मार्गा:-चेतसोऽनकगमनं, भुजङ्गमगमननिक्तायामतुल्यो विशिष्टगुणस्था-नावाप्तिपगुणः स्वरसवाही क्षयोपशमिषशेषः। हेतुस्वरूपफलशुद्धा सुखेत्यर्थः। ११३

<sup>૯</sup>અર્થ:–તથા—

## ' માર્ગ દોને '

અહીં માર્ગ—ચિત્તતું અવક ગમન તે, ભુજંગમની ગમનનલિકાના આયામ તુલ્ય, વિશિષ્ઠ ગુણસ્થાન પ્રાપ્તિમાં પ્રગુણ એવા સ્વરસવાહી ક્ષયાપશમવિશેષ છે; હેતુથી, સ્વરૂપથી અને ફ્લથી શુદ્ધ એવી 'સુખા' એમ અર્થ છે.<sup>૧૧૩</sup>

### વિવેચન

" કપટરહિત થઇ આતમ અરપણ રે, આનંદઘન પદ રેહ."—શ્રી આનંદઘનછા.

તથાપ્રકારે માર્ગની પ્રાપ્તિ પણ આ ભગવતા થયી હાય છે, એટલા માટે અહીં 'मग्नदयार्ण'-मार्गदेश्यः—માર્ગદોને એ વિશિષ્ટ સૂત્રપદ કહ્યું છે. અહીં-આ સૂત્રમાં

पञ्चिका—मागदयाणं। मार्ग्म इह—धत्यादिः इह—अद्धीं, स्त्रभां, मार्ग्याः—भागं, भंध, ते शुं क्ष्मध्याला छे ? ते भाटे इह्युः—चेतसो—यितनं, भननं, अवक्रममनम्—अवश्व अभन, अश्वदिक्षा प्रश्रतिः हेवा ? ते भाटे इह्युः—भुजङ्गमस्य—क्षुणंभभती, सर्पंनी, गमननत्विका—शुधिर वंश (पेक्षिः वास ) आदि क्ष्मध्याणी गमननिवा,—जे वडे ते अतःप्रविष्ट कि शहे छे, तस्याः—तेनी, आयामः—हैंध्यं, तेन—तेनी साथे, तुल्यः—तुल्य, क्ष्योपशभिवशिष अभ थे। छे. हेवा प्रशादनी शि लाटे हह्युः—

विज्ञिन्द्रगुणस्थानावाप्तिप्रगुण:—यह्यमाध्य विशिष्ट अभ्यूषालाहेतु, स्वरसवाही—निलासिक्षाय अवत, क्षयोपद्याम:—दुःणहेतु अेवा दर्शतमे।हादिनी क्षयविशेष, ते का अवदि—केम निविधानी व्यद्धि अवत सुक्षण्याना गमनमां व्यवक्ष का निविधाना सभीहित स्थाननी आप्तिनी हेतु छे,—वक्षमां त्यां क्षयाना व्यवक्षण्याने क्षये, अम ते पष्ट् मिथ्यात्यभे।हतीयादि क्षये।एशम वित्तने, तात्पर्य व्ह्युः—हेतुस्वस्त्य-फल्द्रगुद्धा—हेतुना—पूर्वीदित श्रद्धासक्षण्य हेतुथी, स्वस्त्येण — स्वभत क स्वरूपयी, फल्टन—विविधिपादि क्षयी, गुद्धा—निर्देशा, सुक्ता—अपश्चमसुणक्ष्या सुणासिका क्षेम अर्थ छे. आ मार्गता स्वरूपने। निश्चय छे.

'मार्गा: चेतसोऽवक्रममनं।' 'भार्श—शित्तनुं अवङ शभन,' भार्श ते शितनुं अधृटिस प्रवृत्ति छे. अर्थात् शित्तनुं आडुंअवर्णु-वांडुं युंडुं निर्क्ष अवङ शभन श्रासवुं, सीधुं सरसप्रधू-ऋलुप्रध्ये शासवुं ते भार्श छे. आ शित्तना अवङ शभन३५ भार्श ते 'भुजङ्गमगमननस्त्रिकायामतुल्यो क्षयोपशम-

विशेष: '' ભુજંગમની ગમનનલિકાના આયામ તુલ્ય એવા સ્યોપશમવિશેષ છે.' અર્થાત્ ભુજંગમની-સર્પની ગમનનલિકા એટલે પાલા વાંસ વગેરે નળી જેની અંદર પ્રવેશી તે ગમન કરી શકે છે, તેના આયામ-દૈલ્ય-લંખાઈ, તેની સાથે તુલ્ય-સમાન એવો સ્યોપશમવિશેષ કેવો છે? તો કે પશમવિશેષ-કર્શનમાહાદિના સ્યવિશેષ છે. આ સ્યોપશમવિશેષ કેવો છે? તો કે 'विशिष्टगुणस्थानावाप्तिव्रगुणः स्वरसवाही।' 'વિશિષ્ટ ગુણસ્થાનપાષ્તિમાં પ્રગુણ એવો સ્વરસવાહી; ' અર્થાત્ કહેવામાં આવશે એવા વિશિષ્ટ ગુણસ્થાનની પ્રાપ્તિમાં પ્રગુણ-અતુકૂળ, એવો સ્વરસવાહી એટલે સ્વરસથી આપાઆપ સહજ સ્વભાવે વહન કરતો—પ્રવર્ત્તતો.

તાત્પર્થ કે—સર્પની ગતિ મૂળ તો વાંકી છે, પણ પાલા વાસની નળીમાં પેઠા એટલે તે વક્ર ગમન છેાડી દઈ આપાઆપ સડસડાટ સીધા ચાલ્યા જાય છે, ને વાંસના આગળ

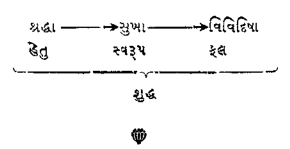
આગળના લાગરૂપ ગુણને સ્પર્શતા આગળ ધર્સે છે; આવા તેના ભુજંગમગમન અવક સીધા સડસડાટ ગમનમાં અવક-સરલ વાંસની નળીનું નિલિકાયામ તુલ્ય અવક્રપણું ને દીર્ઘપણું જ કારણભૂત છે. તે જ પ્રકારે ચિત્તરૂપ ક્ષયાપક્ષમિવિશેષ ભુજંગની ગતિ મૂળ તો વાંકી છે, પણ દર્શનમાહાદિના ક્ષયવિશેષ-

રૂપ–ક્ષયાપશમવિશેષરૂપ વંશનલિકામાં જીવના પ્રવેશ થતાં વક ગમન છાડી દઇ ચિત્ત સ્વરસથી આપાઆપ જ સીધું સરલમણે સડસડાટ ચાલ્યું જાય છે, ને

ઉત્તરાત્તર આગળનું ગુણ્સ્થાન સ્પર્શતું સ્પર્શતું આત્મવિકાસમાં પ્રગતિ કરે છે. ચિત્ત-ભુજંગના આ અવક ગમન યુક્ત પ્રગતિમાં-ઇષ્ટરથાન પ્રાપ્તિમાં અવક સરલ વાંસની નળીની લંખાઇ સમા લયાપશમવિશેષ જ કારણભૂત છે, કારણ કે સ્વરસથી આપાઆપ પ્રવત્તંતા તે જ ઉત્તરાત્તર ગુણ્સ્થાનની પ્રાપ્તિમાં પ્રગુણ્-પ્રકૃષ્ટ ગુણ કરનારા અનુકૂળ છે.

|                | આકૃતિ ૧         |             |
|----------------|-----------------|-------------|
| 0              | <del>~~</del>   | 0           |
| ચિત્ત–લુજ ગનું | અવકે ગમન        | <del></del> |
| 0              | ∱ ∱<br>ગુણસ્થાન | 0 0         |

आમ ચિત્તના અવકગમનરૂપ માર્ગ તે જીવના ક્ષયાપશમવિશેષ જ છે. બીજા શખ્દમાં કહીએ તાે 'हेतुस्वरूपफलशुद्धा सुखेत्यर्थ:'—હેતુથી, સ્વરૂપથી અને ક્લથી શુદ્ધ એવી 'સુખા' એમ અર્થ છે. અર્થાત પૂર્વેક્તિ શ્રદ્ધારૂપ હેતુથી, ઉત્તરાત્તર નિર્મલ થતા જતા સ્વગત સ્વરૂપથી, અને વિવિદિષાદિ ફલથી શુદ્ધ-નિર્દોષ એવી સુખા-ઉપશમસુખરૂપ સુખાસિકા અથવા સુખરૂપ પ્રગતિ છે. આમ શ્રદ્ધા થકી ઉપજતી, સ્વરૂપશુદ્ધિની વૃદ્ધિ કરતી ને વિવિદિષા નીપજાવતી એવી આ સુખેથી પ્રગતિ કરવારૂપ સુખા એ જ ક્ષયાપશમવિશેષરૂપ માર્ગ છે.



ચ્મા ક્ષયાપશમવિશેષરૂપ માર્ગ વિના થથાકત ગુણસ્થાનપ્રાપ્તિ નથી. સાનુર્ભંધ ક્ષયાપશ્ચમ થકી જ દ્વાય છે, એમ અન્વય-વ્યતિરેકથી સ્પષ્ટ કરે છે—

१० नास्मिन्नान्तरेऽसति यथोदितगुणस्थानावाष्तिर्मार्गविषमतया चेतःस्खरुनेन प्रति-धन्धोपपत्ते:। सानुबन्धक्षयोपशमतो यथोदितगुणस्थानावाष्तिः, अन्यथा तदयोगात् क्किण्ट-दुःखस्य तत्र तत्त्वतो बाधकत्वान। ११४

<sup>૧૦</sup>અથ°:—આ (ક્ષયાપશમ) આન્તર (હેતુ) નહિં સતે, યથાદિત ગૃહ્યસ્થાનની પ્રાપ્તિ નથી, કારહ્યું કે માર્ગ વિષમતાથી ચૈતઃસ્ખલન વડે પ્રતિઅન્ધની ઉપપત્તિ છે માટે. સાતુખન્ધ ક્ષયાપશમ થકી યથાદિત ગૃહ્યસ્થાનની પ્રાપ્તિ છે, અન્યથા તેના અયાગ છે માટે, ક્લિબ્ડ દુ:ખતું તેમાં તત્ત્વથી બાધકપહ્યું છે માટે.

पञ्जिका—व्यितिरेऽथी लावतां इहे छे:—न—न ल, अस्मिन्—आ, क्ष्योपशमश्य मार्ग, आन्तरे—अन्तरंग हेतु सते,—अहिरंग गुरुआदि सहशारि सहलावे पण्, यथोदितगुणस्थानावादितः —सम्यगृहर्शनादि गुण्याल. इया कारण्यी ते भाटे क्ष्युः—मार्गविषमतया—भार्गविषमतायी, क्ष्येपशामिसंस्युवताथी, चेतःस्वलनेन—चेतःस्भवन वहे, भनेव्यापात वहे, प्रतिबन्धोपपत्ते— प्रतिभंधनी अपतिने क्षिपे, यथोदित गुण्ययानप्राप्तिना विष्कं ससंस्थानने क्षिपे. क्या कारण्यी ! कारण्ये हे सानुबन्धक्षयोपशामात्—सानुलंध क्षयेपशाम थिन, क्षतेरात्तर अनुभंधयी प्रभूत क्षयेपशाम थिन, गुणस्थानावादितः—पूर्वोक्षत गुण्ययानप्राप्ति अपले छे. व्यतिरेक क्ष्यो—

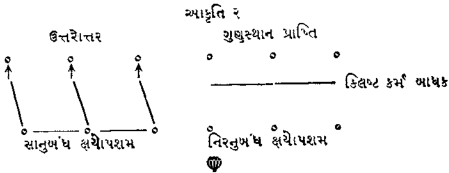
अन्यथा—सानुभन्ध क्षये। पश्चमना अक्षावे, तद्योगात्—तेना अये। भने क्षिः यथे। हित गुणुस्थान प्राप्तिना अक्षावेने क्षिः क्षयं कारण्या ? ते भाटे क्ष्युं—क्किक्टं—ि क्षिण्ट, दु.खयतिति दु.खं—हुःभ हे छे ते हुःभ, क्षभं, तेया क्षिक्षण्ट क्षभंना, तत्र—तेमां, निरनुभन्ध क्षये। पश्चममां, तत्त्वतः—तत्त्वयी, अन्तरंग विति, बाधकस्वात्—प्रकृत गुणुस्थानना आधक्षण्याने क्षी भे,

### વિવેચન

"સકલ વિભાવ ઉપાધિ થકી મન એસિયો હો લાલ. સિઠા સુવિધિ."—શિદેવચંદ્રજી આમ સ્યોપશમવિશેષરૂપ માર્ગ છે એમ અન્ત્રયથી કહ્યું તે જ વસ્તુ હવે વ્યતિરેકથી અહીં દેઢ કરી છે: 'નાસ્મિનાન્તરેડસિત યથો दितगુणस्थानात्राप्ति: !'—' આ (ક્ષયોપમાં સામ) આન્તર (હેતુ) નહિં સતે, યથે દિત ગુણસ્થાનની પ્રાપ્તિ ક્ષયોપશમવિશેષ વિના નથી;' આ ક્ષયોપશમરૂપ અંતરંગ હેતુ ન હોય, તો અહિરંગ ગુણસ્થાનપ્રાપ્તિ ગુરુઆદિ સહકારીના સદ્ભાવે પણ યથોકત સમ્ય્યદર્શનાદિ નથી ગુણબ્રિમકાના લાભ નથી હોતો. ' માર્ગ વિષમતઘા चેતઃ સ્હરતેન પ્રતિવન્ધોપવત્તે: ! 'કારણ કે માર્ગ વિષમતાથી ચેતઃ સ્ખલન વડે પ્રતિબન્ધની ઉપપત્તિ છે માટે.' વિષમ—ખડળચડા માર્ગ ગમન કરતાં સ્ખલન થવાથી—ઢાકર લાગવાથી જેમ પ્રતિના અદકાયત થાય, તેમ ક્ષયોપશમરૂપ માર્ગ ની વિષમતાથી ચિત્તસ્ખલન—મનોવ્યાઘાત વડે કરીને યથાકત ગુણસ્થાનની પ્રાપ્તિમાં પ્રતિબંધ—અવરાધ—રૂકાવટ હોય, માટે.

ते पण क्या कारण्थी? ते। के 'सानुबन्धक्षयोपशमतो यथोदितगुणस्थानावाष्तिः, अन्यथा तदयोगात्।' 'सानुभंध क्षयोपशम थती यथे।हित गुण्ध्याननी प्राप्ति छे, अन्यथा तेने। अथे।ग छे, भाटे. 'सानुभंध-उत्तरे।त्तर अनुभंधवाणा सानुभंध क्षयोपशमः संक्षतालद क्षयो।पशम थती यथे।क्षत गुण्ध्यान क्षाल उपने छे, थडी गुण्धस्थानप्राप्ति, निहुं ते। तेवा सानुभंध क्षये।पशमना अभावे क्षये।पशम उत्तरे। निहुं ते। निहुं ते। तेवा सानुभंध क्षये।पशमना अभावे क्षये।पशम उत्तरे। निहुं ते। निहुं ते। प्रस्तुत गुण्धस्थान प्राप्तिने। ये।ग धटतो नथी.

કારણ કે 'क्किण्टदु:खस्य तत्र तस्त्रतो वाधकत्वात ।' ક્લિબ્ટ દુ:ખનું તેમાં તત્ત્રથી માધક-પણું છે માટે.' અર્થાત્ 'દુ:ખયતીતિ દુ:ખં'-દુ:ખ દો તે દુ:ખ, અને કર્મ દુ:ખ દો છે, માટે અત્રે દુ:ખ શબ્દથી કર્મ કહ્યું છે. આ ઉપરથી ક્લિબ્ટ દુ:ખનું એટલે ક્લિબ્ટ કર્મનું તેમાં-નિરનુખંધ ક્ષયોપશમમાં તત્ત્વથી-અંતરંગ વૃત્તિથી પ્રસ્તુત શુભુસ્થાનનું ખાધકપણું છે; એટલે કે નિરનુખંધ ક્ષયોપશમમાં જે ક્લિબ્ટ કર્મનું હોવાપણું છે, તે ક્લિબ્ટ કર્મ જ શુભુસ્થાનની પ્રાપ્તિમાં બાધકરૂપ-અંતરાયરૂપ થઇ પડે છે. આ આકૃતિથી સ્કુટ થશે--



સાતુષ્યંધ કર્મ તે જ મુણસ્થાનપ્રાપ્તિમાં પ્રતિષ્યંધક ક્લિષ્ટ કર્મ છે, અને માર્ગપ્રાપ્તિ સતે છવ તેવા અતિસક્લિષ્ટ નથી હોતા, ઇત્યાદિ પરમ પ્રવચનરહસ્ય પ્રકાશ છે—

११ सानुबन्धं क्लिप्टमेतदिति तन्त्रगर्भः, तद्वाधितस्यास्य तथागमनाभावात, भ्यस्तदनुः भवोपपत्तः। न चासौ तथाऽतिसंक्लिष्टस्तत्मा'ताविति प्रवचनप्रमगुद्धं, न खलु भिन्नग्रन्थे-भूयस्तद्वन्धं इति तन्त्रयुत्तयुपपत्तेः। ११९५

<sup>૧૧</sup>અર્થ:—સાતુભંધ એવું આ (કર્મ) ક્લિષ્ટ છે એમ તન્ત્રગભ<sup>6</sup> છે, તેનાથી ખાધિત એવા આના (ચિત્તના) તથાગમનતા અભાવ છે માટે, પુન: તેના (ક્લિષ્ટ દુ:ખના) અનુભવની ઉપપત્તિ છે માટે.

અને તે (પ્રકૃત જીવ) તેની (માર્ગ'ની) પ્રાપ્તિ સને તથાપ્રકારે અતિસંક્લિષ્ટ નથી હોતો, એમ પ્રવચનનું પરમ ગુદ્ધ છે,—નિશ્વયે કરીને ભિન્નથન્થિને પુન: તેના બ'ધ નથી એવી તન્ત્રયુક્તિની ઉષ્પત્તિને લીધે.<sup>9ફેય</sup>

### વિવેચન

" ઘાતિ કુંગર આડા અતિ ઘણા, તુજ દરિશણ જગનાય." શ્રી આનંદઘનજી

ગુણસ્થાનપ્રાપ્તિમાં પ્રતિબંધક ક્લિબ્ટ કર્મ છે એમ ઉપરમાં કહ્યું. આ ક્લિબ્ટના સ્વરૂપનું જ બ્યાખ્યાન અત્ર કર્યું છે: 'सानुबन्धं क्लिब्टमेतदिति तन्त्रगर्भ:।' સાનુબંધ એવું આ (કર્મ) ક્લિબ્ટ છે એમ તંત્રગર્ભ છે.' સાનુમંધ એટલે ઉત્તરાત્તર પરંપરાથી

पञ्चिका—सानुबन्धं—परंपरानुणंधवाणुं, क्लिड्टं—डिझण्ड, डनेश्वडारि, एतत्—आ, डभं,—निंडं डे पुनः तत्राण क परम डनेश्वडारि पण्ड,—स्डंदंडात्यार्थना शिष्याना डमं केम, अथवा महादीरना डम केम, इति तन्त्रगर्भः—आ अवयनपरमार्थं छे. आ डया डारण्यी? ते माटे उछुं:— तद्वाधितस्य—तेनाथी लापित, डिझण्डडमंधां अभिभूत, अस्य—आना, यितना, तथागमनाभावात्—तथाप्रडारे गमनना अभावने लीघे, अवडताथी विशिष्ट गुण्ड्रथानगमनना अभावने लीघे. डया डारण्यी? ते माटे उछुं—मूयस्तदनुमवोपपत्तेः—पुनः तेना अनुसवनी ७५५तिने लीघे, तस्य-तेना, डिझण्ड हुःभना, अनुभव पव उपपत्तिः—अनुभव क ७५५ति, तस्या.—तेने लीघे. अवश्य अनुभवनीय ओवुं ते (डिझण्ड डमं) सते अवड यित्तगमन डेम होय? अम साव छे.

વારુ, સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ થયે પણ ક્રાઇના નિધ્યાત્વગમનને લીધે અત્રે ક્લિલ્ટ દુ:ખના અક્ષાવ કેમ ? તે માટે કહ્યું—न च-न જ, असी-ते, પ્રકૃત છત, तथा-तथाप्रकारे, पूर्वनी केम, अतिसंक्लिस्ट: —अतीव सानुभाध अनेशवाला, तत्प्राप्ती—भार्गप्राप्ति थये, इति—आ, प्रवस्त्रनपरमगुद्यं— प्रवस्तननुं परम गुद्ध, शासननुं इदय छे. अत्रे हेतु—

न खलु—न ॰, भिन्नग्रन्थे:—िक्षन्नभ्रंथियंतने, सम्बक्ष्त्ववंतने, सूग्रः—पुनः, तद्धन्धः— अथिभंध, इति-अभ, तन्त्रगुत्तयुपपत्तेः—तन्त्रशुक्तिनी ७५५त्तिने बीधे, पुनः तेना भंध वर्ड क्टी पश्च व्यवबीन यता नथी छत्यादि शास्त्रीय युक्तिना ये।गने बीधे.

સાતુપાંચ કર્મ તે ક્લિષ્ટ અને પ્રતિયુધક

જેના અનુષાં ધ-સંકલના થયા કરે છે, એવું જે આ કર્મ તે જ ' ક્લિલ્ટ '-ક્લેશકારિ છે, ( પણ સ્કંદકાચાર્યના શિલ્ધોના કર્મની જેમ કે મહાવીરના કર્મની જેમ તત્કાલ જ પરમ ક્લેશકારિ કર્મ તે ક્લિબ્ટ તે જ ગુણસ્થાનપ્રાપ્તિ નથી, ) એમ તંત્રગર્ભ-પ્રવચનપરમાર્થ છે. કારણ કે 'તેનાથી આધિત એવા આના (ચિત્તના) તથાગમનના અભાવ છે માટે; ' તે ક્લિષ્ટ કર્મથી આધિત–પીડિત–ક્લેશિત ચિત્તના તથાપ્રકારે અવકપણે ગુણ-

સ્થાન પ્રત્યે ગમનના અભાવ હાય છે, માટે; અર્થાત્ ક્લિષ્ટ કર્મથી ક્લેશિત ચિત્ત વાંકું ચાલે છે, એટલે તેનું તેવા પ્રકારે ગુણસ્થાન પ્રત્યે ગમન હાતું નથી.

અને તે પણ કયા કારણથી? તેા કે 'યુનઃ તેના (ક્લિષ્ટ દુઃખના) અનુસવની ઉપયત્તિ છે, માટે; યુનઃ ક્લિબ્ટ દુઃખના-કર્મના અનુભવ એ જ તેની ઉપયત્તિ-ઘટમાનતા છે, માટે. એટલે ક્લિષ્ટ દુ:ખરૂપે–ક્લેશરૂપે અવશ્ય અનુભવમાં આવતું એવું તે ક્લિષ્ટ કર્મ સતે અવક ચિત્તગમન કેમ હાય? ને અવક ચિત્તગમન ન હાય તા ગુણસ્થાન પ્રત્યે ગમનરૂપ પ્રગતિ કેમ હાય ? અર્થાત્ ન જ હાય. આથી ઉલદું અક્લિપ્ટ (નિરતુ-ખંધ) કર્મ હાય તા જ ચિત્તનું અવક ગમન હાય ને ગુણસ્થાન પ્રત્યે પ્રગતિ હાય. તાત્પર્ય કે-સાનુખંધ એવા ક્લિષ્ટ કર્મથી નિરનુખંધ ક્ષચાપશમને લીધે ચિત્તના અવક ગમનરૂપ માર્ગ ની પ્રાપ્તિ હોય નહિં; પરંતુ નિરતુઅંધ એવા અક્લિષ્ટ કર્મથી સાતુબંધ ક્ષચાૈપશમવિશેષને લીધે જ ચિત્તના અવક ગમનરૂપ માર્ગની પ્રાપ્તિ હાેય.

અત્રે કાેઈ શંકા કરશે–સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ થયે પણ પતન થવાથી કાેઈને મિશ્યાત્વની પ્રાપ્તિ હાય છે, તા પછી અત્રે ક્લિપ્ટ કર્મના અભાવ કેમ ? તેના નિવારણાર્થે ३ह्यं :—'न चास्ते तथाऽतिसंक्लिष्टस्तत्प्राप्ताविति प्रवचनपरमगुद्धं।' 'ते (प्रकृत গুৰ) तेनी (मार्शनी) प्रप्ति सते तथाप्रकारे માગ°પ્રાપ્તિ સતે અતિસંકિલ પ્ર ન હાય અતિસંકિલ પ્ર નથી હાતા એમ પ્રવચનનું પરમ શુદ્ધા છે ' અર્થાત્ તે પ્રકૃત જીવ માર્ગની પ્રાપ્તિ થશે, પૂર્વની જેમ તથાપકારે અતિસંકિલષ્ટ-સાનુષ્રંધ કિલષ્ટ કર્મવાળા-અતિ ક્લેશિત નથી હાતા,-એમ આ પ્રવચનનું-જિનશાસનનું પરમ ગુદ્ધ, પરમ રહસ્ય છે.

ते अतिसंडिबध्द डेम नथी हाते। ? ते।डे 'न खलु सिन्नग्रन्थे भूयस्तद्बन्धः।' 'નિશ્ચર્ય કરીને ભિન્તમાં ચિને પુનઃ તેનાે અંધ નથી એવી તંત્રયુક્તિની ઉપયત્તિને લીધે.' અર્થાત્ જેણે પ્રથિના ભેઢ કર્યો છે, એવા સમ્ક્યત્વવંતને પુનઃ તેના તેવા પ્રકારે અંધ નથી હાતા. તે મધિ એકવાર ત્રદી એટલે ખસ ત્રૂટી! ખલાસ! તે ક્રીને તેવા સ્વરૂપમાં પાછી ઊભી થવા પામે જ નહિ, સંધાય નહિં, એવા તેના લેક હાય છે,-એવા પ્રકારે શાસ્ત્રીય યુક્તિનું ઘટમાનપહું છે માટે.

એમ અનિવૃત્તિગમનથી આ માર્ગકૃપ ક્ષયાપશમિવશેષતા બીજા ક્ષયાપશમાથી એક છે, અને આ અંગે યાગાચાર્ય **પત**જિલિની પણ સંમતિ છે, એમ સમન્વય સાધે છે—

१२ प्रवमनिवृत्तिगमनेनास्य भेदः। सिद्धं चैतत् प्रवृत्त्यादिशब्दवाच्यतया योगाचार्याणां, प्रवृत्तिपराक्रमजयानन्दऋतम्भरभेदः कर्म्भयोगः इत्यादिविचित्रवचनश्रवणादिति। ११६

<sup>૧૨</sup>અથ<sup>૧</sup>:—એમ અનિવૃત્તિગમને કરી આના (માર્ગ રૂપ ક્ષયાપશમના ) લેંદ છે, અને આ પ્રવૃત્તિઆદિ શબ્દવાચ્યતાથી યાગાચાર્યાને સિદ્ધ છે,—પ્રવૃત્તિ, પરાક્રમ, જય, આનંદ ને ઋતાંભર ભેદવાળા કર્મયાંગ છે, ઇત્યાદિ વિચિત્ર વચનના શ્રવણને લીધે.<sup>૧૧૬</sup>

### વિવેચન

" શુદ્ધ માર્ગે' વધ્યા સાધ્ય સાધન સધ્યા, સ્વામી પ્રતિછ દે સત્તા આરાધે....અહા શ્રી સુમતિ જિન ! " શ્રી દેવચંદ્રજી

આ અધું જે ઉપરમાં કહ્યું તેના ફલિતાર્થ શું ? તે માટે એમ કહ્યું—' एवमनिवृत्ति-गमनेनास्य भेद: !' અનિવૃત્તિગમને કરી આના (માર્ગરૂપ ક્ષયોપશમના) ભેદ છે. અર્થાત્

पञ्जिका—तेथी શું सिद्ध थयुं ? ते भाटे કહ્યું—एवं—એમ, सानुजन्धताथी, अनिवृत्तिगमनेन — अनिवृत्तिगमने। अनिवृत्तिगमने। प्राध्तिशमनेथी, अनिवृत्तिगमने। प्राध्तिशमनेथी, अनिवृत्तिगमनेथी, अस्य—आने।, भागं३५ क्षये।पश्चमेते।, भेदः—लेह, विशेष,—शेष क्षये।पश्मेथी. परतंत्र वडे पण् आ सामतां ड्युः—िसिद्धं च—अने सिद्धं छे, प्रतीत छे, पत्त्र—आ सानुज्धं क्षये।पश्चमवंतनं अन्धिलेहाहि बक्षण् वस्तु, प्रशृत्यादिश्वाद्यवाच्यतया—प्रवृत्ति आहि श्रण्डवाच्यताथी, नाभान्तरथी अभ अर्थं छे, योगाचार्याणां—ये।भायायोने, पतंजिक्षप्रभृतिने. देवी रीते ? ते भाटे डह्युं—

प्रवृत्तिपराक्रमज्ञयानन्दऋतम्भरभेदः कर्ममोगः—अवृत्ति, पराक्षम, लय, आनंद ने अतं लर लेदवाला कर्भयाग छे. प्रवृत्तिः—यरम यथाप्रवृत्तिकरख् शुद्धिक्षक्ष्यः प्रवृत्ति, प्रकृत मार्ग लेम लयां छे, पराक्रमेण—पराक्षमथी, वीर्याविशेष वृद्धियी, लपूर्णकरेख् वहे लेम ल्यां छे. जामन्दः—व्यानंदः,—सम्यण्दर्शनिक्षाल्वपः, लिक्षक्ष्य, क्ष्यमाख्य वयनथी, ऋतम्भरः—अतना, सत्याम, भरणात्—लरख्यी, लाने तथी ते ते प्रवृत्याद्यो भेदा यस्य स तथा—ते प्रवृत्ति लादि लेद छे लेना ते तथा, कर्म्मयोगः—क्ष्याक्ष्य क्ष्यक्ष्य क्ष्यक्ष्य क्ष्यक्ष्य प्रावृद्धानयोगना व्यवल्येदार्थे छे. सामान्यथी लन्यत्र ये।गाप्य प्रकारना छे. क्ष्यं छे हे—

" प्रणिधिप्रवृत्तिविध्नजयसिद्धिविनियोगभेदतः प्रायः। धर्मज्ञैराख्यातः शुभारायः पश्चधाऽत्र विधौ॥" (धाऽशः ३-६).

(અથાત્) પ્રાણિલિ, પ્રવૃત્તિ, વિશ્વજય, સિદ્ધિ અને વિનિધાગના ભેદથી પ્રાયે ધર્મદ્રોથા પંચ પ્રકારના શુભાશય અત્ર વિધિમાં કહ્યો છે. અને શુભાશય તે યાગ છે. इत्यादि—આદિ શબ્દથી ઇચ્છાયાગ આદિ વચનનું પ્રકૃષ્ણ છે.

એવા પ્રકારે સાનુભંધપણે અનિવૃત્તિગમનથી-પાછું વળવારૂપ व्यनिवृत्तिगमने इरी निवृत्ति क्यां नथी (No turning back) स्थेवा गमनथी आ માર્ગ 3૫ ક્ષ**રો પશમનાે લેદ છે,** શેષ ક્ષરો પશમા**થી** વિશેષ છે; આ માગ<sup>૧</sup>૩૫ અનિવૃત્તિગમનરૂપ લક્ષણથી આ માર્ગરૂપ ક્ષયાપશમ ખાકીના ક્ષયાપશમના ભેદ ખીજા ક્ષચાપશંમાથી જૂદા પઉ છે. વાંસની નળીમાં પેઠેલા લુજંગને જેમ પાછું વળવાપણું નથી, પણ સાનુભંધાણે ઉત્તરાત્તર આગળ જવાપણં જ છે એવું અનિવૃત્તિગમન હાય છે; તેમ માર્ગરૂપ ક્ષયાપશમિવશેષને પામેલા લબ્ય-લુજંગને પણ પાછું વળવાપાશું નથી, પણ સાનુમાં ધપણે ઉત્તરાત્તર આગળ આગળની ગુણભૂમિકાને સ્પર્શતા જવાપણ જ છે એવું અનિવૃત્તિગમન હાય છે; એટલે સમ્યક્તવની પ્રાપ્તિ हरात्या विना रहे निखं-निवर्त्ता निखं ओवुं अनिवृत्तिकरण हाथ छे. परंत आवे। માર્ગ રૂપ સાનુષાં ધ ક્ષચાપશમવિશેષ જેને નથી, પણ નિરનુમાં ધ ક્ષચાપશમ હાય છે. તેને તા તેવું અનિવૃત્તિગમન હાતું નથી. આમ અનિવૃત્તિગમન વહે કરીને માર્ગફપ સાનુમધ ક્ષચાપશમવિશેષના શેષ નિરતુષ ધ ક્ષચાપશમાથી પ્રગટ લેક છે. અને આ માર્ગ રૂપ क्षयापश्चमविशेषनी प्राप्तिधी अनिवृत्तिशमन वडे ઉत्तरात्तर प्रशति કरतां अनिवृत्ति કरखनी પ્રાપ્તિના ઉપક્રમ આ પ્રકારે-

'ભવ્યોને ચયાપ્રવૃત્ત કરણ, અપૂર્વ કરણ અને અનિવૃત્તિ કરણ એમ ત્રણેય કરણ પ્રાપ્ત થાય છે. અને બીજાઓને એટલે કે અલબ્યાને પહેલું યથાપ્રવૃત્ત કરણ જ હાય છે. બીજા કરણ તેને કહી પણ પ્રાપ્ત થઈ શકે નહિં. અત્રે કરણ એટલે યથાપ્રવૃત્ત કરણ પરિભામ. 'આગુસે ચલી આવી હૈ' એ રીતે અનાદિ કાળપ્રવાહમાં ચ્પાદિ<u>તું</u> સ્વરૂપ પ્રવર્તાતાં પ્રવર્તાતાં જીવને જે કવચિત્ કિંાચેત્ ભાવચમકારા જેવું સામા ન્યપણે (Ordinarily) પ્રવર્ત છે એવું પૂર્વાનુપૂર્વ કરણ તે સ્થા-પ્રવૃત્ત કરણ છે. આવું યથાપ્રવૃત્તકરણ તા જીવ અનંતવાર કરે છે ને અનંતવાર બ્રંથિની નિકટ આવે છે, પણ તે માત્ર સામાન્ય સાધારણ પ્રયત્નરૂપ હાઈ આત્મવીર્ધની મંદતાને લીધે તે ગ્રાંથિલેદ કર્યા વિના પાછા વળી જાય છે. અને ભવ્ય પણ જયાંલગી અપૂર્વ (Unprecedented) અત્મપરિણામરૂપ ભાવને પાર્મી, અપૂર્વ આત્મપુરુષાથ સ્ક્રાલી, અનન્ય પ્રયત્નથી-અસાધારણ (Extra-ordinary effort) પ્રયાસથી, પાતાના સર્વ સામચ્યાથી (With all his might) શરવીરપણ 'યાહામ કરીને,' ગ્રાથિરૂપ દુર્ભેઘ દુર્ગના લેદ કરવા સર્વાત્માથી પ્રવર્ત્તતા નથી, ત્યાંલગી તે પણ તે કાર્યમાં સફળ થતા નથી. પણ છવ જ્યારે છેલ્લા પુદુગલાવર્તામાં વર્તાતા હાય છે ને તેમાં પણ ભાવમલની અત્યંત ક્ષીણતા થાય છે, ત્યારે મુખ્ય જીવને છેલ્લું યથાપ્રવૃત્તકરાણ પ્રાપ્ત થાય છે, અને તે પ્રાંથિલેદની અત્યંત નિકટ આવે છે. એટલે પછી તેને અપૂર્વ આત્મભાવના ઉલ્લાસ થતાં, અપૂર્વ આત્મપુરુષાર્થની સ્કુરણાથી અપૂર્વ કરણ ને અનિવૃત્તિ કરણની પ્રાપ્તિ થાય છે અપૂર્વ કરાય એટલે અનાદિકાળમાં પૂર્વે કહી પણ પ્રાપ્ત થયા નથી એવા અપૂર્વ આત્મપરિશામ; अने सम्यह्तनी प्राप्ति इराज्या विना रहे निहं-निवर्त्त निहं, ते अनिवृत्ति इराजु अपूर्व इराज्यी अधिलेह थाय छे अने अनिवृत्ति इराजु श्री सम्यह्त थाय छे. अने सम्यह्त प्राप्त थया पछी जो तीन संवेगधी अपूर्व पुरुषार्थ धारा याद्य राजे ने वधारे, तो पत्थी पम-सागरे। पमाहि केटली इर्में स्थिति पण्च शीह्र क्षय इरी, अपाटाण ध लावछाव इ, सावसाधु आहि हशाने पाने, अने उपायम-क्षय इत्रे जो पर आह्र थर्ड, अनुपम हेवल ज्ञान प्रगटावी, यावत ते क लवे पण्च मेक्ष पामे. जो छवना पुरुषार्थ मां मंहता है। य ते ते प्रमाणे मेक्षनी प्राप्तिमां पण्च हील थाय. अटले मेक्षनी प्राप्ति छवना पुरुषार्थ अलने आधीन छे."

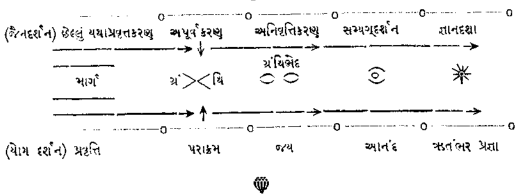
## — શ્રી ચાેગ**દષ્ટિસમુચ્ચય વિવેચનમાંથી** (સ્વરચિત) પૃ. ૪૬-૪૮

એમ અનિવૃત્તિગમન વડે માર્ગરૂપ સાનુભંધ ક્ષયાપશમના લેદ જિનાગમની યુક્તિથી નિદ્ધ છે. 'અને આ પ્રવૃત્તિ આદિ શખદવા અતાથી યોગાચાર્યાને સિદ્ધ છે. ' અર્થાત સાનુભંધ ક્ષયોપશમનં તને અનિવૃત્તિગમનથી પ્રથિલેદાદિ પ્રાપ્ત જેન દર્શન હોય છે, એ જિનદર્શન સંમત વસ્તુ, પંતજિ લિખાદ યોગાચાર્યાને અને યાગદર્શનની પણ પ્રવૃત્તિ આદિ શખદવા અતાથી—નામાન્તરથી સિદ્ધ છે, પ્રતીત પરિભાષાના સુમેળ છે—' प्रवृत्ति गानंद अतः सरमंद्रा कर्मयोगः।' 'પ્રવૃત્તિ પરાક્રમ, જય, આનંદ ને ઝાતં લર લેદવાળા કર્મયોગ છે ઇત્યાદિ વિચિત્ર વયનના શ્રવણને લીધે.' અર્થાત જે જિનદર્શન સંમત વસ્તુ છે, તેને માટે તે યોગદર્શન પ્રણેતાએ જૂદા શખ્દ પ્રયોગ કરી તેને નામાન્તરથી એાળખે છે, પણ તેમાં માત્ર શખ્દલેદ છે, અર્થલેદ નથી. આ બન્ને પરિભાષાલેદના સમન્વય આ પ્રકારે—

(१) शुद्धिसक्षणा प्रवृत्ति ते यरभ यथाप्रवृत्त करणा अरागर छे, प्रवृत्त भाग की अ प्रवृत्ति छे. (२) वीर्थ विशेषवृद्धिइष पराक्षम ते अपूर्व करणा अरागर छे. (३) विकाययइष अथ ते अनिवृत्तिकरणा अरागर छे. (४) आनंह ते सम्यण्हर्शन-साम अरागर छे,—'तमों यिभेदादानन्दः'-तभाग थिलेह थडी आनंह को वयनथी. (५) अतना—सत्यनां सरण्यी-धारष्ट्रधी 'अतंसर' प्रज्ञाविशेष ते सम्यण्दि पुरुषनी साची ज्ञानहशा अरागर छे.

અત્રે પ્રથમ તો પ્રવૃત્તિ કરે, એટલે માર્ગ પામે; પછી તે માર્ગ અપૂર્વ ઉત્સાહથી આગળ વધવાનું પરાક્રમ દાખવે, અને વચ્ચે વિધ્ન આવે તેના જય કરે; એટલે સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિથી આનંદ ઉપજે અને પછી તથારૂપ સાચી વીતરાગ દશા થતાં ઝતાં લરા છાહિ પ્રગટે. આમ પ્રવૃત્તિઆદિ લેદવાળા કર્મયાં છે, આધ્યાત્મિક ક્રિયાર્પ અંતરાત્મ—પરિશ્વિત્વાળા કર્મયાં છે. ઇત્યાદિ વિચિત્ર—નાનારૂપ વચન પાતંજલ યાગશાસ્ત્રમાં શ્રુત થાય છે, તે પરથી પણ ઉક્ત સર્વ વસ્તુ પરિયુષ્ટ થાય છે. આ આકૃતિથી સ્પષ્ટ સમજાશે—

### આકૃતિ ૩



અને આ માર્ગ ભગવંતા થકી જ હાય, માટે ભગવંતા માર્ગંદ છે, એમ નિગમન કરે છે—

१३<sub>न चेदं यथोदितमार्गाभावे, स चोक्तवद् भगवद्भ्य इति मार्गी ददति मार्गीदाः॥१७॥</sub>

<sup>૧૩</sup>અર્થ:—અતે આ (અનિવૃત્તિગમન) યથાદિત માર્ગ ના અભાવે ન હોય, અને તે માર્ગ ઉક્તવત્ ભગવંતા થકી છે. એડલે માર્ગ દીએ છે તે માર્ગદા, ૫૧૭ ૫<sup>૧૧૭</sup>

> " મારગદેશક માેક્ષના રે, કેવલજ્ઞાન નિધાન; ભાવદયાસાગર પ્રભુ રે, પર ઉપગારી પ્રધાનારે....વીર પ્રભુ." શ્રી દેવચંદ્રછ

અને આ જે અનિવૃત્તિગમન-પાછા વળ્યા વિનાનું-નિવૃત્તિ વિનાનું ગમન કહ્યું તે યશાકત ક્ષયોપશમવિશેષલક્ષણ માર્ગના અભાવે ન હાય, — ન चેદં વચોદિતમાર્ગામાવે; અને તે માર્ગ પણ અભયાદિ અધિકારમાં અગાઉ કહ્યા મુજબ ગુણપ્રકર્ષર્પપણા આદિ ચાર કારણકલાપથી ભગવંતા થકી જ હાય. એટલે માર્ગ દીએ તે માર્ગદ એવા આ અહેં ત ભગવતા છે.

॥ इति मार्गदाः ॥ १७॥



# ૧૮. શરણદ '**રારणંदે**भ્य‡' પદ વ્યાખ્યાન

અત્રે લવારણ્યગત આર્તા જવાને સમાધાસતરથાન સમું તત્ત્વચિન્તાઅધ્યવસાન—વિતિક્ષાિ ( તત્ત્વ-જિજ્ઞાસા )એ જ શરણ, એમ વ્યાખ્યા કરે છે—

<sup>१४</sup>तथा —

# 'सरणदयाणं '

इह शरणं—भयात्तेत्राणं, पतच संसारकान्तारगतानां अतिप्रबद्धरागादिपीडितानां दुःखपरम्परासङ्क्षेशविक्षोभत: समाश्वासनस्थानकरूपं तत्त्वचिन्तारूपमध्यवसानं विविदिषेत्यर्थः। १११८

<sup>૧૪</sup>અથ° –તથા —

# 'શરણદોને'

અહીં શરણ ભયાત્ત<sup>6</sup>તું ત્રાણ છે; અને એ,—દુઃખપર'પરા ને સંક્લેશના વિક્ષાભ થકી અતિપ્રબલ રાગાદિથી પીડિત એવા સંસારકાન્તારગતાને સમાધાસનસ્થાન સમું—તત્ત્વ-ચિન્તારૂપ અધ્યવસાન છે; વિવિદિષા એમ અર્થ છે.<sup>૧૧૮</sup>

### વિવેચન

'ત્રાણુ શરણુ આધાર છો રે, પ્રભુજ ભવ્ય સહાય રે....દયાલરાય! દેવચંદ્ર પદ નીપએ રે, જિનપદ કજ સુપસાય રે....દયાલરાય!"—શ્રી દેવચાંદ્રજ

तथा-तेवा क प्रशरे आ लगवंती शरण हैनारा छे એटला माटे अते 'सरणदयाणं' -शरणदेश्यः—शरण्हें ने से पढ भूष्युं. अहीं आसूत्रमां 'शरण એटले लयार्तानुं त्राण् छे. ' 'शरणं भयार्त्तत्राणं! 'लथ्यी के आर्ता-हुः भी छे तेनुं त्राष्ट्र-रक्षणु-णयाववुं ते शरण् छे. अने से शरण् 'तत्त्वचिन्तारूपमध्यवसानं'- 'तत्त्विश्वितार्' अध्यवसान '- आध्यात्मिक अंतरंग वृत्ति छे. अर्थात् तत्त्विशंतनरूप के यित्तपरिष्कृति, संक्ष्परूप भनेाव्यापार, आध्यात्मिक अंतरंग वृत्ति ते क अवस्यथी आर्त्तनुं-हः भीनुं त्राण्य-रक्षण् करनार शरण् छे.

આ શરણ કેવું છે ? તો કે—दुःखपरम्परासङ्क्षेशविक्षोमतः—दुः ખપરંપરા ને સંકલેશના વિક્ષાભ થકી અતિપ્રભલ રાગાદિથી પીડિત એવા સંસારકાંતારગતાને

पञ्जिका —दुःखपरम्परासङ्क्केशिविक्षोभतः-दुःखपरम्परायाः—नर्श्वाहिलवश्य दुःणपरंपराना, सङ्क्केशस्य च—अने क्षेत्रिक्षिक्ष संक्षेत्रना, विक्षोभतः—विक्षेत्रिक्ष थर्था, स्वश्यक्ष्मसक्ष्म् यथनथर्था. अतिप्रबलरागादिपीडितानां संसारकातारगतानां-सभाधासनस्थान समुं छे, 'सम्राध्यासनस्थानकरुपं '—अर्थात् नरक-तिर्थं आहि आरे सभाधासनस्थान स्थान सभुं अतिमां जन्म-जरा-भरुषाहि अनंत हः अपरंपराधी अने क्षेधाहि शरुष् क्षायजन्य संक्षेत्रिधी उपजता आत्मस्वरूप्यक्षन रूप विश्लास धरी

જે અત્યંત અળવાન્ રાગ—દ્વેષાદિથી પીડાઈ રહ્યા છે, એવા સંસાર-કાન્તારગત—ભવારણવર્ત્તા જીવાને સમાધાસનસ્થાન સમું છે, આત્મશાંતિ અર્પનારં આશ્રયસ્થાન છે. આ સંસારરૂપ કાંતાર—ભવરૂપી ભયંકર અડવી છે. તેમાં આત્મસ્વરૂપનું ભાન ભૂલેલા આ જીવા નરક—તિયં ચાદિ ચારે ગતિમાં ગોથાં ખાતાં જન્મ—જરા—મરણાદિ અનંત દુઃખપરંપરા પામી રહ્યા છે, અને કોધાદિ કવાયખિગથી ઉપજતા અંતસ્તાપથી સંક્લેશ—મહાક્લેશ અનુભવી રહ્યા છે. એટલે આવી દુઃખપરંપરાથી ને કવાયજન્ય સંક્લેશથી તેના આત્મામાં વિદ્યાભ ઉપજે છે, આત્મસ્વરૂપની અસ્વસ્થતારૂપ ભારી ખળભળાટ ઊઠે છે; અને આવા સ્વરૂપચલનરૂપ વિદ્યાભથી પરભાવમાં આત્મભુદ્ધિને લીધે તે અતિપ્રખલ રાગ—દ્વેષાદિ દોષથી પીડાય છે. આમ દુઃખપરંપરાથી ને સંક્લેશથી ઉપજતા આત્મસ્વરૂપચલનરૂપ વિદ્યાભને લીધે રાગાદિથી પીડાતા આ સંસારકાંતારગત—ભયંકર ભવાડવીમાં ભડકતા જીવા જે બિચારા 'ત્રાહિ મામ્' પાકારતાં મહાભય અનુભવી રહ્યા છે, તેઓને આ તત્ત્વચિત્તન સમાધાસનસ્થાન સમું છે, પરમ આત્મશાંતિ અર્પનાર્ દીલાસાનું ઠેકાહ્યું છે, હૈયાધારહ્યુ દેનારૂં આશ્રયસ્થાનરૂપ શરહ્યુ છે.

અત્રે તત્ત્વચિંતા અધ્યવસાનને જ શરણ કહેવાનું કારણ શું ? તે આમ વિચારવા ગેમ્ય છે: આ જીવને અનંત ભવબ્રમણ દુ:ખની પ્રાપ્તિ થઈ તે તત્ત્વચિંતા 'વિવિદિષા' નિજ સ્વરૂપના તત્ત્વચિંતન વિના જ થઈ છે, શ્રી આત્મસિધ્દિમાં એજ શરણ કહ્યું છે તેમ 'જે સ્વરૂપ સમન્યા વિના પામ્યા દુ:ખ અનંત;' એટલે આ ભવભયદુ:ખ ટાળનું હાય તા જેથી નિજ સ્વરૂપનું ભાન શાય એનું તત્ત્વચિન્તન જ એક તેમાંથી ત્રાણ કરનાર એક શરણ છે.

"શ્રી સુખાહુ જિન અંતરજામી, મુજ મનના વિશરામી रે....પ્રભુ અંતરજામી; આતમ ધર્મતેણા આરામી, પરપરિણતિ નિષ્કામી રે....પ્રભુ."—શ્રી દેવચંદ્રજી

અને આ જે તત્ત્વચિંતાનું અધ્યવસાન-મનાવૃત્તિ છે, તે જ ' વિવિદિષા' એમ પર્યાયનામથી ઓળખાય છે. 'વિદ્' (To know) ધાતુ પરથી વિવિદિષા એટલે તત્ત્વ જાણવાની ઇચ્છા-તત્ત્વજિજ્ઞાસા એમ અર્થ છે. તત્ત્વ જાણવાની અંતરંબ ઇચ્છા, ઉતકંઠા, ઇતેજરી, તમન્ના, તાલાવેલી તે ખરી જિજ્ઞાસા છે. સાચી તત્ત્વજિજ્ઞાસા × વિનાનું જે જાણવું છે–જ્ઞાન છે, તે ઉપરછલું હાય છે, હૃદયમાં પ્રવેશતું નથી. જેમ તૃષાતુર પુરુષ પાણી

श्रीत तद्ब्रह्म ? किमध्यातमं ? कि कर्म पुरुषोत्तम ?।
 अधिमृतं च कि प्रोक्तमधिदैंविकमुच्यते ?॥
 अधियज्ञ: कथं कोऽत्र देहेऽस्मिन्मधुस्दन ।
 प्रयाणकाले च कथं ज्ञेयोऽसि नियतात्मभि:॥"—शीता, ८—१,२

માટે ચાતરફ ઝાંવાં નાંખે, જેમ ચાતક મેઘની ઉત્કંઠા ધરાવે, તેમ તત્ત્વ જાણવાની તરસ લાગે, ઉત્કંઠા જાગે, તાલાવેલી ઉપજે, એવી તત્ત્વપિયાસા તે જ સાચી જિજ્ઞાસા અથવા વિવિદિષા છે. જેમકે–

" હું કે ાશુ છું કિયાંથી થયા કે શું સ્વરૂપ છે મ્હારૂં ખરૂં ? કે ાના સંબંધી વળગણા છે કે રાખું કે એ પરિહરૂં કે એના વિચાર વિવેકપૂર્વંક શાંત ભાવે જો કર્યા, તો સર્વ આત્મિક જ્ઞાનના સિન્હાંત તત્ત્વ અનુભવ્યાં."—શ્રી માસમાળા " હું છું કે ાશુ કે સ્વરૂપ મુજ શું કે જાણવા તત્ત્વ ઝંખે. હત્કં કાથી તરસ ખુઝવા ચાતકા જેમ કંખે."—શ્રી યાગદ્દ પ્ટિકળશ (સ્વરચિત)

વિવિદિષા (તત્ત્વજિજ્ઞાસા) સતે તત્ત્વગાચર શુત્રૂષાદિ આઠ પ્રતાગુણ પ્રગટે, પણ તેનાથી અન્ય-અતાત્ત્વિક એવા ભિન્તજાતીય તદાભાસરૂપ શુત્રૂષાદિથી તત્ત્વજ્ઞાનના યાગ ન ક્રાય, એમ યુક્તિથી પ્રતિપાદન કરે છે—

१६ सत्यां चास्यां तत्त्वगोचरा: शुश्रूषाश्रवणबहणधारणाविज्ञानोहापोहतत्त्वाभिन्तिचेशा: प्रज्ञागुणा:, प्रतिगुणमनन्तपापपरमाण्यपगर्मेनते इति समयवृद्धाः, तदन्येभ्यस्तत्त्व-ज्ञानायोगात्, तदाभासतयैतेषां भिन्नजातीयत्वात् बाह्याकृतिसाम्येऽपि फलभेदोपपतेः। ११९

पश्चिका—शुश्चूषा ઇત્યાદિ. शुश्चृषा—શ્રવણ કરવાની ઇચ્છા. श्रवणं—श्रोत्रने ઉપયોગ. ब्रहणं—शास्त्रना અર્થभातनु ઉપાદાન धारणम्—અવિસ્મરણ, માહ-સ-દેહ-વિપર્યયના વ્યુદાસથી. ज्ञान ते विज्ञानं—विज्ञान. विज्ञात अर्थने अवक्षंणी अन्याभां व्याप्तिथी तथाविध वितर्भश्च ते उत्हः—জढ़. ઉક્ત અતે યુક્તિથી વિરુદ્ધ અર્થથી પ્રત્યપાય સંભાવનાથી વ્યાવર્ત્ત તે अपोहः—અપોહ; અથવા સામાન્ય ज्ञान ते জઢ, विशेष ज्ञान ते अपोढ़. विज्ञान, জઢ, અને અપોહના અનુગમથી વિશુદ્ધ એવું આમ જ એવા નિશ્ચય તે तत्त्वाभिनिवेद्यः—तत्त्वाकिनिवेद्यः. पश्चात् पदाष्टिको ६न्द्र सभास छ. प्रज्ञागुणाः—प्रज्ञाना गुश्चे। सुद्धना ઉપકારીએ। એમ અર્થ છે. કેવા વિશિષ્ટ ? તે માટે કહ્યું—

प्रतिगुणं—प्रतिगुणे, ॐडेड शुश्रुषादिंड गुणे।ने अपेक्षीने उत्तरे।तरमां, अनन्तपापपरमाण्चपगमेन
—अनंत पापपरमाणुणे।ना अपगभथी, अनन्तानाम्—अनंत,अतिभढु,पापपरमाण्नां—ताना-वरण्यादि
डिल्लेट डेभींशक्ष्मणु पापपरमाणुणे।ना, अपगमेन—अपगभथी, प्रवथी, एते—आ तत्त्वभायर शुश्रूषादि.
इति—अभ, आ समयबृद्धाः—सभदम्हो, भढुश्रुतो डेढे छे. आ डेया डारण्यी ? ते भाटे डेड्डं—
तद्च्येभ्यः—तेनाथी अन्या थडी, उद्गति विवक्षणु हेतुओथी प्रकार पामेक (शुश्रूषादि) थडी, तत्त्वज्ञानायोगान्—तत्त्वज्ञानना अथीगने लीधे, अविवक्षणु डेया डारण्यांना अपरिज्ञानने लीधे. अपण्या डाया डारण्या ? ते भाटे डह्डं—

तदाभासतया—તદાભાસતાથી, તત્ત્વગાચર શુબ્રુષાદિની સદશતાથી, पतेषां—એએના, પ્રતિગુણે અનન્ત પાપપરમ હુએાના અપગમ વિના જન્મેલ ( શુબ્રુષાદિના ), भिन्नजातीयत्वात—ભિન્નજાતીયપણાને લીધે, અન્યજાતિસ્વભાવપણાને લીધે, વારુ, આકારસમતા સતે પણ આ કયા કારણથી ? તે માટે કહ્યું—

वाद्वाकृतिसाम्येऽपि—तत्त्वभायर अने धतर शुक्षाहिना आह आहित साम्ये पण्, फलमेदोपपसे:—इक्षेतिनी ७५५तिने वीधे. फलस्य—इक्षेते, क्षेत्राग्नेते अने तेना विराणने।, के मेदः—केह, आत्यंतिक वैद्यक्षण्य, स एव उपपस्ति:—ते क ७५५ति, युक्ति, तस्याः—ते थ्या. ओक-स्वक्षावी ओवा अन्ते प्रकारना शुक्ष्याहिमां अदिर् आकारसमता सते आम इद्षकेह क्षेम युक्त होय ? वाइ. अम काव छे.

વૈષ્અર્થ:—અને આ (વિવિદિષા) સતે, તત્ત્વગાચર એવા શુશ્રૂષા, શ્રવણ, શ્રદ્ધણ, ધારણા, વિજ્ઞાન, ઊદ્ધ, અપાહ અને તત્ત્વાભિનિવેશ એ પ્રજ્ઞાગુણા હોય છે; પ્રતિગૃણે અનંત પાપપરમાણુઓના અપગમ (દૂર થવા) વડે કરીને આ (શુણા) હોય છે, એમ સમયવૃદ્ધો કહે છે,–તેનાથી અન્ય એવા (શુશ્રૂષાદિ) થકી તત્ત્વજ્ઞાનના અયાગ છે માટે, તદાભાસતાથી એએાનું ભિન્નજ્ઞતીયષણં છે માટે, બાહ્ય આકૃતિના સામ્યે પણ ફ્લભેદની ઉપપત્તિ છે માટે. <sup>૧૧૯</sup>

### વિવેચન

" મુનિસુવત જિનરાજ! મુજ એક વિનતિ નિસ્ફ્રો! આતમ તત્ત્વ કર્યું જાર્યું જગતગુરુ! એહ વિચાર મુજ કહિયા: આતમ તત્ત્વ જાણ્યા વિશુ નિર્મલ, ચિત્તસમાધિ ન લહિયા." શ્રી આનંદઘનછ अने आवी तत्त्विपासा-िश्रासानुं ६લ-પરिखाम हर्शावतां <u>४हां---'सत्यां चास्यां</u> ' આ (વિવિદિષા) સતે તત્ત્વગાચર એવા શુશ્રુષા, શ્રવણ, મહણ, ધારણા, વિજ્ઞાન, ઊઢ, अपे। ७, तत्त्वालिनिवेश अप्रशाशुक्षे है। य छे, —तत्त्वगोचरा: વિવિદિધા સતે श्रश्रवाश्रवणश्रहणधारणाविज्ञानोहापोहतत्त्वाभिनिवेशाः प्रज्ञागुणाः तत्त्वभायर શુશ્રूषाि अर्थात् आ विविदिषा-तत्त्विशासा लयारे ઉपले છે, सत् तत्त्वने આઠ પ્રજ્ઞાયુષ્ય પ્રગઢે જાણવાની અંતરંગ ઇચ્છા, ઉત્કંઠા, તાલાવેલી, તમનના જ્યારે જાગે છે, ત્યારે જ તત્ત્વગાચર-તત્ત્વસંબંધી-તત્ત્વવિષયક શ્રશ્રમ આદિ આ આઠ ખુદ્ધિગુણ અનુક્રમ પ્રગટે છેઃ (૧) જિજ્ઞાસા હાય, તા શુશ્રધા-તત્ત્વ સાંભળવાની ઉત્કટ ઇચ્છા ઉપજે છે. (२) शश्रुषा हिाय, ते। पा अवाषा-सत्तत्त्वने सांलणवानं अने છે. (3) શ્રવણ થાય, તા પછી ગ્રહણ-શાસ્ત્રના અર્થમાત્રનું ઉપાદાન હાય છે. (૪) ગ્રહણ થાય એટલે પછી તે અર્થની ધારણા-અવિસ્મરણરૂપ ધારણ હાય છે. (પ) ધારણા ગ્રાય એટલે પછી તેનું વિજ્ઞાન-સંશય-ત્રિપર્યય-અનધ્યવસાયથી રહિત એવું વિશેષ જ્ઞાન-બાધ উদক છे. (६) विज्ञान थाय એટલે પછી विज्ञात-কাইল। স্বর্থন স্পন্যর লাগু ঘাওবার্থ व्याप्तिथी तेवा तेवा वितर्ध करवाइप अद्ध द्धाय छे. (७) अद्ध धाय, भेटदे पछी क्यां क्यां ते विज्ञात अर्थ अकित अने युक्तिथी विरुद्ध द्वावाथी क्षागु पडता नथी, त्यांथी व्यावक्त न३प અપોહ હાય છે. (૮) અને આમ અન્વયથી ઊઢ ને વ્યતિરેકથી અપોઢ કરવાથી વિજ્ઞાત અર્થ સુવિનિશ્ચિત થાય છે, એટલે 'આ તત્ત્ર આમ જ છે' એવા નિશ્ચયરૂપ તત્ત્વા-લિનિવેશ હાય છે. આમ પ્રજ્ઞાને-ખુદ્ધિને વિકસિત કરવારૂપ ગુણ કરનારા આ સંકલના-અદ્ધ શુશ્રુષાદિ આઠ પ્રજ્ઞાગુણા, સાચી તત્ત્વજિજ્ઞાસા પ્રગટેયે ઉત્તરાત્તર પ્રગટે છે.

અને તે પણ કેવી રીતે ને કયારે પ્રગટે છે ? તે है—प्रतिगुणमनन्तपापपरमाण्वपः गमेनेते—' પ્રતિગુણે અનંત પાપપરમાણું ઓના અપગમ (ફર થવા) વહે કરીને આ હાય છે 'એમ સમયવૃહો કહે છે.' અર્થાત્ શુશ્રુષાદિ પ્રત્યેક ગુણુમાં જ્ઞાનાવરણાદિ ક્લિષ્ટ કર્માં શરૂપ અનંત પાપપરમાણું એના દ્વર થવા વઢે કરીને તે તે પ્રજ્ઞાગુણ ઉપજે છે.

દા. ત. શુશ્રૂષા ગુણમાં જ્ઞાનવરણાદિ કમીના અનંત પાપપરમાણુના પ્રલય થાય એટલે શ્રવણ ગુણ પ્રાપ્ત થાય, એથી અનંત પાપપરમાણ શ્રવણ ગુણમાં દ્વર થાય એટલે ગ્રહણ ગુણ પ્રાપ્ત થાય, યાવત્ તત્ત્રાિભનિવેશ —એમ સમયવૃહો—શાસ્ત્રવિદ્ જ્ઞાનવૃદ્ધ અહુશ્રુતો કહે છે. તાત્પર્ય કે—આ શુશ્રૂષાદિ પ્રજ્ઞાગુણ પ્રાપ્ત થતાં જવના જ્ઞાનાવરણાદિ ક્ષયાપશમ ઉત્તરાત્તર અનંતગણા વધતા જાય છે.

આ શુશ્ર્ધાદિ કહ્યા તે 'તત્ત્વગાચર' તત્ત્વવિષયક તાત્ત્રિક હોવા જોઈએ, એમ અત્રે 'તત્ત્વગાચર' વિશેષણ પર ખાસ ભાર મૂક્યા છે. કારણ કે 'તેનાથી અન્ય એવા

(શુશ્રુષાદિ) થકી તત્ત્વજ્ઞાનના અયાગ છે માટે.'—તવન્ચેમ્ચસ્તત્ત્વ-અતાત્વિક જ્ઞાનાચો માત્. અર્થાત્ ઉક્ત તત્ત્વગાચર શુશ્રુષાદિથી અન્ય-વિલક્ષણ શ્રુષ્યાદિથી પ્રકારના અતત્ત્વગાચર-અતાત્વિક શુશ્રુષાદિથી તત્ત્વજ્ઞાનના યામ તત્ત્વજ્ઞાનના સંભવતા નથી, પરમાર્થપરિજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ ઘટતી નથી કારણ કે અયાગ 'તવામાસત્ર્યા મિન્નज્ञातीयत्त्वात् ।'' તદાભાસતાથી એઓનું ભિન્ન-જાતીયપણં છે માટે.' અર્થાત્ તે અન્ય પ્રકારના શુશ્રુષાદિ ઉપર

ઉપરથી તો તત્ત્રગોચર શુશ્રૃષાદિ જેવા દેખાતા હાઇ ભલે તદાભાસ–તેના આંભાસ આપતા હાય, તાપણ પ્રતિશુણે અનંત પાપપરમાણુઓના અપગમ વિના ઉદ્દભવેલ હાવાથી તેનું ભિન્નજાતીયપણું-અન્યજાતિસ્વભાવપણું છે, એટલે કે તત્ત્રગોચર શુશ્રૃષાદિથી વિલક્ષણુ-અન્ય પ્રકારના શુશ્રૃષાદિની જાતિ જૂદી છે.

આમ ઉપલક દેખાવથી તદાભામ-તેના આભાસ આપતાં છતાં તેનું ભિન્નજાતીય-પણું છે, કારણુ કે 'બાહ્ય માકૃતિના સામ્યે પણુ ક્લભેદની ઉપપત્તિ છે માટે.'—बाह्या-कृतिसाम्येऽपि फल्लमेदोपपत्तः. તત્ત્વગાચર અને ઇતર-અતત્ત્વગાચર શુશ્રૃષાદિનું બાહ્ય આકૃતિનું સમાનપણું છતાં બન્નેના ફ્લભેદ ઘટે છે, માટે. તત્ત્વગાચર તાત્ત્વિક શુશ્રૃષાદિનું ફલ કલ ભવવરાગ્ય ને તત્ત્વપરિજ્ઞાન છે, ઇતર-અતત્ત્વગાચર અતાત્ત્વિક શુશ્રૃષાદિનું ફલ ભવાનુરાગ ને તત્ત્વમપરિજ્ઞાન છે. આમ ફલભેદ એ જ અત્ર ઉપપત્તિ-યુક્તિ છે. કારણુ કે બન્ને પ્રકારના શુશ્રૃષાદિ જો એકસ્વભાવી હોય તો બાહ્ય આકારસમતા છતાં આમ ફલભેદ કેમ ઘટે ? એટલે તત્ત્વગાચર શુશ્રૃષાદિ અને અતત્ત્વગાચર શુશ્રૃષાદિ એ બન્નેનું ભિન્નજાતીયપણું સિદ્ધ છે.

Ŵ

વિવિદિષા વિના માનાર્યાંદિ વસ્ત્વન્તરઉપાયપણે શુત્રૂપાદિ સંભવે છે, પણ તે આત્માર્થસાધક નથી, એમ વચનટંકાર કરે કે—

<sup>१६</sup>सम्भवन्ति तु वस्त्वन्तरोपायतया तक्किविदियामन्तरेण, न पुन: स्वार्थसाधकत्वेन भावसाराः, अन्येषां प्रवोधविप्रकर्षेण प्रवस्त्रमोहनिद्रोपेतत्वाद्। १२० <sup>૧૬</sup>અથ<sup>°</sup>:—અને એ (શુશ્રુષાંદિ) વસ્ત્વન્તરઉપાયપણે તદ્દવિવિદિષા (તત્ત્વજિજ્ઞાસા) વિના મ'ભવે છે, પણ (એ) સ્વાર્થસાલકપણા વડે કરીને ભાવસાર નથી,-અન્યાનું પ્રળાય-વિપ્રકર્ષથી (તત્ત્વપરિજ્ઞાનના દૂર ભાવથી) પ્રથલ માહનિદ્રાઉપેતપણું છે, માટે.<sup>૧૨૦</sup>

### વિવેચન

''वैराग्यरङ्गः परवञ्चनाय, धर्मापदेशो जनरंजनाय। वादाय विद्याध्ययनं च मेऽभूत, कियद् ब्रुवे हास्यकरं स्वमीशा।" श्री रत्नाक्षरपश्यीशी અત્રે પ્રશ્ન થશે-તત્ત્વગાચરતા વિના શુશ્રૂષાદિ કેમ સંભવે ? તેના ઉત્તર આપ્યા-'आ (शुश्रूषाहि) वस्त्वन्तरु पायपाषु तह विविदिषा (तत्विक ज्ञासा) विना सं अवे छे.' 'संभवन्ति वस्त्वन्तरोपायतया तद्विविदिधामन्तरेण।' અર્થાત્ तत्त्रविविद्यानी अपेक्षाणे भान-पूजदिनी धामना ते तेनाथी વિવિદિષા વિના શુશ્રૂષા<mark>દિના માનાથ</mark>િઆદિ વસ્ત્વન્તર–જૂદી જ વસ્તુ છે. હું લેાકમાં માટેા વિદ્રાન્ પંડિત અન્યહેતુએ સંભવ કહેવાઇશ, તત્ત્વગ્રાનીમાં ખપીશ, વાદીઓને હરાવીશ, વ્યાખ્યાન– વાચસ્પતિ ખનીશ, ધર્મના શાંભલા ગણાઈશ, લાકા મહારી વાહ-વાહ કરશે, મ્હારા પૂજાસત્કાર કરશે, ઈત્યાદિ પ્રકારે માન-પૂજાદિને અર્થે જગત્માં ઘણા લાકા સાચી તત્ત્વવિવિદિષા-અંતરંગ તત્ત્વજિજ્ઞાસા નહિં ઉપજયા છતાં પણ શાસ્ત્રોનાે-તત્ત્રવારે શોના અથાગ અભ્યાસ કરતા દેખાય છે, તે સૂચવે છે કે શુશ્રુષાદિ આત્માર્થથી अन्य એવા માનાર્થાદ હેતુએ તત્ત્વજિજ્ઞાસા વિના પણ હાઈ શકે છે. પણ (એ) સ્વાર્થ-સાધકપણા વહે કરીને भावसार નથી. '-- 'न पुन: स्वार्थसाधकत्वेन भावसाराः।' અર્થાત્ શુશ્રુષાદિતું ખરૂં સ્વાર્થ પ્રયેજન તા તત્ત્ર જાણવું એ છે અને તે જાણીને પણ તથારૂપ ભાવ-આત્મભાવ પ્રગટાવવા એ જ એના સાર છે, અને એ જ એનું સ્વાર્થસાધકપશું-આત્માર્થ સાધકપણું છે; પણ આત્માર્થ શિવાય માનાર્યાદિ અન્ય હેતુએ તત્ત્વજિજ્ઞાસા વિના કરાતા જે અતત્ત્વગાચર શુશ્રુષાદિ છે, તે તા સ્વાર્થસાધકપણા-આત્માર્થસાધકપણા વડે કરીને ભાવસાર-તથારૂપ આત્મભાવથી સારરૂપ-પરમાર્થારૂપ હોતા નથી.

पश्चिका—त्यारे तत्त्रशेश्यरता विना शुश्रूषाहि संभ्वशे क निक्षं स्थेभ आशंशीने इड्डं—सम्भवन्ति सु—संभवे छे, निक्षं है निथी संभवता, तु—भूवेथि। स्थेशेशाना विशेषणार्थे छे. ते क इर्शावे छे— बस्त्वन्तरोपायतया—वस्त्वन्तरिष्ठपायताथी, बस्त्वन्तरं—वस्त्वन्तरं,—तत्त्वविविद्यानी अपेक्षास्थे, पूर्वाभिक्षाणाहि, ततुपाय:—तेने। छपाय, अरण् छे, षषां—स्थेशानुं, ते तथा—ते तथा, तद्भावः तत्ता—तह्भाव ते तत्ता, तया—ते वडे इरीने. अत स्थेव इड्डं—तिक्विविद्यामन्तरेण—तह्विविद्यामन्तरेण—तह्विविद्यामन्तरेण—तह्विविद्यामन्तरेण—तह्विविद्यामन्तरेण—तह्विविद्यामन्तरेण क्षित्विविद्यामन्तरेण क्षित्विविद्यामन्ति विद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्यामन्ति विद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति विद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामनिविद्यामन्ति क्षित्विविद्यामन्ति

न पुन:—निर्क है पुनः, स्वार्थसाधकत्वेन—स्वार्थसाधक पेत वहे हरीने, भावसारा:— सावसार, परभार्थह्म, वारु, अस्मे स्वार्थसाधक हैम निर्ध ते भारे हिं — अन्येषां—अन्येषां, वस्त्वन्तर (शुक्ष्यादिना) प्रज्ञोधित्रक पेण — अभे। धविष्ठ ध्यां तत्त्रपरिज्ञानना दूरलावश्य हेतु वर्ड, प्रज्ञसमोह निद्दोपेतत्वान् — अभव भे। हिनद्रा ७ पेतप्रधाने लीघे, णविष्ठ भिष्यात्वभे। ह्रायथी अवष्टण्यप्रधाने लीघे.

કારણુકે-' अन्येषां प्रबोधविषक्षेण प्रबल्मोहनिद्रोपेतत्वात्।' 'अन्येतुं प्रकेशि विप्रक्षंथी (तत्त्वपरिज्ञानना इरकावथी) प्रभव मेहिनिद्राइपेतपलुं છે माटे.' अन्येतुं એટલે मानार्थाहि वस्त्वन्तरइपायपले तत्त्विज्ञासा विताना के शृश्रुवाहि छे तेओतुं, प्रभेशिवप्रक्षंना-तत्त्वपरिज्ञानना इर काव वडे क्रीने, प्रभक्ष मेहिशुक्रपण्लुं छे माटे. अर्थात् शृश्रुपाहि आत्मार्थ शिवाय अन्य हाई हेतुओं होवा न क कोई की, छतां मानार्थाहि अन्य तुष्छ हीन हेतुओं ते उपक्रता हेणाय छे, ते क तेनुं प्रभक्ष मिथ्यात्वमाहिश्यु अज्ञानिद्राथी युक्तपल्लुं हाभवे छे. अने ते मेहिनिद्रायुक्तपल्लाने क्षीये अज्ञानिद्रायुक्तपल्लुं प्रभोधविष्रकर्ष वडे क्रीने ओटले हे तत्त्वपरिप्रिक्षप्रकृतपल्लाने क्षीये अज्ञानिद्रायुक्तपल्लुं प्रभोधविष्रकर्ष वडे क्रीने ओटले हे तत्त्वपरिप्रकृतपल्लाने क्षीये अज्ञानिद्रायुक्तपल्लुं प्रभोधविष्ठकर्ष वडे क्रीने ओटले हे तत्त्वपरिप्रकृतपल्लाने क्षीयं कराननिद्रायुक्तपल्लुं प्रभोधविष्ठकर्ष वडे क्रीने ओटले हरकाव हिंग्य, क्षावानुं हर होय, त्यां क्षणी क्षेम आह निद्रामां धीर्था करे; तेम केने प्रकेशियने। नत्त्रकोधने। विष्रकर्ष-इरकाव होय, तत्त्वज्ञान पामवानुं हेल हरे होय, त्यांक्षणी आह मीहिनिद्रामां क इंचवानुं होय. ओ क प्रकार अंतर्मां केने क्षाजाहिनी ने मान-पूक्तहिनी कामना क्षण्या करे छे छतां मुणेशी के ज्ञाननी ने 'अना

દોર્યો કરે; તેમ જેને પ્રબાધના-તત્ત્રખાધના વિપ્રકર્ષ-દ્રશ્ભાવ હાય, તત્ત્વજ્ઞાન પામવાનું હેન્યુ દ્રર હાય, ત્યાંલગી ગાઢ માહિનિદ્રામાં જ ઉંઘવાનું હાય. એ જ પ્રકારે અંતર્માં જેને ભાગાદિની ને માન-પૂન્નદિની કામના અત્યા કરે છે છતાં મુખેશી જે જ્ઞાનની ને 'અના સકત' યાગની 'વાતા' કરે છે, ને સાચી તત્ત્વવિવિદિષા વિનાના શુદ્ધૃષાદિ ભજે છે, તે સદ્યાગરહિત વિદ્રાનાની-પંડિતમન્યોની પણ એ જ માહિનિદ્રામૂઢ દશા છે! કારણ કે યાગબિન્દુમાં શ્રી હિરિભદ્રસ્રિજીનું માર્મિક વયન છે તેમ 'મૂઢજનાના જેમ પુત્રદારાદિ સંસાર છે, તેમ સદ્યાગરહિત વિદ્રાનાના શાસ્ત્રસંસાર છે!' તાત્પર્ય કે-વિદ્રાન્ હાય કે અવિદ્રાન્ હાય, પણ આત્માર્થ શિવાયના માનાર્થાદિ અન્ય હેતુએ સાચી તત્ત્વિજ્ઞાસા વિનાના જે શુદ્ધૃષાદિ છે, ત્યાં 'દિલ્હી બ્હાત દ્રર હે' એ ન્યાયે તત્ત્વબાધ હન્યુ ઘણા દ્રર, લાંબે છેટે છે, એટલે જ તેનું પ્રખલ-ગાઢ માહિનિદ્રાથી યુક્તપણ છે.



આ અંગે અવધૂતાચાર્યનું વચન ટાંકી અન્ય અધ્યાત્મચિન્તકાની સંમતિ દર્શાવે છે—

१७ उक्तं चतदन्यरप्यध्यातमचिन्तकीः, यदाहावधूताचार्यः---

<sup>&</sup>quot; नाप्रत्ययानुष्रहमन्तरेण तत्त्वशुश्रुषादय: उदकपयोऽमृतकल्पज्ञानाजनकत्वात्, स्रोकः सिद्धास्तु सुप्तनृपाल्यानकगोचरा इवान्यार्था प्रवेति। "१२१

<sup>&</sup>lt;sup>૧૭</sup>અથ<sup>િ</sup>:—અતે આ અન્ય અધ્યાત્મચિન્તકાેથી પણ કહેવામાં આવ્યું છે. કારણ કે અવધૃત આચાર્યે કહ્યું છે કે—

<sup>&</sup>quot;અપ્રત્યય (સહાશિય) અનુપ્રહ વિના તત્ત્વશુષ્રુષાદિ નથી,--ઉદક-પય-અમૃત સમા જ્ઞાનના અજનકપણાને લીધે. લાેકસિદ્ધ (શુશ્રપાદિ)તાે સુપ્ત નૃપના અખ્યાનકગાચર શુશ્રૂષાદિ જેવા અન્યાર્થ જ છે. <sup>9,1ર</sup>ો

पुत्रदारादिसंसार: पुंसां संगृहचेतताम्।
 चिद्रपां शास्तसंसार: सद्योगरहितातमनाम्॥ १ — श्री थे। थिलिन्दु

### વિવેચન

" કથા સુણી સુણી ફૂટયા કાન, તાેય ન આવ્યું બ્રહ્મ જ્ઞાન. "—શ્રી અખાભક્ત

ઉપરમાં તત્ત્વગોચર શુશ્રુષાદિથી અન્ય એવા અતત્ત્વગાચર શુશ્રુષાદિથી તત્ત્વજ્ઞાનના અપેાગ હાય છે, એમ જે કહ્યું તે 'આ અન્ય અધ્યાત્મચિન્તકાથી પણ કહેવામાં આવ્યું છે;' અર્થાત્ અમારાથી અન્ય એવા અન્યદર્શનીય-જૈનેતર અધ્યાત્મચિન્તકાથી —આત્મતત્ત્વગવેષકાથી પણ અમે પ્રતિપાદન કરેલી આ વસ્તુનું સમર્થન કરવામાં આવ્યું છે. કારણ કે 'અવધૂત' આચાર્ય નામના અધ્યાત્મચિંતકે—પેાગમાર્ગપણેતાએ કહ્યું છે કે 'અપ્રત્યય (સદાશિવ) અનુમહ વિના તત્ત્વશુશ્રુષાદિ નથી.' અર્થાત્ અપ્રત્યયના— સદાશિવના અનુપ્રહ વિના, કૃપાપ્રસાદ વિના ઉજ્તરૂપ તત્ત્વશુશ્રુષાદિ નથી જ, હોતા. શાને લીધે? તો કે—'उदकपयोऽमृतकल्पज्ञानाजनकत्वात् !' ઉદક—પય—અમૃત સમા જ્ઞાનના અજનકપણાને લીધે; ઉદક—જલ, પય=ક્ષીર, અમૃત=સુધા તે સમા જ્ઞાનના અનુત્પાદક—પણાને લીધે.

જ્ઞાન ત્રણ પ્રકારનું છે: શ્રુત, ચિંતા અને ભાવના. તેમાં શ્રુતજ્ઞાન છે તે જલ સમું છે. જલ જેમ અલ્પ સમય માટે તૃષા દૂર કરે છે, પણ શરીરની પુષ્ટિ કરતું નથી; તેમ શ્રુતજ્ઞાન અલ્પ સમય માટે વિષયતૃષ્ણા દ્વર કરે છે, પણ આત્મ-શ્રુત-ચિંતા-ભાવના ધર્મ-શરીરની પુષ્ટિ કરતું નથી. ચિંતાજ્ઞાન છે તે દૂધ સમું છે. જાન અનુકંમે એટલે દૂધ જેમ થાડા વખત તૃષા કરે છે ને શરીરની કંઈક પુષ્ટિ જલ-દૂધ-સુધા સમું પણ કરે છે; તેમ ચિંતાજ્ઞાન થાડા વખત વિષયતૃષ્ણા દ્વર કરે છે ને આત્મધર્મ-શરીરની પુષ્ટિ પણ કરે છે. અને ભાવનાજ્ઞાન છે તે

पञ्चिका—પરમતથી પણ આને સમર્થિત કરતી કહે છે:—उक्तं च-અને ઉક્ત છે, નિરૂપિત છે, पतन्—आ, તદન્યો થકી તત્ત્વતાન અક્ષાવ લક્ષણવાળી વરતુ, अन्येरिपि—અન્યોથી પણ, અમારી અપેક્ષાએ લિન્નજાતીયોથી પણ; અમારાથી તો પૂછતું જ શું ? કાનાથી ! ते માટે કહ્યું—अध्यातमः चिन्तकः— અધ્યાતમયિન્તકાયી, આત્મતત્ત્વગવેષકાયી. કયા કારણથી ! તે માટે કહ્યું—यद्—જે કારણથી, आह—કહ્યું છે, अवधृताचार्यः—અવધૃતાચાર્યે, યોગિમાર્ગપ્રણાયકે. ઉક્ત જ દર્શવે છે—

न—ન જ, अप्रत्ययानुग्रहं—અપ્રત્યયના અતુપ્રહ, સદાશિવકૃત ®પકાર, अन्तरेण—વિના, तत्त्वशुष्ट्रपादय:—ઉક્તરૂપ તત્ત્વશુશ્રૂપાદિ. કયા કારણ્યી ? તે માટે કહ્યું—

उदकपयोऽमृतकल्पज्ञानाजनकत्वात्—उदकं – ०४४, पय:-क्षीर, अमृतं-सुधा, तत्कल्पानि —तेना समान, विषयतृपञ्जाना अपक्षारिपञ्जा वर्ड करीने श्रुत-ियन्ता-सावनाइप ज्ञान छे, तदजनकत्वात् —तेना अभनकपञ्जाने क्षीये. कार्र्ज् के सृद्ध-मध्य-अधिमात्र अवस्थावाणा स्रेवा तत्त्वने।यर भ शुश्रुषाद्दि स्रेवंइप ज्ञानना भनक छे. ते भ धतराने (शुश्रुषाद्दिने) अवगञ्जूता कहे छे—

लोकिसिद्धास्तु—क्षेष्टिसिद्ध तो, सामान्यथी क्षेष्टियतिष्ठित, तु-पुनः, शुश्रूषादि, सुप्तनृपाख्यानगोचरा इच—सुप्त नृपना आफ्यानक जे।यरनी केम, केम सुप्तस्य—सुप्त, श्रथ्यागत, नृपस्य—राजना निदाक्षाक्षार्थ आफ्यानविषया शुश्रूषादि अन्यार्थ क द्वाय छे, निद्ध के आफ्यानना परिद्यानार्थ, इति— ओम, अवध्तायार्थनी समाप्ति अर्थ छे. અમૃત સમું છે. અમૃત જેમ સદાને માટે તૃષા હરે છે, એટલું જ નહિં પણ પરમ પુષ્ટિ કરી અજરામપણું અક્ષે છે; તેમ ભાવનાજ્ઞાન સર્વદાને માટે સર્વધા વિષયતૃષ્ણુા હરે છે, એટલું જ નહિં પણ આત્મધર્મ-શરીરની પરમ પુષ્ટિ કરી આત્માને અજરામરપણારૂપ પરમ અમૃતપદ અર્થે છે. આમ અનુકમે જલ-દૂધ-અમૃત સમા શ્રુત-ચિંતા-ભાવના જ્ઞાનમાંથી કાઈ પણ પ્રકારનું જ્ઞાન તત્ત્વશુશ્રૂષાદિથી અન્ય પ્રકારના શુશ્રૂષાદિ થકી ઉપજતું નથી; પણ તત્ત્વશુશ્ર્ષાદિ થકી જ તે ત્રણે પ્રકારના વિષયતૃષ્ણાઅપહારી જ્ઞાન ઉપજે છે, અર્થાત્ મૃદ્ધ-મધ્યમ-અધિમાત્ર દશાવાળા તત્ત્વગોચર શુશ્રૂષાદિને જ એવા વિષયતૃષ્ણા હરનારા ત્રણ પ્રકારના જ્ઞાનનું અનુકમે જનકપશું-ઉત્પાદકપણું ઘટે છે.

આવા तत्त्वशुश्रुषाहिथी અન્ય પ્રકારના જે શુશ્રુષાદિ છે તેના અનાદર કરતાં તે જ અવધ્તાચાર્ય કહે છે—' लोकसिद्धास्तु सुप्तमृपाख्यानकगोचरा इवान्यार्था एव ।' 'લોક-

સિદ્ધ (શુશ્રૂષાદિ) તેા સુપ્ત નૃપના આખ્યાનકગાેગ્રર શુશ્રૂષાદિ લોકિક શુશ્રૂષાદિ જેવા અન્યાર્થ જ છે. અર્થાત્ લેાકમાં સામાન્યથી પ્રતિષ્ઠા પામ્યા 'શયિત સુણે જિમ છે એવા લાેકસિદ્ધ–લાેકદૃષ્ટિએ ગણવામાં આવતા શુશ્રૂષાદિ તાે સુતેલા ભૂપ' જેવા રાજાના આખ્યાનકવિષયી શુશ્રૂષાદિની જેમ અન્યાર્થ જ–અન્ય પ્રયાજનવાળા જ છે. જેમ કાેઈ એક રાજા રાત્રે શયન કરતી વેળાએ

વાર્તા સંભળતો હોય, ઉંઘમાં ને ઉંઘમાં તે હોંકારા પણ દેતા જાય, પણ તેનું લક્ષ તેમાં હોય નહિં, શું સાંભળ્યું તે તેના ખ્યાલમાં રહે નહિં! અને સવારે ઉઠીને ખાપુ પૃષ્ઠે કે અલ્યા! રાત્રે કઈ વાર્તા કરી હતી? આમ જેમ રાજાના આખ્યાનવિષયક શુશ્રૂષાદિ આખ્યાનકના જ્ઞાનાર્થ નથી પણ શયનાર્થ હાય છે, તેમ લાકદિષ્ટિથી કહેવાતા શુશ્ર્ષાદિ પણ તત્ત્રપરિજ્ઞાનાર્થ નથી હાતા, પણ આત્માર્થથી અન્ય એવા માનપૃતાદિ અર્થ હાય છે, દેખાવ પૂરતા જ હાય છે, એટલે તે ખ્હેરા આગળ સંગીત કરવા અરાખર થઈ પડ્યા છે! એમ તા આ જવે અનંતવાર કથા વાર્તા સાંભળી છે, ને સાંભળી સાંભળીને તેના કાન પણ કૂટી ગયા છે! તાપણ હજા તેને ખુદાજ્ઞાન-સાચું તત્ત્વજ્ઞાન થયું નથી!

" સરી એ બાેધપ્રવાહનીજી, એ વિણ શ્રુત થલ કૂપ;

શ્રવણ સમીકા તે કિસીજ ? શયિત સુણે જિન ભૂપ....જિનજી ! ધન ધન. મન રીઝે તન ઉલ્લસેજ, રીઝે ખુઝે એક તાન;

એ ઇચ્છા વિલ્ ગુલ્કથાછ, અહેરા આગળ ગાન….જિન્છ!" **યાગદરિસજઝાય જી** 

વિષયતૃષ્ણાહારિ સાત તત્ત્વચિન્તારૂપ શરણથી અને શરણ લગવંત થકી હોય છે, માટે લગવંતા જ શરણદ છે, એમ નિગમન કરે છે—

<sup>१८</sup>विषयतृडपहार्येव हि ज्ञानं विशिष्टकम्मेक्षयोपरामजं, नान्यद्, अभक्ष्यास्पर्शानीय-न्यायेनाज्ञानत्वात्।

न चेदं यथोदितशरणाभावे, तश्च पूर्ववद् भगवद्भ्य इति शरणं ददतीति शरणदाः ॥१८॥<sup>१२२</sup> <sup>૧૮</sup>અર્થ:—કારણ કે વિષયત ખ્લાનું અપહારિ (હરતારૂં)જ એવું જ્ઞાન વિશિષ્ટ કર્મ-ક્ષચાપશમજન્ય છે,—નહિં કે અન્ય,—અભક્ય-અસ્પર્શનીય ન્યાયથી અજ્ઞાનપણાતે લીધે. અને આ (જ્ઞાન) યથાદિત શરણ અભાવે ન હોય, અને તે (શરણ) પૂર્વવત્ ભગવંતા થકી હોય છે, એટલે શરણ દીએ તે શરણદ. ॥૧૮ ॥<sup>૧૨૨</sup>

### વિવેચન

"પણ ગુણવંતા રે ગાંઠે ગાજીયે, માટા એ વિશ્રામજ; વાચક યશ કહે એહ જ આશરે, સુખ લહું ઠામાડામજ....પદ્મપ્રભુ."-શ્રીયરા વિજયજ ઉપરમાં તાત્ત્વિક એવા તત્ત્વશુશ્રુષાદિ થકી જ ઉદક-પય-અમૃત સમું જ્ઞાન ઉપજે છે, અન્ય પ્રકારના-અતાત્ત્વિક શુશ્રુષાદિ થકી નહિં જ, એમ પ્રતિપાદન કર્યું. 'કારણકે વિષયતૃષ્ણાનું અપહારિ જ એવું જ્ઞાન વિશિષ્ટ કર્મ ક્ષયાપશામજન્ય વિષયતૃષ્ણાઓપહારિ જ છે.' અર્થાત્ 'विषयतृष्टपहार्येव हि ज्ञानं'-વિષયતૃષ્ણાને જે અપહરે- જ્ઞાન દ્ર કરે તે જ જ્ઞાન છે, ને એવું વિષયતૃષ્ણાને હરનારું જ્ઞાન જ મિશ્યાત્વમાહના વિશિષ્ટ ક્ષયાપશમ થકી ઉપજે છે, વિશિષ્ટક્ષયો.

पशमंत्र,-'निं के अन्य', नान्यद् अर्थात् विषयतृष्णाने अपहरतुं नथी, इर करतुं नथी, क्षेतुं ज्ञान ते ज्ञान क नथी ने ते विशिष्ट कर्मक्षयायशमकन्य नथी. शाने बीधे ? 'अमक्ष्यास्पर्शनीयन्यायेनाज्ञानत्वात् ।' असक्ष्य-अस्पर्शनीय न्यायथी अज्ञानपण्णाने बीधे. अर्थात् ज्ञामांसाहि केम असक्ष्य छे ने यंडाबाहि केम अस्पर्शनीय छे, तेम विषयतृष्णाः निं हरतुं ज्ञान ते अज्ञान क हेाई असक्ष्य-अआ्हा अने अस्पर्श छे, स्पर्शवा ये। य्याय नथी.

"સંસાર સ્પષ્ટ પ્રીતિથી કરવાની ઇચ્છા થતી હોય તો તે પુરુષે જ્ઞાનીનાં વચન સાંળાત્યા નથી- અથવા જ્ઞાની પુરુષનાં દર્શન પણ તેણે કર્યાં નથી, એમ તીર્થ કર કહે છે." —શ્રીમદ્ભ રાજચંદ્ર. પત્રાંક ૩૭૧.

અને આ સર્વ ચર્ચાના ક્લિતાર્થ એ છે કે-'આ (ગ્રાન) યથાદિત શરણ અભાવે ન દ્વાય.'-न चेदं यथादितदारणाभावे. અર્થાત્ આ—વિષયતૃષ્ણાને હરનારૂં એવું વિશિષ્ઠ

पश्चिका—सर्पंतुं तात्पर्यं ४६ छे:—विषयतृडपहार्येव हि ज्ञानं—विषयतृष्णुानुं अपदारि क, विषयािकाप निवर्त्त क, हि-के अरुष्यो ज्ञानं—द्वान, तत्त्रकोप छे. हेवुं ? ते भाटे उद्धुं—विशिष्टकर्मक्षयोपदामजं—विशिष्टात्—विशिष्ट, भिय्यात्वभे।द्विषयी, क्षयोपदामात—क्षये।पशम थड़ी, ज्ञातं—क्ष्मेक्ष ओवुं. अनिक्षिमतने। अतिषेध उद्धो—न-न क, अन्यद्—अन्य, विषयतृष्णुः अनपदारि, त्रान अभ सभल्य छे. अया अरुष्यो ? ते भाटे उद्धुं— अमञ्च्यास्पर्दानीयन्यायेन—पूर्वे व्याप्यात अलक्ष्य-अरुपर्शेनीय न्यायथी, अज्ञानत्वाद्—अत्रानप्णुाने क्षीधे, तत्त्विन्तामां अलावइपपण्याने क्षीधे. को भरेभर ओम छे ते। तेथी शुं ? ते भाटे उद्धुं—

न च—न જ, इदं—आ, ज्ञान, यथोदितशरणाभावे—पूर्वेहित विविद्धिविरद्धक्ष्णु यथाहित शर्याना अलावे. अभ पण् शुं ? ते भाटे अधुं—तज्ञ—अने ते, शर्यु, पूर्ववद्—अलयहिंधर्भवत्, भगवद्भयः—लगवते यथी होय छे.

કમ લયો પશ મજન્ય જે રાત કહ્યું, તે યથાકત વિવિદ્ધિાર્પ તત્ત્વ-શરણક ભગવંતા ચિંતાલક્ષણ શરણના અભાવે ન હોય; 'અને તે (શરણ) પૂર્વવત ભગવંતા થકી હોય છે;' તે શરણ અગાઉ કહ્યું હતું તેમ અભયાદિ ધર્મની જેમ ગુલ્પ્રકર્ષ રૂપપણા આદિ ચાર કારણથી ભગવંતા થકી જ હાય છે 'એટલે શરણ દીએ છે તે શરણદા ' અર્થાત્ આ ભગવંતા સ્વયં અનન્ય તત્ત્વચિંતામણિસ્વરૂપ હાવાથી તેમના સ્વરૂપનું ચિંતન કરતાં તથાપ્રકારનું તત્ત્વચિંતારૂપ અનન્ય શરણ દીએ છે, એટલે આ અહીંત ભગવંતા જ શરણદા છે.

"મુજ જ્ઞાયકતા પરસ્સી રે લાલ, પર તૃષ્ણાએ તપ્ત રે; તે સમતારસ અનુલવે રે લાલ, સુમતિ સેવન વ્યાપ્ત રે."—શ્રીદેવચંદ્રજી.

ll इति शरणदाः !! २८ ॥

# 卐

# ૧૯. બોધિદ '**बોધિદેમ્ય**:' પદ વ્યાખ્યાન

અત્રે બાેધિ એટલે જિનપ્રશીત ધર્મપ્રાપ્તિ, અર્થાત્ યથાકત લક્ષણવાળું સમ્યગૃદર્શન અથવા વિજ્ઞપ્તિ, એમ વ્યાખ્યા કરે છે.—

१९ तथा—

## 'बोहिदयाणं '

इह बोधि:—जिनप्रणीतधर्मप्राप्तिः, इयं पुनर्यथाप्रवृत्तापूर्वानिवृत्तिकरणत्रयन्यापारा-भिन्यद्भवमभिन्नपूर्व्वप्रन्थिभेदतः पश्चानुपूर्व्या प्रश्नामसंविगनिर्वेदानुकम्पास्तिक्याभिन्यक्तिस्क्षणं तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनं, विद्यप्तिरित्यर्थः। १२३

<sup>૧૯</sup>અથ<sup>ઃ</sup>:--તથા--

### 'બાધિદાને '

અહીં બાેધ એટલે જિનધણીત ધર્મપાષ્તિ. આ પુનઃ યથાપ્રવૃત્ત-અપૂર્વ-અનિવૃત્તિ એ કરણત્રયના વ્યાપારથી અભિવ્યંવ્ય એવું, અભિન્નપૂર્વ શ્રાંથના ભેદ થકી, પશ્ચાનપૂર્વીથી પ્રશામ-સંવેગ-નિવેદ-અનુક પા-આસ્તિકયની અભિવ્યક્તિલક્ષણવાળું તત્ત્વાર્થશ્રહાન સમ્યગ્-દર્શન છે; વિજ્ઞષ્તિ એમ અર્થ છે.<sup>૧૨૩</sup>

पञ्जिका-बोहिदयाणं-भे धिरोने.

### વિવેચન

" દીઠા મુવિધિ જિલુંદ સમાધિરસે ભર્યો હા લાલ. ભારયા આત્મસ્વરૂપ અનાદિના વિસર્યો હા લાલ. " શ્રી દેવચંદ્રજી.

તथा-ते જ પ્રકારે આ લગવંતા થકી બાધિની પ્રાપ્તિ હાય છે, એટલા માટે અત્રે ' बोहिदयाणं '-' बोधिदेभ्यः'-બાધિદાને એ વિશિષ્ટ પદ મૂક્યું. અહીં-આ સૂત્રમાં બાધિ

એટલे किनप्रशीत धर्भप्राप्ति, 'बोधि: जिनमणीतधर्मप्राप्ति:।'

એાધિ એટલે સમ્યગ્દર્શનનું સ્ત્રરૂપ રાગાદિ આંતર શત્રુઓના જેણે જય કર્યો છે એવા જિન વીતરાગ દેવે પ્રણીત કરેલ શુદ્ધ આત્મસ્વભાવરૂપ જિનધમ –વીતરાગધર્મની પ્રાપ્તિ થવી, બાધ થવા તે બાધિ. આ બાધ એ જ 'તત્ત્રાર્થ – શ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યગ્દર્શન અથવા વિજ્ઞપ્તિ છે.' — तस्वार्ध प्रदानं

सम्यग्दर्शनं, विज्ञप्ति:

ગ્રંથિલેદ—આ ગ્રંથિ એટલે અત્યંત દુર્લેઘ, લેદવી ઘણી કઠણુ એવી ગાંઠ, 'કર્કશ, ઘન, રૃઢ ને ગૂઢ એવી વાંસની ગાંઠ જેમ' લેદવી મુશ્કેલ હોય છે, તેમ જીવની આ ગાઢ રાગ-દ્રેષ પરિણામરૂપ ગાંઠ લેદવી ઘણી દુષ્કર છે. એવી ગાઢ રાગદ્રેષ-પરિણામરૂપ ગાંઠ જ્યાં લેદાય છે, તેનું નામ ગ્રંથિલેદ છે. અને 'આ દુર્લેદ × કર્મગ્રંથિરૂપ મહાઅલવાન પર્વત જ્યારે અપૂર્વકરણરૂપ તીક્ષ્ણ લાવવજથી લેદાઈ જાય છે, ત્યારે આ મહાત્માને અત્યંત તાત્વિક આનંદ ઉપજે છે,'-જેવા રાગીને ઉત્તમ ઔષધથી રાગ કાખૂમાં

 <sup>&</sup>quot;तथा च भिन्ने दुर्भेदे क्रम्यन्थिमहाबले ।
 तीक्ष्णेन भाववजेण बहुसंक्केशकारिणि॥
 आनन्दो जायतेऽन्यन्तं तास्विकोऽस्य महात्मनः।
 सद्व्याध्यभिभवे यहद् व्याधितस्य महोषधात्॥ इत्यादि—श्री थै।अिशन्दुः

આવતાં ઉપજે છે તેવા. અને આ ગાંધના લેદ પણ એવા હાય છે કે તેનું પુનઃ તેવા પ્રકારે હાવાપણું હાતું નથી. તે એકવાર ત્રૃદી એટલે અસ ત્રૃદી! ખલાસ! તે કરીને તેવા સ્વરૂપમાં પાછી ઉભી થવા પામે જ નહિં, સંધાય જ નહિં, તેનું નામ લેદ છે; કારણું કે તેવા ગાંધલેદ થયા પછી તીલ કષાયાદિના ઉદય હાતા નથી. આવા આ ગાંધલેદ સદાય કલ્યાણુના-નિર્વાણુના હેતુ થાય છે. જેમ જન્માંધ પુરુષને શુલ પુષ્યના ઉદય થતાં ચક્ષના લાભ થયે સદ્દર્શન થાય છે (અરાખર દેખાય છે), તેમ જ આને માંધનો લેદ થતાં સદ્દર્શન સમ્યગ્રદર્શન થાય છે, એટલે વસ્તુનું યથાર્થ સ્વરૂપ દેખાય છે.

સમ્યગ્દર્શન — આમ અંથિલેદના કળ-પરિણામરૂપે સમ્યગ્દર્શન ઉપજે છે. તત્ત્વાર્થનું શ્રદ્ધાન તે સમ્યગ્દર્શન છે. જવ, અજીર, પુષ્ય, પાપ, આસવ, સંવર, નિર્જરા, અંધ અને મોક્ષ એ નવ તત્ત્ર છે. તેના ભૂતાર્થનું –પરમાર્થનું શ્રદ્ધાન થવું, શ્રદ્ધાન ઉપજવી, પ્રતીતિ થવી તે સમ્યગ્દર્શન છે. 'આ નવ તત્ત્રરૂપ અનેક વર્ણની માળામાં એક આત્મતત્ત્વરૂપ \* સુવર્ણ સ્ત્ર—સોનાના દોરા પરાવાયેલા છે, ચિરકાળથી છૂપાઈને રહેલા છે, તેને ખાળી કાઢી સમ્યગ્દરિટ પુરુષ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વનું દર્શન કરે છે, અનુભવ કરે છે.' આ જીવ, અજીવ કર્મથી અંધાયેલા છે; તેનું કારણ પુષ્ય—પાપ છે; પુષ્ય—પાપના આવવાનું કારણ આસ્ત્રવ છે; આસવ થયે બાંધ થાય છે; આસવને—નવા કર્મના આગમનને સાંવરથી રાકી શકાય છે, જૂના કર્માને નિર્જરાથી ખેરવી શકાય છે, અને એમ નિર્જરા કરતાં કરતાં સર્વ કર્મના ક્ષ્ય થયે, શુદ્ધ આત્મરવભાવરૂપ માણ થાય છે, કેવલ એક શુદ્ધ આત્મા જ માલરૂપ ખને છે;—આવી તાત્ત્રિક પ્રતીતિ તે સમ્યગ્દરિય પુરુષને ઉપજે છે. આમ દેહાદિ સમસ્ત પરવસ્તુથી ભિન્ન, ઉપયોગવંત ને અવિનાશી એવા શુદ્ધ આત્માનું ભેદજ્ઞાન થવું, અનુભૂતિ થવી, 'આત્મખ્યાતિ' થવી તે સમ્યગ્દર્શન છે, અને એનું ખીજું નામ સમક્તિ છે. 'ત્રણે કાળમાં, ત્રણે લેદકમાં, ×સમ્યક્ત્વ સમું પ્રાણીએાનું કંઈ શ્રેય નથી અને મિશ્યાત્વ સમું કંઈ અશ્રેય નથી.'

સમ્યક્ત્વના લિંગ—આ સમ્યગ્દર્શનના પાંચ લિંગ એટલે પ્રગટ ચિદ્ધ છે: (૧) પ્રશમ, (૨) સંવેગ, (૩) નિવેંદ, (૪) અનુકંપા, (૫) આસ્તિકય. પ્રથમ તેા પ્રશમ એટલે કષાયનું ઉપશાંતપણું થાય, તેા વિવેકવિચારના અવકાશ થતાં સંવેગ એટલે માત્ર માલાક્ષિલાય પામે, તેથી નિવેંદ એટલે સંસારથી કંટાળા ઉપજે અને પછી

 <sup>&#</sup>x27;चिरमिति नवतत्त्वच्छन्नमुन्नीयमानम् ,
 कनकमिव निमग्नं वर्णमालाकरापे ।
 अथ सतत्विविकं दश्यतामेकरूपम्,
 प्रतिपदमिदमात्मज्योतिरुद्योतमानम् ॥"

મહિષિ° શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્યજીકૃત સમયસાર કલશ.

x "न सम्यक्त्वसमं किचित्त्रकाल्ये त्रिजगत्यि । श्रेयोऽश्रेयश्र मिध्यात्वसमं नान्यत्तन्भृताम् ॥"—श्री सभ'तसदायार्थः

સ્વદયા-પરદયારૂપ અતુક પા આવે. આ ચાર ગુણ જ્યારે જીવમાં પરિણમે ત્યારે પાંચમા આસ્તિકય ગુણ પામવાની યાગ્યતા-પાત્રતા તેનામાં પ્રગટે. ( આમ સુલટા અનુક્રમે છે ).

" કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માેક્ષ અભિલાષ; ભવે એદ પ્રાણી દયા, ત્યાં આત્માર્થનિવાસ. દશા ન એવી જ્યાં લગી, જીવ લહે નહિં જોગ; માેક્ષમાર્ગ પામે નહિં, મટે ન અંતર રાગ. "—શ્રી આત્મસિહિ.

અથવા ઉલટા ક્રમે આસ્તિકય એટલે જવાજવ આદિ તત્ત્વના અસ્તિત્વની— હોવાપણાની આસ્થા—અંતર્પ્રતીતિ ઉપજે, સ્વરૂપ જાણે, તો અનુકંપા ઉપજે; આ જવાદિ જાણી તેને અનુસરતા કંપ આત્મામાં થાય, એટલે સ્વદયા—પાતાના આત્માની અનુકંપા ઉપજે કે—અરે! હું અત્યાર સુધી આ પરવસ્તુના સંસર્ગથી પરવસ્તુમાં રમ્યાં! તે રમવા યાગ્ય નહાતું! એવા ક્ષાલ—કંપ આત્મામાં થાય તે અનુકંપા. જેમકે—

" હું છેાડી નિજરૂપ રમ્યેા પર પુદ્દગલે,

ઝીલ્યા ઉલટ આણી વિષય તૃષ્ણાજલે....વિહરમાન." શ્રી દેવચંદ્રછ

એવી સાચી અનુકંપા ઉપજે, એટલે નિવેદ-સંસારથી અત્યંત કંટાળા આવી જય. 'આ કાજળની કાેટડી જેવા સંસારમાં મ્હારે હવે એક ક્ષણ પણ આત્મભાવે રહેવું નથી,' એમ સંસારથી તે ઉભગે. અને આવા નિવેદ-કંટાળા ઉપજતાં સંવેગ એટલે માક્ષના તીલવેગી અભિલાષ ઉપજે; આ સંસારખંધનથી હું કયારે છૂટું એવી શુદ્ધ ભાવના ભાવતા તે દઢ મુમુલ અને અને તેના પરિણામે પ્રશામ પ્રમટે, વિષય-કથાયનું પ્રશાંતપણું થાય, પરભાવથી વિરતિ થાય, વીતરાગતા આવે અને તેના આત્મા સ્વસ્વરૂપમાં શમાઈ જાય.

—થી ચાેગદષ્ટિસસુચ્ચય વિવેચનમાંથી (સ્વરચિત) પૃ. ૩૯-૪૨.

"અનંત કાળથી જે જ્ઞાન ભવહેતુ થતું હતું, તે જ્ઞાનને એક સમય માત્રમાં જાત્યંતર કરી જેણે ભવનિવૃત્તિરૂપ કર્યું, તે કલ્યાણમૂર્ત્તિ સમ્યગ્રદ્દર્શનને નમસ્કાર."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ્ર.

Ŵ

આ ઉક્ત સ્વરૂપવાળું અભયાદિ પંચક અપુનર્ષાન્લકને જ દ્વાય અને તે નિયમથી ઇતરેતર ક્લવાળું દ્વાય, પણ આવું ન હાય તેને તાત્ત્વિક અભયાદિપણું ઘટતું નથી, ઈ. તત્ત્વરહસ્ય પ્રકાશે છે----

२० पञ्चकमप्येतदपुनर्बन्धकस्य, यथोदितस्य अस्य पुनर्बन्धके स्वस्त्रीणाभावात्। इतरेतरफलमेतदितिनियमः, अनीदशस्य तस्वायोगात्। न ह्यचश्चण्फलमभयं, चश्चुर्वाऽः मार्गफलमित्यादि।

एवं चोत्क्रव्टस्थितेराग्रन्थिप्राप्तिमेते भवन्ते।ऽप्यसकृत्र तद्र्पतामासादयन्ति, विवक्षित-फेल्योग्यतंविकल्यात् ॥<sup>१२४</sup> <sup>૨૦</sup>અર્થ' :—આ (અભયાદિ) પંચક પણ અપુનર્ભત્વકને હોય કારણ કે યથાદિત એવા આના (અભયાદિના) પુનર્ભત્વકમાં સ્વરૂપથી અભાવ છે, માટે.

અના (પંચક) ઇતરેતર કલવાળું છે એવો નિયમ છે,—અનીદરાના તત્ત્વઅયોમને લીધે.

કારણ કે અચ્છ્યુક્લવાળું અભય નથી, વા ચક્ષુ અ-માર્ગફલવાળું નથી, ઇત્યાદિ.

અને એમ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી માંડી શ્રંચિપ્રાપ્તિ પર્ય'ત આ અનેકવાર હોતાં છતાં તફૂપતા પામતા નથી,—વિવક્ષિત ફ્લયાગ્યતાના વૈકલ્યને લીધે.<sup>૧૨૪</sup>

### વિવેચન

" ભત્ર અનંતમાં દરશન દીઠું, પ્રભુ એહવા દેખાઉછ; વિક્રેટ શ્રંથ જે પાળ પાળિયા, કર્માવવર ઉઘાઉછ….સેવા ભવિયાં વિમલ જિણ્સર." શ્રી યશાવિજયછ.

આ બાધિની વાત તો દૂર રહો, પણ 'पञ्चकमप्येतदपुर्वन्धकस्य' 'આ પંચક (અભયાદિ) પણ અપુનર્ભન્ધકને હોય.' આ અભય, ચશુ, માર્ગ, શરણ અને બાધિ એ પંચક પણ, જે મોહનીયાદિ કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પુન:— આ અભયાદિ પંચક કરીને બાંધતા નથી એવા હળુકર્માં 'પાપ તીવસાવથી નથી કરતા ' અપુનર્ભધકને જ ઇત્યાદિ ઉક્ત લક્ષણવાળા અને ભવાભિનંદીના દાષથી વિષદ્યીત હોય ગુણવાળા એવા મુમુશુ અપુનર્ભન્ધકને હાય. કારણ કે યથાદિત એવા આનો (પંચકના) પુનર્ભન્ધકમાં સ્વરૂપથી અભાવ છે, માટે.

पश्चिका—पञ्चकमिप—अलय-यहु आहिश्य पंचिक पृष्ण,—प्रस्तुत लेशिवती वात ते। हूर रहे।, पतद्—आ, अनन्तरेश्वत, अपुनर्जन्धकस्य—अक्षत क्ष्रश्चाणा अपुनर्जन्धकने, क्ष्या कारख्यी ? ते भाटे क्ष्युं—यथोदितस्य—यथेशित, अक्षत निर्वयनवाणा, अस्य—आना, पंचिक्ता, पुनर्जन्धके—विक्षर्थ्युं अवा पुनर्जन्धकां, स्वरूपेण—स्वरूपेथी, स्वस्वलाविथी, अभावात् - अलावने क्षीधे. आ क हेतुनी सिद्धि अर्थे केशुं:—अनीहरूर्य—अनीहरूत्वा (आवा न हेश्य तेना), धतरेतर अर्थ अवा पंचिकता, तत्त्वायोगात्—तत्त्वस्य—तत्त्वना, अलाविक कावना, अयोगाद्—अथेशने क्षीधे, अध्यनने क्षीधे. अ क्षावे छे—

न हि—न क, अचक्कण्फलं—अयक्ष्मध्याणं, नास्ति चक्षुः फलमस्य तत्तथा—यक्षु ६व भानं नथी ते तथा, अभयं—अक्षयं, चक्कः—पूर्वीक्तरूप यक्ष, अमार्गफलम्—अभागं ६व, भागं विक्षस्य ६वरिकतः आहि शण्दथी भागं अन्यरस्थ अने श्वरस्य अने श्वरस्य अने भिक्षः को भरेभर स्रेम हे, ते। तथी शुं ते भाटे क्ष्युं—

पवं च—अने अवी, धतरेतर इतता सते, उत्कृष्टिस्थितः—िम्थात्वाहिगत ७८५४ रिथितिथी, आ-प्रारंभी, ग्रन्थिप्राप्ति—सभयिद्ध अधिरथान सुधी, ग्रते—आ, अक्षयाहि, मवन्तोऽपि—हातां पण्, ७पण्तां पण्, असकृद्—अने । वार, न-न क तद्रूपतां—त दूपताने, भावर्ष अक्षयाहिश्यताने, आसाद्यन्ति—पामता. ३था अरुथी ? ते भारे अहुः—विवक्षितफलयोग्यतावैकल्यान्—विदक्षित इतनी योज्यताना वैअस्थने लीधे. विवक्षितं फलं—विवक्षित इतन्यक्षयनुं यक्षु, यक्षुनुं भागं ध्रयाहिश्य, तज्ञननस्वभावाभावात्—तेन। कननस्वभावन। अक्षावने लीधे

—अस्य पुनर्बन्धके स्वरूपेणाभावात, अर्धात् જે भाढनीयाहिनी ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પુન:-કરીને બાંધે છે એવા ગુરુકર્મી તીલભાવથી પાપ કરનારા પુનર્ળન્ધક જીવનું સ્વરૂપ જ એવું છે, ભારેકર્મી પણારૂપ આત્મદશા જ એવી છે કે, હળુકર્મી અપુનર્બન્ધકને જ પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય એવા ઉક્ત સ્વરૂપવાળા આ અભયાદિની પ્રાપ્તિ તેને સંભવતી નથી.

तेमक—'इतरेतफलमंतिदिति नियमः' 'आ ( पंचक ) धतरेतर क्षवाणुं छे स्रेवा नियम छे.' धतरतुं—पूर्व पूर्व तुं धतर—ઉत्तरीत्तर क्षव—कार्य छे केतुं स्रेवुं का स्राम्याहि पंचक छे स्रेवा नियम छे, निश्चयद्य व्यवस्था छे. स्थात् स्या पंचकमां के स्राम्य स्थान स्थान के स्राम्य स्थान के स्थान स्थान के स्थान स्थान है। स्थान के तेतुं क्षा पाछलुं पाछलुं छे. के भक्ते—स्थान क्षा च्या स्थान स्थान स्थान क्षा के स्थान क्षा स्थान क्षा के स्थान क्षा स्थान क्षा के स्थान क्षा के स्थान क्षा स्थान क्षा के स्थान क्षा के स्थान क्षा के स्थान क्षा के स्थान क्षा क्षा के स्थान क्षा के स्थान क्षा के स्थान क्षा के स्थान क्षा क्षा के स्थान क्षा के स्थान क्षा के स्थान क्षा क्षा के स्थान क्षा क्षा के स्थान क्षा क्षा के स्थान क्षा के स्था

આવા ન હોય તેને તત્ત્વઅયોગને લીધે.' અનીદરાના-માવા ન હોય એટલે કે ઇતરે તત્ત્વથી અભયાદિ તર કલવાળા ન હોય એવા પંચકના તત્ત્વના-તત્પણાના-અભયાદિ ભાવના અયોગ ભાવના અયોગને લીધે, અઘટનને લીધે. અર્થાત્ અભયનું ક્લ રાક્ષુ,

ચક્ષનું કલ માર્ગ, માર્ગનું કલ શરણ, ને શરણનું કલ છે. ધિ,— એમ પૂર્વપૂર્વનું ઉત્તરઉત્તર કલ જ્યાં નથી એવા આ અલયાદિ પંચકને અલયાદિ ભાવ જ ઘટતા નથી. 'કારણ કે અ-ચક્ષુકલવાળું અલય નથી, વા ચક્ષુ અ-માર્ગકલવાળું નથી, ઇત્યાદિ.' ન हि अचક્ષુષ્પ્પ્રત્યમાં ઇ. ચક્ષુકલવાળું નથી તે અલય નથી, માર્ગકલવાળું નથી તે ચક્ષુ નથી, શરણકલવાળું નથી તે શરણ નથી. આમ પૂર્વાપર તે તે ફલ વિનાના અલયાદિ તે લાવથી અલયાદિ જ નથી.

અને એટલા માટે જ 'એમ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી માંડી અંથિપ્રાપ્તિ પર્યાંત આ અનેકવાર હોતાં છતાં તદ્ર્યતા પામતા નથી '–' ન તદ્ર્યતામાસાદયન્તિ ।' એમ–ઇતરેતર-ફ્લનો નિયમ છે એટલે, માહનીયાદિ કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી અતાત્વિક અભયાદિ માંડીને ગ્રંથિ પાસે આવે ત્યાંસુધીમાં આ અભયાદિ અનેકવાર અનેકવાર પ્રાપ્ત હોતાં છતાં તદ્ર્યતા–ભાવરૂપ અભયાદિરૂપતાને પામતા નથી. અર્થાત્ પણ નિષ્ફલ જીવ ગ્રંથિ સુધી આવે છે ત્યાંસુધીમાં તેને અનેકવાર અભયાદિની પ્રાપ્ત હોય છે, પણ તે અભયાદિ ભાવરૂપ નથી હોતા, તાત્વિક નથી હોતા. શાને લીધે! 'વિવિદ્યતપત્રસ્થોગ્યતાના વૈકલ્યને લીધે;' અભયનું ફલ ચક્ષ, ચક્ષનું ફલ માર્ગ, માર્ગનું ફલ શરણ ને શરણનું ફલ એાધિ–એમ વિવિદ્યત ફલની યાગ્યતાના અભાવને લીધે. અર્થાત્ ઉત્તરાત્તર ફલસંકલનાની યાગ્યતાના અભાવ છે, એટલે તે અનેકવાર પ્રાપ્ત અભયાદિ ભાવરૂપ નથી.

ફલયોગ્યતા તે ક્લપ્રાપ્તિપર્ય'ત ક્ષયોપશમદૃદિ અને લેક્ષાત્તર ભાવામૃતાસ્વાદરૂપા તે અપુનર્યન્ધકાદિ વિના હાય નહિ એમ હરિભદ્રજી કિંકિમનાદથી ઉદ્દેશે છે—

२१ योग्यता चाफलप्राप्तेस्तथा क्षयोपदामबृद्धिः लोकोत्तरभावामृतास्त्रादरूपा वेमुख्य-कारिणी विषयविषाभिलाषस्य, न चेयमपुनर्बन्धकमन्तरेणेति भावनीयं। १२५ <sup>ર૧</sup>અથ<sup>લ</sup>:—અને ચાેગ્યતા (તે) ફલપ્રાપ્તિ પર્ય'ત તથાપ્રકારે ક્ષચાેપશમવૃદ્ધિ છે,— લાેકાત્તર ભાવામૃતઆસ્ત્રાદરૂપા એવી જે વિષયવિષાભિલાષની વૈમુખ્યકારિણી છે; અને આ (ક્ષચાપશમવૃદ્ધિ ) અપુનર્યપ્ત્વક વિના નથી એમ ભાવનીય છે.<sup>૧૨૫</sup>

### વિવેચન

" વિષય કષાય જહર ટળી, અમૃત થાયે એમ….નાથ રે; જે પર સિદ્ધ રુચિ હુવે, તાે પ્રભુ સેવા ધરી પ્રેમ….નાથ રે….નિમ નિમ. " —શ્રી દેવચાંદ્રજી.

भा ફ્લયાં ગ્યતા તે શું ? તે સ્પષ્ટ કરે છે 'योग्यता चाफळपाप्तेस्तथाक्षयोपशम-वृद्धि:।' ' અને યાગ્યતા ( તે ) ફલપ્રાપ્તિ પર્યં'ત તથાપ્રકારે લયાપશમવૃદ્ધિ છે,' અભ-યાદની યાગ્યતા તે ચક્ષુઆદિ ફલપ્રાપ્તિ પર્યં'ત તથાપ્રકારે–તેવા ફલપ્રાપ્તિ પર્યં'ત તેવા પ્રકારે પાતાને આવરણ કરનાર કર્મના ક્ષયાપશમની વૃદ્ધિ છે. ક્ષયાપશમવૃદ્ધિ અર્થાત્ ઉત્તરાત્તર આગળ આગળના ફલની પ્રાપ્તિ થાય ત્યાંસુધી તે યાગ્યતા ક્ષયાપશમની વૃદ્ધિ થયા કરે એ જ અભયાદિની યાગ્યતા છે, અને આ ક્ષયાપશમવૃદ્ધિરૂપ યાગ્યતા એ જ ઉત્તરાત્તર ચક્ષુઆદિ ફળની

પ્રાપ્તિ કરાવનારી છે.

आ स्थापशमपृद्धि डेवी छे ? 'लोकोत्तरभावामृतस्वादरूपा'—' क्षेडिंग्तर सावाभृत आस्वाहरूपा ', क्षेडिंग्तर सावरूप अभृतना आस्वाहरूप छे; अने ओटबे ल ते 'वैमुख्यकारिणी विषयविषाभिलाषस्य ' 'विषयविषासिक्षापनी वैमुण्यडारिणी' है।य छे. अर्थात् लेभ लेभ डर्भना आवरण् घटे ने क्ष्यापशम वधे, तेभ तेभ ळवने शम-संवेग-निवे हाहि द्येडिंग्तर सावाभृतना आस्वाह—अनुसव थाय छे, अने लेभ लेभ ते द्येडिंग्तर सावाभृतना आस्वाह—अनुसव थाय छे, तेभ तेभ तेने विषयविषनी वांच्छानुं विभुणपण्णं वते छे. "याण्या रे लेण्डे अभी द्यव द्येश, आहस सुडस तस न

पञ्जिका—थे। भ्यता क अहे छे: —योग्यता च — अने पूर्वे छपन्यस्त अवी अलयाहिनी थे। भ्यता, आफलप्राप्ते: — यसुआहि इस्रिप्ति पर्यंत, तथा — तथाप्रकारे, इसानुकृष अवी अयोपशमवृद्धिः — स्वभावारे अर्थना स्यविशेषनी वृद्धि, लोकोत्तरभावामृतास्वादरूपा — से। है। तर भावाभृत आस्वादश्याः लोकोत्तरभावाः — से। है। तर भावे।, विद्धित अवा औहार्यं – हिस्यियाहि, त एव अमृतं — ते क अभृत – सुधा तदास्वादरूपा – तेनी आस्वादश्याः अत्योव वैमुख्यकरिणी – विभुभता हेतु, विषयविषाभिलाषस्य — विषयविषाभिलाषनी, विषयविषयिश्वार विषयविषयिश्वार सेथा श्रेष्टि श्रेष्टं ने भाटे अह्यं —

न च —न જ, इयम् — आ ઉક्त३पा क्षये।पशमदृद्धि, अपुनर्षन्धकं — अपुनर्णन्धकं, "पापं न तीव्रभावात् करोति" पाप तीव्रलावथी नथी क्षरते। छत्यादि सक्ष्याणा अपुनर्णन्धकं, अन्तरेण-विना — अन्यना लवभङुभानिपणाने सीधे. तथी शुं ? ते भाटे क्ष्युं—इति—आ, भावनीयं—लाववा ये।अ छे, के आ पंयक्ष पण् अपुनर्णन्धकते हे।य छे, — अभ हेतु, स्व३प अने इसने अपेक्षीने वियारणीय छे.

રુચે કિમેજી." આમ વિષયવિષતું વિમુખપણું કરાવનારી આ ક્ષચાપશમવૃદ્ધિ લાકાત્તર ભાવામૃતના આસ્વાદરૂપ છે.

અને 'न चेयमपुनर्जन्धकमन्तरेणेति भावनीयं।' 'आ अपुनर्णन्धक विना नथी स्रोम लावनीय छे,' आ क्षये। पश्मवृद्धि હणुक्भी अवा साया मुमुक्ष आत्मार्थी अपुनर्णन्धिक विना नथी ज होती, क्षरे हे लारेक्भी ओवा अन्यने—पुनर्णन्धकने भवलहुमानिपछुं—लवालिनंदीपछुं वर्त्त छे, येभ लावन करवा ये। य्य छे. आम इत्तरे। त्तर क्षये। पश्मवृद्धित् प ये। व्यता ने ते ये। व्यताथी प्राप्त थती अलय व्यक्ष आहि इक्षप्राप्ति अपुनर्णन्धकने ज है। ये छे, ये। ये अलय। हि पंयक्षनं पात्र अपुनर्णन्धक ज छे ये। सिद्ध थ्युं.



મા અંગે મન્ય મુમુલુએાના સંવાદ દર્શાવતું ભાગવદ્ ગાપેન્દ્રતું વચન અવતારે છે--

<sup>२२</sup> इष्यते चैतदपरैरपि मुमुश्रुभिः। यथोक्तं भगवद्गोपेन्द्रेण—

" निवृत्ताधिकारायां प्रकृतौ धृति: श्रद्धा सुखा विविदिषा विज्ञप्तिरिति तस्व<mark>धर्मः</mark> योनयः, नानिवृत्ताधिकारायां, भवन्तीनामपि तदूपताऽयोगादिति।"<sup>१२६</sup>

<sup>રર</sup>અથ<sup>જ</sup> :—અને આ અપર મુમુક્ષુઓથી પણ માનવામાં આવ્યું છે. જેમ ભગવદ ગાપૈન્દ્રે કહ્યું છે—

" નિવૃત્તઅધિકારવાળી પ્રકૃતિ સતે ધૃતિ, શ્રદ્ધા, સુખા, વિવ<mark>િદિષા, વિજ્ઞપ્તિ એ તત્ત્વ-</mark> ધર્મયાનિએા ઢાય છે,—નહિં કે અનિવૃત્તઅધિકારવાળી સતે,—કારણ <mark>કે થતી એવીઓને</mark> પણ તદૂષતાના અયાગ છે માટે. <sup>,,)૧૨૬</sup>

पञ्जिका—पर भतना संवाद्या पशु इह्युः—इच्यते चतद्—अने आ अक्षयादिक छष्ट भानवाभां आवे छे, अपरैरिए—अपराया पशु, कैनल्यितिकत सुमृक्षुओथी. डेवी रीते ? ते भाटे कह्युं—यथोक्तं—केम कहिवामां आल्युं छे, अगवद्गोपेन्द्रेण—क्षयत् नेपेन्द्रयी, 'नेपेन्द्र' नामना क्षयत् परिवालकथी छक्त क दर्शावे छेः—निवृत्ताधिकारायां—निवृत्तअधिकारवाणी, पुरुषाक्षिक्षव लक्ष्यु स्वल्यापार व्यावृत्त थयेथी, प्रकृतो—सत्त्र-रकस्त्तमे।लक्ष्यु प्रकृति सते, ज्ञानावरश्चादि कर्म सते लेभ अर्थ छे, घृतिः श्रद्धा सुखा विविद्या विज्ञप्तिः इति—धृति, श्रद्धा, सुभा, विविद्या, विज्ञपित लेभ व्या यथाक्ष्मे अभ्यादि अपर नाम, तत्त्वधम्मयोनयः—तत्त्वधर्मभेगीनिक्षा, पारभार्थिक क्षयक्षा हिर्णितिस्थाना है। छेथ छे. व्यवन्छेष इह्युं—

नानिवृत्ताधिकारायां -निहं है अनिवृत्तअधिशरवाणी, प्रकृति सते अभ समन्त्रय छे. इया शरख्यी १ ते भाटे इह्युं --सचन्तीनामिप-हार्ध पण् हेतु यश यती अवी पण् धृति आहि धर्भभिनियाने,--प्रकृतिना अनिवृत्ताधिशरीपणाओ श्रीने, तद्भपताऽयोगात्—तद्भताना अथीगने क्षीधे, तात्विश्वित्रशाहि स्वक्षावना अक्षावने क्षीधे. इति-- अ पर बिह्निती सभाष्ति अथे छे.

### વિવેચન

" માહાદિની ઘૂમિ અનાદિની ઉતરે હા લાલ. અમલ અખંડ અલિપ્ત સ્વભાવ જ સાંભરે હાે લાલ. કોઠા સુવિધિ જિણંદ." શ્રી દેવચેક્છ.

અને આ જે ઉપર કહેવામાં આવ્યું તે 'આ અપર મુમુક્ષુએાથી પશુ માનવામાં આવ્યું છે,' જૈનેતર મુમુક્ષુ ભાચી પણ સંમત કરવામાં આવ્યું છે. જેમ ભગવદ્ 'ગાેપેન્દ્ર' नामना परिवाल है इहां छे-निवृत्ताधिकारायां प्रकृती-'निवृत्त-નિવૃત્તાધિકારા પ્રકૃતિ અધિકારવાળી પ્રકૃતિ સતે ધૃતિ, શ્રદ્ધા, સુખા, વિવિદિષા, વિરૂપિત સતે ધૃતિઆદિ એ तत्त्रधर्भथे।निये। हाथ छे', घृति: श्रद्धा सुखा विविदिषा विज्ञ-તત્ત્વધમ<sup>્</sup>યાનિએા िष्तरिति तस्वर्धमयोनयः,–નહિ કે અનિવૃત્તઅધિકારવાળી સતે. न अनिवृत्ताधिकारायां, अर्थात् सत्य-रक्षस्र-तमे। अक्षणा प्रकृति જયારે નિવૃત્તઅધિકારવાળી હાય, એટલે કે પુરુષના અભિભવરૂપ સ્વવ્યાપારથી વ્યાવૃત્ત થાય, પુરુષને દભાવવારૂપ અધિકારથી પાછી વળે, ત્યારે ધૃતિ આદિ તત્વધર્મયાનિઓ-પારમાર્થિક ધર્મના ઉત્યત્તિસ્થાના હાય; પણ તે પ્રકૃતિ અનિવૃત્તઅધિકારવાળી હાય એટલે કે પુરુષના અભિભવરૂપ સ્વવ્યાપારથી વ્યાવૃત્ત ન હાય, પુરુષને દખાવવારૂપ અધિકારથી પાછી વળી ન હાય, ત્યારે તે ધૃતિઆદિ તત્ત્વધર્મયાનિઓ-પારમાર્થિકધર્મના જન્મસ્થાના ન હાય. 'કારણ કે થતી એવીએાને પણ તદ્રપતાના અયાગ છે માટે.' भवन्तीनामि तद्र्पतायोगात्. डेार्ड पण् कारणे उद्दूलवती अवि ते धृतिआहि धर्भवानिकाने પ્રકૃતિના અનિવૃત્તાધિકારપણાએ કરીને તદ્રપતાના—તાત્ત્રિક ધૃતિઆદિ સ્વભાવપણાના અભાવ હાય છે. માટે.

તાત્પર્ય કે-જયાંલગી પુરુષને દખાવતી પ્રકૃતિનું જેર એાલું થયું નથી, એટલે કે જૈનપરિભાષા પ્રમાણે ગ્રાનાવરણાદિ કર્મના તથારૂપ ક્ષયાપશમ ઉપજયા નથી, ત્યાંલગી ઉપજતા ધૃતિમાદિ એટલે કે અભયઆદિ તાત્વિક નહિં હાવાથી તત્ત્વધર્મ-પરમાર્થધર્મના ઉદ્ભવ-સ્થાન હાતા નથી; પણ જ્યારે પુરુષને દખાવતી પ્રકૃતિનું જેર એાસરે છે, એટલે કે ગ્રાનાવરણાદિ કર્મના વિશિષ્ટ ક્ષયાપશમ ઉપજે છે, ત્યારે ધૃતિઆદિ એટલે કે અભયઆદિ તાત્વિક હાવાથી તત્ત્વધર્મ-પરમાર્થધર્મના ઉદ્ભવસ્થાન હાય છે. આમ જૈન-જૈનેતર અન્ને પરિભાષાના ઉદ્ભ વસ્ત્રમાં સુમેળ મળે છે.

Ŵ

વિરાધિત તે જ એાધિ અને તેવી પ્રાધિત લગવંતા થકી જ દ્વાય છે, એટલે લગવંતા જ એાધિદ છે, એમ તાત્પર્ય દશીવે છે—

२३ विज्ञान्तिश्च बोधिः प्रशमादिलक्षणाभेदात्। एतत्प्राप्तिश्च यथोक्तप्रपञ्चतो भगवद्भ्य एवेति बोधि ददतीति बोधिदाः ॥१९॥१२७ રે<sup>3</sup>અથ°:—અને વિજ્ઞપિત તે બાેધિ છે,—પ્રશમાદિ લક્ષણના અભેદને લીધે; અને એની પ્રાપ્તિ યથાક્ત પ્રપ'ચથી ભગવ'તા થકી જ છે, એટલે બે ધિ દીએ છે તે બાેધિદા. ઘરેલા<sup>૧૨૭</sup> વિવેચન

"દર્શન દીઠે જિનતે છે તે, સંશય ન રહે વેધ; દિનકર કરલર પસરતાં રે, અંધકાર પ્રતિષેધ....વિમલ જિન દીઠા લાયે આજ." — શ્રી આનંદઘનછ

અને ઉપરમાં જૈન-જૈનેતર પરિભાષાના સુમેળ ખતાવ્યા, તેમાં ' विश्वितिश्व बोधिः प्रशामा दिलक्षणामेदात्।' 'વિશ્વિતિ તે બાધિ છે,—પ્રશામાદિ લક્ષણના અલેદને લીધે.' જૈનેતરા જેને વિશ્વિત કહે છે, તેને જૈના બાધિ કહે છે, એટલે વિશ્વિત તે જ બાધિ છે, કારણ કે જે પ્રશામાદિ વિશ્વિતા લક્ષણ છે તે જ બાધિના લક્ષણ છે, એટલે લેદ નથી.

'અને એની પ્રાપ્તિ યથેકત પ્રયંચથી લગવંતા થકી જ છે, એટલે બાધિ દીએ છે તે બાધિદા, 'बोધિ ददतीति बोધિदा.'. અને ઉક્ત સ્વર્યવાળી બાધિની પ્રાપ્તિ અગાઉ વિસ્તારથી કહ્યા મુજબ ગુણ્પ્રકર્ષર્યપણા આદિ ચાર કારણાથી લગવંતા થકી જ હાય છે, એટલે આમ આ લગવંતા બાધિ દેનારા હાવાથી બાધિક છે.

"तुक हरिशक्ष मुक वालढुं रे लाल, हरिशक्ष शुद्ध यवित्त रे; हरिशन शण्डनये करे रे लाल. संश्रद्ध अवंस्त रे. पक्षप्रका"....शि हेवयांद्र अवंस्त्र ।। १९॥

એમ અભયદાનાદિ થકો ઉપયોગસંપદ્તી હેતુમંપદ્ કહી, એમ આચાર્યજી આ અધિકારના હપસંહાર કરે છે —

रिष्यमभयदानचञ्चदानमार्गदानशरणदानबोधिदानेभ्य एव यथोदितापयोगसिद्धे-रुपयोगसम्पद एव हेतुसम्पदिति ॥५॥ १२८

રેઇ અથ° :—એમ અભયદાન, ચક્ષુકાન, માર્ગ દાન, શરણદાન, બોધિદાન થકી જ યથા-દિત ઉપયોગસિદ્ધિને લીધે ઉપયોગસંપદ્દની જ હેતુસંપદ્દ થયા <sup>૧૨૮</sup>

### વિવેચન

"તું ગતિ તું મતિ આશરા, તું આલંખન મુજ ખ્યારા રે; વાચક યશ કહે માહરે, તું જીવ જીવન આધારા રે….ગિરૂઆ રે ગુણ તુમતણા." — શ્રી યશાવિજયજી

पश्चिका—अभ पथु शुं १ ते भाटे इहुं:—विज्ञान्तिश्च—अने विराप्ति, पंचमी धर्भयानि, बोधि:—िश्रने।इत धर्भप्राप्ति. इया आरुष्यो १ ते भाटे इहुं—प्रश्नमादिस्रक्षणाभेदान्—अक्षभादि सक्षथुना अभेदने शीधे. प्रश्नम-संवेगादि सक्षश्चे। युप्ती अभेदने सीधे, विराप्तियी अन्यतिरेक्षने शीधे. અનિ જ્વાને ઉપયોગી-ઉપકાર કરનારી એવી જે લેકનાથપણા, લેકિહિતપણા, લેકિપ્રદીપપણા આદિરૂપ ઉપયોગસંપદ્ કહી, તેની સિહિ અલયદાન, ચલુકોન, શરણકાન અને માધિદાન થકી જ હેાય છે, એટલે એમ ઉપયોગસંપદ્ની જ કારણતા દર્શાવનારી હેતુસંપદ્ કહી.

"જગતવત્સલ મહાવીર પ્રભુ સાંભળી, ચિત્ત પ્રભુચરાષ્ટ્રને શરાયુ વાસ્યા, તારજે આપજ! બિરુદ નિજ રાખવા, દાસની સેવના રખે જેશા…. તાર હાે તાર પ્રભુ! મુજ સેવક ભાષી, જગતમાં એટલું સુજશ લીજે." — શ્રી દેવચાંદ્રજ

॥ इति उपयोगसम्पद एव हेतुसम्पद् ॥ ५॥



# ષખ્ઠ અધિકાર સ્તોતવ્યસંપદ્ની જ વિશેષથી ઉપયોગસંપદ્

# ર૦. ધર્મદ '<mark>धर्मदेभ्य‡'</mark> પદ વ્યાખ્યાન

હવે આચાર્યજી 'ધર્મદ' આદિ સુત્રપંચકના ઉપન્યાસનું પ્રયોજન દાખવે છે....

ैसहेशनायोग्यतः विधाय्यनुबहसम्पादमादिना तास्त्रिकधर्मदातृत्वादिपकारेण परम-शास्तृत्वसम्पत्समन्विता भगवन्त इति न्यायतः प्रतिपादयन्नाह—

## 'धम्मदयाणं'

इत्यादि सूत्रपञ्चकम्। <sup>१२९</sup>

<sup>૧</sup>અર્થઃ—સદ્દેશનાની યેાગ્યતા કરતારા અનુધહસ'ષાદનાદિ વડે તાત્વિક ધર્મ'દાતૃત્વ આદિ પ્રકારથી પરમ શાસ્તૃત્વસંપદ્ સમન્ત્રિત એવા ભગવંતા છે, એમ ત્યાયથી પ્રતિપાદન કરતાં કહ્યું—

# ' ધર્મ દાેને '

ઇત્યાદિ **સ્**ત્રપ'ચક.<sup>૧૨૯</sup>

### વિવેચન

"તેણે નિર્યામક માહેણા રે, મેઘ ગાપ આધાર; દેવચંદ્ર મુખસાગરુરે, ભાવધરમ દાતાર....અજિત જિન!"—શ્રી દેવચંદ્રજી.

पित्रका:—सहेशना धित्यादि आ अत्र ७६१ छः—सहेशनायाः —सहेशनाना, योग्यतावि-धायिनो—योग्यताविधायि, अनुप्रहस्य - स्विषय अलुभानकक्षण अनुप्रदेना, पूर्वे सम्पादनेन— संपादन वर्डे, आदि-आदि शब्दथी ते पछी सहेशना थड़ी के तास्त्रिकधर्मस्य दातृत्वं—तात्विध धर्मतुं दातृत्व, आदि—आदि शब्दथी परिपालन, तेन—ते वर्डे, परमया—परभ लावश्या, शास्तृत्वः सम्पदा—धर्भयक्षवर्तित्वश्य शास्तृत्वसम्पद्धी, समन्विताः—संगत, युक्त, भगवन्तः— क्षभवंता, अभ यशक्षम सूत्रपंत्रकथी प्रतिपादन करती क्षुं—'धम्मदयाणं ' धिसादि सूत्रपंत्रकः अने ' परमशास्तृत्वसम्पत्समन्विता भगवन्तः । ' आ क्षणवं ते। पर्भ शास्तृत्व— सं पत् समिन्वत छे, अर्थात् ७८५ छ। स्तापण्नी—शास्त्रपण्नी—परमेश्वरपण्नी सं पत्थी— आत्मक्षश्मीथी सुक्त छे, अभ न्यायथी प्रतिपादन इरतां 'घममद्याणं'— परम शास्तृत्वसं पद् धर्मदेम्यः—धर्भ होने आहि स्त्रपं थड इहां. आ शास्तृत्वसं पद् हैवा समन्वित क्षण्यनते। प्रधारे छे १ ते भाटे इहां—तास्विकधर्मदातृत्वादिष्रकारेण '— तान्विक धर्मदातृत्व व्यादि प्रधारे छे धर्म हातृत्व आहि प्रधारेश्वी तात्त्वक-पारमार्थिक धर्म हातृत्व भर्भ परिपादन आहि प्रधारे. आ हातृत्व आहि पण्च शा वर्ध १ ते। के—'सह्देशनानी थे। व्यता करनारा अनुभक्षसं पादनादिनाः सहदेश्वानी—सहपरेशश्रवण्चनी थे। व्यता ७ पळावनारा अनुभक्षना—कृषाप्रसाहना संपादन आहि वर्डे. आम सहदेशनानी थे। व्यता ७ पळावनारा अनुभक्ष आ क्षण्वंता करे छे, ते वर्ड करीने तेओनं तात्विक धर्महातृत्व आहि होय छे, अने आ तात्विक धर्महातृत्व आहि प्रधारे ळ तेओने 'धर्म यक्षवर्त्ति' पण्चाइप' परम शास्तृत्वसं पह छे.

તાત્પર્ય કે-ધમંદેશનાની યાગ્યતા હાય તો જ ધમંનું દાન થઈ શકે, અને ધમંદેશનાની યાગ્યતા પણ આ શાસ્તાના અનુમહ થકી જ-કૃપાપ્રસાદ થકી જ આવી શકે. અતે લગવંત પ્રત્યે બહુમાન ઉપજવું એ જ એના અનુમહ છે, ધમંદેશનાયાપ્યતા અને અને અગાઉ કહ્યું હતું તેમ લવવરાગ્ય તે જ અર્થથી લગવંત પ્રત્યેનું લગવદનુમહ બહુમાન છે. એટલે સાચા અંતરંગ લવવરાગ્ય એ જ લગવદનુ અહુમાન હાવાથી તેના અનુમહ છે, અને આ લગવદ્ બહુમાન જન્ય અનુમહ થકી જ સદ્દેશનાની યાગ્યતા ઉપજે છે. આમ સદ્દેશનાની યાગ્યતા ઉપજે ત્યારે જ તે પાત્ર જીવ લગવંતના તાત્વિક-પરમાર્થસત્ ધમંના દાનને યાગ્ય અને, અને ત્યારે જ લગવંતનું તાત્વિક ધમંદાતૃપણું આદિ પ્રકાર હાય. આવા તાત્વિક ધમંદાતૃત્વાદિ પ્રકારથી જ લગવંતનું શાસન છે, અને એવા પરમ પરમાર્થશાસન થકી જ લગવંતની પરમ શાસ્તૃત્વસંપત્તિ છે. તે દર્શાવવા માટે અતે 'ધમ્મવવાળ'—ધર્મદેમ્ય:-ધમંદાને આદિ પંચ સૂત્ર-પદેાને ઉપન્યાસ છે.



અહીં ધર્મ તે ચારિત્રધર્મ અને તેના શ્રાવકધર્મ ને સાધુધર્મ એ બન્ને કોદા મુખ્યપણે આત્મ-પરિણામરૂપ છે, ઇત્યાદિ પ્રકારે ધર્મનું તાત્વિક સ્વરૂપ પ્રદર્શિત કરે છે—

ेइह धर्म्म: चारित्रधर्मः परिगृह्यते, स च श्रावकसाधुधर्मभेदेन द्विधा। श्रावक-धर्मोंऽणुव्रतायुपासकप्रतिमागतिकयासाध्यः साधुधर्माभिलावाद्ययरूप: आत्मपरिणाम:, साधुधर्मः पुन: सामायिकादिगतिवशुद्धिकयाभिन्यङ्गच: सकलसत्त्विहिताद्ययाऽमृतलक्षण: स्वपरिणाम एव, श्लायोपशमिकादिभावस्वरूपत्वाद्यमस्य।<sup>१३०</sup> ર અર્થ:—અહીં ધર્મ તે ચારિત્રધર્મ પરિશ્રહાય છે; અને તે શ્રાવક અને સાધુધર્મના લેકથી બે પ્રકારના છે. શ્રાવકધર્મ અહ્યુવતાદિ ઉપાસકપ્રતિમાગત ક્રિયાથી સાધ્ય એવા સાધુધર્માભિલાષ આશયરૂપ આત્મપરિહ્યામ છે; સાધુધર્મ પુન: સામાયિકાદિગત વિશુદ્ધ ક્રિયાથી અભિવ્યં વ્ય (અભિવ્યક્ત-પ્રગઠ થાય એવા) સકલ સત્ત્વહિત આશયરૂપ અમૃત-લક્ષણ સ્વપરિહ્યામ જ છે,—ધર્મનું ક્ષાયાપશિમકાદિ ભાવસ્વરૂપપહ્યું છે, માટે. 13:

### વિવેચન

" चारितं खलु धम्मो धम्मो जो सो समोत्ति णिहिट्टो। मोहक्सोहिविहीणो परिणामो अप्पणो हु समो॥"

— મહિષિ શ્રી કુંદકું **દાચાર્ય** છ પ્રણીત પ્રવચનસાર

મહીં—આ સ્ત્રપંચકમાં 'ધર્મ' તે ચારિત્રધર્મ પરિશ્હાય છે,' इह धर्मः चारित्रधर्मः—કારણ કે આગલા સ્ત્રમાં 'બાબિ'પદથી સમ્યગૃદર્શન (સમ્યગ્રાન) ધર્મનું પ્રહણ થઈ ચૂક્યું છે, એટલે દર્શન તેવું સર્જન ને દિષ્ટે તેવી સૃષ્ટિ એ ન્યાયે, સમ્યગૃદર્શન –ગ્રાનથી જેવા શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ જાણ્યાે—પ્રતીત્યા તેવા શુદ્ધ વીતરાગ આત્મસ્વભાવ ધર્મ પ્રગઢે એવું આચરણ કરવારૂપ ચારિત્રધર્મ અત્રે 'ધર્મ' પદથી વિવક્ષિત છે.

ધર્મ એટલે વસ્તુના સ્વભાવ, " वत्थुसहावो धरमो "—એ મહા તત્ત્વગંભીર સૂત્ર પ્રમાણે આત્મવસ્તુના સ્વભાવ તે આત્મધર્મ. ગ્રાન-દર્શન-ચારિત્ર અથવા ટંકાેત્કી છું એક શુદ્ધ ગ્રાયક ભાવ એ આત્માના સ્વભાવ છે, માટે તેમાં વર્ત્ત તું તે જ વસ્તુના સ્વભાવ વાસ્તવિક ખરેખરા ધર્મ છે. એટલે જ શ્રી પ્રવચનસારમાં કહ્યું છે તે ધર્મ તેમ " ચારિત્ર એ જ ધર્મ છે, જે ધર્મ છે તે સામ્ય છે, અને જે સામ્ય છે તે માહ-ફ્રોલ વિનાના આત્મપરિણામ છે." આમ આત્મા પાતાના શુદ્ધ દર્શન-ગ્રાનમય સ્વભાવમાં વર્ત્ત-સ્વસ્વરૂપમાં ચરણ કરે, તે જ ચારિત્ર છે ને તે જ ધર્મ છે. આ આત્મસ્વભાવરૂપ ચારિત્ર ધર્મ ' શ્રાવક અને સાધુધર્મના લેદથી છે પ્રકારના છે.'

તેમાં - 'શ્રાવકધર્મ તે આત્મપરિણામ છે,' आत्मपरिणाम:, — પ્રત્યાખ્યાનાવરણના ક્ષયાપશ્ચમથી ઉપજતા આત્મપરિણામરૂપ છે, સમ્યગ્દ છે પુરુષની મંદકષાયી આત્મલ વદશારૂપ છે.

આ આત્મપરિણામ કેવા છે? 'જાળુ વતા શુપાસ વ્યવસાય સાધ્ય એવા,'
આતમપરિણામરૂપ સાધ્ય: '— 'અણુ વતા દિ ઉપાસ કપ્રતિમાગત કિયાથી સાધ્ય એવા,'
શ્રાવક ધર્મ — સમ્યક્ત્વમૂલ અણુ વતા દિ શ્રાવકની પ્રતિમા સંબંધી કિયાથી—
આત્મપરિણાતિમય આધ્યાત્મિક કિયાથી સાધી શકાય એવા. વળી
તે કેવા છે? ' સાધુધર્મા મિસાવાદાય જ્યાઃ'— 'સાધુધર્મા લિલાય આશ્યરૂપ,' અર્થાત
દેશવિરતિપણે જે આત્મધર્મની સાધના કરી રહ્યો છે, તે સર્વવરતિ સાધુધર્મ—વીતરાય નિર્ભાય ધર્મ અમને કયારે પ્રાપ્ત થાય? "અપૂર્વ અવસર એવા કયારે આવશે? કયારે

થઈશું ખાદ્યાંતર નિર્બેય જે ? " એવા પ્રકારે સાધુધર્મના અલિલાય જ્યાં ધારે છે, એવા આશ્યરૂપ-ચિત્તદશારૂપ આ આત્મપરિણામ હાય છે.

'આ દેશવિરતિ ધર્મનું શ્રહણ સમ્યગ્દર્શન દાય તો જ ન્યાચ્ય છે, નહિં તો નહિં; કારણ કે ઉખર ક્ષેત્રમાં નાંખેલા ધાન્યની જેમ, મિશ્યાત્વવાસિત જીવમાં વિતો કદી પણ જાગી નિકળતા નથી. માટે દેશધર્મમાં સમ્યગ્દર્શન સૌથી પ્રથમ હોલું જોઈએ. પ્રશમાદિ ચિદ્ધથી વ્યક્ત થતું રત્નદીપક સમું સમ્યગ્દર્શન જેના અંતર્માં પ્રગટશું છે, તે સમ્યગ્દર્શન જેના અંતર્માં પ્રગટશું છે, તે સમ્યગ્દર્શન જેના અંતર્માં પ્રગટશું છે, તે સમ્યગ્દર્શન પુરુષ જ દ્રવ્યથી અને ભાવથી આ દેશવિરતિ ધર્મ અંગીકાર કરવાના યોગ્ય અધિકારી છે. × × × (અવા સમ્યગ્દર્શને દેશવિરતિ પુરુષ) પરભાવ-વિભાવથી યથા-શક્તિ વિરામ પામતા જઈ, તે આત્મસ્વભાવ ધર્મની આંશિક સાધના કરતા-પદે પદે કરીને પથ ચારિત્રધર્મ પર્વત પર આરોહણ કરતા જય છે.'

શ્રી પ્રજ્ઞાવખાધ માક્ષમાળા, પા. ૨૯ (સ્વરચિત)

अने 'साधुधर्मः पुनः'—साधुधर्भ पशु 'स्वपरिणाम पव'—'स्वपरिशास अ छे', આત્મપરિણામ જ છે. અર્થાત્ સાચા ભાવસાધુગુણસંપન્ન આત્માની સાધુ દશા, આત્માના સાધુ ગુણભાવ જયાં વર્ત્ત છે, એવા આત્મપરિણામ તે જ સાધુધર્મ છે. આ આત્મપરિણામ કેવા છે? તા કે—'सामायिका-સાધુવમ<sup>ે</sup> પણ અ તમપરિભામ જ दिगतविशुद्ध किया भिन्यङ्गयः '—' સામાયિકાદિ વિશુદ્ધ ક્રિયાથી અભિવ્યાંગ્ય ': સામાયિકચારિત્રથી માંડી યથાખ્યાતચારિત્ર પર્ય'ત પ્રગટતા પામતા એવા. અર્થાત સર્વત્ર રાગદ્વેષાદિ રહિત સમભાવ જ્યાં અર્ખાંડપણ વત્તે છે. એવા સામાચિકથી માંડી, જ્યાં આત્માના જેવા શુદ્ધ વીતરાગ સ્વભાવ આખ્યાત વા ખ્यात छे ते प्रगटे छे- स्थेवा तत्त्वरमण्यात। यथाभ्यात। यारित्र पर्वात, इत्तरात्तर विशुद्ध थती जती निष्डषाय निर्भण आत्मयरिखति ते ज साध्रधर्म छे. अने साधना भा આત્મપરિણામ વળી કેવા છે ? તો કે-' सकलसत्त्व हितारायाऽमृतलक्षणः'—' સકલ સત્ત્વહિત આશયરૂપ અમૃત લક્ષણ. ' સકલ સત્ત્વાનું જગજીવાનું હિત હા ! च्येवा प्रकारनी निर्भाव भावनावाणा सत्त्वकृत्याधाकारी व्याशय-चित्तपरिधाम क्रेमां वत्ते છે એવા આશય૩૫ આ આત્મપરિણામ છે; અને તે અમૃત લક્ષણ છે, શુદ્ધ આત્માર્થ ક્રિયાથી અમૃતઅનુષ્ઠાનરૂપ હાઈ, આત્માને અમૃતરૂપે પરિશ્વમતા સતા, અમૃત પદને આપે એવા છે. જેને પંચયરમેષ્ઠિ મધ્યે ગૌરવલર્યું સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે, એવા આ વીતરાગદશાસાધક નિર્બાય સાધુની દશા કેવી અદુભુત હાય, તેનું પરમ હૃદયંગમ સ્વરૂપ

> " સર્વ લાવથી ઔદાસન્ય વૃત્તિ કરી, માત્ર દેહ તે સંયમ હેતુ હાય ને;

"અપૂર્વ અવસર એવા કચારે આવશે ?" —એ પરમતત્ત્વદેષ્ટા શ્રીમદ્ રાજરાંદ્રજીના

અમર કાવ્યમાં અનન્ય ભાવથી લલકારવામાં આવ્યું છે. જેમકે-

અન્ય કારણે અન્ય કશું કલ્પે નહીં,
દેહ પણ કિંચિત મૂચ્કા નવ જોય જો....અપૂર્વ અવસર.
દર્શનમાહ વ્યતીત થઈ ઉપજયા બાધ જે,
દેહ ભિન્ન કેવળ ચતન્યનું જ્ઞાન જો;
તેથી પ્રક્ષીણ ચારિત્રમાહ વિદ્યાકિયે,

તેથા પ્રક્ષીણ ચારિત્રમાહ વિલાકિયે, વર્ત્ત એવું શુદ્ધ સ્વરૂપનું ધ્યાન જો....અપૂર્વ.

આત્મસ્થિરતા ત્રણ સંક્ષિપ્ત **યે**ાગની, મુખ્યપણે તેા વત્તે દેહ પર્ય'ત જો;

દ્યાર પરીષઢ કે ઉપસર્ગ લયે કરી, આવી શકે નહીં તે સ્થિરતાના અંત જો....અપૂર્વ.

સંયમના હેતુથી યાેગ પ્રવર્ત્તના, સ્વરૂપલણ જિન આજ્ઞા આધીન જો; તે પણ ક્ષણ ક્ષણ ઘટતી જાતી સ્થિતિમાં, અંતે થાયે નિજ સ્વરૂપમાં લીન જો....અપૂર્વ." ઈ.

—શ્રીમદ્ર રાજચંદ્રછ

આમ શ્રાવકધર્મ ને સાધુધર્મ-એ ચારિત્રધર્મના બન્ને પ્રકારા આત્મપરિણામરૂપ છે, તે તે ગુલ્સ્થાનને અનુરૂપ મંદકવાય-નિષ્કવાય આત્મદશારૂપ છે. અત્રે આત્મપરિલામને જ મુખ્યપણ ધર્મ શા માટે કહ્યો તેના ખુલાસા કર્યો છે કે-' श्लायोपरामिकादिभावस्वरूपत्वाद्धर्मस्य ।' 'धर्भनुं क्षाये।पश्मि વર્મન કાદિ ભાવસ્વ3૫૫ણું છે. માટે; ' ક્ષાયેાપશમિક–ક્ષાયિક–ઉપશમ વાસ્તવિક સ્વરૂપ ભાવ એ જ ધર્મનું સ્વરૂપ છે, માટે. અર્થાત્ જે જે પ્રકારે આત્મા સ્વભાવમાં - માત્મલાવમાં આવે તે ધર્મનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ છે; એટલે ઉપશમ, ક્ષયાપક્ષમ કે ક્ષાયિક ભાવરૂપે જે નિજ ગુણુનું પ્રગટપણું છેવટે પૃષ્ધું અવસ્થાને નીપજાવે છે, તે સ્વભાવરૂપ આત્મધર્મના સાધન છે, માટે તે પણ સાધનરૂપ ધર્મ છે. સમક્તિ શુણ્થી માંડીને શૈલેશી અવસ્થા સુધી જે આત્માને અનુગત-અનુસરતા ભાવ છે, તે આત્મધર્મરૂપ સાધ્યને અવલંભતા હાઈ, સંવર-નિજ રાના હેતુ થઈ પડી ઉપાદાન કારશુને પ્રગટ કરે છે, માટે તે અધા ય ધર્મના પ્રકાર છે. આમ ઉપશમ-ક્ષયાપશમ-ક્ષાચિકભાવે આત્મા આત્માના ગ્રાન-દર્શન સ્વલાવમાં વર્તા તે વત અથવા સ્વરૂપમાં ચરણરૂપ ચારિત્ર છે, અને તે જ ધર્મ છે.

"જે જે પ્રકારે આત્મા આત્મલાવ પામે તે તે પ્રકાર ધર્મના છે. આત્મા જે પ્રકારે અન્યભાવ પામે તે પ્રકાર અન્યરૂપ છે, ધર્મરૂપ નથી."

શ્રીમદ્ર રાજચંદ્ર, પત્રાંક. ૩૨૯.

"ઉપશમ ભાવ હા મિશ્ર ક્ષાચિકપણું, જે નિજ ગુણુ પ્રાગ્ભાવ;
પૂર્ણાવસ્થાને હા નીપજાવતા, સાધન ધર્મ સ્વભાવ....સ્વામી સ્વયંપ્રભને જાઉં ભામણું.
સમક્તિ ગુણુથી હા શૈલેશી લગે, આતમ અનુગત ભાવ;
સંવર નિર્જરા હા ઉપાદાન હેતુતા, સાધ્યાલંબન દાવ....સ્વામી."–શ્રી દેવચંદ્રજી.
"જિમ નિર્મલતા રે રત્ત સ્કૃટિક તણી, તેમ જ જીવ સ્વભાવ;
તે જિન વીરે રે ધર્મ પ્રકાશિએા, પ્રખળ કષાય અભાવ.–શ્રી સીમધર.
જે જે અંશે રે નિરુપાધિકપણું, તે તે અંશે રે ધર્મ;
સમ્યગ્દૃષ્ટિ ગુશ્રુકાશા થકી, જાવ લહે શિવશર્મ."—શ્રી યશાવિજયજી.

ભગવદ્ અનુગ્રહ વિના ધર્મ હોતા નથી તે ભગવદ્ અનુગ્રહનું જ સર્વ ધર્મ હેતુઓમાં પ્રાધાન્ય છે, એ યુક્તિથી સિદ્ધ કરી, ભગવંતનું ધર્મદાયકપણું પ્રતિષ્ઠાપિત કરે છે—

र्वे नायं भगवदनुग्रहमन्तरेण, विचित्रहेतुप्रभवत्वेऽिष महानुभावतयाऽस्थैव प्राधान्यात् । भवत्येवैतदासन्नस्य भगवति बहुमानः, ततो हि सहेदानायोग्यता, ततः पुनस्यं नियोगतः इत्युभयतत्स्वभावतया तदाधिपत्यसिद्धेः, कारणे कार्योपचाराद्धम्भे ददतीति धर्मदाः ॥२०॥ १३१

3 અથ°:—આ (ધર્મ) ભગવતના અનુગ્રહ વિના હોતા નથી—વિચિત્ર હેતુઓ થકી ઉત્પન્ન થવાપણું છતાં મહાનુભાવતાથી આનું જ (ભગવદ્દઅનુમહનું જ) પ્રાધાન્ય છે, માટે. આને (ધર્મને) આસત્રને (નિકેઠવર્ત્તીને) ભગવત પ્રત્યે અહુમાન હોય જ છે. કારણ કે તે થકી જ સ્કૃડપણ સદ્દેશનાની ધાગ્યતા હોય છે, અને તે થકી પુનઃ આ (ધર્મ) નિધાગથી હોય છે,—એમ ઉભયની તત્સ્વભાવતાથી તેના (ભગવદ્દબહુમાનના) આધિપત્યની સિદ્ધિ છે, માટે,—કારણમાં કાર્યના ઉપચારથી, ધર્મ દીએ છે તે ધર્મદા. 131

पञ्जिका:—नायम् धियादिः न —न क, अयम् —आ, ७४०३५ ५५, भगवद्नुग्रहं —अभवह् अनुग्रह्य सहश्री, अन्तरेण—िवनाः स्था शर्थाः है ते भाटे हिंदुं —िविचित्रहेतुप्रभवत्वेऽपि —िविचित्राः—िविचित्र, स्वयोज्यता—ग्रुरुसयोग आदि, हेतवः हेतुओ, प्रभवः — कन्मस्थान, यस्य —ते केतुं, तद्भावस्तत्त्वं —तेनी क्षाव ते तत्व, तिस्त्रित्रपि —ते सते पशु, ६५ नी महानुमावतया — भहानुक्षावताथी, अयिन्त्यराक्तिताथी, अस्यव — आना क, अभवह् अनुग्रह्मा, हेतुओमां प्राधान्यात् — प्राधान्यते सीधे, क्येष्ट्रताथीः ते क आवे छे —

भवत्येत्र—थाय क छे, नथी थता अभ निक्षं, पतदासन्नस्य—आने आसलने, धर्मंने आसलने, भगवित—लगवंतमां, परम गुरुमां, बहुमानः—लहुभान, —लविने हृरूप, ततो—ते थप्ता, लगवह्लहुभान थप्ता, हि:—रहुट, सहेरानायोग्यता—सहेरानाया:—वह्यभाष्युर् सहेरेशनानी, योग्यता—हियतत्व, ततः—ते थप्ता, सहेरेशनायोग्यता थप्ता, पुनर्यं—पुनः आ, नियोगतः—नियोगथी, अवश्यं लावधी, हित—अभ, परंपराधी, उभयतत्स्वभावतया—उभयस्य—लगवह्लहुभान अने प्रकृत धर्मं क्ष्रेल्यू अ हिल्थनी, तत्स्वभावतया—कार्यं कारणे—सहेरेशनायोग्यतार्थ कारणे—सहेरेशनायोग्यतार्थ कारणे—सहेरेशनायोग्यतार्थ कारणे—सहेरेशनायोग्यतार्थ कारणे—सहेरेशनायोग्यतार्थ कारणे—सहेरेशनायोग्यतार्थ कारणे—सहेरेशनायोग्यतार्थ कारणे—सहेरेशनायोग्यतार्थ कारणे—सहेरेशनायोग्यतार्थ कारणे—हित्रेले के वे धर्महा. 'वाम्यान्य कारणे कारण

#### વિવેચન

" તરસ ન આવે હા મરણ જીવન તાણા. સીઝે જો દરિશણ કાજ; દરિશણ દુર્લભ સુલભ કૃષા થકી, આનંદઘન મહારાજ!....

અભિનંદન જિન દરિશણ તરસિયે."—શ્રી આનંદઘનજી.

आ धर्मना द्रायं क्षावंता शी रीते छे ? ते ढेवे युष्टितथी सिद्ध डरे छे—'नायं मगवदन्यहमन्तरेण।' 'आ (धर्म) कावत्ना अनुभढ िना होता नथी.' आ के धर्म—यारित्रधर्म इहा ते कावत्ना अनुभढ १५-१५ प्राप्तसाद १ कावदन्यह विना सिद्ध हो विना संक्षवता नथी. 'महानुमावत्याऽस्येव प्राधान्यात।' धर्म होता नथी अरुषु हे विचित्र हेतु आधी हित्यन थवापखुं छतां महानुमावत्याथी आनुं क (कावद् अनुभढनुं क) प्रधान्य छे, भाटे; स्वयेश्यता, सद्युरुथेश आहि विचित्र—नाना प्रश्राता हेतुओ थडी आ धर्मनुं हित्यन थवापखुं छे, छतां महानुक्षावताथी—अचित्रयशित्रयुद्ध महाप्रकावपख्यी आनुं क-क्षावद् अनुभढनुं क सर्व हेतु आमां प्राधान्य-प्रधानपणुं—क्येष्ट्रपशुं छे, भाटे.

ते आ प्रशरे—'भवत्येवैतदासन्नस्य भगवति बहुमानः।'-'आने (धर्भने) આસન્નને ભગવત્ પ્રત્યે બહુમાન હાય જ છે.' આ ધર્મ'ને જે આસન્ન-નિકટવર્ત્તા વર્ત્ત છે. જે સમીપમાં જ ધર્મને પામવાના છે, તેને પરમગુરુ ભાગવત પ્રત્યે ભગવદ્યહુમાનનું જ અહુમાન-પરમાદર હાય જ છે; અને તે બહુમાન પશુ ભવનિવે દરૂપ-ધર્મ હેતુએામાં ભવવૈરાગ્યરૂપ છે, કારણ કે ભવવૈરાગ્ય એ જ ભગવાનના વૈરાગ્ય-ઉપદેશનું અહુમાન્યપ્ણું હાવાથી અર્થથી ભગવાન નું બહુમાન જ છે. પ્રાવાન્ય કારણ કે 'તે થકી જ સદુદેશનાયાગ્યતા હાય છે; ' સ્ક્ટપણ આ ભવવૈરાગ્યરૂપ ભગવદ્દબહુમાન થકી જ સદદેશનાયાગ્યતા—ભગવંતના ઉપદેશ-શ્રવણનું યાગ્યપણું હાય છે. "નાંય પૂજાદિની જો કામનારે, નાંય વ્હાલું અંતર ભવદુ:ખ "- માનપૂજાદિની કામના ન હાય ને અંતરમાં ભવદુ:ખ વ્હાલું ન હાય, એમ જયારે હાય ત્યારે જ "મૂળ મારગ સાંભળા જિનના રે" એ શ્રીમદ્ર રાજચંદ્રજીએ સંગીત કરેલા ટંકાત્કીમાં અમર પદમાં કહ્યા પ્રમાણે જિનમાર્ગ શ્રવણના સાચા અધિકારી અને છે. આમ ભવવરાગ્યરૂપ ભગવદુષહુમાન થકી જ સદૃદેશનાયાગ્યતા હાય છે: અને 'તે થકી પુન: આ (ધર્મ) નિયાગથી હાય છે,' તે સદ્દેશનાયા અતા થકી આ ધર્મ નિયાગથી-નિયમથી-અવશ્યપણે હાય છે. 'એમ ઉભયની તત્સ્વભાવતાથી તેના (ભગવદુષ્યહમાનના) આધિપત્યની સિદ્ધિ છે, માટે.' અર્થાત્ એમ ઉભયની એટલે क्षावह महामान ने प्रस्तृत धर्म के अन्नेनी तत्स्वकावता-तेवा प्रकारनी कार्यकारका સ્વભાવતા છે, તેથી કરીને તે ભગવદ્દળહુમાનના જ આધિયત્યની સિદ્ધિ એટલે કે અધિકૃત ધમેં હેતુઓમાં અધિપતિપણાની-મહાનુભાવતાથી પ્રધાનપણાની સિદ્ધિ છે,-तदाधिपत्यसिद्धेः क्षेट्रेसे अवदूष्ण्यान की प धर्महेतुकामां प्रधान छे क्षेप

સિદ્ધ થયું, અને તે પણ 'કારણમાં કાર્યના ઉપચારથી'-સદ્દેશનાયાગ્યતારૂપ કારણમાં ધર્મારૂપ કાર્યના ઉપચારથી-અધ્યારાપથી સિદ્ધ થયું.

આમ આ ધર્મ ભગવદ્યનુપહ થકી જ પ્રાપ્ત હાેય છે, એટલા માટે 'ધર્મ દીએ તે ધર્મદા'–ધર્મના દેનારા હાેવાથી લગવંતા ધર્મદા છે.

" કારણ પદ કર્તાપણે રે, કરી આરાય અલેદ; નિજ પદ અર્થી પ્રભુથકી રે, કરે અનેક ઉમેદ…. અજિત જિન! તારજે દીનદયાળ. "—શ્રી દેવચંદ્રજી. ॥ इति धर्मदा:॥ २०॥

卐

# ર૧. ધર્મદેશક '<mark>धर्मदेशक</mark>ेभ्यः' પદ વ્યાખ્યાન

અત્રે લલિતવિસ્તરાકાર આચાર્ય શ્રી હરિલદ્રજી ભગવંતની ધર્મદેશનાના સારભૂત વચનામૃતમય ઉત્તમ નમૂના સંકલનાળદ્ર સુમધુર લલિત પદાર્મા ગૂંથે છે—

<sup>ध</sup>तथा—

# 'धम्मदेसयाणं'

तत्र धर्मः प्रस्तुत एव, तं यथाभव्यमभिद्धति, तद्यथा-

प्रदीप्तगृहोदरकल्पोऽयं भवो, नियास: शारीरादिदुःखानां । न युक्त इह विदुषः प्रभादः। यत: अतिदुर्लभयं मानुष्यावस्था, प्रधानं परलोकसाधनं, परिणामकढवो विषया:, विप्रयोगान्तानि सत्सङ्गतानि, पातभयातुरमविज्ञातपातमायु:। १३२

ेतदेवं व्यवस्थिते विध्यापनेऽस्य यतितव्यं । पतश्च सिद्धान्तवासनासारो धर्मा-मेघो यदि परं विध्यापयति । अत: स्वीकत्तव्य: सिद्धान्त:, सम्यक् सेवितव्यास्तदभिक्षा:। १३३

हैभावनीयं मुण्डमालालुकाञ्चातं, त्यक्तव्या खल्वसद्देश्या, भवितव्यमाञ्चाप्रधानेन, उपादेयं प्रणिधानं, पोषणीयं साधुसेवया धर्मदारीरं, रक्षणीयं प्रधचनमालिन्यं। <sup>१३४</sup> <sup>अ</sup>पतच विधिप्रवृत्त: सम्पादयति, अतः सर्वत्र विधिना प्रवर्त्तितव्यं सुत्रात । <sup>१३५</sup> ्रद्वातव्य आत्मभाषः, प्रवृत्तावपेक्षितव्यानि निमित्तानि, यतितव्यमसम्पन्नयोगेषु, लक्षयितव्या विस्नोतसिका, प्रतिविधेयमनागतमस्याः भयशरणायुदाहरणेन । १३६

<sup>९</sup>भवत्येवं सोपक्रमकर्म्भनादाः निरुपक्रमानुबन्धन्यविच्छित्तिरित्येवं धर्म्म देशयन्तीति धर्मादेशकाः ॥ २१ ॥<sup>१३७</sup>

<sup>૪</sup>અથ<sup>૯</sup>:-તથા—

## ' ધર્મ દેશકાને '

<sup>૪</sup>તેમાં ધર્મ પ્રસ્તુત જ, તે યથાભવ્ય પ્રકાશે છે ( કથે છે ). જેમકે— આ ભવ (સંસાર) પ્રદીપ્ત ગૃહોદર સમા છે, શારીસદિ દુ:ખોના નિવાસ છે. અહીં વિદ્વાનને પ્રમાદ યુક્ત નથી. કારણ કે આ માતુષ્ય અવસ્થા અતિ દુલ છે, પરલાકનું સાધન પ્રધાન છે, વિષયા પરિણામકદુ છે, સત્સંગતા વિપ્રયાગઅ'તવાળા છે, પાતભયાતુર આયુ અવિજ્ઞાત પાતવાળું છે.<sup>93ર</sup>

<sup>પ</sup>તેથી એમ વ્યવસ્થિત સંતે આના વિધ્યાપતમાં ( **બૂઝવવામાં ) યત્ન** કરવા યાગ્ય છે; અને આને બૂઝવે તા સિદ્ધાન્તવાસનાથી સાર એવા ધર્મમેઘ જ બૂઝવે; એટલા માટે સિધ્ધાન્ત સ્વીકારવા યાગ્ય છે, તેની અભિજ્ઞાએા ( સ્મૃતિઓ ) સમ્યક્ સેવવા યાગ્ય છે.

पञ्जिका—मुण्डमालालुकाज्ञातम् । मुण्डमाला—श्विरःश्चग्, आलुका—भूनभवी वार्धिः। (पाधीनी भाटवी), त पव ज्ञातम् ते व बात-हर्धातः क्षेत्र—

" अनित्यताकृतबुद्धिःश्लीनमास्यो न शोचिति । नित्यताकृतबुद्धिस्तु भग्नभाण्डोऽपि शोचिति ॥ "

( અર્થાત્ ) જેણે અનિત્યતાની સુદ્ધિ કરી છે, તે માળા ગ્લાન થતાં શાચતા નથી; જેણે નિત્યતાની સુદ્ધિ કરી છે તે ઢાંડલું ભાંગતાં પણ શાચે છે.

सूत्र ४८याहि. स्वाद्—सूत्र यडी, व्यरक्त-द्विष्ट क्याहि सक्षणु नि३५६ क्येवा व्यागम यडी, ज्ञातच्यः— जाख्वा यात्र्य छे, समक्यवा यात्र्य छे, ज्ञातमभावः—आत्मलाव, रागाहि३५ व्यात्मपरिश्वाम. क्रेम इहां छे है—

> "भावणसुयपाठो तित्थसेवण समयं तयत्थजाणंमि। ततो य आयपेहणमइनिजण गुणदोसविक्साए॥"

( અર્થોત્) ભાવન, શ્રુતપાદ, તીર્થસેવન, સમય (સિદ્ધાંત ), તદર્થત્રાન, અને તે ચકી ગુણદોષ અપેક્ષાએ અતિનિપુણ એવું આત્મપ્રેક્ષણ.

निमित्तानि—निभित्तो, ४७८-अनिष्टस्यः श्रुनादि, वा संबंधारि अर्थोः. भयश्रणाञ्चाहरणेन—सय-शरणादि हिरादरण्यी.

"सरणं भए उवाओं रोगे किरिया विसंमि मंतोत्ति।" (अर्थात्) अपनां शरणु, रामनं द्विया, अने विषमां मंत्र हिपाय छे, अने हिदा देखा छे. <sup>5</sup>મુણમાલા–આલુકાનું જ્ઞાત ( દુષ્ઠાંત ) ભાવવા યાત્ર્ય છે, નિશ્ચયે કરીને અસત્ અપૈક્ષાએા ત્યજવા યાત્ર્ય છે, આજ્ઞાપ્રધાન થતું યાગ્ય છે, પ્રણિધાન ઉપાદેય છે, સાલુસેવાથી ધ**ર્મશારીર પાે**ષવા યાગ્ય છે, પ્રવચનમાલિન્ય રક્ષવા યાગ્ય છે.<sup>૧૩૪</sup>

<sup>છ</sup> અને આ વિધિપ્રવૃત્ત (હોય તે ) સંપાદે છે, એથી કરીને સર્પત્ર વિધિથી સૂત્ર થકી પ્રવર્ત્તવું ચાગ્ય છે.<sup>934</sup>

્રે આત્મભાવ જાણવા યાગ્ય છે, પ્રવૃત્તિમાં નિમિત્તો અપેક્ષવા યાગ્ય છે, અસમ્પન્ન યાગામાં યત્ન કરવા યાગ્ય છે; વિસ્તોતસિકા લક્ષમાં લેવા યાગ્ય છે, આતું (વિસ્તોતસિકાતું) અનાગતપણ (આવ્યા પહેલાં) ભયશરણાદિ ઉદાહરણથી પ્રતિવિધાન કરવા યાગ્ય છે. <sup>134</sup>

<sup>હે</sup>એમ સાપકમ કર્મના નાશ (અને) નિરુપક્ષ્મના અનુખધની વ્યવસ્થિત્તિ હોય છે. એવા પ્રકારે ધર્મ દેશે છે તે ધર્મ દેશકાે. <sub>ઘરશા</sub><sup>૧૩૭</sup>

### વિવેચન

'ભવદવ હા પ્રભુ! ભવદવ તાપિત જીવ, તેહને હા પ્રભુ! તેહને અમૃતઘન સમીજ; મિથ્યા હા પ્રભુ! મિથ્યા વિષની ખીવ, હરવા હા પ્રભુ! હરવા જાંગુલિ મન સ્મીજી.... મૂરતિ હા પ્રભુ મૂરતિ અનંત જિલ્લું દ.-- શ્રી દેવસંદ્રજી

તથા—તથાપકારે જેમ પૂર્વ કહ્યું હતું તેમ અનુબહસંપાદનાદિ વહે આ ભગવંતો 'ધમે દેશકો ' છે, એટલે 'ધમ્મदेसयाणं '— ધમે દેશકે મ્યાં એ સ્ત્રપદનું વ્યાખ્યાન અત્ર કર્યું છે. અત્રે 'ધમે પ્રસ્તુત જ, તે યથાભવ્ય પ્રકાશે છે '; અર્થાત જે ધમે દેશના પૂર્વે કહ્યો હતો તે જ પ્રસ્તુત શ્રાવક—સાધુધમે ભેદથી આત્મ પરિણામરૂપ ચારિત્રધમે; તે યપાભવ્ય—જેવા જેવા ભવ્ય—યાગ્ય પાત્ર જવ તેવા તેવા જ તેને યાગ્ય ધમે પ્રકાશે છે, ઉપદેશે છે. ભગવંતાની આ ધમે દેશના કેવા પ્રકારની હોય છે, તેના સારસ દાહરૂપ ઉત્તમ નમૂના અત્રે લઘુ પણ મહાઅર્થ શુરુ મહાસ્ત્રોરૂપ સુમધુર લિલત પદામાં રજ્યૂ કરી, આ યથાર્થનામાં 'લિલતિવિસ્તરા 'ના કર્ત્તા પુરુષે અર્થ ગૌરવસુકત પદલાલિત્યના પરિચય કરાવ્યા છે. તે અદ્લુત અર્થસ કલાવાળી ધમે દેશના આ પ્રકારે—

#### 'प्रदीप्तगृहोद्दरकल्पोऽयं भवः।'

'આ લવ (સંસાર) પ્રદીપ્ત ગૃહાદર સમા છે,' આ સંસાર આગ લાગેલા ઘરના અંદરના લાગ જેવા છે. કારણ કે તે 'निवासः शारीरादिदुःखानां' 'શારીરાદિ દુઃખાના નિવાસ છે', શારીરિક—માનસિક દુ:ખાના, આધિ-વ્યાધિ-ઉપાધિર્ય પ્રદીપ્ત મુદ્દોદર ત્રિવિધ તાપાના નિવાસ છે. એટલે 'ન युक्त इह विदुष: प्रमादः।' સમા ભવ 'અહીં વિદ્વાનને પ્રમાદ યુક્ત નથી.' આગ લાગેલા ઘરમાં રહેલા મનુષ્ય અહાર નીકળવાના જરા પણ હીલ કરે તા માર્યા જાય, માટે તેને જેમ પ્રમાદ-આલસ્ય યુક્ત નથી; તેમ આ આગ લાગેલા ભવગૃહમાં વસતા વિદ્વાનને—સમજદારને લેશ પણ પ્રમાદ યુક્ત નથી, ઘટતા નથી.

કારણ કે ' अति दुर्लभेंग मानुष्यावस्था।' ' આ માનુષ્ય અવસ્થા અતિ દુલ ભ છે,' બીજ બધા દેહ કરતાં ઉત્તમ એવા આ મનુષ્ય દેહ માટા પુષ્યરાશિથી પ્રાપ્ત થયા છે, " મહુ પુષ્ય કેરા પુંજથી શુલ દેહ માનવના મન્યો," તે વિષયકષાયાદિ પ્રમાદમાં જો એળ શુમાન્યા તા દશ દેષ્ટાંતના ભાવ પ્રમાણે પુન: અતિદુલ ભ મનુષ્યપણું પ્રાપ્ત થવા અતિદુલ ભ છે. માટે ' પ્રધાન પરलोकसाधન '-પર-લાકનું સાધન પ્રધાન છે.' અન્ય કાઈ દેહમાં પૂર્ણ સદ્વિવેકના ઉદય થઈ માલપાષ્તિ થઈ શકતી નથી, માત્ર માનવ દેહમાં જ થઇ શકે છે, એમ જાણી આત્માર્થ કાર્ય વહે જેટલું બને તેટલું આત્મશ્રેય સત્વર હાંસલ કરી પરલાકનું સાધન કરી લેવું એ જ પ્રધાન છે, આમ પરલાકપ્રધાન યાગસાધનમાં જ આ અમૂલ્ય મનુષ્ય દેહના ઉપયોગ કરવા યાગ્ય છે,-નહિં કે લાગસાધનમાં.

डारण है 'परिणामकटवो विषयाः'-विषये। 'परिणामकेंद्र छे; विषये। डिंगारु-इंजनी पेठे प्रथम भीठा क्षाणे, पणु परिणामे डारुण विषये हेनारा है।वाथी डंदु-इंडवा छे. माटे तेमां प्रतिजन्ध डरवे। ये।ज्य नथी. तेमल—'विषयोगान्तानि सत्सङ्कतानि'—'सत्संगते। विश्वयोग क्यांतवाणा छे.' प्रेमाण स्वलनाहिना सुंहर संयोगे। वियोग—क्यांतवाणा छे, संयोग क्यांतवाणा छे, साटे ते स्वलनाहि संयोगमां पणु प्रतिजंध इरवा ये।ज्य नथी.

કારણ કે 'પાતમચાતુરમિक्झातपातमायुः।' 'પાતભયાતુર આયુ અવિજ્ઞાત પાતવાળું છે.' પડ્યું કે પડશે એમ પડી જવાના ભયથી ભરેલું એવું આયુ અવિજ્ઞાત પાતવાળું છે, "ઉભા છે શિકારી યમ ધનુમહિં સાંધી શરને" એમ કાળની તલવાર સદા માથા પર લટકતી હાવાથી કચારે પડશે તેની ખબર પડે એવું નથી.

> ઉભાે છે શિકારી યમ ધનુ મહિં સાંધી શરને, લીધા કાં લેશે કાં થતી ચટપટી સર્વ જનને; નથી દેતા કાને ખખર નિજના આગમનના,

ધરી એહિંતો તે ઝટ ઝડપતો જાન જનના.—(ડૉ. ભગવાનદાસ,-સ્વરચિત.) તેથી 'પનં વ્યવસ્થિત વિષ્યાપનેડસ્ય યતિતવ્યાં!' એમ વ્યવસ્થિત સતે આના વિધ્યાપનમાં (ખૂઝવવામાં) યત્ન કરવા યાગ્ય છે.' એમ ઉપરમાં કહી તેવી વ્યવસ્થિત છે, એટલે આગ લાગેલા ઘરની આગ ખૂઝવવાને જેમ વગર હીલે—વિના પ્રમાદે લાગી જવું જોઈએ, તેમ આ આગ લાગેલા ભવઘરની આગ ખૂઝવવા વગર વિલંબે વિના પ્રમાદે શીધ યત્ન કરવા યાગ્ય છે.

भने 'पतच सिद्धान्तवासनासारो धर्ममेघो यदि परं विश्वापयति।' आ विशास लवगृडने सागेसी आग स्रेटबी अधी प्रयंड छे हे 'स्रोने भूत्रवे ते। सिद्धान्तवासनाधी सार स्रेवे। धर्म मेध क भूत्रवे;' स्रेने भूत्रववाने माटे को है। ध्रि भि स्वान्ति स्वृत्रववा समर्थ है। ये, ते। सिद्धान्तनी वासनाधी सार स्रेवे। धर्म ३५ मेध क समर्थ सिद्धांतवासना- छे. हारण हे द्वानत्वने भूत्रववा माटे क सार धर्म मेध क निर्ध स्वे, तेम स्या सुवनत्यापह सव-दावानसने भूत्रववा माटे सिद्धान्तवासनाइम कर्सथी सार-सरेदी। धर्म मेध क निर्ध से, स्वे क क्षेत्र से, से क्षेत्र सिद्धान्तः वर्धायी शहे. स्वेटसा माटे 'स्वीकत्त्व्यः सिद्धान्तः '- 'सिध्धान्त स्वीहारवे। ये। ये छे '; त्रणे हाकमां न ये। सेवे। निश्च कि निश्च श्रुप सिद्धान्तः परम ज्ञानीसे प्रशीत हरेस स्वागम मान्य हरवा ये। ये छे, शिरसावंध ग्रणी माथे येदाववा ये। ये छे, भने सेटले क 'सहयक् सेवतव्यास्तदिमज्ञाः' 'तेनी स्विक्षाओ। सम्यह्म सेववा ये। ये छे;' ळवने स्मृति स्वापनारी स्रेवी तेनी स्मृतिको। प्रज्ञापनाक्षी, प्रश्नाको। सम्यह्म सेववा ये। ये छे, श्रासवा ये। ये छे,

જેમકે—'મુષ્ડમાલા-આલુકાનું જ્ઞાત ( દર્શાત ) ભાવવા યાગ્ય છે. ' મુંડમાલા એટલે મસ્તકે મુકવાની માળા ને આલુકા એટલે જલ ભરવાની નાની માટલી એ જ્ઞાત-જાણીતું દર્શત ભાવન કરવા ચાગ્ય છે. અર્થાત "જેને અનિત્યતાની ખુદ્ધિ ઉપછ છે તે મૂલ્યવંતી માલા મ્લાન થતાં-કરમાતાં શાચતા અનિત્યતાદિ નથી; ને જેને નિત્યતાની ખુદ્ધિ છે, તે તુચ્છ માટલી-હાંડલી ભાવના ભાંગતાં પણ શાય કરે છે!" એ દર્શતના પરમાર્થ વિચારી વૈરાગ્યસાવના પર અ 36 થવા યાગ્ય છે. અને આ બધું ય અનિત્ય છે એમ જાણી 'त्यक्तव्या सल्वसदपेक्षां '—' निश्चये हरीने असत् अपेक्षाओ त्यापया थे। व्य ક્ષણિક કીર્ત્તિ, મનાવા-પૂજાવાની કામના, લાકેષણા આદિ અસત્ અપેક્ષાએ છાડી દેવા ચાગ્ય છે: અથવા નિશ્વય તત્ત્વને લક્ષ્યમાં રાખી સર્વ સત્સાધન કેવલ શુદ્ધ આત્માથે જ सेववा येाज्य छे सेम जाली, निश्चय तत्त्वना क्ष्य विनानी सर्व असत् अपेक्षाको त्यकवा ચાગ્ય છે. અને એ અથે 'મવિત•યમાજ્ઞાપ્રધાનેન'—' આઝાપ્રધાન થતું ચાગ્ય છે.' પરમ જ્ઞાની ભગવાનની આજ્ઞાને જ સર્વજ પ્રધાન ગણી પ્રવર્તાલું આગામધાનપણાના યેાગ્ય છે. એટલે જ ' उपादेचं प्रणिधानं '—' પ્રસ્થિત ઉપાદેય છે; ' સકલ જગજીવ પ્રત્યે વાત્સલ્ય–હિત ધરાવતા વિશાળ આશયરૂપ ને વિધિમાર્ગના પ્રશિધાન અથવા શ્રતધર્મવૃદ્ધિ આદિ સદુભાવનારૂપ પ્રશિધાન ગહુણ ઉપદેશ **५२**वा थे। २५ छे. अने 'पोषणीयं साधुसेवया धर्मदारीरं'-'સાધુસેવાથી ધર્મશરીર પાેષવા ચાેગ્ય છે;' જે ધર્મારૂપ જ શરીર છે તેને સાધુસેવાથી-સાચા સાધુ સંતજનની સેવાથી પાષવા યાગ્ય છે; અથવા "માત્ર દેહ તે સંયમ હેતુ હેાય જો " એમ ધર્મ સાધનાર્થ જ જે શરીર છે તેને સાધુ-સમ્યક્ નિસ્વઘ આહાર-

પ્રચ્છાદનાદિથી પાષવા ચાગ્ય છે. અને આમ સાધ્યેવા-સમ્યક્ આચરણા કરીને 'रक्षणीयं प्रवचनमा लिन्यं '—' प्रवचनभाकिन्य २क्षवा येाज्य छे; ' यतुर्विध संघरुप प्रवचननुं, તીર્થનું, શાસનનું માલિન્ય-મલિનપણું ન શાય, ઝાંખપ ન લાગે, એમ તકેદારીથી રક્ષા કરવા ચાેગ્ય છે.

અને આમ સાધુસેવાથી ધર્મશરીરનું પાષણ કરવું ને પ્રવચનમાલિન્યનું રક્ષણ કરવું ते 'आ विधिष्रवृत्त (है।य ते) संपाहे छे,'—यतच विधिष्रवृत्त: सम्पादयति; हानीओओ विक्षित अरेल विधि प्रमाणे के प्रवृत्त छे ते क तेम अरी शहे छे. 'सेवो अरीने सर्वत्र विधिथी सूत्र थडी अवर्तां दे थे। ये छे. '- ' सर्वत्र विधिना प्रवर्तितव्यं सुत्रात । '

અને એમ સર્વત્ર સૂત્ર અનુસાર વિધિથી પ્રવૃત્તિ કરતાં, 'આત્મભાવ જાણવા ચાગ્ય છે,'-ज्ञातच्य आत्मभाव:-પાતાના આત્મભાવ, આત્મપરિણામ કેવા છે, પાતાના આત્મા કર્ષ દશામાં વર્ત્તે છે, એ આત્મનિરીક્ષણથી (Introspection)

<del>ન</del>િમિત્તસાપેક્ષ ધોધ

જાણવા યાગ્ય છે,—કે જેથી પાતે કર્યા ઊલા છે તેના કરાસ કાઢી આતમાર્થ પ્રવૃત્તિના આગળ કેમ વધવું તેના ખ્યાલ આવે, ને તથારૂપ પ્રવૃત્તિ થઈ શકે. मेंदे से भाभ प्रगति करवा भाटे ते 'प्रवृत्तिमां निभित्तो अधेक्षवा

ચાગ્ય છે,'-प्रवृत्तावपेक्षितव्यानि निमित्तानिः; આત્મહિतनी प्रवृत्तिमां

ઉપકારી એવા સદ્દેવ-સદ્ગુરુ-સત્શાસ્ત્ર આદિ નિમિત્તકારણાની અપેક્ષા (દરકાર) રાખવા थे। व्य छे. अने 'असंपन्त थे। भेत्रां यत्न अरवा थे। भ्य छे' — यतितव्यमसम्पन्तयोगेषुः તે તે ઉપકારી નિમિત્તોની અપેક્ષા રાખી તેની સહાયપૂર્વક, અવલંબનપૂર્વક, નહિં સાંપડેલા-નહિં પ્રત્યત કરેલા ચાંગામાં આત્મસાધનામાં યત્ન કરવા ચાગ્ય છે.

અને એમ આત્માર્થરૂપ યાંગસાધન કરતાં, 'વિસોતસિકા લક્ષમાં લેવા યાગ્ય છે' — 'लक्षयितव्या विस्रोतसिका '; विश्लोतसिका—चित्तने। Gaटे। प्रवाह, Gaटुं पहेल् थाय તા ખબરદાર રહી તે એકદમ લક્ષમાં-ધ્યાનમાં લેવા ચાગ્ય છે.

વિસ્રોતસિકાનું અને 'આનું (વિસ્તોતસિકાનું) અનાગત (આગ્યા પ્હેલાં) ભય-પ્રતિવિધાન शरखाहि @हाहरख्यी प्रतिविधान करवा येाज्य छे.'- प्रतिविधेय. मनागतमस्या: भयशरणाद्यदाहरणेन'; आ विस्रोतसिंधा-चित्तनी

ઉલટી ગંગા-ચિત્તનું ઉલટું વહેણ આવી પડે તે પહેલાં જ, પાણી પહેલાં પાળ બાંધવાની જેમ, લયશરણાદિ દર્ષાંત પ્રમાણે તેનું પ્રતિવિધાન-નિવારણ કરી લેવા ચાગ્ય છે, કે જેથી આવતી વિસ્રોતસિકા- હિત્તની વિમુખ દશા અટકી જાય. લય આવે ત્યારે જેમ દુર્ગનું શરણ, રાગ ઉપજે ત્યારે જેમ ચિકિત્સા, વિષ ચહે ત્યારે જેમ મંત્ર ઉપાય છે, તેમ વિસ્રોતસિકા ઉપજે તે પહેલાં જ ભગવતશરણ, સદ્વિચાર ક્રિયા, પ્રભુનામ મંત્ર આદિથી તેના પ્રતીકાર થાય એવે: ઉપાય કરી લેવા ચાગ્ય છે.

એમ ઉક્ત પ્રકારે આત્મહિતમાર્ગે પ્રવર્ત્તતાં 'સાપક્રમ કર્મના નાશ (અને) निरुपक्षम अनुर्णाधनी व्यविश्वति **উ।य छे';—' मदत्येवं सोपक्रमनादा: निरुपक्रमा**नुबन्धः

ધર્મનું ફલ કર્મનાશ व्यविक्छित्ति: ', જેના ઉપક્રમ-ચિકિત્સા-ઉપાય થઈ શકે છે એવા શિધિલ-ઠીલા કર્મોના નાશ-વિચ્છેદ હોય છે; અને નિરુપક્રમ-જેના ઉપક્રમ-ઉપાય-ચિકિત્સા નથી એટલે જે ભાગવ્યા વિના છૂટકા નથી, એવા નિરુપક્રમ-નિકાયિત-ચીકણા કર્મોના અનુબંધની-

ઉત્તરાત્તર સાંકળરૂપ (Chain) સાંકલનાની વ્યવચ્છિત્તિ-વ્યવચ્છેદ હાય છે. આમ આસા-પ્રધાનપણે સૂત્ર અનુસાર વિધિથી આત્મહિતમાર્ગે પ્રવર્ત્તવારૂપ ધર્મનું ફલ છે.

આવા પ્રકારે જે ધર્મ ઉપદેશે છે તે ધર્મદેશકા.

॥ इति धर्मदेशकाः॥ २१॥



# રર. ધર્મનાયક ' <mark>ધર્મનાય</mark>कેમ્યઃ' પદ વ્યાખ્યાન

અત્રે ધર્મનાયકપણાના ચાર મૂળ હેતુઓના ઉપન્યાસ કરે છે---

१० तथा—

# 'धम्मनायगाणं'

इह धंम:—अधिकृत एव, तस्य स्वामिन:, तह्यक्षणयोगेन, तद्यथा—तह्रशीकरण-भावात, तदुत्तमावाप्तेस्तत्फलपरिभोगात्तद्विधातानुपयत्ते:। <sup>१३८</sup>

<sup>૧૦</sup>અર્થઃ-તથા---

## 'ધર્મનાયકાને'

<sup>૧૦</sup>અહી' ધમ°—અધિકૃત જ, તેના સ્વામીએા,—તેના લક્ષણના યાગે કરીને. તે આ પ્રકારે—(૧) તેના વશીકરણ ભાવને લીધે, (૨) તેની ઉત્તમ પ્રાપ્તિને લીધે, (૩) તેના ક્લપરિભાગને લીધે, (૪) તેના વિઘાતની અનુપપત્તિને લીધે.<sup>૧૩૮</sup>

#### વિવેચન

" નાયક તારક તું ધણી, સેવનથી આતમસિદ્ધિ રે; દેવચંદ્ર પદ સંપજે, વર પરમાણુંદ સમૃદ્ધિ રે….અનંત વીરજ."— શ્રી દેવચાંદ્રછ

तथा-तेवा क प्रकार आ क्षणवंती धर्मनायके छे केटला माटे अत्र 'धर्मनायके म्यः' — धर्मानायके नि के सूत्रपद मूक्ष्युं. अहीं — आ सूत्रमां 'धर्म अधिकृत क' — प्रस्तुत क, श्रावक्षने। वा साधुना आत्मपरिष्णाम३ प शारित्रधर्म, 'तेना स्वामीक्षे — तेना लक्षणुना ये। वे करीने.' अर्थात् आ क्षणवंती धर्मना नायके । स्वामीको छे, कारणुके ते नायक प्रणाना — स्वामीपण्णाना लक्षणुनि। तेकोमां ये। ग छे, धटमानपण्णुं छे. ते आ प्रकारे — 'तद्वशीकरणभावाद' छ. (१) तेना वशीकरण्याने लीधे, (२) तेनी उत्तम प्राप्तिने लीधे,

ઋત્રે ભગવંતનું આ સ્વામીપણું શી રીતે ઘટે છે તેના આ ચાર મૂળ હેતુ દર્શાવ્યા છે: (૧) જેને જે ગુણુનું સ્વામીપણું હાય, તેને પ્રથમ તા તેના વશીકરણ-ભાવ હાવા જોઈએ; તે ગુણુ પાતાને વશ-આધીન-પૂરેપ્રા

ધર્મનાયકપહાના તાળામાં હોવો જોઈએ, તેા જ તેનું સ્વામીપાશું ઘટે. (૨) વશી-ચાર મૂળ હેલ કરણભાવ હોય, પાશુ તે ગુણનું ઉત્તમપાશું - શ્રેષ્ઠપાશું - ઉત્કૃષ્ટપાશું ન હોય, તો તેનું ખરેખરૂં સ્વામીપાશું (Mastery) કહી શકાય

નહિં, માટે તેની ઉત્તમ પ્રાપ્તિ હાય તો જ સ્વામીપણું ઘટે. (3) વશીકરણ હાય ને ઉત્તમપણં હાય, પણ તેનું ભાષ્ટતાપણું ન હાય તો સ્વામીપણું શા કામનું ? માટે તેના ફ્લપરિભાગ હાય તા જ સ્વામીપણું ઘટે. (૪) અને આ વશીકરણ, ઉત્તમપણું, ભાષ્ટત પણું એ ત્રણે વાનાં હાય, પણ તેમાં જે વિદાત-આધા-અંતરાય ઉપજે એવું કંઈ પણ હાય

पञ्चिकाः---अगवंतीना धर्मनायक्षपश्चाइप साध्यमां तद्दवशीकरण्यादि सार भूबहेतुय्ये।,-प्रत्येकपण्डे स्वप्रतिष्ठायक सक्षावितक स्थन्य सार क हेतुस्रीयी स्थनुगत खेवा, व्याप्नयेय छे. तेर्मा---

તદ્દવશીકરણ ભાવરૂપ મૂક્ષહેતુના—(૧) વિધિસમાસાદન, (૨) નિરતિયાર પાલન, (૩) યથાયિત દાન, (૪) અને તેમાં અપેક્ષાઅભાવ—એ સભાવનિક ચાર પ્રતિહેતુએ છે.

અને તેની ઉત્તમ અવાષ્તિરૂપ દ્વિતીય હેતુના પુનઃ (૧) પ્રધાન ક્ષાયિક ધર્મ અવાષ્તિ, (૨) પરાર્થ સંપાદન, (૩) હીનમાં પણ પ્રવૃત્તિ, (૪) અને તથાભગ્યત્વયાય—એ લક્ષણવાળા (ચાર પ્રતિહેતુઓ ) છે.

યુનઃ તેના ક્લપરિભાગલક્ષણ તૃતીય હેતુના—(૧) સફલ સૌંદર્ય, (૨) પ્રાતિહાર્યયાય, (૩) ઉદાર ઋડિહ અનુભૂતિ, (૪) અને તદાધિષત્ય ભાવ,—એવંર્ય (ચાર પ્રતિહેતુઓ ) છે.

અને તદ્દવિધાત અનુપપત્તિરૂપ ચતુર્થ હેતુના—(૧) અવન્ધ્ય પુષ્પીજત્વ, (૨) અધિકાનુપપત્તિ, (૩) પાપક્ષય ભાવ, (૪) અને અહેતુક વિધાત અસિહિ,—એવંસ્યભાવી સભાવનિક ચાર જ પ્રતિહેતુઓ છે.

અને એઓ ભાવના પ્રથી જ બ્યાખ્યાત છે, એટલા માટે પુનઃ પ્રયાસ નથી. પરંતુ--

તો તે પણ સ્વામીપણાની ન્યૂનતા ગણાય. એટલે ફલપરિભાગમાં અવિવાત હાય તો જ અવિકલ સ્વામીપણું ઘટે. સ્વામીપણાના આ ચારે લલ્લણ ભગવંતમાં અવિકલપણું ઘટે છે, કારણું કે આ ભગવંતાને આ ધર્મના વશીકરણભાવ છે, ઉત્તમ પ્રાપ્તિ છે, ફલપરિભાગ છે ને તેના અવિવાત છે. આમ સ્વામીપણાના ચારે મૂળહેતુઓ આ ભગવંતામાં પ્રેપ્ર સાંગાયાંગ કેવી કેવી રીતે ઘટે છે, તે સિદ્ધ કરવા હવે તે પ્રત્યેક મૂળહેતુના (Main cause) ચાર ચાર પ્રતિહેતુએ (Subordinate causes) અનુક્રમે દર્શાવી શાસકર્તા મહિષ તેનું ભાવન કરે છે:—



ધર્મ વશીકરણભાવરૂપ પ્રથમ મૂળકેતુના ચાર ઉત્તરહેતુ દર્શાવી તેનું ભાવન કરે છે---

११ तथाहि—पतद्रशिनो भगवन्तः विधित्तमासादनेन—विधिनाऽयमाप्तो भगवद्भिः १, तथा निरितवारपरिपालनतया—पालितश्चातिचारविरहेण २, पत्रं यथोचितदानतो—दत्तश्च यथाभव्यं ३, तथा तत्रापेक्षाभावेन—नामीषां दाने वचनापेक्षा ४॥१॥१३९

<sup>૧૧</sup>અર્થ:—તે આ પ્રકારે—૧. ભગવંતા એના વશી (વશ કરનારા) છે—(૧) વિધિ— સમાસાદનથી,—વિધિથી આ ભગવંતાથી આપ્ત છે; (૨) તથા નિરતિચાર પરિપાલનતાથી, —અને અતિચારવિરહથી પાલિત છે; (૩) એમ યથાચિત દાનથી,—અને યથાભવ્ય દત્ત (દીધેલ) છે; (૪) તથા તેમાં અપેક્ષાના અભાવથી,—એએાના દાનમાં વચનાપેક્ષા નથી. <sup>૧૩</sup>૯

## વિવેચન

" સ્વામી સ્વયંપ્રભને હાે જાઉં ભામણે, હરખે વાર હજાર…. વસ્તુ ધર્મ હાે પૂરણ જસુ નીયનાે, ભાવ કૃષા કિરતાર….સ્વામી." — શ્રી દેવચંદ્રજ

અત્રે લગવંતના ધર્મ સ્વામીપણાના ચાર મૂળ હેતુ કહ્યા, તેમાં વશીકરણભાવરૂપ પ્રથમ મૂળ હેતુના ચાર ઉત્તરહેતુ દર્શાવી સાથે સાથે તેનું ભાવન કર્યું છે—' एतद्वशिनो मगवन्तः।'—ભગવંતા એના વશી છે.—આ અધિકૃત ચાત્ત્રિધર્મ વશી-વશ્ય છે જેઓને તે એતદ્વશી, અર્થાત્ આ ધર્મ ભગવંતાને પ્રેપ્રા વશ્ય છે, વશમાં-તાળામાં આવેલા, આત્માધીન છે.

पिक्षका:—पतद्विशिन:—એના વશી; एष:—આ, અધિકૃત ધર્મ, वशी—વશ્ય છે, ग्रेषां— જેઓના, ते पतद्वशी—તેઓ એના વશી,-विधिसमासादनेन—વિધિસમાસાદનથી,—કારણુકે વિધિ સમાસાદિત જ અર્થ અવ્યક્ષિચારિતાથી વશ્ય હોય છે, ન્યાયાપાત વિત્તવત્. तत्र—તેમાં, દાનમાં, यचनापेक्षा—વચતની અપેક્ષા; કારણુકે ભગવેતા ધર્મદાનમાં, અન્ય મુનિઓની જેમ, પર આજ્ઞાને અપેક્ષતા નથી,—'ક્ષમાશ્રમણોના કરતે સમ્યક્ત સામાયિક આરાપું છું 'ઇત્યાદિના અનુચ્યારણુથી. કયા હેતુથી કેવી રીતે વશ્ય છે? 'વિધિસમાસાદનેના' ઇ૦ (૧) ' વિધિ સમાસાદનથી—વિધિથી આ લગવંતાથી આપ્ત છે.' લગવંતાએ વિધિપૂર્વક આ ધર્મ સમ્યક્ષ્પણે પ્રાપ્ત કરેલા છે, એટલે વિધિપ્રાપ્તિ એ વશ્ય હાેવાનું વશીકરણ ભાવરૂપ પહેલું કારણ છે. વિધિપ્રહણ છતાં યઘાર્થ પાલન ન હાેય તાે વશ્ય પ્રથમ મૂળ હેતુના કેમ થાય ? એટલા માટે બીજાં કારણ કહ્યું—(૨) 'તથા ચાર ઉત્તર હેતુ નિરતિચાર પરિપાલનતાથી,'—અને અતિચારવિરહથી પાલિત છે' લગવંતાએ વિધિપ્રાપ્ત ધર્મને તથાપ્રકારે સર્વથા અતિચાર રહિતપણે પરિપાલન કર્યો છે, એટલે નિરતિચાર પરિપાલન એ વશ્ય હાેવાનું બીજાં કારણ છે.

નિરતિચાર પરિપાલન છતાં અન્યને દાનથી ઉપયાગી ન થઈ શકે તો વશ્યપાશું શું કામનું ? એટલા માટે ત્રીજું કારણ કહ્યું—'એમ યથાચિત દાનથી,—'અને યથાલવ્ય દત્ત છે.' લગવંતાએ યથાલવ્ય—જેવી જેવી જેની યોગ્યતા છે, તે લવ્ય—યોગ્ય પાત્ર જીવાને તેવી તેવી તેની યોગ્યતા પ્રમાણે આ ધર્મનું યથાચિત—યથાયોગ્ય દાન દીધું છે. એટલે યથાચિત દાન એ વશ્ય હોવાનું ત્રીજું કારણ છે. યથાચિત દાન છતાં જો તે દેવામાં સ્વતંત્ર ન હાય ને અન્યના આદેશની અપેક્ષા રાખતા હાય તો 'ત્તાપેક્ષમત્તમર્થ'' એ ન્યાયે તે વશ્યપાશું શાનું ? એટલા માટે ચાથું કારણ કહ્યું—(૪) 'તથા તેમાં અપેક્ષાના અભાવથી—એએમા દાનમાં વચનાપેક્ષા નથી.' લગવંતા જે ધર્મદાન દીએ છે, તેમાં બીજાના વચનની—આદેશની અપેક્ષા નથી, અથવા આગમ પણ આ લગવંતા થકી ઉદ્દલવતું હોઈ આગમવચનની પાશુ અપેક્ષા નથી, આત્માનુલવનિધાન લગવંતો સ્વતંત્ર-પાણે જ દાન દેવાને પરિપૂર્ણ સમર્થ છે, એટલે દાનમાં અપેક્ષાઅલાવ એ વશ્ય હોવાનું ચાયું કારણ છે. આમ વશ્ય હોવાના ચારે પરસ્પર સંકલિત (Linked) કારણ લગવંતમાં સાંગોપાંગ સંપૂર્ણપાણે ઘટતા હોવાથી, આ ધર્મ લગવંતાને પૃરેપૂરા વશ્ય સિદ્ધ થાય છે, એટલે એ કારણે આ લગવંતાને ધર્મનાયક—ધર્મસ્વામી કહ્યા તે યથાર્થ છે.

"એહવા ધર્મ હા પ્રભુને નીયન્યા, ભાંખ્યા એહવા ધર્મ; જે આદરતાં હા ભવિચણ શચિ હુવે, ત્રિવિધ વિદારી કર્મ….સ્વામી સ્વયં પ્રભ." શ્રી દેવસાંદ્રજ.



धर्भंनी उत्तम प्राप्तिइप भीन्न भूण हेतुना यार उत्तर हेतु विवरी देभाडे छे—

१२ एवं च तदुत्तमावाप्तयश्च भगवन्तः प्रधानक्षायिकधम्मावाप्त्या—तीर्थकरत्वात्प्रधा-नोऽयं भगवतां १, तथा परार्थसम्पादनेन-सत्त्वार्थकरणश्चीस्रतया २, एवं हीनेऽपि प्रवृत्तेः-अभ्वबोधाय गमन।कर्णनात् ३, तथा तथाभव्यत्वयोगात्—अत्युदारमेतदेतेषाम् ४ ॥ २॥ १॥

<sup>૧૨</sup>અથ°:—૨. અને એમ ભગવ'તા તેની ઉત્તમ પ્રાપ્તિવાળા છે—(૧) પ્રધાન ક્ષાયિક ધર્મની અવાપ્તિથી,—તીર્થ'કરપણા થકી આ (ક્ષાયિક ધર્મ ) ભગવ'તાના પ્રધાન છે; (૨) તથા પરાર્થસંપાદનથી,—સત્ત્વાર્થધ્કરણશીલતા વડે કરીને; (૩) એમ હીનમાં પણ પ્રવૃત્તિ થકી.—અર્થબાેધાર્થ ગમનના શ્રવણને લીધે; (૪) તથા તથાભવ્યત્વ યાગથી,—એએાનું આ ( તથાભવ્યત્વ ) અતિ ઉદાર છે.<sup>૧૪૦</sup>

पिक्ताः—अश्वबोधाय गमनाकर्णनात् । अश्वस्य-अधना, तुरंगमना, बोधाय—भोधार्थं, संभोधार्थं, संग्रेन्यत् श्रीमद् सुनिसुन्नत स्वाभीना कृषुक्ष्ये (सहय) गमनभवणात्—गमनना श्रवण्ये तीर्धे. ते आ प्रकारे—

ભગવાન્, -ભુવનજનને આનંદ ઉપજાવનારા, દુઃસહ પ્રતાપથી જેણે સમસ્ત શત્રુ અમિત્રોને પરિભૂત કર્યો છે એવા 'સુમિત્ર' નામ ભૂપાલના કુલકમલ ખંડના મંડનરૂપ અમલ રાજહંસ ભુવનત્રયથી અભિનંદિત પદ્માના પદરૂપ પદ્માવતી દેવીની દિવ્ય ઉદર શક્તિના મુક્તાફલ સમા, —એવા શ્રી મુનિસુદ્રત તીર્થનાય, —જેણે મગધમંડલના મંડનરૂપ રાજગૃહપુરનું પ્રાત્ય રાજ્ય પરિપાલિત કર્યું હતું; સારસ્વતાદિ વન્દારક (દેવ) વન્દથી જેને દીક્ષા અવસર અભિનંદિત હતા; તે કાળે મળેલા સમગ્ર ઈન્દ્રમણથી જેને ઉદાર પૂર્ભપચાર વિરચિત હતા; તેમણે બંદિખાના જેવા સંસારમાંથી નિઃસારનારી પ્રવ્રજ્યા શ્રહણ કરી. તે પછી પવનવત્ અપ્રતિખહતાથી ભૂતલને નિજ ચરણકમલ ધૃલિપાતથી પૂત કરતી કેટલાક કાળ હ્લાસ્થપણે વિહરી, તેમણે તીક્ષ્ણ શુકલધ્યાન કુડારધારાના વ્યાપારથી દુરન્ત માહતરની મૂલભલ છેદી નાંખી, સકલકાલભાવિ ભાવાના સ્વભાવના અવભાસનમાં પટિષ્ઠ (પરમ પડુ–નિપુષ્ણ) એવું કેવલગ્રાન ઉપજાવ્યું.

અમને આસન ચલનાનન્તર ભગવંતને જ્ઞાન સમુત્યન્ન થયેલ જાણીને, ભક્તિભરનિર્ભર નિખિલ સુરપતિઓ સમવસરણાદિ રમણીય પૂજા કરી, પર્યાયથી યથાસ્થાને એસી, ભગવંતને પર્યુપાસવા લાગ્યા.

અને ભવ્ય જંતુસંતાનરૂપ શિખિમંડલને (મારને) ઉલ્લાસન-સ્વભાવવાળા, ભાસુર અભિનવ અંજનપુંજ જેવી કાયાવાળા, કથાય-ત્રીષ્મસમયથી સંતપ્ત પ્રાષ્ટ્રીએનો સંતાય દૂર કરવામાં દક્ષ, અંધ- કારને વિશિપ્ત કરતી ભામંડલરૂપ વિદ્યુત્વતાથી અલંકૃત, સ્કુરાયમાન થતા ધર્મ ચક્રના કૃતિકલાપથી નબે- ભૂષચૂરપ ઇંદ-ધનુષ્યના આડંખર ઉત્પાદિત કરતા, સૌધર્મ-ઇશાન સુરપતિના કરપલ્લવથી પ્રેરાતા ધવલ ચાનરાના ઉપનિપાતથી ખલાકાપક્તિથી ઉપજતી શાભાને પ્રાપ્ત થયેલા, એવા ભગવાન, સનીર નીરદની (મેધતી) જેમ, સકલ સત્તોને સાધારણ એવી સહર્મદેશનારૂપ નીરધારાએ વહે નિઃશેષ પ્રાષ્ટ્રિએના હૃદય-ભૂપ્રદેશાને સ્વસ્થ કરતા હવા.

પછી તીર્થ પ્રવૃત્ત થયે અન્યદા ભાનુમાન્ (સૂર્ય) જેમ ભગવાન્ ભવ્ય-પદ્મ કરાને પ્રયોધ કરતા સતા, દક્ષિણાપથના મુખમંડનરપ ભગુકચ્છ (પાર્કાતર: ભરુકચ્છ) નામના નગરે ગયા; અને ત્યાં પૂર્વેત્તર દિગ્ભાગવાળા (ઇશાન ખૂણામાં) કારિણ્ટક નામના ઉદ્યાનમાં સમવસર્યા. આ અંતરે નિજ પરિજન પાસેથી જિનનું આગમન સાંભળી જેનું મન આનંદનિર્ભર થયું હતું એવા તે નગરતા નાયક જિતરાત્રુ નામા નરપતિ, જ્ત્ય તુરંગમ (અધ્ય) પર સમારાહી, મનુજસમૂહથી અનુસરાતા સતા, જગદ્ગુરુના ચરણાવિન્દવન્દનાર્થે આવ્યા; સકલ કમલાનું નિક્તન એવા જિનપતિ પદકમલને પ્રણિપાત કરી, અંજિલ જેડી તે ભગવંતના ચરણ સમીપે ખેઠા; કર્યામૃત્ભૂત ભગવદ્દશાના સમ્યક્ષ્યણે સીભળી.

તે પછી જાણતાં છતાં જનભાધનાર્થે પરમ ગુરુના ગણધરે વિનયપૂર્વક પ્રશ્નમીને પૂછ્યું કે–હે લગવન્! આ મનુષ્ય–અમર–તિર્થ ચકુલયી સંકુલ પર્વદામાં અપૂર્વ એવા કેટલા લબ્યજંતુઓએ સમ્યકૃત્વ અબ્યુપગત કર્યું ? સંસાર સાગર પરિત્ત કર્યો ? આત્માને નિર્જિતસુખોના પાત્ર કર્યો ? એટલે પછી કુંદ સમા ક્રીત દન્તની દીષ્તિયી નબોંગણને ઉદ્યોતિત કરતા જગબાય વદ્યા કે–હે સૌમ્ય! સાંલળ! તુરંગ–રત્ન શિવાય બીજ્ય કેમ્કિએ પણ નહિં.

#### વિવચન

"ધરમ ધરમ કરતા સહુ જગ ફિરે, ધર્મ ન જાણે હાે મર્મ, જિણેસર! ધર્મ જિનેસર ચરણ પ્રદ્યા પછી, કાેઈ ન જાાંધે હાે કર્મ….જિણેસર!….

— શ્રી આનંદઘનજી

હવે ભગવંતના ધર્મસ્વામીયણા અંગે તેની ઉત્તમ પ્રાપ્તિરૂપ બીજા મૂળ હેતુનું ચાર ઉત્તર હેતુ દર્શાવી ભાવન કરે છે:—' અને એમ ભગવંતા તેની ઉત્તમ પ્રાપ્તિવાળા છે.'

તે સર્વા વચન સાંભળીને જિતશત્રુ ભૂપતિ બાલ્યો— હે ભગવનાં કોતુકથી આકુલિત ચિત્તવાળા હું તુરંગના વતાન્ત ભાષાના કચ્છું છું. તેમ જ વળી— હે ભગવનાં હું આ અધરતન પર આરાહી તમારા ચરાષ્ટ્રક મલને અભિવંદવાને ચાલ્યો; ત્રિલાકોતિલક તુલ્ય સમવસરણ વિલાકો તુરંગમ પરથી ઉતર્યો, પદથી જ આવવાને પ્રવૃત્ત થયો. તેટલામાં સકલ જંતુજાતને ચિત્તાનંદદાયની, સમલ જલદના નાદ સમી ગંભીર, ગંભીર ભવપયાધિમાં નોકાઉપમારૂપ એવી ભગવંતની દેશના સાંભળી, આનંદજલથી જેનું પવિત્ર નેત્રપાત્ર તરબાળ હતું, કર્ષા યુગલને જેણે નિશ્વ કર્યું હતું, જેના રામકૂપ (રામાંય) સમુલ્લસિત થયા હતા, એવા આ અધ મુક્લિત (અર્ધ બીડેલ) ચક્કુએ ક્ષણમાત્ર અવરિયત રહો. તે પછી પુનઃ ધર્માં પ્રવર્ણમાં જેણે ઉપયોગ અપ્યો હતો એવા તે સમવસરણના તારણ સમીપે આવ્યા; અને ત્યાં અપૂર્વ પ્રમેદરસ અનુભવતા તે ભૂમિ પર બન્ને જાનુ (ગોક્યુ) મૂકી, સકલ અશુદ્ધ કલિમલ ગળી રહેલો તે, જાણે નિજ માનસની વિશદ વાસના કથતા હોય, એમ શિરથી ભગવંતને અભિવન્દી, તથારિયત જ બેસવા લાગ્યા. એટલે તે એવા પ્રકારનું અધ્યવિલસિત વિલાકી વિરિમત થયેલા હું, કદી પણ અદ્ભરપૂર્વ આશ્વર્ય પૂરાતા માનસે, ભગવંતની સમીપે આવ્યા. તેથી મિચ્યાત્વને મથિત કરનારા ભગવાન્ આ શું? તે કથા.

ભગવંતે કહ્યું—હે સીમ્ય! સાંભળ!

સમરત મેદિનીની પદ્માનું (લક્ષ્મીનું) સદ્મભુત પદ્મિતિષ્પેટ નામનું નગર છે. ત્યાં—જેણું જિનધમં અભ્યસ્ત કર્યો છે, એવા 'જિનધમં' નામના શ્રીસંચયના સમાશ્રય એવા શ્રેષ્ઠ શ્રેષ્ઠી વસે છે. તથા બીજો 'સાગરદત્ત ' નામના — પુષ્કળ ધનનિધાન નિખિલ જનપ્રધાન એવા જિનધમં શ્રાવકના પરમ મિત્ર, દીન—અનાથાદિ પ્રત્યે દ્યાદાનપરાયશ્રુ શ્રેષ્ઠી તે જ પુરમાં વસે છે; અને તે પ્રતિદિન જિનધમં શ્રાવક સાથે જિનાલયે જાય છે, પંચ પ્રકારના આચારધારી શ્રમણાને પર્યુપાસે છે. એક દિવસ તેમના ચરણુ સમીપે ધર્મ સાંભળતાં તેણે આ ગાથા સાંભળી. જેમકે—

> " जो कारवेइ पढिमं, जिणाण जियरागदोसमोहाणं। सो पायइ अन्नभवे, भवमहणं धम्मवरस्यणं॥"

( અર્થાત્ ) જે રાગ-દેષ-માહતે જીતનારા એવા જિનાની પ્રતિમા કરાવે, તે અન્ય ભવમાં ભવતું મથન કરનાર ધર્માવરસ્ત પામે.

અને એણે આનેા ભાવાર્થ જણ્યો, ભવિતવ્યતાના નિયોગથી ચિત્તમાં સમારાપિત કર્યો, પરમાર્થભુદ્ધિયી ગૃહીત કર્યો, સ્વઅભિપ્રાય શ્રાવકને નિવેદિત કર્યો; તેણે પણ તેના અભિપ્રાયની પુષ્ટિ કરી. તે પછી તેણે સકલકલ્યાણકારિણી એવી કલ્યાણમયી (સુવર્ણું મયી) જિનપતિપ્રતિમા કરાવી અને તે માટા વિભવથી પ્રતિષ્ઠાપિત કરાવી. કરીને.' સત્ત્વાર્થં કરશુ—અન્ય જીવા પ્રત્યે પરાપકારકરશુ એ આ ભગવંતાના શીલરૂપ-સ્વભાવરૂપ છે, એટલે એ પરાપકારશીલ સ્વભાવપશાને લીધે આ "નિષ્કારશુ કરુણારસ— સાગર" તીર્થં કર ભગવંતા ભવ્ય જીવાને તારનારૂં ધર્મતીર્થ સંસ્થાપન કરી પરમ પરાપકાર કરે છે. આમ પરાર્થસંપાદન એ આ ભગવંતાની ધર્મની ઉત્તમપ્રપ્તિના દ્વિતીય હેતુ છે.

અને તે સાગરદત્ત શ્રેષ્ઠિએ પૂર્વે જ નગરની બ્હાર રુદ્ર આયતન કરાવ્યું હતું. એકદા ત્યાં પવિત્રકા (તુલસો) આરાપશુદિને શક્યકૃતિવાળા પ્રત્રજિતો પશુપતિલિંગના પૂરશ્રું નિમિતે હૃતાદિ પૂર્ણ કું બો મહામીથી બ્હાર કાઢવા લાગ્યા; અને તેના અધાલાગમાં ઘણી ઘણી ઘૃતપિપીલિકાઓ (ઘીમેલા) પિણ્ડીસૃત હતી, અને તે તે (કું બો) બ્હાર કઢાતાં તેઓ (ધીમેલા) ભૂતકે નાચે પડી, અને તેઓ (પ્રત્રજિતા) માર્ગમાં પડેલી તેઓને નિર્દયતાથી મર્દતાં સંચરવા લાગ્યા. તે (સાગરદત્ત) પશ્રુ કરુણાર્ડ ચિતવાળા (શર્ધ), તેઓના ચરશ્રુથી ચૂરાતી તેઓને વસ્ત્રના છેડાથી એક બાલ્યુ ઉસેડવા લાગ્યા. અને તેને ઉસેડતા દેખી એક ધર્મ મત્સરી જઢાધારીએ ઘૃતપિપીલિકા પુંજને ચરશ્રુથી આક્રમી, સાગરદત્ત શ્રેષ્ઠીના ઉપહાસ કર્યો—અહેદ શ્રેષ્ઠિન્! શ્વેતાંબર જેમ તું દ્વાપર શર્ધ ગયા છે!

એટલે તે વિશ્વ વિલખા થઈને આ એમ શું કહે છે? એમ તેના આચાર્યના મુખ લાણી જોયું. તેણે પશુ તેલું વચન અપકર્ણિત કર્યું (કાને ધર્યું નહિં). એટલે ચતુરચિત્ત સાગરદતે ચિંતવ્યું—ખરે-ખર! આ મૂર્ખચક્રવર્તાઓના મનમાં છવદયા નથી, પ્રશસ્ત ચેતાવૃત્તિ નથી, સુંદર ધર્મોનુષ્ઠાન પણ નથી. એમ પરિભાવી, ઉપરાધથી તત્કાર્ય કરી, ત્રિશિષ્ટ વીર્યના વિરહથી સમ્યક્ત્વરત્ન ઉપાર્જિત કર્યો વિના, તે મહારંલ પ્રવર્ત્તિ કરતો, સમુપાર્જિત વિત્તના રહ્યણમાં અહાણક (હ્યણની કુરસદ વિનાના—તકદારી-વાળા), ગૃહ-પુત્ર—કલત્રાદિતું મમત્વ કરતો, પ્રકૃતિથી જ દાનરુચિ, પ્રચુર દ્રમતી વાંચ્છાથી—સાર્ય કચારે જાય છે? કર્યા શું કરિયાણું લોક વેચે છે? કચા મંહલમાં કેટલી ભૂમિ છે? ક્રયવિક્રયના કાળ કરા છે? વા કર્ષ્ઠ વસ્તુ પ્રાસ્ત્રયાં લોક વેચે છે? કચા મંહલમાં કેટલી ભૂમિ છે? ક્રયવિક્રયના કાળ કરા છે? વા કર્ષ્ઠ વસ્તુ પ્રાસ્ત્રયાં લોક વેચે છે? કચા મંહલમાં કેટલી ભૂમિ છે? ક્રયવિક્રયના કાળ કરા છે? વા કર્ષ્ઠ વસ્તુ પ્રાસ્ત્રયાં ભાવ છે?—ઇત્યાદિ અહિનિંશ ચિન્તવતા સતા, તિર્ય ચાતિ—યોગ્ય કર્મ ઉપાર્જી, મરીતે તારા તુરંગપણે (અધ્યપણે) સમૃત્યન્ત થયા છે, સ્વવાદ્ધનપણે સ્થાવિત થયા છે. આજ તા તેણે મ્હારં વચન સભળી, પૂર્વજન્મમાં નિર્માપત્ર અહત્પતિમાના પ્રભાવથી પ્રાપ્ત અવન્ધ્ય બાધિખીજના ઉદ્દેવદેધી સમ્યક્ત પ્રાપ્ત કર્યું, નિશ્વયે કરીને આત્માને શિવસુખાનું લાજન કર્યો. અને એના સંબોધન અર્થે હું અત્રે આવ્યો હતા. 1 દ્રતિ મગવાન વચા ચા અને ત્યારથી માંડીને 'અર્ધાલયોધા' નામનું તીર્ય લસ્ક્રમ્લ રહે થયું.

अने (3) ' अम हीनमां पणु अवृत्तिने दीधे,—एवं हीनेऽणि प्रवृत्ते:—अश्व क्षाधार्थं गमनना श्रवण्यी.' आ भगवंता हिन्य जितना छवा प्रत्ये परार्थं संपादन हरे छे अम नथी, पणु लेम-के ज अगरे तिर्थं यादि हीन ह्वां शे जितना छवा प्रत्ये पणु तेमनी परार्थं प्रवृत्ति हाय छे, अम तेमनी निष्धरणु क्रिज्ञा हीन छवा प्रत्ये पणु प्रवृह्ति हात ह्यामीछ आस अग्र लव्य अश्वना प्रतिभिधार्थं लांभा विहार क्रीने लड्ड्य पधार्या हता, अने त्यां ' आश्वाविभाधं ' तीर्थं प्रसिद्ध थयुं हतंं अम संस्थाय छे. अम हीन प्रत्ये पणु परार्थं वृत्ति अम सामवंतीना धर्मनी हत्तम प्राप्तिने। तृतीय हेतु छे. (४) ' तथा—तथामव्यत्वयोगात तथासध्यत्व— योग्थी—अभानुं आ तथासव्यत्व अति हदार छे.' सग्वं तन्ने सहक स्वासाविक तथाप्रकारनी येज्यताकृप तथासव्यत्व छे, ते अति हत्तर-अति हत्तम प्रकारने छे. अरेहे आ हत्तम तथासव्यत्वने। योग् अम सग्वंतिना धर्मनी हत्तम प्रकारने योग्धी अभा स्वास्त्यत्वी योग्ध अम स्वास्त्यत्वी स्वास्त्यत्वी योग्धी आस्तिने। यत्वास्त्यत्वी योग्धी आस्तिने। यत्वास्त्यत्वी योग्धी आस्तिने। यत्वास्त्यत्वी योग्धी आस्तिने। यत्वास्त्यत्वी योग्धि आस्तिने। यत्वास्त्यत्वी योग्धे आस्ति समिनी हत्तम प्रकारने। यत्वास्तिने। यत्वास्तिने। यत्वास्त्यत्वी योग्धे आस स्वास्तिनी। धर्मनी हत्तम प्रकारने। यत्वास्ति हत्ति आसिनी हत्तम प्रकारने। यत्वास्तिने। यत्वास्तिने। यत्वास्तिने। यत्वास्तिने। यत्वास्तिने। यत्वास्तिने। यत्वास्तिने। यत्वास्तिने। यत्वास्तिने। यत्वासिने। यत्वा

આ એકેક હેતુ લગવાંતની ઉત્તમ ધર્મપ્રાપ્તિની પ્રતીતિ માટે અસ છે, છતાં આ ચારે ઉત્તર હેતુનું સુલગ સંમિલન એ લગવાંતના ઉત્તમ ધર્મપ્રાપ્તિરૂપ દ્વિતીય મૂલહેતુને પરિપુષ્ટ કરે છે, એટલે એ કારણે પણ આ લગવાંતોને ધર્મસ્લામી કહ્યા તે સુક્તિયુક્ત છે.

"જિમ એ ગુણ વસ્તુસ્વભાવથી, તિમ તુમથી મુગતિ ઉપાય હેા; દાયક નાયક ઉપમા, ભક્તે એમ સાચ કહેવાય હાે....જિણંદા. શ્રી યરાેાવિજપછ



ધર્મ ક્લપરિભાગરૂપ ત્રીન્ન મૂળહેતુના ચાર ઉત્તરહેતુના ઉપન્યાસ કરી, તેનું ભાવન કરે છે—

<sup>१३</sup>एवं तत्फलपरिमोगयुक्ता: सकलसौन्दर्येण—निरुपमं रूपादि भगवतां १, तथा प्राप्ति-हार्ययोगात्—नान्येषामेतत् २, एवं उदारद्वर्यनुभृतेः—समग्रपुण्यसम्भारजेयं ३, तथा तदाः धिपत्यतो भाषात्—न देवानां स्वातन्त्रयेण ४॥३॥<sup>१४१</sup>

<sup>૧૩</sup>અથ':—૩. એમ તત્ક્લપસ્ભિાગયુક્ત,—(૧) સકલ સૌન્દર્યથી,—ભગવંતાનું રૂપાદિ નિરુપમ છે; (૨) તથા પ્રાતિહાર્ય યાગથી,—અન્યાને આ નગી; (૩) એમ ઉદ્ઘર ઋદિકની અનુભૂતિથી,—સમગ્ર પુણ્યસંભારજન્ય આ છે: (૪) તથા ભાવથી તેના (ઉદાર ૠદિકના) આધિપત્ય થકી,—નહિંકે સ્વાતંત્રાથી દેવાના <sup>૧૪</sup>ો

\* આ રામાંચક પ્રસંગનું ૫ જિકાકાર શ્રી મુનિસુંદરમરિજીએ સુંદર સંસ્કૃત ભાષામાં સવિસ્તર વર્ષાન કર્યું છે, તેના અક્ષરસઃ અનુવાદ માટે જીએ ૫ જિટા.— ભગવાનદાસ

## વિવેચન

" સમવસરણ ખેસી કરી રે, બારહ પરષદ માંહે; વસ્તુસ્વરૂપ પ્રકાશતા રે, કરુણાંકર જગનાહા રે….કંશુ જિનેસર…. નિર્મલ તુજ મુખ વાણી રે જે શ્રવણે મુખે, તેહિ જ ગુણમણિ ખાણી રે." — શ્રી દેવસાંદજ

અત્રે ભગવંતના ધર્મસ્વામીપણાના ત્રીજા મૂળ હેતુરૂપ તત્ફક્લપરિભોગના ચાર ઉત્તર હેતુએકના ઉપન્યાસ કરી તેનું ભાવન કર્યું છે:— તત્ફલપરિભાગરૂપ ત્રીજા ' પર્વ તત્फलपरिमोगयुक्त;' 'એમ તત્ ફલપરિભાગયુક્ત,'—એમ— મૂળ હેતુના ચાર ઉત્તર હેતુ એ જ પ્રકારે આ ભગવંતા તે ધર્મના ફલપરિભાગથી યુક્ત છે.

આ પરિલાગને માટે પ્રથમ તા સૌ દર્ય નેઈ એ, તે માટે પ્રથમ હેતુ કહોા-(૧) 'સકલ સાંદર્યથી '—'લગવંતાનું રૂપાદિ નિરુપમ છે.' આ લગવંતાનું સૌ દર્ય સંપૂર્ણ છે, કારણ કે તેઓનું રૂપાદિ અનુપમ છે. "રૂપ અનુત્તર દેવથી, અનંત ગુણ અભિરામ." એટલે સંપૂર્ણ સૌ-દર્યરૂપ હેતુથી આ લગવંતને તેના ક્લપરિલાગ ઘટે છે.

સૌન્દર્ય હાય પણ અશ્વર્ય ઋદિ ન હાય તા શું કામ આવે ? એટલે બીજો હેતુ કહ્યો–(૨)'તથા માતિહાર્ય ચાગથી-અન્યોને આ નથી.' લગવંતાને અષ્ટ પ્રતિહાર્ય માદિ અદ્લુત ઋદિના યાગ હાય છે, બીજાઓને આ નથી હાતા. એટલે અદ્લુત અધર્ય ઋદિથી આ ભગવંતાને તેના કલપરિલાગ ઘટે છે.

સૌંદર્ય ને અશ્વર્ય હાય પણ અનુભૂતિ ન હેત્ય તે પરિલોગ કચાંથી હાય? તે માટે ત્રીને હેતુ કહ્યો–(3) 'એમ ઉદાર ઋ હિની અનુભૂતિ શકી–સમગ્ર પુષ્યસંભાર–જન્ય આ છે.' આ સર્વ ઋ હિ જે પૂર્ણ પુષ્યસશિથી ઉપજેલી છે, તે આ હદાર ઋ હિને ભગવંતો અનુભવ કરે છે. એટલે અનુભૂતિથી પણ આ ભગવંતોને તેના ક્લપરિભાગ ઘટે છે.

ત્યારે આશંકા થશે કે લલે આ લગવંતા પ્રાતિહાર્ય ઋહિના અનુલવ કરતા હો, પણ આ ઋહિ તો દેવકૃત છે-દેવાએ ઉપજાવેલી છે, એટલે તેનું આધિપત્ય-સ્વામીપણં દેવાનું છે, લગવંતનું નથી. આ આશંકાનું નિવારણ કરતા હોણ હેતુ કહ્યો-(૪) 'તથા લાવથી તેના (ઉદાર ઋડિહના) આધિપત્ય થકી —નહિં કે સ્વાતન્ત્ર્યથી દેવાના.' લગવંતના અચિન્ત્ય પુષ્યપરિષાકથી પ્રગટેલ તે ઋહિનું ભાવથી આધિપત્ય-સ્વામીપણં લગવંતોનું છે, નહિ કે સ્વતંત્રપણે દેવાનું, કારણ કે દેવા લક્ષે દ્રવ્યથી તે પ્રાતિહાર્યાદિ ઋહિ ઉત્પન્ન કરતા હા, પણ તે તો લગવંતના પરમ પુષ્યપરિષાકને આધીન હોઈ પરતંત્રપણે કરે છે.

पंक्रिका: -- तदाधिपत्यतो भावान्न देवानां स्वातन्त्रयेण -- लावधी तेओना आधिपत्यथी, -- निर्ध है स्वातन्त्रयथी देवाना अधिपति स्वेता लगवंतामां क उत्तर ऋदि उपले छे, -- निर्ध है उत्ती स्वात देवामां पछ.

આમ અનુષમ સૌંદર્થથી, અદ્ભુત ઋહિથી, ઉદાર અનુમૂર્તિથી ને ભાવથી તેના આધિ પત્યથી—એમ ચારે પ્રતિહેતુ એાના અવિકલ સંકલનથી ભગવંતોના ધર્માફલપરિભાગરૂપ તૃતીય મૂલહેતુનું સમર્થન થાય છે. એટલે આ કારણે ભગવંતાને ધર્માસ્વામી કહ્યા તે સર્વથા સમર્થ છે.

#### Ŵ

ધર્મ વિધાત અભાવરૂપ ચાથા મૂળહેતુના ચાર ઉત્તરહેતુનું ભાવન કરી, આમ ભગવંતો ધર્મ નાયકા છે એમ નિગમન કરે છે —

१ ४ एवं तद्विवातरहिता:—अवन्ध्यपुण्यबीजत्वात्—एतेषां स्वाश्रयपुष्टमेतत् १, तथा अधिकानुष्यत्ते:—नातोऽधिकं पुण्यं, २, प्यं पापश्रयभावात्—निर्दृग्धमेतत् ३, तथाऽहेतुकः विधातासिद्धे:-सदा सत्त्वादिभावेन ४॥४॥

एवं धभ्मस्य नायकाः धम्मेनायका इति ॥ २२॥

<sup>૧૪</sup>અથ`:--૪. એમ તેના વિદ્યાતથી રહિત,--,૧) અવ<sup>૧</sup>ય પુષ્ય**ળીજપ**ણાને લીધે,--એઓનું આ સ્વાશયથી (પાઠાંતર: સ્વાશયથી) પુષ્ટ છે; (૨) તથા અધિકની અનુપપત્તિને લીધે,--આનાથી અધિક પુષ્ય નથી; (૩) એમ પાપક્ષયભાવને લીધે,--આ (પાપ) નિક્ષ્ય છે; (૪) તથા અહેતુક વિદ્યાતની અસિદ્ધિને લીધે,--સદા સત્ત્વાદિ ભાવથી.

એમ ધર્મના નાયકા તે ધર્મનાયકા ા રરા<sup>9</sup>કર

## વિવેચન

"ધરમ જિનેસર ગાઉં રંગશું, ભંગ મ પડશા &ા પ્રીત…જિનેસર. બીજો મનમંદિર આણું નહિ, એ અમ કુલવટ રીત…જિનેસર!"—શ્રી આન'દઘનજી.

અત્રે ભગવંતના ધર્મસ્વામીપણાના તદ્દવિદ્યાત અભાવરૂપ ચાયા મૂળહેતુના ચાર પ્રતિહેતુઓ દર્શાવી તેનું ભાવન કર્યું છે: 'એમ તેના વિદ્યાતથી રહિત,—एवं तक्किघात—

पञ्जिका—अधिकानुषपत्ते:—अधिकनी अनुपपत्तिने अधि कारखुके अधिक पुष्पना संअवे र्धतरनी ऋदि देखाय

सदा सत्त्वादिभावेन-- सहा सत्त्वाहि आवथी.

" नित्यं सत्त्वमसत्त्वं चाऽहेतोरन्यानपेक्षणात् । अपेक्षातो हि भावानां, कादाचित्कत्वसम्भवः॥"

(અર્થાત્) અન્યના અનપેક્ષણને લીધે અહેતુનું નિત્ય સત્ત્વ વા અસત્ત્વ હોય, કારણ કે અપેક્ષાયી ભાષાના કાદાચિતકત્ત્વના (કવચિત્ હોવાપણાના) સંભવ છે,

અત્રે 'તથા ' શબ્દો અને 'એવં 'શબ્દો અનંતર હેતુ સાથે ઉત્તર હેતુના તુલ્ય સાધ્યના સ્વનાર્થે છે.

१. ५।४।तर : स्वाजाय.

रहिता: એમ એ જ પ્રકારે આ ધર્મસ્વામી લગવંતા તે ધર્મના વિદ્યાતથી રહિત છે. વિદ્યાત એટલે અંતરાય, પ્રત્યવાય, આવરણ, ખંડિતપણં, વ્યાખાધા. એટલે આ લગવંતા તે ધર્મના અંતરાયથી, પ્રત્યવાયથી, આવરણથી, ખંડિતતાથી, વ્યાખાધથી, વિદ્યાતથી રહિત છે, અત્યાખાધ છે.

તેમાં અંતરાય-પ્રત્યવાયરૂપ વિદ્યાત ભગવંતને કેમ નથી? તે દર્શાવતા પ્રથમ પ્રતિ હેતુ કહ્યો—(૧) 'अवन्ध्यपुण्यवीजत्यात'—અવન્ધ્ય પુષ્ટ્યબીજ પણાને લીધે—'એઓનું આ સ્વાશ્રયથી (પાડાંતરઃ સ્વાશયથી) પુષ્ટ છે. ' અર્થાત્ અવધ્ય એટલે ધર્મ વિદ્યાતઅભાવરૂપ અર્થક, નિષ્ફળ—ખાલી ન જાય એવા અમાદ્ય ફલદાયિ પુષ્ટ્ય બીજના ચાથા મૂળ હેતુના અવિકલ ફલરૂપ આ ધર્મ છે. એટલે આ પુષ્ટ્યબીજ અવન્ધ્ય છે. ચાર ઉત્તર હેતુ કારણ કે તે સ્વાશ્રયથી (સ્ત્રાશયથી) પુષ્ટ છે. સુઆશ્રયમાં—સારા આશ્રયસ્થાનમાં એટલે કે સુયોગ્ય ફળદ્રૂપ ભૂમિમાં વિધિથી વાવેલું બીજ જેમ અવધ્ય હાય, અર્થુક ફલ આપે જ; તેમ આ ભગવંતના સ્વાશયરૂપ સ્વાશ્રયમાં એટલે કે શુભાશયરૂપ ચિત્તભૂમિમાં વાવેલું પુષ્ટ્યબીજ એવું અવધ્ય છે કે તે ઉત્તરાત્તર પુષ્ટ્યાનુખંધી પુષ્ટ્યના અનુખંધ સાધી અવિકલ શુદ્ધ ધર્મ રૂપ સત્ફલ આપે જ છે. આમ અવધ્ય પુષ્ટ્યબીજપણાને લીધે ધર્મપ્રાપ્તિમાં અંતરાય–પ્રત્યવાયરૂપ વિદ્યતથી રહિત આ ભગવંતો છે.

હવે કાઇ ઝાંખું પાડી દે એવું ચઢીયાતું હાય, તા તેથી આવરણરૂપ-ઢંકાઇ જવાર્ષ (Over-shadowing) વિધાત ઉપજે, પણ તેવા આવરણરૂપ વિદાત પણ ભગવંતને નથી, તે દર્શાવતા બીજો પ્રતિહેતુ કદ્યો-'તથા अधिकानुपपत्तः—અધિકની અનુપપત્તિને લીધે,—આનાથી અધિક પુલ્ય નથી.' આ ભગવંતનું પુલ્ય પરમાત્તમ છે, એટલે આનાથી કાઇ અધિક—ચઢીયાતું પુલ્ય નથી, કે જેથી રખેને તે ઢંકાઇ જાય કે ઝાંખું પડી જાય. આમ પુલ્ય-ધર્મ બાબત ભગવંતથી અધિક—ચઢીયાતું કાઇ પણ પુલ્ય ઘટતું નથી, એટલે તેથી ઝાંખપ લાગવારૂપ કે ઢંકાઇ જવારૂપ (Eclipse) વિદાત આ ભગવંતાને સંભવતા નથી.

હવે કદાચ તે પુષ્યના પ્રતિપક્ષ-પાપથી પણ વિધાત-ખંડિતપણું સંભવે તેના નિષેધ કરતા ત્રીજો પ્રતિહેતુ કદ્યો—(૩) 'પર્વ પાપક્ષયમાવાત- એમ પાપક્ષયભાવને લીધે-આ (પાપ) નિર્દેગ્ધ છે.' આ ભગવંતને જ્ઞાનાવરદ્યાદિ સર્વ પાપ નિર્દેગ્ધ છે, સર્વથા બળી ગયેલ છે, ભશ્મીભૂત થયેલ છે, એટલે પાપક્ષયના ભાવથી-હોવાપણાથી ભગવંતને પાપના અભાવ છે. અને આમ ધર્મનું ખંડિતપણું-વિધાત કરનારા આ પાપના અભાવે આ ભગવંતના ધર્મ વિધાતરહિત, અખંડ, અગ્યાભાધ છે.

આમ કાઈ પણ કારણે લગવંતના ધર્મમાં વિલાતના સંલવ નથી, ત્યારે કાઈ કહેશે ક્રે–િવના હેતુએ વિઘાત કેમ ન હાય? તેના નિવારણાર્થ ચાથા પ્રતિહેતુ કહ્યો—(૪) तथाऽहेतुकविषातासिक्देः—'तथा अहेतु के विधातनी असिदिने दीधे—सहा सत्वाहि लावथी.' अर्थात् अहेतु के निष्ठा रख्यु विधातनी सिदि थती नथी, कारणु के तेम हाय तो तेना सहा सत्त्वाहि लाव हाय, क्येट के कां तो ते सहा हाय ने कां तो ते सहा न हाय. आ अंगे "नित्यं सत्त्वं" छत्याहि प्रसिद्ध श्वीक पंजिकाकारे टांक्ये। छेः "अन्यना अनपेक्षणुने दीधे अहेतुनुं नित्य सत्त्व वा असत्त्व हाय, कारणु के अपेक्षा थकी कावीना काहायित्कत्वने। (क्वायित् हावापणुने।) संस्व छे." अर्थात् धीकानी अपेक्षाने जयां आधीनता छे, त्यां क्वायित् क हावापणुने। संस्व छे. माटे अहेतुक विधात थते। हाय तो ते कां ते। सहाय थया करवे। कोई को ने कां ते। क्वी पणु न थवे। कोई के. पणु विधात ते। आवरणुहि ते ते कारणु थक्षे क हाय छे, अटवे ते काहायित्क क छे, क्वित होय छे ने क्वित नथी होते। अटवे सिद्ध थाय छे के अहेतुक विधात संस्वते। नथीं, अने स्वावते नथीं कात्वी होते। अटवे सिद्ध थाय छे के अहेतुक विधात संस्वते। नथीं, अने स्वावते। नथीं

આમ ચારે ઉત્તર હેતુઓથી ' ધર્મ વિદ્યાત રહિત ' એ મૂલહેતુ સમર્થિત થાય છે, એટલે સિદ્ધ થયું કે–આ લગવંતા સર્વધા તે ધર્મના વિદ્યાત રહિત છે, અર્થાત્ અખંડ અબ્યાબાધ શુદ્ધ આત્મધર્મથી યુક્ત છે. આમ ધર્મઅવિદ્યાતરૂપ ચતુર્થ હેતુથી પણ લગવંતનું ધર્મસ્વામીપણું સિદ્ધ થયું.

અને આમ ધર્મસ્વામી પણાની – ધર્મનાયકપણાની સિદ્ધિ અર્થે સૃક્ષ્મ તત્ત્રવિચારણામય ચાર મૂલહેતુઓના ને તેના પ્રતિહેતુઓના મોલિક ઉપન્યાસ કરવામાં આ પ્રાજ્ઞશિરામણિ લિલિતવિસ્તરાકાર મહર્ષિ હરિસદાચાર્ય છએ પ્રાજ્ઞ જનાને સાનંદાશ્ચર્ય ઉપજાવનારા અદ્ભુત પ્રજ્ઞાતિશય દાખવ્યા છે; એટલું જ નહિં પણ આ સગવંતા ખરેખરા પરમાર્થ અર્થમાં ધર્મસ્વામી – ધર્મનાયકા છે એમ સુયુક્તિયુક્તપણે સિદ્ધ કરવામાં અત્ર પ્રથમાં મધ્યે સર્વત્ર પદે પદે નિર્જરતા સક્તિઅતિશયના વિશ્વિષ્ટ ચમત્કાર દર્શાવ્યા છે.

" શુદ્ધાશય થિર પ્રભુ ઉપયોગે, જે સમરે તુજ નામજી; અબ્યાબાધ અનંતું પામે, પરમ અમૃતરસ ધામજી....શીતલ જિન " શ્રી દેવચાંદ્રજી

॥ इति धर्मनायकाः॥ २२॥



# ર૩. ધર્મસારથિ '<mark>धर्मसारथिभ्यः'</mark> પદ વ્યાખ્યાન

ભગવંતાનું ધર્મ સારિશ્વપણું શી રીતે છે? એ પ્રદર્શિત કરવા ધર્મ -રથના સમ્યક્ પ્રવર્તાન-પાલન-દમનચેલ્યર્ય ત્રણુ હેતુઓના ઉપન્યાસ કરે છે—

<sup>१५</sup>तथा---

# 'धम्मसारहीणं'

इहापि धम्मोऽधिकृत एव, तस्य स्वपरापेक्षया सम्यक्ष्रवर्त्तनपालनद्मनयोगतः सार्थित्वं।<sup>१४३</sup>

<sup>૧૫</sup>અથ<sup>૬</sup>:—તથા—

## 'ધર્મસારથિએાને'

અહીં પણ ધર્મ અધિકૃત જ, તેના સ્વ-પર અપેક્ષાએ સમ્યક્ પ્રવત્ત<sup>દ</sup>ન-પાલન-દમન યાગ થકી સારચિપ**ણં છે.<sup>૧૪૩</sup>** 

#### વિવેચન

"શ્રી સીમ'ધર જિનવર સ્વામી, વિનતડી અવધારા; શુદ્ધ ધર્મ જે પ્રગટથો તુમચા, પ્રગટા તેહ અમારા રે-સ્વામી! વિનવિયે મનરંગે." — શ્રી દેવસાંદ્રજી

તથાયકારે પૂર્વે કહ્યું હતું તેમ અનુમહસંપાદનાદિ વહે આ ભગવંતા ધર્મસારથિ છે એટલે અહીં 'ધમ્મसारहीण'—ધર્મसारथिभ्य:-'ધ્રમ'સારથિએાને 'એ સૂત્ર પદનું

पश्चिका—इहापि धत्यादि, अहीं पश्, निर्ह है देवस पूर्व स्त्रभां, धर्मोऽधिकृत एव—धर्भ अधिकृत ४, यारित्रधर्भ अभ अर्थ छे, तस्य—तेना, रथनी केभ, स्वपरापेक्षया—स्य पर अपेक्षाओ, स्व परत्वे अने पर परत्वे अभ अर्थ छे, प्रवर्त्तनपालनद्मनयोगतः अवर्त्तन पासन अने दभनना ये। भ थरी,—हेतुत्रितयताथी साधवार्भा आववाष्य छे तेनाथी, सार्श्वारवं—सार्थिपशं, रथप्रवर्त्त कप्रशः

વ્યાખ્યાન હવે કરવામાં આવે છે, 'અહીં પણ ધર્મ અધિકૃત જ છે,' ધર્મસારથિ માત્ર આગલા સ્ત્રમાં જ નહિં પણ અહીં પણ ધર્મ પ્રસ્તુત જ— ભગવાન ચારિત્રધર્મ જ છે.' તસ્ય સ્વપરાપેક્ષયા सम्यक्षवर्त्तनपालनदमनयोगतः सारथित्वम्।' 'તેના સ્વ પર અપેક્ષાએ સમ્યક્ પ્રવર્ત્તન—પાલન–દમન યાેગ થકી સારથિપણું છે;' રથની જેમ, તે ધર્મના સ્વ પરત્વે અને પર પરત્વે સમ્યક્ પ્રવર્ત્તનયાેગ થકી, પાલનયાેગ થકી અને દમનયાેગ થકી—એમ ત્રણ હેતુથી સારથિપણું —રથપ્રવર્ત્તકપણું છે.

અર્થાત્ રથ ચલાવનારા સારથિ પાતાને ને પરને ઇંદ સ્થાને પહેાંચાઉ છે, એટલે તેનું સારથિપાશું જેમ સ્વ-પર અપેક્ષાએ છે, તેમ ધર્મરથ ચલાવનારા આ ધર્મસારથિ ભગવંતા પાતાને તેમ જ પરને ઇંદ માેક્ષ સ્થાને પહેાંચાઉ છે, એટલે તેમનું સારથિપાશું પણ સ્વ-પર અપેક્ષાએ છે.

આ સારથિપણું આ ત્રણ કારણના યાંગે ઘટે છે: (૧) સમ્યક્ પ્રવર્ત્તન—ઇષ્ટ સ્થાન લણી લઈ જતા સમ્યક્ સાચા માર્ગ રથને સમ્યક્પણે—ભરાભર પ્રવર્ત્તાવે, ચલાવે; (૨) પાલન—એમ ઠેઠ સુધી ચલાવ્યે રાખી પાર ઉતારે, નિર્વહણ સમ્યક્પવર્ત્તન-દમન- કરે; અને (૩) દમન—રથને એવા દમનમાં–નિયંત્રણમાં–કાળૂમાં પાલન યાંગથી (Control) રાખે કે તે આઢાઅવળા નહેં ને સીધે માર્ગ લગાવાનનું વહ્યા કરી ઇષ્ટ સ્થાને પહોંચાડે. આમ રથના સમ્યક્ પ્રવર્તન, ધર્મસારથિપણું પાલન, ને દમન એ ત્રણ કારણના યાંગ થકી—સુમેળ થકી જેમ સારથિનું સારથિપણું ઘટે છે, તેમ ધર્મરથના સમ્યક્ પ્રવર્તન, પાલન ને દમન એ ત્રણ કારણના યાંગ થકી સમરથા સમ્યક્

"પારિણામિક જે ધર્મ તુમારા, તેહવા અમચા ધર્મ; શ્રદ્ધા ભાસન રમણ વિયાગે, વળગ્યા વિભાવ અધર્મ…. રે સ્વામી!"—શ્રીદેવચંદ્રજી



તેમાં—ધર્મ સારથિપણાના પ્રથમ હેતુરૃપ સમ્યક્પ્રયત્તન યાેગ કેવી રીતે છે? તે પ્રતાનિધાન આચાર્ય છ હિરિભદ્રજી અફ્લુત્ સંકલનાભદ્ધ અષ્ટ કારણપરંપરા રજાૂ કરી ધટાવે છે—

## १५ तद्यथा—

सम्यक्षप्रतिनयोगेन परिपाकापेक्षणात् प्रवर्त्तकज्ञानसिद्धेः अपुनर्बन्धकत्वात् प्रकृत्या-भिमुख्योपपत्तेस्तथागाम्भीर्ययोगात् साधुसद्दकारिप्राप्तेरनुबन्धप्रधानत्वात् अतीचारभीरु-त्वोपपत्तेः । १। १८४ <sup>૧૬</sup>અર્થ:—તે આ પ્રકારે—

ર. સમ્યક્ પ્રવર્તાન યાગ વડે—પરિષાક અપેક્ષણ થકી પ્રવર્તાક જ્ઞાનની સિદ્ધિને લીધે, અષુનર્ભાન્ધકપણાને લીધે પ્રકૃતિના આભિમુખ્યની ઉપપત્તિને લીધે; તથા ગાંભીર્થયાગને લીધે, સાધુ સહકારીની પ્રાપ્તિને લીધે, અનુખન્ધપ્રધાનપણાને લીધે, અતિચારભીરુત્વની ઉપપત્તિને લીધે. <sup>૧૪૪</sup>

#### વિવેચન

" સમકિત ગુણથી હાે રાૈલેશી લગે, આતમ અનુગત ભાવ; સંવર નિજેશ હાે ઉપાદાનહેતુતા, સાધ્યાલંખન દાવ....

સ્વામી સ્વયંપ્રભને જાઉં ભામણે "--શ્રી દેવચંદ્રછ.

અત્રે સારથિપણાના પ્રથમ હેતુ-સમ્યક્ પ્રવત્ત યોગ કહ્યો, તેનું વિવરણ કર્યું છે. सम्यक्षवर्त्तनयोगेन— ' સમ્યક્ પ્રવર્ત્તન યાગવહે,'-જેની મૂલ આરંભપ્રવૃત્તિ જ-પ્રવર્ત્તનની

पश्चिका—ते क तद्यथा ઇत्यादिया ભાવે છે, तेनुं सारियपण्डं केम द्वाय तेम प्रतिपादवार्मा आदे छे अभ अर्थ छे.

सम्यक्ष्मवर्त्तनयोगेन—सम्यक् अवर्तानये।गथी, अव ध्यभूद्रवाणा आरंभव्यापारथी धर्मसारधिपछुं अम संटंड छे. आ पणु क्या कारण्यी ? ते भाटे क्ह्युं—परिपाकापेक्षणान—परिपाकस्य—अक्षपर्यं ते सद्ध्य परिपाकना, अपेक्षणान्—अपेक्षणु थक्षी, साध्यपणु आश्रयणु थक्षी, के पणु क्या कारण्यी ? ते भाटे क्ह्युं—

प्रवर्ततकज्ञान सिद्धः—प्रवर्ता । ज्ञाननी सिद्धिने बीधे. अपित्वगर्भावाणी प्रवृत्ति केनुं इस छे स्वेवा ज्ञानना साव थड़ी,—प्रदर्श । स्थादि अन्य ज्ञानथी प्रवृत्तिना अयोगने सीधे. ते पश्च डेवी रीते ! ते भाटे इह्युं—

अपुनर्बन्धकत्वात् - अपुनर्थन्धक्ष्यश्वाते लीधे. 'पापं न तीव्रभावात्करोति'—पाप तीव्रसावथी नथी करते। ઇत्यादि सक्ष्युवाणे। अपुनर्वन्धकः—अपुनर्थन्धक, तद्भावात्—तेवा सावने सीधे. ते पश् क्रेवी रीते ! ते भाटे क्ञ्चं—प्रकृत्याभिमुख्योपपत्तेः—प्रकृतिथी आसिमुण्यती ७पपत्तिने सीधे; स्वसावस्त्रत क्रेवी प्रकृतिथी तथासव्यत्वता परिपाक्ष्यी धर्म प्रति प्रश्वांसादि वडे व्यतुक्कृत्व सावना धटनने सीधे.

तथा—તથા શબ્દ પ્રથમ હેતુરૂપ સમ્યક્ પ્રવર્તન યાગની જ સિહિને અથે પરસ્પર અપેક્ષાવાળા વક્ષ્યમાણ હેત્વન્તર ચતુષ્ટ્યના સમુચ્ચયાર્થે છે. गाम्भीर्ययोगाच —પ્રાંબીર્યયોગ થકી સમ્યક્ પ્રવર્તન યાગ; અને આનું ગાંબીર્ય તે ત્રિભુવનાતિશાયી કલ્યાણહેતુની અચિન્ત્ય શક્તિસંપન્તતા. એ પણ કયા કારણ્યી? તે માટે કહ્યું—

साधुसडकारिप्राप्तेः—साधुस६ऽ।रीती प्राप्तिने दीधे; इस अव्यक्तियारी अत्रा यारु गुरुआहि स६ऽ।रीता साक्षते दीधे, व्या पण् डेवी रीते? ते भाटे इह्युं-—अनुबन्धप्रधानत्वात्—अनुअन्धप्रधानः पण्।ते दीधे,—निरतुभन्धने ७४त सहः।रीती प्राप्तिना व्यक्तावने दीधे, ते पण् डेवी रीते? ते भाटे इह्युं:—अतिचारभीरुत्वोषपत्तेः—अतियारभीरुत्वते ७५६तने व्यनुअन्धना अकावने दीधे.

શરૂઆત જ અવંધ્ય અચૂક હોવાથી સમ્યક્ છે એવા સમ્યક્ પ્રવર્ત્તન ચાગવડે આ ધર્મ- સારથિપણું છે. જેમ રથના પ્રવર્ત્તનની મૂળ શરૂઆત જ સમ્યક્ સાચી દિશામાં હાય તો તે ઇષ્ટ સ્થાને પહોંચાડવા માટે અચૂક અવંધ્ય થઈ પડે છે; તેમ આ ધર્મરથનું પ્રવર્ત્તન- મૂળ પ્રારંભ જ સમ્યક્ સાચી દિશામાં હાય તો તે ઇષ્ટ ધ્યેય પ્રત્યે પહોંચાડવા માટે અવંધ્ય અચૂક કારણ થઈ પડે છે.

આ સમ્યક્ પ્રવર્ત્તનથાગ કેવી રીતે હાય ! તે માટે કહ્યું—' परिपाकापेक्षणात ' પરિપાક અપેક્ષણને લીધે–પ્રકર્ષ પર્ય તરૂપ પરિપાકની અપેક્ષા રાખવાથી, એટલે કે

છેવટની પરાકાષ્ઠારૂપ દશાના સાધ્યપણ આશ્રય કરવાથી. રથ સમ્પક્ પરિષાક ચલાવવા ઇચ્છનાર સારથિ પાતાને છેવટે કરે સ્થળે પહેાંચનું છે, અપેક્ષણ: તે ઇષ્ટ સ્થાનને (goal) નિશ્ચયસાધ્યપણે નિરંતર લક્ષમાં રાખી, છેવટના તેને અનુલક્ષીને જ રથ ચલાવવા માંઢ, તા જ તેનું સમ્યક્ પ્રવર્ત્તન નિશ્ચય લક્ષ્ય હાય; અને આમ રથના પ્રવર્ત્તનની મૂળ શરૂઆત જ છેવટના ઇષ્ટ સ્થાનને અનુલક્ષી સમ્યક્ર સાચી દિશામાં હાય તા તે ઇષ્ટ સ્થાને

પહોંચાડવા માટે અચૂક અવંધ્ય થઈ પડે. તેમ ધર્મ રથ ચલાવનાર પણ ધર્મના પરિયાકને —છેવટની દશારૂપ પ્રકર્ષને નિશ્ચયસાધ્યાણે નિરંતર લક્ષમાં રાખી તેને અનુલક્ષીને જ ધર્મરથ ચલાવવાના પ્રારંભ કરે, તા જ સમ્ચક્ પ્રવર્ત્તન હાય; અને આમ ધર્મરથનું પ્રવર્ત્તન—મૂળ પ્રારંભ જ છેવટની દશારૂપ ધર્મપરિપાકને અનુલક્ષીને સમ્ચક્ સાચી દિશામાં હાય તા તે ઇષ્ટ ધ્યેય પ્રત્યે પહેંચાડવા માટે અવંધ્ય અચૂક કારણ થઈ પડે. આથી ઉદ્ધાં નિશ્ચયરૂપ ઇષ્ટ અંતિમ સ્થાનની અપેક્ષા વિના રથ ચલાવવાની ચેષ્ટા કરે, તા તે પ્રવર્ત્તન સમ્યક્ નથી. તેમ નિશ્ચયસાધ્યરૂપ ધર્મપરિપાકની—શુદ્ધ આત્મસ્વભાવરૂપ છેવટની દશાની અપેક્ષા વિના ધર્મવ્યનું પ્રવર્ત્તન તે સમ્યક્ નથી. કારણ કે ઇષ્ટ સાધ્ય ભણી એક ડગહું પણ ચાલે તા ઇષ્ટની નિકટ આવે, પણ ઇષ્ટ સાધ્યથી વિમુખ લાખા ગાઉ ચાલે તા ઇષ્ટ દૂર ને દૂર ભાગતું બય. માટે સમ્યક્ પ્રવર્ત્તનના યાગ પરિપાકરૂપ નિશ્ચય સાધ્યની અપેક્ષા રાખવા થકી જ હાય છે એમ સિદ્ધ થયું. શીમદ્ધ રાજચંદ્રજ પ્રણીત શ્રી આત્મસિદ્ધિમાં ટંકોતકીર્ણ વચનામૃત કહ્યું છે તેમ "નિશ્ચય રાખી લક્ષમાં, સાધન કરવાં સાય." અને ભગવંતને તા તેવા સમ્યક્ પ્રવર્ત્તન યાગ પરિપાક અપેક્ષણને લીધે હાય જ છે.

તેઓને આ પરિષાક અપેક્ષણ પણ શાને લીધે છે? તેા કે ' પ્રવર્ત્ત ક જ્ઞાનની સિક્રિને લીધે ' प્રचर્तकज्ञानसिद्ध:,—અર્થિ ત્વગર્ભવાળી પ્રવૃત્તિ જેનું ફલ છે તે પ્રવર્તક જ્ઞાનના હાવાપણાને લીધે, પ્રદર્શક આદિ અન્ય જ્ઞાન થકી પ્રવૃત્તિના આત્માર્થકૃપ અર્વેગ છે, માટે. અર્થાત્ શ્રી આત્મસિદ્ધિના સુભાષિત પ્રમાણે "કામ પ્રવર્ત્ત ક જ્ઞાનની સિદ્ધિ એક આત્માર્થનું, બીજો નહિં મનરાગ," એમ આત્માર્થનું જ અર્થિ ત્ય- મુખ્ય પ્રયોજનભૂત ઇચ્છવાપણું જેમાં છે એવી પ્રવૃત્તિમાં જે પ્રવર્ત્તાવે છે તે પ્રવર્ત્તક જ્ઞાન કહેવાય છે. પણ તેનાથી અન્ય એવું જે આત્માર્થના અર્થિત્વ

વિનાનું જ્ઞાન છે તે તે৷ માત્ર દેખાવ પૂરતું દેખાડા જેવું પ્રદર્શનસૂત ઢાઇ પ્રદર્શક જ્ઞાન છે; તેનાથી કંઈ આત્માર્થ પ્રવૃત્તિ થવી સંભવતી નથી. ભગવંતને તે৷ આ કેવળ શુદ્ધ આત્માર્થ પ્રયોજનસૂત પ્રવર્ત્તક જ્ઞાનની સિદ્ધિ વર્તો છે, એથી કરીને તેઓને ઉક્ત પરિપાક અપેક્ષણ ઢાય છે,—જેથી પરમ નિશ્ચયરૂપ અંતિમ સાધ્યના લક્ષ્યપૂર્વક તેમને સમ્યક્ પ્રવર્તન યેગ ઢાય છે.

હવે આ પ્રવર્તક જ્ઞાનની સિહિ પણ 'અપુનર્ળન્ધકપણાને લીધે' છે, अपુનર્લન્ધकत्वात,—તીલ ભાવથી પાપ નથી કરતો એવા હળુકમી' હાવાથી જે પુનઃ કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ભાંધતા નથી, એવા અપુનર્બ ધકને જ તેવા અપુનર્બન્ધકપણ અને પ્રકારની આત્માર્થની ઇચ્છવાવાળી પ્રવૃત્તિમાં પ્રવર્ત્તાવનાર પ્રવર્તાક પ્રકૃતિના આભિમુખ્ય જ્ઞાન હાય છે, અને આ અપુનર્બન્ધકપણું પણ 'પ્રકૃતિના આભિમુખ્યની ઉપપત્તિને લીધે'—હાય છે; प्रकृत्या भिमुख्योपपत्तेः; તથાલવ્યત્વરૂપ જે સ્વભાવભૂત પ્રકૃતિ છે, તેથી કરીને તેના આભિમુખ્યની—ધર્મસ-મુખ્યમાની ઉપપત્તિ—ઘટમાનપણાને લીધે હાય છે. અર્થાત્ તથાલવ્યત્વના પરિષાક થવાથી પ્રકૃતિનું—કર્માક્ષયોપશ્યનું આભિમુખ્ય—અનુકૃળપણ સતે ધર્મપ્રશંસાદિ વઢ જીવનું ધર્મસન્મુખ્યાણું ઘટે છે, ને તેથી કરીને અપુનર્બન્ધકપણું ઉપજે છે.

આ પ્રકૃતિની આભિમુખ્ય ઉપપત્તિ પણ શાને લીધે ? તે કે ' તથા ગાંભીય યાગને લીધે,' તથા ગામ્મીર્થયોમાત, – તથાપ્રકારે ગાંભીર્યના ઘટમાનપણાને ગાંભીર્યયોગ અને લીધે. અર્થાત્ ભગવાનના આત્માના ઊંડાણમાં અંતર્ગતપણુ ત્રણે સાધુ સહકારી પ્રાપ્તિ ભુવનથી ચઢીયાતું કલ્યાણુ પામવાની અચિન્ત્ય શક્તિ સત્તાપણે રહેલી છે તે જ ગાંભીર્ય છે. આ તાગ ન લઇ શકાય એવી ગંભીર અંતર્ગત (Intrinsic) અચિન્ત્યશક્તિરૂપ ગાંભીર્યના યાગને લીધે જ પ્રસ્તુત પ્રકૃતિ પણ અભિમુખ અને છે.

આ ગાંભીર્યયોગ પણ 'સાધુ સહકારીની પ્રાપ્તિને લીધે' હાય છે— साधुसहकारिप्राप्तेः ક્લઅવ્યભિચારી એવા ચારુ-રૂડા ગુરુ આદિ સહકારીના લાભ થકી આ અચિન્ત્યશક્તિરૂપ ગાંભીર્યયોગ પ્રગટે છે. આ સાધુસહકારીની અનુખ'ધપ્રધાનપણં પ્રાપ્તિ પણ 'અનુબન્ધપ્રધાનપણાને લીધે' હાય છે, अनुबन्ध-અને પ્રધાનત્વાત્, કારણ કે જે ઉત્તરાત્તર શુભ કમંના અનુબન્ધ કરે અતિચારભીરત્વ છે તેને આવા સુયાગ મળે છે, પણ નિરનુબન્ધને નહિં. અને આ અનુખ'ધપ્રધાનપણં પણ 'અતિચારભીરત્વની ઉપપત્તિને લીધે'

હાય છે-अतीचारभीरुत्वोषपत्ते: રખેને પાય થઈ જશે એમ અતિચારથી જે ભીરુત્વ-ડરવાપશું તેની ઉપપત્તિને-વ્રત્નાનપણાને લીધે આ અનુઅંધપ્રધાનપશું હાય છે. આમ— ૧. અતિચાર ભીરુત્વથી અનુઅંધ પ્રધાનપશું હાય છે.

૨. અનુઅંધ પ્રધાનપણાશી

સાધુ સહકારીની પ્રાપ્તિ હેાય છે.

3. સાધુસહકારીની પ્રાપ્તિથી

ગાંભીર્યધાગ હાય છે.

૪. ગાંભીયંયાગ થકી

પ્રકૃતિ અભિમુખતા હાય છે.

ય. પ્રકૃતિ અભિમુખતાથી

અપુનળ<sup>૧</sup>ન્ધકપણં હૈાય છે.

અપૃતળ-ધકપણાથી

अवर्तां ह ज्ञान है। य छे.

७. प्रवत्त<sup>®</sup> ४ ज्ञानश्री

પરિપાકનું (અંતિમ સાધ્ય **લ**ફ્યનું) **અપેક્ષણ** 

હાય છે.

૮. યરિયાક અપેક્ષણથી

सम्यक् प्रवर्त्तानथे। १ है। थ छे.

આવી પરમ અદ્ભુત સંકલનાષ્મદ્ધ અષ્ટ કારણપરંપરાના ઉપન્યાસ કરી પ્રજ્ઞાનિધાન આચાર્ય હરિલદ્રજીએ સમ્યક્ પ્રવર્ત્તનયાેગ કેવી રીતે હાય છે, તેનું અપૂર્વ ઘટમાનપણં દાખન્યું છે.

Ŵ

ધર્મસારથિપણાના બીજા હેતુરૂપ પાલનયાંગ અર્થાપત્તિથી સિદ્ધ કરે છે—

१७ पतेन पालनाऽयोगः प्रत्युक्तः, सम्यक्ष्यवर्त्तनस्य निर्वहणफलत्वात्, मान्यथा सम्यक् स्वमिति समयविदः। १४५

<sup>૧૭</sup>અર્થ:—૨. આ વડે પાલન–અયોગ પ્રત્યુક્ત થયો,—સમ્યક્ષ્રવત્ત<sup>દ</sup>નના નિવ<sup>દ</sup>હણ-ફલપણાને લીધે; અન્યથા સમ્યક્ત્વ (સમ્યક્પર્જું) નથી એમ સમયવિદા વદે છે.<sup>૧૪૫</sup>

### વિવેચન

"શ્રી અનંત જિન શું કરા...સાહેલડિયાં, ચાળ મજીઠના રંગ....રે ગુણવેલડિયાં; સાચા રંગ તે ધર્મના...સાહે. બીજો રંગ પતાંગ રે....ગુણ."—શ્રી યશાવિજયજી હવે સારથિપણાના બીજો હેતુ—પાલન, તેની વિચારણા કરે છે: 'આ વડે પાલન—અયાગ પ્રત્યુક્ત થયા.' આ વડે એટલે કે સમ્યક્ પ્રવર્ત્તનયા ના સાધન વડે પાલન—અયાગ પ્રત્યુક્ત થયા. 'આ વડે એટલે કે સમ્યક્ પ્રવર્ત્તનયા સાધન વડે પાલન—અયાગ (પાલનનું અઘટન) પ્રત્યુક્ત થયા, નિરાકૃત થયા. કેવી રીતે? ધર્મ સારથિપણાના 'સમ્યક્ પ્રવર્ત્તનના નિર્વહણક્લપણાને લીધે,' 'સમ્યજ્વવત્ત્તન્ થય બીજો હેતુ— નિર્વહણન્ ક્લાર ', ઉક્તર્ય સમ્યક્પ્યવર્ત્તનના પાલનક્લપણાને લીધે. પાલનયાગ અર્થાત્ જે સમ્યક્ પ્રવર્ત્તન હાય તા તેનું નિર્વહણ—પાલન કલ હાય જ. જેમ નિશ્વય સાધ્યને લક્ષ્યમાં રાખી સારથિ રથને સાચી દિશામાં સમ્યક્ષ્યણે પ્રવર્ત્તા વે–ચલાવે, તા તે ઠેઠ સુધી રથને નિર્વહણ કરે, ઇલ્ડ ધ્યેય

पश्चिका—भाग प्रथम हेतुनी सिद्धि इही हेणाडी, दितीयनी सिद्धि अर्थे इहे छे:—पतेन—भा वडे, सम्यक् प्रवर्तन ये। साधन वडे, शुं ? ते भाटे इह्यं—पालनायोगः—पालनस्यायोगः— पासनने। अयो। अय्योग—अध्यन, प्रत्युक्तः—निराकृत थये। अया अरख्यी ? ते भाटे इह्यं—सम्यक्प्रवर्तनस्य — कितर्थ सम्यक् प्रवर्तनन्ता, निर्वहणफल्लान् —निर्वहण्डस्थण्डाने सीधे, पासनक्षप्छाने सीधे, पासनक्षप्छाने सीधे, धेने अप नियम हैम हे सम्यक्ष्यर्तन पासनक्षवाणुं क छे ? ते भाटे इह्यं—न—न क, अन्यधा— पासन अकाने, सम्यक्तं — प्रवर्तनो। सम्यक्ष लान, इति अभ, समयनिदः—प्रवयनदेशिको। यहे छे.

स्थणे पहेंद्याडे कः, तेम धर्मस्थने। सम्यष्ट्र प्रवर्त्तनये। है।य, ते। तेनुं पालन-निर्वहें पण्ड अवस्य है।य कर. आम सम्यष्ट्र प्रवर्त्तन पालनइलवाणुं है।य केवै। नियम हैम ? ते। है—नान्यथा सम्यष्ट्रत्वं—' अन्यथा सम्यष्ट्र्त्व नथी क्षेम समयविद्दे। वद्दे छे,' अन्यथा —पालनना अलावे प्रवर्त्तननुं सम्यष्ट्र्त्व—सम्यष्ट्रपण्डं क नथी, सम्यष्ट्राव क नथी, क्षेम समयविद्दे।—शास्त्रवेत्ताको। वद्दे छे.



ધર્મને આત્માર્ય કરી દઈ આ ભાગવેતાએ કેવા દાન્ત કર્યો છે એ પ્રદર્શિત કરી, તેઓના ધર્મ-સારથિયચાના ત્રીજ હેતુર્ય દમનયાગનું સમર્થન કરે છે—

१८ पर्व दमनयोगेन। दान्तो हार्व धर्मः —कर्म्मवशितया कृतोऽव्यभिचारी, अनिव-त्तकभावेन नियुक्तः स्वकार्धे, स्वाङ्गोपचयकारितया नीतः स्वात्मीभावं, तत्प्रकर्षस्यात्म-रूपत्वेन ।१४६

<sup>૧૮</sup>અર્થઃ– રૂ. એમ દમનયાગથી.—દાન્ત એવા ધર્મ આમ—કર્મવશિતાથી કરાયેલા અવ્યભિચારી, અનિવર્ત્ત'ક ભાવથી સ્વકાર્ય નિયુક્ત, સ્વાહ્ગ ઉપચયકારિતાથી સ્વાત્મી– ભાવનીત એવા દ્વાય છે,—તેના પ્રકર્ષના આત્મરૂપપણાએ કરીને <sup>૧૪૬</sup>

#### વિવેચન

"જેના ધર્મ અનંતા પ્રગટ્યા, જે નિજ પરિણતિ વરિયા; પરમાતમ જિનદેવ અમાહી, જ્ઞાનાદિક શુણુ દરિયા રે....શ્રીસીમંધર."-શ્રી દેવચાંદ્રજી

पित्रका—६वे तृतीय हेतुनी सिद्धि इहे छे:—पवम्—अभ, क्षेभ सम्यश्प्रवर्त्तन अने पासन नामना हेतुद्वयी धर्भसारियपणुं छे तेम हमनयोगथी पणु छे अभ अर्थ छे; दमनयोगन-हमनयोगथी, सर्वथा स्वायतीहरणुंथी. आ क साधतां इह्युं:—दान्तो—हान्त, वशीकृत, हि-रहुटपणुं, एवं—अभ, वक्ष्यभाणुं अता अअिक्सरीहरणुं, स्वक्षायिनयां अने स्वात्मीकावनयन३५ प्रकारत्रयथी, धर्माः—धर्मं. होना वडे ! ते भाटे इह्युं—कर्मविद्यात्या—हर्भविद्याताथी; कर्मी—यारित्रमे।हाहि, विद्या—अभाधक्ष्य छे, येषां ते तथा—केओने ते तथा, तद्भावस्तत्ता—तह्लाव ते तता, तथा—ते वडे. ते अप्रकारत्य इह्युं—

कृत:—કरायेक्षे, विकित, अन्यभिचारी—अविसंवादं . डेवी रीते ? ते भाटे डेबुं—अनिर्वत्तकः भावेन—अनिवर्त्तं कावयी, इक्षप्राप्त पर्यंत अनुपरभ रवकावयी, नियुक्तः—व्यापारित, स्वकार्ये —कृत्रनक्ष्मंक्ष्य क्ष्मध्य स्वकार्यं मां. डेाना वडे ? ते भाटे डेबुं—स्वाङ्गोपचयकारितया—स्वाङ्गानां— स्विज्ञाना, भनुकत्व, आर्थं देशात्पन्नत्व आदि अधिकृत धर्भं काक्ष्मता केतुओनी, उपचयः—प्रवर्ष, तत् कारितया—तेनी कारितायी, नीतः—पभाअथेव, स्वात्मीभावं—निकरवक्षावरूप स्वात्मी काव. डेवी रीते ? ते भाटे डबुं—तत्प्रकर्षस्य—धर्भं प्रवर्षना, यथाप्यात्यारित्रतायी आत्मस्पत्वेन—आत्मक्ष्पण्यात्यारित्रतायी आत्मस्पत्वेन—आत्मक्ष्पण्यात्यारित्रतायी आत्मस्पत्वेन—आत्मक्ष्पण्यात्यारित्रतायी आत्मस्पत्वेन—आत्मक्ष्पण्यात्यारित्रतायी अत्मस्पत्वेन—आत्मक्ष्पण्यात्यारित्रतायी अत्मस्पत्वेन—आत्मक्ष्पण्यात्यारित्रतायी

હવે લગવંતના ધર્મસારથિષણાના ત્રીજ હેતુનું-દમનચાગનું સાવન કરે છે: 'એમ દમનધાગથી.'- एवं दमनयोगेन,-જેમ સમ્યકુપ્રવર્તાન અને પાલન એ બે હેતુથી ધર્મસારથિયા છું ઘટે છે. તેમ દમનયાગથી- ધર્મના સ્વાયત્તીકરણથી-સ્વાધીનપણાના ધમ<sup>લ</sup>સારથિપણાના યાગથી પણ ઘટે છે. 'દાન્ત એવા ધર્મ આમ'—દાન્ત વશ કરાયેલ ત્રીજો હેલ-એવા ધર્મ આમ કહેવામાં આવતા ત્રણ પ્રકારથી હાય છે; અર્થાત અબ્યક્ષિચારી કરાયેલા, સ્વકાર્યનિયુક્ત ને સ્વાત્મીભાવનીત એવા દમનયાગ धर्भ दान्त है। थ छे. ते आ प्रक्षारे:-(१) कर्मवशितया कृतो ऽच्य भिचारी---' કર્મ વશિતાથી કરાયેલા અવ્યભિયારી. ' ચારિત્ર માહાદિ કર્મ અબાધક પછે વશ્ય જેઓને છે તે કર્મવશિ, તેના ભાવ તે કર્મવશિતા, તે વઢ કરીને કરાયેલા-આચરાયેલા અવ્યભિચારી, અવિસંવાદક એવા હાય છે. અર્ધાત્ ચારિત્રિમાહાદિ કર્મ જયાં ભાધક ન થાય એમ વશ્યપણે વર્ત્ત છે એવી કર્મ વશિતા વહે કરી આ ધર્મ અવ્યભિચારી --આડા અવળા જઈ વ્યભિચાર ન પામે એવા કરાય છે. અને આમ અવ્યભિચારી કરાયેલા તે દાન્ત હાય છે. આ અઅભિચારી પણ કેવી રીતે ? (ર) 'અનિવર્ત્તા ક લાવથી स्वक्षार्थे नियुक्त'-अनिवत्त कभावेन नियुक्तः स्वकार्ये - १ अप्राप्ति पर्य'त निवृत्ते निर्दे मेवा मनिवर्तां के सावधी सर्वं कर्म क्षय३५ स्वकार्यमां नियुक्त-नियालायेत सेवे। धर्म મ્યવ્યભિયારી હાઈ દાન્ત હાય છે. તે સ્વકાર્યમાં કાના વડે નિયુક્ત હાય છે? 'સ્વાંગ ઉપચયકારિતાથી સ્વાત્મીભાવ નીત એવા ',--સ્વ અંગે ના ઉપચય-પ્રકર્ષ તેના કારણથી નિજ સ્વભાવરૂપ સ્વાત્મીભાવ નીત-પમાડાયેલ એવા હાય તે, સ્વકાર્યમાં નિયુક્ત થઈ અવ્યભિચારી હાઇ દાન્ત હાય છે. અને સ્વાત્મીભાવનીત પણ કેવી રીતે ? 'તેના પ્રકર્ષના આત્મરૂપપણાએ કરીને '—તે ધર્મના પ્રકર્ષના યથાખ્યાતચારિત્રપણાથી આત્મરૂપપણાએ કરીને -- જીવસ્વભાવપણાએ કરીને.

આ વસ્તુ સમજવા માટે રથનું દેષ્ટાંત ભાવન કરીએ:—રથનું સમ્યક્ પ્રવર્ત્તન-પાલન પણ દમન વિના ન ખની શકે. અર્થાત્ રથ જે સારથિના દમનમાં—ખરાખર કાબુમાં (Control) હોય, તો જ સમ્યક્ પ્રવર્ત્તન—પાલન બની શકે. એટલે રથતું દેષ્ટાંત સારથિપણું હોવામાં દમનપાંગની પણ તેટલી જ આવશ્યકતા છે. કારણ કે સારથિ રથને ખરાખર માર્ગે ચલાવતા હોય, પણ જો તેના કાખ્ય ગુમાવી એસે તો શું હાલ થાય? રથ ઉત્પથે ચઢી ભાંગી જાય ને સારથિ પણ માર્યો જાય. માટે સમ્યક્પ્રવર્ત્તન—પાલન ઉપરાંત દમનની પ્રેપ્રી આવશ્યકતા છે. (૧) અને આ દમન માટે પ્રથમ તો તે રથ અવ્યક્તિચારી રહે, આઢા અવળા આડમાર્ગે ઉત્પથે સરી જઈ અકસ્માત્ કરી ભાંગી ન પડે, તેવી તકેદારી રાખવી એઈએ, અને તે અવ્યક્તિચારી રહે તે માટે તે સારથિમાં કર્મવશિતા હોવી એઈએ, રથપ્રવર્ત્તન–કર્મના કૌશલ્યની સ્વાધીનતા હોવી જોઈએ. અને આમ તે અવ્યક્તિચારી રહી આઢાઅવળા ન જાય એટલું જ પ્રતું નથી, પણ તેને સીધા ચલાવવા જાઈએ, એટલા માટે (૨) ખીજું તે રથને તેણે સ્વકાર્ય પૂર્ણતા પર્યત્ત નિવર્ત્ત નહિં એવા અનિવર્ત્ત કલાવથી ઇક સ્થાને તે રથને તેણે સ્વકાર્ય પૂર્ણતા પર્યત્ત નિવર્ત્ત નહિં એવા અનિવર્ત્ત કલાવથી ઇક સ્થાને

પેલાંચવાર્ય સ્વકાર્યમાં જ નિયુક્ત-ગ્યાપારિત કરવા જોઈએ, ગમન કાર્યમાં જ રથને રાકી રાખી પાછું હઠ્યા વિના ઠેઠ સુધી ચલાવ્યે રાખવા જોઈએ. (3) અને આમ ઇષ્ટ સ્થાન સુધી લઈ જવા માટે રથ ક્ષમ-સમર્થ થાય એટલા માટે તે રથના સ્વઅંગા-પાતાના ચક્રઆદિ અંગા બરાબર મજબૂત ટકાઉ રહે એવા તેના ઉપચય-પુષ્ટિ કરતા રહી તે રથને સ્વાત્મીભાવ-સુંદર આત્મભાવ પમાડવા જોઈએ, —કે જેથી કરીને રથનું ગમન એટલું સહજ આત્મસ્વભાવરૂપ અની જાય કે તે આપાઆપ (Automatic) ઇષ્ટ સ્થાન પ્રયાંત સડસડાટ ગમન કર્યા જ કરે. આમ સંક્ષેપમાં આ રથના દમનની અર્થ-ઘટના પરથી અત્રે લલિત્વવિસ્તરાકાર મહિષ્ટિએ અદ્ભુત કાર્યકારણ સંકલનાથી યુંચેલા થોડા પણ પરમ અર્થગંભીર સૂત્રોના તત્ત્વચમત્કૃતિમય ભાવ સમજવા હવે સુગમ થઈ પડશે.

અત્રે અવ્યભિચારીકરણ, સ્વકાર્યંનિયાત્ર અને સ્વાત્મીભાવ એ ત્રણ હેતુઓ દમન-યાગના સાધનમાં ઉપન્યસ્ત કર્યા છે: તે આ પ્રકારે—(૧) 'कर्मवशितया कृतोऽब्यभिचारी।'

-કેમ વશિતાથી કરાયેલા અલ્યલિયારી. અર્થાત્ ગારિત્ર પરભાવ વિભાવમાં માહાદિ કર્મનું ભગવંતને એલું વશ્યપણં (કર્મવશિતા) વર્તા છે ન જવારૂપ કે તેથી અભાધકપણે આચરવામાં આવતા ધર્મ અત્યલિયારી હાય અવ્યલિયાર છે, આંડાઅવળા ઉન્માર્ગે જતા નથી, પરભાવ-વિભાવરૂપ વ્યલિયારને લજતા નથી. આમ આત્મસ્વભાવરૂપ ધર્મને પરભાવ-

વિભાવરૂપ વ્યક્તિચારમાં ન જવા દેતાં અવ્યક્તિચારી જ રહે એવા ઉપયોગ-તકેદારી ભગવંત રાખે છે. અને એમ આ ધર્મસારથિએ ધર્મરથને અબ્યક્તિચારી કર્યો, પરભાવ વિભાવમાં આડાઅવળા ન જવા દીધા, એટલું જ એને દાન્ત કરવા માટે ખસ નથી, પશુ તેને સ્વભાવમાં રાકી રાખી સીધે માર્ગે ચલાવવા એ પણ તેટલું જ જરૂરનું છે, તે

દર્શાવવા થીએ હેતુ કહ્યો—(૨) अनिवर्त्त कमावेन नियुक्त: स्वकार्यं — અનિવર્ત્ત કપણ અનિવર્ત્ત ક ભાવથી સ્વકાર્યમાં નિયુક્ત, અર્થાત્ કલપ્રાપ્તિ આત્મસ્વભાવસિદ્ધિરૂપ પર્યં ત નિવર્ત્ત નહિં એવા અનિવર્ત્ત ક ભાવથી—આત્મસ્વભાવથી સ્વકાર્યમાં નિયામ સર્વક મંક્ષયરૂપ સ્વકાર્યમાં તે ધર્મને આ ભગવંતે નિયુક્ત કર્યો, નિયોજ દીધા. આમ ઠેઠ સુધી સ્વકાર્યમાં જ લગાડી દીધેલ

ધમંરય માડા અવળા ચસી વ્યભિચાર ન પામી શકે એટલું જ નહિં પણ સીધે માગે ચાલી સ્વભાવમાં જ વર્ત્યા કરે, એવા દાન્ત આ ભગવંતે કરી દીધા.

અને આમ અનિવર્ત્ત ક ભાવથી સ્વકાર્યમાં નિયુક્ત કર્યા કરતાં છતાં શક્તિ ખૂટી જવાથી વચ્ચે ભંગાણ ન પડે, અટકી પડતું ન પડે, ને સર્વકર્મદ્રય લક્ષણ ઇષ્ટ ધ્યેય

પર્યાંત ગમન કરવાને ધર્માસ્થ ક્ષમ-સમર્થ થાય, એવા પ્રભંધ સ્વાત્મીભાવ કરવા માટે તેના શક્તિસંચય કરી સ્વાત્મીભાવ કરવા એઈએ, તે પમાડેલા ધર્મ દર્શાવતા ત્રીએ હેતુ કહ્યો—(૩) સ્વાહ્ગ ઉપચયકારિતાથી સ્વાત્મીભાવનીત. 'સ્વાङ्કોપચયकारितया नीतः स्वात्मीभावं'. અર્થાત્ તે ધર્મના સ્વઅંગોના-સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રના ઉપચય-પુષ્ટિ કરવા વડે કરીને આ લગવંતે આ ધર્મને સ્વાત્મીભાવ પમાડી દીધા, સહજ આત્મસ્વભાવભૂત બનાવી દીધા. અને આમ ધર્મને સ્વાત્મીભાવ પમાડી 'તત્પ્રकर्षस्यात्मह्मपत्वेन ' તેના પ્રકર્ષના આત્મરૂપપણાએ કરીને આ ધર્મને પૂરેપૂરા દાન્ત-વશ કરી લીધા.

કારણ કે ધર્મના પ્રકર્ષ-છેલ્લામાં છેલ્લી હદ યથાખ્યાત ચારિત્ર છે અને તે આત્માર્પ છે, અર્થાત જેવું આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ ખ્યાત છે-પ્રસિદ્ધ છે, અથવા તો જેવું ચારિત્રનું શુદ્ધ નિષ્કથાય સ્વરૂપ આપ્યાત છે, જ્ઞાનીઓએ ધર્મના પ્રકર્ષ લાખ્યું છે, તે જ્યાં પ્રગટે છે તે 'યથાખ્યાત ' ચારિત્ર આત્માર્પ યથાખ્યાત ચારિત્ર જે ચારિત્રધર્મની પરાકાષ્ઠા આત્માર્પ છે, તેના સ્વાત્મીસાવ પમાડી સહજાતમસ્વરૂપને પામેલા આ લગવંતા પરિપૂર્ણ ધર્મસારથિપણાને પામ્યા અથવા આ ધર્મસારથિ સાગવંતા પોતે આત્માર્પ છે, ને ધર્મના પ્રકર્ષરૂપ આ યથાખ્યાત ચારિત્ર પણ આત્માર્પ છે, એટલે ધર્મસારથિ જ જ્યાં ધર્મમય તન્મય બને છે, ત્યાં સારથિ અને રથ એવી

આમ ચંદનગંધન્યાયે ધર્મ જેને આત્મામય બની ગયા છે વા જેના આત્મા જ ધર્મમય બની ગયા છે, એવા આ ભગવંતાએ પરમ નિશ્ચયરૂપ ધર્મના ઉત્કૃષ્ટ દમનયાગ સાધ્યા છે. એટલે આમ સમ્યક્ પ્રવર્ત્તન યાગથી માંડી આ દમનયાગની પરાકાષ્ઠા પર્યંત ભગવંતનું ધર્મસારથિપણું પૂરેપૂરૂં ઘટે છે.

ઉપમાર્થ કરેલી કલ્પિત લેદકલ્પના પણ અદેશ્ય થાય છે.

" શુદ્ધ દેવ અવલંભન ભજતાં, પરહૃશ્યિ પરભાવ; આતમ ધર્મ રમાથુ અનુભવતાં, પ્રગટે આતમ ભવ."—શ્રી દેવચાંદ્રજી



ભાવધર્મ પ્રાપ્તિનું આઘ સ્થાન પણ એમ ધર્મ સારથિપણારૂપ પ્રકૃત્તિનું અવન્ધ્ય બીજ છે અને આ અંગે અન્ય દર્શનીએા પણ સંમત છે એમ દર્શાવી, ભગવંતાનું ધર્મ સારથિપણું સિદ્ધ કરે છે—

१९ भावधरमाप्तौ हि भवत्येवैतदेवं, तदाद्यस्थानस्याप्येवंप्रवृत्तेरवन्ध्यवीजत्वात्, सुसं-वृतकाञ्चनरत्नकरण्डकप्राप्तितुल्या हि प्रथमधर्मस्यानप्राप्तिरित्यन्यैरप्यभ्युपगमात्। तदेवं धर्ममस्य सारथयो धर्मासारथयः॥ २३॥१४७

<sup>૧૯</sup>અર્થ:—ભાવધમ'ની પ્રાપ્તિ થયે સ્ફુડપણ આ (ધમ'સારથિપણું) એમ હોય જ છે, —તેના આદ્ય સ્થાનનું પણ એવંપ્રવૃત્તિ થકી અવન્ધ્યળીજપણું છે માટે; સુસંવૃત કાંચન-રત્ન કરંડીઆની પ્રાપ્તિ તુલ્ય પ્રથમ ધમ'સ્થાનપાપ્તિ છે, એમ અન્યાથી (બોન્ડોથી) પણ અભ્યુષગમ છે માટે.

તેથી એમ ધર્મના સારથિએ તે ધર્મસારથિએા. તારકા<sup>૧૪૭</sup>

#### વિવેચન

" નામધર્મ હા ઠવણુ ધર્મ તથા, દ્રવ્ય ક્ષેત્ર તિમ કાલ; ભાવધર્મના હા હેતુપશે ભલા, ભાવ વિના સહુ આલ....

સ્વામી સ્વયંપ્રભને જાઉં ભામણે. " — શ્રી દેવસાંદ્રજી

આમ ઉપરમાં વિવરી ખતાવ્યું તેમ ધર્મ રથના સમ્યક્ પ્રવર્ત્તનરૂપ પ્રારંભથી માંડીને પરિપૂર્ણ દમનયાગ પર્યાત ભગવંતના સારથિપણે ભવનમાં-પરિણમનમાં શા હેતુ છે? તેનું

ભાવધર્મ તું આઘ સ્થાન પણ ધર્મસારથિપણાતું અવ"ઘ બીજ અહીં ભાવન કર્યું છે—'ભાવધર્મની પ્રાપ્તિ થયે સ્કુટપણું આ (ધર્મસારથિપણું) એમ હાય જ છે.' અર્થાત્ સમ્યમ્દર્શનાદિ ભાવધર્મની પ્રાપ્તિ થયે ભગવંતાનું આ ધર્મસારથિપણું એમ સમ્યક્પ્રવર્ત્તન, યાગ આદિ પ્રકારે સ્કુટપણું હાય જ છે. કારણ કે 'તदाद्यस्थानस्यापि' 'તેના આદ્ય સ્થાનનું પણ એવંપ્રવૃત્તિ થકી અવન્ધ્યળીજપણું છે, માટે; 'एवंप्रवृत्तेरवन्ध्यवीजत्वात' તે ભાવ-

ધર્મનું જે આદ સ્થાન-ધર્મપ્રશાંસાદિ કાલલાવિ પ્રથમ ભૂમિકારૂપ ધર્મવિશેષ, તેનું પણ એવા પ્રકારે ધર્મસારિથિકરણુરૂપ પ્રવૃત્તિ થકી અવન્ધ્યળીજપણું છે માટે. અર્થાત્ ધર્મ-પ્રશાંસાદિરૂપ જે લાવધર્મનું પ્રથમ ભૂમિકારૂપ આદ સ્થાન છે, તે પણ લગવંતનું ધર્મ- સારિથિપણું નીપજાવવામાં અવ'ધ્ય-અસૂક-અમાધ બીજરૂપ-કારણુરૂપ થઈ પડે છે,-કે જે અવંધ્ય બીજમાંથી ધર્મસારિથપણારૂપ કળ અવશ્ય નીપજવાનું છે. કારણુ કે કારણુમાં ન હોય એવું અસત્ કાર્ય ઉપજતું નથી એમ વસ્તુવ્યવસ્થા છે.

તેમજ અન્ય દર્શની (બૌદ્ધો) પણ આનું સમર્થન કરે છે.—'સુસંવૃત કાંચન-રતન કરાંડની પ્રાપ્તિ તુલ્ય પ્રથમ ધર્મસ્થાન પ્રાપ્તિ છે એમ અન્યાથી (બૌદ્ધોથી) અભ્યુપગમ

पित्रका—शं डा— आभ धर्भं सारियत्वना लयनभं शे। हेतु छे १ ते भाटे उद्धे छे-भावधम्मिप्ती— लावधर्मनी प्राप्ति सते, क्षाये। पश्चिमां हि धर्मं लाल सते, हि—रहुटपण्, भवत्येव—हे। य क छे, नथी हे। छेभ नहिं, एतत्—आ, धर्मं सारियपण्, एवं— अभ, सभ्यश् प्रवर्त्तनये। आदि प्रधारेथी. उद्या अश्चिश्ये १ ते भाटे उद्युं—तदाद्य स्थानस्याणि—तेना आद्य स्थानना पण्, धर्मं प्रशंसादि—डाललावि धर्मं विशेषना पण्, ते। पछी वर्मे। धिनी प्राप्ति यथे ते। पूछवं क शुं १ एवं प्रवृत्ते:— अवं प्रवित्त यथी, धर्मं सारियी अरुल वे छे लगवंतानी प्रवृत्ति यथी, उद्युं अवन्ध्य की ते भाटे उद्युं—अवन्ध्य की तत्रत्वात्— अवन्ध्य प्रीक्षित्व श्रीं, धर्मं सारियत्व प्रति अनुपद्धत शक्ति। रह्मं स्थि. अरुण् स्वयं अभ वरुण्यवस्था छे. पर भत्यी पण् सभर्यन इर्ता उद्युं—अवन्ध्य अभ वरुण्यवस्था छे. पर भत्यी पण् सभर्यन इर्ता उद्युं—

सुसंबृत र्रायादि. सुसंबृत:—सर्वथा निर्ध उधाडेक्षे, अवेश काञ्चनस्य रत्नानां च — अंथनेते। अने रत्नेतेते, के करण्डक:— ३२ंऽ३, लाक्रनिविध, तत्प्राप्तितुल्या — तेती प्राप्ति तुस्य, हि— अर्थुड, प्रथमधम्मस्थानप्राप्तिः — प्रथम धर्मस्थानती प्राप्ति, — धर्मप्रश्चादिश्या केन डे१र्ड अविद् निर्धे इथान-रत्न ३२ंडीओ प्राप्त ३२ता तदन्तर्भत अथाति वरत विशेष्या निर्ध कार्थ्या छता पामे छे; अम अर्थ्याते पण् प्रथम धर्मस्थानती प्राप्ति थये, मेक्ष पर्यत्ती अस्याख्संपद सारे अन्वणेषि पण् पामे क छे, — ते प्राप्तिना तेना अर्थाध्यक्षेतु इपण्नो सीधे, इति — अम, अन्यरिय कार्यायात् — अर्थुपममात् — अर्थुपमात् विष्ठे अर्थुपममात् — अर्थुपमात् विष्ठ स्वर्थे स्वर्ये स्वर्थे स्वर्ये स्वर्ये स्वर्ये स्वर्ये स्वर्ये स्वर्थे स्वर्ये स्वर्थे

સુસંવૃત કાંચન-રત્ન કરંડનું દેશાંત छे, भाटे; '— ससंवृतकाश्चनरत्नकरण्डकबानितुल्या हि प्रथम-धर्मस्थानप्राप्ति: '; सुअंवृत-सारी पेठे संवृत-अंध हरेते।, सर्वधा निक्षं डिधाउते। (Closed or sealed Treasure) कोवे। के डांचन-रत्नने। हरंडीका तेनी प्राप्ति तुल्य धर्भप्रशंसाहिइ्थ प्रथम धर्मस्थाननी प्राप्ति हे, कोम अन्ये।धी-औदं।धी मान्यपण्डं हराय हे,

માટે. જેમ કાઇ એ કવિત નહિં હવાદેલા એવા સારી પેઠે સંવૃત (અંધ કરેલા) સુવર્ધું ને રત્નાથી ભરેલા કરંડીએ પ્રાપ્ત કર્યો, તેને તદન્તર્ગત–તેની અંદર રહેલા સુવર્ધું – રત્નાથી લાગ્રેલા કરંડીએ પ્રાપ્ત કર્યો, તેને તદન્તર્ગત–તેની અંદર રહેલા સુવર્ધું – રત્નાની ઝાઝી ખભર નથી, છતાં તે સુવર્ધીદ પામે છે; તેમ લાગવંતા પશુ પ્રથમ ધર્મસ્થાનની પ્રાપ્તિ થયે, માલ પર્યં તની કલ્યાલુસંપદ્ ત્યારે અનવબાધ પશુ—નહિં જાલ્યતાં છતાં પામે જ છે, કારશુકે તે પ્રાપ્તિનું તેનું અવધ્યહિતુકપશું છે માટે.—એમ બીહોએ પશુ માન્ય કર્યું છે.

તેથી એમ-ઉક્ત પ્રકારે આ ભગવંતા ધર્માના સારશિઓ છે એમ સિદ્ધ થયું. "ગાહક વ્યાપકતા હાે, કે પ્રભુ તમ ધર્મ રમી.

આતમ અનુભવર્થી હેત, કે પરિશ્વિત અન્ય વર્મી; તુજ શક્તિ અનંતી હેત, કે ગાતાં ને ધ્યાતાં, મુજ શક્તિ વિકાસન હેત, કે થાયે ગુલ્લુ રમતાં.... પુકખલાવર્ક વિજયે હત, કે વિચરે તીરથપતિ."—શ્રી દેવચાંદ્રજી ॥ इति धर्मसारथयः॥ २३॥



# २४. धर्भवरयतुरन्तयक्रवर्ती 'धर्मवरचतुरन्तचक्रवर्त्तिभ्य‡' पद व्याण्यान

ચતુર્ગતિના ઉચ્છેટ કરનારા ધર્મચક્રપા વર્ગ છે તે ધર્મવરચતુરા ચક્રવર્ત્તા, એમ વિસ્તારથી સ્પષ્ટ વ્યાખ્યા કરે છે---

२० तथा⊸

### 'धम्मवरचाउरन्तचकवद्रीणं '

धम्मोंऽधिकृत एव, स एव वरं-प्रधानं, चतुरन्तहेतुत्वात् चतुरन्तं, चक्रमिय चकं तेन वर्तितुं शीलं येषां ते तथाविषाः। इदमन्न हदयम् —<sup>१४८</sup> 3८ रे<sup>१</sup>यथोदितधर्मम एव वरं-प्रधानं चक्रवर्तिचकापेक्षया लोकद्वयोपकारित्वेन कपिलादिर प्रणीतधर्ममचकापेक्षया वा त्रिकोटिपरिशुद्धतया।<sup>१४९</sup>

२२ चत्वारो-गतिविद्येषाः नारकतिर्यग्नरामरस्रक्षणाः तदुच्छेदेन तदन्तहेतुत्वाचतुरन्तं। चतुर्भिर्वाऽन्तो यर्स्मिस्तचतुरन्तं। कैश्चतुर्भिः?—दानदीस्तपोभावनास्यैर्द्धम्मैः, अतः प्रक्रमाद्भवान्तोऽभिगृद्यते। <sup>१५०</sup>

<sup>२३</sup> चक्रमिव चक्रमतिरौद्रमहामिथ्यात्वादित्रक्षणभावश्वतुत्रवनात्, तथा च लूयन्त एयानेन भावश्ववो मिथ्यात्वादय इति प्रतीतं, दानाधभ्यासादाग्रहनिवृत्यादिसिद्धेः, महात्मनां स्वानुभवसिद्धमेतत्। <sup>१५२</sup>

२४ एतेन च वर्त्तन्ते भगधन्तः तथाभन्यत्वनियोगतो वरबोधिसाभादारभ्य तथातथौचि-त्येन आसिद्धिपाप्तेः, एवमेव वर्त्तभादिति।

तदेवमेतेन वर्त्तितुं शीला धर्मवरचतुरन्तचक्रवर्त्तिनः॥ २४ ॥<sup>१५२</sup>

<sup>૨૦</sup>અથ<sup>ુ</sup>ઃ-તથા—

## ' ધર્મવસ્થતુ<del>ર</del>ન્ત ચક્ર**વ**ર્ત્તાઓને '

ધર્મ અધિકૃત જ, તે જ વર-પ્રધાન, ચતુરન્ત હેતુપણા થકી ચતુરન્ત, ચક્ર જેવું ચક્ર, તેથી વર્ત્તવાતું શીલ છે જેઓતું તે તથાવિધ. આ અત્ર હૃદય છે—<sup>૧૪૮</sup>

<sup>ર૧</sup>યથાદિત ધર્મ જ વર-પ્રધાન,—ચક્રવત્તી'ના ચક્રની અપેક્ષાએ લાેકદ્વયમાં ઉપકારિ પણા વડે કરીતે; અથવા કપિલાદિથી પ્રણીત ધર્મચક્રની અપેક્ષાએ, ત્રિકાેઢિપરિશુદ્ધતા વડે કરીતે.<sup>૧૪૯</sup>

રેરેચતુર્—નારક-તિર્ધ'ય-નર-અમર લક્ષણ ચાર ગતિવિશેષા, તેના ઉચ્છેદ વડે તેના અન્તહેતુપણાને લીધે ચતુરન્ત; અથવા ચાર વડે જેમાં અન્ત છે તે ચતુરન્ત. કયા ચાર વડે ? દાન, શીલ, તપ, ભાવના આખ્ય ધર્મો વડે અન્ત—પ્રક્રમથી ભવાન્ત અભિશ્રહાય છે. ૧૫૦

रेंडे बंड केंचुं चड, ज्यति रीद महाभिध्यात्याहि सक्षण सावशत्रभोना उर्वेहनथी; अने तथा प्रकार ज्याना वर्ड भिध्यात्याहि सावशत्रुक्ते। उर्वेहाय क के के प्रतीत के, ज्यांक्तिः—त्रिकोटिपरिशुद्धतया। तिसृषु—त्रणु, आहि-भध्य-अन्त आहिथी संवाह सक्षण्याणी वा अप-छेह-तापर्य, कोटिभिः—हाटिओथा, विसागीयी, परिशुद्धः—परिशुद्ध, निर्धेष, के, स्र तथा—ते तथा, तद्मावस्त्ता—तहसाव ते तता, तथा—ते वर्ड. अने अपआहिनुं सक्षण्या को केंद्

કાનાદિના અભ્યાસ થકી આગ્રહનિવૃત્તિ આદિની સિક્રિને લીધે મ<mark>હા</mark>ત્માઓને આ સ્વાનુભવસિક્ર છે.<sup>૧૫૧</sup>

રેઇ અને આ વડે કરીને ભગવંતા વર્ત્ત છે,—તથાભવ્યત્વના નિધાગ થકી. વરખાધિ-લાભથી આર'ભી તથા તથા ઔચિત્યથી સિક્રિ પ્રાપ્તિ પર્ય'ત એમ જ વર્ત્ત'નને લીધે. તેથી એમ એ વડે વર્ત્તવાના શીલવાળા તે ધર્મવરચતુરન્તચકવત્તી'ઓ.<sup>૧પર</sup>

॥ ઇતિ ધર્મવસ્થતુરન્તચક્રવત્તી<sup>જ</sup>એ। ॥ २४ ॥

#### વિવેચન

" ચક્રી ધરમ તીરથ તહેા, તીરથ કલ તત્ત સાર રે; તીરથ સેવે તે લહે, આનંદઘન નિરધાર રે....ધરમ પરમ અરનાથના."—શ્રીઆનંદઘનછ.

तथा—ते प्रकारे आ लगवंता 'धर्मावर्यातुरन्त यक्कवत्ती' छे, ओटला माटे अद्धी 'धम्मवर्याउरन्तयक्कवृद्दीणं' ओ सूत्रपद मूड्युं. अद्धी धर्म ते अधिकृत જ-प्रस्तुत ल यारित्रधर्म छे; ते ल वर-प्रधान अने यतुरन्तहेतुपण्। धडी यतुरन्त, ओतुं यक लेवुं यक छे, तेथी वर्त्तावातुं शील (स्वलाव) छे लेओतुं ते तथाप्रकारना धर्मावर्यतुरन्तयक्कवर्त्ता छे. आ अते हृदय-रहस्य-मर्भ छे—

શ્રાવક-સાધુ એ બે લેકે જે આત્મપરિણામરૂપ ચારિત્રધર્મ કહ્યો, તે જ વર ચતુરન્ત ચક્ર છે, તે વડે વર્ત્તે છે, તે ધર્મવરચતુરન્તચક્રવત્તી છે.

"पाणवहाईयाणं, पावट्टाणाण जो उ पिडसेहो !
शाणज्ञ्चयणाईणं, जो उ विही एस धम्मकसो ॥ १ ॥
बज्ज्याणुठ्ठाणाणं, जेण न बाहिज्जप तयं नियमा !
संभवइ य परिसुद्धं, सो पुण धम्मंमि छेओसि ॥ २ ॥
जीवाइ भाववाओ, बंधाइ पसाहगो इहं तावो ।
पपहिं सुपरिशुद्धो, धम्मो धम्मज्ञणमुवेइ ॥ ३ ॥ "

(અર્થોત્) પ્રાશ્વલ આદિક પાપસ્થાનોના જે પ્રતિષેધ અને ધ્યાન-અધ્યયનાદિના જે વિધિ, તે ધર્મના કૃષ છે. (૧) જે બાલા અનુષ્ઠાન વહે તે (વિધિ-નિષેધ) નિયમથી બાધિત ન થાય અને પરિશુદ્ધ સંભવે, તે પુનઃ ધર્મ બાખતમાં છેદ છે. (૨) બંધાદિના પ્રસાધક એવા જે જ્વાદિ ભાવવાદ તે અહીં તામ છે.—એઓથી સુપરિશુદ્ધ એવા ધર્મ ધર્મત્વને પામે છે. (૩)

आग्रहनिवृत्त्यादिसिद्धः—भाश्रहिति भाहिती सिद्धिते शीधे स्थाश्रह-भून्छी-शुन्धि स्थे भ्यायेत छे. तथी विद्धित स्थेवा हान-शीक्ष-तप-लावनाना अभ्यासपरायणु पुरुषना आग्रहस्य—भाश्रहती -भून्छौती, निवृत्तिः—निवृत्ति, ६परभ, आदि स्थाहि शण्हथी यथासंक्ष्य शेष हे।पनी निवृत्तिनुं श्रह्णु छे, तस्याः—तेनी, सिद्धः—सिद्धिना लावने शीधे.

અત્રે ભગવંતનું આ ધર્મચક 'वरं प्रधानं' વર એટલે પ્રધાન, ઉત્તમ, ઉત્કૃષ્ટ છે, ते यक्क्वती ना यक्क्वी अधेक्षाणे 'चकवर्तिचक्रापक्षया लोकद्वयोवकारित्वेन ' अथवा કिषदादिथी प्रश्रीत धर्भण्यक्षनी अपेक्षास्थे,—'कपिलादिप्रणीतधर्म-ચક્રવત્તી<sup>લ</sup> ચક્ર चकापेक्षया त्रिकोटिपरिशुद्धतया.' अक्ष्वत्ती नुं शक्क आहा स्रोवा વા ઇતર ધર્મવક દ્રવ્ય શત્રુઓનો ઉચ્છેદ કરે છે ને કર્મના બંધ કરી સંસારના અનુઅંધ કરે છે; પણ આ ધર્માચકવત્તી નું ધર્માચક તો અપેકાએ વર ધમ<sup>ર</sup>ચક્ર આન્તર એવા ભાવશત્રુએકના ઉચ્છેદ કરે છે ને કર્માળ**ંધ**ના સય કરી સંસારના પ્રલય કરે છે. અથવા ગકવર્ત્તાનું શક તેને પાતાને આ લાકમાં ઉપકારી થાય, પણ આ ધર્મચકવર્ત્તાનું ધર્મચક તા સર્વ જીવાને ઉભય લાકમાં ઉપકારી થાય એવું છે; આમ ચકલત્તી ના ચકની અપેક્ષાએ લગવંતનું ધર્મચક વર-પ્રધાન છે. તેમજ અન્યદર્શનીઓથી પ્રણીત ધર્મચક્રની અપેક્ષાએ પણ એ ઉભય-ે લાૈકમાં પરમ ઉપકારીપણાએ કરીને વર–પ્રધાન છે.

અત્રે કાઈ કહેશે-એમ તમે પક્ષતાયથી કહેતા હશા એમ કેમ ન બને ? ના, એમ નથી. કારણ કે 'અમને વીર પ્રત્યે પક્ષપાત નથી ને કપિલાદિ પ્રત્યે દ્વેષ નથી; જેનું વચન શક્તિવાળું હોય, તેનું જ બહુલ કરવા યાગ્ય છે.' એ અમારા ત્રિકાેંદિ ધરિશુદ્ધતા सुद्राविभ३५ न्यायनी रीतिने भान्य इरी अभे अनुसरी अ छी . વડે વર ધમ ચક त्यारे स्थेम तमे शा अवधे अंडा छै। ? ' विकोटिपरिशुद्धतया'-ત્રિકાેટ-પરિશક્તા વડે કરીને: આદિ. મધ્ય ને અંત એ ત્રિકાેટમાં પૂર્વાપર અવિરુદ્ધતારૂપ પરિશુદ્ધતા વહે કરીને, અથવા કલ-છેદ-તાપ એ ત્રિવિધ પ્રશિક્ષા રૂપ ત્રિકાેટિંગત પરિશુદ્ધતા વડે કરીને. અર્થાત્ કાઈ પણ મત-દર્શનના આગઢ કે પક્ષપાત વિના, અત્યંત મધ્યસ્થતાથી પ્રમાણિક ન્યાયમૂર્ત્તિની જેમ ન્યાયતુલા ખરાખર જાળવીને, કૈવળ તત્ત્વમવેષકપણે સ્વચ્છ અંતઃકરણથી પરીક્ષા કરતાં અમે જોઈ જોઈ ને જોયું તાે ભગવંતપ્રણીત ધર્મ આદિ મધ્ય ને અંત એ ત્રણે કાેટિમાં, પહેલેથી તે છેલ્લે સધી. अध्यो ते छति सुधी पूर्वापर अविरुद्ध (Consistent) अने सुसंवाहवाणे। (Most rational) प्रतीत थाय छे. पण अन्यप्रशीत धर्म तेवा प्रतीत थता नथी. तेम अ-સોનાની જેમ કષ-છેદ-તાય એ ત્રિકાેટિરૂપ ત્રિવિધ પરીક્ષાથી પણ અમે તત્ત્વની ચકાસહાી કરી નોઈ, તા તે અગ્નિપરીક્ષામાંથી પણ ભગવત્પણીત ધર્મ શુદ્ધ સુવર્ણવત્ સમુત્તીર્ણ થાય છે, પણ અન્યપ્રણીત ધર્મ તેમ થતા નથી. આમ અન્ને પ્રકારે ત્રિકાટિ-પરિશૃદ્ધતા વડે કરીને અમે પરીક્ષાપ્રધાનયણે હિંડિમ નાદથી ઉદ્દ્યાપીએ છીએ કે ભગવંતનું આ ધર્માંચક અન્ય અપેક્ષાએ વર છે.

 <sup>&</sup>quot;पश्चपातो न मे वीरे, न द्वेष: कपिछाविषु।
 युक्तिमद्वचनं यस्य, तस्य कार्य: परिवह:॥" श्री &िस्ट्रस्रि.

વારુ, આ કંપ-છેદ-તપ-પર્સક્ષા તમે કહી, તેનું કંઈક સ્વરૂપ દર્શાવવા કૃષા કરશા ? જુઓ આ પ્રકારે—(૧) કંપ પરીક્ષા—સોનાને જેમ પ્રથમ તા ઉપર ઉપરથી કસોટી પત્થર પર કસી જુએ છે, તેમ કાઈ એક ધર્મશાસના કંપ-છેદ-તાપ વિધિ-નિષેધ એક માસત-ત્રને હોરાર અધિકારવાળ છે કે તર 2.0

ક્ય-ઝેદ-તાય વિધિ-નિષેધ એક માેક્ષતત્ત્રને ગાેચર અધિકારવાળા છે કે નહિ, તેની પરીક્ષા પરીક્ષા કરવી તે ક્ય પરીક્ષા છે, દાખલા તરીકે–" પ્રાણ્વધ આદિક પાપસ્થાનોના જે પ્રતિષેધ અને ધ્યાન-અધ્યયનાદિના જે વિધિ, તે

ધર્માના કષ છે." (ર) છેદ **પરીક્ષા**—કદાચ સાનું ઉપર ઉપરથી તાે બરાબર હેત્ય, પણ અંદરમાં દંગા કે સેળલેળ હાય, ઉપરમાં સાનાના ઢાળ હાય ને અંદર પીત્તળ હાય તા શું ખખર પડે ? એટલા માટે એના છેદ (Cross-section) કરવામાં આવે છે, કાપ મૂકવામાં આવે છે, અને એમ કરતાં પાલ હાય તા પકડાઈ જાય છે. તેમ આ ધર્મ-શાસ્ત્રમાં જે વિધિ-નિષેધ ખતાવ્યા છે તેના યાગ-ક્ષેમ કરે એવી કિયા એની અંદર કહી છે કે કેમ ? આ છેદ પરીક્ષા છે. અર્થાત્ "જે ખાદ્ય અનુષ્ઠાન વકે તે વિધિ-નિષેધ નિયમથી ખાધિત ન થાય અને પરિશુદ્ધ સભવે, તે પુનઃ ધર્મ ખાબતમાં છેદ છે. " (3) તાપ પરીક્ષા—કદાચ સાેનું ઉપરની બન્ને કસાેડીમાંથી પાર ઉતરે, તાેપણ તેની પરીક્ષા હજા પૂર્ણ થતી નથી, કારણ કે લેળસેળ કરનારા એટલા અધા ચાલાક હાય છે કે સાનાની સાથે અણુએ અણુ બીજી ધાતુ (Alloy) લેળવી દે છે. આની પરીક્ષા સાનાને તપાવવાથી થાય; અગ્નિતપથી સાેનું ગાળવામાં આવે, તાે તેની મેલાશની-અગ્રહિની ખબર પડે. તેમ પરીક્ષક ચાકસી પણ સર્વ નયનું અવલંબન કરતા વિચારરૂપ પ્રબલ અસિવડે કરીને ધર્મશાસની તાવણી કરે છે, ધર્મશાસને તાવી જુએ છે, અને તેમાં તાત્પર્યની અશુદ્ધિ કે મેલાશ છે કે નહિંતે તપાસે છે. આ તાપ પરીક્ષા છે. દાખલા તરિકે-" ખંધારિના પ્રસાધક એવા જે છવાદિ ભાવવાદ તે અહીં તાપ છે.—એએાથી (કષ-છેદ-તાપથી) સુપરિશુદ્ધ એવા ધર્મ ધર્મત્વને પામે છે. " આમ કષ-છેદ-તાય વ3 ધર્મશાસ્ત્રરૂપ સાેનાની પરીક્ષા વિચક્ષણ પુરુષા કરે છે. અસ્તુ! અલં પ્રસંગેન!

હવે 'ચતુરન્ત ' એટલે શું ? (૧) નારક-તિર્યં ગ્ર-મનુષ્ય-દેવ એ ચાર ગતિના ઉચ્છેદ કરવા વડે કરીને ધર્મ એ ચતુર્ના મંત કરે છે, એટલે તવન્ત हૈતૃત્યાત્ चतुरन्तं— આમ ચતુરન્તના હેતુપણાને લીધે તે 'ચતુરન્ત ' કહેવાય છે. (૨) चतुर्मिर्वाऽन्तो यिमस्तचतुरन्तं— અથવા ચતુર્-ચાર વડે જેમાં અન્ત છે તે ચતુરન્ત, અર્થાત્ દાન-શીલ-તપ-ભાવના એ ચાર ધર્મા વડે જેમાં અંત-ભવાંત છે તે ચતુરન્ત. આવું ચતુરન્ત ધર્મ ચક્ક તે ચક્ક જેવું ચક્ક છે. ચક્ક જેમ શત્રુએાના મસ્તક છે છે, તેમ આ ધર્મચક્ક 'અતિ રીદ્ર મહામિશ્યાત્વાદિ ભાવશત્રુએાનું ઉચ્છેદન ' કરે છે; અને આ ધર્મચક વડે 'મિશ્યાત્વાદિ ભાવશત્રુએા ઉચ્છેદાય જ છે, એ પ્રતીત છે,' લાકોને અનુભવથી સારી પેઠે જાણીતું છે,—'દાનાદિના અભ્યાસથી આગ્રહનિવૃત્તિ આદિની સિદ્ધિને લીધે,' અર્થાત્ દાન-શીલ-તપ-માવ એ ધર્મના અભ્યાસ થકી આગ્રહ-મૂચ્છા-મમત્વાદિની નિવૃત્તિ હાય છે, 'મહાત્માઓને આ સ્વાનુભવસિદ્ધ છે.'

અને આમ ધર્મ રૂપ વર ચતુરંત ચક વડે કરીને ભગવંતા વર્ત્ત છે,—'તથાલબ્યત્વના નિયાગ થકી વર બાધિ લાભથી આરંભી તથા તથા ઔચિત્યથી સિદ્ધિ પ્રાપ્તિ પર્યંત એમ જ વર્ત્તનને લીધે.' અર્થાત્ તથાલબ્યત્વ એટલે ભગવંતનું સહજ સ્વભાવભૂત તથાપ્રકારનું યાગ્યત્વ જ એવું છે કે, તેના નિયાગ થકી આત્માના વિકાસ કમે વર બાધિની (ઉત્તમ સમ્યકૃત્વ) પ્રાપ્તિ થાય ત્યારથી માંડીને સિદ્ધિ પ્રાપ્તિ થાય ત્યાંસુધી ભગવંતનું તેવા તેવા પ્રકારે ઉચિતપણે એમ જ વર્ત્તન હાય છે. તેથી એમ એ ધર્મવરચતુરંત ચક વડે વર્ત્તવાનું શીલ—સ્વભાવભૂત આચરણ છે જેઓનું તે ધર્મવરચતુરન્તયકવત્તીઓ.

" ધર્મ' પ્રાગ્ભાવતા સકળ ગુણુ શુદ્ધતા, ભાગ્યતા કર્તૃતા રમણુ પરિણામતા; શુદ્ધ સ્વપ્રદેશતા તત્ત્વ ચતન્યતા, ગ્યાપ્ય ગ્યાપક તથા ગ્રાહ્ય ગ્રાહકગતા.... ધર્મ' જગનાથના ધર્મ' શુચિ ગાઈ યે, આપણા આતમા તેહવા ભાવિયે." શ્રીદેવસંદ્રજી ॥ इति धर्मवरचतुरन्तचक्रवर्तिनः॥ २४॥

## 卐

એમ ખીજા જીવાતે વિશેષે કરીતે ઉપયોગી-ઉપકારી એવા ધર્મદયણા આદિ પ્રકારથી સ્તાતવ્ય-સાંપદ્તી જ વિશેષથી ઉપયોગસંપદ્ કહી, એમ ઉપસંહરે છે—

२५ पवं धरमंदत्व-धर्मदेशकत्व-धरमनायकत्व-धर्मसारथित्व-धर्मवरचतुरन्तचक्रव-त्तित्वैर्विशेषोपयोगसिद्धे: स्तोतव्यसम्पद पव विशेषेणोपयोगसम्पद् इति ॥ ६ ॥<sup>१५३</sup>

રે<sup>પ</sup>અર્થ:—એમ ધર્મદત્વ, ધર્મદેશકત્વ, ધર્મનાયકત્વ, ધર્મસારથિત્વ, અને ધર્મવસ્ચતુ-રન્તચક્રવત્તિત્વ વડે વિશેષ ઉપયોગની સિદ્ધિ થઇી સ્તાતવ્યસંપદ્ની જ વિશેષથી ઉપયોગ-સંપદ્દ (કહી).<sup>૧૫૩</sup>

વિવેચન

" નિશિ દિન સુતાં જાગતાં, હઈડાથી ન રહે દૂર રે; જળ ઉપગાર સંભારીએ, તવ ઉપજે આનંદ પૃરે રે....

મુનિસુવત જિન વંદતાં અતિ ઉલ્લસિત તન મન થાય રે."—શ્રી યશાવિજયછ. એમ ઉક્ત પ્રકારે આ લગવંતા ધર્માદ, ધર્માદેશક, ધર્માનાયક, ધર્માસારિય અને ધર્માવરચતુરન્તચક્રવત્તી છે; એટલે ધર્મદપણાથી, ધર્મદેશકપણાથી, ધર્મનાયક-પણાથી, ધર્મસારથિપણાથી અને ધર્મવરચતુરન્તચક્રવિત્તિપણાથી આ લગવંતા બીજા જ્વાને વિશેષે કરીને ઉપયાગી–ઉષકારી થઈ પડે છે; એટલે આમ એ પંચ સ્ત્રમાં દાખવેલ પાંચે પ્રકારથી વિશેષ ઉપયાગની સિહિ થકી સ્તાતિવ્યસંપદ્ની જ વિશેષથી ઉપયાગસંપદ્ કહી.

॥ इति स्तोतब्यसंपद एव विद्येषेणोपयोगसम्पद् ॥ ६ ॥



# સપ્તમ અધિકાર સ્તોતવ્ય**સં**પદ્ની સકારણા સ્વરૂપસંપદ્

## २५. अप्रतिहतवरज्ञानदर्शनधर 'अप्रतिहतवरज्ञानदर्शनधरेभ्यः' ५६ व्याण्यान

આ પદનું પ્રયોજન : પ્રતિહત-વરત્રાનદર્શનધર-વાદીના નિરાસ--

१ पते च केश्चिदिष्टतस्वदर्शनवादिभिज्ञों द्वभेदैरन्यत्र प्रतिहतवरज्ञानदर्शनधरा पवेष्यन्ते "तस्यभिष्टं तु परयतु " इति वचनाद्, पतन्निराचिकीर्षयाऽऽह—१५४ ' अप्रतिहत्वरज्ञानदर्शनधरेभ्यः '

<sup>ર</sup>અર્થ:—અને એએા.—કોઇથી-ઇષ્ટતત્ત્વદર્શનવાદી બૌદ્ધ**લે**દાથી અન્યત્ર પ્રતિહત-વસ્જ્ઞાનકર્શનધર જ માનવામાં મ્યાવે છે,—'ઇષ્ટ તત્ત્વ ભલે દેખા ' એ વચનથી,—એની નિરાકરણેચ્છાથી કહ્યું:—<sup>રેપ</sup>ઠ

### ' અપ્રતિહતવરજ્ઞાનદર્શ નધરાને '

#### વિવેચન

" સર્વ પ્રમેય પ્રમાણુ, જસ કેવળનાણુ પહાણુ;

તિથે કેવળનાણી અભિહાય, જસ ધ્યાવે રે કાંઈ મુનિવર ઝાણ રે....

જિણું કા! તારા નામથી મન ભીના."—શ્રી દેવચંદ્રજી

અને આવા ઉક્ત ગુણુવિશેષણુસંપન્ન આ અહીંત લગવંતા વળી 'કેઃઇથી— ઇષ્ટતત્ત્વદર્શનવાદી બૌહિલેદાેથી અન્યત્ર પ્રતિહતવરજ્ઞાનદર્શનથર જ માનવામાં આવે છે,'

पञ्जिका:—तस्विमिष्टं तु पश्यतु—धष्ट तत्त्व क लाते हेणे..
" सर्वे पश्यतु वा मा वा, तस्विमिष्टं तु पश्यतु ।
प्रमाणं द्रदर्शी चेदेते ग्रधानुपास्महे॥"

—ઍમ સંપૂર્ણ શ્લાક પાઠ છે.

(અર્થાત્) સર્વ દેખા વા મ દેખા, પશુ છે તત્ત્વ જ ભલે દેખા. જો દૂરદર્શા તે પ્રમાશુ હાય, તા ચાલા આ આપણે ગીધાને ઉપાસીએ! એના નિરાકરણાંથે ' अप्रतिहतवरज्ञानदर्शनधरेम्यः ' 'અપ્રતિહતવર જ્ઞાનદર્શ નધરોને ' એ સૂત્ર મૂક્યું. ઇષ્ટ-પ્રયોજનભૂત તત્ત્વનું દર્શન જ કામનું છે એમ જે વદે છે એવા આ ઇષ્ટતત્ત્વદર્શનવાદીઓનું વચન છે કે—" સર્વ દેખા વા મ દેખા, પણ ઇષ્ટ તત્ત્વ જ ભલે દેખા. અને જો દ્રરદર્શી –દ્રર દેખનારા પ્રમાણ છે એમ માનતા હા, તા ચાલા આપણે ગીધાને ઉપાસીએ!" કારણ કે તે ગીધ પણ દ્રરદર્શી છે, દ્રર-લાંબે સુધી દેખી શકે છે! આમ તેએ સર્વગ્રવાદીના ઉપહાસમાં કહે છે, તેનું નિરસન કરવા માટે અત્રે આ 'અપ્રતિહતવરજ્ઞાનદર્શનધર' એ પદ કહ્યું છે.



સવૈદ્યાનદર્શન સ્વભાવપણું સતે નિરાવરશુપશુાએ કરીને અપ્રતિહતવરત્યાનદર્શનધરા એમ વ્યાખ્યા કરે છે—

<sup>२</sup>अप्रतिहते—सर्ववाप्रतिस्विष्ठिते श्वायिकत्वाद्धरे-प्रधाने झानदर्शने-विशेषसामा-न्यावबोधरूपे <mark>धारयन्</mark>तीति समासः, सर्वज्ञानदर्शनस्यभावत्वे निरावरणत्वेन, अन्यथा तस्वायोगात्। <sup>१५५</sup>

રેઅર્થ:—अप्रतिहते-અપ્રતિહત—સર્વ ત્ર અપ્રતિસ્ખલિત,—બ્રાયિકપણાને લીધે, बरे— વર-પ્રધાન, એવા જ્ઞાન વર્જાને—જ્ઞાન-દર્શન,—વિશેષ-સામાન્ય અવબાધરૂપ, ધારચન્તી તિ— ધારે છે એ એમ સમાસ છે, તે (અપ્રતિહતવરજ્ઞાનક્શ્યાનિક્શ્યાન છે, સાર્ટ નિસ્વભાવપર્ણ સતે નિરાવરણપણાએ કરીને,—અન્યથા તત્ત્વના અપ્રાપ્ત છે, સાર્ટ ન્યુપ

#### વિવેચત

"કેવલ કેવલ જ્ઞાનમહાદધિ હાજ, કેવલ દંશણ ખુદ્ધ; વીરજ વીરજ અનંત સ્વભાવના હાજ, ચારિત્ર ક્ષાયિક શુદ્ધ…નમિપ્રભ." —શ્રી દેવચંદ્રજી

અપ્રતિહત એટલે ક્ષાયિકપણાએ કરીને સર્વત્ર અપ્રતિસ્ખલિત વર-પ્રધાન વિશેષ-સામાન્ય અવબેલ્ધરૂપ જ્ઞાન-દર્શન જેએલ ધારે છે તે અપ્રતિહતવરજ્ઞાનદર્શનધરા.

અને એવા અપ્રતિહતવરસાનદર્શનધરા 'सर्वशानदर्शनस्वभावत्वे ' સર્વસાન–દર્શન સ્વભાવપણું સતે 'निराचरणत्वेन' નિરાવરણપણાએ કહીને હોય છે. અર્થાત્ પ્રથમ તે

पञ्जिका:—सर्वज्ञान धत्यादि सर्वज्ञानदर्शनस्यभावत्ये —सर्वज्ञानदर्शन स्वलावपळुं सते; नयान्तर व्यक्षिप्रायथी सार्वदिक सर्वज्ञ-सर्वदर्शित्यर्थ सर्वज्ञान-दर्शन स्वलावपळुं सते, निरावरण-त्वेन—धातिक्षयथ्ये निरावरण्यण्ये करीने, व्यक्षित्वरमानदर्शनयर लगविते छे. व्यक्तिरेक क्लोः— अन्यथा— उक्त प्रकारना व्यक्तिरेक, तत्त्वायोगाल् —तत्त्वना व्ययेश्यने क्षीपे, व्यक्षितज्ञानदर्शनधरत्वना व्ययेश्यने क्षीपे. कारण्डे निरावरण् पण् धर्मारितकायादि उक्तर्थ विक्षत (सर्वज्ञादि स्वलावरिक्षत ) हार्ध, वा अफेन्द्रियादि उक्त ३५ना योत्रे पण् व्यनिरावरण् होर्ध प्रमृत सूत्रना व्यर्थकाशी नथी. મૂળ હેતુબૂત સર્વ ર્રા–સર્વ દર્શિ પણારૂ પ સર્વ જ્ઞાન-દર્શન સ્વભાવપણું સતે સર્વ જ્ઞાનદર્શન નિરાવરણપણાએ કરીને આ ભગવંતો અપ્રતિહતવરજ્ઞાનદર્શનધરો છે. સ્વભાવપણું આમ અપ્રતિહત-વરજ્ઞાનદર્શન ધરપણાના સાધનમાં છે હેતુ દર્શાબ્યા— અને નિરાવરણપણું (૧) સર્વ જ્ઞાનદર્શન સ્વભાવપણું (૨) અને તે સતે નિરાવરણપણું, —' અન્યથા તત્ત્વના અયોગ છે માટે,' अन्यथा तत्त्वायोगात, એમ ન હાય તા તત્ત્વના—અપ્રતિહતવરજ્ઞાનદર્શ નધરત્વના અયોગ—અઘટમાનપણું છે માટે.

કારણ કે ધર્માસ્તિકાયાદિ નિરાવરણ છે છતાં તેમાં સર્વગ્ર-સર્વદર્શિ સ્વભાવ જ છે નહિં, એટલે તેને અપ્રતિહત-વરજ્ઞાનદર્શન ધરપણું ઘટતું નથી; અને એકેન્દ્રિયાદિમાં સત્તાથી સર્વગ્ર-સર્વદર્શિ સ્વભાવ છે, છતાં અનિરાવરણુ છે, એટલે તેને પણ તે અપ્રતિહતવર જ્ઞાનદર્શન ધરપણું ઘટતું નથી. માટે અપ્રતિહત-વરજ્ઞાનદર્શન ધરપણાના સાધનમાં ઉક્ત બન્ને હેતુ-સર્વગ્રાનદર્શન સ્વભાવપાશું અને તેના સદ્ભાવે નિરાવરણુપાશું એ બન્ને અનિવાર્થપણે આવશ્યક છે.

#### Ŵ

સામાન્યથી સર્વ અવભાષતી સિદ્ધિ વ્યાદિ યુક્તિથી સર્વદારવભાવપણું સિદ્ધ કરે છે—-

<sup>३</sup>सर्वज्ञस्वभावत्वं च सामान्येन सर्वावचोधसिद्धेः, विद्योषाणामपि ज्ञेयत्वेन ज्ञान-गम्यत्वात् । न चैते साक्षात्कारमन्तरेण गम्यन्ते, सामान्यरूपानतिकमात् । १५६

<sup>3</sup>અર્થ:—અને સર્વ જ્ઞસ્વભાવપણું સામાન્યથી સર્વ અવખેધની સિક્રિને લીધે છે,— વિશેષાનું પણ જ્ઞેયપણાએ કરીને જ્ઞાનગમ્યપણું છે, માટે; અને આ (વિશેષા) સાક્ષાતકાર શિવાય ગમ્ય થતા નથી,—સામાન્ય રૂપના અનિકિમ છે, માટે.<sup>૧૫૬</sup>

#### વિવેચન

"ઇમ કૈવળ દર્શન નાણ, સામાન્ય વિશેષના ભાણ; દ્વિગુણુ મ્યાતમ શ્રહાએ ચરણાદિક તસુ વ્યવસાયે.

....સુંહંકર ભવ્ય એ જિન ગાવા, જિમ પૂરણ પદવી પાવા."—શ્રી દેવચંદ્રછ

હવે પ્રથમ તા સર્વ જ્ઞાનદર્શન સ્વભાવપાણારૂપ જે હેતુવિશેષણ કહ્યું તે કેની રીતે ઘટે છે, તે સિદ્ધ કરે છે—' સર્વ જ્ઞસ્વભાવપાણું, સામાન્યથી સર્વ અવધાધની સિદ્ધિને

पञ्जिका—हेतुविशेषण्ती सिद्धि अर्थे इह्यं—सर्वज्ञस्यभावत्वं च—अने हेतुविशेषण्ताथी हिपन्यस्त अवुं सर्वज्ञस्यकावपण्डुं, सामान्येन — महासाभान्य नामना सत्तावक्षण्ड सामान्यथी सर्वाव-वोधसिद्धे: —सर्वना अवलेषिनी सिद्धिने क्षीपे; सर्वेषां—सर्वनी, धर्मीरितडाय आदि हेथे।नी अवजोधिसिद्धे: —अवभेषिसिद्धिने क्षीपे, धरिन्छेद्द सद्कावने क्षीपे, —हेय वस्तुना प्रतिशिष्मक्षेत्रभाणा हाननुं तो तदाडारपण्डुं मानवामां आवर्ता अनेड देषना प्रसंग्धी, —ज्याप्तिनी अनुपपत्तिने क्षीपे, धर्मास्तिक्षयादिमां अमूर्त्तपण्डां के इरीने आडारना अकावे प्रतिशिष्मना अथार्थने क्षीपे, तेना (प्रतिशिष्मना) सूर्त्वधर्मं अर्थने

સામાન્યથી સર્વ અવખાધની સિહિ सीधे छे—' सर्वज्ञस्वभावत्वं च सामान्येन सर्वावबोधसिद्धेः' सर्वज्ञस्वकाषपछ् के इहुं ते साभान्यथी—सत्ता३५ महासाभान्यथी धर्भास्तिशयाहि सर्व ज्ञेथे।ना अवधे।धनी-आध्यष्यानी सिद्धिने सीधे छे. अर्थात् सर्व वस्तु छे ते सत्स्व३५-अस्तित्वस्व३५-सत्तास्व३५ छे, अने सर्व वस्तुभां व्यापक स्थेवी ते सत्ता स्थिक्तपुष होवाथी

મહાસામાન્ય કહેવાય છે. એટલે સતરૂપ સત્તાનું શ્રહણ કર્યું, એટલે મહાસામાન્યરૂપ

પણાને લીધે, તથા તત્પતિષ્યદ વસ્તુસંક્રમના અભાવે અભાવને લીધે. (દા. ત.) અંગનાવદનના છાયા-અહ્યુના સંક્રમ શિવાય આદર્શમાં (અર્ગસામાં) તેના પ્રતિભિંખના સંભવ છે નહિં, વા જલમાં ચંદ્રભિંખના (પ્રતિભિંખના સંભવ છે નહિં),—અન્યથા અતિપ્રસંગને લીધે. પરમ મુનિઓએ (શ્રીભદ્રમાહ્રસ્ત્રામી) કહ્યું છે કે—

"सामा तु दिया छाया अभासुरगया निसं तु कालाभा। सच्चेय भासुरगया सदेहत्रण्णा मुणेयव्या ॥१॥

जे आयरसस्संतो देहाययत्रा हत्रंति संकंता। तेसि तत्थुवलदी पगासजोगा न इयरेसि॥२॥"

(અર્થાત) દિવસે શ્યામ એવી અલાસ્વરગતા છાયા નિશાએ તેા કાલાલા (કાળી આલાવાળી) દેાય છે, અને તે જ ભાસ્વરગતા છાયા સ્વદેહવર્ણા જાણવી (૧). આદર્શની અંદરમાં જ દેહાવયવા સંક્રીત દ્વાય છે, તેઓની ત્યાં પ્રકાશયોગે ઉપલબ્ધિ દ્વાય છે,—ઇતરની નહિં. (૨).

અને ચિત્ર, આસ્તરણ આદિ અનેક વસ્તુના ગ્રહણાવસરે એકત્ર અનેક પ્રતિભિંભ ઉદયના અસંભવને લીધે, વા સંભવ સતે પ્રતિભિંભના સાંકર્યની ઉપપત્તિને લીધે, તે અનુસારે પરસ્પર સંકીર્ણ વસ્તુની પ્રતિપત્તિના પ્રસંગને લીધે, એક પણ ઘટાદિ સદ્દરૂપ પરિચ્છિત્ન થયે તદ્દરૂપના અનિતિક્રમને લીધે, શુદ્ધ સંગ્રહ નયના અભિપ્રાયથી સર્વસત્તાપરિચ્કેદ સિદ્ધ થાય છે.

શંકા—સત્તામાત્રના પરિચ્છેદે પશુ વિશેષાના અનવભાષને લીધે સર્ગ અવબોધસિંદિ શી રીતે? એમ અપશંકીને કહ્યું—विशेषाणामित-વિશેષાના પશુ, નહિં કે કેવલ સામાન્યના, क्षेयत्वेन—ત્રેયપશુ વડે કરીને, ज्ञानिषयपशु એ કરીને, क्षानगम्यत्वात्—ज्ञानेन—અવબોધરૂપ ज्ञानधी અવબોધનીય- રૂપપશુને લીધે. જો એમ છે તો તેથાં શું ? તે માટે કહ્યું—

न च—न જ, मते—आ, विशेषेः, साक्षातकारं—साक्षात्कार, हर्शनीपयीअ, अन्तरेण—विना, तेना वर्ड असाक्षात् कृत अभ अर्थ छ, गम्यन्ते—ज्यख्वामां आवता. हेवी रीते ? ते भाटे क्खुं—सामान्यक्षपानतिक्रमाद् —सामान्य उपना अनितिक्षमने वीधे. कारखंके सामान्य उपना अतिक्षमे ते। असद्पतायी भरविषाखाहिनत् विशेषेः। असंत क होय. आ कहेवानुं थर्चुं—हर्शनीपयोगयी सामान्यभात्र अविषेषे पख् तत्त्वइपना अनितिक्षयी संग्रहनयना अलिप्राये विशेषेःना पख् प्रदेखने वीधे छद्रस्य पख् सर्वदा सर्वग्रत्वलावी होय; (अने) धातिकर्भक्षये ते। सर्वन्यसंभित्यी निरुप्यस्ति क सर्वग्रन्थलावता होय,—हानिक्ष्याना योगपद्यनी क मोक्षमार्याता छे, भाटे. सर्वहर्यनस्त्रलावता ते। सामान्य अविषयि थरी क सिद्ध छे, अटेश भाटे तेनी सिद्ध अर्थे यत क्यीं नथी.

સત્તામાં અંતર્ભાવથી સર્વ વસ્તુનું ગહુણુ આવી ગયું. દાખલા તરીકે—જેમ 'જગત' કહેતાં અસંખ્ય દેશ–પ્રામ–નગર આદિ યુક્ત આખું વિધ આવી જાય છે તેમ; અથવા 'નગર' કહેતાં હજારા ઘરાથી વસેલું આખું શહેર આવી જાય તેમ. આમ સત્તારૂપ સામાન્યથી સર્વ રોય પદાર્થના અવેબાધની–પરિચ્છેદના સિદ્ધિ થાય છે.

અત્રે કાઈ કહેશે—ભલે એમ સામાન્યથી સર્વ ત્રેયના જાણપણાની સિદ્ધિ હા, भरंतु आ काष्मुपछं ते। त्रेयनुं प्रतिथिषं सानमां पडवाधी ज्ञानना ज्ञेयाशरपद्याने अधि सिद्ध थाय है: ते। तेम हहेवूं युक्त नथी, कारण के तेवा प्रकारना પ્રતિબિંબ થકી જ્ઞાનનું જ્ઞેયાકારવર્ણ માનવામાં અનેક દેશવના પ્રસંગ ગ્રાતમાં આવે છે ને ઉક્ત હેતુની વ્યાપ્તિ ઘટતી નથી. જુઓ, આ પ્રકારે:-જ્ઞેય પ્રતિભિંભના (૧) ધર્માસ્તિકાયાદિનું અમૂર્તા પણ છે એટલે આકારના અભાવે તેનું નિષેધ પ્રતિભિંભ ઘટતું નથી, કારણ કે પ્રતિભિંભ છે તે મૂર્તાના ધર્મ છે, એટલે મૂર્તાનું જ પ્રતિબિંબ પડી શકે, અમૂર્તાનું નહિ. તેમ જ—તે મૂર્તા ધર્મ સાથે જોડાયેલી વસ્તુના સંક્રમ ન હાય, તા પ્રતિબિંગ પણ ન હાય. દા. ત. સ્ત્રીના મુખની છાયાના અભાના અરીસામાં સંક્રમ ન હાય, તા તેના પ્રતિબિંબના સંભવ હાય નહિં; અથવા ચંદ્રના આતપના-પ્રકાશઅહના જલમાં સંક્રમ ન હાય, તા જલમાં ચંદ્ર-પ્રતિભિંખના સંભવ હાય નહિં. એમ ન હાય એટલે કે અહસંક્રમ વિના જો પ્રતિભિંભ પડતું દ્વાય. તા અતિપ્રસંગના દાષ આવે આ અંગે શ્રી ભદ્રભાહસ્વામીજએ પણ કહ્યું છે કે-(જુઓ-પંજિકામાં ટાંકેલી ગાધા) "અભાસ્વર-અપ્રકાશમાન વસ્તુગત છાયા દિવસે શ્યામ હાય છે, તે રાત્રે કાળી આલાવાળી હાય છે; અને ભાસ્વરગત (પ્રકાશમાન વસ્તુગત) તે જ છાયા સ્વદેહવર્ણા જણ્યી. આદર્શની (અરીસાની) અંદર દેહાવયવા જે સંકાન્ત હોય છે, તેઓની ત્યાં ઉપલબ્ધિ પ્રકાશયાગ થકી હોય છે,— ઇતરની નહિં. (ર) ચિત્ર, શેત્રંજી વગેરે અનેક વસ્તુનું ગહણ થાય ત્યારે એક સ્થળે અનેક પ્રતિમિંગના ગ્રહણના અસંલવ હોય. (૩) અધવા સંસવ હોય તા પ્રતિમિંગનું સાંકર્ય – ભેળસેળપહ્યું (ખીચડા) થઈ જશે, એટલે તે અનુસાર પરસ્પર સંકીર્જ – સેળભેળ वस्तनी प्रतिपत्तिने।-अङ्ख्ना प्रसंग आवशे. आभ ज्ञानमां ज्ञेयनुं प्रातिषंण पडे छे

" જ્ઞેય જ્ઞાન શું નિવ મિલે રે....લાલ. જ્ઞાન ન જાએ તથ્થરે; પ્રાપ્ત અપ્રાપ્ત અમેયને રે લાલ. જાણા જે જિમ જથ્થરે." શ્રી દેવચાંદ્રજી.

શ્રીમ માનવામાં અનેક દેષના પ્રસંગ આવે છે.

એટલે સામાન્ય અવળાધે પણ એક પણ ઘટાદિ સત્રુપ જાણવામાં આવ્યે, સર્વ વસ્તુ તે સત્રુપના અતિક્રમ-ઉદ્ધંઘન નહિં કરતી હાવાથી સત્રુપ હાઈ તે સર્વનું જાણપણં હાય છે. આમ મહાસામાન્યબાહક શુદ્ધ સંબ્રહનયના અભિપ્રાય પ્રમાણે એક સત્ જાણ્યે સત્તાનું જાણપણં સિદ્ધ થાય છે.

અત્રે શંકા થવી સંભવે છે કે–સત્તા માત્રનું જાણુપણું સતે વિશેષાના અનવગાય-પણાને–અજાણુપણાને લીધે સર્વ જાણુપણાની સિહિ શી રીતે? તેના સમાધાનાર્થ કહ્યું—

' विशेषानुं पण ज्ञेयपण्यों के शिने ज्ञानगभ्यपणुं के भाटे,' विशेषा पण्य — ' विशेषाणामणि ज्ञेयत्वेन ज्ञानगभ्यत्वात ं अर्थात् ज्ञेय क्षेटि ज्ञानथी जणावा केन्य विषय, ते सामान्य अने विशेष क्षेम ज्ञानगभ्य के प्रशरे के; आम आमान्यनुं ज निर्दे, पण्य विशेषनुं पण्य ज्ञेयपण्डं—ज्ञानविषयपण्डं के, क्षेटिंदे ते विशेषानुं पण् ज्ञानगभ्यपण्डं

છે, जाधुपणाइय ज्ञानथी जाणावापणुं छे. 'अने साक्षात्कार विना आ (विशेषा) अभ्य यता नथी,'—'न चैते साक्षात्कारमन्तरेण अभ्यन्ते;' आ विशेषा छे ते साक्षात्कार विना —साक्षात् स्थेषा छे ते साक्षात्कार विना निमा आवता नथी; अर्थात् दर्शनापथां य वर्षे साक्षात् निर्धं करायेका स्थेषा क्षेषा विशेषा जाण्यामां आवता नथी. प्रथम दर्शनथी साक्षात्कार थवाथी सामान्य जाणे, पछी ज्ञानथी विशेष जाणे.

आभ शाथी ? 'साभान्य ३५ने। अनितिक्षम छ भाटे,' — 'सामान्यस्त्रानितिक्रमात् '; અર્ધાત્ વિશેષા પણ સામાન્ય રૂપના અતિક્રમ-ઉલ્લંઘન કરતા નથી, કારણ કે સામાન્ય હાઈને વિશેષ છે. મૂળ જો સામાન્ય હાય તા તેના આ વિશેષ સામાન્ય-વિશેષના એવા પ્રયોગ સંભવે છે. 'જગત્' એમ સામાન્ય વસ્તુ કહી તા પછી અવિનાભાવિ તદન્તર્ગત દેશ–ગામ–નગરાદિ વિશેષ સંભવે છે; પણ મૂળ सामान्य३५ जगत् ज न हाय, ते। ते ते विशेष पश संभवता સંખેવ નથી. ' मूळं नास्ति कुतो शाखा' એ ન્યાયે. 'અગીચા' એમ સામાન્યપણે કહ્યું. તેમાં આ આ ઝાડ છે એમ વિશેષથી કહેવાય છે, પણ તે વિશેષરૂપ ઝાડ અગીચારૂપ સામાન્યને છાંડીને છે નહિં, એટલે તેના-ખગીચાર્પ સામાન્યના અતિક્રમ કરતા નથી. અપ્રવા આ ઝાડ છે એમ સામાન્યપણે દીઠું, દર્શન કર્યું, પછી આ તો આંબાનું ઝાડ છે એમ વિશેષપણે જાલ્યું, જ્ઞાન થયું; તેમાં આંબા એમ વિશેષ કહ્યાથી તે કાંઈ સામાન્યરૂપ-ઝાડ મટી જતું નથી, ઝાડપહાના અતિક્રમ કરતું નથી. કારણ કે સત્તારૂપ સામાન્યના જો અતિક્રમ દ્વાય, અર્થાત સત્તા જ જો ન હોય, તો અસદ્ રૂપપણાથી ખરવિષાણાદિવત વિશેષો પણ અસત જ હાય. હાય જ નહિં. મૂળ ગધેડાના શીંગડા જ જ્યાં નથી, ત્યાં પછી એ શીંગડા લાંભા કે ટૂંકા છે, સીધા કે વાંકા છે ઇત્યાદિ વિશેષના પ્રક્ષ જ ઉપસ્થિત થતા નથી.

માટે દર્શનાપયાગથી સામાન્ય માત્રના અવબાધે પણ, તત્સ્વરૂપના અનતિક્રમથી સંબ્રહનયના અભિપ્રાયે વિશેષોનું પણ બ્રહણ હાય છે; એટલે એ નયની અપેક્ષાએ છદ્મસ્થ

પણ સત્તાથી સર્વદા સર્વગ્રસ્વભાવી હોય છે; અને ઘાતિકર્મના અતિમાના ક્ષય થયે તો પંજિકાકારે કહ્યું છે તેમ 'સર્વનયસંમતિથી નિરુપ સર્વ ગ્રાન– ચરિત જ સર્વગ્રસ્વભાવતા હોય, કારણ કે જ્ઞાન–ક્રિયાના યુગપત્-દર્શનસ્વભાવ પણાની જ માશ્રમાર્ગતા છે માટે.' આમ સર્વગ્રાનસ્વભાવતા સિદ્ધ થઈ અને સર્જદર્શનસ્વભાવતા તેા સામાન્ય અવધાષ **થકી** સિદ્ધ જ **છે, એટલે તેની સિદ્ધ કરવાની જરૂર રહી નથી. એટલે** આમ આત્માનું \* સર્જજ્ઞાન⊢દર્શન સ્વભાવપણું સિદ્ધ થયું.

Ŵ

આવરણક્ષયે નિરાવરણપણું અને ત્યારે સર્વાતાન સ્વભાવતું પ્રગટપણું સિદ્ધ કરે છે-

र्थं निरावरणत्वं चावरणक्षयात् । क्षयभ्र प्रतिपक्षसेवनया, तत्तानवोपल्डभ्रे:।तत्क्षये च सर्वज्ञानं, तत्स्वभावत्वेन ।

दश्यते चावरणहानिसमुत्थो ज्ञानातिशयः, न चास्य कश्चिदविषय इति स्वार्था-नतिल्रङ्गनमेव।<sup>१५७</sup>

<sup>૪</sup>અર્થ:—અને નિરાવરણપણું આવરણક્ષય થકી છે; અને ક્ષય પ્રતિપક્ષસેવનાથી છે,—તેના તાનવની ઉપલબ્ધિને લીધે. અને તેના ક્ષયે સર્વ જ્ઞાન છે,—તત્(સ્વભાવપણાએ કરીને.

અને આવરણહાનિથી સમુત્ય જ્ઞાનાતિશય દેખાય છે; અને આના (જ્ઞાનાતિશયના) કાેઇ અવિષય નથી, એમ સ્વાર્થઅનતિલ'ઘન જ છે.<sup>૧૫૭</sup>

#### વિવેચન

"તુમ પ્રભુ જાણુંગ રીતિ, સરવ જગ દેખતા, નિજ સત્તાએ શુન્દ્ર સહુને લેખતા; પર પરિશ્વૃતિ અદ્ભેષપણે ઉવેખતા, ભેષ્ગ્યપણે નિજ શક્તિ અનંત ગવેષતા. દીઠા સુવિધિ જિણંદ સમાધિરસે ભર્યો હા લાલ."—શ્રી દેવચાંદ્રજી

આમ સર્વજ્ઞાન-દર્શન સ્વભાવપણારૂપ હેતુવિશેષણુની સિદ્ધિ કહી દેખાડી હવે તેના નિરાવરણપણારૂપ વિશેષ્ય હેતુની સિદ્ધિ કહે છે—' निरावरणस्वं चावरणक्षयात्'.

पञ्जिकाः—आम विशेषश्रुनी सिद्धि इही देणाडी विशेष्यनी सिद्धि अर्थे इहे छेः—निराचरणत्वं च—अने पूर्व हेतुओथी छपन्यस्त निरावरखपश्रुं, आवरणक्षयात्—आवरणस्य—आवरख्ना, ज्ञानावरश्रादिना, क्षयात्—क्षय थडी, निर्भूत प्रत्य थडी

વાર, જીવશા અવિભાગીભૂત આવરખુતા ક્ષય જ દુરુપપાદ (ઘટાવવા દુષ્કર) છે એમ આશંકીતે કહ્યું—क्षयश्च—અને ઉકતરૂપ ક્ષય, प्रतिपक्षसेवनया—મિશ્યાદર્શનાદિ સામાન્ય ભધહેતુઓના અને ज्ञानप्रत्यतीक-અંતરાય-ઉપધાત આદિ વિશેષ હેતુઓના प्रतिपक्षस्य—પ્રતિપક્ષની, વિરાધીની,—સમ્યગ્- દર્શનાદિની અને ज्ञानपહુમાનાદિની, सेवनया—સેવનાથી, અભ્યાસથી.

"आदा जाजपमाणं णाणं जेयप्पमाणमुहिट्ठं।
 जेयं लोगालोगं तम्हा जाणं त सञ्जगयं॥" ध्रथाहि.

મહિષ્ શ્રીકું દકું દાચાર્યજીપ્રણીત શ્રી પ્રવચનસાર.

અર્થાત્—આત્મા ત્રાનપ્રમાણ છે, ત્રાન ગ્રેયપ્રમાણ છે; ત્રેય લેક્કાલેક છે, તેથી ત્રાન સર્વગત છે. આ અંગે વિશેષ ત્રાનપ્રકાશના અર્યીએ પ્રવયનસારના ત્રાનઅધિકાર અને તે પરના મહિષિ અમૃત-અંદ્રાચાર્યજીની અનન્ય અદ્દલત અલોકિક ટીકાનું અવલાકન કરવું. ચ્યાવરહ્યુક્ષય થકી નિરાવરહ્યુપહ્યાની સિદ્ધિ अने निरावरण्यां आवरण्या थडी छे. पूर्व हेतुपण् के इहां हतुं ते निरावरण्यां आवरण्या—ज्ञानावरण्यां स्थयी—निर्मू त नाश्यी है। ये छे. अत्रे शं हा धवी संभवे छे हे—ळवथी अविकाणीस्त-कृदा न पाडी शहाय स्था आवरण्ने। क्षय क बटवे। भुश्टेस छे. तेना निवारण्यों इहां—'क्षयश्च प्रतिपक्षसेवनया'—

અને ક્ષય પ્રતિષક્ષસેવનાથી છે, અર્ધાત્ મિશ્યાદર્શનાદિ સામાન્ય ખંધહેતુઓના અને જ્ઞાનપ્રત્યનીક—અંતરાય—ઉપદાત આદિ વિશેષ હેતુઓના પ્રતિપક્ષની—વિરાધી ભાવાની સેવનાથી, એટલે કે સમ્યગ્દર્શનાદિની અને જ્ઞાનબહુમાનાદિની સેવનાથી—અભ્યાસથી ઉક્તરૂપ ક્ષય હોય છે.

અત્રે પંજિકાકારે દર્શાવ્યું છે તેમ પ્રયોગ આ પ્રકારે—'જે જેના કારણ સાથે વિરુદ્ધ હાય, તે તેથી વિરુધ્યમાનના સેવને ક્ષય પામે છે. જેમકે—રામહર્ષ (રામાંચ),

અત્રે પ્રયોગ—જ જેના કારણ સાથે વિરુદ્ધ હોય છે, ते तेनाथी विरुध्यभानना ( विरोध पामनारना ) सेवने क्षय पामे छे. केम—रामेाह्धुषशाहिना ( रामांय आहिना ) કारणुर्ध शीतथी विरुध्यभान अग्निना आसेवने रामेाह्धुषणाहि विकार. अने आवरण हेतुर्ध भिव्यात्वहर्शनाहि साथे सम्यगृहश्चानाहि सुणुक्काप विरुद्ध होय छे, अम कारणविरुद्धोपल्लिका:—कारण्विरुद्ध ६पक्षि ( कारणुथी विरुद्ध हेतुनी ६पक्षि ) छे.

વારુ, આવરણક્ષ્યના અતીન્દ્રિયપણાને લીધે તે વડે હેતુની પ્રતિઅધિસિહિ ( બ્યાપ્તિ સિહિ ) શી રીતે ? એમ આશંકીને કહ્યું:—तत्तानचोपलब्धेः । तस्य—તેતું, આવરણનું, तानचं—તાનવ, દેશક્ષ્ય-લક્ષ્યુ પ્રત્યયથી તુચ્છकाવ,—પ્રતિપક્ષની સેવનાથી, तस्य—तेनी ( તાનવની ), उपलब्धे:—ઉપલબ્ધિને લીધે. સ્વાનુભવાદિયા સિદ્ધ એવી જ્ઞાનાદિવૃદ્ધિની અન્યથાઅનુપપત્તિને લીધે પ્રતિભધિસિદ્ધ ( વ્યાપ્તિ સિદ્ધિ ) છે.

અને એમ કહેવા યાગ્ય નથી કે પ્રતિપક્ષસેવનાથી તાનવમાત્રની ઉપલબ્ધિને લીધે સર્વ આવરસુક્ષયના નિશ્વય કેમ થાય ? જે જેના થકી દેશથી ક્ષીયમાસું દેખાય છે, તે પ્રકૃષ્ટ અવસ્થાવાળા તે થકી સંભવતા સર્વક્ષયવાળા પસ્તું હોય છે,—ચિકિત્સા-સમીરસ્યુઆદિ થકી રાગ-જલધરાદિની જેમ. અને એમ જાયી અવિભાગીભૂત પસ્તું આવરસ્યુતા, ચિકિત્સા થકી રાગની જેમ, પ્રતિપક્ષસેવનાથી ક્ષય અદુષ્ટ છે; એટલે આવરસ્યુલય જ દુરુપાદ છે તે આ યત્કિચિત્ છે.

હવે પ્રકૃત सिद्धि કહી—तत्क्षये च—भने आवरख्यंथे, सर्वज्ञानं—सर्व त्रेयभवभाष छे. अया अरख्यी ? ते भारे अद्धुं—तत्स्वभावक्षेम—तत्स्वलावपणाओं अरीने, ते छवने। स्वलाव क छे हे आवरख्यां सर्व ज्ञान प्रतीत थाय छे. से क लावे छे: दश्यतं च—अने हेभाय छे,—स्वानुलव, अनुभानाहियी, आवरणहानिसमुत्थो—आवरख्डानियी ७५केशे, निदाहि आवरख्ना क्षयविशेषयी करनेथे।, ज्ञानातिश्रायः—ज्ञानप्रधर्षं. तेथी शुं ? ते भारे अद्धुं—

न चास्य—भने नथी आने।, प्रकृष्टइप ज्ञानातिशयने।, कश्चित्—केष्ठी, ज्ञेयविशेष, अविषयः—भिन्नायर,—सर्व सत्ना ज्ञेयस्वलावना अनितिश्वमे लीधे, केवलना निरावरखुपखुम्भे करीने अप्रतिरभिलतपद्याने लीधे, इति—अभ ७कत युक्तिथी, स्वार्थानित्रङ्घनमेव—स्वार्थः—प्रकृत स्त्रने। स्वार्थं अप्रतिकत-वरज्ञानहर्शं नधरत्व छे, तस्य—तेतं, अनितिरुद्धिनमेव—अनितिल्यन क, अनितिक्ष्म क. क्षरखुक्त लगवंतानुं प्रतिकतवरज्ञानहर्शं नधरत्व सते वित्रधार्थं तथी स्त्रने। स्वार्थं अतिकतवरज्ञानहर्शं नधरत्व सते वित्रधार्थं तथी स्त्रने।

ધૂજારી આદિના કારણરૂપ શીતથી વિરુધ્યમાન અગ્નિના આસેવને રામાંચ-ધૂજારી આદિ વિકાર ક્ષય પામે છે. અને આવરણહેતુરૂપ મિથ્યાદર્શનાદિ સાથે સમ્યગ્દર્શનાદિ ગુણુકલાપ વિરુદ્ધ હાય છે, એટલે સમ્યગ્દર્શનાદિ હેતુથી આવરણના ક્ષય હાય છે એમ સિદ્ધ થયું. એમ કારણવિરુદ્ધ ઉપલબ્ધિ છે—કારણુથી વિરુદ્ધ હેતુની ઉપલબ્ધિ છે.'

શંકા—વારુ, આવરણુક્ષયનું તાે અતીન્દ્રિયપાલું છે, એટલે આવરણક્ષય થયાે છે કે થાય છે, તેની ઉપલબ્ધિ શી રીતે થશે? એટલે તે વડે હેતુની પ્રતિબંધસિદ્ધિ—બ્યાપ્તિ

સિદ્ધિ કેમ થશે ? તેના નિરાકરણાર્થે કહ્યું—' तत्तानवोपलब्धे.'
પ્રતિપક્ષ —તેના તાનવની ઉપલબ્ધિને લીધે. તે આવરણના તાનવની—
ભાગનાથી તનુપણાની,–સીણપણાની–કેશક્ષચલક્ષણ પ્રત્યથથી તુચ્છભાવની–
તાનવ ઉપલબ્ધિ પાતળાપણાની ઉપલબ્ધિ છે, પ્રત્યક્ષ અનુભવથી સિદ્ધિ છે. અને આમ
સ્વાનુભવાદિથી સિદ્ધ એવી જ્ઞાનાદિવૃદ્ધિ બીજી કાઈ રીતે ઘટતી
નથી (અન્યથા અનુપપત્તિ) એટલે પ્રતિબ'ઘસિદ્ધિ–ત્યાપ્તિસિદ્ધિ છે.

શાંકા—આમ પ્રતિપક્ષસેવનાથી તાનવમાત્રની ઉપલબ્લિ થવી હો, પણ તેથી સર્વ આવરણના ક્ષય થાય છે એમ નિશ્ચય કેમ થાય ? સમાધાન—એમ કહેલું યાગ્ય નથી. કારણકે જે જેના થકી દેશથી લીયમાણ-ક્ષય પામતું—લીણ થતું દેખાય છે, તેના તે પ્રકૃષ્ટ અવસ્થાવાળા તે થકી સર્વ ક્ષય પણ સંભવે છે,—ચિકિત્સાથી રાગની જેમ, વાયુથી જલધરની જેમ. જે ચિકિત્સાથી રાગના અંશે અંશે ક્ષય થતા દેખાય છે, તે ઉત્કૃષ્ટ ચિકિત્સાથી રાગના સર્વાંશે સર્વથા ક્ષય પણ સંભવે છે. જે વાયરાથી વાદળા થાંડે થાંડે વિખેરાતા જાય છે, તે ઉત્કૃષ્ટ અળવાન્ વાયરાથી વાદળા સર્વથા લિખેરાવાના પૂરેપૂરા સંભવ છે. એમ જવથી અવિભાગીભૂત—અલગ ન પાડી શકાય એવા આવરણના પ્રતિપક્ષસેવનાથી ક્ષય, ચિકિત્સા થકી રાગની જેમ, વાયુ થકી વાદળાની જેમ, અદુષ્ટ છે, એટલે આવરણક્ષય જ ઘટવા દુષ્કર છે એવી જે મૂળ શંકા કરી હતી તે ચત્કિ ચિત છે, એમાં કાંઈ માલ નથી.

" કર્મ બંધ કોધાદિથી, હણે ક્ષમાદિક તેહ; પ્રત્યક્ષ અનુભવ સર્વને, એમાં શા સંદેહ ?"--શ્રી આત્મસિદ્ધિ

હવે आम सिद्ध थवाथी प्रष्टृतमां-याझ वातमां शुं सिद्ध थाय छे ? तो हे 'अने तेना क्षये सर्वज्ञान छे, 'तत्क्षये च सर्वज्ञान', ते आवरभुने। क्षय थये सर्वज्ञान-सर्वज्ञेय- अविधाध छे. हया हारख्यी ? 'तत्क्ष्यकावपद्याओं हरीने '— आवरख्क्षये 'तत्स्वमावत्वेन '—ते छवने। स्वकाव क छे हे आवरख्क्षये सर्वज्ञान प्रतीत थाय. 'हर्यते चावरणहानिसमुत्यो ज्ञानातिश्चयः' तत्स्वकाव- —'अने आवरख्कानिथी समुत्य ज्ञानातिशय हेणाय छे.' आवरख्- पद्याओं हरीने हानिथी उपलेखी, निद्राहिआवरख्ना क्षयविशेषथी कन्मेदी। ज्ञानातिशय-ज्ञानप्रकृष्ठ हेणाय क छे. अने आने। हाई अविषय

નથી,—'न चास्य कश्चिदविषय:', આ પ્રકૃષ્ટરૂપ જ્ઞાનાતિશયના કાઈ ત્રેયવિશેષ અવિષય— અગાચર નથી, કારણ કે સર્વ સત્ને ત્રેય સ્વભાવના અનિતિક્રમ છે માટે, અર્થાત્ સર્વ સત્ છે તે ત્રેયરૂપ હાઈ ત્રેયસ્વભાવને ઉલ્લંઘતા નથી માટે, અને કેવલના નિરાવરશુપણાએ કરીને અપ્રતિસ્પલિતપણ છે માટે. અને 'એમ સ્વાર્ધ અનિતિલંઘન જ છે,' અર્થાત્ એમ એમ ઉક્ત મુક્તિથી પ્રકૃત સૂત્રના સ્વાર્ધ જે અપ્રતિહત—વરજ્ઞાનદર્શનપણ છે તેનું અનિતિલંઘન જ-અનિતિક્રમણ જ છે. કારણ કે ભગવાતાનું જો પ્રતિહત—વરજ્ઞાનદર્શનધરપણં હોય તા વિતથ—અસત્ય અર્થપણાથી સૂત્રના સ્વાર્થ અતિલંઘન પ્રસંગ આવે.

તાત્પર્ય કે-કેવલજ્ઞાન એ આત્માના સ્વભાવ છે. એટલે ચંદ્રની \* જેમ આત્મા તેવી ભાવશુદ્ધ પ્રકૃતિથી-સ્વભાવયી સ્થિત છે, કાંઈ સ્થાપિત કરવાના નથી. પણ તે કેવલ— જ્ઞાન સ્વભાવને ઘાતિ કમેં રૂપ આવરણુ છે તે વાદળા જેવું છે. કેવલજ્ઞાનસ્વભાવી એટલે જેમ વાયુના સપાટાથી વાદળા દ્રર થતાં ચંદ્ર પાતાના પૂર્ણ આતમા નિરાવરણ અપ્રતિહત સ્વરૂપે પ્રકાશે છે; તેમ ઘાતિકમેં રૂપ વાદળા ચંદ્રવત્ ધર્મ સંન્યાસયાગરૂપ પવનના સપાટાથી વિખેરાઈ જતાં, આત્મ—ચંદ્ર પ્રકૃતિથી સ્થિત કેવલજ્ઞાન—ચંદ્રિકા રેલાવતા સતો પાતાના પૂર્ણ નિરાવરણ અપ્રતિહત—વરજ્ઞાનદર્શન ધર સ્વરૂપે પ્રકાશે છે. અને આ ભગવંતાનું ઘાતિકર્મ આવરણ ટળ્યું હાવાથી તેમના વિશ્વપ્રકાશક કેવલજ્ઞાન સ્વભાવ પ્રગટયો છે, એટલે તેઓ અપ્રતિહત—વરજ્ઞાનદર્શન ધરા છે જ દ્વતિ સ્થિતં.



એ એમ જ છે, નહિંતા અવિકલ પરાર્થસંપાદનના અસંભવ હાેય એમ વ્યતિરેકથી કહી, ભગવંતા અપ્રતિહત-વરત્તાનદર્શનધરા છે, એમ યુક્તિથી પ્રતિષ્ઠાપિત કરે છે—

र्द्रर्श्यं चैतद्, अन्यथा अविकलप्रार्थसम्पादनासम्भवः, तदन्याशयायपरिच्छेदादिति सक्ष्मिधया भावनीयं ।

क्षानग्रहणं चादौ सर्वा लब्धयः साकारोपयोगोपयुक्तस्येति ज्ञापनार्थम् ॥ १५८ ॥ इति अप्रतिहतवरज्ञानदर्शनधराः ॥ २५ ॥

<sup>પ</sup>અર્થ:—અને આ ( અર્હુ ત્લક્ષણ વસ્તુ ) એમ જ છે,—અન્યથા અવિકલ પરાર્થ-સંપાદનના અસંભવ હોય, – તદન્યોના ( તેનાથી અન્યાના ) આશયાદિના અપરિચ્છેદને લીધે, એમ સક્ષ્મણુદ્ધિથી ભાવવા યાગ્ય છે.

<sup>\* &</sup>quot; स्थितः शीतांशुंचजीव: प्रकृत्या भावशुद्धया । चंद्रिकावच विज्ञानं तदावरणमभ्रवत् ॥ शातिकमीश्रकल्पं तदुक्तयोगानिलाहते: । यदापैति तदा श्रीमान् जायते ज्ञानकेवली ॥ " श्री ये।गद्धिसभुश्ययं, १८३-१८४.

અને આદિમાં જ્ઞાનતું થહુણ સર્વ લબ્લિએો સાકાર ઉપયોગયુક્તને **હો**ય છે એમ જ્ઞાપનાર્થ છે. <sup>૧પ૮</sup>

॥ इति व्यप्रतिद्धतवरज्ञानदश्चित्रे। ॥ २५ ॥

#### વિવેચન

"શ્રી પદ્મપ્રભ જિન ગુણનિધિ રે લાલ. જગતારક જગદીશ રે....વાલ્હેસર; જિન ઉપગાર થકી લહે રે લાલ. ભવિજન સિદ્ધિ જગીશ રે....વા."— શ્રીદેવસંદ્રજી.

હવે ઉપસંહાર કરતાં કહે છે—' અને આ ( અહંત્ લક્ષણ વસ્તુ ) એમ જ છે;' આ અહંત્ લક્ષણ વસ્તુ એમ જ—અપ્રતિહતવરજ્ઞાનદર્શન ધર પ્રકારે જ છે. વિપક્ષમાં બાધા કહી—' अन्यथा अविकल्ठ परार्थसम्पादनासम्भव:'; अन्यथा—ઉક્ત પ્રકારના અભાવે અવિકલ—પરિપૃષ્, પરાર્થના—પરા-પકારનો ભગવંતોને ઘટના અપેદા હોય. શાને લીધે ? ' તદન્યોના આશયાદિના અપસ્થિદને લીધે, તદન્યોના—' तदन्याशयाद्यपरिच्छेदात '; ते પુરુષાર્થો પરેદા છિલ્ટ તત્ત્વથી વિલક્ષણ અન્યોના આશયાદિના એટલે દ્રવ્ય-ફેત્ર—કાલ—ભાવના અપસ્થિદને લીધે—અપરિજ્ઞાનને લીધે. કારણ કે સકલ હૈયનું પરિજ્ઞાન સતે અવિકલ ઉપાદેય જાણવું શક્ય છે,—હેય—ઉપાદેયનું પરસ્પર અપેક્ષાવાળું આત્મલાભપણું છે માટે,—હસ્વ-દીર્દની જેમ, પિતા—પુત્રની જેમ. એટલે સર્વને નહિં જાણતા શી રીતે અવિકલ પરાર્થસં પાદન કરે ? એમ સ્કલ્મ બુદ્ધિથી ભાવન કરવા યોગ્ય છે.

અને અહીં પહેલું ગ્રાન મૂકયું છે, તે સર્વ લખ્ધિએક સાકાર ઉપયોગ યુક્તને દ્વાય છે એમ જણાવવા માટે છે,—सर्वा लब्धय: साकारोपयुक्तस्येति श्वापनार्थ.

पञ्जिका:—इत्थं चतद्—इत्थमेच—आभ क, अधितिहत-परतानदर्शन प्रधारे क, पतत्—आ, अहंत्वक्षणु वस्तु छे, विपक्षमां आधा ४ही—अन्यथा—७६त प्रधारना अक्षावे, अधिकलपरार्थन सम्पादनाऽसम्भव:—अविकल परार्थं संपादनना असंभवः अविकलस्य अविकलस्य परिपूर्णं, परार्थस्य—परार्थता, परापक्षता, भागतिन धटनाअयेग होय. ४या अरख्धी १ ते भाटे उह्यं—

तदन्याशयाधपरिच्छेदान्—तहन्येता अशयादीना अपरिच्छेदते લीघे. तदन्येषां—पुरुषार्थो-पये। १० उत्तर्या विक्षसण् तहन्ये। ता, आशयादीनां— आश्यादिता, अक्षिप्राय-द्रभ्य-क्षेत्र-आण-लावे।ना, अपरिच्छेदान्—अपरिच्छेदते लीघे, अनवके।धते लीघे. अरण्डे सम्ब देयनं परिज्ञान सते अविश्व ઉपादेय लाख्वं शाम्य छे,—हेथे।पादेयना परस्परापेक्षां आत्मलाकपण्डाने लीघे, हिस्व-दीर्धना केम, वा पिता-पुत्रती केम. એटले सर्वते निक्षं लाख्वां (तेचे।) शी रीते अविश्व परार्थं— संपादन करें!

॥ इति अप्रतिहतवरज्ञानद्दौनधराः॥ २५॥



## २६. व्यावृत्तछद्म 'व्यावृत्तछद्मेभ्यः' ५६ व्याण्यान

તત્ત્વથી અબ્યાવૃત્તાહ્ય માનનારા આજીવિકમતના નિરાસાથે આ પદનું પ્રયોજન દર્શાવે છે—

<sup>दै</sup>पतेऽप्याजीविकनयमतानुसारिभिगेशालशिष्यस्तत्त्वतः खल्यव्यावृत्तच्छन्नान पवेष्यन्ते, "तीर्थनिकारदर्शनादागच्छन्तीति" वचनाद्, पतन्निवृत्त्यर्थमाह—<sup>१५९</sup>

### ' वियट्ट्डउमाणं '—व्यावृत्तछद्मभ्यः ।

્ર અર્થ :—એએ પણ આજિવિક નયમતાનુસારી ગાશાલશિષ્યાથી તત્ત્વથી અવ્યા**વૃ**ત્ત છદ્મ જ માનવામાં આવે છે,—" તીર્થ નિકારના દર્શ નથી આવે છે" એ વચનથી,—એની નિવૃત્તિ અર્થ કહ્યું—<sup>૧૫૯</sup>

## ' વ્યાવૃત્તછજ્ઞોને '

વિવેચન

" વીર્ય વિઘન પંડિત વીર્યે હણી, પૂરણ પદવી ચાેગી; ભાેગાયભાગ દાેય વિઘન નિવારી, પૂરણ ભાેગ સુભાેગી....

હા મિલલ જિન! એ અબ શાભા સારી."—શ્રી આનંદઘનજ એએ પશુ-ઉક્તગુણવિશેષણસંધન્ન અહિંત ભગવંતા પણ, 'આજવિક નયમતને અનુસારનારા ગાશાલશિષ્યાથી તત્ત્રથી અબ્યાવૃત્તહવા જ માનવામાં આવે છે.' તેઓના નિરાકરણાર્થે 'ચ્યાવૃત્તહવામ્યાં' બ્યાવૃત્તહવાને એ સૂત્ર મુક્યું છે.

'व्याष्ट्रत्तछश्च' पहनुं आळविष्ठमतानुसारी गेशशाद्धशिष्यानुं वयन छे हें 'तीर्थनिश-प्रयाक्षन रना दर्शनथी तेन्या आवे छे,'—तीर्थनिकारदर्शनादागच्छन्ति';

અર્થાત્ તીર્થ હેલનાના-તીર્થ ઢાનિના દર્શનથી તેઓ (તીર્થ કારેન) મુક્તિમાંથી પાછા આવે છે એવું તેઓનું કહેવું છે. આમ તેઓ કહે છે તે પરથી ફલિત થાય છે કે તેઓ પાતાના તીર્થ કરને ભલે શખ્દમાત્રથી અછદ્મસ્થ માનતા હો, પણ તત્ત્વથી-તેને તેઓ 'અબ્યાવૃત્તછદ્મ જ'-જેનું છદ્મ બ્યાવૃત્ત થયું નથી એવા-છદ્મસ્થ જ માને છે. એઓના આ મતના નિરસનાર્થ અત્રે બ્યાવૃત્તછદ્મ એ પદ કહ્યું છે.

છદ્મ તે ધાતિકર્મ અથવા ભવાધિકાર, તે જેને વ્યાવત છે તે વ્યાવત્તછદ્મ, એમ વ્યાખ્યા કરે છે...

<sup>9</sup>छादयतीति छदा—घातिकम्माभिधीयते ज्ञानावरणादि, तद्वन्धयोग्यतात्क्षणश्च भवाधिकार इति, असत्यस्मिन्कर्मयोगाभावात् । अतः प्रवाहुरपरे "असहजाऽविचेति "। पवं व्यावृतं छद्म येषां ते तथाविधा इति विग्रहः। <sup>१६०</sup> <sup>હ</sup>અ**થ**:—છાદે છે તે છકા, ઘાતિક મ<sup>c</sup>-ગ્રાનાવરણીયાદિ કહેવાય છે, અને તેના બન્ધ-યાગ્યતાલક્ષણ ભવાધિકાર (કહેવાય છે),—આ નહિ સતે કર્મયાગના અભાવ હોય છે માટે. અત એવ બીજાઓએ કહ્યું છે કે 'અવિઘા અસહજા ' છે. એમ વ્યાવૃત્ત છે છકા જેઓતું તે તથાવિધ, એમ વિશ્રહ છે.<sup>૧૬૦</sup>

#### વિવેચન

" ચાર કમે ઘનઘાતિ તે બ્યવ છેદ જયાં, ભાવના શીજ તાણા આત્યંતિક નાશ જો;

સવે ભાવ ગાતા દેષ્ટા સહ શુદ્ધતા,

કૃતકૃત્ય પ્રભુ વીર્ય અનંત પ્રકાશ જો....અપૂર્વ અવસર." શિમદ્ રાજચંદ્રજી છાદયતીતિ છજ્ઞ—છાદે છે, ઢાં કે છે તે છજ્ઞા, ગ્રાનાવરહ્યાદિ ઘાતિકર્મ: અને તે કર્મની અન્ધયોગ્યતારૂપ જે 'ભવાધિકાર' તે જ છજ્ઞ કહેવાય છે; કારહ્યુ કે असत्य-

स्मिन् कर्मयोगाभावात—આ કમ ખંધચાગ્યતારૂપ ભવાધિકાર ન હાય છદ્મ એટલે તો કમ ના ચાગના અસાવ હાય, કર્મના સંબંધ હાય નહિં.

धातिકर्भ એટલા માટે જ અન્યદર્શનીએ:એ કહ્યું છે કે-'असहजा अविद्या' અથવા -'અવિદ્યા અસહજા' છે, અર્થાત્ અવિદ્યા છે તે છવની સહજન્મા–

ભવાધિકાર સહભાવિની નથી, જીવની સ્વભાવભૂત નથી. એટલે કર્મકૃત આ

મુદ્ધિવિષયી સરૂપ અવિદા કૃત્રિમ-અસહજા હાઇ, તે કર્મ વ્યાવૃત્ત

યતાં (ટળતાં) વ્યાવૃત્ત થાય છે-ટળે છે, કર્મ દૂર થયે દૂર થાય છે. એમ વ્યાવૃત્ત છે છવા જેઓનું તે વ્યાવૃત્તછદ્મા; જેનું ભવાધિકારરૂપ-ઘાતિકર્મરૂપ છવા દૂર થયું છે, ટળ્યું છે, તે વ્યાવૃત્તછદ્મ

માં ઘાતિકર્મનું સ્વરૂપ સમજવા યાગ્ય છે. જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય મને મંતરાય એ ચાર ' ઘાતિ કર્મ' કહેવાય છે. તે આત્માના મૂળ સ્વભાવભૂત ગુણની

ઘાત કરે છે, માટે ' ઘાતિ '-લા કરનારા છે. જ્ઞાનાવરણીય કર્મ ઘાતિકર્મનું આત્માના જ્ઞાનસ્વભાવ ગુણને આવૃત કરી તેની ઘાત કરે છે. સ્વરૂપ દર્શનાવરણીય કર્મ આત્માના દર્શન ગુણને આવરી તેની ઘાત કરે છે. માહનીયકર્મ આત્માના પરમ નિશ્ચયસ્વરૂપ સમ્યક્ત ગુણને

पश्चिका: - तद्वन्ध ઇत्यादिः तस्य -- तेनी, ज्ञानावरखादि कर्भनी, वन्धयोग्यता -- क्षाययेग अवितर्या, लक्षण -- स्वलाव छे, यस्य स तथा -- જેनी ते तथा. च कार समुन्यय अर्थभां अने क्षित्न क्ष्मवाणा छे. तेथी -- भवाधिकारश्च -- क्ष्मवाणा छे. तेथी -- भवाधिकारश्च -- क्ष्मवाणा छे. क्षेपी अर्थ केढेनाय छे. क्ष्मा क्ष्मिया है स्वाप्य छे. क्ष्मा क्ष्मिया है स्वाप्य छे. क्ष्मा क्ष्मिया है स्वाप्य के क्ष्मिया है स्वाप्य छे.

अत पच-એટલા માટે જ, ભવાધિકાર અસાવે કર્મયોગમભાવને લીધે, आहु:—કહે છે, બાલે છે, अपरे —બીનએા, તીચ્યો, असहज्ञा—જીવ સાથે અસહભાવિની, જીવરવભાવ નથી હોતી એમ અર્થ છે, अविद्या—કર્મકૃત ખુદ્ધિવિષયોસ,—કર્મવ્યાવૃત્તિ સતે તેની વ્યાવૃત્તિને લીધે. एवं—એમ, કાર્ય—કારખ્રુપ. ट्यावृत्तं छदा येषां—વ્યાવૃત્ત થયું છે છદ્મ જેઓનું ઇત્યાદિ આ સુગમ છે.

તથા જ્ઞાનદર્શનસ્વભાવમાં સ્થિતિરૂપ ચારિત્ર શુણને હણે છે, ઘાત કરે છે. અંતરાય કર્મ આત્માના અનંત વીર્ય ગુણને હણે છે, ઘાત કરે છે. આમ આત્માના સ્વભાવભૂત મૂળ ગુણની ઘાત કરતા હૈાવાથી આ ચારે ય કર્મીને 'ઘાતિ કર્મ' એવી યથાર્થ સંજ્ઞા આપવામાં આવી છે.

આ ચાર ઘાતિક મેમાં પશુ માહનીય કર્મ સર્વથી વધારે ખળવાન્ છે. તે કર્મના રાજા કહેવાય છે, કારણ કે જ્ઞાનાવરણીયાદિ બીજાં કર્મા જયારે આત્માના તે તે ગુણોને આવરણ માત્ર કરે છે, ત્યારે આ માહનીય કર્મ તો આત્માના તે તે કર્મરાજા માહનીય ગુણને વિપરીત સ્વાદવાળા અનાવી દે છે. દર્શનમાહનીય આત્માના સમ્યગ્ નિશ્ચય–શ્રદ્ધાનરૃપ સમ્યક્ત્વ ગુણને વિપરીત–મિશ્યા શ્રદ્ધાનરૃપ મિશ્યાત્વમાં ફેરવી નાંખે છે; અને ચારિત્રમાહનીય આત્માના સ્વભાવસ્થિતિરૃપ ગુણને વિષાય–સ્થિતિપણામાં પલટાવી નાંખે છે. આમ આત્માના પરમ અમૃતમય ગુણને વિષાય વિકૃત સ્થિતિમાં પલટાવી નાંખવાનું મહાદૃષ્ટ અધમ કૃત્ય (Villain's action) માહનીય કર્મ કરે છે. બીજાં કર્મ તો માત્ર આવરણ કે અંતરાય કરીને અટકે છે, ત્યારે આ મહાનુભાવ (!) માહનીય કર્મ તો પોતાનું દાઢડહાપણ વાપરી ઉલકો અગાઢા કરી મૂકે છે! એટલે જ એ આત્માના ભયંકરમાં ભયંકર ને માટામાં માટા દુશ્યન (Ring-leader, arch enemy) છે. તે નાયકના જોર પર જ બીજાં કર્મીનું અળ નબે છે; તેનું જોર સીણુ થતાં અન્ય કર્મીનું અળ પણ સીણુ થાય છે, આમ અન્ય કર્મીને આશ્ચયદાતા–' અન્નદાતા' હાવાથી નેકનામદાર માહનીયને કર્મીનો 'રાજા' કહ્યો છે તે યથાઈ છે

" કર્મ' અનંત પ્રકારના, તેમાં મુખ્યે આઠ; તેમાં મુખ્યે માહનીય, હણાય તે કહું પાઠ. કર્મ માહનીય લેદ છે, દર્શન ચારિત્ર નામ; હણે બાધ વીતરાગતા, અચ્ક ઉપાય આમ."

#### — શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીપ્રણીત શ્રી આત્મસિદ્ધિ

આમ સર્વ કર્મમાં મુખ્ય એવા મોહનીયના દર્શનમાહનીય ને ચારિત્રમાહનીય એ જે લેંદ છે; તેમાં દર્શનમાહનીયને સમ્યક્ષ્માં થથી ને ચારિત્રમાહને વીતરાગતાથી હણી નાંખી આ ભગવંતાએ માહનીય ઘાતિકર્મના ઘાત-ક્ષય કર્યો, એટલે તત્ક્ષણ જ ખાકીના ત્રણ ઘાતિકર્મ-જ્ઞાનાવરણીય દર્શનાવરણીય ને અંતરાય પણ ક્ષય પામ્યા. આમ ઘાતિ-કર્મફ્રય છલ-આવરણ દૂર થતાં આ ભગવંતા દયાવૃત્ત છલા થયા.

'અબ્યાવૃત્તછદા' એ ગાેશાલક મતતું શુક્તિથી નિરસન કરે છે—

दनाक्षीणे संसारेऽपवर्गः क्षीणे च जनमपरिग्रह इत्यसत, हेत्वभावेन सदा तदापरीः।
न तीर्थनिकारो हेतुः, अविद्याऽभावेन तत्संभवाभावात, तद्भावे च छद्मस्थास्ते, कुतस्तेषां
केवस्रभपवर्गा वेति ? भावनीयमेतत्। १६१

<sup>૮</sup>અથ°:-સંસાર અક્ષીણ સતે અપવગ° નથી; અને ક્ષોણ સતે જન્મપરિગ્રહ એ અસત્ છે,—હેતુ અભાવથી સદા તેની આપત્તિ હોય માટે. તીથ°નિકાર એ હેતુ નથી.-અવિદ્યા—અભાવે તેના સંભવના અભાવ છે માટે. અને તદ્ભાવે (અવિદ્યાના ભાવે) તેઓ છન્નસ્થા છે, તેઓને કૈવલ વા અપવગ° ક્યાંથી હોય! એ ભાવન કરવા યોગ્ય છે.<sup>૧૬</sup>?

#### વિવેચન

"પદ્મપ્રભ જિન તુજ મુજ આંતરૂં, કિમ ભાંજે ભગવંત? કર્મ વિપાર્ક હો કારણ જોઇને, કેાઇ કહે મતિમંત!."—શ્રી આનંદઘનજી.

હવે 'અવ્યાવૃત્ત છવા' એમ જે ગાશાલમતાનુયાથી માને છે તેનું નિશ્સન કરી 'વ્યાવૃત્ત છવા' સ્થાપન કરવા માટે યુક્તિ દર્શાવે છે:—' નાક્ષીणે સંસારેડપવર્ગા' –સંસાર અક્ષીણ સતે અપવર્ગ નથી અને ક્ષીણ સતે જનમપરિગ્રહ એ 'અવ્યાવૃત્ત છવા' અસત છે,—' ક્ષીणે च जनमपरिग्रह इत्यस्त'; અર્થાત્ સંસાર જો મનનું નિશ્સન ક્ષીણ થયા નથી તા માક્ષ નથી, અને જો ક્ષીણ થયા છે એમ કહેા તા જન્મ ગ્રહણ કરે એમ કહેવું તે અસત્ છે, ખાટું છે. કારણ કે ' हेत्वभावेग सदा तदापत्तः' હતુ અભાવથી સદા તેની આપત્તિ હોય માટે; અર્થાત્ હતુના અભાવે તે સદા હાવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે. જે નિષ્કારણ છે તે કાં તા સદા હાય ને કાં તો સદા ન હાય એ નિયમ છે; એટલે નિષ્કારણ–હેતુઅસાવે જન્મ ગ્રહણ થયા છે એમ કહા, તા સદાય તેને જન્મગ્રહણના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે.

હવે જે એમ કહેં કે તીર્થાનકાર-તીર્ય અવનતિ એ જન્મઝહણમાં હતુ છે, તો તેમ નથી, 'તીર્યાનકાર એ હતુ નથી.' કારણ કે 'અવિદ્યાઅભાવે તેના સંભવના અભાવ છે માટે;' અર્થાત્ જે તેને માહમમત્વરૂપ અવિદ્યાના અભાવ છે, તો તેને 'મારૂં તીર્ય' એમ પાતાના તીર્થપ્રત્યે માહના અભાવ ઘટે છે, એટલે તીર્થાનકારહતુથી તે જન્મના સંભવના અભાવ છે. 'અને તદ્ભાવે (અવિદ્યાના ભાવે) તેઓ છદ્મસ્થા છે, તેઓને કેવલ વા અપવર્ગ કયાંથી હાય? એ ભાવનીય છે.' અર્થાત્ તે અવિદ્યા તેને છે એમ કહા તો તેઓ હતા છદ્મસ્થા છે, એટલે તેઓને કેવલ વા અપવર્ગ કયાંથી હોય? એ ભાવનીય છે.' અર્થાત્ તે અવિદ્યા તેને છે એમ કહા તો તેઓ હતા છદ્મસ્થા છે, એટલે તેઓ કેવલઅભાવે તીર્યકર કયાંથી હોઈશકે? ને તેઓના માલ પણ કયાંથી હોઈ શકે? એ ભાવન કરવા યોગ્ય છે.

Ψ̈

ગાશાલકમતની ખીજી દ્લીલાતા રદીએ! આપી, ભગવંતા વ્યાવતાબદા છે એમ યુક્તિથી સિદ્ધ કરે છે-

रैत चान्यथा भव्योच्छेदेन संसारशून्यतेत्यसदालम्बनं शाह्यं, आनन्त्येन भव्योच्छेदा-सिद्धे:, अनन्तानन्तकस्यानुच्छेदरूपत्वादः अन्यथा सकलपुक्तिभावेनेष्टसंसारिवदुपचिति-संसारभाज: सर्वसंसारिण इति बलादापद्यते, अनिष्टं चैतदिति, व्यावृतच्छद्मान इति॥२६॥<sup>१६२</sup> ેઅર્થ:—અને અન્યથા ભવ્યઉચ્છેદથી સંસારશૂન્યતા થશે એવું અસત્ આલંખન મહુવા યાત્ર્ય નથી,—અનન્તપણાએ કરીને ભવ્યઉચ્છેદની અસિદ્ધિ છે માટે, અનન્તા-નન્તકનું અનુચ્છેદરૂપપણું છે માટે. અન્યથા સકલના મુક્તિભાવથી દષ્ટ સંસારીની જેમ સર્વ સંસારીઓ ઉપથરિત સંસારભાગી છે એમ ખલથી આવી પડશે, અને તે અનિષ્ટ છે. એટલા માટે વ્યાવત્તછકા છે. !! રુદ્દા <sup>૧૬૨</sup>

#### વિવેચન

"સેવા ઇશ્વર દેવ, જેવા ઇશ્વરતા હો નિજ અદલત વરી; તિરાભાવની શક્તિ, આવિર્ભાવે હો સહુ પ્રગટ કરી."—શ્રીદેવચંદ્રજી.

હવે વાદીની બીજી દલીલનું પણ નિરસન કરે છે: 'અને અન્યથા ભવ્યઉચ્છેદથી સંસારશૂન્યતા થશે એવું અસત્ આલંખન બહવા યેાગ્ય નથી.' અન્યથા—નહિં તા, માક્ષમાંથી પુનઃ અહીં આગમન ન હોય તા પછી ભવ્યોના—

વ્યાવૃત્તછદ્મનું પ્રતિષ્ઠાપન માલગમનયાગ્ય જીવાના ઉચ્છેદ થશે, એટલે સંસારની શૂન્યતા થશે, એવું અસત્-ખાટું-મિશ્યા આલંબન ગ્રહ્યુ કરવા યાગ્ય-પકડવા યાગ્ય નથી કારણ કે 'આનન્ત્યથી સન્યઉ-છેદની અસિહિ

છે માટે, અનન્તાનન્તકનું અનુચ્છેદરૂપપણું છે માટે." અર્થાત્ અનન્તપણાએ કરીને ભવ્યોના ઉચ્છેદની સિદ્ધિ નથી, અને ભવ્યો તો અનંતાનંત છે, તેથી તેનું અનુચ્છેદરૂપપણું છે. એટલે આપ મહાનુભાવાને રખેને ભવ્યો ખૂટી જશે ને ભવ્યોનો ઉચ્છેદ થશે એવી ચિંતા કરવાની બીલકુલ જરૂર નથી! અને 'અન્યથા સકલના મુક્તિભાવથી ઇષ્ટ સંસારીની જેમ સર્વ સંસારીઓ ઉપચરિત સંસારભાગી છે એમ ખલથી આવી પડશે.' અર્થાત્ આપ મહાનુભાવાને સંસારની ને આટલી બધી ચિંતા છે, તો ધારા કે તમારી માન્યતા પ્રમાણું તીર્થનિકારદર્શનથી મોલમાંથી આગમન કરી તે ભવ્યોના નિસ્તાર કરશે, એટલે બધાની મુક્તિ થઈ જશે; તો પછી તમે ઇષ્ટ માનેલ સંસારીની જેમ સર્વ સંસારીએ ઉપચરિત સંસારભાગી થશે એવા પ્રસંગ અલથી—પરાણે આવી પડશે. 'અને એ અનિષ્ટ છે,' તમને—અમને ઇષ્ટ નથી. માટે 'વ્યાવૃત્તછકા ' કહ્યું છે તે યથાર્થ જ છે.

॥ इति च्यावृत्तछद्मानः ॥ २६ ॥



पश्चिका—न चान्यथा—न च-न थ, अन्यथा—भेक्षभांथी पुनः अकी आगभनना अक्षावे, इट्टर्ससारिवत्—७५ संसारीनी केम, भेक्षभांथी व्याप्त विविक्षित शिशासक्राहि संसारीनी केम.

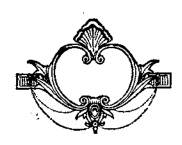
એમ ઉકત પ્રકારે રતાતવ્યસંપદ્ની જ સકારણા સ્વરૂપસંપદ્ દર્શીવી, એમ ઉપસંહાર કરે છે—

१० प्रवमप्रतिहतवरज्ञानदर्शनधरत्वेन व्यावृत्तच्छश्चतया चैतद्रूपत्वात् स्तोतब्यसम्पद पत्र सकारणा स्वरूपसम्पदिति ॥७॥<sup>१६३</sup>

<sup>૧૦</sup>અર્થ:—એમ અપ્રતિહતવરજ્ઞાનદર્શનધરત્વથી અને વ્યાવૃત્તછન્નતાથી એતદ્દરૂપપણા થકી સ્તાતવ્યસમ્પદ્ની જ સકારણા સ્વરૂપસંપદ્ ॥ ૭ ॥<sup>૧૬૩</sup>

"નમિ નિમ નિમ વિનવું, સુગુષ સ્વામી જિથું દ! નાથ! રે; દ્રેય સકલ જાણુંગ તુમે, કેવલ જ્ઞાન દિશું દ નાથ રે."—શ્રી દેવચંદ્રજી એમ ઉક્ત પ્રકારે આ ભગવંતાનું અપ્રતિહતવરજ્ઞાનદર્શન ધરપણું અને ત્યાવૃત્ત છદ્મપણું છે, એટલે એ વડે કરીને એઓનું એતદ્ર ૧૫ શું અર્થાત્ સ્તાતિવ્ય અહેત્ ભગવત્– ૧૫ પણું છે. આમ આ ભગવંતાનું સ્તાતવ્યપશું—સ્તવવાયાગ્યપણું કયા કારણે છે, તે કારણ દર્શાવવાપૂર્વ ક અત્રે આ સ્તાતવ્યસંપદ્દની જ સકારણ સ્વરૂપસંપદ્દ કહી.

॥ इति स्तोतव्यसम्पदः सकारणा स्वरूपसम्पद् ॥ ७ ॥



# અષ્ટમ અધિકાર આત્મતુલ્ય પરફલકર્તૃત્વ સંપદ્

## ર૭. જિન જાપક 'जिनेभ्य: जापकेभ्य‡'પદ વ્યાખ્યાન

અા પદતું પ્રયોજન : પરમાર્થથી અજિનાદિ માનનારા કલ્પિતઅવિદ્યાવાદી તત્ત્વાન્તવાદીએાતું નિરસન---

१ पते ऽपि कल्पिताविद्यावादिभिस्तत्वान्तवादिभिः परमार्थेनाजिनादय प्रवेष्यन्ते "आन्तिमात्रमसद्विद्येति " वचनाद्, पतद्व्यपोहायाह—१६४ " जिणाणं जावयाण्"—जिनेभ्यो जापकेभ्यः

ાજાળાળ जાવવાળ `=\जન+વ\ जાપજ+વઃ <sup>૧</sup> અર્થઃ—એએ પણ કલ્પિતઅવિદાવાદી એવા તત્ત્વાન્તવાદીઓથી પરમાર્થથી

અલ :—અઆ વર્ષ કાલ્યતાઓ ત્યાનાકા અવા તત્વાન્તવાકાઓવા પરમાવે થા અજિનાદિ જ માનવામાં આવે છે,—'' ભ્રાંતિમાત્ર અસત્ અવિદ્યા " એ વચનથી, એના વ્યપાહાર્થ કહ્યું—<sup>૧૬૪</sup>

### ' જિનાેને–જાપકાેને '

#### વિવેચન

"જિત સ્વરૂપ થઇ જિત આરાધે, તે સહી જિતવર હાવે રે;
 ભૂંગી ઇલિકાને ચટકાવે, તે ભૃંગી જગ જોવે રે....પડ દરિશણ." શ્રી આનંદઘનજી આ ઉક્ત સ્વરૂપલક્ષણસંપન્ત અર્હેત લગવંતા વળી કલ્પિતઅવિદાવાદી એવા તત્ત્વાન્તવાદીઓથી પરમાર્થથી અજિનાદિ જ માનવામાં આવે છે, તેના નિરાકરણ અર્થે અહીં ' जिणाणं जावयाणं '— जिनेभ्य: जापकेभ्य: જિનોને–જાપકાને ( જિત કરાવનારા એને ) એ સૂત્ર કહ્યું છે. અર્થાત્ તત્ત્વાન્ત–તત્ત્વનિષ્કારૂપ નિરાકાર સ્વચ્છ સંવેદન જ વસ્તુ છે એમ વદવાનું શીલ છે જેઓનું તે તત્ત્વાન્તવાદીએન કહેવાય છે; અને તેઓ બોહના ચાથા લેદરૂપ માધ્યમિકા છે.

ઔદ્ધના ચાર ભેદ છે, તેનું સંશેષ સ્વરૂપ દર્શાવતા શ્લાક પંજિકામાં ટાંકયા છે, તે પ્રમાણે-(૧) વૈભાષિકા-તેમના મત અનુસાર પદાર્થ જ્ઞાનસમન્વિત છે. (૨) સૂત્રાન્તિકા-

www.jainelibrary.org

બૌદ્ધતા ચાર ભેદ: માધ્યમિકા કલ્પિતઅવિદ્યાવાદી तत्त्वान्तवाही

તેમના મતે બાહ્ય વસ્તુવિસ્તાર પ્રત્યક્ષ નથી. કારણ કે તે આલંબનના પ્રત્યથથી-નિમિત્તથી ઉપજે છે. એટલે સ્વજન્ય अत्यक्षज्ञान अणे ते क्षिष्डिपदाओ अरीने व्यावृत्त होय छे, तेथी કરીને તેના ગ્રાનગત નીલમાદિ આકાર ષ્ટીજી કાઈ રીતે ઘટતા નથી, એટલે તે પરથી તે બાહ્ય વસ્તુ પાછળથી અનુમેય જ છે, અનુમાન કરવા ચાલ્ય જ છે, એટલે તે પરાક્ષ છે. પ્રત્યક્ષ નથી.

જ્ઞાનના પ્રત્યક્ષ તા સ્વચાતમા જ છે, કારણ કે તેનું સ્વસંવેદનરૂપપણું છે માટે. (3) **ચાગાચાર**–મત પ્રમાણે સાકાર છુદ્ધિ પરા છે. (૪) માધ્યમિકા–સ્વચ્છ એવી પરા સંવિદ્ને જ માને છે. આ બૌહા પણ બુદ્ધને જિનપણ માને છે. તેઓએ કહ્યું છે કે-'શોહોદનિ (શુદ્ધોદન પુત્ર), દશખલ, ભુદ્ધ, શાક્ય, તથાગત, મારજિત્ , અદ્યવાદ્યી, સમન્તભદ્ર, જિન અને સિહાર્થ (એ બુદ્ધના નામા છે).

આ બૌદ્ધોના ઉક્ત ચાંથા લેદરૂપ માધ્યમિકા તે જ તત્ત્વાન્તવાદીઓ છે. તેઓની માન્યતા પ્રમાણે નિરાકાર સ્વચ્છ સંવેદન માત્ર જ સત્ છે, ભાકી બીજા બધા સંવેદન બ્રાંતિમાત્ર હાઈ એકાન્તથી અસત્ છે, એટલે અવિદા પણ કલ્યિત હાઈ અસત્ છે. આમ અવિદા કલ્પિત

पञ्जिका:--तस्वान्तवादिभि:। तस्वान्तं--तत्त्वान्त, तत्त्वनिष्धा३५ निराधार स्वच्छ संवेहन જ वस्तुनाथी वदितं शीलं येषां—वहवानुं शीक्ष छे क्रेओनुं, ते तथा—ते तथा,—तत्त्वान्तवाही, તૈ:—તેઓથી. અને એએા સુગતશિષ્યોના ચતુર્ય પ્રસ્થાનવર્ત્તા માધ્યનિકા છે એમ સંભાવાય છે. કારણક તેઓના જ નિરાકાર સ્વચ્છ સંવેદન માત્ર શિવાય સંવેદનાન્તરાના બ્રાન્તિમાત્રપણ એકાન્તથા જ અસત્ત્ર અભ્યુપગમ ( નહિં હોવાપણાની માન્યતા ) છે માટે. અને તથાપ્રકારે સૌગત ( બૌદ્ધ ) પ્રરથાન-ચતુષ્ટયનું આ લક્ષણ છે કે—

> "अर्थो ज्ञानसमन्त्रितो मतिमता वैभाषिकेणोच्यते. प्रत्यक्षो न हि बाह्यवस्तुविसर: सुत्रान्तिकैराश्चितः ।

योगाचारमतानुगैरभिहिता साकारबुद्धिः परा. मन्यन्ते बत मध्यमा: कृतिधिय: स्वच्छां परं संविदम् ॥"

(અર્થાત્) મતિમંત વૈભાષિકથી અર્થ ગાનસમન્યિત કહેવાય છે; સુત્રાન્તિકાર્યા આશ્રા કરવામાં આવેલા બાહ્ય વસ્તુવિસ્તાર પ્રહ્મક્ષ નથી; યાગાચાર મતાનુગામીએલ્યા સાકાર હાદ્ધ પરા ક**ે**દ્રવા**ઈ છે**; કૃત– શુદ્ધિ મધ્યમા તા સ્વચ્છ એવી પરા સંવિદ્દને ભાવે છે

प्रत्यक्षो न हि बाह्यवस्तुविसर:---भाख परतुविस्तार प्रतक्ष नथी, धरखुँक ते आक्षंभन-अत्ययपण्यां स्वकन्य अत्यक्ष ज्ञानकाले क्षण्डिकपण्याच्ये क्रीने व्यावृत्तपण्याने क्षीधे तत्ज्ञानगत नीक्ष व्यादि **અાકાર**ની અન્યથાઅતુપપત્તિ વશે પાછળથી અનુમેય જ છે. તે જ્ઞાનના પ્રત્યક્ષ તા સ્વાત્મા જ છે.— સ્વસંવેદનપણાને લીધે. તથા તેઓથી પણ અહ જિનપણે માનવામાં આવે છે. તે કહ્યું છે કે—

> " शोद्धोदनि र्दशबलो, बुद्धः शाक्यस्तथागतः सुगतः। मारजिदद्वयवादी, समन्तभद्रो जिनश्च सिद्धार्थ: ॥ "

છે એમ વદનારા આ કેલ્પિતઅવિદાવાદીઓનું વચન છે કે 'ब्रान्तिमात्रमसत अविद्या'-'બ્રાંતિમાત્ર અસત અવિદ્યા;' અર્થાત્ અવિદ્યા બ્રાંતિમાત્ર—માત્ર વિભ્રમરૂપ હાઈ અસત્ છે, અવિદ્યમાન છે. આવા કલ્પતઅવિદ્યાવાદી આ તત્ત્વાન્તવાદી બોહો 'શૌહોદનિ' ઇ. શ્લોકમાં કહ્યા પ્રમાણે લલે શખ્દ માત્રથી જિનાદિ માનતા હા, પણ પરમાર્થથી—તત્ત્વથી તા તેએ અજિનાદિ જ છે એમ એએાના ઉદ્ગત વચન પરથી કલિત થાય છે. એટલે તેઓના નિરસન અર્થે અત્રે ' जिनेक्य: जापकेक्य:'—જિનાને–જાપકાને એ વિશિષ્ટ સ્ત્રપદ મૂક્યું છે.

"શુદ્ધ નિમિત્તી પ્રભુ એહા, કરી અશુદ્ધ પર હેય હા મિત્ત! આત્માલંબી ગુણલયી, સહુ સાધકના ધ્યેય હા મિત્ત!....કયું જાણું. જિમ જિનવર આલંબને, સધે એકતાન હા મિત્ત! તિમ તિમ આત્માલંબની, બ્રહે સ્વરૂપ નિદાન હા મિત્ત!—કયું જાણું." શ્રી દેવચંદ્રજી.

Ŵ

રાગાદિના જેતાપણા થકી જિના એમ વ્યાખ્યા કરી, અસત્ રાગાદિના જય દ્વાય નહિં ને બ્રાંતિ– માત્ર કલ્પના પણ અસંગતા જ છે, કારણુંકે નિમિત્ત વિના બ્રાંતિ ઘટે નહિં, એમ યુક્તિથી સિદ્ધ કરે છે—

तत्र रागद्वेषकषायेन्द्रियपरीषद्वोपसर्गचातिक्तर्मजेतृत्वाज्ञिनाः। त खल्येषामसतां जयः, असत्त्वादेव हि सकढन्यवद्वारगोचरातीतत्वेन जयविषयताऽयोगात्। भ्रान्तिमात्रः कल्पनाप्येषामसङ्गतेव, निमित्तमात्रमन्तरेण भ्रान्तेरयोगात्। १६५

ર અથ°:—તેમાં રાગ-દ્રેષ કષાય-ઇન્દ્રિય, પરીષદ-ઉપસગ°, અને ઘાતિકમ°ના જેતાપણાને લીધે જિના. ખરેખર! અસત એવા એએાના (રાગાદિના) જય ન હાય,—અસત્ત્વપણા થકી જ સકુદ્રપણ સકલ વ્યવહારગાચરાતીતપણાએ કરીને જયવિષયતાના અધાગ હાય માટે; એએાની (રાગાદિની) ભ્રાંતિમાત્રની કલ્પના પણ અસંગતા જ છે,—નિમિત્ત વિના ભ્રાંતિના અધાગ હાય માટે.

पञ्जिका:—न धत्यादि न खलु—न क, एषां—आनी, रागादिनी, असतां—असत् अेवानी, अविद्यमानीनी, जय:—क्य, निप्रदे क्या कार्ण्यी ! ते माटे क्युं—असत्वादेव—असत्पद्धा धरी क, अविद्यमानपद्धा धरी क, हि—रहुटपद्धे, सकल्लव्यवहारगीचरातीतत्वेन—सक्ष व्यवद्धार ने। यर्थी अतीतपद्धाओं करीने, निजित्त लेक्कियवदारनी ये।व्यताना अपेतपद्धाओं करीने,—वान्ध्येय (वंध्यापुत्र) आदिनी क्रेम, जयविद्ययताऽयोगान्—क्यक्षिया प्रति विषयक्षावना अये।वने लीधे.

भान्तिमात्रकल्पनाऽपि—श्रांतिभात्र इक्ष्यना पश्,—'भान्तिमात्रमसद् अविद्यमानं ' श्रांति भात्र असत्—अविद्यमानं अ वयनथी,—नदि हे देवत जय अभ 'अपि ' पश् शण्टते। अर्थ छे, पर्या—अभाती, रागादिनी, असङ्गतव—असंगता क, अध्यानाः हया हारश्र्यी ? ते भारे ह्युं—निमित्तं—निभित्तं,—જીવयी पृथह अद्वं हर्भह्य, अन्तरेण—विना, भ्रान्तेरयोगात्—भ्रांतिना अयेशने क्षि

#### विवेयन

"જે તેં જત્યારે તિ**ણે** હું જીતિયા રે, પુરુષ કિશ્યું મુજ નામ ?....પંજકા નિહાળુ રે."—શ્રી આનંદઘનજી

जयतीति जिन:—જીતે તે જિન એમ વ્યુત્પત્તિ અર્થથી સિદ્ધ થાય છે, એટલે 'રાગ-દેષ, કષાય-ઇન્દ્રિય, પરીષહ-ઉપસર્ગ અને ઘાતિકર્મના જેતાપણા થકી જિના '— રાગાદિકના જીતનારપણા થકી જિના છે. 'ન खल्वेषामसतां जयः'

અસત્ એવા ખરેખર! અસત્ એવા એએનો (રાગાદિના) જય ન હાય,— રાગાદિના જય અસત્ત્રપણા થકી જ સ્કુટપણે સકલ વ્યવહારોગાંચરાતીતપણાએ ન હાય કરીને જયવિષયતાના અયેલ્ગને લીધે. ' અર્થાત્ અસત્ છે, છે જ નહિં. અવિદામાન છે. એવા આ રાગાદિના જય હાય નહિં.

કારણ કે 'વંધ્યાપુત્રની જેમ' અસત્પણ થકી જ તે સર્વ વ્યવહારના ગાયરથી-વિષયથી અતીત-પર છે, એટલે તેના જયવિષયપણાના પણ અયાગ-અસંભવ છે, તે જયના વિષય પણ બની શકે એમ નથી.

त्यारे वाही डहेशे—आ रागाहि ते। श्रांतिमात्र छे, तेने निरुत्तर डरवा माटे डह्यं—
'म्नान्तिमात्रकल्पनाप्येषामसङ्गतैव '—' એओनी (रागाहिनी) श्रांतिमात्रनी डल्पना पण्
असंगता क छे—निभित्त विना श्रांतिना अधे।गने क्षीपे,'श्रांतिभात्र निमित्तमात्रमन्तरेण श्रान्तेरयोगात; ओ रागाहि श्रांतिभात्र छे
डल्पना पण् भेवी के डल्पना डरे। ते। ते पण् असंगत क छे, अघटमान क
असंगता क छे, घटती क नथी. डारण् डे ळवथी पृष्ठ्-लिन्न ओवा डभीइप निभित्त डारण् विना श्रांतिने। अथे।ग-अघटमानप्र्णु छे. निभित्त

#### W

નિમિત્ત અસત્ નથી ને ચિતિમાત્રથી જ ભ્રાંતિ નથી એમ કહી, તે ભ્રાંતિમાત્રના અસત્ત્વમાં—નહિ ઢાવાપણામાં અનુભવભાધા દર્શાવે છે—

र्वे न चासदेव निमित्तम्, अतिप्रसङ्गात् । चितिमात्रादेव तु तदभ्युपगमेऽनुपरम इत्य-निर्मोक्षप्रसङ्गः । तथापि तदसत्त्वेऽनुभवबाधा । १६६

<sup>3</sup>અથ°:—અને નિમિત્ત અસત્ જ નથી,—અતિપ્રસંગને લીધે. પુનઃ ચિતિમાત્ર થકી જ તેના (ભ્રાંતિમાત્રના) અભ્યુપગમમાં અતુષરમ હોય,—એમ અનિમેક્ષિના પ્રસંગ આવે. તથાપિ તેના અસત્ત્વમાં અનુભવળાધા છે.<sup>૧૬૬</sup>

#### વિવેચન

" નામે ગાજે પરમ આહ્લાદ, પ્રગટે અનુલવ રસ આસ્વાદ; તેથી થાયે મતિ સુપ્રસાદ, સુણતાં ભાંજે રે કાંઈ વિષય વિષાદ....

રે જિણંદા તારા નામથી મન લીના "—શ્રી દેવચંદ્રજી

એટલે મુંઝાઇને વાદી કહેશે-એ નિમિત્ત તે અસત્ છે. તે માટે રદીએ આપ્યા-'न चासदेव निमित्तं' અને નિમિત્ત અસત્ જ નથી,-અતિપ્રસંગને લીધે-'अतिप्रसङ्गत';

અર્થાત્ ના, એમ નથી, કારણ કે જો એમ હોય તા તા અતિ-

નિમિત્ત અસત નથી પ્રસંગ દેશ આવે. જે અહેતુ હોય તેનું સદાય સત્ત્વ હોવાપણું હોય, વા સદાય અસત્ત્વ–નહિં હોવાપણું હોય, આ નિયમ છે.

अर्थात कारण वगरनं के छे ते कां ते। सहाय छीय ने कां ते। सहाय

ન હોય. એટલે તમે જો બ્રાંતિ કારણ વગરની-નિષ્કારણ છે એમ કહો તા તે સદાય હોવી જોઇએ ને કાં તા કદી પણ ન હોવી જોઇએ.

त्यारे वाही वहशे-शितिभात्रथी જ ते ભ્રાંતિभात्र ઉપજે છે. તેના રહીએા આપતાં કહ્યું-' चितिमात्रादेव तु तदभ्युपगमेऽनुपरमः ' યુનઃ યિતિમાત્ર થકી જ તેના (ભ્રાંતિ-

ચિતિभાત્રધી જ ભ્રાંતિ માનવામાં અનિર્મોક્ષના પ્રસંગ માત્રના) અભ્યુપગમમાં અનુપરમ હાય, એમ અનિર્મોક્ષના પ્રસંગ આવે—' इत्यनिर्मोक्षप्रसङ्गः'; અર્થાત સ્વવ્યતિરિક્ત-પાતાથી જાદા એવા કર્મારૂપ સહકારીથી રહિત એવી ચિતિમાત્ર થકી જ તે બ્રાંતિમાત્ર ઉપજે છે એમ માના તા બ્રાંતિમાત્રના ઉપરમ-ઉચ્છેદ થશે નહિં, બ્રાંતિ કદી પણ વિરામ પામશે નહિં, અટકરો નહિં; કારણ કે અબ્રાંત જ્ઞાંનામાં પણ બ્રાંતિનિમિત્તપણે પરિકલ્પિત ચિતિ

पश्चिकाः—पर आशंकाना परिकारार्थे कहां—न च—न क, असदेव—असत् क, न क्वित् क अभ अर्थ छे, निमित्तं—निभित्त, प्रकृत श्रातिनुं हेतु क्क्षो—अतिप्रसङ्गान्—अतिप्रसंगने सीधे. अहेतु थड़ी नित्य सत्य या असत्त्य होय अेवी प्राप्तिने सीधे. पुनः पण् आशंडीने कहां—

चितिमात्रादेव तु—ियतिभात्र थरी पुनः, स्वव्यतिरिक्ष्त कर्भं क्ष्युष् सहकारिरिहित अवा वैतन्य-भात्र थरी क, तद्दश्युषगमे—तेना-भ्रान्तिभात्रना अक्ष्युष्णभर्भा, अनुपरमः—अनुपरभ, श्रांतिभात्रने। अनुच्छेद्द थरी,—अश्रांत ज्ञाने।भा पण् श्रान्तिनिभित्तताथी परिक्रियत चितिभात्रना क्षावने क्षींघे. तथी शुं १ ते भाटे क्ष्युं—इति—अभ, अनिर्मोक्षप्रसङ्गः—अनिर्मोक्षने। प्रसंग, संसारना अनुच्छेदनी आपत्ति थरी,—चितिभात्रना भेक्षमां पण् क्षावने क्षींघे.

અભ્યુપગમ કરીને પણ (પાઠાંતર : અભ્યુપગમમાં પણ ) દૂષણ કહ્યું—તથાપિ—ચિતિમાત્ર થકી જ બ્રાંતિમાત્રના અભ્યુપગમમાં પણ, तद्सत्त्ये—તેના અસત્ત્વમાં, બ્રાંતિમાત્રના અસત્ત્વમાં, अनुभय-बाधा—અનુભવબાધા, તેનું સ્વયં સંવેદન પ્રાપ્ત થતું નથી, (જેમકે) અસત્ શશ્રૃષ્ટુંગાદિ અનુભવાતું નથી. માત્રના ભાવ-હોવાપાલું હોય માટે, એટલે કદી પણ માેક્ષ થવાના પ્રસંગ આવશે નહિં, સંસારના અનુચ્છેદની પ્રાપ્તિ થશે. કારણ કે ચિતિ થકી માેક્ષમાં પણ ભ્રાંતિ ઉપજયા કરશે, એટલે માેક્ષ કયાં રહ્યો ? એવી સ્થિતિ થશે. આમ બ્રાંતિમાત્રપણાનું નિરસન કર્યું.

હવે દલીલની ખાતર ધારા કે વાદીના માનવા પ્રમાણે ચિતિમાત્ર થકી જ બ્રાંતિ-માત્ર છે, 'તથાપિ તેના (બ્રાંતિમાત્રના) અસત્ત્વમાં અનુભવભાધા છે;—તથાપિ તदसत्त्वेડ-નુમવ, જ્ઞાઘા', તે બ્રાંતિમાત્રના અસત્ત્વમાં –નહિં હોવાપણામાં બ્રાંતિમાત્રના અનુભવભાધા છે; અર્થાત્ બ્રાંતિમાત્ર કહો તો પણ તે બ્રાંતિમાત્ર અસત્ત્વમાં અસત્—અવિદ્યમાન છે એમ કહેવામાં અનુભવભાધા ઉપજે છે, અનુભવભાધા તેવું સ્વયં સંવેદન પ્રાપ્ત થતું નથી. બ્રાંતિમાત્ર જો અસત્—અવિ-દ્યમાન જ હોય તો તેના અનુભવ ઉપજે નહિં, સંવેદન થઇ શકે નહિં. જેમ શશબ્રુંગાદિ અસત્ છે—છે જ નહિં, એટલે તેના અનુભવ થઇ શકશે નહિં; તેમ બ્રાંતિમાત્ર જો અસત્ છે, તો આ બ્રાંતિમાત્ર છે એવા અનુભવ કેમ થઈ શકશે વારુ ?

મૃગતૃષ્ણાદિ અનુભવના દર્ધાતથી રાગાદિ ચિર્તિમાત્ર નિખંધન નથી એમ દર્શાવી, ઉક્ત યુક્તિથી જે અસત્ કે ભ્રાંતિમાત્ર નથી એવા રાગાદિના જેતાપણાથકો તાત્ત્વિક જિનાદિની સિદ્ધિ કરે છે—

हैन हि मृगतृष्णिकादाविप जलाचनुभवोऽनुभवातमनाऽण्यसन्नेय, आविद्वदङ्गनादि-सिद्धमेतत्। न चायं पुरुषमात्रनिमित्तः, सर्वत्र सदाऽभावानुपपतेः। नैवं चितिमात्र-निवन्धना रागादय इति भावनीयम्।

पर्व च तथाभन्यत्वादिसामग्रीसमुङ्क्तचरणपरिणामतो रागादिजेतृत्वादिना तात्त्विक-जिनादिसिद्धि:॥२७॥<sup>१६७</sup>

<sup>૪</sup>અથ':—કારખુંકે મૃગતૃષ્ણિકા આદિમાં પણ જલાદિ અનુભવ અનુભવાત્માથી (અનુભવ સ્વરૂપથી) પણ અસત્ જ નથી. આ આ-વિદ્વદ્અંગનાદિને સિદ્ધ છે. અને આ (મૃગ-તૃષ્ણિકાદિ અનુભવ) પુરુષમાત્ર નિમિત્તવાળા નથી, સર્વત્ર સદા અભાવની અનુપપત્તિ હોય માટે; અને એમ સાગાદિ ચિતિમાત્ર નિખન્યનવાળા નથી, એમ ભાવન કરવા યોગ્ય છે.

અને એમ તથાભવ્યત્વાદિ સામથીથી સમુદ્ભૂત ચરણપરિણામ થકી રાગાદિના જેતૃત્વઆદિ વડે તાત્ત્વિક જિનાદિની સિ**હિ** છે. ॥ રહા<sup>૧૬૭</sup>

#### વિવેચન

"પ્રાથમું ચરાષ્ પરમગુરુ જિનના, હંસ તે મુનિજન મનના, વાસી અનુભવ નંદન વનના, ભાેગી આનંદઘનના; મારા સ્વામી હાે તાેરા ધ્યાન ધરીજે, ધ્યાન ધરિજે હાે સિદ્ધિ વરીજે, અનુભવ અમૃત પીજે."—શ્રી દેવચાંદ્રજ

ઉપરમાં બ્રાંતિમાત્રનું અસત્પણું માનવામાં અનુલવળાધા આવે છે એમ કહ્યું, તે અનુલવળાધા શી રીતે આવે છે, તેનું કારણુ અત્રે વ્યત્તિરેકથી પ્રતિવસ્તુઉપમાના ઉપન્યાસથી

स्मित्र हुं—न हि मृगतृष्णिकादाविष जलाबनुभवो— भूमतृष्णुहि 'मृमतृष्णुहा आहिमां पण् जलाहि अनुसव अनुसवात्माथी (अनुसव अनुसव स्त्रूपथी) पण् असत् ज नथी,—'अनुभवात्मनाव्यसन्तेव'— अनुसवस्वरूपे आ आनिह्द् अंगनाहिने सिद्ध छे. भूमतृष्णुहा, द्वियन्द्र स्थे आहि असत् नथी भिथ्यार्प श्रांतिमात्र विषयमां पण् जे तह्ज्ञानवृत्तिरूप अनुसव छे, ते 'अनुस्नात्माथी'—ज्ञानरूप अनुस्नवस्वरूपथी पण् असत् ज छे

એમ નથી. અર્થાત્ ઝાંઝવાના જલ વગેરે જે છે, તે મિશ્યા ભ્રાંતિમાત્ર છે, છતાં આ ઝાંઝવાના જલ છે એમ અનુભવ તો થાય જ છે; અને આ અનુભવ તેના વિષયને આશ્રી ભલે અસત્ હા, પણ 'આ ઝાંઝવાના જલ છે' એવા અનુભવસ્વરૂપે તાં તે અસત્ જ છે એમ નથી, અપિ તુ તે અનુભવ તાં સાચા જ છે. એમ આ વસ્તુ વિદ્વાન્થી માંડી શ્રી આદિ પર્યાંતને સિદ્ધ છે, સર્વ જનને પ્રતીત છે.

હવે વાદી કહેશે કે—આ અનુભવ તા પુરુષમાત્રનિમિત્તે છે, તેના ઉત્તર આપતાં કહ્યું—'न चायं पुरुषमात्रनिमित्तः'—'અને આ (મૃગતૃષ્ણિકાદિ અનુભવ) પુરુષમાત્રના નિમિત્તવાળા નથી,'—સર્વ'ત્ર સદા અભાવની અનુપપત્તિ હાેય માટે.

મૃગતૃષ્ણાદિ વ્યત્તભવ આ ઝાંઝવાના જલ આદિ અનુભવ છે તે પાતાનાથી જૂદા એવા પુરુષમાત્ર નિમિત્તવાળા સૂર્યકિરણાદિ કારણથી નિરપેક્ષપણે માત્ર પુરુષના જ નિમિત્ત હેાય છે નથી એમ નથી. કારણ કે જો એમ હાય તાે સર્વત્ર–સર્વક્ષેત્રે સર્વ દેષ્ટામાં

સદા—સર્વ કાલ તેના અભાવનું અઘટમાનપશું હોય, અનુપરમપ્રાપ્તિ હોય. અર્થાત્ સૂર્વ કિરશાદિ કારશની અપેક્ષા વિના માત્ર પુરુષના નિમિત્ત જ તે મૃગજલના અનુભવ થતા હોય, તો સર્વ ક્ષેત્રે સર્વ દર્શને સર્વ કાલે તેવા અનુભવ થયા જ કરવા જેઈએ, પશુ પુરુષમાત્રનિમિત્તે તેવા અનુભવ થતા દેખાતા નથી.

पिजिका—का क ( अनुसवणाधा ) व्यतिरेडिया प्रतिवस्तुना छपन्यासयी सावता इहां — न हि मृगत्रिकाकादाविप — निर्ध भूगत्रिकाडिमां पक्ष, भरुभरीयिका—िद्वन्द्र आहि भिष्याइप विषयमां पक्ष, सत्य असिभत कलाहिनी वात तो हूर रहेा, अनुभवः — तक्तानष्टत्ति, अनुभवात्मना — अनुसवात्मायां, तानात्मायां अपि — पक्ष, असन्नेव — असत् क, — सिवध्यताधी तो असत् हेाय पक्ष अभ ' अपि ' पक्ष श्राम्हिना अर्थ छे. आविद्वदङ्गनादिसिद्धमेतत् — आविद्वन्धी मांडी स्त्रीआहि पर्यं तने सिद्ध छे, सर्वं कनने प्रतीत छे अभ अर्थ छे. अत्रे क विशेष इही — न चार्यं — अने नधी आ, भूभत्विक्षाहि अनुसव, पुरुष-मात्रिनिमत्तः — पुरुषमात्रे — पुरुष क, स्वव्यतिरिक्ष रिवेहराहि कारक्षिनरपेक्ष तेने। अनुसववान, निमित्तं — हेतु, यस्य स तथा — केने। छे ते तथा, पुरुषभात्रिनिमत्तः क्या कारक्षी ? ते माटे कहुं — सर्वत्र — सर्वत्र क्षेत्रे वा हत्यामां, सदा — सर्वं काल, अभावादनुपपत्तेः — असावनी अनुपपत्तिने लीधे, अनुपरम प्राप्तिने लीधे, प्रसुत्त योकना क्षी — न न क, पर्व — अभ, सृत्विक्षकाहि अनुसववत्, चितिमात्रिनवन्धना रागाद्यः — रागाहि यितिमात्र निलन्धनवाला, किन्तु यैतन्यव्यतिरिक्ष पौद्द्रशिक कर्यं सदकार निमित्तवाला, इति भावनीयं — पूर्वं वत्र आनी सावना कार्यं छे.

આ ઉપરથી કલિત થાય છે. કે 'એમ રાગાદિ' ચિતિમાત્ર નિખન્ધનવાળા નથી स्मेभ लावनीय छे-- 'नैंब चितिमात्रनिबन्धना रागादयः '; रोभ भृगकक्षाहि अनुलव પુરુષમાત્ર નિમિત્તવાળા નથી, પણ અન્ય નિમિત્તવાળા પણ છે: સગાદિ ચિતિમાત્ર તેમ રાગાદિ પણ ચિતિમાત્ર નિબન્ધનવાળા–ચૈતન્યમાત્ર કારણવાળા નિખધનવાળા નથી. નથી, પણ ચૈતન્ય વ્યતિરિક્ત પૌદૃલિક કર્મકૃપ સહકારિ નિમિત્ત-પણ પૌદગલિક વાળા પણ છે. અર્થાત મુગજલ બ્રાંતિમાત્ર અસત છે, છતાં તેના . અનુસવ અનુસવરૂપે અસત <mark>નથી; અને આ</mark>. અનુસવ પુરુષમાત્રનિમિત્તે કર્મ નિમિત્તવાળા જ ઉપજતા नथी, पए पुरुषना तेमक सूर्य हेरह्याहि अन्य सद्ध डारी પણ છે. કારણના સંયોગે ઉપજે છે. પણ રાગાદિ છે તે તો ભ્રાંતિમાત્ર પણ નથી ને અસત્ પણ નથી, તાે પછી તેનાે અનુભવ તાે અસત્ કયાંથી જ હોય? अने आ अनुसव पश भात्र यैतन्यना क निभित्त ઉपकती नथी, पशु यैतन्यना अने પૌદગલિક કર્મં ૩૫ સહકારી કારણના સંયોગે જ ઉપજે છે. એમ ભાવન કરવા ચાહ્ય છે.

આમ રાગાદિ ભ્રાંતિમાત્ર નથી, અસત્ નથી, પણ અનુભવસિદ્ધ છે, એટલે તેના જેતા-પણાથી જિના તે યથાર્થ જ કહ્યું છે. એટલે જ ઉપસંહાર કર્યો –' અને એમ તથાભવ્ય-ત્વાદિ સામગ્રીથી સમુદ્દભૂત ચરણપરિણામ થકી રાગાદિના જેતૃત્વ આદિ રાગાદિના વહે તાત્વિક જિનાદિની સિદ્ધિ છે.' એવા પ્રકારે તથાભવ્યત્વ આદિ જેતાપણાથકી સામગ્રીથી ઉપજેલા ચારિત્રપરિણામ થકી રાગાદિના જેતાપણા – તાત્વિક જિનાદિસિદ્ધિ જાપકપણા વહે તાત્વિક જિન–જાપકની સિદ્ધિ છે. રાગાદિના જેતાપણાથી તેઓ પાતે તા જિના હાય છે, એટલું જ નહિં પણ બીજાના રાગાદિના જય કરાવવામાં પણ સ્વગત સ્વરૂપચિંતનાદિ સહિતપ્રકારથી ઉપકારી સહ્યાય નિમિત્ત થઈ 'જાપક' પણ છે. એમ 'જિનાને જાપકાને' એ પદ સિદ્ધ થયું.

॥ इति जिनेभ्यः जापकेभ्यः ॥ २७ ॥



# ર૮. તીર્ણ તારક

## 'तीर्णेभ्यःतारकेभ्य‡' पद व्याण्यान

આ સૂત્રનું પ્રયોજનઃ આવર્ત્ત કાલકારણવાદીનું નિરાકરણ—

्रेषते चार्वतकालकारणवादिभिरनन्तशिष्यैर्भावतोऽतीर्णादय पवेष्यन्ते "काल पव कृत्स्नं जगदावत्त्रियतीति वचनाद्, पतन्निरासायाह—<sup>१६८</sup>

### 'तीर्णेभ्यस्तारकेभ्यः'

<sup>પ</sup>અર્થ :—અને એએા—આવર્ત્ત કાલકારહાવાદી અનંતશિષ્યાથી ભાવથી અતીર્ણાદે જ માનવામાં આવે છે, "કાળ જ સમસ્ત જગતને આવર્ત્તે" છે" એ વચનથી,—એના નિરાસ અર્થ કહ્ય:—<sup>૧૬૮</sup>

### ' તીર્જ્યોને–તારકાને '

#### વિવેચન

"તાહરે દરિશને નિસ્તર્યો, મુજ સિદ્ધાં સવિ કામ રે....શાંતિ જિન...."—શ્રી આનંદઘનછ

અને ઉક્ત સર્વ ગુણુલક્ષણ જેમાં સંગાપાંગ ઘટાવ્યા એવા આ અહીંત ભગવંતા 'આવર્ત્ત કાલકારણવાદી અનંત-શિષ્યોથી અતીર્ણીદ જ માનવામાં આવે છે,' એના નિરાસ અર્થ'—'तीर्णेभ्य: તારકેમ્યઃ' એ સ્ત્ર કહ્યું. મનુષ્ય-નારક આદિ પર્યાયના પરિવર્ત્ત રૂપ-ફેરાર્પ જે આવર્ત્ત છે, ભવના ફેરા છે, તેનું કારણ-નિમિત્ત કાળ જ એમ જે વદે છે તે આવત્ત કાલકારણવાદી કહેવાય છે, અને તે 'અનંત ' નામના ઋષિના શિષ્યા છે. આ આવત્ત કાલકારણવાદી ઓનું વચન છે કે—' काल पच कृत्सनं जगदावर्त्त यति'—કાળ જ સમસ્ત જગતને આવેર્ત્ત છે, અર્થાત્ કાળ જ આખા જગતના ફેરા ફેરવે છે, રેપેટલે તેઓના મતે તીર્ણ આદિને પણ પુનઃ આવર્ત્ત હોય છે. આવી તેઓની માન્યતા પ્રમાણ

पञ्जिका— पते च आवर्त्तकालकारणवादिभिः। आवर्त्त स्य—नश्नारक्षादि पर्यायप्रेश्वित्त ३५ भावर्त्त नं, काल एव कारणं—काल क कारणं —तीर्थाः निर्मात के इति वाववृक्तैः — भेभ वाद कर्माराभावीः तीर्णाः—तीर्थाः, तरी भयेलाः

તીર્જ્યાદિ પણ ભાવથી-પરમાર્થથી અતીર્જ્યાદિ જ હાય છે. એના નિરાકરણ અર્થે અહીં 'તીર્જ્યોને-તારકોને 'એ વિશિષ્ટ પદ મૂક્યું.



खवाणुंवतीर्ध्ाने छवितावर्त्त केम अवावर्त्त नथी, ओम हर्शावे छे---

<sup>६</sup> ज्ञानदर्शनचारित्रपोतेन भवार्णवं तीर्णवन्तस्तीर्णाः। नैतेषां जीवितावर्त्तवद्भवायसीं, निबन्धनाभावात। <sup>१६९</sup>

કું અર્થ':—જ્ઞાન-દર્શ'ન-ચારિત્રરૂપ પાત (જહાજ) વડે ભવાર્જું વને તરી ગયા તે તીર્જુ. એએાને (તીર્જીને) છવિતાવર્ત્ત ભવાવર્ત્ત નથી,—નિયન્યનના અભાવને લીધે <sup>૧૬૯</sup>

#### વિવેચન

"તુમ પ્રભુ તુમ તારક વિભુજ, તુમ સમા અવર ન કાય; તુમ દરિસણ થકી હું તચેર્જી, શુદ્ધ આલંબન હેપ્ય....વિમલ.—શ્રી દેવચંદ્રજી

तीधु क्येट शुं कि क्षानदर्शनचारित्रणोतेन'—हान-हर्शन-यारित्रइप पात (अक्षां अ) वडे सवाधुंवने तरी अथा ते तीधुं, 'मवार्णवं तीर्णयन्तस्तीर्णाः' आ सव-संसार क्रे अधुंव-सागर समान छे. सागरने तरवा माटे मजणूत वढाधु कीर्ध क्रे, ज्ञान-हर्शन-यारित्र तेम आ सवसागरने तरवा माटे ज्ञान-हर्शन-यारित्र पेतथी कोर्ध क्रे. आ ઉपयोगत्रप अवनाशी चेतनमय आत्मा, हेढाहि क्षधुं लंगुर सवाधुंव तीधुं विनाशी क्येतन जड वस्तुधी क्षिन्न छे,—क्षेम सम्यष्ट्रपण्णे काधुं, सेहज्ञान थवुं, ते ज्ञान, तेम ज्ञानथी के काध्युं तेनी शुन्द प्रतीति—सम्यष्ट् निश्चय वर्त्त ते सम्यग्हर्शन अथवा समित्रतः, अने केम आत्मानी प्रतीति आवी अने सर्व अन्य वस्तुधी आत्माने क्षिन्त असंग काष्ट्रये, तेवा स्थिर स्वकाव अपजवा ते यारित्र. आम सर्व अन्य द्रथ्यी क्षिन्त असंग शुद्ध आत्माने काख्यो, सद्द्रवे, अने आयरवे।—क्षेम ज्ञान-हर्शन-यारित्र कथारे अक्षेड परिशामने पानी आत्मात्रप वर्त्त,

पश्चिका - नैतेषां ध्रियादि. न—न अ, प्रतेषां—ॐअने तीर्शोने, जीवितावर्त्त वत्—पूर्व अनुभूत छितिता आवर्त्त वत्—पूर्व अनुभूत छितिता आवर्त्त वत्—पूर्व अनुभूत छितिता आवर्त्त वत्—पुर्व अनुभूत छितिता आवर्त्त व्यवस्था विश्व अनुभूत छित्र अनुभूति अन्य अनुभूति अनुभूति अन्य अनुभूति अनुभूति

त्यारे ते किनने। भार्ण पाम्या अथवा निक स्वअपने पाम्या. अने आवी आ ज्ञान-

हर्शन-शित्रनी असेह ओहता अत्रे એहवशनी प्रयोगरूप 'पेत 'थी—'पोतेन' ओह अभं वहाख्यी स्थवी छे. अर्थात ज्ञान-हर्शन-शित्रनी असेह એहतारूप ओह अभं उ वहाख्यी आ संसारसागर तराय छे. आ सगवंता पद्य आवा अनुपम वहाख्यी आ संसारसागर तरी जया है।वाथी तीर्धु छे. अने ઉपदासख्यी आ किन सगवंताओं स्वयं आश्रदेसा अने प्रश्चेसा येवा आ यथाहत किनमार्धने—किनना मूण भार्धने के ओ सिहित्थी सके छे ते ओने पद्य आ सगवंता तारनारा-तारह छे

" છે દેહાદિથી ભિન્ન આતમા રે, ઉપયોગી સદા અવિનાશ…. મૂળ મારળ સાંભ**ો** જિનના રે;

એમ જાણે સદ્યુરુ ઉપદેશથી રે, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ....મૂળ જે જ્ઞાને કરીને જાણ્યું રે, તેની વર્ત્ત છે શુદ્ધ પ્રતીત....મૂળ કહ્યું લગવંતે દર્શન તેહને રે, જેનું ખીજું નામ સમકીત....મૂળ જેમ આવી પ્રતીતિ જીવની રે, જાણ્યા સર્વેથી લિન્ન અસંગ....મૂળ તેવા સ્થિર સ્વભાવ તે ઉપજે રે, નામ ચારિત્ર તે અણ્લિંગ....મૂળ તે ત્રણે અલેદ પરિણામથી રે, જ્યારે વર્ત્ત તે આત્મારૂપ....મૂળ તેહ મારગ જિનના પામિયા રે, કિવા પામ્યા તે નિજ સ્વરૂપ"....મૂળ તેહ મારગ જિનના પામિયા રે, કિવા પામ્યા તે નિજ સ્વરૂપ"....મૂળ

— શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજી

અने आभ ज्ञान-दर्शन-शारित्र शितथी के सवार्ष्य तरी गयेसा-तीर्ष्कु छे, स्रेवा 'स्रेक्षोने छितावर्त्त्यत् सवावर्त्ता नथी,—निअन्धनना स्रक्षावने क्षीये.'—'नैतेषां जीवितावर्त्त्यत् भवावर्त्ताः'—अर्थात् पूर्वे अनुसर्वेस छिवितना तीर्ष्कुने स्थानि केम स्रेक्षावर्त्त्त्र तीर्ष्कुने स्थानि केम स्रेक्षावर्त्त्त्र तीर्ष्कुने स्थानि स्य

"શ્રી અરજિન ભવજલના તારૂ, મુજ મન લાગે વારૂ રે….મનમાહન સ્વામી; માંદ્રા પ્રહી જે ભવજલ તારે, આણે શિવપુર આરે રે….મન૦ તપ જપ માંહ મહા તોફાને, નાવ ન ચાલે માને રે….મન૦ પણ નવિ ભય મુજ હાથાહાથે, તારે તે છે સાથે રે….મન૦ પ્રભુ પદ વળગ્યા તે રહ્યા તાજા, અળગા અંગ ન સાજા રે….મન૦ વાચક યશ કહે અવર ન ધ્યાઉ, એ પ્રભુના ગુણ ગાઉ રે."….મન૦ — શ્રી યશાવિજયછ



તીર્જીને સ્માયુષ્કાન્તર જેમ ભવાધિકારાન્તર નધી ને ભવાધિકાન્તર દ્વાય તે સત્યંત મરસ્યુવત્ સુક્તિની સ્મસિદ્ધિ છે, એમ, મૃત તે સ્મમૃતભાવે નથી એવી પ્રતિવસ્તુઉપમા રજ્યૂ કરી અન્વય—વ્યતિરેક્ધી પ્રતિવાદન કરે છે—

<sup>७</sup>न ह्यस्यायुष्कान्तरवद्भवाधिकारान्तरं, तद्भावेऽत्यन्तमरणवन्मुक्त्यसिद्धेः । तत्सिद्धौ च तद्भावेन भवनाभाव:, हेत्वभावात् । न हि मृत: तद्भावेन भवति, मरणभावविरोधात् । १७०

<sup>છ</sup> અર્થ :—કારણ કે આને (તીર્ણ ને) આયુષ્કાન્તરવત્ ભવાધિકારાન્તર નથી,—તદભાવે (આયુષ્કાન્તરના અને ભવાધિકારાન્તરના ભાવે) અત્યન્ત મરણવત્ મુક્તિની અસિદ્ધિને લીધે; અને તેની (અત્યંત મરણની વા મુક્તિની) સિદ્ધિ સતે તદભાવથી (આયુષ્કાન્તરથી અને ભવાધિકારાન્તરથી સાધ્ય ભાવથી) ભવનઅભાવ હોય,—હેતુ અભાવને લીધે. કારણ કે મૃત ખરેખર તદભાવે (અતીત અમૃત ભાવે) હોતો નથી,—મરણ ભાવના વિરોધને લીધે. <sup>૧૭૦</sup>

#### વિવેચન

"श्रीधर किन नाम बहु निस्तर्था, अहप प्रधासे हो के है;

मुक सरिणे। कोटबे कारण लाहे, न तरे कहे। किम तेह ?"....श्री देवचांद्रल तीर्ध्वानेन्तरी अथेलाने अवावक्त नथी है।ते।, कारण के आने (तीर्ध्वाने) आधुष्कान्तरवत् अवाधिकारान्तरं.'

तीर्ध्वाने नारकाहि अन्य आधुष्यनी केम अवाधिकारान्तरं.'

तीर्ध्वाने नारकाहि अन्य आधुष्यनी केम अवाधिकारान्तरं. अतिर्ध्वाने अधि क्षाधिकारान्तरं. अधि क्षाधिकारान्तरं अधि क्षाधिकारान्तरं अधि क्षाधिकारान्तरं अधि क्षाधिकारान्तरं अधि क्षाधिकारान्तरं करें, आधुष्कान्तरं केम अधि अधिकार नथी, के केथी क्षाधिकारान्तरं के आवक्त करमहेरा थाय के अवाधिकारान्तरं केम क्षाधिकारान्तरं क्षाधिकारान्तरं नथी तेमां ते। कोक आधुष्य पूर्ं थया प्रधी नर-नारकाहि भीका आधुष्यविशेषना है।वापणाने लीर्ध लितावर्त्तं अधिकारमं केम क्षाधिकारने अधिकार ते। अधिकार केम क्षाधिकारने अधिकार ते। अधिकार क्षाधिकारने

पिन्नका- अ क भावे छे—न—न क, हि— क्षारण के, अस्य—आनी, तीर्णुनी, आयुष्कान्तरचत्—अधुष्कान्तर केम, नारक्षित्र आधुष्किरिश्वाचत् मचाधिकारान्तरं - क्षीणु तह्सविकार्धिक अन्य सविकार,—केथी करीने ते अहीं पुनः आवर्ते छे. विपक्षे लाक्षा कही—तद्भाचे—तह्साचे, तस्य—ते आधुष्कान्तरना अने सवाधिकारान्तरना, भावे—सत्ताम, अन्यन्तमरणवन्—सर्व प्रकारना छवितक्षयथी भरभुनी केम, मुक्त्यसिद्धः—मुक्तेः—मुक्तिनी, तीर्णुतानी, असिद्धः—असिद्धिने सीर्धे, अयोगने सीर्धे. व्यतिरेक कही—

तिसद्धौ च—अने तस्य - तेनी, अत्यंत भरख्नी या मुक्तिनी, सिद्धौ—सिद्धि अण्युपगत सते, तद्भावेन—तद्दलावधी, आधुण्डान्तरथी साध्य अने लवाधिकारान्तरथी साध्य कावधी, भवना-भाव:—लवनने अलाव, परिख्तिने अलाव क्या कारख्यी ? ते भाटे क्ष्युं—हेत्वभावात्—हेतोः— हेतुना, आयुण्डान्तर अने लवाधिकारान्तरना, अभावात्—अलावने लीधे. पुनः ते क प्रतिवस्तुखपभाधी लावे छेः—न हि—निद्ध, मृत:—भरेकी, प्राध्य यात्री गरेकी, तद्भावेन—तद्दलावधी, अतीत अभृत कावधी, भवति—हेतोः केप ? ते भाटे क्ष्युं—मरणमायविरोधात्—भरख् लावना विरोधने लीधे, भर्थ-अभरखने। आत्यंतिक विरोध छे अटला भाटे.

ક્ષીથું કરી તીર્જુ થયા છે; અને તેઓને તે ક્ષીથું ભવાધિકારથી અન્ય બીજે કાઇ ભવાધિકાર છે નહિં, કે જેથી કરીને તેને પુનઃ ભવાવર્ત્ત –ભવકેરા હાય. આમ તીર્જુને ભવાધિકારાન્તર નથી, એટલે તેને પુનઃ ભવાવર્ત્ત નથી એમ સિદ્ધ થાય છે.

આ લવાધિકારાન્તર શાને લીધે નથી? તો કે—' તદ્લાવે અત્યન્ત મરણવત્ મુક્તિની અસિદ્ધિને લીધે;'—' તद્માવે ડિસ્યન્તમર णवन्मुक्तयिक्द्धेः'— આયુષ્કાન્તરના અને લવાધિકારાન્તરના ભાવે (દ્વાપણામાં) અત્યંત મરણની જેમ ભવાધિકારાન્તર સતે મુક્તિની અસિદ્ધિ દ્વાય માટે. અર્થાત્ આયુષ્કાન્તર-બીજું આયુષ્ય અત્યંત મરણવત દ્વાય તે જેમ અત્યંત મરણની—આત્યંતિક છેવટના મરણની મુક્તિની અસિદ્ધિ સિદ્ધિ ન હોય, તેમ લવાધિકારાન્તર-બીજો લવાધિકાર દ્વાય તો મુક્તિની સિદ્ધિ ન દ્વાય. કારણકે આયુષ્કાન્તરથી જેમ જવિતાવર્ત્ત હોય, તેમ લવાધિકારાન્તરથી લવાવર્ત્ત હોય, એટલે મુક્તિની સિદ્ધિ દ્વાય નહિં, એમ વિષક્ષમાં લવાધિકારાન્તર માનવામાં આધા આવે છે.

હવે જો અત્યંત મરણની વા મુક્તિની સિદ્ધિ તો છે એમ કહા તો 'તેની સિદ્ધિ સતે તદ્લાવથી ભવનઅલાવ હાય,—હેતુઅલાવને લીધે.' આયુષ્કાન્તરથી વા લવાધિ-કારાન્તરથી સાધ્ય તદ્લાવે લવનના અલાવ હાય; અર્થાત્ અત્યંત મરણની સિદ્ધિ જો હોય તો આયુષ્કાન્તરથ્ય હેતુના અલાવે જેમ આયુષ્કાન્તરથી સાધ્ય એવા તે પુન: જીવિતલાવ ન હોય; તેમ મુક્તિની સિદ્ધિ જો હોય તો લવાધિકારાન્તરરૂપ હેતુના અલાવે લવાધિકારાન્તરથી સાધ્ય એવા તે પુન: લવાવર્ત્ત ન હોય. આમ મુક્તિની સિદ્ધિ સતે લવાધિકારાન્તરથી સાધ્ય એવા લવાવર્ત્ત લવાધિકારાન્તરથી સાધ્ય એવા તે દુલાવથી—લવાધિકારાન્તરથી સાધ્ય એવા લવાવર્ત્ત લાવથી લવન ન હોય.

અત્રે પ્રતિવસ્તુ ઉપમાથી આ વસ્તુ દંઢ કરી છે—' नहि मृतः तद्भायेन भवति'— મૃત ખરેખર! તદ્ભાવથી (અમૃત ભાવથી) હોતો નથી,—મરણુ ભાવના વિરાધને લીધે, ' मरणभावविरोधात्'; અર્થાત્ પ્રાણુ ચાલી ગયા છે એવો જે મૃત તે અમૃત મૃત છે—તે તદ્ભાવે—તે અતીત અમૃત (નહિં મરેલા) ભાવે નથી ભાવે નથી હોતો, કારણુ કે તો તો મરણુભાવના વિરાધ આવે; અને મરણ—અમરણુના તો આત્યંતિક વિરાધ છે, એટલે મૃત છે તે અમૃત નથી ને અમૃત છે તે મૃત નથી; તેમ ભવાધિકાર એ મૃત છે તો તે અમૃત નથી ને અમૃત છે તો મૃત નથી; અને ભવાધિકાર મૃત થતાં આત્યંતિક મરણુરૂપ અમૃત પદ (મુક્તિ) હોય છે. આમ ભવાધિકારા-તર હોય તો મુક્તિ નથી ને મુક્તિ હોય તો ભવાવર્ત્ત નથી એમ સિદ્ધ થયું.



મૃત તે અમૃત ક્ષાવે નથી એ ઉક્ત દર્શાતના ઉપનય પરથી ત્રહ્યું આવર્ષનું નિદર્શન પ**ણ** નિરસ્ત થયું, એમ યુક્તિયુક્તપણે પ્રદર્શિત કરે છે---

पतेन ऋत्वावर्त्त निदर्शनं प्रत्युक्तं, न्यायानुपपत्तेः, तदावृत्तौ तदवस्थाभावेन परिणामा-न्तरायोगात् । अन्यथा तस्यावृत्तिरित्ययुक्तं, तस्य तदवस्थानिवन्धनत्वात् अन्यथा तदहेतु-कत्वोपपत्तेः। १७१

<sup>૮</sup>અર્થ': -આ વડે ઋતુઆવર્ત્ત'નું નિદ્દર્શ'ન પ્રત્યુક્ત થયું,—ન્યાયની અનુપપત્તિ છે માટે,—તદ્દઆવૃત્તિમાં તદ્દઅવસ્થાભાવથી પરિણામાન્તરના અધાગ છે માટે. અન્યથા તદ્દ-આવૃત્તિ એમ અયુક્ત છે,—તેનું તદ્દઅવસ્થાનિઅન્યનપણું છે માટે, અન્યથા તદ્દઅહેતુક-પણાની ઉપયત્તિ છે માટે.<sup>૧૯૧</sup>

#### વિવેચન

"શુદ્ધતા પ્રસુ તથી આત્મસાવે રમે, પરમ પરમાત્મતા તાસ થાયે; મિશ્ર સાવે અછે ત્રિગુણની સિજ્ઞતા, ત્રિગુણ એકત્વ તુજ ચરણ આયે.... ....સહજ શુણ આગરા સ્વામી સુખ સાગરા."—શ્રી દેવસાંદ્રજી

भा મૃત तह्लावे--- भमृत लावे नथी એ દાખલા પરથી 'ઋતુ માવર્તાનું નિદર્શન પ્રત્યુક્ત થયું,'-- 'ऋत्वावर्त्तनिदर्शनं प्रत्युक्तं,'--- ઋતુના આવર્ત્તના જે દાખલા દેવામાં

पञ्जिका—पतेन—भा वडे डरीने, भृतना अभृत लावना प्रतिषेध वडे, ऋत्वावर्त्त निद्दानं— व्यतीत अतु पुनः परिवर्त्ते छे अवुं दर्शत, प्रत्युक्तं—निराकृत थयुं. इया कारण्यी? ते भारे क्ट्यं—न्यायानुपपत्तः:—न्यायनी अनुपत्तिने लीधे. ते व्य दर्शीवे छः—तदावृत्ती – तस्य—तेनी, वसंतादि ऋतुनी, आवृत्ती—आवृत्तिमां, पुनर्लवनमां, तदवस्थामावेन—तस्याः—ते, अतीत वसंतादि ऋतुदेतुक आभ्रादिनी अवुरादिक अने पुरुषती आल-कुमारादिक, अवस्थायाः—अवस्थाना, मावेन—लावथी, प्राप्तिथी, परिणामान्तराभावात्—परिणामान्तराभ अलावने लीधे. ते व्य पूर्व परिणाम अप्त थाय छे, निर्दे के अपर-अवेश लाव छे. विपक्षमां लाधा क्रि.—

अन्यथा—परिष्णामान्तरे, तदावृत्तिः—तस्य—तेनी, ऋतुनी, आवृत्तिः—पुनर्कावन, इति— ओ, अयुक्तम्—अस्प्रित छे. इया कारण्यी ? ते माटे क्ष्युं—तस्य—तेना, ऋतुना, तद्वस्थानि-बन्धनत्वान्—तस्याः—ते, आम्राहिनी अंक्षराहिक, अवस्थायाः—अप्रथाना, निवन्धनत्वाद्— निजन्धनप्रधाने सीधे. कारण्यु के तह्अप्रथावन्तन स्पलाववाणी ते ऋतु छे, ते अप्रथा तेनी सन्निधिमां केम न होय वारु ? ओ व अतिरेक्षी क्ष्युं—

अन्यथा—तेना सन्निधाने पश्च अलवनर्भा, तदहेतुकत्वापण्ते:—स:—ते, अतीत अतु-अक्षथ्, अहेतु:—अहेतु, यस्याः सा तथा –छे केना ते तथा, तद्भावस्तत्वं—तह्लाव ते तत्त्व, तदुपपत्तेः—तेनी ६५५तिने बीधे, तत्हेतुः। ते प्राप्त नथी थती क्षेत्र लाव छे. ઋદુઆવૃત્તિમાં તદ્દઅવસ્થાભાવથી પરિહામાન્તરના અયાગ

અભાવ હાેય; તે જ

નહિં કે બીજાં.

આવે છે તેના પણ રદીએા અપાઈ ચૂકચો,—'ન્યાયની અનુપપત્તિને લીધે,'—તેમાં ન્યાય ઘટતા નથી માટે. કારણ કે 'તદ્દઆવૃત્તિમાં તદ્દઅવસ્થાભાવથી પરિણામાન્તરના અયાગ છે માટે.' અર્થાત તે વસંતાદિ ઋતુની આવૃત્તિમાં—પુનર્ભવનમાં તદ્દઅવસ્થાભાવથી—અતીત વસંતાદિ ઋતુહેતુક આગ્રાદિની અંકુરાદિક અને પુરુષની આલ—કુમારાદિક અવસ્થાના ભાવથી—હાવાપણાથી પરિણામાન્તરના પૂર્વે હતું તે અંકુરાદિક વા અલકુમારાદિક પરિણામ પ્રાપ્ત થાય,

વિપક્ષમાં આધા કહી—'અન્યથા તદ્દઆવૃત્તિ એમ અયુક્ત છે,—તેનું તદ્દઅવસ્થા– નિબન્ધનપણું છે માટે.' અર્થાત્ નહિં તો, પરિણામાન્તર સતે તદ્દઆવૃત્તિ–તે ઋતુની આવૃત્તિ થઈ એમ કહેવું અયુક્ત છે, અણઘટતું છે. કારણુ કે તેનું– નહિં તો તદ્દઆવૃત્તિ તે ઋતુનું તદ્દઅવસ્થાનિબન્ધનપણં—તે આમાદિની અંકુરાદિક એમ કહેવું અયુક્ત અવસ્થ નું નિબન્ધનપણં—કારણુપણં છે માટે. તદ્દઅવસ્થા જન્માવવાના સ્વભાવવાળી તે ઋતુ છે, તે અવસ્થા તેની સન્નિધિમાં કેમ ન હાય ? તે જ વ્યતિરેકથી કહ્યું—'અન્યથા તદ્દઅહેતુકપણાની ઉપપત્તિ છે માટે;' અર્થાત્ તે અતીત ઋતુ લક્ષણ અહેતુ છે જેનો, તેના ભાવ તે તદહેતુકત્વ, તેની ઉપપત્તિને લીધે, તત્ન ઋતુહેતુકા તે પ્રાપ્તિ નથી થતી એમ ભાવ છે.

તાત્પર્ય કે— જો વસંતાદિ ઋતુની પ્રાપ્તિ હોય તે તેમાં તદ્ અવસ્થા ભાવ હોય, એટલે અતીત વસંતાદિ ઋતુહેતુક આમ્રાદિની જે અંકુસદિક અવસ્થા અને પુરુષની ભાલકુમારાદિક અવસ્થા હોય, તેના તે જ અવસ્થાભાવ ઋતુઆવૃત્તિમાં હાય, એટલે પરિછામાન્તર— અંકુસદિક અવસ્થાના પરિણામમાં કાઈ પણ ફેરફારરૂપ બીજો પરિણામ ઘટશે નહિં. એટલે ગઈ ઋતુમાં જે અવસ્થા હતી તે જ આ બીજી ઋતુમાં પણ એમની એમ જ રહેશે (status quo); નહિ તો પરિણામાન્તર—અવસ્થાન્તર થાય છે એમ કહા તો 'તદાવૃત્તિ'—તે ઋતુની આવૃત્તિ એમ કહેવું તે અયુક્ત છે. કારણ કે તેનું તદ્ અવસ્થાનિબન્ધનપણું છે, અર્થાત્ જે અવસ્થા હતી તે જ અવસ્થાનું કારણપણું તે આવૃત્તિનું છે. એમ ન હાય તો તદ્ અહેતુકપણાની—તે આવૃત્તિના અહેતુકપણાની ઉપપત્તિ થશે, તે આવૃત્તિ અહેતુક છે એમ યુક્તિથી સિદ્ધ થશે.

Ŵ

એમ ઉક્ત યુક્તિથી મુક્ત પુનઃ ભાષમાં દ્વાતો નથી, માટે ભાવથી તીર્જું-તારકની સિદ્ધિ છે એમ નિગમન કરે છે---

ेष्वं न मुक्तः पुनर्भवे भवति, मुक्तत्वविरोधात्। सर्वथा भवाधिकारनिवृत्तिरेव मुक्तिः रिति, तद्भावेन भावतस्तीर्णादिसिद्धिः ॥२८॥<sup>१७२</sup> <sup>હ</sup>અર્થ`:—એમ મુક્ત પુન: ભવમાં હોતા નથી,—મુક્તત્વના વિરોધને <mark>લીધે. સર્વથા</mark> ભવાધિકારનિવૃત્તિ જ મુક્તિ છે, એટલે તદ્ભાવથી (મુક્તિના ભાવથી) **ભાવથી તી**ર્ણાંદિ સિદ્ધિ છે. ॥ २८॥ <sup>૧૭૨</sup>

#### વિવેચન

"જે અતિ દુસ્તર જલધિ સમા સંસાર જે, તે ગાયદ સમ કીધા પ્રભુ અવલં અને રે લાે. જિન આલં અની નિરાલં અતા પામે જે, તિણે હમ રમશું નિજ ગુણ શુદ્ધ નંદનવને રે લાે; ....જગતિદ્વાકર શ્રી નમીધર સ્વામ જે."—શ્રી દેવચંદ્રજી

એમ ઉપરમાં પ્રદર્શિત કરેલી યુક્તિ પરથી ક્લિત થાય છે કે-'પવં न मुक्तः पुनर्भवे भवति'—એમ મુક્ત પુનઃ ભવમાં હોતો નથી,—મુક્તત્વના વિરોધને લીધે,— 'મુક્તત્વિવરોધાત'; મુક્ત થયા તે કરી ભવમાં—સંસારકરામાં હાય નહિ, કારણ કે તો તો મુક્તપણાને જ વિરાધ આવે માટે 'સર્વથા મવા ધિકારનિવૃત્તિ જ મુક્તિ છે.' સર્વથા–સર્વ પ્રકારે ભવાવર્તા કરનારા ભવાધિકારની નિવૃત્તિ એ જ મુક્તિ છે. 'એટલે તદ્ભાવથી (મુક્તિના ભાવથી) ભાવથી તીર્ણાદ સિદ્ધિ છે.' આમ મુક્તિના ભાવ હાય છે, તેથી કરીને ભાવથી–પરમાર્થથી–તત્ત્વથી તીર્ણુ–તારકની સિદ્ધિ છે.

આ ભગવંતો પાતે તો સમ્યગ્રાન-દર્શન-ચારિત્રર્પ જહાજથી આ ભવસાગર તરી જઈ-તીર્ણ થઈ મુક્તિ પામ્યા છે; એટલું જ નહિં પણ એ ભવનિર્યામકના સમ્યગ્ દર્શન-ગ્રાન-ચારિત્રરૂપ જહાજમાં એસી જેઓ ભક્તિથી એ ભગવંતનું અવલંબન લે છે, તે સર્વને પણ આ મહાતારુ સમર્થ નિર્યામક ભગવંતો ભવસાગરને તરી જવામાં અનુપમ સહાયક-ઉપકારી થઈ પડી તારક હોય છે. એટલે એમના માટે જે 'तिन्नाणं तारयाणं'—તીર્ણ-તારક એ વિશેષ પદ આપ્યું તે સર્વથા યથાર્થ જ છે, इति स्थितं।

"ભવસમુદ્રજલ તારવા, નિર્યામક સમ જિનરાજ રે; ચરણ જહાજે પામિયે, અલય શિવનગરનું રાજ રે.... અરિહંત પદ વદિયે ગુણવંત રે."-મહામુનિ શ્રી દેવચદ્રછ

॥ इति तीर्षेभ्य: तारकेभ्य: ॥२८॥



# ર∈. બુદ્ધ બોધક 'बुद्धेभ्य∔ बोघकेभ्यः' પદ વ્યાખ્યાન

આ પદનું પ્રયાજન : પરાક્ષજ્ઞાનવાદી મીમાંસકાનું તિરસન—

१० एतेऽपि परोक्षज्ञानवादिभिर्मीमांसकभेदैनीत्या अबुद्धादय एवेष्यन्ते, "अप्रत्यक्षा च नो बुद्धि: प्रत्यक्षोऽर्थ:" इति वचनाद्, एतदृब्यवच्छेदार्थमाह—<sup>१७३</sup>

### ' बुद्रेभ्यः बोधकेभ्यः '

<sup>૧૦</sup>અર્થ :—એએા પણ,—પરાક્ષજ્ઞાનવાદી મીમાંસક<mark>લેદાથી નીતિથી અ</mark>યુદ્ધાદિ જ માનવામાં આવે છે,—''આપણી **યુદ્ધિ અપ્રત્યક્ષ છે, અર્થ પ્રત્યક્ષ છે" એ વચનથી,—** એના વ્યવચ્છેદાથે કહ્યું—<sup>૧૭૩</sup>

### ' બુદ્ધોને બાધકાને '

#### વિવેચન

"જિન ગુણુ ખેલમેં ખેલતે હાે, પ્રગટરાે નિજ ગુણુ ખેલ….લલના આતમ ઘર આતમ રમે હાે, સમતા સુમતિક મેલ….લલના. જિન સેવનથેં પાઈએ હાે, ગુહાતમ મકરદાં….લલના."—શ્રી દેવચાંદ્રજી

એએ!-ઉક્ત લક્ષણસંપન્ન અહેં ત લગવંતા પણ 'પરાક્ષવાદી મીમાંસકલેદાથી નીતિથી અબુદ્ધાદિ જ માનવામાં આવે છે,' એના વ્યવચ્છેદાથે કહ્યું-' મુદ્દેમ્યા લોધकेશ્યા'. જ્ઞાન પરાક્ષ છે એમ વદનારા આ મીમાંસકલેદાનું વચન છે કે-' अप्रत्यक्षा च નો વુદ્ધિ:, प्रत्यक्षोऽर्थ:'--' આપણી બુદ્ધિ અપ્રત્યક્ષ છે, અર્થ પ્રત્યક્ષ છે.' આમ એવા પ્રકારના નીતિથી-ન્યાયથી તેઓ લગવંતાને અબુદ્ધાદિ જ માનતા હાય એમ પ્રતીત થાય છે. એનું નિરાકારણ અત્રે 'બુદ્ધોને બાેધકાને' એ વિશિષ્ટ સ્ત્રપદથી કર્યું" છે.

સુદ્ધની વ્યાખ્યા કરી, સ્વસ્'િકિત જ્ઞાનથી સુદ્ધ છે, અન્યથા નહિં, કારણ કે અસ્વસંવિકિત સુદ્ધિ અનુમાનાદિ સુદ્ધિના વિષય નથી, કા. સુકિતયી પ્રતિપાદન કરે છે—

<sup>११</sup> अज्ञाननिद्रायसुप्ते जगत्यपरोपदेशेन जीवाजीवादिरूपं तस्त्रं बुद्धवन्तो बुद्धाः, स्वसंविदितेन ज्ञानेन, अन्यथा बोधायोगात । नास्त्रसंविदिताया बुद्धरवगमे कथिदुपायः, अनुमानादिवुद्धरविषयस्यात् । <sup>१७४</sup>

<sup>ફર્</sup> અર્થ':—અજ્ઞાનનિદ્રાથી પ્રસુપ્ત જગતમાં અ-પરાપદેશથી જવાજવાદિરૂપ તત્ત્વ જેણે અવબુદ્ધ કર્યું' (જાલ્યું) તે ખુદ્ધો,—સ્વસંવિદિત જ્ઞાન વડે કરીને, અન્યથા ખાેધના અયાગ છે માટે. અસ્વસંવિદિત ખુદ્ધિના અવગમમાં કાેઈ ઉપાય નથી,—અનુમાનઅહિ ભુદ્ધિનું અવિષયપણું છે માટે.<sup>૧૭૪</sup>

#### વિવેચન

" શ્રી સંભવ જિનરાજ છે રે, તાહરું અકલ સ્વરૂપ....જિનવર પૂર્જો! સ્વપરપ્રકાશક દિનમણ્યુ રે, સમતા રસના ભૂપ....જિન. "—શ્રી દેવચાંદ્રજી.

આ ખુદ્દો એટલે શું ( અજ્ઞાનનિદ્રાથી પ્રમુખ્ત જગતમાં અપરાપદેશથી જવાજ વ્યક્તિય તત્ત્વ જેલે અવબુદ્ધ કર્યું ( બાલ્યું ) તે બુદ્ધો; ' અજ્ઞાનરૂપ નિદ્રાથી પ્રમુખ્ત— ઊઘી ગયેલા આ જગતને વિષે બીજાના ઉપદેશ વિના જેલે બુદ્ધો જવાજવાદિ તત્ત્વ બાલ્યું તે બુદ્ધો—-ગ્રાન-બાગૃતિ પામેલા જ્ઞાની મા સ્વસંવિદિત છે. અને તે બુદ્ધો પણ 'સ્વસંવિદિતજ્ઞાનેન'—'સ્વસંવિદિત ગ્રાન વડે બહે કરીને ' છે,—અન્યથા બે.ધનો અયોગ છે માટે.—' अन्यथा बोधा योगात्'; અર્થાત્ તે બુદ્ધો પણ 'સ્વસંવિદિત '—પોતાથી સંવેદન કરાયેલ—સ્વઅનુમૃતિ કરેલ ગ્રાનવડે કરીને હાય છે; નહિં તા, એમ સ્વસંવિદિત—સ્વઅનુ ભૂત ગ્રાન ન હોય તા જવાદિ તત્ત્વના બાલનો—સંવેદનના અયોગ હોય, જવાદિ તત્ત્વનું જાલ્યાયાં જ ઘટે નહિં.

કાઈ આશંકા કરશે કે-ખુહચંતર વહે ખુહિસંવેદન માનવામાં આવતાં બાધના યાગ કેમ ન થાય ? એ આશંકાના નિરાકરણાર્થ કહ્યું – नास्वसंविदिताया बुद्धेरवगमे कश्चिदुपायः।' ' અસ્વસંવિદિત બુદ્ધિના અવગમમાં કેઇ ઉપાય નથી.' જે સ્વસવિદિત–પાતાથી સંવેદા-

पिञ्जका—अन्यथा बोध ध्रयाहि. अन्यथा—शुद्धिनुं अस्वसंविद्धित्व सते, बोधायोगात्— જ्याहि तत्त्वना संवेदनअशेगने क्षींथे. अभ वक्तव्य (इहेबानुं) थाय है शुद्धयंतर वहे शुद्धसंवेदनभां प्रकृत सिद्धि थशे, अभ आशंक्षीने इह्यां:—नास्वसंविद्धितायाः नथी अस्वसंविद्धित, बुद्धः:—प्रत्यक्षाहिः ३५ शुद्धिना, अवगमे—अवगमना, किश्चदुवायो—हेाई उपाय,—शुद्धयन्तरव्यक्ष्ण, इया हारस्थ्यी ? ते भाटे इश्चं—अनुमानादिबुद्धेरिवयत्वात्—अनुमान-आगनआहि शुद्धयंतरनी तेनां अध्वतिने क्षींथे. યેલી એવી પ્રત્યક્ષાદિરૂપ ભુદ્ધિ નથી, તેના અવગમમાં—અવણાધમાં—જાણપણામાં ભુદ્ધશ્રંતર-રૂપ—કાઈ બીજી ભુદ્ધિરૂપ ઉપાય નથી. જ્યાં પાતાની જ ત્રેવડ નથી ત્યાં બીજાની ત્રેવડ શું કામ આવશે? જે ખુદ્ધિ પાતે સંવેદનરૂપ નથી, તેનું સંવેદન ઉપજાવવામાં કાઈ બીજી બુદ્ધિરૂપ ઉપાય કામ આવે એમ નથી. કારણ કે 'અનુમાનઆદિ બુદ્ધિનું અવિષયપણું છે માટે;' અનુમાન—આગમાદિ બુદ્ધત્રાંતરના તે બુદ્ધિ અવિષય છે માટે, અનુમાન— આગમાદિ અન્ય બુદ્ધિની તેમાં પ્રવૃત્તિ નથી માટે.



ज्ञानव्यक्ति को व्यनुभानाहि सुद्धिने। विषय नथी, तत्साभान्य के पश्च विषय नथी, ध्रंयाहि यिन्तववानी सक्षाभस्य और छे—-

<sup>१२</sup>न ज्ञानव्यक्तिविषयः, तदा तदसत्त्वातः। न तस्सामान्यं, तदात्मकत्वातः। न च व्यक्तयग्रहे तद्श्रह इत्यपि चिन्त्यं । १७५

<sup>૧૨</sup>અર્થઃ—જ્ઞાનવ્યક્તિ વિષય નથી,—ત્યારે તેના અસત્ત્વને લીધે; તત્સામાન્ય (વિષય) નથી, તદાત્મકપ**ણાને લીધે; અને વ્યક્તિઅમહે તદ્**શહ (સામાન્ય ગ્રહણ) નથી,—એ પણ ચિત્ય છે.<sup>૧૯૫</sup>

#### વિવેચન

"શુશુ પર્યાય વિચારતાં હા શક્તિ વ્યક્તિ અનુભૂતિ….લલના; દ્રવ્યાસ્તિક અવલં ખતાં હા, ધ્યાન એકત્વ પ્રસ્તિ….લલના. જિન સેવનથે પાઈએ હો, શુદ્ધાતમ મકરંદ….લલના."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

અનુમાનાદિ ખુદ્ધિનું અવિષયપણું શી રીતે ? તે માટે કહ્યું,-' न ज्ञानव्यक्ति विषयः' ज्ञान-व्यक्ति विषय नथी,-त्यारे तेना असत्त्वने क्षीधे.' अर्थात् अमुक प्रतिनियत आहा

पञ्चिका— के क लावे छे— न ज्ञानव्यक्तिः—नथी तानव्यिति, — प्रतिनियत किर्व्याश्चािका प्रत्यक्षािद्दश्यां, क्ष्मनानािक कुद्धिने विषय — प्राच्च. इया अरुष्थी ? ते भाटे इद्धुं— तदा— अनुभानािक कुद्धि अले, तदसस्वात्— तस्याः— तेना, प्राच्चश्य तानव्यक्षिनां, असत्त्वात्— व्यस्त्वने लीघे, — योगपद्यी तानद्यना अनक्ष्यप्रभने लीघे. त्यारे तत्साभान्य विषय इशे ? क्षेटला भाटे इद्धुं— न तत्सामान्यं— नथी प्रत्यक्षािक वस्तु साभान्य, विषय को अनुवर्त छे. इया अरुष्या ? ते भाटे इद्धुं— तदात्मकत्वात् — व्यक्तिश्च ग्रानश्वलावपश्चाने लीघे, साभान्यना व्यक्तिश्चलावे तद्द्यलावने लीघे. अक्युव्यय इद्धो—

न च—ન જ, व्यक्तव्यक्ति—तेनी આધારભૂત વ્યક્તિ અપરિશ્છિલમાન સતે, तद्ग्रहः—सामान्य ત્રક, इत्यपि—એ પશ્, નિર્ક કે કેવલ વ્યક્તિઅભાવે સામાન્યઅભાવ, એમ 'અપિ' પશુ શબ્દતે! અર્થ છે, चिन्त्यं—પરિભાવ્ય છે,—વૃક્ષાદિ શેષ પ્રમેયામાં એમ જ દર્શનને લીધે.

અર્થને પ્રહેશ કરનારી એવી જે પ્રત્યક્ષાદિ 3પ જ્ઞાનવ્યક્તિ છે, તે અનુમાનાદિ બુદ્ધિના વિષય નથી; કારણ કે ત્યારે-અનુમાનાદિ જ્ઞાનવ્યક્તિ अब्रिके को की देव ते काणे आहा३५ ते ज्ञानव्यक्तिनुं असत्त्व-વિષય નથી નહિં હોલાપણું છે, જે વખતે અનુમાનાદિ બુન્દિ છે તે જ વખતે

પ્રત્યક્ષાદિરૂપ જ્ઞાનવ્યક્તિનું હેાવાપણું નથી. કારણ કે સુગયત્-એકી સાથે બે જ્ઞાનના અલ્યુપગમ-સ્વીકાર કરવામાં આવતા નથી; એટલે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન હોય તા પરાક્ષ ન હાય ને પરાક્ષ હાય તેર પ્રત્યક્ષ ન હાય માટે પ્રત્યક્ષ એવી જ્ઞાનવ્યક્તિ પરાક્ષ એવા અનુમાના-દિના વિષય નથી.

ત્યારે કાઈ કહેશે-તે જ્ઞાનવ્યક્તિના સામાન્ય તેના વિષય હશે. તેના નિવારણાથે કહ્યું -ં તત્સામાન્ય (વિષય) નથી,-તદાત્મકપણાને લીધે. ' પ્રત્યક્ષાદિ વસ્તુસામાન્ય પણ વિષય નથી,-તે સામાન્યનું પણ વ્ય ક્લ3પ જ્ઞાનસ્વભાવપાયું છે માટે. કારણ કે વ્યક્તિઅભાવે તે સામાન્યના પણ અભાવ છે માટે, અલ્યુચ્ચય કહ્યો-' અને વ્યક્તિ-

અપ્રહે તદ્વપ્રહ (સામાન્ય પ્રહણ) નથી એ પણ ચિન્ત્ય છે. 'કથચિત્ **ત**ત્સામાન્ય व्यक्तिका यही लेह मानवामां आवे तापल ते व्यक्तिअअहे-तेना વિષય નથી

આધારભૂત વ્યક્તિ અપરિચ્છિદ્યમાન સતે, તે સામાન્યના ગ્રહ-પરિચ્છેદન નથી, એ પણ,-નહિં કે કેવલ વ્યક્તિ અભાવે સામાન્યઅભાવ,-એ પરિમાવન કરવા યાગ્ય છે. વૃક્ષાદિ શેષ પ્રમેયમાં પણ એમ જ દર્શન છે માટે. 'આમ્રવૃક્ષ' એ વ્યક્તિવિશેષ કહ્યું, તેમાં વૃક્ષરૂપ સામાન્ય આવી ગયું; અને આમરૂપ વ્યક્તિવિશેષ જો ન

હોય, તો વૃક્ષરૂપ સામાન્ય પણ ન હોય, ઇ યાદિ વિચારવા ચાય છે.

" કારણથે કારજ સધે હો, એહ અનાદિકી ચાલ....લલના. દેવચંદ્ર પદ પાઈચે હો. કરત નિજ ભાવ સંભાળ....લલના.

જિન સેવનથે પાઇયે હો, શુદ્ધાતમ મકરંદ....લલના. "-- શ્રી દેવસંદ્રછ.

અર્થ પ્રત્યક્ષતા તે બુહિયાહક અનુમાનના હેતુરૂપ લિંગ નથી, કારણ કે પ્રત્યક્ષ પરિચ્છેશ અર્થ જ અર્થ પ્રત્યક્ષતા છે, એ દર્શાવતી યુક્તિઓનો ઉપન્યાસ કરે છે-

एव। न चेयमस्य विशिष्टावस्था विशेषणामतीतौ प्रतीयत इति परिभावनीयम्। १७६

<sup>૧૩</sup>અર્થ':—અર્ધ'પ્રત્યક્ષતા તે લિંગ નથી, કારણ કે પ્રત્યક્ષ પરિછેઘ અ**ર્થ' જ અર્થ**'પ્રત્યક્ષતા *છે*; પ્રત્યક્ષ કર્મ રૂપતાને પામેલા અર્થ જ છે. અને આ (પ્રત્યક્ષતા) આની (અર્થની) વિશિષ્ટ વ્યવસ્થા વિશેષણ વ્યપ્રતીતિ સતે પ્રતીત થતી નથી, એમ પરિભાવન કરવા યોગ્ય છે. <sup>૧૭</sup>૧

पञ्चिका—तेमक—साध्यव्यविनालावि निश्चित લિંગ થક साध्यनिश्चायक व्यनुमान हाय, व्यने અત્રે તથાવિધ લિંગ છે નહિં. અને તથાપ્રકારે કહે છે—ન—ન જ, अर्थप्रत्यक्षता—લિંગાંતર-અસંભવયી ખીજાઓથી લિંગપણે કલ્પિત વસ્પમાણરૂપા અર્થ પ્રત્યક્ષતા, लिङ्गं—લિંગ, હેતુ,—બુહિપ્રાહક

#### વિવેચન

" રોય સકલ જાણુંગ તુમે, કેવલ ગ્રાન દિર્ણુંદ નાથ રે….નમિ."–શ્રી દેવચાંદ્રજી સાધ્યય્યવિનાભાવિ—સાધ્યને સાધ્યા વિના ન રહે એવા નિશ્ચિત લિંગ થકો સાધ્યના નિશ્ચય કરાવનારું અનુમાન હાેય, અને અતે તથાપ્રકારનું સાધ્યનિશ્ચયક લિંગ છે

નહિ, એટલે કાઇ કહેશે—અર્થ પ્રત્યક્ષતા એ જ લિંગ છે. તેના અર્થ પ્રત્યક્ષતા નિષેધ કરતાં કહ્યું—'અર્થ પ્રત્યક્ષતા લિંગ નથી.' બીજા કાઈ લિંગ નથી લિંગના અસંભવ છે, એટલે કહેવામાં આવતી જે અર્થ પ્રત્યક્ષતાને બીજાઓ લિંગવણે કલ્પિત કરે છે, કલ્પે છે, તે અર્થ પ્રત્યક્ષતા

લિંગ-ઝુક્તિમાહક અનુમાનના હેતુ નથી; 'કારણ કે પ્રત્યક્ષ પરિછેલ અર્થ જ અર્ધ પ્રત્યક્ષતા છે;' અર્થાત્ પ્રત્યક્ષ પરિચ્છેલ અર્થ જ—નહિં કે તેના પરિચ્છેલ પણ—તે લિંગઅભિમત અર્ધ પ્રત્યક્ષતા છે. એ જ સ્પષ્ટ કરે છે—'પ્રત્યક્ષ કર્મારૂપતાને પામેક્ષા અર્થ જ છે.' અર્થાત્ પ્રત્યક્ષની-ઇદ્રિયત્તાની કર્મારૂપતાને-વિષયતાને પામેક્ષા અર્થ જ છે,—નહિ કે તેથી વ્યતિસ્થિત બૂદું કાંઈ તે અર્થપ્રત્યક્ષતા છે.

જો ખરેખર! એમ છે તે৷ એથી શું ? તો કે—'અને આ આની વિશિષ્ટ અવસ્થા વિશેષણુઅપ્રતીતિ સતે પ્રતીત થતી નથી એમ પરિભાવનીય છે.' અર્થાત્ આ–પ્રત્યક્ષતા

છે તે, આની-આ અર્થની વિશિષ્ટ અવસ્થા-પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનની વિષયભાવ-વિશેષણ પરિણતિરૂપ અવસ્થા છે, તે વિશેષણઅપ્રતીતિ સતે અર્થાત્ અપ્રતીતિ સતે વિશેષણની-પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનની અપ્રતીતિ-અસંવેદન સતે પ્રતીત થતી વિશિષ્ટ અવસ્થા નથી, નિશ્ચય કરાતી નથી. કારણ કે પ્રદીપ આદિ પ્રકાશની પ્રતીત ન થાય અપ્રતીતિ સતે તેનાથી પ્રકાશિત ઘટાદિની પ્રતીતિ ઉપલબ્ય થતી નથી. આથી ઉલ્દું પ્રકાશની પ્રતીતિ સતે તેનાથી પ્રકાશિત ઘટાદિની

પ્રતીતિ ઉપજે છે; તેમ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનરૂપ વિશેષજ્ઞની પ્રતીતિ સતે અર્થની પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન વિષયભાવપરિજ્ઞતિરૂપ વિશિષ્ટ અવસ્થા પ્રતીત થાય છે. આમ અન્વય–બ્યતિરેકથી પરિભાવન ક્રેસ્વા યાગ્ય છે. કારજ્ઞ કે અન્વય-બ્યતિરેકથી અનિશ્ચિત હેતુ થકી સાધ્યપ્રતીતિ થતી નથી.

અનુમાનતું. કથા કારણ્યા, ते भाटे કશું—चद्—કारण् हे, प्रत्यक्षपिरिक्ठेद्योऽर्थं पव—प्रत्यक्ष परिच्छेद्धं अर्थं क, निहं हे तेने। परिच्छेद्धं अर्थं क, निहं हे तेने। परिच्छेद्धं अर्थं क, निहं हे तेने। परिच्छेद्धं अर्थं क, निहं हे तेथी अर्थं प्रताननी, कर्र्मक्षपतां—कर्मं इपताने, विषयताने, आपन्न:—पामेक्षे। अर्थ एच—अर्थं क, निहं हे तेथी अनिरिक्ष्त कंक्षि. को भरभर! अभ छे ते। तेथी शुं ते भाटे क्ष्युं—

न चेंचं—अने नथी आ, प्रत्यक्षता, अस्य—आनी, अर्थनी, विशिष्टावस्था—प्रत्यक्ष साननी विषयकावपरिखृतिइपा, विशेषणाप्रतीतौ—विशेषणस्य—विशेषण्यी, प्रत्यक्ष साननी, अप्रतीतौ—अप्रतीति, असंवेदन सते, प्रतीयते—प्रतीत थती, निश्चय इराती, इति परिभावनीयं—अभ्यितिवानीय छे. कारख् है प्रदीप आदि प्रकाशनी अप्रतीति सते तेनाथी प्रकाशित धटादिनी प्रतीति @प्रस्वय थती नथी; अने अन्वय-व्यतिरेक्षी अनिश्चित हेतुयश्ची साध्यप्रतीति थती नथी.

અન અંગે બીજી દલીલોનેન રદીએન આપી અર્થપ્રત્યક્ષતા તે અર્થપરિચ્છેદ જ છે. એમ નિગમન કરી, ન્યાયથી સુદ્રાદિ હિદ્ધિ કરે છે—

<sup>१४</sup>पपं चेन्द्रियवदज्ञातस्वरूपवेयं स्वकार्यकारिणीत्यप्ययुक्तमेव, तत्कार्यप्रत्यक्षत्वेन वथस्म्याद्, अतोऽर्थप्रत्यक्षताऽर्थपरिच्छंद एवेति नीत्या बुद्धादिसिद्धिः॥२९॥<sup>१७७</sup>

<sup>૧૪</sup>અર્થ :—અને એમ ઇંદ્રિયવત્ અજ્ઞાતસ્વરૂપા જ આ (અર્થ પ્રત્યક્ષતા) સ્વકાર્ય કારિણી છે એ પણ અયુક્ત જ છે,—તત્તકાર્ય ના (ઇંદ્રિય કાર્યના) પ્રત્યક્ષપણાએ કરીને વૈધમ્ય ને લીધે. આ થકી (ઇંદ્રિય થકી) અર્થ પ્રત્યક્ષતા તે અર્થ પરિષ્ઠિક જ છે. એટલે નીતિથી (ન્યાયથી) ભુદ્રાદિ સિદ્ધિ છે. ॥ રહેમ<sup>1હુ</sup>

#### વિવે**ચ**ન

"સકલ પ્રત્યક્ષપણે ત્રિલુવન ગુરુ! જાહું તુમ ગુણગામજી; બીજી કાંઈ ન માગું સ્વામી! એહી જ છે મુજ કામજી....શીતલ. "-શ્રી દેવરા દ્રજી. કાેઇ આશાંકા કરશે કે–ઇંદ્રિય સ્વયાં અપ્રતીત છતાં જ્ઞાનપ્રત્યક્ષ જન્માવે છે. તેમ તેથી ઉદ્દેશવતી ખુદ્ધિ પણ સ્વયં અપ્રતીત છતાં અર્થપ્રત્યય કેમ નહિં કરે ? તે આશંકા દૂર કરતાં કહ્યું-'અને એમ ઇંદ્રિયવત્ અજ્ઞાતસ્વરૂપા જ આ ( અર્ધ પ્રત્યક્ષતા ) સ્વકાર્યકારિણી છે એ પણ અગ્રુક્ત જ છે.' અર્થાત ઇંડિયવત એમ અનુમાનાદિની વિષયતાના અઘટનથી ઇંદ્રિયની જેમ સ્વયં અર્થ પ્રત્યક્ષતાની અજ્ઞાતા-સ્વયં અપ્રતીત જ પ્રત્યક્ષ બુહિ સ્વકાર્યકારિણી એટલે કે આશંકાન વિષયના પરિચ્છેલપણારૂપ સ્વકાર્યની કરનારી છે એ પણ-નહિં કે નિવારણ કેવલ આતું અનુમાનાદિ વિષયપણં —અગ્રુક્ત જ છે. શાને લીધે ? 'તતુકાર્યના (ઇંદ્રિય કાર્યના ) પ્રત્યક્ષપણાએ કરીને વૈધન્યને લીધે.' તે ઇંદ્રિયનું કાર્ય-વિજ્ઞાન, તેનું પ્રત્યક્ષપણું તે વહે વૈધર્મ્યાને લીધે, અહિકૃત અર્થપ્રત્યક્ષતાના વૈસાદશ્યને

पञ्चिका—वक्तव्य (क्षेवानं) थाय के— केम छिद्रेय स्वयं अप्रतीत छतां ज्ञानप्रत्यक्ष कन्मावे छे, तेम तह्सवा (तेथी एपकती) सुद्धि पश्च स्वयं अप्रतीत छतां अर्थ प्रत्यय करशे अवी आशंका परिस्तां कर्षे छे:— एवं च— आ प्रकारे अनुभादिनी विषयताना अध्यत्नथी प्रत्यक्ष सुद्धि इन्द्रियबद् अज्ञाता—स्वयं अप्रतीत क प्रत्यक्ष सुद्धि, स्वकार्यकारिणी—स्वकार्यं—विषयनुं परिच्छेद्यत्, तत्कारिणी—तेनी करनारी, इत्यपि— ये पश्च, निर्धं के क्षेवल आनं अनुभानादि विषयपश्चं, अयुक्तमेच— अधुक्त क्षेत्र हे. क्षेय कार्यकार्यक्षत्वेच— तस्य— धिद्यतुं, अयुक्तमेच— अधुक्त क्षेत्र हे. क्षेय कार्यकार्यक्षत्वेच— तस्य— धिद्यतुं, कार्य— विद्यान, तस्य—तेनं, प्रत्यक्षरवं— प्रत्यक्षरश्चं, तेच— ते वढे, वैधम्यांत्— वैधम्यांत् सिंधे, सुद्धिन अर्थं प्रत्यक्षताना वैसादश्यने लीधे. कारश्च के छिद्रियप्रत्यक्ष अन्यादश छे, सुद्धिनं अन्यादश छे. के क कर्यं

अतः—म्या થકी, ઇદિય થકી, अर्थप्रत्यक्षता अर्थप्रिच्छेद एव—અર્થ પ્રત્યક્ષता ते अर्थ-परिच्छेद જ છે, **६**पલબ્ધ બ્યાપારરૂપ વિષયપ્રતીતિ જ છે; સુદ્ધિની તેા વિષયની ઉપલબ્યમાનતા જ **અર્થ**-પ્રત્યક્ષતા છે; અને સાધર્મ્ય સિદ્ધિ સતે દર્શતસિદ્ધિ છે.

લીધે. ઇંદ્રિયમત્યક્ષ અન્યાદશ-જૂદા પ્રકારનું છે ને ખુહિનું પ્રત્યક્ષ અન્યાદશ-જૂદા પ્રકારનું છે. તે જ કહ્યું—' अतोऽर्धप्रत्यक्षताऽर्थपरिच्छेद एव।' 'આ થકી અર્થમત્યક્ષતા તે અર્થમત્યક્ષતા તે અર્થમિશ્ચિક જ છે.' આ થકી-ઇંદ્રિય થકી અર્થમત્યક્ષતા તે અર્થપરિચ્છેદ જ છે, ઉપલબ્ધ વ્યાપારરૂપ વિષયમતીતિ જ છે; અને બુહિની તા વિષયની ઉપલબ્યમાનતા જ અર્થપ્રત્યક્ષતા છે. આમ બન્નેનું વૈષમ્ય-વિરુદ્ધધર્મપહ્યું છે, એટલે એ દ્રષ્ટાંત ઘટતું નથી; કારણ કે સાધમ્યસિહિ સતે દ્રષ્ટાંતસિહિ ઘટે છે.

આમ 'નીતિથી ખુદ્ધાદિ સિદ્ધિ છે.' આમ ઉક્ત નીતિથી-ન્યાય પરથી સિદ્ધ થાય છે કે ખુદ્ધિ પ્રત્યક્ષમાહિથી અને સ્વસંવિદિત છે. એટલે આ લગવંતા ખુદ્ધ છે અને માથક છે એની પણ સ્વયંસિદ્ધિ થાય છે. જે લવ્ય સુપાત્ર જીવા આ લગવંતના શુદ્ધ ચૈતન્યલન સહજાત્મસ્વરૂપનું, ચિંતન-લાવન-ધ્યાવન કરે છે, તેને પણ બાલ ઉપજાવી આ લગવંતા બાલક હોઈ ખુદ્ધ અનાવે છે.

" કેવલ કેવલ જ્ઞાન મહાદધિ હાજ, કેવલ દંશણ છુહ; વીરજ વીરજ અનંત સ્વભાવના હાજ, ચારિત્ર ક્ષાયિક શુહ્ર....નમિપ્રભ." —શ્રી દેવચાંદ્રજી.

॥ इति बुद्धेभ्यः बोधकेभ्यः ॥ २९ ।

## 4

# 30. મુકત મોચક 'मुक्तेभ्यः मोचकेभ्यः' પદ વ્યાખ્યાન

આ પદતું પ્રયોજન : તત્ત્વથી અમુક્તાદિ માનનારા જગત્વકર્તૃક્ષીન મુક્તવાદીઓનું નિરાકરણ—

<sup>१५</sup> पतेऽपि जगत्कर्तृलीनमुक्तवादिभि: सन्तपनिवनियेस्तत्वतोऽमुकादय एवेष्यन्ते, "ब्रह्मवद् ब्रह्मसङ्कतानां स्थिति "रिति वचनाद्, एतन्निराचिकीर्षयाऽह—<sup>१७८</sup>

### 'मुत्ताणं मोयगाणं' – 'मुक्तभ्यो मोचकेभ्यः।'

<sup>૧૫</sup>અર્થઃ-એએ પણ—જગત્કતું લીંત મુક્તવાદી સન્તપનવિનેયાથી તત્ત્વથી અમુક્તાદિ જ માનવામાં આવે છે, ''બ્રહ્મ જેમ બ્રહ્મસંગતાની સ્થિતિ" એ વચનથી, એની નિરાકરણેચ્છાથી કહ્યું—<sup>૧૭૮</sup>

## ' મુકતાને માચકાને '

વિવેચન

"ચિદાનંદ પ્રભુ પદકજ સેવત, અહુરી ન હાય ભવ ફેરા રે."—શ્રી ચિદાનંદજ એવા ગુણુવિશેષણસંપન્ન આ અર્હત ભગવંતા પણ 'જગતકર્જલીન મુકતવાદી સન્તપનિવનેયાથી તત્ત્વથી અમુકતાદિ જ માનવામાં આવે છે,' એનું નિરાકરણ કરવાની ઇચ્છાથી કહ્યું— 'મુક્તેમ્ય: मोचकेમ્ય:'. મુક્તો જગતકર્તામાં લીન થાય છે, લય પામે છે, એમ જે વદે છે એવા આ જગતકર્જલીન મુક્તવાદી સન્તપન મિષિશિષ્યાનું વચન છે કે— ખદ્મ જેમ છહાસંગતાની સ્થિતિ છે—' ब्रह्मचद ब्रह्मसङ्गतानां स्थिति:'—એમ તેઓની માન્યતા પ્રમાણે, જગત્કર્જ ખ્રદ્ધા અમુક્ત હોઇ તેમાં લીન થયેલા મુકતા પણ અમુકત જ છે. એટલે તેઓ ભલે શબ્દથી મુકત માનતા હોય, પણ તત્ત્વથી—પરમાર્થથી તા તેઓ અમુક્ત જ માને છે એમ સિદ્ધ થાય છે. એના નિરસન અર્થે અત્રે 'મુક્તોને—માંચકોને' એ સ્ત્ર મુક્યું છે.

મુક્ત એટલે કર્મ બંધમુક્ત, કૃતકૃત્ય, નિષ્ઠતાર્થ એમ વ્યાખ્યા કરી, જગત્કર્તામાં લય થયે, જગત્-કર્ત્ ત્વપણાની આપત્તિથી નિષ્ઠિતાર્થપણું –કૃતકૃત્યપણું ઘટતું નથી એમ દર્શાવી, જગત્કતૃ ત્વાદના મહાદેષ વ્યક્ત કરે છે—

१६ चतुर्गतिविषाकचित्रकर्म्मबन्धमुक्तत्वान्मुकाः कृतकृत्या निष्ठिताथां इति योऽर्थः। न जगन्कत्तिरि लये निष्ठितार्थत्वं, तत्करणेन कृतकृत्यत्वायोगात्। हीनादिकरणे चेच्छाद्वेषादिप्रसङ्गः, तद्व्यतिरेकेण तथाप्रवृत्यसिद्धेः। एवं सामान्यसंसारिणोऽविद्यिष्टतरं मुक्तत्विमिति चिन्तनीयं। निमित्तकद्वीत्वाभ्युष्णमे तु तत्वतोऽक्षृत्वं, स्वातन्त्र्यासिद्धेः १७९

पश्चिका—न धत्याहि. न—न ॰, जगत्कर्त्तारि—आधारभूत अवा धहाबक्षण ॰ शत्रतीमी छये - अक्षिन्तरप अवस्थान सते, मुक्तोनुं निष्ठितार्थत्वं - निष्ठितार्थपणुं. इया अरुणुंथी ? ते भाटे इंडुं - तत्करणेन - तस्य - तेना, ॰ शत्ता, करणेन - अरुणुंधी, - धहासांगत्यथी युक्तोना, अथी अरीने इतकृत्यत्वायोगात् - कृतकृत्यत्वा अथीगने क्षीये. अत्र ॰ अष्युच्यय इक्षो -

हीना दिकरणे च-%। - भध्य-३८१०८ जगत्ता कर्ष्णां, भुक्तोते इच्छाद्वेषा दिप्रसङ्घः-संक्ष्य-मत्सर-अक्षिष्यंगती प्राप्ति. क्ष्या कार्र्ण्यी १ ते भाटे क्ष्युं—तद्व्यतिरेक्कण-तेना व्यतिरेक्ष्यी. धन्छादि शिवाय, तथाप्रवृत्त्यसिद्धः—वैशिव्यथी अवृत्तिना अयोगने सीधे एवं—अभ, अगत्करस्थां, सामान्य संसारिणो—सामान्य संसारीथी, भनुष्यादि क्षेप्रिष्णु अक्ष्यी, अचिद्याष्ट्रतरम्—अतिज्यन्य, मुक्तत्वं—युक्तत्वं छे, इति चिन्तनीयं—अनी कावना क्षायं छे, अन्यना जगत् करवाना अश्वकत्यस्थां करीने परिभित्त धन्छादि देषप्रभाने सीधे.

६वे જગદ્વૈચિત્ર્ય કર્મોદિકૃત છે, પુરુષ ते। निभित्तभात्रत्वथी डत्तां छे, स्ने पश् निरस्त डरतां डह्यं —िनिमत्तकर्तृत्वाभ्युपगमे तु—िनिभत होर्ध ते डतां, धन्छादि हेष परिहरवानी धन्छाथी र्छभ अंशीडरश्मां, तत्त्वतो—िनरुपयितताथी, अकर्तृत्वं—पुरुषतुं अडत्त्वं हेतु डह्यो—स्वातन्त्र्यासिद्धेः—'स्वतन्त्रः कर्तां ' 'स्वतंत्र ते डत्तां ' क्षेम डत्ं सक्षश्चनी अनुपपत्तिने क्षेथि.

<sup>૧૬</sup>અર્થ :—ચતુર્ગતિ વિષાકવાળા ચિત્ર કર્મબન્ધથી મુક્તપણાને લીધે મુક્તો, કૃતકૃત્યા, નિષ્કિતાર્થો એમ જે અર્થ છે.

જગતકત્તીમાં લગ્ને નિષ્ઠતાથ પહું નથી,—તત્તકરહાથી (જગતકરહાથી) કૃતકૃત્ય પહાનો અગ્ના હોય માટે; અને હીનાદિ કરહામાં ઈચ્છ ફ્રેપાદિપ્રસંગ છે,—તે શિવાય તથાપ્ર ગૃત્તિની અસિદ્ધિ હોય માટે. એમ સામાન્ય સંસારીથી મુક્તપહું અનિશિષ્ટતર છે એમ ચિન્તનીય છે. નિમિત્તકર્જીત્વના અભ્યુપગમમાં તે તત્ત્વથી અકર્જીત્વ છે,—સ્માતન્ગ્ય અસિદ્ધિ હોય માટે. ૧૯૯૯

#### વિવેચન

"કાઈકહે લીલારે અલખ અલખ તાણી રે, લખ પૂરે મન આશ; દાષ રહિતને લીલા નવિ ઘટે રે, લીલા દાષ વિલાસ." શ્રી આનંદઘનજી.

આવું મુક્તનું જે યથાર્થ સ્વરૂપ કહ્યું તે ઉકત વાદીઓની માન્યતામાં ઘટતું નથી. કારણ કે 'ન जगतक्र ति छये निष्ठितार्थ स्वं '—' જગતક ત્તામાં લયે નિષ્ઠિતાર્થ પશું નથી. ' આધારભૂત એવા છાદ્દાલક્ષણ જગતક ત્તામાં લય – અભિન્નરૂપ જગતક ત્તામાં લયે અવસ્થાન સતે, મુક્તોનું નિષ્ઠિતાર્થ પશું નથી, આત્મપ્રયોજનરૂપ નિષ્ઠિતાર્થ પશું અર્થનું નિષ્ઠિતપશું – પરિપૃશું પણું નથી. શા માટે ? 'તતક રણથી નથી (જગતક રહ્યુથી) કૃતકૃત્યપશું નથી. શા માટે '—' તત્ક રળેન જત જત ત્વારાયો ગાત '; અર્થાત્ મુક્તો છાદ્દામાં બાવ થયા, જગતક ત્તાં છાદ્દામાં લીન થયા, એટલે તેઓને પશુ જગત્ક ત્તાં પ્રત્યા થવાથી જગતક રણ આવી પડ્યું, તેથી કરીને તેમને કૃતકૃત્યપશું ના અયોગ – અસંભવ થયો, તા પછી તેમનું નિષ્ઠિતાર્થ પશું કયાંથી રહ્યું ?

આમ કૃતકૃત્યપણ ને નિષ્ઠિતાર્થપણ નષ્ટ થયું એટલું જ નહિં પણ 'हीनादि— करणे चेच्छाद्रेषादिपसङ्गः।' ઇ. 'હીનાદિ કરણમાં ઇચ્છા—દેષાદિ પ્રસંગ છે,—તે શિવાય તથાપ્રવૃત્તિની અસિદ્ધિ દેશય માટે'; હીન—મધ્યમ—ઉત્કૃષ્ટ એવા જગત્કતુ ત્વવાદમાં જગત્ના કરણમાં મુક્તાને ઇચ્છા—દેષ—રાગ આદિના પ્રસંગ પ્રાપ્ત મહાદાય થશે, કારણ કે તે ઇચ્છાદિ શિવાય તથાપ્રકારની ચિત્ર વિચિત્ર જગત્રચનારૂપ પ્રવૃત્તિની સિદ્ધિ થાય નહિં, તથાપ્રકારની વિચિત્ર अवृत्तिने। अथे।अ હે। अने ' पवं सामान्यसंसारिणांऽविशिष्टतरं मुक्तत्वं'—એમ सामान्य संसारीथी મુક્તપણું અવિશિષ્ટતર હેાય એમ ચિન્તનીય છે. એમ ઇચ્છા—દ્રેષાદિનો જેમાં પ્રસંગ છે એવા જગત્કરણુના ભાર આ મુક્તાને માથે આવી પડ્યો, એટલે મનુષ્યાદિ કાઈ પણ સંસારીથી મુક્તપણાનું કાંઈ વિશિષ્ટપણું રહ્યું નહિં; તેથી મુક્તપણું અતિ જવન્ય—હલકામાં હલકી કાેટિનું થઈ પડ્યું! એમ ચિંતવવા યાગ્ય છે, ભાવના કરવા યાગ્ય છે. કારણ કે અન્યનું તા જગત્ કરવાનું અશક્તપણું છે, એટલે તેનું ઇચ્છાદિ દાષપણું પરિમિત છે, પણ આપું જગત્ રચવાની જેખમદારી જેના શિરે છે તે જગત્કર્તાનું તા અપરિમિત છે.

" જગત્ રચવાની પરમેશ્વરને જરૂર શી હતી ? રચ્યું તો સુખ દુ:ખ મૂકવાતું કારણ શું હતું ? રચીને મેત શા માટે મૂકયું ? એ લીલા કાને બતાવવી હતી ? રચ્યું ? તો કયાં કમેથી રચ્યું ? તે પહેલાં રચવાની ઇચ્છા કાં નહાતી ? ઇશ્વર કાેેે શું ? જગત્ના પદાર્થ કાેેે શું ? અને ઇચ્છા કાેે શું ? રચ્યું તાે જગત્માં એક જ ધર્મનું પ્રવર્ત્તન રાખવું હતું; આમ ભ્રમણમાં નાખવાની જરૂર શી હતી ?" ઇત્યાદિ.

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ્રણીત માક્ષમાળા, પા. ૯૭.

આમ ઇચ્છા—દ્વેષાદિના પ્રસંગને લીધે જગત્કત્તીને મહાદોષ આવી પડે છે, એટલે મુંઝાઈને વાદી કહેશે—જગત્નું વિચિત્રપણું તો કર્મ કૃત છે, પુરુષ (ઈશ્વર) તો નિમિત્ત— માત્રપણે કર્ત્તા છે. એનું નિરસન કરતાં કહ્યું—'નિમિત્તકર્તૃત્વના નિમિત્તકર્તૃત્વ એ,—સ્વાતન્ત્રયઅસિદ્ધિ દ્વાય માનવામાં માટે, અર્થાત્ ઇચ્છાદિ દેષ ટાળવા તમે જે નિમિત્તકર્તૃત્વના તત્ત્વથી અકર્તૃત્વ એ અશ્વાત્ ઇચ્છાદિ દેષ ટાળવા તમે જે નિમિત્તકર્તૃત્વના તત્ત્વથી અકર્તૃત્વ અસ્પુષ્પામ કરશા, ઈશ્વર નિમિત્તમાત્રપણે કર્ત્તા છે એમ માનશા, તો તત્ત્વથી–નિરુષચરિતપણાથી તેનું અકર્તૃત્વ છે, ખરેખરૂં કર્તૃત્વ જ નથી, કારણ કે તેના સ્વાતન્ત્રયની–સ્વતન્ત્રપણાની અસિદ્ધિ છે,—'स્વતંત્ર: कर्त्ता' 'સ્વતંત્ર તે કર્ત્તા' એવું કર્ત્તાનું લક્ષણ તેમાં ઘટતું નથી માટે.

Ŵ

લય માનવામાં ખેમાંથી કાઈ એકના અભાવ દ્વાય વા ઉપચય દ્વાય, ઇત્યાદિ પ્રકારે લયમાન્યતાનું દૂષણ દર્શાવે છે—

१७ न च इयोरेकीभावोऽन्यतराभावश्सङ्गात्। न सत्तायाः सत्तान्तरप्रवेशेऽनुपचयः, उपचये च सव सेत्ययुक्तं, तदन्तरमापन्नः स इति नीतिः। १८०

<sup>૧૭</sup>અર્થ':—અને બેના એકીભાવ નથી,—મેમાંથી કાઇ એકના અભાવપ્રસંગ હોય માટે. સત્તાના સત્તાન્તર પ્રવેશ સતે અનુપચય નથી, અને ઉપગ્રય સતે તે જ (સત્તા\ તે છે એ અયુક્ત છે,—તદન્તરઆપન્ન તે એવી નીતિ છે.<sup>૧૮૦</sup>

#### વિવેચન

"પરમાતમ પરમેશ્વર, વસ્તુગતે તે અલિપ્ત હા મિત્ત! દ્રવ્યે દ્રવ્ય મિલે નહીં, માવ તે અન્ય અવ્યાપ્ત હા મિત્ત!"—શ્રી દેવચાંદ્રછ

હવે અન્યના અન્યત્ર લય પણ ઘટતા નથી એમ દર્શાવતી દલીલ કરે છે— 'ન च ह्रयोरेकीमावोऽन्यतरामावप्रसङ्गात।'—' અને એના એકીભાવ નથી,—એમાંથી ક્રોઈ એકના અભાવપ્રસંગને લીધે.' અર્થાત્ મુક્ત અને પરમ પુરુષ એ એના લયરૂપ એકીભાવ નથી, કારણ કે એમ થાય તા એમાંથી કાઈ એકના અભાવના પ્રસંગ આવે, એમાંથી કાઈ એક—મુક્ત કે પરમપુરુષના અસત્ત્વની—નહિં હાલાપણાની પ્રાપ્તિ થશે. કારણ કે કાઈ એકની અન્ય સ્વરૂપમાં પરિશ્વતિ સતે તેમાં લીનપશ્ં—લય ઘટે છે માટે.

આમ લય થતાં બેમાંથી કાઈ એકના અભાવ થાય છે એ વસ્તુના સ્વીકાર ન કરા, તો આ બીજું દ્વાણુ પ્રાપ્ત થાય છે—'સત્તાના સત્તાન્તર પ્રવેશ સતે અનુપચય નથી, અને ઉપચય સતે તે જ (સત્તા) તે છે એ અયુક્ત છે. તદન્તરઆપન્ન તે એવી નીતિ છે.' અર્થાત્ મુક્ત સત્તાના પરમપુરુષરૂપ સત્તાન્તરમાં પ્રવેશ સતે, એક સત્તા બીજી સત્તામાં પ્રવિષ્ટ થયે, અનુપચય (અવૃદ્ધિ—અપૃષ્ટિ) નથી, પણ ઘીમાં ઘી ભળ્યાની જેમ વૃદ્ધિરૂપ ઉપચય જ છે; અને સત્તાના ઉપચય સતે, તે જ પુરુષની વા મુક્તની અગલી સત્તા 'તે' સત્તા છે, એમ કહેલું અયુક્ત છે, અસંગત છે. કારણ કે તદન્તરને—તે સત્તાઅપેક્ષાએ પૃથક્ સત્તાન્તરને આપન્ન—પ્રાપ્ત થયેલા એવા તે ઉપયય છે, એમ નીતિ છે, ન્યાયમુદ્રા છે,—કે જેનું ઉદલંઘન કાઈ પણ કરી શકે એમ નથી.



पञ्जिका—तथा अन्यते। अन्यत्र सय पश्च अनुपपन्त छे अभ दशीवती इह्यं—त च अने नथी, द्वयो अभेता, मुक्त—परम पुरुषते।, एकी भावः—सयसंख्य अभेताना, क्या कारख्यी ? ते माटे कह्यं—अन्यतराभाषप्रसङ्गात्—अन्यतरस्य—भेभायी हार्ध ओक्ती-मुक्तती वा परमपुरुषती असस्य प्राप्ते:—असर्पप्राप्तिने वीधे, हार्ध ओक्ता छतर स्वक्ष्पणी परिख्ति सते तेभां वीनपद्यानी अपपत्तिने वीधे. आना अक्षुप्रमम्भां दूषस्थान्तर इह्यं—

न—न, ससाया — परम पुरुषक्षक्ष्य सत्ताना, सत्तान्तरे — मुक्तक्ष्य सत्तान्तरमां, प्रवेदी — प्रवेदामां, प्रविध्य सते अम अर्थ छे, अनुपचयः — अनुपचयः । डितु पृद्धिः प्रविध्य कर, धृतादि पक्षनी पक्षान्तर प्रवेदानी केम. जे अम छे तो तेथा शुं ! ते माटे डिलुं — उपचये च — अने सत्तानी अपथय सते, सैच — ते क प्राक्तनी (पूर्वानी), — पुरुषनी वा मुक्तनी, सा — ते, सत्ता, इति अयुक्तम् — अभ्युक्त, असंगत छे. ड्या डारध्येथी ! तदन्तरं — तत्सत्तापेक्षाओ पृथक्ष सत्तान्तर, आपन्नः — (पाठान्तरे आसन्नः) — प्राप्त, सः — ते, अथययः ड्यित् 'आसन्नं' अम पाद छे त्यां तदन्तर अम येल्य छे, इति नीतिः — अम नीति छे, आ न्यायमुद्धा छे

એમ અન્યતા અન્યત્ર લય નથી એમ નિમમન કરી, તત્ત્વથી મુક્તાદિ સિદ્ધિ સિદ્ધ કરે છે-

<sup>१८</sup> नैवमन्यस्यान्यत्र लग्र इति मोद्वविषयसरकटकवन्धः। तदेवं निमित्तकर्तृत्वपरभाव-निवृत्तिभ्यां तत्त्रतो मुकादिसिद्धिः॥ ३०॥<sup>१८१</sup>

<sup>૧૮</sup>અર્થ:—એમ અન્યના અન્યત્ર લય નથી, એમ મા**હ**વિષપ્રસરના કડકબન્ધ છે. તેથી એમ નિમિત્તકર્જીત્વ અને પરભાવનિવૃત્તિ એ બે વડે કરીને તત્ત્વથી મુક્તાદિ સિદ્ધિ છે. ॥ ૩૦ ॥<sup>૧૮૧</sup>

#### विवेयन

"વીતરાગથી હેા જે રાગ વિશુદ્ધ કે, તેહી જ ભવભયવારણે; જિનચંદ્રની હેા જે ભક્તિ એકત્વ કે, દેવચંદ્ર પદ કારણે....

સુપ્રતીતે હા ચિર ઉપયાગ કે, દામાદર જિન વંદીએ."—શ્રી દેવસંદ્રછ હવે આ ઉપરાક્ત યુક્તિથી પ્રકૃતમાં-ચાલુ વિષયમાં શું સિદ્ધ થયું? તા કે— 'એમ અન્યના અન્યત્ર લય નથી, એમ માહવિષપ્રસરના કટકબન્ધ છે.—' मोइविषयसर– कटकबन्ध:'; અર્થાત્ એમ દ્રયના એકીબાવમાં કાઈ એકના અભાવપ્રસંગથી અથવા

ઉપચયમાં તદન્તરાયત્તિથી, અન્યના—સામાન્યથી મુક્તાદિના અન્યત્ર—પરમપુરુષમાં લય નથી જ. એવા પ્રકારે લયના નિષેષ સતે, કટકળન્ય બાધ્યા હાય તા જેમ વિષ ન ચઢ— ન પ્રસરે, તેમ માહરૂપ વિષ ચઢતું નથી, પ્રસરતું નથી.

અને 'તેથી એમ નિમિત્તકર્તૃત્વ અને પરભાવનિવૃત્તિ એ છે વડે કરીને તત્ત્વથી મુકતાદિ સિહિ છે.' એમ ઉકત નીતિથી નિમિત્તકર્તૃત્વની અને પરભાવની નિવૃત્તિ વડે કરીને તત્ત્વથી –મુખ્ય વૃત્તિથી મુકત-માચક સિહિ છે. અથવા બીજો અર્થ ઘટાવીએ તેલ મુખ્ય કર્તૃત્વના અયોએ ભગવંતો ભવ્યોને પરિશુદ્ધ પ્રશ્ચિધાનાદિ પ્રવૃત્તિના આલંબનપશ્ચે

મુખ્ય કતૃત્વના અયાગે લગવતા લબ્યાને પરિશુદ્ધ પ્રશિધાનાદિ પ્રવૃત્તિના આલંબનપશે નિમિત્તકતૃત્વ પામે છે, અને તેઓની પરલાવમાંથી નિવૃત્તિ કરે છે, —આમ આ અપેક્ષાએ નિમિત્તકર્તૃત્વ અને પરલાવનિવૃત્તિ એ બે વડે કરીને આ મુક્ત લગવતા માચક પશ્ સિદ્ધ થાય છે; અને તેવા પ્રકારે મહાસુનિ લક્તાશિરામણિ દેવસંદ્રજી મે સંગીત કર્યું છે—

पञ्चिका—६वे प्रकृतिसिद्धि इद्धे छे:—न-न क एवं--- अभं, ६यना ओडा लावे, अन्यतर अलाव प्रसंभित्ती, अथवा ७५वर्गे तहन्तरापतिथी, अस्यस्य—अन्यते, सामान्यथी मुक्ताहिता, अस्यन्य-अन्यत्र, पुरुष-आक्षा आहिर्मा, लयः—लयः आ लयनिषेध मोहिष्यिमसरकाटकवस्यः—मेहिष्यप्रसरता क्षेट्रे अभ निषेध सते क्षेट्रे क्षेप्रसरता विषता क्षेप्रसरता नथी.

तत्—तेथी क्रीते, प्यम्—अभ, ६६त नीतिथी, निमित्तकर्तृत्यपरभावनिवृत्तिभ्यां— निमित्तकर्तृत्वं—अने निभित्तकर्तृत्व,—भुष्यकर्तृत्वना अथोगे लब्बेनी परिशुद्ध प्रश्चिषानाहि प्रवृत्ति आशंखनताथी, प्रभावनिवृत्तिश्च—अने परकावनिवृत्ति —श्यअथेग्नश्चश्चा, ताभ्यां - ते भे वडे, तत्त्वतः—तत्त्वथी, भुष्यवृत्तिथी, मुक्तादिसिद्धिः—मुक्ता-भेग्यक सिद्धि छे. "પુષ્ટ કારણ અરિહાંતજી, તારક જ્ઞાયક મુનિચંદ રે; માેચક સર્વ વિભાવઘી, ઝીંપાવે માેહ અરીંદ રે…. દેવ વિશાલ જિણુંદની, તમે ધ્યાવા તત્ત્વસમાધિ રે. શુદ્ધ દેવ અવલાંબન કરતાં, પરહરિયે પરભાવ; આતમ ધર્મ રમણ અનુભવતાં, પ્રગઢે આતમ ભાવ રે સ્વામી શ્રી સીમધર."

"નિમિત્ત હેતુ જિનરાજ, સમતા અમૃત ખાણી; પ્રભુ અવલંબન સિદ્ધિ, નિયમા એહ વખાણી."—શ્રી દેવચંદ્રજી

॥ इति मुक्तेभ्यः मोचकेभ्यः ॥ ३०॥

## 4

. अभ जिल-ज्वपक्षि प्रकार स्थात्मतुथ्य परकृषकर्तृत्वसंपद् कथवामां स्थावी, अभ ઉपसंदार करें छे---

१९ पर्व जिनजापकतीर्णतारकवुद्धबोधकमुक्तमोचकभावेन स्वपरहितसिद्धेरात्मतुरूयः परफलकर्नुत्वसम्पदिति॥ ८॥१८२

<sup>૧૯</sup>અર્થ':—એમ જિન-જાપક, તીર્જુ-તારક, ભુદ્ધ-બાધક, અને મુક્ત-માચક ભાવધી સ્વપરહિત સિદ્ધિ થકી આત્મતુલ્ય પરફલકતૃ'ત્વ સંપદ ॥ इति ॥ ८ ॥<sup>१८२</sup>

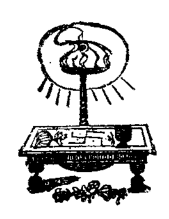
#### વિવેચન

" આપ અકર્તા સેવનથી હુવે રે, સેવક પૂરણ સિદ્ધિ; નિજ ધન ન દિયે આશ્રિત લહેરે, અક્ષય અક્ષર રિન્દિ…. પૂજના તા કીજે રે બારમા જિનતણી રે."—શ્રી દેવચંદ્રછ.

એમ-ઉકત પ્રકાર જિન-જાયક આદિ ભાવથી સ્વયરિક્તિની-સ્વયરકલ્યાણની સિદ્ધિ ધકી-'સ્થપરિદ્દિતસિદ્ધાઃ' આત્મતુલ્ય-પોતાના આત્મા સમાન પરને-બીજાને ફલનક કર્તૃત્વ-રૂપ સંપદ્ કહી. ' आत्मतुल्यपरफलकर्तृत्यसम्पद्'. આ ભગવંતો આત્મતુલ્ય એટલા બધા પરમ ઉદ્ધાર છે કે તેઓ બીજાઓ જેઓ તેમને પરફલકર્તૃત્વ શુદ્ધ લક્તિલાવે લજે છે, તે લક્તોને પોતાના તુલ્ય બનાવે છે, પેતાના બરાબરીઆ પરમ આત્મલક્ષ્મીસંપન્ન લગવંત બનાવે છે. આમ તેઓ પાતાનું સર્વસ્વ લક્તાને આપી દે છે છતાં પાતાનું કાંઈ ગુમાવતા નથી! ને લક્તજનાનું પૃર્ણુ સિદ્ધિરૂપ કાર્ય સિદ્ધ થાય છે! નિજધન–આત્મસંપત્તિ દેતા નથી છતાં તેના આશ્રિત લવ્યજના અક્ષય અક્ષર ઋદ્ધિ પામે છે, એ પરમ આશ્રિય છે! આવા પરમ ઉદાર લગવંતાના મહિમા શ્રી આનંદઘનછ, શ્રી દેવચંદ્રજી આદિ પરમ લક્ત મહાત્માઓ પરમ ઉદલાસ ભાવથી લલકારી ગયા છે.

"સાહેબ સમરથ તું ધણી રે, પામ્યા પરમ ઉદાર; મન વિશસમી વાલહા રે, આતમચા આધાર....વિમલ જિન." શ્રી આનંદઘનછ

॥ इति आत्मतुल्यपरफलकर्तृत्वसम्पद् ॥ ८॥



## નવમ અધિકાર પ્રધાન ગુણઅપરિક્ષયથી પ્રધાનફલપ્રાપ્તિરૂપ અભયસંપદ્

## ૩૧. સર્વજ્ઞ સર્વદર્શો 'सर्वज्ञेभ्य सर्वदर्शिभ्य'ः પદ વ્યાખ્યાન

**અ! સ્ત્રતું પ્રયાજન : અસર્વંત્ર અસર્વદર્શાં માનનારા ભુદ્ધિયાગદાનવાદી સાં**ખ્યાનું નિરાકરસ્યુ-—

ैपतेऽपि बुद्धियोगज्ञानवादिभिः कापिकैरसर्वज्ञा असर्वदर्शिनश्चेध्यन्ते, " बुद्धचध्यवन् सितमर्थे पुरुषश्चेतयते " इति वचनाद्, पतिन्नराकरणाय आह—१८३

' सर्व ज्ञेभ्यः सर्वदर्शिभ्यः '

્રેઅર્થ:—એએા પણ,—સુદ્ધિયાગગ્ગાનવાદી કાપિલાથી (કપિલાનુયાચીઓથી) અસર્વ'ગ્ર અને અસર્વ'ક્શી<sup>૯</sup> માનવામાં આવે છે,—" સુદ્ધિથી અધ્યવસિત અર્થ'ને પુરુષ જા**ણે છે** "એ વચનથી,—એના નિરાકરણાર્થ કહ્યું—<sup>૧૮૩</sup>

### ' સર્વજ્ઞોને સર્વદર્શી'ઓને '

पिश्चिक्षा:— शुद्धश्चित्ववित्तमर्थं पुरुषक्षेतयते । અત્ર સખ્યિ પ્રક્રિયા:— સત્ત્વ, રજસ, તમસ લક્ષણ ત્રણ ગુણો છે; તેની સાખ્ય અવસ્થા તે પ્રકૃતિ, અને તે જ 'પ્રધાન' એમ કહેવાય છે. પ્રકૃતિ શકી મહાન હોય હોય છે.— 'મહત્' એમ બુહિની આખ્યા છે. મહત્ થકી અહંકાર— આત્માલિમાન. તે શકી પાંચ શ્રેત્રનાદિ બુહિઇન્દ્રિયા, વાક્-પાણિ-પાદ-પાયુ-ઉપસ્થ લક્ષણ પાંચ જ કર્મેન્દ્રિયા, અગીયારમું ઇચ્છારૂપ મન, તથા પાંચ તન્માત્રો—મન્ધ-રસ-ર્પ-રપર્શ-શ્રાબ્દરવભાવવાળા— હોય છે. અને તન્માત્રોમાંથી યથાક્રમે ભૂપ્રભૃતિ પાંચ મહાભૂતા પ્રવર્તે છે. અને અત્રે પ્રકૃતિવિકારપણાએ કરીને અચેતના છતાં બુહિ ચૈતન્ય સ્વતત્ત્વવાળા પુરુષના ઉપયમ થકી સચેતના જેવી અવભાસે છે. તેથી કહ્યું છે કે—

#### વિવેચન

" નિજ સાને કરી સેચના, જ્ઞાયક જ્ઞાતા પદ ઇશરે; દેખે નિજ દર્શન કરી, નિજ દેશ્ય સામાન્ય જગીશ રે.... શ્રી શ્રેયાંસ પ્રભુ તશે, અતિ અદભુત સહજાનંદ રે. " શ્રી દેવચંદ્રજી.

અને એએ – ઉક્ત ગુણલક્ષણ જેનામાં સાંગાયાંગ ઘટાવ્યા એ અહેં ત ભગવંતા પણ ' છુહિયાગ – ત્રાનવાદી કાપિલાથી અસર્વત્ર અસર્વદર્શી માનવામાં આવે છે; ' એના નિરાકરણાથે' કહ્યું — ' સ્ત્રવિક્ષેમ્યઃ સર્વદર્શિ ક્યાં છે એમ વદનારા આ છુહયાંગ ત્રાનવાદી કાપિલાનું – કપિલાના અનુયાયીઓનું આ વચન છે કે ' છુહિયી અધ્યવસિત અર્થને પુરુષ જાણે છે.' ' बुद्धयच्यवसितमर्थ पुरुषभ्रेतयते.' આ સમજવા માટે સાંખ્ય પ્રક્રિયા જાણવી જરૂરની છે. તે આ પ્રમાણે—

સત્ત્વ-રજસ્-તમસ્ એ ત્રભુ ગુણા છે; તેની સામ્ય અવસ્થા તે પ્રકૃતિ અથવા પ્રધાન કહેવાય છે. પ્રકૃતિ થકી મહાન્ અર્થાત્ છુદ્ધિ ઉપજે છે. મહત્ (છુદ્ધિ) થકી અહંકાર ઉપજે છે. અહંકાર થકી શ્રોત્રાદિ પાંચ છુદ્ધિઇન્દ્રિય, સાંખ્ય વાક્-પાણિ-પાદ-પાયુ-ઉપસ્થ એ પાંચ કમેઈન્દ્રય, મન, ગંધ-રસ-પ્રક્રિયા રૂપ-સ્પર્શ-રાખ્દ સ્વભાવવાળા પાંચ તન્માત્રા,—એમ લોડશક ગણ ઉપજે છે. અને તન્માત્રામાંથી યથાક્રમે પૃથ્વી આદિ પંચમહાભૂતા પ્રવેત્તે છે. આ પ્રકૃતિ અને તેની વિકૃતિ જડ-અચેતન છે, એટલે છુદ્ધિ પણ તે પ્રકૃતિના

" पुरुषोऽविकृतात्मेव, स्वनिर्भासमचेतनम् । मनः करोति सान्निश्यादुपाधिः स्कटिकं यथा॥"

અાની વ્યાખ્યા—पुरुषः—आत्मा, अविकृतात्मैय—અવિકૃતात्मा જ, नित्य જ, स्वनिर्मासं— २वशाक्षारवाणुं, अचेतनं – ચૈતન્યશ્રત્ય હોતું, मनः—अन्तः કર**થ, करोति—કરે છે, साम्निष्यात—** સાત્રિધ્યમાત્રથી. નિદર્માન કહ્યું—उपाधि:—ઉપાધિ, પદ્મરામાદિ, स्फटिकं—ઉપલવિશેષને લીધે. આને આ ભાગ પશુ મનાદ્વારક જ છે. અત્રે પશુ કહ્યું છે કે—

" विभक्तेदृक्परिणतौ, बुद्धौ भौगोऽस्य कथ्यते। प्रतिविम्बोदय: स्वच्छे, यथा चन्द्रमसोऽम्भसि॥"

આની વ્યાખ્યા— विश्वका—આત્માંથી વિલક્તિ એવી તે, અને દ્વેષ્ક પરિણતિ:—આવી પરિશ્વૃતિ,—પ્રતિબિગ્ધાલયમાં, એમ વિશ્વહ છે, તસ્યાં सत्यાં—તે સતે, તે જ માગ છે એમ અર્થ છે. જે પરિશૃતિ કર્યા ? તે માટે કહ્યું— સુન્ત: કરણ ક્ષક્ષણ છુદ્ધિમાં, મોગો— માગ, — વિષયપ્રદશ્-રૂપ, अस्य— આનો, આત્માનો, कश્यते— કથાય છે,— આસુરિ પ્રભૃતિથી. કાની જેમ ? તે માટે કહ્યું— પ્રતિવિશ્વોદ્ય:—પ્રતિબિશ્બપરિશ્વામ, સ્વલ્છે— સ્વલ્છ, નિર્મલ, થથા— જેમ, चन्द्र मसो— વાસ્તવ એવા ચન્દ્રમાનો, अग्रमसि— જલમાં,—તેની જેમ. હવે પ્રકૃત વ્યાખ્યા કહેવામાં આવે છે— શુદ્ધશા— અનન્તરાક્ત છુદ્ધિથી, अध्यवसितं—પ્રતિપત્ર, અર્થ— શબ્દાદિ વિષયને, પુરુષ:— આત્મા, चेतयते— જાણે છે,— અર્થ-ચેતનમાં છુદ્ધિના અંતરંગ કરશુપશાને લીધે.

વિકારપણાએ કરીને અચેતના છે, છતાં ચૈતન્યસ્વરૂપ પુરુષના (અત્માના) ઉપગમથી સચેતના જેવી અવભાસે છે. તેથી કહ્યું છે કે—"ચેતનમય પુરુષ તો સદાય અવિકૃતાત્મા જ—અવિકૃતસ્વરૂપ જ રહે છે, અને સાન્નિધ્ય થકી તે અચેતન મનને સ્વનિર્ભાસવાળું— સ્વચાકારવાળું કરે છે, —પદ્મરાગાદિ ઉપાધિ જેમ સ્કૃટિકને કરે છે તેમ." અને આ પુરુષના ભાગનું દ્વાર પણ મન જ છે, એટલે આ મન દ્વારા જ—મનની મારફત જ પુરુષ ભાગ કરે છે. કહ્યું છે કે "આત્માથી વિભક્ત-જૂદી ને આવી પરિણૃતિવાળી ખુબિમાં આ પુરુષનો વિષયમહણૂરૂપ ભાગ કથાય છે,—સ્વચ્છ જલમાં જેમ ચંદ્રમાના પ્રતિભિમ્લાય હોય છે તેમ." આમ સાંખ્ય સિબ્રાન્ત પ્રમાણે ખુબ્રિથી અધ્યવસિત—પ્રતિભમ્બેહય કરાયેલ અર્થને પુરુષ—આત્મા ચેતે છે, સંવેદે છે, જાણે છે. કારણ કે અર્થચતનમાં —અર્થસંવેદનમાં ખુબ્રિ એ આત્માનું અંતરંગ કરણ—'અન્તઃકરણ ' છે માટે. આમ ખુબ્રિના યોગે જ્ઞાન હોય છે અને મુક્તને ખુબ્રિનો અયોગ છે, એટલે તેઓને સર્વજ્ઞ—સર્વદર્શપણ્ લટતું નથી, માટે તેઓ અસર્વજ્ઞ—અસર્વદર્શિ છે,—એમ સાંખ્યા—કપિલાનુયાયીઓ માને છે. એના નિરસન અર્થે અત્રે 'સર્વજ્ઞ—સર્વદર્શિ છે,—એમ સાંખ્યા—કપિલાનુયાયીઓ માને છે.



તત્સ્વભાવપણું સતે નિરાવર**ચુપણા થ**કી સર્વન્ન-સર્વદર્શિપણાની સિદ્ધિ પ્રદક્ષિત કરી તેના સમર્થનમાં સ્વરચિત ચાેગદપ્ટિસમુચ્ચયના આત્માને ચંદ્રની ઉપમાવાળા સુપ્રસિદ્ધ શ્લોક અવતરે છે—

रसर्वे जानन्तीति सर्वज्ञाः, सब्वे पदयन्तीति सर्वदर्शिनः, तत्स्वभावत्वे सति निरायर-णत्वात् । मन्तेऽन्ये मदर्थाश्च गुणा इत्यतस्तत्तत्त्स्वभावत्वसिद्धिः । उक्तं च—

"स्थित: शीतांश्चिजीवः, प्रकृत्या भावशुद्धया।

चिन्द्रकावच्च विज्ञानं, तदावरणमभ्रवद्॥" इत्यादि। १८४

पञ्चिका - मत्तोऽन्ये मदर्शाध्य धंत्याहि. अहीं स्नेष्ठहा क्षणवान् अहीत् द्रव्योने-पर्यायोने क्षित्न अने अक्षित्न (छ स्रेम) स्वशिष्या प्रत्ये व्याप्त्यान करवा धंव्छता सता, आत्माने क अति सन्निष्ठितताथी छहेशीने वद्या--

मत्तो—म्हाराथी, अन्ये—अन्य, पृथक्ष, गुणाः—गुण्णो,-ज्ञान-दर्शनीपयेश्य आदि,—लक्षण्, संप्या, प्रयेश्यन अने संज्ञाना लेदने लीधे. ते आ प्रधारे—"गुणपर्यायवद् द्रव्यम् " (तत्त्वार्ध अ. ५, सू. ३७) गुण्णपर्यायवद् द्रव्यम् " (तत्त्वार्ध अ. ५, सू. ३७) गुण्णपर्यायवद् द्रव्यम् " (तत्त्वार्ध अ. ५, सू. ३७) गुण्णपर्यायवद् द्रव्याभ्या निर्गुणा गुणाः" द्रव्याभ्यवाणा निर्गुण् गुण्णा छे, स्रे क्षान्य प्राच्या क्षान्य हुं अने छे, स्रे क्षान्य प्राच्या किर्गुणा गुणाः विषयावश्य आदि इत्याणा छे. छुं अर्हत्, तीर्यं इर, पारशत आदि श्रव्याय छुं, अने गुण्णा विषयावश्य आदि श्रव्याय छे. मदर्याश्य—अने सहमर्थः— छुं अर्थ साध्यं येषां ते तथा—साध्य छुं क्रेओना ते तथा. गुण्णवित्यी विद्यक्षण् स्रेवी क्षेत्र अर्थ साध्यं येषां ते तथा—साध्य छुं क्रेओना ते तथा. गुण्जवित्यी विद्यक्षण् स्रेवी क्षेत्र अर्थाः स्तिक्षेत्र अर्थाः साध्यं ग्रेवां छे निर्दाण्ण प्रतिक्षासने लीधे. इति—स्रे वाक्ष्य परिसमापित अर्थमां छे. अतः—स्रे वाक्ष्यी, तत्तत्स्वभावत्वसिद्धिः—तेषाः—तेश्रोनी, गुण्णानी तत्स्वभावत्वसिद्धिः—द्रव्यस्वलावत्वनी सिद्धि छे.

<sup>ર</sup>અર્થઃ—સર્વ જાજે છે તે સર્વજ્ઞા, સર્વ દેખે છે તે. સર્વદર્શિઓ,– તત્સ્વભાવપ**છુ**ં સતે નિસવરહાયહાને લીધે. " મ્હારાથી અન્ય અને મ્હારા અર્ધ વાળા શુધા " એ ઉપસ્થી તતતત સ્વભાવપથાની સિદ્ધિ છે.

( દાહરા ) "ભાવશુદ્ધ પ્રકૃતિ થકી, સ્થિત ચંદ્ર શું જીવ એહ;

જ્ઞાન ચંદ્રિકા સમ અને, તહાવરણ છે મેહ."—શ્રી ધાગદૃષ્ટિસમુચ્ચય ૧૮૩ અર્થાત્—જીવ, ચંદ્રની જેમ, ભાવશુદ્ધ એવી પ્રકૃતિથી સ્થિત છે: અને વિજ્ઞાન ચંદ્રિકા જેવું છે. તેનું આવસ્ત્ર અભ્યા-વાદળા જેવું છે. <sup>૧૮૪</sup>

#### વિવેચન

" સર્વ દ્રવ્ય પ્રદેશ અનેતા, તેહથી સુણ પર્યાયછ; તાસ વર્ગથી અનંતગા પ્રાપ્ત, કેવલગ્રાન કહાયછ....શીતલ જિનપતિ કૈવલ દર્શન એમ અનંતું, ગહે સામાન્ય સ્વલાવછ: સ્વપર અનંતથી ચરણ અનંતું, સમરણ સંવર લાવજ...."-શ્રી દેવચાંદ્રજી

સર્વજ્ઞ-સર્વદર્શિયા એટલે શું ? અને તે શી રીતે ઘટે છે ? તે અત્ર દર્શાવ્યું છે. 'સર્વ' જાણે છે તે સર્વ રોા, સર્વ દેખે છે તે સર્વદર્શિઓ —તતસ્વભાવપણં સતે નિરાવરણપણાને सीधे हे। थ छे.— 'तत्स्वभावत्वे सति निरावरणत्वात्।' अर्थात સર્વજા સર્વદર્શિ પ્રથમ તા મૂળ તતસ્વભાવપાશું -સર્વજ્ઞસર્વદર્શિ સ્વભાવપાશું હાય, તા પછી નિરાવરણપાસું થયે સર્વા ત્રસર્વદર્શી હાય છે. આમાં સ્વભાવપહ तत्स्वसावपद्यारूप भूण हेतुनी सिद्धि अधे हहां—'मत्तोऽन्ये मदर्थाश्च गुणरः।' ઇ० '२६।२:थी अन्य अने २६।रा अर्थवाणा शुह्या छे, स्रे ७५२थी तत्तत्स्वलावपणानी सिद्धि छे. ' ते आ प्रधारेः—

એકદા તીર્થ કર લગવાન્ દ્રવ્યા અને પર્યાયા લિન્ન-અલિન્ન છે એમ સ્વશિષ્યાને સમજાવતાં, નિક્ટ ઉદાહરણપણ પાતાના આત્માને જ ઉદ્દેશીને વધા-, 'મ્હારાથી અન્ય અને મ્હારા અર્થવાળા ગુણા છે — 'मसो प्रन्ये मदर्शश्च गुणाः। ' અર્થાત 'મ્હારાથી અન્ય અને ત્રાન–દર્શન આદિ જે ગુણા છે તે મ્હારાથી–મ્હારા આત્માથી અન્ય છે, મ્હારા અર્થવાળા ગુણા ' પૃથક્–જાૃદા છે; કારણ કે એ બન્નેના લક્ષણ, સંખ્યા, પ્રયોજન એ ભગવદ્વચનના અને સંજ્ઞાના લેક છે માટે. જુઆ, આ પ્રકારે—(૧) 'ગુણપર્યાય-પરમાથ વાળું તે દ્રવ્ય " એ લક્ષણ પ્રમાણે હું ગુણુ પર્યાયવંત આત્મદ્રવ્ય— આત્મા છું. અને "દ્રવ્ય શ્રયવાળા નિર્ગુણ તે ગુણા" એ લક્ષણ પ્રમાણે જ્ઞાનાદિ ગુણા મહારા આત્મદ્રવ્યને આશ્રયે રહેલા છે. (૨) હું આત્મા એક છું, ४प

ત્રાનાદિ ગુણા અનેક છે. (3) હું આત્મા ખંધ-માક્ષાદિ કિયાફલવાળાં છું, અને જ્ઞાનાદિ ગુણા વિષય બાધ આદિ ફલવાળા છે. (૪) હું આત્મા અર્કત, તીર્થંકર, પારગત આદિ શખદ વાવ્ય છું, ઓળખાઉં છું; અને ગુણા ધર્મ-પર્યાય આદિ શખદથી વાવ્ય છે, ઓળખાય છે. આમ લક્ષણાદિ લેદની અપેક્ષાએ ગુણા હું આત્મદ્રવ્યથી અન્ય-મિન્ન છે. આમ છતાં આ ગુણા 'મદર્થ' છે, મહારા અર્થવાળા છે, હું ના—આત્માના અર્થના જ વાયક છે. કારણ કે ગુણથી એકાનતે જૂદી પાડી શકાય એવી મહારા આત્માની કાઈ પણ પ્રવૃત્તિ છે નહિં; એટલે આ ગુણા મહારા આત્માથી અભિન્ન પણ છે. આમ આત્માની ને તેના ગુણાની ભિન્ન-અભિન્ન અવસ્થા છે. આ મહારાથી અન્ય અને મદર્થ ગુણા છે એ ભગવાનના વચન પરથી તત્તત્ સ્વભાવપણાની સિહિ છે, અર્થાત્ તેની-ગુણાની તત્સ્વભાવપણાની-દ્રવ્યસ્વભાવપણાની સિહિ છે, અર્થાત્ તેની-ગુણાની તત્સ્વભાવપણાની-દ્રવ્યસ્વભાવપણાને સિહિ છે; સર્વદાનપણારૂપ ગુણથી ભગવાન્ સર્વદ્રા છે અને સર્વદર્શિપણારૂપ ગુણથી સર્વદર્શી છે એમ સિહ થાય છે.

भने भा सर्वज्ञान-दर्शनपशुं निरावरणुपशाने લીધે **હા**ય છે; દાતિકમ ફપ આવરણુ દ્ભર થયું એટલે આત્માના મૂળ સ્વભાવભૂત સર્વજ્ઞાન-દર્શન સ્વભાવ પ્રગટ થાય છે, આવિર્ભાવ પામે છે. આત્માના આ સર્વદાસર્વદર્શિ સ્વભાવ સ્થિત નિરાવરભપણ થયે જ છે, કાંઈ નવા સ્થાપિત કરવાના નથી, આવરણ દુર થયું કે તે અસ પ્રગટ જ છે. આના જ સમર્થનમાં અત્રે 'સ્થિતઃ શીતાંશવજીવાઇ' સર્વજ્ઞાન કશ<sup>6</sup>ન સ્વભાવના પરમ પરમાર્થ ગંભીર સુંદર સુભાષિત ટાંક્યું છે કે–" જીવ, ચંદ્રની જેમ, ભાવશુદ્ધ એવી પ્રકૃતિથી સ્થિત છે: અને વિજ્ઞાન ચંદ્રિકા આવિભરિવ જેવું છે, તેનું આવરણ અબ્ર-વાદળા જેવું છે." ઇત્યાદિ. આ સુભા-ષિતના પરમાર્થ વિચારવા યાગ્ય છે: પ્રત્યેક વસ્તુ ભાવશુદ્ધ પ્રકૃતિથી-શુદ્ધ સ્વભાવથી निक निक स्व३५मां स्थित छे क, डांर्ड नवी स्थायवानी नथी. तेम आत्म-वस्त पहा ભાવશુદ્ધ એવી પ્રકૃતિથી-સ્વભાવથી સ્થિત જ છે, કાંઇ નવી સ્થાપિત કરવાની નથી. અત્રે ચંદ્રની ઉપમા સાંગાયાંગ સુવડપણે ઘટે છે : ચંદ્ર જેમ આકાશમાં પ્રકૃતિથી-કુદરતથી-સ્વભાવથી સ્થિત છે, તેમ આત્મા પણ નિજ પ્રકૃતિથી-કુદરતી સહજ સ્વભાવથી ચિદાકાશમાં સ્થિતિ કરી રહ્યો છે. આકાશમાં સ્વસ્થાને સ્થિત રહ્યો છતા ચંદ્ર જેમ ચંદ્રિકા પ્રસારે છે, તેમ સ્થિર એવા સ્વસ્વરૂપ પદમાં સ્થિત આત્મા આત્મ-ચંદ્ર જ્ઞાન−ચંદ્રિકા ત્રાનરૂપ જ્યોત્સના–ચંદ્રિકા વિસ્તાર છે. પણ ચાંદનીથી ભૂમિઆદિને તકાવરણ-મેઘ પ્રકાશિત કરતાં છતાં ચંદ્ર કાંઇ ભૂમિરૂપ અની જતો નથી; તેમ यातमा थणु ज्ञान-क्रयात्स्नाथी विश्वने प्रकाशतां छतां, क्रांध विश्वइप અની જતા નથી. આમ સ્વ-પર પ્રકાશક ચંદ્રિકા રેલાવતા ચંદ્ર સ્વસ્થાને સ્થિત રહ્યો છે, तेम स्वयर अवलासक ज्ञान-अंद्रिका विस्तारते। आत्मा पश्च निक स्वलावपदमां समव સ્થિત જ રહ્યા છે. આ પ્રમાણે નિશ્ચયવાર્ત્તા છે, તત્ત્વશુદ્ધ પ્રકૃતિથી-સ્વભાવથી સ્થિતિ છે.

'અને આમ શુદ્ધ સ્વભાવથી સ્વસ્થાને સ્થિત છતાં ચંદ્રને જેમ મેઘપટલ-વાદળાં

આવરે છે, ઢાંકી દે છે, ને તેથી તેનું યથાર્થ દર્શન નથી થતું; તેમ શુદ્ધ સ્વભાવસ્થિત આત્માને જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મરૂપ મેલપટલ આવૃત કરે છે—ઢાંકી દે છે, અને તેથી તેનું યથાસ્થિત દર્શન થતું નથી. પણ આ જ્ઞાનાવરણીયાદિ જે લાતિકર્મ \* અલ્લ જેવું—વાદળા જેવું વર્ત્ત છે, તે ધર્મ સંન્યાસયાગરૂપ પવનના સપાટાથી જયારે શ્રેણીની પરિસમાપ્તિ વૈળાયે લીખેરાઈ જાય છે, ત્યારે મુખ્ય એવા પરાક્રમયાં કરીને તે શ્રીમાન્ જ્ઞાનકેવલી— સર્વજ્ઞ થાય છે.

'અને આમ આત્મ-ચંદ્રને આવરણ કરી રહેલ વાદળા જેવા ચાર ઘાતિકમેં દ્વર ચાય છે, કે તે તત્સણ શુદ્ધ પ્રકૃતિસ્થિત ઝળહળ જ્યાતિસ્વરૂપ આત્મા સ્વસ્વરૂપે પ્રગટ થાય છે. જેમ વાદળાનું આવરણ દ્વર થતાં ચંદ્ર સ્વયાં પૂર્ણસ્વરૂપે પ્રકાશે છે, તેમ ઘાતિ-કમેરૂપ મેઘપટલ ટળતાં પરંજયાતિસ્વરૂપ આત્મ-ચંદ્ર, જિનરાજ-ચંદ્ર સ્વયાં પૂર્ણ કેવલ-જ્ઞાનસ્વરૂપે પ્રકાશે છે, શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપે ઝળહળે છે.'

—શ્રીયાગદષ્ટિસમુચ્ચય શ્લા.૧૮૩-૧૮૪ વિવેચનમાંથી (ડૉ. લગવાનદાસ કૃત)

"આકાશમાં પ્રકૃતિથી સ્થિત જેમ ચંદ્ર,

શુદ્ધ સ્વભાવ સ્થિત છે ત્યમ આત્મચંદ્ર;

સત્ચંદ્રિકા સમ જ કેવલ જ્ઞાન લેવું,
તે જ્ઞાન આવરણ મેઘસમૂઢ જેવું.
તે ઘાતિ કર્મ ઘન શું વિખરે ઝપાટે,
 સંન્યાસ ધર્મરૂપ વાચુતણા સપાટે;
ત્યારે શ્રીમાન્ પરમ કેવલજ્ઞાન પામે,
તે જ્ઞાનેકેવલી કહાય યથાર્થ નામે."
—શ્રી યાગદ્રષ્ટિ કળાશ, ૧૫૩–૫૪ (સ્વરચિત)



ખુદ્ધિરૂપ કરણના અભાવે મુક્તને સર્વદા–સર્વદર્શિપણું સંભવતું નથી, તેમ જ બાહ્ય અર્થાસંવેદન વેળાયે મુક્તને દુઃખાદિના અનુસવ થશે.—એ બન્ને આશંકાતું શુક્તિથી સમાધાન કરે છે—

<sup>र</sup>न करणाभावे कर्ता तत्फलसाधक इत्यंनैकान्तिकं, परिनिष्टितप्लवकस्य तरका-ण्डाभावे प्लवनसंदर्शनादिति। न चौदयिकक्रियाभावरहितस्य ज्ञानमात्राद् दुःखादयः, तथानुभवतस्तत्स्वभावत्वोषपतेः ।<sup>१८५</sup>

चातिकर्माञ्चकल्पं तदुक्तयोगानिलाहतेः।
 चदापैति तदा श्रीमान् जायते ज्ञानकेवली॥ —श्री थे।गर्दश्चिसभुव्ययं, १दी. १८४.

3અર્થ:—કરણઅભાવે કર્તા તત્કલસાયક નથી એ અતૈકાન્તિક છે,—પરિનિધિત તરનારનું ત્ંખડાના અભાવે તરવાનું દર્શન હોય છે, માટે. અને ઔદયિક ક્રિયાભાવથી રહિતને જ્ઞાનમાત્ર થકી દુઃખાદિ નથી,—તથાઅનુભવ થકી તત્ત્વભાવપદ્યાની ઉપપત્તિ છે, માટે.<sup>૧૮૫</sup>

#### વિવેચન

"અકરણ વીર્ય અનંતતા, નિજગુણ સહકાર અકામ રે."—શ્રી દેવચાંદ્રછ હવે વાદી કહેશે—અર્થસ વેદનમાં છુદ્ધિ એ પ્રગટપણે પુરુષનું કરણ-સાધન (Instrument) છે, અને પ્રકૃતિના વિધાગે મુક્ત અવસ્થામાં ખુદ્ધિ ૩૫ કરણના અભાવને લીધે સર્વજ્ઞપણ વા સર્વદર્શિ પણું સંભવતું નથી. આના નિરાકરણાર્થે ७६ां—'न करणाभावे कर्त्ता तत्फलसाधक इत्यनैकान्तिकं ¹—७२६्। કરણઅભાવે કર્ત્તા अलावे अर्ता तत्रवसाधक नथी से अनैक्षान्तक छे,---परिनिष्टित તતકલ સાધક તરનારનું તુંબહાના અભાવે તરવાનું દર્શન હાય છે ન હોય. એ એકાંતિક નથી 'परिनिष्ठितप्रुवकस्य तरकाण्डाभावे प्रुवनसंदर्शनात'—अर्थात કરણ-સાધન વિના તત્ફલ સાધવા ઇચ્છતા કર્ત્તા તેના સાધક નથી હાતા એ અનૈકાંતિક છે. એકાંતિક નથી. કારણ કે પરિનિષ્ઠિત-પારંગત-સારી પેઠે નિષ્ણાત તરનારા તૃંબડા વિના તરતા દેખાય છે. એટલે તૃંબડારૂપ સાધન હાય તા જ તરી શકાય એવું કાંઈ એકાંત નિયમરૂપ નથી; તેમ તમે માનેલું ભુદ્ધિરૂપ કરણ હાય તા જ જ્ઞાન થાય ને ન હાેય તાે ન જ થાય એવાે એકાંત નથી. એટલે જેમ પરિનિષ્ઠિત તારૂ જેમ તુંબડા વિના પણ તરી શકે છે, તેમ પરિનિષ્ઠિત કૈવલજ્ઞાની આત્મા તમે માનેલા ખુદ્ધિરૂપ કરણ વિના કેમ સર્વ નહિં જાણી-દેખી શકે વારુ ? ખાકી ખરી રીતે જોઈએ તો ખુહિને તમે અચેતન માની છે એ જ મૂળ તા મુલ છે. છતાં તમારી માન્યતા અનુસારે પણ તમારું કહેવું ઘટતું નથી એ અમે સિદ્ધ કરી દેખાડ્યું છે.

હવે કાઈ શંકા ઉઠાવશે—લીલા, પીળા વગેરેની જેમ દુઃખ, દ્રેષ, શાક, વૈષયિક સુખાદિ ભાદા અર્થના ધર્મા છે; તેથી મુક્ત અવસ્થામાં સર્વજ્ઞપણું –સર્વદશિ પણું જે માનશા,

पञ्चिकाः—અर्थं येतनभां पुरुषतुं स्કुटपणे शुद्धि કरण् છે, अने પ્રકૃतिविधाने मुक्त अवस्थाभां करण् अक्षावने लीधे सर्वज्ञत्व वा सर्वदर्शित्व संक्षवतुं नथी, अभ पर अक्षिप्रायना निराकरणार्थे कह्युं न करण क्ष्त्यादि. अने એ सुभभ छे.

वारु, नील-पीताहि केम हु: भ-द्देष-शाक्ष-वैषयिक सुभाहि मिहिर्म्यां घर्मी छे, तेथी मुक्त अवस्थामां सर्वाग्रत्व-सर्वाहार्यत्वो अक्ष्युप्यम सते मिहिर्म्यां वेहन वेशाये तेते सर्व हु: भाहिता अनुस्व प्राप्त थाय छे, स्रेवी आशंकाना परिकाराये कह्यं—न चौद्यिक र्घसाहि. न च—न क, स्रोद्यिक क्रियाभावरिहतस्य—अक्षर्वेद्य आहि क्रमें पाक्रकन्य स्वपरिखामरिहतने, ज्ञानमात्रात्—परिग्रानथंशी क, दु:खाद्यः—हु: भ देषाहि. हेतु क्यो—तथानुभवतः—ग्रानभात्रथी क हु: भाहि अनुस्व थड़ी, तत्स्वभावत्वीपपत्तेः—हु: भाहिना औदियक क्रियासावर्थ स्वसावत्वी ६ १ थि.

तो ते ते आहा અર્ધના વેદન વેળાયે તેને સર્વ દુઃખાદિના અનુભવ ઓદ્ધિકભાવ પ્રાપ્ત થયા કરશે. એટલે તેને મુક્તિમાં પણ સુખ નહિં रહે! રહિતને જ્ઞાનમાત્ર થકી એ શંકાના નિવારણાર્થે કહ્યું—' એદિચિક ક્રિયા ભાવરહિતને જ્ઞાનમાત્ર દુ ખાદિ નથી થકી દુ:ખાદિ નથી,'—न चौदियिककियामावरहितस्य ज्ञानमात्राद् दुःखादय:—' તથાઅનુભવ થકી તત્રવભાવપણાની ઉપપત્તિને

લીધે,—તथानुभवतस्तिनस्वभावत्योपपत्तः—અર્થાત્ ઔદયિક—અસદ્વેદનીય આદિ કર્મ- વિષાકથી ઉપજતા વેદનર્ષ ઉદયભાવ જેને નથી,તેને સંવેદનર્ષ જ્ઞાનમાત્ર થકી દુ:ખ- દેષાદિ નથી. કારણ કે જ્ઞાનમાત્રથી જ જો દુ:ખાદિના તથાપ્રકારે અનુભવ થતા હાય, તા જ્ઞાનને ઓદયિક ક્રિયાભાવરૂપ સ્વભાવપણાની ઉપપત્તિ થશે. પણ જ્ઞાન તા કદી ઓદયિક ભાવે હાઈ શકે જ નહિં, તે તા ક્ષાયિક વા ક્ષાયાપશમિક ભાવે જ હાય. માટે વેદનીય કર્મના ઉદયથી ઉપજતું વેદન જે ઔદયિક ભાવરૂપ છે, તેની ક્ષાયિક વા ક્ષાયાપશમિક ભાવથી ઉપજતા જ્ઞાનરૂપ સંવેદન સાથે સેળભેળ મ કરા! અને ભાવાનનું જે જ્ઞાનરૂપ સંવેદન છે તે તા જ્ઞાનાવરણ—દર્શનાવરણના ક્ષ્યથી ઉપજેલું ક્ષાયિક ભાવરૂપ હોઈ કેવલજ્ઞાન—દર્શન સ્વરૂપ છે. એટલે ઔદયિક ભાવના જ્યાં સર્વથા અભાવ છે ને ક્ષાયિક ભાવના જયાં પૂર્ણ પ્રભાવ છે, એવું ભગવંતનું સર્વજ્ઞ—સર્વદર્શિપણું અખંડ અવ્યાળાધ છે, માટે આપ મહાનુભાવે ઊઠાવેલી શંકાને સ્થાન જ નથી.

#### Ŵ

ત્રાન વિશેષવિષયી તે દર્શન સામાન્યનિષયી **હે**ાઈ તે બન્નેનું સવ**ંઅર્થાવિષયપ**ણું **ઘટ**તું નથી, એ શંકાનું સમાધાન કરે છે.—

अन्यस्त्वात-ज्ञानस्य विदेशेषविषयत्याद्दीनस्य च ;सामान्यविषयत्वात्तयोः सर्वार्थ-विषयत्वमयुक्तं, तदुभयस्य सर्वार्थविषयत्वादिति ।

उच्यते—न हि सामान्यविशेषयोर्भेद पत्र, किन्तु त एव पदार्थाः समिविषमतया सम्प्रज्ञायमानाः सामान्यविशेषशब्दाभियेयतां प्रतिपद्यन्ते, ततश्च त एय ज्ञायन्ते त एव दश्यन्ते इति युक्तं ज्ञानदर्शनयोः सर्वार्थविषयत्विमिति । १८६

<sup>૪</sup>અથ<sup>િ</sup>:—અન્ય ( શાંકા ) કહે છે—જ્ઞાનના વિશેષવિષયપણાને **લી**ધે અને દર્શનના સામાન્યવિષયપણાને <mark>લીધે તે બન્નેતું સર્વાર્થ વિષયપણું અયુક્ત</mark> છે,—તદ્**ઉભયતું સ**ર્વાર્થ-વિષયપણું છે માટે.

(સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—સામાન્ય-વિશેષના ભેદ જ નથી, કિંતુ તે જ પદાર્થી સમ-વિષમતાથી સંપ્રજ્ઞાયમાન થતાં (જાણવામાં આવતાં) સામાન્ય-વિશેષ શબ્દની અભિધેયતાને પામે છે; અને તેથી કરીને તેઓ જ જાણવામાં આવે છે, તેઓ જ દેખવામાં આવે છે,—એમ જ્ઞાન-દર્શનનું સર્વાર્થ વિષયપણું યુક્ત છે. <sup>૧૮૬</sup>

#### વિવેચન

" સામાન્ય વિશેષનું ધામ, તે દ્રવ્યાસ્તિક પરિણામ."—શ્રી દેવસાંદ્રજી

અત્રે કાઈ શાંકા કરે છે— ગ્રાનના વિષય વિશેષ છે અને દર્શનના વિષય સામાન્ય છે, એટલે તે બન્નેનું સર્વાર્થ વિષયપણ ઘટતું નથી, કારણ કે તદ્ઉભયનું—તે ખંત્રનું સાથે મળીને જ સર્વાર્થ વિષયપણ શાય છે માટે. આનું સમાધાન અત્ર કર્યું છે— 'સામાન્ય–વિશેષના ભેદ જ નથી,' અર્થાત્ સામાન્ય બ્રૂદું અને વિશેષ બ્રૂદું એવા એકાંતે ભિન્ન વસ્તુરૂપ કૃત્રિમ ભેદ પાડવા ઘટતા નથી. પરંતુ તે જ પદાર્થી જ્યારે 'સમતાથી'— સમાનપણાથી બાલવામાં આવે ત્યારે તે 'સામાન્ય' શબ્દથી એળખય છે, અને 'વિષમતાથી'—અસમાનપણાથી બાલવામાં આવે ત્યારે 'વિશેષ' શબ્દથી એળખાય છે. અને તેથી કરીને 'તેઓ જ બાલવામાં આવે છે, તેઓ જ દેખવામાં આવે છે'—એમ ગ્રાનનું અને દર્શનનું પ્રત્યેકનું સર્વાર્થ વિષયપણ યુક્ત જ છે—ઘટમાન જ છે. એટલે સર્વગ્ર—સર્વદર્શિપણ સ્થિત જ છે.

#### ٧

એમ પશુ ત્રાનથી વિષમતાધર્મ વિશિષ્ટ જ તે દર્શનથી સમતાધર્મ વિશિષ્ટ જ જણાય, માટે તે ખન્તેનું સર્વાર્થ વિષયપણું નથી, એ ખીજી શંકાનું સમાધાન કરે છે—

्र आह—एवमिए ज्ञानेन विषमताधर्माविशिष्टा एव गम्यन्ते, न समताधर्माविशिष्टा अपि । तथा द्रश्नेत च समताधर्माविशिष्टा एव गम्यन्ते, न विषमताधर्माविशिष्टा अपि । तत्र ज्ञानेन समताख्यधर्माग्रहणाद्श्रीनेन विषमताख्यधर्माग्रहणाद् धर्माणामिष चार्थत्वाद- युक्तमेव तयो: सर्वार्थविषयत्वमिति ।

न, धर्मधर्मिणोः सर्वथा भेदानभ्युपगमात्, तत्रश्चाभ्यन्तरीकृतसमतारव्यधम्मणि एव विषमताधर्मविशिष्टा ज्ञानेन गम्यन्ते, तथा अभ्यन्तरीकृतविषमतारव्यधम्मणि एव च समताधर्मविशिष्टा दर्शनेन गम्यन्ते इत्यतो न दोषः। पत्रदुक्तं भवति—जीवस्वाभाव्यात्सामान्यप्रधानं उपसर्जनीकृतविशेषमर्थप्रहणं दर्शनमुख्यते, तथा प्रधानविशेषमुपसर्जनीकृतसामान्यं च ज्ञानमिति कृतं विस्तरेण। १८७

ખ અર્થ:-શંકા—એમ પણ જ્ઞાનથી વિષમતા વર્મથી વિશિષ્ટા જ જણાય છે, સમતા-ધર્મવિશિષ્ટા પણ નહિ; તથા દર્શનથી સમતાધર્મથી વિશિષ્ટા જ જણાય છે, વિષમતા— ધર્મવિશિષ્ટા પણ નહિ; અને તેથી કરીને જ્ઞાનથી સમતાખ્ય ધર્મોના અત્રહણને લીધે, દર્શનથી વિષમતાખ્ય ધર્મોના અત્રહણને લીધે, અને ધર્મોના પણ અર્થત્વને લીધે, તે ખન્તનું (જ્ઞાન-દર્શનનું) સર્વાર્થવિષયપણું અયુક્ત જ છે.

(સમાધાન)—એમ નથી,—ધર્મ-ધર્મી'ના સર્વથા ભેંદના અનભ્યુષગમ છે માટે. અને તેથી કરીને જેમાં સમતાખ્ય ધર્મી અભ્યન્તરીકૃત (અ'દર મુકાયેલા) છે, એવા વિષમતા-ધર્મવિશિષ્ટા જ્ઞાનથી જણાય છે; તથા જેમાં વિષમતાખ્ય ધર્મી અભ્યન્તરીકૃત છે, એવા સમતાધર્મ વિશિષ્ટા દર્શનથી જહાય છે, એડલા માટે દેષ નથી. આ કહેવાતું થયું—જીવના સ્વાભાવ્યથી (સ્વભાવપહાથી) સામાન્યપ્રધાન ઉપસર્જનીકૃત (ગૌણ કરેલ) વિશેષવાળું અર્જગ્રહ્ય 'દર્શન ' કહેવાય છે; તથા પ્રધાનવિશેષવાળું અને ઉપસર્જનીકૃત સામાન્યવાળું (અર્જગ્રહ્ય) 'જ્ઞાન ' કહેવાય છે. એડલે વિસ્તરથી સર્યું"!<sup>૧૮૭</sup>

#### વિવેચન

"સામાન્ય વિશેષના પિંડ, દ્રવ્યાર્થિક વસ્તુ પ્રચંડ."—શ્રી **દેવચંદ્રછ**.

અત્રે વળી બીજી શાંકા કરે છે—એમ આપ કહેા છેા તે રીતે જોતાં પણ જ્ઞાનથી 'વિષમતાધર્મ'વિશિષ્ટ'—વિષમતાધર્મથી વિશેષિત કરેલા પદાર્થો જ જણાય છે, 'સમતા ધર્મ'વિશિષ્ટ' પણ નથી જણાતા; તથા દર્શનથી 'સમતાધર્મ વિશિષ્ટ'—સમતાધર્મથી વિશેષિત કરેલા પદાર્થો જ જણાય છે, વિષમતાધર્મ વિશિષ્ટ પણ નથી જણાતા. તેથી કરીને જ્ઞાનથી 'સમતા' નામક ધર્મોનું શ્રહણ હોતું નથી, અને દર્શનથી 'વિષમતા' નામક ધર્મોનું શ્રહણ હોતું નથી, અને દર્શનથી 'વિષમતા' નામક ધર્મોનું પણ અર્થપણં છે, એટલે જ્ઞાન માત્ર વિષમતાધર્મવિશિષ્ટ પદાર્થો શ્રહે છે, અને દર્શન માત્ર સમતાધર્મ વિશિષ્ટ પદાર્થો શ્રહે છે; માટે જ્ઞાનનું અને દર્શનનું પ્રત્યેકનું છૂટું છૂટું એકાંગગાહિપણં હોલાથી સર્વાર્થવિષય પણં અયુક્ત જ છે—અઘટમાન જ છે.

આનું સમાધાન કરતાં આચાર્યવર્ય હરિભદ્રજી વદે છે–મહાનુભાવ! આપ ધારા છા તેમ નથી, કારણ કે ધર્મ-ધર્મી'ના સર્વ'થા ભેદના અનભ્યુપગમ (અસ્વીકાર) છે માટે,-'धर्मधर्मिणोः सर्वेथा भेदानभ्युपगमात्,'धर्भ-धर्भांना सर्वेथा-એકાંતે લેદના અલ્યુપગમ-સ્વીકાર અમે કર્યો નથી, માટે. અને સામાન્યપ્રધાન તેથી કરીને 'સમતા' નામના ધર્મો જેમાં 'અલ્યંતરીકત ' છે--દર્શન: જેના અભ્યાંતરમાં - અંદરમાં અંતર્ભત કરાયેલા છે, એવા વિષમતા-વિરોષ પ્રધાન ધર્મવિશિષ્ટા જ્ઞાનથી જણાય છે; તથા 'વિષમતા' નામના ધર્મી ગાન જેમાં 'અલ્યાંતરીકૃત ' છે-જેના અલ્યાંતરમાં-અંદરમાં અંતર્ભૃત કરાયેલા છે, એવા સમતાધર્મ વિશિષ્ટા દર્શનથી જણાય છે, એટલા માટે અત્ર ઉક્તમાં દાેષ નથી. કહેવાનું તાત્પર્ય કે-' જીવસ્વાભાવ્યથી '- જીવનું તેવું સ્વભાવપણું છે તેથી જ્યાં વિશેષ ' ઉપસર્જ'નીકૃત '–ઉપસર્જ'ન કરાયેલ–ગૌણ કરાયેલ છે એવું સામાન્યપ્રધાન અર્થ-પ્રહણ તે 'દર્શન ' કહેવાય છે; તથા જ્યાં સામાન્ય 'ઉપસર્જનીકૃત '-ઉપસર્જન કરા-ચેલ-ગૌણ કરાયેલ છે એવું પ્રધાનવિશેષવાળું—વિશેષપ્રધાન અર્થગહણ ' ગ્રાન' કહેવાય છે. એટલે વધારે વિસ્તર કરવાથી અસ થયું!

મુક્તને અમૂર્ત પણાને લીધે વિષયાકારતા અપેકો તત્ત્વથા ત્રાનાભાવ છે, એટલે સર્વ ત્રપણું ઘટતું નથી, એ ત્રીજ શંકાતું સમાધાન કરતાં વિષયપ્રદ્રશ્રુપરિશામતું આકારપણું ને તેનું અમૂર્ત્તમાં પણ અવિરાધપણું પ્રદર્શિત કરે છે—

ह अपर आह—मुकात्मनोऽमूर्त्तत्वात् झानस्यापि तद्धर्मत्वेन तत्वात् विषयाहार-ताऽयोगतस्तत्त्वतो झानाभाव:, निस्तरङ्गमहोदधिकल्पो ह्यसौ तत्तरङ्गतुल्याश्च महदादिपवन-योगतो वृत्तय इति तद्भावात्तदभावः, एवं सर्वञ्जत्वानुपपत्तिरेवेति ।

पतद्यसत्, विषयग्रहणपरिणामस्याकारत्वात्, तस्य चामुर्सेऽप्यविरोधात्, अनेक-विषयस्यापि चास्य सम्भवात्, चित्रास्तरणादौ तथोपल्रब्धेरिति।<sup>१८८</sup>

કું અર્થ:—અપર (શંકા) કહે છે—મુક્તાત્માના અમૂર્ત્ત પણાને લીધે, જ્ઞાનના પણ તદ્ધમ પણાએ કરીને તત્ત્વથી વિષયાકારતાના અધાગને લીધે તત્ત્વથી જ્ઞાનઅભાવ છે. તે ખરેખર! નિસ્તરંગ મહોદ્ધધિ સમા છે, અને તેના તરંગ તુલ્ય વૃત્તિએા મહદ આદિ પવન-ધાગ થકી છે, એટલે તદ્અભાવથી તદ્અભાવ છે. એમ સર્વજ્ઞપણાની અનુપપત્તિ જ (અઘટમાનતા જ) છે.

( સમાધાન )—એ પણ અસત્ છે,—વિષ<mark>યશ્રહ્</mark>રણપરિણામના આકારપણાને લીધે, અને તેના અમૂર્તામાં પણ અવિરાધને લીધે, અનેક વિષયવાળા આના ( આકારના ) પણ સંભવને લીધે, ચિત્ર–આસ્તરણ આદિમાં તથાપ્રકારે ઉપલબ્ધિને લીધે.<sup>૧૮૮</sup>

#### વિવેચન

"શુદ્ધ રમણ આનંદતા રે, ધ્રુવ નિઃસંગ સ્વભાવ….રે દયાળરાય! સકલ પ્રદેશ અમૂર્તાતા રે, ધ્યાતા સિદ્ધ ઉપાય….રે દયાળરાય! શ્રી સુગમાં ધર વિનવું રે, વિનતડી અવધાર….રે દયાળરાય!"—શ્રી દેવસાંદ્રજી.

અત્રે વળી બીજી શંકાનું સમાધાન કર્યું છે. કેાઇ બીજે શંકા કરે છે–' મુક્તાત્માના અમૂત્ત પણાને લીધે, ગ્રાનના પણ તહર્મ પણાએ કરીને તત્ત્વથી વિષયાકારતાના અધાગને

पश्चिका—अपर धियादि. अपरः—सांण्य, आह— ३ छे छे, प्रेरे छे, मुक्तात्मनः — मुक्तात्मानाः, क्षीणुक्तभीना, अमूक्तित्वात् — अमूर्त्तप्रधाने बीधे, इपादिरहितप्रधाने बीधे, शुं ? ते भाटे इशुं — ज्ञानस्यापि — ज्ञानना प्रथ्, निर्धे है देवल मुक्तात्माना, तद्धमंत्वेन — तद्द्धभीत्वशी, मुक्तात्मधर्भात्वशी, तत्त्वात् — अमूर्तत्व थक्षी. तेथी शुं ? ते भाटे इशुं — विषयाकारताऽयोगतः — विषयस्य इत्र — विषयना — भियरना केवा, आकारः — आकार, स्वलाव, यस्य तत्त्वया — केने। छे ते तथा, तद्भावस्तत्ता — तद्द्शाव ते तत्ता, तस्याः — तेना, अयोगतः — अथोगते बीधे, अधटनने बीधे, तत्त्वतः — तत्त्वथी, निरुक्त वितिथी, — 'ज्ञायतेऽनेन ' केना वडे करीने लाख्वाभी आवे छे अन करखुसाधनइप ज्ञानामावः — ज्ञानने। अस्थाव क छे. ते क सावे छे —

निस्तरङ्गमहोदधिकरुपो ह्यसौ—ते भुक्तात्मा निस्तरण महोदिध समेर छ, तत्तरङ्गसुल्याश्च महदादिषवनयोवतो बृत्तयः— भुद्धि-अर्ढाश आदि प्रभृतिविक्षर३५ ५५१ना संभंध थक्षी, बृत्तयः—

લીધે, તત્ત્વથી ગ્રાનઅભાવ છે. ' અર્થાત્ સાંખ્ય મતવાદી કહે છે-ક્ષીશકમે મુકતાત્માનું અમૂર્ત્તપણં છે, રૂપાદિરહિતપણં—નિરાકાર-મુક્તને વિષયાકારતા અયોગ પહું છે; અને જ્ઞાન પણ તેના ધર્મ છે. એટલે તે જ્ઞાનનું પણ અમૂર્તા પણં-નિરાકારપણં છે. આમ જ્ઞાન અમૂર્તા-નિરાકાર છે. ગ્રાન અભાવ, તેથી તેની વિષયાકારતાના અસંભવ છે. એટલે તે ગ્રાન તત્ત્વથી— એવી શંકા 'જેના વડે જણાય તે જ્ઞાન' એ બ્યુલ્પત્તિ અર્થથી જ્ઞાનઅભાવ છે. भरेभर! तेम ल-'निस्तरक्रमहोदधिकल्पो हासौ।' छ० 'ते निस्तरंग महोदधि समे। છે, અને તેના તરંગ તુલ્ય વૃત્તિએ৷ મહદ્ આદિ પવનયોગ થકી છે. એટલે તદ્દઅભાવથી તદ્ અભાવ છે. ' અર્થાત્ તે મુક્તાત્મા તા જેમાં કાઈ પણ તરંગ ઊઠते। नधी એવા निस्तरंग महे।इधि-महासागर समे। छै: अने નિસ્તરંગ મહાદધિ तेना तरंग तुस्य वृत्तिन्या-विषयज्ञानाहिक प्रवृत्तिन्या ते ते। अुद्धि-સમા મુક્ત અહંકાર આદિ પ્રકૃતિવિકારરૂપ પવનના ચાલાથકી ઉઠે છે, પણ અત્રે મુક્તિમાં તો તે મહદુ આદિ પવનના અભાવ છે, એટલે તે વિષયજ્ઞાનાદિક વૃત્તિએ! किवाने। अलाव छे. आभ ज्ञान अभूर्ता-निराधार छे ने तेमां विषयाधार३५ वृत्तिने। असं अव છે, એટલે સર્વજ્ઞપણું ઘટતું નથી, અને નિરાકાર વિજ્ઞાન વડે ગ્રહણ જો માનશા, તા आ आ अभु विषय अभ विषयने। प्रतिनियम घटशे नि.

भा सांभ्यवादीनी शांडानुं सभाधान क्र्युं-' पतदप्यसत्, विषयग्रहणपरिणामस्या-कारत्वात्।' ઇ० 'એ પણ અસત્ છે,–विषयभ्रહણુપ(રેણામના આકારપણાને લીધે, અને

इत्तिओ, विषयग्रानाद्दिः प्रदृत्तिओ। इति—એમ. तदभावात्—तेन। અक्षावथी, મહત્ આદિ પવનયોગના અભાવથી, तदमावः—तरंग तुस्य इतिओने। અक्षायः तेथी शुं ! ते माटे કહ્યું - एवं -એમ, इत्तिअक्षा-वथी, सर्वज्ञत्वानुपपत्तिरेव—सुक्ति अवस्थामां सर्वग्रत्वनी अनुपपत्ति क छे,—निराक्षार विज्ञान वडे ग्र**ढश्**ना अभ्युपगमे विषय प्रतिनियमना अवटनने क्षीमे. इति—એ परवक्तव्यताना समाप्ति अर्थमां छे.

पतद्पि— એ पश्—संभियोक्त, असत्— असत्, असंदर छे. क्या क्षरख्यी ? ते भाटे क्युं — विषयप्रहणपरिणामस्य— विषयप्राहकपछे छवपरिश्वितना क, आकारत्वात्— आकारपश्चिने क्षि, तस्य च — अने तेना, कित्रप आकारना, अमूर्ते प्रिं — अमूर्ते भी पशु, मुक्तात्मार्भा पशु, निर्ध के केवल मूर्त्ती अम 'अपि' पशुने। अर्थ छे, अविरोधात्— अविरोधने क्षि, क्रिप्यी पशु अभाष्यमान पश्चिने क्षि. अक्युव्यय क्लो—

अनेकविषयस्यापि—धुगपत् अनेक विषयने आश्रीने प्रवतना पशु, पुनः ओक विषयवाणानुं ते। पूछवुं ज शुं श्व अस्य—आना, अकाइप आकारना, सम्भवात्—संखवने लीधे, धटनने लीधे. ओ पशु क्ष्या कारश्यो है ते भाटे क्ष्युं—चित्रास्तरणादौ—चित्रे—अतीत ओवा विषयमां आस्तरणे—आस्तरश्यां, वर्ध्युं अंभवभां, आदि—आहि शण्दयी अन्य लडुवर्ध्याणा विषयनुं अद्ध्युं छे, तथोपल्ड्यो:— युगपत् लडु विषयआकारनी अपल्डिंगे लीधे,—स्वसंवेदन वर्ड ज.

તેના અમૃત્તીમાં પણ અવિરાધને લીધે, અને અનેક વિષયવાળા આના (આકારના) પણ સંભવને લીધે. ચિત્ર-આસ્તરણ આદિમાં વિષયગ્રહ્યું પરિણામનું તથા ઉપલખ્ધિને લીધે. ' અર્થાત્-એ પણ જે તમે કહ્યું તે અસત્ અનાકારપર્છ છે, અયયાર્થ છે, અસુંદર છે. કારણકે વિષયપ્રહણ પરિણામતું જ ને તેના અમૂત્ત<sup>ા</sup>માં એટણે કે વિષયમાહકપણે જવપરિણતિનું જ આકારપણું છે. અને પણ અવિરાધ अवा ते ते विषयअद्धापरिधाम३५ आधारने। अभूत्रीमां पध અવિરાધ છે; મૂર્તામાં તા શું, પણ અમૂર્તા એવા મુક્ત આત્મામાં પણ તેવા આકારનું આધ્યમાનપણું નથી. અને આમ એક વિષયવાળા આકારના સંભવ છે એટલું જ નહિં. પણ ગુગપત્–એકી સાથે અનેક વિષયવાળા આ આકારના પણ સંભવ છે. કારણ કે ચિત્ર-શેત્રંજી વગેરે બહુવર્ણવાળી વસ્તુમાં પશુ એકી સાથે બહુ વિષય આકારની ઉપલબ્ધિ -અનુભવપ્રાપ્તિ છે. સ્વસંવેદન વડે કરીને જ તેવા અનુભવ સિદ્ધ છે. માટે અહા મહાનુભાવા ! આપની શંકા સર્વથા અસ્થાને છે.

#### Ŵ

આ ઉકત યુક્તિથી વિષયાકાર અપ્રતિસંક્રમાદિથી ત્રાનના પ્રતિબિંખાકારતા પ્રતિક્ષેપના પણ રદીઓ અપાઈ ચૂક્યો, એમ કહી યુક્તિસિદ્ધ સર્વંત્ર–સર્વંદર્શીઓને નમરકાર દ્વાે એવા ક્રિયાયાગ દાખવે છે—

<sup>७</sup>पतेन विषयाकाराव्रतिसङ्कमादिना ज्ञानस्य प्रतिविम्बाकारताव्रतिक्षेपः प्रत्युक्तः, विषयब्रहणपरिणामस्यैव प्रतिबिम्बत्वेनाभ्युपगमान् ।

पर्व साकारं ज्ञानमनाकारं च दर्शनमित्यपि सिद्धं भवति। ततश्च सर्वज्ञाः सर्वद्शिः नस्तेभ्यो नम इति कियायोगः॥ ३१॥ १८९

ુંઅથ':—આ ઉપરથી વિષયાકારના અપ્રતિસંક્રમાંદિ વડે કરીને જ્ઞાનની પ્રતિભિમ્બા-કારતાના પ્રતિક્ષેપ પ્રત્યુક્ત થયા,—વિષયગ્રહ્યાુપરિભામના જ પ્રતિભિમ્બપણ અભ્યુપગમ છે, માટે.

એમ સાકાર જ્ઞાન અને અનાકાર દર્શન એ પણ સિદ્ધ થાય છે. અને તેથી કરીને સર્વજ્ઞા સર્વદર્શિઓ તેઓને નમસ્કાર હો! એમ ક્રિયાયાગ છે. ॥ કર ॥ <sup>૧૮૬</sup>

पञ्जिका:—६वे असंगसिद्धि ४हे छे:—एतेन-—आ वर्ड ४रीने, विषयग्रहश्वापिना वर आशर-प्रजाञे ४रीने, विषयकाराप्रतिसङ्कमादिना—विषयाकारस्य—विषयाकारो, आख संनिवेशने, अप्रतिसङ्कमः—स्वश्राहि ज्ञानमां अप्रतिभिंगन, ते विषयाकाराप्रतिसङ्कमः। विषयाकारता प्रतिसं-क्ष्ममां ते। ज्ञान-जेयतुं ओक्षत्र होय,—ओक्षाकारीभूतपश्चाने लीधे, वा विषय निराक्षर हे।य,—तद्द्रआकारना ज्ञानमां प्रतिसंक्षान्तपश्चाने लीधे. कारशृक्षे वर्भास्मं अह्यश्चीकारे क्ष्युं छे के—

> "तद्भिन्नाकारचे दोण्हं पगत्तमो कहं न भवे? नाणे व तदाकारे तस्साणागारभावोत्ति॥"

#### વિવેચન

" વાસુપૂજ્ય જિન ત્રિલુવન સ્વામી, ઘનનામી પરનામી રે; નિરાકાર સાકાર સચૈતન, કરમ કરમફલ કામી રે.... નિરાકાર અલેદ સંગ્રાહક, લેદ ગ્રાહક સાકારા રે;

દર્શન ज्ञान દુલેદ ચેતના, વસ્તુ મહણ વ્યાપારા રે."—શ્રી આનંદઘનજી

હવે આ ઉપરથી પ્રસંગથી સિદ્ધ થતી વસ્તુ કહે છે.—' આ ઉપરથી વિષયાકારના અપ્રતિસંકમાદિ વડે કરીને સાનની પ્રતિબિમ્બાકારતાના પ્રતિક્ષેપ પ્રત્યુક્ત થયા.' આમ

વિષયાકાર અપ્રતિસંક્રમ આદિ વિષયબહાણપરિણામના જ આકારપણા ઉપરથી અપ્રતિસંકમાદિ— અપ્રતિબિંબનાદિ વહે કરીને, જ્ઞાનની પ્રતિબિમ્બાકારતા છે એવે! જે પ્રતિશેપ કરવામાં આવે છે તે પ્રત્યુક્ત થયા-તેના જવાબ દેવાઈ ગયા. અર્થાત બાહ્ય વિષયઆકારના અપ્રતિસંકમ એટલે સ્વબ્રાહિ

જ્ઞાનમાં અપ્રતિબિંબન તે વિષયાકાર અપ્રતિસંક્રમ; શ્રાહ્ય વિષયના

આકારનું તેને ગહણ કરનારા જ્ઞાનમાં પ્રતિબિંબન ન થવું તે વિષયાકારના અપ્રતિસંક્રમ છે. આથી ઉલદું વિષયાકારના પ્રતિસંક્રમમાં તેા એકાકારીબૃતપણાને લીધે જ્ઞાન–જ્ઞેયનું

( અથીત્ ) તેનું અભિત્રાકારપણું સતે બન્નેનું એકત્વ અહેા ! કેમ ન હોય ? અથવા ગ્રાન તદાકાર સતે તેના અનાકાર ભાવ (કેમ ન હાય ? ).

आदि—आहि शण्दंथी प्रतिनियत प्रतिपत्तिहेतु ज्ञानने। त्रेयथी तुस्याश्वरता सते प्रतिषेध दृश्य छे,— क्षमवृत्तिदाणा क्षाणुक स्रेवा त्रेय स्थने ज्ञानमां क्षणु-स्थायि ज्ञान वर्डे अक्षयाश्रित तेना छ (वृत्तिना छ ) प्रतिपत्ति करवाना स्थश्रवप्रधाने वीचे तेम छ—

( शंका )-तुल्यत्वं नाम सहमान्यं - तुल्यत्व भरे ! साभान्य छे, अने એક એવું ते अनेक व्यक्ति आश्रित छे, એटले तहाश्रित होषने। प्रसंग केम नथी ! अने पश्च कहुं छे है—

"सिय तत्तु हागारं, जं तं भणिमो ततो तदागारं" ( अर्थात्) के तत्तु स्थाक्षर छे, तेने अभे तेथी तहाक्षर क्रिके क्रीके. अत्रे क्तर (संभाषान)---

"तग्गहणाभावे नणु, तुल्लतं गम्मई कह णु ॥ १ ॥ तुल्लतं सामन्नं, पगवणेगासियं अजुत्ततरं। तम्हा घडादिकज्जं दीसइ मोद्दाभिदाणमिदं ॥ २ ॥ "

( અર્થાત્ ) તેના ત્રહણ અભાવે તુલ્યત્વ કેમ જણાશે વારુ ? તુલ્યત્વ તે સામાન્ય, અનેકાશ્રિત એવું તે એક અત્યંત અયુક્ત છે. તેથી ઘટાદિ કાર્ય દેખાય છે, આ મોહાલિધાન (માહકથન) છે.

तथी ते विषयाशर अप्रतिसंक्षमाहि अरख्यी विज्ञानस्य—विषयप्राहि विज्ञानने। प्रतिबिम्बाका-रताप्रतिक्षेणो—प्रतिभिम्भाअरताने। प्रतिक्षेप,—ज्ञानवादीथी प्रतिज्ञात अवै। विषयप्रतिभिम्भाअरवाणुं विज्ञान नथी घटतुं, क्विंतु भाखाक्षार क सत्तरवक्षाव भाव प्रतिकासि स्रेषुं घटे छे, ते प्रत्युक्त:—निराकृत थये। विषयप्रहण क्षसादि हेतु प्रतीत क छे.

મુક્તર્ય પરિણામનું વ્યાકારત્વ સતે સામયિક વિવક્ષાથી साकारं—સાકાર, વિશેષગ્રહણ પરિણામવત્, झानम्—ज्ञान, ઉપયોગવિશેષ, અને अनाकारं—અનાકાર, સામાન્ય પ્રદેશ પરિણામવત્, दर्शनं— દર્શન, ઉપયોગલેદ જ, એ પણ સિંહ થાય છે.

એકપણું હોય, અથવા વિષય નિરાકાર હોય, કારણ કે તેના આકારનું જ્ઞાનમાં પ્રતિસંકાંત-પણું થઈ ગયું છે માટે. આ અંગે ધર્માસંગ્રહણીકારે (શ્રી હરિલદ્રસ્તૃરિએ) કહ્યું છે કે—" તેનું અભિન્નાકારપણું સતે એનું એકપણું કેમ નહિં થાય? અથવા જ્ઞાન તદાકાર સતે તેના અનાકાર લાવ કેમ નહિં થાય?" આમ વિષયાકારના પ્રતિસંક્રમ હાય તા જ્ઞાન –જ્ઞેયનું એકપણું થઈ જાય વા વિષય નિરાકાર બની જાય, એમ બે દેવ આવે છે, એટલે વિષયાકાર-પ્રતિસંક્રમ લટતા નથી. માટે વિષયાકારના અપ્રતિસંક્રમ જ ઘટે છે.

અત્રે આદિ શખ્દથી ત્રેયથી તુલ્યાકારતા સતે પ્રતિપત્તિહેતું ગ્રાનના પ્રતિષેધ સમજવા; કારણ કે કમનૃત્તિવાળા ક્ષણિક એવા ત્રેય-ગ્રાનનું ઉભયાશ્રિત તે વૃત્તિના જ ક્ષણુસ્થાય ગ્રાનવે પ્રતિપત્તિ કરવાનું અશકયપણું છે માટે તેમજ-તુલ્યત્વ તે ખરે! સામાન્ય છે; અને એક એવું તે અનેક વ્યક્તિઆશ્રિત છે, એટલે તદાશ્રિત દેશના પ્રસંગ કેમ નથી? અત્રે પણ કહ્યું છે કે-"જે તત્ તુલ્યાકાર છે, તેને અમે તથી તદાકાર કહીએ છીએ." અત્રે ઉત્તર (સમાધાન)—"તેના પ્રહણુઅભાવે તુલ્યત્વ કેમ જણાશે વારુ? તુલ્યત્વ તે સામાન્ય છે. અનેકાશ્રિત એવું તે એક અત્યંત અયુક્ત છે. તેથી ઘટાદિ કાર્ય દેખાય છે, આ માહાભિધાન (માહકથન) છે."

तात्पर्ध है—विज्ञानवादीओ। ओवा प्रतिक्षेप करे छे है तमारा मते विषयप्रतिथिंथाकारवाणुं विज्ञान घटतुं नथी, पण आहा आक्षार क सत्रवलाव मात्र प्रतिशासि ओवुं
घटे छे. ओम के तेओ। प्रतिथिंधाक्षरताना प्रतिक्षेप (सामा आक्षेप)
प्रतिथिंधाक्षरता करे छे, तेना पण आ विषयाक्षर—अप्रतिसंक्षमादि वहे करीने रहीओ।
प्रतिक्षेपना रहीओ। देवाया. शाने बीधे ! 'विषयप्रद्यापरिणामस्यैव प्रतिथिम्भपणे
अक्ष्यप्रभने बीधे.'—'विषयप्रद्यापरिणामस्यैव प्रतिथिम्बत्वेनाम्युप्रमात् '. अर्थात् विषयप्रद्यानुं के परिणाम तेना क अमे प्रतिथिंधपणे अक्ष्यप्रभस्वीक्षर क्षेपे छे, औटवे अमे मानेबा ज्ञानमां ज्ञेयना आक्षरनुं प्रतिथिंध नथी पहतुं
ओवी तमारी द्वीब क्षणुकर टक्षी शक्ती नथी.

અને 'પર્વ साकारं ज्ञानमनाकारं च दर्शनम्।' 'એમ સાકાર જ્ઞાન અને અનાકાર દર્શન એ પણ સિદ્ધ થાય છે.' અને એમ મુક્તપરિણામનું આકારપણું સાકાર જ્ઞાન અને સતે સામચિક વિવક્ષાથી–સિદ્ધાન્તાકત અપેક્ષાએ સાકાર—વિશેષબહણ અનાકાર દર્શન: પરિણામવાળું તે જ્ઞાન—ઉપયાગવિશેષ; અને આનાકાર—સામાન્ય-સર્વજ્ઞ-સવજ્દરિશિઓને બ્રહ્યુપરિણામવાળું તે દર્શન—ઉપયોગલેદ જ સિદ્ધ થાય છે. અને નમસ્કાર! તેથી કરીને તે સર્વ જ્ઞાન–દર્શન વડે કરીને સર્વજ્ઞા સવ્દરિશિઓ. તેઓને નમસ્કાર હા!

"સકલ પ્રત્યક્ષપણે ત્રિલુવન ગુરુ, જાહું તુજ ગુણુગ્રામછ; બીજું કાંઇ ન માગું સ્વામી, એહિ જ છે મુજ કામછ…. શીતલ જિનપતિ પ્રલુતા પ્રભુની, મુજથી કહિય ન જાયછ."–શ્રી દેવચંદ્રછ ॥ इति सर्वहेभ्यः सर्वदर्शिभ्यः ॥ ३१॥



## ૩ર. શિવ-અચલાદિ સિહ્ધિસ્થાન સંપ્રાપ્ત 'शिवाचलादिसिद्धिगतिस्थानसम्प्राप्तभ्य‡'

### પદ વ્યાખ્યાન

**ગ્યા સ્ત્રતું પ્રયોજન : સર્વ**ગતાત્મવાદી દ્રવ્યાદિવાદીના નિરાસ—

र्यते च सर्वे प्रिम सर्वगतात्मवादिभिर्द्रव्यादिवादिभिस्तत्त्वेन सदा लोकान्तिश्चानिस्थानस्था प्रवेच्यन्ते, "विभुनित्य आत्मे "ति वचनाद्, प्रतद्योहायाह—१९०

" शिवमचलमरुजमनन्तमक्षयमव्याबाधमपुनरावृत्ति-सिध्धिगतिनामधेयं स्थानं सम्प्राप्तेभ्यः । '

્રિઅર્થ:—અને એએા સવે<sup>૧</sup>ય સર્વગત આત્મવાદીઓથી, ડવ્યાદિવાદીઓથી તત્ત્વથી સદા લાકાન્ત-શિવ આદિ સ્થાનસ્થ જ માનવામાં આવે છે,—" વિશ્વ નિત્ય આત્મા " એ વચનથી,—એના અપાહાર્થે કહ્યું—<sup>૧૯૦</sup>

'શિવ, અચલ, અરુજ્, અનંત, અક્ષય, અવ્યાખાધ, અપુનરાવૃત્તિ, એવા સિદ્ધિગતિ નામના સ્થાનને સંપ્રાપ્તોને.'

#### વિવેચન

" સિંહાસન અશાક, એઠા માહે લાક; આજ હા સ્વામી રે શિવગામી, વાચક યશ શુષ્યાછ.... શ્રી સુપાર્થ જિનરાજ તું ત્રિલુવન શિરતાજ."—શ્રી યશાવિજયછ.

ઉપરાક્ત સર્વ વિશેષध् લક્ષણ જેમાં સાંગાયાંગ સુયુક્તિપણે ઘટાવ્યા એવા આ સર્વે ય અહે ત ભગવંતા ' સર્વગત આત્મવાદીઓથી દ્રવ્યાદિવાદીઓથી तत्त्वથી સहा देशान्त-શિવभાદि स्थानस्थक मानवामां आवे छे.' એના व्यंपाढ्यशे કહ્યું ' दिवमचल. ' ઈઠ

पश्चिमः:—हच्यादिवादिभिः--६०४-गुष्यू-४५-साभान्य-विशेष-सभवायवादी अेवा वैशेषिडाथी अम अर्थ छे. विभु:--विलु, सर्वआडाश्चव्यापी. આત્મા સર્વગત—સર્વ ગ્યાપક છે એમ માનનારા સર્વગત—આત્મવાદીઓ, દ્રગ્યાદિવાદીએ! અર્થાત્ દ્રગ્ય, ગુણ, કર્મ, સામાન્ય, વિશેષ. સમવાય આદિ ભિન્ન ભિન્ન માનનારા વૈશેષિકા છે; તેઓથી તત્ત્વથી તેઓ સદા લોકાન્ત—શિવ આદિ સ્થાને સ્થિત જ માનવામાં આવે છે. કારણ કે તેઓનું વચન છે કે 'વિમુન્ત્ય आत्मા'—આત્મા વિભુ નિત્ય છે, અર્થાત આત્મા વિભુ—સર્વ ગ્યાપક સર્વગત છે; તેમજ નિત્ય—એકરૂપે અવસ્થાન કરી રહેલા છે. એટલે આવા સર્વગત આત્મા સદા લોકાન્ત—શિવ આદિ સ્થાનમાં સ્થિત જ છે—સ્થાપિત થવાના નથી. એઓની આ માન્યતાના નિરસન અર્થ અત્રે 'શિવ, અચલ, અરજ્, અનંત, અક્ષય, અગ્યાખાધ, અપુનરાવૃત્તિ એવા સિહિગતિ નામના સ્થાનને સંપ્રાપ્તાને' એ મૂત્રપદ કહ્યું.

"શિવ શંકર જગદીશરૂ, ચિદાનંદ ભગવાન….લલના; જિન અરિદા તીર્થં કરૂ, જ્યાતિસરૂપ અસમાન….લલના…શ્રી સુપાર્થં. અલખ નિરંજન વચ્છલુ, સકલ જંતુ વિશરામ…..લલના. શ્રી સુપાર્થં જિન. વંદિયે રે. અલચદાન દાતા સદા, પૂરણ આતમરામ…..લલના. શ્રી સુપાર્થં જિન. વંદિયે રે. વિધિ વિરંચિ વિધંભર, હૃષીકેશ જગનાય…..લલના. શ્રી સુપાર્થં જેન. અલહર અઘમાચન ઘણી, મુક્તિ પરમ પદ સાથ…..લલના. શ્રી સુપાર્થં. એમ અનેક અભિધા ધરે, અનુભવગમ્ય વિચાર….લલના. જી આનંદઘનજ.



જેમાં સ્થિતિ કરે તે રથાન એમ વ્યાખ્યા કરી, વ્યવહારથી તે સિહિક્ષેત્ર અને નિશ્વયથી અમત્મ-સ્વરૂપ જ છે એમ નિરૂપણ કરે છે—

्रह तिष्ठन्त्यस्मित्रिति स्थानं, व्यवहारतः सिद्धिक्षेत्रं, "इह वोदिं चइत्ता णं, तत्थ गंतूण सिज्झइ" ति वचनात, निश्चयतस्तु तत्स्वरूपमेश, "सर्वे भावा आत्मभावे तिष्ठन्ती" ति वचनात्। १९१

હું અર્થ:—અહીં, આમાં સ્થિતિ કરે તે સ્થાન; વ્યવહારથી સિહિક્ષેત્ર,—" અહીં શરીર છાડીને ત્યાં જઈને સિદ્ધ થાય છે" એ વચનથી; નિશ્ચયથી તા તે સ્વરૂપ જ છે,— " सर्वे भावा आत्मभावे तिष्ठन्ति।" "સર્વ ભાવા આત્મભાવમાં સ્થિતિ કરે છે" એ વચનથી. <sup>૧૯૧</sup>

### વિવેચન

" ધ્રુવપદરામી હેા સ્વામી માહરા, નિઃકામી ગુણરાય....સુગ્યાની ! નિજ ગુણકામી હેા પામી તું ધણી, ધ્રુવ ભારામી હેા થાય....સુ૦ " શ્રી આતંદઘનછ

અહીં—આ સૂત્રમાં આમાં સ્થિતિ કરે છે તે સ્થાન, અર્થાત્ જેમાં નિશ્ચલ સ્થિરતા રહે એવું પદ તે સ્થાન. અને તે વ્યવહારથી સિહિશેત્ર છે, - મહીં શરીર છાડીને ત્યાં જઈને सिद्ध थाय छे,—'इह बोदि चइत्ता जं तत्थ गंतुण सिज्झइ' को वयनथी. અર્થાત્ અહીં - સંસારમાં છેલ્લા દેહપર્યાયરૂપ શરીરને છાડીને આત્મા સ્થાન તે વ્યવહારથી સિહિક્ષિત : ત્યાં-લાકાર્ય જઈને સિદ્ધ થાય છે; તે સિદ્ધિક્ષેત્ર જ સિદ્ધ આત્માની નિશ્વવથી આત્મસ્વરૂપ શાશ્વત સ્થિતિનું સ્થાન હોવાથી તે જ અત્રે વ્યવહારથી સ્થાન છે. पण 'निश्चयतस्तु तत्स्वरूपमेव।' निश्चयथी ते। ते स्वउप क छे. —" सर्वे भावा आत्यभावे तिष्ठन्ति" सर्वे लावे। आत्मलावमां स्थिति हरे हे, की वयनथी. અર્થાત સહજાત્મસ્વરૂપ એ જ સ્થાન છે, કે જેમાં નિરંતર રમણ કરનારા સહજાત્મસ્વરૂપી સિદ્ધ ભગવંતા સહા સ્થિતિ કરે છે. કારણ કે અધુંય આત્મભાવમાં રહ્યું છે, સવે ભાવા આત્મભાવમાં રહ્યા છે. એટલે આત્મસ્વભાવ અર્થાત્ સહજ એવું આત્મસ્વરૂપ એ જ એક એવું સ્થાન છે કે જે સદા સ્થાયિ અને સ્થિર છે. માટે પરમાર્થથી આત્મસ્વભાવ-'મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ' એ જ એક વાસ્તવિક પદ છે; તે શિવાયના બીજા બધા અસ્થિર હોવાથી અપદ જ છે. આમ વ્યવહારની અપેક્ષાએ આ લગવંતા શાધતપણે સિદ્ધિક્ષેત્ર સ્થાનમાં સ્થિત છે એમ કહેવાય છે: પણ નિશ્ચયની અપેક્ષાએ તો તેઓ નિરંતર

"અતિ રૂડી રે અતિ રૂડી, જિન્છની ચિરતા અતિ રૂડી; સકલ પ્રદેશ અનંતી, ગુણ પર્યાય શક્તિ મહંતી લાલ.....અતિ. તસુ રમણે અનુભવવંતી, પરરમણે જે ન રમંતી લાલ....અતિ. "નિજ સત્તા નિજ ભાવથી રે, ગુણ અનંતનું ઠાણ.....જિનવર પૂતે! દેવચંદ્ર જિન્સજ્છ રે, શુદ્ધ સિદ્ધ સુખખાણ....શ્રી દેવસાંદ્રછ.

આત્મરમણતારૂપ સહજાત્મસ્વરૂપ સ્થાનમાં સ્થિત છે એમ અર્થ છે.

"ते पुणु बंदर सिद्धगण, जे अप्पाणि वसंत । लोवालोडिव सवलुइहु, अत्यहि विमलु णियंत ॥ " श्री ये।शीन्द्रदेवपृत परभात्मप्रधारा



शिव, अथब, अरुक् विशेषश्रीनी परभार्य दशीने छे-

१० पतदेव विशेष्यते । तत्र—शिवम् इति सर्वोषद्रवरहितत्वाच्छितं। तथा स्वाभाविक-प्रायोगिकचलनक्रियापोहात्र चलमचलं । तथा रुजाशब्देन व्याधिवेदनाभिधानं तत्रश्चाविध-मानरुजमरुजं, तन्निबन्धनयोः शरीरमनसोरभावात् ।

<sup>૧૦</sup>અર્થ:—એ જ વિશેષિત કરાય છે. તેમાં— શિવ એઠલે સર્વ ઉપદ્રવર**હિ**તપણાને **લી**ધે **શિવ.** 

## ३६८ क्षित विस्तरा : (३२) ' शिवाचलादिसिद्धिगतिस्थानसंप्राप्तेभ्य:' ५६ व्याभ्यान

તથા સ્વાભાવિક અને પ્રાયોગિક ચલનક્રિયાના અપાહથી ( દૂર થવાથી ) ન ચલ તે અચલ•

તથા રુજા શખ્દથી વ્યાધિ-વેદનાનું અભિધાન છે, અને તેથી કરીને જ્યાં રુજ્ અવિઘ-માન છે તે અરુજ્.—તેના નિષ્યન્ધનરૂપ શરીર-મનના અભાવને લીધે.<sup>૧૯૨</sup>

## વિવેચન

"દેવ વિશાલ જિલુંદની, તમે ધ્યાવા તત્ત્વ સમાધિ રે, ચિદાનંદ રસ અનુભવી, સહજ અકૃત નિરુપાધિ રે…. શ્રી દેવચંદ્રજી

તે સ્થાન કેવું છે ? તેના પરમાર્થ ગંભીર વિશેષણા હવે કહે છે—તેમાં (૧) ' सर्वोपद्रवरहितत्वात शिवं'—પ્રથમ તો તે સ્થાન 'શિવ' છે; અર્થાત્ જન્મ, જરા, મૃત્યુ, રાગ, શાક, ભયં આદિ દ્રવ્યઉપદ્રવા અને રાગ-દ્રેષ—માહ આદિ ભાવઉપદ્રવાના સર્વદાને માટે સર્વથા અભાવ હાવાથી શિવ-પરમ કલ્યાણસ્વરૂપ, પરમ આત્મશાંતિસ્વરૂપ તે સ્થાન–શાશ્વત પદ છે.

તથા—(૨) અચલ—' સ્વાભાવિક અને પ્રાયોગિક ચલનકિયાના અપાહથી ન ચલ તે અચલ.' સ્વભાવજન્ય કે પ્રયોગજન્ય આત્મપ્રદેશપરિસ્પંદનરૂપ ચલનકિયા ટળવાથી જે ચલ નથી, સ્વરૂપથી ચળતા નથી તે અચલ. કારણ કે તે સહજત્મસ્વરૂપ સ્થાનમાં ભિરાજમાન સિદ્ધ ભગવંતો અચલ આત્મસ્વભાવમાં સસ્થિત હોવાથી સ્વભાવથી તેમનું ચલાયમાનપણું સંભવતું નથી; અને પરભાવ—વિભાવથી સર્વદાને માટે સર્વથા વિરામ પામ્યા હોવાથી તેના પ્રયોગથી પણ તેમનું ચલાયમાનપણું કાઈ કાળે સંભવતું નથી; એટલે તેઓનું તે સ્થાન નિશ્ચયથી અચલ છે. અને વ્યવહારથી પણ સ્વભાવજન્ય કે પ્રયોગજન્ય ચલનકિયાના દૂર થવાથી તે સિદ્ધિશ્વેત્ર પણ કાઈ કાળે ચલાયમાન નહિં હોવાથી અચલ છે, શાધત સુપ્રતિષ્ઠિત છે.

તથા—(3) અરુજ્—'રુજા શખ્દથી વ્યાધિ-વેદનાનું અભિધાન છે,' એટલે જ્યાં રુજા—વ્યાધિ–વેદના વિદ્યમાન છે નહિ તે 'અરુજ્', કારણ કે તે રુજાના—(રાગના) કારણરૂપ શરીર–મનના ત્યાં અભાવ છે માટે. એટલે તે સ્થાન દ્રવ્ય–ભાવ રાગથી રહિત એવું અરુજ્, સદા આત્મઆરાગ્યસંપન્ન સ્થિર સ્થાન છે.

> "સહજ સ્વરૂપ પ્રકાશથી, થાએ પૂર્ણાનંદ વિલાસ રે; દેવચંદ્ર જિનરાજની, કરજ્યા સેવા સુખવાસ રે….કરા સાચા રંગ જિનેશ્વરૂ. "અવિસંવાદી નિમિત્ત છા રે, જગત જંતુ સુખકાજ….જિનવર પૂજો; હેતુ સત્ય બહુમાનથી રે, જિન સેવ્યાં શિવરાજ….સંભવ."—શ્રી દેવચાંદ્રજી

व्यनन्त व्यक्ष्य पहनुं कावन ५२ छे-

<sup>११</sup>तथा नास्यान्तो विद्यते दृत्यनन्तं, केवलात्मनोऽनन्तत्वात् । तथा नास्य क्षयो विद्यत इत्यक्षयं, विनाशकारणाभाषात्, सततमविनश्वरमित्यर्थः । <sup>१९३</sup>

<sup>૧૧</sup>અર્થ:—તથા આના અન્ત વિઘમાન નથી તે અનન્ત,—કેવલ આત્માના અનન્ત-પણાને લીધે. તથા આના ક્ષય વિઘમાન નથી તે અક્ષય,—વિનાશ કારણના અભાવને લીધે; સતત અનધર એમ અર્થ છે.<sup>૧૯૩</sup>

## વિવેચન

" येनात्माऽबुध्यतात्मैव, परत्वेनैव चाषरम् । अक्षयानन्तवोधाय तस्मै सिद्धात्मने नम:॥"—श्री पू∞्रयपादस्वाभीकृत सभाविशतक

"દેવચંદ્ર જિનચંદ્ર લક્તિ મનમેં ધરા **રે,** અવ્યાભાધ અનંત અક્ષય પદ આદ**રા રે....** પ્રણમા શ્રી અરનાથ શિવપુર સા**થ ખરારી."—શ્રી દેવચ**ંદ્રછ

તથા—(૪) અનન્ત—તે સ્થાન જેના અન્ત છે નહિં એવું અનન્ત છે,— 'केवलात्मनोऽनन्तत्वात्'—' કેવલ આત્માના અનન્તપણાને લીધે.' કેવલ—શુદ્ધ આત્મા શિવાય બીજાં કાંઈ જ્યાં છે નહિં એવા કેવલ આત્માનું અનન્તપણું છે માટે. અર્થાત્ કેવલ શુદ્ધ આત્મારૂપ તે સહજાત્મસ્વરૂપ પદમાં સ્થિતિરૂપ સ્થાનના કાઈ કાળે અંત નથી માટે તે નિશ્ચયથી અનંત છે; અને તે સિદ્ધિ શેત્રે સ્થિતિરૂપ સ્થાનના પણ કાઈ કાળે અંત નથી માટે તે વ્યવહારથી પણ અનંત છે.

તથા (૫) અક્ષય—તે સ્થાન જેના ક્ષય છે નહિં એવું અક્ષય છે,—'વિનાશ કારણના અભાવને લીધે;' વિનાશના કારણના અભાવ છે માટે, અર્થાત્ 'સતત અનશ્વર એમ અર્થ છે.' તે સહજાત્મસ્વરૂપ પદ એ જ કદી પણ ક્ષય–વિનાશ નહિં પામનારૂં એવું નિશ્ચયથી અક્ષયસ્થાન છે; અને તે સિહિશેત્ર પણ અવિનશ્વર એવું વ્યવહારથી અક્ષય સ્થાન છે.

Ŵ

**अ**व्यायाध ने अपुनराष्ट्रति विशेषश्चीना सावार्थ इहे छे—

१२ तथा अविद्यमानव्याबाधमव्याबाधं, अमूत्तित्वात, तत्स्वभावत्वादिति भावना । तथा न पुनरावृत्तिर्यस्मादपुनरावृत्ति, आवर्त्तनमावृत्तिर्भवार्णवे तथातथाऽऽवर्तनमि-त्यर्थ:। १९४

<sup>૧૨</sup>અર્થ:—તથા અવિદ્યમાન વ્યાખાધાવાળું તે અવ્યાખાધ,—અમૂત્ત પણાને લીધે, તત્સ્વભાવપણાને લીધે,—એમ ભાવના છે. તથા જેમાંથી પુનસવૃત્તિ નથી તે અપુનસવૃત્તિ. આવત્ત-આવૃત્તિ, ભવાજુવમાં તથાતથા (તેવા તેવા પ્રકારે) આવત્તિન એમ અર્થ છે. <sup>૧૯૪</sup>

## વિવેચન

"એક પ્રદેશે તાહેરે, અવ્યાભાધ. સમાય….હા જિન્છ; તસુ પર્યાય અવિભાગતા, સર્વાકાશ ન માય….હા જિન્છ!…. શ્રી સુપાર્શ આનંદમેં, ગુણ અનંતના કંદ હા જિન્છ!"—શ્રી દ્વચંદ્રછ.

તથા (६) તે સ્થાન અન્યાખાધ છે. જ્યાં વ્યાળાધા છે નહિં તે અવ્યાળાધ,— 'અમૂત્ત'પણાને લીધે, તત્સ્વભાવપણાને લીધે.' અર્થાત્ તે આત્મસ્વરૂપ પદનું અમૂર્ત્ત પણું છે માટે, અને તે અમૂર્ત્ત પણું પણ તેનું સ્વભાવપણું છે માટે, તે સહજાત્મસ્વરૂપ સ્થાનને કાઈ કાળે પણ કંઇ પણ બાધા પહેાંચવાના સંભવનથી, એટલે તે સહજાત્મસ્વરૂપ સિદ્ધિ– સ્થાન અવ્યાળાધ છે.

તથા-(૭) તે સ્થાન અયુનરાગૃત્તિ છે. 'જેમાંથી યુનરાવૃત્તિ નથી' અર્થાત ભવા-દુ'વમાં તેવા તેવા પ્રકારે યુનઃ આવૃત્તિ-આવર્ત્તન નથી, કરીથી ભવકેરા નથી, એલું અયુનરાવૃત્તિ–તે સહજાત્મસ્વરૂપ સ્થિતિરૂપ સિદ્ધિ સ્થાન છે.

"અવ્યાભાધ રુચિ થઈ રે, સાધે અવ્યાભાધ…હા જિન્છ! દેવચંદ્ર પદ તે લહે, પરમાનંદ સમાધ…હા. શ્રીસુષાર્થ "—શ્રીદેવચંદ્રછ.



સિહિંગતિનામધેય પદ લાવે છે-

<sup>१३</sup>तथा सिध्यन्ति—निध्धितार्था भवन्त्यस्यां प्राणिन इति सिद्धिः—लोकान्तलक्षणा, सैव च गम्यमानत्वाद्वतिः, सिद्धिगतिरेव नामधेयं यस्य तत्त्रथाविधमिति ।<sup>१९५</sup>

<sup>93</sup>અર્થ:—તથા સિદ્ધ થાય છે—આમાં પ્રાણીઓ નિષ્ઠિતાર્થ થાય છે તે સિદ્ધિ— લાકાન્તલક્ષણા; અને તે જ ગમ્યમાનપણાને લીધે ગતિ; સિદ્ધિગતિ જ છે નામધેય જેનું તે તથાવિધ (સિદ્ધિગતિ નામધેય).<sup>9૯૫</sup>

### વિવેચન

"સાત રાજ અલગા જઈ એઠા, તાેપણ ભક્તે અમ મનમાંહિ પેઠા; અળગાને વળગ્યા જે રહેવું, તે ભાષા ખડખડ દુઃખ સહેવું.... સાહેબા! વાસુપૃત્ય જિશુંદા!—શ્રી યશાવિજયજી. તથા-(૮) તે સ્થાન સિક્કિંગતિ નામધેય છે. જેમાં 'પ્રાણીઓ સિક્ક થાય છે, નિષ્ઠિતાર્થ થાય છે' તે લાેકાન્તલેત્રલક્ષણા સિક્કિ; 'અને તે જ ગમ્યમાનપણાને લાેધે ઋતિ' છે. આવું સિક્કિંગતિ એ જ જેનું નામધેય-ધન્ય નામ છે તે સિક્કિંગતિ નામધેય.

"જે ઉપાય બહુવિધની રચના, યાેગમાયા તે જાણા રે; શુદ્ધ દ્રવ્ય ગુણુ પર્યંય ધ્યાને, શિવ દિયે પ્રભુ સપરાણા રે. શ્રી અરજિન ભવજલના તારુ." શ્રી યશાેવિજયજી.

W

એવા સ્થાનસં પ્રાપ્તના પરમાર્થ પ્રદર્શિત કરે છે---

<sup>१४</sup>स्थानं प्रागुक्तमेव, इह च स्थानस्थानिनोरभेदोपचारादेवमाहेति ! सम्प्राप्ताः इति सम्यग्—अशेषकर्माविच्युत्या स्वरूपगमनेन परिणामान्तरापस्या प्राप्ता: ।<sup>१९६</sup>

<sup>૧૪</sup>અર્થ:—( એવું ) સ્થાન પૂર્વોક્ત જ,—અને અહીં સ્થાન-સ્થાનીના અભેદ ઉપચા-સ્થી એમ કહ્યું છે; ( તે સ્થાનને ) સંપ્રાપ્ત—સમ્યક્-અશેષ કર્મવિચ્યુતિથી સ્વરૂપગમન વડે પરિણામાન્તર આપત્તિ થકી પ્રાપ્તિ.<sup>૧૯૬</sup>

## વિવેચન

" શ્રી શ્રેથાંસ જિન અંતરજામી, આતમરામી નામી રે; અધ્યાતમ મત પૂરણ પામી, સહજ મુગતિ ગામી રે." શ્રીઆનંદઘનજી.

એવું અલ્ડ વિશેષણુસંપન્ત સ્થાન તે પૂર્વીક્ત જ,—નિશ્ચયથી આત્મસ્વરૂપ જ, અને વ્યવહારથી સિહિશેત્ર. અર્થાત્ સહજાત્મસ્વરૂપમાં સ્થિતિ એ જ નિશ્ચયથી સ્થાન અને સિહિશેત્રમાં સ્થિતિ તે વ્યવહારથી સ્થાન. 'અને અહીં સ્થાન–સ્થાનીના અલેક ઉપચારથી એમ કહ્યું છે.' તે સ્થાનને સંપ્રાપ્ત–' अદોષकमित्र च्युत्या स्वरूपगमनेन' ઇ૦ સમ્યકૂપણે અશેષ કર્માવિશ્યુતિથી સ્વરૂપગમનવે પરિણામાન્તર આપત્તિથી પ્રાપ્ત.' અર્થાત્ સર્વં કર્મ ખરી પડયા, એટલે શુદ્ધ ચેતન્યમૂર્ત્તિ આત્માનું શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપ જ અવશિષ્ટ રહ્યું. આમ શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપ પ્રત્યે ગમન વડે પરિણામાન્તરની પ્રાપ્તિથી તેઓ તે સિહિ–ગતિ નામધેય સ્થાનને સંપ્રાપ્ત છે.

"દેવચંદ્ર જિનચંદ્ર, ભક્તે રાચા હા ભિવ આતમરુચિછ; અબ્યય અક્ષય શુદ્ધ, સંપત્તિ પ્રગટે હાે સત્તાગત શુચિછ…. મહાભદ્ર જિનરાજ! રાજરાજ વિરાજે હાે આજ તુમારડાછ."—શ્રીદેવચંદ્રછ

## ३७२ असित विस्तरा: (३२) ' शिवाचस्यविसिद्धिगृतिस्थानसंप्राप्तेभ्य: ' ४६ व्याण्यानः

વિભુગોને અને નિત્યાને એમ પ્રાપ્તિના સંભવ નથી એમ વ્યતિરેક્ષી દર્શાવી, ક્ષેત્રઅસર્વગત પરિષ્ણામીને જ એવંપ્રાસ્તિના સંભવ છે એમ નિષ્મન કરે છે—

१५ न विभूनां नित्यानां चैवंप्राप्तिसम्भवः, सर्वगतत्वे सति सदैकस्वभावत्वात् । विभूनां सदा सर्वत्र भावः, नित्यानां चैकरूपतयाऽवस्थानं, तद्भावान्ययस्य नित्यत्वाद् , अतः क्षेत्रासर्वगतपरिणामिनामेवैवंप्राप्तिसम्भव इति भावनीयं। १९७

<sup>૧૫</sup> અથ':—વિભુઓને અને નિત્યાને એમ પ્રાપ્તિના સંભવ નથી,—સવ'ગતપહ્યું સતે સહા એકસ્વભાવપણાને લીધે. વિભુઓના સદા સવ'ત્ર ભાવ છે, અને નિત્યાનું એકરૂપપણ અવસ્થાન છે,—તદ્ભાવાવ્યયના નિત્યપણાને લીધે એથી કરીને ક્ષેત્રઅસર્વગત પરિણામી-ઓને જ એવંપ્રાપ્તિના (એવા પ્રકારની પ્રાપ્તિના) સંભવ છે એમ ભાવનીય છે. <sup>૧૯૭</sup>

## વિવેચન

"પ્રશ્રુમા શ્રી અરનાથ શિવપુર સાથ ખરારી, ત્રિભુવન જન આધાર ભવનિસ્તાર કરારી; અરપ્રભુ પ્રભુતા રંગ, અંતર શક્તિ વિકાસી, દેવચન્દ્રને આનંદ, અક્ષય ભાગ વિલાસી."—શ્રી દેવચાંદ્રજી

પણ 'વિલુઓને અને નિત્યાને એમ પ્રાપ્તિના સંભવ નથી,' કારણ કે તેઓનું સર્વગતપણું હાઈ સદા એકસ્વભાવપણું છે માટે. જે વિલુ છે તેનું સદા સર્વજ હાવાપણું છે; અને જે નિત્ય છે તેનું 'એકરૂપપણું અવસ્થાન ' છે, કારણ કે 'તદ્ભાવના અવ્યય' તે નિત્યનું લક્ષણ છે. એટલા માટે ક્ષેત્રથી જે અસર્વગત છે એવા પરિલુખી આત્માઓને જ એવા પ્રકારની પ્રાપ્તિના સંભવ છે. એમ ભાવવા યાગ્ય છે.



તેથી એવા સ્વરૂપસંપત્ન સિંહ ભગવંતાને નમરકાર હાે! એમ ક્રિયાયાંગ દાખવી, એવંબૂતા જ પ્રૈક્ષાવંતાને નમરકારાર્હ છે એમ તાત્પર્ય દર્શાવ છે—

१६ तत्तेभ्यो नम इति कियायौगः॥ इति ॥ ३२ ॥ पर्वमूता एव प्रेक्षावतां नमस्कारार्दाः, आधन्तसङ्गतश्च नमस्कारी मध्यव्यापीति भावना ।<sup>१९८</sup>

<sup>૧૬</sup>અર્થ:—તેથી તેએાને નમસ્કાર હો ! એમ ક્રિયાયાંગ છે. 🛭 ૩૨ 🖛 એવ'ભૂતા જ પ્રેક્ષાવ'તાને નમસ્કારઅહ' ( નમસ્કાર યાગ્ય ) છે. અને આદિ-અન્તમાં નમસ્કાર મધ્યવ્યાપી છે એવી ભાવના છે. <sup>૧૯૮</sup>

## વિવેચન

" ઉત્સર્ગે એવં સૂત, તે ફળને નીપને હાે લાલ. નિઃસંગી પરમાતમ, રંગથી તે અને હાે લાલ. સહજ અનંત અત્યંત મહંત સુખે ભર્યા હાે લાલ. અવિનાશી અવિકાર, અપાર શુશે વર્યા હાે લાલ....શિવગતિ."—શ્રીદેવચંદ્રજી.

તેથી એવા શિવ-અચલાદિ ઉક્ત લક્ષણવાળા તે સિહિગતિ નામધેય સ્થાનને સંપ્રાપ્ત એવા તેઓને—' અહીંત ભગવતાને નમસ્કાર હા!' એમ ક્રિયાયાંગ છે.

હવે આ સુત્રનું છેવટનું સુત્ર રજા કરતાં ઉપસંહાર કરે છે:—એવં ખૂતા જ પ્રેક્ષાવં તાને નમસ્કારઅહ છે. ' ' एवं मृता एव प्रेक्षावतां नमस्काराहाः '-અર્થાત એવં ભતે। જ-એવા પ્રકારની સિદ્ધ દશાને જે પ્રાપ્ત થયેલા છે. તેઓ જ ખરેખરા અહીત-પૂજાઈ દાવાથી, પ્રેક્ષાવ તાને-જોઈ વિચારી વર્ત્તાનારા વિચારવ ત એવં ભૂત વિવેકી જનાને નમસ્કારાહ છે, નમસ્કારચાેગ્ય છે. ઉપરમાં કહ્યા દશાસ પન્ન તે જ નમસ્કારયાગ્ય તે અનુપમ ગુષ્યુવિશેષણા જેમાં અવિકલપણે સાંગાપાંગ ઘટાવ્યા એવા જે અહીંત ભગવતો શિવ આદિ ઉક્ત સ્વરૂપવંતી સિદ્ધિ ગતિને સંપ્રાપ્ત થયા છે, અને આમ એવંભૂત નયે જેને તથારૂપ શુદ્ધ આત્મારૂપ શુદ્ધ ચૈત-યમૂર્ત્તિમય સિદ્ધદશા–સહજાત્મસ્વરૂપ સ્થિતિ પ્રગટી છે,-એવંબૂતેા જ એવંબૂત નચે ખરેખરા પરમાર્થસત્ 'અહુત્'-વિશ્વની પૂજાના પરમ પાત્ર, પરમ પૂજ્ય 'લગવત્ ' છે. અત એવ તે શહ ચતન્યમૃત્તિ અહીત ભગવત વિવેકી મુમુલ આત્માર્થી એને નમસ્કાર કરવા યેઃગ્ય છે. કારણ કે સર્વ સાચા આત્માર્થાં ઓના સાધ્ય, ધ્યેય, લક્ષ, આદર્શ તે શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપે સ્થિતિરૂપ એવંભૂત સિદ્ધ દશા છે. એટલે એવંભૂત પ્રગટ શુદ્ધ આત્મ-સ્થિતિ પ્રાપ્ત થઇ ચૂકવાથી જેના પરમ પુજ્ય આત્મસ્વભાવ પ્રગટેયા છે, એવા આ અહીંત સિદ્ધ ભગવંતા જ સર્વ સાધકના પરમ આરાધ્ય, પરમ ઉપાસ્ય, પરમ યુન્ય છે. અને જોકે આ અહીંત લગવાંતા પરકત-બીજાએ કરેલી પૂજાને ઇચ્છતા નથી અને તેમને સ્તુતિ-નિંદાનું કંઇ પ્રયોજન નથી, તાપણ તેમની પૂજાથી સાધકનું પાતાનું આત્મસિહિર્ધ કાર્ય સિદ્ધ થાય છે, એટલે એમનું પૂજન એ સાધકના પાતાના જ આત્મહિતની વાત છે, એટલે તે તેને અત્યંત અત્યંત કર્ત્તાવ્ય છે જ.

"પૂજના તો કીજે રે ભારમા જિનતશી રે, જસુ પ્રગટયો પૂજ્ય સ્વભાવ; પરકૃત પૂજા રે જે ઇચ્છે નહિં રે, સાધક કારજ દાવ....પૂજના...." "જે નિજ પાસ હા તે શું માગીએ, દેવચંદ્ર જિનરાજ; તા પણ મુજને હા શિવપુર સાધનાં, હાજે સદા સુસહાય....શ્રી શુહમાત." — શ્રી દેવચંદ્રજ आभ आ परम पूज्य लजवंता नमस्डाराई छे 'अने आहि-अंतमां संजत नमस्डार मध्यव्यापी छे शेवी लावना छे'; अर्थात् आ सूत्रना नमस्डार डियायाग प्रारंत्तमां—'नमोत्यु णं अरिहंता णं भगवंताणं'—अने अंतमां सविषद्व्यापी 'नमो जिणाणं जिअभयाणं'—स्थेम के नमस्डार भूड्यो, ते भध्यमां पशु व्यापड छे. शेटेदी आ सूत्रना प्रत्येड पह साथे पश् शे नमस्डार येकिया येक्य छे. अर्थात् नमो आइगराणं, नमो तित्थयराणं, नमो पुरिस्तन्तमाणं, नमो अभयदयाणं, नमो धम्मदयाणं—हत्यादिप्रडार कावना डरवा येक्य छे. ॥ इति (नम:) शिवाधकादिह्यसिक्षिणति स्थानसम्प्राप्तेभ्य:॥ ३२॥

# 4

## 33. िकनो कितसयो 'नमो जिनेभ्यः जितभयेभ्यः' पह व्याण्यान

અના પદનું પ્રયોજન : ક્ષેત્રન્ના ( જવા ) પરમ શ્રહ્મના વિસ્કુલિંગ સમા ગાનનારા અદ્ભૈત મુક્તવાદના વ્યચ્છેદ—

<sup>१७</sup>जितभया अप्येत एव नान्ये इति प्रतिपादयन्नाह—

## 'नमो जिनेभ्यः जितभयेभ्यः '

नम इति पूर्ववत्, जिना इति च, जित्रसयाः—भवष्रपञ्चनिवृत्तेः क्षिपितभया इत्युक्तं भवति ।

अनेनाँद्वतमुक्तव्यवच्छेद:, तत्र हि क्षेत्रज्ञा: परमब्रह्मविस्फुलिङ्गकल्पा:, तेषां च तत: पृथग्भावे न ब्रह्मसत्तात एव कश्चिदपरो हेतुरिति।<sup>१९९</sup>

<sup>૧૭</sup>અર્થ:—જિત**લ**યા પણ એએ જ છે, નહિં કે અન્યા, એમ પ્રતિપાદનાથે કહ્યું— નમ: જિનાને જિતભયાને

નમ:—એ પૂર્વવત્, અને જિના એ (પણ પૂર્વવત્). જિતભયા—ભવપપ્ર'ચનિવૃત્તિ થકી, ક્ષપિતભયા એમ ઉક્ત થાય છે. આ ઉપ<mark>રથી અદ્ભૈત મુક્તના વ્યવચ્છેદ કરવામાં આવ્યા. કારણુંકે ત્યાં (અદ્ભૈત મતમાં)</mark> ક્ષેત્રજ્ઞા પરમ બ્રહ્મના વિસ્ફુલિંગ <mark>સમા છે, અને તેઓના તેમાંથી પૃથગ્ભાવમાં બ્ર</mark>હ્મ-સત્તાથી જ કાેઈ અપર હેતુ નથી.<sup>૧૯૯</sup>

## વિવેચન

"શ્રી સુપાર્ધાજિન વંદિયે રે, સુખ સંપત્તિના હેતુ લલના. શાંતસુધારસ જલનિધિ રે, ભવસાયરમાં સેતુ લલના."—શ્રી આનંદઘનછ.

અને જિતલયા पश् आ शिवाहिस्थानसंप्राप्त अर्डंत लगवंता क छे, निं डें अंकि, अम प्रतिपादन करवा माटे 'नमां जिणाणं जिअभयाणं' निमा किनाने कित-स्थाने अ सूत्रपद मूक्ष्यं. अर्थात् नमः ते पूर्ववत्—अगाइनी केम सावनमस्कारना सूथनार्थं छे; अने किना पश् पूर्ववत— राजदेषाहिना केतापश् थड़ी किना कितसर्थी— 'भवप्रपञ्चनिवृत्ते: क्षिपितभयाः' सवप्रपंथनी निवृत्ति थड़ी केशे स्थने क्षिपेत क्र्यों छे, अपावी नांक्यों छे, ओवा क्षिपतस्थीं ते छत्तस्यों. आवा किनोने कितस्योंने नमस्कार हैं।

અને 'આ ઉપરથી અદ્ભેત સુજાના વ્યવચ્છેદ કરવામાં આવ્યા,'-નમસ્કાર હા જિનાને જિતલયાને! એ સ્ત્રપદ ઉપરથી અદ્ભેત સુક્તોના નિરાસ કરવામાં આવ્યા. અર્થાત્ પરમણદ્ધા લક્ષણ અદ્ભેત સતે, મુક્તોના-લિણમવાના પરમ બ્રહ્મમાં પરમ બ્રહ્મમાં પરમ બ્રહ્મમાં યરમ બ્રહ્મના લય માને છે તે અદ્ભેત સુકતાનું નિરાકરણ કરવામાં આવ્યું. કારણ વિસ્કુલિંગ સમા કે ત્યાં (અદ્ભેત મતમાં) ક્ષેત્રજ્ઞા પરમબ્રદ્ધના વિસ્કુલિંગ સમા ક્ષેત્રજ્ઞા છે—'તત્ર દિ ક્ષેત્રજ્ઞા: પરમત્રજ્ઞાવિસ્કુલિંગ્રહ્મના અલિપાયે ક્ષેત્રજ્ઞા-સંસારીજીવા પરમ બ્રદ્ધના વિસ્કુલિંગા-તાલુખા (Starks) સમા છે, તે પરમ પુરુષના અવયવા જ છે.

ત્યારે કાઇ પૂછશે કે તા પછી તે પરમ પ્રદામાંથી તે ક્ષેત્રત્તાને પૃથક્ જીદા પાઠવાનું કારણ શું? તેના તેઓ જવાબ આપે છે કે-'તેઓના તેમાંથી

पश्चिका—अनेन ઇत्यादि अनेन—आ परथी, कावथी जितक्षयत्वना निर्देश्यी, अद्वैते—परभ धक्षवक्षण अद्देत सते, मुक्ताः—सुक्तो, क्षीणुक्षवे।, तेषां—तेश्रोने।, व्यवच्छेदः—निरास, करवामां आव्यो से अभ्य छे. क्ष्मे कारणुर्थी है ते माटे क्ष्णुं—तत्र—अद्देतमां, हि—कारणु है, क्षेत्रज्ञाः—संसारीक्षे।, प्रमन्नज्ञाविस्फुलिङ्गकल्पाः—परमञ्जलाः—परभ पुरुषना अवयवे। ज छे श्रेभ साव छे. जो भरेभर ! श्रेभ छे तो तथी शुं है ते माटे क्ष्णुं—तेषां च—क्षेत्ररोना, ततः—परभषक्षभिथी, पृथम्भावेन—पृथम्भावेथी, विधानथी, ज्ञासक्तात पव—धक्षसत्ताथशी ज, किष्टित्—केष्न, क्षादि, अपरः—अन्य, हेतुः—निभित्त, इति—श्रेभ.

બ્રહ્મસત્તા થકી જ પૃથગ્ભાવમાં બ્રહ્મસતાથી જ કાઈ અપર હેતુ નથી.' અર્થાત્ તે પરમબ્રદ્મમાંથી પૃથક્—અલગ પડવામાં બ્રદ્ધસત્તા શિવાય બીજે કાઇ કાલ આદિ હેતુ—કારણ નથી, એટલે કે બ્રદ્ધ-સત્તા થકી જ તેવા પ્રકારે પૃથગ્લાવ—જૂદા પડવાપણું હાય છે. આવા પ્રકારે આ અદ્ભેત મુક્તવાદીની માન્યતા છે.

#### Ŵ

થકાલયે પણ પુનઃ પૃથક્તવાપત્તિથી સર્વાંથા જિતભયપશું ઘટતું ન<sup>શ્</sup>, પણ સઢજ ભવભાવક્ષયે નિરુપચરિત જિતભયપશું ઘટે છે, એમ અન્વય–ગ્યતિરેકથી અદ્ભૈત મુક્તવાદનું નિરસન કરે છે—

<sup>१८</sup>सा तङ्क्षयेपि तथाविधेव, तद्वदेव भ्रयः पृथत्तवापत्तिः, पर्व हि भ्रयो भवभावेन न सर्वथा जितभयत्वं । सहजभवभावव्यविष्ठतौ तु तत्तत्स्वभावतया भवत्युक्तयत् शक्तिरूपे-णापि सर्वथा भयपस्थिय इति निरुपचरितमेतत्।

<sup>૧૮</sup>અર્થ:—તે (બ્રહ્મસત્તા) તલ્લયે (બ્રહ્મલયે) પણ તથાવિત્રા જ છે. તદ્દવદ્ જ પુન: પૃથક્ત્વઆપત્તિ છે, જેથી કરીને એમ પુન: ભવભાવથી સર્વથા જિતભયપણું નથી. પણ સહજ ભવભાવની વ્યવસ્થિત સતે તા તેની તત્સ્વભાવતાથી ઉક્તવત્ શક્તિરૂપે પણ સર્વથા ભયપસ્થિય હોય છે, એટલા માટે એ નિસ્પચસ્તિ છે. <sup>૨૦૦</sup>

### વિવેચન

"તું પૂરણ છાદા અરૂપી, તું જ્ઞાનાનંદ સ્વરૂપી; ઇમ તત્ત્વાલંબન કરિયે, તાં દેવચંદ્ર પદ વરિયે રે. સ્વામી સુજાત સુઢાય." —શ્રી દેવચાંદ્રજી

पञ्जिका—सा—ते (श्रक्षसता), तह्नयेऽपि—तिस्मिन्—श्रक्षभी, भुक्तात्मना ह्रयेऽपि—क्षये पश्च, तथाविधेव—वियटनहेतु ज. तद्वदेव—अंक्ष्वारनी जेभ, भूय:—पुनः, पृथक्रवापत्तिः—वियटनप्रसंभ. तथी शुं ? ते भाटे कुंडुं—एवं—अंभ, पुनः पृथक्रवापितिथी, हि—कारथ् के भूयोभवभावेन—पुनः संसारक्षापितथी, न—न ज, सर्वथा—शिक्तिक्षयथी पश्च, जित्तभयत्वम्—जित्तस्थपश्चं कित्रव्य, जेवा प्रकार है।य तथाप्रकारे के छे—

सहजभवभाववयिक्ति तु—सहजस्य—संक्ष्य, ध्रव्यवियटनाहि अर्थायथी पण् अप्रवत, छव-तुर्यश्वलावी अवा, भवभावस्य—संसारपर्यायनी, व्यविक्तित्ती—व्यविक्रिति, क्षयं सते, पुनः शुं ? ते भाटे अद्यं—तत्तत्त्त्वभावतया—तस्याः—तेनी, सक्ष्य अवकावव्यविक्रितिनी क्रितं अवव्यविद्यायी, भवति—देश्य छे, अने। पतद्—अभ अत्तर साथे संभंध छे. हेवुं ? ते भाटे अद्यं—निरुपचिति—तात्तिक, अया आर्था ? ते भाटे अद्यं—उक्तवत्—पूर्वीक्ष्त शिव—अथवाहि स्थान प्राप्तिना न्यायथी, शिक्तिक्षेणापि—अथवेश्य स्वलावथी पण्, पुनः साक्षात् अथवावथी ते। पूछवुं क शुं ? अत अव अव अद्युं—सर्वथा—सर्व प्रकार, भयपरिक्षयः—लयनिवृत्ति, इति—आ देतु थ्री, पतत्—आ, क्रितं अथवः

આ ઉકત અદ્ભૈ મુકત गढ़ीनी માન્યતાનું નિરસન કરતાં કહ્યું—'सा तह्नयेऽपि तथाविधेच ∤' ઇ०—'ते ( श्रह्मसत्ता ) तल्लथे पण तथाविधा ४ छे;' ते श्रह्मसत्ता ते પરમ બ્રદ્મમાં લય થયે પણ તથાવિધા જ--તેવા પ્રકારની જ રહેશે. અર્થાત્ લાકાસત્તા થકી જ ક્ષેત્રત્તાના બદ્ધામાંથી પૃથગુભાવ હાય એમ ષ્ટ્રક્ષલયે પણ યુનઃ પૃથક્ત્વાપત્તિથી કહ્યું, તેા તે બ્રહ્મસત્તા તે બ્રહ્મમાં મુક્તાત્માંઓના લય થયે પણ તથા-જિતભયપણં વિધા જ-તેવી ને તેવી જ, પૃથમુમાવહેતુરૂપ જ રહેશે. એમાં કાંઈ ફરક પડશે નહિ. એટલે 'તદ્વદ્ જ યુનઃ પૃથક્ત્વઆપત્તિ છે' ઘટતું નથી —तद्वदेव म्यः पृथक्त्वापत्तिः; तेनी केभ क, प्रथभ स्पेड वार જેમ પૃથમ્ભાવ-અલગ પડવાનું થયું, તેમ ફરીથી પણ પૃથક્ષણાના-વિચટનના-અલગમણાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે. 'જેથી કરીને એમ પુનઃ ભવભાવથી સર્વથા જિતભયપણું નથી,' એમ ક્**રીને** પૃથક્ષણાની આપત્તિને લીધે **ક્રી**ને ભવભાવ**ની–સં**સારભાવની આપત્તિ થશે, જેમાંથી છૂટથા એ જ સંસાર કરી માંડવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે! એટલે સર્વથા–શક્તિ-ક્ષયથી પણ ઉક્તરૂપ જિતલયપણ નિક્રિ હાય, લવલય સદાય માથે લટકતા જ ઊભા રહેશે!

આમ પ્રદાસત્તા થકી પૃથગ્માવ માનવામાં જિતભયપત્નું ઘટતું નથી, પણ 'સફજ ભવભાવની વ્યવચ્છિત્તિ સતે તેા તેની તત્સ્વમાવતાથી ઉક્તવત્ શક્તિરૂપે પણ સર્વથા ભયપરિક્ષય હાય છે. એટલા માટે એ નિરુપચરિત છે' અર્થાત સહજ ભવભાવકાર્ય प्रहावियटन आहि ક્યાંયથી પણ अप्रवृत्त એવા સહજ. જીવના જિતભયપછું सङ्क्र-मा-साथ क कन्मेला, छवतुस्यक्षत्रलाची, स्रेवा सनाहि નિરુપચરિત ભવભાવની-સંસારપર્થાયની ત્યવચ્છિત્તિ-અ્યવચ્છેદ-ક્ષય થયે. તે सव माव०थविछत्तिना तत्स्वभावपण्यी-कित भयत्व-સહેજ સ્વભાવપણાથી પૂર્વોકત શિવ-અચલાદિ સ્થાન પ્રાપ્તિના ન્યાયથી શક્તિરૂપે પણ-ભયયાગ્ય સત્તાસ્વભાવે પણ સર્વથા—સર્વ પ્રકારે ભયપરિક્ષય-ભયનિવૃત્તિ હોય છે, તો સાક્ષાત્ ભયભાવથી તા પૂછલું જ શુ ? એમ 'અપિ'-પણના અર્થ છે. તાત્પર્ય કે-સહજ ભવભાવના સય થયે તેના જિતભયસ્વભાવપણાને લીધે શક્તિરૂપે-સત્તામાં પણ ભાયબીજ રહેવા પામતું નથી, એટલે સર્વથા ભયપરિક્ષય હાય છે. અને આમ હાય છે, એટલા માટે જ આ જિતલયપાશું નિરુપચરિત-તાત્ત્વિક હોય છે, ખરેખરૂં પરમાર્થસત્ હાય છે.

"પૂરાષુ પ્રદા ને પૂર્ણાનંદી, દર્શન જ્ઞાન ચરાષુ રસકંદી; સકળ વિભાવ પ્રસંગ અફંદી, તેહ દેવ સમરસ મકરંદી.... દીઠા દરિશાષુ શ્રી પ્રભુજીના, સાચે રાગે મનશું ભીતા."—શ્રી દેવચાંદ્રજી

એકવાર વિચટનસ્વભાવપણાની કલ્પનામાં અનેક દેાષની ઉપપત્તિ દર્શીવી, અદ્ભેત મતને શીર્ણ વિશીર્ષ્ક કરે છે—

१९ न सक्रद्विचटनस्वभावत्वकल्पनयाऽद्वैतेऽप्देवमेवादोष इति न्याय्यं वचः, अनेक-दोघोपपत्तेः। तथाहि—

तद्विचटनं शुद्धादशुद्धाद्वा बद्धण इति निरूपणीयमेतत्। शुद्धविचटने कुतस्तेषामिहा-शुद्धिः, अशुद्धविचटने तु तत्र लयोऽपार्थकः।

न चैवमेकमविभागं च तदिति, अनेकत्वे च परमताङ्गीकरणमेव, तक्रिभागानामेव नीत्या आत्मत्यादिति। २०२

<sup>૧૯</sup>અર્થ':—એકવાર વિ<mark>ચટનસ્વભાવપ</mark>ગાની કલ્પનાથી અદ્વૈતમાં પણ એમ જ અ**દા**ષ છે.—એ ન્યાય્ય વચન નથી,—અનેક દાવની ઉપપત્તિને લીધે. તે આ પ્રકારે—

તે વિચઠન શુદ્ધમાંથી કે અશુદ્ધ બ્રહ્મમાંથી છે? એમ આ નિરૂપણીય છે. શુદ્ધમાંથી વિચઠન સતે તેઓની અહીં અશુદ્ધિ કયાંથી? અશુદ્ધનાંથી વિચઠન સતે તે તેમાં લય અપાર્થક (નિર્થક) છે.

અને એમ તે (લક્ષ) એક અને અવિભાગ નહિં હોય; અને અનેકત્વ સતે પરમતન જ અંગીકરણ થશે,–તદ્વિભાગાના જ નીતિથી આત્મપણાને લીધે.<sup>૨૦૧</sup>

पश्चिका—भने જ परभत आशंडीने परिखरता इद्युः न न क, सकृद्विचटनस्वभावत्व-कल्पनया—अेक्षर परभ ध्रक्षभांथी विकक्षितकाव स्वकावपश्चानी क्रस्पनाथी, अक्केतेऽपि—परभक्षका क्षश्च अद्वैतमां पश्च, तो पछी द्वैतमां तो पूछवुं क शुं? एवमेच—अेभ क, तभारा अक्ष्युपगभना न्यायथी क, अद्योष:—अप्यरित कितक्षयत्व अवंबक्ष्य है।पने। अक्षाव छे, इति—अेवंइप, न्याययं— न्यायानुगत, वचः—वयन. क्या कारख्यी? ते भाटे क्ष्युं—अनेकदोषोपपत्तेः—अनेव है।पनी अपपत्तिने क्षीधे. ते क क्षावे छे. तथाहि—पूर्वीकानी क्षावनार्थे—

तत्—તે એકવાર विचटनं— બ્રહ્મમાંથી વિલાગ.—ક્ષેત્રવિદાના એમ સમજાય છે, શુદ્ધાત્— શુદ્ધમાંથી, સકલદાષ રહિતમાંથી, અશુદ્ધાત્—અશુદ્ધમાંથી, ઇતરરપમાંથી, વા—રાબ્દ વિકલ્પાર્થ છે. ब्रह्मणः—બ્રહ્મમાંથી, પરમ પુરુષ અદ્વૈત રૂપમાંથી, 'पુરુષ एवेदं' આ પુરુષ જ છે ઇત્યાદિ વેદવાકથવી નિરૂપિતમાંથી, इति—એમ, निरूपणीयं—પર્વલોચ્ય, एतत्—આ, સકૃદ્ વિચટન, બન્ને પ્રકારમાં દોષના સંભવને લીધે. દોષ જ દશીવે છે—

शुद्धाद् ब्रह्मण:—શુદ્ધ श्रद्धभाशी, विचटने—વिચટનમાં, कुत:—કર્યાથી ? નહિ કે કર્યાયથી એમ અર્થ છે, तेषां—क्षेत्रविद्देश्ती, इह—संसारमां, अशुद्धि:—અશુદ્ધિ, જેના ક્ષયાર્થે યાંગીઓનો યમનિય-માભ્યાસ છે. अशुद्धविचटने तु—અશુદ્ધમાંથી विચટનમાં પુનः, ब्रह्मणि—श्रद्धभां, स्टय:—લય, ઉક્તરૂપ, अपार्धकः—निर्शं ક છે,—તે અશુદ્ધિજન્ય કલેશની ત્યાં પણ મુક્તોને પ્રાપ્તિને લીધે. તેના અભ્યુપગમથી પણ શ્રદ્ધને દૂષિત કરતાં કહ્યું:—

त च—न જ, एवं—એभ, परम्थ्रहाथी क्षेत्रज्ञाना वियटनमां अने अयमां, एकप्—ओक, अिंदिरीय, अविभागं च—अने अविकाग, निरवयव, तत्—ते. परमध्वत किंतु विपर्यं य छे. ओम पश् शुं ! ते भा2 क्षुं—अनेकत्वे च—अने अनेकपशुं सते, क्षेत्रज्ञ अपेक्षाओ परमध्वततुं परमताङ्गी-करणमेच—परमततुं अंशिक्ष्य क अक्षुपगत थाय. क्या कार्ष्या ! ते भाटे क्षुं—तिहिमागाना-मेच—तस्य—तेना, आत्मसामान्य३५ परमध्वतना, विभागानां—व्यक्ति३५ विकाशाना, नीत्या—नीतिथी, युक्तियी, आत्मत्वात्—आत्मपश्चाने क्षीधे, क्षेत्रज्ञपश्चाने क्षीधे.

## વિવેચન

શુદ્ધ સ્વરૂપે સ્વયાં પ્રગટયાથી,

યુદ્ધ સ્વયંભુ બુહ બુઝચાથી.—પ્રજ્ઞાવબાધ માક્ષમાળા (સ્વરચિત)

એટલે અદ્ભેતમુક્તવાદી એવી દલીલ કરશે કે—'એક વાર વિચટનસ્વભાવપણાની કલ્પનથી અદ્ભેતમાં પણ એમ જ અદાષ છે;' અર્થાત્ પરમણદામાંથી એક જ વાર વિચટન-પૃથગ્ભાવ-વિખૂટપણું શાય છે એવા સ્વભાવપણાની જો કલ્પના કરશું, તો અદ્ભેતમાં પણ એમ જ તમે માન્ય કરેલા ન્યાયે અદાષ છે, ઉપચરિત જિતભયપણારૂપ દાપના અભાવ છે. તેના જવાખ આપતાં કહ્યું—'એ ન્યાય્ય વચન નથી,—અનેક દાષની ઉપપત્તિને લીધે;' તમે જે એક જ વાર વિચટનસ્વભાવપણાની દલીલ કરી તે ન્યાય્ય-ન્યાયસંગત, યુક્તિયુક્ત (Rational) વચન નથી, કારણ કે તેમાં અનેક દાષ ઘટે છે, માટે. બ્રુઓ આ પ્રકાર:—

પ્રથમ તા (૧) 'તે વિચટન શુદ્ધમાંથી કે અશુદ્ધ પ્રદામાંથી છે? એમ આ નિરૂપણીય છે. શુદ્ધમાંથી વિચટને સતે તેએાની અહીં અશુદ્ધિ કચાંથી ? અશુદ્ધમાંથી વિચંકન સતે તો તેમાં લય અપાર્થક (નિરર્થક) છે. અર્થાત્ શુદ્ધમાંથી વિચટન કે પહેલું તો એ નિરૂપણ કરવા યોગ્ય-તપાસવા યાગ્ય છે કે અદ્વે તર્ય અશુદ્ધમાંથી ? પરમ પુરુષ હાદ્ધમાંથી ક્ષેત્રજ્ઞાનું એકવાર વિચટન-પૃથક્ષણું-જૂદા ખન્ને પક્ષમાં દાષ પડવાપણું તમે માન્યું, તે શું શુદ્ધ નિર્દોષ પ્રદ્મામાંથી થાય છે? કે અશુદ્ધ-સંદેષ બ્રહ્મમાંથી ? જે શુદ્ધ બ્રહ્મમાંથી ક્ષેત્રરોતું પૃથક્ પાર્શું થાય છે એમ કહેા તેા અહીં સંસારમાં આ ક્ષેત્રન્નાની અશુદ્ધિ કચાંથી આવી પડી? —' शुद्धविचटने कुतस्तेषामिहाशुद्धिः'—है के अशुद्धिना निवारश्चार्थे केशीकने। આટલા ખધા યમ-નિયમાદિ પરિશ્રમ ઊઠાવી રહ્યા છે. અને જો અરાહ પ્રદ્રામાંથી જાદા પડવાપણું યાય છે એમ કહા, તા તેવ. અશુદ્ધ બ્રહ્મમાં લય પામવા નિરર્શક છે, નકામા છે, — 'अशुद्धविचटने तु तत्र लगोऽपार्थकः' — धरख है त्यां पख सुक्तीने अशुद्ध प्रक्षमां લય થવાથી અશુદ્ધિજન્ય કલેશની પ્રાપ્તિ થશે. એટલે મુકતના હાલ પણ તેવા ને તેવા જ રહેશે! અને માેક્ષ માટેની કરેલી અધી મહેનત પાણીમાં જશે! 'રળીઆ ગઠવી'ના જેવી દશા થશે! માટે શુદ્ધ કે અશુદ્ધ પદ્મમાંથી એક વાર પણ વિગ્રટનસ્વભાવપણ ઘટતું નથી.

અને બીજો દેલ—(२) અને એમ તે હાદા એક ને અવિભાગ નહિં હોય,— 'न चैव मेकमविभागं च तद्'. હવે દલીલ ખાતર ધારા કે તમારી માન્યતા મુજબ હાદામાંથી ક્ષેત્રज्ञાનું—આત્માએાનું જૂદા પડવાપણું ને તેમાં જ લય પામવાપણું અહેતનું સર્વધા હાય છે, તા તમે માનેલું અહેત એક—અદિતીય ને અવિભાગ— અઘટમાનપણું નિરવયવ નહિં હાય; એશી ઉલટું જ દ્વેતરૂપ જ-વિભાગરૂપ જ-હશે; એટલે જયાં દ્વેત-દિતીયભાવ નથી એવા તમે માનેલા અહેત

सिद्धान्त क स्वयं अडी कशे!

अने त्रीले हे। १ — (3) 'अने अने इत्व सते परभतनुं क अंशिडरण् थहो,'— 'अनेकत्वे च परमताङ्गीकरणमेय'—तह्विक्षांशेना क नीतिथी आत्मपण्डांने लीधे." हवे तमे ले अम इहे। हे क्षेत्रज्ञा—संसारी छवे। नी अपेक्षांशे अद्वेत परम श्रह्मनुं अनेक्ष्मणुं छे, तो तमे स्वमत अद्वेत छाडीने परमणतने। अंशिश्त हथीं अम थहीं. कारण्डे आत्मसामान्यरूप ते परमण्रह्मना के व्यक्तिरूप विकाशों छे, तेनुं क आत्मापणुं छे, अम नीतिथी—न्यायथी सिद्ध छे. ओटले न छूटहे तमाराथी अनेक आत्मांशोंने। स्वीक्षर क्शतां तमे मानेले। अद्वेत मत तमारा पीताना हाथे क स्वयं भिति थाय छे.



આ ક્ષેત્રવિદા પરભ્રહ્મના અંશા છે ને તેઓનું ભ્રહ્મમાંથી પૃથક્ષ્ત્ર આદિ છે કે અનાદિ છે ઇ. અચિત્ય છે, માટે કૂપપતિતના ઉદાહરખુંથી ભવકૂપપતિતના ઉતારખું ઉપાય વચનયંકી જ શાધવા યાગ્ય છે, ઇ. જે દલીલા અદ્વૈતમુક્તવાદીઓ કરે છે, તેના પણ ઉપરાક્ત યુક્તિથી રદીઓ અપાર્ક ચૂક્યેક એમ કહે છે—

## २० पतेन यदाह-

"परमञ्ज्ञका एते क्षेत्रविदेांऽशा व्यवस्थिता वचनात्। वहनिस्फुलिङ्गकल्पाः समुद्रलवणोषमास्त्वन्ये॥१॥ सादिपृथन्त्वममीषामनादि वाऽहेतुकादि बाऽचिन्त्यम्। युक्त्या द्यतिनिद्रयत्वात् प्रयोजनाभावतश्चैव ॥२॥ कूपे पतितोत्तारणकर्तृस्तदुपायमार्गणं न्याय्यम्। नतु
पतितः कथमयमिति हन्त तथादर्शनादेव ॥३॥ भवकूपपतितसत्त्वोत्तारणकर्तृरपि युज्यते
द्येवम्। तदुपायमार्गणमलं वचनाच्छेपव्युदासेन ॥४॥ एवं चाद्रैते सति वर्णविलोपायसङ्गतं
नीत्या। ब्रह्मणि वर्णाभावात् क्षेत्रविदां द्वैतभावाच ॥५॥ " इत्यादि—एतदिष प्रतिक्षित्तं। रे०२

" પરમ બ્રહ્મના આ ક્ષેત્રવિદ અંશા વચન થકી વ્યવસ્થિત છે; તેઓ અગ્નિના સ્કુલિ'શ સમા છે, અન્યા તા સસુદ્રના લવણની ઉપમાવાળા છે. (૧) એએાનું પૃથક્ષ્પણું સાદિ છે વા અનાદિ છે, વા અહેતુકાદિ છે, તે યુક્તિથી અચિત્ય છે,—અતીન્દ્રિયપણું છે માટે, તેમજ પ્રયોજનના અભાવ છે માટે. (૨)

' કૂપમાં પતિતના ઉત્તારણકર્તાને તેના ઉપાયનું માર્ગણ (શાધન) ન્યાય્ય છે. નહિ કે આ કેમ પતિત થયો ? (એનું માર્ગણ ન્યાય્ય). કારણ કે તથાદર્શન જ છે માટે. (૩) એમ જ ભવકૂપમાં પતિત સત્ત્વોના ઉત્તારણકર્તાને પણ ખસ તેના ઉપાયનું માર્ગણ યુક્ત છે,— શિષ્ણ્યદાસથી વચન થકો. (૪)

" અને એમ અર્દ્વત સતે વર્જુ વિલાપાદિ નીતિથી અસગત છે,—બ્રદ્ધમાં વર્જુ અભાવને લીધે અને ક્ષેત્રવિદાના દૈતભાવને લીધે. (૫) ઇત્યાદિ.—એ પણ પ્રતિક્ષિપ્ત થયું. <sup>૨૦૨</sup>

## વિવેચન

" ઉદકબિન્દુ સાયર ભજ્યા સાહેલડીઆં. જિમ હાય અક્ષય અલંગ રે....ગુણવેલડીઆં; વાચક યશ કહે પ્રભુ ગુણે સા. તિમ મુજ પ્રેમ પ્રસંગ રે ગુણ."—શ્રી પ્રશાવિજયજ

<sup>&</sup>lt;sup>૨૦</sup>અથ°:—આ પરથી જે કહ્યું છે કે—

પરમધ્યજ્ઞના

આ બ્રદ્મનિસસ– અદ્વૈત ખંડન પરથી જે આ નીચે પ્રમાણે બીજાઓએ કહેલું છે, તે પણ આપાઆપ ખંડિત થઈ જાય છે. અત્રે ટાંકેલી આર્યા પ્રમાણે-'પરમળદ્વાના-

દૈતભાવને લંધે ' અદૈતવાદી દલીલ ક**રે છે કે**–(૧) આ શાસ– લાકપ્રસિદ્ધ क्षेत्रविद्दा-જવા પુરુષાદ્વૈતરૂપ પરમ છહાના અંશા-विकाणा-अवयवा छे, ये वयनथी-आगमधी व्यवस्थित-प्रतिष्ठित અ'શા ક્ષેત્રવિદા

धे; अने ते थे प्रशरना थे-'वहनिस्फुलिङ्गकल्पाः' अञ्नि सङ्क्षिश-

सभा-तिषुभा समा, अने श्रीलक्षे। समुद्रक्षवाणुनी ६ पमावाणा, 'समुद्रहवणोपमास्त्वन्ये'; અર્થાત્ પ્રદામાંથી પૃથત્ વિગટન-જૂદા પડવાપણા વડે કરીને સંસારી જ્વા-ક્ષેત્રજ્ઞા અગ્તિના સ્કૃતિ ગા સમા છે; તહ્યુખા જેમ અગ્તિમાંથી છૂટા પઉ છે, તેમ આ ક્ષેત્રગ્રી પ્રદ્રામાંથી છૂટા પડયા છે. અને બીજાએા-મુક્તાત્માએ અથવા વિગ્રટન પૂર્વેના સંસારીએ! જે છે તેને સમુદ્રના લવણની ઉપમા ઘટે છે. મીઠું જેમ સમુદ્રમાં અપૃથક્જ–જાદુદં નહિં એમ જ લીનપણે રહ્યું છે, અથવા લય પામી જાય છે, તેમ મુકતાતમાઓ અથવા

पिञ्जका—एतेन — आ वडे, श्रह्मितरास वडे, यदाह्य- के आ डेश्डिओ ड्युं छे, ते एतदिप प्रतिक्षिप्तं से पश् प्रतिक्षित थयुं सेन ये। म (संभंध ) छे. ७५० ०० दशींवे छे—

परमब्द्ध धंत्याहि आर्थी. परमब्रह्मणः—पुरुषाद्वैतक्षक्ष् परम अक्षना, पते —आ, शास्त्र-देश-સિંહ, क्षेत्रचिदो—જીવા, अंशा:—વિભાગા, व्यवस्थिता:—પ્રતિષ્ઠિત છે. કયા પ્રમાણથી ? તે માટે <sup>કુલું</sup> —वचनात्—यथनथी, आगभथी, अने तेओ। थे प्रधारना छेते भारे क्खुं-—वह्निस्फुलिङ्गकल्पा: —अन्तिना रहेलिंग सभा, पृथम् कर वियटन वर्ड डेरीने, संसारीओ. समुद्रस्ववणोपमास्त्वनये—अने ખીજાએા સમુદ્રલવણાયમ છે. જેમ સમુદ્રમાં લવ**ણ** અપૃથક્ જ લીનતાથી વ્યવસ્થિત છે, એમ મુક્તાત્માઓ અને વિચટન પૂર્વ સંસારીએ પણ બ્રહ્મમાં

सादि छत्याहि त्रष् अवर्ष सुगम वर छे. परंतु हन्त तथादर्शनादेव-हन्त- से प्रत्यवधारक्षमां છે, તમે પ્રત્યવધારા, तथादर्शनादेव—તથાદર્શન થકી જ, કૂપપતનકારણના વિચારણ વિના ઉત્તરશ્યુ-ઉપાયતા માર્ગ ખુના જ દર્શનને લીધે. દોષ ચ્युदासेन — શેષના બ્યુદાસથી, વચનવ્યતિરિક્ત પ્રમાણના પરિદ્વારથો, વા સાદિ–અનાદિ વિચટનના વિચારના પરિદ્વારથી.

पवं च ઇत्याहि आर्थो, एवं — એમ, વચતપ્રમાણ્યી, च — समुन्यये, अद्वेते — आत्माओते। એક્રી-क्षाय सते, वर्णविलोपादि—वर्णाः—धाक्षस्-क्षत्रिय-वैश्य-श्रद्धक्षस् वर्शे, तेषां—तेओने।, विलोपः —પ્રતિનિયત સ્વચ્યાચારના પરિદ્વારથી પરવર્ષ્યુંના ગ્યાચારતું કરણ, आदि—આદિ પ્રદ્વણથી સ્વચ્યાચાર પરઅત્યાર–પરઅાચાર અતુવૃત્તિરૂપ સંરકાર, अ**सङ्गतं**—અયુક્ત, नीत्या—નીતિથી, ન્યાયથી. તે જ નીતિ કહી—

ब्रह्मणि—પરમપુરુવલક્ષણ હાલમાં, वर्णाभावात्—હાલણાદિ વર્ણવિભાગના અસાવને લીધે. थ्रह्ममां वर्ष्युविलाग क्षणे महे।, पश्च तेना अंशहप आत्माओमां ६शे, એમ આશંકીને કહ્યું—क्षेत्रविदां द्वैतभावाच—અને ક્ષેત્રવિદાના દૈતભાવને લીધે. ક્ષેત્રવિદા પણ મુક્ત-અમુક્ત બેદથી દૈવિષ્યતે જ આશ્રિત છે, એથી તેઓમાં પણ વર્ણાવિભાગ નથી, એથી વર્ણાવ્યવસ્થા નહિં સતે વર્ણાવિલે!પાદિ તાત્ત્વિક ક્રેમ હોય ? इत्यादि—એમ અન્ય વચન પણ પ્રહાય છે. एतदपि—એ પણ, અનન્તરાક્ત, પરપરાક્ત પ્રાચ્યતું તે। પૂછવું જ શું ? એમ 'અપિ'—પણ શબ્દને। અર્થ છે, प्रतिक्षिप्तं—નિરાકૃત થયું.

વિચટન પૂર્વેના સંસારીઓ બ્રહ્મમાં લીનપણે રહ્યા છે અથવા લય પૃથક્ત પામી જાય છે. આમ પૃથક્ષ્પણાની વ્યવસ્થા વચનથી વ્યવસ્થિત સાંદિ અનાદિ છે. છે. (૨) એટલે એઓનું તથા ક્ષેત્રત્રોનું પૃથક્ષ્પણં-અલગ પડવાપણં અચિત્ય સાંદિ છે કે અનાદિ છે? સહેતુક છે કે અહેતુક છે? ઇત્યાદિ યુકિતથી અચિત્ય છે, ચિંતવવા યાગ્ય નથી, કારણ કે તેનું અતીન્દ્રિયપણું છે માટે. અને પ્રયોજનના અલાવ છે માટે.

દાખલા તરીકે—(3) કૂવામાં પડી ગયેલનું ઉત્તારણ કરવા ખ્હાર કાઢવા ઈચ્છનારે તેના ઉપાયનું માર્ગ શ્ર— શાધન (Search) કરવું એ જ ન્યાયયુકત છે, પણ આ કેમ પડી ગયા ? એ શાધવું ન્યાખ્ય નથી, કારણ કે તથાદર્શન જ છે, કૂપપતિતનું આ પડી ગયા છે એવા પ્રકારે તે પ્રગટ દેખાય જ છે, એ હકીકત ઉદાહરણ (fact) છે. માટે આ કેમ પડી ગયા ? એ પંચાત કરવાનું કાઇ પ્રયોજન નથી, એને ખ્હાર કેમ કાઢવા એ જ પ્રયોજન છે. (૪) તેમ ભવરૂપ કૂપમાં પડી ગયેલા પ્રાણીએલનું ઉત્તારણ કરવા ઇન્છનારે પણ તેના ઉપાયનું અસ માર્ગ શ્ર— શોધન કરવું એ જ યુકત છે; અને તે ઉપાયશોધન પણ શેષન્યુદાસથી— ખાકી બીજાં અધું છેડી દઇને વચન અકી જ કરવું યુકત છે.

અને (પ) એમ—વચનપ્રમાણથી અદ્ભૈત સતે, આત્માઓના એકીસાવ સતે, વર્ણું વિલોપ આદિ અસંગત છે; અર્થાત્ પ્રાह્મણ—ક્ષત્રિય—વૈશ્ય—શૂદ્ર એ વર્ણુંની વ્યવસ્થાના સ્વવર્ણુંના આચાર કરવા વડે વિલોપ, વર્ણું વિલોપાદિ અથવા સ્વઆચાર—પરઆચારને અનુવૃત્તિરૂપ સંસ્કાર, એ આદિ અસંગત નીતિથી—ન્યાયથી અયુકત છે. અને તે નીતિ આ છે—પરમપુરુષ-લક્ષણ પ્રદ્ધમાં વર્લુંના અસાવ છે માટે, અને ક્ષેત્રવિદાના દ્વાપાય કે માટે. અર્ધો ક્ષેત્રવિદાના પેલ્યુ મુકત—અમુકત એ છે જ લેદ છે, તેથી તેઓમાં પેલ્યુ વર્લું વિસાગ તાત્ત્વિક નથી, એટલે વર્લ્યું વસ્થા જ અસત્ સતે વર્લ્યું વિલાપાદિ તાત્ત્વિક કેમ હાય ? અર્થાત્ એ કલ્યના અતાત્વિક છે, ઉપયત્તિ જ છે.

ઇત્યાદિ, 'એ પણ પ્રતિક્ષિપ્ત થયું'; ઇત્યાદિ પ્રકારની દલીલ કરતા અન્ય વચન પણ જે અદ્વૈતવાદી વદે છે, તે સર્વના પણ પૂર્વે કહેલી યુકિતથી પૂરેપૂરા રદીએ! અપાઈ ચૂકચો છે.

કારણ કે વચતની વ્યા. માં શ્રદ્ધામાત્રમમ્યપણું ન ચાલે. કારણ કે દષ્ટ-ઇષ્ટથી અવિરુદ્ધ વચતનું જ વચતપણું છે, નહિંતો તે થકા પ્રવૃત્તિની અક્ષિદ્ધિ છે, ઇ સંકલનાવ્યદ્ધ કારણપરંપરાથી યુક્તિયુક્ત પ્રતિપાદન કરે છે—

२१ श्रद्धामात्रगम्यत्वात् दृष्टेष्टाविरुद्धस्य वचनस्य वचनत्वाद्, अन्यथा ततः प्रवृत्त्य-सिद्धेः, वचनानां बहुत्वात् मिथो विरुद्धोपपतेः, विशेषस्य दुर्छक्षन्त्रात्, एकप्रकृत्तेरपर-बाधितत्वात्, तत्त्यागादितरप्रवृत्तौ यहच्छा, वचनस्याप्रयोजकत्वात्, तदन्तरनिराकरणा-विति । २०३ રે<sup>ર</sup> અર્થ: –શ્રદ્ધામાત્રથી ગમ્યપણું છે માટે, દેષ્ટ-ઇપ્ટથી અવિરુદ્ધ વચનતું વચનપણું છે માટે, અન્યથા તે થકી પ્રવૃત્તિની અસિદ્ધિ હોય માટે, વચનાના ખહુત્વથી પરસ્પર વિરુદ્ધ ઉપપત્તિ હોય માટે, વિશેષતું દુલિંક્ષપણું છે માટે, એક થકી પ્રવૃત્તિનું અપરથી આધિતપણું છે માટે, તેતા ( બાધક વચનના ) ત્યાગથી ઇતર પ્રવૃત્તિમાં યદેચ્છા છે,—વચનનું અપ્રયોજક-પણું છે માટે, તદન્તરથી નિરાકરણ છે માટે. <sup>રેવર</sup>

## વિવેચન

"તે પ્ર.પ્ત કરવા વચન કાેનું સત્ય કેવળ માનવું ? નિર્દોષ નરનું કઘન માનાે તેઢ જેણે અનુભવ્યું."

—श्रीभद्द राज्यंद्रछ प्रश्रीत मेक्षमाणा

ઉપરમાં અદ્ભેતવાદીનું ટાંકેલું વચન પ્રતિક્ષિપ્ત થયું, એમ કહ્યું, ત્યારે વા**દી કહેશે**~ અમે તો આ 'વચનથી'—આગમપ્રમાણથી કહ્યું છે, તો પછી તમે આમ કેમ કહેા છા? તેના €ત્તરમાં અત્રે સંકલના**ળન્દ કાર**ણ**પર'પરા** દર્શાવી છે:—

પ્રથમ તા तमे જે આ વચન કહા છા, તેનું 'શ્રદ્ધામાત્રગમ્યપણું છે માટે.' 'श्रद्धामात्रगम्यत्वात्'—तमे सखे मान्य કरा, पणु जीज डेम मान्य કरशे ? अर्थात्

पञ्जिका— इया अरख्यी ? ते भाटे इह्युं — श्रद्धामात्रगम्यत्वात्— श्रद्धाभात्रयी गम्यप्रधाने सीघे, रुचिभात्र विषयपद्धाने सीघे.

वारु, तथनथी એમ કહેવામાં આવ્યું છે, तो એમ કેમ કહેવામાં આવે છે? ते भा2 કહ્યું:— हब्द ઇત્યાદિ. इब्टेब्टाविरुद्धस्य—हम्दं—६०८, अशेष प्रमाણिथी ઉપલબ્ધ, इब्दं—ઇ०८, वयनेक्ष्त क, तयों:—ते अन्तेना अविरोध्यी अविरुद्धस्य—अविरुद्ध એवा, वचनस्य—वयनना, वचनत्वाद्— त्यनपण्याने लीघे, आपमपण्याने लीघे. क्या कार्ण्यी? ते माटे क्छ्यं—अन्यथा—उक्षत लक्षणु विरहे, ततः—ते थप्टी, वयन थप्टी, प्रवृत्त्यिनिद्धे:—प्रकृति असिद्धिने लीघे, हिये।पाद्देयना ढाने।पाद्यानती असिद्धिने लीघे. क्या पारण्यी? ते माटे क्छ्यं—

वचनानां—શિલ, સુગત, સુરગુરુ પ્રભૂતિથી પ્રણીત વચતાના, बहुत्वाव्— મહુપણાને ક્ષીધે, વ્યક્તિએદે કરીને જ. તેથા શું ? તે માટે કહ્યું— मिथ:— પરસ્પર, विरुद्धोपपत्ते:— વિરુદ્ધ ઉપપત્તિને ક્ષીધે, નિત્ય-અનિત્યસ્માદિ વિરુદ્ધ અર્થના અભિધાનને લીધે. ત્યારે વિશિષ્ટ જ એવા તે (વચન) થડી પ્રકૃતિ હશે ? તે માટે કહ્યું—

विशेषस्य—६०८-४०८ अविरेष्धक्षण् विशेषना, विश्वार विना दुर्छक्षत्वात्—दुर्बक्षपण्नाने क्षीधे. सर्व वयनीयश्री युगपत् अवित असंक्षिविनी क छे, अेटले ते ओड यश क प्रवर्तावुं योज्य छे ओटला माटे डह्यं—तेर्मा एक प्रवृत्ते — एकत:— ओड वयन यशी, प्रवृत्ते:— उड्डाक्षण् प्रवृत्तिना, अपरवाधिनतत्वात्—अपरेण— अपर वयनथी निराहृतपण्नाने क्षीधे. तेथी शुं !

तत्त्यागात्—भाषक वयनना त्याग्रथी, इतरप्रवृत्ती—छतर प्रकृतिमां भाष्यभान वयनथी प्रवृत्तिमां, यदच्छा—रवेश्का, देवी रीते ? ते भाटे क्छुं—वश्चनस्य—केछि वयनना, अप्रयोज्ञकत्वात्—अप्रयोज्ञक्षक्ष्यां अक्ष्यक्षेत्रे विधे, अप्रवर्त्तकप्रकृति विधे. अप्रकृति क्ष्यक्षेत्रे विधे, अप्रवर्त्तकप्रकृति विधे,

તમારૂં જે આ વચન છે તે માત્ર શ્રહાગમ્ય છે, તે રુચિમાત્ર-દુષ્ટુક્ષ્યી અવિરુદ્ધ વિષયપણાને લીધે માત્ર શ્રહાથી ભલે માની શકાય, પણ છુદ્ધિગમ્ય વચનનું જ વચનપણું વા યુક્તિગમ્ય (Rational & Logical) નથી, એટલે છુદ્ધિથી કે યુક્તિથી માન્ય કરી શકાય એવું નથી. એમ શાને લીધે ? તો કે 'દુષ્ટું विरुद्धस्य वचनस्य वचनत्वात।'—'દુષ્ટ-ઇષ્ટ્યી અવિરુદ્ધ વચનનું વચનપણું છે માટે.' અર્થાત્ 'દુષ્ટ' એટલે પ્રત્યક્ષ દીઠેલ, અનુમાનાદિ સર્વ પ્રમાણથી ઉપલબ્ધ, અને 'ઇષ્ટ' એટલે વચનથી—આગમથી ઇષ્ટ માનવામાં એ બન્નેના અવિરુધ્ધ થકી અવિરુદ્ધ એવું જે વચન હાય, તેનું જ ખરેખરૂં વચનપણું—આગમપણું છે. એટલે પ્રત્યક્ષ યુક્તિ આદિથી અખાધિત અને વચનથી અભિલધિત એવું જે અવિરુદ્ધ યુક્તિયુક્ત વચન હાય તે જ ખરેખરૂં 'વચન'—આપ્રમ પ્રમાણુ છે ને તે જ માન્ય કરવા યાગ્ય છે, દુષ્ટ-ઇષ્ટથી વિરુદ્ધ એવું ગમે તે વચન નહિં જ.

એમ શા માટે? 'અન્યથા તે થકી પ્રવૃત્તિની અહિહિ હોય માઢે' અર્થાત્ એમ ન હોય, એટલે કે દેષ્ટ-ઇષ્ટથી અવિરુદ્ધ વચનનું જ વચનપશ્ં—આગમપશ્ં ન હાય, તા પછી તે વચન થકી આ હેય છે ને આ ઉપાદેય છે એમ તેના હાન-ઉપાદનની હિહિ હાય નહિં, એટલે તેવા અપ્રમાણ વચન થકી હેયના ત્યાગરૂપ ને ઉપાદેયના પ્રહણરૂપ તથાપ્રકારની પ્રવૃત્તિની સિદ્ધિ હાય નહિં.

એમ પણ શા માટે ? 'વચનાના બહુત્વથી પરસ્પર વિરુદ્ધ ઉપપત્તિ હાય માટે.' અર્થાત્ કેપિલ, સુગત આદિ તે તે દર્શનપ્રણેતાઓથી પ્રણીત વચનાનું વ્યક્તિલેદે કરીને બહુપશું—અનેકપશું—વિવિધપશું છે: એક તત્ત્વને યુક્તિથી વચનાના બહુત્વથી નિત્ય જ સ્થાપે છે, તો બીજો યુક્તિથી અનિત્ય જ સ્થાપે છે. પરસ્પર વિરુદ્ધ (Opposite) ઉપપત્તિ—અર્થઘટના છે. એટલે કાનું વચન માનવું ને કયા વચન પ્રમાશે પ્રવર્ત્તવું એ જ માટી મુંઝવણ ને વિમાસણ થઈ પડે છે, તો પછી તથાપ્રકારે પ્રવૃત્તિની સિદ્ધિ કચાંથી દાય ?

ત્યારે કાઇ કહેશે—એમાં મુંડાવાની કે વિમાસણમાં પડી જવાની શી જરૂર છે? વિશિષ્ટ એવા તે વચનવિશેષ થકી પ્રવૃત્તિ શા માટે નહિં હોય? તેના જવાબ આપ્યાન્- 'વિશેષનું દુલંક્ષપણું છે માટે,' દષ્ટ-ઇષ્ટ અવિરાધક્ષણવાળા વિશેષનું વિશેષનું વિચાર વિના દુર્લક્ષપણું છે માટે. અર્થાત્ આ વચન દુલંક્ષપણું દષ્ટ-ઇષ્ટથી અવિરુદ્ધ એવું વિશિષ્ટ છે, તેના વિચાર વિના-પરીક્ષા વિના હક્ષ થવા દુષ્કર છે; અને કાઇ પણ વચન એમ ને એમ તા પ્રમાણ માની શકાય એમ છે નહિં, એટલે તે દષ્ટ-ઇષ્ટથી અવિરુદ્ધ (Consistent) એવું શુક્તિયુક્ત વિશિષ્ટ છે કે નહિં તે ચકાસવા માટે પણ પરીક્ષા અથવા વિચારણા અતિ અતિ આવશ્યક છે એમ સિદ્ધ થયાં

ત્યારે વળી કાઈ કહેશે.—જો આમ વિશેષનું દુલં ક્ષપણું છે અને એકીસાથે સામાન્યથી સર્જ વચન થકી પ્રવૃત્તિ થઈ શકે એમ નથી, તો પછી ગમે તે કાઈ એક વચનથી પ્રવૃત્તિ કરવામાં બધા શા માટે? તો કે—'એક થકી પ્રવૃત્તિનું એક થકી પ્રવૃત્તિનું એક થકી પ્રવૃત્તિનું બીજા એક થકી પ્રવૃત્તિનું બીજા અપરથી બાધિતપણું શાય છે માટે. અર્થાત્ એક વચન પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ કરવા જઈ એ છીએ, તો બીજાં વચન તેને બાધિત-ખંડિત કરી તેને છેદ ઊડાવે છે. એટલે કરવું શું કે એની સૂઝ પડતી નથી.

તો પછી તે પ્રવૃત્તિ છાડી તે બાધક વચનાનુસાર પ્રવૃત્તિ કરોને! એમાં બાધા કયાંથી? 'તત્ત્યાગથી ઇતર પ્રવૃત્તિમાં યદેશ્છા છે, –વચનનું અપ્રયાજકપણું છે માટે,' હવે તે બાધક વચનથી બાધિત પ્રવૃત્તિના ત્યાગ કરી, તે બાધક વચન પ્રમાણે ઇતર પ્રવૃત્તિ કરવા જઈ એ છીએ તેા યદેશ્છા –ઢંગધડા વિનાની સ્વશ્છંદ પ્રવૃત્તિ થઈ પડે છે; કારણ કે એક અમુક વચનને પ્રમાણ માન્યું ને પ્રવૃત્તિ તા ઇતર વચન પ્રમાણે કરી, એમાં ઢંગધડા કયાં રહ્યો? ને એવી ઢંગધડા વિનાની યદેશ પ્રવૃત્તિમાં તે વચનનું પ્રયાજકપણું મવર્ત્તિકપણું કર્યા રહ્યું? અર્થાત તમે પ્રમાણ માનેલા વચનનું જ અપ્રયાજકપણું સિદ્ધ થયું.

એટલે સકંજામાં આવેલા વાદી કહેશે—એમ તમે કેમ કહા છા? આ ઇતર વચનાન્ત્સાર ઇતર પ્રવૃત્તિ થાય છે, તા તે વચનનું અપ્રયાજકપણું શાને? તેના રહીએા, આપ્યા-'તદન્તરથી (વચનાન્ત થી) નિરાકરણ છે માટે,' તે વચન પણ તેનાથી અન્ય વચનથી નિરાકરણ પામે છે, અધિત—ખંડિત થાય છે, તેને લીધે. આમ વચનાન્તરથી સર્વ વચનાનું નિરાકરણ થાય છે, એટલે આવા પરસ્પર આધક વચનાની મધ્યે કયા વચનથકી પ્રવૃત્તિ કરવી એના નિર્ણય જ મુશ્કેલ બની જાય છે.

આમ વચનનું તેા કાઇ ઠેકાણું નથી, ને તમે વચત વચત કરેા છા! અમારા વેદનું આ વચન છે, અમારા આગમનું આ વચન છે, એમ વચનથી કહ્યા માત્રથી તે વચત કાંઇ પ્રમાણ અની જતું નથી! પણ પ્રમાણિક્તિ હાય તા જ પ્રમાણ પ્રમાણિક્તિ અને છે. તાત્પર્ય કે-આગમ-અનુમાત-અનુભવથી અબાધિત એવું વચન જ પ્રમાણ જે યુક્તિથી દેષ્ટ-ઇષ્ટથી અવિરુદ્ધ પ્રમાણિક્તિ શાય છે, તે વચન જ પ્રમાણભૂત કહી શકાય, અને એવું અદુષ્ટ નિર્દોષ પ્રમાણ વચન જ બુદિમાને પ્રમાણ કહેવા ને કરવા યાય છે.

Ŵ

દુષ્ટ અદુષ્ટ બ્રાહ્મધાદિ વિચાર વિના જણાય નહિં ને વિચાર યુક્તિગર્ભ છે, એ દર્શ્ટાંત પરથી અર્થાપત્તિથી યુક્તિ યુક્ત વચનનું જ પ્રમાણપણું ધ્વનિત કરે છે—

२२ न हादुष्टं ब्राह्मणं प्रवृक्तितं वा अवमन्यमानो दुष्टं वा मन्यमान: तद्भक्त इत्युच्यते न च दुष्टेतरावगमो विचारमन्तरेण, विचारश्च युक्तिगर्भ इत्यालोचनीयमेतत् ।

<sup>રર</sup>અર્થ:—દાખલા તરીકે—અદુષ્ટ બ્રાહ્મહુને વા પ્રવ્રજિતને અવમાનતા અથવા દુષ્ટને માનતા 'તદ્ભક્ત' એમ કહેવા<mark>તા નથી; અને દુષ્ટ-અદુષ્ટના અવગમ</mark> વિચાર વિના હોય નહિં, અને વિચાર યુક્તિગર્ભ છે,—એમ આ આલાેચનીય છે.<sup>રે૦ઠ</sup>

## વિવેચન

"અવિચાર અને અજ્ઞાન એ સર્વ' કલેશનું, માહનું અને માઠી ગતિનું કારણ છે. સદ્દવિચાર અને આત્મજ્ઞાન તે આત્મગતિનું કારણ છે."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર. પત્રાંક. ૩૭૬

એટલે વાદી કહેશે—૬ષ્ટ-અ૬ષ્ટ વિચારનું શું કામ છે? અમે તા વચનને જ પ્રમાણુ માનશું. તેને જવાબ આપતાં તેમના આગમના જ દાખલા આપીને ઉક્ત યુક્તિનું જ સમર્થન કર્યું –'અ૬ષ્ટ પ્રાહ્મણને વા પ્રત્રજિતને અવમાનતા અથવા ૬ષ્ટને માનના

તદ્ભક્ત એમ કહેવાતા નથી; અને દુષ્ટ-ઇતરના અવગમ વિચાર દુષ્ટ-અદુષ્ટ વિના હાય નહિં, અને વિચાર યુક્તિગર્ભ છે, એમ આ આલાગ પ્રાહ્મણાદિ વિચાર નીય છે.' અર્થાત્ અહા મહાનુભાવ! તમારા આગમમાં પ્રાહ્મણની યુક્તિગર્ભ, વા પ્રવૃત્તિની ભક્તિ કરવાનું કહ્યું છે. તો હવે વિચારા કે તે તેમ શાસ્ત્ર પણ પ્રાહ્મણના વા પ્રવૃત્તિતના ભક્ત કાેણ્ ? અદુષ્ટ-નિર્દોષ-અનપરાધી

ण्राह्मणुने वा प्रविश्वतने के अवसाने—अनाहर કरे, अथवा के हुन्ट ण्राह्मणुने वा प्रविश्वतने माने—आहर કरे, ते डांઇ तह्लकत—तेने। लक्त, ण्राह्मणुलकत के प्रविश्वतलकत केहेवाता नथी; पणु के अहुन्ट ण्राह्मणुने क वा प्रविश्वतने क माने ते तह्लकत केहेवाय छे. हवे आ हुन्ट छे के अहुन्ट छे, तेनी फ्लार विचार विना पढे नहिं; अने विचार छे ते शुक्तिशर्ल छे—'विचारश्च युक्तिगर्भ:' विचारनी अंहर शुक्ति शिल्पत रहेवी क छे, औटवे तमने पणु शुक्तिने। आश्रय बीधा विना छूटके। नथी. आ विचारवा थे। य छे.

पञ्चिका— ભને વચનોનો વિરોધ હો, તથાપિ વચનળહુમાનથી પ્રકૃતને ગમે તે કાેઈ પણ વચન થકા ઇન્ટિસિહિ થશે, એમ આશંકો, વ્યતિરેકથી પ્રતિવસ્તુહપત્યાસ કહોઃ— न— ન જ, हि— કારણ કે, अदुब्हम्— अદુષ્ટ, અનપરાધ, ब्राह्मणं— હાહાણને, દિજને, प्रविज्ञतं वा— વા પ્રવિજ્તને, ભાગવતા- દિકને, अवमन्यमानः— અવમાનતો, અનાદરતો, दुष्टं वा— વા દુષ્ટને, संदेशने मन्यमानः— વચન- કરણાદિ વહે માનતો, तद्भकः— તેનો ભક્ત, બાહાબુલક્ત વા પ્રવिજ્તિલક્ત, इति—એમ, उच्यते— કહેવાતો,— કુશકોથી. એથી અદુષ્ટ લક્ત જ બાહાબુલક્ત છે. એમ અત્રે પણ યોજના કાર્ય છે.

એમ त्यारे अहुष्ट એવા ते (वयन) यही प्रवर्तशे, એમ आश्वांति इह्यु—न च—न ल, दुष्टेतरावगमो—हुष्ट-अहुष्टेनी अवगम विचारमन्तरेण—वियार शिवाय. એटला भाटे वियार आश्रयष्ट्रीय छे. विचारश्च युक्तिगर्भ: — अने वियार युक्तिगर्भ छे. अने युक्ति प्रभाष्ट्र नथी, — परभतर्भ वयनभात्रना ल प्रभाष्ट्रवना अव्युपगमने लीधे. इति— अम, खाह्मण्हाहि न्यायथी, आलोचनीयमेतत — आ आले। यतीय छे, वयनभात्र यही प्रवर्त्तन के.

આના ફિલિતાર્થ એ છે કે-જેમ અદુષ્ટ બ્રહ્મણાદિને અવમાનતા વા દુષ્ટને માનતા તદ્ભકત નથી, પણ અદુષ્ટ બ્રહ્મણાદિને જ માનતા તદ્ભકત છે; તેમ અદુષ્ટ શાસને—આગમને અવમાનતા વા દુષ્ટને માનતા તદ્ભકત નથી, તે શાસભકત—આગમલકત નથી, પણ અદુષ્ટ—નિર્દોષ શાસ—આગમને જ માનતા તદ્ભકત છે, તે

યુક્તિયુક્ત શાસ્ત્ર-બાગમના સાચા ભક્ત આરાધક છે. અને જેમ દુષ્ટ-અદુષ્ટ પ્રમાણસિદ્ધ છાહ્યણાદિના નિર્ણય વિચારણા વિના થઇ શકતા નથી, તેમ દુષ્ટ-વચન જ પ્રમાણ અદુષ્ટ શાસ્ત્ર-આગમના નિર્ણય પણ વિચારણા વિના થઇ શકતા

વચન જ પ્રમાણ અદુષ્ટ શાસ્ત્ર-આગમના નિર્ણય પણ વિચારણા વિના થઇ શકતા નથી. અને આ જે વિચારણા છે તેના ગર્ભમાં યુક્તિ તો રહેલી જ છે, એટલે તમને પણ યુક્તિના પ્રમાણ તરીકે સ્વીકાર કર્યા વિના છૂટકા નથી. પણ તમારા મતે તો યુક્તિ—અનુમાન એ પ્રમાણ નથી, વચન જ પ્રમાણ છે; તો હવે તમે આ તમારા જ આગમવચનના આ ઉક્ત દાખલા પરથી વિચારી જુએ કે વચનમાત્રથી પ્રવર્તાવું એ ન્યાય્ય નથી, પણ આગમ—અનુમાન—અનુભવથી અબાધિત એવા યુક્તિ યુક્ત પ્રમાણમિદ વચનથી જ પ્રવર્તાવું ન્યાય્ય છે. સુરોષ્ટ્ર કિં મહના ?



કૂપપતિતના ઉદાહરભુમાં પણ ન્યાય ઘટતા નથી અને પતિત@હર**ણ**ના ઉપાયનું શાધન પણ વિચારરૂપ નથી એમ નથા, અપિ તુ વિચારરૂપ જ છે, એમ આક્ષેપ કરે છે.--

२३ क्षपपतितोदाहरणमप्युदाहरणमात्रं, न्यायानुपपत्तेः, तदुद्भृतादेरपि तथादर्शनाभाशतः, तत्र चोत्तारणे दोषसभ्भवात्, तथा कर्तृमशक्यत्वात्, प्रयासनैष्फल्यात्, न चोपायमार्थः समिपि न विचारहर्षं, तदिहापि विचारोऽनाश्रयणीय एव । २०५

રે<sup>3</sup>અર્થ:—કૂપપતિતનું ઉદાહરણ પણ ઉદાહરણ માત્ર છે,—ન્યાયની અનુપપત્તિ છે માટે, તદ્દઉદ્ભૂત (તે કૂપમાં ઉદ્ભવેલ) આદિના પણ તથાદર્શનોના અભાવ છે માટે, અને તેમાં ઉત્તારણમાં દોષસંભવ છે માટે, તથાપ્રકારે કરવાનું અશક્યપણું છે માટે, પ્રયાસનું નિષ્ફલપણું છે માટે. અને ઉપાયમાર્ગણ પણ વિચારરૂપ નથી એમ નથી, તેથી અહીં પણ વિચાર અનાશ્રયણીય જ છે. રેલ્પ

## વિવેચન

"પતિત ઉદ્ધારણ હા તારણવત્સલુ! કર અષણાયત એહ."—શ્રી દેવસાંદ્રછ આમ અદ્ભેતમુક્તવાદીનું આગમ—વચન પણ યુક્તિની અગ્નિપરીક્ષામાંથી ઉત્તીર્ણ યતું નથી, એટલું જ નહિં પણ તેઓએ આપેલું 'કૂપપતિતનું ઉદાહરણ પણ ઉદાહરણ— માત્ર જ છે,—ન્યાયની અનુપપત્તિને લીધે. ' અર્થાત્ કૂવામાં પઢેલને

કુપપતિતના ઉતારવાનું જે દેષ્ટાંત કહ્યું તે પણ દુષ્ટાંતમાત્ર જ છે. તેથી કાઈ અર્થ — હેતુ સિદ્ધ ધતા નથી, કારણ કે તેમાં ન્યાયની ઉપપત્તિ ઉદાહરણમાં યતી નથી શાને માટે નથી થતી? 'તદ@દભત આદિના પણ તથા પણ ત્યાય દર્શનના અભાવ છે માટે, અને તેના ઉત્તારણમાં પણ દેશ્યસંભવ ઘટતાે નથી. છે માટે, તથા કરવાનું અશકચયાલું છે માટે, પ્રયાસનું નિષ્ફલપણું છે માટે.' અર્થાત્ તદ્ ક-દુભૂત એટલે તે કુવામાં જે ઉદ્દુભૂત- ઉદ્દુભવેલ છે તે દેડકાં માછલાં વગેરેની આખતમાં, અને અતદદ્ભુત એટલે તેમાં નહિં ઉદ્લવેલ પણ જે ત્યાં સ્થિતિ કરી રહેલ છે તેઓની ભાભતમાં પણ તથાદર્શનના અભાવ છે; એટલે કે પતનનું કારણ વિચાર્યા વિના તે દેડકાં— માછલાં વગેરેના ઉત્તારણ ઉપાયના માર્ગ ણનું – શોધનનું દર્શન થતું નથી; કૂપપતિત — કૂવામાં પડેલા તે દેડકાદિનું યતિતઉદ્ધરણ કાર્ય કરવાના વિચાર સુદ્ધાં કરતું કાઈ દેખાતું નથી! એટલે 'તથાદર્શ'નને લીધે ' એમ જે પૂર્વે કૂપપતિતના ઉદાહરણમાં હેતુ દર્શાવ્યો હતા, એના એક દેશની અસ્પિદ્ધતા થઈ. હવે તદુદ્ભૂતાદિને એટલે કે તે કુવામાં પેદા થયેલા માછલાં વગેરેને પણ ઉતારવામાં આવશે એમ જે કહેા, તેક મરણાદિ અનર્થના સંભવ થશે, બિચારા માઝલાં વગેરે મરણશરણ થશે! અને પતિત કહરણનું તમારું 'આપરેશન' કદાચ સફળ થશે, પણ ખુદ દરદી જ મરા જશે! Operation successful though the patient died केवे। धाट थशे! आवी खेवहुईीनुं प्रदर्शन भूर्ण पण लरशे નહિં! વળી આપ મહાનુલાવ તે તદુદ્દમૂત મત્સ્યાદિનું ઉદ્ધરણ કરવા ધારા તાપણ તે થઇ શકવાનું અશકયપણું છે; અને એટલેજ તમારા પ્રયાસનું િષ્ફલપણું છે. આમ ચારે હેતુથી તમે કહેલા કુપપતિત ઉદાહરાયમાં ન્યાય ઘટતા નથી એટલે આ કુપપતિત ઉદાહરાયમાં પણ આ પતિત કાેણ છે ? આ અત્રે પતિત-પડી ગયેલ છે કે એમાં પતિત-પડી રહેલ એવા તદુદ્ભૂત કે અતદુદ્ભૂત છે? આ પતિતનું ઉદ્ધરણ કરવા યાગ્ય છે કે નથી?

पञ्जिका:—तद् आशंभन धत्यादि. तदुद्भूतादेरपि—तस्मिम्—तेमां, धूपमां, उद्भूतो— ७६भूत, मत्स्यादि, आदि—आदि शण्दथी अत्द् ७६भूत पण्,—प्रयोग्यनवशात् त्यां व्य अद्दियति, तस्यापि—तेना पण्, तथादर्शनामावात्—तथादर्शनना अलावने शीधे, पतनधारण् विवार्थ विनाः व्य ७तारण् ७पायना मार्थण्ना अनवक्षेष्ठनने क्षीधे. अने अभ 'तथादर्शनात् '—तथादर्शनने क्षीधे अवा पूर्वाकत हेतुना प्रतिशा ओक देश्वनी असिद्धता थर्ष

६वे तहुइभूताहि पश् उतारवाभां आवशे, तेथी हेतुना प्रतिज्ञा એક देशनी असिद्धता नथी. એटला भाटे इह्युं—तत्र च—अने त्यां, तहुइभूताहिना पश् उत्तारणे—उत्तारश्भां, दोषसम्भवात्—देष-संभवने सीधे, भरशादि अनर्थ संभवने सीधे, तथा—એ हेत्वन्तर समुभ्ययमां, कर्तु म्—तहुइभूताहिना उत्तारश्चना करात्रात्—प्रयान् उत्तारश्चना करात्रात्—प्रयान् उत्तारश्चना करात्रात्—प्रयान् सस्य—प्रयाना, नैव्फल्यात्—उत्तारश्चिया उत्तारश्चश्च इला अकावने सीधे अन्युभ्यय इलो—

न च—न क, उपायमांगणमि — ઉપायमांगणमि प्रश्, परापन्यस्त अवुं उतारश्रुपायतुं गवेषश् पश्, न विचारह्यं — वियार३५ नथी. तितु वियार३५ क छे. को अरे अरे १ के भे छे तो तथी शुं ! ते भाटे इह्यं — ततः — तथी इरीने, इहापि — अधी पश्, उत्तारश्रु अपायमां, — प्रकृत वयनार्थं जालत तो हूर रहे।, विचार: — वियार, विभर्शं, अनाश्रयणीय पव — अनाश्रयशीय क छे, परभतमां विधेय क नथी.

એમાં એનું હિત થશે કે અહિત ? ઇત્યાદિ વિવેક વિચાર કરવાની પૂરેપૂરી જરૂર છે, નહિં તો એાડનું ચાડ વેતરાઈ જવાના પૂરેપૂરા લય છે!

. આમ ખુદ કૂપપતિતની બાબતમાં પણ આટલા અધા વિગાર કરવા પડે એમ છે, એટલું જ નહિ પણ 'न चोपायमार्गणमिप न विचाररूपं।'—'ઉપાયમાર્ગણ પણ

વિચારરૂપ નથી એમ નથી ', અપિ તુ વિચારરૂપ જ છે. અર્થાત્ ઉપાયમાર્ગ હ્યું તમે કૂપપતિતના ઉત્તારહ્યું ઉપાયનું 'માર્ગ હ્યું '-શે ધન કરવાની પહ્યું વિચારરૂપ વાત કહી, પહ્યું તે ઉપાયમાર્ગ હ્યુ-ઉપાયશોધન પહ્યું વિચાર વિના નથી એમ નથી કેમ બની શકશે વારુ ? એટલે ઉપાયશોધનની વાત રજૂ કરી, તમે વિચારના ને તે વિચારમાં ગર્ભિત સુક્તિના સ્વીકાર ગર્ભિતપહ્યે

તો કર્યો જ છે. પણ તમે તો આગમને-વચનને જ પ્રમાણ માના છા, યુક્તિ-વિચારને માનતા જ નથી, 'તેથી અહીં પણ વિચાર અનાશ્રયણીય જ છે,' એટલે પ્રકૃત વચનાર્થની વાત તો દૂર રહા, પણ અહીં પણ-ઉત્તારણ ઉપાયશોધનની બાબતમાં પણ તમારા મતે વિચાર આશ્રય કરવા યાગ્ય નથી જ! છતાં ઉપાયશોધનની વાત કહી તે વિચારના જ આશ્રય કરા છે! એ જ વકતાં વ્યાવાતરૂપ આશ્રય છે!

#### Ŵ

અતીન્દ્રિયાર્થમાં પણ આગમ ને યુક્તિની વિષયતા છે એમ સિદ્ધ કરવાવડે વાદીની શેષ દલીક્ષેત્રો રદીએા આપી, છેત્રટમાં ત્રિકાટિપરિશુદ્ધ વિચારશુદ્ધિથી પ્રવર્ત્તવાની ભલામણ કરે છે—

२४ देवायत्तं च तद्, अतीन्द्रयं च दैविमिति युक्तेरविषयः। शकुनाधागमयुक्तिविषयः तायां तु समान एव प्रसङ्ग इतरत्रापीति । तस्माधथाविषयं त्रिक्तोटिपरिशुद्धविचारशृद्धितः प्रवर्तितन्यमिति। २०६

ર્ડ અર્થ:—અને તે (ઉત્તારણ ) દૈવાયત્ત છે, અને દૈવ અતીન્દ્રિય છે એટલા માટે યુક્તિના અવિષય છે. શકુનાદિ આગમ ને યુક્તિની વિષયતામાં તા ઇતર સ્થળે, પણ સમાન જ પ્રસંગ છે. તેથી કરીને યથાવિષય ત્રિકાટિથી પરિશુદ્ધ વિચારશુદ્ધ થકી પ્રવર્તાલું યોગ્ય છે. <sup>૨૦૬</sup>

### વિવેચન

" युक्तिमद्वचनं यस्य, तस्य कार्यः परिव्रहः।"—श्री ७२िअ५२५२ि

એટલે સકંજમાં આવેલા વાદી કહેશે—પણ વચનાર્ગ તા અતીન્દ્રિયપણાને લીધે યુક્તિના અવિષય છે અને આ કૂપપતિતનું ઉત્તારણ તેમ નથી તેના જવાબ આપતા કહ્યું—'તે (ઉત્તારણ) દૈવાયત્ત છે, અને દૈવ અતીન્દ્રિય છે, એટલા માટે યુકિતના અવિષય છે.' અર્થાત્ તે કૂપપતિતનું ઉત્તારણ થવું—ન થવું તે તા દૈવને—કર્મને આધીન છે, અને દૈવ છે તે તા અતીન્દ્રિય જ છે, એટલે યુક્તિના વિષય નથી. અને તમારા મતે તા તે વચનમાત્રના જ વિષય છે; તા પછી તે દૈવ સમ્યક્ નહિં જાણવામાં આવ્યે, તે અતીન્દ્રિય દૈવને આધીન ઉત્તારણ પ્રવૃત્તિ તમારાથી કેમ અનશે વારુ !

એટલે વળી મુંઝાયેલા વાદી કહેશે—તેની તા શકુનાદિ આગમની અને યુક્તિની વિષયતા છે, એટલે વિરાધ નથી; તેના રદીઓ આપતા કહ્યું—' શકુનાદિ આગમ–યુક્તિની

અતીન્દ્રિયાર્થમાં પણ અાગમ ને શક્તિની વિષયતા વિષયતામાં તો ઇતર સ્થળે પણ સમાન જ પ્રસંગ છે.' અર્થાત અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ દૈવની જો શકુન-જ્યાતિલાદ આગમની અને યુક્તિની-એમ બન્નેની વિષયતા માના, તા અન્ય સ્થળે પણ સમાન જ પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે; એટલે કે પરમ પ્રદા આદિ અન્ય અતીન્દ્રિય વચનાર્થમાં પણ આગમ અને યુક્તિ એ બન્નેની

વિષયતા પ્રાપ્ત થશે; આગમથી અને યુકિતથી વિચારલું જ યુક્ત છે એમ તમારે પણ ન છૂટકે માન્ય કરલું પડશે. એટલા માટે તમે જે સાદિ પૃથક્ષપશું કે અનાદિ ઇત્યાદિ આખત યુક્તિથી 'અચિન્ત્ય' છે એમ પૂર્વે કહ્યું હતું, તે તમારી આખી પ્રતિજ્ઞા જ ખંડિત થાય છે, શીર્લ્વવિશીર્લ્યું થઈ જાય છે.

અને તેથી કરીને 'यथाविषयं त्रिकोटिषरिशुद्धविचारशुद्धितः प्रवर्त्तितव्यं।—
'યથાવિષય ત્રિકાેટિથી પરિશુદ્ધ વિચારશુદ્ધિ થકી પ્રવર્ત્તવું યાગ્ય છે.' અર્થાત્ પૂર્વે જે
કહેવાઈ ચૂકી છે તે કષ-છેદ-તાપ પરીક્ષાર્પ ત્રિકાેટિથી અથવા
ત્રિકાેટિપરિશુદ્ધ આદિ-મધ્ય-અંતે અવિસંવાદરૂપ ત્રિકાેટિથી પરિશુદ્ધ-સર્વથા શુદ્ધવિચારશુદ્ધિથી પરમ નિર્દોષ એવી જે વિચારની-વિમર્શની શુદ્ધિ-રાગ-દ્રેષાદિ
પ્રવર્ત્તવું યાગ્ય દેાષરહિત નિર્દોષતા, તે થકી જ હેય-ઉપાદેય વિવેકમાં
પ્રવર્ત્તવું યાગ્ય છે.

Ŵ

पञ्चिका — હવે અતીન્દ્રિયપણાને લીધે વચનાર્ય યુક્તિના અવિષય છે, અને આ કૂપપતિત ઉદાહરણ તથાવિધ નહિં હશે, એમ આશંકીને કહ્યું—दैवायत्तं च—અને દૈરાયત્ત, કર્મોધીન, तद्—ઉતામ્ય, તથી શું ? તે માટે કહ્યું—अतीन्द्रियं च—અને અતીન્દ્રિય, ઇદિયવિષયાતીત, તેના ઉતારણહેતુ दैवं— દૈવ, કર્મ, इति—आ हेतुने લીધે, युक्ते:—યુક્તિના, વિચારણના, अविषय:—अविषय, તમારા મતે વચનમાત્રના જ વિષયપણાને લીધે. તે સમયગ્ અવિદ્યાત સતે તદાયત્ત ઉત્તારણાર્થે પ્રવૃત્તિ કેમ હોય ?

पुनः पश् असिप्रायान्तर आशांशीने उद्युं—शकुनाद्यागमयुक्तिविषयतायां तु—शकुनाद्यागमः
—शकुनाहि आगम, आहिराण्हथी ल्यातिष्ठाहि आगमनं प्रदेश छे, युक्तिश्च—अने युक्ति, वियार, तांद्वषयतायां तु—तेनी विषयतामां तो, अनुकूल—धंतर३५ हैवनी, समान एव प्रसङ्गः—समान अप्रसंग छे, इतरशापि—धंतर २थले पश्, परम खलाहि अतीन्द्रिय वयनार्थमां, ते पश्च युक्ति अने आगमथी वियारवानुं प्रयुक्त थाय छे. ओटला माटे पूर्वे अयुक्त उद्युं इतुं हे के साद्वि पृथकृत्वममी-षामनादि च अन्ति। हित—ओम, प्रक्रमनी समान्ति अर्थे छे. तस्माद्—तेटला भाटे, वयनमात्रना अप्रामाण्यने लीथे. यथाविषयं—यथाविषयं, अप्रशाहि सव विषयना अनिक्षभथी, श्रिकोटिपरिशुद्ध-विचारशुद्धितः—तिस्माः—इष-छह-तापलक्षभ् वा आहि-मध्य-अवसाने अविसंवाहलक्षभ् त्रष्, कोटिभिः—हेतिओथी, परिशुद्धो—परिशुद्ध, निर्देष, के विचारः—वियार, विमर्श, तेन-ते वर्ड, के शुद्धिः—वयननी शुद्धि, निर्देषता, तस्याः सकाशात्—तेना थडी, प्रवर्तितव्यं—हेय-७पादेयमां प्रवर्त्यं थे। यहेति विश्वतः हेय-७पादेयमां प्रवर्त्यं थे। यहेति विश्वतः हित्र निर्देषता, तस्याः सकाशात्—तेना थडी, प्रवर्तितव्यं—हेय-७पादेयमां प्रवर्त्यं थे। यहेति विश्वतः हित्र विश्वतः विश्वतः हित्र निर्देषता सकाशात्—तेना थडी, प्रवर्तितव्यं—हेय-७पादेयमां प्रवर्त्यं थे। यहेति विश्वतः हित्र विश्वतः हित्र विश्वतः हित्र निर्देषता सकाशात् सकाशात् विश्वतः स्वावत्यं सक्ति विश्वतः हित्र निर्देषता प्रवर्ते थे। यहेति विश्वतः हित्र निर्देषता सकाशात् निर्देष थे। यहेति विश्वते थे।

ઉક્તના સમર્થનમાં સુલાષિતા ટાંકા, અતીન્દ્રિયાર્થ આગમ ને અનુમાનગમ્ય છે, અને આપ્તવચન તે આગમ ને તે યુક્તિમત્પહાથી જ જણાય છે, ઇત્યાદિ તત્ત્રવાર્તા અત્ર પ્રકાશે છે---

<sup>२५</sup> उक्तंच -

"आगमेनानुमानेन, ध्यानाभ्यासरसेन च।
त्रिधा प्रकल्पयन्प्रज्ञां, लभते तत्त्वमुक्तमम् ॥१॥
आगमश्रोपपत्तिश्च, सम्पूर्णे दृष्टिलक्षणम्।
अतीन्द्रियाणामर्थानां, सङ्गावप्रतिपत्तये ॥ २ ॥
आगमो द्याप्तवचनमाप्तं दोषक्षयाद्विदुः।
वीतरागोऽनृतं वाक्यं, न ब्रूयाद्वेत्वसम्भवात् ॥३॥
तच्चेतदुपपत्येव, गम्यते प्रायशो बुधैः।
वाक्यलिङ्गा हि वक्तारः, सद्वाक्यं चोपपत्तिमत् ॥४॥
अन्यथाऽतिप्रसङ्गः स्यात्, तत्त्या रहितं यदि ।
सर्वस्येव हि तत्प्राप्तेरित्यनर्थो महानयम् ॥ ६॥

इत्यलं प्रसङ्गेन । <sup>२०७</sup>

<sup>ર્ષ</sup>અથ<sup>લ</sup>:—અને કહ્યું છે કે—

"આગમથી, અનુમાનથી અને ધ્યાનાલ્યાસ રસથી ત્રણ પ્રકારે પ્રજ્ઞાને પ્રકલ્પતાં— પ્રયોજતાં ઉત્તમ તત્ત્વને પામે છે. (१) અતીન્દ્રિય અર્થોના સદભાવની પ્રતિપત્તિ અર્થે આગમ અને ઉપપત્તિ એ સંપૂર્ણ દૃષ્ટિલક્ષણ છે. (૨) આગમ તે આપ્ત વચન છે, આપ્તને દેાષક્ષ્ય થકી સુધા જાણે છે; વીતરાંગ અન્દ્રત વાકય ખાલે નહિં;—હેતુના અસંભવ છે માટે. (૩) અને તે આ ઉપપત્તિથી જ પ્રાય: સુધાથી જાણવામાં આવે છે, કારણકે વક્તાએ વાકયલિંગી છે (વચન એ જ એને એાળખવાનું લિંગ-ચિદ્ધ છે), અને સત્ વાકય ઉપપત્તિમત્ હોય. (૪) અન્યથા જો ઉપપત્તિમત્તાથી રહિત હોય તો અતિપ્રસંગ હોય,—સર્વને જ તેની પ્રાપ્તિ હોય માટે,—એમ આ મહાન્ અનર્થ થાય. (૫)"

એટલે પ્રસંગથી સર્યું ! રેંગ્ઇ

## વિવેચન

" आप्तापज्ञमनुहुङ्घ्यमदृष्टेष्टविरोधकम् । तस्त्रोपदेशकृत् सार्वे शास्त्रं कापथघट्टनम्॥" न्यायावतार

ઉપરમાં આગમ અને યુક્તિ અંગે જે પ્રતિપાદન કર્યું, તેના સમર્થનમાં અત્ર સુલાધિત ટાંકચા છે. સુનિ પતંજિલ કહે છે—' ઉત્તમ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ ત્રણ પ્રકારે પ્રજ્ઞાને પ્રયોજતાં થાય છે: આગમથી, અનુમાનથી અને યોગાલ્યાસના તત્ત્વપ્રાપ્તિનો ઉપાય: રસથી.' અર્થાત્ પ્રજ્ઞાને—છુદ્ધિને આપ્તવચનરૂપ આગમમાં આગમ અનુમાન ને યોજવાથી, લિંગ ઉપરથી લિંગીના જ્ઞાનરૂપ અનુમાનમાં યોજવાથી, યોગાલ્યાસ અને વિહિત અનુષ્ઠાનના અલ્યાસરૂપ યોગાલ્યાસરસમાં યોજવાથી ઉત્તમ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે.

તેમજ—દિષ્ટિ વિના જેમ બાહ્ય પદાર્થીનું દર્શન થાય નહિં. પણ દિષ્ટિથી જ દર્શન થાય, તેમ અતીન્દ્રિય અર્થીનું જો દર્શન કરવું હાય તા આગમ અને યુક્તિ એ બે દિષ્ટે એની સંપૂર્ણ છે કે તે વડે તે અતીન્દ્રિય અર્થીના સદ્ભાવની—હાવાપણાની અને સત્—સાગ્રા—યથાર્થ ભાવની પ્રતિપત્તિ—પ્રતીતિ—માન્યતા હાય છે.

ત્યારે આગમ કયું ? 'ઝામમાં જ્ઞાપ્તવસ્તાને' આપ્તનું — વિધ્વાસપાત્ર – પરમાર્થે વિધ્વસનીય એવા આપ્ત પુરુષનું વસન તે જ આગમ છે. અને આપ્ત કોલું ? 'ઝાપ્તં દોષસનીય એવા આપ્ત પુરુષનું વસન તે જ આગમ છે. તે વીતરાગ; આપ્તવસ્તા તે કારણ કે વીતરાગ છે તે અનૃત – મૃષા વાકય બાલે નહિં, — હેતુના આગમ અસંભવ છે માટે; તેને આવરણ નથી એટલે અજાણતાં પણ અસત્ ન બાલે.

'અને આપ્ત પણ તે જ કે જેના દાષ\*ને આવરણ ટડ્યા હાય. જેના સગ-દેષ-માહાદિ દાષ અને જ્ઞાન-દર્શન આવરણ ટડ્યા છે, તે જ પુરુષ 'આપ્ત ' હાવા યાગ્ય છે.

કારણ કે જ્ઞાનને આવરણ હાય તે અપૂર્ણ જ્ઞાનને લીધે તેનું વચન સર્વજ્ઞ વીતરાગ અસત્ય પણ હાય ને તેના પવ વિધાસ મૂર્ગ શકાય નહિં. અને તે જ આપ્ત રાગ—દ્રેષ-મોહાદિ હાય તો તેથી પણ અસત્ય વદવાના પ્રસંગ આવે, એટલે પણ વિધાસ રાખી શકાય નહિ. પણ નિરાવરણ જ્ઞાન હાય અને રાગદ્રેષરહિતપણ —નિર્દોષપણ હાય, તો જ તેનું વચન સંપૂર્ણ સત્ય હાઇ વિધાસપાત્ર હાય—આપ્ત હાય. એટલે જે કાઇ સર્વજ્ઞ વીતરાગ હાય તે જ આપ્ત છે ને તેનું વચન જ આપ્ત છે, અર્થાત્ પરમ પ્રમાણભૂત હાઇ પરમ વિધાસપાત્ર છે. અને આવું જે આપ્ત વચન તે જ આગમ અથવા વિધાસપાત્ર એવું શાસ્ર છે. '

— श्री ये। ग्राष्टिससुण्यय विवेशन (स्वर्यित) पृ. ३४६ अने राग-द्रेष-अज्ञानाहि हेतुने। असं अव छे हे नहिं ते आ ઉपपत्तिथी ज्युहितथी ज प्राये अध्वने। श्री लाख्यामां आवे छे, हारण हे 'वाक्यलिङ्गा हि वक्तारों वहताओ। वाहयितं श्री छे, अर्थात् वयन के ज कोना वहताने 'वाक्यलिङ्गा हि ओजिषवानुं किंग-शिन्ह छे, केटले निर्देष निर्भेक श्रुद्ध वयन कक्तारों' परथी निर्देष निर्भेक श्रुद्ध वहताने विश्वक्षण् अध्वने। क्योजिषी ले छे, अनुमानी ले छे, अने 'सद्वाक्यं चोपपत्तिमत्। सत्वाहय-सत्वयन छे ते अपपत्तिमत्-अपित्वाणुं-युहितयुहत हाय ज नहिं तो जो ते अपपत्तिमत् अत्वाश्वी रहित हाय, ते। अतिप्रसंग-अतिव्यापित होष आवे; सर्वने ज अपपत्तिनी-युहितनी प्राप्ति थशे, अने केम आ महान् अनर्थ आवी परशे. केटले प्रसंग्री सर्थुं!

<sup>\* &#</sup>x27;' दोषावरणयोर्हानिर्नि:होषास्त्यतिञायनात् । क्वचिष्यथा स्वहेतुभ्यो बहिरन्तर्मलक्षयः ॥'' श्री सम'तसदायार्थे કૃत आ'तभीभांसः.

એમ અહ°તોની બહુત્વસિદ્ધિ છે. અને વિષયભદ્ભવથી નમસ્કારકર્તાને સક્ષશયસ્કાતિને લીધે ક્લાતિશ્વય હોય છે, એમ શંકાનિરાકરણપૂર્વક સિદ્ધ કરે છે—

२६ तदेवमर्दतां यहत्वसिद्धिः, विषयबहुत्वेन च नमस्कर्त्तुः फलातिशयः, सदाशय-स्फातिसिद्धेः।

आह—एकया क्रियया अनेकविषयीकरणे कैवाशयस्फातिः ?। नन्त्रियमेव-यदेकया अनेकविषयीकरणं, विवेकफलमेतत्।

आह—एवं ह्यकित्रयगाऽनेकसन्माननं बहुब्राह्मणैकस्पकदानतुल्यं, तत् कथं नाल्पत्वम् ? उच्यते—क्रियाभेदभावात्, सा हि रस्नावलीद्श्वनिक्रयेवैक्करत्नद्शनिक्रयातो भिद्यते, हेतुफलभेदात् । सर्वार्हदालम्बनेयमिति हेतुभेदः, प्रमोदातिशयजनिकेति च फलभेदः, कथमित्थमल्पत्वं ?। ब्राह्मणैकस्पकदानोदाहरणं त्वनुपन्यसनीयमेव, स्पकादिव नमस्कारात् ब्राह्मणानामिवाईतामुपकारायोगात्।

<sup>ર્ડ</sup>અથ<sup>ર</sup>:—તેથી એમ અહ<sup>ર</sup>તાની બહુત્વસિદ્ધિ છે; અને વિષયબહુત્વથી નમસ્કારકર્ત્તાને ક્લાતિશય છે,—સદાશયસઃતિની સિદ્ધિને લીધે.

શંકા—એક ક્રિયાથી અનેકના વિષયચીકરણમાં આશયસ્કૃતિ કેવી ?

(સમાધાન) – વારુ, આ જ કે એકથી અનેકનું વિષયીકરણ, એ વિવેકનું ફલ છે.

શંકા—એમ તાે એક ક્યાથી અનેકનું સન્માનન તે ખહુ બ્રાહ્મણાને એક રૂપીઆના દાન તુલ્ય છે. તેથી અલ્પપણું કેમ નહિં?

(સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—કિયાના ભેદભાવને લીધે. કારણ કે તે, રત્નાવલીની દર્શનક્રિયા જેમ, એક રત્નની દર્શનક્રિયાથી ભેદ પામે છે,—હેતુ અને ક્લના ભેદને લીધે. આ સર્વ અહ°તોના આલખનવાળી છે એમ હેતુભેદ છે અને પ્રમાદાતિશયજિનકા છે એમ ક્લભેદ છે. આમ અલપપણ કેમ ! બ્રાહ્મણોને એક રૂપીઆના દાનતું ઉદાહરણ તા મૂકવા યાગ્ય જ નથી—રૂપીઆથી બ્રાહ્મણોની જેમ નમસ્કારથી અહ°તોને ઉપકારના અપાગ છે માટે. રેવ્ડ

## વિવેચન

" सकलाईत्प्रतिष्ठानमधिष्ठानं शिवश्रियः।

मुर्भव: स्वश्वयीशानमाईत्यं प्रणिवध्महे ॥ " ५क्षिशक्षसर्वज्ञ श्री छेभयंशयार्थे छ.

હવે ઉપસંહાર કરતાં કથે છે—'તેથી એમ અર્ક તાની ખહુત્વસિદ્ધિ છે, અને વિષય— અહુત્વથી નમસ્કારકર્તાને ફલાતિશય છે,—સદાશયસ્કાતિની સિદ્ધિને લીધે. 'विषयबहुत्वेन नमस्कारकर्त्त: फलातिशय: सदाशयस्फातिसिद्धे: ।' એમ स्तवभां

કહ્યું છે તે પ્રકાર પરથી અહીં તેના અહુપશાની-અનેકપણાની સિદ્ધિ

ક્લાતિશય છે; અને આમ અહ તરૂપ વિષયના મહુપણાને લીધે નમસ્કારક્રિયા કરનારને કલાતિશય-અતિશયકલની પ્રાપ્તિ છે, કારણ કે તેથી

કરીને સદાશયની સ્ફાતિની-વિશાળતાની સિદ્ધિ હોય છે; એકી સાથે અનેકને નમસ્કાર કરવાના ભાવથી સત્ચિત્તની—સત્બાશયની એવી સ્ફાતિ-વિશાલતા ઉપજે છે, કે જેથી અતિશય ફલની પ્રાપ્તિ હોય છે. भने शंडा धरो—' એક કિયાથી અનેકના विषयी इरख्मां भाशयस्त्राति हेवी ?' એક नमस्त्रारि हेथी शं लेक नमस्त्रारि हेथी शं लेक नमस्त्रारि हेथी शं लेक नमस्त्रारि हेथी शं लेक निषय करवामां भाशयविशासता शी ? એનું समाधान—' वारु, आ क' हे એકથी अनेक विषयीकरणं विवेकफल्डमेतत्.' अर्थात् એક नमस्त्रारिक्ष्या वहे अनेक ते क' नमस्त्रारिक्ष्या विषय अनाव्या से क' भाशयविशासता थर्छ; अने ओपी भाशयविशासता थर्छ से विवेकनुं इस—परिष्णाम हे.

અત્રે બીજી શંકા થશે-'એમ તાે એક ક્રિયાથી અનેકનું સન્માનન તે બહુ બાહાણોને એક રૂપીઆના દાન તુલ્ય છે. તેથી અલ્પપણું કેમ નહિં?' અર્થાત્ એમ-એવા પ્રકારે એક નમસ્કારકિયાથી અનેકનું સન્માન કરવું તે તે৷ એકી સાથે ઘણા બ્રાહ્મણોને એક રૂપીઆનું લેગું દાન દેવા બરાબર છે! એટલે ' ખહુ ધ્રાહ્યણોને એક રૂપીઆનું દાન!' એમ કરવાથી તાે આશયનું અલ્પપણું કેમ નહિં? તેના અત્ર –એ અણઘરતું રદીએ માધ્યા છે—'કિયાના——અયાત્રને લીધે.' અર્થાત અન્ને દ્રષ્ટાંત પ્રકારની ક્રિયામાં ભેદભાવ છે તેને લીધે. જુએા, આ પ્રકારે-રત્નમાળાને દેખવાની ક્રિયા જેમ એક રત્નને દેખવાની ક્રિયાથી હેતુલેદ ને કલલેદને લીધે જૂદી પડે છે; તેમ આ નમસ્કારક્રિયા સર્વ અહીંતાના આલં બનવાળી છે એમ હેતુલેદ છે, અને પ્રમાદાતિશય ઉપજાવનારી છે એમ કલલેદ છે. આમ ઉદાર આશય છે તા પછી આશયનું અલ્વપણ કેમ હાય ? અને બ્રાહ્મણાને એક રૂપીઆના દાનનું જે ઉદાહરણ કહ્યું, તે તેા અસ્થાને હાેઇ મૂકવા યાગ્ય જ નથી; કારણ કે રૂપીઆથી બાહ્યણોને ઉપકાર થાય છે; તેમ નમસ્કારથી અહીં તોને કાઈ ઉપકાર થવાના અયોગ-અસંભવ છે. એટલે દર્શાતનું વૈધમ્ય હાઈ તે ઘટતું જ નથી.

Ŵ

તદાલ અન ચિત્તવૃત્તિને લીધે ભગવંતા થકી જ તે નમસ્કારક્રિયાનું ફ્લ છે, એમ ચિન્તામિશુરત્નાદિના દર્શાવી સિંહ કરે છે—

२७ कथं तर्हि तत्फलमिति ? उच्यते—तदालम्बनचित्तवृत्तेः, तदाधिपत्यतः तत पत्र तद्भावात, चिन्तामणिरत्नादौ तथादर्शनादिति वक्ष्यामः। २०९

पञ्जिका—तदालम्बनिचत्तवृत्तेः—क्षणवृद्ध्याक्षं अनवाणी नभरधार३५ थितवित थर्डा, तत्कलम् —तत्क्ष छे अभ संभंध कराय छे. त्यारे अभ तो ते क्षणवंता थर्डा निक्ष होय ? अभ आशंत्री कर्युः—तदाधिपत्यतः—तेना आधिपत्य थर्डा, क्षणवंतना आधिपत्य थर्डा; क्षणवंता क ते यित्तविता तळ्या हेतुओभी प्रधानपञ्चाओ करीने अधिपतिओ छे तेथी. तत एव—ते थर्डा क, क्षणवंता थर्डा क, तज्जावात्—तह्कावने कीधे, क्षियाह्मक्षणवंने कीधे. श्री रीते ? ते भाटे क्ष्णुं—चिन्तामणिरत्नादौ तथा—दर्शनात्—थिन्तामण्यु रत्नाहिभी तथाहर्शनने कीधे, थिन्तामण्यु आहिभी प्रश्चिमाहि थर्डा थतुं इक्ष यिन्तामण्यु रत्नाहि थर्डा थाय छे अभ क्षेत्रक्षी प्रतीतिहर्शनने कीधे.

<sup>ર૭</sup>અર્થ:—ત્યારે તત્ત્રફ્**લ શી** રીતે ? કહેવામાં આવે છે—

તકાલ ખન ચિત્તવૃત્તિ થકી,–-તેના (ભગવંતના) આવિષ્ણયથી તે થકી જ તદભાવને (ક્રિયાફલભાવને) લીધે,—ચિન્તામણિરત્નાદિમાં તચાદશીનને લીધે, એમ અમે કહીશુ<sup>, ૨૦૯</sup>

## વિવેયન

"કામકુંભ સુરમણિ પરે, સ**હેજે** ઉપકારી **થાય રે;** દેવચંદ્ર સુખકર પ્રભુ, ગુણગેહ અમાહ અમાય રે….દેવ વિશાલ "–શ્રી દેવસંદ્રછ

ત્યારે પ્રશ્ન થશે-- 'તત્કલ શી રીતે?' તેનું-તે નમસ્કારકિયાનું ફલ શી રીતે? तेना कवाक आध्याः—'तदालम्बनचित्तवृत्तेः'—'तहालंगन शित्तवृत्ति थडी.' अर्थात् भगवहूना आवंभनवाणी शित्तवृत्ति थडी ते नमस्डारिडियानं इब छे. ત્યારે આશંકા થશે કે - એમ તા તે ફલ ચિત્તવૃત્તિ થકી થશું, ભગવદઆલં બન ચિત્તવૃત્તિથી ભગવંતા ભગવંતા થકી નહિં, તે આશંકા દૂર કરવા માટે કહ્યું---થકીજ તત કલ 'तदाधिपत्यत: तत एव तदभावात चिन्तामणिरत्नादौ तथादर्शनाद।' તેના (ભગવંતના ) આધિપત્યથી તે થકી જ તદ્ભાવને (ક્રિયાફલ ભાવને ) લીધે, ચિન્તામણિ સ્ત્નાદિમાં તથાદર્શનને લીધે, એમ અમે કહીશું, 'इति वक्ष्यामः'. ભગવંતા જ તે ચિત્તવૃત્તિના તે ક્લજનક હેતુઓમાં પ્રધાનપણે અધિપતિઓ છે, તેથી તે ભગવંતાના આધિપત્યથી —અધિપતિપણાથી તેએ થકી જ તે કિયાફલના ભાવ-હાવાપણું છે માટે, અને ચિન્તામણિ રત્નાદિમાં તથાપ્રકારનું દર્શન થાય છે માટે, તદાલંખન ચિત્તવૃત્તિ થકી તત્કલ હાય છે. અર્થાત્ અદ્ભુત છે મહિમા જેના એવા ચિન્તામણિરત આદિમાં પ્રણિધાન આદિ થકી ઉપજતું ફલ જેમ તે ચિન્તામણિ રત્નાડિ થકી થાય છે એમ લાેકમાં પ્રવીતિદર્શન છે; તેમ તે ચિન્તામણિ રત્ન કરતાં પણ અનંત-

આધિપત્યને લીધે તે ફલ ભગવંતા થકી દાય છે એમ અમે કહીએ છીએ. " અતિશય મહિમા રે અતિ ઉપગારતા રે, નિર્મલ પ્રભુ ગુણુ રાગ; સુરમણું સુરઘટ સુરતરુ તુચ્છ તે રે, જિનરાગી મહા ભાગ…. પૂજના તા કીજે રે ખારમા જિન તણી રે, જસુ પ્રગઢેશ પૂજ્ય સ્વભાવ. શુદ્ધતત્ત્વરસ રંગી ચેતના રે, પામે આત્મ સ્વભાવ; આત્માલંબી નિજ ગુણુ સાધતા રે, પ્રગઢે પૂજ્ય સ્વભાવ….પૂજના."

ગુણુલિશિષ્ટ અચિત્ય ચિંતામણિરતન સમા ભગવંતમાં ચિત્તન્યાસરૂપ પ્રણિધાન આદિથી—ચિત્તવૃત્તિના અનુસંધાન આદિ ક્ષષ્ટિત-આરાધન થકી જે ફલ ઉપજે છે, તેમાં તે પ્રશસ્ત ચિત્તવૃત્તિના તત્ફલજનક હેતુઓમાં પ્રધાનપણાએ કરીને—સવેષિરિપણાએ કરીને તે ભગવંતા જ અધિપતિઓ છે. એટલે અધિષ્કાતા (Dominating) એવા તે ભગવંતાના

શ્રી દેવસંદ્રજી



એકની પૂજાથી સર્વની પૂજા કેમ ? એ શંકાતું સમાધાન કરતાં, 'એક પૂજ્યે સર્વ પૂજ્યા' એ આગમવચનના ત્રહ્યુ પરમાર્થ પ્રયોજન પ્રદર્શિત કરે છે—

रें कथमेकपूजया सर्वपूजाभिषानं ?, तथा चागमः—" एगम्मि पूर्यमी, सब्वे ते पूर्या होति।"

अस्ति पतद्, विशेषविषयं तु तुल्यगुणत्वज्ञापनेनैषामनुदारचित्तप्रवर्त्तनार्थे तदन्येषां सर्थसम्पत्परिग्रहार्थे सङ्घपूजादावाशयव्याप्तिप्रदर्शनार्थे च । प्रवस्तश्चायमाशय इति, तदाऽ-पुरागतहर्षादिलिङ्गसिद्धेर्भावश्रावकस्य विज्ञेय इति ।

રેં અર્થ:--(શંકા)--એક પૂજાથી સર્વ પૂજાતું અભિધાન કેમ? અને તથાપ્રકારે આગમ છે,--'' पगम्मि पूर्यंमी सब्बे ते पूर्वा होति ''—''એક પૂજિત સતે તે सर्व પૂજિત હોય છે. ''

(સમાધાન)—વિશેષવિષયી આ તે એએાના તુલ્યયુણપણાના ગ્રાપનવડે અનુદાર ચિત્તના પ્રવર્ત્તનાર્થે, તદત્યોના (તે પ્રજ્યમાન ભગવંતાથી અન્યોના ) સર્વસંપત્પરિચહાર્થે, અને સંઘપૂજાદિમાં આશયવ્યાપ્તિના પ્રદર્શનાર્થે છે. અને એવંભૂત આ આશય એમ ત્યારે અપર–આગત હર્ષાદિ લિંગ સિદ્ધિ થકી ભાવશ્રાવકના જાણવા. <sup>૧૦</sup>

## વિવેચન

અનિતા સંતમાં એક, વિલસંતતી સંતતા; સુધાસિન્ધુ સમી **તેને, મને**ાનંદન વન્દના.—**યાેગદપ્ટિકળશ**, (સ્વરચિત)

ત્યારે કાઈ વળી શાંકા કરશે—'એક પૂજાથી સર્વ પૂજાનું અભિધાન કેમ?'

पश्चिका--अनुदार धत्यादि. अनुदारचित्तप्रचर्त्तनार्थ--अनुदार थितवंतना प्रवर्तनार्थं, अरुषु है अनुदारथित आपंपयि सर्वपूर्ण करवाने अशक्त होतां अक्षेत्रेन पणु न पूर्णे, जिटला भारे तेना प्रवर्तनार्थे कहेवाय छे 'पंगमि ' धत्यादि. दितीय कारणु कर्षु--तद्व्येषां--तेनाथी अन्याना, पूज्यभानथी अन्य लगवंताना, सर्वसम्पत्रपरिग्रहार्थं च--अने सर्व संपद्ना परिग्रहार्थं, सर्वा--निरवरेष, संपद्--रतातव्य हेतुसंपद् आदि एक्ष्रदेश तेओना अवभिधनार्थं, तेओ पणु परिपूर्ण् संपद्वाणा क छे अभ लाव छे. सङ्घप्रजादो--संध-यत्य-साधुपूर्णिदर्भां, आरायव्याप्तिप्रदर्शनार्थं च--आश्यव्याप्तिना प्रदर्शनार्थं, अभ तृतीय कारणु छे.

प्वंमूतश्च--अने अवंभूत, व्यापड, अयम्--आ, संघाि पूलिपयी, आदाय:--आश्चय. ड्यांथी ? ते भाटे ड्युं--इति--अभ, लेभ अेड पूल्यभान सते तेम, तदा--त्यारे, ओड पूल्यक्षी, अपरागतहर्षादिलिङ्गसिद्धे:--अपरआगत ह्यांिट विंगनी सिद्धिने वीधे. अपरेषु--अपर, अपृत्यक्षान, सङ्घादिदेशपु आगलेषु--संघािट हेशे।भां आगत--तत्डात क आगत यथे, तेमना विषयमां आगतस्य--आगत, आहड, हर्षपृज्ञाभिलाचािदिलिङ्गस्य--द्धे-पूलिवाधआहि विंगनी, सिद्धे:- सिद्धिने वीधे. भात्रभावकस्य--कावधायडने, विक्षयों--ग्रमुवी,--तदि हे अन्यथा,--तथाविध विवेदना अलावे पूल्यभान शिवाय अन्योमां ह्यांटि विंगना अलावने क्षीधे.

અર્થાત્ તમે આમ એક નમસ્કારકિયાથી અનેકને નમસ્કાર કરવાની 'એક પૂજ્યે વાત કરા છા, તા પછી એકની પૂજાથી સર્વની પૂજાનું કથન કેમ સર્વ પૂજ્યા' કરાય છે? અને તેવા પ્રકારનું આગમવચન પણ છે કે— 'પ્રામ્મિ पૂર્યમી સચ્ચે તે પૂર્સા હોંતિ'—એક પૂજિત સતે સર્વ પૂજિત હાય છે

તેનું સમાધાન—' વિશેષિવિષયી આ તા ——પ્રદર્શનાર્થે છે.' આ જે વચન છે તે તા વિશેષવિષયી છે, અને તે મૂકવાના આ ત્રણ કારણ છે: (૧) એએાના-લગવંતાના તુલ્ય-સમાન ગુણાના જ્ઞાપન વડે-જણાવવા વડે અનુદાર ચિત્તવંતાના મલત્ત નાર્થે આ વચન છે. અર્થાત્ અનેતા અર્કોત ભગવેતા પણ અનંતા અહ°ત સમાનગુણવાળા હાઈ નિજ શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપથી એક ભગવંતા **તુલ્ય-**ગુણવાળા **હોર્ઇ અખંડ અભેદ પરમ અમૃતરસસાગરસ્વરૂપ છે**, એટલે એકને પુજવામાં આવ્યે સર્વ પુજવામાં આવ્યા એમ કહેવાના હેતુ, એક સ્વરૂપ કૃપણુપણાથી સર્વની પૂજા કરવાને અશકત એવા અનુદાર ચિત્તવંતને સર્વની પૂજા ન અને તા છેવટ એકની પૂજામાં પણ પ્રેરવાના છે. (ર) તદન્યાના-તે પૂજાતા ભગવ તાેથી અન્**યાના સર્વધ પત્પરિગ્રહાથે** આ વચન છે. અર્થાત્ જે ભગવંત પૂજાઈ રહ્યા છે, તેનાથી અન્ય જે ભગવંતા છે, તેઓમાં પણ આ પૂજાતા ભગવંતની જે સ્તાતવ્યસંપદ્ છે, તે સર્વ વર્ત્ત છે, એટલે તેઓ પણ આ પરિપૃણ્ સ્તાતિવ્યસંપદ્રસંપનન છે, એમ તત્ત્વસ્વરૂપ સમજાવવા માટે પણ આ વચન છે. (૩) સંઘપૂજાદિમાં—સંઘ-ચૈત્ય-સાધુની પૂજા આદિમાં આશયબ્યાસિના પ્રદર્શનાથે આ વચન છે. અર્જાત આ જે ભગવંતાને હું પૂજાં છું, તેના જેવા જ આ સર્વ ભગવંતા છે, તે સર્વ મ્હારા પરમ પૂજ્ય છે, શિરસાવંદા છે, એટલે મ્હારી પૂજા તે સર્વમાં અલેદ લિક્તિલાવે-અલેદપણે વ્યાપક હા ! એવા પ્રકારે આશયવ્યાસિનું પ્રદર્શન કરવા માટે પણ આ વચન છે.

અને 'એવં ભૂત આ આશય એમ ત્યારે અપર-આગત હર્ષાંદિ લિંગ સિદ્ધિ ઘડી લાવશાવકના જાણવા.' એક પુજ્યમાન સતે અન્યમાં પણ વ્યાપક એવા આ એવં ભૂત-એવા પ્રકારની તથારૂપ દશાવાળા આશય ત્યારે-એકના પૂજાકાળ ભાવશાવકના આ બીજ અપૂજ્યમાન સંઘાદિ આગત થતાં-આવી પ્હોંચતાં, તેમના એવં ભૂત આશય વિષયમાં આગત-આરૂઢ હર્ષ-પૂજા લિલાપ આદિ લિંગની-ચિલ્નની સિદ્ધિ થકી ભાવશાવકના જાણવા. અર્થાત્ જેમ એક એક લગવંતને પૂજતાં, અન્ય લગવંતા પ્રત્યે પણ તે લક્તજનના ચિત્તના પૂજ્યલાવ વ્યાપક છે; તેમ એક સંઘની પૂજા થતી હાય, ત્યાં તે જ વખતે બીજો સંઘ આવી ચઢે, તેા તેની બા.માં પણ લાવશાવકને હર્ષ ઉલ્લસે છે ને પૂજા લિલાય ઉપજે છે, કે એહા! મ્હારા ધનલાગ્ય કે આ પૂજ્ય સંઘ આવી ચઢચો! એમ આશ્યવગ્યાપ્તિ હાય છે.

એમ અન્યપ્રકારે પણ ખદુવચનનું સક્લપણું દર્શાવી, જિનાને જિતલયોને નમસ્કાર કરે છે—

<sup>२९</sup> प्रवमात्मनि गुरुषु च बहुवचनमित्यपि सफलं वेदितन्यं, तत्तुल्यापरगुणसमावेदोन तत्तुल्यानां परमार्थेन तत्त्वात्, कुदालप्रवृत्तोश्च स्टब्साभोगपूर्वकत्वात्। अतिनिपुणसुद्धि-गम्यमेतदिति पर्याप्तं प्रसङ्गेन।<sup>२११</sup>

नमो जिनेभ्यो जित्रभयेभ्य इति ॥ ३३॥

<sup>રદ</sup>અર્થ:—એમ આત્મામાં અને ગુરુઓમાં બહુવચન એ પણ સફલ જાણવું,—તત્ તુલ્ય અપર ગુણના સમાવેશથી તત્તતુલ્યાતું પરમાર્થ'થી તત્ત્વ છે માટે, અને કુશલ પ્રવૃત્તિનું સૂક્ષ્મ આભાગપૂર્વ'કપણું છે માટે. આ અતિનિપુણબુદ્ધિગમ્ય છે. પ્રસંગથી બસ થયું'! <sup>રે૧૧</sup>

॥ નभ: જિનાને જિતભયાન ॥ ૩૩ ॥

## વિવેચન

" ચંદ્રભાહુ જિન સેવના, ભવનાશિની એહ, પર પરિષ્યુતિના પાસને, નિષ્કાશન રેહ."—શ્રી દેવચાંદ્રજી

હવે ઉપસંહાર કરતાં કહે છે-'એમ આત્મામાં અને ગુરુએામાં અહુવચન એ પણ સફલ જાણુવું.' અર્થાત્ આત્મા-પાતા સંબંધી ઉલ્લેખ કરવા હોય ત્યારે બહુવચન પ્રયાગ

થાય છે, જેમકે-અમે આ ગંધમાં આમ કહ્યું છે; તેમજ ગુરુજનાના

બહુવચન પ્રયાગનું પ્રયાજન સંબંધમાં પણ માનાથે બહુવચન પ્રયાનાય છે, એટલે એ અપેક્ષાએ પણ અત્રે આ પરમ ગુરુઓના સંબંધમાં આ બહુવચન સફલ પ્રયોજનભૂત નાથુવું. શાને લીધે ? તત્તુણ્યાપરગુળસમાવેરોન તત્તુ-

ल्यानां परमार्थेन तस्वात्। तत्तुस्य अधरशुख्ना सभावेशथी तत्-

तुस्थानुं परमार्थथा तत्त्व छ माटे, अने 'इश्वरम्वतिश्च स्क्ष्मामोगर्वकत्वात ' हुशल प्रवृत्तिनुं स्क्ष्म आलेश्यप् क्ष्यणुं छ माटे. अर्थात् तत्तुस्य-तेनी तुस्य जीज शुण्ना समावेशथी तत्तुस्य-तेनी तुस्य जीज शुण्ना समावेशथी तत्तुस्य तेनी तुस्यानुं परमार्थथी 'तत्त्व '-तत्यणुं -ते-पणुं छे तत् तुस्य शुण्यी तत्तुस्य ते छे; अने हृशक्षोनी-अदिमंत प्राज्ञकनीनी के-'प्गंमि पृद्यंमि सब्वे ते पृद्धा होति' अंध पृत्रित सते ते सर्व पृत्रित हाय छे, धत्याहि काववाणी-प्रवृत्ति छे, तेनुं सूक्ष्म आलेश्यपृत्रं क्ष्यणुं -स्क्ष्म सर्वीं वियारपृत्रं क्ष्यणुं हाय छे. 'आ अतिनिपृणु- अदिश्व छे, ' अतिनिपृण्युद्धिगम्यमेतद् ' अतिकृशक्ष भतिवाणाने समज्य अवुं छे. अटिसे प्रसंग्यी सर्थुं । आम-'नमो जिनेभ्यो जितमयेश्यो ' किनोने कितक्योने नमरकार हो !-से सूत्रनं व्याण्यान पृण् ययुं.

पश्चिका—कुरालप्रकृते:—कुरालानां—कुशनीनी, शुद्धिभ'तानी, प्रवृत्ते:—प्रवृत्तिना, 'पर्गमि पृद्दयीम ' ध्रुयादिक प्रवृत्तिना.

"તિથે કારણ નિશ્ચય કર્યો રે, મુજ નિજપરિથૃતિ ભાગ રે દયાળરાય! તુજ સેવાથી નીપજે રે, ભાજે ભવભય સાગરે....દયાળરાય! શ્રી યુગમધર." —શ્રી દેવસાંદ્રજી

॥ नमो जिनेभ्यो जित्रसयेभ्यः ॥ ३३ ॥



એમ ઉક્ત પ્રકારે પ્રધાન ગુણના અપરિક્ષયથી પ્રધાનકલપ્રાપ્તિરૂપ અલયસંપદ્ કહી, આ અધિકારના ઉપસંહાર કરે છે—

<sup>३०</sup>सर्भज्ञसर्वदर्शिनामेव शिवाचलादिस्थानसंप्राप्तेर्जितभयत्वाभिधानेन प्रधानगुणापरि-क्षयप्रधानफलाप्यभयसम्पद्केति ॥९॥<sup>२१२</sup>

<sup>૩૦</sup>અથ°:—સર્વ'ફા–સર્વ'દર્શિ'એાના જ શિવ–અચલાદિ સ્થાન સંપ્રાપ્તિ <mark>થકી જિતભ-</mark> યત્વ અભિધાનથી પ્રધાનગુણના અપસ્થિય વઉં પ્રધાનફલપ્રાપ્તિરૂપ અભયસંપદ્ કહેવામાં આવી. ॥ ૯ ક્ષ<sup>રે ૧૨</sup>

## વિવેચન

"જસુ લગતે નિરલય પદ લહીએ, તેહની સેવામાં ઘિર રહીએ."—શ્રી દેવચંદ્રજી આમ ઉકત પ્રકારે જે સર્વજ્ઞ—સર્વદર્શિઓ છે, તેઓનું જ શિવ—અગલાદિ વિશેષણ— સંપન્ન સિદ્ધિગતિસ્થાનની સંપ્રાપ્તિ થકી જિતલયપણું કહેવાય છે. અર્થાત્ જે સર્વજ્ઞ— સવદર્શી હોય છે, તેઓ જ શિવ—અગલાદિ ગુણસંપન્ન તે સિદ્ધિગતિ નામનું પરમ નિર્ભય સ્થાન પામે છે; અને એમ પરમ નિર્ભય પદની પ્રાપ્તિ એ જ એઓનું જિતલયપણું છે. અને આમ સર્વજ્ઞ—સર્વદર્શિપણાર્ય પ્રધાન ગુણના અપરિક્ષય વહે કરીને પરમ અલય એવા માસર્ય પ્રધાન ફ્લની પ્રાપ્તિરૂપ અલયસંપદ્ધ કહેવામાં આવી.

🏿 इति प्रधानगुणापरिक्षयप्रधानफळाप्तिरूप अभवसम्पद् ॥ ९॥



## ઉપસંહાર

## નવવિભાગવિભકત સંપદોની યુક્તિયુક્ત સંકલના

આ જ ક્રમે પ્રેક્ષાવંતાની જિત્તાસાપ્રવૃત્તિ હોય છે એ દર્શાવવા માટે, તેમજ એવા પ્રકારે વિશેષ પ્રિણિયાનનીતિથી ભાગવદ્યુણ્યબહુમાનસાર સમ્યગ્ અનુષ્ઠાન હોય છે એ જસ્યાવવા માટે, એમ ઉકત નવ વિભાગમાં સંપદાના ઉપન્યાસ કરવામાં આવ્યા છે, એવું પ્રયોજન–પ્રદર્શક રહસ્ય દર્શાવતાં આવે દેખા પ્રદાનિયાન મહિષ્ હિસ્લાક્ટ ઉપસંહાર કરે છે—

१ इह चादो प्रेक्षापूर्वकारिणां प्रवृत्यङ्गत्वात् अन्यथा तेषां प्रवृत्यसिद्धेः प्रेक्षापूर्वकारित्वविरोधात् स्तोतव्यसभ्पतुपन्यासः। ११३

रेतदुपलब्धावस्या एव प्रधानसाधारणासाधारणरूपां हेतुसम्पदं प्रति भवति विदुषां जिज्ञासा तद्भाजनमेते इति तदुपन्यासः। <sup>२१४</sup>

३ तद्वगमेऽप्यस्या प्वासाधारणस्यां हेतुसम्पदं प्रति परम्परया मूलशुद्धध-न्वेषणपरा पते इति तद्वपन्यासः। ११५

<sup>8</sup>तत्परिज्ञानेऽपि तस्या एव सामान्येनोपयोगसम्पदं प्रति परम्परया फल-प्रधानारमभप्रवृत्तिश्रीटा पते इति तदुपन्यासः। <sup>२१६</sup>

तत्परिच्छेदेऽपि उपयोगसम्पद पव हेतुसम्पदं प्रति विशुद्धिनिपुणारम्भ-भाज पते इति तदुपन्यास:। २१७

<sup>६</sup> पतद्वोधेऽपि स्तोतन्यसम्पद पय विशेषेणोपयोगसम्पदं प्रतीति सामान्य-विशेषक्षपफलदर्शिन पत इति तद्वपन्यासः। <sup>२१८</sup>

<sup>9</sup>पतब्रिज्ञानेऽपि स्तोतव्यसम्पद पय सकारणां स्वरूपसम्पदं प्रति विशेष-निश्चयप्रिया पते इति तदुपन्यास:। <sup>२१९</sup>

ेपतत्संवेदनेऽप्यात्मतुल्यपरफलकर्तृत्वसम्पदं प्रतीति अतिगम्भीरोदारा पते इति तदुपन्यासः।<sup>२२०</sup>

्र एतत्प्रतीताविष अधानगुणापरिक्षयप्रधानफलाप्त्यभयसम्पदं प्रति भवति विदुषां जिज्ञासा दीर्घदर्शिन इति तदुपन्यासः। २२१

रै अनेनैव अमेण प्रेक्षापूर्वकारिणां जिज्ञासाप्रवृत्तिरित्येवं सम्पदामुपन्यासः। पतावत्सम्पत्समन्विताश्च निःश्चेयसनिबन्धनमेते पतद्गुणबहुमानसारं विद्योषप्रणि-धाननीतितस्तत्तद्वीज्ञाक्षेपसौविहित्येन सम्यगनुष्ठानमिति च ज्ञापनार्थ॥ २२२ <sup>ી</sup>.અથ':-અને અહીં:—

(૧) આદિમાં,—પ્રેક્ષાપૂર્વ કારિઓના પ્રવૃત્તિમાં ગપણાને લીધે, અન્યથા પ્રેક્ષા-પૂર્વ કારિપણાના વિરોધ થકી તેઓની પ્રવૃત્તિની અસિહિને લીધે,—સ્**તાતલ્યસ'પ**દ્દ ના ઉપન્યાસ છે. <sup>૨૧૩</sup>

- <sup>ર</sup>(૨) તેની ઉપલબ્ધિ સતે, આની જ ( સ્તેાતવ્યસંપદ્દની જ ) પ્રધાન એવી સાધારણ-અસાધારણ હેતુસંપદ્દ પ્રતિ જિજ્ઞાસા હોય છે,—તેના ભાજન એએ છે,—એરલે તેના ( સાધારણ-અસાધારણ હેતુસમ્પદ્દના ) ઉપન્યાસ છે. <sup>૨૧૪</sup>
- <sup>3</sup>(3) તેના અવગમ થયે પણ આની જ ( સ્તાતવ્યસંપદની જ ) અસાધા-રણરૂપ હેતુસ'પદ્ગ પ્રતિ વિદ્વાનાની જિજ્ઞાસા હાય છે,—પરંપરાથી મૂલશુદ્ધિ અન્વેષણપરા એએા (વિદ્વાના ) છે,—એઠલા માટે તેના ઉપન્યાસ છે.<sup>ર૧ષ</sup>
- <sup>8</sup>(૪) તેના પરિજ્ઞાને પણ તેની જ સામાન્યથી ઉપયોગસંપદ્ર પ્રતિ ( જિજ્ઞાસા હોય છે ),—પરંપરાથી એએલ ફ્લપ્રધાન વ્યારંભપ્રવૃત્તિશીલ છે,— એટલા માટે તેના ઉપન્યાસ છે.<sup>૨૧૬</sup>
- <sup>પ</sup>(પ) તે<sub>ના</sub> પરિ<sup>ર</sup>®દે પણ **ઉપચાગસ પદ્દની જ હેતુસ પદ્દ પ્રતિ** (જિજ્ઞાસા હોય છે ),—વિશુદ્ધિનિપુણ આર'ભભાગી એએ છે,—એઠલા માટે તેતા ઉપન્યાસ છે.<sup>રેઉ</sup>૭
- <sup>ક</sup>(ફ) એના એાધે પણ સ્તાતવ્યસપદની જ **વિશેષથી ઉપયોગસપદ્** પ્રતિ (જિજ્ઞાસા હોય છે),—એએા સામાન્ય-વિશેષક્લદરી<sup>દ</sup> છે,—એટલા માટે તેના ઉપન્યાસ છે.<sup>રે રે</sup>ં
- <sup>હ</sup>(૭) એના વિજ્ઞાને પણ સ્તેાતવ્યસંપદની જ સકારણ સ્વરૂપસંપદ્ પ્રતિ (જિજ્ઞાસા હોય છે ),—એએા વિશેષનિશ્ચયપ્રિય છે,—એઠલા માટે તેના ઉપન્યાસ છે <sup>૨૧૯</sup>

્રેએના સંવેદને પણ આત્મતુલ્ય પરફલકતુ ત્વસ પદ્ર પ્રતિ (જિજ્ઞાસા હોય છે ),—અતિ ગંભીર ઉદાર એએો છે,—એડલા માટે એના ઉપન્યાસ છે. <sup>૧૨૦</sup>

હ(૯) એની પ્રતીતિ સતે પણ પ્રધાનગુણઅપરિક્ષય થકી પ્રધાન-ફલપ્રાપ્તિરૂપ અભયસ'પદ્ગ પ્રતિ વિકાનાની જિજ્ઞાસા હોય છે,—એએા દીઈદર્શિઓ છે,—એટલા માટે એના ઉપન્યાસ છે.<sup>૨૨૧</sup>

<sup>૧૦</sup> આ જ ક્રમથી પ્રેક્ષાપૂર્વ કારીઓની જિજ્ઞાસાપ્રવૃત્તિ છે,—એકલા માટે એમ સમ્પદાઓના ઉપન્યાસ છે. અને આટલી સંપદ્ધી સમન્વિત એવા એએ નિ:શ્રેયસનું નિબન્ધન છે, એએના ગુલુબહુમાનથી સાર એવું વિશેષપ્રણિધાનનીતિથી તત્તત્ બીજાક્ષેપના સૌવિદ્ધિત્ય વડે સમ્યગ્ અનુષ્કાન છે એમ જ્ઞાપનાથે (આ સંપદાઓના આમ ઉપન્યાસ છે.) <sup>૧૨૨</sup>

## વિવેચન

" ભકું થયું મેં પ્રભુ શુણુ ગાયા, રસનાના ફળ લીધા **રે**; દેવચન્દ્ર કહે રહારા મનના, સકલ મનારથ સીધા રે…."—શ્રી દેવચંદ્રજી

અહીં—આ સ્ત્રમાં (૧) આદિમાં-શરૂ આતમાં સૌથી પ્રથમ સ્તાતિવ્યસ પદ્દના ઉપન્યાસ કર્યો છે. કારણ કે મૂળ સ્તાતિવ્ય-સ્તૃતિ કરવા યાગ્ય-અર્કત્ ભગવત્ હાય તા પછી સ્તૃતિ ઘટે છે; અને જેઓ પ્રેક્ષાપૂર્વ કારી-પહેલાં જોઈ વિચારી સ્તાતવ્યસ પદ્ અને પ્રવર્ત્તાના છે, તેઓ તેમ જોઈ વિચારીને જ પ્રવૃત્તિ કરે છે, નહિં તેની હેતુસ પદ તા તેમના પ્રેક્ષાપૂર્વ કારિષણાના વિરાધ આવે ને તેઓની તે પ્રવૃત્તિ ઘટે નહિ. આમ—'પ્રેક્ષાપૂર્વ कારિળાં પ્રવૃત્ત્વાત્ !'—પ્રેક્ષાપૂર્વ કારિઓના પ્રવૃત્તિ અંત્રે આદિમાં સ્તાતવ્યસ પદ્ મૂક્લામાં આવી છે.

- (ર) આ સ્તોતિલ્યસંપદ્ની 'ઉપલબ્ધિ' થાય, અર્થાત્ આ સમ્–સમ્યક્ પદ્–પદરૂપ સ્તોતિલ્ય સંપદ્ ખરેખર! સ્થિર નિશ્ચય પદરૂપ સંપદ્ છે એવા જાણપણારૂપ નિશ્ચય થાય, એટલે પછી આ સ્તોતિલ્ય હોવાનું સાધારણ–અસાધારણ મુખ્ય કારણ શું છે? એમ જાણવાની ઇચ્છાર્પ જિજ્ઞાસા વિદ્વાનોને-વિચારવંત વિવેકીઓને ઉપજે છે. અને તે વિદ્વજર્મા તેના—સાચી તત્ત્વજિજ્ઞાસાના ભાજન–પાત્ર હોવાથી તેઓને તથાપ્રકારની જિજ્ઞાસા ઉપજવી સહજ છે, એટલે તે જિજ્ઞાસાને સંતાષવા માટે તે સ્તાતિલ્યસંપદ્ની જ પ્રધાન એવી સાધારણ–અસાધારણરૂપ હેતુસંપદ્ર મૂકવામાં આવી છે.
- (3) એ જાણવામાં આવ્યે વિદ્વાનાની જિજ્ઞાસા એાર જાગત થાય છે. એટલે આ સ્તાતવ્યસંપદ્ની જ અસાધારણ હેતુસમ્પદ શી છે? તે જાણવાને તેએા તલસે છે; કારણકે

पञ्जिका-तञ्जानमेते-तद्भाननं-विद्यासाक्षावन, एते-सेस्री, प्रेक्षापूर्वकारीके। छे.

एतद्गुण ध्रंथाहि. एतद्गुणबहुमानसारं—एतेषां — अभे।, स्तेतिव्यसंपद् आहि, गुणानां — गुणे।तां. बहुमानेन — अधुभात्यी, प्रीतिथी, सारं — सार, अथवा स एव सार: यत्र — ते क सार छे क्यां ते सम्यम् अनुष्टात है।य छे अभ संअध छे. डेवी रीते ? ते भाटे डहां —

विशेषप्रणिधाननीतित:—विशेषण—विशेषथी, विकायथी,—स्तातव्यसंपर् आहि गुण्नां, प्रणिधानं—प्रण्धान, वितन्यास, तदेच—ते थ. नीति:—नीति, प्रण्धियमान (प्रण्धिम कराता) गुण्ड्य स्वकार्य प्राप्तिहेतु, तस्याः—ते थप्टी. तद्भीजाक्षेपसौचिहित्येन—तस्य—तेनं, अर्धत्य— क्ष्यवत्त्वाहि गुण्ड्यं वीर्ज्ञ—भीश्व, हेतु, तेना आवारक कर्मना हास अने तेने अनुकृत शुक्ष कर्मना अध्य, तस्य—तेना, अक्षेप:—अक्षेप, अव्यक्षियार, तेन—ते वर्ड, सौचिहित्यं—सौविहित्यं, सुविधान, तेन—ते वर्ड, समयक्—सम्यक्, क्षाव्ह्य, अनुष्टानिमिति च ज्ञापनार्थं—अनुष्ठान छे अभ जापन अर्थे. अने अ जापित थ्युं छे अभ काव छे.

'परम्परया मृहशुद्धवन्वेषणपरा पते'—પરંપરાથી મૂળથી માંડીને અત્રે શુદ્ધિ છે કે નહિં તેના સંશોધનમાં (Searching Investigation) તેઓ સદા તત્પર હાઈ 'મૂળશુદ્ધિ— અન્વેષણપરા' હાય છે; એટલે તેમની તત્ત્વગવેષણાને તૃપ્ત કરવા અત્રે અસાધારણ હેતુસમ્પદ્ધ મૂકવામાં આવી છે.

- (૪) આમ સ્તાતિ વ્યસંપદ્ ને તેની સાધારશ્—અસાધારશ્યુ હેતુસમ્પદ્નું પરિજ્ઞાન ઉપજયે પશુ વિદ્વાનાની જિજ્ઞાસા પૂરી સંતાષાતી નથી, એટલે તેઓ ભાવે છે કે—આ અહીં તે ભાવ તેની જિજ્ઞાસા પૂરી સંતાષાતી નથી, એટલે તેઓ ભાવે છે કે—આ અહીં તે ભાવ તેની હતાન્ય ક્યાં, પશુ તે બીજાને શું કામની ? કાઈ ગમે તેવા અને તેની હતાને પદ્ધ ધનવાન હાય, પશુ તેમાં બીજાને શું ? એટલે આ લગવ તેની આ આત્મલક્ષ્મી લોકોને—અન્ય જગજજીવાને—અમને શું ઉપયાગની? એ અમારે જાણવું છે, જેથી કરીને અમે તે લગવ તને લજીએ. એમ તેઓ લાવે છે, કારશ્યુ કે 'फજ્ઝધાનારમ્મપ્રવૃત્તિ દીતા પત્તે' 'ફલપ્રધાન આરંભ પ્રવૃત્તિ' કરવી એ જ એમનું શીલ છે—સ્વભાવ છે, એટલે આત્માર્થક્ષ્ય સ્વાર્થફ્લને દેખીને જ ભગવ તને ભજવાના સંવેગ (Impetus) ઉપજવાથી તેઓ તથારૂપ લક્તિપ્રવૃત્તિ કરે છે. માટે અમને શું ઉપયોગની? એવી તેમની જિજ્ઞાસાને પરિતાષ પમાડવા અત્રે સ્તાતવ્યસંપદ્ની જ સામાન્યથી ઉપયોગસંપદ્દ મૂકવામાં આવી છે.
- (૫) તેના પરિચ્છેદ-પરિજ્ઞાન થયે પણ, આ ઉપયોગસંપદ્ અન્ય અન્ય આત્માઓને કયા કયા કારણે કેવી કેવી રીતે ઉપયોગી થઈ ૫૩ છે? તે જાણવાને વિદ્વાના ઇચ્છે છે. કારણ કે—' विજ્ઞાન્દ્રિનિયુणારંમમાન પતે'—આ પ્રવૃત્તિઆરંભ પરિશુદ્ધ છે કે નહિં એ નિયુણુપણે તપાસીને જ તેઓ વિશુદ્ધિથી નિયુણ-કુશલ-વિચલણ આરંભને ભજનારા છે. આવા આ વિચલણે વિદ્વજનોની જિજ્ઞાસાને સંતાષવા અતે ઉપયોગસંપદ્ની જ હેતુસંપદ્ મૂકવામાં આવી છે.
- (६) એના બાધ થયે પણ, જગજીવાને આવા પરમ ઉપયાગી ઉપકારી ભગવંતા વિશેષથી કેવા કેવા પ્રકારે ઉપયોગી થઈ પહે છે? એ જાણવાની ઉત્કંડા વિદ્રાનોને ઉલ્લસે છે; કારણ કે 'सामान्य विशेष स्व प्रस्ति हिंदीन एते'—સામાન્ય ક્લ ને વિશેષ કલ એ અન્તે પ્રત્યે દિષ્ટ રાખનારા એએ! 'સામાન્ય–વિશેષક્લદર્શી' હાય છે; એટલા માટે અહીં તે પછી સ્તાતવ્ય સંપદ્ની જ વિશેષથી ઉપયોગસ'પદ્ મૂકવામાં આવી છે.
- (૭) એતું વિરાન થયે પણ, જેની આમ હેતુસંકલનાપૂર્વંક સ્તાતવ્યસંપદ્ ને તૈની ઉપયોગસંપદ્ કહી દેખાડી, તે જગતના પરમ ઉપયોગી-પરમ ઉપકારી સ્તાતવ્ય લગવંતાનું વિશેષે કરીને સ્વરૂપ શું છે? ને તેનું કારણ શું છે?

સકારણા સ્વરૂપસંપદ્ તે જાણવાની જિજ્ઞાસા વિદ્વાનોને વધે છે. કારણ કે ' विद्यापितश्च-અને આત્મતુલ્ય यित्रया पते ' વિશેષથી નિશ્ચય તેઓને પ્રિય હાવાથી તેઓ તેવા પરફલકતુ ત્વ સંપદ્ પ્રકારે વિશેષથી જાણવાને ઈચ્છે છે. એટલા માટે અત્રે સ્તાતિવ્ય સંપદ્ની જ સકારણ સ્વરૂપસંપદ્દ મૂકવામાં આવી છે.

- (૮) એનું સંવેદન થયે પણ, વિદ્વાનોને હજા એક જિજ્ઞાસા રહે છે કે આવી પરમ સુંદર સ્વરૂપસંપદ્ આપણને પ્રાપ્ત હેલ્ય તો કેનું સારૂં? એટલે ઉપરછલા અનુદાર તુચ્છ ક્લથી નહિં લલચાઈ જય એવા અતિગંભીર ઉદાર હાવાથી તેઓ જાણવા ઈચ્છે છે કે— જે સ્તાતિવ્ય અહીંત ભગવંતની આવી અનુપમ સ્વરૂપસંપદ્ કહેવામાં આવી, તેઓ શું ખીજાઓને પાતાના જેવી જ સ્વરૂપસંપદ્ પમાડવા સમર્થ છે કે નહિં? વિદ્વાનાની આ જિજ્ઞાસા સંતાલવા માટે,–ખીજાઓને પણ આત્મતુલ્ય સ્વરૂપસંપદ્ કલ પમાડી હે એવા પરમ ગંભીર–પરમ ઉદાર આ ભગવંતા છે એમ દર્શાવતી આત્મતુલ્ય પરફ્લકનું ત્વ-સંપદ્ અંત્રે મૂકવામાં આવી છે.
- (૯) એની પ્રતીતિ થયે પણ દીર્ધદરી હોવાથી વિદ્વાના આ બધાનું તાતપર્ય જાણવા પ્રધાનગુણ ઇચ્છે કે-જેને અંગે આ બધા સંપદ્દ કહેવામાં આવી તે સર્વ- અપરિક્ષયથી સંપદ્દસંપન્ન આ સ્તાતવ્યસંપદ્દના પ્રધાન ગુણ કરા ? ને કેવટનું પ્રધાન કલપ્રાપ્તિગ્પ પ્રધાન કલ કશું ? વિદ્વાનાની આ જિજ્ઞાસા પરિતૃપ્ત કરવા માટે અભયસંપદ્દ અત્રે છેવટે પ્રધાનગુણુઅપરિક્ષય થકી પ્રધાનફલપ્રાપ્તિ— રૂપ અભયસંપદ્દ મૂકવામાં આવી છે.

आभ अनेनैव क्रमेण-आ જ ઉકત કમે लेઇ विश्वारी प्रवर्त्त नाश प्रेक्षापूर्व कारिणां जिज्ञासाप्रवृत्तिः ' એટલા માટે એમ ઉકત કમે આ સમ્પદાઓના ઉપન્યાસ છે, 'इत्येवं सम्पदासुपन्यासः'.

अने 'आटबी संपद्धी समन्वित सेवा सेका निःश्रेयसनुं निणन्धन छे——सेम सापनार्थ' पण आ संपद्दासोना आम ઉपन्यास छे. अर्थात् पतावत्समपत्समन्विताश्च—आटबी गुणुसंपद्धी समन्वित-श्रुक्त सेवा आ सगवंता निःश्रेय-विश्वेषप्रिण्यान नीतिथी सनुं निष्मंधन-निःश्रेयसनिवन्धनमेत-भेासनुं अरण् छे, सेकान गुणुण्यदुभानसार गुणुण्यदुभानशी सार 'पतद्गुणबहुमानसारं', सेटबे स्तेतिव्य-सम्यण् अनुष्यान संपद् आहि गुणुना णदुमानथी—प्रभादअतिशयथी सार, अथवा ते क गुणुष्यदुभान क जयां सार छे सेवुं सम्यण् अनुष्यान छे, 'सम्यण् अनुष्यान' सेम श्रापनार्थं क्या सेम संपद्दासोनी विकागथी अपन्यास छे, इति च ज्ञापनार्थं, आ सम्यण् अनुष्यान हेवी रीते हाय छे? ते माटे इह्यं-विशेषप्रणिधाननीतितः 'विशेष प्रशिधाननीतिथी तत्तत् थीकाश्चेपना साविहित्य विशेषप्री क्रिते रतित्वस्थान साविहित्य विशेषप्री क्रिते रतित्वस्थान साविहित्य

ગુણુામાં વિભાગથી જે વિશેષ પ્રણિધાન-ચિત્તન્યાસ, તેજ નયતી તિ નીતિ: એ બ્યુત્પત્તિ અર્થ પ્રમાણે પ્રણિધાન કરાતા ગુણ પ્રત્યે લઇ જનારી નીતિ છે; અને તે નીતિ વડે તેતે અર્હત્વ-ભગવત્ત્વ આદિ ગુણુરૂપ બીજના આરૂપનું (આકર્ષણ અથવા વાવણી) સૌવિદ્ધિત્ય-સાનુકૂળપણું દેાય છે; અને તે તે બીજારૂપના સૌવિદ્ધિત્ય-સુવિદ્ધિતપણા-સુવિધાન વડે કરીને આ સમ્યળ્ અનુષ્ઠાન દેાય છે.

આમ (૧) વિશેષ પ્રશિધાન એટલે વિભાગથી અથવા ગુણવિશેષથી જે પ્રશિધાન-ચિત્તનું અનુસંધાન છે તે, તે તે ગુણ પ્રત્યે લઈ જાય એવી નીતિ છે; (૨) તેથી તે તે બીજ- ધમે બીજ-ગુણુપ્રીજના ચિત્તભૂમિમાં આયેપનું સૌવિહિત્ય-સાનુકૂળપણું હોય છે; (૩) એથી કરીને સમ્યગ્ અનુષ્ઠાન હાય છે. અને આમ માસના કારણરૂપ એવા આ ભગવ તાના ગુણુ- અહુમાનથી સાર એવું આ સમ્યગ્ અનુષ્ઠાન ઉક્ત વિશેષ પ્રશિધાનનીતિથી તે તે બીજ- યેપના સૌવિહિત્ય-સાનુકૂળપણા વડે કરીને સમ્યક્ હોય છે, એમ જ્ઞાપન અર્થે જાણાવવા માટે પણ એમ ઉક્ત વગી કરણરૂપ વિભાગથી આ સંપદાઓનો ઉપન્યાસ છે.

આમ નવ વિભાગમાં -અધિકારમાં જે સ્તાતિલ્ય સંપદાએનું વર્ગી કરણ કરવામાં આવ્યું હતું, તેના પ્રત્યેક પ્રત્યેક પદનું પદે પદે લિલિત આ યથાર્થ નામા 'લિલિત વિસ્ત-રામાં ' સુયુક્તિયુક્ત સંન્યાયસંપન્ન હૃદયંગમ પ્રતિપાદન કરી, આચાર્ય છ હરિલદ્ર છે. અત્રે તે તે વર્ગી કરણવાળી સંપદાઓની સંકલનાબદ્ધ વિચારશ્રેણી રજૂ કરી છે.

અને આમ આ સૂત્રની સંકલનાનું ખુદ્ધિગમ્ય મોલિક સંશોધન કરી, આ કુશાગ્ર-ખુદ્ધિ મહર્ષિએ પાતાના પ્રગ્રાતિશયના અફ્લુત ચમત્કાર દાખવ્યા છે; એટલું જ નહિં

હરિભદ્રજીના ક્રીત્તિ'કલશરૂપ સુવર્ણુ મય લલિતવિસ્તરા પણ ગણધર જેવા મહાયુરુષ મથિત આ સૂત્ર જે લાકા સામાન્ય-પશે પાયટની જેમ પઢી જાય છે, પણ અર્થ વિચારતા નથી, તેઓને આ સૂત્રમાં કેટલા બધા અર્થસં ભાર ભર્યો છે તે પદે પદે નિર્જરતી અનન્ય લિક્તિથી અતાવી આપ્યું છે; અને આમ મૂળ પાઠમાત્ર સૂત્રનું અદ્ભુત સંકલન માત્ર સ્વબુહિબળ જ શાધી કાઢી, શ્રીગણધર ભગવંતના હૃદયમાં જાણે અંતઃપ્રવેશ કર્યો હાય એમ

તેમના અંતર આશય અપૂર્વ આશ્ચર્યકારક હૃદયંગમ રાૈલીથી વ્યક્ત કર્યો છે. એટલે જ આ પ્રજ્ઞાનિધાન હરિભદ્રજીના કીર્ત્તિકલશરૂપ આ સુવર્ણમય **લલિતવિસ્તરાના** ઝગઝગતા પ્રકાશ અદ્યાપિ સહૃદય પ્રાજ્ઞજનાને આકર્ષી રહ્યો છે, અને તેમના અંતરને અજવાળી રહ્યો છે.



નવ વિભાગમાં વિભક્ત તૈત્રીશ સૂત્રપદ્દાનું ક્રોષ્ટક

| કેર્યમાં કેર                         | 37,                                                                         | કિક્ષ અનિ                                                                                                                                                                                                                                          | ન્યાય ચર્ચા :કયા મતના નિરાસ                                                                                       |
|--------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                      | 1. અહેલ                                                                     | દુલ લાવનમરકાર આપ ખીજાધાનથી સાધ્ય.<br>પ્રતિપત્તિપૂજાતું પ્રાધાન્ય, ઇચ્છાયાગાદિમાં ભાવનમરકારની ધટના.                                                                                                                                                 | अस्माद्वेत भतते। निशस                                                                                             |
| *तीतव्यक्षेपह्                       | ર. ભગવંત                                                                    | क्षावयक त. पर्विष ' लग ' संपन्न लगवता                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                   |
| र<br>अवास्यामास्य<br>अवास्य          | ડ. આદિકર<br>૪. તીર્થકર<br>૫. રાયમાં છુદ                                     | અતમાદિગામિ જન્માદિ પ્રપંચતું આદિકરપણું<br>સંસારસાગર તારક પ્રવચન વા સંધ તીર્થનું સ્થાપન<br>સ્વયાગ્યતાપ્રાધાન્યથી પહેલાં પણ સ્વયંસંગુહ                                                                                                               | મૌલિક સમ્પ્યોતા નિરાસ<br>આગમધામિ'કાતા નિરાક્ષ<br>મહેશઅનુત્રહથી બાધવાદના ,,                                        |
| 3<br>मनाभारक<br>हेतुम,४९             | ક. પુરમોત્તમ<br>૭. પુરવિસંદ<br>૮. પુરવવરપુંકરીક<br>૯. પુરુષવરઅંધદુરતી       | સવે સત્તીમાં મહજ તથાભવ્યત્વાદિ ભાવથી પ્રધાન<br>ઉપમાધી અસાધારખુ ગુલ્કથન. ગચુધરપ્રશીત આ સત્રને અંજલિ<br>યુંકરીક ઉપમાનું ધટમાનપણું.<br>ઉપમાની યથાયંતા. સર્વ ગુણાનું અન્યાન્ય સંવલિતપણું.                                                              | સર્વ સત્વએવંભાવવાદી બૌદ્ધોતા,<br>બાહાઅર્થ સંવાદી સત્યવાદીતા,,<br>અભિન્નજતીય ઉપમાવાદીતા,,<br>ગુષ્કમ અભિધાનવાદીતા,, |
| કે મામા-યથી<br>સામા-યથી<br>કે તમુકાન | ૧૦. લોકાતમ<br>૧૧. લોકનાથ<br>૧૨. લોક્પિલ<br>૧૩. લોકપ્રદોષ<br>૧૪. લોકપ્રઘોતકર | લોક=સકલ ભગ્યસત્વ લોકમાં ઉત્તમ. તથાભવ્યત્ત.<br>લોક=પીજાધાનાદિયી સંવિભક્ત વિશિષ્ટ ભગ્યલોક, તેના નાથ.<br>લોક≔પંચારિતકાયાત્મક વા સકલ પ્રાણીલોટ, તેને હિત<br>લોક=વિશિષ્ટ સંત્રીલોક, તેને પ્રદીય. યેગ્સબ્રિની જરૂર<br>લોક=ઊસ્પ્રમતિ ગથુધરા, તેઓને ઉલોતકર | સમુદાયામાં (સમય વસ્તુસમૃદ્ધામી)<br>પ્રકૃત શખ્દા તેના અવ-<br>યવામાં પણ પ્રવર્ત છે,<br>એવા ત્યાયતું સંદર્શન,        |

|                        | કત આભાવદ                       | અભય≂વિશિષ્ટ અાત્મસ્વારશ્ય, ધૃતિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                               |
|------------------------|--------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| 20                     | કે અસુઃ                        | ગ્રક્ષ=આત્મધર્મ કેમ ભાવચક્ષુ⊸શ્રદ્ધા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                               |
| <b>ઉપયોગસ</b> ંપદ્વી જ |                                | માર્ગ =િચિત્તતું અવક્રગમન, ક્ષયોપશમવિશેષ, મુખા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ्रतह्यान अपन याग्रहस्रान्ता   |
| हेतेस भई               | ા સરહાદ                        | શાયુ=ત⊤વચિતાધ્યવસાત, વિવિદિયા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | પશ્ચિષાતા સુમેળ               |
| ,                      | ૧૯ માધિદ                       | બાધિ=જિતપણીતધર્મપ્રાપ્તિ, સમ્પગ્રદ્ધાૈન, વિદ્યપિત.<br>આ અભવાદિ પંચક અપુતર્ભંધકતે જે હાેષ, ઇતરૈતસ્કલતાલું હાેય.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                               |
|                        | २० धम्ह                        | धभै=य रित्रधभै ( वरतुरदक्षाव ) कारमपरिधाभरूप श्रावरुषभै-साधुषभै                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                               |
| w                      | રા ધમેદશક                      | क्षभेदेशनाने। करिलद्रक्रम गुथेने। खुनम नमूने।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                               |
| વિશેષથી                | २२ धभैनायङ                     | धर्मनी वस्थता-जित्मभारित-इस्परिमाग-मिनेबात से सार पर्मनाथहर ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                               |
| ઉપયોગસ પદ્             | २३ धर्मसार्थ                   | भूता सम्बद्धा न नवात न न नवात न न नवात न न नवात न न न न न न न न न न न न न न न न न न न | डक-छेट-पार परीक्षाथी सुपरि-   |
|                        | २४ धर्भवश्यतुरुत –<br>यक्ष्यती | ચક્રવતી ચક્ર કે ઇતર ધર્મ ચક્ર કરતાં વર ધર્મ ચક્ર પ્રવતાંવનાર.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | શુદ્ધ જંતકશતનું પરમાત્તમપણ    |
| 100 S.H                | र ४ भग्नेनिकतवरमान             | सर्गानहर्यं न स्वकावपाधुं सते निरावर्थ्य थये तेवा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ઇષ્ટ ત⊤યદશૈનયાદી બૌહોના નિરાસ |
| इम सम्हत्              | २१ व्याष्ट्रताळवा              | છઘ≃ધાંતકમે, ભવાધિકાર વ્યાજ્ઞ છે એનું તે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | અવ્યાકૃત્તઝઘતાદી આછિવિધાની,,  |
|                        | २७ किन-जापड                    | કરિયત બ્રાતિમાત્ર નહિં એવા સત્ રાગાદિના એતા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | કરિયત અવિદ્યાવાદી ખૌદ્ધાતા "  |
| >                      | ३८ तीख्रै-तारङ                 | भमाधुंवतीख्रंने छवितावत केम भवावत नथी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | આવત્ કાલકારખુવાદીના "         |
| **!C**(***)**          | रह भुद्ध-भाषक                  | સ્વસંવિદિત ગ્રાનથી થુદ્ધ. અસ્ત્રસંવિદિત શુદ્ધિ અનુમાતાદિ થુદ્ધિના અનિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | પરાક્ષત્રાનવાદી મીમસિક્રોના " |
| र्र्स्वरी (नव रहे      | ३० भुरुप-भायः                  | જગત્કત્લેયે તત્કતું વ્યાપતિ : જગત્કતું ત્વાદના મહાદેષ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ભગતારવૈધીન મુક્તવાદીના . ,,   |
| अधानग्रह्म कापति       | ૩૧ સર્વત્રા–સર્વદ્ધી           | तत्रवकावपक्षुं सते निरावरख्यक्षा थडी सर्वं ग्रिसिद्ध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | છુદ્ધિયાત્રાનવાદી સાખ્યોતા "  |
| अमधी प्रधान-           | ૩૨ શિવાયલાદિસ્થાન<br>અપાપન     | રથાન તે વ્યવકારથી સિહિસેત્ર, નિશ્વયથી આત્મરવરૂપ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | સર્ગતાત્મવાદી વૈશેષિક્રોના "  |
| ST. HENGTH             | 33 જિંતા જિતભયા                | अवप्रभःमिश्ति यश क्षितकारी ते कितकारी।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | અદ્ભેત મુક્તવાદીના "          |

## અનેકાન્ત પ્રતિષ્ઠા

ચ્યા બધા પ્રપંચ એકાતેક સ્વભાવી વસ્તુ સાથે જોડાયેલા છે, નહિં તા ચ્યા ચિત્ર સંપદ્દા કલ્પના-માત્ર શ્રુષ્ટિ પિડી નિષ્ફળ હાૈય, એમ અનેકાન્ત ચર્ચા ઉપરિથત કરે છે—

११ पकानेकस्वभाववस्तुप्रतिवद्धश्चायं प्रपञ्च इति सम्यगालोचनीयं, अन्यथा कल्पना-मात्रमेता इति फलाभावः।

<sup>૧૧</sup>અર્થ :--અને એક-અનેક સ્વભાવવાળી વસ્તુ સાથે પ્રતિખદ્ધ આ પ્ર<mark>પંચ છે</mark> એમ સમ્યગ્ આલાચવા યાગ્ય છે,--અન્યથા એએા (ચિત્ર સમ્પદા) કલ્પનામાત્ર હોય, એઠલે ક્લઅભાવ હોય.<sup>૨૨૩</sup>

## વિવેચન

"શક્તિ વ્યક્તિ ત્રિલુવન પ્રલુતા, નિર્બ'થતા સંયોગે રે; યાગી ભાગી વક્તા મૌની, અનુપયાગી ઉપયોગે રે....

યાગી ભાગી વકતા મોની, અનુપયાગી ઉપયાગે રે....
શિતલ જિનપતિ લલિત ત્રિલંગી, વિવિધલંગી મન મોહે રે."—શ્રી આનંદઘનજી હવે આ ચિત્ર—નાના પ્રકારની સંપદ્ સ્યાદ્વાદ વિના ઘટતી નથી. એટલે તે સ્યાદ્વાદની સિદ્ધિ અર્થે કહ્યું—'एकानेकस्वभावत्रस्तुप्रतिबद्धश्राय' प्रपश्च:'—' અને એક—અનેક સ્વલાવવાળી વસ્તુ સાથે પ્રતિબદ્ધ આ પ્રપંચ છે એમ સમ્યગ્ એકાનેક સ્વલાવી આલેહાચવા યોગ્ય છે.' અર્થાત્ દ્રવ્યથી એક ને પર્યાયથી અનેક વસ્તુની સિદ્ધિ સ્વલાવવાળી અર્હત્ લક્ષણ વસ્તુ સાથે આ ચિત્ર સંપદ્ ઉપન્યાસરૂપ પ્રય પ્રતિબદ્ધ છે, જોડાયેલા છે. એમ આ સમ્યક્ષ્યણે અન્વય—વ્યતિરેકથી જેમ આ વસ્તુ સિદ્ધ થાય તેમ અલેહાચવા—વિચારવા યોગ્ય છે. 'અન્યથા એએ કલ્પનામાત્ર હાય એટલે કલમલાવ હાય ' નહિં તા અર્દ્ધતાના એકાનેક

पश्चिका—अने आ थित्र संपत् स्थाइवाह विना संगति पामती नथी ओटला माटे तेनी सिद्धिः अर्थे इह्युं—एकानेकस्वभाद्यवस्तुप्रतिबद्धश्च—अने ओक-अने स्वलाववाणी वस्तु साथे प्रतिश्वह, द्रव्य-पर्याय स्वलाववाणी अर्डत् लक्षण् वस्तुथी आन्तरीयक पुतः अयम्—आ, अनन्तराक्षत, प्रपञ्चः—प्रपंथ—थित्र संपह् अपन्यसद्ध्य, इति—ओ, सम्यगालोचनीयं—अन्वय-व्यतिरेक्षी लेभ आ वस्तु सिद्ध थाय तेम विभर्शनीय छे. विपक्षे लांधा क्रंडी—अन्यया—निर्हे तेत, अर्ह तेना ओक्षानेक स्वलावना अलावे, कल्पनामार्ज—निर्विषय शुद्धिप्रतिलासद्ध्या केवल क्रयमा ल, पताः—आ, थित्र संपद्देत. तेथी शुं ? ते माटे क्र्युं—इति—ओटला भाटे, क्रयमात्रप्रश्वाने लीधे, फल्पामार्चो—इल-अलाव. भिष्या स्तवप्रशासे करीने सम्यक् स्तवयी साध्य अर्थानी अलाव. अने ओम नथी,—सक्तारंशी भ्रह्यापुरुष्यी ओओनं प्रश्वीतपञ्च छे भाटे. ओटला भाटे ओना उपन्यासनी अन्ययाअनुपपतिथी क थित्रइप वस्तुनी सिद्धि छे.

સ્વભાવના અભાવે આ ચિત્ર સંપદા કલ્પનામાત્ર જ, નિવિ<sup>°</sup>ષય બુહિપ્રતિભાસરૂપા કેવલ કલ્પના જ થઈ પડે. એટલે એના કલ્પનામાત્રપણાને લીધે કલઅભાવ હાય, મિશ્યા સ્તવપણાએ કરીને સમ્યક્સ્તવથી સાધ્ય અર્થ'ના અભાવ હાય. અને એમ નથી, કારણ કે સફલારંભી મહાપુરુષથી એએાનું પ્રણીતપણું છે માટે. એટલા માટે એ ચિત્ર સંપદાએાના ઉપન્યાસ બીજી કાઈ રીતે ઘટતા નથી (અન્યથાઅનુપપત્તિ), એટલે એકાનેક–સ્વભાવી ચિત્રરૂપ વસ્તુની સિદ્ધિ છે.

"એમ અનંત દાનાદિક નિજ ગુણ, વચનાતીત પંડુરછ; વાસન ભાસન ભાવે દુર્લભ, પ્રાપ્તિ તાે અતિ દૂરછ…

શીતલ જિનપતિ પ્રભુતા પ્રભુની, મુજથી કહીય ન જાયછ; અનંતતા નિર્મલતા પૃર્ણતા, જ્ઞાન વિના ન જણાયછ.

ચરમ જલધિ જલ મિણે અંજલિ, ગતિ જીપે અતિ વાયજી; સર્વ આકાશ એાલંઘે ચરણે, પણ પ્રભુતા ન ગણાયજી….શીતલ."—શ્રી દેવસંદ્રજી



વસ્તુનું એકાનેક સ્વભાવપણું હેતુથી અને પુરુષ તથા ઘટના દર્ભ્ટાંતથી સિદ્ધ કરી, અનેકાન્તની વિજયધોષણા પાકારતા આ સકલલોકસિદ્ધ પિતા–પુત્રાદિવ્યવહાર પરસ્પર ભિન્ન છે એમ હેતુપૂર્વંક દર્શીવે છે—-

<sup>१२</sup>एकानेकस्वभावत्वं तु वस्तुनो वस्त्वन्तरसम्बन्धाविर्भृतानेकसम्बन्धिरूपत्वेन पितृ-पुत्रभ्रातृभागिनेयादिविधिष्टिष्टेकपुरुषवत्, पूर्वापरान्तरितानन्तरितदूरासन्ननवपुराणसमर्था-समर्थदेवदत्तकृतचैत्रस्वामिकलब्धकीतहतादिरूपघटवद् घा।

सकललोकसिद्धश्रेह पित्रादिव्यवहारः, भिन्नश्च मिथः, तथाप्रतीतेः, तत्तत्त्वनिबन्ध-नश्च, अत एव हेतोः। <sup>२२६</sup>

पञ्चिका—पुनः साभान्यथी िश्वश्च वस्तुना प्रत्यायनार्थे प्रयोग डक्को—एकानेकस्वभावत्वं तु वस्तुन:—वस्तुनं अक्षेत्रनेक्ष्यकावपाढ्वं ते साध्यनिर्देश छे. अत्रे हेतु—वस्त्वन्तरैः—साध्य धर्भांथी व्यतिरिक्षत वस्त्वन्तरे। साथे, यः के, सम्बन्धः—तेना स्वक्षाव अपेक्षाक्षक्षण्च संभंध, तेन ते वडे, आविभ्रतानि—आत्रिभूत थ्या छे, अनेकानि अनेक, नानाव्य, सम्बन्धीनि—संभंधी, संभंधवात, ह्याणि—व्यो, स्वक्षाव थ्वी यस्य—केना, तत्त्व्या—ते तथा, तस्य भावस्तत्त्वं—तेना क्षाव ते तत्त्व, तेन—तेवा वडे क्षीने. द्वान्त क्रिं—

पितृपुत्रश्चातृमागिनेयै:— पिता, पुत्र, ભાગિનેયથી (क्षाण्के), आहि— आहि शण्दथी पितृव्य, भातुझ, पितामढ, भातामढ, पौत्र, होिंडत आहि अन्प्रतीतथी, विशिष्टः— विशिष्ट, ઉपलण्ध संअंधवाला, संअंध पामेक्षे, यः— के, एकः- अंके, -द्रव्यताथी, पुरुषः— तथाविध पुरुष, तस्येय— तेनी केम. आना क ददत्व संपादनार्थे पुनः दण्टान्तान्तर क्ष्णु— पूर्व छत्याहि. ते ते अपेक्षाओ पूर्व अपराहि पंदर इपवाला, आदि— आहि शण्दथी आणु— भढत्, ह्य्य-तीय आहि अनेक्ष्य, यः घटः— के धट, तस्येय वा—तेनी केम वा अक्षानेक स्वकावत्व छे. हेतुसिद्धिअर्थे क्ष्णु—

<sup>૧૨</sup>અર્થ:—વસ્તુનું એક-અનેક સ્વભાવપાયું તો વસ્તવંતર સાથે સંબંધથી આવિભૂત (પ્રગઠ થયેલ) એવા અનેક સંબંધિ રૂપપણા વડે કરીને છે,—પિતા, પુત્ર, ભાઈ, ભાષેજ આદિથી વિશિષ્ટ એક પુરુષની જેમ; અથવા પૂર્વ-અપર, અન્તરિત-અનન્તરિત, દૂર-આસન્ન, નવ-પુરાય, સમર્થ-અસમર્થ, દેવદત્ત કૃત, ચૈત્ર સ્વામિક, લબ્ધ (મળેલા), કીત (ખરીદેલા), હત આદિરૂપ ઘઠ જેમ.

અને અહીં પિતા આદિ વ્યવહાર સક્લક્ષાકસિદ્ધ છે, અને પરસ્પર ભિન્ન છે,—તથા-પ્રતીતિને લીધે: અને તત્તત્ત્વનિયન્ધનવાળા છે, અત એવ (એ જ) હેતુને લીધે.<sup>રેરે</sup>

#### વિવેચન

"संश्रहे नहीं आपे नहीं पर कही, निव करें आहरे पर न राणे;
शुद्ध स्याद्वाह निक लाव लेगि किंहे, तेह परलावने हेम याणे ?
अहा! श्री सुमित किन! शुद्धता ताहरी, स्वशृद्ध पर्याय परिश्वामरामी."—श्री देवसंद्रष्ट हवे आ यित्र३प वस्तुनुं ओक्षानेक्ष्मलावपश्चं सिद्ध करें। स्याद्वाहनी सिद्धि करें छे
— 'वक्षानेकस्वमावत्वं तु वस्तुना '— 'वस्तुनुं ओक्ष-अनेक स्वलावपश्चं ते।—— धट केम—
— 'वस्त्वन्तरसम्बंधाविर्मृतानेकसम्बन्धिस्पत्वेन '— धट केम—
— 'वस्त्वन्तरसम्बंधाविर्मृतानेकसम्बन्धिस्पत्वेन '— वस्तु ओक छतां
अम्तेक्षनतनी तेनुं अनेक्ष्मलावपश्चः वस्त्वंतर—तेनाश्ची अन्य वस्तु साथेना
सिद्धि संभंध थडी ६पके छे; अर्थात् अन्य वस्तु साथेना संभंधने क्षीपे
संभंधी—संभंधवंता ओवा अनेक ३पे। ते ओक वस्तुना अगट

થાય છે. આમ તેનાથી વ્યતિરિક્ત એવી અન્ય વસ્તુ સાથેના સંખંધથી આવિર્ભ્ત-પ્રગટ થયેલા અનેક સંબંધિરૂપપણા વડે કરીને વસ્તુનું એક-અનેક સ્વભાવપણું ઘટે છે.

અત્રે એ દર્શાત રજા કર્યા છે:—(૧) જેમ પુરુષ તા એક જ છે, છતાં બીજી વ્યક્તિએ સાથેના સંબંધથી તત્સંબંધ તેના અનેક વિશિષ્ટ રૂપા પ્રગટે છે, એટલે કાઇના સંબંધ તે પિતા છે, કાઇના સંબંધ તે પુત્ર છે, કાઇના સંબંધ

પુરુષ અને તે ભાઈ છે, કાેઈના સંખંધ તે ભાણેજ છે, ઇત્યાદિ પ્રકારે તે પિતા ઘટના દર્શત આદિ સંબંધથી વિશિષ્ટ એક જ પુરુષના વિવિધ રૂપા ઉપજે છે. (૨) અત્રે બીજી દર્શત ઘડાનું છે. ઘડા એક છે, છતાં અન્ય ધર્મા

સાથેના સંબંધથી તત્સં ખંધી અનેક વિશિષ્ટ રૂપા આવિર્ભાવ પામે છે. જેમકે-- આ ઘડા પૂર્વના-પહેલાંના છે, આ પછીના છે; આ ઘડા અન્તરિત છે, આ અનન્તરિત છે: આ

सकललोकसिद्धश्र—अने सहस्रेशिक्ष, —अविगान प्रश्निते सीधे, इह—अहीं, क्रगत्भी, िष्वादिव्यवहार:—पिता आहि व्यवहार, तथाविध असिधान प्रत्यवाणी प्रवृतिहप, मिन्नश्र—अने सिन्न, एथई छे, मिथः—परस्पर, हारणे हे पितृव्यवहार अन्य छे अने पुत्राहिने। व्यवहार अन्य छे, ह्या हारणेथी है ते भाटे हें चुं —तथा —तथा प्रहारे, परस्पर सिन्नताथी, प्रतीते:—प्रतीतिने सीधे, सर्वत्र सर्वदा सर्वथी प्रत्यने सीधे, तक्तरवनिबन्धनश्च—तस्य—तेनं, पिता आहिपणे व्यवहरणीयनं, तस्वं—तत्पण्चं, पिताआहिश्पण्णुं, निबन्धनं—निभधन छे, यस्य स तथा—केनं ते तथा, चहार—उत्ता समुव्यय अंगे छे, के पण्णु ह्या हारण्यी है ते भाटे हें चुं —अत पव—तथाप्रतीतिथी क्र, हेतोः—हेतुथी, अने सम्यह प्रतीति अप्रमाण्युं नथी,—सर्वत्र अनाश्वासना प्रसंगने सीधे.

ઘડા દ્વર છે, આ આસલ-નિકટ છે; આ ઘડા નવા છે, આ પુરાણા છે; આ ઘડા ટકાઉ છે, આ થીનટકાઉ છે; આ ઘડા દેવદત્તે કરેલા છે, આ ઘડાના સ્વામી-માલિક ચૈત્ર છે; આ ઘડા મળેલા છે; આ ઘડા ખરીદેલા-વેચાતા લીધેલા છે; આ ઘડા ત્રેલા છે. ઇત્યાદિ પ્રકારે તે તે પૂર્વ-અપર આદિ ધર્માના સંબંધથી તે એક જ ઘડાના અનેક રૂપા પ્રગટે છે. આમ વસ્તુ દ્રવ્યથી એક ને પર્યાયથી અનેકરૂપ હાલાથી, વસ્તુનું એકાનેકસ્વભાવપાણું સિદ્ધ થાય છે, અને તેથી અનેકાંતવાદની-સ્યાદ્વાદની પ્રતિષ્ઠા થાય છે.

तेना क समर्थनमां अत्रे आ पिताहि व्यवहारनी युष्ति हर्शावी छे: 'सकललोकसिद्ध-श्रेह पित्रादिव्यवहार:' ध.—'अने अहीं आ पिता आहि व्यवहार सहस्रोतिहरू छे,

પિતા આદિ ભિન્ન વ્યવહાર અનેકાન્તની સિદ્ધિ કરે છે ——હેતુને લીધે.' અર્થાત્ આ પિતા, આ પુત્ર, આ ભાઈ, આ ભત્રીએ ઇત્યાદિ તેવા તેવા પ્રકારના નામનિદે શજન્ય પ્રવૃત્તિરૂપ વ્યવહાર અવિગાનપણે સકલલાકસિંહ છે, સર્વજનપ્રતીત હાઈ સર્વાનુમતે માન્ય છે. આ જે પિતાદિ વ્યવહાર છે, તે પરસ્પર અન્યાન્ય ભિન્ન છે, પૃથક્ છે, જૂદા જૂદા છે. જે જેના પિતા છે તે તેના જ પુત્ર નથી, અને જે જેના પુત્ર છે તે તેના જ પિતા નથી; એમ

પિતા વ્યવહાર જૂદો છે, પુત્રાદિ વ્યવહાર જૂદો છે. કારણ કે તેવા તેવા પ્રકારે પરસ્પર ભિન્નપણે સર્વાત્ર સર્વાદા સર્વાને તથાપ્રતીતિ—તેવા પ્રકારની પ્રતીતિ છે. તેમજ—જે આ પિતાદિ વ્યવહાર છે, તે તત્તત્ત્વનિઅંધનવાળા છે; અર્ધાત્ પિતા આદિપણે જે વ્યવહરણીય છે, જેના વ્યવહાર કરાય છે, તેનું તત્ત્વ—તત્પણું—પિતાદિરૂપપણું જ તથાપ્રકારના વ્યવહારનું નિયન્ધન—કારણ છે. જે પિતા આદિ નામે ઓળખાય છે, તેમાં ખરેખરૂં તાત્વિક પિતાદિરૂપપણું છે જ, એટલે જ એ થકી જ તેવા પિતાદિ વ્યવહાર પ્રવત્તે છે; અને તે પણ અત એવ હેતુને લીધે, એ જ હેતુને લીધે, અર્થાત્ તથાપ્રતીતિરૂપ હેતુને લીધે પ્રવત્તે છે. આમાં આનું ખરેખરૂં પિતાપણું છે તેથી આ આના પિતા છે, આમાં આનું ખરેખરૂં પિતાપણું છે તેથી આ આના પિતા છે, આમાં આનું ખરેખરૂં પુત્રપણું છે તેથી આ આના ત્રાપ્રતીતિરૂપ સર્વાને સર્વાત્ર સર્વાદ તેવા ત્રાપ્રદીતિ—તેવા પ્રકારની પ્રતીતિ હાય છે.

આવા સર્વજનપ્રતીત આ પિતાદિ વ્યવહાર પણ અનેકાન્તની વિજયદાષણા પાકારી રહ્યો છે. કારણ કે અનેકાન્ત વિના આ પ્રસ્તુત વ્યવહાર જ સંભવતા નથી. પિતાની અપેક્ષાએ જ પુત્ર ને પુત્રની અપેક્ષાએ જ પિતા એમ સ્થિતિ છે, એટલે કાઈ એકાંતે પિતા જ હાય કે કાઈ એકાંતે પુત્ર જ હાય, એવા વ્યવહાર અનવા અસંભવિત છે. એટલે કે અનેકાન્ત વિના અધા જગદ્વ્યવહાર શંભી જશે, અટકી પડશે. આમ એકાનેક સ્વભાવી વસ્તુતત્ત્વ તા અનેકાન્ત શાસનનું \* એક્છત્રી સામ્રાજ્ય સ્વીકારી રહ્યું છે, એટલું જ નહિં પણ આ પિતાદિ સમસ્ત લાકવ્યવહાર પણ 'અનેકાન્ત જય પતાકા' કરકાવી રહ્યાં છે.

<sup>\*</sup> अनेडांतना परम पुरस्तर्गा तरीडे सुविष्यात सर्दाष अमृतयंद्रायार्थे तेमनी परम अभृत इति 'आत्मण्याति' नामड समयसार टीडाना अनेडान्तविषयड परिशिष्टमा उद्घेषणा डरे छे "स्याद्वादो हि समस्तवस्तुतत्त्वसाधकमेवमेकमस्खितं शासनमईत्सर्वज्ञस्य।" धत्याह.

વાસનાબેદ થકા જ આ પિતા-પુત્રાદિ વ્યવહાર છે, એ સંખંધી બૌદ્ધોની બધી દલીલોના રદીએ! આપે છે—

<sup>१३</sup>वासनाभेदादेवायमित्ययुक्तं, तासामपि तन्निद्यन्धनत्वात्। नेकस्त्रभावादेव ततस्ता इति रूपात् रसादिवासनापतेः।

जातिभेदतो नैतदित्यप्ययुक्तं, नीहात्पीतादिवासनाप्रसङ्गात्।

तत्तत्स्वभावत्वान्मैतदित्यप्यसत्, वाङ्मात्रत्वेन युत्तयनुपपत्ते:। न हि नीलवासनायाः पीतादिवत्पित्रादिवासनाया न भिन्ना पुत्रादिवासमेति निरूपणीयः।

<sup>93</sup>અર્થ:—વાસનાભેદ થકી જ આ વ્યવહાર છે એ અયુક્ત છે,—તેઓના (વાસનાઓના) પણ તન્નિબન્ધનપણાને લીધે. તે એક સ્વભાવ થકી જ તેઓ (વાસનાઓ) નથી,—રૂપમાંથી રસાદિ વાસનાની આપત્તિને લીધે.

જાતિભેદથી ચ્યા નથી, એ પણ અયુક્ત છે,—નીલમાંથી પીતાદિ વાસનાના પ્રસંગને લીધે.

તેના તત્તરવભાવપણાને લીધે આ નથી, એ પણ અસત્ છે,—વાઢ્માત્રપણાએ કરીને શુક્તિની અનુપપત્તિને લીધે. કારણ કે નીલ વાસનાથી પીતાદિની જેમ, પિતાદિ વાસનાથી પુત્રાદિ વાસના ભિન્ન નથી એમ નથી, એ નિરૂપણ કરવા ધાવ્ય છે.<sup>રેટ્ય</sup>

## વિવેચન

"इमां समक्षं प्रतिपक्षसाक्षिणामुदारघोषामुदघोषणां ब्रुवे।

म वीतरागात्परमस्ति देवतं न चाप्यनेकान्तमृते नयस्थिति: "॥ શ્રી હેમચંદ્રાચાર છ આ ઉકત વ્યવહારની બાબતમાં અન્યદર્શની પાતાનું મન્તવ્ય રજૂ કરતાં જે જે દલીલ કરે છે, તેના અત્ર રદીઓ આપ્યા છે. પ્રથમ તા વાદી કહે છે—'વાસનાલેદ

पञ्चिका—અત્રે જ પર અલિપ્રાયને નિરસ્ત કરતાં કહ્યું:—वासनाभेदादेच—વાસનાલેદ થકી જ, વ્યવહત્તીની વાસનાના વૈચિત્ર્ય થકી જ,—નહિં કે પુનઃ વસ્તુના ચિત્ર એક સ્વલાવને લીધે, अंग्र—આ, દષ્ટાન્તપણે ઉપન્યસ્ત પિતાપુત્રાદિ વ્યવહાર, इति—એ, સુગતશિષ્યતે મત, अगुक्तम्—અસંગત છે. કારણ કે તેઓ નિરંશ એકસ્વલાવી, પ્રતિક્ષણ લંગવત્તિવાળી વસ્તુને પ્રતિપન્ન (માનનારા) છે, એટલે તેના સ્માલં ભનવાળા આ એકમાં પણ સ્થિર અનેક સ્વલાવ સમર્પંક પિતા—પુત્રાદિ વ્યવહાર નથી, કિન્તુ પ્રતિનિયત વ્યવહારાર્થી કુશલથી કરિયત સંકેતથી આહિત વિચિત્ર વાસનાના પરિપાક થકી કરિયત કથાવ્યવહારવત્ અસદ્વવિષયી જ પ્રવર્તે છે. અયુક્તપણું કઈ રીતે ? તે માટે કહ્યું—

तासामपि—वासनाओना पष्,—નહિ કે કેવલ વ્યવહારના, तन्तिबन्धनत्वात—વ્યવહિર્યમાષ્ (વ્યવહરાતી) વસ્તુના નિબન્ધનપણાને લીધે,—તિન્તિબન્ધનપણું નહિ સતે 'नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वा '-નિત્ય सत्त्व वा असत्त्व ઇत्यादि प्रसंगने લીધે. એમ પણ શું ? ते भाटे કહ્યું—

नैकस्वभावादेव—न એકરવબાવી થકી જ, न એકાંત એકફય થકી જ, तत:—तेना थडी, व्यवहारविषय वस्तुथी, ता:—तेओ, पिता आहि वासनाओ. विषयंथै आधिक उह्यं—ह्रपात-इपभाषी, कृष्णु—नीक्षादि वर्षुंभीथी, रसादिवासनापत्तेः—रस-स्पर्शादि विश्वित्र वासनानी आर्थात्तने वीधे. એક स्वकावभाषी पण्ड पराथी अनेक वासनाओना अक्षुप्रभने वीधे. परिहारान्तर आशंकीने इह्यं—

વાસનાભેદ થકી જ આ વ્યવહાર છે એમ કહેવું અયુક્ત **છે**. થકી જ આ વ્યવહાર છે. ' અર્થાત્ આ દેષ્ટાન્તપણે જે તમે પિતા— પુત્રાદિ વ્યવહાર કહ્યો, તે વ્યવહાર તો વ્યવહત્તાની—વ્યવહારકર્તાની વાસનાના ભેદથકી જ—વિચિત્રપણા થકી જ ઉપજે છે, નહિં કે વસ્તુના ચિત્ર એકસ્વભાવપણાને લીધે. આમ બૌહવાદી વદે છે, કારણ કે તેઓ નિરંશ એકસ્વભાવી અને પ્રતિસણ ભંગવૃત્તિવાળી ક્ષણિક વસ્તુને માનનારા છે; એટલે એવી એક ક્ષણિક વસ્તુમાં

સ્થિર અનેક સ્વભાવના સમર્પક એવા પિતા-પુત્રાદિ વ્યવહાર નથી; પરંતુ પ્રતિનિયત વ્યવહારાથી કુશલ જનાથી કલ્પિત સંકેતથી આહિત વિચિત્ર વાસનાના પરિપાકથી, કલ્પિત કથાવ્યવહારની જેમ, અસદ્વિષયી જ પ્રવત્તે છે. એટલે તેઓ પ્રસ્તુત વ્યવહાર વિચિત્ર વાસનાજન્ય છે એમ કહે છે 'એ પણ અયુક્ત છે,' અસંગત છે. શાને લીધે? 'તેઓના (વાસનાઓના) પણ તિનભન્ધનપણાને લીધે;' કેવલ તે વ્યવહારનું જ નહિં, પણ તે વાસનાઓનું પણ તે વ્યવહારની વસ્તુનું નિયન્ધનપણું છે માટે. અર્થાત્ તે વ્યવહાર જ તે વ્યવહારની વસ્તુના કારણે ઉપજે છે, એટલું જ નહિં પણ તે વાસનાઓ પણ તે વ્યવહાર જ તે વ્યવહારની વસ્તુના કારણે ઉદ્ભવે છે; અને જો તેનું નિયન્ધનપણં— કારણપણું ન હાય, ને વિના કારણે જ તે વાસના ઉદ્ભવ્યા કરતી હાય, તા ' નિશ્ચં सસ્ત્રં असत्ત્રં વા" ઇ. શ્લોકમાં કહ્યા પ્રમાણે તે સદાય હાવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે.

ज्ञातिभेदत:—३५-२साहि જાતિવિભાગયી, नैतत् — आ નથી, ३५માંથી રસાદિ વાસનાની આપત્તિ નથી, કારણુ કે ३५જાતિથી રસાદિ જાતિ અત્યંત લિન્ન છે, તો તે થકી રસાદિ વાસનાના પ્રસંગ શી રીતે જ હાય! તે પણુ અયુક્ત છે. કયા કારણુથી! તે માટે કહ્યું— मील्रात्—નીલમાંથી, ३५विशेषमांथी, ३५त्वथी अलिन्न જાતીયમાંથી, पीतादिवासनाप्रसङ्गात्— ६९१ने पीत-२५त आहि सજातीय वासनाना પ્રસંગને લીધે. પરિહારાન્તરના અપોહ અર્થે કહ્યું—

तत्तरस्वभावत्वात्-तस्य—तेना, नीक्षाहिना, तत्स्वभावत्वात्—तत्स्वलावप्रधाने क्षीधे. सन्ततीय स्थेनी पीताहि वासनास्थाना पण् स्थलनस्यलावप्रधाने क्षीधे, नीक्षाहि-वासनाना क कनन् स्वलावप्रधाने क्षीधे. सने स्वलाव पर्यनुयोगार्ड, (प्रश्न करवा ये। य) नथी, 'अग्निर्वहति नाकाक्षं, कोऽत्र पर्यनुयुज्यते'—स्थिन स्थाक्षते हहतो नथी, स्थाने केने पूछवार्मा स्थावे छे? न-न क, पतत्—स्या, नीक्षमांथी पीताहि वासनाना कन्मतुं प्रसंकन, इति अपि—स्था प्रधा, परिहारान्तर, असत्—स्थहंदर छे, क्ष्या कारध्यी १ ते भाटे क्ष्युं—वाङ्मात्रत्वेन—वाङ्मात्रप्रधान्ये करीने, वाङ्मात्र क स्था छे, स्थेम युक्त्यनुपपत्ते:—युक्तिनी स्थनुप्रतिने क्षीधे, ते क क्षावे छे—

न हि नीलवासनाया:—કारण के नथी नील वासना यही, पीतादिवत्-पील-रक्तआहि वासनानी केम, पितादिवासनाया:—पिता आहि वासना यही, पिता आहि वासनाने अपेक्षीने, न मिन्ना—नथी लिन्न, नथी पृथ्ह, पुत्रादिवासना—पुत्राहि वासना, किंतु लिन्न क छे, इति-अम, आ, निस्त्पणीयं—सहम आलेश्यथी निर्प्रणीय छे. केम—नीलाहि दष्ट सतुं नीलाहि रववासना क करे छे, निर्हे के लिन्न ओवी पीताहि वासना पण्; तेम अकेश्वलावी पिताहि वस्तु ओक क वासना करे, निर्हे के तथी व्यतिरिक्त ओवी अन्य पुत्राहि वासना पण्.

એટલે વાકી કહેશે- જે એમ તેનું નિઅન્ધનપણું છે, તો તે એકસ્વભાવી થકી જ તે વાસનાઓ કેમ ન હાય ? તેના જવાબ આપ્યા- 'તે એકસ્વભાવી ચકી જ તે એક (વાસનાએ) નથી. ' અર્થાત્ એકાંત એકસ્વભાવી-એકાંત એક- એકસ્વભાવી વસ્તુ થકી રૂપ જ તે વ્યવહારવિષય વસ્તુ થકી તે પિતાદિ વાસનાએ! નથી. તે વાસનાએ! નથી. એમ ન માનતાં શો વિરાધ આવે ? તે માટે કહ્યું— ' હૃપાત્ કારણ કે તો તો રૂપમાંથી રસાદિવાસનાપત્તેઃ '— 'રૂપમાંથી રસાદિ વાસનાની આપત્તિને લીધે.' રસાદિ વાસનાની રૂપમાંથી— કૃષ્ણુ-નીલ આદિ વર્ણુ માંથી રસ-સ્પર્શાદિ વિચિત્ર આપત્તિ થાય વાસનાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે; કારણુ કે પરાથી એક સ્વભાવમાંથી અનેક વાસનાએ!ના અસ્યુપગમ કરાય છે માટે. અર્થાત્ એકાંત એકસ્વભાવી વ્યવહારવિષય વસ્તુ થકી અનેક વાસનાએ!ની ઉત્પત્તિ જો માનવામાં આવે તે રૂપમાંથી રસાદિ વાસનાની આપત્તિ થશે. કાળા–લીલા ઇ. વર્ણુ દેખતાં ખાટા–મીડા ઇ. રસ અનુભવાશે! એવી હાસ્યાસ્પદ મહુદી પરિસ્થિતિ ઉપસ્થિત થશે!

એટલે વાદી પરિહાર કરશે—' જાતિલેદથી આ નથી;' રૂપ-રસ આદિ જાતિના લેદ છે, વિલાગ છે, એટલે રૂપમાંથી રસાદિ વાસનાની આપત્તિ નથી. અર્થાત્ રૂપ જાતિથી રસાદિ જાતિ અત્યંત ભિન્ન છે, તો તે થકી રસાદિ વાસનાના જાતિલેદથી આ ન હોય પ્રસંગ જે તમે કહો, તે રી રીતે જ હાય ? તેના જવાબ આપ્યા એમ કહો, તો —'એ પણ અયુક્ત છે, નીલમાંથી પીતાદિ વાસનાના પ્રસંગને લીધે.' નીલમાંથી પીતાદિ અર્થાત્ જાતિલેદથી આ નથી એમ જે તમે પરિહાર કર્યો તે પણ વાસનાના પ્રસંગ! અયુક્ત છે, અસંગત છે, ઘટતા નથી; કારણ કે રૂપપણાથી અભિન્ન જાતીય એવા નીલ રૂપવિશેષમાંથી પીતાદિ વાસનાના પ્રસંગ આવે છે, માટે. નીલ-પીત આદિ વર્ણની જાતિરૂપ હાઈ અભિન્ન જાતીય છે, એટલે તમારા મતે, લીલા વર્ણ દેખતાં દેશને પીળા–રાતા વગેરે સજાતીય વાસનાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે! આમ પુનઃ તેવી જ હાસ્યાસ્પદ બેહૃદી પરિસ્થિતિ ઊભી થશે!

એટલે મુંઝાઇને વાદી બીજો પરિહાર કરશે—'તેના તત્સ્વલાવપણાને લીધે આ નથી;' તેના—નીલાદિના તત્સ્વભાવપણાને લીધે—તે નીલાદિ વાસનાના જ જનનસ્વભાવપણાને લીધે, અને સજાતીય એવા પીતાદિ વાસનાઓના અજનન—તેના તત્સ્વભાવપણાને સ્વભાવપણાને લીધે આ નીલમાંથી પીતાદિ વાસનાના જન્મના લીધે આ નથી એમ પ્રસંગ આવવાનું જે તમે કહ્યું, તે નથી. કારણ કે સ્વભાવ છે તે કહ્યું, તો તે અસત છે, પર્યન્નચાર્યા અમાં કારે પૃછ્વામાં આવે છે? અર્થાત્ નીલાદિના સ્વભાવ જ એવા છે કે તે નીલાદિ વાસના જ ઉત્પન્ન કરે, પીત આદિ અન્ય સજાતીય વાસના પણ નહિં; એટલે નીલમાંથી પીતાદિ વાસનાના પ્રસંગ જે તમે કહ્યો, તે પ્રાપ્ત થતા નથી. આના રદીઓ આપ્યા કે—'એ પણ પ્રસંગ જે તમે કહ્યો, તે પ્રાપ્ત થતા નથી. આના રદીઓ આપ્યા કે—'એ પણ

## <u>થો હોની હાસ્યાસ્પદ દલીલોના રદીઓ : ઉપાદાનભેદ તે વાસનાભેદના હેતુ નથી ૪૧૫</u>

અસત્ છે,—વાલ્માત્રપણાએ કરીને યુક્તિની અનુપપત્તિને લીધે.' અર્થાત્ તમે જે આ બીજો પરિઢાર કર્યો તે પણ અસત્ છે, અસુંદર છે, કારણ કે તમારૂં કહેવું માત્ર જ— બાલવા પૂરતું જ છે,—એમાં યુક્તિ ઘટતી નથી, માટે.

ચુક્તિની અનુપપત્તિ શી રીતે ? તેા કે 'નીલવાસનાથી પીતાદિની જેમ, પિતાદિ વાસનાથી યુત્રાદિ વાસના ભિન્ન નથી એમ નથી,' ફિન્તુ ભિન્ન જ છે. જેમ નીલાદિ દેખવામાં આવતાં નીલાદિ સ્વવાસના જ કરે છે. નહિં કે શિન્ન એવી પીતાદિ વાસના નીલ વાસનાથી પણ: તેમ એકસ્વભાવી પિતાદિ વસ્ત એક જ વાસના કરે. નહિં કે પીતાદિ વાસનાની જેમ. તેથી વ્યતિરિક્ત એવી પુત્રાદિ વાસના પણ, 'એ નિરૂપણીય છે,'-ષિતાદિ વાસનાથી મતિની ગતિ પ્હેાંચે તેટલા સક્ષ્મ આભાગથી વિચારવા યાગ્ય છે. પ્રત્રાદિ વાસના અર્થાત્ લીલી વસ્તુથી લીલી વાસના જ ઉપજે, પીળી વસ્તુથી પીળી વાસના જ ઉપજે, તેમ એકસ્વભાવી પિતાદિ વસ્તુથી પિતાદિ ભિન્ન જ છે વાસના જ ઉપજે, નહિં કે બીજી. કારણ કે લીલી વાસનાથી જેમ પીળી વગેરે વાસના જાદી છે. તેમ પિતાદિ વાસનાથી પુત્રાદિ વાસના જાદી જ છે: એટલે એકમાંથી અન્ય ઉદ્દેશવવી સંભવતી નથી.

#### **W**

હવે ઉપાદાનના બેદ પશુ વાસનામેદના હેતુ નથી, કારણ કે એકનું અનેકનિમિત્તપશું ઘટતું નથી, ઇ. યુક્તિથી નિમિત્ત-ઉપાદાન અંગેની ખોહોની શેષ દલીલાનું નિલીઠન કરી, અનેકાન્તની સુપ્ર-તિષ્ઠા કરે છે—

## <sup>१४</sup>नोपादानभेदोऽप्यत्र परिहारः, एकस्यानेकनिमित्तत्वायोगात्।

न दर्शनादेवाविरोध इति अभ्युपगमे विचारोपपत्तेः, न च सोऽप्येवं न विरुध्यत पव, तदेकस्वभावत्वेन विरोधात्।

न चैकानेकस्वभावेऽप्ययमिति, तथादर्शनोपपंतरिति । न हि पितृवासनानिमित्त-स्वभावत्वमेव पुत्रवासनानिमित्तस्वभावत्वं, नीलपीतादावपि तद्भावापंत्तरिति, परिभाव-नीयमेतत ।

पश्चिका—પુનઃ આશંકાના પરિદાર અર્થ કહ્યું—न—ન જ, उपादानभेदोऽपि—ઉપાદાનના બેદ પણ, નહિં કે કેવલ વ્યવહરણીય પિતાદિ નિમિત્ત વાસનાબેદ, કિંતુ વ્યવહારક ઉપાદાન કારણવિશેષ પણ વાસનાબેદ હેતુ, अन—અત્રે, એકસ્વભાવવાળી વસ્તુમાં અનેક વ્યવહારનું અસાંગત્ય પ્રેરિત સતે, परिहार:—પરિહાર, ઉત્તર. કારણકે પર પુત્રાદિ વાસનાબેદનું નિમિત્તપણું પ્રતિહત સતે કદાચિત્ આ ઉત્તર કહે કે–જે આ એક જ દેવદત્તાદિમાં તે પ્રતિ પિતા—પુત્રાદિશપણે વ્યવસ્થિત એવા અનેકાની જે પુત્રાદિ વાસનાપ્રવૃત્તિ છે, તે તેઓના જ સ્વસન્તાનગત મનસ્કાર લક્ષણવાળા ઉપાદાનકારણબેદરૂપ નિખન્ધનવાળી છે, નહિં કે વ્યવહિયમાણ વસ્તુસ્વભાવબેદ નિમિત્તવાળી. એ પણ અનુત્તર જ છે. કયા કારણથી? તે માટે કહ્યું—एकस्य—એકના, દેવદત્તાદિના, अनेकिनिमित्तत्वाणी ત્રન્

<sup>૧૪</sup>અથ° :—ઉપાદાનભેંદ પણ અત્રે પરિદ્વાર નથી,—એકના અનેક નિમિત્તપણાના અયાગને લીધે.

દર્શ નથકી જ અવિરાધ નથી,—અભ્યુપગમમાં વિચારની ઉપપત્તિને લીધે; અને તે પણ એમ વિરાધ નથી જ પામતા એમ નથી,—તેના એક્ટવભાવપણાએ કરીને વિરોધને લીધે.

અને એકાનેક સ્વભાવમાં પણ આ (વિરોધ) નથી,—તથાપ્રકારે દર્શનની ઉપપત્તિને લીધે. કારજુકે પિતૃવાસનાનું નિમિત્તસ્વભાવપણું જ પુત્રવાસનાનું નિમિત્તસ્વભાવપણું નથી, નીલ-પીત આદિમાં પણ તદ્દભાવની આપત્તિને લીધે. આ પરિભાવનીય છે.<sup>૨૨૬</sup>

#### વિવેચન

"અહા શ્રી સુમતિ જિન! શુદ્ધતા તાહરી, સ્વગુણપર્યાય પરિણામ રામી; એકતા નિત્યતા અસ્તિતા ઇતરસુત, ભાગ્ય ભાગી થકા પ્રભુ અકામી."-શ્રી દેવચાંદ્રજી તપણાના અયાગતે લીધે, અતેકાના-પિતા પુત્રાદિ વ્યવહર્તાઓના સહકારિભાવના અયાગતે લીધે. કારણદે તેઓ તે એક સહકારીને પામીને, હપાદાનએદે પણ તથાપ્રકારે સર્વવાસનાવંત હોય છે; અને તદનુ-ગુણતાવંત સ્વભાવ દરિદ્ર (રહિત) એવા તેનું અનેકસહકારિપણું યુક્ત નથી.

હવે એમ (વક્તવ્ય) થાય કે—' न हि दृष्टेऽनुषपन्नं नाम '-६ ષ્ટમાં અનુપપન્ન છે જ નહિં. એક અવિભાગવંત સહકારીમાં સ્વ ઉપાદાનના બેદ થકી અનેક વાસનાપ્રવૃત્તિ દેખાય જ છે. એના પરિ-હારાર્થે કહ્યું—ન—ન જ, दर्शनादेख—દર્શન થકી જ, કેવલ પ્રત્યક્ષ ગ્રાનરૂપ દર્શન થકી જ, अविरोध:—પ્રસ્તુતવાસનાબેદના અવિરોધ. ક્યા કારણથી ? તે માટે કહ્યું—

अभ्युषगमे विचारोषपत्ते:—अन्धुपगममां विचारनी ७५५तिने लीधे. अरखु के अन्धुपगम अ विचारवे। ७५५त छे, निंडे के दर्शन. को अभ छे, तो तेथी शुं? ते माटे क्हां—त च-न अर सोडिप—ते पखु, अन्धुपगम; 'अपि'-पखु शन्दथी दर्शन पखु, एवं—अभ, ओक्ना अनेक्सढका-रित्वना अन्धुपगममां नथी विरोध पामते। अ; किंतु विरोध पामे अ छे. केवी रीते? ते माटे कह्युं— तदेकस्वभाषत्वेन—ज्यविद्धयमाखु (ज्यविदाती) वरतुना निरंश ओक्रविभावपख्राओं करीने, विरोधात्— निराक्रखने लीधे; अनेक्सढकारित्व अन्धुपगमवाणा तेना अनेक रवलावना अपेक्षिपख्राने लीधे (पार्धातरः अनेक रवलावना आक्षेपने लीधे.)

६वे अनेडान्तमां पश् ओडान्तपक्षना दूषश् प्रसंगना परिकारार्थे डह्यं—न च—न ल, एकानेक स्वभावे—अनेडांतरप ओडानेड स्वलावमां विरोध ल. ओम 'अपि ' पश् क्षण्डने। अर्थ छे. अयम्—आ, व्यवकारविरोध. इया डारख्या ? ते माटे डह्यं—तथादर्शनोपपत्तः—लेम वस्तु अश्युपगत छे तथाद्शनेन—तेम दर्शनयी, व्यवकारनी उपपत्ते:—अपरिते बीधे, घटनने बीधे. ते ल (६५-पत्ति ल) डढी—

निह ्पितृवासनानिमित्तस्वभावत्वमेव—निष्ठ पितृवासनानुं निभित्तस्वलावपहुं क,— ओक्षानेक्ष्यक्षाववाणी वस्तुभां, पुत्रवासनानिमित्तस्वभावत्वं—पुत्रवासनानुं निभित्तस्वकावपहुं— स्वकाववैश्वित्रयद्वारिद्यने क्षीषे. विपक्षे क्षाधा क्रद्धी—नील्रपीतादाविष—नील-पीत आदि विषयभां पछु, तद्भावापत्ते:—तद्दक्षावनी आपत्तिने क्षीषे, नील वासनानुं निभित्तस्वकावपहुं क पीतादि निभित्तस्वकावपहुं क पीतादि वासनानुं निभित्तस्वकावपहुं क पीतादि निभित्तस्वकावपहुं क पीति निभित्तस्वकावपहुं क पीतादि निभित्तस्वकावप

આમ પુત્રાદિ વાસનાભેદનું નિનિત્તપણું ખંડિત થયે, હવે વાદી પરિહાર કરશે— ઉપાદાનના ભેદ છે તે જ અત્રે વાસનાભેદના હેતુ છે. અર્થાત્ એક જ દેવદત્તાદિમાં તે પ્રતિ પિતા-પુત્રાહિરૂપે વ્યવસ્થિત એવા અનેકાની જે આ युत्राहि वासनाप्रवृत्ति, ते तेथेना क स्वसन्तानगत भनस्भर ઉપાદાનભેટ લંક્ષણવાળા ઉપાદાનકારણલેદરૂપ નિખન્ધનવાળી છે, નહિં કે તે વાસનાભેકના વ્યવહરાતા વસ્તુસ્વભાવલેદ નિમિત્તવાળી. આમ ખૌદ્ધ વાદી દલીલ હેત નથી કરે, તેના જવામ આપતાં કહ્યું—' ઉપાદાનભેદ પણ અત્રે યરિહાર નથી. ' અર્થાત્ અત્રે—એકસ્વભાવવાળી વસ્તુમાં અનેક વ્યવહારતું અસંગતપણ ખતાવી આપવામાં આવ્યું, એટલે કેવલ વ્યવહરણીય પિતાદિનિમિત્ત વાસનાભેદ જ નહિં પણ વ્યવહારક ઉપાદાન કારણવિશેષ પણ વાસનાભેદ હેતુ છે, એમ કહેવું તે કાંઈ અત્રે પરિહાર નથી, ઉત્તર નથી; (This is no reply). શાને લીધે ? 'એકના અનેક નિમિત્તપણાના અયોગને લીધે; ' એક જ દેવદત્તાદિના અને કે!ના-પિતાપુત્રાદિ વ્યવહर्ताओना નિમિત્તપણાના અચાગને લીધે, સહકારિભાવના અચાગને લીધે. કારણ કે તેએ તે એક સહકારીને પામીને ઉપાદાનભેંદ્રે પણ તથાપ્રકારે સર્વવાસનાવંત હાય છે; અને તદતુગુણતા-વંત સ્વભાવરહિત એવા તેનું અનેકસહકારિપણું અયુક્ત છે.

હવે વાદી એમ કહે કે-એક અવિભાગવંત સહકારીમાં સ્વઉપાદાનના લેંદ થકી અનેક વાસનાપ્રવૃત્તિ દેખાય જ છે; અને દષ્ટમાં કંઈ અનુપયન્ન-ખયુક્ત નથી, "न हि इन्टे अनुपपन्नं नाम " એ વાદીની દલીલના પરિહાર દર્શન સાથ કરતાં કહ્યું—'દર્શન થકી જ અવિરાધ નથી.' અર્થાત્ કેવલ ખૌદ્ધના અભ્યુપગમ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનરૂપ દર્શન થકી જ પ્રસ્તુત વાસનાભેદમાત્રના અવિરાધ મેળ ખાતા નથી નથી જ. શાને લીધે ? 'અલ્યુપગમમાં વિચારની ઉપયત્તિને લીધે.' ને વિરોધ પામે છે દર્શન તા ભલે તેવા પ્રકારે હાં, પણ તમારા અભ્યુપગમ કર્યા તેવા પ્રકારના છે? એટલે અલ્યુપગમમાં જ વિચારની ઉપપત્તિ-ઘટમાનતા છે; દર્શનની સાથે મેળ ખાય એવા તમારા અલ્યુપગમ છે કે નાંહં એ જ વિચારવા ઘટે છે, નહિં કે દર્શન "અને તે પણ એમ વિરાધ નથી જ પામતા એમ નથી,-તેના એકસ્વભાવપણાને લીધે.' એમ એકના અનેકરાઢકારિપણાના અભ્યૂપગમ તમે કર્યો છે, એટલે કેવલ દર્શન જ નહિં, પણ તે અભ્યુપગમ પણ વિરાધ નથી જ પામતા એમ નથી, અપિ તુ વિરાધ પામે જ છે. શાને લીધે ? 'તેના એકસ્વભાવપણાને લીધે. ' તેના-વ્યવહિયમાણ (વ્યવહેરાતી) વસ્તુના નિરંશ એકસ્વભાવપણએ કરીને વિરાધને લીધે—નિરાકરણને લીધે; અનેકસહકારિત્વ અભ્યુપગમવાળા તેના અનેક સ્વભાવના આરૂપને લીધે. (પાઠાંતરઃ-અપેક્ષિપણાને લીધે)

પણુ અનેકાન્તમાં તેા આ તમારા અભ્યુપગમ જેવા એકાન્ત પક્ષના દ્રષણના પ્રસંગ આવતા જ નથી, તે દર્શાવતાં કહ્યું—'અને એકાનેક સ્વભાવમાં પણુ આ દર્શન તેવા જ અભ્યુપગમ છે, માટે અનેકાન્તમાં વિરાધ નથી (०यवडार विरोध) नथी,-तथाइशांननी ७४५ितने दीघे.' अर्थात् ओडानेडस्वलाववाणी अनेडान्त वस्तुमां ते। आ ०यवडारिवरेष आवते। क नथी, डारणु डे तथाप्रडारे दर्शननी ७४५ित छे माटे; केवुं वस्तुनुं अनेडान्त स्वरूप अमाराथी अन्धुपणत छे-मानवामां आव्युं छे, तेवुं क प्रत्यक्ष दर्शन थाय छे, साक्षात् वस्तुस्वरूप देणाय छे, अटेखे अनेडान्तमां सडल ०यवडारनुं सर्वथा घटमान-

પશું અલિકલ જ છે. 'કારણ કે પિતૃવાસનાનું નિમિત્તસ્વભાવપશું જ પુત્રવાસનાનું નિમિત્તસ્વભાવપશું નથી;' એક–અનેક સ્વભાવવાળી વસ્તુમાં જે પિતૃવાસના ઉપજાવનારૂં

પિતૃવાસના-નિમિત્તસ્વભાવપર્જીં તે જ યુત્રવાસના– નિમિત્તસ્વભાવપર્જીં નથી

निभित्तस्वलावपाइं छे, ते क पुत्रवासना ७ पकावनाइं निभित्तस्वलाव-पाइं नधी. अर्थात् डेार्ड पुत्र छे, ते तेना पिताने पितृवासना ७ पकावनाइं निभित्त छे, पाइं पुत्रवासना ७ पकावनाइं निभित्त नथी. ओटसे पितृवासना ७ पकावनारा निभित्तस्वलाव ने पुत्रवासना ७ पकावनारा निभित्तस्वलाव ओ अन्ने प्रगट लिन्न लिन्न क छे. अने ओम के न हाथ ते। आधा आवे छे. शाने सीधे? 'नीस-पीत आहिमां पाइं तद्दलावनी आपत्तिने सीधे.' अर्थात् ओक अन्यनिभित्तस्वलावपाइं हाथ. ते। पाईं सीसी वस्तमां नीस

નિમિત્તસ્વભાવપણાનું અન્યનિમિત્તસ્વભાવપણું દ્વાય, તે પછી લીલી વસ્તુમાં નીલ વાસનાનું નિમિત્તસ્વભાવપણું જ તે પીત આદિ વાસનાનું નિમિત્તસ્વભાવપણું થઈ પડવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે! એટલે લીલી વસ્તુ લીલી વાસના ઉપજાવવાને અદલે લાલ-પીળી ઇત્યાદિ વિપર્યસ્ત વાસના ઉપજાવવાના અનિષ્ટ પ્રસંગની આપત્તિ થશે! પીળું લીલું દેખાશે ને-લીલું પીળું દેખાશે ઇત્યાદિ હાસ્યાસ્પદ સ્થિતિના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે!

એટલે 'આ પરિભાવનીય છે,'–આ જે કહ્યું તે અધું કરી કરીને સર્વપ્રકારે ભાવન કરવા યોગ્ય છે. અર્થાત્ એક જ વસ્તુ વાસના વશે કરીને વિચિત્ર વ્યવહારપ્રવૃત્તિના હેતુ હાતી જ નથી; નહિં તો તેના થકી જ સર્વ વ્યવહારની સિહિ માત્ર મનાગત વિચિત્ર થઈ જાય, એટલે પછી જગત્વૈચિત્ર્યના અભ્યુપગમથી શું? વાસના થકી જ અર્થાત્ માત્ર મનાગત વિચિત્ર વાસના થકી જ આ પિતા–પુત્રાદિ વિચિત્ર જગદ્વ્યવહાર વિચિત્ર વ્યવહાર પ્રવૃત્તિ થઈ જતી હાય, પતી જતી હાય, તે ઘટતો નથી પછી પિતા–પુત્રાદિ વ્યવહાર જયાં છે એવા આ જગત્નું વિચિત્ર-પણ માનવાની જરૂર જ શી રહી ?



એમ ખન્ને પ્રકારે ઉપાદાનબેદથી અને નિમિત્તબેદથી સર્વથા એક્સ્વભાવી એક થકી અનેક ક્લના ઉદય નથી, ઇ. યુક્તિથી નિરસન કરી એકાન્તવાદનું ઉત્થાપન કરે છે—

१५ एवं उभयथाऽपि उपादाननिभित्तभेदेन न सर्वथैकस्वभावादेकतोऽनेकफलोद्यः, केषाश्चिदहेतुकत्वोपपत्तः, पकस्यैकत्रोपयोगेनापरत्राभावातः। <sup>૧૫</sup>અર્થ :--એમ ઉભય પ્રકારે પણ ઉપાદાન-નિમિત્તના ભેદથી સર્વથા એકસ્વભાવ વાળા એક થકી અનેક ક્લના ઉદય નથી,-કાેંકના (ક્લાેના) અહેતુકપણાની ઉપપત્તિને લીધે, એકના એકત્ર (ક્લમાં) ઉપયોગથી અપરત્ર (અન્યત્ર-ફ્લાન્તરમાં) અભાવને લીધે. <sup>૨૨૭</sup>

#### વિવેચન

"ઉપાદાન આતમા સહી રે, પુષ્ટાલં અન દેવ....જિનવર પૂર્ને! ઉપાદાન કારણુપણે રે, પ્રગટ કરે પ્રભુસેવ....શ્રી સંભવ."—શ્રી દેવચાંદ્રજી

હવે આ ઉપરથી પ્રસ્તુતમાં શું સિદ્ધ થયું ? તે ફલિતાર્થ દર્શાવે છે—' એમ ઉભય પ્રકારે પણ ઉપાદાન–નિમિત્તના ભેદથી સર્વાથા એક્સ્વભાવવાળા એક થકી અનેક ફલના ઉદય નથી.' અર્થાત્ એમ–ઉક્ત નીતિથી બન્ને પ્રકારે પણ ઉપાદાનભેદથી

સવ°થા એક- અને નિમિત્તભેદથી સવ°થા-એકાન્તે એકસ્વભાવવાળા એક હેતુ સ્વભ વવાળા એક થકી થકી અનેક ફલના ઉદય નથી, એહિક-આમુષ્મિક અનેક ફલના--અનેક ફલના ઉદય નથી કાર્યના ઉદય જેમ પરાથી પરિકલ્પાય છે તે તેમ નથી. તેઓના મતે તે! ૩૫, આલાક, મનસ્કાર અને ચક્ક લક્ષણ રૂપવિજ્ઞાનજનનસામથી છે.

જેમ કહ્યું છે કે-" રૂપ, આલાક, મનસ્કાર અને ચક્ષુ થકી વિજ્ઞાન સંપ્રવર્ત્ત છે; મહ્યુ, સૂર્ય,

पश्चिका:—अकृतसिद्धि किंडी:—एवं—ॐभ, ७६त नीतिथी उभयथापि—७सथ अकृति पश्च, अकृतिसिद्धि किंदी पश्च, अकृतिसिद्धि किंदी निमत्तिकिद्धी, मिन्न ने क्र सर्वधिकस्वभावत:—ॐकृति ॐक्तिस्वसिद्धानिकिद्धी, एकत:—ॐकृति ॐक्तिस्वसिद्धानिकिद्धी, अनेकिक्तिस्व:—अनेकस्य—अनेक-ॐिकिक-आसुिक्सिक्स्य, फलस्य—इसती, कार्यनी असव,-ॐभ पराधी परिकरपाय छे. तेओना भते ते। ३५, आदीक, भनस्कार अने यक्षुसक्षश्चा ३५विज्ञानक्यनसामग्री छे. केम कहां छे के—

### "रूपालोकमनस्कारचक्षुभ्यः सम्प्रवर्तते । विज्ञानं मणिस्र्यांशुगोसकृद्भ्य इवानलः॥"

(અર્થાત્) રૂપ, આલેક, મતરકાર અને ચક્ષુથકો વિત્તાન સંપ્રવર્ત્તો છે,–મણિ–સર્યકિરણ, ગાસ-કૃત્**થી** (છાણાથી) અનલની જેમ.

અને અત્રે રૂપવિજ્ઞાનના જનનમાં પ્રાપ્ય શાન ક્ષણ લક્ષણ મનરકાર ઉપાદાનહેતુ છે, અને રોષ રૂપાદિ ત્રણ ક્ષણો નિમિત્તહેતું એ. એમ રૂપ–આલાક–ચક્ષુના પણ સ્વસ્વ પ્રાપ્ય ક્ષણો સ્વસ્વ કાર્યં-જનનમાં ઉપાદાનહેતુઓ છે, અને રોષ ત્રિતય નિમિત્તહેતુ છે. એમ એકસ્ત્રભાવવાળી એકવસ્તુથકો અન્ય અન્ય ઉપાદાન–હેતુથી અને અન્ય અન્ય નિમિત્તહેતુઓરૂપ સહાયાથી અનેક કાર્યના ઉદય સર્વ સામગ્રીઓમાં યેલ્લ્ય છે.

ઐना निषेधना अनिश्वप्रशममां आधः इह्यं-केषां ध्रयादि. એક यथा अनेक इसना उद्यमां, केषाञ्चित्—देशधना, इसेना, अहेतुकत्वोपपत्ते:—निर्देशुक्ष्यानी उपपत्तिने सीधे. देशी रीते ? ते भारे इह्यं-पकस्य—એક हेतु स्वसावना, पक्तत्र—अक्षत्र, इसमां, उपयोगेन—उपयोगथी, व्यापार्थी, अपरत्र—इसान्तरमां, अभावात्—उपयोगना असावने सीधे.

કિરણ, અને ગેલકૃત (છાણા)થી અગ્નિની જેમ." અને અત્રે રૂપવિજ્ઞાનના જનનમાં પ્રાચ્ય ત્રાન ક્ષણ લક્ષણ મનસ્કાર ઉપાદાનહેતુ છે, અને શેષ રૂપદિ ત્રણ ક્ષણા નિમિત્ત— હેતુઓ છે; એમ રૂપ—આલાક—પ્રશ્નુના પણ સ્વ સ્વ પ્રાચ્ય ક્ષણા સ્વસ્વકાર્યજનનમાં ઉપાદાનહેતુઓ છે, અને શેષ ત્રણ નિમિત્તહેતુ છે. એમ એકસ્વભાવવાળાં એક વસ્તુ થકી અન્ય અન્ય ઉપાદાનહેતુથી અને અન્ય અન્ય નિમિત્તહેતુઓરૂપ સહાયોથી અનેક કાર્યોના ઉદય સર્વ સામબીઓમાં યાજય છે. પણ વાદીનું આ માનતું ઉપરમાં વિવરી અતાવ્યું તેમ યથાર્થ નથી, એટલે ઉભય પ્રકારે પણ ઉપાદાન—નિમિત્તના ભેદથી સર્વથા એકસ્વભાવવાળા એક થકી અનેક ફલના ઉદય નથી.

અને આ નિષેધ જો ન માનવામાં આવે તો બાધા શાને લીધે ? 'કાઈના (ક્લોના) અહેતુકપણાની ઉપપત્તિને લીધે.' અર્થાત્ એક થકી જો અનેક કળના ઉદય થતા હાય તો તે મધ્યે કાઈ કળાના અહેતુકપણાની–નિહેતુકપણાની ઉપપત્તિ— કાઈ ફ્લાના ઘટમાનતા થશે. કેવી રીતે ? 'એકના એકત્ર ઉપયાગથી અપરત્ર અહેતુકપણાના પ્રસંગ અભાવને લીધે.' અર્થાત્ એક હેતુસ્વભાવના એકત્ર—એક ફલમાં ઉપયોગથી—ત્યાપારથી અન્યત્ર—ફલાન્તરમાં તેના ઉપયોગના અભાવ છે માટે.



અનેક કાર્ય કરવાવાળા એકસ્વભાવપહાની કલ્પના કરે! તેા તે શખ્દાન્તરથી અનેકાન્તના જ સ્વીકાર છે, એમ સુયુક્તિથી પ્રતિષ્ઠાપિત કરી કુશાગ્રમતિ અન્યાર્થજી હસ્ભિડ્જી અનેકાન્તજયપતાકા ક્રરકાવે છે—

<sup>१६</sup>अनेककार्यकरणैकस्वभावत्वकल्पना तु शब्दान्तरेणैतद्भ्युपगमानुपातिन्येव, निरूपितमेतदन्यत्र—

> "यत: स्वभावतो जातमेकं नान्यसतो भवेत्। कृत्स्नं प्रतीत्य तं भूतिभावत्वात्तत्स्वरूपवत्॥१॥ अन्यस्वैवंविधं चेति, यदि स्यार्तिक विरुध्यते?। तत्स्वभावस्य कात्स्न्येन, हेतुत्वं प्रथमं प्रति ॥२॥

## —इत्यादिना ग्रन्थेनेति नेह प्रतन्यते॥<sup>२२८</sup>

पश्चिका—आशं अन्तरना परिदारार्थे अश्वे—अनेककार्यकरणैकस्यभावत्वकल्पना तु—अअ पण् वरतुरवलाव अनेअअधं अरण् रतलाववाला (छ), तेथी आर्जनं (इश्लेनं) अहेतुअत्व नथी अभ आ कल्पना—अस्पना, शब्दान्तरेण—अभारा अभ्युष्णभयी ओअ-अनेअ स्वलाववाणुं अनाथी श्रम्हान्तरथी—ओअ अनेअअधं अरण्वाणुं अवं बक्षणु शम्हान्तरथी, पत्तद्रम्युपगमानुपातिन्येव— ओअ-अनेअ स्वलाववाणुं अवा अभारा भतनी अनुसारिण्या के अर्थन्य के अअर्भाधी अर्थायित् स्वलावनेह विना अनेअ इक्षने। उद्य नथी ओम पूर्वे यथित क छे. निरूपितं एतद्—आ अनन्तरे।अत निरूपित छे, अन्यत्र—अनेआन्तरयंषता।भी. कोम निरूपित छे तेम क अ्छुं— <sup>૧૬</sup>અર્થ:—અનેક કાર્ય°કરણરૂપ એકસ્વભાવપણાની કલ્પના તે**ા શ**ખ્કાન્તરથી એ અભ્યુપગ**મની અતુપા**તિની જ છે. આ અત્યત્ર નિરૂપિત છે—

(કાવ્યાતુવાદ : અનુષ્ટુપ્) 'જન્મ્યું સ્વભાવથી એક, તે થકી અન્ય હોય ના;

કૃત્સ્ન તે આશ્રીને ભૂતિ-ભાવથી તત્સ્વરૂપવત્. ને અન્ય એવું જો દ્વાય, તાે 'દ્યાં વિરુદ્ધ શું' અતિ? કાત્સ્વપથી તત્સ્વભાવનું, હેતુત્વ પ્રથમ પ્રતિ.'

"જે સ્વભાવ થકી એક કાર્ય ઉપજયું છે, તે થકી અન્ય હોય નહિં,—કૃત્રન (સમસ્ત) તેને આશ્રીને ભૂતિભાવપણાને લીધે,—તત્સવરૂપની જેમ.

અને અન્ય એવિવ જો હોય તો શું વિરુદ્ધ પડે છે? તત્સ્વભાવનું પ્રથમ પ્રતિ કાત્સ્ત્પેથી હેતુપણું (એ વિરુદ્ધ પડે છે.) <sup>ગરેસ્ટ</sup>

## વિવેચન

" पर्व तत्त्वब्यवस्थित्या, स्वं व्यवस्थापयम् स्वयं । अलङ्घयं शासनं जैनमनेकान्तो त्यवस्थितः ॥"—श्री व्यभृतयंद्रायार्थे ७ ५त सभ्यसार टीका

હવે વાદી એવી આશંકા કરશે કે—તે પછી વસ્તુનું અનેકકાર્યંકરણરૂપ એક-સ્વભાવપહું માનવામાં શા વિરાધ છે? તે આશંકાના રદીએા આપ્યા કે-'અનેકકાર્યંકરણરૂપ

એકસ્વભાવપણાની કલ્પના તો શબ્દાન્તરથી એ અલ્યુપગમની અનેકકાર્યકરણરૂપ અનુપાતિની જ છે.' અર્થાત્ એક પણ વસ્તુસ્વભાવ અનેક કાર્ય એક સ્વભાવની કલ્પના કરવાના સ્વભાવવાળા છે, તેથી કાઈ કલાનું અહેતુકપણું નથી, એવી તે તો શબ્દાન્તરથી જે કલ્પના તમે કરા છા, તા તો શબ્દાન્તરથી અમારા અલ્યુ-અનેકાન્તના જ સ્વીકાર પગમની જ અનુપાતિની છે. અમે જેને એકઅનેકસ્વભાવવાળ

यत: र्शत्यादि श्लेडद्वय. यत:—के, स्वभावत:—वस्तुभत ३परसादि३प ७पादान्भूत स्वलावथी, जातम्—७८पन्न, एकं—केंड, डार्थ,—वस्त्रराभादि, नान्यन्—न अन्य, दितीय,-स्वयाद्वड अत्यक्षादिइ सहडारि लावथी, ततो—तेनाथी, वस्तुस्वलावथी, अवेन्—थाय, ७पके. हेतु डलो—कृत्स्नं—कृत्स्न, सभस्त, प्रतीत्य—आश्रीने, तं—तेने, वस्तुस्वलावने, सृतिभावन्वाद् —स्तिलावपञ्चाने लीघे, लवन-स्वलावपञ्चाने लीघे. आद्य क डार्थनुं दशन्त डल्लुं तत्स्वरूपवद्—तत्स्व३पनी केम. केम हेतुसूत स्वलावनं वा अधिकृत केड डार्थणत स्वलावनं स्व३प स्वलावकृत्यः भाष्यभूषी क होय छे, तेम प्रथम डार्थ पश्च, पर अलिप्राय आश्रांशीने डल्लुं—

अन्यश्च—अने अन्य, द्वितीय—डाय अभ सभल्य छे, एवंविधं चः—अने अविविध, तहेतुलन्य, इति—अ, यदि स्यान्—ले हेाय, ती कि विरुध्यते ?—शुं विरेष पामे छे ? न डिंगित, डंઈ पणु नहि. ते पणु अने हो, अभ आव छे. अने उत्तर—

तत्स्वभावस्य—તત્સ્વભાવના વસ્તુગત રૂપરસાદિરૂપ સ્વભાવના, कात्स्त्येन—કાત્સ્ન્યંથી, સર્વોતમાંથી, हेतुत्वं—નિમિત્તલ, प्रथमं प्रति—પ્રથમ પ્રતિ, અાદિ કાર્યને આશીને વિરાધ પામે છે. આ કહેવાનું થયું—આદ્ય કાર્યમાં જ સર્વાતમાંથી ઉપયુક્તપણાને લીધે તેના થકી કાર્યોન્તરના સંભવ કર્યાંથી ? અને તેના સંભવે પ્રથમ કાર્યમાં તેના કાત્સ્ન્યંથી ઉપયોગ નથી, એમ બલથી અનેકર્ય વસ્તુની સિદ્ધિ છે. आदि—આદિ શબ્દથી અન્ય દારિકા શ્રંથ દશ્ય છે—દેખવા યાગ્ય છે.

કહીએ છીએ, તેને જ તમે એક અનેકકાર્યકરશ્વભાવવાળું કહેા છેા. આમ શખ્દમાત્ર ભેદ છે, અર્યભેદ નથી, કારણ કે એકમાંથી કર્યાં ચિત્ સ્વભાવભેદ વિના અનેક ક્લના ઉદય નથી એમ પૂર્વે ચર્ચિત જ છે. એટલે છેવંદે ન છૂટકે તમે પણ તમારી માન્યતાને અમારા અલ્યુપગમની જ અનુપાતિની—અનુસારિણી કરી, અર્થાત્ અમારા અલ્યુપગમના જ સ્વીકાર કર્યો, એટલે અમારે હવે કંઈ પણ કહેવાપણું રહ્યું નથી. લિદ્ધં ન: समीहितम्। અમે જે અનેકાન્ત સ્યાદ્વાદ સિદ્ધ કરવા માગતા હતા, તે અનેકાન્ત સ્યાદ્વાદના જ તમે સામે આવી અલ્યુપગમ—સ્વીકાર કર્યો, એટલે સ્યાદ્વાદની સિદ્ધિરૂપ અમારૂં ઇષ્ટ પ્રયોજન પણ સિદ્ધ થયું! અનેકાન્તના વિજયવાવદા વિધમાં કરકી રહ્યો! અને આમ સર્વત્ર આ અનેકાન્તની જયપતાકા કેવી કરકી રહી છે, તે વિશેષથી તમે લાણવા ઇચ્છતા હો, તો અહા જિજ્ઞાસ મુમુલુએ!! 'આ અન્યત્ર નિરૂપિત છે,' અમે તે અન્યત્ર અનેકાન્તજયપત્રાકામાં નિરૂપણ કર્યું છે; ત્યાંથી અવલાકશા. અત્રે તો વિશ્તારભયથી તમારી જિજ્ઞાસાને લાગત કરવા તેના નમુનારૂપ માત્ર છે શ્લોક જ ટાંકીએ છીએ.

તેમાં—'જે સ્વભાવ થકી એક કાર્ય ઉપજયું છે' ઇ. પ્રથમ શ્લાકના લાવાર્થ:– જે સ્વભાવ થકી-વસ્તુગત રૂપરસાદિરૂપ જે ઉપાદાનભૂત સ્વભાવ થકી જાત-જન્મેલું – ઉત્પન્ન એવું એક કાર્ય (વસરાગાદિ), તે તેનાથી–તે વસ્તુસ્વભાવથી 'અનેકાન્ત અન્ય ન હોય; સ્વબાહક પ્રત્યક્ષાદિક સહકારિ ભાવથી ખીજું ન હોય. જયપતાકા' કારણ કે કૃત્સન—સમસ્ત એવા તેને–વસ્તુસ્વભાવને પ્રતીત્ય—આશ્રીને બૂતિભાવપણાને લીધે, તેનું ભવનસ્વભાવપણું છે માટે. આદા જ કાર્યનું દર્શત કહ્યું—'તત્સ્વરૂપવત્,' તેના સ્વરૂપની જેમ. જેમ હેતુબૂત સ્વભાવનું વા અધિકૃત એક કાર્યગત સ્વભાવનું સ્વરૂપ સ્વભાવકાત્સન્યાના આશ્રયણથી જ હોય છે, તેમ પ્રથમ કાર્ય પણ કૃત્સન સ્વભાવને આશ્રીને જ હોય છે.

અત્રે પર અભિપ્રાય આશંકીને બીજો શ્લોક કહ્યો તેના ભાવાર્થ:—'અન્ય એવંવિધ એમ જો હાય તો શું વિરુદ્ધ પડે છે?' અર્થાત અન્ય-દ્રિતીય કાર્ય એવંવિધ—તહેતુજન્ય એવા પ્રકારનું એમ જો હાય, તા શું વિરાધ આવે છે? 'અનેકાન્ત કંઈ પણ નહિં. તે પણ ભલે હા, એમ ભાવ છે. અત્રે ઉત્તર—જયપતાકા' 'તત્રવભાવનું પ્રથમ પ્રતિ કાત્રન્યથી હેતુત્વ એ.' અર્થાત તત્રવન્ય ભાવનું—વસ્તુગત રૂપરસાદિરૂપ સ્વભાવનું કાત્રન્યથી—સર્વાત્માથી પ્રથમ પ્રતિ—આદ્ય કાર્યને આશ્રીને હેતુત્વ—નિમિત્તત્વ એ વિરુદ્ધ પડે છે, એ જ વિરાધ આવે છે. આ કહેવાનું થયું કે—અદ્ય કાર્યમાં જ સર્વાત્માથી ઉપયુક્તપણાને લીધે તેનાથી કાર્યાન્તરના સંભવ કયાંથી? અને તેના સંભવે પ્રથમ કાર્યમાં તેના કાર્યાયી ઉપયોગ નથી. એમ અલ્લથી—અલાત્કારે અનેકરૂપ વસ્તુની સિદ્ધિ છે. 'ઇત્યાદિ પ્રથી' આ નિરૂપવામાં આવ્યું છે, 'એટલા માટે અહીં વિસ્તારવામાં આવતું નથી.' આ અનેકાન્ત—

## એમ નિરૂપચરિત સર્વ સંપત્સિદ્ધિ સતે સર્વ સિદ્ધિ : પ્રણિપાતદહડક સત્ર ઉપસંદ્ધાર ૪૨

જયપતાકા શ્રંથના વિચાર કરતાં પ્રતીત થશે કે સર્વત્ર અનેકાન્તજયપતાકા જ વિજયવંતી વર્ત્ત છે. इति स्थितं।

" નિરવાણી પ્રભુ શુદ્ધ સ્વભાવી, અભય નિરાધુ અપાવી; સ્યાદ્વાદી યમનીગતરાવી, પુરણ શક્તિ પ્રભાવી.... શ્રી **દેવચંદ્રજી.** 



એમ પ્રપંચથી વ્યાપ્ત નિરુપચરિત સર્વસંપત્સિદ્ધિ સતે સર્વસિદ્ધિ કહી, આ પ્રશ્ચિપાતદરડક સુત્રની વ્યાખ્યાના ઉપસંહાર કરે છે—

१७ तदेवं निरुपचरितयथोदितसम्पत्सिद्धौ सर्वसिद्धिरिति व्याख्यातं प्रणिपात-दण्डकस्रत्रम् ॥ २२९

<sup>૧૭</sup>અર્થ:—તેથી એમ નિરુપચરિત ય**યા**દિત સંપત્સિક્કિ છે. એમ પ્રણિપાતદણ્ડક સ્ત્ર વ્યાખ્યાત થયું:<sup>૨૨૯</sup>

## વિવેચન

"હવે સંપ્રથ્ સિદ્ધ તથી શી વાર છે? દેવચંદ્ર જિનરાજ જગત આધાર છે. દીઠા સવિધિ જિલાંદ સમાધિરસે ભર્યો રે." શ્રી દેવચંદ્રજ.

તેથી એમ—ઉકત પ્રકારે અનેકાન્તસિંહિ થકીસિંહ થયું કે આ સ્તવમાં જેવા પ્રકારે સંપત્સિહિ કહી, તે ઉપચારરૂપ કે કલ્પનારૂપ નથી, પણ નિરુપચરિત જ છે, ખરેખરી તાત્વિક, પરમાર્થસત્ જ, છે. એટલે એમ નિરુપચરિત યથાદિત સંપત્સિહિ સતે સર્વસિહિ છે.'—નિરુપચરિતયથોદિતસમ્પત્તિસ્ત્રો સર્વસિદિ:!

"તુજ મુજ અંતર અંતર ભાજશે, વાજશે મંગલ તૂર; જીવ સરાવર અતિશય વાધશે, આનંદઘન રસપ્ર.... શ્રી આનંદઘનજી.

इति महर्षिश्रीहरिभद्राचार्यविरचितायां मन:सुखनन्दनेन भगवानदासेन हेमदेवी-सुजातेन चिद्रहेमविद्योधिनीटीकाभिधानविवेचनेन सविस्तरं विवेचितायां लिलत-विस्तरायां प्रणिपातदण्डकस्वम् ॥

॥ ઇતિ મહર્ષિ° શ્રી હરિભદ્રાચાર્ય વિશ્ચેલી અને શ્રી મન:સુખભાઇ કિરત્ચંદ્રના પુત્ર ભગવાનકાસે હેમદેવીસુતે 'ચિદ્દહેમવિશાધિની ઠીકા' નામક વિવેચનથી સવિસ્તર વિવે**ચેલી** લલિતવિસ્તરામાં પ્રણિપાતકલ્ડક સત્ર ॥





## ચૈત્યવન્દનયોગ્ય ભૂમિકા સંપાદન વિધિ

હવે ભાવિતાતમા અપચાર્યજી હરિભક્છ વંદનાયાએ ભૂમિકા સંપાદનવિધિ પ્રદર્શિત કરતાં આવા મહાસ્તાત્રો આવા પ્રકારે ભાવવૃદ્ધિ અર્થે પહે છે તે વિવરી ખતાવે છે.—

१तदेतदसी साधु: श्रावको वा यथोदितं पठन् पञ्चाङ्गप्रणिपातं करोति। भ्यश्च पादपुञ्छनादिनिषण्णो यथाभावं स्थानवर्णार्थात्यन्वनगतिचतः सर्वसाराणि यथाभूतान्य-साधारणगुणसङ्गतानि भगवतां दुष्टालङ्कारविरहेण प्रकृष्टशन्दानि भाववृद्धयेऽपरयोगव्याधात-वर्जनेन परिशुद्धामापादयन्योगवृद्धिमन्येषां सद्धिधानतः सर्वश्चप्रणीतप्रवचनोन्नतिकराणि भावसारं परिशुद्धगम्भीरेण ध्वनिना सुनिभृताङ्गः सम्यगनभिभवन् गुरुध्वनि, तत्प्रवेशात्, अगणयन् दंशमशकादीन् देहे योगमुद्भया रागादित्रिषपरममन्त्रस्पाणि महास्तोत्राणि पठति। २३०

<sup>૧</sup> અર્થ:—તે આ તે સાધુ વા શ્રાગક યથાદિત પડતાં પંચાંગપ્રિણિપાત કરે છે; અને પુન: પાદપું છનાદિ પર બેસી,—યથાભાવ સ્થાન-વર્ણ-અર્થ-આલં ખનગત ચિત્તે,— સર્વ'સાર, ભગવંતાના યથાભૂત અસાધારણ ગુણુસંગત, દુષ્ઠ અલં કારવિરહથી પ્રકૃષ્ઠ રાખદવાળા, સદ્વિધાન થકી સર્વ' ક્રપ્રણીત પ્રવચનના ઉન્નતિકર, રાગાદિ વિધના પરમ મન્ત્રરૂપ મહારતાત્રો,—અપર યાગના વ્યાઘાતના વર્જન વડે અન્યોની પરિશુદ્ધ યાગવૃદ્ધિ આપાદન કરતા, ભાવસારપણ પરિશુદ્ધગંભીર ધ્વનિથી સુનિભૃત અંગ સમ્યક્ષ્ણ ગુરુધ્વનિને તત્પ્રવેશથી અનભિભવ કરતા, દેહમાં દંશમશકાદિને અગણતા સતા, યાગમુદ્રાથી,— ભાવવૃદ્ધિને અર્થ પઠે છે. <sup>૨૩૦</sup>

## વિવેચન

" ધર્મ જિનેશ્વર ગાઉરંગશું, ભંગ મ પડશા હા પ્રીત…જિનેસર! ખીજો મન મંદિર આણું નહિં, એ અમ કુલવટ રીત…જિનેસર! " શ્રી આનંદઘનજી.

મામ જેના આલંખન-વિષય જગત્ના પરમપૂજય-પરમપૂજાહ એવા જિનદેવ અહીંત્ છે, અને જેની ગૃઢ તત્ત્વકલાસંકલનામય ગૂંધણી કરનારા સ્વયં ગણધર દેવ જેવા

पञ्जिका—यथा धत्याहि. यथाभावं—यथाये। म्यानवर्णार्थात्रम्बनगतचित्तः—स्थानं—स्थानं, ये। गमुद्राहि, वर्णां—वर्षुं, —यैत्यवन्हनसूत्रगत, अर्थः—अर्थं, तेतुं अ अतिधेय, आतं क्वां क्यां अश्वां क्यां कि त्यां कि त्यां कि त्यां कि तथा कि

હરિભદ્રજનું અપુર<sup>િ</sup> મૌલિક સંશાહ્યન

અહિત્ છે, - એવા આ પરમ અહિત્સ્તૃતિરૂપ ગાંધને અહિ-અનુરૂપ ન્યાય આપનારી ને ગૃઢાર્થ સૂત્રને ઉકેલનારી એવી મૌલિક તત્ત્વ-સંશોધનકારિણી અપૂર્વ વ્યાખ્યા નિરૂપણ કરી, પ્રતિપદ લિલત अभृत પદવિસ્તારિથી આ યથાર્થનામા લલિતવિસ્તરાના પ્રણેતા 'યાકિનીમહત્તરાસૂનુ' મહર્ષિ હરિભદ્રાચાર્યજી ઉપસંહાર કરતાં અત્રે વિધિ દર્શાવે છે. 'તે આ તે સાધુ વા શ્રાવક——પઠે છે.' તેના ભાવાય

આ પ્રકારે---આવું પદે પદે પરમ અદ્દુલત પરમાર્થસંભારથી બરેલું આ પ્રણિપાતદહ્રક સુત્ર જેમ કહેવામાં આવ્યું તેમ પઠતાં-પઠતી વેળાયે, સાધુ વા શ્રાવક પંચાંગ પ્રશિપાત કરે છે; એ જાનુ (ગાેઠશુ), એ હાથ ને લલાટ એ પંચ અંગ જેમાં ભૂ<sup>(</sup>મને સ્પર્શે છે, એવા પંચ અંગ નમાવવારૂય નમસ્કાર ક**રે છે.** ક્રવ્ય-ભાવ વિધિ અને 'યુનઃ પાદપુંછનાદિ પર છેસી ' મહાસ્તાત્રા પઠે છે એમ મન-વચન-કાય સંબંધ છે. તેમાં મન-વચન-કાયાના ચાગની એકાગ્રતા એકાથતા કૈવા પ્રકારે સાધે છે તેના દ્રવ્ય-ભાવ વિધિ અત્ર પ્રદર્શિત કર્યો छै: (१) पादपुंछनादि पर भेसी आसननी स्थिरता डरी, अने योगमुद्रया सुनिभृताङ्कः सम्यक्-थे। गभुद्राधी सभ्यक् सुनिलृत अंगे तेनी विनयान्वित विशेष दढता हरी. लिहत-સ્તાત્રપાઠમાં એવા તલ્લીન ખની જાય કે દેહમાં ડાંસ-મચ્છરાદિને પણ ગણ નહિં-'अगणयन दंशमशकादीन देहें ' એવી કાયાની એકાબતા સાધે. (२) भावसारं परिशुद्ध गम्भीरेण ध्वनिना-लावसारपणे परिशुद्ध गंभीर ध्वनिधी तत्प्रवेशशी गुरुध्वनिने निद्धं અભિભવતા સતા પહે છે.—अनिभमवन गुरुध्वनि तत्प्रवेशात् અર્धातः કાઈ લાંબા-માટા ઘાં ટે! પાડતા હાય, તા તેનાથી વધારે માટે! ઘાં ટા પાડી તેને દખાવી દેવાના પ્રયત્ન ન કરે. પણ પાતાના અવાજ તેમાં પ્રવેશ કરાવી મેળવી દે. આમ વચનની એકાયતા સાધે. (3) ' यथाभावं स्थानवर्णार्थाल+बनगतचित्तः'---यथालाव स्थान-वर्ण-अर्थ-आवंभनगत

આમ ઉપયોગયુક્તપણે મન-વચન-કાયાના યાેગને જિન્નક્તિમાં નિયુક્ત ક**રી**, રાકી રાખી, અન્યત્ર ગમનાદિશી આ મન-વચન-કાયાના યાગના વ્યાવાતનું વજેન કરી-oथाबात न अपे भेवा सहविधानथी परिशुद्ध थे। अवृद्धि आपाहन करे—' परिशुद्धामापाद-यन्योगवृद्धिमन्येषां '; અર્થાત્ પાતે એવી ઉત્તમ સદ્વિધિથી ભક્તિકૃત્યમાં રામાંચિત ભાવે તલ્લીન ખને, કે તે દેખીને બીજાઓને પણ ભાવ-રામાંચ સ્કુરે અને પરિશુદ્ધ યાગવૃદ્ધિ થાય. આવી મન-વચન-કાયાના યાેગની એકામતાથી ભાવસારપણે મહાસ્તાેત્રા પઠે. અને

थित्ते अथेशा स्थिर करे, अर्थात् येशामुद्राहि स्थानमां, शैत्यवन्हनसूत्रात वा स्तीत्रात વર્શ્યમાં-અક્ષરમાં, તેના અર્થમાં, તેના આલંબનરૂપ જિનપ્રતિમાદિમાં અથવા જિનના

તત્ત્વસ્વરૂપમાં ચિત્તના ઉગયાેગ રાખે, એમ ચિત્તની એકાયતા સાધે.

ते डेवा हाथ ? (१) 'सर्वसाराणि' सर्वसार—सर्वधी सार, सारामां सारा (The best)

## દ્રવ્ય-ભાવ વિધિ, મન-વચન-કાયએકાગ્રતા : કેવા મહાસ્તાત્રા ભાવવૃદ્ધિ અર્થે થ છે? ૪૨૭

(२) 'यथामृतानि असाधारणगुणसङ्गतानि ' अभवंताना यथाभूत आवा महास्तात्रों असाधारण गुणुसंभत,—अभवंताना यथाभूत लेवा छे तेवा यथा- आवश्रद्ध अर्थे स्थित सह्भूत अने अन्यने साधारण नथी स्थेवा असाधारण गुणुनं आवसारपण्य पढे संडीत्तंन करता. (३) 'दृशाडङ्कारिवरहेण प्रकृष्टशाङ्कानि ' इण्ट अलंकार विरह्म प्रकृष्टशाङ्कानि ' इण्ट अलंकार विरह्म प्रकृष्टशाङ्कानि ' इण्ट अलंकार विरह्म प्रकृष्ट शासामां सारा यूंटेला शण्डवाणा (The best-worded). (४)'सर्वज्ञपणीतप्रवचनोन्नतिकराणि ' सर्वश्रप्रणीत प्रवचनना उन्तिकर असेतांत्रो पणु स्थेवा परमार्थणं सीर होय हे लेथी सर्वश्रपणीत प्रवचनना उन्तिकर सेतांत्रो पणु स्थेवा परमार्थणं सीर होय हे लेथी सर्वश्रपणीत प्रवचननी नशासननी तीर्थनी उन्तित थाय. (५) 'रागादिविषपरममन्त्रह्मणणि महास्तेत्राणि'— अने रागाहि विषना परममन्त्रह्म — आत्मप्रहेशोमां व्यापेला राग-हेष-मोहाहि विषने उत्तर्वाने समर्थ' उत्कृष्ट मंत्र समा ते महास्तेत्रो रागाहि छेर शीध उतारी नांभे स्था होय.

અને આવા આ ઉત્તમ મહાસ્તાત્રો શી રીતે ને શા માટે પઠે છે? તે માટે કહું-'માવલારં, માવવૃદ્ધવે' ભાવસારપણે,—ભાવપ્રધાનપણે, ભાવવૃદ્ધિ અર્થે, પાતાના જે લક્તિ-રૂપ આત્મભાવ છે, તેની વૃદ્ધિ અર્થે; કે જેથી કરીને આત્મા ઉત્તરાત્તર ભાવનમસ્કારની ચઢતી દશાને પામી ભાવની પરાકાષ્ઠા પામે.

> " તુમ ગુણુગણ ગંગાજલે, ઝીલી હું નિર્મલ થાઉં રે; અવર ન ધંધા આદર્ં, નિશદિન તારા ગુણુ ગાઉં રે. ગિરૂઆ રે ગુણુ તુમ તણા, શ્રી વર્ષમાન જિનરાયા રે " શ્રી યશાવિજયછ.

" બ્રાહક વ્યાપકતા હા કે પ્રભુ તુમ ધર્મ રમી, આતમ અનુભવથી હા કે પરિશ્વૃતિ અન્ય વમી; તુજ શક્તિ અનંતી હા કે ગાતાં ને ધ્યાતાં, મુજ શક્તિ વિકાસન હા કે થાયે ગુણ રમતાં....પુકખ." શ્રી દેવચંદ્રજી



મ્મા સ્તાત્રો પ્રાયઃ તુલ્ય જ હાય છે તે એમ જ શુભચિત્તલાલ હાય છે, નહિં તા યાગવ્યાધાત હાય છે, એમ દર્શાવ છે—

रपतानि च तुल्यान्येत्र प्रायदाः, अन्यथा योगव्याघातः। तद्शस्य तद्रपरश्रवणं। पत्रमेव शुभचित्रत्राभः, तद्व्याघातोऽन्यथेति योगाचार्याः।

રેઅર્થ:—અને એએા (સ્તાંત્રો) પ્રાય: તુલ્ય જ છે, અન્યથા યાગવ્યાઘાત હાય. તદ્દઅજ્ઞતું તદ્દઅપર શ્રવણ હાય. એમ જ શુભચિત્તલાભ હાય, અન્યથા તેના વ્યાઘાત હાય એમ યાગાચાર્યા વકે છે.<sup>ર31</sup>

## વિવેચન

" જિન ગુણુ રાગ પરાગથી રે, મનમાહના રે લાલ. વાસિત મુજ પરિણામ રે. ભવિ બાહના રે લાલ. તજશે દુષ્ટ વિભાવતા રે. મન૦ સરશે આતમ કામ રે ભવિ." શ્રી દેવસાંદ્રજી.

અને આ સ્તાત્રો પ્રાય:—ઘણું કરીને તુલ્ય જ છે,—' एतानि च तुल्यान्येव प्रायशः' સમાન જ છે, એક અર્ક્કત ભગવત્ સંખંધી ભક્તિપ્રદર્શક તુલ્ય-સમાનાર્ધવાયક જ હાય છે અર્થાત્ અનંતા અર્ક્કત ભગવંત પણ એક અખંડ અલેદ સહજતમસ્વરૂપ છે, એટલે કાઈ પણ વ્યક્તિવિશેષરૂપ અર્ક્કત ભગવંતનું કાઈ પણ તદ્દભાવવાયક સ્તવન સમાનાર્ધ- વાયક હાઈ, સર્વ અર્ક્કત ભગવંતને એક સરખું લાગુ પડે છે. આમ આ સ્તાત્રો પ્રાયે તુલ્ય જ છે—શુદ્ધ ચતન્યમૂર્ત્તિ અર્કક્ ભગવદ્દના ભક્તિભાવને પૃષ્ટ કરનારા સરખા જ છે; 'અન્યથા યેાગવ્યાઘાત હાય'— अન્યથા યોગવ્યાઘાતઃ, નહિં તો એમ ન હાય તો એટલે કે તે તુલ્યભાવવાળા સમાનાર્ધવાયક ન હાય તો યેાગવ્યાઘાત—મન-વચન-કાયાના યાગના વ્યાઘાત–વિશેષ ઉપજે, અથવા માણસાધક યોગના વ્યાઘાત—વ્યાધા ઉપજે. પણું 'તદ્અરનું તદ્અપર શ્રવણ હાય,'—તે તુલ્યભાવવાળા મહાસ્તાર્શથી જે અર્ચ છે, તેનું તદ્અપર-તેનાથી અન્ય પ્રકારના સ્તાત્રનું શ્રવણ હાય. આના કલિતાર્થ એ છે કે—' પ્લમેવ શુમવત્ત્તરામાં:' ઇ૦ 'એમ જ શુભચિત્તલાભ હાય, નિહં તો તેના વ્યાઘાત હાય એમ યોગાચાર્યો વદે છે.' અર્થાત્ એમ એક જ ભક્તિભાવને પુષ્ટ કરનારા સમાનાર્થવાયક સ્તાત્રોથી શુભ ચિત્ત–કુશલ ચિત્તનો લાભ હાય, પ્રશસ્ત ચિત્તપરિણામ ઉપજે, નહિં તો તેનો—શુભચિત્તલાભના વ્યાઘાત—વ્યાખાધ હાય એમ યોગાચાર્યોના અભિપ્રાય છે.

ŵ

શુઋચિત્તલાભ એ જ વન્દનાનું અર્થ-પ્રયોજન છે, એટલે શુભચિત્તલાભ ઉપજવાથી ખરેખરી અર્થીકત યાગિસિદિ થવી એ જ અત્ર તાપક છે, એમ વચનટંકાર કરે છે—

विधमुक्तं शब्दोक्तमर्थोकं च! तदेतद्थींकं वर्तते, शुभचित्तलाभार्थत्वाद्वन्दनाया इति। २३२

<sup>3</sup>અર્થ':—ચાેગસિહિ જ અત્રે જ્ઞાપક દ્વિવિધ કહ્યું છે—શખ્દાક્ત અને અર્થોક્ત. તે આ અર્થોક્ત વર્તે છે,—વન્દનાના શુભચિત્તલાભાર્થપણાને લીધે.<sup>ર3ર</sup>

#### વિવેચન

" ચિત્ત પ્રसन्ते रे पूજન કળ કહ્યું રે, પૂજા અખંહિત એહ."—શ્રી આનંદઘનજી અને 'योगसिद्धिरेव अत्र ज्ञापकं'—યાગસિદ્ધિ જ અત્રે જ્ઞાપક છે.' અર્થાત અત્રે—આ શુભચિત્તલાભની આખતમાં યાગસિદ્ધિ જ જ્ઞાપક-વસ્તુસ્થિતિ જજ્ઞાવનાર્ સાધન (Instrument of knowledge) છે; भाक्षसाधક યાગની સિદ્ધિ થાય છે કે નહિં એ જ અત્રે આ શુભચિત્તલાભ જણાવનારું સાધન છે. આ જ્ઞાપક 'દિવિધ કહ્યું છે— શખ્દોકત અને અર્થોકતા; ' સૂત્ર શખ્દથી કહેવામાં આવેલ તે શખ્દોકત અને સૂત્રાર્થથી કહેવામાં આવેલ તે અર્થોકત વર્તો છે,— વન્દનાના શુભચિત્તલાભાર્થપણાને લીધે.' 'શુમિ चત્તદામાર્થત્વાદ્ વન્દનાયા: 1'—અત્રે જે યાત્રસિદ્ધ જ્ઞાપક છે તે અર્થોકત છે, સૂત્રના અર્થ—તત્ત્વ—ભાવને જાણ્યા તો તે જ યાત્રસિદ્ધ અર્થોકત જ્ઞાપક છે, કારણ કે વન્દના છે તેનું શુભચિત્તલાભાર્થપણું છે, એટલે કે શુભ ચિત્તનો લાભ એ જ વંદનાનું અર્થપણું—પ્રયોજનપણું છે. અર્થાત્ સૂત્રના અર્થને, તત્ત્વને, ભાવને જો જાણે—સ્પર્શ, તો શુભ ચિત્તનો લાભ હાય છે ને તો જ યાત્રસિદ્ધ હોય છે, નહિં તો નહિં,—અર્થ—તત્ત્વ—ભાવ જાણ્યા—સમજયા વિનાના શખ્દમાત્ર પઠનથી —શુકપાઠ જેવા સૂત્રપાડથી નહિં, એમ આશય સમજાય છે. તાત્પર્થ કે—શુભચિત્તલાભ વિના શખ્દમાત્ર ખેતનથી કાંઈ વળતું નથી, યાત્રસિદ્ધ થતી નથી, પણ શુભચિત્તલાભ વાલ થાય તો જ યાત્રસિદ્ધ છે, શબ્દોક્ત—શખ્દમાત્ર યાત્રસિદ્ધ નહિં, પણ અર્થીક્ત— પરેખરા અર્થમાં યાત્રસિદ્ધ છે.

"મન ઘરમાં ધરિયા ઘરશાસા, દેખત નિત્ય રહેશા થિર થાલા."— શ્રી યશાવિજયજી

Ŵ

આમ ભાવિત અનુષ્ઠાનને જ અત્ર સ્થાન છે, અભાવિત-ભાવવિદ્યીન અનુષ્ઠાન તેા આગમળાતા છે એમ સ્વદર્શનીએ પ્રત્યે ખુકતેખુકનું માર્મિક કથન કરી, ચૈત્યવન્દનના ઉપદાસ કરનારા અન્ય-- દર્શનીઓની મુખચપેટિકા કરે છે—-

<sup>8</sup> एवं च सति तन्न किञ्चित् यदुच्यते परैरुपहासवुद्धवा प्रस्तुतस्यासारतापादनाय, तद्यथा—" अलमनेन श्रपणकवन्दनाकोलाहलकल्पेन अभाविताभिधानेन," उक्तवद-भाविताभिधानायोगात, स्थानादिनर्भतया भावसारत्वात, तद्परस्याऽऽगमवाह्यत्वात, पुरुषप्रवृत्त्या तु तद्वाधाऽयोगात, अन्यथाऽतिप्रसङ्गादिति न किञ्चिदेव। <sup>२३३</sup>

જ કહેવામાં આવે છે,—જેમકે " ક્ષપણકના વંદનાકાલાહલ સમા આ અભાવિત અભિધાનથી એ કહેવામાં આવે છે,—જેમકે " ક્ષપણકના વંદનાકાલાહલ સમા આ અભાવિત અભિધાનથી સર્યું'!"—તે ન કિંચિત છે,—ઉક્તવત્ અભાવિત અભિધાનના અધાગ છે માટે, સ્થાનાદિ– ગર્ભાતાથી ભાવસારપણું છે માટે, તેનાથી અપરનું આગમબાદ્યપણું છે માટે, અને પુરુષપ્રવૃત્તિથી તદ્યાધાના અધાગ છે માટે, અન્યથા અતિપ્રસંગ છે માટે. એટલા માટે (તે પરાક્તિ) ન કિંચિત જ છે. રેડેલ

पञ्जिका—द्विचिध र्यत्याहि. द्विचिधं—द्विप्रशास्तुं, उक्तं—इह्युं छे, प्रवयनव्यर्थं हेश. ते क व्यक्त करे छे—दाब्दोक्तं—शण्टीका, स्त्राहिष्ट क, अर्थोक्तं—स्त्रार्थं युक्तिसामध्यं गत.

<sup>॥</sup> इति श्री मुनिचन्द्रसूरिविरचितललितविस्तरापञ्जिकायां प्रणिपातदण्डकः समाप्तः॥

## વિવેચન

" ભાવને રમણ પ્રભુ ગુણે, ચાેગ ગુણી આધીન…નાથ રે; રાગ તે જિનગુણ રંગમેં, પ્રભુ દીઠા રતિ પીન…નાથ રે….નમિ નમિ. "

— શ્રી દેવચંદ્રછ

અને 'એમ સતે પરાથી ઉપહાસખુદ્રથી ઇ.—તે ન કિંચિત્ છે.' અર્થાત્ એમ અર્થોક્ત જ યાગસિદ્ધિ અત્ર ગ્રાપક છે, અર્થ-तत्त्व-ભાવ જાણવામાં આવે ને તેશી શભ-ચિત્તલાભરૂપ અર્ધ-પ્રયોજન સિદ્ધ થાય તા જ ખરેખરા અર્ધમાં (In the real sense of the word) યાગસિદ્ધિ જણાવનારું અર્થોક્ત સાપક છે. એટલે અન્યદર્શનીએ! જે હપડાસઅહિથી-હાંસીથી પ્રસ્તુતની અસારતા કહેવા માટે જે કહે છે કે-'ક્ષપણક્રના વંદનાકાલાહલ સમા આ અભાવિત અભિધાનથી સર્યું !'—તે તેઓનું ઉપહાસ કથન 'ન કિ ચિત્ છે'—એમાં કાંઈ માલ નથી. (૧) કારણ કે 'ઉક્તવત્ અભાવિત અભિધાનના અયાગ છે માટે.' ઉપરમાં કહી દેખાડ્યું તેમ અભાવિત-ભાવવિહીન અભિધાનના-કથનના અયાગ-અઘટમાનપાશું છે માટે. (२) કારણ કે ' स्थानादिगर्भतया भावतारत्वात ' —'સ્થાનાદિગર્ભતાથી ભાવસારપણું છે માટે.' એની અંદર ×સ્થાન-વર્ણ-અર્થ-આલં બનાદિમાં ઉપયોગ રાખવાના સાવ રહ્યો છે ને એ લાવ જ એના સાર છે. એટલે चेतुं सावसारपशुं-सावप्रधानपशुं छे भाटे. (3) अने 'तदपरस्य आगमबाह्यस्वात्।' -- ' તેનાથી અપરતું આગમબાહાપણું છે માટે. ' તેનાથી અપરતું-બીજા પ્રકારનું જે દ્વાય. એટલે કે સ્થાન-વર્ણાદિમાં ઉપયોગ રહિત એવું જે ભાવવિદ્વીન હાય તેનું તા આગમ-ખાદ્યપણું છે માટે, અર્થાત્ અનુષયાગવંત ભાવવિહીન દ્રવ્ય ક્રિયાનું આગમમાં માન્યપણું नश्री माटे. (४) 'अने पुरुषप्रवृत्तिथी तहुआधानी अथे। छे भाटे.' —पुरुषप्रवृत्त्वा त तद्वाचाऽयोगात, पुरुषप्रवृत्तिथी तर्षाधानी-आग्रभणाधानी येश नथी, अर्थात् पुरुष પાતાને ફાવે તેમ સ્વચ્છંદ પ્રવૃત્તિ કરે તેમાં કાંઈ આગમના દેાય નથી, એટલે તેથી આગમને બાધા આવતી નથી, (૫) 'અન્યથા અતિપ્રસંગ છે માટે.' એમ ન હાય તા અતિપ્રસંગ આવે માટે. અર્થાત એમ ન હાય ને આગમથી નિરપેક્ષ એવી પુરુષની ગમ તે પ્રવૃત્તિથી કામ ચાલતું હાય તા પછી આગમની જરૂર શી રહી? એમ અતિપ્રસંગ આવે. 'એટલા માટે (તે પરાક્તિ) ન કિંચિત જ છે.' અર્થાત્ આગમબાહ્ય અભાવિત અભિધાનને અત્રે ચૈત્યવન્દન ક્રિયામાં મુદ્દલ સ્થાન જ નથી, એટલા માટે તે અન્ય-દર્શનીઓની ઉપહાસઉક્તિ પાતે જ ઉપહાસપાત્ર હાઈ ન કિંચિત્ જ છે, એમાં કાંઈ માલ નથી; તે મહાનુભાવા 'સમજ્યા વિના સારી નાંખી' એવી ઉપહાસખુદ્ધિથી સત્ની આશાતના-અનાદર કરે તે અત્યંત અસત હાઈ નિ:સાર નિર્માલ્ય જ છે.



<sup>×</sup> સ્થાન–વર્ષ્યુ-અર્થ-અલંભન આદિ અંગે સવિસ્તર જાણવા માટે જિજ્ઞાસએ શ્રી હરિભદ્રસૂરિ કૃત ચાેગવિ'સિકા અને તે પશ્ની શ્રી યશાવિજયજીની પરમ સુંદર ટીકાનું અવલાકન કરતું.

એવાં સ્તાત્રોથી શુભ ચિત્ત સંપ્રાપ્ત કરી, પ્રસ્તુત ભૂમિકાના સંપાદનાર્થે સહદય તટ જેમ ગૃહીતભાવ થઈ વન્દના કરવાની ચેષ્ટા કરે છે છ. સમ્યક્ વિધિ દર્શાવી ચૈત્યવન્દન સ્ત્રાવતાર કરે છે—

प्यंभूतः स्तोत्रैविक्यमाणप्रतिक्षोचितं चेतोभावमापाद्य पञ्चाङ्गप्रणिपातपूर्वकं प्रमोद् मृद्धिजनकानभिवन्धाचार्यादीन् गृहीतभावः सहृदयनटवत् अधिकृतभूभिकासम्पादनार्थः चेष्टते वन्दनासम्पादनाय । स चोत्तिष्ठति जिनमुद्रया पटति चैतत्स्त्रम् ॥ २३४

પં અથે:—એવં ભૂત સ્તાત્રો વડે વક્ષ્યમાણ પ્રતિજ્ઞાને ઉચિત એવા ચેતાભાવ આપાદન કરી, પંચાંગપ્રણિપાતપૂર્વક પ્રમાદવૃદ્ધિજનક આચાર્યાદિને અભિવંદી, અધિકૃત ભૃમિકાના સમ્પાદનાથે સહૃદય નટની જેમ મૃહીતભાવ એવા તે વન્દનાસમ્પાદન માટે ચેષ્ટા કરે છે; અને તે જિનસુદ્રાથી ઊડે છે, અને આ સત્ર પડે છે—<sup>૨૩૪</sup>

## વિવેચન

" શ્રી શીતલ જિન લેટિયે, કરિ લક્તે ચાકખું ચિત્ત હા; તેહથી કહા છાનું કિશ્યું, જેહને સાંપ્યા તન મન વિત્ત હા." શ્રી યશાવિજયછ.

अटिस देवे वन्हनायां व्य लूमिंडा संपाहनविधिना उपसंदार डरे छे—(१) 'प्यम्तस्तानी:'—चेवं लून-केवा प्रधारना उद्या विशेषण्यं पनन चेवं लून लाववाणा भद्धारनात्रा वहे वस्यमाण्-इद्धेवामां आवती प्रतिज्ञाने उचित-यांच्य केवा बेतालाव-भनेद्दशा संपाहन इरी,—'वस्यमाणप्रतिज्ञोचितं चेतोमायमापाद्य;' (२) पंथांगप्रण्यिपात-पूर्वं प्रभाद्व दि उपलवनारा उपधारी आयार्थाहिने अलिवं हन इरी; (३) 'गृहीतमायः सहदयनय्वत' सहृदय नटनी केम गृहीतलाव केवा ते अधिकृत-प्रस्तुत ल्भिडाना संपाहनाधि वन्हनासंपादनायं चेष्टते वन्दनासम्पादनायं अर्थात सहृदय नट केम पीताने अन्ववानी लूमिंडाना संपाहन अर्थे तेना लावमां तन्मय अनी, सहृदय सल्य श्रीतान्नीना चित्तलावने पण् लावित इरे छे; तेम आ अन्ति इरनारा लक्ष्त साधु वा श्रावड पण् अधिकृत-प्रस्तृत वं हना- लूमिंडाना संपाहनाधै केवे। गृहीतलाव थाय, केवा लावितत्मा अने, डे ते ते तेना लावमां तन्मय-तह्दीन अनी जीलाओने पण् लावित इरे ने लिंडतरसमां निमक्नन इरावे, कोम लाव छे. (४) अने आवे। लावित थयेता ते किनमुद्राधी अठे छे, अने आ इहिवामां आवतुं वन्हनाडायीत्सर्थ सूत्र पठे छे—



# वंदना अयोत्सर्भ सूत्र अर्हत्चैत्यवन्दनसूत्र चैत्यवन्दनार्थ अयोत्सर्भ प्रतिज्ञा

अरिहंतचेइयाणं करेमि काउस्सग्गं वंदणवत्तियाए पूअणवत्तियाए सकारवत्तियाए सम्माणवत्तियाए सम्माणवत्तियाए वोहिळाभवत्तियाए

निरुवसग्गवत्तियाए

सध्याए मेहाए धिइए धारणाए अणुप्पेहाए वट्टमाणीए ठामि काउस्सम्मं ॥ અર્હત્ ચૈત્યાના

વંદન પ્રત્યયે, (નિમિત્તે) પૂજન પ્રત્યયે, સત્કાર પ્રત્યયે, સત્કાર પ્રત્યયે, સન્માન પ્રત્યયે, બોધિક્ષાભ પ્રત્યયે, બોધિક્ષાભ પ્રત્યયે, હું કાયોત્સર્ગ પ્રત્યયે, હું કાયોત્સર્ગ કરૂં છું. વર્જમાન એવી શ્રદ્ધાથી, મેધાથી, ધૃતિથી, ધારણાથી, અનુપ્રેક્ષાથી, હું કાયોત્સર્ગ રિશ્વત છું.

## વિધિથી વન્દનનાભૂમિકા આરાધનાતું કુલ માક્ષ: કુટ નટ હત્ત જેવું અભાવિત અતુષાન ૪૩૩

**અ**ા વિધિયી વન્દનાભૂમિકાની આરાધનાં ને તેનું પરંપરાક્લ માેક્ષ દર્શાવી કૂટ નઢ નૃત્ત જેવા અભાવિત અનુષ્ઠાનના અનાદર કરી, યથાવિધિ ભાવિત અનુષ્ઠાનમાં યત્ન કરવાના બાધ કરે છે-

<sup>६</sup>अनेन विधिनाऽऽराधयति स महात्मा वन्दनाभूमिकां, आराध्य चनां परम्परया नियोगतो निवृत्तिमेति । इतस्था तु कूटनटनृत्तवत् अभावितानुष्ठानप्रायं न विदुषामास्थाः निबन्धनम् । अतो यतित्रव्यम्बेति। १३६

<sup>કુ</sup>અર્થ':– આ વિધિથી તે મહાત્મા વન્દનાભૂમિકાને આરાધે છે. અને એને આરા-**ધી**ને પરંપરાથી નિયાગથી (નિયમથી) નિવૃત્તિને પાત્રે છે; પણ અન્યથા તા કૂંઠ નઠના નૃત્તની જેમ અભાવિત અનુષાન જેવું તે વિદ્વાનાને આરથાનિયન્વન નથી. એટલા માટે અત્રે (યથાવિધિ ભાવિત અનુષાનમાં ) યત્ન કરવા યાગ્ય છે. <sup>૨૩૫</sup>

## વિવેચન

" શ્રી સુષાર્શ્વ જિન વંદિયે રે, સુખ સંપત્તિના હેતુ.... લલના. શાંત સુધારસ જલનિધિરે, ભવસાયરમાં સેતુ....લલના....શ્રીસુપાર્થા." શ્રી આનંદઘનજી.

મા જે ઉપરમાં પ્રદર્શિત કરી તે ભાવપૂર્ણ વિધિથી ભાવિતાત્મા હાેવા**થી જે** મહાત્મા . ते 'धर्म प्रति मृत्रमृता वन्दना' ये सूत्र अभाषे धर्मना मूस३५ या वन्हनास् भिडाने

आराधे छे, ७५।से छे,-- अनेन विधिनाऽऽराधयति स महात्मा वन्दनामुमिकां '; अने अने आशधीने- अपासीने परंपशधी-આ વિધિથી ઉत्तरे। तर इमे निये। गथी-नियमधी अवश्यमेव निवृत्तिनै-निर्वा-વન્દનાભુમિકા धने-भे।क्षने थामे छे,--- आराध्य चनां परम्परया नियोगतो **આરાધના**તું निवृत्तिमेति '; पण अन्यथा ते।, आ ઉક्त लावपूर्ण विधिना लाव કલ મુક્તિ જે છે ઝીલ્યા નથી અને તથારૂપ ભક્તિભાવ જેને ઉપજ્યા નથી

क्येवे। अलावित आत्मा ते। आ आत्मलावमधी वन्हनाभूमिशने आराधते। नधी, क्येटबे નાટકના ભાવ જેણે ઝીલ્યા નથી ને તેના ભાવ સાથે જેણે સહુદય તન્મયતા સાધી નથી, अवा ४८-अनावटी नटनुं नृत्य केम विद्वान् सलाकनोने आस्थानुं-शित्तस्थितिनुं निषं-ધન-કારણ થતું નથી, હુદય ઝીલનારૂં ચિત્તાકર્ષક નીવડતું નથી; તેમ ભાવવિદ્વીન જનનું

આ અભાવિત જેવું અનુષ્ઠાન विद्वानीने-विश्वक्षण विश्वारक પુરુષाने आस्थान निजधन-अस्थ थतुं नथी. 'कृटनटनृत्तवत् अमाविता-नुष्ठानप्रायं न विदुषामास्यानिवन्धनम् । धूट नट केम पानाने ક્રદ નદ જેવું છાલવાના પાઠ ખાલી જાય, ગગડાવી જાય, પણ પાતાને ભજવવાની ભૂમિકાના ભાવને સ્પર્શે નહિં; તેમ અભાવિત સ્ત્રપાઠક પાપટની

અભાવિત અતુષ્કાન જેમ સૂત્રપાઠ પહી જાય, પણ અધિકૃત ભૂમિકાના ભાવને સ્પરો

પૃપ

નહિં તેા

નહિં. આવું અસાવિત અનુષ્ઠાન વિદ્વાના માન્ય કરતા નથી, પણ સાવિત અનુષ્ઠાન જ માન્ય કરે છે, એટલા માટે અત્રે સાવિત અનુષ્ઠાનમાં યત્ન કરવા ચાગ્ય છે,—' अतो यतितव्यमत्र.'

" નાથ ચરણ વન્દન તણા રે, મનમાં ઘણા ઉમંગ; પુષ્ય વિના કિમ પામીયે રે, પ્રભુ સેવનના રંગ રે….ચંદ્રાનન જિન !"

—શ્રી દેવચ'દ્રછ.



હવે આચાર્ય છ આ 'અરિહંત ચેઇલાશું ' ઇ સ્ત્રનું પદેપદ વિવરી દેખાડી તેની પરિસ્કૃૃદ દ્યાપ્યા કરે છે—

## <sup>७</sup>स्त्रार्थस्त्वयम्—

अशोकाचन्द्रमहाप्रतिहायांदिरूपां पूजामर्हन्तीत्यर्हन्त — तीर्थकरा:, तेषां चैत्यानि प्रतिमालक्षणानि अर्हच्चैत्यानि । चित्तम् — अन्तःकरणं तस्य भावः कर्म्म वा वर्णद्रहादि लक्षणे न्यित्र (वर्णद्रहादिभ्यः न्यञ्च — पा. ५-१-१२३) कृते चैत्यं भवति, तत्रार्हतां प्रतिमाः प्रशस्तसमाधिचित्तोत्पादकत्वादर्धचैत्यानि भण्यन्ते तेषां, किम् ? 'करोमि '— इत्युक्तम पुरुषेकवचननिर्देशेनात्माभ्युपगमं दर्शयति, किमित्याह — कायः — शरीरं तस्योत्सर्गः — कृताकारस्य स्थानमीनध्यानिक्रयाव्यतिरेकेण कियान्तराध्यासमधिकृत्य परित्याम इत्यर्थः, तं कायोत्सर्गम् ।

आह—कायस्योत्सर्ग इति षष्ट्या समासः कृतः, अर्हच्चेत्यानामिति च प्रागावेदितं, तित्वमहँच्चेत्यानां कायोत्सर्गं करोमीति । नेत्यूच्यते, षष्टीनिर्दिष्टं तत्पदं पदद्वयमित- क्रम्य मण्डूकष्तुत्या यस्दनप्रत्ययमित्यादिभिरिभसम्बध्यते, ततश्चार्हच्चेत्यानां वन्दनप्रत्ययं करोभि कायोत्सर्गमिति द्रष्टव्यं । २३६

#### <sup>9</sup>અર્થ:—સત્રાર્થ તે! આ છે—

અશાક આદિ અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય આદિરૂપ પૂજાને अर्हन्तीति અહે છે તે अर्हन्तो— અહે તો, તીર્થ કરો. તેઓના ચૈત્યા — પ્રતિમાલકાણ તે અહે ત્ચૈત્યા. ચિત્ત—અન્ત:કરણ, તેના ભાવ વા કમે — વર્ણ – દઢ આદિ લક્ષણ ખ્યત્ર કર્યે, – ચૈત્ય હાય છે. તેમાં અહે તેની પ્રતિમાઓ પ્રશસ્ત સમાધિચિત્તના ઉત્પાદકપણાને લીધે અર્દચૈત્યાનિ — અહે તચૈત્યા કહેવાય છે, તેઓના શું? करोमि — કર્યું છું, એમ ઉત્તમ પુરુષના એકવચનનિ શશ્યી આત્માલ્યુ-પગમ (પાતાના અલ્યુપગમ) દર્શાવે છે. શું? તે માટે કહ્યું — काय: — કાય, શરીર, તેના હત્સામાં: — ઉત્સર્ગ; કૃતાકારના (આકાર કરેલ કાયના) — સ્થાન, મૌન, ધ્યાન કિયાના વ્યતિરેકથી (શિવાય) કિયાન્તર અધ્યાસને અધિકૃત કરીને પરિત્યાગ એમ અર્થ છે. તે કાયોત્સર્ગ (કર્યું છું).

શંકા—कायस्य उत्सर्गः—કાયના ઉત્સર્ગ એમ છઠ્ઠી વિભક્તિથી સમાસ કર્યો, અને અહિત્યેત્યાના એમ પૂર્વે આવેદિત કર્યું. તેથી અહિત્યૈત્યાના કાયાત્સર્ગ કરૂં છું, એમ કેમ ?

(सभाधान)—એમ નથી.—તે કહેવામાં આવે છે : છઠ્ઠીથી નિકિ<sup>૧</sup>ષ્ટ તે પક મહુદૂકપ્લુતિથી એ પક અતિક્રમીને 'वन्दनप्रत्ययं' વન્દન પ્રત્યય છત્યાદિ સાથે અભિસંબધિત થાય છે; અને તેથી કરીને अर्हच्चैत्यानां वन्दनप्रत्ययं करोमि कायोत्सर्गम्—અહ<sup>૧</sup>ત્ચૈત્યાના વન્દનપ્રત્યયે કાર્યોત્સર્ગ° કર્ફ છું, એમ દેખવા યાગ્ય છે.<sup>૨૩૬</sup>

## વિવેચન

" અમિય ભરી મૂરતિ રચી રે, ઉપમા ન ઘટે કાય; શાંત સુધારસ ઝીલતી રે, નિરખત તૃપતિ ન હાય.....વિમલ જિન! શ્રી આન દઘનછ. " ઉપશ્ચમરસ ભરી સર્વજનશંકરી, મૂર્ત્તિ જિનરાજની આજ ભેટી; કારણે કાર્યનિષ્પત્તિ શ્રહાન છે, તિણે ભવભ્રમણની ભીડ મેટી....સહજ ગુણુઆગરા." —શ્રી દેવસંદ્રજ

હવે આ પ્રસ્તુત સૂત્રના અર્થ કહે છે—'સૂત્રાર્થ' તા આ છે' ઇ. અરોાક, સુરપુષ્ધ-વૃષ્ટિ, ભામંડલ, લિંહાસન આદિ આઠ મહાપ્રાતિહાર્ય' આદિરૂપ પૂજાને જે અર્હ છે, ચાગ્ય છે, પાત્ર છે, તે અર્હ ન્તાની ત્રીર્થ કરાે. આ અર્હ ન્તાના પ્રતિમા-અર્હ ત્યાત્વા રૂપ ચેત્યા તે અર્હ ત્યાત્વા. ચિત્ત-અન્તઃકરણ, તેના ભાવ વા કર્મ તે ચૈત્ય ' છે; અને પ્રશાન્ત મૂર્ત્તિ વીતરાગ ભાવની સૂચક એવી સમાધિસ્ત્રરૂપ અર્હ ન્તની પ્રતિમાઓ છે, તે 'પ્રશસ્ત સમાધિચિત્તની ઉત્પાદક'— ઉપજાવનારી છે, એટલે તે પણ કારણમાં કાર્યના ઉપચારથી અર્હ ત્યાત્યા છે. ' अर्हतાં प्रतिमाः प्रशस्तसमाधिचित्तात्पादकत्वाद हे के त्यानि भण्यन्ते।' ઇ.

"प्रदामरसनिमग्नं दृष्टियुग्मं प्रसन्नं, वदनकमत्रमङ्कः कामिनीसङ्गशून्यः। कर्युगमपि यसे शस्त्रसम्बन्धवन्ध्यं, तदसि जगति देवो वीतरागस्त्वमेय॥"

—મહાકવિ ધનપાલ.

આવા જે પરમ પૂજા હે અહંતાના ચૈત્યા છે, તેઓના વંદનાદિ નિમિત્તે હું કાર્યા ત્સર્ગ કરૂં છું એમ સંબંધ છે. અત્રે ઉત્તમ પુરુષ હું કરૂં છું એમ પાતાના માટે એકવચન વાપરે, એટલે એકવચની પ્રયાગ કરી, આત્માલ્યુક કાર્યાત્સર્ગ પગમ-પાતે આ ક્રિયાના સ્વીકાર-પ્રતિપત્તિ કરે છે એમ દર્શાવ્યું પ્રતિગ્રા છે. કાય એટલે શરીર, તેના ઉત્સર્ગ-પરિત્યાગ, તે કાર્યાત્સર્ગ. અર્થાત્ સ્થાન, મૌન ને ધ્યાન શિવાયની બીજી ક્રિયામાં અધ્યાસને-રાકાશુને આશ્રીને, કૃતાકાર-આકાર કરેલ કાર્યના ઉત્સર્ગ-પરિત્યાગ તે કાર્યાત્સર્ગ. 'કૃતાકાર' એટલે કાર્યાત્સર્ગને યોગ્ય શરીર આકાર જેશે કર્યો છે, અથવા કાર્યાત્સર્ગના આકાર (આગર) દર્શાવતું અપવાદ સ્ત્ર જેશે ઉચ્ચર્યું છે તે.

पश्चिका:-- क्रुताकारस्य -- કૃताकारने, -- જેણે આકાર કર્યો છે; કાર્યાત્સર્મ અહ' શ્વરીરસ'સ્थान જેણે કર્યું છે, અથવા કાર્યાત્સર્મનું અપવાદસૂત્ર જેણે ઉચ્ચયું' છે.

અત્રે શંકા થવી સંભવે છે કે 'કાયના ઉત્સર્જ' એમ છઠ્ઠી વિલક્તિથી સમાસ કર્યો, અને 'અહેંત ચૈત્યાના' એમ પૂર્વે પણ છઠ્ઠી વિલક્તિથી કહ્યું ! તેથી અહેંત ચૈત્યાના કાયાત્સર્જ કરૂં છું –એના અર્ધસંખંધ કેમ ઘટે ! એનું સમાધાન–'અહેંત ચૈત્યાના ' એમ છઠ્ઠી વિલક્તિવાળું તે પદ 'મલ્ડ્રકપ્લુતિથી'–દેડકાની ઠેક જેમ, એ પદ અતિક્રમીને–એ પદ ઠેકીને, 'વન્દનપ્રત્યય' ઇત્યાદિ સાથે સંખંધ ધરાવે છે. એટલે અહેંત ચૈત્યાના વન્દનાદિ પ્રત્યયે હું કાયાત્સર્જ કરૂં છું એમ સંબંધ સમજવા યાગ્ય છે.



વન્દનપ્રત્યયે, પૂજનપ્રત્યયે ને સતકારપ્રત્યયે એ પદાના લાવાર્થ દર્શાવે છે.—

<sup>८</sup>तत्र---

बन्दनम्—अभिवादनं प्रशस्तकायवाङ्मनःप्रवृत्तिरित्यर्थः, तत्प्रत्ययं, तत्पतं मे कथं नाम कायोत्सम्मदिव स्थादित्यतोऽर्थमित्येवं सर्वत्र भावना कार्या।

तथा पृयणवित्यापत्ति-पूजनप्रत्ययं-पूजनिमित्तं, पूजने-गन्धमाल्यादिभिः समभ्यर्चनं।
तथा सक्कारवित्यापत्ति-सत्कारप्रत्ययं, सत्कारनिमित्तं, प्रवरवस्त्राभरणादिभिरभ्यर्चनं
सत्कारः।

<sup>૮</sup>અર્થ:—તેમાં—

बन्दनम्—વન્દન, અભિવાદન, પ્રશસ્ત કાય-વાક્-મન:પ્રવૃત્તિ એમ અર્થ છે; તત્વ્રત્યાંય—તત્પત્યધ, તિવ્રમિત્તે. તેનું ફલ મને કાધાત્સર્ગ થકી જ કેમ થાય? એ અર્થ. એમ સર્વાત્ર ભાવના કાર્ય છે.

તથા प्रयणवत्तियाष-पूजनमन्ययं-પૂજન પ્રત્યથે, પૂજન નિમિત્તે; પૂજન–ગન્યમાલ્યાદિથી સમલ્યર્ચન•

तथा सकारवत्तियाप सत्कारप्रत्ययं—સત્કાર પ્રત્યયે, સત્કાર નિभित्ते. પ્રવર વસ આભરહાદિથી અભ્યય<sup>ે</sup>ન તે સત્કાર.<sup>૨૩૭</sup>

## વિવેચન

" મુનિસુલત જિન વંદતાં, અતિ ઉલ્લસિત તન મન થાય रे; લદન અનાપમ નિરખતાં, મારાં ભયભવનાં દુ:ખ જાય રે." શ્રી યશાવિજયજી. આ કાયોત્સર્ગ શું નિમિત્તે–શા માટે કરૂં છું ? તે માટે કહ્યું—'वन्दणवित्तयाप' —वन्दनप्रत्ययं 'વન્દન પ્રત્યયે. વન્દન એટલે અભિવાદન;' ' प्रशस्तकायवाङ्मनः–

पञ्जिका—तत्फल धत्यादि, तत्फलं—तस्य-तेतुं, वन्दनतुं, फलं—६स, अर्भक्षयादि, मे-भते, कथं नाम—हार्ध पख् प्रश्रार्थी, अधित्रकांना क्वयं नाम—हार्ध पख् प्रश्रार्थी, कायोत्सरगिदेच —श्रीत्सर्ग थर्धा क, निर्ध हे अन्य व्यापारथी पश्च,—त्यारे क सावने सीधे. स्याद्—हेाय, इति-अभ, आशंश्री, अतोऽर्थम्—वन्दनार्थ. प्रवृत्ति: '—પ્રશસ્ત-શુલ એવી કાય-વાલ્-મનની પ્રવૃત્તિ, તેના વન્દન-પૂજનાદિ પ્ર:યયે-તેના નિનિત્તે. ' તત્કરું મે જથં નામ कायोत्सर्गादेव स्या નિમિત્તે કાયોત્સર્ગ વિત્यતો કર્ષે '—અર્થાત્ તે વન્દનનું કર્માક્ષયાદિ કલ મને આ કાયોત્સર્ગ થકી જ કેમ હાય ? એ અર્થે. —એસ સર્વત્ર ભાવના કરી કેવી. આ કાયોત્સર્ગ થકી જ વન્દનનું, પૂજનનું, સત્કારનું, સન્માનનું, બાપિલાલનું, નિરુપસર્ગનું કલ પ્રાપ્ત હા !—એવી ભાવનાથી આ કાયોત્સર્ગ કરૂં છું એમ ભાવાર્થ છે.

तथा 'पूर्यणयक्तियाप'—पूजनप्रत्ययं भूજन अत्थये—ગન્ध-માલ્ય આદિથી સમ્યક્ અર્થન, તેના પ્રત્યયે–નિમિત્તો; તથા 'सक्कारचित्तयाप'—सत्कारप्रत्ययं सत्कार प्रत्यये-प्रत्ययं सत्कार प्रत्यये-प्रत्यये सत्कार प्रत्यये-पिमित्ते आ કાયાત્મર્થ કરૂં છું.

" વંદન વંદન સેવન નમન વળી પૂજનારે, સ્મરણ સ્તવન વળી ધ્યાન; દેવરાંદ્ર દેવરાંદ્ર કીજે જિનરાજનારે, પ્રગટે પૂર્ણ નિધાન...... એક્સાલગડી એક્સાલગડી તો કીજે શ્રી મુનિસુત્રત સ્ત્રામીની રે, જેહ્યી નિજ પદ સિહિ. "—શ્રી દેવસાંદ્રજી.

#### Ŵ

ક્રિત પૂજન-સત્કાર તેા સાધુને અતુચિત છે ને શ્રાવક તો તે કરે જ છે, તો પછી સાધુ કે શ્રાવક એ બેમાંથી આ કાચાત્સર્ગના વિષય કેરણું છે કે એમ કેર્દ્ધ શંકા કરે છે----

्ञाह—साधुः श्रावको वा ? तत्र साधोस्तायत्त्रजनसत्कारावनुचितावेव, द्रव्य - स्तवत्वात, तस्य च तत्प्रतिपेधात, "तो कसिणसञ्जमविक पुष्फाईयं न इच्छन्ति" इति वचनात् । श्रावकस्तु सम्पादयत्येवेती यथाविभवं, तस्य तत्प्रधानत्वात्, तत्र तत्त्वदिशत्वात्, "जिणपूर्याविभववुद्धि" ति वचनात् । तत्कोऽनयोविषय इति । १३८

હેઅથ':-શંકા—સાધુ કે શ્રાવક ? તેમાં સાધુને તા પૂજન-સત્કાર અનુચિત જ છે,— ડવ્યસ્તવપણાને લીધે, અને તેના પ્રતિવેધને લીધે,—"કૃત્સ્ત સંયમવિદ પુષ્પાદિક નથી ઇચ્છતા" એ વચનથી. શ્રાવક તાે આ બન્ને યથાવિભવ સંપાદે જ છે,-તેના તત્પ્રધાનપણાને લીધે, તેમાં તત્ત્વદર્શિપણાને લીધે, "જિનપૂજાવિભવ છુક્કિ" એ વચનથી. તાે આ બેમાં કાેણ વિષય છે ?<sup>ર3૮</sup>

#### વિવેચન

" પ્રભુ દીઠે મુજ સાંભરે, પરમાતમ પૂર્ણાનંદ રે; દેવચંદ્ર જિનરાજના, નિત વંદો પય અરવિંદ રે…. શ્રી શ્રેયાંસ પ્રભુ તહેા અતિ અદભુત સહળતંદ રે…. " શ્રી દેવચંદ્રજી. અત્રે શકા થવી સંભવે છે કે—આ પૂજનપ્રત્યયે અને સત્કારપ્રત્યયે કાયાત્સર્જ કરું છું એમ કહ્યું, તે કેલ્લુ સાધુ કરે છે? કે શ્રાવક? 'તેમાં સાધુને તો પૂજન—સત્કાર અનુચિત જ છે,' કરવા ઉચિત જ—યાગ્ય જ નથી, કારણ કે તે દ્રગ્યસ્તવરૂપ છે અને તે દ્રગ્યસ્તવનો તો સાધુને નિષેધ છે માટે. અને તે પ્રકારે આગમવચન છે કે 'કૃત્સન સંચમવિદ્ (સર્વધરિત) પુષ્પાદિક ઇચ્છતા નથી.' અને શ્રાવક તો આ મન્તે પૂજન—સત્કાર 'ચથાવિલવ'—પોતાના વિલવ પ્રમાણે સંપાદે જ છે; કારણ કે તે શ્રાવકને તો દ્રગ્ય-સ્તલનું પ્રધાનપણું છે માટે, અને તેમાં ધનગ્યય થકી મહાદેલનિવૃત્તિ છે ઇ. પ્રકારે તત્ત્વદર્શિપણું છે માટે,—'જિનપૂજ વિશવ છુદ્ધિ' એ વચનથી. તો આ સાધુ અને શ્રાવક એ ખન્નેમાં પૂજન—સત્કારના વિલય કેલ્લુ છે?

Ŵ

તે શંકાનું સમાધાન કરતાં,—સામાન્યથી સાધુ-શ્રાવક બન્ને તેના વિષય છે એમ દર્શાવી, સાધુને પાતે કરવાની અપેક્ષાએ દ્રવ્યસ્તવના નિષેધ છે, પણ કરાવવા ને અનુમાદવાની અપેક્ષાએ નિષેધ નથી, એમ પ્રતિપાદન કરે છે—

### <sup>१०</sup> डच्यते---

सामान्येन द्वाविष साधुश्रावकौ । साधो: स्वकरणमधिकृत्य द्रश्यस्तवप्रतिषेधः, न पुनः सामान्येन, तदनुमितभावात्,—भवित च भगवतां पूजासत्कारावुपरुभ्य साधोः ममोदः, साधु शोभनमिदमेतावज्जनमफरुमविरतानामितिषचनरिङ्गगम्यः, तदनुमितिरियः; उपदेशदानतः कारणापत्तेशः।

ददाति च भगवतां पूजासत्कारविषयं सदुपदेशं—कर्त्तव्या जिनपूजा, न खलु वित्तस्यान्यच्छुभतरं स्थानमितिवचनसन्दर्भेण। तत्कारणमेतत्। <sup>२३९</sup>

<sup>૧૦</sup>અર્થ:-(સમાધાન) કહેવામાં આવે છે-સામાન્યથી બન્તેય,-સાધુ અને શ્રાવક. સાધુને સ્વકરણને આશ્રીને દ્રવ્યસ્તવના પ્રતિષેધ છે, ન પુન: સામાન્યથી,-તેના અનુમૃતિ ભાવ છે માટે; અને ભગવંતાના પૂજ-સત્કાર દેખીને સાધુના પ્રમેદ-' આ સાધુ શાભન છે, અવિસ્તાને આઠલું જન્મફલ છે,' એવા વચનલિંગથી ગમ્ય છે, આ તેની અનુમૃતિ છે; અને ઉપદેશદાન થકી કારણની (કરાવવાની) આપત્તિ છે માટે.

અને ભગવંતાના પૂજા-સત્કારવિષયી સદુપદેશ તેઓ દીએ છે,-'જિન પૂજાકત્ત'વ્ય **છે,** ખરેખર! વિત્તનું અન્ય શુભતર સ્થાન નથી' એવા વચનસંદર્ભથી. આ તેનું કારણ (કરાવલું) છે.<sup>રેડેલ</sup>

### વિવેચન

" જન્મ કૃતારથ તેહના રે, દિવસ સકલ પણ તાસ; જગતશરણ જિન ચરણને રે, વંદે ધરિય ઉલ્લાસ....

જિનવર પૂને....શ્રી સંભવ. " શ્રી દેવચાંદ્રછ.

જે શંકા કરી તેનું સમાધાન હવે કરે છે –સામાન્યથી બન્નેય-સાધુ અને શ્રાવક **મા** પૂજન–સત્કારના વિષય છે. સાધુને 'સ્વકરણુની અપેક્ષાએ '–પાતે કરવાની અપેક્ષાએ

નિષેધ નથી.

દ્રવ્યસ્તવના નિષેધ છે, પણ નહિં કે સામાન્યથી, કારણ કે તેઓને સાધુને દ્રવ્યસ્તવ ધાતે તેના વ્યનુમતિલાવ-વ્યનુમાદનભાવ દ્વાય જ છે. અને લગવતાના પૂજા કरवाना निषेध, पण -सत्कार हैणीने 'साधु शोभनमिदमेतायज्जनमफलमविरतानाम ' કરાવવા-અનુમાદવાના 'આ સાધુ છે, (રૂડું છે) શાભન (સુંદર) છે, અવિરતાને આટલું જન્મકલ છે.' એવા વચનલિંગથી-ચિક્રથી ગમ્ય-જણાઈ આવતા. વ્યક્ત થતા પ્રમાદ સાધુને હાય છે; અને આ જ તેની અનુમતિ-

અનુમાદના છે. તેમજ 'ઉપદેશદાન થકી કારણની (કરાવવાની) આપત્તિ ' તે કરાવવાના પ્રસંગની પ્રાપ્તિ પણ સાધુને હાય છે. કારણ કે 'कर्त्तव्या जिनपूजा' જિનપૂજા કર્ત્તાં હ્ય છે' કરવા ચાેગ્ય છે, ખરેખર! ધનનું વ્યય કરવાનું આના કરતાં બીજું વધારે શુલ– પ્રશસ્ત સ્થાન નથી,—'ન खलु वित्तस्यान्यच्छुभतरं સ્થાનં' એવાં પ્રકારના વચનથી ભાગવંતાના પૂજા-સત્કારવિષયી સદ્વપદેશ તેઓ દીએ છે. આ ઉપદેશદાન તે તેનું કારણ-કરાવલું તે છે. મામ સાધુને ભગવંતના પૂજા-સત્કાર માત્ર પાતે કરવાના નિષેધ છે, પણ કરાવવાના તેમ જ અનુમાદવાના નિષેધ નથી.

" આજ કૃતપુષ્ય ધન્ય દિહ માહેરા થયા, આજ નરજનમ મેં સફળ ભાગ્યા; દેવચંદ્ર સ્વામી ત્રેવીશમા વંદીએા, લક્તિલર ચિત્ત તુજ ગુણ રમાવ્યાે.... સહજ શુધુ આગરા, સ્વામી સુખ સાળરા, જ્ઞાન વયરાગરા પ્રભુ સવાયા. " શ્રી દેવચંડછ.

Ŵ

ઉપદેશન વડે મુનિને દ્રવ્યસ્તવનું કરાવલું તે દાેષાન્તરનિષ્ટત્તિદ્વારે કરીને અનવદા (નિર્દોષ) છે. એમ નાગભયથી પુત્રને ખાડામાંથી ખેંચતાના દર્શાતથી સમર્થિત કરી, સાધુ આ દ્રવ્યસ્તવના અવિષય નથી. એમ આગમપ્રામાણ્યથી સિંહ કરે છે---

<sup>११</sup>अनवर्चं च तद्, दोषान्तरनिवृत्तिद्वारेण । अयमत्र प्रयोजकोंऽशः, तथाभावतः प्रवृत्तेः, उपायान्तराभाषात् । नागभयसुतगर्त्ताकर्षणञ्चातेन भावनीयमेतत्।

तदेवं साधुरित्थमेवैतत्सम्पादनाय कुर्वाणो नाविषयः, वचनप्रामाण्यात्, इत्थमेवेष्ट-सिद्धे:, अन्यथाऽयोगादिति ॥ २४०

पश्चिका:--- वारु, यावल्का सर्व सावद्य केशे छाडी दीधेल छे, खेवा साधुने सावद्य प्रशृतिवाणा द्रव्यस्तवना ઉપદેશન વહે કારણ (કરાવવું) કેમ યુક્ત દ્વાય ! એમ આશંકીને કહ્યું—अनवद्यं च— भने अनवध, निर्धेष, एतद्--अ।, ६०४२.ववधरख्. हेतु इह्यो-दोषान्तर निवृत्तिद्वारेण-दोषान्तराह-દ્રવ્યસ્તવ અપેક્ષાએ અન્ય એવા ઇન્દ્રિયાર્થ હેતુ મહત્ દાષાન્તરમાંથી વા કૃષિ આદિ આરં ભવિશેષમાંથી तस्य वा-वा तेनी, या-के, निवृत्ति:-निवृत्ति, ७५२भ, स पव द्वारम्-ते क ६१२, ७५१थ, तेन-ते વડે કરીને.

<sup>૧૧</sup>અર્થ:—અને તે (એ-ડ્રવ્યસ્તવકારણ) અનવઘ છે,—દોષાન્તરનિષ્ટૃત્તિ દ્વારે કરીને. આ અત્રે પ્રયોજક અ'શ છે, તથાભાવથી પ્રવૃત્તિને લીધે, ઉષાયાન્તર અભાવને લીધે. નાગભયથી પુત્રના ગર્તામાંથી આકર્ષણના દુશન્તથી આ ભાવનીય છે.

તેથી એમ સાધુ આમ જ એના સંપાદનાથે કરતા અવિષય નથી,—વચનપ્રામાણ્યને લીધે, આમ જ કષ્ટસિહિને લીધે, અન્યથા અધાગતે લીધે.<sup>૧૮૦</sup>

# વિવેચન

" ધન્ય ધન્ય તે જીવ, પ્રક્ષ પદ વંદી હાે દેશના સુર્ણ; જ્ઞાન ક્રિયા કરે શુદ્ધ, અનુભવયાં ગે હાે નિજ સાધકપણે.... સેવા ઇશ્વર દેવ, જિણે ઇશવરતા હાે નિજ અદભુત વરી." શ્રી દેવસાંદ્રજી.

અત્રે પ્રશ્ન થવા સંભવે છે કે-યાવજ્ જીવ- જીવન પર્યાંત જેશે સર્વ સાવઘ-પાયયુક્ત સંદોષ કાર્ય છાંડી દીધેલ છે, એવા સાધુ નિર્માંશ મુનિને, જેમાં હિંસાદિ સાવઘ-પાય પ્રગટ છે એવા દ્રવ્યસ્તવનું ઉપદેશન વડે કરાવતું કેમ યુક્ત હાય? દાપાન્તરનિરૃત્તિ હારે એના સમાધાનરૂપ ઉત્તર અત્ર આપ્યા કે 'अनक्दां च तत्' 'તે દ્રવ્યસ્તવનું અનવઘ છે;' આ દ્રવ્યસ્તવનું કરાવતું એ અનવઘ-અવઘ રહિત ઉપદેશન અનવઘ નિર્દોષ છે. શી રીતે નિર્દોષ છે? 'दोषान्तरનિરૃત્તિ દ્વારે કરીને,' દ્રવ્યસ્તવમાં જે અલ્પ હિંસાદિ દેષ દેખાય છે, તેના કરતાં બીજા ઘણા માટા દોષમાંથી પાછા વાળવારૂપ ઉપાયે કરીને; અર્થાત્ ઇદ્રિયવિષયને પોષવા અથવા ખેતી વગેરે આરંભા સેવવા ગૃહસ્થા હિંસાદિ મહા-

વારુ, અવદ્યાન્તરમાં પ્રવર્તાનને લીધે આ અનવદ્ય શી રીતે ? એમ આશંકીને કહ્યું—अयम्-आ, મહત્દોષાન્તરનિષ્ઠત્તિરૂપ, अत्र-अत्रेत, દ્રવ્યસ્તવના હપદેશનમાં, प्रयोज्ञक:-પ્રવર્તાક, अंदा:-નિષ્ઠત્તિરૂપ દ્રવ્યસ્તવકર્ત્વ ક્રિયાનો વિભાગ છે. કયા કારખુધી ? તે માટે કહ્યું—तथाभाषत:-દાષાન્તરનિષ્ઠત્તિભાવ થકી, प्रवृत्ते:-ચેપ્ટાને લીધે. उपायान्तराभाषात्-द्रयस्तवपरिकार्यी અન્ય हेतुना અભावने લીધે. डेवी रीते ! ते माटे કહ્યું—

नाग ઇત્યાદિ नागभयेन—સર્પની ભીતિથી, सुतस्य-પુત્રનું, गर्सात्- ધબ્રમાંથી, आकर्षणम्— અપનયન, पतदेव—એ જ, झातं- દર્ષ્ટાંત, तेन-तेना वહे કરીને, भावनीय मेतत्—આ ભાવનીય છે. કાઈ સ્ત્રીએ પ્રિય પુત્રને રમણીયરૂપવાળા ઉપર-યીને રમણાર્થ મંદિરની બ્લાર વિસન્પો. અને તે અતિ ચપલતાથી અને અવિવેકતાથી અહીંતહીં પર્યંટતાં અવટ જેવા અતિવિષમ તટવાળા એક ગર્તામાં પ્રવેશ્યા. અને મુદ્દૃત્તાન્તરે પ્રત્યપાયસંભાવનાથી ચકિતચેતા માતા તેને આણુવાને તે દેશે આવી, અને ગર્તાન્તર્વત્તી નિજ પુત્રને દંહા અને તેની પાછળ ચાલેલા કાપપ્રશામ નહિ કળાતા, અંજનપુંજ જેવી કાળી કાયવાળા, અતિ વિકટ રફુટારાપ ઉદ્દથાટિત કરતા એવા નાગને દીકા. એટલે તે ગુરુલાધવઆલાચનમાં ચતુરાએ ખરેખર! આ નાગથી આને મહાન અપાય થશે એમ ચિંતગી સત્વર હાથ લંખાવી ગર્તમાંથી પુત્રને ખેં-ચો. જેમ તે થાડી ઉત્કાર્ણ શરીરત્વકૃતાથી (ચામડી છોલાવાથી) તે સપીડ છતાં દોષત્રતી નથી, પરિશુદ્ધ ભાવપણાને લીધે; તેમ સર્વથા સર્વ સાવદા ત્યક્ત છતાં સાધુ ઉપાયાન્તરથી મહત્ સાવદાન્તરમાંથી ગૃહીઓની નિવૃત્તિ નહિ દેખતાં, દ્વયસ્તત્ર આદેશતાં પણ દોષવાન્ નથી.

દોષ કરી રહ્યા છે, તેએાને તે મહાદેષમાંથી પાછા વાળી નિદેષિ ભક્તિપ્રયોજનમાં પ્રેરવાના એકાંત હિતહેતુ હાવાથી આ દ્રવ્યસ્તવનું કરાવવું નિર્દોષ છે, અનવદા છે.

એટલે પુનઃ આશંકા થશે—મામ તા એક અવદા (પાપ) છેહાવી બીજા અવદ્યમાં પ્રવત્તાવવાનું થયું, તા આ દ્રવ્યસ્તવના ઉપદેશ અનવદ્ય-નિષ્પાપ કેમ ? એ આશંકાના નિવારણાથે કહ્યું—'આ અત્રે પ્રયોજક અંશ બીજા ઉપાયના અભાવે છે,-તથાભાવથી પ્રવૃત્તિને લીધે.' અર્ધાત્ બીજા માટા દાષમાંથી તથાભાવથી પાછા વાળવું એ જ અત્રે દ્રવ્યસ્તવના ઉપદેશદાનમાં મુનિને તેવી ઉપદેશપ્રવૃત્તિ પ્રયોજક–પ્રયોજનાર–પ્રવર્ત્તાવનાર અંશ–ભાગ કાષાન્તરમાંથી—ખીજા દાષમાંથી નિવૃત્તિ કરાવવી-પાછા વાળવું क्रेवा तथाप्रकारना लावशी क भूनिनी तेवी अपहेशप्रवृत्ति है।य छे, अने ते पहा 'ઉપાयान्तर अलावने बीधे'—'उपायान्तराभावान' हे।य छे, अर्थात ते हे।यभांथी પાછા વાળવાને દ્રવ્યસ્તવ શિવાય બીજો કાઈ ઉપાય છે નહિં એમ સમજને ન છટકે તેવા ઉપદેશ તે દીએ છે.

અને 'નાગલયથી પુત્રના ગત્તીમાંથી આકર્ષાં થના દેષ્ટાંતથી આ ભાવનીય છે:' સાપના ભયથી પુત્રને ગર્તામાંથી-ખાડામાંથી ખેંચી કાઢવાના દેષ્ટાન્ત પરથી આ ભાવન કરવા

નાગભયથી ખે'ચવાનું દર્શત

ચાગ્ય છે. તે આ પ્રકારે—કાઈ માતાએ પાતાના વહાલા આળક પુત્રને શારાગારીને રમવા માટે ઘરમાંથી ખ્હાર માકલ્યા ચપળ અને પુત્રને ખાડામાંથી અણસમજૂ બાળક તા રમતાં રમતાં એક ઊંડા ખડબચડા ખાડામાં પેઠા. ઘણા વખત થયા છતાં પુત્ર પાછા આવ્યા નહિં, એટલે માતાને ચિંતા થતાં તેને આણવાને ત્યાં આવી, અને ખાડાની અંદર તેને

દીઠા: અને આજુપાજુ નજર કરી તાે એક કોધાવિષ્ટ કુંકાડા મારતા કાળા નાગ આળકની પાછળ પડ્યો હતા. એટલે તત્ક્ષણ સમયસ્ચકતા વાપરી તેણે બાળકનું બાંવડું ઝાક્રીને તેને ખાડામાંથી ખ્હાર ખેંચી કાઢચો. આમ કરવામાં જોકે બાળકની ચામડી જરા છાલાણી. ઉઝરડા પડચા ને તેને પીડા થઈ, પણ તેને અચાવી લેવા માટે બીએ કાઈ છટકા નહિ દ્વાવાથી તેમ શુદ્ધભાવથી કરવામાં માતાને લેશ પણ દેષ નથી; તે જ પ્રકારે બીજા કાઈ ઉપાયથી ગહસ્થને મહાસાવઘમાંથી પાછા વાળવાના સંભવ નહિં દેખતાં, સાધુ પાતે સવધા સાવદા ત્યજ્યા છતાં, ન છૂટકે ગૃહસ્થને દ્રવ્યસ્તવના ઉપદેશ દીએ છે. તેમાં તે વત્સલ માતાની જેમ મહાપાપરૂપ કૃષ્ણિધરથી ગૃહસ્થને ખરાવી લેવાના નિર્મલ આશય જ મનિને છે: અર્થાત્ ગૃહસ્થને પાયમાં પ્રવત્તાવવાના નહિં, પણ જેમ અને તેમ પાયથી નિવર્ત્તાવવાના જ પરિશુદ્ધ હેતુ જ સાધુને છે. એટલે તેવા દ્રવ્યસ્તવના ઉપદેશક્ષનમાં તેને દેાષ નથી.

અને 'તેથી એમ સાધુ આમ જ એના સંપાદનાર્થે કરતા અવિષય નથી;' આમ-ઉકત પ્રકારે જ આ દ્રવ્યસ્તવના સંપાદન અર્થે એમ ઉપદેશપ્રવૃત્તિ કરતા સાધુ આ દ્રવ્યસ્તવના અવિષય નથી, અર્થાત્ દ્રવ્યસ્તવના વિષય છે જ. માટે સાધુ દ્રવ્યસ્તવના એટલે તેને પણ 'વસનપ્રમાણ્યને લીધે'—આગમના પ્રમાણ્— અવિષય નથી પણાને લીધે દ્રવ્યસ્તવ ઘટે છે. શાને લીધે? 'આમ જ ઇષ્ટ્ર— સિન્દિને લીધે, અન્યથા અયાગને લીધે' અર્થાત્ મુનિન પણ દ્રવ્યસ્તવના બધિકાર છે એમ આગમમાં પણ જે ઇષ્ટ માનેલ છે તેની સિન્દિ બામ જ ઉક્ત પ્રકારે કરાવવું અને અનુમાદવું એ બન્ને પ્રકારથી હાય છે, નહિં તે તે દ્રવ્યન્તવના મુનિને યાગ જ ઘટે નહિં. આમ સાધુ પણ દ્રવ્યસ્તવના વથય છે



અને શ્રાવક તો આ પૂજા-સત્કાર બન્નેના વિષય છે જ અને આરંભવંતને આ બન્ને ઔચિત્ય-આગાઅમૃત ધાગને લાધે ઉચિત છે, ઇ. યુક્તિયા પ્રદર્શિત કરે છે—

१२ श्रावकस्तु सम्पादयन्नप्येतौ भावातिशयात् अधिकसम्पादनार्धमाह । न तस्येतयौः सन्तोषः, तद्धम्मस्य तथास्वभावत्वात् । जिनपूजनसत्कारयोः करणहाहसः खल्वाद्यो देशविरतिपरिणामः औचित्यप्रवृत्तिसारत्वेन ।

उचितौ चारम्भिण पतौ, सदारम्भरूपत्वात, औचित्याज्ञाऽमृतयोगात्, असदारम्भर निवृत्ते:, अन्यथा तदयोगादतिप्रसङ्गादिति। रिधर्

पित्रका—तद्धमं ध्रियादिः तद्धमंस्य—श्राव ध्रभंना, तथास्व मावत्वात्—ि लिनपूल-सर्धारभं व्याधिक्षातिरे ध्रथे व्याधिक्षाति प्रवासिक्षाति प्रवासिक्षाति प्रवासिक्षाति व्याधिक्षाति व्याधिक्षाति व्याधिक्षाति व्याधिक्षाति व्याधिक्षाति व्याधिक्षाति व्याधिक्षाति व्याधिक्षाति व्याधिक्षात् व्याधिक्षात्य व्याधिक्षात् व्याधिक्षात् व्याधिक्षात् व्याधिक्षात् व्याधिक्याचिक्षात् व्याधिक्षात् विष्याधिक्षात्

आज्ञाऽमृतयोगात्—आज्ञाअमृत योगने लीधे. आज्ञेच—आज्ञा क, "जिनभवनं जिनिबम्बं"
—िक्निल्यनं, किनिश्चं क्षाप्तापदेशइपा, अमृतं—अमृतं,—अकरामरलावधिरप्रशृते लीधे,
तेन—तथी, योगाव्—येगने लीधे. आज्ञा पश् शुं निल्पन्धने आम छे हैं ओम आशंहीने क्षुं—
असदारम्मिनिवृत्ते:—असतः—धंद्रियार्थविषयताथी असत्—असुंहर, आरंमस्य—आरंलनी, ततो
वा—वा तेनाथी किनपूलिहिंशने निवृत्तिने लीधे. वारु, तेनी निवृत्ति अन्यथा पश् थशे, ओम आशंहीने क्षुं—अन्यथा—अग्रामृतयुक्त पूल्य-सर्वार छोडीने, तद्योगात —असुंहर आरंभिवृत्तिना अयोगने लीधे. विपक्षमां लाधा क्षुं—अतिप्रसङ्गात्—अक्षुं। पश् असह्आरंभिवृत्तिना अव्युप्रभे द्वत्रभ्यः—अहिंसन आहिंगं पश् तेनी प्राध्तिथी अतिप्रसंगने लीधे. इति—ओम, वाक्ष्यस्माध्तिमां.

<sup>૧૨</sup>અર્થ:—શ્રાવક તો આ ખન્ને (પૂજા-સત્કાર) સંપાદતો છતાં ભાવાતિશયને લીધે અધિક સંપાદનાર્થે (વિષય) કહ્યો છે; તેને આ ખેમાં (પૂજા-સત્કારમાં) સન્તેષ્ય નથી,– તદ્ધમીના (શ્રાવકધમીના) તથાસ્વભાવપણાને લીધે, ખરેખર! આદ્ય દેશવિરતિ પરિણામ જિનપૂજન-સત્કારમાં કરણલાલસ જ (હોય છે),—ઔચિત્યપ્રવૃત્તિસારપણાએ કરીને.

અને આરંભીને આ ખન્તે ઉચિત છે,—સદ્આરંભરૂપપણાને લીધે, ઔચિત્ય આજ્ઞા– અમૃત્યાગને લીધે, અસદ્આરંભનિવૃત્તિને લીધે, અન્યથા તેના અયાગને લીધે, અતિ– પ્રસંગને લીધે.<sup>489</sup>

# વિવેચન

" સજ્જનશું જે પ્રીતડીજી, છાની તે ન રખાય; પરિમલ કસ્ત્રી તણેજી, મહીમાં હૈ મહકાય.... સાભાગી જિનશું લાગ્યા અવિહડ રંગ.

આંગળીએ નિવ મેરૂ ઢંકાયે, છાખડીએ રવિ તેજ; અંજલિમાં જિમ ગંગન માથે, મુજ મન તિમ પ્રભુ હેજ….સાંભાગી. " શ્રી યશાવિજયજી.

અને 'શ્રાવક તો આ બન્ને સંપાદતો છતાં ભાવાતિશયને લીધે અધિક સંપાદનાથે' (વિષય) કહ્યો છે.' અર્થાત્ સદ્યુરુમુખે અપૂર્વ શુશ્રુષારસથી જે ધર્મ કરે છે એવો ગૃહસ્ય શ્રાવક તો આ પૂજા-સત્કાર બન્ને સંપાદન કરે જ છે, છતાં શ્રાવકને પૂજા-સત્કાર ભાવાતિશય થકી અધિક અધિક ભાવના ઉલ્લાસથી અધિક અધિક ભા માં સંતોષ નથી પૂજા-સત્કારના સંપાદન અર્થે અને પણ અત્રે તેના વિષય કહ્યો છે. કારણ કે 'ન तस્પૈતયો: સંતોષ:' તેને આ છેમાં સંતોષ નથી, —તહ્મના તથાસ્વભાવપણાને લીધે.—'तद्ધमस्य तथास्वभावत्वात'. અર્થાત્ આ પરમ પૂજાહે અહેત્ પ્રભુની ભક્તિ માટે મ્હારૂં સર્વસ્વ ઓવારી નાંખું તાપણ એાછું છે એવી ભાવના જે ભાવે છે એવા શ્રાવકને આ પૂજા-સત્કાર એ બેની બાબતમાં સંતોષ થતા નથી, એટલે અધિકાધિક પૂજા-સત્કારની તેની ભાવના અતૃપ્ત જ રહે છે, કારણ કે તહ્મમના તે શ્રાવકધર્મના તથાસ્વમાવ જ—તથાપ્રકારના સ્વભાવ જ એવા છે કે છલકાતી ભક્તિને લીધે તેને ભગવંતના તે પૂજા-સત્કાર આ. અસંતોષ જ રહ્યા કરે!

અને એટલે જ 'આદ દેશવિરતિ પરિણામ ખરેખર! જિનપૂજન-સત્કારમાં કરણુ-લાલસ જ હાય છે; ' સચિત્ત આરંભ વર્જનારી એવી શ્રાવકની આઠમી પ્રતિમાના અભ્યાસ પૂર્વેના જે આદ દેશવિરતિ પરિણામ-ભાવશ્રાવકના ભાવ છે, તે ઔચિત્યપ્રવૃત્તિ જિન-પૂજા સત્કાર કરવાની ખાખતમાં લાલસાવાળા-તીવ ઈચ્છાવાળા સારપણું જ હાય છે; અને એ પણું 'ઔચિત્યપ્રવૃત્તિસારપણાએ કરીને તેમ હાય છે, અર્થાત્ પાતાની અવસ્થાને-દશાને ઉચિત એવી પ્રવૃત્તિના પ્રધાનપણા વડે કરીને શ્રાવકને તેવા પ્રકારની પૂજા-સત્કાર પ્રવૃત્તિ કરવાનું ઓચિત્ય-ઉચિતપણ છે, તેવા પ્રકારે પૃજા-સત્કાર કરવા ઘટે છે, તેથી જ તે તેવા પ્રકારે કરણલાલસ હોય છે.

"જ્યાં જ્યાં જે જે યેાગ્ય છે, તહાં સમજવું તેહ; ત્યાં ત્યાં તે તે આચરે, આત્માશી જન એહ." —શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ્રણીત શ્રી આત્મસિદ્ધિ

અને "જ્યાં જ્યાં જે જે યાગ્ય છે" ઇ. સુલાધિત અનુસાર જ્યાં જ્યાં જે જે યાગ્ય છે ત્યાં ત્યાં તે તે સમજવું ને ત્યાં ત્યાં તે તે આચરવું, તે આત્માથી લિંગત છે, એમ ઔચિત્યના—ઉચિતપણાના સામાન્ય નિયમ છે. એટલે અમેચિત્ય આજ્ઞા- 'આરંલીને આ બન્ને ઉચિત છે.' એટલે પૃથ્વી—જલ આદિ આરં-અમૃત યાગથી બને સેવવાનું જેને અનિવાર્ય છે, એવા આરંભવંત ગૃહસ્થને આ આરંભવંતને બન્ને પૂજા—સત્કાર ઉચિત છે, કરવા ઘટે છે. શાને લીધે ઉચિત આ બન્ને ઉચિત છે? 'સદ્યારંભરૂપપણાને લીધે,' આ પૂજા—સત્કારના વિષય જિન લગવાન્ હાવાથી, તે અંગેના આ પૃથ્વી—જલ આદિ આરંભ સત્—સુંદર છે, એટલે તેનું સત્આરંભપણ છે માટે.

હિંસામય આરંભ પાત જ અસત્ છે, ते। पछी आ पूल-सत्કारविषयं आरंभनं सह्यारंभर्पण् शाने क्षीधे ? ' औचित्याज्ञाऽमृतयोगात '— ' औथित्य आज्ञा अमृतयोगने क्षीधे.' अर्थात् जिनलवन, जिनिष्णं आहि कराववा श्रावक्षने ®थित छे अवी आपत पुरुषना वयनर्प आगमनी आज्ञा छे, अने ते ज तेना आराधक छवने अजश्मर सावर्प अमृत पह पमादनारी होवाथी ' अमृत ' छे, ओटले सत्पुरुषना आ आज्ञार्प अमृतना ये। करीने प्रस्तुत आरंभ पण् सत्आरंभर्प अनि जय छे, माटे.

અને આ આગા પણ આમ અમૃતરૂપ 'અસદ્આરંભનિવૃત્તિને લીધે' હાય છે. અર્થાત્ ઇંદ્રિયાર્થવિષયપણાને લીધે જે અસત્—અસુંદર આરંભ છે, તેમાંથી જિનપ્જાદિ-

કાળે નિવૃત્તિ હોય છે; એટલે હિંસાપ્રધાન પ્રવૃત્તિરૂપ અસત્ આરં-અસદ્આરંભ લમાંથી નિવર્તાવી લક્તિપ્રધાન સત્આરંભમાં પ્રવર્તાવતી હોવાથી નિવૃત્તિ આ શ્રાવકાચિત જિનઆજ્ઞા તેના આત્માને અમૃતરૂપ થઈ પડે છે. અને આ આજ્ઞાઅમૃતના યોગ શિવાય 'અન્યથા તેના અયોગને

લીધે '-ખીજ કાઈ પ્રકારે તે અસત્આરંભનિવૃત્તિના અચાગને લીધે ગૃહસ્ય તે તે ઇંદ્રિ-યાર્થ વિષયી પાપમય પ્રવૃત્તિમાંથી વિશ્મે એ સંભવતું નથી. અને પ્રકારાન્તરથી અસત્— આરંભથી નિવૃત્તિ થાય એમ જો માનીએ તો 'અતિપ્રસંગને લીધે '-જૂગાર રમતું, હીંચકા ખાવા વગેરે પ્રવૃત્તિમાં પણ તે અસત્આરંભનિવૃત્તિના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે! અને એ તા અનિષ્ટ છે, એટલે અસત્આરંભ છાડાવી સત્આરંભમાં જેડનાર આ 'આદ્મા-અમૃત'ના યાગથી જ શાવકને જિનપૂજ—સત્કારનું એચિત્ય—ઉચિતપણું પ્રતીત થાય છે. અના પૂજા-સતકાર બન્તે દ્રવ્યસ્તવ જ છે, તે તે દ્રવ્યસ્તવ પણ ભાવસ્તવના અંગરૂપ હોય તે જ ઇંબ્ડ છે, તેનાથી અન્ય તા અપ્રધાન છે તે તે અભવ્યોને પણ હોય છે, એમ શાસ્ત્રીય મીમાંસા કરે છે—

### <sup>१३</sup>तथाहि—

द्रव्यस्तव एवैती, स च भावस्तवाङ्गिष्ठः, तदन्यस्याप्रधानत्वात्, तस्याभव्येष्वपि भावात् । अतः आज्ञयाऽसदारम्भनिवृत्तिरूप एवायं स्यात् । औचित्यप्रवृत्तिरूपत्वेऽप्यल्प-भावत्वाद् द्रव्यस्तवः।

<sup>૧૩</sup>અથ<sup>લ</sup>:—તે આ પ્રકારે—

આ ખન્તે ડવ્યસ્તવ છે, અને તે (કવ્યસ્તવ) ભાવસ્તવતું આંગ એવું ઇષ્ટ છે,— તદન્યોનું અપ્રધાનપહું છે માટે, તેના અભવ્યામાં પણ ભાવ છે માટે. એટલા માટે આજ્ઞાથી અસહારંભનિવૃત્તિરૂપ જ એવું આ હોય. ઔચિત્યપ્રવૃત્તિરૂપપહું સતે પણ અલ્પભાવપહાન લીધે (આ) કવ્યસ્તવ છે. <sup>4</sup>૪૨

# વિવેચન

" દ્રવ્યથી પૂજા રે કારણ ભાવતું રે, ભાવ પ્રશસ્ત ને શુદ્ધ; પરમ ઇષ્ડ વાલ્હા ત્રિભુવન ધણી રે, વાસુપૂજ્ય સ્વયંખુદ્ધ....

पूजना ते। डीके रे, भारमा जिन तल् रे."—श्री हेवसद्रल.

આમ શ્રાવકને ઉચિત એવા 'આ બન્ને દ્રવ્યસ્તવ છે; આ પૂજા-સત્કાર અન્ને ખાદ્ય પ્રવૃત્તિરૂપ હાવાથી દ્રવ્યસ્તવ છે. "આત્મભાવ તે ભાવ, દ્રવ્ય પદ આદ્ય પ્રવૃત્તિ

पिक्ति—भौथित्य क पुनः विशेषधा लावतां इह्यं—तथाहि—ते आ प्रकारे—द्भव्यस्तवः— द्रव्यस्तवः पतौं—आ अन्ते, पून्त-सत्वारः, तेथी शुं? ते भाटे इह्यं—मावस्तवाङ्गं—कावस्तवभाग, शुद्ध साधुभावनं निभन्तेन, इष्टः—छि छे, अकिमत छे. इया कारण्यी ? ते भाटे इह्यं—तद्म्यस्य—तेनाथी अन्यना, लावस्तवना अनंभना, अप्रधानत्वाद्—अप्रधानपण्याने क्षीधे, अनाहरण्यिपण्याने क्षीधे, अनाहरण्यिपण्याने क्षीधे, अनाहरण्यिपण्याने क्षीधे, अपादरण्याने क्षीधे, अपादरण्याने क्षीधे, अपादरण्याने क्षीधे, अपादरण्याने क्षीधे, अपादरण्याने क्षीधे, अपादरण्याने क्षीधे, अपादाने क्षीधे, क्षीधे, त्रव्याने क्षीधे, अपादाने क्षीधे, क्षीधे, अपादाने अपादाने क्षीधे, अपादाने क्षीधे, क्षीधे, अपादाने क्षीधे, अपादाने क्षीधे, क्षीधे, अपादाने अपादाने क्षीधे, अपादाने क्षीधे, अपादाने क्षीधे, क्षीधे, अपादाने क्षीधे, क्षीधे, अपादाने क्षीधे, अपादाने क्षीधे, क्षीधे, अपादाने क्षीधे, अपादाने क्षिणे क्षीधे, अपादाने क्षीधे, अपादाने क्षीधे, क्षीधे, क्षीधे, अपादाने क्षीधे, क्षीधे, अपादाने क्षीधे, क्षीधे,

શંકા—તે ભાવરતવ કેમ ન હોય ?—ઓચિત્યપ્રવૃત્તિરૂપપણાને લીધે, સાધુધર્મની જેમ. એમ આશંકીને કહ્યું—ओचित्यप्रवृत्तिरूपत्वेऽपि—श्रावक અવસ્થાને યોગ્ય વ્યાપારસ્વભાવતા સતે પણ, તા પછી તેના અભાવે તા પૂછતું જ શું ? अल्पभाचत्यात्—અલ્પભાવપણાને લીધે, તુચ્છ શુભ-પરિણામપણાને લીધે, द्रव्यस्तव:—પૂજ-સત્કાર એ બન્ને દ્રવ્યસ્તવ છે. આ બન્ને કવ્યસ્તવરૂપ છે ને તે ભાવસ્તવનું અ'ગ હોય તે કચ્ચ છે તિસર્ગે છ " ( દેવચંદ્ર છ ). પરભાવમાં નિષ્કામ એવી પ્રભુ સાથે અભે દ થવાની ઇચ્છા તે ભાવ છે, અને વંદન, નમન, અર્ચન, ગુણુપામ આદિ દ્રવ્યસ્તવ છે; 'અને તે ભાવસ્તવનું અંગ એવું ઇષ્ટ્ર છે,' स च માત્રસ્તવા કૃમિષ્ટં—તે દ્રવ્યસ્તવ પણ જે ભાવસ્તવનું અંગ હે ય, શુદ્ધ આત્મભાવનું નિષ્ધાન–કારણ હાય, તે દ્રવ્ય-સ્તવ જ શાસ્ત્રકારાએ ઇષ્ટ માનેલું છે. અર્થાત્ જે દ્રવ્યથી ભાવ ઉપજે એવું દ્વ્યસ્તવ જ મુમુક્ષુ એ એ ઇચ્છવા રોગ્ય એવું ઇષ્ટ હાવાથી,

જ્ઞાની પુરુષે એ તેને જ ઇંબ્ડ ગણી સંમત કરેલું છે.

દ્રવ્યસેવ વંદન નમનાદિક, અર્થન વળી ગુણ આમાજ; ભાવ અલેદ થવાની ઇઢા, પરભાવે નિઃકામાજ."—શ્રી દેવચાંદ્રજી.

એમ શાને લીધે ? 'તદન્યના અપ્રધાનપણાને લીધે, 'તદન્યસ્યામધાનત્વાત'-તે ભાવસ્તવના અંગરૂપ દ્રવ્યસ્તવથી અન્ય પ્રકારના દ્રવ્યસ્તવતું અપ્રધાનપણું છે માટે. અર્થાત જે દ્રવ્યસ્તવ ભાવસ્તવનું કારણ થતું નથી, જે દ્રવ્યથી

પ્રધાન દ્રવ્ય ને અપ્રધાન દ્રવ્ય આત્મભાવરૂપ ભાવ ઉપજતા નથી, તે દ્રવ્ય 'અપ્રધાન' દ્રવ્ય કહેવાય છે. અને એટલા માટે જ દ્રવ્યના પ્રધાન અને અપ્રધાન એમ એ પ્રકાર મહિપિ હરિભદ્રાચાર્યજીએ શ્રી પંચાશક શાસ્ત્રમાં સ્ફટ-

પણે વિસ્તારથી દર્શાવ્યા છે. તેમાં ભાવ ઉપજાવવાનું યાગ્યપણું જેમાં છે તે પ્રધાન દ્રવ્ય છે, અને તેવું યાગ્યપણું જેમાં નથી તે તથારૂપ ભાવવિહીન એવું અપ્રધાન દ્રવ્ય છે. જેમકે-જેમાં સાધુપણું પામવાનું યાગ્યપણું છે એવા સાચા ભાવશાવક તે દ્રવ્યસાધુ છે,—મા 'પ્રધાન' દ્રવ્યનું ઉદાહરણુ છે; અને આચાર્યમાં વા સાધુમાં દ્વાવા યાગ્ય તથારૂપ આચાર્ય-સાધુના ગુણુ-ભાવ જેમાં નથી તે દ્રવ્યઆચાર્ય, દ્રવ્યસાધુ છે,—આ 'અપ્રધાન' દ્રવ્યનું ઉદાહરણુ છે.

આ પરથી સ્પષ્ટ સમજી શકાય છે કે જે દ્રવ્યસ્તવ, ભાવસ્તવનું કારણ થતું નથી, જે દ્રવ્યપ્તા આત્મામાં તથા પ્રકારના ભાવ ઉપજાવવાનું નિમિત્ત અનતી નથી, તે અપ્રધાન દ્રવ્યરૂપ છે; એટલે જ જે દ્રવ્યસ્તવ ભાવસ્તવના અંગરૂપ નથી થતું, તેનું અહીં અપ્રધાનપણું કહ્યું છે, અને તે 'તેના અભવ્યામાં પણ ભાવને લીધે ' 'તસ્યામવ્યેષ્વિ માવાન ' યથાર્થ જ કહ્યું છે. અર્થાત્ અભવ્યોને પણ આ અપ્રધાન દ્રવ્ય-સ્તવ હાય છે; અને પ્રધાન દ્રવ્યસ્તવ તા અપુનર્ભન્ધકાદિ દશાવાળા હળુકર્મી, મંદકષાયી, મંદવિષયી, સાચા મુમુલુ આત્માથી ને જ હાય છે. એટલે જ પ્રધાન દ્રવ્યને જ પ્રધાન-મુખ્ય માની જ્ઞાનીઓએ ઇષ્ડ-આદરણીય-પ્રશસ્ત સાખ્યું છે, અને આ અપ્રધાન દ્રવ્યને અપ્રધાન-ગૌણ ગણી અનિષ્ડ-અનાદરણીય-અપ્રશસ્ત કહ્યું છે.

અને 'એટલા માટે જ આજ્ઞાથી અસદારંભનિવૃત્તિરૂપ જ એવું આ હાય.' અર્થાત્ ઉક્ત અપ્રધાન દ્રવ્યતું અપ્રધાનપશું છે એટલા માટે જ, પરમાર્થે વિશ્વસનીય

# આગાથકી અસદ્ભાર ભનિવૃત્તિરૂપ જ આ દ્રવ્યસ્તવ : અલ્પભાવપણાને લીધે દ્રવ્ય ૪૪૭

એવા આપ્ત સત્ પુરુષની આજ્ઞા થકી જે અસત્આરંભમાંથી આજ્ઞાથકી અસદ – નિવૃત્તિરૂપ દ્રવ્યસ્તવ છે, તે જ ભાવસ્તવના અંગરૂપ હોઈ શાસ્ત્ર- આરંભનિવૃત્તિરૂપ જ વિહિત એવું ઇષ્ટ દ્રવ્યસ્તવ છે; નહિં કે ગતાનુગતિક ગાડરીઓ આ દ્રવ્યસ્તવ પ્રવાહ જેવા લોકોથી લોકિક રીતે કરાતું દ્રવ્યસ્તવ. તાત્પર્ય કે ભાવના સ્પર્શ કે સ્કુરણા વિનાનું જે અપ્રધાન દ્રવ્યસ્તવ લોકો લોકિક રીતે કરે છે, તે શાસ્ત્રસંમત નથી; પણ જે ભાવના અનુસંધાનવાળું, ભાવ ઉપજાવનારૂં એવું આજ્ઞાનુસાર પ્રધાન દ્રવ્યસ્તવ સાચા મુમુક્ષુ આત્માથી ભવ્યજના અલોકિક રીતે આત્માથે આદરે છે. તે જ શાસ્ત્રસંમત છે.

અત્રે પ્રશ્ન થવા સંભવે છે કે—આ દ્રવ્યસ્તવ સાધુધર્મની જેમ ઔગિત્યપ્રવૃત્તિરૂપ છતાં તેને ભાવસ્તવ કેમ ન કહ્યું ? દ્રવ્યસ્તવ કેમ કહ્યું ? તેના સમાધાનાથે અત્રે ઉત્તર આપ્યા કે 'ઔગિત્યપ્રવૃત્તિરૂપપણું સતે પણ અલ્પભાવપણાને હીધે અલ્પભાવપણાને દ્રશ્નાને ઉચિત પ્રવૃત્તિસ્તરૂપ હાવા લીધે દ્રવ્યસ્તવ છતાં, અતિમહત એવા સાધુભાવની અપેક્ષાએ તેનું અલ્પભાવપણં— તુચ્છ શુભપરિણામપણું છે, એટલા માટે જ તેને દ્રવ્યસ્તવ કહ્યું છે; તેને પછી ઉચિત પ્રવૃત્તિસ્વરૂપપણા અભાવે તો તેના દ્રવ્યસ્તવપણા માટે પૂછનું જ શું? 'અપિ'—પણ શખ્દના અર્થ છે.

"મુનિસુવત પ્રભુ પ્રભુતા લીના, આતમ સંપત્તિ ભાસન પીના; આણાર'ગે ચિત્ત ધરીજે, દેવચંદ્ર પદ શીધ વરીજે….દીઠા દરિશણ શ્રી પ્રભુજના." — શ્રીદેવચંદ્રજ

### Ŵ

અમા દ્રવ્યસ્તવ કૂપઉદાહરણ્યી ગુણકારી છે, પણ આવું ત હેાય તે ઇંબ્ટક્લસિદ્ધિનું કારણ નથી, પરંતુ આગ્રાઅમૃતયુક્ત જ કારણ છે, એ સ્પબ્ટ કરી, સાધુ-શ્રાવક બન્નેય આ પૂજા-સત્કારના વિષય છે એમ પ્રસ્તુત સમાધાન ઉપસંહરે છે—

<sup>१8</sup>गुणाय चार्यं कूपोदाहरणेन, न चैतद्य्यनीदशं इष्टफलसिद्धये, कि त्वाज्ञामृतयुक्तमेव, इथाने विधिप्रवृत्तेरिति सम्यगालोचनीयमेतत्।

तदेवमनयो: साधुश्रावकावेच विषय इत्यलं प्रसङ्गेन ॥<sup>२५३</sup>

<sup>૧૪</sup>અર્થ:—અને આ (ડ્વ્યસ્તવ) કૃષના ઉદાહરણથી ગુણાર્થ છે; અને એ (કૂપાદાહરણ) પણ અનીદશ (આલું ન હોય તે) ઇષ્ટ ફ્લસિદ્ધિ અર્થ નથી, કિંદ્ર આજ્ઞાઅમૃતયુક્ત જ, —સ્થાને વિધિષ્ર**વૃ**ત્તિને લીધે. એમ આ સમ્યક્ આલેાચનીય **છે**.

તેથી એમ આ બન્નેના સાધુ અને શ્રાવક જ વિષય છે. એટલે પ્રસંગથી સર્યુ<sup>લ</sup> !<sup>૨૪૩</sup>

# વિવેચન

"જિનગુણ અમૃતપાનથી રે....મન. અમૃત ક્રિયા સુપસાયરે....ભવિ. અમૃત ક્રિયા અનુષ્ઠાનથી રે. આતમ અમૃત થાય રે ભવિ૦"–શ્ર**ી દેવચંદ્રછ** 

તા પછી આમ અલ્પક્ષાત્રપણાને લીધે આ દ્રવ્યસ્તવ ગૃહસ્થાને અકિંચત્કર–નકામું થઈ પડશે, એવી આશંકા દ્વર કરવા માટે કહ્યું—' गુળાય चાર્ય कृपોदाहरणेन'—' અને

કૂપઉદાહરણથી આ દ્રવ્યસ્તવ ગુણકારી કૂપના ઉદાહરણથી આ ( દ્રવ્યસ્તવ ) ગુણાર્થ છે; કૂવાના દર્ણતે આ પૂજાદિરૂપ દ્રવ્યસ્તવ કંઈક સદેષ છતાં વિશિષ્ટ શુભ ભાવના હેતુપણાને લીધે તેના અધિકારીને ગુણકારી–ઉપકારી છે. અર્થાત્ કૂવા ખાદવામાં શ્રમ ઉપજે, તરસ લાગે, કાદવથી શરીર ખરડાય એ વગેરે દેષ હાય છે. તથાપિ જ્યારે પાણી નીકળે છે ત્યારે આ

દાષા દ્રર થઈ તે કૂવાનું ખાદનું લેખે લાગે છે અને સ્વ-પરની તરસ છીયાવી તે સર્વને આનંદનું કારણ અની ઉપકારી થઈ પડે છે. તેમ આ પૂજાદ દ્રવ્યસ્તવમાં પણ કિંચિત્ હિંસાદિ આરંભ હાય છે, પૃથ્વીકાય-અપ્કાય-વનસ્પતિકાય આદિના ઉપમર્દ ઉપજે છે, એ વગેરે દોષા હાય છે; તથાપિ તેના નિમિત્ત ભક્તિભાવ પર ચઢતાં શુભ પ્રશસ્ત ભાવ ઉદ્ભવે છે, એટલે તે અલ્પ આરંભ દાેષ દ્રર થઈ તે શુભભાવ વડે કરીને અશુભ કમેની

पञ्जिका—એમ ત્યારે અલ્પભાવપણાને લીધે જ આ ( દ્રવ્યસ્તવ ) ગૃહીએને અકિ ચિત્કર છે, એમ આશંકીને કહ્યું—गुणाय च—અને ગુણાર્થ, ઉપકારાર્થ, अयं—આ, દ્રવ્યસ્તવ. કેવી રીતે ? તે માટે કહ્યું—कृषोदाहरणेन—કૂપના ઉદાહરણુથી, અવડત્તાતથી. અને અહીં આમ સાધનપ્રયોગ છે—

કિંચિત સદાય છતાં પણ પૂજાદ અધિકારીને ગુણકર છે,—વિશાબ્ટ શુલસાવના હેતુપણાને લીધે. જે નિશાબ્ટ શુલ લાવનું હેતુલૂત છે, તે ગુણકર ૬૦૮ છે,—જેમ કૂપખનન; અને યતનાથી પૂજાદિ વિશાબ્ટ શુલ લાવના હેતુ છે, તેથી ગુણકર છે. કૂપખનન પક્ષમાં તૃષ્ણાદિના વ્યુદાસથી આનંદાદિની પ્રાપ્તિ તે શુલ લાવ છે. આ કહેવાનું થયું—જેમ કૂપખનન શ્રમ-તૃષ્ણા—કર્દમઉપલેપ આદિ દોષથી દુષ્ટ છતાં પણ જલઉત્પત્તિ થયે અનન્તરાક્ત દોષોને દૂર કરી યથાકાલે સ્વઉપકારાર્થ વા પરાપકારાર્થ હોય છે, એમ પૂજાદિક પણ આરંભદોષને દૂર કરી શુલ અધ્યવસાયના ઉત્પાદન વડે અશુલ કર્મનિર્જરણ ને પુણ્યખન્ધનું કારણ હોય છે. દષ્ટાન્તની શુદ્ધ અર્થ કર્ણ

न च—ન જ, एतद्पि—એ પણ, કૂપઉદાહરણ, પણ, अनीटराम्—આવું ન હેાય તે, ઉદા-ઢરણીય બહુમુશ્રુવાળા દ્રવ્યસ્તવથી વિસદશ,—યથાકથંચિત ( જેમ તેમ ) ખનનપ્રકૃત્તિથી, इष्टफळ-सिद्धये—इष्टफळं—ઇબ્ટક્લ,—આરંબીઓનું બહુમુશ્રુતાપન, तत्सिद्धये—તેની સિદ્ધિ અર્થે હેાય છે,— દાર્બ્ટીન્તિકથી વૈધમ્યેને લીધે. જેમ હોય તેમ કહ્યું—

किन्तु—िर्डे तु, आज्ञाऽमृतयुक्तमेय—आज्ञाथ्यभृतथी युक्त क, आज्ञैय अमृतं—आज्ञा क ते अमृत,—परभ स्वास्थ्यअरिपणाने लीधे, ते आज्ञामृतं—आज्ञास्त, त्युक्तमेय —तेथी युक्त क, तेथी संभंधवाणुं क. ते आ प्रक्षरे,—भढत अेपी पिपासाहि आपहर्भा इपण्यतस्थी सुभतर अन्य ઉपायथी विभक्ष कलना असंस्रे, निश्चित स्वाहु शीत स्वश्क कलवाणी सूमिर्मा अन्य उपायना परिढारथी इपण्यत्म अथित छे,—तेना क त्यारे अष्टुगुल्पणाने लीधे. अने आम क भात शास्त्रकारनी आजा छे. आ क्या कारण्यी है ते भारे कहुं —स्थाने—स्थाने, द्रव्यस्तवाहिमां अने इपण्यननाहि उपकारीमां, विधियवृत्ते:—विधियवृत्तिने लीधे. औथित्यप्रवृतिने लीधे, अन्यथा ते थपी पण् अपाय सावने लीधे.

નિર્જરા અને શુલ કર્મના અનુબંધ હેત્ય છે, અને આમ તે પૂજદિ દ્રવ્યસ્તવ પૂજક લક્તજનને ગુણુકારી-ઉપકારી થઈ પડે છે.

भाभ अते आ કૂપઉદાહરણ ઘટે છે 'અને એ પણ અનીદશ ફિલિસિડિ અર્થે' નથી '-' न चैतदप्यनीहरां इष्टफलसिक्स्ये '. આ કૂપઉદાહરણ જે અનીદશ-આવું ન હાય તે, એટલે કે ઉદાહરણીય અહુગુણવાળા દ્રવ્યસ્તવથી વિસદશ'-

આવું ન હાેય તે ફ્લસિહિતું કારણ નથી જૂદા પ્રકારનું હાય તે, ઇષ્ટક્લમિહિનું કારણ નથી. અર્થાત્ તજરા– નિષ્ણાત જાણકાર પુરુષની આજ્ઞા–સૂચના અનુસાર ઉચિત ભૂમિમાં ખાદવારૂપ ઔચિત્ય–ઉચિતપણું જ્યાં જળવાતું નથી, અને સ્વચ્છં દે કાવે તેમ જ્યાં ત્યાં જેમ તેમ ભૂમિ ખાદવામાં આવે છે. તે કપ-

ખનન જેમ જલપ્રાપ્તિરૂપ ઇષ્ટ ફલની સિહિ કરનારું થતું નથી; તેમ જ્ઞાની સત્પુરુષની આજ્ઞાનુસાર અસદ્ આરંભથી નિવૃત્તિરૂપ ઔચિત્ય જ્યાં જળવાતું નથી અને સ્વછં દે ફાવે તેમ જ્યાં ત્યાં જેમ તેમ કિયાજડપણે પૂજાદિ કરવામાં આવે છે, તે દ્રવ્યસ્તવ પણ

ભાવ-જલરૂપ ઇંષ્ટ ક્લની સિદ્ધિ સમર્પનારું થતું નથી; પણ આગા- 'किन्तु आक्षाऽमृतयुक्तमेव'—' કિંતુ આગાઅમૃતયુક્ત જ' અમૃતયુક્ષ જ સિદ્ધિ અર્થે થાય છે. અર્થાત્ તૃષા વગેરે માટી આક્ત આવી પડે સિદ્ધિતું કારણ છે ને કૂવા ખાદવા શિવાય ખીજી કાઈ રીતે પાણી મળે એમ ન હાય,

ત્યારે અમુક જગ્યાએ ભૂમિ ખાદવાથી (Tapping) મીઠું સ્વચ્છ જલ નીકળશે એમ ખાત શાસના (Geology) તજરાની આજ્ઞા-સ્વનાનુસાર તે સ્થળે ખાદવામાં આવે, તો આમ આજ્ઞાઅમૃતના યાેગે જલપ્રાપ્તિરૂપ ઇષ્ટ ફલની સિલ્ડિ અવશ્ય થાય છે. તેમ ભવતૃષ્ણારૂપ આ માટી આફત આવી પડી છે ને મહિતરૂપ ક્વા ખાદવા શિવાય બીજી કાેઈ રીતે ભવતૃષા છીપાવનાર, ભાવજલ મળે એમ નથી; એટલે અસદ્ભારંભથી નિવૃત્તિ કરી, આ આ પ્રકારે જિનપૂજદિ દ્રવ્યસ્તવરૂપ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરશાતા ભાવ-જલ નીકળશે, એમ ગ્રાની સત્પુરુષની આજ્ઞાનુસાર જો તથારૂપ મહિતપ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે, તાે આમ આજ્ઞાઅમૃતના યાેગે ભાવજલરૂપ ઇષ્ટફલની સિલ્ડિ અવશ્ય થાય છે.

भने भाम ते एष्ट इसनी सिद्धि भथे थाय छे ते 'स्थाने विधि प्रवृत्ति थडी' थाय छे, 'स्थाने विधिप्रवृत्ते:'. भर्थात यथाये। व्याने सुविद्धित तक्ष्णे दर्शावेसी विधि प्रमाणे भारता ये। वे दूवी भारवानी प्रवृत्ति करतां तृषादि हरनाइ' भमृत केंबुं भींडुं क्य नीक्ष्णे छे; तेम श्रावक्षनी लूभिक्षाइय यथाये। व्याने सुविद्धित ज्ञानी पुरुषाओ विद्धित करेसी विधि प्रमाणे द्रव्यस्तवइय ६ थित प्रवृत्ति करतां, ज्ञानी स्वावन्ती भाजाइय भमृतना ये। वे स्वतृष्णा हरनाइ' सावभमृतइय भिष्ट क्य प्रवृद्धे छे. ' स्थिम भा सम्यक्ष्णे भारतीय छे. भीवा प्रकारे कृप्रदेशांत परिधी कृषित थती साव सम्यक्ष्णे विद्यारवा ये। वे

અને 'તેથી એમ આ બન્નેના સાધુ અને શ્રાવક વિષય છે' એમ આ ઉપરથી સિદ્ધ થયું. પ્રસંગથી બસ થયું! સન્માનપ્રત્યયે, બાલિલાભપ્રત્યયે, અને નિરુપસર્ગ પ્રત્યયે એ પદાતા પરમાર્થ પ્રકાશ છે-

१५ तथा 'सम्माणवत्तियाप'ति सन्मानप्रत्ययं सन्माननिमित्तं, स्तुत्यादिगुणोन्नतिकरणं सन्मानः, तथा मानसः प्रीतिविदोष इत्यन्ये।

अथ वन्दनपूजनसत्कारसन्मानाः किनिमित्तमित्यतः आह—' बोहिलाभयसियाप'— बोधिलाभप्रत्ययं—बोधिलामनिमित्तं। जिनप्रणीतधर्मभप्राप्तिकोधिलाभोऽभिधीयते।

अथ बोधिस्राभ एव कि निभित्तमित्यत आह-'निरुवसम्गवत्तियाए'-निरुपसर्गा-प्रत्ययं, निरुपसर्गनिभित्तं। निरुपसर्गी-मोक्ष: जन्माग्रुपसर्गाभावेन॥ २४४

<sup>૧૫</sup>અથ<sup>૧</sup>:-તથા—सम्माणवत्तियाप—सन्मानप्रत्ययं—સન્માન પ્રત્યથે, સન્માનનિમિ**ત્તે.** ૨૭તિઆદિ વડે ગુણતું ઉન્નતિકરણ તે સન્માન; તથાપ્રકારના માનસ પ્રીતિવિશેષ એમ અન્યા કહે છે.

હવે વન્દન-પૂજન-સત્કાર-સન્માન શું નિમિત્તે છે? એટલા માટે કહ્યું बोहिस्राम-वित्तियाए—बोधिस्राभप्रत्ययं—भाषिલાભપ્રત્યથે, ખાધિલાભ નિમિત્તે. જિનપ્રણીત ધર્મની પ્રાપ્તિ તે ખાધિલાભ કહેવાય છે.

હવે બાલિલાભ જ શું નિમિત્તે ? તે માટે કહું—નિસ્વસમ્મવત્તિયાપ—નિસ્પસર્ગ-વ્રત્યયં – નિસ્પસર્ગ પ્રત્યયે, નિસ્પસર્ગ નિમિત્તે. નિસ્પસર્ગ તે માક્ષ,—જન્માદિ ઉપસર્ગના અભાવથી. <sup>૧૪૪</sup>

# વિવેચન

" ત્રિકરથુયાગ પ્રશાસના, ગુણસ્તવના રંગ; વંદન પૂજન ભાવના, નિજ પાવના અંગ.... ચંદ્રભાહુ જિન સેવનાં ભવનાશિની એહ. "—શ્રી દેવચંદ્રજી.

तेमજ-' सम्माणवित्तयाप '-सन्मानप्रत्ययं '— સન્માન પ્રત્યવે, સન્માનનિમિત્ત આ કાયોત્સર્ગ કરૂં છું એમ સંબંધ છે-અર્થાત્ આ જે કાયોત્સર્ગ કરૂં છું તેથી તે સન્માનનું

ફલ પણ મને પ્રાપ્ત હેા! એમ ભાવ છે. 'સ્તુતિ આદિથી શુણનું સન્માન ઉન્નતિકરણ તે સન્માન; તથાપ્રકારના માનસ પ્રીતિવિશેષ એમ પ્રત્યેય અન્યા કહે છે.' જેવા છે તેવા યથાબૂત શુણના સંકીન્ત નરૂપ સ્તુતિ આદિ વડે કરીને સગવંતના શુણનું શુણગૌરવ બહુમાન કરવું.

મહિમા વધારવા, પ્રભાવના કરવી, આદરાતિશય દાખવવા તે સન્માન; અથવા બીજાઓના અભિપ્રાયે સન્માન એટલે તેવા પ્રકારના માનસ પ્રીતિવિશેષ, ચિત્તપ્રસન્નતારૂપ પ્રકુલ્લ ભાવ, પ્રભુપત્યે ગુણપ્રમાદજન્ય અન્તઃકરણના પ્રેમ. પ્રભુપ્રત્યેના આ ગુણપ્રેમ વેધક રસ જેવા છે, –જેશી કરીને રસવેધિત લાહું સુવર્ણ અને છે, તેમ પ્રભુના ગુણપ્રેમરસથી વેધાયેલા આત્મા પ્રભુ અને છે. આવા અપૂર્વ ગુણપ્રેમરસથી જેના આત્મા હાઉદહાડ રંગાયેલા હતા એવા આવિતાતમાં ભક્ત કવિ મહાતમાં દેવચંદ્રજી અપૂર્વ આત્મનિશ્ચયથી ગજ્યાં છે કે-

"જિન ભક્તિરત ચિત્તને રે…..મન. વેધક રસ ગુણપ્રેમ રે…..ભવિ. સેવક જિન પદ પામરો રે…..મન રસવેધિત અય જેમ રે…..ભવિ."

આ 'વન્દન-પૂજન-સત્કાર-સન્માન શું નિમિત્ત છે? એટલા માટે કહ્યું-बोहिलाम-वत्तियाए-बोधिलामप्रत्ययं ' બાહિલાભ પ્રત્યયે ' બાહિલાભ નિમિત્ત. અર્થાત્ સર્વ

દ્રવ્યતું આલંબન પણ ભાવધમ'ની શ્રેણીએ ચઢવા માટે છે, એટલે વન્દ્રનાદિ આ વન્દ્રનાદિ દ્રવ્યસ્તવતુ પ્રયોજન પણ આત્મભાવરૂષ બાેધિલાભની

ભાષિલાભ પ્રત્યથ: પ્રાપ્તિ થાય એ જ છે. 'જિનપ્રણીત ધર્મ'ની પ્રાપ્તિ તે બાધિલાભ ભાષિલાભ કહેવાય છે.' શહ આત્મારૂપ જિન ભગવાન જેવા પ્રણેતા–પ્રકૃષ્ટ

નિરુપસર્ગ પ્રત્યે વેતાએ જે સ્વયં આચરણ કરી પ્રશ્નીત-પ્રકૃષ્ટપણે નીત (Led) કરી છે. એવા જ્ઞાન-દર્શનમય શુદ્ધ આત્મસ્ત્રભાવરૂપ ધર્મમાં વર્ત્તવારૂપ

ચારિત્રધમ'ની અર્થાત્ રત્નત્રયીરૂપ ધર્મની પ્રાપ્તિ થવી તે બાે ધિલાભ છે, અને આ બાે ધિ-લાભરૂપ ધર્મનું બીજરૂપ–મૂળભૂત સમ્યગૃદર્શન છે, એટલે તે બાે ધિખીજરૂપ સમ્યગૃદર્શન પણ 'બાે ધિ' કહેવાય છે, તેથી સમ્યગૃદર્શનની પ્રાપ્તિ એ પણ બાે ધિલાભ છે.

હવે આ બાહિલાલ જ શું નિમિત્તે ? તે માટે કહ્યું-'નિશ્વसग्गवस्तियाए'-નિશ્વ-सर्गमत्ययं 'નિરુપસર્ગ પ્રત્યયે 'નિરુપસર્ગ નિમિત્તે. નિરુપસર્ગ તે માેક્ષ.—જન્માદિ ઉપસર્ગના અલાવે.' અર્થાત્ આ બાહિલાલનું પ્રયોજન પણ નિરુપસર્ગ એવા માેક્ષ જ છે. જન્મ-જરા-મરશાદિ ઉપસર્ગના-બાધાઓના-હેરાનગતીઓના માેક્ષમાં અલાવ હાવાથી માક્ષને જ 'નિરુપસર્ગ' નામ આપવામાં આવ્યું છે. જિનપ્રણીત રત્નત્રથી ધર્મરૂપ બાધિ-લાલની પ્રાપ્તિનું ફલ નિરુપસર્ગ માેક્ષ છે, એટલે પ્રસ્તુત બાહિલાલ પણ માેક્ષને અર્થજ છે. આમ છેવટ માેક્ષને અર્થજ આ વન્દનાદિ અનુષ્ઠાન મુમુક્ષુ આત્માર્થી કરે છે એમ લાવ છે.

### Ŵ

સાધુ અને શ્રાવકને બાેધિલાભ છે જ, તે તિન્તિમિત્ત નિરુપસર્ગ પણ ઇચ્છવા**ની જરૂર નથી, તો** પછી તે પ્રત્યયે કેમ કહ્યું <sup>કે</sup> એ આશ'કાતું સમાધાન ક**રે** છે—

<sup>१६</sup> बाह—साधुभावकयोर्वोधिलाभोऽस्त्येव, कथं तत्व्रत्ययं, सिद्धस्यासाध्यत्वात्। यवं तन्निमित्तो निरुपसर्ग्गोऽपि तथाऽनभिलवणीय पवेति किमर्थमनयोरुपन्यास इति ?।

उच्यते—क्षिष्टकम्मेदियवज्ञेन बोधिलामस्य प्रतिपातसम्भवाज्जम्मान्तरेऽपितद्धित्वसिद्धेः निरुपसर्ग्गस्यापि तद्यत्तत्वात् सम्भवत्येवं भावातिद्ययेन रक्षणमित्येतद्र्धमनयोरुपन्यासः। न चाप्राप्तप्राप्तावेयेह प्रार्थना, प्राप्तश्रष्टस्यापि प्रयत्नप्राप्यत्वात्। श्लायिकसम्यग्द्षष्ट्यः पेक्षयाऽप्यक्षेपफलसाधकवोधिलाभापेक्षयैवमुपन्यासः॥ २४५

<sup>૧૬</sup> અથ°:—સાધુ અને શ્રાવકને એાધિલાભ છે જ, તત્પ્રત્યયે કેમ ?–સિદ્ધનું અસાધ્યપણું છે માટે. એમ તિન્નિમત્તવાળા નિરુપસર્ગ પણ તથાપ્રકારે અનભિલયણીય જ **છે. એટલા** માટે શું અથ° આ બન્નેના ઉપન્યાસ છે ?

(સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—ક્લિષ્ટ કર્મના ઉદય વશે ધોલિલાભના પ્રતિપાત-સંભવથી જન્માન્તરે પણ તેના અર્થિત્વની સિદ્ધિ છે માટે; નિરુપસર્ગનું પણ તહાયત્તપણું છે માટે, એમ ભાવાતિશયથી રક્ષણ સંભવે છે, એટલા માટે એ અર્થ આ બન્નેના ઉપન્યાસ છે. અને અપ્રાપ્તની પ્રાપ્તિમાં જ અહીં પ્રાર્થના નથી, પ્રાપ્તથી ભ્રષ્ટનું પણ પ્રયત્નથી પ્રાપ્યપણું છે માટે. ક્ષાયિક સમ્યગ્દ્દષ્ટિની અપેક્ષાએ પણ અક્ષેપફલસાધક બોધિલાભની અપેક્ષાએ એમ ઉપન્યાસ છે.

# વિવેચન

"વાચક હૈા પ્રભુ! વાચક યશ તુમ દાસ, વિનવે હૈા પ્રભુ! વિનવે અભિનંદન! સુણે છ; કઇયેં હૈા પ્રભુ કઇયેં મ દેશા છેહ, દેજો હૈા પ્રભુ દેજો સુખ દરિશણ તણા છ."

—શ્રી યશાવિજયજી

અત્રે શાંકા થવી સંભવે છે કે–જે સાચા સાધુગુણસંપન્ન ભાવસાધુ છે તેને, અને જે સાચા શ્રાવકગુણસંપન્ન ભાવશ્રાવક છે તેને તાે આ બાધિલાભ છે જ, તાે પછી તે 'બાધિલાભ પ્રત્યયે' એમ કેમ કહ્યું ? કારણ કે જે સિદ્ધ થઈ

એાધિલાભા પ્રત્યથે શુક્યું છે તેનું સાધવાપણું રહ્યું નથી, અને તે બાધિલાભ જેનું કેમ કહ્યું? નિમિત્ત-કારણુ છે, એવા નિરુપસર્ગ માક્ષ પણ તેનું કાર્ય હાઈ તે બાધિલાભના કળરૂપે અવશ્ય મળશે જ, એટલે તેવા પ્રકારે

તેની પણ અભિલાષા–ઇચ્છા કરવાની રહેતી નથી. તેા પછી એાધિલાભપ્રત્થયે અને નિરુપસર્ગપ્રત્થયે એ એ પદ શા માટે મૂકવામાં આવ્યા છે?

तेनुं समाधान भेम छे डै-क्लिन्टकमेंदियवदोन ' डिक्ट डर्म'ना ઉદય वशे'- डिक्ट डर्म'नी ઉદય थतां तेना वशे डरीने प्राप्त थयेल छे। धिलालना प्रतियातना-पड़ी जवानी संखव छे. 'वोधिलामस्य प्रतिपातसंभवात' એटले आ जन्ममां ते। शुं, पशु धीका जन्ममां पशु ते छे। धिलाल प्रतिपात न पामे-पड़ी न जाय तेना अधि पश्चानी सिद्धि छे ज, 'जन्मान्तरेऽपि तद्यांत्वसिद्धेः'; अर्थात् तेवा प्रकारे प्रार्थना करवी घटे ज छे. अने निरुपसर्गं ज मेल्ल छे, ते पश्च ते छै। धिलालने आधीन छे, केटले तेनुं पश्च तेवा प्रकारे ' अम लावातिशयथी रक्षण् संखवे छे.' केटला माटे छै। धिलालप्रत्यये ने निरुपसर्गं प्रत्यये के जन्ने पह सूक्षामां आव्या छे.

અને 'અપ્રાપ્તની પ્રાપ્તિમાં જ અહીં પ્રાર્થના નથી, પ્રાપ્તથી બ્રષ્ટનું પણ પ્રયત્નથી પ્રાપ્યપણું છે માટે.' અર્થાત્ જે પ્રાપ્ત નથી થયું તેની પ્રાપ્તિ માટે જ પ્રાર્થના નથી કરાતી, પણ પ્રાપ્ત થઈ જે બ્રષ્ટ થયું છે, પ્રતિપતિત-પડી ગયું પ્રાપ્ત થયા પછી છે, તે પણ પુનઃ મહા મહેનતે પ્રાપ્ત થવા યોગ્ય છે, એટલે પ્રાપ્ત પ્રતિપાત ન થાય થયા પછી પ્રતિપાત ન થાય એ અર્થે પણ પ્રાર્થના કરવા યોગ્ય એ અર્થે છે. સમુદ્રમાં નષ્ટ થયેલું રત્ન જેમ કરી પ્રાપ્ત થવું દુર્લભ છે, પ્રાર્થના કષ્ટ તેમ પ્રાપ્ત થઇને બ્રષ્ટ થયેલું બોધિરત પણ પુનઃ પ્રાપ્ત કરતું

પ્રાર્થના કષ્ટ તેમ પ્રાપ્ત થઇને ભ્રષ્ટ થયેલું બાધિરત્ન પણ પુન દુર્લં ક છે, એમ જાણી મુમુક્ષજના પ્રાર્થ છે કે— 'ચિન્તામણિરતન અને કલ્પવૃક્ષ' કરતાં પણ અધિક મહિમાવાળા આ બાધિ-રતન-દીપક મ્હારા હૃદયને વિષે ભવપર્યાંત અખંડ પ્રકાશિત રહેા!'

શ્રી પ્રજ્ઞાવળાધ માસમાળા, પાઠ. ૧૨.

ત્યારે ક્ષાચિક સમ્યગૃદ્ગિતે એમ બાધિલાલ પ્રાર્થનાની શી જરૂર? એવા પ્રશ્ન થશે. તેના ઉત્તર એ છે કે 'ક્ષાચિક સમ્યગૃદ્ગિ અપેક્ષાએ પણ અક્ષેપફલસાધક બાધિ-લાભની અપેક્ષાએ એમ ઉપન્યાસ છે; અક્ષેપે–કાલક્ષેપ વિના–વિના વિલંબ સત્વર માેક્ષ-ક્લને સાધે એવા બાધિલાસની અપેક્ષાએ એમ એ બન્ને પદ મૂકવામાં આવ્યા છે.



શ્રદ્ધાદિરહિતને આ કરવામાં આવતા કાયોત્સર્ગ ઇષ્ટ અર્થ સાધનાર્થ સમર્થ થતા નથી, એટલા માટે શ્રદ્ધાર્થી મેધાર્થી ઇ૦ સૂત્ર મૂકવાનું પ્રયોજન દર્શાયી, 'શ્રદ્ધાર્થી' એ પદના અદ્દસુત પરમાર્થ પ્રદર્શિત કરે છે—

१७ अयं च कायोत्सर्गः क्रियमाणोऽपि श्रद्धादिविकलस्य नाभिलिषतार्थप्रसाधनायाः लिमत्यत आह—

'सद्भाव मेहाव धीइए धारणाय अणुत्पेहाय बहुमाणीय ठामि काउस्सर्गंति।'

श्रद्धया—हेतुभूतया न वलाभियोगादिना। श्रद्धा—निजोऽभिलापः, मिथ्यात्वमोहनीय-कर्म्भक्षयोपदामादिजन्यश्चेतनः प्रसाद इत्यर्थः। अयं च जीवादितत्त्वार्थानुसारी समारोप-विद्यातकृत् कर्मभक्तलमम्बन्धास्तित्वादिसम्प्रत्ययाकारश्चित्तकालुष्यापनायी धर्मः।

यथोदकप्रसादको मणि: सरसि प्रक्षिप्त: पङ्कादिकालुष्यमपनीयाच्छतामापादयति, पदं श्रद्धामणिरपि चित्तसरस्युपपन्न: सर्वं चित्तकालुष्यमपनीय भगवदर्द्वत्प्रणीतमार्गं सम्यग्भावयतीति ॥ १४६

पश्चिका:-श्रद्धा-समारोप र्धत्याहि.

समारोपविचातकृत्—समारोप:—सभारोप એटर्से असत् ओवा स्वलावान्तरनुं भिध्वात्वभे। हना किथने बीधे तथ्य वस्तुर्मा अध्यारोपण्,—क्षेत्र कार्यक्षमश्चादिना अध्यातथा द्विचन्द्र आहि विद्यानामां, तद्विचातकृत्—तेने। विधातकर, तेने। विनाशकारी.

क्रिकलसम्बन्धास्तित्वादिसंप्रत्ययाकारः । कम्मे—५५, शुभाशुभवक्षण्, फलं च—अने ६४, तेतुं ५१४,—तथापिध क, तयोः—ते भेने।,सम्बन्धः—संभिध्,—आनन्तर्थेथी ५१४ । इरिश्लाय सक्षण्, वास्तव संयोग,—निक्षं के सुप्रतसुतिथी परिकृषित संतानव्यवदार आश्रप केवे। उपयरित,—केम तेओओ ६क्षुं छे—

" यस्मिन्नेव हि सन्ताने, आहिता कर्भवासना। फलं तत्रैव सन्धत्ते, काप्पत्ति रक्तता यथा॥" <sup>૧૭</sup>અર્થ:—અને આ કાર્યાત્સર્ગ કરવામાં આવતાં છતાં પણ શ્રદ્ધાદિવિક્**લને** અભિલધિત અર્થ ના પ્રસાધનાર્થે સમર્થ નથી, એટલા માટે કહ્યું—

'सद्भाप मेहाप धीइप धारणाए अणुष्पेहाप वडूमाणीए ठामि काउस्सम्गं।'

શ્રદ્ધાથી, મેધાથી, ધૃતિથી, ધારણાથી, વર્ધમાન એવી અનુપ્રેક્ષાથી હું કાયાત્સર્ગે સ્થિત છું.

श्रद्धया—હેતુભૂત એવી શ્રદ્ધાથી, નહિ કે બલાભિયાગ આદિથી. શ્રદ્ધા-નિજ અભિલાષ; મિથ્યાત્વમાહનીય કર્મના ક્ષયાપશમઆદિજન્ય એવા ચિત્તના પ્રસાદ એમ અર્થ છે. અને આ જવાદિ તત્ત્વાર્થઅનુસારી, સમારાપવિદ્યાતકર, કર્મ-ફલ સંખધના અસ્તિત્વાદિના સંપ્રત્યયરૂપ, એવા ચિત્તકાલુષ્ય દૂર કરનારા ધર્મ છે.

જેમ ઉદ્દકપ્રસાદક મહિ સરમાં પ્રક્ષિપ્ત થતાં પંકાદિ કાલુખ્ય દૂર કરી અચ્છતા આપાદન કરે છે; એમ શ્રદ્ધા-મહિ પણ ચિત્ત-સરમાં ઉપપત્ન થતાં, સર્વ ચિત્તકાલુખ્ય દૂર કરી, ભગવદ્દઅહ તપ્રણીત માર્ગને સમ્યક્ ભાવે છે. <sup>૨૪૬</sup>

# વિવેચન

"પ્રભુ મુદ્રાને યાેગ પ્રભુતા લખે હાે લાલ દ્રવ્ય તહે સાધર્મ્ય સ્વસંપત્તિ એાળખે હાે લાલ;

એાળખતાં ખહુમાન સહિત રુચિ વધે હાે લાલ,

રુચિ અનુયાયિ વીર્ય ચરશુધારા સધે હા લાલ.....દીઠા સુવિધિ."-શ્રી દેવચંદ્રછ

આ કાયોત્સર્ગ છે તે શ્રહાદિવિકલને—શ્રહાદિ રહિતને 'અભિલપિત અર્થના પ્રસાધનાર્થ સમર્થ નથી,' ઇષ્ટ અર્થ—પ્રયોજન સાધવા સમર્થ થતા નથી, એટલા માટે 'શ્રહાથી, મેધાથી ' ઇ. સૂત્ર કહ્યું છે. 'શ્રહાદિવિकહસ્ય નામિક્રવિતાર્થ प्रसाधनायां છે' ઇ.

અર્થાત્—જે જ સંતાનમાં કર્મવાસના આહિત છે, તેમાં જ ક્લ સંધાન પામે છે,—જેમ કપાસમાં રક્તતા.

तस्य-तेनुं, अस्तित्वं-सह्साव, आदि-आहि श्रण्ह्यी-

<sup>&</sup>quot;आत्मास्ति स परिणामी बद्धः सत्कर्मणा विचित्रेण! मुक्तश्च तद्वियोगाद्धिसाऽहिंसादि तद्वेतु ॥" इत्यादिः

<sup>(</sup> અર્થોત્) આત્મા છે, તે પરિષ્ણામી છે, તે વિચિત્ર એવા સતકર્મથી અધાયેલા છે, અને તેના વિચાગથી મુક્ત છે, હિંસા-અહિંસાદિ તેના ( બધ-માહ્લના ) હેતુ છે. ઇત્યાદિ ચિત્ર પ્રાવચનિક વસ્તુનું પ્રહેશું છે.

तस्य--तेने।, संप्रत्यय:--सभ्यक्ष्यानयुत अतीति, स आकार: स्वभावो यस्य स तथा--ते आक्षार-स्वभाव छे केने। ते तथा.

આ હું કારોત્સર્ગે સ્થિત છું તે 'શ્રદ્ધવા ન बळाभियोगादिना' 'શ્રદ્ધારી' — હેતુભૂત એવી શ્રદ્ધાર્થી, નહિં કે અલાભિયાગ આદિથી. અર્થાત્ મ્હારી શ્રદ્ધાર્થી જ મુક્ત સ્વતંત્ર ઇચ્છાથી જ (Free will), મ્હારી રાજી ખુશીથી જ શ્રદ્ધાર્થી કારોત્સર્ગે આ કારોત્સર્ગ હું કરી રહ્યો છું; નહિં કે આ કારોત્સર્ગ તહારે સ્થિત છું, નહિં કે કરવા પહેશે એમ અલાભિયાગ આદિથી, બીજાની જ બરજસ્તીથી કે ખલાભિયાગ આદિથી દબાદ્ય વગેરેથી પરાશે. એટલા માટે જ કહ્યું—'શ્રદ્ધા નિજોડમિજાયો' 'શ્રદ્ધા એટલે નિજ અભિલાષ,' પાતાની ઇચ્છા. અર્થાત્ આ તો મ્હારા પાતાના આત્મકલ્યાણની જ વાત છે એમ સમજને શ્રદ્ધાર્થી—ઇચ્છાયે! ઉલ્લાસથી જ આ હું કરૂં છું.

અને આવી નિજ અભિલાષર્પ જે શ્રદા છે તે, 'મિશ્યાત્વમાહનીય કર્મના ક્ષયો પશમાદિજન્ય એવા ચિત્તના પ્રસાદ છે એમ અર્થ છે, 'चेतसः प्रसादः' અને આ (ચિત્ત પ્રસાદ) ચિત્તકાલુષ્ય દ્વર કરનારા ધર્મ છે.'-' अर्य च શ્રદ્ધા તે ચિત્તપ્રસાદ चित्तकालुष्यापनायी धर्मः' આ—મિશ્યાત્વ મેહનીય કર્મના ક્ષયો-ચિત્તકાલુષ્યહર ધર્મ પશમ-ક્ષય-ઉપશમથી ઉપજતા જે ચિત્તપ્રસાદ છે, તે ચિત્તની કલુષતાને—મલિનતાને દ્વર કરનારા ધર્મ છે. અને તે ધર્મ કેવા છે? 'જીવાદિ તત્ત્વાર્થને અનુસારી,' જીવ, અજીવ, આસવ, સંવર, નિર્જરા, ભંધ, માક્ષ્ય તત્ત્વઅર્થને—પરમાર્થસત્ સદ્ભૂત અર્થને અનુસરનારા છે. અને એટલે જ તે 'સમાર્થપનો વિઘાતકર' છે, દેહમાં આત્મણદ્ધિના આરાપ કરવા ઇત્યાદિ પ્રકારે જે એક વસ્તુના બીજ વસ્તુમાં આરાપ કરવાર્ય અસદ્ભૂત સમારાય છે, તેના વિઘાતકર—વિનાશ કરનાર છે. અને એટલે જ તે 'કર્મ-ફલ સંખધના અસ્તિત્વાદિના સંપ્રત્યવરૂપ છે;' શુભાશુભ કર્મગ્રય કારણ અને તેનું શુભાશુભ ભાવગ્રય કાર્ય-ફલ, એ બન્નેનો વાસ્તવિક—પરમાર્થસત્ જે સંબંધ તેના અસ્તિત્વ આદિના સમ્યક્પ્રત્યવરૂપ—પ્રતીતિરૂપ તે છે. આવા આ ચિત્તપ્રસાદરૂપ ધર્મ ચિત્તનું કાલુષ્ય—મલિનપશું દ્વર કરે છે.

અત્રે જલના મલ જે હેઠે બેસાડી દે છે એવા ઉદકપ્રસાદક મહિનું દર્ગત ઘટે છે: 'જેમ ઉદ્દક પ્રસાદક મિથું ' ઇ. અર્થાત્ જલપ્રસાદક મિથું સરમાં નાંખવામાં આવતાં, કાદવ વગેરે કાલુગ્યને-ડહાળાપણાને દૂર કરી પાણીને સ્વચ્છ ચાકમાં નિર્મલ કરે છે; તેમ આ શ્રદ્ધારૂપ ચિત્તપ્રસાદક મિથું ચિત્તરૂપ સરમાં ઉત્પન્ન થતાં ચિત્તનું અધું ય કલુષપણું-મલિનપણું દૂર કરી, 'ભગવત્ અહેત્પ્રણીત માર્ગને સમ્યક્ષ્યે ભાવે છે.'

એમ મેધાયી કાયોત્સર્ગ સ્થિત છું—નહિંક જડતવથી સ્થિત છું એ સ્પષ્ટ કરી, 'મેધાથી' એ પદનું ઉત્તમ તત્ત્વરહસ્ય વ્યક્ત કરે છે—

१८ पर्व मेधया—न जडत्वेन। मेधा धन्थबहणपटुः परिणामः, ज्ञानावरणीयकर्ममः— क्षयोपद्ममजः चित्तधर्मम इति भावः। अयमपीह सद्बन्थप्रवृत्तिसारः पापश्रुतावज्ञाकारी गुरुविनयादिविधिवल्लभ्यो महांस्तदुपादेयपरिणामः, आतुरीपधाप्त्युपादेयतानिदर्शनेन।

यथा प्रेक्षाचदातुरस्य तथा तथोत्तमौषधाप्तौ विशिष्टफलभव्यतयेतरापोहेन तत्र महानुपादेयभावो प्रहणाद्रश्च, एवं मेधाविनो मेधासामर्थ्यात्सद्यन्थ एवोपादेयभावो ्प्रहणादरश्च, नान्यत्र, अस्यैव भावीषधत्वादिति॥ <sup>२४७</sup>

<sup>૧૮</sup>અર્થ:—એમ મેઘવા—મેધાથી, નહિં કે જહત્વથી. મેધા તે ગ્રંથપ્રહણપટ પરિણામ છે: જ્ઞાનાવરણીય કર્માના ક્ષયાપશામજન્ય ચિત્તાંધર્મ એમ ભાવ છે. આ પણ અહીં સદયન્ય-પ્રવૃત્તિથી સાર, પાપશ્રુતના અવજ્ઞાકારી, ગુરુવિનયાદિ વિધિવ તથી લભ્ય ( પ્રાપ્ત થવા યોગ્ય ), એવા મહાન તરઉપાદેય પરિભામ છે,--આતુરના ( રાગાર્તાના ) ઓપલપ્રાપ્તિમાં ઉપાદેયતાના નિદર્શનથી.

જેમ પ્રેક્ષાવ'ત આતુરને ( રાગાતુરને ) તથા તથા પ્રકારે ઉત્તમ ઔષધની પ્રાપ્તિ થયે, વિશિષ્ટ કલભવ્યતાએ કરીને ઇતરના અધાહથી (ત્યાગથી) તેમાં મહાન ઉપાદેયભાવ અને શ્રદ્ધભ્રાહર હોય છે; એમ મેધાવીને મેધાના સામર્થ્ય થકી સદ્યત્થમાં જ ઉપાદેય ભાવ અને ગ્રહણાદર હોય છે, અન્યત્ર નહિં—આતું જ ભાવઔષધપાયું છે માટે. <sup>૨૪૭</sup>

# વિવેચન

" ભાવરાગના વૈદ્ય જિનેશ્વરૂ, ભાવોષધ તુજ ભક્તિ....જિણંદજી! દેવયાંદ્રને શ્રી અરિક્રાંતના, છે આધાર એ વ્યક્તિ....જિલ્રાંદજ ાં....સમુખ " —શ્રી દેવચ'ડ્રજ

અને એમ 'મેધાથી,' એમ હું કાયાત્સર્ગે સ્થિત છું તે 'मेधया न जडत्वेन' ે મેધાથી, નહિં કે જડત્વથી; ' અર્થાત સમજણપૂર્વકની વિશિષ્ટ ભુદ્ધિથી આ કાયાતસર્ગ

મેધા એડલે **ગંધગહ**્યપડ્ડ પશ્ચિમ

હું કરી રહ્યો છું, નહિં કે સમજણ વગરના સંમૂર્છિમ જેવા જડપણાથી. આ 'મેધા તે ગન્યગહણપટુ પરિણામ છે;' 'મેધા ब्रन्थग्रहणपद्रपरिणामः । अन्थना-४क्षाभय सं४क्षनाथी गृथेका મંથના પ્રહેણમાં પડુ-નિપુણ-કુશલ એવા પરિણામ-આત્મભાવ છે. અર્થાત્ 'તે જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમજન્ય ચિત્તધર્મ છે

એમ લાવ છે. ' અને આ મેધારૂપ ચિત્તધર્મ કેવા છે? તા કે-' આ પણ મહાન્ એવા तह इयाहेय परिलाभ छे '-' महांस्तदुवादेयपरिलाम: ', ते अंध संभंधी आ अद्धल करवा ચાગ્ય છે એવા ઉપાદેય ભાવ છે. અને આ ઉપાદેય ભાવ ઉપજવા એ કાંઈ નાની સુની વાત નથી. પણ ઘણી માટી વાત છે. એટલા માટે અત્રે 'મહાન ' શબ્દના પ્રયાગ કર્યો છે.

આ મહાન अंथ ઉपाहेय परिलाम हैवा छे ? 'सद्यन्थप्रवृत्ति सारः' ઇ० सह-ગ્ર-શત્રવૃત્તિથી સાર. અર્થાત્ આ અપૂર્વ તત્ત્વકલામય ગુંધણીવાળા સદ્યંથ ઉપાદેય છે,

તદ્દપાદેય પરિણામ

શ્રહણ કરવા યાગ્ય છે એવા ભાવ જયારે ઉપજે છે, ત્યારે તે સદ્યન્થપ્રવૃત્તિથી સાર ખાલી નિઃસાર હાતા નથી, પણ તે સદ્યાંથની મહણરૂપ પ્રવૃત્તિથી સાર-ભરેલા-સફલ હાય જ છે; અને તેવા પ્રકારે સદુપ્રથમાં પ્રવૃત્તિ કરવી એ જ તે ઉપાદેય પરિણામના સાર છે. અને ઉપાદેયભાવ

**છે** તે હૈયસાપેક્ષ છે, એટલે આ સદ્ધ્રાંથ ઉપાદેય-ત્રહણ કરવા યેાગ્ય છે એ**વા** ભાવ જયારે ઉપજે છે, ત્યારે તેનાથી ઇતર જે અસદ્ધંથ છે તે હેય છે-ત્યજવા ચાગ્ય છે એવા ભાવ પણ સાથે સાથે ઉપછ જ જાય છે. અને એટલે જ આ ઉપાદેય परिख्याम 'पापश्रुतने। अवज्ञाधारी '–'पापश्रुतावज्ञाकारी ' हेथ छे; अर्थातु हिंसा→ વિષય-કષાય માર્કિ પાપને પાષનારા જે પાપશ્રુત-પાપશાસ-અસત્શામ છે તે પ્રત્યે અવરા -- અનાદર કરાવનારા હાય છે; " અસત્શાસ \* તા મનને વ્યામાહ પમાડી એકદમ માહસાગરમાં ફેંકી દે છે; તે ક્ષણભર કાનને મીઠું લાગે છે, પણ પછી તા અવિદ્યાનું ઝેર ફેલાવી જીવને માહમ્ચ્છિત **કરે છે**; એવા આ રાગ—દેવ—માહની વૃદ્ધિ કરનારા અસતુ-શાસનું આત્માર્થા'ને શું પ્રયોજન ? "-ઇત્યાદિ પ્રકારે પાપશુત પ્રત્યે ઘૃણા-જીગુપ્સા ઉપજા-વનારા એવા હાય છે. આવા સદ્મંથ પ્રવૃત્તિથી સાર અને પાપશ્રુતના અવજ્ઞાકારી © पार्देथ परिणाम ' গুरु विनयादि विधिवत् सक्य ' छे. ' गुरुविनयादिविधिवह्नभ्यः '; અર્થાત્ આત્મસાન-સમદર્શિતા આદિ ગુલ્ગૌરવથી જે ખરેખરા ગુરુ છે, એવા સદ્ગુરુના विनय-લિક્ત-ઉપાસના આદિ विधि આચરનારને જ પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય છે; સદ્યુરુઉપા-સના થકી જ આ સત્ શ્રૃત છે ને આ અસત્ શ્રુત છે એવાે લેક સમજવારૂપ વિવેક્ષ્યુદ્ધિ ઉદ્ભવે છે, એટલે આ મેધા અર્થાત્ પ્રાથઉપાદેશપરિણામરૂપ ચિત્તધર્મ ગુરુવિનયા हिविधिवत्-विधि प्रभाशे अल्य-प्राप्त थवा येाज्य छे.

આ ગ્રંથ ઉપાદેય પરિણામ 'આતુરના ઔષધપ્રાપ્તિમાં ઉપાદેયતા નિદર્શનથી' સમજાય છે; રાગથી જે આતુર—આત્તં—દુ:ખી છે, તે આ રાગ કેમ ટળે એ માટે આતુર- ઉત્સુક હોય છે; આવા આતુરને ઔષધની પ્રાપ્તિ થયે, તે પ્રત્યે રાગાતુરને જેવા ઉપાદેય ભાવ હાય છે, તેના નિદર્શનથી—દુશંતથી આ ઉત્ત ઔષધપ્રાપ્તિમાં ઉપાદેય પરિણામ સ્પષ્ટ સમજાવા સુગમ છે. 'જેમ પ્રેક્ષાવંત ઉપાદેયતાનું દુશંત આતુરને—અહણુઆદર હાય છે.' તેવા તેવા ઉત્તમ ઔષધની જ્યારે પ્રાપ્તિ થાય છે, ત્યારે આ ઔષધ જલદી રાગમુક્ત સાજ કરે એવી વિશિષ્ટ ક્લયાગ્યતાવાળું છે એમ જાણી, પ્રેક્ષાવંત—વિચારવંત રાગાતુર ઇતર—ખાદી બીજા અધા ઔષધ છાડી દુઇને ઉત્તમ ઔષધ જ પ્રહેણ કરવા યાગ્ય છે એવા તેના પ્રત્યે મહાન્ ઉપાદેય ભાવ ધારણ કરે છે, એટલું જ નહિં પણ આતુરપણે—ઉત્સુકપણે તે ઉત્તમ ઔષધ પ્રહેણ કરવામાં આદર દાખવે છે; ઔષધ લેવા યાગ્ય છે એમ જાણ્યા માત્રથી રાગ જાય નહિં, પણ લેવા માંડે તો જાય, એમ સમજી હાંસે હાંસે તે ઔષધ

 <sup>&</sup>quot;अधीतैवि थुनैक्षति: कुशास्त्रै: कि प्रयोजनम्। यमन: क्षिप्यते क्षिप्रं दुरन्ते मोहसागरे॥
 क्षणं कर्णामृतं स्रते कार्यश्चन्यं सतामिष्।
 कुशास्त्रं तनुते पश्चादविद्यागरविक्रियाम्॥"

<sup>—</sup>શ્રી શુભચંદ્રાચાર્યજી પ્રણીત જ્ઞાનાક્ષુવ

સદ્યત્થમાં જ સેવે છે. 'એમ મેધાવીને પણ મેધાના સામર્ચ્ય થકી સદ્યત્થમાં જ ઉપાદેયભાવ અને ઉપાદેયભાવ અને પ્રહેણાદર હાય છે.' જે મેધાવી છે તેને આ યહણાદર મેધાના સામર્ચ્ય થકી જ આ સદ્યત્ર-થ જ પ્રહેણ કરવા યાગ્ય છે, એમ તેના પ્રત્યે ઉપાદેય ભાવ હાય છે, એટલું જ નહિં પણ તેના પ્રહેણમાં આદર હાય છે, અન્યત્ર—અસદ્યત્ર-થમાં નહિં. કારણ કે આ 'જગત્પૂજ્ય એવું સત્શાસ્ત્ર અમૃત છોડી કુશાસ્ત્ર વિષનું પાન કરી આત્મવિડંબના કેણ કરે?' × એમ બાવી મેધાવી પુરુષ આ સત્શાસ્ત્રને જ 'આના જ બાવીષધપણાને લીધે' સેવે છે, અર્થાત્ આ સત્શાસ્ત્ર અમૃત જ આ ભવરૂપ ભાવરાગને દ્વર કરનારૂં ઉત્તમ ભાવએષધ છે એમ જાણી, ઉમંગશી, ઉછરંગથી, ઉલ્લાસથી, ઉત્સાહશી હોસે હોસે તેનું પાન કરે છે.

'સત્શાસ્ત્ર એ ભવરાગના નાશ કરનારી દિવ્ય ઔષધિ અથવા અમૃત સંજવની છે. એટલે ભવરાગનું નિવારણ ઇચ્છનારે તે પરણ શાંતરસમૂળ વીતરાગ વચનામૃતાનું નિરંતર સેવન કરવા યાગ્ય છે. કારણ કે રાગ-દેષ-માહરૂપ ત્રિદોષથી આ સત્શાસ્ત્રપ્રશંસા જીવને સત્સવરૂપથી નિપાતરૂપ સન્નિપાત લાગુ પડ્યો છે; વીતરાગરૂપ સદ્વેદો સત્શાસ્ત્રમાં નિરૂપણ કરેલી રતનત્રયીરૂપ માત્રાનું જીવ જેમ જેમ સેવન કરે, તેમ તેમ તેના આ ત્રિદોષ સન્નિપાત અવશ્ય દ્વર થાય છે, અને તેને આત્મામાં સ્થિરતારૂપ સ્વાસ્થ્ય-આરાગ્યલાલ પ્રાપ્ત થતા જાય છે. પરમ શાંતસુધારસ એનું મૂળ છે એવી આ બ્રુતઔષધિની શક્તિ અમૃત જેવી છે. અમૃત જેમ મરેલાને કે મૂર્છિતને જીવારે છે, સજીવન કરે છે, અમર કરે છે, તેમ અમૃત સમી આ બ્રુતશક્તિ જીવને જીવારે છે, સજીવન કરે છે, પરમાર્થમય ભાવજીવન અહ્યે છે, અને ક્ષણ ક્ષણ સ્થાં કર ભાવમરણમાંથી ઉગારી અમૃતત્વ આપે છે, યાવત્ માક્ષકળ પ્રાપ્ત કરાવે છે.'—
પ્રજ્ઞાવળોધ્ય માક્ષમાળા, પા૦ ૯ (સ્વરચિત)

Ŵ

એમ ધૃતિથી કાયાત્સએ સ્થિત છું, નહિંક રાગાદિ આકુલતાથી એમ વ્યાપ્યા કરી, 'ધૃતિથી' એ પદના પરમ મર્મ પ્રગટ કરે છે—

१९ एवं च धृत्या—न रागाचाकुलतया। धृतिर्भनःप्रणिधानं, विशिष्टा प्रीति:। इयमप्यत्र मोहनीयकर्मक्षयोपशमादिभृता रहिता दैन्यौत्सुक्याभ्यां धीरगम्भीराशयरूपा अवन्थ्यकल्याणनिवन्धनवस्त्वाप्त्युपमया।

यथा दोर्गत्योगहतस्य चिन्तामण्याद्यवाष्तौ विज्ञाततद्गुणस्य गतमिदानी दोर्गत्यमिति विदिततिद्विधातभावं भवति धृतिः, एवं जिनधर्मचिन्तारत्नप्राप्ताविष विदिततन्माहात्म्यस्य क इदानी संसार इति तदुःखचिन्तारहिता सञ्जायत पवेयमुक्तमालम्बनत्वादिति ॥ १४८

<sup>× &</sup>quot;अहो सित जगत्यूज्ये लोकद्वयिवशुद्धिदे । द्वानशास्त्रे सुधी: क: स्वमसद्य्वास्त्रै विंडम्बयेत् ॥" श्री शुलयन्द्रायार्थे कृत झानास्य

<sup>૧૯</sup>અર્થ: અને એમ ઘૃત્યા—ઘૃતિથી, નહિં કે રાગાદિ આકુલતાથી. ઘૃતિ તે મન:– પ્રિણિયાન, વિશિષ્ટ પ્રીતિ; આ પણ અત્રે મોહનીય કર્મના ક્ષયાપશમાદિથી ઉપજેલી, દૈન્ય અને ઔત્સુક્યથી રહિત, ધીર–ગંભીર આશયરૂપા છે,—અવન્ધ્ય કલ્યાણનિબન્ધનરૂપ વસ્તુની પ્રાપ્તિની ઉપમાથી.

જેમ દૌર્ગ'ત્યથી ઉપહતને ચિન્તામિલ્અાદિની, પ્રાપ્તિ થયે, તેના (ચિન્તામિલ્ના) ગુલ્ જાલ્વામાં આવતાં તેના (દૌર્ગ'ત્યના) વિદ્યાત ભાવ વિદિત હોઇ, 'હવે દૌર્ગ'ત્ય ગયું' એવી ધૃતિ હોય છે: એમ જિનધર્મ રૂપ ચિન્તારત્નની પ્રાપ્તિ થયે પણ, તેનું માહાત્મ્ય વિદિત છે એવાને, 'હવે સંસાર શા '' એમ તેની દુ:ખચિન્તાથી રહિત એવી આ (ધૃતિ) ઉપજે જ છે,—ઉત્તમઆલ'બનપણાને લીધે.<sup>રે૪૯</sup>

# વિવેચન

" દુઃખંદાેહંગ દૂરે ટહ્યા રે, સુખ સંપદશું ભેટ; ધીંગ ઘણી માથે કિયા રે, કુણ ગંજે નર ખેટ ?....વિમલ જિન."—શ્રી આનં દેશનછ अने 'अम धृतिथी-निक्षें हे रागाहि आधुक्षताथी; ' 'घृत्या न रागाचाकु इतया।' આ કાર્યોત્સર્ગ હું જે કરી રહ્યાં છું તે ધૃતિથી-ધીરજથી કરી રહ્યો છું, નહિં કે સગા-દિની આકલતાથી-વ્યમતાથી. આ મ્હારા ધર્મની કિયા છે એવા મમત્વજન્ય રાગભાવથી આકુલ થઈને હું આ ક્રિયા કરતા નથી, ધૃતિથી અન્ય પ્રત્યે દ્વેષ ભાવથી આકુલ થઈને આ ક્રિયા કરતા નથી. નહિં કે રાગાદિ કોધાદિ કષાયથી આકુલ થઈને આ ક્રિયા કરતા નથી, હવે મ્હાર આકુલતાથી શું થશે ?-એવા ભયથી ચિંતાથી કે વિકલ્પથી આકુલ થઈને આ કાચાત્સર્ગ સ્થિત છું ક્રિયા કરતા નથી, હાય! ભાગી જશે, લુંટાઈ જશે! માટે ઝટઝટ જેમ તેમ આ ક્રિયા પતાવી દઉં એવી ત્વરાથી આકુલ થઇને આ ક્રિયા કરતાે નથી; પછ નિરાકુલતાથી, સ્વસ્થતાથી, શુદ્ધતાથી, નિર્ભયપણ, નિર્શ્વિતપણ, નિવિધ્કલ્પપણ ઘૃતિથી-ધીરજથી-શાંતિથી આ ક્રિયા કરૂં છું.

આ ' घृति: मनः प्रणिधानं, '-' धृति ते भनः प्रशिष्ठान ' छे. प्रस्तुत डियामां भन्तुं प्रिक्षियान-प्रकृष्ट निधान करवुं, प्रकृष्टपश्चे भन्ने निहित करवुं-भूकी हेवुं, प्रेप्रा थित्तः न्यास करवे। (Whoie-heartedly) ते भनः प्रशिधान छे. लेभ धृति ते डेग्डी प्रशिधान-प्रकृष्ट निधान-भलने। हेग्य, तेनी लाणवण्डी भाडे भनः प्रशिधान भनः प्रशिधान करी, भन्ने प्रेप्र् रेग्डी, डेटबी अधी तडेहारी विशिष्ट प्रीति शिष्ट १ तेम अधित्य थितामिष्ड सभी प्रस्तुत डियाने पण्ड प्रशिद्धान विशिष्ट प्रीति शिष्ट निधानइप लाष्ट्री तेमां भनः प्रशिधान करवुं, प्रेप्र वित्तने राष्ट्री हेवुं ते धृति छे. अने आवुं भनः प्रशिधान पण्ड प्रस्तुत डिया प्रत्येना परभ प्रेम्थी ल इपले छे. એटबे आ धृति ते 'विशिष्टा प्रीतिः' 'विशिष्ट प्रीति' छे.

અને આવી 'આ પણ માહનીય કર્મના ક્ષયાપશમાદિથી ઉપજેલી' હાય છે; સત્કિયા પ્રત્યેની આવી જે વિશિષ્ટ પ્રોતિરૂપ ધૃતિ છે, તે માહનીય કર્મના ક્ષયાપશમ-ક્ષય- ઉપશમથી ઉદ્ભવ પામેલી હાય છે; અને 'દૈન્ય-ઐત્સક્ષયથી રહિત' હાય છે. હાય! મરી ગયા! હવે આપણું શું થશે? એવું દૈન્ય-દીનપણું-લાચારપણું એમાં હોતું નથી; તેમજ હવે તો કંટાળી ગયા, આનું ફળ તે કાયુ જાણે કયારે મળશે? એવું ઐત્સકય- ઉત્સકપણું-અષીરજપણું પણુ એમાં હોતું નથી. કારણુ કે એ 'ધીર-ગંભીર આશયર્યા' હાય છે. સમુદ્ર જેમ ક્ષેલ ન પામે એવા ષ્યીર ને ઊંડાણુ ન જણાય એવા ગંભીર હાય છે, તેમ આ ધૃતિ પણુ ફ્ષાલ ન પામે—ખળલળી ન ઊંઠે એવા ષ્યીર ને "પેટનું પાણી પણુ ન હાલે" એમ ન કળાય એવા ઊંડા ગંભીર આશયર્ય છે.

આવી हैन्य-औत्सुक्य रહित આ धीर-ગંભીર આશયરૂપા ધૃતિ 'અવન્ધ્ય કલ્યાશુ-નિબન્ધનરૂપ વસ્તુની પ્રાપ્તિની ઉપમાથી 'સ્પષ્ટ સમજાય છે. અર્થાત્ કદી પણ નિષ્ફળ જાય નહિં, કદી પણ વાંઝણી હાય નહિં એવી અવ'ધ્ય-અમાઘ ' દુ:ખ દાહગ કલ્યાણના કારણરૂપ વસ્તુની પ્રાપ્તિની ઉપમા અત્રે સાંગાેપાંગ ઘઢે છે: 'જેમ દીર્ગત્યથા ઉપહતને——ધૃતિ હાય છે.' જેમ કાઈ દૂરે ટહવા રે. સુખસંપદશું રે ભેટ' દીર્ગત્યથી-દરિદ્રપણાથી ઉપહત-હણાયેલા છે, તેને ચિન્તામણિ રતન વગેરેની પ્રાપ્તિ થઈ અને આ તા મનાવાં ચ્છિત-ચિંતિત વસ્ત આપનાર ચિન્તામણિ રત્ન છે અને તે તે સર્વ દારિઇને ફેડનારૂં છે એમ તેના ગુણ જાણવામાં આવ્યો; એટલે હવે તો આપણું દારિષ્ટ ૮૫યું જ 'गतमिदानीं दौर्गत्यम्' એવી धति-हैयाधारण तेने हाय छे. ' अम किनधर्म इप बिन्तारतनी प्राप्ति थये पर् -- ७पके क છે. ' જિનધર્મકૃપ અચિન્ત્ય ચિંતામણિસ્તનની પ્રાપ્તિ જયારે જીવને શાય છે, અને આ તા ચિંતિત-અચિતિત વસ્તુ આપનાર અચિન્ત્ય ચિન્તામણિ છે ને ભવના કેરા ફેડનારું એવું તેનું અપૂર્વ માહાત્મ્ય છે એમ તે જાણે છે; એટલે હવે સંસારના શા अार छे ?—'क इदानीं संसारः' 'हु: अ हे। छुग हूरे ८७ या रे. ચિન્તામણિ રત્નનું સુખ સંપદશું લેટ, ' એમ તેની દુ: ખચિંતાથી રહિત એવી देशंत યૃતિ-ધીરજ તેને 'ઉત્તમઆલં બનપણાને લીધે' ઉપજે જ છે. અર્થાત હે જિનદેવ! તમારા જેવા ઉત્તમ સાહેળ મને મળ્યા છે, એટલે મ્હારા ભવલય પણ ૮૦યા છે. એમ હું માનું છું. હે વીતરાગ દેવ! તમારૂં તત્ત્વરસાયન મેં પીધું છે. ભક્તિથી મેં તમને મ્હારા ચિત્તમાં વસાવ્યા છે, એટલે મ્હારા ભવરૂપ ભાવરાગ મટી ગયા છે એમ મને લાગે છે. હે પ્રલુ! આપનું દર્શન થતાં મ્હારા દુ:ખ-દૌર્ભાગ્ય દર થયા છે અને મને સુખસંપત્તિ મળી છે. તમારા જેવા 'ધી'ગા ધણી ' મે' 'માથે કર્યા ' છે, તો પછી મ્હારા વાળ પણ કાેેે વાંકા કરી શકે એમ છે? એવી ધૃતિ જિનધર્મચિન્તામણિ જેના હુદયમાં સ્કુરે છે, એવા મુમુક્ષુ સમ્યગ્દ્રષ્ટિ આત્મા**ને** સદાદિત હાય છે.

" યદ્યપિ હું માહાદિકે છલિયા, પરપરિષ્યુતિ શું ભળિયા રે…..પ્રભુ.
પણ હવે તુજ સમ સાહિષ્મ મળિયા, તિથે ભવભય સવિ ટળિયા રે….પ્રભુ.
પણ નિવ ભય જિનરાજ પસાયે, તત્ત્વ રસાયન પાયે રે…..પ્રભુ.
પ્રભુ ભગતે નિજ ચિત્ત વસાયે, ભાવરાગ મિટ જાયે રે…..પ્રભુ. " શ્રી દેવસાંદ્રજી
આ મુમુક્ષુ ભવ થકી ખહુ ના હવે તો ડરે છે,
'માથે ધીંગા ધણી' પ્રભુ—ન કા વાળ વાંકા કરે છે,

શ્રી ચાેગદપ્રકેળશ, ૪૦ (સ્વરચિત)

" માટાને ઉત્સંગ એડાને શી ચિન્તા ? પ્રભુને ચરણ પસાય, સેવક થયા નચિંતા.

....પ્રણમાં શ્રી અરનાથ શિવપુર સાથ ખરારી. " શ્રી દેવચંદ્રછ

W

એમ ધારણાથી કાવાતસર્ગે સ્થિત છું —તહિંકે ચિત્તશત્વપણાથી એ રકુટ કરી, 'ધારણાથી' એ પદના ભાવાર્થ ભાવે છે —

२० एवं धारणया—न चित्तशूत्यत्वेन । धारणा —अधिकृतवस्त्वविस्मृति: । इयं चेह ज्ञानावरणीयकर्मक्षयोपशमसमुत्था अविच्युत्यादिभेदवती प्रस्तुतवस्त्वानुपूर्ध्वीगोचरा चित्तपरिणति:, जात्यमुक्ताफलमालाप्रोतकहष्टान्तेन ।

तस्य यथा तथोपयोगदाढ्यांत् अविक्षिप्तस्य सतो यथाई' विधिवदेतत्प्रोतनेन गुणवती निष्पद्यते अधिकृतमाला, एवमेतद्वलात् स्थानादियोगप्रवृत्तस्य यथोक्तनीत्यैव निष्पद्यते योगगुणमाला, पुष्टिनिबन्धनत्वादिति॥<sup>२४९</sup>

રેંગ્અર્થ:—એમ ધારળયા—ધારણાથી,—નહિં કે ચિત્તશૃત્યત્વથી. ધારણા—અધિકૃત વરતની અવિત્મૃતિ. અને આ અહીં જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશનથી સમુત્ય, અવિચ્યુતિ આદિ ભેદવતી, પ્રસ્તુત વસ્તુની આત્રપૂર્વી ગાચગ એકી ચિત્તપરિણતિ છે,—જાત્ય મુક્તા-ક્લની માળા પરાવનારના દેષ્ટાન્તથી.

તેને (પરાવનારને) જેમ તથાપ્રકારના ઉપયાગદદપણાથી અવિક્ષિય્ત હોતાં યથાહ° વિધિવત એના (બાતીના) પરાવવા વર અધિકૃત માલા ગુણવતી નીપજે છે; એમ આના (ધારભાના) ખલ થકી સ્થાનાદિ યાગમાં પ્રવૃત્તને યથાકત નીતિથી જ યાગગુભુમાલા નીપજે છે,–પુષ્ટિનિખન્યનપણાને લીધે. રે૪૯

पञ्जिका-अविच्युत्यादिभेदयती-अविश्वति, २५ति, वासना भेदवती,

# વિવેચન

" જિનરાજની સેવના કરવી, ધ્યેય ધ્યાન ધારણા ધરવી."—શ્રી દેવચંદ્રજી અને 'એમ ધારણાથી, નહિં કે ચિત્તશ્ન્યપણાથી.' 'ધારणया न चित्तश્ન्यत्वेन।' આ કાયાત્સર્ગ જે હું કરી રહ્યો છું તે એમાં મનને ધારી રાખવારૂપ ધારણાથી જ કરી રહ્યો છું, નહિં કે મન પરેત્યા વિનાના ચિત્તશ્ન્યપણ ધારણાથી,—નહિં કે (Absent-mindedly). આ ધારણા તે 'અધિકૃત વસ્તુની ચિત્તશ્ન્યપણાથી અવિસ્મૃતિ' છે—' अधिकृतवस्त्वविस्मृति:'. એટલે મેં કાયાત્સર્ગ માંડયો છે એ પ્રસ્તુત વસ્તુ વિસર્યા વિના હું તેમાં ચિત્ત ધારી રહ્યો છું. 'અને આ અહીં જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાશમથી સમુત્ય (ઉપજેલી) એવી ચિત્તપરિણતિ છે.'

આ ચિત્પરિદ્યુતિ કેવી છે? 'અવિચ્યુતિ આદિ લેદવતી છે;' અવિચ્યુતિ, સ્મૃતિ, વાસના લેદવાળી છે; અર્થાત પ્રસ્તુત વસ્તુની વિચ્યુતિ—બ્રષ્ટતા થતી નથી, સ્મૃતિ બ્લાતી નથી, ને સંસ્કારવાસના બ્રૂંસાતી નથી, એવી આ ધારણારૂપ ચિત્તપરિદ્યુતિ છે. અને આમ અખંડ સ્મૃતિ જળવાઇ રહે છે એટલે જ આ 'પ્રસ્તુત વસ્તુની આનુપૂવી' ગોચરા' છે; અત્રે અનુકમે આ આ આમ આમ કરવાનું છે એવી આનુપૂવી' એ એના ગોચર—વિષય છે, એટલે આ પછી આ એમ પૂર્વાનુપૂર્વ અનુક્રમરૂપ આનુપૂવી'થી આ ચિત્તપરિદ્યુતિ પ્રસ્તુત કિયામાં 'જાત્ય મુક્તાક્લની માળા પરાવનારના દ્રષ્ટાન્તથી' પ્રવત્તે છે.

તે આ પ્રકાર: 'તેને (પરાવનારને) જેમ તથાપ્રકારના ઉપયોગદઢપણાથી——માલા ગુણવતી નીપજે છે.' તે જતિવંત માતી પરાવનાર જે છે, તે સ્ક્લમ છિદ્રમાંથી માતા પરાવતાં તથાપ્રકારના દઢ ઉપયોગ રાખી, આઢાઅવળા વિદ્યેપ માતીની માળા ન થવા છે, તો તે યથાઢં—યથાયોગ્યપણે જ્યાં જેમ ઘટે તેમ પરાવનારનું દેષ્ટાંત વિધિવત્—વિધિ પ્રમાણે યથાસ્થાને નાના માટા માતી પરાવવા સમર્થ થાય છે, અને એમ કરતાં તેને અનેક સેરવાળી ગુણવતી માતીની માળા નીપજે છે. 'એમ આના (ધારણાના) બલ થકી સ્થાનાદિ યેદગમાં પ્રવૃત્તને યથાજત નીતિથી જ યોગગુણમાલા નીપજે છે.' આનુપૂર્વિંગાચર ચિત્તપરિણતિરૂપ ધારણાના અલથી અનુક્રમે સ્થાન–વર્ણ—અર્થ—આલંખન યોગમાં પ્રવર્ત્તાં હેઢ ઉપયોગ રાખી મુમુલ પુરુષ ચિત્તને યત્રતત્ર વિદ્યેપ પામવા ન છે, તેા યર્થાહ—યથાયોગ્યપણે વિધિવત્—વિધિપ્રમાણે તે સ્થાનાદિ યોગનું અનુસંધાન કરવા સમર્થ થાય છે. અને તે સ્થાનાદિ યોગ એક્ઝીજાને પુષ્ટિનું કારણ હોવાથી તેના 'પુષ્ટિનિબન્ધનપણાને લીધે' તેને આમ યથાજત નીતિથી જ ગુણવતી—ગુણવાળી યોગગુણમાળા નીપજે છે.

એમ અનુપ્રેક્ષાથી કાયોત્સર્ગે સ્થિત છું--નહિ કે પ્રવૃત્તિમાત્રતાથી એ પ્રગટ કહી, 'અનુપ્રેક્ષાથી' એ પદના અપૂર્વ પરમાર્થ પ્રકાશ છે---

२१ पवम् अनुप्रेक्षया—न प्रवृत्तिमात्रतया। अनुप्रेक्षा नाम तस्वार्थानुचिन्ता। इयमप्यत्र ज्ञानावरणीयकर्मक्षयोपशमसमुद्भवोऽनुभृतार्थाभ्यासभेदः परमसंवेगहेतुस्तहाढ्यंविधायी उत्तरोत्तरविशेषस्म्परययाकारः केषलालोकोन्मुखश्चित्रधर्मः।

यथा रत्नशोधकोऽनलः रत्नमभिसम्प्राप्तः रत्नमलं दग्ध्वा शुद्धिमापादयित तथा अनुप्रेश्वानलोऽप्यात्मरत्नमुपसंप्राप्तः कर्ममलं दग्ध्वा कैवल्यमापादयितः तथा तत्स्वभावत्था-दिति॥<sup>२५०</sup>

રે<sup>૧</sup> અર્થ:—એમ अનુવેક્ષયા —અનુપ્રેક્ષાથી,—ન**હિં કે** પ્રવૃત્તિમાત્રતાથી અનુપ્રેક્ષા તે તત્ત્વાર્થ અનુચિંતા આ પણ અત્રે જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષચાપશમથી સમુદ્દભવ પામતા, અનુભૂત અર્થના અભ્યાસભેદ, પરમસંવેગ હેતુ, તદ્દદાઢર્થ વિધાયી (તેનું દઢપણું કરનારા), ઉત્તરાત્તર વિશેષ સંપ્રત્યયાકાર (સમ્યક્ પ્રતીતિરૂપ) કેવલાલાક ઉત્મુખ એવા ચિત્તકર્મ છે.

જેમ રત્વશાધક અનલ રતને અભિસંપ્રાપ્ત થતાં રત્નમલને દહી શુદ્ધિ આપાદાન કરે છે, તેમ અનુપ્રેક્ષા-અનલ પણ આત્મ-રત્નને ઉપસંપ્રાપ્ત થતાં કમ<sup>્</sup>મલ દહી કૈવલ્ય આપાદાન કરે છે,—તથાપ્રકારના તત્સ્વભાવપણાને લીધે.<sup>૨૫૦</sup>

# વિવેચન

" સાચી ભક્તિ રે ભાવન રસ કહ્યો, રસ હાય તિહાં દેાય રીઝેજી; હાંડાહાેડ રે બિહુ રસ રીઝથી, મનના મનારથ સીઝેજી....પદ્મપ્રભ. "

—શ્રી યશાવિજયછ.

अने 'पवम अनुप्रेक्षया न प्रवृत्तिमात्रतया'-' से भ अनुप्रेक्षाथी,—निं हे प्रवृत्तिः भात्रताथी. आ कार्योत्सर्ग के हुं करी रह्यां छुं, ते तत्त्वना अनुक्रमे प्रकृष्ट कृष्ण्यां (दर्शनाइप) अनुप्रेक्षाथी करी रह्यां छुं, निं के प्रवृत्तिभात्रपाष्ट्रों, अनुप्रेक्षाथी, आ 'अनुप्रेक्षा नाम तत्त्वार्थानुचिन्ता' अनुप्रेक्षा ते तत्त्वार्थं नां छं के प्रवृत्तिभात्रताथी अनुयिताइप अनुप्रेक्षाथी, परभार्थंना सावनइप सावनाथी करी रह्यां छुं, निं के सावश्रून्य सेवी मात्र क्षियां कर आह्यप्रवृत्तिपाष्ट्रे, तत्त्वार्थं अनुयिताइप आदि अनुप्रेक्षा) पा अने ज्ञानावरखीय कर्मना क्षयी। प्रश्नमधी समुद्दस्ववाणा (उपकृते।) यित्तधर्भ छे.

अनुधिंता३५ आ यित्तधर्भ 'अनुसूत अर्थंना अल्यासलेह' छे,—अनुमृतार्थाः म्यासमेदः'-पाते अनुभव ६रेल अर्थंना अल्यासना-पुनः पुनः २८ छुने।-लावनाना प्रकार છે. અત એવ તે 'परमसंचेगहेतु:' 'પરમ સંવેગહેતુ' છે, અર્થાત્ તત્ત્વાર્થ મામ તત્ત્વઅર્થના પુનઃ પુનઃ ભાવનરૂપ અભ્યાસ કરતાં, 'આ અતુચિંતારૂપ આમ જ છે' એમ સમ્યક્ વેગે તેના સ્વીકારરૂપ સંવેગ ઉપજે છે, ચિત્તધર્મ અથવા તેના પ્રત્યે ગુણાનુરાગજન્ય સમ્યક્ પ્રેમાવેશ સ્કુરવારૂપ સંવેગ ઉપજે છે, અથવા સમ્યક્ વૈરાગ્યવેગથી "માત્ર માક્ષ અભિલાધ" રૂપ સંવેગ ઉપજે છે. અને આ ત્રણે પ્રકારના સંવેગ પ્રથમથી જ હાય છે, તા તે અનુપ્રેક્ષ:—ભાવનારૂપ ચિત્તધર્મ 'તદ્દાઢર્ય વિધાયી' હાય છે, તે પ્રાપ્ત થયેલા સંવેગનું દઢપણું કરનારા હાય છે. અને એટલે જ તે 'ઉત્તરાત્તર વિશેષ સંપ્રત્યયાકાર' હાય છે; અર્થાત્ જેમ જેમ તત્ત્રાર્થના ભાવના—અભ્યાસ વધે છે, તેમ તેમ શ્રહાતિશય રૂપ સંવેગ ઉલ્લસે છે, તેમ તેમ શ્રહાતિશય રૂપ સંવેગ ઉલ્લસે છે, તેમ તેમ

तत्त्वार्थनी सम्यक्ष्प्रतितिइप संप्रत्यय वर्ध छे. अने आम ઉत्तरात्तर तत्त्वप्रतिति वधतां क्यां सम्यण्हर्शन उत्तरात्तर निर्भक्ष धतुं कर्छ यावत् क्षायिक धाय छे, अवे। आ अनुप्रेक्षाइप धर्म 'हेवलाहे।क उन्मुण' हाय छे,—'केवलालोकोन्मुखिक्षत्तधर्मः' हेवल ज्ञानना प्रकाश सन्मुण हाय छे, अर्थात् हेवलज्ञान क्षा है। ती क्या छे.

અત્રે સ્ત્વશોધક અગ્નિનું દર્શત ઘટે છે: 'જેમ સ્ત્વશોધક અનલ ઇંગ' સ્ત્વની શુદ્ધિ કરનારા અગ્નિ સ્ત્વની પાસે પહોંચતાં રત્નના મલને બાળી નાંખી તેની શુદ્ધિ ઉપજાવે છે; તેમ આ અનુપ્રેક્ષારૂપ અગ્નિ પણ આત્મારૂપ સ્ત્વની સ્ત્વશોધક અગ્નિનું પાસે પેઢાંચતાં કર્મરૂપ મલને બાળી નાંખી, જ્યાં કેવલ શુદ્ધ દર્શત ચૈતન્યમય આત્મા શિવાય બીજું કાંઈ નથી એવું કેવલ્ય ઉપજાવે છે. આ અનુપ્રેક્ષાનું—ભાવનાનું 'તથા તત્સ્વભાવપશું' છે કે— ભાવનાના પાવન પાવકમાં આત્મરત્નના કર્મમલ ભસ્મીબૂત થઈ આત્મા કેવલજ્ઞાન પામે જ છે. આમ ''માથના મથનાજ્ઞિની'' અને "આતમ ભાવના ભાવતાં જીવ લહે કેવલજ્ઞાન રે." એ મુભાષિત મહાસૂત્રા ચરિતાર્થ બને છે.



આ શ્રહાદિ 'અપૂર્વ'કરણ ' મહાસમાધિના ખીજો છે એ સવિસ્તર સમજાવી, એમ ઉક્ત પ્રકારે જ ઉપધાશુદ્ધ સદનુષ્ઠાન દ્વાય છે ને આ શ્રહાદિવંત જ આના અધિકારી દ્વાય છે એ જણાવવા માટે આ શ્રહાદિ સ્ત્રનું ઉચ્ચારણ છે એમ તાત્પર્ય દર્શાવે છે—

२२ पतानि श्रद्धादीन्यपूर्वकरणाख्यमद्दासमाधिबीज्ञानि, तत्परिपाकातिशयतस्तितिद्धेः। परिपाचना त्वेषां कुतर्कप्रभविभध्याविकल्पव्यपोद्दतः श्रवणपाठप्रतिपत्तीच्छाप्रवृत्त्यादिरूपा। अतिशयस्त्वस्यास्तथा स्थैर्यसिद्धिलक्षणः प्रधानसत्त्वार्थहेतुरपूर्वकरणावह इति परिभावनीयं स्वयमित्थम्। पतदुचारणं त्वेषमेवोपधाशुद्धं सदनुष्ठानं भवतीति। पतद्वानेव सास्याधिकारीति श्रापनार्थः। २५९

રવે અર્થ:—આ શ્રદ્ધા આદિ 'અપૂર્વ'કરણ ' આખ્ય મહાસમાધિના બીજો છે,—તેના પિત્પાક-અતિશય થકી તેની સિદ્ધિ છે માટે. એઓની પરિપાચના તો કુતક પ્રભવ (કુતક જન્ય) મિથ્યા વિકલ્પોના વ્યપાહથી (દૂર થવાથી) શ્રવણ-પાઠ પ્રતિપત્તિ-ઇચ્છા-પ્રવૃત્તિ આદિરૂપ છે. આના (પરિપાચનાના) અતિશય તો તથાપ્રકારે રથેય નિસિદ્ધ લક્ષણવાળા, પ્રધાનસત્ત્વાર્થ હેતુ, અપૂર્વ કરણાવહ, (અપૂર્વ કરણને આણનારા) છે, એમ સ્વયં આમ પરિભાવનીય છે.

એતું ઉચ્ચારણ એમ જ ઉપધાશુદ્ધ સદતુષ્ઠાન હોય છે, અને એતદ્વાન જ (આ શ્રદ્ધાદિવંત જ) આને અધિકારી છે, એમ જ્ઞાપનાથે છે. રેપ<sup>ર</sup>

# વિવેચન

" એમ અનંત પ્રભુતા સદ્દહતાં, અર્ચે જે પ્રભુ રૂપછ; દેવચંદ્ર પ્રભુતા તે પામે, પરમાનંદ સ્વરૂપછ…. શીતલ જિનપતિ પ્રભુતા પ્રભુની, મુજથી કહિય ન નયછ."—શ્રી દેવચંદ્રછ.

અને 'આ શ્રદ્ધા આદિ અપૂર્વંકરણઆખ્ય મહાયમાધિના ખીજે છે.'—पतानि श्रद्धादीनि अपूर्वकरणास्यमहासमाधिबीजानि.' આ શ્રદ્ધા, મેધા, ધૃતિ, ધારણા અને

શ્રહા આદિ 'અપૂર્વ'કરણ' મહાસમાધિના બીજો અનુપ્રેક્ષા જે કહ્યા, તે અપૂર્વ કરશુ નામના આઠમા ગુશુસ્થાને પ્રાપ્ત થતી 'અપૂર્વ કરશુ' નામની મહાસમાધિના-ધર્મ સંન્યાસ સામર્થ્ય યોગરૂપ મહા ચાંગભૂમિકાના બીજો છે. બીજમાંથી ફાલી-ફૂલી વૃક્ષ ફળ આપે, તેમ આ શ્રદ્ધાદિ ચાંગબીજમાંથી ચાંગવૃક્ષ ફાલીફૂલી જેમાં આત્માનું અપૂર્વ સામર્થ્ય સ્કુરે છે એનું આ

અપૂર્વંકરણ નામનું મહાયાગફળ આપે છે. 'તત્પરિવાकाતિશ્ચ त — स्तित्ति हो.' છે. 'તેના પરિવાક અતિશય થકી તેની સિદ્ધિ છે માટે' આમ હાય છે. આ શ્રદ્ધાદિ લાવ ઉત્તરાત્તર આત્મામાં પરિણમી પરિવકન થતાં, તેના પરિવાક — અતિશય થકી તે અપૂર્વંકરણ મહાસમાધિની સિદ્ધિ હાય છે. આમ શ્રદ્ધાદ બીજરૂપ કારણમાંથી અપૂર્વંકરણ ફળરૂપ કાર્યની નિષ્પત્તિ થાય છે.

અને 'એએાની પરિપાચના તેા કુતક`પ્રભવ મિથ્યા વિકલ્પાેના વ્યપાેહથી શ્રવણ્– પાઠ–પ્રતિપત્તિ–ઇચ્છા–પ્રવૃત્તિ આદિરૂપ છે.' આ શ્રદ્ધાદિની પરિપાચના–ઉત્તરાત્તર પરિપાક

पश्चिका—श्रवणपाठप्रतिपत्तीच्छाप्रवृत्त्यादिरूपा। श्रवणं—धर्भशस्तुं सीलणवुं ते, पाठ:तत्स्त्रगत पाः, प्रतिपत्ति:—सम्बक्ष तेना अर्थानी अतीति, इच्छा—शास्त्रोक्त अनुष्ठान विषया श्विन्ता,
प्रवृत्ति:—तेनुं अनुष्ठान. आदि—शण्दशी विध्नाथ्य, सिद्धि, विनियेश हेणवा. तेर्मा विध्नाथ्य-अधन्य,
भध्यभ, छत्रृष्ट प्रत्यृद्दने। अक्षिलव; सिद्धि-अनुष्ठेय अर्थानी निष्पत्ति; विनियेशय—तेनुं (सिद्धिनुं) यथायेश्य
क्यापारण्, तेथी ते रूपं यस्याः सा तथा—तेथे। छ ३५ छेनुं ते तथा.

ક્રેમ થાય? પ્રથમ તા કુતક'થી ઉપજતા મિચ્યા-અસત્-નિષ્ફળ-નકામા-નિષ્પ્રયાજન विडिंधोने दूर હडसेसी भूडे, अने पछी तेना श्रवणाहि डरे અર્થાત્ સદ્ગુરુમુખે સૂત્ર શ્રવણ કરે, તેના સ્વયં પાઠ શ્રહાદિના પરિપાક: શ્રવણ ઇચ્છાદિ કરે, તેના અર્થના સમ્યક્રમહણરૂપ પ્રતિપત્તિ કરે, તે પ્રવૃત્તિ અહિ રૂપ સૂત્રોક્ત અનુષ્ઠાન કરવાની ઇચ્છા-ભાવના ઉપજે, તથાપ્રકારની પ્રવૃત્તિ આદરે, તેમાં વચ્ચે આડા આવતા જઘન્ય-મધ્યમ-ઉત્કુષ્ટ વિધ્તના જય કરે. આમ શ્રવણથીમાંડીને વિધ્તજય સુધીની પ્રક્રિયા તે આ શ્રદ્ધાદિની પરિપાચના-પરિપાચન કરવાની ક્રિયા છે. અને 'આના અતિશય તા તથાપ્રકારે સ્થેર્ય-સિદ્ધિ લક્ષણવાળા, પ્રધાન સત્ત્વાર્થ હેતુ, અપૂર્વકરણાવહ છે એમ સ્વયં આમ પરિભાવનીય છે.' આ પરિપાચનાના-પરિપચનરૂપ

શ્રહાહિતા અતિશય સ્થ્રેય -સિહિરૂપ

પ્રક્રિયાના અતિશય તા રથૈર્ય આદિ લક્ષણવાળા હાય છે. અર્થાત્ પ્રસ્તુત અનુષ્ઠાનમાં નિશ્ચલતારૂપ સ્થિરતા સાધે, અને એમ તેની સિદ્ધિ કરે, પછી તેના યથાયાગ્ય પાત્રમાં વિનિયાળ કરી પ્રધાન સત્ત્વાર્થ દ્વેત-પરમ પરાયકારકારણ અને; અને આમ ઉત્તરાત્તર

પરિપાકઅતિશયના પ્રકર્ષ પામી, જ્યાં અપૂર્વ આત્મસામર્થ્યના સમુકલાસ સ્કુરાયમાન થાય છે એવા અપૂર્વ કરણને આણી આપનારા-અપૂર્વ કરણાવઢ આત્મપરિણામ પામે. આમ સ્થૈર્યથી માંડીને અપૂર્વ કરણ ભાવ પર્ય ત ઉત્તરાત્તર ચઢતી દશાવાળા આ શ્રદ્ધાદિના પરિપાચના-અતિશય હાય છે. આમ શ્રદ્ધા-મેધા આદિની પરિભાવના કરવા યાગ્ય છે.

" રુચિનું –ઇચ્છાનું સન્માર્ગ પ્રવેશમાં કેટલું અધું મહત્ત્વ છે, 'ઇચ્છે છે જે નેગીજન' પદુમાં 'ઇચ્છે છે' પદુનું કેટલું અધું અર્થગૌરવ છે તે સારી પેઠે સમજી શકાય છે. 🗙 સન્માર્જયાગરૂપ પરમાર્થ-લગ્નમાં અંતરંગગ્રીતિરૂપ 'લગની' લાગ્યા વિના ખરા આનંદ અનુભવાતા નથી. એટલા માટે જ અંતરંગ પ્રીતિરૂપ આ ઇચ્છાયાંગને આ યાગમાંગ માં પ્રથમ સ્થાન આપ્યું છે, કારણુંકે તેના વિના આગળ એક ડગલું પણ મંડાતું નથી.

વળી કાર્યસિદ્ધિનું રહસ્ય વિચારીએ તા કાઈ પણ કાર્યની સિદ્ધિમાં સૌથી પ્રથમ તા તે કાર્ય માટેની અંતરંગ ઇચ્છા-રુચિ-ધગરા જાગવી જેઈ એ. એવી અંતરંગ ઇચ્છા

જાગવી જોઈએ. એવી અંતરંગ ઇચ્છા હાય, તા જ તેના રસ્તા મળી આવે છે. 'Where there is a will there is a way' ઇચ્છા અને કાર્ય સિહિત એ પ્રસિદ્ધ અંગ્રેજી ઉક્તિ અનુસાર તેના માર્ગ મળી આવતાં રહસ્ય

પ્રવૃત્તિ અર્થાત્ કાર્ય માટેના પ્રયત્ન (Effort) શાય છે. અને એમ উন্মাঙ্থী স্বর্দারা মার্গমা বিহন (Obstacle) आवे ते। तेने।

જય કરાય છે. અને એમ કરતાં કરતાં અનુક્રમે કાર્યની પૂર્ણતા-સિદ્ધિ થાય છે. પણ રુચિ વિના જે કાર્ય કરવામાં આવે છે, તે તો વેઠરૂપ હાઈ, કદી સિન્દ્ર થતું નથી, માને તે માટેની કિયા પ્રવૃત્તિ 'છાર પર લિંપણા' જેવી થઈ પડે છે! આમ સામાન્ય કુમ છે. કાર્યું રચિવાળા થયે બધા કારક કરી જાય છે. પલટાઈ જાય છે. કર્ત્તા, કર્મ,

કરણ, સંપ્રદાન, અપાદાન અને અધિકરણ એ છ કારક જે પૂર્વે બાધકપણે પશ્છિમતા હતા, તે આત્મસિદ્ધિ કાર્ય પ્રત્યે અંતરંગ રુચિ-ઇચ્છા ઉપજતાં સાધકપણે પ્રવર્ત્ત છે." શ્રી યાગદષ્ટિસસુચ્યય વિવેચન (ડૉ. ભગવાનદાસ કૃત), પૃ. ૭૧૮

આમ શ્રદ્ધા-મેધાદિ સંગંધી વિચાર કર્ત્તાવ્ય છે. કારણ કે 'એનું ઉચ્ચારણ એમ જ ઉપધાશુદ્ધ સદનુષ્ઠાન હૈાય છે;' આ શ્રદ્ધાદિ સ્ત્રનું ઉચ્ચારણ જ એમ જ શ્રદ્ધા-મેધાદિ ભાવથી ઉપાધિશુદ્ધ-પરિકરશુદ્ધ એનું સત્અનુષ્ઠાન હૈાય છે; અને ઉપધાશુદ્ધ 'એતદ્વાન્ જ આના અધિકારી છે એમ જ્ઞાપનાર્થ છે' સદનુષ્ઠાન —' एतद्वानेव चास्याधिकारीति श्वापनार्थ' આ શ્રદ્ધાદિવંત જ-આના-કાયાત્ર કિયાના અધિકારી-યાગ્ય પાત્ર છે એમ જણાવવા માટે આ 'શ્રદ્ધાદિ' સ્ત્ર કહેલ છે.

"તુમે ખહુ મૈત્રી રે સાહિઆ, મ્હારે તા મન એક; તુમ વિશ્વ બીજો રે નવિ ગમે, એ મુજ માંડી હા ડેક.-શ્રી શ્રેયાંસ કૃપા કરા. "શ્રી નયવિજય વિબુધ પય સેરક, વાચક થશ કહે સાચું છ; કાડી કપડ જો કાઈ દિખાવે, તાય પ્રભુ વિશ્વ નવિ રાચું છ. ….સેવા ભવિયાં વિમલ જિશ્સર, દલહા સજ્જન સંગાછ."-શ્રી યશાવિજય છ



મા શ્રદ્ધાદિ પણ 'વાઈ માન ' હોય તે શ્રેઓના લાલ-દૃદ્ધિ પણ આ જ ક્રેમે દ્વાય એમ કહે છે-

<sup>२३</sup>वर्द्धमानया — वृद्धि गच्छन्त्या नावस्थितया। प्रतिपदोपस्थाय्येतत् , श्रद्धया धर्द्धमानया, एवं मेथयेत्यादि ।

लाभक्रमादुपन्यासः श्रद्धादीनां । श्रद्धायां सत्यां मेधा, तद्धावे धृतिः, ततो धारणा, तदन्वनुष्रेक्षा । वृद्धिरप्यनेनैव क्रमेण॥ १५२

રેઉઅર્થ:—वर्द्धमानया—વર્દ્ધમાન-વૃદ્ધિ પામતી જતી એવીથી,-નહિ' કે અવસ્થિતથી, એ પ્રતિપદે ઉપસ્થાયિ છે. વર્ધમાન શ્રદ્ધાથી, એમ મેધાથી, ઇત્યાદિ.

લાભક્રમથી શ્રદ્ધાદિના ઉપન્માસ છે. શ્રદ્ધા સતે મેધા, તેના ભાવે ધૃતિ, તે પછી ધારણા, તે પછી અનુપ્રેક્ષા. વૃદ્ધિ પણ અ<sup>.</sup> જ ક્રમથી.<sup>ર્પર</sup>

### વિવેચન

"આતમ નિર્મલ ભાવ કરંતાં, વધતે શુભ પરિણામે." શ્રી દેવચાંદ્રજી અને આ શ્રદ્ધાવ્યાદિ પણ કેવી? તો કે 'વર્ધમાન, નહિં કે અવસ્થિત.' 'वर्द्धमानया — श्રृद्धि गच्छन्त्या नावस्थितया।' આ શ્રદ્ધાદિ પણ ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ પામતી જતી એવી વર્દ્ધમાન હોય, નહિં કે જેમ ને તેમ રહેલી અવસ્થિત. વર્દ્ધમાન એ પક

'પ્રતિષદે ઉપસ્થાયિ' છે; શ્રદ્ધા, મેધા, ધૃતિ, ધારણા, અનુપ્રેક્ષા શ્રદ્ધાદિ વર્ધમાન એ પ્રત્યેક પદને લાગુ પાડવાનું છે. એટલે વર્ધમાન શ્રદ્ધાથી, ને લાભ-વૃદ્ધિ કંમ વર્ધમાન મેધાથી, વર્ધમાન ધૃતિથી, વર્ધમાન ધારણાથી, વર્ધમાન પણ એ જ અનુપ્રેક્ષાથી. અને 'લાભક્રમે શ્રદ્ધાદિના ઉપન્યાસ છે, શ્રદ્ધા સતે મેધા, તેના ભાવે ધૃતિ, તે પછી ધારણા, તે પછી અનુપ્રેક્ષા. વૃદ્ધિ

પણ આ જ કમશી 'હાય છે. અર્ધાત્ શ્રદ્ધા હાય તા મેધા ઉપજે, મેધા હાય તા ધૃતિ આવે, ધૃતિ હાય તા ધારણા થાય, અને ધારણા હાય તા પછી અનુપ્રેક્ષા ઉદ્ભવે; અને શ્રદ્ધાની વૃદ્ધિ થયે મેધાની વૃદ્ધિ હાય, મેધાની વૃદ્ધિ થયે ધૃતિની વૃદ્ધિ હાય, ઇ૦ આમ શ્રદ્ધા-મેધાદિના લાભ ને વૃદ્ધિ એક પછી એક અનુક્રમે હાય છે, એટલે આ લાભક્રમને અનુસરી શ્રદ્ધા-મેધાદિ અનુક્રમે મૂકવામાં આવેલ છે.



એમ ક્રિયાભિમુખ્ય ને પ્રતિપત્તિ કહ્યા તે પરથી અભ્યુપગમપૂર્વક અને શ્રદ્ધાદિસંયુક્ત જ સદનુ-ષ્ઠાન છે એમ દર્શાવે છે.—

रेष्ठ पत्नं तिष्ठामि कायोत्सर्गमित्यनेन प्रतिपत्ति दर्शयति । प्राक् 'करोमि ' करिष्यामि इति क्रियाभिमुख्यमुक्तं, साम्प्रतं त्वासन्ततरत्वात क्रियाकालनिष्ठाकालयोः कथश्चिदभेदाः त्तिष्ठाम्येवाहं । अनेनाभ्युपगमपूर्वे श्रद्धादिसमन्वितं च सदनुष्ठानमिति दर्शयति॥ रेष्

पञ्जिका-अतिपत्तिम्-प्रतिपत्ति:-अधेत्सर्थारं अरूप अतिपत्ति, तां-तेने.

"तेणेह कज्जमाणं नियमेण कयं कयं च भयणिजां! किञ्जिदिह कज्जमाणं उवस्यकिरियं व होजाहि॥"

(અર્થાત્) તેથી અહીં ક્રિયમાણ તે નિયમથી કૃત છે, અને કૃત તે ક્ષજનીય છે,—તે અહીં ક્રિયિત્ ક્રિયમાણ વા ઉપરતક્રિયાવાળું હોય.

व्यवहार नथ तो क्षियमाण स्थन्य स्थने कृत स्थन्य स्थेम भाने छे. क्षुं छे के-"नारक्षे चिय दीसह, न सिवादद्धाप दीसह तयन्ते। जम्हा घडाइ कजां, न कजामाणं कयं तम्हा ॥"

(અર્થાત્) ઘટાદિ કાર્ય આરંભમાં જ દેખાતું નથી, તેના અન્તકાળ શિવાય દેખાતું નથી, તેટલા માટે क्रियमाणं कृतं क्रियमाण् ते कृत नथी,

તૈથી અત્રે નિશ્વયનયવૃત્તિથી કાય વ્યુત્સર્જવાને આર'ભતા તે તદ્દેશ અપેક્ષાથી વ્યુત્સુષ્ટ જ દેખવા થાગ્ય છે. २४ अथः :-- अभ 'तिष्ठामि कायोत्सर्गम्— હું કायोत्सर्गः स्थिति इइं छुं, अभ अ ઉपरथी प्रतिपत्ति दर्शावे छे. पूर्वे 'करोमि'—करिष्यामि— इइं छुं, इरीश अभ डिया-लिसुण्य इछुं; ह्रभक्षां ते। आसन्तत्रपक्षाने लीधे डियाडाल अने निष्ठाडालना इथं वित् अक्षेद्रथी तिष्ठाम्येवाहं— ढुं स्थिति इइं क छुं. आ ઉपरथी अक्युपगभपूर्वे इ अने अद्धादिसमन्वित अेवुं सद्धुष्ठान छ अभ दृशांवे छे. रेपउ

# વિવેચન

" આદર કિરિયા રતિ વણીજી, વિઘન ટલે મિલે લચ્છિ. "–શ્રી યશાવિજયજી.

અને 'એમ હું કાયોત્સર્ગે' સ્થિત છું, એ ઉપરથી પ્રતિપત્તિ દર્શાવે છે,' હું કાયોત્સર્ગ આરંલું છું એમ કાયોત્સર્ગના આરંલરૂપ પ્રતિપત્તિ—અંગીકાર—અલ્યુપગમ અતાવે છે. 'પૂવે' કરૂં છું, કરીશ એમ કિયાસિમુખ્ય (કિયા પ્રત્યે પ્રતિપત્તિ અને સન્મુખપણું) કહ્યું, હમણાં તો આસન્નતરપણાને લીધે (અત્યંત કિયાસિમુખ્ય નિકટપણાને લીધે) કિયાકાળ અને નિષ્ઠાકાળના કથંચિત્ અલેદથી હું સ્થિતિ કરૂં જ છું;' અર્થાત્ કથંચિત્ એટલે નિશ્ચયનયની અપેક્ષાએ કિયાકાળ અને નિષ્ઠાકાળ અને નિષ્ઠાકાળ અને નિષ્ઠાકાળ અને ક્યાંચિત્ એટલે નિશ્ચયનયની અપેક્ષાએ કિયાકાળ અને નિષ્ઠાકાળ (પૂર્ણાહુતિ કાળ) એ એના અલેદથી, 'કિયમાણું કૃત'—કરાઈ રહેલું તે કરાયું એમ ગણી, હું સ્થિત જ છું એમ કહ્યું.

નિશ્ચયનય છે તે કિયમાણને કરાઈ રહેલને કૃત જ નિષ્ઠિત જ કરાઈ ચૂંકેલું જ માને છે, નહિંતો કિયા ખંધ પડતી વિરામ પામતી વેળાયે કિયાના અનારંભકાળની જેમ અનિષ્ઠિતના પ્રસંગ આવે; કારણ કે ખન્ને સ્થળે કિયાના અભાવમાં તફાવત નથી. અને જે કૃત છે તે કિયમાણ વા ઉપરતિકિયાવાળું છે, અને તેવા પ્રકારે શાસમાં કહ્યું છે. અને વ્યવહાર નય છે તે તા કિયમાણ જૂદું અને કૃત જૂદું માને છે; આ અંગે કહ્યું છે કે "ઘટાદિ કાર્ય આરંભમાં જ દેખાતું નથી, તેના અન્તકાળ શિવાય દેખાતું નથી, તેટલા માટે કિયમાણું કૃતં ક્લિયમાણું તે કૃત નથી." તેથી અત્રે નિશ્ચયનય અપેક્ષાએ 'કાય સ્યુત્સર્જવાને આરંભતા તે તફેશઅપેક્ષાએ વ્યુત્સર્જવાને આરંભતા તે તફેશઅપેક્ષાએ વ્યુત્સર્જિય જ દેખવા યાય છે.'

અને 'આ ઉપરથી અભ્યુપગમપૂર્વ'ક અને શ્રદ્ધાદિસમન્ત્રિત એવું સદનુષ્ઠાન છે એમ દર્શાવે છે.'—' अनेन अम्युपगमपूર્વ श्रद्धादिसमन्त्रितं च सदनुष्ठानमिति दर्शयितं.' અર્થાત્ પાતાની સ્વેચ્છાથી-સ્વરુચિથી 'અભિ'સામા જઇને ' ઉપગમ'—સ્વીકાર—અંગીકાર કરવારૂપ 'અભ્યુપગમ'પૂર્વ'ક, અને ઉક્ત શ્રદ્ધાદિથી સંયુક્ત, એવું જે હાય તે જ સત્— સાધનરૂપ સત્અનુષ્ઠાન છે, એમ આ ઉપરથી—આ પ્રકારે પ્રતિશાનિદે શથી અને શ્રદ્ધાદિ પદના સમાવેશથી અત્રે સ્ત્રકાર ભગવંતે પ્રદર્શિત કર્યું' છે.

બ્રહ્માદિવિદ્ધીનનું એવું ઉચ્ચારણ મૃષાવાદ છે એ શંકા સત્ય છે, પણ પ્રેક્ષાવાન એવા પ્રકારે વદતા નથી એમ કહી, બ્રહ્માદિના મંદ-તીવાદિ ભેદના ને તેના આદરાદિ લિંગના નિર્દેશ કરે છે—

<sup>२६</sup>आह—श्रद्धादिविकलस्यैवमभिधानं मृषावादः, को वा किमाहेति।

सत्यम्, इत्थमेवैतदिति तन्त्रज्ञाः, किन्तु न श्रद्धादिविकतः प्रेक्षावानेवमभिषत्तं, तस्या-स्रोचितकारित्वात् ।

मन्दतीत्रादिभेदाश्चेते, तथादरादिलिङ्गा इति, नातद्वत आदरादीति । अतस्तदादरादि-भावेऽनाभीगवतोऽप्येत इति। २५५

<sup>રેપ</sup>અર્થ :– શંકા—શ્રદ્ધાદિવિકલતું (રહિતતું) એમ અભિધાન તે મુષાવા**દ છે.** કાહ્યું ? વા શું બાલ્યા ? એઠલા માટે.

સમાધાન—સત્ય છે. એ એમ જ છે એમ તન્ત્રજ્ઞા કહે છે; પરંતુ શ્રદ્ધાદિવિકલ એવા ત્રેક્ષાવાન એમ વક્તા નથી,—તેતું આલાચિતકારિપણું છે માટે.

અને મન્દ-તીવ્રઆદિ ભેદવાળા આ (શ્રદ્ધાદિ) તથાપ્રકારના આદરાદિ લિંગવાળા છે,—અતદ્વંતને (અશ્રદ્ધાદિમંતને) આદરાદિ નથી એઠલા માટે. એથી કરીને તેના (કાર્યાન્સર્ગ'ના) આદરાદિ ભાવે અનાભાગવંતને પણ આ (શ્રદ્ધાદિ) હોય છે. <sup>રપે</sup>

# વિવેચન

" શુદ્ધ શ્રદ્ધાન વિ**ણ જેહ** કિરિયા કરી, છાર પર લિંપણા તેહ જાણા….**ધા**ર તરવારની." શ્રી આનંદઘનજી.

અત્રે શાંકા થવી સંભવે છે કે-'श्रद्धादिविकलस्यैवमभिधानं मृषावादः।' 'શ્રद्ધાદિવિકલનું એમ અભિધાન તે મૃષાવાદ છે ઇ૦' અર્થાત્ શ્રદ્ધાદિ રહિત એમ-એવા

पञ्जिका —વારુ, કદાચિત્ શ્રદ્ધાદિવિકલ પ્રેક્ષાવાન્ પણ એમ વદતા દેખાય છે, એમ આશંકીને કહ્યું—

मन्द धत्याहि, मन्द:—१६, तीव्र:—अ१७८, आदि शण्दथी ते ६ ६ १ १ १ थयती, भष्यभ, त एव भेदा:—ते क लेहा, विशेषा, येषां ते तथा—केम्भाना छे ते तथा. च—सभुश्यय अर्थभां. एते—आ, श्रद्धाहि. शुं विशिष्ट १ ते भाटे ४ ह्युं—तथा—ते प्रश्रदे, के आदरादय:—प्रक्ष्यभाष्य आह- शहि, त एव लिङ्गं येषां—तेम्भा क बिंग छे केम्भानुं, ते तथा—ते तथा. इति—मे वाश्यसभाषितभां.

વારુ, એએકનું લિંગપણું શી રીતે સિલ છે ? તે માટે કશું—ન—ત જ, अतद्वत:—અતદ્વંતને, અબ્રહાદિમંતને,—કારણુ કે એમ સમજ્ય છે, आदरादि—વદ્ધ્યમાણુ જ આદરાદિ, इति—એથી કરીને, બ્રહાદિકારણુપણા થકી, લિંગ છે. તેવી શું સિલ થયું ? તે માટે કશું— अत:—એથી કરીને, બ્રહાદિ કારણુપણાને લીધે, તવાવરાવિમાવે—તત્ર—તેમાં, કાયાત્મર્ગમાં, આવરાવે: સિદ્ભુસ્ય—આદરાદિ લિંગના, માવે—સત્તામાં; અનામોગવતોડિપ—અનામોગવંતને પણ, ચલચિતતાથી પ્રકૃત સ્થાન–વર્ણાદિ ઉપયોગના વિરહે પણ, તેા પછી આમોગે તેા પૂછવું જ શું ? એમ અપિ—પણ શબ્દના અર્થ છે. પત્રે—આ, બ્રહાદિ,—કાઈ કારણુના કાર્ય અવિનાભાવિષણાને લીધે,—જેમ પ્રદીપના પ્રકાશથી વા વક્ષના અથાયી, વ્રતિ—વાકચપરિસમાપ્તિમાં. એટલા માટે મન્દતાથી બ્રહાદિના અનુપલક્ષણે પણ આદરાદિ— ભાવે ધત્ર ઉચ્ચારતાને પણ પ્રેક્ષાવતાક્ષતિ નથી.

પ્રકારનું શ્રહાથી મેધાથી ઇત્યાદિ પ્રતિજ્ઞાવચન ઉચ્ચારે તા તેનું તે અભિધાન-બાલવું તે મૃષાવાદ-અસત્ય ભાષણુ છે. કારણુ કે કાેણુ ? શું બાલ્યા ? તેનું તેને ભાન નથી.

એનું સમાધાન—હા, तमें કહા છા ते 'सत्य छे,' सायुं छे, अराकर छे. ' अ अभ क छ એમ तन्त्रज्ञा કહે छे.' अर्थात श्रद्धादिरिक्कत के એમ वहें छे ते मुधावाह क छ એમ शास्त्रज्ञा स्पष्टपण्चे याहणे याहणा शण्दामां हुछे छे. श्रद्धादि विडस परंतु 'न श्रद्धादिविकतः प्रेक्षावानेवमिष्ठत्ते' 'श्रद्धादिविहस प्रेक्षावान अभ (रिक्कत) अवा प्रेक्षावान्'-वियारवंत अभ वहता नधी,—'तेनुं भृषावाद वहें निर्छं आक्षेत्रितहारिपण्डं छे भारे '—' तस्यालोचितकारित्वात्'-डुं याद्धां छुं है अरुं छुं छत्यादि प्रहारे तेनुं कोई वियारी प्रवृत्ति हरवापण्डं छे भारे.

અને અત્રે એ પણ વિચારવા યાગ્ય છે કે 'મન્દ-તીવ માદિ લેદવાળા આ (શ્રદ્ધાદિ) તથાપ્રકારના આદરાદિ લિંગવાળા છે.' આ શ્રદ્ધાદિ મંદ-મૃદ્ધ હાય, તીવ-ઉત્કટ-પ્રકૃષ્ટ હાય, સ્માદિ શબ્દથી મંદ-તીવના મધ્યવત્તી મધ્યમ મંદ-તીવ્રાહિ હાય. આમ મંદ-તીવાદિ તરતમ પ્રકારવાળા આ શ્રદ્ધાદિ છે; એટલે લેદવાળા શ્રદ્ધાદિ કવચિત મંદ શ્રહાદિ હાેય તેની પ્રગટપણે ખબર પંડે નહિં. છતાં 'આ તથાપ્રકારના આદરાદિ લિંગવાળા છે.' એટલે આદર-કરછે પ્રીતિ વગેરે કહેવામાં આવનારા લિંગ પરથી-પ્રગટ ચિદ્ધ પરથી આ શ્રહાદિ છે એમ સમજ શકાય છે. કારણ કે 'અતદુવંતને (અશ્રદ્ધાદિમાંતને) આદરાદિ નથી: જેને શ્રદ્ધાદિ ન હાય તેને આદરાદિ હાય નહિં. 'એથી કરીને તેના (કાયાત્સર્ગના) આદરાદિ ભાવે अनालीागवंतने पश् आ (श्रद्धाहि) है।य छे.—'अतस्तदादरादिमावेऽनामोगवतोऽत्येते दे એ કાચાત્સર્ગ પ્રત્યે જે આદરાદિ ભાવ હાય તા ચિત્તચંગલતાથી જેને પ્રકૃત સ્થાન-વર્શાદિ ઉપયોગના અભાવ છે. એવા અનાભાગવંતને પણ આ અબ્યક્ત શ્રહાદિ દ્વાય છે. તો પછી અભાગવંતને–સ્થાનાદિમાં **ચ્યાદરાદિ લિ**ંગથી ઉપયોગવતને તા હાય એમાં પૂછવુંજ શું? એમ 'અપિ'-પણ શ્રુહાદિતું સૂચન શાળદના અર્ધ સૂત્રવે છે. ગરણ કે કારણ કાર્ય વિનાનું હાય નહિં, એટલે પ્રકાશ છે તો દીવા હોવા જ જોઈએ, છાયા છે તો વૃક્ષ હોલું જ જોઈએ. તેમ આદરાદિ સૂચક (Indicative) લિંગ છે તા શ્રહાદિ હાવા જ નોઈએ. એટલા માટે મન્દ્રપણાને લીધે કદાચ શ્રદ્ધાદિ ઉપલક્ષિત ન થાય, ખળર ન પડે એવા અવ્યક્ત હાય, તાપણ જો આદરાદિ ભાવ હેત્ય તા તે પણ શ્રદ્ધાદિનું સૂચન કરવા માટે બસ છે; અને મામ શ્રદ્ધાદિનું સૂચન થયું એટલે અંશે પણ પ્રેક્ષાવંતપર્શું આવી જ ગ4; એટલે आहराहिलावे के आ सूत्र उच्चारता है।य ते अनालागवंतने पण् प्रेक्षावंतपणानी ક્ષતિ-હાનિ નથી.

ઇક્ષુ–રસાદિ ઉપમાવાળા ચિત્તધર્મો છે એ અન્યદર્શનીઓના કથન પરથી તેઓની અત્ર સંમતિ દર્શાવી, ઇક્ષુસમા તદ્દઆદરાદિમાંથી ક્રમે કરીને ઉપાયવંતને સાકર આદિ સમા શ્રહાદિ હોય છે, ઇ. પ્રકારે પ્રસ્તુત ઉપમા ઘટાવે છે—

रे६ इक्षुरसगुडशक्करोपमाश्चित्तधम्मा इत्यन्यैरप्यभिधानात, इक्षुकल्पं च तदादराद्यीति भवत्यतः क्रमेणोपायवतः शर्करादिश्रतिमे श्रद्धादीति । कषायादिकदुकत्वनिरोधतः शमः माधुर्यापादनसाम्येन चेतस पत्रमुपन्यास इति ।

રે<sup>ડ</sup> અર્થ :—ક્ક્ષુ-રસ-ગાળ-ખાંડ-સાકરની ઉપમાવાળા ચિત્તવર્મી છે એમ અન્યોથી પણ અભિવાન છે માટે. અને તદ્દઆદરાદિ કક્ષુ સમું છે, એટલા માટે એના થકી ક્રમે કરીને ઉપાયવંતને સાકર આદિ સમું શ્રદ્ધાદિ હોય છે. ક્ષાયાદિ કડુકપણાના નિરોધ થકી ચિત્તના રામ-માધુર્ય આપાદનના સામ્યથી એમ ઉપન્યાસ છે. <sup>રેપધ</sup>

# વિવેચન

" દીઠી હા પ્રભુ! દીઠી જગગુરુ તુજ, મૂરતિ હા પ્રભુ! મૂરતિ માહન વેલડીજ; મીઠી હા પ્રભુ! મીઠી તાહરી વાલુ, લાગે હા પ્રભુ! લાગે જેસી શેલડીજ…." શ્રી યશાવિજયજ.

આ જે કહ્યું તે અંગે અન્યદર્શની મુમુક્ષુએાની પશુ સંમતિ છે,—'इश्वरसगुड-शकंरोपमाश्चित्तधर्याः'-'ઇક્ષુ-રસ-ગાળ-આંડ-સાકરની ઉપમાવાળા ચિત્તધર્મો છે એમ

पञ्चिका — इक्षुरसगुडखण्डशर्करोपमा: — इक्ष्वादिभि: पश्चभि: — ध्क्षुआहि अनप्रतीत पंथिति, उपमा — सादश्य, येषां ते तथा — छे केकेनि, ते तथा. चित्तधर्मा: — थितधर्भी, भनःपरिष्धाभी, इति — अभ आ अर्थना, अन्यैरिप — तन्त्रान्तरीयेथी, पुनः अभाराधी ते। पूछ्वुं अ शुं? अभिधानात् — अध्नते सीधे. आ से प्रकृत अ उपभान-उपभेषनी ये। अना अर्धी —

इश्चुकल्पं च-मने ५श्च सदश, तद्आद्राद्दि—तस्मिन्—तेभां, अथित्सर्गभां, आद्र:— भादर, ७पादेव भाव, आदि शल्द्धी करणे प्रीत्यादि—करणुभां प्रीति भादि, इति—आ क्षर्थ थडी, भवति—थाय छे, संपणे छे. अत:—भाना थडी, ५श्च सभा भादरादि थडी, कमेण—क्ष्मे करीने, अक्ष्पंपरिपाटिथी, उपायवतः—७पायवंतने, तद्देतुयुक्तने, दाईक्रा—साक्ष्र, आदि शल्द्यी पथानुपूर्वीयी भांउ आदिनुं अद्रेश छे, तत्समं—तेनी सभुं, प्रकृत सूत्रभां ७पात अद्भा-भेषादि गुल्पंयक, इति—परिसमाप्तिभां.

અન્યાંથી પણ અભિધાન છે માટે.' અર્થાત્ અન્યદર્શનીએ આ ઇશુ-રસાદિ અહાદિ શ્રહાદિ ચિત્તધર્માને—મનઃપરિણામાને—ઇશુ, રસ, ગાળ, ઉપમાવાળા ચિત્તધર્મા અંડ, સાકરની ઉપમા આપે છે. અને તેમાં, 'इश्चक्त्यं तदादरादि' 'તદ્દઅદરાદિ ઇશુ સમું છે, એટલા માટે એના ઘકી ક્રમે કરીને ઉપાયવંતને સાકરઆદિ સમું શ્રહાદિ હાય છે.' અર્થાત્ તે પ્રસ્તુત કાયોત્સર્ગના આદર—ઉપાદેયભાવ, કરવામાં પ્રીતિ આદિ જે છે તે ઇશુ-શેરડી સમાન છે. એટલા માટે પીલવા—ઊકાળવા વગેરે ઉપાય કરનાને જેમ શેરડીમાથી અનુકમે રસ, ગાળ, આંડ, ગાકરની પ્રાપ્તિ હાય છે; તેમ ઇશુ સમા આ આદરાદિ થકી ઉપાયવાતને પશ્ચાનુપૂર્વાથી સાકર—ખાંડ—ગાળ—રસ સમા શ્રહાદિની પ્રાપ્તિ હાય છે.

ખીછ કેંાઈ ઉપમા નહિં મૂકતાં આ ઇલુગાદિની ઉપમા કેમ મૂકી? તો કે 'क्षायादिकट्कत्विनरोश्वत:'—'કષાયાદિ કડુકપણાના નિરાધ થકી ચિત્તના શમમાધુર્ય આપાદનના સામ્યથી એમ ઉપન્યાસ છે.'—'शममाधुर्यापादनसाम्येन કષાયાદિ કડુકપણું चेतम प्वमुपन्यास:' અર્થાત ઇલુઆદિ જેમ કડવાશને દ્વર કરી ને શમમાધુર્ય મીઠાશ ઉપજાવે છે, તેમ આ આદરાદિ શ્રદ્ધાદિ કષાય-વિષયાદિ કડવાશના નિરાધ કરી, ચિત્તનું શમ–ઉપશામરૂપ માધુર્ય-મીઠાશ ઉપજાવે છે; અને જેમ ઇલુ આદિના માધુર્યથી ચિત્ત પ્રસન્ન થાય છે, તેમ શમમાધુર્યથી ચિત્ત પ્રસન્ન થાય છે, રીઝે છે. એમ કડવાશ દ્વર કરી મીઠાશ ઉપજાવવારૂપ સાદશ્યથી એમ ઇલુઆદિની ઉપમાથી આદરાદિના ઉપન્યાસ છે.

પામી ઇક્ષુ સમ સરસ સદ્દષ્ટિ મિત્રા અન્પી, ભવ્યા પામે રસ સુમધુરા મિષ્ટ સંવેગ રૂપી; દુદ્ધિ તેની થઈ જઈ પરા શર્કરા શુદ્ધ પાવે, ને આસ્વાદે અતુલવ સુધા નિત્ય આનંદ ભાવે. —શ્રી યાગદષ્ટિકળશ, (સ્વરચિત)

Ŵ

અમાદરાદિયુક્તપણે આ કાયાત્સર્ગનું અનુષ્કાન જ સદ્ભાવશાધનથી અહીં સાકરાદિ સમા શ્રદ્ધાદિના પરિણુમતર્મા ઉપાય છે, અને એ અંગે અન્યદર્શનીઓની પણ સંમતિ છે, એમ દર્શાવે છે—

२७ <sub>पतदनुष्टान</sub>मेव चैवमिहोषाय: तथा तथा सद्भावशोधनेनेति परिभावनीयं। उक्तं च परैरपि—

"आदरः करणे श्रीतिरविष्तः सम्पदागमः। जिज्ञासा तम्ज्ञलेवा च, सद्मुष्टानच्छणम् ॥१॥ अक्षेत्रश्चित्रपितार्थाप्तिस्तत्तक्त्रावविशुद्धितः। यश्चेशः शक्तेराप्तिः स्यात्क्रमात्सद्धेतुयोगतः॥२॥

इत्यादि । "२५६

રાધન વડે કરીને એમ પરિભાવનીય છે. પેરોએ પણ કહ્યું છે કે—

"આદર, કરણમાં પ્રીતિ, અવિધ્ન, સંપદ્ આગમ, જિજ્ઞાસા, અને તજ્જ્ઞસેવા એ સદનુષ્ઠાનનું લક્ષણ છે.

આથી તે તે ભાવ વિશુદ્ધિ થકી અભિલષિત અર્થ'ની પ્રાપ્તિ હોય છે,—જેમ સદ્દ-હેતુયાગથી ક્રમે કરીને ઇક્ષુમાંથી સાકરની પ્રાપ્તિ હોય છે. ઇત્યાદિ.<sup>,,રેપફ</sup>

#### વિવેચન

" આદર કિરિયા રતિ ઘણીજી, વિઘન ટળે મિલે લચ્છિ; જિજ્ઞાસા બુધ સેવનાજી, શુભ કૃતિ ચિન્હ પ્રત્યચ્છિ."

શ્રી યાગદષ્ટિસજ્ઝાય, ૪,૧૭

અને ઇક્ષુ પીલે તા રસ નીકળે, રસને ઉકાળે તા ગાળ મળે, ગાળને શુદ્ધ કરે તા ખાંડ–સાકર નીપજે; આમ પીલન આદિ ઇક્ષુમાંથી રસાદિ પ્રાપ્તિના ઉપાય છે; તેમ–

—'એનું અનુષ્ઠાન જ એમ અહીં ઉપાય છે.' 'पतदनुष्ठानमेव आहराहियुक्तपण् चंविमहोपाय:।' अर्थात् એમ—आहराहियुक्तपण् आनं–अधीत्सर्गनुं आनं अनुष्ठान क अહीं साइर आहि समा श्रद्धाहिना सवनमां–पिर ओ क अदीं ઉપાय णुमनमां उपाय छे. हारण् हे आहराहिथी हाथीत्सर्भअनुष्ठान हरतां हरतां 'तथा तथा प्रहारे सह्साव शोधन वहे हरीने'—

'તથા તથા સર્માયશોધનેન' તેવા તેવા પ્રકારે આત્મપરિણામના નિર્માલીકરણ વહે કરીને શ્રહાદિ ભાવ ઉલ્લસે જ છે. માટે મુમુક્ષુએ આદરાદિશુકતપણે કાયાત્સર્ગ કરવારૂપ ઉપાય કર્યા જ કરવા એમાં રઢ લગાડીને મંડ્યા જ રહેવું, એ જ તાત્પર્થ છે. 'એમ પરિભાવનીય છે'—પરિભાવન કરવા યાગ્ય છે.

અન્યદર્શનીય મુમુદ્ધુએનું પણ આ સાથે સંવાદી વચન છે કે 'આદર, કરણે પ્રીતિ ઇં૦' અર્થાત્ આદર એટલે આ આદરવા યાગ્ય છે એમ પ્રસ્તુત ક્રિયા પ્રત્યે ઉપાદેય ભાવ;

पञ्चिका— ઉપાયવ तने એમ पूर्व इह्युं, એटલे ઉપાય જ દર્શા वे छे— एतदनुष्ठान मेव च— अने ओनं अनुष्ठान क, अकृत अधितसर्ग विधान क, निंह के पुनः अन्य, च— समुस्यये, एवम् — अभ, साभान्यथी आहरादिश्वत, इह— अहीं,— शर्क रादि अतिम श्रद्धादिना अवनर्मा, उपाय:— ઉपाय, हेतु. क्या कारख्यी ? ते भाटे क्ह्युं— तथा तथा— ते ते अक्षारे, सद्भावक्षीधनेन — सहस्रावशाधनवर्ड करीने, शुद्ध परिश्रामना निभेवीकरण् वर्डे, इति— ओ, परिभावनीयं — अन्वय- अ्यतिरेक्षा आ आक्षायनीय छे. आ पश्च परमतथी संवादित करतां कहुं—

उक्तं च-- કહેવામાં આવ્યું છે, परैरिप-परायी पश्, મુમૃદ્ધુઓથી. શું કહેવામાં આવ્યું છે? ते भाटे કહ્યું-- आदर ઇત્યાદિ શ્લોકદ્વય સુગમ છે. તો પશુ अविद्यः-- सहतुष्डानथी निહत ક્લિપ્ટકર્મ-તાથી સર્વત્ર કૃત્યમાં વિદ્યાસભાવ. કરે છે પ્રીતિ-તે કિયા કરવામાં પ્રીતિ-ચિત્તપ્રસન્નતા; એમ સદતુષ્ઠાનલક્ષણ અને સદનુષ્ઠાન સેવન થકી ક્લિષ્ટ કર્મ હણાઈ જવાથી સર્વંત્ર કૃત્યમાં તે થકી ભાવવિશુદ્ધિ અવિધ્ન-વિધ્ન અભાવ; તેના કલપ્રભાવે સંપદાગમ-સંપત્તિનું આવનું; યથાસૂત્ર કિયા જાણવાની ઇચ્છારૂપ જિજ્ઞાસા; અને તે ક્રિયામાં નિષ્ણાત એવા તજરૂની સેવા;—આ સદનુષ્ઠાનનું લક્ષણ છે. આવા આ સદનુષ્ઠાન થકી તે તે ભાવની વિશુદ્ધિને લીધે અભિલપિત-વાંચ્છિત અર્થની પ્રાપ્તિ હાય છે,—જેમ શેરડીમાંથી સત્હેતુના યાગ થકી કમે કરીને સાકરની પ્રાપ્તિ હાય છે તેમ.

" કિયા પ્રત્યે આદર પ્રીતિ ભારી, નિર્વિલ્ન શ્રી સંપદાલિબ્ધ સારી; જિજ્ઞાસા ને તજરૂ સેવા સુજાણા ! સત્કિયાના લક્ષણા એહ જાણા."

શ્રી ચાેગદષ્ટિકલશ, ૯૨. (સ્વરચિત)

પશુ નટાદિ જેવા ગુસ્ટ્રેષી અપ્રેક્ષાવંતના આ કાર્યાત્સર્ગ પાઠ તો મુધાવાદ જ છે, તે એના મિથા આત્મસંતોષ તો મિથાત્વગ્રહવિકાર છે, એના સમર્થનમાં સુલાવિત ટાંકી, પ્રેક્ષાવંતને આશ્રીને જ આ સત્ર સફલ છે. એમ ઉપસંદાર કરે છે—

२८ अप्रेक्षावतस्तु यहच्छापवृत्तेः नटादिकल्पस्य गुणहेषिणो मृषावाद एव, अनर्थयोगात्, तत्परितोषस्तु तदन्यजनाधःकारी मिध्यात्वयहविकारः। यथोक्तमन्यैः—

"दण्डी खण्डनिवसनं, भस्मादिविभूषितं सतां शोच्यम्। पश्यत्यात्मानमळं, ब्रही नरेंद्राद्यपि ह्यधिकम् ॥१॥ मोहविकारसमेतः, पश्यत्यात्मानमेवमकृतार्थम्। तद्व्यत्ययस्तिक्करतं कृतार्थमिति तद्बहावेशात्॥२॥ इत्यादि।"

तद्वयस्ययालङ्गरतं कृताथामातं तद्वहावशात् ॥२॥ इस्यादि । १ तस्मात्प्रेक्षावन्तमङ्गीकृत्यैतत्सूवं सफ्लं प्रत्येतन्यमिति ॥

રેં અર્થ:—પરંતુ યદચ્છા પ્રવૃત્તિથી નડાદિ સમા ગુણકેષી અપ્રેક્ષાવંતને તા મુષાવાદ જ છે,—અનધ ચાગતે લીધે. તેના પરિતાષ તા તકન્ય જનાને અધ:કારી (હેઠા પાડનારા) મિચ્યાત્વશ્રહવિકાર છે. જેમ અન્યોએ કહ્યું છે—

ખંડ વસ્ત્ર (લંગાઠી)વાળા, ભરમાદિથી વિભ્ષિત, સંતાને શાચ્ય એવા પાતાને **ગહી** (શહાવિષ્ટ) એવા દહડી રાજા કરતાં પણ અધિક દેખે છે! એમ માહિવિકારસમેત (પુરુષ) તેના વ્યત્યય (વિષરીત) લિંગમાં રત એવા અકૃતાર્થ પાતાને કૃતાર્થ એમ તેના ગઢાવેશને **લી**ધે દેખે છે!

તેરલા માટે પ્રેક્ષાવ'તને અ'ગીકૃત કરી (આબી) આ સત્ર સફલ પ્રતીતવા યાગ્ય છે. <sup>રેપા</sup>

#### વિવેચન

" શુદ્ધાતમ નિજ ધર્મ, રુચિ અનુભવથી હાં સાધન સત્યતા; દેવચાંદ્ર જિનચાંદ્ર ભક્તિ પસાયે, હાે હાેશે વ્યક્તતા...સેવા ઇશ્વર." શ્રી દેવચાંદ્રજી

આમ ઉક્ત પ્રકારે આદરાદિયુક્તપણાથી શ્રદ્ધાદિસંપન્ન એવા પ્રેક્ષાવંતને આ કાચાત્સર્ગ સૂત્રપાઠ મૃષાવાદ નથી; 'પરંતુ યદચ્છા પ્રવૃત્તિથી નટાદિ સમા એવા ગુણદ્રેષી અપ્રેક્ષાવંતને તેં મૃષાવાદ જ છે-અનર્થયાને લીધે. —'अપ્રેક્ષાન

અપ્રેક્ષાવ'તને वतस्तु यहच्छाप्रवृत्ते: नटादिकल्पस्य गुणहेषिणो मृपावाद एव ता भृषावाह જ अनर्थयोगात'.-ફાવે તેમ. જેમ તેમ સ્વચ્છંદપ્રવૃત્તિથી જે નાટકના

પાઠ ભજવનારા નટ-વેષવિડંબક નાટકીમા જેવા છે, એવા શુણુંદ્રેષી-સાચા સંત જેનાના ગુણુના દ્રેષ કરનારા મત્સરવંત અપ્રેક્ષાવંત-અવિચારી જન છે, તે પાપટની જેમ 'શ્રદ્ધાર્થી, મેધાર્થી' વગેરે પાઠ પઢ તે તા મૃષાવાદ જ છે. પ્રગટ માટું જૂદાહું જ છે; કારણ કે શ્રદ્ધાદિ ભાવ તા તેને છે નહિં, એટલે તેમાં અર્ધના ચાય નથી, અથવા અનર્થના ચાય છે માટે. અર્થાત્ હું કાચાત્સર્જ કરૂં છું એવા દુનીયાને દેખાડવાના નાટકીય દેખાવ કરી તે માયાજાલરૂપ દંભ જ સેવે છે, એટલે ધર્મના હોંગ કરનારા તેને દર્જાત આદિ અનર્થના યાંગ સંભવે છે.

આવા મિથ્યા કાયાત્સર્ગ કરનારા અપ્રેક્ષાવંત હું કાયાત્સર્ગ કરૂં છું એમ <mark>સલે</mark> પાતાના મનને મનાવી સંતાષ માનતા હાથ, પરંતુ 'તેના પશ્તિષ તા તદન્ય જનાને

અધઃકારી (હેઠા પાઠનારા) મિથ્યાત્વબહિવકાર છે. '—' तत्परि-મિવ્યા तांषस्तु तदम्यज्ञनाधःकारी मिथ्यात्वबद्वद्विकार:'; અર્થાત્ તે આત્મસંતાપીના મિથ્યા કાચાત્સર્ગ કરનારના આ કૃતાર્થતારૂપ પરિતાપ તો તેનાથી મિથ્યાત્વ ચહવિકાર! અન્ય એવા સમ્યક્ કાચાત્સર્ગ કરનારા લેંકને અધઃકારી, નીચે– હેંઠે પડનારા એવા મિથ્યાત્વરૂપ ગ્રહના વિકાર જ છે. અંત્રે લલિત-

વિસ્તરાકારે સુભાષિત ટાંકયું છે—ઉન્માદરૂપ શ્રહ (ભૂત-ઝાંડ) વળગ્યું છે એવા શ્રદી દહ્કી-દ્રાડધારી, જેણે ખંડમાત્ર વસ્ત—લંગોડી પહેરેલ છે, ભરમ વગેરેથી જે વિલ્ પિત છે, અને રાજ્યનોને જે શાય કરવા યાંગ્ય છે, એવા પાતાને તે રાજા કરતાં પણ અધિક માને છે! તેમ માહવિકારથી યુકત એવા શ્રહાવિષ્ટ, ઉચ્છ્રં ખલ-સ્વચ્છંદ-ઉન્મત્ત પ્રવૃત્તિ આદિ વિપરીત લિંગમાં રત એવા અકૃતાર્થ પાતાને કૃતાર્થ-કૃતકૃત્ય માને છે! આમ મિથ્યા કાયાત્મર્ગ કરનારા અપ્રેક્ષાવંત જનના આત્મસંતાય (Self-Satisfaction) ઉકત શ્રહાવિષ્ટ દુંડી જેમ ઉન્મત્ત ચેષ્ટા માત્ર છે! 'તેડલા માટે પ્રેક્ષાવંતને અંગીકૃત કરી (આશ્રી) આ સૂત્ર સફલ પ્રતીતવા યાંગ્ય છે'—' तस्मान प्रेक्षायन्तमङ्गीकृत्यंतत्मृत्रं मफलं बत्येतच्यम्' એમ તાલ્પર્થ છે.

॥ इति अहर्त्वस्ययन्द्रसम्बम् ॥

## અન્નત્ય સૂત્ર

# કાયોત્સર્ગ પ્રતિજ્ઞા આગાર (અપવાદ)

अण्णत्थ-उससिएणं नीससिएणं खासिएणं छोएणं जंभाइएणं उडुएणं वायनिसगोणं भमलीए पित्तमुच्छाए सुहुमेहिं अगसंचाछेहिं सुहमेहिं खेलसंचालेहिं सुहुमेहिं दिहिसंचालेहिं एवमाइएहिं आगारेहिं अभग्गो अविगहिओ हुज्ज मे काउस्सम्मी जाव अरिहंताणं भगवंताणं नमुक्कारेणं न पारेमि ताब कायं राणेणं मोणेणं झाणेणं अषाणं वीसिरामि॥

શિવાય કે— **ઉચ્છવાસથી**, નિઃશ્વાસથી, ખાંસીથી, છીંકથી,બગાસાંથી, એાડકારથી, વાયુનિસર્ગથી, ભ્રમિથી, પિત્તમૃચ્ર્છાથી, સુક્ષ અંગસંચારાથી, સૃક્ષ ખેલસંચારાેથી સૃક્ષ્મ દબ્ટિસંચારાથી, -એ આદિ આગારાથી અભગ્ન અવિરાધિત હાજો મ્હારા કાચાત્સર્ગ!— જયાંલગી અહીંત ભગવંતાના નમસ્કારથી ન પારૂં, ત્યાંલગી આત્મીય કાયને સ્થાનથી માનથી ધ્યાનથી વાસરાવું છું.

**અ**મા સુત્રની વ્યાખ્યા કરર્તા આચાર્યછ કાર્યાત્સર્ગના આગારા અથવા અપવાદપ્રકારા **દર્શી**વી, કાર્યાત્સર્ગપ્રતિજ્ઞાના મર્મ સમજાવે છે—

<sup>२९</sup>किं सर्व्वथा तिष्ठति कायोत्सर्गमुत नेति आह—

"अन्तत्थ अससिषणमित्यादि"—

अन्यत्र उच्छ्विसितेन—उच्छ्विसितं मुक्तवा योऽन्यो व्यापारस्तेनाव्यापारवत इत्यर्थः, एवं सर्वत्र भावनीयं। तत्र-ऊध्ध्वं प्रबलं वा श्वसितमुच्छ्विसितं तेन।

- " नीससिएणमिति " अधः श्वसितं निःश्वसितं तेन ।
- " खासिएंगति "—कासितेन, कासितं प्रतीतं।
- " छीपणंति "-शुतेन, इदमपि प्रतीतमेव।
- " जंभाइएणति "— इम्भितेन, विवृतवदनस्य प्रबल्जपवननिर्मामो जूम्भितमुच्यते।
- " उडुएणंति "—उद्गारितं प्रतीतं तेन।
- " वायनिसम्मेषंति "-अधिष्ठानेन पवननिर्मामो वातनिसम्मी भण्यते तेन।
- "भमलीपत्ति "—भ्रमल्या, इयं चाऽऽकस्मिकी श्रारिश्रमि: प्रतीतेव।
- " पित्तमुच्छापति "—ित्तमूच्छेया, पित्तप्राबल्यान्मनाङ मुच्छा भवति ।
- " सुडुमेहि अङ्गसञ्चालेहिति"—स्रक्ष्मैः अङ्गसंचारैः लक्ष्यालक्ष्यैगात्रविचलनप्रकारैः रोमोद्गमादिभिता
- " सुहुमेहि खेलसञ्चालेहिति "—स्हमै: खेलसञ्चारे:, यस्माद्वीर्यसयोगिसद्द्रव्यतया ते खल्वन्तभवन्ति।
  - "सुहुमेहि दिष्टिसञ्चालेहिन्ति"—सुक्मैदिष्टसञ्चारैः निमेषादिभिः।
- " पवमाइपिंड आगारेहिं अभग्गो अविराहिओ हुज्ज मे काउस्सग्गोत्ति"—एवमादिः भिरित्यादि शब्दाद् यदा ज्योतिः स्पृशक्षि तदा प्रावरणाय कल्पग्रहणं कुर्व्वतोऽपि न कायोत्सर्गभद्गः ॥<sup>२५८</sup>

<sup>२८</sup> अर्थ:—शुं सर्वथा अथात्सर्वे स्थित छे ? हे निर्द्धः ते भारे इद्धः—अन्नत्थ इससिपणम् ४त्याहि

अन्यत्र उच्छ्वसितेन—शिવાય કે ઉચ્છ્વસિતથી, ઉચ્છ્વસિત **મૂકી જે અન્ય વ્યાપાર,** તેનાથી અવ્યાપારવંતના એમ અર્થ છે. એમ સર<sup>૧</sup>ત્ર ભાવનીય <mark>છે. તેમાં ઊધ્વ° વા પ્રખલ</mark> ધસિત (ધાસ લેવા તે) તે ઉચ્છ્વસિત, તેથી.

पश्चिका—वीर्यसयोगिसद्द्रव्यतया—वीर्यसयोगिसह्द्रव्यत्या, वीर्यस्थानि सह्द्रव्यथी, वीर्यण—वीर्यथी, वर्योन्तराय अर्भना क्षय-क्षयोग्यश्च जन्मेत स्थात्मश्चित्रविशेषयी, सयोगीनि—स्थेशि, स्थेष्ट, सन्ति—संता, विद्यमान द्रव्याणि—भेता-वाइ अवपणे परिश्वत पुद्रगत्तर धे लक्षण द्रव्या, यस्य स तथा—छे जेना ते तथा, तद्याचस्तसा—तेने लाव ते तत्ता, तया—ते वडे अरीने; स्थया बीर्यण—इन्तत्वक्षण् वीर्यथी, सयोगिनो-सथेश्यीनी, भेनी-वाइ-अय व्यापारवंत होता छवनी, द्रव्यता—द्रव्यता, भेक्षसं स्थादि प्रति हेतुलाव, तया—ते वडे अरीने.

नीससिएणम्—अधः (नीये) धिसत ते निःधिसत, तेथी.

खासिपणं - कासितेन - કासित ( ખાંસી) अतीत छ, तेथी.

छीएणं—क्षुतथी (છી'કથી) આ પણ પ્રતીત જ છે.

जंभाइएणं-जुम्मितेन—જૃભિતથી (ભગાસાંથી) વિવૃત વક્તવંતના પ્રભલ ધવનનિગ મ ते જૃભિત કહેવાય છે.

उड्डूपणं—उद्गारित—એાડકાર પ્રતીત છે, <del>તે</del>થી.

वायनिसम्मेणं—વાતનિસગ<sup>૧</sup>થી. અધિષ્ઠાનથી પવનનિગ<sup>૧</sup>મ ते વાતનિસગ<sup>૧</sup> (વાછ્ય) કહેવાય છે, તેથી.

भमलीए—प्रमल्या—ભ્રમલીથી (ચકરીથી), અને આ આકસ્મિક શરીરભ્રમિ પ્રતીત જ છે.

पित्तमुच्छाप—पित्तमूच्र्या—पित्तभूच्र्शथी. પિત્તના પ્રાળલ્ય થકી જરાક મૂર્ચ્યા હોય છે. सहुमेहि अङ्गसञ्चालेहि—सङ्मै: अङ्गसञ्चारै:—સङ्भ અગસ'ચારાથી, લક્ષ્યાલક્ષ્ય ગાત્ર-વિચલન પ્રકારરૂપ રામાદ્દગમ આદિથી.

सुद्रुमेहिं खेलसञ्चालेहि—सुङ्मै: खेलसंचारै:—સક્ષ્મ ખેલસંચારાથી, કારણકે વીધ°-સંયોગિ સદ્દદ્રવ્યતાથી તે સ્કુટપણે અંદરમાં હોય છે.

सुहुमेहि दिहिसञ्चालेहि - सुक्मै: दृष्टिसञ्चारै: - स्ट्रेभ ६ष्टिस'यारे।थी, निभेषादिथी.

पवमाइपहिं आगारेरिं अभग्गो अविराधिओ हुज्ज मे काउस्सग्गो—એ આદિ આગારાથી અભગ્ન અવિરાધિત એવા મહારા કાયેતસર્ગ હોજો!

पवमादिभि:—એ આહિથી, આહિ શળ્દથી જ્યારે જ્યાતિ સ્પર્શ છે, ત્યારે પ્રાવરણ અર્થ કલ્પગ્રહણ કરતાં પણ કાયાત્સર્ગ ભંગ નથી. રેપંડ

#### વિવેચન

" કેઢ છતાં જેની દશા, વર્તા કેઢાતીત; તે ગ્રાનીના ચરણમાં, હા વંદન અગણિત."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

આગલા સૂત્રમાં હું કાયાત્સર્ગે સ્થિત છું એમ કહ્યું, 'તે શું સર્વથા કાયાત્સર્ગે સ્થિત છે? કે નહિં?' તે માટે કહ્યું 'અન્યત્ર ઉચ્છ્વસિત' કાયાત્સર્ગના આગારા છે. અર્થાત્ ઉચ્છ્વાસ આદિ શિવાય, ઉચ્છ્વાસ આદિના અપવાદ અથવા રાખી હું કાયાત્સર્ગે સ્થિત છું. ઉચ્છ્વાસ, નિઃશ્વાસ, ખાંસી, છીંક, અપવાદ પ્રકારો અગાસું, ઓડકાર, વાછ્ટ, ચકરી, પિત્તમૂચ્છા, સૂલ્મ અંગસંચાર, સૂલ્મ પેલસંચાર, સૂલ્મ દેપ્ટિસંચાર એ આદિ આગારાથી અભગન અવિરાધિત એવા મહારા કાયાત્સર્ગ હોજો! અત્રે આદિ શબ્દથી અગ્નિસ્પર્શ, ચાર–ઉપદ્રવ, રાષ્ટ્રોલ, સર્પદંશ, ઘરમાં આગ લાગવી એ વગેરે આગારા સમજવા.

અત્રે સૂક્ષ્મ ખેલસંચાર વગેરે છે તે 'વીર્યસંયોગિ સદ્દ્રવ્યતાથી નિશ્ચયે કરીને અંદરમાં દાય છે.' અર્થાત વીર્યાન્તરાય કર્મના ક્ષય–ક્ષયાપશમથી જન્મેલ આત્મશક્તિન

વિશેષરૂપ બીર્ય વ3 કરીને સચોગિ-સચેષ્ટ્ર-વ્યાપારવંત એવા સત્-વિઘમાન મન-વચન-કાયપણે પરિણત પુદ્દગલસ્કંધરૂપ જે દ્રવ્યા છે, તેના ભાવ-હાેવાપણા વ3ે કરીને; અથવા ઉદ્વાલકાણુ વીર્યથી સચાેગી-મન-વચન-કાયાના યાેગવંત એવા જીવની જે દ્રવ્યતા-હેતુતા તે વ3ે કરીને તે ખેલસંચારાદિ હાેય છે, એમ ભાવ છે. શેષ સુગમ છે.

#### Ŵ

નમરકાર કરીને કાયાત્સર્ગગ્રહણ કેમ નથી કરતા ? કે જેથી કરીને તેના ભંગ થવાના સંભવ જ ન રહે. એ આશંકાનું સમાધાન કરે છે—

३० आह - नमस्कारमिभायाय किमिति तद्यहण न करोति ? येन तद्धङ्को न भवति।
उच्यते - नात्र नमस्कारेण पारणिमत्येताबदेय अविद्यार्प्ट कायोत्नर्गमानं कियते,
कित्तु यो यत्परिमाणो यत्र कायोत्मण उक्तः, ततः उर्ध्वं समाप्तेऽपि तस्मिन् नमस्कारमण्डतो भङ्गः अपरिसमाप्तेऽपि प्रदेशो भङ्ग एव, स न्यात्र न भवतीति। न चतः
तस्वमनी पिकयैयवोच्यते, यत उक्तमार्षे--

"अगणी ओछिदिक व, वोहियखोभाइ दीहडको वा । आगारेहिं अभग्गो, उस्लग्गो एवमादीहिं॥"<sup>२५९</sup>

<sup>૩૦</sup>અથ<sup>°</sup>:—શંકા–નમસ્કાર કહીતે, શા માટે તેનું બ્રહ્મણ નથી કરતો ? જેથી તેનો ભાગ ન ધાય ?

(સમાધાન) કહેવામાં આવે છે –અત્રે નમસ્કારથી પારણ એમ એટલું જ અવિશિષ્ટ કાયાત્સર્ગ માન (પ્રમાણ) કરવામાં નથી આવતું, કિંતુ જે જે પરિમાણવાળા જ્યાં કાયાત્સર્ગ કહ્યો છે, તેથી ઊધ્વ (આગળ) તે સમાપ્ત થયે પણ નમસ્કાર નહિં પક્તાં ભંગ છે, અપરિસમાપ્ત થયે પણ પક્તાં ભંગ જ છે; અને તે (ભંગ) અત્રે હોતો નથી. એટલા માટે. અને આ સ્વમનીધિકાથી જ કહેવામાં આવતું નથી. કારણકે આપેમાં કહ્યું છે કે—

''અિત સ્પરો<sup>\*</sup>, માનુષ ચાર-ક્ષાેભચ્યાદિ, વા સપ<sup>°</sup>દ'શ થાય,—એ આદિ આગારાથી કાર્યાત્સગ<sup>°</sup> અભગ્ત છે. <sup>,,રંપ</sup>લ

#### વિવેચન

" જે કાંઈ પણ ત્યાત્ર કરવા તે શિથિલ પણારહિત તથા આરી બારણાંરહિત કરવા, અથવા આરી બારણાં રાખવાં જરૂર હાય તા તે પણ ચાક્કસ આકારમાં ખુલ્લી રીતે રાખવાં."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર. પત્રાંક ૭૫૩.

અત્રે જિત્તાસુ **શાંકા કરે છે**—'નમસ્કાર' કહીને જ શા માટે આ કાયોત્સર્ગનું ગ્રહણ કરતા નથી ? કે જેથી કરીને તેના ભંગના પ્રસંગ જ ન આવે. એનું સમાધાન કર્યું

पञ्जिका — अगणी ओछिन्देक्त च ઇત्याहि અથવા અગ્તિ રપર્શ, રવના અને કાયેત્સર્ગાલ અતફપ ગુરુ આદિની અન્તરાલ ભૂમિને કાઇ અવસ્થિન્દે बोहिका:—ખોલિકા, માનુષ ચૌરા. क्षोभ:-સ્વરાષ્ટ્ર-પરરાષ્ટ્રકૃત ક્ષેત્રલ, आदि શબ્દથી ગૃહપ્રદીયનકતું (घरने આગ લામવી તેનું) પ્રદ્રશ્યુ છે. दीर्घी— દીર્ષકાય સર્પાદ, વા તેનાથી दण्ट—દષ્ટ, તેથી તેઓના પ્રતિવિધાને પશુ કાયેત્સર્યભંગ નથી એમ લાવ છે. છે કે—અહીં 'નમરકારથી પારઘુ'—નમરકાર કહીને જ પારલું-પૂર્ણ કરવું એમ એટલું જ 'અવિશિષ્ટ'-અવિશેષિત 'કાચાત્સર્ગ'માન '—કાચાત્સર્ગનું પ્રમાણ નથી કરવામાં આવતું; પરંતુ જે જે 'પરિમાણવાળા '—માપવાળા જયાં કાચાત્સર્ગ કહ્યો છે, તેથી 'ઊર્દ્ય''—આગળમાં તે 'સમાપ્ત '-પૂર્ણ થયે પણ 'નમસ્કાર' નહિં બેલવામાં આવતાં તેના લંગ થય છે, અને 'અપરિસમાપ્ત' થયે-પૂર્ણ નહિં થયે પણ 'નમસ્કાર' બેલિવામાં આવતાં લંગ જ છે. અને તેવા 'લંગ '—પ્રતિજ્ઞાલંગ અત્રે કાચાત્સર્ગમાં ઉક્ત આગારપ્રહ્યુથી હોતા નથી. આને શાસ્ત્રવચનથી પણ પુષ્ટિ છે—'અગિ સ્પર્શ' છે.' અર્થત્ આગ લાગે, ચારના ઉપદ્રવ થાય, સ્વરાષ્ટ્ર-પરરાષ્ટ્રજન્ય ફોલન-ખળલળાટ ઉપજે, સપેંદંશ થાય એ વગેરે 'આગારાથી '-છૂટથી—અપવાદપ્રહ્યુથી 'કાચાત્સર્ગ અલગ ' છે—કાચાત્સર્ગના લંગ થતા નથી. તાત્પર્થ કે-જે પ્રમાણે જે પ્રતિજ્ઞા લહે આગારપૂર્વ'ક લેવાય, તે પ્રમાણે કડકપણે (Strictly) તે પ્રતિજ્ઞાનું પાલન-નિર્વદાયુ કરાય તો જ તેના અલગ હૈય એ જ લાવ છે.

Ψ̈

આ ઉકત આગારાથી અભગન-અવિરાધિત મ્હારા કાયોત્સર્ગ હા ! એ સત્રો ભાવાર્થ વિવર 🖳

र्थे आक्रियन्ते इत्याकारा आगृह्यन्ते इति भावना, सर्वथा कायोत्सरगिषवादप्रकारा इत्यर्थ: तै:--आकारैर्विद्यमानेरपि, न भरनोऽभरनः, भरनः--सर्वथा नाश्चितः, न विराधि तोऽविराधितः, विराधितो--देशभरनोऽभिधीयते, स्यात् मे-मम कायोत्सर्गः। रे६०

3१ अर्थ:—आक्रियन्ते इति आकारा:—आકराय छे ते आकारा (आगारे), आध्रद्धाय छे सेम लावना छे; सर्वधा काधात्सर्शना अपवाहप्रकारे क्रेम अर्थ छे. तै:—तेथी, आकारेखी, विध्नानाथी पण्, न भग्नो अभग्नः—न लग्न ते अल्लान. लग्न-सर्वधा नाशित. न विराधित: अविराधित:—न विराधित ते अविराधित. विराधित ते देशलग्न क्रदेवय छे. भ्यात्-हें।, मे-रहारे। कायोत्सर्ग:—क्रांथेत्सर्ग: रेंड

#### વિવેચન

" તારૂં ધ્યાન તે સમકિતરૂપ, તેહી જ જ્ઞાન ને ચારિત્ર તે જ છે છ; તેથી રે જાયે સઘળાં પાપ, ધ્યાતા રે ધ્યેય સ્વરૂપ હાયે પછેછ. ધન્ય દિન વેળા ધન્ય ઘડી તેહ. " શ્રી યશાવિજયછ.

આ આકાર (આગાર) એટલે શું ? ' आक्रियन्ते इत्याकारा: ! ' આકરાય છે, આબ્રહાય છે, ' આ '—અમુક મર્યાદાથી કરાય છે, બહાય છે તે આકારા-આગારા; અર્થાત્ સર્વથા —સર્વ પ્રકારથી ' કાચાત્મર્ગના અપવાદપ્રકારા,' (exceptions) કાચાત્સર્ગની પ્રતિજ્ઞામાં રાખવામાં આવેલી આ અમુક પ્રકારની છૂટ એમ અર્થ છે. આ આકારા-અપવાદપ્રકારા વિદ્યમાન હાય તાપણ તેથી મહારા કાચાત્સર્ગ અભગ્ન હા, ભગ્ન-સર્વથા ભંગાયેલા-નાશિત મહા ! અવિરાધિત હા, વિરાધિત-દેશભગ્ન મહા ! એમ ભાવ છે.

લલિતવિસ્તરાકાર આચાર્યજી આ ઉક્ત આગારાનું પંચ અતિચારજાતિઓમાં સુંદર **મુદ્ધિમમ્ય** વર્ગીકરણ ક**રે** છે—

<sup>३२</sup>तत्रानेन सहसास्तथा अस्पेतरिनिभित्ता आगन्तको नियतभाविनधारणाः बाह्यनिव-न्धना बाह्याश्चातिचारजातय इत्युक्तं भवति।

उच्छ्यासनिःश्वासयहणात्महजाः, सचित्तदेहप्रतियद्धत्यात् । कासितश्चतज्ञृत्भितः प्रहणात्वल्पनिमित्ता आगन्तयः, स्थल्पपयनक्षोभादेस्तद्धायात्। उद्घारवातनिसर्गञ्जमिपितः मृद्धायहणात्पुनर्बहुनिमित्ता आगन्तय एय, महाजीर्णादेस्तदुपपत्तः । सृक्ष्माङ्गखेलदृष्टिसञ्चार- प्रहणाच नियमभायिनोऽस्पाः, पुरुषमात्रे सम्भवात् । एवमायुपलक्षितग्रहणाच बाह्यनिबन्धना बाह्यास्तद्द्वारेण प्रसुतेरिति । २६१

<sup>3ર</sup>અર્થ:—તેમાં—આ ઉપરથી સહજ, તથા અલ્પનિમિત્ત આગન્તુક, ઇતર નિમિત્ત આગન્તુક, નિયમભાવી અલ્પ, અને બાહ્યનિબન્ધન બાહ્ય એવી અતિચારજ્ઞતિઓ એમ કહેવાનું થયું.

- (૧) ઉચ્છ્વાસ-નિ:ધાસના ગ્રહણથી સહજ (અતિચારા),-સચિત્ત દેહ સાથે પ્રતિખદ્ધ-પણાને લીધે.
- (૨) કાસિત-ક્ષુત-જુંભિતના (ખાંસી-છી'ક–ષ્યગાસાંના) શ્રહણથી અલ્પનિમિત્ત ચ્યાગન્તુક,–સ્વલ્પ પવનક્ષાભાદિ થકી તેના ભાવને લીધે.
- (3) ઉદ્ગાર, વાતનિસર્ગ, ભ્રમિ, પિત્તમૂર્જ્યના શ્રહણથી પુન: અહુનિમિત્ત આગન્તુક જ, —મહાઅજર્બાદિ થકી તેની ઉપપત્તિને લીધે.
- (૪) સ્ક્ષ્મ એવા અ'ગ-ખેલ-કષ્ટિ સ'ચારના થહણથી નિયમભા**વી** અલ્પ,—પુરુષ<mark>માત્રમાં</mark> સ'ભવને લીધે.

અને એ આદિ ઉપલક્ષિતના થહણથી ખાદ્યનિયન્ધનવાળા ખાદ્ય (અતિચારા),-તે દ્વારા પ્રસ્તિને લીધે.<sup>૧૬૧</sup>

#### વિવેચન

" જગત જંતુ કારજ રુચિ રે લાલ, સાધે ઉદયે ભાણુ રે; ચિદાનંદ સુવિલાસતા રે લાલ, વાધે જિનવર ઝાણુ રે…. પદ્મપ્રભ જિન ગુણુનિધિ રે લાલ."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

આ ઉકત આગારાનું લલિતવિસ્તરાકાર આચાર્યા છએ પંચ અતિચારજાતિના વિભાગમાં સુંદર છુ હિગગ્ય વર્ગી કર્યું છે: (૧) સહજ—ઉચ્છ્વાસ, નિ:ક્ષાસ એ 'સચિત્ત (જીવતા) દેહ સાથે પ્રતિબદ્ધ પણાને લીધે ' હાવા સહજ-સ્વાભા-આગારાનું વિક અતિચાર છે. (૨) અલ્પનિ મિત્ત આગન્તુક—ખાંસી, છીં ક, પંચ અતિચારજાતિમાં અગાસાં એ વાયુક્ષાભ અહિ સ્વલ્પ નિમિત્ત આગન્તુક—આવી વર્ગી કરણ પડતા અતિચારા છે. (૩) છા હુનિ મિત્ત આગન્તુક—એહકાર, વાછુટ, ચકરી, પિત્તમ્ચર્જા એ મહા અજ્રાહ્મિંદ અહુનિમિત્તે આવી પડતા આગન્તુક અતિચાર છે. (૪) નિયમભાવી અલ્પ—સૂક્ષ્મ અંગસંચાર, સૂક્ષ્મ ખેલસંચાર, સૂક્ષ્મ દિષ્ટિસંચાર એ પુરુષમાત્રમાં સંભવને લીધે ' નિયમે કરીને હાનારા અલ્પ અતિચાર છે. (પ) બાહ્યનિબન્ધન બાહ્ય—એ આદિ શબ્દથી શ્રહેલું કરેલ બાહ્ય કારલુથી ઉપજતા ખાદ્ય અતિચાર છે. જેમ કે-અગ્નિસ્પર્શ, ચાર ઉપદ્રવ, રાષ્ટ્રફાલ, સર્પદંશ આદિ.



ઉપાધિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન માેક્ષકારણ છે એ જ**ણાવવા અહીં આ આ**ગારા મૂકવા છે, એમ **રહસ્ય** દર્શાવે છે—

<sup>३३</sup>उपाधिशुद्धं परलोकानुष्ठानं निःश्रेयसनिबन्धनमिति ज्ञापनार्थममीपामिद्योपन्यासः। उक्तं चागमे—

"वयभंगे गुरुदोसो, थोवस्सवि पालणा गुणकरी उ। गुरुलाघवं च णेयं, धभ्मंमि अओ उ आगारा॥" इति। <sup>२६२</sup>

<sup>33</sup>અર્થ:—ઉપાધિશુદ્ધ પરલાેક અનુષ્ઠાન નિશ્રેયસનું નિખન્ધન છે, એમ જ્ઞાપન અર્થ એએાના (આ અતિચારાેના) અહીં ઉપન્યાસ છે. અને આગમમાં કહ્યું છે કે—

"ત્રત ભંગમાં ગુરુ (ભારી) દોષ છે, પણ થાડાની પણ પાલના ગુણક<mark>રી છે; અને</mark> ધર્મમાં ગુરુ-લાવવ જાણવા યાગ્ય છે, એટલા માટે તા અગારા છે."<sup>રેફર</sup>

#### વિવેચન

" ધ્યેય સ્વભાવે પ્રભુ અવધારી, દુધ્યાતા પરિશ્વૃતિ વારી રે પ્રભુ. ભાસન વીર્ય એકતાકારી, ધ્યાન સહજ સંભારી રે....પ્રભુ અંતરજામી."

—શ્રી દેવચંદ્રછ.

આ આગારા—અતિચારપ્રકારાના અપવાદ શા માટે રાખવામાં આવ્યા છે? તેના અહીં ખુલાસા કર્યો છે કે-આમ ' ઉપાધિશુદ્ધ પરહોક અનુષ્ઠાન તિ:શ્રેયસનું નિખન્ધન છે,' અર્થાત્ આ આ અતિચારા સહજપણે વા આગન્તુક પણે અત્રે થવા સંભવે છે, એટલે તેના અપવાદ-છૂટ રાખી હું કાયાત્સર્ગ કર્ફ છું, એમ ઉપાધિશુદ્ધ-પરિકરશુદ્ધ-આનુબાનુની સર્વ વિગતથી ( Details ) શુદ્ધ એવી પ્રતિજ્ઞાપૂર્વક અનુષ્ઠાન માસનું કારણ હાય છે, એમ જણાવવા માટે આ અતિચારપ્રકારા અહીં મૂકવામાં આવ્યા છે. એ જ પ્રકારે ઉપાધિશુદ્ધ-પરિકરશુદ્ધ-આનુષ્ઠાન હાય તે જ માસનું કારણ થઈ પણ પરલાકસંગંધી અનુષ્ઠાન હાય તે જ માસનું કારણ થઈ પડે છે, એમ અત્ર આ ઉપરથી સામાન્યથી સ્થળાં છે.

આ ઉપાધિશહ અનુષ્ઠાન અંગે આગમમાં પણ કહ્યું છે કે—'बयमङ्गे गुरुदोसो ' ઇ.—-વ્રતના ભંગ કરવામાં ગુરુ (ભારી) દેાષ છે, પણ થાડાની પણ પાલના ગુણકરી **છે**; અને ધર્મની આ માં ગુરુ-લાઘવ જાણવા યોગ્ય છે, એટલા માટે સુપરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન તા આગારા છે.' અર્થાત જેમાં ગુણ-લાલ ગુરુ (લારી ) હાય ને દેશ્ય-હાનિ લધુ ( થાડી ) હાય તે કરવું જોઈ એ; અને જેમાં હાનિ અતે આગારત પ્રયોજન ગુરુ ( લારી ) હાય ને લાભ લઘ ( અલ્ય ) હાય તે ન કરવું જોઈ એ. એમ સચી વાણીયાત્રતવાળું ગુણદેશના લાભઢાનિરૂપ ગુરુલાઘવ વિચારી, માેટી પ્રતિજ્ઞા લઈ ભાંગવા કરતાં પ્રથમથી અપવાદની છૂટ રાખી શુદ્ધ ચાકખી પ્રતિરા લઈ તેનું યથાર્થ પાલન કરવું શ્રેયસ્કર છે. દા. ત. કાઈ મહાવતની મહાન પ્રતિજ્ઞા લઈ તેના ભંગ કરે, તેના કરતાં યથાશક્તિ થાડું પણ વ્રત લઈ તેનું સુપરિશુદ્ધ પરિપાલન કરે તે માેક્ષરૂપ શ્રેયનું કારણ છે; કારણકે મહાવતના ભંગમાં મહા– દાષ છે, ને અલ્પના પણ પાલનમાં મહાગુણ છે, એટલે નામ મેહું ને દર્શન ખાદું એમ કરવા કરતાં અને એટલું થાડું પણ સુપરિશુદ્ધ સમ્યક્ પાલન કરવું એ જ આત્માને ગુણકારી-હિતકારી-ઉપકારી છે. આમ સર્વત્ર સમજવાતું છે. તાત્પર્થ કે જે કાંઈ સત્ અતુષ્કાન કરલું તે સર્વધા સર્વ પ્રકારે શુદ્ધ—સુપરિશુદ્ધ જ કરલું ચાેગ્ય છે. અને આ સપરિશાન હાય એ ખાતર અત્રે કાચાત્સર્જમાં જે આ ઉચ્છ્વાસ-નિ:શ્વાસાદિ આગાર-અપવાદ રાખવામાં આવ્યા છે, તે તા અનિવાર્ય જ છે, એટલે તેની છૂટ રાખ્યા વિના છૂટકા જ નથી, એ સાદી સમજથી સમજ શકાય છે.

> " ધ્યાતા ધ્યેય સમાધિ અલેકે, પર પરિણતિ વિચ્છેદે રે….પ્રલુ અંતરજામી; ધ્યાતા સાધક લાવ ઉચ્છેદે, ધ્યેય સિદ્ધતા વેદે રે….પ્રલુ."—શ્રી દેવચાંદ્રછ

> > Ŵ

હચ્છ્વાસાદિતું સાપેક્ષપણું અભક્તિરૂપ ઢાઈ અશાક્ષત છે, એ આશંકાતું સમાધાત કરી, ઉચ્છ્વાસ− નિરાધતા તેમજ આત્મલાતના નિષેધ આગમપ્રમા**લુ**થી દર્શાવે છે—

३४ एतेनाई चैत्यवन्दनायोद्यतस्योच्छ्वासादिसापेश्वत्यमशांभनम्, अभक्तेः, न हि भक्तिः निर्भरस्य क्वचिद्पेक्षा युज्यत इत्येतद्पि प्रत्युक्तं, उक्तवद्भक्तययोगात्। तथाहि—

का खल्वत्रापेक्षा ? अभिष्वङ्गाभावात, आगमप्रामाण्यात् । उक्तं च—
" उस्तासं न निरंभद्द, आभिग्गहिओवि किमुय चिट्ठाए ?।
सज्जमरणं णिरोहे, सहसुस्सासं तु जयणाए ॥२॥ ''

न च मरणमविधिना मश्स्यत इति, अर्थहानै:, शुभभावनाद्ययोगात्, स्वन्नाणा-तिपातप्रसङ्गात्, तस्य चाविधिना निपेधात्। उक्तं च---

"सञ्चत्य सञ्जमं सञ्जमाओं अप्याणमेन रिक्तजा। मुख्य अद्यायाओ पुणो विसोही स साबिरई ॥१॥ " कृतं प्रसंदेन । १६३

<sup>38</sup>અર્થ:—આ ઉપરથી અર્હુ ત્ચૈત્યના વન્દ્રનાર્થ ઉઘતને ઉચ્છવાસાદિનું સાપેક્ષપણું અશાભન છે,—અભક્તિને લોધે; કારણકે ભક્તિનિર્ભરને ક્વચિત અપેક્ષા યુક્ત નથી,—એ પણ પ્રત્યુક્ત થયું, ઉક્તવત્ અભક્તિના અયાગ છે માટે. તે આ પ્રકારે—

ુ અત્રે અપેક્ષા શી ? અભિષ્વ ગેના અભાવ છે માટે, આગમનું પ્રાપ્તાસ્થ્ય છે માટે. અને

કહ્યું. છે કે—

અપભિગૃહીત પણ ઉચ્છ્વાસ ન નિરોધે, તેા પછી ચેષ્ટાથી તેા પૂછવું જ શું ? નિરોધ કર્યે સઘ મરજ હોય છે, પણ જયણાથી સફમ ઉચ્છ્વાસ હોય છે.

અને અવિધિથી મરુણ પ્રશાસાતું નથી,—અર્થ હાર્તિને લીધે, શુભ ભાવનાદિના અપાગતે લીધે, સ્વપ્રાણાતિપાતના પ્રસંગતે લીધે, અને તેના અવિધિથી નિષ્ધતે લીધે. અને કહ્યું છે કે—

"સવલ્ત્ર સંયમને (રહ્ને), અને સંયમથી આત્માને જ રહ્ને. અતિપાતથી તે આત્મા

(અને સંયમ) મૂકાય છે; અને પુન: અવિરતિની વિશાધિ નથી હાતી.

પ્રસંગથી **સર્યુ**ં.<sup>૨૬૩</sup>

#### વિવેચન

" પુષ્ટ નિમિત્તાલંભન ધ્યાને, સ્વાલંભન લય ઠાને; દેવચંદ્ર ગુણને એકતાને, પહેાંચે પૂરણ થાને.... મારા સ્વામી હાે તારા ધ્યાન ધરીજે,

ધ્યાન ધરીજે હા સિન્દિ વરીજે, અનુભવ અમૃત પીજે."—શ્રી દેવસંદ્રજી.

અત્રે **કાેઇ એમ** શંકા ક**રે** કે 'અર્હત્ચૈત્યના વન્દનાર્થ**ે** ઉદ્યતને ઉચ્છ્વાસાદિતું સાપેક્ષપણું અશાભન છે,—અરુક્તિને લીધે 'ઇંગ, તેના પણ આ ઉપરાક્ત વિવરણ પર**શી** રદ્યીએા અપાઈ ચુકચો, કારણકે કહેવામાં આવ્યું તેમ અત્રે

ઉચ્છ્વાસનિરાયના અભક્તિના યાગ જ નથી, અભક્તિ ઘટલી જ નથી. અત્રે અભિષ્વં-નિષેધ ગના-રાગરૂપ આસક્તિના અભાવ છે, તો પછી અપેક્ષા શી? તેમ જ આગમમાં પણ શાસનિરાધના નિષેધ કર્યો છે. શ્રી વિશેષાવ-

શ્યક ભાષ્યમાં શ્રી જિનભદ્રગણી ક્ષમાશ્રમણુજીએ કરસાસં ન નિરુંમક ઇ. કહ્યું છે. અર્થાત્ જબરજસ્તીથી અલિગૃહીત પણ ઉચ્છ્વાસ ન નિરુંધ, તો પછી સ્વયં પાતાની મેળે તે કેમ જ નિરુંધ ? કારણકે નિરાધ કરવામાં આવતાં સઘ-તત્ક્ષણ મરણ હોય છે. પણ સફમ ઉચ્છવાસ તો યતનાથી હોય છે.

અને આમ શાસનિરાધથી 'અવિધિથી મરણ પ્રશંસાતું નથી,— અર્ધ ઢાનિને લીધે;' અર્થના-કાચાત્સર્ગના પ્રયોજનથી ઢાનિને લીધે. તે શાને લીધે ? 'શુલ લાવનાદિના અચાગને લીધે,'—કાચાત્સર્ગમાં જે શુલ લાવનાદિ લાવનાના અલિપ્રાય રાખ્યો માંગ્રમસ્થાર્થ હાય, તેના ચાગનથી થતા માટે. તે પણ શાને લીધે ? 'સ્વપ્રાણાતિપાતના

સંયમરક્ષાર્થ હાય, તેના યાંગ નથી થતા માટે. તે પણ શાન લાધ ? 'સ્વપ્રાણાતિપાતના કેહરક્ષા આવશ્યક પ્રસંગને લીધે,' પાતાના પ્રાણ ચાલ્યા જવાના પ્રસંગને લીધે. અને તેમાં પણ દેાય શાને લીધે ? ' તેના અવિધિથી નિધેધને લીધે,' અવિધિથી

પ્રાણ્ત્યાગના નિષેધ છે માટે. આ અંગે અત્રે 'सन्यत्थ सञ्जर्म सञ्जमाओ अप्पाणमेश्व

रिक्खिड़ता' ઇ० ગાથા ટાંકી છે. અર્થાત્ સર્વત્ર સંયમને રહ્યે અને સંયમ થકી આત્માને જ रहे; प्राणु अतिपातथी (मरणुथी) ते। સંયમ મૂકાઈ જાય છે, અને પુન: અવિરતિને વિશુદ્ધિના પ્રસંગ પ્રાપ્ત નથી થતા. એટલે સંયમની રહ્યાર્થે દેહની રહ્યા આવશ્યક છે, સંયમની ખાતર પણ દેહના જતનની જરૂર છે. આમ સંયમ–તપ આદિ અનુષ્ઠાન જ્ઞાની ઓએ કદી પણ કચાંય પણ આત્મઘાત (Suicide) માટે કે આત્મઘાત થાય એ રીતે કરવાનું કહ્યું નથી, પણ આત્મરક્ષા થાય એ માટે જ ને એ રીતે જ કરવાનું કહ્યું છે. પ્રસંગથી સર્યું!



જ્યાંલગી અહ ત ભગવતાને નમસ્કાર કરી ન પાર —એ સૂત્રનું વ્યાખ્યાન કરે છે-

रेषिकयन्तं कारुं यायत्तिण्ठामीत्यत्राह—'' जाय अरहंताणमित्यादि।" यावदिति-कालायधारणे, अशोकाद्यष्टमहाप्रातिहार्यस्थणां पूजामईन्तीत्यईन्तस्तेषा-ईतां, भग:- समयेश्वयादिलक्षणः स विद्यते येषां ते भगवन्तः तेषां सम्बन्धिना नमस्का-रेण 'नमो अरहन्ताणन्ति ' अनेन '' न पार्यामि " न पारं गच्छामि, <sup>२६४</sup>

3ખ અર્થ:—કૈંદલા કાળ સુધી સ્થિત છું? એઠલા માટે અત્રે કહ્યું—"જ્ઞાવ अरहंताणं" ઇત્યાદિ. यावत्—જ્યાં સુધી,—કાલ અવધારણ અર્થમાં. અશાકાદિ અષ્દ મહાપ્રાતિહાર્ય-લક્ષણા પૂજાને અહેં છે તે અહેં તો, તે અહેં તોના; ભગ-સબગ એવર્યાદિ લક્ષણવાળા ભગ, તે વિદ્યમાન છે જેઓને તે ભગવંતા, તેઓના સંખંધી, નग્રસ્કારેળ—નમસ્કારેથી, 'तमो अरहन्ताળં' એમ એ નમસ્કારેથી, ન પારપામિ—ત પારૂં, ન પાર પામું. 'દેઇ

#### વિવેચન

"પ્રભુ પદ વળગ્યા તે રહ્યા તાજા કાય, અલગા અંગ ન સાજા રે…..મન વાચક વશ કહે અવર ન ધ્યાઉં, એ પ્રભુના ગુણુ ગાઉં રે…..મન. શ્રી અરજિત."—શ્રી યશાવિજયજી.

આ કાયોત્સર્ગમાં કેટલા વખત સ્થિત છું ? તે માટે કહ્યું—'જ્યાંસુધી અહેં ત ભગવંતાને નમસ્કાર વહે ન પારૂં ત્યાંસુધી.' અશાકાદિ અષ્ટ મહા પ્રાતિહાર્યરૂપ પૂજાને અહેં—યાગ્ય એવા અહેં તા જે સમયએ વર્ચાદિલક્ષણ ભગસંપન્ન ભગવંતા છે, તેઓના સંબંધી નમસ્કારથી—' નમાં અરદંતાળં' નમસ્કાર હા અહેં તાને એ નમસ્કાર પદથી જ્યાંસુધી—જેટલા વખત સુધી ન પારૂં—ન પાર પામું, ત્યાંસુધી—તેટલા વખત સુધી.



ત્યાલગી આત્મીય કાયને સ્થાનથી નૌનથી ધ્યાનથી વેશસરાવું છું—એ કાર્યોત્સર્ગપ્રતિજ્ઞા સૂત્રનું માર્માસન કરી જ્લન્ય કાર્યોત્સર્ગ 'પણું અષ્ટ કેમ્જગાસ પ્રમાણ દ્વાય એવું સૂચન કરે છે—

<sup>&</sup>lt;sup>३६</sup>तावत्किमित्याह---

<sup>&</sup>quot;ताब कायं ठाणेणं मोणेणं झाणेणं अध्याणं वोसिरामि।"

तावच्छब्देन कालनिर्देशमाह, "कायं" देहं "स्थानेन" ऊर्ध्वस्थानेन हेतुभूतेन, तथा "मौनेन" वाग्निरोधलक्षणेन, तथा "ध्यानेन" धर्मप्यानादिना, "अप्पाणंति" प्राकृतशैल्या आत्मीयम्, अन्ये न पठन्तयेवनमालापकं, "ब्युत्सुनामि" परिन्यनामि।

इयमप्र भावना-

कार्य स्थानमौनध्यानिकयाव्यतिरेकेण क्रियान्तराध्यासमधिकृत्य व्युतसृज्ञामि। नमस्कार-पाठं यावत्प्रत्मवश्रुजो निरुद्धवाक्ष्पसर: प्रशस्तध्यानानुगतस्तिष्ठामीति। ततः कायोत्सर्गने करोतीति। जघन्योऽपि ताबदण्टोच्छ्वासमानः।

<sup>3૬</sup>અર્થ:-ત્યાંસુધી શું ! તે માટે કહ્યું:-

"ताव कायं ठाणेजं मोणेणं झाणेणं अप्पाणं वोसिरामि ।" त्यांसुधी आत्मीय अयने स्थानथी, भौनथी, ध्यानथी वासरावुं छुं.

तावत—ત્યાંમુધી શબ્દથી કાલનિર્દેશ કહ્યો, कार्य—કાયને, દેહને, स्थानेन—સ્થાનથી, હેતુભૂત એવા ઉદ્વિક્શન વડે કરીને, તથા मौनेन—भोनथी, વાગ્નિરેક્ષલક્ષણ મૌન વડે કરીને તથા ध्यानेन—ધ્યાનથી, ધર્મધ્યાનાદિ વડે કરીને, अप्पाणं—પ્રાકૃત શૈલીથી આત્મીય. અન્યો તો આ આલાપક પઠતા જ નથી, व्युत्सज्ञामि—વ્યુત્સર્જી છું, પરિત્યજી છું. આ અત્રે ભાવના છે—

કાયને સ્થાન-મૌન-ધ્યાન કિયા શિવાય ક્રિયાન્તર અધ્યાસને આશ્રીને વ્યુત્સર્જી છું. નમરકાર પાક સુધી ભુજ લંભાવી રહેલા વાક્પસર નિરુદ્ધ કરેલા, પ્રશસ્ત ધ્યાન અનુગત એવા હું સ્થિતિ કર્ફ છું.

પછી કાધાત્સર્ગ કરે છે; જલન્ય (કાધાત્સર્ગ) પણ અષ્ટ ઉચ્છ્વાસ માનવાળા છે. <sup>૨૬૫</sup>

#### વિવેચન

" કાયાની વિસારી માયા સ્વરૂપે સમાયા એવા, નિર્બેન્થના પત્થ ભવ અંતના ઉપાય છે."—શ્રીમદ્દ રાજરાંદ્રજી.

જ્યાં સુધી અહેં ત લગવંતાને નમસ્કાર કરીને કાચાત્સર્ગ ન પારૂં, ત્યાંસુધી શું! તો કે-'ત્યાંસુધી આત્મીય કાયને સ્થાનથી, મૌનથી, ધ્યાનથી વાસરાવું છું.' ત્યાંસુધી—તેટલા વખત સ્થાનથી–' હેતુભૂત એવા ઊદ્ધ સ્થાન વડે કરીને,' મૌનથી–વાગ્નિરાધરૂપ મૌન વડે કરીને, ધ્યાનથી–ધર્મ ધ્યાનાદિ વડે કરીને જે સંચાગસંખંધથી મહારા આત્મા સાથે જોડાયેલી છે એવી આ મહારી 'આત્મીય' કાયને હું વ્યત્સર્જી' છું, પરિત્યર્જી છું, અહંત્ર—મમત્વ ત્યજી છાડી દઉં છું; અર્થાત્ કાયને સ્થાન—મૌન—સ્થાન—મૌન-ધ્યાનથી ધ્યાન કિયા શિવાયની બીજી બધી કિયાના અધ્યાસને આશ્રીને તન-વચત—મન વ્યત્સર્જી' છું, છેડી દઉં છું, દેઢ છતાં દેહાતીત દશાના અનુભવ ચાગ નિરાધ કરવારૂપ કાચાત્સર્ગ કરું છું. 'નમસ્કાર પાઠ સુધી ભુજ લંખાવી રહેલો, વાક્યસર નિરુદ્ધ કરેલો, પ્રશસ્ત ધ્યાન અનુગત એવા હું સ્થિતિ કર્ફ છું.' અર્થાત—આમ ભુજ લંખાવીલું ઊદ્ધ સ્થાન (ખડા ઊલા રહેવાનું) ધારણ સ્થિતિ કર્ફ છું.' અર્થાત—આમ ભુજ લંખાવેલું ઊદ્ધ સ્થાન (ખડા ઊલા રહેવાનું) ધારણ

કરી અન્ય શરીરયાગના નિરાધ કર્યો; મૌત ધારણ કરી વચનયાગના નિરાધ કર્યો; અને પ્રશસ્ત ધ્યાન ધારણ કરી મનાયાગના નિરાધ કર્યો. આમ મન-વચન-કાયાના યાગના પરિત્યાગ કરી કાયના ઉત્સર્ગ-ત્યાગ કરવારૂપ કાર્યાત્સર્ગ કર્યો. આ જઘન્ય-એાછામાં એાછી સ્થિતિવાળા કાર્યાત્સર્ગ પણ 'અષ્ટ ઉચ્છ્વાસ માનવાળા' છે.

'કાયના ઉત્સર્ગ', ત્યાગ તે કાયાત્સર્ગ'. હું આ દેહ નથી ને આ મ્હારા નથી એમ સમજી, તેના અહંત્વમમત્વના ત્યાગ કરી દેહને વાસરાવી દેવા, अप्पाणं बोसिरामि કરવું તે કાયાત્મર્ગ'. અથવા તેવી દેહ છતાં દેહાતીત કાયાત્મર્ગ દશાએ વર્તાતા અહીં ત ભગવંતાના ધ્યાન—અવલં અને તેવી શુદ્ધ આત્મઅનુભવ સ્થિતિના અભ્યાસ કરવા તે પણ કાયાત્સર્ગ'. આ કાયાત્સર્ગ પરમાત્કૃષ્ટ અભ્યાંતર તપ છે, સર્વ તપની કલગીરૂપ છે.'
— શ્રી પ્રજ્ઞાવામાં માસમાળા પાઠ ૨૫. (સ્વરચિત)

" ધ્યાયક ધ્યેય ધ્યાન ગુણ એકે, લેદ છેદ કરશું હવે ટેકે; ખીર નીર પર તમશું મલશું, વાયક યશ કહે હેજે હળશું. સાહેઆ! વાસુપુજય જિણંદા! માહના વાસુપુજય જિણંદા!"

—શ્રી યશાવિજયછા.

Ŵ

આ અષ્ટ ઉચ્છવાસ પ્રમાણ કાયોત્સર્ગ અંગ જે કહ્યું, તે સાધુ આદિ લેોકથી અનાચરિત છે એટલે ઉત્સત્ર છે એમ કાઈ પ્રમાદીએો પૂર્વાપર વિરુદ્ધ વદે છે, તેના અત્ર રદીએો આપે છે—

३७ इह च प्रमादमदिरामदापहतचेतसो यथावस्थित भगवद्वचनमनास्रोच्य तथाविध-जनासेवनमेव प्रमाणयन्त: पूर्वापरविरुद्धभित्थमभिद्धति—उत्स्वत्रमेतत्, साध्वादिस्रोकेनानाः चरितत्वात् ।

पतञ्चायुकः, अधिकृतकायोत्सर्गसृत्रस्यैवार्थान्तराभावात्, उक्तार्थतायां चोकाः विरोधात । <sup>२६६</sup>

<sup>3૭</sup>અર્થ:—અને અહીં પ્રમાદ-મદિરા મદથી અ<mark>પહત ચિત્તવાળાએા યથાવસ્થિત</mark> ભગવદ્વચન આલેાચ્યા વિના, તથાવિધ જનના આસેવનને જ પ્રમાણ કરતા સતા, પૂર્વાપર વિરુદ્ધ આમ કથે છે—આ ઉત્સ્ત્ર કે, સાધુ આદિ લેાકથી અનાચરિતપણ છે માટે.

(ઉત્તર)—અને આ અયુક્ત છે,—અધિકૃત કાધાત્સર્ગ **સ્**ત્રના જ અર્થાન્તરના અભાવ છે માટે, અને ઉક્ત અર્થતામાં ઉક્તના અવિરાધ **છ** માટે.<sup>રેઠ્ઠ</sup>

#### વિવેચન

" પાષ નહિં કાઈ ઉત્સૂત્ર ભાષણ જિસા."—શ્રી આનંદઘનછ.

આમ ઉપરમાં દર્શાવ્યું તેમ આ એાછામાં એાછી જઘન્ય સ્થિતિવાળા કાચાત્સર્ગ પણ આઠ ઉચ્છ્વાસ પ્રમાણવાળા હાય. છતાં પણ અહીં—આ ભાગતમાં 'પ્રમાદમદિસ મદથી અપહત ચિત્તવાળાએ! '—' प्रमादमदिरामदापहचेतता' પ્રમાદરૂપ મદિશના મદથી

પ્રમાદીએાનું પૂર્વાપર વિરુદ્ધ વચન જેનું ચિત્ત હણાઇ ગયું છે એવા પ્રમાદી શિથિલાચારીઓ, યથા-વસ્થિત-જેમ છે તેમ ભગવદ્વચન આલાેચ્યા-વિચાર્યા વિના, તથાવિધ-તેવા પ્રકારના પ્રમાદ-મદિશમદથી અપહત ચિત્તવાળા જનના આસેવનને જ-આગરણને જ પ્રમાણ કરતા સતા, 'પૂર્વાપર વિરુદ્ધ'-આગળ પાછળ વિરાધવાલું (Inconsistent) આમ કથે છે-' આ

ઉત્સૂત્ર છે –સાધુ આદિ લેકિથી અનાચરિતપણું છે માટે; ' અર્થાત્ આ જે તમે કહ્યું કે આ જલન્ય અષ્ટ ઉચ્છ્વાસ માનવાળા છે તે સૂત્રવિરુદ્ધ છે, કારણ કે સાધુઆદિ લેકિથી તેનું આચરિતપણું નથી માટે.

આ પ્રમાદીઓને અત્રે જવાય આપ્યા કે-' આ અયુક્ત છે, ' આ જે તમે કહ્યું તે અયુક્ત છે, ઘટતું નથી, કારણ કે પ્રસ્તુત કાયાત્સર્ગ સ્ત્રનો અર્થાન્તર—અમે જે કહી દેખાડયા તેનાથી બીએ અર્થ થઈ શકે એમ નથી, તેમજ ઉક્ત-જે અર્થ કહ્યો તેમાં કાઈ વિરાધ છે નહિં, એટલે આ ઉત્સ્ત્ર છે એમ જે તમે કહ્યું તે અયુક્ત છે.

#### Ŵ

અન સ્ત્રદ્ધકાર્ય કાયોત્સર્ગ તે અષ્ટ ઉચ્છ્વાસ પ્રમાણ કાયોત્સર્ગ નથી એની વાદીની દલીલનું નિરસન કરે છે—

<sup>३८</sup>अथ भवत्वयमर्थ: कायोत्सर्गकरणे न पुनर्य स इति, किमर्थमुचारणमिति वाच्यं। घन्दनार्थमिति चेत, न, अतद्थत्वात, अतद्थीं चारणे चातिप्रसङ्गात। <sup>२६७</sup>

<sup>૩૮</sup>અથ':—હવે ભલે આ અર્થ કાયાત્સર્ગ'કરણમાં હો, પણ આ (દણ્ડકાર્થ' કાયાત્સર્ગ') તે નથી. (તો પછી) શું અર્થે એવા પ્રકારે ઉચ્ચારણ વાચ્ય છે? જો વન્દનાર્થે એમ કહો, તો તેમ નથી,–અતદ્ય'ષણું છે માટે, અને અતદર્થ ઉચ્ચારણમાં અતિપ્રસંગ છે માટે.<sup>રે દુ</sup>છ

#### વિવેચન

"ધર્મ નહિં કાઈ જગ સૂત્ર સરિખા."—શ્રી આનંદઘનજી.

એટલે પ્રમાદી વાદી સામી દલીલ કરશે–તમે કહ્યું તેમ ભલે આ સૂત્રાર્થ **બરાબર** હૈા અને આ કાયોત્સર્ગ કરવાની બાબતમાં આ અર્થ ભલે **હૈા**, પણ 'આ તે નથી,'

पश्चिका:—उक्तार्थ र्धत्याहि. उक्त:— ७५० छे, ०याण्यात छे, डायेत्सर्ग क्षक्ष अर्थ:— अर्थ, अिल्विय, यस्य— केने। – अर्थत ६९३६ने।, तद्भाव: तत्ता— तेने। लाव ते तता, तस्यां— तेमां, च— अने, पुनः अर्थमां, उक्ताविरोधात— ७५०ना अविरोध थर्था, अष्ट ७ व्ह्यास मानवाणा डायेत्सर्गना अविरोध थर्था. अथ— ६वे, पर अलिआयना स्थनार्थे. अवतु— लावे हे।, लावे अवत्रों, अयं— अा, कायोत्सर्गकरणे— अक्युपगम्यमान अवुं नियत अमाण्य क्षक्ष्य वन्दनाहि अर्थे डायेत्सर्गं इर्थमां. अभ त्यारे श्रृ क्षुप्य थर्थुं ते भाटे इर्बु-न पुनः— न ते।, अयं— भा, ६५३डार्थं डायेत्सर्गं, इति— पर वक्तव्यतानी समाप्त अर्थे.

અર્થાત્ આ સ્ત્રદહ્ડકાર્થ કાયાત્સર્ગ તે તમે કહેલા અલ્ટ ઉચ્છ્વાસ માનવાળા કાયાત્સર્ગ નથી. તેના અત્રે રહીઓ આપ્યા કે—તા પછી 'શું અર્થ એવા પ્રકારે ઉચ્ચારણ વાચ્ય છે ?'—એવા પ્રકારે जाव आरहंताળ ઇલ્સ્ત્રનું ઉચ્ચારણ શા માટે કરવું જોઇએ ? 'જે વન્દનાર્થ' વાચ્ય છે એમ કહા, તા તેમ નથી,—'અતદર્થપણું છે માટે, અને અતદર્થ ઉચ્ચારણમાં અતિપ્રસંગ છે માટે; 'અર્થાત્ તે વન્દનાઅર્થપણું અત્રે છે નહિં એટલે અતદર્થપણું છે માટે, અને અતદર્થ ઉચ્ચારણમાં અતિપ્રસંગ છે માટે, તદઅર્થવાળું જેન હાય તેમાં તદર્થવાળું ઉચ્ચારણ કરવું તે અતિપ્રસંગ છે—અતિલ્યાપ્તિ છે માટે, તમે કહ્યું છે તે બરાબર નથી.



આ તો કાયોત્સર્ગ લુકત જ વન્દન છે ને ભુજા લંખાવી આ કાયોત્સર્ગ અમે કરીએ જ છીએ, એમ પ્રમાદખહુલ વાદી વદે છે તેના જવાખમાં ચેષ્ટાકાયોત્સર્ગ અને અભિલવકાયોત્સર્ગનું સ્વરૂપ અને માન દર્શાવી, વાદીની દલીલનું પાકળપણું ખુદલું કરે છે.

<sup>३९</sup>कायोत्सर्गयुक्तमेव वन्दनमिति चेत्, कर्त्तन्यस्तर्हि स इति।

भुजप्रसम्बमात्रः क्रियत एवेति चेत्, न, तस्य प्रतिनियतप्रमाणत्वात्, चेष्टाभिभवः भेदेन द्विप्रकारत्वात् । उक्तं च—

"सो उस्सम्मो दुविहो, चेट्ठाए अभिभवे य णायन्वो।

भिक्खारियाइ पढमो, उवसम्मभिओजणे बीओ ॥१॥"

अयमपि चानयोरेवान्यतरः स्यातः अन्यथा कायोत्सर्गत्यायोगः। न चाभिभवकायोत्सर्ग पदः, तळ्ळ्यायोगात्, एकरात्रिक्यादौ तद्भावात् । चेष्टाकायोत्सर्गस्य चाणीयसोऽप्युक्तमान् नत्वात् । उक्तं च

" उद्देससमुद्देसे, सत्तावीसं अणुष्णवणियाए । अटेव य उस्सासाः पट्टवणपडिक्रमणमादी ॥ "<sup>२६८</sup>

<sup>36</sup>અર્થ:—કાચાત્સર્ગાયુક્ત જ વન્દન છે એમ જો કહો, તો તે (કાચાત્સર્ગા) કર્તાવ્ય છે. ભુજપ્રલ'બ માત્ર એવા તે કરાય જ **છે** એમ જો કહેા, તો તેમ નથી,—તેનું પ્રતિનિયત પ્રમાણપણું છે માટે, ચેષ્ટા અને અભિભવભેદથી દ્વિપ્રકારપણું છે માટે. અને કહ્યું છે કે—

" તે ઉત્સર્ગ ચેષ્ટા પરત્વે અને અભિભવ પરત્વે એમ એ પ્રકારના જાણવા. પ્રથમ છે તે ભિક્ષાચર્યામાં અને બીજો છે તે ઉપસર્ગના અભિયાજનમાં."

અને આ પણ આ બેમાંથી જ કાેઇ એક હાેય, અન્યથા કાચાત્સર્ગપણાના અચાેગ હાેય. અને આ અભિભવકાચાત્સર્ગ નથી,—તેના લક્ષણના અચાેગ છે માટે, એકરાત્રિકી (પ્રતિમા) આદિમાં તેના ભાવ છે માટે, અને અણીયસ્ (નાનામાં નાના) ચેષ્ટાકાચા-ત્સર્ગાનું પણ ઉક્તમાનપણું છે માટે. કહ્યું છે કે—

"ઉદ્દેશ-સમુદ્દ<mark>ેશમાં સ</mark>ત્તાવીશ ઉચ્છવાસના કાર્યાત્સર્ગ કરવા અને પ્રસ્થાપન–પ્રતિ-કુમણાદિમાં સ્માઠ ઉચ્છવાસના."<sup>૨૬૮</sup>

#### વિવેચત

"सूत्र अनुसार के अविक क्षिरिया करे, તેહના શહ ચારિત્ર પરિખા. "--શ્રી આનંદઘનજી.

એટલે પ્રમાદખહુલ વાદી વદશે-આ તા 'કાયાત્સર્ગ' યુક્ત જ વન્દન છે, ' તેના જવામ આપ્યા-'એમ જો કહા, તા તે (કાયાત્સર્ગં) કર્ત્તવ્ય છે. ' એટલે વાડી કહેશે-'ભુજપ્રલંભ માત્ર એવા તે કરાય જ છે'-આ ભુજા લંભાવીને તેર કરીએ જ છીએ, તેના જવાબ આપ્યા-'તેમ નથી,' કરતા કે ભુજા લંબાવવા માત્રથી કાયાત્સર્ગ નથી થઈ જતા. 'તેનું પ્રતિનિયત પ્રમાણપણું છે માટે, ચેષ્ટા અને અભિભવભેદથી દ્વિપ્રકાર-પણું છે માટે: ' અર્થાત તે કાયાત્સર્ગ'નું પ્રતિનિયત-ચાક્કસ પ્રમાણ છે. અને ચેષ્ટા-કાયાત્સર્ગ અને અભિલવકાયાત્સર્ગ એમ કાયાત્સર્ગના બે પ્રકાર

**ચે**બ્ટાકાયાત્સગ<sup>લ</sup> કાયાત્સગ<sup>©</sup>

છે માટે. આ અંગે કહ્યું છે કે—'सो उस्सगो दुविहो' ઇંઢ અને અભિભવ- અર્ધાત્ તે કાચાત્સર્ગ એ પ્રકારના છે-ચેષ્ટા પરત્વે અને અભિભવ પરત્વે: તેમાં ચેષ્ટાકાયાત્સર્ગ ભિક્ષાચર્યા સંખંધમાં અને અભિભવ-

કાયાત્સર્ગ ઉપસર્ગના અભિયાજનમાં-ઉપસર્ગના સામના કરવામાં કરાય છે. અને આ પ્રસ્તુત કાયાત્સર્ગ પણ 'આ બેમાંથી જ કાઈ એક હાય.' નહિં તા કાયાત્સર્ગ પણાના યાગ ઘડે નહિં. 'અને આ અભિલવકાયાત્સર્ગ નથી,-તેના લક્ષણના અભાવ છે માટે, એકરાત્રિકો (પ્રતિમા) આદિમાં તેના ભાવ છે માટે, અને અણીયસ (નાનામાં નાના)-જધન્ય ચેષ્ટાકાયાત્સર્ગાનું પણ ઉક્તમાનપર્ણું છે માટે.' આ અંગે પણ કહ્યું છે કે 'उद्देस समुद्देस' ઇંગ અર્થાત્ ઉદ્દેશ-સમુદ્દેશમાં સત્તાવીશ ઉચ્છવાસના કાયાત્સગ કરવા અને પ્રસ્થાયન-પ્રતિક્રમણાદિમાં આઠ ઉચ્છવાસના કાયાત્સર્ગ કરવા. તાત્પર્ય કે આ પ્રસ્તુત છે તે ચેષ્ટાકાર્ય ત્સર્ગ હાઈ, તેનું જલન્ય માન આઠ ઉચ્છુવાસ છે.



ઉપર ટાંકેલી માથામાં આ વન્દનાકાયાત્સર્ગ પ્રજ્ઞો નધી, એવી વાદીની ક્લીલના રદીએ આપે છે-80 अत्रायं न ग्रहीत इति चेत.

म, आदिशब्दावरुद्धत्वाद्, उपन्यस्तगाथास्त्रतस्योपलक्षणत्वाद्। अन्यत्रापि चागमै प्रविधस्त्रादनुकार्थसिद्धेः। उक्तं च--

"गोसमहणतगादी, आलोइय देसिए य अइयारे।

सब्वे समाणइता, हियए दोसे ठवेजाहि ॥१॥ "

अत्र मुखबिक्रामात्रोक्ते: अरिद्शब्दाच्छेषोपकरणादिपरिव्रहोऽवसीयते, सुप्रसिद्ध-त्वात प्रतिदिवसोपयोगाच न भेदेनोक इति ॥ १६९

૪૦ અર્થ:—અત્રે આ ગૃહીત નથી એમ જો કહેા, તા તેમ નથી,–આદિ શબ્દથી અવસ્દ્ધપણું છે માટે, ઉપન્યસ્ત ગાથાસત્રતું ઉપલક્ષણપણું છે માટે, અને અન્યત્ર પણ આગમમાં એવા પ્રકારના સત્ર થકી અતુક્ત અર્થની સિદ્ધિ હોય છે માટે. અને કહ્યું છે કે-

" મુખવસ્ત્રિકાદિ ગવેષી (પ્રતિલેખી) અને દૈવસિક (દિવસ સંબંધી) અતિચારા આલાચી, સર્વન સન્માનીને, હૃદયમાં દેાષા સ્થાપન કરે. "

અત્રે મુખવસ્ત્રિકા માત્રની ઉક્તિ થકી 'અાર્દિ' શબ્દથી શેષ ઉપકરણ આદિના પરિમ**હ** સમજાય છે,–સુપ્રસિદ્ધપણાને લીધે અને પ્રતિદિવસ ઉપયાગને લીધે ભેદથી કહ્યો નથી.<sup>૨૬૯</sup>

#### વિવેચન

"દ્રવ્ય ક્રિયા સાધન વિધિ યાંચી, જે જિનગાગમ વાંચી."—શ્રી દેવચાંદ્રછ.

એટલે પ્રમાદી વાદી કહેશે—'અત્રે આ ગૃહીત નથી' આ उद्देस समुद्देस ઇ. ગાયા જે તમે ટાંકી તેમાં આ પ્રસ્તુત કાયોત્સર્ગ બહુવામાં આવેલ નથી. તેના રદીઓ આપ્યા કે 'એમ એ કહા, તા તેમ નથી', કારણ કે 'આદિ શખ્દથી અવરુહપણું છે મડે, ઉપન્યસ્ત ગાયાસ્ત્રનું ઉપલક્ષણપણું છે માટે અને અન્યત્ર પણ આગમમાં એવા પ્રકારના સ્ત્ર્ય થકી અનુકત અર્થની સિદ્ધિ હાય છે માટે.' અર્થાત્ ઉકત ગાયામાં 'આદિ' શખ્દથી પ્રસ્તુત કાયોત્સર્ગનું સ્ત્ર્યન છે, તેમજ આ ટાંકેલી ગાયાના ઉપલક્ષણપણાથી પણ એમ જ સમજાય છે, અને અન્યસ્થળાએ આગમમાં પણ એવા સ્ત્ર્ય થકી સાક્ષાત્ શખ્દથી નહિ કહેવામાં આવેલા અર્થની સિદ્ધિ હાય છે. આ અંગે દાખલાર્પે 'મુખવસ્ત્રિકાદિ ગવેલી' ઇન્ડ ગાયા ટાંકી છે. અત્રે મુખવસ્ત્રિકા એટલું કહેતાં તેની સાથેના 'આદિ' શખ્દથી રોષ ઉપકરણ આદિનું ત્રહણ સમજાઈ જાય છે, એટલે 'સુપ્રસિદ્ધપણાને લીધે અને પ્રતિદિવસ ઉપયોગને લીધે' એનું લેદથી કથન કર્યું નથી.



ઉક્કત ગાધા અંગે વાદી ખીજી શાંકા ઊડાવે છે, તેનું નિરસન કરે છે --

<sup>धर</sup>अनियतस्वात् दिवसातिचारस्य युज्यत एवेहादिदाब्देन स्चनं, नियतं च वन्दनं, तस्कथं तदसाक्षाद्ग्रह इति चेत,

न, तत्रापि रजोहरणाधुपधिप्रत्युपेक्षणस्य नियतत्वात्, समानजातीयोपादानादिह पत्रवृद्यहणमस्त्येव ।

જે<sup>1</sup> અર્થ:—કિવસઅતિચારના અનિયતપણાને લીધે અહીં આદિ શખ્દથી સૂચન યુક્ત જ છે, અને વન્દન તા નિયત છે, તો તેનું સાક્ષાત્ થહણ કેમ નથી ? એમ જો કહો, તા તેમ નથી,—ત્યાં પણ રજોહરણાદિ ઉપધિના પ્રત્યુપક્ષણના નિયતપણાને લીધે, સમાન-જાતીયના ઉપાદાનથી અહીં એને થહણ છે જ<sup>૨૭૦</sup>

#### વિવેચન

" સુવિધિ જિનેશ્વર પાય નમીને, શુભ કરણી એમ કીજે રે."—શ્રી આનંદઘનજી. એટલે પ્રમાદી વાદી વદશે—દિવસ સંબંધી અતિચારનું તો અનિયતપણું છે એટલે અહીં આ ગાયામાં 'આદિ' શબ્દથી તેનું સૂચન યુક્ત જ છે, ભરાબર જ છે, પણ 'વન્દન તો નિયત છે, તો તેનું સાક્ષાત્ બહુણું કેમ નથી ?' તેના રદીઓ આપ્યા કે 'એમ જો કહા, તા તેમ નથી,' કારણું કે ત્યાં—મુખવિશ્વકાદિ પ્રસંગમાં પણ રજોહર-ણાદિ ઉપધિના—ઉપકરણના પ્રત્યુપેક્ષણનું નિયતપણું—ચાક્કસ હાવાપણું છે જ, એટલે 'સમાનજાતીયના ઉપાદાનથી અહીં એનું બહુણું છે જ,' સમાનજાતિવાળા કાચાત્સર્ગના પ્રત્યુપેક્ષણથી અહીં—પૂર્વે ઉક્ત ગાથામાં આ પ્રસ્તુત કાચાત્સર્ગનું બહુણું છે જ.

W

ઉક્ત ગાયા અગે વાદીની ત્રીજી શાંકાનું નિરાકરણ કરી, તેતે અબિનિવેશ છોડી દેવાનું સ્થત કરે છે---

<sup>४२</sup>समानजातीयं च मुखवश्चिकायाः शेषोपकरणमिति चेत्, तंत्रापि तन्मानकायोत्सर्गछक्षणं समानजातीयत्वमस्त्येवेति मुच्यतामभिनिवेदाः। <sup>२७१</sup>

<sup>૪૨</sup>અથ<sup>°</sup> :—અને શેષ ઉપકરણ મુખવસ્ત્રિકાતું સમાનજાતીય છે એમ જો કહેા, તા ત્યાં પણ તેઠલા માનવાળા કાયાત્સગ<sup>°</sup>લક્ષણવાળું સમાનજાતીયપછું છે જે. એઠલા માટે અભિનિવેશ મૂકી ઘો !<sup>૨૯૧</sup>

#### વિવેચન

" ત કરે જૂંઠ ડફાણ રે....મનમાહન મેરે."—શ્રી યશાવિજયજી.

એટલે પ્રમાદી વાદી પુનઃ પિગ્ટપેવણ કરશે—રનેહરણાદિ 'શેષ ઉપકરણ તા મુખ-વિશ્વકાનું સમાનજાતીય છે,' પ્રત્યુપેક્ષણ કરવા યાગ્ય સમાનજાતિ વર્ગનું છે. તેને નિરુત્તર કરતાં કહ્યું—'એમ જે કહા,' તા ત્યાં પણ—પૂર્વોક્ત ગાથામાં પણ 'તેટલા માનવાળા કાયાત્સર્ગાલક્ષણવાળું સમાનજાતીયપણું છે જ. એટલા માટે અભિનિવેશ મૂકી દો!'— અહા મહાનુભાવ! આ તમારા મિશ્યા દુશબહ છાડી દો!

Ŵ

અને આ સાધુ આદિ લોકથી અનાચરિત છે એમ નહિંપણ આચરિત જ છે, એમ વાદીની દ્લી-લેના રદીઓ આપી, નિર્દેલ સાચા આચરિતનું લક્ષણ દર્શાવતી ગાયા ટોંક છે—

<sup>83</sup>न चेदं साध्वादिहोकेनानाचरितमेव, क्वचित्तदाचरणोपलब्धे: आगमविदाचरण-भवणाच । न चेवभूतमाचरितमपि प्रमाण, तहक्षणायोगाद् । उक्तं च—

"असडेणं समाइण्णं, जं कत्थइ केणई असायज्जं। ण णिवारियमण्णेहिं य, बहुमणुमयमेयमायरियं॥१॥<sup>२७२</sup> <sup>૪૩</sup>,અર્થ :—અને આ સાધુઆદિ લાેકથી અનાચરિત જ છે એમ નથી,—કવચિત્ તદ્આચરણની ઉપલબ્ધિ છે માટે, અને આગમવિદાના આચરણતું શ્રવણ છે માટે. અને એવંભૂત આચરિત પણ પ્રમાણ નથી,–તેના લક્ષણના અયાેગ છે માટે. અને કહ્યું છે કે—

"ક્યાંય પણ કાેર્ક પણ અશાધ્ધી જે અસાવઘ સમાચીર્ણ છે ને અન્યા<mark>ધી નિવારિત નથી, બહુને અતુ</mark>મત છે, એ આચરિત છે. <sup>પ્રવેડર</sup>

#### વિવેચન

" શિષ્ટ કહે તે પ્રમાણ રે....મનમાહન મેરે. "—શ્રી યશાવિજયછ.

અને અહા મહાનુભાવ! તમે જે પૂર્વે કહ્યું કતું કે આ સાધુ આદિ લાકિશી અનાચરિત જ છે, તે 'એમ નથી,' તમારૂં કહેવું બરાબર નથી. કારણ કે 'ક્વચિત્ તદ્— આચરણની ઉપલબ્ધિ છે માટે, અને આગમવિદાના આચરણનું આ સાધુલાકથી પ્રવણ છે માટે.' અર્થાત્ ક્વચિત્ તેનું તેનું ભાચરણ પ્રગટ દેખાય આચરિત જ છે છે, અને આગમવિદા તેવા પ્રકારનું આચરણ કરતા હતા એમ શાસ્ત્રમાં સંભળાય છે, માટે સાધુલાકથી તે અનાચરિત જ છે એ તમારૂં કહેવું યથાર્થ નથી. 'અને એવં ભૂત આચરિત પણ પ્રમાણ નથી, તલ્લક્ષણના અયોગ છે માટે,' અર્થાત્ તમે જે એવા પ્રકારનું આચરિત ચલાવ્યે રાખા છા તે પણ પ્રમાણ નથી, કારણ કે તે 'આચરિત'નું લક્ષણ તમારા (પ્રમાદી જનના) આચરણમાં ઘટતું નથી. આ અંગે 'असहેળ समाइण्णं' ઇ. સુભાષિત કહ્યું છે. અર્થાત્—કચાંય પણ કાઇપણ અશકથી–નિર્દે ભથી જે અસાવઘ સમાચીર્ણ છે ને અન્યોથી નિવારવામાં આવ્યું નથી, બહુજનને અનુમત છે, તે આચરિત છે.

Ŵ

આ અમારં આચરિત સાવદા નથી તે તે તમારં આચરિત અનિવારિત નથી, એમ આ આચરિતલક્ષણુત્રાળી ગાયાના ક્લિતાર્થ અર્પિત કરી, યથાકત માનવાળા જ આ કાયાત્સમેં છે એમ પ્રસ્તુત ચર્ચા ઉપસંહરે છે—

ध्धेन चेतद् सावयं, स्त्रार्थाविरोधात्, स्त्रार्थस्य प्रतिपदितत्वात्, तस्य चाधिकतरगुणान्तरभावमन्तरेण तथाऽकरणविरोधात्। न चान्यरिनवारितं तदासेवनपरेरागमविद्धिनिवारितत्वाद्, अत एव न बहुमतमपीति भावनीयम्।

अलं प्रसङ्गेन, यथोदितमान एवेह कायोत्सर्ग इति॥, १८३

<sup>૪૮</sup>અર્થ :—અને આ સાવદ્ય નથી,—સ્ટ્રગ અર્ધના અવિરોધને લીધે, સ્ત્ર અર્ધના પ્રતિપાદિતપણાને લીધે, અને અધિકતર ગુણાન્તર ભાવ વિના તેના તથાપ્રકારે અકરણના વિરોધને લીધે, અને તે અન્યાથી અનિવારિત નથી,–આસેવનપરા આગમવિદાથી નિવારિત-પણાને લીધે, અત એવ બહુમત પણ નથી. એમ ભાવનીય છે.

પ્રસંગથી સર્યું'! યથાહિત માનવાળા જ અહીં કાયાત્સર્ગ છે.<sup>રે૭૩</sup>

#### વિવેચન

" મલ્લિનાથ જગનાથ, ચરણુયુગ ધ્યાઇએ રે....ચરણુયુગ. શુદ્ધાતમ પ્રત્ય્ભાવ, પરમ પદ પાઇએ રે....પરમપદ. " શ્રી દેવચંદ્રજી.

ઉપ્ત ગાથાની પ્રસ્તુતમાં ભાવના કરી—'અને આ સાવઘ નથી,' આ–અષ્ટ ઉચ્છ્વાસ માનવાળું અમે જે આચરિત કહીએ છીએ તે સાવઘ–દેષ્યુષ્ઠત નથી. શાને લીધે ? 'સૂત્ર—અર્થના અવિરાધને લીધે, સ્ત્રઅર્થના પ્રતિપાદિતપણાને લીધે, આ–અમારૂં આચરિત અને અધિકતર ગુણાન્તર ભાવ વિના તેના તથાપ્રકારે અકરણના સાવઘ નથી વિરાધને લીધે.' અર્થાત્ જે પ્રમાણે આચરિત કહ્યું, તેમાં સૂત્ર—અર્થનો અવિરાધ છે—સૂત્ર અર્થનો વિરાધ આવતા નથી; એટલું જ નહિં પણ તેમાં સ્ત્રઅર્થનું પ્રતિપાદિતપણું છે–જેમ છે તેમ યથાવત્ સ્ત્રઅર્થનું પ્રતિપાદન કરવાપણું–યથાર્થ સમજાવવાપણું છે; તેમ જ બીજો કાઈ વધારે અધિક ગુણ ન ઘતા હાય તેા પછી તે વિના તે કાયોત્સર્ગના તથાપ્રકારે અકરણમાં–નહિં કરવામાં વિરાધ આવે છે. આમ સર્વ પ્રકારે તપાસતાં અમે જે આચરિત કહીએ છીએ અને કરીએ છીએ તે જ સમ્યક્ છે, નિરવઘ છે.

અને 'તે અન્યોથી અનિવારિત નથી,—આ સેવનપરા આગમવિદાથી નિવારિતપણાને લીધે, અત એવ અહુમત પણ નથી.' અર્થાત્ પ્રમાદમહુલ જનાથી જે કરવામાં આવે છે તે બીજાએાથી નિવારવામાં નથી આવ્યું એમ નથી, અપિ તુ નિવાર

અને તે– વામાં આવ્યું જ છે, કારણ કે આસેવનપરા-યથાસૂત્ર ક્રિયાભ્યાસ તમારું આચરિત કરનારા આગમવિદાથી-શાસ્ત્રગ્રાથી તેનું નિવારણ કરવામાં આવ્યું છે, અનિવારિત નથી અને એટલા માટે જ તે અહુજનસંમત પણ નથી. તાત્પર્ય કે અમે આ જે કહ્યું એ જ શિષ્ઠજનઆચરિત છે, ઇતર તે આચરિત નથી.

'એમ ભાવનીય છે' એમ ભાવન કરવા યેગ્ય છે. માટે 'પ્રસંગથી સર્યું'! યથાદિત માનવાળા જ અહીં કાયાત્સર્ગ છે'—યથાકત જઘન્ય અષ્ટ ઉચ્છ્વાસ પ્રમાણવાળા જ અહીં આ વન્દ્રનાકાયાત્સર્ગ છે. इति स्थितं।



અહીં ઉચ્છ્વાસમાન આમ છે પણ ધ્યેય અંગેના નિયમ નથી એટલે યથાપરિણામે મુણ્-તત્ત્વ આદિ કાઈ ધ્યેય સ્થાપવા યાગ્ય છે એમ કહે છે---

र्थे इहो स्ट्वासमान मित्थं, न पुन ध्येयनियमः । यथापरिणामेनैततस्थापने च गुणाः तत्त्वानि वा स्थानवर्णार्थात्रस्यनानि वा आत्मीयदोषप्रतिपक्षो वा । १७४

<sup>૪૫</sup>અર્થ :—અહીં ઉચ્છ્વાસનું માન આમ છે, પણ ધ્યેયના નિયમ નથી. અને યથા-પરિણામથી એના સ્થાપનમાં ગુણા, વા તત્ત્વા, વા સ્થાન–વર્ણ-અર્થ-આલ'બન, વા આત્મીય ઢાષના પ્રતિપક્ષ છે.<sup>૨૭૪</sup>

#### વિવેચન

" તિણુ મુજ આતમા તુજ થકી નીયજે, માહરી સંપદા સકળ મુજ સંપજે; તિણુ મનમંદિર ધર્મ પ્રભુ ધ્યાઇએ, પરમ દેવસાંદ્ર નિજ સિદ્ધિ સુખ પાઇએ. " શ્રી દેવસાંદ્રજી

આ પ્રકારે અહીં ઉચ્છ્વાસનું માન આમ છે, પણ ધ્યેયના નિયમ નથી ઇં — 'ત્ત પુત્ર ધ્યેંચનિયમ:'. જઘન્ય કાયાત્સર્ગનું પ્રમાણ તો ઉક્ત રીતે આઠ ઉચ્છ્યાસ છે, પણ ધ્યેય-ધ્યાનિવય કાઈ અમુક નિયત જ હાય એવા નિયમ નથી. એટલે 'યથાપરિળામેન' 'યથાપરિણામથી'—જેવા જેવા પાતાના પરિણામ—ક્ષાવ હાય તે પ્રમાણે ગુણાનું—ભગવંતના અથવા પંચ પરમેષ્કિના ગુણાનું ધ્યાન કરી શકાય; અથવા જવાજવાદિ તત્ત્વાનું ધ્યાન કરી શકાય; અથવા સ્થાનનું, વર્ણનું, અર્થનું વા આલંભનનું ધ્યાન કરી શકાય; અથવા આત્મીય—પાતાના દાષ કેમ દ્વર કરવા એમ તેના પ્રતિપક્ષનું ધ્યાન કરી શકાય, આમ ધ્યાનના વિષયરૂપ ધ્યેય પાતપાતાના પરિણામ—બાવ પ્રમાણે સ્થાપન કરી શકાય. આમ ધ્યાનના વિષયરૂપ ધ્યેય પાતપાતાના પરિણામ—બાવ પ્રમાણે સ્થાપન કરી શકાય. આ ધ્યેય સ્વરૂપ અંગે આ વિવેચકે યાગદિસસમુ-ચયના વિવેચનમાં—(સમનાનંદની ખુહત્ ટીકામાં પૃ. ૫૫૯—૫૬૫) વિસ્તારથી વિવરણ કર્યું' છે. તેના સ્વલપ સારાંશ અત્ર અવતારીએ તો—

દેશેય એટલે ધ્યાન કરવાના વિષય-આલંબન કાેંકિપણ ધ્યેય ચિંતવવાના અંતિમ (Ultimate) હેતુ આત્મધ્યાન પર આરૂઢ થવાના છે. જે કંઈ ચિંતવતાં આત્મા નિરીહ વૃત્તિને પાત્રી એકાગ્રપણાને પામે તે ધ્યેય છે. તેમાં મુખ્ય ધ્યેય આ છે; (૧) ચેતન કે અચેતન એવી મૂર્તા-અમૂર્તા વસ્તુ, (૨) પંચ પરમેષ્ઠિ, (૩) આત્મા.

૧. વસ્તુ ચેતન-અચેતન એમ બે વિભાગમાં વિભક્ત છે. તે ઉત્પત્તિ-સ્થિતિ-લયરૂપ સત્સ્વરૂપસંપન્ન છે. નિજ નિજ ગુણુપર્યાયથી યુક્ત એવું પ્રત્યેક દ્રવ્ય પાત-

પાતાની સ્વરૂપ સત્તામાં અવસ્થિત છે. સ્વ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવથી ચેતન-અચેતન અસ્તિરૂપ એવી પ્રત્યેક વસ્તુ, પર દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવથી નાસ્તિ વસ્તુ ધ્યેય રૂપ છે. અર્થાત્ કાઈ વસ્તુ સ્વરૂપ છાડી પરરૂપને ભજતી નથી, સ્વસમયની મર્યાદા ઉલ્લંઘી પરસમયમાં જતી નથી. જડ છે તે (ત્રહ્યું કાળમાં) જડ ભાવે જ પરિશુમે છે અને ચેતન છે તે ચેતન ભાવે જ પરિશુમે છે.

(ત્રહ્યું કાળમાં) જર ભાવ જ પારહ્યુંમ છ અને ચતન છે તે ચતન ભાવ જ પારહ્યુંમ છે. ઇત્યાદિ પ્રકારે કાેઈ પહ્યું ધ્યેય વસ્તુના સ્વરૂપ–ચિંતન પરથી આત્મા શુદ્ધ સ્વવસ્તુના સ્વરૂપચિંતન પ્રત્યે ઢળે છે અને શુદ્ધ આત્માના ધ્યાન પર ચઢે છે.

२. अथवा पंच परमेष्ठिना परमेष्ठिवायक नाममंत्रीयी कप करवे। (पहत्य ध्यान) ते पश्च ध्यानना उत्तम विषय छे, उत्तम ध्येय छे, नमो अरिहंताणं, नमो सिद्धाणं, नमो आयरियाणं, नमो उवज्झायाणं, नमो छोए सब्बसाहूणं। पंच परमेष्ठि ध्येय (१) 'केना यार धातिक्रमें नष्ट थया छे अने तेथी करीने क अनंत दर्शन, अनंत ज्ञान, अनंत वीर्थं, अनंत आनंदमय छे, अवे। के शुक्हें इत्थ शुद्ध आत्मा ते 'अर्थंत्' ध्यान करवा ये। य छे.' ध्यानना इत्य प्र

પરમ આત્મસમાધિને પામી જે દેં છતાં દેં હાતીત કાયાત્સર્ગ દેશાએ વિચર છે એવા સહજાતમસ્વરૂપે સ્થિત શુદ્ધ આત્મા તે જ અર્હત્-જિન ભગવાન્-સર્વંત્ર પરમાત્મા છે. આ જવન્મુક્ત દેંહધારી પરમાત્માનું તાત્ત્વિક શુદ્ધ સ્વરૂપ આત્માધી મુમુક્ષુને પરમ ધ્યેય છે, ધ્યાન કરવા યોગ્ય છે. (ર) 'જેના અષ્ટ કર્મને દેંહ નષ્ટ થયા છે, લાકાલાકના જે સાયક ને દેષ્ટા છે, એવા પુરુષાકાર સિદ્ધ આત્મા લાકશિખરસ્થિત છે તે ધ્યાવવા.' સર્વ કર્મકલં કને ક્ષય કર્યાથી જેશું શુદ્ધ આત્મા સિદ્ધ કર્યો છે, દેંહ રહિત એવા શુદ્ધ આત્મા પ્રગટ કર્યો છે, સહજાતમસ્વરૂપને પ્રાપ્ત એવા જે શુદ્ધ આત્મા થયા છે, દેવલ ચતન્યમય આત્મતત્ત્વ અવસ્થાના પ્રગટપણથી જે સ્વરૂપપ્રતિષ્ઠત્વરૂપ કૈવલ્યને પામ્યા છે,—એવા શુદ્ધ આત્માર્પ સિદ્ધ ભગવાન્ તે પરમ ધ્યેય છે, પરમ ધ્યાન ધરવા ચાગ્ય છે. શુદ્ધ પરમાત્માના ધ્યાનથી શુદ્ધ આત્મા પ્રગટે છે, તેથી આ સિદ્ધ પરમેષ્ઠિનું ધ્યાન મના-મંદિરમાં મુમુક્ષુને સદા ધ્યાવવા યોગ્ય છે.

" ઇણી પર વિમલ જિનરાજની વિમલતા, ધ્યાન મનમંદિર જેઠ ધ્યાવે; ધ્યાન પૃથક્ત સવિકલ્પતા રંગથી, ધ્યાન એકત્વ અવિકલ્પ આવે. ધન્ય તું! ધન્ય તું! ધન્ય જિનરાજ તું! " શ્રી દેવચાંદ્રજી.

(૩-૪-૫) તેમ જ 'દર્શ'ન-જ્ઞાનપ્રધાન એવા ઉત્તમ વીર્યાચાર, ચારિત્રાચાર અને તપાચારમાં જે આત્માને અને પરને યોજે છે, એવા તે આચાર્ય મુનિ ધ્યેય છે- ધ્યાન કરવા યાગ્ય છે. જે રત્નત્રયયુક્ત છે ને નિત્ય ધર્માપદેશનમાં નિરત છે, યતિ- વરવૃષભ એવા ઉપાધ્યાય આત્મા છે, તેને નમસ્કાર હા ! (તે પણુ ધ્યેય છે.) દર્શન- જ્ઞાનસમય એવું માક્ષના માર્ગંરૂપ નિત્ય શુદ્ધ ચારિત્ર જે સાધે છે તે સાધુ એવા મુનિ છે, તેને નમસ્કાર હા !' આ પણુ ધ્યાન કરવા યાગ્ય છે.-આ આચાર્ય, ઉપાધ્યાય ને સાધુ એ શુદ્ધ આત્માના સહજાત્મસ્વરૂપની સાધનામાં-સહજ શુદ્ધ સ્વભાવભૂત આત્મસ્વરૂપની આરાધનામાં નિરંતર પ્રવૃત્ત થયેલા અને ઉચ્ચ ગુણસ્થાને સ્થિતિ કરતા, એવા આત્મારામી મહાતમાઓ છે. એટલે એવા એ શુદ્ધ આત્માર્ગ પરમેષ્ઠિઓનું સ્વરૂપધ્યાન આત્માર્થીને આત્મધ્યાનારૂઢ થવામાં અપૂર્વ પ્રેરણાદાયી હોવાથી પરમ ઇષ્ટ છે. આમ પંચ પરમેષ્ઠિ આદિ આ સર્વ ધ્યેય-આલંબનનો હેતુ આત્મસ્વરૂપના ધ્યાનપર આર્ઢ થવાનો-ચઢવાનો છે. પ્રાસાદ પર ચઢવા માટે જેમ નીસરણી વગેરે આલંબનની જરૂર પઢે છે, તેમ આત્મધ્યાનરૂપ નિશ્ચયધ્યાન પર ચઢવા માટે પરમેષ્ઠિઆદિ ધ્યેયનું આલંબન પરમ ઉપકારી થાય છે.

3. અથવા આત્મા એ જ મુખ્ય ધ્યેય છે-ધ્યાનના વિષય છે. ઉપરાક્ત અન્ય સર્વ ધ્યેયનું અંતિમ લક્ષ્ય અને ફળ આ આત્મધ્યાન જ છે. કારણ કે અરિહંત, સિદ્ધ આદિ શુદ્ધ આત્મારૂપ ધ્યેયના ચિંતનથી ચિત્તની શુદ્ધિ અને આત્મા ધ્યેય સ્થિરતા–એકાંગ્રતા થાય છે,–જેથી સર્વત્ર નિરીહ એવા યાેગી પુરુષ શુકેલ આત્મધ્યાનરૂપ નિશ્ચયધ્યાનને માટે પરમ યાેગ્ય થાય છે. એટલે તે પરમ ગુણવંત પરમાત્માનું તન્મય ધ્યાન જે નિશ્વયધ્યાનમાં ધ્યાવે છે, તે શુદ્ધાત્માના અનુભવ આસ્વાદી તે પરમાત્મયદને પામે છે.

- " પરમ શુણી તન્મયતા સેવન, નિશ્ચય ધ્યાને ધ્યાવેજી; શુદ્ધાતમ અનુભવ આસ્વાદી, દેવચંદ્ર પદ પાવેજી." શ્રી દેવચંદ્રજી.
- " જિનસ્વરૂપ થઇ જિન આરાધે, તે સહી જિનવર હાેવે રે; ભુંગી ઇલિકાને ચટકાવે, તે ભુંગી જગ જગ જોવે રે.... ષદ્દરિશન જિન અંગ તણી જે." શ્રી આન**ંદઘનજી**.
- " વીર જિલે્સર ઉપદિશે, સાંભળને ચિત્ત લાઇ રે; આતમ ધ્યાને આતમા, ઋદ્ધિ મળે સવિ આઇ રે. "

—થી યશાવિજયજી. (શ્રીપાલરાસ)

અથવા પ્રકારાંતરે—આ આત્મા જેમાં ઘ્યેય છે, તેને શાસ્ત્રપરિભાષામાં પિંડસ્થ ધ્યાન કહે છે. દેહપિંડમાં સ્થિતિ કરતા આત્માનું. દેહ–દેવળમાં બિરાજમાન આત્મ–દેવનું જયાં ધ્યાન કહે છે. પરમેષ્ઠિવાયક પર છે તે પિંડસ્થ ધ્યાન છે. પરમેષ્ઠિવાયક પિંડસ્થાદિ નમસ્કારાદિ મંત્રવાકયના જપ જયાં ધ્યેય છે, તે પદસ્થ ધ્યાન છે. આર ધ્યાન જયાં સદેહે વર્ત્તતા, સાકાર–રૂપી એવા સર્વજ્ઞ પરમાત્મા ધ્યાનના વિષય છે, તે રૂપસ્થ ધ્યાન છે. અને જયાં દેહાતીત–રૂપાતીત એવા નિરંજન નિરાકાર સિદ્ધ પરમાત્મા ધ્યાનના વિષય છે, તે રૂપાતીત ધ્યાન કહેવાય છે.

" અરિહંત પદ ધ્યાતા થકા, દવ્યક ગુણ પજ્જાય રે; લેદ છેદ કરી આતમા, અરિહંત રૂપી થાય રે….વીર જિનેસર ઉપદિશે. રૂપાલીત સ્વભાવ જે, કેવલ દંસણુ નાણી રે; તે ધ્યાતાં નિજ આતમા, હાેચે સિદ્ધ ગુણુખાણીરે….વીર૦ યાગ અસંખ્ય જે જિન કહ્યા, નવ પદ મુખ્ય તે જાણા રે; એક તેણે અવલંબને, આતમ ધ્યાન પ્રમાણા રે….વીર૦ "

શ્રી યરોોવિજયજી (શ્રીપાલરાસ)

W

મા ધ્યેય-ધ્યાન તે વિદ્યાજન્મળીજ પારમેશ્વર છે, અને શુદ્ધ ભાવથી ઉપાત્ત કર્મ સુવર્ણાધડાદિ જેમ અવન્ધ્ય હાઇ એના ઉદયથી વિદ્યાજન્મ હાય છે, એમ તત્ત્વરહસ્ય પ્રકાશ છે—

<sup>४५</sup>पतिद्वेद्याजन्मवीजं तत्पारमेश्वरं, अतः इत्थमेद्योपयोगशुद्धे:। शुद्धभावोपात्तं कम्मीवन्ध्यं सुवर्णघटाद्यदाहरणात्। पतदुदयतो विद्याजन्म, कारणानुरूपत्वेन। <sup>२७५</sup>

<sup>૪૬</sup>અર્થ :—આ (<sup>દ</sup>યેય-<sup>દ્</sup>યાન) વિદ્યાજન્મળીજ એવું તે પારમેધર છે,–આ થકી આમ જ ઉપયોગની શુદ્ધિને લીધે. શુદ્ધભાવથી ઉપાત્ત કર્મ અવન્ધ્ય છે,–સુવર્ણ ઘટાદિ ઉદા**હ**રણુથી. એના ઉદય થકી વિદ્યાજન્મ હોય છે,–કારણાનુરૂપપણાએ કરીને.<sup>૨૯૫</sup>

#### વિવેચન

" ધર્મ રંગ જરણ નહિં….સાહેલડીઆં. દેહ તે જરણ થાય રે ગુણ<mark>વેલડીઆં.</mark> સાતું તે વિણ્તે નહિં….સાહે૦ ઘાટ ઘડામણ જાય રે….ગુણ. શ્રી અનંત જિનશું કરાે….સાહે૦ ચાળ મજીકનાે રંગ રે ગુણ."

—શ્રી યશોવિજયછ

અને ' एतद विद्याजनमंत्रीजं तत् पारमेश्वरं।'—'આ (ધ્યેય-ધ્યાન) विद्याજન્મ-બીજ એવું તે પારમેશ્વર છે.' આ પ્રતિવિશિષ્ટ ધ્યેયનું જે ધ્યાન છે, તે પરમેશ્વર સંબંધી-પરમેશ્વરપ્રશીત એવું તે શાસ્ત્રસિદ્ધ-આગમપ્રસિદ્ધ વિદ્યાન

આ ધ્યેય ધ્યાન વિદ્યાજન્મબીજ પારમેધ્ધર જન્મનું બીજ છે, વિવેકની ઉત્પત્તિનું કારણ છે. જે સહજાતમ-સ્વરૂપને પ્રાપ્ત થયેલા અરિહાત, સિન્દ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય ને સાધુ એ પંચ પરમેબ્ડિના ગુણાનું અનુસ્મરણ કરે છે, દેહ છતાં જાણે દેહમાં ન હાય એવી દેહાતીત દશાએ-જંગમ કાયાત્સર્થ

हशाओं के वियर छे भेवा अरिंड त-साधु आहिनी अथवा हेंडरिंडत भेवा सिद्ध लग्नानी शुद्ध आत्मस्वरूपमां रमण् करनारी आत्मारामी हशानुं यिंतन करें छे, ते आत्मस्वरूपना अनाहि अज्ञानरूप अविद्या टाणी आत्मस्वरूपनुं लान अपल्यनारी आत्मिविद्यानुं धीक पीताना आत्मामां वावे भेमां कांछे आश्चर्य नथी. कारण्के अनंत अक्षय सेवी आत्मिविद्याना स्वामी लाव-विद्यांधर थया छे सेवा अरिंड ताहिना सरण्तुनं के लिक्तिथी समरण् करे, तेने तेवी आत्मिविद्यानुं संस्कारपीक आत्मामां रेतपाया विना रहे क निर्धा के केने सेवे ते तेवा थाय,—' कृंशी छित्याने स्वरूपने छेत्याहिन याये. ते क प्रकार आत्मतत्त्व आहिनुं ध्यान के धरे छे, तेने पण् ते विद्यांक मणीक प्राप्त है।य छे. आत्मस्वरूपना अज्ञानरूप अविद्याने के टाणे ते क भरी विद्या छे, सेटले आत्मविद्यान्यात्मज्ञान से क विद्या अत्र विद्या के स्वर्यान के कर विद्या अत्र विद्या कर विद्या छे.

पञ्जिका—एतद्विद्या धत्यादि. एतत्—भा, प्रतिविशिष्ट ध्येयतुं ध्यान, विद्याजन्मबीजं—विद्याना कन्मतुं श्रीक, विवेशनी छत्पत्तितुं अरुष्, तद् ते, शास्त्रसिद्ध, पारमेश्वरं—परभेश्वरप्रधीत. हेतु अली—अतः—भा धत्री, प्रतिविशिष्ट ध्येयना ध्यान धत्री, इत्थमेच—भाम क, विद्याक्रनमने अतुर्प प्रशरे क, उपयोगशुद्धे:—उपयोगशुद्धिने लीधे, येतन्यवृत्तिना निर्मलीक्षावने लीधे. ये क लावे छे—

शुद्धभावोपात्तं—शुद्धः—शुद्ध,-अिष्ठत कायेत्सर्गं ध्यानाहिइए, भावः—लाव, तदुपात्तं— तेनाथी उपात, कार्म—कर्म, सहवेद्य आहि, अवन्ध्यम्—अवन्ध्य, अवश्य शुद्धलाव इवहायि. देवी रीते ? ते भाटे क्ष्युं — स्वणघटागुद्धाहरणेन—सुवर्ण्ष्यः आहिना उदादरण्योः क्षेम सुवर्ण्षं घट कांत्रे पण् सुवर्ण्ष्याणा क छे. आदि शण्हयी इध्यवट आहिना परिश्रद्ध छे. तेम श्रृत कर्म पण्यः को अम छे ते। तेथी शुं? ते भाटे क्ष्युं—पतवुद्यतः—शुद्ध कावथी अपात कर्मना उद्य यक्षा, विद्यान्तन्म—विकेष्ठत्यति क्ष्युं विद्यान्तम, क्ष्या कारक्ष्यी? ते भाटे क्ष्युं—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन—कारणानुह्मपत्वेन्यः कार्याने क्ष्यां वार्यः कार्याने अनुविधायी कार्यस्विकाय छे. तेथी शुद्ध कार्या उपावेन कार्याने क्षित्वे केष्य यात्र वार्यः वार्यः वार्यः कार्यः वार्यः वार् તેહી विद्या જે અવિદ્યા विदारे, તેહી विद्या આત્મને જેહ તારે.-( સ્વરચિત )

आवुं विधालनभणील 'अतः इत्यमेवोपयोगसिद्धेः'—' आना थडी आम ल ઉપયોગની શક્તિને લીધે ' હાય છે; આ પ્રતિવિશિષ્ટ ધ્યેયના ધ્યાન થકી આમ જ

- વિદ્યાજનમને અનુરૂપ પ્રકારે જ આત્મઉપયાગની શુદ્ધિ હાય છે,

શુદ્ધભાવથી ઉપાત્ત કર્મ અવન્ધ્ય ચૈતન્યવૃત્તિના નિર્મલીભાવ હાય છે, તેને લીધે હાય છે. અર્થાત્ શુદ્ધ ધ્યેયના આલંબને આત્માના ઉપયોગ પણ શુદ્ધ-નિર્મલ થતા જાય છે. એટલે તેવા પ્રકારે વિદ્યાજન્મળી જ આત્મામાં રાપિત થાય છે. કારણકે 'શુદ્ધમાવોપાત્તં કર્માવન્યં સુવર્ળઘરાયુદાદરળાત્ !'

'શુદ્ધ ભાવથી ઉપાત્ત કર્મ અવન્ધ્ય છે. રાગ-દ્રેષ આદિ અશુદ્ધ ભાવ વિનાના, આ લોક –પરલાક સંબંધો ધન-કીત્તિ'-ભાગ આદિ કામનાથી રહિત એવા શુદ્ધ ભાવથી કરવામાં આવેલ આ કાયાત્સર્ગ'ધ્યાનરૂપ શુદ્ધ ભાવથી ઉપાર્જન કરેલ જે સદ્વેદ્ય આદિ કર્મ, તે અવન્ધ્ય છે, વાંઝિયું નથી, પણ અવશ્યમેવ અચૂકપણે શુદ્ધ ભાવરૂપ કલ આપનારૂં છે.

આ અવન્ધ્ય કલ 'સુવર્ણઘટ આદિ ઉદાહરણથી ' ઘટે છે,—' सुवर्ण-ઘટાઘુદા हरणेन' સાનાના ઘડા ભાંગે તાપણ સાનું ને સાનું જ રહે છે, ઘાટ ઘડામણ ભલે જાય પણ સાનું વિલ્યુસનું નથી; તેમ દેહપર્યાય ભલે 'સાનું તે વિલ્યુસને નહિં, જીર્ણ થાય, નષ્ટ થાય, પણ આત્મામાં રાપાયેલ વિદ્યાબીજરૂપ ઘાટ-ઘડામણ જાય શુદ્ધ ભાવજન્ય કર્મ નષ્ટ થતું નથી, પણ સ્પષ્ટ થઈ વિદ્યાજન્મ રૂપ શુદ્ધ કલ આપ્યા વિના રહે નહિં એતું અવન્ધ્ય—અચૂક—અમાઘ હાય છે. એટલે જ 'एतदुद्यतो विद्याजन्म'—' એના ઉદય થકી વિદ્યાજન્મ હાય છે,' તે શુદ્ધ ભાવથી ઉપાર્જન કરેલ કર્મ જયારે વિપાક પામી ઉદય આવે છે, ત્યારે તે સ્વપર વિવેકરૂપ—ભેદગ્રાનરૂપ વિદ્યાના જન્મ—સમુદ્દભવ હાય જ છે. અને તે તેમ ' कारणानुहृष्ट त्वेन '—' કારણાનરૂપપણાએ કરીને ' હાય છે. જેવું કારણ તેવું કાર્ય એમ કારણને અનુરૂપ કાર્ય હાય એવા સ્વભાવ છે, એટલે શુદ્ધ ભાવથી હપાત્ત—પ્રહળ્ કરેલ કર્મ શુદ્ધ ભાવના હેતુ કેમ ન હાય? અપિ તુ અવશ્ય હાય જ.

Ŵ

અમા કાર્યનું કારણાનુરપપણું યુક્તિ–અાગમથી સિદ્ધ છે, એના સમર્થનમાં વિદ્યાજન્મની મુક્ત કહે પ્રશાસા કરતા પાંચ સુસાષિત શ્લોકા અત્ર અવતારે છે—

<sup>४७</sup>युक्त्यागमसिद्धमेतन्, तह्नक्षणानुपाति च—

"वर्षोगृहकुमेर्यहर्, मानुष्यं प्राप्य सुन्दरम्। तत्प्राप्ताविप तवेच्छा, न पुन: सम्प्रवर्त्तते ॥१॥ विद्याजनमाप्तितस्तहर्, विषयेषु महात्मनः। तत्त्वज्ञानसमेतस्य, न मनोऽपि प्रवर्तते ॥२॥ विषयस्तस्य मन्त्रेभ्यो, निर्विषाङ्गोद्भयो यथा। विद्याजन्मन्यलं मोहविषत्यागस्त्येव हि ॥३॥ दौवे मार्गेऽत पवासौ, याति नित्यमखेदितः। न तु मोहविषयस्त, इतरस्मिन्निवेतरः॥४॥ क्रियाज्ञानात्मके योगे, सातत्येन प्रवर्त्तनम्। वीतस्पृहस्य सर्वत्र, यानं चाहः शिवाध्वनि ॥५॥ "

इति वचनात्।<sup>२७६</sup>

જિલ્લા માટે અર્થ :—યુક્તિ અને આગમથી આ સિદ્ધ છે, અને તદ્દલક્ષણઅનુપાતિ છે— "વચ્ચોંગૃહ—અશુચિ વિષ્ટા જેનું ગૃહ છે એવા કૃમિને જેમ સુંદર મનુષ્યપહ્યું પામીને, તેની (કૃમિષણાની) પ્રાપ્તિ થયે પણ ત્યાં (વિષ્ટામાં) કચ્છા પુન: સંપ્રવર્ત્ત નથી; (૧) તેની જેમ વિદ્યાજન્મની પ્રાપ્તિ થકી તત્ત્વજ્ઞાનસમેત મહાત્માનું મન પણ વિષયામાં પ્રવર્ત્ત નથી. (૨).

વિષયસ્તને જેમ મંત્રો થકી નિર્વિષ અંગના ઉદ્દભવ હાેય છે, તેમ જ વિદ્યાજન્મ સતે સર્વથા માહિવિષના ત્યાગ હાેય જ છે. (૩). અત એવ તે શૈવ માર્ગમાં નિત્ય અખેદિત જાય છે, પરંતુ ઇતરમાં (ભવમાર્ગમાં) કતર (વિવેકી જેમ માહિવિષયસ્ત જેતા નથી. (૪)

અને સર્વત્ર વીતસ્પૃહતું (સ્પૃહા રહિતતું ) કિયા–જ્ઞાનાત્મક યાગમાં સાતત્થથી (સતત-પહેલું) પ્રવર્ત્તન તેને શિવમાર્ગમાં 'યાન' કહે છે. " (ધ)

—એ વચનથી.<sup>૨૭૬</sup>

#### વિવેચન

" જાલ્યા રે જેણે તુજ ગુણ લેશ, ખીજા રે રસ તેહને મન નવિ ગમેજ; ચાખ્યા રે જેણે અમી લવ લેશ, ખાકસ ખુકસ તસ ન રૂચે કિમેજ.–ધન્ય દિન. —શ્રી યશોવિજયજ

पञ्जिका-भा જ હેતુની સિદ્ધિ અર્થ કહ્યું-

युक्त्यागमसिद्धं — युक्ति: — अन्यय-व्यिति ६ विभंशहपा धुिता, आगमश्र— अने आगम, ' कं ल समयं जीवो, आविस्सइ जेण जेण सावेण ' के के समये छव के के लावधी आवेश पामे छे, छत्याहिइप, ताम्यां — ते अन्ने वडे, सिद्धं – सिद्धं, अतिष्ठित छे, एतत् – आ, डार्थनुं डार्श्यानुइपप्छुं, लवे आ अन्य डार्थीमां सिद्ध यतुं है।, पश् प्रकृतमां सिद्ध निर्धं यहा, अटला माटे डह्यं — तक्कः भणानुपाति च — युक्ति – आगमथी सिद्ध अवा डार्श्यानुइप डार्यक्ष्यां अनुपाति विद्यालन्म छे. ड्या डार्श्यी है ते माटे डह्यं — इति चचनात् – ओ वयनथी ओम वह्यमाण साथे संभंध छे. वयन कर्द्यां छे —

वर्चोगृह छत्याहि श्लोडपंयड सुगमश्राक्षावाणुं छे. परंतु इतरस्मिन्निवेतर:--छतरमां छतरनी क्षेम. क्षेम इतरस्मिन्-छतरमां, संसारमागंभां, इतर:--छतर, भेरदिषधी अध्रत अवे। विवेडी, नित्यमखेदित: न याति--नित्य अपेहित नथी करोा, तेम शेष मार्गमां भेरदिषधी अस्त नथी करोा. पेहित तो डेाई पण्ड ड्यंयित् इत्यधी छत्त्रयत्र पण्ड क्ष्मम साप छे. असिप्राय पुनः आ छे-अनुरूप डारख्यी प्रसव पामेस विद्याक्षम सते विषयवैराज्य-द्वियातानात्मक थे। तेना इसइप सातत्यप्रवृत्तिसक्ष्म श्रियमार्ग अमन छप्युक्त होय छे, अन्यया निहः.

અને આ જે વિદ્યાજનમળીજરૂપ વસ્તુ ઉપરમાં કહી, તે 'શુક્તિ અને આગમથી આ સિન્દ છે.' અન્વય-વ્યતિરેકવિચારરૂપ શુક્તિથી અને 'જે જે આ સમયે છવ જે જે ભાવે આવેશ પામે છે 'ઇત્યાદિરૂપ આગમથી— યુક્તિ અને એ બન્ને વડે આ કાર્યનું કારણાનુરૂપપણું સિન્દ છે, પ્રતિષ્ઠિત આગમથી શુદ્ધ છે. છવ જેવા જેવા ભાવે પરિભુમે છે તેવા તેવા ભાવના તે કર્ત્તા હાય છે; શુન્દ ભાવે પરિભુમે તો શુન્દભાવના કર્ત્તા, અશુન્દભાવે પરિભુમે તા અશુન્દભાવના કર્ત્તા, અશુન્દભાવે પરિભુમે તા અશુન્દભાવના કર્ત્તા, અશુન્દભાવે પરિભુમે તા અશુન્દભાવના કર્ત્તા હાય છે, અને આ વિદ્યાજનમ 'તલ્લક્ષણ અનુપાતિ છે;' તેના લક્ષણમાં અર્થાત્ યુક્તિ—આગમથી સિન્દ એવા કારણાનુરૂપ કાર્યલક્ષણમાં અનુપાતિ છે—અનુકમે પડનારૂં છે. કયા કારણથી ? તે માટે કહ્યું—' वच्चांगृहकृमेर्यद्वद् ' ઇત્યાદિ વચનથી.

અર્થાત્--વિષ્ટા જેતું ઘર છે એવા કૃમિને-કીડાને સુંદર એવું મતુષ્યપાસું પ્રાપ્ત થયું, તા પછી તે કમિપણાની પ્રાપ્તિ થયે પણ તેને ત્યાં-વિષ્ટામાં પુન: ઇચ્છા પણ પ્રવર્તાતી નથી. તેની જેમ વિદાજન્મની જો વિદ્યાજન્મના પ્રાપ્તિ થઈ તા તત્ત્વજ્ઞાનસમેત મહાત્માનું મન પણ વિષયામાં મહાપ્રભાવ પ્રવર્તાતું નથી. વિષ્યસ્તને જેમ મંત્રેા થકી નિર્વિષ અંગના ઉદ્ભવ હાય છે, તેમ જ વિદાજન્મ થયે માહવિષના ત્યાગ સર્વથા હાય જ છે. એથી કરીને જ તે શૈવ માર્ગે, શિવ સંબંધી-માલ સંબંધો માર્ગમાં નિત્ય અખેદિત ( થાકયા વિના ) ગમન કરે છે. પણ માહવિષધી અસ્ત થયેલા જે છે તે ઇતરમાં ઇતરની જેમ ગમન કરતા નથી; અર્થાત્ માહવિષથી અગસ્ત જેમ ભવમાર્ગમાં નિત્ય અખેદિત ગમન કરતા નથી. તેમ માહવિષયી પ્રસ્ત શિવમાર્ગમાં નિત્ય અખેદિત ગમન કરતા નથી. એટલે કવચિત કથાંચિત દ્રવ્યથી માહિવિલઅમસ્ત ભવમાર્ગે ખેદિતપણે-( અંતરંગ ખેદ पूर्व ह ) ग्रमन हरे, तेम माहिविवंशस्त द्रव्यया भेहितपछ (भेह-धाहसहितपछ) ग्रमन કરે. નિત્ય અખેદિતપણે-અથાકપણે નહિં, એમ લાવ છે. અને સર્વત્રજેની સ્પૃદ્ધા ત્યતીત શક છે એવા વીતસ્પૃહતું ક્રિયા-જ્ઞાનાત્મક ચાગમાં સતતપશે પ્રવર્ત્તન તે જ શિવમાર્ગમાં ' યાન '-ગમન કહે છે. એ વચનથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે આ પ્રસ્તુત વિદ્યાયનમ યુક્તિ-આગમથી સિદ્ધ એવા કારણાતુરૂપ કાર્યના લક્ષણમાં અનુપાતિ છે, આવી પડે છે.



कायेत्समं पारवाने। ने रतुति आहिने। शेष विधि क्षी आ अरतुत सूत्रनी व्याप्या ७५सं६३ छे— ४८ अवसितमानुषङ्किकं, प्रकृतं प्रस्तुमः --

स हि कायेत्समर्गान्ते यधेक एव ततो "नमो अरईतार्गति" नमस्कारेणीतसार्य स्तुति पठत्यन्यथा प्रतिज्ञाभङ्गः, जाय अरईतार्ग इत्यादिनाऽस्येव इद्धत्याद्, अन्यथैतदर्था-भिधानेऽपि दोषसम्भवात, तदन्यमन्त्रादी तथादर्शनादिति। अथ बहवस्तत एक एव स्तुति पठति, अन्ये तु कार्योत्सर्गेणैय तिष्ठन्ति, यावत्स्तुतिपरिसमाप्तिः। अत्र चैवं वृद्धा वदन्ति--यत्र किलाऽऽयतनादौ धन्दनं चिकीर्षितं तत्र यस्य भगवतः सन्निहितं स्थापनारूपं तं पुरस्कृत्य प्रथमकायोत्सर्गः, स्तुतिश्च, तथा शोभनभावजनकः त्वेन तस्यैवोपकारित्वात्।

ततः सर्वेऽपि नमस्कारोच्चारणेन पारयन्तीति॥<sup>२७७</sup> ॥ इति व्याख्यातं वन्दनाकायोत्सर्गस्रतं ॥

<sup>૪૮</sup>અર્થ:—આનુષ'ગિક પૂર્ણ થયું; પ્રકૃત પ્રસ્તવીએ છીએ—

તે કાયાત્મર્ગિન અનતે, જો એક જ હોય તો 'નમો अरहताण'' એમ નમસ્કારથી ઉત્સારી (પારી) સ્તૃતિ પહે છે,—અન્યથા પ્રતિજ્ઞાભ' છે,—'जाब अरहताण' ઇત્યાદિથી આતું જ પ્રતિજ્ઞાતપાલું છે માટે, નમસ્કારપાલું એ કરીને આતું જ રૂઠપાલું છે માટે, અન્યથા એના અર્થિના અભિધાને પલ દોપસંભવ છે માટે, તેનાથી અન્ય મન્ત્રાદિમાં તથાદર્શન છે માટે, હવે ખલુ હોય તો એક જ સ્તૃતિ પહે છે, બીજાઓ તો કાયાત્સર્ગે જ સ્થિતિ કરે છે,— સ્તૃતિપત્સિમાર્થિત પર્ય'ત.

અને અત્રે છુક્કો એમ વદે છે—જ્યાં આયતનાદિમાં વન્દન કરવા ઇચ્છેક્ષું છે, ત્યાં જે ભાગવંતનું સન્નિહિત સ્થાપનારૂપ હાય, તેને પુરસ્કૃત કરી પ્રથમ કાયાત્સર્ગા, અને સ્તુતિ (હોય),—તથાપ્રકારે શાભન ભાવના જનકપણે તેનું જ ઉપકારિપણું છે માટે.

પછી સવેય નમસ્કારઉચ્ચારણથી પારે છે.<sup>૨૭૭</sup> ા એમ વન્દ્રનાકાયાત્સર્ગ સ્ટ્ર વ્યાખ્યાત **થયુ**ં ા

#### વિવેચન

જય સહજ સ્વરૂપી શુદ્ધ ચૈતન્ય મૂર્ત્તિ, શ્રીમદ ભગવદહેલ્ ચેત્ય તે શાંતમૂર્ત્તિ, કરતું ચિતસમાધિ અર્પતું આત્મશાંતિ, હરતું ભવઉષાધિ કાપતું માહભ્રાંતિ.–(સ્વરચિત) આમ 'આનુષંગિક'—પ્રાસંગિક વક્તવ્ય પૂરું થયું એમ કહી આચાર્યજી વદે છે— 'પ્રકૃત પ્રસ્તવીએ છીએ'—પ્રસ્તુત વિષય આગળ ચલાવીએ છીએ, અર્થાત્ કાયેત્સર્ગના રોષ વિધિ કહીએ છીએ:–

ते अथेत्सर्ज पूरा थये को अथेत्सर्ज अरु क व्यक्ति हाय तो 'नमो सरहंताण' सेम नमस्कार ઉच्यारी अथेत्सर्ज पारी, स्तुति के खे छे; निह तो प्रतिज्ञाना लंग थाय. शा माटे लंग थाय? 'जाव अरहंताण' धंत्याहिथी आ अथेत्सर्जनी प्रतिज्ञा खेवामां आवी छे माटे. 'नमुक्कारेण'—नमस्कारथी स्त्रेम प्रतिज्ञा खीधी छे तो पछी नमस्कार माटे थीं जुं के धं निहं ने आ क पह शा माटे? नमस्कार खें आनुं क—'नमो अरहंताणं' से पहनुं क इहपखुं छे माटे. वारु, 'अहं तोने नमस्कार हो।' सेम 'स्नेने।'—नमो अरहंताणं पहने। अर्थ के खिलवामां आवतां विरेध शा माटे? होषसंसव छे माटे, —'अन्यथेतदर्थामिधानेऽपि दोषसम्भवात्' सेम होष पखु शा माटे? 'तेनाथी स्वयं मन्त्राहिमां तथहर्शन छे माटे'—तेवा प्रकारे होषनुं हर्शन छे माटे. सर्थात् मंत्रा स्थारमां मंत्रनुं साथांतर न याले, पखु केम छे तेम सन्यूताधिक मंत्र क के खेलवे के छेसे, निहं तो होष संसवे छे, तेम स्त्रेम पखु समक्तुं.

અને કાયોત્સર્ગ કરનારા ઘણા હાય તા એક જ સ્તુતિ પઠે છે, અને બીજાઓ તા સ્તુતિ પૂર્ણ થાય ત્યાં સુધી કાયોત્સર્ગમાં જ સ્થિતિ કરે છે.

અત્રે વૃદ્ધજના એમ કહે છે કે—જયાં 'આયતનાદિમાં'—જિનગૃહાદિમાં વન્દન કરવાનું ઇચ્છેલું છે, ત્યાં જે ભગવંતનું 'સન્નિહિત'—સંનિધાનમાં રહેલ—સમીપવર્ત્તી' 'સ્થાપનારૂપ'—જિનપ્રતિમાજી હાય, તેને 'પુરસ્કૃત કરી'—આગળ કરી, તેને પ્રથમ પદ આપી, તેના વન્દનપ્રત્યયે પ્રથમ કાયાત્સર્ગા કરવા, અને સ્તુતિ પણ તે ભગવંત સંખંધની ઉચ્ચારવી. આમ શા માટે? તથાપ્રકારે શાભન—પ્રશસ્ત ભાવના જનકપણ— ઉત્પાદકપણાએ કરીને તેનું જ—તે સંનિહિત સ્થાપનારૂપનું જ ઉપકારિપણું છે, માટે, 'तथाशोभनभावजनकत्वेन तस्यैयोपकारित्वात.'

આ સ્તુતિયાઠ પછી અધાય 'नमो अरहंताणं ' એમ નમસ્કાર ઉચ્ચારીને કાચોત્સર્ગ' પારે છે.

॥ इति महर्षिश्रीहरिभद्राचार्यविरिचतायां मन:सुखनंदनेन भगवानदासेन हेमदेवी-सुज्ञातेन चिद्देमविद्योधिनीटीकाभिधानविवेचनेन सविस्तरं विवेचितायां लिलतविस्तरायां चन्द्रनाकायोत्स्र्यस्त्रम् ॥



# लोगस्स सूत्र: चतुर्विंशतिस्तव

હવે પરમ ઉપકારી ચાવીશ લીર્થ કર લગવંતાની રતુતિરૂપ ચતુરિક શતિસ્તવની વ્યાખ્યાના પ્રારંભ કરે છે—

१ पुनरत्रान्तरेऽस्मिन्नेवावसर्ष्पिणीकाळे ये भारते तीर्थकृतस्तेषामेवैकक्षेत्र-निवासादिना ऽऽसन्नतरोपकारित्वेन कीर्त्तनाय चतुर्वि'श्चतिस्तवं पठति पठन्ति वा । २७८

स चायम्--

### लोगस्स उज्जोअगरे, धम्मतित्थयरे जिणे। अरिहंते कित्तइस्सं, चउवीसंपि केवली ॥१॥

<sup>૧</sup>અર્થ:—પુન: આ અંતરે,—આ જ અવસર્પિણી કાળમાં ભારતને વિષે જે તીર્થ-કૃતો થયા, તેઓના જ એક્ક્ષેત્રનિવાસ આદિથી આસન્નતર (અતિનિક્દ) ઉપકારિપણાએ કરીને કીર્ત્તનાર્થ ચતુર્વિ'શતિસ્તવ (એક) પડે છે વા (અહુ) પડે છે.<sup>રે૭૮</sup> અને તે આ છે—

## ક્ષાેકાેઘોતકરા ધર્મ—તીર્ધકરા જિના વળી; અહ'તા કીર્ત્તા દું, ચાવાેશે પણ કેવલી. ૧

લાકના ઉદ્યોતકર, ધર્મતીથ'કર, જિન, અહ'ત એવા ચાવીશ કેવલીનું હું કીત્ત'ન કરીશ.

म्भा स्तव સૂત્રની પ્રથમ ગાયાના પદેપદના ભાવાર્ય વિવરી દેખાડે છે.—

२ अ**स्य व्या**ख्या∽-

लोकस्योद्योतकरानित्यत्र विज्ञानाँद्वतन्युदासेनोद्योत्योद्योतकयो **भेंदसंदर्शरार्थ भेदेनो** पन्यास:।

लोक्यत इति लोकः, लोक्यते प्रमाणेन दश्यत इति भावः, अयं चेह तायत्पश्चास्ति– कायात्मको गृद्यते, तस्य लोकस्य किम्? उद्योतकरणशीला उद्यातकरास्तान्। केवलालोकेन तत्पूर्वकवचनदीपेन वा सर्वलोकप्रकाशकरणशीलानित्यर्थः।

तथा--दुर्गतौ प्रपतन्तमात्मानं धारयतीति धम्मे:। उक्तं च--

" दुर्गतिप्रसृताञ्जीवान्, यस्माद्धारयते तत:।

धत्ते चैतान शुभे स्थाने, तस्माद्धमं इति स्मृतः॥" इत्यादि।

48

तथा--तीर्यतेऽनेनेति तीर्थ, धर्म पव धर्मप्रधानं वा तीर्थं धर्मतीर्थं, तस्करणशीला धर्मतीर्थकरास्तान् ।

तथा--रागादि जेतारो जिनास्तान्।

तथाऽशोकाचष्टप्रातिहार्यादिरूपां पूजामईन्तीत्यईन्तस्तानईत:।

कीर्त्तियिष्यामि--इति स्वनामिः स्तोष्ये इत्यर्थः। चतुर्विशतिमिति सङ्ख्या, अपि शब्दो भावतस्तदन्यसमुख्यार्थ इति । केवलज्ञानमेषां विद्यते इति केवलिनस्तान् केवलिनः॥ २७९

<sup>રે</sup>અથ':—આની વ્યાખ્યા—

लोकस्य उद्योतकरान्—सिंडना उद्योतकराने એम अत्रे विज्ञानअद्वैतना व्युहासथी (निरासथी) उद्योत्य-उद्योतकना केहसंदर्शनार्थ केहथी उपन्यास छे. लोक्यते इति लोकः—सिंडाय छे ते सिंड. लोक्यते—प्रमाणेन दरयते—सिंडाय छे ओटसे प्रमाख्यी हेणाय छे अम साव छे. अने आ अद्धी ते। पंचास्तिडायात्मड अद्धाय छे. ते सिंडना शुं? उद्योतकर्खशीस ते उद्योतकराः उद्योतकराः, तेओने; डेवसासीडथी वा तत्पूर्वंड वयनदीपथी सर्वंसिडना प्रहाशडरखुशीसोने अम अर्थ छे.

તથા— દુર્મતૌ प्रपतन्तमात्मान धारयतीति धर्म:— દુર્ગતિમાં પડતા આત્માને ધારે છે તે ધર્મ. કહ્યું છે કે—" દુર્ગતિમાં પ્રસૃત જીવાને તેમાંથી ધારી રાખે છે, અને એઓને શુભ સ્થાનમાં ધારે છે, તેથી કરીને 'ધર્મ' એમ કહ્યો છે.

तथा—तीर्घतेऽनेन इति तीर्थं—व्याना व3 तशय છે ते तीर्थ. ધર્મ જ वा धर्मंप्रधान तीर्थं ते धर्मतीर्थः; तेना કરહાशीस ते धर्मतीर्थकरा:—ધर्मतीर्थं करे, तेओन.

तथा-रागादिजेतारी जिना:-रागाहिना केता ते किना, तेओने.

तथा—अशोकाचष्टप्रातिहार्यादिरूपां प्रजामईन्तीत्यईन्त:—अशोशांह अष्ट प्रातिहार्यं आहिर्प पूजने अहे हे. ते अईन्त:—अहं न्ता, ते अहं न्ताने.

कीर्त्तविष्वामि-डीर्त्त करीश, स्वनाभाधी स्तवीश अभ अर्थ छ.

चतुर्वि शतिम् – ચતુર્વિ शति, ચાવીશ એમ સંખ્યા. अपि-પણ શખ્દ ભાવથી તદન્યના (तेनाथी અન્યના) સમુચ્ચય અર્થે છે.

કેવલજ્ઞાન એઓને વિઘમાન છે ते केवल्लिन:-કેવલીએા, તે કેવલિઓને.<sup>રેછ્ટ</sup>

#### વિવેચન

" ચાવીશે જિનગુણ ગાઈએ, ધ્યાઈએ તત્ત્વસ્વરૂપાછ; પરમાનંદ પદ પાઈએ, અક્ષય જ્ઞાન અન્પોછ. " શ્રી દેવસાંદ્રછ. અત્રે આચાર્યજીએ આ ગાથાનું પદેપદ વિવરી અતાવી તેના અર્થ પરિસ્કુટ કર્યો છે. તેના લાવાર્થ આ પ્રકારે—

पञ्जिका—भावतस्तदन्यसमुचयार्थः—भावतः-लावधी,—नाभ-२थापना-६०थ अर्६ त्ना परिद्वारथी, वा शुक्ष अध्यवसाय थडी, तदन्येषां—अपलाहि यतुर्वि शतिथी व्यतिरिक्त अरवत-भद्धाविहेदभां अन्मेला अर्६ तोना संथ्रद्धार्थः तेथी ड्युं छे—अविसहग्गहणा पुण प्रवयमहाविदेहे य अपिन शण्दना अद्ध्येशि पुनः औरवत अने भद्धाविहेदभां.

(૧) અત્રે ' होगस्स उज्जोअगरे '—होकस्य उद्योतकरान् क्षां इना ઉद्योत हर એ જે પઢ કહ્યું, તે વિજ્ઞાનઅદ્ભેતવાદીનું નિરાકરણ કરવા માટે મૂક્યું છે. વિજ્ઞાન શિવાય વાદીના મતે આ અધુંય વિજ્ઞાન માત્ર જ છે, વિજ્ઞાન શિવાય લાકના ઉદ્યોતકર આજું કાંઈ નથી, તેનું નિરાકરણ અહીં લાકના ઉદ્યોતકર એમ લેઠ પ્રદર્શક પદ મૂકી ઉદ્યોત્ય—ઉદ્યોતકના લેદ દર્શાવી કર્યું છે. લાક ઉદ્યોત્ય—ઉદ્યોત કરવા યાગ્ય છે, અને ભગવાન્ ઉદ્યોતક—ઉદ્યોત કરનાર છે. ભગવાન્ વિશ્વને પ્રકાશે છે છતાં વિશ્વરૂપ નથી અની જતા; ચંદ્ર ભૂમિને પ્રકાશે છે, પણ તેથી તે કાંઈ ભૂમિરૂપ અની જતા નથી તેમ. કારણ કે આકાશમાં સ્વસ્થાને સ્થિત આત્મા જ્ઞાનરૂપ જેમ ચંદ્રિકા પ્રસારે છે, તેમ સ્થિર એવા સ્વસ્વરૂપ પદમાં સ્થિત આત્મા જ્ઞાનરૂપ જ્યોત્સના—ચંદ્રિકા વિસ્તારે છે; પણ ચાંદનીથી ભૂમિઆદિને પ્રકાશિત કરતાં છતાં ચંદ્ર કાંઈ ભૂમિરૂપ અની જતા નથી, તેમ આત્મા પણ જ્ઞાનજયોત્સનાથી \* વિશ્વને પ્રકાશનાં છતાં કાંઈ વિશ્વરૂપ અની જતા નથી. અર્થાત્ જ્ઞાન જ્ઞેયને સદા ભાણું છે, પણ જ્ઞેય કહી તેનું થતું નથી, આમ જ્ઞેય—જ્ઞાયક સંબંધની વ્યવસ્થા છે; જ્ઞાનસ્વભાવી જ્ઞાયક આત્મા સ્વરૂપસ્થિત રહી વિશ્વરૂપ જ્ઞેયને બાણે છે.

" ચંદ્ર ભૂમિને પ્રકાશે છે, તેના કિરણુની કાંતિના પ્રભાવથી સમસ્ત ભૂમિ શ્વેત થઈ જાય છે, પણ કંઈ ચંદ્ર ભૂમિરૂપ કાેઈ કાળે તેમ થતાે નથી, એમ સમસ્ત વિશ્વને પ્રકાશક એવા આ આત્મા તે કચારે પણ વિશ્વરૂપ થતાે નથી, સદાસર્વદા ચૈતન્ય સ્વરૂપ જ રહે છે. વિશ્વમાં જીવ અલેદતા માને છે એ જ બ્રાંતિ છે."

--શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર, પત્રાંક-૭૬૦.

લાકાય છે-પ્રમાણથી દેખાય છે તે લાક-પંચાસ્તિકાયાત્મક લાક, તેના ઉદ્યોતકર, 'કેવલાલાકથી વા તત્પૂર્વક વચનદીપથી સર્વલાકના પ્રકાશકરણશીલ,' અર્થાત્ કેવલજ્ઞાનરૂપ આલાકથી-વિશ્વપ્રકાશક મહાપ્રકાશથી અથવા કેવલજ્ઞાનપૂર્વક તેમણે પ્રકાશેલા આગમ-વચનરૂપ દીપથી સર્વલાકના પ્રકાશ કરવાનું જેઓનું શીલ-સ્વભાવ છે, તે લાકઉદ્યોતકર.

" લાેકાલાેક પ્રકાશક નાણી, ભવિજન તારણ જેહની વા**ણી;** પરમાનંદ તણી નીશાણી, તસુ ભગતે મુજ મતિ ઠહરાણી.... કુસમાંજલિ મેલાે નેમિ જિણંદા "—શ્રી દેવચંદ્રજીકૃત સ્નાત્રપૂજા.

(ર) ધમે તીર્થ કર—' દુર્ગ તિમાં પડતા આત્માને ધારે છે તે ધમેં.' આ અંગે કહ્યું છે કે ' દુર્ગ તિમાં સરી પડતા જીવાને તેમાંથી ધારી રાખે અને એઓને શુલ

<sup>\*&#</sup>x27;'शुद्धद्रव्यस्वरसभवनार्तिक स्वभावस्य शेष
मन्यद्रव्यं भवति यदि वा तस्य किं स्यात्स्वभावः।

ज्योत्स्नारूपं स्नपयति भुवं नव तस्यास्ति भूमि
र्शानं लेशं कल्यति सदा लेयमस्यास्ति नव।''--श्री सभयसार ५७शः

સ્થાનમાં ધારે તે ધર્મ.' અને જેનાથી તરાય તે તીર્થ. આ ઉક્ત ધર્મતીર્થકર ધર્મ એ જ તીર્થ વા ધર્મપ્રધાન તીર્થ તે ધર્મતીર્થ, તે કરવાનું જિન અહ<sup>િ</sup>ત શીલ-સ્વભાવ છે જેના એવા તે ધર્મતીર્થકરા છે.

(3) જિના-'રાગાદિના જેતા તે જિના.'

જિન એ કાંઈ સંપ્રદાયવાચક શખ્દ નથી, પણ મહાન્ તત્ત્વવાચક શખ્દ છે. રાગાદિ સર્વ આંતર્ શત્રુઓને જીતી જે શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપને પ્રાપ્ત થયેલા છે, એવા શુદ્ધ આત્મા તે 'જિન.' આત્મા અને કર્મના સનાતન શુદ્ધમાં કર્મકટકના સંદાર કરી જે વિજયશ્રી વર્યા છે, એવા ખરેખરા શ્રીમદ્ આત્મવીર તે જ જિન.

—प्रज्ञावकाध माक्षमाणा, पाठ उ. (स्वर्यित)

- (૪) અહ<sup>િ</sup>તો—' અશાકાદિ અષ્ટ પ્રાતિહાર્ય આદિરૂપ પૂજાને જે અહે છે તે અહે'તા. ' જે વિશ્વની પૂજાના પરમ પાત્ર, પરમ પૂજ્ય અશધ્ય છે તે અહેત્.
- (૫) ચાવીશે પણ કેવલી—આ ચાવીશે તીર્થ કર લગવાન્, 'પણ 'શખ્દથી ઐરવત— મહાવિદેહમાં જન્મેલા એવા તેનાથી અન્ય તીર્થ કરાતું લાવથી ગહણ છે. એવા તીર્થ કરા જેને કેવલજ્ઞાન વિદ્યમાન છે તે કેવલી.
  - " આત્મ સિદ્ધિ કારજ ભણી રે લાલ. સહજ નિયામક હેતુ રે; નામાદિક જિનરાજના રે લાલ. ભવસાગરમાં હે સેતુ રે....પદ્મપ્રભ. "

શ્રી દેવચંદ્રછ

(१) હું કીર્ત્તન કરીશ—એવા ઉકત વિશેષણસંપનન તે ચાવીશે પણ કેવલીનું હું કીર્ત્તન કરીશ, 'સ્વનામાંથી સ્તવીશ,' એમનું પાવન નામ લઈ સ્તવન કરીશ. અંત્રે પ્રશ્ન થશે કે નામનું સ્મરણ કર્યાથી શું ? નામનું સ્મરણ કર્યાથી તે પરમ પવિત્ર આત્મા-એના અનન્ય આત્મચારિત્રનું અનુસ્મરણ થાય છે કે—આ નામધારી સંદે લિચરતા આ અર્હે ત ભગવંત તીર્થકરા આ અવસ પિંણી કાળમાં પરમાર્થમાંથી વૃષા કરી આપણા પર અપાર ઉપકાર કરી ગયા; અને આમ કૃતજ્ઞતાપૂર્વંક તેમના પરમ ઉપકારની સ્મૃતિ થાય છે એટલું જ નહિં, પણ તેમનું અનુપમ આત્મચારિત્ર યાદ આવતાં આપણા આત્માને અપૂર્વ આત્મપુરુષાર્થની પ્રેરણા પ્રાપ્ત થાય છે; અને તે પરમ ગુણીના અદ્ભુત ગુણુગણ સંભારતાં ગુણુપ્રમાદઆશ્ચર્યથી ભાવરામાંચ સ્કુરી તેમની ભક્તિમાં તલ્લીનતા ઉપજે છે. આ અંગે પરમતત્ત્વદૃષ્ટા શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ માત્ર સાળ વર્ષની લઘુ વચે લખેલી મહા દર્શનપ્રભાવક 'માસમાળા' પ્રથમાં પરમ મુંદર મીમાંસા કરી છે—

" જિજ્ઞાસુ-પણ 'લાેગરસ 'માં તાે ચાવાશ જિનેશ્વરનાં નામાનું સૂચવન કર્યું છે, એના હેતુ શું છે તે મને સમજાવા.

સત્ય—મા કાળમાં મા ક્ષેત્રમાં જે ચાવીય જિનેશ્વરા થયા એમના નામાનું મને થરિત્રોનું સ્મરણ કરવાથી શુદ્ધ તત્ત્વના લાભ થાય. વૈરાગીનું ચરિત્ર વૈરાગ્ય બાધે છે. અનંત ચાવીશીનાં અનંત નામ સિદ્ધ સ્વરૂપમાં સમગ્રે આવી જાય છે. વર્ત્તમાન કાળના ચાવીશ તીર્થં કરનાં નામ આ કાળે લેવાથી કાળની સ્થિતિનું બહુ સૂક્ષ્મ ગ્રાન પણ સાંભરી આવે છે. જેમ એઓનાં નામ આ કાળમાં લેવાય છે, તેમ ચાવીશી ચાવીશીનાં નામ કાળ અને ચાવીશી કરતાં લેવાતાં જાય છે; એટલે અમુક નામ લેવાં એમ કંઈ હેતુ નથી. પરંતુ તેઓના ગુણના પુરુષાર્થની સ્મૃતિ માટે વર્ત્ત તી ચાવીશીની સ્મૃતિ કરવી એમ તત્ત્વ રહ્યું છે. તેઓનાં જન્મ, વિહાર, ઉપદેશ એ સઘળું નામનિક્ષેપે જાણી શકાય છે. એ વડે આપણા આત્મા પ્રકાશ પામે છે. સર્પ જેમ મારલીના નાદથી જાગૃત થાય છે. તેમ આત્મા પાતાની સત્ય રિદ્ધિ સંભળતાં તે માહનિદ્રાથી જાગૃત થાય છે. તેમ આત્મા પાતાની સત્ય રિદ્ધિ સંભળતાં તે માહનિદ્રાથી જાગૃત થાય છે. '' માલમાળા (બાલાવબાધ) પાઠ-૧૪.

' લાકના ઉદ્યોતકર' એટલું પદ જ વ્યસ છે, ધર્મતીર્થં કરા એ કહેવાની જરૂર નથી, એમ પહેલી શાંકાનું સમાધાન કરે છે—

रेअत्राह—लोकस्योद्योतकरानित्येतावदेव साधु, धर्मतीर्थकरानिति न वाच्यं, गतार्थ-त्वात् । तथाहि-ये लोकस्योद्योतकरास्ते धर्मतीर्थकरा एवेति ॥

अत्रोच्यते—इह लोकैकदेशेऽपि ग्रामैकदेशे ग्रामवलोकशब्दप्रवृत्ते: मा भूत्रदुषोतकरे-व्यवधिविभङ्गक्षानिष्वर्क्कचन्द्रादिषु वा सम्प्रत्यय इत्यतस्तद्व्यवच्छेदार्थे धम्मैतीर्थ-करानिति ॥<sup>२८०</sup>

<sup>3</sup>અર્થ:–શંકા—'લાકના ઉદ્યોતકરાને ' એમ એટલું જ બરાબર છે, ધર્મ તીર્થં**કરાને** એમ વાચ્ય નથી,—ગતાર્થપહું છે માટે. તે આ પ્રકારે—જેઓ લાકના ઉદ્યોતકર છે તેઓ ધર્મ તીર્થંકરા જ છે.

અત્ર (સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—અહીં લાકના એક દેશમાં પણ, શ્રામના એક દેશમાં શ્રામની જેમ, 'લાક' શબ્દની પ્રવૃત્તિને લીધે, તેના ઉદ્યોતકર એવા અવધિ-વિભ'ગ જ્ઞાનીઓમાં વા સૂર્ય-ચંદ્રાદિમાં સંપ્રત્યય મ હો, એટલા માટે તેના વ્યવચ્છેદ અર્થે 'ધર્મ'તીર્થ'કરાને' એમ (કહ્યું છે).<sup>રેડ</sup>ે

#### વિવેચન

"ભાસક લાેકાલાેક તિણે જાણા છતાં, તાેપણ વાતક વાત કહું છું તમ પ્રતિ." —શ્રી દેવચંદ્રજી

અત્રે જિજ્ઞાસ પહેલી શાંકા કરે છે-'લોકના ઉદ્યાતકરાને' એટલું જ કહેવું મસ છે, 'ધર્મ' તીર્થં કરાને' એ કહેવાની જરૂર નથી. કારણ કે તેના અર્થ તેમાં આવી જાય છે. તેનું સમાધાન કર્યું છે. ગામના એક લાગમાં જેમ 'ગામ' શખ્દના પ્રયોગ કરાય છે તેમ લાકના એક લાગમાં આ 'લાક' શખ્દના પ્રયોગ હશે એમ માની, કાઈ આ 'લાકોદોતકર' પદથી અવધિ-વિલંગગ્રાની કે સૂર્યં – ચંદ્રાદિ ન સમજી એસે, એટલા માટે તેના વ્યવચ્છેદ – અપવાદ અર્થે ધર્મા તીર્થં કરાને એ પદ કહ્યું તે ખરાખર જ છે.

જો એમ છે તેા 'ધર્મતીર્થં કરા' એટલું જ લહે ર ં, લેહિના ઉદ્યોતકર એ કહેવાની જરૂર નથી, એવી ખીજી શંકાનું સમાધાન કરે છે—

४ आह--यद्येवं धर्मतीर्थकरानित्येतावदेवास्तु, लोकस्योद्योतकरानिति न वाच्यनिति । अत्रोच्यते--इह लोके येऽपि नद्यादिविषमस्थानेषु मुधिकया धर्मार्थभवतरणतीर्थकरणद्यीलास्तेऽपि धर्मतीर्थकरा प्वोच्यन्ते, तन्मा भूदतिमुग्धबुद्धीनां तेषु संप्रत्यय इति तद्य-पनोद्याय लोकस्योद्योतकरानप्याहेति ॥ १८१

<sup>૪</sup>અથ°:-શ'કા—જો એમ છે, તા 'ધર્મ'તીથ°કરાને ' એમ એટલું જ ભક્ષે હો, ક્ષાકના ઉદ્યોતકરાને એમ વાચ્ય નથી.

અત્ર (સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—અહીં લાેકમાં જે નદી આદિ વિષમસ્થાનામાં મુધિકાથી (મુધ્ધભાવથી) ધર્માર્થ ભવતરણરૂપ તીર્થના કરણસીલ છે, તેઓ પણ ધર્મતીર્થ-કરાે જ કહેવાય છે. તેથી અતિ મુધ્ધભુદ્ધિઓને તેઓમાં સંપ્રત્યય મ હાે એટલા માટે તેના દૂર કરવા અર્થ 'લાેકના ઉદ્યોતકરાેને' પણ કહ્યું: <sup>૨૮૧</sup>

#### વિવેચન

"ચક્રી ધરમ તીરથતણા, તીરથ કલ તત્ત સાર રે."-શ્રી આનંદઘનજી.

એટલે તે જ જિજ્ઞાસુ બીજી શાંકા કરે છે-તા પછી 'ધમ'તીર્થં કરાને ' એટલું જ ખસ છે, 'લાકના ઉદ્યોતકરાને ' એ પદની જરૂર નથી. એનું સમાધાન-નદી વગેરે વિષમ-સ્થાના અંગે ધર્માર્થ-ધર્મ પ્રયોજનરૂપ 'ભવતરહ્યું'-સંસારતરહ્યુ તીર્થસ્થાનાની કલ્પના કરનારાઓ છે, તેઓ પહ્યુ 'સુધિકાથી '-સુગ્ધભાવથી-લાળા ભાવથી 'ધર્મ'તીર્થં કરા ' કહેવાય છે; તેથી અતિ સુગ્ધખુદ્ધિ-લાળાજનાને તેઓમાં 'સંપ્રત્યય'-પ્રતીતિ ઉપજતી દૂર કરવા માટે 'લાકના ઉદ્યાતકરાને ' એ પદ કહ્યું તે બરાબર જ છે. આમ ઉલટપલટ શાંકા-સમાધાનથી 'લાકના ઉદ્યાતકરાને ' એને 'ધર્મ'તીર્થં કરાને ' એ ખનને પદ ગાંકાસ કર્યા.

1

' જિતાને ' એ પદ વધારે પડતું છે, એવી ત્રીજી શંકાનું સમાધાન કરે છે—

अपरस्त्वाह--जिनानित्यतिरिच्यते, तथाहि--यथोक्तप्रकारा जिना पव भवन्तीति। अत्रोच्यते--माभूत्कुनयमतानुसारिपरिकल्पितेषु यथोक्तप्रकारेषु सम्प्रत्यय इत्यतस्तद्यो-ष्टायाह जिनानिति। श्रूयते च कुनयद्द्याने--

"ज्ञानिनो धर्म्मतीथस्य, कर्तारः परमं पदम्। गत्वाऽऽगच्छन्ति भयोऽपि, भनं तीर्थनिकारतः॥" इत्यादि।

त्तन्त्रतं ते न रागादिजेतार इति, अन्यया कुतो निकारत: पुनरिह भवारङ्कुप्रभवो ! बीजाभाषात् । तथा चान्यैरप्युक्तम्—

"अज्ञानपांशुपिहितं, पुरातनं कर्मबीजमविनाशि। तृष्णाजलाभिषिकं, मुञ्जति जन्माङ्करं जन्तोः॥ तथा—

द्दरघे बीजे यथाऽस्यन्तं, प्रादुर्भवति नाङ्क्रुरः। कर्म्मवीजे तथा दग्धे, न रोहति भवाङ्क्रुरः॥" इत्यादि। २८२

<sup>પ</sup>અર્થ:-અપર (શંકા) કરે છે—'જિનોને' એ અતિરિક્ત (વધારે પડતું) છે. તે આ પ્રકારે—યથાક્તપ્રકારવાળા જિના જ હોય છે માટે.

અત્રે (સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—કુનયમતાનુસારીથી પરિકલ્પિત <mark>ય</mark>થાક્ત પ્રકારામાં સંપ્રત્યય મ હેા એટલા માટે તેના અધાહાર્થ (નિરાકરણાર્થ ) કહ્યું 'જિનાને' એમ. અને કુનયદર્શનમાં શ્રુત થાય છે—

"ધર્મ તીર્થના કર્તા એવા જ્ઞાનીએ પરમષ્ટે જઇ પુન: પણ તીર્થનિકારથી (અવનતિથી) સંસારમાં આવે છે," ઇત્યાદિ. તેથી તેએા નિશ્વયે કરીને રાગાદિ જેતા નથી. અન્યથા નિકાર થઇી પુન: અહીં ભવાંકુરના ઉદ્દભવ ક્યાંથી? બીજઅભાવ છે માટે. અને તથાપ્રકારે અન્યાથી પણ ઉક્ત છે—

"અજ્ઞાન ઘૃલિથી ઢ'કાયેલું એવું પુરાતન અવિનાશિ કર્મળીજ તૃષ્ણા–જલથી અભિષિક્ત થતાં જન્તુના જન્માંકુર છાડે છે. (૧)

બીજ અત્યંતપણે કચ્ચ થયે અંકુર પ્રાહિભાવ પામતા નથી, તેમ કમ°બીજ દઅ થયે ભવાંકુર ઊગતા નથી." (ર) કત્યાદિ•<sup>ર૮ર</sup>

#### વિવેચન

" अवना भीकतहो। आत्यंतिक नाश की.... अपूर्व. "-- श्रीभद्ग राजयंद्र ...

ત્યાં બીજો જિજ્ઞાસુ ત્રીજી શાંકા કરે છે—'જિનોને' એ પદ વધારે પડતું છે, કારણુ કે 'ચથાકતપ્રકારવાળા'—પહેલા બે પદાંથી જેવા કહ્યા તે જિના જ હાય છે. તેનું સમાધાન કર્યું છે—'કુનયમતને'—કુદર્શનને અનુસરનારાઓએ કલ્પેલા યથાકત પ્રકારામાં સંપ્રત્યય—પ્રતીતિ મ હા, એટલા માટે 'જિનાને' એ પદ કહ્યું તે યથાર્થ જ છે. કારણુ કે કુનયદર્શનમાં એમ માનવામાં આવ્યું છે કે—'ધર્મતીર્થના કર્ત્તા જ્ઞાનીઓ 'તીર્થનિકારથી'—પાતાના સ્થાપેલા તીર્થની અવનતિ (Down-Fall) થતી હાય તે કારણુથી પુનઃ પણ સંસારમાં આવે છે." અને આવા જે હાય તે નિશ્ચયે કરીને રાગા-દિના 'જેતા'—જીતનારા (જિના) હાય જ નહિં; નહિં તો 'નિકાર થકી'—તીર્ય—અવનતિ કારણુ થકી પુનઃ અહીં 'ભવાંકુરપ્રભવ'—ભવાંકરના જન્મ કચાંથી હાય? અત્રે બીજ બળી ગયે અવાંકુર ફૂટે નહિં, તેમ કર્મ બીજ બળી ગયે ભવાંકુર ફૂટે નહિં, એ આદિ લલિતવિસ્તરાક્ત સુભાષિતા સુપ્રસિદ્ધ છે.

1

જો એમ છે તે! 'જિનાને' એટલું જ પદ લલે હાે એવી ચાથી શંકાતું સમાધાન કરે છે—

<sup>६</sup>आह—यचैवं जिनानित्येतावदेवास्तु लोकस्योद्योतकरानित्याद्यतिरिच्यते ।

अत्रोच्यते--इह प्रवचने सामान्यतो विशिष्टश्रेतधराख्योऽिष जिना एवोच्यन्ते, तद्यथा-श्रुतजिनाः अवधिजिनाः मनःपर्यायजिनाः छद्यस्थवीतरागाश्च । तन्मा भूरोष्वेव सम्प्र-स्यय इति तद्व्युदासार्थे स्रोकस्योद्योतकरानित्याद्यप्यदुष्टमिति ॥ <sup>२८३</sup>

્રંઅર્થ:-શંકા—જે એમ છે તો 'જિનાને' એમ એટલું જ ભલે હો, લોકના ઉદ્યોતકરાને ઇત્યાદિ અતિરિક્ત છે.

અત્ર (સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—અહીં પ્રવચનમાં સામાન્યથી વિશિષ્ટ શ્રુતધરાદિ પણ જિના જ કહેવાય છે. જેમકે—શ્રુતજિના, અવધિજિના, મન:પર્યાયજિના, અને છદ્મસ્થ વાતરાગા. તેથી તેઓમાં જ સંપ્રત્યય મહા, એટલા માટે તેના વ્યુદાસ અથે 'ઉદ્યોતકરાને' ઇત્યાદિ પણ અદુષ્ટ છે.<sup>રે૮3</sup>

#### વિવેચન

"ત્રેય સકલ જાણુંગ તુમે, કેવલજ્ઞાન દિશુંદ....નાથરે...." શ્રી દેવચંદ્રજી.

એટલે તે જ જિજ્ઞાસુ પુનઃ શાંકા કરે છે—જો એમ છે તો પછી જિનોને'એટલું જ ખસ છે, 'લાકના ઉદ્યાતકરા' ઇ૦ પદ વધારે પડતા (Superfluous) છે. તેનું સમા- ધાન—અહીં જિનપ્રવચનમાં સામાન્યપણે વિશિષ્ટ શ્રુતધરા વગેરે પણ 'જિના' જ કહેવાય છે; તેથી તે ન સમજ લેવાય એટલા માટે 'લાકના ઉદ્યાતકરા' ઇ૦ કહ્યું તેમાં કાઈ દાય નથી.



'અહ તોતે'એ પદ કહેવાની જરૂર નથી, એવી પચિષી શાંકાનું સમાધાન કરે છે—

अपरस्त्वाह—अईत इति न घाच्यं, न हानन्तरोदितस्वरूपा अईद्ब्यतिरेकेणापरे भवन्तीति।

अत्रोच्यते—अईतामेव विशेष्यत्वान्न दोष इति॥ २८४

<sup>6</sup>અર્થ:-અપર વળી શંકા કરે છે—'અર્જ'તાને 'એ વાચ્ય નથી, કારણ કે અનન્તર (હમણાં જ) કહેવામાં આવેલ સ્વરૂપવાળા અર્જુત શિવાય બીજા હોતા નથી.

અત્રે (સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—અહ°તાના જ વિશેષ્યપણાને લીધે દાષ નથી.<sup>૨૮૪</sup>

#### વિવેચન

" આજ હા નિર્મળ નિઃસંગી અરિહા વંદિયે છ-વીરસેન...." શ્રી દેવચંદ્ર છ.

ત્યાં વળી ત્રીને જિજ્ઞાસ પાંચમી શંકા કરે છે—'અર્ક તાને' એ પદ કહેવાની જરૂર નથી, કારણ કે હમણાં જ કહ્યા તે સ્વરૂપવાળા અર્દ તો શિવાય બીજા હોતા નધી. તેનું સમાધાન–અર્હ તો વિશેષ્ય છે, અને ઉક્ત છે તે વિશેષણ છે, માટે દેવ નથી. જો એમ છે તા 'અહ'તાને' એટલું જ પદ ભલે હાે, બાકી નકામું છે, એવી છઠ્ઠી શાંકાનું સમાધાન કરે છે—

्रआह—यचेवं हन्त तर्ह्यहत इत्येतावदेवास्तु, लोकस्योद्योतकरानित्यादि पुनरपार्थकं। न, तस्य नामाद्यनेकभेदत्वात् भाषाईत्सङ्ग्रहार्थत्वादिति॥<sup>२८५</sup>

્રિઓલ :-શ'કા--- જો એમ છે તો 'અહ"તોને 'એમ એટલું જ ભલે હો, લોકના ઉદ્યોતકરોને ઇત્યાદિ પુન; અપાર્થક (નિરર્થક) છે.

(સમાધાન)—એમ નથી તેના નામ આદિ અનેકભેદપણાને **લી**ધે, ભાવઅ**દ**ેત્*નું* સંગ્રહાર્થપણું છે માટે.<sup>રે૮પ</sup>

#### **ત્રિવેચન**

"અરિહંત પદ વંદિયે ગુણવંત રે."—શ્રી દેવચાંદ્રજી.

એટલે તે જ પુનઃ શાંકા કરે છે-ને એમ છે તો 'અહ'તોને એટલું જ બસ છે, ભાકી નિરર્ધક છે. તેનું સમાધાન-ના એમ નથી. અહ'તોના નામ-સ્થાપના આ**હિ અનેક** લેદ છે, એટલે અત્રે લાવઅર્હત્'નું ગ્રહણ કરવા અર્થે ઉક્ત વિશેષણા આવશ્યક જ છે.

#### W

'કેવલીઓને'એ પદ કહેવાની જરૂર નથી, એવી સાતની શંકાનું સમાધાન કરે છે—

े अपरस्त्वाह—केवलिन इति न वाच्यं, यथोदाहततस्वरूपाणां अर्हतां केवलित्वे अव्यभिचारित्वात्, सित च व्यभिचारसम्भवे विशेषणोपादानसाफल्यात्। तथा च सम्भवे व्यभिचारस्य विशेषणमर्थवद्भवति, यथा नीलोत्पलमिति । व्यभिचाराभावे तु तदुपादीय-मानमि यथा कृष्णो भ्रमर: शुक्को घलाहक इत्यादि ऋते प्रयासात्कमर्थे पुष्णातीति । तस्मात्केविलन इत्यतिरिच्यते ।

न, अभिप्रायापिरिज्ञानात् । इह केष्ठित एव यथोक्तस्वरूपा अर्हन्तो नान्ये इित्तं नियमार्थत्वेन स्वरूपज्ञापनार्थमेवेदं विशेषणिमित्यनवर्षं । न चेकान्ततो व्यभिचारसम्भवे पव विशेषणोपादानसाफल्यं, उभयपद्व्यभिचारे पकपद्व्यभिचारे स्वरूपज्ञापने शिष्टोक्तिषु तत्प्रयोगदर्शनात् । तत्र—उभयपद्व्यभिचारे यथा-नीलोत्पलमिति, तथेकपद्व्यभिचारे यथा-अब्द्रव्यं पृथिवी द्वव्यमिति, तथा स्वरूपज्ञापने यथा—परमाणुरप्रदेश इत्यादि । यत्भेवमतः केबल्लिन इति न दुष्टं ॥ रेटिष्

ેઅર્થ:—અપર વળી શકા કરે છે—'કેવલિઓને' એમ વાચ્ય નથી, યથાકત તત્સ્વરૂપવાળા અર્હ તોના કેવલિયણા બાબતમાં અવ્યભિચારીપણું છે માટે, અને વ્યભિચારના સંભવ સતે વિશેષણના ઉપાદાનનું ( પ્રહણનું ) સાર્ક્ચ છે માટે. અને તથાપ્રકારે વ્યભિચારના સંભવે વિશેષણ અર્થ વત્ (અર્થ વાળું) હોય છે, જેમ-નીલ ઉત્પલ; પણ વ્યભિચારઅભાવે તે મહવામાં આવતાં પણ-જેમ કૃષ્ણ ભ્રમર, શકલ બગલા ઇત્યાદિ—પ્રયાસ શિવાય કયા અર્થ ને પોષે છે? તેથી 'કેવલીને' એ અતિરિક્ત છે. (સમાધાન)—એમ નથી,—અભિપ્રાયના અપરિજ્ઞાનને લીધે. અહીં કેવલીએ જ યથાક્ત સ્વરૂપવાળા અહીંતો છે, અન્યા નહિં, એમ નિયમાર્થપણાએ કરીને સ્વરૂપ-જ્ઞાપનાર્થ જ આ વિશેષણ છે, એઠલા માટે અનવદ્ય છે. અને એકાન્તથી વ્યભિચાર-સંભવે જ વિશેષણુગ્રહણનું સાકૃલ્ય નથી, ઉભયપદ વ્યભિચારે, એકપદ વ્યભિચારે, સ્વરૂપ-જ્ઞાપને શિષ્ટ ઉક્તિઓમાં તેના પ્રયાગનું દર્શન છે માટે. તેમાં ઉભયપદ વ્યભિચારે,–જેમ-નીલ ઉત્પલ; તથા એક પદ વ્યભિચારે,—જેમ—અપ્ દ્રવ્ય, પૃથિવી દ્રવ્ય; તથા સ્વરૂપજ્ઞાપને, જેમ પરમાણુ અપ્રદેશ, ઇત્યાદિ. અને કારણકે એમ છે, એથી કેવલિઓને એ દુષ્ટ નથી. રેલ્ડ

#### વિવેચન

"તે તીર્થ' કરને બીજી સર્વ પ્રકારની અપેક્ષાના ત્યાગ કરી નમસ્કાર કરીએ છૈયે." — શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

ત્યાં વળી ચોથા જિજ્ઞાસુ સાતમી શાંકા કરે છે—' કેવલી એ!' એ કહેવાની જરૂર નથી, કારણકે યથાકત સ્વરૂપવાળા અહેં તોના કેવલિપણા આ. 'અવ્યલિચારિષણું' છે. અર્થાત્ યથાકતસ્વરૂપવાળા અહેં તો કેવલી હાય જ, એમાં 'વ્યલિચાર'-આંકા મવળા ભાવ હાતો નથી. વ્યલિચારના સંભવ હાય ત્યાં વિશેષણુ અર્થવત્—પ્રયાજનવંત હાય, જેમકે 'નીલ ઉત્પલ'; પણ વ્યલિચારના અભાવ હાય ત્યાં તે નિષ્ફલ પ્રયાસમાત્ર છે, જેમકે—'કૃષ્ણ બ્રમર'—કાળા ભમરા, ધાળા અગલા છે. તેનું સમાધાન:—મહાનુભાવ! તમે અમારા અભિપ્રાય અરાબર સમજયા નથી. 'અહીં કેવલી એ! જ યથાકત સ્વરૂપવાળા અહેં તો છે, આતા નહિ'—એમ ચાક્કસ નિયમરૂપ અર્થપણે 'સ્વરૂપદ્માપનાર્થ જ'-સ્વરૂપ જણાવવા અર્થે જ આ વિશેષણુ છે, માટે 'અનવદ્ય'—નિર્દોષ છે. વળી એકાંતે વ્યલિચારના—આંકા-અવળા અર્થ ઘવાના સંભવ હાય ત્યાં જ કાંઈ વિશેષણુ અહવાનું સફલપણું નથી, કારણું વિશેષણુના પ્રયાગ—(૧) ઉભયપદ વ્યલિચારમાં, (૨) એકપદ વ્યલિચારમાં, (૩) તથા સ્વરૂપદ્માપનમાં,—કરાય છે. આમ છે એટલે 'કેવલિઓને' એમ કહ્યું તે અઢાષ છે.



જો એમ છે તા 'કેવલિઓને' એટલું જ કહેવું સુંદર છે, ભાકી કહેવાની જરૂર નથી, એવી આઠમી શ્રાંકાનું સમાધાન કરે છે—

<sup>१०</sup>आह—यद्येवं केयलिन इत्येतावदेव सुन्दरं, दोषं तु लोकस्योद्योतकरानित्याद्यपि न वाच्यमिति ।

अपोच्यते—इह श्रुतकेषिक्षप्रभृतयो अन्येऽपि विचन्त एव केवलिनस्तन्मा भूतेष्वेष सम्प्रत्यय इति तत्प्रतिक्षेपार्थे लोकस्योद्योतकरानित्याद्यपि वाच्यं।

पवं द्वादिसंयोगापेक्षयाऽपि विचित्रनयमताभिक्षेन स्विधिया विशेषणसाफल्यं वाच्य-मित्यलं विस्तरेण । गमनिकामात्रमेतदिति ॥<sup>२८९</sup> <sup>૧૦</sup>અર્થ :—શંકા—જો એમ છે તો 'કેવલિઓને' એમ એટલું જ સુંદર છે, પણ શેષ તો લાકના ઉદ્યોતકરાને ઇત્યાદિ પણ વાચ્ચ નથી.

અત્રે (સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—અ**હીં શ્રુ**તકેવલી પ્રમુખ અન્યા પણ કેવલીઓ વિદ્યમાન છે જ, તેથી તેઓમાં જ સંપ્રત્યય મ હો, એટલા માટે તેના પ્રતિક્ષેપ અર્થે 'લાકના ઉદ્યાતકરાને' ઇત્યાદિ પણ વાચ્ય છે.

એમ એ આદિ સંધાગ અપેક્ષાએ પણ વિચિત્ર નયમતાભિજ્ઞે સ્વખુદ્ધિથી વિશેષ**ણાતું** સાક્લ્ય વાચ્ય (કહેવા ધાગ્ય) છે. એટલે વિસ્તરથી સર્યું ! આ ગમનિકામાત્ર છે.<sup>રે૮૭</sup>

#### વિવેચન

જય જિનદેવા! જય જિનદેવા! દેવ કરે છે સહુ તમ સેવા.—પ્રજ્ઞાવબોધ (સ્વરચિત)

તે જ શંકા કરે છે—એમ છે તેા પછી 'કેવલિએા' એટલું જ અસ છે, 'લાક-ઉદ્યોત્તકરાને' ઇ. કહેવાની જરૂર નથી. તેનું સમાધાન-શ્રુતકેવલી આદિ બીજાએા પણ કેવલીએા છે જ, એટલે આ પરથી તેઓ ન સમજ લેવાય એટલા માટે 'લાક ઉદ્યોતકરાને' ઇ. પણ કહેવા યાગ્ય છે. એમ દ્રિકસંયાગ આદિ લંગાની અપેક્ષાએ વિશેષણાનું સફલપણું સ્વળૃદ્ધિથી સમજ લેવું.

#### Ŵ

હવે પ્રથમ ગાથામાં ચતુર્વિ'શતિ સ્તવ કરવાની કરેલી પ્રતિતા પ્રમાણે, ત્રણુ ગા**થાથી ચોવી≇** તીથે'કરનું નામસ્તવનર્ય કીર્તાન કરે છે—

<sup>११</sup>तत्र यदुकं कीर्त्तयिष्यामीति तस्कीर्त्तनं कुर्वन्नाह—

उसभमितिअं च वंदे, संभवमिभणंदणं च सुमई च। पउमप्पहं सुपासं, जिणं दणं च चंदप्पहं वंदे॥ २॥ सुविहिं च पुष्फदंतं, सीअल सिज्जंस वासुपुज्जं च। विमलमणंतं च जिणं, धम्मं संतिं च वंदािम॥ ३॥ सुंधुं अरं च मिलं, वंदे मुणिसुब्वयं निमिजिणं च। वंदािम रिष्टनेमिं, पासं तह वद्धमाणं च॥ ४॥

एता निगदसिद्धा एव । नामान्वर्थनिमित्तं त्वावश्यके " उह्नसु उसमल्ड्डण, उसमें सुमिणंमि तेण उसमजिणो " इत्यादिश्रन्थादवसेयमिति ॥ २८८

<sup>૧૧</sup>અર્થ :—તેમાં—જે કહ્યું હતું કે 'હું કીર્ત્તન કરીશ', તે કીર્ત્તન કરતાં **કહ્યું**—

(૧૯૧૦) ઋષભ અજિત સંભવ અને, અભિનંદન વંદું જ; સુમતિ પદ્મપ્રભ સુપાર્શ્વને, ચંદ્રપ્રભ જિન વંદુંય. ર. સુવિધિ યુષ્પદંત શીતલ ને, શ્રેયાંસ વાસુપૂજ્ય; વંદું વિમલ અનંત જિન, ધર્મ શાંતિ પણ પૂજ્ય. ૩. વંદું કુંથુ અર મલ્લિ ને, સુનિસુવત અભિધાન; નમિજિન અરિષ્ટનેમિ ને, વંદું પાર્શ્વ વર્ષમાન. ૪.

ઋષભને અને અજિતને હું વંદું છું. સંભવને, અભિ-નંદનને, સુમતિને, પદ્મપ્રભને, સુપાર્શ્વને અને ચંદ્રપ્રભ જિનને હું વંદું છું. (ર). સુવિધિને, પુષ્પદંતને, શીત-લને, શ્રેયાંસને, વાસુપૂજ્યને, વિમલને, અનંત જિનને, ધર્મને અને શાંતિને હું વંદું છું. (૩). કુંથને, અરને, મલ્લિને, મુનિસુવતને અને નિમ જિનને હું વંદું છું. અરિષ્ટનેમિને, પાર્શ્વને તથા વર્દ્ધમાનને હું વંદું છું.

એએ! નિગદસિદ્ધ જ છે. નામતું અન્વર્થનિમિત્ત તેા આવશ્યકમાં—ઊરૂમાં વૃષભ લાંછન અને સ્વ<sup>ર</sup>નમાં વૃષભ (દર્શન) તેથી ઋષભ જિન ઇત્યાદિ થંથથી જાણી **લે**વા યાગ્ય છે.<sup>૨૮૮</sup>

#### વિવેચન

"ચાવીશે જિનશુષ્યુ ગાઈએ, ધ્યાઈએ તત્ત્વસ્વરૂપાેજ; પરમાનંદ પદ પાઈએ, અક્ષય જ્ઞાન અનુપાેજ.—શ્રી દેવસંદ્રજ અત્રે ચાલીશે તીર્ધ કર ભગવંતનું કીર્ત્તન કરતાં તેઓનું પાવન નામગ્રહણ કરી પ્રત્યેકને પરમ લક્તિથી વંદન કર્યું છે. આ ભગવંતાના આ નામ 'અન્વર્ધ'—અર્થને અનુસરતા હાઇ યથાર્થ જ છે; અને તે અન્વર્ધ કેવા પ્રકારે છે તે આવશ્યક સ્ત્રથી જાણી દેવા આચાર્યશ્રીએ લલામણ કરી છે. આ વિવેચકે એક અતુવિ શતિ જિનસ્તુતિ રચી છે, તે પણ પ્રકારાંતરથી આ અન્વર્થ નામાના સુજ્ઞ વાંચકોને કંઈક ખ્યાલ આપશે અને

**તે પરથી વિવેચનના** અર્થ પણ સરશે. તે આ પ્રકારે—

#### દેા હુરા

| અહિમાં આદિ નમું, ધર્મ આદિ કરનાર;                                  |     |
|-------------------------------------------------------------------|-----|
| માહ પંકમાંથી કર્યો, જેણે જગ ઉદ્ઘાર.                               | ٩   |
| સત્ત્વ અલ તપ સંયમે, અજિત જે જગમાંય;                               |     |
| અજિત રાગદ્રેષાદિથી, નમું અજિત જિનરાય.                             | ર   |
| સંભવ સુખસમૃહિના, <b>સંભવ</b> સંભવતાં <b>જ</b> ;                   |     |
| તે સંભવના સ્મરણુથી, સંભવ ભવના નાજ.                                | 3   |
| જેના ગુરુ ગુણુગામને, અભિનંદે ખુધવૃંદ;                             |     |
| તે અભિનંદન નાથને, અભિવંદન સુખકંદ.                                 | ४   |
| નિર્વાસિત કુમતિ કરી, સ્થાપ્યું સુમતિ રાજ;                         |     |
| તે સુમતિ જિન પાસ હું, યાગું સુમતિ આજ.                             | ų   |
| પદ્મ સમા <b>પદ્મ પ્ર</b> ભુ, ભ <b>્ય–પદ્મના ભા</b> ષ્ણુ;          |     |
| ત્રિદેષ રાત્રી ત્રાસથી, કરા અમારૂં ત્રાથ્યુ.                      | ķ   |
| સંસ્થિત સ્વરૂપ સુપાર્શ્વમાં, <b>સુપાર્શ્વ</b> જે મ <b>હા</b> ભાગ; |     |
| દેહાધ્યાસ અનાદિના, ટાળા તે વીતરાગ.                                | છ   |
| ચંદ્ર થકી મુખ ચંદ્રની, કાંતિ નિર્મલ સૌમ્ય;                        |     |
| તેહ ચાંદ્ર જિનચંદ્રને, પ્રણુમી પામું સૌખ્ય.                       | 4   |
| માક્ષમાર્ગ સુવિધિતણા, સુવિધિ જે અરિહેંત;                          |     |
| તે સુવિધિ સુવિધિ નમી, પ્રાર્થું લવના અંત.                         | 4   |
| <b>શીતલ</b> વદન–મલયાદ્રિની, ચંદન શીતલ વાઘુ;                       |     |
| તન-મન તાપ હરે અધા, આત્મશીતલતા ખાણ, ?                              | ૧૦  |
| નિઃશ્રેયસ સન્માર્ગના, દઈ શ્રેયસ્કર બાેધ;                          |     |
| <b>શ્રેયાંસે</b> જનશ્રેયના, દર્શાવ્યા શુભ શા <b>ધ</b> .           | 99  |
| વાસુ–પૂજય વાસવતણા, <b>વાસુપૂજય જે પૂજ્ય</b> ;                     |     |
| પૂજ્ય તેણા પણ પૂજ્ય તે, પૂજાં વાસુપૂજ્ય.                          | 9,2 |
| विभक्ष ज्ञान इभक्षायति, विभक्ष विभक्ष अभवानः                      |     |
| विभव थित्त म्हाइं डरी, विभव आपले ज्ञान.                           | 13  |
| સ્વામી અનંત શક્તિના, અનંત ગુણુના ધામ;                             |     |
| अनंत किन धी आत्मने, अनंत शक्ति सान.                               | 48  |
| ધર્મ કલ્પદ્રમ રાૈયિયા, વાંચ્છિત ફલ દાતા <del>ર</del> ;            |     |
| ધમે ધુરંધર ધીર તે, ધરણી ધારણહાર.                                  | 94  |

સિંધુ શાંતિ સુધાતણા, કરૂણા રસના કૂપ; વિદ્ય શાંતિકર શાંતિ તે, આપા શાંતિ અનૂપ; 9 6 કુમાર્ગને કુંઠિત કર્યા, સ્થાપન કરી સુધર્મ; કું**શુનાથ ઐ**વા નમી, કુંઠિત કરૂં કુકર્મ. આરા<mark>ે લવનાે ટા</mark>ળશે, લવતારક **અરનાથ**; એ શ્રદ્ધા અવિચલ રહેા, મુજ અંતર જગનાય. માહ મલ્લને મારીને, માર્યા મલ મહામલ્લ: ભાવમલ્લ મહિલ નમું, ભાવશત્ર પ્રતિમલ્લ. ٩۴ મુનિ-સુવત ઉપદેશિયા, સુનિસુવત મુનિનાથ, મુનિસુવતને જે લજે, જન તે ધન્ય કૃતાર્થ. કર્મ નમાવ્યા નિમ જિને, નમે જેહને દેવ; તે નમિ મુનિવરને નમી, માગું ભવલવ સેવ. ર૧ ચક્ર–નેમિ ભવચક્રની, ભાંગી જેણે તે **અરિષ્ટનેમિ હરા.** સર્વ અરિષ્ટ વિલાવ. २३ પ્રગટપ્ર**સાવી પાર્ચ્યજી, પાર્ચ** રહેા નિશદિન; પાર્શ્વ નામ સન્મંત્રથી. મેહ મહાહિ 93 કર્મ વિદારી રાજતા, તપાવીર્યથી વીરપણું તે વીર ઘો, ક્ષમાવીર મહાવીર. २४ ચતવિ<sup>૧</sup>'શતિ જિનતાથી, સ્તવના સૌખ્યનિદાન; સ્મરતાં વાં<sup>ચિ</sup>છત પુરશે, મનનંદન **ભગવાન. —( स्वर्**थित )



# एवं मए अभिथुआ, बिहुअरयमला पहीणजरमरणा। चउवीसंपि जिणवरा, तित्थयरा मे पसौयंतु॥ ५॥

व्याख्या---

यवम् अनन्तरोदितेन विधिना, मयेत्यात्मनिर्देशमाह, अभिष्दुता इति आभिमुख्येन स्तुता अभिष्दुता: स्वनामभि: कीर्तिता इत्यर्थः।

१. पार्कतर-प्रणिधान

किंविशिष्टास्ते ? विधृतरजोमला:। तत्र—रजश्च मलं च रजोमले विधृते—मकस्पिते अनेकार्थत्वाद्धातृनाम् अपनीते रजोमले येस्ते तथाविधा:। तत्र बध्यमानं कर्मा रजी भण्यते, पूर्ववद्धं तु मलमिति, अथवा बद्धं रज्ञ: निकाचितं मलः, अथवैर्यापथं रज्ञ: साम्पर्रायिकं मलमिति।

यतश्चेवभूता अत एव प्रक्षीणज्ञशामरणाः, कारणाभाषादित्यर्थः । तत्र—जरा वयोहानि-रुक्षणा, मरणं प्राणत्यागरुक्षणं, प्रक्षीणे जरामरणे येषां ते तथाविधाः ।

चतुर्वि रातिरपि, अपिशब्दादन्येऽपि, जिनवरा —श्रुतादिजिनप्रधानाः। ते च सामान्य-केविकािऽपि भवन्ति अत आह—तीर्थकरा इत्येतत्समानं पूर्वेण ।

मे—मम, कि ? प्रसीदन्तु—प्रसादपरा भवन्तु ॥ <sup>२८९</sup>

<sup>૧૨</sup>અથ' :—કીત્ત'ન કરીને ચિત્તશુદ્ધિ અથે' પ્રણિધિ (પ્રણિધાન) કહ્યું'—

એમ મેં સ્તવ્યા રજ-મક્ષ ધુષ્યા, જરા મરગુ પ્ર**હીણ**; તીર્થં કરાે મુજ પ્રસન્ન હાે! ચાવીરાે વર જિન. પ.

એમ મ્હારાથી જે અભિસ્તુત છે, રજ-મલ જેણે વિધૂત કર્યા છે, જરા-મરણ જેના પ્રક્ષીણ છે, એવા ચોવીશે જિનવરા તીર્થ કરા મહારા પર પ્રસાદ કરા!

વ્યાખ્યા--

पवम्—એभ, अनन्तरेहित विधिधी, मया—म्हाराधी, એभ आत्मनिहेश हही, अभि च्हुता:—अशिरतुत,—आभिमुख्येन स्तुता:—आशिभुण्यथी स्तुत ते अशिस्तुत, स्वनाभाधी हीतित सेम अर्थ है.

तेच्या श'-विशिष्ट छे?-

विधूतरज्ञोमला:—રજ-મલ જેણે વિધૂત કર્યા છે એવા. તેમાં રજ અને મલ તે રજેમલ, વિધૂત-પ્રકૃષિત,—ધાતુઓના અનેકાર્થપણાને લીધે અપનીત છે રજો-મલ જેઓથી તે તથા-વિધ. તેમાં (૧) ખ'વાતું કર્મ તે 'રજ' કહેવાય છે, પૂર્વખદ્ધ પુન: 'મલ' કહેવાય છે; (૧) અથવા ખદ્ધ તે રજ, નિકાચિત તે મલ; (૩) અથવા કર્યાપથ તે રજ, સાંપરાયિક તે મલ.

અને કારણ કે એવં ભૂત છે અત એવ—એટલા માટે જ—

प्रक्षीणजरामरणा:—પ્રक्षीख़ छ જરા-भरख़ જેના એવા,—કારख़અ**ભાવને લીધે એમ** અર્થ છે. તેમાં—જરા-વચાહાનિલક્ષણા, भरख़—પ્રાણત્યાગ લક્ષણ, જરા અને **મરલુ પ્રક્ષી**ख़ छे केंग्रीना ते तथाविध. चतुर्वि'शतिरपि—ચતુવિ' शति पख्, ચાર્વીશ પછ્. अपि—પણ શબ્દથી અન્યા પख्, शिमचरा:—જિનવરા, શ્રુતાદિ જિનામાં પ્રધાન; અને તેઓ સામાન્ય કેવલીઓ પણ **હાય** है। श्रिटका माटे કહ્યું—तीर्थकराः—तीर्थ કરા, એમ એ પૂર્વથી સમાન છે.

मे-मम--भ्दारा पर, प्रसीदन्त-- प्रसाहपरा हो। !१८८

#### વિવેચન

"એક અરજ સેવકતણી રે, અવધારા જિન દેવ! કૃપા કરી મુજ દીજયે રે, આનંદઘન પદ સેવ….વિમલજિન દીઠા **દોયઘ** આજ." — શ્રી આનંદઘનજી

આમ અહીં ત ભગવંતાના નામાનું કીર્તાન કરી ચિત્તશુદ્ધિ અર્થ પ્રાણુદ્ધિ અથવા પ્રાણુદ્ધિ અર્થા પ્રાણુદ્ધ નિધિ અથવા નિધાન જેમ ચિત્તમાં સ્થાપન કરવા યોગ્ય ભાવ કહે છે—' એમ મેં અભિસ્તુત' ઇંઠ અર્થાત્ સ્થિતશુદ્ધિ અર્થે એમ હમણાં જ કહેલ વિધિથી જે મ્હારાથી અભિસ્તુત થયા, પ્રાણુધિ વા આભિમુન્યથી—સન્મુમપણાથી સ્તવવામાં આગ્યા, નામ લઈને પ્રાણુધાન કીર્તાન કરવામાં આવ્યા, તે ચાવીશ પણ જિનવર તીર્થ કરા મહારા પર પ્રસાદ કરા ! અનુશ્રહદ્ધિ—કૃપાદષ્ટિ કરા !

તે તીર્થ કરે કેવા વિશિષ્ટ — વિશેષ સંપત્ન છે? વિધૂતરજમલ ' विधूतरजोमला:' અર્થાત્ જે છે, રું અને મલ વિધૂત-પ્રકલિત કર્યા છે. ઘૃણી ન ખ્યા છે — ખંખેરી નાંખ્યા છે, દ્વર કર્યા છે, એવા છે અત્રે (૧) બંધાતું કર્મ તે રજ ને પૂર્વે આવા વિશિષ્ટ બંધાયેલું તે મલ; (૨) અથવા પ્રદેશસ્પર્શથી બહ-શિયલ બંધાયેલું તીર્થ કરો તે રજ ને ગાઢ ચીકાશું નિકાચિત તે મલ; (૩) અથવા ઇર્યાપય— મહારા પર ગમનાગમનથી લાગતું તે રજ ને સંપરાય-કથાયથી લાગતું સાંપરાયિક પ્રસાદ કરો! તે મલ. આમ ત્રણે અર્થમાં રજ ને મલ જે અવધૂતાએ વિધૂત કર્યા છે, દ્વર ફગાવી દીધા છે એવા તે વિધૃતરજમલ એવં ભૂત છે, કર્મરજ—કર્મમલ રહિત તથારૂપ પ્રગટ આત્મદશાવાળા છે. તેઓ પ્રફ્રીણજરામરણ — ' પ્રફ્રીणજરામરળા:' છે, અર્થાત્ જેના જરા–મરણ પ્રક્ષીણ—સર્વધા સીચુ થયા છે એવા છે. આ વિશેષણોથી વિશિષ્ટ એવા જે જિનવરા છે, શ્રુતાદિ જિનામાં વર–પ્રધાન

" **દીનદયાળ** કૃપાળુઓ, નાથ ભવિક આધાર લાલ **રે**; દેવચંદ્ર જિન સેવના, પરમામૃત સુખકાર લાલ **રે...**.દેવયશા." શ્રી દેવચંદ્ર**છ**.

W

છે. તે તીર્થંકરા મ્હારા પર પ્રસાદપરા હા ! મ્હારા પર કૃષાદેષ્ટિની વૃષ્ટિ કરા !

આ શું પ્રાર્થના છે કે નહિં? જો પ્રાર્થના છે તેા તે આશંકાર્ય હોઈ સુંદર નથી; જો નથી તેા તે સપ્રયોજન છે કે અપ્રયોજન? અને બન્ને પક્ષમાં દોષ છે,—એ શંકાનું સવિસ્તાર સમાધાન કરે છે— १३ आह—िकमेषा प्रार्थना अथ मेति? यदि प्रार्थना न सुन्दरेषाऽऽशंसारूपत्यात्। अथ न, उपन्यासोऽस्या अप्रयोजन इतरो था?। अप्रयोजनश्चेदचारु वन्दनसूत्रं, निरर्थकी-पन्यासयुक्तत्वात्। अथ सप्रयोजनः, कथमयथार्थतया तत्सिब्रिसिति?।

अत्रोस्यते—न प्रार्थनेषा, तल्लक्षणानुषपते: । तदप्रसादाक्षिपिकैषा, तथा लोकप्रसिद्धत्यात, अप्रसन्नं प्रति प्रसाददर्शनात् अन्यथा तदयोगात्, भाष्यप्रसादिविनिवृत्यर्थं च, उकादेष हेतोरिति । उभयथाऽपि तद्धीतरागता । अत पव स्तयधर्माव्यतिक्रमः, अर्थापत्याऽऽक्रोशात्, अनिक्षपिताभिधानद्वारेण । न खल्वयं वचनविधिरायांणां, तत्तत्ववाधनात् । वचनकौश-लोपेगतस्योऽयं मार्गः। अप्रयोजनिवन्तायां तु न्याय्य उपन्यासः, भगवत्स्वक्षपत्वात् । रिष्

<sup>૧૩</sup>અર્થ :—શંકા—શું આ પ્રાર્થના છે ? કે નથી ? જે પ્રાર્થના છે તો આશંસાર્પ પણાને લીધે સુંદર નથી. જે નથી, તા આના ઉપન્યાસ અપ્રયાજન છે ? કે ઇતર (સપ્રધા-જન) છે ? જો અપ્રયાજન છે તા વન્દ્રનસ્ત્ર અચાર છે,—નિરર્થક ઉપન્યાસયુક્તપણાને લીધે. જો સપ્રયાજન છે, તા અયથાર્થતાથી તેની સિદ્ધિ શી રીતે ?

અત્રે (સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—આ પ્રાર્થના નથી,—તેના લક્ષણની અનુપપત્તિને લીધે. આ (પ્રાર્થના) તેના અપ્રસાદની આફ્ષેપિકા છે,—તથાપ્રકારે લાકપ્રસિદ્ધપણાને લીધે, અપ્રસન્ન પ્રતિ પ્રસાદના દર્શનને લીધે, અન્યથા તેના અપાગને લીધે; અને (આ પ્રાર્થના માવિ અપ્રસાદની વિનિવૃત્તિ અર્થે (હોય),—ઉક્ત જ હેતુને લીધે. ઉભય પ્રકારે પણ તેની અવીતરાગતા છે. અત એવ સ્તવધર્મના વ્યતિક્રમ છે,—અર્થાપત્તિથી આકોશને લીધે,— અનિરૂપિત અભિધાન દ્વારે કરીને. ખરેખર! આર્યાના આ વચનવિધિ નથી,—તત્તત્ત્વના ખાધનને લીધે. વચનકૌશલઉપેતથી ગમ્ય એવા આ માર્ગ છે. અપ્રયોજન-સપ્રયોજન ચિન્તા ખાખત તો ઉપન્યાસ ન્યાય્ય છે,—ભગવતસ્વરૂપપણાને લીધે. <sup>ર૯૦</sup>

## વિવેચન

"દેશા તો તુમહી લહા, બીજા તો નિવ યાત્રું રે; વાચક યશ કહે સાંઇશું, ફળશે એ મુજ સાત્રું રે....સંભવ."—શ્રી યશાવિજયજી અત્રે શંકા થવી સંભવે છે–શું આ પ્રાર્થના છે? કે પ્રાર્થના નથી? 'જો પ્રાર્થના છે તો આ આશંસારૂપપણાને લીધે સુંદર નથી;' આ મને પ્રાપ્ત હા એવી આશંસા— સ્પૃદ્ધા–કામનારૂપ હોવાથી સારી નથી; અને જો પ્રાર્થના નથી, તો આ જે મૂકવામાં આવ્યું છે તે શું અપ્રયોજન છે કે સપ્રયોજન? હવે જો અપ્રયોજન છે, તો નિર્થંક મૂકવામાં આવ્યાથી વન્દનસૂત્ર અસુંદર થઈ પડશે; અને જો સપ્રયોજન છે તો કહેલા અર્થ તેમાં ઘટતા નહિં હોવાથી અયથાર્થપણાથી તે પ્રયોજનની સિહ્ય કેમ થશે?

મા શકાનું સમાધાન—'આ પ્રાર્થના નથી,—તેના લક્ષણની અનુપપત્તિને લીધે,' 'न प्रार्थनेषा तक्षक्षणानुपपत्तेः,' તે પ્રાર્થનાનું લક્ષણ અત્રે ઘટતું નથી માટે. કારણ કે ' આ

(પ્રાર્થના) તેના અપ્રસાદની આક્ષેપિકા છે,—અાક્ષેપ કરનારી છે આ પ્રાર્થના અથવા અપ્રસાદ-અવકૃષાના આક્ષેપ થાય, દ્વર ફગાવી દેવાય એવા નથી ભાવવાળી છે. આમ 'તથાપ્રકાર લાકપ્રસિદ્ધપણાને લીધે' છે, અને આ પણ 'अप्रसन्नं प्रति प्रसाददर्शनात्' 'અપ્રસન્ન પ્રતિ પ્રસાદના દર્શનને લીધે, અન્યથા તેના અધાગને લીધે ' છે, અર્થાત્ તેવા પ્રકારે લાેકપ્રસિદ્ધ-પાશું છે, માટે: કારણ કે જે અપ્રસન્ન હાેય તે પ્રતિ પ્રસાદનું –રીઝવવાનું દર્શન હાેય છે, નહિં તાે તે પ્રસાદ ઘટે નહિં. 'અને આ (પ્રાર્થના) ભાવિ અપ્રસાદની વિનિવૃત્તિ અર્થે હાેય, 'યાવ્યવસાદ विनिवृત्त्यર્થે च ' 'ઉક્ત જ હેતુને લીધે. ' અર્થાત્ ભવિષ્યમાં અપ્રસાદ ન યાય તે અર્થે પણ પ્રાર્થના કરવામાં આવે છે, અને તે પણ ઉક્ત હેતુને લીધે કરવામાં આવે છે. આમ થયેલા અપ્રસાદને અથવા થનારા અપ્રસાદને ટાળવા

થયેલા અથવા ગમે તે પ્રકારે પ્રાર્થના કરાતી હોય, તે અન્ને પ્રકારે પણ જેની થનારા અપ્રસાદને પ્રાર્થના કરવામાં આવે છે તેની અવીતરાગતા છે. 'અત એવ ઢાળવા પ્રાર્થના સ્તવધર્મના વ્યતિક્રમ છે,' એટલે જ જેવા છે તેવા સદ્ભૂત ભાવનું કથન કરવું એવા જે સ્તવધર્મ છે, તેનું ઉલ્લંઘન ઘાય છે,—' અર્થા-

यत्तिथी आडोशने लीधे, ' के अप्रसाह पामे छे ने तेथी केने प्रार्थना उरवी पडे छे, तेनामां आडोश-डोध अवश्य हिवा लीडिं के केम अर्थापत्ति न्यायथी इलित थाय छे. अने आम 'अनिइपित अलिधान हारे डरीने'-वगर विवार्था डथन हारे आ आडोश इलित छे. 'अरेअर! आर्थीना आ वयनविधि नथी,''न खल्वं वचनविधिरार्याणां',— आर्थी आवा अनिइपित-नगर विवार्था वयननं डथन डरे केवी रीति नथी; डारणु है तो तो तत्तत्त्वनं अर्थत्त्त्वनं क आधन थाय. माटे 'वयनडीशल पेतथी गम्य केवा आ मार्ग छे.—' वचनकीशल पेतथा गम्य केवा आ मार्ग छे.—' वचनकीशल पेतगम्योऽयं मार्गः'

અને આ મૂકવામાં આવેલ છે તે અપ્રયોજન છે કે સપ્રયોજન છે? એ ચિંતન અંગે કહેવાનું કે આ મૂકવામાં આવેલ છે તે ન્યાચ્ય-ન્યાયસંપન્ન છે, યુક્તિયુક્ત છે. શાને લીધે? 'ભગવત્સ્વરૂપપણાને લીધે' ભગવંતનું સ્વરૂપ જ તેવા પ્રકારનું છે માટે.

ŵ

9ક્તના સમર્થનમાં અત્ર પાંચ સુભાષિત \*લાેક ટાંકી, તે ભગવંતા રાગાદિરહિતપણાને લીધે જો કે પ્રસાદ પામતા નથી, તાેપણ અચિન્ત્ય ચિન્તામણિ સમા તેઓને ઉદ્દેશીને સ્તુતિકર્તાને અન્તઃકરણુશુદ્ધિયી છે કેલસિદિ દ્વાય છે એમ તાત્પર્ય દર્શાવે છે—

# <sup>१४</sup>उक्तं च~

"श्रीणक्लेशा पते, न हि श्रिमीद्नित न स्तवोऽिष वृथा। तत्स्वभाव (सद्भाव) विशुद्धेः, प्रयोजनं कर्म्मविगम इति ॥१॥ स्तुत्या अपि भगवन्तः परमगुणोत्कष्रपतो ह्येते । इष्टा ह्यचेतनाद्दिष, मन्त्रादिजपादितः सिद्धिः ॥२॥ यस्तु स्तुतः प्रसीद्दिति, रोषमवश्यं स याति निन्दायाम् । सर्वत्रासमचितः, स्तुत्यो मुख्यः कथं भवति । ३॥ श्रीतार्दितेषु हि यथा, द्वेषं वह्नि न याति रागं वा । नाह्वयति वा तथापि च तमाथिताः स्वेष्टमण्नुवते ॥ ४॥ तह्नसीर्थकरान्ये, त्रिभुवनभावप्रभावकान् भक्त्वा । समुपाथिताः जनास्ते, भवशीतमपास्य यान्ति शिष्टम्॥ ६॥

# वीतराग प्रसाद निक्ष पामना छता स्तव व्यथ नथी : अवशीत हाणी शिवपासि परंड

पतंदुकं भवति—यद्यपि ते रागादिभी रहितत्वान्न प्रसीदन्ति, तथापि तानुद्दिश्या-चिन्त्यचिन्तामणिकल्पान् अन्तःकरणशुद्धचाऽभीष्टं च कृतृंणां, तत्पूर्विकैवाभिलवितफ्लावा-वाष्तिभवतीति गाथार्थः॥५॥ २९१

#### ( કાવ્યાનુવાદ : દોહરા )

સીંચુક્લેશ આ પ્રસન્ન ના, ના સ્તવ પણ વૃથાય; તેથી સ્વભાવ (સદભાવ) વિશુદ્ધિથી, પ્રયોજન કર્મ વિદાય. ૧. પરમ ગુણાત્કપ રૂપથી, સ્તૃત્ય જ આ ભગવંત; અચેતન પણ મન્ત્રાદિ જપ, આદિથી સિદ્ધિ દીસંત. ૨. સ્તવતાં પ્રસન્ન તે નિંદતાં, પામે રાષ અવશ્ય; સર્વેત્ર અસમચિત્ત તે, કયમ હોય સ્તૃત્ય જ મુખ્ય ? ૩. શૉતપૉહિતમાં અગ્નિ જયમ, ન રાગયુક્ત ન દ્વિષ્ટ; ન આમ'ત્રે તાય લહે, તસ આશ્રિત નિજ છષ્ટ. ૪. તેમજ ત્રિભુવન ભાવના, પ્રભાવક તીર્થ કાર; ભજે ભક્તિથી તે જના, લહે શિવ ભવશાંત ટાર. ૫.

<sup>૧૪</sup>અથ<sup>િ</sup>:—ક્ષીજ કલેશ એવા એએા નથી જ પ્રસાદ પામતા, સ્તવ પહુ વૃથા નથી; તેથી સ્વભાવની (પાકાંતર: સદ્ભાવની) વિશુદ્ધિ થકી કમેવિંગમ એ પ્રયાજન છે. ૧.

આ ભગવંતા પરમ ગુણાત્કર્ષ રૂપ થકી રતૃત્ય પણ છે. અચેતન છતાં પણ મન્ત્રાદિના જપાદિ થકી સિદ્ધિ દેષ્ટ જ છે. ર.

પણ જે રતુત થતાં પ્રસાદ પામે છે, તે નિન્દા સતે અવશ્ય રાયને પામે છે; (એટલે) સવજિ અસમચિત્તવાળા તે મુખ્ય એવા રતુત્ય કેમ હોય ? 3.

શીતપીડિતા પ્રત્યે અગ્નિ દ્વેષ વા રાગ પામતા નથી, તેમજ આહ્યાન કરતા નથી, તથાપિ તેના આશ્રિતા સ્વઇષ્ટને અનુભવે છે. ૪.

તેની જેમ ત્રિભુવન ભાવના પ્રભાવક એવા તીર્થકરાતે ભક્તિથી જે સમુપાશ્રિત છે, તે જેતા ભવ-શીતને દૂર કરી શિવને પામે છે. પ

અા કહેવાતું થયું—યદ્યપિ તેઓ રાગાદિથી રહિતપણાને લીધે પ્રસાદ પામતા <mark>નથી,</mark> તથાપિ અચિત્ત્ય ચિન્તામણિ સમા તેઓને ઉદ્દર્શીને અન્ત:કરણ શુદ્ધિથી કર્તાઓનું અ<mark>લીષ્ટ</mark> હૈાય છે,—તત્પૃવિધાજ અભિલયિત ફલની પ્રાપ્તિ હોય છે. એમ ગાથાના અર્થ છે. <sub>!!પા!</sub>રે<sup>દ્રી</sup>

#### વિવેચન

"તુજ સેવ્યાં કળ માગ્યા દેતાં, દેવપણા યાય કાચા; વિણ માગ્યાં વ છિત કળ આપે, તિણે દેવચંદ્ર પદ સાચા.... સેવા સારજયા રે જિનની મન સાચે."—શ્રી દેવચંદ્રજી

અને આ જે ઉપરમાં કહ્યું તે બધું ય કેવી રીતે ન્યાબ્ય છે તે અત્રે ટાંકેલ સુમાયિત પરથી પ્રતીત થાય છે: (૧) જેના રાગ-દ્રેષ-માહાદિ ક્લેશ ક્ષીણુ થયા છે, ક્ષય પામ્યા છે, એવા એ ભગવંતા પ્રસાદ પામતા નથી, અને એમના સદ્દભૂત પ્રસાદ નહિં છતાં ગુણની સ્તુતિરૂપ સ્તવ પણ વૃથા-વ્યર્થ-ફેરગઢ નથી, કારણ સ્તવ વ્રાથ નથી કે તેના (કાક્તજનના) સ્વભાવની (અથવા સદ્દકાવની) વિશુદ્ધિ થકી કર્મવિગમ-કર્મનું દ્વર થવું એ પ્રયોજન છે, માટે.

"ત્હારા શુદ્ધ સ્વભાવનેજ, આદરે ધરી મહુમાન; તેહને તેહજ નીપજેજ, એ કાઈ મદ્ભુત તાન.-વિમલ."—શ્રી દેવચંદ્રજી

(૨) ત્યારે ભગવંતની સતુતિ કરવાનું પ્રયોજન શું ? તો કે—પરમ ગુણાતક વંરૂપથી આ વીતરાગ ભગવંતો સ્તૃત્ય-સ્તૃતિ કરવા યોગ્ય પણ છે. ભલે એમ હા, પણ વીતરાગને સ્તવવાથી ભક્તના પ્રયોજનની સિદ્ધિ શી રીતે થશે ? તો કે—પ્રયોજન ' દષ્ટા શ્રા હેતના દિષ્ટિ મન્ત્રા વિજ્ઞાપાવિત: સિદ્ધિ:'—અચેતન એવા સિદ્ધિ મંત્રાદિના પણ જપાદિ થકી સિદ્ધિ પ્રગટ દષ્ટ છે, તો પછી આ તો અચિંત્ય સામર્શ્યવાન્ શુદ્ધ ચેતન્યમૂર્ત્તા ભગવાન્, તે થકી સિદ્ધિ કેમ ન હોય ?

"નીરાગી સેવે કાંઇ ઢાવે, એમ મનમાં નવિ આહું; કૂળે અચેતન પણ જિમ સુરમણિ, તિમ તુમ લક્તિ પ્રમાણું.

....થાશું પ્રેમ બન્યા છે રાજ."—શ્રી યશાવિજયછ

(3) पण् જે પ્રસાદ પામે છે એવા ભગવંતને કાં સ્તવતા નથી ? તે માટે કહ્યું— જે સ્તુતિ કરવામાં આવતાં પ્રસાદ પામે છે, તે નિન્દા કરવામાં આવ્યે અવશ્ય राष पामे छे, 'એટલે સર્વ'ત્ર અસમ ચિત્તવાળા તે મુખ્ય એવા સ્તુત્ય'—સ્તુતિ કરવા યાગ્ય કેમ હાય? 'सर्वत्रासमिक्त: स्तुत्यो मुख्य: कथं भवति '?

"રાગી સેવકથી જે રાચે,

તસ ગુણ દાઝે તૃષ્ણા અંચે....દીઠા દરિશણ."—શ્રી દેવચંદ્રછ

(૪-૫) પણ વીતરાગ થકી ફળની પ્રાપ્તિ શી રીતે દાય? તે અંગે દર્શાંત: શીતથી પીડિત જેના પ્રત્યે અગિ જેમ દ્રેષ વા રાગ પામતા નથી વા તમે મને મને અને એમ તેઓને આહ્યાન કરતા નથી, બાલાવતા નથી, તાપણ તેને ભવશીત દ્રર કરી આશ્રિત જેના ટાઢ ઊડાડવારૂપ પાતાનું ઇંબ્ટ ફળ અનુભવે જ છે. શિવ પ્રાપ્તિ તેની જેમ જેઓ ત્રિભુવન ભાવના પ્રભાવક એવા તીર્યં કરોને ભક્તિથી સમ્યક્ષ્પણે ઉપાશ્રિત છે, આવીને આશ્રય કરે છે, તે જેના ભવશીત દ્રર કરી, સંસારની ટાઢ ઊડાડી, શિવને-માફ્યને પામે છે. 'મવદ્યતિમળાસ્ય ग્રાન્તિ દ્વાવમાં'

" ચંદન શીતળતા ઉપજાવે, અગ્નિ તે શીત મિટાવે; સેવકના તિમ દુઃખ ગમાવે, પ્રભુ શુદ્ધુ પ્રેમ સ્વભાવે.... થાશું પ્રેમ ખન્યો છે રાજ."—શ્રી યશાવજયજ

# અચિન્ય ચિન્તામિ સમા ભગવ તાની શુદ્ધ અન્ત:કરણથી સ્તુતિથી વાંચ્છિત સિદ્ધિ પર્પ

તાત્પર્ય કે—એ કે તે વીતરાગા રાગાદિથી રહિતપણાને લીધે પ્રસાદ પામતા નથી, પ્રસાદ થતા નથી, રીઝતા નથી, તથાપિ અચિન્ત્ય ચિન્તામણુ સમા તે ભગવંતાને હૈદેશીને—આશ્રીને અન્તઃકરણશુદ્ધિ વડે કરીને સ્તુતિ કરનારનું અલીષ્ટ—મનાવાં—છત હાય છે, કારણ કે 'તત્પૃવિ'કા જ અભિલયિત ફલની પ્રાપ્તિ હાય છે, '—તે અન્તઃકરણશુદ્ધિપૂર્વ'ક જ વાં—છત ફલની સિદ્ધિ હાય છે.

"શુદ્ધાશય પ્રભુ થિર ઉપયોગે, જે સમરે તુજ નામજી; અબ્યાભાધ અનંતું પામે, પરમ અમૃતરસ ધામજી….શીતલ."—શ્રી દેવચંદ્રજી

Ŵ

આરાગ્ય-માધિલાલ ને ઉત્તમ સમાધિવરની પ્રસુ પાસે યાચનાના ઉપન્યાસ કરતી છઠ્ઠી **ગાશાના** પરમાર્થ પ્રકાશ છે—

<sup>१५</sup>तथा—

# कित्तियवन्दियमहिया, जेए लोगस्स उत्तमा सिद्धा । आरुग्गबोहिलामं, समाहिवरमुत्तमं दिंतु ॥ ५ ॥

व्याख्या—

कीर्त्तता:—स्वनामभि: प्रोक्ता चन्दिता:—त्रिविधयोगेन सम्यक् स्तुता महिता:— पुष्पादिभि: प्रिता:,

क पते इत्यत आह—य एते छोकस्य—प्राणिक्षोकस्य मिध्यात्वादिकम्भेमस्रकस्यक्काः भावेनोत्तमाः—प्रधानाः, ऊध्ध्वं वा तमस इत्युत्तमसः, "उत्प्राबल्योध्वंगमनोच्छेदनेषु " इति वचनात्, प्राकृतदेशस्या पुनक्तमा उच्यन्ते ।

सिद्धा इति सितं-ध्मातमेषामिति सिद्धाः कृतकृत्या इत्यर्थः !

अरोगस्य भाव आरोग्यं—सिद्धत्वं तद्यं बोधिलाभः आरोग्यबोधिलाभः — जिनप्रणीत-धर्मप्राप्तिबौधिलाभोऽभिधीयते, तं, स चानिदानो मोक्षायैव प्रशस्यते इति ।

तदर्थमेव च तावित्कम् १ अत आह—समाधानं समाधि:, स च व्रव्यभावभेदाद् विविध:। तत्र व्रव्यसमाधिः यदुषयोगात्स्वास्थ्यं भवित, येषां वाऽविरोध इति । भायसमाधिस्तु ज्ञानादिसमाधानमेव, तदुषयोगादेव परमस्वास्थ्ययोगादिति । यत्रश्चायित्रत्थं विधा अतो व्रव्यसमाधिन्यवच्छेदार्थं—आह—वरं-प्रधानं भावसमाधिमित्यर्थः । असाविष तारतम्यभेदेनानेकधैव अत आह—उत्तमं-सर्वात्कृष्टं ददतु—प्रयच्छतु ॥ १९२

<sup>૧૫</sup>અથ':—તથા—

કીર્ત્તિત વંદિત પૂજિત જે, લાેકમાં ઉત્તમ સિદ્ધ; આરાેગ્ય બાેધિલાભ ઘો, સમાધિ ઉત્તમ સિધ્ધ, દ ું ક્રીર્ત્તિ, વંદિત, મહિત એવા જેઓ ક્ષાેકમાં ઉત્તમ સિદ્ધ છે, તેઓ આરાેગ્ય–બાેધિલાભ અને ઉત્તમ સમાધિવર આપાે! ૬.

વ્યાખ્યા---

कीर्त्तित:—४कित સ્વનામાથી પ્રાક્ત, वन्दिता:—વંદિત, ત્રિવિવયાગથી સમ્યક્સ્તુત, महिता:—મહિત, પુષ્પાદિથી પૂજિત. આ કાેેેબ ? એટલા માટે કહ્યું—

य पते होकस्य-જે આ લાકના-પ્રાણિલાકના, બિથ્યાત્વાદિ કર્મ મલકલ કના અભાવથી उत्तमा:--ઉત્તમ, પ્રધાન, ऊर्ध्व वा तमस: इति उत्तमस:--અથવા તમસ્થી ઊધ્વ તે ઉત્તમસ્,-- उत्प्राबल्योर्ध्वगमनोच्छेदनेषु-- उत् એ પ્રાપલ્ય-ઊધ્વ ગમન-ઉચ્છેદનમાં એ વચનથી, તે પ્રાકૃત રોલીથી પુન: उत्तमा:-- ઉત્તમા કહેવાય છે.

सिद्धा—સિદ્ધ, सितं—ध्मातमेषां इति सिद्धा:— सित ध्मात छे केेेेशेर्ड ते सिद्ध, કતકત્ય એમ અર્થ છે,

अरोगस्य भाव: आरोग्यं—અરેાગના ભાવ તે આરોગ્ય, સિહત્વ. તે અર્થ બાધિલાભ તે આરોગ્ય-બાધિલાભ. જિનપ્રણીત ધર્મની પ્રાપ્તિ તે બાધિલાભ કહેવાય છે, તેને. અને અનિકાન એવા તે માક્ષાર્થ જ પ્રશંસાય છે.

અને તે અર્થે જ ત્યારે શું? એડલા માટે કહ્યું—समाधान समाधि:—સમાધાન તે દ્રવ્ય-ભાવભેદથી દ્વિધ છે. તેમાં—દ્રવ્યસમાધિ—જેના ઉપયોગ થકી સ્વાસ્થ્ય હોય છે, અથવા જેઓના અવિરાધ હોય છે. ભાવસમાધિ તો જ્ઞાનાદિ સમાધાન જ છે,—તેના ઉપયોગ થકી જ પરમ સ્વાસ્થ્યના યાગને લીધે. અને કારણ કે આ આમ દ્વિધા છે એડલા માટે દ્વયસમાધિના વ્યવચ્છેદાર્થે કહ્યું—ઘરં—વર, પ્રધાન, ભાવસમાધિ એમ અર્થ છે. તે પણ તારતમ્યભેદથી અનેક પ્રકારની જ છે, એડલા માટે કહ્યું—હત્તમં—ઉત્તમ, સર્વાત્કૃષ્ટ, ददतु— હીઓ! આપે! રેલ્રે

## વિવેચન

પરમ કૃપાળુ દેવ હે ! આપા બાેધિલાભ; આપા આરાગ્યલાભ ને, આપા સમાધિલાભ.—શ્રી પ્રજ્ઞાવબાેધ માેક્ષમાળા.

તથા 'ક્રીત્તિ'ત-વંદિત ' ઇ. ગાયા. અર્થાત્ સ્વનામગઢથી જે ક્રીત્તિ'ત છે, મન-વચન-કાયાના પ્રશસ્ત યોગથી સમ્યક્સ્તવનથી જે વંદિત છે, અને પુષ્પમાદિ વડે પૂજનથી જે પૂજિત છે, એવા જે આ ભગવંતા પ્રાણીક્ષાકમાં મિચ્યાત્વાદિ કર્મ-આરાગ્ય-ભાવિલાભ મલકલંકના અભાવથી ઉત્તમ-પ્રધાન છે, અથવા ' ऊર्ध्वं वा तमस અને ઉત્તમ સમાધિ- इत्युत्तमसः' તમસ્થી ઊર્ધ્વ'-પર એવા જે ઉત્તમસ્-ઉત્તમ સિદ્ધો વસ્તી યાચના છે, અર્થાત્ સિત ધ્માત (ધમાઈ ગયું) છે જેઓનું એવા સિદ્ધ-કૃતકૃત્ય છે,-તેઓ આરાગ્ય-બાધિલાભ અને ઉત્તમ સમાધિવર મને

क्षेत्रे ! 'अरोगह्य भाव आरोग्यं-सिद्धत्वं ' अर्थात् अरागने। भाव ते आरोग्य-सिद्धत्व,

ते अर्थे भिधिताल ते आरेज्य भिधिताल. 'िकनप्रकृति धर्मनी प्राप्ति ते भिधिताल हें हैवाय छे,'—' जिनप्रणीतधर्मप्राप्ति बोंधिलामोऽभिधीयते' अने अनिहान (निहान रहित) अवेत ते भेक्षार्थे क प्रशांसाय छे,' 'स चानिदानो मोक्षायैव प्रशस्यते'—अवेत ते भिधिताल भने आपे।!

અને તે માક્ષ અર્થે જ સમાધાન-સમાધિ, તે દ્રવ્ય-ભાવભેદથી બે પ્રકારે છે: તેમાં દ્રવ્ય સમાધિ જેના ઉપયોગ થકી સ્વાસ્થ્ય હાય છે અથવા જેઓના અવિરાધ હાય છે. ભાવસમાધિ તો જ્ઞાનાદિ સમાધાન જ છે, '—' भावसमाधिस्तु ज्ञानादिसमाधानमेव' તેના ઉપયોગ થકી જ પરમ સ્વાસ્થ્યના યેલ્લ હાય છે માટે. અને કારણુ કે આ આમ બે પ્રકારે છે, એટલા માટે દ્રવ્યસમાધિના વ્યવચ્છેદાર્થે કહ્યું-વર-પ્રધાન ભાવસમાધિ, અને તે પણ તારતસ્યલેદથી અનેક પ્રકારની જ છે, એટલા માટે ઉત્તમ-સર્વેાત્કૃષ્ટ એવી વર ભાવસમાધિ મને આપા!

માત્ર માેક્ષની જ જેને અભિલાષા વર્તા છે એવા સંવેગરંગી મુમુક્ષુ આ આરાેગ્ય-આપિલાલ સમાધિની ભાવનાના મનાેગથ આ પ્રકારે ભાવે છે:—

' હે પરમ કૃષાળુ દેવ! આપના ચરણકમળની કૃષાથી મને આરાગ્યની પ્રાપ્તિ હા! બેરિયલાલની પ્રાપ્તિ હા! ઉત્તમ આત્મસમાધિની પ્રાપ્તિ હા! આપના અનુગ્રહથી આ મ્હારા ત્રણે મનારથ પૂર્ણ થાંએ!!

હે ભગવાન ! હું મહા ભવરાગથી આત્તાં છું. જન્મ-જરા-મરણાદિ દુઃખાશી હું સણે લણે તીવ્ર વેદના અનુભવું છું. માહસન્નિપાતથી હું આત્મભાન ભૂલ્યા છું. દ્વા સાગજવર મને પરિતાપ પમાડી રહ્યો છે. તીક્ષ્ણ દ્વેષાલય મ્હારા હુદયમાં ભાંકાઈ રહ્યું છે. વિષયકષાયની વ્યાકુલતા મને મહા અશાંતિ ઉપજાવી રહી છે. કર્મજન્ય આ ભાવરાગથી મ્હારા આત્માની આવી અનારાગ્ય સ્થિતિ થઇ પડી છે. જેને સહજ આત્મસ્વરૂપ સ્થિતિ મય પરમ સ્વાસ્થ્ય વર્ત્તા છે, એવા હે આરાગ્યમૂર્ત્તા સહજતમસ્વરૂપ પ્રભુ! મને તમારા જેવું સ્વાસ્થ્ય અને આત્મભારાગ્ય પ્રાપ્ત હેા!

હે લવરાગના લિષગ્વર! તમે અતાવેલી રત્નત્રયીરૂપ એાધિ ઔષધિના સેવન વિના મ્હારા આ લવરાગ મટે એમ નથી. માટે હે એાધિમૂર્ત્તિ પ્રભુ! હું આપને શરશે આવ્યા છું. તો હવે સમુદ્રમાં નષ્ટ રત્ન જેવા પરમ દુર્લભ આ બાધિરત્નના લાલથી મ્હારા જન્મ સફળ થાઓ! ચિંતામણિરત્ન અને કલ્પવૃક્ષ કરતાં પણ અધિક મહિમાવાળાં આ બાધિ-રત્નદીપક મ્હારા હુદયને વિષે ભવ પર્યાત અખંડ પ્રકાશિત રહા!

આ બાધિ વિના મને સમાધિ થવી સંભવતી નથી. માટે & સમાધિમૂર્ત્ત પ્રસું ઓમિની પ્રાપ્તિ થઇ મને આત્મસમાધિની પ્રાપ્તિ થાઓ! બીજના ચંદ્રમા જેવી બોધિ-બીજ કલાના વિકાસ ૫ મી, મ્હારા આત્મ-ચંદ્ર પૂર્ણ સમાધિની સાળે કલાથી બીલી જોઠા! મ્હારું વાસનામય ચિત્ત નિલીન થઈ આત્મામાં લય પામા! સર્વે પરભાવ-વિભાવ શામાઇ જઈ મ્હારા આત્મા સ્વરૂપમાં સમાઈ અખંડ આત્મસમાધિ અનુભવા! હે સચ્ચિદાનંદ પ્રભુ! આમ આપના કૃષાપ્રસાદથી બોધિ, સમાધિ અને આત્મ-આરાગ્ય પામી મ્હારા આત્મા આપના જેવી નિરાળાધ ને નિરામય સ્વસ્થ અવસ્થા પામા ! એટલું જ પ્રાર્થું છું તે સફક્ષ થાઓ! ૐ શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ.'

—श्री अज्ञावकाध मेक्समाणा, पाठ १२ (स्वर्श्येत)

Ŵ

મા શું નિદાન છે કે નથી ? જો નિદાન છે તો મા તો આગમમાં નિષિદ્ધ હોવાથી આથી ખસ સમું! અને જો નથી તો તે સાર્થક છે કે અનર્થક છે ? તે ક્રાઈ પણ પક્ષમાં દાષ છે, એ શંકાનું સમાધાન કરે છે કે આ નિદાન તો નથી જ—

े शह—िक मिदं निदानमुत नेति । यदनिदानमहमनेन, सुत्रप्रतिषिद्धत्वात् । न चेत्सार्थकमन्थंक वा ? यचाद्यः पक्षस्तेषां रागादिमस्वप्रसङ्गः, प्रार्थनाप्रचीणे प्राणिनि तथा-दानात् । अथ चरमः, तत आरोग्यादिदानिवकहा पते इति जानानस्यापि प्रार्थनायां मृषा-वादप्रसङ्ग इति ।

अत्रोच्यते—न निदानमेतत्, तह्यक्षणायोगात् । द्वेषाभिष्वक्रमोहगर्भे हि तत्, तथा तन्त्रप्रसिद्धत्यात । २९३

<sup>૧૬</sup>અર્થ:-શ'કા—આ શું નિકાન છે? કે નહિં? જો નિકાન છે, તા એનાથી સર્યું'! સ્ત્રમાં પ્રતિષિદ્ધપણાને લીધે. જો નથી તા સાર્થક છે? કે અનર્થક? જો આઘ પક્ષ છે તા તેઓના રાગાદિમંતપણાના પ્રસંગ (આવશે),—પ્રાર્થનાપ્રવીણ (પ્રવણ?) પ્રાહ્મિમાં તથાપ્રકારના દાનને લીધે. જો છેલ્લા પક્ષ છે તા તેઓ આરોગ્ય આદિ દાનથી વિકલ છે એમ જાણતાં છતાં પણ પ્રાર્થનામાં મુષાવાદ પ્રસંગ (આવશે).

पश्चिका:-- न निदान छत्याहिः न--- न न निदानं -- निहान

नितरां दायते लूयते......धर्मकल्पतरुः अनेक सुरध्ध्यादांसनपरिणामपरशुना इति निदानं।

સમ્યગ્દર્શન પ્રપંચરૂપ ખહલ મૂલજાલવાળા, ત્રાનાદિ વિષયે વિશુદ્ધ વિનયવિધિયી સમુદ્ધુર રકંધ-ખંધવાળા, વિદ્ધિત અવદાત દાનાદિ ભેદ-પ્રેલેદરૂપ શાખા-ઉપશાખાથી ખચિત, નિરતિશય સુરનર ભવમાં ઉપજતી સુખસંપત્તિરૂપ પુષ્પોથી આકીર્ષુ, નિખિલ વ્યસન વ્યાકુલતા જ્યાં અનભ્યર્ષ્ણાકૃત (અનિકટ) છે એવા શિવાલયશર્માર, ક્લથી ઉલ્લય્ એવા ધર્મ કલ્યતરુ, અનેક સુરઋદિ આદિના આશંસનપરિષ્ણામરૂપ પરશુથા નિતરા—અત્યંતપણ દાયતે—લૂયતે—કપાય છે તે નિદાન. एतत्—આ આરાગ્ય—બાધિલાભાદિ પ્રાર્થન. કયા કારસ્થ્યા ? તે માટે કહ્યું—તજ્જસળાયોગાત્—નિદાનના લક્ષણના અઘટનને લીધે. નિદાનનું જ લક્ષ્ય ભાવતાં કહ્યું—-

द्वेषाभिष्यङ्गमोहगर्भ हि तत्—द्वेष:-भत्सर, अभिष्यङ्गः-विषयानुत्रक, मोहः-अज्ञान, तेथी ते द्वेषाभिष्यङ्गमोहाः गर्भाः-ते देष-अलिष्यंग-भेक गर्भी-अन्तरंग अरुध यस्य तत् तथा-छे केना ते तथा, हि-अरुध है, तत्-ते, निक्षन. अया अरुधी ? ते भाटे अर्धु-तथा-तथाप्रकारे, देषाहिगक्षंताथी, तन्त्रप्रसिद्धस्यात्-तंत्रप्रसिद्धस्थाने लीधे, निक्षाना आगमभा ३८५छाने लीधे.

અત્રે (સમાધાન) કહેવામાં આવે છે--આ નિદાન નથી,-તેના લક્ષણતા અધાગ છે માટે. કારણ કે તે ( નિંદાન ) ફ્રેષ-અભિષ્યંગ-માહગભ છે,—તથાપ્રકારે ત'ત્રપ્રસિદ્ધપર્ણું છે માટે. <sup>રહેઉ</sup>

#### विवेथन

"સેવા સારજ્યા રે જિનની મન સાચે, પણ મત માગા ભાઈ! સેવાનું ફલ માગી લેતાં, દાસભાવ સ**વિ નાઈ."—શ્રી દેત્રચંદ્રછ** 

અત્રે શંકા થવી સંભવે છે -- આ શું નિદાન છે? કે નહિં? જો નિદાન છે તા એનાથી સર્યું: -- સૂત્રમાં પ્રતિષિદ્ધયણાને લીધે, 'કારણ કે સૂત્રમાં નિદાન-નિયાણું ન કરલું એમ નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે. 'જો નથી તા તે સાર્થંક છે કે અનર્થક ?' જો સાર્થક છે, તેવા પ્રકારના ક્ળદાન વડે સફળ આ શું છે, તો તે વીતરાગ ભગવંતાને રાગાદિમાં તપાણાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે, નિદાન છે ? કે નથી ? કારણું કે પ્રાર્થનાપરાયણ પ્રાણીને તે તથાપ્રકારનું દાન દીએ છે માટે.

જો નિરર્થક-નિષ્ફળ છે, તા એએા આરાગ્યાદિ દાન દેનારા નથી એમ જાણતાં છતાં પણ તેવી પ્રાર્થનામાં મૃષાવાદના-અસત્ય ભાષણના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે.

અત્રે સમાધાન—'આ નિદાન નથી.' અર્થાત્ સમ્યગૃદર્શન જેનું દઢ મૂલ છે, સમ્યગ્રાન જેનું મજબૂત થડ છે, સમ્યક્ચારિત્ર જેની શાખા-પ્રશાખા છે. દેવ-મનુષ્ય-સુખસંપત્તિ જેના ફૂલ છે, ને શિવસુખ જેનું ફૂલ છે. એવા ધર્મ-ચ્યા નિકાન નથી કલ્પદ્રમ જયાં દેવાદિ ઋહિતા આશંસનપરિણામરૂપ ક્રસીથી नि - नितरां-अत्यंतपक्षे दायते-लुयते-४पाय छे ते 'निहान' કહેવાય છે. તે આ નથી,—' તેના લક્ષણના અયાગ છે માટે', તે નિદાનનું લક્ષણ અહીં પ્રસ્તુત ભાવનામાં ઘટતું નથી માટે. 'કારણ કે તે (નિદાન) દ્વેષ-અભિષ્વંગ-માહગર્ભ છે,-

તથાપ્રકારે તન્ત્રપ્રસિદ્ધપાશું છે માટે. અર્થાત્ મત્સરરૂપ દ્રેષ, વિષયાભિલાષરૂપ અભિષ્વંગ અને અજ્ઞાનરૂપ માહ એ આ નિદાનના ગર્ભમાં -મંતર્ગત રહેલા હાઈ આના અન્તરંગ કારણા છે.

કારણ કે તેવા પ્રકારે તેનું આગમમાં પ્રસિદ્ધપણું છે માટે.

## Ŵ

રાગ-દેષગર્ભ નિદાનનું સ્વરૂપ પ્રસિદ્ધ હોર્ણ, માહગર્ભ નિદાનનું સ્વરૂપ કહે છે---

१७ धरमाय हीनकुलादिपार्थनं मोहः, अतद्भेतुकत्वात। ऋध्ध्यमिष्वङ्गतो धर्मप्रार्थनाऽपि मोहः अतद्भेतकत्वादेव। २९४

<sup>૧૭</sup>અર્થ:—ધર્માથ° હીનકુલાદિતું પ્રાથ°ન માહ છે,—અતહેતુકપણાને લીધે. ઋ**દ્ધિઅભિ**-ષ્વંગથી ધર્મની પ્રાર્થના પણ માહ છે.—અતંદ્રેતકપણાને લીધે જ <sup>રેંડ્ડ</sup> \$૭

#### વિવેચન

" ભક્તિ નહિંતે તા ભાડાયત, જે સેવાફલ જાચે; દાસ તિકે જે ઘન ભરી નિરખી. કેકીની પર નાચે....સેવા. "-શ્રી દેવચ'દ્રછ દ્વેષગર્ભ નિદાનનું અગ્નિશર્મા કથામાં ને રાગગર્ભ નિદાનનું સંભૂતિ ચરિત્રમાં પ્રસિદ્ધપાલું છે, એટલે તેના લક્ષણનું સુબાધપાલું હાઈ અત્ર મે હગર્ભ નિદાનનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું છે- 'धर्माय हीनकुलादिपार्थनं मोहः'- 'ધર્માર્થ' હીન-ધર્માર્થ<sup>િ</sup> કુલાદિનું પ્રાર્થન માહ છે.' અર્થાત્ હીન—વિભવધનાદિથી નીચ હીન કલાદિનું કુલ, કુરૂપણં, દુર્ભગપણં, અનાદેયપણં એ આદિ મને લવાન્તરમાં પ્રાર્થન માહ છે પ્રાપ્ત હો, કે જેથી કરીને હું સંસારની માહમાયાનલમાં નહિં કુસાતાં વૈરાગ્ય પામી ધર્મને પામું,-એમ ધર્મ નિમિત્ત-ધર્મની ખાતર જે હીનકલાદનું પ્રાર્થન-આશંસન છે. તે માહગર્ભ નિદાન છે. શાને લીધે ? ' અતહેતુકપણાને લીધે,'—તે હીનકુલાદિનું તે ધર્મ'પ્રાપ્તિનું હેતુપણું નથી માટે. કારણકે અવિકલ ધર્મભાજન ભગ્યા, ભગવંતાની જેમ, ધર્મસંસ્કાર આદિ જ્યાં સુલભ છે એવા અહીનકલાદિસંપન્ન હાવા યાગ્ય છે, નહિં કે હીનકુલાદિસંપન્ત, આ અંગે પંજિકામાં ટાંકેલ શ્લાકમાં કહ્યું છે કે—'જિનધર્મની સિહિ અર્થ હીનકુલ, બાન્ધવરહિતપછું, વા हिरद्रपालुं के प्रयाय छे, स्रेवा विश्द्रवृत्तिवंतनुं निहान संसारहेतु क इह्युं छे. '

पञ्जिका—રાગ-દેષગર્ભ નિદાનાના સંભૂતિ—અગ્નિશર્મા આદિમાં પ્રસિદ્ધપણાયી તેના લક્ષણના સંબોધપણાને લીધે. નિર્દેશને અનાદત કરી મેહગર્ભ નિદાનનું લક્ષણ કહે છે—

ध्रमाय—धर्भार्थ, धर्मनिभित्ते, अभ अर्थ छे, हीनकुळादिप्रार्थनं — હીનકુલાદનું પ્રार्थन. हीनं — હીન, विलय-धनादिश नीय, जे कुळं — इंस, अन्वय, आदि शण्दथी इश्पत्य-हुर्लगत्य-अनादिशत्य आदि शण्दथी इश्पत्य-हुर्लगत्य-अनादिशत्य आदिहं अह्रख् छे, लयान्तरे तेषां — तेओलं, प्रार्थनं — आर्थनं, आशंसन, शुं शायि इह्यं — मोह: — भे। हे, भे। हेन्यं हेन्यं शायि शायि हिंदुं अह्यं कित्रुलात्यां हेन्यं यस्य ते नथा — अविद्यमानास्ते हीनकुळात्यो हेन्यं यस्य ते नथा — अविद्यमान छे ते छीन हुनादि हेनु भे। केना ते तथा, तद्भावस्तत्त्यं — नेने। लाव ते तत्त्व, तस्मात् — तेने लीवे. हारख् हे अविहल धर्म — लाजन लायो, लगरंतानी जेम, अहीन हुनादिलावलाणी हेन्यं थे। अहं, न छतर, ह्युं छे हे—

" हीनं कुलं बान्धववर्जितत्वं, दरिद्रतां वा जिनधर्मसिध्ध्यै । प्रयाचमानस्य विशुद्धवृत्तेः संसारहेतुर्गदितं निदानम् ॥"

(અર્થોત્) જિનધર્મતા સિદ્ધિને અર્થે હીનકુલ, બાન્ધત્ર રહિતપણું, ત્રા દરિદ્રતા પ્રયાચતા વિશુદ્ધ-इત્તિવંતનું સંસારહેતુ નિદાન કહ્યું છે. પ્રકારાન્તરથી પણ આ કહ્યું—

ऋष्ट्यिभिष्यक्रतः — १६-यहवती आहि विभूतिना अनुरागथी, धर्मप्रार्थनापि — धर्मप्रार्थनापि क्षापि विभूति निर्दे छे अति आशि धर्मप्रार्थनाप्रार्थने छे शुं है ते माटे इह्यं — अति हेतु क्रार्थि के शुं है ते माटे इह्यं — अति हेतु क्रार्थि क्षाप्रार्थने क्षाप्रानः उपसर्जन मृत्याऽऽशंसितो धर्मपं हेनुर्यस्याः सा तथा — अविध्नान छे अपसर्थन कृतिथी आशिसत धर्मिहेतु केने। ते तथा, तद्भावस्तस्यं — तद्काप ते तत्त्व, तस्मादेव — तेने बीधे क. अनुपादेयतापरिश्वामथी क धर्मना छपडतप्रशासे इरीने ते यशे अक्षित्रित ऋदिना असिद्धिने बीधे.

હવે પ્રકારાન્તરથી પણ માહગર્ભ નિદાન દર્શાવ્યું-'ઋહિઅભિષ્વંગથી ધર્મની પ્રાર્થના પણ માહ છે,' 'ઋષ્દ્રચમિષ્વક્રતો ધર્મપ્રાર્થનાડિ मोદ:' ખરેખર! ધર્મારાધન શિવાય આ ઋહિ ન હોય એમ જાલ્યી ઇદ્ર-ચકેવતી આદિ ઋહિના ઋહિઅભિષ્વંગથી --વિભૃતિના અનુરાગથી, આ ઋહિ મને ભવાન્તરમાં મળા એવી ધર્મપ્રાર્થના પણ આશાથી ધર્મપ્રાર્થના પણ-ધર્મનું આશાંસન પણ માહગર્ભ નિદાન છે, માહ છે. તો પછી હીનકુલાદિ પ્રાર્થનાનું તો પૃછલું જ શું ? એમ 'અપિ' પણ શખ્દના અર્થ છે. ઋહિઅભિષ્વંગથી આ ધર્મપ્રાર્થના પણ 'અતહેતુકપણાંને લીધે જ' માહ છે; આ આશાંસિત ધર્મનું તે ઋહિનું હેતુપણું થતું નથી માટે માહ છે. અર્થાત ધર્મને ગૌલુ ગણી ને ઋહિને પ્રધાન ગણી તેવા પ્રકારે ઋહિની આશાંસાથી ધર્મની પ્રાર્થના કરવામાં આવે છે, તેમાં ધર્મ પ્રત્યેના અનાદરભાવથી ધર્મ જ ઉલટા વિદાત પામે છે, તા પછી વાંચ્છિત-અભિલવિત ઋહિના હેતુ ક્યાંથી હોય ?

Ŵ

તીર્થ કરપણાની ત્યા. પણ આ ઋહિઅભિષ્વંગથી ધર્મ પ્રાર્થના મોઢ ઢાઈ નિષિદ્ધ છે, એટલે જ માઢગર્ભ પણાને લીધે આ નિદાન ઇષ્ટ ભાવનું ત્યાધકર છે, એમ સઢેલુક પ્રતિષાદન કરે છે—

<sup>१८</sup>तीर्थकरत्वेऽप्येतदेवमेव प्रतिषिद्धमिति, अत एवेष्टभावबाधकृदेतत्, तथेच्छाया एव तद्विष्तभूतत्वात्, तत्प्रधानतयेतस्त्रोपसर्जनबुद्धिभाषात् ।<sup>२९५</sup>

<sup>૧૮</sup>અર્થ:—તીર્થકરત્વ પરત્વે ( પાકાંતર : તીર્થકર પરત્વે ) પણ એ એમ જ પ્રતિષિદ્ધ છે. અત એવ કષ્ટભાવબાધકર એ છે,—તથાપ્રકારની કચ્છાતું જ તદ્વિધ્નભૂતપણું છે માટે, તત્પ્રધાનતાથી ઇતરત્ર ઉપસર્જન ( ગૌણ ) ભુદ્ધિભાવ છે માટે.<sup>૨૯૧</sup>

#### વિવેચન

"શ્રી ચંદ્રપ્રભ જિન સાહિબારે, તુમ છેા ચતુર સુજાણ....મનના માન્યા. સેવા જાણા દાસની રે, દેશા પદ નિર્વાણ....મનના."—શ્રી યશાવિજયછ.

पश्चिका—કारण ते अभ छ तेथा—तीर्थकरेऽिय—तीर्थं करेऽभां पण्, અન્ય મહાપ્રાતિહાય' भूलेपचारलाणी प्राणिविशेषमां, ते। पण्ण अन्यत्र छन्द्र आहि विषयक्षत ला. भां ते। पूछ्वं क शुं श्वतत्—आ, अहिअभिन्वंगयी क प्रार्थंन क. केवा आ सुत्रनाहस्त्रतस्त विश्वतिसाकत, सुवनेक्ष्पस्त, प्रभूत-सित्तिसर निर्भंद अभरण्णेयी निरंतर सेवाता यरण्याणा समवान तीर्थं कर वर्ते छे, तेवे। हुं पण्ण आत्रप्रस्ति अनुष्ठान यही अवंइप थाउं; पण्ण निर्हः के के निरिक्तिष्वंग चेते। हित थही—धर्मं आहेश (करनारा), अनेक सत्त्वना हितइप, निरुप्तसुस्तिस्तं क्रिन्त्य चिन्तामिष्ठ् सभा समवान छे, हुं पण्ण तेवे। थाउं—अवंइप (अवा प्रकारनं) निचिद्धं—निषिद्ध, निवारित छे,—हशाश्चतरकं धाहिमां. तेथा कृष्णे के के—

"पतो य दसाईसुं तित्थयरंभिवि नियाण पडिसेहो। जुतो भवपडिवन्धं साभिस्संगं तयं जेण ॥१॥ जं पुण निरभिस्संगं धम्मापसो अणेगसत्तहिओ। निरुषमसुद्रसंजणओ अउविचन्तामणिकप्यो॥" धत्यादि.

ઇંદ્ર–ચક્રવર્તી આદિ ઋહિ અંગે લહે એમ હાે, પણ તીર્થકર પરત્વે ધર્મપ્રાર્થનામાં શા વિરાધ છે? તે માટે કહ્યું—'તીર્થકરત્વમાં પણ એ એમ જ પ્રતિષિદ્ધ છે:' ઇંદ્રાદિ ઋહિની વાત તા દૂર રહેા, પણ અંગ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય આદિ તીથ<sup>°</sup>કરપણા તીર્થં કરઋદ્ધિની ભાગતમાં પણ આ ઋદ્ધિ અભિષ્વં ગથી ધર્મ પ્રાર્થના પણ તે જ પ્રકારે નિષેધવામાં આવેલી છે. અર્થાત્ આ ભુવનાદુભુત આ. પણ ઋદુદ્ધિ અભિષ્યંગથી परभात्तम विल्रुतिकाना क्षेत्रधाम३५ सगवान् तीर्धं इर सुरनरवृन्हे।श्री सेवाता विश्वरे छे, तेवा ढुं पणु आ तप आहि अनुष्ठान धडी ધર્મ પ્રાર્થના નિષિદ્ધ યાઉં, એવા પ્રકારની ઋદ્ધિઅભિષ્યં ગથી ધર્મ પ્રાર્થના પણ એમ જ નિષિદ્ધ છે. પરંતુ ધર્મો પદેશદાનથી જે ઘણા જગજ્જવાને પ્રતિષ્રાધ પમાડી નિસ્તાર કરે છે. અधिन्त्य थिनतामि समा तीर्थं इर सगवान् केवा हु यह कगत्-ઉપકારી થાઉં, એવા પ્રકારની પરાપકાર સુદ્ધિથી ધર્મ પ્રાર્થના નિષિદ્ધ નથી. અને તેવા પ્રકારે દશાશ્રતસ્કંધાદિમાં કહ્યું પણ છે: 'पत्तो य दसाइसु' ઇ. અર્થાત્–તીર્થંકર ખા. માં પણ નિદાનના પ્રતિષેધ યુક્ત છે, કારણ કે અભિષ્વંગ સહિત—ઋદિસ્માસક્તિયુક્ત એવું તે નિદાન ભવપ્રતિખ'ધરૂપ છે; પણ આ ધર્મના આદેશ કરનારા, અનેક સત્ત્વના હિત, નિરુપમ લુખના ઉપજાવનારા એવા અપૂર્વ ચિન્તામણિ સમા છે, ઇત્યાદિ, તેવા હું થાઉં क्रोभ के निरक्षिण्वंग-अक्षिष्वंग रहित है ते तेम नथी.

આમ ઋત્કિઅભિષ્યંગથી ધર્મપ્રાર્થના મોહગર્ભ નિદાન છે. 'અત એવ ઇષ્ટ ભાવને આધકર એ છે,' એટલા માટે જ ઇષ્ટ ભાવ–માેશના અનુખંધ કરનાર શુભ–કુશલ આત્મપરિણામને આ પ્રસ્તુત નિદાન આધા કરનાર–બ્યાલાત નિદાન પેંકાંચાડનાર છે. શાને લીધે ! 'તથે च્છાયા પવ તદ્દવિદનમ્તત્વાત !' ઇષ્ટ ભાવને આધકર 'તથા ઇચ્છાના જ તદ્દવિદનભૂતપણાને લીધે,'—ધર્મના ગોણકરણથી તથાપ્રકારની ઋદિઅભિલાષાનું જ તે ઇષ્ટભાવનું વિદનભૂતપણું છે માટે. તે પણ શાને લીધે ! 'તત્પ્રધાનતચેતરત્રોપત્ત નેનનુ દ્વિમાનાત '—'તત્પ્રધાનતાથી ઇતરત્ર ઉપસર્જન અદિભાવને લીધે,' તે ઋદિના પ્રધાનપણાથી અન્યત્ર–ધર્મમાં ગૌણ

<sup>(</sup> અર્થાત્) એટલા માટે જ દશાશ્રુતસ્કંધાદિમાં તીર્થં કર ત્યા. માં પણ નિદાન પ્રતિષેધ યુક્ત છે, કારણ કે સાલિષ્વંગ એવા તે લવપ્રતિભંધરૂપ છે. પુનઃ જે નિરલિષ્વંગ છે તે ધર્મં અદેશ, અનેક સત્ત્વહિત, નિરુપમસુખસંજનક, અપૂર્વ ચિન્તામણિ સમા. ઇત્યાદિ.

अत एव — એટલા માટે જ, ऋદिઅભिष्यं भ थडी, धर्म प्रार्थं नाना मेहि पखाने सीधे क, इच्हिमाचचाधकृत — छंप्ट लावने लाधकर, इच्हो माचों — छंप्ट लाव, निर्वाधानु लाधि के अध अरखाने, तस्य — तेनं, चाधकृत — लाधकर, व्यानिकारि, एतत् — त्या, प्रकृत निहान छे. अध अरखाधी? ते माटे क्छुं — तथेच्छाया एव — तथाप्रकारनी छंप्लाना क, धर्मना अपसर्णनी अरखि अलिसापना क, तक्किन भूतत्वात् — तेना विद्नलूतपखाने सीधे, छंप्टलावना विश्वंचन (पार्कात्रः विश्वंच), भूतपखाने सीधे, आ अध अरखानिकारी? ते माटे क्छुं — तत्प्रधानतया — तेनी प्रधानताथी, ऋदिप्रधान्यथी, इतरप्र — धर्ममं, उपसर्जन बुद्धिभावात् — अपसर्णन खुदिलावने सीधे, अरख्भावत्यी गौष् अध्यवसाय सावने सीधे.

છુહિભાવને લીધે. અર્થાત્ ઇંદ્રાદિ ઋહિ જે અચિન્ત્ય ચિન્તામણિ સમા ધર્મની પાસે તુચ્છ છે, તેને પ્રધાન ગણી, અને ધર્મ જે પરમાત્તમ પરમ પ્રધાન છે તેને ગૌણ ગણ્યો. આમ અનંત અનંત ગુણુવિશિષ્ટ ધર્મ પ્રત્યેના અનાદર ભાવ દાખબ્યા, એટલે તેવી ઋહિ– આશંસારૂપ માહેગર્ભ નિદાન તે માેક્ષપ્રત્યયી ઇષ્ટ ભાવનું વિધ્નભૂત–વિભંધક થઈ પડે છે.

#### W

અમા નિદાન અતત્ત્વદર્શન દ્વાર્ધ, નરકાદિ મહત્ અપાયતું સાધન છે, ઇ૦ પ્રકારે નિદાનની નિન્દા કરે છે---

१९ अतन्त्रदर्शनमेतत्, महदपायसाधनं। अधिशेषज्ञता हि गहिता—पृथग्जनानामपि सिद्धमेतत्। योगिबुद्धिगम्योऽयं व्यवहारः॥ १९६

<sup>૧૯</sup>અર્થ:--આ અતત્ત્વદર્શન મહત્ અપાયનું સાધન છે. કારણ કે અવિશેષજ્ઞતા **ખરે**ખર! ગહિ°ત છે,—પૃથગુજનાને પણ આ સિદ્ધ છે. યોગિઝુદ્ધિગમ્ય આ વ્યવહાર છે.<sup>૨૯૬</sup>

#### વિવેચન

"દેશા તા તુમહી ભલા ખીજા તા નિવ જાર્યું રે; વાચક યશ કહે સાંધ્શું ફળશે એ મુજ સાચું રે….સંભવ."—શ્રી યશાવિજયછ

માટે 'अतत्त्वदर्शनमेतत्, महदपायसाधनं'—' આ અતત્ત્વદર્શન મહત્ અપાયનું સાધન છે', અર્થાત્ ધર્મ જેવી પરમ વસ્તુને પામર ઋદ્ધિ ખાતર હારી જવારૂપ આ પ્રસ્તુત નિદાન અતત્ત્વદર્શન—અપરમાર્થ અવલોકન વિપર્યાસ હાઈ, આ અતત્ત્વદર્શન મહત્ અપાયનું—નરકપાતાદિ મહાઅને થનું કારણ છે. કારણ કે મહત્ અપાયનું નનરકપાતાદિ મહાઅને થનું કારણ છે. કારણ કે મહત્ અપાયનું સાધન ' अविशेषज्ञता हि गहिंता'—' અવિશેષજ્ઞતા ગહિંત છે'; સાર–અસાર, ગૌશ્–પ્રધાન, પરમ–પામર, ઉત્તમ-અધમ, સત્-અસત

આદિ વિશેષનું--વિભાગનું અજાણપણું ગહિલ-નિન્દિત છે, દ્રષિત છે. એટલે સારભૂત,

पश्चिका-भा प विशेषथी भावता इहां-

अतत्त्वदर्शनमेतत्—भा અतत्त्वदर्शन છે, અપરમાર્થ અવલોકન, વિષયીસ એમ અર્થ છે, पतत्—આ, પ્રકૃત નિકાન કેવું ? તે हे—महद्यायसाधनं—મહત્ અપાયનું સાધન એવું, નરકપાતાદિ અનર્થનું કારણ, કયા કારણથી ? તે માટે કહ્યું—

अविद्योषद्वता—અવિશેષત્રતા. સામાન્યથી પુરુષાર્થોપયાગી છવ-અછવ ધર્મ લક્ષણ મુણાના અને તેથી ઇતરરપ દાષોના અને તદુભયોના विद्याष:—વિશેષ, વિવરક વિભાગ એમ એક અર્થ છે. तस्य— तेनी, अनिमज्ञता—વિપરીત ખાધરપા,—અર્થકૃત્માં અનર્થપ્રાપ્તિહેતુતાથી, હિંસા-અનૃતાદિવત્, हि—કારણ કે, गर्हिता--ગહિંત, દૂષિત છે. વારુ, આ શી રીતે પ્રતીત થાય ? એમ આશંકાને કહ્યું—

पृथग्जनानामपि—પૃથગ્જનાને પણ, पृथक्—તથાવિધ અલૌકિક સામાયિક આચાર-વિચારા-દિયા બહિઃસ્થિત બહુવિધ બાલાદિપ્રકારવાળા, जना:—જના, પ્રાકૃત લાકા, તે પૃથગ્જના, तेचामपि— પ્રધાન, પરમ, ઉત્તમ, સત્ એવા ધર્મજ પરમ આદેય છે, તેની સમક્ષ અસારભૂત, ગૌણ, પામર, અધમ ને અસત્ એવી ઋદ્ધિ આદિનું નિદાન અનુપાદેય છે, ઇત્યાદિ વિશેષ-વિભાગના વિવેશનું અજાશ્રુપણું નિન્દા છે.

અને 'પૃથગ્જનાને પણ આ સિદ્ધ છે.' તથાપ્રકારના લોકોત્તર માર્ગને અનુસરનારા અસામાન્ય—અસાધારણ જનાથી પૃથગ્—અલગ બાદ્ય એવા જે લોકિક માર્ગાનુયાયી બાલ આદિ સામાન્ય પ્રાકૃત જનો છે, તેઓને પણ આ અવિશેષજ્ઞતા અવિશેષજ્ઞતા ગહિંત છે ગહિંત છે એ વસ્તુ સિદ્ધ છે—પ્રતીત છે, તો પછી તેનાથી અન્ય એ પ્રાકૃત જનોને તે લોકોત્તર માર્ગાનુસારી છુદ્ધિમંતાનું તો પૃછલું જ શું? એમ પણ સિદ્ધ 'અપિ'—પણ શખ્દનો અર્થ છે. આ અંગે અન્યોક્તિરૂપ બે સુંદર સુભાષિતો પંજિકાકારે ટાંકચા છે કે—(૧) જે દેશમાં પરીક્ષા મુભાષિતો પંજિકાકારે ટાંકચા છે કે—(૧) જે દેશમાં પરીક્ષા

કરવા સમર્થ એવા પરીક્ષક જેના નથી, ત્યાં સમુદ્રજન્ય રતના અરઘતા નથી; ખરેખર! ભરવાડાના નેહડામાં ગાવાળિ આએા ગન્દ્રકાન્ત જેવા મહામૂલા મણિનું મૂલ્ય ત્રણ કાેડીનું આં કે છે! (ર) હે સખા કાેકિલ! આ બહેરા જેનાની નિવાસભૂમિમાં તહારા કાેમલ ટહૂકાથી શું? કારણ કે આ કલાથી અનિલિગ્રા—અજાણ જેના દેવવશથી તેનાથી અસિનન વર્ણવાળા તને કાગડા જ સમજે છે! ઇત્યાદિ પ્રકારે અવિશેષગ્ર વ્યવહારાને તે પ્રાકૃતજના પણ ગઈ શીયપણે—નિન્દ્યપણે પ્રતીત કરે છે.

ત્યારે કાઈ કહેશે—એ ભલે હા ! પણ ધર્મનું ફલ તા અભ્યુદય છે એમ લાકમાં ફુઢ છે, તાપછી એ જ પ્રકારે તેની પ્રાર્થના કરવામાં અવિશેષજ્ઞતા શી વારુ ? તેના જવાબ તેઓને પણ, તા પછા અન્ય એવા શાસ્ત્રાધીન ધીવાલા સુધીઓનું તા પૂછતું જ શું ? એમ 'અપિ' પણ શખ્દના અર્થ છે. સિદ્ધ—સિદ્ધ છે, પ્રતીત છે, एतद्—આ, અવિશેષજ્ઞતાપ્રદેશ.

"नार्धन्ति रत्नानि समुद्रजानि, परीक्षका यत्र न सन्ति देशे। आभीरघोषे किल चन्द्रकान्तं, त्रिभिर्वराटै: प्रवदन्ति गोपा:॥ अस्यां सखे बधिरलोकनिवासमुमौ, किं कृजितेन तव कोकिलकोमलेन। एते हि देववशतस्तदभिन्नवणै, त्वां काकमेव कलयन्ति कलानभिज्ञा:॥"

( અર્થાત્ ) જે દેશમાં પરીક્ષકા નથી, ત્યાં સમુદ્રજન્ય રત્ના અરઘતા ( મૂલાતા ) નથી. ખરેખર! ભરવાડાના નેહડામાં ગાવાળાઆવ્યા ચન્દ્રકાન્તમણિનું ત્રણ કાડીનું મૂવ્ય આક્રિ છે!

હે સખા કાકિલ! આ અધિર લેકિની નિવાસભૂમિમાં ત્હારા કામલ કૃજિતથી શું! કારણ કે આ કલાનભિજ્ઞા દૈવવશરથી તેનાથી અભિનવર્ણ એવા તને કાગડા જ સમજે છે! ઇત્યાદિ અવિશેષદા વ્યવહારાના તેઓને પણ ગહેંણીયપણે પ્રતીતપણાને લીધે.

એ ભલે હાં! ધર્મના અલ્યુદ્ધકલપણે લોકમાં રહપણાને લીધે અને તેમ જ તેની પ્રાર્થનામાં અવિશેષજ્ઞના શી ? એમ આશંકોને કહ્યું—યો મિલુ દ્ધિ મમ્યોડયં વ્યવદાર:—આ વ્યવહાર યોત્રીભુદ્ધિને મમ્ય છે. આ ઝદિઅભિષ્યંગથી ધર્મપ્રાર્થનાના અવિશેષજ્ઞનાર્ય વ્યવહાર મુમુસુઓની અદ્ધિથી પરિચ્છેલ છે. અને ધર્મના આરંભ-અવસાનમાં સંદર પરિણામરૂપપણાને લીધે,—અને ઝદિના પદે પદે વિષદાઓના પદભૂતપણાને લીધે મહાન્ વિશેષ છે. અને અન્યને ભવાભિષ્યંગ થકી આમ સમજવાના અશક્તિષ્યાનો લીધે.

# ચતુર્ય ભાષારૂપપણાથી ભજના : ભગવ'તના ગુણપ્રકર્યનું બહુમાન કર્મવનને દવાનલ પારૂપ

આપતાં કહ્યું—' योगिबुद्धिगम्योऽयं व्यवहारः'—' યાંગિબુદ્ધિગમ્ય યોગિબુદ્ધિગમ્ય આ વ્યવહાર છે;' માહ્યમાર્ગંને માટે જે યેગ્ય છે એવા યાગી આ વ્યવહાર સાચા મુમુલુજનની બુદ્ધિને ગમ્ય એવા આ ઋદિઅભિષ્વંગથી ધર્મપ્રાર્થનાના અવિશેષજ્ઞતારૂપ વ્યવહાર છે. અને ધર્મ તા આરંભથી માંડી અંત પર્યં ત સુંદર પરિણામવંત છે, અને ઋદિ તા પદેપદે વિપદાઓના પદભૂત છે. એટલે આ ધર્મના ને ઋદિના મહાન્ વિશેષ છે, માટે તફાવત છે. પણ ભવાભિષ્વંગને લીધે અન્ય ભવાભિનંદી જના આ યાગિબુદિગમ્ય વ્યવહાર સમજવા શક્તિમાન થતા નથી.

Ŵ

સાર્યં ક–અનર્ય ક મુદ્દા પરત્વે સમાધાન કરતાં અત્રે ચતુર્ય ભાષારૂપપણાથી ભજના કહી, આના સમર્યં નમાં પાંચ સુભાષિત ગાયા ટાંકો ભાવિતાત્મા આચાર્ય જી અપૂર્વ ચિન્તામણિ સમા ભગવંતના મુખ્યુ– પ્રેકર્ષનું યહુમાન કર્મ વનને દ્વાનલ છે એમ તાત્પર્ય દર્શાવે છે—

२० सार्थकानर्थकचिन्तायां भाज्यमेतत्, चतुर्थभाषारूपत्वात्। तदुकं—
"भासा असम्रमोसा, णवरं भत्तीप भासिया पता।
न हु खीणपेज्ञदोसा, देंति समाहिं च बोहिं च ॥१॥
तण्पत्थणाप तहवि य, ण मुसावाओवि पत्थ विण्णेओ।
तण्पणिहाणाओ चिय, तग्गुणओ इंदि फलभावा ॥२॥
चितामणिरयणादिहिं, जहा उ भव्वा समीहियं वत्थुं।
पावंति तह जिणेहिं, तेसिं रामादभावेऽवि ॥३॥
चत्थुसहावो पसो, अउव्वचिन्तामणी महाभागे।
थोऊणं तित्थयरे, पाविज्ञाइ बोहिलाभोत्ति ॥॥।
भत्तीप जिणवराणं, खिज्ञन्ती पुव्वसंचिया कम्मा।
गुणपगरिसबहुमाणो, कम्मवणद्वाणलो जेण ॥५॥ "

पतदुक्तं भवति-यद्यपि ते भगवन्तो वीतरागत्वादारोग्यादि न प्रयच्छन्ति, तथाप्येषं-विधवाक् (पाठांतर:वाक्य) प्रयोगत: प्रवचनाराधनतया सन्मार्गवर्तिनो महासस्यस्य तत्सस्य-निबन्धनमेषतदुपजायत इति गाथार्थः । ह॥

રે°અર્થ:—સાર્થક-અનર્થક ચિન્તા ખા. માં આ ભાજ્ય છે,—ચતુર્થભાષારૂપપણાને લોધે. તેથી કહ્યું છે—

( કાવ્યાનુવાર : દોહરા )

ભાષા અસત્ય અમૃષા ભક્તિથી ભાષિત એહ; સમાધિ બાધિ ના દીંએ, ક્ષીંબ્રાગદ્વેષ જેહ. ૧ તાય તસ પ્રાર્થનથી અહીં, મૃષાગાદ નહિં સાવ; કારણ તસ પ્રબ્લિંગનથી, તસ ગુણથી ફ્લભાવ. ૨ ચિન્તામણિ રત્નાદિર્થી લહે, વસ્તુ ઇષ્ટ જ્યમ ખાસ; ભવ્યા તેમ જિના થકી, રાગાઘભાવે ય તાસ. ૩ વસ્તુસ્વભાવ–અપૂર્વ આ, ચિન્તામણિ મહાભાગ; તીર્થ'કરાને સ્તવી લહે, બાેધિલાભ સુભાગ ૪ જિનવર ભક્તિથી પૂર્વના, સંચિત કમે પ્રહાણ; (કારણ) કમેં–વન દાવાનલ બને, ગુણપ્રકર્ષ બહુમાન. પ

આ અસત્યઅમૃષા ભાષા ભક્તિથી ભાષિત છે; રાગ–ફેષ જેના ક્ષીણ થયા છે તેઓ સમાધિ અને બાેધિ દેતા નથી. ૧

તથાપિ તેની પ્રાર્થનાથી અત્ર મુષાવાદ પણ ન જાણવા,—તેના પ્રણિધાન થકી જ તેના ગુણથી ક્લભાવને લીધે. ર

ચિન્તામણિ સ્ત્નાદિ થકી જેમ ભવ્યા સમીહિત વસ્તુ પામે છે, તેમ જિના થકી— તેઓના શગાદિ અભાવે પણ ૩

આ વસ્તુસ્વભાવ છે કે અપૂર્વ ચિન્તામણિ એવા મહાભાગ **તીર્થ** કરને સ્ત**વી મહા** ભાગ્યવંત બાેધિલાભ પામે છે. ૪

જિતવરાની ભક્તિથી પૂર્વસંચિત કર્મા ક્ષીણ થાય છે, કારણ કે ગુણપ્રકર્ષનું ખહુમાન કર્મવનને દવાનલ છે. પ

આ કહેવાનું થયું—યઘપિ તે ભગવંતા વીતરાગપણાતે લીધે આરોગ્યાદિ નથી દેતા, તથાપિ એવંવિધ વાક્ (પાડાંતર : વાક્ય ) પ્રધાગ થકી પ્રવચનઆરાધનતાથી સન્માગ વર્ત્તિ મહાસત્ત્વને તત્સત્તાનિબન્ધનવાળું જ તે ઉપજે છે,—એમ ગાથાના અર્થ છે. ॥ ૬ ॥ રેલ્ડ

#### વિવેચન

"વળગ્યા જે પ્રભુનામ, ધામ તે ગુણતણા, ધારા ચેતનરામ એહ ઘિર વાસના; દેવચંદ્ર જિન્ચંદ્ર હૃદય સ્થિર થાયનો,

જિન આશાયુત લક્તિ શક્તિ મુજ આપજે....વિહરમાન લગવાન."-શ્રી દેવચંદ્રજી હવે 'સાર્થક-અનર્થક ચિન્તા આ. માં આ લાજ્ય છે,-ચતુર્થલાવાર્પપણાને લીધે.' અર્થાત્ આ ઉક્ત પ્રકારે જે 'આરાગ્ય-એધિલાલ મને આપે!' ઇ. વચનઉચ્ચાર

કરવામાં આવે છે, તે એ અસત્યઅમૃષા એવી **ગાંધી** સાથે ક લાષારૂપ હોવાથી સાથે ક છે ને અનર્થક પણ છે, એમ વિકલ્પ વા અનર્થક છે. આશંસારૂપા આ ચતુર્થ લાધા કંઈ સાધવાને વા નિષેધવાને એમ ભજના સમર્થ નથી એટલા માટે અનર્થિકા છે; અને પ્રકૃષ્ટ શુભ અધ્યવસાય આતું ફલ હોય છે એટલા માટે સાર્થિકા છે. એમ ભજના છે.

पश्चिका—सार्थकानर्थकचिन्तायां तु भाज्यमेतत्—सार्थं ५ न्थन्तार्भा ते। आ काल्य छे, चतुर्थभाषारू पत्वात्—यतुर्थं काषा ३५ सिंधे. आ अक्षिप्राय छे. आ यतुर्थां काषा आश्चांसाइपा अंधि सिंध अर्थं विधान ५२वाने वा निषेधवाण सभर्यं नथी-अटेबा भाटे अनिर्धं छे; प्रमुष्ट शुक्त अध्यवसाय ६व आतुं होय छे अटेबा भाटे सार्थिं । छे, अभ काल्यता छे.

॥ इति श्रीमुनिचन्द्रस्रिविरचितल्लितविस्तरापञ्जिकायां चतुविद्यतिस्तवः समाप्तः॥

આ અંગે અતે સુલાવિત ટાંકયા છે, તેના ભાવાર્થ—(૧) સમાધિ-બોધિ દીઓ એવી આ અસત્યઅમૃષા ભાષા કેવલ બક્તિથી ભાષત છે; પણ નિશ્ચયથી તા જેના રાગ-દેવ લીણ થયા છે એવા ભગવંતા સમાધિ અને બોધિ દેતા નથી. ચિંતામિણ સમા (૨) તાપણ તેની પ્રાર્થનાથી અતે મૃષાવાદ પણ ન જાણવા, કારણ ભગવંતના ગુણપ્રકર્ષનું કે તેના પ્રાણિધાન થકી જ તેના ગુણથી ફલના ભાવ—હાવાપણું બહુમાન છે માટે. (૩) ચિન્તામિણરત્નાદિ થકી જેમ ભબ્યા સમીહિત—કર્મવનને દવાનલ વાંચ્છિત વસ્તુ પામે છે, તેમ તેઓના રાગાદિઅભાવે પણ જિના થકી (વાંચ્છિત વસ્તુ) પામે છે. (૪) કારણ કે આ વસ્તુસ્વભાવ છે કે આ અપૂર્વ ચિન્તામિણ મહાભાગ તીર્થ કરને સ્તવીને મહાભાગ્યવંત બોધિલાભ પામે છે. (૫) જિનવરાની બિક્તિથી પૂર્વસંચિત કર્મા શીણ થાય છે, કારણ કે ગુણપ્રકર્ષનું બહુમાન એ કર્મવનને બાળી બસ્મ કરવા માટે દવાનલ છે. ' गुणपगरिस- बहुमाणो कम्मवणद्वाणळो जेण।'

તાત્યર્થ કે-તે લગવંતા વીતરાગપણાને લીધે આરાગ્યાદિ આપતા નથી, તાપણ એવા પ્રકારના વાક્પ્રયાગ થકી-વાણીપ્રયાગ થકી 'પ્રવચનઆરાધકપણા વઉ કરીને સન્માર્થવત્તી' મહાસત્ત્વને તત્સત્તાનિબન્ધનવાળું જ તે ઉપજે છે, ' તે લગવંતની સત્તાના કારણે જ તે આરાગ્યાદિ પ્રાપ્ત થાય છે.

#### Ŵ

ચંદ્રો કરતાં નિર્મલ ઇ. વિશેષ્ણસંપત્ર આવા વ્યાસિદ્ધ ભગવંતા મને સિદ્ધિ આપા! એવી ભાવનાના ઉપન્યાસ કરતી આ ચતુર્વિ'શતિસ્તવની સાતમી ગાયાનું વ્યાખ્યાન કરે છે—

# १ चंदेसु निम्मलयरा, आइच्चेसु अहिअं पयासयरा । सागखरगंभीरा, सिद्धा सिद्धिं मम दिसंतु ॥७॥ गाहा ।

व्याख्या—

इह प्राकृतदेशस्या आर्षत्याच पश्चम्यर्थे सप्तमी द्रष्टब्येति, चन्द्रेभ्यो निर्मस्रतराः पाठा-न्तरं वा "चंदेक्टिं निम्मस्रयरत्ति" तत्र सकस्त्रम्ममस्रापगमाचन्द्रेभ्यो निर्मस्रतरा इति। तथा आदित्येभ्योऽधिकं प्रकाशकराः, केवलोधोतेन विश्वप्रकाशनादिति। उक्तं च—

"चंदाइचगहाणं पहा पगासेइ परिमियं खेता।

केवलियणाणलंभो लोयालोयं पगासेइ " ॥१॥

तथा सागरवरगम्भीरा:—तत्र सागरवर:—स्वयमभूरमणोऽभिधीयते, परीषद्वोपसर्गाच-श्लोभ्यत्वात, तस्मादपि गम्भीरा इति भावना।

सितं-ध्मातमेषामिति सिद्धाः, कर्माविगमात्कृतकृत्या इत्यर्थः।

िसिद्धि—परमपदप्राप्ति मम दिशन्तु—<u>अस्माकं</u> प्रयच्छन्त्विति गाथार्थ: ॥७॥<sup>२९८</sup> ९८ <sup>રક્</sup>સર્થ :—

ચંદ્રથી નિર્મલા સૂર્યથી, અધિકા પ્રકાશકર; સિદ્ધો સાગરવરગભીર, સિદ્ધિ દિએા મમ સાર. ૭ ચંદ્રોથી નિર્મલતર, આદિત્યાથી અધિક પ્રકાશકર, સાગર રગંભીરા એવા સિદ્ધો મને સિદ્ધિ આપા!

વ્યાખ્યા—

અહીં પ્રાકૃત શૈલીથી અને આવે પણથી પંચમી અર્થમાં સપ્તમી દેખવી.

चन्द्रेभ्यो निर्मष्ठतरा:—( पाठांतरं वा ) चंदेहिं निम्मलवरा—श'दोथी वधारे निर्भक्ष. तेमां सक्त क्रभक्षना व्यथगम धुडी बन्द्रोथी निर्भक्षतर—वधारे निर्भक्ष.

તથા आदित्येभ्योऽधिकं प्रकाशकरा:—આદિત્યાથી અધિક પ્રકાશકર,—કેવલ ઉદ્યોતથી વિશ્વપ્રકાશનને લીધે. કહ્યું છે કે—

" ચ'ડ્ર—મ્યાદિત્ય- <mark>ચહેાની પ્રભા પરિ</mark>મિત ક્ષેત્રને પ્રકાશે છે; કેવલજ્ઞાનલાભ લાેકાલાેકને પ્રકાશ છે."

તથા—सागरवरगम्भीरा:—સાગરવરથી ગંભીર, તેમાં સાગરવર તે સ્વયંભૂરમણ કહેવાય છે,—પરીષહ-ઉપસર્ગાદિથી અક્ષેહિયપણાને લીધે. તેના કરતાં પણ ગંભીર એન ભાવના છે.

सितं—ध्मातं पषां इति सिक्षाः—सित ध्मात छे केंग्रेशनुं ते सिद्धो,—કર્મ વિગમ થકી કૃતકૃત્ય એમ અર્થ છે.

सिद्धि—सिद्धि, परभष६प्राप्ति, मम विद्यान्तु—भने आपे। ! अभाने आपे।! अभ

#### વિવેચન

"ચંદ્રપ્રભ જિન સાહિઆ રે, તુમ છે৷ ચતુર સુજાણ....મનના માન્યા; સેવા જાણા દાસની રે, દેશા કળ નિર્વાણ....મનના માન્યા."-શ્રી યશાવિજયજ તથા 'ચંદ્રોથી નિર્મલતર' ઇ. સકલ કર્મમલના અપગમ-દ્ભર થવા થકી જે ચંદ્રો કરતાં પણ વધારે નિર્મલ છે; તથા કેવલઉદ્યોતથી વિધ્યપ્રકાશનને લીધે જે આદિત્યાથી- સૂર્યોથી પણ અધિક પ્રકાશ કરનારા છે; તથા પરીષઢ-ઉપસર્ગાદિથી અભ્રાભ્યપણાને લીધે જે સાગરવર-સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર કરતાં પણ ગંભીર છે, એવા તે કર્મવગમથી કૃતકૃત્ય સિદ્ધો મને સિદ્ધિ-પરમપદ પ્રાપ્તિ આપા!

II इति छोगस्स सूत्र<sup>ं</sup> II



# सर्वलोकेअईत्चैत्यवन्दन सूत्र

એમ ચતુર્વિ શતિસ્તવ મ્હી સર્વલાકમાં જ અહેત્ચૈત્યાના વન્દનાદિ નિમિતે કાયાત્સર્ગ કરહ્યાર્થે વન્દનાકાયાત્સર્ગ સ્ત્રના ઉપન્યાસ કરી તેનું વ્યાખ્યાન કરે છે.—

२२ एवं चतुर्वि'शतिस्तवमुक्त्वा सर्व्वछोक पवाईश्वेत्यानां कायोत्सर्गकरणायेदं पठति पठन्ति वा—

# " सञ्बलोए अरिहं तचेइयाणं करेमि काउस्सग्गमित्यादि जाव वोसिरामि । "

व्याख्या पूर्ववत्, न वरं सर्वलोके अर्हच्चैत्यानां इत्यत्र लोक्यते—हश्यते फेवलज्ञानः भास्त्रतेति लोकश्चतुर्दशरज्ज्वातमकः परिगृद्धते इति उक्तं च—

> "धम्मोदीनां वृत्तिर्द्रव्याणां भवति यत्र तत्क्षेत्रम् । तैर्द्रव्यः सद्द लोकस्तद्विपरीतं द्वालोकारूयम् ॥१॥"

सर्व्यः खल्यधस्तिर्घगृध्वभेदभिन्नः सर्वश्वासौ ठाकश्च सर्व्यठोकस्तस्मिन् सर्वछोके वैछोक्य इत्यर्थः । तथाहि – अधोछोके चमरादिभवनेषु तिर्पग्छोके द्वीपाचलज्योतिष्क-विमानादिषु अर्ध्वछोके सौधम्मादिषु सन्त्येवाईचैत्यानि ।

ततश्च मौळं चैत्यं समाधे: कारणिमिति मुळप्रतिमाया: प्राक् पधात्सर्वे ऽईन्तस्तद्गुणा इति सर्वलोकग्रह:।

कायोत्सर्गचर्चः पूर्ववत्, तथैव स्तुतिः, नवरं सर्वतीर्थकराणाम्, अन्यथाऽन्यः कायोः स्सर्गः अन्या स्तुतिरिति न सम्यक्, एवमण्येतदभ्युपगमेऽतिप्रसङ्गः।

स्याद् एवमन्योद्देशेऽन्यपाठ:, तथा च निरर्थका उद्देशादय: सुघे इति यत्किञ्चिदेतत्॥ ∥ व्याख्यातं छोकस्योद्योतकरानित्यादि स्वत्रम्॥<sup>२९९</sup>

<sup>રર</sup>અથ°:—એમ ચતુર્વિ'શતિ સ્તવ કહી, સવ<sup>c</sup>લોકે જ અહ<sup>c</sup>ત્ચૈત્યાના કાયાત્સર્ગ'– કરણાથે° આ (એક) પઠે છે વા (અહુ) પઠે છે—

" **સ**ર્વલાેકને વિષે અર્હત્ચૈત્યાેના **(**વંદન પ્રત્યયે ઇ.) કાયાેત્સર્ગ કરૂં છું, ઇત્યાદિ યાવત્ વાેેેસરાવું છું."

વ્યાખ્યા પૂર્વ જેમ. પરંતુ—

सर्वहोके अर्द्वतंचत्यानां—सर्विक्षेत्रभां अर्द्धत्यैत्यानाः अत्रे होक्यते—क्षेत्राय छे, डेवक्षज्ञान लास्डरथी देणाय छे ते क्षेत्र, यहर्दश रणणवात्मक परिश्रद्धाय छे. क्र्सुं छ डे—

" ધર્માદિ દ્રવ્યાની જયાં વૃત્તિ છે, તે ક્ષેત્ર તે દ્રવ્યા સહિત લાેક કહેવાય છે; તેનાથી વિપરીત તે અલાેક કહેવાય છે." सर्व:—સર્વ, અધ:-તિર્વ ગ્-ઊધ્વ ભેદથી ભિન્ન. અને સર્વधासौ હોक: સર્વહોक:— અને સર્વ એવા તે લાક તે સર્વ લાક, તસ્મિન—તેમાં, સર્વ લાકમાં, ત્રૈલાકપમાં એમ અર્ધ છે. તે આ પ્રકારે—અધાલાકમાં ચમર આદિ ભવનામાં, તિર્વ ગ્લાકમાં દ્વીપ-અચલ-જ્યાતિષ્ક વિમાન આદિમાં, ઊધ્વ લાકમાં સૌધર્મ આદિમાં અર્દ્ધ ત્રૈત્યા છે જ.

અને તેથી કરીને મૌત્રં <del>વિ</del>ત્યં समाधे: कारण—મૌલ ચૈત્ય સમાધિતું કારણ છે, એટલા માટે મૂલ પ્રતિમાતું પૂર્વે ( શહણ ), પછી સર્વે અહેં તેા તદ્દગુણવાળા છે એટલા માટે સર્વલાકતું શહણ છે.

કાયાત્સર્ગ ચર્ચા પૂર્વવત ; તેમ જ રહિત, પરંતુ સર્વ લીર્થ કરોની. નહિં તા અન્ય કાયાત્સર્ગ, અન્ય સ્તુતિ એમ સમ્યક્ ન હોય. એમ પણ એના અભ્યુપગમે અતિ-પ્રસંગ આવે.

એમ (શ'કા) થાય કે અન્ય ઉદ્દેશ અન્ય પાઠ અને તથાપ્રકારે સ્વન્રમાં ઉદ્દેશાદિ નિરુથ'ક છે, તા તે આ યત્રિસ્તિ છે. <sup>૨૯૯</sup>

ા લાકના ઉદ્યોતકરાને ઇત્યાદિ સૂત્ર વ્યાખ્યાત થયું ॥

### વિવેચન

"किनपडिमा किन सारणी, डढी सूत्र मजार."—श्री देवयंद्रछ.

એમ ચતુવિ શતિ સ્તવ—' लोगस्स ' સૂત્ર કહી, સર્વ લોકમાં જ અહેત્ચૈત્યાના વન્દનાદિ નિમિત્ત કાયોત્સર્ગ કરવા અર્થ આ ' सब्बलोप अरिहंतचेइयाणं' ઇ. વન્દના— કાયોત્સર્ગ છે. અને તેનું વ્યાખ્યાન અગાઉ જેમ કહ્યું છે તેમજ જાણવું. માત્ર એટલું જ વિશેષ છે કે અત્રે 'સર્વલોક' એટલે ઉ ધ્રે-અધા—મધ્ય એ ત્રણે લોકમાં જે 'અહેત્— ચૈત્યાં '—જિનપ્રતિમાઓ છે, તેના વન્દન ર્થે આ બીજો કાયોત્સર્ગ છે. અને તેથી ' मौलं चैत्यं समाचे: कारणम '—મોલ ચૈત્ય સમાધિનું કારણ છે, અર્થાત્ મૂળ પ્રતિમાછ જેના અવલંભનપ્રત્યયે કાયોત્સર્ગ કરાય છે તે સમાધિનું – આત્મસમાધિનું કારણ છે એટલા માટે તેને ઉદ્દેશીને પહેલા કાયોત્સર્ગ કરાય છે. અને પછી ' सર્વેડ દ્વના: તદ્દશુણા:'—સવે' અહેં તો તદ્દશુણ—તે જ ગુણવાળા છે એટલા માટે ગુણઅલેદભાવથી સર્વલોકમાં અહેત— ચૈત્યાને ઉદ્દેશીને બીજો કાયોત્સર્ગ કરાય છે. બાકી બીજો બધા વિધિ પૂર્વવત્. તેમજ અત્રે સ્તુતિ પણ કહેવી, પણ તે સર્વ તીર્થકરા સંબંધિની કહેવી શેષ સુગમ છે.

॥ इति महर्षि श्रीहरिभद्राचार्यविरिचतायां मन:सुखनंदनेन भगवानदासेन हेमदेवी-सुज्ञातेन चिद्हेमविशोधिनीटीकाभिधानेन विवेचनेन सविस्तरं धिवेचितायां लिल्त-चिस्तरायां लोगस्ससूत्रं (चतुर्विशिति जिनस्तवः)॥ तथा सर्वलोके अर्हत्चत्यवन्दनसूत्रं॥



# પુષ્કરવરદ્યીપાર્ધ સૂત્રઃ શ્રુતસ્તવ

હવે પુષ્કરવરદ્વીપાર્દ્ધ સૂત્રના ઉપન્યાસ કરતાં આંચાર્યજી, સર્વ તીર્યકરાની સ્તુતિ કહ્યા પછી તેઓએ ઉપદેશેલું પ્રદીપ સમું આગમ સ્તવવા યાગ્ય છે એમ આ સૂત્રતું પ્રયોજન નિર્દિષ્ટ કરી, પ્રથમ ગાથા અવતારે છે—

१ पुतश्च प्रथमपदकृताभिक्यं पुष्कस्वरद्वीपादः विधिवत्पठित पठन्ति वा। तस्येदानीमभिसम्बन्धो विवरणं चोन्नीयते --

सर्वतिर्धकराणां स्तुतिरुक्ता, इदानीं तैरुपदिष्टस्यागमस्य । येन ते भगवन्त-स्तद्भिहिताश्च भावा: स्फुटमुपलभ्यन्ते तत्प्रदीपस्थानीयं सम्यक्श्रुतमहिति कीर्त्तनम् । अत इदमुच्यते । ३००

# पुनरवरवरदीवड्ढे धायइसं डे य जंबुद्दीवे य। भरहेरवयविदे हे धम्माइगरे नमं सामि ॥१॥

<sup>૧</sup>અર્થ':—અને પુન: પ્રથમ પદથી જેની અભિખ્યા (નામ સંગ્રા) કરાઇ છે એવું પુષ્કરવરદ્વીષાં વૈધિવત (એક) પહે છે, વા (અહુ) પહે છે. તેના હવે અભિસંબંધ અને વિવરણ કહેવામાં આવે છે—

સર્વ તીર્થ કરોની સ્તુતિ કહી **હ**વે તેએાથી ઉપદિષ્ટ આગમની,—જેના વ3 કરી<mark>ને તે ભગવન્તા અને તે</mark>એાએ કથેલા ભાવા સ્કુટ જાજુવામાં આવે છે, તે પ્રદીપસ્થાનીય સમ્યક્ શ્રુત કીત્ત<sup>દ</sup>ન અહે<sup>દ</sup> છે. એથી આ કહેવામાં આવે છે.<sup>30ર</sup>ો

( છાયારૂપ કાવ્યાનુવાદ: આર્યા)

યુષ્કરવરદ્વીપાર્ધે, ધાતકી ખંડે જંબૂદ્વીપે વળી; ભરતૈરવતવિદેહે, ધર્માદિકરાે નમું છું **લ**ળી. ૧ યુષ્કરવરદ્વીપા<sup>દ</sup>ર્ધમાં, ધાતકી ખંડમાં અને જંબૂ-દ્વીપમાં ભરત–ઐરવત-વિદેહને વિષે ધર્મઆદિકરાેને હું નમસ્કાર કરૂં છું. ૧

₩

મા ઉક્રત પ્રથમ ગાયાની સ્પષ્ટ વ્યાપ્યા કરે છે---

<sup>र</sup> ज्याख्या--

पुष्कराणि-पञ्चानि तर्वरः, पुष्करघरधासौ द्वीपश्चेति समासः, तस्या -मानुयोत्तरा-चलावाग्यागवर्ति तस्मिन्, तथा धातकीनां खण्डानि यस्मिन्स धातकीखण्डो द्वीप: तस्मिश्र, तथा जम्ब्द्रीप: तस्मिश्र,

पतेष्वद्धं तृतीयेषु द्वीपेषु महत्त्वरक्षेत्रप्राधान्याङ्गीकरणतः पश्चानुपृथ्योपन्यस्तेषु भरतैराव-तिविदेहानि, प्राकृतद्दील्या त्वेकवचननिर्देशः, द्वन्द्वैकवद्भावाद्वा भरतैरावतिवदेह इत्यपि भवनि,

तत्र धम्मदिकरान्नमस्यामि।

'दुर्गितिप्रसृतान् जीवानि ' त्यादिश्लोकोक्तनिरुक्तो धर्मः', स च द्विभेदः-ध्रुतधर्मः श्चारित्रधर्मश्च । श्रुतधर्मेणेहाधिकारः, तस्य च भरतादिष्वादौ करणशीलास्तीर्थेकरा एव । ३०१

રેઅથ :-- વ્યાખ્યા---

पुष्कराणि—४७६२ो, ५६ो, तैः—ते व3 ६२ीने, वर:—वर, ते ५७६२वर. ते ५७६२वर अर्च दीप अभ सभास छे, तस्य अर्च्च—तेष्ठ' अर्थ,—भानुषोत्तर ५५ तना अर्वाण्लाग-वत्ती, तेभां.

તથા—ધાતકીઓના ખંડા જેમાં છે તે धातकीखण्ड:—ધાતકીખંડ, અને તેમાં, તથા—જંગ્રુથી ઉપલક્ષિત વા તત્પ્રધાન દ્વીપ ते जंबृद्वीप:—જંગ્રુદ્વીપ, અને તેમાં,

भा भहत्तर क्षेत्रप्राधान्यना अंशीडरण्धी पश्चानुपूर्विष्यी उपन्यस्त એवा अढी द्वीपामां, के मस्तैरावतिविदेहानि लश्त-अश्वत-विदेह,—प्राइत शैक्षीथी એકवयनिहंश्य छ अथवा इन्द्रना ओडवइलावथी मस्तैरावतिविदेह:--लश्त-अश्वत-विदेह ओम पण् हिय छे. त्यां धम्मीदिकरान् नमस्यामि—धर्भआहिडरोने हुं नभरडार डइं छुं. 'दुर्गति-प्रस्तान् जीवान्' छत्यादि श्लोडीडत निरुक्तवाणा धर्म, अने ते द्विलेद छ—श्रुतधर्भ अने यारित्रधर्भ, अहीं श्रुतधर्भथी अधिडार छे. अने तेना लश्तादिमां आदौ करणशीलाः— आहिमां डरण्शील तीर्थंडरा कर्

#### વિવેચન

" પુષ્કલાવઈ વિજયે હૈા કે, વિચરે તીરથપતિ, પ્રભુ ચરણને સેવે કે સુર નર અસુરપતિ; જસુ ગુણુ પ્રગટયો હૈા કે સર્વ પ્રદેશમાં, આતમ ગુણની હૈા કે પ્રગઢી અનંત રમા."—શ્રી દેવચંદ્રજી

આમ 'સર્વ' તીર્થ કરાની સ્તુતિ કહી, ' હવે આ પુષ્કરવરદ્વીપાર્ધ' એમ પ્રથમ પદ પરથી જેનું તેવું નામ પાડ્યું છે એવા આ સૂત્રમાં તે અહેત ભગવંતાએ ઉપદેશેલા આગમની-આપ્ત વચનની સ્તુતિ કરવામાં આવી છે. કારણુકે આ પ્રદીપસ્થાનીય આગમ આગમ 'પ્રદીપસ્થાનીય 'છે,—' प्रदीपस्थानीयं ', પ્રકૃષ્ટ દીપકને સ્તુત્ય સ્થાને છે, કે જેના વડે કરીને તે ભગવતાનું અને તેઓએ કથેલા ભાવાનું સ્કૃષ્ટ સ્વરૂપ જાણવામાં આવે છે, એટલે અજ્ઞાન અંધકારભર્યા આ લેશકમાં આ દીપક સમાન 'સમ્યક્ બ્રત કીર્તાન અહે' છે, ' तस्प्रदीपस्थानीयं सरवक्ष्यतमहति

कीर्त्तनम् ',- डीर्र्शनने ये। व्य छे कोटबे ४ डह्यं- ' पुण्डरवरद्वीपार्घमां ' छ. का सूत्र.

અતે વધારે માટું ક્ષેત્ર તેના પ્રધાનપણાથી પશ્ચાનપૂર્વાંથી-ઉલટા ક્રમે પુષ્કરવર-દ્રીપાર્ધ, ધતિક અંડ ને જંબ્રદ્રીય એમ મૂર્ષેલ છે. આ અઢી દ્રીપને વિષે ભરત, એરવત, વિદેહ એ ક્ષેત્રામાં જે ધર્મતા આદિકરા છે તેઓને હું નમસ્કાર કરૂં છું. શુતઘર્મ અને ચારિત્રધર્મ એ બે પ્રકારતા ધર્મમાં અત્રે શ્રુતધર્મ વિવક્ષિત છે; તેના આદિમાં કરણ્યીલ –કરવાના સ્વભાવવાળા તીર્યંકરા જ છે. શેષ સુગમ છે.

#### Ŵ

શ્રુવતાનની સ્તુતિ કરવાના ઉપક્રમ છે, તો અત્રે તીર્થંકરોની સ્તુતિના પ્રસાંગ શા ? એ શંકાના ઉત્તર આપે છે—

्रेआह--श्रुतज्ञःनस्य स्तुति: प्रस्तुताः कोऽवसरस्तीर्थकृतां ? येनोच्यते धर्मादिकराः न्नमस्यामीति ।

उच्यते -श्रतज्ञानस्य तत्प्रभवत्वात् अन्यथा तद्योगात्, पिनृभूतत्वेनावसर प्रमामिति।<sup>३०२</sup>

ું અર્થ : મંકા—શ્રુતજ્ઞા ની સ્તુતિ પ્રસ્તુત છે, તીર્થકૃતોના અવસર શા ? જેથી કહેવામાં આવે છે 'ધર્માદિકરાને નનસ્કાર કરૂં છું ' એમ

(સમાધાન ) કહેવામાં આવે છે—શ્રુતજ્ઞાતના તત્પ્રભવ હાતે (તેએા થકી જન્મ-પણાને) લીધે, અન્યથા તેના અયાગ છે માટે. પિતૃભૂતપણાએ કરીને એએાના અવસર છે.<sup>3૦૨</sup>

#### વિવેચન

જય જિનવાણી! જય ગુણુ ખાણી! વીર પિતાની વિનીત દુહિતા!

ભવ ભય લીરુ ભૂત સુહિતા !—પ્રજ્ઞાવબાધ માસમાળા (સ્વરચિત)

અંત્રે શાંકા થવી સંભવે છે કે અંત્રે 'શ્રુતજ્ઞાનની સ્તુતિ પ્રસ્તુત છે', તીર્થં કરાની સ્તુતિના અવસર–પ્રસંગ ક્રયાંથી ? તા પછી 'ધર્માદિકરાને નમસ્કાર કરૂં છું' એમ કેમ કહ્યું ?

એનું સમાધાન-'શ્રુતજ્ઞાનના તત્પભવપણાને લીધે'-श्रुतज्ञानस्य तत्प्रमवत्वात्'
— અર્થાત્ શ્રુતજ્ઞાન છે તે તીર્થકરા થકી પ્રભવ-જન્મ પામ્યું છે, 'અન્યથા તેના અયાપ્ર છે માટે,' નહિં તા તે શ્રુતજ્ઞાનના જોગ જ ન અને માટે, 'પિતૃભૃતપણાએ કરીને એઓના અવસર છે', 'પિતૃમૃતत्वेन अवसरः पषाम्।' તીર્થકરા એ શ્રુતજ્ઞાનના જનક પિતા છે, એટલા માટે એ તીર્થકરાની સ્તુતિના અત્ર પ્રસંગ પ્રસ્તુત જ છે.

"અહા ! તે સર્વેતિકૃષ્ટ શાંતરસમય સન્માર્ગ'! અહા ! તે સર્વેતિકૃષ્ટ શાંતરસપ્રધાન માર્ગના મૂળ સર્વજ્ઞ દેવ ! અહા ! તે સર્વેતિકૃષ્ટ શાંતરસ સુપ્રતીત કરાવ્યા એવા પરમ કૃપાળુ સદ્યુરુ દેવ ! તમે આ વિશ્વમાં સર્વકાળ જયવંત વત્તો'! જયવંત વર્ત્તા'!"

—શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજી

**અ**! ઉપરથી સર્વથા અપીરુષેય વચનના નિરાસ કર્યો, એમ યુક્તિથી પ્રતિપાદન ક**રે** છે—

अपतेन सर्वथा अपौरुषेयवचननिरासः। ययोक्तं--"असम्भव्यपौरुषेयं "। वान्ध्येयखर-विषाणतुल्यं अपुरुषकृतं वचनं विदुषामनुपन्यसनीयं विद्वत्समवाये, स्वरूपनिराकरणात्। तथादि-उक्तिर्वचनम् उच्यत इति चेति पुरुषिक्रयानुगतं रूपमस्य, पतित्क्रयाऽभावे कथं तद्भवितुमदेति । ३०३

४ અર્થ :—આ ઉપરથી સર્વા અપૌરુષેય વચનના નિરાસ કર્યા. જેમ કહ્યું છે કે " અપૌરુષેય અસંભિવ " છે. વાન્ધ્યેય ( વધ્યાપુત્ર ) ને ખરવિષાણ તુલ્ય એવું અપુરુષકૃત વચન વિદ્વાનોએ વિદ્વત્સમવાયમાં ઉપન્યાસ કરવા યાગ્ય નથી,—સ્વરૂપનિરાકરણને લીધે. તે આ પ્રકારે—इक्तिवचनं उच्यते इति च ઉક્તિ તે વચન અને ઉચ્ચરાય છે ( તે વચન ) એમ પુરુષ ક્રિયાઅનુગત આનું રૂપ છે, આ ક્રિયાના અભાવે તે કેમ હોવું યાત્ર્ય છે ? 303

#### વિવેચન

" धर्माधमी विना नाङ्गं विनाङ्गेन मुखं कुत:। मुखाद्विना न वक्तृत्वं तच्छास्तार: परे कथम् १॥" श्री উপথ'র।ঝার্থপ্ত.

અને 'આ ઉપરથી સર્વાથા અપૌરુષેય વચનના નિરાસ કર્યા ', આ-ધર્મના આદિક-રપણા ઉપરથી સર્વાથા અર્ધારૂપ જ્ઞાનરૂપ વા શબ્દરૂપ એમ વચનના સર્વ પ્રકાશનપ્રકારથી અપૌરુષેય વચનનું નિરાકરણ કર્યું, અર્થાત્ વચન પુરુષપ્રયત્નજન્ય નથી, પુરુષકૃત નથી એ માન્યતાનું નિરસન કર્યું. આનું સમર્થન કરતું ધર્માસાર પ્રકરણનું વચન અત્ર ટાંકયું છે.—"असम्मिव अपौरुषेयं" "અપૌરુષેય અસંભવિ" છે, અપુરુષકૃત વચન સંભવતું નથી.

आतुं क विवरण करतां असितविस्तराक्षर आधार्यक वहे छे—' वान्ध्येयसर-विषाणतुल्यं अपुरुषकृतवचनं।' ४० 'वान्ध्येय (व'ध्यापुत्र) ने भरविषाण् तुल्य सेवुं

पश्चिका—एतेन ध्रयादि. एतेन —आ वर्ड, धर्भोदिकरत्वना ज्ञापन वर्ड, सर्वधा—अर्थ-ज्ञान-श्रष्टद्देष प्रकाशनप्रकारना कार्रुक्यों, अपौरुषेयवचनिरास:—पुरुषकृत वयन नथी अभ अने। निरास करवार्भा आव्या छे अभ समलय छे. वयनान्तरथी पश्च आने समर्थित करवा केंद्युं:—यथोक्तं— अभ केंद्युं छे,—वर्भिसार प्रकरकुर्भा वयन-परीक्षार्भा, असम्भवि—नथी संक्षपतुं अभ अर्थ छे, अपौक्षेयं—अपुरुषकृत, वयन अभ प्रक्रथी समलय छे. से ज दित्तकार व्याप्या करे छे—

वान्ध्येयखर विवाणतुल्यं—असत् ओम अर्थ छे, अपुरुषकृतं वद्यनं—अपुरुषकृतं वयन. तेथी शुं ? ते भाटे इशुं—विदुषां—सुधीओते, अनुपन्यसनीयं—पक्षताथी अन्यवहरधीय छे, विद्व-त्समयाये—सभ्य परिषद्धां. इया अरह्यां ? ते भाटे इशुं —स्वरूपनिराकरणात्—रवश्पनिराकरधृते सीधे. अपीरुषेयत्व साध्यता धर्मास्वरूपे वयनपञ्जे प्रतिषेधते सीधे. आती क सावता इही. तथा धृत्यादिथी, कर्यं तद्भवितुमहिति ओ पर्यं तथी. अने आ सुभम छे. प्रयोशः—के उपन्यस्त इरातां स्ववयनथी पश्च आधित याय छे, ते विद्वाने विद्वत्सक्षामां उपन्यसतीय नथी. केम—स्वारी माता वाध्या छे, स्वारा पिता कुमारक्षद्धायारी छे. अने तथाप्रकारनुं अपीरुषेय वयन छे.

અપૌરુષેય વચન વદતા-વ્યાઘાતરૂપ

अपुरुषहत वयन विद्वाना से विद्वतसमवायमां अपन्यास हरवा याज्य નથી: 'વ'ધ્યાપુત્ર ને ગધેડાના શીંગડાનું અસ્તિત્વ જ છે નહિં, मेटसे वांज्ञशीना पुत्र ने अधेडाना शींगडा केवुं के असत् ने અસંભવિત છે એવું 'અપુરુષકૃત વચન' છે એમ ખુદ્ધિમાન્ विद्वानाओं विद्वतसलामां रुक्त करवा थे। य नथी; क्षारण के 'स्वइध-

નિરાકરણને લીધે ' અપૌરુષેયપણારૂપ સાધ્ય વચનપણાથી જ વિરાધ પામે છે. જેમ વાંઝણી છે તેા પુત્ર કચાંથી? ને પુત્ર છે તેા વાંઝણી કચાંથી? એટલે વાંઝણીના પુત્ર એમ કહેવું તે પાતાના સ્વરૂપથી જ નિરાકરણ યામે છે. અથવા ગધેડા છે તા શાંગડા કચાંથી ? ને શીંગડા છે તે ગધેડા કચાંથી ? એટલે ગધેડાના શીંગડાં છે એમ કહેવું તે પાતાના સ્વરૂપથી જ નિરાકરણ પામે છે. તેમ અપીરુષેય છે તે વચન કચાંથી? ને વચન છે તા અપોરુષેય કર્યાથી ? એટલે અપોરુષેય વચન છે એવી દરખાસ્ત મૂકવી તે પાતાના સ્વરૂપથી જ નિરાકરણ પામે છે, 'મ્હારા માહામાં છલા નથી' એમ वहती व्याधात ३५ थाय छे. कोटबे कोवी वात भूषवी ते विद्वत्पश्षिह्मां पाताने कास्या-સ્પદ્ધ સ્થિતિમાં મૂકવારૂપ થાય છે, એટલે કરો વિદ્વાન એમ કરે?

ते स्वरूपनिशहरख् आ प्रहारे—'उक्तिर्यचनं उच्यत इति च '—' ६ छित ते वयन અને ઉચ્ચરાય તે વચન ' એમ પુરુષકિયાઅનુગત આનું રૂપ છે,— ' पुरुषिक्रियानुगतं

પુરુષક્રિયા વિના અસંભવ

क्रपमस्य '-- ' आ डियाना अलावे ते हैम होवा येाव्य छे ?' ઉક્તિરૂપ વચનના અર્થાત ઉક્તિ-બાલવામાં આવે-ઉચ્ચારવામાં આવે તે વચન કહેવાય છે; અને આ વચનનું સ્વરૂપ પણ પુરુષની હાંઠ-તાલુ-જીસ આદિની ક્રિયાને અનુગત-અનુસરતું છે, અર્ઘાત્ પુરુષની તે તે ઉચ્ચારણક્રિયા

હાય તા જ વયન પાતાના સ્વરૂપને પામે છે, તા જ વચનના સ્વરૂપસંભવ હાય છે, નહિં તા આ ક્રિયા ન હોય તા તે વચનના ઉદ્ભવ જ ન સંભવે. માટે 'મ્હારી માતા વાંઝણી છે, અથવા મ્હારા પિતા કુમાર પ્રદાચારી (બાળકુ વારા) છે', તેની જેમ વચન અપીરુષેય છે એમ કહેવું તે પાતાના વચનથી જ બાધિત થાય છે, એટલે આવું મૂર્ખાઈલર્યું વચન વિદ્વાને વિદ્વનજનાની સભામાં મૂકવા ચાેગ્ય નથી જ એમ સિંહ થયું.

**અ! અપીરુ**ષેય વચન પુરુષવ્યાપાર વિના કેવલ આપામામ ધ્વનિ કરતું કર્યાય જોવામાં આવતું નથી. ઇ. યુક્તિથી અપીરુષેય વચનકલ્પનાનું અસારપર્શ્વ ખુલ્લું કરે છે—

<sup>6</sup>न चैतत्केवलं क्वचिद ध्वनद्गलभ्यते, उपलब्धावप्यदृश्यवक्त्राशङ्कासम्भवात्, तन्निष्-त्युपायाभावात, अतीन्द्रियाधदर्शिसिद्धेः, अन्यथा तदयोगात, पुनस्तत्कल्पनावैयस्यदिसार-मेतदिति । ३०४

<sup>પ</sup>અર્થ :—અને આ ( અપૌરુષેય વચન ) કેવલ ક્વચિત્ ધ્વનિ કર**ું ઉપલ**બ્ધ **થતુ**ં નથી. ઉપલબ્ધિ સતે પણ અદશ્ય વક્તાની આશંકાના સંભવને લીધે, તેના ( અશંકાના ) નિવૃત્તિઉપાયના અભાવને લીધે, અતીન્દ્રિયઅર્થદર્શી'ની સિદ્ધિન લીધે, અન્યથા તેના અયાગને લીધે, પુન: તેની કલ્પનાના વૈયર્ધ્ય'ને લીધે,—આ અસાર છે.<sup>308</sup>

#### **©** વિવેચન

"નિર્મળ તુજ મુખ વાણી રે જે શ્રવણે સુવે, તેહી જ શુલ્યુમણે ખાણી રે….કુંશ જિનેલર!"—શ્રી દેવસંદ્રછ

હવે વહી કહેશે—પુરુષ વિના આપાઆપ આ વચન કેમ ન ઊઠે? તે માટે કહ્યું— 'આ કેવલ કરચિત્ ધ્વનિ કરતું ઉપલબ્ધ થતું નથી 'ન વૈતત્કેવ વ્યવસ્થ ધ્વન વૃપદ્ધ થતે' આ તમે અપોરુષેય એવું જે વેદવચન માના છા, તે પુરુષ— આપામાપ અવાજ વ્યાપાર વિના કેવલ → આપાઆપ જ કચાય ધ્વનિ કરતું— અવાજ કરતું કરતા વચનની ઉપલબ્ધ થતું નથી, સંભળતું નથી. અને કચાંક કદાચ કંઈક ઉપલબ્ધ અન્તુપલબ્ધિ થાય જ છે એમ જે કહા તો 'ઉપલબ્ધિ સતે પણ અદ્દરય વક્તાની આશંકાના સંભવને લીધે આ અમાર છે; 'ક્વચિત્ તેવા ધ્વનિ કરતા

उपलब्धाविष-६५६ भिष्मां पृष्णु, श्रविष्णे पृष्णु,—६१थित ६वनत् श्रव्यत्ता अहदययवद्माद्याद्धाः स्रम्भवात —अहदययवद्माद्याद्धाः स्रम्भवात —अहदययवद्माद्याद्धाः स्रम्भवात —अहदययवद्माद्याद्धाः संभवने सीधे, तेन था लाधित हाय भेवा संशवलाव धरी पतदसारं भा भक्षार छे स्रम्भ संभित्त थाय छे ५या अरुष्थी है ते माटे ५ ह्यु — तिन्त्रवृत्युपायाभावात — भदस्य वस्तानी आशंकाती निवृत्तिना ६पायभक्षावने सीधे. स्रोवा देशि हेतु छे व्य निवृत्ते हे क्रेया ते स्थाशंका निवृत्तीयी शक्षाय. स्रोप्य भक्षावने सीधे. स्रोवा देशि हेतु छे व्य निवृत्तिना ६पायभक्षावने सीधे.

अतीन्द्रियाधिद्दिं सिद्धः અતીન્દ્રિય અર્થ દર્શાંની સિદ્ધિને લીધે. अतीन्द्रियं અતીન્દ્રિય એવા પિશાય દિક, अर्थे — અર્થને दर्ब्दुं हति छ: पुरुष पय— દેખવાના શીલવાળા પુરુષ જ તેની નિવૃત્તિના ઉપાય છે, — તે થકી જ આ પિશાય દિથી પ્રભાવવાળું વા સ્વત એવ ધ્વિન કરતું ઉપલબ્ધ થાય છે, એવા નિશ્ચયના સદ્ભાવને લીધે. વ્યતિ ક કહ્યો: — अन्यथा — નહિં તો, અતીન્દ્રિયાર્થ દર્શાં નિવૃત્તિના અર્થાગને લીધે. વારુ, જો અતીન્દ્રિય અર્થદર્શાં સિદ્ધ થાય છે, તો તેથી શી ક્ષતિ છે કે તે માટે કહ્યું: — પુત્ત: तत्कल्प नावैष्य धर्मात्— અતીન્દ્રિયાર્થ દર્શાંને માન્ય કરી પુત્ર: — કરી અપીરુષેય વચન કરપનાના વૈષ્ય વૈષ્ઠ લીધે. કારજ્યુ કે તે અતીન્દ્રિયાર્થ દર્શાંને નહિં માનના શ્રાંઓને જ સકલ છે. જેમ કહ્યું છે કે—

" अतीन्द्रियाणामर्थानां, साक्षाद्द्रध्यः न िद्यते । यखनेन हि नित्येन, यः पद्यति स पद्यति॥"

ં (અર્થાત્) અલીન્દ્રિય અર્થીના સાક્ષાદ્ દુષ્ટા છે નહિં; નિત્ય વચનથી જ જે દેખે છે તે દેખે છે. જસાર્ર— મસાર, પરિક્લ્યુ, નિષ્ફળ, पतद्—આ, વચન અપીસ્પેય છે એ. શાબ્દની ઉપલબ્ધિ–શ્રવશરૂપ અનુભવ થતા હાય, તાપણ ત્યાં કાઈ અદશ્ય એવા પિશાચાદિ વક્તાની આશંકાના સંભવ હાય છે, એટલે આ અપીરુષેય વચન અસાર છે (એમ સંબંધ છે).

એમ શાને લીધે ? 'તેના (આશંકાના) નિવૃત્તિઉપાયના અભાવને લીધે, 'તે અદશ્ય વક્તાની આશંકાની નિવૃત્તિના ઉપાયના અભાવને લીધે; અર્થાત્ એવા કાઇ હેતુર્પ ઉપાય છે નહિં કે જે વડે તે અદશ્ય વક્તાની આશંકા દ્વર કરી શકાય. એમ પણ શાને લીધે ? 'અતીન્દ્રિયઅર્થદર્શી'ની સિદ્ધિને લીધે; ' અર્થાત્ એમ જે કહા કે તે પિશાચાદિને દેખનારને તે આશંકા દ્વર થવાના ઉપાય છે, તા અતીન્દ્રિય એવા પિશાચાદિકને દેખનારની સિદ્ધિ થશે. કારણ કે તેવા અતીન્દ્રિયઅર્થદર્શી'ને જ આ વચન પિશાચાદિથી ઉદ્લવ પામ્યું છે કે આપાઆપ જ ધ્વનિ કરી રહ્યું છે તે ઉપલબ્ધ થાય છે, એમ નિશ્ચય છે. 'અન્યથા તેના અયેદરને લીધે,' નહિં તા અતીન્દ્રિય અર્થદર્શી' વિના અદશ્ય વક્તાની આશંકાની નિવૃત્તિ ઘટતી નથી.

ત્યારે વાદી કહેશે-વારુ, ભલે અહીન્દ્રિયાર્થંદર્શાં નિહ્ન થતા હાય, તા તેમાં શી ક્ષતિ–હાનિ છે ? તે માટે કહ્યું—' પુનઃ તેની કલ્પનાના વૈયર્થ્યને લીધે આ અસાર છે.' અર્થાત્ અહીન્દ્રિયાર્થદર્શાંને માન્ય કરી પુનઃ જો તમે અપૌરુષેય

અતીન્દ્રિયાર્થંદર્શી વચનની કલ્પના કરશા તો તેનું વ્યર્થપણું નિષ્ફળપણું જ છે; સિદ્ધિથી અપૌરુષય કારણ કે તે કલ્પના અતીન્દ્રિયાર્થંદર્શી ન નિહં માનનારાને જ વચનકલ્પના વ્યર્થ સાર્થક—સફળ છે. તમારૂં જ વચન છે કે—"અતીન્દ્રિય અર્થીના સાક્ષાત્ દેષ્ટા છે નહિં; નિત્ય એવા વચનથી જ જે દેખે છે તે

કેખે છે. " એટલે અતીન્દ્રિયાર્થં દર્શી'ના સ્વીકાર કરતાં તમારી અપોરુષેય વચનની કલ્પના વ્યર્થ-નિષ્ફળ-નકામી થઈ પડશે. એટલે આમ દર્શાવેલી સંકલનાબદ્ધ સુક્તિપર પરાથી સિદ્ધ થયું કે તમે જે વેદવચન અપોરુષેય માના છા તે અસાર છે, તે વાતમાં કાંઈ માલ નથી.

1

એટલે અપોરુષેયવાદી વળતી દલીલ કરશે—એમ તે અહંત્યહું વચનપૂર્વ છે એ તમારા આગમનવચનથી તમારું વચન પછું અપોરુષેય જ છે, કારણું કે અહંત્ તું અનાદિપહું સતે વચનના અનાદિ—પણાને લીધે અપોરુષેયપણાની સિદ્ધિ થશે, અને એકનું અવચનપૂર્વ કપણું કહેશા તા અનાદિશુદ્ધવાદની આપત્તિ થશે, ઇ. પ્રકારે અપોરુષેયવાદી પૂર્વ પક્ષ કરે છે—

हैं स्यादेतत्, भवतोऽिं तत्त्वतोऽपौरुषेयमेष वचनं, सर्वस्य सर्धदिशानस्तत्पूर्धकत्यात्, "तप्पृथ्विया अरहया " इति वचनात्, तदनादित्वेऽिं तदनादित्वतस्तथात्वसिद्धेः। अवयनपूर्वकत्वं चैकस्य, तदिष तन्त्रविरोधि, न्यायतोऽनादिशुद्धवादाणत्तेरिति। ३०५

્ર અર્થ :—શ'કા-એ ભલે હો, તમારૂં પણ તત્ત્વથી અયૌરુષેય જ વચન છે,-સર્થ સર્વ દર્શી તું તત્પૂર્વ કપણું છે માટે,-" તત્પૂર્વિ'કા અહ<sup>િ</sup>ત્તા " છે એ વચનથી; તદ્દ (અ**હે'તના**) અનાદિત્વમાં પણ તદ્ (વચનના) અનાદિત્વથકી તથાત્વની સિદ્ધિ છે માટે. અને એકનું અવચનપૂર્વકપણું, તે પણ તન્ત્રવિરાધિ છે,–ન્યાયથી અનાદિશુદ્ધવાદની આપત્તિ થાય માટે.<sup>30</sup>પ

#### વિવેચન

" विद्यारी इंदा विद्यारे रे, तेरा आगम आगम अधार "—श्री आनंदधन्छ

એટલે અપોરુપેયમાદી શંકા ઊઠાવશે—'એ લલે હો, તમારૂં પણ તત્ત્વથી અપોરુપેય જ વચન છે—સર્વ સર્વંદર્શાનું તત્પૂર્વકપણું છે માટે,—'તપ્યુ વિવયા સરहयા' તત્પૂ વિકા અહીં તા છે એ વચનથી.' અર્થાત અમારૂં તો શું પણ તમારૂં—તમારૂં વચન પણ પૌરુપેયવાદીનું વચન પણ તત્ત્વથી—એદંપર્યશુદ્ધિથી અપૌરુપેય જ અપૌરુપેય છે. કારણ કે સરખભાદિ સર્વ સર્વદર્શી સર્વજ્ઞનું તત્પૂર્વકપશું— વચનપૂર્વકપણું છે માટે. જુએા, તમારૂં જ વચન છે કે અહીં તા તત્પૂર્વકાન્યમ્

હવે જો એમ કહા કે અહંત્સંતાન તા અનાદિ છે તા પોરુષેય વચન કેમ નથી ! તા 'તદ્અનાદિત્વમાં પણ તદ્અનાદિત્વ થકી તથાત્વની સિદ્ધિ છે માટે.' તે અહંતાના અનાદિપણામાં પણ તે વચનના અનાદિપણા થકી તથાત્વની—તથાયકારના અપોરુષેપયણાની સિદ્ધિ થશે. અને અપોરુષેય વચન નહિં માના તા 'એકનું અવચનપૂર્વકપણું તે પણ

तदनादित्वेऽिष तेषां—तेश्राना अर्धं ताना, अनादित्वेऽिष—अनाहिष्णार्भ पण्, तदनादित्यतः—तरय-तेना, वयनना अनाहिलाव यही, तथात्यसिद्धः:—तथात्वनी सिद्धिने लीधे, अपौरुषेषत्वनी सिद्धिने लीधे. आने। वर विषयं यथापक पक्षान्तर उद्यो—अध्यनपूर्वकत्यं चेकस्य—अने अकृतं अवयनपूर्वक थि. आने। वर्ष विषयं यथापक पक्षान्तर उद्यो—अध्यनपूर्वक थि. अभि पण् त्यारे अर्थे अर्थे अपि लाव छे. अर्थे पण् त्यारे अर्थे छे। अर्थे अपि लाव छे. अर्थे पण् त्यारे अर्थे छे। अर्थे अर्थे अर्थे अर्थे अर्थे अर्थे अर्थे अर्थे पण् त्यारे अर्थे छे। अर्थे अर्थे अर्थे अर्थे अर्थे अर्थे अर्थे पण् त्यारे अर्थे छे। अर्थे अर्थे पण्यानपूर्वक निवासिक पण्यानपूर्वक निवासिक पण्यानिक पण्यानि

पश्चिका—स्यादेतत्—भा काले हो।, ( भेभ ) भन्तुं वक्तव्य छे. भवतोऽपि—तभाइं पण्, पौरुषेयवयनवाहीतुं, तत्त्वता—तत्त्रयो, परभार्थयी,—निहं हे देव क्हाइं, तत्त्वतः—केहंपर्यशुद्धियी अभीरुषेय क वयन छे, पौरुषेय पण्न नयी. अत्र हेतु क्हां—सर्वस्य—सर्वना, ऋषलाहिना, सर्वद्धिमः—सर्वहिश्ना, सर्वज्ञाना, तत्त्पूर्वकत्वाव्—तत्पूर्वकपण्डाने लीधे, वयनपूर्वकपण्डाने लीधे, आ पण्डाक्ष्या शत्रव्या—अर्वता छे, वयनपूर्विका, अरह्या—अर्वता छे, वयनपूर्विका, अरह्या—अर्वता छे, वयनपूर्विका, अरह्या—अर्वता छे, वयनयी. हवे स्थेभ ( शंका ) थाय के अर्वत्संतान अनाहि छे, तेथी पौरुषेय वयन केम नथी! स्थेभ अराक्षांकीने कहां—

તન્ત્રવિરાધિ છે, ' અર્થાત્ આદિમાં અવચનપૂર્વ એવા કાઈ એક વચનપ્રવર્ત્તક અર્હત્ માનવા પડશે, તે પણ તન્ત્રવિરાધિ છે, 'સમ્યગ્દર્શન–સાન–ચારિત્ર તે માક્ષમાર્ગ' એ આગમને વિરાધિ છે. શા માટે? 'ન્યાયથી અનાદિશુદ્ધવાદની આપત્તિ થાય માટે.' અર્થાત્ અકારણવંત સત્ નિત્ય હાય છે એમ નિત્યલક્ષણ ન્યાયથી અનાદિશુદ્ધ એવા અન્યદર્શનીઓએ કલ્પેલ સદાશિવ આદિ જેવા કાઈ અર્હત્ છે એવા વાદના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે. આમ અપીરુષેયવાદીએ પૂર્વપક્ષ કર્યા.

#### W

અનાદિપશુામાં પણ પુરુષભ્યાપાર વિના વચનના અધટમાનપશુાથી અપૌરુષેય વચનની સિદ્ધિ નહિં શાય, અને બીજાંકુર ન્યાયથી કાેઇનું અવચનપૂર્વંકપણું નથી, ઇ. પ્રકારે અપૌરુષેયવાદીની પ્રત્યેક દલીલના રદીઓ આપી ઉત્તરપક્ષ કરે છે—

<sup>७</sup>न, अनादित्वेऽपि पुरुषव्यापाराभावे वचनानुपपत्या तथात्वासिद्धे: । न चावचनः पूर्धकत्वं कस्यचित्, तदादित्वंन तदनादित्वविरोधादिति । बीजाङ्कंरवदेतत्, ततश्चानादिन्त्वेऽपि प्रशाहतः सर्वक्षाभूतभवनवद्वकृतृच्यापारपूर्वकत्वमेवाखिलवचनस्येति । ३०६

<sup>છ</sup> અર્થ:-(સમાધાન)—એમ નથી,—અનાદિપણામાં પણ પુરુષવ્યાપારના અ**ભાવે** વચનની અનુપપત્તિથી તથાત્વની અસિદ્ધિ છે માટે. અને કાેંઇનું અવચનપૂર્વકપણું નથી, તેના (વચનના) અહિપણાથી તેના (ભગવતના) અનાદિપણાના વિરાધ છે માટે. આ બીજ–અંકુરવત્ છે. અને તેથી કરીને પ્રવાહથી અનાદિપણામાં પણ સર્વફાના અભૂત-ભવનવત્ અખિલ વચનનું વકતૃવ્યાપારપૂર્વકપણું જ છે. <sup>506</sup>

पञ्चिका—( એમ) पर पक्ष आशं होते इन्तर इन्नोः— न— न क, आ परे।इत. अत्रे हेतु इन्नो— अनादित्वे प्रिया— अनादित्वे प्रिया— अनादित्वे प्रिया— अनादित्वे प्रिया— अनादित्वे प्रिया— अनादित्वे प्रिया— व्यनप्रवर्ता इना तालुआहि व्यापारना अलावे वचनानुषपत्या— व्यननी अनुपपत्थी, निरुद्धा निरुद्धा व्यनना अपे।अथी, तत्त्रधात्वासिद्धेः—तेना तथात्वनी (अपोरुपेयप्रधानी) असिद्धिने लीधे. प्रक्षान्तरने निरुद्धत इरतां इन्हों—

न च—न क, अवचनपूर्वकत्वं—परे। पन्यस्त भेवं अवयनपूर्वं अपशुं, कस्यचित्—डे। धनं, कायं तनं, अया अरश्यो ? ते भाटे उश्चं —तदादित्वेत—तह् आहित्यथी वयनपूर्वं अपश्यो , तदनादित्विति स्विति । अनाहिपश्याना विरे। धने सीधे. तस्य—तेना, स्वावंतना, अनादित्वस्य—अन्वयनपूर्वं अपश्यो आहिपश्याना विरे। धने सीधे. तस्य—तेना, स्वावंतना, अनादित्वस्य—अन्वयनपूर्वं अपश्यो आहिप्त अनाहिपश्याना, विरोधात्—विरोधने सीधे, निराउत्वित सीधे, परभार्यं असी—बीजाईरिवदेतद्—आ श्रीकि-अंधर केवं छे. केम श्रीक्रमांथी अंधर, आंधरमांथी श्रीक्र, तेम वयन थडी अर्ढत् ने अर्ढत् यडी वयन प्रवर्त्ते छे. प्रकृतिसिद्धि इंडी—

# વિવેચન

જિનવદન હિમાદ્રિ ઉદ્લવ સ્થાન જેતું, ગણધર હર શીર્ષે ઉધ્ય ઉત્થાન જેતું; સુરસ સલિલ પૂર્ણા સેબ્ય સુરા નરાને, ભગવતી શ્રુતગંગા રક્ષે તે અમાને!—ચાગદપ્રકળશ (સ્વરચિત)

આમ ઉપરમાં અપૌરુષેયવાદીએ જે પૂર્વ પક્ષ કર્યો, તેના ઉત્તર પક્ષ કરતાં-રહીઓ આપતાં કહ્યું—'એમ નથી, અનાદિપણામાં પણ પુરુષવ્યાપારના અભાવે વચનની અનુપપત્તિથી તથાત્વની અસિદ્ધિ છે માટે.' અર્થાત્ અહાે મહાનુક્ષાવ! પુરુષવ્યાપારઅભાવે તમે કહ્યું તેમ અમારં વચન પશ્ચ તત્ત્વથી અપૌરુપેય જ છે એમ વચનની અનુપપત્તિ નથી. કારણુંકે વચનના અનાદિપણામાં પણ પુરુષના તાલુ હાેઠ-જીન-કંઠ આદિ ઉચ્ચારણું કિયારૂપ વ્યાપાર ન હાેય તાે વચનનું હાેવાપણું પશ્ચ ઘટતું નથી, એટલે તથાપ્રકારે અપૌરુપેયપણાની સિદ્ધિ થતી નથી. 'અને કાેઈનું અવચનપૂર્વ કપણું નથી, તેના આદિપણાથી તેના અનાદિપણાના વિરાધ છે માટે.' અર્થાત્ તમે કહાે છાે તેવું કાેઈ પણ ભગવંતનું અવચનપૂર્વ કપણું નથી, પરંતુ વચનપ્ર્વ કપણું જ છે. કારણુંક જો અવચનપૂર્વ કપણું હાેય તાે તે ભગવંતનું આદિમંતપણું થયું, એટલે તેના અનાદિપણાના વિરાધ અત્યે છે; તેમ જ તે વચનનું પણ ભગવત્પૂર્વ કપણાને લીધે આદિમંતપણું થયું, એટલે તેના અનાદિપણાને પણ વિરાધ આવે છે. આમ વચનને આદિ-પહેલાં માનશા, તાે ભગવંત અનાદિ કેમ ? ને ભગવંતને આદિ-પહેલાં માનશા, તાે ભગવંત અનાદિ કેમ ? ને ભગવંતને અને ભગવંતને અનેને જો અનાદિ માનવામાં આવશે તાે આ વિરાધ આવે છે. પણ વચનને અને ભગવંતને અનેને જો અનાદિ માનવામાં આવશે તાે આ વિરાધ આવશે નહિં:

એટલે લગવંત અને વચન બનને અતાદિ જ સિલ્લ છે. ' बीजाङ्करवदेतत'—' આ બીજ—અંકુરવા છે.' બીજમાંથી અંકુર ને અંકુરમાંથી બીજ એ પરંપરા જેમ ચાલ્યા જ કરે છે, ને તેમાં બીજ પહેલું કે અંકુર પહેલા એ કહેવું અશક્ય બીજ—અંકુરવત છે, તેમ વચન થકી લગવંત ને લગવંત થકી વચન એ અતાદિ અલિ'ત-વચન પરંપરા સંતતિ ચાલ્યા જ કરે છે, ને તેમાં વચન પહેલું કે અનાદિસિલ્લ લગવંત પહેલા એ કહેવું અશક્ય છે. ઇંડામાંથી મરધી કે મરધીમાંથી ઇંડુ ઇત્યાદિ દેશાંત પહ્યુ અત્ર ઘટે છે.

અને 'તેથી કરીને પ્રવાહથી અનાદિપણામાં પણ સર્વજ્ઞના અભૂતભવનવત અખિલ વયનનું વક્તૃત્યાપારપૂર્વકપણું જ છે. ' આ બીજ-અંકુરના દેશંત પરથી પ્રવાહથી-પરંપરાથી વયનના અનાદિપણામાં પણ ઋડપભાદિ સર્વજ્ઞ જે પૂર્વે અભૂત સર્વ વચનનું હતા-ઘવા નહોતા, તેનું ભવન-હોવાપણું જેમ વચન થકાં હોય છે; વક્તૃત્યાપાર- તેમ લોકિક-અલોકિક ભેદથી ભિન્ન એવા સર્વ વચનનું હોવાપણું પૂર્વકપણું જ પણ વક્તાના વ્યાપારપૂર્વક જ હોય છે. અર્થાત્ વેદવચન કે અન્ય કાઈ પણ વચન અતેરુપેય નથી, પૌરુપેય જ છે, એ સિદ્ધાંત સ્થાપિત થયાે.

"વિતુ આધે આધા નહીં રે, બિન આધેય આધાર, મુરગી બિન ઇંડા નહીં પ્યારે, યા બિન મુરગડી નાર. ભુગ્ટા બીજ વિના નહીં રે, બીજ ન ભુગ્ટા ટાર; નિસિ બિન દિવમ ઘટે નહીં પ્યારે, દિન બિન નિસે નિઃધાર. વિગારી કહા વિગારે રે, તેરા આગમ અગમ અથહ."—આનંદઘનપદ

1

કાઈ સર્વતા અવચતપૂર્વક જ હશે એવી અપીરુષેયવાદીની દલીલના પુનઃ બીજાંકુરવત્ ન્યાયથી રદીએા આપી, વચનના અર્થ-જ્ઞાન-શબ્દરૂપશાને લીધે કાઈના અવચતપૂર્વકપશામાં પણ દેહ નથી, એ મરદેવી માતાજી (આદિના દર્શતથા) સિંહ કરે છે—

ेनन्येवं सर्वेज्ञ पत्रास्य वक्ता सदा नान्यः, तदसाधुत्वप्रसङ्गादिति। सोऽवचनवूर्वेक पत्र कश्चित्रीतितः।

ननु बी बाङ्करचत् इत्यमेन प्रत्युक्तं, परिभावनीयं तु यत्नत: ।

तथाऽथक्कानशब्दरूपत्याद्धिकृतवचनस्य शब्दयचनापेक्षया नायचनपूर्वकत्वेऽपि कस्य-बिहोषः, मरुदेव्यादीनां तथाश्रयणात्, वचनार्थप्रतिपत्तित एव तंषामपि तथात्वसिद्धेस्तत्त्व-तस्तत्पूर्वकत्यमिति।

भवति च विशिष्टक्षयोपरामादितो मार्गानुसारिबुद्धेर्वचनमन्तरेणापि तद्र्धप्रतिपत्तिः, क्वित्तथादर्शनात्, संवादिसद्धेः । ३०७

पञ्चिका—ननु—वारु, परता अक्षमामां, एवं — ओम, पौरुषेयत्वमा, सर्वज्ञ एव — सर्वज्ञ क, अस्य — आते।, वयतेनो, वक्ता — वक्ता, सदा — सर्वज्ञ मान्य: — तेनाथी व्यतिरिक्त ओवी अन्य निर्धः अमा अरख्या ? ते माटे उद्धं — तस्य — तेना; वयतना, असाधुत्वप्रसङ्गत् — असाधुत्वप्रसंगते शीधे, अप्रामाएयप्राप्तिने शीधे, वक्त्प्रामाएयथी क वयनप्रामाएय ओ इतुने शीधे. सः — ते, सर्वज्ञ, अवचन पूर्वक पव कश्चित् — अवयनप्राप्ति अप्राप्ति अप्राप्ति अप्राप्ति अप्राप्ति अप्राप्ति अप्तया अपीरुषेय वयन है।य ओम तीति आश्रीने अप्युष्त्रम करवे। योज्य छे ओम समन्त्रय छे.

भन्ने (तर-ननु-वारु, वितर्ध कर-बीजाङ्कुरवत्-शील हरनी केम से अथि, प्रत्युकं-प्रत्युक्त, मा निराकृत छे, से परिभावनीयं तु यत्नत:-धत्नथी परिलावनीय छे,-ते सम्बक् परिकावित सते पुनः भाभ उपन्यासना अथागने लीधे. अने कैने।ने। क्ष्यित् स्रेक्षान्त नथी स्रेम पथ्

तथा—तथा, ओ पक्षान्तरना समुन्ययमां, अर्थज्ञानद्यान्द्रस्पत्वात् — अर्थ-ग्रान-शण्दर्भपश्चाने सीधे; अर्थ: — अर्थ, सामायिक परिश्वाम आहि, ज्ञानं — तह्मत क प्रतीति, ज्ञान्दः — शण्द, वायक च्विन, त्र्रूपत्वात् — तद्भपश्चाने सीधे, तत्स्वसावपश्चाने सीधे, अधिकृतवचनस्य — अधिकृत वयनना, प्रकृत आभमना, तेथी. ज्ञान्दवचनापेक्षया — शण्दर्भ वयनने अपेक्षीने, न-त क, अवचनपूर्वकृतवेऽपि — अवयनपूर्वकृतवेऽपि सर्वदिश्चना, दोष: — हे। स्न अनादिशुद्धवाद आपित्तस्र श्रुष्टिष्ट समर्थक कर्यां प्रस्तु समर्थक कर्यां समर्थक कर्यां प्रस्तु समर्थक कर्यां सम्यां सम्यां

્રેઅર્થ :—શંકા–વારુ, એમ તો સર્વજ્ઞ જ આના વક્તા સદા હોય, અન્ય **નહિં,**— તૈના અસાધુત્વના પ્રસંગને લીધે. તે અવચનપૂર્વક જ કાઇ નીતિથી છે.

(સમાધાન ઉત્તર)—વારુ, બીજાંકુરવત એ પરંધી (ચ્યા) પ્રત્યુક્ત છે. (એ) યત્નથી પરિભાવનીય છે. તથા-~

અધિકૃત વયનના અર્થ-જ્ઞાન-શબ્દરૂપપણાને લીધે શબ્દવચન અપેક્ષાએ કાેકના અવચનપૂર્વકપણામાં પણ ઢાષ નથી,–મઢ્ઢદેવી આદિના તથાશ્રવણને લીધે. વચનાથ પ્રતિષ્ પત્તિ થકી જ તેઓનું પણ તથાત્વસિદ્ધિને લીધે તત્ત્વથી તત્પૂર્વકપણું છે.

અને વિશિષ્ઠ ક્ષયાપશમાદિ થકી માર્ગાનુસારિ છુદ્ધિવતને વચન વિના પણ તેના અર્થની પ્રતિપત્તિ હોય છે;-કવચિત તથાદશ'નને લીધે, સ'વાદસિદ્ધિને લીધે.<sup>309</sup>

#### વિવેચન

" પુસ્તકપણે કાઇ પણ શાસ્ત્ર અનાદિ નથી. તેમાં કહેલા અર્થ પ્રમાણે તો સો શાસ્ત્ર અનાદિ છે."—શ્રીમદ્દ દેવચંદ્રછ.

અત્રે અપોરુષેયવાદી પુનઃ શંકા કરશે—'વારૂ, એમ તાે સર્વન્ન જ આનાે વક્તા સદા હાય, અન્ય નહિં,—તેના અસાધુત્વના પ્રસંગને લીધે. તે અવચનપૂર્વક જ કાઈ નીતિથી છે.' અર્થાત એમ એ પોરુષેય જ વચન માનશાે તાે સર્વન્ન જ

અપૌરુષેયવાદીની આ વચનના વક્તા સદા-સર્વકાલ હાય, તેનાથી વ્યતિરિક્ત એવા પુન: તે જ દલીલ અન્ય અસર્વજ્ઞ નહિં. કારણ કે તેના વચનને અસાધુપણાના-અસમ્યકપણાના-અપ્રમાણપણાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય,-વક્તાના

પ્રમાણુપણાથી જ વચનનું પ્રમાણુપણું હેત્ય માટે. એટલે અતિ અતિ ચિરકાલ પૂર્વે અતીત–ભૂત કાળમાં એવા કાઈ સર્વત્ર અવચનપૂર્વક જ થઈ ગયેલા હાવા એઈએ એમ નીતિથી--ત્યાયથી સિદ્ધ થાય છે; નહિંતા અવચનપૂર્વક જ એ ન હાય તા તે

भवति च विशिष्टश्वयोपशमादित:— अने हाय छे, विशिष्टाद्—विश्विष्ट-६र्शनभेहिनीय आहि
नेश्वर क्षय-क्षये। प्राप्त मार्गानुसारिबुड्ये:— सम्यग-६र्शनाहि भेदिभागीनुयायी प्रमावंतने, वचनम्
— ७ अतिक्षल वयन— अन्तरेणापि—विना प्रश्, तद्र्धप्रतिपत्ति:— वयनना अर्थनी प्रतिपत्ति. अया अश्वया ! ते भाटे अहुं—क्यचित—प्रमापनीयभां, तथादशीनात्— प्रयाप्तिपत्तिना दर्शनने सीधे.
आ अया अश्वयी ! ते भाटे अहुं—संवाद्सिक्यं:— संवादिसिद्धिने सीधे. के आ त्हारायी अहिवार्था आव्हों ते महारायी रवत अव मात वा अनुष्टित छे अभ प्रभूत अर्थना अव्यक्षियारनी सिद्धिने सीधे.

વચનપૂર્વક જ કેલો જોઈએ, એટલે વચન અપોરુપેય જ છે એમ તમારે ન્યાયથી માન્ય કરવું પડશે.

એના ઉત્તર આપ્યા-'વારુ, બીજાં કુવરવત્ એ પરથી (આ) પ્રત્યુક્ત છે. (એ) યત્નથી પરિભાવનીય છે. ' બીજ-અંકુરના દષ્ટાંતથી આ તમારી દર્લીલના રહીઓ અપાર્ધ ચૂક્યા છે, એટલે પિષ્ટપેષણ કરત્રાની જરૂર નથી. એ દષ્ટાંત જ યત્નથી બીજાં કુરવત્ પરિભાવન કરવા ચાગ્ય છે. એ સમ્યક્ પણ પરિભાવન કરશા એટલે એ પરથી રહીઓ તમારૂં સમાધાન થઇ જશે.

तेमल-अनेका-तवाही कैनोने। क्यांय क्रिकान छ निहः, अटले 'अर्थज्ञानका ब्रह्मप् न्वादिधकृतव चनस्य ' अधिकृत वयनना अर्थ-ज्ञान-शण्ह प्रप्णाने लीधे शण्ड वयनना अपेक्षाओं क्रिका अवयनपूर्व क्रपणामां पण्ड है। वयी, ' क्राब्द व चना-वयन क्रिका नाव चन क्र्वेक्तत्वे प्रिक्ष कस्य चित्र दोषः,' मरुहेवी आहिना शण्ड इपपण्ड तथा श्रव्या नाव चन क्र्वेक्तत्वे प्रिक्ष कस्य चित्र दोषः,' मरुहेवी आहिना शण्ड इपपण्ड तथा श्रव्याने लीधे ' अर्थात् अधिकृत वयन-प्रस्तुत आगम वयन छे ते (१) अर्थ इप-सामायिक परिष्णामाहि साव इप, (२) ज्ञान इप-तह् अत्रात्रीति इप, अने (३) शण्ड इप-वायक क्ष्विन प्रेम श्रेष्ण प्रकारे छे. ओटले वायक क्ष्विन स्थानि इप वयन नी अपेक्षाओं क्षेष्ठ सर्व ज्ञान अवयन पूर्व कपण्डामां पण्ड अनाहि-शुद्धवादनी आपत्ति इप होष नथी. कारणु के आहि तीर्ध कर स्थल हेवला माता मरुहेवील आहिनुं सव्यत्व स्वयमेव परिषाक पान्युं हतुं सेम तथा प्रकारनुं श्रवणु थाय छे; शण्ड प्रवनी अपेक्षा विना क सेसोने सर्व ज्ञ-सर्व हिश्यणुं प्राप्त थयुं हतुं सेम आगममां संस्थाय छे.

હવે "તત્પૃવિ'કા અહે તા" એ વચનને સમર્થિ ત કરતાં કહ્યું—'વચનાર્થ પ્રતિપત્તિ થકી જ તેઓનું પણ તથાત્વસિદ્ધિને લીધે તત્ત્વથી તત્પ્યું કપણું છે.' અર્થાત્ વચન થકી સાધ્ય એવા જે જ્ઞાનાનુષ્કાનરૂપ સામાયિકપરિણામ આદિ અર્થ, વચનાર્થ પ્રતિપત્તિથી તેની તા તેઓએ પ્રતિપત્તિ કરી જ છે. અંગીકરણ કર્યું જ છે; સર્વજ્ઞપણાની સિદ્ધિ એટલે આ અર્થરૂપ—સામાયિકાદિ ભાવરૂપ પ્રતિપત્તિ થકી જ તેઓને—મરુદેવી માતાજી આદિને પણ તથાત્વની-તથાપ્રકારના સર્વજ્ઞ-સર્વદર્શિપણાની સિદ્ધિ છે, એટલા માટે તત્ત્વથી-નિશ્ચયવૃત્તિથી તે મરુદેવીજ આદિને પણ તત્પ્ર્વંકપણું–વચનપૂર્વકપણું સિદ્ધ થયું.

अने—'भवति च विशिष्टक्षयोपशमादितो मार्गानुसारिनुद्धेः'—विशिष्ट क्षये। पशमाहि थडी मार्गानुसारि अदिवंतने वथन विना पण तेना अर्थनी अतिपत्ति देशय छे —'वचनमन्तरेणापि तदर्थप्रतिपत्तिः'—'डविश्त तथाहर्शनने दीधे. संवाहसिदिने दीधे' अर्थात् दर्शनभाद्धनीय आहि क्षभसंअधी क्षय-क्षये।पशम-७पशम थडी सम्यग्दर्शनाहि भेक्षमार्गने अनुसारि—अनुयायि अदिवंत—प्रज्ञावंतने ७४तक्ष्रख्वाणा वयन विना पण् ते वयनना अर्थनी अतिपत्ति—अंशीक्ष्रण् देश्य छे; क्षरण्डे क्वियत् तथाप्रकारनुं वयनना अर्थनी अतितपत्तिनुं दर्शन थाय छे, अने तेनुं क्षरण्ड पृक्षु तेवा प्रकारे संवाहनी—भणता પણાની સિદ્ધિ હાય છે એ છે. જેમકે—જે આ તમારામાંથી કહેવામાં આવ્યું તે મ્હારાથી આપામાપ જ જાણવામાં આવ્યું છે વા આચરવામાં આવ્યું છે, એમ પ્રકૃત અર્થના અવ્યક્તિશારની—અવિસંવાદની સિદ્ધિ હાય છે.

#### Ŵ

અને એમ સર્વના વચનપૂર્વકપણાને લીધે વ્યક્તિઅપેક્ષાએ અનાદિશુદ્ધવાદની આપત્તિ નધી, એમ શેષ દર્લીલના રદીએા આપી અપીરપેવવાદીને નિરુત્તર કરે છે—

्ष्यं च व्यस्तयपेक्षया नानादिशुद्धवादापितः, सर्वस्य तथा तत्पूर्वकत्यात्, प्रवाहत-स्त्विष्यत पवेति । न ममपि तस्त्रतोऽपौरुषेयमेय वचनमिति प्रपश्चितमेतद्त्यन्नेति नेढ प्रयासः ॥

ં અર્જ :—અને એમ વ્યક્તિઅપેક્ષાએ અનાદિશુદ્ધવાદની આપત્તિ નથી,—સર્વનું તથાપ્રકારે તત્પૂર્વ કપણું છે માટે; પ્રવાહથી તેા ( અનાદિશુદ્ધ ) કધ્દ સાનવામાં આવે જ છે. મહારૂં પણ તત્ત્વથી અપૌરુષેય જ વચન નથી, એસ આ અન્યત્ર પ્રપંચિત છે, એટલે અહીં પ્રયાસ નથી <sup>30</sup>ે

# વિવેચન

" આગળ જ્ઞાની ઘર્ક ગયા, વર્જામાનમાં હાય; થારો કાળ ભવિષ્યમાં, માર્ગભેદ નહિં હાય."—શ્રી આતમસિહિ

અને 'એમ વ્યક્તિઅપેક્ષાએ અનાદિશુદ્ધવાદની આપત્તિ નથી, સર્વના તથા-પ્રકારે તત્પૂર્વ કપણાને લીધે.' એમ વચનનું પોરુષેયપણું સતે, વ્યક્તિઅપેક્ષાએ–એકેક સર્વદર્શિને અપેક્ષીને અનાદિશુદ્ધવાદની આપત્તિ નથી, કાઇ એક એમ વ્યક્તિઅપેક્ષાએ અનાદિશુદ્ધ સર્વદર્શી વક્તા હેલાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થતા નથી; અનાદિશુદ્ધવાદની કારણ કે સર્વનું તઘાપ્રકારે–પૂર્વોક્ત પ્રકારે તત્પૂર્વકપણું–વચનપૂર્વક-આપત્તિ નથી પણું છે માટે. પણ 'પ્રવાહથી તા ઇષ્ટ માનવામાં આવે જ છે,' પ્રવાહથી–પરંપરાથી તા અનાદિશુદ્ધ આનવામાં આવે જ છે, કારણકે પ્રવાહનું અનાદિષણું છે. 'એમ અમારૂં પણ તત્ત્વથી અપીરુપેય જ વચન નથી,

पश्चिका—पदं च — अने अने, वयनतं पीरनित्व सने, दसस्यपेक्षया—व्यक्तिअपेक्षाओ, अके सर्वदर्शनि अपेक्षिने, नाना दिशुद्धयाद्यापत्ति:—अनाहि शुद्धवादनी आपंत नथी, के अके अनाहिशुद्ध सर्वदर्शी वक्ता आपन्त यते। नथी, क्या कारख्यी है ते भाटे क्यां — सर्वदर्शना, तथा—तथाप्रकारे, पूर्वीक्त प्रकारे, तत्पुत्रं कत्यान — वयनपूर्व क्षां विने, प्रवाहतस्तु— पखु प्रवाहयी ते।, परंपराने अपेक्षीने, इत्यत पय—अनाहिशुद्ध ६७३ भानवामां आवे क छे,— प्रवाहना अनाहिपखाने विवे. अभ न गमाणि तत्यतं इत्योग्रयेयां व वयनं — म्हाइं पखु तत्त्रथी अपीरुषेय वयन नथी,—के ते पूर्वे प्रसानित कर्षे इतं, प्रविद्धतं मतद्वस्त्र — आ अन्यत्र—सर्वा सिद्धि आहिमां प्रभियेत छे, न इह प्रयास:—अही प्रयास-प्रयत्न नथी,

એમ આ અન્યત્ર પ્રપંચિત છે, એટલે અહીં પ્રયાસ નથી.' અર્થાત્ એવા પ્રકારે અમારં વચન તત્ત્વથી અમોરુષેય છે એમ કસાવવાના તમે જે પ્રયત્ન કર્યો હતા, તે તેમ નથી, એટલે અમારૂં વચન પણ તત્ત્વથી અમોરુષેય જ વચત નથી, અપિતુ પૌરુષેય જ છે. છેવડે પ્રસ્તુત ચર્ચાના ઉપસંહાર કરતાં આચાર્યજી વદે છે કે—આ અમે અન્યત્ર સર્વ જ્ઞસિહિ આદિ અન્ય પ્રયંચાં પ્રપંચાથી–વિસ્તારથી સમજ્યું છે, એટલે અહીં એના પિષ્ડપેષણરૂપ પ્રયાસ–પ્રયત્ન કરતા નથી. માટે સુરાષુ કિં અહુના?

Ŵ

હવે મેહજાલ ફ્રેાડનારા ઇ. ગુણવિશિષ્ટ સીમાધર શ્રુતધર્મની સ્તુતિરૂપ બીજી ગાથા અવતારી, તેની પ્રસ્પષ્ટ વ્યાખ્યા કરે છે—

<sup>१०</sup>तदेव श्रुतधम्मादिकराणां स्तुतिमभिधायाश्चना श्रुतधम्मस्याभिधित्सुराह— तमतिमिरपडलविद्धं सणस्य सुरगणनिरंदमहिअस्य । सीमाधरस्य वंदे पप्फोडिअमोहजालस्य ॥२॥

अस्य व्याख्या—

तमः—अज्ञानं, तदेय तिमिरं तमस्तिमिरं, अश्रवा तमः यद्धस्पृष्टनिधतं ज्ञानायरणीयं निकाचितं तिमिरं, तस्य पटलं-वृन्दं तमस्तिमिरपटलं, तिद्विश्वंसयित—विनाद्ययतीति तमः स्तिमिरपटलविश्वंसनः तस्य । तथा चाज्ञाननिरासेनैयास्य प्रवृतिः ।

तथा—सुरगणगरेन्द्रमहितस्य - तथा ह्यागममहिमां (मानं) कुर्वन्त्येव सुराद्य:।

तथा—सीमां-मर्थादां धारयतीति सीयाधरः तस्येति कर्माणे पष्ठी, ते वन्दे, तस्य या यन्माहातम्ये तद् वन्दे, अथवा तस्य वन्द इति तद्वन्दनं करोमि। तथा ह्यागमवन्त एव मर्यादां धारयन्ति।

किंभूतस्य ?—प्रकरेंण स्कांटितं मांहजालं--मिथ्यात्वादि येन स तथोच्यते तस्य। तथा चास्मिन्सति विवेकिनो मोहजालं विलयमुपयाति इति। ३०९

<sup>૧૦</sup>અર્થ :—તેથી એમ કૃતધર્માદિકરાની સ્તૃતિ કહી, હવે શ્રુતધર્મ**ની** સ્તૃતિ **કહેવાન** ઇચ્છતા સતા કહે છે.

( છાયાનુવાર : આર્યા )

તમિતિ મિરપટલ ધ્વંસી, પૂજિયા જે સુરગણનરેંદ્રે કાેડી; સીમાધર તે વંદું, જેણે માહજાલ સાવ જ ફાેડી. તમિતિમિર પટલના વિધ્વંસન, સુરગણ—નરેન્દ્રથી મહિત, માહજાલને પ્રસ્ફાેટિત કરનાર એવા સીમાધરને વંદું છું. આની વ્યાખ્યા—

तम:—तभस, अज्ञान ते क तिमिरं—ितिभिर, ते तभिरतिभिर; अथवा तम:—अद्ध-२५१४-निधत ओवुं ज्ञानावरणीय, निधायित ते तिमिरं—ितिभिर, तस्य परहं—तेनुं ध्रदेस, पुन्द, ते तभस्तिभिर्धदेस, तेने विध्यंसे छे, विनाश छे ते तमस्तिमिर्धरहविध्वंसन:—तभ-स्तिभिर्धदेसविध्यंसन, तेने. अने तथाध्रधरे अज्ञानना निरासथी क आनी ध्रवृत्ति छे.

तथा—सुरगणनरेन्द्रमहितस्य—સુરગણ-તરેન્દ્રથી મહિત એવાને, કારણકે તથાપ્રકારે સુરાદિ અલગમના મહિમા કરે જ છે.

तथा—सीमां—सीभाने, अर्थाहाने धारयतीति—વारे छे ते सीमाधर:—सीभाधर, तस्य—तेने,—એમ કમેં માં છઠ્ઠી વિભક્તि छे, तं—तेने, चन्दे—હું वन्दुं छुं, वा तेनुं के भाहात्भ्य तेने वांदुं छुं, અथवा तस्य चन्द—तेनुं वन्द्रन डइं छुं, डार्ल्ड तथाप्रडारे आगम-वांता क अर्थाहा थारे छे

કિંભૂતને ? प्रकर्षेण स्कोटितं—પ્રકર્પથી રેફાંડિત (ફાંડી નંખાયેલ) છે मोहजालं— માહજાલ, મિધ્યાત્વાદિ, येन, જેનાથી, स तथांच्यते—ते तथा (प्रस्कोटितमोहजालः) કહેવાય છે, તેને, અને તથાપ્રકારે આ સતે વિવેકીની માહજાલ વિલય પામ છે. 305

#### વિવેચન

પ્રશમરસ ઝરંતી આત્મભૃતિ હરંતી, જગત હિત કરંતી પચ્ચ સૌને કરંતી; ભવજલતરથી જે શ્રેષ્ડ નીકા સમાથી.

શિવ સુખજનની તે વંદું જિનેંદ્ર વાણી.—પ્રજ્ઞાવબાધ માસમાળા

શ્રુતધર્મના પિતાર્ય શ્રુતધર્માદિકરાની-તીર્થંકરાની સ્તુતિ કહી, હવે અત્રે શ્રુતધર્મની સ્તુતિ કહી છે: હું શ્રુતધર્મને વન્દું છું. આ શ્રુતધર્મ કેવા છે? (૧) તમતિમિરપટલ- વિદેવંસન —તમસ્ર્ય-અજ્ઞાનર્પ-તિમિર-અંધકાર તે તમતિમિર; સીમાધર શ્રુતધર્મને અથવા બહ-સ્પૃષ્ટ-નિધત્ત એવું જ્ઞાનાવરણીય કર્મ તે તમસ્ ને વંદન નિકાચિત કર્મ તે તિમિર; આ તમતિમિરના પટલના-વૃન્દના- સમૂહના જે વિધ્વંસ-વિનાશ કરે છે તે તમતિમિરપટલવિધ્વંસન. તે પરમ જ્ઞાનીઓએ પ્રણીત કરેલ શ્રુતજ્ઞાનના પ્રકાશ તેવા પ્રકારે અજ્ઞાન-અંધકારના વિધ્વંસ કરે જ છે. (૨) સુરગણનરેન્દ્રમહિત—તેવા પ્રકારે દેવગણ–તરેન્દ્રો પરમપૂજ્ય અર્હત્આગમના મહિમા કરે જ છે. (૩) માહજાલને પ્રકર્મિટત કરનાર—મિચ્ચાત્વાદિ માહજાલને પ્રકર્મથી સ્ટ્રેાટિત કરનાર, સર્પથા ફેડી નાંખનાર આ શ્રુતધર્મ સતે વિવેકીની માહજાલ વિલય પામે છે. (૪) એવા સીમાધરને—સીમાને અર્થાત્ સ્વ-પર વસ્તુની સ્વભાવમર્યાદાને—મર્યાદાધર્મને જે ધારે છે તે સીમાધરને—સામયને, આગમને, શ્રુતને હું

વાંદું છું; અથવા તે આગમના માહાત્મ્યને હું વાંદું છું. આ સીમાધર–મર્યાદાધમ એટલે શું ? તેના પરમાર્થ વિચારવા યાગ્ય છે. તેની સ્પષ્ટ મર્યાદા અત્ર બતાવી છે— 'આ આત્માના 'સ્વ ભાવ' તે સ્વભાવ છે, અર્થાત્ પરમાર્થથી-તત્ત્વથી જે પ્રકારે નિજ સત્તા છે તે સ્વભાવ છે. જે પ્રકારે આત્માની સ્વરૂપસત્તા છે, જે પ્રકારે આત્માની સ્વરૂપસત્તા છે, જે પ્રકારે આત્માનું શુદ્ધ સહજ આત્મસ્વરૂપ છે, તે પ્રકારે સ્વભાવ તે ધર્મ ને સ્વનું ભવન-હોાવું તે સ્વભાવ છે. નિજ સ્વરૂપે હોાવું તે વિભાવ તે અધર્મ- 'સ્વભાવ' છે. અને આ સ્વભાવ પણ ભાવાવધિ જ × એ સ્પષ્ટ મર્યાદાધર્મ સુકત છે, એટલે કે જેટલી સ્વભાવની અવધિ-મર્યાદા છે, તેટલી અવધિ-મર્યાદા છે, તેટલી અવધિ-મર્યાદા પર્યં ત જ સ્વભાવ ઘટે છે,—નહિં કે અન્ય પ્રકારે.

શુદ્ધ ચેતન ભાવમાં હાેલું – વર્તાલું એ આત્માની સ્વભાવ – મર્યાદા છે, એ જ એના મર્યાદા ધર્મ' – 'મરજાદ' છે, એટલે શુદ્ધ ચેતન ભાવમાં વર્ત્ત તો જ 'સ્વભાવમાં' આવ્યો કહેવાય, નહિં તો નહિં. કારણ કે સ્વભાવમર્યાદામાં અર્થાત્ શુદ્ધ ચેતનભાવમાં ન વર્તાતાં, પરભાવ – વિભાવમાં વર્ત્ત, તો તે સ્વભાવમાં વર્ત્યો ન કહેવાય, ને વર્ત્યો જે કહીએ તો અતિપ્રસંગ દાેષ આવે; કારણકે શુદ્ધ દ્વયનું જે સ્વરસભવન તે જ સ્વભાવ છે, અને જો તે અન્યદ્રવ્યરૂપ થાય. તો તે એના સ્વભાવ નથી, પણ વિભાવ જ છે. તાત્પર્થ કે – જેમ છે તેમ, જેટલી છે તેટલી સ્વભાવની અવધિમાં – મર્યાદામાં દાેલું – વર્ત્તલું તે સ્વભાવ નથી, પણ વિભાવ છે, પરભાવ છે. તે સ્વભાવમર્યાદામાં ન હાેલું – — વર્ત્તલું તે સ્વભાવ નથી, પણ વિભાવ છે, પરભાવ છે. '

શ્રી યાગદપ્રિસમુચ્ચય વિવેચન (સ્વરચિત) પૃ. ૬૪૭

અામ સ્વભાવ તે ધર્મ ને વિભાવ તે અધર્મ એમ ધર્મ-અધર્મની સ્પષ્ટ મર્યાદા, સ્વ-પર વસ્તુની સીમા ધરનાર આ સીમાધર શ્રુતધર્મ, 'વર્શ્યુસहाવો ધમ્મો' વસ્તુના વસ્તુના સ્વભાવ તે ધર્મ ઇત્યાદિ શ્રુતવચનથી હાખવે છે.

વ્યાવા વિશેષણસંપન્ત જન્મ-જરા-મરણ-શાક પ્રણાશ કરનારા ધર્મના સાર પામી કાેણ પ્રમાક કરે ? એમ પ્રમાદના નિષેય કરતી ત્રીછ ગાથાના ઉપન્યાસ કરી, તેના પરમાર્થ પ્રકાશે છે—

रर्र<sub>इत्थं श्रुतमभित्रन्यात्रुना तस्यैत्र गुणांपदशेनद्वारेणात्रमादगोचरतां प्रतिपादयनाह— जाईजराम्ग्णसोगपणासणस्स,</sub>

कछाणपुनस्वलिमालसुहावहस्स । को देवदाणवनसिंदगणिच्च अस्स, धम्मस्स सारमुवलब्भ करे पमायं १॥३॥

अस्य व्याख्या--

ज्ञाति:--उत्पत्ति: जरा-वयोहानिलक्षणा मर्ण-प्राणनादाः शोक:--मानसो दुःखः

<sup>^&</sup>quot; स्वभावोऽस्य स्वभावो यन्निजा सत्तेव तस्वतः। भावावधिरयं युक्तो नान्यथाऽतिष्रसङ्गतः॥

<sup>ं &</sup>quot; शुद्धद्रव्यस्वरसभवनार्तिक स्वभावस्य दोष---मन्यद्रव्यं भवति यदि वा तस्य किं स्थान स्वभावः ? "---श्रीसमयसार ५णशः

विशेष:, जातिश्च जरा च मरणं च शोकश्चेति द्वन्द्य:।जातिज्ञरामरणशोकान् प्रणाशयति-अपनयति जातिजरामरणशोकप्रणाशन:, तस्य । तथा च श्रुतधम्मौकानुष्ठानाज्ञात्यादयः प्रणश्यन्त्येय । अनेक चास्यानर्थपतिधातित्वमाह ।

कल्यम्—आरोग्यं, कल्यमणतिति कल्याणं, कल्यं शब्दयतीत्यर्थः, पुष्कलं—सम्पूर्णं, न च तदल्पं, किन्तु ? विशालं-विस्तीर्णं सुखं-प्रतीतं, कल्याणं पुष्कलं विशालं सुखमाय-हित-प्रापयित कल्याणपुष्कलविशालस्वावहः, तस्य । तथा च श्रुतधम्मीकानुष्ठानादुक-लक्षणमप्रवर्गसुखमवाष्यत एव । अनेन चास्य विशिष्टार्थप्रसाधकत्वमाह ।

क: प्राणी देवदानवगरेन्द्रगणार्चितस्य श्रुतधर्मस्य सारं-सामर्थ्य उपलभ्य-हङ्का विज्ञाय कुर्यात् प्रमादं सेवेत ! सचेतस्थारित्रधर्मो प्रमादं कर्तृ न युक्त इहि हृद्यं।

आह—सुरमणनरेन्द्रमहितस्येत्युकं, पुन देवदानयनरेन्द्रगणार्चितस्येति किमर्थम् ? उच्यते—प्रस्तुतभावान्ययफटतन्निगमनत्वाददोषः।

तस्यैवं गुणस्य धम्मेस्य सारं-सामर्थ्यमुपरुभ्य कः सकर्णः प्रमादी भवेचारित्रधम्मे इति॥<sup>३१०</sup>

<sup>૧૧</sup>અર્થ';—આમ કૃતને અભિવન્દી હવે તેના જ ગુણના ઉપદર્શનદ્વારે અપ્રમાદ-ગાચરતા પ્રતિપાદન કરતાં કહે છે—

( વસંતતિલકા )

જાતિ-જરા–મરણ-શાક પ્રણાશનારા, કલ્યાણ પુષ્કલ મહા સુખ આણનારા; જે દેવ–દાનવ–નરેન્દ્ર પૂજિત પાદ, તે ધર્મસાર લહી કાેણ કરે પ્રમાદ?

જતિ (જન્મ), જરા મરણ ને શાકના પ્રણાશ કરનારા, કલ્યાણ પુષ્કલ-વિશાલ સુખાવહ, દેવ-દાનવ -નરેન્દ્રગણાથી અર્ચિત એવા ધર્મના સાર પામીને કાેેે પ્રમાદ કરે ?

આની વ્યાખ્યા--

ज्ञाति:—જાતિ, ઉત્પत્તિ, अरा—જરા, વધાહાનિલક્ષણા, मरणं—મરણ, પ્રાણ<mark>નાશ,</mark> इतिक:—શાક, માનસ દુઃખવિશેષ, જાતિ અને જરા અને મરણ અને શાક એમ દ્રન્દ્ર છે. જાતિ, જરા, મરણ અને શાકને પ્રણાશ છે, દૂર કરે છે તે ज्ञातिज्ञरामरणशोकप्रणाशन:— જાતિ-જરા–મરણ-શાક પ્રણાશન, તેના. અને તથાપકારે શ્રુતધર્મોક્ત અનુષ્કાન થકી જાતિ આદિ પ્રણશે જ છે. અને આ વડે કરીને આનું અનથ પ્રતિદ્યાતિપણું કહ્યું.

कल्यं—કલ્ય, आरोज्य, कल्यं अणतीति कल्याणं—કલ્यने अणे छ ते કલ્याण, કલ્यने भाक्षाचे छ अभ अर्थ' छ. पुष्कलं—पुष्कलं, संपूर्ण, अने ते अस्य निर्दे, डिंत विशालं—विशाल, विश्तीर्ण, सुखं—सुष्म, प्रतीत छ. इस्याण पुष्कलं विशाल सुष्म अवहति—आवर्षे छ; प्राप्त इसवे छ ते कल्याणपुष्कलविशालस्खावहः—इस्याण पुष्कल विशाल सुष्मावर्ष, तेना. अने तथाप्रकारे श्रुतधंभीका अनुष्कान धंधी अत्रतक्षण्याणुं अष्वणे सुष्म प्रभाय क छ. अने अम वह आनुं विशिष्णअर्थिप्रसावक्षण्यं इर्षुं.

क:---डेाध्, डथे, बाणी--प्राणी, देवदानवनरेन्द्रगणार्चितस्य--

દેવ-દાનવ-નરેન્દ્રગણથી અચિત છોવા, શ્રુતઘર્માસ્ય-શ્રતધર્મના, સારં-સાર, સામધ્યં, उपलभ्य-દેખી, જાણી, કુર્યાત પ્રમાદં—પ્રમાદ કરે ? સેવે ? સચૈતસને ચારિત્રધર્મમાં પ્રમાદ કરેવા યુક્ત નથી એમ હ્રદય છે.

शंકા—'सुरगणनरेन्द्रमहितस्य' એમ કહ્યું, ધુન: 'देचबदानवनरेन्द्रगणचितस्य' એમ શું અર્થે? (સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—પ્રસ્તુત ભાષના અન્વયક્લવાળા તેના (તે પૂર્વવચનના) નિગમનપણાને લીધે અદાષ છે.

તે એવા ગુણવાળા ધર્મના સાર-સામધ્ય દેખીત, કર્યા સકર્ણ ચારિત્રધર્મમાં પ્રમાદી હોય ? <sup>3૧૦</sup>

# વિવેચન

"સેવા ભવિયાં વિમલ જિલ્લાસ, દુલહા સજજન સંગાછ, એવા પ્રભુનું દર્શન લેવું, તે આળસમાં હે ગંગાછ; અવસર પામી આળસ કરશે, તે મૂરખમાં પહેલાજી."—શ્રી યશાવિજયછ

આવા અત્ર ઉક્ત લક્ષણવાળા ધર્મના સાર પામી કાેણ પ્રમાદ કરે? એમ સંબંધ છે. આ ધર્મ કેવા છે? (૧) જાતિ–જરા–મરણ–શાકના પ્રનાશ કરનારા છે. અને તેવા પ્રકારે શ્રુતધર્મમાં કહેલ અનુશન થકી જન્મ–જરા–મરણ–શાક પ્રણાશ પામે જ છે. આ વિશેષણ્યી આ ધર્મનું અનથ પ્રતિદ્યાતિ પાણું કહ્યું, અનર્થના પ્રતિદાત કરનાર સ્વભાવ દર્શાવ્યાં. (૨) કલ્યાણ પુષ્કલ વિશાલ સુખાવઢ છે. કલ્ય એટલે આરાગ્ય, તેને અણે છે, બાલાવે છે, આણે છે તે કલ્યાણ; પુષ્કલ સંપૂર્ણ, અને તે અલ્ય નહિં પણ વિશાલ–વિસ્તીર્ણ સુખને આવહે છે, પ્રાપ્ત કરાવે છે. અને તથાપ્રકારે શ્રુતધર્માકત અનુષ્ઠાન થકી ઉક્તલક્ષણવાળું કલ્યાણમય પુષ્કલ વિશાલ સુખ–અપવર્ષસુખ–માક્ષસુખ પમાય જ છે.

पञ्चिका— प्रस्तुतमाबान्वयफलतिक्षणमनत्वाद्—प्रम्तुतभावस्य—थेटवे हे सुरभण्-नरेन्द्र भित्त स्मयान् प्रतिमाबान्वयफलतिक्षणमनत्वाद्—प्रम्तुतभावस्य—थेटवे हे सुरभण्-नरेन्द्र भित्त स्मयान् अनुधानि, स्मय फलं—ते क ६व-साध्य छे यस्य तत् तथा—थेनुं ते तथा, तस्य—तेनुं, पूर्ववयननुं, निगमनं— निगमनं, सभर्यन, पश्चात् हर्मधार सभास अने साव प्रत्यं, प्रस्तुतमाबान्ययफलतिक्रिगमनत्वं— प्रस्तुत सावना अन्यय ६ववाणा ते वयननुं निगमनपण्, देवदाणवनरेन्द्रगणाचितस्य—देव-धानव-नरेन्द्रभणार्थितनुं हार्थुहे छे, तस्मात्—तेने वीधे.

આ વિશેષણથી આ ધર્માનું **વિશિષ્ટઅર્થિસાધક પ**ણું કહ્યું, વિશિષ્ટ અર્થના પ્રસાધક સ્વભાવ દર્શાવ્યા.

એવા દેવ-દાનવ-નરેન્દ્ર ગણથી અર્ચિત-પૃષ્ઠિત ધર્મના-શ્રુતધર્મના સાર-સામર્થ્ય દેખીને-જાણીને કાેેેણ પ્રમાદ કરે ? કયા પ્રાણી પ્રમાદ સેવે ? તાત્પર્ય કે 'સચેતસ્ને ચારિત્રધર્મમાં પ્રમાદ કરવા યુક્ત નથી એમ હૃદય છે.' અર્થાત્ ભગવંતના શ્રુતધર્મ શ્રુત કરી સચેતસ્ તે ધર્મના અનુષ્કાનરૂપ-આચરણરૂપ ચારિત્રધર્મમાં પ્રમાદ કરે જ નહિં. તેથી 'એવા ગુણવાળા ધર્મના સાર-સામર્થ્ય દેખી કરી સકણું ચારિત્રધર્મમાં પ્રમાદી હાય?' એમ તાત્પર્યાર્થ છે.

તજ આંતર નિંદ ગાઢ તું, ઉઠ આત્મન્! ઊઠ જાગ જાગ! તું; પુરુષાર્થ સદા સ્કુરાવને, ભજ નિત્યે અપ્રમાદ ભાવને.—પ્રજ્ઞાવળાય માક્ષમાળા

અરામ ધર્મમાં કેરાણુ પ્રમાદ કરે ? ઇ. સત્રથી પ્રતિબોધ પાત્રી જે પ્રમાદને ફગાવી દઇ શ્રુતધર્મ– ચારિત્રધર્મમાં ઉદ્યત થયેર છે, એવા મુમુલુ અરાત્માની અહેરિનશ શ્રુતધર્મવૃદ્ધિની ભાવના વ્યક્ત કરતી ચાંથી ગાથા અવતારી, ભાવિતાત્મા મહર્ષિ હસ્ભિદ્રજી તેનું અપૂર્વ ભાવપૂર્ણ અર્થભાવન કરે છે—

<sup>१२</sup>यतंश्चेवमत:—

सिद्धे भो ! पयओ नमो जिणमए नन्दी सया संजमे, देवंन।गसुवण्णिकण्णरगणस्सव्भअभाविच्चए । लोगो जत्य पइट्विओ जगमिणं तेलोक्कमच्चासुरं, धम्मो वड्डुड सासओ विजयओधम्मुत्तरं बहुड ॥४॥

अस्य व्याख्या—

सिद्धे—प्रतिष्ठिते प्रख्याते, तत्र सिद्धः फलाब्यभिचारेण प्रतिष्ठितः सकलनयव्याप्तेः प्रख्यातस्त्रिकोटीपरिशुद्धत्वेन ।

भो इत्येतद्तिशयिनामामन्त्रणं, पश्यन्तु भवन्तः। प्रयतोऽहं यथान्येतावन्तं कार्लः प्रकृषेण यतः।

इत्थं परसाक्षिकं प्रयतो भूत्या पुनर्नमस्करोति-- "नमो जिनमते "-सुपां सुपो भव-न्तीति चतुर्थ्यथं सप्तमी, नमो जिनमताय ।

तथा चास्मिन् सति जिनमते "नन्दिः "—समृद्धिः सदा—सर्वकालं, क्य ? "संयमे" चारित्रे, तथा चोकः ' पढमं नाणं तओ दयेत्यादि।"

किंभृते संयमे ?-देवनागसुवर्णकिन्नरगणै: सद्भृतभावेनार्चिते । तथा च संयमवन्तः अर्च्यन्त एव देवादिभि:।

किंभूने जिनमते ?—लोकनं लोक: झानमेव स यत्र प्रतिष्ठित:। तथा जगिद्दं झेय-तया । केचिनमनुष्यलोकमेव जगन्मन्यन्त इत्यत आह—'त्रैलोक्यं मनुष्यासुरं' आधाराधेय-भावरूपिमर्त्थः ।

अयमित्यम्भृत: श्रुतधम्मी वर्धतां—मृद्धिमुपयातु, शाश्वतमिति क्रियाविशेषणमेतत्, शाश्वतं वर्द्धतामित्यप्रच्युत्येति भावना। विजयत: (पाठांतर: विजयताम )ऽर्नथपवृत्तप्रवादिविजयेनेति हृद्यं।

तथा धम्मंतिरं—चारित्रधम्मेतिरं वर्द्धतां । पुनर्वृध्ध्यभिधानं मोक्षार्थिना प्रत्यहं ज्ञान-बृद्धिः कार्येति प्रदर्शनार्थे । तथा च तीर्थकरनामकर्महेत्न प्रतिपाद्यतोक्तं "अपुन्वनाण-गहणे " इति॥<sup>३११</sup>

<sup>૧ેર</sup>અર્થ :—અને કારણ કે એમ છે. એથી કરીને— ( શાદ્ભલવિકીહિત )

सिद्धे रे! भयता, नभा िकनभते, नंही सहा संयभे, हेवा नाग सुवर्ण किन्नर पूंके सह्भावथी के ढने; से क्यां कि प्रतिष्ठित त्रिक्ण आ भत्यां सुरा साथ ले! वाधा शाश्वत धर्भ ते विकयथी! धर्भोत्तरं वाधले!

અહે! સિદ્ધ એવા ( આ ધર્મમાં ) હું પ્રયત છું. જિનમતને નમસ્કાર હે! — જેના થકી દેવ-નાગ-સુવર્ણ -િકન્નરગણથી સદ્દભૂત ભાવે કરીને અર્ચિત એવા સંય-મમાં સદા નિષ્દ (સમૃદ્ધિ) હોય છે, અને જેમાં લોક અને ત્રૈલોકય—મર્ત્ય-અસુરવાળું આ જગત પ્રતિષ્ઠિત છે. ધર્મ શાશ્વતપણે વિજયથી વૃદ્ધિ પામા ! ( અથવા વિજય પામા !) ધર્માત્તર વૃદ્ધિ પામા !

આની વ્યાખ્યા—

सिद्धे—સિદ્ધ, પ્રતિષ્ઠિત, પ્રખ્યાત• તેમાં સિદ્ધ—ફલઅવ્યભિચારથી, પ્રતિષ્ઠિત,— સકલનયવ્યાપ્તિથી, પ્રખ્યાત—ત્રિકાડીપરિશુદ્ધપણાથી•

भो—અહે।! એમ આ અતિશયીઓનું આમંત્રણ છે. આપ જુએા! प्रयतोऽहं—હું પ્રયત છું, યથાશક્તિ આરલા કાળ प्रकर्षेण यत:—પ્રકર્ષથી યત છું.

આમ પરસાક્ષિકપણ પ્રયત થઇ પુન: નમસ્કાર કરે છે—नमो जिनमते—'सुपां सुपां भवन्तीति '—ચતુર્થી' અર્થમાં સધ્તમી છે, (એડલે) नमो जिनमताय—નમસ્કાર હો જિનમતને !

અને તથાપ્રકારે આ જિનમત સતે नन्दि:—નંદિ, સમૃદ્ધિ, सदा—સદા, સર્વ'કાલ, ક્યાં ? संयमे—સ'યમમાં, ચારિત્રમાં, અને તથાપ્રકારે કહ્યું છે—'' पढमं नाणं तओ दया '' પ્રથમ જ્ઞાન અને પછી દયા ઇત્યાદિ. કેવા પ્રકારના સ'યમમાં ?- देवनागसुवर्णकिन्नरगणे: सद्भृतभावेनाचिते—हेव, નાગ, સુવર્ણ, કિન્નરગણાથી સદ્ભૂત ભાવે કરીને અચિંત એવા. અને તથાપ્રકારે સ'યમવ'તા દેવાદિથી અચાય જ છે.

કેવા પ્રકારના જિનમતમાં ?—लोकनं लोक:—તેકન તે લેક, જ્ઞાન જ, स यत्र प्रति-च्छित:—તે જ્યાં પ્રતિષ્ઠિત છે. તથા जगदिदं—આ જગત્,—રેચતાએ કરીને. કાઇ મતુષ્ય લેકને જ જગત્ માને છે એટલા માટે કહ્યું—ત્રૈलोक्यं मनुष्यासुरं—ત્રેલાક્ય મતુષ્ય-અસુર-વાળું,—આધાર-આદેયભાવરૂપ એમ અર્થ છે.

આ इत्थंमृत:—ઇત્थंभूत, એવંભૂત, આવા પ્રકારના, भृतधर्मः:—श्रुतधर्भः, वर्धतां— વૃદ્ધિ પામા ! शाश्वतं—એ ક્રિયાવિશેષણ છે, શાધતપણ વૃદ્ધિ પામા ! એમ અપ્રચ્યુતિથી એવી ભાવના છે, विजयत:—વિજયથી,—( પાઇં.: विजयतां—વિજય પામા !) અનર્થ• પ્રવૃત્ત પર પ્રવાદીના વિજયથી એમ હૃદય છે•

तथा—धम्मोत्तरं—धर्भोत्तर, यारित्रधर्भोत्तर, वर्द्धतां—वृद्धि धामा ! धुन: वृद्धि स्मिश्चान मोक्सार्थिना प्रत्यद्वं ज्ञानवृद्धिः कार्या—भेक्षिश्ची अतिदिन ज्ञानवृद्धिः करवा थे। ये छे, स्मेभ अदर्शन स्पर्धे ( छ ). स्मेन तथाप्रधारे तीथि इर नामक्ष्मीना हेतुस्माने प्रतिपादन करतां क्रिं छे—" अपुव्यनाणगृहणे "—स्पपूर्वज्ञानथद्ध्यः <sup>3११</sup>

# વિવેચન

"તે માટે ઉલા કર જેડી, જિનવર આગળ કહિયે રે, સમયચરણ સેવા શુદ્ધ દેજો, જિમ આનંદઘન લહિયે રે."-શ્રી આનંદઘનછ

આમ ધર્મમાં કેાણુ પ્રમાદ કરે ? એ સ્ત્રથી પ્રતિબાધ પામી, જે પ્રમાદ કગાવી દઈ શ્રુતધર્મ–ચારિત્રધર્મમાં ઉજમાળ થયા છે, એવા મુમુસ આત્મા લાવે છે કે—અહા ! મ્હારા કરતાં ચઠીયાતી—અતિશાયી આત્મદશાવાળા સંત જના !

હું આ સિદ્ધ ધર્મમાં હું સિદ્ધ એવા આ ધર્મમાં પ્રયત છું. આ આત્મસ્વભાવરૂપ પ્રયત છું ધર્મ સ્વભાવભૂત હેાવાથી અનાદિઅનંત અને સ્વયંસિદ્ધ છે, એને સિદ્ધ કરવાની જરૂર નથી; કારણકે જે આ આત્મસ્વભાવરૂપ

धर्ममां स्थित करे छे तेने अवश्य मेश्चर्य क्रण मणे छे, क्षेट्रें 'सिद्धः फलान्यभिचारेण' —'इस्रम्ल्यिस्यारथी' आ धर्म सिद्ध छे; 'प्रतिष्ठितः सकलनयन्याप्तः'—'सक्ष नयन्य प्तिथी प्रतिष्ठित' छे, के हि पख् नय न इस्राय ने सर्व नय केमां न्यापीने हुणीमणीने रहे केवा अवसंवादी हेशवाथी ते प्रतिष्ठित छे; अने 'प्रख्यातः त्रिकोटी-परिशुद्धत्वन'—'त्रिकाटीपरिशुद्धपख्यी' ते प्रभ्यात छे, क्ष्य-छेद-ताप के त्रिकाटी अनिपरीक्षामां शुद्ध सुवर्ष्वत समुत्तीर्ष्कं हैशवाथी अथवा आहि-मध्य ने अंत के त्रिकाटीमां अविरुद्ध अभांड अभाधित हेश्वाथी सर्वथा शुद्धपद्याको करीने ते प्रभ्यात छे-क्रणत्यसिद्ध छे. आम इस्रभन्यस्थियारथी सिद्ध, सक्ष्यनयन्याप्तिथी प्रतिष्ठित अने त्रिकाटीपरिशुद्धपख्यी प्रभ्यात-केवा आसिद्ध धर्ममां हुं आटेबा काण, न्द्धाइं अस-वीर्यं

ગાપવ્યા વિના, સર્વાત્માથી-મ્હારી સર્વ શક્તિ સહિત યથાશક્તિ પ્રયત છું, પ્રકર્વથી યત-યત્નવંત છું. તેના હે મહાનુભાવ ભાવિતાતમાં મુમુત્રુ મહાત્માંઓ! તમે સાક્ષી છેા.

નમસ્કાર હા આ શ્રુતધર્મારૂપ જિનમતને !–કે જે જિનમતના સદ્દભાવે, 'દેવ–નાગ– સુવર્ણ'–કિન્નરગણાથી સદ્દભૂત ભાવે કરીને અર્જિત '—પૂજિત એવા સંયમને વિષે સદા 'નંદી' હાય છે; આત્મસ્વરૂપમાં સંયમનરૂપ સંયમમાં, આત્મસ્વરૂપમાં

નમસ્કાર હો ચરાહુરૂપ ચારિત્રમાં સદા સર્વ કાલ વૃદ્ધિ કરનારી એવી આત્માન દ જિનમતને !- જેના ઉપજાવનારી નંદી-સમૃદ્ધિ હોય છે. કારાહું કે 'પઢમ' નાળે તસી દ્યા' સદ્ભાવે સંયમમાં — પ્રથમ જ્ઞાન ને પછી દયા, એ મહાસૂત્ર પ્રમાણે જ્ઞાનનું સ્થાન સદા 'ન'દી' હોય છે પ્રથમ અને ક્રિયાનું સ્થાન પછી મૂક્યું છે; એટલે પ્રથમ સદ્ગુરુ

સમીપે શવણ કરેલ શ્રુતધર્મ થકી દેહાદિથી ભિન્ન એવું આત્માનું જેવું આનંદમય સ્વરૂપ જાણ્યું, તેવું શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટ કરવા માટે પછી તથારૂપ શ્રુતધર્મને અમલમાં મૂકવારૂપ આચરણ કરવા—ચારિત્રધર્મ આરાધવા આત્માના આનં દોલ્લાસ દિનપ્રતિદિન વધતા જાય છે.

આ જિનમત-જિનપ્રણીત શુતધર્મ એવા વિશાલ ને વ્યાપક છે કે તેમાં 'લાક પ્રાંતષ્ઠિત છે', લાક-લાકન-જ્ઞાન પ્રતિષ્ઠિત છે, સર્વ જ્ઞાન એમાં સ્થિતિ કરીને રહ્યું છે; એટલું જ નહિં પણ, – કેટલાક માને છે તેમ માત્ર મનુષ્યલાકરૂપ જગત્ જ નહિં, પણ મનુષ્ય- અસુરવાળું ત્રૈલાકય પણ એમાં પ્રતિષ્ઠિત છે. સર્વ શ્રુતજ્ઞાન અને ત્રણે લાકના સર્વભાવ એમાં કાઇથી પણ ઉત્થાપી ન શકાય એમ પ્રતિષ્ઠિત વર્તા છે.

આમ જેનાથી સંયમને વિષે સદા નંદી હોય છે ને જેમાં સર્વ શાનરૂપ લોક ને ત્રૈલાક્યરૂપ આ જગત્ પ્રતિષ્ઠિત છે, એવા આ પરમ આત્મકલ્યાણકારી સુપ્રતિષ્ઠિત 'શ્રુતધર્મ' શાશ્વતપણે વિજયથી વૃદ્ધિ પામા ! ' 'अयमित्थंमृत:

आवे। श्रुतंबर्भ अंत्रघमीं वर्द्धतां शाश्वतः'—अनर्थअवृत्त पर प्रवाहीओना विश्वयथी शाश्वतपशे विश्वयथी हिंदी पण्ड न प्रव्युति न थाय योभ अभाउपशे निरंतर सतत वृद्धि प्रामा! पाभ्या हरे। तथा 'धर्मोत्तर (यारित्र धर्मोत्तर) वृद्धि पामा! चारित्रधर्मात्तरं वर्द्धतां'—सारित्रधर्म पण्डी पण्ड ते श्रुतधर्म उत्तरे।

त्तर वृद्धि याभ्या करे।! कारण के—'मोक्षार्थिना प्रत्यद्वं ज्ञानवृद्धिः कार्यां — भेक्षार्थीं से प्रतिदिन ज्ञानवृद्धि करवा थे। व्य छे, स्नेने 'अपुरुषनाणगहणे' नित्य नित्य नवनवा स्पपूर्वं ज्ञानने। स्वत्यास करी स्थात्मानं स्थनुस्वज्ञान वधारवुं — से तीर्थं करपह प्रतितस्थानक भव्येनं स्थिक एक छे सेम ज्ञानी सगवंते साध्ये छे, भारे हुं प्रार्थं छं के म्हारी स्था श्रुत्धर्भं इत्तरात्तर वृद्धि पाभ्या करे। तथास्तु।



આ શ્રુતધર્મ વૃદ્ધિની અભિલાયા એ પ્રેચિ્ધાન છે તે તે માેક્ષપ્રતિ મધ્યા અનાશાં સાભાવનું બીજ છે, અને અસંગયી એનું ફલ સંવેદાય છે, ઇ. તત્ત્રવાર્તા પ્રકાશે છે—

<sup>१३</sup>प्रणिधानमेतत्, अनाशंसासायवीजं, मोक्षप्रतिबन्धेन । अप्रतिबन्ध एष प्रतिबन्धः, असङ्कफलसंवेदनात् ।

यथोदितश्रतधम्मेत्रुद्धेमांक्षः, सिद्धत्वेन, नेह फले व्यभिचारः, असङ्गेन चैतत्फलं संवद्यते।<sup>३१२</sup>

<sup>૧૩</sup>૦મા પ્રજ્રિધાન અનાશ'સાભાવનું બીજ છે,—માક્ષપ્રતિખન્ધ વડે ક**રી**ને. આ પ્રતિ ખન્ધ અપ્રતિખન્ય છે,—અસંગફલના સંવેદનને લીધે.

યથાદિત ક્ષુતધર્મની વૃદ્ધિ થકી મેાક્ષ છે,—સિદ્ધપણાએ કરીતે. અહીં ફલમાં વ્ય<mark>સિચાર</mark> નથી: અતે અસંગથી આતું ફલ સંવેદાય છે.<sup>31ર</sup>

#### વિવેચન

પ્રશિધાનધારી સદા આત્મરામી, ન દે આવવા દરિમાં કાંઈ ખામી.—ચાગદરિકળશ અને 'પ્રશિધાનમેતત અનારાંસામાવવી તાં !'—' આ પ્રશિધાન અનાશં સાભાવનું બીજ છે.' આ શુત્તધર્મની અભિલાષારૂપ જે પ્રશિધાન-આશં સા છે, તે અનાશં સાભાવનું - સર્વ ઇં-છાના ઉપરમરૂપ અનિચ્છાભાવનું બીજ-કારશુ છે. અર્થાત્ આ પ્રશિધાન આ શ્રુતધર્મની મને વૃદ્ધિ હા !—એવી અંતરંગ કામનારૂપ-અનાશં સા ભાવનું આશં સારૂપ જે પ્રશિધાન-પ્રકૃષ્ટ નિધાન છે, તેમાં ચિત્તનું પ્રશિધાન બીજ -પ્રકૃષ્ટ નિધાન-પ્રકૃષ્ટ સ્થાપન તે અનાશં સા ભાવનું-નિષ્કામ ભાવનું બીજ છે.

આ આમ શાથી કરીને છે? 'મોલાવિવચંત'—' માલાધિત ખંધથી.' આ પ્રસ્તુત કામના માલ સાથે પ્રતિબહ-જોડાયેલી છે; "માત્ર માલ અભિલાષ" શિવાય બીજી કાઈ કામનાના પ્રતિબંધથી રહિત હાઈ માલપ્રત્યંયા છે, અને માલ તો અનિચ્છાર્પ-અનાશંસાર્પ જ છે, એટલે ખરેખરા મુમુતુની આ બ્રુતધર્મ વૃદ્ધિની પ્રાર્થના માત્ર માલહેતુએ જ હાઈ આ પ્રશ્ચિધન અનાશંસાભાવનું બીજ-કારણ પ્રતીત થાય છે. કારણ કે બ્રુતધર્મ-શાસાભ્યાસ કાંઈ લાકમાં માન-પૂજ-પ્રતિષ્ઠા-કોર્ત્તિ આદિ માનાર્થ અર્થે નથી, પણ માત્ર માલાર્થે જ—કેવલ શુદ્ધ આત્માર્થ અર્થે જ છે. આ અંગે દશ્વેકાલિક સ્વમાં બ્રી મુધમસ્વામી જંબ્રસ્વામી પ્રત્યે કહે છે—

पश्चिका—प्रणिधान ध्रयादि प्रणिधानम् —प्रश्चिषात, व्याशासा, एतत्—आ, युत्रधर्भदृद्धितुं अशिक्षपञ्च, हेतुं ? ते भाटे इञ्चं —अनार्श्वमाभाववीजं —अनार्श्वसा—अनाशांसा, सर्वध्यश्य ध्रयम्, सैव —ते अ, भाव:—काव, पर्वाय, तस्य —तेतुं, वीजं —भीक्ष, कारण् छे. हेवी रीते ? ते भाटे इञ्चं — मोक्षप्रतिवन्धेन—भीक्षप्रतिव्यंध्यी. भेक्ष प्रति क आ प्रार्थत छे, अने ते (भेक्ष) अनिय्शाहप छे. (शंका) —अप्रतिव्यंध्यी साध्य भेक्ष छे, ते। आभ पण् त्यां प्रतिव्यंध शी रीते श्रेयइप (होय?) अटिला भाटे इञ्चं —

अप्रतिबन्धः—अप्रतिलन्धं सदशः एषः—आः, भेक्षिष्यः, प्रतिवन्धः—प्रतिलन्धः,—प्रार्थंना३्यः ३या अवस्थाः १ ते भाटे ४शुं —असङ्गफलसंबदनान्—असङ्गस्य—असंग, रागन्द्रप-भेक्षिः अविषयीः 'શ્રુતસમાધિ ચાર પ્રકારે છે: (૧) મને શ્રુતજ્ઞાન હોશે આ બુદ્ધિથી અધ્યયન કરવાતું હોય, નહિં કે માહ આદિ આલં બનથી. (૨) હું એકા સચિત્ત હાઈશ એટલા માટે અધ્યયન કરવાતું હોય, નહિં કે વિપ્લુતચિત્ત (ડામાહાળ) હોઉં એ મ ટે. (૩) હું આત્માને સ્વરૂપને વિષે સ્થાપીશ એટલા માટે અધ્યયન કરવાનું હોય. (૪) અને આમ સ્વયં આત્મધર્મમાં સ્થિત થયેલા હું પરને આત્મધર્મમાં સ્થાપીશ, એટલા માટે અધ્યયન કરવાનું હોય. આમ હું જ્ઞાન પામી એકા પ્રચિત્ત હોઈશ અને પોતે સ્વરૂપમાં સ્થિત થઇ બીજાને સ્થાપીશ, એમ સમજી શ્રુતસમાધિમાં રત થયેલા મુમુશ પુરુષ શ્રુતાનું અધ્યયન કરે.'

— શ્રી પ્રજ્ઞાવખાધ માક્ષમાળા પાઠ ૧૩, (સ્વરચિત)

આમ માત્ર માેક્ષપ્રતિ મંઘથી આ પ્રહ્યુધાન હોય છે. અત્રે શંકા થશે કે માેક્ષ તે અપ્રતિળ ઘથી સાધ્ય છે, તા આમ પણ ત્યાં પ્રતિભંધ શ્રેયરૂપ શી રીતે હાય ? તે માટે કહ્યું — 'અપ્રતિવન્ધ एष प्रतिवन्धः असङ्गफलसंवदनात'—'આ

માક્ષપ્રતિભાવ પ્રતિબન્ધ અપ્રતિબન્ધ છે—અસંબ્રફ્લસંવેદનને લીધે. ' આ અપ્રતિબાધ: માક્ષપ્રત્યથી શ્રુતધર્મવૃદ્ધિપ્રાર્થનારૂપ પ્રતિબન્ધ અપ્રતિબન્ધ જ છે, અપ્રતિબન્ધ જેવા જ છે, કારણ કે તેમાં અસંગ કેલ સાંવેદન–

અનુભવન હેાય છે, અર્ધાત્ રાગ-દ્રેષ-માહાદિના સંગ જયાં નથી એવા અસંગ ફ્લના તેવી શ્રુતધર્મવૃદ્ધિઆશંસામાં અનુભવ થાય છે, એટલે એ પ્રતિઅન્ધ પણ અપ્રતિઅન્ધ જ છે; પણ રાગ-દ્રેષ-માહાદિ સંગના સંગ જયાં છે એવું જે સંગવાળું પ્રશ્વિધાન છે, તે તા પરમણરુષાર્થલાભને ઉપઘાતિ થતું હાેવાથી માલપ્રાપ્તિમાં અંતરાય-અટકાયત કરનારું હાેવાથી પ્રતિબન્ધ જ છે.

આ પ્રશ્વિધાન અનાશાં સાભાવનું બીજ છે એ નિયમ કેમ ? તેની સિદ્ધિ અર્થે કહ્યું-' यथोदितश्चतधर्मवृष्ट्येमंश्चि: सिद्धत्वंन '—'થયો દિત શ્રુતધર્મ વૃદ્ધિ થકી માક્ષ છે,–સિદ્ધપણાએ કરીને.' જેવા સર્વદ્મ ભગવાને ભાષ્યો છે, તેવા શ્રુતધર્મની વૃદ્ધિ યથાક્ત શ્રુતધર્મ વૃદ્ધિથી થકી--ઉત્તરાત્તર પ્રકર્ષથકી માક્ષ હાય છે; કારણ કે શ્રુતધર્મની વૃદ્ધિ માક્ષ માક્ષની પ્રાપ્તિ કરાવ્યા વિના રહે નહિં એવા માક્ષપ્રાપ્તિના અવંધ્ય-અર્ફક-અમાદ્ય હેતુ છે, એટલે શ્રુતધર્મ વૃદ્ધિ થકી માક્ષ હાય

કૃત, फलस्य—ક્લના, आशांसनीयना, संविद्यनात्—संविद्यने લીધે, અનુભવને લીધે કારણકે અનીદશ કલ આલંબનવાળું પ્રશ્કિધાન તે। પરમ પુરુધાર્થકાક્ષના ઉપધાતિપણાને લીધે પ્રતિબન્ધ છે. વારુ, આ નિયમ કેમ કે આ પ્રશ્કિધાન અનીશંસાભાવનું બીજ છે ! એટલા માટે કહ્યું—

એ સિદ્ધ વસ્તુ છે. તે આ પ્રકારે—' नेह फले व्यभिचार:'—' અહીં કલમાં વ્યભિચાર નથી.' અહીં માલરૂપ કળ મળવાની બાબતમાં વ્યભિચાર—આડું અવળું ચસવાપણું નથી, વિસંવાદ નથી; અર્થાત્ શ્રુતધર્મ દૃદ્ધિ નિષ્ફળ જતી નથી, વા તેનાથી માલ શિવાય બીજું કળ મળતું નથી. "કલ વિસંવાદ જેહમાં નહિ"' એ આનંદલનજીની અમર ઉક્તિ અત્ર ચરિતાર્થ અને છે. 'અને અસંગથી આનું કળ સંવેદાય છે'— ' असंङ्गेन चैतत्फल संवेचते।' રાગ—દ્રેષ—માહરૂપ સંગના અભાવથી આ શ્રુતધર્મ દૃદ્ધિનું કળ સંવેદાય છે, અનુભવાય છે. અર્થાત્ જેમ જેમ આ શ્રુનધર્મની વૃદ્ધિ થાય છે, તેમ તેમ રાગ—અસંગ કલ સંવેદન દ્રેષ—માહાદિ સંગ દ્વર થતા જાય છે, એટલે આમ રાગાદિ સંગથી

અસંગ ક્લ સંવેદન દ્વેષ-માહાદિ સંગ દ્વર થતા જાય છે, એટલે આમ રાગાદિ સંગથી મુક્તપણારૂપ અસંગથી આ શ્રુત્તધર્મવૃદ્ધિનું માક્ષની વાનકો જેવું જીવન્મુક્તપણારૂપ ફળ સર્વ મુમુક્ષુએાને સાક્ષાત્ આત્માનુભવગાચર થાય જ છે.



એમ ઝુતધર્મ વૃદ્ધિની ભાવનારૂપ સદ્દભાવના આરાપણ થકી ઝુનધર્મ વૃદ્ધિ દ્વાય છે, તે શાલિબીજ-આરાપણથી શાલિવૃદ્ધિના દષ્ટીતથી સમર્થિત કરે છે—

# <sup>१८</sup>एवं च सद्भाषारोपणात्तदवृद्धिः ।

शुभमेतदध्यवसानमत्यर्थे, शालिबीजारोपणवच्छ।लिहेतुः । दृष्टा होवं पौन:पुन्येन तद्वृद्धिः, एवमिहाप्यत इष्टवृद्धिरिति ।<sup>३१३</sup>

<sup>૧૪</sup>અર્થ :—અને એમ સદ્ભાવના આરેાપણ થકી તેની વૃદ્ધિ (હેાય છે ). આ અધ્ય-વસાન અત્યંત શુભ છે. શાલિબીજઆરાેપણની જેમ શાલિહેતુ છે; કારણકે એમ પોન: પુન્યથી તેની વૃદ્ધિ કષ્ટ છે, એમ અહીં પણ આ થકી ( પુન: પુન: શ્રુતવૃદ્ધિ પ્રાર્થના થકી) ઇષ્ટવૃદ્ધિ છે.<sup>313</sup>

શુમ—શુલ, પ્રશસ્ત, एतत्—મા, પુનઃ ઝુતધર્મ દૃદ્ધિ-માશં સાલક્ષચ, अध्यवसानं—મધ્યવસાન, પરિશુામ. अत्यर्थ—અત્યંત. કેવું કે તે માટે કહ્યું — शालिबीजारोपणवत्—શાલિબીજના આરોપણવત્, શાલિબીજના પુનઃ પુનઃ નિલેપણની જેમ, શાलिहेतु:—શાલિહેતુ, શાલિકલ નિમિત્ત. એ જ લાવે છે— દુષ્टा—દબ્ટ છે, ઉપલબ્ધ છે, हि—કારણ કે, एवं—એમ, ઝુતધર્મ દૃદ્ધિપ્રાર્થના-યાયથી, पૌન:- पुन्यन—શાલિબીજઆરોપણના પૌનઃપુન્યથી, દૃદ્ધિ. તદ્દવૃદ્ધિ:—તેની દૃદ્ધિ, શાલિદૃદ્ધિ. एवं—એમ, શાલિદૃદ્ધિપ્રકારથી, દૃદ્ધાપિ—અહીં પણ, ઝુતરતવમી, અતઃ—આ થકી, આશંસાના પૌનઃપુન્ય થકી, દૃદદ્ધૃદ્ધિ:—કબ્ટર્કદિ, ઝુતદૃદ્ધિ.

# વિવેચન

" બીજે વૃક્ષ અનંતતા રે લાલ, પસરે ભૂજલ યાગ રે; તિમ મુજ આતમસંપદા રે લાલ, પ્રગટે પ્રભુ સંયાગ રે....પદ્મપ્રભ."

—શ્રી દેવચંદ્રજી

આમ શ્રુતધર્મ વૃદ્ધિની ક્લસિદ્ધિ છે ને તે કેવી રીતે હાય છે તેની હેતુસિદ્ધિ પશુ આ પ્રકારે—' અને એમ સદ્દભાવના આરાપણ થકી તેની વૃદ્ધિ હાય છે.' શ્રુતધર્મની વૃદ્ધિ હાય છે. સુતધર્મની વૃદ્ધિ હાય છે. સુતધર્મની વૃદ્ધિ હાય છે. પરિણામના આરાપના થકી પુન: શ્રુતધર્મની થકી શ્રુતધર્મ વૃદ્ધિ હાય છે. " चाहशी भावना ताहशी सिद्धि:" જેવી ભાવના તેવી સિદ્ધિ એ ન્યાયે. કારણકે ' આ અધ્યવસાન અત્યંત શુભ છે.' આ શ્રુતધર્મ વૃદ્ધિ આશાં સારૂપ સદ્દભાવના આરાપણ રૂપ અધ્યવસાન–આત્મપરિણામ અત્યંત શુભ–પ્રશસ્ત છે.

કાની જેમ? " शाहिबीजारोपणवत् शाहिहेतुः"— ' શાહિખીજના આરોપણની જેમ શાલિહેતુ છે.' જેમ શાલિખીજનું આરોપણ શાલિકલનું કારણ છે તેમ. ' કારણ કે એમ પૌનઃપુન્યથી તેની વૃદ્ધિ દેષ્ટ છે.' એમ—શ્રુતવૃદ્ધિપ્રાર્થના— શાલિખીજ ન્યાયથી પુનઃપુનઃપણે—કરી કરીને શાલિખીજ રેપવાથી શાલિની આરોપણતું દેષ્ટાંત વૃદ્ધિ પ્રમટ દેષ્ટ છે; અર્થાત્ પાંચસા દોણા લાગે તો પાંચસા દાણાથી પચીશ કે એકેક દાણામાંથી પચાશ દાણા લાગે તો પાંચસા દાણાથી પચીશ હજાર દાણા લાગે. એ પચીશ હજાર દાણાને કરીથી વાવતાં સહા ખાર લાખ દાણા થાય. એમ કરી કરીને વાવતાં ઉત્તરાત્તર અનેકગણી વૃદ્ધિ થયા કરે. 'એમ અહીં પણ આ થકી (પુનઃ પુનઃ શ્રુતવૃદ્ધિપ્રાર્થના થકી) ઇષ્ટવૃદ્ધિ છે. એમ—શાલિખીજના પુનઃ પુનઃ રાપણથી શાલિવૃદ્ધિની જેમ, અહીં શ્રુતસ્તવમાં પણ આ શ્રુતધર્મવૃદ્ધિની આશંસાર્પ સદુલાવના પુનઃ પુનઃ આરોપણથી ઇષ્ટ એવા શ્રુતધર્મની વૃદ્ધિ થયા કરે છે.

Ŵ

અત્રે ઝુત-શાલિવૃદ્ધિમાં વિવેકપ્ર**હણ એ જ** જલ છે, અને આ વિવેક અતિ ગંભીર ઉદાર આશ્ચય રૂપ **હોઈ,** આ થકી જ સંવેગઅમૃતનું આસ્વાદન **હે**લ્ય છે, ઇ. પ્રકારે આવાર્ય જ વિવેકની મુક્તકંઠે પ્રશ્નાં કરે છે—

१५ पवं विवेकप्रहणमत्र जलम् । अतिगम्भीरोदार एष आश्यः । अत एव संवेगामृता-स्वादनं । नाविज्ञातगुणे चिन्तामणौ यत्नः, न चान्यथाऽतोऽपि समीहितसिद्धः । प्रकट-मिदं प्रेक्षापूर्वकारिणां, पकान्ताविषयो गोयोनिवर्गस्य । ३१४

<sup>૧૫</sup>અથ<sup>૧</sup>:—એમ વિવેક્ગ્રહણ અત્રે જલ છે. આ (વિ**વે**ક) આશય અતિ ગ'ભીર ઉદાર છે, આ થકી જ સ'વેગઅમૃતનું આસ્વાદન (હોય છે.) અવિજ્ઞાત ગુણવાળા ચિન્તા- મિલ્લિમાં યત્ન હોતો નથી, અને અન્યથા આ (ચિન્તામિલ્લિ) ઘકી પણ સમીહિત સિહિ હોતી નથી. આ પ્રેક્ષાપૂર્વ કારીઓને પ્રકટ છે. આ (વિવેક) ગાંચાનિવર્ગના એકાન્તે અવિષય છે, <sup>૪૧૪</sup>

# વિવેચન

"જિણે વિવેક ધરીએ પખ અહિયે, તત્તજ્ઞાની તે કહિયે; શ્રી મુનિમુત્રત જે કૃપા કરા તાે, આનંદઘન પદ લહિયે."–શ્રી આનંદઘનજ

હવે આ શાલિબીજઆરાપણ દેષ્ટાંતથી આક્ષિપ્ત સહકારિકારણરૂપ જલને પ્રતિપાદન કરતાં કહ્યું—' पर्व विवेकग्रहणमत्र जलम'—' એમ વિવેકપ્રહણ અત્રે જલ છે.' એમ –હમણાં જ કહ્યું તે પ્રકારે અત્રે શ્રુત–શાલિવૃદ્ધિમાં વિવેકથી–

અત્રે શ્રુત-શાલિવૃદ્ધિમાં સમ્યક્ષ્મવધારણવિચારથી શ્રુતનું ગ્રહણ અથવા વિવેકનું ગ્રહણ વિવેક-ગ્રહણ તે જલ એ જ જલ છે. જેમ શાલિની વાવણીમાં પાણી–અને તે પણ પુષ્કળ પાણી હોય તો જ શાલિ ઊગે ને વધે: તેમ શ્રતરૂપ

पश्चिका—ढवे श्वाबिधीलरापण् दर्धांतथी आक्षिप्त सह । हि । अर्थे अर्

अतिगम्भीरोदार:—अति गंभीर ६६१२, प्रभूत श्रुतावरण क्ष्ये।पशमधी अभ्यप्रशाने सीधे अत्युत्तान अने सक्ष सुभक्षालसाधकप्रणाने सीधे ६६१२, एव:—आ, विवेक्ष्य, आद्याय:—आश्य, परिणाम. अत पत्र—आ थकी क, विवेक्ष्यकी क, निक्ष के सूत्रमात्रथी प्रणा, संविगामृतास्वादनं— संवेगअभृतनुं आस्वादनं (हाय छे), संवेग:—धर्मीट अनुशंगः इत्युं छे हे—

" तथ्ये धर्मे ध्वस्तिहंसाप्रवन्धे, देवे रागद्वेषमोहादिमुके। साधौ सर्व्यन्थसंदर्भहीने, संवगोऽसौ निश्चलो योऽनुरागः॥"

( અર્થોત્ ) હિંસાપ્રભન્ધ જ્યાં નષ્ટ છે એવા સાચા ધર્મમાં, રાગ–દ્વેષ–માહાદિયા મુક્ત દેવમાં, સર્વ પ્રયસમૂહથી રહિત સાધુમાં જે નિશ્વલ અનુરાગ તે સંવેગ છે.

स पवामृतं—ते જ ( संवेभ ) अमृत-सुधा, तस्याऽऽस्वादनं—तेनुं आस्याधन, अनुभव. शंका-वारु, क्रिया क इसहा छे, निक्षं के ज्ञान. कहुं छे के—

" कियेव फलदा पुंसां, न फलदं मतम् । यतः स्त्रीभक्ष्यभोगज्ञो, न ज्ञानात् सुखितो भवेत् ॥ "

( અર્થાત્) ક્યિ જ પુરુષોને કલદા છે, તાન કલદ માન્યું નથી, કારણ કે સ્ત્રી-ભક્ષ્ય-ભોગત ત્રાન થકી સુખિએ નથી હોતા. એટલે વિવેકપ્રહણથી શું? એમ આશંકીને વ્યતિરેકથી અર્થાન્તર-ઉપન્યાસથી કહ્યું—

न—न क, अविज्ञातगुणे—अविज्ञात गुण्वाणा, अनिर्णात ज्वरादि ६५शभ-स्वलाववाणा चिन्तामणौ—ियन्तारत्नर्भा, यत्नः—तद्भायन पूर्णाद अनुष्टान बद्धाण् यत्न. केम यिन्तामिश्वर्भा ज्ञात गुण्य सते क यत्न ( द्वाय छ ), तेम श्रुतर्भा पश्च. अटेशा माटे ज्ञानपूर्विश क श्विया इसवती छ.

શાલિની વાત્રણીમાં પણ વિવેકરૂપ પુષ્કળ પાણી હેત્ય તેા જ શ્રુત–શાલિ ઊગે ને વધે; પણ વિવેકરૂપ પાણી ન હેત્ય તેા શ્રુત–શાલિ ઊગે નહિં ને વધે નહિં. એટલે વિવેક– ગ્રહણ એ જ આ શ્રુત–શાલિની વૃદ્ધિમાં મુખ્ય હેતુ છે.

આવા આ વિવેકના મહામહિમાની મુક્તક ઠે પ્રશંસા કરતાં શાસ્ત્રકર્તા આચાર્યજી વદે છે—'अतिगम्भीरोदार एव आशयः"— 'આ (વિવેક) આશય અતિગ લીર ઉદાર છે.' આ વિવેકરૂપ આશય-ચિત્તપરિણામ પ્ષ્કળ શ્રુતાવરણના

આ વિવેક થકી સંવેગ ક્ષયોપશમથી પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય હાવાથી અતિ ગંભીર છે અને અમૃતનું આસ્ત્રાદન સકલ સુખસંપત્તિ આપનાર હાવાથી ઉદાર છે. 'अत एव संवेगा– मृतास्वादनं'— 'આ થકી જ સંવેગ અમૃતનું આસ્વાદન હાય છે.'

આ વિવેક થકી જ, નહિં કે સ્ત્રમાત્રથી (પઠનથી), સંવેગરૂપ અમૃતનું આસ્વાદન-અનુસવન હાય છે વિવેકવિહાણા સ્ત્રમાત્ર પાઠથી સંવેગ ઉપજતા નથી, પણ વિવેક થકી જ સંવેગરૂપ સુધાનું અનુસવન હાય છે.

'હું આ દેહાદિ પરવસ્તુંથી ભિન્ન એવા શુદ્ધ ગત-યસ્વરૂપ અવિનાશી અજર અમર આત્મા છું. આ નાશવંત દેહાદિ પરભાવ તે હું નથી. એક શુદ્ધ સહજાતમસ્વરૂપ જ મ્હારૂં છે, બીજાં કંઈ પણ મ્હારૂં નથી. હું આ દેહાદિ ભાવના નથી, ને આ દેહાદિ ભાવ મ્હારા નથી. માટે મ્હારે આ મ્હારા એક શુદ્ધ આત્મભાવ જ આદેય છે— પ્રકૃષ્ણ કરવા યાગ્ય છે, બાકી આ બીજા બધા ભાવ હેય છે, ત્યજવા યોગ્ય છે, માટે હું મ્હારા આત્મભાવને જ ભાળું ને સમસ્ત પર માવપ્રપંચને ત્યાં એ જ યોગ્ય છે. આમ સમ્યગ્દિ દેષ્ટા પુરુષને સત્પુરુષ સદ્યુરુ સમીપે શ્રવણ કરેલા 'શ્રુત' જ્ઞાનથી વિવેક ઉપજયા છે, શ્રુત જ્ઞાન સમ્યક્ષ્યણે પરિશુમ્યાથી સદ્દ—અસદ્નું ભાન થયું છે, વસ્તુસ્વરૂપ જેવું છે તેવું સમજવામાં આવ્યું છે, સ્વ—પરનું ભેદજ્ઞાન પ્રગટયું છે, આત્મા—અનાત્માના પ્રગટ ભેદ અનુભવવામાં આવ્યા છે, કેવલ શુદ્ધ આત્માની અનુભૂતિરૂપ વિવેક પ્યાતિ ઉપજ છે, શુદ્ધ આત્મજ્ઞાન થયું છે.

'એટલે તે જવ આવા દુ:ખમય ભયરૂપ સંસારમાં રમતા નથી, પણ જેમ ભય-સ્થાનથી કાઈ મૂઠીએ વાળીને વેગે દૂર ભાગી જાય, તેમ આ સમ્યગ્દિષ્ટ મુમુક્ષ જવ પણ સંવેગથી—અત્યંત વેગથી તે સંસારથી ભડકીને ભાગે છે; ક્ષણભર તેને સંસારની માહિની રુગ્કિર લાગતી નથી. અથવા સંવેગ એટલે અત્યંત માક્ષાભિલાષ, તીવ મુમુક્ષુપણું. સમ્યગ્દિષ્ટ પુરુષે સહજ આત્મસ્વરૂપના પરમાનંદમય રસાસ્વાદ કર્યા છે, અદ્ભુત

રાંકા—ચિ-તામણિ ચિ-તામણિષણા થકી જ સમીહિત ક્લવાળા હોય, તેમાં ઉક્ત યતનથા શું? તે માટે કહ્યું—મ च—ત જ, अન્યથા—અન્યયા, અત્રાતગુણપણાએ કરીતે, યતનઅભાવે, અતો-ડિપિ—આ થકી પણ, ચિન્તામણે થકી પણ,—શ્રુતત્તાન થકી તો દૂર રહેા! समीहितसिद्धि:—સમી- હિત સિહિ, પ્રાર્થિત પરમૈશ્વર્યની સિહિ. એ જ દઢ કરતાં કહ્યું—प्रकटमिष्टं—પ્રત્યક્ષ છે આ, પ્રેક્ષા-पूર્वकारिणां—પ્રેક્ષાપૂર્યકારીઓને, છુહિમંતાને, પ્રેક્ષ-ચક્ષુતા વિષયપણાને લીધે, કે ત્રાનપૂર્વ સર્વ યતન સમીહિત સિહિફલવાળા છે. વ્યતિરેક કહ્યો—પ્રकाન્ता विषय:—એકાન્ત અવિષય, સદા પણ અસંવેદ્ય-પણાને લીધે, गोयोनिवर्गस्य—મોયોનિવર્યને, બલિવર્ષ સમ પૃથમ્જના.

समित अमृतरस अल्पेश छे, केटले स्वालाविक रीते ज तेनी सहज आत्मपरिष्ति अत्यंत संवेगथी-अत्यंत अत्यंत वेगथी सहजात्मस्वरूपे स्थितिरूप मेक्षि लखी हाठे छे. अने आवे। तीन मिक्षािललाषरूप संवेग हावाधी, उपलक्षण्यी ते मिक्षना साधनरूप- कारखरूप अर्ड इलिक्त-बात्सल्य वर्गेरे सत्साधन प्रत्ये पण् संवेग-परम रुचिलाच धरावे छे. केटले ते लगवान् अर्ड तेानी लिक्त-बात्सल्य आहि अत्ये संवेगथी-अत्यंत वेगथी, पृष् उत्साहथी, परम आत्माल्लासथी, अत्यंत चित्तप्रसन्नत्थी प्रवर्ते छे. अने केम पाल्मिन पृर रेक्ष्युं रेक्षातुं नथी, तेम सम्यण्टिंग्टिनी आ सत्साधन प्रत्येनी अत्यंत वेग- संवेग-अहम्य उत्साह रेक्ष्यो रेक्षाते। नथी.

—શી યાગદ દિસ મુચ્ચય વિવેચન (સ્વરચિત) પૃ. ૨૭૭, ૪૭૭, અત્રે આશંકા થશે—કિયા જ ક્લદાયની છે, નહિં કે જ્ઞાન. કહ્યું છે કે—"કિયા જ પુરુષોને ફ્લદાયની છે, જ્ઞાન ફ્લદાયની છે, નહિં કે જ્ઞાન. કહ્યું છે કે—"કિયા જ પુરુષોને ફ્લદાયની છે, જ્ઞાન ફ્લદાયી માન્યું નથી. કારણ કે સ્ત્રી—ભશ્ય—લાગને જાણુનારા જ્ઞાન થકી સુખિઓ નથી હોતો." એટલે વિવેક મહણુથી અવિજ્ઞાત ગુણવાળા શું? એ આશંકાનું નિવારણ કરતાં કહ્યું—' ના विજ્ઞાત ગુળે चિન્તા મળી ચિન્તા મણુમાં યત્ન હોતો નથી. હોતો નથી જેમ જેના ગુણુ જાણુવામાં આવ્યા તેના ચિન્તા સ્ત્રા તેને યોગ્ય પૂજાદિ અનુષ્ઠાનરૂપ યત્ન હોતો નથી, પણ તેના તથા—પ્રકારના ગુણુ જાણુવામાં આવ્યો ન હોય છે; તેમ શુત—ચિન્તા મણિ બા. માં પણ તેના ગુણુ જાણુવામાં આવ્યો ન હોય તેના આરાધનરૂપ યત્ન હોતો નથી, પણ તેના તથા પ્રકારના ગુણુ જાણુવામાં આવ્યો ન હોય તેના આરાધનરૂપ યત્ન હોતો નથી, પણ તેના તથાપ્રકારના ગુણુ જાણુવામાં આવ્યો જ તથાપ્રકારના આરાધન યત્ન હાય છે. માટે જ્ઞાનપૂર્વિકા જ કિયા ફલવતી છે.

અત્રે વળી બીજી આશંકા થશે—ચિન્તામિશુ ચિન્તામિશુપણા થકી જ વાંચ્છિત કલ આપે, તેમાં યતનનું શું કામ? તેના ઉત્તર આપતાં કહ્યું—'ન चાન્યથાડતોપિ समीहितसिडि:'—'અને અન્યથા આ (ચિન્તામિશુ) થકી પણ સમીહિતસિહિ હાતી નથી.' નહિં તો શુણુ જાણવામાં આવ્યા નહિં હાઇ, યતનઅભાવે છુત્રત્તાનની વાત તા દ્વર રહા, પણ આ ચિન્તામિશુ થકી પણ ઇષ્ટ સિહિ –વાંચ્છિત પરમ એધર્ય' આદિ સિહિ ન જ હાય. તેમ શુભુ અજ્ઞાત હાઇ યતનઅભાવે છુત્રચિન્તામિશુ થકી પણ માક્ષરૂપ વાંચ્છિત ક્લસિહિ ન જ હાય.

आ 'प्रकटिमिदं प्रेक्षापूर्वकारिणाम्'—'आ प्रेक्षापूर्वकारिणेने प्रभट छे,'—आ ज्ञानपूर्वं असर्व यत्न छेन्ट सिद्धि इल आपवानाणे। छे, त्ये प्रेक्षा—बक्षुने। विषय है।वाधी, आ प्रस्तुत विवेड संभी वात प्रेक्षापूर्व डारीओने—प्रथम लेडि आ विवेड गायानि विधारी प्रवर्तनारा सुद्धिपंत प्राक्तकनीने प्रकट छे, प्रत्यक्ष हीवा वर्णना ओक्शन्ते अविवय केवी स्पन्ट छे. प्रख् 'प्रकान्ताविषयो गोयोनिवर्गस्य।' गोयोनिवर्णना स्थेडान्ते अविवय छे. अर्थात 'गोयोनिवर्णस्य।' गोयोनिवर्णना स्थेडान्ते अविवय छे. अर्थात 'गोयोनिवर्णस्य। समा पृथ्यूकन—प्राकृत कर्नना के वर्ण-समूद्ध छे, तेना तो साविवेड विषय नथी;

અળદીઆ જેવા અણુસમજી ગમાર અરૂ અવિવેકી જેના છે તેને તા આ વિવેક કદી પણ સંવેદાતા નથી, એટલે તેઓના આ એકાંતે અવિષય જ છે.



અમા વિવેક યાેગરા સ્ત્રોના પરમ ગર્લ છે તે તેને તે તે સંદર શખ્દાંથી જાદા જાદા યાેગશાસ્ત્રકારાંએ પ્રશસ્યા છે તે દર્શાંવે છે—

<sup>१६</sup>परमगर्भ एव योगशास्त्राणां । अभिद्वितमिदं तैस्तैश्वारशब्दैमीश्वाध्वदुर्गग्रहणमिति कैश्वित, तमोग्रन्थिभेदानन्द इति चान्यै:, गुहान्धकारास्त्रोककल्पमपरै:, भवोदिधिद्वीपस्थानं चान्यैरिति।<sup>३१५</sup>

<sup>૧૬</sup>અથ°:—આ (વિવેક) યાગશાસ્ત્રોના પરમ ગભ° છે. આ (વિવેક વસ્તુ) તે તે ચારુ શખ્દાથી કહેવામાં આવ્યું છે; માક્ષાધ્વદુઈ શ્રહણ એમ કાઇથી, તમાશ્રંથિભેદાનન્દ એમ અન્યાથી, ગુહાન્ધકાર આલાક સમ એમ બીજાઓથી. અને ભવાદવિદીપસ્થાન એમ અન્યાથી. <sup>૩૧૫</sup>

# વિવેચન

"સાંહેલાં હે કુંધુ જિનેશ્વર દેવ, રત્નદીપક અતિ દીપતાે હાે લાલ. સા. મુજ મન મંદિરમાંહી, આવે જે અરિબલ જીપતાે હાે લાલ. સા. મિટે તાે માહ અંધાર, અનુસવ તેજે જળહળે હાે લાલ."

— શ્રી યશાવિજયજ

અને 'परमगर्भ एव योगशास्त्राणां'—'આ (विवेड) ચેલાશાસ્ત્રોનેલ પરમગર્ભ-છે.' આ વિવેક છે તે ચેલાશાસ્ત્રોનેલ પરમ ગર્ભ-પરમ રહસ્યભૂત મર્મ છે. કારણ કે 'આ (વિવેક વસ્તુ) તે તે ચારુ શબ્દોથી કહેવામાં આવ્યું છે—અન્યોધી.' જૂદા જૂદા સુંદર 'આ વિવેક વસ્તુ આ કહેવામાં આવતા તે તે સત્ય ઉદાર અર્થવાળા

જૂદા જૂદા સુંદર 'આ વિવેક વસ્તુ આ કહેવામાં આવતા તે તે સત્ય ઉદાર અર્થવાળા શખ્દાથી ઓળખાતા વારુ-સુંદર શખ્દાથી જૂદા જૂદા ચેગશાસકારાથી કહેવામાં આવી છે. આ વિવેક યે!ગશાસોના જેમકે-(૧) કાઈ તેને 'માક્ષાધ્વદુર્ગ ત્રહાયું' કહે છે; કારણ કે પરમગભ જેમ માર્ગે ચાર આદિના ઉપદ્રવ થયે દુર્ગ પ્રહાયુ-દુર્ગના આશ્રય એ જ પરિત્રાણ-રક્ષણાયાય છે, તેમ માલમાર્ગે રાગાદિ ઉપદ્રવ

परमगर्भ:—परम गर्का, परम रहर्य, पष:—आ, विवेक, योगशास्त्राणां—येशशास्त्रोतो, थिए तंत्राहितो. क्या कारख्या ? कारख्के—अभिहितमिदं—आ विवेक वस्तु कहेवामां आवी छे, तस्तै:— ते ते वक्ष्यमाख्, चारुशब्दैः—यारु श्रव्हीयी, सत्य उत्तर अर्थवाणा व्वितिओधी, मोक्षाध्य ध्याहि वस्त्रयतुष्क पख् प्रतीतार्थ छे. परंतु—मोक्षाध्यदुर्गग्रहणम्—मेश्वभागं मां हुर्गप्रहृष्टु. केम क्रेष्टिन क्रियेत् मार्गमां तरक्षराहि उपद्रवे हुर्गप्रहृष्ट् क परित्राष्ट्र छे, तेम भेश्वभागं मां रागाहि सेरना उपद्रवे विवेक्षप्रहृष्ट्

पञ्जिका -- पुनः हैवे। ? ते भाटे इह्युं --

સતે વિવેક્યહણ એ જ ત્રાણ છે, શરણ છે. (ર) બીજાઓ તેને 'તમાત્રન્થિલેદાનન્દ' કહે છે, મિશ્યાત્વરૂપ તમઃ મંથિના—અજ્ઞાનાં ધકાર બ્રન્થિના લેદથી ઉપજતો આનંદ કહે છે. (૩) અન્યો તેને 'ગુહાન્ધકાર આલોક સમ' કહે છે, ગુફાના અંધકારમાં આલોક— પ્રકાશ સમા કહે છે. (૪) અને કાઈ તેને 'લવાદિધ દ્વીપરથાન' કહે છે, સંસારસમુદ્રમાં દ્વીપરૂપ આશ્રયસ્થાન કહે છે. આમ સુંદર અન્વયાર્થનામ આપી તે તે યાગશાસ્ત્રકારાએ આ વિવેકના જ મહામહિમા સંગીત કર્યો છે.

#### Ŵ

શુત અને વિવેક એમ જૂદું ગ્રહણ કરવાનું રહસ્ય એ છે કે—કાબ્યભ વને અહદયની જેમ મહા-મિશ્યાદ્દષ્ટિ આ શુત યથાવત્ જાણના નથી, એટલે જ નિષ્દલપણાને લીધે અભગ્યને ચિન્તામણિની પ્રાપ્તિ જેમ તેને પ્રાપ્તિ પણ અપ્રાપ્તિ છે, એમ મર્મ કથે છે—

१७ न चैतचथावदवबुध्यते महामिध्यादिष्टः, तद्भावाऽऽच्छादनात् अहृद्यवत्काव्य-भावमिति । तत्प्रश्रुत्याचैव द्वात्र सिक्षङ्गं, तद्भाववृद्धिश्च काव्यभावज्ञवत् । अत पव हि महा-मिथ्यादृष्टेः प्राप्तिर्प्यप्राप्तिः, तत्फलाभावात्, अभव्यचिन्तामणिप्राप्तिवत् । ३१६

<sup>૧૭</sup>અર્થ:—અને આને ( શ્રુતને ) મહામિથ્યાદેષ્ઠિ યથાવત્ અવળાવતા નથી,—તદ્દભાવના આચ્છાદનને લીધે,—કાવ્યભાવને અહુદયની જેમ. કારણકે તત્પ્રવૃત્તિ આદિ જ અત્ર સત્-લિંગ છે, અને તદ્દભાવવૃદ્ધિ,—કાવ્યભાવરૂવત્. એટલા માટે જ મહામિથ્યાદેષ્ટિની પ્રાપ્તિ પણ અપ્રાપ્તિ છે,—તેના ક્લઅભાવને લીધે,—અભવ્યને ચિન્તામણિપ્રાપ્તિવત્. <sup>31</sup>દ

पश्चिका—शं डा—श्रुतभात्रनियत विवेडअहण् छे, ते। आनाथी आनं विशेषथी पृथह ज्ञापन श्रुं डाभ शे अभ आशं शिने इह्यं न च—अने न क, पतत्—आ श्रुतने,—डथं यित् पाढे पण् यथावत् — के अडारना अर्थवाणुं छे, यादशार्थ अर्थ छे, अवबुहयते —अवभेषते, काण्ते, महामिथ्या दृष्टि:—अहाभिथ्यादिष्ट, पुद्गलपरावर्तथी अधिड संसारवाणा. डेम हे ते भाटे उह्यं —तद्भावाऽऽच्छा- दनात्—तद्कावना आव्छादनने क्षीचे, भोधकावना आवरण्ने क्षीचे. दर्शत उह्यं — अहृद्यवत् —अहृद्यवत् अभेन, अव्युत्पन्न केम, काव्यभावम् — डाव्यकावने, शृंगारादि रसस्यड वयनरहरूयने. अथी उरीने श्रुतभात्रनियत विवेडअहण् डेम हे ड्या डारण्यी आ आभ छे ते भाटे उह्यं —

तत्प्रवृत्याचेष—तेनी अवृत्ति आहि જ, हि—કારખુંકે, तत्र—तेभां, અવબુદ્ધ શુતાર્થમાં. अवृत्ति, विद्मलय, सिद्धि, विनिधेश જ,—નિર્દિ કે श्रुतार्थन्नान भात्र, अत्र—अत्रे, श्रुतावक्षेषभां, सद्—सत्, अव्यक्षियार, सिद्धुः—तद्भाववृद्धिश्च—अने तद्शाववृद्धिश्च—अने तद्शाववृद्धिः, काव्यभावज्ञवत्—काव्य थाः भी काव्यभावज्ञविद्धाः—अने

अत पच—એટલા માટે જ, યથાવત અનવખાં લીધે જ, हि—२६८५६, महामिध्याद्दृहः— ઉકतसक्षम् महाभिथ्यादृष्टिने, प्राप्तिः—अध्ययनादिश्य श्रुतनी प्राप्ति, अप्राप्तिः—अप्राप्ति छे. क्या कारण्यी ? ते माटे क्ट्युं—तत्फलाभावात्—नेना ६वना अक्षावने तीये यथावत् अवभावश्य ६वना अक्षावने तीथे. हेनी केम ? ते माटे क्ट्युं—अभव्यचिन्तामणिपाप्तिचत्—अक्षयने यिन्तामिष्प्राप्ति केम. केम अतिनिर्काण्यताथी अयोज्यने यिन्तामिष् प्राप्ति सते पृष्टु तेना ज्ञानवत्त्वना अक्षावे तेतुं ६व नथी, तेम आने श्रुतप्राप्तिमां पृष्टु.

# વિવેચન

" આદર્યો આચરા લાક ઉપચારથી, શાસ્ત્ર અલ્યાસ પણ કાંઈ કીધા; શુદ્ધ શ્રદ્ધાન વળી આત્મઅવલંભ વિછ્યુ, તેહવા કાર્ય તિણે કે ન સીધા."

અત્રે શંકા થવી સંભવે છે કે-વિવેકમહણ તા નિયતપણ શ્રુતમાત્ર આધીન છે, તા આ બ્રુતથી આ વિવેકનું પૃથકુ જ્ઞાપન શું કામ ? એ આશંકાની સંભાવના દેખી કહ્યું– 'અને આ (શ્રુત) મહામિશ્યાદેષ્ટિ યથાવત અવબાધતા નથી, ' મહામિ<sup>શ્</sup>યાદષ્ટિ 'न चैतद् यथावदवबुध्यते महामिध्याद्ध्यः।' पृहुश्रुथश्वत्रंथी આ **શુત ય**થાવત્ જેના અધિક સંસાર છે એવા મહામિશ્યાદષ્ટિ આ શ્રુતના કથંચિત્ અવળાવતા નથી પાઠ કરે તા પણ તે યથાવત-જેમ છે તેમ સમ્યક્ અર્થ પણ અવધાધતા-જાણતા-સમજતા નથી. શાને લીધે? 'તદભાવના આચ્છાદાનને લીધે,'—'तद्भावाच्छादनात् '—तेना भेाधसावना आચ્છાદનને-આવરણને લીધે. ઢંકાઈ જવાપણાને લીધે. અત્રે દર્શાત-' अहृद्यवत् काव्यभाषम् '— ' કાલ્યભાવને અહ્દયની જેમ, ' શુંગારાદિ રસમય કાવ્યના ભાવને જેમ હૃદયવિદ્ધીન-અહૃદય અરસિક અવ્યુત્પન્ન જન અવળાધતા નથી, જાણતા નથી, તેમ પ્રસ્તુત શ્રુતના ભાવને ભાવવિદ્ધીન એવા મહામિશ્યાદષ્ટિ જાણતા-સમજતા નથી. એટલે વિવેકગ્રહણ નિયતપણે ચાઇકસ શ્રુતમાત્રને આધીન કેમ હાય? અર્થાત્ શ્રુત તા મહામિશ્યાદેષ્ટિ પણ પઠે છે, પણ તેના બાધ તેને હાતા નથી. એટલે શ્રુત છતાં વિવેક ન હાય એમ ખને છે, એટલા માટે શ્રુત

કारणुंडे 'तत्प्रवृत्ति आहि क अत्र सत्सिंग छे. 'तत्प्रवृत्त्याचेव द्वात्र सिंह्यं।'— अत्रे—अवणुद्ध श्रुतार्थमां तत्प्रवृत्ति आहि क अटेसे डे प्रवृत्ति, विध्नन्य, सिद्धि, विनियाग आहि क सत्-अव्यक्षियारी सिंग-अभड कण्णावनारा हेतु छे, निर्हे डे श्रुतार्थमान भात्र. श्रुताविष्य थेथे। छे डे निर्हे ते तथाप्रकारे प्रवृत्ति, विध्नक्य सिद्धि, विनियाग आहि सिंग-प्रगट यिन्छ परथी कण्णाय छे, निर्हे डे श्रुतार्थमानभात्रथी. आटबुं क भात्र श्रुताविष्यमुं सिंग क छे निर्हे, पण्णु 'तह्लाववृद्धि काव्यक्षावम्रवत् छे.' 'तद्भाववृद्धिय काव्यभावज्ञवत्।—अर्थात् काव्यना लावने कण्णुनारनी केम तह्लावनी आत्मपरिणुमनइप क्षाध्यावनी वृद्धि को पण्णु अत्र सिंग छे.

અને વિવેક એમ જુદું એક્લ કર્યું છે તે યથાર્થ જ છે. સહેતુક જ છે.

અને 'લત पव हि महामिध्याद्द प्राप्तिर प्यप्ति ।'—' એટલા માટે જ મહામિથ્યાદેષ્ટિની પ્રાપ્તિ પણ અપ્રાપ્તિ છે;' યથાવત અનવબોધને લીધે, સમ્યક્ષ્પણ આત્મામાં પરિણુમવારૂપ બાંધભાવના અભાવને લીધે સ્કુટપણે મહામિથ્યાદેષ્ટિની અધ્યયનાદિરૂપ શ્રુતની પ્રાપ્તિ પણ અપ્રાપ્તિ છે. મહામિથ્યાદેષ્ટિ શ્રુતપાપ્તિ પણ અપ્રાપ્તિ ભલે શ્રુતના ગમે તેટલા અભ્યાસ કરે તાપણ તેના આત્મામાં જ્ઞાનરૂપે પરિશુમન-બાંધભાવ નહિં ઉપજતા હાવાથી, તે શ્રુતને પામ્યા તે નહિં પામ્યા અરાખર છે.

એમ શાને લીધે ? 'तत्फल्लामात्रात्, अमन्यचिन्तामणिप्राप्तिवत'—' तेना इલ— અભાવને લીધે,—અભવ્યને ચિન્તામિલુપ્રાપ્તિવત્.' યથાવત્ બાધરૂપ ફલના અભાવને લીધે, અભવ્યને ચિન્તામિલુપ્રાપ્તિવત્.' યથાવત્ બાધરૂપ ફલના અભાવને લીધે, અભવ્યને ચિન્તામિલુ- અપ્રાપ્તિ જ છે. જેમ કાઈ અભવ્યને—અયાગ્ય પાત્રને ચિન્તામિલુપ્રાપ્તિ જેમ અફલ રત્નની પ્રાપ્તિ થઈ, પશુ તે દુર્ભાગીને તેના મહામહિમાવંત સ્વરૂપનું ભાન નથી, એટલે તે ચિન્તામિલુપાપ્તિનું ફલ તેને મળતું નથી, તેથી તેની પ્રાપ્તિ તે અપ્રાપ્તિ જ છે. તેમ અભવ્ય—અયાગ્ય એવા મહામિશ્યાદિપ્ટને શ્રુત—ચિન્તામિલુની પ્રાપ્તિ થઈ, પશુ તે મહાદુર્ભાગી અપાત્ર જીવને તે અનંતગુલુવિશિષ્ટ અચિન્ત્ય મહિમાવંત શ્રુતચિંતામિલુના સ્વરૂપનું ભાન નથી, એટલે વિવેકપૂર્વં કસમ્યક્ષ્યુતચિંતાના અભાવે તેને તે શ્રુતચિંતામિલુમાપ્તિનું યથાવત્ બાધભાવ-રૂપ ફળ મળતું નથી, તેથી શ્રુતને અયાગ્ય અનિધકારી એવા તે મહામિશ્યાદિપ્ટની શ્રુતપ્રાપ્તિ તે અપ્રાપ્તિ જ છે.



મિચ્યાદષ્ટિતે તો દ્રવ્યમુતપ્રાપ્તિ હોય અને તેના ભવ્યપણાના યાગને લીધે અસ્થાને અભિનિવેશ ન હોય, એમ મહામિચ્યાદષ્ટિથી તેના બેદ દર્શાવે છે—

१८ मिथ्याहरुटेस्तु भवेद् द्रव्यप्राप्तिः, साऽऽदरादिलिङ्गा अनाभोगवती । न त्वस्या-स्थान प्रवाभिनिवेदाः, भव्यत्वयोगात् । तस्वैवंलक्षणं । ३१७

<sup>૧૮</sup>અર્જ :—મિધ્યાદાષ્ટને તા દ્રવ્યપ્રાપ્તિ હોય; તે આદરાદિ લિંગવાળી અનાભોગવ**ી** ( એવી હોય ); આને અસ્થાને જ અભિનિવેશ ન હોય,—ભવ્યત્વધાગને લીધે. અને તે ( ભવ્યત્વ ) એવા લક્ષણવાળું છે.<sup>3૧૭</sup>

पश्चिका—वारु, महाभिष्याद्दिने अभ लग्ने हो, पश्च भिष्याद्दिनी शी वार्ता ? ते भाटे उद्युं— मिश्याद्दिन्तु—धर्मणीलधान आदिने अर्द अवा भिष्याद्दिने तो, भवेत्—होय, द्रव्यव्याप्ति:— लावश्रुतथाय अत्रो द्रव्यश्रुतप्राप्ति. द्रव्यश्रुतप्राप्ति देवी होय ? आदरादिलिङ्गा—' आदर: करणे प्रीति: ' धत्यदि लिंगवाणी, अनाभोगवती—सम्बद्धश्रुतअर्थना ઉपयेशमरिद अवी

વારુ, મિય્યાદિષ્ટ અને મહામિય્યાદિષ્ટમાં અનાભાગ આદિના અતિશપને લીધે કરો પ્રતિવિશેષ છે? તે માટે કહ્યું—ન તુ—ન પુનઃ, अस्य—આને, મિય્યાદિષ્ટિતે, अस्थान एव—અસ્યાને જ, મેહ્લપય-પ્રતિપંધિ જ ભાવમાં, अभिनिवेद्यः—અભિનિવેશ, આગ્રહ,—સ્થાને અભિનિવેશના પણ તેને ભાવને લીધે. એમ કર્યાયા? તે માટે કહ્યું—મન્યત્વયોगात्—ભગ્યત્વયોગને લીધે. ભાવશ્રુતયોગ્યત્વના ભાવને લીધે, અસ્યાને અભિનિવેશ જ હાય નહિં, તેના અભાવને લીધે. આના જ હેતુનું સ્વરૂપ કહ્યું—तच्च—અને તે પુનઃ ભગ્યત્વ, एवंळक्षणं—એવા લક્ષણ્વાળું. અસ્યાને અને સ્થાને અભિનિવેશસ્વભાવવાળું એમ આ ખન્યના વિશેષ જાણ્યો યોગ્ય છે.

#### વિવેચન

"આદર કિરિયા રતિ ઘણીછ, વિઘન ટળે મિલે લચ્છી; જિજ્ઞાસા ખુધસેવનાજી, શુભ કિયા ચિદ્ધ પ્રત્યચ્છી." —શ્રી ચાેગદષ્ટિ સજઝાય

મહામિશ્યાદિષ્ટિને માટે એમ ભલે હો, પણ મિશ્યાદેષ્ટિને માટે શું ? તે માટે કહ્યું—'મિશ્યાદેષ્ટિને તો તે આદરાદિ લિંગવાળી અનાભાગવતી દ્રવ્યપ્રાપ્તિ હાય;' ધર્મ — શીજધાન આદિને અહં—યાેગ્ય એવા મિશ્યાદેષ્ટિને તો ભાવશ્રુત— મિશ્યાદેષ્ટિને યાેગ્ય—ભાવશ્રુતનું કારણ થાય એવી દ્રવ્યશ્રુત પ્રાપ્તિ હાેય; અને તે દ્રવ્યશ્રુત પ્રાપ્તિ " आदर: करणे प्रीति:" ઇ૦ શ્લાકમાં કહ્યા પ્રમાણે આદરાદિ લિંગવાળી અને અનાભાગવતી—સમ્યક્ શ્રત અર્થના ઉપયાગ રહિત

એવી હાય.

વારુ, મિશ્યાદેષ્ટિ અને મહામિશ્યાદેષ્ટિમાં અનાભાગ (અનુપયામ) આદિના તધાવત નથી, તા પછી તેઓમાં કર્યા તફાવત છે કે જેથી આમ લેદ પાઢા છા ! તે માટે કહ્યું -' આના અસ્થાને જ અભિનિવેશ ન હાય.-લબ્યત્વયાગને લીધે.' મિથ્યાદ્રષ્ટિને અસ્થાને આના-મિશ્યાદ્રષ્ટિના અસ્થાને જ,-માક્ષપથપ્રતિપંથિ-માક્ષમાર્ય-અભિનિવેશ न હોય વિરાધી ભાવમાં જ અભિનિવેશ-આગ્રહ ન હાય. પણ સ્થાને-માલયથ અપ્રતિય શિ-માલમાગ અવિરાધી ભાવમાં એને અભિનિવેશ-આમહ હાય, કારણ કે તેને ભવ્યત્વના યાગ છે, માટે. 'અને આ એવા લક્ષણવાળું છે.' આ-ભવ્યત્ત્ર એવા લક્ષણવાળું છે. એટલે અસ્થાને અને સ્થાને અભિનિવેશ-સ્વભાવવાળું એમ આ બન્નેના વિશેષ જાણવા યાગ્ય છે. અર્થાત્ ભાવશ્રતયાગ્યપણાના ભાવને લીધે આ મિશ્યાદિષ્ટિને અસ્થાને જ અભિનિવેશ હાય નહિં; પણ મહામિશ્યાદિષ્ટિને તા ભવ્યત્વના-ભાવશ્રુતચાેગ્યપણાના અભાવ છે, એટલે તેને અસ્થાને-માક્ષપથપ્રતિષ્થિ-માલમાર્ગ વિરાધી ભાવમાં અભિનિવેશ હાય, પણ માલપંથ અપ્રતિષંથિ-માલમાર્ગ અવિરાધી ભાવમાં અભિનિવેશ હાય નહિં. આમ મિશ્યાદેષ્ટિ ભાવશ્રુત જનનયાગ્ય એવા પ્રધાન દ્રવ્યનું ભાજન હાવાથી દ્રવ્યથી શ્રુતના અધિકારી છે, પણ મહાસિશ્યાદિષ્ટ તા અપ્રધાન દ્રવ્યનું ભાજન હાવાથી દ્રવ્યથી પણ શ્રુતના અધિકારી નથી, અનધિકારી જ છે.

Ŵ

અને આગમપ્રમાણથા જણાય છે કે આ શ્રુત અલગ્યાએ પણ અનેકવાર પ્રાપ્ત કર્યું છે, પણ નિષ્ફલપણાને લીધે તેથી કંઈ નથી, આ વસ્તુ આગમાનુસાર પરિભાવન કરવાના પરમ ભાવિતાત્મા આચાર્યથી હરિભાડ્ઝ આગમરોને અતુરાધ કરે છે—

१९ प्राप्तं चैतद्भव्यैरप्यस्कृत्, वचनप्रामाण्यात् । न च ततः किञ्चित्, प्रस्तुतफललेश-स्याप्यसिद्धेः। परिभावनीयमेतद्यगमज्ञैर्वचनानुसारेणेति । पत्रमन्येषामि सूत्राणामर्था वेदि-तव्य इति । दिग्मात्रप्रदर्शनमेतत् ॥३१८

<sup>૧૯</sup>અર્થ':—અને આ (શુત ) અભવ્યાથી પણ અનેકવાર પ્રાપ્ત કરાયું છે,—વચન-પ્રામાણ્યને લીધે. અને તે થકી કંઈ નથી,—પ્રસ્તુત ફલલેશની પણ અસિદ્ધિને લીધે. આ આગમગ્રોએ વચનાનુસારે પરિભાવનીય છે.

એમ અન્ય સ્ત્રાના પણ અર્થ જાણવા **યા**ગ્ય છે. આ દિગ્**મા**ત્રપ્રદર્શન છે. <sup>3૧૮</sup>

#### વિવેચન

"એક વચન જિન આગમના લહી, નીપાવ્યાં નિજ કામ....જિણંદછ! એટલે આગમ કારણ સંપજે, ઢીલ થઈ કિમ આમ ! જિણંદછ!"

— શ્રી દેવચંદ્રજી

આમ ઉપરમાં કહી દેખાડ્યું તેમ મહામિશ્યાદિખ્ટને આ શ્રુતની પ્રાપ્તિ પણ અસંભાવિની છે, તો તેની ક્લચિંતા તો કચાંથી ? તે માટે કહ્યું – ' પ્રાપ્ત चતदમન્થે પ્યાસ્ત્રત, વचनप्रामाण्यात'—' અને આ ( શ્રુત ) અભગ્યોથી પણ અનેકવાર આ શ્રુત અભગ્યોથી પ્રાપ્ત કરાયું છે,—વચનપ્રામાણ્યને લીધે.' આ શ્રુત મુશ્તિગમન-પણ અનેકવાર પ્રાપ્ત અયોગ્ય એવા અભગ્યોએ પણ અનેકવાર પ્રાપ્ત અયોગ્ય એવા અભગ્યોએ પણ અનેકવાર પ્રાપ્ત કર્યું' છે, તો પછી અન્ય મિશ્યાદિખ્ટિઓએ પણ અનેકવાર પ્રાપ્ત કર્યું' છે, તો પછી અન્ય મિશ્યાદિખ્ટિઓ એ પણ અનેકવાર પ્રાપ્ત કર્યું' છે, તો પછી અન્ય મિશ્યાદિખ્ટનું તો પૃછ્યું જ શું ? કારણ કે તે માટે વચનતું—આગમનું પ્રમાણપણું છે. આગમમાં કહ્યું છે કે સર્વ જોવોનો અનંતવાર શ્રેવેયકમાં ઉપયાત થયો છે, એમ આગમનું પ્રમાણપણું છે માટે. આ અંગે પંચાશક×શાસ્ત્રમાં સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે—" સંપૂર્ણ કિયા પણ ભાવ વિના કિયા જ નથી, કારણ કે તેને નિજ ફલતું વિકલપણું છે, અત્રે શ્રેવેયકઉપપાતનું દેખ્ટાંત છે." અર્થાત્ શ્રેવેયકપ્રાપ્તિ પણ સાધુની સંપૂર્ણ કિયાના પાલન વિના હોતી નથી, ઉત્તમપણું સાધુની સંપૂર્ણ કિયાના પાલન વિના હોતી નથી, ઉત્તમપણું સાધુની સંપૂર્ણ કિયાના પાલનથી જ હોય છે. આમ સાધુની સંપૂર્ણ કિયા અને ઉપલક્ષણુથી તેનું જ્ઞાયક દ્રગ્યક્ષત પ્રાપ્ત થયા છતાં આ જવનું કલ્યણ થયું નહિં! અરે! દર્શન પણ સિદ્ધ થયું નહિં!

पञ्चिका—महाभिष्याद्दिन प्राप्ति पशु असंसाविती, तो तेती इवियाता ते। अयंथा ? ते भारे अह्युं:—प्राप्तं —प्राप्तं, लक्ष्वं, चकार-इक्त समुश्ययमां, पतत् —भा, श्रुत अमन्येरिप —अलक्योथी पश्, ओकान्त महाभिष्याद्दियी, पुनः अन्य भिष्याद्दियी ते। पूक्त्युं क शुं ? असकृद् —अनेक्वार. क्या कारश्यी ? ते भारे कह्युं —वचनप्रामाण्यात् —वयनप्रामाश्यने लीधे. सर्व छवाना अपनंतवार प्रेवेयक्षमां हिषपात प्रज्ञापनाना प्रामाश्यने लीधे. त्यारे अपने ते तेतुं इल पश् तेओमां हशे ? ओटला भारे कहां —

न च—ન જ, तत:—ते થકી, શ્રુતપ્રાપ્તિ થકી, किंचित—કંઈ, કલ એમ સમજ્ય છે. કયા કારણ્યી ? તે માટે કહ્યું—प्रस्तुतफललेशस्यापि—પ્રસ્તુત ફ્લલેશની પણ, પ્રકૃત યથાવદ્ એાધરપ ફ્લાંશની પણ, સર્વની વાત તા દૂર રહા ! असिद्धे:—અસિદ્ધિને લીધે, અપ્રાપ્તિને લીધે. તેની સિદ્ધિ સતે અલ્પકાળે જ સર્વની મુક્તિની પ્રાપ્તિના પ્રસંગને લીધે.

<sup>×</sup> संग्पुणावि हि किरिया भावेण विणा ण होति किरियत्ति । णियफलविगलतणओं गेवज्जउववायणापणं ॥ " श्री पंथाशः

ત્યારે એમ અનંતવાર શુત્ત પ્રાપ્ત થયું તો તેનું ફલ પણ તેઓને પ્રાપ્ત હશે? તે માટે કહ્યું—'ન च तत: किञ्चित' ઇઠ 'અને તે થકી કંઇ નથી,—પ્રસ્તુત ફલલેશની પણ અહિહિને લીધે' તે શુત્રપ્રાપ્તિ થકી તેઓને કંઈ પણ ફલ પણ ફલને નામે માટું નથી, કારણ કે પ્રસ્તુત યથાવત્ બાધરૂપ ફલઅંશની પણ તેઓને મીડું! અસિહિ—અપ્રાપ્તિ છે માટે. આ અંગે મહિપે કુંદકુંદાચાર્ય જોએ સમયસારમાં× કહ્યું છે કે— " અલવ્ય સારી પેઠે શાસ્ત્રા ભાઈને

પણ પ્રકૃતિ છેલ્લો નથી,—ગાળવાળું દૂધ પીને સાપ નિર્વિષ થાય નહિ તેમ." અર્થાત્ મહામિથ્યાદિષ્ટિઓ અનંતવાર આગમનું-શ્રુતનું શ્રવણ વા અભ્યાસ કરે, તો પણ તેને ક્લને નામે માટું મીંડું જ છે! 'આ આગમગ્રાએ વચનાનુસારે પરિભાવનીય છે.' આમ અનંતવાર શ્રુતઅભ્યાસની નિષ્ફળતા કેમ થઇ? એ વસ્તુ આગમગ્રાતાઓએ આગમ—વચનાનુસારે પરિભાવન કરવા યાગ્ય છે; અર્થાત્ તથારૂપ બોધભાવની ઉત્પત્તિ વિના જ તો અનંત પરિશ્રમ પણ વૃથા ક્લેશમાત્ર ક્ળરૂપ થઇ પડયા, એ વસ્તુ કરી કરી ભાવન કરવા યાગ્ય છે.

એમ 'અન્ય સુત્રોના પણ અર્થ જાણવો ચાેગ્ય છે, આ દિગ્દર્શનમાત્ર પ્રદર્શન છે,' એમ છેવટમાં ઉપસંદાર કરતાં આચાર્યજ હિરિભદ્રજી કહે છે.

એમ શ્રુતધર્મ વૃદ્ધિની ભાવનારૂપ પ્રિણિધાન કરી, શ્રુત ભગવંતના વન્દનાદિ પ્રત્યયે કાયાતસર્ગ સત્રના અવતાર કરે છે—

२० एवं प्रणिधानं कृत्वैतत्पूर्विका क्रिया फलायेति श्रुतस्यैव कायोत्सर्गसंपादनार्धं पठति पठन्ति वा—

# सुयस्स भगवओ करेमि काउस्सग्गमित्यादि यावद्रोसिरामि । ३१९

રેંગ્અર્થ :—એમ પ્રણિધાન કરી, એ-પૂર્વિકા ક્રિયા ફ્લાર્થ **છે એ**હ્લા માટે <mark>શુતના</mark> જ કાયોત્સર્ગ સંપાદનાર્થ (એક) પડે છે વા (અહુ) પઠે છે—

શ્રુત ભગવંતના વંદન પ્રત્યયે કાંયાત્સર્ગ કરૂં છું ઇત્યાદિ, યાવત્ વાસરાવું છું.<sup>૩૧૯</sup>

આ સુત્રતી વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્ય ભગવંત મહર્ષિ હૃન્ભિક્છ સમગ્ર ઐર્ધ્યાયુક્ત અને શ્રુત ભગવંતના આ સમગ્ર એર્ધ્યાયા સિદ્ધપહાએ કરીને ક્લઅવ્યક્ષિયારથી, સુપ્રતિષ્ઠિતપ**ણાથી અને** ત્રિકાેટિ-પરિશુદ્ધિથી કેવી રીતે ઘટે છે ! તેનુ સવિસ્તર ભાવન કરે છે—

<sup>२१</sup>व्याख्या पूर्ववत्, नवरं –

श्रुतस्येति--प्रवचनस्य सामायिकादिचतुर्दशपूर्वपर्यन्तस्य । भगवतः,--सम्बेध्ययादिः युक्तस्य ।

<sup>+ &#</sup>x27;'ण मृयइ पयडिमभव्वो सुद्धृति अञ्झाइऊण सत्थाणि। गुडदुद्धपि पिचंता ण पण्णया णिव्यिसा हुंति ॥" श्री सभयसार ७३

सिद्धत्वेन (पाठां शुद्धत्वेन) समग्रेश्वर्यादियोग: । न हातो विधिष्ठवृत्तः फलेन वञ्च्यते । व्याप्ताश्च सर्वे प्रवादा एतेन । विधिष्रतिषेधानुष्ठानपदार्थाविरोधेन च वर्त्तते,—स्वर्गकै- वलार्थिना तपोध्यानादि कर्त्तव्यं, सर्वे जीवा न हन्तव्या इतिवचनाद, समितिगुप्तिशुद्धा किया असपत्नो योग इतिवचनात्, उत्पादविगमश्रोव्ययुक्तं सत्, एकं द्रव्यमनन्तपर्यायमर्थ इतिवचनात् । ३२०

<sup>રે9</sup>અથ`:–•યાખ્યા પૂર્વવત્, પ**રંતુ**–

श्रुतस्य—श्रुतना, સામાયિકાદિ ચતુર્દશ પૂર્વ પર્યન્ત પ્રવચનના, भगवत:—ભગવંતના, સમય ઐર્ધયદિ યુક્તના.

સિદ્ધત્વથી ( પાડાંતર: શુદ્ધત્વથી ) સમગ્ર ઐધર્યાદિયાગ છે. કારણકે આ થકી વિધિ-પ્રવૃત્ત ફલથી વંચિત થતા નથી; અને સર્વ પ્રવાદા આનાથી વ્યાપ્ત છે; અને વિધિપ્રતિષેધ, અનુષ્ઠાન અને પદાર્થના અવિરાધથી વર્તો છે,—સ્વર્ગ-કેવલાથી એ તપા-ધ્યાનાદિ કર્ત્તા વ્ય છે, સર્વ જીવા હણવા યાગ્ય નથી-એ વચનથી; સમિતિગૃપ્તિથી શુદ્ધ કિયા તે અસપત્ન યાગ-એ વચનથી; ઉત્પાદ-વિગમ-ધ્રીવ્યયુક્ત સત્, અનન્ત પર્યાયવાળું એક દ્વય એ અર્થ-એ વચનથી.

વિવેચન

"વિધિ પ્રતિષેધ કરી આતમા, પદારથ અવિરાધ રે; પ્રહેણુ વિધિ મહાજને પરિપ્રદ્યો, ઈશ્યા આગમે બાધ રે….શાંતિજિન!" —શ્રી આનંદઘનજી.

આ શ્રુત સમગ્ર ઐશ્વર્યાદિ યાેગને લીધે ભગવંત છે. (ન્લુએા મગવંતાળં એ પદનું વિવેચન;) અને 'સિહ્યત્વથી (પાઠાંતરઃ શુદ્ધત્વથી) સમગ્ર ઐશ્વર્યાદિ યાેગ છે.'

આ શ્રતના ભગવંતપણાના કારણબૂત જે સમગ્ર ઐશ્વર્યાદિ યાેગ કહોો, તે આ શ્રુત ભગવંતના સિદ્ધપણાએ કરીને અથવા શુદ્ધપણાએ કરીને છે: અર્યાત્ ફ્લઅન્ય ભિચાર,

પ્રતિષ્ઠિતપાશું અને ત્રિકાેટીપરિશુદ્ધિ એમ ત્રણે પ્રકારે સમગ્ર એશ્વર્યાદિયાગ સિદ્ધપાણાએ કરીને આ શ્રુત સમગ્ર એશ્વર્યાદિયુક્ત લગવંત છે. સિદ્ધપાણાથી વા કારણ કે—(૧) 'ન જ્ઞતો ત્રિધિત્રવૃત્ત: फलेન વલ્લ્યતે' — આ થકી શુદ્ધપાણાથી વિધિપ્રવૃત્ત ફલથી વચિત થતા નથી, આ શ્રત અનુસારે વિધિથી પ્રવર્ત્તો પુરુષ ફલથી વચિત થતા નથી, અર્થાત્ ઇષ્ટ ફલ અચૂકપાણે—

અવંધ્યપે યામે જ છે. આમ ફેલઅલ્ય લિચારથા આ શ્રુત લગવંતનું સિદ્ધપેલું છે.

पञ्जिका—सिद्धत्वेम—सिद्धत्वथी, इवाव्यक्षियार, प्रतिष्क्षितत्व, त्रिष्ठादिपरिशुद्धि केदथी आ क न हातो विधिष्रवृत्तः छत्यादि वाङ्यत्रयथी यथाश्रमे सावे छे. अने आ शुगम छे, पश्च—

विधिप्रतिषेधानुष्ठानगदार्थाविरोधेन च—विधिप्रतिषेधयो:— इषद्र विधिप्रतिषेधना, अनुष्ठानस्य — छेह३५ अनुष्ठानना, पदार्थस्य च— अने तापविषय पहार्थना, अविरोधेन — अविरोधेन अविरोधि विदेशिरशुद्धिक्षक्षण्य वयतिथी हशीवे छे — स्वर्म छत्यादिथी. अने आ सुभम छे, डितु स्वर्गाधीं के तथा — देतापूजनाहि, डेव-क्षाधीं के तो ध्यान — अध्ययनाहि कर्तं व्य छे. असपतनो योगः — असपतन थे। यान असपतन परस्पर अविरोधी, स्वस्वकारी अनुष्ठानाहि थे। यान स्वाध्यादि समायाद.

(ર) 'ચ્ચાપ્તામાં સર્વે પ્રવાદા પતેન' 'અને સર્વે' પ્રવાદેા આનાથી વ્યાપ્ત છે.' **બૂ**દી **બૂ**દી નયઅપેક્ષાએ પ્રવર્ત્તા સર્વે' પ્રવાદેા આ શ્રુત ભગવંતથી વ્યાપ્ત છે; આ અનેકાંત શ્રુત સર્વ પ્રવાદને–દર્શનને વ્યાપીને રહેલું છે. આમ સર્વનયવ્યાપક સુવિશાલ અનેકાન્ત દર્ષિથી સુપ્રતિ**િઠતપાણા**એ કરીને આ શ્રુત ભગવંતનું સિદ્ધપાણું છે.

'આ ખધા દર્શના એક જિનદર્શન અર્થાત્ શુદ્ધ આત્મદર્શનરૂપ પુરુષનાં અંગરૂપ જ છે. એટલે પાતાના અંગરૂપ એ ષડ્દર્શનને આ જિનદર્શનના આરાધક પુરુષા સમ્યક્ સ્યાદાદ દિષ્ટથી આરાધ છે. આવી પરમ વિશાલ અનેકાન્ત દિષ્ટને ઉપદેશતા જિન લગવાનના ઉપદેશની રચના ત્રણે કાળમાં એવી પરમાત્તમ છે કે તેમાં સર્વે મતદર્શન હળામળીને પાતપાતાની સંલાળ કરતા રહે છે.'—પ્રજ્ઞવિબાધ માક્ષમાળા પા. ૨૩

अने (३) 'विधिप्रतिषेधानुष्ठानपदार्थाविरोधेन च वर्त्तते '-विधिप्रतिषेध, अनुष्ठान અને પદાર્થના અવિરાધથી વર્ત્ત છે.' આ શ્રુત કલપરીક્ષારૂપ વિધિપ્રતિષેધના, છેદ પરીક્ષારૂપ અનુષ્ઠાનના, અને તાપપરીક્ષારૂપ પદાર્થના અવિરાધથી વર્ત્તે છે. આમ વિધિપ્રતિષેધ. અનુષ્ઠાન અને પદાર્થના અવિરાધરૂપ ત્રિકાેટિપરિશુદ્ધિથી પણ આ શ્રુત ભગવંતનું સિદ્ધપણું છે. જેમકે—( અ. ) 'સ્વર્ગ'–કેવલાર્થા'એ તપા-ધ્યાનાદિ કર્ત્તાવ્ય છે. સર્વે જેવા હણવા ચાગ્ય નથી,' એ વચતથી, આ શ્રુત, વિધિપ્રતિષેધના અવિરાધથી વર્ત્તે છે. અર્થાત સ્વર્ગાર્થા એ તપ–દેવતા પૂજનાદિ કરવા યેાગ્ય છે, કેવલાર્થીએ ધ્યાન–અધ્યયનાદિ કરવા ચાેગ્ય છે; અને સર્વે જીવાે હણવા ચાેગ્ય નથી; એમ આ કરતું ને આ ન કરતું એવા વિધિમતિષેધની પરિશુદ્ધિરૂપ કેષપરીક્ષામાં આ જિનવચન સમુત્તીર્ણ થાય છે. ( ब. ) 'સમિતિગુમિશુદ્ધ કિયા તે અસપત્ન યાેગ-એ વચનથી,' આ શત અનુષ્ઠાનના અવિ-રાષથી વર્ત્ત છે. અર્થાત્ સમિતિગુપ્તિથી શુદ્ધ ક્રિયા તે અસપત્ન-પરસ્પર અવિરાધી એવા સ્વસ્વકાલે અનુષ્ઠાનાદિ યાંગ, સ્વાધ્યાયાદિ સમાચાર-સમ્યક્ષ્યાચાર છે. આમ વિધિપ્રતિવેધને અતુકૂળ-અતુરૂપ અનુષ્ઠાનની પરિશુદ્ધિરૂપ છેદપરીક્ષામાં પણ આ જિનવચન સમુ-त्तीर्ध थाय છे. (क.) 'ઉત્પાદ-વિગમ-ધ્રી ગ્યયુક્ત સત્' 'અનંત પર્યાયવાળું એક દ્રવ્ય એ અર્થ'એ વચનથી આ શુત પદાર્થના અવિરાધથી વર્ત્તે છે. વિધિપ્રતિષેધ અને અતુષ્ઠાનને અવિરાધ એવા આ પહાર્થાસ્વરૂપ-તત્ત્વસ્વરૂપની પરિશુદ્ધિરૂપ તાપપરીક્ષામાં પણ શુદ્ધ સુવર્ણવત્ આપરિશુદ્ધ જિનવચન સાંગામાંગ સમુત્તીર્જ થાય છે. આ વિધિપ્રતિ-ષેધના, અતુષ્ઠાનના અને પદાર્થના અવિરાધ**શી** ત્રિકાેટિપરિશુાં હ**શી પ**ણ આ **શુત ભગવંતન** સિદ્ધપણું છે, અને એમ એનું શુદ્ધપણું પણ સિદ્ધ છે. ॥ इति सिद्धं॥

1

કાયાત્સર્ગ, સ્તુતિ વગેરે બા. પૂર્વે કહા મુજબ જાણવું, એમ વિધિ કહી આ પુષ્કરવરદ્વીપાર્દ્ધ છે. સૂત્રની વ્યાખ્યા ઉપસંદરે છે—

<sup>२२</sup>कायोत्सर्ग्गप्रपञ्च: प्राग्**वत्, तथैव च स्तुति:, यदि परं** ध्रुतस्य, समानजातीय-

बृंहकत्वात् । अनुभवसिद्धमेतत् तज्ञानां, चलति समाधिरन्यथेति प्रकटं, ऐतिश्चं चैतदेवमतो न वाधनीयम्। <sup>३२१</sup>

॥ इति व्याख्यातं पुष्कस्वरद्वीपार्द्वे इत्यादि सूत्रम् ॥

<sup>રરે</sup>અર્થ :—કાયાત્સર્ગ પ્રપંચ પૂર્વ વત્ , અને તેમજ સ્તૃતિ, પણ ( તે ) શુતની,—સમાન -જાતીયતું ભુંહકપણું છે માટે. તજરાતે આ અતુભવસિદ્ધ છે, અન્યથા સમાધિ ચળે છે એ પ્રકટ છે, અને આ એતિહ્ય છે, એથી બાધનીય નથી.<sup>3રવ</sup>

# વિવેચન

ગિરિ મેરુ સમા જિનશાસનમાં, ભગવાન સદાગમ નંદનામાં; સુરવૃક્ષ સુભાષિત રમ્ય દીસે, પ્રસરે તસ સૌરમ સર્વ દિશે — પ્રજ્ઞાવળાધ

કાયાત્સર્ગ પ્રપાય—કાયાત્સર્ગ સંબંધી વિસ્તાર પૂર્વવત્—અગાઉ કહ્યું હતું તેમ જાણવા તેમજ સ્તુતિ પણ જાણવી, અને તે સ્તુતિ પણ અત્રે શ્રુત સંબંધિની જ કહેવી ઉચિત છે— 'સમાનજાતીયનું બૃંહક્ પણું છે માટે '—સમાનજાતીયન દેકત્વાત, અર્થાત્ સમાનજાતીય—એક સરખી જાતિનું જે હાય તેને પ્રકૃત ભાવનું બૃંહક્ પણું—વર્ષ કપાશું—પાષકપણું (Synergism) હાય છે માટે. તજરોને—તેના જ્ઞાતાઓને—જાણકારોને આ અનુભવથી સિદ્ધ છે. નહિં તો સમાધિ ચળે છે એ પ્રકટ છે, અને આ 'અતિહ્ય' છે—સંપ્રદાયથી પરંપરાગતપણું ચાલી આવતી વાત છે કે ત્રીજી સ્તુતિ શ્રુતની કહેવી, એટલા માટે આ શિષ્ટ સંપ્રદાય 'બાધનીય' નથી, બાધન કરવા યાગ્ય નથી.

॥ इति महर्षिश्रीहरिभद्राचार्यविरचितायां मन:सुखनंदनेन भगवानदासेन हेमदेवी-सुनातेन चिद्हेमविशोधिनीटीकाभिधानिवेचनेन सविस्तरं विवेचितायां लेलितविस्तरायां पुष्करवरद्वीपाद्धं सुत्रं (श्रुतस्तव:)॥



पञ्जिका—ऐतिद्यं चैतद्—अने आ अतिह्य छे, आ संप्रदाय छे हे तृतीया स्तुति श्रुतनी छे. ॥ इति श्रीमुनिचन्द्रसूरिविरचितायां छिळितविस्तरापञ्जिकायां श्रुतस्तव: समाप्त:॥

# સિદ્ધાણં ખુદ્ધાણં સૂત્રઃ સિદ્ધ સ્તવ

હવે અતુષ્ઠાનપર પરાના ફલભૂત અને તે અનુષ્ઠાનક્રિયાના પ્રયોજક એવા સિદ્ધોને નમસ્કારાર્થ સિદ્ધસ્તવના ઉપન્યાસ દર્શાવી, તેની પ્રથમ ગાયા અવતારે છે—

१ पुनरनुष्ठानपरम्पराफलभूतेभ्यस्तथाभावेन तत्कियाप्रयोजकेभ्यश्च सिद्धेभ्यो नमस्करणायेदं पठति पठन्ति वा— <sup>३२२</sup>

सिद्धाणं बुद्धाणं, पारगयाणं परंपरगयाणं। लेायग्गमुवगयाणं, नमो सया सव्वसिद्धाणं ॥१॥

<sup>૧</sup>અથે :—પુન: અનુષ્ઠાનપર પરાના ફલભૂત અને તથાભાવથી તત્કિયાના પ્રધાજક એવા સિદ્ધો પ્રત્યે નમસ્કરણાર્થે (એક ) આ પઠે છે વા ( **બ**હુ ) પઠે છે—<sup>ઉરર</sup> ( છાયારૂપ કાવ્યાનુવાદ )

# સિધ્ધાને **ઝુધ્ધાને, પારગતાને પરંપરગતાને**; ક્ષાકાગ્રઉપગતાને, નમા સદા સર્વ સિધ્ધાને! ૧

સિદ્ધ, છુદ્ધ, પારગત, પર પરાગત, લાકાચઉપગત એવા સર્વ સિદ્ધોને સદા નમસ્કાર હા ! વિવેચન

" અગળ અખાધિત હા જે નિઃસંગતા, પરમાતમ ચિદ્રૂપ; આતમભાગી હા રમતા નિજપદે, સિદ્ધ રમણ એ રૂપ….સ્વામી સ્વયંપ્રભને જાઉં ભામણે." — શ્રી દેવચંદ્રજ

હવે સિદ્ધ સ્તવના ઉપન્યાસ કરે છે—'પુનઃ અનુષ્ઠાનપરંપરાના ફલભૂન—— પઠે છે.' સિદ્ધ લગવાના છે તે અનુષ્ઠાનપરંપરાના ફલભૂત છે અર્થાત્ એએા આ અનુષ્ઠાનપરંપરાના ફલપરિણામે સિદ્ધ થયા છે: અને અત્મ

અનુષ્ઠાનપર પરાના તથાભાવથી એટલે કે અનુષ્ઠાનપર પરાના ફલભૂત એએ છે એવા ફલભૂત સિદ્ધો તથાપ્રકારના ભાવથી એએ તત્કિયાના-તે અનુષ્ઠાનકિયાના પ્રયોજક તતકિયાના પ્રેરક –પ્રયોજનાર-પ્રેરક છે; અર્થાત્ અમે સિદ્ધ થયા છીએ તે આ

્રજ્ઞાનને અનુસરતી અધ્યાત્મક્રિયારૂપ અનુષ્ઠાનના ક્લપરિણામે થયા

છીએ, માટે અહેા સિદ્ધિકામી મુમુક્ષુ ભવ્યજના ! તમે પશુ આ જ્ઞાનપૂર્વક અધ્યાતમ-ક્રિયાર્પ અનુષ્ડાનપર પરાને સેવા, નિજ સ્વરૂપ સાધ્ય લક્ષ્યને અનુલક્ષીને આ અનુષ્ઠાન-પર પરાને આરાધા, તો તમે પશુ આ અમારા જેવી સિદ્ધ દશાને પામશા. એમ તે તે આધ્યાત્મિક અનુષ્ઠાનિકિયામાં મુમુક્ષુ જેનોને પ્રયોજતાં—પ્રેરણા કરતાં જાણે પાકારીને આ સિદ્ધ ભગવંતા ઉદ્દેશોધી રહ્યા છે. આવા સિદ્ધ ભગવંતા પ્રત્યે ભક્તિભાવરૂપ નમસ્કાર કરવા અથે આ સિદ્ધસ્તવના પાઠ કરે છે.

#### Ψ̈́

અા ગાયાની સવિસ્તર વ્યાખ્યાના ઉપક્રમ કરતાં 'સિન્દ્ર ' અને 'છુદ્ધ ' એ બે પદાના પરમાર્થ' પ્રકાશે છે—

२ अस्य व्याख्या--

सितं ध्मातमेषामिति सिद्धाः निर्दग्धानेकभवकर्मंन्धना इत्यर्थः, ते भ्यो नमः इति योगः। ते च सामान्यतः कर्मादिसिद्धा अपि भवन्ति। यथोक्तम्--

"कम्मे सिप्पे य विज्ञा य, मंते जोगे य आगमे। अत्थ जत्ता अभिष्पाप, तवे कम्मक्रवप इय॥" इत्यादि। अत: कम्मोदिसिद्धव्यपोद्याद्य--

# बुद्धेभ्यः—

अज्ञाननिद्राप्रसुप्ते जगत्यपरोपदेशेन जीवादिरूपं तत्त्वं बुद्धवन्तो बुद्धाः, सर्वज्ञसर्व-दर्शिस्वभावबोधरूपा इत्यर्थः, पतेभ्यः।<sup>३२३</sup>

<sup>ર</sup>અર્થ :—આની વ્યાખ્યા—

सિતં ધ્માતં પવાં इति सिद्धા:—સિત એએાનું ધ્માત થયું છે તે સિધ્ધો, અનેક ભવતું કર્મંદન્યન જેઓનું નિર્દેગ્ધ (સર્વધા ભળી ગયેલું) થયું છે એવા એમ અર્થ છે. તેઓને નમસ્કાર હાં! એમ યાગ છે.

અને તેઓ સામાન્યથી કર્માદિસિક પણ હોય છે. જેમ કહ્યું છે કે—

" કમ°માં, શિલ્પમાં, વિદ્યામાં, મ'ત્રમાં, યાગમાં, આગમમાં, અથ°માં, યાત્રામાં, અભિ-પ્રાયમાં, તપમાં અને કમ°ક્ષયમાં " ( આ સિદ્ધ શખ્દ પ્રયાજય છે ). એટલા માટે કર્માદિ-સિદ્ધના વ્યપાહાથ° કશું—

# યુદ્ધોને—

અજ્ઞાનનિદ્રાથી પ્રસુપ્ત જગતમાં અપરોપદેશથી જેણે છવાદિરૂપ તત્ત્વ જાણ્યું તે **અ**દ્ધો, સર્વજ્ઞ–સર્વદર્શિશ્વભાવ બાેધરૂપ એમ અર્થ છે, એએોને.<sup>3ર3</sup>

#### વિવેચન

"સકલ પ્રદેશે દા કર્મ અભાવતા, પૂર્ણાનંદ સ્વરૂપ; આતમગુણની દા જે સંપૂર્ણતા, સિદ્ધ સ્વભાવ અન્ય.... સ્વામી સ્વયંપ્રભને જાઉં ભામણે."—શ્રી દેવચાંદ્રજી

#### અનુષ્ઠાનપર'પરાના કલભૂત ને તત્કિયાપ્રયાજક સિદ્ધોને નમસ્કાર: સિદ્ધ-<u>યુદ્ધપદ વ્યાખ્યા</u> પ્23

સિદ્ધ-ખુદ્ધ ઇ. ની વ્યાખ્યા હવે કહે છે—(૧) સિદ્ધોને—'સિત જેનું ધ્માત થયું છે.' 'सित' ध्मात येषां इति सिद्धाः'—ઇ. જેનું કમ્'કલંક ધમાઇ ગયું છે, ફૂંકાઇ ગયું છે, તે સિદ્ધો; અર્થાત્ જેનું અનેક ભવનું કમ્'ઇન્ધન—કમ્'રૂપી ભળતણ નિર્દેગ્ધ-સર્વ'થા ભળી ગયું છે તે સિદ્ધો; તેઓને નમસ્કાર હા ! એમ યાગ–સંબંધ છે. અને સિદ્ધ શબ્દ કમેં આદિ અનેક વિષયમાં પ્રયોજાય છે, જેમકે–કમેસિદ્ધ, શિલ્પસિદ્ધ, વિદ્યાસિદ્ધ, મંત્રસિદ્ધ, યાગસિદ્ધ, અભિપ્રાયસિદ્ધ, તપસિદ્ધ, અને કમેંક્ષયસિદ્ધ,—એમ સિદ્ધના અનેક પ્રકાર છે, એટલા માટે કમેંસિદ્ધ આદિ પ્રકારોના વ્યવચ્છેદ અર્થે કહ્યું—

(ર) બુદ્ધોને—'અજ્ઞાનનિદ્રાથી પ્રસુપ્ત' ઇ. અજ્ઞાનરૂપ નિદ્રાથી પ્રસુપ્ત-લિંઘી ગયેલ જગત્માં અપરાપદેશથી—બીજાના ઉપદેશ વિના જેશે છવાદિ તત્ત્વ અવબુદ્ધ કર્યું છે, તે તે તત્ત્વની યથાવત્ મર્યાદા પ્રમાશે જેમ છે તેમ જાલ્યું છે, તે બુદ્ધો; અર્થાત્ સર્વજ્ઞ-સર્વદર્શી સ્વભાવ બાધરૂપ જે છે તે બુદ્ધો; એઓને.

**W** 

અા સિદ્ધો નથી સંસારમાં કે નથી નિર્વા**શ**ુમાં સ્થિત એમ કાેઇ ક**હે** છે, તેના નિરાકરણાથે 'પારગત 'વિરોષણતું પ્રયોજન દર્શાવી, તેના ભાવાર્થ સ્પષ્ટ કરે છે—

रेपते च संसारितर्वाणोभयपरित्यागेन स्थितवन्तः केश्चिदिष्यन्ते— "न संसारे न निर्वाणे, स्थितो भुवनभूतये। अचिन्त्यः सर्वलोकानां, चिन्तारत्नाधिको महान्॥" —-इति वचनात्। पतन्निरासायाह—

# पारगतेभ्यः

परं--पर्यन्तं संसारस्य प्रयोजनत्रातस्य वा गताः पारगताः, तथाभव्यत्वाक्षिप्तसकल-प्रयोजनसमाप्त्या निरवशेषकर्त्तव्यशक्तिविषमुक्ता इति यदुक्तं भवति, पतेभ्यः । ३२४

<sup>3</sup>અથ° :—અને એએા સંસાર અને નિર્વાણ ઉભયના પરિત્યાગથી સ્થિતિ કરી રહેલા, કેાઇથી માનવામાં આવે છે.—

" સર્વ° લાેકાને અચિન્ત્ય, ચિન્તારત્નથી અધિક એવા મહાન ભુવનભૂતિ અર્થ° નથી સંમારમાં સ્થિત, નથી નિર્વાણમાં સ્થિત " એ વચનથી; એના નિરાસાર્થ° કહ્યું—

# પારગતા**ને**—

પારતે—સંસારના વા પ્રયોજનસમૃહના પર્યન્તને ગત—પામેલા તે પારગતા; તથાભવ્ય ત્વથી આક્ષિપ્ત સકલ પ્રયોજનની સમાપ્તિથી નિરવશેષ કર્ત્તવ્યશક્તિથી વિપ્રમુક્ત એમ કહેવાનું થયું; એઓને <sup>3ર</sup>૪

#### વિવેચન

"ઇદ્ર કહે જગતારહ્યા, પારગ અમ પરમેશ." શ્રી દેવચાંદ્રજી કૃત સ્નાત્રપૂજા અને એએ! સંસાર અને નિર્વાહ્યુ—માેક્ષ એ બન્ને છેડીને સ્થિતિ કરી રહ્યા છે, અર્થાત્ તે નથી સંસારમાં ને નથી નિર્વાદ્યમાં એમ સ્થિત છે, એમ કાેંઇથી માનવામાં આવે છે, અને તેવા પ્રકારે તેઓનું વચન છે; એના નિરાકરણાર્થ કહ્યું –(3) 'પારગતાને' – સંસારના પારને –પર્યં તને જે પામેલા છે. અથવા પ્રયોજનસમૂદ્રના પારને –પર્યં તને જે પામેલા છે તે પારગત. અર્થાત્ તથા ભવ્યત્વથી –તથાપ્રકારના ભવ્યપણાથી આક્ષિમ – આકર્ષાઇને આવી પહેલ સર્વ પ્રયોજનની સમાપ્તિથી – પૂર્ણતાથી કંઇ પણ શેષ ખાકી જયાં રહ્યું નથી એવી નિરવશેષ કર્ત્ત વ્યશક્તિથી વિપ્રમુક્ત – વિશેષ કરીને પ્રકૃષ્ટપણે સર્વથા મુક્ત; જેને કંઇ પણ કરવાનું બાકી રહ્યું નથી એવા કૃતકૃત્ય. આમ સકલ પ્રયોજનના પાર પામી તેઓ કૃતકૃત્ય થયેલા છે, એટલે જ તેએ સંસારના પાર પામી ગયેલા છે, તે પારગતાને.

**@** 

કાઈ યદચ્છાવાદી સિહોને અક્રમસિદ્ધપણે માને છે, તેના નિરસનરૂપ 'પરંપરગત ' પદનું પ્રયોજન કહી, તેની વ્યાખ્યા કરે છે—

४ पते च यहच्छात्रादिभि: कैश्चिदक्रमसिद्धत्वेनापि गीयन्ते । यथोक्तम्--नैकादिसङ्ख्याक्रमतो, वित्तप्राप्तिर्नियोगत: । दरिद्रराज्याप्तिसमा, तद्वन्मुक्ति: क्वचिन्न किम् १ ॥१॥ --इत्येतद्वचपोद्याह--

# परम्परगतेभ्यः

परम्परया-झानर्द्शनचारित्ररूपया मिथ्याद्दिस्टिसास्वादमसम्यग्मिथ्याद्दिःअविरत-सम्यग्दुष्टिविरताविरतप्रमत्ताप्रमत्तनिवृत्त्यनिवृत्तिबादरस्रक्ष्मोपञ्चान्तक्षीणमोद्दसयोग्ययोगि -गुणस्थानभेदभिन्नया गताः परम्परगता, प्रतेभ्यः। ३२५

<sup>૪</sup>અથ° :—અને એએા યદ<sup>ર</sup>છાવાદી એવા કાેઇથી અક્રમસિદ્ધત્વથી પણ ગવાય છે. જેમ કહ્યું છે કે—

" એક આદિ સંખ્યાના ક્રમથી ધનપ્રાપ્તિ નિયાગથી (નિયમથી) નથી. તેની જેમ, દરિદ્રને રાજ્યપ્રાપ્તિ સમી મુક્તિ ક્વચિત કેમ ન હોય ? "—એના વ્યપાહ અર્થે કર્ણું—

# પરંપરમતાને—

પર'પરાથી –મિથ્યાદપ્ટિ, સાસ્વાદન, સમ્યગ્મિથ્યાદપ્ટિ, અવિરત સમ્યગ્દપ્ટિ, વિસ્તા– વિસ્ત, પ્રમત્ત અપ્રમત્ત, નિવૃત્તિબાદર, અનિવૃત્તિબાદર, સફમમાહ, ઉપશાંતમાહ, ક્ષીણમાહ, સંયોગિ, અયોગિ ગુણસ્થાનભેદથી ભિન્ન એવી જ્ઞાન-દર્શન–ચારિત્રરૂપ પર'પરાથી ગત તે પરમ્પરગત; એઓને 3રપ

#### વિવેચન

"કારણ ભાવ પરંપર સેવન, પ્રગટે કારજ ભાવાછ" શ્રી દેવચાંદ્રછ

અને એએ વળી ફાવે તે-ગમે તે કમે મુક્તિ થાય એમ વદનાન 'યદચ્છાવાદી' કાઇથી 'અકમસિદ્ધત્વથી'-વિના કમે સિદ્ધપણે માનવામાં આવે છે. તેએ આ અંગે

દાખલા આપે છે કે એક-એ-ત્રણ એ આદિ સંખ્યાના ક્રમ જ ધનપ્રાપ્તિ થાય એવા કાંઈ નિયમ નથી; કારણ કે દરિદ્રને રાજ્યપ્રાપ્તિ થાય તેમાં એક આદિ સંખ્યાના ક્રમ હાતા નથી, પણ એક સામટી જ મહાઋદિ પ્રાપ્ત થઈ જાય છે; તેમ મુક્તિની ખા. માં પણ આ ક્રેમે કે તે ક્રમે જ મુક્તિ થાય એવા કાંઈ નિયમ નથી. માટે દરિદ્રને રાજ્ય મળવાની જેમ તે કવચિત્ અકમે પણ કેમ પ્રાપ્ત ન દ્વાય? આ યદચ્છાવાદના નિરાકરણ અર્થે કહ્યું—

(૪) 'પર'પરગતાને-પર'પરાથી અર્થાત્ મિથ્યાદેષ્ટિ ગુણસ્થાનથી માંડી અચાળિ ગુણ-સ્થાન પર્ય'લ ગુણસ્થાનભેદથી ભિન્ન એવી જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્રરૂપ પર પરાથી ગત પર પરમત.–

વિકાસ ક્રમ

પ્રથમ મિત્રા દેષ્ટિને યાગ્ય ગુણુપણ પ્રાપ્ત કરી ગુણના સ્થાનરૂપ ખરેખરું ચૌદ ગુણસ્થાનના નિરુપચરિત એવું પ્રથમ મિચ્યાદબ્ટિ ગુલ્લાન પ્રાપ્ત કર્યું. પછી અપૂર્વ આત્મગુણ- અનુક્રમે દર્શનમાહના-નિચ્યાત્વના ક્ષયાપશમાદિ કરી સાસ્વાદન. સમ્યગ્મિશ્યાદિષ્ટ, અવિરત સમ્યગ્દેષ્ટ ગુજ્સથાનની પ્રાપ્તિ કરી. પછી અનુક્રમે અવિરતિના દેશત્યાગ કરી દેશવિરતિ અને સર્વ-

ત્યાગ કરી સર્વવિરતિ ગુણસ્થાનની પ્રાપ્તિ કરી. આમ સર્વથા અવિરતિથી વિરામ પામી આત્મસ્વરૂપથી પ્રમત્તપણારૂપ-ભ્રષ્ટપણારૂપ અંશમાત્ર પ્રમાદ દેશના પણ ત્યાગ કરી આત્મ સ્વરૂપમાં અખંડ જાગત ઉપયોગે સ્થિતિ કરી અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનની પ્રાપ્તિ કરી; અને ત્યાં અપૂર્વ આત્મવીર્યના ઉલ્લાસ પામી આઠમા અપૂર્વકરણ ગુણસ્થાને (નિવૃત્તિખાદર) પહેાંચ્યા, અને ત્યાં અપૂર્વ આત્મસામર્શ્યના ચાેગરૂપ સામર્શ્યયાગથી ક્ષપકશ્રેણી પર આરૂઢ થઈ કર્મ પ્રકૃતિ એાને જડમૂળથી ઉખેડી નાંખી, શેષ સંજવલન કષાયના ક્ષય કરતાં કરતાં અનુક્રમે અનિવૃત્તિબાદર અને સૂક્ષ્મમાહ એ ૯–૧૦ ગુણસ્થાન વટાવી જઈ બારમા લીલમાહ ગુલસ્થાને લીલમાહ થયા. અને આમ દર્શનમાહ-ચારિત્રમાહના સર્વનાશ કર્યો કે તત્ક્ષણ જ ઇંતર ત્રણ ઘાતિ કર્મના ક્ષય કરી "નિજ કેવલજ્ઞાન નિધાન" પ્રગટાવી તેરમા સંધાગી કેવલિ ગુણસ્થાને પહેંચ્યા. અને છેવટે આયુ પ્રમાણે સંધાગ કેવલી ગુણ-સ્થાને સ્થિતિ કરી, આયુ પ્રાંતે યથાસંભવ કેવલિ સમુદ્ધાત કરી, શાલેશીકરણ કરી અધાગિ કૈવલિ ગુણસ્થાનને પામ્યા. અને પાંચ હસ્વ સ્વર (અ, ઇ, ઉ, ૠ, લૃ) પ્રમાણ કાલ ત્યાં સ્થિતિ કરી, ઊધ્વંગમન કરી સિદ્ધાલયે બિરાજમાન થયા. આમ અનુક્રમે મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય ને યાેગ એ પાંચ અંધહેતુ છેાના અનુકમે સંક્ષય કરી, આત્મ-ગુણના ઉત્તરાત્તર ક્રમે વિકાસ સાધી, આ ભગવંતા પરંપરાથી સિદ્ધગતિને પ્રાપ્ત થયા છે. એટલા માટે એએ પરંપરયત છે; એએ!ને. આ ગુણસ્થાનનું પરમ રહસ્યભૂત તત્ત્વદર્શન પરમતત્ત્વદુષ્ટા શ્રીમદ્ભ રાજચંદ્રજીએ આ પ્રકારે પ્રકારયું છે:-

"કેવળ સમવસ્થિત શુદ્ધ ચેતન માક્ષ. તે સ્વભાવનું અનુસંધાન તે મેહ્સમાર્ગ. પ્રતીતિરૂપે તે માર્ગ જયાં શરૂ શાય છે ત્યાં સમ્યગૃદર્શન. દેશ આચરણરૂપે તે પંચમ ગુણસ્થાનક.

સર્વ આચરણરૂપે તે છકું ગુણસ્થાનક.

અપ્રમત્તપણે તે આચરણમાં સ્થિતિ તે સપ્તમ.

અપૂર્વ આત્મજાગૃતિ તે અષ્ટમ.

सत्तावत स्थूण क्षायणणपूर्वं क स्वस्व३पस्थिति ते नवम.

| 37 | સૂક્ષ  | ,, | 39 | દશમ.      |
|----|--------|----|----|-----------|
| ,. | Guni.  |    |    | એકાદશ.    |
| ;7 | ઉપશાંત | 27 | 77 | *2151531. |

,, ક્ષીણુ ,, ,, દ્રાદશ.''

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, અં. ૪૫૭

Ŵ

અન સિદ્ધોને કેન્રિક અનિયત દેશસ્થિત માને છે, તેના વ્યવચ્છેદાર્થ 'લેન્કાગ્ર ઉપગત 'એ વિશેષ**ણ**નું પ્રયોજન ૨૫૬૩ કરી, ભાવાર્થ કથે છે—

पतेऽपि कैश्चिद्रनियतदेशा अभ्युपगभ्यन्ते,—

" यत्र क्लेशक्षयस्तत्र, विज्ञानमवित्यते ।

बाधा च सर्वथाऽस्थेह, तद्भावान्न जातुचित् ॥ '' ॥ १॥

इति वचनात् । पतन्निराचिकीर्षयाऽऽह—

# लोकाग्रमुपगतेभ्यः

ह्योकाश्रम्—ईषत्प्राग्भारारुयं, तदुप-सामीष्येन निरवशेषकर्म्भविच्युत्या तदपराभिन्त-प्रदेशतया गता:—उपगता: । उक्तं च—

> " जत्थ य पगां सिद्धो, तत्थ अणंता भववखयविमुद्धा । अन्नोन्नमणाबाई, चिट्ठेति सुही सुहं पता ॥ '' ॥ १ ॥

(पाठांतरः अन्तोन्नमणाबादं पुट्टा सब्वे अळोगं ते ) तेभ्य:। <sup>३२६</sup>

<sup>પ</sup>અથ°:-એએ પણ કાેઇથી અનિયતદેશવાળા માનવામાં આવે છે---

" જ્યાં કલેશ ક્ષય થાય છે ત્યાં વિજ્ઞાન અવસ્થિત રહે છે. અને એને અહીં તેના (કલેશના) અભાવને લીધે કદી પણ સર્વથા ખાધા હેાતી નથી,"—એ વચનથી, એની નિરાકરણેઆથી કહ્યું—

# ક્ષાકાથ ઉપગતાને —

લાકાગ્ર–ઇધત્પાગ્ભારા નામતું, તેના ઉપ–સામીપ્યથી નિરવશેષ કમ'વિચ્યુતિથી, તેનાથી અપર અભિનનપ્રદેશતાથી ગત. તે ઉપગત. કહ્યું છે કે⊷

"જ્યાં એક સિદ્ધ છે, ત્યાં ભવક્ષયથી વિસુક્ત એવા અનંતા અન્યાન્ય અનાખાધપણે સુખપ્રાપ્ત સુખી સ્થિતિ કરે છે." (પાડાંતર: અન્યાન્ય અનાખાધપણે તેઓ સર્વે અક્ષાક્તે સ્પરીધ્તિ રહ્યા છે.)

તેઓતે <sup>ઉરફ</sup>

## વિવેચન

" ત્રિભુવન શિખરે દીવા રે....આદીશ્વર અલખેલા છે."—શ્રી વીરવિજયજી.

અને 'એએ પણ કાઇથી અનિયતદેશવાળા માનવામાં આવે છે.' તેએ કાઇ એક અમુક નિયત ચાક્કસ પ્રદેશે જ સ્થિતિ કરે છે એમ નથી, પણ અનિયત દેશે જ સ્થિતિ કરે છે, એમ નથી, પણ અનિયત દેશે જ સ્થિતિ કરે છે, એમ કેહ (બૌહો) માને છે. તેએ કહે છે કે 'જ્યાં કલેશ ક્ષય થાય છે, ત્યાં જ વિજ્ઞાન અવસ્થિત રહે છે; અને એને અહીં તેના (ક્લેશના) અસાવથી કઠી પણ બાધા સર્વથા હોતી નથી.' એના નિરાકરણ અથે કહ્યું—

(૫) લાકાગ્ર ઉપગતાને—'લાકાગ્ર-ઇલત્પ્રાગ્રભારા' ઇ૦ 'ઇલત્પાગ્લારા' નામના જે લાકાગ્ર-લાકના અગ્રભાગ, શિખર લાગ, તેના ઉપ-સમીપપણાથી, 'નિરવશેષ કમ' વિચ્યુતિથી' તેનાથી અપર અભિન્નપ્રદેશતાથી ગત-ગયેલા તે લાકાગ્ર ઉપગત. આ અંગે કહ્યું છે કે—'જ્યાં એક સિદ્ધ છે' ઇ૦ અર્થાત જ્યાં એક સિદ્ધ છે ત્યાં ભવક્ષયથી વિમુક્ત એવા અનંત સિદ્ધો પરસ્પર આધારહિતપણે સખપ્રાપ્ત થઈ સુખી સ્થિતિ કરે છે. (પાઠાંતર)—અન્યાન્ય અનાબાધ એવા તેઓ સર્વે અલાકને સ્પર્શી'ને રહ્યા છે.

"સાદિ અનંત અનંત સમાધિ સુખમાં,

અનંત દર્શન જ્ઞાન અનંત સહિત जे....અપૂર્વ અવસર."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

#### W

સકલ કર્મમુકતની લોકાન્ત પર્ય'ત ગતિ કેમ હોય છે ! એ વ્યાસ'કાનું ચક્રભ્રમ**ણ**વત્ 'પૂર્વપ્રયોગાદિ કારણ 'થી સમાધાન દાખવે છે—

र्वे आह—कथं पुनरिष्ठ सकलकर्म्भविष्रमुक्तानां लोकान्तं यावद्गतिर्भवति, भावे वा सर्वेदेव कस्मान्त भवतीति।

अत्रोच्यते—पूर्विशवशाहण्डादिचक्रभ्रमणवत् समयमेवैकमविरुद्धेति न दोष इति॥<sup>३२७</sup>

કં અર્થ:-શંકા—પુન: અહીં સકલકર્મથી વિષમુક્તોની લાકાન્ત પર્યંત ગતિ કેમ હાય છે? વા ભાવે (હાય તા) સર્વદા જ કેમ નથી હાતી?

અત્રે (સમાધાન) કહેવામાં આવે છે—પૂર્વ આવેશ (પાઠાં:આવેગ) વશથી કહડાકિથી ચક્રભ્રમણ જેમ એક સમય જ અવિરુદ્ધા એવી, એટલા માટે દેાષ નથી <sup>3ર૭</sup>

#### વિવેચન

" પૂર્વ પ્રયેશગાદિ કારણના યાળથી, ઊર્ઘ્વગમન સિદ્ધાલય પ્રાપ્ત સુસ્થિત જો."—શ્રીમદ્ર રાજચંદ્રજી.

અત્રે 'શંકા' ઇ૦ અત્રે શંકા થવી સંભવે છે કે અહીં જે સર્વ કર્મથી સર્વથા મુક્ત થયા છે, તેઓની લાેકાન્ત પર્યંત ગતિ કેમ હાેંય છે? અથવા જો હાેય તાે પછી તે ગતિ સહાય કેમ નથી હાેતી? આનું સમાધાન—કરતા ચક્રના હાથા મૂર્ય દીધા છતાં તે ચક્ર પૂર્વ આવેશથી— આવેગથી અમુક વખત કર્યા કરે છે, તેમ પૂર્વ પ્રયાગાદિ કારણના યાગે કરીને એક સમય માત્ર જ અવિરુદ્ધ એવી સિદ્ધગતિ હાય છે. એટલા માટે અત્રે દેવ નથી.

#### ₩

ચ્યા એવંબૂત 'સર્વ સિદ્ધોતે સદા નમરકાર હો!' એ સૂવતા મર્ગ સમજાવી, 'સર્વ' પદથી વ્યાક્ષિપ્ત પંદર બેટે સિદ્ધોતા તિર્દેશ કરે છે.--

<sup>७</sup> एतेभ्य: प्वंभृतेभ्य: किमित्याह—

# नमः सदा सर्वसिध्धेभ्यः।

नमः इति कियापदं, सदा-सर्वकारुं, प्रशस्तभावपूरणमेतदयथार्थमपि फलविज्ञानिमग्रहभाववित्रवाचार्याः, सर्वसिद्धेभ्यः—तीर्थसिद्धादिभेदभिन्नेभ्यः । यथोकम्—

"तित्थिसिद्धा १, अतित्थिसिद्धा २, तित्थगरसिद्धा ३, अतित्थगरसिद्धा ४, सयंबुद्ध-सिद्धा ५, पत्तेयवुद्धसिद्धा ६, बुद्धवोहियसिद्धा ७. थीठिंगसिद्धा ८, पुरिसर्छिंगसिद्धा ९, नपुंस इिंगसिद्धा १०, सर्छिंगसिद्धा ११, अण्णिकिंगसिद्धा १२, गिहिर्छिंगसिद्धा १३ एग-सिद्धा १४, अणेगसिद्धा १५, " इति । <sup>६२८</sup>

<sup>હ</sup>અર્થ:—એએાને એવંભૂતાને શું ? તે માટે કહ્યું—

# નમઃ સદા સર્વસિદ્ધોને!

નમ:-નમસ્કાર હો એ ક્રિયાયદ છે. સદા-સવ<sup>°</sup>કાલ,—પ્રશસ્ત ભાવપૂરણ આ અયથાથ° છતાં ફલવત્ છે, ચિત્ર અભિત્રહ ભાવ જેમ, એમ આચાર્યો કહે છે; સર્વાસહોને—તીર્ધસિહ આદિ ભેદથી ભિન્નોને. કહ્યું છે કે—

'' ૧. તીર્થ સિદ્ધો, ૨. અતીર્થ સિદ્ધો, ૩. તીર્થ કરસિદ્ધો, ૪. અતીર્થ કરસિદ્ધો, ૫. સ્વયં-શુદ્ધ સિદ્ધો, ૬. પ્રત્યેકશુદ્ધ સિદ્ધો, ૭. શુદ્ધમાધિત સિદ્ધો, ૮. સ્ત્રીલિંગ સિદ્ધો, ૯. પુરુષલિંગ સિદ્ધો, ૧૦. નપુંસકલિંગ સિદ્ધો, ૧૧. સ્વલિંગ સિદ્ધો, ૧૨. અન્યલિંગ સિદ્ધો, ૧૩. ગૃહી– લિંગ સિદ્ધો, ૧૪. એક સિદ્ધો, ૧૫. અનેક સિદ્ધો."<sup>3ર</sup>ે

#### વિવેચન

"સકલ પ્રદેશે હા કર્મ અભાવતા, પૂર્ણાનંદ સ્વરૂપ; આતમ ગુણ્તી હા જે સંપૂર્ણતા, સિદ્ધ સ્વભાવ અનુપ….સ્વામી સ્વયં." —શ્રી દેવસંદ્રજી

पञ्जिका—चित्राभिग्रहभाववत्—ચિત્રઅક્ષિપ્રદભાવ જેમ. જેમ ગ્લાન પ્રતિજાયરથુ ( માંદાની સારસંભાળ) આદિ વિષયી ચિત્ર અભિગ્રદ્ધભાવ નિત્ય અસંપદ્યમાન વિષયવાળા છતાં શુભભાવના આપૂરક છે, તેમ नम: सदा सर्वसिद्धभ्य:—નમરકાર દ્વા સર્વ સિદ્ધોને—એ પ્રધાૃધાન.

આમ જેઓ સિદ્ધ છે, ખુદ્ધ છે, પારગત છે, પરંપરાગત છે, લાંકાએ ઉપગત છે, એવા એવાં ભૂત છે, એવાં ભૂત નધે જે તથાપ્રકારની સિદ્ધ દશાવાળા છે, તે આ 'નમો सया सन्वसिद्धाणं'— 'સર્વ સિદ્ધોને સદા નમસ્કાર હાં!' 'તેને સદા પ્રણામ' અત્રે સદા—સર્વ'કાલ નમસ્કાર હા એમ કહ્યું તે અયથાર્થ છતાં તે લગવાં ત પ્રત્યે સદા પ્રણત ભાવરૂપ પ્રશસ્ત ભાવનું પ્રદ્યુ કરનાર હાવાથી કલવંત છે. જેમ ગ્લાનપ્રતિનાગરણના—માંદાની માવજતના—સાર સંભાળના અભિગ્રહ લીધા હાય, પણ ગ્લાનના અભાવે તે માંદાની માવજતના પ્રસંગ ન બની શકતો હાવ, છતાં તે અભિગ્રહ તો તેવા શુભ ભાવના પ્રસ્ક છે. આવા ચિત્ર—નાના પ્રકારના અભિગ્રહની જેમ, સિદ્ધ ભગવાન્ પ્રત્યે સદા પ્રણત ભાવના અનુઅંધને લીધે આ 'સદા નમસ્કાર હા!' એમ કહ્યું છે તે યથાર્થ છે, ફળવાન્ છે. જેમ પરાભક્તિની પરાકાષ્ઠાને પણ વટાવી ગયેલા શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીનું પણ સુભાષિત ભક્તિવચન છે કે—

" परम पुरुष प्रकु सह्गुरु, परम ज्ञान सुभधाम;

જેણે આપ્યું લાન નિજ, તેને સદા પ્રણામ."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રછ.

અત્રે 'સર્વ' સિદ્ધોને એમ કહ્યું છે, એટલે તીર્થંસિદ્ધ આદિ લેદથી ભિન્ન એવા સર્વ સિદ્ધોને. આ સિદ્ધના તીર્થંસિદ્ધ, અતીર્થંસિદ્ધ આદિ પંદર સ્પષ્ટ લેદા છે. તેનું અત્યંત વિશદ નિસ્તુષ સ્વરૂપ લલિતિવસ્તરાકારજીએ સ્વયં પ્રદર્શિત કર્યું છે, અને તે સુગમ છે, એટલે તેનું પિષ્ટપેષણ કરવાની જરૂર નથી. (જીએા વૃત્તિ).

#### W

હવે આ ઉક્ત પંદર બેદે સિહનું અનુક્રમે વિવરણ કરતાં આચાર્યં શ્રી હારિભાદ્રજી તીર્થાસિહ અ દિ પહેલા ચાર બેદનું સ્વરૂપ પ્રદર્શિત કરે છે—–

#### <sup>८</sup>तत्र—

तीर्थं—प्राग्व्यावर्णितस्वरूपं तच्चतुर्विधः श्रमणसङ्घः, तिस्मिन्नुत्पन्ने ये सिद्धास्ते तीर्थ-सिद्धाः, अतीर्थे सिद्धा अतीर्थसिद्धाः तीर्थान्तरसिद्धा इत्यर्थः। श्रूयते च " जिणंतरे साहु-घोच्छेओ "ति, तत्रापि जातिस्मरणादिनाऽवाप्तापवर्ग्नमार्गाः सिष्ध्यन्त्येव, मरुदेवीप्रभृतयो घा अतीर्थसिद्धाः, तदा तीर्थस्यानुत्पन्नत्वात् ।

तीर्थकरसिद्धाः तीर्थकरा पव । अतीर्थकरसिद्धा अन्ये सामान्यकेवलिनः। ३२९

#### <sup>૮</sup>અર્થ:-તેમાં—

- (૧) તીર્થ પૂર્વે વ્યાવર્ષ્ણિત સ્વરૂપવાળું, તે ચતુર્વિધ શ્રમણસંઘ. તે ઉત્પન્ન થયે જેએા સિન્ક છે, તે તીર્થસિન્કો.
- (ર) અતીર્થમાં સિદ્ધ તે અતીર્થસિદ્ધો; તીર્થાન્તરમાં (એ તીર્થ વચ્ચેના અ'તરમાં) સિદ્ધ એમ અર્થ છે. અને સંભળાય છે કે "જિનાન્તરમાં સાધુવ્યુચ્છેદ" દ્વાય છે; ત્યાં પણ

જાતિસ્મરણાદિથી જેને અપવર્ગમાર્ગ (માક્ષમાર્ગ) પ્રાપ્ત છે એવાએા સિદ્ધ થાય જ છે અથવા મસ્ક્રેવી પ્રભૃતિ અતીર્થસિદ્ધ છે,—ત્યારે તીર્થના અનુત્પન્નપણાને લીધે.

- (૩) તીર્થ કરસિદ્ધો—તીર્થ કરા જ.
- (૪) અતીર્થ કરસિદ્ધો—અન્ય સામાન્ય કેવલીઓ. <sup>૩૨૯</sup>

## વિવેચન

(આ અને આ પછીના સૂત્ર ૧૪ સુધીની વ્યાખ્યા સાવ ૨૫૦૮ દ્વાઈ વિવેચન અનાવશ્યક છે; તેમજ તે પછી પણ કાઈ કાઈ સૂત્ર અંગે તેમજ સમજવું.)

#### Ŵ

સ્વયં ખુદ્ધ સિદ્ધ, પ્રત્યેક ખુદ્ધ સિદ્ધ તે ખુદ્ધ ખેશિત સિદ્ધ એ ૫-૬-૭ ત્રણ ભેદનું સ્વરૂપ દર્શાવી, સ્વયં ખુદ્ધ તે પ્રત્યેક ખુદ્ધતો સ્પષ્ટ તફાવત સમજાવે છે--

्रह्मचयंबुद्धसिद्धाः स्वयंबुद्धाः सन्तो ये सिद्धाः । प्रत्येकबुद्धसिद्धाः प्रत्येकबुद्धाः सन्तो ये सिद्धाः ।

अथ स्वयंत्रद्धपत्येकबुद्धसिद्धयो कः प्रतिविद्योष इति ।

उच्यते—चोध्युपिधश्रुतिलङ्गकृतो विशेष:। तथाहि स्वयंवुद्धा बाह्यप्रत्ययमन्तरेण बुध्यन्ते, प्रत्येक-बुद्धास्तु न तद्धिरहेण। श्रूयते च बाह्यवृषभादिप्रत्ययसापेक्षा करकण्ड् वादीनां प्रत्येकतुद्धानां वोधि:, नैवं स्वयंबुद्धानां जातिस्मरणादीनामिति।

उपधिस्तु स्वयंतुद्धानां द्वादशिवधः पात्रादिः, प्रत्येकसुद्धानां तु नवविधः प्रावरणवर्जः। स्वयंतुद्धानां पूर्वाधीतश्रुतेऽनियमः, प्रत्येकसुद्धानां तु नियमतो भवत्येव ।

लिङ्गप्रतिपत्तिः स्वयंबुद्धानामाचार्यसन्निधावपि भवति, प्रत्येकबुद्धानां तु देवता प्रय-च्छतीत्यस्रं विस्तरेण।

बुद्धबोधितसिद्धा बुद्धा आचार्यास्तैबोधिता: सन्तो ये सिद्धास्ते इह गृह्यन्ते । 330

- <sup>હું</sup>અર્થ:-(૫) સ્વયંખુક સિક્કો—સ્વયંખુક સતા જે સિક્કો તે.
- (૧) પ્રત્યેકભુદ્ધ સિદ્ધો—પ્રત્યેકભુદ્ધ સતા જે સિદ્ધો તે. હવે સ્વય'ભુદ્ધ સિદ્ધ ને પ્રત્યેકભુદ્ધ સિદ્ધમાં કર્યા પ્રતિવિશ્વ (તફાવત) છે? કહેવામાં આવે છે - બાેધિ, ઉપધિ, શ્રુત, લિંગકૃત વિશેષ છે, તે આ પ્રકારે—
- ઝ. સ્વયં ખુદ્ધો ખાદ્ધ પ્રત્યય વિના બાેધ પામે છે, પ્રત્યેકભુદ્ધો તા તેના વિરહે (અભાવે) નહિં. અને કરકંકુ આદિ પ્રત્યેકભુદ્ધોના ખાદ્ય વૃષભાદિ પ્રત્યય સાપેક્ષ બાેધિ સંભળાય છે,– એમ જાતિસ્મરણાદિવંત સ્વયં ભુદ્ધોને નથી જ હોાતું.
- a. ઉપધિ તાે સ્વયંભુદ્રોને દ્વાદશવિધ પાત્રાકિ પ્રત્યેક્છુદ્ધોને તાે નવવિધ,-પ્રાવસ્થુ (વસ્ત્ર) શિવાય
- क. સ્વયં બુદ્ધોને પૂર્વ અભ્યસ્ત શ્રુત ખા. માં અનિયમ છે, પ્રત્યેક બુદ્ધોને તે। નિયમથી હૈાય જ છે.

જી. લિંગપ્રતિપત્તિઃ સ્વયંભુદ્રોને વ્યાચાર્ય સન્નિધિમાં (પાસે) પણ હોય છે, પ્રત્યેક છુદ્રોયે દેવતા આપે છે. વિસ્તરથી સશું'!

(૭) યુદ્ધમાલિત યુદ્ધો--યુદ્ધો-આચાર્યો, તેઓથી બાલિત સતા જેઓ સિદ્ધ છે, તેઓ અહીં ગ્રહાય છે.<sup>330</sup>

સ્ત્રીલિંગ સિદ્ધ, નપુંસકલિંગ સિદ્ધ ને પુરુષલિંગ સિદ્ધ એ ૮-૯-૧૦ ત્રણ ભેદનું સ્વરૂપ સ્ત્રીલિંગ સિદ્ધ થા. શંકાના નિસકરહ્યુપૂર્વક કહે છે---

१० पते च सर्वेऽपि स्रीतिङ्गसिद्धाः केचित्, केचित्पुँक्षिङ्गसिद्धाः, केचित्रपुँसकिङ्ग-सिद्धा इति ।

आह—तीर्थकरा अपि बीलिङ्गसिद्धा भवन्ति ?

भवन्तीत्याह. यत उक्त सिद्धप्राभृते —

" सब्बत्थोवा तित्थयरिसिद्धा, तित्थगरितित्थे णोतित्थगरिसद्धा असंखेकतरुणाओ, तित्थगरितित्थे णोतित्थगरिसद्धा संखेकतरुणा " इति । न नपुंसकेलिङ्गसिद्धाः । प्रत्येक बुधास्तु पुंहिङ्गा एव । ३३१

<sup>૧૦</sup>અર્થ:-અને આ સર્વેધ—

(૮) કાઇ સ્ત્રીલિંગ સિન્દ્રો,

(૯) કાઈ પુંલિંગ સિદ્ધો,

(૧૦) કાેઇ નપુંસકલિંગ સિદ્ધો (હોય છે).

શંકા—તીર્થકરાે પણ સ્ત્રીલિંગ સિદ્ધો હોય છે?

(ઉત્તર)-હોય છે, એમ કહ્યું છે. કારણ કે સિદ્ધપ્રાભૃતમાં કહ્યું છે કે---

"તીર્થ'કરસિદ્ધો સવ્ધ્યી થાડા છે. તીર્ધ'કરતીર્થ'સિદ્ધો અતીર્થ'કર સિદ્ધ કરતાં અસ'ખ્ય ગુજા છે, તીર્થ'કર–તીર્થ'સિદ્ધો અતીર્થ'કર કરતાં સંખ્યાતગુણા છે.''

(તીથ°કરસિદ્ધો ) નપુંસકલિંગ સિદ્ધ ન હોય. પ્રત્યેક્યુદ્ધો તેા પુલિંગ જ હોય.<sup>339</sup>

સ્વલિંગ સિદ્ધ, અન્યલિંગ સિદ્ધ તે ગૃહસ્થિતિંગ સિદ્ધ એ ૧૧–૧૨–૧૩ ત્રણ બેદનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે-–

<sup>११</sup>स्वित्कृतिद्धाः द्रव्यित्कं प्रति रजोहरणगोच्छधारिणः । अन्यितिक्कृतिद्धाः परिवाज-कादितिक्कृतिद्धाः । गृहितिक्कृतिद्धाः मरुदेवीप्रभुत्यः। <sup>३३२</sup>

<sup>११</sup>(११) स्वितंभ सिद्धो—द्रव्य लिंग प्रति रक्केंद्ररू-गिन्धवारीच्या.

(૧૨) અન્ય લિંગ સિદ્ધો—ષચ્ત્રિજકાદિ લિંગ સિદ્ધો.

(૧૩) ગૃહિલિંગ સિદ્ધો—મસ્દેવી પ્રભૃતિ.<sup>33ર</sup>

એક સિદ્ધ, અનેક સિદ્ધ એ છેલ્લા ખે એદ વિવર છે-

<sup>१२</sup>पगसिद्धा—इति पकस्मिन् समये पक एव सिद्धः । अणेगसिद्धाः इति एकस्मिन् समये यावद्ध्दशतं सिद्धं । यत उक्तम्—

पञ्जिका-न नपुंसकलिङ्ग-नपुंसक्षिणे तीर्थं इरसिद्धी न द्वाय अभ येक्य छ

# " बत्तीसा अडगाला सट्टी बावत्तरीय बोद्धव्या । चुलसीई छण्णउई दुरहिय अट्टत्तरसर्य च ॥ "<sup>३३३</sup>

<sup>૧૨</sup>અર્થ:-(૧૪) એક સિદ્ધો—એક સમયે એક જ સિદ્ધ. ા૧૫) અનેક સિદ્ધો—એક સમયે યાવત એકસો આઠ સિદ્ધ. જેથી કહ્યું છે કે— "બત્રીશ, અહતાલીશ, સાઠ, બોંતેર, ચાર્યાશી, છન્છ, અઠ્ઠાછુ, એકસો આઠ ૩૨ ૪૮ ૬૦ હર ૮૪ ૯૬ ૯૮ ૧૦૮ (એક સાથે સિદ્ધ) જાણવા. <sup>,,333</sup>

અન સર્વ બેંદ તીર્થસિદ્ધ–અતીર્થસિદ્ધ એ પ્રથમ બે બેંદમાં અન્તર્ભાવ પામે છે, છર્તા અજ્ઞાત એવા ઉત્તર બેંદના જ્ઞાપનાર્થ અનમ બેંદકથન છે એમ ખુલાસો કરે છે—-

१३ अत्राह चोदक:—ननु सर्व प्यति भेदास्तीर्थसिद्ध-अतीर्थसिद्धभेदद्वयान्तर्भाविनः। तथाहि—तीर्थसिद्धा पव तीर्थकरसिद्धाः, अतीर्थकरसिद्धा अपि तीर्थसिद्धा वा स्युरतीर्थसिद्धा वा। इत्येवं दोषेप्वपि भावनीयमित्यतः किमेभिरिति।

अत्रोच्यते—अन्तर्भावे सत्यपि पूर्वभेदद्रयादेवोत्तरोत्तरभेदाप्रतिपत्तेरज्ञातज्ञापनार्थं भेदा-भिधानमित्यदोषः । <sup>३३४</sup>

<sup>93</sup>અર્થ:-અત્રે (શંકા) પ્રેરક કહે છે—વારુ, આ સર્વે જ ભેદા તીર્થસિદ્ધ અને અતીર્થસિદ્ધ એ બે ભેદમાં આંતભીંવ છે. તે આ પ્રકારે—તીર્થકરસિદ્ધો તીર્થસિદ્ધો જ છે, અતીર્થકર સિદ્ધો પણ તીર્થસિદ્ધો વા અતીર્થસિદ્ધો હોય. એમ શેષામાં પણ ભાવન કરવા યાગ્ય છે. એઠલા માટે આથી (ભેદાથી શું?

અત્રે (સમાધાન) કહેવામાં આવે <del>છે. અ</del>ન્તર્ભાવ સતે પણ પૂર્વભેદદ્વયમાંથી જ ઉત્તરાત્તર ભેદની અપ્રતિપત્તિને માટે લીધે અજ્ઞાતના જ્ઞાપનાથે ભેદઅભિધાન છે, એટલા માટે અદેષ છે.<sup>33૪</sup>

હવે આસન્ત ઉપકારી ભગવાન મહાવીર વર્ષ માન સ્વામીની રહૃતિરૂપ ખીછ ગાયાના અવતાર કરે છે—

१४ इत्थं सामान्येन सर्व्वसिद्धनमस्कार कृत्वा पुनरासन्नोपकारित्वाद्वर्समानतीर्थाधिपते: श्रीमन्महावीरवर्द्धमानस्वामिन: स्तुर्ति (करोति) कृर्व्वन्तिया।—<sup>३३५</sup>

जो देवाणवि देवो, जं देवा पंजली नमंसंति। तं देवदेवमहिअं, सिरसा वंदे महावीरं॥२॥

<sup>૧૪</sup>અથ:-આમ સામાન્યથી સર્વાસિહને નમસ્કાર કરી, યુન: આસન્ન ઉપકારિષણાને લીધે વર્તામાન તીર્થાધિપતિ શ્રીમદ્દ્ર મહાવીર વર્દ્ધમાન સ્વામીની સ્તુતિ (એક) કરે છે વા (બહુ) કરે છે— જે **દે**વાના પણ દેવ છે, જેને **દે**વા અંજિલ જેડી નમે છે, તે દેવદેવપૂજિત મહાવીરને હું શિરથી વંદું છું:<sup>334</sup>

Ŵ

આ ગાયાની વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્યજી મહાવીરનું મહાવીરપશું પ્રકાશે છે—

#### **१**५ अस्यव याख्या-

यो-भगवान् वर्द्धमानः, देवानामपि-भवनवास्यादीनां देवः पूज्यत्वात, तथा चाह-यं देवाः प्राञ्जलयो नमस्यन्ति-विनयरचितकरपुटाः सन्तः प्रणमन्ति, तं देवदेवमहितं-देवदेवाः द्यामाद्यः तैमंहितः पूजितः, शिरसा-उत्तमाङ्गेनेत्यादरप्रदर्शनार्थमाह, वंदे, कं?—

महावीरम्-ईर गतिप्रेरणयोरित्यस्य विपृष्ठस्य विशेषेण ईरयति, कर्म्म गमयति याति चेह शिवमिति वीरः, महांश्रासी वीरश्च महावीरः। उक्तश्च—

"विदारयति यत्कम्मं, तपसा च विराजते । तपोवीर्येण युक्तश्च, तस्माद्वीर इति स्मृतः ॥१॥"—तं ॥<sup>३३६</sup>

<sup>૧૫</sup>અર્થ:-માની વ્યાખ્યા—

જે-ભગવાન વર્જી માન, દેવોના પણ-ભવનવાસી આદિના દેવ છે, પૂજ્યપણાને લીધે; અને તથાપ્રકારે કહ્યું-જેને દેવા પ્રાંજલિ (અંજલિ જોડી) નમે છે, વિનયથી સ્થિત કરપુરવાળા સતા પ્રણમે છે; તે દેવદેવથી મહિત, દેવદેવા-શકાદિ, તેઓથી મહિત-પૂજિતને, શિરથી-ઉત્તમાંગથી એમ આદરપ્રદર્શનાથે કહ્યું; વંદું છું. કોને ?

મહાવીરને – દેર (ધાતુ) ગતિ–પ્રેરણા અર્થમાં છે, એટલે વિ–પૂર્વ આના વિશેષથી ઇરે છે, કર્મને ગમાવે છે અને અહીં શિવ પ્રત્યે જાય છે, તે વીર; અને મહાન એવો તે વીર તે મહાવીર. કહ્યું છે કે—

"કારણ કે કમ<sup>6</sup>ત વિદારે છે, અને તપથી વિરાજે છે, અને તપાવીર્થથી યુક્ત છે, તેથી '**વી**ર' એમ કહ્યો છે."—તેને <sup>33 દ</sup>

#### વિવેચન

"नमो दुर्वाररागादिवैरिवारनिवारिणे॥ अर्हते योगिनाथाय, महाचीराय तायिने॥" —श्री हेमसंद्रासार्थशः

આમ-ઉક્તપ્રકારે 'સામાન્યથી સર્વ સિદ્ધને નમસ્કાર કરી,' પુના 'आसन्तोषकारि- त्वात' આસન્ન-નિકટ ઉષકારીપણાને કારણે વર્ત્તમાન તીર્થાધિપતિ-વર્ત્તમાનમાં વર્તા રહેલા તીર્થના અધિપતિ-નાયક-સ્વામી શ્રીમદ્દ મહાવીર વર્દ્ધમાન સ્વામીની સ્તુતિ અત્ર કહી છે-'જે દેવાના પણ દેવ છે' ઇ. જે લગવાન્ વર્ધમાન પૂજ્યપણાને લીધે ભવનવાસી દેવાના પણ દેવ છે, જેને દેવા અંજલિ જોડીને નમે છે, તે દેવદેવથી-શકા- દિથી-ઇદ્રાદિથી મહિત-પૂજિત એવા મહાવીરને હું શિરથી-ઉત્તમાંગથી વંદું છું. અત્રે આદરપ્રદર્શનાર્થે ઉત્તમાંગ-શિર નમાવીને વંદું છું એમ કહ્યું.

. આ મહાવીર કેવા છે ? वि+ईर—ईर् ધાતુ ગતિ અને પ્રેરણા **અર્થમાં પ્રયોજાય** હપ છે. એટલે વિ=િવશેષથી જે કર્મને ઇરે છે, પ્રેરે છે, ઘક્કા મારે છે, ગમાવે છે, અને અહીં શિવ પ્રત્યે—માેક્ષ પ્રત્યે ગમન કરે છે, તે વીર; અને મહાન્ મહાવીરનું એવા તે વીર, તે મહાવીર. કહ્યું છે કે—" કારણ કે કર્મને વિદારે મહાવીરપણ છે, અને તપથી વિરાજે છે, અને તપાવીર્યથી યુક્ત છે તેથી 'વીર' એમ કહ્યો છે "

એવા તે ભગવાન્ 'વીર' છે, આ અન્વર્ધ નામ છે, એટલે કે વીર શખ્દના વ્યુત્પત્તિ અર્ધ પ્રમાણે તે બરાબર યથાર્પ પણે ઘટે છે. તે સાચેસાવા 'વીર' છે, કારણ કે તે વીર ભગવાત પરમ આત્મવાર્થથી વિરાજમાત છે; તપ વડે તેમણે કર્મનું વિદારણ કર્યું છે, ક્યાય વગેરે અંતરંગ વૈરી એ ઉપર વિજય મેળવ્યા છે; અને એવા પરમ પરાક્રમવંતના ઉત્તમ ગુણથી રીઝીને કેવલલદ્દમી તે પુરુષાત્તમને સ્વયં વરી છે. આમ વિક્રમવંત—આત્મપરાક્રમવંતના સમસ્ત લક્ષણ હાવાથી ભગવાતને 'વીર' નામ ખરાબર છાજે છે.' શ્રીયાગદ્દિસમ્યચ્યય વિવેચન (સ્વરયિત) પૃ. ૮

Ŵ

હવે પરાપકારરૂપ અને આત્મભાવવૃદ્ધિરૂપ પ્રયોજન દર્શાવી, ભાગવંતના એક પણ નખરકારનું संसारसागर તારણરૂપ ઉત્તમ કુલ પ્રદર્શિત કરતી 'पक्को कि णमोक्कारों' ઇ० ત્રીજી ગાયા અવતારે છે—

<sup>१६</sup> इत्थं स्तुर्ति कृत्वा पुन: परोपकारायाऽऽत्मभाववृध्य्यै फलप्रदर्शनपरिमदं पठित पठित्व चा-<sup>३३७</sup>

# एक्कोवि णमोक्कारो, जिणवरवसहस्स वद्धमाणस्स । संसारसागराओ, तारेइ नरं व नारिं वा ॥ ३॥

<sup>૧૬</sup> અર્થ:-આમ સ્તૃતિ કરી પુન: પરાપકારાર્થ આત્મભાવની વૃદ્ધિ અર્થ ફલપ્રદર્શન પર એવું આ (એક) પહેં છે વા (બહુ) પહેં છે—<sup>339</sup>

એક પણ નમસ્કાર, જિનવરવૃષભ વર્લ્લમાન પ્રતિ; સંસારસાગર થકી, તારે નર વા નારીને ય નકી ૩

જિનવ-વૃષ્યભ વર્જમાનને એક પણ નમસ્કાર નર વા નારીત સંસારસાગરથી તારે છે.

અન ગાયાની વ્યાખ્યા કરતાં અત્યાર્થજી, પુરુષ વા સ્ત્રી ભગવદ્દમક્તિ થકા તદ્દભવે જ માક્ષગામી થઇ શકે છે, એ મુદ્દો સ્પષ્ટ કરે છે—

रिश्वस्य व्याख्या— पकोऽपि नमस्कारः, तिष्ठन्तु वहनः, जिनवरवृष्याय-वर्द्धमानाय यत्नात् कियमाणः सन्, किस्?- संसर्णं—संनार:—तिर्यग्नरनारकामरभवानुभवलक्षणः, स पव भवस्थितिकायस्थिति-भ्यामनेकधाऽवस्थानेनालक्ष्यपारत्वात्सागरः इव संसारसागरः, तस्मात् तारयति-अपनय-तीत्पर्थः,

नरं व नारिं वा—पुरुषं वा स्त्रियं वा। पुरुषग्रहणं पुरुषोत्तमधर्माशितपादनार्थं, स्त्रीग्रहणं तासामपि तद्भव एव संसारक्षयो भवतीति ज्ञापनार्थं। <sup>३३८</sup>

<sup>૧૭</sup>અથ<sup>ે</sup>:-આની વ્યાખ્યા---

एकोऽपि नमस्कार:—भेड पेष् नभरेशि, अहु तो हूर रहे।! जिनवरवृषभायं वर्द्धमानाय—िश्नवरवृषभावं वर्द्धमानाय—िश्नवरवृषभावं वर्द्धमानाय—िश्नवरवृषभावं संसारः संसर्ष् ते संसार, तिर्वाय-नर-नार्थ-अभरेकाव अनुकावक्षणः ते क कावश्यिति अधिस्थिति वर्षे अनेड प्रकारे अवस्थानथी अक्षण्यपारपण्याने क्षीधे सागर केवा ते संसार-सागर:-संसरसागर, तस्मात-तेभांधी,

तारयति-તારે છે, દૂર કરે છે એમ અર્થ છે. नरं व नारि वा—નર વા નારીને, પુરુષને વા સ્ત્રીને, પુરુષમહણ પુરુષાત્તમ ધર્મના પ્રતિપાદનાર્થ; સ્ત્રીગ્રહણ તેઓને પણ તદ્દભવે જ સ'સારક્ષય હોય છે એમ ગ્રાપનાર્થ છે. 334

#### વિવેચન

"નૃપચંદ્ર પ્રપંચ અનંત દહા, લિજને લગવંત લવંત લહા."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી ઉક્ત ગાયાના અર્થ અત્ર વિચાર્યો છે—આ જિનવરવૃષભ વર્દ્ધમાનને યત્નથી કરવામાં આવતા સતા એક પણ નમસ્કાર સંસારસાગરથી નર વા નાર્રાને તારે છે. તા પછી બહુ નમસ્કાર તા તારે જ એમાં પૂછવું જ શું? ભગવદ્ભક્તિના एकोऽपि नमस्कार: તિલ્ઠન્તુ बहव: એમ 'અપિ'-પણ શબ્દથી ક્લાતિશય સ્ચવ્યું છે. અથવા બહુ નમસ્કારની વાત તા દૂર રહા, પણ એક જ નમસ્કાર પણ લવસાગરથી તારે છે, એમ એના ફલાતિશય સ્ચવ્યે છે. ભવસાગરથી તારે છે, એમ એના ફલાતિશય સ્ચવ્યે છે. લવસાગરથી તારવાને સમર્થ એવા આ એક જ નમસ્કારનું સ્વરૂપ કેવું હાય તે હવે પછી કહેશે.

तियं य-मनुष्य-नारा हैव लावना अनुसव इप संसर्ध ते संसार; अने 'सवस्थिति-हायस्थिति वडे अवस्थानथी अक्षण्यपारपण्याने लीधे '-तेना पार प्राप्त निहां थता है। बीधे ते सागर जेवा छे, ओटबे संसारसागर हहा। आवा आ संसारसागरमांथी ते ओह पण्य नमस्हार नर वा नारीने, पुरुषने वा स्त्रीने तारे छे. अत्रे पुरुषनुं अहण्य पुरुषात्तम-पुरुषप्रधान धर्मना प्रतिपादन अर्थे छे; स्त्रीनुं अहण्य तेओने पण्य तद्लवे क-ते क सवमां संसारक्षय हाय छे ओम ज्ञापनाथे '-कण्याववा माटे छे. સ્ત્રી પણ મુક્તિગામી થઈ શકે છે એ ઉક્તના સમર્થનમાં,—'સ્ત્રી નથી અછવ, નથી અલબ્ય' ઇ૦ પંદર નિષેધાત્મક મુદ્દા દર્શાવી, સ્ત્રી ઉત્તમધર્મ સાધિકા કેમ ન હેાય? એવા ભાવનું યાપતીય તંત્રનું વચન ઢીકે છે—

## <sup>१८</sup>वचः यथोक्तं यापनीयतन्त्रे—

"णो खलु इत्थि अजीवो, ण याघि अभव्ता, ण यावि दसणितिरोहिणी, णो अमाणुसा, णो अणारिउप्पत्ती, णो असंखेजाउया, णो अइकूरमई, णो ण उवसन्तमोहा, णो ण सुद्धाचारा, णो असुद्धबांदी, णो ववसायविज्ञया, णो अपुन्तकरणिवरोहिणी, णो णवगुणठाणरिहया, णो अजोगा लद्धीप, णो अक्षद्धाणभायणंति कहं न उत्तमध्मसाहिग" नि 1<sup>३३९</sup>

# <sup>૧૮</sup>અર્થ:-જેવા પ્રકારે વચન યાપનીય તંત્રમાં કહ્યું છે—

"સ્ત્રી નથી જ અજવ, નથી અભવ્ય, નથી દર્શનવિરાધિની, નથી અમાનુષા, નથી અનાર્યઉત્પત્તિવાળી, નથી અસંખ્યેય આયુષ્વાળી, નથી અતિફૂરમતિ, નથી ન ઉપશાન્તમાહા, નથી ન શુદ્ધાચારા, નથી અશુદ્ધ એાંદી (કાયા), નથી વ્યવસાય વર્જિતા, નથી અપૂર્વ કરણવિરાધિની, નથી નવગુણસ્થાન રહિતા, નથી લબ્લિઅયાગ્યા, નથી અકલ્યાણભાજન,—તો તે ઉત્તમલમેસાધિકા કેમ ન હોય? <sup>933</sup>

#### વિવેચન

આગલા સૂત્રમાં સ્ત્રીને પણ તદ્દભવમાલગામિની હાવાના અધિકાર પ્રતિપાદન કર્યો, તેના સમર્થનમાં અત્રે યાપનીય તંત્રનું વચન ટાંકયું છે. તેમાં અત્રે દર્શાવેલ માલ-પ્રાપ્તિવિરાધક પંદર મુદ્દાના અસંભવ સ્ત્રીમાં છે એમ નિષેધાત્મક ઉક્તિથી દર્શાવ્યું છે, અને તે પ્રત્યેક મુદ્દો સ્ત્રીમાં કેવી કેવી રીતે નથી ઘટતા તેનું યુક્તિથી સમર્થન હવે પછીના સુત્રોમાં આગાર્યજીએ સ્વયં કર્યું છે.



ઉક્ત પંદર મુદ્દાની કુશલ ધર્મશાસ્ત્રીની અદાથી સવિસ્તર મીસાંસા કરતાં ન્યાયમૂર્તા આચાર્યજી,– સ્ત્રી નયી અજીવ ઇ૦ પ્રથમ ત્રણ મુદ્દા સમળવે છે---

#### १९ तत्र—

- न खल्विति नैव श्री अजीवो वर्तते, किन्तु जीव पत्र, जीवस्य चोत्तमधर्मन-साधकःवःविरोधस्तथादश्नात्।
  - न जीवोऽपि सर्व उत्तमधभ्मेसाधको भवति, अभव्येन व्यभिचारात,-तद्वयपोहायाह-

#### 'न चाप्यभव्या'—

जातिप्रतिषेधोऽयं । यद्यपि काचिद्भव्या तथापि, सर्वेवाभव्या न भवति, संसारनिर्वेद-निर्माणधममद्विषशुश्रुषादिदर्शनात् । भव्योऽपि कश्चिष्टर्शनविरोधी यो न सेत्स्यति, तनिरासायाह,—

#### 'नो दर्शनविरोधिनी'—

द्दीनमिह सम्यग्द्दीनं परिगृद्धते तत्त्वार्थश्रद्धानरूपं, न तद्विरोधिन्येव, आस्तिक्यादि-दर्शनात।<sup>३४०</sup>

## <sup>૧૯</sup>અથ :-તેમાં—

न बल-नथी क स्त्री अछव वर्ताती, जिंतु छव क (वर्ता छ); अने छवने। उत्तभ-ધર્મસાધકપણાના અવિરાધ છે.-તથાદર્શન છે માટે.

જીવ પણ સર્વ ઉત્તમધ**ર્મપા**ધક નથી હોતો,—અભવ્યથી વ્યભિચાર છે માટે. તેના વ્યપાહાર્થ કહ્યું —

#### 'અને અભવ્યા પણ નથી.'

આ જાતિપ્રતિષેધ છે. યદાપિ કાેઇ અભગ્યા હોય, તથાપિ સર્વ જ અભગ્યા નથી હોતી, સ'સારનિવે'દ, નિર્વાણધર્મ અદ્વેષ, શુશ્રુષા આદિતું દર્શન છે માટે.

ભવ્ય પણ કાઇ દર્શનવિરાધી હોય જે સિદ્ધ થતા નથી તેના નિરાસ અર્થ કહ્યું — ' નથી દ્રશ'નવિરાધિની '—

દર્શન અહીં તત્ત્વાર્થ શ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યગૃદર્શન પરિગ્રહાય છે. તેની વિરાધિની જ નથી,-અારિતકયાદિનું દર્શ<sup>ે</sup>ન છે માટે.<sup>3૪૦</sup>

## વિવેચન

ઉપરમાં જે યાયનીય તંત્રનું સૂત્ર કહ્યું, તેમાં દર્શાવેલ પ્રત્યેક મુદ્દાનું સુક્તિસુક્ત સમર્થન હવે આચાર્યછ કરે છે:—

- (૧) પ્રથમ તા સ્ત્રી જે છે તે કાંઈ અજીવ નથી, પણ જીવ જ છે. અને જીવના માક્ષરપ ઉત્તમ ધર્મના સાધકપણાના વિરાધ નથી, કારણ કે તથાદર્શન-તથાપ્રકારનું દર્શન થાય છે. એટલે ઉત્તમધર્મસાધકપણારૂપ માેક્ષપુરુષાર્થ એ જીવના અધિકારની વસ્તુ છે.
- (૨) છવ પણ સર્વ ઉત્તમધર્મસાધક હાતા નથી, કારણ કે અલવ્ય—માલગમન-અંધાવ્ય જીવ તે માક્ષપુરુષાર્થરૂપ ઉત્તમધર્મના સાધક હાતા નથી એમ વ્યભિચાર છે. એટલે તેના નિરાકરણાથે કહ્યું –'અને અલવ્યા પણ નથી.' અર્થાત્ સ્ત્રીની આખી જાતિ કાંઈ અમુખ્યા નથી એમ આ જાતિપ્રતિષેધ છે. લલે કાઈ સ્ત્રી અલબ્યા-માલગમનઅયાગ્ય હોય. પણ અધીય વ્યભવ્યા નથી હોતી. કારણ કે સંસારનિવે દ-લવવેરાવ્ય, માક્ષધર્મ પ્રત્યે અદ્ભેષ, શુશ્રુષા-તત્ત્વશ્રવણેચ્છા આદિનું તેઓમાં દર્શન થાય છે.
- (૩) ભવ્ય પણ કાઈ દર્શનવિરાધી હાય તે સિદ્ધ થતા નથી, તેના નિરાકરણાથે ' કહ્યું-'દર્શનવિરાધિની નથી.' અત્રે દર્શન તત્ત્વાર્થ શ્રહાનરૂપ સમ્યગૃદર્શન પ્રદ્યું છે. સ્ત્રી તેની વિરાધિની જ હેાય એમ નથી, કારણ કે તેમાં તત્ત્વ પ્રત્યેની આશ્યારૂપ આસ્તિ-

કચાદિનું દર્શન થાય છે, શમ-સંવેગ-નિવે'દ-અસ્તિકચ-અનુક'ષા એ સમ્યગ્ર્દર્શનના લિંગનું-પ્રગટ ચિદ્ધનું &ાવાપણું પ્રગટ દેખાય છે.



સ્ત્રી નથી અમાનુષી ઇંગ એ ૪-૫-૬ ત્રણ મુદ્દા સ્પષ્ટ કરે છે---

२० दर्शनाविरोधिन्यपि अमानुषी नेष्यत एव, तत्प्रतिषेधायाह—
' नो अमानुषी '—

मनुष्यजाती भावात, विशिष्टकरचरणोद्यीवाद्यवयवसन्निवेशद्दीनात् । मानुष्यप्यनार्थीत्पतिरनिष्टा, तद्यनोदायाह-'नो अनार्योत्पत्तिः'—

आर्येध्वप्युत्पत्तेः, तथादर्शनात् । आर्योत्पत्तिर्प्यसंख्येयायुनीधिकृतसाधनायेत्येतद्धिकृत्याह— 'नो असङ्ख्येयायुः'—

सर्वेव, सङ्ख्येयायुर्युकाया अपि भावात, तथादर्शनात । ३४१

<sup>૨૦</sup>અર્થ:-દરશ્નઅવિરાધિની પણ અમાતુષી ઇષ્ટ માનવામાં આવતી જ નથી, તેના પ્રતિષેધાર્થ કહ્યું— 'નથી અમાતુષી '—

મતુષ્યજાતિમાં ભાવને લીધે,—વિશિષ્ટ કર–ચરણ-ઊરુ-ચીવા આદિ અવયવસન્નિવેશના (સ્થનાના) દર્શનને લીધે.

માનુપી પણ અનાર્ય ઉત્પત્તિવાળી અનિષ્ટ છે, તેના અપનાદાર્થ કહ્યું— 'નધી અનાર્ય ઉત્પત્તિવાળી.'

આર્ચીમાં પણ ઉત્પત્તિને લીધે,—તથાદર્શનને લીધે.

'આર્ય'ઉત્પત્તિવાળી પણ અસંખ્યેય આયુવાળી અધિકૃત સાધનાર્થે' નથી, એને અધિકૃત કરી કહ્યું—

'નથી અસંખ્યેયઆયુવાળી.'

સર્વે° જ,—સ'બ્યેયવ્યાયુયુક્તના પણ ભાવને લીધે, તથાદર્શ'નને લીધે. <sup>38</sup>૧ વિવેચન

- (૪) હવે દર્શન અવિરાધિની પણ અમનુષ્યિણી (તિર્ધ ચિણી, દેવાંગના) હાય, તો તે માક્ષસાધન માટે ઇષ્ટ માનવામાં આવતી નથી, એટલે તેના પ્રતિષેધ અર્થ કહ્યું 'અમાનુષી નથી,' કારણ કે તેનું મનુષ્યજ્ઞતિમાં હાવાપણ છે, હાથ-પગ-સાથળ-ડાક વગેરે અવયવના સન્નિવેશનું –વિશિષ્ટ રચનાનું તેમાં પ્રગટ દર્શન થાય છે માટે, અને મનુષ્યનું તા માક્ષસાધન માટેનું અધિકૃતપણું સ્વીકૃત જ છે.
- (પ) મનુષ્યિણી હેાય છતાં અનાર્યજાતિમાં ઉત્પન્ન હેાય તે હત્તમધર્મસાધિકા શઈ શકે નહિં, એટલે તેના નિરાકરણાર્થે કહ્યું-'અનાર્ય'ઉત્પત્તિવાળી નથી.' કારણ કે

પ્રથમ સાત મુદ્દાની મીમાંસા : પ્રકૃષ્ટ રોડ્રધ્યાનની પ્રકૃષ્ટ શુભધ્યાન સાથે વ્યાપ્તિ નથી પલ્લ્ આર્યોમાં પણ તેની ઉત્પત્તિ છે, તથાપ્રકારે પ્રત્યક્ષ દર્શન થાય છે માટે.

(६) હવે આર્ય ઉત્પત્તિ હાય છતાં અસંખ્યાતા વર્ષના આયુવાળી હાય તાપણ અધિકૃત માથ્યસાધનાર્થ સમર્થ થાય નહિં, એટલા માટે કહ્યું –' અસંખ્યેયઆયુવાળી સર્વેજ નથી,' કારણ કે સંખ્યેયઆયુવાળી પણ હાય છે, તથ પ્રકારનું પ્રત્યક્ષ દર્શન થાય છે માટે.

W)

સ્ત્રી નથી અતિકૂરમતિ, એ સાતમા મુદ્દો સમજાવર્તા પ્રકૃષ્ટ રીદ્રધ્યાન સાથે પ્રકૃષ્ટ શુભધ્યાનની પ્રતિબંધરૂપ વ્યાપ્તિ નથી છ૦ યુક્તિ દર્શાવે છે—

<sup>२१</sup>सङ्ख्येयायुरिष अतिकूरमितः प्रतिषिद्धा, तन्निराचिकीर्षयाऽह— 'नातिकूरमितः'—

सप्तमनरकायुर्निबन्धनरीवध्यानाभावात् । तद्वत्प्रकृष्टशुभध्यानाभाव इति चेत्, नः तेन तस्य प्रतिबन्धाभावात, तत्फलवदितरफलभावेनानिष्टपसङ्गात् । ३४२

<sup>ર૧</sup>અથ°:-સ'ખ્યેયઆયુવાળી પણ અતિકૂરમતિ પ્રતિવિદ્ધ છે, તેની નિરાકરણેચ્છાથી કહ્યું:— 'નથી અક્રિરમતિ'—

સક્ષમ નરક આયુના નિખન્ધનરૂપ રૌદ્ર ધ્યાનના અભાવને લીધે તેની જેમ પ્રકૃષ્ટ શુભ ધ્યાનના અભાવ છે એમ જો કહો, તો તેમ નથી, તેની સાથે તેના પ્રતિખન્ધઅભાવને લીધે, તત્રકલની જેમ ઇતર કલભાવથી અનિષ્ટ પ્રસંગને લીધે.<sup>3૪૨</sup>

पश्चिका—सप्तम ઇत्यादि. सप्तमनरक—अतििश्वष्ट सत्त्वरथान ३५ सप्तम नरक्ष्मी, आयुषो निवन्धनस्य — आयुना निष्मधन, रौद्रध्यानस्य – तिष्मधन, उभावात् — अलावने क्षीचे, अभिने, 'षप्तीं च स्त्रियः' अने छही नरके स्त्रीक्षेत-क्षे वयन्धी. तद्वत्—तेनी क्षेम, प्रकृत रौद्रध्याननी क्षेम, प्रकृत्दस्य – प्रकृष्ट मे क्षदेतु शुभ्रध्यानस्य – शुक्षव्याननी क्षेम, प्रकृत्दस्य – प्रकृष्ट मे क्षदेतु शुभ्रध्यानस्य – शुक्षव्याननी, अभावः – अलाव, इति-क्षेम, चेत्-को तभारे। अभ्युप्यम हेन्य, ते। क्षेने। परिद्यार क्षी—

त-न क, आ परेक्ति. इया अवस्था १ तुं भाटे इह्युं—तेन-ते साथे, प्रधृत रोद्रध्यान साथे, तस्य-तेना, प्रधृत शुक्ष ध्यानना. प्रतिवन्धामाचात्-प्रतिश्वन्ध्यभावने क्षेत्रे, अविनाक्षावना अयोगने क्षिपे. अवस्था अवस्था अतिश्वन्ध्यमाचात्-प्रतिश्वन्ध्यभावने क्षेत्रे, अविनाक्षावना अयोगने क्षिपे. अवस्था अवस्था अवस्थाने स्वत्यक्षेत्र स्वते श्रिक्षान अक्षावे प्रधृत श्रिक्षान अक्षावे अक्षावे अवस्थाने स्वत्यक्षेत्रे स्वत्यक्षेत्

तत्फल्लवत् -तस्य—તેના. પ્રકૃત શુભ ધ્યાનના, फलं--કૃલ, મૃક્તિગમન, तस्येय—નેની જેમ, इतल्फल्लभावेन ઇતર કૃલભાવથી, સપ્તમ નરકગમન લક્ષણ પ્રકૃત નૈદ્ધ્યાનકૃલના, भावेन-- ભાવથા, યુગવત્ સત્તાથી, अनिष्टप्रसङ्गात्—પરમ પુરુષાર્થના ઉપધાતરૂપ અનિષ્ટના પ્રસંગને લીધે. કારણ કે પ્રતિઅધિસિદ્ધિ સતે, શિંશપાત્વમાં વૃક્ષત્વની જેમ વા ધૂમમાં ધૂમધ્વજની (અગ્નિની) જેમ, સ્વકૃલકારી પ્રકૃષ્ટ શુભ ધ્યાનના ભાવે અવશ્યંભાવી પ્રકૃત નૈદ્ધ્યાનસાવ સ્વકાર્યકારી દ્વાય,—વસ્તુના સ્વકાર્યકારી થીધે. સ્વકાર્યને આક્ષેપતું તે પરમ પુરુષાર્થને કેમ ઉપધાત ન કરે ? વાસ,

## વિવેચન

સંખ્યેયઆયુવાળી હાેય, પણ અતિક્રમતિવાળી-નિધ્વ સ ઘાતકી પરિણામવાળી હાય, તા તે નિષિદ્ધ છે, તેનું નિરાકરણ કરવાની ઇચ્છાથી કહ્યું -(७) 'અતિકૂરમતિવાળી નથી. ' કારણ કે સાતમી નરકના આયુના કારણરૂપ રોદ્રધ્યાનના પ્રકૃષ્ટ સૈદ્ર અભાવ હાેય છે માટે. સાતમી નરકે તા અતિકર ઘાતકી નિધ્ક સ ધ્યાનની પ્રકૃષ્ટ પરિણામવાળા ક્લિષ્ટ પ્રાણીએા જાય છે, અને તેના અહ્યુના અંધ શુભધ્યાન સાથે તો તીલ સંકેલેશપરિણામરૂપ પ્રકૃષ્ટ રૌદ્રધ્યાનથી દ્વાય છે; પણ પ્રતિભ'ધરૂપ વ્યાપ્તિ સ્ત્રી તો વધારમાં વધારે છઠ્ઠી નરક સુધી જ જાય છે, કારણ કે તેને તેવું તીવ સંક્લેશપરિષ્ણામી રૌદ્રધ્યાન નથી હોતું. એટલે નથી કાઈ એમ કહેશે કે તા પછી સ્ત્રીને જેમ પ્રકૃષ્ટ રૌદ્રધ્યાનના અભાવ કહા છા, તેની જેમ તેને પ્રકૃષ્ટ શુભધ્યાનના પણ અભાવ કેમ ન હાય? તેના રહીએ! આપ્યા કે 'એમ જે કહેા તા તેમ નથી, કારણ કે તેની સાથે તેના પ્રતિબંધના અભાવ છે માટે.' અર્થાત્ પ્રકૃષ્ટ દુષ્ટ ધ્યાન ન હાય તા પ્રકૃષ્ટ શુભ ધ્યાન ન હાય એવી કાંઈ એ બે કારણાની પરસ્પર વ્યાપ્તિ નથી, અવિનાસાવ સંબંધ નથી કારણ કે क्ये जन्नेना को तेवा अतिलंध-धरस्पर व्याप्ति३५ अविनालाव संलंध हाय, ते। 'तत्-ફલની જેમ ઇતરફલભાવથી અનિષ્ટ પ્રસંગને લીધે ' અનિષ્ટ આપત્તિ થાય; અર્થાત્ પ્રસ્તુત શુક્ષ ધ્યાનનું ફળ મુક્તિમમન છે, તેની જેમ પ્રસ્તુત રૌદ્રધ્યાનનું સખ્તમ નરક-ગમનરૂપ ફળ એકીસાથે પ્રાપ્ત થવાના અનિષ્ટ પ્રમંગ આવી પડે. અને આમ ધ્રમ

W

હાય તો અગ્તિ હેય તેની જેમ, પ્રકૃષ્ટ શુલધ્યાન હાય તે પ્રકૃષ્ટ રૌદ્રધ્યાન ભાવ પશુ ત્યાં હાય, એટલે રૌદ્ર ધ્યાન પણ પાતાનું કાર્ય કરી-પાતાના ભાવ ભજવી માક્ષરૂપ પરમ પુરુષાર્થને વ્યાઘાત પહે ચાડશે આ તો અનિષ્ટ છે. એટલે સ્ત્રીને પ્રકૃષ્ટ રૌદ્રધ્યાનના અભાવ છે. એટલે પ્રકૃષ્ટ શુલધ્યાનના પણ અભાવ છે એવી પ્રતિબંધરૂપ વ્યાપ્તિ

સ્ત્રી નથી ન ઉપરાંતમાહા ઇ૦ એ ૮~૯-૧૦ ત્રણ મુદ્દા સમર્થિંત કરે છે--

<sup>२२</sup>अक्रूरमतिरपि रतिस्रास्रसाऽसुन्दरैव, तदपोद्वायाह—

'नो न उपशान्तमोहा'---

काचित् उपशान्तमोहापि सम्भवित, तथादर्शनात् । उपशान्तमोहाऽप्यशुद्धाचारा गर्हिता, तत्मतिक्षेपायाह—

'नो न शुद्धाचारा'

कदाचित शुद्धाचाराः पि भवनि, औचित्येन परोपकरणार्ज्जनाद्याचारदर्शनात् । शुद्धाचाराऽप्यशुद्धवोन्दिरसाध्वी, तदपनोदायाह—

'नो अञ्जूखबोन्दिः'

સંભવતી નથી.

'નથી ન ઉપશાંતમાહા<u>' ઇ. ૮-૯-૧૦-૧૧-૧૨-૧૩-૧૪-૧૫ મુદ્દાની અપતુક્રમે ચર્ચા</u> **૬૦૧** 

काचित शुद्धतनुरि भवति प्राक्कमीनुवेधतः संसञ्जनाद्यदर्शनात् कक्षास्तनादिदेशेषु। ३४३

<sup>૨૨</sup>અથ°:-અકૂરમતિ પણ રતિલાલસાવાળી અસુન્દરા જ છે, તેના અ<mark>પાહાથે° કહું:---</mark> 'નથી ન ઉપશાન્તમાહા'---

કાઈ ઉપશાન્તમાહા પણ સંભવે છે,—તથાદર્શનને લીધે.

ઉપશાન્તમાહા પણ અશુદ્ધઆચારવાળી ગહિંત છે, તેના પ્રતિક્ષેપાર્થે કહ્યું—

'નથી ન શુદ્ધાચારા'—

ક્કાચિત્ શુદ્ધાચારવાળી પણ હોય છે,—ઔચિત્યથી પરાપકરણઅ**ર્જન આદિ** આચારના દર્શનને લીધે.

શુદ્ધાચારવાળી પણ અશુદ્ધખાન્દિ (અશુદ્ધ કાયાવાળી) અસા<sup>દ્</sup>વી (હોય). તેના અપનાદાર્થ કહ્યું— 'નથી અશદ્ધખાન્દિવાળી.'—

કાેઇશુદ્ધતનુવાળી પણ હાેય છે,–પૂર્વકમંના અનુવેધ થકી કક્ષા-સ્તન આ**િ કે**શામાં સંસ-જનાદિના અદર્શનને લીધે.<sup>3૪૩</sup>

#### વિવેચન

અક્રુરમતિ પણ રતિલાલસાવાળી સુંદર નથી, તેના નિરાકરણાર્થ કહ્યું—(૮) 'ઉપશાન્ત-માહા નથી એમ નથી,' કાઈ ઉપશાંતમાહા પણ સંભવે છે, કારણ કે જેની માહર્પ વિષયવાંચ્છા ઉપશાંત થઈ છે એવી સ્ત્રીનું તથાપ્રકારનું પ્રગટ દર્શન થાય છે માટે.

ઉપશાંતમાહા હાય, પણ અશુદ્ધઆચારવાળી હાય તો તે ગહિંત-નિન્દિત છે, તેના નિવારણાથે કહ્યું-(૯) 'શુદ્ધાચારવાળી નથી એમ નથી,' અપિ તુ કદાચિત્ શુદ્ધ-આચારવાળી પણ હાય છે. કારણ કે તેવી શુદ્ધાચારવંતી સ્ત્રીએા ઉચિત્તપણે પરાપકાર-કરણ આદિ શુદ્ધ આચાર સેવતી પ્રત્યક્ષ દેખાય છે.

શુદ્ધઆચારવાળી પણ અશુદ્ધઓન્દિ–અશુદ્ધકાયાવાળી રૂડી ન હેાય, તેના નિરા-કરણાર્થ કહ્યું-–(૧૦) 'અશુદ્ધઓન્દિવાળી નથી.' કેાઈ શુદ્ધકાયાવાળી પણ હાય છે. કારણ કે પૂર્વ કર્મ અનુસારથી કાંખ–સ્તનાદિ ભાગમાં સંમૂચ્ઈનાદિની ઉત્પત્તિ દેખાતી નથી.

સ્ત્રી નથી વ્યવસાયવિજ'તા, નથી અપૂર્વ કરણવિરાધિકી, નથી નવગુણસ્થાનરહિતા, એ ૧૧–૧૨–૧૩ ત્રણ મુદ્દા પરિસ્કુટ કરે છે—

<sup>२३</sup>शुद्धबोन्दिरपि व्यवसायवर्ज्ञिता निन्दितेत्र, तन्निरासायाह—

' नो व्यवसायवर्जिता '

काचित्परलोकव्यवसायिनी, शास्त्रात् (पाठां : शास्त्रादौ) दर्शनात्। सव्यवसायाऽप्यपूर्वकरणविरोधिनी विरोधिन्येव, तत्प्रतिपेधमाह—

'नो अपूर्वकरणविरोधिनी'

#### ' नो नवगुणस्थानरहिता '—

तत्सम्भवस्य तस्याः प्रतिपादितत्वात् । ३४४

<sup>૨૩</sup>અર્થ:–શુદ્ધખાન્દિવાળી પણ વ્યવસાયવજિ<sup>°</sup>તા નિન્દિતા જ છે, તેના નિરાસાર્થ° કહ્યું– ' નથી વ્યવસાય વજિ<sup>°</sup>તા'—

કાઈ પરલાકવ્યવસાિની (હોય છે).—શાસ્ત્ર થકી (પાઠાં:શાસ્ત્રાદિમાં) તેની પ્રવૃત્તિના દર્શનને લીધે.

સબ્યવસાયા પણ અપૂર્વ કરણવિરોલિની વિરોધિની જ છે, તેના પ્રતિષેધ કહ્યો— 'નથીઅપૂર્વ કરણ વિરોધિની '—

અપૂર્વ કરણના સંભવના સીજાતિમાં પણ પ્રતિપાદિતપણાને લીધે.

ં અપૂર્વ કરણવતી પણ નવગુણસ્થાન રહિતા કષ્ટસિદિ અર્થ નથી હોતી, એટલા માટે ક્રષ્ટ સિદ્ધિ અર્થ કહ્યું—

' નથી નવગુણસ્થાન રહિતા, '— તેને તેના સંભાવના પ્રતિપાદિતપણાને લીધે.<sup>3૪૪</sup>

#### વિવેચન

શુદ્ધ માનિદવાળી હોય, પણ વ્યવસાયવિ તા-સત્પુરુષાર્થ રહિતા નિન્દિત જ છે, તેના નિરાસાથે કહ્યું – (૧૧) ' વ્યવસાયવિ તા નથી. ' કાઈ પરલાક વ્યવસાયની – પરલાક સંભંધી વ્યવસાય – સત્પુરુષાર્થ સેવનારી પણ હોય છે, કારણ કે શાસ્ત્ર થકી – શાસ અજ્ઞાનુસારે તેની તથાપ્રકારની સત્પુરુષાર્થ પ્રવૃત્તિનું દર્શન થાય છે માટે.

સવ્યવસાયા-પુરુષાર્થશીલ હાય, પણ અપૂર્વકરણની તિરાધિની હાય, તો તે માક્ષ પ્રાપ્તિની વિરાધિની જ છે, તેના પ્રતિષેધ કહ્યો—(૧૨) 'અપૂર્વકરણવિરાધિની નથી.' કારણ કે જે પ્રાપ્ત કરવા અપૂર્વ આત્મપુરુષાર્થ કરવે પહે છે, ને જેમાં અપૂર્વ આત્મ-સામર્થ્ય સકુરે છે. એવાં અપૂર્વકરણના સ્ત્રીજ્ઞતિમાં પણ સંભવ છે એમ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્ય છે.

અપૂર્વ કરણવાળી હાય, પણ નવગુણસ્થાનકરિત હાય, તે માક્ષપ્રાપ્તિરૂપ ઇષ્ટ સિહિ કરી શકતી નથી, તે માટે ઇષ્ટ સિહિ અર્થે કહ્યું–(૧૩)–'નવ ગુણસ્થાન રહિતા નથી.' કારણ કે સ્ત્રીને નવમા ગુણસ્થાનના સંભવ છે એમ પ્રતિતદન કરવામાં આવ્યું છે.

Ŵ

સ્ત્રી તથી લબ્ધિઅયોગ્યા એ ચૌદમા મુદ્દો,—ત્રીતે દ્વાદરાંગીતા નિષેધ કેમ છે ? એ શંકાનું ભાવથી –અર્થથી સ્ત્રીતે દ્વાદશાંગલબ્ધિ છે એમ તિરાકરણ કરી,—ક્ષમજાવે છે—

२४ तवगुगस्थानसङ्गताऽपि लब्ध्ययोग्या अकारणमधि इतिविधेरिस्वेतत्प्रतिक्षेपायाह— 'नायोग्या लब्धेः'—

आमपौंदध्यादिस्पायाः, कालौचित्येनेदानीमपि दर्शनात् ।

कथं द्वादशाद्वप्रतिषेष: ? तथाविष्यहे ततो दोषात्। श्रेणिपरिणतौ तु कालगर्भः वद्भावतो भ वोऽविरुद्ध एव। वैध्य

<sup>રેઇ</sup>અર્થ`:-નવગુણસ્થાનસંગતા પણ લબ્ધિઅયોગ્યા અધિકૃત વિધિતું અકારણ છે, એના પ્રતિક્ષેષાર્થે કહ્યું —

## 'નથી અધાગ્યા લબ્ધિને '—

આમર્પ ઔષધિ આદિરૂપ લખ્ધિને,—કાલઔચિત્યથી હમણાં પણ દર્શનને લંધે.

(તા પછી સ્ત્રીન) દ્વાદશાંગના પ્રતિષેત્ર કેમ? તથાપ્રકારના વિશ્વહમાં (દેહમાં) તે થકી દાષને લીધે; પણ શ્રેહિપરિહૃતિ સતે કાલગસ<sup>°</sup>વદ ભાવથકી ભ.વ (હેાવાપછું) અવિરુદ્ધ જ છે.<sup>384</sup>

#### વિવેચન

હવે નવમા ગુણસ્થાન સુધી પહેાંચે, પણ લબ્ધને અયેડમ્ય હેલ્ય, તે પ્રસ્તુત માેક્ષ-પ્રાપ્તિનું કારણ થઇ શકતી નથી, એટલે તેના પ્રતિક્ષેપ અર્થે કહ્યું—'લબ્ધિને અયેડમા નથી.' આમષી લિધ આદિ અનેક પ્રકારની લબ્ધિ માટે સ્ત્રી અયેડમ્ય છે એમ નથી, કારણ કે કાળઓચિત્યથી આ વર્ત્તમાનકાળના ઉચિતપણા પ્રમાણે હાલમાં પણ તેવી લબ્ધિનું કાઈ સ્ત્રીમાં દર્શન થાય છે માટે.

અતે પ્રશ્ન થશે કે તો પછી સ્ત્રીને દ્વાદશાંગના નિષેધ કેમ કર્યો ભાવથી દ્વાદશાંગ છે? તેના ઉત્તર એ છે કે તેવા પ્રકારના ઓદેહમાં તે થકી દાષ લખ્યિ છે માટે. ' श्रेणिपरिणतों तु' પણ ' શ્રેણિપરિણતિ સતે '–માહનીય કર્મના લાય કર્યા પછી લપકશ્રેણીપરિણામ પામ્યે, 'કાલગર્ભવત્ ભાવથકી ભાવ અવિરુદ્ધ જ છે—' कालगर्भवत भावतो भावोऽविरुद्ध एव. '–અર્થાત્ ઋતુ– પ્રવૃત્તિ®ચિત કાળે ગર્મની જેમ ભાવ થકી–દ્વાદશાંગીના અર્થઉપયોગરૂપ ભાવ થકી–નહિં કે શબ્દ થકી સીને દ્વાદશાંગીના ભાવ–સત્તારૂપ હાવાપણું છે. એ આ. માં કાઈ

पञ्जिका—श्रेणी ઇत्यादि श्रेणीपरिणती तु—श्रेण्यिरिण्ति सते ते।, वेदभेष्टनीयक्षयना क्षत्रअले पुनः क्षपअश्रेण्यिरिण्योभे, कालगभेवत्—काले—ऋतुभवृति अयित अले, उद्रसत्त्व इच—अद्दरसत्त्वनी क्षेभ, भावतः—सावथी, द्वादशांगता अर्थाष्ठपयाग्रथ सावथी,—निर्ध के श्रभ्दयी पण्, भाषः—साव, द्वादशांगिती सत्ता, अविरुद्धः—अविरुद्ध के, दे.पवान् नथी.

भा भन्ने हृदय छः—स्त्रीभाने पशु प्रकृत युक्तियी केवसप्राध्ति छे क, भने ते (क्वस) शुक्तियानधी साध्य छे. "ध्यानान्तिरिकायां शुक्काद्यमेदद्वयावसान उत्तरभेदद्वयानारम्भरूपायां वर्त्तमानस्य केवलमुत्पद्यते।" शुक्त आध लेदना भते हत्तर णे लेदनी अनार लक्ष्य ध्यानान्तिरिकार्मा वर्त्तभानेने क्वस हमके छे,—स्त्रेवा वस्त्रना आभाइयते सीचे; भने पूर्वगत शिवाय शुक्त्यधानना भे आद लेद्द होता नथी, 'आद्ये पूर्वविदः' (तत्त्रार्थ अ. ९ स. ३९) आद भे (शुक्त)पूर्वविद्दने, से वस्त्रार्थ अते दिख्यादिष्य भे (शुक्त)पूर्वविद्दने, से वस्त्रार्थ अते दिख्यादिष्य (स्त्रीणाम्'—स्त्रीसेवि से वस्त्रीय अत्रार्थ अत

વિરાધ છે નહિં. એટલે સ્ત્રીને શબ્દર્ય વચનથી લલે દ્રાદર્શાંગીની પ્રાપ્તિ મ હાે, પણ ક્ષપકશ્રેણુ પરિણામ પામ્યે તેને પણ લાવથી—અર્થર્ય વચનથી અર્થાત્ તથાર્ય આત્મ-પરિણામર્ય લાવભાષાથી દ્રાદર્શાંગીની લિબ્ધ હાેય જ છે.

અને આ ઉપરથી એ રહસ્ય ફિલિત થાય છે કે સ્ત્રીઓને દેષ્ટિવાદના નિષેધ છતાં, આ પ્રસ્તુત યુક્તિથી સ્ત્રીઓને અર્થ ઉપયોગરૂપ દ્રાદશાંગીની પ્રાપ્તિ હાય છે, એટલે તેને પ્રથમ બે શુકલધ્યાનના સંભવ પણ સિદ્ધ થાય છે. કારણ કે સ્ત્રીને પણ શુકલ આવે પૂર્વવિદ: પ્રથમ બે શુકલધ્યાન પૂર્વવિદ્ને હાય છે, એટલે ધ્યાનની પ્રાપ્તિ ને મુક્તિ ભાવથી દ્રાદશાંગલબ્ધિસંપન્ન સ્ત્રી પૂર્વવિદ્ હાઈ તેને તે બે શુકલધ્યાન સંભવે છે. અને આમ જો પૂર્વવાન થકી શુકલધ્યાનની પ્રાપ્તિ સ્ત્રીને સંભવે છે, તા પછી તે શુકલધ્યાન થકી તેને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પણ સંભવે છે. આ અંગે કહ્યું છે કે 'શુકલધ્યાનના આઘ બે ભેદના અંતે ઉત્તર બે ભેદની અનારંભરૂપ ધ્યાનાન્તરિકામાં (Interval of ધ્યાન) વર્ત્તમાનને કેવલજ્ઞાન ઉપજે છે." અને આમ જો દ્રાદર્શાંગની ભાવલબ્ધિ થકી પૂર્વજ્ઞાન, તે થકી શુકલધ્યાન, ને તે થકી કેવલજ્ઞાન જો સ્ત્રીને પ્રાપ્ત થઈ શકે છે, તો પછી તેને મુક્તિની પ્રાપ્તિ કેમ ન હોય?

Ψ̈

સ્ત્રી નથી અકલ્યાણુલાજન એ પંદરમાં મુદ્દો તીર્થ કરજનનથી પર કલ્યાણ નથી એ યુક્તિથી સમર્થિત કરી, ઓ ઉત્તમધર્મસાધિકા કેમ ન હાય ! એ વ્યતિરેકથી કહી, અન્વયથી આટલી ગુણુસંપદ્-સંપન્ન હોય તે ઉત્તમધર્મસાધિકા હોય એમ અર્થાપત્તિથી દર્શાવે છે—

२५ तृष्टिययोग्याऽप्यकल्याणभाजनापघातान्नाभित्नाघितार्थसाधनायात्रमित्यतः आह्— ' नाकल्याणभाजनं '—

तीर्थकरजननात्, नातः परं कल्याणमस्ति । यत पवमतः कथं नोत्तमधर्ममाधिकेति । उत्तमधर्मसाधिकेव ॥ अनेन तत्तत्कालापेक्षयेतावद्गुणसभ्यन्समन्वितैवोत्तधर्मसाधिकेति विद्वांसः। ३४६

<sup>ર્પ</sup>અર્થ:-લબ્ધિયાગ્યા પણ અકલ્યાણભાજના, ઉપઘાતને લીધે, અભિલપિત અર્થના સાધનાર્થ સમર્થ ન હોય, એટલા માટે કદ્યું—

' નથી અકલ્યાણ ભાજન'—

તીર્થ કરજનનને લીધે,-આનાથી પર કલ્યાણ છે નહિં:

કારણકે એમ છે, એથી કરીને (સ્ત્રી) ઉત્તમધર્મ સહિધકા કેમ નહિં? ઉત્તમધર્મ સાધિકા જ. આ પરથી તે તે કાલ અપૈક્ષાએ આઠલી ગુણસંપત્સમન્વિતા જ ઉત્તમધર્મ સાધિકા છે, એમ વિકાના વદે છે. <sup>38</sup> ક

## વિવેચન

"સાહમપતિજી જિનજનની ઘર આવિયા, જિનમાતાજી વંદી સ્વામી વધાવિયા."

—શ્રી દેવચંદ્રજીકૃત સ્નાત્ર પુજા

લિધ્યયા હાય, પશુ 'અક્ક્યાણભાજના' ઉપદાતને લીધે માેક્ષરૂપ ઇષ્ટ અર્થ સાધવા સમર્થ ન થાય, એટલા માટે કહ્યું—(૧૫) 'અકલ્યાણભાજન નથી,' કારણ કે તીર્થ કરજેવી વિશ્વની વિશિષ્ટ શ્રેષ્ઠ વિભૃતિને જન્મ આપનારી પણ શ્રી છે, 'નાત: परं कल्याणम'— આનાથી પર કલ્યાણ છે નહિં.' એટલે એ મુક્તિપ્રાપ્તિમાં વિરાધના એ મુફો પણ ટકતા નથી.

આમ ઉપરમાં વિવરી અતાવ્યું તેમ સ્ત્રીને મુક્તિપ્રાપ્તિમાં વિક્ષભૂત પંદર મુદ્દામાંથી એક પણ મુદ્દો ટકતા નથી, એટલે સ્ત્રી માેક્ષરૂપ ઉત્તમધર્મની સાધિકા કેમ ન હાેય? અપિ તુ ઉત્તમધર્મસાધિકા જ હાેય એમ સિદ્ધ થાય છે.

અને આ ઉપરથી અન્યયથી એ પણ સિદ્ધ થાય છે કે—'तत्तत्कालापेश्यवैतावद्गुण-सम्पत्समन्वितेवोत्तमधर्मसाधिका' 'તે તે કાલ અપેક્ષાએ આટલી ગુણુસમ્પત્સમન્વિતા જ ઉત્તમધર્મસાધિકા છે એમ વિદ્વાના વદે છે. અર્થા જે જવ છે, લગ્ય છે, દર્શનના અવિરાધિની છે, મનુષ્યિણી છે, આર્યઉત્પત્તિવંતી છે, સંખ્યેયઆયુવાળી છે, અક્રમતિ છે, ઉપશાન્તમોહા છે, શુદ્ધાયારવાળી છે, શુદ્ધકાયવાળી છે, વ્યવસાયસહિતા છે, અપૃ્દં કરણુઅવિરાધિની છે, નવગુણુસ્થાનસહિતા છે, લિખ્ધયાગ્યા છે, અને કલ્યાણુ— ભાજન છે,—એટલા ગુણુસંપન્ન જે સ્ત્રી છે, તે માક્ષરૂપ ઉત્તમ ધર્મની સાધનારી છે, એમ આ ઉપરથી અર્થાપત્તિથી સમજ લઇ વિગ્રહ્યણ વિદ્વાના કહે છે.

Ŵ

સ્થાવા ઉક્ત મુણસંપત્તિવંતે કરેલા પ્રસ્તુત નમસ્કાર કેવલસાધક છે તે કેવલ સતે બાહ્ય દ્વાય જ એમ નિગમન કરી, સ્થાવા મહા મહિમાવંત ભગવદ્દભક્તિરૂપ નમસ્કાર કરવા યાગ્ય છે એમ ઉપદેશ છે...

रेंदे केवलसाधकश्चार्य, सति च केवले नियमान्मोक्षप्राप्तिरित्युक्तमानुषङ्गिकं । तस्मान्निमस्कार: कार्य इति। देशेष

<sup>ર્ક</sup> અર્થ:-અને આ (નમસ્કાર) કેવલના સાધક છે, અને કેવલ સતે નિયમથી માક્ષ-પ્રાપ્તિ હોય છે. આનુષંગિક કહ્યું. તેટલા માટે નમસ્કાર કાર્ય છે,<sup>3૪૭</sup>

## વિવેચન

"સહજ અકૃત્રિમ નિર્મલ જ્ઞાનાનંદ જો, દેવચંદ્ર એકત્વે સેવનથી વરે રે લેંા." —શ્રી દેવસંદ્રજી

આ બધી ચર્ચાના ફલિતાર્થ હવે કહે છે— केवलसाधकश्चायं ' — ' અને आ (નમસ્કાર) કેવલસાધક છે. ' અર્થાત્ આવી ઉક્ત ઉત્તમ ગુણસંપત્તિવંતના જે નમસ્કાર छे, ते डेवल ज्ञानने। साधान-साधनार छे. अने 'डेवल सते नियमथी भे। क्षप्राप्ति छाय छे,' — 'सित च केंबले नियमानमोक्षप्राप्तिः'; डेवलज्ञान प्राप्त थयुं એटले भे। क्षप्राप्ति अवश्य छे। य अ नियममां डे। छ डाणे हेर पडे એम नधी. એटले किनवरपृष्ण भागान् वर्धभान प्रत्ये आवे। परम्भावपूर्ण એક नमस्धार नर वा नारीने संसारसागरथी तारी भे। क्ष प्रभाडे क इति स्थितं, इति सिद्धं।

क्षेभ व्यानुषं शिष्ठ – प्रासं शिष्ठ ४ हुं, 'तेटक्षा भाटे नभस्धार धार्य' हे,'—'तस्मान्नमस्कार: कार्यः'- नभस्धार अरवा थे।व्य हे.

Ŵ

ચ્યા શું સ્તુતિ અર્થ વાદ છે ? કે વિધિવાદ છે ? જો સ્તુતિ અર્થ વાદ છે તેા યથાકત ફ્લના અભાવ વા ફ્લાન્તરના ભાવ હાય, તા પછી અહીં યત્ત કર્યાથી શું ? અને જો વિધિવાદ છે તાે સમ્યક્ત-વ્રતાદિતું વ્યર્થપણું થશે, આમ બન્ને પક્ષમાં દૂષણુ છે, એમ શંકાકાર પૂર્વ પક્ષ કરે છે—

रेण आह - किमेष स्तुत्यर्थवादो यथा—' एकया पूर्णाहुत्या सर्वात् कामानवाण्नोती 'ति, उत विधिवाद एव यथा—' अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वग्गकाम ' इति । कि चातः ? यद्याद्यः पक्षः ततो यथोक्तफल्दशूत्यत्वात् फलान्तरभावं च तद्यस्तुत्यविशेषादलमिहेव यत्नेन, न च यक्षस्तुतिरप्यफल्टेवित, प्रतीतमेवैतत् । अथ चरमो विकल्पः ततः सम्यक्त्वाणुवत-महाव्रतादिचारित्रपालनावैयर्थ्यं, तत पव मुक्तिसिद्धः । न च फलान्तरसाधकमिष्यते सम्यक्त्वादि, मोक्षफल्टवेनेष्टत्वात, 'सम्यग्दर्शनक्षानचारित्राणि मोक्षमार्ग्या' (तत्वार्थे अ. १ स्. १) इति वचनादिति । ३४८

રે અર્થ:-શંકા—શું આ સ્તુતિઅર્થવાદ છે ? જેમ. ' एकया पूर्णाहृत्या सर्वान् कामान् अवाप्नोत्ति '—એક પૂર્બાહુતિ વડે સર્વ કામાં પ્રાપ્ત કરે છે ' એમ; કે વિધિવાદ છે ? જેમ— ' अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकाम: '—સ્વર્ગકામી અગ્નિહોત્ર હોમ કરે, એસ. અને આથી શું ?

જો આદ્ય પક્ષ છે તો યથાકત ફલના શૂન્યપણાને લીધે અને કેલાન્તરભાવ સતે તેનાથી અન્ય સ્તુતિથી અવિશેષને લીધે અહીં જ યત્નથી સર્યું ! અને યક્ષસ્તુતિ પણ અફલા જ નથી. એ પ્રતીત જ છે.

હવે જો ચરમ (છેલ્લા) વિકલ્પ છે, તા સમ્યક્ત્વ-અહ્યુત્રત-મહાલત આદિ ચારિત્ર-પાલનાનું વૈયધ્ય (વ્યર્થપહું) છે,—તેના થકી જ (એક નમસ્કાર થકી જ) મુક્તિની સિબ્રિતે લીધે. અને સમ્યક્ત્વાદિ ફ્લાન્તરસાધક માનવામાં આવતું નથી,—માક્ષફલપહાએ કરીને ઇષ્ટપહાને લીધે. " सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः'—સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર તે માક્ષમાર્ગ એ વચનથી. <sup>387</sup>

#### વિવેચન

"કામિત પૂરણ મુરતરુ, આનંદઘન પ્રભુ પાય." — શ્રી આનંદઘનજી. અત્રે પૂર્વ પક્ષરૂપ શાંકા થવી સંભવે છે— 'શું આ સ્તુતિઅર્થવાદ છે? એક પૂર્ણાહુતિ વડે સર્વ કામા પ્રાપ્ત કરે છે, એમ. કે વિધિવાદ છે? સ્વર્ગકામી અગ્નિહાત્ર

पश्चिका — स्तुत्यर्थवाद: — स्तुतये — स्तुति अर्थ, अर्थवाद: — अर्थवाद, प्रशंसा ते स्तुति-अर्थवाद, विष्तावनाहि अर्थ पद्म अर्थवाद होय, तेना व्यवच्छेदार्थ स्तुतिग्रहण छ. હામ કરે, એમ.' છેતરપીંડી-સ્વાર્થ આદિ અર્થ પણ અર્થવાદ-સ્તુતિઅર્થવાદ? હેતુપ્રયોજનથી પ્રશંસાવચન હાય છે, તેથી અત્રે સ્તુતિઅર્થવાદ કે વિધિવાદ? એમ કહ્યું છે, અર્થાત્ એક પૂર્ણાંહુતિ વહે સર્વ કામા પામે એની જેમ આ શું સ્તુતિ અર્થ અર્થવાદ-પ્રશંસાવચન છે? સ્તુતિ ખાતર સ્તુતિ છે? કે સ્વર્ગકામી અગ્નિહાત્ર હામ કરે એની જેમ વિહિત વચન પ્રમાણે વિધિ કરે તે યથાદ્રત કલ પામે એમ વિધિવાદ છે?

આ ઉપરથી તમે શું કહેવા માગા છા ? એનું સ્પષ્ટીકરણ કરતાં શંકાકાર પાતાની દલીલ આગળ ચલાવે છે—' જો આદ્યપક્ષ છે તો—— આ પ્રતીત જ છે.' અર્થાત્ આ સ્તુતિ— અર્થવાદ છે, સ્તુતિ ખાતર સ્તુતિ છે એમ પહેલા પક્ષ જો બ્રહ્મણ સ્તુતિઅર્થવાદ કરા, તા સંસારસાગરમાંથી તારે એવા આ નમસ્કાર છે એવું જે પદ્મમાં દૂષણ કલ કહ્યું, તેનું શૂન્યપણં—અભાવ હાય; અથવા કલાન્તર અર્થાત્ સંસારસાગરથી તારણરૂપ કલશી અન્ય એવું સંસારપ્રત્યથી કલ હાય છે એમ જો કહા. તા તા પછી અન્ય સ્તુતિથી આ જિનસ્તુતિના કાંઈ વિશેષપણારૂપ વિશેષ–તફાવત રહ્યો નિર્દે તા પછી અહીં જ—જિનસ્તુતિમાં ચત્ન કર્યાથી શું ? અને યક્ષ જેવા સામાન્ય દેવની સ્તુતિ પણ અકલ દેશની નથી, તા પછી જિન જેવા અસામાન્ય દેવની સ્તુતિ અફલ કેમ હાય ? આ સર્વ કાંઈ સમજ શકે એવી સ્પષ્ટ વાત છે.

અને ' હવે જો ગગ્મ ( છેલ્લા) વિકલ્ય છે— તે માહ્યમાર્ગ એ વચનથી ' અર્ધાત અમા વિધિષદ છે એમ જો કહેા, યથેકત વિદ્ધિત આચરણ કરવારૂપ િધિના ઉચ્ચાગણરૂપ આ વગન છે એમ જે કહેા, તા પછી આ એક નમસ્કાર થકી જ વિધિવાદ પક્ષમાં ં સંસારસાગર તરી જવા3પ માેદ્ધ થશે. એટલે સમ્યકત્વ–"ણવ્રત– દ્રષ્ણ: સમ્યુક્તવ-મહત્વત અદિ ચારિત્રમાલનનું આર્થપર્શા, નિષ્ફળપર્શા, ફેરાયટપર્શા અણ્રવ્રતાદિનું થશે. જો આ એક નમસ્યારથી જ માક્ષનું કામ પતી જતું હાય, એ **શ**ેપણું તા પછી આ સમ્પ્કત્વાદિ પ્રપંચની પંચાન શા મટે જોઈએ? એક નમસ્કાર થયી જ મૃક્તિની મિહિ થઈ જાય એમ છે તે આ અધી માથાદાક શાને? આમ સમ્યકૃત્વાદિ વ્યર્થ–નિષ્ફળ થઈ પરશે. પણ આ સમ્યકૃત્યાદિ છે તે કલાન્તરનું — માલ િવાય ખીજા કાઈ પણ કલનું સાધક માનવામાં આવતું નથી, કારણ કે માલકલપણાએ કરીને જ એનું ઇબ્ટપણું છે; સમ્ચક્નાદિનું ફલ માલ છે, એટલા માટે જ એ સમ્યક્ત્વાદિ ઇબ્ટ માનવામાં આવ્યા છે. કારણ કે 'સમ્યગૃદર્શન–જ્ઞાત–ચાત્રિ તે માક્ષમાર્ગ 'એ વચનથી આ તિહ થાય છે. આમ અર્થવાદ ને વિધિવાદ બનને પક્ષમાં

ŵ

દાષ સંભવે છે, માટે એનું સમાધાન કરાે. એમ પૂર્વપક્ષકારે પૂર્વપક્ષ રજૂ કર્યો.

આ વિષિત્રાદ જ છે. અને તત્ત્વથી સમ્યકૃત્વાદિ હૈ.ય તો જ આ ભાવનમસ્કાર હેાય છે એટલે સમ્યકૃત્વાદિતું વ્યર્થ પણું નથી, પણુ ભાવનમસ્કારનું અવ'ધ્યહેતુપણું છે, એમ દીનારાદિ થકી ભૂતિન્યાયના દર્શતથી સમર્થિત કરી, અને અર્થવાદ પક્ષમાં પણ સર્વ રતુતિ સમાન કલવાળી નથી એ આવળ અને કલ્યદુમના દર્શતથી સિદ્ધ કરી, ભગવત્નમરકાર ઉપમાતીત છે, એમ ભક્તશિરામણ મહર્ષિ હરિભદ્રજી ભગવદ્દભક્તિના અપૂર્વ મહિમા ઉદ્ધીર્ત્તન કરે છે—

२८ अत्रोच्यते—विधिवाद पवायं। न च सम्यक्त्वादिवैयर्थ्यं, तस्वतस्तद्भाव पवास्य भावात्। दीनारादिभ्यो भूतिन्याय पषः, तदवन्ध्यत्वेन तथा तद्भावोपपतेः। अवन्ध्यहेतुः श्लाधिकृतफलसिद्धौ भावनमस्कार इति।

अर्थवादपक्षेऽपि न सर्वा स्तुति: समानफलेत्यतो विशिष्टफलहेतुत्वेनात्रैव यत्न: कार्य:, तुल्ययत्नादेत्र विषयभेदेन फलभेदोपपत्तेवस्व हरूकलपपादपादौ प्रतीतमेतत् । भगवन्नमस्कारश्च परमात्मविषयतयोपमातीतो वर्तते । ३४९

<sup>ફર્</sup>અર્થ :—અત્રે (સમાધાન ) કહેવામાં આવે છે—આ વિધિવાદ જ છે; અને સમ્ય-ક્ત્વાદિનું વૈયધ્ય નથી,—તત્ત્વથી તદ્ભાવે જ (સમ્યગ્દર્શનાદિના ભાવે જ) આના (નમસ્કારના ભાવ છે માટે. દીનારાદિ થકી આ ભૂતિન્યાય છે,—તદ્દ (નમસ્કારના) અવન્ય-હેતુ પણાએ કરીને તથાપ્રકારે તદ્દભાવની (સમ્યક્ત્વાદિની) ઉપપત્તિને લીધે.અને અધિકૃત ફલસિક્રિમાં ભાવનમસ્કાર અવન્ધ્ય હેતુ છે.

અર્થ વાદ પક્ષમાં પણ સર્વ રતુતિ સમાન ફલવાળી નથી, એઠલા માટે વિશિષ્ઠફલ-હેતુપણાએ કરીને અત્રે જ ચત્ન કાર્ય છે,—તુલ્ય ચત્ન થકી જ વિષયમેદથી ફલલેદની ઉપપત્તિ છે માટે,—આવળ–કલ્પવૃક્ષ આદિમાં આ પ્રતીત છે. અને ભગવત્નમસ્કાર પરમાત્મવિષયતાથી ઉપમાતીત વર્ત્તે છે. <sup>3૪૯</sup>

पश्चिका—तस्वत:—ध्याहि. तस्वत: -तस्विधी, निश्चयविधी, तद्भाव एव—तद्दलावे क, सम्यग्र्धांन हि लावे क, अस्य—आना, नमस्धारता, भावाद्—क्षावते लीधे. द्रव्यथी पुनः आ अन्यथा पण् हाय क्रेटला भारे तस्वश्रद्ध (छ). आ क सहध्यन्त ब्रह्मं:—दीनारादिभ्यः—हीनार प्रमुण प्रशस्त वस्तुक्षा थप्ता, भृतिन्याय:—विभूति हष्टांत,—तेना सहश्यप्रधायक्ष भूतिन्याय, एष:-आ, सभ्यक्षाहि थप्ता नमस्धार. क्रे पण् ध्या धारख्यी है ते भारे ध्रृत्यं—तद्वन्ध्यहेनुत्वेन—तस्य—तेना, साध्य क्रेया नमस्धारता, अवन्ध्यहेनुत्वेन—अवन्ध्यप्रधाक्षे असिन, सभ्यक्ष्यहिन्तवेन—तस्य—तेना, साध्य क्रेया नमस्धारता, अवन्ध्यहेनुत्वेन—अवन्ध्यप्रधाक्षे असिन, सभ्यक्ष्यहिन्तवेन लियत इवधारी हेतुलावे असिन, तया—तथाप्रधारे, क्रावनस्थाः—तेना, क्रावन्यति अपिति लीधे, सभ्यक्ष्याहिना परिज्ञिती परिज्ञिती क्रायन्थि लागा—तथाप्रधारे, क्रावन्थाः—तेना, क्रावन्यतेना, डीनासहिना भ्रावनि लिया क्रावन्यतेन, तथा—तथाप्रधारे, क्राविप्रक्षेत्र तेषांनी हीनासहिना भ्रावन्य छे,

ભલે એમ है।, तथापि अकृत संसारिकतारिसिंदि देवी रीते ? એમ આશંક ને કહ્યું—अवन्ध्यहेतुश्च— અને અત્રન્ધ્યહેતુ, અરખલિત કારહા, अधिकृतफल्लिसिंदी—मे।क्षबक्षण अधिकृत ફલસિંદિમાં, भावनमस्कार:—ભ વનમરકार, ભગવત્યતિપત્તિરૂપ છે, એટલા માટે सम्यण् तिपिति मे।क्षुश्वपाणुं કેમ ન હોય ?—પરંપરાયા માક્ષના તત્કલપણાને (તેના ફલપણાને) લીધે.

## વિવેચન

"એક વાર પ્રભુ વંદના રે, આગમ રીતે થાય; કારણ સત્યે કાર્યની રે, સિદ્ધિ પ્રતીત કરાય.... જિનવર પૂર્ને. –શ્રી સંભવ૦ પ્રભુપણે પ્રભુ એાળખી રે, અમલ વિમલ ગુણ ગેઢ; કારણ સત્યે કાર્યની રે, સિદ્ધિ પ્રતીત કરાય. જિનવર પૂર્ને....શ્રી સંભવ."

--શ્રી દેવચ'દ્રજી

આમ આગલા સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે પૂર્વપક્ષ ઉપન્યસ્ત કરી, શાસકર્તા આચાર્ય હિરિલાન્ડ ઉત્તરપક્ષ રજૂ કરતાં કહે છે—(આ શાંકાનું સમાધાન) કહેવામાં આવે છે.— 'વિધિવાદ પવાયં' —' આ વિધિવાદ જ છે, ' અર્થાત્ આ સમ્યગ્દર્શનાદિ ભાવ વિહિત વચનના ભાવ પ્રમાણે ભાવનમસ્કારરૂપ વિહિત આચરણ સતે જ વિધિ કરે, તો માક્ષરૂપ યશાકત ફળ મળે જ. વિશેષ નમસ્કારની ભાવનમસ્કારનો ભાવ વાત તો દૂર રહા, પણ એક પણ પૂરેપૂરા ભાવનમસ્કાર કરે, અપૂર્વ આત્મભાવઉદલાસથી પ્રાપ્ત થતા અપૂર્વ કરણમાં સામર્થ્ય યોગથી ઉત્કૃષ્ટ ભાવનમસ્કાર કરે, તો તે અપૂર્વ આત્મભાવઉદલાસથી પ્રાપ્ત થતા અપૂર્વ કરણમાં સામર્થ્ય યોગથી ઉત્કૃષ્ટ ભાવનમસ્કાર કરે, તો તે અપૂર્વ આત્મભાવઉદલાસવાળા સામર્થ્ય યોગની 'દશા'વાળા એક જ નમસ્કાર કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરાવી મોક્ષફલ આપવાને માટે પૂરેપૂરા સમર્થ છે જ. આમ આ વિધિવાદ જ છે છતાં 'સમ્યક્ત્વાદિનું વૈયર્થ્ય નથી, તત્ત્વથી તદ્ભાવે જ આના ભાવને લીધે,—' ન च મમ્યવસ્ત્વાદિવેયર્થ્ય તત્ત્વત્રત્વાદ પવાસ્ય માવાત્ '.— અર્થાત્ સમ્યક્ત્વાદિનું વ્યર્થ પશું, નિષ્ફળપણું, નિર્ધ કપણું નથી, કારણ કે તત્ત્વથી–નિશ્ચયથી તે સમ્યગ્દર્શનાદિ ભાવ હાય તે જ આ નમસ્કારનો ભાવ હાય છે,

અને 'દીનારાદિ થકી આ ભૂતિન્યાય છે.' 'दीनारादिभ्यो मृतिन्याय एषः'.—અર્થાત્ દીનાર—સાનામહાર વગેરે હાય તા તે થકી પૈસાદાર—વૈભવવાન્ કહેવાય છે; અને જેટલી સાનામહાર વગેરે હાય તો ટેલા પૈસાદાર—વૈભવવાન્ કહેવાય. જેમકે—'દીનારાદિ થકી આ લાખ સાનામહાર હાય તા લખપતિ, કરાડ હાય તા કરાડપતિ, ભૂતિ ન્યાય' અજ હાય તા અઅજપતિ; એમ સાનામહાર વગેરે મૂડી પ્રમાણે તેટલા વિભૂતિવાન્ ગણાય. તે જ પ્રકારે સમ્યક્ત્વાદિ ભાવ હાય તા તે હાય તા લક્ષ્ય લાવ હાય તા જઘન્ય ભાવવિભવવાન્ કહેવાય; અને જેટલા આ સમ્યક્ત્વાદિ ભાવ હાય તેટલા ભાવવિભવવાન્ કહેવાય. જઘન્ય ભાવ હાય તા જઘન્ય ભાવવિભવવાન્, મધ્યમ ભાવ હાય તા મધ્યમ ભાવવિભવવાન્ ને ઉત્કૃષ્ટ ભાવ હાય તા ઉત્કૃષ્ટ ભાવ હાય તા લાવનાવાન મુદ્દી પ્રમાણે ભાવવિભવવાન્ ગણાય. એટલે સમ્યક્ત્વાદિ ભાવ મૂડી હાય તા જ નમસ્કારભાવરૂપ ભાવવિભવ હાય ને જેટલા તે સમ્યક્ત્વાદિ ભાવ હાય તેટલા ભાવવાળા જ આ નમસ્કારભાવરૂપ ભાવવિભવ હાય ને જેટલા તે સમ્યક્ત્વાદિ ભાવ હાય તેટલા ભાવવાળા જ આ નમસ્કારભાવ હાય.

આમ શાને લીધે ? 'તદ્ અવન્ધ્યહેતુપણાએ કરીને તથાપ્રકારે તદ્ભાવની ઉપપત્તિને લીધે '-- 'तदवन्ध्यत्वेन तथा तद्भावोपपत्ते: ' અર્થાત્ જેમ દીનારાદિના ભાવ- હેલપણું છે તે ભૂતિના-વૈત્રવના અવંધ્ય અચૂક અમાઘ હેતુ છે, સમ્યક્ત્વાદિભાવ તે એટલે દીનારાદિ ભાવનું જ તથાપ્રકારે વૈલ્લવરૂપપણું ઘટે છે; તેમ નમસ્કારભાવના અવંધ્ય સમ્યક્ત્વાદિ ભાવ છે તે નમસ્કારભાવના અવંધ્ય અચૂક અમાઘ હેતુ અને ભાવનમસ્કાર હેતુ છે એટલે સમ્યક્ત્વાદિ ભાવ-પરિણતિ તથાપ્રકારે ભાવનમસ્કાર-માક્ષક્તના અવંધ્ય હેતુ રૂપપણે જ ઘટે છે. આમ સમ્યક્ત્વાદિ ભાવ તે ભાવનમસ્કાર જ છે. 'અને અધિકૃત ક્લસિહિમાં ભાવનમસ્કાર અવન્ધ્ય હેતુ છે,' 'अवन्ध्यदेतुश्चाधिकृतफलिख्नो भावनमस्कार'--અર્થાત્ મેલ્લરૂપ અધિકૃત-પ્રસ્તુત ફલ સિહિમાં સમ્યકૃત્વાદિ ભાવરૂપ આ ભાવનમસ્કાર અવન્ધ્ય-અચૂક-અમાઘ કારણ છે.

અને જ્યાં સમ્યકૃત્વાદિની પ્રાપ્તિના પ્રારંભ થાય છે તે ઇચ્છાયાગથી માંડીને સામર્થ્યંયામ પર્યાત આ ભાવનમસ્કાર વ્યાપક છે; અર્થાત્ ઇચ્છાયામથી માંડીને સામથ્ય યાગ પર્ય ત આ ઉત્તરાત્તર ચઢતી આત્મદશાવાળા આ ભાવનમસ્કાર હાય છે. એટલે જો ઇચ્છાયાગ-શાસ્ત્રયાગની દશાવાળા મંદ-મધ્યમ લાવવાળા ભાવનમસ્કાર હાય તા તેવા અનેક નમસ્કાર પણ પરંપરાએ માક્ષકળતું માંદ્ર મધ્યમ ઉત્કૃષ્ટ અવન્ધ્ય–અચૂક કારણુ થઈ પડે છે. એ અત્રે 'पक्को वि ' એક પણ-એ પદમાં 'ઝવિ'-પણ શબ્દથી સુચવ્યું છે. એટલે તે ભાવનમરકાર ુ સમ્ચકૃત્વાદિ ભાવનું–ઇચ્છાયાેગાદિનું **લે**શ પહુ નિષ્ફળપણું **નથી**, અને 'णक्को वि णमोक्कारो 'तु' पए। सर्वथा सङ्ग्रपएं क छे. अने ते सभ्यङ्कत्याहि-धन्छाये। गाहि ભાવની મૂડી ઉત્તરાત્તર સંચિત થાય ત્યારે જ, અપૂર્વ માત્મ-२७२४ ભાવના હલ્લાસથી અપૂર્વ આત્મસામર્થ્યના યાેગે તેવા ઉત્કૃષ્ટ ભાવ-નમસ્કાર કરવાનું સામર્થ્ય પ્રાપ્ત થાય છે, કે જે એક જ નમસ્કારથી માેક્ષરૂપ સ્વકાર્યની સિહિ થાય છે. આમ 'एको वि' એક જ-એ પદમાં એકથી સુચિત ઉત્કૃષ્ટ ભાવ-નમસ્કાર માેક્ષરૂપ ઇષ્ટ ફળનું અચૂક અમાેઘ અવન્ધ્ય કારણ થાય જ છે એમ સિદ્ધ થયું. અત્રે એ પણ સમજ લેવા યેાગ્ય છે કે લખપતિ કરાડપતિ બને ત્યારે લાખની મૂડી કાયમ રહી કરાડમાં અંતર્ભાવ પામી જાય છે, તેમ મંદ-મધ્યમ ભાવવાળા ઉત્કૃષ્ટ ભાવવંત અને ત્યારે તે મંદ-મધ્યમ ભાવની મૂહી ઉત્કુષ્ટ ભાવમાં અંતર્ભાવ પામી જાય છે. એટલે ચ્યા **દીનારા**દિ થકી બૂતિન્યાયના દર્શાન્ત પરથી એ પણ સિન્દ થયું કે સમ્યકૃત્વાદિ ભાવ પણ ઉત્કૃષ્ટ ભાવનમસ્કારના અંગ૩૫ થઈ પડે છે.

તાત્પર્ય કે—મંદ-મધ્યમ ભાવવાળા જો ભાવનમસ્કાર હાય તો પરંપરાએ પણ મોક્ષફળ મળે છે ને ઉત્કૃષ્ટ ભાવવાળા ભાવનમસ્કાર હાય તા અનંતરપણ તદ્દભવે મોક્ષફળ મળે છે. અથવા બીજી રીતે ઘટાવીએ તા એક જ વાર એક જ વા એક જ વા એક જ વા એક જ વા એક જે વા એક જ વા એક જ વા એક જ વા એક જ વા એક જે સમ્યગ્રદર્શનરૂપ ભાવનમસ્કારના આત્માને સ્પર્શ થઈ ગયા, પણ ભાવનમસ્કારો તા તે તર વા નારીને અનંતરપણ વા પરંપરપણ સંસાર અપૂર્વ મહિમા સાગરથી તારી દેવાને સમર્ય હાય જ છે. એટલે પ્રભુના તત્ત્વ—સ્વરૂપને સમ્યક્ષ્યો ઓળખી જે તેને તાત્વિક ભક્તિથી એકવાર

'एको वि नमोकारो 'तु' २७२४: अँ३ ४ वा अँ३५७ स्थाननभरकारना अपूर्व भिक्षिमा ११६

પણ સાચા ભાવનમસ્કાર કરે છે, તેના બેડા પાર થઈ જાય છે. કારણ કે તે એકવારના ભાવનમસ્કાર અનંતર વા પરંપરપણે જીવને તે ભવતારક ઉત્કૃષ્ટ ભાવવાળા એક નમસ્કાર પ્રાપ્ત થવાનું અમાઘ અચૂક અવંધ્ય કારણ થઈ પડે છે. એટલે આ ભગવંતને એક પણ નમસ્કાર નર વા નારીને સંસારસાગરથી તારે છે એમ જે ડિડિમનાદથી પાકાર્યું તે સર્વથા યથાતથ્ય જ છે. इति सिद्धं।

ઉપરમાં જે પ્રતિયાદન કર્યું તેને 'શ્રી ધાર્મ'સંગ્રહણી'\* ૮૮૮ મી ગાથા યુષ્ટિ આપે છે—'સમ્યક્ષાવથી સમ્યક્ષ્પણે કરવામાં આવેલા એક પણ નમસ્કાર અપાધે પુદ્દગલ– પરાવર્ત્ત મધ્યે નિયમથી તારે છે, તેથી આ સ્તુતિ સ્તુતિમાત્ર કેમ હાય?' અર્થાત્ આ અર્થવાદવાકય કેમ હાય? ન જ હાય એમ સાવ છે; કિંતુ આ વિધિ જ છે.

આ તો વિધિવાદની વાત થઈ. હવે 'अर्थवादपक्षेऽपि અર્થવાદપક્ષમાં પણ સર્વ સ્તૃતિ સમાનક્લવાળી નથી 'ન सर्चा स्तुतिः समानफळा'— —આ પ્રતીત છે.' અર્થાત્ ખાળ અને ગાળ જેમ સરખા નથી, કાચ અને ચિન્તામણ જેમ સરખા નથી, સર્વ સ્તુતિ સમાન તેમ સરાગી એવા યક્ષાદિ સામાન્ય દેવની સ્તુતિ ને વીતરાગ એવા કલવાળી નથીઃ ચ્યા અસામાન્ય વિશિષ્ટ દેવની સ્તૃતિ,—એ સર્વની સ્તૃતિનું ફુલ કુંઈ ભાવળ અને કલ્ય- સમાન-સરખું નથી; પણ આ અસામાન્ય વિશિષ્ટ દેવની સ્તૃતિનું કુમતું દેખાંત ફળ પણ વિશિષ્ટ છે. એટલા માટે અત્રેજ-આ વીતરામ એવા विशिष्ट देवनी स्तुतिमां क यत्न करवा थे। ज्य छे. अतो विशिष्ट-फलहेतुत्वेनात्रेव यत्न: कार्यः' धारण् के तुस्य-सरणे। यत्न छतां विषयक्षेद्धी इसकेद धे छे,-'तुल्ययत्नादेव विषयभेदेन फलभेदोपपत्ते:'. लेभ भावण भारे लेखे। प्रयत्न करे छे, तेटले। ज प्रयत्न इत्पवृक्ष भाठे इरे ते। इललेह प्रभट छे. वब्बुलकल्पपादपादी प्रतीतमेतत. '-ભાવળ પાસેથી કાંટા મળે ને કલ્પલક્ષ પાસેથી ઉત્તમ અમૃત ફળ મળે; तेम आवणीया केवा सराभी हेवनी स्तुति ने अध्यवृक्ष सभा या वीतराम हेवनी स्तुति, એ અન્તેની સ્તુતિમાં આકાશપાતાલનું અંતર છે. આમ વિષયભેદથી કલભેદ ઘટે છે.

ળાકી બીજી રીતે જોઈએ, તો આ લગવત્નમસ્કાર પરમાત્મવિષયતાથી ઉપમાતીત વર્તે છે,'-મગવત્નમસ્કાર પ્રમાત્મવિષયતાથી ઉપમાતીત વર્તે છે,'-મગવત્નમસ્કાર શ્ર પરમાત્મવિષયતથા હપમાતીતો વર્તતઃ અર્થાત્ આ લગવાન્ના નમસ્કાર છે તે તો જે સર્વથી પર છે ને જેનાથી પર કાઈ છે લગવત્નમસ્કાર નહિં એવા પરમાત્મવિષયી છે, એટલે તે તો સર્વ પ્રકારની ઉપમાતીત હપમાથી પર વર્તે છે, તેથી તેને કલ્પવૃક્ષ-ચિંતામણિ આદિની હપમા પણ ન્યૂન-એાછી પડે છે.

 <sup>&</sup>quot; एकोवि नमोक्कारो सम्मकतो सम्मभावतो चैव । तारेयवब्द्रपोग्गलमञ्झे नियमेण कह णु थुती ॥"

<sup>—</sup>શ્રી હરિભદ્રસૃરિકૃત ધર્મસંત્રહણી ગા. ૮૮૮.

"અજિત જિલુંદશું પ્રોતડી, મને ન ગમે હાે બીજાનાે સંગ કે; માલતી ફૂલે માહિએા, કિમ બેસે હાે બાવલ તરૂ બુંગ કે?" શ્રી યશાવિજયજ

#### Ŵ

આ ભગવત્તમસ્કાર ઉપમાતીત વર્તે છે, એ ઉક્તના સમર્થનમાં ભક્તિરસભાવિત પરમ ભાવિતાતમાં આચાર્યજી હસ્ભિદ્રજી અત્રે ત્રણ સુસાવિત શ્લોક ટોંક છે—

२९ यथोक्तम्—
"कल्पहुमः परो मन्त्रः, पुण्यं चिन्तामणिश्च यः।
गीयते स नमस्कारस्तथैवाहुरपण्डिताः ॥१॥
कल्पहुमो महाभागः, कल्पनागोचरं फल्पम्।
दशित न च मन्त्रोऽपि, सर्वदुःखिवषापदः॥२॥
न पुण्यमपवर्गाय, न च चिन्तामणिर्यतः।
तत्कथं ते नमस्कार, एभिस्तुल्योऽभिधीयते १॥३॥ इत्यादि। "३००

<sup>રહ</sup>અથ':-જેમ કહ્યું છે—

## ( કાવ્યાનુવાદ : દાહસ )

"કલ્પદુમ પરમમ'ત્ર ને, પુણ્ય ચિન્તામણિ અમ; તે નમસ્કાર ગવાય છે, કર્ય અપ'હિત તેમ. ૧ કલ્પનાગાચર ફલ દીએ, કલ્પદુમ મહાભાગ; ને સર્વદુ:ખવિષહરા, મંત્ર પણ ન મહાભાગ. ૧ અપવર્ગાથે પુણ્ય ના, નજ ચિંતામણિ થાય; તા કથમ નમસ્કાર તાહરા, એથી તુલ્ય કથાય?" ૩

કલ્પવૃક્ષ, પર મન્ત્ર, પુલ્ય અને ચિન્તામણિ એવો જે ગવાય છે, **તે નમસ્કાર તેમજ** અ**પ**ડિતા કહે છે. ૧

મહાભાગ કલ્પડુમ કલ્પનાગાચર ક્લ આપે છે, અને મંત્ર પણ સર્વ દુ:ખ-વિષ દૂર કરનારા નથી; પુણ્ય પણ અપવર્ગાર્થ નથી અને ચિન્તામણિ પણ નથી, તો હે ભગવન્! તહારા નમસ્કાર એએાથી તુલ્ય કેમ કહેવાય? ર-૩ ઇત્યાદિ.<sup>૩૪૦</sup>

पञ्जिका—कल्पहुम ध्रियादि श्वीक कल्पहुम:—क्ष्पप्रक्ष, परो मन्त्री—परभंत्र, द्विरिष्णभेषादि, पुण्यं—पुण्य, तीर्यंकर नामकर्भादि चिन्तामणिविद्याप:—यिन्तामण्डित्याप, यो गीयते—के गवाय छे, के क्यात्मां क्षण्ड्यद्वायितायी सुधाय छे, तथ्व—तेमक, गीयमान क्ष्पप्रभादि अकार क, सः—ते, दे समवान! तव नमस्काग:—त्दारा नमरधार, आहुग्पण्डिताः—अपंडितीको—अक्षुशेषोक्षे कस्त्रों छे. के क्षेत्र रोष छे.

## विवेथन

"ઉપમા આપ્યાની જેની તમા રાખવી તે વ્યર્ધ, આપવાથી નિજ મતિ મપાઈ મેં માની છે."—શ્રી માક્ષમાળા (શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર)

આ ભગવત્નમરકાર પરમાત્મવિષયતાથી ઉપમાતીત વર્તા છે એમ જે કહ્યું, તે કેવી રીતે ઉપમાતીત છે એ દર્શાવવા અંત્રે સુલાષિત ટાંકયા છે. તેનો ભાવાર્થ છે કે— કલ્પદ્રુમ, પરમંત્ર, યુલ્ય, ચિંતામિણ એવા જે ગવાય છે, તે નમસ્કાર તેવા જ છે એમ અપંડિતા—અબુધજના કહે છે. કારણ કે મહાલાગ એવા કલ્પદ્રુમ કલ્પનાગાયર—કલ્પિત ફળ આપે છે. પણ ત્હારા નમસ્કાર તો અકલ્પ્ય—અકલ્પિત ફળ આપે છે. અને પર મંત્ર છે તે કાંઈ સર્વ દુ:ખને સર્વ વિષ હરનારા નથી, પણ ત્હારા નમસ્કાર સર્વ દુ:ખને સર્વ વિષ હરનારા નથી, પણ ત્હારા નમસ્કાર સર્વ દુ:ખને સર્વ વિષ હરનારા કારણ થતું નથી, તેમ જ ચિન્તામિણ પણ થતું નથી, પણ ત્હારા નમસ્કાર તો અપર્વગનું—માલાનું કારણ અવશ્ય થાય છે. માટે હે લગવન્! ત્હારા નમસ્કાર એ કલ્પદ્રુમ આદિ તુલ્ય કેમ કહેવાય? એટલે જ અમે કહીએ છીએ કે આને ઉપમા આપવાની તમા રાખવી તે વ્યર્થ છે—નકામી છે. અને ઉપમા આપશે તે પરથી જ તમારી બુહિનું સાપ અમે કાઢીશું!

"નાથ ભક્તિ રસ ભાવધી રે, મનમાહના તૃણ જાણું <mark>પર દેવ….રે ભવિ.</mark> ચિન્તામણિ સુરતરુ થકી રે, મન. અધિકી અરિ**હ**ંત સેવ….રે ભવિ."

શ્રી દેવચંદ્રછ

"દાયક નામ છે ઘણા, તું સાચર તે કૂપ હોા; તે અહુ ખજીઆ તમતમે, તું દિનકર તેજ સરૂપ **હાે**." —શ્રી શીતલ જિન ભેટિયે, કરી લક્તે ચાકખું ચિત્ત હાે." શ્રી **યશાવિજય**છ



**આ સુત્રની** વ્યાખ્યાના ઉપસંહાર કરે છે---

३० पतास्तिस्र: स्तुतयो नियमेनोच्यन्ते । केचित्तु अन्या अपि पठन्ति न च तत्र नियम इति न तद्व्याख्यानिकया । ३५१

<sup>૩૦</sup>અર્થ:—આ ત્રણ સ્તુતિએા નિયમથી બાલવામાં આવે છે. કાઇ તા અન્યા પણ પડે છે, અને તે ભાભતમાં નિયમ નથી; અંદલા માટે તેની વ્યાખ્યાનક્રિયા નથી.<sup>૩૫૧</sup>



# 'वेयावचगराणं' सूत्र

એમ સિદ્ધસ્તવના પાર્ટ પછી, આ ચૈત્યવંદન ઉચિતામાં ઉપયોગકલવાળું છે એ જણાવવા અર્થે આ 'વૈયાવચ્ચગરાણું' ઇ૦ સૂત્રતા ઉપન્યાસ દર્શાવે છે—

<sup>३१</sup>एवमेतत्पठितोपचितपुण्यसंभारा उचिनेपूपयोगफलमेतदिति ज्ञापनार्थे पठन्ति—

# वेयावच्चगराणं संतिगराणं सम्बद्धिसमाहिगराणं करेमि काउरसग्गमित्यादि यावद्रोसिरामि ॥३५२

<sup>3૧</sup>અર્થ :-એમ એના પહિતથી જેણે પુલ્યસંભાર ઉપચિત કર્યો છે એવાએા, ઉચિતામાં આ ઉપયોગક્લવાળું છે એબ જ્ઞાપનાથે પહે છે—

વૈયાવચ્ચકર, શાંતિકર, સમ્યગ્દષ્ટિસમાધિકરાેના સં<mark>બંધી</mark> કાયાેત્સર્ગ કરૂં છું ઇત્યાદિ. યાવત્ વાસરાવું છુ<sup>ં, ૩૫ર</sup>



આ સૂત્રના પ્રતિપદ્વી રકુટ વ્યાપ્યા કરે છે---

<sup>३२</sup>व्याख्या पूर्वयत्, नवर--

वैयावृत्यकराणां -- प्रवचनार्थ व्यापृतमानानां यथाऽस्वाकृष्माण्ड्यादीनां,

द्यान्तिकराणां — श्रुद्रापद्रवेषु,

सम्यग्दर्ग्टीनां - सामान्येनान्येषां समाधिकराणां - स्वप्रयोस्तेषामेव, स्वरूपमैतदेवै-षामिति बृद्धसम्प्रदाय:।

पतेषां सम्बन्धिनं, सप्तम्बर्धे वा पन्धं, पतांद्रषयं-पतानाश्रित्य, करोमि कायोत्स-र्मामिति ।

कायोत्सर्ग्गविस्तर: पूर्वेवत, स्तुतिश्च नवरमेषां वेयावृत्त्यकराणां तथा तद्भाववृद्धे-रित्युक्तप्रायं। <sup>३'५३</sup>

<sup>3ર</sup>અથ<sup>ં</sup>:-ગ્યાખ્યા પૂર્વ વત્. પરંતુ---

पञ्जिका-- उचितेषुपयोगकलमेतद् - उचितेषु- श्रीयतेमां, क्षीकातर कुशक्ष परिशाभनी निजन्धताथी येज्योमी-- अर्धक्षिक्षी, उपयोगकलम्- श्रीयोगक्षवाणुं, प्रशिक्षात प्रयोगनवाणुं, पतद्-आ, येत्यवन्द्रत, इति-स्येभ, आ अर्थना, ज्ञापनार्थम्-- द्यापनार्थः वैयावृत्त्यकराणां -वैयावृत्त्पक्षेता--भवयताथे<sup>९</sup> વ્યાપૃત ભાવવાળાએ**ાના, જેમ--અખા,** કૂષ્માણ્ડી આદિના.

शान्तिकराणां—शांतिકरे।ना,-क्षुद्र ७५५वे।भां.

सम्यग्दब्दीनां—सभ्यग्दिष्टिकीता—साभान्यथी अन्येतना, समाधिकराणां - स्वपरना समाधिकरोता, तेळीता क क्षे क क्षेक्रीतुं स्वरूप छे क्षेप्र वृद्धसंप्रदाय छे.

पतेषां सम्बन्धिनं--- अधिना संभाधी. वा सप्तभी अधिकां षण्डी, अ-विषयी, अञ्चाने आश्रीने, करोमि कायोत्सर्गम्-- हुं अधितसर्ग अर्थे छैं.

કાયાત્સર્ગાવિસ્તર પૂર્વવત્ , પહું સ્તૃતિ તો આ વૈયાવૃત્ત્યકરોની,—તથાપ્રકારે તદ્ભાવ-વૃદ્ધિને લીધે, એમ ઉક્તપ્રાય છે.<sup>3પડ</sup>

Ŵ

તે વૈયાવત્ત્યકર આદિ સમ્યગ્દપ્ટિ દેવતાએ સ્વવિષયી કાર્યોત્સર્ગ બા. ન જાણતા ઢાય, તા પણ આ થકી શુભસિદ્ધિ જ ઢાય એમ આગમપ્રમાણ્યી અને અભિચારુકાદિના પ્રત્યક્ષ દર્શનથી સમર્થિત કરી, અત્રે શેષ વિધિ કહે છે—

३३ तदपरिज्ञाने ऽप्यस्मात् तन्छुभिसद्धाविदमेव वचनं ज्ञापकं। न चासिद्धमेतद्, अभिचारकादौ तथेक्षणात् सदौचित्यप्रवृत्या सर्वत्र प्रवर्तितव्यमित्यदम्पर्यमस्य ।

तदेतत् सकलयोगवीजं यन्द्नादिश्रत्ययसित्यादि न पट्यते, अपिश्वन्ययोच्छ्वसितेने त्यादि, तेषामविरतत्यात्, सामान्यप्रयुत्तेरित्यमेवोषकारदर्शनात्, वजनप्रामाण्यादिति ॥ ३५४

॥ इति व्याख्यातं सिद्धेभ्य इत्यादि सुत्रम् ॥

<sup>33</sup>અર્થ:—તેના અપરિજ્ઞાને પણ આ ઘકી તત્**શુભસિક્રિમાં આ જ વચન જ્ઞાપક છે.** અને આ અસિક્ર નથી,—અભિચારકાદિમાં (પાઠાં: અભિચારકાદિમાં) તથાદર્શનને લીધે. સદા ઔચિત્યપ્રવૃત્તિથી સર્વત્ર પ્રવર્ત્તવું શેષ્ય છે એમ આતું ઐક'પર્ય છે.

તેથી આ સકલ યાગભીજ बन्दनादिज्ञत्ययं – વન્દ્રનાર્દિ પ્રત્યયે ઇત્યાદિ નથી પહાતું,— શિવાય કે— अन्यत्र उच्छ्त्रसितेन — ઇત્યાદિ, તેઓના અવિસ્તપણાને લીધે, સામાન્ય પ્રવૃત્તિ થકી આમ જ ઉપકારના દર્શનને લીધે, વચનપ્રામાણ્યને લીધે, <sup>348</sup>

॥ એમ સિદ્ધોને પ્રત્યાદિ સુત્ર વ્યાખ્યાત થયું. ॥

पञ्जिका—तदपरिज्ञान ઇत्याहि. र्त:—तेभिशी, वैयावत्यकर आहिथी, अपरिज्ञाने ऽपि—स्विविधी क्षेत्रेत्सर्भेता अपरिज्ञाने ऽपि—स्विविधी क्षेत्रेत्सर्भेता अपरिज्ञाने प्रथा अस्मात्—भा धडी, कार्येत्सर्भे वकी, तस्य—तेती, कार्येत्सर्भेक्षर्तीती, श्रुमिसद्धौ—शुक्ष बिद्धिमां, विदेन अप्यापन प्रभाविक्षेत्रे अपर्यापन कार्येत्सर्भेक्षर्त्त कार्यक् — सायकं निर्माण कार्ये सायकं मायकं मायकं मायकं मायकं मायकं मायकं मायकं मायकं मायकं सायकं मायकं मा

न च-અને ન જ, असिद्धं—અસિદ્ધ, અપ્રતિષ્દિત,-પ્રમાણાન્તરથી, एतद्—આ થકી શુભસિદ્ધિ-લક્ષણ વરતુ. કયા કારણથી ? તે માટે કહ્યું—अभिचारुकादी—અભિચારુક આદિમાં, દર્ષ્ટાંતધર્મી એના અભિચારુક સ્તેભન-સ્તંભન-માહતાદિ ક્લવાળા કર્મમાં, आदि શબ્દથી શાંતિક, પૌષ્ટિક આદિ શુભ ક્લવાળા કર્મમાં, तथेक्षणात्—તથા ઇક્ષણને લીધે, સ્તેલનીય-સ્તંભનીય આદિથી અવિદ્યાને પશુ આપ્તાપદેશથી સ્તેલનાદિ કર્મકર્તાને ઇષ્ટક્લના સ્તંલનાદિના પ્રત્યક્ષ-અનુમાનથી દર્શનને લીધે.

પ્રયોગ---જે આપ્તાપદેશપૂર્વ કર્મા, તેના ત્રિપયથી અત્રાત હતાં પશુ, કત્તીને ઇલ્ટક્લકારિ દ્વાય છે. જેમ સ્તાલન-સ્તંભનાદિ કર્મા. અને તથાપ્રકારે આ વૈયાદત્ત્યકરાદિવિષયી કાર્યોત્સર્ગ કરશ્.

## વિવેચન

" શાસનભક્ષ્ત જે સુરવરા, વિનવું શિષ નમાય....લાલરે; કૃષા કરા જો મુજ પરે, તાે જિનવંદન થાય લાલરે....દેવયશા."—શ્રી દેવચંદ્રછ

આ 'વેયાવચ્યગરાલું' ઇંઠ સૂત્રની વ્યાખ્યા;—'વૈતાવૃત્ત્યકર'—વૈયાવચ્ય કરનારા, એટલે 'પ્રવચનાર્થ' ત્યાપૃત ભાવવાળા,' પ્રવચન-જિનશાસન અર્થે જેના ભાવ વ્યાપૃત છે, જિનશાસનની-તીર્યની સેવામાં-રક્ષામાં જેના ભાવ સદા પ્રવત્તી રહ્યો છે એવી આંખા, કુઠમાલુડી આદિ શાસનરક્ષક દેવતાતા.

' શાંતિકર '-- ક્ષુદ્ર ઉપદ્રવાની શાંતિ-શમન કરનાર.

' સમ્યગ્દેષ્ટિ સમાધિકર'--સામાન્યથી અન્ય એવા સમ્યગ્દેષ્ટિઓની સ્વપરસંબંધી તેઓની જ સમાધિ કરનાર.

આમ પ્રવચનસેવા, શાંતિ, સમાધિ કરવી એ જ એએાનું સ્વરૂપ છે એમ વૃદ્ધ∼ સંપ્રદાય છે. એટલે આમ પ્રવચનની સેવામાં જેના લાવ વ્યાપૃત છે, જે ક્ષુદ્ર ઉપદ્રવાની શાંતિ કરનાર છે, અને સમ્વગૃદ્ધ છવાવી જે સમાધિ કરનાર છે એવા આ સમ્યગ્દ્ધિ દેવતાઓ છે, તેઓને આશ્રીને-ઉદ્દેશીને હું કાચાત્સર્ગ કરૂં છું અત્રે સ્તુતિ પણ આ વૈયાવૃત્યકર દેવતાની કહેવી, કારણક કે તઘાપ્રકારે તદ્ભાવની વૃદ્ધિ હાય છે.

અને 'તેના અપરિજ્ઞાને પણ આ થકી તત્શુમનિ દિમાં આ જ વચન જ્ઞાપક છે.' તે વૈયાવૃત્યકર આદિના સ્વવિષયી નાયાત્સર્ગના અપરિજ્ઞાને પણ,—આ કાયે ત્સર્ગથકી તે કાયોત્સર્ગક તાંને શુલ સિદ્ધિમાં આ જ કાર્યોત્સર્ગ પ્રવર્ત્ત વચન જ્ઞાપક—ગમક—જણાવન ર છે,—આપ્તાપદિષ્ટપણાએ કરીને અબ્યલિયારિપણાને લાંધે અર્થાત્ તે વૈચાવૃત્ત્યકર આદિ દેવતા મા પાતાને ઉદ્દેશીને કરવામાં આવતા કાર્યોત્સર્ગને ન જાણતા હાય તાપણ, આ કાર્યોત્સર્ગ શકી તે કાર્યોત્સર્ગ કરનારને વિશ્વ ઉપશામ—પુષ્ટ્યમાં આદિ નિદ્ધિ હાય છે, એ આજ કાર્યોત્સર્ગમાં પ્રેરનાર આગમવચનથી જ જણાય છે, કારણ કે શુલ ભાવથી આદું અવળ હાય તા તે આપ્તાપદિષ્ટ વચન આદેશે જ નહિં, એટલે બાપ્ત વચનથી આ આ દષ્ટ છે એ પરથી આ શુલ સિદ્ધિ અવશ્ય હાવી જ જોઈ એ એમ શીધ્ર સમજાઈ જાય છે.

અને 'આ અસિદ્ધ નથી-અભિગારુકાદિમાં તથાદ શંનને લીધે.' આ ઘકી શુભસિદ્ધિ થાય છે એ અસિદ્ધ નથી, પ્રમાણાન્તરથી અપ્રતિષ્ઠિત નથી, કારણ કે અભિગારુક વગેરમાં તથાપ્રકારે દર્શન થાય છે માટે. અભિગારુક અર્થાત્ સ્તોભન-સ્તંભન-મોહન આદિ કર્મમાં અને આદિ શખ્દથી શાંતિક પૌષ્ટિક આદિ શુભકલવાળા કર્મમાં, સ્તોભનીય-સ્તંભનીય આદિના જાણવામાં ન હાય છતાં આપ્તાપદેશથી સ્તોભનાદિ કર્મ કરનારને સ્તાભન-સ્તંભન આદિ ઇષ્ટક્લનું પ્રત્યક્ષથી ને અનુમાનથી દર્શન થાય છે માટે. આમ "જે આપ્તાપદેશપૂર્વક કર્મ છે, તે તેના વિષયથી અજ્ઞાત છતાં તેના કર્ત્તાને ઇષ્ટક્લકારી આ કાયાત્સર્ગથી વિધ્નઉપશમઆદિસિદ્ધિ: સર્વંત્ર ઉચિતપણ પ્રવર્તાવું એ તાત્પર્ય **૧૧૭** છે, - જેમ સ્તોભન સ્તંભનાદિ કર્મ. અને તથાપ્રકારે-તેવા પ્રકારે આ વૈયાવૃત્યકરાદિ-વિષયી કાયાત્સર્ગકરણ પણ " ઇષ્ટક્લકારી છે.

માટે 'સદા ઔચિત્યપણાથી સર્વત્ર પ્રવર્તાલું યાગ્ય છે એમ આનું ઐદમ્પર્ય છે.' સર્વકાળે જ્યાં જ્યાં જે જે યાગ્ય-કચિત છે, ત્યાં ત્યાં તે તે ઉચિત પ્રવૃત્તિથી સર્વ સ્થળે પ્રવર્તાલું યાગ્ય છે એમ આનું તાત્પર્ય છે. અને તેથી આ સકલ યાગળીજ 'વન્દનાદિ—પ્રત્યયે' ઇત્યાદિ નથી પઠાતું,—શિવાય કે અન્યત્ર ઉચ્છ્વસિત ઇં અર્થાત્ वन्दणवित्याप વન્દનપ્રત્યયે ઇં અત્ર બાલવું ઉચિત નથી, એટલા માટે એ અત્રે બાલવામાં આવતું નથી. શાને લીધે ઉચિત નથી ને બાલવામાં આવતું નથી? 'તેઓના અવિરતપણાને લીધે, સામાન્ય પ્રવૃત્તિ થકી આમ જ ઉપકારના દર્શનને લીધે.' અર્થાત્ તે સમ્યગ્દિ દેવતાએ પાતે અવિરત છે, એટલે તેઓને ઉદ્દેશીને વન્દનાદિ પ્રત્યયે ઇં પાઠ બાલવા ઉચિત નથી. તેમજ તેઓને ઉદ્દેશીને કરાતા આ કાયાત્સર્ગ સામાન્ય પ્રવૃત્તિરૂપ છે અને તે થકી આમ જ ઉપકાર થતા દેખાય છે માટે. અને તે પણ 'વચનપ્રામાણ્યને લીધે '—આગમ—વચનના પ્રમાણ્યણા થકી તેમ કરવામાં આવે છે.

॥ इति महर्षिश्रीहरिभद्वाचार्यविरचितायां मन:सुखनंदनेन भगवानदासेन हेमदेवी-सुजातेन चिद्हेमविशोधिनीटीकाभिधानविवेचनेन सविस्तर' विवेचितायां छिछतविस्तरायां 'सिद्धेभ्यों ' इत्यादि सूत्रम् (सिद्धस्तव:) । तथा 'वेयावचगरार्ष' इ. सूत्रम् ॥



# પ્રણિધાન સૂત્રઃ 'જય વીયરાય' સૂત્ર

એમ ભક્તિરંગથી રંગાયેલા—સંવેગભાવિત મૃતિવંતા વિધિથી ખેસી, પૂર્વ વત્ પ્રશ્ચિપાત-દંડકાદિ પઠી, સ્તાત્રપાદપૂર્વક સકલ યાગમાક્ષેપ થેં મુક્તાશુક્તિ મુદ્રાથી પ્રશ્ચિધાન કરે છે એમ વિધિ કહી, અત્રે વિવિધ મુદ્રાનું સ્વરૂપ દર્શાવતી ગાયાઓ ટાંક છે—

१ पुनः संवेगभावितमतयो विधिनोपविश्य पूर्ववत प्रणिपातदण्डकादि पिठित्या स्तोत्रपाठपूर्वकं ततः सकलयोगाक्षेपाय प्रणिधानं करोति कुवेन्ति वा, मुक्ताश्चरा। उकं च—

"पंचंगो पणिवाओ, थयपाढो होइ जोगमुहाप! वंदण जिणमुहाप, पणिहाणं मुत्तसुत्तीय ॥१॥ दो जाणू दोण्णि करा, पंचमगं होइ उत्तमंगं तु! संमं संपणिवाओं, णेओ पंचगपणिवाओं ॥२॥ अण्णोण्णंतरियंगुलिकोसागारेहिं दोहिं हत्थेहिं। पेट्टोवरिकोप्परसंठिपहिं तह जोगमुहत्ति ॥३॥ चतारि अंगुराइं, पुरओ ऊणाइँ जत्थ पिन्छमओ। पायाणं उस्सग्गो, पसा पुण होइ जिणमुहा ॥४॥ मुत्तासुत्ती मुहा, समा जहिं दोवि गिन्भया हत्था। ते पुण निल्लाडदेसे, लग्गा अन्ते अलग्ति॥ ५॥ "३५५

<sup>૧</sup> અર્થ:—પુન: સંવેગથી ભાગિતમતિઓ વિધિથી એસી, પૂર્વવત્ પ્રિણિપાતદણકાદિ પઠી, સ્તાત્રપાઠપૂર્વક, પછી સકલ ચાગાક્ષેપાર્થ (એક) પ્રિણિધાન કરે છે વા (અહુ) કરે છે, —મુક્તાશક્તિથી, કહ્યું છે કે—

પંચાંગપ્રિણિપાત–સ્તવપાઠ યાગમુદ્રાથી હોય, વંદન જિનમુદ્રાથી, પ્રણિધાન મુક્તા– શુક્તિથી. ૧

એ જાતુ, એ હાથ, અને પાંચમું ઉત્તમાંગ હોય, એમ સમ્યક્ સંપ્રણિપાત જાણવાે. ર અન્યાન્ય આંતરિત આંગળીવાળા કાષાકાર એ હાથ પેઠ પર કાણી રહે એમ રાખવા તે પ્રકારે યાગમુદ્રા છે. ૩

આગળમાં ચાર આંગુલ અને પાછળમાં જ્યાં ઊણા (ચાર આંગુલ) છૂડા પગ હોય, તે રીતે કાઉસગ્ગ, એ જિનમુદ્રા હોય. ૪

મુક્તાશુક્તિ મુદ્રા—જેમાં ભન્તે ગભિત હાથા સમ ને લલાટ દેશ લગાઉલા હોય તે, અશ્વના બીજાઓના મતે નહિ લગાઉલા હોય તે. પ<sup>3યય</sup>

# વિવેચત

"અસ્તિ સ્વભાવ જે આપણા રે, રુચિ વૈરાગ્ય સમેત; પ્રભુ સન્મુખ વંદન કરી રે, માગીશ આતમ હેત....કું યુજિનેસર."—શ્રી દેવચાંદ્રજી.

અને 'પુનઃ સંવેગથી ભાવિતમતિ——મુક્તાશુક્તિથી.' અર્થાત્ સંવેગથી—સહમે પ્રત્યેના શુહ પરમાર્થ પ્રેમના આવેગથી—ઊમળકાથી જેની મતિ ભાવિત થઈ છે, એવા સંવેગભાવિતમતિભાવિતાત્માઓ કરીથી પ્રમાર્જનાદિ વિધિથી એસી, અગાઉની જેમ પ્રણિપાતદ હકાદ પઠે છે, અને સ્તાલપાર્કપૂર્વ કપછી સકલ યેગના આક્ષેપાર્થ મુક્તાશુક્તિ મુદ્રાથી એક વા બહુ પ્રણિધાન કરે છે. આ પ્રણિપાત અને વિવિધ મુદ્રાનું સ્વરૂપ દર્શાવતી ગાથાઓ અત્રે ટોકી છે. તેના ભાવાર્થ એ છે કે:—(૧) પંચાંગપ્રણિપાત—સ્તવપાઠ યાંગમુદ્રાથી, વંદન જિન મુદ્રાથી અને પ્રણિધાન મુક્તાશુક્તિ મુદ્રાથી કરવું. (૨) એ ગાંઠણ, એ હાથ અને પાંચમું માશું એ ભૂમિને સ્પર્શ એમ એના સમ્યક્ સંપ્રણિપાત—નમન તે પંચાંગ પ્રણિપાત છે. (૩) એક બીજા સાથે અંતરિત—આંકડીઆ વાળેલ આંગળીવાળા કેલાકાર એ હાય—પેટ પર કાેણી રહે એમ રાખવા તે યાંગ મુદ્રા છે. (૪) આગળમાં ચાર આંગળ અને પાછળમાં ચાર આંગળથી કંઈક ન્યૂન એમ એ પગ છૂડા રાખી કાયાત્સર્ગ કરવા તે જિન મુદ્રા છે. (૫) જેમાં માતીની છીપની જેમ બન્ને ગર્ભિત—પોલા હાય સરખા હાય ને વળી તે લલાટ દેશે—કપાળ પર લગાડેલા વા બીજા એના અભિત્રાયે નહિં લગાડેલા હોય, એલી મુદ્રા તે મુક્તાશુક્તિ મુદ્રા છે.



સ્માશય પ્રમાણે જે જેતે તીવસ વેગહેતુ હાય છે તે પ્રણિધાન છે અને તે થકી **સદ્**યાગ**લાલ** હાય છે એમ પ્રણિધાનને પ્રશંસી, અત્રે અન્યદર્શનીઓનું સંવાદી વચન ટીકે છે—

रेप्रणिधानं यथाद्ययं यद्यस्य तीत्रसंवेगहेतुः, ततोऽत्र सद्योगलाभः । यथाहुरन्ये— "तीव्रसंवेगानामासन्नः समाधिः मृदुमध्याधिमात्रत्वात्, ततोऽपि विद्योष इत्यादि ।"<sup>३५६</sup>

पञ्जिका—ततोऽत्र धत्याहि. तत:—ते थड़ी, ७ इत्तर्थ तीयसंवेग थड़ी, अत्र—अत्रे, प्रश्चिमने, सद्योगलाम:—सह्येग्याल, शुद्ध समाधि प्राप्ति. पर समयथी पणु समर्थन कर्ता क्ह्युं—यथाहु:— केम क्ह्युं छे ते क हशीने छे—

तीत्रसंवेगानां—तीत्रसंवेगवंताने, प्रृष्ट भेक्षियांच्छावाणाओने, आसन्नः—भासन्न, भाशुकावी, समाधि:—सभाधि, भनःप्रसाह, जे थडी अभ सभज्य छे. अत्रे पण तारतम्य अक्षिधानार्थे इह्यं—मृदुमध्याधिमात्रत्वात्—मृदुत्वात्—सृदुत्वथी, सृक्षुभारताथी, मध्यत्वात्—भष्यत्वथी, अक्ष्यन्य अनुकृष्टताथी, अधिमात्रत्वात्—अधिभात्रत्वथी, प्रृष्टताथी—तीत्रसंवेगवी. ततोऽपि—ते थडी पण तीत्रसंवेग्यडी पण, पुनः भद्द वा भध्य संवेगथी ते। पूछ्यं व्य शुं १ विद्येषः त्रिविधः—त्रिविध विशेष छे. आसन्न, आसन्तत्व, आसन्तत्वय् सभाधि. आदि श्रम्य अने अधिभात्र अवा यम्मिनादि छपायथी सभवायवशात् प्रत्ये अप्र्रे स्टू-भध्य-अविभात्र केर्यी किन्तपणे त्रिविध सभाधिना क्षावेन सीधे ते नवधा (नव प्रकारने।) वास्य छे.

રેઅર્થ:-પ્રિલ્યાન—યથાશય જે જેના તીત્રસંવેગહેત છે. તે થકી અત્રે સદ્યાગલાભ હોય છે. જેમ અન્યાએ કહ્યું છે—

"તીવ્ર સંવેગવંતાને સમાધિ અાસજ (નિક્ટ) છે,—મૃદુ-મધ્ય-અધિમાત્રપણાને **લી**ધે; તે થકી પણ વિશેષ (હોય છે)," ઇત્યાદિ.<sup>3પ</sup>ર્દ

# વિવેચન

"દૂર કરા દાદા પાસછ, ભવ દુઃખકા કૃંદા; વાચક જશ કહે દાસકું, દિયા પરમાનંદા."—શ્રી યશાવિજયછ.

અને—' प्रणिधानं यथाशयं '—પ્રિલુધાન તે યથાશય,—જે જેના તીવસંવેગહેતુ છે તે—' यद यस्य तीव्रसंवेगहेतु: '—જેવા જેવા જેવા જેના જે આશય જેને તીવ સંવેગના હેતુ હાય છે તે પ્રશ્ચિધાન છે. અર્થાત્ જેવા જેવા જેના આશય

પ્રશિધાન છે તેનું પ્રશિધાન-પ્ર+િધાન, પ્રસ્તુત કિયામાં પ્રકૃષ્ટપશે સ્થાપન, તીવ્રસંવેગ હેતુ પ્રકૃષ્ટપશે ચિત્તન્યાસ, પ્રેપૂરૂં ચિત્તનું લગાડવું-મૂકવું, તે પ્રશિધાન કહેવાય છે, અને તે તેને તીવ્ર સંવેગના હેતુ હાય છે. 'તે થકી અત્રે સદ્યોગ લાભ હાય છે.'—' ततोऽत्र सद्योगलाम:'—તે થકી—તીવ્ર સંવેગ થકી અત્રે પ્રશિધાનમાં સદ્યોગલાભ—શુદ્ધસમાધિપ્રાપ્તિ હાય છે.

આ અંગે અન્યદર્શનીઓએ—'પતાંજિલ આદિએ કહ્યું છે—' તીવ સંવેગવંતાને સમાધિ આસન્ન (નિકટ) છે'—' तीव्रसंवेगानामासन्न: समाधि:'—મૃદુ-મધ્ય-અધિમાત્ર-પણાને લીધે તે થકી પણ વિશેષ દ્વાય છે.—' मृद्मध्याधिमात्रत्वात

તીત્ર સંવેગવંતાને ततोऽपि विशेषः' ઇત્યાદિ. અર્થાત્ તીત્રસંવેગવંતાને—ઉત્કૃષ્ટ-સમાધિ નિકર પ્રકૃષ્ટ મોક્ષાભિલાષવંતાને-મુમુક્ષુએાને સમાધિ આસન્ન–નિક્ટ વર્તે

છે,—જે સમાધિ થકી મન:પ્રસાદ-ચિત્તપ્રસાદ હોય છે. અતે તીવ સંવેગમાં પણ તાસ્તમ્ય-તસ્તમતા હોય છે, એટલે તીવ સંવેગના મૃદુપણાથી-સુકુમાર પણાથી, મધ્યપણાથી-અજઘન્ય અનુત્કૃષ્ટપણાથી, અધિમાત્રપણાથી-ઉત્કૃષ્ટપણાથી, તે થકી પશુ-તીવસંવેગ થકી પણ વિશેષ હોય છે, એટલે આસન્ન, આસન્નતર, આસન્નતમ સમાધિ હોય છે. આદિ શબ્દથી "મૃદુ-મધ્ય ને અધિમાત્ર એવા યમનિયમાદિ ઉપાયથી સમવાય કરતાં" આ આસન્નાદિ ત્રિવિધ સમાધિના ત્રણ ત્રણ લેદ કરતાં નવ પ્રકાર થાય છે. જેમકે-આસન્ન મૃદુ સમાધિ, આસન્ન મધ્ય સમાધિ, આસન્ન અધિમાત્ર સમાધિ; આસન્નતમ મૃદુ સમાધિ, આસન્નતમ મધ્ય સમાધિ, આસન્નતમ અધિમાત્ર સમાધિ,

આમ પ્રશિધાન તીલસ વેગહેતુ હોય છે અને તીલસ વેગવંતને સમાધિ આસનન -નિકટ વર્તે છે, એટલે આમ પ્રશિધાન,-પ્ર+નિધાન-પ્રકૃષ્ટ નિધાનની જેમ, આત્માને યાગાગુણ રતનો પ્રશિધાન-પ્રકૃષ્ટ નિધાન થઈ પડે છે, એટલે તેને 'પ્રશિધાન' નામ આપવામાં આવ્યું છે તે યથાર્થ જ છે.

પ્રથમ ગુજ્સ્થાનની ભૂમિકાવાળાને તો આ આવું પ્રિણુધાન ઉચિત છે એમ આચાર્યોના અભિપ્રાય કહી, તે સૂત્ર અવતારે છે—

भवन गुणस्थानस्थानां तावत प्वंविधमुचितमिति स्ररथः— जय वीयराय! जगगुरु! होउ मम तुहप्पभावओ भयवं। भवनिव्वेओ मगगाणुसारिया इडफलसिद्धी।। १।। लोयविरुद्धचाओ, गुरुजणपूया परत्थकरणं च। सुहगुरुजोगो तब्वयणसेवणा आभवमखंडा।। २।। ३५७ (१०४४।३५ १००४।तुवाह)

વીતરાગ જય પામ! જગતગુરુ! વીતરાગ જય પામ! તુજ પ્રભાવથી મુજને હેાજો, ભવનિવેદ ભગવાન! .....જગતગુરુ!

માર્ગ અનુસારિપણું હેાજો, હેાજો ઇષ્ટફલ મુજ; લાેકવિરુધ્ધના ત્યાગ હજો ને, હેાજો ગુરુજનપૂજ .... જગતગુરુ !

પરાેપકારકરણ મુજ હાેજો, હાેજો શુભગુરુજોગ; ભવપર્યંત તસ વચનનાે હાેજો, અખંડ સેવનયાેગ .....જગતગુરુ!

<sup>3</sup>અર્થ:-પ્રથમ ગુ<del>ણસ્થા</del>નસ્થાને તાે એવ'વિધ (આવા પ્રકારતું) પ્રણિધાન ઉચિત છે એમ સસ્મિા કહે છે—

હે વીતરાગ! હે જગગુરુ! તું જય પામ! મને ત્હારા પ્રભાવ થકી હે ભગવન! ભવનિવેદ, માર્ગાનુસારિતા, ઇષ્ટફલસિધ્ધિ, (૧) લાકવિરુદ્ધત્યાગ, ગુરુજનપૂજા, પરાર્થકરણ, શુભ ગુરુયોગ, તેના વચનની સેવના,— ભવપર્યંત અખંડ હા! (૨) ઉપલ

# વિવેચન

"જગતગુરુ જાગતા સુખકંદ રે, સુખકંદ અમંદ આણુંદ."—શ્રી યશાવિજયજ હવે અત્રે જે આ પ્રણિધાન કરવામાં આવે છે તે 'પ્રથમ ગુણસ્થાન સ્થાને તો એવંવિધ ઉચિત છે એમ સૂરિઓ કહે છે.'—'પ્રથમગુળસ્થાનસ્થાનાં તાવત પલંવિધમુ चિતં.' પ્રથમ ગુણસ્થાનની ભૂમિકાએ જેઓ સ્થિતિ કરે છે, એવા પ્રથમ ભૂમિકાવાળાઓને તો આ કહેવામાં આવી રહ્યું છે (જયવીયરાય ઇં) એવા પ્રકારનું પ્રશિધાન જ ઉચિત છે; તેમની પ્રાથમિક ભૂમિકાને યોગ્ય છે, એમ આગાર્ય ભગવંતાના અભિપ્રાય છે.

#### Ŵ

મ્યા સૂત્રતી સવિસ્તર વ્યાખ્યા કરતાં પરમ સંવેગરંગી આચાર્ય હરિભદ્રજી લવનિવેંદ તથા માર્ગાનુસારિતા એ પહેલી એ યાચનાના મર્મ સમજ્યવે છે—

<sup>ध</sup>अस्य व्याख्या—

' जय वीतराग ! जगद्गुरो ! ' भगवतिख्रहोकनाथस्याऽऽमन्त्रणमेतत् भावसन्निधानार्थ । ' भवतु मम त्वत्प्रभावतो '—जायतां मे त्वत्सामध्येन ' भगवन् ' !

किंतदित्याह—

भवनिर्वेदः '—संसारनिर्वेदः । न हातोऽनिर्विण्णो मोभाय यतते, अनिर्विण्णस्य तत्प्रतिबन्धात, तत्प्रतिबद्धयत्नस्य च तत्त्वतोऽयत्नन्त्रात, निर्जीविक्रियातुल्य एषः ।

तथा 'मार्ग्गानुसारिता '-असद्ग्रहविजयेन तत्त्वानुसारितेत्यर्थः। ३५८

8 અર્થ:-આની વ્યાખ્યા ---

जय वीतराग ! जगद्गुरो !—& वीतराग! જગદ્ગુર,! तुं कथ पाम! सगवंत त्रिक्षेष्ठनाथतं आ आभंत्रण सावसित्रिधानाथे छे.

भवतु मम त्वत्प्रभावत:—भने त्ढारा प्रकाव थडी छै। ! भने त्ढारा सामर्थ्यथी ઉपले !

भगवन् ! 🚱 भगवन् !

તે શુ ? તે માટે કહ્યું —

' મવતિર્વેદ:—ભવતિર્વેદ, સંસારનિર્વેદ, કારણ કે આનાથી (સંસારથી) અનિર્વિષ્ણ માક્ષાર્થ યત્ન કરતા નથી, અનિવિષ્ણ્યના તત્પ્રતિખન્યને લીધે, અને તત્પ્રતિઅહના તત્ત્વથી અયત્નપણાને લીધે, આ (યત્ન) નિર્જાવ ક્રિયાતુલ્ય હોય છે.

तथा—' मारगीनुसारिता '—भागीनुसारिता, व्यसद्शह्ना विकथथी तत्त्वानुसारिता

એમ અર્થ છે.<sup>3પ</sup>ં

# વિવેચન

"શ્રી શુદ્ધમતિ હા જિનવર પૂરવા, એહ મનારથ માળ;

સેવક જાણી દેશ મહેરખાની કરી, ભવસંકટથી ટાળ....શ્રી શુદ્ધમતિ."—શ્રી દેવચંદ્રજી.

હવે 'જય વીયરાય!'—જય વીતરામ ! ઇ. એ સૂત્રની વ્યાખ્યા—' હે વીતરામ! હે જગદ્ ગુરૂ! તું જય પામ!' જેના રામાદિ વ્યતીત થયા છે એવા હે વીતરામ! અને સમસ્ત જગત કરતાં જેનું ગુણુગણુગીરવ ગુરુ છે, અધિક છે, ભારી છે, એવા હે જમદ્

ગુરુ! તું આ જગત્માં જય પામ! તું આ વિશ્વમાં જયવંતા વર્તા! 'भगवतिब्रहोकनाथस्य आमंत्रणमेतत् '—ભગવંત ત્રિલાકનાથનું આ આમંત્રણ ભાવસન્નિધાનાર્થ છે.'—भाव-सित्रिधानार्थ '—સત્નિધાનની જેમ સન્તિધાન અર્થે'–તથારૂય ભાવના ચિત્તમાં સ્થાપન કરવા અર્થ છે.

(૧) 'મને ત્હારા પ્રભાવ થકી હા હે ભગવન્! મને ત્હારા સામર્થ્ય થકી ઉપને ભવનિવેદ-સંસારનિવેદ.' હે ભગવન્! મને ત્હારા પ્રસાવ થકી—સામર્થ્ય થકી ભવનિવેદ — સંસારનિવેદ હા! સંસાર પ્રત્યે કંટાળા—ભવનૈરાગ્ય ઉપને! કારણ સંસારથી અનિવિદ્ધા કે 'ન દ્યાતો ડ નિવિદ ખો મોક્ષાય યતતે મે 'અનાથી અનિવિદ્ધા મોક્ષાયે મોક્ષાયે યત્ન કરતા ચતતા નથી.' અર્થાત્ આ સંસારથી જે નિવેદ પામેલા નથી, નથી, કંટાળેલા નથી, વિરક્ત થયેલા નથી, તે માક્ષ અર્થે યન્ન-પ્રયાસ કરતા નથી. શાને લીધે ? 'અનિવિદળભ્ય તત્વત્વન્યાત, તત્વત્વત્વન્યાત

यत्तस्य च तत्त्वतोऽयत्तत्वात्।'—અનિ વિ` ष्णुना तत्प्रतिअन्धने क्षीये अने तत्प्रतिअद्धना यत्नना तत्त्वथी अयत्नपण्डाने क्षीये.' अर्थात् જे संसारथी निर्वेद पामेक्षा नथी तेने ते संसारना प्रतिअन्ध होय छे, अने केने संसारना प्रतिअन्ध छे, ते माक्षाये यत्न करे ते। पण्डा तेना ते यत्न अयत्न क छे. कारण्डा के 'निर्जीविक्तया तुल्यपणः।' 'आ (यत्न) निर्श्व हिया तुल्य होय छे.' सवप्रतिअद्धना आ यत्न निर्श्व — क्षव वगरनी, निर्श्वतन— निष्प्राण्डा, आसी भाषा केवी क्षिया अराअर हाय छे. तात्पर्य हे—मेक्समार्भना अधिकारी पण्डा के अरेश्या मुमुक्षु—अवअधनथी छूटवानी निर्दास अंतरंश धंय्छावाणा हाय ते क हायः, आथी इत्युं सवासिनंदी छवा अत्र अनिधिकारी छे. संसार सद्धी छे, इति छे, स्मेस संसारधी रायनारा, सवने असिनंदनारा ( Hailing ) अवा विषयासक्त सवासिनंदी छवा आ मेक्समार्थ पामवा धारे ते। पण्डा पामी शक्ते निर्धः कारण्डे सवअधनथी भरेशर छूटवा माजते। हाय ते क छूटे, पण्डा अधावा माजते। हाय ते केम छूटी शक्ते श्रीका मार्थे का अत्रे मेक्सयत्नना मूण्ड्य सविनेदिनी—अंतरंश वैराय्यनी यायना करी

(२) 'मार्गानुसारिता'—असहअडना रिजयथी तत्त्वानुसारिता अम अर्थ छे. 'असद्यहविजयेन तत्त्वानुसारिता' के अवनिवेद पाभी मात्र मेक्षिने क धव्छे छे, अवे अपे अपे अपे भुभु पुरुष ते मेक्षमार्गनुं अनुसारि । छुं मार्ग छे. डेम मुख्त थवुं अ क अनी अह धव्छा छे, ओटले ते सर्वत्र असह्भढ छे। डी हर्छ, असह्भढने। विकय हरी सत्वस्तुने क अहे छे, अर्थात् ते तत्त्वने क-परमार्थने क अनुसरनारे। हे। थ छे. अवनिवेद पामेले। वैराज्यवासित मुमुक्ष छव आवी मार्गानुसारितानी क प्रसु पासे यायना हरे छे.

Ŵ

ઇ હિક્સિસિ આદિ વચલી ચાર યાચનાના સાવાર્ય કથે છે —

तथा 'इष्टफलसिद्धिः' — अविरोधिफलनिष्यत्तिः । अतो हीच्छाविघातामावेन सौमनस्यं, तत उपादेयादरः, न त्वयमन्यवानिवृत्तौतसुक्यस्येत्ययमपि विद्वज्जनवादः । तथा 'होकविरुद्धत्यागः'—होकसंह्रेशकरणेन तदनर्थयोजनया महदेतदपायस्थानं । तथा—' गुरुजनपूजा '—मातापित्रादिपूजेति भावः । तथा—' प्रार्थकरणं च '—जीवलोकसारं पौरुषचिद्वमेतत् । ३५९

પેઅર્થ:-તથા--' इल्टफलिसिसि: '-- ઇપ્ટક્લસિસિ, અવિરોધિ ફલ નિષ્પત્તિ; કારણકે આ (ઇપ્ટક્લસિસિ) થકી ઇચ્છાવિદ્યાતઅભાવથી સૌમનસ્ય હોય છે. તે (સૌમનસ્ય) થકી ઉપાદેયમાં આદર હોય છે; પણ અન્યત્ર જેનું ઔત્સુકય નિવૃત્ત થયું નથી તેને આ (ઉપાદેયઆદર) નથી હોતો, એમ આ પણ વિદ્વજનવાદ છે.

તथा—' लोकविरुद्धत्यागः '—લાકવિરુદ્ધત્યાગ, લાકના સ'ક્લેશકરણ વઉ કરીને तેનी અનર્થ' યાજનાથી આ મહત્ અપાયસ્થાન છે.

તથા—' गुरुजनपूजा '—ગુરુજનપૂજા, માતાપિતાદિની પૂજા એમ ભાવ છે.

तथा—' परार्थकरणं च '—अने परार्थं ५२७, छवते। सार स्रेवुं आ पौरुषयिन्छ छे. अपट

# વિવેચન

" પતિત ઉદ્ધારણ હેા તારણવત્સલુ, કર અપણાયત એહ; નિત્ય નિરાગી હેા નિસ્પૃહ જ્ઞાનની, શુદ્ધ અવસ્થા દેહ....શુદ્ધમતિ"—શ્રી દેવચંદ્રછ

(3) તથા—'ઇષ્ડફ્લસિલ્ફિ—અવિરાધિ કલ નિષ્પત્તિ' આ પ્રાથમિક ભૂમિકા-વાળા મુમુલુ પાતાના મનાવ ચિછત ઇષ્ડફલની સિલ્ફિ—અવિરાધિ કલની પ્રાપ્તિ પ્રભુ પાસે પ્રાર્થે છે. 'કારણ કે આ ઘકી ઇચ્છાવિદ્યાત અભાવથી સૌમનસ્ય હાય છે.'—'अतो हि इच्छाविद्यातामाचेन सौमनस्य'. આ પાતાના મનાવાંચ્છિત ઇષ્ડ ફલની સિલ્ફિ થકી ઇચ્છાવિદ્યાતના-ઇચ્છાભંગના અભાવ હાય છે, એડલે એક પ્રકારનું સૌમનસ્ય— સુમનસ્પણું–ચિત્તપ્રસાદ હાય છે. અને 'તે ઘકી ઉપાદેયમાં આદર હાય છે,'—'तत उपादेयादर:' તે સૌમનસ્ય થકી–ચિત્તપ્રસન્તતા થકી તે ઉપાદેય એવા દેવ પ્રત્યે ને તે દેવની પૂજ-ભક્તિ આદિ પ્રત્યે આદર-પ્રયત્ન હાય છે. 'પણ અન્યત્ર જેનું ઔતસુકય નિવૃત્ત થયું નથી તેને આ (ઉપાદેય આદર) નથી હાતો, એમ આ પણ વિદ્વજ્તનવાદ છે.' અન્યત્ર—અન્ય મનઃકામના સંખંધી જેનું ઉત્સુકપણું દ્વર થયું નથી, મનઃ કામના પૂરી નહિં થવાથી જેના મનને નિરંત નથી, તેને અચતાને–આકુલતાને લીધે પ્રસ્તુન દેવાદિ ઉપાદેય પ્રત્યે આદર હાતો નથી. એટલા માટે ચિત્તની નિરાકુલતા અર્થે આ મનાવાંચ્છિત ઇષ્ટ ફલની સિલ્ફિ હા એવી પ્રભુ પાસે યાચના આ પ્રાથમિક ભૂમિકાવાળા મુમુલુને સમુચિત છે, એમ વિદ્વજ્વનો વદે છે.

पञ्जिका—अतो हि र्धत्यादि अत:—आ थडी रिष्ट्रिइसिस्टि थडी, हि—डारेख् डे, इच्छाविधाता-भावेन—रिन्छाविधातना अलावथी अभितायलंगनी निवृत्तिथी, शुं? ते भाटे डेखुं—सौमनस्यं—सुभनस्-पखुं, यित्तप्रसाद. ततः—ते थडी सौभनस्य थडी, उपादेयादरः—उपादेये—इपादेयमां, देवपूल्यदिर्भा, आदर:—आदर, प्रयत्न. अन्यथा पख् डेशिंने आ हेश्य अभ आशंडीने डेखुं:—न तु—पुनः अयम्-आ, इपादेय आदर, अन्यत्र—ळवनइपाय आदिर्भा, अनिवृत्तौतसुक्यस्य—केतुं औत्सुड्य निवृत्त निधी तेने, केनी आडिक्षातिरेड अन्यावृत्त छे तेने,—तेना औत्सुड्यी यित्तना विद्ववीकृतपञ्चाने सीधे.

- (૪) તથા 'લાક વિરુદ્ધત્યાગ—લાકના સંકલેશ કરણ વડે કરીને તેની અનર્ય-યાજનાથી આ મહત્ અપાયસ્થાન છે.' લાકથી વિરુદ્ધ હાય એવું આચરે તા લાકને સંકલેશ ઉપજે, તેથી તે લાક તરફથી અનર્થ ઘટના થાય, અને તેથી કરીને પાતાને માટું ચિત્તઅસમાધિરૂપ અપાયનું—ખાત્મહાનિનું—નુકશાનીનું—સંકલેશનું સ્થાન હાય, એટલા માટે લાક વિરુદ્ધના ત્યાંગ કરવા યાગ્ય છે, એમ જાણી મુમુલ્લ ચિત્તસમાધિને અર્થ લાક વિરુદ્ધ— ત્યાંગની પ્રાર્થના પ્રભુ પાસે કરે છે.
- (4) તથા ' ગુરુજનપૂજા '—માતાપિતાદિની પૂજા એમ લાવ છે.' માતાપિતા-કલાચાર્ય વગેરેની પૂજા. આ પાતાના ઉપકારી ગુરુજનની પૂજા તે પૂર્વસેવાના પ્રકાર છે. ગુરુએ! એટલે માતા, પિતા, કલાચાર્ય, એઓના ગ્રાતિઓ—લાઇ—બહેન વગેરે, તથા ધર્મના ઉપદેશ કરનારા વૃદ્ધો—ગ્રાનવૃદ્ધ અને વયાવૃદ્ધ જેના. આ શિષ્ટ જેનાને ઇષ્ટ એવા ગુરુવર્ગ છે. તેના પ્રત્યે નમન, વિનય, અભ્યુત્યાનાદિ કરવા તે પૂજનપ્રકાર છે. અને તે પાતાની ક્રજ છે એમ જાણી મુમુક્ષ પ્રભુ પાસે તેની પ્રાર્થના કરે છે.
- (१) तथा ' પરાર્થ કરાયું'—जीवलोकसारं पौरुषचिद्वमेतत्। જાલોકસાર એવું આ આ પૌરુષચિદ્ધ છે.' બીજા જવા પ્રત્યે ઉપકાર કરવાે—પરાપકાર કરવાે એ જગતમાં સારભૂત એવું પુરુષાર્થનું ચિદ્ધ છે. એટલે માલાભિલાષી મુમુલ જવે પોતાના તન, મન, ધન ને વચનની સમસ્ત શક્તિ અન્ય જવાના ઉપકાર અર્થે અર્ચવી એ જ ઉચિત છે. એમ જાણી મુમુલ જવ પ્રભુ પાસે આ પરાપકારકરણની પ્રાર્થના પણ કરે છે.

Ŵ

સ્માટલું લોકિક સોન્દર્ય સતે લોકાત્તર ધર્મના અધિકારી દ્વાય છે એ રદસ્ય કહી, શુભગુરુયામ ને તદ્વચનસેવના એ છેલ્લી બે યાચનાના પરમાર્થ પ્રકાશ છે—

<sup>६</sup>सत्येतावति छौकिके सौन्दर्ये छोकोत्तरधर्माधिकारीत्यत आह—

' शुभगुरुयोगो '—विशिष्टचारित्रयुकाचार्यसम्बन्ध: । अन्यथाऽपान्तराले सदोष-पथ्यसाभनुल्योऽयमित्ययोग एव ।

तथा 'तहचनसेवना ' यथोदितगुरुवचनसेवना, न जातुचिदयमहितमाहेति। ३६०

્રું અર્ધ:-આય્લું લૌકિક સૌન્દર્ય સતે લોકોત્તર ધર્મના અધિકારી હોય, એટલા માટે કહ્યું —

'શુમगુરુયોમો'--શુભગુરુધાગ, વિશિષ્ઠ ચાસ્ત્રિયુક્ત આચાય<sup>ર</sup>ના સંખધ, અન્યથા અપાન્તરાલમાં સદાષ પ<sup>શ્</sup>યલાભ તુલ્ય આ (હોય) એટલા માટે અધાગ જ છે.

તથા—'तद्वचनसेवना'—તેના વચનની સેવના, યથાદિત ગુરુવચનની સેવના,—કદી પણ આ (શુભ ગુરુ) અહિત કહે નહિં એટલા માટે.<sup>3૬૦</sup>

# વિવેચન

"प्रमुलिकित त्यां ઉत्तम ज्ञान, प्रमु मेणववा शुरु मणवान."—श्रीमद् राज्यांद्रश्च अने—'सत्येतावित लौकिके सौन्दर्ये '—' आटबुं ब्रांडिड सौन्दर्य सते ब्रेडिन्तर धर्मना अधिकारी है।य,'—'लोकोत्तरधर्माधिकारी '• अर्थात् आ अवनिवेदिश्री मांडीने परार्थंडरण् पर्यंत के इहुं तेटबुं ब्रोडिड भावनुं सौन्दर्य-सुन्दरपण्डं हे।य, ते। क ब्रेडिड सावनुं सौन्दर्य-सुन्दरपण्डं हे।य, ते। क ब्रेडिड स्तर धर्मना अधिकारी-ये।ज्य पात्र हे।य; अने प्राथिमिडमां प्राथिमिड ओवुं पूर्वसेत्राइप आटबुं ब्रोडिड सौन्दर्य पण्ड न हे।य, ते ब्रेडिन्तर धर्मनी जमे तेटबी माटी वाते। डरे ते।पण्ड ते तेने। वास्तविड अरेभरे। अधिकारी थर्ध शक्ती नथी, अटबा माटे इह्यं—

- (७) ' શુમगुरुयोग: '— શુભગુરુયોગ—વિશિષ્ટ ચારિત્રયુકત આચાર્યના સંબંધ.' 'विशिष्टचारित्रयुक्ताचार्यसम्बन्ध: '. વિશિષ્ट— જ્ઞાનદર્શનપ્રધાન ચારિત્રસંપન્ન એવા આચાર્યના સંબંધ—સદ્ગુરુના યથાકત લક્ષણ જેનામાં છે તેવા જ સાચા સત્ગુરુના યેગ તે શુભગુરુયોગ છે. ' अन्यथाऽपान्तराले सदोषपथ्यलाभतुल्योऽयम् '—' અન્યથા અપાન્તરાલમાં સદોષને પથ્યલાભ તુલ્ય આ હાય એટલા માટે આ અયાગ જ છે.'—' इत्यर्योग पव'. નહિં તા વચમાં જ સદોષને—જવરાદિદાષવંતને પથ્યલાભ તુલ્ય આ થઈ પડે, એટલે શુભગુરુયાગ પણ અયાગ જ થઈ પડે. અર્થાત્ ઉપરાક્ત પૂર્વસવાને ઉચિત ભવનિવેદાદિ વટ્ લીકિક સોંદર્યસંપત્તિ જેને હતા પ્રાપ્ત નથી કરી, એવા અનધિકારી છવને શુભગુરુના યાગ પણ જવરાદિ દાષવંતને પથ્યલાભ ખરાખર હાઈ, તે અયાગ જ થઈ પડે છે. એટલા માટે પ્રસ્તુત લીકિક સોન્દર્યની પ્રાપ્તિ પછી જ આ શુભગુરુન્યોગની પ્રાર્થના કરી.
- (८) तथा—तह्वयन सेवना—तेना वयनथी सेवना, यथाहित गुरुवयननी सेवना, —'કही पण आ (शुलगुरु) अहित इंहे नहिं એटला माटे.'—'न जातुचिद्यमहित-माहेति' अर्थात् यथाइत गुरुना वयननुं पालन, सेवन, आराधन इरवं,—अभ जाणीने हे आ शुक्रगुरु इही पण अहित-छवनुं अहल्याणुहारी इहे क नहिं, पण हित क-इल्याणुहारी क इहे, माटे.



આ અષ્ટિવિધ પ્રાર્થના કરી તેની પ્રાપ્તિ 'ભવ પર્ય'ત અખંડ' હો એ પદના અર્થ સ્પષ્ટ કરી, આટલી કલ્યાણપ્રાપ્તિ સતે શીઇ જ નિયમથી માેક્ષ હોય છે. અને આ પ્રાર્થનારૂપ પ્રણિધાન અચિન્ત્ય ચિન્તામાંણુ ભગવંતના પ્રભાવથી કૃળે જ છે, એમ આ એ ગાંથાના અર્થ પૂર્યું કરે છે.—

<sup>७</sup>न सकृत् नाप्यल्पकालमित्याह—

'आभवमखण्डा '—आजन्म शासंतारं वा सम्पूर्णा भवतु ममेति । पतावत्कल्याणावाष्त्रौ द्वागेत्र नियमादपवर्गाः । फडति चैतदचिन्त्यचिन्तामणेर्भगवतः प्रमाचेनेति गाथाद्वयार्थः॥<sup>३६१</sup> <sup>9</sup>અર્થ:-નહિ' કે એકવાર, નહિ' કે અલ્પકાલ પણ, એઠલા માટે કહ્યું — 'आभवमखण्डा'—આભવ (ભવ પર્ય'ત) અખંડ, આજન્મ વા આસંસાર સંપૂર્ણ મને હાૈ!

આડલા કલ્યાબુની અવાપ્તિ સતે શીધ્ર જ નિયમથી અપવગ<sup>°</sup> (હોય છે), અને આ (પ્રિબ્લિયન) અચિન્ત્ય ચિન્તામબિ ભગવ'તના પ્રભાવ થકી કૃળે જ છે. એમ ગા<mark>થાદ્વયનાે</mark> અર્થ છે.<sup>351</sup>

# વિવેચન

"વારંવાર જિનરાજ! તુજ પદ સેવા હૈા હૈાંજો નિર્મળી; તુજ શાસન અનુયાયી, વાસન ભાસન હૈા તત્ત્વરમણ વળી….સેવા ઇધાર દેવ" —શ્રી દેવચાંદ્રજી

આ પ્રાર્થના કરી તે 'નહિં કે એકવાર, નહિં કે અલ્પકાલ પણ' માટે, એટલા માટે કહ્યું 'आभवमखण्डा—આલવ અખંડા, આજન્મ વા આસંસાર સંપૂર્ણ મને હાે!' જન્મ પર્યાત વા સંસાર પર્યાત મને સંપૂર્ણ હાે!

અને — ' एतात्वत्कल्याणावाप्तों ' आटला क्रत्याख्नी अवाप्ति सते शीव्र क नियमधी अपवर्भ (हाय छे)— ' द्रागेच नियमादपवर्गः ', आटलुं के याच्युं तेटलुं क्रत्याख्न की प्राप्त थयुं, तो पछी शीव्र क विना विलंभ नियम क्रीने अवश्य मेलि होय छे. ' अने फलति चैतत ', आ (प्रिष्ट्रियान) अशिन्त्य चिन्तामिष्ट्रि लगवंतना प्रसाव थडी इंगे क छे,' — 'अचिन्त्यचिन्तामणे भगवतः प्रभावन ' आ के प्रिष्ट्रियान-क्रत्याख्रार्थना छे ते अधिन्त्य चिन्तामिष्ट्रि कावताना साहात्भ्यथडी अवश्य क्ष्णवती होय क छे.



માક્ષ છે ક્ળ જેતું એવું આ પ્રોણિધાન નિદાન નથી, પણ અસંગતાસક્ત મહાન્ ચિત્તવ્યાપાર છે, એમ પ્રશિધાનને પ્રશંસે છે—

ेसकळशुभानुष्ठाननिवन्धनमेतत्, अपवर्ग्गफलमेव, अनिदानं, तल्लक्षणायोगादिति दिश्चितं। असङ्गतासक्तिचत्रव्यापार एष महाम्। ३६२

્રેઅર્થ:-સકલ શુભ અનુષ્ઠાનનું નિયન્ધન એવું આ અપવર્ગ (ત્રાક્ષ) ફલવાળું જ છે; અનિદાન છે, તેના લક્ષણના અયોગને લીધે,—એ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. આ અસંગતાસક્ત એવા મહાન ચિત્તવ્યાપાર છે.<sup>3દ્દર</sup>

# વિવેચન

"કેશા તા તુમહી લલા. બીજા તા નિવ યાથું રે; વાચક યશ કહે સાંઈશું, ફળશે એ મુજ સાચું રે….સંલવ."—શ્રી યશાવિજયજ અને 'સકલ શુભ અનુષ્ઠાનનું નિળન્ધન, એવું આ (પ્રશ્ચિધાન) અપવર્ગ કળવળું જ છે.'—'सकलशुमानुष्ठानिबन्धनमेतत', આ પ્રશ્ચિધાન સર્વ શુભ-પ્રશસ્ત અનુષ્ઠાનનું— સત્કિયાનું કારણ છે, અને એનું કળ અપવર્ગ—માંક્ષ જ છે,— માક્ષક્લવાળું "આ 'अपवर्गफलमेव'; સાચા શુદ્ધ ભાવથી કરવામાં આવેલું આ પ્રશ્ચિધાન પ્રશ્ચિધાન અનિદાન માંક્ષફળ આપે જ છે. તેમજ—'अनिदान' આ પ્રશ્ચિધાન પ્રશ્ચિધાન અનિદાન છે, તેના લક્ષણના અયાગને લીધે, એ દર્શાવવામાં આવ્યું છે.' અર્થાત્ આ પ્રશ્ચિધાન છે તે નિદાન નથી, કારણ કે ધર્મકલ્પદ્ધમને જે આશંસા— ભાવથી કાપી નાંખે છે એવું આ નિદાન તે દ્વેષ—અભિષ્યંગ—માહરૂપ છે, એનું લક્ષણ અત્ર પ્રશ્ચિધાનમાં ઘટતું નથી, એ પુષ્કરવરદ્વાપાર્થ સ્ત્રમાં વિસ્તારથી વિવેચાઇ ચૂક્યું છે. અને 'આ પ્રશ્ચિધાન અનિદાન છે એટલું જ નહિં પણ 'આ અસંગતાસકત એવા મહાન્ ચિત્તત્યાપાર છે.'—'असङ्गतासकत्त्रत्यापार एष महानः' આ પ્રશ્ચિધાન તો અસંગતામાં સકત—ચાં ટેલા અથવા અસંગતામાં—અનાસક્તપણામાં આસકત એવા મહાન્ ચિત્તવ્યાપાર—ચિત્તપ્રવૃત્તિ છે; એમાં રાગ—દેષ—માહરૂપ સંગના સ્પર્શ છે જ નિહિં, પણ અસંગપણાના જ સંગ છે.

પ્રિહ્યિન વિના પ્રવૃત્તિ આદિ નથી, માટે આ એમ કર્તવ્ય જ છે. ઇ. યુક્તિથી દર્શાવી આચાર્યજી મુક્તકંઠે આ પ્રિહ્યાનના મહામહિમા સંગીત કરે છે—

ŵ

ेन च प्रणिधानाहतं प्रवृत्त्यादयः, एवं कर्त्तव्यमेवैतदिति। प्रणिधानप्रवृत्तिविध्नजय-फलविनियोगानामुत्तरोत्तरभावात्, आशयानुरूपः कम्भवन्ध इति। न खलु तद्विपाकतोऽ स्यातिद्धिः स्यात्। युक्त्यागमिसद्भमेतत्। अन्यथा प्रवृत्याचयोगः, उपयोगाभावादिति। <sup>३६३</sup>

હુંઅર્થ:-અને પ્રહ્યિત શિવાય પ્રવૃત્તિ આદિ નથી, એમ આ કત્તવ્ય જ છે. પ્રહ્યિત, પ્રવૃત્તિ, વિદ્યજય, ફલ, વિનિયાગના ઉત્તરાત્તર ભાવને લીધે. આશયાતુરૂપ કમ્પ્બન્ધ ઇ એટલા માટે. ખરેખર! તેતા (કમ્પ્ના) વિપાક થકી આની (પ્રહ્યિતની) અસિદ્ધિ ન હોય. યુક્તિ અને આગમથી આ સિદ્ધ છે; અન્યથા પ્રવૃત્તિ આદિના અયાગ (હોય),—ઉપયામ-અભાવને લીધે. 353

# વિવેચન

"એક અરજ સેવક તણી રે, અવધારા જિનદેવ!

કૃષા કરી મુજ દીજિયે રે,આનંદલન પદસેવ....વિમલ જિન."—શ્રીઆતંદલનજી હવે આચાર્યજી મુક્તકં ઠે આ પ્રશ્ચિધાનના મહામહિમા સંગીત કરતાં વદે છે— 'ન च प्रणिधानाहते प्रवृत्त्यादय';' અને પ્રશ્ચિધાન શિવાય પ્રવૃત્તિ આદિ નથી.' પ્રથમ ભૂંમિકારૂપ પ્રશ્ચિધાન આશય ન હાય, તા ઉત્તરભૂમિકારૂપ પ્રવૃત્તિ— પ્રશ્ચિધાન શિવાય વિદ્યાપ વિદ્યાપ આદિ આશય હાય જ નહિં, 'એમ આ કર્ત્ત જ પ્રવૃત્તિ આદિ નથી છે, એટલા માટે આ પ્રશ્ચિધાન કરવા યાગ્ય જ છે. શા માટે તા કે પ્રશ્ચિત આશ્ચિત કરવા યાગ્ય જ છે. શા માટે તા કે પ્રશ્ચિત આશ્ચાનરૂપ કર્માળન્ય છે એટલા માટે', અર્થાત્ પ્રશ્ચિધાન, પ્રવૃત્તિ, વિદ્યાપ્ય, ફલને વિનિયાગના ઉત્તરાત્તર ભાવને લીધે. આશ્ચાનરૂપ કર્માળન્ય છે એટલા માટે', અર્થાત્ પ્રશ્ચિધાન, પ્રવૃત્તિ, વિદ્યાપ્ય,

સિહિ, विनिधेाण એ ઉત્તરાત્તર વિશાળ આશયની પ્રાપ્તિ ઉત્તરાત્તર કમે જ હાય છે, એટલે જેવા જેવા તે તે આશય તેવા તેવા તેને અનુરૂપ-યાગ્ય કમંબન્ય હાય છે એટલા માટે. 'आशयानुरूप: कर्मबन्ध: इति,' અને પ્રિહ્યુધાનથી પહ્યુ તેને અનુરૂપ શુલકમં— અન્ધ હાય છે એટલે 'ખરેખર! તેના (કર્મના) વિપાકથી આની (પ્રશ્ચિધાનની) અસિહિ ન હાય', અર્થાત્ તે શુલ કર્મળં ધ ઉદય આવી તેના વિપાક—ફળ ઉદય દાખવે છે એ પરથી સિહ્ય થાય છે હે પ્રશ્ચિધાનની અસિહિ નથી, અર્થાત્ સિહિ જ છે. 'યુક્તિ અને આગમથી આ સિદ્ય છે, અન્યથા પ્રવૃત્તિ અદિના અયાગ (હાય),—ઉપયાગ અલાવને લીધે.' એમ ને પ્રશ્ચિધાનની સિદ્યિ ન હાય, તા પ્રવૃત્તિ આદિ આશયના યાગ પણ ન ઘટે, કારણ કે તેના મૂળલૂન પ્રશ્ચિધાનના અલાવ છે માટે.

આ પ્રિલ્ફિશન આદિતું સ્વરૂપ સમજવું મુમુલુને ખાસ ઉપયોગી હોવાથી, તે સમજવા માટે ઘાડશક ગ્રંથમાં શ્રી હરિભદ્રસ્ટિએ પ્રદર્શિત કર્યું છે તે અનુસાર કંઇક વિચાર કર્મએ છીએ:—ધર્મ× છે તે ચિત્તપ્રભવ-ચિત્તથી જન્મ પામનાર ધર્મ 'ચિત્તપ્રભવ' છે; અર્થાત્ ધર્મનું મૂળ ઉદ્દભવસ્થાન ચિત્ત છે. કારણ કે જે કિયા અને પુષ્ટિ-શુદ્ધિમદ્દ છે તે અધિકરણાશ્રયી કાર્ય છે, અર્થાત્ પાતાના આધારભૂત ચિત્ત તે ધર્મ આશ્રયનું કાર્ય તે જ કિયા છે. એટલે મલવિમમરૂપ કિયાથી પુષ્ટિઆદિમંત જે આ ચિત્ત તે જ આ ધર્મ છે. અત્રે રાગાદિ તે મલ છે ને તેના વિગમ નિશ્વયે કરીને આગમના સત્યોગ થકી હાય છે; આમ મલ-

મલ છે ને તેના વિગમ નિશ્વયે કરીને આગમના સત્યોગ થકી હાય છે; આમ મલ-વિગમર્પ કિયા વહે કરીને ગિત્તની પૃષ્ટિ અને શુદ્ધિ હોય છે, અર્થાત્ પૃષ્ટે એટલે પુષ્યના ઉપગય ને શુદ્ધિ એટલે પાપના ક્ષયથી નિર્મલતા હાય છે. આ પુષ્યઉપગય ને પાપક્ષય એ ઉલય અનુઅંધિ—ઉત્તરાત્તર અનુઅંધવાળું હોતાં કમે કરીને પરા મુક્તિ હોય છે; પણ પ્રણિધાન આદિ આશયની સંવિદ્—સંવેદના—અનુભ્તિ શિવાય આ ઉલય સાનુઅંધ હોતું નથી; અને લિન્નમાંથિ નિર્મલ છાધવંતને આ પ્રણિધાનાદિ આશયની સંવિદ્— સંવેદતા—આત્માનુભ્તિ પરા ઉત્કૃષ્ટ હોય છે. અત્રે આ શુભાશય પ્રણિધાન, પ્રવૃત્તિ, વિદ્યજય, સિદ્ધિ અને વિનયોગ એમ પ્રાયે પંચ પ્રકારના ધર્મદ્રોએ કહ્યો છે. એનું સ્વરૂપ આ પ્રકારે:—

"धमिश्चित्तप्रभवो यतः क्रियाऽधिकरणाश्रयं कार्यम्।
मलविगमेनतत् खलु पुष्टचादिमदेष विश्लेयः॥
रागादयो मलाः खल्वागमसद्योगता विगम पषाम्।
तदयं क्रियाऽत एव हि पुष्टिः शुद्धिश्च चित्तस्य॥
पुष्टिः पुण्योपचयः शुद्धिः पापक्षयेण निर्मलता।
अनुबन्धिनि द्वयेऽस्मिन् क्रमेण मुक्तिः परा श्लेया॥
न प्रणिधानाधाशयसंविद्वयितिरेकतोऽनुबन्ध्येतत्।
भिन्नप्रन्थेनिर्मलबोधवतः स्यादियं च परा॥
प्रणिधिप्रवृत्तिविध्नजयसिद्धिविनियोगभेदतः प्रायः।
भूमीश्रेराख्यातः शुभाशयः पञ्चधाऽत्र विधौ॥

તેમાં - જે પ્રણિધાન \* છે 'તત્સમયે સ્થિતિમત્' અર્થાત્ તે સમયે જે અમુક ધર્મ સ્થાન આરાધન પ્રસ્તુત હોય તેમાં એકા મતારૂપ (Concentration) સ્થિતિવાળું – સ્થિરતાવાળું હૈાય છે; તેમજ 'તદધા કૃપાનુગ' અર્થાત્ પાતાનાથી પ્રણિધાન નીચેની દશાવાળા અન્ય જીવા પ્રત્યે તુચ્છકાર ભાવવાળું નહિં, પણ કૃપાપરાયણ એવું હાય છે. અને વિશુદ્ધ ભાવનારૂપ આ જે પ્રણિધાન કરવામાં આવે છે તે 'નિરવદ્ય વસ્તુવિષયી' અર્થાત્ નિષ્પાપ નિદેશ વસ્તુ સંખંધી જ કરાય છે, તેમજ તે 'પરાર્થ' નિષ્પત્તિથી સાર' – પરાપકારસિદ્ધિથી સારભૂત એવું હોય છે.

તે અધિકૃત ધર્મસ્થાનમાં જ યત્નાતિશયથી પ્રવર્ત્તાલું તે પ્રશૃત્તિ છે. તે કેવી હોય? 'શુલ-સાર ઉપાય સંગતા'—તે ધર્મસ્થાનના સાધક એવા શુલ-પ્રશસ્ત અને સાર-સાર-લ્યુન-શ્રેષ્ડ-ઉત્તમ ઉપાયથી શુક્ત એવી હોય; તેમજ 'ઔત્સુક્ય પ્રવૃત્તિ વિવર્જિતા જ' અર્ધાત કલ માટેની અધીરજરૂપ ઉત્સુકતાથી અથવા અન્ય કાઈ પણ પ્રકારની આકુલતારૂપ ઉત્સુકતાથી સર્વથા રહિત એવી ધીરજવાળી નિરુ-સુક નિરાકુલ જ હાય; આ સત્પ્રવૃત્તિ અવન્ય-અચૂક ફલદાયિની છે એવા દઢ નિશ્ચયને લીધે, ફલમાં વિલંભ થાય તાપણ ધીરજ ખૂટે નહિં ને પ્રવૃત્તિ છૂટે નહિં એવી ધીર હાય.

વિઘ્નજય તે હીન મધ્યમ ને ઉત્કૃષ્ટ એમ ત્રણ પ્રકારના છે; અને માર્ગમાં કંટક-વિઘ્ન-જગરવિઘ્ન-માહિવિઘ્નના જય સમા તે હીન-મધ્યમ-ઉત્કૃષ્ટ વિધ્તજય વિઘાજય જાણવા. આ વિઘ્નજય 'પ્રવૃત્તિકલવાળા' છે, અર્થાત્ વિઘ્તજયનું કળ પ્રસ્તુત ધર્મસ્થાનમાં એપર જોરથી શૂરવીરપણ પ્રવૃત્તિ ચાલુ રાખવી એ જ છે. કારણ કે—

\* "प्रणिधानं तत्समये स्थितिमत् तद्धः कृपानुगं चेत्र।
निरवद्यवस्तुविषयं परार्थनिष्पत्तिसारं च ॥
तत्रंव सु प्रवृत्तिः शुभसारोपायसङ्गताऽत्यन्तम्।
अधिकृतयत्नातिशयादौत्सुक्यविवर्जिता चैव ॥
विद्यत्तयस्त्रिविधः खलु विद्ययो हीनमध्यमोत्कृष्टः।
मार्ग इह कण्टकज्वरमोहजयसमः प्रवृत्तिफलः ॥
सिद्धिस्तत्तद्धमस्थानाणप्तिरिह तात्त्वको द्या ।
अधिके विनयादियुता हीने च दयाणिगुणसारा ॥
सिद्धेश्वोत्तरकार्यं विनियोगोऽवन्ध्यमेतदत्तिसम्।
सत्यन्वयसम्पत्त्या सुन्दरमिति तत् परं यावत् ॥
आश्यमेदा एते सर्वेऽपि हि तत्त्वतोऽवगन्तव्याः।
भावोऽयमनेन विना चेष्टा द्वश्यिकया तुच्छा ॥ "—थाऽशः, ३.

અમુક સ્થળે જવા નીકળેલા વટેના જું માર્ગમાં કાંટા વાગે કે તાવ આવે, કે દિશા બૂલે, તાપણ તે તે વિઘ્ન દ્વર કરી જેમ આગળ ચાલે છે; તેમ ધર્મમાર્ગે પ્રવર્ત્તા પણ વચ્ચે જઘન્ય કંટકવિઘ્ત સમા શીત તાપ નહે, કે મધ્યમ જવરવિઘતસમા જવર આદિ ભાદ્ય વ્યાધિ નહે, કે ઉત્કૃષ્ટ દિશ્માહ લિઘ્ત સમા મિથ્યાદર્શન રૂપ-દેષ્ટિભ્રમરૂપ અંતર્ભાધિ નહે, તા પણ તે તે વિઘ્તના જય કરી આગળ ધપે છે. અર્થાત પાતાની ઇષ્ટ ધર્મપ્રાષ્ત્રિના માર્ગમાં ગમે તેટલા વિઘ્ના ડુંગરા આડા આવી પહે, ગમે તેટલી વિપત્તિ-સસ્તાએ વચ્ચે નહે, તાપણ આત્માથી મુમુક્ષુ પાતાના ઇષ્ટ ધ્યેયના કેટા કદી મૂકતા નથી, પણ ઉલટા દિશુણિત ઉત્સાહ્યળથી તે વિદ્યાના—અંતરાયોના પણ પરાજય કરી આગળ વધવા મથે છે, 'ધીડાઈ કરી માર્ગ સંચર છે' આવા અપૂર્વ પુરુષા ધરમ પરમ સંવેગપૂર્ણ અમૃતવચના છે કે—

"ગમે તેમ હા, ગમે તેટલા દુ:ખ વેઠા, ગમે તેટલા પરિસહ સહન કરા, ગમે તેટલા ઉપસર્ગ સહન કરા, ગમે તેટલા ઉપસર્ગ સહન કરા, ગમે તેટલી જ્યાધિઓ સહન કરા, ગમે તેટલી જ્યાધિઓ આવી પહા, ગમે તો જીવનકાળ એક સમયમાત્ર હા, અને દુર્નિમત્ત હો, પણ એમ કરવું જ ત્યાંસુધી હે જીવ! છ્ટકા નથી."
— શ્રીમદ રાજચંદ્રજી

અને સિહિનું ઉત્તરકાર્ય તે વિનિધાગ છે, અર્થાત પાતે સિહિ કર્યા પછી જ તેના બીજામાં વિનિધાગ થઇ શકે; પ્રથમ પાતે આત્માર્થ સાધે, પછી જ પરાર્થ સાધી શકે, પાતે આત્માર્થ સાધ્યા વિના પરાર્થ સાધી શકાય જ નહિં.

વિનિયોગ કારણ કે પોતાને જે ધર્મ'સ્થાનની પ્રાપ્તિ-સિદ્ધિ થઈ, તેના ખીજા જીવાને પણ લાભ થાય એમ તેના યથાયે ગ્યપણે નિષ્કારણ

કરુણાથી-પરમાર્થ પ્રેમથી પરમાર્થ –પરાપકારાર્થ ઉપયોગ કરવા તે વિનિયાગ આ વિનિયાગ છે તે અવન્ધ્ય છે, અચૂક અમાઘ કદી ખાલી ન જાય એવું ચાહકસ કલ આપનાર છે. એટલે આ વિનિયાગ સતે અન્વયસંપત્તિથી સુંદર એવું તે કાર્ય પર યાવત્ હાય છે.' અર્થાત્ પાતાને પ્રાપ્ત થયેલ આત્મલાસના જે પરમાર્થ –પરાપકારાર્થે ઉપયોગરૂપ વિનિયાગ કર્યા, તા ઉત્તરાત્તર અન્વયસંપત્તિથી–ઉત્તરાત્તર ચઢતી કળાવાળી પરમાર્થ લામસંપત્તિથી યાવત્ પરમફળ–માલકળ પ્રાપ્ત થાય ત્યાંસુધી તેના કલઅનુબધ ચાલુ રહે છે, પરમાર્થ વિનિયાગ કરે તે યાવત માલકળ પામે જ છે.

આમ ઉત્તરાત્તર વિશાલ અઢીયાતી દશાવાળા જે આ પ્રશિધાનઆદિ પંચવિધ આશય છે, તે સવે<sup>ડ</sup>ય ખરેખર! તત્ત્વથી અર્થાત્ પરમાર્થથી તથારૂપ દશાવાળા હાેય તે જાશુવા. અને જે આ આશય છે તે ભાવ છે; એટલે આ યથે.ક્ત સદાશયરૂપ ભાવવિનાની ચેષ્ટા તે દ્રવ્યકિયા તુચ્છ છે.

#### Ŵ

અન પ્રિશિયાન અનિધિકારીઓને દ્વાય નહિં, તે આના અધિકારીઓ પણ જે વન્દનાના અધિકારીઓ કહ્યા હતા તે જ છે, એમ સ્પષ્ટ કથે છે—

१० नानधिकारिणामिदं। अधिकारिणधास्य य एव वन्दनाया उक्ताः, तद्यथा-पतद्वहुमानिनो विधिपरा उचितवृत्तयश्रोक्तिङ्का एव। ३६४

<sup>૧૦</sup>અર્થ`:-અર્થ`-આ (પ્રિણિધાન) અનિધિકારીએકને ન હોય; અને આના અધિકારીએક જે વંદનાના કહ્યા હતા તેએક જ છે. તે અક પ્રકારે—પતદ્રદુમાનિનો વિધિષદા उचितत्रृत्तय: —એના ખહુમાની, વિધિષરા, ઉચિતગૃત્તિવાળા,—ઉક્તલિ'ગવાળા જ.<sup>3૬૪</sup>

# વિવેચન

" સાહેખ વંદે તેહ હજૂર, જેના પ્રગટે યુવ્ય પંદુર."—શ્રી યશાવિજયછ.

એટલે આવું પ્રવૃત્તિ આદિ આશયનું નિબ-ધન મહામહિમાવાન્ 'આ ( પ્રિણુધાન) અનિધિકારીઓને ન હાય.'—'नानधिकारिजामिदम्' ' અને આના અધિકારીઓ જે વદ-નાના કહ્યા હતા તેઓ જ છે,' અને તેના મુખ્ય લિંગ—પ્રગટ લક્ષણ ' पतद्बहुमानिनो विधिपरा डचितवृत्तयः '—એના બહુમાની, વિધિપરા, ઉચિત વૃત્તિવાળા ' એ જેનામાં હાય તે જ અત્ર અધિકારી જાણ્યા. આ અધિકારી—અનિધકારી વિવેક આ પ્રયની પ્રસ્તાવનામાં વિસ્તારથી વિવેશાઈ ચૂક્યો છે, એટલે તેનું અત્ર પિષ્ટપેષણ કરવાની જરૂર નથી; ( જુઓ પૃ. ૨૨–૨૬ ) તે સ્થળેથી જ પુન: વિચારી જવું.

#### Ŵ

પ્રણિધાનનું લિંગ તા વિશુદ્ધ ભાવનાદિ છે, એ શ્લોક ટોકી દર્શાવે છે—

<sup>११</sup>प्रणिधानिलङ्गं तु विशुद्धभावनादि । यथोक्तं —
" विशुद्धभावनासारं, तदर्थार्ष्पितमानसम् ।
यथाशिकिकियालिङ्गं, प्रणिधानं मुनिर्जगौ ॥१॥
इति । <sup>३६५</sup>

<sup>૧૧</sup>અર્થ:-પ્રણિધાનનું લિંગ તા વિશુદ્ધ ભાવનાદિ છે. જેમ કહ્યું છે — વિશુદ્ધ ભાવનાથી સાર, તેના અર્થમા અર્ધિત માનસવાળું, યથાશક્તિ ક્રિયાલિંગવાળું પ્રણિધાન મુનિએ કહ્યું છે.<sup>3૬૫</sup>

# વિવેચન

"સાચી ભક્તિ રે ભાવન રસ કહ્યાં, રસ હેત્ય તિહાં દેત્ય રાગ્રેજી." — શ્રી યશાવિજયજી.

— શ્રી યશો વિજયછ. આ મહિમાવંત પ્રશિધાનનું લિંગ શું છે? તે માટે કહ્યું-'પ્રશિધાનનું લિંગ તો તો વિશુદ્ધ ભાવનાદિ છે.' ઇ. અત્રે પ્રશિધાનના ત્રણ લિંગ-ચિદ્ધ દાખવ્યા-(૧) विશુદ્ધ માચનાતારં—' વિશુદ્ધ ભાવનાથી સાર',—દ્રેષ-અભિષ્વંગ-માંહરૂપ પ્રશિધાનનું લિંગ નિદાનથી રહિત વિશુદ્ધ ભાવનાથી જ આ સારભૂત છે; અથવા વિશુદ્ધ ભાવનાદિ રાગ-દ્રેષ-માંહ રહિત શુદ્ધ સાચા હૃદયની ભાવના એ જ એના સાર છે. (૨)—'તદ્દથી વિશાન માનસમ્'—'તદ્દઅર્થમાં અપિ'ત માનસવાળું '–જે સૂત્ર ઉચ્ચારાય છે તેના અર્થમાં માનસ-સમગ્ર મન (The whole mind) જેમાં અર્પણ કરાયેલ છે (Applied & Dedicated) એવું આ પ્રશિધાન છે. (૩) અને 'યથાશિત कियालिङ्गम'—'યથાશિત કિયાલિંગવાળું '—પોતાની શક્તિ ઉપરવટ થયા વિના પોતાની જેવી જેવી શક્તિ હોય તે પ્રમાણે તે પ્રયુષ્ઠ પ્રયોજને યથાશિક્ત કિયા કરવી એ તેનું લિંગ છે. આમ વિશુદ્ધ ભાવના, અર્થમાં ચિત્ત—સમર્પણ, અને યથાશિક્ત કિયા એ આ પ્રશિધાનનું લિંગ મુનિએ કહ્યું છે.

Ŵ

રવલ્પ કાલ પણ આ પ્રણિધાન કરવામાં આવે તે પણ પ્રશસ્ત છે, કારણ કે તે સકલ કલ્યાણના આક્ષેપ—આકર્ષણ કરે એવું અતિગંભીર ઉદારરૂપ છે, અને એ થકી પ્રધાન ધર્મકાયાદિ લાભ કેવી રીતે હોય છે, તે વિવરી દેખાડે છે—

<sup>१२</sup> स्वरूपकालमपि शोभनमिदं, सक्कलकरुयाणाक्षेपात्। अतिगम्भीरोदारक्षपमेतत्। अतो हि प्रशस्तभावलाभाद्विशिष्टक्षयोपशमादिभावत: प्रधानधम्मकायादिलाभ:।<sup>३६६</sup>

<sup>૧૨</sup>અર્થ:-સ્વલ્પ કાળ પણ આ શાભન છે, સકલ કલ્યાણના આર્ફ્ષેપને લીધે. આ અતિ ગંભીર ઉદ્દારરૂપ છે, કારણકે આના થકી પ્રશસ્ત ભાવના લાભ લીધે વિશિષ્ટ ક્ષ્માપશમાદિ ભાવથી પ્રધાન ધર્મકાયાદિ લાભ (હોય છે).<sup>3૬૬</sup>

पश्चिका—स्वल्प र्धत्याह, स्वल्पकालमि परिमित अल पण्, शोमनं - शालन, उत्तमार्थ- हेतुनाथी, इदं—था, प्रिष्ठात. अया अरुण्या ? ते मारे अल्लुं स्कल्कल्याणाक्षेपात्—सङ्क अल्याण्या आलेपात् सालेपात् साल

# વિવેચન

"મન મધુકર વર કર જોડી કહે, પદકજ નિકટ નિવાસ; ઘનનામી આનંદઘન સાંભળા, એ સેવક અરદાસ.... ધર્મ જિનેશ્વર ગાઉ રંગશું, ભંગ મ પડેશા હા પ્રીત."—શ્રીઆનંદઘનજી

અને 'સ્વલ્પકાળ પણ આ શોલન છે,—સકલ કલ્યાણના આફ્રેપને લીધે'— 'સ્વલ્પकालमणि शोभनमिदं, सकलकल्याणाक्षेपात्'—સ્વલ્પ-અતિ થોડો વખત પણ આ પ્રિહ્યુધાન કરવામાં આવે તાપણ આ શોલન-શુભલાવસંપનન-સકલ કલ્યાણ આફ્રેપ સુંદર છે; કારણ કે તે સર્વ કલ્યાણના આફ્રેપ-આકર્ષણ કરે છે, ખેંચી લાવી હાજર કરે છે, એવું સમર્થ છે.

અને 'આ અતિગંભીર ઉદારરૂપ છે,'—'अतिगम्भीरोदारह्रपमेतत',—આ પ્રશિધાન પ્રવે કહ્યું હતું તેમ અતિ ગંભીર અને ઉદાર છે; કારણ કે—'अतो हि प्रशस्तमावलामात' ——આના થકી પ્રશસ્ત ભાવના લાભને લીધે વિશિષ્ટ ક્ષયોપશમાદિ પ્રધાનધર્મ કાયાદિલાભ ભાવથી—' विशिष्टक्षयोपयमादिमावत:'—પ્રધાન ધર્મ કાયાદિ લાભ (હાય છે)—' मधानधर्मकायादिलाम: '——અર્ધાત્ આ પ્રશિધાન થકી રાગ-દ્રેષ-માહથી અસ્પૃષ્ટ પ્રશસ્ત-શુભ ભાવની પ્રાપ્તિ હાય છે; એથી કરીને મિચ્ચાત્વમાહનીયાદિ કર્મના વિશિષ્ટ ક્ષયોપશમ હાય છે, તેમજ મનુષ્યમતિ—સુસંસ્થાન—સુસંહનન આદિ વિશિષ્ટ શુમ કર્મની પ્રકૃતિના અંધ હાય છે; અને તેથી કરીને પરભવને વિષે પ્રધાન ધર્મ કાયના—ધર્મ આરાધનાને માટે યાગ્ય એવા દઢ સંહનન—સંસ્થાનવાળા પ્રધાન સર્વીકૃષ્ટ શરીરના, તેમજ આદિ શખ્દથી ઉત્તમ કુલ, જાતિ, આયુ, દેશ, કલ્યાણ—મિત્ર આદિના લાભ—પ્રાપ્તિ હોય છે. આમ પ્રશિધાન થકી શુભ ભાવ, શુભ ભાવ થકી શુભ કર્મ ને શભકર્મ થકી ધર્માનુકળ શરીરાદિની પ્રાપ્તિ હોય છે.



ત્યાં પ્રધાન ધર્મ કાયાદિ લાભ જેતે થયા છે એવા આ નિરંતર બ્રહ્મ-વીર્ય-સ્મૃતિ-સમાધિ-પ્રજ્ઞાની વૃદ્ધિથી સકલ ઉપાધિતિશુદ્ધિ દ્વાય છે, એમ આ પ્રણિધાનનું કલ પ્રશાસી, આ પ્રણિધાન તે ભવજલનીકાર્ય 'પ્રશાતવાદિતા' એમ આ અંગે અન્યદર્શનીઓના સંવાદ દર્શાવે છે—

<sup>१३</sup>तज्ञास्य सकलोपाधिविशुद्धिः, दीर्घकालनैरन्तर्यसत्कारासेवनेन श्रद्धावीर्यस्मृति-समाधिप्रज्ञावृध्ध्या । न दि समप्रसुखभाक् तदङ्ग्रहीनो भवति, तद्वैकल्येऽपि तङ्कावेऽहेतुक-त्वप्रसङ्गात् । न चतदेवं भवतीति योगाचार्यदर्शनम् । सेयं भवजलिवनीः प्रशान्तवाहितेति परैरपि गीयते ।<sup>३६७</sup>

<sup>૧૩</sup>અર્થ:-ત્યાં આની (પ્રિણિધાનકર્ત્તાની) સકલ ઉપાધિવિશુદ્ધિ હોય છે,—દીર્ઘ'કાલ નૈરન્તર્યથી સત્કાર આસેવન વડે કરીને શ્રદ્ધા-વીર્ય-સ્મૃતિ-સમાધિ-પ્રજ્ઞાની વૃદ્ધિથી. કારણકે ત્<u>યાં શ્રહ્મા-રીર્ધ'-સ્મૃતિ-સમાધિ-પ્રજ્ઞાની વૃદ્ધિની સક્લઉપાધિવિશુદ્ધિ : ' પ્રશાંતવહિતા '</u> ૬૩૫ સમયસુખભાગી તદ'ગહીત હોય નહિં,-તદ્દવૈકલ્યે પણ તદ્દભાવે અહેતુકત્વપ્રસંગને લીધે. અને આ એમ નથી હોતું એવું યોગાચાર્યદર્શન છે.

તે આ ભવજલવિ–નૌકા 'પ્રશાન્તવાહિતા' એમ પરાથી પણ ગવાય છે.<sup>3૬૭</sup>

# વિવેચન

"નરગતિ પઢમ સંઘયણ, તેહ અપેક્ષા જાણા; નિમિત્તાશ્રિત ઉપાદાન, તેહને લેખે આણા…..પ્રભુમા શ્રી અરનાથ. નિમિત્ત હેતુ જિનરાજ, સમતા અમૃત ખાણી, પ્રભુ અવલંબન સિદ્ધિ, નિયમા એહ વખાણી….પ્રભુમાે."—શ્રી દેવચાંદ્રછ.

અને 'ત્યાં આની સકલ ઉપાધિવિશુન્દિ હોય છે,'—' तत्रास्य सकलोपाधि-વिશુન્દિ:'—ત્યાં ધર્મકાય આદિના લાભ થયે આ પ્રશિધાનકર્તાને સર્વ ઉપાધિની—સર્વ ઉપકારી ઉપકરણરૂપ નિષ્કલંક નિર્દોષ સામગ્રીની વિશુદ્ધિ—વિશેષે શ્રદ્ધા-વીર્ય-સ્મૃતિ— કરીને શુદ્ધિ હાય છે. શાથી? 'દીર્ધકાલ નૈરન્તર્યથી સત્કાર આસેવન સમાધિ-પ્રજ્ઞાની-વૃદ્ધિ વહે કરીને શ્રદ્ધા-વીર્ય-સ્મૃતિ—સમાધિ-પ્રજ્ઞાની વૃદ્ધિથી.' દીર્ધકાલ-લાંથા વખત સુધી નિરન્તરપશ્—સત્તપશે સત્યાધનના આદરથી શ્રદ્ધારુપ સત્કાર અને પુનઃ પુનઃ સેવનરૂપ-અભ્યાસરૂપ આસેવન વહે કરીને શુદ્ધમાર્ય-રુચિરૂપ શ્રદ્ધા, અનુષ્ઠાનશક્તિરૂપ વીર્ય, અનુભૂત અર્થાવિષયા જ્ઞાનવૃત્તિરૂપ સ્મૃતિ, ચિત્ત-સ્વાસ્થ્યરૂપ સમાધિ, અને બહુ-બહુવિધ આદિ ગહનવિષયા અવબોધશક્તિરૂપ પ્રજ્ઞાની

पञ्जिका—ते थर्डी शुं? ते भाटे डबुं.-तच—त्या धर्भ डायआदि लाले-अस्य—आनी प्रश्चिमान-कर्तानी, सकलोपाधिविद्यक्तिः—संबत इपाधिविशुद्धि होय छे, प्रशीत निभिन्न इतं क्रियानतायी सर्वाविशेष शुद्धि. हेवी रीते? ते भाटे डबुं.-दीर्घकालं—दीर्घ डाल—पूर्व लश आदि प्रमाखताया, निरन्तवेण नैरन्तर्थथी, निरंतराय सातत्ययी, सत्कारस्य—सत्कारनुं, जिनपूजनुं, आसेचनम् —आसेवन, अनुभव, तेन—ते वंडे, श्रद्धा-श्रद्धा, शुद्धभार्य रुचि, वीर्यं—वीर्यं, अनुष्ठानशक्ति, समृति:—रपृति, अनुभूत अर्थाविषया सानवृत्ति, समाधि:—सभाधि, यित्तरवारय्य, प्रज्ञा—प्रज्ञा, लड्ड-मङ्विधभादि अद्धनिविषया अर्थाविषया सानवृत्ति, समाधि:—सभाधि, यित्तरवारय्य, प्रज्ञा—प्रज्ञा, लड्ड-मङ्विधभादि अद्धनिविषया अर्थाविषया सानवृत्ति, तासां—तेओती, वृद्धया—वृद्धिथी, प्रक्षंथी, क्रारेष्ठ केण्डे सत्कार आसेवित नथी कर्यो ते जन्दुने अदृष्ट क्रव्याखुताओ करीने तेनी आक्रीक्षाना असंभव्यो यित्तना अप्रसन्नप्रख्नाने लीधे अद्यादिनी तथानिष वृद्धिअलाव होय छे. ओ ज व्यतिरेक्षी प्रतिवरतुक्विपन्यास्थी क्रही.—

न—त ल, हि—धरख है, समग्रसुखभाक्—समग्रसुणलागी, संपूर्ण वैषविध शर्भसेवध, तद्वहीनः—तहंगकीन छैलः तस्य—तेना, सभग्र सुणना, अङ्गानि—व्यंगे। छेतुक्या-वय-वैश्वक्ष्व हाक्षिष्य-विलय-क्योधर्य-सीभाज्याहि, तंहींनो—तेक्योधी छीत—रिंदत छोय विपक्षमां लाधकं क्रिंदुं—तद्वेकत्येऽपि—तेना वैश्वयमां प्रख्, तेना व्यंगना व्यक्तावे पाष्ट्र, तद्भावे —तहलावमां समग्रसुणभावमां, अहेतुकत्यप्रसङ्गात्—व्यक्तेत्रस्य प्रसंगते अधि, निर्देद्वत्रप्राप्तिने अधि, संघ तु का प्रख्यिन- क्ष्यख्या, प्रशान्तवाहिता—प्रशान्त:-प्रश्चांत, रागाहित्य क्षये।पश्चमवान व्यहित—वर्षे छे, वर्ते छे, तच्छीलश्च यः—अने तत्थीक्षवाणा के छे, स तथा—ते तथा, तद्भावस्तत्ता—तेने। क्षाव ते तथा, प्रशांतवाहिता.

વૃદ્ધિથી તેને સકલ ઉપાધિવિશુદ્ધિ દ્વાય છે. અર્થાત્ લાંબા વખત જિનલક્તિ-શ્રુતલિક્તિ આદિ સત્સાધનના સત્કાર-આસેવનથી તેની શ્રદ્ધા-વીર્ય-સ્મૃતિ-સમાધિ-પ્રજ્ઞાની વૃદ્ધિ થયા કરે છે, એટલે તેને સર્વ ઉપકરલુ-સાધનસામગ્રીની વિશુદ્ધિ સંપ્રાપ્ત થાય છે.

કારણ કે—'સમગસુખસાગી તકંગહીન હોય નહિ,—તક્વૈકલ્યે પણ તક્લાવે અહેતુકત્વપ્રસંગને લીધે' સમગ–સંપૂર્ણ વિષયસુખના જે ભાગી–સેવનાર છે, તે તે સમગ સુખના અંગરૂપ-હેતુરૂપ વય-વૈચલ્લ્ય-કાલિલ્ય-વિભવ-ઔદાર્ય-'સમગ્રસુખભાગી સૌભાગ્યાદિ હીન–રહિત હોય નહિં; કારણ કે તે તે સુખહેતુભૂત તકંગહીન હોયનહિં.' સામગ્રી ન હોય, છતાં તે સમગ્ર સુખ હોય એમ માનવામાં અહેતુકપણાના પ્રસંગ આવે છે,—તે તે સુખસામગ્રી વિના તે સમગ્ર સુખ સંભવતું જ નથી માટે. 'અને આ એમ નથી હોતું એવું યાગાચાર્યદર્શન છે.' આ-પ્રણિધાન એમ તહંગહીન–તેના અંગભૂત હેતુભૂત સામગ્રીથી રહિત નથી હોતું અર્થત્ તેના અંગભૂત સકલ સામગ્રીથી સહિત હાય છે, એવું યાગાચાર્યનું દર્શન છે.

અને 'તે આ ભવજલિધનીકા પ્રશાન્તવાહિતા છે એમ પરાથી પણ ગવાય છે.' અર્થાત્ આ જે પ્રિણિધાન છે તે ભવસાગરમાં નીકા સમાન પ્રશાન્તવાહિતા છે. જેમ શાંત સમુદ્રમાં નીકા આપોઆપ વદ્યા કરે, તેમ ભવસાગરથી તારનારી પ્રશાંતવાહિતા આ પ્રણિધાનરૂપ નીકા પ્રશાંતપણે આપોઆપ વદ્યા કરી, આગળ ને આગળ આત્મવિકાસરૂપ પ્રગતિ કર્યા કરી, ઉચ્ચ ઉચ્ચતર આશ્યની વૃદ્ધિ કરી, ભવસાગર પાર પહોંચાઢે છે, એટલે તેને ભવજલિયમાં નીકા સમાન 'પ્રશાંતવાહિતા' અન્યદર્શનીઓએ કહી છે તે યથાર્થ જ છે.

#### Ŵ

(અને આવા આ પ્રિણિધાનકલભાગીને) આ અગાતના ગ્રાપનકલવાળા અમારા સદુપદેશ એકતિ હદયાન દકારી થઈ પરિશુમે છે અને ગ્રાત સને તા ભાવથી અખંડન જ હાય છે, ઇ૦ માર્મિક કથન લિલિતિવિસ્તરાકારજી કથે છે—

१८ मयमञ्चातज्ञापनपालः सदुपदेशो हृद्यानन्दकारी परिणमत्येकान्तेनः ज्ञाते त्वावण्डनमेव भावतः। अनाभोगतो भोगतोऽपि मार्गगमनमेव सदन्धन्यायेनेत्यध्यातम- विन्तकः ॥ ३६८

<sup>૧</sup>૪અઈ:-આ અજ્ઞાતના જ્ઞાપનફલવાળા સદુપદેશ હૃક્યાનન્દકારી એકાન્તથી પરિણમે છે, ---જ્ઞાત સતે તા ભાવથી અખાંડન જ છે. અનાભાગથી, ભાગથી પણ **માર્ગ**ગમન જ સદઅન્ધન્યાયથી (હોય છે), એમ અધ્યાત્મચિન્તકા કહે છે.<sup>3૬૮</sup>

#### વિવેચન

"શાંતિ સ્ત્રરૂપ એહ ભાવશે, ધરી શુદ્ધ પ્રણિધાન રે; આનંદઘન પદ પામશે, તે લેશે ખહુમાન રે....શાંતિજિન!"

~−¾ી આન**ંદઘન**છ

હવે ઉપસંહાર કરતાં લલિતવિસ્તરાકર્તા મહાર્ષ હરિભદ્રાચાર્ય છ વદે છે'--'अयमज्ञातज्ञापनफलः सदुपदेशो हृद्यानन्दकारी परिणमत्येकान्तेन'--' आ अज्ञातना ગ્રાપન કલવાળા સદ્વપદેશ હૃદયાનન્દકારી એકાન્તથી પરિણમે છે.--अज्ञातना ज्ञापन इस- ज्ञात सते ते। कावश्री अभाउन क छे.'--' ज्ञाते त्वखण्डनमेव વાળા આ સદુષદેશ भावत:' અજ્ઞાતનું-નહિં જાણવામાં આવેલનું જ્ઞાપન-જણાવનું એ જ જેનું કલ છે. એવા આ જે અમે કહ્યો તે સદ્વપદેશ-સતવસ્ત હક્યાન દકારી સંબંધીના ઉપદેશ એકાન્તે હૃદયને આનંદકારી પરિણમે છે; અને જ્ઞાત સતે-જાણવામાં આવેલ સતે, જાણવામાં આવ્યે, તા ભાવથી અખંડન જ છે. અર્થાત્ આ પરમ સતુ એવા અહીતુ ભગવતના ચૈત્યવન્દન સંબંધી જે લલિતપદા વિસ્તારતી આ લલિતવિસ્તરાથી સદુપદેશ-સત્ ઉપદેશ કરવામાં આવ્યો, તે આના સ્વરૂપથી અજ્ઞાતને-અજાર્યને આનું મહામહિમા સ્વરૂપ સાયન કરશે-જણાવશે અને તેના હૃદયને એકાન્તથી આનન્દકારી થઇને પરિણુમશે, એમ અમારા આત્મા સાક્ષી પૂરે છે; અને જ્ઞાત સતે-જાણવામાં આવેલ સતે ભાવથી અખાંડન જ છે. જ્ઞાત સતે ભાવથી અથવા थीळ रीते घटावीं भे ते। आ अज्ञातनुं ज्ञापन ४२वुं से અખંડન જ केन इज छे खेवे। या सह पहेश या प्रशांतवाहितावंतने-प्रशिधान-કર્ત્તાને હ્રદયાનંદકારી થઈ એકાન્તે પરિષ્ણમે છે; અને તે સાત સતે તા તેના ભાવનં અખંડન જ દેશય છે. આમ તેની પ્રશાંતવાહિતાના અખંડ એકધારા, પ્રવાહ પ્રવહ્યા કરે છે.

અને આમ—' अनामोगतां भोगतोऽपि मार्गगमनमेव'—' અનાલાગથી લાગ પણ માર્ગગમન જ સદન્ધન્યાયથી (હાય છે)—' सदन्धन्यायेन'—' એમ અધ્યાતમચિન્તકા વદે છે.' અનાલાગથી— ખનુપયાગપણે—અજાણપણે અને લાગથી— જાણતાં—અજાણતાં જાણપણે પણ માર્ગગમન જ સદન્ધન્યાયથી હાય છે એમ અધ્યાતમસદન્યન્યાયથી માર્ગગમન વિષયના ચિંતક—વિચારક પુરુષો કહે છે. અર્થાત્ માર્ગગમન દેખતા દેષ્ટા પુરુષ કરે તે આલાગથી—ઉપયાગથી—જાણપણે કરે છે, અને માર્ગને નહિં દેખતા એવા અજાણ—અજ્ઞાનઅંધ તે દેષ્ટા દેખતા પુરુષના અવલંખને— આશ્ચયે—નિશ્રાએ ચાલે તેા તે પણ અનાલાગથી—અનુપયાગથી—અજાણપણે પણ માર્ગગમન કરે છે. જેમ દેખતા પુરુષ માર્ગ દેખીને ચાલે, તેની આંગળીએ વળગી કે તેની સૂચના પ્રમાણે પાછળ પાછળ આંધળા પણ ચાલે તેા તે પણ માર્ગગમન કરે, તેમ આ દેષ્ટાંત પરમાર્થમાર્ગમાં તે જ પ્રકારે ઘટાવી શકાય છે. એટલા માટે જ શાસ્ત્રમાં એક ગીતાર્થ- વિહાર ને બીજો તિસ્શિત—ગીતાર્થનિશ્રિત વિહાર કહ્યો છે, ત્રીજો વિહાર કહ્યો જ નથી.

" गीयत्थोय विहारो, बीओ गीयत्थनिस्तिओ भणिओ। इसो तहय विहारो, नाणुत्राओ जिणेदेहिं॥"—श्री स्थापश्यक्षेतिर्धिः



એવા શુભ કલવાળા પ્રણિધાન પર્યાત આ ચૈત્યવંદન છે, એમ ઉપસંહાર કરતાં મહર્ષિ હૃદિ-ભદ્રાસાર્યજી 'કુપ્રહિનિરહથી ' યથાચિત કરવાની હેવટની ભલામથુ કરે છે— १६ तदेवंविधशुभफलप्रणिधानपर्यन्तं चैत्यवन्दनं। तदन्वाचार्यादीनभिवन्दा यथोचितं करोति कुर्वन्ति वा कुग्रहविरहेण ॥<sup>३६९</sup>

<sup>૧૫</sup>અર્થ:-તેથી એવંવિધ શુભક્લવાળા પ્રિલ્ધાન પર્ય'ત ચૈત્યવન્દન છે. તે પછી આચાર્યાદિને અભિવન્દી યથાચિત (એક) કરે છે વા (ખહુ) કરે છે, જ્ઞાદ્દવિષદેળ — કુબહવિરહથી. <sup>૩૬૯</sup>

# વિવેચન

" ચંદ્રપ્રભ જિન સાહેળા રે, તુમ છેા ચતુર સુજાણ....મનના માન્યા; સેવા જાણા દાસની રે, દેશા કળ નિર્વાણ....મનના માન્યા."

—શ્રી યશાવિજયછ.

અને 'તેથી એવંવિધ શુભ ફલવાળા પ્રશિધાન પર્યાંત ચૈત્યવન્દન છે.' તેથી એમ દર્શાવ્યું તે શુલ-પ્રશસ્ત ફળ છે જેનું એવા પ્રશિધાન પર્યાંત આ પ્રસ્તુત ચૈત્યવન્દન છે. અને તે પછી આચાર્યોને અભિવન્દી, યથાચિત (એક) કુગ્રહ 'વિરહ'ની કરે છે વા (બહુ) કરે છે,—'कुग्रहविरहेण'—કુગ્રહવિરહથી. તે ભલામણ પછી આચાર્યોની સન્મુખ જઈ તેને વન્દન કરી, પાતપાતાને યાગ્ય –ઉચિત કર્ત્ત વ્ય કરે છે, અને તે પણ કેવી રીતે કરે છે? તો કે 'કુગ્રહ વિરહથી,'—'कुग्रहविरहेण'—સર્વત્ર કુગ્રહ-કુત્સિત ગ્રહના પરિત્યાગ કરીને. આ કુગ્રહ કૃટિલ આવેશરૂપ પકડ-અમિનિવેશ ગ્રહની જેમ અતિ અતિ વિષમ-વસમા છે.

'કતર્કને વિષમ ગહની' ઉપમા અનેક પ્રકારે ઘટે છે: (૧) ગ્રહ એટલે સૂર્ય, ચંદ્ર, રાહ આદિ ગ્રહ. તેમાં દુષ્ટ ગ્રહ-અનિષ્ટ ગ્રહ જેમ મનુષ્યને પીડાકારી વસમા થઈ પડે છે, નઢ છે, તેમ કુતર્કરૂપ દુષ્ટ શહુ મનુષ્યને હેરાન હેરાન કરી નાંખી વસમા પીડાકારી થઇ પડે છે, કનડે છે. અથવા રાહુ જેવા પાપગ્રહ કુતક વિષમ શ્રહ જેમ ચંદ્રને પ્રસી તેને ઉત્તાપકારી થાય છે, તેમ આ કુતકે રૂપી विषम पापअंड आत्माइप यंद्रने असी क्षष्ठं तेने अत्यंत ताप पमाडे छे. आम ते लारे વસમા ગ્રહ છે. (૨) અથવા ગ્રહ એટલે ભૂત-પિશાય-ઝાડ. જેમ કાઇને વસમું ભૂત, પિશાચ કે ઝેરડ વળગ્યું હોય, તે તેના કેંડા ન મૂકે, તેને બહી રાખે, પકડી-જક્ડી રાખે, અને તેને હેરાન-પરેશાન કરી નાંખે; તેમ આ કુતકે રૂપ ભૂત, પિશાય કે ઝેડ જીવને જો વળવ્યું હોય, તો તે તેના કેડા મૂકતું નથી, તેને ગડી-પકડી-જકડી રાખે છે, કાઢવું મારકેલ થઈ પડી તેને ખૂબ કનકે છે. જેના મનમાં કુતકે રૂપ ભૂત (Obsession, Delusion) ભરાઇ ગયું હાય, તેને તે કાઢવું ભરી વસમું થઈ પડે છે, એ બલાને કાઢવી ભારી વિકટ શાઇ પડે છે. આમ પણ કુતાઈ 'વિષમ ગ્રહ ' છે. (3) અથવા ગ્રહ એટલે મગર. મગર જે કાઇને મહે, પકડે, તા તેની પકડમાંથી છૂટવું બહુ મુશ્કેલ-વસમું છે, તેમ કુતકે રૂપ ગ્રહના-મગરના પંજામાં જે સપડાયા તેની દાહમાં જે ભીડાયા, તેને પણ તેના સકંજામાંથી છૂટવું ભારી વસમું થઈ પડે છે. આ રીતે પણ કુતક ખરેખરા વિષમ ગહ છે. આમ દુષ્ટ બ્રહ, ભૂત કે મગર−એમ બ્રહના કાેઇ પણ અર્થમાં કુતર્કને 'બ્રહ' નામ આપ્યું તે ચથાર્થ છે, અને તે પણ 'વિષમ' બ્રહ છે, વસમાે⊢શમાવવા વિકટ, સમ કરવાે–સીધા પાંસરા કરવાે દુર્ઘંટ એવાે છે.'

શ્રી યાગદષ્ટિસમુચ્ચય વિવેચન (સ્વરચિત), પૃ. ૩૨૪-૨૫.

આમ અસદ્અભિનિવેશરૂપ કુંબ્રહ બહેની જેમ અત્યંત દુષ્ટ છે એટલે જ તેના 'વિરહ'-વિયાગ-અભાવ કરવાનું સૂચન કરી, શાસ્ત્રકર્તા મહિલિજીએ 'વિરહ' શબ્દશી વિરહાંકવાળી પાતાની બંધપદ્ધતિનું સૂચન કર્યું છે. ભવવિરહને ઝંખતા હરિભદ્રજીના વિશિષ્ટ એવા આ ભાવિતાતમાં મહાત્માએ પાતાના આ બંધના અંતભાગમાં 'વિરહાંક' ત્રણ વાર આ 'વિરહ' શબ્દના વિશિષ્ટ પ્રયાગ કર્યો છે, તેમાંના આ 'કુંબ્રહ વિરહ' એ પ્રથમ પ્રયાગ છે. અને અત્રે આ 'વિરહ' શબ્દ કુંબ્રહ સાથે એડી સર્વત્ર કુંબ્રહના સર્વથા ત્યાં કરવાના મુમુલ્લુઓને સદુપદેશ-સત્જ્પદેશ આપ્યા છે એમ ધ્વનિત થાય છે. જય હરિભદ્ર!



॥ इति महर्षिश्रीहरिभद्राचार्यविरचितायां मन:सुखनंदनेन भगवानदासेन हेमदेवी-सुज्ञातेन चिद्हेमविशोधिनीटीकाभिधानेन विवेचनेन सविस्तरं विवेचितायां ललितविस्त-रायां प्रणिधानपर्यंतं चैत्यवन्दनम् ॥



# ચૂલિકા વ્યાખ્યાનઃ મહર્િષ હરિભક્રાચાર્યજનો અંતિમ સદ્બોધ

અને આ કુપ્રક્રિવિરહર્યા યથાચિતની સિદ્ધિ અર્થે શાસ્ત્રકર્તા મહિષ્ હરિભદાચાય છ ઉપસંહાર કરતાં અત્રે ટૂંકા ટચ ને ચેકખા ચટ સત્રાત્મક અમૃત વાકચીયી ચૂલિકાર્યે છેવટના સત્ઉપદેશ આપે છે, કે જે આ આચાર્યચૂડામિશ્વા સુવર્શ્યમય કીર્તિકલશ સમા આ પ્રથમાં ચૂડામિશ્રિયે શાભી રહ્યો છે. તે આ પ્રકારે—

ं एतत्सिद्धये तु – यतितव्यमादिकम्मीणः

परिहर्त्तव्योऽकल्याणमित्रयोगः, सेवितव्यानि कल्याणमित्राणिः

न लङ्घनीयोचितस्थितिः, अपेक्षित्व्यो लोकमार्गाः;

माननीया गुरुसंहतिः, भवितव्यमेतत्तन्त्रेणः;

प्रवर्त्तितव्यं दानादौ, कर्त्तव्योदारपूजा भगवतां, निरूपणीयः साधुविशेषः;

श्रोतब्यं विधिना धर्मशास्त्रं, भावनीयं महायत्नेन, प्रवर्त्तितब्यं

अवलम्बनीयं धैर्यं, पर्यालोचनीया आयतिः, अवलोकनीयो मृत्युः, भवितव्यं परलोकप्रधानेनः

सेवितव्यो गुरुजनः, कर्त्तव्यं योगपटदर्शनं, स्थापनीयं तद्रूपादि चेतिस, निरूपयितव्या भारणा, परिहर्त्तव्यो विश्लेपमार्गः, यतितव्यं योगसिद्धौः;

कार्यितव्या भगवत्रतिमाः, लेखनीयं भुवनेश्वरवचनं; कर्तव्यो मङ्गलजापः, प्रतिपत्तव्यं चतुःशरणं;

गर्हितव्यानि दुष्कृतानि, अनुमोदनीयं कुशलं;

पूजनीया मन्त्रदेवताः, श्रोतव्यानि सच्चेष्टितानि, भावनीय-मौदार्य. वर्त्तितव्यमुत्तमज्ञातेन ॥३७०

# 'અર્થ:-અને આની સિહિને અર્થે તે৷—

આદિ કર્મમાં યત્ન કરવા ચાગ્ય છે; અકલ્યાણ-મિત્રના ચાગ પતિહરવા ચાગ્ય છે, કલ્યાણિમિત્રો સેવવા ચાગ્ય છે; ઉચિત સ્થિતિ લાંઘવા ચાગ્ય નથી, લાેકમાર્ગ અપેક્ષવા ચાગ્ય છે; યુરુસંહતિ માનનીય છે, એના તંત્રથી (આધીનપણે) થવા ચાગ્ય છે;

દાનાદિમાં પ્રવર્ત્તવું યાગ્ય છે, ભગવંતાની ઉદાર પૂજા કર્ત્તવ્ય છે, સાધુવિશેષ નિરૂપવા યાગ્ય છે;

ે ધર્મશાસ્ત્ર વિધિથી શ્રવણ કરવા ચાેગ્ય છે, મહા-યત્નથી ભાવવા ચાેગ્ય છે, વિધાનથી પ્રવર્ત્તવા ચાેગ્ય છે;

ધૈર્ય અવ**લંબ**વા ચાેગ્ય છે, આયતિ (ભ વિ પરિણામ) પર્યાક્ષાેચવા ચાેગ્ય છે, મૃત્યુ અવક્ષાેકવા ચાેગ્ય છે, પરક્ષાેકપ્રધાન થવા ચાેગ્ય છે;

ગુરુજન સેવવા ચાગ્ય છે, ચાગપટદર્શન કરવા ચાગ્ય છે, તદ્દરુપાદિ ચિત્તમાં સ્થાપવા ચાગ્ય છે, ધારણા નિરૂપવા ચાગ્ય છે, વિક્ષેપમાર્ગ પરિહરવા ચાગ્ય છે, ચાગસિદ્ધિમાં યત્ન કરવા ચાગ્ય છે; ભગવત્પ્રતિમાંઓ કરાવવા ચાગ્ય છે, ભુવનેશ્વરતું વચન લખાવવા ચાગ્ય છે;

મંગલ જાપ કરવા યાગ્ય છે, ચતુ:શરણ પ્રતિપત્તિ (અંગીકાર) કરવા યાગ્ય છે; દુષ્કૃતા ગર્હવા યાગ્ય છે, કુશલ અનુમાદવા યાગ્ય છે;

મન્ત્રદેવતાઓ પૂજવા ચાગ્ય છે, સચ્ચેષ્ટિતા શ્રવણ કરવા ચાગ્ય છે, ઐાદાર્ય ભાવવા યોગ્ય છે, ઉત્તમ જ્ઞાતથી (દર્શાંતથી) વર્ત્ત વા યોગ્ય છે.<sup>350</sup>

# વિવેચન

લલિત લલિત વાકરો સત્પદે વિસ્તરેલી, લલિતવિસતરા આ સૂત્ર સ્વર્ણે શું થેલી.—(સ્વરચિત, આ મંથનું મંગલાચરણ) આમ પદે પદે પરમ પરમાર્થ ગંભીર લલિત પદે વિસ્તારતી આ સુવર્ણ મથ લલિતવિસ્તરાની અપૂર્વ તત્ત્વકલામય ગ્ંથણી જેણે કરી છે, એવા આ મંથના કર્ત્તા પુરુષ મહિલ હરિભદ્રસ્ત્રિ આ શાસ્ત્રના ઉપસંહાર કરતાં અત્રે ચૂલિકારૂપે છેવડના સત્ઉપદેશ આપે છે; અને આ સત્ઉપદેશ પણ એવા ડૂંકા ટચ ને ચાકખા ચટ માધુર્ય મથ લલિત પદેશી ભર્યો છે, કે તે આ પદલાલિત્યમય પ્રંથની યશકલગીમાં ચૂડામણિરૂપે શાભી રહ્યો છે, અને આ અમૃત—અમર પ્રંથકર્ત્તાના અમૃત વચનભર્યા સુવર્ણમય કીર્ત્તિકલશ સમા આ પ્રંથમાં સુમુશુને માર્ગદર્શક બાલપ્રકાશ ઝળકાવી રહ્યો છે.

તે આ પ્રકારે:--

- (૧) 'અને આની સિહિને અર્થ' આદિ કર્મમાં યત્ન કરવા યાેગ્ય છે.' આની એટલે કુંગ્રહ્કવિરહ્યી યથાેચિતની સિહિ અર્થે જ્યાં જ્યાં જે જે યાેગ્ય છે ત્યાં ત્યાં તે તે સમજીને આચરવારૂપ ઉચિતપણાની પ્રાપ્તિ અર્થે, સૌથી પ્રથમ તાે માર્ગાનું આદિકમેમાં યત્ન સારિપણાને અનુકૂળ એવું જે આદિ ધાર્મિકને–ધર્મની શરૂઆત કરનારને યાેગ્ય આદિકમે–પ્રારંભિક ક્રિયા તેમાં યત્ન કરવા યાંગ્ય છે; માર્ગાનુસારિપણાની બ્રિકા પ્રાપ્ત થાય તે પૂર્વે પણ કેટલાક ગુણા આત્મામાં આણવા યાેગ્ય છે, એવી પૂર્વેલા આદરવા યાેગ્ય છે.
- (૨) ' અકલ્યાલુમિત્રના યાગ પતિહરવા યાગ્ય છે, કલ્યાલુમિત્રો સેવવા યાગ્ય છે.' જેથી આત્માનું અકલ્યાલુ થાય એવા અકલ્યાલુમિત્રના-દુષ્ટ અકલ્યાલુમિત્ર ત્યાગ, દુર્જાનાદિના સંબંધ સર્વથા પરિત્યજવા યાગ્ય છે, અને જેથી કલ્યાલુમિત્ર સેવન આત્માનું કલ્યાલુ થાય એવા કલ્યાલુમિત્રો-શિષ્ટ સજજનાદિ ઉપાસવા યાગ્ય છે. અર્થાત્ અસત્સંગના પરિત્યાગ કરી, સત્સંગની પર્શું પાસના કરવા યાગ્ય છે.

"સર્વ પરમાર્થના સાધનમાં પરમ સાધન તે સત્સંગ છે. સત્પુરુષના ચરણ સમીપના નિવામ છે. અધા કાળમાં તેનું ફલ્લભપણું છે, અને આવા વિષમ કાળમાં તેનું અત્યંત દુલ્લભપણું જ્ઞાની પુરુષોએ જાણ્યું છે. જે પુરુષ સદ્દગુરુની ઉપાસના વિના નિજ કલ્પનાએ આત્મસ્ત્રરૂપના નિર્ધાર કરે તે માત્ર પોતાના સ્વચ્છંદના ઉદયને વેદે છે, એમ વિચારનું ઘટે છે. અવસ્ય આ જીવે પ્રથમ સર્વ સાધનને ગૌણ ગણી, નિર્વાણના મુખ્ય હેતુ એવા સત્સંગ જ સર્વાપંભુપણે ઉપાસવા યાગ્ય છે, કે જેથી સર્વ સાધન સુલભ થાય છે, એવા અમારા આત્મસાક્ષાત્કાર છે." (જાએ!)——શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર, પત્રાંક ૧૮૧—૪૨૮—૫૧૮ ઇ૦

" દુષ્ટ જન સંગતિ પરિહરી,

લજે સુગુરુ સંતાન રે....શાંતિ જિન!"--શ્રી આનંદઘનછ.

- (૩) ' હચિત સ્થિતિ લંઘવા યાગ્ય નથી, લાેકમાર્ગ અપેક્ષવા યાગ્ય છે.' દ્રવ્ય— ક્ષેત્ર—કાલ—ભાવ વિચારી, પાતાના સમય–શાક્ત—પરિણામ આદિ ઉચિતસ્થિતિ અનુલ્લંઘન: એઈ, પાતાની સ્થિતિ—અવસ્થા—દશાને ઉચિત—યાગ્ય સ્થિતિ હલ્લંઘન લાેકમાર્ગ અપેક્ષા કરવા યાગ્ય નથી, અર્થાત્ પાતાની સ્થિતિ પ્રમાણે વર્ત્તવા યાગ્ય છે. અને લાેકમાર્ગની અપેક્ષા રાખવા યાગ્ય છે, લાેક કયે માર્ગે ચાલી રહ્યો છે તે તેનું વલણ કેવા પ્રકારનું છે, ઇત્યાદિ દરકાર રાખવા યાગ્ય છે, કે જેથી કરીને પાતાના ચિત્તને અસમાધિનું કારણ ન થાય.
  - (૪) 'ગુરુસંહિત માનનીય છે, અને એના તંત્રથી (આધીનપણે) થવા યાેગ્ય છે.' માતાપિતા, કલાચાર્ય આદિ ગુરુવર્ગને માન–આદર આપવા ગુરુવર્ગમાન્યતા યાેગ્ય છે, અને એ કહે તેમ–એ રાજી રહે તેમ એના તંત્રથી– આગ્રાધીનપણે વર્ત્તવા યાેગ્ય છે.
  - (પ) 'દાનાદિમાં પ્રવર્ત્તવા ચાગ્ય છે, ભગવંતાની ઉદાર પૂજા કરવા ચાગ્ય છે, સાધુ-વિશેષ નિરૂપવા ચાગ્ય છે.' દાન-શીલ-તપ-ભાવ એ ગતુર્વિધ વ્યવહારધર્મમાં પ્રવર્ત્ત તું ચાગ્ય છે. સ્વવિભવ અનુસાર પરમ જ્ઞાનાદિ એશ્વર્યસંપનન દાન-પૂજાદિમાં પ્રછૃત્તિ ભગવંતાની—પૂજાહે દેવાની કૃપણતારહિત વિશાલ ભાવવાળી ઉદાર પૂજા-અર્થા કરવા ચાગ્ય છે; અને સાચા સાધુમાં હાવા ચાગ્ય ગુણાથી જે વિશિષ્ટ છે એવા સાધુવિશેષ નિરૂપણ કરવા ચાગ્ય છે, પરીક્ષાપૂર્વંક જોવા તપાસવા ચાગ્ય છે.
  - (દ) 'ધર્મ'શાસ્ત્ર વિધિથી શ્રવણ કરવા યાગ્ય છે, મહાયત્વથી ભાવવા ચાગ્ય છે, વિધાનથી પ્રવર્તાવા ચાગ્ય છે.' એવા સાચા સાધુગુણસંપન્ન સદ્ગુરુમુખે ધર્માસાસ વિનય–ભક્તિ આદિ વિધિથી શુશ્રૃષાપૂર્વક–અપૂર્વ શુશ્રૃષારસથી ધર્માસાસ્ત્ર શ્રવણ- શ્રવણ કરવા ચાગ્ય છે; શ્રવણ કરીને મહાયત્વથી ભાવન કરવા ભાવનાદિ ચાગ્ય છે, કરી કરી ચિંતન–અનુપ્રેક્ષન કરવા ચાગ્ય છે; અને તે શાસ્ત્રમાં દર્શાવેલ વિધાનથી તદનસાર પ્રવર્તાવા ચાગ્ય છે.
  - (૭) ' ઘૈર્ય અવલં બવા ચાગ્ય છે, આયતિ પર્યાલાયવા ચાગ્ય છે, મૃત્યુ અવલાકવા ચાગ્ય છે, પરલાકપ્રધાન થવા ચાગ્ય છે.' યથાકત ધર્માનુષ્ઠાન આચરતાં, વિલંભ થાય તાપણ કલ માટે ઉત્સુક ન થતાં પૈર્ય અવલં બન કરવા ચાગ્ય છે, પૈર્યાદિ અવલં બન : ધીરજ ધરવા ચાગ્ય છે અને લાંબે ગાળે પણ આ ધર્માનુષ્ઠાન પરલાકપ્રધાનતા અવશ્ય કલદાયિ ઘશે જ એવા દઢ નિશ્ચય રાખી આયતિ—ભવિષ્ય પરિલાકપ્રધાનતા અવશ્ય કલદાયિ ઘશે જ એવા દઢ નિશ્ચય રાખી આયતિ—ભવિષ્ય પરિલામ પર્યાલાયન કરવા ચાગ્ય છે; અથવા કાઈ પણ કાર્ય કરતાં તેની આયતિ—ભાવિ પરિણામ—લાંભા ગાળાનું પરિણામ સર્વ પ્રકારે પર્યાલાયન

ચાગ્ય છે, દાર્લ દિબ્દિથી વિચારવા યેાગ્ય છે; અને છેવટે મૃત્યુ તો છે જ એમ મૃત્યુ પ્રત્યે દુષ્ટિ રાખવા ચાગ્ય છે, અને એટલે જ આ લવના થાડા સુખ માટે પરલવ ન હારી જવાય એટલા માટે પાપથી સદા ડરતા રહી પરલાકપ્રધાન થઇને રહેવા ચાગ્ય છે, અર્થાત્ પરલાકને પ્રધાન ગણી પરલવમાં પણ જેમ આત્માનું શ્રેય થાય એમ પ્રવર્ત્તવું યાગ્ય છે. અને એટલા માટે જ—

(૮) 'ગુરુજન સેવવા યાેગ્ય છે, યાેગપટદર્શન કરવા યાેગ્ય છે, તદ્રપાદિ ચિત્તમાં સ્થાપના ચાગ્ય છે, ધારણા નિરૂપના ચાગ્ય છે, નિક્ષેપમાર્ગ પરિહરના ચાગ્ય છે, ચાગ-સિદ્ધિમાં યત્ન કરવા ચાેગ્ય છે.' ગુરુજન-પંચયરમેબ્ઠિરૂપ ગુરુવર્ગ, પંચ પરમ ગુરુ સેવવા યાેગ્ય છે, ઉષાસવા યાેગ્ય છે, આરાધવા ગુરુજનસેવા : યાગયઢ દર્શન- યાગ્ય છે. અને એ પંચ પરમ ગુરુની આરાધનાર્થે જેમાં એ પંચ પરમેષ્ટિનું રૂપ આલેખ્યું છે એવા ચાગપટનું દર્શન કરવા ચાગ્ય છે; ધ્યાન–ધારણાદિ તે પંચ પરમ શુરુના રૂપ-વર્ણ-આકાર-ગુણ-સ્વરૂપાદિ ચિત્તમાં નિધાનની જેમ સ્થાપન કરવા ચાગ્ય છે, અને તેની વિસ્મૃતિ-વિચ્યુતિ ન થાય એમ તે અરિહંતાદિ પંચ પરમ ગુરુના સ્વરૂપની ધારણા ધારવા યાગ્ય છે; અને તે ધારણામાં विश्लेपरूप थर्छ घडे कीवा डामाडाण करनारा विश्लेपमार्गाने परिखरवा-हरथी त्यळवा ये। व्य છે; અને આમ દઢ ધારણા ધારણ કરી ધ્યાન-સમાધિરૂપ યાગની સિહિમાં યત્ન કરવા

ચેાગ્ય છે. "જિનરાજની સેવના કરવી, ક્યેય ક્યાન ધારણા ધરવી રે....મનમાહના જિનસથા."-- શ્રી દેવચંદ્રછ (e) 'ભગવત્પ્રતિમાઓ કરાવવા યાેગ્ય છે, ભુવને ધરનું વચન લખાવવા યાેગ્ય છે.' અને આ જે પરમ ગુરુની લક્તિથી પાતાને આત્મલાલ થયા તેવા આત્મલાલ ખીજા ભક્તિમાન્ આત્માં એકને પણ સુલભ થાય એટલા માટે, જ્યાં જ્યાં તેની स्रावत् प्रतिभा क्षरः अव्द हाय तेवा स्थणे थे। य विवेक वापरी स्रावत्प्रतिभा ये। કરાવવા ચાવ્ય છે, અર્થાત્ ભગવંતના વીતરાગ સ્વરૂપનું જે પ્રતિ-બિમ્મ માટે છે એવી શાંતમૂર્ત્તિર્ય તેની પ્રતિકૃતિ-પ્રતિમા સ્થાપન કરાવવા યાગ્ય છે, કે જેના નિવિ'કાર પ્રશાંત વીતરામ ભાવના ધ્યાનાલંબને ભક્તિમાન્ જીવાને તે " જિન પડિમા જિન સારિખી " થઈ પડે. એટલે જ્યાં જ્યાં ને જેટલી જેટલી જરૂર હેાય ત્યાં ત્યાં તે ઔચિત્ય પ્રમાણે જ પાતાની ને સમાજની વિષ્નવાદિક શક્તિ લક્ષમાં રાખીને વિવેકથી, પ્રતિમાંઓ કરાવવા યેડ્ય છે. એમ આશય સમજાય છે.

આમ જિન ભગવાનના વિરહે જેમ 'જિન પહિમા જિન સારિખી' ગણી અવશ્ય આરાધના કરવા યાગ્ય હાવાથી તેની સ્થાપના કરવા યાગ્ય છે, તેમ તે લગવંતાના વિરહે તેમનું આગમરૂપ વચન જ લવ્ય છવાને પરમ આલંખતરૂપ પરમ ઉપકારી થઈ પડે છે, એટલા માટે તે 'લુવનેશ્વરનું વચન' ભુવનેદ્ધર વચન લખાવવા ચાગ્ય છે; તે પરમ પુરુષના અપૂર્વ વચનામૃતના ગુણ-લેખન ગૌરવને छारे सेवी सर्वां गसुंदर रीते तेना क्षेणन-प्रधासनाहि કરાવવા યાેગ્ય છે, કે જેથી કરીને જગત્ને વિષે તે લુવનેશ્વરના પરમછુતની પ્રભાવના થઈ તેમણે પ્રદર્શિત કરેલા વિશ્વકલ્યાણકારી માેક્ષમાર્ગના જગત્માં ઉદ્યોત થાય. આમ ભગવંતના વિરહે જિનપ્રતિમા અને જિનઆગમ એ બે પુષ્ટ આલંગન છે, તેના અત્ર બાેષ કર્યો. પરમ લાવિતાતમાં મહાસુનિ દેવચાંદ્રજી પણ અનન્ય લાવથી ગાઇ ગયા છે કે—

"વીર થકા પણ શ્રુત તહ્યા રે, હતા પરમ આધાર; હવે ઈહાં શ્રુત આધાર છે રે, જિન પહિમાસુખકં દાેરે....

વીર પ્રભુ સિદ્ધ થયા....મારગ દેશક માક્ષનાર

ત્રણે કાળે સિવ જવને રે, આગમથી આનંદ; સેવાે ધ્યાવાે ભવિ જનારે, જિત પડિમા સુખ કંદાેરે....વીર પ્રભુ. ગણધર આચારજ સુનિરે, સહુને એણી પેરે સિદ્ધ; ભવભવ આગમ સંગથી રે, દેવચંદ્ર પદ લીધ રે....વીર પ્રભુ."

— શ્રી દેવચંદ્રછ.

'સત્રાત્રાને લખોં લખવોંને ભક્તિ ભારી લહે છે, પૂજે અચે શ્રવણ બહેણે અર્ધ તેના બહે છે; ભગ્યા પાસે પ્રગટ કરતા તેહ સજગાય દાવે, ચિતે ભાવે પરમશ્રુતને વિશ્વમાં કી પ્રભાવે.'

શ્રી ચાગદષ્ટિકલશ (સ્વરચિત), રરૂ.

(૧૦) 'મંગલ જાય કરવા યેડ્ય છે, ચતુ:શરણ પ્રતિપ્રત્તિ (અંગીકાર) કરવા યેડ્ય છે.' મં + ગલ-પાયને ગાળનારા એવા મંગલ મંત્રના જાય, તે ને તે મંત્રયદનું પરાવર્તાન કરવા યેડ્ય છે, ભાવત-રડણ કરવા યેડ્ય છે, ધૂન લગાવવા યેડ્ય મંગલ જાય: છે, કે જેથી કરીને તેના અંતસ્તત્ત્વ પ્રત્યે જીવનું લક્ષ્ય કેન્દ્રિત ચઉ શરણ પ્રતિપત્તિ થાય. યેડાંગના પ્રથમ ભેંદ અધ્યાત્મ છે, અને તે અધ્યાત્મના પ્રાથમિક પ્રકાર મંત્રજય છે; આ દેવતાસ્તવરૂપ મંત્ર એ પણ ભક્તિપ્રધાન દેડાં, ભક્તિમય અધ્યાત્મના માંગે' ચઢવાના ઉત્તમ પ્રકાર છે. આ મંગલ મંત્રામાં પ્રથમ મંગલરૂપ મંત્રશિરામણ નમસ્કાર મંત્ર છે,-'નમો અરિદંતાળં'-ઇત્યાદિ અર્થાત્ અરિદંત ભગવંતાને હું નમસ્કાર કરૂં છું, સિદ્ધ ભગવંતાને હું નમસ્કાર કરૂં છું, આચાર્ય ભગવંતાને હું નમસ્કાર કરૂં છું, હપાધ્યાય ભગવંતાને હું નમસ્કાર કરૂં છું, સર્વ સાધુ ભગવંતાને હું નમસ્કાર કરૂં છું, ઇત્યાદિ ભાવવાળા મંગલ જાય કરવા યોડ્ય છે.

"શુભ ભાવ વડે મન શુદ્ધ કરા, નવકાર મહાયદને સમરા; નહિં એહ સમાન સુમંત્ર કહાે, ભજને ભગવંત ભરંત લહાે."

--- શ્રીમદ્ધ રાજચંદ્રજી

અને અરિહંત, સિદ્ધ, સાધુ અને કૈવલિપ્રજ્ઞપ્ત ધર્મ એ ચાર શરણ પ્રતિપત્તિ કરવા યાગ્ય-અંગીકાર કરવા યાગ્ય છે: અનન્ય ભાવશરણના દાતાર અરિહંત ભગવંતાનું હું શરણ પ્રહું છું, શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપી સિદ્ધ ભગવંતાનું હું શરણ પ્રહું છું, મૂર્ત્તિમાન્ સમાધિસ્વરૂપ સાધુ ભગવંતાનું હું શરણ પ્રહું છું, કેવલિ ભગવંતે ભાખેલા આત્મસ્વભાવ ધર્મનું હું શરણ પ્રહું છું. ચઉ ગતિના ઉચ્છેદ કરનારા આ ચઉ શરણના મેં આશ્રય કર્યો છે, તા મને હવે ભય શાે વિદ્રય શાે શિં ચિંતા શીં ?

"ધીંગ ધણી માથે કિયા **રે**, કુણુ ગંજે નર ખેડ ?....વિમલજિન દીઠા લાેયણ આજ."—શ્રી આનંદઘનછ "માડાને ઉત્સંગ, બેઠાને શી ચિંતા ? પ્રભુને ચરણુ પસાય, સેવક થયા નચિંતા." —શ્રી દેવચાંદ્રછ

(૧૧) 'દુષ્કૃતો ગહેવા ચાગ્ય છે, કુશલ અનુમાદવા ચાગ્ય છે.' દુષ્ટ કાર્યની ગહો— ગુરુસાક્ષીએ નિન્દા કરવા ચાગ્ય છે, કુશલ—શુભ કાર્ય-શુભ કરણી દુષ્કૃતગહી: અનુમાદન કરવા ચાગ્ય છે. જેમકે—

સુકૃત અનુમાદના ' આત્મસ્વરૂપની આરાધના ચૂકી મેં અનાચારથી, અવ્રતથી, વિષયથી, કષાયથી આ ભવ-પરભવને વિષે જે કંઈ આત્મવિરાધના

કરી है। य, तेने। हुं हवे पश्चात्ताप हरी मिण्याइण्डृत माणुं छुं. मिच्छामि दुक्कडं। प्राद्यातिपाताहि अहार पापस्थान है के में आत्मस्वरूपथी अन्ट थवारूप प्रमाहहोषथी सेट्यां है। य, सेवराव्यां है। य, सेवतां प्रत्ये अनुमेद्या है। य, ते सर्व हुं त्रिविधे त्रिविधे वे। सरावुं छुं; आत्मसाक्षी से निन्हं छुं, सह्भुरुसाक्षी महुं छुं अने आत्मामांथी विसर्भन कुं छुं. निन्दामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि।

'ધન્ય છે આને! આનામાં વિદ્યા-વિનય-વિવેક-વિજ્ઞાનના કૈવા વિકાસ છે! આ કૈવા જ્ઞાનવાન, કૈવા ચાસ્ત્રિવાન છે! ધન્ય છે આ આત્મારામી મુનિધારાની પરમ નિર્માય વીતરાગ વૃત્તિને! અહેા આ મહંતાનું મહા અસિધારાતના! અહેા આ પ્રદ્યાનિષ્ઠ મહાત્મા- ઓની પ્રાહ્મી સ્થિતિ! આ સદ્ધમે પરાયણ સદ્દગૃહસ્થા પણ ધન્ય છે! અન્તે કુળને અજવાળનારી આ સતી સ્ત્રીઓને ધન્ય છે! અત્વા સર્વ સુકૃતીઓના સુચરિત સંકીર્ત્તનના રસાસ્વાદ લેવડાવી હે ચેતન! તું તહારી રસનાને 'રસના' કર! ગુણવંતની ગુણગાથા શ્રવણ કરાવી તહારા શ્રવણને તું 'શ્રવણ' કર! અન્યના એધાર્યના પ્રસન્ન અવલાકનથી તહારા લાચનને તું 'લાચન' (રાયન) કર! અને આમ સાચા નિર્દાલ પ્રમાદભાવથી અન્યના સુકૃતમાં મક્તના ભાગ પડાવી તહારી જીલના, તહારા કાનના ને તહારા નેત્રના નિર્માણને કૃતાર્થ કર!'

—શ્રી પ્રજ્ઞાવખાધ માેક્ષમાળા, પાઠ ૮, પર. (સ્વરચિત) "શુભ કરણી અનુમાદીએ, ભાવ ભલા મન આછુ."

—શ્રી વિતયવિજયજીકૃત પુણ્યપ્રકાશ સ્તવન

(૧૨) 'મંત્રદેવતાએ પૂજવા યાગ્ય છે, સચ્ચેષ્ટિતા શ્રવણ કરવા યાગ્ય છે, ઓદાર્ય ભાવવા યાગ્ય છે, ઉત્તમ જ્ઞાતથી (દર્શાતથી) વર્તાવા યાગ્ય છે.' મંત્રદેવતા પૂજા, જેનું દેવત અચિત્ય છે એવા મંત્રદેવતાએ પૂજવા યાગ્ય-સચ્ચેષ્ટિતશ્રવણ: આરાધવા યાગ્ય છે. સત્પુરુષાના સત્ચેષ્ટિતા—સત્આચરણા—ઉત્તમ દર્શાતથી વર્તાન સત્ચરિત્રા શ્રવણ કરવા યાગ્ય છે, અને તે પરમ ઉદારચરિત સત્પુરુષાના ચરિત્રા શ્રવણ કરી ઔદાર્ય—ઉદારપાશું–હૃદયનું વિશાલપાશું ભાવન કરવા યાગ્ય છે; અને આમે ઉત્તમ પુરુષાના જ્ઞાતથી—જાણીતા દર્શાત પ્રમાણે ઉચા જોણ રાખી વર્ત્તવા યાગ્ય છે, સદા ઉંચી શ્રેણીમાં લક્ષ રાખી જેમ અને તેમ આપણા આત્મા ઉધ્લંગામી શાય એવા ઉત્તમ દાખલા લઈને વર્તાનું યાગ્ય છે.

'સદ્વિદ્યાના બુધપ્રિય જ એ શુભ્ર સંસ્કાર ઝીલી, પૃથે ન્દ્રવત સકલ સુકલા પૃથે ભાવેય ખીલી; આત્માર્થા હૈ! વિજય વસ્જે ધર્મ ને માલકામી! યાત્રા તહારી મુગતિપથમાં હો સદા ઊધ્રેગામી!'

—श्री प्रज्ञावकाध मेक्षमाणा, पाठ, १०८. (स्वर्यित)

Ŵ

એવા ઉક્તગુણસંપન્ન એવંબૂન દશાવંતની અહીં સર્વ જ પ્રકૃત્તિ રૂડી દ્વાય ને માર્ગાનુસારી એવા તે અપુનર્ળન્ધકાદિ જ દ્વાય, એમ મર્મ પ્રગટ કરે છે —

रैपवंश्वतस्य येह प्रवृत्तिः सा सर्वेव साध्वी। मार्गानुसारी द्वयं नियमादपुनर्वन्धकादिः, तदन्यस्यैवंभूतगुणसम्पदोऽभावात्। ३७१

રેઅર્થ:-એવ'ભૂતની જે અહીં પ્રવૃત્તિ, તે સર્વે જ સા<sup>દ</sup>વી હોય છે. કારણ કે માર્ગાતુસારી એવા આ નિયમથી અપુનર્ભન્ધકાદિ છે,—તેનાથી અન્યને એવ'ભૂત ગુણસ'પદ્ના અભાવ છે માટે.<sup>3ડ</sup>ી

### વિવેચન

" અપુનર્ખ ધકથી માંડીને, જાવ ચરમ ગુણુઠાણ; ભાવઅપેક્ષાએ જિનઆણા, મારગ લાધે જાણ."

--શ્રી યશાવિજયજકૃત સા. ત્ર. ગા. સ્ત.

અને 'एवंभूतस्य येह प्रवृत्ति: सा सर्वेव साध्वी' — 'એવં ભૂતની જે અહીં પ્રવૃત્તિ, તે સર્વે' જ સાધ્વી હાય છે.' આ જે ઉપરમાં ગુણુગણ ગણાવવામાં આવ્યા તે જેનામાં અને તે અધુનર્જન્ય કાદિ જ હોય

હાય. એવં મૃત-એવા પ્રકારની દશાને જે પામેલા હાય, તેની એવં ભૂત દશાવંતની અહીં જે પ્રવૃત્તિ છે, તે સર્વે જ સાધ્વી–સમ્યક્-સત્માર્ગાનુ સર્પજ પ્રવૃત્તિ સાધ્વી: સારિશી દ્વાય છે. કારણ કે 'मार्गानुसारी हाय' नियमादपुनर्बन्धकारीः'-भार्गानुसारी अवेर આ नियमधी अपुनर्णन्धकृष्टि छे,-तेनाथी अन्यने क्षेवं भूत अूश्सं पहने। असाव छे भारे-- तदन्यस्य पर्वमृतगुण-संपदोऽभावात् '. એવં ભૂત शुख्यं पन्न हशाव णे। के छे। य ते

સન્માર્ગને અનુસરનારા એવા માર્ગાનુસારી હાય ને એવા માર્ગાનુસારી હાય તે અપુનર્ભ નધાકાદિ દશાવાળા હાય, આ નિયમ છે. કારણ કે તે અપુનર્ભ નધકાદિથી અન્યને-પુનર્ખન્ધકાદિ દશાવાળાને એવંભૂત ગુણસંપદ્ના અભાવ હાય. એટલે આ જે કહ્યા તે ગુણ જેનામાં હાય તે માર્ગાનુસારી એવા અપુનર્ળન્ધકાદિ દશાવાળા જ હાય.



એટલા માટે 'હેલેથી માંડીને આ અપુનર્ળન્ધકની પ્રવૃત્તિ સત્પ્રવૃત્તિ જ છે, અને 'કુદારાદિ પ્રવૃત્તિ પણ રૂપનિમાં અપ્રવૃત્તિ જ છે ' તેવી જેમ તે ધર્મ ગામિની છે—ધર્મ વ્યાધિની નથી, કારણ કે એવું હૃદય तत्त्वाविराधक छे ते ते थड़ी समन्तलद्गता है।य छे, येम समन्तलद्ग हिस्स्ट्रिक्ट तत्त्वरहस्य प्रकाशे छे-

वैअत आदित आरभ्यास्य प्रश्नृति: सत्प्रवृत्तिरेव नैगमानुसारेण चित्रापि प्रस्थक-प्रवृत्तिकल्पा। तदेतदधिकृत्यादुः "कुटारादिप्रवृत्तिरपि रूपनिम्मणिप्रवृत्तिरेव "। तद्वदादि-भार्रिमकस्य धरमें कात्स्न्येन तदगामिनी न तद्वाधिनीति हार्दाः॥

तस्वाविरोधकं (पाठांतर विराधकं) हृदयमस्य, ततः समन्तभद्रता, तनमूलत्वात्सकल-चेष्टितस्य । ३७२

पञ्जिका-कुठार छत्याहि. कुटारादिषवृत्तिरपि-कुटारादौ-अधाराहिमां, प्रस्थक्षथित हारुडेहमां ઉપયોગી શસ્ત્રમાં, प्रवृत्ति:-- પ્રકૃતિ, ધટન-દંડસંયોગ-તીક્ષ્ણકરણ अમાદિકા પણ, પ્રસ્થક ઉત્કિરણાદિક ते। दूर रहे।, रूपनिमांणप्रवृत्तिरेच-३पनिर्भाश्वप्रहत्ति वर छे, प्रस्थक्षि आक्षारनी निष्पत्तिने। ભ્યાપાર જ છે,—ઉપકરણપ્રવૃત્તિ વિના ઉપકર્ત્ત વ્ય પ્રवृत्तिना અયોગને લીધે. तद्वत्-तेनी જેમ, રૂપનિમોં**ણમાં** કુઠારાદિ પ્રવૃત્તિની જેમ, अपनर्जन्धक्रस्य—અયુનર્ખન્ધકની, धर्मविषये—ધર્મવિષયમાં જે પ્રવૃત્તિ, देवधांगथी પ્રણામાદિકા, તે સદાષા પણ कात्स्न्येंन-કાત્રન્યંથી, સામસ્ત્યથી, तद्गामिनी-धर्भणामिनी न तु-न पुनः तद्वाधनी-धर्भणाधिका, इति-अभ, हार्दाः-अदिंपर्यान्त गरेपीओ, के छे अभ शेष छे. કયા કારણથી આ આમ છે? તે માટે કહ્યું —

तत्त्वाबिरोधकं-तत्त्रअविरोधक, देवादि तत्त्ववे अश्रतिहुअ, यत:- अव्यु है. हृद्यम्-હદય, अस्य — આતં, અપુનર્યાન્ધકતું, નહિંક પ્રવૃત્તિ પશુ,—અનાભે ગના જ તેમાં અપરાધીપણાને લીધે. ततः—ते थर्डी, तत्त्राविरेध्धः ६६४ थर्डी, समन्तभद्दता—सभन्तसद्धता, सर्वतः ३९याण्ता,—निर्दे हे પ્રવૃત્તિ થકી, તેના (પ્રવૃત્તિના) કુશલ હૃડયના ઉપકારિપણાને લીધે. અને તેના (કુશલ હૃદયના) તેના ( प्रवृत्ति ) विना पण् अवित्य इबहेतुपण्याने लीधे. अया अरस्थि ? ते भाटे इहां—तन्मूलकत्वात—तन्भूस-પણાને લીધે, તત્ત્વાવિરુદ્ધ હેદવપૂર્વ પણાને લીધે, સજ્રજુ चેષ્ટ્રિતસ્ય—શુભાશભરૂપ પુરુષાર્થ પ્રવૃત્તિરૂપ સકલ ચેષ્ટિતના.

3 અર્થ:-એથી કરીને આદિથી આરંભીને આની (અપુનર્ળન્ધકની) પ્રવૃત્તિ સત્પ્રવૃત્તિ જ (છે),—નૈગમાતુસારથી ચિત્ર છતાં પણ પ્રસ્થકપ્રવૃત્તિ સમી છે. તેથી આને અધિકૃત કરીને કહ્યું છે કે—"કુઠારાદિપ્રવૃત્તિ પણ રૂપનિર્માણપ્રવૃત્તિ જ છે." તેની જેમ આદિ ધાર્મિકની ધર્મમાં (પ્રવૃત્તિ) કાત્સ્ત્યેથી તદ્દગામિની છે, નહિં કે તદ્દભાષિની એમ હાદી (હાદે જાણનારાઓ) કહે છે.

કારણ કે આતું (અધુનર્ભન્ધકતું ) હૃદય તત્ત્વાવિરોધક (પાઠાં; તત્ત્વાવિરાધક ) છે, તે થકી સમન્તભદ્રતા હોય છે, સકલ ચેષ્ટિતના તન્મૂલકપગાને લીધે.<sup>3૭ર</sup>

# વિવેચન

"વીતરાગ ગુણરાગ ભક્તિરુચિ નગમે હા લાલ."--શ્રી દેવચંદ્રછ આ અપુનર્ભન્ધક એવં ભૂત દશાવાળા હાય છે, 'એથી કરીને આદિથી આરંભીને आनी प्रवृत्ति सत्प्रवृत्ति क छे,'--' अत आदित आरभ्यास्य प्रवृत्ति: सत्प्रवृत्तिरेव '--નૈગમાતુસારથી ચિત્ર છતાં પણ પ્રસ્થકપ્રવૃત્તિ સમી છે.--આદિથી માંડીને 'निगमानुसारेण चित्रापि प्रस्थकप्रवृत्तिकल्पा.'— आ भागीनुसारी અપુનર્બન્યકની પ્રવૃત્તિ અપુનર્બન્ધકાદિ દશાવાળા હાય એટલા માટે જ, પહેલેથી-શરૂઆતથી सत्प्रवृत्ति क માંડીને આની પ્રવૃત્તિ સત્ના અનુસંધાનવાળી સત્પ્રવૃત્તિ જ છે. નૈયમનય અનુસારે ચિત્ર–નાના પ્રકારની છતાં પ્રસ્થકપ્રવૃત્તિ સમી છે. 'તેથી આને અધિકૃત કરીને કહ્યું છે કે-'કુઠારાદિપ્રવૃત્તિ પણ રૂપનિર્માણપ્રવૃત્તિ જ छे.'---' कुठारादिपवृत्तिरपि रूपनिर्माणप्रवृत्तिरेव ' -- प्रश्यक्षा आक्षार है।तरवानी પ્રવૃત્તિ તા દૂર રહા, પણ કુઢાડી વગેરે પ્રવૃત્તિ પણ રૂપનિર્માણપ્રકૃત્તિ જ છે. અર્થાત્ પ્રસ્થકને ચાગ્ય કાલ્ઠ કાપવામાં ઉપયોગી એવી કુઢાડી અંગેની પ્રવૃત્તિ જેમકે-કુઢાડી ખનાવવી, તેમાં હાથા ભેરવવેલ, કુહાડીને લીક્ષ્ણ અણીદાર કરવી, પછી તે વઉ તેવું રૂપ ખનાવવા યાગ્ય કાષ્ઠ કાપનું, એ વગેરે પ્રવૃત્તિ પણ રૂપનિર્માણપ્રવૃત્તિ જ છે, કુઠારાદિપ્રવૃત્તિ પણ अस्यकाहि आकारनी निष्पत्तिने। व्यापार क छे, कारण के तेवा प्रकारनी ३५નिर्भाष् प्रष्टित જ ઉપકરણ પ્રવૃત્તિ विना तेवा प्रकारनी ३५निर्भाष् प्रवृत्तिने। येाग જ ઘટતા નથી. એટલે કુઢાડી બનાવાય ત્યાંથી માંડીને તેવું કાષ્ઠરૂપ તૈયાર થાય ત્યાં સુધીની બધી પ્રવૃત્તિ રૂપનિર્માણના અંગભૂત હાઈ રૂપનિર્માણ પ્રવૃત્તિ જ છે.-'तद्वत् आदि वार्मिकस्य धर्मे कात्स्म्येन '---'तेनी केम आहि धार्भिंडनी धर्भं मां प्रवृत्ति डात्स्न्यं थी तहुशामिनी छे, तहुणाधिनी नथी--'तदुगामिनी न तदुवाधिनी' ધર્મ બાધિની નહિં<sup>-</sup>, એમ હાદી (હાદ જાણનારાએા) કહે છે.'--' इति हार्दा: ' -३૫-પણ ધર્મ ગામિની જ નિર્માણની આબતમાં કુઠારાદિ પ્રવૃત્તિ જેમ સામસ્ત્યથી-સમસ્તપણ सव प्रवृत्ति તે રૂપનિર્માણ પ્રત્યે લઈ જનારી તદુગામિની છે, તેની ભાષા કરનારી-તદ્દુઆધિની નથી; તેમ આદિ ધાર્મિકની એટલે કે ધર્મના પ્રાથમિક (Preliminary) अधिकारी मार्जानुसारी खेवा अपुनर्जन्धकती के धर्मविषयमां-

દેવ-ગુરુ-ધર્મ સંખંધી ભક્તિ આદિ પ્રવૃત્તિ છે, તે કાત્સ્ન્યંથી-સામસ્ત્યથી-સમસ્તપણે તે ધર્મ પ્રત્યે લઈ જનારી એવી તદ્દગામિની છે, પણ તે ધર્મને બાધન કરનારી તદ્દ-ભાધિની નથી; અર્થાત્ માર્ગાનુસારી અપુનર્બન્ધકની સમસ્ત ધર્મપ્રવૃત્તિ પહેલેથી માંડીને ધર્મના સાધનરૂપ હાય છે, પણ ધર્મના બાધનરૂપ હાતી નથી, એમ આ વસ્તુનું હાર્દ-હૃદય-મર્મ સમજનારા હાર્દી-સહૃદય સંતજના સારી પેઠે જાણે છે.

કારણ કે—' तस्त्राविरोधकं हृदयमस्य, ततो समन्तभद्रता' ઇ. –' આતું (અપુનર્ખ ધકનું) હૃદય तत्त्वाविरोधकं (પાઠાં : तत्त्वाविरोधकं ) छे.' આ અપુનર્ખ ન્ધકનું હૃદય तत्त्वनुं – ધર્મ તત્ત્વનું અથવા દેવ–ગુરુ–ધર્મ તત્ત્વનું અવિરોધક (અથવા અવિરોધક) છે, આ અપુનર્ખ ન્ધકનું અપ્રતિકૃદ્ધ છે, દેવ–ગુરુ–ધર્મ તત્ત્વનું વિરોધન કે વિરોધન કરનાર દૃદય તત્ત્વાવિરોધક: નથી; ભલે કદાચ તેનું ભાદ્ય આચરણુ–પ્રવૃત્તિ અનાભાગથી જાણતાં તે થકી સમન્તભદ્રતા —અજાણતાં તે તે તત્ત્વનું વિરોધન વા વિરોધન કરે, તો પણ તેનું હૃદય તે સાચું છે, તત્ત્વઅવિરોધક—તત્ત્વઅવિરોધક જ છે. 'તે થકી સમન્તભદ્રતા હાય છે,—સકલ ચેપ્ટિતના તન્મૂલકપણને લીધે.' તે તત્ત્વાવિરોધક હૃદય થકી સમન્તભદ્રતા—સર્વ તોભદ્રતા—સર્વ તઃ કલ્યાણતા હાય છે; કારણકે હૃદય એ જ સકલ ચેપ્ટિતનું —સર્વ શુભાશુભ પ્રવૃત્તિનું મૂલ—ઉદ્ભવસ્થાન છે, એટલે હૃદય જે સાચું છે, તત્ત્વાવિરોધક—તત્ત્વાવિરોધક છે, તે તેની સકલ પ્રવૃત્તિ પણ કલ્યાણરૂપ છે. આથી ઊલટું હૃદય જે ખેતું હૃદય જે ખેતું હૃદય જે ખેતું સાચા ભાવ પર રહેલા હૃદય હૃદય પર—અંતર્ના સાચા ભાવ પર રહેલા હૃદય હૃદય છે, એમ સમન્તભદ્ર–સર્વ તાલરાધક હૃદય સાખ્રત છે, એટલે તેને સમન્તભદ્રતા હૃાય છે, એમ સમન્તભદ્ર–સર્વ તાલરાધ હૃદય સાખ્રત છે, એટલે છે.



એમ જિનદર્શનમાંથી નિકળેલા તે તે અન્યદર્શનાનુસારે ખીજ દર્શાત પણ અહીં ધટાવવાનું સચન કરે છે —

र्थप्यमतोऽपि विनिर्गततत्तद्दीनानुसारतः सर्वमिह योज्यं सुप्तमण्डितप्रबोधद्दीनादि। न हेवं प्रवर्तमानो नेष्टसाधक इति। ३७३

सुप्तमण्डितप्रबोधदर्शनादि—क्षेभ डे।ई—सुप्तस्य सत:—क्षुप्त हे।तां, मंडितस्य—कुंडुभादिथी भंडित थमेलाने, प्रबोधे—अमे।६ थमे, निद्राभ्यममे, स्मन्यथाभूत स्मने सुंदर स्मेवा स्मातमुं (पेतातुं) द्शीनम्— दर्शन, स्मवेशेडन स्माश्चर्यंडारि हे।य छे; तेम स्मपुनर्यंत्वके—स्मनाकेश्मवंतने (पार्धाः

पश्चिका-एवं — ग्रेम, अरधः दर्शत केम, अतोऽिष — भः मधि पश्च, कैन दर्शनमधि क विनिर्मतानि — विनिर्मत, पृथम्भूत ते के, दर्शनानि — दर्शना, नथवाहा, तेषां अनुसारत: — तेभाना भनुसारधी, तेमां ७५त अभ अर्थ छे, मर्बम् — सर्व, दर्शनतान्त, इह — अर्धी, दर्शनमां, योज्यं — ये, क्वा योज्य छे. श्रं – विशिष्ठ ? ते मार्ट हत्युं —

<sup>૪</sup>અર્થ:-એમ આમાંથી જ (જૈનમાંથી જ) વિનિર્ગત (નીકળેલા) તે તે દર્શન અનુસારથી 'સુપ્તમ'ડિત પ્રખેહ્યદર્શનાદિ' સર્વ અહીં યોજવા યોગ્ય છે. કારણ કે એમ પ્રવત્તિમાન (અપુનર્ભત્યક) ઇષ્ટસાયક ન હોય એમ નહિ, (અપિ તુ હોય જ.).<sup>393</sup>

# વિવેચન

"રચના જિન ઉપદેશકી, પરમે ત્તમ તિનુ કાલ; ઇનમેં સખ મત રહત હૈ, કરતે નિજ સંભાલ."–શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી.

અને ' एवमतोऽिं विनिर्मततत्त्वहर्शनानुसारत: सर्वमिह योज्यं'—એમ આમાંથી જ (જૈનમાંથી જ) વિનિર્ગત તે તે દર્શન અનુસારી—સુપ્તમં હિત પ્રબાધદર્શનાદિ સર્વ અહીં યોજય છે. એમ—પ્રસ્થક દર્શાત જેમ યોજયું તે જ પ્રકારે આ સુપ્તમં હિત-પ્રબાય જૈનદર્શનમાંથી જ નિક્ષોલા જે અન્ય દર્શનો છે, તેઓના અનુસારે દર્શનાદિ દર્શાત ઘટના 'સુપ્તમં હિત પ્રબાધદર્શનાદિ' સર્વ દર્શાત જ્ઞાલ અહીં આ દર્શનમાં યાજવા યોગ્ય છે. તે આ પ્રકારે:—જેમ કાઇ સ્તૃતા હતા, ત્યાં જ તે કું કુમાદિથી મંહિત થયા; પછી તે જાગ્યા, એટલે તેને પાતાનું અદલાઇ ગયેલું સુંદર અલંકૃત સ્વરૂપ દીઠું, તેથી તેને આશ્ચર્ય થયું. તેમ અનાલાગવાત એવા અપુનર્ભન ધક અનાલાગથી અજાણ્યણે પણ વિચિત્ર શૃષ્ણાથી અલંકૃત હાય છે, તેને જયારે પ્રબાધ આશ્ચર્ય છે ત્યારે સમ્યગ્રદર્શનાદિ લાભકાળે પાતાના આત્માના વિસ્મયકારી સ્વરૂપદર્શનથી આશ્ચર્ય થયે છે. આદિ શબ્દથી બીજા દેષ્ટાંત—નોકામાં સુતા હોય, ત્યાં જ સુતાં સુતાં સમુદ્ર ઓળંગી જાય, ને જાગીને જાએ તા પાતે સમુદ્ર પાર ઉતરી ગયા છે એમ દેખે. તેમ અપુનર્ભન્ધકભાવરૂપ નોકામાં સ્તેલા જીવ સંસારસમુદ્ર એાળંગી જાય છે ને જાગૃત થતાં પાતે સંસારસાગર તરી ગયા છે એમ દેખે છે.

કારણ કે 'એમ પ્રવર્તામાન ઇંબ્ટસાધક ન હોય એમ નહિં (હોય જ).' એમ પ્રસ્થક્કર્તાન ન્યાયથી પ્રવર્તા રહેલા અપુનર્બન્ધક ઇબ્ટસાધક, પ્રસ્થક તુલ્ય સમ્યક્ત્વાદિના સાધક ન હાય એમ નહિં, અપિ તુ ઇબ્ટ**સાધક**-સમ્યક્ત્વાદિસાધક હાય જ.

Ŵ

સમ્યક્ આચારથી ભગ્ન થાય તે! પણ અપુનર્યંન્ધક પુનઃ તેમાં યત્ન કરે એ જ એનું લિંગ-પ્રગઢ ચિન્હ છે; આ એવંબૂત દશાસંપન્ન અપુનર્યન્ધક અંગે અન્યદર્શનો સાથે જૈનદર્શનનો સમન્વય દર્શાવે છે —

અનાભોગયા) વિચિત્ર ગુણાલ કૃત એવાને, સમ્યગૃદર્શનાદિ લાભકાળે વિસ્મયકારિ એવું આત્માનું દર્શન હોય છે. आदि શબ્દયા નાવાદિયા સુપ્ત હાતાં સમુદ્રથી ઉત્તાંણુંને બાધે પણ (જગતાં) તાર્ધ્યું દર્શનાદિ શ્રાહ્ય છે. દાર્શન્તિક સિદ્ધિ અર્થે કહ્યું —

न-न क, हि-कारश्के, एवं--- अभ, प्रस्थक क्षति न्यायशी. प्रवर्तमान:--- प्रवर्तभान अधुनर्धन्धक, न-न क, इष्ट्रसाधक:--- ४०८साधक, प्रस्थक तुल्य सभ्यक्ष्ताहि साधक, अपि तु साधक क.

<sup>५</sup>भग्नोऽप्येतद्यत्नस्टिङ्गोऽपुनर्बन्धक इति तं प्रत्युपदेशसाफल्यं।

नानिवृत्ताधिकारायां प्रकृतायेवंभृत इति कापिलाः, न अनवाप्तभवविषाक इति च सौगताः, अपुनर्बन्धकास्त्वेवंभृता इति जनाः।। इछि

<sup>પ</sup>અર્થ:-ભગ્ત પણ આના યત્નલિંગવાળા અપુનર્ભન્વક છે, એડલા <mark>માટે તેના પ્રતિ</mark> ઉપદેશસાફલ્ય <mark>છે</mark>.

અનિવૃત્તઅવિકારવાળી પ્રકૃતિ સતે એવંભૂત ન હોય એમ કાપિલા કહે છે; અને ભવવિષાક અપ્રાપ્ત છે એવા (એવંભૂત ) નથી એમ સૌગતા કહે છે; અપુનર્ળન્ધકા તા એવંભૂત છે એમ જૈના કહે છે.<sup>398</sup>

# વ્રિવેચન

"જે ગાયા તે સઘળે એક, સકલ દર્શને એ જ વિવેક; સમજાગ્યાની રાૈલી કરી, સ્યાદવાદ સમજણ પણ ખરી."—શ્રીમદ્ર રાજચંદ્રછ

भने आ अपुनर्भन्ध है वे। छे. १— 'भग्नो उप्येत चरन लिझो उपुनर्बन्धकः '— 'लग्न पण् आता यत्निक्षं ग्रवाणा अपुनर्भन्ध है छे.' अपुनर्भन्ध हेने छित लग्न पण् आता यत्निक्षं ग्रवाणा अपुनर्भन्ध है छे.' अपुनर्भन्ध हैने छित लग्न पण् आता यत्न समायारथी—सम्यह आयारथी लग्न छतां, है। छि प्रहारे स्थुत छतां, क्षिण्याणा अपुनर्भन्ध हे पुनः स्विधित आयारमां यत्न हरे, से क अपुनर्भन्ध हेने किंग-प्रति यिद्ध छे. अने आम अपुनर्भन्ध हेने हिंग-प्रति प्रति उपहेश साहस्य ते। पृति उपहेश साहस्य छे.'—'तं प्रति उपहेश साफ्रयं'—अर्थात् अपुनर्भिध हशावंत प्रत्ये के उपहेश हैवामां आवे तेनं सहलपण् छे.

આ અંગે આ શાસકર્તા આચાર્યજી અન્યદર્શનીઓની સંમતિ દર્શાવે છે—
'नानिवृत्ताधिकारायां प्रकृतावेबंभृतः'—'અનિવૃત્તઅધિકારવાળી પ્રકૃતિ સતે એવં ભૂત
ન હોય' એમ કાપિલા કહે છે, અને 'ન अन्याप्तभवविषाकः'—
આ એવં ભૂત 'ભવવિષાક અપ્રાપ્ત છે એવા (એવં ભૂત) નથી,' એમ સોગતા કહે
અપુનર્મા 'વક અ'ગે છે. અર્થાત્ પ્રકૃતિના અધિકાર—પુરુષને અભિભૂત કરનારી–દભાવનારી
અન્યદર્શના સાથે સત્તા જ્યાંલગી નિવૃત્ત થઈ નથી, ટળી નથી, ત્યાંલગી એવં ભૂત— જનદર્શના સમન્વય એવા પ્રકારની ઉક્ત માર્ગાનુસારી અપુનર્ભન્ધક દશાવાળા હાય નહિં, એમ કપિલાનુયાયી સાંખ્યા વદે છે. અને જેના ભવના વિપાક– પ્રિપાક થયા નથી એવા એવં ભૂત—એવા યથાકત ગુલવાળી—અપુનર્ભન્ધક દશાવાળા ન

पश्चिका—અપુનર્ય-ધકતું જ લક્ષણ કહ્યું—મग्नोऽपि ભગ્ત પણ, અપુનર્યન્ધકાચિત સમાચારથી ક્રમચિત્ સ્યુત પણ, एतद्यस्निलिङ्गः—આના યત્નિકિંગવાળા, પુનઃ સ્વેતિયત આચારના પ્રયત્નથી જાણવા, अपुनर्वन्धकः—અપુનર્યન્ધક, આદિ ધાર્મિક.

હોય, એમ સુગતાનુયાયી ખોદ્ધો वहे છે. આમ વ્યતિરેકથી અન્યદર્શનીઓની ઉક્તિ કહી, અન્વયથી જૈનના અભિપ્રાયથી તે જ વસ્તુ કહે છે—'अपुनर्बन्धका स्त्वेत्रंमृताः'—'અપુનર્ખન્ધકા તો એવંભૂત છે' એમ જૈના કહે છે.' અપુનર્ખન્ધક તા એવંભૂત—એવી ઉક્ત ગુશ્રુલક્ષ્ણુવાળી દશાવાળા હાય જ, એમ જિનદર્શનના અનુયાયી જૈના વહે છે. અર્થાત્ વ્યતિરેકથી જે વસ્તુ અન્યદર્શનીઓએ કહી, તેની સાથે સમન્વયરૂપ મત્રીના હાય મીલાવતાં અન્વયથી જૈનદર્શનની ઉક્તિ કહી. આમ આ બા માં સર્વદર્શનોની એકવાકચતા ને સમન્વય સિદ્ધ થયા.



તેથી આ ચૈત્યવંદન વ્યાપ્યાન આદરથી શ્રવણ કરવા યોગ્ય તે સદ્ધમ સુદ્ધિથી પરિભાવન કરવા યોગ્ય છે એવી ભલામણ કરી, આ પરમ સર્વેગરંગી ભક્તશિરામણિ સ્પાચાર્ય છે હરિભદ્રજી ચિન્તા-મણિ રત્નસમા સર્વેગ કાર્યમાં સમ્યગ્ મુણ જાણી શ્રદ્ધાદિ અતિશય ભાવથી ' અવિધિવિરહ'થી પ્રવર્તાતાં મહાકલ્યાણસિદ્ધિ છે, એમ ઉપસંદાર કરે છે—

्तच्छोतच्यमेतदादरेण, परिभावनीयं सहमबुध्ध्या। शुष्केक्षुचर्वणपायमविकातार्थमध्य-यने। रसतुल्यो ह्यत्रार्थः, स खलु प्रीणयत्यन्तरात्माने, ततः संवेगादिसिद्धः, अन्यथात्व-दर्शनात्।

तद्र्थं चेष प्रयास इति न प्रारब्धप्रतिकृत्समासेवनीयं, प्रकृतिसुन्दरं चिन्तामणिरत्न-कल्पं संवेगकार्यं चैतदिति महाकल्याणविरोधि न चिन्तनीयं। चिन्तामणिरत्नेऽपि सम्य-ग्झातगुण एव श्रद्धाद्यतिशयभावतोऽविधिविरहेण महाकल्याणसिद्धिरित्यत्ं प्रसङ्केन॥३७५

<sup>ક</sup>અર્થ:-તેથી આ (ચાયવન્દન વ્યાખ્યાન) આદરથી શ્રવણ કરવા યાગ્ય છે, સ્ક્ષ્મ અદ્ધિથી પરિભાવન કરવા યાગ્ય છે. અવિજ્ઞાત અર્થ'વાળું અધ્યયન શુષ્ક ઇક્ષુના ચર્વણ જેવું છે. અત્રે સ્કુડપણે રસ તુલ્ય અર્થ છે; તે જ ખરેખર! અન્તરાત્માને ધર્સન્ન કરે છે,– તે થકી સંવેગાદિની સિદ્ધિ હોય છે માટે, અન્યથા તો અદર્શન છે માટે.

અને તે અર્થ આ પ્રયાસ છે. એટલા માટે પ્રારખ્ધથી પ્રતિકૃલ આસેવન કરવા યાગ્ય નથી; અને પ્રકૃતિસું દર, ચિન્તામિણસ્ત સમું આ સંવેગકાર્ય છે, એટલા માટે મહાકલ્યાણ-વિરાધિ ચિન્તવવા યાગ્ય નથી. ચિન્તામિણસ્તમાં પણ સમ્યગ્રાતગુણ સતે જ, શ્રદ્ધાદિ અતિશય ભાવથકી 'अविधिविरहेण'—અવિધિવિરહથી મહાકલ્યાણસિદ્ધિ હોય છે. એટલે પ્રસંગથી સર્યું. !<sup>3હ્ય</sup>

पञ्चिका—एतद्—आ, आ ज प्रकृत शैत्यवन्दन व्याण्यान, महा शृत्यादि, महत:—भडत अवा, सत् शैत्यवन्दनादि, कल्याणस्य—इत्याख्नुं, धृशअनुं, विरोधि—विरेशि, आध्य, अवज्ञा-विष्यावन आदि, न—न ज, चिन्तनीयं—यिन्तनीय, अध्यवसेय, इया अरख्यी ? ते भाटे अद्यु—चिन्तामिण शृत्यादि, सुगभभः

# વિવેચન

"નિર્મળ તત્ત્વરુચિ થઇ રે, મન. કરજો જિનપતિ ભક્તિ રે લિવે. દેવચંદ્ર પદ પામશા રે મન. પરમ મહાદય યુક્તિ રે....ભવિ૦ જંગમ સુતરરુ સારિખા રે મન. સેવે ધન્ય ધન્ય તેહરે લિવે."

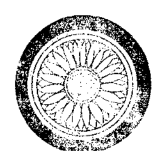
— श्री हेवचंद्रજ

આમ અપુનર્ભ-ધકાદિ અંગેનું વક્તવ્ય સમાપ્ત કરી આચાર્ય છ હરિભદ્ર ઉપસંદાર કરે છે:—તેથી—'શ્રોત વ્યવેત દાવરેળ પરિમાવની યં સફમ વૃદ્ધ ચાં '—' આ (ચત્યવન્દન વ્યાખ્યાન) માદરથી શ્રવળ કરવા યેગ્ય છે, અને સફમ ખુદ્ધિથી આના આદરથી પરિભાવન કરવા યેગ્ય છે.' આમ જેના પદે પદે પ્રજ્ઞાતિશયના શ્રવળની અને સફમ ચમત્કારો દેખી સુત્ર પ્રાગ્નજના ધન્ય ધન્ય પાકારે છે, એવા આ ખુદ્ધિથી પરિભાવનની લિલિત વિસ્તરા અંથ આડલા બધા પરિશ્રમથી જેણે નિષ્કારણ ભલામળુ કરુણાથી અને અપૂર્વ ભક્તિભાવથી ગૃંથ્યો છે, એવા પરાપ્ત પરાયણ અંથકર્ત્તા મહર્ષિ હરિભદ્રા આર્ય છે, એવા પરે પરાયણ અંથકર્ત્તા મહર્ષિ હરિભદ્રા આર્ય છે અત્રે વિવેકી શ્રેતાજનને છેવડની ભલામળુ કરે છે કે—ખહે મુમુલુઓ! આ ચત્યવન્દન ભગવત્ અર્કત્ જેવા પરમ વિષયને આશ્ર્યો છે, એડલે આ પરમ અર્કત્ વિષયને અર્ક-અનુરૂપ આ ચૈત્યવન્દનસ્ત્રનું વ્યાખ્યાન અમે પરમ આદરથી અર્કત્મક્તિ ને શ્રુતભક્તિથી પ્રેરાઇને કર્યું છે, માટે તમે પણ સર્વ વિશ્રપ છોડીને આદરથી—અહુમાનથી અપૂર્વ શુશ્ર્ષારસથી આ શ્રવણ કરતો! અને સફમણહિથી ફરી ફરીને પરિભાવન—સર્વપ્રકારે ભાવન કરતો!

કારણ કે-' શુષ્ક સુર્યા વળ પ્રાયમિલ જ્ઞાતા ર્થમ ધ્યયનં, રસ તુલ્યો હા ગાંધ:'-ઇ૦ અવિજ્ઞાત અર્થા વાળું અધ્યયન શુષ્ક ઇક્ષના ચર્વણ જેવું છે. અત્રે સ્કુટપણે રસ તુલ્ય અર્થ છે; તે જ ખરેખર! અન્તરાત્માને પ્રસન્ન કરે છે, –તે થકી સંવેગાદિની સિદ્ધિ અર્થ જાણ્યા વિનાતું દ્વાય છે માટે, અન્યથા તો અદર્શન છે માટે.' અર્થાત્ જેનો અધ્યયન અર્થ અવિજ્ઞાત છે-જાણ્વામાં આવ્યો નથી, એવું સૂત્ર અધ્યયન શુષ્ક ઇસુ સુર્યો રસ હીન શેરડીના ચાવવા જેવું છે, રસ તુલ્ય અર્થ કારણ કે અત્રે અર્થ છે તે રસ બરાબર છે, અને તે જ ખરેખર! અન્તરાત્માને પ્રસન્ન કરે છે, રીજવે છે. કારણ કે તે થકી સંવેગાદિની સિદ્ધિ હોય છે, નહિં તો સંવેગાદિનું દર્શન હોતું નથી. અર્થાત્ ઇક્ષરસ જેમ મીઠાશ ઉપજાવી પ્રસન્તતા કરે છે, તેમ સૂત્ર રૂપ ઇક્ષુના અર્થ રૂપ રસ સંવેગાદિરૂપ માધુર્ય-મીઠાશ ઉપજાવી અન્તરાત્માની પ્રસન્તતા કરે છે; પણ સુક્કો-રસ નીચાવી કાઢેલ શેરડી (ઇક્ષુ) મીઠાશ ઉપજાવી પ્રસન્નતા કરતી નથી, તેમ અર્થ રૂપ રસ વિનાતું સૂત્રનું શુષ્ક અધ્યયન સંવેગમાધુર્ય ઉપજાવી અંતરાત્માની પ્રસન્તતા કરતી નથી, તેમ અર્થ રૂપ રસ વિનાતું સૂત્રનું શુષ્ક અધ્યયન સંવેગમાધુર્ય ઉપજાવી અંતરાત્માની પ્રસન્તતા કરતું નથી.

भने-'तदर्थ चेच प्रयास इति न प्रारम्थप्रतिकृत्समासेषनीय''-'ते अधे आ अयास

છે. એ, યા માટે પ્રારાખ્ધથી પ્રતિકૃલ આસેવન કરવા યાગ્ય નથી. ' અને તે સંવેગમાધુય' ઉપજાવે એવા અર્ધ3૫ રસ નીપજે એ અર્થજ અમે આ તે અર્થ આ પ્રયાસ: અર્થપ્રતિપાદનના પ્રયાસ કર્યો છે. એટલા માટે જેને અર્થ આ ચિંતામણિ સમું અમારા પ્રયાસ પ્રાય્ખ્ય છે તેનાથી પ્રતિકળ આસેવન કરવા ચાેગ્ય આ સંવેગ કાર્ય નથી. 'અને પ્રકૃતિસુંદર, ચિન્તામણિ રતન સમું આ સં**વે**ગકાર્ય છે. એટલા માટે મહાકલ્યાણવિરાધિ ચિન્તવવા ચાગ્ય નથી. આત્મગત શ્રમ ચિંતવ્યા વિના અમારા આ અર્થપ્રતિષાદનરૂપ પ્રારુષ્ધ પ્રયાસનું ફળ પ્રકૃતિસુંદર-સ્વભાવથી સુંદર એવું ચિનામિશ્વરત સમું આ સંવેગકાર્ય છે. એટલા માટે આવા મહાકલ્યાણથી વિરાધી-પ્રતિકૂળ એવું કાંઈ પણ ચિન્તવવા યાેગ્ય નથી. 'प्रकृतिसन्दरं चिन्तामणिरत्नकल्पं संवेगकार्यं चतदिति महाकल्याणविरोधि न चिन्तनीयं।' કારણ કે 'ચિત્નામણિ રત્નમાં પણ સમ્યક ગાતગૃણ સતે જ. શ્રદ્ધાદિ અતિશય ભાવથી अविधि'विरहेण' અવિધિવિરહથી મહાકલ્યાણસિહિ હોય છે.' ચિન્તામણિ– રતનની આ માં પણ તેના ગુણ-મહિમા સમ્યક જાણવામાં આવ્યે જ. અત્રે શ્રદ્ધાદિ અતિશય શ્રદ્ધાદિ અતિશય ભાવથી અવિધિવિરહે-અવિધિ છેાડીને વિધિપૂર્વક ભાવથી અવિધિ 'વિરહ્વથી' તેની આરાધના કરે તા મહાકલ્યાણની સિદ્ધિ હાય છે; તેમ આ તા અચિન્ત્ય ચિન્તામણિરત્ન સમા અર્હાત ભગવંતની ભક્તિરૂપ મહાકલ્યાણસિદ્ધિ આ ચૈત્યવન્દ્રન અચિન્ત્ય ચિન્તામણિરત્ન સમું છે. અને તેના અચિન્ત્ય મહિમાનું ઉત્કીર્ત્તન કરતું આ વ્યાખ્યાન સૂત્ર પણ તેવું જ છે, એમ તેના ગુણાતિશયરૂપ મહિમા સમ્યકુપણ જાણવામાં આવ્યે જ શ્રદ્ધા-મેધા-ધૃતિ-ધારણા-અનુપ્રેક્ષાના અતિશય ભાવથી અવિધિવિરહે-અવિધિ છેહીને તેની આરાધના કરે તા મહાકલ્યાણની સિદ્ધિ હાય छे. (अत्रे अविधि'विरहेण' એમ ઉपसंदारमां भीপ्रवार विरद्धांत्रना प्रयेश हर्यो.) એટલે પ્રસંગથી સર્યું !



# **ઉપસં**હાર

અા લિલિત વિસ્તરા શાસ્ત્રની પૂર્ણાંહૃતિરૂપ શ્લાેકપંચક રચતાં ભાવિતાત્મા આવેંદષ્ટા મહિષિ હસ્ભિદ્રાચાર્યજી, છેવટે ' આ કૃતિયા શુભભાવ થકા મેં જે પુણ્ય હયાજર્યું હોય, તેના વડે સર્વ સત્ત્વોના પરમ માત્સર્યવિરહ હો!' એવી મંગલ આશિષ્ અર્પે છે—

आचार्यहरिभद्रेण, हब्या सच्यायसङ्गता।
चैत्यवन्दनसूत्रस्य, वृत्तिर्ललितविस्तरा ॥१॥
य एनां भावयत्युच्चै भध्यस्थेनान्तरात्मना।
सद्धन्दनां सुबीजं वा, नियमादिधगच्छित ॥२॥
पराभिश्रायमज्ञात्वा, तत्कृतस्य न वस्तुनः।
गुणदोषौ सता वाच्या, प्रश्न एव तु युज्यते ॥३॥
प्रष्ट्योऽन्यः परीक्षार्थमात्मनो वा परस्य च।
ज्ञानस्य वाऽभिवृष्य्यर्थः, त्यागार्थ संशयस्य च ॥४॥
कृत्वा यदर्जितं पुण्यः, मयानां शुभभावतः।
तेनास्तु सर्व्वसत्वानां मात्सर्यविरहः परः ॥५॥

॥ इति रुखितविस्तरानाम चैत्यवन्दनवृत्तिः समाप्ता॥ ऋतिर्द्धमेतो याकिनीमद्वत्तरा सनोराचार्यहरिभद्रस्येति॥

( છાયારૂપ કાવ્યાનુવાદ: દાહરા)

આચાર્ય હરિભદ્રે ગુંથી, સન્ન્યાય સંગત આમ; ચૈત્યવન્દનવૃત્તિ આ, લલિતવિસ્તરા નામ. ૧ મધ્યસ્થ અન્તર્આત્મથી, ભાવે અતિ આ જેહ; સદ્વંદના સદ્યીજ વા, પામે નિયમે તેહ. ર

પરઅભિપ્રાય જાણ્યા વિના, તત્કૃત વસ્તુતણા જ; ગુણદેષ સંતે વાચ્ય ના, પ્રશ્ન જ યુક્ત છે હ્યાં જ. ૩ પૂછવા યાગ્ય જ અન્ય છે, સ્વ-પર પરીક્ષા કાજ; જ્ઞાનની વૃદ્ધિ કાજ ને, સંશય કરવા ત્યાજ. ૪ આ કરી મેં શુભભાવથી, પુણ્ય જે અજર્યા ભાવ: તેથી હાે સહુ જીવના, માત્સર્યાવિરહ સાવ! પ

આચાર્ય હરિલાદે સત્વાયસંગત એવી આ ચૈત્યવન્દન સ્વની લલિતવિસ્તરા વૃત્તિ સંદુષ્ય કરી છે. ૧

જે આને મધ્યરથ અન્તરાત્માથી અત્યંતપણે **ભા**વે છે, તે નિયમ<mark>થી સ</mark>દ્વન્દના વા સબીજ પામે છે. ર

પરના અભિપ્રાય જલ્યા વિના તત્ કૃત વસ્તુના ગુષ્ક્-દેાષ સંતે કહેવા ધાગ્ય નથી, યણ પ્રશ્નેજ સુક્ત છે. ૩

અન્યને પાતાની વા પરની પરીક્ષાર્થ, વા જ્ઞાનની અભિવૃદ્ધિ અર્થ અને સંશયના ત્યાગ અર્થે પ્રક્ષ કરવા યાેગ્ય છે. ૪

આ કરીને મહારાથી જે યુણ્ય શુભભાવ થકી અર્જિત છે, તેના વડે કરીને સર્વ सत्त्वाना परभ 'मात्सर्यविरहः'—भात्सर्थं विरद्ध हो!

🔢 ઇતિ લલિતવિસ્તરા નામ ચૈત્યવન્દનવૃત્તિ સમાપ્ત । કૃતિ ધર્મથી યાકિનીમહત્તરાસૂત્ર આચાર્ય હરિભદ્રની ॥

# વિવેચન

પ્રતિયદ જ પરાવ્યા ન્યાય મોકિતક અંગે. ઋડિયવર હરિલાદું લક્તિ સંવેગ રંગે. (સ્વરચિત)

હવે છેવટે આ શાસ્ત્રની પૂર્ણાહુતિરૂપ પ્રશસ્તિ કરતાં આચાર્યાશ્રી વદે છે—

(૧) 'આચાર્ય' હરિભાકે સન્ન્યાયસંગતા એવી ચૈત્યવન્દન સૂત્રની લલિત વિસ્તરા वृत्ति संदर्भ इरी छे,' "याडिनी भड़त्तरासूनु " तरिडे काखीता खेवा डिरिसद्र

करटो प्रत्थो मतिरनिषुणा सम्भदायो न ताहक, शास्त्रं तन्त्राग्तरमतगतं सन्निधौ नौतथापि। स्वस्य रमृत्ये परहितकृते चारमबोधानुरूप,-मागामागः पदमहमिह व्यापृतश्चित्तशुद्ध्या ॥

(અર્થીત્) ત્રાંચ કઠિન છે, મતિ અનિપુષ્ણ છે, તાદશ સંપ્રદાય નથી, તન્ત્રાન્તરમતગત શાસ્ત્ર સાનિધિમાં (પાસેમાં) નથી, તથાપિ સ્વની સ્મૃતિ અર્થે અને પરહિતકાજે આત્મબોધને અનુરૂપ એવં **અ**ાગ:પદને ( કલ્યાસ્પદને ) અહીં ચિત્તશુદ્ધિયી વ્યાપૃત થયેલા હું પામ્યા છું.

॥ इति श्रीमनिचन्द्रसृरिविरचितायां रुल्तिविस्तरापञ्जिकायां सिद्धमहावीरादिस्तव:समाप्त:॥

पश्चिका— ( मन्दाकान्ता )

નામના આગાયે આ ગૈત્યવન્દનસૂત્રની વૃત્તિ સંદેષ્ધ કરી છે-સમ્યક્ પ્રકારે ગૃંથી છે; ન્યાયના આકર સમી આ વૃત્તિ સત્ન્યાયથી પ્રસુર હોવાથી સન્ન્યાયસંગતા છે.

- (ર) 'જે આને મધ્યસ્થ અન્તરાતમાથી અત્યંતપશે—કચ્ચલાવથી ભાવે છે, તે વિષ્મ કરીને સદ્ભવનદના અથવા સુખીજ પામે છે.' આમ અત્રે તેના ફ્લનિદેશ કર્યો.
- (ર) 'પરના અભિપ્રાય જાલ્યા વિના તત્ કૃત વસ્તુના ગુણદોષ સંતે કહેવા યોગ્ય નથી, પણ પ્રશ્ન જ સુકત છે.' બીજાના અભિપ્રાય–આશય જાલ્યા વિના તેણે કરેલી વસ્તુના ગુણ–દોષ સજજને–તંત જને કહેવા યાગ્ય નથી, પણ આશય ન સમજાયા હાય તો આ બાળતમાં આપના અભિપ્રાય શું છે એમ પ્રશ્ન કરવો જ સુક્ત છે.
- (૪) 'અન્યને પાતાની વા પરની પરીક્ષાર્થ, વા જ્ઞાનની અભિવૃદ્ધિ અર્થ, વા સંશયના ત્યાલાર્થે પ્રશ્ન કરવા યાંગ્ય છે.' બાંજાને પ્રશ્ન અત્રે જણાવેલા ત્રણ પ્રયોજન અર્થે પૂછવા યે, અ છે: –(i) કાં તા પાતાની કે પરની પરીક્ષાને અર્થે, મહારા અભિષ્રાય સાચા છે કે બાંજાના અભિષ્રાય સાચા છે એમ તેની મધ્યસ્થ પરીક્ષાર્થ, (ii) અથવા પાતાના વા પરના જ્ઞાનની અભિવૃદ્ધિ અર્થ, પ્રશ્ન એવા કરવા કે જેથી સ્ત્ર-પરના જ્ઞાનની વૃદ્ધિ થાય, (iii) અથવા પાતાના વા પરના સાનની વૃદ્ધિ થાય, (iii) અથવા પાતાના વા પરના સંશ્
- (ર) 'આ કર્યાને મ્હારાથી જે પુષ્ય શુભ ભાવ થકી અર્જિત છે, તેના વહે કરીને સર્વ સત્વાના પરમ માત્સર્થવિરહ હા !' આ લલિતવિસ્તરા વૃત્તિની રચના કરીને મ્હારા આત્માએ શુભ ભાવ થકી જે પુષ્ય ઉપાર્જન કર્યું હાય, તે પુષ્યના પ્રભાવ વહે સર્વ પ્રાણીઓના માત્સર્થના—ગુણપ્રતિ દ્વેષર્ય મત્સરભાવના પરમ સર્વમત્વોના પરસ વિરહ—આત્યં તિક વિરહ હા ! આમ અત્રે શ્રંથપ્રાન્તે 'मात्सर्यविरहः' આત્મર્થ 'વિરહ' હા ! એમ 'વિરહ' શબ્દ ત્રીજી વાર પ્રયોજી ભવવિરહ ઝંખતા આ મહાવિભૂતિ મહર્ષિએ શ્રંથપ્રાન્તે વિરહાંક મૂકવાની પાતાની વિશિષ્ટ શૈલીનું સ્વન કર્યું છે; એટલું જ નહિ પણ જગતમાં સર્વત્ર જે માત્સર્ય—ગુણદ્રેષ આપી રહ્યો છે, તેના આ શ્રંથરચનાના પુષ્યપ્રભાવે આત્યંતિક વિરહ હા ! એવી શુભાશિષ્ આપી પાતાની શુદ્ધ આત્માર્થપ્રધાન નિષ્કારણ કરુણાશીલ પરમાર્થ પ્રવૃત્તિના પરિયય આપ્યો છે. જે દેખી સુત્ર ગુણાનુરાગી સંતજનાના હૃદ્ધ્યોદ્ગાર નીકળી પડે છે–ધન્ય હરિભદ્ર! જય હરિભદ્ર! જય હરિભદ્ર! જય લલિતવિસ્તરા!

॥ इति महर्षि श्री हरिभद्राचार्यविरचिता मनःसुखनंदनेन भगवानदासेन हेमदेवीसुन्नातेन चिद्दहेमविद्योधिनीटीकाभिधानेन विवेचनेन सविस्तरं विवेचिता छछितविस्तरा समाप्ता ॥ ॥ ઇति भढषि श्री હરिભद्राचार्थे विश्चेक्षी અने श्री भनःसुणलाई કिरत्यंद्रना पुत्र हो. ભગવાનદાસે હેમદેવીસુતે સ્વરચિત 'ચિદ્દહેમવિશાધિની' ટીકા નામક વિવેચનથી

सविस्तर विवेधती ससितविस्तरा ॥



# ટીકાકાર-વિવેચનકારની પ્રશસ્તિ

શિખરિહી

આવી સરસરિત આ લક્તિરસની, હરિભદ્રાચાર્યે લિલિયદની અમૃતવની:

નિરાજજી જ્યાં ભક્તિ અમૃત મોં ભુધા અમૃત અને, ટીંકા સરવાણી ત્યાં મુજ મળી કરે અમૃત મને. વસંતતિલકા---

ચિંદ હેમ ધાતમલ અંતર્ શોધના રી, ચિદ્ર હેમ શાંધના ટીકા બુધ ભાષના રી: થી હેમદેવીસુત આ લગવાનદાસે, બાકત્યા વિવેચનમત્રી રચી આ ઉલાસે.

શાર્દ લગિક્રોડિત---

શ્રીમદ શ્રી જિનરાજ ચંદ્ર મહિમા ચિત્યંદ્રિકા વર્ષતી, વાણી શ્રી હરિભદ્રની ખુધગણા તત્ત્વામૃતે હર્ષતી; તેના કેંક પ્રકાશ ચિત્ સરવરે સ્વચ્છે પડ્યો તે ઝીલી, આ 'ચિદ્રહેમવિશાધિની' કમલિની સદ્દુલક્તિમાવે ખીલી. 3

વિક્રમ દ્રિસહસાષ્ટ, વર્ષે મુંબઈમાં રહી; સ્વાધ્યાય તપ કીધું આ, સત્ પુષ્ય નિર્જરા લહી. કાકર્ષ્ટ સ્વયં નિંઘ, કૃશાંતા બુલ્દર્શને; ડંસદર્ષિ સ્વયં વંધ, હર્ષાતા ગુણદર્શને. વસંતતિલકા---

ગૈત ત્યમૂર્ત્તિ સહજાત્મ સ્વરૂપ સ્વામી, જે શુદ્ધ ભુદ્ધ ભગવાન જિન શિવ નામી: તત્રાથા લિક્તિ કુસુમાં જલ ભિક્તિભાવે. આ અર્યો<sup>૧</sup> **દાસ ભગવાનુ** પરિતાષ આવે. ૬ ॐ शांति: शांति: शांति:

ા કૃતિ શ્રી હેમદેવીસુત ભગવાનદાસે 'લલિતવિસ્તરા ' મહાપૂજામાં સમયે લો સ્વરચિત 'ચિદ્રહેમવિશાધિની' ટીકારૂપ ભક્તિક્સુમાંજલિ ॥





