

## THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

## FAIR USE DECLARATION

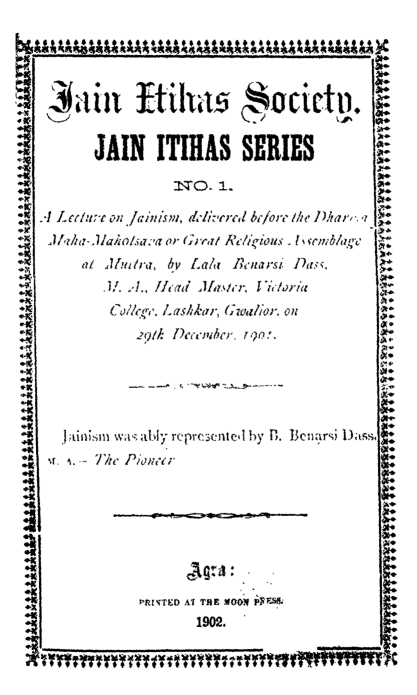
This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

## -The TFIC Team.





## CONTENTS.

|                                                                                                                                                            | •••                                                                                  | •••                                     | •••                |                           | •••                           | I                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------|---------------------------|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| Jainism misund                                                                                                                                             | erstood                                                                              | •••                                     | •••                | ***                       | •••                           | 4                                                                  |
| Causes of misur                                                                                                                                            | derstand                                                                             | ling                                    | •••                | •••                       | •••                           | 5                                                                  |
| Antiquity of the                                                                                                                                           | e Jains                                                                              | •••                                     | •••                |                           |                               | 7                                                                  |
| Jainism never o                                                                                                                                            | riginated                                                                            | l after S                               | Shanl              | ar Acl                    | iarjia                        | ib                                                                 |
| Jainism is not a                                                                                                                                           | n off-sh-                                                                            | ot of B                                 | uddhi              | ism                       |                               | 8                                                                  |
| Hindu Scriptur                                                                                                                                             | es                                                                                   |                                         |                    |                           | •••                           | 9                                                                  |
| Buddhist Work                                                                                                                                              | s                                                                                    |                                         | •••                |                           |                               | 16                                                                 |
| Jain Shastras                                                                                                                                              | •••                                                                                  | •••                                     | •••                |                           |                               | 19                                                                 |
| Buddha not a d                                                                                                                                             | lisciple o                                                                           | f Maha                                  | vira               | •••                       | •••                           | 21                                                                 |
| Buddha an olde                                                                                                                                             | er conter                                                                            | nporary                                 | of M               | ahavira                   | a                             | ib                                                                 |
| Antiquity of the                                                                                                                                           | Jains fi                                                                             | urther                                  | •••                |                           |                               | 23                                                                 |
| Jainism not a p<br>duct of the<br>India                                                                                                                    |                                                                                      |                                         |                    |                           |                               |                                                                    |
| I II CII da ana                                                                                                                                            |                                                                                      | ***                                     |                    | * * *                     |                               | 24                                                                 |
|                                                                                                                                                            | <br>nuch mi                                                                          | <br>sunders                             | <br>tood           | ***                       | •••                           |                                                                    |
| Ancient India r                                                                                                                                            |                                                                                      |                                         |                    | •••                       | •••                           | 25                                                                 |
| Ancient India r<br>Ancient India i                                                                                                                         | n Jain S                                                                             |                                         |                    | ••••<br>••••<br>••••      | •••<br>•••                    | 2 5<br>2 9                                                         |
| Ancient India r<br>Ancient India i<br>MaxMuller's of                                                                                                       | n Jain S<br>pinion                                                                   | hastras                                 | •••                | •••<br>•••<br>•••         | •••                           | 24<br>25<br>29<br>70<br>32                                         |
| Ancient India r<br>Ancient India i<br>MaxMuller's of<br>No borrowing i                                                                                     | in Jain S<br>pinio <mark>n</mark><br>in ancier                                       | hastras                                 | •••                | ••••<br>••••<br>••••      | · · · ·<br>· · · ·<br>· · ·   | 25<br>29<br>76<br>32                                               |
| Ancient India r<br>Ancient India i<br>MaxMuller's of                                                                                                       | in Jain S<br>pinion<br>in ancier<br>pinion.                                          | shastras<br><br>nt India<br>            | · · · ·<br>· · · · | ••••<br>•••<br>•••<br>ers | · · · ·<br>· · · ·<br>· · · · | 25<br>20<br>10<br>32<br>70                                         |
| Ancient India r<br>Ancient India i<br>MaxMuller's of<br>No borrowing i<br>MaxMuller's of<br>Hinduism and                                                   | n Jain S<br>pinion<br>in ancier<br>pinion.<br>Brahma                                 | shastras<br><br>nt India<br><br>nism mi | <br><br><br>snom   |                           |                               | 25<br>20<br>10<br>32<br>70                                         |
| Ancient India r<br>Ancient India i<br>MaxMuller's of<br>No borrowing i<br>MaxMuller's of                                                                   | n Jain S<br>pinion<br>in ancier<br>pinion.<br>Brahma<br>t foundeo                    | shastras<br><br>nt India<br><br>nism mi | <br><br><br>snom   |                           |                               | 2 5<br>2 0<br>76<br>3 2<br>76<br>3 4                               |
| Ancient India r<br>Ancient India i<br>MaxMuller's of<br>No borrowing i<br>MaxMuller's of<br>Hinduism and<br>Jainism was not                                | n Jain S<br>pinion<br>in ancier<br>pinion,<br>Brahma<br>t foundeo<br>Deva            | shastras<br><br>nt India<br><br>nism mi | <br><br><br>snom   |                           |                               | 2 5<br>2 0<br>76<br>3 2<br>76<br>3 4<br>3 4                        |
| Ancient India r<br>Ancient India i<br>MaxMuller's op<br>No borrowing i<br>MaxMuller's op<br>Hinduism and<br>Jainism was not<br>Rishabha E                  | n Jain S<br>pinion<br>in ancier<br>pinion,<br>Brahma<br>t foundeo<br>Deva            | shastras<br><br>nt India<br><br>nism mi | <br><br><br>snom   |                           |                               | 2 5<br>2 0<br>7 2<br>3 2<br>7 2<br>7 2<br>3 4<br>3 4<br>3 6<br>2 0 |
| Ancient India r<br>Ancient India i<br>MaxMuller's of<br>No borrowing i<br>MaxMuller's of<br>Hinduism and<br>Jainism was not<br>Rishabha I<br>Buddhist Work | in Jain S<br>pinion<br>in ancier<br>pinion.<br>Brahma<br>t founded<br>Deva<br>ss<br> | shastras<br><br>nt India<br><br>nism mi | <br><br><br>snom   |                           |                               | 25<br>29                                                           |

| Ancient India once mor | e          | •••      | ***   | •••   | 43  |
|------------------------|------------|----------|-------|-------|-----|
| Yoga Darshana          |            | •••      | •••   |       | iċ  |
| Samkhya Darshana       | •••        | •••      | •••   |       | 48  |
| Mahabharata            | •••        |          | •••   |       | 51  |
| Charvaka Darshana      | •••        | ***      | •••   |       | 52  |
| Tenets of the Jains    |            |          |       | •••   | 55  |
| Ratna Trayi            | •••        |          | •••   | •••   | 59  |
| Eleven Pratimas        |            |          |       |       | ïŀ. |
| Dasha Lakshani Dharm   | <b>j</b> a | •••      |       |       | 63  |
| Twelve Anuprekshas     | •••        |          | •••   | •••   | 64  |
| Charitra of a Muni     |            | •••      |       |       | 68  |
| Why the Jain monks     | are        | naked ar | id wh | y the |     |
| Jains worship naked    |            |          | • • • |       | 69  |
| Winding up             |            |          | •••   |       | 73  |
| Letters                |            |          |       |       | 77  |
| Office-holders and oth |            |          |       |       | ••  |
| Itihas Society         |            |          |       | •     | 83  |
|                        |            |          |       |       |     |

## A LECTURE ON JAINISM.

#### GENTLEMEN,

I stand before you this noon to speak on a religion which was preached in this Bharat-Introduction varsha in time out of mind by the Kshatriyas, a religion that was preached neither by the Brahmans, nor by the Vaishyas, nor by the Sudras, but I say, by the Kshatriyas, I stand before you to speak on a religion that was preached not by such Kshatriyas as hunt life, sacrifice life, and eat life, but by Kshatriyas who made a universal proclamation. "Ahimsa Paramo Dharmah!" "Destroy no living creature! Injure no living creature! This is the highest religion;" who have said thus, spoken thus, declared thus, and explained thus: "As is my pain when I am knocked, struck, menaced, beaten, burned, tormented, or deprived of life; and as I feel every pain and agony from death down to the pulling out of a hair; in the same way, be sure of this, all kinds of living beings feel the same pain and agony as I, when they are illtreated in the same way. For this reason, all sorts of living beings should not be beaten, nor treated with violence, nor abused, nor tormented, nor deprived of life.'

Gentlemen, I stand before you this noon to speak on a religion whose glory the dumb creatures, the cows, the goats, the sheep, the lambs, the hens, the pigeons, and all other living creatures, the beasts and the birds<sup>1</sup> sing with their mute tongues; the only religion which has for thousands of years past advocated the cause of the silent-tongued animals; the only religion which has denounced slaughter of animals for sacrifice, food, hunting, or any other purpose whatsoever; the only religion which has fully acted up to the principle of Ahimsa Paramo Dharmah! and carried it out faithfully and loyally; and making hundreds of people its converts, has saved myriads of lives that should have been otherwise massacred for providing them with food, if they were life-eaters, and for the purpose of their sacrifices and hunting, if they were addicted to these evils also.

Gentlemen, I stand before you to speak on the Daya-Maya Dharma, Jainism, which saved lives not only by making thousands of people its converts from the moment when the Rishi Rishabha first preached it, down to the present date, but which also moved the heart of even non-Jain Rajas and kings who issued Firmans and proclamations to save the slaughter of animals wherever Jains lived. We not only read that such Jain Rajas as the celebrated Asoka (and he was a Jain according to Raja Tarangini, Ain-i-Akbari, Asoka Avadhana, the inscriptions at Girnar, and Jain traditions, before he became a Bauddha) proclaimed from the icy Himalaya down to Cape Comorin, from Gujerat to Behar, that no animal should be killed for any purpose whatsoever, but we also read that such Mahomedan kings as the mighty and tolerant Akbar issued Firmans that no animal should be

slaughtered during Paggusan days in places where Jains dwelt. Hindu Rajas like the Maharana Shri Raj Singh of the ten thousand villages of Mewar issued commandments to their nobles. Ministers. Patels and Patwaris : "(1) That from time immemorial the temples and dwellings of the Jains have been authorised; let none, therefore, within their boundary, carry animals to slaughter-This is their ancient privilege. (2) Whatever life, whether male or female, passes their abode for the purpose of being killed is amarah (is saved.)" Even now we find in many places privileges granted to the Jains that on Panchami, Ashtami and Chaturdashi, no animal should be slaughtered where Jains live. Nay, even the Bharbhooja cannot burn his Bhar on these sacred days. In my native place the butcher cannot cross the Jain lane with baskets And this Daya-maya Dharma. containing flesh. Jainism, was preached by Kshatriyas, and neither by the Brahmans, nor by the Vaishyas, nor by the Sudras. Some persons who are groping in the dark in this respect say that Jainism is a religion of the Banjas, or that it is a religion of the Shravagis, or that it is a religion of the Vaishyas. But no ! They are ignorant, they are wrong, they are misinformed ! who say thus, who speak thus, who talk thus. Jainism is a religion of the Kshatriyas. All Jain Tirthankaras from the Digambara Rishi Rishabha down to the Digambara Rishi Vardhaman were Kshatriyas, born in noble families, such as those of the Ikshvaku Vansa. Hari Vansa, &c.

Gentlemen, Jainism is also a religion whose glory the dumb creatures sing with their mute tongues, for, tell me, gentlemen, what other religion has praclaimed the total prohibition of animal slaughter for any purpose whatsoever, and what other religion is practically so very punctilious about animal life. Then, gentlemen, I stand before you this noon to speak on Jainism, a religion which was founded and continued by Kshatriyas, and a religion which can properly claim to head the list of religions that have for their motto Ahimsa Paramo Dharmah !

This Jainism has been most pitiably mis-understood. Its origin has been misunderstood, its tenets have been mis-understood, its philosophy has

been mis-understood, and its antiquity has been misunderstood. And in short it has been mis-understood It has not only been mis-understood, wholesale. but spitefully found fault with. People not only misunderstand it, but also cast slurs upon it out of spite, out of enmity, and out of faction. Some have called it a Nastika religion. Some have called it a religion of the Banias and Shravagis. Some have regarded it as an offshoot of Buddhism. Some have looked upon it as a religion that took its rise upon the revival of Brahmanism under Shankaracharya. Some have regarded it as a product of Brahmanism. Some have called Mahavira its founder. Some have called Parshya Nath its originator. Some

have looked upon it as a bundle of uncleanly habits. Some say that the Jains never bathe, that they never clean the teeth. Some blame the Jains for worshipping naked images. Nay, some mis-chiefmongers have gone to extremes. They have said "If an elephant comes in your face, no matter that it crushes your to death, but do not enter a Jain temple to save yourself." Some say that there is no such thing as Jain philosophy.

All this is due to triffing with, mildness, and faction; Causes of mis-under. trifling with of the western scholars. etanding. mildness of the Jains, and faction between the Hindus and the Jains. Western scholars have done us much good They have brought to light much of the Vedic and Buddhistic literature. They have made other wonderful discoveries. For all this we are grateful to them. But this should not prevent me from expressing my idea that they trifle with religions. They play with religions. This you can easily see, at least, in the case of lainism. While one scholar holds that Jainism is a religion only twelve centuries old, a second says that it is a branch of Buddhism, and a third asserts that it is a product of Brahmanism. Some regard Mahavira its founder, others call Parshva Nath its author. Religions are not things to be thus trifled with. They have a halo of sanctity around them. They are, as it were, under a spell. and conflicting opinions thus provounced break that spell, and de( 6 )

prive ancient religions of their antiquity and sanctity. We ought to approach religions with reverence.

Gentlemen, perhaps you know the story of the boys and the frogs. Some boys were pelting the frogs with stones. An old frog raised its head and said: "O boys, what is play to you is death to us." Similarly, old Jainism may say: "O scholars, what is play to you is death to us." It is a trifle, no doubt, for a scholar to pronounce a certain opinion, but it may result in the death of the sanctity and the antiquity of a certain religion.

The Jains also have been acting too mildly. They have been seeing their religion cruelly dealt with. They have been seeing themselves confounded with the Buddhists and the Charvakas. They have been seeing all sorts of obnoxious opinions pronounced with regard to themselves. But they have been tolerating all this patiently, never caring to say a word in their defence.

The jealousy between the Hindus on the one hand and the Jains and the Buddhists on the other, is also much to blame. But I should ignore it here. I ought rather to rejoice that under the benign rule of the British Government we have now offered to us an opportunity to meet in this Maha-Mandal, the Hindus, the Jains, and the Buddhists all together under one canopy, and a chance to defend our religions, and to make a true representation as to what those religions are. Indeed, I regard this moment a lucky, and this place a blessed one, because we have now and here an opportunity to exchange thoughts on our respective faiths.

Gentlemen, I have said above that a great misunderstanding has arisen as to our religion, and that many blemishes and slurs have been cast upon it. Now I shall briefly try to remove some of these misunderstandings and to wash away these blemishes and slurs.

First as to our antiquity. Jainism never originated after Shankaracharya. Those writerslike Lethbridge and Mountstuart Elphinstone, who say that on the decline of Buddhism, Jainism origi-

nated in the 6th century and died in the 12th, though some of the Jains are still found, greatly err. They show their ignorance not only of Jain Shastras, but also of the sacred Texts of the Hindus and the Bud-These writers ought to know that Shankardhists. acharya himself held debate with the Jains at a place near Uijain, as is recorded by Madhava and Ananda Giri in their Shankar-Dig-Vijaya, and by Sadananda in his Shanka-Vijaya-Sara. Nav, Shankar has himself recorded that Jainism existed at a very early date, for in his Bhashya on the Vedanta Sutras of Badarayana, he says that Sutras 33-36 of 2nd Pada of 2nd Adhyaya apply to the Jains. Ramanuja, another Bhashyakara of the Shariraka Mimamsa of Badarayana, is also of the same opinion in his Shri-bhashya.

Now when Shankaracharya thus speaks of the Jains, how could they come into existence after him?

(8)

I hope writers like Lethbridge and Mountstuart Elphinstone shall never in future regard Jainism as coming into existence in the 6th century A. D. It will be the great delight of the Jains if the misleading passages in the works of such writers shall be struck off, for they are creating a great misunderstanding. Lethbridge's history is taught in schools and young generations derive false notions regarding Jainism from that book.

Now let us see if Profs. Wilson, Lassen, Barth, Jainism is not an offshoot Weber and others are right in speakof Roddhism. ing of the Jains as a branch of the Buddhists. But before so doing we should note that although they speak of Jainism as branching off from Buddhism in the carly centuries of its origin, they do not say, How? When? Under what circumstances? What led to this branching off? What was the cause of this branching off? Nay, some of them have the candidness to confess that at the time when they were writing their opinions they knew very little of Jainism. For instance. Barth in his Religions of India, 1802. speaks of Jainism as "one of the least known among those which have performed an important part in the past of India," but "which is as yet known to us only in a sort of abstract way, and in regard to the historical development of which we are absolutely in the dark."

Again he candidly confesses that to answer the question "At what period did the sect attain a really

independent existence?" "We must first be able to determine the character of primitive Jainism, and that is a problem which we will be able to face only after we attain access to the canonical books of the sect. Up to the present time our sources of information on the matter are limited to external testimonies." Weber also says in his History of Indian Literature, "Our knowledge of the Jains is otherwise derived from Brahmanical sources only." Under these circunstances can the opionin of these scholars be expected to be of much weight to us? Certainly not. The opinion of scholars who know almost nothing of lainism cannot but be unsound, the more so when there is no evidence to support their conclusions except the weak argument of resemblance. These scholars were so much struck with the similarity between Jainism and Buddhism that they regarded the one as a copy of the other and since they knew little of the former they considered it as an offshoot of the latter. till they came to know more of it. This is in itself a very unsound argument. One sect may copy wholesale from the other, yet that is no ground for saying that the former took its rise from the latter or vice This, however, should not detain us. Let us VEYSA see if there is any mention of the Jains as a branch of the Buddhists in the sacred books of the Hindus. the Buddhists, or the Jains.

The Hindu Acharyas never speak of the Jains as a branch of the Buddhists. They always speak of them as two inde-

## ( 10 )

pendent sects. In Madhava's Shankar-Dig-Vijaya it is said that Shankar held debate not only with the Jains near Ujjain, but also with the Buddhists at Benares. So it is also recorded in Ananda Giri's Shankar-Dig-Vijaya, and in Sadananda's Shankar-Vijaya Sara. Madhava in his Sarva-Darshana Sangraha, enumerates Jain Darshana as one of the sixteen Darshanas or philosophies current in the Deccan in the 14th century, as also Buddhism. Sadananda of Kashmere in his Advaita-Brahma-Siddhi speaks of both the Jain and the Buddhist systems. It is worthy of notice that he enumerates, the four sub-divisions of the Buddhists as (1) Vaibhashika, (2) Sautrantika, (3) Yogachara and (4) Madhyamika, but he does not include the Jains among them. Madhava in his Sarva-Darshana Sangrah does the same. These four sub-divisions of the Buddhists are frequently spoken of and widely known but the Jains are never included among them. In Siddhanta Shiromani, the author separately speaks of and criticises the Jain and the Buddhist view of astronomy. Varaha-Mihira, who according to Dr. Kern and others, lived in the 6th century A. D., makes very important references both to the Jains and the Buddhists in his Brihat-Samhita. He tells us that the Nagna or Jain worship Jin while the Sakya or the Buddhists worship Buddha.

## गाक्यान सर्व हितस्य शान्तमनसो नग्नान् जिनानां विदुः (१८ क्लो॰ ष॰ ६९)

Gentlemen, note here what Varaha-Mihira said in the 6th century that the objects of worship of the

## (11)

two sects, were altogether different. Similar is the reference made in Hanuman-Nataka. There Rama is spoken of as one whom the Jains call Arhat and whom the Buddhists call Buddha.

## षौद्यावुद्ध इति प्रमाख पटवः---घर्ड वित्यधजैनशासन रताः। (३ स्नो. १ भंक)

Varaha-Mihira further tells us that the images of Buddha and of the Deva of the Arhatas, *i.e.*, the Jains should be differently constructed.

## भाजानु सम्बवाहुः खीवत्साङ्कः प्रधान्त मूर्तिच । दिग्वासा स्तरुणोरूपवांचकार्योऽईता ट्विः॥ (४५ स्नोक ४८ भ.)

## पट्माङ्गित कर चरगः, प्रसव मूर्तिसुनी चकेश्वच ॥ पट्मासनो यविष्टः, पितेव जगती भवेट्बुदः ॥ (४४ ॥ ष. ५८).

In Bhagavata Buddha is spoken of as the founder of Buddhism and the Digambara Rishi Rishabha as the author of Jainism. But the most important testimony that the Jains and the Buddhists were different is recorded by the Rishi Vyasa or Badarayana, the author of the Shariraka Mimamsa and the Mahabharata. That sage, as I have said before, criticises the Jains in Sutras  $3^{3}$ —36 of 2nd Pada of 2nd Adhyaya. He also criticises the Buddhists in Sutras  $1^{3}$ —32. In Mahabharata the Jains and the Buddhists are spoken of as distinct. There is a reference in this ancient monument to many religions in Anugita of the Ashvamedha Parva, and the Jains and the Buddhists are two of them. See Anugita Adhyaya 49. Shlokas 2-12. I quote here

Max Muller's translation of the passage, "We observe the various forms of piety to be as it were contradictory. Some say piety remains after the body is destroyed. Some say that it is not so. Some say that everything is doubtful, and others that there is no doubt. Some say the permanent principle is impermanent, and others too that it exists, and others that exists and does not exist." and so on. Upon this Nilakantha remarks. "some hold that the self exists after the body is lost; others, that is, the Lokavatas or Charvakas, hold the contrary. Everything is doubtful is the view of the Syadvadins; nothing is doubtful that of the Tairthakas, the great teachers. Everything is impermanent, thus say the Tarkikas; it is permanent, say the Mimamsakas; nothing exists, say the Syadvadins. Something exists, but only momentarily, say the Saugatas or Buddhists," and so on. The word "Syadvadins" in Max Muller's Translation applies to the Jains. Nilkantha's full Tika upon the text referring to the Jains runs thus :--

## सर्वे संगयित मितिस्वाद्वादिनः सप्त भङ्गीनयज्ञाः (२ ज्ञो. ४८ प.)

"Everything is doubtful, this is the religion of the Syadvadins who know the Sapta-Bhanginaya." This applies to the Jains. The Syadvadins are the Jains as is admitted by Barth in his Religions of India, p. 148, and as is mentioned in Amarakosha in a Kshepaka Shloka.

नैयायिकस्तवचपादः स्या दादिक भाईकः (२ काण्ड ब्रह्मवर्ग between 6----7). The Sapta-Bhanginayajnas are the Jains. The Sapta-Bhanginaya is an object of frequent attack by the Brahmans. If they find anything in Jainism which they think they should attack, it is this Sapta-Bhanginaya. It is this Sapta-Bhanginaya which is criticised by Badarayana in Sutra 33.

#### " नैक जिमन सम्भवात्."

It is this Sapta-Bhanginaya upon which Shankar bases his victory over the Jains near Ujjain as it recorded by Madhava in his Shankar-Dig-Vijaya. It is this Sapta-Bhanginay, which is criticised in Svarajva Siddhi, as a Pandit has recently tol-1 me. Now I ask you, gentlemen, if the Jains and the Buddhists were spoken of as different sects, as early as the time when the Mahabharata and the Vedanta Sutras were composed, how could the Jains be regarded as an offshoot of the Buddhists?

As for other references to Jainism in Brahmanical writings I may refer you to Mahabharata, Adi Parva, Adhyaya 3, Shlokas 26 -- 27, where the Shesha Naga steals away the Kundala of Utanka in the disguise of a Nagna Kshapanaka.

# सोऽपत्रय दय पश्चिनग्नं चपणकम् २६ एतस्मिबन्तरेस चपणका स्तरमाख उपद्वत्वते कुण्डले गृष्ठीत्वा प्राद्रवत् २६.

Nilakantha explains Kshapanaka as Pakhanda Bhikshuka. A Nagna Pakhanda Bhikshuka must mean a Digambara Jain monk. It is a pity that the Brahmans introduce Jain monks on occasions when some bad duty is to be performed. For instance, see also Mudra-Rakshasa-Nataka, where a Jain monk has

## ( 14 )

to perform the unpleasant duty of secretly acting as a messenger.

The author of the Advaita-Brahma-Siddhi explains Kshapanaka as a Jain monk.

"चयणका" जैनमार्ग सिधान्त प्रवर्तका इतिकेचित् (पृ. १६८ Calcutta Edition.)

In Shanti Parva, Moksha Dharma, Adhyaya 239, Shloka 6, we find reference to the Sapta-Bhanginaya of the Jains. The Shloka runs thus:---

## एतदेवंचने वंचनचोभे नानुभेतथा। कर्मस्याविषयंव्रृयुः सत्वस्थाः समदर्थ्यनः ॥ ६ ॥

In Shanti Parva, Moksha Dharma, Adhyaya 264, Shloka 3, Jajali calls Tuladhara a Nastika,

"नास्तिकामपि जरूपसि" which is explained by Nilakantha as one against slaughter in Vedic sacrifices.

## नास्तिकां हिंमातात त्वेन यज्ञनिन्दा

This shows that even as early as when the Mahabharata was composed, or even earlier, there were Nastikas who were against slaughter in Vedic sacrifices. They cannot be the Samkhyas, for they are not Nastikas. They must be sects similar to the Jains.

In Yoga-Vasishtha in the Vairagya-Prakarna Rama desires to be as calm as Jin. The Shloka runs as follows :---

## नाइंरामी नमेवाञ्झा भावेषुनचमे मनः । धाम्त भासितुमिच्छा मिस्वारमनीवजिनो यथा, ॥ (भ० १५, ञ्रो० ८)

In Ramayana we read in Bala-kanda, Sarga 14. Shloka 22 that Dasharatha fed the Shramanas.

#### तावसामुबजते चापि त्रमणा मुडजते तथा

## ( 15 )

This word is explained by Bhushana Tika as Digambara.

## " जमपादिगम्बराः जमणा शत वसनाः" इति निघण्टुः

In the Tilaka Tika Shramana is explained as a Bauddha Sannyasin. It is, however, more frequently used for a Bauddha than for a Jain monk, and we should not attach much importance to it. It may be that Dasharatha fed both the Jain and the Bauddha monks

In Shakatayana's Unadi Sutra the word Jin occurs.

## "इण् सिञ् जिदीकुष्यविभ्धो नक्" (सृ. २८८ पाट ३)

This is explained by the author of the Siddhanta Kaumadi as Arhan (तिनोऽईन्) which is a term used for the founder of Jainism.

It is true that Amara Kosha gives the words, Jin and Buddha, as synonyms, and that in Medini Kosha Jin means (1) Buddha, the founder of Buddhism, and (2) Arhan, the founder of Jainism, but wherever the word Jin occurs it ought to be taken as a name of the founder of a religion which derives its name from it rather than for the founder of a religion which owes its name to Buddha. This should specially be the case where the Vrittikara explains the term Jin as Arhan as in the case of the Unadi Sutra above referred to. From this it would follow that the word Jin in the Unadi Sutra is used for the founder of Jainism. And when did Shakatayana live? He is cited by Yaska in his Nirukta. Yaska lived many centuries before Panini, who lived before Patanjali, the author of the Mahabhashya. Patanjali, they say, lived in the second century B. C.

I must not omit to mention that in Brahmanical writings both the words Jin and Arhan are used for the founder of Jainism, though the latter is used more frequently than the former. For instance, in Brihat Samhita of Varaha-Mihira the Nagna are called the followers of Jin.

In Raja Tarangini Asoka is said to have adopted Jin-shasana:—

## यः ग्रान्त इजिनी राजा प्रपत्नी जिन भामनम् । भुष्त्रसे चवितस्ताची तस्तारस्तूप सण्डने ॥ (राज तरङ्गिो, प्रयसस्तरंगः)

It is from this word that we are called Jains.

The word Arhan occurs in Hanuman-Nataka, Ganesha-Purana, Bhagavata-Purana, &c. It is from Arhat that the Jains are called Arhatas.

Let us now turn to Buddhist works. Therein Buddhist Works. Mahavira, the 24th Jain Tirthankara, is spoken of as a contemporary of Buddha, and as one of his six opponent teachers. In Svetambara Jain works like the Kalpa Sutra, Acharanga-Sutra, Uttradhyayana, Sutra-Kritanga and others, Mahavira is spoken of as a Gnatriputra. The Gnatrikas were the clan of Kshatriyas to which Mahavira belonged. The Gnatrikas are frequently mentioned in the above-mentioned Jain works as also in others. Mahavira is also called a Vaisalika or

#### ( 17 )

a native of Vaisali, a Vaideha or a prince of Videha, a Kashvapa, or one of that Gotra. But he is frequently called Nattaputta, i. e., Prakrit Natta=Sanskrit Gnatrika and Prakrita Putta = Sanskrit Putra. The Gnatrikas are also mentioned as Nadikas or Natikas in Buddhist works. The Jain Nirgranthas or Prakrita Nigarthas are also frequently met with in Buddhist works, and they are there mentioned as the followers of Nigantha Nattaputta, our Mahavira. Some very important points of our creed are also referred to in Buddhist works, for instance, the Dig Vrha, the disuse of cold water by the monks, the doctrine of Action, and the doctrine of Kriyavada, &c. These are put into the mouth of Natta Putta, our Mahavira, or Nirgranthas, our Jain Gurus. Even the word Savaka or Shrayaka meaning a lay Jain occurs in some passages.

This wonderful discovery is due to Bühler and Jacobi. I have myself read Mahavagga and Maha-Parinibhana Sutta in the Sacred Books of the East. I have also read translations of passages in which our Gnatriputra or the Nirgranthas, or their creed, or the word Shravaka occurs. They are cited by Jacobi in Vol. XLV. of the Sacred Books of the East. The Buddhist works from which the passages have been cited are, besides Mahavagga and Mahaparinibhana Sutta, Anuguttara Nikaya, Samanaphala Sutta of the Dighnikaya, Sumangala Vilasani, a commentary by Buddhagosha on Brahmagala Sutta of the Digh Nikaya and Magghim Nikaya. The Oriental also mentions Lalita-Vastra. All these works were composed before the birth of Christ. Max Müller in his Six Systems of Philosophy and Natural Religion and Oldenberg in his marvellous The Buddha also speak of Natta Putta as identical with Mahavira, who was one of the six Tirthaika Teachers and a contemporary of Buddha, though they mention him as founder of Jainism or the Nigantha sect which is by no means the case. But why should I cite their authority? From Mahavagga and Maha-Parinibhana Sutta, and the translations of other passages quoted by Jacobi from other Buddhist works which I have read, I can safely hold on behalf of the Jains whom I represent here that the Natta Putta, the Niganthas, their creed, the Shravakas (in some passages) mentioned in Buddhist works are Jain. Nay in Buddhist works even the Chaturyama Dharma or the four Great vows of Parshva Nath is also referred to and wrongly put into the mouth of Mahavira, the Natta Putta. The Gotra of Sudharma Acharva and the place of Nirvana of Mahavira are also mentioned by the Buddhists.

I must not omit to mention the important fact that the term Nirgrantha is exclusively applied to a Jain monk. The words Shramana and Brahmana are used both by the Buddhists and the Jains for their monks, but the word Nirgrantha is used only by the Jains. It is also noteworthy that Barth who regards Jainism as a branch of Buddhism speaks of the Nirgranthas that are referred to in the Edicts of Asoka as the ancestors of the Jains. He is also struck with the discovery of Jacobi and Bühler, though, he says, that he should wait till further proof is forth-coming. He wrote in 1892 and the further proof was furnished by Jacobi in 1895 in S. B. E., Vol. XIV.

Now, Gentlemen, when the Jains are thus spoken of in the Buddhist works of the 4th or 3rd century before Christ, how could they be regarded as a branch of the Buddhists?

Let us now turn to Jain Shastras. In Darshana Sara, written by Deva-Nanda Acharya in Samvat 990 at Ujjain, it is said that in the Tirtha of Parshva Nath (that is during the period between the Arhatship of Parshva Nath and Mahavira) Buddha Kind, a monk learned in the Shastras, a disciple of Pihitashrava, was doing Tapa on the bank of the Saryu in Palash Nagara. He saw some dead fish floating by him. He thought there was no harm in eating the flesh of dead fish because there was no soul therein. He left his Tapa, assumed red garments, and preached Bauddha religion.

> सिरि पासणा इमिखे । सर उनीरेपला सण्य रखे ॥ पिडि चा सब स्वा हे । मडालु से बुद्ध कि त्ति मुण्डे ॥ ६॥ निमि पूरणा सण्डेया । अडि गयपव्यक्ताद की परमभट्टे ॥ रतं बरं घरिना । पब दि्यं तेग एयत्तं ॥ ७॥ मंसन्द्रनात्यि जीवो । जडाफले दडियदुद सक्सराए ॥ मन्हातं मुणित्ता । मखंतोणार्त्यं पाविद्वी ॥ ८॥ मक्तांपवर्ज्जा दाव्य दवं । जडा जलात्र एदं ॥ इति लोप घो सित्ता । पव्यत्तियं संघ सावक्तं ॥ ८॥ घए पो करेदि क्यां । घए पोतं मुंज दी दि सिडतं ॥ परिक थिक्त गण्ण्यं । व सि कि चा गिस्क भुवव ए वो ॥ १०॥

This Gatha of the Darshana Sara is cited as an authority by Swami Atma Ram, a Svetambara Sadhoo, in his Ajnana Timira Bhashkara and other works and by Pandit Shiva Chandra, a Digambara, in his Prashna-Uttara Dipika, and by almost all other living Pandits of the day as an authority for the view that Buddha was originally a Jain monk, who being corrupt in thought, recommended the use of flesh, and having assumed red garments, started a religion of his own.

Thus you will see, gentlemen, that in Brahmanical writings the Jains are nowhere spoken of as a branch of the Buddhists even as early as when Badarayana wrote, and that was the time when Buddha himself lived; that in Buddhist scriptures the Jains are spoken of as contemporary of Buddha or as a sect older than the newly arisen Bauddhas; and that according to Jain Shastras Buddha was a Jain monk, a disciple of Pihitashrava. How are the Jains to be regarded as an offshoot of the Buddhists then? Have not Weber. Wilson, and others done us great injustice in calling us an offshoot of the Buddhists? Certainly they have. We, Jains, can, however, respectfully make allowance for them, for their conclusions were due to haste. Thev are, after all, great scholars, and we should forget what they have said, though by their innocent but hasty opinions we have generally come to be regarded as a branch of the Buddhists. They never studied the antiquity of Jainism in the light of Jain, Buddhist and Brahmanical Texts.

#### ( 21 )

Gentlemen, I should not omit to tell you that Buddha not a dis-Buddha was never a disciple of Mahavira according to Jain Shastras as is said by Hunter and others.

The Jains call him a disciple of Pihitashrava. Colebrooke, Stevenson, Major Delamaine, Dr. Hamilton and others confounded Gautama Buddha with Gautama Indrabhuti of the Jains, the chief Ganadhara of Mahavira, and since Gautama Ganadhara was a disciple of Mahavira, it was said that Gautama Buddha was also a disciple of Mahavira. This, however, was never said by the Jains, but by those who confounded Buddha with Indrubhuti, though this mistaken view was attributed to the Jains. According to the Jains Buddha was a disciple of Pihitashrava.

Gentlemen, I should not also omit to tell you what I may call the discovery of a strange coincidence between Jain and Buddhist Scriptures in one res-

pect. I have told you above that in Buddhist works Mahavira is spoken of as one of the six opponent teachers of Buddha, that is, the Buddhists call him a contemporary of Buddha. The Jain Shastras tell a similar story.

It has been said above that Buddha Kirti was a disciple of Pihitashrava who lived in the Tirtha of Parshva Nath. Swami Atma Ram traces the Pattavali of the Kavala-gachha from Swami Parshva Nath thus:-

Shree Parshava Nath

,, Shubha Datta Ganadhara

( 22 )

Shree Hari Dattaji

- ,, Aryasamudra
- ., Swami Prabha Surya
- " Keshi Swami.

He further tells as that Pihitashrava was one of the Sadhus of Swami Parabha Surya. We know from Uttara Dhayana Sutra and other Jain works that Keshi was of the party of Parshva Nath and that he lived in the days of Mahavira. Buddha-Kirti being a disciple of Pihitashrava must have also been a contemporary of Mahavira, though it seems an older contemporary.

Again we learn from Dharma Pariksha of Swami Amita-gata Acharya written in Samvat 1070 that Mogglayana a disciple of Parshva Nath started Bauddha religion out of enmity with Mahavira. He regarded Buddha, the son of Shuddhodhana, as Paramatman. This was owing to Kala Dosha.

> इष्टः चौवीरनावस्य तपस्ती मौडिकायनः ॥ धिष्यः चौवार्म्तनावस्य विदधे वृद्द दर्धनम् ॥६८॥ गुद्दोदन सुतं बुद्धं परमात्मानम ब्रवीत् ॥ प्राणिनः कुर्वते किं न कोप वैरि पराजिताः ॥६८॥ (धर्म परीखा चध्याय १८)

The word Shishya in this Shloka must mean Shishya-para Shishya.

In Mahavagga (pp. 141-150 S. B. E., Vol. XIII.) we read that Mogglayana and Sari Putta, were two Brahmans, the followers of Sangaya, the Paribbagaka (wandering ascetic). They went to Buddha in spite of the remonstrances of Sangaya and became his disciples. Thus Mogglayana being a disciple of a disciple of Parshva Nath according to Dharma Pariksha, this Sangaya the preceptor of Mogglayana, must have been a Jain, and must have belonged to the party of Parshva Nath like Keshi. And since Mogglayana was an enemical contemporary of Mahavira and he was also a disciple of Buddha himself, Mahavira and Buddha must have been contemporaries. It would, however, seem that according to the above two Jain Shastras and Shrenika Charitra, Buddha had already commenced to preach his new doctrines before Mahavira's Arhatship began.

As we know that Mogglayana was never the founder of Buddhism, the Shloka in Dharma Pariksha must be taken to mean that Mogglayana helped Buddha more than others in scattering his doctrines, a view which is comfirmed by Buddhistic works, Mogglayana and Sari Putta being the two leading disciples of Buddha.

Let us now trace the antiquity of the Jains fur-Antiquity of the ther. Let us now see if Jainism is Jains further. a product of Brahmanism, and if it was started by the Swami Parshva Nath. This is the opinion of some scholars like Colebrooke, Buhler, and Jacobi. We are grateful to some of these scholars. We are specially grateful to Bühler and Jacobi. We are thankful to them for the wonderful discovery they have recently made, but at the same time we are

forced to proclaim with extreme pain that they do us great injustice if they regard Jainism as a product of Brahmanism, or if they look upon Parshva Nath as its founder. In so doing they would be simply illustrating the proverb "From the frying pan into the fire." They would be saving us from one difficulty but involving us into another. They would be playing Lassen, Weber, Barth, and Wilson as far as Jainism is concerned. These latter scholars were struck with the similarity between Jainism and Buddhism, and since they knew very litle of the former, they regarded it as an offshoot of the latter. Bühler and Jacobi too are struck with the similarity between Jainism and Brahmanism and since they knew not all about the former they looked upon it as a branch of the latter. But may we not again point out here that this opinion is hasty and ought to have been reserved till further study-we mean the study of the Hindu These two excellent scholars know that Shastras. to disprove Jainism as an outcome of Buddhism, they discovered material in the Buddhist Texts themselves. They found that Jainism was not spoken of in Buddhist Scriptures as a religion posterior to Buddhism, but as a faith of the Nirgranthas who existed before Buddha. Let them now study Jainism in Hindu Scriptures. Let them now see what evidence the Hindu Shastras afford as to the antiquity of Jainism. Let.

Jainism not a product of Brahmanism. Both product of the common atmosphere of ancient ther both are not a product of the India. Gentlemen, allow me to say here that ancient Ancient India much mis-understood. Of course, you should not think that I am speaking like a haughty scholar.

I am neither a scholar nor a shadow of a scholar. I am a common student. My study of this question has been very brief. It was sometime ago that I received several questions through my patron, J. W. D. Johnstone, Esq., F. R. G. S., Inspector-General of Education, Gwalior State, in charge of Census Operations, from Captain C. E. Luard, Census Superintendont, Central India. Through the help of my friends I answered the questions but at the same time I was inspired to study the antiquity of Jainism. Since then we have been studying this question, and from what we have read as yet, I say that ancient India has been much mis-undetstood. This is an idea, that has occurred to my mind, and I do not want to hide People have commonly supposed that there was it. nothing else in ancient India but Brahmanism. What this Brahmanism was they never explain. If they mean by Brahmanism each and everything that existed in ancient times in India, they are right in their supposition. But if they mean by Brahmanism the Vedic religion or the religion of Vedic sacrifices. I do not see how they can be justified in supposing that there was nothing else in ancient India but Brahmanism. These Vedic sacrifices were not all that existed in ancient India. There were, no doubt, people who said :----

" अभ्नी षोमीयं पशुं हिंस्वात् '

"One should slaughter such animals as have Agni and Soma for their Devac." But at the same time there were people who proclaimed :---

## "माइन्याइ मर्वभृतानि "

"One should not slaughter any animal."

There were also people who preached :---

- There is no heaven, no final liberation, nor any soul in another world.
- Nor do the actions of four castes, orders, &c., produce any real effect.
- The Agnihotra, the three vedas, the ascetic's three staves, and smearing one's self with ashes,
- Were made by nature as the livelihood of those destitute of knowledge and manliness.
- If a beast slain in the Jyotishtoma rite will itself go to heaven,
- Why then does not the sacrificer forthwith offer his father?
- If the Sraddha produces gratification to beings who are dead,
- Then here, too, in the case of travellers when they start, it is needless to give provisions for the journey.
- If beings in heaven are gratified by our offering the Sraddha here,
- Then why not give the food down below to those who are standing on the house top?

- While life remains let a man live happily, let him feed on ghee even though he runs in debt;
- When once the body becomes ashes, how can it ever return again?
- If he who departs from the body, goes to another world,
- How is it that he comes not back again, restless for love of his kindred?
- Hence it is only as a means of livelihood that Brahmans have established here
- All these ceremonies for the dead,—there is no other fruit anywhere.
- The three authors of the Vedas were buffoons, knaves and demons.
- All the well known family of the Pandits, Jarphari, Turphari, &c.
- And all the obscene rites for the Queen commanded in the Asyamedha,
- These were invented by buffoons, and so all the various kinds of presents to the priests,
- While the cating of flesh was similarly commanded by night-prowling demons (Sarva-Darshana-Samgraha, Cowell and Gouph, pp. 10 and 11.)

These pleasure-seeking revilers of the Vedas were the Charvakas.

Dr. Rajendralal Mitra says in his preface to the Yoga-Sutras that in the Sama-Veda there is a reference to a Yati who condemned sacrifices, and whose wealth was transferred to Bhrigu. According to Aitareya-Brahmana some such Yatis were punished by being thrown before jackals.

## ( 28 )

In Rig-Veda, Ashtaka 3, Adhyaya 3, Varga 21, Rik 14, people are mentioned who lived in Kikata or Magadha, and who condemned Yajna, Dana, &c.

Again, gentlemen, our forefathers in ancient India were not all the advocates of the philosophy of Badarayana. They were not all believers in one neuter Brahman. There were many of them who said like Kapila "**‡uatifuk**," "Isvara has not been proved."

In Rig-Veda Mandala 8, Adhyaya 10, Sukta 89. Rik 3, Bhargava Nami Rishi says that there is no such thing as Indra. No one has seen him. Whom should we praise when there is no Indra? It is simply Lokavada that they say that there is such a thing as Indra. In reality there is none.

In Rik 4, Indra tries to prove his existence and says that he brings destruction upon his enemies.

In Mandala 2, Adhyaya 2, Sukta 12, Rik 5, Grit-Samada Rishi says that there are people who say there is no Indra, but that in fact there is one.

There were again people in ancient India who believed like the Jains in a future life, but there were others who denied it. In the Brahmans, says Barth, the question is sometimes asked if there is really another life. In Rig-Veda, Ashtaka 6, Adhyaya 4, Varga 32, Rik 10, there is mention of Ahardrish Venknata, *i. e.*, usurers who see the sun in this world, but who in the next go to a Loka where there is ( 29 )

pitch durkness. They were the Nastikas who des nied such a thing as the next world, because they had not seen it.

The true state of ancient India is represented Angient India in Jain in Jain Shastras. It is said therein Shustras that when the Digambara Rishi Rishabha was proclaiming to the world, "Ahimsa Paramo Dharmah!" and was doing good to mankind, Devas and animals by his Nirakshari Vani, there were also 363 Pakanda teachers who were preaching religions of their own, and one of them was Shukra or Brihaspati, the founder of the Charvaka religion. Certainly this seems to me the true state of affairs in ancient India. In time out of mind by the end of the ard Kala there was not only one teacher of one view of life, but there were 363, nay more, who preached their different doctrines and who explained this life and this world as they appeared to them.

This opinion bears the sanction of Prof. Max Müller and almost all other scholars. Max Muller's opinion. Writing in 1899 when seventy-six years old and when he had neither the eyes nor the memory which he had at twenty-six and when he could expect younger men to help him as he gladly used to do in his youth to his preceptors and Gurus, that noble philosopher says :

"It would be a mistake to imagine that there was a continuing development into the various meanings assumed by or assigned to such pregnant terms as Prajapati, Brahman, or even Atman. It is much more in accordance with what we learn from the Brahmans and Upanishads of the intellectual life of India to admit an infinite number of intellectual centres of thought scattered all over the country, in which either the one or the other view found influencial advocates."

"The Sutras or aphorisms which we possess of six systems of philosophy, each distinct from the other, cannot possibly claim to represent the very first attempts at a systematic treatment, they are rather the last summing up of what had been growing up during many generations of isolated thinkers."

"As far back as we can trace the history of thought in India, from the time of King Harsha and the Buddhist pilgrims back to the descriptions found in the Mahabharata, the testimonies of the Greek invaders, the minute accounts of the Buddhists in their Tripitaka; and in the end the Upanishads themselves and the hymns of the Vedas, we are met everywhere by the same picture, a society in which spiritual interests predominate and throw all material interests into the shade, a world of thinkers, a nation of philosophers."

"To the present days these six different systems of philosophy have held their own in the midst of a great multitude of philosophical theories propounded by the thinkers of India."

"Nor could the fact that some of the Sutras quote and refute the opinions of other Sutras, be accounted for without admitting a growing up of different philosophical schools side by side during a period which preceded their last arrangement."

"In the Upanishads and Brahmans, though there is a common note running through them all, there is yet great latitude and want of system, and a variety of opinions supported by different teachers and different schools. Even in the hymns we meet with great independence and individuality of thought, which occasionally seems to amount to downright scepticism and atheism. We must keep all this in mind if we wish to gain a correct idea of the historical origin and growth of what we are accustomed to call six philosophical systems of India."

"That such opinions (Charvaka) existed at an earlier time, we can see in some of the hymns in which many years ago I pointed out these curious traces of an incipient sceptecism......There are some tenets of the followers of Brihaspati which seem to indicate the existence of other schools of philosophy by their side.

The Brihaspatyas speak as if being inter pares they differ from others as others differ from them. Traces of an opposition against the religion of the Vedas (Kautsa) appear in the hymns, the Brahmans, and the Sutras, and to ignore them would give us an entirely false idea of the religious and philosophical battles and battle-fields of ancient India."

Such, gentlemen, was the opinion of Prof. MaxMüller when he was seventy-six. I regret I have no time to dilate upon the subject further. But you will easily see from the little I have told you that ancient India has been much mis-under stood. In ancient India there was not any one single religion or philosophy, but many religions and philosophies, three hundred and sixty-three or more. Who can tell the exact number? How can you say then that Jainism is a product of Brahmanism? How can No borrowing in an. you say that the Jains borrowed cient India. from Kapila or Kanada or Patanjali, Gautama or others? Is it not possible that all borrowed from the common atmosphere of ancient India? Is it not possible that the Vedantists, the Samkhyas, the Jains, the Charvakas and other sects, many of which have been buried into oblivion for ever. had all their advocates in ancient times? This idea of borrowing is very strange. Those who say that the lains borrowed ought to prove when and how they borrowed. They ought to prove who borrowed. Why should they simply throw out guesses and create mis-understanding? There is no such thing as borrowing in ancient India. This again bears the sanction of the noble Prof. Max Müller. He says :---

"If we are right in the description we have given MaxMuller's opinion. of the unrestrained and abundant growth of philosophical ideas in ancient India, the idea of borrowing so natural to us, seems altogether out-of-place in ancient India. A

wild mass of guesses at truth was floating in the air. and there was no controlling authority whatever, not even, as far as we know, any binding public opinion to produce anything like order in it. Hence we have as little right to maintain that Buddha borrowed from Kapila as that Kapila borrowed from Buddha. No one would say that the Hindus borrowed the idea of building ships from the Phœnicians or that of building the stupas from the Egyptians. In India we move in a world different from that which we are accustomed to in Greece, Rome, or Modern Europe, and we need not rush at .nce to the conclusion that because similar opinions prevail in Buddhism and in the Samkhya philosophy of Kapila, therefore, the former must have borrowed from the latter, or, as some hold, the latter from the former."

"It cannot be urged too strongly that there existed in India, a large common fund of philosophical thought, which like language, belonged to no one in particular, but was like the air breathed by every living and thinking man. Thus only can it be explained that we find a number of ideas in all, nearly all, the systems of Indian philosophy which all philosophers seem to take simply for granted, and which belong to no one in particular."

"Besides this conviction that suffering can be removed by an insight into its nature and origin there are some other ideas which must be traced back to that rich treasury of thought which was opened to every thinking man in India. These common ideas

### ( 34 )

assumed, no doubt, different guises in different systems, but this ought not to deceive us, and a little reflection allows us to perceive their common source."

"And the longer I have studied the various systems, the more have I become impressed with the truth of the view taken by Vignana-Bhikshu and others that there is beyond the variety of the six systems a common fund of what may be called national or popular philosophy, a large Manasa lake of philosophical thought and language, far away in the distant North, and in the distant Past from which each thinker was allowed to draw for his own purposes."

This is, gentlemen, the dictum of Prof. Max Müller when he was seventy-six years old. It is a pity that this noble scholar could not study Jainism. His whole life was passed in bringing to light the Vedic and Buddhistic literature, and he could not spare time to read poor Jainism. If he said that Jainism was started by the Nirgrantha Nattaputta, it was because, I presume, he found it to be the safest to adopt this opinion. This opinion is not the result of his study of the antiquity of Jainism. Let me, however, not digress. Let me simply tell you here that there is no borrowing in ancient India. Different Rishis held different views of life, and the Darshanas that you now find, embody the opinions of those Rishis.

Gentlemen, let me also submit here that the terms Hinduism and Brah. Minduism mis-nomers. Hinduism and Brahmanism as generally used appear to me misnomers. What is Hinduism? The religion of the Hindus. But who are the Hindus? They say those Aryas who lived on the banks of the Indus. But were all these Aryas the followers of the Vedic Dharma, the doers of sacrifices? Were not also among them Aryas who objected to these sacrifices? Were not also among them the fore-fathers of the Jains, the Charvakas, and many other sects forgotten now? Are we not Hindus in that sense? Why should the Vedic religion, the religion of sacrifices. be called Hinduism then?

Again what is Brahmanism? The religion of the Brahmans. But what is meant by the religion of the Brahmans? A religion founded by the Brahmans or a religion to be observed by the Brahmans? In the former case there is no such thing as a religion founded by the Brahmans. We know that the Kshatriyas were also great teachers, nay, in some cases greater than the Brahmans, and who can say what part the Kshatriyas played in founding a religion which is exclusively called the religion of the Brahmans? We know that the teaching of Krishna and the example of Rama might he made his solace in life by any person breathing on earth. Who can say what other Kshatriyas like Rama and Krishna played a part in ancient India to found the religion now called Brahmanism.

If you say Brahmanism means a religion to be observed by the Brahmans, it cannot represent the Vedic religion in that case too. The Vedic religion ( 86 )

was not intended for the Brahmans alone but for the Dvijanma, the Brahmans, the Kshatriyas, and the Vaishyas.

If you say that Brahmanism is a religion that knows Brahman, how would you then apply this term to those sections of the Hindu philosophy, the Samkhya and the Purva Mimamsa, for instance, from which that Brahman is absent ?

Hinduism and Brahmanism appear to me misnomers then, if you apply the terms to the Vedic religion, the religion of sacrifices, or even to Hindu philosophy. There is no such thing as Hinduism or Brahmanism in ancient times. There is, of course, Vedic religion, and out of this Vedic religion Jainism never comes.

Let us now see if Jainism was founded by Jainism was not founded by Parshva Nath but by Rishabha Deva. Buddhist, the Jain or the Hindu scriptures.

The Buddhist Texts are silent on the point and this was to be expected because Bud-Buddhist works. dhism was started only in the days of the last Tirthankara, Mahavira. In Buddhist scriptures there is mention only of Mahavira at the head of the Nirgranthas. Mahavira is not mentioned therein as the originator of the Nirgrantha creed but simply as the leader of the Nirgranthas so far as Dr. Jacobi has been able to ascertain.

In Jain Shastras it is said that when Rishabha Deva left the world, four thousand Jain Shastras. other Rajas followed him and became Digambara; but they could not adhere to his strict Charitra, and three hundred and sixty-three of them became the founders of Pakhanda religions. One of these was Sukra or Brihaspati. This was at the end of the 3rd Kala. Thus according to Jain Shastras Rishabha Deva was the first preacher of Jainism. As I have said above the tradition, that three hundred and sixty-three Rajas being corrupt preached three hundred and sixty-three Pakhanda religions, should be understood to represent the intellectual state of ancient India at a very early date. There was at that time a great intellectual activity, an infinite number of intellectual centres of thought being scattered all over the country.

Let us now see if there is any confirmation of this Jain tradition in Brahmanical works. In Bhagavata Purana, Skandha 5, Adhyaya 3---6 we read of Rishabha. It is said in that sacred work that of the fourteen Manus Swayambhu Manu was the first. When Brahma saw that the world did not multiply, he created Swayambhu Manu and Satya Rupa, the latter becoming the wife of the former. Swayambhu Manu begot Priyavarata, who begot Agnidhra, who begot Nabhi. Nabhi married Maru Devi and their issue was Rishabha Deva. This Rishabha in the Bhagavata is said to be a Digambara and the founder of Jainism. And see when Rishabha was born. In the beginning of the world when Brahma created Swayambhu Manu and Satya Rupa. He was fifth in descent from them. He lived by the end of the first Kritayuga and twenty-eight Kritayugas are to pass in this Manvantara. This Rishabha preached Jainism. In Shlokas 9---11 of the Sixth Adhyaya, the author of the Bhagavata speaks of one Arhat, a Raja of Konka, Venka, and Nata, who, he says, hearing of the Charitra of Rishabha from his countrymen, would start in Kaliyuga a religion the followers of which would hate the Brahmanas and go to hell.

यस किनानुचरितमात्रमातीत मुपावर्थ्य केङि वेङु कुटकानां राजाई जासो पशिष्त्र कन्नावधर्म उरक्रष्य मार्ग्रेसवितव्येन विसोहितः खधर्म पयमकुतोभयमप हाय कुपयपा खण्डम समज्जसं निजमनी-वयामन्दः सम्प्रवर्त्त थिष्यते ॥ 2॥

ये नडवावकको मनुजापसदादेव माया मोडिताः खविधि नियोग शौच चारित्र विष्ठीनादेव हेलनान्यप ब्रतानि निजनिजेच्छ या गृण्डाना यसानाना चमनाशौचके शोझुञ्चनादीनि कलिनाऽधमें बहुलेनो पडतिधि यो ब्रह्म ब्राह्मण यन्न पुरुष लोक विदृषकाः प्रायेण भविष्यन्ति ॥ १०॥

तेचच्चर्वाक्त नयानिजन्नोकयाचयान्ध परम्परयाध्वस्तास्तमस्वन्धे खयसेव प्रपतिष्यन्ति ११ पंचम स्तन्ध प्र॰ ६.

No such Raja has ever lived, nor in any other Brahmanical writing where the word Arhat occurs is he spoken of as a Raja of Konka, Vanka, and Nata, so far as I have been able to ascertain. Arhat means praiseworthy if the word be derived from Arh to praise;

or it means killer of the enemies. if the word be Arihanta. This word occurs in Shiva Purana. There was no such Raja as Arhat. Rishabha himself was Arhat or Arihanta. He was praiseworthy and killer of the enemies, the Karmans. If Arhat preached Jainism in Kaliyuga, why is Rishabha called a Jin Deva in Vachaspatya and Adi-Jin Deva in Shabdartha Chintamani. I am told in some Upanishads Rishabha is called Arhat. There was no such Raja as Arhat. Rishabha himself was Arhat. It is owing to mutual jealousy that the author of the Bhagavata makes Arhat copy the Charitra of Rishabha and start Jainism in Kaliyuga. Perhaps he did not like to give Jainism an earlier antiquity. But even if according to him the Charitra of Rishabha was copied, it was that Charitra upon which Jainism was built. In this sense too Rishabha sowed the seeds of Jainism.

We have also the authority of Nilakantha, the celebrated commentator of the Mahabharata to support the above view. In Mahabharata, Shanti Parva, Moksha Dharma, Adhyaya 263, Nilakantha says in his commentary on Shloka 20 that the Arhatas or the Jains were taken in by the good Acharana of Rishabha

### पुराणे वा " ऋषभादीनां मडायोगिनासाचारं दृष्ट्वा भाईता दयो मीडिताः पाखम्ड सार्गं सनुगताः "। इत्युत्तम्.

Gentlemen, this Adhyaya is worth reading. In this you will find a dialogue between Tula Dhara and Jajali, the former advocating the cause of Ahimsa and refuting all arguments for Vedic sacrifices, the latter defending the slaughter of animals in Yajna.

Thus according to Brahmanical works Kishabha was the founder of Jainism. It was he who for the first time preached those doctrines which became the foundation-stone of Jainism. In none of the Hindu Shastras, so far as I have been able to enquire, Parshva Nath is spoken of as the founder of that religion. I had a talk on this subject with many learned Shastris and they all told me that Rishabha was the founder of Jainism.

Thus, gentlemen, you will see that according to Jain and Brahmanical writings Rishabha was the founder of Jainism. Is it not strange then, that writers like Colebrooke, Bühler and Jacobi should propound their own theories and call Parshva Nath the founder of our Dharma? In matter of religion they ought to be guided by our own traditions and not invent their own hypotheses. You know religion is religion. It is dearer than life to a man, and, in my humble opinion, scholors ought not to trifle with religions. Their word is law. Their opinion is authority. In matter of religion then, they ought not to be hasty in giving opinions. They ought to have regard for the traditions of others. They ought to have regard for the feelings of others.

Gentlemen you should note that it is not only in accordance with our traditions handed Inscriptions at Muttra. down to us in Jain and Hindu Shastras, that we call Rishabha the founder of Jainism, but there is also material evidence discovered by Dr. Fuhrer at Muttra, an evidence nearly two thousand years old, to support those traditions. You know Prof. Bühler has edited many inscriptions of the Jains in Epigraphia Indica, vols. I and II. These inscriptions are two thousand years old. They bear the Samvat of the Indo-Scythian Kings, Kanishka, Huvashka, and Vasudeva. In these inscriptions we read that images were dedicated by lay Jains to Rishabha. For instance, see the following inscriptions :--

#### No. VIII.

"Success! In the year 40 (60) of the great king (and) supreme king of kings, Deva Putra Huvashka, in the fourth month of winter on the tenth day,—on that (date specified as) above, (this) meritorious gift (was made) for the sake of great happiness by Datta, the wife of Ka Pasaka, an inhabitant of...vata, (at the request) of......ganin, the venerable Kharnna, pupil of the preacher, the venerable Vriddhahasti out of the Kottiyagana, the Sthanikiya Kula (and) the Sakha of the Aryya-Veriyas (the followers of Arya-Vajra). May the Divine (and) glorious Rishabha be pleased."

P. 386, vol. I.

#### No. XIV.

"Success! The pupil of the venerable Jeshtahasti (Jyeshthahastin) out of the Kottiyagana, the Brahmadasika Kula, the Uchche-nagari Sakha and the arina sumbhaga (was) the venerable Mahala; the pupil of the venerable Jeshtahasti (Jyeshthahastin) (was) the venerable Gadhaka ; at the request of his female 'pupil, the venerable Sama, (was dedicated) an image of Usabha (Rishabha), the gift of Gulha, the daughter of Varma (and) the wife of Jayadasa."

P. 389, vol. I.

#### No. XXVIII.

"(Adoration) to divine Usabha (Rishabha)! At the request of Sadita, female pupil of.....dhuka, a preacher in the Varanagana, Nandika Kula and...... Sakha."

P. 206---207, vol. II.

Now just see that nearly two thousand years ago Rishabha had come to be regarded as the first Jain Tirthankara. And when did Mahavira and Parshva live? The date of Mahavira's Moksha is 526 B. C. and Parshva attained Nirvana 250 years earlier. Thus inscriptions cut a few centuries after these two Tirthankaras, bear testimony to Rishabha's being a Jain Tirthankara. Had Mahavira or Parshva been the founder of Jainism, how could people living two thousand years ago dedicate images to Rishabha?

Gentlemen, it is my sad duty to tell you this noon that our holy religion has been much trifled with. Some writers have regarded it as originating in the 6th century. Some have called it a branch of Buddhism, others have confounded it with the Charvaka religion. Some have called Mahavira its founder, others have called Parshva Nath its author. We never expected such ill-treatment at the hands of scholars. We never thought that scholars would harm a religion that is kind to all. But ah! In this naughty world virtue is often in misery.

Gentlemen, before winding up this part of my Ancient India once more, let me once more return to ancient India. Let me once more assure you that in ancient times in this noble country there were not only those who said, " साग कामोयजेत," "whoever desires paradise should sacrifice." But there were also many sects which attached no importance whatever to them, or rather who denounced them wholesale. It is a pity that all such sects have not come down to us, that most of them have become extinct for ever. But still there are a few whose philosophy has reached us, and. I think, these sects are quite sufficient for our purposes, to prove that in India in ancient times Vedic sacrifices and slaughter of living creatures in Yajna were not the only means of heaven and salvation; but that people resorted also to the contrary means for the very purposes, that. while one sect asserted that they could cross over the ocean of the world by Himsa, others urged that Ahimsa was the only way to Nirvana.

Let us first look to the philosophy of the ancient Yoga Darshana. Yogis. This has been systematised for us by the Rishi Patanjali in the Yoga-Sutras. We also possess Yoga Shastra by the Jain Acharya, Hema Chandra, the celebrated author of the Hema Chandra Kosha, but as the YogaSutras of Patanjali are better known, let us examine them, and let us see if any importance is paid therein to Vedic sacrifices as a source of obtaining eternal bliss.

Gentlemen, in the Yoga-Sutras of Patanjali there is no reference to Vedic sacrifices as being helpful. On the contrary you find in Pada 2, Sutra 30, mention of Yama as including ahimsa, satya, asteya, brahmacharya, and aparigraha.

### भश्चिमा सत्यास्तेय ब्रह्मचर्या परियडायमाः ॥१॥

This Yama is reckoned as accessory to Yoga. In Sutra 31, these five restraints that form Yama are called Mahavratas if they are observed in all conditions of the Chitta.

### एते जाति देशकास समयानवच्छिताः सार्व भीम महाव्रतम् ॥३१॥

"These are the great austerities of all stages, irrespective of jati, desha, kala, and samaya."

"They are imperative in all conditions or stages of the thinking principle, irrespective (anavachchhinna) of these four conditions of kind, &c., *i. c.*, it does not mean that 'I shall not kill a Brahman,' ...... but that 'I shall not for any purpose whatsoever, kill any one, at any place, at any time.' The others should be explained in the same way. Thus when the practices are universal without any qualification, they are called 'great austerities' (Mahavratas.) Their interrupted observance is not so." (Translation of Yoga Sutras. Dr. Rajendra Lal Mitra, p. 93). A Yogi is to vow that he will not kill any one. for any purpose whatever, at any time, and at any place. And so far satya, asteya, &c. Such vows of his are called Mahavratas. In Sutra 35 it is said.

# षडिंसा प्रतिष्ठायां तत् सविधीवैर त्यागः ॥३५॥

"In the neighbourhood of him who is confirmed in (Ahimsa) non-slaughter, there is abandonment of enmity, or harmless abidence even on the part of the naturally cruel, such as of serpents and mungooses. The meaning is those that are addicted to injury give up their injurious nature."

Thus, gentlemen, you will see what a great importance is attached to Ahimsa in Yoga Darshana. A Yogi to gain his object must abandon Himsa of all kinds, at all times, at all places, and for all purposes whatsoever. By so doing he becomes so influencial that if animals hostile to each other approach him, they give up their enmity at once.

Throughout the Yoga-Sutras it is no-where said that sacrifices will help a Yogi. It is Ahimsa, Satya, Asteya, Brahmacharya, and Aparigraha that are to assist him.

#### In Sûtra 36 it is said :--- सत्य प्रतिष्ठायां झिया फल्म ॥

"In the confirmed in veracity (there is) asylum of the fruit of works."

"Works (kriyah) are the sacrifices which, when performed, yield the fruits, heaven, &c. The Yogi who practises veracity rises to such greatness that he attains the fruits without performing those works, and at his bidding they may be attained by any one so-ever, without performing those works."

### (तद्दवनाहु यस्य कस्य चित् क्रियामनुवेतीऽपि क्रिया फत्तं भवति)

"Veracity or abstinence from falsehood is here described to be as meritorious as the sacrificial rites enjoined in the Vedas, *i. e.*, by practising veracity with unswerving faith one acquires the same merit which the sacrifices yield, and that without its being tainted by the cruelty which attends sacrifices."

Gentlemen, this Sutra is very significant. It is a direct denial of the efficacy of the Vedic sacrifices by the followers of Yoga. It is rather a retort by a Yogi to one who vindicates the claims of Vedic sacrifices. "In the confirmed in veracity (there is) asylum of the fruit of works."

"Let us not practise sacrifices," says a Yogi, "for they are tainted by cruelty. Let us in their place practise Satya. Let us be truthful. Our veracity will help us to obtain all that sacrifices are supposed to give. Nay, if we practise truth, we shall acquire such great merit that at our bidding the so-called fruits of sacrifices may be acquired by any one soever."

Perhaps you might say, gentlemen, that the above Sutra does not deny the efficacy of the Vedic sacrifices. If so, why does the Yoga-Darshana altogether prohibit the slaughter of animals, and why does it recommend Ahimsa in all conditions of the Chitta, at all times, at ( 47 )

all places? If sacrifices were efficacious, they should also have been reckoned as accessory to Yoga. But strange to say, this is not so.

Gentlemen, certainly the sects practising Yoga in ancient times must have been against Vedic sacrifices and slaughter of animals for any purpose whatsoever. You see the confirmation of this view at least in the case of one sect of the Yogis, the Jains. You must remembar that the Jains are the great Logis. All Jain Tirthankaras were great Yogis. All Jain monks were great Yogis. A Jain cannot obtain Moksha without practising Yoga. Yoga is a necessary condition for killing the Karmans and attaining Nirvana. Just see our images in our temples. They are practising Yoga. Look to their Asana and Dhyana. Just see how they are absorbed in meditation. This is the characteristic of Jain images. If you find any images practising Yoga, it is the Jain. The Hindu-images are not so. It is a pity that most people have failed to understand Jainism. People blame the Jains for worshipping naked images, but they never look to the Asana and Dhyana of those images. They never think that the Rishis being altogether absorbed in meditation, could not think or care to wear clothes. Then, gentlemen, the Jain Rishis were great Yogis and you know that their faith is

Ahimsa Paramo Dharmah!

Here, gentlemen, I am struck with one circumstance. A Yogi is to practise the five Mahavratas or

great vows. Are these not the five great vows of the Jains? And do we not know that the five great vows were first enjoined by Mahavira? Before him there were only four great vows of Parshva Nath, viz., ahimsa, satya, asteya, and aparigraha, and the last included Brahmacharya. Mahavira, because the saints in his days were prevaricating and slow of understanding enjoined Brahmacharya as a separate fifth vow. Thus "The law taught by the great Parshva Nath recognises but four vows, while that of Vardhamana enjoins five" (Uttaradhayayana, Lecture XXIII. 23) Dr. Jacobi tells us that in Samanaphala Sutta, a Buddhist work, these four great vows of Parshva Nath are wrongly put into the mouth of Mahavira. Did Patanjali borrow from Mahavira? The four as well as the five great vows must have been the common property of all Yogis in ancient India.

Let us now turn to the Samkhya Darshana The Samkhya Dar. of Kapila. In the Sutra 6 it is said shana. "पविशेषद्योम गी:"

"And there is no difference between the two." That is, there is no difference between the visible and the Vedic means of removing Dukha or pain. The two are equal. Why? Because the Vedic sacrifices are tainted by crucity. The slaughter of animals in sacrifices must produce bad fruit and the Prusha must suffer for it.

In fact a follower of Kapila is a faithful adherent to the Sruti. "One should not kill any animal."

" माहिंखात् सर्वाभुतानि "

He does not accept the view that the Sruti that "One should kill those animals which have Agni and Soma for their Devas,"

# " भग्नी षोमीयं पशुमाल भेत "

is an exception to the Sruti, "One should not kill any animal,"

### " माचिंखात् सर्वाभूतानि "

He does not believe that all Himsa is Himsa except the Himsa in a Yajna. On the contrary he holds the universal proposition that all Himsa is Himsa, and Vedic sacrifices being tainted by Himsa cannot free the Purusha from pain. If Himsa recommended in the Vedas were not Himsa, he says, there should have been no necessity for Yudhishthira to perform Prayashchitta for slaughter in battle, for that was enjoined in the Vedas as a Dharma of the Kshatriyas.

Again in Samkhya Karika 2, we read

# दृष्ट वदानुत्रविकः सन्न विगुत्ति चयातिमय युत्तः ॥

The Anushravika means of removing Duhkha is like the visible means, because it is tainted by Avishuddhi or Himsa not enjoined by the Shastras.

Here too we again meet with the same objection on the part of a follower of Kapila that the Sruti

#### " बग्नी बोमीयं पशुमास भेत "

is not an exception to the Sruti " माइंस्वात् सर्वाभुतानि "

Gaudapada in his Bhashya of Samkhya Karika supports the view of Kapila on the authority of the

### ( 50 )

Mahabharata also. He cites a Shloka from a dialogue between a father and his son in which the latter says

# तातैतड इश्रोभ्यस्तं जन्म जन्मान्तरेव्वपि। षयीधर्ममधर्माद्यं न सन्यक् प्रतिभातिमे ॥

"O father, I have studied Vedic Dharma in this life and the past. I do not like this Vedic Dharma, full of Adharma."

Vignana-Bhikshu in his Bhashya of Kapila Sutras cites the authority of the Markandeya Purana to the same effect.

# तसाद्यास्याम्य इंतात दृष्ट्वे मं दुःख मविधिम् । बधीधर्ममधर्माद्यं किं पाक फल स्विभम् ॥

"O deer, seeing that the Vedic Dharma is full of misery, why should I follow this Vedic Dharma, full of Adharma? This Vedic Dharma is like Pakaphala which is full of poison, though outwardly it looks very handsome."

Gentlemen, you know the well-known story in which Kapila is made to hold a debate with the Vedas. It is said that a certain student returned to his house after his study of the Vedas was complete. As was customary, a cow was to be sacrificed in his honour. Kapila objected to this. Then the Vedas entered the belly of the cow and held discussion with Kapila. This is certainly a valuable tradition to show that Kapila was one of those ancient Rishis who objected to the slaughter of animals in sacrifice for any other purpose whatsoever, and who recommended Ahimsa to be an essential element of a true Dharma. In Samkhya Karika it is not only the slaughter of animals in Yajna which is forbidden, but also the throwing of seeds in the fire. It seems the Samkhyas too like the Jains prohibited the destruction of seeds.

In Mahabharata too in many places ancient Rishis are said to have been of opinion Mahabharata that Ahimsa Dharma was the true Dharma. One of the most pathetic of the references to the Ahimsa Dharma in this holy work is the dialogue between Tula Dhara, a Vanikputra, and Jajali, a Brahman, in the Moksha Dharma of the Shanti Jajali had done tapa for a long time, and Parva. had grown too proud. The Rakshasas and the Pishachas informed him that even Tula Dhara who was a greater tapasvi was not so proud as he. Jajali went to Benares to hold debate with Tula Dhara and the latter said "O Jajali, you have done tapa for a long time, still you do not know what true Dharma is." He then explained Ahimsa to be the essence of a true Dharma. If Jajali doubted it, he might ask the birds in his pig-tail as to what the truth was. Jajali having put the question, the birds with one voice exclaimed that Ahimsa was the essence of a true Dharma and hore good fruits in this and in the next world. "Ahimsa withholds all faith from the man who practises it and brings destruction upon him. A person who causes fear to no creature is fearless of all. But one, who produces fear like a serpent in a house, does not find Dharma in this and in the next Loka." Tula Dhara further said that Raja Nahusha had killed a bullock and the result was that all the Rishis in his dominions had to suffer. These Rishis averted the hundred and one evils that befel them in consequence of the slaughter, and spread them in the world. Horrible is the consequence of the slaughter of living creatures?

Gentlemen, it is in his commentary upon this dialogue that Nilakantha mentions that the Arhatas were taken in by the good Acharana of Rishabha who preached the Daya Maya Dharma in contrast to Vama-Deva who recommended that in affliction one might eat the flesh of a dog.

यथा---भवत्वीगुन भाग्वाणि पे चे, यः पूर्जायतुं पिटृटेव मनु-चान् ये च माग्वाणि गुनः, इति त्रुतिम्हतिभ्यां वामदेवस्य त्रेष्टतम स्वापि बीभत्स भाषार भाषदिख मांस भचण रूपः प्रदर्शितः ॥

पुराखे बा-- ऋषभादीनां सङायोगिना साचारं दृष्ट्वा पार्छता-द्यो मोडिताः पाखण्ड मार्गं मनुगता इत्युक्तम् ॥

It is also here that Nilakantha quotes a Smriti saying,

#### मशीर्थ वामशाजं वाश्रीवियायीय कल्पयेत् ॥

"We should sacrifice a fat bullock or a fat he goat in honour of a Vedic," and a Sruti appealing

#### "मागा मनागामदितिं वधिष्टाः"

"Don't kill the guiltless cow."

Nilakantha observes that the Sruti is stronger than the Smriti, because the word "guiltless" occurs therein.

The Charvakas were also against the slaughter Charvaka Daishana of animals, for they preached.

#### ( 53 )

"If a beast slain in the Jyotishtoma rite will itself go to heaven, Why then not the sacrificer forthwith offer his own father."

Again,

"While the eating of flesh was similarly commanded by night-prowling demons."

Gentlemen, it is a pity that scholars have written the history of Vedic religion in ancient India. But none of them has yet collected facts to build up the history of non-Vedic religions, especially, of religions that said

# " माहिंखात् सर्वाभूतानि "

"One should not slaughter any animal". No one has yet ascertained what schools belonged to the Vedic religion and what to the non-Vedic, and what was the number of the adherents of each. It is altogether an absurd argument to say that only Vedic religion prevailed in ancient India. It is altogether unsafe to throw out such guesses. It might be that both Vedic and non-Vedic religions prevailed to an equal extent. Or who can say but that the number of the adherents of the latter exceeded that of the former From the absence of material evidence we are not entitled to draw any conclusions. You know Buddhism is nearly extinct in India now. But can you infer from this that Buddhism has never been the prevailing reli gion of India? Can you say that Buddhism never prevailed from one corner of India to another? Certainly that a certain religion is absent from India in these

days is no safe argument for the supposition that it never for certain prevailed in former times. We know that the Brahaspatyas are called Lokayatas. It may be that their religion being pleasant found a worldwide acceptance in ancient India though it is altogether extinct now.

Gentlemen, it is a well-known fact that the literature in ancient India was mnemonic. Much of this literature has been lost. The Brahaspatya Sutras existed once. They have been lost. The Sutras of many other schools of philosophy have been lost, and it is therefore, that we know nothing about them. It is only the Vedic literature of ancient India much of which has been preserved by the careful Brahmans. But if the literature of other schools of philosophy has not reached us, and if we know nothing about them except from occasional references to them in Brahmanical writings, we are not entitled to propound our own theories about the extent to which they prevailed in ancient times. We know in our own case that our Shastras were reduced to writing after the time of Asoka, but that our verbal literature existed before him admits of no doubt. The Jains were not so careful as the Brahmans in preserving their tradi-Thus, much of our ancient lore is lost, tions. Or it may be we may be able to discover Shastras hitherto unknown throwing light upon our ancient But that our Shastras were reduced history. to writing after Asoka is no argument to suppose that the Jains had no literature upon which these

Shastras were based, or that they had no ancient history. It may be, and it is a fact according to Jain Shastras, that in the 4th Kala, which ended by the time of the Moksha of Mahavira, Jainism was in much greater force than it is now.

I would now pass a few remarks on the philosophy and tenets of the Jains. Tenets of the Jains. The Jains say that this world exists from eternity. It has no creator. It consists of Loka and Aloka. The Loka is divided into Urdaya Loka or the heavens, the Madhya Loka or the Earth, and Patala Loka or the hells. There are two things in this world, liva and Ajiva. Jivas are of six kinds, Earth Jivas, Fire Iivas, Wind Jivas, Water Jivas, Vinashapati and moving living beings or *tris*. The tris are dwi-indriva, tri-indriva, chatur-indriva, and panch-indriva. The panch-indrivas are divided into Shayani or those having Mana, and Ashayani or those having no Mana. Of all the panch-indrivas man is the most important, for it is only man who can obtain Nirvana. An inhabitant even of the highest heaven cannot obtain Moksha. For being a Jin or Arhat he must be born as man. Ajivas are of five kinds, pudgala, dharma, adharma, kala and akasha.

Living beings are a combination of Jiva or soul and pudgala or matter. This union of the soul with matter is eternal. The Karmans are also matter. The soul under the bondage of the Karmans is moving in a circle of births. The coming of the new Karmans is called Ashrava. Their binding of the soul is called Bandha. To prevent the coming of the fresh Karmans is called Sambara. To get rid of the past Karmans is called Nirjara. The next stage is Moksha.

These are the seven Tattvas of the Jains to which Punya and Papa being added we get the nava Padarathas. This jiva or soul is omniscient, almighty, eternal, and has innumerable other qualities. The Karmans are also matter. They bind the soul and hide all its gunas or qualities. Under the bondage of the Karmans the soul has forgotten itself, and often thinks itself different from what it is. Such a soul is called Bahir-Atma. These karmans are of eight kinds. The Inana-Varnya Karman hides the Inana. The Darshana-Varnya, the Darshana, One of these Karmans is Ayu Karman. and so on. Life and death are nothing but the ending of one Ayu Karman and beginning of another. When one Avu Karman of a certain living being is over its soul leaves the body, and the living being is said to be dead. The soul enters another body and this is called birth. Thus the soul under the bondage of the Karmans goes on moving from body to body, till the moment comes when it shakes off all its Karmans, and recovering all its gunas becomes a Jin, an Arhat, obtains Moksha, and finds eternal bliss in its own self.

Gentlemen, the whole above-mentioned philosophy of Jainism depends upon the solution of the mysterious puzzle, the mysterious enigma, what is I? What is this world? Whence have I come? Where shall I go? What is the end of all these things? This problem has been solved by different Great Men in different

countries, in different times, in different ways. No two solutions seem to be the same. This leads to the variety of beliefs and religions. The Jain Tirthankaras, the Kshatriva Rishis of ancient times, have also solved this question in the manner above-mentioned. Thev too have made an answer to the question. "What is I?" "What is this world?" They too have told us that the soul is eternal, the Karmans are eternal, the world is eternal. There is no creator. There is no destroyer. As the soul sows so does it reap. Our fate depends upon ourselves. And, gentlemen, this solution of the Tirthankaras appears to me one of the noblest. This seems to me to be full of the highest moral virtue. For why should we make our heaven depend upon the worship of God or His sons and deputies? Why should we not make it depend upon our own actions? That God must be a peculiar God who is pleased only with our worshipping Him. We also do not accept God as a judge of our actions, for this gives rise to many objections, and places God in a very awkward position. We, Jains, entertain the highest ideal of God as Sarvajna, eternal, all-blissful, &c. We do not regard him as acceptor of flattery, a being killing one and saving another, a being administering justice despotically in proportion to the amount of flattery and worship. We do not regard him as a judge of our actions. Our God is the highest being, the highest standard for our copy, the highest ideal for our imitation. And that God is our own soul after it has attained Nirvana. We recognise man's soul God in

( 58 )

man. Those men greatly err who call us Nastikas. Certainly they are wrong, totally wrong. We are not Nastikas. We believe in God. Only our notion of God is different from that of others.

Gentlemen, I have said before that the mysterious puzzle, What is I? What is this world? has been differently solved by different Great men, in different ages, in different climates. The notions of God are also different. Some represent Him as a creator, destroyer and preserver, some say that He judges us only by our faith in His sons and deputies, some say that He judges us in proportion to our worship of Him. Some give one definition of Him and some another. We have our own definition. We say that He is neither a creator, destroyer, and preserver, nor has He sons and deputies. He is almighty, eternal, omniscient, and has infinite gunas. He is the divine soul. We press upon each man his own importance. If every one of us were to realize what he really is and to act up to it, just see what should have his actions. been Thus we believe in God. Only our notion of Him is different. We give the lie to those men who We believe in God. call us Nastikas

Gentlemen, may I not also ask you in one word if those men do not err who say that the Jains have no philosophy. Have we no philosophy? Is the above one no philosophy? However, read Madhava's Sarva-Darshana-Samgraha, and he will tell you if the Jains have no philosophy.

### ( 59 )

Gentlemen, the belief of a Jain in this solution of the puzzle of life is called Samyak Darshana. His knowledge of it is called Samyak Jnana. His conduct according to it is called Samyak Charitra. Samyak Darshana, Samyak Jnana and Samyak Charitra are called Ratna Trayi or Three Jewels.

Samyak Darshana and Samyak Jnana do not call for any remark. There remains Samyak Charitra, or what ought to be the conduct of a Jain to obtain heaven. This Charitra is of two sorts, *viz.*, the Charitra of a Shravaka and the Charitra of a Muni. Gentlemen, here note that there is no such thing as Shravagi. The word is Shravaka, and ignorant people have corrupted it into Shravagi.

Shravakas are of two kinds, viz., Avrati Shravakas or those who cannot observe their Charitra by making vows, and Vrati Shravakas or those who can observe their Charitra by making wows. The Charitra of a Vrati Shravaka consists of eleven Pratimas. These are eleven classes like those in a school. A Shravaka from the first to the sixth Pratima is called a Jaghanya Shravaka. A Shravaka from the sixth to the ninth Pratima is called Madhyama Shravaka, and a Shravaka from the ninth to the eleventh Pratima is called an Utkrishta Shravaka.

IST. P.—A Shravaka of the first Pratima has to Eleven Pratimas. make the following vows.

(a) I shall have faith in the true Deva, Guru, and Dharma.

(b) I shall observe the Ashta-Moola-Guna, *i. e.*, I shall abstain from taking flesh, wine, and honey, which are called three makars, and peple, bara, umar, kathumar, and pakarphala, which are called five udambaras.

(c) I shall keep aloof from seven Vishayas:--(1) Gambling, (2) Taking flesh, (3) Taking wine,
(4) Sexual intercourse with a prostitute, (5) Theft,
(6) Hunting, and (7) Sexual intercourse with another's wife.

(d) I shall daily visit the temple.

This Pratima is called Darshana Pratima (द्रग्रेन प्रतिमा).

2ND P.—A Shravaka of the 2nd Pratima has to make the following vows:—

(a) I shall observe the following twelve vratas:---

(1) I shall abstain from ahimsa or doing injury to any tris jiva.

(2) I shall abstain from sexual intercourse with another's wife.

(3) I shall not commit theft.

(4) I shall fix the amount of property I keep.

(5) I shall not tell a lie.

(6) I shall fix the directions in which I go.

(7) I shall keep aloof from Anartha Danda, or from doing those acts which serve no purpose, but for which one has to be punished.

(8) I shall fix the number of daily enjoyments.

(9) I shall fix daily what countries to visit and how far to go in each direction.

(10) I shall do Samayaka.

(11) I shall keep fast on Ashtami and Chaturdashi.

(12) I shall give four kinds of Dana or charity.

(b) I shall die with Samadhi Marana, i. e., at the time of death I shall forsake love with the world and its concerns.

This Pratima is called Vrata Pratima (बत प्रतिमा).

3RD P.—A Shravaka of the 3rd Pratima has to make the following vow.:--

I shall do Samayaka thrice a day for fixed periods. This Pratima is called Samayaka Pratima (सामावज्ञ प्रतिमा).

4TH P.—A shravaka of the fourth Pratima has to make the following vow:—

I shall keep fast for sixteen *pahars* on each Ashtami and Chaturdashi. This Pratima is called Proshadhopavasa-Pratima (प्रोधधोपवास प्रतिमा)

5TH P.—A Shravaka of the fifth Pratima has to make this vow:—

I shall abstain from eating green vegetables.

This is called Sachita Tyaga Pratima (सचित त्याग प्रतिमा)

6тн Р.—A Shravaka of the sixth Pratima has to make this vow:—

I shall not take four kinds of ahara or food at night, nor provide others with food at night, nor praise those who take food at night.

Also I shall not have sexual intercourse with my wife in day-time.

This Pratima is called Nisha Bhojana Tyaga Pratima (निश्वभोजान त्याग प्रतिमा).

7TH P.—A Shravaka of the seventh Pratima has to make this vow:—

I shall keep aloof from sexual intercourse altogether.

I shall also abandon the use of ointments and adornments.

This is called Brahmacharya Pratima (ब्रह्मचर्थ प्रतिमा).

8тн Р.—A Shravaka of the eighth Pratima makes this vow:—

I shall abandon all sorts of engagements and occupations.

This is called Arambha Tyaga Pratima (आर्भ त्याग प्रतिसा).

9711 P.—A Shravaka of the ninth Pratima makes this vow:—

I shall abandon all sorts of internal and external Parigrahas.

This Pratima is called Parigraha Tyaga Pratima (परिषद् त्याग प्रतिमा) 10TH P.—A Shravaka of the tenth Pratima has to make this vow :---

I shall not take part in any worldly or household concern. I shall not take food uninvited.

This is called Anumodana Vrata Pratima (अनुमोदन व्रत प्रतिमा)

11TII P.—A Shravaka of the eleventh Pratima is nearly like a Sadhu. He is either an Ailaka Shravaka or a Kshullakaka Shravaka.

If an Ailaka Shravaka he keeps only a Langoti and a Kamandalu, and lives in the jungle in the company of the Sadhus.

If a Kshullaka Shravaka he keeps only a Dhoti or Chadara with a Kamandalu, and lives in a Matha or Mandapa or Mandir.

This Pratima is called Uddhishta Vrata Pratima. (sfte an ufam)

Besides the above division of the Charitra of a Dasha Lakshani Dharma, Shravaka into eleven Pratimas, every lay Jain is joined to observe the Dasha-Lakshani Dharma.

(1) He should control anger, and should patiently bear all insults and injuries even at the hands of his inferiors and should forgive them. This is called Uttama Kshama Dharma (उत्तम धर्मा धर्म).

(2) He should not give vent to pride. This is called Mardava Dharma (मार्ट्व धर्म).

(3) He should keep aloof from hypocricy and cheating. This is called Arjava Dharma (बाजेब खर्म).

(4) He should speak the truth. This is called Satya Dharma (सत्य धर्म).

(5) He should keep the soul pure and should not allow dark thoughts to corrupt it. He should also keep the body pure and clean by washing it. This is called Shaucha Dharma (कोच धर्म).

(6) He should observe the five Anuvratas or minor vows, the five Samatis, and the three Guptis. He should also control the five Indriyas. This is called Sanyama Dharma (ian u).

(7) He should do twelve sorts of Tapa. This is called Tapa Dharma (तय धर्म).

(8) He should abandon wicked thoughts. He should also abandon love of money and should spend it upon giving four kinds of Dana. This is called Tyaga Dharma (त्याग धर्म).

(9) He should remember that in this world there is nothing his but self. This is called Akinchana Dharma (बार्बिवन धर्म).

(10) He should remain absorbed in self.

He should not also have sexual intercourse with any woman other than his own wife. This is called Brahmacharya Dharma (ਕ਼ਸ਼ਬਟੰ ਬਸੰ).

Every Jain is also enjoined to meditate upon the following twelve subjects. These are called the twelve Bhavanas or Anuprekshas. (1) There is nothing unchangeable in this world. Everything is subject to alteration. I should not, therefore, pay much importance to it, and should regard it transitory.

This is called Anitya Anupreksha (यानित्व यन्प्रेचा).

(2) There is none in this world to help me in affliction or at the time of death. I must reap as I have sown.

This is called Asharana Anupreksha (यगरन यन्ग्रेजा).

(3) I have in past lives suffered troubles as a man, a deva, a narki, or a triyancha. I must now make attempt to free myself from them. This is called Sansara Anupreksha (संसार अन्द्रेचा).

(4) I am alone in this world. This is called Ekatva Anupreksha (एकत्व भनप्रेचा).

(5) All these things of the world are separate from me. This is called Anyatva Anupreksha (মন্যবে মন্ট্ৰা).

(6) What pride should I take in this body which is full of dirty things. This is called Ashuchi Anupreksha (पग्राच पन्ग्रेचा).

(7) I should think of those thoughts, words, and actions that give rise to fresh karmans. This is called Ashrava Anupreksha (भाषव यनप्रेचा).

(8) I should adopt such measures as may prevent fresh karmans from binding my soul in future. This is called Sambara Anupreksha (संखर जनप्रेचा).

(9) I should adopt such measures as may help me to shake off my past karmans. This is called Nirjara Anupreksha (নির্তায় মন্ট্রারা). (10) I should think over this world. What does it consist of? What are the Dravyas? What are the Tattvas, &c.? This is called Loka Anupreksha (लोक अनुप्रेचा).

(11) In this world all things are easy of acquisition except the Ratna Trayi Dharma. This is called Bodha Durlabha Anupreksha (बोध दुर्ज्ञेभ यनुपेचा).

(12) Ratna Trayi Dharma is the true source of happiness in this world. This is called Dharma Anupreksha (धर्म यन्प्रेचा).

Now, gentlemen, I ask you if in the above sketch of a Shravaka's Dharma there appears to you anything which can make you say that Jainism is nothing but an aggregate of uncleanly habits, and if the rules laid down to govern the life of lay a Jain are not truly noble ones. I regret I have no time to explain to you the scope and the spirit of these rules. I would simply ask you if from even a mere sight of them you can say that there is anything therein which can be called uncleanly. Rather do you not find them based upon the noble principle of Ahimsa Paramo Dharmah? Do you not find embodied therein rules of the best morality? Do you not find, I ask you, these rules crying to you again and again, "This world will not serve your purpose. Don't pay much importance to it. Care only for your soul. Keep your connection as little with the world as possible. Even in the midst of the hottest engagements do not forget what you are." Do you not find these rules advising you to be a Yogi, a Muni?

Gentlemen, Jainism is a peculiar religion. It is a religion of the Yogis. It is a religion of those who pay no importance to the world and its concerns, who keep as litte relation with the world as possible, and who rising from Pratima to Pratima at last renounce the world and become Nirgrantha. Jainism is of no use to those who are born for the world, who care for eating and drinking. It is only meant for those who believe in a next world and in Moksha, and who pushing away everything that would obstruct their way to Nirvana, become Nagna, Digambar, suffer all kinds of Parisahas or troubles, and regard this world, this life and birth, as a mine of sorrows.

Gentlemen, I would again ask you if there is anything among the duties laid down for a Shravaka which says, "Don't bathe! Don't use the tooth-pick ! Remain unclean !" Rather it is an enjoined duty of every Shravaka to bathe and to keep the body pure and clean by washing it. This is one of the commandments of the Dasha Lakshani Dharma. Orthodox Jains always bathe. They not only bathe but bathe each time that they ease nature. Certainly they mis-judge the Jains, who call them unclean. They do them great injustice. It is true that among the Jains there is a class called the Dhoondias who carry the principle of Ahimsa Paramo Dharmah too far. They put pattis on lips so that no insects should be killed when they speak or breathe. They also put on dirty clothes and perhaps abstain from bathing. But they form a microscopic minority. They are a branch of the Swetambara **Jains.** The leading two sects of the Jains, the Digambaras and the Swetambara Sambagis, should not be confounded with the Dhoondias. They should be judged from their own tenets in which it is strictly enjoined that we should keep the body pure and healthy.

Now a word about the Charitra of a Muni or Charitra of a Muni. monk, and I will close this lecture.

A Digambara Jain monk should live naked in the jungle, should sleep on the ground, should walk carefully casting his eyes four cubits before him on the ground, should take food once a day after avoiding forty-six Doshas and thirty-two Antaralas, should snatch away his hair as they grow, should bear twentytwo Parisahas or troubles, should give up fourteen internal and ten external Parigrahas and be a Nirgrantha, and should pass his whole time in Dharma Dhyana and Shukla Dhyana. A Swetambara Jain monk puts on white clothes. He lives in the city and sleeps on a bed.

Shukla Dhyana is Dhyana of self. Dharma Dhyana consists of Dasha Lakshani Dharma, twelve kinds of Tapa, thirteen kinds of Charitra, six Avashaktas, and twelve Bhavanas or Anuprekshas. In fact a Jain monk passes his whole time in killing the past and in preventing the coming of the fresh karmans, and in making his soul karmanless. I wish I had time to explain the position of a Jain monk. I wish I had time to explain the scope and the spirit of the Charitra of a Jain monk. Here I content myself with the explanation of only one circumstance. Why

#### ( 69 )

do the Nirgranthas remain naked? Why do the Jains worship naked images ?

Jain monks are naked because Jainism says Why the Jain monks are naked and why the that as long as one entertains the Jains worship naked images. same idea of nakedness as we do, he cannot obtain salvation. One cannot, according to Jain principles, obtain Moksha, as long as he remembers that he is naked. He can only cross over the ocean of the world after he has forgotten that he is naked. It is this our thought of nakedness that is depriving us of heaven and Moksha. It is only when we have banished this thought from our mind that we can obtain Nirvana.

Jainism attaches a great weight to thought and knowledge. The salvation of Jainism depends upon knowledge and thought. A certain man saw his mother washing Dal of Masha or Urad. He thought his soul was also covered with karmans as the Dal of Masha was covered with its husk. He absorbed himself in meditation to remove this husk. He repeated Masha Tusha! Masha Tusha! *i. e.*, that his soul was like Dal of Masha and his karmans were like husk of Masha. He became a Kevaline and obtained Moksha. Thus it would be seen that in Jainism thought is the chief thing. Thought is the source of our salvation. Thought is the cause of our damnation. As long as a man thinks and knows that he is naked, that there is something like good and evil, he cannot obtain Moksha He must forget it to obtain Nirvana. This is very well illustrated by the well-known story of the expul-

sion of Adam and Eve from heaven. Adam and Eve were naked and pure. They enjoyed perfect happiness in the garden of Eden. They had no knowledge of good and evil. The devil, their enemy, desired to deprive them of their happiness. He made them eat of the fruit of the tree of the knowledge of good and evil. They at once saw their nakedness. They fell. Thev were expelled from heaven. It is this knowledge of good and evil, it is this knowledge of nakedness, that deprived them of Eden. The Jains hold the same belief. Our knowledge of good and evil, our knowledge of nakedness, keeps us away from salvation. To obtain it we must forget nakedness. The Jain Nirgranthas have forgot all knowledge of good and evil. Why should they require clothes to hide their nakedness? Why should they not be naked and pure like Adam and Eve, enjoying happiness in the garden of self, and why should they by the knowledge of good and evil, by the knowledge of nakedness, deprive themselves of that everlasting bliss, and suffer a fall in the world? In Hindu Shastras too nakedness is not less highly spoken of. Shukacharya on whose arrival at the court of Parikshit all the many thousands of Rishis including his father and grandfather got up, was a Digambara. Shiva is a Digambara. Dattatreya is a Digambara. The sect of Avadhoots is Digambara or Jat Rup Dhara. Rishabha, one of the 24 Avatars of Vishnu, the founder of Jainism, is a Digambara. In the Vairagya Shataka of the Bhartrihari Shataka, Bhartrihari prays to Shiva or Mahadeva "O Shambhoo when will

that day come that I shall be able to shake off the karmans by being alone, by giving up hypocricy, by being calm, by using my hands as a vessel, and by being Digambara?" Nakedness is no nakedness to those who have forgot to be naked. We also read that in a certain pool of water some ladies were bathing naked. Shukacharya passed by and they did not hide their nakedness. When Vyasa passed by they at once hid their nakedness. Why was this, enquired Vyasa of the ladies? Because Vyasa saw and knew nakedness, while Shuka did not, was the reply, because Vyasa's eves fell on their nakedness, but Shuka's didnot, and because Vyasa was observing things around him, while Shuka did not. We also read that when Hanuman went to Lanka as a spy, he saw at night some ladies sleeeping naked in the palace of Ravana. He had incurred a great sin, thought he. But no, he was innocent, again thought he, because he was pure, and nakedness and nakedlessness were identical to him.

Peculiar are those men whose eyes fall on the nakedness of the monks, and who find fault with them for not wearing clothes and for not having the same knowledge of good and evil as they do. Our eyes should fall on the qualities of the monks. What have we to do with their nakedness? Do you know, gentlemen, the reply the Prime-minister of Raja Ranjita Singh made to a man who had asked him if the Raja was a one-eyed man. He replied he did not know. Why not, asked the other? The minister replied, "Who dare look at the face of the Raja? All eyes fall on his feet. ( 72 )

How could then one know if the Raja was a one-eyed man?" Our eyes too always fall on the qualities of the monks. What have we to do with their body?

This will also explain why we worship naked images. Because the images were of those who were naked. When we go to the temple, we never look to the body of the images. We look totheir Dhyana. We contemplate that we ought to be like those Tirthankaras whose images they are, and we ought to absorb ourselves in self as those images are suggesting. We look to the Dhyana of the image and not to the body. One who understands our images will find them absorbed in meditation as it were. We worship this meditation. We worship the image to be reminded of this meditation. There is no idol-worship among us. We have ideal-worship. These images are only a means to remind us of our ideals just as lovers have rings to look at them to be reminded of their sweet-We never worship stony idols. We worship hearts. We pay reverence to these stony images ideals. simply because they are representatives of our ideals. And why should we not pay respect to the images of our beloved ideals who forgot good and evil, who forgetting nakedness obtained salvation, and who leaving behind them for our guidance their example that we might make our lives as sublime as theirs, verified the truth of what Longfellow says :

> Lives of great men all remind us We can make our lives sublime, And, departing, leave behind us Footprints on the sands of time?

What harm is there in worshipping the naked images of our saviours, the Tirthankaras, for our spiritual good, when we find in them represented the Dhyana of our ideals, and when they serve every morning to remind us of our ideals?

Gentlemen, I hope this will serve as a sufficient answer to those who ask, why the Jains worship naked images? Gentlemen, remember, that our images are naked, that our monks are naked, is another proof of our antiquity. Jainism took rise in days when men were children, when they could be naked like pure and innocent children, and when for their nakedness they were loved as we love our children now. There was not yet such a thing as "idea of nakedness."

Gentlemen, now I wind up. Now I have done with my lecture on Jainism which appears to me one of the noblest religions in the world. Gentlemen, I am proud that I was born a Jain. Jainism is my pride in life and it will be my salvation in death. I wish there were at least half a dozen Jainisms in this world. I wish every religion might save the slaughter of poor animals, the goats, the sheep, the lamb, the cows, the bullocks, &c., whose necks are daily cut to provide flesh-eaters with food. I wish every religion might stop the hunting of the poor deer, the poor peacocks, and other beasts and birds. I wish every religion might save animals from being killed on the oc

casion of Dashehra and other festivals. Ah ! how many buffaloes and sheep are killed for sacrifices? Gentlemen, I am convinced that if this slaughter goes on, if this cutting the throat continues, we, Hindus, who totally abstain from flesh, whose strength mainly depends upon ghee and milk, will be rendered powerless and helpless. Just see how dear ghee and milk are now! and how cheap they once were! We should save this slaughter then. We should take up the cause of the poor animals, who, if saved, will certainly be grateful to us, if not for our own interest at least for pity's sake. Gentlemen, have pity over the poor creatures. Just see how innocence is killed for nothing. To-day there is a goat, a sheep, or a cow. To-morrow it is no more. Where have they gone? They are reduced to nothing for the sake of the flesh-Life ceases to exist for the sake of the flesheaters, eaters. Gentlemen, kindly tell me for my sake if the poor animals dream that they are to be cut the next day. Do the animals that live at this moment know that their time has come, and that they are to be no more to-morrow morning? Gentlemen, also tell me if the cruel animal-killers do not know that life is dear to all, that agony is felt by all. Pity ! Pity ! I appeal to nothing but pity. If we have pity let us side with the poor creatures. See in England A. F. Hills, Esqr., D. L., and other gentlemen like Prof. Mayor and Dr. Josiah Oldfield have been leading on a movement whose sole object is to save slaughter and to spread vegeterianism. Let us have a branch of

this movement in India. Let us have an Indian Vegeterian Federal Union and let us save

"The lamb thy riot dooms to bleed to-day, Had he thy reason, would he skip and play? Pleased to the last, he crops the flow'ry food And licks the hand just raised to shed his blood."

Gentlemen, remember we are Hindus. We are the descendants of those who were Hindus or from whom him or himsa was du or dur, i. c., away; (him== himsa and du=dur, i. e., away.) Hindus were not those who originally lived on the banks of the river Indus Hindus were those from whom kimsa was away. Let us not mis-understand words. Let us interpret them correctly. It is those men who are the slaves of taste who say that Hindus were those who lived on the banks of the Indus. We, Jains, call Hindus those from whom him or himsa is du or dur. i. e., away. And gentlemen, are we not correct? Certainly we are. Pity says we are correct. Animals cry we are correct. Let us then be what we are. Let us not be pretenders. Let us be true Hindus or Jains. The two mean the same thing. Let us advocate the cause of the noble principle of the Daya Maya Dharma, and let us proclaim from the Himalaya to Cape Comorin and from Gujerat to Behar, nay, even in foreign countries, as did the Jain Asoka, Ahimsa Paramo Dharmah! Destroy no life, injure no life, this is the supreme religion ! Let us engrave in

golden letters on rocks and pillars that no animals should be slaughtered for food, sacrifice, or hunting, or any other purpose whatsoever.

Gentlemen, before I resume my seat, I thank you very much for the kind patience with which you have heard me.

#### ( 77 )

#### SANGAMASHRAM.

POONA, 29th September, 1901)

SIR,

The later commentators on Amara Kosa explain Gautama as "pupil of Gotama" but Rayamukuta as "pupil of Kapila who was a descendant of Gotama" and Kshira as "born in the Gotra of Gotama." The last appears to be the correct Etymology and if so, Gotama must be the name of an old Rishi. Rayamukuta was probably guided by a tradition which made Buddha or Sakyasiniha a pupil of Kapila, and the explanation of later commentators who had no specific information on the point is conjectural. Vamanacharya makes Amara a Jaina as in common with most of the uncritical Pandits or Satris of the day he confounded the Jainas and Buddhists.

> Yours truly, R. G. BHANDARKAR.

SANSKRIT COLLEGE, Calcutta,

19th October 1901,

DEAR SIR,

In reply to your letter of the 25th ultimo I have to state as follows :---

1. In Amarakosh Buddha is represented as being the son of Suddhodana, relative of Arka (the sun). born of Maya Devi, and belonging to the clan of Gautama. It is nowhere stated that Buddha was pupil of Gotama. He was born in Gautama gotra, so belonged to the clan of Goutama.

2. There are frequent references to Jainism in books of Tibet and China. Some Jaina Sastras are to be found in Chinese translations made in the early Centuries of Christ.

3. I have published several papers on Buddha's life in Bengali. Professor Oldenberg or Rockhilt's life of Buddha is admirable.

As regards the life of Buddha, spread and fall of Buddhism, several Buddhist sects, &c., I have collected immense materials. I shall publish a book in English soon on the subject.

> Yours sincerely, SATIS CHANDRA, ACHARYYA.

Vidyabhusan, M. A., Professor, Sanskrit College, and Secretary, Buddhist Text Society, Calcutta.

P. S.—The Mahaparinibhana Sutta, one of the earliest books of the Buddhists composed in the Pali language before 543 B. C., mentions Nirgrantha Natha Putra as being one of the six religious teachers of the time. This Nirgrantha Natha Putra is believed to have been the founder of Jainism.

Sankaracharyya, the Reformer of the 8th century  $A_1$  D., criticises at length the doctrine of Jainism in his Vedanta Sutra.

There is a celebrated Jaina temple in Calcutta called Parsva Natha temple.

The word Jaina is derived from Jina. The term Jina means one who conquered his passions; a subduer, victor or conqueror.

Vishnu Sarma, the author of Panchatantra, in the 4th B. C., speaks highly of Jina and his followers. Many of the Jainas entered into the Vaishnava and Saiva sects of the Hindus and lost their independence. I am at present very busy. I shall be able to give you more information in December next.

> Yours truly, SATIS CHANDRA, ACHARYYA.

> > LHASA VILLA, Darjefling, 19th November 1901.

DEAR SIR,

I must apologise for allowing your first letter to remain unreplied so long. I have read in a Tibetan work the mention of Jain School of Philosophy. A few years ago late Professor Bühler, Ph. D., C. I. E., of Vienna wrote to me to say that the Jains had a profound Scholar in Acharya Kamalasila in the 8th century A. D., and if it was not this eminent Philosopher who was invited to Tibet by King Thisrongde-hu-tsan to hold a controversy with a Chinese Buddhist Philosopher named Hoshang Mahayana? This Tibetan King ruled in Tibet about the middle of the 8th century and found Kamalasila's Logic to be more powerful than that of the Chinese Philosopher. He accordingly placed the garland of victory in the Indian Philosopher's neck. From that time the Tibetans became the followers of Kamalasila. Kindly inquire what works Kamalasila wrote so that I may verify the same. I do not know if Jainism flourished in China and if it was taken there.

Acharya Kamalasila's are said to exist in the Jeypore Library and the Bhoswals know of it.

Yours sincerely,

SARAT CHANDRA DAS.

DARJEELING, Sth January 1902,

My DEAR SIR,

I beg to acknowledge your favour of the 12th December with your printed Circular. Very few people can and will answer the queries which you have drawn from one and single Journal, the Oriental. The books of the Northern Buddhists are replete with references to the six Tirthika Teachers. I am glad to notice from the Circular that the Oriental has also noticed the same from the Southern Buddhist works. The attention of the Jain Itihas Society of which you seem to be the prime-mover should be drawn to the investigation of the historical developments of Jain Dharma. What was it in Buddha's time? Why do the Brahmans speak so adversely of Jainism? ( 81 )

What were the grounds on which Jainism was condemned by Brahmanical Teachers? What are the points of differences in the tenets of Buddhism and Jainism?

I should like to know if you have got in your Library all the published works on Jainism and also the researches made by European Scholars. You should during your College holidays visit Calcutta and study Jain researches contained in its Library. I am quite willing to join your Society as you propose but should like to know that its organization is good and that it will not varnish like a bubble after a few years' existence. You must have co-operators in the great work and also funds. Let me know the constitution and the resources of your Society.

Believe me, Very sincerely yours, SARAT CHANDRA DASS.

> Darjeeling, 3rd March 1902.

My Dear Sir,

I simply rejoice that you have been able to organize a Society which will endure and bring to light the wisdom of the sages of old belonging to Jaina persuation. This will benefit more the members of that creed than the outsiders who will only wonder how persistently life has been valued by the Jainas. The most characteristic difference between the members of Mahavira and Goutama Buddha creed will be found in not taking life. The Jain will not kill and will not eat animal food in any shape. A Buddhist be he of the Southern School or of the Northern School while holding the doctrine of not-killing will not scruple to eat meat when it has been offered to him by a householder. I shall not go further in the comparison of these two ancient creeds of India, but only wish every success to your noble endeavours in matters Jain. I only wish I were free and not a Government servant otherwise I should have run to your meeting. With best regards,

I remain,

yours sincerely,

SARAT CHANDRA DASS.

(B. Sarat Chandra Dass, C. I. E., in the Secretary of the Buddhist Text Society of India.)

> SHANTI KUNJA, BENARES CITY, February 14th, 1902.

DEAR SIR,

It will give me great pleasure to be an Hon. Member of the Jain Itihasa. I see you take the same view of the antiquity of your noble religion as I put forward in a recent lecture.

> Sincerely yours, ANNIE BESANT.

I am not well enough to attend your conference, I am sorry to say.

#### ( 83 )

## Office-holders and other workers of the Jain Itihas Society.

PATRONS-To be elected.

PRESIDENT-Elective.

#### Vice-Presidents:-

| <ul> <li>BENGAL</li> <li>BENGAL</li> <li>1. Babu Deva Kumar, Rais, Arrah.</li> <li>2. ,, Gulab Chand, Hony. Magistrate, Chapra.</li> <li>3. ,, Pooran Chand Nahar, B. A., Svetambara<br/>Jain, Ain Mahal, Azimgunj, District<br/>Murshidabad.</li> </ul> |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>C. P</li> <li>4. Shrimant Seth Mohan Lal, Khurai, District<br/>Saugor.</li> <li>5. Shrimant Seth Pooran Sah, Rais, Seoni, Chapra.</li> <li>6 Rai Bahadur Seth Lakshmi Chand, Svetambara<br/>Jain, Katangi, District Balaghat.</li> </ul>        |
| U. P. OF AGRA<br>AND OUDH.<br>9. Babu Dharma Chand, Rais, Lucknow.                                                                                                                                                                                       |
| PUNJAB 10. Lala Ishvari Prasad, Treasurer, Rais, Delhi.<br>11. " Banvari Lal, President, Provincial Jain<br>Sabha, Rawal Pindi.                                                                                                                          |
| RAJPUTANA                                                                                                                                                                                                                                                |
| DECCAN<br>13. " Hira Chand Nemi Chand, Hony. Magis-<br>trate, Sholapur.<br>14. " Manik Chand Pana Chand, Johary,<br>Bombay.<br>15. " Natha Rangji, Aklooj.                                                                                               |
| Secretarics:-                                                                                                                                                                                                                                            |
| GWALIOR STATE {1. Babu Benarsi Dass, M. A., Head Master, Vic-<br>toria College, Lashkar,<br>2. Pandit Lakshmi Chand, Lashkar, Gwalior.                                                                                                                   |
| Joint-Secretary :                                                                                                                                                                                                                                        |
| PUNJAB 1. Babu Devi Sahai, Nahan,                                                                                                                                                                                                                        |

#### ( 84 )

#### Prantika Secretaries :---

| BENGAL                 | 1. Babu M. Shri Mal Svetambara                                                                                                                                                                                                                   |
|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| С. Р.                  | 2. " Manik Chand, Khandva.                                                                                                                                                                                                                       |
| Punjab                 | <br>3. ,, Kishore Chand, Secretary, Jain Sabha,<br>Rawal Pindi<br>4. ,, Munshi Ram, Secy., Atmanandi Jain<br>Sabha, Umbala.                                                                                                                      |
| Rajputana              |                                                                                                                                                                                                                                                  |
| DECCAN                 | 7. Annapa P. Chogley, B. A., L. L. B., Belgaum,                                                                                                                                                                                                  |
| C. I.                  | 8. L. Munna Lal, Chhawara, Indore.                                                                                                                                                                                                               |
| Ajmere                 | 9. Pandit Javahar Lal Shastri.                                                                                                                                                                                                                   |
| U. P. of Agra<br>Oudh. | <ul> <li>4</li> <li>10. Babu Bisheshwar Dayal Munsarim, Judge's<br/>Court, Sitapore.</li> <li>11. ,, Govind Prasad, Secretary, Jain Sabha,<br/>Lucknow.</li> <li>13. ,, Chetan Dass, Science Teacher, High<br/>School. Mozaffarnagar.</li> </ul> |

#### ( 85 )

#### TREASURER—To be elected.

At the first Meeting of the Itihas Society held at Sconi, Chapara, C. P., the work of the Itihas was distributed as follows :---

| No.              | Names of Workers.                                                                                                                    | Nature of work<br>entrusted.                                | Amount of<br>money sanc-<br>tioned for the<br>workers, |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| 1 2              | Seth Hira Chand Nemi Chand,<br>Hony. Magistrate, Sholapur.<br>Lala Hulas Rai, Rais, Saharan-<br>pore.                                | To collect ancient Jain<br>Shastras.                        | Rs.<br>1,000                                           |
| 1<br>2           | Pandit Lakshmi Chand, Lashkar<br>,, Mewa Ram, Khurja                                                                                 | To collect references<br>to the Jains in<br>Hindu Shastras. | 1,000                                                  |
| 1<br>2           | Babu M. Shri Mal, Calcutta<br>,, Pooran Chand, Nahar, B.A.,<br>Azimgunj, Bengal.                                                     |                                                             | 300                                                    |
| 1<br>2<br>3      | Rai Bahadur Seth Lakshmi<br>Chand, Katangi, Dist. Balaghat<br>Babu Munshi Ram, Umbala<br>Seth Bridhi Chand Oswal, Seoni,<br>Chapara. | Svetambara Jain                                             | 300                                                    |
| 1<br>2           | Pandit Rishabha Dass, Chhind-<br>wara.<br>Babu Behari Lal, Bulandshahar.                                                             | to the Jains in                                             | 200                                                    |
| 1<br>2<br>3<br>4 | Babu Khushal Chand, Seoni<br>,, Mitra Sen, Hoshagabad<br>Mr. Jain Vaidya, Jeypore<br>Babu Bisheshwar Dayal Mun-<br>sarim, Sitapore.  | To collect coins of ancient Jain Rajas.                     | 150                                                    |
| 1<br>2<br>3      | Babu Pooran Chand, Nahar<br>Mr. Annapa P. Chogley, Belgaum<br>Babu Deva Kumar, Rais, Arrah.                                          | Inscriptions.                                               | 30                                                     |

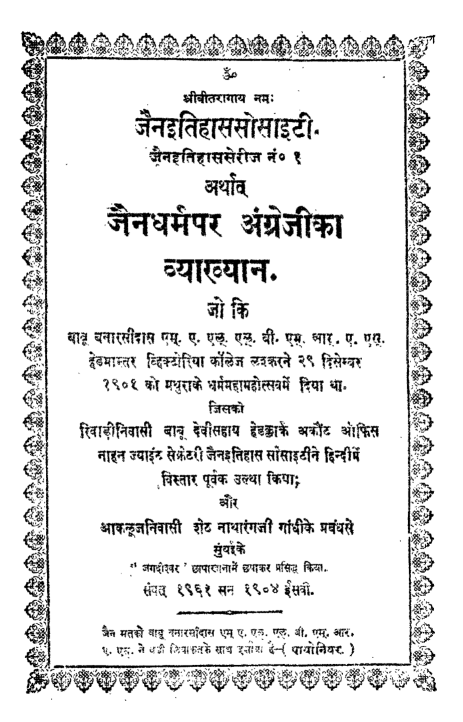
| No.              | Names of Workers.                                                                                                                                                                                       | Nature of work<br>entrusted.                                                            | Amount of<br>money same<br>tionod for the<br>work ers. |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| 1<br>2           | Seth Hazari Lal, Chhingwara<br>Babu Chiranji Lal, Alwar                                                                                                                                                 | ) To collect Samvats on<br>ancient Jain images.                                         | Rs.<br>200                                             |
| 1<br>2           | Babu Chetan Dass, Muzzafar-<br>nagar.<br>Babu Devi Sahai                                                                                                                                                | To collect references<br>to the Jains in works<br>of European Scholars.                 | 500                                                    |
| 1<br>2<br>3<br>4 | Babu Jugal Kishore, Sirsawa,<br>District Saharanpore.<br>Babu Panna Lal Bakliwal,<br>Bombay.<br>Pandit Shiva Chandra Sharma,<br>Vaidyaraj, Delhi.<br>Mitthan Lal Chaudhari, Kivalau,<br>District Seoni. | To collect Pattawalis.                                                                  | 200                                                    |
| 1<br>2<br>3      | Pandit Balmukand, Kamathi,<br>Central Provinces.<br>Babu Kishore Chand, Rawal-<br>pindi.<br>Babu Hukam Chand, Scoui,<br>Chapara.                                                                        | To collect information<br>regarding Jain sects.                                         | 100                                                    |
| 1<br>2<br>3      | Seth Lal Chand, Chhindwara<br>Babu Govind Prasad, Lucknow.<br>Babu Kishore Chand, Rawal<br>Pindi.                                                                                                       | To collect information<br>regarding Jain<br>Tirthsthans.                                | 100                                                    |
| 1<br>2<br>3      | Pt. Javahar Lal, Shastri, Ajmere<br>Babu Jugal Kishore, Sirsawa<br>Pt. Rishabha Dass, Chhindwara.                                                                                                       | To prepare abstracts<br>of Digambara Jain<br>Shastras.                                  | 50                                                     |
| 1<br>2           | Babu Munna Lal Chhawara,<br>Indore.<br>Pandit Panjab Rai, Adhyapaka,<br>Muttra.                                                                                                                         | To collect Jain Shast-<br>ras which are regard-<br>ed as an authority<br>by the Hindus. | 200                                                    |
| 1   2            | B. Benarsi Dass, M. A., Lashkar<br>Lala Nihal Chand, Rais, Nakur,<br>Saharanpore.                                                                                                                       | In charge of Upde-<br>shakas.                                                           | 1,000                                                  |

| No.         | Names of Workers.                                                                    | Nature of work<br>entrusted.                                                                                   | Amount of<br>money same<br>tioned for the<br>workers |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| 1<br>2<br>3 | Babu Manik Chand, Khandwa.<br>Hakim Kalyan Rai, Updeshak.<br>Babu Hukam Chand, Seoni | ) To collect information<br>f regarding Jain castes.                                                           | 200                                                  |
| 1           | Babu Sudarshan Dayal, Nakur.                                                         | To collect traditions<br>regarding the hosti-<br>lity shown by the<br>Hindus & the Bhud-<br>dhists towards the | 100                                                  |
| 2           | Babu Sumer Chand, Sherkot                                                            | Jains. To prove how<br>the British Govern-<br>mont has been a great<br>boon to the Jains.                      |                                                      |
| 3           | Babu Ajit Prasad, M. A., L. L. B.<br>Lucknow                                         |                                                                                                                |                                                      |

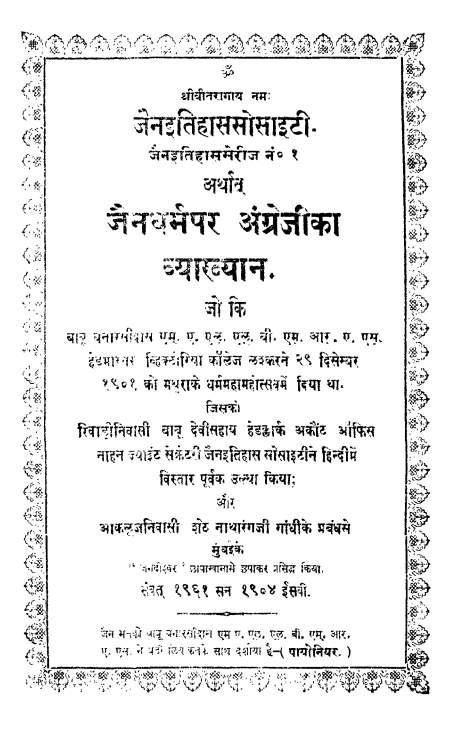
#### MY WISH.

I wish that on this occasion when under the benign rule of the British Government we have every facility to prepare a Jain Itihas. I had the hearty co-operation and support of both the Digambaras and the Svetambaras. I wish my Digambara and Svetambara brethren might unite for the time being to help me in preparing a History of the Jains. I can promise that if my wish be realized we shall soon have a Jain Itihas. I hope my brethren will listen to my prayer and help me in the work.

B. D.



,





#### महाद्वायगण !

जब हम अपनी जैनजाति और जैनधर्मेकी पहली अवस्थाको वर्त्तमान काल की अवस्थासे तुलना करते है तो हदयमें अत्यंत शोकका उदय होता है. एक वह समय था कि हर जगह जनधर्मका उका वज रहा था. राजसि लेकर प्रजातक सब इसी मनपर चलते थे. लाज बह समय है कि जैनियों की कुठ संख्या केवल १३३४१४८ रहगई हूँ, संस्हत विद्याका तो प्रायः इस जातिसे लोपही हो चला हूँ यही कारण हूँ थि आजकल अन्यमतावलम्बी इस जातिपर अनेक प्रकारके झुटे कलंक लगाने लग गये, कोई कहता है जि जैनी ईश्वरको नहीं मानते, वे नास्तिक होते हैं, कोई कहता है कि ये बैदांसे निकले हैं कोई कहता है कि ये स्तान और दन्तधावन नहीं करते सदा अपवित्र रहते हैं और कोई तो अपनी स्वाभाविक द्वेषवृद्धिके कारण जैनियोंपर अश्वील और अकथनीय कलंक लगाते भी लजा नहीं करते। ऐसी २ वातें जैनियोंक विषयमें मर्स लोग ही नहीं कहते, बल्कि पंडित लोग भी जहां जैनियोंका जिकर आता है गेंगे २ आंक कड़-देनेमें कुछ संकोच नहीं करते जिनको कहकर एक छेटासा न्यायवान पुरुष भी अपनी जिव्हाको भए करनेका डच्छा नही कर सकता। संब १९५८ के कार्त्तिक माधमें जो भारतवर्षांय दिगम्बर जैन महासभावः अधिवेशन स्थान चैरासी मथुरामें हवा उसमें वायू बनारसीदानजी एम्. ए. हेडमास्टर विक्टोरिया कालेज ग्वालियर ने वे सब बातें सभासदीके सामने भलेप्रकार प्रगट की, जिसपर सव उपस्थित भारवीकी यह सम्मति हुई कि एक जैन इतिहास बनाया जावे जिसकेहारा लोगोंका अमांधकार दर होवे । फिर जय दिराम्बर १९०१ को मधुरामें धर्म महा महोत्सवका जलसा हुआ तो उसमें प्रायः सब मतौबे ळांगोंन अपने २ धर्मके विष-यमें व्याव्यान दिये । जैनियोंकी तरफसे भी वाबू वनारसीदासजी इम धर्म महात्सवर्मे पधारे और अंग्रेजीमें व्याम्यान देकर जैन, हिंदु, और बाँज शाखोंद्वारा इस वातको सिद्ध किया कि जीनेयोंके विषयमें जे। ले-गोंका ख्याल हे वह बिल्कल मिथ्या है और अंतमें जैनियोंका मंतव्य भी दर्शाया । इस व्याख्यानको - रायल एशियाटिक सोसाइटी ( Royal Asiatic Society ) और अन्य विद्वानीने वहुत पसंत किया । अव में बाबू बनारसीदासजीकी आज्ञानुसार उसका हिंदीमें उल्था करके पेश करता हूं। अंग्रेजीके व्याल्यानमें बहुत स्थानमें शास्त्रोंके हवाले नहीं दिये थे बरन् उनकी तरफ या तो केवल इशारा करदिया था या थोडासा हवाला दे दिया था अब मैंने इस पुस्तकमें हरएक स्थानपर पृरा २ लोक अर्थमहित लिखदिया है और बह भी लिखदिया है कि वह किस पुस्तकमें किस जगहूँ आया है और उचित स्थान पर मुझादिका भाष्य भी लिखदिया है जो प्रमाण छोटे थे और तत्काल मिल गये वे तो उसही जगह लिस दिये हैं और जो प्रमाण बडे और पीछेसे मिले वे व्याख्यानमें जहां तहां (१) (२) ऐसे काउंसमें नंवर डालकर व्याख्यानके अंतमें ' परिशिष्ट ' के हेडिंगके नीचे नंबरवार लिखे हैं । आशा है कि न्यायवान् पुरुष इस पुस्तकको भ्यानसे पढेंगे और पक्षपात छोडकर बिचार करेंगे कि जैनियोंपर कितना भारी अन्याय हो रहा है और जो मिथ्या ख्यालात उनके दिलोंमें जैनियोंके विषयमें हैं उनको दर करेंगे । अंतमें में पंडित शिवराभ शार्खाजी और बाब बनारसी दासजीका हृदयतल्से कोटिशः धन्ययाद देता हूं जिन्दोंने कृपा करके सुझको इस काममें सहायता दी और अपने अमृल्य समयका बहुत भाग इस पुस्तकके शोधनेशे व्यतीत किया इत्यलम् ।

देवी सहाय.

# सूचीपत्र.

| विषयनाम.                                    | বৃষ্ট.     | विषयनाम.                                    | ųg.  |
|---------------------------------------------|------------|---------------------------------------------|------|
| भूमिका                                      | ٩          | सधुराके भिलालेख                             | 3    |
| लोगोंने जैनधर्मको थथार्थ गई। जाना           | 3          | पुरानं भारतवर्षका विशेष वर्णन               | 32   |
| मिय्याज्ञान होनेक कारण                      | 8          | योगज्ञान्त्र                                | 36   |
| जैनियोंकी प्राचीनता, जैनधम्भ शंकराचार्य्यके | ļ          | म्हंट्यदर्शन                                | ४२   |
| ષોછે નहીં चला                               | 4          | महाभारत                                     | 88   |
| जैनमत बाँद्धमतको शाखा नहीं है               | s          | चार्वाकदर्शन                                | ૪૬   |
| हिन्द्शास्त                                 | و.         | जैनियोंका मन्तव्य                           | 50   |
| वौद्धमतके प्रंथ                             | 94         | रत्नन्नय                                    | 40   |
| जैनशास्त्र                                  | 4 '5 '     | श्रावकवे आचरण                               | 40   |
| बुद महाबीर स्वामीका शिष्य नहीं था           | 12         | भ्यारह प्रतिमा                              | 40   |
| युद्ध महाबीर स्वानीके समयमें हुआ            | ٩٩, ١      | दशलाक्षणी अम्म                              | ષર   |
| जॅनियोंकी बिरोप प्राचीनता                   | ર ૧ં       | દાવરા અનુપ્રેક્ષા                           | 48   |
| जैनमत ब्राह्मणमत्तरे नहीं निकला चॉन्क दोनों | ,          | मुनिका चारित्र                              | ધ્યુ |
| पुराने भारत वर्षके एक ही वायुमंडलये         | 1          | जैन साधु नम क्यों रहते है और क्यों जैनी     |      |
| (नकले हैं                                   | રર         | નંगी મૂર્નિચોંલો પ્લે દેં                   | ષહ   |
| ले।गोंको पुराने भारत वर्षका यथार्थ हाल      | 1          | · · ·                                       |      |
| માऌम नहीं हुआ                               | २२         | यमाप्रि                                     | Ęo   |
| जनशास्त्रोमें पुराना भारतवर्ष               | २८         | पृष्ठ २ पंक्ति १८ में नं. (१)को जिप्पर्णापर |      |
| भनसमूलर (Maxmuller) साहबकी राय              | २८         | अकबरका फरमान                                | ę₹   |
| पुराने भारतवर्धमें नकल करना नहीं हे         | 30         | पृष्ठ २ वंस्ति २१ में न. (२) की टिप्पणींपर  |      |
| मनसमूलर (Maxmuller) माहबकाराय               | 30         | महाराना श्रीराजसिंहका आज्ञापत्र             | Ę٩   |
| हिन्द्मत और बाह्यणमत यह दोनों नाम           | •          | पुष्ठ १० पंक्ति १३ में नं. (७) की टिप्पणी   |      |
| ठीक नहीं है                                 | ३२         | पर व्यासकृत वेदान्तसूत्र अध्याय २ पाद       | ि    |
| जैनमतको पार्श्वनाथने नहीं चलाया वरन         |            | सूत्र ३३ से-३६.व शांकरभाष्य                 | ĘĘ   |
| ऋषभदेवने                                    | 23         | भागवत पंचमस्कंध अध्याय ३ से ७               | ६८   |
| बौद्धमतके प्रथ                              | <b>२</b> ३ | छठे सूत्रपर विज्ञानभिक्षुका भाष्य           | ٩U   |
| जेनशास्त्र                                  | ३२         | साख्यकारिका २ पर गाँड पादका भाष्य           | vę   |
| हिन्दुशास्त्र                               | २३         | भागवन स्कंत्र १ अ. ४ श्लोक ५                | ي ور |
|                                             | • •        |                                             |      |

- -----

.

## ञ्चद्दिपत्र.

## पहिले इस शुद्धिपत्रसे पुस्तक शुद्ध करलें तब इसको पढना प्रारंभ कों.

| чų.      | <b>पं</b> त्ति | લશુદ્ધ પાટ ગૃદ્ધ પાટ.                                           |
|----------|----------------|-----------------------------------------------------------------|
| 3        | 30             | कष्टी केष्ट                                                     |
| 2        | 32             | माळून ••• ••• ••• ••• माऌम                                      |
| ર        | ٩८             | (૧) રેસ્લો પારીશપ્રમે છેલ ને. ૧ જા                              |
| <b>२</b> | ۲ <b>۹</b>     | (२) देखो परिशिष्टमें लेख वे, २३।.                               |
| २        | <b>२</b> ७     | सक्तार सका।                                                     |
| २        | २८             | औ और                                                            |
| સ્       | ર              | बतलाते हें बतलाते हे आर                                         |
| R        | २०             | कहता है सहता है कि                                              |
| لا       | 90             | π <del>ξ</del> εξ                                               |
| 7        | २७             | ચાંચાંથોયે રાગવાંથોય                                            |
| ب        | २              | યદ્દ છોંગ ચદ વિષય છોડ                                           |
| ų        | 94             | Elplimatone Elhinstone                                          |
| ષ્       | ૧ દિ∘ મેં      | Histowy ••• History                                             |
| Ę        | Ę              | (keth bridge) (Lethbridge)                                      |
| Ę        | 96             | Religions of india 1892 Religions of India 1892                 |
| Ę        | <b>૨</b> ૬     | Diterature Literature                                           |
| V        | २              | कदापि नहीं कदापि नहीं ऐसे विद्वानोंकी राय                       |
| N        | २४             | र्शालम शामिल                                                    |
| ۲        | 15             | यदि प्रथिनी नीचेको जाती हैं र्याद प्रथिनी नीचेको जाती है तो ऊप- |
|          |                | रको फेकाहुवा तीर वंगर: फिर पृथिवी                               |
|          |                | पर नहीं आना चाहिये क्योंकि पृथिवी                               |
|          |                | और तीर दोनों नीचेकों जाते हैं.                                  |
| ć        | સુર            | तस्यास्तमयकाले तम्यास्तसमयकाले                                  |
| 30       | 35             | (७) देखो परिशिष्टमें ळेख नं००क।                                 |
|          |                |                                                                 |

## श्रीवीतरागाय नमः जैनधर्मपर व्याख्यान.

महाद्रायगण ! मैं आज मध्याह्नके समय आपके सामने एक ऐसे धर्मपर व्यास्पान देनेकेवास्ते खड़ा हुआ हूं जिसका उपदेश इस भारतवर्षमें प्राचीनकालमें मूमिका क्षत्रियोंने किया था. वह धर्म जिसका उपदेश न तो ब्राह्मणोंने किया न वैक्योंने और न शूद्रोंने बल्कि मैंकहता हूं कि क्षत्रियोंनें। मैं आपके सन्मुख ऐसे मतपर बोल्लेके वर्ध खड़ा हुआ हूं जिसका उपदेश ऐसे क्षत्रियोंने नहीं किया जो जीवोंका शिकार करते हैं जो यहार्म जीवोंकी हिंसा करते हैं अथवा जो जीवोंका भक्षण करते हैं बल्कि जिसका उपदेक ऐसे क्षत्रियोंने किया था कि जिन्होंने जगतभरमें यह ढंढोरा पिटवा दिया था कि,

### अहिंसा परमो धर्मः-

अर्थात-किसी जीवका बच मत करो, किसी जीवको टु:ख मत दो, यही परम धर्म है. और जिन्होंने इसप्रकार कहा है, बतलाया है, प्रगट कियाहै, और समझाया है कि-" जैसा टु:ख हमको होता है जब कोई हमको धक्का देता है, पीटता है, धमकाता है, अधिक मार देता है, जलाता है, टु:ख देता हे वा जीवरहित करता है. और जैसी पींड़ा और कष्टी हमको मृत्युसे लेकर एक रोम तकके उखाड़नेमें होते हैं. निश्चय समझो कि इसीप्रकारसे ऐसी ही पीड़ा और टु:ख स्वेप्रकारके जीवोंको भी होते हैं जब कि उनके साथ वैसा ही अनुचित व्यवहार किया जाय. जैसाकि हमारे साथ । इसकारण किसी जीवको मारना नहीं चाहिये, न उसके साथ सख्ती करनी चाहिये, न उसको गाली देनी चाहिये, न उसको कष्ट देना चाहिये और न उसका बध करना चाहिये. "

महाशयो ! मैं इस मध्याह्नके समय आपके सन्मुख एक देसे घमैके विषयमं कहनेके अभिप्रायसे खड़ा हुआ हूं जिसकी कीर्तिको गूंगे जानवर गौ, भेड़, बकरी, मुगी, कबूतर और अन्य समस्त जीवधारी पश्च और पक्षी आदि अपनी गूंगी जिह्नासे गाते हैं ! यही अंकेला घमें है. जो हजारो वर्षोंसे गूंगे जानवरोंका पक्ष ले रहा है. यही अकेला घमें है जिसने बलिदान, आहार, शिकार या किसी और मतलबके वास्ते चाहे वह कुछ ही क्यों न हो, जीवहिंसाको बुरा बतकाया है. और यहा अकेला घमें है जिसने:- अहिंस्सा परमो धर्मः के नियमका पूरा २ साधन किया है और सत्यता और इड मक्तिसे इसको अंत तक पहुँचाया है और जिसने सैकड़ों मनुष्योंको अपना साथी बनाकर असंख्यात जीवोंके प्राण बचाये हैं. जो कि अगर यह लोग मांसभक्षी होते तो उनके खानेके वास्ते अवश्य मारे जाते. और जो कि अगर यह लोग बल्डियान या शिकार करते होते तो भी अवश्य वध किये जाते ।

प्रियश्रोतगण ! मैं आपके सामने उस दयामय धर्म अर्थात जैनधर्मके बिषयमें व्याख्यान देनेको खडा हुआ हूं जिसने उस समयसे हेकर जब ऋषीश्वर ऋषभदेवने इस अवसार्पणी कालमें प्रथमही इसका उपदेश किया था. इस समयतक केवल सहस्रों मनु-व्योंको अपना साथी बनाकर ही जीवरक्षा नहीं की बल्कि जिसने दुसरे मतके राजाओं और बादशाहोंके हृदयमें भी दया उत्पन्न करदी, जिन्होंने उन स्थानोंमें जहां जैनी रहते थे जीवहिंसा रोकनेकेलिये फरमान और आज्ञापत्र जारी किये । हमको पुस्तकोंके पढ़ने से केवल इतना ही नहीं मालून हुआ है कि जगत विख्यात अशोक जैसे जैन राजाने जो कि राजतरंगिणी आईनेअकवरी, अशोकअवधान, गिरनारके शिखा लेख, और जैनकथाओंके अनुसार बाँद्धमत स्वीकारकरनेंसे पहले जैनी था, हिमालयके तुषारमय पर्वतोंसे लेकर रामेश्वर अन्तरीप तक और गजरातसे लेकर बिहारतक यह डौंडी पिटवादी थी कि किसी जीवका किसी मतलबके वास्ते भी बध न किया जाय. बल्कि हम यह भी पढते हैं कि बलवान और पक्षपातरहित अकबर जैसे मुसल मान बादशाहोंने भी फरमान(१)जारी किये थे कि उन स्थानोंमें जहां जैनी रहते हैं पंज-सणके दिनोंमे कोई जानवर न मारा जाय । मेवाडके दश हजार ग्रामके अधिपति म-हाराज श्रीराजसिंह जैसे हिंदूराजाओंने भी अपने मंत्री, अमीर, पटेल और पटवारियों-को यह आज्ञा (२) दीथी कि प्राचीन कालसे जैनियोंके मन्दिर और स्थानोंको अधि-कार मिला हंआ है इसकारण कोई मनुष्य उनकी हदमे जीववध न करे. यह उनका पुरा-ना हक है. तथा जो जीव नर हो या मादा बध होनेके अभिप्रायसे इनके स्थानसे गजरता है वह अमर हो जाता है अर्थात् उसका जीव बच जाता है । आजकल भी हम टेंबते हैं कि बहुतसे स्थानोंमें जैनियोंको इसप्रकारके अधिकार मिले हुए हैं कि पंचमी. अष्टमी और चतुर्दशीके दिन उनस्थानोंमें जहां जैनी रहते हैं जीवहिंसा नहीं की जाती, इतना ही नहीं बल्कि इन पवित्र दिनोंमें भडवूजा भी अपना भाड़ नहीं जला सक्ता र मेरी जन्मभूमिमें कसाई मांसका टोकरा लेकर जैनियोंकी गलीमेंसे नहीं जा सक्ता। औ-हे महाज्ञयगण! आपको यह याद रखनाचाहिये कि इस दयामय जैनधर्मका उपदेश क्षत्रियोंने किया था. न झाह्यणेंनि, न वैश्योंने और न शहोंने | बहुतसे लोग जो इस बिषयमें अज्ञानतारूपी अंधकारमें भटक रहे हैं कहते हैं कि जैनमत बनियोंका मत है वा सरावमियों।

का धर्म है अथवा यह वैश्योंका मत है परन्तु ऐसा कहना ठीक नहीं है, यह उनकी मूल है, यह उनकी अज्ञानता है, और इसविषयमें उनको ठीक २ हाल मालूम नहीं हुआ है जो ऐसा कहते हैं, ऐसा बतलाते हैं, ऐसी बातें करते हैं। जैनमत क्षत्रियोंका धर्म है दिग म्बरऋषीश्वरऋषमसे लेकर दिगम्बर ऋषीश्वरवद्धेमानतक समस्त तीर्थकर क्षत्रियों और क्ष-त्रियोंके ऐसे उज्बल कुलोंमें पैदा हुये थे, जैसे कि इक्ष्वाकु वंश और हरिवंश इत्यादि ।

महाझयो ! आपको यह भी याद रखना चाहिये कि जैनमत ही एक ऐसा धर्म है कि जिसकी कीर्तिको गूगे जानवर अपनी वाणी रहित जिह्नासे गाते हैं क्योंकि महाझयो ! आप लोग मुझको बतलाइयेकि दूसरा कौनसा ऐसा धर्म है जिसने कि चाहे कुछ ही मत-लब क्यों न हो, जीवर्हिसाके बिल्कुल रोकनेकी आज्ञा दी है; और कौनसा ऐसा दूसरा धर्म हे जो कार्योंके करनेमें जीवोंकी रक्षाका इतना अधिक ध्यान रखता हो? पस ऐ महाशयो इस समयमें आपके सामने उस जैनमतके विषयमें व्याख्यान देनेको खडा हुआहूं जिसकी क्षत्रियोंने नींम डाली और जिसका प्रचार क्षत्रियोंने किया और जोकि उनमतोंकी नामा वलीमें अव्वल नम्बरपर रहनेका दावा कर सक्ता है जो ''अर्हिसा परमो धर्मेः'' के नियमको पालनेका दम भरते हैं ॥

ऐमहाशयो ! लोगोंने बहुत निर्दयहोकर इस जैनघर्मको मिथ्या समझा है. किसीने इसकी उत्पत्तिको मिथ्या समझा है किसीने इसके फिल्लासफ्रेको मिथ्या लोगोंनें जैन अमेको यथार्थ समझा है. किसीने इसके सिद्धांतोंको मिथ्या समझा है. किसीने इसकी नहीं जाना. प्राचीनताको मिथ्या समझा है. निदान इसको संवैथा मिथ्या समझा है किसी २ ने इसको मिथ्या ही नहीं समझा बल्कि द्वेष और बैरभावके कारण इसपर दोष भी लगाये हैं। कोई इसको नास्तिक मत बतलाता है कोई कहता है यह बनियों वा सरावगियोंका मत है, कोई इसको बौद्धमतकी झाखा बतलाता है, कोई कहता है कि यह मत उस समय निकला जबकि शंकराचार्यने ब्राह्मणोंके मतकी उन्नति की, कोई इसको ब्राह्मणोंके मतसे निकला हुआ बताता है, कोई कहता है कि महावीरस्वामीने इस मतको चलाया था, कोई पार्श्वनाथको इस मतका प्रचलित करनेवाला बतलाता है कोई इसको मलीन आचरणोंका समूह समझता है, कोई कहता है कि जैनी कभी स्नान नहीं करते, और न कभी दाँतोंन करते हैं, कोई जैनियोंपर नम्रमूर्ति पूजनेके कारण दोष लगाता है, कोई कहता है कि जैनियोंका कोई न्याय दर्शन ही नहीं है, इतना ही नहीं बल्कि कोई २ दुष्ट, दुराचारी, मिथ्यापवादी तो बुरा-ईकी अंतिम सीमातक पहुँच गये हैं और कहते हैं ॥

> " न पठेचावनीं भाषां प्राणैः कण्ठगतैरपि । इस्तिना पीड्यमानोऽपि न गच्छेज्जिनमन्दिरम् " ॥ ९ ॥

अर्थ-प्राण भी जाते हों तो भी म्लेच्छोंकी भाषा नहीं पढ़नी चाहिये और हायी पांवके नीचे कुचलकर मार डाले तो कुछ चिन्ता नहीं परंतु अपनी रक्षा-के निमित्त जैनियोंके मंदिरमें नहीं जाना चाहिये॥

इन सब बातोंके मुख्य तीन कारण हैं ! (१) तुच्छ समझना (२) नम्रता और (३) द्रोह; अर्थात् योरूपके विद्वानेंका इस विषयको तच्छ मिध्या साम होनेके कारण समझना, जैनियोंकी नम्रता और हिन्दुओं और जैनीयोंका परस्पर द्रोह । मुल्क योद्धपके विद्वानोंसे हमको बहुत लाभ हुआ. है उन्होंने वैदिक और बौद्ध-मतके साहित्यको बहुत कुछ प्रगट किया है और बहुतसी आश्चर्य दायक बातें दर्याफत की हैं. इन सबकेलिये हम उनको धन्य वाद देते हैं परन्त ये सब मुझको अपने इस विश्वासके प्रगट करनेसे नहीं रोक सकतीं कि, वें मतोंके विषयको तुच्छ समझते हैं, वे मतोंके विषयमें खेल और किलोर्ले करते हैं. यह बात आप जैनमतक विषयमें तो अति सगमतासे देख सकते हैं। जब कि, एक विद्वान कहता है कि, जैन-मत १२०० वर्षसे चला है, दूसरेकी राय है कि यह बौद्ध मतकी साखा है और तीसरा इसको ब्राह्मणोंके मतसे निकला हुआ बतलाता है । कोई महावीरको इसका मचलित करनेवाला कहता है. कोई पार्श्वनाथको इसका स्थापन करनेवाला बतलाता है । भर्म ऐसी वस्त नहीं है कि, उसके साथ इसप्रकार हास्य किया जाय ? उसके चारों ओर पवित्रताहूपी मंडल होता है, मानो वह किसी जादूसे घिरा हुआ है और इस प्रकारसे मगट की गई ऐसी २ विरुद्ध रायें इस जादकी मायाको तोड डालती हैं और धर्मकी प्राचीनता और समीचीनता और पवित्रताको नुष्ट कर देती हैं । हमको धर्मके विषयमें आदरसे कथन करना उचित है ॥

महाझयो ! आपने बालकों और मेंढकोंकी कथा सुनी होगी. कुछ बालक मेंढकों पर पत्थर फेंक रहे थे. एक वृद्ध मेंढक अपना मस्तक उठाकर कहने लगा ऐ बालको ! जो तुम्हारा खेल है वह हमारे लिये मौत है । इसी प्रकार बूढा जैनधर्म कहसकता है कि हे विद्वानो ! जो तुम्हारेलिये खेल है वह मेरे लिये मौत है । इसमें कुछ संदेह नहीं कि, एक विद्वानकेलिये किसी मतके विषयमें अपनी राय दे देना एक तुच्छ बात है परन्तु वह उस मतकी प्राचीनता और पवित्रताके नाशका कारण हो सक्ती है । जैनी भी अत्यंत नम्रता जाहिर कर रहे हैं वे देख रहे हैं कि, उनके धर्मके साथ बडी निर्द-यतासे बर्तांव हो रहा है. वे देख रहे हैं कि उनको बीदों और चांर्वाकोंके साथ मिला दिया हैं. वे यह भी देख रहे हैं कि सब प्रकारकी अनिष्ट कल्पनायें उनके विषयमें प्रगट को जाती हैं परन्तु वे इन सबका संतोधसें सहन कर रहे हैं और कभी अपने बचावमें एक अक्षरतक बोलनेकी परवाह नहीं करते । हिन्दू जैन और बौद्धोंमें जो परस्पर शत्रु-ता है उसका भी बहुत कुछ दोष है परन्तु मुझको इस स्थानपर यह छोड देना उचित है बल्कि मुझको प्रसन्न होना चाहिये कि अंग्रेजोंके दयामय राज्यमें हम सब हिन्दू, जेन और बौद्धोंको इस महा मंडलमें एक सायवानके नीचे एकत्र होनेका अवसर मिला है जिससे हम अपने २ धर्मकी रक्षा करसकते हैं, और यह वात ठीक २ समझा सक्ते हैं कि यह धर्म क्या है । निस्तन्देह में इसस्थानको पवित्र और इस समयको भाग्य-वान समझता हूं जो हमको यहां इस समय अपने २ धर्मके विषयमें कहने और सृननेका अवसर प्राप्त हुवा है.

महाज्ञायों ! मैं पहले कह चुका हूं कि लोगोंको हमारे धर्मकें विषयमे बड़ा मिथ्या बोष हुआ और इसपर बहुनसे न्याय विरुद्ध कलंक और दूषण लगाये गये हैं। अब मैं उनमेंसे कुछ विपरांत ज्ञानको दूर करने और कलंकोंके धोनेका संक्षेपसे यत्न करूंगा।

पहिलेसे जैनियोंकी प्राचीनताकी ओर ध्यान दीजिये। जैन धर्म शंकराचार्यके पीळे प्रचलित नहीं हुआ, लेथेब्रिज ( Lethbridge ) और मेंटिस्टआ जैनियोंकी प्राची-टे एल फिस्टोन ( Mount stuart Elplimatone ) जैसे अंग्रेज नता, जैनमत शंक-लेखकोंकी बड़ी मूल है जो कहते हैं कि बौद्ध मतकी अवनति राचार्यके पीछे नहीं ৰন্ধ। होनेपर जैनमत ६०० ईं० में निकला और १२०० ई० में नाजको प्राप्त होगया. यदापि अब भी कुछ जैन पाये जाते हैं । ऐसा कह. नेसे वह केवल जैन कार्स्नोहींसे अपनी अज्ञानता प्रगट नहीं करते वल्कि हिन्द और बौढोंके पवित्र ग्रंथोंसे भी । इन विद्वानोंकों मालूम होना चाहिये था कि र्शकराचा-र्धने स्वयं उज्जैनसे वाल्हीक देशमें जाकर जैनियोंके साथ शाखार्थ कियाथा ( ३ ) जैसा कि माधव और आनन्दगिरिने अपनी शंकरदिग्विजय नामक पुस्तकमें और सदा-नंदनें अपने क्षंकरविजयसार नामक ग्रंथमें लिखा है. सिर्फ इतनाही नहीं बल्कि क्षंकरने स्वयं लिखा है कि जैनमत बहुत पूर्वकालमें विद्यमान था क्योंकि व्यासकृत वेदांतस-त्रपर अपने भाष्यमें शंकरने लिखा है कि दूसरे अध्यायमें जो दूसरा पाद है उ-सके सत्र ३३ से ३६ तक जैनमतसे सम्बध रकते हैं, रामानुजने भी जो व्यास ऋषिक शारीरक मीमांसा नामक ग्रंथके भाष्यकार हैं, अपने श्रीभाष्यमें यही राय लिखी हैं ॥

१-हिन्दुस्तानका इतिहास ( Histowg of India ) p. 27

र-हिंदुस्तानका इनिहास ( History of India. ) p. 122

अब देखना चाहिये कि जब शंकराचार्य जैनियोंके विषयमें ऐसा लिखते हैं तो यह कैसें संभव हो सका है कि जैनमत उनके पीछे प्रचलित हुआ हो. मैं उम्मे-द करता हूं कि लेथब्रिज (Kethbridge) और मौंट स्टुआर्ट एर्लाफस्टन (Mou ntstuart Elphinstone) अंग्रेज लेखक आइन्दा जैनमतको छटी सदीमें प्रचलित होनेवाला कभी नहीं समझेंगे । जैनियोंको बडा हर्ष होगा यदि इन विद्वानोंकी पु-स्तकोंमेंसे वह बातें निकाल दी जायें जो वहकानेवाली हैं क्योंकि उनसे बहुत अम हो रहा है । लेथब्रिज साहबका बनाया हुआं इतिहास मदसौंमें पढ़ाया जाता है और इस पुस्तकसे बालकोंके चित्तमें जैनमतके विषयमें मिथ्या ज्ञान बैठ जाता है ।

अब हम देखते हैं कि प्रोफेसर विल्सन Wilson जैनमत बौद्ध मतकी लेसन जैनमत बांद्ध Lassen बार्थ Barth और वेवर wober आदि अंग्रेज विद्वान जैनियों मतकी शाखा को बौद्धोंकी शाखा वतलातेहैं सो यह सतय है या नहीं, परन्तु इससे नहीं है पहले हमको यह जान लेना घाहिये कि यद्यपि वे कहते हैं कि जैनमत

बौद्धमतसे उसके प्रचलित होनेके शुरूमें ही निकला परन्तु ने यह कुछ नहीं बतलाते कि किस प्रकार, कब, और किस अवस्थामें निकला और उसकी उत्पतिके क्या कारण थे. यही नहीं वल्कि इनमेंसे कई तो स्वयं यह भी अंगीकार करते हैं कि उनको अपनी राय देनेके समय जैनमतका बहुत ही कम हाल माल्म था. जैसे बार्थ Barth साहब अपनी पुस्तक ' भारतके धर्म ' (Rehgions of Judia 1892) मेंलिखते हैं कि "पुराने जमानेमें भारत वर्षमें जो ऐसे धर्म थे कि जिन्हों:ने बढे २ काम किये हैं उनमें से जेनवर्भ एक ऐसा मत है जिसका हाल हमको सबसे कम मालूम है(४) इमका अभी तक इसका एक प्रकारका साधारण ज्ञान है और इसकी इतिहास सम्बंधी उन्नतिके त्विषयमें हम कुछ नहीं जानते'' ( ५ )

फिर वह यह भी अपनी उदाग्तासे मानते हैं कि (६) "इस प्रश्नका उत्तर देनेकेलिये कि किस समयमें यह मत सचमुच स्वतंत्र हुआ हमको पहिले पुराने जैनधर्भकी दशा जाननी उचित हैं और इस कामके करनेके लायक हम केवल उस वक्त हो सक्ते हैं जब हमको इस मतके शास्त्र मिलें, इस समयतक जो कुछ हाल हमको इस मतके विषयमें मालूम हुआ हैं सब इधर उधरके सुबूतों पर निर्भर है'' वेबर (Weber) साहब भी अपनी पुस्तक "भारत वर्षके साहित्यका इतिहास" (History of "Indian Diterature 1892) में कहते है कि "जो कुछ हाल हमको जैनमतका मालूम हुआ वह केवल बाह्मणोंकी ही पुस्तकोंसे मालूम हुआ है'' ऐसी हालतोंमें क्या हम इन विद्वा- नोंको राय जो जैनधर्मके बाबत करीब २ कुछ नहीं जानते जरूर गुलत होगी.मान सक्ते हैं कदापि नहीं. विशेषकर जब उनकी राय पुष्टकरनेकेलिये इस हेतुके सिवाय और कोई सुबूत नहीं है कि यह मत एक दूसरेसें मिलते हैं। इन विद्वानोंको यह देखकर कि जैनधर्म बौद्धमतसे मिलता हैं ऐसा आश्चर्य हुआ कि वे एक को दूसरेकी नकल समझने लगे और चूकि उनको जैनधर्मका बहुत कम हाल मालूम हुआ था, इसलिये उन्होंने इसका ज्यादा हाल जाननेके पहिले ही इसको बौद्धमतकी शाखा समझ लिया।

यह युक्ति स्वयं अनु! वत्त है, एक मत दूसरेकी सर्वथा नकलकर सक्ता है परन्तु इससे इस बातके कहनेका कोई अधिकार नहीं है कि पहिला दूसरेसे निकला वा दूसरा पहले सें, लेकिन हमको केवल इसीबातपर संतोष नहीं करना चाहिये वल्कि हमको देखना चाहिये कि हिन्दू, बाद्ध और जैनियोंके धर्मशास्त्रोंमें भी कहीं जैनियोंको बोद्धेंकी शा-खा बतलाया है या नहीं।

हिन्दू आचार्थोंने जैनियोंको बौद्धोंकी शाखा कहीं नहीं बतलाया है. वे सदा इनको दो स्वतंत्रमताबलम्बी बनलाते रहे हैं। माधवक शंकरदिग्विजय नामक पुस्तकम लिखा है कि शंकरका उज्जैनके समीप जैनियों ही से आस्रार्ध नहीं हुआ बल्कि काशीमें बौद्धोंसे भी हुआ था. यही आनन्दगिरिके शंकरदि-गिवजय पुस्तक और सदानन्दके शंकरबिजयसार प्रंथमें लिखा हैं, माधव अपने सर्व-दर्शनसंग्रह ग्रंथमें जैनदर्शनोंकी बौद्धदर्शनसे अलग उन १६ दर्शनोंमें गणना करता है जो १४ वीं सदीमें दक्षिणमें प्रचलित थे.

सदानन्द कार्श्मारवाला अपने अद्वेतत्रद्यसिद्धि नामक पुस्तकमें जैनियों और बौद्धों दोनोंके दर्शनोंका कथन करता है. यह बात विचारके योग्य है कि वह बौद्धोंके चार भाग करता हैं (१) वैभाषिक (२) सौत्रान्तिक (२) योगाचार और (४) माध्यमिक, परन्तु वह इनमें जैनियोंको शामिल नहीं करता.

माधव भी अपने सर्वेदर्शनसंग्रह नामक प्रंथमें जैनियोंको बौद्धोंकी चार शाखाओंमें शालिम नहीं करता.

ते च बौद्धाश्चतुर्विधया भावनया परमपुरुषार्थं कथयन्ति । ते च माध्यमिकयो गाचारसौत्रान्तिकवैभाषिकसंज्ञाभिः मसिद्धा बौद्धाश्च यथाक्रमं सर्वशून्यत्वबाह्यशून्यत्व बाह्यर्थानुमेयत्व बाह्यर्थमत्यक्षत्ववादाना तिष्ठंन्ते''

अर्थ-वह बौद्ध चाग्प्रकारकी मावनासे परमपुरुषार्थको बयान करते हैं. वे माध्यमिक योगाचार, सौत्रान्तिक और बैभाषिक नामोंसे प्रसिद्ध हैं. माध्यमिक कहते हैं कि सारा जगत शून्य है. योगाचार मानते हैं कि बाह्य पदार्थ ही शून्य हैं । सौत्रान्तिक कहते हैं कि वाह्यपदार्थ अनुमानसे सिद्ध होते हैं और वैभाषिक कहते हैं कि वाह्यवस्तु मत्यक्षसे जानी जा सकती है।

बीद्धोंकी इन चारों शाखाओंका बहुधा कथन आता है और भल्लेप्रकार विदित है परन्तु जैनमत इनमें कभी भी शामिल नहीं किया गया।

सिद्धांतविरोमणिका बनानेवाला जैन और बौद्धोंकी ज्योतिषका अलग २ कथन करता है और उनमें दोष निकालता है:---

> " मूः खेऽधःखलुपातीति वुद्धिर्वोद्धमुधा कथम् । जातायातं तु दृष्ट्वापि सेपतक्षिप्तं गुरुक्षितिम् ॥ ''

> > (सिद्धांतशिरोमणिगोलाध्याय श्लोक ९)

यदि भूरधो याति तदा शरादिकमूर्ध्वे क्षिप्तं पुनर्भुवं नैष्यति । उभयोरधोगमनान् । अथ भूमेर्भन्दा गतिः शरादेः शीधा । तदपि न । यतो गुरुतरं झीधं पतति । उब्पति गुर्वां । शरादिरति रुघुः । रे बौद्धैवं दृष्ट्रापि भूरधो यातीति दुद्धिः कथमियं तव दृथोत्पन्ना । (टोकाश्रीपति)

अर्थ-पदि पृथ्वी नीचेको जाती हैं। यदि यह कहो कि पृथ्वी की मंदगति (चाल) है और बाणकी कीध, इसकारण पृथ्वीपर आता है तो ऐसा भी नहीं हो सक्ता क्योंकि भारी वस्तु जल्दी गिरती है पृथ्वी भारी है और बाण हलका है ऐसा देखकर भी हे बौद्ध तेरी ऐसी मति वृथा क्यों हुई कि पृथ्वी नीचे जाती है''

## किं गण्यं तव बेंगुण्यं द्वेगुण्यं यो दृथा कृषाः । मार्केन्दूनां विस्रोक्याह्न धुवमत्स्यपरिभ्रमम् ॥ ( श्लोक १०)

यदा भरणीस्थो रविर्भवति । तदा तस्पास्तमयकाल्ठे छुवमत्स्यस्तियंक्स्थो भवति । तस्य मुखतारा पश्चिमतः । पुच्छतारा पूर्वतः । तदा मुखतारा सूत्रे रविरित्यर्थः । अथ निज्ञावसाने मुखतारा परिवर्त्य पूर्वतो याति । पुच्छतारा पश्चिमतो याति । ततो मुखतारासूत्रगतस्यैवार्कस्योदयो ढवयते । अतो द्वौ द्वौ सूर्यावित्यनुपपन्नम् । अत उक्तं कि किमेकं तव वैगुण्यं गण्यम् । येन धुवमत्स्यपरिश्चमं दृष्ट्वापि मार्केन्दूर्ना द्वै गुण्यमक्षीकृतम् । (टीका अीपति) अर्ध-जि सूर्य भरणीनक्षत्रमें होता है उस समय उसके अस्त होनेके वक्त धुवमत्स्य टेढा होता है, उसके मुखकी तारा पश्चिममें होती है और पूंछकी तारा पूर्वमें होती है. उस समय मुखतारारूपी सूत्रमें मूर्य होता है। फिर रात्रिके अंतमें मुखकी तारा फिरकर पूर्वमें आ जाती है और पूंछकी तारा पश्चिमको चली जाती है इस प्रकार सूर्यका उदय मुखकी तारारूपी सूत्रमें ज्जर आता है. इस कारण दो दो सूर्यका मानना ठीक नहीं है। इसलिये यहां यह कहा कि तेरी मूर्खता कहां तक समझें कि धुवमत्स्यके फिरनेको देखकर भी तारा सूर्य और चन्द्रमा दो २ मानलिये ॥

बराहमिहिर जो डाक्टरकर्न ( Dr. Kern ) आदिके कहनेके मुताबिक ६०० ई० में हुआ अपनी बृहत् संहिता पुस्तकमें जैन और बोद्ध दोनों का बडा जरूरी कथन करता है वह कहता है कि नम्र वा जैन 'जिन'को पूजते हैं और झाक्य वा बोद्ध 'बुद्ध को पुजते हैं.

शाक्यान् सर्वहितस्य शान्तमनसो नम्रां जिनानां विदुः

( श्लोक॰ १९ अ॰ ६१)

अर्थ---बुद्धदेवके उपासक शाल्य कहलाते हैं और जिनदेवके उपासक नम वा जैन कहलाते हैं ॥

महाभयां ! ध्यान दांजियं कि बगहमिहिरने छुई। सदामें कहा था कि इन दानों मतोंके इष्टदेव बिल्कुल न्यारे २ हैं । हनुमान नाटकमें भी ऐसा ही कथन किया है उसमें कहा है कि राम जनियोंका अईत भी था और वॉइरोंका बुद्ध भी यथा-

''यं राँवाः समुपासते शिव इति अह्यति वेदान्तिनो बौद्धा वृद्ध इति प्रमाणपटवः कर्तेति नयापिकाः । अहेवित्यथजेनशासनरताः कर्भेति मीमांसका: सोऽयं वो विदधातु बाञ्छितफलं त्रैलोक्यनाथः मभुः''

( स्होक ३ अ॰ १ )

अर्थ-जिसकी कैवलोग महादेव कहकर उपासना करते हैं और जिसको वेदांती लोग ब्रह्म कहकर, बैाद्ध लोग बुद्धदेव कहकर, युक्तिशास्त्रमें चतुर नैयायिक लोग जिसे कत्ती कहकर और जैनमतवालें जिसको अईन कहकर मानते हैं और मीमांसक जिसको कर्म रूप वर्णन करते हैं वह तीनलोकका स्वामी तुमारे वांछित फलको देवे ॥

आगे चलकर बाराहमिहिर कहता है कि बुद्धर्का मूर्ति और अईत् अर्थात् जैनियोंके देवताओंकी मूर्तियोंकी बनावट अलग २ हे--

> आजानुरुम्बवाहुःश्रीवत्सांकः प्रशान्तमूर्तिश्च । दिग्वासास्तरुणो इत्पवांश्च कार्योऽईतां देवः ॥

( श्लोक ४५ अ० ५८ )

अर्थ-घुटनों तक लम्बी भुजा और छातीमें श्रीवत्सका चिन्ह शांतमृति. नग्न तरुण अवस्था, और ह्रपवान ऐसी मूर्ति जैनियोंके देवोंकी बनानी चाहिये।

पद्मकितचरणः प्रसन्नमूर्तिःसुनीचकेशश्च । पद्मासनोपषिष्ठः पितेव जगतो भवेदबुद्धः ॥

(क्षोक ४४ अ० ५८)

अर्थ-जिसके चरणोंमें कमलका चिन्ह है, प्रसन्न जिसका मूर्ति है जिसके केश सुंदर और नीचे लटके हुये हैं और जो पदासन लगाये हुये हैं ऐसी जगतके पिताके समान बुद्धकी मूर्ति होती है।

भागवतमें कहा है कि बुद्ध बाँखमतका चर्ठानवाला था और दिगम्बरक्रषि 'क्रषभ' जैन मतके प्रचलित करनेवाले थे—--

परंतु इस बातको कि जैन और बाह अलग २ है सबसे बड़ा सार्श कॉप व्यास वा वादरायणकी है, जिन्होंने आरीरक मामांसा और महाभारत रचा है. जैसा कि मे पहिले कहआया हूं इस कपिन ब्रह्मसूत्रके दृसर अध्यायके दूसरे पाटमें ३३ से ३६ सूत्र तक जैनियोंका खंडन किया है (७) और बीद्धांपर भी १८ से ३२ सूत्रतक दृषण लगाये हैं।

महाभारतमें भी जैनियों और बाहांका अलग २ कथन आया है. इस पुराने इतिहासके अश्वमेधपर्वकी अणुगीतामें कई मतोंका जिकर आया है और उनमेंसे जैनधर्म और बौढ मत दो हैं ( देखो अनुगाता अध्याय ४८ छोक २ में बारह तक ) मेक्स मूलर (Max muller)साहबने जा एक अंग्रेज हैं उनका जो अनुवाद किया है में वही नकल करता हूं

" हम कईप्रकारके धर्म एक दूसरेके विरुद्ध देखते है कोई कहता है कि शरीरकें नाश होनेके पाछे धर्म रहता है, कोई कहता है कि एसा नहीं हैं, कोई कहता है कि हरएक वस्तुमें सन्देह हैं और कोई कहता है कि किसी वस्तुमें नहीं हैं, कोई कहता है कि जो निषम सर्वदा कायमरहने वाला है वह सदा कायम नहीं रहता कोई यह भी कहता है कि कोई वस्तु मौजूद रहती है, और कोई मानता है कि रहती भी है और नहीं भी " इत्यादि !

इस पर नीलकेंठ अपनी राय देता हे--

" कुछ लोग कहते हैं कि शरीरके नाशहोनक पांछे भी जीव रहता है, और कुछ लोग जैसे कि लोकाथ तथा चार्वाक इसकेप्रतिकूल मानते हैं, हर एक वस्तुमें संदेह है यह स्यादवादियोंका (जैनियोंका) मत हैं और किसी वस्तुमें सन्देह नहीं है यह तीर्थकों भर्षात् बड़े उपदेशकों की राय है, तीर्थक कहते हैं कि हरएक वस्तु सर्वदा स्थिर नहीं दिती, नीमांसक नाशरहित बताते हैं, जून्यवादी कहते हैं कि कोई वस्तुही नहीं है सर्व शून्य है संयोक्ता वा बौद्धमती कहते हैं कि वस्तु मौजूद तो रहती है परंतु केवल क्षण भर '' इत्यादि---

भैक्समूलर (Max muller) साहबके किये हुये तर्जूमेमें शब्द स्याहादी जैनियोंके लिये आया है. जैनसम्बंधा मूल स्ठोकोंपर नीलकंठकी टीका इस प्रकार है

" सबं संशयितमिति स्याद्धादिनः सप्तमङ्गीनयज्ञाः "

( श्लोक २ अ ४४ )

अर्थ-हरएक वस्तुमें संदेह हैं यह उन स्पादादियोंका मत है जो सप्तर्भंगी न्याय जानते हैं।

यह साफ नौरपर जैनियोंकेलिये आया है स्पाहादी जैनी होते हैं जैसा कि बार्थ (Barth) माहब अपना पुस्तक "भारत वर्षके धर्म" (Relegions of India) के कोष्टक १४८ पर स्वीकार करते हैं और जैसा कि अमरकोषके एक क्षेपक खोकर्मे लिखा है।

"नैयायिकस्त्वक्षपादः स्यात्म्याद्वादिक आईकः । "

( २ कांड-ब्रह्मवर्ग, ९ और ७ के बीचमें )

अर्थ-नैयानिक अक्षपाद होते है और स्याह्नादा आईक अर्थात् जैनी होते हैं जैनी सप्तमंगी नयज होते हैं इस कारण सप्तमंगी नय बहुषा बाझणोंके लिये खंडन करनेका त्रिषय है. यदि उनको जैनमतमें खंडन करनेके लिये कोई बात मिलती है तो वह सप्तमंगी नयही है सप्तमंगीनय पर ही बादरायण ता व्यास मुनिने २२ तें सूत्रमें दोष निकाले हैं. इसी नयके सबबसे शंकर उर्जनके समीप जैनियोंसे जीता, ऐसा माक्वने अपने शंकर दिग्विजय नामक प्रंथमें लिखा है.

मुझको एक पंडितसे हालहीमें मालूम हुआ है कि इसी सप्तभंगीनयका ' स्वाराज्य सिद्धियंथमें ' खंडन किया है।

अब महाशयो ! मैं आपसे पूंछता हूं कि जब जैन और बॉस्ट्रोंका उस समय से जब महाभारत और वेदान्तसूत्र वनाये गये थे. अलग २ कथन है. तो जैनी बॉस्ट्रोंकी शाखा किसप्रकार समझे जा सक्ते हैं?

ब्राह्मणोंके ग्रंथोंमें यदि जैनियोंका और कथन देखना हो तो महाभारतके आदि पर्व अध्याय २ के स्ठोक २६ से २७ तक देखिये जहां शेष नाग नग्न क्षपणकके भेषमें उ-त्तंकके कुंडलको चुरा लेजाता है--

साधयागस्तावदित्युक्वा प्रातिष्ठतोत्तङकस्ते कुण्डले गृहीत्वा सोऽपत्र्यदथ पथि नर्म क्षपणकमागच्छन्तं मुहर्मुहुदेवयमानमदृत्र्यमानं च ॥ २६ ॥ अधोक्तंकस्ते खुंडले सन्यस्य भूमावुदकार्थं प्रचक्रमे । एतस्मिनन्तरे स क्षपणकस्त्व-रमाण उपसृत्य ते कुंडले ग्रहीत्वापाद्रवत् ॥ २७ ॥

अर्थ-मैं पत्न से जाऊंगा ऐसा कह कर उत्तंकने उन कुंडलांको लेकर चलदिया. उसने रास्ते में नग्न क्षपणक को आते हुये देखा ॥ २६ ॥ इसके पश्चात उत्तंक उन कुंडर्ल्सोको पृथ्वीमें रखकर पाना पीनेकेलिये गया, इस अवसरमें वह क्षपणक जल्दीसे आकर कुंडल लेकर भागगया ॥ २० ॥

नीलकंठ क्षपणक शब्द की टीका पापंड भिक्षुक करता है और नम्र पापंड भिक्षुकका अर्थ दिगंबरजैनसाधु ही हो सक्ता है । यह बडे अपमोस की बात है कि ब्राह्मण लोग जैन साधुओंका ऐसे समय पर ही कथन करते हैं जब कोई वृरा काम कराना होता है उदाहरणकेळिये मुद्राराक्षस नाटक को भी देखिये जिसमें एक जैन साधुको गुप्त होकर ष्रणा योग्य काम करना पड़ा है ।

अँद्वतन्नहासिन्दिका बनानेवाला क्षपणक को जनसाध लिखता है---

" क्षपणका जैनमार्गसिद्धान्तप्रवर्तका इति केचित "

(प्रष्ठ १६७ कलकत्ते की छपीहई Calentia Edition)

अर्थ--क्षपणक जैनमतक सिद्धांत को चलाने वाले कोई होते हैं।

शांतिपर्व में मोक्ष धर्म के अब २३८ क्षोक ६ में जैनियो के मप्तमंगानय का जिक आया है. मुरू क्षोक इस प्रकार है---

एतदेवं च नैवं च न चोभयेनानुमं तथा ।

कर्मस्याविषयं व्रुयुः सत्वस्थाः समदार्शनः ॥ ६ ॥

टीका नोलकंठ--आहंतमतमाह एतदिति तैहिं स्याइस्तिस्यानास्यिदस्तिचना-रित्तचावकव्यः स्यादवक्तव्य इति सप्तभंगीनयः सर्वत्रयोज्यते अतएतदेवमिति स्याद-त्युक्तंचातएतन्नएवंचनेतिसंबंधेनस्यान्नास्तिस्पादवक्तव्यइतिचोक्तंनचोमेत्यनेनस्याद-रित्तचनास्तिचस्पादस्ति चनास्तिचावक्तव्यइति चोक्तं कर्भस्याआईताविषयघटादि एत-देवमस्तत्यादि ब्रूगुरिति सम्बधःएतेषु पक्षेपु कृतहानाक्रताभ्यागमप्रसंगात्स्वभावमात्र पक्षस्तुच्छःबंधमोक्षादिवस्तुमात्रस्वरूपस्यास्तिनास्तीत्यादिविकल्पग्रस्तत्वेनानवधारणा त्यकआहंतपक्षोपि तुच्छण्वपरिशेषात्समुच्चयपक्षण्वश्रेयान्व्यवहारेपरमार्थस्तुत्वस्था-यौगिनःसमदर्शिनोन्नद्भीवकारणत्त्वेनपद्ययंति ॥ ६ ॥

श्लोकार्थ--परमार्थ में लगे हुये योगी आईत अर्थात जैनी इस प्रकार घटादि पदार्थों का कथन करते हैं यह वस्तु ऐसी हैं, यह ऐसी नहीं है, यह वस्तु ऐसी है भी और नहीं भी, यह वस्तु है ऐसा नहीं कह सक्ते और यह वस्तु ऐसी नहीं है ऐसा भी नहीं कह सक्ते ॥ शांतिपर्व मोक्ष धर्म अध्याय २६४ स्त्रोक २ में जाजुली तुलाधार को नास्तिक कहता है---

"नास्तित्रयमपि जल्पसि"

अर्थ--नास्तिक्य भी वकवाद करता है। इसकी टीका नोलकंठ ने इस प्रकार की है कि नास्तिक्य वह है जो वैदिक यज्ञकी हिंसा के विरुद्ध हो---

" नास्तिक्यं हिंसात्मकत्वेन यज्ञनिन्दा "

इस से प्रकट होता है कि उस समय में जब महा भारत बनाई गई थी वा इस से भी पहिले नास्तिक थे. जो वैदिक यजों की निन्दा करते थे. वे सांरव्य मती नहीं हो सक्ते क्योंकि वे नास्तिक नहीं हैं. वे अवध्य जैनियोंके सदद्य अन्य संप्रदाय होंगे । योगवाशिष्ट के वैराग्य प्रक्रग्ण में राम ने 'जिन के सदद्य आंत होने की इच्छा की हे फोन इस प्रकार है—

> नाहं रामों न में वाच्छा भावेषु न च में मनः । शान्तमास्थातुमिच्छामि स्वात्मनीव जिनो यथा ॥

> > (अध्याय १५ श्लोक ८)

अर्ध~--में राम नहीं हूं मुझ को किसी प्रकार की इच्छा नहीं है विषयोंमें मेरा दिल लगता नहीं है. ' जिन ' के सटश अपने माफिक सब प्राणियोंपर समदर्ष्टा रख कर शांत रहना चाहता हूं॥

रामायण के बालकांड सर्ग १४ श्लोक २२ में दशरथ का श्रमणों को भोजन देना लिखा है---

दशरधयज्ञे-बाद्यणाभुञ्जते नित्यं नाथवन्तश्चभुञ्जते ।

तापसा मुझसे चापि श्रमणाश्चैव मुझते ॥

अर्थ--द्रशरथ के यज्ञ में दिजलोग (ब्राह्मण, क्षत्री और वैंश्य) और शूद्रनित्य भोजन करते हैं। तापस अर्थात् शैवमार्गी और श्रमण भी भोजन करते हैं।

अमण झब्द का अर्थ भूषण टीका में दिगम्बर किया है

"श्रमणा दिगम्बरा श्रमणा वातवसना इति निघंटुः" ।

तिलक की बनाई टीका में अमर्णों का अर्थ बौद्ध सन्यासी लिखा है और यह प्राय: जैन साधुओंकी अपेक्ष बौद्धों के लिये ही आता है. इसलिये हमको इस शब्द पर अधिक ध्यान नहीं देना चाहिये, यह संभव है कि द्वारथने जैन और बांद्ध दोनों साधुओंको भोजन दिया हो । शाकटायन के बनाये हुये उणादि सृत्र में शब्द जिन, आया है इण्सिञ्जिदी हुत्त्यविभ्योनक (सृत्र २८९ पाद २)

सिद्धांतकौमुदी के कर्ता ने इसका अर्थ अर्हन किया है (जिनोऽर्हन्) जो शब्द कि जैनमत के मचलित करनेवाले के लिये आता है ।

यह सस्य है कि अमरकोष में शब्द 'जिन' और 'बुद्ध'का अर्थ एकही कहा है और मेदिनी कोषमें 'जिन'का अर्थ (१) बुद्ध अर्थात् बौद्धमतको चलानेवाला (२) अर्हन अर्थात् जैनमतका प्रचलित करने वाला लिखा है-

जिनोऽहंति च बुद्धे च पुंसि स्यात्रिपु जित्वरे ।

अर्थ-जिन पुहिंगमें अहेत के लिये आता है और बुद्धकेलिये, जीतनेवालेके लिये तीनो लिंगो में आता है।

परंतु जहां कहीं 'जिन' झटढ़ आवे उसका अर्थ उसमतक! अचलितकरनेवाला समझना चाहिये कि जिसका नाम इस झब्द से बना है न कि उसमत का चलानेवाला जिसका नाम वुद्ध से सबंध रखता है विशेषकर यह अर्थ उस स्थानपर लेना चाहियें जहां वृत्तिकार 'जिन' का अर्थ अर्हन् वतलाता है जैसा कि उणादि सूत्रमें जिसका कथन ऊपर आजुका हैं जहांकि सिद्धांतका मुदीके कर्त्ता ने इसक माने अर्हतके लिये हैं. जो शब्द कि जैनमतक प्रचलित करनेवालेके लिये आता है. सारांश (नर्ताजा) इसका यह है कि शब्द 'जिन' उणादिस्मूत्रमें जैनमतके प्रचलित करनेवालेके लिये हैं

अब देखिये कि शाकटायन किस समयमें हुआ पास्कने अपने निरुक्त नामक ग्रंथमें उसका प्रमाण दिया है---

' सर्वाणि नामान्याख्यातनानीतिशाकेटायनो नैरुक्तसमयश्च '

(अध्याय १)

अर्थ-सब नाम धातु से पेदा होते हैं यह शाकटायन मत और नैरुक्तसिद्धांत है ॥ यास्क पाणिनी से कईसां वर्ष पहले हुआ और पाणिनि महाभाष्यकार पतब्जलिके

पूर्व हुआ और कहते हैं कि पतञ्जलि ईस्वी संवत से दो सां वर्ष पहले हुआ। मुझको यह बात भी नहीं छोड़नी चाहिये कि ब्राह्मणोंकी पुस्तकों में 'जिन और 'अहेत ' दोनों मञ्द जैनमत के प्रचलित करने वालेके लिये आते हैं यद्यपि 'जिन ' शब्दकी अपेक्षा 'अईत् शब्द अधिक आता है, दृष्टांतके लिये बराहमिहिरकी वृहत् संहिता पुस्तक देखिये जिसमें नग्नको जिनअनुयायी (जिनका पीछा करनेवाला) कहा है।

१ यह शाकटायन अपि दिगम्घरजनावार्य हुए हे जिसका गत पाणितिने अपनी अष्टाध्वाश्रीमें तान जगद महण किया हे.

राजतरंगिणी में लिखा है कि अशोक राजाने जनमत स्वीकार किया था इसमें भी जिन शब्द आया हे यथा--

''प्रपोत्रः झकुनेस्तस्य भूपतेः प्रपितृव्यजः । अथावहदझोत्राख्यः सत्यसंघोवसुंघराम् ॥ २०१ ॥ यः झान्तवृज्ञिनो राजा प्रपत्नो जिनझासनम् । शुष्कल्लेत्रवितस्तात्रौ तस्तारस्तूपमण्डले'' ॥ १०२ ॥ (प्रथमस्तरंगः ) अर्थ---तपश्चात् सत्यप्रतित्र अशोक जो कि झकुनिका पोता और उस राजाके चचेरे माईका लड्काया, पृथ्वीका मालिक हुवा ॥ १०१ ॥ पापरहित जिसने जिनमतका स्वीकार किया और जनसमूहर्मे शुष्कलेत्र और वित-

स्तात्र नामके दो विहार रचे ॥ १०२ ॥

इसी जिन जञ्दसे हम जेनी कहलाते हैं,

राज्द अईन हनूमान नाटक, गणेश पुगण और भागवत आदि पुस्तकोमें आया है झैवं पाञ्चपतं कारुमुखं भैरवशासनम् ।

झाक्तं वे नायकं सौरो जैनमाईतसंहिता ॥

(अ॰ ४७ श्रो॰ ३२ गगेश पुराण)

यस्य किलानुचरितमुपाकव्यंकोकवेककुटकानां राजाईऽज्ञामापशिल्यं कलावधर्म उत्कृष्यमाणोभवितेव्य न विमोहितः स्वधर्भपथमकुतोभयमप हायकुपथपाखंडपथमसमजसं निजमनीपया मन्यसंगवर्तयिष्यते ॥

( भागवत पंचमस्कंध, अ० ९ श्लो० ९)

अर्ध-जिनका चरित्र सुनकर कोंक, बेंक, कुटकदेशनका राजाश्री अईन्त्नामक उनकी ( श्रीऋषभदेवर्का) शिक्षा लेकर पृषेकर्मके कारण कलिखुग में जब अधर्म बहुत होजायगा, तब अपने धर्मके मार्गका जिसमें किसीका भय**़नहीं है छोडकर सबके** विरुद्ध पाखण्डमत अपनी बुद्धिस चलविंगा।

इस शब्दसे ही जैनियोंको आईताः कहत हैं।

अब हम बैद्धिमतके ग्रंथ देखते हैं। उनमें यह वर्णन है कि महावीर जो जैनियोंके २४ वें तीर्थकर हें बुद्धके समयमें हुये और उसके ६ विरुद्ध उप-<sup>बौद्धमतके ग्रंथ</sup> देशकों में से एक थे। कल्पसूत्र आचारांगसूत्र, उत्तराध्ययन सूत्रकृतांग और अन्य स्वेतांम्बर ग्रंथोमें महावीरको ज्ञातपुत्र ढिखा है। "ज्ञात" क्षत्रियोंकी वह जाति हे जिसमें महावीर पैदा हुये थे। ऊपर लिखेहुये जैनग्रंथ और अन्यग्रंथोंमें ज्ञातका वर्णन आया है।

महावीरको वैशालिक अर्थात् वैशालीनिवासी देह अर्थात् विदेहका राजकुमाग और कश्यप अर्थात् इसगोत्रवाला भी कहा है परन्तु जैनशास्त्रों में अक्सर ज्ञातपुत्रके नामसे कथन किया है । बाँद्ध प्रंयोंमें उनको नातपुत्त कहा है अर्थात् प्राकृत नात संकृत ज्ञात और प्राकृत पुत्त=संस्कृत पुत्र । बौद्ध प्रंयोंमें ज्ञातको नादिका वा नातिका भी लिखा है जननिर्मध वा प्राकृतनिर्मधोंका भी बहुधा बौद्ध प्रंयोंमें कथन किया है और उनको निगंध नातपुत्त अर्थात् महार्वारका अनुयायी कहा है. बौद्ध प्रंयोमें हमार मतकी कई बड़ी वातोंका भी कथन आया है जैसे दिग्वत. साधुओंका ठंढे जलको काममें नहीं लाना कर्मका विषय और कियावादी इत्यादिका उसल । उनपुस्तकों में ऐसा लिखा है कि इन सब वातोंका वर्णन नातपुत्त (जिसको हम महार्थांग कहते हें) वा नियंथ हमारे जनगुरुओंने किया है कई स्थानोंमें राज्द स्नावक वा श्रावक में। 'गृहस्थ जेनी' के अर्थ में आया है ॥

यह आश्चर्यकार्ग तहकांकात बुल्हर ( Bahler ) और जैकोवा ( Jacobi ) साहदन की है । मनें स्वयं 'पूर्वके पवित्र ग्रंथों ( Sacred Books of the East ) नामक पुस्तकमें महावग्ग और महा परिनिव्वानमत्त पढे हे और उन वाक्यों का तर्जुमा मा देखा है जिनमें हमारे ज्ञातपुत्र या निग्रंध अथवा उनका मत वा शब्द आवक आये है। जैकोबी ( Jacobi ) साहबेने पूर्वकी पवित्र पुस्तकोंका अभ वें जिल्दमें (Sacred Books of the East Vol XLV ) उनका कथन किया है । महावग्ग और महापरि-निव्वानसूत्तके सिवाय और वैद्धियंथ जिनसे यह वाक्य लिये गये हैं अनुगुतरनिकाय दिधनिकायका सामात्रफलसुत्त, सुमंगलविलासिनी, दिधनिकायके ब्रह्मगाल सत्र पर बद्धगोपका टिप्पणी और माधिमनिकाय भी हैं । आरियंटल ( Oriental ) पत्र लहि-तविस्तरग्रंथका भा नाम वत्रहाता हे ये संबग्रंथ ईसाक जन्मसे पहले रचेगये थे। मैक्समलर (Max miller) साहबने दें। पुस्तकें बनाई हैं जिनका नाम पट्दर्शन और स्वाभाविक धर्म (Six systems of Philosophy & Natural Religion ) हे और ओल्डनवर्ग ( Oldenberg ) ने जो अजीवपुस्तक बनाई है उसकानाम ' दि बुद्ध ( The Buddha) है. इन पुस्तकोंमें लिखा है कि नातपुत्त और महावीरगं जो बुद्धके समयमें हुये और जो छह तीर्थक उपेदशकोंमेंसे एक थे कुछ मेद नहीं है परन्तु उनमें यह भा लिखा है कि नातपुत्त जैन अथवा निर्श्रथमतक। चलानेवाला था जा किसीप्रकार नहीं हो सकता परंतु मैं क्यों उनका प्रमाण दुं? महावग्ग और महापरिनिव्वानसूत्त और अन्यवाक्यों के तर्जुमेमें जा जैकोर्ब। ( Jacobi ) ने बुद्धमतकी किताबोंसे किये हैं

जिनको मैने पढा है उनसे में बेखटके जैनियोंका तरफसे जिनका में यहां प्रतिनिधि हं. यह कहसक्ता हं कि नातपुत्त. निर्गेथ, उनका मत और आवक जिनका कथन वीद्धग्रंथोमें आपा है जैन है. केवल इतना ही नहीं बल्कि बोर्द्धोकी पुस्तकोंमें चातुर्यामधर्म वा पार्श्वनाथके चार महावतोंका भी जिकर आया है और मुलसे इनको महावीर अथवा नातपुत्तके मुखसे वर्णन किया हुआ बतलाया है। सुधर्माचार्यका गोत्र और महावीरके निर्वाणका स्थान भी बीहोंने लिखा है ! मुझको यह बात भी नहीं छोडनी चाहिये कि निर्प्रेय शब्दका इस्तेमाल केवल जैनसाधुओंकेलिये ही होता है। अमण और बाह्यण शब्दोंको जैनी और बौद्ध दोनो अपने २ साधुओंके लिये इस्तेमाल करते हैं । यह बात भी विचारके योग्य है कि बार्थ ( Barth ) साहब जो जैनियों को बौद्धों की शाखा समझते हैं निर्मर्थोका जिनका जिकर अशोकके आज्ञापत्रोंमें आया है जैनियोंके पुरुखा बतलाते हैं। उनको जैकोबी (Jacobi) और बुहलर (Bühler) दोनों अंगरेजोंकी तहकीकात से आश्चर्य भी हुआ है. यद्यपि वह कहते हैं कि जबतक और प्रमाण नहीं मिले तबतक ठहरना चाहिये । यह उन्होंनें सन् १८८२ ई० में लिखा था और जैकोर्बा (Jacobi) साहबने 'पूर्वको पवित्र पुस्तकोंकी जिल्द नं० ४५, ( Sacred Books of the East Vol. XLV ) नामक प्रस्तकमें सन १८९५ ई० में इसके विशेष प्रमाण दिये हैं।

अब महाशयो ! विचार कीजिये कि जब ईस्वी संवत से तीनचारसें। वर्ष पहलेकें बोद्धग्रंयोमें जैनियोंका इस प्रकार कथन आया है तो वे केंसें बीद्धमतकी झाखा समझे जासकते हैं।

अब हम जनकास्रोंको देखते हैं । दर्श्वनसारग्रंथमें जो संबद्द ९९० में देवनन्दि आचा-

यैने उज्जैनमें रचा था, लिखा हैं कि-पार्श्वनाथके तीर्थमें (अर्थात् जनशाल. पार्श्वनाथ और महावीरके अर्हत होनेके बीचके समयमें) बुद्धिकीर्ति नामक साधु आस्रवेत्ता और पिहिताश्रवका शिष्य था. यह पलाभनगरमें सरयूनदीके तटपर तप कररहा था. उसने कुछ मरीहुई मछलियां अपने पास बहती हुई देखी. उसने सोचा कि मरी हुई मछलियोंका मांस खानेमें कुछ दोष नहीं हे क्योंकि इनमें जीव नहीं है. ऐसा समझकर उसने तप छोड़दिया और लालवस्त्र पहुनकर बौद्धमतका मचार किया---

> सिरि पासणाहतित्थे सरउतीरे पलासणयरत्थे॥ पिहिआसवस्स सीहे महालुद्धो बुद्धकीत्ति मुणी॥ ६ ॥ तिमि पृरणासणेया अहिगयपब्बज्जावओपरमभट्टे रत्तंबरंधरित्ता पवडि्रियं तेण एयत्तं॥ ७॥

2

## जैनधर्मपर व्याख्यान.

मंसस्स णरिथ जीवो जहा फल्लेदहियदुद्धसकराए ॥ तम्रा तं हि मुणित्ता भक्संतो णरिथ पाविष्ठो ॥ < ॥ मर्ज्ज णवज्जणिज्जं दव्वदवंजहजलंतहएदं ॥ इति लोए घोसित्ता पव्यतियं संघसावज्जं ॥ ९ ॥ अण्णोकरेदिकम्मं अण्णो त्तं मुंजदीदि सिद्धंत्तं ॥ परिकप्पिऊषणूणं वसिकिचाणिरयमुववहणो ॥ १० ॥

अर्थ-श्रीपार्श्वनाथके तीर्थमें, सरग्नदीके कांठे ऊपर प्रहास नामा नगरमें रहा हुआ पिहिताश्रव नामा मुनिका शिष्य, बुद्धकीर्ति जिसका नाम था, सो एकसमय सरयूनदीमें बहुत पानीका पूर चट्आया तिस नदीके प्रवाहमें बहुतसे मरे हुये मच्छ बहते २ कांठे उपर भा लगे, तिनको देखके तिस बुद्धकीत्तिने अपने मनमें ऐसा निश्चय किया कि स्वतः अपने आप जो जीव मरजावे तिसके मांस खानेमें क्या पाप है ? ऐसा विचार करके उसने अंगीकारकी हई प्रवजावतरूप छोडदा अर्थात पहले अंगीकार कियेहुय धर्मसे अष्ट होकर मांसमक्षण करा और लोकोंके आगे ऐसा अनुमान कथन करा. मांसमें जीव नहीं है, इसवास्ते इसके खानेमें पाप नहीं लगता है. फल दही दूध मिसरी सकर की तरह तथा मंदिरा पीनेमें भी पाप नहीं है. डीला ट्रब्य होनेसे जरूकी तरह. इसतरह-की प्रदूपणाकरके उसने बौद्धमत चलाय। और यह भा कथन करा, कि-संवेपदार्थ क्षणिक हैं, इसवास्ते पापपण्यका कर्त्ता और है और भोक्ता और है यह सिद्धांत कथन करा. स्वामी आत्माराम स्वेताम्बरी साधु अपने बनाये अज्ञानतिमिरभास्कर और अन्य-पुस्तकोंमें. और पंडित शिवचन्द्रदिगम्बरी अपना प्रश्नोत्तरदीपिकामें बौद्धपमंके विषयमें दर्शनसारकी इस कथाका ामाण देते हैं और इस समयके प्राय: अन्य सब पंडित भी इसमत ( खयाल ) को पुष्ट करनेके लिये इसी कथाका प्रमाण देते हैं और कहते हैं कि बुद्ध वास्तवमें जैनसाध था, जिसने ज्ञानभ्रष्ट होकर मांसकी प्रश्नेसा की और रक्तांबर ( लालवस्र ) पहनकर अपना मत चलाया ॥

अब महाकायो ! आप देखें कि झाझणोंके प्रंथोमें व्यासमुनिक समयतक जैन्द नियोको बोद्धमतकी शाखा कहीं में। नहीं बतलाया और यह वह समय था जब बुद्ध स्वयं विद्यमान था. बैं।द्वोंके शाखोंमें जैनिनियोंको बुद्धके समयमें रहनेवाले अथवा ऐसा फिर्का लिखा है जो नवीन बुद्धोंसे बहुत पुराना है और जैनजाख़ोंके अनुसार बुद्ध एक जैनसाधु पिहिताश्रधका शिष्य था. फिर क्योंकर जैनी बीव्होंकी काखा समझे जासके हैं बेबर (Weber), विल्सन (Wilson) और अन्य अंग्रेज विहानोंने हमको बोद्धोंकी शाखा बतलाया है तो क्या उन्होंने हमारे साथ अन्याय नहीं किया ? अवश्य कियाहै. फिर भी हम जैनी उनकी इस मूलकी उपेक्षा करसक्ते हैं क्योंकि वे जल्दीमें ऐसा लिख गये. अतएव वे बढे विद्वान हैं हमको चाहियेकि जो कुछ उन्होंने हमारे विषयमें कहा है वा लिखा उसको हम मूल जांय. यद्यपि जो कुछ उन्होंने लिखा है उसमें उनका कुछ दोष नहीं है क्योंकि उन्होंने जल्दीमें ऐसा लिख दिया और इसकी जांच न कर पाये परन्तु तो भी लोग इन अंग्रेज विद्वानोंके लेखानुसार हमको बौद्धोंकी झाखा समझने लगगये हैं। ज्ञात होता है कि उन्होंने जैनमतकी प्राचीनता जाननेके लिये न तो जनकाख देखे न बोद्धोंके ग्रंथ पढे और न बाह्यणोंकी धर्मपुस्तके ही देखीं॥

महाशायो ! मैं आपको एक बात और बतलाता हूं वह यह है कि हंटर (Hunter) बुद्ध महाबारम्बा-साहब और कई अन्य महाशय बुद्धको महावीरस्वामीका चेला भाषा शिष्य नहीं बतलाते हैं परन्तु जैनशात्रोंके अनुसार बुद्ध महावीरस्वामीका चेला भार महीं था। जैनी उसके पिहिताश्रवका शिष्य बतलाते हैं. गौतमबुद्धके

सिवाय एक गौतम इंद्रभृति था जो महावीरस्वामीका मुख्य गणधर और उनका चेला था. कई अंग्रेज विद्वानीने जैसे कि कोल्झुक (Colebrooke), स्टीवन्सन (Stevenson) मेजर डिल्टेवन (Major Delamaine) और डाक्टर हेमिल्टन (Dr, Hamilton) आदिनें इनदोनों गौतम बुद्ध और गौतम इंद्रभूतिको एक समझ लिया और चूंकि गौतम इन्द्रभूति महावीरस्वामीका शिष्य था. इसकारण उन्होंनें गौतमबुद्धको भी महावीर का चला,समझ लिया। जैनीलोग एस: कमी नहीं कहते उन्हीं लोगोंने ऐसा कहा है जिन्होंने गौतमबुद्ध और गौतमइन्द्रभूतिको एक समझ लिया फिर नहीं मालूम क्या लोग यह जैनियोंकी ही गलती। बतलाते हैं। जनी तो यह कहते हैं कि बुद्ध पिहिताश्रवका चेला था।

महाशयो ! एकवात और है जिससे यह मालूम होता है कि जो कुछ जैनशास्त्रोंमें

बुद, मदाबीर खामीक समय- होता है। मैं उपर कहचुका हूं कि बीद्ध प्रंथोंमें लिखा है कि महावी-मे हुवा. रम्वामी उन छह तीर्थक उपदेशकोंमेंसे एक थे जो बुद्धके विरुद्ध

उपदेश करते थे अर्थात् बादमतके लोगकहते हैं कि बुद्ध और महावीर एकही समयमें हए जैन शास्त्रोंमेंभी ऐसा ही लिखा है।

उपर यह कहा गया है कि बुद्धकीत्ति पिहिताश्रवका चेला था और पिहिताश्रव पार्श्वनाथके तीर्थमें हुआ । स्वामी आत्मारामजी कवलागच्छकी पटावलीका पता स्वामी पार्श्वनाथसे लेकर नीचे लिखीहुई भांति लगाते हैं.

श्रीपार्श्वनाथ. श्रीक्षतरत्वगणधर श्रीहरिदत्तजी श्रीआर्यंसमुद्र श्रीस्वामीप्रभसूर्थ. श्रीकेजीस्वामी.

फिर वे हमको यह भी वतलाते हैं कि पिहिताश्रव स्वामीप्रभसूर्यके साधुओंमें से एक था । उत्तराध्ययनसूत्र और दूसरे स्वेनाम्बरीय जैनग्रंथोंसे हमको मालूम होता है कि केशी पार्श्वनाथकी मंडलीम से था और महावीरस्वामीके समयमें विद्यमान था. चूं कि बुद्धकीर्ति पिहिताश्रवका चेला था. और पिहिताश्रव प्रभस्वामीका चेला था इसकारणसे बुद्धकीर्ति महावीरस्वामीके समयमें हुआ होगा ॥

् धर्मपरीक्षासे, जो स्वामी अमितगत्याचार्यने सम्बत् १०७० में बनाई हमको मालूम होता है कि पार्श्वनाथ के चेले मोडिलायनने महावीरस्वामीके साथ वैर ख़बनेके कारण बोद्धमत चलाया । उसने शुद्धोदनपुत्र बुद्धको परमात्मा समझा. यह सब कालदोषके कारण हआ ।

रुष्टः श्रीबीरनाथस्य तपस्त्री मोडिलायनः । शिष्य श्रीपार्श्वनाथस्य विदये बुद्ध दर्शनम् ॥ ६८ ॥

शुद्धोदनसुनं बुद्धं परमान्मानमत्रशीत् । प्राणिनः कुर्वते किं न कोपवैरिपरा-जिताः ॥ ६९ ॥

( धर्मपरीक्षा अ० १८)

अर्थः--पार्श्वनाथभगवानका शिष्य एक मैं।डिलायननाम तपस्वी था. उसने महावींर-वामीसे विगड़कर बाद्धमतको प्रगट किया । उसने शुद्धोदन राजाके पुत्रको बुद्धपर-ात्मा मानलिया में। ठीक ही हैं कोपरूपीवैंगीसे पराजित होकर संसारीजीव क्या २ नहीं करते ।

यहां प्रथमस्ठोकमें जो शिष्यशब्द आया है उसका अर्थ शिष्यका शिष्य कहना चाहिये । महावगा ( पूर्वका पवित्रपुस्तकोंकी जिल्द १३, पृष्ठ १४१--१५० Sacred Books of the East Vol. XIII pp 141--150) में लिखा हैं कि मैा-डिलायन और सारीपुब्त संगयपरिव्वाजक ( यूमनेवाले तपस्वी ) के साथी थे । यद्यपि संगयने उनको रोका परन्तु उन्होंने न माना और बुद्धके पास जाकर उसके चेले होगये । चूंकि धर्मपर्गक्षाम प्रेसा लिखा है कि मौडिलायन पार्श्वनाथके चेलेका चे-ला था इसलिये यह संगय जो मॉडिलायनका गुरु था अवश्य जैनी होगा और केशोकी तरह पार्श्वनाथकी मंडलीमें होगा. अब चूंकि मॉडिलायन महावीरस्वामीके समयमें था और उनसे वें रखना था और स्वयं बुद्धका चला भा था. इसलिये महावीर और बक् दोनों अवश्य एक ही समयमें मौजुद होंगे परन्तु ऊपर लिखे हुये दो जैनझाख और अणिकचरित्रके देखनेसे ऐसा यत माळ्म होता है कि जब महावीर स्वामी अर्हत हुये उसके पहिले ही बुद्धनें अपने नये मतका उपदेश देना शुद्ध करदिया था। चूंकि हमको मालूम है कि मौडिलायनने बौद्धमत कदापि नहीं चलाया. इस लिये धर्मपरीक्षाके क्षोकका यह अर्थ करना चाहिये कि मौडिलायनने बुद्धको बौद्धमतका प्रचार करनेमें दूसरोंसे अधिक सहायतादी, इस बातकी सचाई बौद्धप्रंथोंसे भी जाहिर होती है क्योंकि मौडिलायन और सारीएत्त बुद्धके दो बडे शिष्य थे ॥

अब हम जैनियोंकी प्राचीनताका और भी पता लगाते हैं। कई अंग्रेज विद्वान जैसे कि कोलन्नुक ( Colebrooke ), बुहलर ( Bühler ), और जैकोबी जैनियोंकी बिहोप (Jacobi) इत्यादि कहते हैं कि जैनमत बाह्यणोके मतसे निकला प्राचीनता. है और इसको स्वामीपार्श्वनाथने चलाया है. अब हम देखते हैं कि यह बात सत्य है या नहीं । हम इन विद्वानोंको और खासकर वहलर और जैकोबी ( Buhler & Jacobi ) को धन्यवाद देते हैं; उन्होने हालमें जो अद्रभत और आश्चर्य पैदा करनेवाली बातें प्रगट की हैं उन सबकेलिये हम उनके कृतक हैं, परन्तु जब हम रेखते हैं कि ने जैनमतको ब्राह्मणोंके मनमे निकलाइआ और पार्श्वनाथका चलाया हुआ बतलाते हैं तो हमको बडे दु:खसे यह भी कहना पड़ना है कि ने हमारे साथमें बडा अन्याय करते हैं । उनके ऐसा कहनेसे केवल यह समझा जायगा कि वे नीचे लिखी कहावतके अनुसार काम करते हैं कि ''माइमेंसे निकालकर भटीमें डाल दिया'' क्योंकि व हमको एक दुःखसे निकालते हैं और दूसरेमें पटकते हैं, जनमतके तिषयमें वै वैसाही वर्तांव करतेहैं जैसा कि लेसन (Lassen). वेबर (Weher) बार्थ (Barth), और विल्सन (Wilson) ने किया है, इन्होंको यह देखकर बडा आश्चर्य हुआ कि जैनमत बौद्धमतसे बहुत मिलता है और चंकि वे जैनमतका हाल नहीं जानते थे. इसवास्ते वे यह समझने लगे कि जैनमत बौद्धमतकी एक शाखा है | बुहलर ( Bahler ) और जेकोबी ( Jacobi ), अंग्रेज विद्वानोंको भा यह बात देखकर कि जैनमत और ब्राह्मणमत एक दसरेसे मिलते हैं. बहा आश्चर्य हआ और चुंकि उनकों भी जैन मतका पूरा २ हाल मालूम नहीं था. इसलिये उन्होंने भी यही समझलिया कि जैनमत ब्राह्मणमतकी शाखा है। परन्त क्या हमको फिर यह न बतलाना चाहिये कि उन्होंने इस सम्मतिके देनेमें बहुत शीघता की उनको उचित था कि जबतक जैनमतका परा २ हाल न जान लेते तबतक अपनी राय न देते । ये दोनों विहान जानते हैं कि उनको स्वयं बौद्धमतके प्रंथोसे ही यह बात मालूम हुई है कि जैनमत बौद्धमतकी शाखा नहीं है, उनको मालूम है कि बौद्धमतके प्रथीमें यह नहीं लिखा है कि जैनमत बोद्धमतके पछिका है वर्लिक यह लिखा है कि यह निप्रैथोंका

मत है जो इस्से मी पहले मौजूद या। उनको चाहिये कि वे हिन्दू झार्स्नोको पढ़ें और देखें कि जैनमतकी प्राचीनताके विषयमें उनको क्या २ प्रमाण मिलते हैं॥ अब हम इस बातकी जाच करते हैं कि जैनमत ब्राह्मणोंके मतसे निकला है या जैनमत बाह्मणमतसे नहीं निकला यह भी पुराने भारतवर्षमें इसी तरह पर पैंदा बक्ति दोनों पुराने भारतवर्षके एकही त्रावमंडल्से निकले हैं हुआ जैसा कि ब्राह्मण मत.

महाजयो ! मुझको यहां यह कहनेको आजा दीजिये कि लोगोंको पुराने भारतवर्ष-का गलत हाल मालम हवा है। आप यह कदापि न समझें कि मैं लोगोंका पराने भारतवर्षकायथार्थ हाल यह बात इसतरहपर कहना हूं जैसे कि कोई अहंकारी विद्वान मालूम नहीं हुआ. कहता हो। मैं न तो कोई विद्वान ही हं और न विद्वान की परछाई। किंतु में एक तुच्छ विद्यार्थी हूं और इस विषयमें मेरा अभ्यास भी बहुत कम हवा है। कतान सी.ई. लुआई ( Captain C. E. Luard ) साहब मध्य प्रदेशकी मनुष्यगणनाके भफसर हैं. उन्होंने कुछ दिन हुये कि जे डब्ल्यू. डी. जोनस्टनसाहब बहादर ऐफ भार जी. ऐस् (J. W. D. Johnstone, F. R. G. S.) की मार्फत (जी ग्वालियर रियासतके कुल विद्याके महक्मेंके मालिक हैं. और जो मईमशमारीके अफसर भी थे)कुछ सवालात मेरेपास भेजे. भेने अपने मित्रांकी सहायता से उन प्रश्नोंका उत्तर तो दिया परन्तु साथ ही मेरे मनमें यह इच्छा पदा हुई कि जैनमतकी प्राचीनताका खोज लगाना चाहिये. उससमय से हमने इसविषय की आँग ध्यान दिया और जो कुछ हमने अबतक पढ़ा है उससे मैं कहता हूं कि पुराने भारतवर्षका हाल जाननेमें लोगोंने बहत गलती की है। यह विमर्ष मेरे चित्तमें उत्पन्न हुआ है और मैं उसको छिपाना नहीं चाहता । मनुष्य बहुधा समझते हैं कि पुराने भारत वर्षमें ब्राह्मणोंके मतके सिवाय और कुछ नहीं या परन्त ने यह नहीं बतलाते कि आह्मणमत किसको कहते हैं । यदि उन लोगोंका यह मतल्ब है कि बाधणमत हरवस्तुको कहते हैं जो पुरान भारतवर्षमें प्राचीनकारुमें मौजुद थी तो उनकी कल्पना सत्य होसकी है, परन्त यदि उनका मतलब यह है कि बाझणमत वैदिकमतको या वैदिकयत्रोंके मतको कहते हैं तो हम नहीं जानते कि वे इसवातके समझनेमें क्यों दोशी नहीं हैं कि पुराने भारतवर्षमें बाझ-णेंकि मतके सिवाय और कुछ नहीं था। पुराने भारतवर्षमें केवल वेदिकयत हो नहीं थे। इसमें सन्देह नहीं कि उस समयमें ऐसे मनुष्य भी थे जो कहते थे कि-

' अग्नीषोमीयं पशुं हिंस्यात् '

अर्थ-पुरुषको ऐसे पद्मर्थोका वध करना चाहिये जिनके देव अग्नि और सोम हैं। परन्तु उसी समयमें ऐसे आदमी भी थे जो कहते थे कि-

'मा हिस्यात्म्द्रभूतानिः '

अर्थ-किसी जीवकी हिंसा मत करो. और ऐसे भी मनुष्य थे जो निम्नलिसित उपदेश देवे थे कि:---

> न स्वर्गो नापवर्गो.वा नैवात्मा पारलीकिकः । नैव वर्णाश्रमादीनां क्रियश्वफल्डदायिकाः ॥ अग्निहोत्रं त्रयो वेदाखिदण्डं भरमगुण्ठनम् । बुद्धिपौरुपहीनानां जीविका धाननिर्मिता ॥ पशश्चेत्रिहतः स्वर्गे ज्योतिष्टोमे गमिष्यति । स्वपिता यजमानेन तत्र कस्मान हिंस्यते ॥ मतानामपि जन्तूनां आहं चेत् वृत्तिकारणम् । गच्छतामिह जन्तूनां व्यर्थे पार्थयकल्पनम् ॥ स्वर्गस्थिता यदा वृप्तिं गच्छेयुस्तत्र दानतः । पासादस्योपरिस्थानामन्नं कस्मान्न दीयते ॥ यावज्जीवेत् सुखंजीवेदृणंकृत्वा धृतं पिवेत । 'भस्मीभूतस्य देइस्य पुनरागमनं कुतः ॥ 'यदि गच्छेत परंलोकं देहादेशविनिर्गतः । 'कस्पाद्र्यो न चायाति बन्धुस्नेहसमाकुरूः ॥ 'ततश्वजीवनोपायो बाह्यणैर्विहितस्त्वह । मतानाप्रेतकार्याणि नत्वन्यद्विद्यतं कचित ॥ त्रेयोवेदस्य कर्तारो भांडधूर्तनिशाचराः। जर्फरीतुर्फरीत्यादिपंडितानां वचःस्पृतम् । अन्वस्यात्रहिशिश्निं तु पत्नीग्राह्यं प्रकार्तितम् ॥ भण्डेस्तद्वत्परश्चेव ग्राह्मंनातंप्रकीर्तितम ॥ मांसानां स्वादनं तद्वज्ञिशाचरसमीरितमित्यादि ॥

अर्थ-न कोई स्वर्ग है न मोक हैं और न परलोक है जिस्में फिर जन्म होता हो, और न चारों वर्ण (ब्राह्मण, क्षत्री, वेक्य, और जूद्र) और आश्रमादि (ब्रह्मचर्ष, गृहस्थ, वाणप्रस्थ और सन्यास) का कोई सचमुचमें फल प्राप्त होता है। अग्निहोत्र, तानवेद (ऋक, यजु और साम), (तीनदंड) और करीरपर भस्मलगाना ! ईश्वरने ऐसे मनुष्पोंके लिये ही जीविका बनाई है जिनमे न तो बुद्धि है और न पीरुष (हिम्मत) हैं। यदि यह बात सत्य है कि जो पठा ज्योतिस्टोमयझमें माराजाता है वह स्वयं स्वर्गमें घलाजाता है तो फिर क्या कारण है कि यहकरनेवाला अपने पिता की बलि नहीं देवे जिससे वह भी स्वर्गमें चला जाय ? यदि मरेहुये मनुष्य की आदासे तृप्ति (तसक्री) हो जाती है तो फिर मुसाफिरोंका शस्तेके वास्ते मोजन लेजाना बिल्कुल बेफायदा है। यदि आद्धकानेसे देव संतुष्ट होते हैं तो फिर जो मनुष्य मकानकी छतपर बैठे हैं उनको नीचेसे भोजन क्यों नही देते हैं तो फिर जो मनुष्य कि जबतक करीरमें प्राण रहे, तबतक सुखसे रहे और रारीरको घी दूध इत्यादि वस्तुऑसे पुष्ट रक्खें. चाहे ऋणी ( कर्जदार ) भले ही होजाय. जब एकबार शरीर भस्म होजाता है तो फिर वह कैसे मिल्सका है हे अगर यह बात सत्य है कि देहसे निकल-कर जीव परलोकमें जाता है तो वह भाईबन्धोंके स्नेहसे व्याकुल होकर फिर क्यों नहीं लौट आता ? इसकारण बाझणोंने मरेहुये मनुष्योकेलिये जो आद्धादि बना रक्खे हैं वह केवल अपनी जीविका पैदा करनेके लिये ही बनाये हैं. इनसे और कुछ मतल्ब नहीं है और न इनसे कहीं कोई दूसरा फल्ल्ही प्राप्त होता है, तीनों चेदों के बनानेवाले भांड ठग और राक्षस थे और पंडितोंके ऐसे प्रतिष्ठित कुल्मेसे थे जैसे कि जर्फरी तुर्फरी इस्यादि । अश्वमेधर्मे जिन २ खुरे काम करने की आज्ञा रानीको दी है बे सब और पुरोहिर्तोको कई मकारका दक्षिणा देना भांडोने चलाई है और मांसभक्षणकी निशाचरों [ राक्षसों ] ने आजा दी है.

[ सवंदर्शन संग्रहप्रष्ठ ६-७ कलकत्तेकी छपी ]

नये आराम तलब मनुष्य जो वेदकी निन्दा करते थे चार्वाक थे । डाक्टर राजेन्द्र लालमित्रने योगसूत्रपर एक पुस्तक बनाई हैं. उसकी भूमिकाके १० पृष्ठमें कहते हैं कि सामवेदमें एक सन्यासीका वर्णन आया हैं जिसने वेदकी निन्दा की थीं और जिसका धन भूगुको देदिया गया था। तह यह भी कहने हैं कि ऐतरेय बा-झाण नामक पुस्तर्कमें लिखा है कि ऐसे कईयतियोंको यह दंड दिया गया था कि व शुगाल अर्थात् गांदडोंके सामने फेंक दिये गये थे।

ँ ऋग्वेदके तासरे अष्टक अध्याय ३ वर्ग २१ ऋचा १४ में उन मनुष्योंका कथन आया हैं जो कीकट, वा मगधर्मे बसते थे और जो यह और दान आदिको बुरा बतलाते थे-

कितेकृष्वतिकीकटेपु गावोनाझिरंदुर्न्हनतर्पान्तधर्मम् ।

आनोभरममगन्दस्यवेदांनेंचाशासंमधवबंधयानः ॥

सायनभाष्य-हे इन्द्रकीकटेषु अनार्यनिवासंषु जनपदेषु यद्वा क्रताभिषागदान होमस्क्रणाभिः क्रियाभिः किं फतिष्यतीत्यश्रद्धानाः प्रत्युतपिवतस्वादतायमेवस्ता-कोनपरइतिवदन्त्तोनास्तिकाः कीकटास्तेषुगावस्तेतवर्किं क्रण्वंति नक्वचित्तवोपयोगं कूर्वतीत्यर्थः अनुपयोगंदर्शयति आशिरं सोममिश्रणयोगं पयः न ढुन्हेन दुहंति किंचधर्मं पवग्माख्यकमोपधुक्तं महावीरपात्रं स्वयः मदानद्वारेण नतपन्तिनदीपयंति एतेनसात्रां य्याद्यर्थमपिनोपयुज्धन्तइत्यधिसूचितं भवति एवंकचिदपि वैदिककर्मणि अनुपपुका- स्ताः गाःनोस्मभ्यमाभरथाहरनकेवर्छ ताएवकिंतर्हि ममगंदस्य द्वेगुण्यादिरूक्षणपरिमा-णंगतोर्थामामेवगभिष्यतीतिबुद्ध्या परेषांददातीतिमगन्दोवार्घुषिकातस्यपित्यं पुत्रादिः ममनन्दःमस्कण्वादिवदपत्यार्थः प्रशब्देनचोत्यते तस्यात्यन्तकुसीदिकुरूस्य वेद्धेधन माहर किंच हेमघवन्चनवन्निन्द्रनैचरशास्वंनोचापुशूद्धयोनिषुउत्पादिताः शासाःपुत्रपौ त्रादिपरम्परायेनसचाशास्वःशूद्रापत्यश्चकेवर्छेः शूद्रावेदीपतत्यधइति चर्चपातकहेतुत्वे नस्मरणात् तस्य संबधिधनंनेचाशास्वांतद्धनंनोऽस्मभ्यं रन्धयसाधयएतेषां यद्धनं तच नोपयुज्यतेऽस्मदायत्तं तु तद्धनं यागादिद्वारातवोपयुज्यते तस्मात्तदस्मभ्यं मयचछेतिभावः (भाव)॥

अर्थ-हे इन्द्र जिनमें अनार्थ लोग रहते हैं ऐसे देशोमें अथवा जो पुरुष ऐसा कहते हैं कि यज्ञादि दान करनेसे क्या फायदा होता है ? अपनी इच्छानुसार आहार विहार करना चाहिये. ऐसे नास्तिकोंके पास जो गायें हैं उनसे तुझारा क्या फा-यदा निकलता है क्यॉकि वे लोग सोमरसमें मिलानेके योग्य उनका दूध कभी नहीं दुहते. इसकारण किसी वैदिक कर्ममें न आनेवाली गायें तुम हमको दो, आंग जो पैसा उधार देकर दुगुना पैसा करते हैं और तुमारे काममें उस पैसेको नहीं लाते उनके पैसेको भी तुम हमको दो इसी तरह नीच शाखाओंमें उत्पन्न हुये पुरुषोंका जो धन हैं, वह भी हभको दो. क्योंकि उनका धन तुम्हारे काममें नहीं आता. और हमारा धन यज्ञादि द्वारा तुम्हारे काममें आता है ।

फिर महाजयो ! पुराने भारत वर्षके सबलोग व्यासमुनिके न्यायंके ही पक्षपाती नहीं थे, न वे सब एक नपुंसक ब्रह्मपर विश्वास करतेथे. वल्कि उनमेंसे बहुतसे ऐसे भी थे जो कपिलकी तरह कहते थे-

"ईश्वरासिद्धेः" ( सांख्यदर्शन अ० १ सृत्र ९२ )

अर्थ-ईश्वर सिद्ध नहीं हुआ है.

ऋग्वेदमंडल ८ अध्याय १० सूक्त ८९ ऋचा २ में भागेवनामी ऋषि कहते हैं कि कोई इन्द्र नहीं है और न किसीने उसको देखा है, जब इन्द्र ही नहीं है तो हम किसकी स्तुति करें ? यह केवल लोगोंका तथा कहना है कि इन्द्र भी कोई है यथार्थमें कोई इन्द्र नहीं हैं--

"नेन्द्रोस्तीतिनेगउत्व आह कई ददर्शकमभिष्ट वाम" ॥ ३ ॥

सायनभाष्य-इन्द्रोऽस्तित्वेकः सन्देहः । तत्राह-नेमउभार्गवोनेम उ्वेन्द्रोमामत्वः कश्चित्रास्तीत्याह । तत्र कारणं दर्शयति । कईमेनमिन्द्रं ददर्श अद्राक्षीत् । न कोष्य प श्यत् । अतः करयमभिष्ठवाम अभिष्ठमः । तस्मादिन्द्रोनामकश्चिद्विद्यते इति । अचा ४ में इन्द्र अपनी सत्ताको ( होनेको ) प्रामाणिक करनेका उद्योग करता है । और कहता है कि मैं अपने कान्नओंका नाक करता हूं.

"अयमस्मि जरितः पश्यमेह विश्वाजातान्यभ्यस्मिमहा

जित्तस्यमाप्रदिशोवर्धयत्नादाईरोभुवनादर्दरीमि ''॥ ४॥ सायनभाष्य-एवं नेमस्य ऋषेवेचनमाकर्ण्य इन्द्रस्तस्य समापमाजगाम । आगत्य चात्मानमनेनचेनस्तौति । हे जरितः हे स्तोतः अयमहमस्मिः इह तव समीपे स्थितं म<sup>1</sup> परय, विश्वा सर्वोणि जातानि भुवनानि महा महत्वेन अभ्यस्मि अहमभिभवामि । किंच मार्मा ऋतस्य सत्यस्य यज्ञस्य त्वाप्रदिशः प्रेदष्टारो विद्वांसः स्तोत्रैर्वचयन्ति अपि च आदौर्दरः आदारणशीलोऽहं भुवना भुवनानि शत्रभूतानि दर्दरीमि भूशं विदारयामि ।

े अर्थ-हे नेम मैं यह हूं तु मुझको अपने पाम खडा हुआ देख, में सब डोकोंको अपने तेजसे जीतता हूं, मुझको विद्वान होग स्तात्रोंस खुझ करते हैं, में आद-रके योग्य हूं और कात्रुओंका सब जगह नाका करता हूं।

मंडल २ अध्याय २ सुक्त १२ ऋचा ५ में गृत्समद अपि कहते है कि, ऐसेमी मनुष्य हैं जो कहते हैं कि कोई इन्द्र नहींहै. परंतु यथार्थमें इन्द्र है.

"यस्मापृच्छन्ति कहसेसि धोर मुत्ते साहुभेषोअस्तीत्येनं सो अर्थः पुष्टीविंज इवामि नातिश्वदस्मैधत्तसजना स इन्द्रः ॥ ५ ॥

सायनभाष्य-अपश्यन्तो जनाघोरं शत्रुणांघातकं यप्तृष्ठिन्तिस्मकुहेसति, महंन्द्रः कुत्रवर्तत इति सेति "सोचिल्ठोपेचेत्पादपूर्णम्" इति सोल्ठोंपे गुणः । न कचिदसौ ति इतीतिमन्पमानाजन एनमिन्द्रमाहुः "एष इन्द्रो नास्तीति" तथाच मंत्रे-नेन्द्रोअस्ती ति नेमउत्वआहेति" ईमिति पृरणः । उज्ञापिच स इन्द्रो विजड्व । इवजव्दसवार्थे । उद्वे-जकएवसन्अर्थोअरेः सम्बन्धिनीः पुष्टीः पोषकाणि गवांश्वादीनिधनानि आमिना-तिसर्वतोहिनास्ति । मीङ हिंसायाम् " मीनाते निर्गमे " इति न्हस्तः । तस्मात्श्वं-दस्माइन्द्राय धत्त स इन्द्रोऽस्तीतिदृश्यतं तथापि अस्तीतिविश्वासं कुरुतः एवं निर्धारण महिमोपेतः स इंद्रोनाह मिति०-

अर्ध--मूर्ख लोग यह समझकर कि ''इंद्र कहां है और वह कहीं नहीं हैं '' कहते हैं कि इंद्र नहीं है विचारवान् पुरुष कहते हैं कि वह अञ्चओंकी गाय आदि धनका नाश करता है. इसलिये उसका होना जाना जाता है. उसपर विश्वास करो वह इंद्र मैं नहीं हूं।

फिर पुराने भारतवर्षमें ऐसे मनुष्य थे जो यह विश्वास करते थे कि पुनर्जन्म अ-वस्य होता है, भार ऐसे भा थे जो इसका खण्डन करते थे। बार्थ ( Barth ) साहब कहते हैं कि ब्राह्मण प्रंथमें कई स्थानपर इसबातकी चर्चा आई है, कि वास्तवमें दूसरा जम्म होता है या नहीं।

ऋग्वेद अष्टक ६ अध्याय ४, वर्ग ३२ ऋचा १० में अर्हदशवेंकनाट अर्थात् असुरोंका वर्णन है, जो इस जन्ममें सूर्य्यको देखते हैं परन्तु दूसरे जन्ममें ऐसे लोकमें जायगे जहां अंधकार छाया हुआ है-

कदुमहीर धृष्टा अस्यत विषीः कदु वत्रन्नो असूतम् ।

इन्द्री विश्वान्वेकनायं अईटइराउतकत्वा पणी रंगा ॥ १० ॥

सायनमाष्य-कटु कदा खल्बस्पेन्द्रस्पतविषीर्वन्त्रनि महीःमहान्ति अधृष्टाःअधृष्टान्य धर्प काण्यासन् कटु कदा न खन्दु वत्रघो वृत्रहन्तुरिन्द्रस्य हन्तव्य मस्तृतं अहिसितं अभवत् न कदाचिदित्यर्थः । अथवास्य महान्ति बस्तानि सेना रूक्षणानि कदाप्य धृ-ष्टानि अन्य वर्र्द्राहेसितानि तथा वृत्रघ्नः शारीरं बस्तं अस्तृत मन्यैरहिस्यं ईदृशेन द्विविधे-न वर्ल्टनेद्रोविश्वानसर्वानवंकनाटानअनेनकुसीदिनो वद्विजीविनोवाधुपिकाउच्यन्ते कयं-तद्युत्पत्तिः व इति अपन्नं शोद्विशव्दार्थं एकं कार्यापणप्रृणिकायमयच्छन्द्वौमझंदात व्यौनपेनदर्शयति ततोद्विशव्दार्थं एकं कार्यापणप्रृणिकायमयच्छन्द्वौमझंदात व्यौनपेनदर्शयति ततोद्विशव्दार्थं एकं कार्यापणप्रृणिकायमयच्छन्द्वौमझंदात व्यौनपेनदर्शयति ततोद्विशव्देनेकशव्देनचनाटयंतीतिविकनाटाःतानहर्दृशाअहःशब्देन तदुत्पादक आदित्यो भिधेयो भवति तं पश्यन्तीत्यहर्द्देशः । ननु सर्वे सूर्यं पश्यन्ति कोत्रातिशय इति उच्यते इहैव जन्मनिस्यं पश्यन्ति न जन्मान्तरे खुब्धका अपष्टा-रोन्धेतमसि मज्जन्ति । अथवा स्त्रेक्तिकान्यवाहानि पश्यति पारस्त्रेक्तिनयदद्द्यानि दृष्टमधाना हि नास्तिकाः अतः ईद्दान् पणीन पणिसदृशान् शूद्रकरुपान् उत्तशब्द एवार्थेकत्वोतकर्मणवताडनादि व्यापारेणवाभिभवतीति झेषः । यद्वा पणी नुत पणीने वाभि भवति नयष्टारं । पणीनानिन्दास्मर्थते-गोरक्षकानापणिकांस्तथाचकारुहासिकान् । भेथ्यान्वाधुषिकश्चिविप्रान् शूद्रवदाचरेत् इति ॥

नहीं सो भी यज्ञ न करनेवाळे अन्धतमसमें गिरते हैं. अथवा लौकिक दिनोंको ही देखते हैं पारलीकिर्कोको नहीं देखते क्योंकि नास्तिकोंके दृष्टप्रधान है और शूद्रतुल्य हैं ताड़नादि व्यापारसेही अभिभृत करता है।

थे नाक्तिक थे जो परछोकको नहीं मानते थे क्योंकि वे कहते थे कि हमने उसको नहीं देखा है॥

जनभाम्नोंमें पुराने भारतवर्षकी दशा ठीक २ दर्भाई गई है, उनमें लिखा है कि जब जनभाम्नोंमें दिगम्बर ऋषि ऋषभ पृथ्वापर यह उपदेश कररहे थे कि 'अहिंसापरमो प्राना भारतवर्ष धर्मः ' अर्थात् किसीजीवको न मारना यहां परम धर्म है, और अपनी निरक्षरी बाणीसे मनुष्य, देव और पशुओंका उपकार कर रहे थे, उससमय ३६३ पाख-ण्डी गुरुभी ये जो अपने २ मतोंका उपदेश कर रहे थे, उनमेसे एक शुक्र वा बृहस्पनि या जिसने चार्वाक मत चलाया। निस्संदेह हमको पूराने भारतवर्षकी यहां ठीक २ दशा मालूम होती हे । प्राचीनसमयमें तीसर कालके अन्ततक एकमतका एकही उपदेशक नहीं था बल्कि ३६३ थे इससे भी अधिक थे जो अपने २ सिद्धांतींका उपदेश करते थे, और जैसा उनकी समझमें आता था वसा इसलोक और इसजन्मका बतलाते थे।

पुरानें भारतवर्षके विषयमें जो उपर लिखा है उसको प्रोफेसर मैक्समूलर (Max मैक्समूलर muller) साहब और प्रायः करीबकरीब अन्य सब विद्वान मानते साहबकी राव हें । सन् १८२९ ईस्वीमें जब उनकी अनस्था ७६ वर्षकी थी और जब उनके नेत्रोंकी ज्योति और न यादकरनेकी शक्ति ही वैसें। रही थी जैसं कि ९६ वर्षकी अवस्थामें थी और जब वह अपनी सहायताके लिये युवापुरुर्योसे आशारखते थे जैसेकी वह खुद अपनी युवा अवस्थामें अपने गुरु और अध्यापकोंकी हर्षपूर्वक सहायता करते थे यह श्रेष्ठ विद्वान मैक्समूलर (Max muller) साहब लिखते है कि-

" कई शब्दोंके अनेक अर्थ होते हैं जैसे कि प्रजापति ब्रह्म वा आत्मा । यह अर्थ या तो उनशब्दोंने प्रहण करलिये हैं या उनके लिये ये अर्थ उपयुक्त करते हैं। यदि हम यह समझें कि इन अर्थोंमें बराबरउन्नति होती रहा है तो यह हमारी भूल है। जो कुछ हमको ब्राह्मण और उपनिषदोंसे भारतवर्षकी विद्या और उसके विद्वानोंके विषयमें हाल मालूम हुआ है उसके मुताविक हम यह मानसक्ते हैं कि इसदेशमें चारों तरफ विद्याके वे अंत केन्द्र ( सरकुज़ ) थे. जिनमें किसी न किसी मतके बलवान पक्ष लेनेवाले होते थे'

छहों दर्शनोंके सूत्र जो एक दृसरेसे भिन्न हैं किसी प्रकार इसवातका दावा नहीं करसकते, कि वे कायदेके मुताबिक व्यवहारके पहले उधमको प्रगट करते हैं, बल्कि

मक्स मुछर साइयका पटदर्शन Max ( Muller's six systems of Philosophy )

वे यह जाहिर करते हैं कि कई पीढ़ियोंमें अलग २ विद्वानोंनें जो बातें दर्यापत की हैं उनका ये अंतिमसंग्रह है "। " राजा हर्ष और बौद्ध यात्रियोंके समयसे लेकर महा भारतके बनाये जान, यूनानी इमला करनेवालोंकी सार्शा बौद्धोंकी त्रिपताका खुलासा वर्णन और अंतमें उपनिषद और वेदोंके मंत्रोंके समयतक जहां तक हम भारतवर्षके वि-चारका पता लगासके हैं. इमको हरस्थान पर एकही चित्र दिखाई देता है. अर्थात एक समाज जिसमें आत्मसम्बंधी अनुराग प्रबल और तेज मालूम होता है, और जिसमें लांकिक पदार्थके तरफ प्रेमकी बहुत न्यूनता है। एक ऐसा समाज जो विचारशीलोंका मुवन और तत्त्ववत्ताओंका राष्ट्र है "।

" "जिन न्यायसम्बंधी युक्तियोंका भारतवर्षके विचारझीलोंने उपदेश दिया था उनके बडे समूहके बीचमें इन षट्दर्शनोंने जो एक दूसरेसे अलग २ हैं. अपने स्वत्त्व ( मौजू-दर्गा ) को कायम रक्खा है "

" इस बातसे भी कि कई सूत्र दूसरे सूत्रोंका खण्डन करते हैं, और प्रमाण देते हैं यह स्वीकार करना पड़ता है, कि उससमयमें जो उनकी अंतिम अवस्थासे पहले था पृथक२ न्यायकी शिक्षाओंके साथहा साथ उन्नति होती जाती थी "।

" यद्यपि उपनिषद और बाह्मणोंमें एकही प्रकारका वर्णन है तो भी उनमें बडा विस्तार, नियमका अभाव और भांति २ की कल्पनायें हैं, जिनको अनेक आचाये और विस्तार, नियमका अभाव और भांति २ की कल्पनायें हैं, जिनको अनेक आचाये और शिक्षा पुष्ट करती है। मंत्रोंमेंभी हम यह बात देखते हैं कि विचार अलग २ हैं, और एक दूसरेके स्वाधीन हैं. यहांतक कि कभी २ तो स्पष्ट रूपसे उनसे पूरी '२ अश्रदा और नास्तिकता प्रगट होती हूं । यदि हम यह चाहते हैं कि हमको पट्दर्शनेंकी इतिहास सम्बंधी उत्पत्ति और उन्नतिकाठीक २ हाल मालूम हो तो हमको चाहिये कि इन सब बातोंकी तरफ ध्यान दें ''

"ऐसी २ रायें कि चार्वोक पहले समयमें माँजूद थे, हम कई मंत्रोंमें देखसक्ते हैं जिनमें बहुत वर्ष पहले मेंने श्रुरू के नास्तिक मतके अद्धुतचिन्ह बतलाये थे। वृहस्पतिके मतपर चलनेवालोंके कई सूत्र ऐसे हैं जिनसे यह बात प्रगट होती है कि उनके साथसाथ और दर्शन भी माँजूद थे। वाईस्पस्य (बृहस्पतिके मत वा चार्वाकपर चलनेवाले) यह कहते हैं कि गोया वे आरोंसे ऐसेही मुख्तलिफ हैं। जैसे और उनसे पृथक हैं। मंत्र, ब्राझण और सूत्रोंमें वेदिक (कीरस) मतपर विरोधके चिन्ह दिखाई देते हैं, और उनका अनादर करनेसे हमको पुराने भारत वर्षके धम्मे, न्याय, युद्ध और युद्धस्थानोंका बिल्कुल उलटा ज्ञान हो जावेगा" ॥

महाशयों! यह राय प्रोफेसर मैक्स मूलर (Prof.MaxMuller) साहबने उसवक्त दी थे। जब उनकी उम्र ७६ वर्षकी थीं। मुझे अफसोस है कि मेरे ढिये इसवक्त इतना समय नहीं है कि मैं इस विषयमें विस्तारपूर्वक वर्णन करसकूं परन्तु जो कुछ थोडासा मैनें आ-पके सामने कहा उससे आप आसानीसे जान सक्ते हैं कि लोगोंको पुराने भारतवर्षका कैसा मिथ्या हाल मालूम हुआ है पुराने भारतवर्षमें एकही मत वा फिलासिफी (Philo sophy) नहीं थी बल्कि अनेक मत और अनेक प्रकारकी फिलासफी थी जिनकी संख्या ३६३ या इससे भी अधिक थी, ठीक २ संख्या तो कौन बता सक्ता है ? ऐसी दशामें आप यह कैसे कह सकते हैं कि जैनमत बाध्रण मतसे निकला है और यह बात भी कैसे कहसके हैं कि जैनियोंने कपिल, कणाद, पतंजली, गौतम वा और दूसरे महात्मा-ऑकी नकल की है।

न्या यह संभव नहीं है कि प्राचीन समयमें ऐसे अनेक मतींके पक्षपाती थे जैसे कि पुराने भारतक्ष्यें किये नहीं हैं किये नष्ट होगये हैं । नकल करनेका खयाल बहुत आश्चर्य कारी हिं। जो मनुष्य यह कहते हैं कि जनियोंने नकल की. उनको यह साबित करना चाहिय कि कव, किस प्रकार और किसने नकल की? वे अपनी कल्पनाओं ( खयालों ) से लोगोंके दिलोंने क्यों अम पदा करते हैं? । पुराने माग्तवर्षमें किसी प्रकारका नकल करना नहीं था. इसवातको हमार विहान प्रोफेसर मेक्समूलर I'rol. Max Muller साहब इस तरहपर पुष्ट करते हैं:--

" हमने जो यह कथन किया है कि पुरानेभारतवर्षमें तस्त ज्ञानसंबंधी विचार अत्यंत मैक्समूलर Max उन्नतिपर थे और किसी प्रकारकी रोक उनके लिये नहीं थी अगर Muller साहबकोराय यह बात सत्य है तो दसरोंसे नकल करनेका खयाल जो हमारे

दिलमें स्वभावहींसे बैठाहुआ है बिल्कुल अनुचित मान्ट्रम होता है ! सचमुचमें कल्पना-भोंका अद्भुत समूह था और काई रोकनेवार्ल शक्ति नहीं थी और जहांतक हमको माल्म हे न कोई ऐसी आम राय हा थी जो उसमें कायदा उत्पन्न करता । इसलिये जैसे हमको इस बातके कहनेका अधिकार नहीं है कि कपिलने बुद्धसे नकल की. वैसे ही हमको यह कहनेका भी अधिकार नहीं है कि बुद्धने कपिलने बुद्धसे नकल की. वैसे ही हमको यह कहनेका भी अधिकार नहीं है कि बुद्धने कपिलसे नकल की. कोई एरुष यह नहीं कहैंगा कि हिन्दुओंको जहाज बनानेका खयाल फिनीशियावालों (Pheenicians) के जहाजों को देखकर हुआ और स्तूपोंके बनानेका खयाल पिश्रदेशवालोंक स्तूपोंको देखकर हुआ जब हम हिन्दुस्तानका वर्णन करते हैं तो एक ऐसी मृष्टिमें होते हैं जो उस मृष्टिसे अ-लग है, जिसको हम युनान, रूम और यूरोप (Europe) के अन्य मुल्कॉमें देखते हैं और हमको यह उचित नहीं हैं कि झटपट यह नतीजा निकाललें, कि चूंकि बौद्धमत और कपिलके सांख्य दर्शनमें एकसी ही रायें पाई जाती हैं. इसलिये बुद्धने अवश्य कपिलकी नकल की होगी. अथवा जैसा कि कछलोग मानते हैं कपिछने बुद्धकी नकल को होगी, " यहबात भी हम इहतासे कह सकते हैं कि भारतवर्षमें तत्त्वज्ञानसंबंधी विचारकी एक बडी भारी सामान्य पूंजी थी जो भाषाकी तरह किसी खास मनुष्यकी नहीं थी और जिसका हरएक विचारकील पुरुष वायुकी तरह श्वासलेता था. केवल इसी विनापर यह कहा जा सकताहे कि हमको भारतव-षंके करीब २ सब न्यायदर्शनों ऐसे खयालात मिलते हैं जिनको सब तत्त्वजाननेवाले अंगीकार करते मालूम होते हैं और किसी एक खास पुरुषसे संबंध नही रखते"।

" इस विश्वासके सिवाय कि दुःखका उसके स्वभाव और उत्पत्तिकी जांच करनेसे नादा होसका है और भी अनेक विचार है जिनका उस बहुमूल्य खजानेसे पता लगाना चाहिये जो भारतवर्षके हरएक विचारकीलपुरुषके लिये खुला हुआ था. निस्सन्देह इन सामान्यविचारोंने मतींक पृथक २ भेष धारण करल्यि है परन्तु इससे हमको धोखा नहीं खाना चाहिये थोडा़सा ध्यान देनेसे हमको इसका प्रधानकारण मालूम होसका है ''।

" जितना ज्यादा भेने अनेक दर्शनोंको पढ़ा उतनाहा अधिक मुझको विज्ञानभिक्षु और अन्यपुरुषोंकी गयकी सचाईका विश्वास हुआ कि पट्दर्शनोंके भेद होनेके पूर्वकालमें जातीय वा सब प्रियतत्त्वज्ञानकी (फिलासफी Philosophy की) सामान्य पूर्वता था अर्थात तत्त्वज्ञान संबंधी विचार और भाषाका बहुत दृर उत्तरदिशामें और मृतकालमें (वीतेहुये जमानेमें) एक मानसरोवर था, जिसभेंसे हरएक विचारवान पुरुषको अपने २ मनोग्थके वास्ते प्रहणकरनेकी आज्ञा था '' ॥

महाशयो ! यहकधन प्रोफेसर मैक्समूलर (Max nuller) साहबने उस वक्त कियाथा जब उनकीउम्र ७६ वर्षकी थी । शोक है कि यह महाविद्वान् जैनमतको नहीं पढ़सके उनकी सब उम्र वैदिक और बैंद्धमतकी विद्याको प्रगट करनेमें व्यतीत हुई और उनको गरीब जैनमतके पढ़नेकेलिये समय नहीं मिलसका । यदि उन्होंने कहा है कि जैनम-तको निग्रंथ नातपुत्तने चलाया तो में खयाल करता हूं कि यह उन्होंने इस सबबसे कहा कि उन्होंने इसरायके ग्रहण करनेमें कोई क्षति (विघ्र) नहीं देखी । यह राय उनकी जैनमतकी पाचीनता पर विचार करनेका नतीजा नहीं है परन्तु मुझको प्रसंग नहीं छोडना चाहिये मुझे यहां केवल यह बतलाना है कि पुराने भारतवर्षमें किसी प्रकार की नकल नहीं करना थी । अनेक ऋषियोंकी जीवनके विषयमें अनेक रायें थीं और जो दर्शन आप देखते हैं वे उन ऋषियों की रायोंका संग्रह हैं ॥

महाशयो ! मेरा यहां यहभी निवेदन है कि शब्द हिन्दैमत और ब्राह्मणमत जो प्रायः हन्द्मत औरवा- वैदिकमतके लिये व्यवहारमें आते हैं मुझको ठीक नाम नहीं मालूम धणमत यह रोगे होते । हिन्दूमत किसको कहते हैं ? हिन्दूओंका मत है परन्तु नाम टीक नहीं है-हिन्दू कौन हैं ? कहते हैं कि वे आर्प जो सिंध नदीके किनारेपर बसते थे हिन्द कहलते हैं परन्तु क्या यह सब आर्य वैदिकमतके माननेवाले थे ? क्या उनमें ऐसे आर्य नहीं थे जो वैदिकमतको बुग बतलाते थे और क्या उनमें जैन, चार्वाक और अन्य कईमतोंके (जो अब गुप्त होगये हैं) मनुष्य नहीं थे क्या इस आजय से हम हिन्द नहीं हैं ? फिर केवल वैदिकमतको ही चयों हिन्दुमत कहना चाहिये? अब देखिये कि बाह्यणमत किसको कहते हैं. कि बाह्यणोंका मत सा बाह्यण मत है. परन्तु बाह्यणोंके मतसे क्या मतलब है ?वह मत जिसका बाह्यणोंने चलाया, या एसा मत जिसको बाह्यण मानते हैं। पहली हालतम कोई एसा मत नहीं है जिसको बाह्य-णोंने चलाया हो । हम देखते हैं कि क्षत्री भी बडे उपदेशक थे. बल्कि कई हालनॉमें बाह्यणोंसे भी बढ चढकर थे और कौन वतलासकता है कि क्षत्रियोंने उसमतके चलानें में जो सिर्फ ब्राह्मणोंका मत कहलाता है क्या २ काम किये ? हम जानते हैं कि क्रष्णका उपदेश और रामचंद्रजीका नमूना इस संसारमें हरएक पुरुषको उसके जीवन में धीरज बंधासके हैं। कीन बतलासका है कि राम और करण्णके समान किन २ क्षत्रियोंने पुराने भारतवर्षमें उसमतके चलानेमें क्या २ किया जो अब बाह्यणोंका मत कहलाता है ॥

यदि आप कहें कि बाह्यणमतसे २ह मत समझना चाहिये जिसको बाह्यण मानते हें तो इस हालतमें भी यह वैदिकमतको जाहिर नहीं करमक्ता (वैदिकमत केवल बाह्य-णोकेलिये ही नहीं है बल्कि द्विजन्मों अर्थात बाह्यण क्षत्रिय और वैष्ठ्योंके लिये हैं।

यदि आप कहें कि ब्राह्मणमत वह मत है जो ब्रह्मको जानता है तो आप यह नाम एस हिन्दूदर्शनों पर जैस कि सांख्य और पृत्रेमीमांसा जिनमें ब्रह्म नहीं है कैसे लगासके हैं ! इस कारण हिन्दूमत और ब्राह्मणमत मुझको गछतनाम मालृम होते हैं यदि आप इनको वैदिक मत, या फिलासर्फा (Philosophy) के लिये भी इस्तेमालमें लावें । प्राधानकालमें कोई हिन्दूमत वा ब्राह्मणमत नहीं था परन्तु निस्सन्देह वैदिकमत था और इस वैदिकमतसे जैनमत किसी प्रकार नहीं निकला।

मुम्रत्मान हिन्दूके माने काफरके बताते है । संग्रतमे यह शब्द नहीं है।

अब हम यह देखते हैं कि जैनमतको पार्श्वनाथने चलाया या नहीं और पार्श्व-जनमतको पार्श्व- नाथको जैनमतका चलानेवाला किसी बौद्ध जैन वा हिंदु-शास्रोंमें नाथने नहीं चलाया वरन ऋष्यभ देवने लिखा है या नहीं।

बौद्धमत इस तिषयमें उपचाप है और यहां आशा कि जासकी यो क्यों कि बौद्ध-<sup>बौद्धमतके पंथ</sup> मत अंतिम तीर्थंकर महाबीरके समयमें ही तो चला है । बौद्धशाखोंमें महावीर स्वामीको केवल निर्प्रथोंका प्रधान ( मुखिया ) लिखा है उनमें यह नहीं लिखा कि महावीर निर्प्रथमतके चलानेवाले थे. जहांतक डाक्टर जेकोबी ( Dr. jaeobi ) शोध कर सके उन्होंने वैसा ही पाया है ॥

जनशास्त्रोंमें लिखा है कि जब ऋषभदेवने दक्षित हो तो चारहजार राजाओंने <sup>जंनशाख.</sup> उनका साथ किया और दिगम्बर हागये परन्तु वे उनके कठिन चारित्र पर हढ़ नहीं रह सके और उनमेंसे २६२ ने पाखण्डमत चलाये । उनमें एक शुक्र और बृहरूपति भी था. यह कथन तीसरे कालके अंतका है. इसप्रकार जेनशा-स्त्रोंके अनुसार ज्ञवभदेव जैनमतके पहले उपदेशक थे. यह कथा कि ३६३ राजा-ओंने अष्ट होकर ३६२ पाखण्डमत चलाये वह प्राचीन कालमें पुराने भारत वर्षकी ज्ञानसंबंधी दशाको प्रगट करती है जैसा कि में ऊपर कह आया हूं। उस समयमें झानसंबंधी बड़ा प्रचार था और ज्ञानसंबंधी विचारके अगणित केन्द्रस्थान सारे देशमें फेले हुये थे.

अब देखिये कि ब्राह्मणोंके प्रंथोंमें इस जैनकथाको पुष्ट करने लिये कोई बात हिइसाख है या नहीं । भागवत पुराणके पांचवें स्कंध, अध्याय २-६ में ऋष-भकी चर्चा (१) थाई है । इस पवित्र प्रंथमें लिखा है कि १४ मनुओंमेंसे स्व-यंभू मनु पहला था । जब ब्रह्माने देखा कि मनुष्य संख्या नहीं बढ़ी तो उसने स्वयंभू मनु और सत्यरूपाको पैदा किया और सत्यरूपा स्वयंभू मनुकी की हुई. उनके प्रियवत लड़का हुआ. जिसका पुत्र अभीध हुआ. अभीघके घर नाभिने जन्म लिया । नाभिने मेहदेवीसे व्याह किया और उनसे ऋषमदेव उत्पन्न हुये यह वहीं ऋषम हैं जिनको भागवतमें दिगम्बर और जैनमतका चलानेवाला लिखा है। अब देखिये कि ऋषम कब पैदा हुये । सृष्टिके शुरूमें ही जब ब्रह्माने स्वयंभू मनु और सत्यरूपाको पैदा किया. वह उनसे पांचवीं पीढीमें थे और पहले सतयुगके अन्तमें हुये और २८ सतयुग इस अस्तिक व्यतीत होगये हैं । इन ऋषमने जै-नमतका उपदेश दिया। छट्टे अध्यायके स्ठोक ६ से ११ तक भागवतको रचनेवाला

(१) देखो आगें परिशिष्टका लेख नं. ८ का.

4

अर्हतका वर्णन करता है कि जो कोंका, वेंका और फुटकका राजा था. वह लिखता है कि अर्हत अपने देशके लोगोंसे ऋषभका चरित्र सुनकर कलियगमें जैनमत चला-विंगा जिसके माननेवाले ब्राह्मणोंसे पूणा करेंगे और नरकमें जायंगे-

यस्य किलानचरितमाश्रमातीतमुपाकरपि कोंकवेंककुटकानां राजाहेन्नामोप-शिक्ष्यकलावद्वे उत्कृष्यमाणं भवितव्येन विमोहितः स्वधर्मपथमकृतोभयमपहाय कुप-थपाखंडमसमञ्जलं निजमनीपया मन्दः संप्रवर्त्तयिष्यते ॥ ९ ॥

येन हवावकछौ मनुजाप सदा देवमायामाहिताः स्वविधिनियोगशौचचारित्रविही-ना देवहेलनान्यपत्रतानि निजनिजेच्छया यहाना अस्नानां च मनाशीचकेशोलुञ्च नाइतिकलिनाऽधर्मबहुले नापहर्ताधयां ब्रह्मवायणयज्ञपहुपलोकविद्वकाः मायेण भ-विष्यन्ति ॥ १० ॥ ते च हावक्तिनया निजन्गेकयात्रयान्धपरंपग्याश्वस्तास्तमस्यन्धं स्वयमेव प्रयतिष्यन्ति ॥ ११ ॥ ( पंचमस्कंध अ०६ )

- अर्थ-जिनके चरित्रको सनकर कोंक. वेंक, कटकदेशोंका राजा आंअईन नामक उनकी ( श्रीऋषभ देवकी ) शिक्षालेकर पूर्वकर्मोंके कारण कलियुगयें जब अधर्म बहुत होनायमा तब अपने धर्मके मार्गको छोडकर अपनी बुद्धिसे कृपथ पाखण्डमतको जो सबके विरुद्ध होगा चलावेगा ॥ ९ ॥

जिसके हारा कल्पिगमें प्रायः ऐसं निरुष्ट पुरुष होजावेंगे जो देवमायासे मोहित होकर अपनी विभि कोच और चारित्रस होन. देवताओंकी निरादरता, जिनमें हो ऐसे कत्सित वर्तों अर्थात स्नान, आचमन और शौचका न करना और केशरुंचन इ-त्यादि वर्तोंको अपनी इच्छासं चारण करेंगे और जिसमें अधमे अधिक है ऐसे कलियगसे नष्टबुद्धिवाले वेद, ब्राह्मण, विष्णु और संसारक निन्दक होंगे ॥ १० ॥

जिनके मतका मूल वेद नहीं है ऐसे वे पुरुप अपनी इच्छानुसार चलनेसे और अंधपरम्परासे विश्वास करनेसे खद् ही योर अंधकारमें पहेंगे । ११ ।।

ऐसा कभी भी कोई राजा नहीं हुआ और जहांतक में खोज करसका न किसी और जाहाणोंके प्रथमें जहां शब्द अर्हत आया है उसको कोंक, वेंक और कुटकका राजा लिखा है । अर्हत् राज्दका अर्थ प्रशंसनीय ( तारीफके लायक ) है यदि यह शब्द अई धातुसे निकला है जिसका अर्थ स्तुनि करना है। इसका अर्थ वैरि-योंका नाशकरने वाला भी हो सका है यदि यह शब्द अग्हित हो तो । यह शब्द अरिहन शितपुराणमं आया हे-

<u>्रात्र किल्लाम्</u> अरिहत्रिति तनामधेयं पापभणाशनम् । भवद्रिश्चेषकर्स्तव्यं कार्यं लोकसुखावहम् ॥ ३१ ॥

अर्थ-पापका नाश करनेवाला अरिहन यह उसका नाम है आपको भी वह कार्य कर-ना चाहिये जिससे कि लोगोंको सब होवे

अहंत नामका कोई राजा नहीं था। ऋषम स्वयं अर्हत वा अरिहंत थे. क्योंकि वे स्तुति योग्य थे। और कर्मस्तपी वैरियोंका नाजकरने वाले भी थे. अगर अर्हत्राजाने कलियुगर्मे जैनमत चलाया होता तो ऋषभको वाचस्पतिकोपर्मे जिनदेव और शब्दार्थ चिन्तामणिर्मे आदिजिनदेव क्यों कहा होता जैसे उज्यम भगवदवतार भेदे आदिनिने ४२३ ( शब्दार्थ चिंतामणि )

मैंने सुना है कि कई उपनिषदोमें ऋषभ को ही अर्हत लिखा है। अर्हत नामका कोई राजा नहीं था. ऋषम खुद अर्हत थे. परस्पर द्वेषके कारण भागवतका कर्ता कहता है कि अर्हत कलियुगमें ऋपभके चरित्रपर चलेंगा और जैनमतका उपदेश करेंगा. शायद उसने जैनमतका उयादा प्राचीन बनाना नहीं चाहा परंतु उसके कहनेके सुताबिक भी अगर अर्हनने ऋपभके चण्त्रिकी नकल की तो यह वह चरित्र था जिसपर जैनमत चलाया गया ! इस आजयसे भी ऋषभने ही जैनमतका बीज बोया था ऐसा सावित होता है।

नीलकंठ महाभारतका प्रतिष्टित टीकाकार है उपरकी रायकी पुष्टिमें उसका भी प्रमाण है. महाभारतके शांतिपर्व मोक्षधर्म अध्याय २६३ श्लोक २०की टीकामें नीलकंठ कहता है कि अईत वा जैन वृष्ठभके शुभ आचरणको देखकर मोहित होगये थे-

" ऋषभादीनां महायोगिनामाचारं हष्ट्रा अईतादयो मोहिताः "

महाशयों ! यह अध्याय पढनेके लायक हैं। इसमें तुलाधार और जाजलिका संवाद है. तुलाधार अहिंसाका पक्ष लेता है और वैदिक यत्नोंके कुल हेतृओंका खण्डन करता है और जाजलि यत्नमें जो जीवहिंसा होती है उसको पुष्ट करता है।

इस प्रकार बाह्यणोंकी पुस्तकोंके मुताविक अपभ जैनमतके चलानेवाले थे । उ-न्होंनें पहले पहले उन सिद्धांतोंका उपदेश किया जिनसे जैन मतकी नींब जमी. जहां तक मैं खोज करसका किसी भी हिन्दू शास्त्रमें पार्श्वनाथको जैनमतका चलानेवाला नहीं बतलाया । इस विषयमें मेरी कई विद्वान शास्त्रियोंसे बातचीत हई और उन सबने मुझसे यही कहा कि ऋषम ही जैनमतके चलाने वाले थे ॥

इस तरह महाशयो ! आप देखसके हैं कि जैन और ब्राह्मण प्रंथोंके मुताबिक ऋषम ही जैनमतके चलानेवाले थे फिर क्या यह आश्चर्यकी लात नहीं हैं कि कोलब्रुक (Colebrooke) बुहलर (Buhler) और जैकोबी (Jacobi) जैस विद्वान अंग्रेज अपनी मनघड़त कल्पनाओंको प्रगट करें और पार्श्वनाथको जैनमतक। चलानेवाला बतावें। धर्मके विषयमें उनको चाहिपे कि वे हमारे शास्त्रोंसे काम रहें न कि वे अनुमान ही पर विश्वास कर बैठें ॥

भाष जानते हैं कि धर्म, धर्म ही हैं. यह मनुष्यको उसके जीवनसे भी अधिक प्यारा होता है और मेरी तुच्छ रायमें विद्वानोंको धर्मका विषय तुच्छ नहीं समझना चाहिये क्यों कि उनका लेख कानून होता है. और उनकी रायप्रमाण होती हैं इसलिय उनको धर्मके विषयमें अपनी राय देनेमें जल्दी नहीं करनी चाहिये बल्कि दूसरेके शास्रोंपर ध्यान देना चाहिये और उनके भावोंका आदर करना चाहिये ॥

महाशयो ! इस बातका भी ध्यान रखना चाहिये कि केवल हिन्दू और जैनशास्त्रोंकी मधुराके किला कथाओंके अनुसार ही हम ऋषभको जैनमतका चलानेवाला नहि लेख. बतलाते बल्कि इन कथाओंके पुष्ट करनेमें और भी पक्का सुबूत है जो डाक्टर फुहरर (Fuhrer) ने मधुरामें खोज किया था और जो करीब दोहजार वर्षका है । आप जानते हैं कि प्रोफेसर बुहलर (Buhler) ने एक किताब छापी हैं जिसका नाम एपीग्रेफिया इन्डिका (Epigraphia Indica)हैं इस किताबकी पहली और दूसरी जिल्दमें जनियोंक बहुतसे शिलालेख प्रकाशित किये हैं । यह लेख देाहजार वर्षके पुराने हैं और इनपर इन्डोसिथियन (Indo-Sythian) राजा कनिष्टा, हुवष्क और वसुदेवका संवत्त है । इनसे हमको माल्म होता है कि गृहर्स्था जैनी जन्धकी स्पर्भकी मूर्तियां बनाते थे. दृष्टांतके लिये निम्न लिखित शिलालेख देखो-

नं॰ ८

(भ∧) सिद्धम् म (हा) रा (ज) स्य र (ाजा) तिराजस्य देवपुत्रस्य हुवष्कस्य स ४० (६०?) हेमंतमासे ४ दि १० एतस्यां पृर्व्वायां कोदिये गणे स्थानिकीये कुल अटप (वेरि) याण ज्ञाखायावाचकस्यार्थ्यवृद्धहस्ति (स्य) (ब B) ज्ञिष्यस्य गणिस्य आर्थ्यख (णं) स्य पुष्टयम (न)

(स्य) (व) तकस्य

अर्थ-जय ! प्रसिद्ध राजा और महाराजाधिराज देवपुत्र हुवस्कके सम्बत ४० (६० १) में हेमंत (शीतकाल) के चनुर्धमासकी दशमोको इस उपर लिखीहई मिति को यह उस्टप्ट दान बतनिवासी, का पासककी स्त्री दत्ताने पृज्य वृद्धहरित आचार्य जो कोत्तियगण, शानिकीयकुल, और आर्थ वेरियाओं (आर्थवज्जके अनुयायी) की शाखामें से था, उसके शिष्य माननीयस्वरत्न गणिनकी प्रार्थनापर किया था भगवान तेजस्वी काम प्रसन्न हों (पष्ठ ३८६ दिल्द पहस्री)

## नं० १४

( अ A) १ सिद्धम् ॥ कोट्टियातो गणातो ब्रह्मदासिकात (ो) कुल्झतो २ उ ( चे ) नागरितो शाखातो---रिनातोसं ( भ )ो ( गातो ) अ ( य्यं---( च B) १ जेष्ठ इस्ति ( स्प ) शि ( ण्पा ) अर्य महल्लोअर्य जेष्ठ ( हस्तिस ) ( विशो ) अर्य्य ( गा ) टक (ो) ( त ) स्प शिशिनि ( अर्थ्य ) २ शामयेनिवर्तना ड ( स )--प्रतिमावर्भयेधीतु ( गुल्हा ) ये जय दासस्य कुटुंबिनिये दानं

अर्थ-जय ! पूज्यजेष्ठहस्ति ( जेष्ठ हस्तिन् ) जो कोत्तियगण, ब्रह्मदासिककुल, उच्च नागरीशाखा, और आरिनसंभोगमें था उसका शिष्य माननीय महल था। आदरके योग्य जेष्ठ हस्ति ( जेष्ठ हस्तिन् ) का शिष्य मान्य गाधक था उसकी चेली पूजनीय सामाकी प्रार्थनापर वर्मार्की पुत्री और जयदासकी स्त्री गुलहानें उषम ( ऋषभ ) की मूर्तिकी प्रतिष्ठा कराई ॥

( पृष्ठ २८९ जिल्द पहली )

नं० २८

( अ A )--भगवतो उसभस वारणेगणें नाडिके कुले सा ( यं )

( ब B ) ढुकसवायकसमिसिनिएसादिनाएनि-

अर्थ-भगवान उषम ( ऋषभ ) की जय हो सादिताकी प्रार्थनापर जो वारणगणके उपदेश, नांदिककूल और शाखाके धुककी चेलीथी-

( पृष्ठ २७६---२०७ जिल्द २ री)

अब आप देखसक्ते हैं कि करीब दोहजार वर्षके हुये कि ऋषभ प्रथम जैन तीर्थकर समझे जाते थे। अब महावीर और पार्श्वनाथ कब हुये महावीर स्वामीने संवत् विकमसे ४७० वर्ष पहले मोक्ष पाया और पार्श्वनाथ का निवार्ण इससे २५० वर्ष पहले हुआ। पस शिलालेख जो इन दो तीर्थकरोंके चन्द्( कई) सा वर्ष पीछे लिखेगये थे, इसबातका सुबृत देते हैं कि ऋषभ जैन तीर्थकर थे। यदि महावीर और पार्श्वनाथ जैनमतके चलाने वाले होते तो मनुष्य जिनको दोहजार वर्ष हो चुके हैं ऋषम की मूर्तियां क्यों बनाते ॥ महाझयो ? आज दोपहरके वक्त मुझे आपके सामने इस बातके कहनेमें बड़ा खेद होता है कि लोगोंने हमारे पवित्रध मेंको बहुत ही तुच्छ समझ रक्खा है कई लेखकोंने इसको छिडीसदीमें निकला हुआ समझा है। कई इसको बोद्धमतकी जाखा बतलाते हैं कइयोंने इसको चार्वाक मतके साथ मिला दिया हे कई महावीरको इसका प्रचलित कर-नेवाला बतलाते हैं और कइयोंकी राय है कि पार्श्वनाथ इसका चलानेवाला था. हम विद्वानोंसे ऐसे बुरे सलूककी आशा कभी नहीं करते थे। हम यह कभी नहीं समझते थे कि विद्वान ऐसे धर्मको हानि पहुचावेंगे जो कि सबके लिये दयालू है परन्तु इस दुष्टसंसारमें नेकी बहुधा विपत्तिमें होती है।

महाशयो ! मैं अपने व्याख्यानके इस भागको पूरा करनेसे पहले एकबार फिर भी पुराने भारतवर्धका पुराने भारतवर्षकी तरफ लौटता हूं । मैं आपको इसवातका विश्वास <sup>विशेष वर्णन</sup> दिलाता हूं कि प्राचीन कालमें इस श्रेष्ठ देशमें केवल ऐसे ही मनुष्य नहीं थे जो कहते थे कि-

"स्वर्गकामो यजेत "

अर्थ-जो मनुष्य स्वर्गमें जाना चाहता है उसको यज्ञ करना चाहिये।

परन्तु ऐसे भी बहुत धर्म व सम्प्रदाय थे जो इन यत्तोंका कुछ भी गौरव नहीं करते थे और इनको बुरा समझते थे। कोककी वात हैं कि वे सब सम्प्रदाय हमारे समयतक विद्यमान नही रहे हैं और उनमेंसे वहुतसे हमेशाकेलिये नष्ट होगये हैं परन्तु अब भी कुछ ऐसे हैं जिनके तत्त्वकास हमारे साथ लगे हैं और में ख्याल करता हूं कि ये सम्प्रदाय इस बातको सिद्धकरनेकेलिये काफी है कि प्राचीन समयमें भारतवर्षके वैदिक यज्ञ और यज्ञने जीवहिंसा ही स्वर्ग और मुक्तिके कारण नहीं थे, बल्कि लोग इन्ही मनो. रयोंको सिद्ध करनेकेलिये हिंसासे विरुद्ध कारणोंको भा काममें लाते थे और जब कि एक मतवाले कहतेथे कि हम संसाररूपी समुद्रको हिंसासे पारकरसक्त हैं दूसरे मतवाले कहते थे कि सिर्फ आहंसा ही निर्वाणका ( मोक्षका ) कारण है ।!

प्रथम ही प्राचीन योगियोंके तत्त्वकास्त्रको देखियं जिसको पतंजलि ऋषिने योगशास्त. हमारे लिये तरतीववार संग्रह किया है । हसारे पास जैनाचार्य हेमचन्द्रका (जो हेमचन्द्रकोषके एक प्रसिद्ध ग्रंथकर्ता है) बनाया हुआ योगशाम्त्र भी है परन्तु चूंकि पतंजलिके योगसूत्र अच्छीतग्हसे मालूम हैं हमें उनको पढ़ना चाहिये और देखना चाहिये कि उनमें अविनाशी सुखकी प्राप्तिकेलिये वैदिकयज्ञोंको सहायक बताया है या नहीं।

महाशयो ! पतंजलिके सूत्रोंमें यह कहीं भी नहीं लिखा कि वैदिकयज्ञ किसीप्रकारकी सहायता देते हैं बल्कि इसके विपरीति पाद २ सूत्र ३० में 'यम ' का कथन किया है और आहेंसा सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रहको उसमें सामिल किया है:--

अहिसासत्यास्तेयत्रह्मचर्यापरिग्रहा यमाः ॥ २० ॥

टीका-तत्र प्राणवियोगप्रयोजनव्यापारो हिंसा सा च सर्वानर्थहेतुः।तदभावःअहिंसा। हिंसायाः सर्वकारुमेव परिहार्यत्वात् प्रथमं तदभावरूपाया अहिंसाया निर्देशः। सत्यं वा ङ्मनसोर्थथार्थत्वं । स्तेथं परस्वापहरणं तदभावः ' अस्तेयं ' । ब्रह्मचर्यं उपस्थसंपमः । अपरिग्रहःभोगसाधनानामस्वीकरणं । त एते भहिंसादयः पंचयमज्ञव्दवाच्या योगा-इत्त्वेन निर्दिष्टाः ॥ ३० ॥ ( इति राजमातंडः )

अर्थ भाषा--आहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रहका नाम 'यम ' अर्थात् बंधन हैं। जिस काममें किर्सा जीवके प्राणोंका नाश हो वह हिंसा है. यह सब पापोंकी मूल है. इसका न होना आहिंसा कहलाती हैं । चूंकि हिंसाका सबकालमें त्याग करना चाहिये इस कारण उसके अभावरूप आहिंसाका सबसे पहले कथन किया है । यथार्थ बातको कहना और मनमें शोचना सत्य कहलाता है । पराये धनका हरलेना स्तेय अर्थात् चोरी है उसका अभाव अस्तेय है । ब्रह्मचर्य्य स्रीसे भोगकरनेकी इच्छाको रोकनेका नाम है । अपरिग्रह विषयमोगके पदार्थोंको न रखनेको कहते हें । इन पांच ( आहिंसा, सत्य, अस्तेय, ज्रह्मचर्य्य और अपरिग्रह) को 'यम' शब्दसे जाहिर किया है. इस यमको योगका सहायक बतलाया है ।।

२१ वें सृत्रमें इन पांचो बंधनोंको जिनका नाम 'यम 'हैं महाव्रत कहा है यदि मनको समस्त दशाओंमें उनका ध्यान रक्खा जाय:---

एते जातिदेशकाल्रसमयानवच्छित्राः सार्वभौममहावतम् ॥ २१ ॥

टीका - ' जाति ' ब्राम्हणत्वादिः । ' देशः ' तीर्थादिः । ' कालुः ' चतुर्दृश्यादिः ' समयः ' ब्राह्मणप्रयोजनादिः । एतैश्वतुर्भिः ' अनवच्छिन्नाः ' पूर्वोक्ता आहेंसा-दयो यमाः सर्वासु क्षित्यादिपु चित्तभूमिषु भवाः 'महावर्त्त' इत्युच्यते । तद् यथा ब्रा-ह्मणं न इनिष्यामि, तीर्थे कंचन न इनिष्यामि, चतुर्दृश्यां न इनिष्यामि, देवब्राह्मणा-चर्थव्यतिरेकेण हनिष्यामीत्येवं चतुर्विधावच्छेदर्व्यतिरेकेण कंचित् कचित् कदाचित् कस्मिंश्विदय्यर्थे न हनिष्यामीत्यवच्छिन्नाः एवं सत्यादिपु यथायोगं योज्यं । इत्यमनि-यतीमूताः सामान्ये नैव प्रवृत्ताः महाव्रतमित्युच्यते, न पुनः परिच्छिन्नावधारणां १ रा

[ इति राजमार्त्तण्डः ]

अर्थ भाषा-ये सर्व साधारणकेलिये जाति, देश, काल और समयकी अपेक्षा (लिहाज) विना बड़े तप हैं. जाति आदि इन चार सूरतोंके भेदेसे रहित चित्तवृत्तिकी समस्त दशा और हालतोंमें इनका आदेश है अर्थात् इसका यह मतलब नहीं है कि मैं बाझणका नहीं वध करूंगा बल्कि इसका यह मतलब है कि मैं किसी कारण भी किसी जगह में और किसी समयमें भी किसी भी जीवकी हिंसा नहीं करूंगा।इसीप्रकार और यमोंका भी अर्थ करना चाहिये । इसतरह जब इन आचरणोंका विनाभेदके सबकेलिये व्यवहार होता है तो ये महावत कहलाते हैं। जब उनके साधनमें किसी प्रकारका विच्छेद ( छोडना ) लगता है तो उनको महावत नहीं कहते ॥

जिसप्रकार योगोको यह प्रतिज्ञा करनी पड़ती है कि मैं किसी स्थानमें किसीसमयमें किसी भी जीवकी हिंसा किसी भी मतलबकेवास्ते नहीं करूंगा । इसी प्रकार सत्य,अस्तेय आदिको भी समझना चाहिये क्योंकी इस प्रकारकी प्रतिज्ञायें महावत कहलाती हैं ॥

३५ वें सूत्रमें कहा है:--

अहिंसामतिष्ठायां तत्सनिधौ वरत्यागः ॥ ३५ ॥

टीका-तस्पाहिंसां भावयतः 'सत्निधो'सहजविरोधिनामप्यहितकुल्लादीनां 'वैरत्यागः' निर्मटसरतयावस्थानं भवति । हिंसारता हिंस्रत्वं परित्यजन्तीत्यर्थः ॥

भाषार्थ--जिसका ऑहिसामें पूरा २ प्रण हैं उसके पाश वैरभाव नामको भी नहीं रहता अर्थात् स्वामाविक निर्देय जीव जैसे सर्प, नौला इत्यादि भी कुछ हानि नहिं पहुंचाते । तात्पर्थ यह है कि जिन जीवोंका स्वभाव हानि पहुंचानेका है वे भी अपने हानिकारक स्वभावको त्याग देते हैं ॥

इसतरह महाशयो ! आप देखसक्ते हैं कि योगदर्शनमं अहिंसाको कैसा मुरूप समझा है । योगीको अपना मनोरथ सिद्धकरनेकेळिये सर्वदा सब स्थानोंमें और सबप्रकारके मत-लबकेवास्ते चाहे वह कुछ हा क्यों न हो सर्व प्रकारकी हिंसाका अवश्य ही त्याग करना चाहिये।ऐसा करनेसे उसका ऐसा प्रभाव होजाता है कि जिन जीवोंमें परस्पर वैर होता-हे यदि वे उसके पास आते हैं तो वे तुरन्त अपना विरमाव छोड देते हैं । योगमूत्रोंमें आद्योपांत यह कहीं नहीं कहा कि यज्ञ भी योगीको सहायता देते हैं सिर्फ अहिंसा सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्थ और अपरिग्रह ही उसके सहायक होते हैं ॥

३६ वें सूत्रमें कहा हैः-

सत्यत्रतिष्ठायां क्रियाः फलाश्रयत्वम् ॥ ३६ ॥

टीका-क्रिया मारणादि'क्रियाः'योगादिकाः'फलं, स्वर्गादिकं त्रयच्छन्ति । तस्य तु सत्याभ्यासवतो योगिनः तथा सत्यं प्रक्वष्यते यथा अक्कतायामपि क्रियायां योगी फल-माप्रोति । तद्वचनाद् यस्प कस्यचित् क्रियांकुर्वतोऽपि क्रियाफलं भवतीत्यर्थः ॥१६॥

अर्थ-जो पुरुष सस्यमें इढ़ है वह कर्मोंके फलका आश्रय स्थान है। किया यह है जिनको यदि किया जावेतो स्वर्गादिफलकी प्राप्ति होती है। जो योगी सत्यका अभ्यास करता है ऐसे महात्म्यको प्राप्त होता हैं कि उसको उन कर्मोंके किये विना ही बे फल मिल जाते हैं और उनकी आहासे हरकोई पुरुष भी उनकर्मोंके किये विना वे फल पा सक्ता है।

80

सत्य अर्थात् झूठ बोलनेके त्यागको यहां ऐसा उत्तम बतलाया है जैसा कि यज्ञोंको वेदमें कहा है अर्थात् अविचल विश्वासके साथ सत्य बोलनेसे मनुष्यको वही फल प्राप्त होते हैं जो यज्ञींके करनेसे होते हे और सत्यवोलनेवाला उस निर्दयताक पातकसे बचा-रहता है जो यज्ञींमें होती है ॥

महागयों ! यह सृत्र बढ़ा अर्थ मूचक है । इससे यह बात साफ २ जाहिर होती है कि योग करनेवाले वैदिकयज्ञोंको नहीं मानतेथे । विशेषकर यह उस पुरुषकेलिये एक बढ़ा जबाब है जो वैदिक यज्ञोंका पक्ष लेता है

## सत्यमतिष्ठायां क्रियाफन्जाश्रयत्वम्

अर्थ−जो सत्यमें दढ है वह कर्मोंके फलका आश्रयस्थान हैं ॥

योगी कहता है "हमको यह नहीं कग्ने चाहिये क्यों कि वे निर्दयतासे टू-षित हैं. हमको उनके बदले सत्य बोलना चाहिये और सत्यवादी बनना चाहिये जो बस्तु मनुष्योंके स्यालमें यज्ञोंसे प्राप्त होर्ता हैं, वे सब हमको सत्य बोलनेसे प्राप्त होंगी. केवल इतना ही नहीं बल्कि अगर हम सत्यका अभ्यास करें तो हमारा ऐसा माहात्म्य होजायगा कि हमारी आज्ञासे यज्ञोंके कल्पित फल हर किसीको मिल सके है'' ॥

महाशयों ! शायद आप कहें कि उपर लिखा हुआ मुत्र वैदिक यहांके फलका-खंडन नहीं करता है अगर ऐसा है। है तो योगदर्शन क्यों जीव हिंसाका विल्क-ल निषेध करता हैं और रुयों सर्वदा सब स्थानोंमें और चित्तकी सब अवस्था आंमें वह अहिंसाकी तारीफ़ करता है? यदि यत गुणकारी होते तो वे योगके सहायक भी समझे जाते परन्तु आश्चर्यका बात है कि वे सहायक नहीं समझे गये ॥ महाशयों ! प्राचीन समयमें जो सम्प्रदाय योगका लभ्यास करते थे, वे अव-य्य ही वैदिकयज्ञ और जीवहिंसाके विरुद्ध होंगे, चाहे वे किसी मतल्बके बास्ते भी क्यों न किये जाँय । इस बातकी सही आप कमसे कम योगियोंकी एक सम्प्रादाय अर्थात् जैनियोंके विषयमें तो स्पष्ट रूपसे देखसक्ते हैं । यह बात आपको अवश्य याद रखनी चाहिये कि जैनी बडे योगी हुये हैं | समस्त जैनतीथेंकर बड़े यो गीश्वर थे कोई जनी विना योग किय मांक्ष नहीं पा सक्ता. कर्मोंके नाजा करने और मोक्ष पानेकेलिये योग एक जरूरी बात है. आप हमारे मंदिरोंमें हमारी मूर्तियोंको देखिये ऐसा मालून होता है कि वे योगाभ्यास कर रहीं हैं। उनके आसन और ध्यानको देखिये और विचार कीजिये कि वे समाधिमें कैसी मग्र हो रहीं हैं यह जैनमुर्तियोंमें ही विशेष बात है । यदि आपको योगाभ्यास करती हुई कोई Ę

सूर्ति मिलेगी तो वह अवश्य जैनमूर्ति ही होगी। हिन्दुओंकी मूर्तियोंमें यह बात नहीं हैं. यह बडे शोककी बात है कि बहुत लोग जैनमतके रसको नहीं समझते हैं. वे नग्न मूर्तियां पूजनेपर जैनियोंकी निन्दा करते हैं परन्तु वे उन मूर्तियोंके आसन और ध्यानको कभी नहीं देखते वे यह कभी नहीं सोचते कि ऋषि ध्यानमें मग्न होनेके कारण वस्त्र धारण करनेकी कुछ चिन्ता वा फिकर नहीं कर सक्ते थे। पस ! महाशयो। जैनऋषि महान योगी थे और आप जानते हैं कि उनका धर्म

पसा महाशयाः जनकाष महान् यागा य आर आप जानत ह कि उनका व "शाहेंसा परमो धर्मः" है ॥

महाशयो ! मुझे यहां एक बातसे आश्चर्य हुआ है. वह यह है कि योगियोंका पंचमहावत करने पड़ते हैं । क्या यहां जैनियोंके पंचमहावत नहीं है ? जैनियोंके मुनि वडे योगीश्वर थे और उनको और योगियोंके मानिन्द पंचमहावत पालन करने पडते थे ॥

अब कपिल मुनिके सांख्य दर्शनको देखिये छट्ठे सूत्रमें कहा हैं-

सांस्वदर्शन. "अविशंपश्चोभयोः ं ॥ अ०१ सत्र ६ ॥

भौष्य--उभयोरेव द्वष्टादृष्टयोरत्यन्तदुःखनिवृत्यसाधकत्वे यथांक तद्वेतुन्वे चावि-शेष एव मन्तब्य इत्यर्थः ॥

अर्थ-दृष्ट और अदृष्ट दोनों साधन अत्यन्त दृःख निदृत्तिक साधक न होनेस और दोनोंमें यथांक वे हा हतु ( अविशृद्धि इत्यादि ) होनेसे दोनोमें कुछ विशेष नहीं यहा मानना चाहिये।

दोनोंमें कुछ भेद नहीं हैं अर्थात् उभ्य नाश करनेके प्रत्यन्न उपाय और वैदिक उपायोंमें कुछ भेद नहीं हूं दोनों वगवर हैं और क्यो (इसवास्ते कि वैदिक यज्ञोंमें निर्दयताका पातक लगना है । यज्ञमें जीवाहेंमा होतें। हूं उसका अवश्य बुरा फल होगा और पुरुषको वह दुःख उठाना पड़ेंगा ॥

निश्चयमें कपिल मुनिके मतपर चलनेवाला इस नांचे लिखा हुई श्रुतिका सचा माननेवाला है:--

" मा हिस्यात सर्वाभूतानि " अर्थ-किसी जीवकी हिंसा नहीं करनी चाहिये ।

वह इस मतको नहिं मानता कि श्रुतिः-

" अप्तीषोमीयं पश्चमारुभेत् "

अथ-मनुष्योंको एस पशुओंका वध करना चाहिय जिनक देवता अग्नि और सोम हें ॥ जपरवाली श्रुतिः-

१ देखो आगें परिशिष्टमें लेख त. ९ क.

" मा हिंस्यात् सर्वाभुतानि "

का अपवाद है. वह इस बात पर विश्वास नहीं करता कि बज़की हिंसाको छोडकर और सब हिंसा हिंसा होती है बल्कि इसके बिरुद्ध वह इस बात को मानता है कि सब प्रकारकी हिंसा हिंसा होती है और वैदिक यज्ञ जो हिंसाके दोषसे भरे हुए हैं पुरु-षको दुःखसे नहीं छुडा सक्ते. वह कहता है कि यदि वेदविहित हिंसा हिंसा नहीं समझी जाता तो युधिष्ठिरको युद्धकी हिंसाके कारण प्रायश्चित्त करनेकी कोई जरूरत न होती क्यों कि इसको बेदोंमें सत्रियोंका धर्म बतलाया है.

युधिष्टिरादीनांस्वधर्मेषियुद्धादौंज्ञातिवधादिमत्यवायपरिहारायमायश्चित्तश्रवणाच । ( सांख्यसृत्र ६ अ० १ के विज्ञानभिक्षक्रतभाष्यमें )

अर्थ-युधिष्ठिरादि राजाओंको अपने धर्मरूपी युद्धमें भी जातिवधके पापको दूर करनेकेलिये प्रायश्वित्त करना सुना गया है ।

फिर सांख्यकारिका २ में लिखा है:-

इष्टवदानुर्भविकः सद्यविशुद्धिक्षयातिशययुक्तः ॥

सांग्च्यतत्त्वकौमुदी-गुरुपाठादनुअपनइत्पनुअवांवेदः । एतदुक्तंभवति । अूयत एव परंनकेनापिकियतइत्यनुअवोवेदः तत्रभवआनुअविकः । तत्रमाप्तोज्ञातइतियावत् । आनु अविकोपिकर्मकल्पपोटप्टेननुल्योवर्तत इति ऐकान्तिकात्त्यन्तिकदुःखमतीकारानुपायत्व स्योभयत्रापितुल्यत्वात्-अस्यां मतिज्ञायां हेतुमाह-सक्वविशुद्धक्षयातिशययुक्तः । अवि शद्धिःसोमादियागस्यपश्चवीजादिवधसाधनता क्षयातिशयौचफल्ज्गतावष्धुपायेउपचरितौ स्रायेत्वं चस्वर्गादिः सत्वेसतिकार्यत्वादनुमितम् । ज्योतिष्टोमादयःस्वर्यमात्रसाधनंवाजपे यादयस्तुस्वागज्यसाधनमित्यतिशययुक्तत्वम् । परसम्पदुत्कर्षोहिद्दीनसम्पदंपुरुषंदुःखा करोति ।

यहां भी हम फिर वहां वात देखते है कि कपिलके मतपर चलनेवाला यह नहीं मानता है किः--

" अग्रीपोमीयं पशुमालमेत् '' क्योंकि इस श्रुति की

"मा हिंस्यात् सर्वाभूतानि ''एक अपवादभूत है।

गौडे़्पादने सांख्यकारिका भाष्य वनाया है उसमें वह कपिल मुनिके मतको पुष्ट करता है और इसकी पुष्टिमें महाभारतका ममाण देता है वह पिता पुत्रके सम्वादसे एक स्रोकका प्रमाण देता है जिसमें पुत्र कहता है:--

> तातैतद्भहुशोभ्यस्तं जन्मजन्मान्तरेष्वपि । त्रयीधर्ममधर्माढ्यं न सम्यक्पतिभाति मे ॥

) देखो परिशिष्टमें लेख नं० १० का.

अर्थ-हे पिता मैंने जन्मजन्मांतरमें ( अर्थात् इस भव और पर भावोंमें ) वैदिक धर्मका बहुत अभ्यास किया है मैं इस वैदिक धर्मको नहीं पसन्द करता जो अधर्मसे भराहुआ है। विज्ञान भिक्षुने कपिलके सूत्रोंका जो भाष्य किया है उसमें वह भी इसी विषयपर मार्कडेयपुराणका प्रमाण देता है:--

## तस्माचास्पाम्पहं तात दृष्ट्रेमं दुःखसन्निधम् । त्रयीधर्ममधर्माव्यं किंपाकफलसन्निभम् ॥

अर्थ-हे तात यह देखकर कि वैदिक धर्ममें महादुःख हूं में इस अधर्मसे भरे हुए वैदिक मत पर क्यों चलूं। यह वैदिक धर्म किंपाक फलके समान है जो अर्गांच देखनेमें सुहाबना और सुन्दर पालूम होता है परन्तु जहरसे भरा हुआ हैं ॥ महाशयो ! आपको यह प्रसिद्ध कथा मालूम है जिसमें यह लिखा है कि कपिल मुनिने स्यूमरश्मिसे शास्तार्थ किया था. कहते हैं कि एक विद्यार्थी अपने विद्याध्ययनको समाप्त करके अपने पर आया ! उस समयमें ऐसी रीति थी कि जब कोई विद्यार्थी वेद पढ़कर घर आता था तो उसके आदरसत्कारमें एक गायका बलिदान दिया जाता था कपिलने इसको रोका फिर-स्पूमर्श्विमने गायके पेटर्मे पुसकर कपिलसे शास्तार्थ किया.

निस्सन्देह यह बात बतलानेकेलिये यह एक बहुमुल्य कथा है कि कपिलमुनि उन प्राचीन ऋषियोंम से एक थे जो यज्ञ या किसी और मतलबकेलिय चाहे वह कुछ भी क्यों न हो जीव हिंसाका निपेध करते थे, और जो अहिंसाको सत्यधर्मकी मुख्य जड़ बतलाते थे ॥

सांख्यकारिकामें केवल यज्ञकी जीव हिंसाका ही निषध नहीं किया है बल्कि अग्निमें बीज डालनेको भी बुरा बतलाया है:-

सह्यविशुद्धिक्षयातिशययुक्तः ( सांख्यकारिका २ )

टीका-अविशृद्धिः सोमादियागस्य पशुबीजादिवधसाधनता ॥

अर्थ-सोम आदि यज्ञ पशु और बीजादिकोंकी हिंसा करनेसे सिद्ध होते हैं ॥ इस कारण वे अशुद्ध हैं

ऐसा मालूम होता है कि सांख्य मतके माननेवालांने भी जैनियोंके समान बीजोंके नाश करनेका निषेध किया है ॥

महाभारतमें भी बहुतसे स्थानोंमें लिखा है कि प्राचीन ऋषियोंकी यह राय थी कि अहिंसा धर्म ही सत्यधर्म है। इस पवित्र ग्रंथसे अहिंसा धर्मका अत्यावक्ष्यक महाभारत कथन शांतिपर्वके मोक्षधर्ममें तुल्लाधार नामक एक बणिक्पुत्र और जाजलिना-मक एक ब्राह्मणका सम्बाद है। जाजलीने बहुत समयतक तप किया था और बढा

४ देखो महाभारत शांतिपवमें कपिलगो सम्बाद.

अभिमानी हो गया था। राक्षस और पिशाचोंने उससे कहा कि तुलाधार भी जो तुझसे ज्यादा तपस्वी हे ऐसा अहंकारी नहीं हैं जैसा कि तू है। जाजली तुलाधारसे शास्त्रार्थ करनेकेलिये बनारस अर्थात् काशोमें गया। तुलाधारने उससे कहा " हे जाजलि ! तूने बहुत समयतक तप किया है, और तो भी तृ यह नहीं जानता कि सच्चा धर्म क्या है " फिर उसने आहंसाको सत्य धर्मका सार बतलाया और कहा "यदि जाजलीको इसमें स-न्देह है तो वह अपनी जुड़ा अर्थात् जटाके पश्चियोंसे पूछले कि सत्य क्या है"जाजलीके इस प्रश्नके पूछने पर सब पक्षी एकस्वर होकर बोल उठे कि " आहिंसा सत्य धर्मकी मूल है और इस लोक और परलोकमें शुभफल देती है हिंसा करनेवाले मनुष्यका सब विश्वास जाता रहता है और उसका नाश हो जाता है। जो पुरुष किसी जीवको भय नहीं पहुंचाता वह सबसे निःशंक (निडर) रहता है परन्तु जो मनुष्य धरमें सर्पकी तरह भय उत्पन्न करता है उसको न तो इस लोकमें धर्म मिलता है और न परलेकमें" फिर तुलावारने कहा कि " राजा नहुवनें एक बैलका बध किया था जिसका परिणाम यह हुआ कि उसके राज्यमें सब कषियोंको दुःख सहना पढ़ा इन ऋषियोंने १०१ अग्रिष्ठोंको जो उनपर हिंसाके कारण पड़े थे दूर किया और उनको संसारमे रोगरूपसे फेला दिया। जीव हिंसाका परिणाम भयानक होता है. "

महाझयो ! यह इसी सम्बादकी टीका है जिसमें नीलकंठ कहता है कि ऋषभके शुम आचग्णसे जिसने दयामयो धर्मका उपदेश किया था आईत (जैनी) मोहित हो गये थे यह ऋषभ उस बामदेवके विरुद्ध थे जो कहता था कि दुःखमें मनुष्य कुत्तेका मांस भी खा सक्ता है-

आवर्त्याशृनआन्त्राणि पेचे यः पूजपितुं पितृदेवमनुष्पान् ये च आन्त्राणि शुनः इति श्रुतिस्मृतिभ्यां वामदेवस्य श्रेष्ठतमस्यापि बीभत्त्त आचार आपदिश्वमांत्तमक्षणरूपः भदर्शितः ॥

पुराणे वा-ऋषभादीनां महायोगिनामाचारं दृष्ट्वा आईतादयो मोहिताः पाखंण्डमार्ग मनुगना इत्युक्तम् ॥

अर्थ-कुत्तेर्क। आँतोंकों ( अर्थात् मांसको ) पकाया । जिसने पितृदेव मनुष्योंकी पूजाके लिये ( अर्थात् तृत्तिके लिये ) कुत्तेकी आंतें पकाईं । इन श्रुतिस्मृतियोंसे अति-श्रेष्ठ मी वामदेवऋषिका आपत्तिमें कुत्तेका मांसमक्षणरूप बीभत्स आचरण दिखलाया हे । अथवा पुराणमें "ऋषमादिक महायोगियोंका आचरण देखकर आईतादिक मोहित होकर पालण्डनार्गका अनुसरण करनेलगे '' ऐसा कहा है । इसी जगहपर नीलकंठ एक स्मतिका प्रमाण देकर कहता है- महोक्षं वा महाजं वा श्रोत्रियायोपकल्पयेत् ॥ अर्थ-हमको वैदिकबाझणकेलिये एक मोटे बैल वा वकरेकी बलि देनी चाहिये ॥ फिर वह एक श्रुतिका प्रमाण देकर कहता है:--

मागामनागामदितिवधिष्ठाः

अर्थ-निरपराध गौको मत मारो ॥

इस जगह नीलकंठ कहता है कि स्मृतिसे श्रुति बलवान् है क्योंकि उसमें " निर-पराष " शब्द आया है ॥

चार्वाक मां जीवहिंसाके विगेषी थे क्योंकि वे यह उपटेन करतेथे-

वानंक पशुश्चेत्रिहतः स्वर्गे ज्योतिष्ठोमे गमिष्यति ॥

वर्शन स्वपिता यजमानेन तत्र कस्मान्नहिंस्यते ॥ १ ॥

अर्थ-" यदि ज्योतिष्टोमयज्ञमें मारा हुवा ५२ स्वयं स्वर्गमं चठा जाता है तो यत-करनेवाला अपने पिताकी ही बलि क्यों नहीं देता

फिंग वे कहते हैं-

### मांसानां म्वादनं तद्वनिशाचरसमीरिणम् ।

अधे-'' जब कि मांसमक्षणकी आहा इसी अकार निशाचरीने दें। था ''

महाशयो ! शोकका विषय है कि विडानेंने पुराने भारतवर्षके वैदिक मतका इति-हास तो लिखा परन्तु किसीने भा दूसरे मतोका और विशेषकर उन मतींका नो कहते हैं कि:-

## "मा हिंस्यान् सर्वाभृतानि "

इतिहास बनानेकेलिये हालात और कथायें इकटी नहीं कियी और किसीने अबतक इस बातका निश्वय नहीं किया कि कौन २ सम्प्रदाय तो वैदिक मतका मानते थे और कौन २ दूसरे मतोंको और हरएक मतपर चलनवालांकी संख्या कितनी २ थी। यह कह देना बिल्कुल विचारके विरुद्ध है कि पुराने मारतवर्षमें केवल वैदिकमत ही था। ऐसी २ वार्तोका मानना भयकारी है। यह सम्भव है कि वैदिक और वेदविरुद्ध मतोंका समान प्रचार हो या यह भा कौन कहसका है कि वेदको न माननेवालोंकी संख्या वैदिकमतपर चलनेवालोंसे अधिक न थी। परन्तु सार्क्षके न होनेसे हमको किसी नती-जेके निकालनेका अधिकार नहीं है। आप जानते हैं कि भारतवर्षमें अब बौद्धमत प्रायः नष्ट होगया है परन्तु इससे क्या आप यह भी कह सक्ते हैं कि बौद्धमत मारतवर्षकी एक सीमासे दूसरी सोमातक कभी नहीं फैला था ?

यथार्थमें यह बात कि इस समयमें कोई मत भारतवर्षमें नहीं है इसवातको मान-लेनेकेलिये ठीक हेतु नहीं हैं कि निश्चपर्मे उस मतका प्राचीन समयमें कभी प्रचार नहीं जैनधर्मपर व्याख्यानः

हुआ हम जानते हैं कि वाईस्पत्य लोकायत कह लाते हैं यद्यपि उनका मत अब बिल्कुल नष्ट होगया है परन्तु यह सम्भव है कि मनभावना होनेके कारण उसको पुराने भारत-वर्षमें सबने स्वीकार कर लिया हो ॥

महाशयों ! इस बातको सब जानते हैं कि पुराने भारतवर्षमें मनुष्य विद्याको कंठ याद रखते थे। उसका बहतभाग नष्ट होगया है। वाईस्पत्यमूत्र एक समयमें विद्यमान-थे अब वे नष्ट होगये हैं और अन्य बहुत दर्शनोंके सुत्र नष्ट होगये हैं और इसी कारण हम जनके विषयमें कुछ नहीं जानते. पुराने भारतवर्षकों केवल वैदिकविद्या ही ऐसी है जिसका बहुतभाग सावधान बाह्यणाने बचाये रत्रखा परंतु यदि अन्य सम्प्रदायोंकी विद्या हमको नहीं मिलती है और ब्राह्मणांक प्रंथोंमें उनका कभी २ कथन आनेके सिवाय हम उनके विषयमें और कुछ नहीं जानते हैं तो हमको यह अधिकार नहीं है कि प्राचीन-ममयमें जितना उन सम्प्रदायोंका त्रचार था उसके विषयमें हम अपनी ही करूपनायें कर वेठें । हम अपने विषयमें देखते है कि हमारे शास अशोकके समयसे पार्छे लिखेगये हैं परन्त इसमें कुछ सन्देह नहीं कि हमांग विद्या उससे पहले विद्यमान था। जो कुठ याद थे। जैन अपने शास्त्रीकी रक्षा करनेमें बाह्यणोंके तुल्य सावधान नहीं थे, इसकारण उनकी प्राचीन विद्या बहत नष्ट हो गई या यह में। संभव है कि हम उन शाखोंको मारूम करसके कि जिनका अभीतक पता नहीं लगा और जिनसे हमारा प्राचीन इति-हास त्रगट हो जाय परन्त यह वात कि हमारे शाम्र अशोकके पीछे बने वा लिखेगये यह माननेकेलिये कोई हेत नहीं है कि जैनियोंकी कोई विद्या नहीं थी जिससे यह शास बने या इस वातको माननेक लिये भी कोई हेत नहीं है कि उनका कोई श्राचान इतिहास नहीं था। यह सम्भव है और जनशास्त्रोंके अनसार निश्चय है कि चांथ कालमें जा महावीर स्वामीके मोक्षके समय समाध हवा जनमत जेसा अब है उससे बहत ज्यादा प्रबल था ॥

अब मैं जैनियोंके मन्तव्य और उनकी फिलासफीका कुछ कथन करता हूं। जैनी जीनयोंका मानते हैं कि यह मृष्टि, अनादिसे है, इसका कोई कर्ता नहीं हैं और मन्तव्य इसमें लोक और अलेक हैं लोकमें उर्द्धलोक वा स्वर्ग, मध्यलोक या पृथ्वी और पाताललोक या नरक हैं। इस लोकमें जीव और अजीव दो द्रव्य हैं. जीव छह प्रकारके हें पृथ्वीकाय, अग्निकाय, वायुकाय, जलकाय, वनस्पतिकाय और त्रस अर्थात् चलने फिरनेवाले जीव । त्रसर्जीव द्वान्द्रिय (दो इन्द्रियवाले ) त्रीद्रिय (तीन इंद्रियवाले ) चतु-रिंद्रिय (चार इन्द्रियवाले ) और पंचेंद्रिय (पांच इंद्रियवाले ) होते हैं। पंचेंद्रिय जीवोंके दें। माग हें, अर्थात् संज्ञी वा मनवाले जीव और असंज्ञी वा मनरहित जीव ) इनमें मनुष्य सबसे ज्यादा गौरवके योग्य है क्योंकि यही निर्वाण पा सक्ता है सबसे ऊंचे स्वर्गका देव भी मोक्षको प्राप्त नहीं हो सका क्योंकि उसको जिन अर्थात् अईत् सदृश वनकर मोक्ष पानेकेलिये मनुष्य जातिमें अवत्र्य जन्म लेना पड़ेगा। अर्जीव पांच प्रकारको हैं पुद्रल (प्रछति वा मादा), धर्म, अधर्म, काल, और आकारा ॥

जीवित प्राणीमें आत्माका पुद्रछसे मेछ होता है. आत्माका पुद्रछसे इसप्रकारका सं-योग अनादि है कर्म भी पुद्रछ हैं. कर्मोंके बंधनके कारण आत्मा जन्मोंके चकरमें फिर-ता रहता हूँ नये कर्मोंके आनेका नाम आम्रव है, उनका आत्मास संबंध ( मिलाप ) होनेका नाम बंध है, नये कर्मोंके द्वारका रोकना संबर कहलाता है और पिछल क-मोंका फल भोगकर खिरजानेका नाम निर्जग है । इससे अगला दर्जा मोक्षका है ।

यह जैनियोंके सात तत्त्व हैं जिनमें यदि पुण्य और पाप और मिलादिये जाय तो नों पदार्थ होजाते हैं. यह जीव वा आत्मा सर्वज्ञ सर्वज्ञक्तिमान और अनादि हैं और इसमें और भी असंख्यात गुण हैं. कमें जड़ ( पुट्रल ) हैं. उनका आत्मासे सम्बंध होनेके कारण आत्माके सब गुण छिप जाते हे । कमोंके बन्धनमें जीव अपना स्वरूप मल गया हे और जो स्वरूप इसका यथार्थमें हे उससे विरुद्ध प्रायः अपने आपको ममझता है । ऐसे आत्माको बहिरात्मा कहते हैं । कर्म आठ प्रकारके हैं अर्थात १ ज्ञाना-वरण २ दर्शनावरण २ मोहनीय ४ अंतराय ५ आयः ६ वेदनीय ७ नाम और ८ गोत्र । जानावरणकर्म जानको रोकता है और दर्जनावरण दर्जनको इत्यादि । इन कमीमें से जो आय कर्म है सा जन्म और मृत्यु है. एक आयुकर्मके अंत होने और इसरे आयुकर्मके शुरु होनेके सिवाय और कछ नहीं है । जब किसीजीवका आयकर्म समाप्त होनाता है तो उसकी आत्मा शरीरसे निकल जाती हैं जिसको लोग कहते हैं कि उसकी मृत्य हो गई । जब उसकी आत्मा दसरे शरीरमें प्रवेश करती है तो लंग उसको जन्म कहते हैं। इसप्रकार जीव कमेंकि बंधनके कारण एक शरीरसे दूसरे शरीरमें फिरता रहता है जबतक कि वह समय न आनाय कि वह अपने कर्मोंका नाज करके और असली गु-णोंको फिर पाकर जिन वा अईत बनजाय और मोक्षकी प्राप्तिकरके अपने स्वरूपमें अ-विनाशी सुखका अनुभव करे ॥

महाशयो ! ऊपर लिखाहुआ जैनमतका कुल सार इस गृढप्रश्नका उत्तर है कि मैं कौन हूं ? यह संसार क्या है ? में कहांसे आया हूं ? कहां जाऊंगा ? ऑर इन सब बस्तुओंका क्या परिणाम होगा ? इस प्रश्नका उत्तर अनेक महान पुरुषोंने अनेक देश और अनेक सम्यर्मे अनेकप्रकारसे दिया है कोई भी दो उत्तर एक दूसरेसे नहीं मिलते यही मतों और अमेंमें मेदका कारण हूं । जैन तीर्धकर अर्थात प्राचीनसमयके क्षत्रिय

महापयोंने भी ऊपर लिखी भांति इस विषयको हल किया है, उन्होंने भी हमको बतलाया हैं कि आत्मा अनादि है । कर्म अनादि है और संसार अनादि है । न इसका कोई कत्ती है न हती. आत्मा जैसा बीज बोता है वैसा ही काटता है. हमारा भाग्य इमारे ही भाषीन है और महाज्ञयो ! तीर्थकरोंका यह ( उपर्युक्त ) उत्तर मुझको सबसे श्रेष्ठ माळ्म होता है और सबसे उत्कृष्ट सदाचारसे भग हवा प्रतीत होता है और श्रम आचरण करनेके लिये मझको सबसे ज्यादह त्रेरक भी मालम होता है क्योंकि हम अपने स्वर्गको परमे-श्वर वा उसके पुत्र और प्रतिनिधियोंकी पुजाके क्यों आधीन करें ? उसको अपने ही कमोंके आधीन क्यों न करे? ऐसा ईश्वर अवव्य अनोखा देव है जो केवल भक्ति कर-नेसे प्रसन्न होता है। हम ईश्वरको अपने कर्मोंका न्यायाधीश भी नहीं मानते हैं क्योंकि इसमें बहतसे उज्ज पैदा होते हैं और इससे ईश्वर बडी भद्दी स्थितिमें रक्ला जाता है। इसी कारणसे हम जैनी ईश्वरकी सबसे उच्च मुर्तिका जैसे सर्वक्र अविनाशी और अनंत सुखी आदिका ध्यान करते हैं । हम यह नहीं मानते कि वह इंठी तारीफको स्वीकार करता है एकका बध और दूसरेकी रक्षा करता है और जितनी कोई स्तुति और पूजा करता है उनके मताबिक स्वच्छन्दतासे न्याय करता है. हम उसको अपने कमेंका न्यायकर्त्ता भी नहीं मानते हैं. हमारा देव सबसे पवित्र आत्मा, हमको आदर्श-केलिये सबसे उत्कृष्ट दृष्टांत और नकल करनेकलिये सबसे बढा नमूना है और बह देव हमारी ही जीवात्मा है जब कि उसको निर्वाणकी प्राप्ति हो जाय. हम मनुष्यमें जो आत्मा है उसीको ही ईश्वर पहचानते हैं जो लोग हमको नास्तिक कहते हैं उनकी बडी मुल है यथार्थमें उनकी निपट अति है. हम नास्तिक नहीं है हम ईश्वरको। मानते हें केवल ईश्वरके विषयमें हमारा मंतव्य औरोंसे भिन्न है ॥

महाशयो। में उपर कहआया हूं कि इस गूढ प्रश्नका उत्तर ( कि मैं कौन हूं ! और पह संसार क्या है !) अनेक श्रेष्ठ पुरुषोंने अनेक काल और देशोंमें अनेक शितिसे दिया है। ईश्वरके विषयमें उनकी कल्पनायें भी भिन्न २ हैं कोई कहता है कि जब हम उसके पुत्र और प्रतिनिधियोंमे विश्वास करेंगे तब ही वह हमको मुक्ति देगा, कोई कहता है कि हम उसकी जितनी पूजा करेंगे उतना ही हमको फल भिलेगा, कोई उसका कुछ लक्षण बतलाता हैं और कोई कुछ । हम भी उसका अपना लक्षण बतलाते हैं और कहते हैं कि वह न तो कत्ती है और न हत्ती और न रक्षक न उसके पुत्र हे और न प्रतिनिधि. वह सर्व शक्तिमान नित्य, सर्वज्ञ, और अनंत गुणवाला है वह ईश्वरीय आत्मा है. हम हरएक मनुष्यको स्वयं उसका ही गौरव दिखाते हैं यदि हमसे हरएक मनुष्य अपने स्वरूपका अनुभव करे और उसके अनुसार आचरण करे

U

तो आप विचार सक्ते हैं कि उसके आचार कैसे होंगे। इस प्रकार हम ईश्वरमें अद्धा करते हैं उसके विषयमें केवल हमारा मंतव्य भिन्न है, जो लोग हमको नास्तिक बताते हैं, वे झंठे हैं क्योंकि हम ईश्वरको मानते हैं॥

महाशयों ! क्या में, आपसे एक शब्दमें यह भान पूंछलूं कि जो लोग कहते हैं कि जैनियोंकी कोई तत्त्वविद्या नहीं हूं वह क्या भूलमें नहीं है ! क्या हमारी कोई फिलास-फी नहीं है ! क्या जो ऊपर लिखा गया है वह फड़सफा नहीं है ! आप माधवके बनाये हुये सर्वदर्शनसंग्रहनामक पुस्तकको पढ़ें उससे भी आपको मालूम होजायगा कि जैनियोंका कोई दर्शन है वा नहीं ॥

महाशयो ! जिंदगांके इस गृह मश्नके उत्तरमें विश्वास करनेको सम्यगदर्शन कहते रत्नत्रय हैं. उस उत्तरका जानना सम्यग्रज्ञान और उसके अनुसार आचरण करना सम्यक्षारित्र कहलाता है सम्यग़दर्शन सम्यग्ज्ञान और सम्यक्षारित्र इन तीनोंका नाम रत्नत्रय वा तीन रतन हैं ॥

सम्यग्रद्शेन और सम्यग्रानको व्याल्याकी कुछ आवश्यकता नहीं है अब रहा सम्यक् चारित्र अथवा स्वर्ग और अन्तमें मोक्षकी माप्तिकेलिये जैनीका कैसा आचरण होना चाहिये। यह चारित्र दो प्रकारका है अर्थात् श्रावकका चारित्र और मुनिका चारित्र. महाशयो ! यहां यह में। ध्यान रक्खो कि श्रावर्ग कोई शब्द नहीं है असली शब्द श्रा-वक है जिसको मूर्ख लोगोंने शिगाड़कर श्रावर्गा बना दिया है ॥

श्रावक दो प्रकारके हैं अवतसम्यग्हर्धा अर्थात् व्रतकरके अपने चारित्रका आकके पालन नहीं कर सक्ते और वर्ताश्रावक जो कि व्रतकरके अपने चारित्रका आवरण. रखते हैं. वर्ताश्रावकके चरित्रमें ग्यारह प्रतिमा शामिल हैं ये प्रहालाकी श्रेणियोंकी तरह ग्यारह दुने हैं। पहलीसे छटी प्रतिमातकके श्रावकको नषन्य श्रावक कहते हैं छटीसे नववीं पर्यंत मध्यम और नववींसे ग्यारहवीं प्रतिमातकके श्रावकको उत्कृष्ट श्रावक कहते हैं।।

प्रथमप्रतिमा-पहर्ला प्रतिमाके श्रावकको नोचे लिखेहुये नियम रखने पढते हैं॥ ग्यारह (क) मैं सचे देव गुरु और वर्भमें विश्वास करूंगा.

प्रांतमा ( ख ) में अष्ट मूलगुणको पालूंगा अर्थात् में मधु मद्य और मांस जो तीन म-कार कहलाते हैं और बड़, पीपर, उपर, कठुमर और पाकरके फल जिनको पंच उदम्बर कहते हैं इन आठोंको नहीं खाऊंगा।

40

(ग) में सात प्रकारके व्यसनोंसे अलग रहुंगा (१) जूआ खेलना, (२) मांस भक्षण करना, ( ३ ) मंदिरा पीना ( ४ ) वेश्यासेवन करना ( ५ ) चोरी करना (६) शिकार खेलना और (७) पराई स्त्रीसे भोग करना ( घ ) मैं प्रतिदिन मंदिरमें जाकर भगवानके दर्शन करूंगा | इस प्रतिमाका नाम दर्शनप्रतिमा है ॥ दूसरी प्रतिमा-इस प्रतिमाका आवक नीचे लिखेहुये नियम करता है. (क) में निम्न लिखित बाग्ह प्रकारके अतिचाररहित वत पालूंगा. (१) में किसी त्रसजीवकी हिंसा नहीं करूंगा वा दु:ख नहीं दंगा। (२) में पराई स्नींसे भोग नहीं करूंगा। ( ३ ) में चोरी नहीं करूंगा । (४) में परिग्रहका प्रमाण करहंगा । ( ५ ) में झंठ नहीं बोलंगी । (६) में दिशाओंमें कहांतक जाऊंगा इसका प्रमाण करूंगा. (७) में अनर्थ दंडसे अलग रहंगा अर्थात् ऐसे कर्म नहीं करत्या जिससे कोई मनोग्थ सिद्धि नहीं हो परन्तु जिनके करनेसे दंड मिले । (८) में भोग और उपमोगका प्रमाण कहूंगा । (९) में प्रतिदिवस प्रमाण कस्तंगा कि किन २ देशोंमें और किन २ दिशा-अमिं कहांतक जाना है यानी ऊपर जो १० दिशावोंमें जानेका प्रमाण किया था उसको दिन ब दिन घटाना । (१०) में सामायिक कर्छगा। ( ११ ) में अष्टमी और चतुर्देशीको उपवास रक्खुंगा. ( १२) में चार प्रकारका दान कर्ह्मगा । ( ख ) मैं समाधिमरण करूंगा अर्थात मरनेके समय संसार और सम्बंधियोंसे मोह छोड दूंगा ।

### इस प्रतिमाका नाम बतप्रतिमा है ॥

- (१) इन पांचोंका अणुवत्त कहते है (यानी १ सं ५ तक )
- (२) इन तीनोंको गुणवत कहते हैं (यानी ६ से ८ तक)
- ( ३ ) भोग-जा एकवःर भोगनेमें आवे जैसे आहार जलादिकः
- ( ४ ) उपभोग-जो वारंवार भोगनेमें आवे जैसे वस्त, पात्र स्त्री आदि.
- ( ५ ) आहारदान, अषिधदान, विद्यादान, और अभयदान.
- ( ६ ) इन चारोंको शिक्षावत कहते हैं ( यानी ९ से १२ तक )

तीसरी भतिमा-इस प्रतिमाका आवक नियम करता है कि मैं नियमित समयतक त्रिकाल ( प्रभात, मध्याह और सायंकाल ) सामायिक करूंगा ।

इसका नाम सामायिक प्रतिमा है।

चौथी प्रतिमा-इस प्रतिमाके श्रावकको यह नियम करना होता है ।

में प्रत्येक अष्टमा, और चतुर्दशोको सोलह प्रहरतक कक्तिप्रमाण उपवास करूंगा। इस प्रतिमाका नाम प्रोषधोपवास प्रतिमा है।।

पांचवी प्रतिमा-इस प्रतिमाका श्रावक नियम करता है कि मैं विना आगर्मे प्रकेहुये हरी वनस्पति और बीजको भक्षण नहीं करूंगा।

इसका नाम सचित्तत्याग प्रतिमा है.

छडी मतिमा-इस प्रतिमाके श्रावकको यह नियम करना पड़ता है।

में रात्रिमें चार प्रकारका आहार नहीं करूंगा और मैं अपनी स्नीसे दिनमें भोग नहीं करूंगा।

इस प्रतिमाकः नाम निशिमोजनत्पाग प्रतिमा अथवा दिनमैथुनत्पाग प्रतिमा है । सातवीं प्रतिमा-इस प्रतिमाके श्रावकको नीचे लिखे हुये निषम करने पड्ने हैं.

(१) में स्त्रीसे बिल्कुल भोग नहीं करूंगा।

(२) में लेप, और ठांगार और उन सब बातोंका त्याग करूंगा जिनसे काम उत्पन्न हो। इस प्रतिमाका नाम ब्रह्मचर्य प्रतिमा है।

आठवीं मतिमा-इस प्रतिमाका श्रावक नियम करता है।

में सब प्रकारके आरम्भ और व्यापारका त्यांग करूंगा ।

इसका नाम आरम्भत्याग मतिमा है।

नववीं प्रतिमा-इस प्रतिमाका आवक नियम करता है कि-

में अंतरंगे और बहिरंगे सब प्रकारके परिग्रहका त्याग कक्कंगा इस प्रतिमाका नाम परिग्रहत्याग प्रतिमा है।

दशवीं प्रतिमा-इस प्रतिमाका श्रावक नियम करता हैं कि-

में किसी संसारी अथवा गृहकार्यमें भला चुरा नहीं कहूंगा और विना बुलाये भोजन नहीं करूंगा । इसका नाम अनुमतित्यागप्रतिमा है ॥

ग्यारहवीं मतिमा-इस प्रतिमाका आवक प्रायः साधुके तुल्य होता है। वह या तो ऐलक आवक होता है या क्षुछक आवक।

(1) चौरह प्रकार-१ भिष्यात्व २ वेद- की पुरुष नपुंसक ३ राग ४ द्वेष ५ हास्य ६ रति ७ अरति. ८ होक ९ मय १० जुगुप्सा ९१ कोघ १२ मान १३ माया १४ लोग.

( २ ) दश प्रकार-1 क्षेत्र भ्वास्तु ३ हिरण्य ४ सुवर्ण ५धन ६धान्य अदासी ८ दास ९ क्रुप्य १० माँड

यदि ऐलक श्रावक होतो जंगलमें साधुओंके संग रहता है । और वहां तपश्चरण करता है और लंगोटी लगाये हुये साधुओंकी तरहसे निर्दोष आहार ग्रहण करता है.

यदि वह झुछक आवक हो तो केवल लंगोटी चादर, और कमंडलु रखता है और मठ मंडप वा मन्दिरमें वास करता है। भिक्षाकर आहार लेता है जो इसके निमित्त ही कोई आहार बनाता हूँ तो उसको नहीं लेता और अयोग्य और सचित्त आहारको नहीं लेता. इस प्रतिमाका नाम उद्दिष्टवत्त मतिमा है.

उपर कहे हुये श्रावकके चरित्रके ११ भागोंके सिवाय हरएक गृहस्थी जैनकी यथा-दशलाक्षण

धर्म इक्ति द्**इालाक्षणी** धर्मके धारनेकी भी आज्जा है।

(१) उसको कोध जीतना चाहिये अपनेसे छोटेसे भी सब प्रकारकी अवता और हानि शांतिसे सहन करनी चाहिये और उनपर क्षमा करनी चाहिये.

```
इसका नाम उत्तमक्षमाधर्म है।
```

( २ ) उसको मानको बात नाई कहनी चाहिये अर्थात् गर्व नॉई करना चाहिये। इसका नाम मार्दवधर्म है।

```
( ३ ) उसको छल और कपटसे अलग रहना चाहिये ।
```

इसको आर्जवधर्म कहते हैं।

(४) उसके। सत्य बोलना चाहिये।

इसका नाम सत्यवर्म है।

(५) उसको आत्मा झुद्ध रखनी चाहिये और लोमकरप परिणाम नहीं करने चाहिये जिससे वह अष्ट हो। उसको स्नान करके अपने जरीरको निर्मेल और पवित्र मी रखना चाहिये।

## इसको शौचधर्म कहते हैं।

( ६ ) उसको छैह प्रकारके जोवोंकी रक्षा करनी चाहिये और मन तथा पांचो इन्द्रियां वगमें रखनी चाहिये।

इसको संयमधर्म कहते हैं।

( ७ ) उसको बारह प्रकारका तर्प करना चाहिये।

इसका नाम तपधर्म है।

१ प्रथिवीकाय, अपकाय, तेजकाय, वायुकाव, वनस्पतिकाय, और त्रसकाय ।

२ अनशन, ऊनोदर, अतपारिसंख्यान, रखपरिस्थाग, विवक्तशय्यासन, कायझेश, प्राथथित, विनय। वैयावत, स्वाध्याय, न्युरसर्ग, भ्यान।

( < ) उसको दुष्ट विचारोंका त्याग करना चाहिये और धन संपदासे मोह छोड़कर चार प्रकारके दान देनेमें व्यय करना चाहिये ।

इसको त्यागधर्म कहते हैं ॥

(९) उसको चिन्तवन करना चाहिये कि इस संसारमें आत्माके सिवाय किंचित् मात्र उसका नहीं हैं।

इसका नाम आकिंचन्य धर्म है ॥

( १० ) उसको आत्मध्यानमें लीन रहना चाहिये और अपनी स्ती तथा अन्य स्ती काभी त्याग करना चाहिये ।

इसको ब्रह्मचर्य धर्म कहते हैं॥

हरएक जैनीका यह भी कर्तव्य है कि वह नीचे लिखे हुये बाग्ह विषयोंपर निरंतर दादश अनुप्रेक्षा चिंतवन करे इनको बारह अनुप्रेक्षा कहते हैं

(१) इस संसारमें कोई वस्तु नित्य नहीं है हरएक वस्तु विकार सहित है इस-कारण मुझको इससे विघ्र नहीं होना चाहिये और उसको क्षणमंगुर समझना चाहिये। इसको अनित्य अनुप्रेक्षा कहते हैं।।

(२) कष्ठ वा मृत्युके समय इस संसारमें मेरी सहायता करनेवाला कोई नहीं है, जैसा मेने वोया है वैसा अवश्य काटना पड़ेगा | इसका नाम अज्ञरण अनुप्रेक्षा है ॥

( ३ ) मैंने पहले अनादिकालसे मनुष्य, देव, नाग्की और तिर्यंच बनका दुःख सहे हैं और इस संसारमें अमण करता फिरा हूं इसको संसारअनुप्रेक्षा कहते हैं

( ४ ) में इस संसारमें अकेला हूं।

इसका नाम एकत्वअनुप्रेक्षा हे ॥

( ५ ) संसारकी यह सब वस्तु मुझसे न्यारी हैं । इसका नाम अन्यत्वअनुमेक्षा है॥

( ६ ) में इस मलसे भरेहुये शरीरपर क्या मान करूं। इसका नाम अशुचिअनुपेक्षा है।

(७) मुझको त्रिजोग अर्थात मन, वचन और कर्मका चितवन करना चाहिये जि-नसे नये कर्मोंका बंध होता है। इसको आस्ववअनुपंक्षा कहते हैं।

( < ) मुझको ऐसा उपाय करना उचित है जिससे आगामी कालमें मेरी आत्मासे नये कर्मोंका बंध होना रुक जाय । इसको संवरअनुप्रेक्षा कहते हैं ॥

( ९ ) मुझको ऐसे उपाय करने चाहिये जो मुझको पिछलेकमींके नाश करनेमें सहा-यक हो । इसको निर्जराअनुग्रेक्षा कहते हैं ।

( १० ) मुझको इस लोकका चिंतवन करना चाहिये, इसमें क्या २ विद्यमान हैं, द्रव्य कौन २ से हैं, तत्त्व कौनसे हैं इत्यादि । इसका नाम छोकअनुप्रेक्षा है ॥ (११) इससंसारमें रत्नत्रयधर्मके सिवाय सब वस्तु सुलभ हैं । इसको बोषि दुर्लभ-अनुप्रेक्षा कहते हैं ॥

( १२ ) रत्तत्रय धर्म ही इस संसारमें सुखका यथार्थ मूल है । इसका नाम धर्मअनु-प्रेक्षा हैं ॥

अब महाशयो ! मैं आपसे यह पूंछता हूं कि मैंने जो आवकका घर्म साधारणतासे आपके सम्मुख कहा है क्या उसमें आपको कोई ऐसी बात मालूम होती है जिससे आप यह कह सक्त कि जैनमत मलीन आचारोंके समृहके सिवाय और कुछ नहीं हैं ? और जिन बतोंकी गृहस्थी जैनको उसके जीवनमें आजा की है क्या वे यथार्थमें उत्तम नहीं हैं शुन्ने खेद है कि मेरे पास इतना समय नहीं है कि में आपको इन वर्तोंका आशय विस्तार पूर्वक बता सकूं ! मैं आपसे केवल यह पूंछता हूं कि क्या आप उनके देखने मात्रहीसे यह कह सक्ते हैं कि उनमें कोई ऐसी बात है जिसको मलीन कह सके ? बलिक क्या आप इन वर्तोंको आहिंसा परमोधर्मके उत्तरुष्ट नियमपर स्थिति नहीं देखते ? क्या आप उनमें उत्रुष्ट सदाचारके नियम इकट्ठे किये हुये नाहें देखते ? मैं आपसे पूंछ-ता हूं कि आप यह नहीं देखते कि ये वत बारंबार चिछा रहे हैं " यह संसार तुम्हारे मनोरथको पूरा नहीं करेगा, इसमें ममता मत करो, अपनी आत्मका ध्यान करो, जहां-तक हो सके उतना ही थोड़ा इस संसारसे सम्बंध रक्खो, और कैसाही बड़ा काम क्यों न हो अपने अपने स्वभावको (धर्मकी) कर्मा मत मूले '' श्रीर क्या आप यह नहीं देखते कि ये वत आपको योगी अथवा मुनि बनकेका उपदेश करते है ?

महाशयो ! जैनमत एक निराला मत है । यह योगियोंका मत है, यह उन पुरुषोंका मत है जो संसार और उसकी वस्तुओंको तुच्छ समझते हैं, जो इस संसारसे बहुतही थोड़ा सम्बंध रखते हैं और जो एक प्रतिमासे दूसरामतिमातक उन्नति करके अंतमें इस संसारका त्याग कर देते हैं और निर्म्रथ बन जाते हैं । जैनमत उन लोगोंका उपकारी नहीं है जो इस संसारकेल्पिये ही जन्म लेते हैं और जो खानेपीनके लालर्सा वा विलासी हैं । यह मत केवल उन मनुष्योंकेलिये है जो परलोक और मोक्षमें विश्वास रखते हैं और जो हरएक वस्तुको जो उनके निर्व्वाणके मार्गमें बाधा डालनेवाली हो हटाकर नम वा दिगम्बर बन जाते हैं, सबप्रकारकी परांषह सहन करते हैं और इस संसार, इस जीवन और इस जन्मको दुःखोंकी खानि समझते हैं ॥

मुहाशयों ! मैं आपसे फिर पूंछता हूं कि जो बत आवकके उपर लिखे हैं उनमें क्या कोई बात ऐसी है जो इस बातका उपदेश करती है। कि "स्नान मतकरो ! दन्तधावन मत करो और मलोन रहो " ? षिपरीत इसके हरएक आवकका यह नियम रक्खा है कि वह स्नान करें और शरीरको धोकर निर्मल और स्वच्छ रहे. यह दशलाक्षणीधर्म आज्ञाओंमें से एक आज्ञा है । पके जैनी सदा स्नान करते हैं, वे केवल एकबार ही स्नान नहीं करते बल्कि मलमूत्र क्षेपन करनेके पीछे हरवार स्नान करते हैं। जो लोग जैनियोंको मलीन कहते हैं, निस्सन्देह जनका ख्याल यथाये नहीं है, वे जैनियोंके साथ बड़ा अन्याय करते हैं। यह सत्य है कि जैनियोंमें एक सम्प्रदाय है निसको ढूंडिया कहते हैं और जो ' आहंसापरमोधर्म, के उमूलको अंततक लेगई है। इस सम्प्रदायके गुरु मुहपर पटी बांधते हैं जिससे उनका यह अभिनाय है कि जब वे बोर्ले अधता श्वास लें तो कोई जीव नहीं मरजाय, वे 'यानी ढूंढियाओंके गुरु, मर्छान वस धारण करते हैं और स्नान भी नहीं करते हैं परंतु उनकी संख्या बहुत योड़ी है वे श्वेताम्बर जैनियोंकी एक छोटीसी भाखा है। जैनियोंकी दो बड़ी सम्प्रदाय अर्थात दिगम्बरों और सम्बेगी श्वेताम्बरोंको ढूंडियोंके साथ नहीं मिला देना चाहिये. उनका अंदाज उनहींके उमूर्लोसे करना चाहिये जिनमें इस बातपर वडा जोर दियागया है कि हमको अपना शरीर पत्रित्र और निरोगी रखना चाहिये आत्र हो से हर हा जो स्वा दियागया है कि हमको अपना शरीर पत्रित्र और निरोगी रखना चाहिये ॥

अब मुनिके चारित्रका थोड़ासा कथन करता हूं और इसके पश्चात में इस व्याख्यान सनिका चारित्र को समाप्त करदूंगा । दिगम्बर जैन सुनियोंको जंगलमें नय्न रहना चाहिये,

भूमिपर सोना चाहिये, अपने सामने चार हाथ प्रमाण ( तक ) जमीन पर दृष्टि डालकर सावधानतासे चलना चाहिये और ४६ दोष और ३२ अन्तरायोंको टालकर दिनमें एकबार श्रावकके घर मोजन करना चाहिये उनका यह भी नियम है कि अपने केशोंको लंचन करें २२ प्रैकारकी परीसह सहन करें और चीदह ( १४ ) प्रकार का अंतरंग और दश १० प्रैकारका बहिरंग परिग्रह त्यागकर निर्ग्रंथ बने और अपना सारा समय घर्भध्यान वा शुद्धध्यान में व्यतीत करे।

श्वेताम्बर जैनसाध सफेद वस्त्र धारण करते हैं वस्तीमें रहते हैं और शय्यापर सोते हैं शुक्रध्यान आत्मध्यानको कहते हैं, धर्मध्यानमें दशलाक्षणी धर्म, बारह प्रकारतप, तेरह प्रकार चारित्र, छह आवत्र्यकता और बारह अनुप्रेक्षा वा मावना शामिल हैं । यथार्थमें देखा जाय तो जनसाधुका सारा समय पिछले कम्मोंका नाज करने, नये कर्म्मोंके द्वारके रोकने और अपनी आत्माको कर्भरहित करनेमें व्यतीत होता है। मेरी इच्छा है कि

१ क्षधा, तृष्णा, शीत, उष्ण, उंसमशब, नम, अरति, श्ची, चर्या,आसन,शयन,दुवंचन,वधवंधन,याचना, अळाभ, रोग, तृणस्पर्ध, मल, सत्कारपुरस्कार, प्रज्ञा अज्ञान और अदर्शन ।

२ भिथ्याल, बेद, राग, द्रेप, हास्य, र्रात, अरति, झोक, भय, जुगुप्ता, कोध, मान, माया और छोम ।

३ क्षेत्र, वास्तु, हिरण्य, सुवणे, धन, धान्य, दास, दासी, कुप्य और भांड ।

४ सामायिक, वंदना, स्तवन, प्रतिकमण, प्रत्याम्यान और कायोत्समे ।

जैनधर्मपर व्याख्यानः

जैनसाधुका हाल बतानेको मेरे पास इतना समय होता कि मैं जैनसाधुके चारित्रका अभिप्राय और उसका आशय बतला सक्ता, यहां मैं केवल एक बातको बताकर संतुष्ट होता हूं कि निग्रंथ नम्र क्यों रहते हैं और जैनी लोग नम्र मूर्तियोंको क्यों पूजते हैं । जैनसाधु इस कारण नम्र रहते हैं कि जनमत कहता है कि जब तक किसी पुरुषमे जनसाधु इस कारण नम्र रहते हैं कि जनमत कहता है कि जब तक किसी पुरुषमे जनसाधु तम क्यों नम्रताका ऐसा ही विचार बना रहता है जैसा कि हममें, उस समयतक रहते है और क्यों जनी संख मार क्यों जनी स्ता मुलियोंको उसको मोक्षकी प्राप्ति नहीं हो सक्ती, जैनमत के अनृसार कोई पूजते हे हैं पुरुष मोक्ष नहीं पासका जवतक उसको यह ख्याल रहता है कि मै नंगा हूं, वह इस संसारक्ष्यी समुद्रंस केवल उर्सा समय पार होसका है जब वह इस बातको भूल जाय कि मैं नंगा हूं। नंगा होनेका हमारा ख्याल ही हमको स्वर्ग और मोक्स में जानेसे गेकता है, जब हम अपने दिलसे इस ख्यालको दूर करदेंगे तब ई हम निर्व्वाण पा सकेंगे।

जनमतमें भाव और ज्ञानका बडा माहात्म्य रक्तवा है, इन्हींपर जैनीकी मुक्ति निर्भर हैं। एक मनुष्यने अपनी माताको उड़द [माप]की दाल धोते हुये देखा, उसने विचार किया कि उसकी आत्मा भी कम्मेंसि इसी प्रकार आच्छादित / ढंकी हुई ] है जैसे कि उडद की दाल छिलंकसे ढंकी हई है। उसने इस आवरण ( परदे ) को हटानेके लिये व्यान किया और 'त्वमार्षामन्न' 'त्वनायमिन्न' इस प्रकार बाग्ग्वार कहता रहा अर्थात् उसकी आत्मा मापकी दालके तल्प और उसके कर्म मापके छिलकेके समान भिन्न २ हैं. इस तरहध्यान करते २ वह केवला [ सर्वज्ञ ] वन गया और मोक्षको प्राप्त होगया । इससे आप देख मक्ते हैं कि जनमतमें भावों [ स्थालातों ] का वडा दरजा रक्ता है, भाव हमारी मुक्तिका कारण हे और मात्र ही हमकी नरक गतिमें ले जाते हैं। जबतक मनुष्य का यह रूपाल रहता है और वह जानता है कि में नंगा हूं और लोग मुझको बुरा मला कहेंगे उस समयतक वह मांक्षको नहीं पा सकता, उसको निर्वाण पानेके लिये ये ख्याल दिलंस हटा देने चाहिये । आदम और यहन्नाके स्वर्गसे निकल्नेकी प्रसिद्ध कथा भी यही बात जाहिर करती है, आदम और यहन्ना दोनों नम्न और पवित्र थे. बे अदनके बागमें पूर्ण सुख भोगते थे और उनका इस बातका कुछ ज्ञान नहीं था कि मलाई या बराई क्या चीज हैं । सतानका जो उनका बैरी था यह इच्छा हई की उनके सखको मष्ट करें, यह विचारकर उसने उनको बुराई और भलाईके ज्ञानरूपी वृक्षका फल चला-दिया. जिससे उनको तुरन्त अपनी नमता मालून होने लगी, इसका परिणाम यह हुन कि वे पतित किये गये और स्वर्गसे निकाले गये, बुराई और भलाईके ज्ञानने ही और इस नमता के रूपालने ही उनको अदनसे निकाल। | जैनियोंका भी इसी प्रकार विश्वास

है, बुराई भलाईका ओर नम्रताका हमारा ज्ञान हमको मोक्षमें जानेसे रोकता है, इसकी प्राप्तिकेलिये नम्रताका ख्याल दिलसे निकाल देना चाहिये । जननिर्मंथ बुराई और भलाईके ज्ञानकों भूल जाते हैं फिर उनको अपनी नम्रता ढकनेकेलिये वल्लोंकी क्या जस्तरत है और वे आदम और युहन्नाके समान आत्मारुपी बाटिका (बाग) में सुख भोगते हुये नम और पवित्र क्यों नहीं रहें और बुराई भलाई और अपनी नम्रताके ज्ञा-नके कारण वे अतिनाशी मुखसे रहित होकर इस संसारमें क्यों पतित हों । हिन्दू ज्ञा-लोंमे भी नम्रताका कम गौरव नहीं रहेत होकर इस संसारमें क्यों पतित हों । हिन्दू ज्ञा-लोंमे भी नम्रताका कम गौरव नहीं रक्तवा हूं । शुंक आचार्य जिसके पर्गाक्षतर्का समाने आनेसे उसके पिता और पितामह (दादा) वेगरह सहन्त्रों ऋषि खड़े हो गये ये दिगंवर या, शिव दिगम्बर था दत्तात्रेय दिगम्बर था ॥

> दत्तात्रेयो महायोगी योगीशश्चामरः प्रभुः । मुनिटिंगम्बरो बालो मायामुक्ता यडापरः ॥ [ दत्तात्रयसहस्त्रनाम पृष्ठ २१४ ]

अर्थ-महायोगी, योगीझा, अमर, प्रभु, सुनि दिगम्बर, बाल, मायामृत्त, यदापर ये दत्तात्रेयके नाम हें ॥

अवधूर्तोका फिरका दिगम्बर अथवा जातऋप धारा होता है । ऋषभ जो विष्णुके २४ अवतारोंमें से एक थे और जैनमतके स्थापन करने वाले थे वह भी दिगम्बर थे-

एवमनुरा।स्यात्मजानुस्वयमनुशिष्टानपिर्छाकानुदाायनार्धं महानुभावः परममुहद् भगवानु षभोपदेशउपरामर्था,छानामुपरतकर्मणां महामुनीनां भक्तिज्ञानवैराग्यलक्षणं पारमहंस्पधर्ममु पशिक्षमाणः स्वतनयज्ञातज्येष्टं परमभागवनं भगवज्ञनपरायणं भरतं घरणिपालनायाभिषिच्य स्वयंभवनरवोर्वरितकर्रारमात्रपरिग्रह जन्मन इव गगनपरिधानः त्रकाणकेज्ञआत्मन्यारोपि ताहवनीयो ब्रह्मावक्तीन्मवलाज ॥

( भागवतस्कंध ५ अ० ५ श्लोक २८ )

अर्थ-बड़ेप्रमाववाले, सबके प्यारे, सर्वकम्मोंसं विरक्त और बड़ेगीलवंत भगवान कषभ देव इसप्रकार अपनेषुत्रोंको शिक्षादेकर उनमें सबसे बड़े परमभाग्यवान, भगवजनोंकी सेवा करनेवाले श्रीभरतजीको पृथ्वीकी रक्षाकेलिये राजतिलक देकर आप महामुनियोंको भक्ति, ज्ञान और वैराग्यके लक्षणीवाले परमहंसींक धर्म्मकी शिक्षा करते हुये. संसार्ग्म के-बल शरीरमात्रको चार उन्मत्तकी तरह जिनके सब केश विखर रहे हैं ऐसे दिगम्बर हो गये और अपने कर्त्तब्य (फर्ज) को बिचारकर ब्रह्मावर्त अर्थात बिठूरदेशसे सन्यास लेकर चले गये ॥

१ देखा गागवलमें.

जैनधर्मपर व्याख्यान.

सर्नृहरि अपने तैराग्यशतकर्मे शिव अर्थात् महादेवसे प्रार्थना करता हैः— एकाकी निस्पृढः शान्तः पाणिपात्रो दिगम्बरः । कदा शम्भो भविष्यामि कर्मनिर्मूऌने क्षमः ॥ ७२ ॥

अर्थ-हे झम्भू ! वह दिन कव आवेगा जब में अकेला ( अलग ) होकर, इच्छारहित ओर सान्तहोकर, अपने हाथोंको वरतनकी जगह काममें लाकर और दिगम्बर बनकर कम्मोंके नासकरनको समर्थ हुंगा ?

नमता उन पुरुषोंके लिये नग्नता नहीं है जिन्होंने तंगा होनेका ख्याल दिलसे भुला दिया है- हिन्दूपुस्तकोंमें यह लिखाहुआ भी हमको मिलता है कि एक सरोवर (तलव) में कुछ क्रियां तंगा म्नान कर रहीं थीं, शुक्रआचार्य पाससे निकल गये परंतु उन स्तियोंने अ-पनी नग्नताको नहीं छिपाया, जब व्यास उस मार्गसे निकले तो उन्होंने तुरंत अपनी नग्नता छिपाल्या. व्यासने उन स्तियोंने पूंछा कि इसका क्या कारण है ? उन्होंने उत्तर दिया कि व्यास नग्नताकी देखता और जानता है परन्तु शुक नहीं, और व्यासके नेत्र उनकी नग्नतापर पड़ने हे परन्तु शुकके नहीं और व्यास अपने चारों ओरकी वस्तु देखता हे प्रिगीति इनके शुक नहीं देखता। हमको हिन्दूपुस्तकोंमें यह भी मिलता है कि जब हनुमान दृत बैनकर लंतामें गया तो उनने रात्रणके महल्में कुछ स्त्रिया पत्रिक समय नग्न सोता हुई देखीं, उसने अपने दिल्में विचार किया कि मुझसे बड़ा पाप हुन्न पग्नतु फिर मोचनेवर उनने व्याल किया कि नहीं, में निरपराध हूं क्योंकि मै पवित्र हं और लगा होना या न होना मेरेलिये बरावर है । ने मनुष्य अनीब हैं जिनके नेत्र साधओंकी नग्नता पर पड़ते हे और जा उनमें इसलिये देख लगाते है कि वे वस्त धारण नहीं करने और उन्होंने नुराई मलाईका स्वाल दिल्से तिकाल दिया है । हमोरे नेत्र माधुओंकी नग्नता पर पड़ते हे और जा उनमें इसलिये देख त्यात है कि वे वस्त धारण नहीं करने और उन्होंने नुराई मलाईका स्वाल दिल्से तिकाल दिया है । हमोरे नेत्र माधुओंके गुलोंगर पड़ते चाहिये, हमको उनकी नग्नतासे क्या प्रयोजन है ?

महाइग्यो ! क्या आपको मालूम है कि महागजा रणजीततिहके महामंत्रीने उसपुरु-मको क्या उत्तर दिया था जिसने उससे पूछा था कि क्या तुम्हारा राजा काना है ?

उसने यह जबाब दिया था कि मुझको यहवात मालूम नहीं है। दूसरेने पूछा कि इसका क्या कारण है तब मन्त्रीने उत्तर दिया कि महाराजाके मुखको देखनेका कौन साहस ( जुरअत ) कर सक्ता है, सब लोगोंकी आखें उनके चरणोंमें पड़ती हैं किर कोई किसमकार जान सका हूँ कि राजाके एक नेत्र हैं ( हमारे नेत्र मां सदा साधुओंके गुणोंपर पड़ते हैं, हमको उनके सरारसे क्या प्रयोजन है ! इससे यह बात भी जाहिर होती है कि हम नग्नमूर्तियोंको क्यों पूजते हैं। क्योंकि मूर्तियां उन सहात्माओंकी हैं जो नग्न थे, जब हम मन्दिरमें जाते हैं तो उन मूर्तियोंके शरारको कभी नहीं देखते बल्कि उनके ध्यानको देखत हैं और बिचार करते हैं कि हमको उन तीर्थकरोंके समान होना चा-हिये जिनको ये मूर्तियां हैं और हमको आत्मध्यानमें इसप्रकार मग्न होना चाहिये जैसे ये मूर्तियां बतातीं हैं । हम मूर्तिके ध्यानको देखते हैं शरीरको नहीं । आप हमारी मू-तियोंको देखें उनको ध्यानमें मग्न पात्रेंगे. हम इस ध्यानकी पूजा करते हैं और मूर्ति-योंको इस वास्त पूजते हैं कि वे हमको ध्यानकरनेको याद दिखाती हैं । हम बुतप-रस्ती ( पापाणपूजा ) नहीं करते हैं बलिक हम मानसिक पूजा करते हैं । ये मूर्तियां केवल हमको हमारे इष्टदेवका स्मरण कराती हैं, जिस प्रकार प्रेमीजन मुद्रिका (अंगुठी) रखते हैं जिससे उनको अपने प्राण प्यारे याद आजाते हैं । हम पापाण का प्रतिमा ओंको कभी नहीं पूजते वेलिक अपने इष्टदेशको पूजते हैं, हम इन पापाणकी मूर्तियोंका केवल इसल्प्ये आदर करते हैं कि वे हमारे इष्टदेशकी पूजते हैं, हम इन पापाणकी मूर्तियोंका केवल इसल्प्ये आदर करते हैं कि वे हमारे इष्टदेशकी पूजते हैं, हम इन पापाणकी मूर्तियोंका केवल इसल्प्ये आदर करते हैं कि वे हमारे इष्टदेशकी प्रतिनिधि हैं और हम अपने प्रिय इष्टदेशेंकी यूर्तियोंका क्यों नहीं सन्मान करें कि जिन्होंने बुराई भलाई और तप्रताके स्थालको दिलसे मुलाकर मोक्की पाप्तिकी और जो अपने पाले हमागी शियाको लिये अपना नमूना ( आदर्श) छोड़ गये जिससे हम अपने जीवनको उनकासा उत्लप्ट वनासके और ऐसा करनेसे उन्हाने लीगफेलो ( Long fellow ) के कहनेको सत्य दिखा दिया:-" महानग्रहपॉक जीवन हमको याद दिलाते हैं कि हम अपने जीवनको उत्कासा उत्लप्ट अत्त-

" महानुषुरुपांक जीवन हमका याद दिलात ह कि हम अपन जीवनको उस्कृष्ट वना-सक्ते हैं और मरकर अपने पीछे कालकी वालूपर चिन्ह छोड़ सके हैं.

हमारा उपकार करनेवाले नग्न तीर्थकरोंकी नग्न मूर्तियोंको अपने आत्मीक लाभके लिये पूजनमें क्या हानि हैं : जब कि हम देखते हैं कि उनमें हमार इष्टदेवोंका ध्यान दर्शीया हुआ है और वे हनको हरएक प्रभातके समय हमारे इष्टदेवोंको याद करानेमें हमको सहायता देती हैं :

महाझयो ! मैं आधा करताह कि उनलोगोंके लिये यह जवाब काफी होगा जो पू-छते हैं कि जैनी नगन सूर्तियोंको क्यों पूजते हैं ! महाझयो ! आप याद रक्खें कि यह-बात भी हमारी पाचीनताकी पृष्ट करती है कि हमारी मृर्तिया नय है और हमारे साथ नंगे रहते हैं । जनमत ऐसे समयमें प्रचलित हवा जब मनुष्य वाल्यावस्थाही में थे, जब बे पवित्र और निरागा वालकोंकी तरह नय रहसके थे और जब कि उनके नय होते हए भी लोग उनसे ऐसी प्रीति करते थे जैसी कि हम अपने बच्चोंसे करते हैं, उस समय में नयताका कोई च्याल नहीं था ॥

महाअये।! अब में अपना व्याख्यान समाप्त करता हूँ, भैंने जेनमतपर जो मुझको समाधिः संमारके मर्तामें सबसे उत्तम मालूम होता है अपना व्याख्यान खतम करदिया है । महाशयो ! मुझको इसवातका अभिमान है कि मैने जेनीके कुलमें जन्म लिया। में या- वज्जीव इस जैनमतपर अभिमान करूंगा और मृत्यु होनेपर यह मेरी मुक्तिका कारण होगा। मैं चाहता हूं कि इस संसारमें कमसे कम आधा दर्जन ऐसे मत होते जो जैन-मत के अमूल-

" अहिंसा परमो धर्मः "

को माननेवाले होते। मैं चाहताहूं कि हरएक मत गरीव जानवरों भेड, बकरी, गौ, बैल आदिकी रक्षा करता कि जिनकी गईने प्रतिदिन मांसमसियोंको भोजनदेनेके लिये काटी जाती हैं। मैं चाहताहं कि प्रत्येकमत दीन मुग, मोर ओर अन्य पशु और पशियोंके शिकार करनेका निषेध करता और मैं यह मी चाहता हं कि प्रत्येक मत दशहरे और अन्य उत्सर्वोंके अवसरपर जीवोंको वध होनेसे ग्ला करता । हाय ! कितने मेंसे और भेड बलिदानके निमित्त मारे जाते हैं। महाझयो ! मझको निश्चय है कि यदि इसी प्रकार हिंसा होती रहे। और निरपगध जीवोंका गला कटता रहा तो हम हिन्दू बहुत जल्द निस्तत्व ( कमजोर) और निर्बल होजांयरे क्योंकि हम मांससं) बिल्कुल घुगा करते हैं और विशेषकर हमारी शक्ति थी और दूधपर ही निर्मेंग है। आप बिचार करें कि इस समयमें धं और दूव कितना महेंगा है और पहले कितना सरुता था, इस कारण हमको यह हिंसा गेकनी चाहिये और उन बिचारे जानवगेंका पक्ष लेना चाहिये जिनकी अगर रक्षा कांजाय तो वे हमारे लामके लिये नहीं तो कमसे कम दयाके कारण अवस्य हमारे कृतज्ञ ( मजकर ) होगे । महाजयों दीन जीवींपर करुणा करों और विचारकरों कि किस तरह निद्देष जीव विनाकारण बंध किये जाते हैं । आज जिस बकरी, मेड़ वा गौको, आप देखते हें कल वह इस संसारमें नहीं रहती है, वह कहां चली गई ? मांस भक्षियोंके लिये उसका बध होगया, उन्होंके कारण उसका जीवन नहीं गहा । महाशयो ! रूपाकरके आप मुझको बतायें कि क्या इन बिचारे जानवरोंको स्वप्तमें भी यह मालम होता है कि अगलेदिन उनका बध होगा, जो जानवर इस समय मीज़द हैं दे क्या जानते हैं कि उनका काल निकट आगया है और कलकी प्रभात वे इस संसारमें नहीं गहेंगे ? महा-शयो ! आप मझको यह भी बतावें कि रुपा निर्देई जीवहिंसक इस वातको नहीं जानते हैं कि जान सबको प्यारी होती है और मृत्युसे सबको दुःख होता है ? दया ! दया ! ! दया !!! में दयाके सिवाय और किसी बातकी प्रार्थना ( अपील ) नहीं करता, यदि हममें करुणा है तो हमको गरीब जीवोंका पक्ष लेना चाहिये। इंगलेंडदेश ( England ) में देखिये ए. एफ. हिल्ज साहब डी. एल् ( A. F. Hills, Eq., D. L.) और प्रोफेसर मेयर और जोशिया ओल्डफील्ड ( Pro. Mayor and Josiah Old field ) प्रेरणा (तह-रीक) कर रहे हैं निसका अभित्राय केवल जीवोंकी हिंसासे रक्षण करना और आक भक्षण ( Vegeterianism ) का प्रचार करना है । हमको भी भारतवर्षमें इसकी एक झाखा खोलनी चाहिये, एक भारतवर्षीय ज्ञाकभक्षणी सभा ( Indian Vegeterian Fedcral Union ) वनानी चाहिये और "उस मेमनेकी (भेड़के बच्चेकी) रक्षा करनी चाहिये जिसके बध करनेकी आज तेरे उत्सवने आज्ञा देदी है: यदि उसमें तेरा जैसा ज्ञान होता तो क्या वह उछलता और कूदता फिरता ? अन्तसमयतक वह ख़ुश हुआ सुन्दर भोज-नको खाता है और उस हाथको चाटता है जो उसका रुधिर बहानेकेलिये खड़ा हुवा है ' ॥

महाशयों ! विचार करों कि हम हिन्दू हैं,हम उन पुरुषोंकों सन्तान हैं जो हिन्दू थे अर्थात् जिनसे 'हिं' अर्थात् हिंसा ' दू' अर्थात् दर थी ( हि-हिंसा, और दु-दूर ) हिन्दू लोग वे नहीं थे जो सिंधनदीके तटपर वमते थे. वे लोग थे जिनसे हिंसा दर्र्थी, हमको शब्दोंके निथ्या अर्थ न करने चाहिये. हमको शब्दोंके यथार्थ अर्थ करने चाहिये. जो मनुष्य जिह्नाके लालुपी हैं वहीं कहते हैं कि हिन्द्र लोग सिन्धुनदीके तटपर वसा करते थे, हम जैनी उन लोगोंको हिन्दू कहते हैं जिनसे 'हिं 'अधीत हिंसा 'दू' अधीत दूर थी और महाशयो ! क्या हमाग यह कहता ठीक नहीं है ? अवध्य है, दशा वताती है कि हम सत्य है, जानवर पुकारत है कि हमारा अर्थ पथार्थ है, इसलिंग जा हमारा नाम हैं हमको वैसाही बनना चाहिये हमको छठा दावा करना उचित नहीं हैं । हमको सचे हिन्द अर्थात् जैन बनना चाहिये दोनोंका एक ही अर्थ है,हमको इयामयी धर्मके उत्कष्ट नियमका पक्ष लेना चाहिंय और हिमालयके पर्वतसे लेकर गंमश्वगतक और गुजरातसे लेकर ब्रह्मदेशतक बल्कि जैनगजा अशोककी तग्हुँ अन्यदेशॉम घोषणा ( डोंडी ) करनी चाहिये कि ''आहंसापरमां धर्मः किसीजविका तथ मत करों किसी जीवको मत मताओ, यही, परमधर्म है '' हमको शिला और स्तम्भोंपर सोनेके अक्षरोंसे खोदना चाहिय कि अहार यज्ञ शिकार वा किसी और प्रयोजनके कारण भी किसी जीवका वध नहीं करना चाहिये । महाजायों ! में अपने स्थानपर बठनेसे पहले आपलोगोंका अत्यंत धन्यवाद करता है कि आपने रूपाकरके शांति पर्वक मेरे व्याख्यानको अवण किया ॥



६२

## लेख नं. १

# हम यहांपर अकबरके फरमानकी नकल करते हैं और मालकन साहबने जो उसके विषयमें लिखा है उसका जिकर करते हैं-MEMONS OF CENTRAL INDIA & MALCOLM

VOL. II, L. C. 135 & 136 (Foot note.)

An application was made to me to prevent the slaving of animals during the Putchoossur, or twelve days which they hold sacred: and the original Firman of Akber (carefully kept by their high priest at Objein) was sent for my perusal. The following is a literal translation of this curious document.

" In THE NAME OF GOD, GOD IS GREAT.

" Virman of the Emperor Julalo-deen Mahomed Akber, Shah,

Padsha, Ghazee.

<sup>16</sup> Be it known to the Moottasuddies of Malva, that as the whole of our desire- consist in the preformance of good actions, and our virtuous intentions are constantly directed to one object, that of delighting and gaining the hearts of our subjects, &c. :

<sup>6</sup> We, on hearing mention made of persons of any religion or faith whatever who pass their lives in sanctity, employ their time in spiritual devotion, and are alone intent on the contemplation of the Deity, shut our eyes on the external forms of their worship, and considering only the intention of their hearts, we feel a powerfal inclination to admit them to our association from a wish to do what may be acceptable to the Deity. On this account, having heard of the extraordinary holiness and of the servere penances performed by Hirbujisoor and his disciples, who reside in Guzerat, and are lately come from thence, we have ordered them to the presence, and they have been ennobled by having permission to kiss the abode of honone.

## परिशिष्ट.

"After having received their dismissal and leave to proceed to their own country, they made the following request:-That'if the King, protector of the poor, would issue orders that during the twelve days of the month Bhodon, called Putchoossur (which are held by the Jains to be particularly holy), no cattle should be slaughtered in the cities<sup>8</sup> where their tribe reside, they would thereby be exalted in the cities of the world, the lives of a number of living animals would be spared, and the actions of his Majesty would be acceptable to God; and as the persons who made this request came from a distance, and their wishes were not at variance with the ordiances of our religion but on the contrary were similar in effect with those good works prescribed by the venerable and holy Mussiman, we consented and gave orders that, during those twelve days called Putchoossur, no animal should be slaughtered.

"The present Sunnul is to endure for ever, and all are enjoined to obey it, and use their endeavours that no one is molested in the performance of his religious ceremonies.

Dated 7th Jumad-ul Sani, 992 Hejirah. "

अर्थ-ंजेनियांने सुझसे प्रार्थना की कि पभूसर ( पज्षण ) अर्थात् उन १२ दिनांमें जिनको वे पवित्र मानते है जीवोकी हिसाको सेका जाय और अकवरवादझाहका दिया हुआ असली फरमान जिसको उर्जनमें एटनेवाले उनके वटे पुजारीनें बरनसे स्वस्था था उन्होने मेरे देखनेकोलिये भेजा। इन अपूर्व पत्रका निम्नलिखित तर्छमा है.-

" ईश्वरके नामसे ईश्वर बडा है.

#### " महाराजाधिराज जलालुद्दीन अक्यर शाह बादशाह गाजीका फरमान."

'' मालनाके सुरसदियोंको विदित हो कि चुंकि हमारं। कुल इच्छाये इसी बातकेलिये हैं के गुभाचरण किये जांय और हमारे श्रेष्ठ मनोरथ एक ही अभिप्राय अर्थान अपनी प्रजाके मनको प्रसन्न करने और आकर्षण करनेकेलिये निस्स रहते हैं।''

" इस कारण जब कभी हम किसी मत वा धंमके ऐसे मनुत्योंका जिकर सुनते है जो अपना जीवन पवित्रतासे ज्यतीय करते हैं, अपने समवको आत्मध्यानमें लगाते हैं, और जो केवल ईश्वरके चिन्तवनमें लगे रहते है तो हम उनकी पृजाका बाख रीतिको नहीं देखते हैं और केवल उनके चित्तके आभप्रायको विचारक उनकी संगांत करनेकेलिये हमारे तीज अनुराग होता है और ऐसे कार्य करनेकी इच्छा होती है जा ईश्वरको पसंद हो। इस कारण हरिभज सूर्थ और उसके शिष्य जो गुजरातमें रहते हैं और बते हालही में यहां आवे हैं उनके उपनय और असाधारण पवित्रताका वर्णन सुनकर हमने उनको हाजिर होनेका हुक्म दिया है और वे आदरके स्थानको चूमनेकी आजा पानेसे सम्मानित हुवे हैं.-

" अपने देशको जानकेलिये विदा ( रुखसत ) होनेके पीछें उन्होंने निम्न लिखित प्रार्थना की:-

यदि बादशहा जो अनायोंका रक्षक है यह आज़ा दे दें कि भादों मासके बारह दिनोमें जो पचूसर ( पज्रपण ) कहलाते हैं और जिनको जैनी विशेष करके पवित्र समझते हैं कोई जीव उन नगरोंमें न मारा जाय जहां उनकी जाति रहती है तो इस्से दुनियांक मनुष्योंमें उनकी प्रशंसा होगी बहुतसे जीव वध होनेसे बच जायगे और सरकारका यह कार्य परमश्वरको पसंद होगा और चूंकि जिन सनुष्योंने यह प्रार्थना की है वे दूर देशसे आंधे ह और उनकी इच्छा हमारे धर्मकी आज्ञाओंके प्रतिकूल नहीं है बरन उन ग्रुभ कायोंके अनुकल ही है जिनका माननीय और पवित्र मुसलमानने उपदेश किया है. इस कारण हमने उनकी प्रार्थनाको मान लिया और हुक्म दिया कि उन बारह दिनोंमें जिनको पच्छर ( पज्रपण ) कहते हैं किसी जीवकी हिंसा न की जावे।

" यह सदाकेलिये कायम रहेँगी और सबको इसकी आज्ञा पालन करने और इस वातका यत्न करनेकेलिये हुक्म दिया जाता है कि कोई मनुष्य अपने धर्मसम्बधी कार्योंके करनेमें दुःख न पांवे । मिती ७ जमादुलसानी सन ९९२ हिजरी. "

लेख नं. २.

## हम यहां महाराना आं राजसिंहजीके आज्ञापत्रकी नकल करते हैं-Tod's Rajasthan, VOL, I.

Appendix No. V,-pp. 696 & 697.

Mahrana Sri Raj Sing, Commanding:

To the Nobles, Ministers, Patels, of the ten thousand (villages) of Mewar (dosselves Mewar-ra,) according to your stations-read !

1. From remote times, the temples and dwollings of the Jains have been authorized; let none therefore within their boundries carry animals to slaughter-this is their ancient privilege.

2. Whatever life, whether man or animal, passes their abode for the purpose of being killed, is saved ( amra ).

3. Traitors to the State, robbers, felous escaped confinement, who may fly for sauctuary (sirna) to the dwellings (upasra) of the Yatis, shall not there be seized by the servants of the Court.

4. The kunchi ( handful ) at harvest, the muti ( handful ) of Keranoh, the charity lands ( doli ), grounds, and houses, established by them in the various twons, shall be maintained.

b. This ordinance is issued in consequence of the representation of the Ric Manoh to whom is granted fifteen Bighas of Adhan Iand, and twenty five of Malatic. The same quantity of each kind in each of the districts of Nimutch and Nimbahira.-Total in three districts, forty five bighas of adhan, and seventy five of mal.

### परिशिष्ट

On seeing this ordinance, let the land be measured and assigned, and let none molest the Yatis, but foster their privileges. Carsed be he who infringes them-the cow to the Hindu-the hog and corpse to the Mussalman.

> ( By command ) Samvat 1749, Mahsud 5th, A. D. 1693.

> > Sah Dyal, (Minister.)

### देखो टाँड साहबकी वनाई पुस्तक '' राजस्थानकी " जिल्द १ का अपंडिक्स नं. ५, पृष्ठ ६९६ और ६९७

महाराना थी राजसिंह मेवाउ़के दश हजार प्रामोंके सरदार, मंत्री और पटेळोंको आज्ञा देता ह सब अपने २ पदके अनुसार पढे !

- 9 प्राचीनकालसे जैनियोंके मंदिर और स्थानोंको अधिकार मिलाहुआ हूँ इस कारण कोई मनुष्य उनकी सीमा ( हद ) में जीववध न थर यह उनका पुराना हक हूँ.
- २ जो जीव नर हो या मादा, वध होनेके अभिप्राय से इनके स्थानसे गुजरता है वह अमर होजाता है ( अर्थात् उसका जीव वच जाता है. )
- राजदोही, लुटेरे और काराप्रहसे भागे हुए महापराधीकों जो जैनियोंके उपासरेमें जाकर शरण छ, राजकर्मचारी नहीं पकडेंगे.
- भ फसलमें कूंची ( मुद्री ), कराना की मुग, दान करी हुई भूमी, धरती और अनेक नगरोंम उनके बनावे हुए उपासरे कायम रहेंग.
- ५ यह फरसान ऋषि मनुकी प्रार्थना करनेपर जारी किया गया है जिसको १५ बॉच धानकी मूमिके और २५ मलेटीके दान किये गये हैं। नीमच और निम्बहीरने प्रत्येक परगनेमें भी हरएक जॉतको इतनी ही पृथ्वी दीगई है अर्थात् तीनो परगनोंमें धानके कुछ ४५ वीचे और मलेटीके ७५ वीचे । इस फरमानके देखते हा पृथ्वी नाप दी जाय और दे दो जाय और कोई मनुप्य जातयोंको *दुख*

नहीं दे. बल्कि उनके इकोंकी रक्षा करे. उस मलुष्यको धिकार है जो उनके हकोंको उलंघन करता है। हिंदुको गाँ और मुसलमानको मुअर और मुदीरकी कसम है।

> ( आज्ञासे ) सम्बत १७४९ महम्रद ५ वीं, ईस्वी सन १६९३.

> > शाह दयाल ( मंत्री. )

लेख नं. ७

हम यहां व्यासकृत वेदान्तसूत्रमें जो जैनियोंका वर्णन आया है वह रांकराचार्यके भाष्यके सहित रिखते हैं.

## अध्याय २ रा. पाद २ रा.

नैकस्मिन्नसम्भवात् ॥ ३३ ॥

निरस्तः सुगतसमयः विवसन समय इदानीं निरस्यते । सप्त चेषां पदार्थाः सम्मता जीवाजीवास्तव संवर निर्जरावम्थमोक्षा नाम । संक्षेपतस्तु द्वावेत्र पदार्थी जीवाजीवाल्या यथायोग्धतयोरेवेतरान्तरर्भावादिति

मन्यते, तयेगरिममपरं प्रपंचमाचक्षते, पंचास्तिकाया नाम जीवास्तिकायः प्रद्रलास्तिकायः धम्मास्तिकायः अधम्मास्तिकायः आकाशास्तिकायश्रोति । सर्वेषामप्येषामवान्तरप्रमेदान् बहुविधान् स्वसमयपरिकल्पितान् वर्णयन्ति । सर्वत्र चेमं सप्तभङ्गीनयं नाम न्यायमवतारयन्ति । स्यादस्ति, स्यान्नास्ति, स्यादस्तिच नास्ति च, स्यादवक्तव्यः, स्यादास्तिचावक्तव्यश्व, स्यान्नास्तिचावकव्यश्व, स्यादस्ति च नास्ति चानकव्यश्वेत्येवमेवैकत्वनि-त्यत्वादिष्वपीमं समभङ्गीनयं योजयन्ति । अत्राच्छमहे, नायमभ्यपगमो युक्त इति । कुतः एकस्मिन्नसम्भ-वान् । न होकस्मिन् धर्मिणि यगपन् सदसत्वादिविरुद्धभर्म समावेशः सम्भवति शीतोष्णवन् । य एते सप्त-पदार्था निर्धारिता एतावन्त एवं रूपार्श्वति ते तथैव वा स्यः इतरथा हि तथा वा स्यः अतथा वेत्यनिर्धारित ६पं ज्ञानं संशयज्ञानवद्वमाणमेव स्यात् । नन्वनेकात्मकं वस्तिवति विधीरितरूपमेव ज्ञानमस्पद्यमानं संशय त्रानवन्नाप्रमाणं भवितुमहीति, नोति वृमः । निर इशं ह्यनेकान्तं सर्ववस्तु प्रतिजानानस्य निर्धारणस्यापि वस्तुत्वाविशेषात् स्यादस्ति स्यावास्तीत्वादि विकृत्योपनिपानादनिर्धारणात्मकते वा स्यात् , एवं निर्धारविर्द्धान-द्वीरणपालस्य च स्यात् पक्षेऽस्तिता स्याच पक्षे नास्तितेति, एवं सति कथं प्रमाणभूतः सस्तीर्थकरः प्रमाण प्रमेयप्रमातप्रमितिष्वनिद्धीरितामपदेष्टशकवात . कथं वा तर्दाभप्रायानुसारिणस्तदुपदिष्टेऽर्थेऽनिर्धारितरूपे प्र-वर्तरन् । एकान्तिकफल्खनिर्धारणे हि युति तत्साधनानुष्ठानाय सर्वी लोकोऽनाकुलः प्रवर्तेते नान्यया, अत-धानिधोरितार्थं शास्त्रं प्रलपन्मत्तेन्मलवदनुपादेखवचनः स्यात् । तथा पंचानामास्तिकायानां पंचल्वसंख्याऽस्ति वा नास्ति वेति विकल्प्यमाना स्यात् तावदेकस्मिन् पक्षे पक्षान्तरे तु न स्यादित्यतो Sन्यूनसंख्यात्वमधिकत्वं वा प्राप्तयात । न चेपां पदार्थानामवक्तव्यातं सम्भवति अवक्तव्याश्चेत्रोबेरन् उच्यन्ते चावकव्याश्वेति विप्र तिंपिद्धम् । उच्यमानाथ तथैवावधार्थन्ते नावधार्यन्त इति च , तथातदवधारणफलं सम्यग्दर्शनमस्ति नास्ति वा एवं तद्विपरीतमसम्यग्दर्शनमध्यस्ति नाहित वा एवं तद्विपरीतमसम्यग्दर्शनमध्यस्ति वा नास्तिवेति प्रलपन्म त्तीन्मत्तपक्षम्येव स्यात । नं प्रत्ययितव्यपक्षम्य स्वर्गापवर्गयोध पक्षे भावे पक्षेचाभावस्तथा पक्षे नित्सता पक्षे चानित्यतेखनवधारणायां प्रवृत्यनुपपत्तिः । अनादिसिद्धजीवप्रभृतीनां च स्वशाखाधतस्वभावा नाम ययावधुतस्वभावत्वप्रमन्नः । एवं जीवादिप् पदार्थेध्वेकस्मिन् धर्मिमणि सत्वासत्वयोविंरुद्धयोधर्मयोरसम्मवात सत्वे चेंकरिमन धमेंऽसन्वस्य धर्मान्तरस्यासम्भवात् असत्ये वैवं सन्वस्य सम्भवादसंगतमिदमाईतं मतम् एतेने कनिकनित्यानित्यन्यतिरिक्ता व्यतिरिक्तायनेकताभ्यपगमा निराकृतामन्तव्याः । यत्तपुरल्संबकेभ्योऽणु +यः संघाताः सम्भवन्तीति कल्पयन्ति तत् पर्वेणवाणवादनिराकरणेन निराकृतं भवती स्थक तशि संबरणाय प्रयत्यते ।

#### एवं चातमाऽकान्स्म्यं ॥ ३४ ॥

यथैकस्मिन् धर्मिणि विरुद्धर्मासम्भवो दोषः स्याद्वादे प्रसक्तः एवमात्मनोऽपि जीवस्याकारूम् भपरो दोषः प्रसज्येत । कर्थं शरीरपरिमाणोहिं जीव इत्यनाईतां मन्यन्ये । शरीरपरिमाणताबां च सखामकत्स्नोऽसर्य गतः परिच्छिन्न आत्मेल्यतो घटादिवदनित्यत्वमात्मनः प्रसज्येत । शरीराणां-वानवस्थितपरिमाणत्वान्मनुष्य जीवो मनुष्यशरीरपरिमाणो मूल्वा पुनः केनचित् कर्मविपाकेन हस्तिजन्म प्राप्नुवन्न कृत्मं हस्तिशरीरव्याप्तयात, पुत्तिकाजन्म च प्राप्नुवन्न कृत्त्वपुत्तिकाशरीरे सम्मधित । समान एप एकस्मिन्नपि जन्मति कांमारयौवनम्थाविरेषु दोषः । स्यादेतत् अनन्तावयवो जीवस्तस्य त एवा-वयवा अत्पे शरीरे संकुचेयुर्महति च विकाशेयुरिति । तेषां पुनरनन्तानां जीवावयवानां समानदेशत्वं प्रति-विहन्येत वा न वेति वक्तव्यम् । प्रतिघाते तावन्नानन्तावयवाः परिच्छिन्ने देशे सम्भीयेरन् । अप्रतिचातेऽप्ये कावयवदेशत्वोपपत्तेः सर्वेषामवयवानां प्रधिमानुपपत्तेः जीवस्याणुमात्रप्रसन्नः स्यात् । अपि च शरीरमात्रप रिच्छिन्नानां जीवावयवानामानन्त्यं नोत्ग्रेक्षिनुमपि शक्यम् । अथ पत्र्यायेण बृहच्छरीरप्रतिपत्तां च केचिजीवा वयवा उपगच्छन्ति तनुभरोरप्रतिपत्ती च केविदपगच्छन्ति इत्युच्यते तत्राग्रुक्यते ॥

न च पर्श्यायादृष्यविरोधो विकासदिभ्यः ॥ ३५ ॥

न च पर्यायेणाप्यवयवोपगमापगमाभ्यामेतद्देद्परिमाणत्वं जीवस्याविरोधेनोपपाद्वितुं शक्यते । कुतः विकारादिदोषप्रसङ्गत् । अवयवोपगमापगमाभ्यां ह्यनिज्ञामापूर्ध्यमाणस्यापक्षीयमाणस्य च जीवस्य विक्रियावत्वं तावदपरिहार्थं, विक्रियावत्वे च चम्मादिवदनिखत्वं प्रसज्येत, तत्थवन्धमोक्षाभ्युपगमो वाध्येत, कर्माष्टरुप-रिवेष्टितस्य जीवस्यालावुवत् संसारसागरे निमझस्य बन्धनोच्छेदादृर्द्रगामित्वं भवतीति । किञ्चान्यदागच्छतां मपगच्छतां वावयवानामागमापाथिधर्मवत्वादेवा नामत्वं शरीरादिवत् । तत्थावस्थितः कथिदवयवआत्मेति स्पाच्छतां वावयवानामागमापाथिधर्मवत्वादेवा नामत्वं शरीरादिवत् । तत्तथावस्थितः कथिदवयवआत्मेति स्यात्, न च स निरूपथितुं शक्यते अयमधाविति । किचान्यदागच्छन्तर्थते जीवावयवाः कुतः प्रादुर्भवन्ति स्यात्, न च स निरूपथितुं शक्यते अयमधाविति । किचान्यदागच्छन्तर्थते जीवावयवाः कुतः प्रादुर्भवन्ति स्यात्, न च स निरूपथितुं शक्यते अयमधाविति । किचान्यदागच्छन्तर्थते जीवावयवाः कुतः प्रादुर्भवन्ति अपगच्छन्तश्व क वा नायन्त इति वक्तव्यम् । न हि भूतेभ्यः प्रादुर्भवेयुः भूतेषु च त्यीयेरन् अमौतिकत्वाज्ञी-बस्य । नापि कश्विदन्यः साधारणोऽसाधारणो वा जीवानामवयवाधारो निरूपते प्रमाणाभावात् । किंचान्यद-नवभ्रतसरूपर्थवं सत्यात्मा स्यात् आगच्छतामपगच्छतां चावयवानार्मानयत्यतमपरिमाणत्तात्, अतएवमादिदो-चभ्रसङान्न पर्यायेणाप्यवयवोपगमापगमावास्तत आर्धायतुं शक्यते । अथवा पृर्वेण मृत्रेण श्रिरपरिमाणस्या त्मन उपचितापचित्तशरीरान्तरप्रतिपन्तान्यायेनान्यन्ते। नियत्ता स्यात् जिप्रवत्त्वायं वुनः पर्व्यायेणपरिमा-णानवस्थानेऽपि स्रोतः सन्ताननित्त्रतान्यायेनान्यन्ता स्थित् स्थत्त, यथारक्तपटादानां विज्ञानाननस्थानेऽपि तत्सन्ताननिस्थिता तद्वद्विर्धाचापर्पीयाग्रङ्ग्यानेन पृष्ठेणोत्त रमुत्र्यते । सन्तानम्य तावदवस्तुत्वे नैरात्म्यवादप्रसः बस्तुत्वेऽप्यात्मनोविकारादिदोपप्रसङ्गादम्य पक्षम्यानुपर्यत्ति स्थ

#### अन्त्यावस्थितेश्चोभयनित्यत्वादविशेषः ॥ ३६ 📲

अपि चान्त्यस्यमोक्षावस्थाभाविनो जीवणरेमाणस्य तिख्त्वांमण्यते जैनैस्तदत् पूर्वयोर'याद्यमध्यमयोर्जी-वपरिमाणयोर्नित्यत्वप्रस द्वात् अविशेषप्रसद्वः स्थादित्युक्ते एकशर्रारपरिमाणतव स्यान् नोपचितापचितशरीरा-न्तरप्राप्तिः । अद्य वान्तस्य जीवपरिमाणस्यावस्थितत्वात्पूर्वयोरण्यवस्थयोरर्वाग्धतपरिमाणएव जीवः स्थान् तत्त्वाविशेषेण सर्वदेवाणुर्भद्वान् वा अविऽभ्युगन्तव्यो न शर्रारपरिमाणः, अतथ सीगतवदाईतमपिमतमसंगत मित्युपेक्षितव्यम् ॥

## लेख नं. ८ इम यहां भागवतके पंचमस्तंधमें जो ऋषभदेवका वर्णन आया है उसको नकल करते हैं.

#### तीसरा अध्यायः

नाभिराजा श्रद्धा करके विशुद्धभावसे यजन कर प्रवर्ग्य नामक यज्ञको प्रचार करे द्रव्य देश काल मंत्र फूस्विग् दक्षिणा विधान इनके योगको सिद्धि करके जो भगवान काऊ प्रकारस न जाने आयँ हैं सो भगवान अपने भागवतोंके ऊपर वात्सल्य भाव करके सुन्दर मुंघेसें प्रसन्न प्रगट होयबेको काऊसें न जीती जाय ऐसे अपने आत्माकों अपने निजजनोंके जो मनोरथ सम्पूर्णकरबेकी इच्छा करके सबके हृदयके प्रहण करबेवारे सा-क्षात् परमेश्वर सबके हृदयके मुखकरवेवारे कार्रारके अवयवोंकरके महा मुन्दर अवतार ले प्रगट होते भए २।

याके उपरान्त चतुर्भुजधारी सुवर्णमय पुपंणमें विशेष पीताम्वरधारी वक्षस्थलमें श्रीमहालक्ष्मीजीको चिन्ट होभित इांख, कमल, वनमाला, चक, कौस्तुभमणि गदादिसं शोभित जिनकी किरण दमके ऐसे श्रेष्ठ मु-कुट कुण्डल कडा कटिसूत्र हार केयूर न्युरसे आदि ले अंगभूषणोसें भूषित तिन्हें देख ऋत्विक सभासद यहके मालक ये सब ऐसे प्रसन्न भये जैसें निधनकूं उत्तम धन मिले तैले बहुमानपूजनकर शिरझुझाय वे सब स्तुति करवे लगे ॥ ३ ॥

कृतिवक्सभासदप्रहके मालक बोळे कि हे पुज्यतम बारम्बारपूजनीयहो हम जा आपके अनुगामी हैं सो नसस्कार ही बारम्बार करे हैं ये ही सजनोंसे शिक्षा पाई है कि संसारकी प्रकृत गुणोंमें जाकी मति असमर्थ पुरुष परमेश्वरके प्रकृतगुणोंके पीछंके भये जीव नाम रूप आइति करके काँन कहिबेकों समर्थ है ॥ ४ ॥ सब जीव समूहोंका पाप नाशक अत्यंत कःयाणदायक श्रेष्टगुणगणोंके कहिवेके विना और प्रकारसे न जा सके हैं ॥ ५ ॥

हे परमपरिवारके जीवोंके अनुरागसे कहे मये जो गद्रद अक्षरकी स्तुतियें जल छद्ध पढ़वकुशादि मंत्ररी तुलसी इत्यादि दूर्वाअंकुर इन करके करों मई पुजाकरके निथय है कि आप प्रसन्न होओ हो ॥ ६ ॥

यशपि ऐसी बात है तथापि आपकी बहुभारसे भरीमई या पूजाके विना आपके मतके अनुकूल और इन्छ नहीं देखें हैं ॥ ७॥

हे नाथ दिनरात अनायास करके अष्ट्रथमागसें अनेकवार होवें ऐसे सब पुरुषार्थस्वरूप जो आत्मा आप तिनरों अशीर्वाद मागवेके विना और कुछ चाह योग्य होयवेको समर्थ नहीं होय है || ८ ॥

हे सब श्रेष्ठनसे दी। महाश्रेष्ट जैमे हम मरीके परम अज्ञानी आत्माको। कल्याण और भय न जाने अत्यंत करणा करके आपकी जॉर्म नहिमा ऐसे अपवर्गकी कल्पना करत कुछ हमारी प्रजाकी अपेज्ञा न करके इतरकी यहां आप उस्ताई पड़े हो ॥ ९ ॥

यद्यपि तुम बर देवेकुं आांबर्माव मए तथापि हे पृजनीय यहां वर है कि या राजपिंके यज्ञमें वरदाता आप अपने भक्तनके नेत्रके सन्मुख भये ॥ १० ॥

काऊकों संग न करतों ऐसो तीक्ष्ण ज्ञानम्प अभिमे विशेषकरके सबमिल जिनके भुण्हुये आपमें जिनके स्वभाव आत्माराम मनन कर ईश्वरको ऐसे मुनीनको निरन्तर असंख्यात गुणनके गण परमसंगलके स्थान गुणगणनके घारा कथन करदेयोग्य तुम हो ॥ ११ ॥

अब कोई समय कोई प्रकारसे छोंक आवती समय जमाई आववेकी बिरियां और दुखकी जो अ-यस्था जितनी हैं तिनमें विवश हम सरीकेनको स्मरणके अर्थ ज्वरमें मरणदशामें बी सकल पाप नाश करने बारे तुद्धारे गुणोंके को अबे नामधेय हमारे वचनसे गदा निकरों थे हो गांग हैं कल्जियुगमें हरनाम विना कोई और उपाय नहीं है. ॥ १२ ॥

हरेत्र, तैव नामैव नामैव मम जीवनम् । कलैं। नारूयेव नारूयेव नारूत्येव गतिरन्यथा॥ १२ ॥ क्योंकि वे राजर्षि पुत्रकी कामना करके आपके ममान पुत्रकी चाहना करे है सो म्वर्भ मोक्षके आजी-वीद दासा ईश्वर आपकी सुन्दर उपासना करे है, पुत्रहीकी चाहमें मनोरथ है निर्धनके धनदाता हो परन्तु वे वर मांगनो आपसे ऐसी है कि जैमे धानकी नुपत्नों कटनी तहत जानों ॥ १३ ॥

या संसारमें तुम्हारी सबके पराजय करवेवारी माया करके सब पराजित होय हैं जाकी पदवी जानी जाय तासे दकी मॉत नाय, विषयरूप विषके वेगसें जाकी मॉत विधी नाय, जाने नहात्मानके चरण-नकी उपासना कॉनी, वो पराजित नहीं होय है ॥ १४ ॥

### चौथा अध्याय •

श्रीशुकदेवजी बोले कि श्रीऋष्य सदेखजी के उत्पत्ति होयबे करके जो भगवतके लक्षण हैं वे देखते भये सबके समान रह, वाहर भीतरकी सब इन्द्रियें जीतें वैराग्य, ऐश्वर्य, महावैभव जिनको दिन २ प्रति बढे, ब्राह्मण जिनके देवना ऐसे गव मंत्री प्रजा या घरतीकी रक्षोकेलिये सवजने चाहना करते भये कि सब राज्य ऋष्ट्र अमेदेखजीको देवे ये अमारादिक विचारते भये ॥ १ ॥ अतिश्रेष्टतम विपुल, ओज, बल, लक्ष्मी, यद्य, दार्य, ग्रांथ, ये देखकर तिनके पिता ऋष्ट्र भ ये नाम करते भये ॥ २ ॥ तिनके ऊपर इन्द्र भगवान स्पर्धांकर वा खण्डमें नवर्षो ये जान योगीक्षर भगवान ऋष्यभदेवजी हंसकर अपनी आत्मयो-गकी मायाकर अज नाम '' प्राचीन जाको नाम ऐसे भारत '' वर्षमे आप वर्षावते भये ॥ ३ ॥

नामि तो अपने मनोरध और सुन्दर प्रजाको प्राप्त होयकर अति आनन्दसे बिव्हल अक्षर गहद याणी करके अपनी इच्छासे मनुष्य लोक समान धर्म्य प्रहण करनेद्वारे अगवान पुराण पुरुषको, माथा विल्लासित मति राजा है पुत्र हे प्यारे ऐसे अनुरागसे अति लालन करत परम आनन्दको प्राप्त हो तो भयो ॥ ४ ॥

सब पुरकी प्रजा, देशको भनुराग जान राजा नाभी अपने पुत्रकी धर्म मर्थ्यादा रक्षाके अर्थ अभि-वेक कर ब्राह्मणोंके ऊपर छोडकर मरुदेवीकों ले बदारकाश्रममें जाय प्रसन्न मनसे मुन्दर तप समाधि योग करके नरनारायण भगवान वामुदेवकी उपासना कर काल करके जीवन्मुक्त होयके तिनकी महिमाको प्राप्त होते भये ॥ ६ ॥

नाभिसे और ब्रह्मण्य कौन हैं जाने विप्रनर्क्त मंगलमें पूजा कीनी जाके यज्ञमें पराक्रम करके यहेश दर्शन देते भये ॥ ७॥

अब मगवान् ऋषमदेव अपने खंडको कर्म क्षेत्र मानकर एठकुळमे जासकर गुरुमे वर और आझ लेकर एइस्थीनके धर्मनकी शिक्षा करत इन्द्रकी दी भई जयन्ती भाषीमें अपने समान रात पुत्रनको उत्पन्न करते मये ॥ ८ ॥

श्रुति म्म्नुनि विहित दो प्रकारके वर्म कहिकर बेदकी शिक्षा करते भये. जिनमें निश्चय करके महायोगी भरतजी ज्येष्ठ श्रेष्ठ गुणी होते भये, जिनके नाममें यह देश भारतवर्ष कहाव है ॥ ९ ॥

तिनके पीछे कुद्दावर्त इलावर्त ब्रह्मावर्त मलयकेतु भट्रसेन इन्द्रस्यूक विदर्भ कांकट ये जवखण्ड असे ये नव्वेमें प्रधान भये ॥ १० ॥

कवि हरि अनरीक्ष प्रबुद्ध पिप्पलायन आविहोंत्र और दूमिल चमन करमाजन 💷 🕅 ॥

ये भागवत समान दर्शन योग्य नव सहाभागवत हैं तिनको मुन्दर चारेझ नगवतकी सहिमा करकं बढो भयो बसुदेव नारदजीके संवादमें सवर्क्ष शांति करवेवारो आगे एकादशस्कथमें वर्णन करेगे ऐसी जाननो योग्य हूँ ॥ १२ ॥

लोटे इक्यासी जयंतीके पुत्र पितार्का आज्ञा करनेवारे महाशांखवान महाओंजिय यज्ञशील सदा विद्युद्धकर्म कर बाह्यण होते भये ॥ १३ ॥

भगवान ऋष्म आप म्वतंत्र सव अनयों की परम्परा जिन्होंने निवन कीनी केवल आनन्द अनुभवी ईश्वरही थे से विपरांतको नार्ट कम्मको प्रारंभ करते भये जो वा बातकुं नहीं जानतेहै उनको कालके अनुसार धर्माचरण शिक्षा करते समभावमें रहे, महाशांत मेंत्र दयान्त्र धर्म अर्थ यश प्रजाको आनन्दरूप अग्रत मुसा धर्म्म करके घरोंने लोगनको लगावते भये ॥ १४ ॥

जो महाश्रेष्ठ लोग आचरण करें है बाके समान लोगभी करवे लगे हैं ॥ १५ ॥

अपनेको विदित सकलवर्म जो ब्रह्म सम्बंधी हो मो ब्राह्मणोंके दिखाये भये मार्गमे साम आदि उपायों से गद जन समूहोंको शिक्षा करते भये ॥ १६ ॥

द्रव्य, देश, काल, अवस्था, अद्धा, ऋत्विंग, इन करके अनेक प्रकारसे सब यहां करके बढे भये कर्म अरके जैसे। उपदेश हा तैमो झतवार अश्वभेधयज्ञ करते भये ॥ ५७ ॥

भगवान ऋषभदेवजी कर्ग्य रक्षित या भरतखंडमें अपना अधियमान आकाशपुष्पकी नाई अपनेसे, और ते केईप्रकारसे कदी कुछ भी कोई पुरुष बांछा न करता मये। अपने स्वामी ऋषभदेवजीसे क्षण २ में अत्यंत बढी भयों बेहके अत्यंत उन्कंपनाके विना और काऊकी इच्छा न देखें हूं ॥ १८ ॥

सो कोई समय विचारते भये उत्पमटेवजी ब्रह्मावर्भमें आधे ब्रह्मकर्षा प्रवरोंकी सभामें सब प्रजाजनके मुनते वशीमूत जिनके चित्त उन पुत्रोंको महा दयाजुताके भारसे वशीमुत शिक्षा करते ये बोले जो आगे की अध्याय में है ॥ १९ ॥

#### र्याचवाँ अध्याय.

थी ऋषमदेवजी बोले कि हे पुत्र हो या मनुष्य लोकमें देहधारीनके बीचमें ये देह कप्रदायक कामनानके

भोगवेयोग्य नहीं हैं ने कप्र कामनिष्ठा खानेनाले करसके हैं यासे दिय्य तप करो जासे सत्त्वक्कांद्व हो नाहसिं अनन्त ब्रह्मसौख्य होने है ॥ १ ॥

विमुक्तिद्वार तो महात्मानकी सेवा है तमोगुणको द्वार स्रोनके संग करबेवारे भगत्रानको संग है ने महात्मा हैं जो समदर्शी प्रशांत कोधत्यागी सुहृद साधु हैं ॥ २ ॥

जो कोई मेरेमें ईश्वरमें सीहदता करें हैं देहके मरबैवारे विषयी जनोंमें घरमें स्त्रीमें पुत्रमें सित्रमें प्रीतियुक्त न होय हैं लोकमें जितनो अर्थ होय तितनो प्रयोजनमात्र आसक्ति करे हैं ॥ ३ ॥

जो इन्द्रियोंकी प्रीतिके अर्थ परिश्रम करें हैं सो प्रमत्त निश्वयकरके प्राप्तकरे हे ये हम सुन्दर न माने हे जाते आत्माको ये बी क्वेझ दाता देह होतो भयो ॥ ४ ॥

जवतक आत्मतत्त्व नहीं जाने हूं तवतक अज्ञानसे तिरस्कार होय हूं जवतक ये जीव कर्मकांड करतो रहे है तवतक सब कर्मोंकी आत्मा ये मन और शरीर बंध होय है॥ ५ ॥

अविद्यासे जन आरमा टक जाय है तब मनको कर्म कर्रक बश करें साक्षातमें जो वामुंदव हूं सो मेरेमें अवनक प्रीति याक्षी न हायगी तावत देहके योग वियोगसे मुक्त न होयगी ॥ ६ ॥

जब जेसे गुण हैं तैंगे उनकी चेष्टाको न देखे है तब अपने स्वार्थमें प्रमत्त होय सहमा विद्वान सब स्मृति भूरु अज्ञानी होय मेथुन्यमुखप्रधान ऐसे घरको प्राप्त होयकर तहां अनेक तापनको प्राप्त होय है ॥ आ इन दोनों सीपुरुषको आपसमें पुरुषको स्त्री करके जो ये मेथुन साब है सोई हदयकी प्रंथि कहे हैं

यात घर, क्षेत्र, पुत्र, कुटुम्ब धन करके जीवका हम मम ये सब मोह होय है ॥ ८ ॥

अब हृदयकी गांठ वंघवेवारों सब कर्ममें जाकी अधिकार ऐसे। मन वंधी भयो इट शिथिल हो जाय हे तय थे आंव संसारसें ट्रार्ट है मुक्त होयकर सब हेनुनको त्यागकर परमेथरके लोकको प्रात होय है।। ९ ।।

सार असार विवेकी अंधकार नाशक मेरेमें भक्ति अनुरात्ति करें, तृष्णा, सुख, दुखका खागकर गवेत्र जीवको व्यसननकी खागना करके तत्त्व जाननेकी इच्छा करें तपसे सब चेष्ठा निष्ठत्त करें, तब मुक्त होय हे ॥ ५० ॥

मेरे अथ कर्म कर नित्य मेरी कथा कर मेरी सरीके देवके संगसे मेरे गुण कीर्तन करवेते कोईसे वर न कर अपने समान सबको समझे इन्द्रिनकी चाहकों है पुत्र देहगेहसे आत्मा बुद्धिको त्यान करे ॥११॥ वेदान्तशासको विचार कर एकांतमें सदा वसे सदा प्राण इंदियें आत्मा इने जीते सब शास्त्रमें श्रद्धा सदा ज्रह्मचर्थ्य धार प्रमाद करके कुछ न कर बाणीनको जीते तो बेकुण्ठ होय हूँ ॥ १२ ॥

स्पा जल प्रत्य और जनाद करने उछा ये कर पानानक जात तो पुरुष्ठ काय हु 11 गर 11 सब जैंथ मेरे भावको ज्ञान निपुण ब्रह्मज्ञान विरोध करके दीम होय तो जीव उद्धर है थोगाभ्यास, धंथ, उद्यम इनसे युक्तकुशल होयके अहंकार रूप लिंगको ल्याग करें 11 93 11

अंबिद्या करके प्राप्त कमोशय हदयेका प्रंथिको जो बंध ई सो या योग करके असी इमने उपदेश कीनो ई तसो मुन्दर प्रकारस बिचार सर्वत्याग योगमें उपारम करे ॥ १४ ॥

पिता पुत्रनको गुरुशिय्वको नृषप्रजाको बडे छोटेनको मेरे लोककी कामनावारों मेरे अनुमह रूप जे अथे होय सो ऐसे शिक्षा कर जो कर्ममें मूर्ख शिष्यन है या तत्त्वकूं न जाने है इन सबकु या प्रकार कोध ख़ाग कममें न लगावे ॥ १५ ॥

जाके नेत्र नहीं हैं ऐसे अंधेको गढेमें पटकनेसे मनुष्य कौन अर्थकुं प्राप्त होयगो ऐसे ही सब जीवन को (वर्षयोंमें जो चाहना हूँ वो ही अंधकृपके समान नर्कमें या जीवकुं पटके हूँ ॥ १६ ॥

आफ़ अस्थेत कामना हूं ऐसो नष्ट देषि वारो ये सब लोक आप आपने कल्याणके हेतुको न जर्म है सुखके लेश मात्र हेतुकों आपसम धर करे है वासे अत्यत दुख होय हें, सा मुख लोग न जॉने हूं ॥ १७ ॥ जो आंवद्यामें वर्तमान कुचुदि रस्ता लोड आर रस्ता चल ऐसे अंधेको सब ओरकी जाननेवारो दयालु विद्वान वाको कुमार्गमें कदीमां न नलने देते हूं ॥ १८ ॥ यो गुरू नहीं है वो सुजन नहीं हूं वो पितान है वो मातान है वो देवतान है वो पतिन है जो। आई भई मृत्युको न छुडाँव वो कुछभी नहीं है। | १९ ॥

ये मनुष्यकासा आकारका ये शरीर तर्क करवे योग्य नहीं है मेरी इच्छासे मैंने बारी है कुछ हम प्राक्तत मनुष्य नहीं है सत्त्व मेरे हृदयमें है जहां धर्म हे और अधर्म दूरमें मैंने पीठसे कर लियो है यासे जो आर्थलोग आर्थावर्तमें मये है वो मोको श्रेष्ठ कहते भये शास्त्रमें जूबभका अर्थ श्रेष्ठ है ॥ २०॥ ताते तुम सब मेरे हृदयसे जन्मे हो सो सब मिलकर मुन्दर क्रेश राहत बुद्धि करके बडे तुझारे

सहोदर भाई थीं भरतजीको भजन करो सब अजाका भरण पोषण करो येही सेरी शुश्र्या हूँ ॥ २३ ॥ अब बाह्यणोंकी सेवा करनी यांसे वेकुण्ठ होय सो पंच श्रोकसे कई ॥ चेतन अचेतनोंमें तो सब स्थान इक्ष श्रेष्ट हैं. उनसे सर्प श्रेष्ट हे उनसे ज्ञानवान जीव श्रेष्ठ है तिनमें मनुष्य श्रेष्ठ है उनमें भुतादिक श्रेष्ठ हैं उनमेंसे गन्धन श्रेष्ठ है उनमें सिद्ध श्रेष्ठ है उनमें किन्नर इत्यादिक श्रेष्ठ हूँ ॥ २२ ॥

तिनसे असुर क्षेष्ठ है असुरॉसे देवता श्रेष्ठ है देवतानमें इंद्रादिक श्रेष्ठ है उनसे दक्षादिक श्रेष्ठ है तिनमें ब्रह्माके सुर श्रेष्ठ हैं उनमें शिव श्रेष्ठ है वो भव ब्रह्माके वीर्थसे हैं उनमें ब्रह्मा श्रेष्ठ हैं ब्रह्मा मेरो भजन करे हैं मेरे सब ब्राह्मण देवनकी नाई पृज्य है ॥ २३ ॥

त्राह्मणके बरावर कोई जीव मात्र नहीं है ऐसा हम देखेते है है विप्रहो जातेंपर छार कहा है जिन, त्राह्मणोंमें अद्धा करके सुन्दर मुखरूप अग्निमें मिश्चत्र हवन करे है अधीत जाने त्राह्मण भोजन कराये हैं उनमें हम भाजन करे है ऐसो हम अग्निहोत्रमें की नहीं पार्व है असे। जाद्मणोंके भोजन करावनेसे होय है इन ज्ञाह्मणोकी वेदमें ऐसा प्रशंसा किसी हो कि,--

" एपां मूर्णिन परं पदं श्रुतिपुटे तीर्थानि भालेऽथ मा वाणीवाकृच करेऽनले। हर्दि हरिः कुक्षो तु वेदाखयः । नाभ्यां पंकज संभवः सुरगणा यद्रामकृपं स्थितास्तेऽमी भूमिसुराः शिरोभिरनिशं बंद्या न निद्या कचित् ॥ १ ॥ २४ ॥

इन बाह्यणोंने बहुत सुन्दर वेद रूप मेरों पुरातन शर्शर धारथों है जिनमें ये आठ गुण है पहिली तो परम पवित्र सन्त गुण चाहिथे, शम, दम, सन्य, अनुप्रह, तप, सहनशीखता, अनुभव जन्मज्ञान ये गत्र आह्यणोंमें रहे हैं इनसे और कोई वडों नहीं है ॥ २५ ॥

मोमें भक्ति करबेवारे काऊ वम्तुकी जिने चायनाय ऐसे बाह्यणनकी स्वर्भ अपम्बर्गक स्वामा अनंत परेसे परे जो में हूं ताके बिना औरसे उनको कुछ भी चाहवे योग्य नहीं है ॥ २६ ॥

हे पुत्रहो सब स्थावर जंगम जीवमात्रनको झणक्षणमें मेरेही वे सब स्थान हे ऐस मानकर एकात दर्शी आपलोगोको भावना करवे चोग्य है यहां मेरो पूजन हे ॥ २० ॥

मन, वचन, हांध और जितना इन्द्रीनकी चेष्टा है उनकरके मेरो ही आराधन करनो यहां साक्षान पछ है मेरे आराधनके विना मोहसे जम कहिये धर्मराजकी फांमीसे कुटबेको समर्थ नहां है ॥ १ ॥ २८ ॥

श्रीशुकदेवर्जा बोले कि ऐसे पुत्रनको शिक्षा कर जो अपनेसे शिक्षित लोक हूं उनके शिक्षक अर्थ सहामारी जिनको प्रभाव परम सुहद भगवान ऋषभदेवजी महा शीलवारे सब कर्मस विरक्त महासुनीनको भक्ति ज्ञान बैराग्य लक्षण जॉम ऐसे। परमहंसनको जा धर्म वाकी शिक्षा करत अपने सा पुत्रनमें जो यहे परम भागवत मगवजनमें परायण श्रीभरतजी महाराजको प्रृष्ठिवीकी रक्षाके लिये अभिपेककर आप मवनमें केवल शरीर मात्रको पार उन्मत्तको नाई दिगम्बरभेप धर सब केश जिनके विखर रह जो कुछ कर्तव्य हो अपनी आर्गमामें आरापणकर त्रह्यावर्त जो बिठूर देश यहांस संग्वस्त होय कर चले जाते भए ॥ २९ ॥

जडवत अंधे, गूंगे, बहिरे पिशाचवत् उन्मार्दाको समाम अवधूत वेष धारे कोई पुकारे तो वो जीव नके मध्यमें मान व्रतकूं प्रहण कर चुप हो जाते भए ॥ ३० ॥

जहां तहां पुर, गांव, खान, किसानोंके गांव, पुपाटि बाटिका, पर्वतके नीचेके आंब, सेना निवास-म्थान, गौवनके म्थान, गोपनके म्थान जात्रियोंके समूह जहां गिरि, वन, ऋषीनके आश्रम इत्यादिकोंमें

### परिशिष्ट.

मार्ग २ में दुर्जनो करके जिनको तिरम्कार करो जाय जेंसे बनके गजको मक्स्तो डरावें तैसे दुर्जन करते भवे, कोई डराव, ताँड कोई ऊपर मूत जाय, धूकै, पत्थर केंकै, धूर पटकें, पाद जाब, शाप दे जाब, इन सबको कुछ न गिनते भवे. वहें देह असत पदार्थोंका स्थान हे सत नाम मात्र हे यामै सत असतको अनुभव करके, अपनी महिमाकी स्थिति, देख अहंकार, ममकार अभिमान न करके मनको **चंडित न** करके एकके प्रयोवीमें परिश्रमण करते भवे ॥ ३१ ॥

अति सुकुमार हाथ. पांव, हृदयस्थल, विशाल भुजा, कंधा, गलों वदन आदि अववब जिनके स्वभाव हीसे सुन्दर स्वभाव ही को हास, सुन्दर सुख, नवीन कमलदल समान शीतल तापहारक सुन्दर अरुष नेत्र बराबर सुन्दर कपोल, कर्ण, कंट नासिका अखत मुसकान मुखके सदा उत्सवकी ता करके पुरकी बनितानके मनमें काम उद्दीप करें आगेसे लंबे कुटिल जटा पांर केशनके बहु भारसे शोमित अवधृतनको अनादर करवेवारो मलिन निज शरीर करके जसे काऊकं प्रहने प्रसे होय तसे दीखत भवे ॥ ३२ ॥

जा समय भगवान ऋषभदेवजी लेकिकों आप साक्षात विपरातकी नाई थोगको करते भये. तिनकी जो कुछ किया कर्म हो सो बडो भयानक भयों ऐसे अजगरोकेसे उत्तमें स्थित होते भये शयन करते भवे भोजन करले जल पीवे खावे सोए २ मृत दे, विश्वकरके विष्ठामें पड़े २ चेश करें लौटे वा विष्ठा करके सब देहके अवयव लिम रोने भये !!

### श्ठोकः-स्थित्वेकत्रेव यो धीरो मुक्त्वा प्रारथ्धकर्म तत् । देहादिकं सुखं त्यक्त्वा वृत्तमाजगरे स्थितः ॥१॥

अर्थ:-आजगर तत याको कहे है कि जो धीर एक जंग ांस्थत होयकर प्रारब्ध कमें भोग सब देहा-दिकक मुखको त्यांग आजगर जतमे स्थिर रहु ॥ ३३ ॥

बडे आधयेर्का और हर्षको बात है कि दिन ऋषम देवजांके विष्ठाकी मुराभि सुगन्धताकी बायु बा देशको ४० कोसतक मुर्गाधेत करती मई ॥ ३४ ॥

ऐसे गी मृग काककी चेटाकी नाई चर्छ बैठे स्थित होय सोवे काकम्रगगीकीसी नाई चरित रहे पीवे खाबे मुत्र करें 11 ३५ 11

या प्रकार नाना प्रकारको योग च्य्यो कर आचरण करें, भगवान केवल्यपति ऋषभ देवजी निरन्तर परम महा आनन्दको अनुभव करं. सर्वव्यापक सब जीवनके आत्मा भगवान वासुदेवमें अपने आत्माको एकभाव करके लिंद मंग र्ह समस्त अथे तामें परिपूर्ण आकाशमें विचरतो मनको नाई देहको बेग होनो द्रको देख लेनो लिप जानो औग्के कायामें प्रवेश करनो दूरकी वस्तुको प्रहण करनो अपनी इच्छासे चाहे जहां चले जानो थे योगानके ऐक्षर्य आप साक्षात्प्राप्त हे, सो हे पर्रााक्षत उनकी ज़राहना करते भये ॥३६॥ ------

ন্তরা अध्याय.

राजा परीक्षित बोले कि हे भगवन् ! निश्वय हं कि आत्माराम योगसे बढे झानसे जिनके कर्म बीज भुन गये अपनी इच्छासे प्राप्त जो ऐश्वर्य हे सो फेर केशदायक नहीं होय है।। १ ॥

श्रीशुक ऋषि बोले कि, आपने संख कश्रो क्योंकि कोई एक इद्रिमान साक्षात चंवल मनको विश्वास नहीं करे है जैसे शट किरात भील विश्वास कराय जीव हुनै है तद्रन् मनका विश्वास करनेसे मारो जाय है ॥ २ ॥

तैसें ही कहा है कि ये मन सायधान नहीं दें यासे कदीबी किलीको सग न करें या मनके विश्वास करनेसे बहुत दिनको करो भयो तप स्खलित होय जाय है। 1 ३ ॥

कामको नित्य अवकाश देता है जो बाके पीछे रहे उनकोभी अवकाश देता है जो मैत्री करे हैं योगी उनको ये गति हैं जैसे आपे विश्वास करें ऐसे पतिको पुंखली छिनार स्री जारनको सावकाश बताय पतिको' मरवाय देती है तेसे मनवी काम आदि कर योगियोंको अंध करता है ॥ ४ ॥ काम, कोघ, मद लोभ, शोक, मोह भयादिक सब कर्मबंधको मूल मन कोन बुद्धिमान वश न करेगो ॥ ५ ॥

याके उपरांत सकल लोकपालनमें मंडन, जहवत, अवधूत वेष, भाषा आचरणोंकरके भगवत्रभा (भगवत्रभाव ) व जाको लखाई न पडे, योगियोको देह त्याग विधिकों शिक्षा करत अपने शरीरको त्यागकी जिनको इच्छा आत्मामें आत्माको ध्यातृ ध्येयभाव त्याग अभेदवुद्धि करके देखते सब वृत्तियोंसे उपारामको प्राप्त होते मये ॥ ६ ॥

ऐसे जिनके चिन्ह तिन भगवान ऋषभदेवजीको योगमायाकी वासना करके शरीरमें या प्रशिवीको अभिमानके आभासमात्र करके पर्यटन करत कोंक वेंक इटरु दक्षिण कर्णाटक देशनमें अपनी इच्छासे पहुँचे कुटकाचल पर्वतके उपवनमें सुरूमे पापाणकवलकी नाई दिपे उन्मक्तको नाई बाट खोले मग्न विचरते भये ॥ ७ ॥

याके उपरांत पवनके वेगसे कंपित बासोके घसमेसे उल्पन्न जो उम्र दावानल बांसके बनका झसती। मई, वाही अमिके संग वा देहको अस्म करते भये आप अप्रिमें प्रवेश कर गये अग्नि संस्कारसे ज़ुभ गति होय है ॥ ८ ॥

जिनको चरित्र सुनकर कोक तेंक कुटक देशनको राजा श्रीअईन नामक उनकी शिक्षा लेकर पूर्व कमें करके कलियुगमें अधर्म जब बहुत होय जायगा तब स्वधर्मको सांगेजामे कहीं मय नहीं ताकू त्यागकर ले कुपथ पाखंड जो सबके विरुद्ध ताको अपना युद्ध करके ये मंद्र प्रवर्तन करंगो ॥ ९ ॥

जो वो पथ प्रवर्त करेगो वा करके कलियुगमे जो। नुच्छ मनुष्य हूँ वे मायाले विमोहित अपने मन मुखी विधि योगसे शांच आचार विहोन जांगे ईश्वरकी अवज्ञा होय ऐसे उन अपनी इच्छासे प्रहण करें न सान करें न आचमन शांच करे के क्योंगे नोच २ कर खोंडे इनसे आदि छे कुस्सित उन कर अधम जांम बहुत ऐसे कलियुग करके चुद्रि जिनकी नष्ट भई उहस्वादि गुण विशिष्ट चैनस्य जवा-जाल्लग यज्ञ पुरुष लोक सबके निन्दक प्राय: करके हॉयगे 11 १० ॥

व जो वेदमें नहीं ऐसी आप लोकयात्रा करके अप परंपरांगे विश्वास कर अधनम नरकमे अपने आप गिरेंगे ॥ 19 ॥

ये अवतार राजस है कैवल्यकी शिक्षाके अर्थ है तिनके पांछे जा खोक है उन्हें गाँवे हैं ॥ १२ ॥

सप्तसमुद्रवती भूमीपर सब द्वीपनमें ये भरतखण्ड अधिक पुण्यदायक है क्योंकि या भारतवर्षके जन श्रीमुराशेके मंगलदायक कर्मनकों गावे हैं ॥ १३ ॥

ये <mark>वंश यशसे उज्वल भ</mark>यो जहां प्रियञतके सुत पुमान पुरुप अवतार लेते भये सा आद्य पुरुषकर्म नाशक धर्मकूं करते भये ॥ १४ ॥

संसार निवर्तक श्री ऋषसदेवजी तिनको दशाको और कौन आदमो पहुंचेगे जो योगमायाकी सिद्धि है तिन्दे वी असत समझकर त्याग ते भये जाकेलिये आजकलके योगी यरन करें हूँ ॥ ५५ ॥

थे सकल वेद लोक देव बाह्मण गौ इनके परम गुरु श्रीभगवान ऋषम देवको चरित्र अत्यंत विशुद्ध कह्यों ई सो पुरुषनके सब दुष्ट चरित्रनको हरवेवारों है परम महा मंगलवायक या चरित्रको खूब अत्यंत श्रद्धा करके जो कोई सावधान होयकर मुन मुनान तो भगवान चासुदेवमें एकांतसे शोता वक्ताको सम्थक प्रकारसे मक्तिको अनुप्रवर्तक होवे हैं ॥ १६ ॥

जिस भक्तिमें कवि जन निरंतर आत्माकूं लगावर संसारके अनेक प्रकारके पाप तापरो तापित हो तित्य मान सान अपने परम पुरुषार्थसे प्राप्त परमानंददायक अपवर्धका मी अनादर नही करते हैं सर्व भावसे सब पुण्यार्थ भगवतमें ही समामकर खब कुछ नगवत कोई मानती हु ॥ १० हे सजन तुम्हारे यादवनके पति गुरुदेवता प्यारे कुलपति किंकर श्रीकृष्ण हे ऐसे भक्ति हमारी होय

हे अंग मजन करवेवारेनको भगवान मुकुन्द मुक्ति देवे हैं भक्तियोग कदी भी नहीं देवे है ॥ १८ ॥ तित्य अनुसव करो भयो जो निजलाभ तासे जाकी तृष्णा निरुत्त भई ऐसे ऋषभदेवजी मंगलको रचना करके बहुत कालसे जाकी युद्धि शयन करें ऐसे लोकके जीवनके उपर करुणा करके निर्भय आत्मा को स्वरूप कहिते भये तिन भगवान ऋषभदेवजी महाजनके अर्थ नमस्कार होय '' या मतमें कोई मनुष्य तो श्रेष्ठ भये कोई जो मुर्स भये उन्होंने ऐसे लाचरण करे यासे लोकमें प्रशंसा करते भये ॥ १९ ॥

#### सातवां अध्यायः

श्रीशुकदेवजी बोले कि-भरतजी महाराज महामागवतको जब भगवानने पृथिवीकी रक्षाके लिये चित-वन कर तब उनकी आज्ञामें परायण होय विश्व रूपकी वेटी पंचजनीसे ज्याह करते भये तामे संपूर्णता कर-

के अपने समान पुत्र पांच उत्पन्न करते भए जैसे अहंकार पंचभून सूक्ष्मन कुंरचे तद्वत जानो ॥ २ ॥ सुमति राष्ट्रभुत सुदर्शन आवरण श्रृम्रहेतु ये पांच पुत्रनके नाम है अजनाम इस शारत वर्षको अपना नाम बिल्यातिके लिये भारत खंड रखा कहिते हैं ॥ ३ ॥

सो राजा बहुत वालोंका जाननेवाला अपने परदोदेके समान बहुत दयालु अपने २ कर्ममें वर्तमान प्रजाको अपने स्वधर्मसे वर्तमान करत सब ओरसे रक्षा करते मंथे ॥ ४ ॥

यक्कष्प भगवानको भजन करते भये ऊंचे नींचे यज्ञ करके थडासे के आप्रिहोत्रदर्श अमाबास्याको इधितरपण पूर्णमासीको इटि आदि तत कर चातुर्मास्य तत पछ सोमयाग चातुहोत्र विभिकरके अनेक प्रकृतिनकी विकृति करके वज्ञ करते भये ॥ ५ ॥

नानाप्रकारके याग विरचित अंगकिया जाम ऐसे याग सुन्दर प्रचार करने भंच अपूर्व जो किया फल रूप धर्म से। परबद्दा यज्ञ पुरूषमे सब देवतानके चिन्ह मंत्र अर्थ दनकी नियामकता करके साक्षात्परदेवता भगषान वामुंदवमे भावना करत अपनी निपुणता करके सब कपाय जिनके द्र भये अध्वर्यु लोगोनें हवि-जव शहण कीनों तब वो यजमान यज्ञ करता। उन सब देवतानको परमेश्वरके अवयवोंमें मान भाग देतो भयो च्यान करता भयों ॥ ६ ॥

ऐसे बिगुद्ध कर्म करके जब खब तत्त्व थिशेष करके ग्रुद्ध भये। तब हृदयाकाश शरीररूप ब्रह्म भग-बान वाम्यदेव मद्दापुरुष रूपसे जिनको दर्शन होय श्रीवरस कॉस्तुभवनमाला शंख चक गदादिकों करके लखने में आव निज पुरुपनके हृदयमें लिखित आत्मापुरुषरूप करके प्रकाशमान भगवानकी दिनरात जाको वेग बढे ऐसी मद्दाभाक्ति होती भई ॥ ७ ॥

ऐसें दश इन्लर वर्ष पर्यंत कर्मके करनेसे मोध जा जंबको होय वा समयको निश्वयकर आप भोग जो पितृ पितामहको हिस्सा तार्रह अपनो सब पुत्रनको यथायोग्य विभागकर सकल संपदानको जामें वास ऐसे घरसे पुरुस्त्य ऋषिके आध्यमकों जाते भये हार्रक्षेत्रमें वो आध्रम है ॥ ८ ॥

जहां भगवान हारे आजतक तहांके होनेवारे निज जननकी वास्तल्यता करके अपनी इच्छा रूप धार सुन्दरतासे रहे हैं ॥ ९ ॥

जा आश्रममें दोनों और अपरनीर्च जिनमें चक शिखा मध्यमें जामें बिद्याधर कुंडमें शालिग्राम होय हे चक नदी जाकों नाम गंडकी जाको कहें ऐसां सब नदीनमें श्रेष्ठ नदी सब औरसें पबिन्न करती गई ॥ (१)॥ १७॥

### लेख नं. ९.

### हम यहां छठे सत्रपर विज्ञानभिक्षके भाष्यको नकल करते हैं

उभयोरेव दष्टादछ्योरस्यन्तदुःखनिवृत्त्यसाधकत्वे यथोक्ततद्वेतुत्वे चाविशेष एव मन्तव्यं इत्यर्थः। एतदेव कारिकायामुक्तम् ।

### दृष्टवदानुअविकः सं हाविशुद्धिसयातिदाययुक्तः ।

इति । गुरोरचुक्ष्र्यत इत्युनुप्रवे वेदः । तद्विहितयागार्दरानुर्थावेकः । स रष्ट्रोपायबदेवाछुद्रहिंसादि-पापेन विनाशिसातिशयफलकत्वेन च युक्त इत्यर्थः । ननु वैधहिंसायाः पापजनकत्वे चलवदनिष्टानचुवन्वीष्टसा-धनत्वरूपस्य विष्यर्थस्यानुपपत्तिरिति चेन्न । वैधहिंसाजन्यानिष्टत्येष्टोत्पत्तिनान्तरायकत्वेनेष्टोर्पात्तनान्तरायक दुःखाधिक दुःखाजनकत्वरूपम्य बलवदनिष्टानुबन्धित्ववन्धिया विष्यंशस्याक्षतेः । यत् तु वैधहिंसातिरिक्ताहिंसाया एव पापजनकत्वाभिति तदसत् सङ्कत्वे प्रमाणाभावात् । युधिंष्टिरादोनां स्वथमेंऽपि युद्धादी ज्ञातिवधादिप्रत्यबाय-परिहाराय प्रायश्वित्तव्यवणाच ।

#### तस्माद्यास्याम्ययं तात ! दृष्टेमं दुःखसन्निश्चिम् । त्रर्याधर्ममधर्माख्यं किम्पाकफलसन्निभम् ॥ १ ॥

इति मार्कण्डेयवचनाचा आहंसन् सर्वभूतान्मन्यत्र तॉथॅभ्य इति श्रुतिस्तु बंधातिरिक्ताहेसानिष्ट्रतेरिष्ट्रसाध-मत्वमेव वक्ति न तु विधहिंसाया अनिष्टसाधनत्वाभावमपीत्यादिकं योगवार्त्तिके द्रष्टव्ययिति दिक न कर्मणा न प्रजय धनेन त्यागेनैकेऽमृतत्वमानछारति तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्थाः विद्यतेऽयनवेत्यादिश्रुति-विरोधेन तु सोमपानादिभिरमृतत्वं गौ एवमेव मन्तव्यम् । " आभुतसंग्रंवं स्थानममृतत्वं हि भाष्यते । " द्वति विष्णुपुराणात् ॥ ६ ॥

### हेख नं १०.

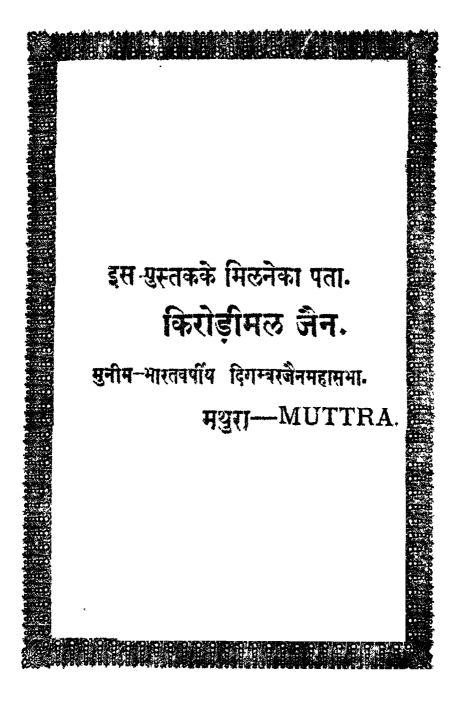
## हम यहां सांख्यकारिका २ के उपर गौड्पादके भाष्यको नकल करते हैं.

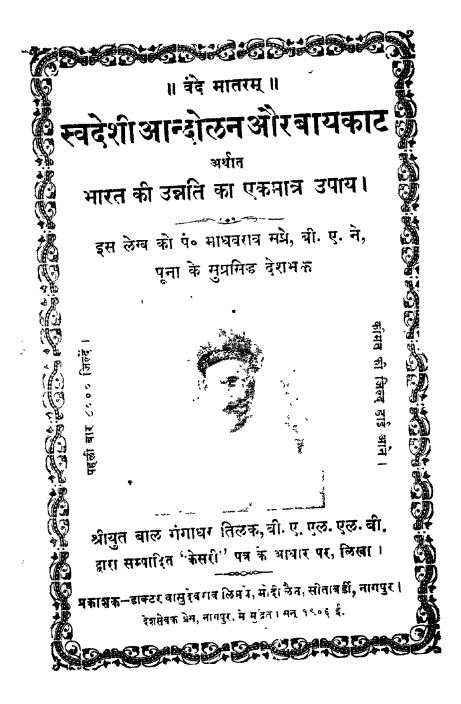
ननु स्वर्भस्य टुःखार्साभनत्वादग्रस्तत्वाच तद्वेतुस्तु ज्योतिष्ठोमादिक एव जिझासा भविष्यति तत्राह दष्टवदिति । गुरुमुखादनुष्ठ्यते इत्यनुभवो थेदः कर्मकाण्डरूपस्तेन प्रोक्तो ज्योतिष्ठोमादिरानुअविक उपायो दष्टवद्द० औषधादिवत् । अत्र हेतुमाह स हाति हि यतः । अविञ्चद्विरङ्गेवेगुण्यं न हिंसा इति शास्त्रनिधिद्वहि-सा च । अन्तता युखपत्रादिच्छेदानाम/प्रिस्याक्षिध्यात् क्षुद्रजन्तुनाशादेश्व सम्भवात् । अतो दुःखहेतुरेव । झये ति तत्कर्मणः फलस्य क्षयित्वेन नात्यन्ततुःक्षोच्छेदकत्वम् । क्षयानन्तरं दुःखोखद्विरित्यर्थः । आतिशयेति तत्राप्वधिकसुखिदर्शानात् ईर्षामर्थाभ्यां स्वायां दुःखोलकर्षे एवातिशय द्वस्यं; । ननु विधिसंस्प्रष्टस्य निषधांव वयतया विरुद्धत्वात् अन्यथा विधिनिषेधार्थानप्रयत्निनिग्रत्तिसमावेषदोपप्रसङ्घादाहबनायीवधिपिदमहामार्मव " न हिंस्यात् " इत्यादिनिषेधाऽप्रीषोभायं पग्रमालमेते इत्यादिर्वाधविषयां यागीमहिसा परिदृःच प्रवर्त्तत द्वति यागांयातिरिक्ताहेसैव पापं न यागीयति चेत्र । हिंसायां विश्वरधीनध्वस्वस्य निषधाधानानिष्टसाधन त्वस्य च समावेशसम्भवात् पशुवप्रयुक्तस्याल्पानिष्टस्य वित्तव्ययायासदिसाध्यदुःखत्यवाध्वम्यप्र्यास्यक्ति विद्वानि ध्यमद्याफलार्थितयाप्रदृत्तिर्पमन्नत्वेन विधिनिषेधाधीनप्रदृत्ति निद्यत्तिसमावेश्वरोधाण्यमनवकाद्यां त्र । पायमेन दिसिधातुपद्वाच्या यागीयापि हिंसति द्वित्वर्यात्राच्यातिष्टममादिक मविश्चद्वेवाण्य्यवित्याद्वेद्वाभ्य्युप्रयोगेन कृतुसा ध्यमद्याफलार्थितयाप्रदृत्तेरुपमन्नत्वेन विधिनिधेधाधीनप्रदृत्ति मविश्चद्वयेवाण्यत्ति पत्राप्त्रक्ते वाण्यत्त्वि त्रियाद्वहरातीभ्यस्तं जन्मजन्मान्तरेष्वपि । त्रयीधर्भमधर्माद्वं न सम्यक् प्रतिभाति मे " इति । आधिक मस्यरकृतयोगस्यत्त्वयस्याने प्रत्वरियाय्याः ।

### लेख नं. ११

## हम यहां भागवत स्कंध १ अध्याय ४ छोक ५ की नकछ करते हैं इग्रा जु यान्तम्विमात्मजमर्धनग्नं देव्यो न्हिया परिस्युनं सुतस्य चित्रम् ।

तद्वीक्ष्य पृच्छति मुनौ जगदुत्तवास्ति स्त्रीपुग्मिदा न तु सुतस्य विविक्तष्टेष्टे ॥ ५ ॥ अर्थ-अपने लड़के ( शुक) कं पीछे जाते हुये ( जाकि नम नहीं था ऐसे ) व्यास ऋषिको देखकर जलमे क्रीडा करती हुई अपसराओंमे लजासे अपने वन्त्र पहन लिये. नम मी लडकेको देखकर न पहिने यह आश्वर्ध देखकर व्यास ऋषिने प्रश्न करनेपर असप्राओंने उत्तर दिया कि हे व्यास तुम्दें यह की है. यह पुरुष है ऐसा भेद है निर्भकार दृष्टि तुम्हारे पुत्रको यह भेद नहीं हैं।





#### प्रकाशक का निवेदन ।

जो विद्यार्थी इस पुस्तक को ध्यानपूर्वक पढ़ेंगे और उसका संझिप्त वर्षन लिखकर, या उसके किसी एक विषय पर लेख लिखकर, हमारे पास बेजेंगे उनको पारितोधिक दिये जायंगे। इसके संबंध में नीचे लिखे हुए नियम निधीरित किये गये हैं:-

(१) विद्यार्थियों के सिवा अन्य किसी को परितोषिक दिया नहीं जायगा। (२) पारितोषिक पाने की इच्छा रखनेवाले विद्यार्थी को अपने लेख पर अपना पूरा नाम और पता आदि लिखकर. अपने अध्यापक (या अपने शहर या गांव के किसी दो प्रतिष्ठित पुरुषों) से यह लिखवा लेना चाहिये, कि यह लेख उसी विद्यार्थी का लिगा हुआ है जिसने उमपर हस्ता-चहर किये हैं। (३) लेख, कुल्सकेप कागज की एक और. शुद्ध देवनागरी अचरों में, लिखा जाय और वह १५ प्रटों से कम या २५ पृष्ठों से अधिक न हो। (४) सब लेख, नीचे लिखे हुए पते पर, तारीख ३१ दिसंवर सन् १६०६ इ० तक, पहुंच जाने चाहिये। (५) लेखों की परित्ता करके पारितोषिक का निर्णय, तारीख १५ फरवरी सन १६०७ ई० तक, किया जायगा। (६) पारितोषिकों की संख्या आदि इस प्रकार नियत की गई है:-

(32) इस पुम्सक का संत्तिप्त सार शिखनेवालों को--प्रथम पारितोषिक-१ प्रदेक १०) रुपये का = १०) द्वितीय ,, ३ ,, ५) ,, = १५) त्वतीय ,, ६ ,, ३) ,, = १८) १० ४३) रुपये

( व ) इस पुस्तक में जिन विषयों का वर्णन किया गया है उनमें से किसी एक विषय पर स्वतंत्र रीति से लेख खिखनेवालों को--

प्रथम पारितोषिक-१ प्रदेक ८) रुपये का = ८) द्वितीय ,, ४ ,, ४) ,, = १६) रृतीय ,, १० ,, २) ,, = २०) १५ ४४ ४४) रुपये डाकटर वासुदेवराव छिमये, मोदी हैन, सीतावरडी, नागपुर।

# विषयों की सूची।

----

|            |                                             | যুষ্ট                     |
|------------|---------------------------------------------|---------------------------|
| १.         | देशोपालम्भ ( कविता )                        | ş ۶                       |
| ૨.         | विषय-प्रवेश                                 | ४—४                       |
| ३.         | प्रस्तुत विषय की उत्पत्ति और उसका ऐतिहा-    |                           |
|            | सिक महत्व                                   | <del>ب</del> س            |
| 8.         | यह प्रसङ्ग बड़े ही मारके का है              | ७—१३                      |
| ५.         | बायकाट ऋथवा बहिष्कार श्रौर स्वदेशी वस्तु-   |                           |
|            | व्यवहार की प्रतिज्ञा                        | १४—२६                     |
| ६.         | यह समय कभी न कभी आनेही वाला था              | २६—३१                     |
| <b>v</b> . | स्वदेशी-वस्तु का स्वीकार श्रौर विदेशी वस्तु |                           |
|            | का त्याग-ये दोनों बातें एकही हैं            | ३१३७                      |
| <b>ζ</b> . | कांग्रेस और '' स्वदेशी ''                   | ३७—-४३                    |
| ٤.         | क्या ये इमारे गुरु हैं ?                    | ૪३—્પૂર                   |
| 80.        | श्रात्तेप-निवारण                            | પ્રર––્પ્રદ્              |
| ११.        | अंगरेजों ने हमारा व्यापार कैसे बरबाद किया   | <b>ૡ ૬</b> —− <b>૬</b> રૂ |
| १२.        | " स्वदेशी " स्वयं-सेवक                      | ६३ — ६७                   |
| १३.        | वन्दे मातरम् ( कविता )                      | ६८                        |

: ....

## मिलने का पताः---

## टावटर वासुदेवराव लिमये, मोदी छैन, सीताबरडी,

नागपुर ।

भूमिका ।

यह छोटीसी पुस्तक, हमारे मित्र, डाक्टर वासुदेवराव लिमये, की आज्ञा से लिखी गई है। गत वर्ष दिसंबर में जब हम दोनों बनारस की कांग्रेस को गये थे तब डाक्टर साहब ने यह प्रस्ताव किया था कि, स्वदेशी घान्दोलन पर के दिरी में जो लेख लिखे गये हैं वे यदि हिन्दी में प्रकाशित हों तो उनसे बहुत लाभ होगा। यह सूचना मुफे वहुत अच्छी लगी। मैंने डाक्टर साहब की इच्छा के अनुसार इस काम को करने की प्रतिज्ञा की। परंतु दुर्भाग्यवश जनवरी से अप्रेल तक यहां सेग का बड़ा जोर रहा। इस लिये उस समय कुछ काम न हो सका। अब यह पुस्तक छपकर तैयार है, जो सुहृरय पाठ हों की सेवा में अर्थण की जाती है।

पूना के सुपासिद्ध देशहितैवी श्रीयुत वाल गंगाधर तिलक द्वारा सम्पादित केसरी समाचार-पत्र में, स्वदेशी आन्दोलन के संबंध में, जो लेखमाला प्रकाशित हुई है उसकी भाषा ऐसी मनोहर, विवेचन-पद्धति ऐसी गंभीर और भाव ऐसे उच्चे दर्जे के हैं, कि मराठी पढ़नेवाले उसपर मोहित हो जाते हैं। हिन्दी में उसका अनुवाद करना बड़ा कठिन काम है। अनएव मैंने उसका शब्दशः भाषान्तर नहीं किया; किन्तु उसके यथार्थ भावों को हिन्दी में प्रकाशित करने का यथामति श्रीर यथाशाक्त मैंने प्रयत्न किया है। यह गंभीर विषय पाठकों की समफ में मलीभांति आ जाय और उसको अर्मीम महत्व सब लोगों को विदित हो जाय, इस हेतु मैंने उसके भिन्न भिन्न भाग किये हैं। कहीं कहीं मूल-लेख का अनुवाद किया गया है; कहीं उसका भाव ही दिया गया है और कहीं केवल उसके आधार पर नूतन रचना की गई है। कहीं कहीं छन्य प्रन्थों और लेखों के आधार पर भी कुछ नई वातें लिखी गई हैं। इस बात का निर्णय पाठकगण स्वयं कर लेंगे, कि इस यल्न में मैं कहां तक सफल हुआ।

संभव है कि परीच्नकों की दृष्टि में इस लेख की योग्यता बहुत कम पाई जाय | अतएव मेरी यह प्रार्थना है कि, इस लेख को पड़कर वे मूल\_ इस पुस्तक में जिन विषयें की चर्चा की गई है वे, इस समय, हमारी एकता के लिये अत्यंत हितदायक हैं। आशा है कि हमारे देशभाई, आपस की फूट से बचकर, अपने देश की वर्तमान दशा की ओर केवल 'स्वदेशी ' दृष्टि से ध्यान देंगे और अपनी पवित्र जन्मभूमि में एक राष्ट्री-यता-एक जातीयता-के बीजारोपण का यत्न करेंगे।

श्चंत में मैं अपने मित्र डाक्टर लिमये स हब को एकवार और धन्य-वाद देता हूं, क्योंकि उन्हींकी आज्ञा और रूपा से मुफे केसरी के परम पवित्र भावों का अनुवाद करने का यह मौंका मिला। जिन जिन मित्रों ने मुफे इस कार्थ में सहायना दी है वे भी मेरे हार्दिक धन्यवाद के भागी हैं।

नागपुर, ता. १-८-०६.

पाधवराव संप



# स्वदेशी-ग्रान्दोलन श्रोर बायकाट

স্বর্থান

### भारतवर्ष की उन्नति का एकमात्र उपाय ।

#### देशोपालम्म ।

( एक मित्र-द्वारा रचित )

#### [१]

हे भाग्यहीन ! हत ! भारतवर्षदेश ! हे हे विनष्ट-धन-धान्य-सम्रद्धि-लेश ! प्राचीन-वैभव-विद्दीन ! मलीन-वेश ! हा हा ! कहां तव गई गरिमा विशेष ?

#### [?]

जो थे प्रएम्य पहले तुम कीर्तिमान, विज्ञान और बल-विकम के निधान । सम्पत्ति, शक्ति निज खोकर आज सारी, हा हा ! हुए तुम वही सहसा भिखारी॥

#### [३]

स्वाधीनता-सदृश वस्तु न और प्यारी,

हे दीन-देश ! वह भी न रही तुम्हारी ! ज्यापार एक तुमको कर खूब आया, ज्ञालस्य-मोह-मद-मत्सर-मन्त्र भाया॥

#### [8]

हा ! सभ्य-भाव तुमने जिनको सिखाया, विद्या-कलादि गए। से जिनका लजाया । वेंस्रो. वही अब असभ्य तम्हें बनाते ; तों भी कभी न कुछ भी तुम चित्त लाने !! **[**¥] आत्माभिमान-गुर्ख के अतिमात्र त्यागी. हे देश ! क्यों न तुम इब मरे अभागी ? आत्मावलम्ब जिसका कुछ भी न प्यारा. देता उस न जगदीश्वर भी सहारा ॥ Γε٦ दिव्याति-दिव्य तव रब, अहा, कहां हैं ? शोभा-समूह पट-पुआ. कहा, कहां हैं ? खोया सभी कुछ; न. हाय, तुम्हें हया है ! हे देश ! शेष तुम में रह क्या गया है ? [0] निःसार होकर पड़े तुम जी रहे हो, पानी सदैव पर के कर पी रहे हो। अन्यावलम्ब-सम और न पाप भारी: बालो, गई विमल बुद्धि कहां तुम्हारी ? [0] हे आत्मरात्र ! परदेशज बस्तु त्यागो; सौ कोस दूर उससे सब काल भागे। जागो, चहो यदि अभी अपनी भलाई, क्यों आंख मुँद करते निज-नाश भाई? [ε] क्यों हैं तुमे पट विदेशज, देश. भाये ? क्यों है तदर्थ फिरता मुँह नित्य बाये ? तूने किया न मन में कुछ भी विचार, धिकार थारत ! तुमे शत-कोटि बार .

[20] सूई, छड़ी तक, निकुष्ट दियासलाई, लेता सदैव सुखसे फिरता पराई । निर्लज ! सोच मन में कर क्या रहा है ? क्यों व्यर्थ ही धन ऋपार लुटा रहा है? [ ११ ] सूटा तुभे बहुत बार खुले खजाना, तातार-गोर-गजनी-न्रप ने न माना। पै लूट, आज कल, जो यह हो रही है, तू सोच देख उससे बढ़ के कहीं है ।। [१२] हाई जहां अति अपार दरिद्रता है; प्राचीन-धान्य-धन का न कहीं पता है। सुप्राप्य पेट भर नित्य जहां न दाना; क्या चाहिए धन वहां पर यों लटाना ? [१३] जो जो पदार्थ तुमको अपने बनाय हैं प्राप्य, लो तुम बही; न छुवा पराये। लावो न गे वचन जो मन में हमारा, तो सर्वनाश अब दूर नहीं तुम्हारा ॥ [ 88 ] हे देश ! स-प्रए विदेशज वस्तु छोड़ो ; सम्बन्ध सर्व उनसे तुम शीघ्र तोड़ो । मोड़ो तुरन्त उनसे मुँह आज से ही; कल्याए जान अपना इस बात में ही !! [ 24 ] हे दीन-देश! तव निंच परावलम्ब नारौ समूल, सुखकारिणि शक्ति अम्ब। त्यागो तुरन्त विष-तुल्य विदेश-वस्तु; सानन्द पाठक ! कहो तुम भी 'तथास्तु'॥

विषयप्रवेश।

स लेख के शीर्पक में कुछ शब्द ऐसे हैं जिनका अर्थ स्पष्ट रीति . से आरंभ ही में बतला देना चाहिए। पहिले सबसे अधिक महत्व का शब्द 'स्वदेश' है। हम जानते हैं कि आजकल इस शब्द का व्यवहार कुछ शिचित लाग करने लगे हैं; परंतु इसका यथार्थ ज्ञान बहुतही थे।डे लोगों के हृदय में प्रतिबिन्चित हुन्ना देख पड़ता है। वास्तव में इस शब्द का यथार्थ ज्ञान इस देश के सब लोगों को-इस पवित्र आर्यमाता की वत्तीस करोड़ सन्तान का-होना चाहिए। जब लड़के पाठशाला में जाते हैं तव उन्हें भूगोल पढ़ाया जाना है। उससे वे यूरप, अमेरिका, आफ्रिका आदि भू-खरडों के भिन्न भिन्न देशों का हाल भलीभांति सीख लेते हैं; परंतु बड़े स्वद की बात है-- बड़े शोक की बान है--कि वे 'अपने देश के संबंध में कुछ भी नहीं जानते ! यद्यपि नक्तरों पर वे छनेक स्वतंत्र-देश देखते हैं तथापि वे इम बात का कभी विचार तक नहीं करते कि 'अपना' देश कहां है- स्वदेश' की दशा कैसी है ! इमीलिये हम कहते हैं कि यद्यपि इस समय 'स्वदेश 'शब्द का उपयोग करनेवाले बहुतसे लोग हैं, तथापि उस मोहक और जाद मे भरे हए शब्द के मर्म का-उसके ज्ञान और उसकी शक्ति को-पहचाननेवाले बहुत ही थोड़े हैं। अतएव इस लेख के पढ़नेवालें। को स्मरए रखना चाहिए कि. गत वर्षार्ध में भारतवर्ष की सची उन्नति का जो बीजारोपए किया गया, और जिमके आन्दोलन से सारा देश केंप गया, उसका मूल-कारण 'स्वेदेश' ही है। अर्थान स्वदेश ही के लिये यह उसोग किया गया. स्वदेश ही के लिये यह उन्होंग अवतक किया जा रहा है और स्वदेश ही के लिये यह उन्होंग भविष्य में भी जारी रहेगा; क्योंकि स्वदेशभक्ति और स्वदेशाभि-मान जैसे उचतम और गंभीर भाव ही इस उद्योग के आधारस्तम्भ हैं।

वंगभंग के कारण इस देश में जो अद्भुत आन्दोलन हुआ—जो विलज्ञण इलचल हुई—उसका वर्णन समाचारपत्रों के पढ़नेवालेंग ने, भिन्न भिन्न पत्रों में, अवश्य पढ़ लिया होगा। तथापि एक स्वतंत्र लेख में, तात्विक रीति से, प्रधानत: पूना के सुप्रसिद्ध "केसरी " पत्र के आधार पर, इस विषय की विस्तृत चर्चा करने की आवश्यकता समभी गई। इसका उन्नेख भूमिका में किया गया है। आशा है कि पाठकगए इस लेख को बहुत ध्यान देकर पढ़ेंगे। इस लेख के शीर्षक में ' बायकाट ' एक और शब्द है जिसके अर्थ के स्पष्टीकरए की आवश्यकता है। इस समय हम उसके विषय में यहां कुछ भी लिखना ठीक नहीं सममते। उसका अर्थ आगे चलकर पाठकों को आपही आप विदित हो जायगा। अब हम प्रस्तुत विषय की उत्पत्ति और उसके पेतिहासिक महत्व के संबंध में कुछ विवेचन करते हैं।

प्रस्तुत विषय की उत्पत्ति और उसका ऐतिहासिक महत्व।

------

भी झनेक प्रार्थनापत्र भेजे गये; और इस देश की पराधीन-प्रजा की पुकार को निष्पच्चपात होकर सुननेवाली पार्थियामेन्ट-सभा में भी इस विषय की चर्चा कराई गई । सारांश, अंगरेजी क़ानून के अनुसार इस देश की प्रजा को जितना आन्दोलन करने का अधिकार ( अर्थात् जिसके। अंगरेजी भाषा में Constitutional agitation कहते हैं ) था उतना सब किया गया; परंतु इमारे देश के दुर्भाग्य से, प्रजा की प्रार्थना पर, न तो हिंदुस्थान-सरकार ने ध्यान दिया, न स्टेट-सेक्रेटरी ने कुछ विचार किया और न पार्लियामेन्ट-सभा ने ही कुछ मन लगाया ! गत सितम्बर की पहिली तारील को गवर्नमेन्ट ने बंग-भंग की आज्ञा प्रकाशित कर दी !! सन् १६०५ ई० के अक्टूबर की सोलहवीं तारील से ढाका, मैमनसिंग. फरीदपुर, वाकरगंज, त्रिपुरा, नोवा-खाली, चटगांव, राजशाही, दीनाजपुर, जलपैगुर्रा, रंगपुर. बोमा, पबना और माल्दा आदि जिलों को बंगाल-प्रांत से काटकर ''पूर्वी बंगाल और आसाम'' नाम का एक नया प्रांत बनाया गया !!!

साधारण जोगों को डक प्रतिज्ञा में कुछ विरोषता देख म पड़ेगी;

प्रस्तुत विषय की उत्पत्ति और उसका पेतिहासिक महत्व ।

## यह प्रसंग बड़ेही मारके का है।

प्रित्त का प्रभ है. कि तिरेशी-राजसत्ता के आधीन दिस्ते रहनेवाले लोगों को. अपने प्राचीन स्वत्वों [हक़] की रत्ता करने और नये स्वत्व प्राप्त करने के हेतु, किन उपायों की योजना करनी चाहिए ? जब किसी एक देश में विदेशियों की राजसत्ता स्थापित हो जाती है तब उस देश के लोगों के बहुतरे प्राचीन हक़ छीन लिये जाते हैं—-उनकी स्वाधीनता का हरए कर लिया जाता है; और उन लोगों को किसी प्रकार के नये स्वत्व सहज ही नहीं दिये जाते । पाठको, क्या आपको मासूम नहीं कि ठीक यही दशा, कुछ दिनों से, इस देश की----इस पवित्र और प्राचीन भरत-भूमि की----हो रही है ?

ँ तीस वर्ष पहले, महाराष्ट्र देश में, स्वर्गवासी गणेशा वास्तुदेव जोशी ने 'स्वदेशी वस्तु के व्यवहार' का आन्दालन किया था।

ف

यदि पछा जाय कि, जब से इस देश में झंगरेकों का राज्य झारंभ हुआ तब से, उन लोगों ने प्रजाहित के जो काम किये हैं उनमें सब से उत्तम कौनसा है. तो यही कहा जायगा कि पाआत्य ज्ञान-दान ही को अप्रस्थान देना चाहिए । उसी झानामृत का पान करने से हमारे कुछ देश-हितचिंतकों ने यह सोचा कि. यदि सब लोग एकदिल होकर शांतिपूर्वक और नम्रता से. अपनी सम्मति सरकार पर प्रकट करेंगे, तो उसपर सरकार कुछ ध्यान देगी । अर्थातु सर्व साधारण लोगों की सम्मति को मान हेकर सरकार. अपनी प्रजा की पुकार को, अवश्य सनेगी और उसकी सदिच्छा को पूर्ण करने का प्रयत्न करेगी। बस, इसी विश्वास से हमारे सब शिचित समाज-नायक राज्यसंबंधी आन्दोलन करने लगे। प्राय: सब लोगों की यही राय क्रायम हुई, कि हिन्दुस्तानियों को राज्य-व्यवस्थानुसार झान्दोलन Constitutional agitation सीखना चाहिए, क्योंकि झंगरेज-सरकार Constitutional agitation ही को मान देती है। हर्ष की बात है कि इस प्रकार के आन्दोलन से हम लोगों को कुछ थोड़ासा लाभ भी ष्ठआ है। छोटी मोटी बातों में गवर्नमेन्ट ने लोगों के मत का आदर किया, और उनकी पुकार पर ध्यान देकर कुछ स्वत्व भी प्रदान किये। परंतु इस बात को भली-भांति स्मरण रखना चाहिए, कि जब सरकार अपने दिल से कुछ करना चाहती है, जब वह किसी एक कार्य के संबंध में आमहपूर्वक अपना निश्चय कर लेती है, तब उक्त प्रकार के ज्यान्दोलन से कुछ भी लाभ नहीं होता----वह आन्दोलन इस देश के सरकार की स्वतंत्र और स्वेच्छाचारी गति को किसी प्रकार रोक नहीं सकता ।

शायद कोई यह शंका करे कि, इंगलैएड में तो जन-सम्मति को बहुत मान मिलता है, ( यहां तक कि वहां के राजा का आसन भी प्रजा की सम्मति पर अवलंबित रहता है ), और वहीं इंगलैएड-निवासी अंगरेज हमारे राजा हैं; ऐसी हालत में हिन्दुस्थानी प्रजा की सम्मति पर ध्यान क्यों नहीं दिया जाता ? इसका उत्तर यह है, कि इंगलैएड और हिंदुस्थान की दशा में जमीन-आस्मान का फरक है। इंग्रेवेस्ड- स्वतंत्र देश है। उस देश की राज्यप्रणाली के अनुसार बहां के लोग स्वतंत्र हैं--उन लोगों के भिन्न भिन्न भन्नवाले अपने

स्य. था. १.

तरा के शासनकर्त्ता होने के अधिकारी हैं। उस देश की राजसत्ता कभी एक पत्तवालों के हाथ में ग्हती है, कभी दूसरे पत्तवालों के हाथ में। अर्थात जो पत्त सब से आधिक लोगों की सम्मति प्राप्त कर लेता है उसी-को राजसत्ता प्राप्त होती है। इसीलिये वहां प्रत्येक समाज-नायक वहजन-सम्प्रति को अपने पत्त में लाने का प्रयत्न करना है। हिन्दुस्थान की दुशा भिन्न है। यह देश परार्थान है। इस देश की राजसत्ता इस देश के निवा-सियों के हाथ में नहीं है। यह विदेशियों के हाथ में है। अतएव, यहां हमारी। वहजनसम्मति को वह सन्मान नहीं मिल सकता जो इंगलैएड में अंगरेज लोगों की सम्मति को मिलता है। इमलिये, जिस प्रकार " आभि-नवमद्लेखाश्यामगंडस्थलानां। न भवति विसत्तंतुर्वारणं वारणानाम "। मदोन्मन्त हाथी कमल के तंतु से नहीं वांधे जा सकते, उमी प्रकार जब हमारे देश में विदेशी-राजमत्ता-रूपी हाथी राजमद से उन्मन होकर अनु-जित कार्य करने लगता है, तब हम लोगों की शक्तिरहित सम्मति उसको कदापि रोक नहीं मकती। उदाहरणार्थ, जिस ममय सरकार ने इस विषय का कानून बनाया, कि हिन्दुस्थानी सियों का गर्भाधान-संस्कार बाग्ह वर्ष की उमर में किया जाय, और इस देशवालों का म्वतंत्र-शिल्ला न देकर सिर्फ उक्ती प्रकार की शिद्या दी जाय जे। सरकारी अकनरों को प्रमंद हो, उस ममय इम देश के लोगों की शक्तिर्गहत मम्मति और राज्य-व्यवम्थानुसार आन्द्रोलन करने की निरथेकता का परिचय है। गया था। आब उमी बात का अनुभव हाल ही में. वंग-भंग की आज्ञा में, एक बार और भी हुआ है।

राजनीति का यह नन्त्र सर्वमान्य है. कि जिन लोगों की भाषा एक है, जिन लोगों के आचार-विचार एक हैं. जो लोग सैकड़ों वर्षों में एक प्रांत में रहने के कारण एकत्र हैं, वे यदि एक लेफिटनेन्ट रावर्नर या एक गवर्नर की शामन-सत्ता के आधीन रक्ष्ये जाँय. तो उन लोगों की उन्नति होगी - उन लोगों में एकजार्तायता और एकराष्ट्रीयत्व की कल्पना टढ़ होगी | ज़ीई कर्जन के समान दूरदर्शी और टढ़-निश्चय बड़े लाट इस देश में बहुत कम आये होंगे। उन्होंने यह देखा कि बंगाली-लोग अंगरेजी भाषा, अंगरेजी इतिहाम और अंगरेजी माहित्य का अभ्याम करके अंगरेजों की

राज्यप्रखाली के अनुसार आन्दोलन करने लगे हैं; उनकी एकता, उनकी जातीयता, उनकी संघशाक्ति बहुत हुढ़ होती जा रही है। यदि यह एकता ऐसीही बनी रहेगी नो उनकी शक्ति इतनी बढ जायगी कि किसी दिन सरकार को उनसे डरना पड़ेगा। अतएव उन्होंने वंग-भंग की यक्ति ढंढ निकाली जिससे बंगालियों की संघशाक्त का नाश हो और सरकारी आधिकारियों की सत्ता आनियंत्रित तथा अवाधित बनी रहे। माननीय सिस्टर गोखले ने काशी की कांग्रेस की वक्तुता में कहा है---- Pho di-nomberment of Bengal had become necessary. because, in the view of the Government of India, " if cannot be for the fasting good of any country or any people that public opinion, or what passes for it, should be nanufactured by a comparatively small number of people at a single centre and should be disseminated thence for universal adoption." "From every point of view", the Government further states, "it appears to us desirable to encourage the growth of centers of independent opinion. Jocal aspiratons, local ideals and to preserve the growing intelligence and enterprise of Bengal from being cran, ed and stunted by the process of foreing it prematurely into a mould of rigid and sterile uniformity." You will see that this is only a paraphrase, in Lord Curzon's most approved style, of the complaint of the people of Bengal, that their fair Province has been dismembered to destroy their growing solidarity, check their national aspirations and weaken their power of co-operating for national ends, lessen the influence of thier educated classes with their countrymon, and reduce the political importance of Calcutta. After this, let no applogist of the late Vicerov pretend that the object of the partition was administrative convenience and not political repression !" इसका

भावार्थ यह है— हिन्दुस्थान-सरकार न बंग-भंग की आवश्यकता इसलिये समर्भा कि '' इस बात से किसी देश. जाति वा राष्ट्र को लाभ नहीं हैं। सकता, कि किसी एक स्थान के थोड़ेसे लोग, सर्व-माधारए लोगों के लिये. सम्मति सैयार करें और उसीका सब लोग स्वीकार करें। अयापि स्वार्धान-सम्मति के स्थानों की बृद्धि अपोजित है, नथापि बंगाल-प्रांत की बढ़ती हुई बुद्धि के हित के लिये उसको, हानिकारक एकना में बचाना, आवश्यक है।'' लाई कर्जन पाहब ने अपनी मजेदार इबारत में वहीं बात कही है जो बंगाली लोग अहलेही से कहते चले आये हैं---अर्थान बंगाल-प्रांत के दो टुकड़े इसलिये दिन गये कि उम प्रांत के निवासियों की बढ़ती हुई एकता का नाश हो, उनकी जातीय आभिलाषाओं का प्रतिबंध हो, जातीय कार्यों के लिये मिलजुलकर काम करने की उनकी शक्ति जीए हो जाय. शिचित लोगों का प्रभाव उनके देश-भाइयों पर कम हो जाय. और कलकत्ते का राजकीय महत्व घट जाय। अब लाट माहब के किसी हिमायती को यह न कहना चाहिए, कि राज्य-प्रबंध की सुगमता के लिये बंग-भंग किया गया, कुटिल और कूट राजनैतिक उद्देश्य की सिद्धि के लिये नहीं।

नियमित राज्यप्रणाली के अनुमार जो आन्दोलन अवतक किया जाता था उसकी निर्जीवता का अनुभव धीरे धीरे लोगों को होने लगा। तथापि कुछ लोगों को यह विश्वाम बना ही रहा, कि यदि सारी प्रजा एक होकर जोर से आन्दोलन करे तो उससे निस्सन्देह लाभ होगा। इसलिये बंग-भंग की आज्ञा का विरोध करने में इस आन्दोलन-पद्धति की एकबार और परीज्ञा ली गई। वड़ी बड़ी सभाओं में, जहां दस दस बीस बीस हजार आदमी हाजिर थे, बंगाल के अनेक राजा, महाराजा, बकील, बारिस्टर,

मारबाड़ी, मुसलमान, व्यापारी आदि सब लोगे उपस्थित हुए; अनेक युक्ति-युक्त व्याख्यान दिये गये; वंग-भंग की आज्ञा का शांततापूर्वक विरोध किया गयाः हिन्दुस्थान सरकार को प्रार्थना-पत्र भेजे गयेः स्टेट-सेकेटरी से निवेदन किया गया; और पार्लियामेण्ट में भी इस विषय की चर्चा कराई गई। परंतु, शोक है कि इस प्रचंड आन्देलन से भी कुछ लाभ न हुआ ! सैकड़ों सभात्रों में व्यक्त की हुई बहुजन-सम्मति का तिलमात्र भी आदर न करके, सरकार ने अपनी पराधीन प्रजा की उचित और न्याय्य प्रार्थना को पैर के नीचे कुचल डाला !! तब कहीं हमारे ममाज-नायकों की आंखें पूरे तौर मे खुलीं। तब कहीं वे अपनी गहरी मांहनिद्रा से एकदम जाग उठे । तव कहीं उन लोगों को यह मालूम हुआ, कि वईं। बईं। सभाएं करने, लेक्चर देने, रिज्ञोल्यूशन पास करने झौर ममोरियल भेजन का यह समय नहीं है। तव कहीं उनकी आत्मा ने गवाही दी। कि हमारी वर्तमान-छान्दोलन-पढाते केवल अममात्र है-वह केवल मृगजल है-वह राजकीय माया का पटल है। मच है; यींद हमार्ग वर्तमान बहुजन-सम्मति की मर्यादा केवल मौखिक वाद्विवाद से आगे नहीं बढती, तो उसका असर स्वच्छन्द और प्रवल राजमत्ताधिकारियों के अनुचित वर्ताव पर कैसे हो। सकता है ? सम्प्रति हमारा आन्दोलन, समुद्र की उन लहरों के समान है जो समुद्र-तट की चट्टानों पर जार से टक्कर मारकर परावृत्त हो जाती हैं। ये लहरें भी. किसी अंश में, हमारे आन्दोलन से श्रधिक कार्यचम हैं; क्यों। कि वे अपने चारगुए मे, कुछ समय में उन चटानों में भी बड़ी बड़ी दरारें करके छात में उनके टुकड़े टुकड़े कर डालती हैं: परंतु हमारे आन्दोलन में यह खारापन भी नहीं है । अतएव हमारे अलोने आन्दोलन-तरझों का सरकार पर कुछ भी असर नहीं होता। हो कैसे ? केवल याचक-वृत्ति से राज्यसंवंधी हक कभी प्राप्त नहीं हो। सकते । ऐसी अवस्था में लोगों ने साचा कि अब क्या किया जाय ? यदि इसका कुछ प्रतीकार न किया जायगा तो हमारे आन्दोलन में लोगों का विश्वास किसी प्रकार न रह सकेगा। इसमें सन्देह नहीं कि लोगों में, किसी विषय के संबंध में. जागृति कर देना और बहुजन-सम्मति को अपने अनुकूल करलेना लोक-नायकों का काम है; परंतु इससे भी बढ़कर उनका काम यह है कि सरकार

हमारी जागृत की हुई जन-सम्मति का अनादर न करे। इतनाही नहीं, हमारे समाज-नायकों का यही मुख्य कर्तव्य होना चाहिए कि सरकार हमारी जन-मम्मति का आहर करें; हमारी जन-सम्मति के अनुसार जो जो बानें हमें इष्ट हों उनको सफल करने का सरकार प्रयत्न करें। इसी उद्वेश्य से वंगालियों ने यह निश्चय किया. कि यदि सरकार हमारी प्रार्थना पर ध्यान नहीं देती- हमारी वहजन-मम्मति का आदर नहीं करती-तो हम लोगों को विलायती वस्त के त्याग की प्रतिज्ञा करनी चाहिए। इसी को बायकाट या वहिष्कार कहते हैं। यह उपाय बहुत अच्छा है। सब लोग जानते हैं कि जब किसी की नाक बन्द कर दी जाती है तब उसका मुँह आपही आप खुल जाता है। ठीक इसी तरह. जवतक हमारे आन्दोलन में कुछ विशेषता न होगी, अर्थान जवतक हमारे आन्दोलन में सरकार को मजबुर करने की शक्ति न हेगी, तबतक सरकार पर उसका कुछ असर न होगा। प्रस्तुत प्रसंग वर्डही मारके का है और उक्त उपाय भी बहुत अच्छा है। सब लोगों की आंखें टकटकी लगाये देख रही हैं कि अब इसका नर्नाता क्या होगा। अब व्याख्यानों की जरूरत नहीं हैं: जरूरत है कार्य की । अब मौखिक देशाभिमान का समय नहीं है; ममय है इट निश्चय में काम करने का। हम कह आये हैं कि यह प्रसंग भारतवर्ष के वर्तमान समय के इतिहास में एक अत्यंत महत्व की घटना है—-यह हम लोगों की आन्दोलन पद्धति के सुधार का चिन्ह हैं। सारांश. यह समय ऐसा है कि. अब हम लोगों को अपने टढ़-निश्चय और ऐक्य-भाव से अपने कार्य की सिद्धता करनी चाहिए; नहीं तो हमें अपने आन्दो-लन की पूर्व-पद्धति पर मृगजल के समान विश्वास रखकर, केवल अपनी वाक्पटता का प्रदर्शन करते हुए. निरंतर दामत्व ही में रहना पड़ेगा ।

## बायकाट अथवा बहिष्कार और स्वदेशी-वस्तु-व्यवहार की प्रतिज्ञा ।

र्श्व ट्रंगाल-प्रांत के लोगों ने विलायती बस्तु के त्याग की जो अटल ु े प्रतिज्ञा की है वह यथार्थ में अत्यंत योग्य और प्रशंसनीय है । अब सब लोगों के यह बान विदित हो गई है, कि हम चाहै जितना आन्दोलन करें; हम, बहुजन सम्मति को अपने अनुकूल करके. चाह जितनी नम्रता त्रीर शांति मे प्रार्थना करें; परंतु मरकार हमारी प्रार्थना का कुछ भी विचार नहीं करती। ऐसी अवस्था में प्रजा की पुकार को सरकार के कानों तक पहुंचाने के लिये, और अपनी प्रार्थनाओं पर --- अपने हकों पर----सरकार का उचित ध्यान दिलाने के लिंथ, त्रंगाल-प्रांत के लोगों ने जो उपाय सोचा है उसका, हिन्दुस्थान के सब लोगों को, अंत:करएएर्वक स्वीकार करना चाहिए । इतिहाम के पढनेवाले जानते हैं. कि जब कोई राजा अपनी प्रजा की पुकार पर कुछ ध्यान नहीं हेता तब प्रजा अत्यंत चुठ्य हो जानी है। उस समय वह राजा पदन्त्युन कर दिया जाता है, या उसके अधिकार छीन लिये जाते हैं, या किसी अप्रन्य उपाय में उसके। दंड दिया जाना है। इन बातों के उदाहरण. यूरप के इतिहाम में, बहुनायत में पाये जाने हैं। अंग-रेजों ने तो, एक समय. अपने एक राजा का वध भी कर डाला था ! यद्यपि इन उपायों की योजना, हिन्दुस्थान की वर्तमान दुशा में, यहां नहीं की जा सकतीः तथापि इतिहास ही हमारा मार्ग-दर्शक है----इतिहास ही ने हम लोगों का और भी अनेक उपाय बतला ग्वन्से हैं. जिनका प्रयोग प्रसंगा-नुमार भलीभांति किया जा सकना है । इन्हीं उपायों में से • बायकाट ' -वहिष्कार-भी एक अच्छा उपाय है, जो अनेक देशों के इतिहामों में पाया जाता है। यह एक गमवाएा-अस्व है जिसका प्रयोग, हम लोग, स्वदेश की यथार्थ उन्नति के लिय भलीभांति कर सकते हैं।

इसमें सन्देह नहीं कि हमारी प्रार्थना उचित और न्याय्य है–हमारा कथन सयुक्तिक है: परंतु जप इस देश के प्रवल राजसत्ताधिकारी, केवल स्वार्थ-वश होकर, हमारी प्रार्थना पर कुछ घ्यान नहीं देते, तब हम लोगों बायकाट अधव। बहिष्कार और स्वदेशी वस्तु-व्यवहार को प्रतिका । २५

को ऐसे ही उपायों की योजना करनी चाहिए, जा उनके स्वार्थान्ध नेत्रों में परार्थ-दर्शक अञ्जन का काम करे और हमारा इप हेतु सिद्ध कर सके। सारांश यह कि, जिन लोगों की बुद्धि राजमद और स्वार्थ से अष्ट हो गई है, उन लोगों को व्याख्यान सुनाने से हमारा कल्याएा न होगा। जिन उपायों से उनके अपरिभिन म्वार्थ-हित का कुछ प्रतित्रंध होगा-----उनकी जब पर कुछ थोड़ासा भी असर होगा--- उन्हींका अवलम्ब, इम समय, हिन्दुस्थान के प्रत्येक राभचितक को करना चाहिए।

जब कोई मनुष्य अपने मत को पुष्ट और हढ़ करने के लिए, और लोगों को. जो उसके मत के विरुद्ध हों, तिरस्कृत वा बहिष्कृत करें, तब उसको अंगरेजी में 'वायकार' कहते हैं। यह वायकाट भारतवर्ष में कोई नई वान नहीं है । उसका उपयोग, हमारे धार्मिक और सामाजिक व्यवहारों में, प्राचीन ममय से, चला आ रहा है। हम देखते हैं कि जब कोई मनुष्य त्रपनी जाति वा समाज के विरुद्ध कुछ अनुचित काम करता है तब वह अपनी जानि वा समाज से अलग कर दिया जाता है; उसका हका पानी वेद कर दिया जाना है; वह जानिच्युत किया ज ना है। इसी प्रकार, जब कोई मनुष्य अपने धर्म के विरुद्ध कुछ काम करता है तब बह धर्मबाह्य समभा जाता है। इसीको हमारे धर्मशास्त्र में ' यहिष्कार ' कहते हैं। यह एक प्रकार का दण्ड हैं । उसका सुख्य उपयोग धार्मिक और सामाजिक समभा जाता है। यदि उसका उपयोग राजनैतिक विषयों में भी किया जाय तो उससे बहत कुछ लाभ होने की आशा है। अंगेरजी के वायकाट\* और हमारे बहिष्कार का अर्थ एक हा है: परंत् अंगरेजी वायकाट की उत्पत्ति का इतिहास बहुत मनारंजक और शिचादायक है। सन १८००१ ई० म आयलैंण्ड देश में इस शब्द की उत्पत्ति हई । उस समय आयलेंण्ड के किसानों का श्रंगरेज जमीदारों के द्वारा बहत कप्र सहना पड़ता था : अंगरेज-जमीदाग अपने आयग्गिश-किसानों की जमीन चाह जब छीन लिया करते थे। पालिमेन्ट में इस विषय की अनेक बार चर्चा होने पर भी कुछ लाभ न हुआ। तब आयलैण्ड के सब लोगों ने यह निश्चय किया कि, जब

\* Boycott-To shut out from all social and other infercoutse,

श्रंगरेज-जमीदार किसी आयोरश-किसान को वे दखल करे तब उस खेत को कोई भी दसरा मनुष्य न लेवे; जो इस नियम का पालन नहीं करेगा वह समाज से अलग कर दिया जायगा---- उसका हका पानी बंद कर दिया जायगा। दर्भाग्य-वश इस नियम का प्रथम उक्षंघन कप्रान बायकाट नाम के एक साहब ने किया। तरंतही वह समाज से अलग कर दिया गया। उसके स्वतें में फुमल काटन के लिये आयलेंगड में एक भी आदमी नहीं मिलता था। उसके नौकरों न नौकरी छोड़ दी। उसके पत्र और तार नहीं पहुंच सकते थे। धर्मोपाध्याय की महायता से भी वह वज्जित हो गया था। इसी प्रकार, जो लोग उक्त नियम का भंग करने थे उन्हें मामाजिक दंड दिया जता था। इनका वर्णन श्रंगरेजी के एक लेखक ने इस प्रकार किया है---6 Boveotting means that a maa is denied lood & drink; that his cattle are unsaleable at fairs; that the smith will not shee, his horse nor the corporter mend his cart; that old mends pass him by on the other side making the sign of the cross; that his children at hooted at the village school; that he sits apart like an outcaste in his usual place of mublic worship. \* इसका भावार्थ यह है:---वहिन्छत मनुष्य का खान-पान बंद हो जाता है; उसके पशु भेलों में विकने नहीं पाते; लुहार उसके घोड़े की नाल नहीं बांधता; बढई उमकी गाड़ी कें। नहीं सुधारता; उमके पुगने दोम्न उससे घरण करने लगते हैं; पाठशाला में उसके लडकों की निंदा की जाती है; हेवालय में वह पतिन मनुव्य की तरह अकेला अपने स्थान पर वैठा रहता है। इनमाइक्लोपीडिया नामक अंगरेजी बहतकोश में दिखा है कि

Medicine was cefused by a shop-keeper even for the sick child of a boycented person. Sometimes no one could be found to dig a grave. " अर्थान, बहिष्कुत मनुज्य का अपने बीमार लड़के के लिये, दूकानदार के पास म, दवाई तक नहीं मिलती थी। कभी कभी। तो मुर्दे के लिये कबर ग्वेदन का आदमी तक नहीं मिलता था। उसी समय से 'बायकाट' अंगरेजी भाषा में व्यवहृत होने लगा है। मच है, जब अन्य उपायों से आपने कार्य की मफलता होती। हुई नहीं देख पड़ती। तब हसी एक राम-बाए से अपने बहुतरे दु:खों का निवारण हो। सकता है। हातिहास में ऐसे अनेक उदाहरण पाये जाने हैं, जिनसे यह बिदिन होता है, कि भिन्न भिन्न रेशों के लोगों को इसी एक उपाय से लाभ हुआ है। बायकाट अधवा बहिष्कार और स्वदेशी वस्तु-व्यवहार की प्रतिहा । १७

पहला उदाहरए अमेरिका देश का है। स्वाधीनता प्राप्त करने के पहले वह अंगरेजों के अधीन था। उस देश के निवासियों को अपने राज्य-प्रबंध में किसी प्रकार का हक़ न था। अंगरेजों की आनियांत्रित और प्रजा-पड़िक राजसत्ता से दु:सित होकर, सन् १७६५ – ६६ ईस्वी में, अमेरिकन लोगों ने थिदेशी वस्तु-विशेषत: इंग्लैंड देश की वस्तु-के त्याग और स्वदेशी वस्तु के व्यवहार की प्रतिक्का की। उन लोगों ने न्यूयार्क-शहर में एक मएडली स्थापित की, जिसके द्वारा स्वदेशी वस्तु के व्यवहार करने की उत्तेजना दी जाती थी। इसका उल्लेख अमेरिका देश के इतिहास में इस प्रकार किया गया है:---

so The making of linen, of cloth from the wool, both of sheep and the beauty, of spaces, hoes and southes and other iron articles, of spirits, of paper hangings &c, was beguen to be prosecuted with great ardour and activity, and these efforts of the mercantile and manufacturing community were warmly supported by the people at large; the productions of American Industry were bought with avidity; it became the fushion among all classes to appear dressed in clothes of the country; and it is related that the general zeal for promoting the native woollen manutacture oven gave rise to a resolution against eating lamb or buying meat from any butcher who should kill lambs., **Mal<sup>2</sup>:---Saft 3** 

सूती कपड़े, फाबड़ा, कुदाली, इंसिया आदि लोहे की चीचें बहुतायत से बनने लगीं। व्यापारियों और कारखानेवालें। की सब-साधारण लोगों की आर से सहायता और सहानुभूति बहुत मिलती थी। अमेरिका देश की बनी हुई बस्तु बड़े चाव से खरीदी जाती थी। उस समय देशी कपड़े पहि-रने ओढ़ने का, सब लोगों में, रवाज (फैशन) हो गया था। देशी-ऊनी कपड़े के संबंध में उन लोगों का उत्साह इतना बढ़ गया था, कि उन लोगों ने मेड़ का मांस खाना छोड़ दिया और यह निश्चय किया कि यदि कोई कसाई मेड़ मारेगा तो उसके पास से कोई आदमी गोश्त न खरीदे।

दूसरा उदाहरण इटाली देश का है। जिस समय वह आस्ट्रिया देश के आधीन था उस समय इटालियन लोगों ने, विदेशी आधिकारियों को बहिष्कुत करके, राज्यप्रबंध के काम में बड़ी कठिनाई उत्पन्न कर नी यी। बेडरवर्न साहब कहते हैं कि. यदि हिंदुरुधानी भी इसी उपाय का स्वीकार करें तो अंगरेजों को हिंदुस्थान के राज्य का प्रबंध करना बड़ा कठिन हो जायगा । परंतु सम्प्रति हिन्दुस्थान के लोग अपने विदेशी राजसत्ताधिकारियों का बहिष्कृत करना नहीं चाहते; वे उन्हीं लोगों की सहायता से अपनी उन्नति करने का प्रयत्न कर रहे हैं । अतएव अंगरेजों को उचित है कि वे शीघ्र ही मचेत हो जाँय और हिन्दुस्थानियों की प्रार्थना पर ध्यान दें, और वे जा कुछ कहने हैं उसको कबूल करें । इससे दोनों देशों के लोगों का मुख होगा ।

तीसरा उदाहरण चीन देश का है। चीनियों के साथ अमेरिका के लोग बहुत बुरी। तरह का वर्ताव करते थे; अतएव उन लोगों ने, हाल ही में, अमेरिका देश की बनी हुई वस्तु के त्याग का उद्योग आरंभ किया है। इसका फल यह हुआ कि चीनियों को खुश करने का, अमेरिका की गवर्नमेन्ट, यत्न कर रही है। इसके संबंध में पाये।नियर-पत्र लिखता है कि '' चीनियों के बायकाट से यदि अमेरिका के व्यापार में कुछ हानि होगी तो चीनियों का इष्ट हेतु शीघ सफल हो जायगा; और चीनियों के विरुद्ध जो आईन अमेरिका में बनाये गये हैं वे शीघ ही रद कर दिये जायेंग। '' उपहि उक्त वाक्य में '' चीनियों '' के स्थान पर '' हिन्दुम्थानियों '' और '' अमेरिका '' के स्थान पर '' हंगलैण्ड '' लिख दिया जाय, तो पायोनियर के शब्दों ही से इस बात का निर्णय हो मकता है कि, हम लोगों के स्वदेशी-आन्दोलन और विदेशी वस्तु के त्याग का परिणाम क्या होगा।

चाँथा उदाहरण ख़ुद हमारे अंगरंज महाराज का है। इन लोगों ने तो, एक समय, अपने निज के व्यापार के लाभार्थ, बहिष्कार (वायकाट) से भी अधिक तीव--- अत्यंत अनुचित-- उपायों का अवलंबन किया था। प्राचीन समय में भारतवर्ष कारीगरी के कामों के लिये बहुत प्रसिद्ध था। उस समय यहां के बने अनेक पदार्थ इंगलैण्ड और अन्य देशों को भेजे जाते थे। इंगलैण्ड के लोग हमारे ज्यापार की बराबरी नहीं कर सकते थे। तब उन लोगों ने कानून बनाकर, हिन्दुस्थानी वस्तुओं पर बहुत भारी कर लगाकर, हमारे व्यापार की अपने देश से बहिष्कुत कर दिया। इस विषय की चर्चा 'आंगरेजों ने हमारा वायकाट अथवा बहिष्कार और स्वदेशी वस्तु-व्यवहार की प्रतिहा । १९

ञ्यापार कैसे बरबाद किया " इस शार्षक के लेख में स्वतंत्र रीति से की जायगी । वर्तमान समय में भी, मिस्टर चेंबरलेन इंग्लैएड में 'स्वदेशी व्यापार की रचा' के नत्व पर ही. जोर दे रहे हैं ।

सारांश, आयलॅंग्ड, अमेरिका, इटाली, चीन और इंगलैण्ड देशों के उदाहरणों को देखकर भी यदि हम लोग न चेतें तो हमारे समान अभाग त्रीर कोई न होंगे। प्रजा कितनी भी दुईल हो -- वह निःशम्ब क्यों न हो - यदि वह इटनिश्चय और ऐक्यभाव में कुछ करना चाहे तो सब कुछ माध्य हा सकता है। वह अन्याया शासनकर्ताओं का और अविचारी राज-मत्ताधारियों का भी राह पर ला सकती है। यदि हम लोग विदेशी वस्त-विशेषनः इंगलैण्ड देश में बनी हुई वम्तू-का व्यवहार न करें; और जब विदेशी वस्त की अत्यंत अवश्यकता हो तब पहिल एशिया खंड के देशों की बनी हई चीजों का - जापान, चीन, स्याम, काबुल, कारस, अरब आदि देशों की बनी हुई चीजों का पसंद करें: जब इन देशों में बनी हुई चीजों से भी हमारा काम न चल तब अमेरिका, जर्मनी, फ्रान्म, रशिया आदि देशों की बनी हई चीजों का व्यवहार करें: परंतु किसी हालत में, इंगलैंग्ड की बनी हुई, किसी वस्तु का. भूलकर भी, स्वीकार न करें: ता हमारा यह कार्य आईन के प्रतिकल कटापि नहीं कहा जा सकेगा। इतनाही नहीं, किन्तु हम गह कहते हैं, कि आईन के अनुसार हमको अपने इस कार्य से कोई भी पराङमुख नहीं कर सकेगा। हां, हम जानते हैं कि राजा के विरुद्ध बलवा करना वे क़ायदा है - गुनह हैं; परंतु हमें जो चीज पसंद है उसका स्वीकार करन, और जो चीज नापसंद है उमका अस्वीकार करने, के काम में हम खुद अपने मालिक हैं---हम अपने मन के राजा हैं--हमें कोई राक नहीं सकता। जब कि हमारी सरकार हमारी प्रार्थना पर क्रुझ ध्यान नहीं देती तब हम उनके देश की बनी हई चीजें खरीदकर, अपने द्रव्य से, उनके जातिभाई ज्यापारियों का लाभ क्यों करें ? जिस देश के लोग हमारी प्रार्थताओं पर कुछ ध्यान नहीं देते उस देश के लोगों का माल न लेकर. उनके संबंध में. हम अपनी तिरस्कारवृद्धि क्यों न व्यक्त करें ? इसमें संदेह नहीं कि जो लोग

स्वदेशी-आन्दोलन और वायकाट।

इमारी कुछ भी नहीं सुनते उन्हीं लोगों का राज्य, इस समय, हमारे देश में है; परंतु क्या इससे यह वात सिद्ध होती है कि हम लोग, स्वयं अपनी हानि करके, उन लोगोंही के व्यापार की सहायता करते रहें ? नहीं; कदापि नहीं।

इस संसार में यह बात प्राचीन समय से चली आ रही है कि, एक जाति अन्य जाति पर अपना अधिकार जमाने का यत्न करती है; एक समाज श्रन्य समाज पर श्रपनी प्रवलता स्थापित करने का उद्योग करता है: एक देश अन्य देश पर अपनी प्रभुता जमाने का उपाय रचता है। जब दुर्भोग्य-वश कोई एक देश किसी दसरे देश के अधीन हो जाता है तब पराधीन-प्रजा को इस बात का विचार करना ही पडता है कि प्राचीन स्वत्वों की रत्ता किस प्रकार की जाय और नूतन स्वत्व किस प्रकार प्राप्त किये जॉय । जबसे भारतवासी अपनी स्वाधीनता को खोकर पराधीन हो बैठे तबने उन्हेंभी इम बात का विचार करना पड़ा। मुसलमानों के समय में जब यह देश पराधीन हुआ था तब मिर्क हमारी राजसत्ता ही छीन ली गई थी-तब हमारा व्यापार हमारे ही हाथ में था, वह नष्ट नहीं हुआ था। परंतु झंगरेजों के राज्य में हमारी राजसत्ता के साथही हमारे व्यापार का भी सर्वथा नाश हो गया है। स्मरए रहे कि अंगरेज लोग केवल राज्यकर्ता ही नहीं हैं, किन्त वे व्यापारी भी हैं: वे केवल चत्रियही जहां हैं, फिन्तु वे वैश्य भी हैं। इन्हीं दोनों वृत्तियों के योग से, इस देश में, उनकी राज-नीति तथा व्यापारनीति बनी है। इस समय हम लोग, राजनैतिक दृष्टि से, तथा व्यापार में. सर्वथा इंगलैएड के अधीन हैं। ऐसी अवस्था में. जब कि अंगरेजों में दो प्रकार की वृत्तियों का योग हुआ है, अर्थात् वे त्तत्रिय (राज्यप्रबंधकर्ता और शासक) हैं और वैश्य (वणिक, व्यापारी) भी हैं; और जब कि हमारे आन्दोलन का असर, हमारी पराधीन प्रजा की पुकार का असर, हमारी याचकवृत्ति का असर, राज्यकर्ताओं की ज्ञात्रवृत्ति पर कुछ भी नहीं होता; तब हम लोगों को उनकी वैश्य-वृत्ति - अर्थात् व्यापार-विषयक उनकी स्वार्थ-बुद्धि----पर आघात करना चाहिए । यही

20

बायकाट अधवा बहिष्कार और स्वदंशी वस्त व्यवहार की प्रतिज्ञा। २१

बात अन्य शब्दों में इस प्रकार कही जा सकती है, कि अब हम लोगों को अपनी याचकवृत्ति का त्याग करके, अपने दुर्बल वचनों से राज्यसंबंधी हक़ों की भीख मांगने की आदत छोड़ देना चाहिए; और इसके बदले अपने शाक्तिमान हाथों से अपनी उन्नति का उचोग करना चाहिए। इंगलैण्ड देश की बनी हुई चीजों को खरीदकर जो करोड़ों रुपये हम हर साल अंगरेजों को दे देते हैं वे स्वदेशी वस्तु के व्यवहार से स्वदेशभाइयों को देने चाहिए।

कोई कहेंगे कि इस समय हमारे देश में सब प्रकार की चीजें नहीं बनतीं; ऐसी अवस्था में कुछ विदेशी माल लेना ही पड़ेगा । हां, इसमें संदेह नहीं कि जबतक हमारे देश में सब प्रकार की चीजें बनने न लगें तबतक कुछ न कुछ विदेशी चीजें लेना ही पड़ेंगी; परंतु हम कहते हैं कि जब जव आप लोगों को कुछ विदेशी वस्तु लेना हो तब तब इस वात का स्मरण रखिये कि वह वस्तु राजमद से जिनकी आंखें धुंध हो गई हैं और जो हमारी प्रार्थना पर कुछ ध्यान नहीं देते. उनके देश की----अर्थात इंग्लैंड की-बनी हुई न हो; वह वस्तु इंग्लैंड के सिवा और किसी देश की हो । वास्तव में यह एक प्रकार का व्यापार-युद्ध ही है । इस युद्ध में शास्त्रास्तों की जरूगत नहीं; जरूगत है सिर्फ हमारे दृढ़ निश्चय, ऐक्यभाव और निस्सीम देशभक्ति की । इम युद्ध में हमको जितनी सफलता प्राप्त -होगी उतनाही हमारे देश का कल्याए होगा। जब हम एक पैसे की भी कोई स्वदेशी वस्तु खरीदेंगे तव उतनाही हमारे देश का लाभ होगा।' यही परिणाम हम लोगों को इष्ट है; क्योंकि हम इस व्यापार-युद्ध से यह सिद्ध करना चाहते हैं कि, यहापि हम लोग अपने राज्यकत्तीओं के स्वच्छन्द, बेपरवाह और अनुचित बर्ताव को रोक नहीं सकते, तथापि हम लोग अपने राज्यकर्ताओं के देशभाइयों ( अर्थात् अंगरेजों ) के करोड़ों रुपयों के हिन्दुस्थानी व्यापार को मिट्टी में मिला सकते हैं। यदि हिन्दुस्थान के सब लोग यह निश्चय करलें, कि हम स्वदेशी बस्तु ही का व्यवहार करेंगे; श्रौर जब कोई स्वदेशी वस्तु न मिल सकेगी तब किसी श्रान्य देश की लेंगे. इंगलैंग्ड की कदापि न लेंग; तो, पायौनियर ने अमेरिकन लोगों के संबंध

#### स्वदेशी-आन्दोल्ठन और बायकाट<sup>।</sup>

રર

में जे। कुछ ऊपर लिखा है वही अंगरेजों के संबंध में भी हमको लिखना पड़ेगा। अर्थात ग्रंगरेजों को हिन्दुस्थानियों की प्रार्थना पर अवश्य ध्यान देना पड़ेगा।

कोई कहेंग कि यदि हम म्वदेशी वम्तु के व्यवहार की प्रतिज्ञा करें तो इस प्रनिज्ञा का पालन पूर्ण रीलि से नहीं हो मकेगा; क्योंकि इस ममय हमारे देश में सब प्रकार का माल तैयार नहीं होता। अतएव, प्रथम हम लोगों को म्बदेशी माल पैदा करने का यह करना चाहिएः श्रीर जब लब प्रकार का म्वदेशी भाल बनने लगेगा तब हम म्वदेशी वम्तु के व्यवहार की प्रतिज्ञा करेंगे, क्योंकि नभी हमारी प्रतिज्ञा का पूर्ण रीति से पालन हो सकेगा। इस दर्लाल में यह वात सच है कि इस समय हमारे देश में मत्र चोजें नहीं वनतीं। जो चीजें वर्तमान समय में यहां बननी हैं उन्हींके व्यवहार का प्रतिज्ञा करने में जा लाभ होगा उसका उल्लेग ऊपर किया गया है; परंतु जो लोग यह कहते हैं कि जबनक सब चीजें अपने देश में वनने न लगें तबनक म्यदेशीवस्तु के व्यवहार की प्रतिज्ञा करने में कुछ लाभ नहीं. उन लोगों का यह बात ध्यान में रखनी चाहिए कि खदेशी वस्त का व्यवहार जितने औरा में किया जायगा उतनाही उससे लाभ होगा. .उसम किसी प्रकारको हानि होने का डर नहीं है। भगवड़ीता में, भगवान अकिप्राने अन्निन को उपदेश करते हुए यही कहा है कि- " नहाभिकम नाशोऽम्ति प्रत्यवायों न विद्यते । स्वल्पमप्यस्य धर्मस्य त्रायते महतो भयात् ॥ " स्वदेशी वस्त के व्यवहार की प्रतिज्ञा भी इसी प्रकार की है। इस प्रतिज्ञा का पालन जितना किया जायगा उतनाही उससे हमारे देश का कल्याए होगा।

सारांश, म्वदंशी वस्तु के व्यवहार की प्रतिज्ञा का पालन बहुन दिनों तक करते रहने ही से हमारा इष्ट हेतु सिद्ध होगा। जो लोग यह कहते हैं कि, जब सब प्रकार का देशी माल वनने लगेगा तव हम देशी वस्तु के व्यवहार की प्रतिज्ञा करेंगे, वे लोग उस आदमी से कम मूर्ख नहीं हैं जो यह कहता है कि जब मुक्ते तैरना आ जायगा तब में पानी में पैर रक्खूंगा ! ऐसे लोगों को सोचना चाहिए कि जब मव प्रकार का देशी माल तैयार होने लगेगा बायकाट अथवा बहिल्कार और स्वदेर्दा। वस्तु-व्यवदार की प्रतिशा। 🦷 २३

तब उसके व्यवहार की प्रतिज्ञा करने की आवश्यकता ही क्या है? सच बात तो यह है. कि जबनक हमारे देश में मब प्रकार की चीजें बनने नहीं लगी हैं तभीतक उनके व्यवहार की प्रतिज्ञा करने की अत्यंत आवश्यकना हैं; क्योंकि अर्थशास्त का यहां सिद्धान्त है कि जबतक किर्मा वस्तु की मांग नहीं बढती तबनक उसकी आमटनी भी नहीं बढती। किसी देश में बहुतसी चर्जिं तभी तैयार होती हैं जब कि उनके बनानेवालों को, उन देश के राजा या प्रजा की छोग से. उत्तेजन दिया जाता है । यह बान सब लोगों को विदिन है कि हमारे राजा की और से स्वदेशी व्यापार की उन्नति के लिंग उत्तेजन पान की मंभावना वहुत कम है । अब यदि प्रजा की और से कुछ उत्साह न दिया जाय. औंग यदि सब लोग यही कहने लगें कि जब देशी चीजें बनेंगी नब हम उनका व्यवहार करेंगे, तो इस देश में देशी वस्त क बनने की आशा कदांपि नहीं की जा मकती। हम जानते हैं कि आज देशी वस्तू के व्यवहार की प्रतिहा करने से कल्ही हमारे देश में देशी वस्तु का बाजार गरम न है। जायगा । हम जानते हैं कि हमारी प्रतिज्ञा का फल, योगाभ्यास के " अनेकजन्मसंसिद्धस्तने। याति पर्ग गति 🗍 इस तत्व के अनुसार, बहुत हिनों के बाद दिखाई देगा। इसीलिये हमारं। यह प्रार्थना है कि हमारे मब देश-भाइयों का अभीम देशी बन्तु के व्यवहार की हढ़ प्रतिज्ञा करनी चाहिए।

उक्त आदंषों का समाधान एक उदाहरण से भली भांति हा जायगा। देखिये, कुछ सरकारी आफसरों की यह इच्छा देख पड़ती है कि महाराष्ट्र-बाझरों का सरकारी नौकरी न दी जाय। परंतु महाराष्ट्र-बाझरों के सिवा अन्य जाति के बहुतसे बुद्धिमान, शिद्धित और होशियार आदर्भा नहीं भिलते। अनएव सरकारी नौकरियों के देने में प्रायः इस नियम का पालन किया जाता है, कि जहांतक हो सके प्रथम महाराष्ट्र-बाझरों को कोई जगह न दी जाय। पहले किसी युरेशियन, किश्चियन, मुसलमान, पारर्स, कायस्थ या किसी अन्य जाति के मनुष्य को जगह दी जाय। इस उपाय से, यद्यपि एक दी ही दिनों में सरकारी नौकरी में सब महाराष्ट्र-बाझरों का लोप नहीं हो सकता; तथापि इसमें संदेह नहीं कि कालांतर में सरकार का हेतु अवश्य सफल होगा और प्राय: सब महाराष्ट्र-आहाए सरकारी नौकरी से अलग कर दिये जायेंगे। स्वदेशी वस्तु के व्यवहार की प्रतिज्ञा करनेवालों को उक्त नियम से कुछ शिचा लेनी चाहिए। उन लोगों को भी उक्त सरकारी नियम ही का अवलंव करना चाहिए। अर्थात् प्रथम स्यदेश में बनी हुई वस्तुओं का व्यवहार किया जाय; जब वे न प्राप्त हों तब एशिया खंड के किसी देश की बनी हुई वस्तु का व्यवहार किया जाय; जब वह भी प्राप्त न हो तब अमेरिका और यूरप के किसी भी देश की वस्तु का क्यवहार किया जाय, परंतु इंगलेंड देश की बनी हुई किसी भी वस्तु का स्वीकार न किया जाय । इस उपाय से हमारे कार्य की सफलता अवश्य हो जायगी।

यह बात प्रसिद्ध है कि, इस समय, हमारे देश में सब प्रकार की चीचें नहीं बनतीं; परंतु इससे हम लोगों को निराश और निरुत्साह न होना चाहिए । यदि सब प्रकार की चीजें नहीं बनती हैं, ता क्या जो चीजें इस समय बनकी हैं उन्होंके व्यवहार का आरंभ हम लोगों को न करना चाहिए ? यदि एकट्म सब चीजें नहीं बन सकतीं तो क्या धीरे धीरे हम लोगों को अपनी प्रतिज्ञा का पालन न करना चाहिए ? यदि आपकी, यथार्थ में, यही इच्छा है कि इस देश में सब प्रकार की चीजें बनने लगें तो उपाय यही है कि जो चींचें इस समय अपने देश में बनती हैं उन्हींको काम में लाइय - उनके सिवा अन्य किसी विदेशी वस्तू का स्वीकार न कीजिये। इस उपाय के अवलंब से, थोड़ेही समय में, हमारे देश में, और और सब चीजें भी बनने लगेंगी। यह उपाय सर्वथा निरपनाद तथा निर्भय है । यह साध्य और श्रेयस्कर भी हैं: पर इसमें दृढ वल और निश्चय की आवश्यकता है। यदि इस देश के संय लोग यही निश्चय करले, कि हम केवल स्वदेशी वस्तु का व्यवहार करेंग, तो देश में एक विल्लए शक्ति उत्पन्न हो जायगी । सारांश, खदेशी बस्त का स्थाकार और विदेशी वस्तू का लाग किये बिना हमारे देशभाइयों की वर्तमान दशा में कदापि सुधार होने की आशा नहीं की जा सकती। स्मरए रहे कि कल्याए करनेवाले किसी भी मनुष्य की दुर्गति नहीं होती। भगवधीता में लिखा है कि-"नहि कल्याग्राकृत कथित दुर्गतिं तात गच्छति।"

वायकाट अथवा बहिष्कार और स्वदेशी बस्तु ध्यवहार की प्रतिशा। २५

कंई कोई कहते हैं कि स्वदेशी वस्तु-व्यवहार के आन्दोलन में किमी प्रकार का गजनैतिक Political, म्वरूप नहीं आने देना चाहिए -- उसका केवल औद्योगिक विषयों ही मे संबंध रहे ---- म्वदेशी' और ' वायकाट' ये दो भिन्न भिन्न विषय हैं। परंतु यह निर्दा भूल है। यह आदेत्तिन माचान् राजनैतिक न हो नो न मही; परंतु इसमें मंदह नहीं कि हमारे नायकों की यही इच्छा है कि इस आंदोलन का हमारे राज्यकर्ताओं की वर्तमान राजनीति पर कुछ घसर पड़े --- इस आंदोलन से हमारे राज्यकर्ताओं की वर्तमान राजनीति पर कुछ घसर पड़े ---- इस आंदोलन से हमारे राज्यकर्ताओं की वर्तमान राजनीति पर कुछ घसर पड़े ---- इस आंदोलन से हमारे राज्यकर्ताओं की वर्तमान राजनीति पर कुछ घसर पड़े ---- इस आंदोलन से हमारे राज्यकर्ताओं की वर्तमान राजनीति पर कुछ घसर पड़े ---- इस आंदोलन से हमारे राज्यकर्ताओं की वर्तमान राजनीति पर कुछ घसर पड़े ---- इस आंदोलन का हमारे राज्यकर्ताओं की वर्तमान राजनीति पर कुछ घाले थोडी भी खुल जाँय और वे हमारी उचित प्रार्थनाओं पर कुछ ध्यान देने लगें। इस प्रकार, यह आंदोलन अप्रत्यद्य रीति से राजकीय कहा जा सकता है ---इस वान को प्रकट कर देने से हमारी कुछ हानि नहीं; और उसको गुप्र रखने से हमारा कुछ लाभ भी नहीं। हां, यह बात सच है कि बाहर से इस आन्दोलन के दो रवरूप हैं: परंतु रूपकी भिन्नना से वम्तुस्थिति में कुछ भेद नहीं होना। म्वदेशी वस्तु का व्यवहार और विदेशी वस्तु का व्याग--ये दोनों एक ही विषय के भिन्न भिन्न रूप हैं।

इस लेख में बहिष्कार की योग की उपमादी गई है । अब इस बात का विवेचन किया जाना है कि उक्त बहिष्कार-योग का अभ्यास किस प्रकार किया जाय-इप्ट हेतु की सफलता के लिये किन किन साधनों का उपयोग किया जाना चाहिए । योग का स्वरूप और उसके 'अभ्यास का मागे' ये दोनों भिन्न भिन्न बातें हैं । कैसाही 'योग ' क्यों न हो-चाहे वह 'धार्मिक' योग हो चाहे 'राजकीय'-उसकी सिद्धि के लिये हढ़ निश्चय और धैर्य की आवश्यकता है; क्योंकि उसकी सिद्धि में अनके विन्न उपस्थित होने हैं । जब कोई मनुष्य किसी योग का अभ्यास करने लगता है तब उसकी उस योग से भ्रष्ट करने के लिये भूत, पिशाच, राइस आदि भयंकर रूप धारण करके भयभीत करने का रा ज्याग करते हैं । इसी प्रकार 'वहिष्कार-योग' के अभ्यास करनेवालों को भी बहुतेरे भूतों, राचसों और पिशाचों ने भयभीत करने का यज्ञ किया है । और जबतक हम लोग यहिष्कार योग का अभ्यास करने रहेंगे नवनक हमारे

पछि इसी प्रकार का भय बना रहेगा। विदेशी वस्तु के-विशेषतः इंगलैएड की बनी वस्तु के-त्याग की प्रतिझा को मुननेही गोर अख-बारों श्रीर कुछ गोरे श्रकसरों ने श्रपना भयानक रूप प्रकट किया। वंगालियों को 'बष्किार-योग' से भ्रष्ट करने के लिये मरकार ने सरक्यूलरों की मड़ी लगा दी और अपने लठदार शासन के बल पर प्रजा की उचिन प्रतिज्ञा के भंग करने का प्रयत्न आतंभ किया। परंतु जिस प्रकार सचा 'योगी' वही है जो किसी भूत, पिशाच और राज्ञम के उपस्थित किये हुए विन्नों की परवा न करता हुआ, धैर्य और हड़ निश्चय से अपना ' अभ्यास' करता चला जाता है और अंन में सफल-मनार्थ होता है; उसी प्रकार सन्ता 'देशभक्त' वहीं कहलावेगा जो अपने 'बहिष्कार-योग' के अभ्यास में, किसी गोरे अखबार या किमी गोरे अफसर की परवा न करता हुआ श्रपनी प्रतिज्ञा का पालन करेगा। जब हमारे विदेशी वस्तु के त्याग से अंगरेज-व्यापारियों का कुछ नुक़सान होने लगेगा तब अंगरेज-सरकार की झांखें अवश्य खुलेंगी; क्योंकि अंगेरजी-राज्य और अंगरजी-ठयापार का बहुत घना संबंध है---इन दोनों की आत्मा एक ही है। उस समय, हमारी सरकार, अपने जातिभाइयों के व्यापार की रत्ता के हेतु, हमारी प्रार्थनाओं पर अवश्य ध्यान देगी। हम लोगों की इच्छा अवश्य पूर्ण होगी । अतएव बहिष्कार-यांग की सिद्धि का मुख्य साधन यही है कि, किसी प्रकार के विन्नों में भयभीन न होकर टढ़ता से श्रपनी प्रतिज्ञा का पालन करना चाहिए।

## यह समय कभी न कभी आनेही वाला था।

हैं है के अप प्रस्तुत विषय का जितना आधिक विचार करते हैं, उतनाही कि कि बर्नमान कि देशास हड़ होता जाता है, कि वर्तमान स्वदेशी आन्दोलन का जोश, किसी चुट्ट जलाशय में उत्पन्न होनेवाली चरिएक लहर के समान, चआल और अनस्थिर नहीं है; किन्तु वह इस देश की उन्नति का एकमात्र चिरस्थायी साधन है। गौरे अग्ववारों का यह आदेप है कि जिस आंदोलन की उत्पत्ति वंग-भंग जैसे जुद्र और चणिक विषय से हुई है वह चिरस्थायी कैसे हो मकता है ? इसका उत्तर यह है कि इस आंदोलन का बीज, वंगभंग के पूर्वही, इस देश में, बोया गया था-वह बीज-रूप से पहलेही उपस्थित था। वंगभंग के कारण उसको गति प्राप्त हुई-वंगभंग के कारण उस बीज-रूपी आन्दोलन का सब देश में आडूर उग आया। अर्थात् यह आन्दोलन वंगभंग से उत्पत्र नहीं हुआ; वंगभंग, इस समय, इस आन्दोलन के प्रसार का कारण मात्र हुआ। जिस प्रकार कुरु-त्रेत्र की रणभूमि पर खड़े रहनेवाले दोनों पत्तों के वीरों के नाश के लिये अर्जुन केवल निमित्तमात्र कारण हुआ---यथार्थ कारण संसार का संहार करनेवाला परमात्मा का कालखरूपही था--उसी प्रकार वंगभंग प्रस्तुत आन्दोलन का केवल नैमित्तिक कारण है, यथार्थ कारण वर्तमान समय ही है । हमारा यह विश्वास है कि यद्यपि वंगभंग का प्रभ, इस समय, उपस्थित न किया जाता तथापि यह प्रसंग--यह आन्दोलन--आज नहीं तो कल, कभी न कभी, आनेही वाला था।

गत दस बारह वर्ष में, दुनिया के सब देशों में, जो विशेष घटनाएं हुई हैं उनकी ओर, जिन लोगों ने ध्यान दिया होगा---जिन लोगों ने उन घटनाओं का सृदम रीति से विवेचन किया होगा---उनका यह बात देख पड़ेगो कि इस समय एक विशेष भाव स---एक विशेष कल्पना से---सारी दुनिया का ढंगही बदलता जारहा है। अमेरिका, चीन, जापान, आस्ट्रेलिया, नटाल, ट्रान्सवाल, फ्रांस, जर्मनी और ख़ुद इंग्लैएड की, गत दस बारह वर्ष की, सब घटनाओं को मथकर, यदि कोई एक विशेष बात जानना चाहे तो उसे यही देख पड़ेगा कि ये सब देश "स्वकीय का स्वीकार और परकीय का त्याग" इसी एक कल्पना--इसी एक भाव--इसी एक सिद्धान्त-रूपी केन्द्र के चारों और चक्कर लगा रहे हैं। अमेरिका में चीनियों को न रहने देने का जो यत्न किया गया उसका कारण क्या है ? आस्ट्रेलिया में जापानियों और हिन्दुस्तानियों को न रहने देने का कारण क्या है ? कुछ दिन हुए, बंबई के मशहूर आगास्तां साहब आस्ट्रेलिया को गये थे । उस समय उस देश के निवासियों ने इतने बड़े मुसलमान-नायक को भी वहां न आने देने का यत्न किया था। आगाखां बड़े श्रीमान सरदार हैं। श्रास्ट्रेलिया के व्यापारियों को उनसे बहुत लाभ होने की संभावना थी। इस प्रकार के कायदे की क़छ भी परवा न करके श्रास्ट्रेलिया के निवासी हिन्दुस्थानियों, चीनियों, और जापानियों के साथ अपना सम्बन्ध रखना नहीं चाहते, इसका कारण क्या है ? आस्ट्रेलिया से इंग्लैएड को जिस जहाज में डांक भेजी जाती है उसपर हिन्द्रस्थानी खलामी न रक्खे जांय-इसका कारण क्या है ? आस्ट्रेलिया की मनुष्य-संख्या बहुन नहीं है; वहां मजदूर कम हैं: और उपजाऊ भूमि बहुत है। इतने पर भी वे लौग विदेशियों से संबंध क्यों कहां रखते ? वे जानते हैं कि हमारे वर्तमान कार्य का परिएाम भविष्यन में अपनी सम्तानों पर अच्छा न होगा। वे इस बात का विचार हरते हैं कि हमारा धन कहां जाना है----श्रौर वहां जाकर वह हमें केस प्रकार हानि पहुंचावेगा। ट्रान्सवाल में सोन की खानों ां काम करने के लिये चीनी मजदूर भरती किये जांय या नहीं, इम वेषय का का विवाद इंग्लैंग्ड में क्यों किया जाता है? दक्तिएा-द्याफ्रिका में गंगरेजी की राज्य है। वहां काल आदमियों (हिन्दुम्धानियों) के माध ासा वर्ताव किया जाता है सब लोगों को विदित है। यथार्थ में वहां काला गर्मी अन्यन्त पतित और हीन समभा जाता है। इसका कारण क्या है? हि इंग्लैंग्ड में, मिस्टर चेम्वरलेन और बाल्फोर साहब अंगरजी-व्यापार ो रज्ञा के लिये जो प्रयत्न कर रहे हैं उसका रहस्य क्या है ? Made m armany जर्मनी में बनाया गया-यह वाक्य किमी बम्तु पर देखते ही गरेकों का दिमारा विगड़ क्यों जाता है ? उक्त प्रश्नों का उत्तर एक ही --- " म्वकीय का भ्वीकार और परकीय का न्याग " ! इस विचार--इम ल्पना-का असर पहले पहल यूरप के सब देशों में हुआः अनेतर त विचार की लहरें एशिया-संड की छोर अर्की। जापान के विजय उस विचार की लहरें और भी अधिक उत्तेजित हई । इसी विचार-परि-र्ग के कारण चीनियों ने ऋमेरिका के व्यापार का अपने देश से बहिष्कृत या। यह विचार-तरंग, आज नहीं तो कल, कभी न कभी. भारतवर्ष में आनेही वाली थी-उसके स्वाभाविक प्रवाह को कोई भी रोक

न सकता। वंगभग ने सिर्फ इतनाही काम किया कि उक्त विचार-तरंग को, इसी समय, प्रादुर्भूत होने का-प्रकट होने का-आवसर दिया। यह तो केवल कालमाहात्म्य है-समय का हेरफेर है। उसके प्रभाव को कौन रोक सकता है ? जिस विचार ने-जिस कल्पना ने-दुनिया के सत्र देशों में हलचल मचा दी: जिस सिद्धान्त के आधार पर प्रत्येक देश के निवासी "स्वजन का स्वीकार और परजन का त्याग" कर रहे हैं: क्या उम कल्पना का-उम विचार का-उम सिद्धान्त का प्रभाव हिन्दुम्थानियों पर कुछ भी न होगा ? यह परिस्थिति हिन्दुस्थानियों ने स्वयं उत्पन्न नहीं की है; किंतु वह यूरप से एशिया के कुछ देशों में - और उन देशों से हिन्दुम्थान में - आपही आप स्वाभाविक रीति से आ पहुंची है। ऋव उस परिस्थिति में हम लोग बँध से गये हैं-उससे हमारा छुटकारा है। नहीं सकता । अनएव उमसे लाभ उठानाही हमारा प्रधान कर्तत्र्य है। जब दुनिया के सब लोग उक्त मिद्धान्त का अवलम्ब करके अपना अपना हित-माधन कर रहे हैं, तब क्या यही एक देश ऐमा अभागत है जिसके निवामी प्राप्त-परिस्थिति वर्तमान समय-से अपनी कुछ भी भलाई न कर सकेंगे ? क्या हिन्दुस्थान के लैंग इतने मुर्ख, अज्ञानी और अभिमान-रहित हैं कि वे उक्त तत्व को मान्य न कर सकेंगे? क्या हम लोगों को इम बात का विचार न करना चाहिए कि हमारे घर का धन केवल हमारे स्वजन्मी ही को मिले-विदेशियों के हाथ में न जाने पावे ? जितना ट्रव्य हम व्यय करते हैं यदि वह सब हमारे म्वजनों को न मिले--यदि उसका कुछ भाग विदेशियों का भी ट्रेने का प्रसंग आवे - तो हमारा यह कर्तव्य है कि हम अपना द्रव्य उन विदेशियों को कभा न दें जो हमारा अपमान करते हैं-जो हमारी प्रार्थना पर ध्यान नहीं देते-जो हमारे हकों का कुछ खयाल नहीं करते-जो हमें सदा दासत्व में रखने की चेष्ठा करते हैं; किन्तु हम अपना द्रव्य पेसे विदेशियों को दें जो हमारा अपमान नहीं करते। अर्थात् प्रत्येक हिन्दस्थानी को स्वदेशी वस्तु के व्यवहार-द्वारा, अपना द्रव्य, अपने देश-भाइयों ही को देना चाहिए: यदि किसी स्वदेशी वस्तु के अभाव के

कारण विदेशी वस्तु की जरूरत हो तो, प्रत्येक हिन्दुम्थानी को यह निश्चय करना चाहिए, कि जिस इंग्लैएड देश के लोगों ने हमारे मुँह की रे।टी छीन ली है, और जिस इंग्लैन्ड देश के लोग काले आदमियों को पशुतुल्य सममते हैं, उस देश की बनी कोई भी चीज हम न खरीदेंगे। जब विदेशं। वस्त की जरूरत ही होगी तब इग्लैएड के सिवा अन्य किसी देश की लेनी चाहिर। क्या दुनिया में अंगरेजों के सिवा और कोई लोग ही नहीं हैं ? क्या दुनिया में इंग्लैंग्ड के सिवा और कोई देश ही नहीं है ? यदि है तं, क्या इंग्लैण्ड के सिवा और किसी देश की बनी चीज लेना पाप है ? नहीं; यह पाप ते। है ही नहीं: किंतु यही, इस समय, प्रत्येक हिन्दुस्तानी का कर्तव्य है। यह ता एक नित्य के व्यवहार की बात है कि जो हमारा प्यार नहीं करता उमके साथ हम अपना संबंध रखना नहीं चाहते । जिसके मन में हमारे विपय में प्रेम नहीं उसके साथ संबंध रखना निंदा माना जाता है। महाभाग्त के युद्ध के ममय भगवान श्रीकरण पांडवों के दूत बनकर कौरवों के पास गये थे। उस समय दुयों-धन ने श्रीकृष्ण को भोजन के लिये वलाया। भगवान श्रीकृष्ण ने जो उत्तर दिया वह, इस समय, प्रत्येक हिन्दम्थानी को ध्यान में ग्यना चाहिए:---

'संप्रीतिभोड्यान्यन्नानि आपद्राज्यानि त्रा पुनः ।

न च संप्रीयमें रात्रज्ञ चैवापटता वयम् ॥

अर्थात भोजन का स्वीकार दो तरह में किया जाता है— पहले तो प्रेम से, दूसरे आपत्ति समय में। हे राजन तुम हमारा प्यार नहीं करते; और हम भी छुछ आपत्ति में फँसे नहीं हैं। ऐसी अवस्था में भोजन का स्वीकार किस प्रकार किया जाय ? अब हम यह जानना चाहते हैं कि, क्या इस देश के निवासियों पर ऐसी कुछ आपत्ति आई है जिससे उन लोगों को, अपने विषय में प्रेम-रहित विदेशियों ही की बनाई हुई चर्जि स्वरीदने के लिये, मजबूर होना पड़ता है ? आश्चर्य की बात है कि जिन लोगों के मन में हमारे विषय में घुएा और तिरस्कार का भाव भरा हुआ है उन्हीं लोगों के कारखानों की चीजें खरीदकर, हम अपने ही द्रव्य से, स्वदंशी वस्तु का स्वीकार और विदेशी वस्तु का त्याग,ये दोनॉ बातें पक्षहीहें। ३१

उन लोगों की मानमर्यादा और शक्ति को बढ़ाने का उद्योग करें; किन्तु, खदेशी वस्तु को खरीदकर अपने द्रव्य से अपने ही देशभाइयों के हित की कुछ भी चिंना न करें !

## स्वदेशी वस्तु का स्वीकार और विदेशी वस्तु का त्याग-ये दोनों बातें एकही हैं। इस यब में सफलता प्राप्त करना हमारी शक्ति क बाहर नहीं है।

ुप्र 🙏 स्तुन आन्दोलन का जो विवेचन ऊपर किया गया है उससे पाठकों को यह ज्ञात हुन्ना होगा कि स्वदेशी वस्तु का स्वीकार और विदेशी वस्तु का त्याग, यही हो चातें, इस आन्दोलन के, मुख्य प्राण हैं-----यही है। बातें, इस आन्दोलन के, प्रधान तत्व हैं। यद्यपि ये बातें, बाहर से देखने में, भिन्न भिन्न देख पड़ती हैं--- यद्यपि ये बातें, भिन्न भिन्न दे विषयों के समान, देख पड़ती हैं, और यद्यपि उनका वर्शन भिन्न भिन्न शब्दों में किया जाता है ( और कदाचिन इसीसे कोई कोई अपने को 'स्वदेशां के अनुयायां और कोई कोई · बहि्कार ' या 'ं बाय-काट के अनुयायी कहते हैं) तथापि. यथार्थ में. ये दोनों बातें एकही हैं---य भिन्न भिन्न विषय नहीं हैं। स्वदेशी और वायकाट में तादिवक मेट कुछ भा नहीं है- ये एकही वस्तु के दो भिन्न भिन्न रूप हैं। यदि कोई एक वस्तु भिन्न भिन्न हो म्थानों से देखी जाय तो, देखनेवाले के स्थान में परिवर्तन होने के कारण, उस एकही वस्तु के भिन्न भिन्न दो रूप देख पड़ेंगे। इसी उदाहरण के अनुसार, वर्तमान आन्दोलन के भी, भिन्न भिन्न दें। रूप देख पडते हैं। जिस दृष्टि से उसकी ओर देखिये उसीके अनुसार उसका रूप देख पड़ेगा। ' स्वदेशी ' के अनुयायियों को केवल 'स्वदेशी वस्तु के स्वीकार श्रीर म्बदेशी बम्तु की उल्लति 'ही का रूप देख पड़ता है श्रीर ' बायकाट ' के छनुयायियों को केवल 'विदेशी वस्तु के त्याग' ही का रूप दिखाई देता है।

ज्ञानी लोगों को यह बात विदित है कि मंसार की उत्पत्ति के लिये ' परमेश्वर ' और ' माया' ( शक्ति ) दोनों की जरूरत है । अकेला परमेश्वर समार की उत्पत्ति कर नहीं सकता-- माया (शक्ति) की महायता बिना परमेश्वर कुछ कर नहीं सकता; और अकेली माया (शाक्त) भी कुछ कर नहीं सकती। यद्यपि ये दोनों देखने में भिन्न भिन्न देख पड़ते हैं तथापि वे एक ही नहा-तत्व के दो रूप हैं। परमेश्वर और माया के इस सम्मिलित रूप के आधार पर ही नरनारी-नटेश्वर की मूर्ति कल्पित की गई है। उस मृर्ति में परमेश्वर और माया का रूप इतना साम्मिलित है कि देग्वनेवाला उन दोनां रूपों का विभक्त नहीं समभ सकना। तथापि उम मुर्ति की एक त्रोर खड़े होकर देखिये तां केवल 'परमेश्वर' का रूप दिग्वाई देगा, और यदि दुसरी और खंड होकर देग्विये तो केवल भाया' (शाक्त ) का रूप दिग्वाई देगा। ठीक यही दशा इस आन्दोलन की भीहै। 'स्वदेशी' और 'वहिष्कार' ये दोनों वातें इननी सम्मि-ं लित हैं कि उनको कोई विभक्त नहीं कर सकता; तथापि एक आर से देखा जाय तो केवल ग्वदेशी का रूप दिग्याई देना है; और इसरी ओर से देखा जाय ना केवल आहिष्कार का रूप देख पहना है। संसार की उत्पत्ति के कार्य में परमेश्वर और माया ( श्रांक ) को विभक्त करना असम्भव है : ऐसा करने से संसार की उत्पत्ति में विन्न होगा। इसी प्रकार अपने देश की उन्नति के कार्य में म्वदेशी ' और ' बहिष्कार' को विभक्त करना असंभव है; ऐमा करने में देश की उन्नति में विन्न है।गा । हमारी समम में, वर्तमान आन्दोलन की प्रधान शक्ति ' बहिष्कार ' ही में हैं । जिस प्रकार माया : शक्ति ) को प्रथक करने से संसार की उत्पत्ति हो नहीं सकती; उसी प्रकार ' बहिष्कार' को प्रथक करने में हमारा ज्यान्दोलन शक्ति-रहित हा जायगा--- उससे देश की उन्नति कदापि न हा सकेगी---इष्ट कार्य की कभी सिद्धता न होगी । अतएव, निवान व्यापार की दृष्ट्रि से, हिन्दुस्थान में कुछ जान है----वह सर्जीव है-- वह मृत नहीं है- यह बात सिद्ध करने के लिये हम लोगों को 'स्वदेशी वम्सू का रवीकार' और 'विदेशी वस्तु का त्याग, इन दोनों वातों को हमारे आन्दोलन में शामिल करना चाहिए।

ऋंगरेज-त्र्यापारी हर साल तीस करोड़ का कपड़ा इस देश में बेच-स्व. आ. ४ स्वदेशी वस्तु का स्वीकार और विदेशी वस्तु का त्याग ये बातें एकही हैं। ३३

कर हमारा धन तुट ले जाते हैं। क्या इस बात से हमारा जी जलना न चाहिए ? जिस मनुष्य का जी इस बात से नहीं जलता कि तीस करोड की हमारी सम्पत्ति कोवल विलायती कपड़ा खरीदने में विदेश को चली जाती है, वह 'स्वदेशी' का अनुयायी कैसे हो सकता है ? जो लोग यह कहते हैं कि इस देश में नई मिलें खोली जाँय, चरखों पर काम करनेवाले जुलाहों को उत्तेजन दिया जाय श्रीर नये नये कारखाने खोले जॉय; वे यदि विदेशी वस्तु का त्याग करने के लिये अपने देशभाइयों की उत्तेजित न करेंगे तो उनके प्रयत्नों से क्या लाभ होगा ? जनतक हमारे देशभाई विदेशी वस्तु के त्याग की प्रतिज्ञान करेंगे तबतक नई मिलों के खोलने से और चरखों पर काम करनेवाले जुलाहों को उत्तेजन देने से, या श्रीर श्रीर चीजों के कारखाने खोलने से, क्या लाभ होगा ? विदेशी वस्तु के त्यागई। में हमारी यथार्थ उन्नति की शक्ति है। यदि विदेशी वस्तु के संबंध में घुएा उत्पन्न होकर उसका त्याग ही न किया जायगा तो स्वदेशी वस्तु की मांग कैसे बढ़ सकेगी ? यदि स्वदेशी वस्तु के संबंध में प्रेम उत्पन्न होकर उसकी मांग ही न बढ़ेगी तो बड़ी वई। मिलें और नये नये कारखाने किस प्रकार खुल सकेंगे ? जब हमारे पूंजी-वालों का इस बात का हढ विश्वास हो जायगा कि हम लोगों ने विदेशी वस्तु का त्याग कर दिया है तब वे लोग बडी बडी भिलें और नये नये कारखाने खोलने सें एक भी दिन का विलम्ब न करेंगे। मिलों का व्यापार बहुत लामदायक है। उस व्यापार में पूंजीवालों को बहुत नफा मिलता है। जब वे लोग इस बात को जान लेंगे कि हमारे देश-भाई. किसी प्रकार की आपत्ति आने पर भी----किसी प्रकार का सङ्घट आने पर भी-विदेशी वस्तु का स्वीकार न करेंगे, वे केवल स्वदेशी वस्त ही का स्वीकार करेंगे. तब इस देश के प्रत्येक शहर और गाँव में स्वदेशी वस्तु के नये नये कारखाने देख पड़ने लगेंगे।

2

यद्यपि बिदेशी वस्तु के त्याग से लाभ के सिवा कोई हानि देख नहीं पड़ती, तथापि कुछ लोग विदेशी वस्तु के त्याग की प्रतिज्ञा करने से डरते हैं— वे घ्रपने को 'बायकाट' वा 'बाईब्कार' पन्थ के चनुयायी कहलाने से हिच-कते हैं। इसका कारण क्या है? वे लोग कहते हैं। कि विदेशी वस्तु के

त्याग की प्रतिज्ञा से इस देश के इंगरेज-आधिकारी नाराज होंगे---हमारी द्यालु सरकार अप्रसन्न होगी और मंचेष्टर के व्यापारी हमारे देशी माल पर कर लगवाकर इस देश के नये कारखानों को गिरादेने का प्रयझ करेंगे; अतएब यह कार्य हम लोगों की राक्ति के बाहर है। अब हम यह जानना चाहते हैं कि हमारे देशभाई, विदेशी वस्तु के त्याग की प्रतिहा करके-बहिष्कार-योग का अभ्यास करके-अपने देश के नष्ट हुए व्यापार की उन्नति करना, अपने देश को दरिद्रता से मुक्त करना और अपने देश के स्वाधीन-गौरव को स्थापित करना अच्छा सममते हैं; या इस देश के अंगरेज-अफसरों की नाराजी, सरकार की अप्रसन्नता और मंचेस्टर के व्यापारियों की बंदर-युड्की से भयभीत होकर देशहोही बनना पसंद करते हैं? क्या यह सेद और लज्जा की बात नहीं है कि ये लोग सरकार की अप्रसन्नता और अफसरों की नाराजी की ता इतनी परवा करें; परन्तु अपने देश की भलाई का इछ भी विचार मन में न लावें? जो लोग म्वयं अपनी, अपने इद्रम्ब की. अपने पड़ोसी की, अपने समाज की और अपने देश की भलाई की ऊछ भी चिन्ता न करके केवल विदेशियों को खुश करने का प्रयत्न करते हैं, वे देश के हितकती नहीं कहे जा सकते । अगरेजी भाषा में एक कहावत है जिसका अर्थ यह है कि "पहले तुम अपनी भलाई करो; फिर दूसरों की भल्लाई की चिन्ता करों "। हमारा यह आशय नहीं है कि जानबुभकर, किसी कारण विना, इस देश के अंगरेज-अफसरों को या सरकार को या विलायत के लोगों को अप्रसन्न करने का प्रयत्न किया जाय। नहीं; हमारा प्रयत्न केवल अपनी जातीयता-अपने राष्ट्रीयत्व-के अस्तित्व के लिये होना चाहिए। यदि अपनी जातीयता के अस्तित्व के प्रयत्न से-अपने राष्ट्र को सजीव रखने का उद्योग करने से--किसीका मन दुःखित हो--किसी की ऋप्रसन्नता हो--कोई नाराज हो--तो हमें उसकी परवा न करनी चाहिए। अपने पवित्र कर्तव्य के पालन से यदि किसीको बुरा लगे तो उसकी आरे ध्यान न देना चाहिए। किसी व्यक्ति वा समाज वा राष्ट्र का मन दुःखित न हो, इस हेतु की सिद्धि के लिये, क्या हम लोगों को अपने तीस करोड़ देशभाइयों के झस्तित्व का नाश कर डालना चाहिए? क्या उन लोगों को भूख से पीड़ित स्वदेशी वस्तु का स्वीकार और विदेशी बस्तु का त्याग ये वाले एकही हैं। ३५

होकर सरने देना चाहिए? क्या वर्तमान हीनता और सङ्घट के बड़े बड़े गडहों को और भी गहरे बनाकर उनमें अपने तीस करोड बांधवों को ढकेल देना चाहिए? पाठको, आपही इस विषय का विचार कीजिये ; अब-तक नम्रतापूर्वक प्रार्थना करके. गिडगिडाकर, भीख मांगने का जो प्रयत किया गया वह रत्तीभर भी सफल नहीं हजा। क्या अब उसी उपाय का और भी श्रवलम्ब किया जाय? मान लीजिये, कि जब हमारे प्रस्तुत प्रयत्न से--विदेशी वस्त के त्यांग की हमारी प्रतिज्ञा से-इस देश के व्यापार और कारखानों की उन्नति होगी तब उस उन्नति को देखकर, मंचेस्टर के व्यापारी डाह से चिल्लाने सगेंगे और इमारी सरकार देशी वस्त पर कर लगा देगी । अब हम यह जानना चाहत हैं, कि यदि हम विदेशी वस्तु का त्याग न करें, यदि हम स्वतंशी ज्यान्दोलन न करें ज्यौर यदि इस देश के व्यापार ज्यौर कारस्वानों की उन्नति आपही आप हा जाय. ते। क्या मंचेस्टर के व्यापारियों के मन में हमारी उज्ञति के संबंध में डाइ न उत्पन्न होगी ? क्या वे लोग इस देश की वस्तु पर कर लगवाकर हमारे व्यापार को नष्ट करने का प्रयत्न न करेंगे ? क्या इस बात की जिम्मेदारी ( Guarantee ) कोई ले सकता है ? सच बात तो यह है कि ऋपनी राजसत्ता का दरुपयोग करके भारत-वर्ष के व्यापार को नष्ट करने का अंगरेज लोगों ने जो प्रयत किया ( श्रौर जो भविष्य में किया जायगा) उसका कारएा, उन लोगों की अनुचित और म्रान्यायी स्वार्थ-बुद्धि ही है। जबतक उनकी यह स्वार्थ-बुद्धि, यह लोभ, क्रायम है तबतक वे लोग हमारे व्यापार और कारखानों की उन्नति से कदापि प्रसन्न न होंगे; ने हमारे व्यापार के नाश ही का प्रयत्न करेंगे; चाहे वह उन्नति हमारे 'स्वदेशी' से हो, चाहे 'बायकाट' से हो और चाहे बिना स्वदेशी और बिना बायकाट की सहायता के. आपती आप, हो। हां, इसमें सन्देह नहीं कि अन्त में इस स्वार्थ-बुद्धि और लोभ का परिएाम न तो इंग्लैंग्ड को सखदायक होगा और न हिंदस्थान को । ऐसी अवस्था में यदि हम 'स्वदेशी' श्रौर 'बायकाट' की सहायता से अपने देश के व्यापार और कारखानों की उन्नति करने का प्रयस करें तो डर किस बात का है ? जो परिखाम होने-वाला ही है वह तो होगा ही। फिर हम लोगों को अपने प्रयत्न से----

अपने पवित्र कर्तव्य से - पराङ्मुख क्यों होना चाहिए ? हमारा तो यह हढ विश्वास है कि जिस प्रकार अंगरेजों ने, अपनी अमलदारी के आरंभ में, इस देश के व्यापार श्रौर कारखानों को श्रनेक श्वनुचित श्रौर श्रन्यायी उपायों से नष्ट करने का प्रयत्न किया था. उस प्रकार के प्रयत करने का साहस. वे लोग, इस समय, बीसवीं सदी में. कदापि न करेंगे । क्योंकि इस समय दुनिया के सब देशों के विचारों में जो एक विशेष-भाव देख पड़ता है; और जिस विशेष-भाव का असर, एशिया-खंड के कई देशों पर होता हचा, हिन्दुस्थान पर भी पड़ने लगा है; वह अंगरेजों के उक्त अनुाचित और अन्यायी उपायों को कदापि सफल होने न देगा। इस वर्तमान समय के विचार-सागर का प्रवाह हमारे अनुकुल है। केवल हमारे हढ निश्चय की आवश्यकता है। इस विषय का उल्लेख गत परिच्छेद में किया गया है। ऋतएव हमारी यह राय है कि यह उद्योग-यह प्रयत्न-----हमारी शक्ति के बाहर नहीं है । यदि वर्तमान समय के विशेष-विचार-विशेष-भाव-की अनुकुलता पाकर हम लोग हट निश्चय से अपनी प्रतिज्ञा के पालन का प्रयत्न करें ते। निस्मन्देह हमारा इष्ट हेतु सफल होगा। इतना प्रयत्न करने पर भी यदि किमी अपरिहार्य कारण से सफलता प्राप्त न हो तो भगवान श्रीकृष्ण के उपदेशानुसार '' तस्मादप-रिहायेंऽर्थे न त्वं शोचित्तमईसिं हम लोगों को शोक नहीं करना चाहिए । यदि हमारा उद्देश पवित्र है, हमारे विचार उचित हैं. हमारी प्रतिझा योग्य है, हमारा निश्चय श्रटल है, हमारा प्रयत्न शद्ध और सरल है और समय की अनुकुलता भी है: तो हमारे मनोरथों की सफलता होनी ही चाहिए। यदि न हो तो उसके विषय में खेद मानकर कैच्य दशा का स्वीकार करना उचित नहीं। जिस समय हमको अपने कर्तव्य-कर्म में कटिबद्ध होना चा-हिए उस समय कैव्य दशा का स्वीकार करके हृदय की दुर्वलता प्रकट करना उचित नहीं। यही जानकर भगवान श्रीकृष्ण ने छर्जन को उपदेश दिया है ''--क्रैच्यं मास्मगमः पार्थ नैतत्वच्युपपद्यते। छुद्रं हृदय दौर्बल्यं त्यक्त्वेा-त्तिन्न परंतप ।"

सच है; जिन लोगों को अपने इष्ट कार्य की सफलता

करना है, जिन लोगों को अपने देश के व्यापार की उन्नति करना है, जिन लोगों को अपनी पवित्र आर्यमाता को निर्जीविता के कलझ से सुक्त करना है, उनके हृदय की दुर्बलता कदापि शोभा नहीं देती। यदि हम अपने हृदय की दुर्बलता को छोड़ दें और विदेशी वस्तु के त्याग की प्रतिज्ञा के पालन में हुढ़ निश्चय से प्रयत्न करते रहें तो स्वदेश की उन्नति का कार्य हमारी शक्ति के बाहर नहीं है।

## कांग्रेस और 'खदेशी'।

की दि कोई यह कहते हैं कि स्वदेशी आन्दोलन के नायकों का हेतु को दि कोई यह कहते हैं कि स्वदेशी आन्दोलन के नायकों का हेतु नायकों ने म्वदेशी आन्दोलन का आरम्भ किया है वही लोग कांग्रेस के अगुआ हैं और विदेशी वम्तु के त्याग का विषय, अर्थान वायकट या बहिष्कार-योग, 'स्वदेशी' में शामिल होजाने से, इस देश के राजकर्मचारी अप्रसन्न हो गये हैं । अतएव यह आन्दोलन भी, राजनैतिक-आन्दोलन करनेवाली कांग्रेसही का, एक दूसरा रूप है । इस लिये हम लोग इस प्रकार के 'स्वदेशी' आन्दोलन में शामिल हो नहीं सकते । 'स्वदेशी' और 'बायकाट' के परस्पर सम्बन्ध का विवेचन गत परिच्छेद में किया गया है । आतएव उसको दोहराने की जरूरत नहीं । आब केवल इस बात को सोचना चाहिए कि कांग्रेस और 'स्वदेशी' का यथार्थ सम्बन्ध क्या है ।

पहले हमको इस बात का विचार करना चाहिए कि इस देश का राजा कौन है? साधारण लोग यही कहेंगे कि इंग्लैण्ड देश का राजा हमारा राजा है। पर इसमें सवीश सत्य नहीं है। इस देश की वर्तमान शासन-प्रणाली का सूच्म रीनि से निरीक्षण किया जाय तो पुलिस के एक छादना सिपाही से लेकर बड़े लाट साहब तक, प्रत्येक सरकारी अफसर, इम लोगों पर, राजा के समान, राज्य करता हुआ देख पड़ेगा। जब इंग्लैण्ड की ओर दृष्टि डाली जाती है तब यह देख पड़ता है कि इमारे बड़े लाट

साहब सेकेटरी आफ स्टेट के मातहत हैं, सेकेटरी आफ स्टेट पार्लिमेन्ट-सभा के मातहत हैं और पार्लिमेन्ट-सभा के मेम्बर बृटिश-निर्वाचकों के अधीन हैं। सारांश, इस देश में जो विवेशी राजसत्ता स्थापित हुई है वह किसी एक व्यक्ति के हाथ में नहीं है -- उसके सत्र अपनेक व्यक्तियों के हैं। स्वाधीन-देशों में इस शासन-प्रणाली से प्रजा का बहत कल्याग होता है; परन्तु हिन्दुस्थान जैसे पराधीन देश में इस शासन-प्रणाली से प्रजा का कुछ भी कल्याए नहीं होता। यहां प्रजा को न तो कुछ हक हैं, न अधिकार है और न मान है । यहां जो अंगरेज-राजकर्मचारी हैं उन्हीं-के हाथ में सब राजसत्ता है---- वही लोग यहां के राजा हैं। इंग्लैण्ड-देश का जो राजा है ( ऋौर आईन के अनसार जो इस देश का भी राजा है ) उसकी सत्ता. क़ानून के द्वारा अत्यन्त मर्यादित करदी गई है। वह अपने मन में कुछ कर नहीं सकता। यथार्थ में उसको कुछ भी अधिकार नहीं है-वह केवल नामधारी राजा है ! इसमें सन्देह नहीं कि राजा की सत्ता को इस प्रकार मर्यादित कर देने से इंग्लैएड की प्रजा का अत्यन्त हित हुआ है; परन्तु इस बात में भी सन्देह नहीं कि उक्त प्रणाली से इस देश की प्रजा पर अनेक बरे परिणाम हुए हैं। सबसे बरा परिएाम यही हत्रा. कि इस देश की यथार्थ राजसत्ता विदेशी-निर्वाचकों और विदेशी-अफसरों के हाथ में चली गई । अर्थात इस देश के गोरे अकसर और इंग्लैएड की पार्लिमेन्ट-सभा के मेम्बरों के निर्वाचकगण ही हमारे राजा बन बैठे। जिन गोरे अफसरों के हाथ में इस देश की राज-सत्ता है उनकी यही इच्छा देख पड़ती है कि वह राजसत्ता सदैव अपनेही हाथ में बनी रहे----वह कटापि अपने हाथ से जाने न पाबे या वह किसी तरह कम न होने पावे । और इसी स्वार्थ से भरी हुई दुष्ट इच्छा की पूर्ति के लिये उन लोगों के सारे प्रयत्न होते हैं। अब इस बात को भी देखिये कि इंग्लैएड की पार्लिमेन्ट-सभा के मेम्बरों के निर्वाचक-गर्शों की इच्छा क्या है। यद्यपि वे स्वाधीन-चित्तवाले श्रीर न्याय-प्रिय हैं. तथापि अपने देश के व्यापार की वृद्धि के हेतु उनकी भी यही इच्छा देख पड़ती है कि हिन्दुस्थान का सब व्यापार अपने ही हाथ में बना रहे । यह

व्यापार न तो किसी दूसरे देश के लोगों के हाथ में जाने पावे और न हिन्दु-स्थानियों ही के हाथ में रहे । वे लोग हिन्दुस्थान के व्यापार ही से धनी और मानी हुए हैं । इस लिये वे इस सोने की चिड़िया को अपने हाथ से जाने देना नहीं चाहते । सारांश, इस देश पर जिन विदेशियों की राजमत्ता है उनमें से कुछ तो गोरे उपकसर हैं और कुछ गोरे व्यापारी । यहां के गोरे उपकसर यही चाहते हैं कि इस देश की सब राजसत्ता अपने ही हाथ में बनी रहे; और विलायत के गोरे व्यापारी यही चाहते हैं कि इस देश का सब व्यापार अपने ही हाथ में बना रहे । यदि हिन्दुस्थानियों में कुछ एकता और शक्ति रहनी तो वे उक्त देनों प्रकार के लोगों की सत्ता को बहुत कुछ मर्यादित कर सकते; परंतु खेद की बात है कि इस देश के गोरे उपकसर अपनी राजसत्ता का उपभोग, प्रजा की रोक-टोक के विना, उपनियंत्रित रूप से, कर रहे हैं; और विलायत के गोरे व्यापारी, इस पवित्र जार्यभूमि के कलेजे का सम्पत्ति-रूपी खून, निर्दयता से पीते चले जा रहे हैं ।

उक्त विवेचन सं पाठकों का यह बात विदित हो जायगी कि इस देश की राजसत्ता किन लोगों के हाथ में है— इस देश के राजा कौन हैं। इस देश पर गोरे अफसरों की जो अनियंत्रित राजसत्ता चल रही है उसको मर्यादित करने का यह्न करने के लिये कांग्रेस का जन्म हुआ है। अर्थात कांग्रेस का प्रधान हेतु राजनैतिक विषयों की चर्चा करने और राजनैतिक हक प्राप्त करने का है। स्मरण रहे कि राजनैतिक आन्दोलन करने में कांग्रेस ने इस देश की आधिगिक और आर्थिक दशा पर दुर्लच नहीं किया। उसने इस देश की आधिक उन्नति के संबंध में भी अनेक उत्तमोत्तम प्रस्ताव किये हैं। चार पांच वर्ष से कांग्रेस के साथ साथ देशी कारीगरी और कला-कुशलता की एक प्रदर्शनी भी, हर साल, खोली जाती है। गत वर्ष की कांग्रेस के समय, काशी में, एक औद्योगिक परिषद भी स्थापित हुआ है। सारांश, कांग्रेस ने औद्योगिक विषयों की आर भी थोड़ा बहुत ध्यान दिया है। तथापि उसका प्रधान हेतु राजनैतिक ही कहा जायगा। उसका यही हेतु अत्यंत उचित है; क्योंकि जबतक इस देश के अनियंत्रित गोरे आधिकारियों की अमर्थादित राजसत्ता कुछ सङ्कुचित न होगी और जबतक इस देश के निवासियों को, अपने देश के शासन-प्रबंध में, कुछ हक प्राप्त न होंगे---जबतक इस देश की राजसत्ता, इस देश की प्रजा ही के हाथ में, न आ जायगी, अर्थात् जबतक इस देश में स्वराज्य स्थापित न हो जायगा---तबतक अन्य विषयों में उन्नति या सुधार करने का यत्न सफल न होगा। इस लिये कांग्रेस ने राजनैतिक विषयों ही को प्रधान महत्व दिया है।

श्रव, इस समय, हमारे नायकों का ध्यान औद्योगिक विपयों की ओर विशेष रीति से लग रहा है। इस देश का प्राचीन व्यापार कैसे नष्ट हे। गया, इस बान का वर्णन आगे किया जायगा। उससे यह बात मालूम हागी कि कम्पनी-सरकार के समय अंगरेज-राज्यकर्ता प्रत्यक्ष रीति से व्यापार्रा थे। जब में इस देश का शासन-भार पार्लिमेन्ट ने अपने ऊपर ले लिया तब से इम देश की गजमत्ता प्रत्यत्त व्यापारियों के हाथ में नहीं है; परंतु इसमें सन्देह नहीं कि वह अप्रत्यच रीति न व्यापारियोंही के हाथ में है। इन्हीं सत्ताधारी व्यापारियों के हिन-साधन की चेष्टा हमारे गौरे अफसर किया करते हैं। इस सिद्धान्त की सत्यता के लिये हम लाई कर्जन महोदय के वाक्यों को प्रमाए मानते हैं। एक समय आपने आसाम के चाय के ऋंगरेज-व्यापारियों से यह कहा था कि ''इस देश में जितने ऋंगरेज हैं----चाहे वे खेती और खानों के काम पर हों, चाहे व्यापार और नौकरी करते हों----उनका उद्देश एक ही है। अर्थान् सर-कारी कर्मचारियों को चाहिए कि वे इस देश का शासन उत्तम रीति से करें;\* और आप लोगों को चाहिए कि अपनी पूंजी भिन्न भिन्न व्यवसायों में लगाकर इस देश की सब मम्पत्ति चूस लें।" हिन्दुस्थान में खानों का व्यवसाय करनेवाले जो ऋंगरेज-व्यापारी हैं उनसे भी लाई कर्जन महोदय ने यही कहा था कि ''मेरा काम शासन करने का है और आप लोगों का काम इस देश की सम्पत्ति को चूस लेने का। दोनों कार्य \* इमका यहां अर्थ है न, कि सरकारी केमेचारी अपनी अमर्यादित और अनियंत्रित

राजसत्ता का उपभाग चिरकाल लेते रहे !

एकही प्रश्न और एकही कर्तव्य के भिन्न भिन्न रूप हैं "।" उक्त वाक्यों में एक भी ऐसा शब्द नहीं है जिससे यह वात प्रकट हो, कि इस देश के तिवासियों की धार्थना पर ध्यान देना, उनकी स्वराज्य के कुछ हक देना और उनको संतप्ट रखना भी श्रंगोजों का कर्तव्य है। इस देश में अंगरेजों के सिर्फ दो ही कर्तत्र्य हैं---शासन करना ( अर्थात, हिन्द-स्थानियों को सदा दासत्व में रखना) और सम्पत्ति को चुसना! सारांश, वर्तमान शासन-प्रणाली इस प्रकार की है कि, बाहर से देखनेवाले के श्रंगरेजी व्यापार और श्रंगरेजी राजसत्ता भिन्न भिन्न देख पड़ती हैं; परन्त यथार्थ में वे दानों एकत्र और सम्मिलित हैं। अतएव अंगरेज-व्यापारियों की उक्त सत्ता का प्रतिबंध करके. अपने देश की ओटोगिक तथा आर्थिक उन्नति करने के लिये. हमारे नायकों ने 'स्वदेशी' आन्दोलन और 'वायकाट' का उपाय ढंढ निकाला। जिस प्रकार कांग्रेस-द्वारा राजनैतिक ज्ञान्दोलन करने से यह आशा की जाती है, कि अंगरेज-अधिकारियों की अनियंत्रित राजसत्ता कुछ घट जायगीः उसी प्रकार 'स्वदेशी' आन्दोलन और 'वायकाट' के द्वारा उद्योग करने से यह आशा की जाती हैं, कि अंगरेज-व्यापारियों की सत्ता और इस देश की सम्पत्ति को चुसने का उनका यत्न कुछ शिथिल हां जयगा । इससे यह बात सिद्ध होती है, कि चाहे कांव्रेस-द्वारा राजनैतिक आन्दोलन किया जाय. चाहे 'स्वदेशी' हारा औद्योगिक आन्दोलन किया जाय, दोनों बानों का ऋंतिम परिणाम एकही होगा; क्योंकि ये दोनों बातें श्रंगरेजों के स्वार्थहित के विरुद्ध हैं -- इन देानों से अंगरेजों की अपरिभित स्वार्थ-वद्धि का कुछ प्रतिवंध अवश्य होगा । सारांश, कांग्रेस और ' स्वदेशी ' आन्दोलन के आन्तिम परिशाम में कुछ भी भेद नहीं है। जो लोग इस बात को नहीं मानत व 'स्वदंशी' के यथार्थ भाव ही की समझने में ञ्चसमर्थ हैं !

\*Cf:---" My work lies in administration: yours in exploitation, Both are aspects of the same question and of the same duty, "

> Lord Curzon's speech at Burrakur, January 1903.

अंगरेज लोग इस बात को भलीभांति जानते हैं कि 'स्वदेशी' का परिशाम क्या होगा। यदि इस विषय के संबंध में किसीके मन में अम या संशय है, तो वह हमारे ही देशभाइयों के मन में है। हमारे ही कुछ देशभाई, 'स्वदेशी ' के यथार्थ भाव को न समझकर, हमको यह उपदेश देते हैं कि 'स्वदेशी ' को राजनैसिक विषयों से बिलकुल आलग रखना चाहिए; ' स्वदेशी 'का संबंध कांग्रेम से न रहने देना चाहिए; ' स्वदेशी 'का उद्देश केवल अपने देश के व्यापार और कारग्वानों की उन्नति करने का है; 'स्वदेशी' का ' वायकाट' से कुछ भी संबंध न रहने देना चाहिए। अब 'हमारा यह प्रश्न है कि, क्या हम लोगों पर राज्य करनेवाले झंगरेज दूध-मुहे बालक हैं, जो ' बायकाट ', ' बहिष्कार-यांग ', ' विदेशी वस्तु का त्याग ' 'राजनैतिक' आदि शब्दों के बढले स्वदेशी', 'स्वदेशी वग्तु का व्यवहार' 'अपने व्यापार और कारग्यानों की उन्नति 'आदि शब्दों के प्रयोग ही से धोग्या ग्या जायँगे ? क्या वे केवल शब्दों के उलट-पलट ही से यह समभ लेंग कि हमारा प्रयत अपने देश के हित के लिये नहीं, किंतु उन्हीं लोगों ( अप्रंगरेजों ) के हित के लिये हैं? क्या व किसी एक प्रकार के शब्दों के उपयोग ही से प्रसन्न हो जायँगे ? नहीं; कटापि नहीं । जो लोग इस उपाय से त्रंगरेजा की आंखों में धूल फेंकना चाहने हैं वे अपनी अज्ञा-नता और अपनी मूर्धता से स्वयं अपनी आंगों में धूल फेंककर अंध वनने का यह करते हैं। उ.पर लिखा गया है कि जो जो प्रयक्ष (चाहे वे राज-नैतिक हों, चाहे औद्योगिक) हमारे देश की यथार्थ उन्नति के लिये किये जायँगे वे सव, न्युनाधिक प्रमाण से, अंगरेजों के स्वाथ-हित के विरुद्ध ही होंगे। आप उन प्रयत्नों का नाम कुछ भी राखिये -- आपका दिल चाहे ते। उसे कांप्रेस कहिय, या स्वदेशी जान्दोलन कहिये, या वायकाट कहिये। इन सब प्रयत्नों का जे आन्तिम फल होगा---- और जिस आन्तिम फल की श्रभिलाषा प्रत्येक देशभक्त के मन में श्रवश्य होनी चाहिए---वह एक ही है। वह फल यही है, कि इस देश के गौरे अधिकारियों की राजसत्ता कुछ मर्या-दित होकर इस देश के निवासियों को स्वराज्य का सुख प्राप्त होगा, और विलायत के गोरे व्यापारियों की धनलालसां कुछ कम होकर हमारे देश का व्यापार इमारे बत्तीस करोड़ देशभाइयों के हाथ में द्या जायगा। द्यतग्व, ज्यन्तिम परिणाम की ज्योर देखकर इमें यही कहना पड़ता है कि कांग्रेस और 'स्वदेशी' में कुछ भेद नहीं है; और यह देस-कार्य प्रध्ये प्र देशहितचितक का पवित्र कर्तव्य समम्हा जाना चाहिए।

## क्या ये हमारे गुरू हैं ?

र् प्र र्मस्तुत स्वदंशी ज्यान्दोलन में इस देश के विगार्थागण भी इक्रूएरक्र शामिल हैं। वंगाल-प्रांत में ते। इस ज्यान्दोलन का मुख्य भार विद्यार्थियों ही के उत्पर था और उन्हींकी सहायता से उस ज्यान्देलन का जार वहां वहत वढ़ा। इस वात को शिचा-विभाग के अधिकारियों ने पसंद नहीं किया। किसी स्थान में '' स्वदेशी " से संबंध रखनेवाले लड़के म्कूल से अलग कर दिये गये; कहां कहां छात्रों का दंड किया गया; कहीं कहीं ने अपनी परीचाओं से रोक दिये गये और कहीं कहीं उनकी अदा-लत से सजा भी दिलाई गई । कुछ स्कृल और कालेजों में शिचा देनेवाले गुरू, त्राध्यापक और प्रिन्सिपल लोगों ने अपनी यह राय जाहिर को. कि छात्रों को स्वेर्स्शी आन्दोलन से संबंध न रखना चाहिए । इतनाही नहीं, किंतु कुछ लोगों ने तो यह सम्मति दी कि विगार्थियों को किसी राजनैतिक आन्दोलन में शामिल न होने देना चाहिए---उन्हें राजनैतिक विषयों की चर्चा ही न करने देना चाहिए। जिन लोगों ने यह राय जाहिर की है उनमें से कुछ तो गोरे गुरू हैं और कुछ हमारे काले भाई भी हैं। इस लेख में हम चपने काले भाइयों के संबंध में कुछ लिखना नहीं चाहते; क्योंकि उनकी राय हमारे गोरे गुरू महाराज की शिचा ही से बनी हुई है। श्रतएव इन गोरे गुरू महाराज ही के संबंध में कुछ लिखना उचित है। अर्थात् इस विषय का विवेचन करना उचित है कि, क्या ये गोरे लोग यथार्थ में हमारे गुरू हैं ?

प्रथम इस वात का विचार करना चाहिए कि गुरू कहते किसे हैं। ? यदि भारतवर्ष का प्राचीन इतिहास देखा जाय तो यह बात विदित होगी कि. उस समय जिन लोगों के द्वारा, समाज को, धर्म, नीति, ज्ञान, बिनय, शरता आदि गणों की शिचा प्राप्त होती थी; और जिन लोगों के द्वारा देश का यथार्थ हित होता था; वे अत्यंत शांत, झानसम्पन्न, जिते-न्द्रिय, निम्प्रह, सत्यशील और निर्लोभी थे। संसार के रगड़ों-मगड़ों से अलग होकर वे किसी वन में निवास करते थे। वही, उस समय के. सचे गुरू थे। इस प्रकार के गुरू के आश्रम में कुछ वर्ष रहकर जो शिष्य, छात्र या विद्यार्थी शित्ता प्राप्त करते थे उन लोगों के मन में, अपने गरूजी वा आचार्य के संवंध में, स्वाभाविक आदर और पृज्यबद्धि उत्पन्न होती थी। इस प्रकार के राम्र और आचार्यों के आश्रम, वर्तमान समय के स्कूल, क लेज और युनियर्सिटी से बहुत अच्छे थे: क्योंकि उन आश्रमों में शांति, म्वाधीनता, समवद्धि और निर्लीभता से इस विषय की चर्चा की जाती थी कि धर्म क्या है, अधर्म क्या है; स्वधर्म-पालन से समाज और देश का हिन कैसे होता है: नीति किसे कहते हैं, अनीति किमे कहते हैं; राजा का धर्म क्या है, प्रजा का धर्म क्या है; यदि राजा अपनी सत्ता का दुरूप-योग करने लगे तो प्रजा को क्या करना चाहिए; यदि प्रजा दुराचारी और कर्तव्य-पराइमुख होने लगे तो राजा को क्या करना चाहिए; इत्यादि । इस प्रकार के आश्रमों में शिक्षा प्राप्त करके जो छात्र समाज में आते थे वे श्वस्थंत तेजस्वी, स्वाधीन-चित्तवाले श्रीर अपने कर्तव्य को पहचानने वाले रहते थे। बड़े बड़े राजा और महाराजा भी, कभी कभी, बिकट समय में, अपने गुरू या आचार्य के आश्रम में जाते और उनकी सलाह लेते थे। इसीलिये हमारे धर्मशास्त्र में गुरू को पिता से भी अधिक सन्मान देने की आज्ञा ही गई है। जो गुरू ज्ञानसम्पन्न, निस्प्रह, परोपकारी और निर्मल अंतःकरण के हैं उन्हींको यह सन्मान दिया जा सकता है। इस संसार में ज्ञान के समान पवित्र वस्त और कोई नहीं। गीता में लिखा है कि " नहि झानेन सहरां पवित्रभित विद्यते । " परंतु जब कोई मलुष्य अपने स्वार्थ के लिये - केवल अपना पेट भरने के लिये --- उक्त ज्ञानामृत का

विक्रय करता है तब उस झान की पवित्रता और शुद्धता विगड़ जाती है। हिमालय पर्वत के शिखर से उत्पन्न होनेवाले गंगाजल की तुलना काशी की मोरियों में बहनवाले पानी से की नहीं जा सकती।

देखिये, इस समय, यह देश विदेशियें। ही के अर्थान है; और इस देश के निवासियों को शिज्ञा देन का काम उन्हीं विदेशियों के हाथ में है। विदेशी राजाच्यों की स्वभावतः यही इच्छा होती है कि जो देश किसी प्रकार त्रपने हाथ लग गया है वह चिरकाल अपने ऋधीन बना रहे और उस देश के निवासी सदा अपने दास-गुलाम-बने रहें । इस इच्छा की सफलता के लिये जिस नीति से इस देश का राजकाज किया जाता है उसीके अनु-कूल सरकारी शिज्ञा-विभाग के द्वारा लोगों को शिज्ञा दी जाती है। अर्थात् इस देश के सरकारी स्कूल, कालेज और यूनिवर्सिटी में, सरस्वती-देवी की, विदेशी राजसत्ता की दासी का काम करना पड़ता है। यूरप के म्वतंत्र देशों के कालेजों और विश्वविद्यालयों में जिस तरह राजनैतिक विषयों की चर्चा होती है और राष्ट्रहित की बातों का निर्णय किया जाता है, उस तरह इस देश के कालेजों और विश्वविद्यालयों में होना असंभव है। हमारे स्कूल, कालेज और विश्वविद्यालय सर्वथा विदेशी सरकार के अधीन हैं; और प्रजा को जिस दशा में रखने का सरकार का निश्चय होगा उसीके अनुसार उक्त स्कूल, कालेज और विश्वविद्यालयों में शिक्षा दी जाने का प्रबंध किया जाता है। इसका परिएाम यह हुआ है कि इस देश के स्कूल, कालेज और विश्वविद्यालय अपने विद्याधियों को स्वदेशहित और स्वदेश-भक्ति के यथार्थ तत्वों की शित्ता देने के काम में सर्वथा अपात्र होगये हैं। इंग्लैंड. फ्रांस, जर्मनी अमेरिका, जापान च्यादि स्वाधीन देशों में जो कालेज और विश्वविद्यालय हैं, उनकी ओर देखने से यही बोध होता है कि इस देश के कालेज और विश्वविद्यालय, इस देश की यथार्थ उन्नति के, पूर्ण विरोधी हैं। जब उक्त स्वतंत्र देशों में किसी सार्वजनिक विषय पर चर्चा होती है---जब कोई जातीय या राष्ट्रीय आन्दोलन होता है---तब वहां के विश्वविद्यालयों और कालेजों के गुरू और अध्यापक भी प्रचलित विषयों पर अपनी सम्मति प्रकट करते हैं; और जो पत्त उन्हें न्याच्य, उचित और

रेशहित-साधक देख पड़ता है उसके अनुयायी बनने तथा उसके अनुसार बर्ताब करने के लिये, वे अपने छात्रगएों का भी उसेजित करते हैं। जिन लोगों ने रशिया के वर्तमान आन्दोलन का इतिहास ध्यान देकर पढा होगा, उन्हें यह बात विदित होगी कि उस आन्दोलन में कितने गुरू, कितने अध्यापक और कितने विद्यार्थी शामिल थे। जापान का इतिहास भी इसी बात की गवाही देता है, कि उस देश के राजनैतिक तथा प्रत्येक देश-हितैपी आन्दोलन में कालेजों के गुरू और अध्यापकों तथा विद्यार्थियों का प्रधान भाग रहता है। सब गुरू और अध्यापकों को यही कर्तृत्व है, कि वे च्यपने तहुए विद्यार्थियों को राष्ट्रहित के यथार्थ तत्त्व भली-भांति सममा दें; और युवावस्था से ही उनके मन में देशहित तथा देशभक्ति का बीजारोपण करके उनका शलि -- स्वभाव--- इस प्रकार का बनावें कि वे यावज्जीवन अपने कर्तव्य से कभी पराङ्मुख न हों। जो सुरू या अध्यापक विदेशी राजा के नौकर हैं---जो गुरू या अध्यापक विदेशी राजा की नीति चौर शिमला-परिपद के नियमों के अनुसार अपने छात्रों को 'प्रज्ञाहत' करके निगतर दासला में रखने का प्रयत्न करते हैं--जो गुरू या अध्यापक श्रपने उदरपोपण के लोभ से विदेशी राजा के शिज्ञा-विभाग के श्रधीन हें---जो गुरू या अध्यापक अपने छात्रों को केवल सरकारी नौकर बनने के योग्य शित्ता देते हैं---जे। गुरू या अध्यापक अपने छात्रों को स्वदेशा-भिमानी और स्वदेशभक्त होने से रोकते हैं---वे सचे गुरू नहीं हैं।

उक्त विवेचन से यह वात ध्यान में आ जायगी कि स्वाधीन देशों के कालेज और यूनिवर्सिटी के गुरू और अध्यापकों तथा छात्रों में, और हमारे देश के कालेज और यूनिवर्सिटी के गुरू और अध्यापकों तथा छात्रों में, क्या भेद है। सच वात यह है, कि राप्ट्रीय या जातीय शिच्चा के काम में हमारे ये गुरू अत्यंत निरूपयोगी हैं; इतनाही नहीं, वे हमारी जातीय शिच्चा के विरोधी हैं। हां, इसमें संदेह नहीं कि वे अंगरेजी साहित्य और विज्ञान के बड़े पंडित हैं। शेक्सपीयर के नाटक, टेनीसन और वर्ड्सवर्थ की कविता, वेकन और हक्सले के निवध आदि पढ़ाने के लिये ये गुरू योग्य हैं; परंतु वे इस देश की स्वाधीनता और यथार्थ उन्नति के तत्वों की शिच्चा देने के

काम में सबे गुरू नहीं हैं। इस प्रकार की शित्ता, हमारे छात्रों को, बाबू सुरेन्द्र-नाथ वनर्जी \* के समान, देश-भक्तों ही के द्वारा, प्राप्त होगी। इन देशभक्तों के सिवा अन्य किसी का यह श्राधिकार नहीं है कि वह इमारे छात्रों को देशभक्ति, देशहित, देशी आन्दोलन और देशोन्नति के यथार्थ सिद्धान्तों की शिचा दे। इन्हीं देशभक्तों का इस वात का हक है कि वे हमारे छात्रों को इस प्रकार की शिज्ञा दें जिससे हमारा देश दुनिया के सभ्य देशों की बराबरी करने का दावा कर सके और जिससे वे स्वयं अपने देश को दुनिया के सभय देशों के समकत्त करने का प्रयत्न कर सकें । यह शित्ता उन गुरू और अध्यापकों के द्वारा कदापि प्राप्त हो। नहीं सकती जो विदेशी राजा के नौकर हैं और जा अपने ज्ञान की विक्री, केंबल अपना पेट भरने ही के लिये, करते हैं। इसीलिये हम कहते हैं, ाकी ये हमारे वधार्थ गुरू नहीं हैं। यदि ये हमारे सच गुरू होते, तो जिस प्रकार इंग्लैंड में भिस्टर चेम्बरलेन के ज्ञान्दोलन में ज्ञाक्सफांई ज्ञौर केन्त्रिज युनिवर्सिटी के विद्यार्थी शामिल हुए, उसी प्रकार वे हमारे स्वदेशी त्रान्दोलन में हमारे विद्यार्थियों को भी शामिल होने देते; अथवा, जिस प्रकार श्रमेरिका, फ्रांस, जर्मनी, रशिया श्रौर जापान के विश्वविद्यालयां के गुरू अपने अपने देश के हित के विषयों पर व्याख्यान देते हैं उसी प्रकार वे भी इस देश में, गांव गांव में, स्वदेशी आन्दोलन पर व्याख्यान देते ।

यदि विदेशी राजसत्ता के कारण सरकारी स्कूल और कालेजों की उपर्युक्त पराधीन दशा हो गई है, तो वह एक तरह से स्वाभाविक ही मानी जायगी; परंतु यह बात हमारी समभ में नहीं आती कि जो प्राइवेट स्कूल और कालेज, उच्च प्रकार की शित्ता देने ही. के लिये. स्वार्थ-त्यांग और स्वावलम्बन के तत्वों पर खोले गये थे, वे भी सरकार की गुलामी क़बूल करके स्वदेशी आन्दोलन से क्यों पराइन्मुख हो रहे हैं ? इन प्राइवेट स्कूलों और कालेजों के जो अध्यापक और प्रिंसिपाल अपने छात्रों को स्वदेशी

\*और दादामाई मारोज़ा, पंडित बाल गंगाधर तिलक, ठाला लाजपत राय आदि ।

आन्दोलन में शामिल होने की मनाई करते हैं उनको क्या कहना चाहिए ? क्या वे हमारे गुरू हैं ? क्या उनको प्राचीन समय के गुरू के तुल्य सम्मान दिया जा सकता है ? कदापि नहीं । जो गुरू आपने शिष्यों या छात्रों को देशहित की शित्ता नहीं देता और जो गुरू अपने छात्रों को देशहित के कार्यों से पराडमुख करता है, वह गुरू-पद का आधिकारी हो नहीं सकता---चाहे वह देशी हो वा विदेशी। जो गुरू, अध्यापक या भिंसिपाल अपने प्राइवेट स्कूल, या कालेज के छात्रों को स्वदेशी आन्दोलन में शाभिल होने नहीं देते वे, हमारे गुरू नहीं, शत्र हैं। यदि इन प्राइवेट स्कूलों और कालेजों में, सरकारी स्कूल और कालेजों से, कुछ भी अधिक स्वाधीनगा, स्वदेशभक्ति या स्वदेशाभिमान देख नहीं पडता, तो वे 'प्राइवेट' किस तरह कहे जा सकते हैं ? वे भी, पूरे 'सरकारी' नहीं, तो 'नीम सरकारी' अवश्य हैं । इस प्रकार के 'प्राइवेट'-नीम सरकारी-कालेजों की, जो सर्व-साधारए लोगों के चन्दे से खोले जाते हैं, क्या आवश्यकना हैं ? क्या सरकारी स्कूल और कालेजों की कुछ कमी है ? जो 'गाइवेट' स्कूल और कालेज केवल सरकारी स्कूल और कालेजों की हैं--- उनको सर्वसाधारण लोगों के द्रव्य की सहायना क्यों दी जाय ? जिस स्वदेशी आन्दोलन की आग सारे हिंदुम्थान में भभक रही है, जिम स्वदेशी आन्दोलन का प्रसार कलकत्ते के एक प्राइवेट कालेज के शिंसिपाल स्वयं कर रहे हैं और जिस आन्देालन में अपने छात्रों के। शामिल करना वे अनुचित नहीं समभते, उस आन्दोलन से जिन प्राइवेट स्कूलों और कालेजों के प्रोफेसर और शिंसिपाल अपने छात्रों को पराइसल रखने का प्रयत्न करते हैं वे सर्वसाधारण लोगों के द्रव्य से क्यों चलाए जॉय ?

कोई कोई कहते हैं कि इससे स्कूल और कालेज की मर्थादा, नियम या ' डिसिप्लिन ' का भंग होता है। हम यह जानना चाहते हैं कि ' डिसि-प्लिन ' का ऋर्थ क्या है ? यदि कोई विद्यार्थी नित्य स्नान, संध्या और पूजा करे; अथवा अपने जातिभाइयों के घर भोजन करने जाय; अथवा अपने माता पिता की आहा का पालन करें; अथवा इसी प्रकार के और कोई धार्मिक, सामाजिक, व्यावहारिक, नैतिक आदि काम करे, तो क्या यह 'डिसिप्लिन ' का भक्क कहाँ जायगा ? नहीं । अत्र प्रभ यह है कि, बदि विद्यार्थी अपने देश की उन्नति के किसी कार्य में शामिल हों तो आप उसे 'डिसिप्लिन ' के विरुद्ध वैसे कह सकते हैं ? सारांश, जो गुरू स्वयं कुछ देशहित करना नहीं चाहते वही डिसिप्लिन आदि का बहाना करके अपने छात्रों को भी देशहित के कामों से रोका करने हैं । अतएव हमारी यह राय है कि ये लोग हमारे गुरू नहीं हैं ।

आब हम इस बात का विचार करते हैं कि, इस देश में, सरकारी स्कूत और कालेजों के रहने पर भी प्राइवेट स्कूल और कालेज क्यों खोले गये। लाई रिपन के शासन-अमय में शित्ता-विषयक एक कमीशन जारी हन्ना था। उस कमीशन ने यह सम्मति दी थी कि लोगों का प्राइवेट शालाएं खोलने का उत्तेजन दिया जाय। उस समय, भारत-सरकार की यह राय थी, कि इस देश में शित्ता का जिनना प्रसार करने का सरकार का इरादा है उतना प्रसार, प्राइवेट शालाओं की सहायता विना, हो नहीं सकेगा। आतएव लोगों को शित्ता का भार स्वयं आपने ऊपर लेना चाहिए। परंतु इस बात की अपेर विशेष ध्यान रहे, कि प्राइवेट शालाएं हबह सरकारी शालाओं के तर्भ पर न हों - वे केवत सरकारी शालाओं की नकल न करें - वे सरकारी शालाओं के प्रतिविम्य-स्वरूप न बनें; किंत सरकारी शालाओं की शिना-प्रणली में जो कुछ अभाव हा उत्तकी वे पति करें-सरकारी शाल आं की शित्त:-पद्धति के दोषों की वे दर करें-जो बातें सरकारी। शालाओं में सिखाई नहीं। जातीं उनकी शिद्धा का वे उचित प्रबंध करें। अर्थात सरकारी शालाओं में जिस स्वाधीनता की शिजा दी नहीं जाती उस शिला का विशेष यज्ञ प्राइवेट शालाओं में किया जाना चाहिए। इसी उच्च हेतु की सफलता के लिये पूना, कलकत्ता, मद्रास, लाहोर, बनारस आदि स्थानों में प्राइवेट कालेज खोले गये। इसी उच हेतु की सफलता के लिये, अर्थात अपने देशभाइयों को स्वतंत्र और उदार शिला देने के लिये. इस देश के अनेक सुशिचित युवकों ने स्वार्थत्याग किया और उक्त संस्थाओं की सेवा करने के लिये आत्मार्पण किया ! इसी

उब हेतु की सफलता के लिये, इस देश के सर्व साधारण लोगों से लेकर बड़े बड़े श्रीमानों तक, सब लोगों ने, अपनी आतनी शक्ति के अनुसार, द्रव्यद्वारा सहायता दी । स्मरण रहे, कि जिस प्रकार की शिचा सरकारी कालेजों में दी जाती है उसी प्रकार की निकम्मी स्त्रौर निरुपयोगी शिचा देने के लिये उक्त कालेज स्थापित नहीं किये गये थे। लाई रिपन के बाद भारत-सरकार की नीयत धीरे धीरे बदलने लगी। जिन महानुभावों ने हिन्दुस्थानियों को यूरप की उदार शिज्ञादेने का प्रयत्न किया था उनका यह कथन था कि " जिस दिन उदार शिद्या के द्वारा लोगों के मन सुसंस्कृत ं होंगे और जिस दिन वे अपने यथार्थ हकों को भलीभांति जानने लगेंगे. बह दिन इंग्लैंड के इतिहास में सुदिन समका जायगा " । यह बात लार्ड कर्जन को नापसंद थी। उन्होंने ऋपनी राजसत्ता के बल से एक क्रायदा बना डाला जिससे, इस देश की शिला की सब संस्थाएं सरकार के अधीन हो गई। जो प्राइवेट स्कूल और कालेज स्वतंत्र और उदार शिचा देने के हेत खोले गये थे वे भी सरकार की नीति के अनुगामी होगये। ये स्कूल और कालेज, पहले ही, प्रान्टम्-इन-एड (सरकारी सहायता) के नियमों से बँध गये थे। उनकी बची बचाई स्वाधीनता, लाई कर्जन की कृपा से, सब नष्ट होगई। अब यथार्थ में ये प्राइवेट स्कूल और कालेज सरकारी या नीम-सरकारी हैं। क्या इस प्रकार के प्राइवेट कालेजों की शिचा से हमारे झात्रों को कभी स्वप्न में भी स्वदेशहित, स्वदेशाभिमान और स्वदेश-भक्ति देख पडेगी ?

٦,

जिस देश में, न्याय करनेवाले न्यायाधीरा और शिचा देनेवाले गुरू राजसत्ताधिकारियों के अधीन रहते हैं, उस देश में न तो यथार्थ न्याय हा सकता है और न सत्य-विद्या प्राप्त हो सकती है। न्याय-देवता की स्वाधीनता और गंभीरता, तथा सरस्वती-देवी की रमसीयता और महिमा तभीतक पवित्र रह सकती है जत्रतक वह राजसत्ताध-कारियों के दास या दासी न हों। यह बात तो मनुष्य स्वभावक्षी के विरुद्ध है कि विजयी लोग, पराजित लोगों को, राष्ट्रधर्म के स्वतंत्र तत्वों की शिचा दें। इन सब बातों को खूब सोच सममकर हमने यही निक्षय किवा है कि न तो सरकारी कालेजों के और न उपर्युक्त प्राइवेट कालेजों के अध्यापक इसारे यथार्थ गुरू हैं।

जापान के इतिहास से यह बात विदित होती है, कि जापानी-विद्यार्थियों नं यूरप की विद्या, विदेशियों के द्वारा, प्राप्त की; परंतु स्वदेशाभिमान, स्वदेशभक्ति, स्वदेशप्रीति और स्वदेशोन्नति के तत्वों की शिक्षा उन लोगों ने, कुकुजावा, टोगो, ईटो आदि अनेक जापानी-वीरों (अर्थात् अपने देशभाइयों) ही से प्राप्त की। क्या इस उदाहरण से हम लोगों को कुछ शिज्ञा लेनी ब चाहिए ?

हिरएयकश्यप और उसके पुत्र प्रह्लाद की पैराि एक कथा प्रसिद्ध है। हिरएयकश्यप ने प्रह्लाद की शिज्ञा के लिये, अपने मत के अनुसार, अनेक गुरू नियत किये थे। परंतु प्रह्लाद के मन में जिस श्रीकृष्ण भगवान् की भक्ति और प्रीति थी, उस विषय की शिज्ञा उक्त गुरू में से किसी एक ने भी उसे न दी। उस समय उसने जो कुछ कहा है उसका वर्ण्यन, वामन पंडित नाम के कवि ने, मराठी में, इस प्रकार किया है:----

> हे तों गुरू पापतरू हाणावे । अंधाहुनी अंध असे गणावे॥ दे प्रीति इष्णीं गुरु तांच साच । शृत्यर्थ इत्यर्थ असे असाच ॥

यह होगा, कि हिन्दुस्थानियों को दासत्व ही में अपना सब जीवन व्यतीत करना पड़ेगा। मनू ने स्त्रियों के संबंध में सिखा है--- "पिता रक्तति कौमारे भर्ता रक्तति यौवने । पुत्राग्तु स्थाविरे मन्वे न स्त्री स्वातंत्र्यमर्हति "॥ अर्थात् खुटपन में पिता के अर्थान, युवावग्धा में पति के अर्थान और वृद्धावस्था में पुत्र के अर्थान रहकर स्त्रियों को अपना जीवन व्यतीत करना चाहिए; उन्हें स्वाधीनता से रहना उचित नहीं । वोध होता है कि, ठीक इसी प्रकार का नियम. सरकारी शिचा-प्रणाली के अनुसार, हम लोगों के लिये भी बनाया गया है । इस राजनीति का, नीचे लिखा हुआ, इफ्रेक ध्यान में रखने योग्य है:---

> बाल्धे राजगुरुर्थता यौवने मृतिदो नृपः । ततः पेन्शनदाता च न हिंदुः प्रभुरात्मनः ॥

अर्थान, हिंदुस्था। नियों को, वाल्यावस्था में, विद्यार्थी होने के कारए, गुरू के द्यर्थान रहना चादिए; युव। वस्था में, सरकारी नौकर होने के कारए, राजसत्ता। धिकारियों के अर्थान रहना चाहिए; और वृद्ध। वस्था में, पेन्शन पाने के कारए, सरकार की निगरानी में रहना चाहिए----कोई हिन्दुस्थानी ष्यपनी आत्मा का प्रभु हो नहीं सकता ----वद अपने मन का मालिक, खुद-मुख्तार या स्वतंत्र हो नहीं सकता । उसको अपना सारा जीवन दासत्व ही में व्यतीत करना चाहिए । खेद है, अत्यंत शोक है, कि यह वात हमारे देशभा-ध्यों के ध्यान में नहीं खाती ! जो गुरू उक्त नीति के अनुसार हमारे हात्रों को शित्ता देते हैं वे यथार्थ में हमारे गुरू नहीं हैं। उनकी सहायता की अपना न करते हए हम लोगों को अपना कर्तव्य करना चाहिए ।

क्या इम लोग ऋपने वालकों को सरकारी या प्राइवेट शालाकों में इस लिये भेजते हैं, कि उनके हृदय में स्वदेशभक्ति का वीज ही न बोया जाय ? जो गुरू पराधीन होकर, स्वार्थ, लोभ, मोह या बुद्धिन्नंश से हमारे वालकों को राष्ट्रहित और देशभक्ति की शिज्ञा नहीं देता उसको हम गुरू नहीं सममते । यदि कोई छात्र ऐसे गुरू की आज्ञा पालन न करे तो वह आज्ञाभंग का दोगी हो नहीं सकता।

#### आक्षेप-निवारण।

### आन्तेप-निवारण।

हेरी चान्दोलन ने चावतक कई रंग वदले। इस लिये उसके ूर् रा । हे है है से साथ और भी कई विषय शामिल हो गये । उनमें से प्रधान प्रधान विषयों का संचिप्त ।तिवेचन गत परिच्छेदों में किया गया है । इस श्रान्दोलन की उपयक्तता और महत्व भिन्न भिन्न लोग भिन्न भिन्न रीति से ग्धापित कर रहे हैं। अब ऐसे बिरले ही होंगे जो 'स्वदेशी' या 'बायकाट' का विरोध करें। सब लोगों का यही निश्चय देख पड़ता है कि स्वदेशी वस्त का खीकार और विदेशी वस्तु का त्याग करना चाहिए । राजकोट के एक बारिस्टर, सिग्टर पंडित, की यह राय है कि 'स्वदेशी' से दुर्भित्त का निवारण हो मकेगाः क्योंकि जब इस आन्दोलन से देशी व्यापार की तरकी होगी तब खेती पर निर्वाह करनेवाले गरीब किसानों की संख्या कम हो जायगी श्रीर गांव गांव में उद्योग की युद्धि होने लगेगी। इस श्वान्दोलन से नैतिक लाभ भी होगाः क्योंकि यह एक स्वावलम्बन का मार्ग है। सारांश, राजनैतिक, श्रौगोगिक, सामाजिक, नैतिक श्रादि अनेक प्रकार से यह आन्दोलन लाभदायक है। इतना होने पर भी कछ सखी के लाल इस उपयोगी आन्दोलन के विरुद्ध अपनी टें टें रटा ही करते हैं। इन लोगों के श्र) त्रे पों का उत्तर, इस लेख में, कई स्थानों में, दिया गया है। ऋब उनके एक प्रधान आ त्रेप का खण्डन किया जाता है।

व्यापार को उत्तेजित करने के हेतु, विदेशी-बस्तुओं पर कर लगाया जाता है। यह काम प्रत्येक देश की सरकार ( गवर्नमेन्ट ) का है। परंत यह देश श्रंगरेज-सरकार के अर्थान है; इस लिये वह हम लोगों के व्यापार की रजा और उन्नति के लिये विदेशी-वस्तुओं पर कर लगाना नहीं चाहती। ऐसी अवस्था में, जो कार्य सरकारी कर लगाने से सिद्ध होता वही, सर्व साधा-रण लोगों के स्वदेशी वस्तू-व्यवहार की प्रतिज्ञा से, सिद्ध हो रहा है। जब लोग छापने देश के व्यापार की रत्ता और उन्नति के लिये स्वदेशी वस्त के व्यवहार की प्रतिज्ञा कर लेते हैं, तब यही सममना चाहिए कि वे लोग, विदेशी वस्तत्र्यों पर सरकारी कर लगाने से जो फत्त होता उसका स्वीकार करने के लिये, ख़शी से तैयार हैं। जब विदेशी वस्तुओं पर सरकार की श्रोर से कर लगाया जाता है, तब ने महँगी हो जाती हैं और उनके खरीदारों को एक प्रकार का टैक्स (कर) देना पड़ता है; स्त्रौर जब लोग ऋपनी ख़ुशी से स्वदेशी वस्तु के व्यवहार की प्रतिज्ञा करते हैं, तब भी देशी वस्त महँगी हो जाती है और उसके खरीदारों को एक प्रकार का टैक्स (कर) देना ही पड़ता है। इससे देश की हानि किस तरह होती है यह बात हमारी समभ में नहीं आती। यह तो अर्थशास्त्र का सिद्धान्त ही है कि जब किसी देश के व्यापार की रत्ता और उत्रति करना हो, तब विदेशी वस्तु पर-श्वर्थात् उसके खरीदारों पर-उस देश के लोगों पर-कर लगाना पड़ता है। यदि हमारे स्वदेशी आन्दोलन से स्वदेशी-वस्तू महँगी हो गई है, तो उसका अर्थ यही सममता चाहिए कि हम लोगों को, अपने देश के व्यापार की रजा और उन्नति के लिये, अपनी खुशी से, कर देना पड़ता है। इससे देश की कुछ हानि हो नहीं सकती। ऐसा मान लीजिये कि जो विदेशी वस्तु १) ६० को मिलती है, वही स्वदेशी वस्तु हम लोगों को, अपनी प्रतिज्ञा के अनुसार, १।) रू० में लेनी पड़ती है-अर्थात् हम लोगों को चार आने अधिक देने पडते हैं। इस हिसाब से यदि पांच करोड़ का स्वदेशी माल खरीड़ा जाय तो प्राहकों को एक करोड़ रुपये अधिक देने पड़ेंगे । इसी लिये कोई कोई कहते हैं कि स्वदेशी ज्यान्दोलन से लोगों की हानि होती है। परंत वे लोग इस बात पर ध्यान नहीं देते कि पांच करोड़ का स्वदेशी माल न लेते हुए यदि चार करोड़

का बिलायती माल लिया जाय, तो ये चार करोड रूपये सव दिलायत को चले जायँगे: और यदि चार करोड़ के विलायती माल के बदले पांच करोड का स्वदेशी माल लिया जाय तो ये पांच करोड़ रूपये सब इसी देश में बने रहेंगे। इस कथन में कुछ भी सत्य का झंश नहीं है. कि चार करोड का विलायती माल लेने के बदले पांच करोड़ का स्वदेशी माल लेने से इस देश के एक करोड़ की हानि होती है। हां, इसमें संदेह नहीं कि प्राहकों को, स्वदेशी बस्त खरीदने से, एक करेड़ रुपये अधिक देने पड़ते हैं। स्मरण रहे कि ये एक करोड़ रुपयें किसी अन्य देश में चले नहीं जाते-वे सब इसी देश में रह जात हैं; और, अर्थशास्त्र के सिद्धान्त के अनसार, वही द्रव्य, नये नये कारखाने खोलने के समय, पूंजी का काम देता है। स्वदेशी आन्दो-लन से--स्वदेशी वस्तु के व्यवहार की प्रतिज्ञा से--म्त्रौर विदेशी वस्त पर कर लगाने से. देशी व्यापार को जो उत्तंजन दिया जाता है उसका मार्ग यहीं है। इस उद्देश की सफलता के लिये च्यन्य मार्ग ही नहीं। जब विदेशी वस्तू पर कर लगाने से, या स्ववंशी वस्तू के व्यवहार की प्रतिज्ञा से. पदार्थों की क्रीमत बढ जाती है, तभी कारखानेवालों को बहत नका होता है और वह नका पूंजी के रूप भें, नये नये कारस्नाने खोलने में, लगाया जाता है। अर्थशास्त्र का यह सिद्धान्त है कि जब किसी बस्त की मांग अधिक होती है, तब वह महाँगी हो जाती है; अर्थात उसकी क्रीमत बढ जाती है। क्रीमत के बढ जाने से नका आधिक होता है और पंजीवाले, उस पदार्थ के उत्पादन में, अपनी पंजी लगाने लगते हैं । इससे उस वस्त की आमद बढ़ जाती है और क्रीमत फिर भी पूर्ववन् हो जाती है। इसीको मांग और आमद का समीकरण कहते हैं। इस प्रकार जब कारलानेवालों का नका बहत बढ़ जाता है और देश में नये नये कारखाने खोले जाते हैं तब देशी वस्त बहतायत से बनने लगती हैं और उनकी कीमत घट जाती है। जो लोग यह कहते हैं कि स्वदेशी आन्दोलन से देशी वस्तुओं की क्रीमत वढ जाती है और देश का नुकसान होता है, वे लोग अर्थशास्त्र के उक्त सिद्धान्त के सम्बन्ध में अपना आज्ञान प्रकट करते हैं। स्वदेशी आन्दोलन--स्वदेशी वस्त के व्यवहार की प्रतिज्ञा-- और संरक्ति व्यापार-तीति एक ही वात है। सिर्फ

यही दो कुत्रिम उपाय हैं जिनके द्वारा हम अपने देश के व्यापार की उन्नति कर सकते हैं। यह दात सब लोगों को विदित है कि संरक्षित व्यापार-नीति का अवलम्ब करना सरकार के अधीन है; परंतु स्वरेशी आन्दो-लन-स्वदेशी वस्तु का व्यवहार-हमारे ही हाथ में है। इस आन्दोलन के कारए यदि इस समय स्वदेशी वस्तुओं की क्रीमत कुछ बढ़ रही है तो यही समफना चाहिए कि अर्थशास्त्र की किया का आरंभ हुआ है और इसका परिएाम भी उसी शास्त्र के अउल सिद्धान्त के अनुमार, हमारे देश के व्या-पार के लिये, अत्रयंत लाभदायक होगा।

# श्रंगरेज़ों ने हमारा व्यापार केंसे बरबाद किया।

आहित्या हैं चीन समय में इस देश का व्यापार वहुत अच्छी दशा में था। किट्या यूरप के कवियों, लेखकों और प्रवासियों ने इस देश की कारी-गरी, कलाकुरालता और वैभव की बहुत प्रशंसा की है। उस समय, इस देश को बग्तु, दुनिया के सब भागों में भेजी जाती थीं; और वह, अन्य देशों की बस्तु से, ज्यादा पसन्द की जाती थीं। अकेले बंगाल-प्रांत से १५ करोड़ का महीन कपड़ा, हर साल, विदेशों की भेजा जाता था। पटना में ३३० ४२६ खियां, शाहबाद में १५९५०० खियां, गोरखपुर में ६७५६०० खियां चरखों पर सूत कातकर ३५ लाख रुपये कमाती थीं। इसी प्रकार दीनापुर की खियां ह लाख और पुर्निया जिले की खियां १० लाख रुपये का, सूत कातने का, काम करती थीं। सन् १७५७ ई. में, जब लाई क्लाइव मुरशिदाबाद को गया था तब उसके संबंध में उसने यह लिखा था। कि '' यह शहर लंदन के समान विस्तृत, आबाद और धनी है; इस शहर के लोग लंदन से भी बढ़कर मालदार हैं ''\*। परंतु जबसे अंगरेज इस देश में आये तबसे उन लोगों ने हमारे ज्यापार को नष्ट करने का उद्योग आरंभ किया ।

कम्पनी-सरकार की अमज़दारी के आरंभ में, अंगरेजों ने, इस देश के जुज़ाहों और व्यापारियों पर जो जुल्म किया था उसका वर्एन अंगरंजी प्रथों ही में पाया जाता है। उस समय, वे लोग, हमारे जुलाहों को स्वतंत्रता-पूर्वक न तो क्रेपड़ा बुनने देते थे, और न बुना हुआ कपड़ा बेचनेही देने थे। यही हाल और रोजगारियों का भी था। नवाव मीर कासिम ने. सन् १७६२ ई॰ में, गवर्नर साहब को जो पत्र भेजा था उसमें अंगरेज-ठ्यापा-रियों के संबंध में लिखा है कि "They foreibly take away the goods and commo iffice of the Relate, merchants de, for a fourth part of their value; and by ways of violence and oppressions they oblige the Relate &c. to give five rupees for goods which are worth but one rupee." इमका भावार्थ यह है—वे लोग रैयत और ज्यापारियों का माल जबर-दर्म्ना से ले जाते हैं और सिर्फ चौथाई क्रीमन देते हैं। जिस चीज की क्रीमन भिर्फ एक रुपया है उसके लिए वे लोग, जवरदस्ती और जुल्म करके, पांच रुपये ले लेते हैं।

" Considerations on Indian Addies " नाम के प्रंथ में, विलियम बोल्ट्स साहव लिखते हैं कि " यह बान बहुन सच है कि जिस तरह कम्पनी, इस देश में, व्यापार कर रही है वह जुल्म और उपद्रव का एक लगातार दृश्य है, जिसके हानिकारक परिणाम प्रत्येक जुलाहे और कारीगर पर देख पड़ रहे हैं। अंगरेज लोग, इस देश में पैदा होनेवाली प्रत्येक बस्तु का, ठीका (Monopol, ) ले लेते हें और अपनी ही खुशी से उसका माव मुर्करेर करते हैं। जब उनका गुमारता किसी गांव में आता है, तब वह अपने चपरासी को भेजकर उस गांव के दलालों और जुलाहों को अपनी कचहरी में बुलवाता है और उनको कुछ रुपय पेशगी देकर एक तमस्सुक पर यह लिखवा लेता है कि इतना माल, इतने दिनों में, इस भाव से दिया जायगा। यह काम जुलाहों की रजामन्दी से किया नहीं जाता। कम्पनी के गुमाश्ता लोग, अपनी इच्छा के अनुसार, जुलाहों से मनमानी शर्ते लिखवा लेते हैं। यदि कोई पेशगी लेने से इन्कार करे तो रुपये उसकी कमर में बांध दिये जाते हैं और उसका कोड़े मारकर कचहरी से निकाल देते हैं । बहुतेरे जुलाहों के नाम कम्पनी के रजिस्टर में दर्ज रहते हैं। उन्हें किसी दूसरे मनुष्य का काम करने की इजाजत दी नहीं जाती। इस व्यवहार में जो उत्पात होता है वह सचमुच कल्पनातीत है और उसका छतिम फल यही होता है कि बेचारे जुलाहे ठगाए जाते हें! जिस वस्तु की कीमत, खुले वजार में, १०० रूपये आती उसके लिये उन्हें सिर्फ ५०-६० रुपये दिये जात हैं। जब जुलाहे इस प्रकार की कड़ी शते पूरी कर नहीं सकते—जब वे तमस्मुक में लिखी हुई शतों के मुताधिक माल तैयार नहीं सकते—जब वे तमस्मुक में लिखी हुई शतों के मुताधिक माल तैयार नहीं सकते—जब वे उनकी सव जायदाद छीन ली जाती है और उसकी बेचकर कम्पनी के रुपये वसूल कर लिये जाते हैं । रेशम लपेटनेवालों के साथ ऐसा अन्याय का वर्ताव किया गया है कि उन लोगों ने अपने छंगूठे तक काट डाले; इस हेतु से कि उन्हें रेशम लपेटने वा काम ही न करना पड़े !"

इस तरह अनेक अन्यार्था, कठंार और जालिम उपायों से, अंगरेजों ने, इस देश के जुलाहों और अन्य व्यवसाइयों का रोजगार बंद कर दिया।

सन् १७६५ ई० से, इस देश में, ईस्ट इन्डिया कम्पनी की व्यवस्थित राजमता का आरंभ हुआ और तर्भा से हमारे व्यापार को नष्ट करने के, उपर्युक्त जालिम उपाय वंद होकर. व्यवस्थित और सः यता के उपायों की योजना होने लगी। अथीत इस देश के व्यापार को वश्वाद करने के हेतु इंग्लैन्ड के लोग कानून बनाने लगे ! कम्पनी के डाइंश्वटर्गे ने यह हुक्म जाशी किया कि, "बंगाल के लोगों को रेशम का कपड़ा बुनने से रोकना चाहिए । वहां के लोग सिर्फ कचा रेशम तैयार करें । उस रेशम के कपड़े इंग्लैन्ड के कार-खानों में बुने जायँगे । रेशम लपेटनेवालों को कम्पनी ही के कारखानों में काम करना चाहिए । यदि वे वाहर ( किसी दूसरी जगह ) काम करें तो उनको सख्त सजा दी जाय ।" सगंश, खगरेज लोगों ने इस देश के जुताहों से यही कहा कि " तुम लोग कपड़ा बुनने का काम छोड़ दो; हम लोगों को सिर्फ कचा माल दिया करो। इस लोग, तुम्हारे लिये, कपड़ा बुन देंगे ।" इस खाजा का पालन बड़ी सख्ती से होने लगा छौर छत में इसका परिएाम यह हुआ कि भारतवर्ष में सिर्फ कचा माल तैयार होने लगा और वह सब इंग्लैन्ड के कारखानों में जाने लगा। इधर भारतवर्ष के कारीगर रसातल को चले गये-भारतवर्ष का व्यापार मिट्टी में मिल गया-और उधर इंग्लैन्ड के कारखानों के मालिक मालामाल हो गये-चंगरेजों का व्यापार खूब बढ़ने लगा।

इंग्लैन्ड में, कम्पनी के कारवार की, कई वार तहकीकात हुई । पहली तहकीकात सन १७८३ ई० में हुई; परंतु हिंदुम्थान की आधिक दशा को सुधारने का कुछ भी यत्र नहीं किया गया। दुमरी तडक्रीकात सन् १८१३ ई० में हुई। उस समय एक कमीशन नियत किया गया था और हेस्टिंग्स. मनरो. मालकम आदि बड़े बड़े आत्मरों की मलाह ली गई थी। सलाह इस बात की न थी, कि भारतवर्ष की आधिक दशा की उन्नति किस प्रकार को जाय; परंत सलाह सिर्फ इस बान की थें, कि भाग्तवर्भ के व्यापार को नष्ट करके इंग्लैन्ड के कारखानों की ताकी किस उपाय से की जाय । धन्य है भारत की महिमा ! अंगरेजों के हजार यज्ञ करने पर भी, उस समय, भारतवर्ष के सूती और रेशमी कपड़ों पर इंग्लैन्ड में ५०-६० रुपये सैकड़ा नफा मिलता था। अर्थान जब इंग्लैन्ड के बने हुए सुती और रेशमी कपड़े, इंग्लैन्ड में १०० रुपये का मिलते थे, तव हिन्दुम्थान के बने हुए वही कपडे इंग्लैन्ड में ५० या ६० रुपये को मिलते थे। इसी लिये हमारे देश का बना हुआ कपड़ा, उस समय, विलायन के वहतायत से भेजा जाता था। विलायत के ज़ुलाहों के बनाये हुए कपड़ों को वहां कोई भी पमन्द् न करता था। हमारी यह कारीगरी, हमारी यह कुशलता, हमारी यह व्यापार-शक्ति अंगरेजों को अच्छी न लगी। अतएन अपने देश के व्यापार की रक्षा और उन्नति के हेतु उन लोगों ने 'स्वदेशी वस्तु व्यवहार की व्यवस्था' की आँर् हिन्दुस्थान के कपड़ों को 'बहिष्कृत' कर दिया। इंग्लैंन्ड की पालिमेन्ट-सभा में क़ानून बनाया गया, कि जो व्यापारी हिन्दुस्थानी कपड़ा बेचेगा उसको २००) ह० और जो मनुष्य हिन्दुस्थानी कपड़ा पहनेगा उसको ५०) रुपये दरड किया जायगा । सन् १८१५ ई० में दूसरा क़ानून जारी किया गया कि इंग्लैन्ड में कालिकत से आनेवाले १०० पोंड\* के कपड़े पर \* १ पींड=१५ रुपय; १ शिलिंग=१२ आंन: १ पेन्स=१ आना.

६ पौंड ६ शिालिंग द पेन्स कर लगाया जाय, ढाका की १०० पौंड की मलमल पर २७ पौंड ६ शि० द पे० कर लगाया जाय और हिन्दुस्थान के रंगीन कपड़े की आमद बिलकुल बंद कर दी जाय। जब आंगरेजों ने यह देखा कि इतना कड़ा कर लगाने पर भी हिन्दुस्थान की चीजें इंग्लैन्ड में बिकी के लिये आती ही हैं, तब उन लोगों ने सैकड़ा २० पौंड कर और बढ़ा दिया। अब १०० पौंड कीमत की छीट पर ७९ पौं० ६ शि० द पे० और मलमल पर ४७ पौं० ६ शि० द पे० कर हो गया! इस प्रकार, सध्यता के उपायों से, सध्यता की घमंड करनेवाले आंगरेजों ने. इस देश के ब्यापार को मिट्टी में मिला दिया !! यह भारतवासियों का दुर्भाग्य है !!!

श्रंगरेजों ने सभ्यता के जिन उपायों से हमारे व्यापार का नाश किया उनके सम्बन्ध में श्रंगरेज इतिहासकार ( मिल श्रौर विलसन ) लिखते हैं कि "हिन्दुस्थान िम देश के अधीन हुआ है उसके ( अर्थात इंग्लैन्ड के ) अन्याय का यह एक विपाद-जनक ( खेद-कारक ) उदाहरण है। सन् १८१३ ई की तहक़ीकात से यह मालूम हन्ना कि हिन्दुस्थान के सती और रेशमी कपड़, विलायत में बने हुए कपड़ों से, ५०-६० सैकड़ा कम दाम पर बिकते थे। तथ अंगरंजों की, हिन्दुम्थानी कपड़ों पर ७०-८० सैकड़ा कर लगाकर, और हिन्दुग्धानी कपड़ों का व्यवहार बंद करके, अपने व्यापार की रत्ता करनी पड़ी। यदि ऐसा न किया जाता - यदि इस प्रकार निषेधक-कर लगाकर हिन्दुस्थान के व्यापार में बाधा डाली न जाती---तो पेडली और मंचेस्टर की मिलें शुरुआत ही में बंद हो जातीं। श्रीर फिर वे भाफ के वल से भी चलाई जान सकतीं। यथार्थ में वे ( पेज्ली और मैचस्टर की मिलें ) हिंदुस्थान के व्यापार का बरबाद करके चलाई गई हैं। यदि हिन्दुस्थानी खतंत्र होते तो वे इस अन्याय का बदला अवश्य लेते --- वे भी आंगरेजों के माल पर निषेधक-कर लगाते और अपने उत्पादक तथा लाभदायक व्यापार की रत्ता करते । परंतु उन लोगों को, आत्म-रत्ता के उक्त स्वाधीन उपाय की योजना करने की परवानगी न थी। वे सर्वथा विदेशियों की छुपा के ऋधीन थे ! उन लोगों पर विलायती चीजें जबरदस्ती से ताद दी जाती थीं और उन चीजों पर कुछ कर भी लगाया नहीं जाता था। जब विदेशो व्यापारी ( ऋंगरेज ) अपने प्रतिस्पार्धयों ( हिन्दुस्थानियों ) का मुक्रावला डचित मागे से कर न सके, तब वे उनका गला घोटने ( उनके व्यापार को बरवाद करने) के लिये राजनेतिक अपनोति के शस्त्र का उपयोग करने लगे।"

त्रंगरेज लोगों ने, जानवृक्तकर, केवल स्वार्थ-बुोद्ध से—केवल अपना पेट भरने के लिए----इस देश का व्यापार वरबाद कर दिया और इस देश के लोगों को कृपि पर निर्वाह करने और केवल कच्चा माल तैयार करने को मजवूर किया। सन् १८२३ ई. में कंपनी के कारवार को फिर जांच हुई; और सन् १८४० ई. में, हिन्दुस्थान के व्यापार के संबंध में तहकोकात करने के लिये, इंग्लैन्ड में एक कमेटी मुकर्रर हुई। उस कमेटो में बहुत से अंगरेज अकसरों ने गवाहो दी थी। उससे भी यही बात पाई जाती है कि अंगरेजों ने, इम देश का व्यापार, केवल अपने हित के लिये, नष्ट कर डाला। यह बात नीचे लिखे हुए कुछ गवाहों के बयान से स्पष्ट विदित हो जायगी।

ट्रेबीलियन साहब कहते हैं:---' हम लोगों ने हिन्दुस्थानियों का व्यापार चौपट कर दिया । अब उन लोगों को, भूमि की उपज के सिवा अन्य कोई आधार नहीं है । ''

शोर साहब कहते हैं:---- " बहुधा ऐसा कहा जाता है, कि इंग्लैन्ड के व्यापार के लिये हिन्दुस्थान के व्यापार का लोप करना, ज्ञंगरेजों की प्रवीएता का, एक दीष्तिमान उदाहरण है। मेरी समभ में, यह इस बात का टढ़ प्रमाए है कि ज्ञंगरेजों ने हिंदुस्थान में किस तरह जुल्म और उपद्रव किया; और उन लोगों ने ज्यपने देश की मलाई के लिये हिन्दु-स्थान को किस तरह निर्धन-दरिद्र--सत्वहीन-कर डाला।"

त्यरपेन्ट साहब कहते हैं: -- '' हम लोगों ने हिन्दुस्थान की कारीगरी का नाश किया है । "

मान्टगोमरी मार्टिन साहब कहते हैं:---'' हम लोगों ने श्रपना माल जवरदस्ती से हिंदुस्थानियों से लिवाया है। हमारे ऊनी कपड़ें। पर कुछ भी कर नहीं है और सुती कपड़ें। पर शिर्फ २३ सैकड़ा कर है। परंतु हिन्दु- स्थान के माल पर इम खोगों ने ऐसा कड़ा कर लगाया है कि उसके व्यापार ही को रोक दिया। १०० के माल पर १० से लेकर २०. ६०, ५०, १००, ५०० और १००० तक भी कर लगाया गया है ! मैं इस बात का वर्एन नहीं कर सकता कि सूरत. ढाका, मुरशिदाबाद आदि शहरों का व्यापार किस तरह नष्ट किया गया। अंगरेजों के इस व्यवहार को मैं उचित्त और न्याय्य नहीं समझता। मेरी यह समझ है कि एक बलवान् देश ने दूसरे निर्वल देश पर घपनी शक्ति का प्रयोग किया है। ''

"मैं इस बात को नहीं मानता कि, हिन्दुस्थान ऋषिप्रधान देश है। उस देश की कारीगरी प्राचीन समय से प्रसिद्ध है। कोई देश, जहां केवल उचित मार्गोही का अवलम्ब किया जाता था, उसकी वरावरी नहीं कर सकता था। अब उसको ऋषिप्रधान देश बनाने का यन्न करना अन्याय की बात है। मैं इस बात को नहीं मानता, कि इंग्लैन्ड को कचा माल देने के लिये हिन्दुस्थान एक ऋषित्तेत्र हो जायगा। "

यह लिखते हमें खेद होता है कि हिन्दुस्थान, इस समय, इंग्लैन्ड को हर किसम का कचा माल देने के लिये सचमुच कृपिचेत्र ही बन गया है !

इस प्रकार, सन् १८५८ ई. तक, इस देश की सब कारीगरी, सब छुशलता और सब व्यापार अंगरेजों ने डुबा दिया। सन् १८५८ ई० में कम्पनी के शासन का अन्त हुआ और इस देश की राजसत्ता इंग्लैन्ड की पार्तिमेन्ट तथा राजा के हाथ में आई। उस समय आशा की गई थी कि न्यायी बृटिश-राजनीति से इस देश का कुछ कल्पाए होगा। परंतु वह आशा पूरी न हुई। अंगरेज-व्यापारियों ने अपनी स्वार्थ-बुद्धि का लाग नहीं किया। वे लोग अपने व्यापार की उन्नति के लिये अनेक अनुत्तित और अन्यायी उपायों की योजना कराने की चेष्टा करतेही रहे। विलायती कपड़े पर हिन्दुस्थान में जो थोड़ा सा कर लिया जाता था वह भी सन् १८९२ ई. में उठा दिया गया, और हिन्दुस्थान से जो कपास विलायत को भेजा जाता था उसका कर माफ हो गया। इतनाही नहीं; सन् १८९६ ई. में हिन्दुस्थान की मिलों में बने हुए सब कपड़ों पर ३? सैकड़ा कर लगा

६२

दिया गया ! इस देश के नूतन और वाल्यावस्था के कारखानों की उज्जति करने के वदले, उनकी घुद्धि को रोकने का यह यत्न, दुनिया के किसी सभ्य देश में देख न पड़ेगा !! धन्य है वृटिश व्यापार-नीति !!!

## " स्वदेशी " स्वयं-सेवक ।

रि रि रि रे देशी के यथार्थ और जिस्तृत भाव का उल्लेख, इस लेख में, किसी है वे सब 'स्वदेशी' ही हैं । यदि इस समय कोई मनुष्य हिंदुस्थान के किसी भाग में जाकर लोगों की वातचीन पर ध्यान दे तो उसे यही देख पड़ेगा कि 'स्वदेशी' का प्रचार खूब जोर से हो रहा है । कहीं सभाएं हो रही हैं; कहीं स्वतंत्र शालाएं और औद्योगिक प्रदर्शनी खोली जा रही हैं; कहीं औद्योगिक और वैज्ञानिक शित्ता प्राप्त करने के लिये विद्यार्थी जिदेशों को भेजे जा रहे हैं । कहीं स्वदेशी दूकाने लगाई जा रही हैं और कहीं नये कारखाने खोले जा रहे हैं । वंगाल-प्रांत के लोग सरकारी अफसरों का जुल्म और उपद्रव सहकर स्वावलम्बन और स्वाभिमान की शित्ता दे रहे हैं । स्वदेशी वग्तु की कीमत बढ़जाने पर भी सब लोग उसीको खुशी से ले रहे हैं । और एक प्रांत का आदमी अन्य प्रांत के आवमी के विषय में अपना प्रेम और आदर व्यक्त कर रहा है । सब से अधिक आश्चर्यकारक बात यह है, की इंग्लेंन्ड के लोग भी, इस समय, हिंदुस्थान के संबंध में विचार कर रहे हैं । ये सब राष्टीय-जागृति के चिन्ह हैं ।

इसमें संदेह नहीं कि, इस समय, स्वदेशी का प्रचार खूब हो रहा है; परंतु डर इस वात का है कि, जिस तरह जंगल की आग थोड़े समय में चारों ओर फैलकर शोधही आपही आप बुफ जाती है, उस तरह यह आन्दोलन भी अल्प समय में ठंडा र हो जाय। इस देश का यही हाल है कि जितनी शोधता से कोई आन्दोलन उत्पन्न होता है उत्तर्नाही शोधता से वह ठंडा भी

होजाता है। अर्थात् कोई आन्दोलन यहां चिरस्थायी होने नहीं पाता। अत-एव अस्तुत आन्दोलन को चिरस्थायी करने का कुछ विशेष यत्न किया जाना चाहिए। परंतु प्रश्न यह है कि यह काम करे कौन ? अपपने देश की वर्तमान दशा के संबंध में लोगों के विचारों को जागृत कौन करे ? इस कार्य के करनेवालों को, यदि किसी दरभिमानी, अन्यायी और स्वेच्छाचारी अफसर से कुछ तकलीक हो, तो उसकी परवा न करके 'स्वदेशी' के लिये आत्मार्पण करने को कौन तैपार है ? इसका उत्तर यह है, कि यह काम सब लोगों का है; किसी एक व्यक्ति का नहीं, किन्तु सारे समाज-मारे देश-का है। अतएव प्रत्येक देशाहतैपा मनुष्य को 'स्वर्ट्रशा' का स्वयं-सेवक ( Volunter वालंटीयर ) बन कर, 'स्वदेशी' को चिरस्थाया करने का तन, मन, धन से उद्योग करना चाहिए। जिस नरह बंगाल के स्वयं-सेवक 'स्वदेशी' का प्रचार वंगाल प्रांत में कर रहे हैं, उसी तरह इस देश के सब प्रांतों में कुछ उत्साही लोगों के। म्वयं-सेवक बनकर ' म्वदेशी ' का प्रचार करना चाहिए। छोटे बड़े, विद्वान अविद्वान, श्रीमान गरीव, व्यापारी विद्यार्थी, गृहस्थ सन्यासी आदि किसी प्रकार का भेदाभेद न समभकर, सब श्रेणी के लोगों में 'स्वदेशी' स्वयं-सेवक उत्प**न्न** होने चाहिये। 'म्वदेशी' की बुद्धि करनेवाले चाहे व्यापारी हों, चाहे प्राहक हों, सब लोगों को कुछ स्वय-सेवक दरकार हैं । इस समय, यदि प्रत्येक गांव में नहीं तो प्रत्येक कसवे में, और प्रत्येक शहर में, कुछ 'स्वदेशी' स्वयं-सेवकों की बहुत जरूरत है। इन 'स्वदेशी' स्वयं सवकों का यही काम है. कि वे घर घर में-- गली गली मं--जाकर लोगों को 'स्वदेशी' का उपदेश दें, लोगों में 'स्वदेशी' के विचारों की मदा जागति करने रहें, लोगों को रवार्थ त्याग और स्वावलंबन की शिक्षा दें, व्यापारियों को व्यापार-संबंधी नई नई बातों की सूचना दें और विद्यार्थियों को 'खदेशी' का व्रत धारए करने के लिये उत्तेजित करें। उनका यह भी काम है कि वे 'स्वदेशी' पर अच्छे अच्छे लेख लिखें या लिखवावें, और उनकी लाखों प्रतियां छपवाकर, बिना-मूल्य या अल्प मूल्य पर, सर्व साधारए लोगों में वितरए करें । इस काम में श्रीमानों को द्रव्य-द्वारा सहायता करनी चाहिए। हमारे देश में भाट, चारण,

और कवि, गैवेथा, नाटकवाले, तमाशेवाले की कुछ कभी नहीं है। यदि ये लोग अपने अपने व्यवसायों में 'स्वदेशी' को प्रधान स्थान दें तो उनके द्वारा इस आन्दोलन के चिरस्थायी हो जाने की बहुत कुछ आशा की जा सकती है।

हां, यह वात सच है कि 'स्वदेशी' को उक्त प्रकार से चिरस्थायी करने का यत्न वहुत कठिन हैं। इम जानते हैं कि यह काम प्राचीन समय . क समुद्रमंथन के समान अत्यंत विकट है। समुद्रमंथन से अमृत और छनेक बहुमूल्य रत उत्पन्न हुए थे, परंतु उन्हींके साथ, प्रथम, हल्लाहल नाम का विप भी उत्पन्न हुन्त्रा था। श्रौर जब श्रीशंकर भगवान ने उस विप को स्वयं अपने कण्ठ में रख लिया, तभी देवताओं को, अंत में, अन्हत प्राप्त हुआ। इससे हम लोगों को यही शिचा लेनी चाहिए कि, यदि इम अपने स्वदेशी आन्दोलन से लाभ उठाना चाहते हैं---यदि हम राष्ट्रमंथन-द्वारा अपने मृतप्राय देशभाइयों को सजीव करना चाहते हें--ते हमको उससे उत्पन्न होनेवाली आरंभिक आपदाओं को--प्राथ-भिक कहां को--- अवश्य सहना पड़ेगा। जवतक हम लोग ( अर्थात् जिन लोगों के। 'स्वर्टर्शा' स्वयं-सेवक वनकर इस आग्दोलन को चिरस्थायी करने की इच्छा है ) हर किसम के दःख, कप्र और आपराओं को खशी से सहने के लिये तैयार न होंग, तवतक राष्ट्रमंथन का हमारा कार्थ कदापि सफल न होगा। जयतक हम लोग अपनी चुद्र स्वार्थबुद्धि का त्यान न करेंगे; जबतक हम लांग अपनी मातृभूभि के लिये आत्मार्पण न करेंगे; जबतक हम लोग अपने देश की सजीव करने की अटल प्रतिज्ञा न करेंगे; तबतक हसारे स्वदेशी आन्दोलन में चिरस्थायी शक्ति उत्पन्न न होगी। आतएव हमारी यही प्रार्थना है कि ' स्वदेशी ' स्वयं-सेवकों को, किसी प्रकार के संकटों से भयभीत न होकर, अपने देश के हित के लिये, अपने कर्तव्य में सदा तत्पर और लीन रहना चाहिए ।

सर हेनरी काटन का नाम इस देश के बहुतेरे लोगों को बिदित है। आपने गत वर्ष की कांग्रेस को एक संदेसा भेजा था। वह 'हिन्दुस्थान- रिव्यू ' के गत दिसम्बर मास की संख्या में प्रकाशित हुआ है। उसमें आपने इस देश की गत वर्ष की स्थिति की आलोचना करते हुए. स्वदेशी आन्दोलन के संबंध में यह लिखा है कि- 'यगाप इंग्लैन्ड-निवासी हिन्दु-स्थान के संवंध में सदा बेकिकर रहते हैं, तथापि इस वर्ष उन लोगों का ध्यान हिन्दुस्थान की ऋोर कुछ विशेष रीति से, आधिक आकर्षित हुआ है। इसके प्रधान कारण 'वंग-भंग ', 'स्वदंशी आन्दोलन' और 'वायकाट' हैं। बंगाल के दो दुकड़े करने में सरकार ने जो बेकायदा कार्रवाई की उससे अप्रसन्न होकर लोगों ने विलायती ( श्चगरेजी ) वस्तु के त्याग की अगटल प्रतिज्ञा की। इस आन्दोलन का प्रधान हेतु यहा है कि, आंगरेज-व्यापारियों के जेत्र को धका देकर उनका ध्यान हिन्दुस्थान के राजकाज की ओर आकर्षित किया जाय और उनके द्वारा, हिन्द्स्थानियों की अभिलापाओं और हक़ों पर ध्यान देने के लिये, सरकार को मजबूर किया जाय । यह हेतु कुछ अंश में सफल हो गया है । हिन्दुस्थान के संबंध में, इस से श्वधिक, किसी अन्य विषय ने, श्रंगरेजों का मन आकर्षित नहीं किया था। इस विषय के जो समाचार तार में आते हैं उनसे अंगेरजें। के मन में बहुत व्याकुलता उत्पन्न हो रही है । इंग्लैन्ड में बादविवाद के जो साधारण विषय समभे जाते हैं उन्होंमें आजकत बंगाल के 'बायकाट' की भी गएना की जाती है और उस विषय पर सभाओं में खुर चर्चा होती है। सारांश, अब यह बात इंग्लैन्ड का एक अदना आदमी भी जानना है कि, वंग-भंग से हिन्दुधानियों का मन अप्रसन्न और अमतुष्ट हो गया है। क्या यह लाभ थोड़ा है ? यदि यह छान्दालन वंगाल में इसी तरह होता रहे, और यदि वह और और प्रांतों में भी होने लगे - इसमें संदेह नहीं कि वह सब प्रांतों में शीघ्र ही फैल जायगा - तो उमसे हिन्दुस्थान में एक महत्व की साम्पत्तिक ऋतित हा जायगी "। हमारे स्वदेशी आत्दो-लन के संबंध में इस प्रकार अपनी सम्मति प्रकट करके काटन साहब हम लोगों को उपदेश देते हैं कि "हे भारतवासियो, धैर्य और अन्छे दिल से उद्योग करो । तुम लोगों के विरुद्ध जो कार्रवाई की गई थी उसका अब अंत होनेवाला है। इस समय तुम लोगों ने जो तरको की है उसको शायद

#### "स्वदेशी" स्वयं सेवक ।

तुम नहीं जानते । तुम्झारी शक्ति हर रोज बड़तो जाती है । अब तुम्हारी शक्ति का अत्रादर किया नहीं जा सकता । तुम लोगों ने, स्वदेशी आत्दो-लन करके, अपनी अपार शक्ति का खूब परिचय दिया है । अतएव तुम्हारी शक्ति अवश्य सम्मानित होगो । तुम्हारे प्रभाव की वृद्धि हो रही है । तुम्हारी आवाज इंग्लैन्ड में भी सुन पड़ती है । तुम्हारे सहायकों की संख्या वढ़ती चली जा रही है । तुम्हारी आशा अवश्य सफल होगी । तुम लोग, प्राचीन समय से, आत्मत्याग के लिये प्रसिद्ध हो । आरमत्याग का समय आन पहुँचा है । तुम्हारी भावी दशा तुम्हारेही हाथ में है । तुम जोग, प्राचीन समय से, आत्मत्याग के लिये प्रसिद्ध हो । आरमत्याग का समय आन पहुँचा है । तुम्हारी भावी दशा तुम्हारेही हाथ में है । तुम अपने वंगाली-भाइयों की, शूरता की लड़ाई में, सहायता करो । हिन्दुस्थान के पुनकजीवन तथा उन्नति के जिस कार्य में तुम्हारे वंगाली-भाई अप्रेसर हुए हैं उसमें तुम सब एक दिल मे योग दे। ।"

त्रंत में हम भी परमेश्वर से यही प्रार्थना करते हैं कि हमारे देशभाई, काटन साहब के उपेदेशानुसार, अपने देश की भावी दशा को म्वयं सुधारने के लिये, 'स्वदेशी' स्वयं-सेवक बनें; क्योंकि जव हम अपने मन में भावी उन्नति की आशा करके आत्मत्याग करेंगे और सबे स्वदेशी' स्वयं-सेवक बनेंगे तभी हमारे भाग्य का उदय होगा।

### वन्दे मातरम्।

हे दुर्गे ! दस भुजा नुझार्ग, दुर्गति-नाश निशानी है । हे कसले ! हे अमले ! अचले ! तृ सब सुख की खानी है ॥ नहीं एक भी भरतखरड में ऐसा पापी प्रानी है । कहै न जो नित, '' यही हमारी महा-महिम महरानी है '' ॥

### वन्दे मातरम्।

नूही धर्मन, कर्म्म भी तृही, तृही विद्यावानी है। तृही हृदय, आग भी तृही, तृही गुग-गए खानी है। बाहु-शाक्ति तृही मम, तेरी भक्ति महा मन मानी है। प्रति घट, प्रति मन्दिर के भीतर तृही सदा समानी है।

### वन्दं मानरम् ।

तीस कोटि लोगों की कलकल, सुनी जहां पर जाती है। उसकी दुगुन खड़-धारा की दुनि विकाश जँह पाती है॥ तिस पर भी '' तू अवला '' यह बात व्यथा उपजाती है। हे तासिनि ! हे बहुवल-धारिनि ! सिपु तू काट गिराती है।।

### बन्दे मातरम्।

पानी की कुछ कभी नहीं है, हरियाली लहराती है। फल औ फूल बहुत होने हैं, रम्य रात छवि छाती है। मलयानिल मृदु मृदु बहती है, शीतलता आधिकाती है। सुखदायिनि वरदायिनि तेरी, मूर्ति मुफे अति भाती है।

" तुलसी अपने राम को राम भजों के सीम । खेत परे तें जामि हैं उलटे सीधे बीज ॥" (रामायम्) " जननी जन्मभूमिश्च खगीद्पि गरीयसी " यह शाख वाकु को मर्म जानिले छो भाई भारतवासी ॥ १ ॥ त्रात्मा सम्बन्ध युक्त है देह से जैसे । देह सम्बन्ध मानो निज भूमि से तैम । जोरो तन से, तन मन से, तोरों भ्रम-फांसी ॥ २ ॥ खबतोरी तो देखो बीते। बहन काल । हाल बेहाल कर अब आयो है सकाल। श्वब तो होंस सम्हारो अज्ञान टारं निवारो जग होना ॥ ३॥ उठो भाई, उठ बैठे।, सचेत हो सब अब। सबही सुपूत कहावन, तुम कहावांगे कच। बीतो समय पुनि हाथ न आवन, बाढ़त जात दुःखरासी ॥ ४ ॥ (एक सन्यासी) " Breathes there the man with soul so dead Who never to himself hath said This is my own, my native land? Sir Walter Sep.t. होगा नहीं कहीं भी ऐसा, ऋति दुरात्मा वह प्राणी अपनी प्यारी मारम्सि है, जिससे नहीं गई जानी । " मेरी जननी यही भूमि है"--- इस विचार से जिसका मन नहीं उमझित हुआ--वृथा है, उसका पृथ्वी पर जीवन। (गौरीटत्त बाजपेयी) है कोइ ऐसा नष्ट-हृदय भी इस जग में नरतन धारी जिस्ने निज मन में कभी न यह पद-श्ववली हो उधारी " बही ऋहो मेरा स्वदेश है, जन्म भूमि येही व्यारी "? ( श्रीधा पाठक)

# हिन्दी-ग्रन्थमाला।

यह मासिक पुस्तक, मई १८०६ ई० से, नागपुर की हिन्दी-ग्रन्थ-प्रकाशक मंडली द्वारा, प्रतिमास, प्रकाशित हो रही है। इसका उद्देश यह है कि, हिन्दी भाषा के पढ़नेवालों में देशोन्नति के नूतन विचारों की जागृति करने के हेतु, हिन्दी भाषा में आधुनिक तथा उपयोगी विषयों पर. · उत्तमोत्तम ग्रन्थ प्रकाशित किये जाँय । इस मासिक पुस्तक में इतिहास, जीवन-चरित, व्यापार और राजनीति संबंधी विषयों के मन्थ प्रकाशित करने का निश्चय किया गया है । सम्प्रति, हिन्दी के सुप्रसिद्ध लेखक परिडत महावीरप्रसाद द्विवेदी का लिखा हुआ '' स्थाधीनता " नामक त्रत्युत्तम प्रंथ और अयित ठाकुर सुर्य्यकुमार वर्मा छत '' **झांसी की** महारानी लच्मीवाई का जीवन-चरित''----चे दे। यथ प्रकाशित किये जा रहे हैं। इन्हींके साथ "निबंध-संग्रह" नाम का एक और प्रंथ छापा जा रहा है। जिसमें साहित्य तथा राजनीति विपयक अच्छे अच्छे लेखों का संग्रह है। एक वर्ष की वारह संख्याओं में, इस मासिद्ध पुस्तक द्वारा, ६०० से ७०० तक पृष्ठ प्रकाशित होंगे। जब एक प्रंथ पूरा ही जायगा तब उसकी, सुंद्र सुनहरी-अत्तर-युक्त, कपड़े की, जिल्द वंधवाई जायगी। इस मासिक पुस्तक का अग्रिम बांधिक मूल्य ३) रु० है।

इस मासिक पुस्तक में लेग्य और प्रंथ लिखनेवालेंा को पारितोषिक भी दिया जाता है।

जो लोग हिन्दी-ग्रंथपाला के प्राहक बनना चाहें, या जो लोग इस मासिक पुस्तक में प्रकाशित करने के लिये, मंडली द्वारा नियत किसी बि-षय पर लेख या प्रंथ लिखना चाहें, वे नीचे लिखे हुए पते पर पद्व-व्यवहार करें।

हिन्दी-ग्रन्थमाला की नसूने की एक संख्या आठ आने में भिलती है।

माधवराव सप्रे, की ए. व्यवस्थापक '' हिन्दी-प्रन्थमाला " नागपुर । श्रीषीतरागाय नमः

नीरक्षीरविवेके हंसाऽलस्यं त्वमेव तनुषे चेत् । विश्वस्मित्रधुनान्यः कुलवतं पालयिष्यति कः ॥

### रा. रा. वासुदेव गोविंद आपटे बी. ए. इंदोरनिवासीका

# जैनधर्मपर व्याख्यान.

देवरीकलां जिला सागरनिवासी

## नाथूराम (प्रेमी) दिगम्बरीय जैनदारा अनुवादित.

और

होठ नाथारंगजी गांधी आकळूजनिवासीझारा

मुम्बयीके

" कर्नाटक " प्रेससे प्रकाशित.

प्रथमबार ]

[ २००० प्रति.

### जैनग्रन्थरत्नाकर प्रकाशित होने छगा.

इसके प्रत्येक खंडमें ८० से १२५ तक प्रष्ठ रहते हैं. जिसमें चारों अनुयोगोंके आतिरिक्त जैनाचायोंके रचे हुए उत्तमोत्तम नाटक, चम्पु, काव्य, अलंकार, त्याय, व्याकरण, ज्योतिष, वैवक्क, गणित, शिल्प, इतिहास, मूल सटीक वा भाषाटांका सहित तथा नवीन प्रात्तीन भाषा कवियोंके बनावे हुए उत्तमोत्तम गदापद्यमय समस्त विषयुक्ने प्रत्यरूपी रतन कमसे प्रकाशित होते हैं. अर्थात् एक ही अंकमें थोड़े २ दो चार प्रन्थ नहिं लगाकर एक ही प्रन्थ लगाया जाता है. जो कि एक वा दो तौन अंकमें पूरा हो जाता है. वर्तमानमें इसके दो खंडने २०६ ष्टष्ठका ब्रह्मविलास प्रकाशित होते हैं. अर्थात् एक ही अंकमें थोड़े २ दो चार प्रन्थ नहिं लगाकर एक ही प्रन्थ लगाया जाता है. जो कि एक वा दो तौन अंकमें पूरा हो जाता है. वर्तमानमें इसके दो खंडने २०६ ष्टष्ठका ब्रह्मविलास प्रकाशित हो गया. तांसरेमें दौलतविलास, आप्तपरीक्षा और आप्तम्तमांसा ( देवागम-स्तोत्र ) पूर्ण है. चौथे और पांचवे अंकमें स्वामिकार्तिकेयानुप्रेक्षा भाषाटीका और संस्कृत छायासहित पूरी हो जायगी. द्रव्य व्य और पांचवे अंकमें स्वामिकार्तिकेयानुप्रेक्षा भाषाटीका और संस्कृत छायासहित पूरी हो जायगी. द्रव्य वय और पांचवे अंकमें स्वामिकार्तिकेयानुप्रेक्षा भाषाटीका और संस्कृत छायासहित पूरी हो जायगी. द्रव्य वय और पांचवे अंकमें स्वामिकार्तिके कारण १२ अंकोंका मूल्य ६) रु. और डांकव्यय ॥।) रक्खा था. परन्तु हमारे अनेक भाई एक साथ मूल्व पेरागी भेजकर इसके प्राहक बननेमें असमर्थ हैं. इस कारण अनेक विद्वानोंकी सम्मति और प्रेरणासे अब मूल्य घटाना पड़ा है अर्थात् अवसे १२ अंकोंका ( खंडोंका ) मूच्य डांकव्ययसहित ५) ही अप्रिम लिये जांयगे. अप्रिम मूल्य पाये विना किसीको भी उघार नहिं भेजा जा सक्ता. नमुनेकी १ कापी ॥ा-). वी.पी.द्वारा लेनेसे ॥ा≫) में तप्रिर अंककी भेजी जाती है.

काइये पाठक महाशय ! इतना बढा मासिक पुस्तक कितना सस्ता हो गया. देखिये ब्रह्मविलास जुदा लेनेसे १॥≋) देना पड़ता है, परन्तु ५) रु. एकबार देकर वारह खंडोके प्राहक बननेसे यह ही ब्रह्मविलास सिर्फ ॥)) में ही आपके घर पहुँच जायगा. इमी प्रकार दौलतविलास स्वामिक।तिवेयानुप्रेक्षा बनारसीविलास बगरइ सब प्रन्थ आपको सस्तेमें ही मिल जावा करेंगे.

#### लीजिये ! और भी सस्ता लीजिये.

यदि कोई महाराय एकदम ५०) रु. भेजकर इसके सहायक वा यावर्ज्ञाव ग्राहक बन जायनें, उनको इस प्रन्थरत्नाकरका फिर कभी एक भी पैसा देना नहीं पड़ेगा ५०) रुपयेके ३) रुपये व्याजमात्रमें ही यह पुस्तक घर बंठे पहुंच जाया करेगा. यदि किसीको इसका यावर्ज्जाव प्राहक नहिं रहना हो तो प्रत्येक तीसरे वर्षके ९१ वें खंडके प्रकाशित हुए बाद सूचना देनेसे ५० रु. वापिस मिल जायगे. परन्तु हर तीसरे वर्षके अंत हुयेविना बीचमें नहिं मिलेगे. जिनको सबसे सस्ता अर्थात् ३) रु. में जैनप्रन्थरत्नाकर १२ खंड लेने हों और इमारा पूर्ण विश्वास हो, वे अवश्य ही ५० ) रुपये भेजकर इसके प्राहक वा सहायक बन जावें.

### दौलतविलास प्रथमभाग.

अर्थात्

#### कविवर पं० दौलतरामजीकृत पद, जकडी, छहढाले आदिका संग्रह.

अद्दा! आज कैसा आनन्द है कि जिस कविवरकी जगन्मोहिनी अपूर्व कवितावाले आष्यात्मिक परोंपर सर्वस्व न्योछावर कर दिया जाय तौ भी तृप्ति नहीं होतो. जिसके एक २ पदको आष्यात्मिक रसिकजन वा भक्तूजब मेघबिन्दुको चातककी तरहँ तरसते थे, जिस कविताका बाँचकर भक्तजन भक्तिरसमें और आध्यात्मिकजन अध्यात्मरसमें मन्न हो जाते हैं, उसही असली कविताका संग्रह करकें और बडे परिश्रमसे छुपवाकर छपाया है. छहुढाले बगेरहके शोधनेमें जहांतक बना है यही खयाल रक्ता है कि कवितानों फैंसे शब्द दौळतरामजीने रक्से थे, दे ही रक्से हैं. अन्य संशोधक व प्रकाशक महाशयोंकी तरहँ स्वकपोलकल्पित शब्द रखकर कविताको नहीं विगाड़ा है. मूल्य -11) डांकल्यय =) है.

जैनी भाइयोंका वही दास— पन्नालाल जैन मैंनेजर—जैनप्रन्थरत्नाकर कॉर्यालय, पो० गिरगांव ( बम्बई. )

### भी बोतरागायनमः रा. रा. वासुदेव गोविंद आपटे बी. ए. का जेनधर्मपर व्याख्यान.\*

यो बिभ्वं वेद् वेद्यं जननजळनिधेर्मक्रिनः पारहभ्वा। पौर्षापर्याविरुद्धं बचनमजुपमं निष्कलई यदीयम् ॥ तं वन्दे साधुवन्द्यं सकलगुणनिधि भ्वस्तदोषद्विषन्तम् । बुद्धं ना बर्द्धमानं शतदलनिलयं केशवं वा शिवं वा ॥ १ ॥

इस श्लोकमें श्रीमद्भद्दाकळङ्क देवने '' जानने योग्य ऐसे सम्पूर्ण विश्वको जिसने जाना, संसा-ररूपी महासागरकी तरंगे दूसरी तरफ तक जिसने देखी. जिसके बचन परस्पर अविरुद्ध,

• उस व्याख्यान रा. रा. वासुदेव गोविन्द आपटे. बी. ए. इन्दौरकरने मुम्बयीस्थ हिन्दू युनियनक्लबमें गत दिसम्बर मासमें दिया था और मुंबईके 'विविधज्ञान-बिस्तार ' ( नामक मराठीके प्रसिद्ध सासिकपत्र ) में जनवरीके अंकमें प्रकाशित हुआ था उसीका यह हिन्दी अनुवाद है. इसके पढनेसे पाठकोंको ज्ञान होगा ; कि भिन्न-भर्मी निष्पक्ष बिद्वज्जन जैनधर्मको कैसा समझते हैं. हम इसकेलिये व्याख्यानदाताको कोटिश: धन्यवाद देते हैं कि, जिन्होंने महत्परिश्रम उठा कर जिनधर्मके प्रंथोंको देखकर परिचय किया. और अपने विचारोंको सबके सामने प्रगट किया. यहांपर इम मूल व्याख्यानका अनुवाद ज्योंका त्यों लिखकर उसमें अपनी तरफते टिप्पणी करते हैं. इस टिप्पणीसे कोई महाशय ऐसा न समझ लेंकि व्याख्यानदाताकी शोधकतामें कुछ न्यूनता हो. क्यों कि कैसा ही विद्वान क्यों न हों भिष्न धर्मपर व्याख्यान देनेपर कहीं न कहीं थोड़ी भूल होती है. सो जहांपर वास्तविक विषय छट गया है और अभिप्रायमें अन्यथा हवा है, उसी विषयकी टिप्पणी की जाती है-आशा है कि, व्याख्यानदाता इसपरसे कुछ अन्यथा न समझेंगे. अनुवादक.

अनुषम और निर्दोष हैं, जो सम्पूर्ण गुणोंका निधि (खजाना) साधुओं करके भी वन्दनीय है, जिसने रागद्वेषादि अठारह राश्वओंको नष्ट कर दिये हैं और जिसकी शरणमें सैकडों लोग आते हैं. ऐसा जो कोई पुरुष विशेष उसको मेरा नमस्कार होओ. फिर चाहे वह शिव हो, ब्रह्म हो, विष्णु हो, बुद्ध हो, अथवा वर्द्धमान होओ '' ऐसी स्तुति की है. इस श्लोकके अन्तिम चरणमें कहे हुए देव शिव व विष्णुसे हम सब लोग चिरपरिचित हैं. हमोरे मन्दिरोंमें इनकी मूर्तियां हैं. व प्रतिदिन हम उनका पूजन करते हैं. तीसरा बुद्ध, इसके विषयमें भी अभीतक बहुतसा इति-हास उपलब्ध हुआ है, बुद्धके दो तोन चरित्र भी मराठी भाषामें लिखे गये हैं. उनसे यह क्षत्रिय कुलोत्पन्न पुरुष अत्यन्त तरुण अवस्थामें राजश्रीसे विरक्त हो सर्व संगका परित्याग-कर चल निकला व पश्चात, ज्ञान सम्पादन कर शुद्ध मन पवित्र विचार व पवित्र आचरण यह तीन मोशके द्वार जिस धर्ममें कहे मए हैं ऐसे संस्थापक हुआ बौद्धधर्मका इत्यादि कथा

'ततः कालेनात्र खण्डे भारते विक्रमात्पुरा। खमुग्यंभोधिविमते वर्षे वीराह्वयो नरः ॥१॥ प्राचारयज्जैनधर्म वौद्धधर्म समप्रभम् ।

इसपरसे विक्रम संवत्से ४७० वर्ष पूर्व इन्होंने जैनधर्मका प्रचार किया, ऐसा दिखता ह. वर्द्धमान अथवा महावीरके चरित्रका इससे अधिक परिचय उपख्ळ्य नहीं है. तथापि इन्होंने जिस जैनधर्मका प्रचार किया व जो धर्म बौद्धधर्मसमप्रभम् (वराबरीवाला) था. ऐसा उपरके स्ठोकमें कहा है, वह जैनधर्म अद्यापि विद्यमान है. हिमाल्य्यसे लेकर कन्याकुमारीपर्यंत किंब-हुना उससे भी आगे सीलोन द्वीप व करांचीसे लेकर कल्लकत्ता तक अथवा उससे भी आगे इयाम, ब्रह्मदेश, जावा वगैरह प्रदेशोंमें जैनधर्मी लेग फैले हुए मिलते हैं. हिंदुस्थानके सम्पूर्ण व्यापारका है भाग जैनियोंके हाधर्मे

जैनियोंका है ऐसा भी प्रमाण एक शोधकने उत्कर्षावस्था. है ऐसा भी प्रमाण एक शोधकने शोधा है; बडे २ जैन कार्यालय, भव्य जैनमन्दिर व अनेक लोकोपयोगी संस्थायें हिंदुस्थानके बहुतसे बडे २ शहरोंमें हैं, दक्षि-णमें अल्प हैं परन्तु उत्तर व मध्यमारत और गुजरात इन प्रदेशोंमें जैनियोंकी प्राचीन कार्य-वाही बहुत दृष्टिगोचर होती है. प्राचीन का लसे जैनियोंका नाम इतिहास प्रसिद्ध है जैन-धर्मके अनेक राजा हो गये हैं.

जैनी राजा. राजा वज्रकरण यह दरानगरमें ( वर्तमान मन्द्रसौरमें ) राज्य क-

रता था. यह जिन देवके अतिरिक्त इतर किसीको भी नमस्कार नहीं करता था. अवन्ती नगरी ( उज्जैन ) के सार्वभौम राजा सिंहोदरको जब इसने नमस्कार नहीं किया तब

हम सबको अवगत है ही. शिवके उपासक शैव, विष्णुके उपासक वैष्णव, इसीप्रकार बुद्धके अन्यायी सो बौद्ध कहाते हैं अब उपर निर्दिष्ट किये हुए देवोमें वर्द्धमान वर्दमान. अवाशिष्ट रहे. इनके विषयमें अद्या-अथवा महावीर. पि अभीतक कुछ अधिक इतिहास उपलब्ध नहीं हुआ है तथापि ये जैन समा-जके अत्यन्त पुज्य तीर्थंकर अर्थात् आदर्श पुरुष हो गये हैं. और जैनधर्मकी स्थापना करनेवाले चाहे न हों, परन्तु उसके प्रचार करनेका श्रेष्ठत्व बहुतसा इनके ही तरफ जाता है, यह कहना भी कुछ अनुचित न होगा. ये काश्यप गोत्री क्षत्री थे व इनका दूसरा नाम महावीर था, इनका जन्म कब हुआ, व कब मोक्ष हुई. इनके मातापि-ताका क्या नाम था व इनके चरित्रकी स्फुट २ बातें कौनसी हैं, इत्यादि परिचय अभीतक प्राप्त नहिं हुआ है. तथापि इन्होंने जैनधर्मका प्रचार कन किया इस विषयमें तत्कालीन मन्योंमें थोडासा उहेल किया हुआ प्राप्त होता है. उसपरसे यह ईसवी सनसे ५२० वर्ष पूर्व हो गये हैं ऐसा कहा जाता है '' आर्यविचा सुधाकर '' नामक यन्थमें इनके विषयमें कहा है--

(१)वर्द्रमान अथवा महावीरके विषयमें हमारा कहना यह है कि बर्द्रमान तीर्थकरने उत्तरहिंदुस्थानमें कुंडलपुरमें जन्म लिया था. इनकी माताका नाम प्रियकारिण तथा त्रिशला भी था और पिताका नाम सिद्धार्थ राजा था. उनके चरित्र सम्बन्धी समस्त विषय प्रसिद्ध है. उनका चरित्र जैनबोधकके आदि सम्पादक श्रीयुत श्रेष्ठिवर्थ हीराचन्द नेमिचन्दजी आनरेरी मजिस्ट्रेट शोलापुरने मराठी माषामें बनाकर छपाया है. उसकी तथा संस्कृत ब हिंदोके महावीर पुराण ( बर्द्धमानपुराण ) के देखनेसे पाठकोंकी जिज्ञासा प्री हो सकती है.

दोनोंके मध्य एक बढाभारी संघाम उपस्थित हुआ और उसमें सिंहोदर विनित किया गया. ऐसी कथा सुनते हैं. ललितपुरके सनिकट चन्देरी नामक प्राम वर्तमान है. यहांपर शिश-पाल नामका रामा राज्य करता था, वह जैन था. उज्जयनीके राजा गम्धर्वसेन व श्रीवर्मा नैन थे. ऐसा कईएक प्रन्यकारोंने लिखा है परन्तु इस विषयमें मै स्वतः सरांकित हूं. बलु-भवंशी राजा कुमारपाल जैनधर्मका बढामारी पुरस्कर्ता हो गया है. प्रसिद्ध बौद्ध राजा अ-शोकके प्रपौत्र महाराजा संपदिने जैनधर्म स्वी-कार किया था. व स्वतः अशोक ही बौद्धधर्म स्वीकार करनेके पूर्व जैनधर्मानुयायी था, ऐसा कई पंडितोंका मत है. कर्नेल टॉड साहिबके राजस्थानीय इतिहासमें उदयपुरके घरानेके वि-षयमें ऐसा लिखा गया है कि, ''कोई भी जैन यति उक्त संस्थानमें जब शुभागमन करता है तो रानीसाहिब उसे आदरपूर्वक लाकर योग्य सत्कारका प्रबन्ध करतीं हैं, यह विनय प्रबन्ध-की प्रथा वहां अनतक नारी है. इसका कारण ऐसा कहा जाता है कि, उदयपुरके इतिहास-प्रसिद्ध राणा प्रतापसिंह, अकनरनादशाहसे लडते २ बहुतही क्वेशित हो रहे थे, उस समय भामासा नामक एक जैन महाशयने वीस हजार फौजकी संतोषप्रद सहायता अत्यन्त आ-उसी समयसे कृतज्ञ वश्यकतामें आकर दी. उदयपुरका राज्य जैनियोंका ऋणी हो रहा है; दूसरी कथा पद्मादाईकी है यह तो हम सबको विदित ही है. वनवीरके भयसे अपने स्वामीपुत्र-की रक्षा करनेकेलिये अपना जीव जोखममें डालनेवाली पन्नादाईको उस राजपुत्रसहित जि-

सने आश्रय दिया, वह आसासा नामका पुरुष नैन ही था, ऐसा कहते हैं. मंडपाचल अथवा वर्तमानका मांड्र-यहां मुसलमान बादशाहके समयमें मुख्य दिवानगीरीके पद पर एक जैनी ही नियुक्त था. सारांश, प्राचीन काल्में जैनि-र्थोने उत्कट पराक्रम व राज्यकार्यभारका परि-चालन किया है. अर्वाचीन समयमें इनकी रा-जकीय अवनतिमात्र दृष्टि गोचर होती है" अर्वाचीन इतिहासमें राज्यवैभव सम्बन्धी स्प-घोंमें जैनी लोग बिलकुल नहीं पडे हैं इसका कारण ''हिंसानिषेधका तत्त्व इन्होंने मर्यादाके बाहिर कर दिया. इससे राजकीय स्पर्धामें इनका गुजारा नहीं था'' यह हो सक्ता है. इस अ-हिंसा तत्त्वके अमर्याद होनेसे जैनियोंका राज्य किस प्रकार नष्ट हुआ, इसका एक उदाहरण कर्नेल टॉड साहिबने दिया है कि, अनहलवाडके अन्तिम जैनराजा कुमारपाल पर रात्रुकी चढ़ाई होनेपर वह अपनी सैन्य तयार न करके स्वस्थ रहा. इसका कारण क्या ? वर्षाऋतुके दिन हो-नेसे यदि सैन्यमें हल्चल कीजाती तो उसके पांवोंके नीचे लक्षावधि जंतुओंका विनारा होता यह भीति'थी. जैनीलोग जिस प्रकार प्राचीन कालम राजकीय उन्नति भोगकर पुनःअवनत दुशाको प्राप्त हुये जनवार्ष्मय. उसी प्रकार इनका वाङ्मय

(१) यह एतिहासिक घटना जो टॉड साहबने लिखी है तो गलत है. क्योंकि राजावोंको प्रजाकी रक्षार्थ अत्यावश्यकता पड़नेपर लड़ाई करनेका निषेभ जनशास्त्रोंमें कहीं नहीं है. उसके राज्य जानेका कारण अन्य ही कोई होना चाहिये. गदि-टॉड साहबका कहना ठीक हैं. और उसने जोवहिंसाके कारण ही युद्ध नहिं किया हो तो बास्तवमें राजनीतिसे विरुद्ध किया है. (जैनधर्मका साहित्य वा शासन) भी प्राचीन-कालमें अत्यन्त सुसम्पन्न स्थितिको प्राप्त होकर वर्तमानमें दुर्दशाग्रस्त हुआ दिखाई देता है. संस्कृत वाङ्मयके प्राचीन जैनवाङ्मय भर्मशम्मीम्युदय महा-प्रायः बराबर था. काव्य, हम्मीर महाकाव्य, पार्श्वाम्युदय काव्य यशतिलकचम्पू वगैरह काव्य प्रन्थ, जैनेन्द्र व्याकरण, काशिकावृत्ति व पंजिका रम्भामजरी प्रमेयकमलमार्तंड सरीखे न्यायशा-नाटिका. स्त्र विषयक ग्रन्थ, हेमचन्द्र सरीखे कोश, व इनके शिवाय जैनपुराण, धर्मग्रन्थ जैन इति-हास ग्रन्थ आदि असंख्य शास्त्रे थे. इनमेंसे अभी बहुत थोडे प्रकाशित हुये हैं. और सैकडें। ग्रन्थ अभी अज्ञात हो रहे हैं, अपने ग्रन्थ छापे नहीं जावें कारण छापना यह एक अपवित्र किया है, ऐसी अज्ञानताकी समझके कारण लोग अपने पासके प्राचीन ग्रन्थ व लेख छापनको नहीं देते हैं. इन संस्कृत प्रन्थोंके अतिरिक्त अन्य प्रकारसे भी जैनियोंने वाङ्मयकी बड़ी भारी सेवा की है. दक्षिणमें तामिल व कानडी ( क-र्णाटकी ) इन दोनों भाषाओंके नो व्याकरण प्र-थम प्रस्तुत हुए वे जैनियोंने ही किये. ऐसा " मिसेस एनीविसेण्ट " का कहुँना है. सारांश

९ जिस प्राचीन पाणिनीथ व्याकरणने तीन जगह मत प्रहण किया हैं वह शाकटायन व्याकरण भी जैना-चार्यक्रुत है. तथा और भी अनेक जैन व्याकरण हैं.

२ नाटक, काव्य, साहित्य, कोश, न्याय, वेदान्तके अनेक प्रन्थ अभी मांजूद हैं.

३ करणाटक भाषाका बहुत बडा व्याकरण भद्यकलंक देवका बनाया हुवा ' रैस ' साहबने छपाया भी है. परन्तु वह सब विलायतके विद्याविलासियोंने मंगा लिया. इस देशमें सिलना अब दुर्लभ है.

प्राचीन कालके भारतवर्षीय इतिहासमें जैनियोंने अपना नाम अजरअमर कर रखा है. अर्वाचीन समयमें जैनी मात्र राज्यसत्ता अहिंसातत्त्वके कारण छोड़ बैठे हैं तथापि समाजमें प्रेसीडेप्टका स्थान उन्होंने अद्यापि छोड़ा है ऐसा नहीं है. व-र्तमान शांतिताके समय व्यापारवृद्धिके कार्योंमें अग्रसर होकर इन्होंने अपना वर्चस्व (प्रताप) पूर्ण रीतिसे स्थापित किया है और वर्तमानमें समाज सुधारणा विषयक जागृति भी हुई दिखती है. गत जैनपरिषदके अधिवेशनके समय इमारे जैनबंधुओंका समाज सुधारणा व धर्म-शिक्षणके विषयमें जो उत्साह दृष्टिगत हुआ था वह सर्वथा अभिनंदनीय था इसमें शंका नहीं है.

पृथिवीके अन्य किसी भी धर्मके सम्बन्धमें लोगोंकी इतनी वि-जैनधर्मके सम्बन्धमें हम

तनघमक सम्बन्धम हम चित्र अजानता नहीं लोगोंकी अनभिइता. है जितनी जैनधर्म-

के विषयमें हो रही है. हमारे देशमें अनुमान २४००वर्ष पूर्वसे यह धर्म प्रचलित है व हमारे जैनबांघवोंके पूर्वज प्राचीन काल्में ऐसे २ स्मरणीय कृत कर चुके हैं तौ भी जैनी कौन है ! उनके धर्मके मुख्य तत्त्व कौन २ से हैं ! इसका परिचय बहुत ही थोड़े पुरुषोंको होना बड़े आ-श्चर्यकी बात है परन्तु इसका कारण वेदमताव-लम्बी और जैनियोंमें उपास्थित हुआ द्वेष ही होगा ऐसा जान पडता है. ''न गच्छेज्जैनमन्दि-रम्' अर्थात् जैनमन्दिरमें प्रवेश करने मात्रेमें

९ स्वेताम्बर जैनवानफरैन्स थी. दिगम्बरजैनकान-फरेन्स (महासभा) प्रथक् है. वह मथुरामें प्रतिवर्ष इकडी होती है.

भी महापाप है, ऐसा निषेध उस समय कठो-रताके साथ पाले जानेसे जैनमन्दिरकी भीतकी आडमें क्या है। इसकी खोज करे कौन ! ऐसी स्थिति होनेसे ही जैनधर्मके विषयमें झूंठे गपोड़े उडने लगे. कोई कहता है जैतधर्म नास्तिक है कोई कहता है बौद्धधर्मका अनुकरण है कि, जब शंकराचार्यने बौद्धोंका पराभव किया तब बहुत्रसे बौद्ध पुनः बाह्यणधर्ममं आ गये. परन्तु उससमय जो थोडेबहुत बौद्धधर्मको ही पकड़े रहे उन्हींके वंशज यह जैन हैं. कोई कहता है कि, जैनधर्म इस बौद्ध धर्मका शेषभाग नहीं किन्तु हिन्दू-धर्मका ही एक पंथ है; व कोई कहते हैं कि, नम्नदेवको पूजनेवाले जैनी लोग यह मूलमें आर्य ही नहीं हैं. किन्तु अनायोंमेंसे कोई हैं. अपने हिन्दुस्थानमें ही आज चौबीससौ वर्ष पुर्वसे पड़ोसमें रहनेवाले धर्मके विषयमें जब इतनी अज्ञानता है तब हजारों कोसमें परिचय पाने वाले व उससे पांछे मनोऽनुकूल अनुमान गढ़ने-वाले पाश्चिमात्योंकी अज्ञानतापर तो हंसना ही क्या है ! तथापि अपने पाश्चिमात्योंकी विचित्र लेगोंकी अज्ञानताके अज्ञानता. विषयमें जैसे ऊपर

कहा गया वैसे ही उनकी भी अज्ञानता हास्या-स्पद होनेसे उनमेंके एक दो उदाहरणोंका नमूना दिखलाना योग्य है. लेफटेंट कर्नल विलि-एम् फ्रांकलिनने जैन व बौद्ध धर्मके सम्बन्धमें इस्वी सन् १८२७ में एक "Researches on the tenets and doctrines of the Jain and Budhists Conjectured to be these Brahmins of Ancient India" ग्रन्थ लिखा है उसमें उन्होंने जैनियोंको ईजिपिशियन

लोगोंका वंदाज ठहराया है ! दूसरे एक मिछर कोलियोर नामक साहिबने Scripture Miracles. नामक पुस्तकमें जैन शब्दकी जो व्युत्प-त्ति की है वह बड़ी दिछगी की है, आप फर-माते हैं 'जैन ' शब्द रोमन ' लेनस' शब्दसे बना है 'जेनस' यह रोमन लोगोंका एक देवता है, जैसे शिवके उपासक शैव, विष्णुके उपासक वैष्णव, इसी प्रकार जेनसके जैन ! ( धन्य ! ) एक मिशनरीकी कल्पनाने तो इससे भी अधिक कमाल किया है,आपका कहना है कि,''बायबिइमें (Genesis) अथवा ' सृष्टिकी उत्पत्ति ' प्रकर-णके चौथे अध्यायमें 'केन' व' अँबेछ' इन दो बंधुओंकी कया है; उनमेंसे देवकी शापसे पी-डित हुए 'केनकी जो संतति वही जैन हैं ' इसमें प्रमाण क्या ? यह कि, केनकी संतति जिस प्रकार विशाल्वारीर और दीर्घायुषी थी. उसी प्रकार जैन ' तर्थिकर भी भव्याक्रति और दीर्घा-युषी थे' यह सब जैनधर्मके अनुसंधान करनेसे मालूम पडता है. पहाड वगैरहमें नो तीर्थंकरोंकी प्राचीन जैन मूर्तियां पाई जाती हैं वे बहुतही विशाल आकृतिकी और पुरानी होती हैं. ग्वालिय-रके किलेमें जो प्राचीन जैनमूर्तियें मिली हैं वे बहुतही ऊंची हैं. दक्षिणमें श्रीरंगपट्टणसे ४० मैलपर चिनरायपट्टण नामक ग्राम है. ' चिनराय-पट्टण 'यह नाम जिनरायपट्टण, राब्दका अपभ्रंश होगा. ऐसा दिखता है. इस स्थानमें जैनमंदिर है

(१) चिनरायपष्टणमें जैन मंदिर न होकर वस्तंखे आठ मीलपर श्रवण वेळगुळ (जैनविद्री) नामक स्थानपर हैं. उन सबका नकसा मद्रास प्रान्तके सरकारने छन्पकर प्रसिद्धकर दिया है.

अत्यन्त भव्य हैं. वहांसे पास ही चन्द्रागिरी नामक टेकडीपर दो पादुंका विशाल आकृतिकी हैं. जैनि-योंके तेवीसवें तीर्थकर पाइवेनाय जब उडकर देवे-क्वेक गये तब उनके यह पादचिन्ह उछल आये थे ऐसा कई लोग कहते हैं\*'' इसी परसे साहिब बहादुरने केनके वंशन ठहरा डाले हैं ! साहिब बहादुरने अपने बिधानकी पुष्टिमें और एक प्रमाण दिया है जिसके योगसे केवल जैन ही क्या परंतु को-शिक, अत्रि, कच्यप वगैरह ऋषियोंके वंशज हम लोगोंको भी सिर्फ एक घटिकामें अपने इ-निपशियन पूर्वजोंका श्राद्ध करना पढे। बाइ- ! बिल्में कहा है कि, ''केनको कोई मार न सके

व्याख्यानदाताकी हिप्पणी.

\*पार्श्वनाथकी मुक्ति दक्षिणमें हुई यह बात बहुत से जैनी स्वीकार नहीं करते. मेरे परिचर्या एक जैन यातने कहा कि, बंगालके हजारीबाग जिलेमें सम्मेद शिखर पर्वतसे २० तीर्थंकर देवलोकवासी हुए उनमें पार्झ्व-नाथ भी हैं. बाकीके चार तथिंकर ऋषभदेव, महावीर, वासुपुज्य, व नेमिनाथ इनका मोक्ष अनुकमसे अद्यापद ( कैलाश ) पावापुर ( विहार ) चंपापुरी ( भागलपुर ) और गिरनार ( काठियावाड़ ) पर हुआ.

#### अनुवाधककी टिप्पणी.

१ वहांपर पादुका नहीं हैं किन्तु ४१ हाब ऊंचाईको सुंदर अखंड मूर्ति है.

२ देवलोकवासी हुये, ऐसा कहना मूल है. क्योंकि मुक्तात्मा मोक्षस्थान वा सिद्ध शिलानामक एक स्थान तीन लोकके उपरि है वहां जाकर सहाके लिये निवास करते हैं. फिर कभी उन मुक्तात्मावोंका ( सिद्धोंका ) जन्म मरण नहिं होता; देवलोक जि-सको जैनी लोक सोल्ह स्वर्ग नव प्रविक विमान आदि कहते हैं वह भिन्न स्थान है. देवलोकमें गया हवा जीव फिर भी मनुष्यतिर्मचादिकोंमें जन्म मरण करता व संसारमें फिरता है इस कारण 'देवलेकवासी हुये' की जगह मुक्तिको गये ऐसा कहना ठीक है.

उसमें चौर्वास तॉर्थकरॉकी मूर्ति पाई गई है ! वे । इस लिये देवने उसके मस्तकमें चिन्ह बनाया था. इस कारणसे जैनियोंके व तुझारे हमारे सनहीके मस्तकोंमें तिलक होता है. अतएव उक्त मिशनरी साहिबने तुम हम सबोंको इ-निशमें भटकते फिरते केनकी संतति ठहराये तो उक्त साहिबका क्या कर सक्ते हो ! तीसरे एक मॉरिस नामक प्राचीन विद्याविशारदने इस अ-नुमानका पुष्टीकरण कुछ निराली ही रौतिसे किया है: 'गौतमनुद्ध, व 'इजिप्तका प्रसिद्ध विद्वान साधु पुरुष हर्मिस यह एक ही थे. कारण, हर्मिसने নিম ळेखनकलाका प्रकार **प्र-**विविधविषयोंपर निम्पोण प्रन्य चारकर किये और इतना सम्पादन किया हुआ ज्ञान चिरकाला स्थिर रहने व लोगोंको उपयोगी पडने-लिये बहुतसा परिचय क शिलास्तंभोंपर खोद दिया. इसी प्रकार बौद्ध व जैन लोगोंने विद्याका पुरस्कर्तृत्व अपने ऊपर लेकर अनेक शास्त्र ग्रन्थ लिखे और खोदकर शिलास्तंभ स्थित किये हैं. अर्थात् यह शिलास्तंभोंकी कल्पना जैनी लोक इजिप्तसे लाये, ऐसा माननेंमें और हर्मिस व जैनोंकी एकता कर डाइनेंमें मॉरिस साहिबकी कल्पनाको कछ भी प्रयतन नहीं पडा !

निस प्रकार जैनियोंकी उत्पत्तिके सम्बन्धम भिन्न २ लोगोंने प्रथक जैनधर्मके उत्पत्तिकाल पृथक् तर्कनायेंकी हैं के सम्बन्धमें भिन्नमत. उसी प्रकार उनके धर्मकी उत्पत्ति कालके विषयमें भी भिन्न २ मत हैं, कोई कहता है कि, जैनधर्म बिलकुल नबीन अर्थात् अनुमान बारहवीं अथवा तेरहवीं शता-ब्दीका है; कोई कहता है वह बारह सौ वर्षका

१२ वासुपूज्य, १३ विमल, १४ अनन्त, १५ धर्म, १६ शांति, १७ कुंधु, १८ आरः १९ महिनाथ, २० मुनिसुवत, २१ नमिनाथ, २२ नेमिनाथ ( आरेष्ठनेमि ), २३ पार्झ्व-नाथ, २४ वर्द्धमानस्वामी (महावीर) इससे पहिलेके व अत्यन्त प्राचीन तीर्थंकर ऋषमदेव नैनधर्मके संस्थापक थे ऐसा दिखता ' भागवतके, ५ वें स्कन्धमें ऋषमदेव दिगम्बर होकर जैनधर्मके संस्थापक थे, ऐसा यद्यपि स्पष्ट नहीं लिखा है तौभी उसका उदा-हरण देख अईत् नामक राजाने पाखंड मतका प्रचार किया ऐसा कहा है. अईत् नामका राजा कोई सुना नहीं गया; परन्तु जैनी ऋषम देव-को ही अईत कहते हैं यह प्रसिद्ध है. इसपरसे ऋषभदेव जैनधर्मके संस्थापक थे, यह सिद्धान्त अपनी भागवतसे भी सिद्ध होता है. पार्श्वनाथ जैनधर्मके संस्थापक थे, ऐसी कथा जो प्रसिद्ध है वह सर्वथा भूल की हुई है. ऐसा कहनेमें कुछ हरकत नहीं हैं. कोटब्रुक, जॅकोबी सरीखे विद्वान शोधकोंकी समझ ऐसी क्यों हुई सो कह नहीं सक्ते. ऐसे ही वर्द्धमान अर्थात महावीर भी जैनधर्मके संस्थापक नहीं हैं. तो चौवीस ' आर्यवि-तीर्थकरोंमेंसे वह एक प्रचारक थे. द्यासुधाकर' ग्रन्थमें इस विषयका उल्लेख है, उसमें भी उसके विषयमें ' प्रचारयद्धर्मम् ' ऐसा कहा है. ये वर्द्धमानस्वामी गौतमबुद्धके सम-कालीन थे, वह बौद्धके गुरु थे ऐसा भी अने-कोंका कहना है; कईएक तो ऐसा भी कहने-वाले हैं कि, गौतमबुद्ध मूलमें जैनधर्मी था; परन्तु पीछे उसमें व जैनियोंमें मतभेदु पड़नेसे

है; कोई उसे बौद्ध धर्मका समकालीन कह कर छोड़ता है; और कोल्ब्रुक साहिब तथा कितनेक जैन पंडित उस बौद्धधर्मसे भी पहिल्का टहराते हैं, इन सबोंकी एक वाक्यता करना कठिन है, और प्रत्येक मतमें कहां २ भूल है उसे दिखलाने योग्य विद्वता भी मुझमें नहीं है. तथापि जैन धर्मका काल निर्णय करनेमें आवश्यकीय थोड़ेसे प्रमाण मैं आगे उपस्थित करूंगा, उससे श्रोता-ओंको अपने २ मत निश्चित करना चाहिये.

प्रथम जैनधर्ममें क्या है यह हमें देखना चाहिये, 'आनन्दगिरि-'जैन' शब्दकीव्युत्पत्ति कृत' 'शंकरविजयमें' ब अर्थ. 'जैन' शब्दकी व्युत्प-

कराक नाम य ह, ऋषभ-चौनास तार्थकर. देव (प्रथम जिन अर्थात् तीर्थंकर और जैन धर्मका संस्थापक ),२ अजि-त, २ संभव. ४ अभिनन्दन, ९ सुमति, १ पद्म-प्रम, ७ सुपार्श्व, ८ चन्द्रप्रभ, ९ पुष्पदन्त ( सुविषि ) १० शीतल्लनाथ, ११ श्रोयान्,

उसने स्वकीय (अपना) बौद्ध धर्म स्थापित वह जीव, शरीरादिक अड पदार्थ जिसमें अन्त-किया. र्भुत होते हैं वह अजीव, '' शुभाशुभकर्मद्वार-रूप आस्रवः" अर्थात् शुम अथवा अशुम कर्म-गैनियोंके मुख्य ४५ शास्त्र हैं. उन्हें सि बंध होनेके जो द्वार उन्हें आख़व कहते हैं. द्धान्त किंवा आगम कहते हैं. भद्र-''आत्मकर्मणोअन्योन्यप्रदेशानुप्रवेशात्मको बन्धः' जैन शास्त. बाहुस्वामि नामक एक विद्वान् जैन हो गये हैं उन्होंने यह प्रन्थ लिखे अर्थात आत्माके प्रदेश व कमॉके प्रदेशोंका पर-हैं, ऐसा लोग कहते हैं. इन ४५ शास्त्रोंमें स्परमें प्रविष्ट होना सो कर्मबंध; '' आस्रव नि-रोधळक्षणःसंवरः'' अर्थात् आत्माके स्थानमें ११ अंग, १२ उपाङ्ग, १० प्रकार्णक, ६ छेद. ४ मूलसूत्र, और २ अवान्तर सूत्र हैं. नवीन कर्म न आने देना अथवा आस्रवका नि-जैनधर्मके मुख्य तत्त्व सात हैं, १ जीव, २ रोध करना इसे संवर कहते हैं:\* और सम्पर्ण अजीव, २ आख़व, ४ बंध. ५ कर्मीका नावा होना यह मोक्ष है. जीवोंके गुणोंकी जैनधर्मके संवर, ६ निर्जरा, और ७ मोक्ष. ढांकनेवाले कमोंके आठ भेद हैं और इन मुख्यतत्त्व. इनमें पाप और पुण्य दो मिलानेसे आठ ही प्रकारके कमेंकि नाज करनेके मार्गको नव पदार्थ हो जाते हैं, जिसके चैतन्यगुण है मेक्षिमार्ग कहते हैं. सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, व सम्यक्चारित्र यह उस मार्गके तीन द्वार हैं. (१) ये सब प्रंथ जैनोंका एक भेदविशेष जैना-भास जिनको आजकल स्वताम्बरजैन कहते हैं. उनके अर्थात् इन तीन साधनोंके योगसे सम्पूर्ण कर्म-हैं. सनातन जैनियोंके प्रन्थोंके नाम भी ग्यारह अंग बंधोंका नारा होकर मनुप्य मोक्ष प्राप्त करता है, चौदह पूर्व हैं. परन्तु वे इतने बढे थे कि उनका का-अतएव इन तीन साधनोंका समुख्यसे रहन्त्रयी गजमें लिखना असंभव था. वे श्रुतकेवली नामक ऋ-ऐसा नाम दिया है. पहिला षियोंके हृदयस्य ही रहते थे. उनका लोप उनहा कर-षियोंकेसाथ हो गया. उनके पछिके आचार्योंको कमसे साधन सम्यग्दर्शन, 'तत्त्वार्थ रक्षत्रयी. न्यून ज्ञान होता रहा. शेषमें जब एक २ अंगके पाठी श्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ' अर्थात रह गये और भविष्यत्में और भी हीन ज्ञानी होवेंगे तो पूर्वमें कहे हुए जीव अजीवादि सप्त तत्त्वोंके सनातन पवित्र जैनशासनका दुनियांपरसे लोप हो जा-अर्थमें श्रद्धान रखना; दूसरा साधन सम्यम्ज्ञान यगा. ऐसा समझकर सब आचायोंने मिलकर अपनी स्मृतिके अनुसार उन ग्यारहअंग, चौदह पूर्वोंका सार अर्थात् धर्मको संशय विपर्यय रहित यथार्थज्ञान; संग्रह करके प्रंथ रचना करना प्रारंभ कियी. उनका भी \* लेखक महाशय यहां निर्जराका लक्षण लिखना अन्यायी राजावोंके राज्यमें तथा शंकराचार्यादिके समयमें अनायास भूल गये हैं उसे इम लिख देते हैं. '' एक-प्रायः लोप हो गया. उनमेंसे बचे बचाये प्रंथ हैं. उन-देशकर्मक्षयलक्षणा निर्जरा" अर्थात् पूर्वसंचित कर्मोंका अंशतः ( एकदेश ) नाश करना सो निर्जरा है. मेंसे मुख्य २ धवल, जयधवैल, महाधवल, गोमहसार, त्रिलोकसार, राजनात्तिक, श्लोकवार्त्तिक, न्यायकुमुद-( १ ) यहांपर 'धर्मका' ऐसा कहनेसे स्पष्ट नहिं होता. इसकी जगहें जीवादि सप्त तत्त्वों अथवा आ-चंद्रोदय, न्यायविनिश्वयालंकार, प्रमेयकमलमार्तेड, अ-त्माके खरूपको अथवा सचे देवशास्त्र गुरुको परीक्षा-ष्टसहस्री आदि हजारों बडे २ ग्रंथ, संस्कृत व प्राकृत

पूर्वक संशय विपर्यंय अनध्यवसायरहित यथार्थ

जानना सो सम्बग्जान है, ऐसा समझना खाहिये.

C

भाषामें अब भी हैं.

और तीसरा साधन सम्यक्षारित्र अर्थात् निदोंष, पवित्र आचरण. ये आचरण श्रावक और मुनि इन दोनोंके लिये पृथक् २ कहे श्राषक और गये हैं. आवक अर्थात् गह-मुनि. स्थाश्रमी. इस श्रावक शब्दसे वर्तमानमें 'सरावगी ' ऐसा अपमंत्रा हो गया है. हालमें सराफी और व्यापार करनेवाले जैन अ-धिकतर सरावंगी ही हैं. जैनियोंका दूसरा धर्म ओसवाल है. ये लोग बहुधा धान्यका व्यापार करनेवाले हैं. अम्तु. आवकोंके दो वर्ग हैं. एक त्रती अर्थात् कितनेयक नियमित वर्तोंको भन्नीभांति कठिनाई झेलकर पालनेवाले और दूसरे अवती अर्थात् वे वत उतनी कठिनतासे न पालनेवाले. वती श्रावकके कमानुसार ११ मीटिया हैं. उन्हें प्रतिमा कहते हैं. प्रथमसे रुकर छठवीं सीदीतक ना पहुंचे वे जघन्यश्रा-वक. छठवींसे नवमी पर्यन्त मध्यम श्रावक और आगेके उत्क्रष्ट श्रावक होते हैं.

आवक और मुनि किंवा यति सम्बन्धी नि-

(१) 'सरावगो' कोई जाति नहीं है. श्रावकका अप-प्रंस शब्द है. जैन जाति ८४ प्रकारकी है. जैसे खण्डेल-वाल, वघेरवाल, जैसवाल, पोरवाल, पद्मावती पोरवार, परवार, पछीवार, अप्रवाल इत्यादि. मारवाड़में प्रायः खण्डेलवालोंको कोई २ 'सरावगी' कहते हैं.

(२) यहां धर्म नहिं कहकर 'जाति' ऐसा कहना चाहिये. तथोंकि 'ओसवाल' ८४ जातियोंमेंसे एक जाति हैं. इनका धर्म प्रायः स्वेताम्बरी साधुवोंका चलाया दुवा है. इस कारण इनको खेताम्बरीय कहते हैं.

(३) जैनियोंकी सब जाति ही प्रायः सर्व प्रकारके उत्तम व्यापार करती हैं. हां जिस रोजगारमें जीवेंकी हिंसा और कोई महा आरंभ हो तो ऐसा रोजगार जैन कम कग्ती हैं. यम अल्रग २ हैं. इसका अर्थ इतना ही लेना चाहिये कि, मुनियोंको वे नियम कड़ाईके साथ पालना; व श्रावकोंको कोई मर्यादा पर्यन्त पालना. उदाहरणार्थ, ब्रह्मचर्य यह मुनिको सम्पूर्ण रीतिसे पालना चाहिये. और श्रावक अर्थात गृहस्थी मनुष्योंको कुछ विवक्षित मर्यादातक पालना चाहिये. इसीप्रकार आहिंसा, सुनृत अर्थात् सत्य भाषण, अचौर्य अर्थात् चोरीका निषेध, अपरिग्रह अर्थात् लोभका अभाव, इनके सम्बन्धमें समझना. यतिको मात्र सर्व सङ्गसे अलिप्त ही रहना चाहिये.

९

जैनधर्ममें अहिंसा तत्त्व अत्यन्त श्रेष्ठ माना गया है. बौद्धधर्ममें व अपने अहिंसा बाह्मणधर्ममें भी यह तत्त्व है. तरव. तथापि जैनियोंने इसे जिस सीमातक पहुंचा दिया है वहांतक अद्यापि कोई भी नहीं गया है. कभी २ तो ये लोग क्षुद्र जीवजंतु-ओंकी इतनी रक्षा करते हैं कि, उनका वर्तन उपहासँपात्र हो जाता है. किन्हीं २ प्रसंगोंपर मनुप्योंको अनर्थकारकतक हो जाता है. मनु-प्योंके प्राणधातक सर्पादि प्राणी हाथमें पड जावे

(१) एहस्थके लिय (आदककेलिये) अपरिव्रह वत नहिं होता किंतु इसकी जगह परिप्रहपरिमाण वत रहता है. अर्थात् धनधान्यादि दश प्रकारकी परि-प्रहका आवश्यकतानुसार परिमाण कर लिया जाता है. कालान्तरमें उससे अधिककी आवश्यकता पड़े तो प्रहण नहिं कर सक्ता.

(२) शुद्र जीव, चिंवटी, कीट, मच्छर, खटमल, पीसू वगैरह होते हैं. उनकी अधिक रक्षा करना 'उपहा-सास्पद है' ऐसा कहना उचित नहीं है. कारण कैसे ही शुद्र जीव क्यों न हो अपने सुसकॉल्ये उनको मारना वा पीड़ा देना सर्वथा अनुचित है. उनका वध नहिं

तो मारने नहीं देते. पैसे देकर उन्हें छुडा देते हैं; मत्कुणों (खटमलों) का पींजरापोल बनाके उसमें मोटे ताजे आदमीको पैसे देकर सोनेके ालिये भेजते हैं, ऐसा एकबार सुना था परन्तु यह बात झुंट है, ऐसा मेरे एक जैनमित्रने कहा है, कितनेक जैन तो हिंसा अपने हाथसे न होने पांचे इसकेलिये अनेक चेष्टा करते हैं इसका एक नमृनेके तौरपर उदाहरण कहता हूं, यह किंचित अत्युक्तिका है; तथापि उससे जैनियोंकी अहिंसाविषयक सावधानी दृष्टिगत हुएविना नहीं रहेगी; गर्मकि दिनोमें गाय, भैंस वगैरह पशु गर्मीका संताप दूर करनेकेलिये वृक्षोंकी छायामें आरामसे बैठी हुई किसी भातिक जैनीने देखी, तो वह तत्काल ही उन्हें उस जायासे उठा देता है. कारण, पशु छायामें आरामसे बेठेंगे तो वे वहां पेशाब व गोबर करेंगे, और पीछें उस मलमुत्रों कीडे उत्पन्न होंगे; वे यत्र तत्र फैलेंगे व अन्तमें घुपके संतायसे मर जावेंगे, इस अपेक्षासे पशुओंको छायामें न बैठने देनेसे जीवोंकी हिंसा अवश्य ही टलैंगी. कहिये यह कितनी दूरदर्शिता और कितनी यह भूतदया है !

करकें अन्यान्य उपायोंसे दूर करना चाहिये. निःसद्दाय अनाथ क्षुद्रर्जीव तो दूर ही रहो किंतु सपे, विच्छु, व्याघ्रसिंहादि हिंस्र जंतुऑको भी मारना सर्वथा अनु-चित है. इसके सिवाय अपने एक दो चार हिंस्र जंतुवोंके मारनेसे समस्त जगतके हिंस्र जंतु नष्ट हो सक्ते हैं सो भी तो नहीं है इस कारण उनका वध नहिं करकें अन्यान्य उपायोंसे अपनेको बचा लेना ही सर्वथा योग्य है.

(१) जिस प्रकार खटमलोंके पिंजरापोलकी बात सर्वथा असला है, इसीप्रकार गौ भसोंको छांहमेंसे उठा देना भी मर्वथा झूंठ और भिन्न धर्मियोंकी अत्युक्ति मात्र है. आहंसातत्त्व पालनेलिये 'ढूंदिये' नामक जैन-शाखाके लोक मलोत्सर्गके समय जो घिनावना कार्य करते हैं, उस वीभत्स ज्यापारके वर्णन करनेमें संकोच होता है ! किसी भी उत्तम बातकी अनुसंधानता पूर्वक चलनेमें भी मितपना व रीति नीतिका विचार न किया जावे तो विपरीत परिणाम होता है, यह बात इन लोगोंके लक्ष्यमें अभी-तक नहीं आती, ये 'ढूंदिये' लोक ठंडा पानी नहीं पीते; कारण ठंडे पानीमें सर्जाव प्राणी रहते हैं, अतएव वे भातका मांड किंवा शाकका पाना पीते हैं ! परन्तु पानी तप्त करते लक्षावधि जीव उच्णतामें तड़फकर मरजाते हैं. यह उन

( १ ) द्राइये लोग-स्वेताम्बरोर्जीनयोंमेंसे निकला हुवा एक छोटासा फिरका है. यह मत कोई २५० वर्षोंसे निकला हुवा जिनमतके शास्त्रोंसे सर्वथा विरुद्ध है. इनके साधु ठंडा पाणी नहिं पीते. बाकी जैनी ग्रहस्थोंको ठंडा पाणी योग्य वस्त्रसे छानकर एक मुहूर्तपर्यंत पीनेकी सर्वत्र आज्ञा है.

(२) हिंसा ४ प्रकारकी है. १ संकल्पी हिंसा, २ आरंभी हिंसा, ३ उद्यमी हिंसा और ४ विरोधी हिंसा. अपन चित्तसे चाहकर जीवोंको मारना सो तो 'संक-हर्पा हिंसा' है. गृहस्थके कूटने, पीसने, रसोई बनाने, बहारी देने नगेरह आरंभमें यत्नाचारपूर्वक प्रवर्त्तनेपर भी जीवोंकी हिंसा होती है उसको 'आरंभी हिंसा' कहते हैं. धान्य वगेरद भरने आदि रोजगार करनेमें जो जीवहिंसा होती है उसको 'उद्यमी हिंसा' कहते हैं और राजालेगोंको प्रजाकी रक्षार्थ देशकी शांतिस्थापनार्थ दुशमनकी फौजसे लड़ाई वगैरहके करनेमें वा विशेष प्रबंध करनमें जो हिंसा होती है उसको 'विरोधी हिंसा' कहते हैं. इन चार प्रकारका हिंसाबोंमेंसे ग्रहस्थ श्रावक केवलमात्र संकल्पी हिंसाका त्याग कर सक्ता है. अन्य तीन प्रकारकी हिंसावोंका गृहस्थोंको यथार्शाफ त्याग करनेका उपदेश है, सो गृहस्थले जहांतक बनता है ममस्त कार्योमें दया रखकर यत्नाचाररूप प्रब- छोगोंकी समझमें नहिं आता, यह आश्चर्य है. पानीका एक बूंद लेकर सूस्पर्द्शकयंत्रसे देखो तो उसमें कितने असंख्य जीव विलविलाते दिखते हैं ? पानी गरम करनेसे यह जीव अव-इय ही मरते हैं, परन्तु आहंसातत्त्व पालनेवाले जैनी ठंडा पानी नहीं पीते. अर्थात् वे आहेंसाके लिये हिंसा करते हैं, ऐसा कहना चाहिये. खाज, क्षय, क्षेग, विपहरी ताप वगैरह रोग जंतुओंके विकारसे उद्धवित हाते हैं, ऐसा आजकालके व्याक्टेरियाँ लोजिप्ट (जान्तुशास्त्रज्ञ) पुरुषोंका कहना है, इन रोगोंकी औषधि करना-मानो इन जंतुओंको मारना है. अच्छा, यदि इन जंतुओंकां नहीं मारा तो वे मनुष्योंके प्राणोंकी बलि लेते हैं ! ऐसे समयमें औषधि न करना मनुष्यके जीवकी कुछ कीमत ही नहीं समझना है.

र्तते हैं. यत्नाचारसे प्रवर्तते हुए भा जो कुछ हिंसा होती हैं उस*ं* पापको दूर करनेकेलिये गृहस्थको प्रति-दिन ेवपूजा, गुरूपास्ति, स्वाच्याय, सयमपालना, यथार्शाक्त तप करना, दान देना ये षटकर्म करनेकी आज्ञा है. तथा प्रति दिन दोनों समय सामापिक ( मंघ्यावंदन ) करनेकी आज्ञा है. उसमें दिनभरके पापोंकी संध्यासमय और रात्रिके डिंसादि कर्मोंकी प्रातः-कालको सामायिकमें आलांचनादि करकें गृहस्थको हि-सादि पापोंको टालकर पुण्यका माग अधिक रखनेका आज्ञा है. सो बहुधा गृहस्थ जो विवेकी हैं. यथाशक्ति इन नियमोंको पालते हैं. इस कारण गृहस्थको यत्ना-चारपूर्वक योग्य वस्नसे जलको छानकर जीवोंको उसी कूबे, बावडी, तालावमें पहुंचाकर गर्म करनेमें हिंसा बहत थोडी होती है. वह भी गृहस्थके तजनेयोग्य सकल्पी हिंसासे बाहर है और गृहस्थके षट्कर्म सामायिकादि करनेसे वह दोष टल जाता है. साधु किसी प्रकारका भी आरंज वा हिंसाकर्म नहिं करते गृहस्थ अपनेलिये रसे।ई आदिक जल गर्म करने आदिका आरंभ करता है. मुनि उसीमेंसे जल, भोजन भक्तिपूर्वक देनेसे प्रहण करते हैं.

प्राणीमात्रपर दया करना यह सामान्यविषय नहीं है सो ठीक है, तो भी अहिंसातत्त्व कोई मर्यादित रीतिसे पाला जाय, तब ही श्रेयप्कर है, नहीं तो वह हास्यास्पद हो जाता है.

अहिंसाके कारण जैनियोंमें मांस भक्षण स-विथा ही वर्ज्य है; इसमें कुछ कह-निषिद्ध माने हुए ना ही नहीं है, और इसी कार-पदार्थ.

गरेप. णसे मधु ( शरद ) व मक्खन भी जैनशालों में निषिद्ध माने गये हैं. मधु मक्खि-योंके छत्ते मेंसे निकालनेमें असंख्य मक्खिये प्राण देती हैं. इसल्यि मधु निषिद्ध है और मक्खन दहींसे निकल्ता है व दही जो है सो दूधका विकार है उस दहींमें उत्पन्न हुए अत्यन्त सूक्ष्म जंतुओंके विल्जैनेसे मक्खन होता है. ऐसा पदार्थ वेत्ता शास्त्रज्ञोंका मत है. इसल्प्रिये म-क्खन निषिद्ध उहरा | परन्तु इस (Fermentation) पद्धनिका अर्थात् जंतु उत्पन्न करके ( महुवे आदि पदार्थोंको सड़ाकर ) तयार किया हुआ मद्य जैनशास्त्रोंमें निषिद्ध माना हुवा नहीं दिखता, यह बडा आर्थ्यय है. ( १ ) किंनु जैनियोंमें मद्यपान निषिद्ध माना हुआ न होने-

(१) 'जैनराखोंमें मद्यपानका निषेध मानः हुवा नहीं दीखता' ऐसा व्याख्यानकारका मत है सो अमा-त्यक है. ऐसा लिखनेका कारण यह दीखता है कि, जनशास्त्रोंकी प्राप्तिकी मुलभता न होनेके कारण जैनाचारक कोई भी प्रन्थ व्याख्यानकारके देखनेमें नहिं आया होगा. यदि जैनोंके श्रावकाचार देखनेमें नहिं आया होगा. यदि जैनोंके श्रावकाचार देखनेमें आते तौ ऐसा कदापि व्याख्यानदाता नहिं कहते. यह भिन्न-धर्मा विद्वानोंकी मूल है जो जैनियोंके सर्वात्तम प्रंथ देखने-से कोशों भागते हैं. पाठकोंका श्रम दूर होनेकेलिये मथपान निषेधके कुछ प्रमाण नीचें दिये जाते हैं---

जैनधर्ममें गृहस्था और मुनिके (साधुके) दो प्रकारके

पर भी उनकी जातिमें मखपानका प्रचार बिल-कुल नहीं है और हिन्दुओंके धर्मशास्त्रमें वह निषिद्ध माना जानेपर भी हम लोगोंमें इसका व्यसन अधिकतासे होता जाता है, यह विरोध भी बड़ी दिछगीका है.

गुण कहे हैं. एक मूलगुण दूसरे उत्तरगुण. इनमेंसे उत्तरगुण किसीसे धारण नहिं किये जांव तो विशेष हानि नहीं. परन्तु मूलगुण तो ग्रहस्थी और साधुको अवस्य ही धारन करना चाहिये. ग्रहस्थीके मूलगुण ८ हैं. साधुके मूलगुण २८ हैं. ग्रहस्थांकं मूलगुण यथा-

### मच्मांसमधुत्यागैः सहाणुवतप्ञ्चकं ।

अधे मूलगुणानाहुर्ग्रहिणां श्रमणेत्तमः ॥१॥ समन्तभदाचार्थकृत रत्नकरंडश्रावकाचारमें.

अर्थ----मद्य मांस और मधु इन तीनोंका त्याग करना और पांच अणुत्रत पाठने इस प्रकार रृहस्थीके आठ मूलगुण गणधरोंने कहे है.

त्रसंहतिपरिहरणार्थं क्षौद्रं पिशितं प्रमाद परिहृतये । मद्यं च वर्जनीयं जिनचरणौ शर-मुपयातैः ॥ २ ॥

समन्तभदाचार्यकृतरत्नकरण्डश्रावकाचारमें.

**अर्थ**—जिनेश्वरकं चरणोमें शरण होनेवाले मनु-ष्योंको त्रस जीवोंकी हिंसा टालनेकेलिये मधु और मांसका त्याग करना और प्रमादको दूर करनेकेलिये हिंसाके कारण मद्यका त्याग करना चाहिये.

द्युतमांस सुरावेद्यास्रेटचौर्यपराङ्गनाः । महापापानि सप्तेव व्यसनानि त्यज्ञेद्रुषुधः ॥३॥ पद्मनन्दपत्रविर्शातकामें.

अर्थ---ज्ञाखेलना, मांसभक्षण, सुरापान, सिकार खेलना, वेस्थारमन, चौर्य, परस्रीरमन ये सात व्यसन महा पाप हैं, अतः इनको छोड देवें.

मद्यं मासं क्षोट्रं पञ्चोदुम्बरफलानि यत्नेन । हिंसाव्युपरतिकामैमॉकव्यानि प्रथममेव ॥४॥ मद्यमोहयतिमनोमोहितचित्तस्तुविस्मरतिधर्म विस्मृतधर्मा जीवो हिंसामविशङ्कमाचरति ॥५ अग्रतचन्द्रसूर्राकृतपुरुषार्थसिद्वयुपायमें. अर्थ-मय, मांस, मधु और पांच उदुम्बरफल जैनियोंकी शास्त्रोक्त दिनचर्य्या इस प्रकार होना चाहिये. उन्हें प्रातःकाल शाल्लांक दिन-वर्या. वगैरह धोनेसे पहिले मंत्रका पाठ करना और वह पाठ अंगुलियोंपर गिणना. इष्ट

ये सब हिंसाका स्थाग करनेवालोंको यलपूर्वक सबसे पहिले स्थाग करना चाहिये.॥ ४ ॥ मच मनको मोहित ( विचाररहित उन्मत्त ) करता है. और उन्मत्त पुरुष धर्मको भूल जाता है अर्थात् धर्मरहित हां जाता है. धर्मराहित निर्भय स्वच्छंद होकर हिंगाको आचरण करने लग जाता है. इसकारण मद्य सर्वथा तजनेयोग्य है. इसप्रकार आठ मूलगुणका कथन करकें कहते हैं कि-अष्टावनिष्टदुस्तरदुरितायतनान्यमूनिपरिचर्ज्य जिनधर्मदे रानायाः पात्राणि भदान्ति द्यद्घधियः

अर्थ — जो मनुष्य उपयुंक्त आठ पापके स्थानोंको त्याग कर देता है वह ही निर्मल बुद्धिका धारक जिनधर्मके उपदेश पानेका पात्र है. अर्थान् जबतक इन आठ इव्योका त्याग नहिं करे तबतक उस मनुष्यका जिनध-र्मका उपदेश नहिं लग सक्ता.

हिंसाऽसरयस्तेयादब्रह्मपरिव्रहाचवादरभे-दात् । द्युतान्मासान्मचाद्विरतिर्शृहिणोऽष्ट स-न्त्यमी मूलगुणाः ॥

श्रीजिनसेनाचार्त्रः

अर्थ--हिंसा, असत्य, चोरी, अब्रह्म और परिप्रह इन पांच पायोका स्थूलपणें त्याग करके जूआ, मांस मरा ये छे.डनें गृहस्थकं आट मूलगूण है.

### ह्रन्यते येन मर्यादा बहुरीब दवाग्निना । तन्मद्यं न त्रिधा पेयं धर्मकामार्थसूदनम् ॥ अमितगत्याचार्यकृतधर्मपरीक्षामें.

अर्थ----जिस मद्यकेद्वारा दावानलसे लताकी समान लोकमर्यादा नष्ट हो जाती है, ऐसे धर्मअर्थकामको नष्ट करनेवाले मद्यको कदापि नहिं पीना चाहिये

इत्यादि प्रत्येक श्रावकाचारमें सबसे पहिले हिंसाकी खानि मद्य. मांस, मधु इन तीन अभक्षोंके त्याग करनेका उपदेश है.

१२

देव, गुरुदेव, धर्म और अपने कर्त्तव्यका स्मरण करना; पश्चात् तीर्थंकरोंका ध्यान करना; फिर आज मैं अमुक २ विषयसेवन नहीं करूंगा इसकी प्रतिज्ञा लेना. उदाहरणार्थ, मैं आज इतने भातमे अधिक भात नहीं खाऊंगा, किंवा इतने ( सेर भर अथवा दो सेर ) पानीकी अपेक्षा अ-धिक पानी नहीं पिऊंगा, अमुक शाक नहीं खाऊंगा, इतने समयसे अधिक बैठूंगा नहीं. अ-मुक समयसे अमुक सभय तक किसीसे वचना-लाप नहीं करूंगा; मौनवत धारण करूंगा. ऐसी शपथें लेनेका उद्देश्य यह दिखता है कि, मनुष्यकां अपने मनको वरामें रखनेका अभ्यास होते, इसे आत्ममंयमका पाठही कहना चाहिये. अपने हिन्दू समाजमें भी ख़ियां चातुर्मासमें चा-न्द्रायणादि नाना प्रकारक वन करतीं हैं, यह वत करनेकी चाल पहिले बहुधा इसी स्तुत्य उद्देश्यसे प्रचलित हुई हैं, ऐसा जान पड़ता है. इस आत्मसंयमनकी दृष्टिमे देखनमें वत उ-त्तम है ऐसा कहना पडता है; औ-र आत्मसंयमन जितना स्त्रियोंको उतना ही पुरुषोंको भी हितकर होनेसे स्त्रियोंके समान पुरुषोंको भी वत करना चाहिये, इसमें संदेह नहीं. परंतु हमारे भाई वत करते हैं तब क्या यह आत्मसंयमनका उद्देश्य यथार्थमें उनके ध्यान व मनमें रहता है ? यदि इस विषयमें किसीसे पूछा जावे तो, 'नहीं ' यही उत्तर मिलेगा यह निश्चित है, कहनेको तो उपोषण ( उपनास ) और नानाप्रकारके पदार्थ डकार आनेतक खाना, इसे यदि आत्मसंयमन कहना है, तो इसमें कुछ भी विवाद नहीं है.

प्रत्येक जैनीको निम्नलिखित १२ बातें स्वर्थ्यमें रखना चाहिये ऐसा भावना अथवा कहा है. इन्हें बारह भावना अन्त्रेप्रसा. अथवा द्वादशानुप्रेक्षा कहते हैं. (१) इस संसारमें स्थिर कोई नहीं हैं. सब क्षणभंगुर हैं इसे 'अनित्यानु-प्रेक्षा' कहते हैं. (२) इस संसारमें जीवको किसीका स-हारा नहीं है. हम जैसा कर्म करेंगे वैसा फल भोगेंगे, इसे अश्वारणा-नुप्रेक्षा कहते हैं. (२) पूर्व जन्मोंमें हमने अनेक दुःख भोगे

- २ ) पूर्व जन्ममि हमने अनंक दुःख भोगे अब हमें इस दुःखसे छुट्टी पाने-केलिये प्रयत्नशील होना चाहिये यह संस्ट्रतिभावना है.
- (४) हम इस संसारमें अकेलेही हैं. यह एकत्वभावना है.
- ( ५ ) संसारमें सम्पूर्ण वस्तुएँ हमसे भिन्न हैं. यह अन्यत्वभावना है.
- ( ६ ) यह शरीर महा अपवित्र है. इसका क्या अभिमान करना ? ऐसा मानना यह अञ्चुचिभावना है.
- (७) जिनके योगोंसे नवीन कर्म उत्पन्न होते हैं ऐसे विचार, उच्चार व आ-चारोंका चिंतवन करना, यह आस्नव भावना है.
- (<) नवीन कर्मोंसे आत्मा बद्ध न होने पावे, ऐसे उपायोंकी योजना करना, यह संवरभावना है.

यतिधर्म आवकधर्मसे कठिन है, इस धर्ममें (९) बंधे हुए कर्मोंसे छुटकारा पानेके जपायोंकी योजनाका चिन्तवन करना नेम धर्मादि बहुत ज्यादा कहे गये यतिधर्म. हैं, जैनियोंमें मुख्य दो पंथ हैं-१ दि-यह निर्ज्जराभावना है. गम्बरीय व २ श्वेताम्बरीय, फिर दिगम्बरीयोंमें (१०) यह संसार कौन २ द्रव्योंसे बना है बीस पंथी अर्थात् मूर्तिके चरणोंमें केशर लगा-व इसके तत्त्व कौन २ हैं ! इत्यादि नेवाले व तेरहपंथी अर्थात् मुर्तिको केशर् बि-बातोंका विचार करना, यह लोक-लकुल न लगानेवाले ऐसे दो भेद हैं. श्वेताम्ब-भावना है. रीयोंमें भी ढूंढिये, और संबंगी ( पीताम्बरी ) (११) रत्नत्रय अर्थात् मन्यग्दर्शन, सम्यग्-अर्थात् पीत वस्त्र परिधान करनेवाळे ऐसे दो ज्ञान व सम्यक्चारित्र. इन तीन भेद हैं, इनमेंसे श्वताम्बरीयोंमें पुरुष व ख्रिय रत्नोंके अतिरिक्त इतर पदार्थ संसा-दोनों यतिधर्म ग्रहण करते हैं. दिगम्बरीयोंमें रमें सुलभतासे प्राप्त हो सक्ते हैं. स्त्रियां यति नहीं होनीं (१) प्रत्येक यतिको ऐसा समझना, यह वोधिदुर्छभ-निम्नांकित दरालाक्षणिक धर्म पालना चाहिये. भावना है. खंती मद्दव मुत्ती तव संजमोय बोधव्वे । सचं सोयमकिंचण च वन्धंच जरधम्मो ॥ (१२) रत्नत्रय ही संसारमें चथार्थसुख-(१) खंती-क्षान्तिं व क्षमाधर्म-किसीके दायक हैं ऐसा मानना. यह धर्म द्वारा अपमान पाकर कोघ न करना. भावना है. (२) मद्द--मार्द्व--नम्रता धारण करना. अपने धर्ममें जिस प्रकार सोल्ह संस्कारोंका गर्वे नहीं करना. वर्णन है. उसी प्रकार जैनि-(२) अज्जव आंर्जव-वर्तावमें सरल्ता संस्कार अथवा योंमें ५३ किया हैं, उनमें रखना दांभिकताका परिहार करना. किया. बालकके केशवाय अर्थात ( ४ ) **मुत्ति**-मुक्तिं--सर्व संगसे अपनी शिखा रखना, पांचनें वर्षमें उपाध्यायके पास मुक्तता करलेना विरक्त होना. विद्यारंभ कराना, आठवें वर्ष उसे गलेमें यज्ञी-( ५ ) तब--तप--बारह प्रकारके तप कहें पवीत ( जनेऊ ) पहिराना व ब्रह्मचर्य्यपूर्वक हैं उनकी पालना करना. विद्याम्यास करते रहनेका उपदेश देना--इत्यादि विषय जैसे अपने धर्मशास्त्रोंमें है. वैसे ही जैन-( १ ) दिगम्बरियोंमे भी खियोंको साध्वी ( अ-

शास्त्रोंमें भी हैं, परन्तु हम लोगोंमें जैसे सम्पूर्ण

संस्कार नहीं किये जाते मुख्य २ माने जाते हैं.

वैसे ही जैनियोंकी भी दशा है; सैकडों जैनी

तो यज्ञोपत्रीतका संस्कारतक नहीं करते.

(१) दिगम्बीरयाम भा क्रियाका सांख्या (अ जिंका) होनेकी आज्ञा है.

(२) इमने जिन २ स्थलोंपर दश धर्मोंका वर्णन देखा है वहां सुक्तिकी जगहँ त्यागधर्म देखा है, परंतु उक्त गाथासे इस विषयमें मतभेद जाना जाता है, कदाचित् क्षेताम्बरसम्प्रदायमें ऐसा माना गया हो.

*\$*8

### जैनधर्मपर व्याख्यानः

| ( १ ) संजम-संयम-इन्द्रियोंका दमन                   | तो केवल पांचही घर मांगना ( ३ ) और वह                                                               |
|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| करना.                                              | भी गृहके निमित्त बनी होतो छेना सर्वदा घ्यान व                                                      |
| (७) सर्च-सत्य-सदा सत्य भाषण क-                     | स्वाध्यायमें मग्न रहना; एकाकी (अकेला)                                                              |
| रना.                                               | नहीं रहना. दश पांच जन मिळकर एक स्था-                                                               |
| (८) सोयं-शौच-शरीर और मन प-                         | नमें रहना. थीव्मऋतुमें पर्वतोंक शिखरोंपर,                                                          |
| वित्र रखना. अमंगळीक विचारों                        | शीतकालमें नदियांक तटपर और पावसकालमें                                                               |
| तकको हृदयमें स्थान न देना.                         | वृक्षोंके नीचे तपश्चर्य्या करना, इनमेंसे अनेक                                                      |
| (९) अर्किचणंअकिश्वनकोई भी प-                       | नियम वर्तमानमें कोई पाछते नहीं हैं, अपने                                                           |
| दार्थ ग्रहण नहीं करना. अपने नि-                    | यहां सन्यासियोंका जो धर्म कहा है, वही बहु-                                                         |
| कट कुछ भी न रखना.                                  | तेक जैनशास्त्रोंमें यतियोंको बतलाया है, परतुं                                                      |
| (१०) नन्भम्-नदाचर्यअर्थात् व्रह्मचर्यः             |                                                                                                    |
| धर्मका पालन करना, इसके विषयमें                     | ्रध्यानाध्ययन करना और (दाताके घर जसा मिले                                                          |
| इतनी कठिन आज्ञा है कि, जहां-                       | वैसा गुद्ध आहार लेनेके लिये ) अपने हाथहीको जि-                                                     |
| पर एकादि स्त्री बैठी हो वहां य-                    | न्होंने पात्र बनाया है और जो अल्प अर्थात् बहुतसे<br>बहुत १६ प्रासतक आहार लेते हैं ऐभे दिगम्बर मुनि |
| तिको बिल्कुल जाने तकका नि-                         | उत्तम गतिको जाते हैं.                                                                              |
| વેધ हૈ.                                            | (३) पांच घर भिक्षा मांगना और एक जगह                                                                |
| यतिको भिक्षावृत्तिपर निर्वाह करना पांचों           | संग्रह करकें खाना ऐसा साधुवांकेलिये नहीं समझना.                                                    |
|                                                    | स्वताम्बरीय साधुलोक (यति हूंदिये ही) ऐसा करते है.                                                  |
| यतिको क्या करना इन्द्रियोंके विषयोंका त्याग        | अथवा दिगम्बरियोमें उत्कृष्ट आवकके क्षुलक अहलक                                                      |
| चाहिये और करना, एकबार भोजन कर-                     | दो भेद हैं उनमेसे क्षुहरक पंक्तिबंध पांच घरसे भोजन                                                 |
| <sup>क्या नहा.</sup> ना, क्षौर नहीं कराना. कांध    | लेकर पांचवे घर बैठकर खा सक्ते हैं और साधु तथा                                                      |
| पात्रमें भोजन करना. (२) भिक्षा मांगना              | अहल्लक (सर्वोत्तम श्रावक) भाजनके समय मौन साध-                                                      |
|                                                    | कर वस्तीमें आते हैं. गृहस्थलोग भोजन तैयार होनेके                                                   |
| (१) काष्ट्रपात्रमें भोजन करना व काष्ट्रपात्र पास   | पश्चात् घरके दरवाजेपर बठकर साधु अहल्लक आदिको                                                       |
| रखना स्वेताम्बरी तथा इंढिया साधुनोंकी रीति है.     | भोजन देनेके लिये घंटे दो घंटे द्वारापेक्षण करते हैं.                                               |
| दिगम्बरी साधु जीवोंकी रक्षार्थ मयूरपुच्छकी पीछी और | दिगम्बरी सामुको देखते ही गृहस्थ नवधाभक्तिपूर्वक                                                    |
| सौम्बार्थ जलकेलिये कमंडलु रखनेके सिवाय अन्य        | आहार ग्रहण करनेकी प्रार्थना करता है. इस प्रकार                                                     |

अहह्रक वा साधु पांच गृहस्थोंके दरवाजेपर जायगे. यदि किसीने नवधाभक्तिपूर्वक नहिं बुलाया तो फिर

उस दिन आहार नहिं लेंगे. बनमें जाकर ध्यान

स्वाध्यायमें मग्न हो जोयगे क्यों कि पांच घरसे छटे

घर जानेकी आज्ञा ही नहा हैं. कोई २ साधु 'पहिले

ही घरपर भिक्षा मिलेगी तो भोजन करेंगे' इत्यादि

कोई भी परिप्रह नहीं रखते. (२) घर २ जाके भिक्षा लाना और फिर अ-न्यत्र खाना यह भी खेताम्बरी पद्धति है, दिगम्बरी साधु गृहस्यके घर परही जाकर पाणिपात्रमें भोजन करते हैं. यथा---

गिरिकन्दरदुर्गेषु ये वसन्ति दिगम्बराः। पाणिपात्राःपुटाहारास्ते यान्ति परमां गति॥१॥ अनेक प्रकारकी काठन २ प्रतिहायें करके भी बनसे भो अर्थ----पर्वतको कंदरामें अथवा गुफावामें रहकर जनार्थ निकलेत हैं.

इस शास्त्रोक्त घर्मके अनुसार चलनेवाले हजारें। किंवा लाखोंमें एक ही दो पाये जाते हैं. इ-न्दौरकी तरफ यती लोगेंकि घर, द्वार, खेती बाड़ी, ज्यापार ज्यवहार वैगेरे सब कुछ है, अ-पने लोगोंमें ज्याज बट्टालेनेवाले, चोरी करने-वाले, अज्ञ विधवाओंको कुमार्गमें फंसानेवाले, व प्रसंग पड़नेपर नर्मट्तके भी काम करने-वाले सन्यासी जैसे पाये जाते हैं वैसे ही जैनी लोगोंके और यति इस नामके विपरीत वर्ता-व करनेवाले पाये जाते हैं। परंतु शास्त्रोंमें जा यतिधर्म कहा गया है वह अत्यन्त उत्कृष्ट है, इसमें कुछ भी शंका नहीं.

यतिधर्म ग्रहण करनेवाली स्नियोंको भी ये ही नियम पालन चाहिये, यतिधर्म प्रहण करनेवासी शास्त्रोंमें एक बहत लियोंका उपयोग. महत्वका और लौ-कोपयोगी कार्य उनकेलिये दिया गया है. अर्थात् उन्हें श्रावकोंके घर २ जाकर स्नियोंमें भर्माशिक्षणका प्रसार करना चाहिये. ऐसी शा-स्रोंकी आज्ञा है. अर्थात् खिस्तीय मिशनम-रीखी ही यह संस्था है, परंतु स्निस्तीय संस्थाकी अपेक्षा यह अपने लोगोंके बहुत उपयोगकी है, स्री शिक्षणका प्रसार स्नियोंके ही हाथसे होना चाहिये, परंतु अपने समाजमें प्रत्येक स्त्रीका किसी नियमितवयके पूर्व विवाह करना आव-श्यक होनेके कारण स्त्री शिक्षणसरीखे देशो-पकारक कार्यको स्त्रियोंकी औरसे कुछ भी स-हायता नहीं मिलती. जैनियोंमें ( श्वेताम्बर पं-थमें ) स्त्रियोंको यति दीक्षा लेकर परोपकारी

इत्योंमें जन्म व्यतीत करनेकी आज्ञा है. यह सर्वोत्कृष्ट है इसमें कुछ भी संशय नहीं है; और हिन्दू समाजको इस विषयमें जैनियोंका अनुकरण अवस्य करना चाहिये. खिस्तीय मि-शनकी खियां थोड़े बहुत अंशमें खी शिक्षाका प्रचार अवस्य करती हैं; परंतु उनका परदे-शीपन और विशेषतः उनका खिस्तीयधर्म. इस प्रथाको लोकप्रिय करनेक कार्यमें हमेशा बा-धक है. इसकेल्यिं उपाय नहीं है.

जैनी लोग आस्तिकवादी हैं कि, नास्तिक वादी ? इस विषयमें बहु-जैनी आस्तिक हैं तही मत मेद हैं, श्री-कि नास्तिक ? शंकराचार्थ्यने उन्हें ना-स्तिक कहा है, पाश्चिमात्य प्रन्थकार भी उन्हें

नास्तिक समझते हैं. परन्तु जैनियोंको नास्तिक कहनेमें थोडीसी भ्रान्ति होती है. ऐसा मुझे जान पडता है. जैनी लोग-आत्मा, कर्म और सृष्टिको नित्य मानते हैं, इनका न कोई उत्पन्न करनेवाला है और न नाश करनेवाला है ऐसी उन लोगोंकी समझ है. हम जो कर्म करते हैं उसका फल हमको मिलता है. ईश्वरका उससे अर्थतः भी कुछ सम्बन्ध नहीं है. हम स्तुति करके परमेश्वरको प्रसन्न कर लेवें व ईश्वर हमारी स्तुतिमें भूलकर हमारे कर्मानुसार भला-बुरा फल दिये तिना रह जातेगा, यह कल्पना भी जैनियोंमें नहीं है. ईश्वर सर्वज्ञ, नित्य और मङ्गलस्तप है. यह जैनियोंकी मान्य है; परन्तु वह हमारी पूजा व स्तुतिसे प्रसन्न होकर हमपर विशेष कृपा करेंगा व न्यायको काटेको अणुमात्र भी इधर उधर करेंगा ऐसा नहीं है. कर्मानुसार ही फल मिलेगा. यह नियम सदा नित्व है. इसी नियमसे सम्पूर्ण सुष्टिका सूत्र चलता है. इसके बीचमें परमेश्वर कभी नहीं पडता. ऐसी जैनि-र्योकी श्रद्धा है. मनुष्यकी आत्मा रत्नत्रयके सा-घनसे उन्नतिकी ओर जाते २ निर्वाणतक पहुं-चके ईश्वररूप हो नाती है, किंतू ईश्वर सृष्टिका निर्म्पाता, शास्ता किंवा संहारकर्ता न होकर अत्यन्त पूर्ण अवस्थाको प्राप्त हुआ आत्मा ही है. ऐसा जैनी मानते हैं. अत एव यह ईश्वरका अस्तित्व नहीं मानते हैं ऐसा नहीं है किंतु, ईश्वरकी कृतिसम्बन्धी विषयमें उनकी व हमारी समझमें कुछ भेद है. इस कारण जैनी नास्तिक हैं. ऐसा निर्बल व्यर्थ अपवाद उन विचारॉपर लगाया गया है. कर्मानुरूप फल प्राप्तिक अनु-सार यह मंमार चल रहा है. ईश्वरपर इस सम्बन्धी कर्तव्यका भार कुछ भी नहीं आता है ऐमा जैनी लोग कहते है. अतः यदि उन्हें नात्तिक कहोगे तो,

'ने कर्तृत्वं न कर्माणि लोकस्य सुज्ञति प्रसुः। 'न कर्मफलसंयोगं स्वभावस्तु प्रवर्षते ॥

'नादत्ते कस्थचित्पापं न कस्य सुहता विभुः। ' अझानेनावृतं ज्ञानं तेन मुहवार्ग्त जन्तवः॥ ( श्रामद्रगवतगीता. )

ऐसा कहनेवाले श्रीकृष्णजीको भी नाहित-कॉर्मे गणना करना पड़ेगी. आहितक व नाहितक यह राज्द ईश्वरके अहितत्वसम्बन्धमें व क-तृत्वसम्बन्धमें न जोड़कर पाणिनीय ऋषिके सू-

९ अर्थ--परमेश्वर जगतका कर्तृल व कर्मको 'उत्पन्न नहीं करता. इसीप्रकार कर्मोंके फलको योजना 'भी नहिं करता, स्वभावसे सब होता है. परमेश्वर किसीका पाप नहीं लेता और न पुण्य लेता है. अझानकेद्वारा झानपर पड़वा पड़ जानेसे प्राणीमात्र मोहमें फस आते हैं.

त्रानुसार ( परछोकोऽस्तीति मतिर्यस्या-स्तीति आस्तिकः, और 'परलोको ना-स्तिति मतिर्यस्यारतीति नास्तिकः ) अदा करें तो जैनियोंपर नास्तिकत्वका आरेग नहीं आ सक्ता, कारण जैनी परलोकका अस्तित्व माननेवाले हैं, स्वर्ग नर्क, व मृत्यु इन ती-नोंको जैनी लोग मानते हैं, स्वर्ग बारह हैं किंवा सोलह. इस विषयमें दिगम्बर श्वेताम्बर संम्प्रदायोंमें यतभेद है. परंतु परलेकके विष-यमें किसी प्रकारकी शंका नहीं है, कर्मानुबंधसे पृथक २ लोकोंमें भ्रमण करके पुण्य कर्मकाँ पूर्णतया संचय हुआ कि जीव मोक्षपदको प्राप्त होता है ऐसा वह समझते हैं, तत्र पा-णिनीयका अर्थ ग्रहणकरकें जैनियोंपर नान्तिकत्व-स्थापित करना नहीं बन सत्ता, 'जिन्हें श्रुति प्रमाण नहीं ने नाल्तिक हैं, ऐसा अर्थ यदि प्र-हण करो तो वेशक जैन नास्तिक हैं. ऐसा स्वी-कार करना चाहिये. कारण वें वेदोंको प्रमाण नहीं मानते. यह जगत्प्रसिद्ध बात है, परंतु किश्चियन, गुसलमान, बौध व साम्प्रतमें उदय प्राप्त बाह्यानमाजादि पंथ तक देवेंकी प्रमा-णिक न माननेसे वे भी नाहितकोंको कोटिमें आ-वेंगे ! अत एव आस्तिक नास्तिक रान्दोंका कैसा भी अर्थ ग्रहण करके जैनियोंको नास्तिक सिद्ध करते नहीं बनता.

१ परलोक है, ऐसी जिसको मति है वह आ-स्तिक और 'गरलोक नहीं है' ऐसी जिसको मति है वह नास्तिक है.

(२) 'पुण्य कर्मका' इसकी जगह समस्त "शु-भाशुभ कर्मोंका नाण हुवा कि'-ऐसा कहना चाहिये-क्यों कि जैनदास्त्रोंमें-कृत्स्नकर्मवियोगलक्षणे। मोक्ष:' ऐसा मोक्षका लक्षण कहा है. नैनधर्मपर व्याख्यान.

परन्तु एकदृष्टिसे मात्र जैन नास्तिक कहे नाते हैं और बाह्यणधर्मी प्रन्थकार दो नास्तिक किं वा पाश्चिमात्य छेखक जब २ धर्म. बौद्धों व जैनियोंको नास्तिक कहते हैं तब २ वे इसी दृष्टिसे देखते होंगे ऐसा जान पडता है, वह दृष्टि '' ईश्वरपर सृष्टिका कर्तन्य है कि नहीं, यह है, बौद्धोंकी मुआफिक जैन भी 'ईश्वरमें सृष्टिका कर्तन्य है. ऐसा नहीं माननेवाले हैं. पृथ्वीकी पीठपर आज जो प्रसिद्ध २ धर्म हैं उनमें ईश्वरको स्टष्टिका कर्त्ता न माननेवाले ये ही दो धर्म हैं, अत एव इन्हें सब लोग नास्तिक कहते हैं तो ठीक ही है, परंतु मुष्टिका कर्त्ता ईश्वर है कि, नहीं यह विषय प्रथमसे ही वाद्यस्त है, शास्त्रज्ञोंका इस विषयमें आजतक एक मत नहीं हुआ, उसके होने तक तो निदान नास्तिक शब्द्से जै-नवर्मका वैगुण्य ( विगाड़ ) स्थापित होता है ऐसा कह नहीं संक्ते.

यदि ईश्वर पूजन अर्चन आदिसे प्रसन्न होकर हमारी मनोकामना करते हैं. पूजा पूर्ण नहीं करता, हमारे करते हैं. कर्मानुसार हमें फल मिलता है तो फिर ईश्वरकी पूजा किस लिये करना ? और फिर जैनी लक्षावधि रुपये खर्च करके मव्य मान्दिर क्यों बनवाते हैं व मूर्तिकी पूजा क्यों करते हैं ? ऐसा प्रश्न साइजिक विचारनेमें उ-त्यन्न होता है, इसका उत्तर इतना ही है कि, जैन मान्दिरोंमें जो मूर्त्तियां रहती हैं वे परमे-श्वरको प्रसन्न करलेनेकेलिये नहीं रहतीं. वे मूर्तियां देवादिकोंकी नहीं तीर्यकरोंकी रहती हैं. जिन महात्माओंने परम वैराग्य धारण करके

एकामध्यानके योगसे उन्नतिका मार्ग शोध निकाला व सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्-चरित्रके योगसे कर्मबंधका नाराकर परमेश्वरसे तादात्म्येकर लिया, उनके ध्यानकी मुद्रा हर्मे दर्शनोंको मिले व उन सरीखे पवित्र आचरण रखनेकी प्रेरणा हमको होवे एतदर्थ ऐसे महात्मा-ओंकी अर्थात् तीर्थकरोंकी मूर्ति स्थापन करनेकी चाल पड़ी है, सम्पूर्ण जैनमन्दिरोंकी मूर्तियां ध्यानमम होतीं हैं, खड्गासन मूर्ति दोनों हाथ लम्बे छुटे हुए व नेत्र अर्धवन्द् नासायमें दृष्टी ठहराये होती हैं और पद्मासन मूर्ति बैठे आसन-युक्त पांवर्मे पांव उल्ल्झाये, दोनों हाथोंके पंजे पांत्रोंके मध्यभागमं जोडे रक्त्वे व नेत्र अर्धबन्द नासायमें दृष्टि लगाये. ऐसी होती हैं, जो मुर्ति-यां नम रहती हैं वे जैनियोंके दिगम्बरीय स-म्प्रदायकी होती हैं, श्वेताम्बरीयपंथकी मुर्तियां कोपीन युक्त होती हैं, परन्तु यह कोपीन क-षडेकी बनाकर पहिनायी हुई नहीं होती है; जिस धातु किंवा पाषाणकी मूर्ति हो, उसीकी अंगपर घड़ी ( कोरी ) हुई होती है; जैनी-लोग इन मुर्तियोंका पूजन हमेशह सबेरे करते हैं, पूजन और भोजन ये दो बातें रात्रिको क-रना अत्यन्त वर्ज्य हैं, दिगम्बरीय जैन उनके कपडे पहिनकर किसीको भी मन्दिरमें जाने नहीं देते. इसी प्रकार चेंवर भी मन्दिरमें नहीं आने देते. मूर्तिका पूजन श्रावक अर्थात् गृह-स्थाश्रमी करते हैं. मुनि नहीं करते. वे केवल दर्शन और नमस्कार मात्र करते हैं, श्रावकोंकी पूजनविधि प्रायः हम ही लोगोंसरीखी है. अन्तर

(१) अर्थात् आत्मस्वरूपको प्राप्त होकर मोक्षको प्राप्तहो गये ऐसा समझना बाहिये. केवल इतनाही है कि, दिगम्बेरीय जैनी मूर्तिका जल घारासे स्नान नहीं कराते किन्तु गीले क-पड़ेसे उसका प्रक्षालन करते हैं; व अक्षत, फूल, घूप, दीप बगैरेहके बदले नारियल च-ढाते हैं, कुळ समर्पण करना हुआ तो वह मूर्तिके शरीरपर नहीं छोड़ते किन्तु सन्मुख कुछ अ-न्तरपर छोड़ते हैं; श्वेताम्बरीयोंमें पूजाकी सम्पूर्ण विधि अपने ही सरीखी है, वे मूर्तिके अंगमें पुष्पादि पहिनाते हैं, केशर लगाना यह पूजनका मुख्य अंग है, शुद्धोदकसे स्नान, पंचा-मृतस्नानादि अवशेष अंग अपने ही सरीखे हैं.

अभीतक जैनधर्मके तत्त्व, उसका तत्त्वज्ञान व

आचारके सम्बन्धमें संक्षिप्त प-जैनियोंके मुख्य पथ रिचय दिया, अब उनमें जो पथ आनेक पंथ हैं, उनके प्रत्येक

विषयका थोड़ा २ परिचय देकर परुचात् बौ-द्धधर्म व जैनधर्ममें साम्य व भेद कहां २ है वह कहूंगा.

जैनधर्मके दो बडे पंथ दिगम्बर व श्वेताम्बर हैं. इनमेंसे दिगम्बर पंथ प्राचीन दिगम्बर जैन. सा जैंचता है. रांकराचार्यके स-मकालीन आनन्दगिरिने अपने

शंकर विजय प्रन्थमें इस विषयका उल्लेख किया है, तदतिरिक्त उनके मतसे ही उसकी प्राचीनता दिखाई देती है, दिगम्बरोंकी मूर्ति नम्न रहती हैं व उनके गुरुओंको भी नम्न रह-

(१) दीपधूपादि अष्ट द्व्योंसे सबही दिगम्बरी पूजन करते हैं, जलभारासे स्नान भी कराते हैं. हां! वर्तमानमें कोई २ द्युद्ध मार्गी केवल प्रक्षाल करते हैं, परंतु शा-स्नोंकी यह भनुमति नहीं है, कदाचित् आपने ऐसा ही देखा होगा.

अनुवाद्क.

नेकी आज्ञा है; इस बातसे ही उसका प्राचीन त्व व्यक्त होता है, दिगम्बरमूर्तिके अंगपर मू-षण वगैरह नहीं होते, वे मूर्तिके नेत्रोंम मा-णिक अथवा कांचके टुकड़े नहीं जड़वाते. एक इन्द्रके सिवाय अन्य किसी भी हिन्दू देवताकी मूर्ति मन्दिरमें नहीं रखते; सोल्ह स्वर्ग मानते हैं; इनके गुरु अपने भक्तोंके हाथसे दिया हुआ अपने हाथमें रखवाकर भोजन करते हैं थालीमें नहीं जीमते.

टूसरा पंथ श्वेताम्बर—यह दिगम्बरीपंथके षरचात् निर्माण किया हुआ श्वेताम्बरजैन. जान पड़ता है. इस पंथकी उत्पत्तिके विषयमें दिगम्बर

व श्वेताम्बर दोनों जुदी २ कया कहते हैं. उसमेंसे दिगम्बरपंथकी कथा इसप्रकार है कि,---''उज्जयनीमें चन्द्रगुप्त नामका राजा राज्य करता था. वहां भद्रबाहुस्वामी नामक जैनमुनि फिरते २ भिक्षार्थ आये, उनको एक गृहकेपास पहुंचनेषर एक बालकने कहा कि, 'तुम यहांपर मत रहो, राघ्रि चले जाव; कारण अब यहांपर मीषण टुष्काल पडनेवाला है. वह १२ वर्षतक रहेगा. फिर तुम्हें कोई भिक्षा नहीं देगा. ' भद्रवाहुने अष्टांग निमित्तज्ञानसे सत्य जान करकें <sup>3</sup>२४०० शिष्योंमेंसे आये मुनियोंको वहां रक्षे और अवशेष आधे मुनियोंको लेकर वह दक्षिणकी ओर चले

(१) भद्रवाहूके २४,०० मुनि शिष्य नहीं थे किंतु २४,००० हजार थे. उनको अपने ज्योतिष विचारसे १२ वर्षके अकाल पड़नेका कहकर दक्षिणकी तरफ विहार कर जानेको आदेश दिया परन्तु सब मुनि उनके साथ नहिंगये. आधे अर्थात् १२,००० हजार बहां रह गये. सो ऐसे दुष्कालमें मुनिधर्म पालनेमें असमर्थ होकर उन्होंने सरल स्वेताम्बरमत चलाया. जैनधर्मपरं व्याख्यानः

गये. यहांपर उस बालकके वचनानुसार यथार्थमें १२ वर्षका दुष्काल पड्कर लोक चटापट मरने रूगे. तब भद्रबाहुके १२०० दिाप्योंको किसीने मिक्षा नहीं दी, तो उन्हें निरुपाय हो अपनी नम्न स्थिति छोडकर इतर लोगोंके समान वस्त्रधारण कर रोटीपानीका उद्योग करना पड़ा. दुष्काल्की १२ सालें पूरों होनेपर भद्रबाह वापिस आकर देखते हैं तो अपने शिष्योंको श्वेत क्लग्रहण किय हुए पाया, तब इन्होंने अपना धर्म छोड दिया ऐसा समझकर वे अपने १२०० नम्न शिष्योंके सहित उनसे अलग रहने लगे. श्वेताम्बरियोंके मतसे भद्रबाहकी मृत्युके पश्चान् ६०९ वर्षमे यह दोनों पंथ अलग हुए. अन्तु. दिगम्बर व श्वेताम्बर इन दोनोंके आचरणोंका भेद ऊपर मगहँ जगहँ दिखलाया ही है. श्वेताम्बरियोंके मन्दिरोंमें हिन्दुओंके तो क्या मुसलमानोंक पीर् वारीफतकवी मुर्तियां रहती हैं. पुजन कहनको उनके यहां ब्राह्मणका चलन हैं. वे १२ स्वर्ग मानते हैं; उनके गुरु वस्त्रपरिधान करते थाली-पात्रादिकांमें भोजन करते हैं. वे स्त्रियोंको मोक्ष होना मानत हैं, यज्ञोपनीन नहिं डाल्ने परन्तु पूजनके समय रंगा हुवा सूत व रेशम बनेऊ सरीखा गलेमें डालते हैं. उसे उत्तरासंग कहते हैं.

श्वेताम्बरोंमें ही हूंदिया नामक एक शाखा है. इन लोगोंका उछेख ऊपर अनक ह्रांढवा जैन- जगहूँ आया है. इन्हींका माल-वामें दावड़े नाम है. परन्तु ये म्वतः

(२) भद्रबाहूके वापिस आनेका उस्नेख कहां भी नहीं मिलना. किन्तु वे दक्षिणमें ही श्रवणवेल्युलके पर्वन्पर परलोकको प्राप्त हुये ऐसा वहांके शिलालेखोंपर से बिदिन होना है. अपनेको साधुमार्गी अथवा मठमार्गी (थानकपंथी) कहते हैं; कारण ये लोक प्रायः मठांमें रहते हैं. यह पंथ बहुत विचित्र है, ये मूर्ति कौरह नहीं मानते; अर्थात् इन लोगोंको मन्दिरोंकी आवश्य-कता नहीं है. मनेविकारोंका दमन करना यही बडा धर्म है, ऐसा वे समझते हैं; और इस धर्मका चिन्तवन यही उसकी मानसएजा है, तीर्थकरोंके पवित्र आचरणोंका अनुकरण करना ऐसा वह कहते हैं, परन्तु तीर्थकरोंको कुछ विशेष मान देनेकी प्रथा उनमें नहीं है. उनके गुरु शुम्रवर्णके परन्त कड़ मैले वस्त्र पहिनते हैं, स्वासोच्छ्राम कियामें उष्णल्वामसे वायुकायके जीव न मरें इसलिये मुखपर कपडेकी एक पट्टी बांघने हैं व रज्ता चलते पाद्य हारसे जीवजन्तुओंकी प्राणहाणि न होवे इसलिय झाडनेकेलिये हाथमें एक नर्म-कुच लेकर फिरते हैं, इस कुचकों रजोहरण, कहने हैं, इसीके 'कटामन ' अथवा 'ओघा' ऐसे भी नाम हैं. ये लोग सारी जिन्दगीमें कभी स्नान नहीं करते; इजामत नहीं कराते; हाथसे केश उखाधने हैं. इनका निवास मठोंमें रहता है; उन मठोंको थानक कहते हैं. इस पंथम शि-क्षित लोगोंकी संख्या बात ही थोड़ी है, सं-स्कृत भाषाके जैनधर्मी ग्रन्थोंक समझने योग्य विद्वत्ता शायद एक दोहीके अंगमें होगी; जिन सत्रोंका गुजरातीमें भाषान्तर हो चुका है उन्हींको घोक २ कर वे अपना निर्वाह करते हैं.

इनमें स्त्रियोंको भी आजन्म ब्रह्मचर्य्यसे र-हनेकी आज्ञा है, स्त्रियां भी श्वेत परंतु कुछ मैले कपड़े पहिने व मुखपर पट्टी और हाथमें कूच रखकर द्वार द्वार फिरती हुई नजर आती हैं. जैन छोग मूल्से जातिभेदके न माननेवाले जातिभेद. हैं (१) किसी भी धर्म व जातिके मनुप्यका जैनधर्ममें आना वन सक्ता है. तथापि आज दो अट्राई हजार वर्षसे हिन्दू लोगोंके साथ संसर्ग रहनेसे इमारा जाति भेद जैनियोंने महणकर लिया है (२) जैनशा-स्रोंमें 'जाति भेदका पालन करो, यह नहीं कहा है, परंतु लोक रूदिसे वह पाला जाता है, 'शास्त्राद्वदिर्नलीयसी' यह वचन जि-तना आधुनिक हिन्दुओंको, उतना ही आधुनिक जैनियोंको भी लागू होता है.

(१) मनुष्यज्ञातिरेकैव जातिनामोदयोद्भवा । मृत्तिभेदाद्धितद्धेदाचातुर्विध्यामध्नुते ॥ ४५ ॥ ब्राह्मणा वतसंस्कागन्क्षत्रियाःशस्त्रघारणात् । वणिजो ऽर्थार्जनान्म्यायाच्छूद्रान्यग्वृत्तिसंस्थ-

यात् ॥ ४६ ॥

सर्थ ----जाति नाम कमैंके उदयमें उत्पन्न हुई म-नुष्य जाति एक ही है, परंतु उपजीविकांक (आ जी-विकांके ) भेदोंसे उसके ४ भेद हैं. व्रत देने व संस्कार करनेके काम करनेवाले वाद्रण, राक्तधारण करनेवाले क्षत्रिय, न्यायमागसे द्रव्योपार्जन करनेवाले वेश्य, और तीनों वर्णोंकी सेवा करनेवाले सूद्र है. इस प्रकार चार जाति महापुराणमें कही है:

#### जातिगोत्रादिकर्माणि शुक्रध्यानस्य हेतवः । येषु ते स्युस्त्रयो वर्णाः रोषाः सुद्राः प्रकीर्सिताः

अर्थ — गुरू ध्यानका कारण उत्तम जाति ही है. उत्तम गोत्र इत्यादि उत्तम कार्य जिसमे है ऐसी बा-ह्राण क्षत्रिय वैद्य तीन ही जाति हैं. शेषके वर्णको सुद्र कहेत हैं क्योंकि उनमें उत्रगोत्रत्व उत्तजाति व शुद्धा चरण नहीं होते.

( २ ) जैनियोंने जातिभेद हिंदुवांसे लिया है ऐसा नहीं कहना चाहिये किन्तु जनोंके यहां आदिसे जाति-भेद माना गया है. ( देखो जिनसेनाचार्यक्कत म-ह्रापुराण )

जैनधर्मके विषयमें अभीतक जो कहा गया है उससे उसकी बौद्धध-बौद्धधर्मसे साम्य. र्मसे बहुत कुछ समानता जान पडती है और इत-नी ही बातसे जैनधर्म बौद्धधर्मसे निकला, अथवा पहिला दूसरेकी नकल है ऐसा तर्क कई एक पंडितोंने निकाला है. परंतु वह भूलका है, गौतमबुद्धके पहिले तेवीस बुद्ध हो गये व गौ-तम शाक्य मुनि यह चौवीसवां. इसी प्रकार वर्द्धमान व महावीर इनके भी पहिले तेवीस तीर्थंकर (जिन) हो गये व महावीर चौ-वीसवें थे. बुद्ध व महावीर दोनों ही काश्यप गोत्री क्षत्रिय थे दोनों ही धर्मोंमें श्रुतिको (वेद्को) प्रमाण नहीं मानते व ईश्वरको सृष्टिका कर्तुत्व व चालकन्व नहीं सोंपते; दोनेंहीमें जातिभेद नहीं. दोनोंमें पुरुषोंके बराबर ख़ियोंका मान है; बौद्धोंके सदृश जैनियोंमें भी श्रावक और यति ऐमे दो वर्ग हैं; दोनोमं अहिंसातत्त्व प्रधान हैं, बौद्धधर्ममें जैसे बुद्ध, धर्म और संघ इनका त्रिकुट है वैसे जैनियोंमं सम्यग्दर्शन, सम्यक्झा-न व सम्यक्चारित्र यह रत्नत्रयी हैं; दोनें। धर्मोंके। रानाश्रय मिला, और आश्चर्य यह है कि. वह मौर वंशके राजाओंसे ही मिला. बौद्धधर्मका पुरस्कर्त्ता राजा अशोक वैसे ही जैनधर्मका पुर-स्कर्त्ता संपदि अर्थात् अशोकका नाती, अशो-कका आजा चन्द्रगुप्त यह जैनधर्मी था ऐसा भी कई एकोंका मत है. स्वनः अशोक राजातक मूलमें जैनधर्मा होकर पश्चात् बौद्धधर्मी हुआ ऐसा भी मि. एडवर्ड थॉमूस नामके विद्वान पंडितका कहना है. बौद्धधर्मग्रन्थ पाली भाषामें है: वैसे

| and the second                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| नैनियोंके अर्धमागधीमें हैं, बौद्धोने विहार व                                                                                                                                                                       | मायाके भ्रममें पडकर जुदी २ पर्यायोंमें आता है                                                                                                                                                                                                                                       |
| स्तूप बनवाये व शिलालेख लिखे वैसे जैनियोंने                                                                                                                                                                         | और अन्तमें कर्मबंधोसे मुक्तता पाकर अर्थात्                                                                                                                                                                                                                                          |
| भन्य मन्दिर बनवाये विशालमूर्तियें स्थापित कीं                                                                                                                                                                      | मायाका आवरण दूर कर निर्वाणमें पहुंचता है                                                                                                                                                                                                                                            |
| और દાિलास्तंम भी खड़े किये.                                                                                                                                                                                        | ऐसी जैनियोंकी श्रदा है. निर्वाणआत्माका                                                                                                                                                                                                                                              |
| बौद्ध और जैनधर्म इनमें यह साम्य जैसे<br>अनेक बातोंमें स्पष्ट दिखता है,<br>बोनोंकी बि-<br>निम्नता. वैसे कुछ थोड़ीसी बातोंमें इन<br>दोनोंमें भिन्नता भी दिखती है.<br>बौद्ध शून्यवादी तो जैन स्याद्वादी हैं, बौद्ध न- | नारा नहीं किन्तु उसे कर्मबंधसे निर्मुक्तकर अ-<br>क्षय सुखको प्राप्त करना हैः बौद्ध शास्त्रोंमें नि-<br>र्वाणकी व्याख्या इसप्रकार है.<br>''न चाभावोऽपि निर्वाणं क्रुत पवास्य भावना<br>भावाभावविनिर्मुक्तः पदार्था मोक्षमुच्यते ॥ ''<br>इस प्रकारकी है. सारांश बौद्धोंकी दृष्टिसे नि- |
| अत्वका निषेध करते; दिगम्बर जैन नग्नताको                                                                                                                                                                            | र्वाण अर्थात् शून्यता, जैनियोंकी दृष्टिमें निर्वाण                                                                                                                                                                                                                                  |
| अंतःशुद्धताकी साक्ष समझते हैं. दोनो धर्मोर्म                                                                                                                                                                       | ञ्चन्यता नहीं यह पहिले बतलाया हा है.                                                                                                                                                                                                                                                |
| प्रधान ऐसे अहिंसातत्त्वके विषयमें भी                                                                                                                                                                               | जनधर्म व बौद्ध धममें जो माम्य दिखता है                                                                                                                                                                                                                                              |
| भिन्नता दिखती है. हमारे हाथसे जीवर्हिसा न                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| होने पावे इसकेलिये जैनी जितने डरते हैं इतने                                                                                                                                                                        | उसपरसे जैनधर्म बौद्धधर्मका<br>कौन असल व अनुकरण है व मूल प्रथमका है                                                                                                                                                                                                                  |
| बौद्ध नहीं डरते. अधिक क्या हर्वार्थ साहिबने                                                                                                                                                                        | कोन असले व अनुकरण है व मूल प्रथमका है<br>कान नकल.<br>अनुकरण पीछेसे हुआ है, ऐसी                                                                                                                                                                                                      |
| अपने Religion of India नामक पुस्तकमें                                                                                                                                                                              | तक कई एक पाडतान किया ह.एकबार दुखन                                                                                                                                                                                                                                                   |
| दन्तकयाके आधारसे लिखा है. वह यदि ठीक                                                                                                                                                                               | से यह अनुमान ठीक जान पडता है. बौद्धध-                                                                                                                                                                                                                                               |
| हे। तो स्वतः गीतमबुद्ध सूअरके मांसका यथेच्छ                                                                                                                                                                        | मेके सम्बन्धेमें अनेक ग्रन्थ उपलब्ध हुए हैं;                                                                                                                                                                                                                                        |
| भोजन करनेसे अजीर्ण होकर मरा ! यह सुन                                                                                                                                                                               | इस धर्मका परिचय सबको होगया है, और                                                                                                                                                                                                                                                   |
| कर बहुतेंकिो आश्चर्य होगा. इस दंतकथापर<br>भरोसा न करो तो भी प्रचलित जैन व बौद्ध                                                                                                                                    | तदरिक्त पाश्चात्त्य अन्थकारोंने बौद्धधर्मके इतिहास<br>लिखे हैं; परंतु जैनधर्मके विषयमें अभीतक वैसा                                                                                                                                                                                  |
| भर्म इनकी तुलना करनेसे बौद्धधर्मी देशमें मां-                                                                                                                                                                      | कुछ भी नहीं हुआ है. बौद्धधर्म चीन, तिब्बत                                                                                                                                                                                                                                           |
| साहार अधिकताकेसाथ जारी है यह बातअ स्वीकार                                                                                                                                                                          | पुछ मा नहा हुआ हे. बाद्धवम यान, तिब्नत<br>जापानादि देशोंमें पचलित होनेसे और विशेषकर                                                                                                                                                                                                 |
| करते नहीं बनैगी.आप खतः हिंसा न करके दूसरेके                                                                                                                                                                        | उसे उन देशोंमें राजाश्रय मिलनेसे उस धर्मके                                                                                                                                                                                                                                          |
| द्वारा मारेहुए बकरेका मांस खानेमें कुछ हर्ज                                                                                                                                                                        | ग्रन्थोंका प्रचार अति शीघ हुआ; परंन्तु जैनधर्म                                                                                                                                                                                                                                      |
| नहीं है, ऐसे सुभीतेका आहिंसातत्त्व जो बौ-                                                                                                                                                                          | साम्प्रत हिन्दुस्थानके बाहर अधिकप्ता नहीं;                                                                                                                                                                                                                                          |
| द्वांने निकालाया वह जैनियोंको सर्वथा स्वीकार                                                                                                                                                                       | और हिदुस्थानमें भी जिन लोगोंमें वह है वे                                                                                                                                                                                                                                            |
| नहीं. निर्वाण और पाप पुण्यके सम्बन्धमें बौद्ध-                                                                                                                                                                     | व्यापार व्यवहारमें व्यापृत होनेसे धर्म मन्थ प्रका-                                                                                                                                                                                                                                  |
| धर्म व जैनधर्ममें अन्तर है. बौद्ध आत्माको नि-                                                                                                                                                                      | शन सरीखे कृत्यकी तरफ लक्ष देनेकेलिये अव-                                                                                                                                                                                                                                            |
| त्य नहीं मानते; जैन मानते हैं. यह आत्मा-                                                                                                                                                                           | काश ही नहीं पाते. इस कारण अगणित जैनमन्थ                                                                                                                                                                                                                                             |

(१) जैनियोंके चौविसवें तीर्थंकर महावीर, अप्रकाशित पड़े हुए हैं; युरोपियन प्रन्थकारोंका गौतमबुद्धके समकाछीन थे. प्रोफेसर लक्ष भी अद्यापि इस धर्मकी वन्धर्ममं अनास्था. और इतना खिंचा हुआ नहीं विद्याभूषण कहते हैं कि, वे बुद्धकी दिखता यह भी इस धर्मविष-अपेक्षा वयस्क मी थे. मिसेस ऐनी यमें हम लोगोंके अज्ञानका एक कारण है. हमारे बिझेंट कहती हैं कि, महावीरने ही पडेासके विषयका परिचय भी हजारों कोसेंकि बुद्धको गुरुउपदेश दिया. युरोपियन घन्थकार लिख देवेंगे तब हमें पढ़नेको (२) महावीरके शिष्यका नाम गौतमखामी मिलैगा स्वतः परिचय पानेकी सुधि ही नहीं है। व इन्द्रभृति था. वही ज्ञानमार्गमें इससे जैनियेंग्की समाज जैसी जोरशोरसे उन्नतिमें एक २ सिढी चढा, तब उसे लेग आना चाहिये वैसी अभीतक नहीं आई. अतएव बुद्ध कहने लगे. और इस विषयमें बौद्धधर्म प्राचीन है अथवा जैनधर्म ! इस प्रश्नके इराणी ग्रन्थका आधार है ऐसा डा-सम्बन्धमें जैसा इकतरफी लेग कहें वैसाही क्टर हौग कहते हैं. ( Fravardin कानसे सुनकर मान लेनेके सिवाय अन्यमार्ग नहीं Yasht-quoted. by Dr. Hoau परन्तु आनन्दुका विषय है कि, आin the Essay on the Sacred था. Languaage of the Parsees जकल जैनी लोगोंमें इतिहाससम्बन्धी जा-Bombay. 1862 P. 188 गृति होने लगी है. पिछले जैन परिषद्के (३) अन्य कितनेकोंका मत है कि, गौतम अधिवेज्ञानमें जैन ग्रन्थोंका जीणोंद्वार करनेके-बुद्ध महावीरका शिष्य नहीं; पिहिता-लिये एक बडे फंडकी स्थापनाका प्रस्ताव हुआ श्रवका था. व पिहिताश्रव यह महा-है. प्राचीन मंदिर, मूर्ति, शिलालेख व यन्थोंका वीरके गणधरोंमें मुख्य था. मार्मिक परीक्षण व ब्राह्मणधर्म तथा बौद्धधर्मके (४) रुलितविस्तर नामक ग्रन्थकी प्रति प्रन्थोंसे जैन प्रन्थोंकी तुल्लना कर देखनेकी जो तिव्यतमें उपलब्ध हुई है उसमें सुशिक्षित जैनियोंमें अधिकाधिक चाह दिखने लगी गौतमञ्चद्धका वर्णन करते हुए कहा है, उनके प्रयत्नसे जैनधर्मका कालनिर्णय सम्ब-है कि, बुद्धके वक्षस्थल्में श्रीवत्स, न्धर्मे दूसरी ओरके प्रमाण भी आने लगे हैं; खस्तिक, नंद्यावर्त, और बर्धमान ऐसे उनपरसे विचारनेमें बौद्ध ध-चार चिद्व थे. इनमेंसे पहिले तीन जैनधर्मकी तरफके र्मसे किंवा उसके पीछे जैन प्रसाण, अर्थात श्रीवत्स, स्वस्तिक और नं-धर्म निकला है ऐसा नहीं चार्वत यह अनुक्रमसे १० वें, ७ वें दिखता; किन्तु उलटा जैनधर्म प्रथमका व पीछेसे और ११ में जैन तीर्थकरोंके विशिष्ट बौद्धधर्म निकला होगा ऐसा जान पडता हैं. चिन्ह थे: और अन्तिम वर्धमान इस सम्बन्धमें हमारे जैनी लेखकोंने निम्नलिखित यह तो २४ वें तीर्थकरका नाम था. प्रमाणोंका शोध किया है.

- (९) कल्पमूत्र, आचाराङ्गमूत्रादि जैनप्रन्थों में महावीरको झातृपुत्र अथवा नात-पुत्त कहा हुआ पाया जाता है; ज्ञा-अपभ्रंश नाडीका तना अ-थवा नाटिका बौद्धग्रन्थोंमें मिलता है, जैनियोंका दूसरा प्राचीन नाम निर्मन्थ है. जैनियोंको भादयन्योंमें निग्गंधनत्तपुत्त अर्थात् ज्ञातृका पुत्रका शिष्य निर्घन्थ कहा है, उसी प्रकार नत्तपुत्तका अर्थात् महावीरकी दन्त-कथा जैनधर्मकी कई दन्तकथायें डाली हैं; कई टिकाणोंपर आकोंका उल्लेग है. महावग्ग और महापारे निव्वाणसूत्त इन दे। बौद्धग्रन्थोंमें जैन-धर्मका उल्लेख है. पार्श्वनाथ अथवा पारसनाथका चातुर्यामधर्म भी कहा है. इसपरसे यह सम्पूर्ण उल्लेग जैंगता षयक ही होना चाहिये इसमें दोई-सन्दह नहीं होता.
- ( ६ ) ब्राह्मण प्रन्थकारोंने व बौद्ध इन दोनों धर्मोंका अपने प्रन्थोंमें एछेख किया है; परंतु एक दूसरेसे निकला ऐसा कहीं भी नहीं कहा, शंकरदि-ग्विजयमैं शंकराचार्यने बौद्धोंसे बा-राणसी क्षेत्रमें और उज्जयनीमें जै-नियोंसे त्रिवाद किया था ऐसा कहा है, जैन व बौद्धधर्म एक सरीखे होते तो दो बार जुदे २ स्थलेंमिं प्र-संगीं विवाद करनेकी आवश्यकता नहीं थी, मध्वस्वामीने ' सर्व दर्शन

संग्रह ' में उस समय प्रचलित द-क्षिण प्रान्तके दर्शनोंका विवेचन किया है, उसमें जिसप्रकार बौद्धदर्शन दिया है. उसी प्रकार जैनदर्शन भी लिखा है, 'अट्टैतनद्यासिद्धि, ग-मक ग्रन्थमें बौद्धोंके चार पंथ बत-हाये गये हैं. उसमें जैन यह उन-मेंका एक था. ऐसा बिलकुल भी नहीं कहा, वाराहमिहिरने ' शा-क्यान् सर्व हितस्य झान्त मनसो नमान् जिनानां विदुः अर्थात, बौद्ध लोग शान्त चित्त और सबका कल्याण करनेवाली मुर्तिको भजते हैं और जैन नग्नमूर्तिको. ऐसा कहा है; और बराइमिहिरको जै-नधर्मके विषयमें परिचय होना ही चा-हिये. कारण उसके साक्षात भाई भद्रबाहु यह जैन थे और ये दोनों एक ही राजाके दरबारमें थे, दोनों ही विद्वान् ज्योतिषा थे. ऐसी दंत कथा कहते हैं कि, उस राजाके पुत्र हुआ तब राजांन बराहमिहिरकृत उसकी जन्मपत्रिका देखी तो उ-सकी दीर्घ आयुष्यादि बराहमिहिरके वचनोंसे मान्यकर राजाने बड़ा भारी पुत्रोत्सव किया व दरबार भरवाया, उस समय सब सरदार, प्रतिधित, विद्वान व आश्रित एकत्र हुये थे. भद्रबाहु मात्र नहीं आये, यह देख राजाने मद्रबाहुको बुलाकर उनसे

बृहस्पतिने उसकी मति और भी अधिक भ्रष्ट करनेकेल्लिये जैन-धर्मका उपदेश किया. ऐसी पौराणिक कथा यद्यपि प्रामाणिक नहीं मानी जा सक्ती; तो भी इसपरसे जैनधर्मके विषयमें लोगोंका सामान्यतः मत किस प्रकारका था वह स्पष्ट जानने योग्य है. जैनधर्मके प्राचीनत्त्वके सम्बन्धमें जैनग्रन्थकार

और भी कई प्रमाण सन्मुख जैनधर्म पहिले. करते हैं. परन्तु यदि उन सबका बाँद्धधर्म पीछे. सांगोपांग विचार करें तो एक सम्बन्धमें व्याख्यान पूर्ण न हो सकेगा; इसलिये जैनियोंके प्रमाणोंका यहांपर किंचित् नामनिर्देश किया है. परन्तु इतनेपरसे ही जैनधर्म यह बौ-द्धके पश्चात् प्रस्तुत हुआ होगा ऐसा निश्चित नहीं होता. कोल्ब्रकसाहित्र सरीखे पंडितोंने भी जैनधर्मका प्राचीनत्व स्वीकार किया है। इतनाही नहीं, किन्तु उलटा बौद्धधर्म जैनध-मेसे निकला हुआ होना चाहिये, ऐसा विधान किया है. मिछर एडवर्ड थॉमस् इस विद्वानका भी ऐसाही मत है. अभी निर्दिष्ट किये हुए पंडितने Jainism or the early faith of Asoka नामक ग्रन्थमें इस विषयके जो कितने एक प्रमाण दिये हैं वे सब यदि यहांपर दिये जावें तो बहुत विस्तार हो जावेगा, अतः उन-में से एक दो नमूने यहांपर देता हूं. उसमें कहा है कि, अशोकके प्रपिता चन्द्रगुप्तके सम-यमें जब बौद्धधर्म कुछ ऊपर सिर निकाल्टने लगा था, तब जैनधर्मके क्षय होनेके चिन्ह दिखने लगे थे. चन्द्रगुप्त स्वतः जैन था.

उस दिन दरबारमें न आनेका कारण पछा तो उन्होंने स्पष्ट रीतिसे कहा कि, आज जन्मोत्सवके दरबारमें आना है व दशदिन पीछे दःखका समाधान करानेको आना पडेगा ! दोनों समयके बदुले एकदिन ही आपके यहां आनेका मेरा बिचार था. यह भाषण सनकर राजाको कोथ आया और उसने भद्रबाहुको कैदमें डाल दिया. परंतु पीछे ही दिनमें 20 हुआ अनुभन-भद्रवाहका कहा गोचर हुआ और बराहमिहिरका भविष्य अशुद्ध ठहरा. उस समय रा गाने भद्रबाहुको कैद्से मुक्तकर अपने सन्निकट स्थान दिया और बराहमिहिरको निकाल दिया, ऐसी दंतकथा है. सारांश 'जैनी कौन है,'यह बराहमिहिर अच्छीतरह जान-तेथे. व्यासजीने शारीरिक मीमांसा के दूसरे अध्यायमें बौद्धमत व जैन-मतका अलग २ खंडन किया है. (७) पद्मपुराणमें जैनधर्मके पुरातनत्वको पृष्टीकरण करनेवाली एक कथा ऐसी हैः---एकबार सुर और असरोंमें युद्ध चल रहा था. असुरोंकी जीत होने लगी यह देखकर असुरोंके गुरु शुकाचार्यको तपस्या भ्रष्ट करनेके लिये इन्द्रने उसकेपास एक अप्सरा भेजी. उसे देख राजाचार्य मोहित

हुए. यह अवसर पाकर सुरगुरु

इस बातको वंशावळीका डढ़ आधार है. इसके सिवाय चन्द्रगुप्तको १९ स्वम हुए बन्द्रगुप्तके थे व उन स्वप्नोंका अर्थ भद्रबाहुने स्वम. जो किया उसपरसे यह बात स्पष्ट विदित होती है. बुद्धिविऌास नामक प्रन्थमें इन स्वप्नोंका अर्थ दिया है. उसमें कहा है कि,--

(१) यह राजा सर्वज्ञान नष्ट होगा. (२) जैनघर्मका क्षय प्रारंम होगा और इसराजका वंशही भ्रष्ट हो जावेगा. (३) जैनियोंमें नाना पंथ निकर्छेंगे. (४) आर्य खंडसे जैनज्ञान ऌस-प्राय होवेगा. ३० इ०

इसमें चन्द्रगुप्तका जैनधर्म व अशोकका बी-द्वधर्ममें जाना ये दोनों बातें ध्वनित की हैं. चन्द्रगुप्तराजा श्रमण अर्थात् जैन गुरुसे उपदेश लेता था ऐसी मेगस्थनीस ( प्रीक इतिहासकार ) की साक्षी है, अनुलफजल नामक फारसी प्र-न्यकारने ' अशोकने काश्मीरमें जैनधर्मका प्र-चार किया' ऐसा कहा है. और राजतरङ्गिणी नामक काञ्मीरके संस्कृत इतिहासका भी इस विधानको आधार है, उक्त बातें मि० एडवर्ड थॉमस साहिबने अपने प्रन्थमें दी हैं. परन्त ये कहांतक ठीक है सो नहीं जान पड़ता. निदान रा-जतरंगिणीका अन्तिम आधार जो साहित्रवहादुरने दिया है, उसपरसे भी उनका अभिप्राय सिद्ध नहीं होता यह मैं कह सक्ता हूं. राजतरङ्गिणीमें अशोकने 'जिनशासनका प्रचार किया' ऐसा कहा है. इस वाक्यके उक्त जिन शब्दपर साहिब बहादुरकी सारी दार मदार दीखती है. परन्तु निस जगह यह उल्लेख है, उसके पीछेके द्रावीस रहोक पदो तो, वहां चैत्य, विहार आदि केवल

बौद्धधर्म सूचक शब्द मिळते हैं. जिनसे कल्ह-णका उद्देश 'जिनशासन ' शब्दसे 'बौद्ध-धर्म ' सूचित करनेका था ऐसा जान पद्धता है. बुद्धको भी 'जिन ' ऐसी संज्ञा अमर सिंहसरीखे जैनकोशकारकी दी हुई है. इसके अतिरिक्त राजतरंगिणीलिखित अशोक और प्रसिद्ध बौद्धधर्मी चक्रवर्ती राजा अशोक एकही था. ऐसा कहनेको भी आधार नहीं है.

कलकत्ताके प्रेसीडेन्सी कॉल्टेनके मुख्य सं-स्कृताध्यापक और पाली प्रोफेसर विद्याभूषणका भाषाके पंडित प्रो० स-मत. বিত্তামুঘলকা तीशचन्द्र मत इस प्रश्नके सम्बन्धमें पूछा गया था. वे अपने ता० २४ नोवेंबर १९०३ के पत्रमें लिखते हैं कि, अशोक बौद्धधर्म स्वीकार कर-नेके पूर्व जैनधर्मी था; ऐसा स्पष्टतासे यद्यपि कहीं कहा नहीं हैं तौ भी महावंशनामक बौद्धग्रन्थमें उसकी माता व स्त्रीका जैनियोंसे सम्बन्ध लगता था ऐसा कहा है. अशोक बौद्धधर्म स्वीकार करनेके पहिले अर्थात् अपने बाप बिन्दुसारकी मौजूदगीमें अवंति नगरीका व्हाइसराय व प्रतिनिधि था यह प्रसिद्धही है. अशोककी माता एक श्रेष्टी (सेठ) की पुत्री थी, और अशोककी स्त्री व सीलैगमें बौदधर्मका प्रचार करनेको गये हुए महिन्दकी माता अ-बन्तिके एक श्रेष्ठीकी पुत्री थी. उस समयके श्रेष्टी अथवा न्यापारी बहुवा जैन थे. इसपरसे अज्ञोक भी जैनधर्मी होगा ऐसा कहनेमें हानि नहीं है.

अभीतक जैनियोंसम्बन्धी पाश्चिमात्योंकी व हमारी विचित्र श्रद्धा, उन लो-गोंका इतिहास, जैनधर्मके मुख्य उपसंहार. तत्व, सम्प्रदाय, नीति व २ आचार, जैनतत्वज्ञान, बौद्धधर्मसे समता और जैनधर्मपुरातनत्वविषयक भिन्नता. प्र-माण आदि बातोंसम्बन्धी जो विवेचन किया उससे इस धर्ममें सुझोंको आदरणीय जैंचने योग्य अनेक बातें हैं ऐसा दीख पडेगा. सा-मान्य लोगोंको भी जैनियोंसे अधिक शिक्षा छेना योग्य है. जैनी लोगोंका भाविकपन अद्धा व औदार्य प्रशंसनीय है. उनमें धर्मशिक्षणकी बाल्यें खोलनेका प्रयत्न चल रहा है, और इस काममें वे लोग केवल मुँहसे बडबड करने-वाले नहीं हैं. धर्मके लिये जितना चाहिये उतना द्रव्य खर्च करनेको वे तयार हैं. उनकी श्रदा हट है. अतः उन्हें व्यक्हारमें लाभ अधिक होता है इसमें कोई नई बात नहीं है. आईिसातत्त्व उन्होंने उपहासीस्पद् होने योग्य लम्बी भर्यादा तक पहुंचा दिया है, यह बुरा है; तथापि उससे उनमें आस्था कितनी है से। स्पष्ट जानी जाती है, उनकी आस्था, श्रद्धा, औदार्य और धर्मजागृतिको किंचित नया मुकाव मिळना इष्ट है. संसारमें सुधारणाका जो जंगी जलप्रवाह चल रहा है, उसकी विरुद्ध दिशाको जानेमें बड़ीभारी हानि है; और उसकी अनु-कुछ दिशामें जाना हितकर होगा, यह तत्व ध्यानमें रखकर हमारे जैनबंधू समाज व धर्म विषयोंको अपनी बुद्धिसे समय २ उन्नति देते नावेंगे तो गतिका मार्ग आनकल्के सहरा कुंठित

१ ये ठीक नहीं है. देखो टिपणी पृष्ठ ९ की.

न रहेगा. नैनपरिषद्के परिचालकोंने यह रखके समाजभरके तत्व ध्यानमें लोगोंको स्वकर्तच्यसम्बन्धमें जागृति उत्पन्न करनेका प्रा-रंभ किया है. जैनियोंकी एक समय हिंदु-स्थानमें बहुत उन्नतावस्था थी. धर्म, नीति, राजकार्यधुरंधरता, वाङ्मय, समानोन्नति, आदि बातोंमें उनका समाज इतरजनोंसे बहुत आंगे था. प्रत्येक बातोंमें ब्राह्मण व बौद्धोंकी बरा-बरीके महत्पद उन्होंनें प्राप्त किये थे. संसारमें क्या हो रहा है इस ओर हमारे जैनबंधू लक्ष देकर चलेंगे तो वह महत्पद पुनः प्राप्तकर लेनमें उन्हें अधिक श्रम नहीं पडेगा. इसी सद्धेवसे प्रेरित होकर जैन व अमेरिकन लांगोंसे संघट्टन कर आनेके लिये बम्बईके प्रसिद्ध जैनगृहस्य परऌोकवासी मि० वीरचन्द गांधी अमेरिकाको गये थे व वहां उन्होंने जैनधर्म-विषयक परिचय करानेका जन्म भी स्थित किया अमेरिकामें 'गांधी फिलॉसफिकल सोसा-থা. यटी ' अर्थात् जैनतत्त्वज्ञानका अध्ययन व प्रसार करनेके लिये जो समाज स्थापित हुई वह उन्हींके परिश्रमका फल है. दुर्दैवसे मि. वीर-चन्दकी अकाल मृत्य होनेसे उक्त आरंभ किया हुआ देशकार्य अपूर्ण रह गया है. परंतु उसे पूर्ण करनेको कोई सुशिक्षित जैन तयार होवे तो उसकी कीर्ति चिरायु हो, इसमें सन्देह नहीं है. हिंदुस्थानके लोगोंको अपनी एकदेशीयता छोड-कर अपनी दृष्टिका प्रदेश अधिक विस्तृत क-रना चाहिये; तबही उनका कल्याण होगा. यह जैनियोंके इतिहाससे सीखने योग्य है. दूसरे विषयकी पूर्ण खोजकर स्वतःकी उ- ससे तुल्ला कर, अपनेमें जो कुछ न्यूनता हो वह दूसरेके सहाय्यसे पूर्ण कर लेना चा-हिये, जबकी 'अपना व पराया बलाबल्ज्ञान' इस वीसवीं राताब्दिका धर्मशास्त्रसा दिख रहा है, ऐसे समयमें जैन, बौद्ध, खिस्तीय, मुसल-मान, आर्यसमाज, ब्रह्मसमाज, आदि सर्व धर्म-पंथोंका पारस्परिक परिचय करना कराना व

एक दूसरेका अज्ञानतम दूर करना, और नवान तयार होकर देखनेवाले सामान्य धर्मको (Universal Religion) यथाशक्ति सहाय-कर मनुष्यजातिके कस्याण करनेके श्रेयका अं-शभाक् हो ऐसी प्रार्थना कर मैं इस लेखको पूर्ण करनेकी आज्ञा चाहता हूं.

अनुवादक-नाथूराम प्रेमी.

### "आँख है तो जहाँन है"

डाक्टरोंने साबित किया है कि, हिन्दुस्थानियोंके १०० मेंसे दशकी आंखें तन्दुरुस्त हैं, बाकी ९० मनुष्योंकी आंखोंमें अनेक प्रकारके रोग रहते हैं. हमारे यहांके प्राचीन वैयोका मत है कि, यदि नित्य ही आंसोमें दोबार अजन ( ग्रुरमा ) लगाया करें तो आंसोमे किसी प्रकारका भी रोग न हो. अगर कोई रोग होय तो वे शीघ्र ही नष्ट हो जाते हैं. इस बातकी सत्यता नित्य गुरमा लगानेवालोंको पूछनेसे मालूम हो सक्ती है. जो लोग अपने नेत्रोंकी रक्षार्थ वर्षमें एक दो रुपया भी शुरमेकेलिये खर्च करनेमें कृपणता करते हैं, उनकी बड़ी भूल है. आजकल बम्बईके शुरमें जगतमें प्रसिद्ध है. परन्तु बम्बईके शुरमोंमें जितना लाभदायक छुरमा हमारा है, उतना कोई भी नहीं है. हमारे पास अनेक भाइयोंके प्रशंसापत्र हैं. सो एक शीशी मंगाकर व्यवहार करनेसे भले प्रकार खातिरी हो जायगी. अवदय मंगाइये. कुछ शुरसोंके नाम नचिं लिखते हैं. काला शरमा नं. १ यह शुरमा हमेशह नेत्रोंमें लगानेसे सब रोग वा आंखोंकी गर्मी नष्ट करके ज्योतिको बढाता है. मूल्य आधे तोलेकी शीशीका ... ... • • • 11) काला शरमा नंः २ इस ठंडे शुरमेको प्रातःकाल और सोते समय लगानेसे नेत्रोंके सब रोग शीघ्र ही नष्ट हो जाते हैं. मूल्य आधे तोलेकी शीशीका... ۹) ... काला शरमा ने० ५ यह शुरमा बहुत बढियां और ठंडा हैं. मूल्य आधे तालेके ... **RII**) तरल शरमा नं० ७ यह शरमा अभी नया तैयार किया गया है. इसको संवरे और शामको ४ बजे लगानेसे खँद नजला दृष्टिमन्दता आदि नेत्रके समस्त रोग शीघ्र ही नष्ट हो जाते हैं. यदि पांच मिनिटके बाद काल शुरमा नं० २ का लगाया जाय तो डवल फायदा होता है. मूल्य एक शीशीका ... ۹) नयनामृत अर्क नं०८ इसको सलाईसे दिनरातमें तीन चार बार लगानेसे नं० १ के मुवाफिक गुण करता है. मूल्य एक शीशीका... • • • ... • • • ... i) तरल शरमा ( अर्क ) नं० ९ यह अर्क दिनमें दो बार लगानेसे नं० २ के समान गुण करता है. दुखती आंखोंकेलिये तो यह रामबाण ही है-खासकर यह शुरमा विधवा ख़ियों और वृद्ध पुरुषोंकेलिये बनाया गया है. मूल्य एक शीशीका ... n) मिलनेका पता— पन्नालाल जैन मैनेजर—स्वदेशी कार्यालय,

पो० गिरगांच, ( बंबई. )

#### श्रीर्वातसगाय नमः

### लीजिये ! पढिये ! अपने मित्रोंको भी सुनाइये. टेढ रुपयेमें ६७ रत्न.

पाठक महाशय! पहिले इमसे ६७ रलोंके नाम सुनिये क्यों कि ये रत्न बहुत प्राचीन, प्राणीमात्रको अतिशय हितकारी हैं. इन ६७ रत्नोंकी माल्प जो मद्दाशय कंठमें धारण करेंगे वे इस लोकमें सुख यशको प्राप्त होकर परभवमें अमिन सुखके भागी होंगे.

#### रत्नोंके नाम.

१ पुण्यपचीसिका कविनमय जिसमें स्तुति व उपदेश है, २ शतअष्टोत्तरी जिसमें उत्तमोत्तम सबैया छप्पयछंद और कवित्तोंद्वारा एकसी तरहके उपदेश दिये गये हैं, ३ द्रव्यसंग्रह शुद्धनापूर्वक मूल कवित्तबंध, जिसमें पटदव्य, नवपदार्थ, पश्चास्तिकाय रत्नत्रय आदिका वर्णन है, ४ चेतनकर्मचरित्र जिसमें जीव और कर्मोंका वृद्ध हवा है, गुणस्थानोंकी चर्चा व जीव कर्मका वर्णन बहुत ही उत्तम रीतिसे अनेक प्रकारके छंदोंमें है. ५ अक्षरबत्तीसी इसमें ३२ अक्षरोंपर बलीस तरहुँके उपदेश हैं, 🤅 परमात्मशतक इसका एक २ दौहा लाख २ इपयोंका है, अनेक दोहे ऐने हैं कि जिनके अर्थ लगानेमें बड़े २ पण्डित सकुचाते हैं. हमने जहांतक बना अर्थ खोल दिये हैं. ७ प्रजाष्ट्रक कवित्तोंसे अष्टप्रकारी पुजा), ८ चित्रबंध कविता चित्रोंसहित, ९ प्रक्षोत्तर दोहे इनके अर्थ लगानेसे भी पण्डितोंकी बुद्धि गोते खाने लगती हैं, १० वर्तमान चोवीसी स्तात्र (कवित्तबंध), ११ वर्तमान वीसी जिनस्तुति १२ परमात्माकी जयमाल, १३ तीर्थकर जयमाल, १४ गुरु जयमाल, १५ पार्श्वनाथके छन्द, १६ शिक्षाबन्ध छन्द, १० परमार्थपदर्पत्ति-अनेक प्रकारके पद, १८ गुरुशिष्य प्रश्नोत्तरी, १९ मिथ्यात्वविध्वंशनचतुर्दशी, २० जिन-गुणमाळा. २१ परमात्मा कढखा, २२ पश्चपरमेष्टीका वन्दन, २३ गुणमंजरी, २४ लोकक्षेत्रमरजाद, २५ मधुबिन्दुकी चौपई---जिसमें संसारका सब खरूप दिखाकर मधुबिन्दुके इष्टांतमे वैराग्योपदेश दिया गया है. २६ सिद्धचतुर्दशी, २० निर्वाणकाण्ड भाषा, २८ एकादश गुणस्थानपंथवर्णन, २९ कालाष्टक, ३० उपदेशपचीसी, ३१ नन्दीश्वरजय-माल, ३२ शिवपन्थपचीसी, ३३ बारह भावना, ३४ कर्मवन्धके दश भेद, ३५ सप्तमंगी वाणी, ३६ सुबुद्धि-चैार्वासी, ३७ अकृत्रिमचेत्यालयकी जयमाला, ३८ पंधरहपात्रोंका भेदवर्णन, ३९ ब्रह्मा ब्रह्म निर्णय, ४० अ-नित्यपर्चासी, ४१ अष्टकर्मकी चौंपई, ४२ सुपंथकुपंथपत्तीसी, ४३ मोहभ्रमाष्टक जिसमें ब्रह्माविष्णुमहेशादि देवोंकी लीला है, ४४ आश्चर्यचतुर्दर्शा, ४५ रागादनिर्णयाष्ट्रक, ४६ पुण्यपापजगमुल पचीसी, ४७ बाईस परीसहोंके कवित्त, ४८ मनिआहारविधि-छियालांसदोपवर्णन. ४९ जिनधर्म पचीसी, ५० अनादिवत्तीसी, ५१ समुद्रघातस्वरूप, ५२ मुढाष्टक, ५३ सम्यकपर्चासी, ५४ वैराग्यपर्चासी, ५५ परमात्माछत्तीसी. ५६ नाटकपचीसी, ५७ उपादान निमित्तसंवाद, ५८ तोर्थकरजयमाल, ५९ पंचन्द्रियोंका परस्परंसवाद, ६० ईश्वरनिर्णयपचीसी, ६१ कर्ताअकर्ता-पचीसी. ६२ दष्टांतपचीसी, ६३ मनवत्तीसी, ६४ स्वप्नवत्तीसी, ६५ ग्रुकवत्तीसी, ६६ ज्योतिषके कवित्त. ६० फुटकर कवित्त, पद और अन्थकर्ता नाम - इसप्रकार ६० प्रन्थरूपी महामूल्य रत्न हैं.

कहिये! पाठक महाशय कैसे २ उत्तमोत्तम रत्न हैं. इन ही रत्नोंकी मैया भग वतीदासजीने विद्वानोंके कंठमें धारण करने योग्य एक मोहनमाला बनाई (गुंथी) है. जिसका नाम उन्होंने ब्रह्मविस्ठास रक्खा है. अनेक महाशय इसे भगोती।विस्टास भी कहते हैं. यह प्रन्थ दोहे, चौपाई, पद्धरिछन्द छप्पय, सबैया, कवित्त आदिमें ऐसा उत्तम है कि, इसके प्रत्येक अक्षरसे जिनमतका रहस्य व उत्तमोत्तम उपदेश प्रगट होते हैं. इसको हमने जैनकवि भाई नाथूराम प्रेमीसे ग्रुधवाकर जहांतक हमसे बना ग्रुद्धता पूर्वक छपाकर तैयार किया है. यह प्रन्ध चिंकने कागजोंपर सुन्दर टाइपमें चारोंतरफ बेल लगाकर बहुत ही सुन्दर छपवाया गया है. प्रष्ठसंख्या ३०६ है. मूल्य रेशमीन कपड़े और क्याट्रिकी जिल्द सहित १॥) रु० रक्खा है. वी. पी. में मंगानेसे डांक्रय्य ३० इरेंग प्रेता जो महाशय एकसाथ ५ प्रति लेंगे उनको १ प्रति विनामूल्य मिलेगी.

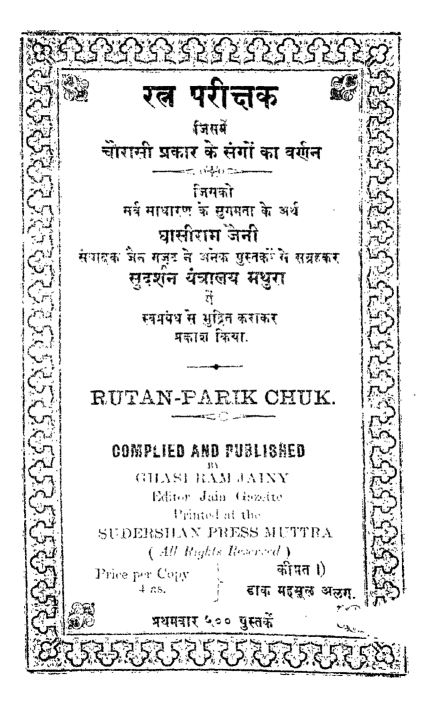
### विशेष सुभीता.

पाठक महाशय ! हालमें हमने " उैलाग्रन्थर त्लाकेर " नामका एक मृहत् मासिक पुस्तक निकालना प्रारभ किया है. जिसमें प्रतिमास जैनसित्र सरीखे (रायरू अष्ट पेजी) बडे बडे ८० प्रृष्ठ अथवा १६ पेजी छोटे छोटे १२० प्रष्ठोंका एक अंक ( संड ) छपता है. इसके १२ अंकोंका मूल्य डांकव्यवसाहत ५) रु. पेशनी भेज देंगे तो बह ब्रह्मविल्लास ॥४-)। में ही आपके घर पहुंच जायगा. क्योंकि यह जैनप्रन्यरत्नाकरके दो अंकोंमें आया है. इसीप्रकार दश अंकोंमें दूसरे प्रथ भी बहुत सरते पड़ेंगे.

#### स्वामिकातिकेयानुप्रेक्षा. विद्वद्वर्थ पं० जयचन्द्रजीकृत मनोहर माषाटीका और संस्कृत छायासहित

यह मंथ अतिशय प्राचीन है इसमें बालक, बुद्ध, युवा स्त्री, जैन अजैन सबके पढने सुनने मनन करनेयोग्य निम्नलिखित विषय हैं. परन्तु मुख्यतासे वैराग्यका उपदेश है. प्रथम ही मङ्गलाचरणके पश्चातु १२ भाषनाके नाम कहे हैं. फिर १९ गाथामें अनित्यानप्रेक्षा. ९ गांधामें अशरणानप्रेक्षा. ४२ गाथामें संसारानप्रेक्षा-जिसमें चार गतिके दुःख संसारकी विचित्रता, पंचपरावर्त्तनका स्वरूप है ६ गाथामें एकलानुप्रेक्षा, ३ गाथामें अन्वलानुप्रेक्षा, ५ गाथामें अग्रुच्यलानुप्रेक्षा, ७ गायामें आसवानुप्रेक्षा, ७ गाथामें 🍓 अनुप्रेक्षा, १३ गायामें निर्जरानुप्रेक्षाका बर्णन है फिर १६८ गाधामें लोकानुप्रेक्षाका वर्णन है. जिसमें-यह लोक अनन्त आकाशमें षटद्रव्योंका समुद्र है. प्रवाकार चौदह राजू ऊंचा घनरूप क्षेत्रफल कंरनेसे ३४३ राजूका है. जिसमें जीव अजीव द्रव्य भरे हैं. सो . प्रथम ही जीवद्रव्यके वर्णनमें अठ्याणवें जीवसमास, पर्याप्त, जीवोंका स्थान, संख्या, अल्पबहुत्व, आयुकायका वर्णन करके अन्य वादियोंके मानेहये जीवके स्वरूपका खण्डन, अन्तरात्मा, बांहरात्मा, परमात्माका स्वरूप आदिका वर्णन किया है, तत्पश्चात् अजीवका वर्णनहै, जिसमें-पुद्रलद्रव्य, धर्मद्रव्य, अधर्मद्रव्य, आकाश द्रव्य और कालद्रव्यका वर्णन किया है. इव्योंके परस्पर कार्यकारणभाव, अनेकान्तविना कार्यकारण बनते नहीं, कार्यकारण विना इव्य काहेका, फिर द्रव्यपर्यायका स्वरूप कहकर समस्त पदार्थोंको जाननेवाले प्रत्यक्ष परोक्षरूप ज्ञानका वर्षन किया है. फिर अनेकांतवस्तका साधनेवाला शृतज्ञान है. शृतज्ञानके भेद नय हैं. नय हैं सो बस्तको अनेक अर्मारूप साधतीं हैं इसकारण नयोंका स्वरूप कहा है. प्रमाण और नयसे वस्तको साथ मोक्षमार्गका साधन करनेवाले बिरले हैं. विषयोंके वशीभत होनेवाल बहत हैं इत्यादि कहकर लोकभावनाका कथन पूरा किया है. तत्पश्चात बोधिदर्लभभा-वनाका वर्णन १८ गाधावोंमें किया है 'जिसमें निगोदसे निकलकर अनेक पर्यायोंका पावना तो कदाचित सलम है परन्त सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्ररूप मोक्षमार्गका पाना अतिशय दुर्लभ है इत्यादि वर्णन करके फिर धर्मानप्रेक्षाका वर्णन १३६ गाथावोंमें किया है. तिनमेंसे ९० गाथावोंमें तो आवकाचारका(गृहस्थाचारका) वर्णन है. तिनमंसे २६ गाथामें अविरत सम्यग्दाष्टका वर्णन, २ गाथामें दर्शनप्रतिमा, ४१ गाथामें पंचाणवत. तीनगणवत. ४ शिक्षावत इसप्रकार १२ वर्तोंका वर्णन है. फिर २० गाथावोंने श्रावककी ११ प्रतिमावोंका ( १९ दरजोंका ) स्वरूप है. तत्पश्चात ४६ गाथावोंमें मुनिधर्मका ( यतिधर्मका ) वर्णन है. जिसमें रत्नत्रय यक्त मुनि होकर उत्तम क्षमादि दश धर्म पाले तिनका जुदा २ वर्णन है. फिर आहिंसा धर्मकी प्रशंसा करके धर्मसेबना सो पुण्यफलके अधि न सेवना किंतु मोक्षके अर्थ सेवना, शंकादि आठ दूषण धर्ममें नहिं रखना, आठ अंगसहित धर्म सेवना-इत्यादि जुदा २ वर्णन है. फिर धर्मके फलका माहात्म्य वर्णन करके धर्मानुप्रेक्षा पूर्ण किया है. तत्पश्चात् धर्मानुप्रेक्षाकी चुलिकारूप १२ तपका वर्णन ५१ गाधामें जुदा किया है. इसप्रकार ४९. गाधामें यह प्रन्थ पूर्ण हवा है. इस प्रन्थकी मूल गाथा अतिशय प्रिय और सरल है. तिसपर भी गाथाके नीचे संस्कृतमें पदपदका अनुवाद ( छाया ) है, फिर बननिका (भाषाठीका) है. निर्णयसागरकी टाईप और छपाई तो जगतप्रसिद्ध है. मूल्य रेशमी कपड़ेकी जिल्दका १॥) ह. कागजकी जिल्दका ह. १।) डांकव्यय जुद्दा-पडेंगा. ये अन्य बहतसे छपनेसे पहिले ही विक गये हैं हमारे पास थोडीसी प्रति रहेंगी जिनकों चाहिये मँगालेवें. बिलम्ब करेंगे वे पछतावेंगे. पत्ता-पन्नालाल जैन, मैनेजर जैन रत्नाकरकार्यालय पो. गिरगांव, संबई.

ÿ



# रतन परीच्चक

# अर्थात् चौरासी प्रकार के संगो का वर्षन

ः अथ चौरामी पंगों के नाम )

and the second

हाँगा. माणिक. लसनीया, मोती, गोंबदक, पुखराज, मुंगा, पन्ना, भीलम. लालडी. फिरोजा. ऐमनी, जवरजद, उपल, तुरमस्री, नरम, सुनेस्रा, भूनेजा, कटेजा, मितारा, फोटकविछौर, गउदन्ता, तांबडा, लुघीया, मरियम, मकनातीस, सिन्दरिया, लीली, वैरुज, मरगज, पितोनीया, बांगी, दरेनजरु, मुलेमानी, आलेमानी, जजेमानी, सिवार, तुरसावा, अटवा. आवरी, लाजवरट. कुदरत, चित्ती, संगेमम, डाम, मारवर, दानाफिरंग, कमोटी, दारचना, इकीककुलवहार, हालन, मिजरी, मुवेनजफ़, कहरवा, झरना, संगवसरी, डांतला, मकडी, मंगीया, गुढडी, कामला. निफरी, हदीद, हवाम, सींगली, देडी, इकीक, गौरी, सीया, लिमाक, मुसा, पनघंन, अमलीमा, हूर, तिलीयर, खारा, पायजहर, मिरखडी, जहरमोरा, रवात, सोइन, मक्खी, इज़रतयउद, सुरमा, पारस, ( इस प्रकार संग बहुत हैं परन्तु यह न्ध्र संग जौहरी खोगों में प्रसिद्ध हैं, मब संगों का श्रंग शीतल होता है लेकिन सोधने से भस्मी करने से श्रंग बदल इता है इन चौगसी संगों में से ही पहितेनी प्रकार के संग नवरतन कहलाते हैं। वां० हीरा माखिक ससनियां मोती घट गोमेट। पुखराज मुंग पन्ना यथा नीखम यह नव भेद ॥ ( अव आगे प्रत्येक संग का प्रयक्त २ गर्णन करने हैं ) अथ हीरा विधानम्

॥ चौपाई ॥

दक्षण गोलकुंड के मांहीं । उत्तम हीग उपजत तांहीं ॥ झग्ना परना अवर विचारो । वैनानदी आदि मन आरो ॥ पर्वत देस हिमाला होई। उपजन हीरा खानी सोई॥ फंकरा मिडी संगविचारी। छे आवन विश्वा सन्धारी॥ पाय हातनी अति जलपाने । कंकर सवज रंग दरसाने ॥ सो निकालमन हर्षित होई। कोगहीरा कहिये सोई ॥ उत्तम गोल कुंडका जाती। अधिकथान अनिचनकपछानी॥ रती एक अखिक सो होई । तो पांच रती तक सोई ॥ रु बपुर कोइनूग जो कहिये। उपजत जाहि खान का लहिये॥ री॰ रती दोसछिआन में । अति उत्तम सो जांत ॥ जाके सम दूसर नहीं । निर्मल शुद्ध प्रमान ॥ हैररावार नेवाव के । जाड कान को जान ॥ लो भीकल शोगा थरें । तोले पांच प्रमान ॥ अरने परने का सनो । सो भी उतम होय ॥ ग्ती अखिक विचारिये । मों रसी तक साय ॥ ॥ चोपाई ॥

ौनानदी बीच जो होई । उत्तम पूरा निकलत सोई ॥ नोत रुवेया रत्ती जातो । पांच रुवेया तक सौ मानो ॥ नई खात अब पेदा होई । केप मुल्क में जानों सोई ॥ वैदाअधिक थातअनि जातो । दो हजार रत्ती तक मांतो ॥ पेदा अधिक होत अब सोई । रंग ज़र्दकीमत कम होई ॥ पिरदेश दोयरतीतक जातो । पांच रुवेया रत्ती मातो ॥ आगे दसरती तक सोई । कीमत वीस रुवेयाहीई ॥ तोल बीस रवी तक जातो । सोठ रुवेया रत्ती मातो ॥ आलिस रदी तक जातो । सोठ रुवेया रत्ती मातो ॥ रो० केप मुल्क की खान का । हीरा पीत पिछान ॥ जा प्रकार कीमत बढें । आगे और विज्ञान ॥ उत्तम हीरा जो कहा । कोरा प्रथम विचार ॥ बने घाट कीमत वड़ें । सो सब मेद सम्हार ॥ पर्वतिलकड़ी कंवल जहें । तीनों मुख्य विचार ॥ और घाट विज्ञे कहे । कीमत के अनुसार ॥

॥ चौपाई ॥

पर्वधाट चाहें जव कोई । अंश तोल रहित है सोई ॥ आट रुपेये स्ती दीजें । पर्वं घाट सुंदर लखलीजें ॥ जो कोउ तिलकड़ि दार वनावें । छे आने तोल ताहि रह जखे ॥ दीव द्दाददा नगदी दीजिये । प्रति रत्ती मन छार ॥ मजूरी दे सुंदर सजें । घाट निलकडीदार ॥

॥ चौपाई ॥

जो को कंवलघाट बनवाबे । आने पांच तील रह जाव ॥ ग्ती वीस स्पेंगे दोजें । कंत्रलघाट सुंदर छवि छीजे ॥ जा वित्र घाट नेक वित होई। नाममेद आगे सुन सोई । कुनवी अरु अठ मास विचारों। 👶 मास विआला चौरस पश्गे॥ अँट मास तुलामी नामा कहिये। गिर्दा सर्रू सिंघाडा लहिये l त्रिकोण बरामो नाम। होई । घाट एकारस आदी सोई 11 निरदोप घाट कुतवी अन अवि। सवासें रत्ती कीमत पावे ॥ सवाई तोल वहें ज्यों आगे । दूनी कीमत तापर लागे II जों निर्दोप चमक मन भावें। घाट देख कीमत बढ़ जावें H अंग ढंग अरु संग विचारो । चौथा सुंदर रंग निहारो R जामें इह चारों शुभ होई। उत्तम कीमत मानो सोई॥

( खोटे हीरे की परख )

दो० ग्वोटा पांन प्रकार का । पत्थर जाती सोय ॥

8

## त्यारी में सुंदर सजें। जाविय हीरा होय॥ ॥ चौपाई॥

नाम कांसला परथर सौई। नर्म तोलमें हलका होई ॥ चमक तेज इसमें कम जानो। जाड़ा हुआ सम होरे मांनो॥ दूसर नाम तुरमुली कहिये। जरदी माइल मेला लहिये॥ रेखा में कछु चमक न होई। दासा नाम रूक्ष हे सोई ॥ पांणी पुष्क जाहुका जांनो। जड़ा हुआ सम हीरे मानो ॥ तीसर खोट विलोरी कहिये। चिकनाट तोल में कमती लहिये॥ तीसर खोट विलोरी कहिये। चिकनाट तोल में कमती लहिये॥ तीसर खोट विलोरी कहिये। चिकनाट तोल में कमती लहिये॥ लाली जरदी माइल होई। मानो शकल फंग की सोई॥ ऐसी चमक बजू में नाहीं। ऐसें कहा ग्रंथ मत माहीं॥ काच अवर पुखराज विचारो। त्यारीमें जहषोट सम्हारो॥ शूद जातका हीरा लोजे। खोटा रगड़ परीक्षा कीजे॥ जेकर रेखा ऊपर आवे। देखत ही खोटा लख पावे॥

(१) खेत (२) सबज़ी मिश्रित खेत (२) कुछ खेत कुछ पीत (२) श्वेत नीलापन लिये हुए (५) इयांम श्वेत (६)

( हीरा के गुंण देश )

चमक तेज निमँछ मन भावे। विज्छी वत चमकार दिखावे॥ सूरज सन्मुख राखे कोई। इंद्र धनुपवत रंगत होई ॥ पानी ऊपर तरता जान। अति उत्तम अतिकोमत मान॥ पांच ऐव आगे सुन सोई। छिटा चीर डूग जो होई ॥ कर्क रंगढ़ काक पद जान। पांचों अव गुण निंद पिछान॥ निरदोष वजू धारण जो करे। निरभय सुख शोभा जस धरे॥ आगे और परीक्षा कीजें। गर्म दूध वा घृत जल लीजें॥ होग उत्तत तामं पावे। नान काल शीनलना आवे॥

पांच तत्व जामें सम होई । आगे भेर सुनो अब सोई ॥ पृथिवी अंसअधिक जव जोतो। भारी मोटाँ गूं थिकमानों ॥ जल अंस अधिकता पावे। हीरा निर्मल सुंदर भावे ॥ जव आकाश अंस अति होई। तीक्षणाग् निर्मल कहु सौई॥ इंद्र अनुषत्रत रंग दिखावे। सूर्य तेज विजलीवत भावे॥ जामें तेज अंश अति जांनो। लोली निर्मल सुंहर मांनो ॥ वात अंशतें सूक्षम् होई । तीक्षणाग् निर्मल् कहु सोई ॥ खुरा चमकदार अति जानो। पांच तत्व का मेद पछांनी ॥ अनि उत्तम हीरा सौ कहिए । निर्मल शुद्ध श्वेतता लहिए ॥ आठ कॉण अथवा छे होई। जल ऊपर तरे परीक्षा सोई॥ अंग्रेरी वीच चमकदरसावे । सी अति उत्तम गून्थवतावे ॥ कों परीक्षा धारे कोई। नौर अग्निभय विषहर सोई ॥ भूतादिक दूर्भिक्ष निवारे । वहु विध रक्षा संपत धारे ॥ ओंगे भेद दौंष सुन सोई। भिंह भिन्न सो वर्णन होई॥ छिटा रोप जाहु में जानो । चार भेद का सोई पछांनो ॥ लाली गोल चिन्ह जब जाको। विंदू रोष नाम है ताको ॥ एसे द्वेष आप लख लहिये। धन अरु धान्य दूरकर कहिये॥ मध्य पुलाग सुतारा जैसे । आवर्त दोष नामा कडु तेसे ॥ नाना वित्र भयदायफ सीई । भूमत् रहे स्थिरता सब खोई ॥ लोली गोल अधिक जो होई। परिवर्क नाम रोग कर सोई ॥ जौवत ठाल यवा कृती कहिए। अती रोग हानी कर लहिए ॥ चीर दोष दहने सुखदाई। वामें निंद ग्रंथ मत गाई ॥ धन आयू हर पीला होई । श्वेत शुद्ध सुख **बायक सोई**॥ चीर दांष ऐसा छख पात्रे। तिन टूटे टूटा दर साते ॥ त्रास नाम कर कहिए म्येई। शस्त्र अग्नि भय दायक होई॥ चीर दोष फंगवत जाने। छेदा नाम ताहु की माने॥ वाहन वंश्व नाश कर सोई। कलहा मिन्न शन्तु कर हीई ॥

मलोन जिंन्ह काकपद जैसे । सर्वसनास कर मॉनो नेसे ॥ जो दल होन टुटे आ होई । जो विन तेज पल घेआ सोई ॥ फूट टूट शुंगांगू दिखाते। मध्य मर्लीन दरिहता पाते ॥ र्रो र बिंदुवतछिटक जो होई। शी्पू विनाश करें फल सोई ॥ जो निरदीप समझ कर ल्यांचे। जेवरात में दोष दिग्वांचे॥ ताको कवहुं न'ारन करें । महा निंद त्यांगे सुम्व और ॥ तींन कोण कलाहा कर होई। चार कोण भयदायक साई॥ पांच कोण मृत्यू कर कहिये। छेइकोण आदि मुख लहिये॥ त्रमक हीन सौ आपरपांचे । जो मलीन सो शोक दिखाँव ॥ ऊंचा अरु नीचा जो होई। अति हुम्ब दायक मांनो सोई॥ रंगहोन वा इयाम दिखात्रे। सो भयदायक खेद जनावे॥ नीर काक पद छिटा जानो। तीनों दोष मृत्यु भय मानो ॥ अष्टांक नाम कोरे को गावे। चौरस कुतवी घाटु सुहावे॥ एक कौण टूटा जब होई। सर्वश्व नॉस कर कहिए साई॥ पांन तत्व मिल उत्तपन मांना । पृथवी अंश अधिकता जांनो ॥ वली देहतें उतपन होई। देशेनतें अथवाह कहु सोई॥ जा प्रकार हीग जग होईं। उत्तम लक्षण जारों सोई॥ उत्तम हीर। नोला तोल । करोड़ रुपैया ताका मोल ॥

## अथ माणिक् विधान्म

दं1० बूह्या देश अपार है। आभा नगरी जान॥ पेंगू जंगल वीच ही। माणिक खानपछांन॥

॥ चौपाई ॥

सैलान देश दूसर जो होई। उत्तम माणिक उतपत सोई॥ शांम देश मशकत जो जातों। कावल अवर हिमालय मातो॥ जा विश्व अवर देस मत**ारों। उतपत शाणिक तहां विवारों॥** उने एक रनी ते होईहूं। नी नाम कहन जग सोई॥ अतिक एक रत्ती तें जानो । माणिक नाम सोई शुभ मानो ॥ सिंखू रावण गंगा मांही । सिंहल देसी उत्तम ताहीं ॥ ॥ माणिक रंगन वर्णन ॥

चार वर्ण साणिफ में जानो । छाया पोडुश सेद पछानौ ॥ आठ दौरा र्णुण चार विचारो । यह माणिक के रंग सम्हारों ॥ चार वर्ण सो ऐसे जानों। क्षत्री नाम रमानी मानों ॥ सुपेदी सहित सुर्ख मनजार । नीम रंग्रसो विश्व विचार ॥ छाँया पीन लाल जो होई। सो कुम विंद वैश्य है सोई॥ रंग ठाल स्याह किर जानों। विनोस नाम यह शूद्र पडानी ॥ एंमें चार वर्ण सब जातो । अब छाया के मेर्ड पछानों ॥ अग्नि अंगार स्वेखन जाती। अथवा वीर घहोटी माती॥ गुंजा अवस्ट नाना होई । सिंपूर पलाम पुष्पवत होई ॥ र्में किंगेर लाखवत जानों । वंधके पुष्प लोग्रे सम मानों ॥ सारस पक्षी कौयल होई । कबूतर नकरो मानी सोई ॥ इतने नेत्रवत भेद पिछान। छायों पॉड्स करी प्रमान ॥ आठ दोश आगे सुन सोई। हिना यत्व नामा इक होई॥ छाया दोय रंग की जानौं। बंगु नास फल ताको मानो ॥ दूसर विरुपत्व सो जात। पंछिँ पार्वत इयाम पछात ॥ पैसों मतीण क जारे कोई। अति हाति कर कहिये सोई॥ ल्पेवी छाइ होत. जिसमांहो । सी दूरक पशु नाशक तांही ॥ जो टुटे की संका पावे। संभेद नॉम भव शास्त्रि दिखावे॥ लकेंग कार जाहु में होई। कर्कर नामां माणिक छोई॥ पर्वत सासक सो जान । भयदायक सुख दूर पद्धांन ॥ असोमन नाम इंग जिस माही । अति दुख दायक मॉनों ताहीं॥ जामें छिटक ने गूवत होई । कोकिल नामो माणिक सोई ॥ भग सुख आयू हरता जान्। वर्दनामी अ.ते रोग पछान॥ ेन अह धोन्य दूर कर सोईं। ख़रन कर माणिक गुण होई॥ ुरा रंगवत छाया जानों। खूम नाम विजली भय मानों॥ तब छाया युत मणिक होईं। सर्वस्व नाशकर कहिये सोईं॥ बुरंगा दोय रंग दरसावे। प्रीति भंगकर गुण प्रघटावे॥ जो कर्कर सो खुरखुरी दार। कलहाकर गुंणताहि विचार॥ लकीर होय सो चीर कहावें। वा पँछी पद चिन्ह दिखावे॥ विनास रोग आपद सोकरें है। कहे दोष अव गुंण सव धर है॥ ताकर प्रथम परीक्षा करे। निरदोश निरक्षा मन धरे॥

( अध माणिक परीक्षा )

माणिक एकम तोल मगवाते । सौ गुण दुव नीर वा ल्यावे ॥ माणिक बीच ताहुके जानों। दिखावें रंग सा उत्तम मौनों॥ वा चांदी का थाल मगावे। मोती ताक वीच विछावे॥ माणिक मध्य परे जव कोई। सब में रंग सो उत्तम होई॥ अथवा सीसा एक मंगाबे। माणिक शीसे मध्य धरावे॥ प्रभात समे धर सूरज आगे। किर्ण निकस चौगिर्दे लागे॥ छाया देष परीक्षा होईं। उत्तम माणिक लीजों सोई ॥ छाया पॉडश भेर दिखांत्रे। होली लाल जुगिर्दे हात्रे ॥ अथवा माणिक लेवे कोई। कमल कलीपर राखो सोई ॥ कमल फूल शीघखिड जावे। सो उत्तम निरदीष कहावे ॥ अंधेरे वीच चमक जो धार । सौ उत्तम निरदोष विचार ॥ वाल सूर्य वत आभा होई। सो उत्तम संग्रह कर सोई॥ वंप काति इह नाम कहाने। जंहा होए सुख संपत पाने॥ इात्रु, चौर भय रोग निवारे। जहां एक नवरतन सन्नारे॥ निरदोष एक माणिक जो होई । और दोष युत मानो सोई ॥ उनको दोष असर नहि करें। उत्तम माणिक जह गुण धरे॥ जो सिंगूर रंगवत होई। स्यमंत्रक नाम मणों हे सोई।

L

#### भव फटिक परीक्षा

फटिक माहि पैदा जो जानो। रंग इयाम कीमत कम जांनों॥ सुंदर घाट कह अति होई। रंग चमक विजली वत सीई ॥ एसो उत्तम माणिक घारे। निश्चे कर सव दोष निवारे ॥ तोल अफि जिसमाणिक मांही। कीमत अधिक होत तिस ताही॥ तोल अफि जिसमाणिक मांही। कीमत अधिक होत तिस ताही॥ सुंदर होए चमक नहिं धारे। सो छत्रिम मन मांहि विचारे॥ सुंदर होए चमक नहिं धारे। सो छत्रिम मन मांहि विचारे॥ जो माणिक विप्रवर्ण का जानो। लाल कमल वत रंग पछांनो ॥ मेंरे अंगारे वन जो होई। वित्र वर्ण का मानो सोई ॥ कुरू विंद क्षत्री सो जांनो। वीर वहोटी वत सो मानो ॥ मुंजा रंग सिंदूर विचारो। वं प्रक पुष्प नारंगी धारो ॥ अनार दाणे वत रंग होई। क्षत्रो वर्ण मान शुम सोई ॥ सोगंगिक वेश्य वर्ण सोजानो। असीक पुष्प साडी वत मानो॥ सों गंगिक लाल कोर पछांन। रंग लाख यत वेश्य प्रमांन ॥ नील गंभी नाम शूदसो जानो। नील कमल वत रंग पछांनो ॥ लोहे के सम रंगित होई। कॉती हीन शूट हे सोई ॥ खांटे माणिक वर्णन

उत्तम माणिक जो कहा पद्म राग सो जान ॥ अव खोटे वर्णन करो जेंसे कृत्रिम मान ॥

#### न्तीपई ॥

पत्थर नाम सैंगली कहिए । कांती हीत किर्मची लहिए ॥ सखती में कछु पुष्फ पर्छानो । जाको माणिक खोटामांनो ॥ नर्म नाम पत्थर इक जांत । दूसर खोटा मोणिक मांन ॥ रंग खुष्क स्याही पर जानो । जरदी लिय तोल कम मांनो ॥ नर्मी पत्थर नर्म विचार । माणिक खोटा दोइ प्रकार ॥ माणिक कीमत वर्णन

#### दाहरा

आगे कीमत सो सुतो। माणिक कहा अमोल ॥

#### । ग्तनपरीक्षक ।

## रती सौ पक्की कहा । तासम छीजो तोल ॥ ॥ चौपई ॥

ूंनी विश्वे पांच विचारो । रत्ती आंना एक सम्हरो ॥ पांच रुपेये तक सो होई । आगे दूस विश्वे सुनो सोई॥ त्रें आने रती रगे जानों । दस स्पेंध तक सौं मानों ॥ दश विश्वे सें ऊपर जोई । पंचदरा विश्वे तक जो होई॥ पांच आने सों रती जाती । रुपेया हाद सतक सो माती॥ ुन्नी रत्ती एक विचारों । कीमन आने आठ सद्धारों ॥ पंदरा स्प्रेए तक है सोई । कीमत घाट मधेला होई ॥ आगे घाट तावडा जानी । वाग आने ग्ली मानो ॥ पनास रुपेंध रनी सोई । जावित्र कम सें कीमन होई॥ ज्यों ज्यों बढे सुआई तील । त्यों त्यी तापर दूना मोल ॥ और भेद आगे इक सोई । उतम नाणिक सुनिए सोई॥ संवत बीर विकमी कहां। साला से अस्सी तब डाया १६८० वाद्शाह दक्षिण दिस जांतो । ताने सोह नाम इक मानो ॥ ताके पास अमोलक थांत । उत्तम माणिक सो पर मांत॥ शाहजहां दिखी पत होई । माणिक सुना अमोलक सोई॥ कर विचार निश्चय मन धारी। माणिक मिळे मोहि इक वारी॥

॥ दोहरो ॥

॥ शाहजहां दिखी पती। वर शाह वल वॉन॥ ॥ संना साज समाज लें। ताहि कियो प्रस्थांन॥ ॥ दक्षित देस अपार है। जीत लियो वल पाय॥ ॥ श्वन मुख सोभा जीत के। माणिक लियो छिनाय॥ ॥ शाहजहां मन हर्ष हे। ले माणिक वल संग॥ ॥ दिक्षी पुर दाखल भयो। कर कर जंग उमंग॥

॥ हाथ अंगूठी धारके। परम हर्ष मन पाय ॥ ॥ रतन पारखी जोतहां । सी सव लिये बुलाय ॥ ॥ कही परीक्षा कीजिए। तोल मोल विस्तार ॥ ॥ रतन पाग्वीसभ मिले। मिले कही संमति धार॥ ॥ रतन पारखी मुख्य इक। राय भगौती दास ॥ ॥ श्रीमालकौम के वीचही। तो उन कियो प्रकास ॥ ॥ कही संमंती पाय के। चौंबी रत्ती तोछ ॥ ॥ अवर पर्गक्षा होयगी। जाणिक जाहिअमोल ॥ ॥ जुटा मुंदरी त्रीचही। ताछिन सिंन कराय॥ ॥ नौंत्री रत्ती सोभयों। विश्वे पांच घटाय॥ ॥ तोल परीक्षा देखके । वारसाह हित जांन ॥ ॥ कही हुकम दे नाही छिन। साणिक पुरा मांन॥ ॥ चौरी रत्ती वीच हों। विश्वे पांचे प्रमांत ॥ ॥ अपना तोळ बनाइग्े। माणिक पूरी जांन ॥ ॥ चौंवी रत्ती टंक हैं । एक टंक प्रति जोय ॥ ॥ हींन नोल कर दीजिए। माणिक हीन न होय ॥ ॥ ताहि तोल कमती भयो। हुकम वात पह चांन ॥ ॥ टंक पांच विश्वं घटा । अब नक सोई प्रमान ॥ ॥ चौपउं ॥

तोंकुनि कीमत जुगत वताई। रजत थाल इक ियों मंगाई ॥ मोती थाल वीच अर वाए। माणिक छोड लाल दरसाए॥ ॥ मोती श्वेत लाल सव जानत। उत्तन माणिक ताहि पछानत॥ ॥ चौवी रत्ती माणिक तोल। करोड रुपेआ ताको मोल॥ ॥ वाद साह सुन आनंद पायो। ताहि मुंदरी दीच जडायो॥ ॥ तो फुनिका कल श्वेत मनावे। माणिक उत्तर ताहि धरावे॥ ॥ कपोन रुपिर का विंदु होई। समांत रंग माणिक शुभ सोई॥ ॥ आपद काल जहुंपें आवे। सुरंग रंग माणिक लेजाँवें॥ ॥ जव सुरंग माणिक में होई। आपद काल दूर कहु सोई॥ ॥ माणिक तेत्रन साथ घसावे। तेत्र रोग निश्चय हट जावे॥ ॥ दृढ माणिक काटे जव कोई। तव नीलम सें काटों सोहोई॥ इति श्री माणिक विद्या नम्॥ २॥

॥ अथ लमुनी विधानम ॥

॥ दोहरा ॥

- ॥ ब्रह्मा देस विचारीए । सेळांन देस में जान ॥
- ॥ देस हिमाले होत है। ऊन्री जागा मांन ॥

॥ नौपई ॥

॥ पुखराज जहां पैदा जग जातो । उत्तम लसुती तहां पछांतो ॥ ॥ स्याही ऊपर श्वेत पछांतो । रंग वैडनी उत्तम मॉतो ॥ ॥ मोर कंठ वत उतन होई । वांस पत्र वत मांतो सोई ॥ ॥ मोर्जार तेत्र वत चनक दिखावे । स्तिग्र तोल निर्मल चनकावे ॥ ॥ पांतो गुण आगे सुन सोई । सुग्ता नाम अति चमकित होई॥ ॥ सुंदर घाट देख मन भावे । धन संतति सुख जस प्रगटावे॥ ॥ जीधन नाम तोल अति जातो । निरोह देह संपत सुख मांते ॥ ॥ जिधन नाम तोल अति जातो । निरोह देह संपत सुख मांते ॥ ॥ किर दोष होए प्रत्यछ कहावे । धन सुख शोभा बांछित पावे ॥ ॥ पिर दोष होए प्रत्यछ कहावे । धन सुख शोभा बांछित पावे ॥ ॥ पित दोष होए प्रत्यछ कहावे । धन सुख शोभा बांछित पावे ॥ ॥ पंत्र कला वत्त चिंन्ह दिखावे । कलिक नाम द्युम दायक माते । ॥ पांत्र कला वत्त चिंन्ह दिखावे । कलिक नाम वहु वृद्धी पावे ॥ ॥ पांत्र काम वृत्रिआ जातो । कुल नासक दुख दायक मानो ॥ ॥ सर्फ नाम वृत्रिआ जातो । कुल नासक दुख दायक मानो ॥ ॥ देत त्रुटे संदेह लखावे । त्रास नाम सभ नास करावे ॥ ॥ दूसर रंग मध्य में होई । कलंक नाम दुख दायक माने ॥ ॥ मध्य मलीन चमक विन जाते । देह दोष भय दायक माने ॥

j

॥ गिगे काच सिशु पाल कहावे। इन को खोटी अधिक सुहावे ॥ ॥ तोल होन चमक विन जनि । दूस खोटा फटक पढांने ॥ ॥ उत्तम चमक जाहु में होई। दो प्रकार खोटा लख सोई ॥ ॥ स्तिग्र लघु कोमलता जनि । सवज रंग की लहर पछाँने ॥ ॥ उत्तम ळसुनी जाविश होई। खेन भेद चारो सुन सोई॥ ॥ कणक खेत नामा शुभ जांनों। सुवर्ण रंग सवजी पर मांनो॥ ॥ सं। चमकाग मध्य ।देखावे । वात्रन दायक वंद छुडावे ॥ ॥ दूसर हयाम श्वेत सो जांनो । जरदी माइल क्रुइन पछानो ॥ ॥ पूम खेत तोसा है सोई । अर्ग रंग दुख दायक होई ॥ ॥ हाँडि खेर चतुर्भ पछानों। छत्या श्वेत वहल वत मानों ॥ ॥विनालमक उतन सोनाही। ऐतें कहा गृथ मन माहीं॥ ॥ ढाई सून जारुमें जानों। उत्तम लपुनी ताहि पछानी ॥ ॥ श्वेर एउँर नेर्वे होई । सूरत नाम कर कहिए सोई ॥ ॥ दो या डेड एक भोजाती। ऐती सूत चार वित्र माती ॥ ॥ कणक खेत सुंदरता जातों । ढाई सूत युत उत्तम मातो ॥ ॥ बहु अन अतिस तति स्रूलराई । अटल तेजवल सप्रघटाई ॥ इति धो लसुनी विश नम्

॥ अय मानी विधानं दोहरा ॥

॥ सर्पसिष्य अरुशिंख यह मुक्ता आठ प्रकार ॥

॥ लिखे आठ विष ग्रंथ में अंग्रिक सिष्य परमांन ॥

॥ म्वाडी सात समुद्रको मुक्ता उतपत होय ॥

॥ अवरस्थान तट सिंधु में वहुँ वित्र मानों सोय ॥

॥ नौपाई ॥

॥ प्रथम संगुला दीप विचारो । काहल नाम स्थान मन धारो ॥ ॥ मारच लोविसिप्प लिआवे । तिनहूंते मुक्ता फल पावे ॥ ॥ सुंदर गोल चमक चिकनाई । अति कीमत उत्तम सुखदाई ॥ ॥ चमक हींन बसरे का जांनो । रंगश्वेत सुंदरता मानो ॥

#### ॥ दोहरा ॥

॥ सैलांन जजीरे होत है। जरदी मायल सोय ॥

॥ मगज नांम करकहित है। कीमत कमती होय ॥

॥ चौपई ॥

॥ मसकत का स्याही पर होई । म्यांनि नांम कहि हैं सोई ॥ ॥ विरहन का मोती शुभ जानो । सुंदरश्वेत चमक कममानो ॥ ॥ जद्दे का चावलिआ कहिए । लंता रूश चमक विन लहिए ॥ ॥ नाम द्वारिका सप्तम होई । स्याही माइल हलका होई ॥ ॥ सातों स्थान मुख्य जहां जानो । अवर सिंधुगत अधिक पछांनो ॥ सातों स्थान मुख्य जहां जानो । अवर सिंधुगत अधिक पछांनो ॥ सातों स्थान मुख्य जहां जानो । अवर सिंधुगत अधिक पछांनो ॥ सातों स्थान मुख्य जहां जानो । अवर सिंधुगत अधिक पछांनो ॥ सातों होव जाहु में होई । सिंन सिंन वर्णन सुनसोई ॥ ॥ गर्ज नाम दोप इक जांनो । फुट की मानिंद पछांनो ॥ ॥ लहर दोष सो वृत्तर होई। रखा अति सुखम हे सोई ॥ ॥ गीडी नाम दोप इक जांनो । रेखा वित्र गिर्डि मांनो ॥ ॥ चौभा नाम दोप इक जांनो । रेखा वित्र गिर्डि मांनो ॥ ॥ चौभा नाम दोप इक होई । ज्यो मसूर कामी तर सोई ॥ ॥ कागा वासी दोप पछांनो । इयाम रंग का मोती मांनो ॥ ॥ तामेसरी नाम दोष इक होई । ताम्र वर्ण की छाया सोई ॥ ॥ सत्तम चिन्हा दोष विचारो । ऊना नीना भेद सम्नारो ॥

॥ दौहरा ॥

॥ स्वांती मेंसूरजरहें । जितना चिर परमन ॥ ॥ वदल वूंद के जोग से । मुक्ता आदि पछान ॥ उत्तम सिंहल देस को । श्वत रंग परिमांन ॥ साफ चमक चिकनाट में । मांनों मोम समान ॥ ॥ चौपाई ॥

॥ पार ऌौकिक लंकादिक मानो। पुवकदार भारा अति जांनो॥ ॥ तांवर परण देस का होईं। तांच्र वर्ण का मोती सोईं॥ ॥ पारस देशी पीत पछानो। कोवर देस स्याही पर मांनो॥ ॥ पांडु देस का श्वेत विचारो। फिक्का चमक हींन मन धारो॥ ॥ विरोट देस का खहुरा जानो । रंगु श्वेत जो भेद पछांनो ॥ ॥ रुकमन जात सिप्य इक होई। जैफल सम मुक्ता लख सोई॥ ॥ सुंदर गोल चमक मन आवे। धारन करसभदोप नसावे॥ ॥ चारो वर्ण रंग अनुसार । । पांच तत्व का भेद सम्हार ॥ ॥ पृथिवी अंश अधिकता पावे । भारी तोल साफ मन भोवे ॥ ॥ तेज तत्व जादा जब होई। चमकतेज हलका अति सोई॥ ॥ वात अंश अति कह दिखावें। टूटन का भय शींघ जनावें ॥ ॥ आकास अंसते हलका होई । चमकस्पर्श में सुंदर सोई ॥ ॥ जलका अंश अधिक लख पावे । निर्मल साफ चमक मन भावे ॥ श्वेन रंग जस दायक जानो । पीला अति धन दायक मांनो ॥ मधु वर्णं वुद्धी प्रघटावे । नील वर्ण सोभाग्य दिग्वावे ॥ ॥ नार वर्ण एसें झुभ होईं । आठों गुण आगे सुन सोईं ॥ ॥ सुनारेवन चमकाग मांनो । सुतारत्व नाम मोतो शुभ जांनो ॥ सुंदर गोल सु वृत कहावे। दोप रहित स्वछत्व सुहावे ॥ ॥ निर्मल मल रहित वखाना । भारी तोल घनत्व पछांना ॥ ॥ गंभीर चंद्रवत आभा पावे । सोक्तिपत्व नाम मन भावे ॥ ॥ मनोहर सो सुछोय वखांना । सुंदर साफ स्फुटि तत्व प्रमांना ॥ जा प्रकार आठो शुजांन । धारन कर सुख संतति मान ॥ ॥ श्वेन जमक छीवत भास् । किर्ण काच वतकिर्ण प्रकास ॥ ॥ वरीक वें र सुंदरता पावे । सो निर्दोष दौष हर गावे ॥ ॥ दौंहरा ॥

॥ दस दोष हेक हैं जाहु में । चारों अति वभवान ॥ ॥ मध्यम छेद्र बिचाररिए। ऐसे भेद पर्छान ॥

॥ चौपैई ॥

॥ सिपी को टुगडा दरसावे। शुक्ति लगु दुख कारक गावे॥ ॥ मत्स नेव वत चिन्ह जो होई। मीनाक्ष नाम स तत हर सोई ॥ ॥ मुगें वत आभा दर सावे ॥ अति रक्त दोष मृत्यू कर गांवे ॥
॥ विना चमकसो जठर पछांनों। दरिद्री रोंग आपदा मानों ॥
॥ रिखा तीन ुगिर्दे होई । तिवृत्त दोष भय दायक सोई ॥
॥ म्युख सौभाग्य संपदाह रहे । जाप्रकार निश्चे गुण र रहे ॥
॥ चपटनाम गोलनही जानों। विन सरूत वदनामी मानों ॥
॥ विकोण होए सो तिश्र कहावे। स ख संपत सोभाग्य नसावे ॥
॥ तिकोण होए सो तिश्र कहावे। स ख संपत सोभाग्य नसावे ॥
॥ हंवा सो कहा नाम विद्याना । वुढि होन कर गुण पहिचाना ॥
॥ ठ्वा सो कहा नाम विद्याना । वुढि होन कर गुण पहिचाना ॥
॥ ठ्वा सो कहा पश्चि कहावे। म । वाछित सम दूरन सावे ॥
॥ उन अश्विक साफ नहि होई । असीभन दोष रोग कर सोई ॥
॥ जाप्रकार दोष दस जानो । आयूश्व सन्तात हरि मानों ॥
॥ कुत्रिम होत भेद सुन सोई। माना असली माफक होई ॥
॥ ताहि परीक्षा जाविध जाना। प्रभात सर्य के सनमुखमाने।॥

#### ॥ देहिरा ॥

॥ कपडा एक वरीक ले मोती चावल पाय ॥

- ॥ श्रीरज कर मरदन करे असली चमक दिखाय ॥
- ॥ टूटजाय झूठालखेा अथवा चमक न होय ॥
- ॥ जावित्र निश्चा कीजिये संगृह करिये सौय ॥

#### ॥ चौपोई ॥

॥ अथवा ऌूंण गूत्र में पावे । मीती पाय सो गर्म करावे । ॥ फुनि निकाल मोतीसोे लीजे । छिलका धान ताहु में दीजे । मईन करे जिला प्रघटावे । झूटा होय जिला तजिजावे ॥ देहरा ॥

> । अथवा मछली पेटमें मोती दूर सराव ॥ ॥ गर्म करे जल पयके । निश्चे प्रघटे आव ॥ ॥ कपडे सौ मरदन करे । असली चमके सोय ॥ ॥ टुट जाय झूठा तऊ । अथवा चमक न होंय ॥

॥ लूंण पाय जल संगही । ओवे चमक दिखाय ॥ ॥ नण्ट होए झूठातझू । एसों मुक्ता भाय ॥ ॥ लेमूंके रस वीचही । फाफ दय जव कोय ॥ ॥ वेञ्चन मं सुख होत है । निश्चा मानो सोय ॥ ॥ चोपई ॥

॥ साफ सुगेद गोल- चिकनाई । चमक छेक छोटा मन भाई ॥ ॥ चारों रनी दाणा होईं। चौपनास रुपेए तक साईं॥ » वित्र आदि छाया जो चार। दर्जे पर कोमन कम 'अर्ग ॥ ॥ म्यांती मगज नाम जद होई । आने आठ चौकीमत होई ॥ ॥ दस रुपेए चौतक जानों । पुरा तनकी कीमत कम जानो ॥ ॥ पडडे सातउत्तम पे होई । मंगज नाम पांची सोई ॥ ॥ म्यांती पे दो अथवा तीन । ऐसें पडदे समझ प्रवीन ॥ ॥ वनर गरमी सीत विचारो । शीघ्र विगाड होत मन धारो ॥ ॥ ईंसब गोल मिलाय रखावे । नील वन्न में चमक दिखावे ॥ ॥ जैत्तर मास वर्ष ऋतु मांही। जुवी मार निकालत तांहीं ॥ ॥ सान मुलानर जल के नीले। रहान सिप्प सो पत्थर वीले ॥ ॥ दौइ मिंट तक जल में आवे।सौ सिप्प तक हिर ल्यावे ॥ ॥ जाल संग वाले वत सोई । कर्म गतो संग प्रापत होई ॥ ॥ ऋांची वंदर घाट विचारों। अति वूका मोती मन धारों॥ ॥ पत्रास हजार तक ठेका होईं। सकार अंगरेजी लेवत सोई ॥ ॥ कौरमंडल अल जेनिआजांनो। सलोचप नामा घाट पहानो ॥ ॥ मारग रेटा लंका होई। इनका टेका सुनिए सोई॥ ॥ साडे चार लाख मन आरों। पार्स देस का भिन विचारों ॥ ॥ वादशाह पारस को जानो। दोइ लाख तक ठेका मानो॥ ॥ दक्षण – वराजलि में होई । मुरशिदा वाद तलाव में सोई ॥ ॥ जहांगीर नगर सेवा गंज जातो । सिल हट आदि घाट पछांतो ॥ चार रनी तक दाणा होई। मटर दाणे सम पीला होई॥ ॥ पुरा तन होए जिला तज जावे। जिला प्रघट कार यतन वनावे ॥ मुरग और कवूतर होई। आटेसंग खुलावन सोई॥ ॥ पट चोर कर सो निक सावे। सुंदर आभा चमक दिखावे॥ ॥ वंवें आद ऐसा मन होई। सो हिसाव पर कीमत होई॥ ॥ विश्वे वास की रनी जातो। चोंवी रनी टंक पछानी॥ ॥ पक चो सौ टुकडा होई। सोलां वदांम टुकडे के सोई॥ ॥ एक चंक परनी विनारो। नीनसी नीस जाइ मन धारी॥ ॥ चो हिसावके नगसे जातो। नीनसी नीस जाइ मन धारी॥ ॥ जावित्र उनम कीमन होई। चो हिसाव विन औरन कोई॥ ॥ डति श्री मोनी विधानम्॥

॥ अथ गोमेद विधानम ॥

॥ दोहरा ॥

॥ गोमेद हिमाले होत है। अर्व देस की खान ॥

॥ सिंधु नदी के तीर पर। पैदा अश्कि पहांत ॥

॥ न्रोपर्ड ॥

॥ गोमेद खेत या पोत दिखावे। भारी स्तिर र पुरा तन भावे॥ ॥ कोमल चमक गंभोर पछांन । सो उत्तम गोमेद प्रमान॥ ॥ चारो रंगग्रंथ मन मांही। जरदी माइल सुरग्वी स्वाही॥ ॥ दुसर चिटा सुर्ख पछांतो । तीसर जरदी स्वाही मानी॥ ॥ चौथी छाया कुइत विचारो । वित्र आदि जह वर्ण सह्लारो ॥ ॥ चौथी छाया कुइत विचारो । वित्र आदि जह वर्ण सह्लारो ॥ ॥ खोटा कांव फटक का जातो । संग चमक लख भेद पछातो॥ उत्तम सभ सुख कारक होई । रंग ढंग वित दुख कर सोई ॥ ॥ बज्र माहि गुण दोप विचारे । बासम लोत आदि तज सारे॥

#### ॥ दोहरा ॥

॥ उत्तम जो गोमेद है। कीमन ताको जात ॥ ॥ कंचन दुगना दीजिए। अथवा मुंग प्रमोत ॥

36

## ॥ चौपई ॥

॥ अथना कीमन घाट विचारे। कोडी आने आट सत्सारे॥ ॥ वीस रुपए कोडी सोई। रंग ढंग शुभ दायक सोई॥ ।। थोडी चमक तौल कम जानें । पत्थर नर्म निरदोष पछानें ॥ ॥ देखतही मन हर्ष दिखोवे । सो उत्तम शुभ दायक भावे ॥ ॥ यामें ऐव कितने सुन सोईं। मकडी जाल वत जाला होई॥ ॥ जिस के सीतरसुई दरसावे । अती निंद निर अनता ल्यावे ॥ ॥ कर्मे पर्गक्षा उत्तमं आरे। धन सुख संनति अधिक विचारे॥ ॥ करि पर्गाक्षा निश्चा होई। संगृहा रत्न करे सभ कोई॥ ॥ कस वही या अग्री जानों। सान शब्द सुन निश्चा मानों ॥ ॥ सांत शब्द पर नर्म सुनावे । सो उत्तम गोमेर कहावे ॥ ॥ नीलम शब्द सुने जव कोई। गजचिंकार वन अतिकर सोई॥ ॥ हीरं का फुनि झब्द विचारे । पवन वेगज्यों अति वल धारे ॥ । वंद होय निकस घुंकावे । सांसां सन्न सन्न सुनपावे ॥ ॥ जावि । उत्तम शञ्द पछांने । कर निश्चा सुख संग्रह माने ॥ ॥ उत्तम रतन एक जब आबे । सभी रतन का मेले बनावे ॥ ॥ ताकर रतन परीक्षा आरे । गूंध मिनी गुण दोषविचारे ॥ ॥ विन विचारसंग्रहनरक रहे । सुख़ शोभा तज आपद अरहे ॥ इति श्री गोमद विजानं ।

॥ अथ पुखरजि विश्रा नम

॥ दोहरा ॥

॥ पुखराज होत नीलमजहां । माणीक तहाँ विचार ॥

॥ अन्नक कोठा संग है । हिम गिर सिम्बर सम्हार ॥ ॥ चौपई ॥

॥ प्रभात सूर्य वतआभा जानो । यो सुवर्ण कुंदन वत मानो ॥ ॥ गुरु देव पीला रंग भावे । उत्तम छाया पीत दिखावे ॥

॥ कौरंड नाम कर कहिए सोईं। सामान्य श्वेतछाया संग होईं ॥
॥ छाया लाल कषाय कहावे। इंद्र नील सो कुइन दिखांवे ॥
॥ चार वर्ण की छाया जानो। पद्म राग वहु रंग पछांनो ॥
॥ कीमत अरु गुण दोष विचारो। लसुनी के समस भो सम्हागे॥
॥ कीमत अरु गुण दोष विचारो। लसुनी के समस भो सम्हागे॥
॥ कीमत अरु गुण दोष विचारो। लसुनी के समस भो सम्हागे॥
॥ उत्तम छाया पीत दिखावे। निर दोष धार मनवाछित पावे॥
॥ वंध्या पुत्र वती धन मानो। जस आयू सुख संतति जानो ॥
॥ विछार चमरु होई भारत होई । अति दुख दायक त्यागो सोई ॥
॥ चमक हीन विन सूरत होई । अति दुख दायक त्यागो सोई ॥
॥ उत्तम घाट तांवडा होई । अट आने रत्ती कीमत सोई ॥
॥ सात रुपेए तक यो जानो। आग खोटा भेद पछागो ॥

॥ इस के खोटे चार हैं। पत्थर जाती सोय ॥

॥ भिंत भिंत वर्णत करों। कीमत कमती होय॥

॥ चौपईं ॥

॥ ककेंतक नाम जर्ड है सोई। खोटा सुंदर तो सम होई ॥ ॥ दूसर जर्द मुनहला जाने। तीसर टोडा नाम पछानो ॥ ॥ विरूज नाम भी ताको कहै। रंग दंग सम खोटा लहै ॥ ॥ पुखराज नर्म कच्चा जो होई। चोथा खोट बनावत सोई ॥ ॥ करे परीक्षा उत्तम धोरे। सुखकारन कीमत गूंथ विचारे ॥ ॥ करे परीक्षा उत्तम धोरे। सुखकारन कीमत गूंथ विचारे ॥ ॥ पर्व घोट् इक कोंडी जानो। कीमत आने आठ पछानो ॥ ॥ दस रुपेए तक है सोई। कोडी ऊपर कीमत होई ॥ ॥ इति श्री पुखराज विधानं ॥

॥ अध मूंगा विधानम ॥

#### न्त्रौपई

॥ क्षारसमुंदर वीत्र विचारो । उत्तपन मूंगा सोई सम्हारो ॥

॥ पश्चम तूंनल सहर अपार । दरआउो वीच मूंगा मन आर ॥ ॥ किरंगस्तान तर्फ सो जांनो । सदांननग् के पास पछानो ॥ ॥ दोहरा ॥

॥ अवर हिमाले देसमें । उत पत मूंगा जॉन ॥

॥ मान सरोवर आदि में। गहरा रंगे पछांन ॥

॥ चौपई ॥

॥ जलई में जड निकलत सीई । साखावत आछादित होई ॥ ॥ भूत्री मार काट कर ल्याने । वाहिर पत्थर तोल दिखाने ॥ ॥ संसा नेत्र वत ठाळ दिखावे । सुंदर कोमल स्निग्य सुहावे ॥ ॥ वे उन में सुख नरम विचारी । विंप्र वर्ण मूंगा मन आरो ॥ ॥ सिंधूर अतार पुष्यवन जोई । कनेर रंगवत चमकत सोई ॥ ॥ वे उने में अति कठिन दिखावे । सो मूंगा क्षत्री छख पावे ॥ ॥ पळास पाटली पुष्प विचारो । स्निग्य चमक विनवैइयलम्हारो ॥ ॥ ठाल कमल वत् चमकन होई । ऋइन वर्ण का मानो सोई ॥ ॥ थोडे दित तक चमक् रखावे । शूद्र नाम मूंगा लख पावे ॥ ॥ उत्तम लाल रंग मन धारे । सुंदर कोमल स्निग्ध विचारे ॥ ॥ अथवा रंग गुलावी मनि । सौँ उत्तम मूंगा शुभ जांने ॥ ॥ निर दोप होए और नर सोई । धन अरु धान्य वृद्धि कर होई ॥ ॥ रंग ढंग विन खहुरा जानें । सी आपद का कारण माने ॥ ॥ दूसर रंग छिटक वत होई । त्रास काक पर तजिए सोई ॥ ॥ कोमल सुंदर रंग विचारे । सो उत्तम विंव रोग निवारे ॥ ॥ स्याह रंग मूंगा जो होई। हकीकुलवहर नाम कहु सोई ॥ ॥ तसवी सुंद्र ताहि वनावे । मूले छत्रनादि मन वाछिन पावे ॥ ॥ कीटी आदि दोप जो होई। विना रंग खहुरा लख सोई॥ ॥ विन सूरत सूंगो शुभ नाई। ऐसें कहा गूथ मत माई॥ ॥ वञ्च समान दोष गुण जांने । उत्तम लखं उत्तम गुणमांने ॥

## ॥ दोहरा ॥

॥ नव रतन वीच मूंगा कहा । साखा वत पर मांन ॥ ॥ अग्न वीच निर्भूम है। ताकर रतन पछांन ॥

**ू** ॥ चौदई ॥

॥ जैसे जिला उोरपे आवे। तैसे जिला मूंग प्रघटावे ॥ ॥ पत्थर जात जिला ज्यो होई । लकडी सांन पर उत्तम सोई ॥ ॥ त्योंहि जिला मूंगे को आवे। ताकारन यह संग कहावे॥ ॥ उत्तम सांन अर्क की जानो । अथवा सिंवल अंव पहांनो ॥ ॥ इनकी) सुंदर सांत वनावे । जिला चमक विजली वन आवे ॥ » जो को मूँगा आरन करें । रुपिर दोप आदि सब हरे ॥ ॥ हाथीरांत का खोटा होई । जिला तोल में सुंदर सोई ॥ ॥ लाख काठ अरु संख विचारो । इनका खोटा मुर्ग सम्हारो ॥ ॥ जिला तोलमें कमतो सोई । रगड परोक्षा सँभ की होई ॥ ॥ तोला आने आठ विचारों। पचास रुपेए तक मन धारों ॥ ॥ ज्यों ज्यों तोल मोल वढ जावे । रंग ढंग लख कीमत पावे ॥ ॥ दोहरा ॥

॥ नव रतन वीच यह जानि ए। मूंगा मौती दोय ॥

॥ घसने में जलदी दऊ। आवी संज्ञा होय ॥

॥ इति श्री मूंगा विश्वनं ॥

॥ अथ पन्नो विश्वानम् ॥

॥ दौंहरा ॥

॥ पन्ना अव आगे सुनो । सवजा मर्कत सौय ॥ ॥ तुर्कि स्तांन समुद्र तट । खांन ताहुकी होय ॥

॥ चौपई ॥

॥ सवजा सवज रंग मन भावे । धांन साखवत जरदी पावे ॥ ॥ तोते के गत वत जो होई। पीठ ठना ते की शुभ सोई ॥ ॥ मोर पंख वत रंग दिखावे । हलका तौल गंभीर स हावे ॥ ॥ चमका चीकनीयां में होई । मध्य चमक विजली वत सोई ॥
॥ सूर्य किरणसे किरणदिखावे । मर्कत महो नाम सो पावे ॥
॥ छाया आठ पांच गुण जानो । वर्ण चार सत दोप पछांनो ॥
॥ होए रूक्षता रोग दिखावे । एक तर्फ तें पीत लखावे ॥
॥ विसकोट नांम करके सो जानो । शास्त्र संगमृत्यू भय मांनो ॥
॥ विसकोट नांम करके सो जानो । शास्त्र संगमृत्यू भय मांनो ॥
॥ पत्थर संग दिखावे जवही । अव लाखा दूर कर सो तवही ॥
॥ मलीन होय विछाय कहावे । कर रोग सुख दूर वहावे ॥
॥ भ्येत रंग जूराजिस मांही । सोकर्करकुल नासक तांही ॥
॥ विनसूरत कांती नहि होई । जठर नांम कर कहिए सोई ॥
॥ इंति जीवका भय प्रघटावे । ओर नेक वित्र दोप दिषावे ॥
॥ कृठन वर्णका विंदू होई । मृत्यू कार कहिए सोई ॥
॥ सात दोप यह शास्त्र दिखाए । आग गुण पांचो मन भाए ॥

## ॥ दोहरा ॥

॥ निर्मूछ - त गुरत्व है । स्निग्अत्व तिन पह चांन ॥

॥ अर्ज सकत्व सुरंगत्व है। पत्त्रिं गुण परमांत ॥

॥ चौर्यई ॥

॥ गुण संयुत पत्ना जो होई । पाप नास कर कहिए सोई ॥
॥ सर्य आदि विपरोग निवारे । चनत्रान्य वृद्धि कुल जय शुभ प्रारे ॥
॥ आगे छाया आठ विचारो । मोर पंख वत आदि सद्मारों ॥
॥ मोर कंठ वा तोता होई । सवज काच सिवाड वत सोई ॥
॥ पीठ ठर्नांने को सो जानो । श्रीह पुष्पन वीन घास वतमानी ॥
॥ पीठ ठर्नांने को सो जानो । श्रीह पुष्पन वीन घास वतमानी ॥
॥ जा प्रकार छोया शुभ होई ! उत्तम पत्ना कहिए सोई ॥
॥ चास दोष विन चमक दिखावे । सुंदर घाट रंग अन भावे ॥
॥ सो अमोल उत्तम है सोई ! विष नासक शुभ दायक होई ॥
॥ जो शुभ लक्षण पत्ना धारे । शुभ स तति नौनि व सम्हारे ॥
॥ आगे घाट नाम सभ जानो । भिन्न भिन्न लक्षण पहचानो ॥
॥ तावडा घाट मयेला होई ! लंवी मणी गोल मणि सोई ॥

॥ एक रत्ती से कमती जातो । नाम केरकी ताकी मानी ॥ ॥ गेशत वारा तखती कहिए। तवीजा नाम ढोलना लहिए॥ ॥ खारे दार मणी इक मतो । खोल दारइह जारो जॉनो ॥ ॥ एक दुपल का खोटा सोई । पडदा एक विलोरी होई ॥ ॥ दूसर कमर्पनें का जातों । मब्प रंगदे जीड पछाती ॥ ॥ ऐसा जोड जाहुका होई । मानी शुभ पन्ना है सोई ॥ ॥ करे परीक्षा निश्चा आरो। पंनाकी चिकताट विचारों ॥ ॥ रूक्ष विलोगे पडदा जातो। मध्य देख जह भेद पछानो॥ ॥ वा उठाय चांदने मांही । दुपल का मध्य देख लखतांही ॥ ॥ आगे कीमत करो विचार। घाट रंग लग्व भेद सम्हार ॥ ॥ घाट तावडा ऐसा होई । पहल दार सुंदर है सोई ॥ ॥ तीन रुपेए ग्नी जानों। तीन सुडो र्स्ता तक मानों ॥ ।।वकाउो विलायन में अनि धारो । ताकर कीमत अधिक विचारो ॥ ।।चार आंने रत्ती सोई ॥ घाट मंथेला एसो होई ॥ ॥ गोल मणी की कींमत जाती। मपेंधे दो रत्ती के मांनो ॥ ॥ पचास रुवेेए रत्ती सोईं। गोला कार मणी जो हॉईं॥ ॥ गोसवारा घाट सरू वत जानी । सडो रुपैआ रत्ती मानो ॥ ॥ एसें डोर भेद सभ लोजे । घाट चमक लख कीमत दाजें ॥ ॥कोरा खड नामा सोकहिए । खांनी घोट गनेगे लहिए ॥ ॥ चारो तर्फ सुपेदी होई। नई खोन आगे सुन सोई ॥ ॥ जर मन देस खांत अव जांनो । पुरातन पंतेवत सो मानो ॥ ॥ टोडा मांज पःथा होई। चोरआने रतीकीमन सोई॥ ॥ आठ आने रसी तक दीजे।। खौरा समझ परीक्षो कीजे ॥ ॥ सुचे साथर गडिए सोई। रेखा देख परीक्षा होई ॥ ॥ रगड ताह पर ूंनों लागे। सुचा होए जिला प्रघटात्रे ॥ ॥ जो मलींन चमक कम होई । खोटा पंना कहि ए सोई ॥

। वज्ज रेशमी सोईं मगावे। पंत्रा ऊपर ताहि घसावे ॥ ॥सु चा होए जिला अति होई ! जिला दूरसझूटालखसोई ॥ ॥ त्रास दोष विन उत्तम मनो । टूटा होय घाट शुभ जानो ॥ ॥ टूटे रतन न ारो कोई । विन पंने शुभ और नहोई॥ ॥ इति श्री पन्ना विश्वनम् ॥

॥ अथ नीलम विधानम ॥

॥ चोर्षई ॥

॥ सैलान देसमें उतपन जानो । सान देस अरु वत्ना मानो ॥ ॥ गैळी नाम स्थान इक होई। संगुल द्वीप हिमालय सोई॥ ॥ रोवण गंगा उत्तपत जाती । तीलम खांत सात विश्र मानौ॥ ॥ से लांन देस की उत्तम जांती। मौर कंट वन रंग पहानी ॥ ॥ अलसी फुलवत मानौ सोई। छोटा थान अधिक नहीं होई॥ मंसम देश की नीलम जांतों । अतिपैदा अति कुइत पछानों॥ ॥ नीलम देस हिमालय होई। सभपे अति उत्तम है सोई ॥ ॥ रंग डंग शुभ संग विचारों । अतिपैदा अति श्रेष्ट सह्यारों॥ ॥ नीऌम रंग एक सम नाहीं। एसें कहा गृंध मत मांही ॥ ॥ नील कमल वन रंग विचारों । अथवा नील वस्त्रमन धारौ ॥ ॥ तल वार अमर वत मानोसोई। मोर पुच्छ वत रंगत होई ॥ ॥ श्रो क्वरन रंग शिव कंठ सद्मारों। कंठ कोंकिला रंगविचारों ॥ । अपरा जिता क़इन पुष्य वत होई । सिंखुनी खत मानौ सौई ॥ ॥ क़इन नीर वत वुद वुद जैसे । नीलम रंग सुहावत तेसे ॥ ॥ इंद्र धनुष जिस मन्य दिखावे। सो नीलम अति उत्तम भोवे॥ ॥ सौ गुण अधिक दूध के मांही। रंग दिखावे उत्तम तांही ॥ ॥ चार रंग को छोया होई । विश्व वर्ण आदि लख सोई ॥ ॥ कौला अश्वक जहाँ दिखावे । नीलम खॉन तहा लखपावे ॥ ॥ मानकअरु पुखराज विचारो । निलम का संजोग सम्हारो ॥

॥ ज । नीलम को कंका ल्यावे । पत्थर सुपेद संग दिखावे ॥ । अञ्चक कोला चमकत सोई। नीला कॅंकर नीलम होई ॥ । ताहि तोडकर जु**दा करावे । नीलमके शुभ घाट वनावे** ॥ ॥ घोट त/वडा एसे होई। रहितहि युहारम कंकर सोई॥ ॥ त्रास दोष आदि जव जानो। ताहि तोड फिर दूर पछानो ॥ ॥ निर दोप आदि जव जाने। ताहि तोड फिर दूर पछाँने ॥ ॥ लिरदीषडीलीग्मनीलमहोई। पांच रुपैए तोला सोई॥ ॥ बीस रुपेए तक तौला जान । पंच तोले तक नोल पछांन ॥ ॥ बीस तौले तक इलो जोहाँई । पंचास रुपेए नोला सोई ॥ ॥ डेड सो तक तौला जानी । कोरा खर नामा सो मानौ ॥ ॥ जे कर घाट तावडा लीजे । वाग आने रत्ती दीजे 11 ॥ सौरती के अंदर होई । बैं म्येंए ग्नी तक सौई ॥ ॥ तवीत घाट पर ऐसा कोजे । अठ आने रत्ती तापर दीजे ॥ ॥ एक स्वेप तक सो होई। घाट तवीत मजुरी सोई ॥ ॥ मणि मथैला घाट बनावे । आना रत्ती तापर लावे ॥ ॥ चार आने रती तक सोई । मजूरी दे नीलम शुभ होई ॥ ॥ आगे भेद पांच गुण जाती । यथा नाम गुणताहिपछातो ॥ ॥ भीलम अधिक तौल दरसावे । गुरुत्व नाम अभिलाखा पावे ॥ ॥ रंग ढंग स्तिग्धता पाई। स्तिग्दल लामप्रीति धन बाई॥ ॥ सूर्य किर्ण सें किर्म निकासें। इंद्र प्रतुष वत सिखा प्रकासे ॥ ॥ वर्णाद्यनामसोनीसम जान्ते । अन्यान्यऑदि सुखकारकमानी ॥ फटक म्युवर्ण रजत वा सोई। ऐसी चमक दिलावे कोई ॥ ॥ पार्श्व दर्नि सो नाम कहात्रे । अन सुख जसलिरोगतनपावे ॥ ॥ आस पास वस्तू में जब ही। गंग दिखावे रंजक तवही ॥ ॥ अन स तति सुख कारक सोई। जा प्रकार पांचों गुणहोई ॥ ॥ छेड़ दोष सौं आगे जातों । भिंत भिंत सौं भेद पछांतों ॥

38

॥ अश्रक वत छाया जो होई । अश्रक नाम दोष कहु सोई ॥ ॥ धन आयू हर वहु दुख दाईं। कांती हीन रूक्षता पाईं॥ ॥ विन टूंटे दृटी दरसावे । त्रास दोप ढंती भय लावे ॥ ॥ अनेक रंग नीलम के माही । सोचिलककुल नासक ताही ॥ ॥ जो मृद चिन्ह दिखावे जवही। मृद गर्भ दौष मानोतुमतवही ॥ अप जस बहुवित्र रोग दिखावे। दुर्वलता हीनी कर गावे ॥ ॥ जो पत्थर संग् टुगडा होई। अस्म गर्भ मृत्यु कर सोई॥ ॥ जामें श्वेत विंद<sup>ँ</sup>दर सावें। विंतु दोष नि<sup>ंतु</sup>नता ल्यावे॥ ॥ वटल वितॉन वत ऊपर होई । आछा दित दूत्र गैक्षत्ता सोई॥ ॥ उच्चाटन कर सब सुख हर है। निर दोख सँग्रह सभ करहे॥ ॥ मतिक वत गुण दोख पछाने। पग्न राग वत कीमन माने॥ ॥ श्रमर रंग वते पत्थर जांत । जाही खान ते उत्तपत मॉन॥ ॥ चमक दार सुंदर मत भावे । आमर नाम ताहि जगगावे ॥ ॥ जो नीलम लाली संग होई। टिटिभनामकर कहिए सोई॥ ॥ प्रसृती कष्ट सीघ सोहर्हे । उत्तम रक्षा वहु विश्व करहे ॥ ॥ घाट तबडा कीमन भावे। एक रुपेआ रती पावे ॥ ॥ सौ रुपैए रत्ती सोईं। रंगढंग छख कीमत होई ॥ ॥ निर दोष होय हारे नर ज⇒हो। ऋज सिज्र आयुहन तवही॥ ॥ सबजी संग सुपेदी होई। खंडत्त होए न धारे कोई ॥ ॥ प्रथम परीक्षा जाविश करें। स्वप्त देख निश्चा मन धरें ॥ ॥ इाती वार रजनी के माही। पवित्र होए शुभ वज्र लगाही॥ ॥ नीलम दूध संग ले धोवे। पूजन कर सुगँध संग होवे ॥ ॥ सीस संग बांधे जब कोई । संयनकरे स्वॅप्ता लख सोई ॥ ॥ शुभा शुभ् जैसा स्वन्न विचारे। तव नीलम पर निश्चो धारे॥ ॥ रंग संग निरदोष लखावे । धारे रत्न अखिक सुख पावे ॥ ॥ लाल छिटक वा काली होई। बास दोष आदि तॅज सोई ॥

26

॥ सर्वस्व नास करताहि पछानो। खोटी नीलम ताकी जानो ॥ ॥ नीला रंग तोल कम होई। सबजी माइल चमकत सोई॥ ॥ टूसर खोट कांच का जाने । खोटी नीलम देख पछाने ॥ ॥ इति नीलम विधानम् ॥

॥ दोहरा ॥

॥ नव रत्न कहै जह गूंथ मत। भिन भिन परि मांन ॥

॥ निरदोष दोष कल समझके संगृह करे सुजांन ॥

॥ नव रत्नों के स्वामी ॥

॥ त्रीपैई ॥

॥ मानक सूरज देव विचारों। मोती इंदु भेद सम्हारी ॥ ॥ सोम देवको मूंगा जांत। पंने को विव ईश प्रमान ॥ ॥ पुखराज गुरु संज्ञक है सोईं। शुक्र देव हीरो हित होई ॥ ॥ शनी देव नीलम मन भावे। लसुनी राहू देव सुहावे ॥ ॥ गोमेद नाम केतू हित जाने। नव रख्न ईशमत गूंथ वखाने ॥

#### ॥ दोहरा ॥

॥ सुजा सीम वा कंठ में। धारन करे जो कोय ॥ ॥ नव गूह दोव न होत है। अति सुखस' पति सोय॥ ॥ चोंपैंइ ॥

॥ गोगज वाजी महिसी चार। तन धन नारी सुत हरि सार॥ ॥ नोनित्रि नाम जाहुपै होई । सिमरो नाम प्रात उठ सोई ॥ ॥ अथ लाल विश्वानम् ॥

## ॥ दोहरा ॥

॥ चौवी रनी तील तक। नाम लालडी जॉन ॥

॥ होए अधिकसो लाल है । एसे भेद पछांन ॥

## ॥ चौपाई ॥

॥ पश्चम वेस विखायत जानो । सहर वदकलां उतपत मानो ॥

॥ दरेआओ किनारे परवत जान। विजली पडी ताहु परमांन ॥ ॥ पर्वत डिगा ताहि कर सीई । लाल लालडी प्रापत होई ॥ ॥ तीन हजार वर्ष परिमांन । गुजरे खांन वंद अव जांन ॥ ॥ अवर देस ब्रह्मा के जानो । येदा लाल नर्म सो मानो ॥ ॥ अवर देस ब्रह्मा के जानो । येदा लाल नर्म सो मानो ॥ ॥ साम देस वा दक्षिण होई । देस हिमालय उतपत सोई ॥ ॥ उत्तम सहर वदकसां जांन । वदकसीनी लाल नाम पहचांन ॥ चार वर्ण जाके गुभ जानो । आद गुलावी रंग पछांनो ॥ ॥ इत्पर गुल गुरंग पछांनो । आद गुलावी रंग पछांनो ॥ ॥ दीसर नीम गुलावी कहिये । जरदी लिए चमक कलहिए ॥ ॥ मध्य चमकारा इसमें नांही । नाम गुंम कर कहिए तांहीं ॥ ॥ मध्य चमकारा इसमें नांही । नाम गुंम कर कहिए तांहीं ॥ ॥ सत्रो आद चार जह जांनो । उत्तम सिफत जाय मन भानो ॥ विप्र वर्ण ऐसा शुभ होई । अग्नि अंगार खेर वत सोई ॥ ॥ दोहरा ॥

> ॥ शव चराग नामा कहा । विष्ठ वर्ण का होय ॥ ॥ कोहनूर ना पेद हे । तैसें समझों सोय ॥ ॥ खोटे चार प्रकार के । देख समझिए सांच ॥ ॥ टोपस अरु सिंधुरि ओ । तुर सावा अरु कांच ॥ ॥ चोपाई ॥

॥ तोफा लाल रोष विन जांनों । क्षत्री अथवा विप्र पिछानों ॥ ॥ सौं धारन कर अति सुख होई । दु स्वप्त दूर चाहे सव कोई ॥ ॥ धारन कर सुख अधिक दिखावे । स वंथी मनवांछित पावे ॥ ॥ रण में विजय होत सुख सोईं। सभका प्रिय चाहे सभ कोई ॥ समांन वैक्य वर्ण का जानी । त्यागे झूद्र ताहि सुख मांनी ॥ एव चार आगे सुन सोई । अश्रक बास छिटक जो होई ॥ गद्दा नाम इक एव पछांनो । भीतर से जह पोला मानो ॥ हलका तोल नर्म परमांत। कली सांन पर जिला पछांत ॥ वालक हू की भुजा व शते। वाल रोग आदी मिट ज/वे ॥ ॥ मंत्र तंत्र सब दूर विचारे । विजली का भय शोक निवारे ॥ इति लाल विधानंम् ॥

॥ अय फीरोजा विधानम ॥

॥ दोहरा ॥

॥ नैसा पुर इक सहर हैं। पश्चिम दिसा प्रमान ॥

॥ पैदा उत्तम खान सं । अवर हिमाले मान ॥

॥ सिराज देसमें होतहे । नाम किरोज। सोय ॥

॥ किरमांन देसईरान में । उत्तपत ताकी होय ॥

॥ चौपाई ॥

॥ उत्तम नैसा पुरी पहानों । हाया रंग समानी जांनो ॥ ॥ हिमाले अधिक थान दरसावे। ऐवदार कम कीमत पावे ॥ ॥ किरमांनी रंगसंग शुभहोई । ढवदार ऐव इक होई ॥ ॥ सिराज देस कम कीमत जान। उत्तम नैसापुरी पहांन ॥ ॥ निरदाष समझ धारन जो करे। राख्न आदि विजली भय टरे ॥ ॥ जहरी जीव दोष हर होई । भूता दिक भय औरन कोई ॥

॥ दोहरा ॥

॥ ऐव चार जाके कहे । समझ शुद्ध मन धार ॥ ॥ छिटक छाछिआ मूगिआ । लकीर दोष मिलचार ॥ ॥ विना ऐव नैसा पुरी । चौवी रत्ती जांन ॥ ॥ कींमत दस्तहाजार है । लिखा शास्त्र प.रे मांन ॥ ॥ चौपई ॥

॥ रंग ढंग शुभ संग विचारो । दस रत्ती तक तील सम्नारों ॥ ॥ कीमत चार हजार विचार । निरदोष देख निश्चा मन धार ॥ ॥ रंग ढंग विन सुरत होई । आठ आने तक कीमत सोई ॥ ॥ निरदोष होए दस विश्वे जांनों । दो विश्वेतक सोइ पछांनो ॥
॥ दस रुपेए कोडी जांन । चार आंने तक कोडी मांन ॥
॥ इसके खोटे चार विचारो । हाथी दांत काचमन धारो ॥
॥ किलायत सें ढलकर बन आवे । या अस्थी का खोट बनावे ॥
॥ समझ परीक्षा कर सुख होई । संग्रह कर सोभा जस सोई ॥
॥ इति फिरोजा विधान ॥

॥ अथ भाष्मक मणि वित्रानम् ॥

॥ चौपई ॥

अभिष्तक नाम मणी इक जांनो । पेंदा मगत्र देस में मांनो ॥ ॥ अवर हिमाले देस प्रमांन । मलयाचल परवत पर जांन ॥ ॥ कलिंग देससे उतपत जानो । संग संख वतनर्म पछांनो ॥ ण ज्यां नवीन हीरा मन भावे । त्यों निर दोप चमक दरसावे ॥ ॥ सुवर्ण संग आरे जब कोई। चोर अग्ति भय आदन होई ॥ ॥ बुश्चिक सर्प आदि विष टारे । मूसाविस जल सत्रु निवारे ॥ ॥ विषयर जीव पास नहिं आहे । विजली आद भयशोक नसावे ॥ ॥ रंग सिवाड मेचवत जांनो । कर्कसपीत रंग मन आंनो ॥ ॥ विना चमक मैला जो होई । रंग ढंग विन त्यागी सोई ॥ ॥ त्रास दोपत्रा छिटक तिचारों । मध्य मलीन त्याग सुख धारो ॥ ॥ कीमत देस भेद कर होई। दूर देस का उत्तम सोई॥ ॥ वाल रोग आदी हर जांनो । धारन कर सुख संपत मांनो ॥ ॥ जहां पतन उत्तम घर आवे । सभी रतन का मेल वनावे ॥ ॥ दोष जरतन धार सुख नाहीं। एस कहा ग्रंथ मत मांही ॥ ॥ निरदोष देख संगृह नर करे। निश्चे जसकन लोभा धरे ॥ अथ कोइनूर विधानम् ।

॥ चौषई ॥

॥ कोह नूर लक्पुर जो होई। विप्र बर्ण का मानो सोई॥ ॥जाके सम जग औरन जांन। अति उत्तम अति कीमत मांन॥ । रतन परीक्षक ।

३२ ॥ आदि कर्ण भूषत पे जानो । इकसौ तेरा मासे मांनो ॥ ॥ पुनी भूप बिकॅम पे आयो । तो उनकोटथान बनवायो ॥ ॥ छब्बीस मासे तोल पर्छान । ऊपर रत्ती पांच प्रमांन ॥ ॥ पुनि औरंगजेब ढिंग आयो। जाके सम जग गौर नभायो॥ ॥ आगे सम्वत इसवी जॉन । तेरां से दोऊ पर मॉन ॥ ॥ अलाउलदीन पास तब आयो । उत्तम रतन कोहनूर कहायो॥ ॥ तौ पुनि काबुल बोच विचार । अहमद शाप पाल पुनिधार॥ ॥ तौ पुनि ताको पुत्र बिचारो । जलाउल्झाह पासमृतथारो ॥ ॥ आगे सम्वत इसवी जांन। ठारां से तेरां परिमांन ॥ ॥ तादिन हीरा तवपुर आयो । रणजीतसिंह के पास शुभायों॥ ॥ रणजीतसिंह पूछा हितजान । जाकी कीमत करो बखान ॥ ॥ जलाउल शाह कही सुनसोई । कीमत तेग और न होई ॥ ॥ बिना जोर कामत जगनाही । सुन सरकार हर्ष मनमाही ॥ ॥ वर्ष सतत्री लवपुर जॉनो । रहा विलायत सो अवमांनो॥ ॥ आगे संवत इसवी जोन। ठारौ से पंचास भमान ॥ ॥ अंग्रेंज बहादुर सोलेगए । देख देख मन आनन्दभए ॥ ॥ कर विचार निइचा मनधारी। काटन की तजबीज बिचारी॥ ॥ रोम सर्डम शहर का जांनो । है रोवर सेंगर नाम पर्छानो ॥ ॥ कारीगर को लिया बुलाई । तो उन काटन युगति बनाई ॥

॥ दौंहग ॥

॥ छबिस मासे तोलथा । काट बनाया सोय ॥ मंजूरी अस्ती हजार। पंद्रां मासे होय॥ ॥ अति उत्तम अवसी बना । जाके सम नहिं होय ॥ मलका जी के छ्त्र में । अति उत्तम अब होय ॥

॥ कोह नूर तापे दहै । काट वनाया सोय ॥ ॥ जाके सम दूसर नही । देखहर्ष मन होय ॥

॥ कीमत जाकी तेज है। तेज तेग संग जांन ॥ ॥ तेग दिखावे जगत में। सोपावे जस मांन ॥ ॥ देग तेग जग जाहुपें। सो भौगे सुख सार ॥ ॥ विना तेज भोगे नही। ऐसें लोक विहार ॥ ॥ अथ ऐमनी विधानम् ॥

## ॥ चौपई ॥

॥ पैंदा नही नर्मदा जानो। हकीक साथचा पैंदा मानो॥ ॥ गहरा लाल रंग परि मान। उत्तम स्यही लिए पछान॥ ॥ इसके अंदर ऐसा जानों। दरयाइ लहरवत लहर पछांनो॥ ॥ नाम इलाचा सोइ कहावे। पत्थर चिकना सखत दिखावे॥ ॥ आसल परीक्षा जाविध होई। कच्चा धागा वांधे कोई॥ ॥ तोमुति अग्ति मध्य धरोवे। जले न धागा उत्तम गावे॥ ॥ जोनर जाको धारण करे। निश्चे चोर अग्नी भय टरे॥

#### ॥ दोहरा ॥

॥ उत्तम की कीमत सुनों । इस रत्ती तकु तोल ॥

॥ शाह महंमद हर्श मन । दिआ पांच से मोल ॥

चौपई

॥ दोरत्ती तक दसवा जानो । सो रुपेआ कीमत मांनो ॥ ॥ दो रुपेए तक सो जांन । हकीकी खोटा समझ पछांन ॥ ॥ इति ऐमनी विधानम् ॥

( अब आगे और संगों का वर्णन करते हैं )

#### ॥ जवर जद ॥

यह मुसल मानी पसंद है, इसका रंग सबज निर्मल होता है और इस में सूत नहीं पड़ता है—इसको करकेतक भो कहते हैं—यदि यह निर्द्तिष और छाया पीत होवे और तोल भारी होवे तो उत्तम है और यदि रुधिर के समान लाल रंग का हो वे अथवा मधु वर्ण या कमल या घंद्रवत होवे तो यह धन, यश, आयु कारक हैं. यह पेंगू ओदि जंगलों बीछ उसा देश या सैंलान देश में पेंदा होताहे—इसके पहरन से सब गूह राजी हैं ॥ उपल ॥

यह नाना प्रकार के रंगों का होता है और इस के उत्पर हर एक रंग को अवर पड़ता है

॥ तुरम्ली ॥

इसका रंग पांच प्रकार का होता है जात पुग्वराज की लेकिन हलका तरम

#### ॥ नगम ॥

्ट्सका रंग किश्मिनी जर्दी उत्तर होतहि. तोल में हलका ओर संग नर्म होताहै. इस के नगीने मुंदर माणिक के समान बनते हैं खोटा माणिक भी बनता है. हिमालय युद्धा या साम देश के पहाडों में मिलता है

#### ॥ मुरेला ॥

इसको गंग जर्द तोल हलका पेटा विलायत वा पहाड़ी बी-च होता हे

#### ॥ धुनेला ॥

इसका रंग सोंने के पूर्व के समान होता है. पैदा पारस देत पहाडो वीच हाता है

#### ॥ कटला ॥

इसका रंग ऊदो या जामन के रंग के समान होता है पैदा विलायन या सेलान देश में होता है

## ॥ निनारा ॥

वहुत प्रकार के रंग का होता है अपर सोने का छोंटा ॥ फटिक विझार ॥

इसका रंग चिद्दा संरेव होता है. इस को पैदाइशमःयदेश

दिल्ली इलाके अडंग पुर में होती है. इसकी एक किस्म को जिस कटक भी कहते हैं इसकी पैदायश हिमालय सिंधल, विंदाचल में होती है यह अनेक प्रकार का होता है और सब से उत्तम हिमालय का गिना जोतों है जो सूर्य किर्ण से आगडेने नाम सूर्य कांत है चंद्र किरण से अमृत देवे नाम ाड कांत है पग्तु यह ना पेद है, विद्याचल का अनार दांणेवत होता हैं जो हिमालय में गंव नीली खान से निकलता है उसका रंग तीला है जहां पद्म राग मिलना है वहां फटक भी मिलता है इस के कितने ही नाम हैं.

जो साम ने रंग होने और पानी में छोड़ने से रंग मिलजाने उसको शुक्र जोत कहते हैं. जो लाल होने और छाया कमलन त होने उसको राज नर्नक कहते हैं. जो नीली छायादेने उस को राज मय कहते हैं. जिसके चोंगिर्द इस सूत्रवत निशान होने उसको नाम ब्रह्म मय कहा है और जिसका आकाश वन रंग निर्मल होता है उसको तैलाख्य कहते हैं यह सब रंगों को गुहण करता है और सब रखों के साथ मिल जाता है इस की एक किस्म दुरें नजक नान कर के हैं जो मानिंद विह्येर के शुद्ध निर्मल होता है

#### ॥ गउ दुन्ता ॥

इसका रंग चिटा अभर दार नीलापन लिये सुपेदी लाई हुई मार्जिद वदली के होता हैइसकी पैदाइश विलायत में होती है ॥ तांवदा ॥

् इसका रंग काले में सुरख होता है इसकी पेदाइश जैंपुर कें इलाके में होती है

॥ लुभीया ॥

यह मजंट के माफिक लाल होता है

॥ मरियम ॥

इसकी जमीन खाक मिडी के रंग कीसी होती है जिसके

उपर सुर्ख रंगकी छिटक शोभो देती है तोल में भारी होता है पस्चिम देश के पहाडों की नदियों में मिलता है ॥ मकना तीस ॥ इसको खुंबक कहते हैं इसका रंग काला होता है यह लो-हे को खेंचता है वृद्ध देश वा ग्वालियर में मिलता है ॥ सिन्दुरिया ॥ इसको रंग सफेद पन लिये गुलावी होता है यह सांम देश

में मिलता है

३६

## ॥ लीकी ॥

यह नीलम को जाति का होता है नीलम से नरम पन औँ र थोडा जर्दी लिये हुए

## ॥ देरज ॥

इसका रंग थोडो सवज अथवा जर्द अथवा नीला होता है पैदा टोडा नाम गांव इलाके जेंपुर में होता है

#### ॥ बरगज ॥

् इसका रंग सबज खोटे पंने वत. उत्तम पैदाइश मिसर देश के पहाडों बीच

## ॥ पितोनीया ॥

इसका रंग सवज के ऊपर सुर्ख छीटा दार होता है पैदाइश नर्मदा या गुजरात देश में

## ॥ वांशी ॥

इसको नगौरी या नार नौरी भी कहते हैं इसका रंग गुला बी सुपेरी लिये या पकी इंट वत होता है यह भर्थपुर अलवर जेंपुर और करोली आदि के पहाडों में मिलता है यह इमारत के काम में ओता है या रकेवी कटोरें आदि बनाये जाते हैं

॥ दुरेनजफ

यह कचे धान के माफिक होता है

॥ मुलेमानी ॥ इसको रंग काला चमकहार होता है ऊपर डोरे चिद्दे होते हें खम्माच देश, विलायत, हिमालय, काबुल और काशमीर आदि दोशो में इसकी पैंदायश है ॥ आलेमानी ॥ इसका रंग काला भूरा मैलो होता है ऊपर संखवत चिटें और डोरे मानिंद जनेऊ के होतेहैं पैदा नर्मदा नदी खंमान देश और देश जंबू तौखी नदी वीच त्रिकूटा चल पर्वत में होताहै ॥ जजेमानी ॥ रंग पांश के माफिक ऊपर डोरा) जातिसुले मानी की ॥ सिवार ॥ सबज ऊपर भूरे रंग की रेखा ॥ तुरमाता ॥ इसका रंग गुलावी है यह जंजीरी विलायत और अलवर के पहाडों बोच मिलता है ॥ अहवा ॥ गुलाबी, जपर बडे २ छींटा होते हैं ॥ आबरी ॥ काला पन लिये सोने के माफिक होताहै.पैदाइश नर्मदा के बीच ॥ लाजबर्द ॥ इसका रंग नीला ऊपर सुवर्ण कीसी छिटक शोभा देती हैं यह इलाके नागपुर या पहाडों बीच मिलता है ॥ कुदरत ॥ काला ऊपर सफेद और जर्द दाग होता है

काला ऊपर सोनेका छीटा और सफेब डोरा मलूम होता है

॥ संगे सम ॥

इसकी दो जाति हैं अंगूरी और सफेद सफेद अच्छा होताहै ॥ लास ॥

यह माखर की जाति में से है

॥ माग्वर ॥

रंग वांदा के माफिक लाल और सकेद मिला होने से इस को मकराना कहते है

॥ दहाने फिरंग

इस का रंग सबज होता है, ऊपर रेखा काले रंग की होती हैं, पैंदा फरासीसी देश में इस देश में इसकी माला बना पहनते हैं परीक्षा के लिय लोहे के ऊपर नीवुग्स डाल कर र-गडना चाहिये रंगडने सेरंग तामे याचांदी या सुवर्ण कोसा होता है उत्तम सुवर्ण रंग का गिना जाता है

॥ कमौटी

इसका रंग काला स्निग्ध होता है इसके ऊपर उत्तम सुव-र्ण की परीक्षा होती हे इसकी पेंदाइश गंडकी नदी वीच या नर्मदा नदी में या देस जंबू पहाडों बीच है

## ॥ दार चना ॥

दार चीनी के माफिक इसका रंग होता हैं मुसलमान इस की तसवीर वनाते हैं

॥ इकीक कुलव्हार् ॥

सबज़ पन के साथ जर्ड पन मिला होता है मुसल्मान जप को माला बताते हैं

॥ हालन ॥ रंग गुलावी मयला और हिलाने से हिलता है ॥ सिनरी ॥ सफेद ऊपर स्याम दरख्त दीखता है ॥ मुवेनजफ ॥

## सफेद में बोलके माफिक लकीर होती है

॥ कहरवा ॥

रंग पीला जिसका बोरवा माला वनता है इसको कपूर कहने हैं

#### ।। झर्ना ॥

अह रंग में मटीया होता है इस में पानी घालने से सब पानी झर जाता है

## ॥ संग वसरी ॥

इस का रंग खाकी ऊरा माइल होता है नेव रोग के वास्ते अति श्रेष्ट हे तीन सौ रुपये तक तोला कीमत का होता है. वसर देश में पहाडों वीच मिलता है

॥ दातला ॥

यह जर्द पन लिये सफेंद होता है

॥ मन्तडी ॥

यह सारापन लिये हुए काला होता हैं, ऊपर से मकडी के जाल के माफिक

॥ संगीया ॥

यह संख के माफिक सफेद होता है

॥ संग गुदडी ॥

इसकी शकल फकीर की गुदडी वत होती हैं इस के अंदर सब रंगों के टुकडे जडे हुए नजर आते हैं जैसे गुदडी में अ-तेक रंग शोभा देते हैं, नर्मंदा नदी बीच यह पैदा होता है ॥ कासला॥

इसको रंग चिटा चिकनाट, तोल मे भारा, नेंपाल देश को फ्हाडों बीच मिलता है ॥ सिकरी ॥

यह सबज़ पन लिये आस्मानी होना है ॥ इदीद ॥

इसका रंग भूरा पन लिये स्याह होता हैं यह वज़न का भारी होता है अक्सर पहाडों में पाया जाता है शुभ दायक होता हे मुसल्मान इसकी माला बना जाप करते हैं

#### ॥ इवाम ॥

यह सोना पनलिये सबज़ सोता है, दवाई में काम आता है ॥ सींगली ॥

इसका रंग लोल या किर्मची लाखी होता है शांम देश को पहाडों बीच मिलता है

## ॥ ढेरी

इसका रंग स्याह भूरे रंग ऊपर होता है पैदाइशनर्मदा में होती है

## ॥ इकीक ॥

इसका रंग लाल, शर्वती, चिद्दा, पीला, गुलाबी या धांनि नीम रंग होता है पैराइश नर्मदा नदी वीच वा तिब्वत देश में ॥ गौरी॥

यह अनेक रंगों का होता हैं ज़ाहिरा १०८ तरह का मालूम होता है पेंदा नर्मदा नदी बीच वु हिमालय के नदियों पहाडों में होता है

## ॥ सीया ॥

## रंग काला इसकी नाना प्रकार की मूर्ति बनाई जाती हैं ॥ सिमाक़ ॥

इसका रंग लाल ज़र्द थोडा स्याह मायल होता है ऊपर सफेर ज़र्द गुलाबी छींटा

#### ॥ मृसा ॥

इसका रंग काला चमदार हौता हैं, इसकी मूर्ती आदि अक्सर बनाई जाती हैं, पैदाइडा इसकी इलाके जेपुर या जं-बू देश भदवा बीच है

॥ पनघन ॥

इस का रंग चिद्दो संग नर्म होता है नर्मदानदी ओर हिमा-लय देश वीच मिलता है

॥ अपलीया ॥ थोडा कालापन लिये गुलाबी होता है इसकी खल बनती है ॥ हर ॥

यह कत्थे के माफिक होता है इसकी खल वनती है ॥ तिलीयर ॥

इसका रंग सवज़ अथवा काला होता है ऊपर सफेद छींटा होता है पैंदा नर्मदा नदी वीच होता है इसकी खल बनती है ॥ संग चारा ॥

यह वीस तरह के रंग का होता है. साफ चिकना चमक दार होता है हिमालय पर्वतों में मिलता है. पत्थर २०० मन तक के निकलते हैं.

#### ॥ पायजहर ॥

यह सफेद पांश के माफिक होता है विष के घाव पर धिस कर लगाने से घाव सूख जाता है

॥ सेलखडी ॥

इस को संग जराहत भी कहते हैं. इसका रंग मद्दीके मा-फिक होता है. पैदा उत्तरा खंड पश्चिम मेंहोता है इसके अक्सर खिलोने बनाये जाते है ज़खम पर घिस कर लगाने से जखम भर देता है यह सब से नर्म होता है ॥ जहर मोरा ॥

यह हिमालय देश कशमीर काबुल और तिव्बत में पैंदा होता है. इसका रंग थोडा सफेद पन लिये सब्ज़ होता है गुंण इस में यह है कि यह विष दोष दूर करता है

### ॥ खात ॥

इसका रंग लाल होता है रावि में वुख़ार आवे जिसके गले में बांधाने से आराम होता है

## ॥ सोइन कक्सी॥

यह पत्थर धातु के समान चमक दार होता है तोल में भा-रो होता हैं. ऊपर खवर्ण या चांदी दिखॉई ढेती है. सजल पहा-डों बोच मिलती हैं काबुल और तिब्बत्त में भी पाई जाती है. त्रिकटाचल पर्वंत की कंदरा के बीच जो जल बहता है उस जल में अक्सर मिलती हैं. इसकी दो किस्में हैं एक संग स-ख्त, दूसरा संग नर्म वज़न में सिंगरफ या हरताल के सद्रश होती है

#### ॥ इज़ारत यहूद ॥

यह सफेद मही के माफिक होता है और पेशाव की वीमा-री में फायदा करता है यह हिमालय देश के पहाडों में मिल ता है

## ॥ सुरमा ॥

यह चार वर्णका होता है खेत ठाल गुलाबी और काला. काबुल आदि पहाडों में वा जंबू देश त्निकूटाचल पर्वत के नीचे रिआसी गढ के पास पेदा होता है यह सबसे उत्तम अंजन है

### ॥ पारस॥

कोले लोहे के साथ लगाने से सोना बनता है परंतु यह ना पेंद है

## ॥ रपम ॥

इसका रंग गुलाबी तौल भारा पैंदा विलायत या सैलान

देश में हीता है

॥ संगपशव ॥

यह दो किस्मका होता है एक मौतेया दूसरा अंगूरी यह चीन देश, दर्या ओक्स और हिमालय में पैदा होता है.

॥ मारमहुरा ॥

इसका रंग काला होता है. ईरान और तिब्बत देश के पहोडों में मिलता है

॥ संगतवा ॥

इसका रंग लाल गेरु के समान होता है. यह रात्रि उनरके ताप को दूर करने वाला है, मंगलीक है.

॥ संगसलेट ॥

यह जेपुर अलवर बुदेल खंड आदि देशों में मिलता है. इ स पर लिख कर विद्यार्थी अंक विद्यासांधते हैं

॥ संगमर्भर ॥

इसका रंग जिद्दा जमकदार होता है जेंपुर, जोअपुर, अल वर ओदि के पहाड़ों में मिलता है बलदेव गढ़ के पास भी नि-कलता है परंतु इसका रंग प्याजी होता है. गजभर चौडा ग-जभर लम्बा और गजभर ऊचा तोल में ५० मन तक का होता है. जो इलाके अलवर में सोरी नाम जगह में पैदा होता है उसका रंग चिद्दा और ऊपर स्याह धब्बे होते हैं इसकी मूर्ती मकानादि बनाई जाती हैं जो अति शोभाय मानहोती हैं.

॥ संग कुरंड ॥

इसका रंग नीम गुलौबी श्रेष्ठ है भूसा धोले रंग का भी हो-ता है लोहे पर ज़िला इसी से की जाती है पैदा गंडकी नदी बीच होता है पर थोडा

#### ॥ संगतारा ॥

इस पत्थर वीच बहुत चमकदा तारे दिखाई देते हैं इसकी नकलखोटे काच के बने हुए विलायत से आते हैं जो सुन्दर होते हैं

॥ संग औपल ॥

इसका रंग चिद्दा ऊपर अनेक रंग के तरंग चमकारे शोभ-ते हैं जैसे पानी में तेल डालने से नरंग शोभा देती है पैदाइश इसकी विलायत में है

॥ संग धेरा ॥

इसका रंग खोकी भूसले रंग ऊपर होता है पैंदाइश इ-लाके दिक्ली में

॥ संग आतिश ॥

इसका रंग गहरा बदामी रंग ऊपर होता हैं ऊपर अभर खाकी काले ज़र्द धब्बे दार दो दो रंग दिखाई देते हैं. यह नर्मदा नदी में पैदा होता है. इसके खरल आदि वनाये

जाने हैं



· . · · ·

सर्व साधारण को विदित किया जाता है कि यह "रत्न परीच्चुक" नामी पुस्तक जिसमें ८४ प्रकार के पंगों के अतिरिक्त और भी कितने ही प्रकार के संगों का वर्णन है अनेक प्रथों और जौहरोयों की सम्मति पूर्वक रचीगई है इस पुम्तक का छामइसको आद्योपान्त तक पहने से ही माऌम हासक्ता है।

जौइरीयों के सहारे की लकड़ी तो यह हैई पर नवशिक्षित जौहरी यों को अति ही उपकारी है और जो पहाशय संग परीक्षा से विट्युल अर्निभइ हैं उनको भी यह पुस्तक विशेष लाभ कारक हैं-पथमवार हमने इस विपय में एक छोटी सी पुस्तक बनाकर ही अपना उन्साह मट किया है, अब यदि शुभचिन्तक महाशय अनुवह की टप्टी से देखेंगे और ब्राहक होने का उत्साह मगट करेंगे तो आगानी इससे भी दही और उपकारी पुस्तक बनाकर आपके भेट की जायगी. यदि इस पुस्तक में कोई भूछ होगई हो तो गुण ब्राही महाशय छपाटप्टी से मुझको मुचि त करदें ताकि दुमरीवार के मुद्रित होने में उस भूलकी सफाई करदी जाय ॥ शुभ ॥

पुस्तक मिलने का पुता सर्वसापारण का दफ्तर जैन गजट या मैनेजर शुभचिन्तक सुदर्शन यन्त्रालय घासीराम मथुरा.

# THE TRUSTDEED OF

# SHETH HIRAGHAND GUMANJEE

## JAIN BOARDING SCHOOL.



# શેઠ હીરાચંદ ગુમાનજીની

જૈન બૉર્ડિંગ સ્કુલનું

ટ્રસ્ટડીડ.

છપાયો પ્રસિદ્ધ કરનાર, ટ્**સ્ડીએા**.

**સું ખઇ :** મેહેર પ્રીંટીંગ વર્કસ, કેાટ. •--

The Trust-deed of Sheth Hirachand Gumanji Jain Boarding School.

STAMP Rs. 200.

Received fees as follows:--Registration fee Rs. 40-0-0 Copying fee Rs. 6-9-0 (12 Fols.) Total Rs. 46-9-0 M. W. Gadgil, Sub-Registrar. Daily No. 6 of 23rd January 1900.

Presented at the Bombay Sub-Registrar office on Tuesday the 23rd January 1900 at 3-15 P.M.

> માણેક્યંદ હીરાચંદ. M. W. Gadgil, Sub-Registrar.

This Indenture made the 4th day of December in the Christian year one thousand eight hundred and ninty nine between Panachand Hitachand, Manekchand Hirachand, Navalchand Hirachand and Premchand Motichand all of Bombay Hindoos professing the Jain Digamber faith (hereinafter unless otherwise designated called the settlors) of the one part and the said Panachand Hirachand, Manekchand Hirachand, Navalchand Hirachand, Premchand Motichand, Raja Dharamchandra, son of Raja Bahadur Nussavir Jung (Deen Dayal) and Hirachand Nemchand all of Bombay Hindoos following the same Digamber Jain religion (bereinafter unless otherwise designated called the trustees) of the other part, Whereas the said Panachand Hirachand, Manekchand Hirachand, Navalchand Hirachand and Prenchand Motichand are absolutely possessed of or otherwise well and sufficiently extitled to the piece or parcel of land or ground hereditaments and premises hereinafter described (and hereinafter unless otherwise designated referred to as the trust estate) free from incumbrances. And whereas the said settlors are desirous of establishing a Jain Boarding House for the use and benefit of their fellow countrymen, of the Jain caste in order to perpetuate the memory of their father Hirachand Gumanji, and whereas for the charitable pusposes aforesaid the said settlors are  $\checkmark$ desirous of settling the said trust estate to the uses upon the trusts and for the ends, intents and purposes and with and subject to the powers, provisoes, charges, declarations, and agreements hereinafter limited, declared and contained. Now this Indenture withnesseth

that in pursuance of the said desire and in consideration of the premises they the said Panachand Hirachand, Manekeland Hirachand, Navalchand Hirachand and Premchand Motichand do by these presents grant convey and assure unto the said Panachand Hira chand, Manekchand Hirachand, Navalehand Hirachand, Premeband Motichand, Raja Dharamchandra son of Kaja Bahadur Mussavir Jung (Deen Dayal) and Hirachand Manekchand and the Survivors and Survivor of them and their and his successors and assigns. All that piece or parcel of land or salt-balty ground with the messuage tenements and haddings standing thereon situate on the west side of the Gilder Street outside the Fort of Rombay in the Registration Sub-District of Bombay containing by admeasurement two thousand six hundred and sixty square vards be the same little more or less and assessed by the Collector of Land Revenue New Nos. 13862, 13874, 13930, and mder old Nos. 346, 131, and old Survey Nos. new Servey Nos. 7604 7003 1005 and by the Assessor and Collector of Municipal rates and taxes under Ward No. E. 2829, 2830, 2625, 2778 (1), (2) 2779, (2), (3) 2831 to 2833, 2626, and street No. 1, 3, 474, 5 to 9,476 to 480 and bounded as follows, that is to say on or towards the East by the said Gilder Street, on or towards the West by the other property of the said Panachand Hirachand, Manekchand Hirachand, Navelchand Hirachand, and Premchand Motichand, on or towards the north partly by the Falkland road, partly by the Low Lever road and partly by property of Cowasjee Kharadi and on or towards the South by the Public Passage and which said land bereditaments and premises are new in the possession of the said Panachand Hirachand, Manekehand Hirachand, Nawalchand Hirachand, and Premchand Motichand and which said premises are particularly delineated in the ground plan thereof hereto annexed and marked with the letter A. and therein coloured by a red boundary line and which said land hereditaments and premises are for the purpose of the Stamp Act, estimated to be of the present market value of rupces forty thousand. Together with all houses, out houses, buildings, yards, ways, wells, waters, water courses, sewers, ditches, drains, lights, liberties, easements, profits, privilages and appurtenances, whatsoever to the said piece or parcel of land or ground hereditaments and premises or any part thereof belonging or in any-wise appertaining or with the same or any part thereof now or at any time heretofore usually held, used, occupied or enjoyed or reputed to belong or be appertenant thereto, and all the estate, right, title, interest, claim and demand whatsoever both at Law and in Equity of them the said Panachand Hirachand, Manekchand Hirachand, Navelchand Hirachand and Premchand Motichand in to or upon the said piece or parcel of land or ground hereditaments and premises and every part thereof. To Have and to hold the said piece or parcel of land or ground hereditaments and premises hereby granted and assured or expressed so to be unto the trustees and the survivors and survivor of them and their and his successors and assigns to the use upon the trusts and for the ends, intents and purposes and with under and subject to the powers, provises, charges, declarations and agreements, hereinafter limited, declared and contained of and concerning the same that is to say that the said trustees or trustee for the time being of these presents shall hold and stand possessed of the said land hereditaments and premises herein before described and shall collect and get the rents and profits thereof and shall pay thereout all the rates and taxes payable to the Government of Bombay and the Municipality of Bombay and shall spend such portion thereof as shall be requisite or necessary for the purpose of keeping the said hereditaments and premises in the good repair and condition and of keeping them insured and for the purposes of managing the said trust and shall out of the residue of the rents and profits set apart at least five percent of the net annual income towards forming a reserved fund to be used on occasions of urgency. emergency or accident as the trustees may think proper and out of the residue the trustees shall set apart a sum of Rupees twenty five permonth for the purposes of the maintenance of a Dera (temple) to be hereafter erected on a position of the said land such as paying as a Poojari and lighting the temple and keeping Pooia articles such as Kesar &c. and out of the residue shall pay the salary of a proper superintendent and shall appoint a proper person as superintendent to look after the boys or youngmen to be admitted to the Boarding House under or by virtue of this settlement with power to remove him and to appoint another in his stead and shall appoint a managing Committee for the management of the said Boarding House with power to remove the same or any

member thereof and to appoint others, and shall have full power to make rules and from time to time to abrogate, alter, and add to the same for the guidance of such managing Committee and superintendent and generally for the purpose of carrying out this settlement and the object thereof provided only that no such rule shall be against the law or in consistent with the provisions hereof. Further that the said trustees shall out of the residure of the income and rent including the general charges of carrying one tenth for payments of scholarships to poor Jains engaged in learning the Jain Shashtras in Sanskrit and another four tenths towards payment of scholarships to the Degamber poor Jains who are taking general education in or cut of Bombay and the remaining five tenths towards the payment of the Scholarship to the students residing in the Boarding House which shall be called "Sheth Hirachand Gumanji Jain Bourding House." Further that any sums remaining unexpended shall be invested in securities of Government of India or upon any of the public stock fundport trust Bonds or Debentures or Municipal Loans or other elise gible securities under the Law for the time being in force in this respect and form reserve funds for the purposes for which the unexpended sums are by this settlement intended. Further that the premises marked B on the accompanying plan shall be ased for Boarding purposes and that the premises marked C on the accompanying plan shall be used for Dharmsala and that the plate containing the inscription as to such Boarding House shall be fixed upon some conspicuous part of the said Boarding House and that the said trustees shall allow the Jain boys who have passed the Matriculation Examination and who intend to prosecute their studies in some College or are studying for the District Pleader's and Sub-judge's Examinations to live in the said Boarding House free of rent provided always that preference shall be given to the Digamber Jains who have passed their Matriculation examinations with Sanskrit as their second Language and provided further if there is any surplus accomodation in the Jain Boarding House Digambari Jain Students who have passed the fourth English standard and are studying for the higher standards or for the Matriculation examination may also be allowed to live therein free of rent Provided always that in the event and for the time there are no students living in the said Boarding House, the same may be tem-

porarily used for such Jain religious purposes as the trustees for; time being may deem meet. Provided further that Digambari Jain (Travellers) may be allowed to lodge in the Dharmshala free of rent. Provided further that any person of Jain religion desiring to build a Digambari Jain Dera (temple) on the premises hereby granted or intended so to be at his own cost expenses may be allowed to do so subject to such terms and conditions as to site and style of building as may be laid down by the trustees. But no such person shall have any right whatever over the said temple after it is built and completed but the same shall vest in the trustees and only the ceremonies relating to the Jain Digamber religion shall be allowed to be performed in the temple. That the said trustees shall be at liberty to accept and take such sum or sums of money which shall be given by any Jain towards the purposes of the said trust and such monies shall form a part of this trust estate.

That the trustees for the time being of these presents shall appoint a Managing Committee which shall from time to time make such rules and regulations in respect of the proper and better management of the said Boarding House. Dharmshala, and Temple if built as they shall think fit and proper.

That there shall be Managing Committee for the purposes aforesaid which shall consist of the trustees for the time being of these presents and of such other persons from time to time as may be elected by such trustees out of the Jains following Digamber Jain religion.

That there shall always be two trustees out of the Male descendants of the said Hirachand Gumanji and if there shall be no male descendent of the said Hirachand Gumanji, such two trustees shall be appointed from the nearest relation of the said Hirachand Gumanji. **Provided always** that if at any time the said land hereditaments or premises or any part thereof shall be taken by the Government for any public purpose under any Law for the time being in force the amount of compensation that may be given for the same or any part thereof shall be applied for the ends, intents and purposes afore-said. That the number of the trustees shall be at least six and shall not exceed eight. That Sheth Panachand Hirachand shall be the Chairman of the first trustees and

after his decease the elder living scion of Sheth Hirachand Gumanii shall be appointed the Chairman of the trustees. That the Chairman of the trustees shall also be the President of the Managing Committee unless he resigns. During the temporary absence of the Chairman the trustees may appoint any one of themselves to act as chairman for the time being. Provided always and it is hereby lastly declared that if the trustees hereby appointed or to be appointed as hereinafter mentioned or any of them shall happen to die, continge to reside abroad for the space of more than twelve calendarmonths or shall become a bankrupt or take the benefit of any act for the relief of insolvant debtors or be desirous of being discharged from disclaim neglect refuse to act or become incapable of acting in the trusts hereinbefore declared before the same shall be fully performed and then and in such case and so often as the same shall happen it shall be lawful for the said Panachand Hira-Manekchaud Hirachand, Navalchand Hirachand chand. and Motichand, during their joint lives and after the Premchand decease of any of them for the survivor and after the decease of such survivor for the surviving or continuing trustees or trustee of these presents for the time being or the executors, administrators of the last surviving or continuing trustee by any deed or instrument in writing from time to time to substitute or appoint within three months at the most any persons or person in the stead or place of such trustees or trustee so dving continuing to reside abroad becoming bankrupt or insolvent, desirous to be discharged, disclaiming, neglecting or refusing to act or becoming incapable of acting as aforesaid and immediately therenoon all the aforesaid trust estate and premises shall be forth-with conveyed assigned and assured so and in such manner as that the same may become legally and effectually vested in such new trustee or trustees either jointly with the surviving or continuing trustees or trustee or solely as the case may be to the uses, upon the trust and to the ends intents and purposes hereinbefore limited and declared or such of them as shall be then subsisting undetermined and capable of taking effect and every instrument expressed to be made in pursuance of the aforesaid power and not appearing on the face of it to be invalid shall although not so made be valid and effectual for all purposes other than the exoneration of the parties to the making thereof from responsibilities and that every

such new trustees or trustee either before or after such conveyance assignment or assurance as aforesaid shall have the same power and authority in all respects as if he or they had been originally appointed a trustee or trustees by these presents and that there shall be atleast two meetings of the trustees in a year but if any two trustees desire a meeting of the trustees to be held the Chairman shall convene a meeting of the trustees That accounts and the reports shall be printed and published every year, that the bills of monthly incomes and expenses should hear the signatures of atleast two trustees and that no trustee or trustees hereby appointed or to be appointed as aforesaid shall be responsible for the acts deeds or defaults of any co-trustee or co-trustees, nor for involuntary losses nor for monics expressed to have been received in any receipt or receipts in which they shall join for conformity only, nor be accountable for the sufficiency of any banker, broker, attorney, solicitor, agent or auctioncer or any other person or persons whomspever with whom any of the trust monies may be deposited for safe custody or otherwise or who may receive the same in execution of the aforesaid trust, nor for the insufficiency of any stock funds or securities nor for any other loss or damage that may happen to arise of or to all or to any part of the said trust estate, trust monies and premises unless through the wilful default of such trustees respectively and that the present or any future trustees or trustee shall and may reimburse themselves and each other out of the monies which shall come to their respective hands by virtue of these presents all such costs, damages and expenses as they or any of them shall or may suffer sustain expend disburse or be put into in or about the excention of the aforesaid trust or in relation thereto and the said Panachand Hirachand, Manekehand Hirachand, Navalchand Hirachand and Prenchand Motichand do hereby for themselves their heirs, executors and administrators convenant with the said trustees, their successors and assigns and their heirs, executors, administrators and assigns, that notwithstanding any act deed or thing whatsoever by them the said Panachand Hirachand, Manekchand Hirachand, Navalchand Hirachand and Premchand Motichand or any person or persons lawfully or equitably claiming by through, under or in trust for them made, done or committed or omitted to the contrary they the said Panachand Hirachand, Manekchand Hirachand, Navalchand Hirachand and

Prenchand Metichand, now have in themselves good right full nower and absolute authority to grant and assure the hereditament and premises hereby granted released and assured or intended so to be unto and to the use of the said trustees, their successors and assigns and thier heirs, executors, administrators and assigns in manner aforesaid. And that it shall be lawful for the said trustees their successors and assigns and their heirs, executors administrators and assigns from time to time and at all times hereafter peacably, quietly to enter upon, possess, and enjoy the said hereditaments and premises and to receive and take the rents and profits thereof and of every part thereof without any lawful eviction, interruption, claim or demand whatsoever of, from, or by them the said Panachand Hirachand, Manekehand Hirachand, Navalchand Hirachand, and Premeband Motichand or any person or persons lawfully or equitably claiming or to claim by, from, under or in trust for them or any of them, and that free from all incumbrances. and further that they the said Panachand Hirachand, Manekehand Hirachand, Navalehand Hirachand and Premchand Motichand and their heirs executors and administrators and all and every other person or persons whosesoever having or claiming any estate or interest whatsoever in the same hereditaments and premises or any of them or any part thereof, from, under, or in trust for the said Panachand Hirachand, Manekenand Hirachand, Navalchand Hirachand and Premchand Motichand or their heirs or any of them shall and will from time to time and at all times hereafter upon every reasonable request and at the costs of the said trustees, their successors, and assigns and their heirs, executors, administrators or assigns do and execute or cause to be done and executed all such further and other lawful acts deeds and things whatsoever for the better and more perfectly conveying and assuring the said hereditaments and premises and every part thereof unto the said trustees their successors and assigns and their heirs, executors administrators and assigns in manner aforesaid as by the said trustees their successors and assigns and their heirs, executors administrators or assigns or their counsel in the Law shall be reasonably required.

In Witness Whereof the parties hereto have respectively hereunto set their respective hands and scals, the day and year first above written. Signed, sealed and delivered by the within named Panachand Hirachand, Manekehand Hirachand, Navalehand Hirachand, and Premchand Motichand and the said, Panachand Hirachand, Manekehand Hirachand, Navalehand Hirachand and Premehand Motichand in the presence of

#### R. M. SAYANI,

Solicitor, Bombay.

Vithaldass Govindass Managing Clerk, to- Messrs, Payne, Gilbert, Sayani & Company.

Signed, sealed, and delivered by the abovenamed add Hirachand Nem chand and Raja Dharmachandra, Son of Raja Bahadur Musavirr Jang (Doen Dayal) in the presence of

REGD. GILBERT,

Solicitor Bombay.

Vithaldass Govindass, Managing Clerk to Messrs, Payne, Gilbert, Sayani and Moos.

Manckchand Hirachand excenting party Jeweller residing at Shaik Memon Street admits execution as settlor and trustee.

#### **માણેકચંદ હીરાચંદ**.

#### (i.e.) MANEKCHAND HIRACHAND,

Mr. A. F. D. Miranda Head Clerk Bombay sub-registry office residing at Malabar pahhady and known to the Sub-Registrar is examined as to identity of the above executant.

|                    | A. F. D. MIRANDA, |
|--------------------|-------------------|
|                    | M. W. Gadgil.     |
| 23rd January 1900  | Sub-Registrar of  |
| Line handling root | Bombay.           |

Talakehand Sakharam (constituted attorney of Hirachand Nemchand executing party) clerk residing at Shaik Abdool Rehman Street admits execution as trustee by the said Hirachand Nemchand.

> તલકચંદ સખારામ તે હીરાંચંદ નેમચંદના નીમેલા મુખતયાર. (i.e.) TALEKCHAND SAKHARAM, Constituted attorney of Hirachand Nemchand,

#### શા પાનાચંદ્ર હીરાચંદ.

(i.e.) PANACHAND HIRACHAND, भाषेक्ष्य'६ दीराय'६.

(i.e.)MANEKCHAND MIRACHAND નવલચંદ હીરાચંદ.

(*i.e.*)NAVALCHAND, HIRACHAND, PREMCHAND MOTICHAND,

#### શા પાનાચંદ હીરાચંદ.

(i.e.) PANACHAND HIRACHAND, (i.e.)MANEKCHAND HIRACHAND

#### માણુકચંદ હીરાચંદ. નવલચંદ હીરાચંદ.

(i.e)NAVALCHAND HIRACHAND PREMCAND MOTICHAND,

#### (i.e.) HIRACHAND NEMCHAND DHARMACHANDRA RAJA

Mr. Vithaklas Govindas clerk to Messrs, Payne, Gilbert, Sayani and Moos Solicitors residing at Bhooleshwar Road and known to Sub-Registrar is examined as to identity of the abovenamed attorney.

25th January, 1900.

#### VITHALDAS GOVINDASS

M. W. GADGIL, Sub-Registrar of Bombay.

Mr. Dharmachandra Raja executing party Photographer residing at Walkeshwar admits execution.

#### DHARMCHANDRA RAJA,

Mr. Vithaldas Govindas Clerk to Messrs Payne Gilbert Sayani and Moos residing at Bhooleshwar and known to the Sub-Registrar is examined as to identify of the above excutant.

30th January 1900.

VITHALDASS GOVINDASS,

M. W. GADGIL.

Sub-Registrar of Bombay.

Navalehand Hirachand excenting party Jeweller residing at Shaik Memon Street known to the Sub-Registrar admits execution.

#### નવલચંદ હીરાચંદ.

M. W. GADGL,

24th March 1900.

Sub-Registrar of Bombay.

Prenchand Motichand executing party Jeweller residing at Shaik Memon Street admits execution.

#### PREMCHAND MOTICHAND

Keshavlal Purbhudass (constituted attorney of Panachand Hirachand executing party) Mehta residing at Shaik Memon Street admits execution by the said Panachand Hirachand.

**શા કેસવલાલ પરભુદાસ** તે શા પાનાચંદ હીરાચંદના વડીલ. Mr. Vithaldas Govindass clerk to Messrs Payne Gilbert Sayani & Co. Solicitors residing at Bhooleshwar, known to the sub-Registrar is examined as to identify of the above excentant and the attorney.

> VITHALDASS GEVINDASS M. W. GADGIL,

Sub-Registrar,

Bombay.

30th March 1900.

Registered No. 735 A at pages 364 to 379 Vol 942 of Book No. I.

M. W. GADGIL,

Sub-Registrar of

Bombay.

6th April 1900



**રો**ડ **હીરા**ચંદ ગુમાનજીનો મુંબઇ ખાતે સ્થાપવામાં આવેલી શ્રી જૈત બારડોંગ સ્કુલનું ટ્રસ્ટડીડ.

> રેાજદા નંખર ૬ તા૦ ર૩ મી જાતેવારી સને ૧૯૦૦ વાર મંગળના રાેજ સાંજના કલાક ૩-૧૫ મોનીદે સબરજીસ્ટ્રારનીઓફ્રીસમાં રજી કર્યુ.

> > માણેકચંદ હીરાચંદ, ઐમ. કબલ્યુ. ગાડગીલ, સબરજરદ્વાર.

સ્ટાંપ રૂ. ૨૦૦) તા

નીચે સુજપ્ય ફી મળી છે:---રછસ્ડર કરવાની ફી ... ૪૦-૦-૦ લખામણી ૪૨ ફાેલીએા ૬-૯-૦ કુલે...૪૬-૯-૦ એમ. ડાબહ્યુ. ગાડગીલ, સબરછસ્ટ્રાર.

આ ખત આજ તારીખ ચોથી માઢે ડીસેમ્બર ઇ. સ. ૧૮૯૯ તે દીને એક બાજીથી પાનાચંદ હીરાચંદ, માણકચંદ હીરાચંદ, નવલચંદ હીરાચંદ અને પ્રેમચંદ માેલીચંદ સઘળા મુંબઇના હિંદુઓ જૈન દીગંબર ધર્મ પાળનારા (હવે પછી બીજી ઉપમા ન અપાય સાં સુધી \* સેટલર્સને નામે ઐાળખાશે) તેઐાની તથા બીજી બાજા્થી મજકર પાનાચંદ હીરાચંદ, માણેકચંદ હીરાચંદ, નવલચંદ હીરાચંદ, પ્રેમચંદ માતીચંદ, રાજા ધરમચંદ્ર રાજા ભઢાદુર મુસા વીરજંગ (દીનકયાળ) ના પુત્ર તથા હીરાચંદ નેમચંદ્ર સઘળા મુંભઇના હિંદુઓ મજદૂર દીગંબર જેન ધર્મ પાળનારા (હવે પછી બીજી ઉપમા ન અપાય ત્યાં સુધી ડુસ્ટીઓને નામે એાળખારી) તેએાની વચ્ચે કરવામાં આવ્યું છે જેથી મજકૂર પાનાચંદ હીરાચંદ, માણેક-ચંદ હીરાચંદ, નવલચંદ હીરાચંદ અને પ્રમચંદ માલીચંદ એક જમીન અથવા જગ્યાના કકડા અથવા ટુકડાે વંશપર પરાના નથા અમલા (ઇમારત) જેની તપસીલ હવે પછી આપવામાં આવશે (અને બીજું નામ ન અપાય ત્યાં સુધી ટ્રસ્ટ મિલકતને નામે ઐાળખાશે) તેના સ્વતંત્ર માલીક એટલે પોતે ધણી છે અને તે કાઇ પણ તરેહના વાંધા વગરની છે તથા મજકૂર સેટલરાેની મરજી પોતાના પીતા હીરાચંદ ગુમાનજીના સ્મરણાર્થે જૈન ધર્મના સ્વદેશીઓના લાભ તથા વપરાસ સારૂ જૈન <del>પાનપૂર્વ્ય ગ</del>હ સ્થાપવાની છે તથા મજદૂર ધર્મના કામ સારૂ સેટલરોને મજદૂર ઉપર જણાવેલી ટ્રસ્ટ મિલકત નીચે લખ્યા મુજબની સત્તા-સરતો-હકકો એકરાર અને કબુલાતે નીચે દર્શાવેલી ધારણા દરાદા અને કામને માટે ટ્રસ્ટ કરવાની છે. હવે આ લખત (ખત ) તેા હેતુ એવા છે કે મજકર ઇચ્છા પ્રમાણે અને મજકર લખાણ પ્રમાણે મજકર પાનાચંદ હીરાચંદ, માણેકચંદ હીરાચંદ, તવલચંદ હીરાચંદ, પ્રેમચંદ માતીચંદ, મુસા વીરજંગ, (દીનદયાલ)ના પુત્ર અને હીરાચંદ તેમચંદ અને તેમાંના હૈયાત રેહેનાર અને વેએાની પછી આવનારા અને હક્કાર ચનારાઓને જમીનના સઘળા કકડાે અથવા ડુકડાે અથવા સાંહટખેટી જગ્યા તેના ઉપર ભાંધેલા અમલા-ઇમારતા તથા મકાના સાથે જે મુંબઇના કાેટ બહાર અને મુંબઇના રજીસ્ટ્રારની હદમાં

\* ટ્રસ્ટ કરનાસ.

ગીલાઈ: અંદિગા પશ્ચિમ બાબાઓ આવેલા છે તથા જે ભરતમાં ૨૬૬૦ મારસ વાર છે (કે જે જરા વધારે કે આછે પાસ હોય) અને જે જમીનના સરવેકલેકટરના જુના નંબર ૨૪૬-૧૪૧ તથા નવા ન બર ૧૩૮૬૨, ૧૩૮૭૪, ૧૩૯૩૦ <del>થય</del>ે જીને સરવે અને નવેય સરવે ને ખરે છે ર છુ૦૦૩ છુ૦૦૯ અને આનાસીપાલીડીના એસેસમેન્ટ કલેકટરના વાર્ડ ને મુર છે. ૨૮૨૯, ૨૮૩૦. ૨૬૨૫, ૨૭૭૮, (૧) (૨) ૨૭૭૯ (૨) (૩) ૨૮૩૧ થી ૨૮૩૩ અને આટ (માહસ્લા) ના નંબર ૧, ૩, ૪૭૪, ૫૧૦૯, ૪૭૬ થી ૪૮૦ છે અને જેની ચંતર સિમા તોચે પ્રમાણે છે એટલે કે પૂર્વે અથવા પૂર્વ તરક મજકર ગીલ્ડર સ્નીટ છે. પશ્ચિમે અથવા પશ્ચિમ તરક મજકર પાનાચંદ હીરાચંદ, માણેકચંદ હીરાચંદ, નવલચંદ હીરાચંદ અને પ્રેમચંદ માેલીચંદની બીજી મીલ્કતો છે ઉત્તરે અથવા ઉત્તર તરક થોડી બાજીએ કૉકૉન્ડ રેાડ ચોડી બાંજીએ લો લીવર રસ્તો અને ચોડી બાજીએ કાવસજી ખરાદીની <mark>નિલ</mark>કન છે અને દક્ષિણે અથવા દક્ષિણ બાજાુએ વ્વહેર રસ્તા છે અને મજકર જગા અમલા તથા દંખારત હાલ મજદૂર પાનાચંદ હીરાચંદ, માણેકચંદ હીરાચંદ, નવલચંદ હીરાચંદ અને પ્રેમચંદ મેાતીચંદના કબજામાં છે અને તેની બરાબર ચતર સિમા આ સાથે લગાડેલા પ્લાનમાં અતાવેલી છે અને તેના ઉપર (A) નીસાની કરી છે અને તેની હદ લાલ લીડીથી દેારેલી છે અને મજકુર જમીન તથા અમલાની કીંમત સ્ટાંપને લગતા કાયદા સાર્ટ્સપીઆ ચાલીસ હજારની આંકેલી છે તે તથા તેને લગતાં સઘળાં ધર-જીપડાં-મકાનો-ચાગાન-રસ્તા-કુવા-પાણી -પાણીના રસ્તા-ગટરા-ખાઇ-મોરી-અજવાલં-સ્વતંત્રતા-મુખ-કાયદા-હુક અને તે જમીન અથવા જગ્યાના કકડા અથવા ટુકડા અથવા તેના કાઇપણ, ભાગને લગવી હાલની અથવા હવે પછીની અધી ચીજો અથવા બાબવા સાથે અને જે અત્યારલગીતેની સાથે વપરાસમાં અને બાગવટામાં છે તે તથા જે તેની સાથે લાગુ છે તે જમીન અથવા જગ્યાના ટુકડા અથવા કઠડા અમલ⇔દમાન રત તથા ઘર અથવા તેના કાઇપણ ભાગ અથવા તેની અંદરના ભાગ મજકર પાનાચંદ હીરાચંદ, માગેકચંદ હીરાચંદ, નવલચંદ હીરાચંદ અને પ્રેમચંદ માલીચંદના બધા વારસા પાતાના હક પ્લાટો લાભ કરદાવા જે કોઈકાયદાની ગ્રંથ અથવા બોજી કોઇયણ રીતે હોય તેનું ડ્રબ્ટ જાહેર કરી આપે છે બક્ષે છે અને કબુલ રાખે છે મજકર ટસ્ટીઓ તેઓમાંના બાકી રહેલા અથવા બાકો રહેલા અને તેમના પછી થનારા ટસ્ટીઓ મજદર જમોને અથવા જગાના ટુકડા કમારત તથા અમલા જેનું આ લખતથી ટ્રસ્ટ કોધું છે અથવા કરવાનું છે તે મજદૂર ધારણા–ઇરાદા તથા કામ સારૂ આની અંદર જણાવેલી સત્તા-સરતા અને કપ્પુલન પ્રમાણે ટ્રસ્ટમાં રાખે એટલે કે આ લખતના ટ્રસ્ટીઓ મજકર જમીન અમલો અથવા કમારત જે પહેલાં વરણવ્યાં છે તેના માલીક બને અને તેનું ભાડું વાગેરે એકફ કરે અને તેમાંથી મુંબઇ સરકારને તથા મુંબઇની બ્યુનીસીપાલીટીને આપવાના સઘળા દર-કર આપે અને મજકર જગ્યા ઇમારવ સારી હાલવ અને સ્થિતિમાં રાખવા સાર અને વેનેા વિમા ઉતરાવવા અને વહીવટ કરવાને માટે જોઇતા અથવા જરૂરના પૈસા ખરચે અને ભાગ વીગેરેની ઉપજમાંથો જે ચાપ્પ્પી વાર્ષિક ઉપજ રહે તેમાંથી દર સેંકડે આછામાં આછા પાંચ ટકાનું જરૂરીઆત

આકત વખતે અથવા અચાનક કામ વખતે વાપરવા સાર રીઝર્વ કુંડ રાખે અને બાકી રહે તેમાંથી ટ્રસ્ટીએાએ મજકુર જગ્યામાં જો દેહેર બાંધવામાં આવે તેા તેના નીભાવ માટે એટલે કે પૂજારાને આપવા, દીવાબતી કરવા અને પૂજાનો સામાન જેવા કે કેસર વીગેરે રાખવા સાર દર બહીને રા. ૨૫) અંકે પચીસ ઉંચા સુકવા (જીદા રાખવા) અને બાકી રહે તેમાંથી એક યાગ્ય દેખરેખ રાખનારના પગાર આપવા અને આ ટ્રસ્ટડીડની રૂએ જે અનપર્જ્યા ગૃહ સ્થાપવામાં આવે તેની અંદર દાખલ કરેલા વિદ્યાર્થી અથવા છોકરાઐાની ટેખરેખ રાખવા સાર એક દેખરેખ રાખનાર નીમવા. અને તેને દૂર કરી તેની જગાઐ ભીજાને રાખવાની સત્તા મજકર ટસ્ટીઓને છે અને મજકર અલપૂર્ણા ગૃઢના વહીવટ કરવા સારૂ એક કારાબારી મંડળ રથાપવું અને તે મંડળને અથવા તેના કાઇ પણ સભાસદને દુર કરવાની અને તેની જગાએ બીજાં અથવા બીજાને નીમવાની સત્તા ટસ્ટીઓએ પાતે રાખવી. તથા આવા કારોબાર મંડળના અને દેખરેખ રાખનાર નાકરની અગમચેલી સાર તથા સાધારણ રીતે આ ટસ્ટડીડ અને તેની તેમેા (હેતુઓ) અમલમાં લાવવા સારૂ વખતા વખત ધારા કરવાની તથા તેમાં વધારાે ઘટાડાે તથા કેરકાર કરવાની સત્તા મજકર ટસ્ટીઓને છે પરંતુ આવા ધારા-કાયકાએ। આ ટ્સ્ટડીડની સરતાેથી વિરુદ્ધ હેાવા જોઇએ નહીં. વળી મજકર ટસ્ટીએ આમકાની તથા ભાડામાંથી જે બાકી રહે તેમાંથી સંસ્કૃત જૈન શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરવા રાખેલા જૈન વિદ્યાર્થીઓને સ્કાલરશીપ આપવા સારૂ 📩 ભાગ અને ભીજો 🔥 ભાગ ગરીબ ડીગંબર જૈન ધર્મ પાળનારા જેએ। સુંબદ'માં અથવા સુંબદ'ની બહાર સાધારણ કેળવણી લેતા હ્યેય તેમને રકાલરશીપ આપવા સાર્અને બાકીનો <mark>પ</mark>્રબાગ શેઠ હી**રાચંદ** <u>ગુમાનજીના જૈન અનપૂર્ણા ગૃહમાં રહેતા વિદ્યાર્થીઓને સ્કાલરક્ષીપ</u> આપવામાં વાપરવા. વળી જે રકમ નહીં વપરાએલી બાકી રહે તેની હિંદરતાનની સરકારની જામીનગીરીએોનાં ઓગરીયાં, અથવા જાહેર શેરા, પોર્ટ ટરટના ભાન્ડા, અથવા ડાબેન્ચરા અથવા સ્વનીસી-પાલીડીની લોને અને તે વખતના ચાલ કાયદા પ્રેમાણે યેણ્ય જમીનગીરી ગણાય તેમાં રાકવી અને જે કારણસર આ ટ્સ્ટડીડ કરવામાં આવ્યું છે તેના રીઝવ કડમાં નહીં ખરચાએલી રકમ નાખવી. તેમજ આ સાથે જોડેલા ( )ડે ) માર્કાવાળી મીલ્કત અલપર્જ્ઞા ગઢનાં ઉપયોગને માટે વાપરવી અને આ સાથે જોડેલા નકસા સાથેની ( C ) માર્કાવાળી (મિલ્કત ધરમશાળા માટે વાપરતી અને એક લેખ લખીને આ અન્નપૂર્ણા ગૃહના કાઇપણ દેખીતા ભાગ ઉપર લગાડવા અને મજકર ડસ્ટીઓએ જૈન છાકરાએાએ મેઠીકયુલેશનની પરીક્ષા પસાર કરી હોય અને કાે. કાલેજમાં અથવા ડીસ્ટ્રીકટ પ્લીડર ( છલ્લા જડજ ) ની પરીક્ષાના અબ્યાસ કરતા હ્યાય તેવાએોને વગર ભાડે મજકર અન્નપૂર્ણા ગૃહમાં રેહવા દેવા. પરંત દીગંબરી જૈતા જેએાએ મેટીકયુલેશનની પરીક્ષા બીજી ભાષા તરીકે સંસ્કૃત લઇને પસાર કરી હશે તેમને મહેલાં પસંદ કરવામાં આવશે, અને બીજીું વળી જો તે અન્નપૂર્ણાગૃઢમાં જગા ખાલી હેાય તેા દીગંભરી જૈન વિદ્યાર્થીઓ જેઓએ ચાેશું (ઇંગ્રેજી) ધારણ પસાર કર્યુ હશે અને ચડતા વર્ગના અથવા મેડ્રીકયુલેશનની પરીક્ષાના અભ્યાસ કરતા હશે તેમને વગર બાડે તેમાં રહેવા દેવામાં આવશે. વળી કાેઇ વખતે તે અનપૂર્ણાગૃહમાં કાેઇપણ વિદ્યાર્થીએા રહેતા ન હાેય

સારે તે વખતના ડ્રસ્ટીએપને યાંગ્ય લાગ્ને લેવા જૈન ધર્મનાં કામ માટે પ્રસંચાયત તે જયા વાયરલા દેવી. વળી બીજાં એ કે દીમંબરી જૈન સુસાફરોને વચર ભાડે ધરમશાળામાં રહેવા દેવા. વળી બીજાં એ કે કાઇ પણ જૈન ધર્મના સાણસને પોતાના ખરચે દીમંબરી જૈન દેરાસર બાંધવાની આ ડ્રસ્ટ મિલ્કત ઉપર ઇચ્છા હોય તા તેને તેમ કરવા દેવામાં આવશે. પરંતુ ડ્રસ્ટીઓ તે દેરાસર જેવી હબનું અને જે જગાપર તથા જે જે શરતો અને બોલીઓ કરે તે પ્રસાણે બાંધવા દેવામાં આવશે. પરંતુ આવા માણસને તે દેરાસર બાંધવાની કે કે જે પ્રસાણે બાંધવા દેવામાં આવશે. પરંતુ આવા માણસને તે દેરાસર બાંધવાઓ કરે તે પ્રસાણે બાંધવા દેવામાં આવશે. પરંતુ આવા માણસને તે દેરાસર બાંધવા પછી તે ઉપર તેનો કેાઇ પણ જાતના હક્ષ રેહેશે નહીં પણ તે ડ્રસ્ટીઓના હાથમાં જશે અને જૈન દીમંબર ધર્મની ક્રિયાઓ તે દેરાસરમાં કરવા દેવામાં આવશે મજકુર ડ્રસ્ટીઓને કાઇપણ જૈન તરકાયી મજકુર ડ્રસ્ટના કામ સાર કાઇ પણ રકમ અથવા રકમા આપવામાં આવે તે તે તે લેવાની છુટ છે અને આવી અપાએલી રકમો પણ ડ્રસ્ટ મિલ્હતના એક બામ તરીકે મણાશે. આ લખતના ચાલુ ડ્રસ્ટીઓ એક કારોળાર મંડળની નીમહૃંક કરશે અને તે મડળ પોતાને યોગ્ય લાગે તેમ મજકુર અનપૂર્ણાગ્રહ, ધરમશાળા અને જે દેરાસર બાંધવામાં આવ તો તે તેનો યોગ્ય અને સારા વહિવટ કરવા સાર ધારા આને નિયમા બાંધરો. મજકુર કામ સાર જે કારોળાર મંડળ નીમવામાં આવશે તે તે વખતના ડ્ર-કીઓની જૈન દીગંબર ધર્મ પાળ-નારાઓમાંથી જે જૈનોને વખતો વખત ચુંટી કારો. તેનું થશે.

મજકુર હીરાચંદ ગ્રુમાતજીતા પુરૂષ વંશજેતમાંથી ખેટ્ર-ડીએન હંમેશાં હોવા જોકએ અને જો મજકુર હીરાચંદ ગ્રુમાનજીના વંશમાં કાઇ પણ પુરૂષ વંશન હોય તેને મજકુર હીરાચંદ ગ્રુમાનજીના પાસેના સગામાંથી એવા બે ટ્રક્ટીઓ તરીકે તીંમવા.

જેત મજકુર જગા અમલા અથવા કબારત અથવા તેના કોકપણ ભાગને જાહેર કામ સારૂ સાલુ કાયદાની રૂએ સરકાર ખરીદી લે તેને તેના બહલામાં જે રકબ આપવામાં આવે તે મજકુર ટુસ્ટના કામ ધારણા તથા હેતુઆ સારૂ કાને લગાડવા ( ઉપયોગમાં લેવા.)

ટસ્ડીઓની સંખ્યા ઓછામાં એછી છ અને વધતામાં વધતી આક્તી હોવી જોઇએ. રીકે પાનાચંદ હીરાચંદ પહેલા ટસ્ડીઓના પ્રમુખ થાય. અને તેમના મરખુબાદ શેક હીરાચંદ શમાનછતા હૈયાત વારસોમાંના સાથી મોટા ને ટ્રેટ્રીઓના પ્રમુખ નીમવાને ટ્રેન્ડીઓના પ્રમુખ જ્યાં સુધી રાજીનામું આપે નહીં ત્યાં સુધી કારોપ્યાર મંડલના પણ પ્રમુખ થાય. પ્રમુખની થાેડા વખતની ગેરહાજરીમાં ટ્રસ્ડીઓમાંના એકને તે વખતના પ્રમુખ નીમવા. વળી આ સરત કરી બપહેર કરવામાં આવે છે કે જેને આની રુએ નીમાએલા અથવા હતે પછી જેમ કહેવામાં આવશે તેમ નીમવામાં આવે તે ટ્રસ્ટીઓ અથવા તેઓમાંના કાઇ પણ મરણ પામે અથવા બહાર ગામ બાર મહીના કરતાં વધારે મુક્ત રહે અથવા તો લાહ લે અથવા તે નાદાર દેવાદારોના ધ્રુટકારાના કાયદાનો લાભ લે અથવાતો આ ટ્રેસ્ટડીડની રુએ જે જે કામ કરવાનાં છે તે પુરા કરવા પેહેલાં કામ કરવાને અશકત થાય તે તે તેવે પ્રસાંગ અને જેટલે પ્રસાંગે તેવું બને તેટલે પ્રસંગે મજકુર પાનાચંદ,હીરાચંદ, માણેકચંદ હીરાચંદ, નવલચંદ હીરાચંદ અને પ્રમુચંદ મોની-ચંદ જ્યાં સુધી હૈયાલહેાય ત્યાં સુધી તેઓજ અને તેમાંથી કાઇની પણ રજા કાર્યથા ટ્રસ્ટી અથવા અને ભાકી રહેલાના મરણ પછી બાકી રહેલા અથવા ચાલુ ટ્રસ્ટીઓ અથવા ટૂસ્ટી અથવા

રા છેલ્લા જીવતા રહેલા અથવા ભાલુ ટ્રેસ્ટીના એકઝીક્યુટરા તથા વકડીલા કાઇપણ લખાણ અથવા લેખથી વખતે વખત એવા મરી ગએલા અથવા બહાર ગામ જનારા અથવા <u>કેવાળું કાઢનારા અચવા તાદાર થએલા અચવા હ્યુટા થયા માગતા અથવા નીકળી જવા</u> માગતા અથવા રજાકજાએ બાકી દૈયાત હાય તેઓએ અને એવા દૈયાત હાય તેમની રજા કળાએ દેવાત અથવા થાલ ટસ્ટી અથવા ટસ્ટીઓની અથવા છેલ્લા હૈયાત ટસ્ટીના વંશ વારસોએ લખીત લેખ અથવા ખતથી વખતા વખત વધતામાં વધતા ત્રહા મહીનાની અંદર ગરી ગઐલા અથવા બહારગામ રહેવા અથવા લાહ લેતા દેવાળું કાઢનાર અથવા હટી જનાર અથવા ગકલત કરનાર અથવા કામ કરવાને ના પાડનાર અથવા અશકત થએલાની જગાએ બીજો ટસ્ટી અથવા ટસ્ટીઓ નીમવા અને તે નીમહક કાયદાસર ગણાશે અને ત્યારથી. તરતજ મજકર ટ્રસ્ટ મિલ્કત આવા નવા ટ્રસ્ટી અથવા ટ્રસ્ટીઓના હ્રાથમાં હૈયાત ટ્રસ્ટીની સાથે અથવા તા તેઓમાં સ્વતંત્ર રીતે મજકર ડસ્ટના કામ સાર અથવા તા મજકર જણાવેલા હેનુઓમાંથી જે હેત પાર પડયા ન હોય તે પાર પાડવા સાર ટસ્ટમાં જશે અને મજકર સત્તાની ર છે છે ખત બનાવવામાં આવશે તે ખત જે વખતે ગેરકાયદાસર હાય તે! તે કાયદાસર ગણાશે અને પાનાની જોખમદારીથી મુક્ત થવા શિવાય બીજાં બધાં કામ સાર કાયદેસર તથા વાજબી ગણાશે. અને આવે દરેક નવા ટસ્ટી અથવા ટસ્ટીએાના હાથમાં મજદ્ર મિલકત જાય ત્યારથી તે લોકોને જાએ કે અસલથી નીમ્યા ઢાય તે પ્રમાણે દરેક ભાભતમાં બધી સત્તા તથા કુલ મુખત્યારી મળશે. અને એાછામાં એાછી દર વર્ષમાં ટુસ્ટીએાની બે સભા મળવી જેતેકએ. પરંતુ જેતે કારપણ બે ટસ્ટીની સભા બાેલાવવાની બરછ હોય તેા તે પ્રમુખે બાેલાવવી અને હિસાબ તથા રીપોર્ટ દરેક વરસે છપાવી બહાર પાડવા. બાસિક આવકનાં તથા ખર-ચતાં લીલ પર એાછામાં એાછા બે ટ્રસ્ટીની સહી હોવી જોઇએ. અને આની રૂએ નીમાએલા ટરડી અથવા ટરડીઓ મજકર લખ્યા પ્રમાણે હવે પછી નીમવામાં આવે તે ટ્રસ્ટીઓ પોતાના જેતડાયા ટ્રસ્ટી અથવા ટ્રગ્ટીઓનાં કામ અથવા કસર સારૂ અથવા પાતાનીમેળે થતાં નકશાન માટે અથવા તે જે પહોંચ અથવા પહોંચા ઉપર પોતે સાખીતી સાર સહી કરી હેાય તે સહી કરતાર તેના નાણાં સાર જે ખમદાર ગણાશે નહીં અથવા કેત્કપણ દલાલ, વકીલ, ભારીસ્ટર. આડતીઓ, લીલામવાળા અથવા કાકપણ શખસ અથવા રાખસા જેની પાસે અનામન અથવા બીજી રીતે મજદૂર ડુસ્ટના નાણાં અથવા રકમ રહે તેને સાર અથવા મજકર સ્રરતું કામ કરવા માટે જે નાણા આવે તેમાં અથવા જામીતગીરીનાં કોર પણ ઓચરીયાંના ભાવ ઓછા થાય તેના સાર અથવા બીજી નકસાની જે મજકૂર ટુસ્ટ મીલકત, ટુસ્ટ પૈસા. અને ટ્રેસ્ટની બાબતમાં (ટસ્ટીએે)થી જાણી વૈતર્કને ચએલી કસર શાવાય) વેતેખમઘર ગણાશ નહીં. અને મજકર ટ્રેસ્ટ અથવા તેને લગતા કામમાં જેજે ખરચ વકસાતી તેઓને થાય તે આ લખતની રએ જે નાખા તેઓના <mark>હાયમાં</mark> આવે તેમાંથી આપે અને મજકર પાનાચંદ હીરાચંદ, મહ્ણકચંદ હીરાચંદ, નવલચંદ હીરાચંદ, અને પ્રેમચંદ માેલીચંદ પાલાની તથા પાલાના વધા વકીલ વારસ તરકથી મજકર ટ્રેસ્ટી તથા તેમના વંચ વકીલ વારસ સાથે કળુલત કરેએ કે મજદૂર પાનાચંદ હીરાચંદ, માળેકચંદ હીરાચંદ, નવસચંદ હીરાચંદ, અને પ્રેમચંદ માનીચંદ, અથવા તેએહતી અથવા તેઓમાંના કારકપણની મારકુત કાયલ આચવા કાયદાની બારીકીથી હકદારના ટસ્ટી તરીકે અથવા બીજી કારપણ રીતે તેઓએ કારપણ કામ-કુસ અથવા બાબત કાધા હોય તે છતાં મજકર પાનાચંદ હીરાચંદ, માણેકચંદ હીરાચંદ, નવલચંદ હીરાચંદ અને પ્રમચંદ માતીચંદને પોતાને આ લખતની રૂએ ટ્રડીએો તથા તેએોની પછી આવનાર અથવા ઘનાર અને

તેમના વંશ વારસ તથા વક્ષીક્ષેને મજકુર રીતે ટ્રસ્ટમાં આવેલા તથા ભક્ષેલા અથવા ટ્રસ્ટમાં અપાતી અથવા બક્ષાતી બિલકત આપવાના તથા ટસ્ટ કરી આપવાના ખરા હક સંપૂર્ણ સત્તા તથા કલ મુખત્યારી છે. અને મજકુર ટ્રસ્ટીઓ અને તેઓની પછી આવનારા તથા ચનારા ટસ્ટીઓ તેઓના વંશ વારસાે અથવા વક્ષીલાે અત્યાર પછી વખતાે વખત અને હમેશાં તે મજકર મિલ્કતમાં પ્રવેશ કરે, જાય, આવે અને બોગવે અને તેનું ભાડું વીગેરે લે અને તેમાં મજકર પાનાચંદ હીરાચંદ, માણેકચંદ હીરાચંદ, નવલચંદ હીરાચંદ અને પ્રેમચંદ પ્રાતીચંદ અથવા તેઓની અથવા તેઓમાંના કાઇના વંશ વારસાે અથવા વડીલોએ અથવા તેઓ તરફથી દરદાવેા કરનારાઓએ ક્રોકપણ રીતે કાયદાથી કે બીજી રીતે અટ-કાવ હરકત કે દરદાવેા કરવેા નહી અને વળી મજકૂર ટ્રસ્ટીઓની પછી આવનાર અથવા થનારા તેમના વંશ વારસોથી યેાગ્ય માગણીથી વખતા વખત અને હરધડીએ મજકર પાનાચંદ હીરાચંદ, માણેકચંદ હીરાચંદ, નવળચંદ હીરાચંદ અને પ્રેમચંદ માલીચંદ તેઓના વંશ વારસ તથા વકીલો સાર અથવા તરકથી અથવા મારકતે અથવા ટસ્ટી તરીકે દાવા કરતારાએ અથવા દાવે કરતાર મજકર ટ્રસ્ટીએ અથવા તેઓના પછી આવતાર તથા ચનારા તેમના વંશ વારસા તથા વક્ષીલોને મજકર મીલકત અથવા તેના કાેમપણ ભાગ સારી રીતે અથવા સંતાયકારક રીતે મજકુર લખ્યા મુજબ ટ્રસ્ટમાં રાખવા સાર અથવા વધારે ખાતરી કરવા સારૂ જે કાંઇ લખત ખત એાચરીયાં કૃત્ય કે કાબ કરવું અથવા કરાવવું પડે તેા તેના પર સહી કરી આપવી તથા કરાવી આપવી. આની સાક્ષીમાં મજકર પક્ષકારોએ પા-તાના સહી સીકઠા ઉપર લખેલે દીવસે કર્યો છે.

મજકુર પાનાચંદ હીરાચંદ. માણેકચંદ હીરાચંદ, નવલચંદ હીરાચંદ અને પ્રેમચંદ માતીચંદે ડ્રેસ્ટ કરતાર તરીકે તથા મજકુર પાનાચંદ હીરાચંદ, માણેકચંદ હીરાચંદ, નવલચંદ હીરાચંદ અને પ્રેમચંદ માતીચંદે ટસ્ટીએા તરીકે

> **અાર. રંપેમ. સયાની** સાલિસીટર, સુંબઇ.

વીઢલદાશ ગાવિંદદાશ.

મેસર્સ પેન, ગીલ્બર્ટ. સયાની અને મુસ સાલીસીટરની કંપનીના મેનેજીંગ કલાક એ-ઓાની હજીુરમાં સહી સીકકા કરી અપ્યા છે. મજકુર હીરાચંદ નેમચંદ તથા રાજ ધરમચંદ્ર રાજ્ત બહાદુર મુસાવીરજંગ (દીનદયાલ)ના પુરુ

> **રેજીનલ્ડ ગીલભ**ર્ટ, સુંભઇના સાલિસીટર.

વીઠલદાશ ગાવિંદદાશ.

મેસર્સ પેન, ગીલખર્ટ, સયાની અને સુસના મેનેજીંગ કલાર્ક **હજીુ**ર સહીસીકકો કરી આપ્યા છે. પાનાચંદ હીરાચંદની સહી. માણેકચંદ હીરાચંદની સહી. નવલચંદ હીરાચંદની સહી. પ્રેમચંદ માતીચંદની સહી.

પાનાચંદ હીરાચંદની સહી. માણેકચંદ હીરાચંદની સહી. નવલચંદ હારાચંદની સહી. પ્રેમચંદ માનીચંદની સહી.

હીરાચંદ નેમચંદનો સહી. ધરમચંદ્ર રાજાની સહી. ગાણેકચંદ હીરાચંદ સહી કરનાર ઝવેરી શેખ મેમન મેહલ્લામાં રહેનાર ટ્રસ્ટ કરનાર તથા ટ્રસ્ટી તરીકે સહી કીધેલી કબુલ રાખે છે.

માથેકચંદ હીરાચંદ,

મી. એ. એક. ડી. મીરાન્ડા સભ રજીસ્ટ્રારની એાષ્ટીસના વડા કારભારી, મલબાર હીલપર રેહેનાર અને સબરજીસ્ટ્રારની એાળખવાળાને મજકુર સહી કરનારની એાળખ વાસ્તે તપા-સવામાં આબ્યા છે.

ર૩ મી જાનેવારી ૧૯૦૦.

**એ. એફ. ડી. બીરન્ડા, એમ. ડબલ્યુ. ગાડગીલ,** મુંબઇના સબરજીસ્ટ્રાર.

તલકચંદ સખારામ સહી કરનાર હીરાચંદ નેમચંદના મુખસાર કલાર્ક સેખ અબદુલ રેહેમાન અડિમાં રહે છે તે મજકુર હીરાચંદ નેમચંદની ટ્રસ્ટી તરીકેની સહી કબુલ કરે છે.

> **તલકચંદ સખારામ,** તેં હીરાચંદ નેમચંદના નીમેલા મુખત્યાર.

મી. વીઢલદાસ ગાવીદદાસ મેસર્સ પેન. ગીલ્બર્ટ, સયાની તથા મુસ સાેલીસીટરના કારભારી ભુલેવર આગળ રેહેનાર અને સભરજીસ્ટ્રારના એાળખાણવાળાને મજકુર મુખત્યારની એાળખ સારૂ તપાસ્યા છે.

૨૫ જાનેવારી સને ૧૯૦૦.

વીઠલદાસ ગાવીંદદાસ એમ. ડબ૯ય. ગાડગીલ.

મું ભારતા સભરછરટ્ટાર.

શા. ધરમચંદ્ર રાજા સહી કરનાર, છબી પાડનાર, વાલકેશ્વર આગળ રહેનાર સહી કપ્યુલ રાખેછે.

#### ધરમચંદ્ર રાજા.

શા. વીઠલદાસ ગાવાંદદાસ મેસર્સ પેન, ગીલ્બઇ, સયાની અને મુસ સાેલાસીટરના કાર-બારી ભુલેશ્વર વ્યાગળ રહેનાર અને સબ રછસ્ટ્રારના એાળખાણુવાળાને મજકુર સહી કરનારની એાળખ સારૂ તપાસ્યા છે.

૩૦ જાતેવારી સને ૧૯૦૦. **વીઠલદાસ ગાવીંદદાસ. ઐમ. ડબહ્યુ ગાડગીલ.** સંબાદના સબસ્છકઠાર.

નવલચંદ હીરાચંદ સહી કરનાર ઝવેરી શેખ મેમન સ્ત્રોટમાં રહેનાર અને સબરછસ્ટ્રારની એાળખાણવાળા સહી કાયેલી કબુલ રાખે છે.

| ૨૪ | માર્ચ સને ૧૯૦૦. | નવલચંદ હીરાચંદ. |                       |
|----|-----------------|-----------------|-----------------------|
|    |                 |                 | એમ. ડબહ્યુ ગાડગીલ.    |
|    |                 |                 | સું બઇના સબરછસ્ટ્રાર. |

પ્રેમચંદ મોતીચંદ સહીં કરનાર ઝવેરી સેખ ગેમન સ્લીટમાં સ્દ્વેનાર સહી કોધેલી કપુલ રાખે છે.

#### પ્રેમચંદ માતીચંદ.

કેરાવલાલ પરશુદાસ સહીં કરનાર પાનાચંદ હીરામંદના મુખત્યાર મેહેતા સેખ ગેમન અટિમાં રહેનારા પાનાચંદ હીસચંકની સહી કાયલ રાખે છે.

> **રાા. કેરાવલાલ પરજીકાસ.** તે શા. પાતાચંક હીરાગઠના વક્ષીલ.

મી. લીઢલદાસ ગ્રોવીદિદાસ મેરાર્સ પેન, ગીલબર્ટ, સયાની અને મુસની કંપનીના કારભારી ભુલેવ્યર આગળ રહેનાર અને સભ રજીસ્ટ્રારની એાળખવાળાને મજકુર સહી કરનાર તથા મુખત્યારની એાળખ સાર તપાસ્યા છે.

૩૦ માર્ચ સતે ૧૯૦૦,

**વીઢલદાસ ગાેવીંદદાસ.** એ**મ. ડાબ૯્યુ. ગાડગીલ.** મુંબઇના સબરજીસ્ટાર.

પહેલા નંભરની ચાપડીના હપર માં પુસ્તકમાં પાને ૩૬૪ થી ૩૭૯ માં નંભર ૭૩૫ માં રછરઢર કીધું છે.

૬ કી એપ્રીલ સને ૧૯૦૦.

**એમ. ડબલ્યુ. ગાડગીલ.** મુંબઇના સબરજીસ્ટ્રાર.



મેહેર પ્રીંટીંગ વર્કસ, કાટ, મુંબઇ.

धर्मप्रवोधनी । जिसमें अन्य मत के प्रमाणीक प्रसिद्ध मन्थों से जैनधर्म की प्राचीनता और जैन तीर्थकरांकी प्रशंसा और मक्ती नग्न दिगम्वर अवस्था की आवश्यका आरे रात्री भोजन और कन्दमूल आदिक भन्तेण का त्याग भर्छा भाँति सिद्ध किया हें। र्जसको **लाला शंकरलाल जैन साकिन रुहानां छो**ष्टा जिला युभरनाग् ने निज व्यय से मुफ्त विना मुख्य बांटने के वाम्ने संबन् १९५५ में श्रीयुत शिवलाल गणेशीलाल के "लच्मीनारायए" अस मुरादाबाद में छपी

नका ।

प्रगट होकि संसारी पुरुष मोह बश होत्तर अनेक प्रकारके दू.ख भौगते हें ॥ संसारके मनत्वसे लुटकर निज आत्म स्वरूपमें मग्न होनेस यह दूःख द्र होतेहें और परम आनन्द माप्त होताई ॥ संसारस ममन्त्र छटनेका ज-पाय यहडी होसक्ताहै कि संमारकी सर्व प्रकारकी परिग्रहको त्यांगकर अ-. शौत नम्न अवस्था धारण कर अपनी आत्मामे ध्यान लगाया जावै ॥ इस उपायसे अनेक भव्यजन संसारके दुःखों से वृटकर मुक्तिको पाप्त होगयेहैं॥ हम संसारी पुरुष अनेक पायोंमें फॅस हवेहें हमसे सर्वथा परि प्रहका त्याग नहीं होसक्ताहै इमही हेत ममत्व न छटनके कारण इमसे आत्मीक ध्यान नहीं होसक्ताहें ॥ हम केवल यहही करसक्तेंहें कि पाप रूप रागको छोड कर ऐसे महान पुरुषोंकी भक्ती और गुणानु बादमें राग लगवाबें जोयुक्ती को माप्त होगयेहैं उनकी बेराग्य नव अवस्था का ध्यान करें जिससे हमारे परिणामभी परिग्रहके त्यागेनेकी ओर लगें ॥ जैनी लोग ऐमेही महान पू रुषोंकी नम्म मुर्ता अपने मंदिगोंमें रखतहें और नित्य उनके दर्शन कर वैरा ग्य अवस्थाका ध्यान करतेहैं ॥ मोह आदमीको ग्रंथा करदेताहै उसके होते हुवे भले बुरे और सत्य अपत्वका विचार नई। रहनाई इसही के कारण प चपान पैदा होताहें॥ यह पक्षपात दूसरे पुरुषों के कार्योंन चाहे वह कार्य कैसेडी नाभ दायकहों अरुचि पैदा कराताई और उन कार्योकी निद्याकर ने पर उद्यभी होताहै ॥ कालवश संसारमें अज्ञान अंथकार अभि ह फैलगया है और मोक्ष प्राप्तीका उपाय प्राया जाताही रहाहै ॥ और घटते घटते यह दशा होगईहै कि उन महान् पुरुपोंकी भक्तीभी कम होगई जिन्होंने संसारी क परिग्रहको त्यागकर आत्म शुद्धीकीहै ॥ वह मारग जिससे मुक्ति प्राप्त होतीहै जैन धर्म अर्थात भगवान भाषित धर्म कहलाता है और इस धर्म क अद्धानी जैनी कहलाते हैं ॥ यद्यपि लंसारमें आधिक अधकार होगयाहे और जानियोंके आचारभी अन्य मतवालों केही समान भूट होगयेहैं परन्तु अब तक जैनियोंमें परिग्रह त्यामी महान पुरुषोंकी भक्ती चली जातांहे इस का रण वह उन महान पुरुषोंकी परिग्रह रहित नग्न मूर्ति बनातेई और नित्य दर्शन करतेहैं परन्तु महान शोक और आश्चर्यका बातहै कि हमारे हिन्दू

# (२)

भाई जैनियोंकी इस भक्तीकी निद्या करतेहें और आध्रपणों से सिंगारी हुई परिग्रह धारी मुर्तीका दर्शन करना अति उत्यम समझने छगेहैं ॥ इस कार्य में इमारे हिंदू भाईयोंको पच्पातने यहांतक वेराहे कि अकस्मात भी नग्न मुर्तीके दर्शन होजाना पाप समऋने लगेहें और इसही हेतु उन्होंने बहुधा नग्नपूर्ती को बाजार में निकालने पर जैनियों से भगड़ा किया है। और इस पत्तपात के ऐसे २ श्लोक भी घटुलिये हैं कि यदि कोई पुरुष मस्त हाथी की अपेट में आजाने और बचने के सिवाय जनपंदिरक और कोई स्थान न हो तो ऐसी अवस्था में भी जैनमंदिर में नहीं जाना इस स्थानपर हम अपने हिन्दू भाईयों में पार्थना करने हैं कि वह क्रुपाकर अपने प्रन्यों को देखें जिनमें उनको उन देवनाओं की प्रधंमा और उन की भक्ती करने का उपदेश मिलेगा जिन्को जैनीलोग पुनते हैं और जिनकी मुर्ती बनाने हैं और उनहीं प्रंथों में उन को नग्त की सेवा उपासनाकरने का भी उप-देश मिलैंगा । इस छोटी सी पुस्तक में हम कुछ श्लांक अपने हिन्दू भाईयों के प्रन्थों के लिखते है जिम मे इपारा ऊपरोक्त कथन सिद्धहो और इमारे हिन्दुभाईयों का पत्नपात दृरहोकर आपुस में भोतिवर्डे और अझानमिटें॥ इमारे हिन्दू भाई रात्री को भोजन न करना छान कर पानी पीना जीवहिंसा न करना आदिक कार्यों को भी आश्चर्य दृष्टि से देखते हैं और इन को जैनमन सेही सम्बन्धित कर हंसी भी उडाते हैं। इस पुस्तक में इम यह भी दिखलायेंगे कि हिन्दुशास्त्रों में भी राती को भोजन न करने छान कर पानी पीने आदिक की आज्ञा लिली है और इन को आवश्य कीय कार्य बर्णन किया है ||

अाशा है कि अझान अंधकार को दुम्करने और पत्तपान को मेटने में यह छोटी सी पुम्तक बहुत उपकारी होगा अंग इमारे भाईयोंको प्रचलित अष्ट मारगमे हटाकर शास्त्रानुमार धर्म भारग में लगावेगी ॥

> इांकरळाळ श्रावग उहाणा जिला मुजफ्फर नगर.

### ॥ श्रीगणवराय नमः ॥ धर्मप्रवोधनी.

श्री ऋषभनाथ आदिक तीर्थंकर जिनकी भक्ति जैनी लोग करते हें और मूर्ती वनाकर दर्शन करते हैं उनका वर्णन हिन्दू भाईयों के ग्रन्थों में ऐसा लिखा है ॥

श्री भागवत्यन्थ ।

नित्यानुभूतनिजलाभनिवत्ततृष्णा श्रेयस्यतद्रच-नयाचिरसुप्तबुद्धेः । लोकस्ययोकरुणयोभयमात्मलो क माख्यान्नमोभगवतेऋषभायतस्मै ॥

अर्थ--उस ऋपभ देवको हमारा नमस्कार हो सदा प्राप्त होनेवाले आत्मलाभ से जिसकी तृइना दूर होगई है और जिन्होंने कल्यान के मारग में फूठी रचना करके सो-ते हुए जगत की दया करके दोनों लोकके अर्थ उपदेश किया है ॥

श्री ब्रह्माण्डपुराण ग्रन्थ ।

नाभिस्तुजनयेत्पुत्रं मरुदेव्यांमनोहरम् । ऋषभं क्षत्रियश्रेष्टं सर्वचत्रस्यपूर्वकं ॥ ऋषभात्भारतोयज्ञे बीरपुत्रशतायजः । अभिषिंच्यभरतंराज्ये महाप्राश ज्यमाश्रितः ॥

त्र्यर्थ--नाभिराजा के यहां मरुदेवी से ऋषभ उत्पन्न हुए जिनका बडा सुंदर रूप हे जो क्षत्रियों में श्रेष्ट और सव चत्रियोंके आदिहें॥और ऋषभके पुत्र भरतंपैदा हुवाजोवीर है और अपने सो १०० भाईयों में वडा है ॥ ऋषभदेव भरत को राज देकर महा दीक्षा को प्राप्त हुए अर्थात् तप-स्वी होगये ॥

भादार्थ--जैन शास्त्रों में भी यह सब वर्णन इसही प्र-कार है ॥ इससे यह भी सिद्धहुवा कि जिस ऋषभ देव की महिमा हिन्दू भाईयों के प्रन्थोंमें वर्णन की है जैनी भी उसही ऋषभदेवको पूजते हैं ॥

शी महाभारत ग्रन्थ ।

युगेयुगेमहापुएयं दृश्यतेद्वारिकापुरी । अवतीर्णो हरियंत्र प्रभासशशिभूषणाः । रेवताद्रेजिनोनेमिर्युगा दिर्बिमलाचले । ऋषीणामाश्रमादेव मुक्तिमार्गस्य कारणं ॥

अर्थ--युगश्में दारिका पुरी महा क्षेत्र हे जिस में हरि-का अवतार हुवा है जो प्रभास चेत्र में चन्द्रमा की तरह शोभित हैं ॥ और गिरनार पर्वत पर नेमिनाथ और कैलाश पर्वत पर आदिनाथ अर्थात् ऋपभदेव हुए हें ॥ यह चेत्र भूटपियों के आश्रम होने से मुक्ति मारग के कारण हैं ॥ भावार्थ--श्री नेमिनाधस्वामी भी जैनियों के तीर्थकर हैं

जापाय-आ गामगावस्तामा मा आगवा के तायकर ह और श्रीच्छषभनाथ को झादिनाथ भी कहते हैं क्योंकि वह इस गुगके आदि र्तार्थकर हैं॥

श्री नागपुराण ग्रन्थ )

दर्शयन्वत्र्मवीराणां सुरासुरनमस्कृतः नीतित्रय स्यकर्तायो युगादोप्रथमोजिनः । सर्वज्ञःसर्वदर्शीच सर्वदेवनमस्कृतः छत्रत्रयीभिरापुञ्य मुक्तिमार्गमसौ वदन् ॥ आदित्यप्रमुखासर्वे बद्धांजलभिरीशितु । ध्यायंतिभावतोनित्यं यदंघ्रियुगनीरजं। कैलाशविम-लेरम्ये ऋषभोयंजिनेश्वरः चकारस्वावतारंयो सर्वः सर्वगतःशिवः ॥

अर्थ--वीर पुरुषोंको मार्ग दिखाते हुवे सुर असुर जिन को नमस्कार करते हैं जो तीन प्रकार की नीति के बनाने वाले हैं वह युग के झादि में प्रथम जिन अर्थात् आदिनाथ भगवान हुवे । सर्वज्ञ सबको जानने बाले सबको देखने वाले सर्व देवों कर पूजनीक छत्र त्रय कर पूज्य मोच्चमार्ग का व्याख्यान कहते हुवे सूर्य को आदि लेकर सब देवता सदा हाथ जोड कर भाव सहित जिसके चरण कमल का ध्यान करते हुवे । ऐसे ऋषभ जिनेश्वर निर्मल केलाश पर्वत पर अवतार धारन करते भये जो सर्वव्यापी हैं और क-ल्यान रूप हैं ॥

भावार्थ--जिन अर्थात् जिनेश्वर भगवान को कहते हैं जिनभ।षित अर्थात् भगवान का कहा हुवा मत होने के कारण जिन मत वा जैन मत कहलाता है। उपरोक्त इस्रोकों में श्री ऋषभनाथ अर्थात् आदिनाथ भगवान् को जिनेश्वर कह कर महमा की है॥

शिवपुराण।

अष्टषष्टिषुतीर्थेषु यात्रायांयत्फलंभवेत् । आदि नाथस्यदेवस्य स्मरणेनापितद्ववेत् ॥

अर्थ--ञ्चड्सठ ६= तीथों की यात्रा करनेका जो फल

है, उतना फल श्री आदिनाथ के स्मरण करने ही से होता है । ऋग्वेद ।

त्रों त्रैलोक्य प्रतिष्ठितानां चतुर्विंशतितीर्थकरा**णां ।** 

ऋषभादिवर्द्धमानान्तानां सिद्धानांशरणंप्रपद्ये॥ अर्थ-तीनलोक में प्रतिष्ठित श्री ऋषभदेव से आदि लेकर श्री वर्द्धमान स्वामी तक चौवीस तीर्थ करों की श-रण प्राप्त होता हूं जो सिद्ध हैं।

भावार्थ-जेन धर्म में प्रथम तीर्थंकर श्री अषमदेव ओर अन्तिम तीर्थकर श्री चर्डमान अर्थात् श्री महावीर स्वामी को मानते हैं, इसप्रकार चोवीसतीर्थंकर वर्णन किये हैं जो सिद्ध अवस्थामेंहें उनको ऋग्वेद महान्यंथमें नमस्कार किया है।

यजुर्वेद में ऐसा लिखा है।

ओंऋषभपवित्रंपुरुहृतमध्वरं यज्ञेषुनमंपरमंमाह संस्तुतंबारंशत्रुं जयंतपुश्रुरिंद्रमाहुरितिस्वाहा । त्रों त्रातारमिदंऋषभवदंति अम्ततारमिन्द्रहवेसुगतं सु पार्श्वमिन्द्रंहवेशक्रमजितं तद्दर्दमानपुरुहूतमिंद्रमाहु रितिस्वाहा। त्रोंस्वस्तिनःइन्द्रोब्रद्धश्रवास्वस्तिनः पू षाविश्ववेदाःस्वस्तिनस्ताच्र्योआरिष्टनेमिः स्वस्तिनो बहुस्पतिर्दधातु। दीर्घायुस्त्वायवलायुर्वाञ्चभजातायु ओरत्तरत्तअरिष्टनेमिस्वाहा॥

ऋर्थ-ऋषभदेव पवित्र को और इन्द्ररूपी अध्वर को यज्ञों में नग्न को कर्मरूपी वेरी के जीतने वाले को आ-

अर्थ-वह ऋषमेदव भगवान इस प्रकार अपने बेटों को समभा कर उनके बेटे यद्यपि आपही ज्ञानवानहें तो

एवमनुशास्यात्मजान्स्वयमनुशिष्टान्नपिलोकानु शासनाथमहानुभाव परमसुहृद भगवान् ऋषभाय देशःउपयमशीलानामुपरतकर्म्भणांमहामुनीनांभक्ति ज्ञानवैराज्ञलच्चणं । पारमहंस्यंधर्म्ममुपशिच्चमार्याः स्वतनयद्यातज्येष्टंभगवज्जनपरायणंभरतंधरणिपाल नायाभिषिंच्यस्वयं नम्नरावोर्वरितशरीरमात्रपरिग्रह उन्मत्तइवगगनपरिधानप्रकीर्णकेद्याः आत्मन्यारोपि ताहवनीयोब्रह्मावतात्त्रवद्याज ॥

भागवत प्रंथ ।

भावाथे--श्री ऋषभदेव श्री सुपार्श्व भगवान और अ-जितनाथ भगवान और वर्द्धमान स्वामी और अरिष्टनेमि भगवान यह सब जैनियों के तीर्थंकर हें जिनकी मूर्तिजैनी लोग वनाते हैं और भक्ति करते हैं यजुर्वेदके इस सूत्र में नग्न ऐसी प्रश्ंसा भी इन भगवान की करी है।

हुति देता हूं। रचा करने वाले ऋषभदेव झोर अमृत ओर सुगत ओर सुपाइर्व भगवान ओर झजितनाथ भग-वान और वर्छमान स्वामी को आहुति देता हूँ। वृद्धश्रवा इन्द्र कल्यान करें और विश्ववेदा सूर्थ्य हमें कल्यान करें तथा अरिष्टनेमि भगवान हमें कल्यान करें और वृहस्पति हमारी कल्यान करें। दीर्घायु को और वलको और शुभ मंगल को दे। और हे आरिष्टनेमि महाराज हमारी रचा कर। भावार्थ--श्री ऋषभदेव श्री सुपार्श्व भगवान और अ- भी लोक रीतिके अर्थ समफा कर महात्मा परम मित्र भ गवान ऋषभदेव शांति परिणामी नाश कियाहै कर्म जि न्होंने भक्तिवान ज्ञानवान वैरागी महा मुनीश्वरोंको परम हंस धर्म उपदेश देते हुवे और सो१०० बेटोंमें वड़े मनुष्यों में तत्पर ऐसे भरतको पृथ्वीके पालनेके वास्ते राज्य देकर और आप केवल शरीर मात्र परिग्रह रखकर केश नोंचकर नग्न आत्मामें स्थापन किथाहे ब्रह्म खरूप जिन्होंने उन्म तकी तुल्य पृथ्वीपर श्रमण करते संते हमारी रक्षाकरो जिन धर्म जिन गुरू और जिन देव की वडाई हिन्दू शास्त्रों में इसप्रकार की गई है।

भर्तृहरिश्वतक वैराग्य त्रकरण ।

एकोरागिषुराजतेप्रियतमा देहार्ड्यारीहरी। नी रागेषुजितोविमुक्तललनासांगोनयस्मात्परः ॥ दुर्व्वा रस्मरवाणपन्नगविषयासक्तमुग्धोजनः । रोषःका-मविडंबितोहिविषयान भोक्तुंनमोक्तुंश्लमः ॥

अर्थ--वडी प्यारी गौरी के आधे देह को धारए किये हुवे रागी पुरुषों में एक शिव ही शोभता है स्रोर बीतरा-गियों में ऐसे जिन देव से बढकर और कोई नहीं है जि-न्हों ने स्नियोंके संग को ही छोडदिया है इन दोनो परम बीतरागी जिन देव से जो भिन्न पुरुष हैं जो कामदेव रूपी बिष के चढने से पागल होरहे हैं वह पुरुष न विषयों के छोडने को समर्थ हैं और न भोगने को समर्थ हैं।

भावार्थ--इस में शिव को परम रागी और जिन भग-

वान अर्थात् जैनियों के देवता को परम वीतरागी कहकर प्रशंसा की है और रागअर्थात् विषय भोग की निन्दा की है। योगनासिष्ट प्रथम वैराग्य प्रकरण।

नाहंरामोनमेवांछा भावेषुचनमेमनः । शान्ति मास्थातुमित्तामि चात्मनैवजिनोयथा॥

ऋर्थे-रामजी वोले कि न में राम हूं न मेरी कुछ इ-च्छा है और न मेरा मन पदार्थों में है में केवल यह चाहता हूं जिन देवकी तरह मेरी आत्मा में शान्ते हो

े भावार्थ--रामजी ने जिन समान होने की वाञ्छा करी इससे विदित है कि जिन देव अर्थात् जैनियों के देवता-रामजी से पहले और उत्तमोत्तम हें

दत्तिणाइत्तिसहस्रनाम ग्रन्थ।

शिवउवाच । जैनमार्गरतोजैनी जितकोधोजिता मयः॥

अर्थ--जैन मार्ग में रतिकरने वाला जैनी कोघ के जीत ने वाला झोर रोगों के जीतने वाला

भावार्थ-यह भगवान के नाम वर्णन किये हैं कि वह जेन मार्ग अर्थात् जैनधर्म पर चल ने वाला हे जेनी है

वैश्वंपायनसहस्रनाम ग्रन्थ ।

कालनेमि महाबीरःशुरःशोरिर्जिनेश्वरः ।

अर्थ-भगवान के नाम इस प्रकार वर्णन किये हैं।॥ काल-नेमिके मारने वाला, वीर बलवान, ऋष्ण और जिनेश्वर । महिग्नस्तोत्र ।

तत्रदर्शनेमुख्यशक्ति रितिचत्वंब्रह्मकर्मेश्वरी।क-

र्त्ताऽईन्पुरुषोहरिश्च सबिताबुधःशिवस्त्वंगुरुः ॥

अर्थ-- वहां दर्शन में मुख्य शक्ति आदि कारणतू है ओर ब्रह्म भी तू है मायाभी तू है कर्ताभी तू है और अर्हन् भीतुंहै ओर पुरुष हरिसूर्य्य बुध और महादेव भी तृही है ॥ भावार्थ-- यहां अर्हन्त तू है ऐसा कहकर भगवान की स्तुति करी।

#### हनुमन्नाटकः ।

यंशैवाः समुपासतेशिवइतित्रस्नेतिवेदान्तिनो । बोद्धाबुद्धइति प्रमाणपटवःकर्त्तेतिनेयायिकाः ॥ अर्ह न्नित्यथजैनशासनरताः कर्म्मेतिर्मामांसकाः। सोयंवो विद्धातुवांञ्ठितफलं त्रेलोक्यनाथःप्रभुः ॥

अर्थ--जिसको शैव लोग महादेव कहकर उपासना करतेहें और जिसको वेदान्मि लोग ब्रह्म कहकर झौर बौ द लोग वुद्ध देव कहकर और युक्ति शास्त्रमें चतुर नेयायि क लोग जिसे कर्ता कहकर झोर जेनमत वाले जिसको अ ईन्त कहकर मानतेहें और मीमांसक जिस्को कर्म रूप ब र्णन करतेहें वह तीनलोक का खामी तुम्हारे बांछित फ लको देवे ॥

भवानीसहस्तनाम मंथ ।

कुंडासनाजगदात्रीवुद्धमाताजिनेश्वरी । जिनमा ताजिनेंद्राचसारदाहंसवाहिनी ॥

अर्ध--भवानीके नामऐसे वर्णन कियेहें ॥ कुंडासना,

जगतकी माता, वुद्ध देवकी माता, जिनेश्वरी, जिनदेवकी माता, जिनेंद्रा, सरस्वती, हंस जिसकी सवारींहै ॥ इसही प्रकार गखेश पुराख और व्यास छत सूत्रमेंभी जै नियोंका वर्णनहै जिससे जैनमतकी प्राचीनता प्रकटहोतींहै नगरप्रराण ।

त्रकारादिहकारान्तंमूर्द्धाधोरेफसंयुतं । नादबिंदुक लाकान्तंचन्द्रमंडल सन्निमं ॥ एतद्देवपरंतत्त्वंयोवि जानातिभावतः । संसारवन्धनांत्रित्वासगच्त्रेत्परमांग तिम् ॥

अर्थ-आदिमें अकार और अंतमें हकार और ऊपर रकार और नीचे रकार और नाद बिन्दु सहित चन्द्रमा के मंडलके तुल्य ऐसा अर्हू जोशव्दहे यह परम तत्वहें इस्को जोकोई यथार्थ रूपसे जानता हे वह संसारके वंधन से मु किहोकर परम गतिको पाताहे ॥

भावार्थ--यहां अईत पदकी माहिमा वर्णन कींहै ॥

### नगरपुराण ।

दशाभिर्भोजितैर्विप्रैर्यत्फलंजायतेकृते । मुनिम ईन्तभक्तस्यतत्फलंजायतेकठो ॥

अर्थ-सतयुगमें दश ब्राह्मणोंको भोजन देनेसे जोफल होताहे वहही फल कलि युगमें अंईतकी भक्ति करने या मुनिको भोजन देनेसे होताहे ॥

<sub>यनुस्पृतित्रथ</sub>ा कुलादिबीजंसर्वेषांप्रथमोबिमऌवाहनः।चक्षुष्मान

## ( १२ )

यशस्वीवाभिचन्द्रोथप्रसेनजित् ॥ मरूदेवीचनाभि श्वभरतेःकुलसत्तमः । अष्टमोमरूदेव्यांतुनाभेर्जात उरूक्रमः ॥ दर्शयन्वर्त्मवीराणांसुरासुरनमस्कृतः ॥ नीतित्रितयकर्त्तायोयुगादोप्रथमोजिनः ॥

अर्थ-सर्व कुलेंका आदि कारण पहिला विमल बाह-ननामा और चचुण्मान ऐसे नामवाला और अभिचन्द्र और प्रसेन जित् मरुदेवी और नाभि नामवाला औरकुल में श्रेष्ट भरत और आठवां उरूकम नामवाला मरुदेवी से नाभिका पुत्र ॥ यह उरूकम वीरोंके मार्गको दिखलाता हुवा देवता और देखोंसे नमस्कारको पानवाला औरयुगके आदिमें तीन प्रकारकी नीतिको रचने वाला पहला जिन भगवान हुवा ॥

भावार्थ--यहां विमल वाहनादिक मनु कहेहें जैनमत में इनको कुलकर कहाहे और यहां युगके आदिमें जो अ वतार हुवाहे उस्को जिन अर्थात् जेन देवता लिखाहे इस से बिदितहे कि जैन धर्म सवसे आदिकाहे ॥

्नग्न अवस्थाकी प्रशंसा इसप्रकार अन्य मतके प्रन्थोंमें और भी की हे ॥

मभासपुगए।

भवस्य पश्चिमेभागे वामनेनतपःकृतम् । तेनैव तपसाकृष्टःशिवःप्रत्यच्चतांगतः॥पद्मासनसमासीनः श्याममृर्तिर्दिगम्बरः । नेमिनाथःशिवांधेवं नामचके

बीरा॥

त्रांपवित्रंनग्नमुपवित्रसामहेयेषांनन्नाजातिर्येषां

मावाय--यहा एसाहा नम मृत वनात है जैसी जैनी लोग बनाते हैं।

में शांतिमूर्ति राग दोष रहित नग्न तरुण अवस्था रूप-वान ऐसी मूर्ति वनानी चाहिये। भावार्थ--यहां ऐसीही नग्न मूर्ति वनाने की आज्ञा की

तेंद्रियदिगवासातरुणरूपवान् इटशीप्रतिमाकार्या॥ अर्थ--गोड़ेतक लम्वी भुजा और श्री वस्स चिन्ह जाती

नग्नञ्चवस्था वर्णन करके प्रशंसा की है। वाराही संदिता। त्र्याजानुनंबाहुकार्य्यः श्रीवत्सांकंप्रशांतिमूर्तिःजि

फल होता है। भावार्थ--श्रीनेमिनाथ भगवान भी जैनियों के तीर्थकर हैं और जैनधर्मके प्रंथों में भी उन्का वरण श्याम लिखा है। इस प्रभास पुराण में उनको शिवजीका अवतार और

था। उस तपके कारण शिवजी वामनको प्रत्यच हुए किस रूपमें प्रत्यच हुवे कि पद्मासन लगाये हुवे श्यामवरण और नग्न तव वामन ने इनका नाम नेमिनाथ रक्ष्वा। यह नाम इस भयंकर कलियुग में सर्व पापोंको नाश करने वाला है ओर इनके दर्शन वा स्पर्शन से करोड यज्ञ का फल होता है।

ऽस्यवामनः ॥ कलिकालेमहाघोरे सर्वपापप्रगाश नम् । दर्शनात्स्पर्शनादेव कोटियज्ञफलप्रदम् ॥ अर्थ--शिवजी के पश्चिमभाग में बामन ने तप किया अर्थ--हमलोग पवित्र पापसे बचाने बाले नम्न देवता क्रों को प्रसन्न करते हैं जो नम्न रहते हैं और बलवान हैं। अग्वेद।

ओंनग्नंसुधीरंदिग्वाससंव्रह्मगर्द्रेसनातनंउपैमिवी रंपुरुषमईतमादित्यवर्णतमसःपुरस्तात्स्वाहा ॥

अर्थ--नग्न धीर बीर दिगम्बर ब्रह्मरूप सनातन अर्हत आदित्य वर्ण पुरुष की सरण प्राप्त होता हूँ॥

#### महाभारत ग्रन्थ ।

आरोहस्वरथंपार्थगांडीबंचकरेकुरूनिर्जितामेदिनी मन्येनियंथायदिसन्मुखे॥

अर्ध-हे युधिष्ठर रथ में सवार हो और गांडीव धनुष हाथ मैंले । मैं मानता हूं कि जिसके सन्मुख नग्न मुनि आये उसने पृथ्वी जीतली ।

### मृतंद्रपुराण ।

श्रवणोनरगोराजामयूरःकुंजरोबृषःप्रस्थानेचप्रवे रोबासर्वसिद्धिकरामता ॥ पद्मिनीराजहंसश्च निर्म थाश्चतपोधनाः यंदेशमुपाश्चयंति तत्रदेशेसुखंभवेत्।

अर्थ--मुनीइवर, गो, राजा, मोर, हाथी, वेंळ, यह च-लने के समय तथा प्रवेश के समय सामने आवें तो शुभ हें और कमल्लनी, राजहंस, नग्नमुनि जिस देशमें हों उस देश में सुख हो।

रात्री को भोजन न करने ऋोर विनाछाने पानी न पीने आदिक के विषय में अन्य नतके ग्रंथों में ऐसा लिखा है।

## ( 98 )

भारत ग्रन्थ । चत्वारोनरकद्वारं प्रथमंगत्रिभोजनं । परऽस्तीग मनंचेव संधानांनंतकायकं ॥ येरात्रोसर्वदाहारं वर्ज यंतेसुमेधसः। तेषांपत्तोपवासस्य मासमेकेनजायते। नोद्कमपिपातव्यं रात्रावत्रयुधिष्टरः । तपस्विनोवि-रेषेण ग्रहीणांचबिलेकिनां ॥

अर्थ-नरक के चार द्वार हैं प्रथम रात्ति भोजन करना दूसरा परस्ती गमन तीसरा संधाना खाना चौथा अनंत काय अर्थात् कंद मूल आदिक ऐसी वस्तु खाना जिस में अनंत जीवहों। जो पुरुष एक महीने तक रात्रि मोजन न करे उसको एक पद्य के उपवास का फल होता है। हे युधि-

ऋर्ध--जो कोई मदिरा पीता है मांस खाता है यारात्री को भोजन करता है या कन्द [ धरती के नीचे जो बस्तु पैदा हुई आलू अद्रक मूली गाजरआदिक ] खाता है उस पुरुष का तीर्थयात्रा जप तप सब वृथा है ॥ मार्कडेयपुराण ।

अस्तंगतेदिवानाथे अपोरुघिरमुच्यते। अन्नमांस

ऋर्थ--सूरज के अस्त होने के पीछे जल रुधिर समान

समंत्रोक्तं मार्कडेयमहर्षिणा ॥

और अन्न मांस समान कहा है ॥

मद्यमांसाशनंरात्रौ भोजनंकन्दभक्षणं । येकुर्वति बृथातेषांतीर्थयात्राजपस्तपः ॥

महाभात ग्रन्थ ।

ष्ठिर रहस्थी को और विशेषकर तपस्वीको रात को पानी भी नहीं पीना चाहिये।

मृतेस्व जनमात्रेपि सूतकंजायतेकिल । अस्तंग तेदिवानाथे भोजनंक्रियतेकथं । रक्ताभवंतितोया नि अन्नानिपिशितानिच । रात्रोभोजनसक्तस्यग्रा सेनमांसभक्षणं ॥ नैबाहूतीर्नचस्नानं नश्रांडदेव तार्चनं। दानंचविहितरात्रो भोजनंतुविशेषतः ॥ उदं बरंभवेत्मांस मांसंतोयमबस्तकं। चर्म्भबारोभवेत्मांसे मांसेचनिशिभोजनं ॥ उलूककाकंमार्जारं यध्रशंबर शूकराः । अहिवृश्चिकगोधाचा जायन्तेनिाशिभोज नात् ॥

अर्थ--जेंसे खजन के मरण मात्र से सूतक होता है ऐसाही सूर्य अस्त होने के पीछे रात्रि को सूतक होता है इस कारण रात्रिको केंसे भोजन करना उचित है। रात्रि को जल रुधिर समान होजाता है और अन्न मांस के भाव को प्राप्त होता है इस कारण रात्रि बिषे भोजन लंपटी को एक ग्रासभी मांसभच्चण समान होजाताहै। रात्रिभोजन करनेवाले पुरुषको आहुति देना स्नान करना आछ करना देवार्चन करना दान देना व्यर्थ है। उदंवर फल अर्थात् बढका फल पीपलका फल पीलूका फल गूलरका फल झा-दिक मांस समान ही हैं।

और रात्रि को भोजन करना भी मांस है। रात्रि को भो-

जन करने से उल्लू कव्वा, विल्ली, गिइ, सूवर, सर्प, वीङू, गोहरा, गोह आदिक में जन्म होता है

मचमांसासनंरात्रौ भोजनंकदभत्त्वणं । भक्षणा-नरकंयांतिवर्ज्जनात्स्वर्गमाप्नुयात् ॥ अज्ञानेनमयादेव कृतंमूलकभत्त्वणं । तत्पापंयांतुगोविंदंगोविंदंतवकी-तिंनात् ॥ रसोनंगंजनंचैव पठांडूपिंडमूठकं । म-त्स्यामांसंसुराचैव मूलुकंचविद्योषतः ॥

अर्थ--शराव पीने मांस खाने रातको भोजन करने और कंद भच्चण करने से जीव नरक में जाता है और त्यागने से स्वर्गमें जाताहै॥ हे गोविन्द मेंने बज्ञान कर मूळ अर्थात् मूळी गाजर आदिक खाया है वहे पाप तुह्यारी कीर्तिसे दूरहों लहसन, गाजर, प्याज़ पिंडालू न्यूल, मच्छी, मांस, मदिरा और विशेषकर मूलका भक्षण नहीं करना ॥

शिवपुराण।

यस्मिनग्रहेसदानित्यं मूलकंपाच्यतेजनैः । स्म-शानतुल्यतद्वेश्मपितृभिपरिवर्जितं ॥मूलकेनसमंचा-न्नंयस्क्तभुक्तेनरोधमा । तस्यशुचिनविद्येत चंद्राय-ग्रातेरपि ॥ भुक्तंहालाहलंतेनकृतंचाभक्षभक्षणं । बृत्ताकभन्नणंचापिनरोयांतिचरोरवं ॥

अर्थ--जिसके घर नित्यमूल पकाया जाता है उसका

घर विना प्रेतस्मशान तुच्य है ॥ जो मनुष्य मूल के साथ भोजन खाता है उसके एकसों चंद्रायन व्रत करने से भी पाप दूर नहीं होता है ॥ मांसतुल्य है जिसने अभच भच्चण किया उसने हुलाहल जहर अच्चण किया और जि-सने बेंगन खाया वह नर रोरव नरक में जाता है ॥

इति धर्मेत्रयोधनी संमाप्त.



# पुनर्विवाह जैनशास्रोक्त नहीं है।

( भाई तिलोकचंद दौलतराम मिरजापूर निवासी लिखित )

मुझको एक मित्रद्वाग जैनपत्रिका, जो लाहोरसे प्रकाशित होती है, उसकी संख्या ३८ माह जौलाई व ३९ माह भगस्तको दृष्टिगोचर हुई. मालूम होताहे कि संपादक जैनपत्रि-काने पातिव्रत धर्मका मुलोच्छेद करनेको कमर बांधी है भौर अपने पत्रमें प्रायः सभी खि-योंको व्यभिचारिणी लिखाहे और अनको ऐसे अश्लील वाक्योंका प्रयोग कियाहे कि जि-सको पटनेसे लजाका लजा जाती है सम्पादकनोकी दृष्टिमें सभी खियां व्यभिचारिणी प्र-तीत होती है, सचहे जिसका जैसा आन्तांग्रेक भाव होताहे उसको वैसाही दीख पडताहे सम्पादकजीने पातिव्रत धर्मको ताखपर रष्वकर विधवाविवाहके कुछ कल्पित फायदे दिखलाय है सा यदि धर्मको त्याग सांसारिक फायदाही देखनाहे तो चोरो करनेमें द्रघ्यका फायदाहे, हिंगा करनेमें जिल्हाके म्वादका फायदाही, वेश्यागमनादिकमेंभी क्षणिक सुखका फायदा है, विवाहकी रीति मेटकर म्वयंवर या और किसी भानिसे मनुष्य खीको वर लिया करे तो द्रब्ल प्रचके बचावक फायदे के अतिगक्त जो विवाहमें मान बडाईके हेत अपना सर्व घन खर्च करके कणी होकर कप्ट भोगते है उससे बचेंगे ऐसे ऐसे जैन धर्मक प्रतिकूल नर्क छे जानेवालेको बहुतसे फायदे हैं आप एक विवाहमें का प्रदेवे कि प्रयक्त कि प्रदेवे लिय क्यों अपना होर खाली किये देने है. ऐसेनी ऐसे पतित नीचकर्म करनेसे तो श्रेहकी लिय क्यों अपना हिर खाली किये देने है. ऐसेनी ऐसे पतिन नीचकर्म करनेसे तो श्रेहकी सिद्ता पडती है और नहीं को जो हुइडी मांस रुग्रीके होनी है वही धार्मिक उत्तम जनोंकभी होती है।

सम्पादकजी ! मेरे लिप्यनंपर नाराज न हॉजिये स्थिरबुद्धि हां जरा गौर कीनिये कि इस घृणिन और निंदनीय कार्यकी विधि क्या नवान क्या प्राचीन किसी आचार्यमे नहीं बतत्याई है. यदि यह कम करने योग्य होता तो अवश्य विधवाविवाहकी विधि झाल्लोंमें पाई जाती, सो कहों किसी जाल्लोंमें लेजमात्रभी इसकी विधि नहीं हैं क्या पहिले आचार्य आप सरीखेमी नीतिवेत्ता और बुद्धिमान नहीं थे ? एक आपन्नी नीतिमान पैदाहुए ? वही मराल्हे कि ( हम चुनी दोंगरेनेस्त ) यदि कहीं इसका प्रमाण होतो प्रगट क्यों नहीं करते ? मालम होताले कि आपने तलाजकरी जब जैनशाल्लमें इसकी विधि नहीं पई तो लाचार होकर यह एक "नष्टे मृते प्रजनिते झीवेच पतिते पती ! पंच स्वापन्स नारीणां पतिरन्यो विधीयते ॥" अन्य मतका श्लोक मोले माइयोंको धोग्या दैनेके लिये प्रमाणमें लिखदिया वही कहावत हुई कि " कहींकी ईट कहींका रोडा, मानमतीने कुनवा जोडा. " लेकिन इस श्लोककाभी अर्थ संपादकजीन किसी विद्वानसे निर्णय करकी नहीं लिखा, यदि निर्णय किया होता तो ऐसा कभी नहीं कि व्होकनार्य हो करते हैं.

इस श्लोकमें 'पतौ ' पद पडाहै वह संपादकजीने पति शब्दके सप्तमांका एक वचन सम-झाहै लेकिन जो कभी संपादकजीने व्याकरणका स्पर्शभी किया होतातो ऐसा कटापि नहीं लिखते; क्योंकि व्याकरणके " अच्चपे " इस सूत्रसे इकार उकारसे परैका जो डि उसके स्था-नमें औत होय और धिके अन्तको अकारादेश होय लेकिन पति शब्दकी "पतिःसमास एव " इस सूत्रसे केवल समासमेंही पि संज्ञा होतीहै केवल पति दब्दकी थि संज्ञा नहीं है इसलिये क्तेशब्दके सप्तमोका एक वचन ' पत्यी ं बनताहै, तो क्या यह श्लोक अशुद्धहै? नहीं नहीं? अशुद्ध नहीं है किन्तु यह नञ् समासान्त " अपति " के सप्तमीका एकवचन " अपती " है मो पनिने शब्दके अगि अपनी शब्द ओया तब " एकः पदान्तादाते " इस सूत्रसे पतिनेक एकारको और अपनीके अकारको प्रवेरूप एकादेश होकर " पतिन पती " ऐसा बनगया, अब यहाँपर यह बिचारना चाहिये कि अपनि शब्दका क्या अर्थ है ? संपादकजी महाशय ! वहाँपर नज ममासहै और नज समासके दोभेद होते हैं एक प्रयेतास और दूसरा प्रसहाक. पर्वदास उसको कहते हैं जोतबिन्न तत्महराका ग्रहण करनेवाला होय और प्रमह्यक उसकी कहने हैं जो निपेधमात्रका करनेवाला होय में। यहाँपर पर्यदाम समासहे इसलिये अपनि शु-ब्दका अर्थ पतिभिन्न पतिसहज हुआ में। पतिभिन्न पति महुज वही पुरुष होसक्तहै कि जि-मर्क माथ याग्दान ( सगाई ) तो होगया होय लेकिन विवाह नहीं हुआ होय इसलिये इस श्रीकहा यह अर्थ है कि कडाचित वह एमप जिसके साथ वाग्दान होगयाहे और विवाह नहीं हुआ है कहींकी भागजाय या मगजाय या संन्यासी होजाय या नर्षसक होजाय अथवा किसंग प तकविद्यंप्रते, जातिने पतित वर्गदया गया होय तो इन पंच आपत अतस्थाओंमें स्थी-का विवाह दसरे प्रमुखे साथ होना चाहिये अब विवारियेकि प्रथमने सम्पादक महाइग्यके मन्तरणहीका पता नहीं है कि जैन जात्त्वींमैंसे किन २ के। सहय जिसेन्द्रीक्त स्वतः प्रमाण और किन २ की अमन्य अल्पज्ञोन्त ( अन्य कृष्टियोंके बनाये वण ) परनः प्रमाण मानने हैं ' अबलक इसका निर्णय न होले तबनक किसी झाम्बका प्रमाण देनानी व्यथ है और सम्पाद-कज़ीका यहभी कथमेंहे कि पुरुष तो अनेक चिवाह करमलेही तो खिया वयी न की ? इसका उत्तर यहहै कि जैनशाखोंमें बहतमे धर्मा ऐसे लिखे हैं कि मई और परुष सबके लिये ब-रावर कत्तव्यहें, जैसे जप, तप, शम, दम, संयम इत्यादि, और बहतसे ऐसे शम्भ लिखे हैं कि पुरुषोंके लिये ता करीवर्यंहे और वही सिधीक लिये निषेधहें हैंसे वैंशारग अवस्थामें प्रुषोंक रिय ते। दिगंबर तेप नग्नपना कोंग चियोक अर्थात आंत्रेकाओंक लिये एक श्वेन व्यका धारण लिखते फिर देखिये कि जान प्राप्त होनेपर प्रुरुपने मौक्षका जाने हैं परस्त वियां नहीं जामत्ती, इससे पुरुष और चिरोंक सब कामोंकी समना करना बडी गुरु हैं न-त्राने मंगादक जिनगत्रिकाकी कैमा उल्ही समझ होगही है और जिनगर्मक प्रतिकल बंदनामीका रेफरा अपूर्व दिएगर रवखे हैं।

अत्रं। महादायर्ज ! यह संसार सःगरेंह इसमें अपने २ कमीनुसार कोई हैसताहे. कोई रंगहे. कोई जन्मसेही अत्या वहिरा दुः ी पेंदा होताह और कोई जन्मसेही आरंग्य सुखो पेंदा होताहे. प्रत्यक देखनेमें आतोह कि कितनीही संधवा ! सुहागिनी ! खियाँ वेश्या हो जाती है अथवा व्यक्तिचार करता है और बहुतसी खियाँ ऐसी है कि बाल्पनसेही विधवा हो गई परन्तु आजन्म दुसरे पतिका ध्यानतक न किया; धाद उस विधवानों पति और पुत्रका संघ भार्य्यते वदा होता तें। वह विधवाही क्यों होती ? उसकी तो पूर्वके दुष्कम्मोंका फज मेंगनाहे इससे बुद्धिमानीको चाहिये कि ऐसे दुष्कर्मोंसे बचकर बीतरांग प्रतियादित निर्मत अन्य आचरण कर जीवनमरणाल स्हित्यही मोलक प्रतिगामी होनेकी चेष्टाकरें. ! डोष किर ;

> बाबृ दौलतरामजैनी--मिरजापुर. : क्षमयापर ' छाप्रखाप, मुम्बई,

(जैनमित्र (सितंबर सन १९००)का क्रोडपत्र) जैनपत्रिका अंक ३८ और ३९ का युक्तिपूर्वक खंडन.

( जुगुल किशोर जैन सिरसावा निवासी लिखित )

प्यारे पाठको ! कलही मॅरेपास लाहोग्से अकस्मात जैनपत्रिकाके हो अंक नम्बरो ३८ व ३९ आपे उनको पदा तो चित्तको अत्यंत छेश उत्पन्न हुआ. अंक ३८ में उत्तर तथा जैनपत्रिका फाँगय दाताकी बुद्धिप विशेषतः शोक हुआ. पत्रिकामें इतने असम्य, अ-नुचित और उन्मार्गी शब्द हैं कि जिनसे प्रत्येक व्यक्ति ( मनुष्य ) जिसको थोडीसी भी वाहते संयंभांति उनकी बुद्धि और परिणतिका अनुमान करसक्ता है और कह सक्ता है कि आपने अर्भा जिन मतका ओलम भा नहीं पढा और समझा है, यदि ऐसा होता ते। कदापि वित्ता वित्तारे आंख महकर शब्दोंको न लिप्यते और समझा है, यदि ऐसा होता ते। कदापि वित्ता वित्तारे आंख महकर शब्दोंको न लिप्यते और समझा है, यदि ऐसा होता ते। कदापि वित्ता वित्तारे आंख महकर शब्दोंको न लिप्यते और अपना असम्यपना लोगिपर प्रगट न करते, ऐसे संसप्टबर्द्धक और उन्नत्तिमें विन्नकारक लेखोंको पहकर कौन परोपकार्श है जो जुप वैठा गेहे और संसारसमुद्रमें इवने भाटयोंको हस्तावल्यन दे रक्षा न करें अतः हमको अवश्य इसके निराकरण और सवारक अर्थ लेग्वनी उठानी पडी।

अंग ३८ प्रप्त ३ में तो ( तैनमित्र ) का उत्तर लिखा हैं माँ उसमें भिवाय भेल आदमि-योंको गालियां देने, अयोग्य बचन कहने, और अपनी यहनमीजी प्रगट करनेके कोईभी उत्तर नहीं दीख पहता हैं: जो हप्टान्त उसमें दिये हैं उनकी उल्ट कर वे अपने उपर-है। लगामके हैं या उनका उत्तर यों होसका है कि-यदि जीव, गायके थनपर लगी तथको छोड़ मधिरके पनिहोंमें वा अन्य पशु बरी धम्तु ग्यानेहीमें राणु समझे और दोष न समझे तो क्या सबको उनका अनुयायी होना चाहिथे? नहीं कहाथि नहीं: और यह लिखकर तो आप वहे प्रसन्न हुए होंगे कि '' यह पत्र अंट मंट- एक कीडी.......गुंक सकी है " मो अंट मंटका मिद्ध करना तो वहत वडी बातटे और शक्तिस वाहिरही मालम होताँहै, पग्न्त उनके दृष्टान्तका आशय तो। उन्हींकर बाधितहै क्योंकि नई रोज-नीवार्खेके माने हुए पृथ्वींसे १३ लाख गुणिन संपकों एक वा दें। अंगुलियां दक सुक्ती हैं. वा एक महान हस्तीको छोटामा अंकुझ वशमें कर देताहै, अथवा एक छोटासा मच्छर आ-पर्क सर्व अंगमें पीडा वा आकलना उपजा सक्ताहै, और एक अग्निका फुलिंगा ( चेंका ) वडे २ झहरोंको भस्म कर देताहै, और उनका यह लिखना कि ''एक जैन मित्र क्या..... वगवर होगा और होना चाहियें सो यहभा यथार्थ नहीं है क्योंकि उनही जैसे सर्व भाई संकचित ब्राहि नहीं हैं, सबको अपने हेयादेयका विचारहै, जिष्टाचारको लौप ऐमा निद्य और पुणितकार्य कर कोईभी अपनेको संमार्ग्से नहीं भ्रमायेगा, और न स्मरण मात्रकर हृदयको संकंप करनेवाले नरकोंके दुःग्वोंका भोगना चहिंगा, और कुछमी होय यह तो बात हम बहुतही जोग्से कह सक्ते हैं कि एक क्या लाख जैन पत्रिका चली आओ "विधवा विवाह होना चाहिये" इसको कोई सिद्ध नहीं कर सक्ताः विना मंडन किये और दसरोंकी यक्तिका ग्वंडन किये पक्षपात कर अपने घरमें जो चाहे कोई मानले, वहनसे

मनुष्य मांस और मदिराभी तो खाते हैं परन्तु परीक्षाबान तो कभी ग्रहण नहीं करेंगे । जैनमित्रके अंक ६ एष्ठपर यह वाक्यहे " और निश्चयहे कि बहांकी बिरादरी उनको जातिबाहर करदेगी " जिसपर संपादक पत्रिकाने अतिकोलाहल मचायहि और बार २ अपनी कानूनकी चक्कीके दुःखोंको तथा जेछखानेकी रोटियोंको स्मरण कियाहै, इसले मालूम होताहै कि न तो उन्होंने जैनमित्रके आशयको समझाहै और न ताजीरात हिन्द ( इंडियनपैनैलकोड ) की दफे ( सैकुझन ) ४९९ को साथ तझरीह ( एक्सल्पेनेशन ) और दसों मुस्तक्षियात् ( एक्सेप्शन्स ) के देखा तथा समझहि, यदि ऐसा होता तो कदापि वे ऐसा न लिखते और स्वयं दशो जगह ऐसे शब्दों और वाक्योंका प्रयोग न करते, जिनसे वे स्वयंही उस चक्की और रोटियोंके भागी हुए जाते हैं; परन्तु "जैनमित्र " चूंकि जैन जातिका सच्चा मित्रहै इसकारण वह मित्रताही करताहै किसीको चक्की दिखाना वा रोटियां खिलाना नहीं चाहता, और वे क्या जैनमि-त्रका जैनमित्रपना निकाल सक्ते हैं, बहुतसे दुष्टोंने पहिले मुनिर्योको कष्ट दिये सो साध-अगेने परोपकार ही किया, अन्तमें दुष्टोंकोही लजित होना, दुःख उठाना, और शरण हेना पडा, इसीप्रकार जो कोई विरोधी होंगे, यद्यपि जैनमित्रका कुछ नहीं करसक्ते, परन्तु अन्तमें उनको पछताना पड़ेगा, और उनका वह वाक्य कोई प्रकार अनुचितभी नहीं दि-खाई देता और न ऐसा प्रतीन होताहै क्योंकि यह बात सब जानते हैं कि वहपत्र किसी खास जाती ( निजी ) नहीं हैं किन्तु मुम्बई की दिगंबर जैनसभाका है, और यह सभा म-हासमा मथराकी आखासभा होनेसे वह पत्रभी कुलभारतवर्षकहि, और यह बातभी सर्व-मान्यहै कि जब अपनी सेनाका कोई हाथी बिगड जावे और अपनीही फौजका घमसान करने लग जाय तो उस हानिके रोकनेके लिये यहां उपाय श्रेष्ठ होसक्ताहे कि या तो उस-को अपनी सेनासे बाहर निकाल्टें वा योग्य बंधनोंसे बान्धें, बस यही दशा जातिकी है,यदि जातिमें रहकर कोई पुरुष ऐसा कार्यकरे जो हानिकारक और धर्मके विरुद्धहो और उसी हालतमें उसके जातिमें रहनसे अन्य मनुष्योंपर उसका बुरा असरपडे और उनकेभी धर्मच्युत और उद्धत होनेकी संभावना ( अहतमाल )हो, तो अपने अन्यभाइयोंके हितकेलिये इससे अच्छा और क्या उपाय हो सक्ताहै कि या तो उसको जातिसे पातेत कियाजाय, अथवा उसको योग्य दंड दिया जाय, यदि स्वच्छन्द विचरने दिया जाय तो अधिक हानिकी सं-भावना स्वतः सिन्हहै, ऐसी दशामें यदि सभा जातिके हितकी अभिलाषासे ऐसे अप्रच-लित निद्य और घुणितकार्यके करनेवालोंको दण्ड देनेको कहै सो योग्यही है. देखी दण्डा-दिक देना कोई नवीन बात नहीं है शास्त्रोक्तहै और यह वाक्यभी उन्होंने स्वयंही कल्पना नहीं कियहि किन्तु " दोनों जगहोंकी विरादरी उनसे नाराजहै और उनका भाईभी उनसे जुदा होगयाहे " इत्यादि खबरोंसे निकाला है । और मेरटके लखपती ऐसे वे समझ नहीं हैं जो उनकी चालोंमें आजाय किन्तु महागंभीर स्वयं हेयोपादेयके विचारक और इस महा-निद्यकार्यसे होनेवाले दूपणोंके ज्ञाताहैं । वैसे तो बेटीवालेभी सुयोग्य ज्ञात हुएहैं परन्तु नहीं मालम किस निमित्तजनित पक्षपातकर अभी उनकी बुद्धि भाच्छादित है । भन्य मनुष्योंको इंठी प्रेरणाकर जो सम्पादकने धमकी दी है सो उससे कोई भय नहीं करता क्योंकि " सांचको क्या आंच ? " और दूसरे महासमा वा मुंबई आदिक प्रांतिकसमाओंके प्रबं-धकतीभी कोई सामान्य मनुष्य नहीं हैं लखपती और करोड़ पती हैं ।

एष ४ पर जो संपादकने उन्नू, नेसमझ, मुर्ख, नेइल्म गधे और निल्ली इत्यादि राज्द्रोंका प्रयोग कियाँहै सो जो मुन्सिफ उनके लेखको पढेगातथा जैनमित्रका अंक ४ देखेगा तो वह अवश्य डिगरीतौहीन (डैपैमेशन) कीवहक (हकमें) जैनमित्र के सादिर करेगा । उनके इस लेखसे ज्ञात होताहै कि उन्होंने जैनमित्रके मजमूनहीको नहीं समझा, उनका कथन शिक्षाप्रणाली ( तरीक तालीम )के ऊपर था नाके शिक्षाके; जिसको आप शिक्षाहोंमें ले बडे; सचतो यों है कि किसीबातके समझने और खंडन करनेकी शक्तितो है नहीं, वृथाही कोलाहल मचाकर अमन ( जातिके आराम, सुख ) में विघ्रडालते हैं, और आप स्वयं हीन शक्तिवशात अनभिज्ञ हो जीवादिक तत्वेंकि ज्ञाता पंडितजनोंसे हसद और ईर्षाकर उनकी निंदा और अपनी प्रशंसा करतेहैं सोठीकही है जब बहुतसे मुनि शिथिलाचारी होगये और लोग उन्हे शिथिलाचारी कहनेलगेथे तब उन्होंने शिथिलाचार पोषक सूत्र रचेथे और उनकी सम्प्रदाय बढकर मत होगये और अबतक प्रचलितहैं, इसी प्रकार अब सज्जनोंसे लोग देष बढातेई और हानाचारका उपदेश फैलाते हैं, नहीं मालूम उनका अतरंग आशय क्या है ? एष्ठ ५ पर संपादकर्जाने लिखते समय कुछमी विचार न किया कि हम क्या लिख रहे हैं, और करतेही क्यों स्वयं सर्वज्ञ नहीं सर्वज्ञके ज्ञानकर अनुवासित नहीं; आप लिखते हैं " यानि दुलहनकी बाँह बरके हाथमें पकडा देतेथे इसका नाम विवाह था " इसपर पाठक विचार करसक्ते हैं कि-यदि केवल बाँह पकडनाही विवाह हो और अन्य कोई विधि उसके साथमें न हो और न कुछ उच्चारण किया जाय तो पैदा होनेके समयसे हजारों मनुष्य क-न्याकी बाँह पकडते हैं और पकडाई जाती हैं और पूजाके समयोंमेंभी. सो सर्वही विवाह हो जाते ? परन्तु यह नहीं है, इससे इतनाही कहना विवाहके आशयको प्रगट नहीं करता किन्तु अन्य मंत्रादिक सहित विधानभी होता है, स्वयंवरमें जो केवल इतनाही नहीं होताथा कि स्वयं वर चुनलिया और साथ चलदी, किन्तु चुननेके पश्चात् पुनः विधिपूर्वक विवाह होता था, और यह वाक्य तो शायद सम्पादकजी मुलकर अपने प्रतिकृल लिखगये कि " जैनि-योंमें उनका यावजीवके टिये संबंध रखनेके वास्ते पंच परमेष्टीकी साखी कराई जाती थी " क्योंकि " यावजीव " का शब्द उस कालतकका बाचक है जबतक कि-दोनोंकी आयु समाप्त न होजावै, यदि पुरुषके मरनेपर स्त्री अन्यविवाह करे तो सम्बन्ध उनका यावज्जीव न रहा, वह दूसरे मनुष्यकी स्त्री कहलावेगी, यदि वह न करें तो वह उसकी स्त्री कह-लायेगी और उसकी जायदाद (प्रॉपर्टी) की भोक्ताहोगी, और एक सामान्य मनुष्य-की भी साखी देनेसे भले आदमा उसका प्रतिपालन करते हैं, फिर पंचपरमेष्ठीकी सा-खीदे और अनेक मंत्रका विधानकर कौन सुबुद्धि है जो उसके निर्वाहमें द्वुटि करे और मन्त्रों-का प्रभाव न समझे, यद्यपि अग्निको जैनी देवता नहीं मानते हैं और उसकी पूजा करते हैं परन्तु आपको स्मरण होगा कि जब तीर्थकरादिकका निर्वाण कल्याणक होतीहे उससमय इन्द्रादिक उनके शरीरको दग्धकर अग्निकी पूजा तथा प्रदक्षिणादेते हैं. और भस्मको मस्तक पर चढाते हैं, बस उसी अग्निकी यह स्थापनाहे, विधिपूर्वक मंत्रादिकसे हवनादि कर वह-अग्नि पूज्य होजाती है जैसे प्रतिमाजी, सोई जिनसेनाचार्यने आदिपुराणमें वर्णन किया है और उस अग्निको तीन प्रकारसे कुण्डोंमें प्रगटकी है और पूजन भगवान्का पाणिग्रहणके बादही नहीं किन्तु मंगलके ऋर्थ पहिलेभी होताया और होताहै । यद्यपि कन्यादान उन दानोंमेंसे नहीं हैं जो कि जिनमतमें माने हैं और न इसके करनेसे पुण्य होता है किन्तु पाप जरूर होताहै परन्तु व्यवहारमें देनेकी कियाकर इसको रूदित कर लियाहै और जिसप्रकार कि मुदेंके फूंकनेसे पाप होताहै और धर्म नहीं परन्तु व्यवहारमें उसको करना जरूरी है इसोप्रकार कन्यादानमी व्यवहार मान्य है। फेरोंके विषयमें सम्पादक पत्रिकाने वृथाही कोलाहल किया, क्योंकि सातवीं गाँवरसे संपादक जैनमित्रका ऐसा आशय ज्ञात होताहै कि उन्होंने विवाहसमयकी उस हालतके बोधनार्थ कि जिसके अनंतरही पतिका पूर्ण अधि-कार स्त्रीपर होताजाहै, व्यवहार नयकर उपरोक्त शब्दका प्रयोग कियाहै जैसे किसी म्लेच्छ को म्लेच्छमाषाहीमें समझाइये तो समझै अन्यथा नहीं, ऐसे समझानके वास्ते बालगोपाल प्र-सिद्ध शब्दका प्रयोग कियाहै, एडटिर पत्रिकाको पदार्थका स्वरूप निर्णय करनेके लिये निश्चय व्यवहारका स्वरूप जरूर सीखना चाहिये. और कानूनमें सिवाय खास शत्तों के कोई ला-जमी नियम नहीं हैं जिससे वह जायदाद उस मनुष्यके मरनेपर जिसको दोगईथी देनेवाले कोही विरासतमें आजाय, यदि वे ऐसा संवयामानेंगे तो वह यह नहीं कहसकेंगे कि मनुष्यके मरनेपुर उसकी जायदादका मालिक उसका पुत्र होतहै जो कि उन्होंने अगली पंक्तियोंमें लिखाहै क्योंकि जिस पिनादिकसे उसको मिली उसीको मिलनी चाहिये। और अत्तल्को संत्रेन करके लिख हैं क्योंकि उनको प्रत्येक कुटुंवीके दर्जे और अधिकारकी तमीज नहीं रुग्बसत करके लिख दे वचनोंके आशयको प्रत्येक कुटुंवीके दर्जे और अधिकारकी तमीज नहीं और न विवाह समयके वचनोंके आशयको समझाहै।

अब पत्रिकाकी एक संखुत आंति और गलनीका संशोधन किया जाता है कि-जिसका आश्रय ले बह व्यभिचागको पोपती है और वह देवांगनादि संवधी कथन है, इससे ज्ञात होता है संपादकने कभी कर्मभूमि, मोगभूमि, और स्वर्गीका स्वरूप नहीं समझा है इसीसे ऐसा वेसमझे लिखमारा, सच तो यों है कि-पक्षपानकर जिसकी आखें बंद होजांती हैं उ-सको कुछ नहीं सझता । अब समझना चाहिये कि झील नाम स्वभावकाहै, और निश्चय न-यकर संकल विभावरूप परिमाणहीं कुझीलेंहे, परन्तु व्यवहारकर अविवेकजनित मेथुन कर्मकानाम कुझलिहै, और याद रग्वना चाहिय कि प्राणियोंकी प्रवृत्ति अनेक प्रकारकी हो-तीहै, कहीं भवजनिन, कहीं विवेकजनिन, कहीं अविवेकजनिन, और कहीं जाति स्वभाव कर नियमित, इत्यादि, सो इनका सविस्तर कथन बहुतहै तथापि सामान्य तौर पर यहाँ यह कहना काफी है कि देवों वा नारकियेंकि स्वतः अवधिज्ञानका होना, विक्रियाका करना, इत्याटिक भवजनिन प्रवृत्ति है. देव लाग्व चाहते हैं कि हम तप संयम करें परन्त नहीं करसक्ते यहही एक भवजनित प्रवृत्तिहै, इसीतरह मैथुन प्रकारभी देवेंकि भव जनित हें और उसके अनेक भेटहें, कायस मैथून केवल प्रथम टोही स्वर्गोंमें हैं, तिसपरमी गर्भाधा-नादि प्रवृत्ति नहीं, उनके शरीरमें निगोद नहीं: अतः अविवेकजनित न होने आदि अनेक कारणोंसे देवांगना कुइालि नहीं होसक्ती हैं । बहुरि भोगभुमियोंके युगपत स्त्रीपुरुषका उ-पजना, युगपतही छींक तथा जमाइपूर्वक मरणका होना, शरीरका कपूरवत उडजाना, और असि मसि कशादि क्वेशकर्मरहित कल्पटक्षजनित भौगनका भौगना, इत्यादि प्रवृत्ति जाति-स्वभाव नियमित है, वेमी तपश्चरणादि नहीं करसक्ते, इनकेमी देवनारकी कीनांई मोक्षके सा-धनका अभाव हैं, इसीप्रकार मैथुन प्रकारभी भोगभूमियोंक जातिस्वभाव नियमित है, यदि संपादकजी ज्ञाननेत्रको मुँद भोगभूमि तथा कर्मभूमिकी प्रवृत्ति विर्षे भेद नहीं समझेगे तो अवश्य है कि-बहन और भाईका आपसमें विवाहका हुकुम जारी करेंगे और अपने मतसे अष्ट हुए उन पर्यायनिसभा मोक्षहोना मार्नेगे, अरे भाई ! आप कर्मभूमिका अन्यसे वया मिलान करते हैं यह तो वह वस्तु है जिसकी इच्छा देवभी करते हैं, बहुरि पशुझोंमें, तथा माता, बहन, पुत्री

और स्व परदाराका भेदरहित मनुष्योंके विषे मेथन कर्म अविवेकजनित है और स्वपरदारा भेद विचारपूर्वक निज स्त्रीमात्रसे योग्यकाल, योग्यवय ( अवस्था ) और योग्य क्षेत्र विषे मे-थुनकरना सो विवेकजनित है । अतः विधवा विवाहका करना एक अविवेकजनित प्रवृत्ति है, और कदापि विवेकजनित नहीं होसक्ती हैं: देखो जो विवेकवंती खियां हैं वे पुनर्विवाह तो इग्ही रहो स्वयं अपना विवाह करनेकोर्भा एक अविवेकजनित प्रवृत्ति समझती हैं, जिनकी सें-कडों कथा भाइयोंने शास्त्रोंसे सुनीहोंगी । आदिनाथ स्वामीकी ब्राह्मी और संदरी दोनों पु-वियोंने स्वयं विवाहकरेनेका अनुचित समझ नहिं किया किन्तु जिनेन्द्री दीक्षा धारणकी श्रीण-लकी स्त्री मैनासुंदरीने जो उत्तर अपने पिताको इस प्रश्नका दिया था कि " तुम किसके साथ अपना विवाह चाहती हो " वह किसोसेभी गुप्त न होगा, होनो श्रीपाल चरित्र देखलेवें। यदि यह कार्य विवेकजनित होता तो कदापि श्रीराजमती (राजुल) जिसका कि-पाणिग्रहणभी नहीं हआथा, नेमनाथके विरक्त होने और विवाह न करनेपर दीक्षा धारण न करती, और "मनभारेगों मांग हमारी, मेरे शीलको लगे। गारी ें इत्यादि आशय लिये हुए शब्द न कहती, जिनकी संपादकजीनभी बारहमासे आदिमें खोकार कियाहै, इसीप्रकार सेकडों दृष्टान्त मौजूदेहें जनमें विवेकियोंने विवाह क्या ? वागुदान ( सगाई )के पश्चातभी अन्यसे विवाह करनेको व्य-भित्तार और अविवेकजनित कार्य समझा, देखी पाण्डवोंके लाखामहल्में जलनेकी खबर स-नकर उन कन्याओंने जिनके पिताओंने उनसही यह कहाथा कि-हम तुझारा विवाह पांड-वोंसे करेंगे, अन्यसे विवाह करना पिताके कहनेपरमी नहीं चाहा, और दीक्षा धारणपर त-लगर होगई, और खियांही नहीं किन्तु पुरुषभी ऐसे व्यभिचारी परिणामोंके नथे जो विधवा विवाह-को चाहते, किंतू उसकी विरुद्धतामें हहको पहुंचगये थे, जिसका दृष्टांत भाइयोंको हनुमानके पिता पवनं जयकी कथासे ज्ञात हुआ होगा. जिन्होंने अपनी स्त्री अंजनाको विवाह होतेही २२ वर्षनक इस बातपर त्यांग रवग्वी कि जब विवाहक निकट दिनोंमें उसकी सखी मिश्रकेशीने पवनंजयकी अपेक्षा इसरे राजाकी प्रशंसाकी तो अंजनाने पूर्ववत् ( जैसा कि इसरीसग्वीद्वारा पवनंजयको प्रशंसापर किया था ) लजाकर नीचा मुख करलिया और कुछ उत्तर नहिं दिया, जिसका आशय पवनंजय ढाग यह निकाला गया कि इसके शालमें अंतरहै जोहमा-री बुराई कानों गनी और चुप रही | शोक कि इननेपर भी नहीं मालम संपादक पत्रिका-को क्या खप्त सुझा और वाबलगत उठी जो नसेमें यह लिखनये कि पहिले यहांभी विधवा विवाह होनाथा, जबसे जैनियोंका राज्य गया और हिन्दुओंका हुआ तबसे जातो रहा । अरे शिथलाचार पोपकों वृथा क्यों जिन धर्म और जातिकोभी कलंक लगाते और अविद्यमान दूपण लगाकर नीच गातिका कर्म बांधते हो, ऐसे पुरुषोंके होनेसे तो यह जाति शुन्यही मेली है क्योंकि नीतिमेंभी ऐसा आशय प्रगटहे कि " वरं शन्याशाला नच खलुवरों दुष्ट वृषभः, वरं वेश्यापत्नी नपुनराविनीता कुल्वधू । वरं वासोरण्ये न पुनरावेवेकाधिप पुरे, वरं प्राएात्यागो न पुनरधमानामुपगमः ॥ " ऐसे मिथ्याभाषणको पटकर कोन जैनी है कि जिस-पर इन मुषानंदियोंका आशय प्रगट न हो जाते, अवश्यही, और निश्चयहै कि उनके उन्म-त्तवत् सत्यपरभी श्रद्धान न रहै । नहीं मालूम इनका विवेक कहाँ गया जो " लाल वस्तादि " अनेक मनोकल्पित युक्तियोंसे व्यभिचारको पोषने हैं, शायड्है कि इन्होंने पूर्वोक्त शियला-चारी मुनियोंका अनुकरण ग्रहण किया हो क्योंकि उन्होंनेभी मांसादिक अमध्यको रोगा-दिक विषे भक्ष्य स्थापन करनेके लिये वर्द्धमानस्वामी आदिपर दोपारोपणकर युक्ति कीयी। परन्त हमको भयहै कि कभी विधवामिलापियोंको किसी सुशिक्षित और सुशीला विधवा हारा कौए और कुत्तेकी पदनीको प्राप्त हो लजित न होना पहे, जैसे कि एक सुझीला स्रीने एक कामानुर राजकुमारको यह दोहा कह लजित कियाथा.

#### " दोहा-मैं पियकी जुटन भई, ग्रहण जोग नहिं सान । जो वह मोक्ट चहतहैं, के कोंआ के स्वान ॥ "

जब हम जगत्में ऐसी जातियोंकी ओर दृष्टि करतेहैं कि जिनके मतमें इस विधवाविवाह-को कामानुरोंने जायजभी करदियाहै तो हमको प्रमाण और अनुभव होताहै कि यह कार्य बुरा और निद्नीयहै क्योंकि उनमें जितने उत्तमवंश ( आली खान्दान ) धारीहें चहि उन-के मतमें वह कार्य जायजभी कर दियागयाही वे उसको महान, हीनाचार निंदनीय और अपने पटके विरुद्ध समझतेहैं, यह सबको प्रगट है देखो ! कही २ नीचजातिमें विधवाको दूसरेके घरमें बिठालदेते है परन्तु उसको थिवाह नहीं कहते किन्तु धरेजा कहतेहैं क्योंकि विवाहतो स्त्रीका एकहीवार होताहै, जब वह दूसरेके घर बैटालते हैं तब उसको दिनमें न-हि लेजाते किन्तु रातमें लेजाते हैं और फिरमी जो सदर रास्ता होतहि उस रास्तेसे नहीं ले जाते औरही रास्तेद्वारा टेजाते हैं और वह स्ती टजाके मारे बहुत दिनोंतक भौरोंको मुहभी नही दिखाती, यदि यह कार्य श्रेष्ठ और उत्तम होतातो क्यों सदर रास्ता छोडकर रातमें टू-सरी राहसे लेजाते ? इसकार्यको नीचजातिभी नीच समझती है तो उच्चजाति क्या उच्चसम-झैगी १ कटापि नहीं. अतः इस दृष्टान्तादिकर विशेष विवरण वृथाहै । विवाह समयको विधि और मंत्रोंके आजयों तथा प्रमावको समझना चाहिये जिसके कारण पितादिक तो क्या स्वयं स्त्रीको अपना वा पुरुषकोभी स्त्रीके पुनर्विवाह करनेका अधिकार नही रहताहै,और जो मंत्रके स्वरूप और उसकी शक्तिको नहीं समझते हैं वे पृथ्वीके सर्वही मर्तोसे बहिमेखहै । और पुरुषके पुनर्विवाहसे यह जरूरी नहीं आसक्ता कि स्त्रीकाभी पुनर्विवाहहो क्योंकि टोनोंके पदस्थ ( दरजे ) में असमानना सर्व जन मान्यहै और क्यों नहो कर्मने स्वतः असमानता रची है, यथा स्त्री गर्भ और स्तनके विषे दुग्ध धारण करती है, पुरुष नहीं: स्रीके वेज्र वृषभ नाराच संहनन नहीं, और उसकों केवल ज्ञान तथा मुक्तिकी प्राप्ति नहीं हो सक्ती, विपरीत इसके पुरुषको उक्त संहनन तथा केवल ज्ञानादि मुक्तिकी प्राप्ति होती है, दूसरे पुरुषके पापके नाशनेकी शक्ति अधिकहै, विपरीत इसके खीमें कम है, और तिस-परभी उसके मासिकादि धर्मद्वारा सदैव हिंसाको प्रवृत्ति रहती है; यदि इतनेपरभी कोई समानतारूपी मदिराका पान करेगा तो अवश्यहै कि उन्मत्त हो ' एक स्रीकै एक कालके-विषे अनेक पति ' होनेका हुकुम सादर करेगा और फिर वेश्या और मार्थामें भेट नहीं कर संकैमा तथा अन्य बहुत खराबियां होंगी. ऐसे जज्ञानियोंको अमकी चादर उतार " पति परनी ?' भादि शब्दोंका अर्थ किसीसे समझना चाहिये । और पाठकोंको मालूम रहे कि प-हिले कोई खियोंके सती होनेका रिवाज नहींथा किन्तु अर्जिका और आविका होतीथीं, और यदि कोई होतीमीथी तो बहुत कम जैसे कि अवमी हो जाती है, परन्तु जवरन करना तो थाही नहीं और यह जो कुछभी इसकी अधिकता हुईथी सो मुसल्मानादिकोंके राज्यके समयसे हुईथी, और इसीसमयमें यदि कहीं जबरनभी यह काम होताया तो प्रायः क्षत्रियोंमें जिनको कि अपने वंशकी मान्यताका अधिक खयाल होताया और जिनकी लीलाही निराली होतीथी और जिसको भाई इतिहासोंसे अनुभव कर सक्ते हैं, और यह हम जोरसे कहासक्ते हैं कि यदि औसत निकाल जाय तो यह निश्वयहै कि जितना सदाचार इस जैन जातिमें हैं

उतना और किसीमें नहीं है, और यह इसका एक मोटा सबूतहै कि जैनी शाजनादिर ( ब-ढुत कम ) जेलकी हवा खाते हैं विपरित इसके अन्यजातियोंके मनुष्योंसे जेलखाने भरे रह-ते हैं और जहां कहीं छिपे छिपाये तीव्र चारित्र मोहंके उदयकर विवेक शून्योंमें कुशीलादि भसदाचारहै मी तो इससे यह नावश्यकीय नहीं हो सकता कि जिस बुरे कामको कोई नज्ञानताकर किसीकारण विशेषसे छिपे छिपाये डरता हुमा करे और उसमें पापभी समझै तो उसको जायज और खुझमखुझा करदिया जाय और डर दूरकर मधिक पापकी प्रष्टत्तिको नक्स दिया जाय, क्योंकि यह स्वतः सिद्धहै कि जिस कामको कोई बुरा जानता हुआ छिपे छिपाये और डरता हुआ करताहै तो उसको बहुत कम अवसर उस कामके करनेका उसकी जपेक्षा मिलताहै जो कि उसमें दोष नहीं समझता और खुझमखुझा करताहै और श्रद्धान ठीक होनेसे प्रथमकी निस्वत आशाहिगंक वह एकदिन सर्वथा उस कामके छोडदे, विपरीत इसके दूसरेकी निस्वत कप्ट साध्य व असाध्यहै; इससे यह सिद्धहे और पाटकगण विचार कर सक्ते हैं कि विधवाविवाहमें बहुत हानियें और पार्यहें, सज्बनोंको तो इसके ना-मसेही ग्लाने भाती हैं।

जिनमतके करणानुयोग अर्थात् भूगोलपर तो संपादकजीका दिमाग बहुतही चकरमें भाया भौर बहुत धबराये, सो युक्तिही है जितना पात्रहोताहै उतनीही वस्तु उसमें समाती है, य-दि एक छोटीसी कुईका मेंडक मानसरोवरका अनुमान करने लेंगे सो कबहो सक्ताहै, सि-वाय इसके कि वह उछल कूदकर स्वयं प्राणान्त होजावै; जब संपादकजीकी बाद अत्यन्त संकोचको प्राप्त होगई और कुछभी बदा न चलातो उन्मत्तकीनाई भाचायाँ और ऋषिमु-नियोंको गालियां और कुबचन कहने तथा उनमें दोषान्वेषण ( ऐवजोई ) करने लगे और यही स्वभाव खलजनका नीतिमें कहाहै सो किसीकोभी अप्रगट नहीं है, और वे बिचारे क्या यदि करोड मनुष्यर्भा उन जैसे ख्यालके एकत्र हो तोभी उनसाधुओंमें टोषारो पण वा उनके मान्यका खंडन नहीं करसके ।

अरे भाई ! यदि अंधेको दीपक नहीं दीखे तो दीपकका समाव नहीं हो जायगा, यदि उनकी नियमित ( लिमिटेड ) तुच्छ बुद्धि पदार्थोंको जानने न दे तो पदार्थोंका लोप नहीं होजायगा, मालूम होताहै कि संपादकजीने जिनमतके मुख्योपचार कथन, द्रव्यार्थिक, पर्यायार्थिक तथा नैगमादिनय तथा सप्तमंगी वाणी और प्रमाण तथा निक्षेपादिकके कथनको छुआतक नहीं और विना इनके समझे जिनमतका रहस्य जानना कष्टसाध्यही नहीं किन्तु असाध्यहे, यदि ऐसा होता तो संपादक पत्रिकाका अम स्वयंही निकल्जाता और उनको ऐसा लिखकर भपनी जातिमें लज्जित होना नहीं पडता। अगके धारी और पाठीमें ज्ञान संबंधी कोई भेद नहीं हैं केवल निसर्गज और अधिगमजका भेदहे, जंतरंग कारण दोनोंके समानहे, बाह्यकारणमें स्वतः परतःका भेदहे, और कुछभीहो यह बात युक्तिशाखसे सिद्धहे और जोरके साथ कही जा सक्ती हैं कि उन आचार्योंकी समान ज्ञानकाधारी आपके भूमंडलपर कोईमी नहीं है। विवाहपद्धातके रचनेसेही यदि जाचार्योंको दूषण लगते। कदापि प्रथमानुयोगकी प्रदात्त नहीं होसक्ती, और फिर उनके जिनेन्द्र देवभी जिनको दिव्य ध्वनिमें सर्व बातें खिरती हैं दूषणसे अलिस नहीं करसके, जतः ऐसे तार्किकोंको नय विभाग अवश्य समझना चाहिये और वाशाहै कि जब वे इसको समझ जावेंगे तो स्वयंही बरादिककी योग्य अवस्था तथा सी-तादिक संबंधी प्रश्नोंके तो करनेमें समर्थ होजायेंगे। आचार्योंको कोई जुरूरत नथी कि प्रयो-तादिक संबंधी प्रश्नोंके तो करनेमें समर्थ

जनभूत वातोंको छोडकर भग्रयोजनभूत जो निकटवर्ती ग्रामादिक वा भावी राजादिकोंका हाल नाम तथा नाना प्रकारके कारखोनेके प्रचलित होनेको प्रगटकरते, अथवा जहाँतक प्रयोजन समझा भावा बातोंको प्रगटभी कियाहै जो सबके प्रत्यक्षहैं, उनको कोई एकही काम न था किन्तु सदैव तपध्यानके विपें लोन रहतेथे; एक धनवान किसी दूसरेको अपना धन न दिखानेसे वा उसके न देखनेसे निधन नहीं होसकता, इस कारण विना विचारे और विना उनके कार्योंके देखे यह कहना कि उनको ज्ञान नथा, वा कमथा, एक मृटता नहीं तो क्या होसक्तीहै।स्वर्गीमें कोई जरूरत नहीं कि दर्वांजा खोला वा बंद किया जाय,यह वहां होताहै वहां कर्मभूमि होती है वा जहां चोरचकार वा अन्य किसी प्रकारका भय होतौहे,स्वर्गौमें यह बात नहीं,वहां चोरी तथा दारादिक हरण नहीं है ज्ञास्वत रचना है,कभी न्यूनाधिक नहीं हो सक्ती जो जिसके लिये नियमित है उससे हीनाधिक नहीं होसक्ता; यदि कोई स्वयं बनवि तब उसके अच्छे तुरे वा योग्यायोग्यादि संबंधा प्रश्न उठ सक्ते हैं, शाश्वत रचना विषे ऐसे प्रश्न करना वृथाहै, और शाश्वत रचनामां जहां होनी है वहांके लिये योग्यही होनी है अ-योग्य नहीं जब देवोंका वैक्रियक शारोर है तो कदापि छोटे मकानादिक योग्य न होते, और उनको शरीरकी उंचाईका जो कथन है सोभी आपक्षिक है अन्यथा वैक्रियक शरीरका को-ई एक परिमाण नहीं होसक्ता । हमको अमहै कि- हम संपादकजीकी किसबातको सच समझें, जब कि वे कईवार मोक्षमार्गप्रकाश तथा रत्नकरंड आवकाचारादिककी प्रशंसा स्वयं करचुके है, और अब उनके अंतर्गन करणानयोगका खंडन करने हैं । मानलो कि यदापि ह-मको अपनी स्थृल बुद्धिवद्यात् सुक्ष्म, अंतरिन और दरवर्ती पदार्थीका पूर्णानिर्णय न होसके. तथापि हम क्यों वर्तमान भूगोल्सेबंधी कथनको इतनोही मानलें जब कि कथन कर्ता स्वयं लिखते हैं कि (आर्टिकादि) सागरोंका हाल हमको मालम नहीं और जबकि चौतरफा समुद्रोंके पारको कोई प्राप्त नहीं भया, अनः ऐसा जानकरनी मानना केवल अज्ञानका महात्म्य है और आचार्योंके कोई क्या परदे खोल्सका है, उनहींक परदे खुल्जाते है कि व कौन हैं और उन-का क्या मतहै ? चुंकि ग्रन्थ आचार्योंक बनाये हुये हैं और उनको वे महात्मा अज्ञानी कहचुके हैं, तथा प्रायः कोई ग्रन्थ जिनमतका ऐसा नहीं हैं जिसमें कुछ न कुछ अंश करणानुयोगका न हो सो इसके विपक्षमें वे मनघडंत खंडन करही रहे हैं, अतः उनके किसी जैन अन्यकी प्र-माणता नहीं, और जिसके जिनमतक ग्रन्थका प्रमाणना न हो बल्कि उसका जा उलटा बाध-कहो उसको जो कहना चाहिये सो किसीसमा गुप्त नहीं तथा उन्होंने म्वयंही एछ ८ पर " ध-न्यहै ईसाई मजहबको " ऐसा कहनेसे तथा अन्य स्थानोंपर " या खुटा तेरा कुटरत " इत्यादि आजाय लिये शब्दोंका प्रयोग करनेसे अपने अंतरंग परिणामोंका प्रगट कियहि, शास्त्रोंको छ-पाने बेचने केवल खरीदनेकी प्रेरणाके वास्ते उनकी प्रजासा करने रहना और वैसे उनके अंतर्गत लेखोंका खंडन करना, इससे छपानेमें धर्माधर्म विचारका निर्णय पाठकरण म्वयं करसक्ते हैं; यदि कोई महाराजा अपने रत्नोंके मंडारको म्वयं सबका दिखातान फिरै ? न कोई फिरा कर-तहि तो इससे यह नतीजा निकल सक्तारे कि उसके पास रत्न नहीं हैं वा झुट हैं, इसीप्र-कार यदि जैनी अपने अन्थोंको न छपावें तो यह नतीजा नाहीं निकल्सक्ता कि उनमें झुंठ बाते हैं, जैनी ग्रन्थोंको छिपान नहीं जा कोई राचकहा उनको देख सक्ताहे । हमको भयहे कि कभी थोडे कालमें ऐसी नई रोशनीवालों द्वांग यह हुकुम सादिर न किया जाय कि प्रतिमा-ओंका सांचेमें ढलकर गली बाजारोंमें बिकना, प्रत्येक जैनीका खरीदकर अपने पास रखना और ब्राह्मणादिकी तरह गठरीमें बांध अन्यम्थानको ले जाना इत्यादिमें कोई पाप नहीं है क्यों-

कि जो हेतु छापेके हैं वही इसके होसक्ते हैं, दर्शन करना अवश्यकताओंमेंसे है, विनयाविन-यको उन्होंने उठाकर धरही दियहि । भाइयो ! ऐसे दीर्घ संसारियोंसे बचना चाहिये, इनको इसलोक तथा परलोकका भय नहीं है । नहीं मालम जब कि ये आचार्योंके वचनोंको प्रमाण क-हते हैं तो यह कैसे कहसक्ते हैं कि " केवर्रेंग भगवानके खारा यह लफू नहैं कि जैसा जमाना रेग्वो वैसा काम करो " क्या केवली भगवान उनसे स्वयं कहने आयेथे, बससिर्फ यह एक वह कानेके लिये केवलीकी ओटहै तिसपरमी उनके लेखोंस सबको विदितहै कि वेजमाने ( काल ) की परीक्षा करनी नहीं जानते । यद्यपि हमारी जैन जातिमें विद्याकी कमी है तथापि हमको पूर्ण विश्वासहै कि उनका ज्ञान इतना नहीं घटाहै कि ऐसे मृपा नंदियोंके बहकायेमें आजाय, बहुतसे तो ऐसे पंडित होवर्हें जा बडे २ अन्यमती वाटियोंका मुह फेर सक्ते हैं, विधवाओंका जो कुछ दुःख तथा रांड होना आदिक उन्होंने लिपहि सो सब ठीकहै; परन्तु अफसोस कि संपादक-जीने नीचेही दृष्टिकी ऊंचे नहीं की, उन्नतिको छोड अवनतिहीकी और झुके, दुःख मेंटनेक). उपाय न बताया परन्तु उलटा नकौंक दःखोंके सन्मुख करनेका उपदेश दिया, हमतौ जब संपादह ककी परोपकारना, धर्मजना, दूर दुर्शिता और आतिहितौषिता समझते जब खियोंका प्रनर्विवाह तो दग्ही गही प्रत्योंकोभी पुनर्विवाह न कराने की प्रेरणा करते और शिक्षा देतें, कि चंकि मुनि धर्म तथा एक परंपरायके लाप होनेसे हमारी। जाति महान, हीनडशाको प्राप्त होगई है, और होती जानी है अनः उन भाइयेंकिो कि जिनकी विवाहित खी मरनाय, एक अवसर मिलताहै कि वे विंगक्त हो गृहम्यारंभको त्याग सुनि वा छल्लकादि धर्मको धारण करें, और अपना तथा अन्यजी-बेंका कल्याणकर जिनमनका उद्यान की, ऐसे उपदेशसे मुनि वा अर्जिका होनेपर किसी सी-कोर्भ कोई दुःख न रहता किन्तु दोनों लोकमें परम कल्याण होता और यही समीचीन रीतिहै, जो कुछमी विधवा दुःग्व मानती हैं वह सब मानना उनका अज्ञान जनितहै, ज्ञानी चूंकि वस्तुका म्बर्रें प जाननहिं इससे उसको दुख नही हुआकरता, ऐसे उपदेशसे जो यश और पुण्यका स-चय संपादकजीको होता व अकथनीयहै ।

अब आशा है कि यदि सम्पादकर्जा हहय शुद्ध पक्षपात शून्य तथा निर्णयरूप जिन्तर्जा बुद्धि है और भर्मके उद्योतको चाहते हैं तो जवश्य इसको पढ़कर अपना अम दूर करें गे और अपनी पत्रिकामें उस देखको मिथ्या तथा मूल करार देकर मुनि और आर्जिका तथा आवक और आविका धर्मकी प्रवृत्तिका उपदेश करेंगे, जिनना नोर ऐसे अनर्थ कार्यपर दिया उससे सहस्त्रों गुणा उसकर जोर देकर इसकी प्रवृत्तिकी ओर प्रेरणा करेंगे, और इससे न घवरावें कि हमारी वातमें फिर उसके लिखनेमें फर्क आता है क्योंकि जैनियोंके प-क्षपात नही हुआ करता, सम्यक्तता उनका मुख्य प्रयोजन होता है, फिर देखें कि कितनी संपादकजीकी कीर्त्ति फैल्ती है और इसमें क्या बडप्पन है, शिथलाचारका उपदेश तो कोई दे दे, ढातो कोई दे किन्तु चिननाही मुशकिल है । अब यद्यपि मैं इसपर बहुत कुछ लिखना चाहताहूं और प्रत्येक शब्दका बहुत कुछ खंडन कर सक्ताहूं परन्तु लेखके बढ़ने के भयसे तथा ज्ञानवानोंके लिये इतनाही काफी समझनेसे इसको समाप्त करताहूं और माइ-योंसे प्रार्थना करताहूं कि उनको अपने शाखानुसार प्रवर्त्तना चाहिये और कदाषि ऐसे दी-र्भ संसारियोंके वहकायेमें नहीं आना चाहिये. इत्त्वल्प

> सर्व भारयोंकाहितैषी. ज्रुगुळ किशोर जैन सिरसात ( जि॰ सहारनपुर )