# लोगस्सस्त्र स्वाध्याय



: प्रकाशक :

શ્રુ**તરત્નાકર** ૧૦૪, સારપ બિલ્ડીંગ, નવજીવન પ્રેસ સામે, આશ્રમરોડ, અમદાવાદ-૧૪.

## લોગસ્સસૂત્ર સ્વાધ્યાય

લોગસ્સસૂત્ર અંગે પ્રાપ્ત થતા પ્રાચીન ગ્રંથો તથા વૃત્તિઓને અનુસરતું સર્વતોમુખી વિવરણ

(પ્રશ્નોત્તરો, પ્રકીર્ણ વિચારો, ઉપધાન અંગે આવશ્યક માહિતી, સ્તોત્રો, યન્ત્રો, પરિશિષ્ટો, કલ્પ, ફ્લાફ્લવિષયક પ્રશ્નપત્ર (શકુનાવલિ) આદિ સહિત)

મંશોધક
 આચાર્ય શ્રી વિજયવિક્રમસૂરીશ્વરજી
 મુનિવર્ય શ્રી તત્ત્વાનંદવિજયજી મ.

- લેખક
   શ્રી અમૃતલાલ કાલિદાસ દોશી બી.એ.
  - પ્રસ્તુત સંસ્કરણના પ્રેરક ●
     પૂ.પં.શ્રી વજસેનવિજયજી મ.સા.

પ્રકાશક
 શ્રુતરત્નાકર
 ૧૦૪, સારપ બિલ્ડીંગ, નવજીવન પ્રેસ સામે,
 આશ્રમ રોડ, અમદાવાદ-૧૪.

#### લોગસ્સસૂત્ર સ્વાધ્યાય

....

પ્રકાશક :

શ્રુતરત્નાકર ૧૦૪, સારપ, નવજીવન પ્રેસ સામે, આશ્રમ રોડ, અમદાવાદ-૧૪.

> પ્રથમ આવૃત્તિ, ૧૯૮૩ સંવર્ધિત આવૃત્તિ-૨૦૦૭

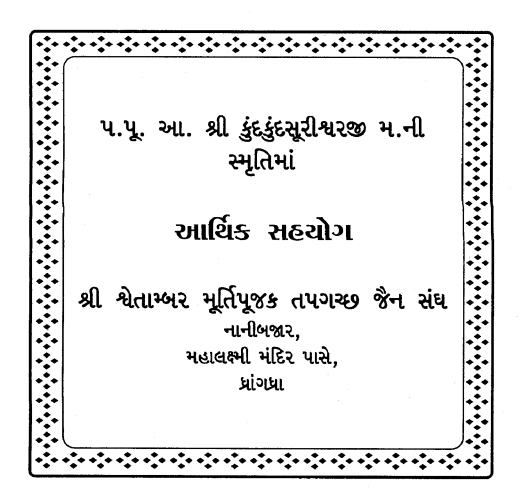
પ્રત : ૫૦૦

•

**કિંમત** : રૂ. ૧૨૫/-

•

ગ્રંથ આયોજન શારદાબેન ચીમનભાઈ એજયુકેશનલ રિસર્ચ સેન્ટર



### પ્રકાશકીય

### બીજી-આવૃત્તિનું

લોગસ્સસૂત્ર સ્વાધ્યાય ગ્રંથ પ્રકાશિત કરતા અમે અત્યંત હર્ષ અને આનંદની લાગણી અનુભવીએ છીએ. આ ગ્રંથ સને ૧૯૬૫માં જૈનસાહિત્યવિકાસમંડળ મુંબઈથી પ્રકાશિત થયો હતો, પરંતુ છેલ્લા કેટલાય વર્ષોથી આ ઉપયોગી ગ્રંથ અપ્રાપ્ય હતો. અનેક જિજ્ઞાસુઓ અવારનવાર આ ગ્રંથની પૃચ્છા કરતા હતા. આ ગ્રંથમાં જૈનધર્મના અત્યંત મહત્ત્વપૂર્ણ એવા લોગસ્સસૂત્રની ગંભીરતા પૂર્વક સૂક્ષ્મ વિચારણા કરવામાં આવી છે. આગમપ્રંથોમાં અંગપ્રવિષ્ટ પછી અંગબાહ્યસૂત્ર ગ્રંથોમાં આવસ્સયનો ક્રમ મૂળસૂત્રમાં પ્રથમ ક્રમે આવે છે. આ લોગસ્સસૂત્ર આવસ્સયના (આવશ્યકના) બીજા ક્રમે આવતા ચોવીસત્થય તરીકે સુપ્રસિદ્ધ છે. આ અર્થગંભીર સૂત્ર ઉપર સમયે સમયે અનેક શાસ્ત્રકારોએ ચિંતન કર્યું છે તે તમામનો યથાસંભવ સંગ્રહ પ્રસ્તુત ત્રાંથમાં કરવામાં આવ્યો છે. આ લોગસ્સસૂત્રમાં વર્તમાન ચોવીશીના ઋષભઆદિ ચોવીસ તીર્થંકર પરમાત્માઓનો નામોલ્લેખ અને તેમને વંદન કરવામાં આવેલ છે. ઉપરાંત અન્ય તીર્થંકરોના ગુણગાન અને આત્મકલ્યાણ માટે યાચના કરવામાં આવી છે. આ સૂત્રના પ્રસ્તુત વ્યાખ્યાગ્રંથને તૈયાર કરવા ૩૮ જેટલા મહત્ત્વપૂર્ણ ગ્રંથોનો આધાર લઈ મૂળપાઠ, સંસ્કૃતછાયા, વિવરણ, પ્રશ્નોત્તર, અર્થસંકલના, ટિપ્પણ, પ્રકીર્ણક, તપ-ઉપધાન, લોગસ્સસૂત્રની દેહરચના, પંચષષ્ઠિયંત્રગર્ભિત ચતુર્વિંશતિ જિનસ્તોત્રો, યંત્રો, પરિશિષ્ટો તથા ચિત્રોથી સભર આ ગ્રંથ પ્રત્યેક જિજ્ઞાસુને અત્યંત ઉપયોગી થાય તેવો ગ્રંથ છે. કોઈ પણ સાધકને સાધના કરવામાં માર્ગદર્શક થઈ શકે તેવો આ ગ્રંથ છે.

જૈનસાહિત્યવિકાસમંડળના તત્કાલીન પ્રમુખ સુશ્રાવક શેઠ શ્રીઅમૃતલાલ કાલિદાસ દોશીએ બે વર્ષના અવિરત અભ્યાસ અને સઘન પ્રયાસથી આ ગ્રંથ તૈયાર કર્યો હતો તથા પૂ. આચાર્ય શ્રીવિક્રમસૂરિજી મ.સા., પૂ. પંન્યાસજી શ્રીભદ્રંકરવિજયજી ગણિવર્ય, મુનિવર શ્રીતત્ત્વાનંદવિજયજી મ.સા. તથા પૂ. આ. શ્રીરામચંદ્રસૂરિજી મ.સા. આદિ સુવિહિત ગીતાર્થ

આચાર્યભગવંતો આદિ પૂજ્ય મુનિવરોથી સંશુદ્ધ થયેલો આ ગ્રંથ અત્યંત ઉપાદેય બન્યો છે.

આ ગ્રંથનો ઉપોદ્ધાત પં. **શ્રીહીરાલાલ રસિકદાસ કાપડિયા**એ ખૂબ જ અભ્યાસ કરીને લખ્યો છે. તેમજ ઘણી જ ઉપયોગી અને અલ્પજ્ઞાત માહિતી આપી લોગસ્સસૂત્રના રહસ્યને સ્પષ્ટ કર્યા છે તથા પ્રસ્તુત ગ્રંથની વિશિષ્ટતા રજૂ કરી છે.

ઉપર જણાવ્યું તે પ્રમાણે આ ગ્રંથ છેલ્લા કેટલાંય વર્ષોથી અપ્રાપ્ય હતો તેથી તેનું પ્રકાશન કરવા માટેની વિચારણા થઈ રહી હતી ત્યારે સૌજન્યમૂર્તિ શ્રીચંદ્રકાન્તભાઈ દોશીએ અમારી સંસ્થાને આ ગ્રંથ પ્રકાશિત કરવાની સંમતિ આપી હતી. પૂ. પં. શ્રીવજસેનવિજયજી મ.સા. એ આ ગ્રંથ સુંદર રીતે અને યથાશીઘ્ર પ્રકાશિત થાય તે માટે અમને શુભ આશીર્વાદ આપ્યા અને આર્થિક સહાયતા માટે ધ્રાંગધાના શ્રીજૈનસંઘને પ્રેરણા આપી જેથી આ ગ્રંથ આજે પ્રકાશિત થઈ રહ્યો છે. આ માટે અમે પૂ. પંન્યાસ શ્રીવજસેનવિજયજી મ.સા.ના અત્યંત ઋણી છીએ.

ત્રંથમાં ભૂલો ન રહી જાય તથા પૂર્વપ્રકાશિત ગ્રંથમાં રહેલી ભૂલો પણ દૂર થાય તે માટે યથાયોગ્ય કાળજી લેવામાં આવી છે. પ્રૂફ્સંશોધન કાર્યમાં સાધ્વી મહોદયા શ્રીચંદનબાલાશ્રીજીનો અમને સંપૂર્ણ સહયોગ પ્રાપ્ત થયો છે. અશક્ત અને નાદુરસ્ત તબીયત હોવા છતાં શ્રુતભક્તિના પ્રસ્તુત કાર્યમાં અપ્રમત્તભાવે આપેલી સેવા ચિરસ્મરણીય બની રહેશે. તેમણે પણ આવા ઉત્તમગ્રંથના કાર્યમાં શ્રુતભક્તિનો લાભ મળ્યો તે બદલ ધન્યતા અનુભવેલ છે.

ગ્રંથના પ્રકાશન કાર્યમાં સંસ્થાના શ્રીઅખિલેશ મિશ્રાજી, મનીષાબેન, રિદ્ધીશભાઈ, ગૌતમભાઈ, આનંદભાઈનું યોગદાન પ્રાપ્ત થયેલ છે તેમનો અમે આભાર માનીએ છીએ.

જિતેન્દ્ર બી. શાહ

## પ્રથમ–આવૃત્તિનું

## પ્રકાશકીય નિવેદન

ઉભય સમય કરવામાં આવતા ષડાવશ્યક પૈકી બીજું આવશ્યક શ્રીચતુર્વિંશતિસ્તવ જૈન સમાજમાં 'લોગસ્સસૂત્ર'ના નામથી પ્રસિદ્ધ છે.

પ્રસ્તુત લોગસ્સસૂત્રનો ષડાવશ્યકની ક્રિયામાં (પ્રતિક્રમણમાં) તો ઉપયોગ થાય જ છે, પરંતુ તે ઉપરાંત દેવવંદન, પૌષધ, સામાયિક, કાયોત્સર્ગ વગેરે અનેક ક્રિયાઓમાં પણ તેનો ઉપયોગ આવશ્યક મનાયો છે.

લોગસ્સસૂત્ર એ કોઈ સામાન્ય સૂત્ર દ્વથી પણ અતિ અર્થગંભીર સૂત્ર છે. તેને જો શ્રુતજ્ઞાન, ચિન્તાજ્ઞાન અને ભાવનાજ્ઞાનથી સુજ્ઞાત કરવામાં આવે તો તે સમ્યક્ત્વની વિશુદ્ધિ કરવામાં મહત્ત્વનું કારણ જરૂર બને. તેથી જ કહ્યું છે કે :—

''चउवीसत्थएणं भंते जीवे किं जणयइ ? चउवीसत्थएणं दंसणविसोहि जणयइ''

હે ભગવંત ! ચતુર્વિંશતિ સ્તવથી જીવ શું પ્રાપ્ત કરે ? ઉત્તરમાં ભગવંત જણાવે છે કે હે શિષ્ય ! ચતુર્વિંશતિ સ્તવથી જીવ દર્શનવિશુદ્ધિના લાભને પ્રાપ્ત કરે છે. અહીં દર્શન શબ્દથી સમ્યક્ત્વ ગ્રહણ કરવાનું છે.

આવું મહત્ત્વનું લોગસ્સસૂત્ર ગૂઢ રહસ્યોથી ભરપૂર છે. પૂર્વાચાર્યોએ તથા પ્રાચીન મુનિવરોએ આની અર્થગંભીરતાને લક્ષ્યમાં લઈ તેનું વિશદ વિવેચન પોતાના ગ્રંથોમાં કરેલ છે.

આજથી લગભગ બે વર્ષો પૂર્વેની કોઈ સુભગ પળ જૈનસાહિત્યવિકાસમંડળના પ્રમુખ શેઠ શ્રીઅમૃતલાલ કાલિદાસ દોશીના મનમાં એવો વિચાર ઉદ્દભવ્યો કે લોગસ્સસૂત્ર અંગે જે કંઈ સાહિત્ય ઉપલબ્ધ થાય તેનો સંચય કરી વિધવિધ પાસાઓથી તેનું અધ્યયન થઈ શકે તેવી રીતે એક સંગ્રહાત્મક ગ્રંથ તૈયાર કરવો. તેથી આ વિષયના અભ્યાસેચ્છુક ભવ્યાત્માઓને તે ઘણો જ ઉપકારક નીવડે. તેઓશ્રીની આ ઇચ્છાને ફળીભૂત કરવા માટે પ્રસ્તુત ગ્રંથનું લેખન શરૂ કરવાનું વિચારાયું અને તે માટે નીચે જણાવેલ પદ્ધતિ અમલમાં મૂકવાનો નિર્ણય થયો.

- **૧. મૂળપાઠ :** આ અંગે પ્રાપ્ત થતા સઘળા પાઠાંતરો પાદનોંધમાં ટાંકી પ્રચલિત પાઠને મુખ્યતા આપવી.
- **૨. સંસ્કૃત છાયા :** પ્રાચીન ટીકાકારોએ જે રીતે મૂળ સૂત્રની સંસ્કૃત છાયા કરી છે તે સંસ્કૃત છાયા અહીં આપવી.
- 3. વિવરણ: લોગસ્સસૂત્રના એકેક પદનો પ્રાચીન ગ્રંથકારોએ જે જે અર્થ કર્યો છે તે તે અર્થ ટાંકી સવિસ્તર વિવરણ કરવું અને પાદનોંધમાં તે તે અર્થીને જણાવતા પાઠો તથા તેના આધારસ્થાનો વિગત સાથે મૂકવા.
- **૪. પ્રશ્નોત્તર :** લોગસ્સસૂત્ર અંગે ઊઠતા પ્રશ્નો અને તેના શાસ્ત્રીય ઉત્તરોનો પ્રમાણભૂત પાઠો સાથેનો 'પ્રશ્નોત્તર' નામનો એક વિભાગ કરવો.
- **૫. અર્થસંકલના :** લોગસ્સસૂત્રની એકેક ગાથાનો નિર્ણીત થયેલ સમુદાયાર્થ દર્શાવતો 'અર્થસંકલના' નામનો વિભાગ કરવો.
- **દ. ટિપ્પજા** : લોગસ્સસૂત્રના તે તે પદોના અર્થના સ્પષ્ટીકરણમાં ઉપયોગી માહિતીઓ જ્યાંથી પ્રાપ્ત થાય ત્યાંથી લઈ 'ટિપ્પણ' વિભાગમાં ઉદ્ધત કરવી.
- ૭. પ્રકીર્શક: લોગસ્સસૂત્રનાં પર્યાયવાયક પ્રાકૃત-સંસ્કૃત નામો, લોગસ્સસૂત્રનું આવશ્યક આદિ ક્રિયામાં સ્મરણ કરવાના સ્થળો, આવશ્યક ક્રિયામાં લોગસ્સસૂત્રના સ્મરણાદિનું નિયતપણું, લોગસ્સસૂત્રનાં પદો સંપદા તથા અક્ષરો, અન્ય તુલનાત્મક દષ્ટિકોણથી તેની વિચારણા, લોગસ્સસૂત્રનો નામોલ્લેખ કયા કયા આગમો તેમજ પ્રાચીન ગ્રંથોમાં પ્રાપ્ત થાય છે—વગેરે સમસ્ત ઝીણવટભરી વિગતોને આવરી લેતો 'પ્રકીર્ણક' નામનો એક વિભાગ રાખવો.
- **૮. તપ-ઉપધાન**: લોગસ્સસૂત્રના અધ્યયનની અનુજ્ઞા માટે વિનયોપધાનની વિધિનું વિશદતાપૂર્વક આગમ પાઠ સાથે વિવેચન આમાં ટાંકવું.
- ૯. લોગસ્સસૂત્રની દેહરચના: લોગસ્સસૂત્રમાં ગૂંથવામાં આવેલા વિવિધ છંદો, માત્રામેળ તથા અક્ષર મેળની વ્યવસ્થા, ગાથા બોલવાનો પ્રકાર, લોગસ્સની પ્રત્યેક ગાથાના અંશો, ચતુષ્કલો, ગણ વગેરે સર્વ વિગતને આવરી લેતી ઉત્થાપનિકા આદિ સર્વ હકીકત આ વિભાગમાં નોંધવી.
- 40. પંચષષ્ઠિયંત્રગર્ભિત ચતુર્વિંશતિ જિનસ્તોત્રો તથા યંત્રો : અત્યાર સુંધી બે કે ત્રણ જ પંચષષ્ઠિ યંત્રો કે સ્તોત્રો ઉપલબ્ધ થતાં હતાં તેને સ્થાને જેટલાં પંચષષ્ઠિ સ્તોત્રો તથા યંત્રો જયાંથી પ્રાપ્ત થાય ત્યાંથી મેળવી આ વિભાગમાં મૂકવાં, પંચષષ્ઠિ યંત્રનો મહાસર્વતોભદ્ર પ્રકાર દર્શાવવો, મહાસર્વતોભદ્ર પ્રકારાનુસાર પંચષષ્ઠિ યંત્રની ૭૨ પ્રકારે થતી રચના ચિત્રો દ્વારા દર્શાવવી તથા પંચષષ્ઠિ યંત્રના પૂજનની પ્રાચીન મુનિવરોએ દર્શાવેલ વિધિ વગેરે સર્વ હકીકત આ વિભાગમાં મૂકવી.

૧૧. ૫રિશષ્ટ: લોગસ્સસૂત્ર સાથે સંબંધ ધરાવતી અવશિષ્ટ સર્વ વિગતો આમાં મૂકવી. જેવી કે - ચોવીસ તીર્થંકર ભગવંતોના માતા-પિતા, જન્મસ્થળ, લાંછન, શરીર પ્રમાણ, વર્ણ, આયુષ્ય વગેરે દર્શાવવું, શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજક સિવાયના જૈનસંપ્રદાયો લોગસ્સસૂત્રનો કેવા સ્વરૂપમાં સ્વીકાર કરે છે તે, લોગસ્સસૂત્રનો મંત્રદૃષ્ટિએ વિગતપૂર્ણ વિચાર કરવામાં ઉપયોગી લોગસ્સકલ્પ ટાંકવો, તથા ચોવીસ શ્રીતીર્થંકરભગવંતોના નામ સાથે સંબંધ ધરાવતી શકુનાવલિ વગેરે નાની મોટી સર્વ બાબતોનો આ વિભાગમાં સમાવેશ કરવો. આ રીતે ૧૧ વિભાગમાં લોગસ્સના લખાણને વહેંચી નાખવું. આ તો થઈ લખાણની વાત. આ સિવાય પ્રકાશનને ચિત્રોથી અલંકૃત કરવું, જેથી વાચકોને માટે તે આકર્ષક અને બોધદાયક થાય.

આ બધા નિર્ણયો કર્યા બાદ જરૂરી ગ્રન્થોનું અધ્યયન કરવામાં આવ્યું અને ત્યાર બાદ ગ્રંથનું નિર્ણીત પદ્ધતિ અનુસાર લેખન કાર્ય શરૂ થયું. પૂરાં બે વર્ષ આ કાર્ય પાછળ વ્યતીત થયાં. બાદ તે સમગ્ર લખાણને કંઈ પણ શાસ્ત્રવિરુદ્ધ તેમાં ન આવી જાય તે માટે સર્વ પ્રથમ પરમપૂજય મુનિરાજ શ્રીવિક્રમવિજયજી મહારાજ (હાલ આચાર્ય શ્રીવિજયવિક્રમસૂરીશ્વરજી) સમક્ષ મૂકવામાં આવ્યું. તેમણે પોતાના અમૂલ્ય સમયનો ભોગ આપી આ લખાણને સાદ્યન્ત તપાસ્યું અને જયાં જયાં ક્ષતિઓ હતી તે તરફ અંગુલિનિર્દેશ કરતાં અમે તેને અમારા લખાણમાંથી દૂર કરી.

ત્યાર બાદ પરમપૂજય પંન્યાસજી મહારાજ શ્રી ભદ્રંકરવિજયજી ગણિવર (આચાર્યદેવ શ્રીમદ્વિજય રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજના શિષ્યરત્ન) તથા પરમપૂજય મુનિરાજ શ્રી તત્ત્વાનંદવિજયજી મહારાજ સમક્ષ આ લખાણ સાઘન્ત રજૂ કર્યું. તેઓશ્રીએ પણ સમગ્ર ગ્રંથનું વાંચન અને અધ્યયન કર્યું અને ગ્રંથને અતીવ સુગ્રમ તથા તર્કશુદ્ધ ભાષામય કરી દીધો. તેમણે પણ કેટલાંક જરૂરી પરિવર્તનો કરાવ્યાં તથા પસીયંતુ અને વિંતુ પદની વ્યાખ્યા સવિસ્તર અને વિશદ સ્વરૂપે દર્શાવી. બાદ પરમપૂજય આચાર્ય ભગવંત શ્રીમદ્વિજય રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ સમક્ષ આ ગ્રંથ મૂકવામાં આવતા તેઓશ્રીએ પણ પોતાના બહુમૂલ્ય સમયનો ભોગ આપી આ ગ્રંથનાં કેટલાંક પ્રકરણો વાંચ્યા અને આવશ્યક સૂચનો કર્યાં. આમ સુવિહિતગીતાર્થ આચાર્યભગવંત આદિ પૂજય મુનિવરોથી સંશુદ્ધ થયેલો આ ગ્રંથ મુદ્રણાલયમાં જવા યોગ્ય બન્યો.

આ ગ્રંથ મુદ્રણાલયમાં ગયા પછી પણ શ્રેયાંસિ बहुविघ्नानि એ ન્યાયે અનેક વિઘ્નો આવતાં જ ગયાં, પરંતુ ઇષ્ટદેવની કૃપાથી એ સઘળાં વિઘ્નો વટાવીને આ ગ્રંથ આજે વાચકોના કરકમલમાં મૂકવા અમે ભાગ્યશાળી બન્યા છીએ.

આ પ્રંથને સર્વાંગ શુદ્ધ બનાવવામાં સિકય પ્રયત્ન કરનાર પરમોપકારી પરમપૂજય ઉપર્યુક્ત આચાર્યદેવ આદિ સર્વે પૂજય મુનિવરોના અમે અત્યંત ઉપકૃત છીએ. તેઓશ્રીનો આ રીતનો સિકય સહકાર ન હોત તો આ પ્રંથ આટલો સર્વાંગ શુદ્ધ તથા આદરણીય બન્યો ન હોત. આ પ્રંથના મુદ્રણને શક્ય તેટલું શુદ્ધ બનાવવામાં પોતાનો અમૂલ્ય ફાળો આપનાર તથા યોગ્ય સૂચનો કરનાર શ્રીયુત નવીનચન્દ્ર અંબાલાલ શાહ એમ. એ.નો હું હૃદયપૂર્વક આભાર માનું છું.

તદુપરાંત પ્રસ્તુત પુસ્તકના મુદ્રણ કાર્યને શીધ્રતાથી પૂરું કરનાર શ્રી **ધૈર્યકુમાર સી. શાહ**નો હું આભારી છું.

આ ગ્રંથના લેખન તથા પ્રકાશનમાં મતિવિપર્યાસથી તથા અન્ય કોઈ કારણથી શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ લખાણ થવા પામ્યું હોય તેની હું ક્ષમા માગું છું અને જે કંઈ મુદ્રણની અશુદ્ધિઓ રહી ગઈ હોય તેને સુધારીને વાંચવા વિનંતી કરું છું.

કાર્તિક સુદ ૫ શુક્રવાર, વિ. સં. ૨૦૨૨ તા. ૨૯-૧૦-૬૫ ઈરલા, વીલેપારલે, મુંબઈ-૫૬ (A.S.)

ાલ. **સુબોધચન્દ્ર નાનાલાલ શાહ** મંત્રી, જૈનસાહિત્યવિકાસમંડળ.

## ઉપોદ્ઘાત

4. જ્ઞાનનાં વર્ગીકરણો : જૈનદર્શન પ્રમાણે 'જ્ઞાન' એ આત્માના અનેક મૌલિક અને સ્થાયી ગુણો પૈકી એક છે, એને લઈને તો સૂક્ષ્મ નિગોદના જીવો પણ જ્ઞાનથી સર્વથા રહિત નથી - તેઓમાં નહિ જેવું પણ જ્ઞાન છે જ. સંસારી મટીને સિદ્ધ થયેલી વ્યક્તિ આત્માની ઉચ્ચતમ દશામાં સંપૂર્ણ જ્ઞાન ધરાવે છે.

જ્ઞાનના વિવિધ દષ્ટિબિંદુ અનુસાર જાતજાતના પ્રકારો પડાય છે. જેમ કે સકલ યાને સંપૂર્ણ અને વિકલ યાને અપૂર્ણ. કેવળજ્ઞાન કિંવા સર્વજ્ઞતા એ 'સકલ' જ્ઞાન છે જયારે છદ્મસ્થનું જ્ઞાન 'વિકલ' છે. વિકલ જ્ઞાનના તરતમતાની અપેક્ષાએ અગણિત ઉપપ્રકારો છે. સકલજ્ઞાન તો એક જ પ્રકારનું છે.

જ્ઞાનના યથાર્થ અને અયથાર્થ એમ પણ બે પ્રકારો પડે છે. સમ્યગ્દર્શનપૂર્વકનું જ્ઞાન તે 'યથાર્થ' છે - સમ્યગ્જ્ઞાન છે, જયારે સમ્યક્ત્વ વિનાનું-મિથ્યાત્વથી લિપ્તજ્ઞાન તે અયથાર્થ છે - મિથ્યાજ્ઞાન છે - અજ્ઞાન છે. આ વર્ગીકરણ અધ્યાત્મશાસ્ત્રની અપેક્ષાએ સમજવાનું છે.

જ્ઞાનનાં સાધનો વિચારતાં એના બે પ્રકાર સૂચવાય છે. (૧) પ્રત્યક્ષ અને (૨) પરોક્ષ. આત્માનું ઇન્દ્રિયો અને મનની મદદ વિનાનું જ્ઞાન તે 'પ્રત્યક્ષ' છે. એમાં આત્મા જ આત્માનું સાધન છે, જયારે એ સિવાયનું જ્ઞાન કે જેની પ્રાપ્તિમાં ઇન્દ્રિયો અને મનની સહાય લેવાય છે તે 'પરોક્ષ' છે પ્રત્યક્ષજ્ઞાનના અવધિ, મનઃપર્યાય કિંવા મનઃપર્યવ અને કેવલ એમ ત્રણ ભેદ છે, જયારે પરોક્ષ જ્ઞાનના મતિ અને શ્રુત એમ બે ભેદ છે.

**૨. શ્રુતજ્ઞાનના ભેદો અને ઉપભેદો :** શ્રુતજ્ઞાન મતિજ્ઞાનપૂર્વક હોય છે, એના વિષયો મતિજ્ઞાનની જેમ કેવળ વર્તમાન નથી, એ તો અતીત અને અનાગત વિષયોમાં પણ પ્રવૃત્ત થાય છે, એમાં 'શબ્દોલ્લેખ છે, જયારે મતિજ્ઞાનમાં એ નથી. શ્રુતજ્ઞાન એટલું બધું પરિપક્વ હોય છે

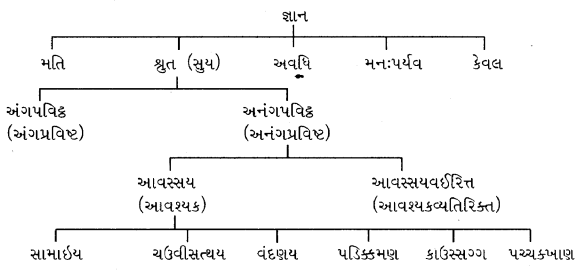
૧. શબ્દોલ્લેખ એટલે વ્યવહાર કાળમાં શબ્દની શક્તિના ગ્રહણથી ઉત્પન્ન થવું તે. શ્રુતજ્ઞાનની ઉત્પત્તિના સમયે જેવી રીતે નિમ્નલિખિત બે બાબતની અપેક્ષા રહેલી છે તેવી મતિજ્ઞાન માટે નથી. સંકેતનું સ્મરણ અને શ્રુતગ્રંથનું અનુસરણ.

કે એ ભાષામાં ઉતારી શકાય છે, જયારે મતિજ્ઞાનમાં એવું પરિપક્વ નહિ હોવાથી એને ભાષામાં ઉતારાય તેમ નથી. શ્રુતજ્ઞાન એ મતિજ્ઞાન રૂપ દૂધની બનેલી ખીર છે.

જ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષયોપશમથી કેવળજ્ઞાન સિવાયનાં ચાર જ્ઞાન ઉદ્ભવે છે, જ્યારે આ કર્મના આત્યન્તિક ક્ષયથી કેવળજ્ઞાન પ્રગટે છે.

- **૩. આવસ્સયના છ વિભાગો :** આવસ્સય નામના મૂલસુત્ત (મૂલસૂત્ર)ના છ વિભાગો ગણાવાય છે.
- (૧) સામાઇય (સામાયિક), (૨) ચઉવીસત્થય (ચતુર્વિંશતિસ્તવ), (૩) વંદણય (વંદનક), (૪) પડિક્કમણ (પ્રતિક્રમણ), (૫) કાઉસ્સગ્ગ (કાયોત્સર્ગ) અને (૬) પચ્ચકખાણ (પ્રત્યાખ્યાન).

આ સમગ્ર નિરૂપણ નીચે મુજબ દર્શાવી શકાય :---



આ ઉપરથી જોઈ શકાશે કે 'ચઉવીસત્થય' એ અંગ બાહ્યના એક પ્રકારરૂપ આવસ્સયનો એક પ્રકાર છે.

**૪. આવસ્સય તરીકે એ છના સમુદાયનો નિર્દેશ :** અહીં એ ઉમેરીશ કે આવસ્સયના છ વિભાગ તરીકે એ વિભાગોનાં પાઈય (પ્રાકૃત) નામો અશુઓગદાર (સુત્ત ૫૯)માં જોવાય છે. 'અહીં આ પ્રત્યેક વિભાગને 'અજઝયણ' (અધ્યયન) કહેલ છે. '

૧. નંદી (સુત્ત ૪૪)માં પણ આ હકીકત છે.

आवस्सयस्स एसो, पिंडत्थो विष्णओ समासेणं । एत्तो एकेकं पुण अञ्झयणं कित्तइस्सामि ॥''

<sup>—</sup>સુત્ત ૫૯ ગત ગાથા

- પ. આવસ્સયના છ વિભાગોનો એક સ્વતંત્ર ગ્રંથ તરીકે ઉલ્લેખ : ઉપર્યુક્ત છ વિભાગોનાં સંસ્કૃત નામો વિદ્યાવારિષિ ઉમાસ્વાતિએ રચેલા તત્ત્વાર્થાષિગમસૂત્ર (અ. ૧, સૂ. ૨૦)ના સ્વોપજ્ઞ ભાષ્ય (પૃ. ૯૦)માં અંગબાહ્યના અનેક પ્રકારો સૂચવતી વેળા દર્શાવ્યાં છે. અહીં વંદનક ને બદલે વંદનનો ઉલ્લેખ છે. આ સંસ્કૃત નામોની રજૂઆત એવી રીતે કરાઈ છે કે જાણે છ વિભાગો ભિન્ન ભિન્ન સ્વતંત્ર ગ્રંથો હોય. અહીં એ છના સમુદાય તરીકે આવશ્યકનો ઉલ્લેખ નથી. સિદ્ધસેનગણિએ તત્ત્વાર્થસૂત્રની ભાષ્યાનુસારિષ્ટી ટીકા (પૃ. ૯૦)માં સામાયિકથી માંડીને પ્રત્યાખ્યાનનો એકેક અધ્યયન તરીકે નિર્દેશ કર્યો છે. એમણે પણ આ છને આવશ્યકના વિભાગો હોવાનું કહ્યું નથી. આવસ્સયની નિજજુત્તિ (ગા. ૮૪)માં આવસ્સયનો ઉલ્લેખ છે, તેમ જ એ નિજજુત્તિમાં ઉપર્યુક્ત સામાઇય વગેરે છ યે વિભાગોની નિજજુત્તિ છે. આ વિચારતાં છયેના સમુદાયને 'આવસ્સય' (આવશ્યક) નામ આ નિજજુત્તિના રચના સમયે તો અપાઈ જ ગયું હતું.
- **દ. આગમોમાં આવસ્સયનું દ્વિવિધ સ્થાન :** જૈન આગમોને (૧) અંગ, (૨) ઉપાંગ, (૩) છેદ, (૪) મૂલ, (૫) પ્રકીર્ણક અને (૬) ચૂલિકા એમ છ વર્ગમાં વિભક્ત કરાય છે. મૂલ એ મૂલસૂત્રનું સંક્ષિપ્તરૂપ છે. મંદિરમાર્ગી શ્વેતાંબરો મૂલસૂત્રો બે રીતે નીચે મુજબ ગણાવે છે :-
- (અ) (૧) આવસ્સય (આવશ્યક), (૨) ઉત્તરજઝયણ (ઉત્તરાધ્યયન), (૩) દસવેયાલિય (દશવૈકાલિક) અને (૪) પિંડનિજજુત્તિ (પિંડનિર્યુક્તિ)
- (આ) (૧) આવસ્સય, (૨) ઉત્તરજઝયણ, (૩) દસવેયાલિય અને (૪) ઓહનિજજુત્તિ (ઓઘનિર્યુક્તિ)

આ બન્ને ગણનામાં આવસ્સયને તો સ્થાન છે જ. એ મૂલ સૂત્રો પૈકી એક છે. એની રચના સૌથી પ્રથમ કરાયેલી છે એમ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરસ્વામીનો 'સપ્રતિક્રમણ ધર્મ' વિચારતાં ભાસે છે. ઉત્તરજઝયણ એના પછી રચાયું છે. ત્યાર બાદ શય્યંભવસૂરિએ વીર સંવત્ ૭૨માં દસવેયાલિય રચ્યું છે. વીર સંવત્ ૧૭૦માં સ્વર્ગે સંચરેલા શ્રુતકેવલી ભદ્રબાહુસ્વામીએ પિંડનિજજુત્તિ અને ઓહનિજજુત્તિ રચ્યાનું મનાય છે.

આમ ચઉવીસત્થય એ 'મૂલસૂત્ર' તરીકે આદ્યસ્થાન ભોગવનારા આવસ્સયનો એક અંશ છે. અંગપ્રવિષ્ટ શ્રુતથી આયાર (આચાર)થી માંડીને દિક્રિવાય (દષ્ટિવાદ) સુધીનાં બાર અંગો અભિપ્રેત છે.

આવસ્સય એ 'અંગબાહ્ય' શ્રુત છે. આવસ્સયનું અને એથી એના એક અંશરૂપ ચઉવીસત્થયનું પણ જૈનસમાજમાં ઘણું મહત્ત્વનું સ્થાન છે.

**૭. ચઉવીસત્થયની પાંચ દંડકમાં ગણના :** ચેઇયવંદણભાસ (ગા. ૪૧)માં દેવેન્દ્રસૂરિએ પાંચ દંડ(ક) ગણાવેલ છે : ૧. સક્કત્થય (શક્રસ્તવ), ૨. ચેઇયત્થય (ચૈત્યસ્તવ), ૩. નામત્થય (નામસ્તવ), ૪. સુયત્થય (શ્રુતસ્તવ) અને ૫. સિદ્ધત્થય (સિદ્ધસ્તવ).

નામત્થય એ ચઉવીસત્થયનું એક અપર નામ છે.

- ૮. નામો અને એનો કાલકમ : ચઉવીસત્થયમાં એના પ્રણેતાએ આ કૃતિનું નામ દર્શાવ્યું નથી. એથી કાલાંતરે એનાં નામો પ્રાકૃત અને સંસ્કૃતમાં યોજાયાં છે. પ્રાકૃત તેમજ સંસ્કૃત નામોની કાલક્રમાનુસાર સૂચિ પ્રસ્તુત પુસ્તક (પૃષ્ઠ ૬૩)માં 'લોગસ્સસૂત્રનાં પર્યાયવાચક નામો' એ શીર્ષક દ્વારા તેનાં આધારસ્થાનો પૂર્વક આપવામાં આવી છે. તદુપરાંત પ્રસ્તુત કૃતિનો પ્રારંભ 'લોગસ્સ' પદથી થતો હોવાથી એનું 'લોગસ્સ' નામ પણ યોજાયું છે. આ નામ અણુઓગદાર (સુત્ત ૧૩૧)માં જે આયાણપય (આદાનપદ)નાં વિવિધ ઉદાહરણો અપાયાં છે તેનું સ્મરણ કરાવે છે.
- **૯. નામોની અન્વર્થતા** : સામાન્ય રીતે નામ એના વિષયને અનુરૂપ હોવું જોઈએ. એ દેષ્ટિએ લોગસ્સના પર્યાયવાચક નામો પૈકી ક્યાં ક્યાં કેટલે અંશે ગુણનિષ્પન્ન છે તે આપશે વિચારીશું.

'લોગસ્સ' સિવાયનાં નામ ગુણનિષ્પન્ન છે. ચઉવીસત્થય, ચઉવીસત્થવ, ચઉવીસઈત્થય, ચતુર્વિંશતિસ્તવ એ નામનો અર્થ એક જ છે અને તે ચોવીસનો સ્તવ યાને એમનું ગુણોત્કીર્તન છે. આ નામો પ્રસ્તુત કૃતિના વિષયનું અંશતઃ દ્યોતન કરે છે, કેમ કે ચોવીસથી શું સમજવું તે જાણવું બાકી રહે છે, એ દષ્ટિએ 'ચઉવીસજિણત્થય' અને 'ચતુર્વિંશતિજિનસ્તવ' એ નામો વિશેષતઃ પ્રાહ્ય ગણાય, કેમ કે 'ચોવીસ'થી ચોવીસ જિન સમજવાની વાત સ્પષ્ટપણે આ નામમાં દર્શાવાઈ છે. તેમ છતાં અહીં પણ 'જિન'થી શો અર્થ અભિપ્રેત છે એ પ્રશ્ન તો ઉપસ્થિત થાય જ છે, કેમ કે 'જિન'ના નીચે મુજબ વિવિધ અર્થો કરાય છે.

વિષ્ણુ, બુદ્ધ, ચતુર્દશપૂર્વધર યાને શ્રુતકેવલી, જિનકલ્પીમુનિ, અવધિજ્ઞાની, મનઃપર્યવજ્ઞાની, છદ્મસ્થવીતરાગ, સર્વજ્ઞ અને તીર્થંકર, વિષ્ણુના ચોવીસ અવતારો મનાય છે. એ વિષ્ણુ અત્રે અભિપ્રેત નથી. બુદ્ધ ચોવીસ થયા હોય એમ જણાતું નથી એટલે એ અર્થ પણ અત્ર પ્રસ્તુત નથી. પ્રસ્તુત કૃતિનું આદ્ય પદ્ય વિચારતાં મુખ્યતયા ઋષભદેવાદિ ચોવીસ તીર્થંકરો, એવો જિનનો અર્થ અહીં સુસંગત છે.

'ઉજ્જોઅ' એટલે ઉદ્ઘોત.

'ઉજ્જોઅગર' એટલે ઉદ્ઘોત કરનાર.

'નામથય' અને 'નામસ્તવ' એ બે નામો 'નામજિણત્થય' જેટલા પરિપૂર્ણ નથી.

નામજિણત્થયનો અર્થ નામ-જિનોની સ્તવના છે. જિનના 'નામ-જિન', 'સ્થાપના-જિન', 'દ્રવ્ય-જિન' અને 'ભાવ-જિન' એમ ચાર પ્રકારો છે. એ પૈકી 'નામ-જિન' એક પ્રકાર છે. સમભાવભાવી હરિભદ્રસૂરિએ આવસ્સયની શિષ્યહિતા નામની ટીકા (પત્ર ૪૯૧ અ)માં 'ચઉવીસઇત્થય' નામ દર્શાવ્યું છે.

- **૧૦. ભાષા :** પ્રાકૃતના નીચે મુજબ છ પ્રકારો ગણાવાય છે :-
- ૧. મરહક્રી, (માહારાષ્ટ્રી) ૨. સોરસેણી (શૌરસેની), ૩. માગહી (માગધી),

૪. પેસાઈ (પૈશાચી), ૫. ચૂલિયા પેસાઈ (ચૂલિકા પૈશાચી), ૬. અવબ્બંસ (અપભ્રંશ) ધ

અદ્ધમાગહી (અર્ધમાગધી) એ પણ એક પ્રકારની પ્રાકૃતભાષા છે એને 'આર્ષ' પ્રાકૃત કહે છે. આયારનો પ્રથમ સુયક્ખંધ (શ્રુતસ્કંધ), સૂયગડ અને ઉત્તરજઝયણ જેવા પ્રાચીન આગમોની ભાષા અદ્ધમાગહી છે. ચઉવીસત્થય પણ ઘણી પ્રાચીન કૃતિ છે, એટલે એની ભાષા પણ અદ્ધમાગહી ગણાય. જો કે આજે જે સ્વરૂપમાં આ કૃતિ મળે છે તેની ભાષા તો મરહકી અને સોરસેણીથી પ્રભાવિત થયેલી છે. '

**૧૧. વ્યાકરણવિચાર :** આ કૃતિની કેટલીક બાબતો વ્યાકરણ દેષ્ટિએ વિચારીશું.

विशिष्ट प्रयोशे—िकत्तइस्सं, पि, सीयल, सिज्जंस, चंदेसु अने आइच्चेसु પ્રયोशो नोंधपात्र છे. 'कित्तइस्सं' એવું कित्त नुं ભવિષ્યકાળના પ્રથમ પુરુષના એકવચનનું રૂપ ખાસ પ્રચલિત નથી. સામાન્ય રીતે તો कित्तिस्सं રૂપ થાય³ એટલે પ્રસ્તુત રૂપ આર્ષ પ્રયોગને આભારી છે. 'पि' नो અત્ર વિશિષ્ટ અર્થ સૂચવવા પ્રયોગ કરાયો છે. सीयल અને सिज्जंस એ દ્વિતીયા વિભક્તિમાં વપરાય છે તેમ છતાં એ વિભક્તિના પ્રત્યયથી રહિત છે. જો सीयल-सिज्जंस- वासुपुज्जं समास હોય તો એકવચનમાં પ્રયોગ કેમ ? એ પ્રશ્ન વિચારાવો જોઈએ.

चंदेसु અને आइच्चेसु એ બન્ને સાતમી વિભક્તિનાં બહુવચનાં રૂપો છે. એ પંચમીના અર્થમાં વપરાયાં છે.

**સंधि**—लोगस्स+उज्जोअगरे=लोगस्सुज्जोअगरे, (पाठांतर) वंदामि + अरिठ्ठनेमि=वंदामि रिट्ठनेमिं, जे + एए = जेए. **→** 

**સમાસો**—આ કૃતિમાં નિમ્નલિખિત સમાસો છે.

धम्मतित्थयरे, निमजिणं, विहुयरयमला, पहीणजरमरणा, जिणवरा, कित्तियवंदियमहिया, आरुग्गबोहिलाभं, समाहिवरं सागरवरगंभीरा

#### અધિકતાવાચક પ્રત્યય—

निम्मलयर भां 'यर' એ विशेषशने લગાડાતો અધિકતાવાચક પ્રત્યય છે.

#### આત્મનેપદ—

સામાન્ય રીતે પ્રાકૃત ધાતુઓને પરસ્મૈપદી ગણી તેનાં રૂપો અપાય છે. અહીં वंदे એવું वन्द् નું આત્મનેપદ અંગેનું રૂપ બીજા પદ્યમાં બે વાર અને ચોથા પદ્યમાં એક વાર જોવા મળે છે. સાથે સાથે ચોથા પદ્યમાં वंदामि રૂપ પણ વપરાયું છે. એવી રીતે એક જ અર્થમાં मम અને

૧. પાલિભાષા એ પણ એક પ્રકારની 'પ્રાકૃત' ભાષા છે. એ બીજી બધી પ્રાકૃત ભાષાઓ કરતા સંસ્કૃતની વધારે નિકટ છે.

૨. દેસિય (સં. દેશ્ય) તરીકે નિર્દેશાતો એક પણ શબ્દ પ્રસ્તુત કૃતિમાં નથી.

૩. આ અંગેની વિશિષ્ટ વિગત માટે જુઓ પ્રસ્તુત પુસ્તકનું પૃષ્ઠ ૯-૧૦.

में એમ બે રૂપો વપરાયાં છે.

**૧૨. જૈનો દ્વારા સ્વીકાર:** મહાવીરસ્વામીના નિર્વાણ બાદ જૈનો ત્રણ વર્ગમાં વહેંચાઈ ગયા. (૧) શ્વેતાંબર, (૨) યાપનીય અને (૩) દિગંબર (બોટિક). 'યાપનીય' તરીકે ઓળખાવાતો વર્ગ આજે વિદ્યમાન નથી. તેમ જ એ વર્ગે રચેલું સમગ્ર સાહિત્ય ઉપલબ્ધ નથી. આથી તો અહીં તો શ્વેતાંબર અને દિગંબર એ બેનો જ વિચાર કરવાનો રહે છે. શ્વેતાંબરોમાં મૂર્તિપૂજક યાને મંદિરમાર્ગી, સ્થાનકવાસી અને તેરાપંથી એમ ત્રણ સંપ્રદાયો છે. દિગંબરોમાં પણ મૂર્તિપૂજક ઇત્યાદિ સંપ્રદાયો છે.

આ બધા જ સંપ્રદાયો અર્થાત્ સમસ્ત જૈનોને 'ચઉવીસત્થય' સુત્ત (સૂત્ર) અર્થદષ્ટિએ જ નહિ પરંતુ મોટે ભાગે શબ્દરૂપે પણ માન્ય છે—આદરણીય છે.

**૧૩. પાઠભેદ** : કોઈ કોઈ સ્થળે પ્રાકૃતના એકને બદલે અન્ય પ્રકારને સ્થાન અપાયું છે, એ પૂરતા ભાષાભેદ ઉપરાંત કેટલાક વિશિષ્ટ પાઠભેદો શ્વેતાંબરો અને દિગંબરોની ઉપલબ્ધ કૃતિઓમાં જોવાય છે. એ નીચે મુજબ છે :-

| શ્વે. પદ્યાંક | શ્વેતાંબરીય પાઠ        | દિગંબરીય પાઠ                  | દિ. પદ્યાંક    |
|---------------|------------------------|-------------------------------|----------------|
| ૧             | लोगस्सउज्जोअगरे        | • लोयस्सुज्जोययरे             | · 2            |
| ૧             | धम्मतित्थयरे जिणे      | धम्मं तित्थंकरे जिणे वंदे     | ર              |
| ૧             | कित्तइस्सं             | कित्तिस्से                    | ૨              |
| ૧             | पि केवली               | चेव केवलिणो                   | ર              |
| 3             | पुप्फदंतं              | पुप्फयंतं                     | 8              |
| 3             | सिज्जंस                | सेयंस                         | 8              |
| 8             | अरं च मिल्लंनिमिजिणं च | च जिणवरिंदं अरं च मिल्लं च स् | <b>ु</b> ळ्वयं |
|               |                        | च णिम                         | પ              |
| 8             | रिंडुनेमिं             | अस्ट्रिनेमिं                  | પ              |
| 8             | पासं तह वद्धमाणं च     | तह पासं वड्ढमाणं              | પ              |

૧-૨. શ્વેતાંબરોના મતે દિગંબર સંપ્રદાય ઈ. સં. ૮૩માં ઉદ્દભવ્યો, જયારે દિગંબરોના મતે શ્વેતાંબરોની ઉત્પત્તિ ઈ. સં. ૮૦માં થઈ. દેવસેને દંસણસારમાં કહ્યું છે કે વિ. સં. ૨૦૫માં 'યાપનીય' સંપ્રદાય ઉત્પત્ન થયો.

૩-૪. ઈ. સં. ૧૬૫૩માં 'સ્થાનકવાસી' સંપ્રદાય અને ઈ. સં. ૧૭૬૦માં 'તેરાપંથી' સંપ્રદાય ઉત્પન્ન થયા.

પ. બીસપંથી, તેરાપંથી, સામાઈયપંથી, ગુમાનપંથી અને તોતાપંથી. જુઓ EPITOME OF JAINISM CPP 653-654.

દ. શ્વેતાંબરોના બધા જ સંપ્રદાયોમાં પાઠ પરત્વે કશો મતભેદ જાણવામાં નથી.

| પ | एवं                  | एव                       | ξ |
|---|----------------------|--------------------------|---|
| પ | अभिथुआ               | अभित्थुया                | ٤ |
| પ | जे ए लोगस्स उत्तमा   | एदे लोगोत्तमा जिणा       | 9 |
| ξ | आरुग्ग बोहिलाभं      | आरोग्गणाण लाहं           | 9 |
| ξ | समाहिवरमुत्तमं दिंतु | दिन्तु समाहिं च मे बोहिं |   |
| 9 | चंदेसु निम्मलयरा     | चंदेहिं णिम्मलयरा        | 2 |
| 9 | आइच्चेसुपयासयरा      | आइच्चेहिं अहिय पहाता     |   |
| 9 | सागरवर               | सायरमिव                  | / |

**૧૪. છંદ :** ચઉવીસત્થય એ પદ્યાત્મક રચના છે. પદ્યનો છંદ સામાન્ય રીતે અક્ષરમેળ કે માત્રામેળ હોય. આ કૃતિનું પ્રથમ પદ્ય અક્ષરમેળ છંદમાં-સિલોગમાં છે જ્યારે બાકીનાં છ યે પદ્યો માત્રામેળમાં-ગાહામાં છે. ગાહાના વિવિધ પ્રકારો પૈકી, પાંચ પ્રકારો પદ્ય રથી ૭માં જોવાય છે. કેમ કે ત્રીજા અને છકા પદ્યો એક જ પ્રકારના છંદમાં રચાયેલાં છે. એ છ પદ્યના છંદોનાં નામ અનુક્રમે નીચે મુજબ છે :-

હંસી, લક્ષ્મી, માધવી, જાહ્નવી, લક્ષ્મી અને વિદ્યુત્<sup>૧</sup>

ચઉવીસત્થય નાનકડી કૃતિ હોવા છતાં એમાં જે ગાહા છંદના પ્રકારોનું વૈવિધ્ય પ્રાપ્ત થાય છે એ એની વિશિષ્ટતા-મહત્તા સૂચવે છે.

**૧૫. વિષય :** ચઉવીસત્થયના વિષય તરીકે નિમ્નલિખિત પાંચ બાબતોને એમાં સ્થાન અપાયું છે

- (૧) આ કૃતિના પ્રણેતાની પ્રતિજ્ઞા
- (૨) ઋષભદેવાદિ ચોવીસ તીર્થંકરોનો નામોલ્લેખ
- (૩) એમને કરાયેલું વંદન
- (૪) તીર્થંકરોનાં ગુણગાન
- (૫) યાચના

આ પૈકી હું બીજી અને ચોથી એ બે બાબતો વિષે થોડુંક કહીશ.

**૧૬. નામોલ્લેખ**: ચઉવીસત્થયની રચના પ્રાકૃતમાં હોવાથી એમાં ચોવીસે તીર્થંકરોનાં નામ એ જ ભાષામાં હોય તે સ્વાભાવિક છે. આ નામો વિવાહપણ્ણત્તિ (સ. ૨૦, ઉ. ૮, સુત્ત ૬૭૬) સાથે મોટે ભાગે સમાનતા ધરાવે છે, કેમ કે એમાં નીચે મુજબનાં નામોનો ઉલ્લેખ છે :-

૧. આને અંગેની વિશેષ માહિતી માટે જુઓ પ્રસ્તુત પુસ્તક (પૃ. ૭૩-૮૪).

उसभ, अजिय, संभव, अभिणंदण, सुमित, सुप्पभ, सुपास, सिस, पुप्फदंत, सीयल, सेज्जंस, वासुपूज्ज, विमल, अणंत, धम्म, संति, कुंथु, अर, मिल्ल, मुणिसुळ्वय, निम, नेमि, पास अने वद्धमाण.

જે ફેરફાર છે તે નીચે પ્રમાણે છે.

सुमइ - सुमित सुविहि-० (नथी) पउमप्पइ - सुप्पभ सिज्जंस - सेज्जंस चंद्रपह - सिस अस्ट्रिनेमि - नेमि

સમવાય (સુત્ત ૨૪) અને નંદી (સુત્ત-૩)માં તેમ જ પંચષષ્ઠિયંત્રગર્ભિત ચતુર્વિંશતિ જિનસ્તોત્રોમાં તીર્થંકરોનાં નામો છે તે પણ ફેરફાર જાણવા માટે વિચારવાં ઘટે. પરંતુ સ્થળસંકોચને લઈને એ વાત હું જતી કર્રું છું.

પ્રસ્તુત કૃતિમાં ચોવીસ નામો ત્રણ પદ્યમાં પરંતુ ચાર વર્ગમાં વિભક્ત કરાયેલાં છે, પહેલા ત્રણે વર્ગમાં સાત સાત નામો છે અને એ દરેક વર્ગને અંતે 'જિણ' છે. આ શું આકસ્મિક ઘટના છે કે સકારણ છે. તે વિચારવું ઘટે.

નવમા તીર્થંકરનાં सुविहि અને पुष्फदं એવાં બે નામ અપાયાં છે, જયારે બાકીના તીર્થંકરોનું એકેક જ નામ અપાયું છે જે નોંધપાત્ર છે. પુષ્फदं એ નામાંતર છે એનું તો વિવાહપણ્ણત્તિ વગેરે ગ્રંથો સમર્થન કરે છે. सुविहि અને પુષ્फदં એ બેમાંથી ગમે તે એકને વિશેષણ અને બીજાને વિશેષ્ય માનીને અર્થ કરી શકાય છે ખરો પણ તેથી બે નામો શા માટે રજૂ થયાં તેનો પૂરેપૂરો સંતોષકારક ખુલાસો થતો નથી.

ચોવીસ તીર્થંકરોનાં કોઈપણ નામની આગળ सिरी (સં. શ્રી.) કે અંતમાં नाह કે देव જેવો શબ્દ ચઉવીસત્થયમાં વપરાયો નથી. આવું એક સંપૂર્ણ ઉદાહરણ બૃહચ્છાન્તિસ્તવ પૂરું પાડે છે જયારે આંશિક ઉદાહરણો જિનપંજરસ્તોત્ર તેમજ પંચષષ્ઠિ યંત્રગર્ભિત ચતિર્વિંશતિજિનસ્તોત્ર રજૂ કરે છે.

**૧૭. આગમોમાં સ્તુતિઓ**: મુમુક્ષુ માટે અસંખ્ય યોગ છે. એમાં કર્મયોગ અને જ્ઞાનયોગ કરતાં ભક્તિયોગ સામાન્ય કક્ષાના મુમુક્ષુઓ માટે તો રાજમાર્ગ છે. આમ હોઈ ભક્તિ-સાહિત્ય પુષ્કળ પ્રમાણમાં યોજાયું છે. એમાં પોતાના ઇષ્ટદેવ-પરમાત્માનું, વિશિષ્ટ મહાનુભાવોનું કે તીર્થંકરો માટે પણ આદરણીય સંઘનું ગુણોત્કીર્તન જોવાય છે. જૈન આગમોમાં આ બાબત નીચે મુજબ જોવાય છે.

| સ્તુતિ-સ્તોત્ર    | આગમ                                      |
|-------------------|------------------------------------------|
| વીરથુઇ            | સૂયગડ (સુય-૧ અ ૬)                        |
| <b>ચ</b> ઉવીસત્થય | આવસ્સય                                   |
| થેરાવલી           | થેરાવલી (આવસ્સય, નંદી અને પજ્જોસણકપ્પની) |

નમુ ત્થુ ણં સંઘથુઈ ઓવવાઈય ઇત્યાદિ

નંદી

ઋષભદેવાદિ ચોવીસે તીર્થંકરોની ગુણોત્કીર્તનપૂર્વકસ્તુતિરૂપ ચઉવીસત્થય ઉપરાંત આ પ્રકારની અન્ય કોઈ કૃતિ આગમોમાં હોય એમ જણાતું નથી. જો એમ જ હોય તો આ કૃતિ અદ્ધિતીય ગણાય.

**૧૮. વિવરણો :** ચઉવીસત્થયને અંગેનાં વિવરણોમાં પ્રાકૃત અને સંસ્કૃત વિવરણો પ્રાચીનતાદિની દેષ્ટિએ આદ્યસ્થાન ભોગવે છે. પ્રાકૃત વિવરણો નિમ્નલિખિત ગ્રંથોમાં નજરે પડે છે :-

મહાનિસીહ, આવસ્સયની નિજજુત્તિ (ગા. ૧૦૫૭-૧૧૦૨), એનું ભાસ (ગા. ૧૯૬-૨૦૩) તથા એની યુણ્શિ (ભા-૨ પત્ર ૩-૧૪) અને ચેઈયવંદણમહાભાસ (ગા. ૫૦૭-૬૩૮).

સંસ્કૃત વિવરણોને લગતા પ્રંથો નીચે મુજબ છે :-

આવસ્સયની હારિભદ્રીય બે ટીકાઓ, લિલતિવસ્તરા (પૃ. ૪૨-૪૮), યોગશાસ્રનું સ્વોપજ્ઞવિવરણ (પત્ર ૨૨૪ આ-૨૨૮ અ), આચારદિનકર (ભા. ૨ પત્ર ૨૬૭ અ-૨૬૮ અ), વંદારુવૃત્તિ (પત્ર ૨૩ આ-૨૬ અ.), દેવવંદનભાષ્યની વૃત્તિ (પૃ. ૩૨૦-૩૨૬) અને ધર્મસંત્રહની સ્વોપજ્ઞટીકા (પત્ર ૧૫૫ અ-૧૫૮ અ.) પ્રસ્તુત પુસ્તક ઉપર્યુક્ત પ્રંથોને લક્ષ્યમાં રાખી લખાયું છે. એથી એની મહત્તામાં વૃદ્ધિ થાય છે.

- ૧૯. વિશિષ્ટતાઓ : વિવરણકાર સમર્થ હોય તો એના વિવરણમાં કોઈ નહિ ને કોઈ વિશિષ્ટતા હોય જ. આ દષ્ટિએ ચઉવીસત્થયનાં વિવરણો વિચારવાં જોઈએ. પરંતુ બધાં માટે તો અત્યારે તેમ બને તેમ નથી એટલે હું અહીં ત્રણ જ વિષે ઉલ્લેખ કરું છું. આવસ્સયની નિજજુત્તિ તીર્થંકરોના નામોના અર્થઘટનની, હારિભદ્રીય ટીકા પ્રથમ પદ્યગત વિશેષણોના સાફલ્યની તથા પાઠાંતરોની અને યોગશાસ્ત્રનું સ્વોપજ્ઞ વિવરણ પ્રથમ પદ્યને લગતા ચાર અતિશયોની વિશિષ્ટતા પૂરી પાડે છે. કોઈ પણ વિવરણમાં અનુબંધચતુષ્ટયનું નિરુપણ હોય તો તેની નોંધ લેવાવી જોઈએ. ચાર અનુબંધો પૈકી વિષયનો નિર્દેશ તો પ્રથમ પદ્યમાં છે જ.
- **૨૦. અનુવાદો :** ચઉવીસત્થયના ગુજરાતી, હિંદી, મરાઠી, જર્મન તેમ જ અંગ્રેજી ભાષામાં અનુવાદો થયા છે. બે તેમ જ પાંચ પ્રતિક્રમણ સૂત્રને લગતાં પુસ્તકોમાં કેટલીકવાર અનુવાદ ઉપરાંત સ્પષ્ટીકરણ પણ અપાયાં છે. લિલતિવિસ્તરાના અને ધર્મસંગ્રહના ગુજરાતી અનુવાદ પણ આ જાતનું સાહિત્ય પૂરું પાડે છે.

૧. હારિભદ્રીય એક મહાકાય ટીકા અદ્યાપિ મળી આવી નથી. ઉપલબ્ધટીકા (ઉત્તરાર્ધ ભા. ૧ પત્ર ૪૯૩ અ. ૫૧૦ આ) જોવી.

૨. જુઓ પ્રસ્તુત પુસ્તક (પૃ. ૭૦). અંગ્રેજીમાં આનો અનુવાદ ઈ. સ. ૧૯૧૮માં થયેલ છે.

૩. આનાં અનુવાદ અને વિસ્તૃત વિવેચન માટે જુઓ 'શ્રીહરિભદ્રસગિ' (પૃ. ૨૦૨ અને ૩૭૩)

ચઉવીસત્થયના અર્થ માટેની વિવિધ<sup>૧</sup> સામગ્રી પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં છે.

**૨૧. બોહી (સં. બોધિ) :** 'બોહિ' શબ્દ ''નમુ ત્થુ શું'' યાને શક્રસ્તવમાં વપરાયો છે. આ સૂત્રનો પાઠ ઓવવાઇય (સુત્ત ૧૨), રાયપ્પસેશઈજ્જ (સુત્ત ૧૩) અને પજ્જોસવણાકપ્પ (સુત્ત ૧૫)માં જોવાય છે. એ ઉપરાંત અન્ય આગમોમાં એનું સ્મરણ કરાવનાર પાઠો છે.

'બોહિ' શબ્દ ઉત્તરજ્ઝયણ (અ. ૩૬ ગા. ૨૫૮)માં, સમવાય, (પત્ર ૧૧૯) વંદિત્તુ સુત્ત (ગા. ૪૭), સંબોહપયરણ (પત્ર ૧૪), ચેઈયવંદણમહાભાસ (ગા. ૩૩૨) અને ઉવએસપય (ગા. ૪૮૧)ની ટીકામાં જોવાય છે.

ચઉવીસત્થયને લગતાં સંસ્કૃત વિવરણોમાં 'બોહિ' માટેનો સંસ્કૃત શબ્દ 'બોધિ' વપરાયો છે.

આ ઉપરથી બોહિ (સં. બોધિ) શબ્દની વ્યાપકતા જોઈ શકાશે. બોધિસત્ત્વ એ બૌદ્ધ સાહિત્યમાં વપરાયેલા શબ્દમાં 'બોધિ' છે.

- **૨૨. ઉપયોગ :** જૈન અનુષ્ઠાનો પૈકી શેમાં શેમાં અને કઈ કઈ રીતે ચઉવીસત્થયનો ઉપયોગ કરાય છે એ બાબતનું આ પુસ્તક (પૃ. ૬૪)માં સવિસ્તર નિરુપણ છે. વિશેષમાં મેં પણ આ વિષે આ પૂર્વે 'કાઉસ્સગ્ગ (કાયોત્સર્ગ) એક અધ્યયન' નામના મારા લેખમાં માહિતી આપી છે.
- **૨૩. કલ્પ**: જૈનસાહિત્યમાં 'નમુ ત્થુ ણં' વગેરેને અંગે કલ્પો રચાયા છે આ પુસ્તક (પૃ. ૧૧૩)માં ચઉવીસત્થયનો જે કલ્પ અપાયો છે તેની મીમાંસા કરવાનું હાલ મોકૂફ રાખી એટલું જ કહીશ કે આ કલ્પ આ પૂર્વે બે વાર પ્રકાશિત થયેલો છે.
- **૨૪. પંચષષ્ઠિયન્ત્રગર્ભિત ચતુર્વિંશતિ જિનસ્તોત્રો :** ચઉવીસત્થય એ ઋષભદેવાદિ ચોવીસ તીર્થંકરોના નામોલ્લેખપૂર્વક ગુણોત્કીર્તનરૂપ છે એટલે આ ચોવીસ તીર્થંકરો અંગેની કેટલી વિશિષ્ટ કૃતિઓને આ પુસ્તકમાં સ્થાન અપાયું છે, તેમાં ચતુર્વિંશતિ જિનસ્તોત્રો જે 'પંચષષ્ઠિયંત્ર'થી ગર્ભિત છે તેનો આપણે અહીં વિચાર કરીશું.

''आदौ नेमिजिनं'' થી શરૂ થતું આ સ્તોત્ર જયતિલકસૂરિના કોઈ શિષ્યે (?) શિવનિધાને (?) સંસ્કૃતમાં આઠ પદ્યોમાં રચેલું સ્તોત્ર છે. પહેલાં પાંચ પદ્યોમાં ચોવીસ તીર્થંકરોનાં નામ અને ત્રીજામાં '૨૫' અંક માટે મલ્લિનાથની કાયાનું ૨૫ ધનુષ્યનું માપ એમ ૨૫ ખાનાં

૧. उसभ વગેરે નામોના વ્યુત્પત્તિજન્ય અર્થ તેમ જ એના વિશેષ અર્થ આવસ્સયની નિજજુત્તિ (ગાથા ૧૦૭૯-૯૧)માં અપાયા છે તે નોંધપાત્ર હોઈ મેં મારા એક પુસ્તકમાં તેનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. પ્રસ્તુત પુસ્તક પૃ. ૫૪-૫૮માં પણ એને સ્થાન અપાયું છે.

૨. જુઓ પ્રસ્તુત પુસ્તક (પૃષ્ઠ ૬૯).

<sup>3.</sup> આ કલ્પનો પ્રભાવ ધર્મશેખરસૂરિએ કર્જ્ઞાટકની રાજસભામાં દર્શાવ્યો હતો. એમ 'જૈન પરંપરાનો ઇતિહાસ' (ભા. ૧, પૃ. ૪૫૪)માં ઉલ્લેખ છે.

માટેની સામગ્રી અપાઇ છે. છકું અને સાતમું પદ્ય આ યંત્રનો પ્રભાવ દર્શાવે છે. આઠમું પદ્ય કર્તાના ગુરુનું નામ પૂરું પાડે છે.

''आदौ नेमिजिनं'' થી શરૂ કરાયેલ અને વિજયલક્ષ્મીસૂરિએ રચેલ અગિયાર પદ્યોની કૃતિ ખંડિત ઉપલબ્ધ છે. આના અંતમાં ''चतुर्यन्त्रगर्भितपञ्चषष्ठिस्तोत्रं'' એવો ઉલ્લેખ છે તે યથાર્થ છે, કેમ કે એના આદ્ય બે પદ્યો, પદ્યો ૩-૪, પદ્યો પ-६ અને પદ્યો ૭-૮ એકેક પંચષષ્ઠિ યંત્ર પૂરું પાડે છે. એના અન્ત્ય ત્રણ પદ્યો યન્ત્રનો મહિમા વગેરે દર્શાવે છે.

સ્થાનકવાસી ધર્મસિંહે ગુજરાતીમાં સાત પદ્યોમાં પાંસઠિયો છંદ રચ્યો છે એ ઉપર નોંધાયેલી પ્રથમ કૃતિના આધારે યોજાયો હોય એમ લાગે છે. આ કૃતિથી કેટલાય મંદિરમાર્ગી જૈનો અપરિચિત જણાય છે.

'વન્દ્રે ધર્મીजનં' થી પ્રારંભ કરાયેલ અને 'શાર્દૂત્વિक્રીક્તિ' છંદમાં રચાયેલાં ચાર પદ્યો વાળા આ સ્તોત્રમાં '૨૫'ના અંક માટે દ્વિતીય પદ્યમાં સંઘનો ઉલ્લેખ છે. અંતિમ બે પદ્યો યન્ત્રનો મહિમા દર્શાવે છે. આ ને(જૈ ?)ત્રસિંહની રચના છે.

પૃ. ૧૦૦માં એક પઘનું પ્રાકૃત સ્તોત્ર છપાવાયું છે તે કોષ્ઠક ચિન્તામણિના પ્રણેતા શીલસિંહે રચ્યાનું મનાય છે. એમણે એક કૃતિ સંસ્કૃતમાં રચી છે અને એક સંસ્કૃત કૃતિનો નિર્દેશ કર્યો છે.

આમ જે અહીં જયતિલકસૂરિ, વિજયલુક્ષ્મીસૂરિ, ને(જૈ ?)ત્રસિંહ અને શીલસિંહનો ઉલ્લેખ છે તેમાંથી પહેલા ત્રણ પૈકી કોઈનો પણ પરિચય આ પુસ્તકમાં અપાયો નથી. એમ છતાં અત્યારે તો આ સંબંધમાં પહેલા ત્રણને અંગે તો કશો પ્રકાશ પાડી શકાય તેમ નથી. શીલસિંહ, આગમગચ્છના જયાનંદસૂરિના પટ્ટધર દેવરત્નસૂરિના શિષ્ય થાય છે. એમણે કોઢગચિંતામણિ ઉપર સં.માં વૃત્તિ રચી છે. આ બંનેની એકેક હાથપોથી ભાં.પ્રા.સં.મં.માં છે.

આ કૃતિઓમાં પાંચ સંસ્કૃતમાં, એક પ્રાકૃતમાં અને એક ગુજરાતીમાં છે.

આ કૃતિઓમાં જે 'યન્ત્ર' શબ્દ વપરાયો છે તે સમચોરસમાં અપાયેલા અને ભિન્ન ભિન્ન રીતે ગણતાં તદ્વત અંકોનો સરવાળો સમાન આવે એવી યોજનાનો દ્યોતક છે. ર

૧. આનું કારણ એ હશે કે કેટલાક સંઘનો પચીસમા તીર્થંકર તરીકે નિર્દેશ કરે છે.

ર. આને અંગ્રેજીમાં "MAGIC SQUARE કહે છે. મેં એ માટે 'માયાવી ચોરસ' નામ યોજયું છે. આ સંબંધમાં મેં બે લેખ લખ્યા છે અને એ છપાયા છે :-

<sup>&</sup>quot;A NOTE ON JAINA HYMNS AND MAGIC SQUARES"-

<sup>-&</sup>quot;INDIAN HISTORICAL QUARTERLY" (VOLX. No. 1)

<sup>&#</sup>x27;'માયાવી ચોરસો અને જૈનસ્તોત્રો''

<sup>&#</sup>x27;'જૈન'' (તા. ૧-૧-૩૩ અને ૮-૧-૩૩) માયાવી ચોરસોને અંગે અંગ્રેજીમાં કેટલાંક વિશિષ્ટ પુસ્તકો પ્રકાશિત થયેલાં છે.

આ કૃતિઓ યન્ત્રના મહાસર્વતોભદ્ર અને સર્વતોભદ્ર એ બે પ્રકારનો બોધ કરાવે છે. સાત યન્ત્રો પૈકી ચોથા યન્ત્રનું નામ સર્વતોભદ્ર છે.

જયતિલક સુરિના શિષ્યે, ધર્મસિંહે અને વિજયલક્ષ્મીસુરિએ રચેલી ૧૧ પદ્યની કૃતિમાંના પદ્ય ૭-૮ એક જાતનો-મહાસર્વતોભદ્ર નામનો-પાંસઠિયો યન્ત્ર રજૂ કરે છે. એવી રીતે નેત્રસિંહની કૃતિ તેમ જ વિજયલક્ષ્મીસૂરિની કૃતિનો ત્રીજા અને ચોથા પદ્યરૂપ એક એક અંશ પણ સમાન યન્ત્ર પુરું પાડે છે. આમ હોઈ આપણને આ પુસ્તકમાં સાત ભિન્નભિન્ન યન્ત્રો જોવા મળે છે. એ પૈકી છકા અને સાતમા યન્ત્રનું નામ જાણવું બાકી રહે છે.

**૨૫. શકનાવલિ કિંવા કલાકલ** : ફલાફલ વિષયક પ્રશ્નપત્રની ન્યાયવિશારદ ન્યાયાચાર્ય મહોપાધ્યાય યશોવિજય ગણિએ જાતે લખેલી એક હાથપોથી મળે છે. આ કૃતિનો પરિચય મેં મારા બે પુસ્તકમાં આપ્યો છે.¹ આ ગૌતમ³શકુનાવલિ વગેરેનું³ સ્મરણ કરાવે છે.

- **૨૬. વિશેષતાઓ :** પ્રસ્તુત પુસ્તકની કેટલીક વિશિષ્ટતાઓ છે જેમ કે
- ૧. ચઉવીસત્થયનાં પદ્યો (૨-૭ છંદો)નાં નામ, તેની સમજતિ તથા ઉત્થાપનિકા<sup>૪</sup>
- ૨. પંચષષ્ઠિયન્ત્રગર્ભિત ચતુર્વિંશતિજિનેસ્તોત્રોનો કરાયેલો સંગ્રહ.
- ૩. સર્વતોભદયન્ત્રને અંગે પાંસઠના ૭૨ પ્રકારે સરવાળાનો સ્પષ્ટ નિર્દેશ.
- ૪. ફલાફલવિષયક પ્રશ્નપત્રનું યોગ્યસ્વરૂપમાં પુનર્મુદ્રણ. પ
- **૨૭. આવકારપાત્ર પ્રકાશન** : ચઉવીસત્થયના અભ્યાસ અને આદરને અંગેની વિવિધ વાનગી પીરસી એને આ બાબતમાં સર્વાંગીણ બનાવવા માટેની મારી સૂચનાઓને સક્રિય સ્વરૂપ આપવા પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં સબળ પરિશ્રમ કરાયો છે. એટલે આશા છે કે 'જૈનસાહિત્ય-**વિકાસમંડળ'** તરફથી અત્યાર સુધીમાં પ્રકાશિત થયેલા અન્ય ગ્રંથોની જેમ આ પ્રકાશનને પણ સારો આવકાર મળી રહેશે.
- **૨૮. વિશ્વપ્તિ :** આ ઉપોદ્ધાતમાં જો કોઈ ક્ષતિ કે ત્રુટિ જણાય તો એ સપ્રમાણ દર્શાવવા મારી સહૃદય સાક્ષરોને સાદર પરંતુ સાગ્રહ વિજ્ઞપ્તિ છે.

ગોપીપરું, સુરત

હીરાલાલ ૨. કાપડિયા

તા. ૨૫-૧૦-૬૫

૧. જૈન સંસ્કૃત સાહિત્યનો ઇતિહાસ (ખંડ ૧, પૃ. ૨૨૧) તેમ જ યશોદોહન (પૃ. ૩૩)

૨. આનું અપરનામ 'બીજ કૌસ્તુભ' છે.

૩. આથી હૈમ તેમ જ અજ્ઞાત કર્ત્યુક એવી એકેક શકુનાવલિ સમજવાની છે.

૪. જુઓ પૃ. ૭૪.

પ. જુઓ પૃ. ૧૧૪-૧૨૨.

## ઉપોદ્ઘાતમાં ઉપયોગમાં લેવાયેલ ગ્રન્થોના આધારસ્થાનો

**૧. જૈન પરંપરાનો ઇતિહાસ** ભાગ ૧. ચારિત્રસ્મારકગ્રન્થમાળા, અમદાવાદ.

**૨. જૈન સંસ્કૃત સાહિત્યનો ઇતિહાસ** ખંડ-૧ મુક્તિકમલ જૈનમોહનમાલા, વડોદરા

**૩. નંદિસુત્ત** આગમોદય સમિતિ, સુરત.

૪. યશોદોહન

U. Epitome of Jainism by Puranachand Nahar.
Pub—H. Duby. Gulabkumari Library Calcutta. A. D. 1917

ત્રિપુટી મહારાજ વિ. સં. ૨૦૦૯

હીરા<mark>લાલ ૨. કાપ</mark>ડિયા વિ. સં. ૨૦૧૩

દેવવાચક ક્ષમાશ્રમણ વિ.સં. ૧૯૮૦

## પ્રાક્કથન

સ્વાધ્યાય શ્રેિણમાં 'નમસ્કારસ્વાધ્યાય' ના બે દળદાર ગ્રંથોના પ્રકાશન પછી તે જ શ્રેિણમાં 'લોગસ્સસૂત્ર સ્વાધ્યાય'નું પ્રકાશન કરતાં અમને હર્ષ થાય છે. પહેલા બે ગ્રંથોની સરખામણીમાં આ ગ્રંથ કદમાં નાનો છે.

**લોગસ્સસૂત્ર**—પ્રસ્તુત સૂત્રનો પ્રારંભ 'લોગસ્સ' શબ્દથી થતો હોવાથી ગુજરાતી નામકરણમાં તે આદાનપદ સાથે 'સૂત્ર' શબ્દનો પ્રયોગ થયો છે. આ સૂત્ર આવશ્યકસૂત્રનો ભાગ હોવાથી તેનું સૂત્રત્વ સિદ્ધ છે અને તેથી 'લોગસ્સસૂત્ર'ની સંજ્ઞા યોગ્ય છે.

સતવ—લોગસ્સસૂત્ર એ ચોવીસ જિનોનું સ્તવ અથવા સ્તુતિ છે. 'ઉત્તમ ગુણોનું કથન અને રૂપનું સ્મરણ' એ બે પ્રકારે સ્તુતિ થાય છે. નામ અને રૂપના જોડકામાં નામનું પ્રાથમ્ય હોવાથી પ્રસ્તુત સૂત્રમાં 'નામનું સ્મરણ અથવા કીર્તન અને ગુણોનું કથન'—એ પ્રકારે વ્યવસ્થા છે. ચતુર્વિંશતિ જિનોને વંદન કરતી વખતે તેમના ગુણોને લક્ષ્યમાં લાવવામાં આવે તો જ તે વંદન સાર્થક ગણાય.

ગુણો—શ્રી અરિહંત દેવના જે બાર ગુણો જણાવવામાં આવે છે તેમાં આઠ પ્રાતિહાર્યરૂપ

૧. સ્વાધ્યાયના પાંચ પ્રકાર છે—વાચના, પૃચ્છના, પરાવર્તના, અનુપ્રેક્ષા અને ધર્મકથા.

પ્રથમ અનુજ્ઞા અને વિધિપૂર્વક સૂત્રપાઠને તથા અર્થને ગ્રહણ કરવા, પછી તેના પર તર્ક કરીને અને પ્રશ્નો પૂછીને વિશેષ જ્ઞાન મેળવવું અને એ રીતે મેળવેલા જ્ઞાનનું પુનઃ પુનઃ રટન કરીને તેને જાળવી રાખવું, વળી એ રીતે સ્થિર થયેલા જ્ઞાન પર ગહન ચિંતન કરવું અને તેનાં રહસ્યો સમજાય ત્યારે બીજાને તેનું યોગ્ય રીતે દાન કરવું.

વાચના, પૃચ્છના અને પરાવર્તના દ્રવ્યશ્રુત કહેવાય છે. તત્ત્વના સ્વરૂપને અનુલક્ષીને ઉપયોગપૂર્વક જે શ્રુતજ્ઞાન પર ગહન ચિંતન કરાય તે અનુપ્રેક્ષા છે અને તે ભાવશ્રુત ગણાય છે. પાંચમો પ્રકાર જે ધર્મકથા છે તે ગીતાર્થ સાધુઓને જ હોય છે. ઉપર્યુક્ત પહેલા ચાર પ્રકારના અધ્યયનનો માર્ગ સરળ કરી દેવો તે જ સ્વાધ્યાય શ્રેણિનો હેતુ છે.

૨. સિદ્ધચક્રપાક્ષિક વર્ષ ૩,૪, ૫ ની ફાઈલો.

ગુણો છે અને ચાર મૂલાતિશયોરૂપ છે. આઠ પ્રાતિહાર્યદ્વારા થતી ભગવાનની પૂજા તે ભગવાનના ગુણ અથવા લક્ષણરૂપ નથી. લક્ષણ બે પ્રકારના હોય છે. એક આત્મભૂત લક્ષણ અને બીજું અનાત્મભૂત લક્ષણ. આઠ પ્રતિહાર્યોને ભગવાનના આત્મા સાથે કશો સંબંધ નથી. (૧) અપાયાપગમાતિશય, (૨) જ્ઞાનાતિશય, (૩) વચનાતિશય અને (૪) પૂજાતિશય. એ ચાર અતિશયોથી જ તીર્થંકર દેવો મહાન છે. તે આત્મલક્ષણરૂપે અનુક્રમે નીચે પ્રમાણે પણ દર્શાવાય છે.

- (१) મોહનો સર્વથા નાश (जिणे शબ્દથી निर्दिष्ट छे)
- (૨) કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થવું. (केवली શબ્દથી નિર્દિષ્ટ છે)
- (૩) સર્વ ભાષામાં પરિશામ પામનારી એવી વાણી હોવી. (धम्मतित्थयरे પદથી નિર્દિષ્ટ છે)
- (૪) બહુધા સમવસરણમાં બિરાજમાન થઈને દેશના આપવી. (लोगस्स उज्जोअगरे પદથી નિર્દિષ્ટ છે.)

આ ચાર અતિશયો બીજા કોઈમાં પણ સંભવી શકતા નથી, ભાવઅરિહંતપણાનું કારણ પણ આ ચાર અતિશયો જ છે.

ગુશાનુરાગ—જેમાં સ્વત્વ અને સ્વસંબંધિત્વનો પ્રવેશ ન હોય, તેવી રીતે ગુણોની જે પ્રશંસા અને તેવા ગુણો ઉપર જે રાગ તે જ ખરેખર ગુણપ્રશંસા અને ગુણાનુરાગ હોઈ રાગ સ્વરૂપ છતાં ભક્તિરાગ જ ગણાય છે, તે સ્નેષ્ટરાગ કહેવાતો નથી, તેથી તેનો સંબંધ નિર્જરા સાથે છે.

નિક્ષેપ—શબ્દની અર્થવ્યવસ્થા અથવા નિક્ષેપ ચાર પ્રકારે થઈ શકે છે. તે નામનિક્ષેપ, સ્થાપના અથવા આકૃતિનિક્ષેપ, દ્રવ્યનિક્ષેપ અને ભાવનિક્ષેપ છે. 'અરિહંત' શબ્દના નિક્ષેપની આ ચાર પ્રકારે વિચારણા કરીશું.

નામનિક્ષેપ—અતીત, અનાગત કે વર્તમાનની, પાંચ ભરત અને પાંચ ઐરવતની ત્રીસ ચોવીસીમાં કે મહાવિદેહના અતીત, અનાગત કે વર્તમાન જિનોમાં કોઈ પણ 'અરિહંત' નામના તીર્થંકર થયા નથી કે જેઓશ્રીને ઉદ્દેશીને અરિહંત-નામની આરાધના થાય. વસ્તુતઃ તે અરિહંત પદની આરાધના છે અને તે કોઈ પણ વ્યક્તિને અંગે નહીં પણ સમગ્ર ક્ષેત્ર અને સમગ્ર કાલના સમગ્ર તીર્થંકરોના અર્હતપણાના ગુણને અનુસરીને આરાધ્યતા ગણવામાં આવી છે, તેથી જ કલિકાલસર્વજ્ઞ ભગવાન્ શ્રીહેમચંદ્રસૂરીશ્રીજી ચોવીસતીર્થંકરોની સ્તુતિ કરતાં પહેલાં સકલ અરિહંતોની પ્રતિષ્ઠાના આધારભૂત, મોક્ષલક્ષ્મીના અધિષ્ઠાનસ્વરૂપ અને સ્વર્ગ, મૃત્યુ તથા પાતાલ લોકમાં અદિતીય સામર્થ્યવાળું અર્હતપણું ગણીને તેના જ ધ્યાનમાં લીન થવાનું કહે છે અને સાથે તે જ અર્હતોના નામ, (ઋષભ, અજિત વગેરે) આકૃતિ, દ્રવ્ય તથા ભાવે કરીને ત્રણે જગતના જીવોને પાવન કરનાર અર્હતપદને ધારણ કરનાર સર્વ ક્ષેત્ર અને સર્વકાલના તીર્થંકરોની સેવનાને કર્તવ્ય તરીકે ગણાવતાં પોતે સેવા કરે છે - કરવાનું કહે છે. આ પ્રકારની અરિહંતપદની

સમષ્ટિવાદની પ્રધાનતાવાળી આરાધના બીજે ક્યાંય જોવા મળતી નથી.

જિનાદિ શબ્દો જયારે અર્થથી જળવાઈ રહે છે ત્યારે અરિહંત શબ્દ ખુદ શબ્દદ્વારાએ પણ જળવાઈ રહે છે, એ જ એનો અદ્વિતીય મહિમા છે.

અરિહંતની સમષ્ટિમય આરાધના કરવાને તૈયાર થયેલા જીવોએ વ્યક્તિ તરીકે રહેલા ઋષભદેવાદિ તીર્થંકરોની ઉપેક્ષા ન કરવી જોઈએ. જેવી રીતે સમષ્ટિમય આરાધના આત્મકલ્યાણ માટે ઉપયુક્ત છે, તેવી રીતે શ્રી ઋષભદેવ આદિ વ્યક્તિની આરાધના પણ સંપૂર્ણ ઉપયોગી છે.'

અરિહંતદેવના નામોમાં 'उसम' વગેરેની વર્ણવ્યવસ્થા ૩ પછી સ અને પછી મ આ પ્રમાણે વર્શોના નિર્શીત અનુક્રમવાળી તથા અર્થવાળી છે, તેથી તે નામો વાચક છે પણ વાચ્ય નથી. એવા અનુક્રમે ગોઠવાયેલા, અર્થવાળા અક્ષરસમૂહને 'નામ' કહેવામાં આવે છે.

નામ યાદચ્છિક હોય અથવા ગુણનિષ્યન્ન પણ હોય. જિનેશ્વર ભગવંતના નામો ગુણ નિષ્યન્ન હોય છે.

આ પ્રકારે ચોવીસ અરિહંત ભગવંતના ચોવીસ પુષ્યકારી નામો સ્વાભાવિક શક્તિ અને સંકેત વડે વાચ્યાર્થનો બોધ કરાવનારા છે.

નામ અને રૂપનો ગાઢ સંબંધ હોય છે તે આપણે સ્થાપના (આકૃતિ) નિક્ષેપમાં વિચારીશું.

અહીં એ પ્રશ્ન થાય કે નામ તો માત્ર શબ્દપુદ્દગલોના સમૂહાત્મક હોવાથી તેનું સ્મરણ આત્માને કેવી રીતે ઉપકારી થાય ?

તેનું સમાધાન એ છે કે નામ નામીના ગુણોને યાદ કરાવનાર છે, તેમના ગુણો પ્રત્યે બહુમાન કરાવનાર છે, તેથી તેનું સ્મરણ ફળદાયક નીવડે છે.

શ્રી 'રાયપસેશઇયસુત્ત'ના દશમા સૂત્રમાં જણાવ્યું છે કે ''દેવાનુપ્રિય, તેવા પ્રકારના (જ્ઞાન-દર્શનને ધરનારા, જિન, કેવલી) અર્હત્ ભગવંતોના નામ<sup>ર</sup>ગોત્રનું શ્રવણ પણ મહાફલદાયિ છે.<sup>3</sup>"

શ્રીતીર્થંકરભગવંતોનાં નામ પરમપવિત્ર તથા મંગલમય છે, તેનો યથાવિધિ જાપ કરવામાં આવે તો સર્વદુઃખ, સર્વપાપ<sup>૪</sup>, સર્વપ્રકારની અશાન્તિ કે સર્વપ્રકારના અન્તરાયોને તે દૂર

| ٩. | नामाजणा | जिणनामा, |         |       |    |     |
|----|---------|----------|---------|-------|----|-----|
|    | ,       |          | દેવવંદન | ભાષ્ય | ч. | ૩૭૫ |

૨. અન્વર્થ નામને નામગોત્ર કહેવામાં આવે છે.

<sup>3.</sup> तं महाफलं खलु देवाणुप्पियाणं तहारूवाणं अरहंताणं नामगोयस्स वि सवणयाए....। રાયપસેણઈય સુત્ત પૃ. ૩૯

४. त्वत्संस्तवेन भवसन्ततिसन्निबद्धं पापं क्षणात् क्षयमुपैति शरीरभाजाम्.....॥७॥ त्मक्ताभरस्तोत्र

કરનાર છે. તે શુભને પવર્તાવે છે. તાત્પર્ય કે તેમના નામસ્મરણથી સઘળાં દુઃખો દૂર થઈને સર્વ સુખનાં સાધનો આપોઆપ મળી આવે છે, તેટલું જ નહીં પણ જો શ્રીતીર્થંકરભગવંતના નામના એક જ પદને સંપૂર્ણ રીતે જાણવામાં આવે તો આત્મા સ્વયં તીર્થંકર થાય છે. 3

નામસ્મરણથી સમ્યગ્દેષ્ટિ આત્માની અસ્વસ્થતા દૂર થાય છે. કદાચ તીવ્ર નિકાચિત કર્મના ઉદયથી તે દૂર ન થાય તો પણ દુઃખમાં ઘૃતિ-ધીરજ રાખવાની વૃત્તિ પ્રગટે છે અને પ્રજ્ઞાને પરમ પ્રકાશ સાંપડે છે.

નામસ્મરણ આટલું ગુણસંપન્ન અને કલ્યાણકારી છે એટલે જ તેને ભક્તિનું એક પ્રધાન અંગ ગણેલ છે અને જણાવેલ છે કે ''ભાગવતી ભક્તિ પરમ આનંદ અને સંપદાઓનું બીજ છે.''

નામસ્મરણ સઘળી શ્રેણિના સાધકો માટે પરમ ઉપયોગી તથા આત્મદર્શન કરાવનાર છે.

લોગસ્સસૂત્ર દ્વારા નામસ્મરણની પ્રાથમિક અવસ્થામાં ગુરુની અનુજ્ઞાની અને બાહ્યતપના સાધનની આવશ્યકતા રહે છે, પરંતુ એક વખત આરાધકના હૃદયમાં અરિહંત ભગવંતના નામ પ્રત્યે અનન્ય શ્રદ્ધા પ્રકટે, અન્તરંગ પ્રતીતિ જાગી ઊઠે, ત્યારે તેની બોધિની વિશુદ્ધિમાં તે નામસ્મરણ પરમ નિમિત્ત બને છે. "

નામસ્મરણનો ઉપર્યુક્ત પ્રભાવ ત્યારે જ અનુભવાય છે કે જયારે નામસ્મરણ અર્થના ઉપયોગપૂર્વકનું અને ગુણાનુરાગવાળું હોય. ઉપયોગ અને ભાવવગરના નામસ્મરણને શાસ્ત્રોએ રાજાની વેઠની ઉપમા આપી છે. તેવું નામસ્મરણ સાધારણ ફળ જરૂર આપે છે પણ અભીષ્ઠ ફળ આપવા સમર્થ બની શકતું નથી.

અહીં નીચે પ્રમાણે બે શંકા થવા સંભવ છે :-

- ૧. ચોવીસ તીર્થંકરો કોઈ ક્ષેત્રમાં કોઈ કાલે એકઠા થયા નથી તો આરાધકના હૃદય ક્ષેત્રમાં એક જ સમયે નામગ્રહણથી તેમને એકત્ર કરવાથી ફળ કેવી રીતે પ્રાપ્ત કરી શકાય ?
  - ૨. (૧) એક તીર્થંકર ભગવાનમાં જે શ્રેષ્ઠ અને ઉત્તમોત્તમ ગુણોનો સમૂહ હોય તે
  - १. अजिअजिण ! सुहप्पवत्तणं, तव पुरिसुत्तम ! नामिकत्तणं ।.....।।४॥ अर्थित-शांति स्तव
  - २. आस्तामचिन्त्य महिमा जिन संस्तवस्ते नामापि पाति भवतो भवतो जगन्ति.....॥७॥ ५८५॥श्रभंदि२ स्तोत्र
  - एतेषामेकमप्यर्हत्राम्नामुच्चारचत्रघै: ।
     मुच्यते किं पुन: सर्वा-ण्यर्थज्ञस्तु जिनाय ते ॥१४३॥ िश्चसुस्रसाम्
  - ४. सारमेतन्मया लब्धं श्रुताब्धेरवगाहनात् । भक्तिर्भागवती बीजं, परमानन्दसम्मदाम् ॥३२॥ द्वात्रिंशद् द्वात्रिंशिङ। (यतुर्थ द्वात्रिंशिङा) पत्र २५ अ.
  - ५. दंसणयार-विसोही चउवीसायत्थएण किच्चइ य । अच्चब्भुअ-गुण-कित्तणरूवेणं जिणवरिंदाणं ॥३॥ २७२२९१-५७९९१४ २॥था उ

ચોવીસેય તીર્થંકરોમાં હોય.

- (૨) યાકિનીમહત્તરાસૂનુ આચાર્યભગવંત **શ્રીહરિભદ્રસૂરિએ** જ્યાવ્યું છે કે એક તીર્થંકર ભગવંતની પૂજા કરવાથી સર્વ તીર્થંકર ભગવંતોની પૂજા થઈ જાય છે. '
- (૩) વળી 'સકલાર્હત્ સ્તોત્ર'ના પ્રથમ શ્લોકમાં પણ અહીં આગળ દર્શાવ્યા પ્રમાણે કલિકાલસર્વજ્ઞ ભગવાન **શ્રીહેમચન્દ્રસૂરિ** આર્હન્ત્ય-ગુણના ધ્યાનમાં લીન થવાનું કહે છે.

ઉપરના ત્રણ કારણોથી સ્પષ્ટ થાય છે કે એક તીર્થંકર ભગવંતના નામગ્રહણથી જેટલો લાભ થાય છે તેટલો જ લાભ ચોવીસ તીર્થંકરોના નામ ગ્રહણથી થાય છે, તો ચોવીસ જિનના નામોચ્ચારણપૂર્વકની સ્તવના શા માટે ?

ઉપર્યુક્ત બંને શંકાઓનું નિરાકરણ એ છે કે પૃથક્ યૃથક્ ચોવીસેય તીર્થંકરભગવંતો ગુણોથી સમાન છે, સઘળા એકસરખા સ્તુતિને પાત્ર છે, છતાં પણ તેઓ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવથી ભિન્ન છે, તેથી તે પ્રત્યેકના નામગ્રહણથી જે ઉલ્લાસ, જે ભાવના થાય છે અને તે દ્વારા ગાઢ કર્મોની જે નિર્જરા થાય છે તે અપૂર્વ હોય છે. આ વસ્તુ અનુભવ અને શાસ્ત્રોથી સિદ્ધ છે.

નામનિક્ષેપની ધારણાથી જ આ પરિણામુ શક્ય છે. જો એમ ન મનાય તો સાક્ષાત્ શ્રી ઋષભદેવ આદિ અરિહંતભગવંતને નમસ્કાર કરવાથી જે ફળ મળે તે ફળ 'उसभ मिजअं च वंदे' બોલવાથી મળે જ નહીં. એટલું જ નહીં પણ નામનો અને નામીનો સંબંધ ન માનવામાં આવે તો 'उसभमिजअं च वंदे' કહેવાથી કેવળ ભાષાના પુદ્દગલો કે જે અચેતન છે તેનો નિર્શક પ્રયોગ જ થાય.

સ્થાપના (આકૃતિ) નિક્ષેપ—કોઈ પણ નામ ગ્રહણ કરતાં તે નામથી વાચ્ય થતી વ્યક્તિ અથવા તેનું સ્વરૂપ પ્રતિમા-<sup>ર</sup> માનસપટ ઉપર અવશ્ય પ્રકટ થાય છે, તેથી નામ અને નામીના અભેદ સંબંધનો સિદ્ધાંત સ્પષ્ટ થાય છે.

શ્રીજિનેશ્વરદેવનું નામ હૃદયમાં સ્થિર થતાં-વાણીની મધ્યમા<sup>3</sup> અવસ્થામાં તે પ્રવેશતાં-

- एगम्मि पूइयम्मि, सब्बे ते पूइया हुंति ॥
- २. .....उवणिजणा पुण जिणिदपिडमाओ । .....॥॥ देववंदनत्माष्य, पृष्ठ उ७५
- 3. ''વૈખરી' વાજ્ઞીનું ઉપાદાન સ્થૂલ પ્રાણવૃત્તિ છે, પણ મધ્યમાવાજ્ઞીનું ઉપાદાન બુદ્ધિ છે. મધ્યમા વાજ્ઞીમાં ક્રમ હોય છે, કારણ કે તે પ્રાણમાં રહે છે. તાત્પર્ય કે મધ્યમાવાજ્ઞીનો આધાર પ્રાણ છે, પણ ઉપાદાન બુદ્ધિ છે. એવું હોવા છતાં પણ મધ્યમાવાજ્ઞીની ઉત્પત્તિમાં હેતુ ભલે સ્થૂલ પ્રાણવૃત્તિ નથી, પણ સૂક્ષ્મ પ્રાણવૃત્તિ તો છે જ. જેમ એ વાજ્ઞી સૂક્ષ્મ પ્રાણવૃત્તિમાં રહે છે, તેમ મનમાં પણ રહે છે. વૈખરી અને પશ્યન્તીની મધ્યે એનું સ્થાન હોવાથી એ મધ્યમા કહેવાય છે."

'તાત્પર્ધ કે મધ્યમા વાણી અંતઃસંકલ્પ્યમાન, ક્રમવાળી અને જેના વર્ણોના રૂપની અભિવ્યક્તિ શ્રોત્રથી ગ્રાહ્ય નથી તેવી હોય છે."

''વ્યક્તિરૂપ ભાવવાણી વૈકલ્પિક મતિરૂપ છે અને શ્રોત્રગ્રાહ્ય વાણીનું કારણ છે. તેને મધ્યમા કહે છે." ''મધ્યમા વાણી શ્રુતજ્ઞાનોપયોગરૂપ છે." સ્યાદ્વાદરત્નાકર, પરિચ્છેદ-૧, સૂત્ર ૭, પેજ ૮૯-૯૦. તે પરમાત્મા આરાધકને જાણે ચક્ષુ વડે પોતાની સામે દેખાતા હોય, હૃદયમાં પ્રવેશ કરતા હોય, મધુર આલાપ કરતા હોય, સર્વ અંગોમાં અનુભવાતા હોય અને તન્મયભાવને પામી જતા હોય તેવો અનુભવ થાય છે. આવી જાતના અનુભવોથી સકલ કલ્યાણ સિદ્ધ થાય છે." આ શબ્દો નામ તથા નામીનો ગાઢ સંબંધ દર્શાવે છે. નામ અને રૂપનો આવો વિશિષ્ટ સંબંધ તથા મહિમા છે, તેથી જ એક અપેક્ષાએ નામ નિત્ય અથવા અવિનાશી મનાય છે અને રૂપ પરિવર્તનશીલ મનાય છે. નામ અને રૂપમાં આજ કારણે નામનું પ્રાથમ્ય તથા માહાત્મ્ય સ્પષ્ટ છે.

નામના ઉચ્ચારણ સાથે નામીની ઉપસ્થિતિનો અનુભવ થવો તે નામાભ્યાસની પ્રગતિમાં મહત્ત્વપૂર્ણ અને અસંદિગ્ધ લક્ષણ છે.

નામના ઉચ્ચારણથી નમસ્કાર કરવાના પરિણામરૂપ પ્રકાશ આત્મામાં પ્રકટે છે. અગ્નિના ઉષ્ણગુણને જાણનારો અગ્નિ શબ્દના ઉચ્ચારણ સાથે જેમ ઉષ્ણગુણને સ્મરણ કરનારો થાય છે અથવા અગ્નિના આકારને ચિંતવતો થાય છે તેવી જ રીતે શ્રીઅરિહંતભગવંતના પ્રશમરસનિમગ્નાદિ આકારને જાણવાવાળો આરાધક તેમના નામના ઉચ્ચારણ સાથે પ્રશમરસનિમગ્નાદિ અથવા સમવસરણ સ્થિતાદિ આકૃતિને ચિંતવ્યા વિના રહેતો નથી.

નામ શબ્દ છે અને આકૃતિ અર્થ છે-અર્થની જાણકારી વગરના સૂત્રને શાસ્ત્રકારો સુતેલું જ (सृत्त-सृप्त) ગણે છે. અર્થ જાણ્યા વિનાનું સૂત્રાધ્યયન પણ મંત્રાક્ષરોની માફક ફળ દેવાવાળું તો છે જ પણ આત્માના અધ્યવસાયો જેમ જેમ શુભ થાય તેમ તેમ નિર્જરા વધારે થાય. અધ્યવસાયોનું શુભ થવું તે શુભ વિચારને આધીન છે. શુભ વિચારોની ઉત્પત્તિ એકલા સૂત્રાધ્યયનથી થાય તેના કરતાં અર્થના વિચાર સાથે સૂત્રાધ્યયનથી ઘણી જ વધારે થાય તે સ્વાભાવિક છે, તેથી સૂત્રના ઉચ્ચારણ સાથે અર્થની અને તેના ઉપયોગની અતિ આવશ્યકતા રહે છે.

द्रव्यनिक्षेप—द्रव्य અરિહંતપશું કેવલ તેઓની અતીત અને અનાગત દશાને લઈને જ ગણવામાં આવે છે. આ જ કારણથી જિન શબ્દના નિક્ષેપમાં ''दव्वजिणा जिणजीवा'' એટલે ભાવતીર્થં કરપણાની અવસ્થાને પામેલા અથવા પામવાવાળા જીવોને જ અતીત અને અનાગતકાલની અપેક્ષાએ દ્રવ્યજિન તરીકે ગણવામાં આવેલા છે.

ભગવાન શ્રીઋષભદેવથી આરંભી શ્રીવર્ધમાનસ્વામી સુધીના ચોવીસ તીર્થંકરો પૈકી કોઈ પણ હાલ ભવસ્થ નથી એટલે કે શરીરધારી નથી, તે પૈકી કોઈ પણ વર્તમાનમાં અરિહંત નામકર્મને ભોગવનાર પણ નથી, તે ચોવીસેય તીર્થંકરો સર્વથા કર્મથી રહિત બનીને સિદ્ધિપદને પામેલા છે.

सदयस्थितेसित भगवान् पुर इव परिस्फुरित
 प्रतिभाशतः
 ४.

વસ્તુતઃ સર્વથા કર્મથી રહિત એવા સિદ્ધપરમાત્મા, નામકર્મના ઉદયથી પ્રાપ્ત થતા અરિહંતપણામાં વર્તતા હોય તેવો વિકલ્પ તેમના માટે જો સેવવામાં આવે તો તે દ્રવ્યનિક્ષેપની ધારણા કર્યા સિવાય સંભવિત નથી.

જેમ નામ અને સ્થાપના (આકૃતિ) નિક્ષેપ આરાધ્ય છે તેમ દ્રવ્યનિક્ષેપ પણ આરાધ્ય છે એ વસ્તુ તો લોગસ્સસૂત્ર અંગે દર્શાવેલ નીચેની યુક્તિથી સ્પષ્ટ રીતે પ્રતીત થાય છે.

''શ્રીઆદિનાથ ભગવાનની વિદ્યમાન અવસ્થામાં જયારે સાધુઓ આવશ્યક ક્રિયા-પ્રતિક્રમણ કરે ત્યારે ષડાવશ્યક પૈકી બીજા આવશ્યક ચતુર્વિંશતિજિનસ્તવની આરાધના કરતી વેળાએ તેવીસ તીર્થંકરો તો તે વખતે થયા ન હોય અને ભવિષ્યમાં થનારા હોય તેથી તેમને તે તેવીસ તીર્થંકરો દ્રવ્ય જિનરૂપે છે. તેમની તે કાલે તે પ્રમાણે આરાધના કરવામાં આવતી હતી. જો દ્રવ્યનિક્ષેપ માનવામાં ન આવે તો આ આરાધના ઘટિત થઈ શકે જ નહીં.

શ્રીઆદિનાથભગવંતના સમયમાં ચતુર્વિંશતિજિનસ્તવને બદલે એકજિનસ્તવ હોવું જોઈએ. એમ જો કહેવામાં આવે તો શ્રીઅજિતનાથ ભગવંતના સમયમાં દ્વિજિનસ્તવ હોવું જોઈએ. તો તે પ્રમાણે યુક્તિ ઘટતી નથી, કારણ કે શાશ્વત અધ્યયનોના પાઠોમાં લેશ પણ પરાવર્તનની શક્યતાને જૈનદર્શન સ્વીકારતું નથી, તેથી દ્રવ્યનિક્ષેપને આરાધ્ય માનવો જોઈએ. '''

**ભાવિનક્ષેપ**—ભાવ જિનની વ્યાખ્યા-भाविजणा समवसरणत्था-એ પ્રમાણે છે. સમવસરણમાં બિરાજમાન થઈ સાતિશય વાણી વડે દેશના દેતા જિનેશ્વરદેવ તે ભાવિજન છે. તેમનું સાલંબન ધ્યાન નીચે પ્રમાણે કરવું :-

''રસર્વ પ્રાણીઓને હિતકર, જેના શરીરાદિ સૌંદર્યને કોઈ ઉપમા નથી એવા અનુપમ, અનેક અતિશયોથી સંપન્ન, આમર્ષોષધિ વગેરે નાના પ્રકારની લબ્ધિઓથી સહિત, સમવસરણમાં સાતિશય દેશના આપતા, દેવનિર્મિત સિંહાસન ઉપર બિરાજમાન, છત્રત્રય અને અશોકવૃક્ષ નીચે રહેલા, દેશના દ્વારા સર્વસત્ત્વોના પરમ અર્થ-મોક્ષ માટે પ્રવૃત્ત, અત્યન્ત મનોહર, શારીરિક અને

ષોડશકપ્રકરણ, (પંચદશષોડશક) પત્ર ૮૨ આ

૧. પ્રતિમાશતક, પૃ. ૯

માનસિક પીડાઓનું પરમ ઔષધ, સર્વ સંપત્તિઓનું અનુપહત-અવન્ધ્ય-બીજ, ચક્રાદિ લક્ષણોથી યુક્ત, સર્વોત્તમ પુણ્યના પરમાણુઓથી બનેલા, પૃથ્વી પર ભવ્યોને માટે નિર્વાણનું પરમ સાધન, અસાધારણ માહાત્મ્યવાળા, દેવો અને સિદ્ધયોગીઓ (વિદ્યામંત્રાદિ સિદ્ધો) ને પણ વંદનીય અને 'વરેણ્ય' શબ્દ વડે વાચ્ય એવા શ્રી જિનેન્દ્રરૂપનું ધ્યાન કરવું.' (એ સાલંબન યોગ છે.)

જિનેશ્વરો નામ-સ્થાપના-દ્રવ્ય અને ભાવસ્વરૂપ હોવાથી તેમની સ્થાપના માનસ પ્રત્યક્ષ થવાથી કે તેનું દર્શન કરવાથી તેમની ભાવ દશાનું સ્મરણ થાય છે અને તે દ્વારા આત્માને તેમના ગુણોનું સ્મરણ થાય છે.

ભગવંતના નામ, સ્થાપના તથા દ્રવ્ય-આ ત્રશેય નિક્ષેપા ભાવઅર્હત્ સાથે અભેદબુદ્ધિ કરવામાં કારણ છે અને આ પ્રકાર શુદ્ધહૃદયવાળા મહાત્માઓને શાસ્ત્રથી ઇષ્ટ છે અને અનુભવથી દૃષ્ટ છે.

ઉપર પ્રમાણે શુદ્ધ પ્રણિધાન ધરીને અરિહંતોનું કીર્તન અને વંદન જે આરાધક કરે તે પરમ આનંદ પામે અને તેની સ્તવના સફળ થાય. ધ

**અર્થાધિકાર**—લોગસ્સસૂત્રનો અર્થાધિકાર **સદ્ભૂતગુણોત્કીર્તન** છે. આ વિષયને જરા વિશદતાથી વિચારીએ.

અનાદિકાળથી સૂક્ષ્મ નિગોદમાં રહેલો જીવ પોતાની ભવિતવ્યતાનો પરિપાક થવાના યોગે સૂક્ષ્મ નિગોદમાંથી બહાર નીકળે છે ત્યારે તેમાં કર્મનો ક્ષયોપશમ કે એવાં કોઈ કારણો કાંઈ ભાગ ભજવતા નથી, માત્ર ભવિતવ્યતા જ ભાગ ભજવે છે. ત્યાંથી બહાર નીકળ્યા પછી યથાપ્રવૃત્તિકરણના યોગે કર્મોનો જે ક્ષયોપશમ તે કરે છે તેના કરતાં ગુણપ્રાપ્તિ દ્વારાએ થતો કર્મોનો ક્ષયોપશમ અધિક અને વૈશિષ્ટયપૂર્ણ હોય છે. ગુણાનુરાગ વિના ગુણપ્રાપ્તિ સંભવતી નથી, એટલે ગુણપ્રાપ્તિનું મુખ્ય કારણ ગુણાનુરાગ છે. ગુણાનુરાગ એ આત્માની ઉન્નતિનું સોપાન છે. ગુણાનુરાગ હોય ત્યાં ગુણપ્રશંસા સ્વયમેવ આવે છે. આવી ગુણપ્રશંસાને-સદ્ભૂત ગુણોની પ્રશંસાને દર્શાવતું સૂત્ર તે 'લોગસ્સસૂત્ર' છે અને તેથી જ તેનો અર્થાધિકાર સદ્ભૂતગુણોત્કીર્તન છે. એમ જણાવાયું છે.

જે કોઈ સર્વ ગુણોથી અધિક હોય તેનું જ ગુણોત્કીર્તન થાય અને તેવા કોઈ પણ આત્માઓ આ વિશ્વમાં હોય તો તે શ્રીતીર્થંકરભગવંતો જ છે. તેનાં કારણોનો નિર્દેશ કરતાં દર્શાવ્યું છે કે—

### પ્રધાન રીતે કર્મક્ષયનું કારણ હોવાથી—અરિહંત ભગવંતો कर्मकक्षहुताशन રૂપે

- ૧. શાંતિસ્વરૂપ એહ ભાવશે, જે ધરી શુદ્ધ પ્રણિધાન રે, આનંદઘન પદ પામશે, તે લેશે બહુમાન રે…..શાંતિજિન (આનંદઘનજીકૃત સ્તવન)
- २. आवस्सगस्स णं इमे अत्थाहिगारा भवंति । तं जहा-सावज्ज-जोग-विरई, उक्कितण गुणवओ अ पडिवत्ती ।—અशुओशधार सुत्त (सूत्र ५८)

- સ્તવાયા છે. ''તેમને ભાવપૂર્વક કરાયેલો નમસ્કાર જીવને સંસાર સાગરથી તારે છે." એમ શાસ્ત્રોમાં અનેક સ્થળે કહેવામાં આવ્યું છે.
- 2. પ્રાપ્ત થયેલ બોધિની વિશુદ્ધિમાં હેતુ હોવાથી—બોધિ તે સમ્યગ્દર્શન છે. સમ્યગ્દર્શન એ જ મોક્ષમાર્ગનું મૂળ છે. સમ્યગ્દર્શનથી જ મોક્ષની પ્રાપ્તિના આંતરાનો નિયમ થઈ શકે છે અને તેથી જ સમ્યગ્દર્શનને ધર્મના મૂળ, દ્વાર, પ્રતિષ્ઠાન, આધાર, ભાજન અને નિધિ તરીકે ઓળખાવવામાં આવે છે. સમ્યગ્દર્શનવાળાને જ મોક્ષમાર્ગની અપેક્ષાએ દેખનાર તરીકે ગણવામાં આવે છે. જો સમ્યગ્દર્શન ન હોય તો આરાધકપણાની દષ્ટિએ તેને આંધળો ગણવામાં આવે છે પણ તે સમ્યગ્દર્શન જીવાદિ તત્ત્વોના હેય, જ્ઞેય અને ઉપાદેયપણાના નિશ્ચયરૂપ હોય છે. નામસ્મરણની ઉપાદેય ભક્તિથી આરાધકની બોધિ સમય જતાં ઉત્તરોત્તર વિશુદ્ધતા પામે છે.
- **૩. ભવાંતરમાં બોધિનો લાભ કરાવનાર હોવાથી**—ભવાંતરમાં પણ બોધિની વિશુદ્ધિની કમિક ઉન્નતિ ચાલ્યા કરે છે તે ઉન્નતિ પરમ દશાએ પહોંચે તો જ મોક્ષ સિદ્ધ થાય.
- **૪. સાવદ્ય યોગોની વિરતિના ઉપદેશકપજ્ઞાને લીધે ઉપકારી હોવાથી**—જગતના તમામ જીવોનું હિત ઇચ્છી તેમને આત્મકલ્યાણનો સાચો રસ્તો બતાવવો એ કાર્ય તો કોઈ વિરલ વિભૂતિઓ વડે જ-જગદ્ગુરુઓ વડે જ કરી શકાય છે, તેવા જગદ્ગુરુઓ શ્રીઅરિહંત પરમાત્માઓ જ-ચોવીસ તીર્થંકર ભગવંતો જ છે, માટે જ લોગસ્સસૂત્રમાં અરિહંતભગવંતોનું જ ગુણોત્કીર્તન કરવામાં આવ્યું છે.

ગુણોત્કીર્તન એ ગુણાનુરાગ હોવાથી ગુણની પ્રાપ્તિનું કારણ બને છે. જૈનેતર ગ્રંથોમાં પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે वन्दे तद्गुणलब्धये—''ભગવંતના ગુણો મને પ્રાપ્ત થાય તે માટે વંદન કરું છું.''

ગુણનો અનુરાગ ગુણી દ્વારા જ દર્શાવી શકાય છે. ગુણીનું પ્રત્યક્ષદર્શન એટલું બધું ઉપયોગી નીવડે છે કે સ્વતંત્ર રીતે તેનું ગ્રહણ, તેને વંદન, તેને નમસ્કાર, તેની પર્યુપાસના એ બધું તેના પ્રત્યક્ષપણાને લીધે જ થઈ શકે છે.

સમ્યગ્દર્શનાદિ ધર્મ અરિહંતભગવંતમાં સંપૂર્શપશે છે. સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્યારિત્ર-એ ત્રણ આત્માના સ્વભાવિક ગુણો છે, તેથી તે ત્રણે ગુણો ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વ, ક્ષાયિકજ્ઞાન અને ક્ષાયિકચારિત્ર વીતરાગપણે સર્વ કર્મનો ક્ષય કરી તેઓ સિદ્ધ દશા મેળવે તો ત્યાં પણ રહે છે.

લોગસ્સસૂત્રનું બંધારશ—આ સ્તવ સાત ગાથાનું છે. તેના ત્રણ ખંડ છે. પહેલી ગાથાનો પહેલો ખંડ જે 'સિલોગ' છંદમાં છે, તે પ્રતિજ્ઞાનો નિર્દેશ કરે છે. બીજી, ત્રીજી અને ચોથી ગાથાનો બીજો ખંડ જે 'ગાહા' છંદમાં છે તેમાં ચતુર્વિંશતિજિનનામસ્મરણ તથા વંદના છે. પાંચમી, છકી અને સાતમી ગાથાનો ત્રીજો ખંડ જે પણ 'ગાહા' છંદમાં છે તેને શ્રી સુબોધાસામાચારીમાં

પ્રણિધાન-ગાથા-ત્રિક¹ કહેવામાં આવેલ છે.

**પહેલી ગાથા**—અરિહંત ભગવંતનાં ચાર વિશેષણો મૂકવાથી ઇતર અરિહંતો<sup>ર</sup> પ્રહણ થતા નથી. कित्तइस्सं થી નામસ્મરણની પ્રતિજ્ઞાનો નિર્દેશ પણ અહીં મળે છે.

બીજી, ત્રીજી અને ચોથી ગાથા—વર્તમાન ચોવીસીનાં નામો અહીં આપવામાં આવ્યાં છે અને તેમને વંદના-ભાવવંદના કરવામાં આવી છે. તે ભાવવંદનાના પ્રકારની વિચારણા કરશું.

ભાવવંદના—તેનાં મુખ્ય લક્ષણો નીચે પ્રમાણે છે:

- (૧) ક્રિયામાં (સ્મરણમાં) સતત ઉપયોગ, લક્ષ્ય કે સાવધાની..
- (૨) સ્તવ કે સૂત્રનો ઉચ્ચાર કરતાં તેના અર્થની વિચારણા.
- (૩) આરાધ્ય અરિહંતદેવ પ્રત્યે બહુમાન.
- (૪) વંદનની ક્રિયા કરવાની તક મળવા બદલ હૃદયમાં આનંદની લાગણી.
- (૫) ભવભ્રમણનો ભય કે નિર્વેદ.

તાત્પર્ય એ છે કે લોગસ્સસૂત્રનું સ્મરણ જયારે ચાલતું હોય ત્યારે તે સિવાયના અન્ય કોઈ વિચારમાં મનને જવા ન દેતાં તેની (સ્મરણ) ક્રિયા, તેના વર્ણો (શબ્દો), તેની અર્થવિચારણા અને તેનો મુખ્ય વિષય જે અરિહંતદેવ તેના પર જ મનને એકાગ્ર કરવું.

ઉપર દર્શાવેલા લક્ષણોથી વિપરીત હોય તે દ્રવ્યવંદના કહેવાય.3

ક્ષાયોપશમિકભાવ વડે પરમ આદરથી કરવામાં આવેલું વંદન શુભભાવની વૃદ્ધિ કરનારું છે.

વંદના તે અનાદિ ભવથી થતી આવે છે, માટે સુજ્ઞ પુરુષોએ હવે એવી વંદના કરવી કે જે મોક્ષને મેળવવામાં અનન્યકારણભૂત હોય. શુદ્ધ ભાવવંદનાના યોગે જીવને અર્ધપુદ્દગલ પરાવર્તથી અધિક સંસારભ્રમણ રહેતું નથી.

- ર. See 'The Jain Prayer' By Dr. Harisatya Bhattacharya. See 'The Concept Of Arhat' By Padmanabha Jaini. જુઓ 'વૈદિકપદાનુક્રમકોષ'માં શબ્દ 'અર્હ', 'અર્હત્' વિ.
- लिंगा ण तिए भावो, ण तयत्थालोयणं ण गुणरागो ।
   णो विम्हओ ण भवभय-मिय वच्चासो य दोण्हं पि ॥९॥

પંચાશકપ્રકરણ (તૃતીયપંચાશક) ગાથા ૯

१. नामारिहंतत्थए आईए अट्टमं तओ पढमिसलोगस्स पढणा वायणा दिज्जइ तओ पंचवीस आयंबिलाणि बारसिंहं गएहिं गाहातिगस्स बीया वायणा दिज्जइ, पुणोऽवि तेरसिंहं गएहिं पणिहाणगाहातिगस्स तइया दिज्जइ वायणा ५ पंचमस्स विही.
 भुलोधा साभाशारी, ५७ ५ आ.

સદ્ભાવ માત્રથી મોક્ષ પ્રાપ્ત થતો નથી, પરંતુ તે પ્રમાણે ભાવશુદ્ધિને માટે પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. શુદ્ધ ભાવ અને શુદ્ધ વર્ણોચ્ચારપૂર્વક અર્થચિન્તનાદિ વડે કરાતી વંદના યથોદિત ગુણવાળી હોઈને નિશ્ચયે મોક્ષફળને આપે છે જ.

**પાંચમી, છકી, સાતમી ગાથા**—આ ગાથાઓને પ્રણિધાન-ગાથાત્રિકરૂપે દર્શાવવામાં આવી છે.

મનની વિશિષ્ટ એકાગ્રતા, પ્રશસ્ત અવધાન કે દઢ અધ્યવસાયોને **પ્રશિધાન** કહેવામાં આવે છે. પ્રશિધાન, અધ્યવસાય કે મનની સ્થિરતા-એક અર્થવાળા શબ્દો છે.

જે વિશુદ્ધ ભાવનાથી પ્રધાન છે, જેમાં મન તેના (વીતરાગના) અર્થમાં (વિષયમાં) અર્પિત થયેલ છે તથા શક્તિ મુજબ ક્રિયાચિહ્નથી જે યુક્ત છે તે પ્રણિધાન કહેવાય છે. હૃદયગત પ્રશસ્તભાવનાઓ આ ત્રણ ગાથામાં ભક્તિપૂર્વક પ્રદર્શિત કરવામાં આવી છે, તેથી આ ગાથાઓને પ્રણિધાન-ગાથા-ત્રિક કહેવામાં આવે છે.

હૃદયગત ભાવોને પ્રકટ કરવા માટે अभिથુआ શબ્દ દ્વારા જિનવરોનું ('અભિમુખ ભાવથી સ્તવાયેલા' એવો અર્થ કરીને) સંનિધાન કરવામાં આવ્યું છે, અર્થાત્ ચતુર્વિંશતિ જિનવરોને બુદ્ધિની સમીપ લાવવાનો **પ્રયત્ન** કરવામાં આવ્યો છે.

પાંચમી ગાથામાં પરમાત્માઓ પ્રસન્ન થાઓ એવી સ્તુતિ છે. છક્રી ગાથામાં આરોગ્યાદિની યાચના છે. વસ્તુતઃ **વિધ્નપરંપરાનો જય** કરવાનું સામર્થ્ય પ્રગટે તેવી અભિલાષા તેમાં રહેલી છે.

કેવળજ્ઞાનના પ્રકાશપૂર્વકના વચનરૂપી દીપકથી ઉદ્ઘોત કરવાના સ્વભાવવાળા-એ પ્રકારે જેમને શરૂઆતમાં સ્તવ્યા હતા તેમના વિષે મનની વિશિષ્ટ એકાગ્રતાપૂર્વક અનુચિંતન કરતાં તેઓ તેજના મહાઅંબારસ્વરૂપ અવભાસમાન થાય છે. પહેલાં, અનેક ચન્દ્રો કરતાં વધારે નિર્મલ જયોતસ્વરૂપ, પછી અનેક સૂર્યો કરતાં વધારે તેજોમય અને જાજવલ્યમાનસ્વરૂપ અને ત્યાર પછી અકથ્ય આનંદના મહાસાગરસ્વરૂપ જેથી તેઓ સ્વયંભૂરમણસમુદ્રથી પણ વધારે ગંભીર જાશાય છે.

આ પ્રમાણે પ્રણિધાન, પ્રવૃત્તિ અને વિધ્નજય થતાં ઇષ્ટફળની સિદ્ધિ થાય છે અને તે થતાં

| ٩. | आत्मस्थं त्रैलोक्य-प्रकाशकं |     |      | i  |
|----|-----------------------------|-----|------|----|
| ૨. | ज्योति: परं परस्तात्, तमसो  |     |      | ŀ  |
| 3. | आदित्यवर्णममलं,             | ••• | **** | I  |
| γ. | स्तिभिततरङ्गोदधिसमम्        |     |      | .1 |

ષોડશકપ્રકરણ, (પંચદશષોડશક) ગાથા ૧૧થી ૧૫

વિનિયોગ સુલભ બને છે. ' પ્રસ્તુતમાં સાતમી ગાથામાં 'सिद्धा सिद्धि मम दिसंतु' શબ્દોથી ઇષ્ટફળની સિદ્ધિ માટેની મનઃકામના વ્યક્ત કરવામાં આવી છે.

શ્રીચતુર્વિંશતિસ્તવનું રહસ્ય અગાધ છે. તે વૈખરી વાણીથી પૂર્ણ રીતે સમજાવી શકાય તેમ નથી. છતાં મુમુક્ષુ આત્માઓ છ આવશ્યક પૈકી આ બીજા આવશ્યકનું રહસ્ય સમજવા માટે પ્રયત્નશીલ થાય તે ઉદ્દેશથી આટલી વિચારણા સૂચનરૂપે અહીં કરી છે. તે પરથી વિશષજ્ઞો તેમાં વિશેષ રીતે પ્રવૃત્ત થાય અને સામાન્ય મનુષ્યો તેની વાસ્તવિક ગંભીરતાને પિછાણી તેમાં વીર્યોલ્લાસ પ્રગટાવે એ જ અભ્યર્થના.

વિ. સં. ૨૦૨૨, કાર્તિક શુક્લ પંચમી શુક્રવાર, તા. ૨૯-૧૦-૬૫

અમૃતલાલ કાલિદાસ દોશી પ્રમુખ, જૈ. સા.વિ. મંડળ

ષોડશકપ્રકરણ, (તૃતીયષોડશક)

प्रणिधि-प्रवृत्ति-विघ्नजय-सिद्धि-विनियोगभेदतः प्रायः । धर्मज्ञै-राख्यातः, शुभाशयः पञ्चधाऽत्र विधौ ॥६॥

# પરિચય

## લોગસ્સસૂત્રનું પ્રામાણ્ય :---

લોગસ્સસુત્રનું બીજું નામ ચતુર્વિંશતિસ્તવસૂત્ર છે, ચતુર્વિંશતિસ્તવસૂત્ર એ મૂલ આવશ્યકસૂત્રનું બીજું અધ્યયન છે. વિદ્યમાન ૪૫ આગમોમાં ૧૧ અંગ, ૧૨ ઉપાંગ, ૧૦ પયન્ના, ૬ છેદ, ૪ મૂલ તથા શ્રી નંદી અને અનુયોગદ્વાર સૂત્ર ગણાય છે. ચાર મૂળ સૂત્રનાં નામ શ્રીદશવૈકાલિક સૂત્ર, શ્રીઆવશ્યક સૂત્ર, શ્રીઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર અને શ્રીઓઘનિર્યુક્તિ છે. આવશ્યક એ મૂલ ચાર સૂત્રમાં પ્રથમ સૂત્ર છે. આવશ્યકસૂત્રનાં છ અધ્યયનો છે, તેમાં ચતુર્વિંશતિસ્તવ એ બીજા અધ્યયનનું નામ છે. પહેલું સામાયિક, બીજું ચતુર્વિંશતિસ્તવ, ત્રીજું વંદન, ચોથું પ્રતિક્રમણ, પાંચમું કાયોત્સર્ગ અને છકું પ્રત્યાખ્યાન એમ શ્રીઆવશ્યકસૂત્રનાં છ અધ્યયનો છે. સામાયિકનો અર્થાધિકાર સાવદ્યયોગની વિરતિ, ચતુર્વિંશતિસ્તવનો અર્થાધિકાર સદ્દભુતગુણોનું કીર્તન, વંદનનો અર્થાધિકાર ગુણવાન એવા ગુરુનો વિનય, પ્રતિક્રમણનો અર્થાધિકાર સ્ખલિતની નિંદા, કાયોત્સર્ગનો અર્થાધિકાર ભાવવ્રણની ચિકિત્સા અને પ્રત્યાખ્યાનનો અર્થાધિકાર સંયમગુણની ધારણા છે. શ્રીજિનપ્રવચન છ આવશ્યકમય અને પંચ આચારમય છે. છ આવશ્યકોમાં સામાયિક મુખ્ય છે. તીર્થંકરો સામાયિક ધર્મનો ઉપદેશ આપે છે, માટે તેમની સ્તુતિ એ બીજું આવશ્યક છે. સામાયિક ધર્મનું પાલન કરનારા ગુરુઓનું વંદન એ ત્રીજું આવશ્યક છે. સામાયિક ધર્મના પાલનમાં આવેલી સ્ખલનાની શુદ્ધિ લાગેલા દોષરૂપી વ્રણની ચિકિત્સા અને ફરી સામાયિક ગુણનું શુદ્ધધારણ એ અનુક્રમે ચોથું, પાંચમું અને છઠ્ઠં આવશ્યક છે. શ્રીજિનાગમમાં સામાયિક ચાર પ્રકારનાં વર્જાવેલાં છે. સમ્યક્ત્વસામાયિક, શ્રુતસામાયિક, દેશવિરતિસામાયિક અને સર્વવિરતિસામાયિક. એ ચારે પ્રકારનાં સામાયિક પાંચ આચારમય છે. જ્ઞાનાચાર, દર્શનાચાર, ચારિત્રાચાર, તપાચાર અને વીર્યાચાર એ પાંચ આચારો છે અને તે આચારોની શુદ્ધિ છ આવશ્યકો વડે થાય છે, તેથી શ્રીજિનપ્રવચનને છ આવશ્યકમય અને પાંચ આચારમય કહ્યું છે તે યથાર્થ છે. સામાયિક આવશ્યક વડે ચારિત્રાચારની શુદ્ધિ થાય છે, ચતુર્વિંશતિસ્તવ વડે દર્શનાચારની શુદ્ધિ થાય છે, ગુરુવંદન વડે જ્ઞાનાચારની શુદ્ધિ થાય છે તથા પ્રતિક્રમણ, કાયોત્સર્ગ અને પચ્ચક્ખાણ આવશ્યક વડે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપ એ ચારે આચારોની શુદ્ધિ થાય છે તથા સર્વ આવશ્યકો વડે વીર્યાચારની શુદ્ધિ થાય છે. એ રીતે પંચાચારની શુદ્ધિ કરનાર ષડાવશ્યકમય જિનપ્રવચનની આરાધના એ મુખ્યતઃ સામાયિક ધર્મની આરાધના છે. કહ્યું છે કે: - સર્વ ભાવોનો આધાર જેમ આકાશ છે, તેમ સર્વ ગુણોનો આધાર સામાયિક છે, તેથી શારીરિક અને માનસિકાદિ અનેક દુઃખોનો નાશ કરનાર એવા સામાયિકધર્મનો ઉપદેશ સર્વ તીર્થંકરોએ આપ્યો છે.

### સામાયિકધર્મ :---

શ્રીતીર્થંકરદેવના આગમોમાં પદે પદે ધર્મની જ એક પ્રશંસા છે. ધર્મ એ ઉત્કૃષ્ટ મંગળ છે, ધર્મ સ્વર્ગ-અપવર્ગ આદિ ઉત્તમ પદોને આપે છે, સંસારરૂપી ઘોર અરણ્યનું ઉલ્લંઘન કરવા માટે ધર્મ એ માર્ગદર્શક છે, ધર્મ માતાની જેમ પોષણ આપનાર, પિતાની જેમ પાલન કરનાર, મિત્રની જેમ સ્નેહ કરનાર, બંધુની જેમ પ્રેમ કરનાર, ગુરૂની જેમ ઉત્તમ ગુણોને આપનાર અને સ્વામીની જેમ પરમ સહાય કરનાર છે. આવી અનેક ઉપમાઓથી ધર્મની સ્તૃતિ શાસ્ત્રોમાં કરાયેલી છે. ધર્મથી જીવ રાજા થાય છે, ધર્મથી બળદેવ, વાસુદેવ અને ચક્રવર્તીપણું મળે છે, ધર્મથી જ દેવ, ધર્મથી ઇંદ્ર અને ધર્મથી જ અહિમન્દ્રનાં પદો મળે છે અને અરિહંતપશું અર્થાત્ સર્વોત્તમ તીર્થંકર પદ પણ ધર્મથી જ પ્રાપ્ત થાય છે, એ રીતે ધર્મનો મહિમા ગવાયેલો છે. એ ધર્મ બીજો કોઈ નહિ પણ સામાયિક ધર્મ જ છે. ધર્મના દાન, શીલ, તપ અને ભાવ તથા અહિંસા, સંયમ અને તપ વગેરે જેટલા પ્રકારો છે, તે બધા સામાયિકધર્મની જ પૃષ્ટિ કરનારા છે. શ્રુતધર્મ અને ચારિત્રધર્મ પણ સામાયિક ધર્મના જ ભેદ છે. શ્રુતધર્મ સામાયિક ધર્મનું માહાત્મ્ય વર્ણવે છે અને ચારિત્રધર્મ તેનું પાલન બતાવે છે. લોગસ્સસત્રમાં ચોવીસ તીર્થંકરો અને ઉપલક્ષણથી અનંત તીર્થંકરોની સ્તૃતિ છે, તે સામાયિક ધર્મના ઉપદેશ અને પાલનને અંગે જ છે. સામાયિક ધર્મના આદ્યપ્રકાશક તીર્થંકરભગવંતો છે. તેથી શકસ્તવમાં તેમની સ્તૃતિ ધર્મના દાતાર, ધર્મના ઉપદેશક, ધર્મના નાયક, ધર્મના સારથિ અને ચાર પ્રકારના ધર્મ વડે ચાર ગતિનો અંત કરનાર ધર્મવરચાતુરંતચક્રવર્તી આદિ વિશેષણોથી થયેલી છે.

### સામાયિકનું સ્વરૂપ :---

સામાયિક ધર્મનું બહિરંગસ્વરૂપ સર્વ સાવદ્ય વ્યાપારોનો ત્યાગ છે અને અંતરંગસ્વરૂપ સર્વજીવો પ્રત્યે આત્મતુલ્ય સમતાભાવ છે. સામાયિકને વાસીચંદનકલ્પમધ્યસ્થભાવ પણ કહ્યો છે. રાગદ્વેષનો વિજય, સમસુખદુઃખવૃત્તિ, સર્વત્ર કલ્યાણૈકશીલતા વગેરે તેનાં જ પર્યાયો છે. નિશ્ચય-

શ્રી અનુયોગદ્વારસૂત્ર ટીકા, પત્ર ૪૪ આ.

<sup>.</sup> १. सामायिकं गुणाना-माधारः खिमव सर्वभावानां । न हि सामायिकहीना-श्चरणादिगुणान्विता येन ॥१॥ तस्माञ्जगाद भगवान् सामायिकमेव निरुपमोपायम् । शारीरमानसानेक-दुःखनाशस्य मोक्षस्य ॥२॥

નયની દષ્ટિએ આત્મા એ જ સામાયિક છે અને વ્યવહારનયની દષ્ટિએ આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ કરાવી આપનારાં સઘળાં સાધનો એ સામાયિક છે. જે જે સાધનોથી આત્માભિમુખ વૃત્તિ સધાય તે સઘળાં સાધનો એ સામાયિકની જ સિદ્ધિ કરાવનારાં છે. મોક્ષમાર્ગમાં જોડનારો સઘળો ધર્મ- વ્યાપાર, સમતત્વને સાધનાર સકળ કુશળ અનુષ્ઠાન, સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્રરૂપી રત્નત્રયની સઘળી સામગ્રી, એ સામાયિક ધર્મનાં જ અંગો છે. સામાયિક ધર્મનું લક્ષ્ય આત્મા અને તેના ગુણો છે. જે ધર્મ વ્યાપારોથી આત્મગુણો પ્રગટ થાય અને આત્મસ્થિતિ સધાય તે ધર્મવ્યાપારોને સામાયિકધર્મ તરીકે તીર્થંકરોએ ઉપદેશ્યા છે.

# ચતુર્વિંશતિસ્તવ :---

સામાયિક ધર્મનું લક્ષ્ય આત્મા અને તેના ગુણો છે, એ જાણ્યા પછી એની સિદ્ધિ માટેનાં સાધનોમાં પ્રધાન સાધન સામાયિક ધર્મને ઉપદેશનારા તીર્થંકરોની સ્તુતિ છે, તેથી તેને બીજું આવશ્યક કહ્યું છે. આધ્યાત્મિક સાધનામાં સામાયિક એ પ્રથમ આવશ્યક છે અને ચતુર્વિંશતિસ્તવ એ બીજું આવશ્યક છે. મોક્ષમાર્ગની સાધનામાં શ્રદ્ધા, જ્ઞાન અને ચારિત્રને વિકસાવનાર કિયાઓ અતિ અગત્યનું સ્થાન ધરાવે છે. શ્રદ્ધાથી સત્યની નજીક જવાય છે, જ્ઞાનથી સત્યની પકડ થાય છે, ચારિત્રથી સત્યનું આચરણ થાય છે અને કિયા (Rituals) થી સત્યની સાથે એકતા અનુભવાય છે. કોઈ પણ વસ્તુનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે જેમ તે વસ્તુના નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવને વિચારવા પડે છે, તેમ મોક્ષમાર્ગમાં પોતાનો આદર્શ અને ધ્યેય જે આત્મસ્વરૂપની સિદ્ધિ અને આત્મગુણોની પૂર્ણતા છે, તે માટે ધ્યેયની સાથે અને આદર્શની સાથે એકતા સિદ્ધ કરવાની હોય છે, તે એકતા સિદ્ધ કરવા માટે ધ્યેયની પણ ચારે બાજુઓનો વિચાર કરવાનો હોય છે. ધ્યેય પ્રત્યે ભક્તિ અને પ્રેમ જગાડવા માટે ધ્યેયનાં નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ એ ચારેને આદરથી જોવાના અને પૂજવાના હોય છે. ધ્યેયનું આદરપૂર્વક દર્શન-પૂજન એ ધ્યેયની સાથે એકતા સિદ્ધ કરવાનો અનન્ય ઉપાય છે. ધ્યેયનું આદરપૂર્વક દર્શન-પૂજન એ ધ્યેયની સાથે એકતા સિદ્ધ કરવાનો અનન્ય ઉપાય છે.

### નામાદિ નિક્ષેપ :---

શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે કે નામ, સ્થાપના અને દ્રવ્ય એ ત્રણ નિક્ષેપા ભાવ અરિહંતની સાથે તદ્રૂપતાની અભેદબુદ્ધિ સાધવામાં પરમ કારણ છે. અનુભવ પણ એમ જ કહે છે : નામાદિ ત્રણનો

Outlines of Jainism
By J. L. Jaini

૧. All of the Jain rituals circle round one and the only one central ideal, the perfect soul, full of knowledge, purity, power and bliss. The object and goal of ritual is to become one with the ideal, namely, the perfection. It is the way in which we manifast our love and reverence for our ideal. As knowledge of every object is derived by considering its four aspects, name (નામ), status (સ્થાપના), substance (દ્રવ્ય) and nature (ભાવ), so also the worship of the ideal. For example, Lord Mahavir is the ideal soul for every Jain, therefore the namce of Mahavir invokes the ideal before the eyes in all its glore (glory).

આશ્રય લીધા વિના ભાવનિક્ષેપને ચિત્તની અંદર સ્થાપન કરવાની ક્રિયા એ આંખ વિના જ પોતાન મુખ દર્પણમાં જોવાની ક્રિયા જેવી છે. નામાદિ નિક્ષેપોનો અનાદર કરવાથી ભાવોલ્લાસ સાધી શકાતો નથી. જેમ શાસ્ત્રને આગળ કરવાથી શાસ્ત્રને કહેનારા પુરૂષોને જ આગળ કરવામાં આવે છે, તેમ નામાદિ ત્રણ નિક્ષેપનો આદર કરવાથી તેની સાથે સંબંધ ધારણ કરનારા ભગવાનનો જ આદર થાય છે. એ અહીં એમ કહેવામાં આવે કે નામાદિ ત્રણનો આશ્રય લેનાર પ્રત્યેક વ્યક્તિમાં ભાવની ઉત્પત્તિ થાય જ એવો નિયમ નથી, તો એ વાત ભાવનિક્ષેપને પણ તેટલી જ લાગુ પડે છે. સાક્ષાત્ ભગવાનને જોઈને પણ બધાને ભાવોલ્લાસ થાય તેવો નિયમ નથી. અભવ્ય કે દુર્ભવ્ય આત્માઓ સાક્ષાત્ ભગવાનને જોઈને પણ ભાવોલ્લાસવાળા બનતા નથી. એટલે એ દષ્ટિએ ચારે નિક્ષેપોની તુલ્યતા છે. જ્યાં ભાવનિક્ષેપની જ એક પ્રધાનતા બતાવી છે, ત્યાં નિશ્ચયનયનું અવલંબન લીધું છે. વ્યવહારનયના મતે ભાવોલ્લાસમાં કારણભૂત નામાદિ નિક્ષેપોનું મહત્ત્વ પણ તેટલું જ છે. ભગવાનનો ધર્મ સર્વનયને માન્ય રાખવામાં છે, તેથી અપ્રશસ્તભાવવાળાના સર્વ નિક્ષેપોને જેમ અપ્રશસ્ત માન્યા છે, તેમ પ્રશસ્તભાવવાળાની સાથે સંબંધ રાખનારા સર્વ નિક્ષેપોને પ્રશસ્ત કહ્યા છે. શાસ્ત્રને જેમ હૃદયસ્થ બનાવવાથી ભગવાન હૃદયસ્થ બને છે, તેમ ભગવાનના નામાદિ ત્રણને પણ હૃદયસ્થ બનાવવાથી ભગવાન હૃદયસ્થ થાય છે, એટલું જ નહીં પણ ભગવાનની સાથે સર્વાંગીણભાવનો અને તન્મયીભાવનો અનુભવ થાય છે અને તેથી સર્વકલ્યાણની સિદ્ધિ થાય છે. ે

### નામનો મહિમા :---

જૈનો ઈશ્વરને માને છે પરંતુ પૃથ્વી, માણી, પર્વત, નદી, હવા, પ્રકાશ, સૂર્ય કે ચંદ્ર આદિ ભૌતિક પદાર્થોની સિદ્ધિ માટે નહીં, કિંતુ આત્મિક ઉન્નતિના સાધનભૂત અહિંસા, સંયમ અને તપસ્વરૂપ સદ્ધર્મની પ્રેરણા અને સિદ્ધિ માટે માને છે. સ્વર્ગ અને મોક્ષ આદિ પદાર્થો સ્વયં સિદ્ધ છે. જીવોને તેની પ્રાપ્ત કરાવનારા કોઈ પણ હોય તો તે અહિંસા, સંયમ અને તપસ્વરૂપ નિર્મળ સામાયિક ધર્મનું પાલન જ છે. જૈનો એ સદ્ધર્મના આદ્ય પ્રર્વતકો અને આદ્ય ઉપદેશકો તરીકે તીર્થંકરોને પૂજે છે. જગતના જીવો અનાદિકાળથી અજ્ઞાનસમુદ્રમાં ડૂબેલા છે અને એ અજ્ઞાનના પ્રતાપે પોતાના હિતાહિતને સમજી શકતા નથી. તેવા અજ્ઞાન જીવોને તેમનું હિતાહિત સમજાવનાર તથા અહિતનો માર્ગ છોડાવી હિતના માર્ગે ચડાવનાર પરમગુરુ તરીકેનું સ્થાન જૈનોના તીર્થંકરોને ઘટે છે. તેમને ધર્મતીર્થંકર, જિન, આદ્ય ગુરુ કે જગદ્ગુરુ તરીકે પણ ઓળખવામાં આવે છે. સદ્ધર્મની દેશના દ્વારા તેઓ જગતને ઉપકાર કરનારા થાય છે, એટલું જ

કર્તા - ઉપાધ્યાય શ્રીયશોવિજયજી

येन हि यस्य नामाऽपि ध्यातं तेन स नितर्गं ध्यात इति यथोक्तमेव साधु ।
 द्वयाश्रयमहाकाव्य, अभयतिलकगणिकृतव्याख्या, श्लोक-१ (नमस्डारस्वाध्याय, (सं. वि.) पृ. ४०)

૨. જુઓ, 'પ્રતિમાશતક' શ્લોક ૨ ની સ્વોપજ્ઞટીકા

નહીં પણ તેઓના નામમાત્રની ઉપાસના કરનારનું પણ તેઓ કલ્યાણ કરનારા થાય છે. તેમના નામમાત્રનું આલંબન લેનારને પણ તેઓ સ્વરૂપનો લાભ કરાવનાર થાય છે. સ્વરૂપના લાભને મોક્ષ તરીકે ઓળખાવવામાં આવે છે. સ્વરૂપના લાભરૂપી મોક્ષની પ્રાપ્તિમાં તીર્થંકરોનું નામ પણ ઉપકારક થાય છે. તેથી ચતુર્વિંશતિસ્તવમાં તીર્થંકરોની તેમનાં નામ દ્વારાએ સ્તુતિ કરવાનું વિધાન છે અને તેને છ પ્રકારના આવશ્યકમાં બીજા આવશ્કનું સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે.

# લોગસ્સસૂત્રમાં 'નામ'ની સ્તુતિ :—

તીર્થંકરભગવતો લોકાલોકપ્રકાશક કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનના બળે વિશ્વની વસ્તુસ્થિતિને પ્રકાશિત કરનારા સત્સિદ્ધાંતોનું નિરુપણ કરે છે, તેમાંથી સંદ્રગ્રંથો રચાય છે, સદ્દ્રગ્રંથોમાં સુયુક્તિઓ ગૂંથાય છે અને સુયુક્તિઓના બળે સુવિકલ્પો ફ્લાય છે, તેમાંથી ભક્ષ્યાભક્ષ્ય, પેયાપેય, કાર્યાકાર્ય આદિની હિતકર નીતિઓ પ્રચલિત થાય છે, આત્મા, સર્વજ્ઞ, મોક્ષમાર્ગ આદિ પ્રમાણસિદ્ધ પદાર્થીનું સ્થાપન થાય છે તથા અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, બ્રહ્મચર્યાદિ ધર્મો પ્રતિષ્ઠિત થાય છે! વળી તેથી સન્માર્ગની પ્રશંસા અને ઉન્માર્ગની ઉપેક્ષા થાય છે, વંદનીયની વંદના અને પજનીયની પજાઓ પ્રચલિત થાય છે તથા પાપકર્મો અટકે છે અને પુણ્યકર્મો વધે છે. એ બધું સદ્વિકલ્પો અને સદ્વિચારોનું ફળ છે. સદ્વિચારોની પ્રેરક સુયુક્તિઓ છે, સુયુક્તિઓના સંપાદક સદ્ગ્રંથો છે અને સદ્ગ્રંથોના પ્રણેતા તીર્<del>વ</del>કર-ગણધરો છે, તે કારણે તીર્થંકરો ધ**ર્મ**તીર્થના પ્રણેતા કહેવાય છે. જેનાથી હિત, સુખ, ગુણ, અભય, કીર્તિ, યશ, નિર્વૃત્તિ, સમાધિ આદિ થાય તે તીર્થ કહેવાય છે, તે તીર્થ દ્વાદશાંગી સ્વરૂપ છે, તેને અર્થથી કહેનારા તીર્થકરભગવંતો છે અને સત્રથી ગુંથનારા ગણધરભગવંતો છે અને તેને ધારણ કરનાર ચતુર્વિધ શ્રમણસંઘ છે, તેથી દ્વાદશાંગી, પ્રથમ ગણધર અને ચતુર્વિધ શ્રમણસંઘને પણ તીર્થ કહેવાય છે, દ્રવ્યતીર્થનાં જળનાં સેવનથી જેમ દાહનો ઉપશમ, તૃષાનો ઉચ્છેદ અને મળનું ક્ષાલન થાય છે, તેમ તીર્થંકર પ્રણીત દ્વાદશાંગી૩૫ ભાવતીર્થનાં સેવનથી ભાવદાહનો ઉપશમ, ભાવતૃષાનો ઉચ્છેદ અને ભાવમળનું ક્ષાલન થાય છે. ક્રોધકષાય એ ભાવદાહ છે, વિષયતૃષ્ણા એ ભાવતૃષા છે અને ભવભવ સંચિત કર્મરજ એ ભાવમળ છે. દ્વાદશાંગીરૂપ પ્રવચનના સતત અભ્યાસથી અને તેમાં કહેલા અર્થોના વારંવાર અનુષ્ઠાનથી ક્રોધરૂપી દાહનો ઉપશમ થાય છે, લોભરૂપી તૃષાનો ઉચ્છેદ થાય છે, અને કર્મરજરૂપી મળનું પ્રક્ષાલન થાય છે.

દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રને પણ તીર્થ કહેવાય છે. દર્શન એટલે જીવાજીવાદિ પદાર્થો ઉપર શ્રદ્ધા. તેથી ક્રોધ-દ્વેષ આદિ વૃત્તિઓનો નિગ્રહ થાય છે. જીવાજીવાદિક પદાર્થોના જ્ઞાનથી લોભ-તૃષ્ણાદિ વૃત્તિઓનો નાશ થાય છે અને અત્યંત અનવદ્ય ચરણકરણાત્મક ક્રિયાકલાપનાં પાલનસ્વરૂપ ચારિત્રથી જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મ અને મોહનીયાદિ પાપની અશુભ પ્રકૃતિઓનો ક્ષય થાય છે, એ કારણે દ્વાદશાંગરૂપ અને રત્નત્રયસ્વરૂપ તીર્થ અચિન્ત્યશક્તિયુક્ત મનાય છે અને ત્રણે

યોગશાસ્ત્ર, પ્રકાશ-૧૧ શ્લો. ૨૬

तन्नामग्रहमात्रा-दनादिसंसारसंभवं दुःखं ।
 भव्यात्मनामशेषं परीक्षयं याति सहसैव ॥

લોકમાં રહેલા ઉજ્જવળધર્મસંપત્તિયુક્ત મહાપુરુષો તેનો આશ્રય લે છે. એ તીર્થને અર્થથી પ્રરૂપનાર તીર્થંકરો છે, તેથી તીર્થંકરો જગતને હિત કરનારા, સુખ કરનારા અને ગુણ કરનારા ઇત્યાદિ તરીકે પ્રસિદ્ધ છે.

તીર્થંકરોનું તીર્થ અવિસંવાદિ હોવાથી જો અચિન્ત્યપ્રભાવ અને શક્તિથી યુક્ત હોય, તો પછી તેવા અવિસંવાદિ તીર્થની સ્થાપના કરનારા, સ્વયં પ્રરૂપનારા, સૌથી પ્રથમ અર્થથી કહેનારા તીર્થંકરોનો પ્રભાવ અને સામર્થ્ય અચિન્ત્ય હોય એમાં શંકા જ શી ?

અચિન્ત્યપ્રભાવયુક્ત તીર્થના આસેવનથી જેમ ભાવદાહોપશમાદિ કાર્યો સિદ્ધ થાય છે, તેમ અચિન્ત્યપ્રભાવસંપન્ન તીર્થંકરોના આસેવનથી પણ તે કાર્યો સિદ્ધ થાય જ. તીર્થંકરોનું આસેવન એટલે તેમના નામનો મંગળ જાપ, તેમના રૂપનું પવિત્ર દર્શન, તેમના ચારિત્રનું ઉત્તમ શ્રવણ અને તેમના ઉપદેશનું સક્રિય પાલન. એ સિવાયની બીજી જે કોઈ રીતો છે, તે આ ચારમાં એક યા બીજા પ્રકારે સમાવેશ પામી જાય છે. જેટલો પ્રભાવ તીર્થંકરોનો તેટલો જ પ્રભાવ તેમના નામનો, તેમના રૂપનો, તેમના ચારિત્રનો અને તેમના ઉપદેશ આદિનો માનવો જોઈએ. તીર્થંકરો લોકમાં મંગળ છે, તો તેમનું નામ પણ લોકમાં મંગળ છે. તીર્થંકરો લોકમાં ઉત્તમ છે, તો તેમનું નામ પણ લોકમાં શરણભૂત છે, તો તેમનું નામ પણ લોકમાં શરણભૂત છે. તીર્થંકરોના નામના મંગળજાપ દ્વારા તીર્થંકરોના ગુણોનું ઉત્કીર્તન થાય છે.

# નામની પવિત્રતા અને મંગળમયતા :---

તીર્થંકરો, ભરત, એરવત ક્ષેત્રોના દરેક ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી કાળમાં ચોવીશ-ચોવીશ થાય છે તથા ભરત, ઐરવત અને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ઉત્કૃષ્ટ કાળે ૧૭૦ વિચરતા હોય છે, તેમને 'વિહરમાન જિન' કહેવાય છે. લોગસ્સસૂત્રમાં મુખ્યત્વે આ ભરતક્ષેત્રની આ અવસર્પિણીના ત્રીજા ચોથા આરામાં થયેલા ચોવીશ તીર્થંકરોના નામનું સાક્ષાત્ ઉત્કીર્તન કરવામાં આવ્યું છે. મહાપુરુષો ફરમાવે છે કે તીર્થંકરોનાં નામનું કીર્તન કરવાથી કરોડો વર્ષનાં તપનું ફળ મળે છે, કષ્ટો અને વિઘ્નો ટળે છે. મંગળ અને કલ્યાણની પરંપરા આવી મળે છે, દુર્જનોનું ચિંતવેલું નિષ્ફળ જાય છે, દુર્ગતિનાં દ્વારોનું રોકાણ અને સદ્દગતિનાં દ્વારોનું ઉદ્દઘાટન થાય છે, મહિમા-મોટાઈ વધે છે, સર્વકામનાઓ સિદ્ધ થાય છે અને આત્મોદ્ધારનું કાર્ય સુલભ બને છે. એ કારણે તીર્થંકરોનું નામ એ પરમ નિધાન છે અને અમૃતનો કુંભ છે. મયુરને મન જેમ મેઘ, ચકોરને મન જેમ ચંદ્ર, ભ્રમરને મન જેમ કમળ અને કોકિલને મન જેમ આમ્રવૃક્ષની મંજરી, તેમ ગુણરસિક ભવ્ય જીવોનાં મનને તીર્થંકરનું નામ આનંદ આપનારું છે. તીર્થંકરોનું નામ લેનારને નવ નિધાન ઘરમાં, કલ્પવેલડી આંગણે અને આઠ મહાસિદ્ધિ ઘટમાં પ્રગટે છે. તીર્થંકરોના પવિત્ર નામનું ગ્રહણ કરવાથી કોઈ પણ જાતના કાયકષ્ટ વિના જ ભવજલિધથી પાર પમાય છે, તેથી મહાપુરૂષો નામગ્રહણમાં સદા તત્પર રહે છે. વળી મહાપુરૂષો ફરમાવે છે કે. સીતાને મન જેમ રામ, રતિને મન જેમ કામ, વેપારીને મન જેમ દામ અને પંથીને મન જેમ ધામ તેમ મુમુક્ષુમાત્રને મન પ્રભુનું નામ અતિપ્રિય હોય છે. તીર્થંકરોનાં નામકીર્તનરૂપી લોકોત્તર અમૃતપાનથી મિથ્યામતિરૂપી વિષ તત્કાળ નાશ પામે છે અને અજરામરપદની પ્રાપ્તિ સુલભ અને સુકર બની જાય છે.

# લોગસ્સસૂત્રનું સ્વરૂપ :---

લોગસ્સસૂત્ર સાત ગાથા પ્રમાણ છે. તેની પહેલી ગાથામાં ચાર અતિશયના વર્ણનપૂર્વક તીર્થંકરોની સ્તુતિ કરવાની પ્રતિજ્ઞા છે. બીજી ત્રણ ગાથામાં ચોવીશ તીર્થંકરોના (પ્રત્યેક ગાથામાં આઠ આઠની સંખ્યામાં) <u>નામનું</u> વર્ણન છે. આ ત્રણ ગાથા તંત્રશાસ્ત્રની દષ્ટિએ પણ અતિમહત્ત્વ ધરાવે છે. પહેલી ગાથામાં બાર બિંદુ, બીજી ગાથામાં બાર બિંદુ અને ત્રીજી ગાથામાં અગિયાર બિંદુ એમ કુલ ત્રણ ગાથામાં ૩૫ બિંદુઓ રહેલાં છે. મંત્રશાસ્ત્રમાં બિંદુ અગત્યનું સ્થાન ધરાવે છે. નાદ અને કલા તે બિંદુની જ સૂક્ષ્મ અવસ્થાઓ છે. 'પરમાત્માના નામનું ઉચ્ચારણ જયારે બિંદુ સહિત કરવામાં આવે છે, ત્યારે તે સર્વકામનાઓની પૂર્તિ કરે છે અને મોક્ષ આપનાર પણ થાય છે,' એવું તંત્રશાસ્ત્રોનું પ્રસિદ્ધ નિરુપણ છે. લોગસ્સસૂત્ર એ શ્રુતકેવલી ચૌદપૂર્વધર ગણધર ભગવંતોની રચના હોવાથી તેમાં મંત્ર, તંત્ર, વિદ્યા અને સિદ્ધિઓ રહેલી હોય એ સમજી શકાય છે. 'धम्मो मंगलमुक्किट्टं' એ ગાથાથી શરૂ થતા શ્રીદશવૈકાલિક ગ્રન્થના પ્રારંભ મંગલમાં પણ મંત્રમયતા રહેલી છે અને તેનાં વિધિપૂર્વક ઉચ્ચારણાદિથી રસસિદ્ધિ, સુવર્ણસિદ્ધિ વગેરે સિદ્ધિઓ ઉત્પન્ન થાય છે, એમ આમ્નાયવિદો જાણે છે. લોગસ્સસૂત્રની આ ત્રણ ગાથાઓ પણ તેની મંત્રમયતાના કારણે પ્રસિદ્ધ છે. છેલ્લી ત્રણ ગાથાઓ કે જે લોગસ્સસૂત્રની ચૂલિકારૂપ ગણાય છે, એમાં વિવિધ રીતે તીર્થંકરભગવંતોની સ્તુતિ કૂરવામાં આવી છે. છેલ્લી આ ત્રણ ગાથાઓ પ્રણિધાનસ્વરૂપ છે અંને ચિત્તની વિશુદ્ધિ માટે પ્રણિધાન એ મહત્ત્વની વસ્તુ છે. પ્રણિધાનપૂર્વક થયેલી ક્રિયા તીવ્ર વિપાક-ઉત્કટફળને આપનારી મનાય છે અને અનુષ્ઠાનને સાનુબંધ બનાવે છે. 'ચોવીશ તીર્થંકરોની અને ઉપલક્ષણથી સર્વ તીર્થંકરોની સ્તુતિ કર્યા બાદ ''તીર્થંકરો મારા ઉપર પ્રસન્ન થાઓ, મને આરોગ્ય બોધિલાભ અને ઉત્કૃષ્ટ સમાધિને આપો તથા પરમપદરૂપી મોક્ષને આપનારા પણ થાઓ." એ રીતે જુદા જુદા પ્રકારે સ્તુતિ કરવામાં આવી છે, એની પાછળ ગંભીર રહસ્ય રહેલું છે. લોગસ્સસૂત્ર ઉપર વિશદ ટીકાને રચનારા શ્રીહરિભદ્રસૂરિમહારાજે 'લલિતવિસ્તરા' નામના ટીકાગ્રંથમાં તે રહસ્યનું ઉદ્ઘાટન કર્યું છે.

### તીર્થંકરોની પ્રસન્નતા :--

તીર્થંકરભગવાન કે જેમના રાગાદિ દોષો સંપૂર્ણ નાશ પામી ચૂક્યા છે, તેઓ કોઈના ઉપર પણ પ્રસન્ન કે નારાજ થતા નથી. તો પછી આ પ્રાર્થના કરવાનો શો અર્થ ? એ પ્રશ્ન કુદરતી રીતે ઉત્પન્ન થાય છે. એનો ઉત્તર એ છે કે અહીં કાર્યસિદ્ધિ માટે પ્રાર્થનીયની પ્રસન્નતા-અપ્રસન્નતા એ ગૌણ વસ્તુ છે અને એમનું સામર્થ્ય એ મુખ્ય વસ્તુ છે. એ માટે દેષ્ટાંત આપીને સમર્થન કરવામાં આવ્યું છે કે અચેતન એવા શબ્દાત્મક મંત્ર પણ પોતાના જાપ દ્વારા એ ફળ આપે છે અને એકેન્દ્રિય એવા ચિંતામણિરત્ન આદિ પણ ઉપાસના દ્વારા ઇષ્ટ સિદ્ધિને કરનાર થાય છે.

प्रणिधानकृतं कर्म, मतं तीव्रविपाकवत् । सानुबन्धत्विनयमात्, शुभांशाच्वैतदेव तत् ॥१॥

<sup>—</sup>श्रीहरिभद्रसूरि: । (पंचसूत्रटीकायाम्)

તેમાં તે તે વસ્તુનું સામર્થ્ય જ કારણ છે. તીર્થંકરો વીતરાગ હોવાથી પ્રસન્ન અગર નારાજ નથી થતા એટલા માત્રથી તેમનામાં તેમની સ્તુતિ કરનારનાં ઇશ્ટને સિદ્ધ કરવાનું સામર્થ્ય નથી, એવો અર્થ કાઢવો તે યોગ્ય નથી. વસ્તુસ્વભાવના નિયમ મુજબ પ્રત્યેક વસ્તુ પોતાનું કાર્ય કરે જ છે, તો પછી તીર્થંકરપરમાત્માઓ સર્વોચ્ચ પરમવસ્તુસ્વરૂપ હોવાથી પોતાનું કાર્ય કરે, એમાં શી નવાઈ ? તીર્થંકરોનું કાર્ય ભવ્ય આત્માઓને રાગાદિ ક્લેશનું નિવારણ કરાવીને ભવસમુદ્રનો પાર પમાડવાનું છે. તે કાર્ય તીર્થંકરોની સ્તુતિ યા ભક્તિ દ્વારા થાય જ છે. અહીં એ પ્રશ્ન ઊભો થશે કે ભવ્ય આત્માઓના ઇષ્ટની સિદ્ધિ તીર્થંકરોની ઉપાસનાથી થઈ, તેમાં તીર્થંકરોએ શું કર્યું ? તેનું સમાધાન એ છે કે—સ્તુતિ કરનાર ભલે સ્તુતિ કરે પણ સ્તુતિનો વિષય તીર્થંકરોને છોડીને બીજા હોય તો તેથી ઇષ્ટસિદ્ધિ થાય ખરી ? જો ન થાય તો કાર્યની સિદ્ધિ માત્ર સ્તુતિથી નહિ પણ સ્તોતવ્યના પ્રભાવથી થઈ એમ સ્વીકારવું જોઈએ. સ્તુતિ તો માત્ર દ્વાર બને છે. સ્તુતિરૂપી દ્વાર વડે તીર્થંકરોરૂપી દ્વારીની અન્યથાસિદ્ધિ થઈ શકતી નથી. મંત્રાદિની ઉપાસનાથી જે ફળ થાય છે, તે ફળ મંત્રાદિથી થયું એમ મનાય છે. મંત્રાદિનો જ એવો કોઈ પ્રભાવ છે કે તેની ઉપાસના દ્વારા તે ઇષ્ટોત્પાદક થાય છે. તે જ રીતે અહીં તીર્થંકર ભગવંતોનો પોતાનો જ કોઈ એવો અર્થિત્ય પ્રભાવ છે કે જેથી સ્તુતિ કરવાવાળાઓને ઇષ્ટની સિદ્ધિ થાય છે અર્થાત્ ઇષ્ટની પ્રાપ્તિમાં સ્તુતિક્રિયાની અપેક્ષાએ સ્તુતિના વિષયભૂત તીર્થંકર ભગવંતોનું જ વિશેષ માહાત્મ્ય છે.

# આરોગ્ય બોધિલાભ અને ઉત્કૃષ્ટ સમાધિ :—

લોગસ્સસૂત્રની છઠ્ઠી ગાથામાં કહ્યું છે કે ''મેં નામ દ્વારાએ ભગવાનનું કીર્તન કર્યું, મન-વચન-કાયાના યોગ દ્વારા ભગવાનનું વંદન કર્યું તેના ફળસ્વરૂપ મને દ્રવ્ય-ભાવ આરોગ્ય, જિન ધર્મની પ્રાપ્તિરૂપી બોધિ અને ઉત્કૃષ્ટ એવી ભાવસમાધિને આપનારા થાઓ." આ પણ એક પ્રાર્થનારૂપી પ્રણિધાન જ છે. કોઈ પણ પ્રવૃતિની સફળતાનો આધાર તેની પાછળ રહેલા સંકલ્પના બળ ઉપર છે. કહ્યું છે કે, સંકલ્પહીન કર્મ ફળતું નથી. અહીં પણ ભગવાનની સ્તુતિ દ્વારા સ્તુતિ કરનાર પોતે જે ફળને ઇચ્છે છે તેનો સંકલ્પ કરવામાં આવ્યો છે. એ સંકલ્પની પૂર્તિ 'ભગવાનના સામર્થ્યથી મને થાઓ' એવી ભાવના પ્રકટ કરવામાં આવી છે. મોક્ષમાર્ગની સાધનામાં અતીવ ઉપયોગી એવી ત્રણે વસ્તુ આ એક જ ગાથામાં સંગ્રહી લેવામાં આવી છે. સંપૂર્ણ ભાવ આરોગ્ય મોક્ષમાં છે, તેનો હેતુ ભાવસમાયિ છે અને ભાવસમાયિનો હેતુ બોયિલાભ અર્થાત્ રત્નત્રયાત્મક જિનધર્મની પ્રાપ્તિ છે એ ત્રણેની સિદ્ધિ તીર્થંકર ભગવંતોના અનુગ્રહથી થાય છે. શ્રીમહાનિશીય સૂત્રમાં કહ્યું છે કે આઠે કર્મથી મુક્ત થયેલા ત્રિદશપૂજિત તીર્થંકરોનું નામ પણ જેઓ શીલ-સંયમથી યુક્ત બનીને ત્રિકરણ યોગે ગ્રહણ કરે છે, તેઓ અલ્પકાળમાં જ સિદ્ધિ ગતિને પામે છે. ' અહીં

णामं पि सयलकम्मठ्ठ-मलकलंकेहिं विप्पमुक्वाणं ।
 तियसिंदिच्चियचलणाण, जिणवरिंदाण जो सरइ ॥१॥
 तिविहकरणोवउत्तो, खणे खणे सीलसंजमुज्जुत्तो ।
 अविराहियवयनियमो, सो वि हु अइरेण सिज्झेज्जा ॥२॥
 श्रीमहानिशीथसूत्र-प्रथमाध्ययने

'સિદ્ધિગતિને પામે છે' એ વાક્યથી ઉપલક્ષિત થાય છે કે સિદ્ધિગતિ ન મળે ત્યાં સુધી પ્રત્યેક જન્મની અંદર સિદ્ધિના સાધનભૂત દ્રવ્ય-ભાવ આરોગ્ય, બોધિલાભ અને સમાધિની સામગ્રીઓ પણ પ્રાપ્ત થાય છે. ભગવાનની પ્રાર્થનાથી આ વસ્તુઓની સિદ્ધિ થતી હોવાથી ભગવાન જ તેને આપનારા છે, એવો વાણીનો પ્રયોગ સાર્થક છે, તેને શાસ્ત્રોમાં ચતુર્થ ભાષા કહી છે, જે સત્ય નથી, તેમ અસત્ય પણ નથી. સત્ય એટલા માટે નથી કે રાગ દ્વેષ રહિત એવા તીર્થંકરભગવંતો પ્રાર્થના કરવામાં આવે તો પણ નિશ્ચય દષ્ટિએ ફળ આપનારા થતા નથી. અસત્ય એટલા માટે નથી કે તેમને ઉદ્દેશીને પ્રાર્થના કરનારને અવશ્ય તેનું ફળ મળે છે, તેથી વ્યવહાર દષ્ટિએ તેઓ આપનારા છે. જે સત્ય પણ ન હોય, અસત્ય પણ ન હોય અને સત્ય-અસત્યરૂપ મિશ્ર પણ ન હોય તેને ચતુર્થ (વ્યવહાર-ભાષા) કહેવામાં આવે છે. અહીં વ્યવહારનો અર્થ માત્ર બોલવા માટે છે એમ નહીં પણ કાર્ય કરવા માટે સમર્થ છે, એમ બતાવવા માટે છે. વ્યવહારભાષા કાર્યકરી (Not theoretical but practical) છે. સત્ય-અસત્યાદિ ભાષાઓ એ વસ્તુની યથાર્થતા-અયથાર્થતા આદિને બતાવનારી છે, જયારે આ ચોથી વ્યવહાર ભાષા વસ્તુનું વર્ણન કરવા માટે નથી પણ વસ્તુથી થતાં કાર્યને જણાવવા માટે છે.

## લોગસ્સસૂત્રની છેલ્લી ગાથા :---

લોગસ્સસૂત્રની છેલ્લી ગાથા પોતાનું અનોખું મહત્ત્વ ધરાવે છે. તેમાં ચંદ્ર, સૂર્ય અને સાગર જેવા મહત્ત્વના શબ્દો વપરાયા છે. આગમિક દષ્ટિએ જેમ તેનું મહત્ત્વ છે તેમ તાન્ત્રિક દષ્ટિએ પણ તેનું ઘણું મહત્ત્વ છે. પ્રકાશક પદાર્થીમાં ચંદ્ર અને સુર્યની સવિશેષ ગણના છે. તેમ ગંભીરતા, વિશાળતા અને અથાગતાની દષ્ટિએ સમુદ્ર અને તેમાં પણ સ્વયંભરમણસમુદ્રનું એથી પણ વિશેષ મહત્ત્વ છે. લોગસ્સસ્ત્રમાં તીર્થંકરોની જે નામગ્રહણપૂર્વક સ્તુતિ કરવામાં આવી છે, તે તીર્થંકરોનું ચરિત્ર ચંદ્રો કરતાં પણ વધારે નિર્મળ છે, તેમનું જ્ઞાન સૂર્યોના પ્રકાશ કરતાં પણ વધારે પ્રકાશવંતું છે અને તેમનું ગાંભીર્ય અને ઉંડાણ સાગરોમાં સર્વશ્રેષ્ઠ એવો જે સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર તેના કરતાં પણ અધિક છે, આથી વિશેષ ઉપમા સાહિત્યશાસ્ત્રમાં મળવી દુર્લભ છે. એવી ઉત્તમ ઉપમાઓથી શોભતા, સિદ્ધિગતિને પામેલા અને અષ્ટકર્મથી નિર્મુક્ત થયેલા તીર્થંકરોની સ્તુતિ આ ગાથામાં કરી છે અને તેના ફળસ્વરૂપ સ્તુતિ કરનારને પણ સિદ્ધિગતિની પ્રાપ્તિ થાય એવી આશંસા વ્યક્ત કરવામાં આવી છે. અહીં આશંસા માત્ર ઇચ્છારૂપ છે એમ નહીં પણ પ્રબળ આશારૂપે વ્યક્ત કરવામાં આવી છે. સિદ્ધિગતિ પામેલા તીર્થંકરોમાં સ્તુતિ કરનારને સિદ્ધિપદ આપવાનું અવંધ્ય સામર્થ્ય છે, તેનો સ્વીકાર કરીને આ પ્રાર્થના થયેલી છે, તેથી માત્ર ઇચ્છા કે આશંસા જ નહિ પણ સ્તૃતિ કરનારના દ્રદયમાં સિદ્ધિગતિની પ્રાપ્તિની પ્રબળ પ્રતીતિ પણ કરાવે છે. જેઓને જે ગુણની સિદ્ધિ થયેલી હોય, તેઓમાં તે ગુણ બીજાને પમાડવાની શક્તિ હોય જ છે, એ નિયમનું અહીં પ્રતિપાદન થયેલું છે. મોક્ષમાર્ગમાં તીર્થંકરોનું આલંબન એ પરમપ્રકૃષ્ટ આલંબન ગણાય છે, તેમાં પણ આ જ કારણ છે. જેને જે ગુણ સિદ્ધ થયો હોય તેને તે ગુણની પ્રાપ્તિ માટે અવલંબન બનાવવામાં આવે તો તે અવલંબન પૃષ્ટાવલંબન બને છે. લોગસ્સસુત્ર આ રીતે મુક્તિમાર્ગમાં પ્રસ્થિત થયેલા ભવ્ય જીવોને અવશ્ય કર્તવ્ય તરીકે આવશ્યકસૂત્રમાં દાખલ કરવામાં આવ્યું છે, તેની ચરિતાર્થતા આથી સિદ્ધ થાય છે.

#### ઉપસંહાર :---

લોગસ્સસૂત્રની પ્રથમ ગાથામાં તીર્થંકરોની સ્તુતિ છે, પછીની ત્રણ ગાથામાં વર્તમાન ચોવીસીના ચોવીસ તીર્થંકરોને નામગ્રહણપૂર્વક ત્રિકરણ યોગે વંદન છે અને છેલ્લી ત્રણ ગાથામાં ચિત્તની શુદ્ધિ માટે અને આશયની ઉદાત્તતા માટે તીર્થંકરોની પ્રાર્થના છે. આ પ્રાર્થના આરાધના સ્વરૂપ છે. યદ્યપિ તીર્થંકરો રાગાદિરહિત હોવાથી પ્રસન્ન થતા નથી, બોધિ, સમાધિ કે સિદ્ધિને સાક્ષાત આપતા નથી, તો પણ અચિત્યચિન્તામણિકલ્પ એવા તેમને ઉદ્દેશીને અંતઃકરણની શુદ્ધિપૂર્વક કરેલી પ્રાર્થના સ્તૃતિ કરનારને ઇષ્ટફળ આપનારી થાય છે. આપણે જોયું કે તીર્થંકરો વીતરાગ હોવાથી બોધિ, સમાધિ કે આરોગ્યને આપે છે, તે વાત સત્ય નથી, તેમ અસત્ય પણ નથી, કારણ કે તેમનાં ધ્યાનથી આરોગ્યાદિ મળે જ છે. બોધિ, સમાધિ કે સિદ્ધિ જો તેમનાં ધ્યાનથી જ મળતી હોય અને અન્ય રીતે પ્રાપ્ત થવી અશક્ય હોય, તો પછી તે પદાર્થોની યાચના તીર્થંકરો પાસે ન કરવી એમાં આરાધના તો નથી જ કિન્તુ ઉપકારીના ઉપકારનું વિસ્મરણ થવારૂપ વિરાધના અવશ્ય છે. જે વસ્તુ જેઓનાં ધ્યાનથી મળે તે વસ્તુને તેઓ જ આપનારા છે, એમ મનાવું યુક્તિપુરસ્સર છે. રાજાના શસ્ત્રથી યુદ્ધને જીતનારા સુભટો રાજાના પ્રભાવે જ જીત્યા એમ ગણાય છે. તેથી 'સુભટે યુદ્ધ જીત્યું' એમ કહેવાને બદલે 'રાજાએ યુદ્ધ જીત્યું' એમ કહેવાય છે. તેમ તીર્થંકરોનાં ધ્યાનથી બોધિ. સમાધિ. સિદ્ધિ અને આરોગ્ય પ્રાપ્ત કરનારાઓએ તીર્થંકરોના પ્રભાવે જ તે પ્રાપ્ત કર્યું છે, એમ માનવું જોઈએ. એમ માનવામાં પ્રવચનની આરાધના, સન્માર્ગની દઢતા, કર્તવ્યતાનો નિશ્ચય, શુભાશયની વૃદ્ધિ તથા સાનુબંધ શુભાનુષ્ઠાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. આરાધના એટલે ઉપકારીના ઉપકારની અખંડ સ્મૃતિ, સન્માર્ગની દઢતા એટલે મોક્ષસાધક અનુષ્ઠાનોમાં ઉત્સાહ, કર્તવ્યતાનો નિશ્ચય એટલે તીર્થંકરોની ભક્તિ એ જ મારૂં કર્તવ્ય છે, એવો નિર્ણય, શુભાશયની વૃદ્ધિ એટલે અંતઃકરણની પ્રશસ્તતા તથા તેના પરિણામે મુક્તિ ન મળે ત્યાં સુધી સદુઅનુષ્ઠાનની પુનઃ પુનઃ પ્રાપ્તિ. આ પાંચે પદાર્થો ઉત્તરોત્તર અધિક અધિક પ્રશસ્તભાવને પેદા કરી કર્મની નિર્જરા કરાવનારા થાય છે અને વિરાધનાના ભાવથી બચાવી લે છે. તીર્થંકરોના પ્રભાવે પ્રાપ્ત થતી વસ્તુઓને માત્ર પોતાના પ્રયત્નથી જ પ્રાપ્ત થાય છે, એમ જો એકાંતે માની લેવામાં આવે તો તે તીવ્રકર્મબંધના હેતુરૂપ બને છે. તીર્થંકરોની પ્રાર્થનામાં જેમ સમ્યક્ત્વ આદિની આરાધના છે, તેમ તેમનું વિસ્મરણ કરવામાં અને તેમને કારણભૂત ન માનવામાં મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય અને અશુભ યોગ એ કર્મબંધના પાંચે હેતુઓનું ઓછાવત્તા અંશે સેવન થાય છે. કર્મબંધના હેતુઓથી બચવા માટે અને કર્મક્ષયના સમ્યગ્દર્શનાદિ હેતુઓનું સેવન કરવા માટે મુમુક્ષુ આત્માઓને તીર્થંકરોની સ્તુતિ અને પ્રાર્થના વારંવાર કરવા યોગ્ય છે—આવશ્યક કર્તવ્ય છે. એથી મિથ્યાભિમાનનો નાશ થાય છે અને ત્રિલોકના નાથ જગદ્ગુર શ્રીતીર્થંકરદેવોના લોકોત્તર વિનયગુણનું પાલન થાય છે.

# લોગસ્સસૂત્રની પ્રવૃત્તિ :—

આપણે પહેલાં જોઈ ગયા કે લોગસ્સસૂત્રની રચના કરનારા શ્રુતકેવળી ભગવંતો છે, તેઓ સકલવિદ્યા, મંત્ર, તંત્ર આદિના પણ જાણનારા હોવાથી તેમની કૃતિમાં અનેક ગંભીર

રહસ્યો ગુંથાયેલાં હોય છે. એક બાજુ તીર્થંકરોની સ્તુતિ થતી હોય છે અને બીજી બાજુ અનેક વિદ્યાઓની સિદ્ધિ થતી હોય છે, તે વસ્તુ લોગસ્સ ઉપર રચાયેલા વિવિધ કલ્પોથી આપણે જાણી શકીએ છીએ. મંત્ર બીજો સહિત 'कित्तिय वंदिय महिया' એ એક જ ગાથાનું નિરંતર સ્મરણ કરનાર સમાધિમરણને પામી શકે છે. એ વાત જૈનજગતમાં પ્રસિદ્ધ છે. કાયોત્સર્ગ વખતે પચીસ. સત્તાવીશ, ત્રણસો, પાંચસો અને એક હજાર આઠ શ્વાસોચ્છ્વાસ પ્રમાણે કાયોત્સર્ગ કરવાનું વિધાન જૈનશાસ્ત્રોમાં મળે છે અને દૈવસિક, રાત્રિક, પાક્ષિક, ચાતુર્માસિક અને સાંવત્સરિક આદિ પ્રતિક્રમણોમાં લોગસ્સસૂત્રદ્વારા તેનો ઉપયોગ થાય છે, તે લોગસ્સસૂત્રની મહત્તા જાણવા માટે પૂરતું પ્રમાણે છે. 'पायसमा उसासा' એમ કહીને પૂર્વાચાર્યોએ લોગસ્સસૂત્રના એક એક પાદમાં શ્વાસોચ્છ્વાસની ગતિને નિયમિત કરવાનું સામર્થ્ય રહેલું છે, એમ સ્વીકાર્યું છે. મંત્રની સિદ્ધિ માટે 'जपः प्राणसमः कार्यः' મંત્રના જાપને પ્રાણ સાથે ગૂંથી લેવો જોઈએ અને તેમ કરવાથી મંત્રસિદ્ધિ સરળ બને છે, એવું તંત્રશાસ્ત્રનું પ્રતિપાદન છે. કાયોત્સર્ગમાં લોગસ્સસૂત્રનું સ્ટણ કરવાથી સુત્રના અક્ષરો પ્રાણ સાથે એકમેક થઈ જાય છે અને શ્વાસોચ્છ્વાસની ગતિ નિયમબદ્ધ થવા લાગે છે, એ સર્વ કોઈ સાધકોનો અનુભવે છે. તેથી મંત્રશાસ્ત્રમાં જેને 'લયયોગ' કહેવામાં આવે છે અને જે 'ધ્યાનયોગ' કરતાં કોટિગુણો અધિક ફળદાયી છે, તે 'લયયોગ'ની સિદ્ધિ લોગસ્સસૂત્રનો આશ્રય લેવાથી સાધકને સહજ બને છે, એવા જ કોઈ કારણે સંઘનાં કાર્ય માટે, તીર્થો ઉપર આવેલા ઉપદ્રવોના નિવારણ માટે કે એવા જ બીજા કોઈ વિશિષ્ટ પ્રયોજન માટે સંઘે એક્ત્ર મળીને શાસનદેવતાનું આરાધન કરવાનું કહ્યું છે અને આ આરાધન કાયોત્સર્ગ દ્વારાએ કરવાનું ફરમાવ્યું છે. તે કાયોત્સર્ગમાં પણ મુખ્યત્વે આ લોગસ્સસૂત્રનો જ ઉપયોગ કરવામાં આવે છે. સાધુ અને શ્રાવકને કર્મક્ષય માટે પ્રતિદિન દશ યા વીશ લોગસ્સનો કાયોત્સર્ગ કરવાનું પણ શાસ્ત્રીય વિધાન છે. ઉપધાનતપના આરાધકોને જયાં સુધી ઉપધાનતપની આરાધના ચાલે, ત્યાં સુધી પ્રતિદિન ૧૦૦ લોગસ્સનો કાયોત્સર્ગ કરવાનું વિધાન છે. એ જ રીતે પંચમી, એકાદશી આદિ તપના આરાધકોને તથા નવપદ અને વિંશતિસ્થાનક આદિ વિશિષ્ટ અનુષ્ઠાનોના આરાધકોને તે તે પદને અને તેના ગુણોને ઉદ્દેશીને તેટલી તેટલી સંખ્યામાં લોગસ્સસત્રનું અવલંબન લઈને કાયોત્સર્ગ કરવાનું ફરમાવ્યું છે. આ ઉપરથી જૈન આરાધનામાં નમસ્કારમહામંત્રની જેમ લોગસ્સસૂત્રનું આરાધન પણ વ્યાપક રીતે ગુંથાયેલું છે.

### અંતિમ અભિલાષા :---

જૈનસાહિત્યવિકાસમંડળ તરફથી પંચમંગલમહાશ્રુતસ્કંધ' યાને 'નમસ્કાર મહામંત્ર'નું માહાત્મ્ય દર્શાવનાર સાહિત્ય એકત્ર કરીને 'નમસ્કારસ્વાધ્યાય' પ્રાકૃત તથા સંસ્કૃત એમ બે વિભાગમાં પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવેલ છે. આરાધકવર્ગમાં તે અતિપ્રિય થઈ પડવાથી અને સંઘમાં તેનો સારો આદર થવાથી 'લોગસ્સસૂત્ર' ને પણ તે જ રીતિએ બહાર પાડવા માટે તેના કાર્યવાહકો ઉત્સાહિત થયા છે. તેના પરિણામે શ્રી સંઘ સમક્ષ આ કૃતિ રજૂ થાય છે. તેમાં લોગસ્સસૂત્ર ઉપરની વર્તમાનમાં મળી આવતી લગભગ બધી ટીકાઓ સંગ્રહી લેવામાં આવી છે, તેથી વાચકોને એક જ સ્થળે લોગસ્સસૂત્રના વિવિધ રીતે થયેલા પ્રમાણભૂત અર્થોનું અવગાહન

કરવાની તક મળે છે. મૂળ સૂત્ર, તેની ટીકા, ગુર્જર ભાષામાં તેનો અર્થ અને વિવેચન તથા વિવિધ પરિશિષ્ટો આપીને આ ગ્રંથને વિશદ કરવામાં આવ્યો છે. નમસ્કારસ્વાધ્યાયના બન્ને વિભાગોની જેમ આ કૃતિ પણ આરાધકોમાં સારી રીતે આદર પામશે એવી અમને શ્રદ્ધા છે. વર્તમાનકાળમાં નમસ્કારમહામંત્રની જેમ લોગસ્સસૂત્રનું આરાધન પણ સારી રીતે વૃદ્ધિ પામે અને જે કાંઈ આરાધન થઈ રહ્યું છે તે અર્થજ્ઞાન અને ભાવોલ્લાસ સહિત થાય અને તે દ્વારા સકળસંઘનો અભ્યુદય થાય એમ અમે ઇચ્છીએ છીએ. શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે કે, અજ્ઞાત વસ્તુ કરતાં જ્ઞાત વસ્તુ ઉપર અનંતગુણી શ્રદ્ધા વૃદ્ધિ પામે છે. રત્ન સ્વભાવથી જ સુંદર છે, છતાં તેનાં મૂલ્યનું વાસ્તવિક જ્ઞાન થયા પછી તેના ઉપર જે શ્રદ્ધા અને આદર થાય છે, તે પૂર્વ કરતાં અતિદઢ અને અનેકગુણ અધિક હોય છે. શ્રુતકેવળી શ્રીગણધરભગવંતો રચિત સૂત્રો સાચા રત્નોની જેમ સ્વભાવથી જ સુંદર છે, તો પણ તેના ઉપર અંતરંગ શ્રદ્ધા થવા માટે તેના અર્થ અને રહસ્યોનું જ્ઞાન, તેના પ્રભાવ અને માહાત્મ્યનો પરિચય અતિ આવશ્યક છે. તે આવશ્યક કાર્ય આ કૃતિ દ્વારા સિદ્ધ થાઓ. એવી ભાવનાપર્વક વિરમીએ છીએ.

સં. ૨૦૨૧, વિજયાદશમી

'शिवम्'

१. जाते वस्तुनि अज्ञाताद्वस्तुसकाशादनन्तगुणिता श्रद्धा प्रवर्धते । उपदेशरहस्य गा० ११०

# આધારભૂત પ્રંથોની યાદી

(પ્રથમ ગ્રંથનું નામ આપેલ છે, તેની સામે કર્તાનું નામ છે, પછી તે ગ્રંથને પ્રકાશિત કરનાર સંસ્થાનું નામ તથા પ્રકાશન વર્ષ વિ. સં. (વિક્રમ સંવત્) વીર સં. (વીર સંવત્) કે ઈ. સ. (ઈસ્વીસન)માં દર્શાવેલ છે.)

અશુઓગદારસુત્ત વૃત્તિ
 દેવચંદ લાલભાઈ જૈન પુસ્તકોદ્વાર સંસ્થા, સુરત.

શ્રીમલધારી હેમચંદ્રસૂરિ વિ. સં. ૧૯૭૨

**ર. અરિહાણાઇ થુત્ત,** (નમસ્કારસ્વાધ્યાય (પ્રાકૃત વિભાગ) અંતર્ગત) જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ, વીલેપારલે, મુંબઈ.

વિ. સં. ૨૦૧૭

 આવસ્સયનિજજુત્તિ આગમોદય સમિતિ, સુરત.

શ્રીભદ્રબાહુસ્વામી વિ. સં. ૧૯૭૨-૭૩

૪. આવસ્સય હારિભદ્રીય ટીકા આગમોદય સમિતિ, સુરત.

શ્રીહરિભદ્રસૂરિ વિ. સં. ૧૯૭૨-૭૩

**૫. આચારદિનકર** ભાગ. ૨ ખરતરગચ્છ પ્રથમાલા શ્રીવર્ધમાનસૂરિ

વિ. સં. ૧૯૭૯

**દ. આચારપ્રદીપ** દેવચંદ લાલભાઈ જૈન પુ. સંસ્થા, સુરત.

શ્રીરત્નશેખરસૂરિ વિ. સં. ૧૯૮૩

**૭. ઉત્તરજઝયશ સુત્ત** દેવચંદ લાલભાઈ જૈન પુ. સંસ્થા, સુરત. શ્રીસુધર્માસ્વામી (ટીકા શ્રીશાંત્યાચાર્ય)

૮. કોષ્ઠકચિંતામણિ (ફોટોસ્ટેટિક કોપી)
જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ, વીલેપારલે, મુંબઈ.

શ્રીશીલસિંહવાચનાચાર્ય

**૯. ગુર્જરસાહિત્યસંગ્રહ** ભા. ૨ બાવચંદ ગોપાલજી, મુંબઈ.

શ્રીયશોવિજયજી ઉપાધ્યાય વિ. સં. ૧૯૯૪

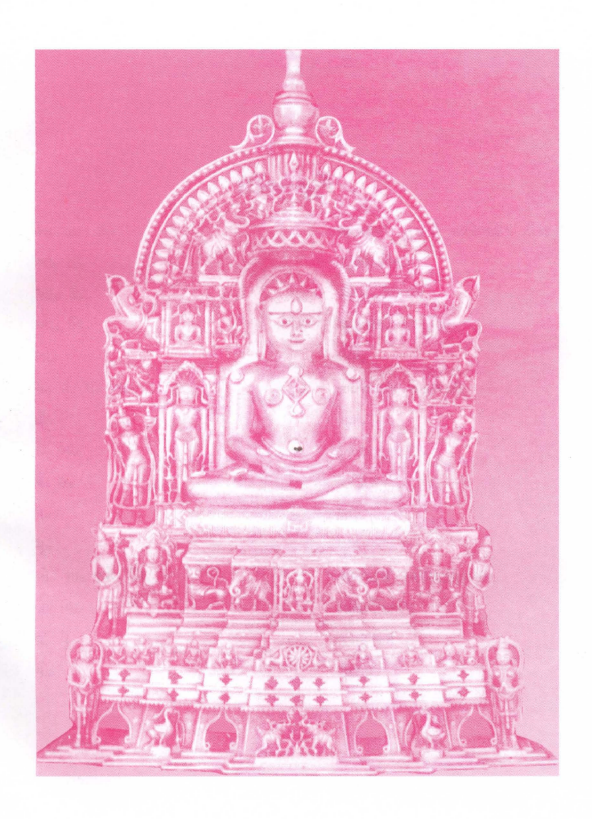
**૧૦. ચઉસરણપઇણ્ણય** આગમોદય સમિતિ, સુરત.

શ્રીશ્રુતસ્થવિર િવિ. સં. ૧૯૮૩

| <b>૧૧. ચેઇયવંદણ મહાભાસ</b>                                                                 | શ્રીશાંતિસૂરિ                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| શ્રી આત્માનંદ જૈનસભા, ભાવનગર                                                               | વિ. સં. ૧૯૭૭                      |
| <b>૧૨. ચતુર્વિંશતિસંધાન</b>                                                                | જગ <b>ના</b> થકવિ                 |
| ગાંધી નાથારંગજી, સોલાપુર,                                                                  | વિ. સં. ૧૯૮૫                      |
| <b>૧૩. જિનસહસ્રનામ</b> પં                                                                  | ડિત આશાધર (ટીકા શ્રુતસાગરસૂરિ)    |
| ભારતીયજ્ઞાનપીઠ, કાશી                                                                       | વિ. સં. ૨૦૧૦                      |
| <b>૧૪. ઠાણાંગ સુત્ત</b>                                                                    | શ્રીસુધર્માસ્વામી                 |
| આગમોદયસમિતિ, સુરત.                                                                         | વિ. સં. ૧૯૭૫                      |
| <b>૧૫. દેવવંદન ભાષ્ય</b>                                                                   | શ્રીદેવેન્દ્રસૂરિ (સંઘાચારવૃત્તિ) |
| ઋષભદેવજી કેસરીમલજી શ્વે. સંસ્થા, રતલામ.                                                    | વિ. સં. ૧૯૯૪                      |
| <b>૧૬. દ્વાત્રિંશદ્ દ્વાત્રિંશકા</b>                                                       | શ્રીયશોવિજયજી ઉપાધ્યાય            |
| જૈનધર્મપ્રસારકસભા, ભાવનગર.                                                                 | વિ. સં. ૧૯૬૬                      |
| <b>૧૭. ધર્મસંગ્રહણી વૃત્તિ</b> ઉત્તરાર્ધ                                                   | શ્રીહરિભદ્રસૂરિ                   |
| દેવચંદ લાલભાઈ જૈ. પુ. સંસ્થા, સુરત.                                                        | ઈ. સ. ૧૯૧૪                        |
| <b>૧૮. ધર્મસંગ્રહ</b> ભા. ૧                                                                | શ્રીમાનવિજયજી ઉપાધ્યાય            |
| દેવચંદ લાલભાઈ જૈ. પુ. સંસ્થા, સુરત.                                                        | વિ. સં. ૧૯૭૧                      |
| <b>૧૯. નમસ્કારમહામંત્ર</b>                                                                 | શ્રીભદ્રંકરવિજયજી મ.              |
| કેશરબાઈ જૈનજ્ઞાનમંદિર, પાટણ.                                                               | વિ. સં. ૨૦૦૩                      |
| <b>૨૦. પાક્ષિકસૂત્ર વૃત્તિ</b>                                                             | શ્રીયશોદેવસૂરિ                    |
| દેવચંદ લાલભાઈ જૈ. પુ. સંસ્થા, સુરત.                                                        | વિ. સં. ૧૯૬૭                      |
| <b>૨૧. પ્રતિમાશતક</b>                                                                      | શ્રીયશોવિજયજી ઉપાધ્યાય            |
| મુક્તિકમલજૈનમોહનમાલા, વડોદરા.                                                              | વી. સં. ૨૪૪૬                      |
| <b>૨૨. પ્રાકૃતપૈંગલ</b> ટીકા-વિશ્વન                                                        | ાથ પંચાનન (સં. ચન્દ્રમોહન ઘોષ)    |
| The Asiatic Society of Bengal, Calcutta.                                                   | 1902                              |
| <b>૨૩. બૃહત્<b>શાંતિ</b><br/>(પ્રતિક્રમણ સૂત્ર પ્રબોધટીકાન્તર્ગત) જૈનસાહિત્યવિકાસમંડળ,</b> | શ્રીશાંતિસૂરિ                     |
| વિલેપારલે, મુંબઈ.<br><b>૨૪. બૃહત્ સામાયિક પાઠ ઔર બૃહત્ પ્રતિક્રમણ</b>                      | વિ. સં. ૨૦૦૯                      |
| દિગંબર જૈનપુસ્તકાલય, સુરત                                                                  | વિ. સં. ૨૪૭૩                      |
| <b>૨૫. મહાનિસીહ સુત્ત</b> (નમસ્કાર સ્વાધ્યાય પ્રાકૃત વિભાગ અંતગ                            | તિ) શ્રીસુધર્માસ્વામી             |
| જૈનસાહિત્યવિકાસમંડળ, વીલેપારલે, મુંબઈ.                                                     | વિ. સં. ૨૦૧૭                      |

| <b>૨૬. મૂલાચાર</b>                                    | વક્રેરકાચાર્ય                            |  |
|-------------------------------------------------------|------------------------------------------|--|
| માણિકચંદ્ર દિગંબર જૈનગ્રંથમાલા, મુંબઈ.                | વિ. સં. ૧૯૭૭                             |  |
| <b>૨૭. યોગભિંદુ સટીક</b>                              | શ્રીહરિભદ્રસૂરિ                          |  |
| જૈનધર્મપ્રસારકસભા, ભાવનગર.                            | વિ. સં. ૧૯૬૭                             |  |
| <b>૨૮. યોગશાસ સ્વોપજ્ઞવિવરણ</b>                       | શ્રીહેમચંદ્રસૂરિ                         |  |
| જૈનધર્મપ્રસારકસભા, ભાવનગર.                            | વિ. સં. ૧૯૮૨                             |  |
| <b>૨૯. લલિતવિસ્તરા</b>                                | શ્રીહરિભદ્રસૂરિ                          |  |
| ઋષભદેવજી કેસરીમલજી શ્વે. સંસ્થા, રતલામ.               | વિ. સં. ૧૯૯૦                             |  |
| <b>૩૦. વીતરાગસ્તોત્ર</b>                              | શ્રીહેમચંદ્રસૂરિ                         |  |
| કમલસૂરીશ્વર જૈનગ્રંથમાલા, પાટણ.                       | વિ. સં. ૧૯૯૮                             |  |
| <b>૩૧. વંદારુવૃત્તિ</b>                               | શ્રીદેવેન્દ્રસૂરિ                        |  |
| ઋષભદેવજી કેસરીમલજી શ્વે. સંસ્થા, રતલામ.               | વિ. સં. ૧૯૮૫                             |  |
| <b>૩૨. શાસ્રવાર્તાસમુચ્યય</b> શ્રીહિ                  | રેભદ્રસૂરિ (ટીકા શ્રીયશોવિજયજી ઉપાધ્યાય) |  |
| દેવચંદ લાલભાઈ જે. પુ. સંસ્થા, સુરત.                   | વિ. સં. ૧૯૭૦                             |  |
| <b>૩૩. સમવાયાંગ સુત્ત</b>                             | શ્રીસુધર્માસ્વામી                        |  |
| આગમોદયસમિતિ, સુરત.                                    | વિ. સં. ૧૯૭૪                             |  |
| <b>૩૪. હીરવિજયસૂરિ રાસ</b> (આનંદકાવ્યમહોદધિ, મૌક્તિક, | પ અંતર્ગત) શ્રીઋષભદાસકવિ                 |  |
| દેવચંદ લાલભાઈ જૈ. પુ. સંસ્થા, સુરત.                   | વિ. સં. ૧૯૭૨                             |  |
| શબ્દ–કોષો                                             |                                          |  |
| <b>૩૫. આપ્ટે ડીક્ષનેરી</b>                            | વી. એસ. આપ્ટે                            |  |
| પ્રસાદપ્રકાશન, પૂના.                                  | ઈ. સ. ૧૯૫૭                               |  |
| <b>૩૬. શબ્દરત્ન પ્રદીપ</b>                            | સંપા—હરિપ્રસાદ શાસ્ત્રી                  |  |
| રાજસ્થાન પુરાતત્ત્વાન્વેષણ મંદિર, જયપુર.              | વિ. સં. ૨૦૧૩                             |  |
| ત્રૈમાસિકો—પાક્ષિકો                                   |                                          |  |
| ૩૭. જૈનસાહિત્યસંશોધક                                  | .ખંડ ૩, અંક ૨ જો (ત્રૈમાસિક)             |  |

**૩૮. શ્રીસિદ્ધચક** વર્ષ ૧, અંક ૯ (પાક્ષિક)



# સંકેત–સૂચિ

આ૦ હા૦ ટી૦

આ દિ

આ ડી

આં નિં

ગાિ

ચે વં મ ભા

ીડ

દે૰ ભા૰

ધં સંંં

૫૦

પૃ

યો શાં સ્વો વિ

લ વિ

વંં વૃ

વો૰

આવસ્સય સુત્તની હારિભદ્રીય ટીકા

આચારદિનકર

આપ્ટે ડીક્ષનેરી

આવસ્સયનિજજુત્તિ

ગાથા

ચેઈયવંદશ મહાભાસ

ટીકા

• દેવવંદન ભાષ્ય

ધર્મસંગ્રહ

પત્ર

પૃષ્ઠ

યોગશાસ્ત્ર સ્વોપજ્ઞવિવરણ

લલિતવિસ્તરા

વંદારુવૃત્તિ

વોલ્યુમ

# અનુક્રમણિકા

| મુલપાઠ                   |                                                   | ٩          |
|--------------------------|---------------------------------------------------|------------|
| હોગસ્સસૂત્રની સંસ્કૃત-છા | ્યા                                               | 3          |
| વિવરણ                    |                                                   | . 8        |
| પ્રશ્નોત્તર              |                                                   | 36         |
| અર્થસંકલના               |                                                   | ૪૫         |
| ટિપ્પણ                   |                                                   | ४६         |
| પ્રકીર્શક                |                                                   | ફર         |
|                          | . પર્યાયવાચક નામો                                 | € २        |
| <del>_</del>             | શ્રમજ્ઞોપાસકની આવશ્યક આદિ                         |            |
| ક્રિયામાં લોગ            | સ્સસૂત્રનું સ્મરણ ક્યારે ક્યારે થાય છે ?          | ६३         |
|                          | યામાં લોગસ્સસૂત્રના સ્મરણ તથા                     |            |
| પ્રકટ ઉચ્ચારષ            | સનું નિયતપશું દર્શાવતું કો <b>રૂ</b> ક            | ŧ४         |
|                          | તેમ જ દેવવંદનના અધિકારોમાં લોગસ્સસૂત્રની વ્યવસ્થા | €પ         |
| ૫. પાંચ દંડક સુ          | ત્રોમાં લોગસ્સસૂત્રનું સ્થાન                      | €પ         |
| _                        | i પદો, સંપદા તથા અક્ષરો                           | FF         |
|                          | નસ્તવ–ભાવમંગલ                                     | ę ę        |
| •                        | ાદિના સમયમાં (લોગસ્સસૂત્રનું) સ્મરણ               | ŧ ŧ        |
| ૯. પરિમાણ                |                                                   | €9         |
| ૧૦. તુલનાત્મક વિ         | ાચારશા                                            | € 9        |
| ૧૧. અનુવાદ               |                                                   | ŧ۷         |
| ૧૨. લોગસ્સસૂત્ર          | અંગે સાહિત્ય                                      | ٤C         |
|                          | પીઠ અને તેનું દઢીકરણ                              | € C        |
|                          | સૂત્રરૂપ શ્રુતજ્ઞાનના અધ્યયનની અનુજ્ઞા માટે       |            |
| વિનયોપધાનની વિધિ         |                                                   | ೨೦         |
| લોગસ્સસૂત્રની દેહરચના    | Į.                                                | <b>૭</b> ૩ |
|                          | ર્વૈંશતિ જિનસ્તોત્રો તથા પંચષષ્ઠિ યંત્રો          | ૮૫         |
| પરિશિષ્ટ                 |                                                   | ૧૦૨        |
|                          | ોનાં નામ તથા માતા-પિતાદિનો કોઠ <del>ો</del>       | ૧૦૨        |
| ૨. દિગંબરાદિ સંગ્ર       | પ્રદાયાનુસાર લોગસ્સસૂત્રનો મૂળપાઠ                 | १०३        |
| ૩. લોગસ્સ-કલ્પ           |                                                   | १०४        |
| ૪. ફ્લાફ્લવિષયક          | પ્રશ્નપત્ર                                        | १०६        |

॥ श्रीशङ्खेश्वरपार्श्वनाथाय नमः ॥

# चउवीसत्थय-सुत्तं

[ चतुर्विंशति-जिन-स्तव: ]

# લોગસ્સ-સૂત્ર

[9]

મૂલપાઠ

[सिलोगो]

लोगस्स<sup>१</sup> उज्जोअगरे, धम्मतित्थयरे जिणे । अस्हिते कित्तइस्सं, चउवीसं पि केवली ॥१॥

[गाहा]

उसभमजिअं च वंदे, संभवमिभणंदणं च सुमइं च। पउमण्यहं सुपासं, जिणं च चंदप्पहं वंदे ॥२॥ सुविहिं च पुप्फदंतं, सीअल-सिज्जंस-वासुपुज्जं च। विमलमणंतं च जिणं, धम्मं संति च वंदामि ॥३॥ कुंथुं अरं च मिल्लं, वंदे मुणिसुळ्यं निमिजिणं च। वंदामि रिट्ठनेमिं, पासं तह वद्धमाणं च ॥४॥ एवं मए अभिथुआ, विहुय-रय-मला पहीण-जर-मरणा। चडवीसं पि जिणवरा, तित्थयरा मे पसीयंतु ॥५॥

પાઠાંતરો :---

१. लोगस्सुज्जोयगरे—आ. હા. ટી., ૫. ૪૯૪ અ. ચે. વં. મ. ભા., પૃ. ૯૧. પક્ષિકસૂત્ર વૃત્તિ, ૫. ૭૬ અ.

कित्तिय-वंदिय-महिया<sup>3</sup>, जे ए लोगस्स उत्तमा सिद्धा । आरुग्ग-बोहि-लाभं, समाहिवरमुत्तमं दिंतु ॥६॥ चंदेसु<sup>3</sup> निम्मलयरा, आइच्चेसु अहियं पयासयरा । सागरवरगंभीरा, सिद्धा सिद्धि मम दिसंतु ॥७॥

ર. મहિઆ—આ. હા. ટી., ૫. ૫૦૭ આ. યો. શા. સ્વો. વિ., ૫. ૨૨૭ આ.

રૂ. <del>ચંદ્રેકિં આ</del>. હા. ટી., ૫. ૫૯૦ આ. લ. વિ., પૃ. ૪૮. યો. શા. સ્વો. વિ., ૫. ૨૨૮ અ.

### [2]

# લોગસ્સ–સૂત્રની સંસ્કૃત-છાયા

लोकस्य उद्द्योतकरान्, धर्मतीर्थकरान् जिनान् । अर्हतः कीर्तयिष्यामि, चतुर्वशितमिष केविलनः ॥१॥ ऋषभमिजितं च वन्दे, सम्भवमिभनन्दनं च सुमितं च । पद्मप्रभं सुपार्श्वं, जिनं च चन्द्रुप्रभं वन्दे ॥२॥ सुविधं च पुष्पदन्तं, शीतल-श्रेयांस-वासुपूज्याञ्च । विमलमनन्तं च जिनं, धर्मं शान्ति च वन्दे ॥३॥ कुन्थुमरं च मिल्लं, वन्दे मुनिसुव्रतं निमिजिनं च । वन्दे अरिष्टनेमिं, पार्श्वं तथा वर्धमानं च ॥४॥ एवं मया अभिष्टुताः, विधूतरजोमलाः प्रक्षीणजरामरणाः । चतुर्विशतिरिप जिनवराः, तीर्थकराः मे प्रसीदन्तु ॥५॥ कीर्तितवन्दितमिहताः, ये एते लोकस्य उत्तमाः सिद्धाः । आरोग्यबोधिलाभं, समाधिवरमुत्तमं ददतु ॥६॥ चन्द्रेभ्यो निर्मलतराः, आदित्येभ्योऽधिकं प्रकाशकराः । सागरवरगम्भीराः, सिद्धाः सिद्धाः सिद्धं मम (मह्यं) दिशन्तु ॥७॥

- - -

#### [3]

# વિવરણ

### लोगस्स-[ लोकस्य ]- बोर्डना---

પ્રમાણથી જે જોવાય તે 'લોક' છે. 'લોક' શબ્દથી અહીં 'પંચાસ્તિકાયાત્મક લોક' પ્રહણ કરવો, એમ 'આવસ્સયસુત્ત'ની હારિભદ્રીય ટીકામાં સૂચવાયું છે.'

તદુપરાંત લિલતવિસ્તરા, ચેઈયવંદણમહાભાસ, યોગશાસ્ત્રસ્વોપજ્ઞવિવરણ, દેવવંદન ભાષ્ય, વંદારૂવૃત્તિ તથા ધર્મસંગ્રહ-આ ગ્રંથોમાં પણ ઉપર્યુક્ત અર્થને જ માન્ય રાખવામાં આવ્યો છે. માત્ર આચારદિનકરમાં 'લોક' શબ્દથી 'ચૌદ રાજલોક' અર્થને સ્વીકારવામાં આવ્યો છે. ર

# 

'ઉદ્દ્યોત' બે પ્રકારનો છે<sup>3</sup> અને તેની વ્યુત્પત્તિ 'उद्द्योत्यते प्रकाश्यतेऽनेन इति उद्द्योतः' એ પ્રમાણે થાય છે, એટલે જેના વડે પ્રકાશ કરાય તે 'ઉદ્દ્યોત.' ઉદ્દ્યોતના (૧) 'દ્રવ્યોદ્ઘોત' અને (૨) 'ભાવોદ્ઘોત' એ બે પ્રકાર છે. અગ્નિ, ચંદ્ર, સૂર્ય, મણિ વગેરે 'દ્રવ્ય ઉદ્ઘોત' છે. કારણ કે તે ઘટ આદિ વસ્તુઓનો ઉદ્દ્યોત કરવા છતાં પણ તેમાં રહેલા સર્વ ધર્મોનો ઉદ્દ્યોત કરી શકતા નથી.

જ્ઞાન તે 'ભાવ ઉદ્ઘોત' છે, એમ આવસ્સયનિજજુત્તિ જણાવે છે. ધ

 १. लोकयते प्रमाणेन दृश्यते इति भावः । अयं चेह तावत् पञ्चास्तिकायात्मको गृह्यते ।
 —आ. ६।. टी., ५. ४८४ अ.

 २. लोकस्य चतुर्दशद्वारात्मकस्य ।
 —आ. ६., ५. २६७ अ.

 ३. दुविहो खलु उज्जोओ ।
 —आ. नि., गा. १०५८

 ४. नायळ्यो दळ्ळभावं संजुत्तो । अग्गीदळ्ळुज्जोओ, चंदो सूरो मणी विज्जू ।
 —आ. नि., गा. १०५८

 ५. नाणं भावुज्जोओ ।
 —आ. नि., गा. १०६०

જેના વડે યથાવસ્થિત રીતે વસ્તુ જણાય તે જ્ઞાન છે. તે જ્ઞાન એ જ 'ભાવઉદ્ઘોત' છે. ' ચે. વં. મ. ભા. જણાવે છે કે કેવળજ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થનારો ઉદ્ઘોત તે 'ભાવઉદ્ઘોત' છે.

'उद्द्योतं कुर्वन्ति इत्येवं शीलं येषां ते उद्द्योतकराः'

પ્રકાશ કરવો એવો છે સ્વભાવ જેમનો તે 'ઉદ્ઘોતકર' કહેવાય.

ઉદ્દ્યોતના બે ભેદો (દ્રવ્યોદ્દ્યોત અને ભાવોદ્દ્યોત) પૈકી દ્રવ્યોદ્ઘોતથી જિનેશ્વરો લોકનો ઉદ્દ્યોત કરનારા નથી હોતા પરંતુ તીર્થંકર નામકર્મના ઉદયથી અતુલ સત્ત્વાર્થપરોપકાર-કરવા દ્વારા ભાવોદ્દ્યોત કરનારા હોય છે.

'ઉદ્દ્યોતકર' પણ બે પ્રકારે હોય છે. (૧) 'સ્વઉદ્ઘોતકર' (૨) 'પરઉદ્ઘોતકર.'

શ્રીતીર્થંકરભગવંતો બન્ને પ્રકારે 'ઉદ્ઘોતકર' છે. પોતાના આત્માને ઉદ્ઘોતિત કરવા દ્વારા તેઓ 'સ્વઉદ્ઘોતકર' છે અને લોકમાં પ્રકાશ ફેલાવનાર વચનરૂપી દીપકની અપેક્ષાએ તેઓ બાકીના ભવ્ય વિશેષો માટે ઉદ્ઘોત કરનારા હોવાથી 'પરઉદ્ઘોતકર' છે."

ઉદ્દઘોતના પૂર્વોક્ત બે ભેદોમાં 'ભાવોદ્દઘોત'નું સ્થાન અતિ મહત્ત્વનું છે, કારણ કે દ્રવ્યોદ્દઘોતનો ઉદ્દઘોત પુદ્દગલસ્વરૂપ હોવાથી તેમ જ તેવા પ્રકારના પરિણામથી યુક્ત હોવાથી પરિમિત ક્ષેત્રમાં પ્રકાશ કરે છે, જયારે ભાવોદ્દઘોતનો ઉદ્દઘોત લોક અને અલોકને પ્રકાશિત કરે છે. 10

આ વિષયમાં યો. શા. સ્વો. વિ.માં **ક**હેવાયું છે કે - કેવલજ્ઞાનના પ્રકાશરૂપી દીપકથી શ્રીતીર્થંકરભગવંતો સર્વલોકમાં પ્રકાશ કરવાના સ્વભાવવાળા છે માટે તે ઉદ્ઘોતકર છે.<sup>૧૧</sup>

દે. ભા.<sup>૧૨</sup> તેમજ વં. વૃ.<sup>૧૩</sup> જ્યાવે છે કે કેવલજ્ઞાનના પ્રકાશથી અથવા તો તે પ્રકાશપૂર્વકના વચનરૂપી દીપકથી શ્રીજિનેશ્વરભગવંતો ઉદ્દઘોત કરવાના સ્વભાવવાળા છે.

- ह. ज्ञायतेऽनेन यथावस्थितं वस्तु इति ज्ञानं तज्ज्ञानं भावोद्द्योतः । —આ. હા. ટી., ૫. ૪૯૭ અ.
- ૭. केवलनाणुब्भवो भावो। ——યે. વં. મ. ભા., ગા. ૫૧૩, પૃ. ૯૩
- ८. लोकस्योद्द्योतकराः द्रव्योद्द्योतेन नैव जिना भवन्ति, तीर्थकरनामानुकर्मोदयतोऽतुल— सत्त्वार्थकरणात् भावोद्द्योतकराः पुनर्भवन्ति । ——आ. હા. ટી., ૫. ૪૯૭ આ.
- अात्मानमेवाधिकृत्य उद्द्योतकरास्तथा लोकप्रकाशकवचनप्रदीपापेक्षया
   च शेषभव्यविशेषानिधकृत्यैवेति ।
   अा. ७।. ४८७ आ.
- ५०. द्रव्योद्द्योतोद्द्योतः पुद्गलात्मकत्वात्तथाविधपरिणामयुक्तत्वाच्च प्रकाशयित प्रभासते वा परिमिते क्षेत्रे,
   भावोद्द्योतोद्द्योतः लोकालोकं प्रकाशयित ।
   —आ. હા. ટી., ૫. ૪૯૭ આ.
- ११. केवलालोकदीपेन सर्वलोकप्रकाशकरणशीलान् । यो. शा. स्वो. वि, ५. २२४ आ.
- १२. केवलालोकेन तत्पूर्वकवचनदीपेन वा प्रकाशनशीलान् । हे. ल्पा., पृ. ३२१
- १३. केवलालोकदीपेन उद्द्योतकरान् प्रकाशकरान् । यं. वृ., पृ. ४०

આ. દિ. માં કહેવાયું છે કે શ્રીતીર્થંકરભગવંતો પરમજ્ઞાનનો ઉપદેશ, સંશયોનું છેદન અને સર્વપદાર્થીનું પ્રકટ કરવાપણું કરનારા હોવાથી 'ઉદ્દદ્યોતકર' છે. '

આ પ્રમાણે 'लोगस्स उज्जोअगरे' એ બે પદો-પંચાસ્તિકાયરૂપી લોકનો કેવલજ્ઞાનરૂપ સર્વોત્કૃષ્ટ ભાવોદ્દદોત (ભાવદીપક) વડે પ્રકાશ કરવાના સ્વભાવવાળા-એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે. આ પદો વડે શ્રીતીર્થંકરભગવંતનો વચનાતિશય કહેવામાં આવ્યો છે. 'પ

ધર્મની વ્યાખ્યા લ. વિ. માં નીચે પ્રમાણે ટાંકવામાં આવી છે:---

दुर्गतिप्रसृताञ्चीवान्, यस्माद्धास्यते ततः । धत्ते चैतान् शुभे स्थाने, तस्माद्धर्म इति स्मृतः ॥१॥

અર્થ - દુર્ગતિમાં પડતા જીવોને રોકીને એમને શુભ સ્થાનમાં સ્થાપિત કરે તે 'ધર્મ' કહેવાય છે.

ધર્મ બે પ્રકારનો છે. (૧) 'દ્રવ્યધર્મ' અને (૨) 'ભાવધર્મ.' અહીં 'ભાવધર્મ' પ્રસ્તુત છે. આ. નિ. તથા દે. ભા. માં કહેવામાં આવ્યું છે કે 'ભાવધર્મ' શ્રુતરૂપ અને ચારિત્રરૂપ છે. તિત્થ - [ तीર્થ ] - તીર્થ.

'તીર્થ' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ 'તૌર્યતેડનેન इति तૌર્થમ્'- જેના વડે તરાય, તે 'તીર્થ'. એ પ્રમાણે કરવામાં આવે છે. આ. નિ. માં કહેવાયું છે કે 'તીર્થ'ના અનેક પ્રકારો છે, 'નામતીર્થ, સ્થાપનાતીર્થ, દ્રવ્યતીર્થ, ભાવતીર્થ' વગેરે. ' અહીં આ ચાર પ્રકારના તીર્થો પૈકી કયું તીર્થ લેવું એવી સહેજે શંકા થાય પણ 'ધર્મતીર્થ' શબ્દ હોવાથી માત્ર 'ભાવતીર્થ જ' સ્વીકાર્ય બને છે. ' 'દ્રવ્યતીર્થ' અને 'ભાવતીર્થ'ની વ્યાખ્યા દે. ભા. માં નીચે મુજબ આપવામાં આવી છે.

કુપ્રવચનો (ઇતરદર્શનો) તથા નદી આદિ તરવા માટેનાં સ્થાનો આ બધાં દ્રવ્યતીર્થ છે, કારણ કે ત્યાં પણ લોકો ડૂબે છે અને તેને એકવાર તર્યા પછી કરી પણ તરવાનું બાકી રહે છે. જયારે સંઘ આદિ ભાવતીર્થ છે, કારણ કે તેનો આશ્રય કરનારા ભવ્યો ભવસાગરને નિયમા તરી જાય છે અને ભવસાગર કરી તરવાનો બાકી રહેતો નથી. પ્

कुप्पावयणाइ नइआइ, तरणसमभूमि दव्वओ तित्थं । बुडुंति तत्थ वि जओ, संभवइ य पुणवि उत्तरणं ॥१॥

१४. परमज्ञानोपदेश-संशयच्छेद-सर्वपदार्थप्रकटनकारित्वात् उद्द्योतकरास्तान् । ——आ. हि., ५. २६७ अ. १५. अनेन वचनातिशय उक्तः । ——हे. ભा., ५ृ. ३२१ १६. नामं ठवणातित्थं दव्वतित्थं च भावितत्थं च । ——आ. नि., ગા. १०६५ १७. धर्मग्रहणात् द्रव्यतीर्थस्य नद्यादेः......परिहारः । ——थो. शा. स्वो. वि, ५. २२४ आ.

१८. आह च---

# यर-[ कर ]- કરનારા, કરવાનો સ્વભાવ છે જેમનો એવા-

એટલે धर्म एव तीर्थं धर्मप्रधानं वा तीर्थं धर्मतीर्थं तत्करणशीलान् धर्मतीर्थकरान् । ધ

અર્થ - ધર્મ એ જ 'તીર્થ' કે ધર્મપ્રધાન એવું 'તીર્થ' તે 'ધર્મતીર્થ.' તેને કરવાનો સ્વભાવ છે જેમનો તે 'ધર્મતીર્થકર.' તેવા ધર્મતીર્થકરોને. આ પદનો વિશિષ્ટ અર્થ યો. શા. સ્વો. વિ. માં જગ્ગાવાયો છે કે-દેવો, મનુષ્યો અને અસુરો સહિતની પર્ષદામાં સર્વ જીવોની પોતપોતાની ભાષામાં પરિશામ પામનારી વાણીદ્વારા 'ધર્મતીર્થ'નું પ્રવર્ત્તન કરનારાઓને. <sup>ર૦</sup>

### આ પ્રમાણે 'धम्मतित्थयरे' એ ५६-

દુર્ગતિમાં પડતા પ્રાણીઓને રોકી રાખી સન્માર્ગે સ્થાપનાર અને સંસાર–સાગરથી તારનાર એવા ધર્મરૂપ ભાવતીર્થનું સર્વ ભાષાઓમાં પરિણામ પામનારી સાતિશય વાણી દ્વારા પ્રવર્ત્તન કરવાના સ્વભાવવાળા–એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

યો. શા. સ્વો. વિ. માં જણાવ્યું છે કે આ પદ દ્વારા શ્રીતીર્થંકરભગવંતનો પૂજાતિશય તથા વચનાતિશય દર્શાવવામાં આવ્યો છે<sup>ર૧</sup> જયારે દે. ભા. માં જણાવાયું છે કે આ પદ દ્વારા પૂજાતિશય દર્શાવાયો છે.<sup>૨૨</sup>

## जिणे - [जिनान्] - शिनोने.

આ. નિ.માં 'જિન' શબ્દનો અર્થ જેમણે ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ જીત્યા છે તે -એવો કરવામાં આવ્યો છે. <sup>ર૩</sup> આ હા. ટી. માં ટુાગ, દ્વેષ, કષાયો, ઇન્દ્રિયો પરીષહો, ઉપસર્ગો અને આઠ પ્રકારનાં કર્મોને જિતનારા તે 'જિન' એમ કહેવાયું છે. <sup>ર૪</sup>

લ. વિ., દે. ભા. તેમ જ વં. વૃ. માં રાગ આદિને જીતનારા તે 'જિન' એમ દર્શાવાયું છે. રેપ ચે. વં. મ. ભા. માં જેમણે રાગ, દ્વેષ અને મોહને જીત્યા છે તેઓ 'જિન' એમ

```
संघाइ भावतित्थं, जं तत्थिठिया भवण्णवं नियमा ।
                                                                            <del>---</del>દે. ભા., પૃ. ૩૨૧
     भविया तरंति न य पुणवि, भवजलो होइ तरियव्वो ॥२॥
१८. धर्म एव धर्मप्रधानं वा तीर्थं धर्मतीर्थं तत्करणशीला धर्मतीर्थकरास्तान् ।
                                                —આ. હા. ટી., પ. ૪૯૪ અ—લ. વિ., પ<mark>્</mark>ર. ૪૨
२०. सदेवमनुजासुरायां पर्षदि सर्वभाषापरिणामिन्या वाचा धर्मतीर्थप्रवर्तकानित्यर्थः ।
                                                            —યો. શા. સ્વો. વિ., પ. ૨૨૪ આ.
                                                            —યો. શા. સ્વો. વિ., પ. ૨૨૪ આ.
२१. अनेन पुजातिशयो वागतिशयश्चोक्तः ।
                                                                            <u>—</u> દે. ભા., પૃ. ૩૨૧
२२. एतेन पूजातिशयश्चोक्तः ।
                                                                         —આ. નિ., ગા. ૧૦૭૬
२3. जियकोहमाणमाया, जियलोहा तेण ते जिणा हुंति ।
                                                                   —આ. હા. ટી., પ. ૪૯૪ અ.
२४. रागद्वेषकषायेन्द्रियपरीषहोपसर्गाष्ट्रप्रकारकर्मजेतृत्वाज्जिनाः ।
                                                                              —લ. વિ., પૃ. ૪૨
२५. रागादिजेतारो जिनास्तान् ।
                                                                            —દે. ભા., પુ. ૩૨૧
     जिनान् रागादिजेतन् ।
```

કહેવાયું છે. રદ

યો. શા. સ્વો. વિ. તેમ જ ધ. સં. માં રાગ દ્વેષ આદિને જીતનારાઓને 'જિન' તરીકે ઓળખાવાય છે. રેં

આ રીતે 'जिणे' પદ-રાગ દ્વેષ, કષાયો, ઇન્દ્રિયો, પરીષહો, ઉપસર્ગો અને આઠ પ્રકારનાં કર્મોને જીતનાર-એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

આ પદ દ્વારા અપાયાપગમાતિશય દર્શાવાયો છે. ર૮

# अरिहंते-[ अर्हतः ]- અर्હतोने.

આ નિ., માં 'અરિહંત' શબ્દનો અર્થ નીચે મુજબ કરવામાં આવ્યો છે :-

ઇન્દ્રિયો, વિષયો, કષાયો, પરીષહો, વેદના અને ઉપસર્ગો આ અરિઓને-શત્રુઓને-હણનારા હોવાથી તેઓ 'અરિહંત' કહેવાય છે, ઉપરાંત આઠ પ્રકારનું કર્મ સર્વજીવો માટે અરિભૂત છે, તે કર્મરૂપી અરિને હણનાર હોવાથી તેઓ 'અરિહંત' કહેવાય છે. વંદન અને નમસ્કારને જેઓ યોગ્ય છે, પૂજા, સત્કારને જેઓ યોગ્ય છે અને સિદ્ધિગમનને જેઓ યોગ્ય છે તેઓ 'અરિહંત' કહેવાય છે. <sup>ર</sup>લ્

આ. હા. ટી. લ. વિ. તથા દે. ભા.માં જણાવ્યું છે કે - અશોક આદિ આઠ પ્રાતિહાર્ય આદિ સ્વરૂપ પૂજાને જેઓ યોગ્ય છે તેઓ 'અર્હત્' કહેવાય છે.<sup>30</sup>

ચે. વં. મ. ભા. માં કહેવાયું છે કે આઠ પ્રકારના પ્રાતિહાર્યને જે કારણથી યોગ્ય છે તેથી તેઓ અરિહંત કહેવાય છે.<sup>૩૧</sup>

 जिनान् रागादि जेतृन् ।
 — वं. वृ., पृ. ४०

 जयन्ति रागादीन् इति जिनास्तान् ।
 — आ. िं., प. २६७ अ.

 २६. जिणेति एसत्थो जियरागदोसमोहे ।
 — थे. वं. म. ला., गा. ५२६, पृ. ७५

 २७. जिनान् रागद्वेषादिजेतृन् ।
 — यो. शा. स्वो. वि., प. २२४ आ.

 उट. अपायापगमातिशयमाह-जिनान् ।
 — यो. शा. स्वो. वि., प. २२४ आ.

२८. इंदियविसयकसाए, परीसहे वेयणा उवस्सग्गे ।
एए अरिणो हंता, अरिहंता तेण वुच्चंति ॥९१९ ॥
अट्ठविहं पि य कम्मं, अरिभूअं होइ सव्वजीवाणं ।
तं कम्ममिरं हंता अरिहंता तेण वुच्चन्ति ॥९२०॥
अरिहंति वंदण नमंसणाइं, अरिहंति पूअसक्कारं ।
सिद्धिगमणं च अरिहा, अरिहंता तेण वुच्चंति ॥९२१॥
30. अशोकाद्यष्टमहाप्रातिहार्यादिरुपां पूजामर्हन्तीत्यर्हन्तस्तानर्हतः ।

—આ. નિ. ગા. ૯૧૯-૨૦-૨૧ —લ. વિ., પૃ. ૪૨

૩૧. अट्टविहं पाडिहेरं, जम्हा अरहंति तेण अरिहंता । —ચે. વં. મ. ભા., ગા. ૫૧૧, પ્. ૯૨

યો. શા. સ્વો. વિ. માં 'અરિહંત' શબ્દનો અર્થ કરતાં કહ્યું છે કે - કર્મરૂપી અરિને હણનારાઓને.<sup>૩૨</sup> અને તે કહ્યા પછી, આ. નિ. નો 'અરિહંત' વિષયક ઉપર નિર્દિષ્ટ અર્થ જણાવતો પાઠ ટાંકવામાં આવેલ છે.

વં. વૃ. તથા આ. દિ. 'અરિહંત' શબ્દનો કશો જ વિશિષ્ટ અર્થ ન દર્શાવતાં 'અર્હતોને' એટલો જ માત્ર નિર્દેશ કરે છે.

આ. હા. ટી., લ. વિ., ચે. વં. મ. ભા., યો. શા. સ્વો. વિ., વં. વૃ., આ. દિ અને ધ. સં. આટલા પ્રન્થો અહીં વપરાયેલ 'अस्हिंतે' પદને વિશેષ્ય માને છે, જયારે દે. ભા. 'अस्हिंते' પદને વિશેષ્ણ માને છે.<sup>33</sup>

અહીં એક વાત ટાંકવી જરૂરની છે કે-ધ. સં. ગ્રંથ 'अरिहंतે' પાઠને બદલે 'अरहंतે' પાઠ જ્યાવે છે,<sup>38</sup> જયારે બાકીના ગ્રંથકારો 'अरिहंतે' પાઠને માન્ય રાખે છે.

આ રીતે 'अस्हिंते' પદ—વંદન-નમસ્કારને, પૂજા-સત્કારને તથા સિદ્ધિગમનને જેઓ . યોગ્ય છે તેવા, તેમ જ આઠેય કર્મો, ઇન્દ્રિયો, વિષયો, કષાયો આદિ અરિઓને હણનારા-એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

અહીં જે કીર્તન કરવાનું છે તે નામથી અને ગુણોથી કીર્તન કરવાનું છે. કીર્તન કરવાનું કારણ દેવતા, મનુષ્યો અને અસુરો સહિત સમગ્ર લોક માટે કીર્તનીય એવા તે ભગવંતોએ દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર તથા તપરૂપ વિનય દર્શાવ્યો તે છે. તેમના આ ગુણોને ખ્યાલમાં રાખીને અહીં તેમનું કીર્તન કરવામાં આવેલ છે. <sup>3પ</sup>

| કાતન કરવામાં આવલ છે.                                       |                                  |  |
|------------------------------------------------------------|----------------------------------|--|
| उर. कर्मारिहन्तृभ्य: ।                                     | —યો. શા. સ્વો. વિ., ૫. ૨૧૭ અ.    |  |
| 33. अर्हतामेव विशेष्यत्वात्र दोष: ।                        | —આ. હા. ટી., પત્ર ૫૦૧ અ.         |  |
| अर्हतामेव विशेष्यत्वान्न दोष:                              | —લ. વિ. પૃ. ૪૪                   |  |
| अट्टविहं पाडिहेरं, जम्हा अरहंति तेण अरिहंता ।              |                                  |  |
| लोगस्सुज्जोयगरा, एयं तु विसेसणं तेसि ।                     | —ચે. વં. મ. ભા., ગા. ૫૧૧, પૃ. ૯૨ |  |
| अस्हिते इति विशेष्यपदम् ।                                  | —યો. શા. સ્વો. વિ., ૫. ૨૨૪ આ.    |  |
| अरिहंते इति विशेष्यपदम् ।                                  | —વં. વૃ., પૃ. <b>૪</b> ૦         |  |
| अर्हतः कीर्त्तयिष्ये, कथंभूतानर्हतः                        | —આ. દિ., ૫. ૨૬૭ અ.               |  |
| अरहंते इति विशेष्यपदम् ।                                   | —ધ. સં., ૫. ૧૫૫ અ.               |  |
| अर्हतः अष्टमहाप्रातिहार्यादिपूजाहांन् विशेषणपदमेतत् ।      | —-દે. ભા., પૃ. ૩૨૧               |  |
| <b>3४. अरहंते इति विशेष्यपदम् ।</b>                        | —ાધ. સં., ૫. ૧૫૫ અ.              |  |
| <b>३५. कित्तेमि कित्ते</b> णिज्जे, सदेवमणुआसुरस्स लोगस्स । |                                  |  |

दंसण-नाण-चरित्ते, तवविणओ दंसओ तेहि ॥१०७७॥

—આ. નિ., ગા. ૧૦૭૭

'कित्तइस्सं' रूप कीर्त् धातुनुं ભविष्यक्षणना प्रथम पुरुष એक्वयननुं छे.

'कित्तइस्सं' પદનો સામાન્ય અર્થ 'હું કીર્તન કરીશ' એટલો જ થાય છે. પરંતુ તેનો વિશિષ્ટ અર્થ 'પોત પોતાના નામથી, યા તો નામોના ઉચ્ચારણપૂર્વક હું સ્તવના કરીશ' થાય છે. એમ આ. હા. ટી. આદિ સમસ્ત પ્રંથકારો જણાવે છે. <sup>३६</sup> માત્ર આ. દિ. 'कित्तइस्सं' નો અર્થ कथियये—કહીશ. એ પ્રમાણે કરે છે. <sup>३७</sup>

'कित्तइस्सं' રૂપ અંગે વિચારણા કરીએ તો, સંસ્કૃત ભાષાના 'कीर्त्तियिष्ये' રૂપને પ્રાકૃતમાં ઢાંળવામાં આવતાં 'कीर्तिय' એટલા અંશનું પ્રાકૃત-વ્યાકરણના વર્ણવિકારોના નિયમ પ્રમાણે 'कित्तइ' થાય. બાદ 'ष्ये' પ્રથમ પુરુષના એકવચનનો સૂચક છે. તેને સ્થાને પ્રાકૃતમાં 'मि' આવે અને એ 'मि' ના સ્થાને વિકલ્પે 'स्सं' આદેશ થાય, આ રીતે પ્રાકૃત વ્યાકરણના નિયમાનુસાર જ 'कित्तइस्सं' રૂપ સાધી શકાય છે અને વિકલ્પ પક્ષે 'कित्तइहिमि' પ્રયોગ થાય છે. ઉપર્યુક્ત બન્ને પ્રયોગ આચાર્ય શ્રી હેમચન્દ્રસૂરીશ્વરે પ્રાકૃત-વ્યાકરણના ''मेः स्सं'' ८/३/१६९/ સૂત્રમાં નોંધેલ છે.

આ. હા. ટી, લ. વિ., દે. ભા.—આ પ્રંથો 'कितइस्सं' નું સંસ્કૃતરૂપ 'कीर्तयिष्यामि' કરે છે, જયારે યો. શા. સ્વો. વિ., વં. વૃ. ધ. સં. તથા આ. દિ. 'कीर्तयिष्ये' કરે છે.

આ રીતે 'कित्तइस्सं' પદ-નામોચ્યારશમૂર્વક સ્તવીશ-એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે. चडवीसं-[ चतुर्विशितिम् ]-ચોવીસને.

ચોવીસને એટલે કે ચોવીસ અર્હતોને. આટલું કહ્યા પછી મનમાં સહેજે થાય કે અહીં કયા ચોવીસ અર્હત્ લેવા ? કારણ કે ગત ચોવીસીમાં પણ ચોવીસ અર્હત્ થયા છે અને ભવિષ્યમાં પણ થવાના છે, તથા ક્ષેત્રાન્તરોની અપેક્ષાએ તે તે ક્ષેત્રોમાં પણ જુદા જુદા ચોવીસ અર્હત્ થયા છે.

આનું સમાધાન આપતાં આ. નિ. જણાવે છે કે-'ચોવીસ' એ સંખ્યા ઋષભ આદિ હવે પછી કહેવાનારા માટે છે<sup>૩૮</sup> એટલે કે આ ભરતક્ષેત્રની વર્તમાન ચોવીસીમાં થયેલા શ્રી ઋષભથી આરંભી શ્રીવર્ધમાન પર્યંતના અર્હતો માટે 'चडवीसं' શબ્દ વપરાયેલો છે.

ચે. વં. મ. ભા. પણ ઉપર્યુક્ત હકીકતનું સમર્થન કરતાં જણાવે છે કે 'चउवीसં' એ સંખ્યા ભારતવર્ષમાં થયેલા અર્હતો માટે છે.<sup>૩૯</sup>

દે. ભા. પણ જણાવે છે કે 'ચોવીસ'થી ભરતક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલા અર્હતો લેવા.<sup>૪૦</sup>

 3€. कीर्तियष्यामीित स्वनामिश: स्तोष्ये इत्यर्थ: ।
 —आ. હા. ટી., ૫. ४૯४ અ.

 3७. कीर्तियष्ये-कथियथे ।
 —आ. हि., ૫. २६७ अ.

 3८. चउवीसं ति य संखा उसभाईआउ भण्णमाणाउ ।
 —आ. नि., ગા. ૧०७८

 उ८. चउवीसं ति य संखा भारहवासुब्भवाण अरहाणं ।
 —थे. वं. भ. ला., गा. ५२६, पृ. ८५.

 ४०. चतुर्विशर्ति भरतक्षेत्रोद्धवान् ।
 —टे. ला., पृ. ३२१.

આ પ્રમાણે 'चउवीसं' પદ-ભરતક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલા વર્તમાન ચોવીસીના અર્હતોને-એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

पि-[ अपि ]-अने, વળી. (અર્થાત્ બીજાઓને પણ)

અહીં વપરાયેલ 'પિ' પદ કે જે 'अપિ' અવ્યય છે તેના અનેક અર્થો છે. જે તે પૈકી અહીં 'સમુચ્ચય' અર્થ ઘટિત થાય છે. એટલે 'चडवीसं પિ' નો અર્થ 'ચોવીસને અને' એ પ્રમાણે થાય. 'અને' કહ્યા બાદ વાક્ય અધૂરું રહે છે. શ્રોતાના મનમાં જિજ્ઞાસા પણ પ્રવર્તે છે કે 'અને' પદથી આગળ શું સમજવું ? તે માટે આ. નિ.માં સૂચવવામાં આવ્યું છે કે-'अપિ' શબ્દના ગ્રહણથી, ઐરવતક્ષેત્ર તથા મહાવિદેહક્ષેત્રમાં જે છે તેમનું ગ્રહણ સમજવું. જે એટલે નિજજુત્તિકારને 'अપિ' શબ્દથી બીજા બે ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલ અર્હતો અભિપ્રેત છે.

આ. હા. ટી.માં તથા લ. વિ.માં જણાવાયું છે કે 'अपि' શબ્દ તેમનાથી અન્યના સમુચ્યય માટે છે. \* એટલે કે વર્તમાન ચોવીસીના ઋષભાદિ ચોવીસ જિનોથી અન્ય એવા તીર્થંકરો માટે છે. નિર્યુક્તિકાર એરવત તથા મહાવિદેહ કહે છે તેમાં અને આ. હા. ટી. તથા લ. વિ. ના વિધાનમાં એક્ચ જ દેખાય છે. કારણ કે, નિર્યુક્તિકારે પણ એરવત અને મહાવિદેહ માત્ર જંબૂઢીપના જ લેવા અને બાકીના ચાર ન લેવા તેવું વિધાન ક્યાંય કર્યું નથી.

ચે. વં. મ. ભા. 'अपि' શબ્દથી 'મહાવિદેહ આદિમાં થયેલા' એમ જણાવે છે.\*\*

યો. શા. સ્વો. વિ. તથા ધ. સં. 'अपि' શબ્દથી 'બીજાઓને પણ' એમ જણાવે છે.<sup>૪૫</sup> પણ બીજામાં ક્યા ક્યા લેવા, તેનું વિધાન કરતા નથી.

દે. ભા. તથા વં. વૃ. '**અપિ'** શબ્દથી 'બાકીના ક્ષેત્રોમાં થયેલા' એમ જણાવે છે.<sup>૪૬</sup>

આ રીતે 'अपि' **શબ્દ-ભરત ક્ષેત્રની વર્તમાન ચોવીસીના ચોવીસ અર્હતોથી અન્ય એવા,** એરવત તથા મહાવિદેહ આદિ ક્ષેત્રોમાં થયેલા અર્હતોને-એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

केवली-[ केवलिन: ]-डेवसशानीओने.

'केवली' शબ्दनी व्युत्पत्ति-'केवलं येषां विद्यते इति केवलिनः' એટલે કેવલ (કેવલજ્ઞાન)

४१. अपि सम्भावना प्रश्न, शङ्कागर्हा समुच्चये । तथा युक्त पदार्थेषु, कामचार क्रियासु च ॥ ४२. अविसद्दगहणा पुण एरवय महाविदेहेसुं । ४३. अपि शब्दो भावतस्तदन्यसमुच्चयार्थः । ४४. अविसद्दाओ वंदे महाविदेहाइपभवेऽवि । ४५. अपिशब्दादन्यानपि । ४६. अपिशब्दातु भावतः शेषक्षेत्रसंभवांश्च ।

अपिशब्दात् शेषक्षेत्रसंभवांश्च ।

—આ. ડી., વો. ૧, પૃ. ૧૫૫ —આ. નિ., ગા. ૧૦૭૮ —આ. હા. ટી., પૃ. ૪૧૪ અ. —ચે. વં. મ. ભા., ગા. ૫૨૯, પૃ. ૯૫. —યો. શા. સ્વો. વિ., ૫ત્ર ૨૨૪ આ. —દે. ભા., પૃ. ૩૨૧. —વં. વૃ. પૃ. ૪૧ જેમને છે તે. એ પ્રમાણે થાય છે.

'केवली' પદની વ્યાખ્યા આ. નિ.માં નીચે મુજબ આપવામાં આવી છે :—

સંપૂર્ણ (પંચાસ્તિકાયાત્મક) લોકને જાણે છે તથા જુએ છે અને જે કેવલચારિત્રી તથા કેવલજ્ઞાની છે તે કારણથી તે 'કેવલી' કહેવાય છે. \* અહીં 'જાણવું' એટલે વિશેષરૂપે જાણવું (કેવલજ્ઞાન) અને 'જોવું' એટલે સામાન્યરૂપે જાણવું (કેવલદર્શન) એમ સમજવાનું છે. \* દ

ચે. વં. મ. ભા.માં 'કેવલી'ની વ્યાખ્યા માટે આ. નિ.નો પાઠ જ ટાંકવામાં આવ્યો છે.

આ. હા. ટી., લ. વિ. તથા આ. દિ.માં 'કેવલી'ની વ્યાખ્યા 'કેવલજ્ઞાન જેમને છે તે' એટલી જ આપવામાં આવી છે.<sup>૪૯</sup>

યો. શા. સ્વો. વિ. દે. ભા, તથા ધ. સં.માં 'કેવલી'નો અર્થ 'ઉત્પન્ન થયેલું છે કેવલજ્ઞાન જેમને એવા ભાવ અર્હત્' એ પ્રમાણે કરવામાં આવ્યો છે.<sup>૫૦</sup>

વં. વૃ. માં 'કેવલી'નો અર્થ 'ભાવ અર્હતો' એ પ્રમામે કરાયો છે. પા

આ રીતે 'केवली' પદ-જેમને કેવલજ્ઞાન (અને કેવલદર્શન) ઉત્પન્ન થયું છે અને તે દ્વારા જેઓ સંપૂર્શ લોકને જાણે છે અને જુએ છે એવા, સંપૂર્શ ચારિત્ર અને જ્ઞાનવાળા, ભાવ અર્હતોને—એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

'केवली' પદ અહીં શા માટે મૂકવામાં આવ્યું તે અંગે ગ્રંથકારોમાં કેટલાક મતાન્તર પ્રવર્તે છે.

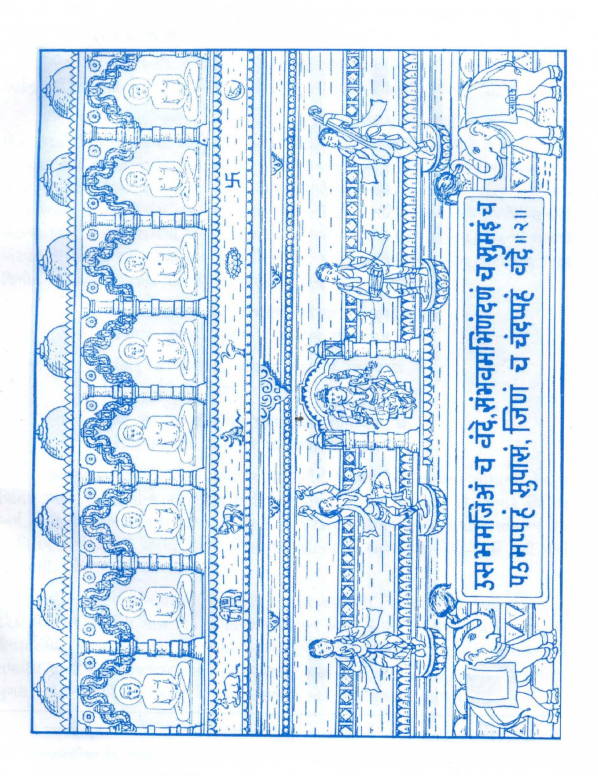
આ. હા. ટી. તથા લ. વિ.માં કહ્યું છે કે '**केवली'** એ વિશેષણ એટલા માટે છે કે જેમને કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું છે તેવા આત્માઓ જ લોકોદ્દઘોતકર, ધર્મતીર્થંકર, જિન એવા અર્હત્ હોય છે, બીજા નહીં. એવો નિયમ કરવા દ્વારા સ્વરૂપ સમજાવવા પૂરતો જ આ પ્રયોગ છે.<sup>પર</sup>

| ૪૭. | कसिणं केवलकप्पं लोगं जाणंति तह य पासंति ।<br>केवल चरित्तनाणी तम्हा ते केवली हुंति ॥                                           | —આ. નિ., ગા. ૧૦૭૯.                                                       |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| ४८. | निर्विशेषं विशेषाणां, ग्रहो दर्शनमुच्यते ।<br>विशिष्टग्रहणं ज्ञान-मेवं सर्वत्रगं द्वयम् ॥१॥                                   | <del></del> આ. હા. ટી., <b>પ</b> . ૫૦૦ આ.                                |
| ४८. | केवलज्ञानमेषां विद्यत इति केवलिनः तान् ।<br>केवलिनः ।                                                                         | —આ. હા. ટી., ૫. ૪૯૪ આ.<br>—લ. વિ, પૃ. ૪૩.                                |
| ૫૦. | उत्पन्नकेवलज्ञानान् भावार्हत इत्यर्थः ।<br>उत्पन्नकेवलज्ञानान् भावार्हत इत्यर्थः ।<br>उत्पन्नकेवलज्ञानान् भावार्हत इत्यर्थः । | —યો. શા. સ્વો. વિ., ૫. ૨૨૪ આ.<br>—દે. ભા., પૃ. ૩૨૧.<br>—ધ. સં. ૫. ૧૫૫ અ. |
| ૫૧. | केवलिनो भावार्हत इत्यर्थ: ।                                                                                                   | —વં. વૃ. પૃ. <b>૪</b> ૧                                                  |
| પર. | केवलिन एव यथोक्तस्वरूपा अर्हन्तो नान्य इति नियमनार्थत्वेन                                                                     |                                                                          |

स्वरूपज्ञानार्थमेवेदं विशेषणमित्यनवद्यम् ।

—આ. હા. ટી. પ. પ**૦**૧ આ.

—લ. વિ. પૃ. ૪૪



મ. ભા. જુણાવે છે કે છદ્મસ્થ અવસ્થામાં રહેલા જિનોનો અહીં સમાવેશ ન થાય તે માટે 'केवली' પદ મૂકવામાં આવ્યું છે.<sup>પરૂ</sup>

તેમ જ નામ આદિ ભેદ (નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ)થી ભિન્ન પણ જિનવરો અર્હત્ તરીકે સંભવી શકે છે તેથી ભાવ- અર્હત્ના સ્વીકાર માટે અહીં 'केवली' પદ મૂક્યું છે. પ

ચે. વં. યો. શા. સ્વો. વિ., દે. ભા., વં. વૃ. તેમ જ ધ. સં. પણ એ જ વાત જણાવે છે કે- અહીં 'केवली' પદથી માત્ર ભાવ અર્હત્ જ પ્રહણ કરવા. એટલે કે જયારે તે અર્હત્ થઈને વિચરતા હોય તે સ્થિતિમાં રહેલા અર્હત્ જ પ્રહણ કરવા. પરંતુ રાજય અવસ્થામાં અથવા તો મુનિ અવસ્થામાં વિચરતા અર્હતો ન લેવા કારણ કે તે અવસ્થામાં તે 'ભાવ અર્હત્' નથી પણ 'દ્રવ્ય અર્હત્' છે. જયારે આ સૂત્ર માત્ર ભાવ અર્હતોની સ્તુતિ માટે છે અને તેથી 'अपि' શબ્દની વ્યાખ્યા કરતાં, 'अપિ' શબ્દથી અન્યને પ્રહણ કરવા" એમ જયાં કહેવાયું છે ત્યાં, 'અન્ય' શબ્દથી એરવતાદિ ક્ષેત્રમાં રહેલા વર્તમાન ચોવીસીના તથા મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં રહેલ વિહરમાન ભાવ જિનોને જ પ્રહણ કરવાના છે એ વાત સ્વયંસિદ્ધ બને છે.

उसभमजिअं च वंदे, संभवमिभणंदणं च सुमइंच । पउमप्पहं सुपासं, जिणं च चंदप्पहं वंदे ॥२॥ सुविहिं च पुष्फदंतं, सीअल सिज्जंस वासुपुज्जं च । विमलमणंतं च जिणं, धम्मं संतिं च वंदामि ॥३॥ कुंथुं अरं च मिल्लं वंदे मुणिसुक्वयं निमजिणं च । वंदामि स्ट्रिनेमिं पासं तह वद्धमाणं च ॥४॥

આ ત્રણ ગાથાઓમાં દર્શાવાયેલ ચોવીસ તીર્થંકરભગવંતોના નામોના સામાન્ય તેમ જ વિશિષ્ટ અર્થો છે. સામાન્ય અર્થ દરેક તીર્થંકરભગવંતના નામમાં ઘટી શકે છે, જયારે વિશિષ્ટ અર્થ, તે તે તીર્થંકરભગવંતના નામમાં ઘટી શકે છે. દરેક તીર્થંકરભગવંતના નામોના સામાન્ય તેમ જ વિશેષ અર્થો પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં ટિપ્પણ વિભાગમાં આપવામાં આવ્યા છે, તેથી અહીં તેની ચર્ચા કરી નથી.

શ્રીઋષભદેવ ભગવાનના નામ માટે બે ખાસ મહત્ત્વની વિગતો ચર્ચવી અહીં જરૂરી છે. દરેક તીર્થંકરભગવંતોના માત્ર એક જ સાથળમાં લાંછન એટલે કે એક વિશિષ્ટ ચિક્ષ હોય છે. એ જૈનશાસ્ત્રોએ માન્ય કરેલ ક્રમ છે. જયારે અપવાદરૂપે શ્રીઋષભદેવ ભગવાનના બન્ને સાથળોમાં તપાવેલ સુવર્ણ જેવા ઉજ્જવળ અને એક બીજાની તરફ મુખ કરીને રહેલ વૃષભો (ઋષભો)નું યુગલ, લાંછનસ્વરૂપે હતું એટલે કે દરેક સાથળમાં એક એક વૃષભનું લાંછન હતું.

૫૩. ते उण छउमत्थिजिणाऽवि, हुंति तो केवली भिणया । —ચે. વં. મ. ભા., ગા. ૫૩૨, પૃ. ૯૬.

५४. नामाइभेयभित्रा वि, जिणवरा संभवंति अरहंता । भावारिहंतपडिवत्तिकारयं केवलीवयणं ॥

<sup>—</sup>ચે. વં. મ. ભા.**,** ગા. ૫૩૪, પૃ. ૯૭.

બીજી વિશિષ્ટતા એ હતી કે દરેક તીર્થંકરની માતા શ્રીતીર્થંકરભગવંત માતાના ગર્ભમાં આવતાં જ ચૌદ સ્વખોને જુએ છે, જે પૈકી પ્રથમ હાથીને જુએ છે. જયારે શ્રીઋષભદેવ ભગવંતની માતાએ ઋષભદેવ ભગવંત ગર્ભમાં આવતાં પ્રથમ સ્વખ્નનમાં વૃષભને (ઋષભ) જોયો હતો. આ બન્ને વિશિષ્ટતાના કારણે તુષ્ટ બનેલ દેવોના ઇન્દ્રે તેમનું 'ઋષભ' એ નામ સ્થાપ્યું હતું. આ વિગત આ નિ. પ્ય તથા આ. હા. ટી.માં સામાન્ય રીતે ટાંકવામાં આવી છે. જયારે ચે. વં. મ. ભા.માં વિશિષ્ટ રીતે ટાંકવામાં આવી છે. પ્

# च-[ च ]-अने, अथवा. "

ગાથા-૨, ૩ તથા ૪માં 'च' શબ્દનો પ્રયોગ અગિયાર વખત કરવામાં આવ્યો છે, જેમાં દશ 'च' નો અર્થ 'અને' છે, જયારે એક 'च' નો અર્થ 'અથવા' છે.

'सुविहिं च पुप्फदंतं' પદમાં વપરાયેલ 'च' નો અર્થ 'અથવા' છે, જયારે બાકીના 'च' નો અર્થ 'અને' છે.

ઉપર્યુક્ત ત્રણ ગાથામાં 'च'ની ગોઠવણ નીચે પ્રમાણે છે.

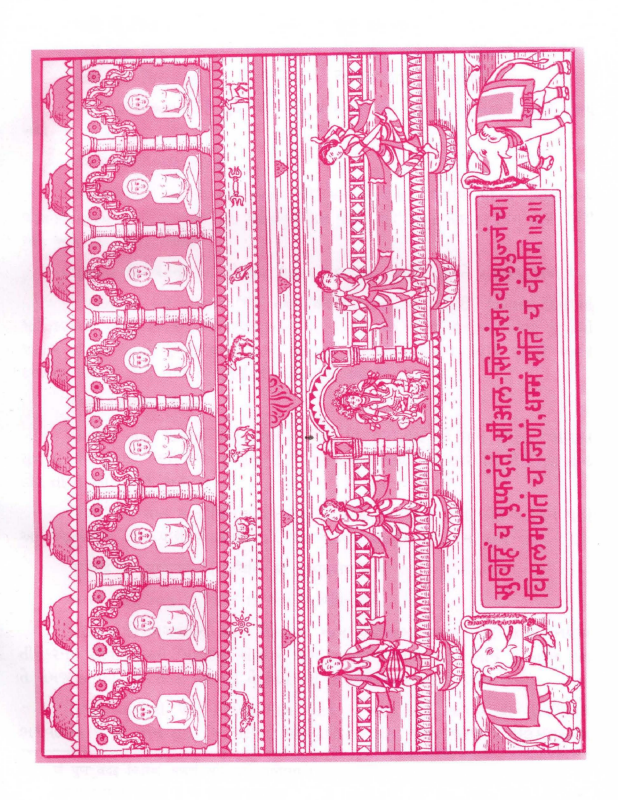
| પ્રથમ બે જિન | <del></del> | उसभमजिअं <b>च</b>                     |
|--------------|-------------|---------------------------------------|
| પછી બે જિન   |             | संभवमभिणंदणं च                        |
| પછી એક જિન   |             | सुमइं च                               |
| પછી બે જિન   |             | पउम्मप्पहं सुपासं जिणं च              |
| પછી બે જિન   |             | चंदप्पहं वंदे सुविहिं <b>च</b>        |
| પછી ત્રણ જિન |             | (पुप्फदंतं) सीअल सिज्जंस वासुपुज्जं च |
| પછી બે જિન   |             | विमलमणंतं च                           |
| પછી બે જિન   |             | धम्मं संतिं <b>च</b>                  |
|              |             |                                       |

५५. उरूसु उसभलंछण उसभं सुमिणंमि तेण उसभजिणो ।

- ५७. एयस्स ऊरुजुयले, तिवयसुवन्नुज्जलं धवलं ॥५४२॥ अन्नोन्नाभिमुहं किर, वसहजुगं लंखणं रुइरमासि । सुमिणम्मि पढममुसभो, चोद्दससुमिणाण मज्झिम्म ॥५४३॥ दिट्टो मरुदेवीए, तेण कयं उसहनाममेयस्स । तट्टेणाऽमरवइणा....॥५४४॥ —-थे. वं.
  - तुट्ठेणाऽमरवइणा......॥५४४॥ —ચે. વં. મ.ભા., ગા. ૫૪૨-૪૩-૪૪, પૃ. ૯૮-૯૯.
- ५८. समुच्चये विकल्पोक्तौ, व्यभिचारे व्यवस्थितौ ।
   औपम्येऽतिशये हेतौ, चकारोऽन्वाचयादिषु ॥
- —શબ્દરત્નપ્રદીપ, મુક્તક-૨, શ્લોક-૨, પૃ. ૩૧

<sup>—</sup>આ. નિ., ગા. ૧૦૮૦

પ ह. जेण भगवओ दोसु वि उरूसु उसभा उप्पराहुत्ता जेणं च मरुदेवाए भगवईए चोद्दसण्हं महासुमिणाणं पढमो उसमो सुमिणे दिट्ठो त्ति, तेण तस्स उसभो ति णामं कयं सेसितित्थगराणं मायरो पढमं गयं तओ वसहं एवं चोद्दस । —આ. હા, ટી., પ. ૫૦૨ અ.



પછી બે જિન — कुंथुं आरं च

**५७ १७ ७५** महिं वंदे मुणिसुळ्यं निमिजिणं च

**५७ ७० किन क्रिनेमिं** पासं तह वद्धमाणं च

આ ગોઠવણ પાછળ શ્રી સૂત્રકારભગવંતના મનમાં ક્ચો ગૂઢ આશય હશે તે જાણી શકાયું નથી.

## वंदे-[वन्दे]-वंधन भुं छुं.

ઉપર્યુક્ત ત્રણ ગાથામાં ત્રણ વખત 'वंदे' અને બે વખત 'वंदािम' પદનો પ્રયોગ નીચે જણાવેલ ક્રમથી કરવામાં આવ્યો છે. પ્રથમ બે જિન પછી 'वंदे' ત્યાર બાદ છ જિન પછી 'वंदे' અને આઠ જિન પછી 'वंदािम'

સૂત્રકાર ભગવંતની આ ગોઠવણ પાછળ પણ કયો ગૂઢાર્થ હશે તે સમજાયું નથી.

ઉપરાંત આ રીતે વારંવાર 'વંદે' તથા 'વંદામિ' પદનો પ્રયોગ કરી, વારંવાર વંદન શા માટે કરવામાં આવ્યું છે તેનું સ્પષ્ટીકરણ ફક્ત ચે. વં. મ. ભા.માં જ કરવામાં આવ્યું છે. ત્યાં જણાવ્યું છે કે—અહીં સૂત્રમાં વારંવાર જે વંદનાર્થક ક્રિયાપદનો પ્રયોગ કરાયો છે તે આદર દર્શાવવા માટે છે અને તેથી તે પુનરુક્તિ, દોષકારક નથી.<sup>પ૯</sup>

#### जिणं-[जिनं ]-िश्रनिने.

ઉપર્યુક્ત ત્રણ ગાથામાં ત્રણ વખત '<del>ગિ</del>ળં' પદ વપરાયેલ છે અને સંપૂર્ણ 'લોગસ્સ સૂત્ર'માં પાંચ વખત 'जિનં' શબ્દ વપરાયો છે. સંપૂર્ણ સૂત્રમાં સૌથી વધુ વપરાયેલ કોઈ પણ શબ્દ હોય તો તે આ 'जિનં' શબ્દ છે.

'जिणं' પદ સાત સાત જિનના અંતરે એટલે કે સાતમા જિન પછી, ચૌદમા જિન પછી અને એકવીસમા જિન પછી ગોઠવાયેલ છે. આ ગોઠવણ સહેતુક હોય તેમ લાગે છે.

## सुविहिं च पुष्फदंतं—[ सुविधिं च पुष्पदन्तम् ]—

જેમનું બીજું નામ 'પુષ્પદંત' છે એવા સુવિધિનાથને.

દરેક તીર્થંકરભગવંતોનું માત્ર એકેક જ નામ આપવામાં આવ્યું છે. જયારે નવમા તીર્થંકરના 'સુવિધિ' અને 'પુષ્પદંત' એવાં બે નામ આપવામાં આવ્યા છે. આનું શું કારણ હશે તે સમજાયું નથી. કારણ કે ગ્રંથકારો તે અંગે કશું જ સ્પષ્ટીકરણ કરતાં નથી.

તેવીશ તીર્થંકરો પૈકી દરેકના માત્ર એકેક જ નામ હશે, જ્યારે શ્રી સુવિધિનાથ ભગવાનના જ બે નામ હશે. એ કલ્પના પણ ટકી શકે તેમ નથી. કારણ કે કલિકાલસર્વજ્ઞ

५८. जं पुण वंदइ किरिया भणणं सुत्ते पुणो पुणोइत्थ । आयरपगासगत्ता पुणकृतं तं न दोसगरं ॥५३८॥

आयरपगासगत्ता पुणरुत्तं तं न दोसगरं ॥५३८॥ — थे. वं. भ. ला., गा. ५३८, पृ. ८६.

આચાર્યભગવંત શ્રીહેમચંદ્રાચાર્યે 'અભિધાનચિન્તામિશ'માં શ્રીવર્ધમાનસ્વામીના છ નામ ગણાવ્યાં છે. તે ગણાવેલ છ નામો પૈકી બીજાં બીજાં નામોને જતાં કરીએ તો પણ શ્રીવર્ધમાન સ્વામીનું 'મહાવીર' નામ તો પ્રસિદ્ધ હોવા સાથે આગમોમાં પણ ઉલ્લિખિત છે, તેથી આની પાછળ શું કારણ હશે, તે સમજાયું નથી.

આ. નિ., આ. હા. ટી., વં. વૃ તથા દે. ભા. આ ચાર ગ્રંથો તો 'પુષ્પદંત' નામ મૂળ ગાથામાં હોવા છતાં પણ તેનું વિવેચન કે તેનો નામોલ્લેખ સુદ્ધાં કરતાં નથી. જયારે ચે. વં.મ.ભા., યો. શા. સ્વો. વિ., આ. દિ. તથા ધ. સં. તેનું વિવેચન કરે છે પણ તેમાંય વિશિષ્ટ વિવેચન તો માત્ર ચે. વં. મ. ભા. જ કરે છે.

યો. શા. સ્વો. વિ. તથા ધ. સં. 'સુવિધિનાથ'નું 'પુષ્પદંત' એ બીજું નામ છે એમ જ્યાવે છે.<sup>૬૦</sup>

ચે. વં. મ. ભા. પણ 'સુવિધિ' એ નામ છે અને 'પુષ્પદન્ત' એ વિશેષણ છે એમ જણાવવા પૂર્વક,<sup>દ</sup> કેટલાક 'પુષ્પદન્ત'ને નામ તરીકે માન્ય રાખી 'સુવિધિ'ને વિશેષણ તરીકે માને છે, તે મતાંતરનો ઉલ્લેખ કરે છે.<sup>દ</sup>

આ. દિ. 'સુવિધિ' એ નામ છે અને ન્પુષ્પદન્ત' એ વિશેષણ છે એમ જણાવે છે. 'ે

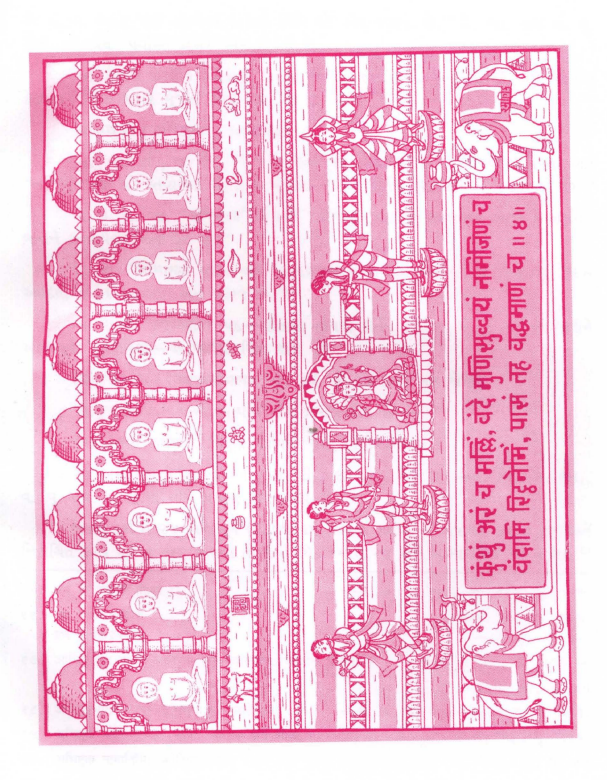
## तह-[ तथा ]-अने

'पासं तह वद्धमाणं च' એ પદમાં 'तह' શબ્દનો પ્રયોગ કરાયો છે. આ 'तह' નો અર્થ 'તથા' કરવામાં આવેલ છે.

## एवं-[ एवं ]-એ પ્રકારે.

આ. હા. ટી, 'एवं' પદનો અર્થ 'અનન્તરોક્ત પ્રકાર વડે' એમ કરે છે.<sup>દરૂ</sup> લ. વિ., યો. શા. સ્વો. વિ. તથા ધ સં. 'एवं' પદનો અર્થ 'અનન્તરોદિત વિધિ વડે' એમ કરે છે.<sup>દરૂ</sup>

| ६०. पुष्पकलिकामनोहरदन्तत्वात् पुष्पदन्त इति ।<br>द्वितीयं नाम ।<br>द्वितीयं नाम । | —યો. શા. સ્વો. વિ., ૫. ૨૨૫ આ.<br>—ધ. સં., પૃ. ૧૫૬ |
|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ६९ <sub>.</sub> सुविही नामं विसेसणं बीयं।                                         | —ચે. વં. મ. ભા., ગા. પ૭૧, પૃ. ૧૦૩.                |
| अत्रे एयं नामं सुविहिं च विसेसणं देंति                                            | —ચે. વં. મ. ભા., ગા. ૫૭૩, પૃ. ૧૦૪.                |
| <ol> <li>सुविधिस्तं कथंभूतं पुष्पदन्तं पुष्पवद्यन्ताः यस्यासौ</li> </ol>          | पुष्पदन्तस्तं — આ. દિ., પત્ર २६७ आ.               |
| ६३. एवम् - अनन्तरोक्तेन प्रकारेण                                                  | —આ. હા. ટી. ૫. <b>૫૦૭</b> અ                       |
| <b>६४.</b> एवम् - अनन्तरोदितेन विधिना                                             | —લ. વિ., પૃ. ૪૫.                                  |
| एवम् - अनन्तरोदितेन विधिना                                                        | —યો. શા. સ્વો. વિ., ૫. ૨૨૭. અ                     |
| एवम् – अनन्तरोदितेन विधिना                                                        | —ધ. સં., પૃ. ૧૭૫                                  |



ચે. વં. મ. ભા. 'एवं' નો અર્થ 'કહેલી વિધિ વડે' એમ જગ્રાવે છે. ધે દે. ભા. તથા વં. વૃ. 'एवं' નો અર્થ 'પૂર્વોક્ત પ્રકારે' એમ કરે છે. ધ

આ પ્રમાણે કેટલાક ગ્રંથકારો 'કહેલી વિધિ મુજબ' એવો અર્થ કરે છે અને બાકીના કેટલાક 'કહેલા પ્રકાર મુજબ' એવો અર્થ કરે છે.

## अभिथुआ-[ अभिष्टुता: ]-સ્તવાયેલા.

આ. હા. ટી., લ. વિ., યો. શા. સ્વો. વિ. તથા ધ. સં. 'अभिथुआ' પદનો અર્થ 'અભિમુખપણા વડે સ્તવાયેલા એટલે કે પોતાના નામથી કીર્તન કરાયેલા' એ પ્રમાણે કરે છે. છે

ચે. વં. મ. ભા. 'अभिથુआ' નો અર્થ 'અભિમુખ ભાવથી સ્તવાયેલા એટલે કે અપ્રમત્ત બનીને સ્તવાયેલા' એવો કરે છે.<sup>દ</sup>

દે. ભા. 'अभिथुआ' પદનો અર્થ 'આદરપૂર્વક સ્તવાયેલા' એવો કરે છે.<sup>દ</sup>″ વં. વૃ. 'નામ આદિથી કીર્તન કરાયેલા' એમ જણાવે છે.<sup>∞</sup>

આ પ્રમાણે 'अभिथुआ' પદ—પોતાના નામથી કીર્તન કરાયેલા યા તો અપ્રમત્ત બનીને આદરપૂર્વક સ્તવાયેલા—એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

विहुयरयमला-[ विधूतरजोमला: ]-दूर ५५५ छे २४ अने भक्ष श्रेभशे.

'विधूतरजोमलाः' ५६नी व्युत्पत्ति नीये प्रभाशे थाय छे :—

रजश्च मलश्च रजोमलौ, विधूतौ रजोमलौ यैस्ते विधूतरजोमला: ।

રજ અને મલની વ્યાખ્યા આ. હા. ટી., લ. વિ., યો. શા. સ્વો. વિ., દે. ભા., વં. વૃ. તથા ધ. સં.માં નીચે પ્રમાણે પ્રાપ્ત થાય છે :—

બંધાતું કર્મ તે ૨જ અને પૂર્વે બંધાયેલ કર્મ તે મલ અથવા તો બંધાયેલ કર્મ તે ૨જ અને નિકાચિત કરેલ કર્મ તે મલ. અથવા તો ઇર્યાપથિક કર્મ તે ૨જ અને સામ્પરાયિક કર્મ તે મલ.°

```
દપ. एवं ति भणियविहिणा। ——ચે. વં. મ. ભા., ગા. ૬૨૧, પૃ. ૧૧૧.
```

- ह७. आभिमुख्येन स्तुता अभिष्ठुता इति स्वनामभिः कीर्तिता इत्यर्थः । આ. હા. ટી., ૫. ૫૦૭ અ. — લ. વિ., ૫. ૪૫
- ह८. अभिमुहभावेण थुया अभिथुया नो पमत्तेण । —-थे. वं. भ. ભા., ગા. ह२१, पृ. १९१.
- ह८. अभिष्ठुता आभिमुख्यत: स्तुता: सादरम् इति भाव: । हे. ભા., પૃ. ૩૨૫.
- ७०. अभिष्ठुता नामादिभिः कीर्तिता इत्यर्थः । —— वं. वृ., पृ. ४२
- 99. तत्र बध्यमानं कर्म रजो भण्यते पूर्वबद्धं तु मल इति अथवा बद्धं रजो निकाचितं मल: अथवा इर्यापथं रज: साम्परियकं मल इति । ——આ. હા. ટી., ૫. ૫૦૭ અ.

हह. एवं पूर्वोक्तप्रकारेण—हे. ભા., ५. ३२५.एवं पूर्वोक्तप्रकारेण—वं. वृ., ५. ४२.

ચે. વં. મ. ભા. ૨જ અને મલની પૂર્વોક્ત ગ્રંથકર્તા જે રીતે ત્રણ વ્યાખ્યાઓ આપે છે તે રીતે ત્રણ વ્યાખ્યાઓ ન આપતાં માત્ર એક જ વ્યાખ્યા આપે છે કે બંધાતું કર્મ તે ૨જ છે અને બંધાયેલું કર્મ તે મલ છે. <sup>૭૨</sup>

આ રીતે 'विहुयस्यमला' પદ-જેમણે સર્વ પ્રકારના કર્મોને (વિશિષ્ટ પરાક્રમ પૂર્વક) દૂર કરી નાખ્યાં છે તેવા-એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

पहीणजरमरणा-[ प्रक्षीणजरामरणाः ]-प्रકृष्ट रीते (संपूर्ध रीते) નષ્ટ થયા છે વૃદ્ધાવસ્થા અને મૃત્યુ જેમના એવા.

'प्रक्षीणजरामरणाः' પદની વ્યુત્પત્તિ નીચે પ્રમાણે થાય છે :—

जरा च मरणं च जरामरणे, प्रक्षीणे जरामरणे येषां ते प्रक्षीणजरामरणा: ।

આ. હા. ટી. વગેરે લગભગ બધા ગ્રંથો 'पहीणजरमरणा' પદની છાયા 'प्रक्षीणजरामरणाः' કરે છે.<sup>®3</sup> ઉપરાંત 'विहुयरयमला' અને 'पहीणजरमरणा' એ બે પદો વચ્ચે કાર્યકરણ સંબંધ યોજે છે. એટલે કે શ્રી તીર્થંકર ભગવંતો 'વિધૂતરજોમલ' છે માટે 'પ્રક્ષીણજરામરણ' છે એમ જણાવે છે.<sup>®</sup>

આ પ્રમાણે 'पहीणजरमरणा' **૫દ—જેયની વૃદ્ધાવસ્થા અને મરણ સંપૂર્ણ રીતે નષ્ટ** થયેલા છે તેવા—એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

चउवीसं पि-[ चतुर्विशतिरिप ]-थोवीस अने બीજा.

અહીં વપરાયેલ 'अपि' શબ્દનો ભાવાર્થ 'અને બીજા' એ પ્રમાણે થાય છે. પ્રથમ પદ્યમાં 'चडवीसंपि' पદ द्वितीयाना બહુવચન અર્થમાં વપરાયેલ છે, જ્યારે અહીં 'चडवीसं पि' પદ પ્રથમાના બહુવચન અર્થમાં વપરાયેલ છે. એટલે 'ચોવીસ અને બીજા' એ પ્રમાણે અર્થ સમજવો.

जिणवरा-[ जिनवरा: ]-श्रिनवरो.

જિનોમાં વર એટલે શ્રેષ્ઠ તે 'જિનવર.'

'જિન' કોને કહેવાય ? તે અંગે આ. હા. ટી.માં જણાવાયું છે કે શ્રી જિનપ્રવયનમાં સામાન્ય રીતે વિશિષ્ટ શ્રુતધરો આદિ પણ 'જિન' જ કહેવાય છે અને તે આ રીતે :— શ્રુતજિનો, અવધિજિનો, મનઃપર્યાયજ્ઞાનજિનો તથા છદ્મસ્થ વીતરાગ ભગવંતો.<sup>૭૫</sup>

આ. હા. ટી. તથા લ. વિ.માં 'जिणवरा' પદની વ્યાખ્યા 'શ્રુતાદિ જિનોથી પ્રધાન એટલે

७२. कम्मं रय ति वुच्चइ बण्झंतं, बद्धयं मलं होइ। — ये. वं. भ. ભા., ગા. ६२२, ५. ११२.

૭૩. प्रक्षीणे जरामरणे येषां ते । —આ. હા. ટી. પ. ૫૦૭ અ.

७४. यतश्चैवंभूता अत एव प्रक्षीणजरामरणाः कारणाभावात् । ——आ. હા. ટી. ૫. ૫૦૭ અ.

७५. इह प्रवचने सामान्यतो विशिष्टश्रुतधरादयोऽपि जिना एवोच्यन्ते । तद्यथा-श्रुतजिना अवधिजिना मन:पर्याय-ज्ञानजिना: छदास्थवीतरागाश्च । ——आ. હા. ટી. ૫. ૫૦૧ અ.

સામાન્ય કેવલી' અર્થાત્ 'કેવલજ્ઞાનીઓ' એ પ્રમાણે કરવામાં આવી છે. ક અન્ય ગ્રંથકારો પણ 'जिणवरા' પદની ઉપરોક્ત વ્યાખ્યા જ કરે છે, પરંતુ 'પ્રધાન'ને સ્થાને 'પ્રકૃષ્ટ' શબ્દ વાપરે છે. એ આ રીતે સર્વ ગ્રંથકારોને 'जिणवरા' પદથી કેવલજ્ઞાનીઓ અભિપ્રેત છે.

આ રીતે 'जिणवरा' પદ-શ્રુતાદિ જિનોથી પ્રધાન એવા કેવલજ્ઞાનીઓ એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

## तित्थयरा-[ तीर्थकरा: ]-तीर्थं ५रो.

'તિત્થયરા' પદની વ્યાખ્યા પ્રથમ પદના 'ધમ્મતિત્થયરે' પદની વ્યાખ્યામાં આવી ગયેલ છે.

'जिणवरा' પદથી સર્વ કેવલજ્ઞાનીઓ આવી જાય છે, પણ અહીં તો શ્રીતીર્થંકર ભગવંતોને જ પ્રહણ કરવા છે માટે 'जिणवरा' પદ પછી 'तित्थयरा' પદ મૂકેલ છે.

## पसीयंतु-[ प्रसीदन्तु ]-प्रसादवाणा थाव.

नाह्वयति वा तथापि च, तमाश्रिताः स्वेष्टमश्नुवन्ते ॥४॥

'पसीयंतુ' પદનો અર્થ આ. હા. ટી., લ. વિ., યો. શા. સ્વો. વિ.<sup>જ</sup> આદિ સર્વ ત્રંથકારો 'પ્રસાદ કરવામાં તત્પર થાવ.' એમ કરે છે. માત્ર ચે. વં. મ.ભા. એ પદનો અર્થ 'સદા તોષવાળા થાવ' એમ કરે છે.<sup>જ</sup>

અહીં એક પ્રશ્ન ઊઠે છે કે, જેમના રાગદ્વેષ આદિ સર્વ દોષો ક્ષીણ થઈ ગયા છે તે શ્રી વીતરાગભગવંતો પ્રસાદ કેવી રીતે કરી શકે ? પરંતુ તેના સમાધાનો જુદા જુદા ગ્રંથકારો જુદી જુદી દલીલો દ્વારા આપણને સચોટ રીતે સમજાવે છે. આ. હ. ટી.લ્બ આ વિષયમાં જણાવે છે

કે, તે ભગવંતો ક્લેશોનો ક્ષય થવાથી જ પૂજ્ય છે. જે સ્તુતિ કરવાથી પ્રસન્ન થાય, તે નિંદા થાય ત્યારે અવશ્ય રોષ કરે; અને આ રીતે સર્વત્ર જેનું ચિત્ત સમાન નથી તે સર્વનું હિત કરનાર કેવી રીતે બને ? શ્રીતીર્થંકરભગવંતો રાગ અને દ્વેષનો ક્ષય થવાથી ત્રણે લોકને જાણનારા છે, પોતાના આત્મામાં અને પારકામાં તુલ્ય ચિત્તવાળા છે અને તેથી સજ્જનો દ્વારા સદા પૂજા કરવા યોગ્ય છે. જે રીતે ઠંડીથી પીડાતા પ્રાણીઓ ઉપર અગ્નિ રાગ કે દ્વેષ કંઈ કરતો નથી, તેમ તેમને બોલાવતો પણ નથી, તો પણ જે તેનો આશ્રય અંગીકાર કરે છે તે પોતાના ઇષ્ટને મેળવે છે. તેવી રીતે ત્રણે ભુવનના ભાવોને પ્રકાશિત કરનારા શ્રીતીર્થંકરભગવંતોનો જે લોકો ભક્તિથી સારી રીતે આશ્રય સ્વીકારે છે, તેઓ સંસારરૂપી ઠંડીને દૂર કરીને મોક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે.

સારાંશ કે—જો કે તેઓ રાગાદિ રહિત હોવાથી પ્રસન્ન થતા નથી; તો પણ અચિન્ત્ય ચિંતામણિ સમાન તેમને ઉદ્દેશીને અંતઃકરણની શુદ્ધિ અને ભક્તિપૂર્વક કરેલી સ્તુતિના પ્રભાવે સ્તુતિકારોને જે અભિલાષિત ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમાં પ્રધાન નિમિત્ત તો તેઓ જ છે.

'पसीयंतु' પદનું વિવેચન કરતાં લ. વિ. જણાવે છે કે—આ 'પસીયંતુ' પદ પ્રાર્થના છે કે નહીં ? જો પ્રાર્થના હોય તો આ ઠીક નથી, આશંસા સ્વરૂપ હોવાથી. હવે જો એમ કહો કે આ પ્રાર્થના નથી તો આનો ઉપન્યાસ નિષ્પ્રયોજન છે કે સપ્રયોજન ? જો નિષ્પ્રયોજન કહેવામાં આવે તો વંદનસૂત્ર (લોગસ્સ-સૂત્ર) અચારુ ઠરે; કારણ કે તેમાં નિરર્થક પદનો ઉપન્યાસ થયેલો ગણાય અને જો સપ્રયોજન કહેવામાં આવે તો અયથાર્થ હોવાથી પ્રયોજનની સિદ્ધિ કેમ થાય ?

આનું સમાધાન કરતાં શ્રી ગ્રંથકાર મહર્ષિ કહે છે કે—આ પ્રાર્થના નથી. કારણ કે અહીં પ્રાર્થનાનું લક્ષણ ઘટતું નથી. પ્રસાદની પ્રાર્થના તો પ્રાર્થનીય પુરુષમાં અપ્રસાદની સૂચક છે; કારણ કે સંસારમાં એવું જોવાય છે કે જે અપ્રસન્ન હોય તેના પ્રતિ પ્રસન્નતાની પ્રાર્થના કરવામાં આવે. જે અપ્રસન્ન જ ન હોય તેની પ્રસન્તતા માટે પ્રાર્થના કેવી ? અથવા 'ભવિષ્યમાં અપ્રસન્ન ન થાય તે માટે પ્રાર્થના કરવામાં આવે છે.' એમ કહેવામાં આવે તો પણ તેમાં પૂર્વોક્ત કારણથી જ બાધ આવે અને આમ બન્ને રીતે તેમાં અવીતરાગતા જ સાબિત થાય.

અને તેમ થવાથી સ્તુતિધર્મનો વ્યતિક્રમ થાય. વગર વિચાર્યે બોલવાથી ભગવાનમાં અવીતરાગતા દોષનું આક્રમણ અર્થાપત્તિ-ન્યાયથી સુલભ બને. (અર્થાપત્તિનો અર્થ છે કે જાડો • દેવદત્ત દિવસે નથી ખાતો અર્થાત્ રાત્રે ખાય છે. એ પ્રમાણે ભગવાન પ્રાર્થનાથી પ્રસન્ન થાય છે એનો અર્થ એ થયો કે તેઓ ક્યારેક અપ્રસન્ન પણ થાય છે.) સજ્જનોની એવા પ્રકારની વચન પદ્ધતિ નથી હોતી કે જેથી મૂળ તત્ત્વમાં જ બાધ આવે; કારણ કે શ્રી જિનમાર્ગવચનની કુશળતા યુક્ત પુરુષોથી જ સમજાય તેવો છે.

तद्वत्तीर्थकरान् ये, त्रिभुवनभावप्रभावकान् भक्त्या । समुपाश्रिता जनास्ते, भवशीतमपास्य यान्ति शिवम् ॥५॥

एतदुक्तं भवति—यद्यपि ते रागादिरहितत्वात्र प्रसीदन्ति तथापि तानुद्दिश्याचिन्त्यचिन्तामणिकल्पानन्तःकरणशुद्ध्या-ऽभिष्टवकर्तृणां तत्पूर्विकैवाभिलिषितफलावासिर्भवति । - आ. હા. टी., ५. ५०७ अ. 'पसीयंतु' આ વચનનો ઉપન્યાસ નિષ્પ્રયોજન છે કે સપ્રયોજન ? તેનો જો વિચાર કરીએ તો તે ઉપન્યાસ યુક્તિયુક્ત જ છે, ભગવાનની સ્તુતિસ્વરૂપ હોવાથી. કહ્યું છે કે-આ ભગવંતોના રાગાદિ ક્લેશો ક્ષીણ થઈ ગયેલા છે તેથી તેઓ પ્રસન્ન થતા નથી અને તેમની કરાયેલી સ્તુતિ પણ નકામી થતી નથી, કારણ કે, તેઓની સ્તુતિ કરવાથી ભાવોની વિશુદ્ધિ થાય છે અને પરિણામે કર્મોનો નાશ થાય છે.

ચે. વં. મ. ભા. જણાવે છે કે—જે સ્તુતિ કરવાથી તુષ્ટ-પ્રસન્ન થાય તે નિંદા કરવાથી અવશ્ય રુષ્ટ બને. તેઓ વીતરાગશબ્દને કેવી રીતે ધારણ કરી શકે ? અને તેઓની સ્તુતિ પણ કેમ કરાય ? હવે જો વીતરાગ ભગવંતો પ્રસન્ન નથી થતા તો 'પસ્તિયંતુ' એવું બોલવાનું શું પ્રયોજન ? આ રીતનો પ્રશ્ન ઉઠાવી ત્યાં સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે—સાચી વાત છે કે રાગ- દ્વેષ વિનાના તે ભગવંતો તુષ્ટ થતા નથી, તો પણ ભક્તિપૂર્વકના આ વચન વડે કર્મોનો ક્ષયોપશમ થવાથી ભવ્ય આત્માઓનું સુંદર કલ્યાણ થાય છે.

યો. શા. સ્વો. વિ. તથા ધ. સં. જણાવે છે કે---

જો કે તે ભગવંતો વીતરાગ હોવાથી સ્તુતિ કરવામાં આવે તો તોષને ધારણ કરતા નથી અને નિંદા કરવામાં આવે તો દ્વેષવાળા બનતા નથી. તો પણ જેમ ચિંતામણિ, મંત્ર આદિના આરાધક તેનું ફળ મેળવે છે તેમ જે એમની સ્તુતિ કરે છે તે સ્તુતિનું ફળ અને નિંદક નિંદાનું ફળ મેળવે જ છે.

આ જ વાત શ્રીગ્રંથકારમહર્ષિએ વીતરાગુસ્તોત્રમાં જણાવી છે કે-'જે અપ્રસન્ન હોય

८१. आह-किमेषा प्रार्थना अथ नेति, यदि प्रार्थना न सुन्दरेषा आशंसारूपत्वात् । अथ न, उपन्यासोऽस्या अप्रयोजन इतरो वा । अप्रयोजनश्चेदचारु, वन्दनसूत्रं निरर्थकोपन्यासयुक्तत्वात्, अथ सप्रयोजनः, कथमयथार्थतया तित्सिद्धिरिति, अत्रोच्यते, न प्रार्थनेषा तल्लक्षणानुपपतेः तदप्रसादाक्षेपिकेषा, तथा लोकप्रसिद्धत्वात्, अप्रसत्तं प्रति प्रसाददर्शनात्, अन्यथा तदयोगात् भाव्यप्रसादिविनिवृत्त्यर्थं च, उक्तादेव हेतोरिति, उभयथाऽपि तदवीतरागता, अत एव स्तवधर्मव्यितिक्रमः, अर्थापत्त्याऽऽकोशात्, अनिरूपितािभधानद्वारेण, न खल्वयं वचनविधिरार्याणां तत्तत्त्वबाधनात् वचनकौशलोपेतगम्योऽयं मार्गः, अप्रयोजनसप्रयोजनिचन्तायां तु न्याय्य उपन्यासः, भगवत्स्तवरूपत्वात् । उक्तं च-

क्षीणक्लेशा एते, न हि प्रसीदन्ति न स्तवोऽपि वृथा । तत्स्वभाव(स्तवभाव)विशुद्धेः, प्रयोजनं कर्मविगम इति ॥१॥

--લ. વિ., પૃ. ૪૫-૪૬

८२. तूसंति संथुया जे, नियमा रूसंति निंदिया ते उ । कह वीयरागसदं, वहंति ? ते कह व थोयव्वा ? ॥६२६॥ अह ते न पसीयंति हु, कज्जं भणिएण ता किमेएण । सच्चं ते भगवंतो विरागदोसा न तूसंति ॥६२७॥ भित्तभणिएण इमिणा, कम्मक्खउवसमभावओ तहिव । भवियाण सुकल्लाणं, कसायफलभूयमिल्लयइ ॥६२८॥

—ચે. **વં**. મ. ભા., ગા. ૬૨૬-૨૭-૨૮, પૃ. ૧૧૩.

તેનાથી ફળ કેમ પ્રાપ્ત થાય ? આ પ્રશ્ન સંગત નથી, કારણ કે શું અચેતન એવા પણ ચિંતામણિ વગેરે ફળ નથી આપતા ?' આમ કહી ફરી પ્રશ્ન ઉઠાવ્યો છે કે-'જો તે ભગવંતો પ્રસન્ન નથી થતા, તો શા માટે 'પ્રસન્ન થાવ' એવો વ્યર્થ પ્રલાપ કરવો ?' તેનું સમાધાન આપતાં જણાવ્યું છે કે-'(વસ્તુત:) એમ નથી. ભક્તિના અતિરેકથી એમ બોલવામાં પણ દોષ નથી અર્થાત્ એમ બોલવાથી અતિશય ભક્તિ પ્રકટ કરાય છે.'<sup>23</sup>

દે. ભા. તથા વં. વૃ. જણાવે છે કે-જો કે શ્રીતીર્થંકરભગવંતો વીતરાગ આદિપણાથી પ્રસન્ન થતા નથી; તો પણ અચિત્યપ્રભાવશાળી ચિંતામણે રત્ન આદિની માફક મનની શુદ્ધિપૂર્વક તેમની આરાધના કરનાર ઇચ્છિત ફળને મેળવે છે.<sup>૮૪</sup>

સારાંશ એ છે કે—શ્રીતીર્થંકરભગવંતો રાગ-દેષથી રહિત હોવાથી તેમની સ્તુતિ કરનાર કે નિંદા કરનાર ઉપર રાજા વગેરેની જેમ પ્રસન્ન કે અપ્રસન્ન થતા નથી. તો પણ જેમ ચિંતામણિ રત્નથી ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે તેમાં વસ્તુસ્વભાવ કારણ છે, તેમ શ્રીતીર્થંકરભગવંતની સ્તુતિ આદિ દ્વારા જે ઇષ્ટ ફળની પ્રાપ્તિ આરાધકને થાય છે, તેમાં તે ભગવંતનું સ્વાભાવિક સામર્થ્ય કારણ છે. વળી, સ્તુતિ આદિમાં પ્રધાન આલંબન શ્રીતીર્થંકરભગવંત હોવાથી આરાધકને થતી ઇષ્ટપ્રાપ્તિ સ્તોતવ્યનિમત્તિક કહેવાય છે, એટલે કે શ્રીતીર્થંકરભગવંતને ઉદ્દેશીને અંતઃકરણના ભાવપૂર્વક કરાયેલી સ્તુતિ આદિથી આરાધકને જે અભિલષ્ત્રિ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમાં પ્રધાન નિમિત્ત શ્રીતીર્થંકરભગવંત છે, એથી એ ફળપ્રાપ્તિને એમની જ પ્રસન્નતા તરીકે ઓળખાવવામાં આવે છે. તદુપરાંત આરાધકને પ્રાપ્ત થતા ઇષ્ટફળના કર્તા અને સ્વામી પણ નૈગમાદિ નયો શ્રીતીર્થંકરભગવંતને જ માને છે.

આ પ્રમાણે 'पसीयंतु' પદ—(વાસ્તવિક રીતે જોતાં શ્રીતીર્થંકરભગવંતો પ્રસન્ન બનતા ન હોવા છતાંય, તેમની સ્તુતિ આદિ દ્વારા પ્રાપ્ત થતી અભીષ્ટ ફળપ્રાપ્તિને તેમની જ પ્રસન્નતા માની) 'પ્રસન્ન થાવ'-એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

कित्तिय-वंदिय-महिआ-[ कीर्तित-वन्दित-महिताः ]- डीर्तन કरायेला, वंदन કरायेला अने पूજा કरायेला.

अप्रसन्नात् कथं प्राप्यं फलमेतदसङ्गतम् ।

चिन्तामण्यादयः किं न, फलन्त्यपि विचेतनाः ? ॥१॥

इत्युक्तमेव, अथ यदि न प्रसीदिन्ति, तर्तिक प्रसीदिन्त्विति वृथाप्रलापेन ? नैवं भक्त्यितशयत एवमिधानेऽपि न दोष: । ——थो. शा. स्वो. वि., ५. २२७ आ.

<del>--</del>ધ. સં., ૫. ૧૫૭ આ.

८३. ते च वीतरागत्वाद्यद्यपि स्तुताः तोषं निन्दिताश्च द्वेषं न यान्ति, तथापि स्तोता स्तुतिफलं निन्दिकश्च निन्दाफल-माप्नोत्येव यथा चिन्तामणिमन्त्राद्याराधकः, यदवोचाम वीतरागस्तवे ।

८४. यद्यप्येते वीतरागादित्वात्र प्रसीदन्ति तथापि तानचिन्त्यमाहात्म्योपेतान् चिन्तामण्यादीनिव मनःशुद्ध्याऽऽराध-यत्रभीष्टफलमवाप्नोति । ——हे. (भा., पृ. ३२५

<sup>—</sup>વં વૃ., પૃ. **૪**૩.

આ. હા. ટી. આ પદની વ્યાખ્યા કરતાં જણાવે છે કે—'कीर्तित' એટલે 'પોતાના નામોથી કહેવાયેલા,' 'वन्दित' એટલે ત્રિવિધ યોગ વડે (મન, વચન, કાયાના યોગ વડે) સારી રીતે સ્તુતિ કરાયેલા અને 'महिआ' નું સંસ્કૃતમાં 'मया' કરી, તેનો અર્થ 'મારા વડે' અથવા તો, 'मिहया' એ પાઠાંતર છે એટલે તેનું સંસ્કૃતમાં 'मिहताः' કરી તેનો અર્થ 'પુષ્પ આદિથી પૂજાયેલા.' '

લ. વિ. 'कीर्तित' અને 'वन्दित' ની વ્યાખ્યા આ. હા. ટી. પ્રમાણે જ કરે છે, પરંતુ 'महिआ' પાઠને સ્થાને 'महिया' પાઠને માન્ય કરી, તેનો અર્થ 'પુષ્પઆદિથી પૂજાયેલા' એ પ્રમાણે કરે છે. '

ચે. વં. મ. ભા. જણાવે છે કે 'कीर्तित' એટલે 'નામોથી ઉચ્ચાર કરાયેલા,' 'वंदित' એટલે 'મસ્તક નમાવવા વડે વંદાયેલા' અને 'महित' એટલે 'પુષ્પ આદિથી પૂજાયેલા અથવા તો 'મારા વડે.'<sup>2</sup>

યો. શા. સ્વો. વિ. તથા ધ. સં. 'कीर्तित' અને 'विन्दित' નો અર્થ, આ. હા. ટી. કરે છે તે પ્રમાણે જ કરે છે, પરંતુ 'महिया' ના અર્થમાં તે જુદા પડે છે. આ. હા. ટી. 'मिहया' ને સ્થાને 'मिहआ' પાઠને માન્ય રાખી તેનો અર્થ 'મારા વડે' એમ કરીને 'મહિત-પૂજિત' અર્થને ગૌણ બનાવે છે, જયારે યો. શા. સ્વો. વિ. તથા ધ. સં 'मिहआ' પાઠને માન્ય કરવા છતાં પણ 'मिहत' એટલે 'પુષ્પાદિથી પૂજિત' એ અર્થને મુખ્ય માની 'મારા વડે' એ અર્થને ગૌણ ગણે છે. '

દે. ભા. 'कीर्तित' પદનો અર્થ આ. હા. ટ્રી. પ્રમાણે જ કરે છે; પરંતુ 'विन्दित' નો અર્થ, વાણી અને મન વડે સ્તવાયેલા અને 'मिहत' નો અર્થ પુષ્પ આદિથી પૂજાયેલા કરીને જણાવે છે કે 'मइया' એવો પણ પાઠ છે, ત્યાં 'મારા વડે' એવો અર્થ કરવો. " 'मइया' એવો પાઠ માત્ર દે. ભા. જ ટાંકે છે, જે નોંધપાત્ર છે.

વં. વૃ. પણ 'कीर्तित' નો અર્થ આ. હા. ટી. પ્રમાણે જ કરે છે, પણ 'वन्दित' નો અર્થ 'કાયા, વાણી અને મન વડે સ્તવાયેલા' કરે છે અને 'महिया' પાઠને માન્ય કરી 'महित' એટલે

८५. कीर्तिता:-स्वनामिभ: प्रोक्ता:, विन्दिता:-त्रिविधयोगेन सम्यक् स्तुता:, मयेत्यात्मिनर्देशे, महिता इति वा पाठान्तरिमदं च, महिता: पुष्पादिभि: पुजिता:। —આ. હા. ટી. ५. ५०७ આ.

८६. महिताः पुष्पादिभिः पूजिताः ।

<sup>—</sup>લ. વિ., પૃ. ૪૬

८७. नामेहि समुच्चिरिया, कित्तिया वंदिया सिरोनमणा । पुप्फाइएहि महिया, मय त्ति वा वायणा सुगमा ॥६२९॥

<sup>—</sup>ચે. વં. મ. ભા., ગા. ૬૨૯, પૃ. ૧૧૩

८८. महिताः पुष्पादिभिः पूजिताः । मइआ इति पाठान्तरम्, तत्र मयका मया । ——यो. शा. स्वो. वि., ५. २२७ आ.

८८. वन्दिता वाङ्मनोभिः स्तुताः, महिताः पुष्पादिभिः पूजिता, मझ्य त्ति वा पाठः, अत्र मयका-मया । ——हे. ला., पृ. उ२प.

'પુષ્પ આદિથી પૂજાયેલા' કરીને કોઈ જ પાઠાંતરનો ઉલ્લેખ કરતા નથી.<sup>૯૦</sup>

આ. દિ. 'कीર્તિત' એટલે સ્તવાયેલા, 'वन्दित' એટલે નમસ્કાર કરાયેલા અને 'महित' એટલે પૂજાયેલા એ પ્રમાણે જણાવે છે.લ્લ

આ પ્રમાણે 'कित्तिय-विन्दिय-महिआ' એ પદ-પોતપોતાના નામથી સ્તવાયેલા, મન, વચન, કાયા વડે નમસ્કાર કરાયેલા અને પુષ્પો આદિથી પૂજાયેલા-એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

जे ए=जे एए-[ये एते]- के आ.

'कित्तियवन्दियमहिआ' પદ મૂક્યા પછી સહેજે શંકા થાય છે કે આ કોને અંગે કહેવાય છે ? તેથી તેના સમાધાનમાં સૂત્રકારે 'जे ए' પદ મૂકીને જણાવ્યું છે કે, જે આ નીચે લખેલા

८०. वन्दिता: कायवाङ्मनोभि: स्तुता:, महिता: पुष्पादिभि: पूजिता: ।

-- વં. વૃ., પૃ. **૪**૨.

৫৭. कीर्तिताः स्तुताः, वन्दिताः नमस्कृताः, महिताः पूजिताः ।

—આ. દિ., ૫. ૨૬ અ.

#### પાદ નોંધ—

'कित्तियवंदियमहिआ' માં આવતા 'महिआ' પદ અંગે ચાર પાઠો પ્રાપ્ત થાય છે. (१) 'महिआ' (२) महिया (३) मइआ (४) मइया. તે પૈકી પ્રથમ પોંઠ 'महिआ' આ. હા. ટી., યો. શા. સ્વો. વિ., ધ. સં. તથા આ. દિ.માં મળે છે. બીજો પાઠ 'महिया' લ. વિ., ચે. વં. મ.ભા., વં. વૃ. તથા દે. ભા. માં મળે છે. ત્રીજો અને ચોથો પાઠ 'मइआ' અને 'मइया' પાઠાંતર તરીકે જ ટાંકવામાં આવેલ છે.

પાઠાંતરો પણ નીચે મુજબ પ્રાપ્ત થાય છે :

આ. હા. ટી.માં 'महिया' પાઠાંતર છે.

યો. શા. સ્વો. વિ.માં 'मइआ' પાઠાંતર છે.

દે. ભા. માં 'मइया' પાઠાંતર છે.

અન્ય ગ્રંથકારો પાઠાંતર ટાંકતા નથી. એટલે આઠ ગ્રંથકારો પૈકી દરેકને માન્ય પાઠ તથા પાઠાંતરોનું કોષ્ઠક આ સાથે દર્શાવ્યા અનુસાર છે.

| working stos the title of the telegraphy of |          |                       |                          |  |
|---------------------------------------------|----------|-----------------------|--------------------------|--|
| પ્ <del>રન</del> ્થો                        | માન્યપાઠ | પાઠા <del>-ત</del> ર  |                          |  |
| આ. હા. ટી.                                  | महिआ     | महिया                 |                          |  |
| લ. વિ.                                      | महिया    | પાઠાંતરનો ઉલ્લેખ નથી. |                          |  |
| ચે. વં. મ. ભા.                              | महिया    | પાઠાંતરનો ઉલ્લેખ નથી. | महिया નો અર્થ 'મારા વડે' |  |
|                                             |          |                       | એમ પણ કરવામાં આવ્યો છે.  |  |
| યો. શા. સ્વો. વિ.                           | महिआ     | मइआ                   | 1                        |  |
| દે. ભા.                                     | महिया    | मइया                  |                          |  |
| વં. વૃ.                                     | महिया    | પાઠાંતરનો ઉલ્લેખ નથી. |                          |  |
| ધ. સં.                                      | महिआ     | मइआ                   |                          |  |
| આ. દિ.                                      | महिआ     | પાઠાંતરનો ઉલ્લેખ નથી. |                          |  |

વિશેષણોથી વિશિષ્ટ છે તે.

ચે. વં. મ. ભા. 'जे ए' પદનો વિશિષ્ટ અર્થ કરે છે કે-'જે આ પ્રત્યક્ષ છે તે.'લ્ર

આ પ્રમાણે 'जे ए' પદ—જે આ નીચે દર્શાવેલા વિશેષણોથી વિશિષ્ટ છે તે—એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

### लोगस्स-[ लोकस्य ]-क्षोअना

આ. હા. ટી. તથા લ. વિ. અહીં વપરાયેલ 'लोक' શબ્દનો અર્થ 'પ્રાણીલોક' કરે છે. <sup>હ</sup>ે ચે. વં. મ. ભા. 'સુર, અસુર આદિરૂપ લોક' એ પ્રમાણે કરે છે. <sup>હ</sup>ે

યો. શા. સ્વો. વિ., દે. ભા., વં. વૃ. અને ધ. સં. 'लोक' શબ્દનો અર્થ 'પ્રાણીવર્ગ' (પ્રાણીસમૂહ) એ પ્રમાણે કરે છે.<sup>૯૫</sup> આ. દિ. કશું જ વિવેચન ન કરતાં માત્ર 'લોક' શબ્દ જ વાપરે છે.

આ રીતે 'लोगस्म' **પદ—પ્રાણીસમૂહ, પ્રાણીલોક યા તો સુર, અસુર આદિરૂપ લોક-એ** અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

#### उत्तमा-[ उत्तमा: ]-(उत्तभ.

'उत्तमा' नो અર્થ આ. नि., 'ત્રણ પ્રકારના તમસ્થી ઉન્મુક્ત થયેલા.' એમ કરી, ત્રણ પ્રકારના તમસ્ ક્યાં ? તેનું વિવેચન કરતાં, મિથ્યાત્વમોહનીય, જ્ઞાનાવરણીય અને ચારિત્રમોહનીય ગણાવે છે. " આ. હા. ટી. તથા લ. વિ. 'उत्तमा' चो એક અર્થ 'પ્રધાન' એ પ્રમાણે કરે છે અને શા માટે પ્રધાન ? તેનું કારણ જણાવતાં 'મિથ્યાત્વ આદિ 'કર્મ' અને 'મલ' તે રૂપ કલંકનો અભાવ હોવાથી પ્રધાન—ઉત્તમ' એમ દર્શાવે છે અને બીજો અર્થ 'તમસ્થી ઉપર ચાલ્યા ગયેલા' એ પ્રમાણે કરી, સંસ્કૃતમાં 'उत्तमसः' ઉપરથી પ્રાકૃતમાં 'उत्तमा' ને સિદ્ધ થયેલ માને છે. "

ચે. વં. મ. ભા. 'उत्तमा' નો અર્થ 'જેમનું તમસ્ ઉચ્છિન્ન થયું છે' એટલે કે નાશ પામ્યું છે તેઓ 'ઉત્તમ,' એ પ્રમાણે જણાવે છે."

- ८२. जे पच्चक्खा एए लोगस्स सुरासुराइरूवस्स ।
- <del>~</del> ચે. વં. મ. ભા., ગા. ૬૩૦, પૃ. ૧૧૩.

८३. लोकस्य प्राणिलोकस्य ।

—આ. હા. ટી., ૫. ૫૦૭ આ.

८४. लोगस्स सुराऽसुराइरूवस्स ।

—ચે. વં. મ. ભા., ગા. **૬૩૦**, પૃ. ૧૧૩.

८५. लोकस्य प्राणिवर्गस्य ।

- —યો. શા. સ્વો. વિ., ૫. ૨૨૭ આ.
- ८६. मिच्छत्तमोहणिज्जा, नाणावरणा चरित्तमोहाओ । तिविहतमा उम्मुका, तम्हा ते उत्तमा हुंति ॥

- —આ. નિ. ગા. ૧૦૯૩.
- ८७. मिथ्यात्वादिकर्ममलकलङ्काभावेन उत्तमाः प्रधानाः, ऊर्ध्वं वा तमसः इत्युत्तमसः 'उत्प्राबल्योर्ध्वगमनोच्छेदनेषु' इतिवचनात् प्राकृतशैल्या पुनरुत्तमा उच्यन्ते । —આ. હા. ટી., ૫. ૫૦૭ આ.
- **८८. उच्छत्रतमत्ता उत्तम ति ।**

—ચે. વં. મ. ભા., ગા. **૬૩૦, પૃ. ૧૧૩**.

યો. શા. સ્વો. વિ. તથા ધ. સં. 'उत्तमा'નો અર્થ 'પ્રકૃષ્ટ' કરે છે. લ્લ્

દે. ભા. 'उत्तमा'નો અર્થ 'પ્રકૃષ્ટ' યા તો 'જેમનું તમસ્ નાશ પામ્યું છે એવા' એ પ્રમાણે કરે છે. ⁰ਂ∞

વં. વૃ. તથા આ. દિ. આ અંગે કંઈ જ વિવેચન ન કરતાં માત્ર 'उत्तमाः' એટલું જ જ્યાવે છે.

આ રીતે 'उत्तमा' **પદ—'પ્રધાન' યા તો 'પ્રકૃષ્ટ' અથવા 'ત્રિવિધ તમસથી ઉન્મુક્ત** બનેલા.'—એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

'जे ए लोगस्स उत्तमा' આ પદનો અર્થ ચે. વં. મ. ભા. 'जे ए' ની સાથે 'लोगस्स' પદનો સંબંધ જોડીને અને 'उत्तमा' પદને એકલું રાખીને કરે છે. (એટલે 'જે આ સુર અસુર આદિરૂપ લોકને પ્રત્યક્ષ છે અને ઉત્તમ છે તે.' એમ અર્થ કરે છે.) ત્યારે અન્ય સર્વ ગ્રંથકારો 'जे ए' પદને અલગ રાખી 'लोगस्स' પદની સાથે 'उत्तमा' પદનો સંબંધ જોડીને કરે છે. એટલે, 'જે આ (ભગવંતો) લોકમાં ઉત્તમ છે તે.' એમ અર્થ કરે છે.

## सिद्धा-[ सिद्धाः ]-सिद्ध थथेला.

આ. હા. ટી., લ. વિ., શા. યો. સ્વો. વિ. તથા ધ. સં. 'સિદ્ધા'નો અર્થ 'કૃતકૃત્ય' કરે છે. <sup>૧૦૧</sup>

ચે. વં. મ. ભા. 'સિદ્ધા' નો અર્થ 'જેમણે શિવને પ્રાપ્ત કર્યું છે એવા' એ પ્રમાણે કરે છે. <sup>૧૦૨</sup> અહીં 'શિવ શબ્દથી મોક્ષ અથવા કલ્યાણ અર્થ થઈ શકે.

દે. ભા. તથા વં. વૃ. 'सिद्धા' પદનો અર્થ 'જેમના પ્રયોજનો સંપૂર્ણ થયા છે તે' એ પ્રમાણે કરે છે.¹૦³

આ. દિ. માં આ અંગે વિવેચન નથી.

આ રીતે 'सिद्धा' **પદ---'કૃતકૃત્ય થયેલા' (યા તો 'શિવને પામેલા')-એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.** 

## 'आरुगगबोहिलाभं-[ आरोग्यबोधिलाभम् ]-આરોગ્ય માટે બોધિલાભને.

| <b>८</b> ८. उत्तमा: प्रकृष्टा: ।         | —યો. શા. સ્વો. વિ., ૫. ૨૨૭ આ.              |
|------------------------------------------|--------------------------------------------|
| १००. उत्तमाः प्रकृष्टा उच्छित्रतमसो वा । | —દે. ભા., પૃ. ૩૨૫.                         |
| ९०१. सिद्धाः कृतकृत्या इत्यर्थः ।        | <del>—</del> આ. હા. ટી., ૫. ૫૦૭ આ.         |
| ૧૦૨                                      |                                            |
| सिद्धा सिवं पत्ता ॥६३०॥                  | —ચે. વં. મ. ભા., ગા. <b>૬૩૦, પૃ. ૧૧૩</b> . |
| १०३. सिद्धाः निष्ठितार्थाः ।             | <del></del> દે. ભા., પૃ. ૩૨૫.              |

આ પદનો અન્વય સર્વ પ્રંથકારો નીચે મુજબ કરે છે :---

'अरोगस्य भावः आरोग्यं, आरोग्याय बोधिलाभः आरोग्यबोधिलाभः तम् आरोग्यबोधिलाभम्'। અર્થ—અરોગપણું તે આરોગ્ય. આરોગ્ય માટે બોધિલાભ તે આરોગ્યબોધિલાભ, તેને.

આ. હા. ટી. 'आरुग्गबोहिलाभं' પદનો અર્થ 'આરોગ્ય' એટલે 'સિદ્ધપશું' તેને માટે 'બોધિલાભ.' 'પરલોકમાં જિનધર્મની પ્રાપ્તિ તે 'બોધિલાભ' કહેવાય છે તેને.' એ પ્રમાણે જણાવે છે.<sup>૧૦૪</sup>

લ. વિ. 'આરોગ્ય' એટલે 'સિદ્ધપશું' તેને માટે 'બોધિલાભ' એટલે 'જિનપ્રણીત ધર્મની પ્રાપ્તિ.' એમ જણાવે છે.<sup>૧૦૫</sup>

ચે. વં. મ. ભા. જ્ણાવે છે કે રોગનો અભાવ તે 'આરોગ્ય' કહેવાય છે, તેનો સાધક જે ભવાંતરગત બોધિલાભ એટલે કે ભવાંતરમાં જિનધર્મરૂપ સંપત્તિ.<sup>૧૦૬</sup>

યો. શા. સ્વો. વિ. તથા ધ. સં. જણાવે છે કે 'આરોગ્ય' એટલે 'સિદ્ધપણું' તેને માટે 'બોધિલાભ' એટલે અર્હત્-પ્રણીત ધર્મની પ્રાપ્તિ તે 'આરોગ્ય બોધિલાભ.' તે નિદાન વગરનો હોય તો મોક્ષ માટે જ થાય છે. ' દે. ભા. તથા વં. વૃ., યો. શા. સ્વો. વિ.માં જણાવેલ વિગતનું જ સમર્થન કરે છે. માત્ર આ. દિ. જણાવે છે કે, આરોગ્યને તથા બોધિલાભને. ' દ

આ પ્રમાણે (આ. દિ. ના અપવાદ સિવાય અન્ય સર્વ પ્રંથોના મતે) 'आरुग्गबोहिलाभં' પદ—આરોગ્ય એટલે સિદ્ધત્વ અને તે માટે (ભવાંતરમાં) શ્રીજિનપ્રણીત ધર્મની પ્રાપ્તિને—એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

અહીં 'આરોગ્ય' શબ્દથી 'ભાવ આરોગ્ય' જ ગ્રહણ કરવું જોઈએ, કારણ કે, 'આરોગ્ય' શબ્દનો સંબંધ 'બોધિલાભ' સાથે છે. જો 'દ્રવ્ય આરોગ્ય' એટલે કે શારીરિક સ્વાસ્થ્ય ગ્રાહ્ય હોત તો 'આરોગ્ય માટે શ્રીજિનપ્રણીત ધર્મની પ્રાપ્તિ' એમ ન કહેતાં 'આરોગ્ય' પદને અલગ જ રખાયું હોત, પણ તેમ ન કરતાં બન્ને પદનો સમાસ કરી એક પદ બનાવવાથી અને પાછળ શ્રી જિનપ્રણીત ધર્મપ્રાપ્તિ વાચક 'બોધિલાભ' શબ્દ આવવાથી અહીં 'ભાવ–આરોગ્ય' જં સંભવે છે.

१०४. आरोग्यं सिद्धत्वं तदर्थं बोधिलाभः प्रेत्य जिनधर्मप्राप्तिर्बोधिलाभोऽभिधीयते तम् ।
——आ. હા. ટी., ૫. ૫૦૭ આ.

૧૦૫. आरोग्यं सिद्धत्वं तदर्थं बोधिलाभः आरोग्यबोधिलाभः जिनप्रणीतधर्म्मप्राप्तिबोधिलाभोऽभिधीयते तम् । ——લ. વિ., પૃ. ૪૬.

१०६. रोगाभावं आरोग्गमाहु, तस्साहु(ह)गो अ जो पेच्चा । बोहीलाभो जिणधम्म-संपया तं महं दिंतु ॥६३१॥ —थे. वं. भ. ભા., ગા. ६૩૧, પૃ. ૧૧૩.

१०७. अरोगस्य भावः आरोग्यं सिद्धत्वं, तदर्थं बोधिलाभः अर्हत्प्रणीतधर्मप्राप्तिरारोग्यबोधिलाभः स ह्यनिदानो मोक्षायैव भवति तम् । — यो. शा. स्वो. वि., ५. २२७ आ.

१०८. आरोग्यं बोधिलाभम् ।

## समाहिवरम्-[ समाधिवरम् ]-श्रेष्ठ सभाधिने.

અહીં વપરાયેલ 'સમાધિ' શબ્દ પર વિવેચન કરતાં આ. હ. ટી. તથા લ. વિ. જણાવે છે કે:- 'समाधानं-समाधि:' (અર્થ - સમાધાન તે સમાધિ.) તે દ્રવ્ય અને ભાવના ભેદથી બે પ્રકારે છે. 'દ્રવ્યસમાધિ' તે છે કે જેના ઉપયોગથી સ્વસ્થપણું થાય યા તો જે વસ્તુઓને પરસ્પર વિરોધ ન હોય તે.

'ભાવસમાધિ' તો જ્ઞાન આદિના સમાધાનને (એટલે કે તે જ્ઞાનાદિ ગુણોની આત્મામાં સારી રીતે સત્તા હોવી તેને) જ કહેવાય છે, કારણ કે તેની સત્તા હોય તો જ પરમ સ્વાસ્થ્યનો યોગ થાય છે.

આ રીતે 'સમાધિ' બે પ્રકારની છે તેથી 'દ્રવ્યસમાધિ'નો વ્યવચ્છેદ કરવા માટે અહીં 'સમાધિ' શબ્દની આગળ 'વર' શબ્દ મૂકેલ છે. વર એટલે 'પ્રધાન'-એટલે કે 'પ્રધાનસમાધિ' અર્થાત્ 'ભાવસમાધિ.' 'વબ્દ આ 'સमाहिवरं' પદનો પૂર્વોક્ત 'आरुग्गबोहिलाभं' પદ સાથે સંબંધ છે એટલે કે, 'આરોગ્ય માટે બોધિલાભને અને તે બોધિલાભ નિદાન વગરનો હોય તો મોક્ષ માટે જ થાય છે તેથી કરીને તેને માટે 'ભાવસમાધિને.' એ પ્રમાણે અર્થ કરવામાં આવે છે.

ચે. વં. મ. ભા. જણાવે છે કે—મનની નિવૃત્તિ તે 'સમાધિ' છે તેના દ્વારા શ્રેષ્ઠ એવા 'બોધિલાભ.' આ રીતે 'શ્રેષ્ઠ ભાવસમાધિ' એમ અર્થ ન કરતાં 'સમાધિ વડે શ્રેષ્ઠ એવો બોધિલાભ' એવો અર્થ તેઓ કરે છે અને આ પ્રમાણે કરી 'समाहिवर' શબ્દનો 'आरुग्गबोहिलाभ' પદમાં આવેલ 'बोहिलाभ' શબ્દ સાથે સંબંધ જોડે છે. "

યો. શા. સ્વો. વિ., દે. ભા., વં. વૃ. તથા ધ. સં. જણાવે છે કે—'બોધિલાભ' માટે 'સમાધિવર'ને એટલે કે 'વરસમાધિ'ને. કે જે પરમ-સ્વાસ્થ્યરૂપ 'ભાવસમાધિ' છે તેને. ''

આ. દિ. પ્રંથમાં આ અંગે કંઈ જ વિવેચન નથી.

આ રીતે 'समाहिवरम्' **પદ—'શ્રેષ્ઠ એવી સમાધિને એટલે કે ભાવસમાધિને અને પૂર્વના** 'आरूग्गबोहिलाभं' **પદ સાથે** 'समाहिवरं'નો સંબંધ જોડતાં બોધિલાભ માટે શ્રેષ્ઠ એવી ભાવ સમાધિને—એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

१०७. स च (बोधिलाभः) अनिंदानो मोक्षायैव प्रशस्यते इति, तदर्थमेव च तावित्कम् ? तत आह-समाधानं समाधिः स च द्रव्यभावभेदाद् द्विविधः, तत्र द्रव्यसमाधिर्यदुपयोगात् स्वास्थ्यं भवित येषां वाऽविरोध इति, भावसमाधिस्तु ज्ञानादिसमाधानमेव, तदुपयोगादेव परमस्वास्थ्ययोगादिति, यतश्चायमित्थं द्विधाऽतो द्रव्य-समाधिव्यवच्छेदार्थमाह-वरं-प्रधानं भावसमाधिमित्यर्थः ——आ. હા. टी., ५. ५०७ आ.

१९०. मणनिळ्बुई समाही, तेण वरं देतु बोहिलाभं मे । ——थे. वं. भ. ભા., ગા. ६૩૧, પૃ. ૧૧૩ १९९. तदर्थं च समाधिवरं वरसमाधि परमस्वास्थ्यरूपं भावसमाधिमित्यर्थः ।

<sup>—</sup>યો. શા. સ્વો. વિ., ૫. ૨૨૭ આ.

#### उत्तमं-[ उत्तमं ]- उत्तभ.

આ. હા. ટી., લ. વિ., યો. શા. સ્વો. વિ., દે. ભા., વં. વૃ. તથા ધ. સં. उत्तमં'નો અર્થ 'સર્વોત્કૃષ્ટ' કરે છે અને જણાવે છે કે—ઉપર્યુક્ત 'ભાવસમાધિ' પણ ઓછાવત્તા અંશે અનેક પ્રકારની હોવાથી અહીં 'સર્વોત્કૃષ્ટ ભાવસમાધિ' શ્રાહ્ય છે, માટે 'उત્તમં' પદ મૂકવામાં આવેલ છે. પર ચે. વં. મ. ભા. જણાવે છે કે, તે 'બોધિલાભ'નું સર્વ પ્રધાનપણું સૂચવવા માટે उત્તમં પદ મૂકેલ છે. પર

આ રીતે અહીં વપરાયેલ 'उत्तमं' પદ—'સર્વોત્કૃષ્ટ' યા તો 'સર્વપ્રધાન'—એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

## दिंतु-[ ददतु ]-आपो.

આ પ્રમાણે છેલ્લા બે પદનો અર્થ 'આરોગ્ય એટલે જે સિદ્ધપણું તેને માટે બોધિલાભને અને તે બોધિલાભ માટે ઉત્તમ ભાવસમાધિને, યા તો આરોગ્ય સાધક બોધિલાભ કે જે સમાધિના યોગે શ્રેષ્ઠ છે અને સર્વપ્રધાન છે તેને આપો.' એ પ્રમાણે થાય છે.

આઠેય પ્રંથકારો વિંતુનો અર્થ 'આપો' એમ કરવામાં એકમત છે.

અહીં એક પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે કે શ્રીતીર્થંકરભગવંત પાસે આપણે યાચના કરીએ છીએ કે—'અમને ઉપર્યુક્ત વસ્તુઓ આપો.' તો શું તેઓમાં તે વસ્તુઓ આપવાનું સામર્થ્ય છે? આ પ્રશ્નના ઉત્તર જુદા જુદા પ્રંથકારોએ જે આપ્યા છે તે પૈકી આ. હા. ટી. જણાવે છે કે, તેમનામાં તે વસ્તુઓ આપવાનું સામર્થ્ય નથી, પર્રતુ આ તો માત્ર ભક્તિથી જ કહેવામાં આવે છે અને આ 'અસત્યામૃષા' નામનો ભાષાનો એક પ્રકાર છે. ખરી રીતે જોતાં તો તીર્થંકરો પ્રત્યેની ભક્તિથી સ્વયમેવ ઉપર્યુક્ત વસ્તુઓની પ્રાપ્તિ થાય છે. માટે જ કહેવાય છે કે 'તમે આપો. "

લ. વિ. જણાવે છે કે-જો કે તે વીતરાગભગવંતો રાગાદિ રહિત હોવાથી આરોગ્ય આદિ આપતા નથી, તો પણ આવા પ્રકારના વાક્ચના પ્રયોગથી પ્રવચનની આરાધના થવા દ્વારા સન્માર્ગમાં રહેલા મહાસત્ત્વશાળી આત્માને તેમની સત્તાના કારણે જ તેની પ્રાપ્તિ થાય છે. ધ્ય

ચે. વં. મ. ભા. જણાવે છે કે આ 'અસત્યામૃષા' નામની ભક્તિથી બોલાયેલી ભાષા છે.

११२. असावपि तारतम्यभेदादनेकधैव अत आह उत्तमं-सर्वोत्कृष्टम् ।

<sup>—</sup>આ. હા. ટી., પ. ૫૦૭ આ.

૧૧૩. तस्स वि सळ्वपहाणत्तसाहगं उत्तमं भणियम् । —ચે. વં. મ. ભા., ગા. 🕻 ૩૨, પૃ. ૧૧૪

१९४. आह-कि तेषां प्रदानसामर्थ्यमस्ति ? न, किमर्थमेक्मिभधीयत इति ?, उच्यते भक्त्या, वक्ष्यति च 'भासा असच्चमोसा' इत्यादि, नवरं तद्भक्त्या स्वयमेव तत्प्राप्तिरुपजायत इति ।

<sup>&</sup>lt;del>---</del>આ. હા. ટી., પ. પ૦૭ આ.

१९५. यद्यपि ते भगवन्तो वीतरागत्वादारोग्यादि न प्रयच्छन्ति, तथाप्येवविधवाक्यप्रयोगतः प्रवचनाराधनया सन्मार्गवर्त्तनो महासत्त्वस्य तत्सत्तानिबन्धनमेव तदुपजायते । —— (४. वि., ५. ४७

બાકી જેમના 'રાગ' અને 'દ્વેષ' ચાલ્યા ગયા છે એવા જિનવરો 'સમાધિ' અને 'બોધિ'ને આપતા નથી, પરંતુ રાગ-દ્વેષ રહિત જિનવરોની પરમ ભક્તિથી જીવો આરોગ્ય બોધિલાભ અને સમાધિ મરણને પ્રાપ્ત કરે છે. 116

ઉપર્યુક્ત અર્થ 'આવસ્સયનિજજુત્તિ'માં નિદાનની ચર્ચાના પ્રસંગમાં દર્શાવેલ છે, તિલ્લિયક ગાથાઓ ચે. વં. મ. ભા.ના કર્તાએ અહીં ઉદ્દૃૃૃૃત કરી છે. 'સમાધિ'નો અર્થ નિજજુત્તિકારે 'સમાધિમરશ' કર્યો છે, જે નોંધપાત્ર છે.

યો. શા. સ્વો. વિ. તથા ધ. સં. જણાવે છે કે 'આપો' એવું ભક્તિથી કહેવાય છે. કહ્યું છે કે—'અસત્યામૃષા' નામની કેવળ ભક્તિથી બોલાયેલી આ ભાષા છે. અન્યથા, જેમના રાગાદિ દોષો ક્ષીણ થઈ ગયા છે તેઓ 'સમાધિ' અને 'બોધિ'ને આપતા નથી. "

આ વિષય પર અન્યાન્ય ત્રંથકારોએ પણ વિશદતાથી વિવેચન કર્યું છે. જે પૈકી 'ધર્મસંત્રહણી'ના કર્તાએ જે વિગત ટાંકી છે તે વિશિષ્ટ કોટિની હોવાથી પાદનોંધમાં આપેલ છે.

સવાલ એ ઉપસ્થિત થાય છે કે, આ રીતે યાચના કરવી એ શું નિદાન (કે જેને નિયાશું કહેવામાં આવે છે તે) નથી ? તેનો જવાબ 'આવસ્સયનિજજુત્તિ'એ પોતે જ આ પ્રશ્ન ઉપસ્થિત કરીને નીચે પ્રમાણે આપ્યો છે.

જો એમ કહેવામાં આવે કે—'આરોગ્ય આદિ આપો' તો શું આ નિદાન છે ? (તેના જવાબમાં 'નિજજુત્તિ' જ્યાવે છે કે) અહીં વિભાષા એટલે કે વિષયવિભાગની વ્યવસ્થા વડે વ્યાખ્યા કરવી.<sup>૧૧૮</sup>

१९६. भासा असच्चमोसा नवरं भत्तीए भासिया एसा । न ह खीणपेज्जदोसा दिति समाहि च बोहि च ॥६३४॥

भत्तीए जिणवराणं परमाए खीणपेज्जदोसाणं ।

आरोग्गबोहिलाभं समाहिमरणं च पावेंति ॥६३५॥ — थे. वं. भ. ला., गा. ६३४-६३५, पृ. ११४

११७. एतच्च भक्त्योच्यते, यत् उक्तम्-

भासा असच्चमोसा नवरं भत्तीइ भासिआ एसा ।

नहु खीणपिज्जदोसा, दिति समाहिं च बोहिं च इति ॥१॥ — यो. शा. स्वो. वि., ५. २२७ आ.

११८. आरुग्गबोहिलाभं समाहिवरमुत्तमं च मे दिंतु ।

किं नु हु निआणमेअं ति ?, विभासा इत्थ कायव्वा ॥

—આ. નિ., ગા. ૧૦૯૪.

#### પાદ નોંધ---

'ધર્મસંત્રહિણીવૃત્તિ'માં કહ્યું છે કે—'आरुगबोहिलाभं' એ વાક્ય નિષ્ફળ નથી. 'આરોગ્ય' આદિ વસ્તુઓ तत्त्वથી તો શ્રીતીર્થંકરભગવંત વડે જ અપાય છે, કારણ કે તેઓ જ તથાવિધ વિશુદ્ધ અધ્યવસાયના હેતુ છે.

नैवेतदारोग्यादिवाक्यं स्वतो निष्फलं, आरोग्यादेस्तत्त्वतो भगवद्धिरेव दीयमानत्वात् अवन्ध्यतथाविध-विशुद्धाध्यवसायहेतुत्वात् ।

—ધર્મસંગ્રહણીવૃત્તિ, પૃ. ૩૧૬.

વિભાષા અહીં શી લેવી ? તેનું સ્પષ્ટીકરણ કરતાં આ. હા. ટી. જણાવે છે કે—ખ 'આરોગ્ય આદિ આપો તે શું નિદાન છે ? જો નિદાન હોય તો તેનાથી સર્યું, કારણ કે સૂત્રમાં તેનો પ્રતિષેધ કરવામાં આવ્યો છે. જો નિદાન ન હોય તો તેનું ('દિંતુ' પદનું) ઉચ્ચારણ જ વ્યર્થ છે.' તેના પ્રત્યુત્તરમાં ગુરુ કહે છે કે—અહીં વિષયવિભાગની વ્યવસ્થા વડે વ્યાખ્યા કરવી. એટલે કે આ નિદાન નથી; કારણ કે તે કર્મબંધમાં હેતુ નથી. મિથ્યાદર્શન, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાયો અને યોગો (મન-વચન-કાયાના) એ બન્ધના હેતુ છે. જયારે મુક્તિની પ્રાર્થનામાં આ ઉપર ગણાવ્યા તે પૈકી એકનો પણ સંભવ નથી અને તેનું ઉચ્ચારણ (આરોગ્યાદિ આપો) પણ વ્યર્થ નથી કારણ કે તેનાથી (તે ઉચ્ચારણથી) અન્તઃકરણની શુદ્ધિ થાય છે.

અહીં શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે કે—

આ પ્રકારે આ નિદાન નથી તે બરાબર છે તો પણ (આ યાચના) તે દુષ્ટ જ છે; કારણ કે સ્તુતિ દ્વારા ભગવંતો આરોગ્યાદિ આપનારા થાય છે કે નહિ ? જો 'થાય છે' એમ કહો તો તેમનામાં રાગાદિની સત્તાનો પ્રસંગ આવશે; જો 'નથી થતા' એમ કહો તો તેઓ આરોગ્ય આદિના પ્રદાનથી રહિત છે એ જાણવા છતાં ય પ્રાર્થના કરવામાં મૃષાવાદનો દોષ આવશે. તેના પ્રત્યુત્તરમાં ગુરુ જણાવે છે કે આ રીતે પ્રાર્થનામાં મૃષાવાદનો સંભવ નથી; કારણ કે આ અસત્યામૃષા નામની ભાષા છે અને તે (ભાષા) આમન્ત્રણ આદિ ભેદથી અનેક પ્રકારની છે. કહ્યું છે કે—આમંત્રણી, આજ્ઞાપની, યાચની, પૃચ્છની, પ્રજ્ઞાપની, પ્રત્યાખ્યાની, ઇચ્છાનુલોમા, અનિભગૃહીતા, અભિગ્રહવિષયા, સંશયકરણી, વ્યાકૃતા તથા અવ્યાકૃતા આ બધી અસત્યામૃષા ભાષા છે. તે પૈકી અહીં 'યાચની'નો અધિકાર છે. એટલે કે અહીં 'યાચની' ભાષા છે; કારણ કે 'આરોગ્યબોધિલાભ અને ભાવસમાધિને આપો' તે પદ યાચનાના અર્થમાં છે.

इत्यादि, तत्रेह याचन्याऽधिकार इति, यतो याञ्चायां वर्तते, यदुत-'आरुग्गबोहिलाभं समाहिवरमुत्तमं दिंतु' त्ति । — આ. હા. ટી., ૫. ૫૦૮ આ.

१९८. यदुक्तमारोग्यादि ददतु, यदि निदानमलमनेन, सूत्रे प्रतिषिद्धत्वात्, न चेद् व्यर्थमेवोच्चारणिमिति, गुरुराह-'विभासा एत्थ कायव्य'ति विविधा भाषा विभाषा-विषयविभागव्यवस्थापनेन व्याख्येत्यर्थ:, अत्र कर्तव्या, इयिमह भावना - नेदं निदानं, कर्मबन्धहेतुत्वाभावात्, तथाहि - मिथ्यादर्शनाविरितप्रमादकषाययोगा बन्धहेतवः न च मुक्तिप्रार्थनायाममोषामन्यतरस्यापि सम्भव इति, न च व्यर्थमेव तदुच्चारणिमिति, ततोऽन्तःकरणशुद्धिरिति गाथार्थः ॥१०९४॥ आह-न नामेदिमित्थं निदानं, तथापि तु दुष्टमेव, कथं ? इह स्तुत्या आरोग्यादिप्रदातारः स्युनं वा ? यद्याद्यः पक्षस्तेषां रागादिमत्त्वप्रसङ्गः, अथ चरमस्तत आरोग्यादिप्रदानिकला इति जानानस्यापि प्रार्थनायां मृषावाददोषप्रसङ्ग इति, न, इत्थं प्रार्थनायां मृषावादायोगात्, तथा चाह-भाषा असत्यामृषेयं वर्तते सा चामन्त्रण्यादिभेदादनेकविधा, तथा चोक्तम्—-

<sup>&#</sup>x27;'आमंतिण आणवणी जायिण तह पुच्छणी य पत्रवणी । पच्चक्खाणी भासा भासा इच्छाणुलोमा य ॥१॥ अणभिग्गहिया भासा भासा य अभिग्गहंमि बोधव्वा । संसयकरणी भासा, वोयड अव्वोयडा चेव ॥२॥''

'दिन्तु' પદ અંગે વિવેચના કરતાં લ. વિ. જણાવે છે કે<sup>૧૨૦</sup> (શિષ્ય પૂછે છે કે)—

આ 'દિત્તુ' એટલે 'આરોગ્યબોધિલાભ અને ઉત્તમભાવ સમાધિ આપો' એમ જે કહીએ છીએ તે નિદાન છે કે નહિ ? જો નિદાન હોય તો તેની જરૂર નથી, કારણ કે આગમમાં નિદાન (નિયાણું) કરવાનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે અને જો એમ કહેવામાં આવે કે, 'આ નિદાન નથી,' તો આ 'દિત્તુ' પદ સાર્થક છે કે નિરર્થક ? હવે જો પ્રથમ પક્ષને લઈને આને સાર્થક માનવામાં આવે તો ભગવંતો પ્રાર્થના કરવામાં કુશળ પ્રાણીઓને તેનું દાન કરનારા હોવાથી રાગાદિવાળા છે એમ માનવું પડશે. જો અન્ય પક્ષ અંગીકાર કરવામાં આવે, અર્થાત્ 'દિત્તુ' પદને નિરર્થક માનવામાં આવે, તો શ્રીતીર્થંકરભગવંતો આરોગ્યાદિ પ્રદાન કરતા નથી એવું જાણવા છતાં પણ પ્રાર્થના કરવામાં મૃષાવાદનો દોષ લાગશે.

અહીં કહે છે કે- આ 'આપો એમ કહેવું તે નિદાન નથી; કારણ કે, નિદાનનાં (નિયાણાનાં) લક્ષણો એમાં ઘટિત થતાં નથી. નિયાણું દ્વેષવશ, અત્યન્ત રાગવશ કે મોહ અજ્ઞાનના કારણે થાય છે. શાસ્ત્રોમાં પણ તે જ પ્રમાણે વર્ણન પ્રાપ્ત થાય છે.

ધર્મને માટે હીનકુલ વગેરેની પ્રાર્થના કરવી તે મોહ-અજ્ઞાન છે; કારણ કે, ધર્મ હીનકુલનું કારણ નથી. ઋદ્ધિ-વૈભવની ગાઢ અભિલાષાથી ધર્મની પ્રાર્થના કરવી એ પણ મોહ છે; કારણ

१२०. आह-किमिदं निदानमुत नेति, यदि निदानमलमनेन, सूत्रप्रतिषिद्धत्वात्, न चेत् सार्थकमनर्थकं वा ? यद्याद्यः पक्षस्तेषां रागादिमत्त्वप्रसङ्गः, प्रार्थनाप्रवीणे प्राणिनि तथादानात्, अथ चरमः तत आरोग्यादिदानिवकला एते इति जानानस्यापि प्रार्थनायां मृषावादप्रसङ्ग इति, अत्रोच्यते, न निदानमेतत्, तल्लक्षणायोगात्, द्वेषाभिष्वङ्गमोहगर्भं हि तत्, तथा तन्त्रप्रसिद्धत्वात्, धर्माय हीनकुलादिप्रार्थनं मोहः अतद्धेतुकत्वात्, ऋद्भ्यभिष्वङ्गतो धर्मप्रार्थनाऽपि मोहः, अतद्धेत्कत्वादेव तीर्थकरत्वेऽप्येतदेवमेव प्रतिषिद्धमिति, अतएवेष्टभावबाधकुदेतत् तथेच्छाया एव तद्विघ्नभूतत्वात्, तत्प्रधानतयेतरत्रोपसर्जनबुद्धिभावात्, अतत्त्वदर्शनमेतत्, महदपायसाधनं, अविशेषज्ञता हि गर्हिता, पृथग्जनानामपि सिद्धमेतत्, योगिबुद्धिगम्योऽयं व्यवहारः, सार्थकानर्थकचिन्तायां भाज्यमेतत्, चतुर्थभाषारूपत्वात्, तदुक्तं-''भासा असच्चमोसा, णवरं भत्तीए भासिया एसा । नह खीणपेज्जदोसा देंति समाहि च बोहि च ॥१॥ तप्पत्थणाए तहवि य, ण मुसावाओ वि एत्थ विण्णेओ । तप्पणिहाणाओ च्चिय, तग्गुणओ हंदिफलभावा ॥२॥ चिन्तामणिरयणादीहि, जहा उ भव्वा समीहियं वत्थुं । पावंति तह जिणेहि, तेसि रागादभावेऽवि ॥३॥ वत्थसहावो एसो, अउव्वचिन्तामणी महाभागो । थोऊणं तित्थयरे, पाविज्जइ बोहिलाभो ति ॥४॥ भत्तीए जिणवराणं, खिज्जन्ती पुळ्वसंचिया कम्मा । गुणपगरिसबहुमाणो उण, कम्मवणदवानलो जेण ॥५॥'' एतदुक्तं भवति-यद्यपि ते भगवन्तो वीतरागत्वादारोग्यादि न प्रयच्छन्ति, तथाप्येवंविधवाक्यप्रयोगतः प्रवचनाराधनया सन्मार्गवर्तिनो महासत्त्वस्य तत्सत्तानिबन्धनमेव तदुपजायत इति गाथार्थ: ॥६॥

-લ. વિ., પૃ. ૪૭.

કે, ધર્મ તેનું પણ કારણ નથી. શ્રીતીર્થંકરપણાની ઇચ્છામાં-(કે તીર્થંકરો અષ્ટમહાપ્રતિહાર્ય-સમવસરણ આદિ વિભૂતિને યોગ્ય બની દેવોથી પૂજાય છે, મને પણ તપથી આવું તીર્થંકરપણું પ્રાપ્ત થાઓ એવી ઇચ્છામાં) પણ દોષ છે. પ્રથમની માફક તેનો પણ શાસ્ત્રમાં પ્રતિષેધ કરાયેલો છે.

તે ઇષ્ટભાવ (શુભ પરિણામ)ને બાધા કરનાર છે. નિદાનની ઇચ્છા જ ધર્મમાં વિઘ્નભૂત છે, કારણ કે તેમાં ઋદ્ધિ આદિના પ્રધાનપણાની અને ધર્મમાં ગૌણપણાની બુદ્ધિ આવે છે.

આ વાતને વધારે સ્પષ્ટતાથી વિચારીએ તો કહી શકાય કે—પૌદ્દગલિક આશંસાત્મક નિદાન તત્ત્વદર્શનના અભાવવાળું છે અને મહા અપાયનું કારણ છે; કારણ કે, આની પાછળ અવિશેષજ્ઞતા જ કાર્ય કરે છે. અવિશેષજ્ઞતા—સારાસારઅજ્ઞાનતા ખરેખર નિંદનીય છે એ વાત સામાન્ય માણસોને પણ પ્રતીત છે. (બાકી તો) આ બધી વસ્તુ (સંસારથી ઉદ્ધિગ્ન) યોગી પુરુષોની બુદ્ધિથી જ ગમ્ય છે.

હવે 'दित्तु' પદ સાર્થક છે કે નિરર્થક ? એનો વિચાર કરીએ તો એમાં ભજના છે. શાસમાં એને અસત્યામૃષા (વ્યવહાર ભાષા) નામની ચતુર્થ ભાષા કહી છે અને તેથી તે સાર્થક છે તેમ જ નિરર્થક પણ છે. (આશંસારૂપ આ ચતુર્થભાષા કંઈ સાધવાને કે નિષેધવાને સમર્થ નથી માટે 'તે નિરર્થક છે અને પ્રકૃષ્ટ શુભ અધ્યવસાય આનું ફળ હોવાથી સાર્થક પણ છે) કહ્યું છે કે—ભક્તિપૂર્વક બોલાયેલી આ 'અસત્યામૃષા' નામની ભાષા છે, પરંતુ જેમના રાગદ્વેષ ક્ષીણ થઈ ગયા છે એવા વીતરાગજિનેશ્વરો સમાધિ કે બોધિ આપતા નથી.

એમની પ્રાર્થના કરવાથી મૃષાવાદ લાગે છે એમ પણ ન સમજવું; કારણ કે તેમનું પ્રણિધાન કરવાથી જ તેના ગુણથી (પ્રણિધાનના ગુણથી) ફળની પ્રાપ્તિ જરૂર થાય છે.

જેમ ચિંતામણિ રત્નો આદિથી પ્રાણીઓ ઇચ્છિત વસ્તુને પ્રાપ્ત કરે છે, તેમ જિનેશ્વરોમાં રાગાદિ ન હોવા છતાં પણ તેમનાથી ઇચ્છિત વસ્તુની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આ વસ્તુસ્વભાવ છે કે—અપૂર્વચિતામણિ મહાભાગ શ્રીતીર્થંકરોને સ્તવવાથી બોધિલાભની પ્રાપ્ત થાય છે.

શ્રીતીર્થંકરભગવંતોની ભક્તિ કરવાથી પૂર્વસંચિત કર્મો નાશ પામે છે, કારણ કે ગુણોના પ્રકર્ષનું બહુમાન એ કર્મરૂપી વનને બાળવા માટે દાવાનલ સમાન છે.

સારાંશ એ છે કે, જો કે તે ભગવંતો વીતરાગપણાને લીધે આરોગ્યાદિ નથી આપતા તો પણ આવા પ્રકારની વાણીના (સ્તુતિની ભાષાના) પ્રયોગથી પ્રવચનની આરાધના થાય છે અને તે આરાધના દ્વારા સન્માર્ગવર્તી મહાસત્ત્વશાળી જીવને શ્રીતીર્થંકરભગવંતની સત્તાના બળે જ (વસ્તુસ્વભાવસામર્થ્થી) ઇષ્ટ ફળ પ્રાપ્ત થાય છે.

આ રીતે શ્રીતીર્થંકરભગવંતો પાસે 'આરોગ્ય માટે બોધિલાભ તથા ઉત્તમભાવ સમાધિ'ની યાચના કરવાથી તેઓ તે આપતા નથી; કારણ કે તેઓ વીતરાગ છે, છતાંય તેમની સ્તુતિ-ભક્તિ કરવાથી તે સ્તુતિ-ભક્તિના યોગે સ્વયમેવ તે પ્રાપ્ત થાય છે અને તેથી તે તેમણે જ આપ્યું ગણાય.

આ રીતે અહીં વપરાયેલ 'દિંતુ' પદ, ભક્તિના યોગે તેમ જ આરોગ્યાદિ આપવામાં તેમની સ્તવના નિમિત્ત હોવાથી તે સ્વયં આપનારા જ ગણાય એ અપેક્ષાએ 'આપો' એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

चंदेस् निम्मलयरा-[ चन्द्रेभ्यो निर्मलतराः ]-यंद्रोधी वधु निर्मल.

ચંદ્રોથી વધુ નિર્મલ કહેવાનું કારણ આ. નિ. જણાવે છે કે—ચંદ્રો, સૂર્યો અને ગ્રહોની પ્રભા પરિમિત ક્ષેત્રને પ્રકાશિત કરે છે, ત્યારે કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ લોક અને અલોકને પ્રકાશિત કરે છે.<sup>૧૨૧</sup>

આ. હા. ટી. તથા લ. વિ. જણાવે છે કે—અહીં 'પંચમી'ના સ્થાને 'સપ્તમી'નો પ્રયોગ પ્રાકૃત શૈલીથી તથા આર્ષના યોગે થયેલ છે. ક્યાંક 'चંदेहिं निम्मलयरा' એવો પણ પાઠ પ્રાપ્ત થાય છે. ચંદ્રો કરતાં વધુ નિર્મલ કહેવાનું કારણ સકલ કર્મરૂપી મલ ચાલ્યો ગયો તે છે. 'રર નિર્યુક્તિકારે જે જણાવ્યું છે કે—'ચંદ્રો આદિની પ્રભા પરિમિત ક્ષેત્રને પ્રકાશિત કરે છે' ત્યાં 'ક્ષેત્ર' શબ્દથી ક્ષેત્રમાં રહેલી વસ્તુઓ સમજવી. કારણ કે, 'ક્ષેત્ર' અમૂર્ત છે તેને મૂર્ત એવી પ્રભા પ્રકાશિત કરી શકે નહિ.

ચે. વં. મ. ભા. જણાવે છે કે—અહીં સપ્તમીનું બહુવચન પંચમીના અર્થમાં છે, તેથી 'ચંદ્રોથી પણ વધુ નિર્મલ' એમ સમજવું. ધરા

યો. શા. સ્વો. વિ. તથા ધ. સં. જણાવે છે કે—અહીં 'पञ्चम्यास्तृतीया च' એ સૂત્રથી પંચમીના અર્થમાં સપ્તમી થયેલ છે. તેથી ચંદ્રોથી પણ વધુ નિર્મળ છે. કારણ કે તેમના સમગ્ર કર્મરૂપી મળનો નાશ થયેલો છે. चंदेहिं निम्मलयर એવો પાઠાંતર પણ છે. ૧૨૪

દે. ભા. તથા વં. વૃ. જણાવે છે કે—'चंदेसુ' પદમાં પંચમીના અર્થમાં સપ્તમી વિભક્તિ આવેલ છે. તેઓ (શ્રીઅરિહંતભગવંતો) ચંદ્રોથી વધુ નિર્મળ છે, કારણ કે તેમનું કર્મમલરૂપી કલંક ચાલ્યું ગયેલ છે. ૧૨૫

१२१. चंदाइच्चगहाणं पहा पयासेइ परिमिअं खित्तं । केवलिअनाणलंभो लोगालोगं पगासेइ ॥ — आ. नि., ગા. १९०२

१२२. इह प्राकृतशैल्या आर्षत्वाच्च पञ्चम्यर्थे सप्तमी द्रष्टव्येति, चन्द्रेभ्यो निर्मलतराः, पाठान्तरं वा 'चंदेहिं निम्मलयर'त्ति तत्र सकलकर्ममलापगमाच्चन्द्रेभ्यो निर्मलतरा इति, —आ. હા. ટી., ૫. ૫૧૦ આ.

૧૨૩. सत्तमिया बहुवयणं नेयं इह पञ्चमीए अत्थम्मि । चंदेहिंतो वि तओ, नायव्वा निम्मलतरा ते ॥६३६॥ ——યે. વં. મ. ભા., ગા. ૬૩૬, પૃ. ૧૧૫

१२४. 'पञ्चम्यास्तृतीया च' ॥८।३।१३६॥ इति पञ्चम्यर्थे सप्तमी, अतश्चन्द्रेभ्योऽपि निर्मलतराः सकलकर्ममलापगमात्, पाठान्तरं वा चंदेहिं निम्मलयरा, —यो. शा. स्वो. वि., ५. २२८ अ.

१२५. पञ्चम्यर्थे सप्तमी, यत् चन्द्रेभ्यो निर्मालतराः कर्ममलकलङ्कापगमात्, ——हे. ला., ५. ३२७.

આ. દિ. જણાવે છે કે—'सप्तमी निर्धारणे' એ પ્રાકૃત સૂત્રથી પંચમીના સ્થાને સપ્તમી આવેલ છે. કેટલાક સપ્તમીની જ વ્યાખ્યા કરે છે, એમ કહી 'चંदેસુ' નો અર્થ 'ચંદ્રોથી પણ વધ નિર્મળ' એમ કરવામાં આવેલ છે.<sup>૧૨૬</sup>

આ રીતે ચે. વં. મ. ભા., યો. શા. સ્વો. વિ. તથા આ. દિ. 'अपि' શબ્દનો ઉપયોગ (અર્થ કરતાં) કરે છે કે જે મૂળમાં વપરાયેલ નથી.

આ રીતે 'चंदेस् निम्मलयरा' એ પદ, 'ચંદ્રોથી પણ વધારે નિર્મળ' એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

आइच्चेस् अहियं पयासयरा-[ आदित्येभ्योऽधिकं प्रकाशकराः ] सूर्योधी अधि प्रकाश કરનારા.

આ. હા. ટી. 'पयासयरा'નું સંસ્કૃત 'प्रभासकराः' અથવા 'प्रकाशकराः' એમ કરી સમગ્ર પદનો અર્થ કરે છે કે—કેવલજ્ઞાનના ઉદ્ઘોતથી વિશ્વને પ્રકાશિત કરતા હોવાથી સૂર્યોથી અધિક પ્રભાસ કરનારા યા તો પ્રકાશ કરનારા.<sup>૧૨૭</sup>

લ. વિ. 'पयासयरा' નું સંસ્કત 'प्रकाशकरा:' એ પ્રમાણે કરે છે. બાકી આ. હા. ટી. સમગ્ર પદનો જે અર્થ કરે છે તેમાં અને લ. વિ. જે અર્થ કરે છે તેમાં કશો જ ફરક નથી.

ચે. વં. મ. ભા. જણાવે છે કે 'લોક અને અલોકનો ઉદ્ઘોત કરનાર કેવલજ્ઞાનના પ્રકાશ વડે આદિત્યો એટલે સુર્યો તેમનાથી પણ અધિક પ્રકાશ કરનારા.' ૧૨૮

યો. શા. સ્વો. વિ., દે. ભા., વં. વૃ. તથા ધ. સં. જણાવે છે કે 'કેવલજ્ઞાનના ઉદ્ઘોત વડે લોકાલોકના પ્રકાશક હોવાથી સુર્યોથી પણ અધિક પ્રકાશ કરનારા.''રેલ્ અને તે જણાવ્યા બાદ નિજજત્તિની 'चंदाइच्चगहाणं' એ ગાથા 'उक्तं च' કહીને ટાંકે છે.

આ રીતે 'आइच्चेस् अहियं पयासयरा' એ પદ, 'કેવલજ્ઞાનના ઉદ્દઘોત વડે લોક તથા અલોકને પ્રકાશિત કરતા હોવાથી સૂર્યોથી પણ અધિક પ્રકાશ કરનારા' એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

१२ इ. सप्तमी निर्धारणे इति प्राकृतसूत्रेण पञ्चमीस्थाने सप्तमी । केचित् सप्तमीमेव व्याख्यान्ति —આ. દિ., પં. ૨૬૮ અ. —-આ. દિ., પ. ૨૬૮ અ**.** चन्द्रेभ्योऽपि निर्मलतराः.....

१२७. आदित्येभ्योऽधिकप्रभासकराः प्रकाशकरा वा, केवलोद्द्योतेन विश्वप्रकाशनादिति । —આ. હા. ટી., પ. ૫૧૦ આ.

१२८. आइच्चा दिवसयरा, तेहिं तो वि अहियं पयासयरा । —ચે. વં. મ. ભા., ગા. ૬૩૭, પૃ. **૧૧**૫ लोआलोउज्जोअग केवलनाणप्पगासेण ॥६३७॥ १२८. आदित्येभ्योप्यधिकं प्रकाशकराः, केवलोद्द्योतेन लोकालोकप्रकाशकत्वात् ।

—યો. શા. સ્વો. વિ., પ. ૨૨૮ અ.

#### सागरवरगंभीरा-[ सागरवरगंभीरा: ] सागरवरथी पश गंभीर.

આ. હા. ટી. 'सागरवरगंभीरा' પદની સંસ્કૃત છાયા सागरवरादिष गम्भीरतराः એ પ્રમાણે કરે છે. એટલે કે 'गंभीरा' પદને સ્થાને તે 'गम्भीरतराः' એવો પ્રયોગ કરે છે. તે જણાવે છે કે—'સાગરવર' એટલે સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર. પરીષહો અને ઉપસર્ગો આદિથી ક્ષોભ ન પામતા હોવાથી તેઓ સ્વયંભૂરમણથી પણ વધારે ગંભીર છે. '30 લ. વિ. ઉપર્યુક્ત અર્થને માન્ય રાખે છે પણ તે 'गंभीरा' પદનો અર્થ 'गम्भीरतराः' ન કરતાં 'गम्भीराः' એટલે કે 'ગંભીર' એ પ્રમાણે જ કરે છે. '31

ચે. વં. મ. ભા., યો. શા. સ્વો. વિ., તથા ધ. સં. લ. વિ.એ જણાવેલ અર્થ જ માન્ય રાખે છે.<sup>૧૩૨</sup>

દે. ભા. તથા વં. વૃ. 'सागरवरगंभीरा' પદનો અર્થ 'સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રથી પણ ગંભીર' એમ ન કરતાં 'સ્વયંભૂરમણસમુદ્રની જેવા ગંભીર' એમ કરે છે અને તેથી 'सागरवरगंभीरा' પદનો 'सागरवरादि गम्भीराः' એવો સમાસ ન કરતાં 'सागरवरः तद्वत् गम्भीराः इति सागरवरगम्भीराः' એ પ્રમાણે કરે છે. 133

આ રીતે 'સાગરવરગંભીરા' એ પદ, 'સ્વયમ્ભૂરમણ સમુદ્રથી પણ વધારે ગંભીર' યા તો 'સ્વયમ્ભૂરમણ સમુદ્ર જેવા ગંભીર' એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

सिद्धा सिद्धि मम दिसंतु-[सिद्धाः सिद्धिं मम दिशन्तु]- कृतकृत्य अनेक्षा तेओ भने सिद्धि आपो.

'સિદ્ધા' પદનો અર્થ આ. હા. ટી., લ. વિ., યો. શા. સ્વો. વિ. તથા ધ. સં. 'કર્મો ચાલ્યા જવાથી કૃતકૃત્ય થયેલા' એ પ્રમાણે કરે છે અને બાકીના પદોનો અર્થ-(તેઓ) 'મને 'સિદ્ધિ' એટલે પરમપદની પ્રાપ્તિને આપો' એ પ્રમાણે કરે છે. '³ં

ચે. વં. મ. ભા. ઉપર્યુક્ત અર્થને જ માન્ય રાખે છે અને 'સિદ્ધાઃ' ની વ્યાખ્યા 'નિષ્ઠિતાર્થાઃ' (જેમનાં પ્રયોજનો પૂર્ણ થયાં છે તે) એ પ્રમાણે કરે છે.<sup>૧૩૫</sup>

દે. ભા. તથા વં. વૃ. 'सिद्धा' પદનો અર્થ, 'જેમનાં સમગ્ર કર્મો ક્ષીણ થયાં છે તે' એ પ્રમાણે કરે છે.<sup>૧૩૬</sup>

| <b>૧૩</b> ૦. | तथा सागरवरादपि गम्भीरतराः, तत्र सागरवरः स्वयम्भूरमणोऽभिधीयते । परिषहोपसर्गाद्यक्षोभ्यत्वात् तस्मादिष्<br>गम्भीरतरा इति भावना । ——आ. હા. ટી., પ. ૫૧૦ આ. |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૧૩૧.         | तस्मादिप गम्भीरा इति भावना । — स. वि., पृ. ४८                                                                                                          |
| ૧૩૨.         | सागरवरो समुद्दो, सयंभुरमणो तओवि गम्भीरा । ——थे. वं. भ. ભા., ગા. ૬૩૬, પૃ. ૧૧૫                                                                           |
| ૧૩૩.         | सागरवरः स्वयम्भूरमणाम्भोधिस्तद्वद् गम्भीरा । —हे. ला., पृ. ३२७                                                                                         |
| ૧૩૪.         | कर्मविगमात् कृतकृत्या इत्यर्थः, सिद्धि परमपदप्राप्ति 'मम दिसंतु' मम प्रयच्छन्तु इति सूत्रगाथार्थः ।                                                    |
|              | —આ. હા. ટી., ૫. ૫૧૦ આ                                                                                                                                  |
| ૧૩૫.         | 'सिद्ध' त्ति निट्ठियट्ठा,॥६३८॥ —-ચે. વં. મ. ભા., ગા. ૬૩૮, પૃ. ૧૧૫                                                                                      |
| 9.3∉         | चित्रः श्रीणाशेषकर्माणः । ——} त्या <b>प</b> ३२७                                                                                                        |

આ. દિ. જણાવે છે કે અહીં 'સિદ્ધા' પદથી મોક્ષમાં રહેલા શ્રીજિનેશ્વરભગવંતો લેવા.<sup>૧૩૭</sup>

આ રીતે 'सिद्धा सिद्धि मम दिसंतु' એ પદ, 'ઉપર જે વિશેષણો જણાવ્યા તે વિશેષણોથી વિશિષ્ટ શ્રીતીર્થંકરભગવંતો કે જેઓ કૃતકૃત્ય થઈ ગયા છે તેઓ મને સિદ્ધિપદને આપો.' એ અર્થમાં સિદ્ધ થાય છે.

#### [8]

## પ્રશ્નોત્તર

- **૧. પ્રશ્ન**—'લોગસ્સ' સૂત્રની પ્રથમ ગાથામાં 'लोगस्स उज्जोअगरे' પદ મૂકવાનું પ્રયોજન શું છે ?
- ઉત્તર—ઉદ્ઘોત્ય એવો જે લોક અને ઉદ્ઘોતકર એવા જે તીર્થંકરો એ બેની વચ્ચે ભિન્નતા દર્શાવવા માટે તે પદ મૂકવામાં આવ્યું છે અને એ રીતે વિજ્ઞાનવાદી(બૌદ્ધો)ના મતનો નિરાસ થાય છે.
- **૨. પ્રશ્ન**—શ્રીતીર્થંકરભગવંતો 'લોક'ના ઉદ્ઘોતકર છે તો તે ભાવોદ્ઘોતથી 'લોક'નો ઉદ્ઘોત કરે છે કે દ્રવ્યોદ્ઘોતથી 'લોક'નો ઉદ્ઘોત કરે છે ?
- ઉત્તર—શ્રીતીર્થંકરભગવંતો પંચાસ્તિકાયાત્મક 'લોક'નો પ્રકાશ ભાવોદ્દ્યોત વડે કરે છે, તેમ પોતાની આગળ ચાલતા ધર્મચક્ર દ્વારા દ્રવ્યોદ્ઘોત વડે (બાહ્યઉદ્ઘોત) પણ કરે છે. આ અપેક્ષાએ તેઓ ભાવોદ્ઘોત તેમ દ્રવ્યોદ્ઘોત બંને વડે 'લોક'નો ઉદ્ઘોત કરનારા છે.
  - 3. પ્રશ્ન—શ્રીતીર્થંકરભગવંતની આગળ ચાલતા 'ધર્મચક્ર'ની વિશેષતા શી છે ?
- ઉત્તર—શ્રીતીર્થંકરભગવંત જ્યારે આ ભૂતળ ઉપર વિચરે છે, ત્યારે તેમની આગળ એક 'ધર્મચક્ર' ચાલે છે. આ 'ધર્મચક્ર' દેવકૃત અતિશયસ્વરૂપ હોય છે અને તે આકાશ તથા પૃથ્વીને પ્રકાશિત કરે છે.

'અરિહાણાઈ થુત્ત'ના કર્તા જણાવે છે કે—

''સૂર્યબિંબની જેમ દેદીપ્યમાન પ્રભાવાળું, તેજથી જાજવલ્યમાન એવું 'ધર્મચક્ર' જિનેન્દ્રની આગળ ચાલે છે અને આકાશ, પાતાલ તથા સમગ્ર પૃથ્વીમંડલને પ્રકાશિત કરતું તે

१. ननु केविलन इत्यनेनैव गतार्थमेतत्, लोकोद्द्योतकरणशीला एव हि केविलनः, सत्यं, विज्ञानाद्वैत-निरासेनोद्द्योतकरादुद्योत्यस्य भेददर्शनार्थम् । ——यो. शा. स्वो. वि., प. २२४ आ.

## ચક્ર ત્રણે ય લોકના મિથ્યાત્વ મોહસ્વરૂપ અંધકારને દૂર કરે છે."

તદ્દપરાંત કલિકાલસર્વજ્ઞ આચાર્ય શ્રીહેમચન્દ્રસૂરિ મહારાજ જણાવે છે કે—

મિથ્યાદષ્ટિઓ માટે પ્રલયકાલના સૂર્યસમાન, સમ્યગ્દષ્ટિ આત્માઓ માટે અમૃતના અંજન જેવું અને તીર્થંકરલક્ષ્મીના ભાલસ્થલમાં તિલક જેવું 'ધર્મચક્ર' હે સ્વામી ! આપની આગળ ચાલે છે."<sup>3</sup>

તેમ જ શ્રી આશાધરકૃત 'જિનસહસ્રનામ'ની શ્રુતસાગરી ટીકામાં 'उक्तं च धर्मचक्रलक्षणं देवनन्दिना' કહીને 'ધર્મચક્ર'ની વ્યાખ્યા નીચે પ્રમાણે આપેલ છે :—

''સ્ફુરાયમાણ હજારો આરાઓથી મનોહર, નિર્મળ મહારત્નોના કિરણોના સમૂહથી વ્યાપ્ત, સૂર્યની કાન્તિના સમૂહનો તિરસ્કાર કરનારું અને શ્રીતીર્થંકરભગવંતની આગળ ચાલનારું 'ધર્મચક્ર' હોય છે.''<sup>8</sup>

**૪. પ્રશ્ન**—શ્રીઅરિહંતદેવોને લોક અથવા સમસ્ત વિશ્વના પ્રકાશક કહ્યા પછી 'ધર્મતીર્થંકર' કહેવાની શી જરૂર છે ?

ઉત્તર—'લોક' શબ્દથી 'લોકનો એક ભાગ' એવો અર્થ પણ થાય અને તેવા લોકના (લોકના એક ભાગના) પ્રકાશક તો અવધિજ્ઞાની આદિ તેમ જ સૂર્ય ચન્દ્ર પણ હોઈ શકે છે. તેવા પ્રકાશક પ્રસ્તુતમાં ન લેવા તે માટે 'ધર્મતીર્થકર'—ધર્મતીર્થના કરનાર—એ વિશેષણ મૂકવામાં આવ્યું છે. "

**પ. પ્રશ્ન—'** धर्मतीर्थकर' એટલા વિ**ર**ુષેષણથી જ કાર્ય ચાલી શકે છે તો પછી 'લોકોદ્દ્યોતકર' એ વિશેષણની શી જરૂર છે ? કારણ કે, જે ધર્મતીર્થ સ્થાપે તે લોકનો ઉદ્દ્યોત કરે જ છે.

- उस्सवरधम्मचकं, दिणयरिबंबं व भासुरच्छायं ।
  तेएण पज्जलंतं गच्छइ पुरओ जिणिदस्स ॥१९॥
  आयासं पायालं सयलं मिहमंडलं पयासंतं ।
  मिच्छत्तमोहितिमिरं हरेइ तिण्हं पि लोयाणं ॥२०॥ ।
  —अरिह्याशार्ध थुत्त, नमस्कारस्वाध्याय (प्रा. वि.) पृ. २०७
- मिथ्यादृशां युगान्तार्कः सुदृशाममृताञ्जनम् ।
   तिलकं तीर्थकृलक्ष्भ्याः पुरश्चकं तवैधते ॥१॥

—વીતરાગસ્તોત્ર, ચતુર્થપ્રકાશ, શ્લોક ૧, પૃ. ૨૯

- ५. इह लोकैकदेशेऽपि ग्रामैकदेशे ग्रामवत् लोकशब्दप्रवृत्तेः मा भूत् तदुद्द्योतकरेष्वविधिविभङ्गज्ञानिष्वर्कचन्द्रादिषु वा सम्प्रत्यय इत्यतस्तद्व्यवच्छेदार्थधर्मतीर्थकरानिति ।
   ५. ६२., ५७. ४३

- ઉત્તર—લોકમાં નદી વગેરે વિષમ સ્થાનોમાં ઉતરવા માટે કેટલાક ભદ્રિક જીવો ધર્મના હેતુથી ઓવારા વગેરે બનાવે છે અને તેને તીર્થ કહેવામાં આવે છે. ''તીર્યતેડનેન इति તીર્થમ્– જેના દ્વારા તરાય તે તીર્થ.'' તો આવા જીવોને પણ ધર્મતીર્થકર' કહેવાય, માટે 'લોકોદ્ઘોતકર' એ વિશેષણ મૂકવું જરૂરી છે અને તે મૂકવાથી કેવલ શ્રીઅરિહંતભગવંતોનું જ ગ્રહણ થાય છે. '
- **દ. પ્રશ્ન**—'લોકોદ્ઘોતકર' અને 'ધર્મતીર્થકર' વિશેષણનો ઉપયોગ કર્યા પછી 'જિન' વિશેષણ શા માટે ?
- ઉત્તર—જૈનેતર દર્શનો પોતે માનેલ પરમાત્માને 'લોકોદ્ઘોતકર' તેમ જ 'ધર્મતીર્થકર' માને છે, પરંતુ સાથે સાથે એમ પણ માને છે કે ''પોતે સ્થાપેલ તીર્થને જયારે હાનિ પહોંચે છે ત્યારે તે પરમાત્મા પુનઃઅવતાર ધારણ કરી સંસારમાં પાછા આવે છે." તેથી 'જિન'-રાગાદિ શત્રુઓને જીતે તે જિન-એ વિશેષણ મૂકવામાં આવ્યું છે.

જે તીર્થના રાગથી સંસારમાં પાછા આવે કે અવતાર ધારણ કરે તે 'જિન' ન ગણાય. આ દષ્ટિએ 'જિન' વિશેષણ આવશ્યક છે.

9. પ્રશ્ન—'જિન' વિશેષણ મૂક્યા પછી 'લોકોદ્ઘોતકર' તેમ જ 'ધર્મતીર્થકર' વિશેષણની આવશ્યકતા કેવી રીતે ?

ઉત્તર—શાસ્ત્રોમાં અવધિજ્ઞાની, મનઃપર્યાયજ્ઞાની, કેવલજ્ઞાની તેમ જ ચૌદ પૂર્વધરો વગેરેને પણ 'જિન' કહેવામાં આવ્યા છે, હવે જો માત્ર 'જિન' વિશેષણ જ રાખવામાં આવે તો ઉપર્યુક્ત સર્વનો આમાં સમાવેશ થઈ જાય. તેમ ન થાય તે માટે 'લોકોદ્દ્યોતકર' તેમ જ 'ધર્મતીર્થકર' વિશેષણો આવશ્યક છે.

**૮. પ્રશ્ન**—'अरिहंते' વિશેષણ શા માટે છે ?

ઉત્તર—'अरिहंते' એ પદ વિશેષણ તરીકે નહીં, પરંતુ વિશેષ્ય તરીકે મૂકવામાં આવેલ

—લ. વિ., પૃ. ૪૩

 माभूत्कुनयमतानुसारिपरिकल्पितेषु यथोक्तप्रकारेषु सम्प्रत्यय इत्यतस्तदपोहायजिनान् इति, श्रूयते च कुनय-दर्शने—-

''ज्ञानिनो धर्मतीर्थस्य, कर्तारः परमं पदम् । गत्वाऽऽगच्छन्ति भूयोऽपि भवं तीर्थनिकारतः ॥१॥''

इत्यादि तन्नूनं ते न रागदिजेतार: इति, अन्यथा कुतो निकारत: पुनरिह भवाङ्कुरप्रभवो ? बीजाभावात् । ——ধ্য. হিম., ১৯. ১৯.

८. इह प्रवचने सामान्यतो विशिष्टश्रुतधरादयोऽपि जिना एवोच्यन्ते, तद्यथा–श्रुतजिनाः अवधिजिनाः मनःपर्यायजिनाः छद्मस्थवीतरागाश्च, तन्माभूतेष्वेव सम्प्रत्य इति तद्व्युदासार्थं लोकस्योद्योतकरानित्याद्यप्यदुष्टमिति ।

<del>--</del>લ. વિ., પૃ. ૪૩

ह. इह लोके येऽपि नद्यादिविषमस्थानेषु मुधिकया धर्मार्थमवतरणतीर्थकरणशीलास्तेऽपि धर्मतीर्थकरा एवोच्यन्ते, तन्मा भूदितमुग्धबुद्धीनां तेषु सम्प्रत्यय इति तदपनोदाय लोकस्योद्द्योतकानप्याहेति !

- છે. (દે. ભા. માં. 'अरिहंते' પદને વિશેષણ અને 'केवली' પદને વિશેષ્ય કહેલ છે, જ્યારે અન્ય સર્વ પ્રંથકારો 'अरिहंते' પદને વિશેષ્ય તરીકે સ્વીકારે છે.)
- **૯. પ્રશ્ન**—'अरिहंते' એ વિશેષ્ય પદને જ માત્ર રાખવામાં આવે અને વિશેષણો ન લેવામાં આવે તો શો વાંધો ?
- ઉત્તર—અર્થવ્યવસ્થા (નિક્ષેપ)ની દષ્ટિએ અરિહંતના ચાર પ્રકાર છે. (૧) નામ-અરિહંત. (૨) સ્થાપના-અરિહંત. (૩) દ્રવ્ય-અરિહંત. (૪) ભાવ-અરિહંત. તે પૈકી માત્ર ભાવ અરિહંત જ અહીં ગ્રાહ્ય છે. જો 'अस्हिंते' એ વિશેષ્ય પદને જ માત્ર રાખવામાં આવે તો નામ-અરિહંત આદિ કોઈ પણ પ્રકારના અરિહંતનું ગ્રહણ થઈ જાય. જયારે ઉપર્યુક્ત વિશેષણો મૂક્યા બાદ માત્ર ભાવ-અરિહંતનું જ ગ્રહણ થાય છે, અન્યનું નહિ. ૧૦
- **૧૦. પ્રશ્ન—'**केवली' પદને જ કાયમ રાખી બાકીના સર્વ પદોને દૂર કરવામાં આવે તો કાંઈ બાધ આવે ખરો ?
- ઉત્તર—હા, બાધ આવે; 'केवली' પદથી શ્રુતકેવલી આદિ પણ આવી જાય, માટે બાકીના વિશેષણો મૂકવામાં આવ્યા છે. આવા વિશેષણોથી વિશિષ્ટ પરમાત્મા તે શ્રીઅરિહંત-ભગવંત જ છે. <sup>૧૧</sup>
- **૧૧. પ્રશ્ન**—'सुविहिं च पुप्फदंतं' પદમાં 'सुविहिं च' કહ્યા પછી 'पुप्फदंतं' કહેવાનું પ્રયોજન શું ?
- ઉત્તર—'પુષ્પદન્ત' એ સુવિધિનાથનું બીજું નામ છે. શ્રી 'ઠાણાંગ' સૂત્રમાં બે તીર્થંકરોને ચન્દ્ર જેવા ગૌર ગણાવતાં ચન્દ્રપ્રભ અને પુષ્પદન્ત એમ બે નામ બતાવ્યાં છે, ત્યાં 'સુવિધિ' નામનો ઉલ્લેખ નથી, 'ર એટલે 'સુવિધિ' એ વિશેષણ હોવાનું પ્રતીત થાય છે. તે સિવાય 'આવસ્સયનિજજુત્તિ'માં પણ કેવલ 'પુષ્પદન્ત' નામ જ લેવામાં આવેલ છે. 'ઢ જયારે બીજી તરફ ચે. વં. મ. ભા. માં 'સુવિધિ' એ નામ છે અને 'પુષ્પદંત' એ વિશેષણ છે એમ કહેલ છે અને

—ઠાણાંગ સૂત્ર, ઠાણ ૨, ઉદેશ ૪, સૂત્ર ૧૦૮, ૫. ૯૮ આ.

सिस पुष्फदंत सीअल
 सिस पुष्फदंत सिसगोरा

—આ. નિ., ગા. ૩૭૦.

—આ. નિ., ગા. ૩૭૬.

<del>-</del>ચે. વં. મ. ભા., ગા. પ૭૧, પૃ. ૧૦૩

९४. सुविही नामं विसेसणं बीयं

अर्हतामेव विशेष्यत्वात्र दोष इतिअर्हतामेव विशेष्यत्वात्र दोष इति४३

१०. आह-यद्येवं हन्त तर्ह्यर्हत इत्येतावदेवास्तु, लोकस्योद्द्योतकरानित्यादि पुनरपार्थकं, न, तस्य नामाद्यनेकभेदत्वात्
 भावार्हत्सङ्ग्रहार्थत्वादिति,
 — ५. ५. ४४

११. इह श्रुतकेवलिप्रभृतयो अन्येऽिप विद्यन्त एव केविलनः तन्माभूत्तेष्वेव सम्प्रत्यय इति तत्प्रितिक्षेपार्थं लोकस्योद्द्योतकरानित्याद्यपि वाच्यमिति ।
 —स. वि., पृ. ४४

१२. दो तित्थगरा चंदगोरा वण्णेणं पण्णत्ता, तंजहा चंदप्पभे चेव पुप्फदंते चेव ।

મતાન્તર તરીકે ''કેટલાક પુષ્પદંતને વિશેષ્ય માને છે અને સુવિધિને વિશેષણ માને છે'' એ વાત ટાંકવામાં આવી છે. 'પ ગમે તે એકને વિશેષણ બનાવી બીજાને વિશેષ્ય તરીકે લેવાય તેમાં વાંધો નથી. જે રીતે 'લોગસ્સસૂત્ર'માં શ્રીસુવિધિનાથભગવંત માટે બે નામનો એક સાથે પ્રયોગ કરવામાં આવ્યો છે, તેવી જ રીતે શ્રી 'સમવાયાંગ' સૂત્રમાં પણ તેવો જ પ્રયોગ કરવામાં આવેલ છે. '

**૧૨. પ્રશ્ન**—'લોગસ્સસૂત્ર'માં જે ચોવીસ અરિહંતભગવંતોને નામ-નિર્દેશપૂર્વક નમસ્કાર કરવામાં આવેલ છે, તે ચોવીસ જિનેન્દ્રોના નમસ્કારને સંક્ષિપ્ત તેમ જ વિસ્તૃત રીતે મંત્ર તરીકે પણ પૂર્વાચાર્યોએ નિર્દેશેલ છે તે વાત સત્ય છે ? અને તેનો ઉલ્લેખ ક્યાં પ્રાપ્ત થાય છે ?

ઉત્તર—હા, તે વાત સત્ય છે. આચાર્ય શ્રીશાંતિસૂરિકૃત 'બૃહત્શાન્તિ'માં શ્રીઅરિહંત ભગવંતોની પુણ્યાહં વાચના માટે.

'ॐ पुण्याहं पुण्याहं प्रीयन्तां प्रीयन्तां भगवन्तोऽर्हन्तः सर्वज्ञाः सर्वदर्शिनस्त्रिलोकनाथास्त्रिलोक-महितास्त्रिलोकपूज्यास्त्रिलोकेश्वरास्त्रिलोकोद्योतकराः' आ विशेषणोधी पीठिंडा आंधीने ''ॐ ऋषभ अजित संभव.....वर्धमानान्ताः जिनाः शान्ताः शान्तिकराः भवन्तु स्वाहा'' ने शांतिपाठ तरीडे आपवामां आव्यो छे, तेथी એ मंत्र-पाठ छे.

આ પાઠ સર્વ તીર્થંકરોના નામગ્રહણપૂર્વક હોવાથી લોગસ્સસૂત્રની બીજી, ત્રીજી અને ચોથી ગાથાની જેમ વિસ્તારપૂર્વક નામનિર્દેશ કરે છે, તે મંત્રાત્મક છે. તદુપરાંત :-

કલિકાલસર્વજ્ઞ આચાર્ય શ્રીહેમચંદ્રસૂરિએ યોગશાસ્ત્રના આઠમા પ્રકાશના શ્લો. ૭૨ના વિવરણમાં આ વાત જણાવતાં લખ્યું છે કે :—''શ્રીमदृषभादिवर्धमानान्तेभ्यो नमो नमः'' આ મંત્રનું કર્મીના સમૂહની શાંતિ માટે ચિંતન કરવું. આ મંત્રમાં પ્રથમ અને ચરમ તીર્થંકરના નામકરણથી 'आद्यन्तयोग्रंहणे मध्यस्यापि ग्रहणम्' એ ન્યાયે ચોવીસે ય તીર્થંકરોનો નિર્દેશ થઈ જાય છે.

**૧૩. પ્રશ્ન**—દરેક ઉત્સર્પિણી તથા અવસર્પિણીમાં ચોવીસ તીર્થંકરો જ હોય છે આનો હેતુ શો ?

ઉત્તર—દરેક ઉત્સર્પિણી તથા અવસર્પિણીમાં શ્રીજિનેશ્વરભગવંત જેવા ત્રણ લોકના નાથને જન્મવા લાયકનો સાત ગ્રહ ઊંચાવાળો સમય ચોવીસ જ વખત આવે છે, તેથી જ દરેક ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણીમાં ચોવીસ ચોવીસ જ તીર્થંકરો થાય છે.

સિદ્ધચક્ક પાક્ષિક, વર્ષ-૧, અંક ૯, પૃ. ૨૧૦.

१,५. अत्रे एयं नामं, सुविहिं च विसेसणं देंति ।

<sup>—</sup>ચે. વં. મ. ભા., ગા. ૫૭૩, પૃ. ૧૦૪

१९. सुविहिस्स णं पुप्फदंतस्स अरहओ छलसीइ गणा

<sup>—</sup>સમવાયાંગસૂત્ર, સૂત્ર ૮૬, ૫. ૯૨ આ.

**૧૪. પ્રશ્ન**—'ચતુર્વિંશતિસ્તવ' અધ્યયનમાં શ્રીતીર્થંકરભગવંતોનું જ ગુણોત્કીર્તન શા માટે ?

ઉત્તર—શ્રીતીર્થંકરભગવંતો

- (૧) પ્રધાન રીતે કર્મક્ષયનું કારણ હોવાથી,
- (૨) પ્રાપ્ત થયેલ બોધિની વિશુદ્ધિમાં હેતુ હોવાથી,
- (૩) ભવાંતરમાં બોધિનો લાભ કરાવનાર હોવાથી અને
- (૪) સાવઘયોગોની વિરતિના ઉપદેશકપણાને લીધે ઉપકારી હોવાથી.

શ્રી 'ચતુર્વિંશતિસ્તવ'માં તે ભગવંતોના ગુણોનું ઉત્કીર્તન કરાયું છે. 'ં

**૧૫. પ્રશ્ન** ચતુર્વિંશતિસ્તવનું ફલ શું ?

ઉત્તર—શ્રી 'ઉત્તરજઝયણસુત્ત'માં ''ચતુર્વિંશતિ સ્તવનું ફલ શું ?'' એવા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં સૂત્રકારે જણાવ્યું છે કે–ચતુર્વિંશતિસ્તવથી જીવ સમ્યક્ત્વની શુદ્ધિને પ્રાપ્ત કરે છે. ધ તદુપરાંત શ્રી 'ચઉસરણપઇન્નય'માં પણ જણાવ્યું છે કે–

'શ્રી જિનવરેન્દ્રોના અતિ અદ્ભુત ગુણકીર્તનસ્વરૂપ ચતુર્વિંશતિસ્તવથી દર્શનાચારની વિશુદ્ધિ થાય છે.'<sup>૧૯</sup>

• • •

—ચઉસરણપઇણ્શય, ગા. ૩

५७. उक्कित्तण त्ति-द्वितीये चतुर्विशितस्तवाध्ययने प्रधानकर्मक्षयकारणत्वाल्लब्धबोधिविशुद्धिहेतुत्वात्, पुनर्बोधिलाभ-फलत्वात् सावद्ययोगिवरत्युपदेशकत्वेनोपकारित्वाच्च तीर्थंकराणां गुणोत्कीर्तनार्थिधिकारः । —अशुओगदारसुत्त, भक्षधरी हेमयंद्रसूरिकृतवृत्ति, प. ४३ आ.

१८. चउवीसत्थएणं भंते ? जीवे किं जणयइ ? चउवीसत्थएणं दंसणिवसोहिं जणयइ ॥१॥ । —ઉત્તરજઝયણસૃત્ત, અધ્યયન ૨૮, સૂત્ર-૧૧

दंसणयारिवसोही, चउवीसायत्थएण किच्चइ य ।
 अच्चब्भ्अगुणिकत्तण-रूवेण जिणवरिंदाणं ॥३॥

# चउवीसत्थय-सुत्तं

[ चतुर्विशति-जिनस्तव: ]

# 'लोगस्स'-सूत्र

[सिलोगो]

लोगस्स उज्जोअगरे, धम्मद्भिथयरे जिणे । अरिहंते कित्तइस्सं, चउवीसं पि केवली ॥१॥

#### [गाहा]

उसभमिजअं च वंदे, संभवमिभणंदणं च सुमइं च। पउमप्पहं सुपासं, जिणं च चंदप्पहं वंदे ॥२॥ सुविहिं च पुष्फदंतं, सीअल-सिज्जंस-वासुपुज्जं च। विमलमणंतं च जिणं, धम्मं संति च वंदामि ॥३॥ कुंथुं अरं च मिल्लं, वंदे मुणिसुळ्यं निमिजिणं च। वंदामि रिट्ठनेमिं, पासं तह वद्धमाणं च ॥४॥ एवं मए अभिथुआ, विहुय-रय-मला पहीण-जर-मरणा। चउवीसं पि जिणवरा, तित्थयरा मे पसीयंतु ॥५॥ कित्तिय-वंदिय-मिह्या, जेए लोगस्स उत्तमा सिद्धा। आरुग्ग-बोहि-लाभं, समाहिवरमुत्तमं दिंतु ॥६॥ चंदेसुं निम्मलयरा, आइच्चेसु अहियं प्यासयरा। सागरवरगंभीरा, सिद्धा सिद्धिं मम दिसंतु ॥७॥

 $\bullet$ 

#### [4]

## અર્થસંકલના

પંચાસ્તિકાયનો કેવલજ્ઞાનરૂપી દીપકથી પ્રકાશ કરવાના સ્વભાવવાળા; સર્વ જીવોની પોતપોતાની ભાષામાં પરિણામ પામનારી અનુપમવાણીદ્વારા ધર્મતીર્થનું સ્થાપન કરવાનાં સ્વભાવવાળા, રાગ, દ્વેષ આદિ આંતર શત્રુઓને જીતનારા અને જેમને કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું છે એવા ચોવીસેય તેમ જ બીજા પણ (અન્યક્ષેત્રમાં થયેલા) અર્હતોને હું નામોચ્ચારણપૂર્વક સ્તવીશ. ૧

ઋષભદેવને અને અજિતનાથને હું વંદું છું. સંભવનાથને, અભિનંદન સ્વામીને અને સુમતિનાથને અને પદ્મપ્રભ સ્વામીને, સુપાર્શ્વજિનને અને ચન્દ્રપ્રભ સ્વામીને હું વંદું છું. ૨

સુવિધિનાથ કે જેમનું બીજું નામ 'પુષ્પદંત' છે તેમને, શીતલનાથને, શ્રેયાંસનાથને અને વાસુપૂજ્ય સ્વામીને, વિમલનાથને અને અનન્તજિનને, ધર્મનાથને અને શાંતિનાથને હું વંદન કરું છું. ૩

કુંથુનાથને, અરનાથને અને મલ્લિનાથને હું વંદું છું. મુનિસુવ્રત સ્વામીને અને નમિજિનને હું વંદુ છું. અરિષ્ટનેમિને, પાર્શ્વનાથને અને વર્ધમાન સ્વામીને હું વંદન કરું છું. ૪

ઉપર્યુક્ત વિધિથી મારા વડે નામથી કીર્તન કરાયેલા, જેમણે વર્તમાનમાં બંધાતાં અને ભૂતકાળમાં બંધાયેલાં કર્મો દૂર કર્યા છે અને જેમનાં જરામરણ સંપૂર્ણ રીતે નષ્ટ થયેલાં છે એવા યોવીસેય તેમ જ અન્ય પણ કેવળજ્ઞાની શ્રીતીર્થંકરભગવંતો મારા પર પ્રસન્ન થાઓ. પ

પોતપોતાના નામથી સ્તવાયેલા, મન-વચન-કાયા વડે વંદાયેલા અને પુષ્પો આદિથી પૂજાયેલા, જે સુર અસુર આદિ રૂપ લોકને પ્રત્યક્ષ છે, લોકમાં ઉત્તમ છે અને કૃતકૃત્ય થયેલા છે તેઓ (શ્રી તીર્થંકર ભગવંતો) મને આરોગ્ય (સિદ્ધપશું) પ્રાપ્ત કરવા માટે બોધિલાભ અને શ્રેષ્ઠ ભાવસમાધિ આપો. દ

ચંદ્રો કરતાં પણ વધારે નિર્મળ, સૂર્યો કરતાં પણ વધારે પ્રકાશ કરનારા, સ્વયમ્ભૂરમણ સમુદ્ર કરતાં પણ ગંભીર અને કૃતકૃત્ય થયેલા તેઓ (શ્રીતીર્થંકરભગવંતો) મને સિદ્ધિ-મોક્ષ-આપો. ૭

#### [ **\xi** ]

## ટિપ્પણ

#### लोगस्स उज्जोअगरे-

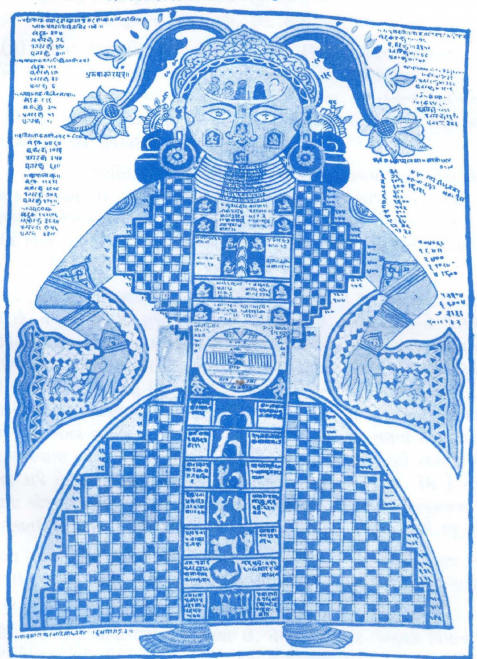
'લોક' શબ્દથી અહીં 'પંચાસ્તિકાયાત્મક **હો**ક' સમજવાનો છે. ' 'પંચાસ્તિકાય' એટલે (૧) 'ધર્મ' (ધર્માસ્તિકાય), (૨) 'અધર્મ' (અધર્માસ્તિકાય) (૩) 'આકાશ' (આકાશાસ્તિકાય) (૪) 'પુદ્દગલ' (પુદ્દગલાસ્તિકાય) અને (૫) 'આત્મા' (જીવાસ્તિકાય)—

- (૧) 'ધર્મ' (ધર્માસ્તિકાય) એટલે ગતિશીલ પુદ્દગલો અને જીવોને ગતિમાં નિમિત્ત થનારું અરૂપી દ્રવ્ય. પાણીમાં તરી રહેલી માછલીનું ઉદાહરણ વિચારવાથી તે વાત સ્પષ્ટ રીતે સમજાય છે. માછલીમાં તરવાની શક્તિ રહેલી છે અને પાણી તેને સહાયક બને છે, તે જ રીતે પુદ્દગલો અને જીવો ગતિ કરવામાં સમર્થ છે, તેઓને ધર્મરૂપી દ્રવ્ય ગતિમાં નિમિત્ત બને છે.
- (૨) 'અધર્મ' (અધર્માસ્તિકાય) એટલે પુદ્દગલો અને જીવોને સ્થિર રહેવામાં (સ્થિતિમાં) નિમિત્ત થનારું અરૂપી દ્રવ્ય. સ્થિર રહેવાની ઇચ્છાવાળા મનુષ્યને સ્થિર રહેવામાં જે રીતે શય્યા તથા આસન સહાયભૂત થાય છે, તે રીતે આ દ્રવ્ય પુદ્દગલો તથા જીવોને સ્થિર રહેવામાં નિમિત્તભૂત થાય છે.
- (૩) 'આકાશ' (આકાશાસ્તિકાય)નું લક્ષણ અવગાહપ્રદાન મનાયું છે. બીજા દ્રવ્યોને પોતામાં સ્થાન આપવું એ આકાશનું કાર્ય છે. આકાશદ્રવ્ય સ્વરૂપથી એક અને અખંડ છે, છતાં વ્યવહારથી તેના બે ભેદો ગણાય છે. (૧) 'લોકાકાશ' અને (૨) 'અલોકાકાશ.' જેટલા ભાગમાં 'ધર્મ' (ધર્માસ્તિકાય) અને 'અધર્મ' (અધર્માસ્તિકાય) છે અને તેને લીધે જયાં સુધી પુદ્દગલો અને જીવો ગતિ અને સ્થિતિ કરી શકે છે, તેટલા ભાગને લોક સંબંધી આકાશ અર્થાત્ 'લોકાકાશ' કહેવાય છે અને જેટલા ભાગમાં માત્ર આકાશ સિવાય બીજું એક પણ દ્રવ્ય નથી, તે 'અલોકાકાશ' કહેવાય છે. 'આકાશ' અનંત છે.

१. अयं चेह तावत् पञ्चास्तिकायात्मको गृह्यते ।

<sup>—</sup>આ. હા. ટી., ૫. ૪૯૪. અ

## कटिस्यकरवैशाखस्थानकस्थनराकृतिः छोकः



ચૌદરાજલાકના આકાર કેડે બન્ને હાથ રાખીને બે પગ પહાળા કરી ડકાર ઉભેલા પુરૂષ જેવા છે.

- (૪) 'પુદ્દગલ' (પુદ્દગલાસ્તિકાય) એટલે પૂરણ અને ગલનસ્વભાવવાળું, અશુ અને સ્કંધરૂપ તેમ જ વર્શાદિગુણવાળું દ્રવ્ય. પૂરણ એટલે ભેગા થવું અથવા એકબીજા સાથે જોડાવું અને ગલન એટલે છૂટા પડવું. 'વર્શાદિ-ગુણ'માં 'વર્શ, ગંધ, ૨સ, સ્પર્શ અને શબ્દ'નો સમાવેશ થાય છે.
- (૫) 'જીવ' (જીવાસ્તિકાય) એટલે શરીરથી ભિન્ન, ચૈતન્યગુણવાળો આત્મા. જીવનશક્તિ ધારણ કરવાના ગુણને લીધે તે 'જીવ' કહેવાય છે. જીવતો હતો, જીવે છે અને જીવશે તે 'જીવ.' ''ઉપયોગ, અનાદિ-નિધનતા, શરીર-પૃથક્ત્વ, કર્મ-કર્તૃત્વ, કર્મ-ભોકતૃત્વ, અરૂપીપણું આદિ" અનેક લક્ષણોથી તે યુક્ત છે. આ જીવનની ક્રિયા જેના વડે શક્ય બને છે, તેવા જીવંતશરીરને પણ ઉપચારથી 'જીવ' કહેવામાં આવે છે.

આ પાંચ દ્રવ્યો 'અસ્તિકાય' કહેવાય છે. આ દ્રવ્યો જેટલા ભાગમાં સાથે રહેલાં છે તેટલો ભાગ 'લોક' કહેવાય છે. પાંચે 'અસ્તિકાયો' લોકમાં સર્વત્ર વ્યાપ્ત છે, તેથી 'લોક' પંચાસ્તિકાયાત્મક કહેવાય છે : તે 'લોક'નો સામાન્ય પરિચય ત્રણ વિભાગથી અને વિશેષ પરિચય ચૌદ વિભાગથી થાય છે. ત્રણ વિભાગ તે 'ઊર્ષ્વલોક, તિર્યગ્ લોક અને અધોલોક.' ચૌદ વિભાગ તે ચૌદ 'રાજલોક' છે. તે ચૌદ 'રાજલોક'નો પરિચય નીચે મુજબ છે :-

ચૌદ 'રાજલોક'નો આકાર કેડે બન્ને હાથ રાખીને બે પગ પહોળા કરી ટક્ટાર ઉભેલા પુરુષ જેવો છે. તેમાં પગથી કેડ સુધીનો ભાગ તે 'અધોલોક' છે. નાભિ પ્રદેશ તે 'તિર્યગ્લોક' છે અને ઉપરનો ભાગ તે 'ઊર્ધ્વલોક' છે. તે તમામ ઊંચાઈના ચૌદ સરખા ભાગ કલ્પવા તે ચૌદ 'રાજ' અથવા ચૌદ 'રજજુ' કહેવાય છે અને તેવા ચૌદ રાજપ્રમાણ જે લોક તે ચૌદ 'રાજલોક' કહેવાય છે. એક રાજનું માપ ઘણું મોટું હોવાથી તે યોજનોની સંખ્યા વડે દર્શાવી શકાય તેવું નથી, એટલે તેને ઉપમા વડે દર્શાવવામાં આવ્યું છે, જેમ કે નિમિષ્ઠ માત્રમાં લાખ યોજન જનારો દેવ છ માસમાં જેટલું અંતર વટાવે, તે 'રજજુ.' અથવા ૩,૮૧,૨૭,૯૭૦ મણનો એક ભાર એવા એક હજાર ભારવાળા તપેલા ગોળાને જોરથી ફેંકવામાં આવે અને તે ગતિ કરતો કરતો છ માસમાં જેટલું અંતર કાપે તે 'રજજુ.' આ માપ પણ બાલજીવોને સમજવા પૂરતું છે, કેમ કે આ રીતે પણ સંખ્યાતા યોજન જ થાય, જયારે એક 'રજજુ' અસંખ્યાતા યોજનનો છે. અવકાશમાં રહેલા પદાર્થોની ગણતરીમાં હાલના વૈજ્ઞાનિકો પણ આવા ઉપમાનોથી જ તેમની ગણતરી રજૂ કરે છે.

સાત રાજથી કંઈક વધારે ભાગમાં 'અધોલોક' છે અને સાત રાજથી કંઈક ઓછા ભાગમાં 'ઊર્ધ્વલોક' છે. વચ્ચેના નવસો યોજનનો ભાગ-જે નીચેથી રાજનો ક્રમ ગણતાં આઠમા રાજમાં આવે છે, તે 'તિર્યગ્-લોક' કહેવાય છે.

ચૌદ રાજલોકમાં સૌથી ઉપર 'સિદ્ધશિલા' છે, તેની નીચે પાંચ 'અનુત્તર વિમાનો' તેની નીચે નવ 'ત્રૈવેયક', તેની નીચે બાર 'દેવલોકો', તેની નીચે 'જયોતિષ્-ચક્ર' (ચન્દ્ર-સૂર્યાદિ) અને તેની નીચે 'મનુષ્યલોક' છે. આટલાં સ્થાનો સાત રાજલોકમાં સમાયેલાં છે. તેની નીચે અનુક્રમે 'વ્યંતર,' 'વાણ વ્યંતર' અને 'ભવનપતિ' દેવોનાં સ્થાનો અને 'ઘર્મા' પૃથ્વીનાં પ્રતરો એકબીજાને આંતરે છે અને તેની નીચે 'વંશા, શૈલા, અંજના, રિષ્ટા, મઘા અને માઘવતી' નામના વિભાગો છે. જેમાં અનુક્રમે સાત નરકો સમાયેલાં છે. 'ઘર્મા'માં પહેલું નરક છે યાવત્ 'માઘવતી'માં સાતમું

નરક છે. આ રીતે 'લોક' શબ્દ ષડ્દ્રવ્યનો પ્રદર્શક હોવા સાથે 'પંચાસ્તિકાય' કે ચૌદ 'રાજલોક'નો પણ પ્રદર્શક છે.

### धम्मतित्थयरे :---

શ્રી 'મહાનિસીહ' સૂત્રમાં 'ધર્મતીર્થકર' અંગે નીચે પ્રમાણે ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થાય છે.<sup>ર</sup>

હે ગૌતમ! પૂર્વે જેનો શબ્દાર્થ વર્ણવવામાં આવ્યો છે એવા જે કોઈ ધર્મતીર્થકર શ્રી અર્હત્ ભગવતો હોય છે તેઓ પરમપૂજયોના પણ પૂજયતર હોય છે; કારણ કે, તે સઘળાય નીચે જણાવેલા લક્ષણોથી લક્ષિત હોય છે.

અચિત્ત્ય, માપી ન શકાય, જેને કોઈની સાથે સરખાવી પણ ન શકાય, જેના સમાન બીજા કોઈ નથી એવા શ્રેષ્ઠતર ગુણોના સમૂહોથી યુક્ત તે ભગવંતો હોવાથી ત્રણે લોકના જીવોને મહાન કરતાંય મહાન-અતિમહાન-આનંદને તેઓ ઉત્પન્ન કરનારા હોય છે તેમ જ જન્માન્તરમાં એકઠો કરેલ જે વિશાલ પુણ્યનો સમૂહ તેનાથી ઉપાર્જિત કરેલ શ્રીતીર્થંકરનામકર્મના ઉદયથી, જેવી રીતે દીર્ઘ શ્રીષ્મઋતુના તાપથી અતિશય ખિન્ન બની ગયેલા મયૂરોના સમૂહો ને પ્રથમ મેઘ પોતાની શીતલ જલધારાથી શાંત કરે છે, તેવી રીતે ભવ્ય જીવોને પરમહિતોપદેશ આપવા વડે ગાઢ રાગ, દ્વેષ, મોહ, મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રદ્માદ, દુષ્ટ અને ક્લિષ્ટ અધ્યવસાયો આદિથી પેદા કરેલ તેમના અશુભ એવા જે ઘોર પાપકર્મો તે રૂપી તાપ અને સંતાપને શાંત કરે છે.

તેઓ સકલ પદાર્થોના જ્ઞાતા હોય છે.

અનેક જન્મોમાં એકઠો કરેલ જે મહાન પુણ્યનો સમૂહ તેનાથી ઉપાર્જિત કરેલ અતુલ બલ, અતુલ વીર્ય, અતુલ ઐશ્વર્ય, અતુલ સત્ત્વ અને અતુલ પરાક્રમથી તેમનો દેહ અધિષ્ઠિત હોય છે:

 तेणं कालेणं तेणं समएणं गोयमा ! जे केइ पुळ्ववावित्रयसदृत्थे अरहंते भगवंते धम्मितित्थगरे भवेज्जा से णं परमपुज्जाणं पि पुज्जयरे भवेज्जा, जओ णं ते सळ्वे वि एयलक्खणसमित्रिए भवेज्जा, तं जहा—

अचितअप्पमेयनिरुवमाणणणसरिसपवरवरुत्तमगुणोहाहिद्वियत्तेणं तिण्हं पि लोगाणं संजणियगुरुयमहतमाणसाणंदे, तहा य जम्मंतरसंचियगुरुपुण्णपञ्भारसंविद्वत्तित्थ्यरनामकम्मोदएणं दीहरिगम्हायवसंतावकिलंतिसिहिउलाणं व पद्धमपाउसधाराभरविरसंतघणसंघायिमव परमिहओवएसपयाणाइणा घणरागदोसमोहिमच्छत्ताविरइपमायदुट्टिकिलिटुज्झवसायाइसमिज्जियासुहघोरपावकम्मायवसंतावस्स णिण्णासगे भव्वसत्ताणं सव्वत्रू
अणेगजम्मंतरसंविद्धतगुरुयपुत्रपञ्भाराइसयबलेणं सिमिज्जियाउलबलवीरिएसियसत्तपस्क्रमाहिट्टियतणू सुकंतिदत्तचारुपायंगुट्टगगरूवाइसएणं सयलगहनक्खत्तचंदपंतीणं सूरिए इव पायंडप्पयावदसदिसिपयासिवप्फुरंतिकरणपञ्भारेणं
णियतेयसा विच्छायगे सयलाण वि विज्जाहरामरीणं सदेवदाणविदाणं सुरलोगाणं सोहग्गकंतिदित्तिलावनरूवसमुदयिसिरीए—साहावियकम्मक्खयजिणयदिव्वकयपवरिनरुवमाणत्रसिरिससेसाइसयाइसयलक्खणकलाविवच्छिड्डपरिदंसणेणं भवणवइवाणमंतरजोइसवेमाणियाहिमदसइंदच्छराकित्ररणविज्जाहरस्स ससुरासुरस्सावि णं जगस्स
'अहो अहो अहो अज्ज अदिट्टपुव्वं दिट्टमम्हेहिं' इणमो सिवसेसाउलमहंताचितपरमच्छेरयसंदोहं समगालमेवेगटुसमुइयं दिट्ठं ति तक्खणउप्पत्रघणनिरंतरबहलप्पमोया चितयंतो सहरिसपीयाणुरायवसपवियंभंताणुसमयअहिणवाहिणवपरिणामविसेसत्तेण महमहंतिजंपिरपरोप्पराणं विसायमुवगयहहहधीधित्थुअधन्नाऽपुन्ना वय मिइ

णिदिरअत्ताण गमणंतरसंखुहियहिययमुच्छिरसुद्धचेयणसुपुण्णसिढिलियसगत्तआउंचणं पसण्णो उम्मेसिन-मेसाइसारीरियवावारमुक्ककेवलं अणोवलक्खक्खलंतमंदमंददीहहुंहुंकारिविमिस्समुक्कदीहउण्हबहलीनीसासगत्तेणं अइअभिनिविद्वबुद्धी सुणिच्छियमणस्स णं जगस्स, 'किं पुण तं तवमणुचिट्ठेमो जेणेरिसं पवरिद्धि लिभज्ज ति,' तग्गयमणस्स णं दंसणा चेव णियणियवच्छत्थलनिहिज्जंतंतकरयलुप्पाइयमहंतमाणसचमक्कारे।

ता गोयमा ! णं एवमाइ अणंतगुणगणाहिद्वियसरीराणं तेसि सुगहियनामधेज्जाणं अरहंताणं भगवंताणं धम्मितत्थगराणं संतिए गुणगणोहरयणसंघाए अहिन्नसाणुसमयं जीहासहस्सेणं पि वागरंतो सुरवई वि अन्नयरे वा केई चउनाणी महाइसई य छउमत्थे सयंभुरमणोयिहस्स इव वासकोडीहिं पि णो पारं गच्छेज्जा, जओ णं अपिरिमयगुणरयणे गोयमा ! अरहंते भगवंते धम्मितत्थगरे भवंति, ता िकमेत्थ भन्नउ ?, जत्थ य णं तिलोगनाहाणं जगगुरूणं भुवणेक्कबंधूणं तेलोक्कतग्गुणखंभपवरधम्मितत्थंकराणं केई सुरिंदाईपायंगुट्टग्गदेसाउ अणेगगुणगणालंकारियाउ भित्तभरिनक्भिरक्करिसयाणं सव्विसि पि वा पुरीसाणं अणेगभवंतसंचियअणिट्टदुट्टडकम्मरासिजिणयदोगच्चदोमणस्सादिसयलदुक्खदारिद्दिकलेसजम्मजरामरणरोगसंतावुट्वेयवाहिवेयणाईण खयट्टाए एगगुणस्साणंतभागमेगं भणमाणाणं जमगसमगमेव दिणयरकरे इव अणेगगुणगणोहे जीहग्गे विष्फुरंति ताइं च न सक्का सिंदा वि देवगणा समकालं भिणऊणं, िकं पुण अकेवली मंसचक्खुणो ? ता गोयमा ! णं एस इत्थं परमत्थे वियाणेयव्वो, जहा णं जइ तित्थगराणं संतिए गुणगणोहे तित्थयरे चेव वायरंति, ण उण अन्ने, जओ णं सातिसया तेसिं भारती ।

अहवा गोयमा ? किमित्थ पभूयवागरणेणं ?, सारत्थं भन्नए । तं जहा—
णामं पि सयलकम्मट्टमलकलंकेहिं विष्पमुक्काणं । तियसिंदिच्चियचलणाण जिणवरिंदाण जो सरइ ॥
तिविहकरणोवउत्तो खणे खणे सीलसंजमुज्जतो । अविराहियवयनियमो सोऽवि हु अइरेण सिज्झेज्जा ॥
जो पुण दुहउव्चिग्गो सुहतण्हालू अलि व्य कमलवणे । थयथुइमंगलजयसद्दवावडो रुणरुणे किंचि ॥
भित्तभरिनब्भरो जिणवरिंदपायारिंवदजुगपुरओ । भूभीनिट्टिवियसिरो कयंजलीवावडो चरित्तबूढो ॥
एकं पि गुणं हियए धरेज्ज संकाइसुद्धसम्मत्तो । अक्खंडियवयनियमो तित्थयरत्ताए सो सिज्झे ॥

जेसि च णं सुगहियनामग्गहणाणं तित्थयराणं गोयमा ! एस जगपायडे महच्छेरयभूए भुवणस्स वियडपायडे महंताइसए पवियंभे, तं जहा—

खीणठुपायकम्मा मुक्का बहुदुक्खगब्भवसहीणं । पुणरिव अपत्तकेवलमणपञ्जवणाणचिरमतणू ॥ महजोइणो विविहदुक्खमयरभवसागरस्स उव्विगा । दट्टूणऽरहाइसए भवहुत्तमणा खणं जीत ॥

अहवा चिट्ठउ ताव सेसवागरणं गोयमा ! एवं चेव धम्मितित्थगरेति नाम सित्रिहियं पवरक्खरुव्वहणं तेसिमेव सुगिहयनामधेज्जाणं भुवणेक्कबंधूणं अरहंताणं भगवंताणं जिणवरिंदाणं धम्मितित्थंकराणं छज्जे, ण अत्रेसि, जओ य णेगजम्मंतरपुट्टमोहोवसमसंवेगिनव्वयाणुकंपाअित्थतािमवती सलकखणपवरसम्मदंसणुष्ठसंतविरियािणगूिहयउ-गगकट्टघोरदुक्करतविनिरंतरिज्जयउतुंगपुत्रखंधसमुदयमहपब्भारसंविद्धत्तउत्तमपवरपवित्तविरसकसिणबंधुणाहसािमसालअणंतकाल-वत्तभवभावणिच्छत्रपावबंधणेकअबिङ्जितित्थयरनामकम्मगोयिणिसियसुकंतािदत्तचारुरूवदसदिसिपयासिनरुवमहु-लक्खणसहस्समंडियजगुत्तमुत्तमसिरीिनवासवासवावी इव देवमणुयिदट्टमेत्ततक्खणंतकरणलाइयचमक्कनयणमाण-साउलमहंतिवम्हयपमोयकारया असेसकसिणपावकम्ममलकलंकिवप्पमुक्कसमचउरंसपवरपढमवज्जरिसहनाराय-संघयणाहिट्टियपरमपिवतुत्तममुत्तिधरे, ते चेव भगवंते महायसे महासत्ते महाणुभागे परमेट्टी सद्धम्मितित्थंकरे भवंति। अण्णं च—

सयलनरामरितयसिंदसुन्दरीरूवकंतिलावण्णं । सव्वं पि होज्ज जइ एगरिसण संपिंडियं कहिव ॥ तं च जिणचलणंगुटुग्गकोडिदेसेगलक्खभागस्स । संनिज्झिम्म न सोहइ जह सारउडं कंचणगिरिस्स ॥ त्ति તેમના મનોહર દેદીપ્યમાન પગના અંગૂઠાના અગ્રભાગનું પણ રૂપ એટલું બધું હોય છે કે સૂર્ય જેમ દશે દિશામાં પ્રકાશથી સ્ફરાયમાન પ્રકટ પ્રતાપી કિરણોના સમૂહથી સર્વગ્રહ નક્ષત્ર અને ચન્દ્રની પંક્તિને નિસ્તેજ બનાવી દે છે તેમ તેઓ પોતાના તેજથી સર્વ વિદ્યાધરો, દેવીઓ, દેવેન્દ્ર તથા દાનવેન્દ્ર સહિત દેવગણોના સૌભાગ્ય, કાન્તિ, દીપ્તિ, લાવણ્ય અને રૂપની શોભાને ઢાંકી દે છે (નિસ્તેજ બનાવી દે છે). સ્વાભાવિક (૪) કર્મક્ષયજનિત (૧૧) તથા દેવકૃત (૧૯) એવા ચોત્રીશ અતિશયોના તે ધારક હોય છે અને તે ચોત્રીશ અતિશયો એવા શ્રેષ્ઠ નિરૂપમ અને અનન્યસદશ હોય છે કે તેનાં દર્શન કરવાથી ભવનપતિ, વાણવ્યંતર, જયોતિષ્ક, વૈમાનિક, અહમિન્દ્ર, ઇન્દ્ર, અપ્સરા, કિન્નર, નર, વિદ્યાધર અને સુર તથા અસુર સહિત જગતના જીવોને એટલું બધું આશ્ચર્ય થાય છે કે—

'અહો અહો અહો આપણે કોઈ દિવસ નહીં જોયેલું આજે જોયું.' એક જ વ્યક્તિમાં એક સાથે એકત્રિત થયેલો અતુલ, મહાન, અચિત્ત્ય પરમ આશ્ચર્યોનો સમૂહ આજે આપણે જોયો એવા વિચારથી આનંદિત થયેલા હર્ષ અને અનુરાગથી સ્ફુરાયમાન થતા નવા નવા પરિણામોૃથી પરસ્પર અત્યંત હર્ષના ઉદ્ગારો કાઢે છે અને વિહાર કરીને ભગવાન આગળ ચાલ્યા ગયા પછી પોતાના આત્માની નિંદા કરે છે કે 'અમને ધિક્કાર છે, અમે અધન્ય છીએ, અમે પુષ્યહીન છીએ.' ભગવાન ચાલ્યા ગયા પછી તેમના હૃદયને ખૂબ ક્રાોભ થવાથી તેઓ મૂર્ચિક્ત થઈ જાય છે અને મહામુશીબતે તેમનામાં ચૈતન્ય આવે છે. તેમનાં ગાત્ર અત્યંત શિથિલ થઈ જાય છે. આકુંચન, પ્રસારણ, ઉન્મેષ, નિમેષ આદિ શારીરિક વ્યાપારો બંધ પડી જાય છે. નહીં ઓળખાતા અને સ્ખલના પામતા મંદ મંદ દીર્ઘ હુંકારોથી મિશ્રિત દીર્ઘ, ઉષ્ણ, બહુ નિસાસાથી જ માત્ર બુદ્ધિશાળીઓ સમજી શકે છે કે તેમનામાં મન (ચૈતન્ય) છે. જગતના જીવો ભગવાનની ઋદ્ધિ જોઈને એક માત્ર વિચાર કરે છે કે—આપણે એવું ક્યું તપ કરીએ કે જેથી આપણને પણ આવી પ્રવર ઋદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય. ભગવાનને જોતાં જ તેઓ પોતાના વક્ષસ્થલ પર હાથ મૂકે છે અને તેમના મનમાં મહાન આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થાય છે.

આથી હે ગૌતમ ! અનંતગુણોના સમૂહોથી અધિષ્ઠિત છે શરીર જેમનું એવા, સુગૃહીત નામધેય, ધર્મતીર્થકર એવા તે અરિહંતભગવંતોના વિદ્યમાન એવા ગુણસમૂહરૂપી રત્નોના સમુદાયને દિવસ ને રાત, સમયે સમયે હજાર જીભથી બોલતો સુરેન્દ્ર પણ અથવા તો કોઈ ચાર જ્ઞાનવાળા મહાત્મા અગર તો અતિશય સંપન્ન છદ્મસ્થ જેમ સ્વયંભૂરમણસમુદ્રનો કોડો વર્ષે પણ પાર ન પામે તેમ તેમના ગુણોનો પાર પામી શકતો નથી. કારણ કે—ધર્મતીર્થકર શ્રી અર્હત્ ભગવંતોના ગુણરૂપી રત્નો અપરિમિત હોય છે. અહીં વિશેષ શું કહેવું ? જયાં ત્રણ લોકના નાથ, જગતના ગુરૂ, ત્રણ ભુવનના એકમાત્રબંધુ, ત્રણ લોકના તે તે ગુણના સ્તંભરૂપ-આધારરૂપ-શ્રેષ્ઠ

अहवा नाऊण गुणंतराइं अन्नेसिं ऊण सव्वत्थ । तित्थयरगुणाणमणंतभागमलब्भंतमन्नत्थ ॥ जं तिहुयणं पि सयलं, एगीहोऊणमुब्भमेगदिसि । भागे गुणाहिओऽम्हं तित्थयरे परमपुज्जे ति ॥ ते चिवय अच्वे वंदे पूए अरिहे गइमइसमन्ने जम्हा । तम्हा ते चेव भावओ णमह धम्मितित्थयरे ॥ भुडानिसीहसूत्र (नुभस्डारस्वाध्याय, (प्रा. वि.) पृ. ४५थी ५०)

ધર્મતીર્થંકરોના પગના અંગૂઠાના ટેરવાનો અગ્ર ભાગ કે જે અનેક ગુણોના સમૂહથી અલંકૃત છે તેના અનંતમા ભાગનું સુરેન્દ્રો અથવા ભક્તિના જ અત્યંત રિસેક સર્વ પુરુષો અનેક જન્માન્તરોમાં સંચિત અનિષ્ટ દુષ્ટ કર્મરાશિજન્ય દુર્ગતિ દૌર્મનસ્ય આદિ સકલ દુઃખ દારિદ્રય, ક્લેશ, જન્મ, જરા, મરણ, રોગ, શોક, સંતાપ, ઉદ્દેગ, વ્યાધિ, વેદના આદિના ક્ષયને માટે વર્ણન કરવા માંડે ત્યારે સૂર્યના કિરણોના સમૂહની જેમ ભગવાનના અનેકગુણોનો સમૂહ એક સાથે તેમના જિહ્નાગ્રે સ્ફ્ર્રાયમાન થાય છે તેને ઇન્દ્ર સહિત દેવગણો એકી સાથે બોલવા માંડે તો પણ જયાં વર્ણવવા સમર્થ નથી ત્યાં ચર્મચક્ષુધારી અકેવલીઓ શું કહી શકે ? તેથી હે ગૌતમ ! આ પરમાર્થ છે કે— તીર્થંકરોના ગુણોના સમૂહોને માત્ર તીર્થંકરો જ વર્ણવવા સમર્થ છે, બીજા નહીં, કારણ કે તીર્થંકરોની જ તેવી અતિશયવાળી વાણી હોય છે, અથવા હે ગૌતમ ! અહીં ઘણું કહેવાથી શું ? સારભૂત જ અર્થ કહું છું. સકલ આઠ કર્મો તે રૂપ મલના કલંકથી મુક્ત થયેલા, દેવતાઓના ઇન્દ્રોએ જેમના ચરણોની પૂજા કરી છે તે જિનેશ્વરદેવોના નામનું સ્મરણ ત્રણ કરણથી ઉપયુક્ત બની, ક્ષણે ક્ષણે શીલ અને સંયમમાં ઉદ્યમશીલ બની વ્રત અને નિયમોને વિરાધ્યા વિના જે આત્મા કરે છે તે શીઘ સિદ્ધિદને પામે છે.

વળી જે આત્મા દુઃખથી ઉદ્દેગ પામેલ છે, ભ્રમર જેમ કમલના વનમાં તૃષ્ણાવાળો હોય તેમ જે સુખની તૃષ્ણાવાળો છે તે પણ જો જિનેશ્વરોની ભક્તિમાં અત્યંત ગરકાવ બની, સ્તવ, સ્તુતિ અને મંગલકારી જય શબ્દના વ્યાપારમાં લીન બની જિનવરેન્દ્રોના પાદારવિંદની સમક્ષ, ભૂમિ પર મસ્તકને સ્થાપન કરી, અંજલિપુટ જોડી, શંકાદિ દોષો રહિત સમ્યક્ત્વથી હૃદયને વાસિત કરી અખંડિત વ્રત નિયમને ધારણ કરી તે ભગવંતોના એક પણ ગુણને હૃદયમાં ધારણ કરે તો તીર્થંકર બનીને સિદ્ધ થાય છે.

હે ગૌતમ ! સુગૃહીત નામધેય શ્રીતીર્થંકરોનો જગતમાં પ્રકટ, મહાન આશ્ચર્યભૂત ત્રણે ભુવનમાં પ્રખ્યાત આ મહાન અતિશયનો વિસ્તાર છે કે—જેમણે કેવલજ્ઞાન, મનઃપર્યવજ્ઞાન તથા ચરમ શરીર પ્રાપ્ત નથી કર્યું એવા જીવો પણ અરહંતોના અતિશયોને જોઈને, જેમના આઠેય કર્મો ક્ષીણપ્રાય થઈ ગયાં છે તેવા અને બહુ દુઃખદાયક ગર્ભાવાસથી મુક્ત, મહાયોગી, વિવિધ દુઃખમય ભવસાગરથી ઉદ્દિગ્ન બની ક્ષણમાં સંસારથી પાર પામી જાય છે.

અથવા બીજું વર્શન બાજુ પર રાખીએ તો પણ હે ગૌતમ! શ્રેષ્ઠ અક્ષરોને વહન કરતું 'ધર્મતીર્થંકર' એવું નામ તે સુગૃહીત નામધેય, ત્રણે ભુવનના એક માત્ર બંધુ, જિનવરોમાં ઇન્દ્ર સમાન, અર્હત્ ભગવંત શ્રીધર્મતીર્થકરોને જ છાજે છે બીજાને નહિં, કારણ કે અનેક જન્માંતરોથી પુષ્ટ થયેલ તથા મોહનો ઉપશમ, સંવેગ, નિર્વેદ, અનુકંપા તથા આસ્તિકયના પ્રકટપણાથી લિક્ષત થતા પ્રવર સમ્યગ્દર્શન વડે તથા ઉલ્લાસ પામતા વીર્યને ન છૂપાવી, સહન કરેલ ઉગ્રકષ્ટો અને આચરેલા ઘોર દુષ્કર તપો વડે નિરંતર ઉપાર્જિત કરેલા મહાન પુષ્યોના સ્કંધોનો જે મહાન રાશિ તેના વડે બાંધેલું તીર્થંકરનામકર્મ ગોત્ર-કે જે ઉત્તમ છે. પ્રવર છે, પવિત્ર છે, વિશ્વના એક બંધુ સમાન છે, વિશ્વના નાથ સમાન છે, વિશ્વના સ્વામી સમું છે, વિશ્વમાં સારભૂત છે, અનંતકાળથી ચાલી આવતી ભવોની વાસના તથા પાપના બંધનો તેને છેદી નાખનાર છે, જે જગતમાં એક અને

અદ્ભિતીય છે તેને આધીન (તે તીર્થંકરનામકર્મગોત્રને આધીન) જે સુંદર, દીપ્ત, મનોહરરૂપ અને દશે દિશાઓમાં પ્રકાશમાન નિરુપમ એક હજાર અને આઠ લક્ષણો તેનાથી તે ભગવંતો મંડિત હોવાથી જગતમાં ઉત્તમોત્તમ જે લક્ષ્મી તેના નિવાસ માટે વાસવાપિકા જેવા છે. ઉપરાંત દેવતા અને મનુષ્યો તેમને જોવામાત્રથી તે જ ક્ષણે અન્તઃકરણમાં ચમત્કાર પામે છે અને તેમના નેત્રો તથા મનમાં અતુલ વિસ્મય અને અપાર પ્રમોદ ઉત્પન્ન થાય છે, કારણ કે સંપૂર્ણ પાપકર્મો રૂપી મલના કલંકથી તેઓ રહિત હોય છે. સમચતુરસ્ર સંસ્થાન તથા શ્રેષ્ઠ એવું જે વજઋષભનારાચસંઘયણ તેનાથી અધિષ્ઠિત હોવાથી પરમ પવિત્ર ઉત્તમ આકારને તેઓ ધારણ કરનારા હોય છે. મહાયશસ્વી, મહાસત્ત્વશાલી, મહાન આશયવાળા, પરમપદમાં રહેનારા, તે જ ભગવંતો સદ્ધર્મ તીર્થંકરો હોય છે. વળી કહ્યું છે કે—સમગ્ર મનુષ્યો, દેવો, ઇન્દ્રો અને સુંદરીઓનાં રૂપ, કાન્ત્તિ તેમ જ લાવણ્ય—આ બધાંને એકઠાં કરીને કોઈ પણ રીતે તેનો એક પિંડ બનાવવામાં આવે અને તેને જિનેશ્વર સામે તુલના માટે મૂકવામાં આવે તો તે પિંડ જિનેશ્વરના ચરણના અંગૂઠાના અગ્ર ભાગનો એક પ્રદેશ તેના લાખમા ભાગે પણ તે શોભતો નથી પણ સુવર્ણગિરિ મેરુ પર્વતની સામે રાખનો ઢગલો જેવો લાગે તેવો લાગે છે.

અથવા તો સર્વ સ્થાને જુદી જુદી વ્યક્તિઓમાં રહેલા જુદા જુદા ગુણોને જાણીને અને તે તે ગુણો શ્રીતીર્થંકરભગવંતના ગુણોના અનંતમાં ભારો પણ ન આવતા હોઈને શ્રીતીર્થંકરભગવંતના ગુણોની તુલના કરવા માટે કદાચ ત્રણે ય ભુવનોને એક કરવામાં આવે અને તેને એક દિશામાં ઊભું રાખી એક તરફ તેમના સર્વ ગુણો મૂકી બીજી તરફ શ્રીતીર્થંકરભગવંતના ગુણોને મૂકવામાં આવે તો પણ પરમપૂજ્ય શ્રીતીર્થંકરભગવાનના ગુણો આ સર્વ ગુણોથી અધિક હોય છે અને તેથી જ શ્રીતીર્થંકરભગવંતો જ અર્ચના કરવા યોગ્ય છે, વંદનીય છે, પૂજનીય છે, અર્હત્ છે, ગતિ છે, મતિથી સમન્વિત છે. તેથી તે શ્રીધર્મતીર્થંકરભગવંતોને ભાવથી નમસ્કાર કરો.

### अरिहंते :---

શ્રી 'મહાનિસીહ' સૂત્રમાં 'અરિહંત' વિષે નીચે પ્રમાણે ઉલ્લેખ છે<sup>3</sup> :—

''મનુષ્ય, દેવતા અને દાનવોવાળા આ સમગ્ર જગતમાં આઠ મહાપ્રાતિહાર્ય વગેરેના પૂજાતિશયથી ઉપલક્ષિત, અનન્યસદેશ, અચિંત્ય માહાત્મ્યવાળી, કેવલાધિષ્ઠિત, પ્રવર ઉત્તમતાને જેઓ યોગ્ય છે તે 'अरहंत' છે. સમગ્ર કર્મોના ક્ષય થવાથી, સંસારના અંકુરા બળી જવાથી ફરીવાર અહીં આવતા નથી, જન્મ લેતા નથી, ઉત્પન્ન થતા નથી, તે કારણે એ 'अरुहंत' પણ કહેવાય છે. વળી, તેમણે સુદુર્જય સમગ્ર આઠ પ્રકારના કર્મરૂપી શત્રુઓને મથી નાખ્યા છે, હણી નાખ્યા છે, દળી નાખ્યા છે, પીલી નાખ્યા છે, નસાડી મૂક્યા છે અથવા પરાજિત કર્યા છે, તેથી

<sup>3.</sup> सनरामरासुरस्स णं सव्वस्सेव जगस्स अट्टमहापाडिहेराइपूयाइसओवलिक्खयं अणण्णसिरसमिंचतमाहप्पं केवलाहिट्टियं पवरुत्तमत्तं अरहंति ति अरहंता । असेसकम्मक्खएणं निद्रृहभवंकुरत्ताओ न पुणेह भवंति जम्मंति उववण्णंति वा अरुहंता वा णिम्महियनिहयनिद्दिलयिवलीयिनट्टिवियअभिभूयसुदुज्जयासेसअट्टपयारकम्मरिउत्ताओ वा अरिहंतेति वा, एवमेते अणेगहा पत्रविज्जंति परूविज्जंति आघविज्जंति पट्टिविज्जंति दंसिज्जंति उवदंसिज्जंति ।

તે 'अस्हिंत' પણ કહેવાય છે. આ રીતે તેઓ અનેક પ્રકારે કહેવાય છે, નિરુપણ કરાય છે, ઉપદેશ કરાય છે, સ્થાપન કરાય છે, દર્શાવાય છે અને બધી રીતે બતાવાય છે.

શ્રીઅરિહંતભગવંતોનું પ્રથમ વિશેષણ 'લોકના સ્વરૂપનો પ્રકાશ કરનારા' એ મૂકવામાં આવેલ છે ત્યારે સહેજે એ અંગે જાણવાનું મન થાય છે કે તેઓ લોકના સ્વરૂપનો પ્રકાશ શી રીતે કરે છે ? તેના સમાધાનમાં શાસ્ત્રકાર મહર્ષિઓ જણાવે છે કે શ્રીઅરિહંતદેવો લોકના સ્વરૂપનો પ્રકાશ-'उप्पन्नेइ वा', 'विगमेइ वा', 'ધુવેइ वા' (એટલે ઉત્પન્ન પણ થાય છે, નાશ પણ પામે છે અને સ્થિર પણ રહે છે.) એ ત્રિપદી વડે કરે છે. એનો અર્થ એ છે કે લોક અને અલોકરૂપી આ વિશ્વ કેટલાક માને છે તેમ માત્ર કલ્પના નથી પણ 'સત્' છે અને તે ઉત્પન્ન થવાના, નાશ પામવાના અને કાયમ રહેવાના સ્વભાવથી યુક્ત છે. બીજી રીતે કહેતાં આ વિશ્વ દ્રવ્યરૂપે અનાદિ, અનન્ત, અચલ છે અને પર્યાયરૂપથી ઉત્પત્તિ અને વિનાશરૂપ પરિવર્તનોવાળું છે.

### उसभमजिअं च वंदे :---

ચોવીસ તીર્થંકર ભગવંતના અભિધાનોના સામાન્ય તથા વિશેષ અર્થો નીચે દર્શાવ્યા અનુસાર છે. પ્રત્યેક ભગવંતના નામનો સામાન્ય અર્થ ચોવીસે તીર્થંકર દેવમાં ઘટિત થઈ શકે છે; અર્થાત્ એક તીર્થંકર ભગવંતના નામનો સામાન્ય અર્થ સર્વ તીર્થંકર ભગવંતોને લાગુ પડે છે; જયારે પ્રત્યેક તીર્થંકર ભગવંતના નામનો વિશેષ અર્થ વિશિષ્ટ કારણને લઈને તેઓશ્રીના પૂરતો જ મર્યાદિત હોય છે; અર્થાત્ માત્ર તેમને જ લાગુ પડે છે.

### ઋષભ---

**સામાન્ય અર્થ :** જે પરમપદ પ્રત્યે ગમન કરે, તે 'ઋષભ.' એનો વિકલ્પ 'વૃષભ' છે. 'વૃષભ' એટલે દુઃખથી દાઝેલી દુનિયા ઉપર દેશના જલનું વર્ષણ કરનાર કે સિંચન કરનાર.<sup>૪</sup>

વિશેષ અર્થ: જેમની બંને સાથળોમાં 'વૃષભ'નું ચિક્ષ છે તે વૃષભ.

### અજિત—

સામાન્ય અર્થ: પરીષહો અને ઉપસર્ગોથી ન જિતાયેલા તે અજિત.

**વિશેષ અર્થ** : ગર્ભમાં આવ્યા બાદ જેમનાં જનનીને ઘૂતક્રીડામાં પિતા જીતી શક્યા નહીં માટે અજિત.

### સંભવ—

સામાન્ય અર્થ: જેમનામાં ચોત્રીસ અતિશયો પ્રગટ થાય તે સંભવ.

**વિશેષ અર્થ**: જે ભગવંત ગર્ભમાં આવ્યા બાદ દેશમાં અધિકાધિક ધાન્યની નિષ્પત્તિ થઈ માટે સંભવ.

४. ऋषित गच्छित परमपदिमिति ऋषभ :— .....वृषभ इत्यपि, वर्षिति सिञ्चिति देशनाजलेन दुःखाग्निना दग्धं जगदिति अस्यान्वर्थ: । ——५. सं., ५. १५५ आ.

#### અભિનંદન---

સામાન્ય અર્થ: દેવેન્દ્રો આદિથી અભિનંદન કરાય તે અભિનંદન.

**વિશેષ અર્થ :** આ ભગવંત ગર્ભમાં આવ્યા બાદ શક્રેન્દ્રે વારંવાર આવીને તેમનું અભિનંદન કર્યું માટે અભિનંદન.

### સુમતિ—

સામાન્ય અર્થ: જેમની મતિ સુંદર છે તે સુમતિ.

**વિશેષ અર્થ:** આ ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા બાદ જેમના માતા સર્વ અર્થોના નિશ્ચય કરવામાં મતિ સંપન્ન થયા અને બે શોક્યો વચ્ચેના ઝઘડાનું સમાધાન કર્યું માટે સુમતિ.

#### પદ્મપ્રભ—

**સામાન્ય અર્થ :** નિષ્પંકતા ગુણને આશ્રયીને પદ્મ (કમલ) જેવી જેમની પ્રભા છે તે પદ્મપ્રભ.

**વિશેષ અર્થ :** આ ભગવંત ગર્ભમાં આવ્યા બાદ માતાને કમલની શય્યામાં સૂવાનો દોહદ થયો (જે દેવતાએ પૂર્ણ કર્યો.) અને ભગવાન પણ પદ્મ જેવા વર્ણવાળા હતા માટે પ્રદ્મપ્રભ.

### સુપાર્શ—

**સામાન્ય અર્થ :** જેમનો પાર્શ્વભાગ (પડખાં) સુંદર છે તે ચંદ્રપ્રભ.

**વિશેષ અર્થ :** જે ભગવંત ગર્ભમાં આવ્યા બાદ માતાનો પાર્શ્વભાગ (પડખાં) ગર્ભના પ્રભાવથી સુંદર થયો માટે સુપાર્શ્વ.

### ચન્દ્રપ્રભ—

સામાન્ય અર્થ: ચન્દ્ર જેવી સૌમ્યકાન્તિ જેમની હોય તે.

**વિશેષ અર્થ :** જે ભગવાનની માતાને ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા ત્યારે ચંદ્ર પાનનો દોહદ થયો અને ભગવાન પણ ચંદ્ર સમાન વર્ણવાળા હતા માટે ચંદ્રપ્રભ.

### સુવિધિ—

સામાન્ય અર્થ: સુંદર છે વિધિ એટલે સર્વ કાર્યોમાં કૌશલ્ય જેમનું તે સુવિધિ.

**વિશેષ અર્થ :** ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા બાદ (ભગવાનના માતા) સર્વ વિધિમાં વિશેષ પ્રકારે કુશલ બન્યા માટે સુવિધિ.

### શીતલ—

**સામાન્ય અર્થ**: કોઈ પણ પ્રાણીને સંતાપ નહીં કરનારા હોવાથી અને સૌને આહ્નાદ પેદા કરનાર હોવાથી શીતલ.



વિશેષ અર્થ: ભગવંતના પિતાને ઉત્પન્ન થયેલો પિત્તદાહ કે જે અનેક ઔષધોથી પણ શાંત નહોતો થતો, તે ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા બાદ ભગવાનના માતાએ, ભગવાનના પિતાને સ્પર્શ કરવા માત્રથી શાંત થયો માટે શીતલ.

### શ્રેયાંસ---

**સામાન્ય અર્થ:** સમસ્ત ભુવનનું શ્રેયસ્ એટલે કલ્યાણ કરનારા તે શ્રેયાંસ.

વિશેષ અર્થ: ભગવાનના કુલમાં પરંપરાગત એક શય્યા હતી. જે દેવતાથી અધિષ્ઠિત હતી અને તેની હંમેશાં પૂજા થતી હતી. જે તેના પર ગ્રઢે તેને દેવતા ઉપસર્ગ કરતો હતો. ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા બાદ ભગવંતના માતાને શય્યા પર સૂવાનો દોહદ થયો અને તેના પર માતા ચઢ્યા. દેવ ચીસ મારીને ભાગ્યો. આ રીતે શ્રીતીર્થંકર નિમિત્તે દેવની પરીક્ષા કરવામાં આવી અને આ ગર્ભના પ્રભાવથી આ રીતે શ્રેય થયું માટે શ્રેયાંસ.

### વાસુપૂજય----

સામાન્ય અર્થ: વસુ એટલે દેવોને પૂજ્ય તે વાસુપૂજ્ય.

વિશેષ અર્થ: ભગવાન જયારે ગર્ભમાં આવ્યા ત્યારે વાસવે (ઇન્દ્રે) વારંવાર માતાની પૂજા કરી માટે વાસુપૂજય અથવા વસુ એટલે રત્નો. ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા બાદ વૈશ્રમણે વારંવાર રત્નોથી તે રાજકુલને પૂજ્યું, એટલે કે પૂર્ણ કર્યું માટે પણ વાસુપૂજ્ય.

### વિમલ—

**સામાન્ય અર્થ :** જેમના મલ ચાલ્યા ગયા છે તે વિમલ અથવા જેમના જ્ઞાન આદિ નિર્મલ છે તે વિમલ

**વિશેષ અર્થ**: ભગવાન માતાના ગર્ભમાં આવ્યા બાદ ભગવાનની માતાનું શરીર અને બુદ્ધિ અત્યંત નિર્મલ થયાં માટે વિમલ.

#### અનન્ત—

**સામાન્ય અર્થ**: અનન્ત કર્મોના અંશોને જિતે તે અનંત અથવા અનંત જ્ઞાન આદિ જેમનામાં છે તે અનન્ત.

**વિશેષ અર્થ :** ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા બાદ ભગવાનની માતાએ સ્વપ્નમાં રત્નમય, અનંત (અતિશય મહાન) માલા જોઈ માટે અનંત.

# ધર્મ----

સામાન્ય અર્થ: દુર્ગતિમાં પડતા પ્રાણીઓના સમૂહને ધારણ કરે તે ધર્મ.

**વિશેષ અર્થ :** ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા બાદ તેમની માતા વિશેષ પ્રકારે દાન, દયા, આદિ ધર્મવાળા બન્યા માટે ધર્મ.

### શાંતિ---

**સામાન્ય અર્થ:** શાંતિનો યોગ કરાવનારા, શાંતિને કરનારા યા તો શાંતિસ્વરૂપ હોવાથી શાંતિ.

**વિશેષ અર્થ :** ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા તે પૂર્વે દેશમાં મહાન મરકીનો ઉપદ્રવ ચાલુ હતો, જે ભગવાન ગર્ભમાં આવતાં શાંત થયો માટે શાંતિ.

### કુન્થુ—

સામાન્ય અર્થ: કુ એટલે પૃથ્વી, તેમાં રહેલ તે 'કુન્થુ'.

**વિશેષ અર્થ :** ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા બાદ માતાએ સ્વપ્નમાં મનોહર ઊંચા મહાપ્રદેશમાં રહેલ રત્નમય સ્થૂભ જોયો માટે કુન્થુ.

#### અ૨----

**સામાન્ય અર્થ**: સર્વોત્તમ મહા સત્ત્વશાળી કુળમાં જે પેદા થાય અને તેની અભિવૃદ્ધિ માટે થાય તે અર.

**વિશેષ અર્થ**: ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા બાદ માતાએ સ્વપ્નમાં સર્વ રત્નમય અતિ સુંદર અને મહાપ્રમાણવાળો ચક્રનો આરો જોયો તેથી અર.

### મલ્લિ—

સામાન્ય અર્થ: પરીષહ આદિ મલ્લોને જીતે તે મલ્લિ.

**વિશેષ અર્થ :** ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા બાદ ભગવાનની માતાને સર્વ ઋતુના શ્રેષ્ઠ સુગંધી પુષ્પોની માલાની શય્યામાં સૂવાનો દોહદ થયો અને તે દેવતાએ પૂર્ણ કર્યો માટે મલ્લિ.

### મુનિસુવ્રત—

**સામાન્ય અર્થ**: જગતની ત્રણે કાલની અવસ્થાને જાણે (અવસ્થાનું મનન કરે) તે મુનિ અને સુંદર વ્રતોને ધારણ કરે તે સુવ્રત. મુનિ હોવા સાથે સુવ્રત તે મુનિસુવ્રત.

**વિશેષ અર્થ :** ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા બાદ ભગવાનની માતા અત્યંત સુવ્રત (સુંદર વ્રતસંપન્ન) બન્યાં માટે મુનિસુવ્રત.

### નમિ---

સામાન્ય અર્થ: પરીષહ-ઉપસર્ગ આદિને નમાવે તે નિમ.

**વિશેષ અર્થ :** દુર્દાન્ત એવા સીમાડાના રાજાઓએ ભગવાનના પિતાના નગરને ઘેરો ઘાલ્યો હતો. ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા ત્યારે ગર્ભના પુણ્યની શક્તિથી પ્રેરિત ભગવંતના માતાને અટ્ટાલિકા પર ચઢવાની ઇચ્છા થઈ અને તેઓ ચઢ્યા. દુશ્મન રાજાઓ તેમને જોતાંની સાથે ગર્ભના પ્રભાવથી નમી પડ્યા માટે નિમ.

### નેમિ---

સામાન્ય અર્થ: ધર્મરૂપી ચક્રમાં નેમિ-ચક્રના ઘેરાવા જેવા-તે નેમિ.

વિશેષ અર્થ: ભગવાન માતાના ગર્ભમાં આવ્યા બાદ, માતાએ રિષ્ટ રત્નમય અતિશય મહાન ચક્રનો નેમિ ઊડતો સ્વપ્નમાં જોયો માટે રિષ્ટ-નેમિ. અકાર અપમંગલના પરિહાર માટે હોવાથી અરિષ્ટનેમિ.

### પાર્શ---

સામાન્ય અર્થ: સર્વભાવોને જુએ તે પાર્શ્વ.

વિશેષ અર્થ: ભગવાન માતાના ગર્ભમાં આવ્યા બાદ, સાત ફણાવાળો નાગ ભગવાનની માતાએ સ્વપ્નમાં જોયો હતો અને શય્યામાં રહેલ માતાએ સામેથી આવતા સર્પને અંધકારમાં પણ ગર્ભના પ્રભાવથી જોયો, શય્યાની બહાર રહેલ રાજાનો હાથ ખેંચી લીધો અને કહ્યું કે ''આ સાપ જાય છે." રાજાએ પૂછ્યું કે, ''તેં કેવી રીતે જાણ્યું ?" માતાએ કહ્યું કે, ''હું જોઈ શકું છું." દીપક લાવીને જોયું તો સાપને જોયો. રાજાને થયું કે, ગર્ભનો આ અતિશયવંતો પ્રભાવ છે કે જેથી આટલા ગાઢ અંધકારમાં પણ જોઈ શકે છે માટે 'પાર્શ' નામ કર્યું.

### વર્ધમાન---

સામાન્ય અર્થ: જન્મથી આરંભીને જ્ઞાન⊸આદિથી વધે તે વર્ધમાન.

**વિશેષ અર્થ :** ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા બાદ સમગ્ર જ્ઞાતકુળ ધનાદિથી વિશેષ પ્રકારે વધવા લાગ્યું માટે વર્ધમાન\*.

## एवं मए अभिथुआ :---

આ પદોનો અર્થ 'મેં આપને મારી સન્મુખ સાક્ષાત્ રહેલા કલ્પીને નામ ગ્રહણપૂર્વક સ્તવ્યા' એમ પણ થઈ શકે. ધ્યેય વસ્તુનું ધ્યાન તે જ શ્રેષ્ઠ કહેવામાં આવે છે કે જેમાં ધ્યેય ધ્યાતા સમક્ષ માનસ કલ્પનાદ્વારા જાણે સાક્ષાત્ સમુપસ્થિત થયું હોય તેમ ભાસે. આ રીતે સામે સાક્ષાત્ કલ્પવાથી ધ્યાનાવેશ તેમ જ ભાવાવેશથી સિદ્ધિ શીઘ્ર થાય છે. ધ્યાનાવેશ દ્વારા તન્મયીભાવને પામતું ધ્યાન જ સર્વશ્રેષ્ઠ ગણાય છે.

શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે કે :—''ધ્યાન જયારે સ્થિરતાને ધારણ કરે છે ત્યારે ધ્યેય નજીક ન હોવા છતાં પણ જાણે (સામે) આલેખિત હોય એવું અત્યન્ત સ્પષ્ટ ભાસે છે.''<sup>પ</sup>

૫. ધ્याने हि बिभ्रतिस्थैर्यं, ध्येयरुपं परिस्फुटम् । आलेखितमिवाभाति ध्येयस्याऽसन्निधावपि ॥ —तत्त्वानुशासन, અધ્યાય ૪, શ્લો. નં. ૪૪, પૃ. ૩૫

<sup>\*</sup>પાદ નોંધ :---આજ પ્રમાણે એક જ શ્લોકમાં શ્રીતીર્થંકરભગવંતોના નામો ગોઠવી, તે શ્લોકના

નામગ્રહણપૂર્વક સ્તવનાના વિષયમાં નામ આદિનું માહાત્મ્ય શાસ્ત્રોમાં આ રીતે કહેવાયું છે :—

પરમાત્માનું નામ હૃદયમાં સ્થિર થતાં જ જાણે પરમાત્મા સામે સાક્ષાત્ દેખાતા હોય તેવું લાગે છે, જાણે હૃદયમાં પ્રવેશતા હોય તેવું લાગે છે, જાણે મધુર આલાપ કરતા હોય તેવું લાગે છે, જાણે સર્વ અંગોમાં અનુભવાતા હોય તેવું લાગે છે અને તન્મયભાવને પામતા હોય તેવું લાગે છે. આવી જાતના અનુભવોથી સર્વ કલ્યાણોની સિદ્ધિ થાય છે.

### पसीयंतु

આ પદ પરમાત્માના અનુગ્રહને સૂચવે છે. અનુગ્રહનો વિષય 'યોગબિંદુ'માં નીચે મુજબ સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યો છે :—

''હવે કોઈક અપેક્ષાએ પરમતનો સ્વીકાર કરતાં કહે છે :—

અર્થાપત્તિથી જો ઈશ્વરનો (તીર્થંકરનો) અનુગ્રહ સ્વીકારીએ તો એમાં સ્વમતપરિહારરૂપ દોષ-અપરાધ નથી, એટલું જ નહીં પણ યુક્તિયુક્ત અર્થ સ્વીકારવામાં તો ગુણ જ છે. પ્રસ્તુત વિષય તો જ સમજાય કે જો આ ઈશ્વરાનુગ્રહ વિશે મધ્યસ્થભાવપૂર્વક વિચારવામાં આવે.

હવે અર્થાપત્તિ (આર્થ્યવ્યાપાર) સમજાર્વે છે.

બધા જ મુમુક્ષુઓ ગુણપ્રકર્ષરૂપ કોઈક વિશિષ્ટ દેવતાને વંદનીય તથા સ્તવ વગેરેનું ફળ આપનાર માને છે. (એ માન્યતામાં અપેક્ષાએ યુક્તિ-યુક્તતા હોય અને ગુણ હોય, તો તેને આપણે પણ અપેક્ષાએ સ્વીકારવી જોઈએ.)

જુદા જુદા ચોવીસ અર્થો કરી, એક નામનો વિશેષ અર્થ અને અન્ય નામોનો સામાન્ય અર્થ કરવા દ્વારા ક્રમવાર ચોવીસેય તીર્થંકર દેવોને સ્તવવાનો પ્રયાસ દિગંબર કવિવર પંડિત શ્રીજગન્નાથ દ્વારા કરવામાં આવેલ છે અને તે કાવ્યનું નામ **ચતુર્વિંશતિસંધાન** આપવામાં આવ્યું છે જે સ્વોપજ્ઞ ટીકા સહિત છે.

જે શ્લોકના ચોવીસ અર્થો કરવામાં આવ્યા છે તે શ્લોક નીચે મુજબ છે :—

श्रेयान् श्री वासुपूज्यो वृषभजिनपतिः श्रीद्रुमाङ्कोऽथ धर्मो, हर्य्यङ्कः पुष्पदन्तो मुनिसुव्रतजिनो उनन्तवाक् श्रीसुपार्श्वः । शान्तिः पद्मप्रभोऽरो विमलविभुरसौ वर्धमानोऽप्यजाङ्को, मिर्लिनेमिर्मा सुमतिरवत् स-च्छीजगन्नाथधीरम् ॥१॥

चतुर्विशतिसन्धान

 नामादित्रये हृदयस्थिते सित भगवान् पुर इव पिरस्फुरित, हृदयिमवानुप्रविशिति, मधुरालापिमवाऽनुवदित, सर्वाङ्गीणिमवाऽनुभवित, तन्मयीभाविमवापद्यते, तेन च सर्वकल्याणिसिद्धिः ।

—પ્રતિમાશતક, શ્લો. નં. ૨ની ટીકા, પૃ. ૪

अथ कथञ्चित्परमतमप्यनुमन्यमान आह—
 आर्थ्यं व्यापारमाश्रित्य न च दोषोऽपि विद्यते ।
 अत्रमाध्यस्थ्यमालम्ब्य यदि सम्यग्निरूप्यते ॥२९७॥

आर्थ्यं सामर्थ्यप्राप्तम्, व्यापारमीश्वराद्यनुग्रहरूपम्, आश्रित्यापेक्ष्य, न च नैव दोषोऽप्यपराधः

એ રીતે જિનેશ્વર ભગવંત સ્તવન, પૂજન, નમન, અનુધ્યાન વગેરે રૂપ ક્રિયાનું ફળ, જે સ્વર્ગ અને અપવર્ગ, તેને આપનારા ગણાય છે. અહીં જો કે પોતે કરેલ સ્તવાદિ ક્રિયા ફળ આપે છે, તો પણ સ્તવનીય-અવલંબનત્વ—સંબંધથી તે ક્રિયાના સ્વામી શ્રીજિનેશ્વરભગવંત છે તેથી સ્તોતવ્ય એવા શ્રીજિનેશ્વરભગવંતના નિમિત્તે જ સ્તવનાદિ કરનારને ફળનો લાભ થાય છે.

અર્થાપત્તિ પણ એક પ્રબળ પ્રમાણ છે, તેથી સ્તુતિક્રિયાનું જે ફળ મળે છે, તેમાં ફળ આપનાર સ્તોતવ્ય શ્રી જિનાદિ છે એમ માનવું, એ પણ પ્રમાણસિદ્ધ છે.

પૂ. ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી ભગવંતે 'દ્વાત્રિંગશદ્દ્વાત્રિંશિકા'માં સોલમી 'ઈશાનુગ્રહવિચાર દ્વાત્રિંશિકા'ની ટીકામાં પ્રસ્તુત વિષયને સંક્ષિપ્ત રીતે સમજાવેલ છે. (એનો ભાવાર્થ ઉપર મુજબ છે) (અવતરણ નીચે આપેલ છે.)'

'ઈશાનુગ્રહવિચારદ્વાત્રિંશિકા'ના અંતિમ શ્લોકમાં તેઓ કહે છે કે—

''તેથી અનુત્રહને માનતા સાધકોએ સ્વામી (શ્રીતીર્થંકર)ના ગુણો ઉપરના અનુરાગપૂર્વક પરમાનંદ વડે અનુષ્ઠાન કરવું જોઈએ.''<sup>૯</sup>

स्वमतपरिहाररूप: । विद्यते समस्ति युक्तियुक्तार्थाध्युपगमे । पुनुर्गुण एवेत्यपिशब्दार्थ: । कथमित्याह ''अत्र'' ईश्वरानुग्रहादौ ''माध्यस्थं'' मध्यस्थभावं ''आलम्ब्य'' आश्रित्य ''यदि'' चेत् ''सम्यक्'' यथावत् ''निरुप्यते'' चिन्त्यते ॥

अथार्थ्यमेव व्यापारमाचष्टे ।

गुणप्रकर्षरूपो यत्सर्वैर्वन्ध्यस्तथेष्यते ।

देवतातिशय: कश्चित्स्तवादे: फलदस्तथा ॥२९८॥

गुणप्रकर्षरूपो ज्ञानादिप्रकृष्टगुणस्वभावः । यद्यस्मात् । सर्वेर्मुमुक्षुभिः । वन्द्यो वन्दनीयः । तथा तत्प्रकारः । इष्यते मन्यते । देवतातिशयो विशिष्टदेवताख्यः । कश्चिष्जिनादिः । स्तवादेः स्तवनपूजननमनानुध्यानादेः । कियायाः फलदः स्वर्गापवर्गादिफलदायी । ''तथा'' इति समुच्चये । अत्र यद्यपि स्वकर्तृका स्तवादिक्रिया फलं प्रयच्छिति, तथापि स्तवनीयालम्बनत्वेन तस्यास्तत्स्वामिकत्विमिति स्तोतव्यनिमित्त एव स्तोतुः फललाभ इति ॥ —योगिभिद्दं सटीकः, पृ. १२२-१२३

आर्थं व्यापारमाश्रित्य तदाज्ञापालनात्मकम् ।
 युज्यते परमीशस्यानुग्रहस्तन्त्रनीतितः ॥७॥

—ઈશાનુપ્રહેવિચારદ્વાત્રિંશિકા. શ્લો. ૭,૫.૯૭ આ.

देवतातिशयस्य च विशिष्टदेवताख्यस्य च सेवा स्तवनध्यानपूजनादिरूपा । सर्वेर्बुधैरिष्टा तिन्निमित्तक-फलार्थत्वेनाऽभिमता । स्ववनादिकियायाः स्वकर्तृकायाः फलदानसमर्थत्वेऽपि स्तवनीयाद्यालम्बत्वेन तस्याः स्तोत्रादेः फललाभस्य स्तोतव्यादिनिमित्तकव्यवहारात् ।

—ઈશાનુપ્રહવિચારદ્વાત્રિંશિકા, શ્લો, ૧૬ની ટીકા. ૫. ૯૯ અ.

७. अनुष्ठानं ततः स्वामिगुणरागपुरस्सरम् ।परमानन्दतः कार्यं, मन्यमानैरनुग्रहम् ॥३२॥

—ઈશાનુપ્રહવિચારદ્વાત્રિશિકા., શ્લો. ૩૨, પૃ. ૧૦૧ આ.

'શાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્ચય'માં પરમાત્માને વ્રતસેવનાદિ અનુષ્ઠાનથી થતી મુક્તિના ઉપચારથી કર્તા કહ્યા છે. તે આ રીતે :—

''આ રીતે અપેક્ષાએ ઈશ્વરકર્તૃત્વવાદ પણ સતર્કથી ઘટે છે, એમ શુદ્ધબુદ્ધિવાળા પરમાર્થિઓએ કહ્યું છે. તે આ રીતે :—

અનંતજ્ઞાનદર્શનસંપત્તિથી યુક્ત શ્રીવીતરાગપરમાત્મા જ ઈશ્વર છે, કારણ કે તેમણે કહેલ વ્રતોનું પાલન કરવાથી મુક્તિ થાય છે, તેથી તે વીતરાગપરમાત્મા ગુણભાવે મુક્તિના કર્તા છે.''<sup>10</sup>

'ગુણભાવથી કર્તા છે,' એ વિષયને સમજાવતાં 'સ્યાદ્વાદકલ્પલતા' ટીકામાં કહ્યું છે કે—

રાજા વગેરેની જેમ શ્રીપરમાત્માનો પ્રસાદ અપ્રસાદથી નિયત નથી, તો પણ તેઓ અચિન્ત્ય ચિંતામણિની જેમ વસ્તુસ્વભાવસામર્થ્યથી 'ફલદોપાસનાકત્વ' સંબંધ વડે ઉપચારથી કર્તા છે.<sup>૧૧</sup>

આ. હા. ટી. (પૃ. ૫૦૭ આ)માં જે કહ્યું છે કે—

''तत्पूर्विकैवाभिलषितफलावाप्तिर्भवति''।

તેનો સારાંશ એ છે કે અભિલષિત ફળની પ્રાપ્તિ શ્રીતીર્થંકરભગવંતના કારણે જ છે. એ ક્રિયામાં બીજું બધું હોય પણ સ્તવના આલંબન તરીકે કેવળ શ્રીતીર્થંકર ન હોય તો અભિલષિત ફળની પ્રાપ્તિ કદાપિ થઈ શકે નહીં.

પૂ. ઉપા. શ્રી યશોવિજયજીમહારાજ શ્રીચિંતામણિપાર્શ્વનાથ ભગવાન સ્તવનમાં ફરમાવે છે કે—

> કાળ, સ્વભાવ, ભવિતવ્યતા, એ સંઘળા તુજ દાસો રે ! મુખ્ય હેતુ તું મોક્ષનો એ મુજ સબળ વિશ્વાસો રે.

સ્તુતિ-આદિ અપેક્ષાએ નમસ્કારરૂપ છે. નૈગમ અને વ્યવહારનયથી નમસ્કાર (સ્તુતિ-

सम्यग्न्यायाविरोधेन यथाहः शुद्धबुद्धयः ॥१०॥

ईश्वर: परमात्मैव तदुक्तव्रतसेवनात् ।

यतो मुक्तिस्ततस्तस्याः कर्ता स्याद् गुणभावतः ॥११॥

—શાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્ચય, સ્તબક-૩, શ્લો. ૧૦-૧૧. ૫. ૧૦૨ આ.

११. तदुक्तव्रतसेवनात्-परमाप्तप्रणीतागमिविहितसंयमपालनात्; यतो मुक्तिः कर्मक्षयरूपा, भविति, ततस्तस्या गुण-भावतः—-राजादिवदप्रसादिनयतप्रसादाभावेऽप्यचिन्त्यचिन्तामणिवद् वस्तुस्वभावबलात् फलदोपासनाकत्वे-नोपचारात्, कर्ता स्यात्, अत एव भगवन्तमुद्दिश्याऽऽरोग्यादिप्रार्थना ।

—-શાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્ચય, સ્યાદ્વાદકલ્પલતા ટીકા, શ્લો. ૧૧ની ટીકા. ૫. ૧૦૩ અ.

१०. ततश्चेश्वरकर्तृत्ववादोऽयं युज्यते परम् ।

આદિ)ના સ્વામિત્વવિષે 'વિશેષાવશ્યક' આદિ ગ્રંથોમાં વિસ્તારથી વર્ણન છે, તેનો સારાંશ 'નમસ્કાર મહામંત્ર' ગ્રંથમાં નીચે મુજબ આપેલ છે :

''નૈગમનય તથા વ્યવહારનયના અભિપ્રાયે નમસ્કારનો સ્વામી 'નમસ્કાર્ય' આત્મા છે. કિંત નમસ્કાર કરનાર જીવ તેનો સ્વામી નથી; કારણ કે—દાન કરાયા પછી વસ્તુ દાતારની કહેવાતી નથી કિંતુ ગ્રાહકની કહેવાય છે, તેમ નમસ્કારનું પણ પૂજ્ય એવા નમસ્કાર્યને દાન કરવામાં આવે છે. તેથી તે પૂજ્યનો જ ગણાય છે અથવા 'નમસ્કાર' એ પૂજ્યની પ્રતીતિ કરાવનાર હોવાથી પૂજ્યનો ધર્મ છે. જે જેની પ્રતીતિ કરાવે, તે તેનો ધર્મ છે. ઘટનું રૂપ ઘટની પ્રતીતિ કરાવે છે, માટે તેને ઘટનો ધર્મ કહેવામાં આવે છે, તેની જેમ 'નમસ્કાર' પણ 'નમસ્કાર્ય'ની પ્રતીતિ કરાવનાર હોવાથી, 'નમસ્કાર્ય'નો ધર્મ છે, નહિ કે નમસ્કાર કરનારનો. અથવા 'નમસ્કાર'નો પરિણામ 'નમસ્કાર્ય'નું નિમિત્ત પામીને ઉત્પન્ન થાય છે. ઘટના નિમિત્તે ઉત્પન્ન થતું ઘટ-જ્ઞાન અને ઘટ-અભિધાન એ જેમ ઘટનું કહેવાય છે, તેમ 'નમસ્કાર્ય' ના નિમિત્તે ઉત્પન્ન થનાર 'નમસ્કારનો' પરિણામ પણ 'નમસ્કાર્ય'નો જ પર્યાય માનવો વાજબી છે. અથવા નમસ્કાર કરનાર નમસ્કાર્યનું દાસત્વ પામે છે, તેથી તે નમસ્કાર ઉપર નમસ્કાર કરનારનો અધિકાર નથી. 'મારા દાસે ખર ખરીદ્યો,' એ વચનના અર્થમાં દાસ અને ખર ઉભય જેમ તેના સ્વામીના છે, તેમ 'ખર'ના સ્થાને 'નમસ્કાર' અને 'દાસ'ના સ્થાને તેનો 'કરનાર' ઉભય 'નમસ્કાર્ય' એવા પૂજ્ય અર્હદાદિકના જ છે. એ કારણે પણ નમસ્કાર, નમસ્કાર કરનારનો નથી, કિંતુ નમસ્કાર્યનો જ છે. પૂજ્ય વસ્તુ બે પ્રકારની છે : એક જીવરૂપ અને બીજી અજીવરૂપ. જીવરૂપ પૂજય વસ્તુ શ્રીજીનેશ્વરાદિ અને મુનિવરાદિ છે. અજીવરૂપ પૂજય વસ્તુ શ્રીજિનપ્રતિમાદિ અને ચિત્રપટાદિ છે "\*

# चंदेसु निम्मलयरा :---

'ચંદ્ર કરતાં વધારે નિર્મળ' એમ ન કહેતાં 'ચંદ્રો કરતાં વધારે નિર્મળ' એમ કહેવાનું કારણ એ છે કે આ વિશ્વમાં એક ચંદ્ર કે એક સૂર્ય નથી, પરંતુ અસંખ્યાત ચન્દ્રો તથા અસંખ્યાત સૂર્યો છે. જંબૂદ્વીપમાં બે સૂર્ય તથા બે ચંદ્ર છે. લવણ સમુદ્રમાં ચાર ચંદ્ર અને ચાર સૂર્ય છે, ધાતકીખંડમાં આઠ ચંદ્ર અને આઠ સૂર્ય છે. કાલોદસમુદ્રમાં સોળ ચંદ્ર અને સોળ સૂર્ય છે. અર્ધપુષ્કરવર દ્વીપમાં સોળ ચંદ્ર અને સોળ સૂર્ય છે અને ત્યાર બાદ મનુષ્યલોકની બહાર દરેક દ્વીપ અને સમુદ્રમાં એક એક કરતાં બમણા ચંદ્ર અને સૂર્ય છે. જે સર્વનો સરવાળો કરતાં અસંખ્યાત ચંદ્રો અને અસંખ્યાત સૂર્યો થાય છે. આ સર્વ ચંદ્રો કરતાં ય શ્રી જિનેશ્વર દેવો વધુ નિર્મળ છે અને આ સર્વ સૂર્યો કરતાં ય વધારે તેજસ્વી છે.

સ્વયંભૂરમણસમુદ્ર એ લોકમાં અસંખ્યાત દ્વીપ સમુદ્રો બાદ સૌથી છેલ્લે આવેલો અસંખ્યાત યોજન પ્રમાણનો મહાસમુદ્ર છે કે જે મહાગંભીર છે, જેનો પાર પણ પામી ન શકાય તેવો છે. શ્રીજિનેશ્વરદેવ તે સર્વ સમુદ્રોથી વિશાલ અને ગંભીર હોવાથી અહીં તેની ઉપમા આપવામાં આવી છે.

<sup>🛨</sup> પૂ. પં. શ્રીભદ્રંકરવિજયજી ગણિવર્યકૃત 'નમસ્કારમહામંત્ર' પૃ. ૧૫૧-૧૫૨

### [9]

# પ્રકીર્શક

# (૭)—૧. લોગસ્સસૂત્રનાં પર્યાયવાચક નામો (પ્રાકૃત•નામો)

નામ

#### આધાર સ્થાન

૧. ચઉવીસત્થય

સિરિ મહાનિસીહસુત્ત ઉત્તરજઝયણસુત્ત પત્ર ૫૦૮ અ

અશુઓગદારસુત્ત, સૂત્ર ૫૯, ૫ત્ર ૪૪ અ ચેઈયવંદણમહાભાસ, ગાથા ૫૩૭. પૃ. ૯૮

પાક્ષિકસૂત્રવૃત્તિ, પત્ર ૭૨ આ

યોગશાસ્ત્ર સ્વોપજ્ઞવિવરણ, પત્ર ૨૪૮ અ

ાનંદિસુત્ત, સૂત્ર ૪૪, પત્ર ૨૦૨ અ

. આવસ્સયનિજજુત્તિ, ગાથા ૧૦૫૬,

પત્ર ૪૯૧ અ

ચેઈયવંદણમહાભાસ, ગાથા ૩૮૯, પૃ. ૭૦

યોગશાસ્ત્ર સ્વોપજ્ઞવિવરણ, પત્ર ૨૪૮ આ

યોગશાસ્ત્ર સ્વોપજ્ઞવિવરણ, પત્ર ૨૪૮ આ

પાક્ષિકસૂત્રવૃત્તિ, પત્ર ૭૨ અ

દેવવંદનભાષ્ય, પૃષ્ઠ ૩૨૦

ધર્મસંગ્રહ, પત્ર ૧૫૮ અ

૨. ચઉવીસત્થય (દંડ)

૩. ચઉવીસત્થવ

૪. ચઉવીસઈત્થય

૫. ચઉવીસજિણત્થય

૬. ઉજ્જોઅ

૭. ઉજ્જોઅગર

૮. ઉજ્જોયગર

૯. નામથય

૧૦. નામજિણત્થય

# (સંસ્કૃત નામો)

૧૧. ચતુર્વિંશતિસ્તવ

આયારંગસુત્ત ટીકા, પત્ર ૭૫ આ ઉત્તરજઝયણસુત્ત ટીકા પત્ર પ૦૪ આ અણુઓગદ્દાર વૃત્તિ પત્ર ૪૪ આ લિલતિવસ્તરા, પૃષ્ઠ ૪૨ યોગશાસ્ત્ર સ્વોપજ્ઞવિવરણ, પત્ર ૨૨૪ આ વન્દારુવૃત્તિ, પૃષ્ઠ ૪૦ આ દેવવંદન ભાષ્ય પૃષ્ઠ ૩૨૦ ધર્મસંગ્રહ, પત્ર ૧૫૮ અ દેવવંદનભાષ્ય, પૃષ્ઠ ૩૨૭ દેવવંદનભાષ્ય પૃષ્ઠ ૩૨૧

૧૨. ચતુર્વિંશતિ જિનસ્તવ

૧૩. નામસ્તવ

# (૭)—૨. શ્રમણ\* તથા શ્રમણોપાસકની આવશ્યક આદિ ક્રિયામાં લોગસ્સસૂત્રનું સ્મરણ ક્ચારે ક્ચારે થાય છે ?

શ્રમણ—ક્રિયા શ્રમણોપાસક—ક્રિયા ٩. ૧. સામાયિક પ્રતિક્રમણ ₹. ૨. પ્રતિક્રમણ 3. थैत्यवंद्दन-देववंद्दन 3. ચૈત્યવંદન-દેવવંદન ૪. કર્મક્ષયાદિનિમિત્તક કાયોત્સર્ગ ૪. કર્મક્ષયાદિનિમિત્તક કાયોત્સર્ગ પ. ઈર્યાપથિકી તથા પ્રતિલેખના આદિ<sup>૧</sup> પ. પૌષધ (દૈવસિક, રાત્રિક, અહોરાત્રિક) દ. વિશિષ્ટ તપશ્ચર્યા દ વિશિષ્ટ તપશ્ચર્યા ૭. યોગોદ્રહન આદિ વિશિષ્ટ ક્રિયા ૭. ઉપધાન તપ ૮. અભિભવ કાયોત્સર્ગ<sup>3</sup> ૮. અભિભવ કાયોત્સર્ગ પદસ્થોને દ્વાદશાવર્ત વંદન કરતાં ૯. રાઈમુહપતિ પડિલેહતાં (રાત્રિક મુખપોતિકા) ૧૦. પ્રાતઃકાલીન પૌરુષી (પૌષધમાં હોય તો) ૧૦. પ્રાતઃકાલીન પૌરૂષી

<sup>★</sup> આથી શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજક સંપ્રદાયના શ્રમણો અભિપ્રેત છે.

૧. સો ડગલાથી બહાર ગયા બાદ, સ્થંડિલ (મલ) આદિ પરઠવવાની (પારિષ્ઠાપનિકા) ક્રિયા કર્યા બાદ, તથા ભિક્ષાચર્યાએથી આવ્યા બાદ વગેરે પ્રસંગોએ કરવામાં આવે છે તે.

૨. પંચમી, એકાદશી, વીસસ્થાનક આદિ તપની આરાધનામાં કરવામાં આવે છે તે.

<sup>3.</sup> કાયોત્સર્ગના ચેષ્ટાકાયોત્સર્ગ અને અભિભવકાયોત્સર્ગ એમ જે બે પ્રકારો છે તે પૈકી આ એક છે, તિતિક્ષા શક્તિ કેળવવા માટે એ કરાય છે.

૧૧. સંથારા (સંસ્તારક) પૌરુષી

૧૧. સંથારા (સંસ્તારક) પૌરુષી

(રાત્રિ પૌષધ હોય તો)

૧૨. સ્થંડિલ પડિલેહના (પ્રતિલેખના)

૧૨. સ્થંડિલ પડિલેહના (પ્રતિલેખના)

(રાત્રિ પૌષધ હોય તો)

# (૭)—૩ આવશ્યક ક્રિયામાં લોગસ્સ સૂત્રના સ્મરણ તથા પ્રકટ ઉચ્ચારણનું નિયતપશું દર્શાવતું કોષ્ઠક

આવશ્યક ક્રિયા સામાયિક લીધા પછી અને મંગલ નિમિત્તે દેવવંદન કર્યા પછી જ વસ્તુતઃ શરૂ થાય છે. એ ક્રિયા છ આવશ્યક પૂરા થતાં સમાપ્ત થાય છે. આ વસ્તુને અનુલક્ષીને તે તે પ્રતિક્રમણમાં લોગસ્સ સૂત્રનું સ્મરણ તથા પ્રકટ ઉચ્ચારણનું નિયતપણું નીચે દર્શાવવામાં આવે છે :--

|   | પ્રતિક્રમણના<br>પ્રકાર            | લો.સૂ.નું<br>સ્મરણ કેટલી<br>વાર ? | લો.સૂ.ના<br>પાઠનું પ્રકટ<br>પણે ઉચ્ચારણ<br>કેટ્લી વાર ? | ઉચ્છ્વાસ<br>કેટલા ? | સમગ્ર ક્રિયામાં<br>એકંદર કેટલા<br>લો. સૂ. નું<br>સ્મરણ ? |
|---|-----------------------------------|-----------------------------------|---------------------------------------------------------|---------------------|----------------------------------------------------------|
| ૧ | દૈવસિક<br>(દિવસના અંતે)           | 3                                 | ચ                                                       | 900                 | 8                                                        |
| ૨ | રાત્રિક<br>(રાત્રિના અંતે)        | ૨                                 | ૧                                                       | ૫૦                  | સ                                                        |
| 3 | પાક્ષિક<br>(પક્ષના અંતે)          | ४                                 | ૨                                                       | 890                 | ૧૬                                                       |
| 8 | ચાતુર્માસિક<br>(ચાર મહિનાના અંતે) | 8                                 | ૨                                                       | €00                 | ૨૪                                                       |
| પ | સાંવત્સરિક<br>(સંવત્સરના અંતે)    | 8                                 | ૨                                                       | 1100                | 88                                                       |

ઉપર્યુક્ત કોષ્ઠક માત્ર છ આવશ્યકમાં આવતા કાયોત્સર્ગ સંબંધી છે, પરંતુ વર્તમાનમાં યાલુ પ્રણાલિકા મુજબ થતી આવશ્યક ક્રિયામાં મંગલ-નિમિત્તે થતી પ્રથમ દેવવંદનની ક્રિયા તથા છ આવશ્યકની સમાપ્તિ બાદ દૈવસિક પ્રાયશ્ચિત્ત વિશુદ્ધિ તથા દુઃખક્ષય કર્મક્ષયનિમિત્તક કાયોત્સર્ગ આદિનો પણ સમાવેશ કરવામાં આવે છે. તે વસ્તુને અનુલક્ષીને કાયોત્સર્ગની તથા પ્રકટ લોગસ્સના ઉચ્ચારણની સંખ્યા વિશેષ થાય છે. જેનું કોષ્ઠક આ પ્રમાણે છે :—

|   | પ્રતિક્રમણના<br>પ્રકાર | લો.સૂ.નું<br>સ્મરણ કેટલી<br>વાર ? | લો.સૂ.ના<br>પાઠનું પ્રકટ<br>પણે ઉચ્ચારણ<br>કેટલી વાર ? | ઉચ્છ્વાસ<br>કેટલા ? | સમગ્ર ક્રિયામાં<br>એકંદર કેટલા<br>લો. સૂ.નું<br>સ્મરણ ? |
|---|------------------------|-----------------------------------|--------------------------------------------------------|---------------------|---------------------------------------------------------|
| 9 | દૈવસિક                 | પ                                 | પ                                                      | ૩૧૨                 | ૧૨                                                      |
| ર | રાત્રિક                | 3                                 | ૨                                                      | ૧૫૦*                | ۶                                                       |
| 3 | પાક્ષિક                | ٤                                 | Ę                                                      | ६०८                 | ૨૪                                                      |
| 8 | ચાતુર્માસિક            | ٤                                 | Ę                                                      | 202                 | <b>૩</b> ૨                                              |
| પ | સાંવત્સરિક             | Ę                                 | ۶                                                      | 930८                | પર                                                      |

# (૭)—૪. ચૈત્યવંદનમાં તેમ જ દેવવંદનના અધિકારોમાં લોગસ્સ સૂત્રની વ્યવસ્થા

ચૈત્યવંદનની વિધિ સૌ પ્રથમ આચાર્ય શ્રીહરિભદ્રસૂરીશ્વરજીના ગ્રંથોમાં મળે છે, એમ આગમોદ્ધારક આચાર્ય શ્રી આનન્દસાગરસૂરીશ્વરજીનું મન્તવ્ય છે. લલિતવિસ્તરામાં લોગસ્સ સૂત્રનો એ વિધિના એક ભાગ તરીકે ઉલ્લેખ છે.

દેવવંદનમાં બાર અધિકારો છે. તેમાં ચોથો અધિકાર લોગસ્સ સૂત્રનો છે. તેમાં નામજિનને વંદના છે.

# (૭)—૫. પાંચ દંડક સૂત્રોમાં લોગસ્સ સૂત્રનું સ્થાન

નિમ્નોક્ત પાંચ દંડકસૂત્રો પૈકી લોગસ્સ સૂત્ર એ તૃતીય દંડક છે.

૧. શકસ્તવ

(નમો ત્યુ શં સત્ર)

૨. ચૈત્યસ્તવ

(અરિહંતચેઈયાણં સુત્ર)

3. નામસ્તવ

(લોગસ્સ સુત્ર)

૪. શ્રુતસ્તવ

(પુક્ખરવરદીવક્રે સૂત્ર)

૫. સિદ્ધસ્તવ

(સિદ્ધાણં બુદ્ધાણં સૂત્ર)

<sup>★</sup> કામ-ભોગાદિ દુઃસ્વપ્ન આવેલા હોય તો ૧૫૮ ઉચ્છવાસ પ્રમાણ સમજવું, કારણ કે તેવી સ્થિતિમાં કાયોત્સર્ગ 'सागरवरगंभीरा સુધી કરવાનો હોય છે.

<sup>9. (</sup>१) नमो त्थु णं (२) जे अ अईया सिद्धा (३) अरिहंतचेइयाणं (४) लोगस्स उज्जोअगरे (५) सव्वलोए अरिहंत (६) पुक्खरवरदी (७) तमितिमिरपडल (८) सिद्धाणं बुद्धाणं (९) जो देवाण वि देवो (१०) उजिंततसेलिसिहरे (११) चत्तारि अट्ट दस दोय (१२) वेयावच्चगराणं

# (૭)—€. લોગસ્સ સૂત્રનાં પદો, સંપદા તથા અક્ષરો

લોગસ્સ સૂત્ર ૧ શ્લોક તથા ૬ ગાથાના માનવાળું છે. તેમાં ૨૮ પદોમાં, ૨૮ સંપદા છે<sup>ર</sup> અને અક્ષરો ૨૫૬ છે. તે નીચે મુજબ છે :—

| પ્રથમ  | શ્લોકમાં | ં ૩૨ |
|--------|----------|------|
| બીજી   | ગાથામાં  | 36   |
| ત્રીજી | ગાથામાં  | 38   |
| ચોથી   | ગાથામાં  | ૩૫   |
| પાંચમી | ગાથામાં  | ४१   |
| છક્રી  | ગાથામાં  | 38   |
| સાત્મી | ગાથામાં  | 39   |
|        |          | ૨૫૬  |

એક મત એવો છે કે જે લોગસ્સ સૂત્રના ૨૬૦ અક્ષરો છે એમ જણાવે છે. <sup>3</sup> પરંતુ તે મત દેવવંદનની વિધિમાં પ્રથમ સ્તુતિ બાદ લોગસ્સ સૂત્ર બોલાયા પછી બોલાતા 'સવ્વલોએ અરિહંતચેઈયાણં' સૂત્રના 'સવ્વલોએ' એ ચાર અક્ષરોની ગણતરી લોગસ્સ સૂત્ર ભેગી કરે છે<sup>8</sup> અને તેથી તે ગણતરી મુજબ ૨૬૦ અક્ષરો વાજબી ઠરે છે.

# (૭)—૭. ચતુર્વિંશતિજિનસ્તવ-ભાવમંગલ

''હે ભગવન્! સ્તવ અને સ્તુતિરૂપ ભાવમંગલથી જીવ ક્યા લાભને પ્રાપ્ત કરે છે?'' એવા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં ભગવાન જણાવે છે કે - હે ગૌતમ! સ્તવ અને સ્તુતિરૂપ ભાવ મંગલથી જીવ જ્ઞાનબોધિ, દર્શનબોધિ અને ચારિત્રબોધિના લાભને પ્રાપ્ત કરે છે અને તે રીતે જ્ઞાનબોધિ, દર્શનબોધિ અને ચારિત્રબોધિનો લાભ થતાં તે જીવ કલ્પવિમાનમાં ઉત્પન્ન થવા પૂર્વક મોક્ષમાં જાય છે.

# (૭)—૮. કાયોત્સર્ગ આદિના સમયમાં (લોગસ્સસૂત્રનું) સ્મરણ

કાયોત્સર્ગ આદિના અને અસ્વાધ્યાયાદિના સમયમાં જયારે વાચિક પરાવર્તના ન થઈ શકે ત્યારે અનુપ્રેક્ષાથી જ શ્રુતની સ્મૃતિ વગેરે થાય છે. પરાવર્તનાથી સ્મૃતિનું વધારે ફળ છે. મન શૂન્ય

| ₹. | नामथयाइसु संपय, पयसम             | .    —8    | ભા.   | ų. | 340         |
|----|----------------------------------|------------|-------|----|-------------|
| з. | तत्र द्वे शते षष्ठ्यधिके नामस्तव | दण्डके —हे | . ભા. | 뀥. | <b>३२</b> ० |
|    | `                                | . >        | 011   |    | 222         |

४. सळ्वलोए इत्यक्षरचतुष्कप्रक्षेपात्— — हे. ला. ५. ३२०

थयथुइमंगलेणं भंते ! जीवे किं जणेइ ?, नाणदंसणचिरत्तबोहिलाभं संजणइ, नाणदंसणचिरत्तबोहिलाभसंपत्रेणं जीवे अंतिकिरियं कप्पविमाणोववित्तयं आराहणं आराहेइ ॥१४॥

<sup>—</sup>ઉત્તરજઝયણસૂત્રબૃહદ્વૃત્તિ, ૨૯મું અધ્યયન, ૫. ૫૭૪ આ.

હોય એટલે કે પરાવર્તનાના અર્થઆદિમાં ઉપયોગ રહિત હોય તો પણ પૂર્વઅભ્યાસના યોગે મુખ વડે પરાવર્તના સંભવે છે; પણ સ્મરણ તો મનની અવહિતવૃત્તિમાં જ થઈ શકે. મંત્ર આરાધન વગેરેમાં પણ સ્મરણથી જ વિશેષ પ્રકારે સિદ્ધિ થાય છે. કહ્યું છે કે :—''અવરજવરવાળા સ્થાન કરતાં એકાંતમાં જપ કરવો શ્રેષ્ઠ છે; શાબ્દિક જપ કરતાં મૌન જપ અને મૌન જપ કરતાં માનસ જપ શ્રેષ્ઠ છે. આમ (ઉત્તરોત્તર) જપ વધારે વધારે પ્રશંસનીય છે."

# (૭)—૯. પરિમાણ

જયારે એક અથવા તેથી વધારે લોગસ્સસૂત્રનો કાયોત્સર્ગ કરવાનો પ્રસંગ આવે ત્યારે એક લોગસ્સ સૂત્રની બરાબર ચાર નવકાર (લોગસ્સ સૂત્ર ન આવડતું હોય તો) ગણવાની પદ્ધતિ વર્તમાન કાળમાં પ્રચલિત છે. શ્રીસાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણમાં પણ ચાલીસ લોગસ્સસૂત્ર (चंदेसु निम्भलयर सुधी) અને તેના ઉપર એક નવકારનો કાયોત્સર્ગ કરતી વેળા, તે (લોગસ્સસૂત્ર) ન આવડતું હોય તેને એકસો સાઠ નવકાર ગણવાના હોય છે.

એક લોગસ્સસૂત્ર (चंदेसु निम्भलयरा) સુધી ગણવાથી પચીસ શ્વાસોચ્છ્વાસ થાય છે, જ્યારે નવકારના આઠ શ્વાસોચ્છવાસ ગણતાં ચાર નવકાર ગણવાથી બત્રીસ શ્વાસોચ્છવાસ થાય છે. આ પ્રથા ચાલુ છે, તેની અહીં નોંધ છે.

# (૭)—૧૦. તુલનાત્મક વિચારણા

(अ) લોગસ્સસૂત્રમાં જે બોધિલાભ (आरुग्गबोहिलामं) અને શ્રેષ્ઠ ભાવસમાધિ (समाहिवरमुत्तमं) ની યાચના કરવામાં આવી છે તે જ વાત 'શ્રી જયવીયરાયસૂત્ર'ની ૪થી ગાથામાં

> समाहिमरणं च बोहिलाभो अ । संपज्जउ मह एअं । तुह नाह पणामकरणेणं ॥४॥

એ શબ્દો દ્વારા જણાવીને યાચના કરવામાં આવી છે.

'શ્રી વંદિત્તુ'સૂત્રની ૪૭મી ગાથામાં પણ

'दिंतु समाहिं च बोहिं च'

એ ચોથા પાદથી એ જ યાચના કરવામાં આવી છે.

सङ्कुलाद्विजने भव्य:, सशब्दान्मौनवान् शुभ: ।

मौनजान्मानसः श्रेष्ठो, जापः श्लाघ्यः परः परः ॥१॥

—આચારપ્રદીપ ૫. ૮૯ આ.

१. कायोत्सर्गादावस्वाध्यायिकादौ च परावर्त्तनाया अयोगेऽनुप्रेक्षयैव श्रुतस्मृत्यादि स्यात्, परावर्त्तनातश्च स्मृते-रिषकफलत्वं, मुखेन परावर्त्तना हि मनसः शून्यत्वेऽप्यभ्यासवशात्, स्मृतिस्तुतमनसोऽविहतवृत्तावेव, मन्त्राराधनादाविप स्मृत्यैव विशेषसिद्धिः, यदभ्यधायि—

# 'श्रीअिंशतशांतिस्तव'नी आठभी गाथाना योथा यरशमां— 'संतिमुणी मम संतिसमाहिवरं दिसउ ।'

થી પણ એ જ યાચના છે.

(आ) દિગંબર જૈન સંપ્રદાયના પ્રકાંડ વિદ્વાન શ્રીકુંદકુંદાચાર્યે જે 'ભક્તિ' નામની કૃતિઓ રચ્યાનું મનાય છે તે પૈકી 'तित्थयरभत्ति' માં શ્રીલોગસ્સસૂત્રની આદ્ય ગાથા સિવાયની ગાથાઓનો ભાવ સમાવિષ્ટ થયેલો જણાય છે.

## (૭)--૧૧. અનુવાદ

લોગસ્સસૂત્રનો અનુવાદ ગુજરાતી, મરાઠી તેમ જ હિંદી ભાષામાં થયેલો જાણવામાં આવ્યો છે. તે ઉપરાંત જર્મન અને અંગ્રેજી ભાષામાં પણ તેનો અનુવાદ થયેલ છે.

### (૭)—૧૨. લોગસ્સસૂત્ર અંગે સાહિત્ય

લોગસ્સસૂત્ર અંગે ઉલ્લેખો તથા વિવેચન નીચે દર્શાવેલા પ્રાચીન ગ્રંથોમાં પ્રાપ્ત થાય છે :--

|     | ગ્રંથનું નામ             | <b>ગ્રંથકા</b> ર             |
|-----|--------------------------|------------------------------|
| ٩.  | મહાનિસીહસુત્ત            | શ્રી સુધર્માસ્વામીગણધર       |
| ૨.  | ઉત્તરજઝયણસુત્ત           | શ્રી સુધર્માસ્વામીગણધર       |
| 3.  | ચઉસરણપઈન્નય              | શ્રુતસ્થવિર                  |
| ४.  | આવસ્સયનિજજુત્તિ          | શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામી          |
| પ.  | નંદિસુત્ત                | શ્રી દેવવાચક                 |
| ٤.  | અશુઓગદાર                 | શ્રુતસ્થવિર                  |
| ୬.  | આવસ્સયચુણ્શિ             | શ્રીજિનદાસગણિમહત્તર          |
| ۷.  | આવસ્સયભાસ                | શ્રીચિરંતનાચાર્ય             |
| ć.  | આવસ્સયની હારિભદ્રીય ટીકા | શ્રીહરિભદ્રસૂરિ              |
| ૧૦. | લલિતવિસ્તરા              | શ્રીહરિભદ્રસૂરિ              |
| 99. | ચેઈયવંદણમહાભાસ           | શ્રીશા <u>ં</u> તિસૂરિ       |
| ૧૨. | યોગશાસ્ત્રવિવરણ          | <u>શ્રીહે</u> મચંદ્રસૂરિ     |
| ૧૩. | દેવવંદનભાષ્ય             | <u>શ્રીદેવેન્દ્રસ</u> ૂરિ    |
| ૧૪. | વન્દારુવૃત્તિ            | શ્રીદેવેન્દ્ <u>ર</u> સૂરિ   |
| ૧૫. | આચારદિનકર                | શ્રીવર્ધમ <del>ાન</del> સૂરિ |
| ٩٤. | ધર્મસંગ્રહ               | શ્રીમાનવિજયઉપાધ્યાય          |

# (૭)—૧૩. પ્રતિક્રમણની પીઠ અને તેનું દઢીકરણ

પ્રતિક્રમણના છ આવશ્યક અંગે ન્યાયવિશારદ ન્યાયાચાર્ય ઉપાધ્યાયભગવંત શ્રીમદ્ યશોવિજયજી મહારાજ નીચે મુજબ જણાવે છે :—

''પડિક્કમણાનાં છ આવશ્યક કર્મનાં નામ લિખીઈ છઈ.

૧. દોષસંગ્રહ, ૨. આલોચના, ૩. પ્રતિક્રમણ, ૪. ક્ષામણવિધિ, ૫. વ્રણચિકિત્સા, ૬. ગુણધારણા.

तेन प्रथमकर्मणि आत्मसाक्षिकदोषालोचनया दोषङ्ग्रहः कार्यः । यतीनां 'सयणासण'-गाथया दोषङ्ग्रहः कार्यः । ......शाद्धेन तु अष्टगाथया । एतेन - प्रतिक्रमणपीठं दर्शितम् । पीठदार्ढ्यार्थंचतुर्विंशतिस्तवः पठनीयः ॥१॥'

### અર્થ :---

તેથી પ્રથમ આવશ્યકકર્મમાં આત્મસાક્ષીએ દોષોની આલોચના કરવા પૂર્વક દોષસંગ્રહ કરવો જોઈએ. સાધુઓએ 'સयणासण' એ ગાથા વડે દોષસંગ્રહ કરવો જોઈએ. જયારે શ્રાવકે તો ('નાળંમિ दंसणंમિ અ' વગેરે) આઠ ગાથા વડે. આ રીતે પ્રતિક્રમણનું પીઠ બતાવ્યું. પીઠની દઢતા માટે ચતુર્વિંશતિસ્તવ બોલવો જોઈએ.

ગૂર્જરસાહિત્યસંગ્રહ, ભાગ ૨ જો. પૃ. ૧૧૦

#### [6]

# તપ ઉપધાન

# શ્રીલોગસ્સસૂત્રરૂપ શ્રુતજ્ઞાનના અધ્યયનની અનુજ્ઞા માટે વિનયોપધાનની વિધિ\*

''હે ગૌતમ! એકાન્તિક, આત્યન્તિક, પરમશાશ્વત, ધ્રુવ, નિરંતર એવા સર્વોત્તમ સુખના આકાંક્ષીએ સૌથી પ્રથમ આદરપૂર્વક સામાયિકથી માંડીને લોકબિન્દુ (ચૌદમું પૂર્વ) સુધીના બાર અંગ પ્રમાણના શ્રુતજ્ઞાનનું કાલ લક્ષ્યમાં રાખીને તથા આયંબિલ વગેરે વિધિપૂર્વક ઉપધાનથી હિંસા વગેરેનો ત્રિવિધે ત્રિવિધે ત્યાગ કરીને સ્વર-વ્યંજન-માત્રા-બિંદુ-પદ તથા અક્ષર જરા પણ ન્યૂન ન આવે એવી રીતે, પદચ્છેદ, ઘોષબદ્ધતા, પૂર્વાનુપૂર્વી, પશ્ચાનુપૂર્વી તથા અનાનુપૂર્વીથી ખૂબ વિશુદ્ધ રીતે તેમ જ ભૂલ્યા વિના એકાગ્રતાપૂર્વક જ્ઞાન મેળવવું જોઈએ.''

ઉપરનાં વાક્યો દ્વારા ચરમતીર્થપતિ શ્રીમહાવીરભગવંત શ્રીમહાનિસીહસુત્તમાં શ્રી પંચમંગલમહાશ્રુતસ્કંધ સૂત્ર અંગે જે નિર્દેશ કરે છે તે લોગસ્સસૂત્રના વિનય-ઉપધાનને પણ તેટલો જ લાગુ પડે છે.

તેની વિધિ દર્શાવતાં તે પરમોપકારી પરમેશ્વર જણાવે છે કે :---

''સુપ્રશસ્ત અને સુંદર તિથિ, કરણ, મુહૂર્ત, નક્ષત્ર, યોગ, લગ્ન અને ચન્દ્રબલ હોય ત્યારે,

<sup>★</sup> કોઈ પણ સૂત્રનું અધ્યયન કરતાં પૂર્વે તે સૂત્રનું અધ્યયન કરવાની ગુરુમહારાજ પાસેથી અનુજ્ઞા પ્રાપ્ત કરવી જોઈએ. તે સિવાય તે સૂત્રનું અધ્યયન કરવાનો જૈનશાસ્ત્રોમાં નિષેધ છે. તે અનુજ્ઞા મેળવવા માટે અમુક અમુક પ્રકારનાં તપ તથા અમુક અમુક પ્રકારની ક્રિયાઓ નિર્ણીત સમયપર્યંત કરવાની હોય છે અને એ રીતે તે તે સૂત્રો માટે નિર્ણીત કરેલ સમયપર્યન્ત કરાતી ક્રિયા તપ વગેરેને ઉપધાન કહેવામાં આવે છે. લોગસ્સસૂત્રરૂપ શ્રુતજ્ઞાનના અધ્યયનની અનુજ્ઞા મેળવવા માટે પણ આ રીતના ઉપધાન કરવાં જરૂરી ગણાયાં છે અને તેની વિધિ ઉપર મુજબ શાસ્ત્રકારોએ દર્શાવી છે.

જાતિ વગેરે આઠ મદ તથા આશંકાઓથી રહિત બનીને, ભક્તિ અને બહુમાન પૂર્વક,

નિયાણા વિના ત્રણ ઉપવાસ પ્રમાણ તપ કરીને, જિન ચૈત્યમાં, જંતુરહિત પ્રદેશમાં, ભક્તિથી સભર બનીને, નતમસ્તકે, પ્રફુલ્લિત રોમરાજિ, વિકસિત વદનકમળ, પ્રશાંત, સૌમ્ય અને સ્થિરદેષ્ટિ, નવાનવા સંવેગથી ઉછળતા, અત્યંત, નિરંતર અને અચિન્ત્ય એવા શુભ પરિણામ વિશેષથી ઉલ્લસિત આત્મવીર્ય અને પ્રતિસમય વૃદ્ધિ પામતા પ્રમોદથી વિશુદ્ધ, નિર્મળ, સ્થિર અંતઃકરણવાળા બનીને

જમીન ઉપર બે ઢીંચણ, બે કરકમલ તથા મસ્તક સ્થાપીને અંજલિપુટ રચીને ધર્મતીર્થંકરોના બિંબ પર દેષ્ટિ તથા મનને સ્થિર કરીને દઢ ચારિત્ર્ય વગેરે ગુણ સંપદાથી સહિત,

અબાધિત ગુરુના મુખમાંથી નીકળેલ તેમના સંતોષ તથા કૃપાથી મળેલ.

સંસારસમુદ્રની અંદર નૌકા સમાન, મિથ્યાત્વના દોષથી નહીં હણાયેલ વિશિષ્ટ બુદ્ધિવાળા ગણધરભગવંતોએ રચેલ, સાત ગાથા પરિમાણવાળા શ્રીલોગસ્સસૂત્રની ચાર પદ અને બત્રીસ અક્ષર પ્રમાણવાળી પ્રથમ ગાથાનું અધ્યયન ત્રણ ઉપવાસ જેટલો તપ કરવા દ્વારા કરવું જોઈએ. એટલે કે મોટા વિસ્તારથી અત્યંત સ્ફુટ, નિપુણ અને શંકારહિતપણે સૂત્ર તેમ જ અર્થોને અનેક પ્રકારે સાંભળીને અવધારણ કરવા જોઈએ.

ત્યાર બાદ **બીજી, ત્રીજી અને ચોથી ગાંથાનું અધ્યયન છ ઉપવાસ જેટલો તપ કરવા** દ્વારા કરવું જોઈએ.

તે જ પ્રમાણે **પાંચમી, છકી તથા સાતમી ગાથાનું અધ્યયન સાડા છ ઉપવાસ જેટલો તપ** કરવા દ્વારા કરવું જોઈએ.

આ રીતે વિધિપૂર્વક લોગસ્સસૂત્રરૂપ શ્રુતજ્ઞાનના અધ્યયનની અનુજ્ઞા પ્રાપ્ત કરવાનો નિર્દેશ કરતો પાઠ 'सिरिमहानिसीहसुत्त' માં નીચે પ્રમાણે પ્રાપ્ત થાય છે :—

चउवीसत्थयं एगेणं छट्टेणं, एगेणं चउत्थेणं पणवीसाए आयंबिलेहिं ।

—सिरिमहानिसीहसुत्त

જે કોઈ આ રીતે અન્ય સર્વ કહેલી વિધિઓનું અતિક્રમણ કર્યા વિના ઉપધાન તપને કરે

૧. આલોક અને પરલોકના સુખોની માગણી તે નિયાણું.

### પાદનોંધ—

જગદ્દગુરુ આચાર્ય શ્રીમદ્વિજય હીરસૂરીશ્વરજીમહારાજ દરરોજ લોગસ્સસૂત્રની નવકારવાળી ગણતા હતા. એવો ઉલ્લેખ 'હીરવિજયસૂરિરાસ'માં ઉપલબ્ધ થાય છે. છે તે પ્રિયધર્મી, દઢધર્મી, એકાંત ભક્તિયુક્ત, સૂત્ર અને અર્થની અંદર અનુરાગી મનવાળો, શ્રદ્ધા તથા સંવેગથી યુક્ત બનેલો, ભવરૂપી કારાવાસમાં ગર્ભવાસની અનેકવિધ પીડાઓને વારંવાર પામતો નથી."

### જપમાલિકા :

લોગસ્સ-સૂત્રના ઉપધાન દરમ્યાન દરરોજ સંપૂર્ણ લોગસ્સસૂત્રનો જપ, માળાના ત્રશ આવર્તન દ્વારા કરવાનો હોય છે. તેથી દરરોજ ૩૨૪ વાર લોગસ્સ સૂત્રનું સ્મરણ થાય છે અને ઉપધાનના ૨૮ દિવસોમાં એકંદર ૯૦૭૨ વાર સ્મરણ થાય છે.

#### [6]

# લોગસ્સસૂત્રની દેહરચના

- **૧. ભાષા**—લોગસ્સસૂત્ર એ આવશ્યકસૂત્રોનો એક અંશ હોવાથી એની ભાષા અર્ધમાગધી અથવા આર્ષ પ્રાકૃત છે. દિગંબરો પણ આ સૂત્રને ભાષાના ભેદ સિવાય તે જ સ્વરૂપમાં સ્વીકારે છે અને તેનો પાઠ આ ગ્રંથના 'પરિશિષ્ટવિભાગ'માં આપવામાં આવ્યો છે.
- **૨. છંદ**—લોગસ્સસૂત્રની ગાથાઓનો છંદની દષ્ટિએ વિચાર કરીએ તો પ્રથમ પદ્ય 'સિલોગ' છંદમાં છે અને બાકીનાં છ પદ્યો 'ગાહા' છંદમાં છે.
- 3. પદ્યાત્મક રચના—લોગસ્સસૂત્ર સર્વાંશે પદ્યાત્મક રચના છે. તેમાં એકંદર સાત પદ્યો છે. આ પદ્યોને સૂરિપુરંદર શ્રીહરિભદ્રસૂરિએ આવસ્સયનિજજુત્તિ ઉપરની પોતાની વૃત્તિમાં 'સૂત્રગાથા' રૂપે દર્શાવ્યા છે.
- **૪. પારિભાષિક શબ્દો**—છંદોની વિચારણા કરવામાં કેટલાક પારિભાષિક શબ્દોનો ઉપયોગ કરવામાં આવ્યો છે, તેનો અર્થ નીચે મુજબ સમજવો ઘટે છે :—

માત્રા—છંદોને માપવાનો એક પ્રકાર-ઘટક. હ્રસ્વની માત્રા એક ગણાય છે અને દીર્ઘની માત્રા બે ગણાય છે.

ગણ—અક્ષર કે માત્રાના સમુદાયને ગણ કહે છે. આવા ગણો બે પ્રકારના છે— અક્ષરગણ અને માત્રાગણ.

ચતુષ્કલ—ચાર માત્રાનો ગણ.

પાદ—ચરણ, શ્લોકનો ચોથો ભાગ.

પૂર્વાર્દ્ધ—શ્લોકનો ઉપરનો અર્ધો ભાગ એટલે કે પ્રથમના બે પાદો.

ઉત્તરાર્દ્ધ—શ્લોકનો નીચેનો અર્ધો ભાગ એટલે કે નીચેના બે પાદો.

ઉત્થાપનિકા—છંદ જાણવા માટે અક્ષર-ગણ કે માત્રા-ગણનો મેળ કેવી રીતે બેસે છે તે

દર્શાવનારી રીતિ.

(પ) સિલોગ—સિલોગ એ પ્રાકૃત ભાષાનો અતિપ્રાચીન છંદ છે, કારણ કે જૈનાગમોમાં તે ઘણે સ્થળે વપરાયેલો છે. પ્રથમ તેનાં ત્રણ ચરણો આઠ અક્ષરનાં અને ચોથું ચરણ આઠ કે નવ અક્ષરનું રહેતું.

શ્રીઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર, દશવૈકાલિકસૂત્ર વગેરેમાં નવ અક્ષરવાળા ઘણા શ્લોકો નજરે પડે છે. નમસ્કાર-મહામંત્રની ચૂલિકામાં પણ ચોથું ચરણ નવ અક્ષરનું છે. પછીના કાલમાં તેનાં ચારે ચરણો આઠ અક્ષરનાં જ હોવાં જોઈએ તેવો ક્રમ સ્થિર થયેલો જણાય છે. ત્યાર પછી તેમાંનો પાંચમો અક્ષર લઘુ તથા છક્કો ગુરુ હોવો જોઈએ, તેવું ધોરણ સ્થાપિત થયેલું જણાય છે. ચઉવીસત્થય અથવા લોગસ્સસૂત્રની પહેલી ગાથાનાં ચારે ચરણો આઠ અક્ષરોવાળાં છે, પણ તેમાં પાંચમો લઘુ નથી અને છક્કો ગુરુ નથી. એટલે આ સુધારો પાછળથી થયો છે તેમ માનવાને કારણ મળે છે. પરંતુ આ ધોરણમાં પણ કાલક્રમે સુધારો થયો છે અને તેના બીજા તથા ચોથા પાદનો સાતમો અક્ષર લઘુ રાખવો તેવું ધોરણ સ્વીકારાયેલું છે.

ભેદ-વિશેષથી અનુષ્ટુપ્-છંદોનો સમુદાય અસંખ્ય છે. તેમાં લક્ષ્ય અનુસાર શ્રવ્યતાની પ્રધાનતા જાણવી. તાત્પર્ય કે સાંભળવામાં મધુરૂ લાગે તે પ્રમાણે અક્ષર-યોજના કરવી.

સિલોગ અથવા શ્લોકનું સ્વરૂપ કાલક્રમે પરિવર્તન પામ્યું છે. પરંતુ જેમાં ચાર ચરણ આઠ અક્ષરનાં હોય તે અહીં છે અને તે પહેલી ગાથાને લાગુ પડે છે.

સંસ્કૃત સાહિત્યમાં અષ્ટાક્ષરી વૃત્તને અનુષ્ટુપ્ની જાતિ ગણવામાં આવે છે અને તેના ૨૫૬ ભેદો મનાય છે.

અહીં સિલોગ કયા ભેદનો નિર્દેશ કરે છે, તે દર્શાવવું બહુ કઠિન છે.

સિલોગ છંદના ભેદો અનેક હોવાથી તેના બોલવા અંગે છંદવિદો કંઈ જણાવતા નથી, પરંતુ સાંભળવામાં મધુર લાગે તે પ્રમાણે બોલી શકાય છે.

(€) ગાહા—ગાહા એ પણ પ્રાકૃત ભાષાનો અતિપ્રાચીન છંદ છે અને તે જૈન આગમોમાં તથા અન્ય સૂત્રાદિમાં મહર્ષિઓ દ્વારા વિપુલ પ્રમાણમાં વપરાયેલો હોવાથી પવિત્ર મનાય છે સંસ્કૃતસાહિત્યમાં તેને આર્યા-છંદ કહે છે.

સર્વ ગાહા-ગાથાઓનાં સોળ અંશ (ભાગ) અવશ્ય કરવા. તેમાં તેર અંશ ચતુર્માત્રાવાળા, બે અંશ બે માત્રાવાળા અને એક અંશ એક માત્રાવાળો કરવો.

સાત શરો (ચતુર્માત્રાવાળા અંશો કે ગણો) કમલાંત એટલે દીર્ઘાન્ત કરવા. છકો શર નભ ગણ એટલે જગણ (I S I) અથવા સર્વ લઘુ અક્ષરવાળો કરવો અને વિષમ એટલે પહેલો, ત્રીજો, પાંચમો અને સાતમો ગણ જગણ રહિત કરવો. ગાહાના બીજા અર્ધમાં છકો અંશ લઘુ હોવો જોઈએ. ગાહાના આ લક્ષણને ધ્યાનમાં લેતાં તેમાં પૂર્વાર્દ્ધ અને ઉત્તરાર્દ્ધ એવા બે વિભાગો જણાય છે, પરન્તુ પાછળના છંદશાસ્ત્રીઓએ તેનાં ચાર ચરણો કલ્પીને તેનું લક્ષણ સ્થાપ્યું છે.

પહેલા ચરણમાં બાર માત્રા, બીજા ચરણમાં અઢાર માત્રા, ત્રીજા ચરણમાં પહેલાનાં જેટલી જ એટલે બાર માત્રા અને ચોથા ચરણમાં પંદર માત્રા. એ ગાહાનું લક્ષણ છે.

ગાહા બોલવા અંગે છંદશાસ્ત્રીઓનું સૂચન એવું છે કે—પહેલું પાદ હંસની પેઠે ધીમેથી બોલવું, બીજું પાદ સિંહની ગર્જનાની પેઠે ઊંચેથી બોલવું, ત્રીજું પાદ ગજગતિની જેમ લલિતપણે ઉચ્ચારવું અને ચોથું પાદ સર્પની ગતિની જેમ ડોલતાં ગાવું. ધ

સિલોગના તથા ગાહાના ઉપર્યુક્ત લક્ષણો લોગસ્સસૂત્રની સાત ગાથાઓને કેવી રીતે લાગુ પડે છે તે જોઈએ.

# ૭—પહેલી ગાથાની ઉત્થાપનિકા છંદ-સિલોગ

| પહેલું પાદ               | लो<br>— | ग<br>—             | स्स<br>_     | <u>उ</u>     | ज्जो<br>_     | अ        | ग                  | <b>रे</b>    |        |
|--------------------------|---------|--------------------|--------------|--------------|---------------|----------|--------------------|--------------|--------|
| માત્રા ગણ                | -<br>-  | 211                | —<br>н       | 311          | _<br>]]c      | લ        | —<br>(4            | -<br>311     |        |
| વર્શ સંખ્યા              |         |                    |              |              | પ             |          |                    |              |        |
| બીજું પાદ                |         |                    |              |              | ं<br>य        |          |                    |              |        |
| બાજુ વાદ                 | а<br>—  | <b>-</b> ++1       |              | ત્થ<br>—     | ય<br>—        | <b>₹</b> | <u>—</u>           | <u> </u>     |        |
| માત્રા ગણ                | ગુા     | લ                  | ગા           | લ            | લ             | ગા       | લ                  | ၁႘           |        |
| વર્શ સંખ્યા              | ٩       | ૨                  | 3            | ४            | પ             | Ę        | 9                  | 6            |        |
| ત્રીજું પાદ              | अ       | रि                 | हं           | ते           | कि            | त्त      | इ                  | स्सं         |        |
|                          |         | _                  | _            | _            |               | _        |                    | _            |        |
| માત્રા ગણ                | લ       | લ                  | <b>311</b>   | 110          | 311           | a        | au.                | OH:          |        |
|                          |         |                    | •            |              | - [[          | CL       | ٠٤٢                | UL           |        |
| વર્ણ સંખ્યા              | ૧       |                    |              |              | ય             |          |                    |              |        |
| વર્ણ સંખ્યા<br>ચોથું પાદ |         | ૨                  | 3            | ४            | પ             | Ę        | 9                  | 6            | ॥१॥    |
|                          |         | ૨                  | 3            | ४            | પ             | Ę        | 9                  | 6            | ॥१॥    |
|                          | ਚ<br>–  | <b>२</b><br>उ<br>— | ਤ<br>ਕੀ<br>– | ४<br>सं<br>– | ัน<br>โप<br>– | Ę        | <b>৩</b><br>ব<br>– | ८<br>ली<br>— | االااا |

पढमं वी (मि) हंसपअं, बीए सिंहस्स विक्कमं जाआ ।
 ती (तई) ए गअवर-लु(ल)लिअं, अहिवरलुलिअं चउत्थए गाहा ॥

—પ્રાકૃતપિંગલ, સૂત્ર પદ

આ ગાથાના ચારે ચરણો આઠ આઠ અક્ષરોનાં છે. સિલોગ છંદ એ અનુષ્ટુપ્ છંદનો એક ભેદ છે. તેમાં પહેલા તથા ત્રીજા પાદનો પાંચમો અક્ષર ગુરુ તથા છક્કો અક્ષર લઘુ છે અને બીજા તથા ચોથા પાદનો પાંચમો અક્ષર લઘુ તથા છક્કો અક્ષર ગુરુ છે તથા તેમાં પહેલા બીજા તથા ચોથા પાદનો સાતમો અક્ષર લઘુ છે અને ત્રીજા પાદનો સાતમો અક્ષર ગુરુ છે.

ભેદ વિશેષથી અનુષ્ટુપ્ છંદોનો સમુદાય અસંખ્ય છે. તેમાં લક્ષ્ય અનુસાર શ્રવ્યતાની . પ્રધાનતા જાણવી. તાત્પર્ય કે સાંભળવામાં મધુર લાગે તે પ્રમાણે અક્ષર યોજના હોય છે. આ અનુષ્ટુપ્નો કયો ભેદ છે, તે નિર્ણયાત્મક રીતે દર્શાવી શકાતું નથી.

# ૮—બીજી ગાથાની ઉત્થાપનિકા છંદ-હંસી નામની ગાહા

|                       | ૧ ૨ ૩                                           |
|-----------------------|-------------------------------------------------|
| પહેલું પાદ            | उसभाजि अंचवंदे<br>————————                      |
| માત્રા ગણ             | લલલલ ગાલગાગા<br>————————                        |
| ગશની જાત              | ચતુ + ચતુ + ચતુ = ૧૨ માત્રા                     |
| ગણની સંખ્યા           | ૧ ૨ ૩                                           |
| બીજું પાદ             | ४ ५ ६ ७ ८<br>संभव-म भिणंदणंच सुम इंच<br>        |
| માત્રા ગણ             | ગાલલ લલગા લગાલલલગા ગા                           |
| ગણની જાત              | <b>ચતુ + ચતુ + ચતુ + ચતુ + ગુરુ</b> = ૧૮ માત્રા |
| ગણની સંખ્યા<br>(ચાલુ) | ૪ ૫ ૬ ૭ ૧                                       |
|                       | e 90 99                                         |
| ત્રીજું પાદ           | प उम- प्य हं सु- पा सं                          |
| માત્રા ગણ             | લલગા લગાલ ગાગા                                  |
| ગણની જાત              | <b>ચતુ + ચતુ + ચતુ</b> = ૧૨ માત્રા<br>— — —     |
| ગણની સંખ્યા<br>(ચાલુ) | C C 90                                          |

લોગસ્સસૂત્રની આ બીજી ગાથા છે. તેના સોળ અંશો કરવામાં આવ્યા છે. નિર્દિષ્ટ ગણાંક ઉપરથી તેમાં તેર ચતુષ્કલો, બે ગુરુ અને એક લઘુ છે. તેમાં સાત ચતુષ્કલો અને બે અંશો એટલે કે નવ અંશો દીર્ઘાન્ત છે. ગાથાના પૂર્વાર્ધનો છક્રો અંશ જગણ છે અને ઉત્તરાર્ધનો છક્રો અંશ એટલે કે માત્રાનો ચૌદમો અંશ લઘુ છે.

આ ગાથામાં ભાર અનુસ્વાર હોવાથી મનોહરા કહેવાય છે અને ૨૧ લઘુ અને ૧૮ ગુરુ છે એટલે તે 'હંસી' નામની ગાહા છે.

|                        | ૯—ત્રીજી ગાથાની ઉત્થાપનિકા            |  |  |  |  |
|------------------------|---------------------------------------|--|--|--|--|
| છંદ-લક્ષ્મી નામની ગાહા |                                       |  |  |  |  |
|                        | ૧ ૨ 🕆 ૩                               |  |  |  |  |
| પહેલું પાદ             | सुविहिं च पुष्फ दंतं                  |  |  |  |  |
|                        |                                       |  |  |  |  |
| માત્રા ગણ              | લલગા લગાલ ગાગા                        |  |  |  |  |
|                        |                                       |  |  |  |  |
| ગશની જાત               | યતુ + યતુ + યતુ = ૧૨ માત્રા           |  |  |  |  |
|                        |                                       |  |  |  |  |
| ગશની સંખ્યા            | ૧ ૨ ૩                                 |  |  |  |  |
|                        | ૪ ૫ ૬ ૭૮                              |  |  |  |  |
| બીજું પાદ              | सी अल - सि ज्जं - स वा सु - पु ज्जं च |  |  |  |  |
| 9                      |                                       |  |  |  |  |
| માત્રા ગણ              | ગાલલ ગાગા લગાલ ગાગાગા                 |  |  |  |  |
|                        |                                       |  |  |  |  |
| ગણની જાત               | ચતુ + ચતુ + ચતુ + ચતુ+ ગુરુ=૧૮ માત્રા |  |  |  |  |
|                        | — — — — —                             |  |  |  |  |
| ગણની સંખ્યા            | ૪ ૫ ૬ ૭ ૧                             |  |  |  |  |
| (ચાલુ)                 |                                       |  |  |  |  |

લોગસ્સસૂત્રની આ ત્રીજી ગાથા છે. તેના સોળ અંશો કરવામાં આવ્યા છે, નિર્દિષ્ટ ગણાંક ઉપરથી તેમાં તેર ચતુષ્કલો, બે ગુરુ અને એક લઘુ છે. તેમાં નવ ચતુષ્કલો અને બે અંશો એટલે કે ૧૧ અંશો દીર્ઘાત છે. ગાથાના પૂર્વાર્દ્ધનો છક્કો અંશ જગણ છે અને ઉત્તરાર્દ્ધનો છક્કો અંશ એટલે કે માત્રાનો ચૌદમો અંશ લઘુ છે.

આ ગાથામાં બાર અનુસ્વાર હોવાથી મનોહરા કહેવાય છે અને ૧૫ લઘુ તથા ૨૧ ગુરુ છે, એટલે તે 'લક્ષ્મી' નામની ગાહા છે.

૧૦—ચોથી ગાથાની ઉત્થાપનિકા છંદ–માધવી નામની ગાહા ર 3 9. પહેલું પાદ कुं थुं अ ŧ ગા ગા ગા લ ગા ગા લ માત્રા ગણ ચતુ ગણની જાત યત્ યત્ = ૧૨ માત્રા 3 ગણની સંખ્યા 9 ર

| બીજું પાદ             | ४ ५ ६ ७ ८<br>वंदे मुणिसु व्वयंन मिजिणं च<br>———————————              |
|-----------------------|----------------------------------------------------------------------|
| માત્રા ગણ             | ગાગા લલગા લગાલલલગાગા                                                 |
| ગણની જાત              | ચતુ + ચતુ + ચતુ + ચતુ + ગુરુ=૧૮ માત્રા                               |
| ગશની સંખ્યા<br>(ચાલુ) | ૪ ૫ ૬ ૭ ૧                                                            |
| ત્રીજું પાદ           | ८ १० ११<br>वंदा मिरि <b>ह ने मिं</b><br>— — — — — —                  |
| માત્રા ગણ             | ગા ગા લ ગા લ ગા ગા                                                   |
| ગણની જાત              | ચતુ + ચતુ = ૧૨ માત્રા<br>— — —                                       |
| ગશની સંખ્યા<br>(ચાલુ) |                                                                      |
| ચોથું પાદ             | १२ १३ १४ १५ १६<br><mark>पा सं तहव द्ध माणं च</mark> ॥४॥<br>————————— |
| માત્રા ગણ             | ગાગા લલગા લ ગાગાગા                                                   |
| ગણની જાત              | ચતુ + ચતુ + લઘુ + ચતુ + ગુરુ = ૧૫ માત્રા                             |
| ગણની સંખ્યા<br>(ચાલુ) | ૧૧ ૧૨ ૧ ૧૩ ૨                                                         |

લોગસ્સસૂત્રની આ ચોથી ગાથા છે, તેના ૧૬ અંશો કરવામાં આવ્યા છે. નિર્દિષ્ટ ગણાંક ઉપરથી તેમાં તેર ચતુષ્કલો, બે ગુરુ અને એક લઘુ છે તેમાં ૧૦ ચતુષ્કલો અને બે અંશો એટલે કે બાર અંશો દીર્ઘાંત છે. ગાથાના પૂર્વાર્દ્ધનો છક્રો અંશ જગણ છે અને ઉત્તરાર્દ્ધનો છક્રો અંશ એટલે કે માત્રાનો ચૌદમો અંશ લઘુ છે.

આ ગાથામાં અગિયાર અનુસ્વાર હોવાથી મનોહરા કહેવાય છે અને ૧૩ લઘુ તથા ૨૨ ગુરુ છે, એટલે તે 'માધવી' નામની ગાહા છે.

### ૧૧—પાંચમી ગાથાની ઉત્થાપનિકા છંદ—જાહ્નવી નામની ગાહા

લોગસ્સસૂત્રની આ પાંચમી ગાથા છે. તેના સોળ અંશો કરવામાં આવ્યા છે, નિર્દિષ્ટ ગણાંક ઉપરથી તેમાં તેર ચતુષ્કલો બે ગુરુ અને એક લઘુ છે. તેમાં છ ચતુષ્કલો અને બે અંશો એટલે કે આઠ અંશો દીર્ઘાંત છે. ગાથાના પૂર્વાર્દ્ધનો છક્રો અંશ જગણ છે અને ઉત્તરાર્દ્ધનો છક્રો અંશ એટલે કે માત્રાનો ચૌદમો અંશ લઘુ છે.

આ ગાથામાં અગિયાર અનુસ્વાર હોવાથી મનોહરા કહેવાય છે અને ૨૫ લઘુ અને ૧૬ ગુરુ છે એટલે તે 'જાહ્નવી' નામની ગાહા છે.

### ૧૨—છક્રી ગાથાની ઉત્થાપનિકા છંદ–લક્ષ્મી નામની ગાહા

| <b>.</b>    | ૧ ર⊶ ૩ :                                            |
|-------------|-----------------------------------------------------|
| પહેલું પાદ  | कित्तिय - वंदिय - महिया                             |
|             |                                                     |
| માત્રા ગણ   | ગાલલ ગાલલ લલગા                                      |
|             |                                                     |
| ગણની જાત    | ચતુ + ચતુ + ચતુ = ૧૨ માત્રા                         |
|             |                                                     |
| ગશની સંખ્યા | ૧ ૨ ૩                                               |
|             | ૪ ૫ ૬ ૭ /                                           |
| બીજું પાદ   | → <del></del>                                       |
|             | जेए लोग स्सउत्त मासि द्धा                           |
| માત્રા ગણ   | 211 211 211 211 211 211 211                         |
| તાતા ગુલ    | ગાગા ગાય લગાલ ગાગા ગા                               |
| ગણની જાત    |                                                     |
| ગંધાના જાત  | $a_{0} + a_{0} + a_{0} + a_{0} + a_{0} + a_{0} = 9$ |
| ···· 0 -:   | <del>-</del>                                        |
| ગણની સંખ્યા | ૪ ૫ ૬ ૭ ૧                                           |
| (ચાલુ)      |                                                     |

લોગસ્સસૂત્રની આ છકી ગાથા છે. તેના સોળ અંશો કરવામાં આવ્યા છે. નિર્દિષ્ટ ગણાંક ઉપરથી તેમાં તેર ચતુષ્કલો, બે ગુરુ અને એક લઘુ છે. તેમાં સાત ચતુષ્કલો અને બે અંશો એટલે કે નવ અંશો દીર્ઘાંત છે. ગાથાના પૂર્વાર્દ્ધનો છકો અંશ જગણ છે અને ઉત્તરાર્દ્ધનો છકો અંશ એટલે કે માત્રાનો ચૌદમો અંશ લઘુ છે.

આ ગાથામાં ચાર અનુસ્વાર હોવાથી મનોહરા કહેવાય છે અને પંદર લઘુ અને એકવીસ ગુરૂ છે, એટલે તે 'લક્ષ્મી' નામની ગાહા છે.

૧૩—સાતમી ગાથાની ઉત્થાપનિકા

#### છંદ-વિદ્યુત નામની ગાહા 3 ٩ चं दे स् निम्म પહેલં પાદ લ લ ગા ગા ગા લ ગાલ માત્રા ગણ યત = ૧૨ માત્રા ગણની જાત ચતુ યતુ ગણની સંખ્યા ٩ ર 3

લોગસ્સસૂત્રની આ સાતમી ગાથા છે. તેના સોળ અંશો કરવામાં આવ્યા છે. નિર્દિષ્ટ ગણાંક ઉપરથી તેમાં તેર ચતુષ્કલો, બે ગુરુ અને એક લઘુ છે. તેમાં સાત ચતુષ્કલો અને બે અંશો એટલે કે દશ અંશો દીર્ઘાંત છે. ગાથાના પૂર્વાર્દ્ધનો છકો અંશ જગણ છે અને ઉત્તરાર્દ્ધનો છકો અંશ એટલે કે માત્રાનો ચૌદમો અંશ લઘુ છે.

આ ગાથામાં પાંચ અનુસ્વાર હોવાથી મનોહરા છે અને ૧૭ લઘુ અને ૨૦ ગુરુ છે, એટલે તે 'વિદ્યુત્' નામની ગાહા છે. 'સિરિમહાનિસીહસુત્ત'માં સૂત્રકાર ભગવંતે જણાવ્યું છે કે :— સ્વર, વ્યંજન, માત્રા, બિંદુ, પદ તથા અક્ષર જરા પણ ન્યૂન ન આવે એવી રીતે પદચ્છેદ, ઘોષબદ્ધતા, પૂર્વાનુપૂર્વી, પશ્ચાનુપૂર્વી તથા અનાનુપૂર્વીથી ખૂબ વિશુદ્ધ રીતે તેમ જ ભૂલ્યા વિના એકાગ્રતાપૂર્વક જ્ઞાન મેળવવું જોઈએ.'

'અશુઓગદ્દારસુત્ત'માં દ્રવ્યાવશ્યક કોને કહેવાય ? એ વસ્તુના પ્રસંગમાં 'સૂત્ર કેવી રીતે ઉચ્ચારવું જોઈએ' તે દર્શાવતાં સૂત્રકારે જણાવ્યું છે કે :—

''ગુરુએ ઉદાત્ત વગેરે ઘોષો જેવી રીતે કહ્યા હોય તેવી જ રીતે શિષ્યે બોલવા જોઈએ. તે 'ઘોષસમ' કહેવાય છે અને તે પછી જયારે તેનું પરાવર્તન કરવામાં આવે ત્યારે પણ તે ઉદાત્તાદિ ઘોષોથી અવિકલ રીતે પરાવર્તન કરવું જોઈએ. તે 'પ્રતિપૂર્ણઘોષ' કહેવાય છે."

લોગસ્સસૂત્રના એક શ્લોકમાં અક્ષર મેળની તથા છ ગાથામાં માત્રા મેળની રચના કેવી સુંદર રીતે કરવામાં આવી છે તે આ પ્રકારે પિંગળની દષ્ટિએ ઉત્થાપનિકા પૂર્વક અભ્યાસ કરવાથી સમજાય તે હેતુથી તે રજૂ કરવામાં આવી છે. સૂત્રના ઉચ્ચારણ માટે જે અપેક્ષા રાખવામાં આવે છે તે આનાથી સુગમ થશે તેવી આશા છે.

सर-वंजण-मत्ता-बिन्दु-पयक्खराणूणगं पयच्छेदघोसबद्धयाणुपुळि पुळाणुपळि(पच्छाणुपुळि) अणाणुपुळीए स्विस्द्धं अचोस्क्रियएण एगत्तेण स्वित्रेयं। ——सिरिभडानिसीडसूतं (नमस्डारस्वाध्याय, प्रा.वि.) पृ. ३७.

२. घोषा उदात्तादयः तैर्वाचनाचार्याभिहित-घोषैः समं घोषसमं, यथा गुरुणा अभिहिता घोषास्तथा शिष्योऽपि यत्र शिक्षते तत् घोषसमिमिति भावः .....उदात्तादि घोषैरविकलं प्रतिपूर्णघोषम् ...... घोषसमिमिति शिक्षाकालमिध्कृत्योक्तं प्रतिपूर्णघोषं तु परावर्तनादिकालमिधकृत्येति विशेषः

<sup>—</sup>અશુઓગદ્દારસુત્ત ૫. ૧૫ આ.

#### [90]

# પંચષષ્ઠિયંત્રગર્ભિત ચતુર્વિંશતિ જિનસ્તોત્રો તથા પંચષષ્ઠિ યંત્રો

#### પંચષ્ષ્ઠિયંત્રોની રચના :

લોગસ્સસૂત્રમાં જે રીતે ચોવીસ તીર્થંકરભગવંતોની નામનિર્દેશપૂર્વક સ્તવના કરવામાં આવેલ છે તેવી જ રીતે ચોવીસ તીર્થંકરભગવંતો તેમ જ પચીસમા તીર્થંકર તરીકે શ્રીસંઘને ગણી તેમની સ્તવના કરતાં સ્તોત્રો પ્રાચીન મહામુનિવરોુએ નિર્મિત કરેલાં છે.

તદુપરાંત તે સ્તોત્રો ઉપરથી યંત્રોની રચના પણ કરવામાં આવેલ છે. જેનાં નામ 'મહાસર્વતોભદ્ર, સર્વતોભદ્ર, અતિભવ્ય, ભવ્ય' વગેરે છે.

જે યંત્રના અંકોનો વિભિન્ન વિભિન્ન રીતે સરવાળો કરતાં બોતેર પ્રકારે પાંસઠનો સરવાળો આવે તે 'મહાસર્વતોભદ્ર' યંત્ર કહેવાય છે. બોતેર પ્રકારે પાંસઠનો સરવાળો ન આવતાં જેમ જેમ, ઓછા ઓછા પ્રકારે પાંસઠનો સરવાળો આવે તેમ તેમ તેને માટે 'સર્વતોભદ્ર, અતિભવ્ય, ભવ્ય' વગેરે નામકરણ કરવામાં આવે છે.

લોગસ્સસૂત્રની માફક તે સ્તોત્રો તથા યંત્રો શ્રી ચોવીસ તીર્થંકરભગવંતોના નામો સાથે સંબંધ રાખતા હોવાથી અહીં તે આપવામાં આવ્યા છે.

#### પંચષષ્ઠિયંત્રોનો પ્રભાવ :

પંચષષ્ઠિયંત્રના 'મહાસર્વતોભદ્ર' આદિ પ્રકારની રચના શ્રીજિનેશ્વરભગવંતોના નામરૂપ ચોવીસ અંકોમાં પચીસમો અંક ઉમેરવાથી થાય છે. આ પચીસમા અંકને તીર્થસ્વરૂપ-સંઘસ્વરૂપ સમજીને અથવા તેને શ્રીમલ્લિનાથભગવંતના દેહના પ્રમાણસૂચક અંક સમજીને ઉપર્યુક્ત ચોવીસ અંકમાં ઉમેરવામાં આવે છે. '

૧. કોઈ કોઈ સ્તોત્રકારોએ પચીસના અંકને શ્રીમલ્લિનાથભગવંતની કાયાના માપ તરીકે ગ્રહણ કેસ્ત છે. જ્યારે બીજાઓએ પચીસમા તીર્થંકર શ્રીસંઘને માટે પચીસનો અંક ઉપયોગમાં લીધેલ છે.

આ યંત્રો મહા પ્રાભાવિક છે, તેમ જ પંચષષ્ઠિયંત્રગર્ભિત સ્તવો પણ શ્રેષ્ઠ મંત્રસમાન, મહાપ્રાભાવિક-મહાચમત્કારિક છે. પંચષષ્ઠિયંત્રગર્ભિત ચતુર્વિશતિ જિનસ્તોત્રોમાં યંત્ર-પૂજનની વિધિ તથા ફલાદેશ આ રીતે આપવામાં આવેલ છે :

શુભ દિને પવિત્ર બની, શુભદ્રવ્યોથી, જાઈની કલમ વડે ચઢતા આંક લખવાપૂર્વક, તામ્રપત્ર ઉપર પંચષષ્ઠિયંત્રનું વિધિપૂર્વક આલેખન કરીને તે વિધિના જ્ઞાતા ગુરુ પાસે યંત્રની પ્રતિષ્ઠા કરાવવી જોઈએ. ત્યાર બાદ તે યંત્રની ઘરમાં પ્રતિદિન પૂજા કરવાથી અથવા તો પૂર્વોક્ત રીતિથી શ્રેષ્ઠ ભૂર્જપત્ર ઉપર યા યંત્રને આલેખીને માદિભયામાં મઢાવી પુરુષે પોતાની જમણી ભુજાએ અને સ્ત્રીએ પોતાની ડાબી ભુજાએ બાંધવાથી ભૂત, પ્રેત, પિશાચ વગેરેના ઉપદ્રવો દૂર થાય છે, તેમ જ તેનાથી કોર્ટકચેરીના ઝઘડા, વાદ-વિવાદ વગેરેમાં જય થાય છે તથા સૌભાગ્ય અને સુખસંપત્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રયાણ, સ્થિરવાસ, યુદ્ધ, વાદવિવાદ, રાજા આદિનું દર્શન, વશીકરણ, પુત્રપ્રાપ્તિ, ધનાભિલાષા, વિષમમાર્ગભય, અગ્નિનો ઉપદ્રવ, માનસિક ચિંતાઓ વગેરે સર્વ ઉપદ્રવો વખતે તે રક્ષા કરનાર બને છે. એટલું જ નહિ પરંતુ આ યંત્ર સકલ ગુણોનું નિધાન છે, કારણ કે તેમાં શ્રી ચોવીસેય તીર્થંકરભગવંતો પ્રતિષ્ઠત થયેલા છે. આ યંત્રને હૃદયરૂપી કમલમાં જે કોઈ બુદ્ધિમાન ધ્યેયરૂપે ધારણ કરે છે તે મોક્ષલક્ષ્મીને પણ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. શ્રી પંચષષ્ઠિયંત્રો આવાં પ્રભાવશાળી છે.

૧. પંચષષ્ઠિયંત્ર<sup>૧</sup> (મહાસર્વતોભદ્રપ્રકાર)

| 77 | Ą  | ९  | १५ | १६ |
|----|----|----|----|----|
| १४ | २० | २१ | २  | ۷  |
| १  | b  | १३ | १९ | २५ |
| १८ | २४ | S  | ĸ  | १२ |
| १० | ११ | १७ | २३ | 8  |

ઉપર દર્શાવેલ પંચષષ્ઠિયંત્રનો નિર્દેશ કરતાં ત્રણ સ્તોત્રો સ્તોત્ર સાહિત્યમાં ઉપલબ્ધ થાય છે, જે પૈકી બે સંસ્કૃતમાં છે અને એક ગુજરાતી ભાષામાં છે.

સંસ્કૃતના બે સ્તોત્રો પૈકીનું પ્રથમ સ્તોત્ર શ્રીજયતિલકસૂરિના શિષ્યે બનાવેલ છે. તે પ્રમાણે તે સ્તોત્રના પ્રાંત ભાગે કરાયેલા નિર્દેશથી જાણવા મળે છે. તે ઘણાં પુસ્તકોમાં મુદ્રિત થયેલ છે.

બીજું સ્તોત્ર આચાર્ય લક્ષ્મીસૂરિકૃત છે અને તે કોષ્ઠક ચિંતામણિ ગ્રંથના પાછળના ક્ષેપક વિભાગમાંથી પ્રાપ્ત થયેલ છે. તે ત્રુટિત છે અને અદ્યાવિધ અમુદ્રિત છે.

૧. આ યંત્રને કોષ્ઠક ચિંતામણિક્ષેપકવિભાગમાં શૂદ્ર વર્ણોત્તમ કહેવામાં આવેલ છે.

ત્રીજું <sup>૧</sup>સ્તોત્ર (ગુજરાતી ભાષામાં) સ્થાનકવાસી મુનિ ધર્મસિંહે બનાવ્યાનું કહેવાય છે. પંચગૃહ યંત્રનાં ત્રણે સ્તોત્રો અહીં ક્રમસર આપવામાં આવ્યાં છે. પંચષષ્ઠિ યંત્રનો આ મહાસર્વતોભદ્ર પ્રકાર છે.

#### પ્રથમ સ્તોત્ર :---

## पञ्चषष्ठियन्त्रगर्भितं श्रीचतुर्विशतिजिनस्तोत्रम्

आदौ नेमिजिनं नौमि, सम्भवं सुविधि तथा । धर्मनाथं महादेवं, शान्ति शान्तिकरं सदा ॥१॥ अनन्तं सुव्रतं भक्त्या, निमनाथं जिनोत्तमम् । अजितं जितकन्दर्पं, चन्द्रं चन्द्रसमप्रभम् ॥२॥ आदिनाथं तथा देवं, सुपार्श्वं विमलं जिनम् । मिल्लनाथं गुणोपेतं, धनुषां पञ्चविंशतिम् ॥३॥ अरनाथं महावीरं, सुमितं च जगद्गुरुम् । श्रीपद्मप्रभनामानं, वासुपूज्यं सुरैर्नतम् ॥४॥ शीतलं शीतलं जाते , श्रेयांसं श्रेयसे सदा । कुन्थुनाथं च वामेयं, श्रीअभिनन्दनं जिनम् ॥५॥ जिनानां नामभिर्बद्धः, पञ्चषष्ठिसमृद्धकः । यन्त्रोऽयं राजते यत्र, तत्र सौख्यं निरन्तरम् ॥६॥ यस्मिन् हे महाभक्त्या, यन्त्रोऽयं पूज्यते बुधैः । भूतप्रेतिपशाचादि-भयं तत्र न विद्यते ॥७॥ सकलग्णनिधानं, यन्त्रमेनं विश्द्धं, हृदयकमलकोषे, धीमतां ध्येयरूपम् । जयतिलकगुरुश्री-सूरिराजस्य शिष्यो वदित सुखनिदानं मोक्षलक्ष्मीनिवासम् ॥८॥

બીજું સ્તોત્ર :—

क्र्यादौ नेम्विजन् च संभविजनं श्रीपुष्यदन्तप्रभुम् । धर्मं शान्तिमनन्तसुन्नतेजिनौ .... .... ....

૧. આ સ્તોત્ર પ્રો. શ્રી હીરાલાલ ૨૦ કાપડિયા દ્વારા અમને પ્રાપ્ત થયેલ છે.

<sup>★</sup> ઉપર્યુક્ત સ્તોત્ર એ વિજયલક્ષ્મીસૂરિકૃત 'ચતુર્યન્ત્રગર્ભિતપંચષષ્ઠિસ્તોત્ર' કે જે ૧૧ ગાથા પ્રમાણ છે. તેનો ગાથા ૭થી ૧૧ સુધીનો એક વિભાગ છે. આ સ્તોત્રની ૭મી તથા ૮મી ગાથા ખંડિત છે. જુઓ - કોષ્ઠકચિન્તામણિ ૫. ૯૪. અ. હસ્તલિખિત પ્રતની ફોટો કોપી

.... .... ,भक्त्या सुपार्श्वप्रभुम् । १८ सर्वं श्री विमलं च मिल्लिममलं संघ ततोऽरंप्रभुम् ॥७॥ श्रीवीरं सुमतिं च षष्ठमजिनं श्रीवासुपूज्यं प्रभुं, .... २३ .... .... ... ... ... ... शीमत्पार्श्वजिनाभिनन्दनजिनौतीर्थंकराख्यावली बद्धं स्तोत्रमिदं सदा जयकरं श्रीपञ्चषष्टीयकम् ॥८॥ क्षत्रियबाह्मणवैश्यशुद्रकचतुर्वर्णेश्चतुर्धार्च्यते, यन्त्रोऽयं विधिना प्रतिष्ठितवरो यस्मिन्गृहे नित्यशः । तस्मिन्प्रेतिपशाचभूतिरपुर-क्षोडािकनीशािकनी वैतालादिभयं भवेन्न हि पुन: सौभाग्यसौख्यावलि: ॥९॥ पूतात्मेन सुजातिलेखिनिकयैकाङ्कादिसङ्ख्याष्टक-ग्रन्थालेखितकांस्यभाजनगतं यन्त्रं स्ववर्णाश्रितम् । यद्वा पृजितयन्त्रकं च पयसा प्रक्षाल्य भक्त्या भवेत् शीघ्रं तस्य जलस्य पानकरणाद् भूतादिदोषक्षयः ॥१०॥ प्राग्रीत्या वरभूर्यपत्रलिखितं, बध्नाति यन्त्रं यदा, भक्त्या स्वीयभूजे तदा खलु भवेत् भूतादिदोषक्षयः । राज्यादौ च जयः प्रभातसमये, स्तोत्रं पठेद् यः पुनः । ध्येयं बुद्धिमत्तां च तस्य विलसत्सौभाग्यलक्ष्मीर्भवेत् ॥११॥

ત્રીજું સ્તોત્ર :—

શ્રીનેમીશર સંભવ શામ, સુવિધિ ધર્મ શાન્તિ અભિરામ; અનેન્ત સુવ્રત નિમનાથ સુજાણ, શ્રીજિનવર મુજ કરો કલ્યાણ !!૧!! અજિતનાથ ચંદ્રપ્રભ ધીર, આંદીશ્વર સુપાર્શ ગંભીર; વિમલનાથ વિમલ જગજાણ, શ્રી જિનવર મુજ કરો કલ્યાણ !!૨!! મિલ્લિનાથ જિન મંગળરૂપ, પચવીસ ધનુષ્ય સુંદર સ્વરૂપ; શ્રી અર્રનાથ નમું વર્ધમાર્ન, શ્રીજિનવર મુજ કરો કલ્યાણ !!૩!! સુમતિ પુપ્રમંભ અવતંસ, વાસુપૂર્જય શીતળ શ્રેયાંસ; કુંથું પાર્શ અભિનંદન ભાણ, શ્રીજિનવર મુજ કરો કલ્યાણ !!૪!! એણી પેરે જિનવરજી સંભારીયે, દુઃખ દારિદ્રય વિઘ્ન નિવારીએ; પચીસે પાંસઠ પરમાણ, શ્રીજિનવર મુજ કરો કલ્યાણ !!પા!

એમ ભણતાં દુઃખ નાવે કદા, નિજ પાસે જો રાખો સદા; ધરીયે પંચ તણું, મન ધ્યાન, શ્રીજિનવર મુજ કરો કલ્યાણ !!દ!! શ્રીજિનવર નામે વંછિત મળે, મનવંછિત સહુ આશા ફળે; ધર્મસિંહમુનિ નામ નિધાન, શ્રીજિનવર મુજ કરો કલ્યાણ !!૭!!

૨. પંચષષ્ઠિયંત્ર (મહાસર્વતોભદ્રપ્રકાર)

| १५ | ۷  | १  | २४ | १७ |
|----|----|----|----|----|
| १६ | १४ | b  | ų  | २३ |
| २२ | २० | १३ | ц  | 8  |
| n  | २१ | १९ | १२ | १० |
| 9  | २  | २५ | १८ | ११ |

ઉપર દર્શાવેલ પંચષષ્ઠિયંત્રનો નિર્દેશ કરતું એક સંપૂર્ણ સ્તોત્ર તથા બીજા સ્તોત્રનો એક અંશ ઉપલબ્ધ થાય છે. તે બન્ને ય સંસ્કૃતમાં છે.

પ્રથમ સ્તોત્ર મુનિ \*નેત્રસિંહ કવિની રચૈના છે, એમ સ્તોત્રના પ્રાન્ત ભાગે થયેલા ઉલ્લેખ દ્વારા સમજાય છે.

બીજું સ્તોત્ર વિજયલક્ષ્મીસૂરિકૃત ૧૧ ગાથા પ્રમાણ પંચષષ્ઠિયંત્ર સ્તોત્રનો ગાથા ૩ તથા ૪ પૂરતો અંશ છે.

પ્રથમ સ્તોત્ર અનેક સ્થાને મુદ્રિત થયેલ છે. બીજો સ્તોત્રાંશ કોષ્ઠકચિંતામણિ નામના હસ્તલિખિત ગ્રંથના ક્ષેપક વિભાગમાંથી પ્રાપ્ત થયેલ છે.

આ પ્રમાણે એક સ્તોત્ર તથા બીજા સ્તોત્રનો જરૂરી અંશ અહીં ક્રમવાર આપવામાં આવ્યા છે.

વિજયલક્ષ્મીસૂરિકૃત ૧૧ ગાથા પ્રમાણ સ્તોત્રના અહીં આલેખેલ અંશની નીચે 'વિપ્ર વર્શોત્તમ' એવો ઉલ્લેખ હસ્તલિખિત પ્રતિમાં છે.

ઉપર્યુક્ત યંત્ર પંચષષ્ઠિયંત્રનો મહાસર્વતોભદ્ર પ્રકાર છે.

<sup>★</sup> એક વિદ્વાન જણાવે છે કે નેત્રસિંહને બદલે કદાચ જેત્રસિંહ નામ હોય.

#### પ્રથમ સ્તોત્ર :

पञ्चषष्टियन्त्रगभितं श्रीचतुर्विशतिजिनस्तोत्रम् वन्दे धुर्मीजनं सदा सुखकरूं, चन्द्रप्रभं नाभिजं, श्रीमद्वीर जिनेश्वरं जयकरं, कुँ थुं च शान्ति जिनम् । म्किश्रीफलदाय्यनन्तर्भुंनिपं, वन्द्रे सुपार्श्वं विभुं, श्रीमन्मेघनृपात्मजं च सुखदं, पाँश्वं मनोऽभीष्ट्रदम् ॥१॥ श्रीनेमीश्चर सुव्रतौ ्च विमलं, पद्मप्रभं ,सांवरं, सेवे सम्भवशङ्करं निमिजनं, मिल्लं जयानन्दनम् । वन्दे श्रीजिनशीर्तलं च सुविधि, र्मेवेऽजितं मुक्तिदं, श्रीसङ्गं बत पञ्चविंशतितमं, साक्षादरं वैष्णवम् ॥२॥ स्तोत्रं सर्वजिनेश्वरैरभिगतं मन्त्रेषु मन्त्रं वरं, एतत्सङ्गतयन्त्र एव विजयो, द्रव्यैर्लिखित्वा शुभै: । पार्श्वे सन्ध्रियमाण एव सुखदो माङ्गल्यमालाप्रदो-वामाङ्गे वनिता नरास्तदितरे, कुर्वन्ति मे भावतः ॥३॥ प्रस्थाने स्थितियुद्धवादकरणे, राजादिसन्दर्शने, वश्यार्थे सुतहेतवे धनकृते, रक्षन्तु पार्श्वे सदा । मार्गे संविषमे दवाग्निज्वलिते, चिन्तादिनिर्नाशने, यन्त्रोऽयं म्निनेत्रसिंहकविना, संग्रन्थितः सौख्यदः ॥४॥

### બીજું સ્તોત્ર :

आदौ धूर्मजिनं ततोऽष्ट्रमजिनं नाभेय वीरेश्वरौ, कुन्थं शान्तिम्नन्तसार्वममलं वृंदे सुपार्श्वं प्रभुम् । भक्त्या श्रीसमितं च पार्श्वजिनकं नेमिप्रभुं सुव्रत-मर्हन्तं विमलं सदा सुखकरं पद्मप्रभाख्यं प्रभुम् ॥३॥ भक्त्या नौमि जिनाभिनन्दनजिनं श्रीस्ंभवं श्रीनिमं, श्रीमिह्नं जिनवासुपूज्यजिनकं श्रीशीतलाख्यप्रभुम् । अर्हन्तं सुवि्धं ततोऽजितजिनं सङ्घं ततः श्रीअरं, श्रीश्रेयांसमसौ जिनावलिगतः श्रीपञ्चषष्ठिस्तवः ॥४॥

જુઓ - કોષ્ઠકચિંતામણિ, પત્ર ૯૩ ફોટો કોપી

૧. આ નેત્રસિંહમુનિ ક્યારે થયા તે જાણવા મળેલ નથી.

<sup>★</sup> આ સ્તોત્ર પ્રથમ જણાવેલ વિજયલક્ષ્મીસૂરિ કૃત ૧૧ ગાથા પ્રમાણ સ્તોત્રની ત્રીજી અને ચોથી ગાથા છે.

૩. પંચષષ્ઠિયંત્ર

### (મહાસર્વતોભદ્રપ્રકાર)

| १० | ११ | १७ | २३       | 8  |
|----|----|----|----------|----|
| १८ | २४ | ч  | ξ        | १२ |
| १  | 9  | १३ | १९       | २५ |
| १४ | २० | २१ | $\alpha$ | ۷  |
| २२ | m  | ९  | १५       | १६ |

ઉપર આલેખેલ પંચષષ્ઠિ યંત્રનો નિર્દેશ કરતું એક સ્તોત્ર ઉપલબ્ધ થયેલ છે. જે સંસ્કૃતમાં છે અને તે અદ્યાવિધ અમુદ્રિત છે.

કોષ્ઠકચિંતામણિ નામના (હસ્તલિખિત) ગ્રંથમાં શ્રીશીલસિંહ વાચનાચાર્યે તેનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. તે સ્તોત્ર અહીં આપવામાં આવે છે :—

श्रियेऽस्तु शीत्लः श्रेयान् कुन्थुः पार्श्वाभिनन्दनः ।

अरो वीरें समुत्याहः, पद्मप्रभो जिनेश्वरः ॥१॥

्वासुपूज्यश्च नाभेयः, सुपाँश्वीं विमेलो क्रिनः । मेलिस्तीर्थप्रभुश्चापि, पात्वनन्तश्च सुवैतः ॥२॥

नृमिः श्रीअजितृबश्चन्द्र-प्रभो नेमिश्च संभवः ।

सुविधि धर्मेर्शोन्ती च, जीयासुः श्रीजिनास्त्वेमी ॥३॥

## ૪. પંચષષ્ઠિયંત્ર (સર્વતોભદ્રપ્રકાર)

| 8  | १५ | १६ | २२ | Ą  |
|----|----|----|----|----|
| २१ | २  | ۷  | १४ | २० |
| १३ | १९ | २५ | १  | 9  |
| ų  | E  | १२ | १८ | २४ |
| १७ | २३ | 8  | २० | ११ |

<sup>★</sup> કોષ્ઠકચિંતામણિ પત્ર-૧૧.

ઉપર બતાવેલ પંચષષ્ઠિયંત્રનો નિર્દેશ કરતું એક સ્તોત્ર સંસ્કૃતમાં પ્રાપ્ત થાય છે. જે અદ્યાવિષ અમુદ્રિત છે.

આ સ્તોત્ર શ્રીશીલસિંહ વાચનાચાર્યકૃત કોષ્ઠકચિંતામણિ નામના (હસ્તલિખિત) ગ્રંથમાં પ્રાપ્ત થાય છે. એ તેમની પોતાની રચના હોવાનો સંભવ છે. તે સ્તોત્ર અહીં આપવામાં આવે છે :—

सुविधि धर्मशान्ती च, श्रीनेमिं संभवं निमं । अजितं चन्द्रप्रभाख्यमेनन्तं मुनिसुव्रतम् ॥१॥ विमलं मिल्लनाथं च, तीर्थेशं च जिन्नेषभम् । सुपाँश्वं सुमतिं पद्म-प्रभं श्रीवासुपूज्यकम् ॥२॥ १८ अरं वीरप्रभुं कुन्थुं, श्रीपार्श्वमभिनन्दनम् । श्रीतलं श्रेयांसं जिनं, नौम्येनं महिमास्पदम् ॥३॥

૫. પંચષષ્ઠિયંત્ર (સર્વતોભદ્રપ્રકાર)

| 3  | २२ | <b>-</b><br>१६ | १५ | ९  |
|----|----|----------------|----|----|
| २० | १४ | ۷              | २  | २१ |
| ७  | १  | २५             | १९ | १३ |
| २४ | १८ | १२             | ω  | ų  |
| ११ | १० | 8              | २३ | १७ |

ઉપર આલેખેલ પંચષષ્ઠિ યંત્રનો નિર્દેશ કરતું એક સ્તોત્ર પ્રાકૃત ભાષામાં પ્રાપ્ત થાય છે, જે અદ્યાવિષ અમુદ્રિત છે. તે કોષ્ઠકચિંતામણિ નામના (હસ્તિલિખિત) ગ્રંથમાં જોવા મળે છે. આ પણ શ્રી શીલસિંહ વાચનાચાર્યની રચના હોય એવો સંભવ છે. તે સ્તોત્ર અહીં આપવામાં આવે છે :—

वन्दे संभवनेमिसंतिभगवं धम्मं च पुष्कं मुणि, । ण्रंतं चंद जियं णिम् प्रणुष्कणं आइं च तिर्थेष्पहुं ॥ मह्रीसं विमलं च वीर खड़ं पुज्जं च पम्मण्यहं, देवं सुम्मइ सिज्ज सीअलमिंभ पासं च कुंथुं जिणां ।

**સૂચના** : યંત્ર નં. ૪ અને યંત્ર નં. ૫માં માત્ર એટલો જ તફાવત છે કે યંત્ર નં. ૪ની તિર્યક્ પંક્તિમાં મૂકેલા અંકોને યંત્ર નં. ૫ની તિર્યક્ પંક્તિઓમાં ઉત્ક્રમે (ઊલટી રીતે) મૂકવામાં આવ્યા છે, તે સિવાય બીજો કોઈ તફાવત નથી.

<sup>★</sup> કોષ્ઠકચિંતામણિ પત્ર-૧૧.

| ૬. પંચષષ્ઠિયંત્ર' |
|-------------------|
|-------------------|

| १६ | १५ | ९  | ą  | २२ |
|----|----|----|----|----|
| ۷  | २  | २१ | २० | १४ |
| રવ | १९ | १३ | 9  | १  |
| १२ | w  | 3  | २४ | १८ |
| 8  | २३ | १७ | ११ | १० |

ઉપર આલેખેલ પંચષષ્ઠિયંત્રનો નિર્દેશ કરતો એક સ્તોત્રાંશ સંસ્કૃત ભાષામાં છે. જે અદ્યાવિ અમુદ્રિત છે.

તે કોષ્ઠકચિંતામણિ નામના (હસ્તલિખિત) ત્રંથના પ્રક્ષિપ્ત અંશમાંથી પ્રાપ્ત થયેલ છે અને તેના કર્તા શ્રી વિજયલક્ષ્મીસ્રિરે છે.

૧૧ ગાથા પ્રમાણ વિજયલક્ષ્મીસૂરિ કૃત સ્તોત્રનો આ ગાથા ૧ તથા ૨ પૂરતો અંશછે. આ સ્તોત્રાંશના અંતે 'ક્ષત્રિય વર્ણોત્તમ' એવો નિર્દેશ પ્રાપ્ત થાયછે. ઉપર્યુક્ત સ્તોત્રાંશ અહીં આપવામાં આવેછે :-

शानिंत धर्मजिनं ततश्च सुविधि श्रीसंभैवं नेमिकं, श्रीचन्द्रप्रभ नामधेयमजितं वंदे निम सुवतं । आप्तान्त्तं सुसंघ मुक्ति विमलान् भक्त्या सुपार्श्वं प्रभुं, श्रीनाभ्यात्मज वासुपूज्य जिनकौ पद्मप्रभाख्यं प्रभुम् ॥१॥ वन्देऽहं परमेश्वराप्तसुमतिं वीरप्रभुं श्रीअरम्, सार्व्वं श्रीअभिनन्दनं च परमं, पार्श्वं च कुन्थुं प्रभुम् । श्रीश्रेयांसजिनं च शीतलजिनं, तीर्थंकराख्यावली-, बद्धं स्तोत्रमिदं सदा जयकरं, श्रीपञ्चषष्ठीयकम् ॥२॥

#### ૭. પંચષષ્ઠિયંત્ર\*

| २० | 8  | २५ | १४ | ₹ . |
|----|----|----|----|-----|
| ۷  | 9  | २१ | ११ | १८  |
| १० | १७ | १३ | ९  | १६  |
| ₹  | १५ | 3  | १९ | २३  |
| ર૪ | २२ | 8  | १२ | Ę   |

<sup>★</sup> મહાસર્વતોભદ્ર આદિ પ્રકારો પૈકી આ કયા પ્રકારનો યંત્ર છે તે સ્તોત્રકાર જણાવતા નથી. તેથી તેનો પ્રકાર અહીં લખ્યો નથી.

ઉપર આલેખેલ યંત્રનો નિર્દેશ કરતો એક સ્તોત્રાંશ સંસ્કૃત ભાષામાં મળે છે. જે અદ્યાવધિ અમુદ્રિત છે.

કોષ્ઠકચિંતામણિ (હસ્તલિખિત પ્રત)ના પ્રક્ષિપ્ત અંશમાં તે પ્રાપ્ત થાય છે અને તેના કર્તા શ્રી વિજયલક્ષ્મીસૂરિ છે.

વિજયલક્ષ્મીસૂરિ કૃત ૧૧ ગાથા પ્રમાણ સ્તોત્રનો આ ગાથા ૫ તથા ૬ પ્રમાણનો અંશ છે. તે સ્તોત્રના અંતે 'વૈશ્ય વર્શોત્તમ' એવો ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થાય છે. તે સ્તોત્રાંશ અહીં આપવામાં આવે છે :–

आदौ सुव्रतकाभिनन्दंनृजिनौ संघं जिनानन्तकं, वन्दे श्रीअजितं ततोऽष्ट्रमजिनं भृक्त्या सुपार्श्वं निमम् । श्रीश्रेयांस मूरं च शीतलजिनं कुन्थुं च तीर्थेश्वरं, सार्वं श्रीविमलेश्वरं च सुविधि शान्ति प्रभुं संभवम् ॥५॥ श्रीधर्मं सुमृतिं च्रमिल्लिजिनकं पार्श्वं च वीरं प्रभुं, नेमिं नाभिज वासुपूज्यजिनकौ पद्मप्रभाख्यं प्रभुम् । भक्त्या नौमि सदार्तिहारकिमदं श्रीपञ्चषष्ठीयकम्, स्तोत्रं सर्वजिनेश्वरैरभिगतं प्रेतादिविध्वंस्कम् ॥६॥

### પંચષષ્ઠિયંત્રની સમજૂતિ :---

મહાસર્વતોભદ્ર યંત્રના બોતેર પ્રકારોથી થતા પાંસઠના સરવાળાની સમજૂતી આ પ્રમાશે છે:— એકથી આરંભી પચીસ સુધીના અંક પાંચ પંચક ચોરસ કોષ્ઠકોમાં યથાવિધિ ગોઠવવાથી જે યંત્ર તૈયાર થાય તેને પંચષષ્ઠિયંત્ર કહેવામાં આવે છે. તેનું બીજું નામ પંચગૃહયંત્ર પણ છે.

જુદી જુદી અનેક રીતે, પાંસઠનો સરવાળો આવે તે માટે આ યંત્રની રચના વિભિન્ન રીતે કરવામાં આવે છે. આવા પંચગૃહયંત્રો ૨૪૦૦ પ્રકારે બને છે.

તે યંત્રોનાં નામો મહાસર્વતોભદ્ર, સર્વતોભદ્ર, અતિભવ્ય અને ભવ્ય છે. આમાંથી મહાસર્વતોભદ્ર યંત્ર સર્વશ્રેષ્ઠ મનાય છે. તેનો સરવાળો બોતેર પ્રકારે કેવી રીતે થાય છે તેની સંપૂર્ણ સમજ માટે તે બોતેર પ્રકારો અહીં આલેખીને રજૂ કરવામાં આવ્યા છે.

|        |      |          | _    |      |       |    |          |              |      |          |   |            |          |     |    |             | •     | -   |
|--------|------|----------|------|------|-------|----|----------|--------------|------|----------|---|------------|----------|-----|----|-------------|-------|-----|
| us vis |      | . 8      |      |      | 736.7 |    |          | ધ            |      |          |   |            |          |     | ९  |             |       |     |
| २:     | १    | i v      | १ १५ | % 6  |       | २२ | ₹ ₹      | • •          | ११५  | <b>१</b> | ξ | २          | २        | 3   |    | ? 94        | १     | Ę   |
| १४     | ४ २० | > 2      | १ ;  | ? (  |       | १४ | ३ २०     | २१           |      | ₹        | ٥ | १          | ४        | २०  | २१ | ₹           | 7.0   | ሪ   |
|        | ۷ ر  | <b>१</b> | ३ १९ | १ २८ |       | 8  | <u> </u> | १३           | १९   | ३   २    | ч |            | १        | ૭   | १३ | १९          | २     | 4   |
| १८     | १ २४ | ١ ر      | , ε  | १३   | ₹     | १८ | : २४     |              | ۱ ا  | १        | 7 | १          | 2        | २४  | ,  | ۶ ا         | १     | २   |
| १०     | , ११ | १५       | १३   | 8    | 3     | 80 | \$8      | * <b>?</b> % | ) २३ |          | 8 | १          | 0        | ११  | १७ | ) <b>२३</b> |       | 8   |
|        |      | २        |      |      | _     |    |          | ξ            |      |          |   | <u> </u>   |          |     | १० | <u></u>     |       |     |
| २२     | ३    | 9        | १५   | १६   |       | 83 | 3        | ९            | १५   | . १      | ξ | २          | २        | 3   | 9  | १५          | 81    |     |
| १४     | 30   | २१       | 3    | 3    |       | 88 | २०       | २१           | २    | ,        | 6 | १          | 8        | २०  | २१ | २           | . 12  |     |
| १      | 9    | १३       | १९   | २५   |       | 8  | ৬        | १३           | १९   | २०       | 7 |            | १        | ૭   | १३ | १९          | રા    | V   |
| १८     | २४   | 4        | ξ    | १२   |       | १८ | २४       | 4            | ξ    | १:       | २ | १          | 2        | २४  | 4  | Ę           | δ.    |     |
| १०     | ११   | १७       | २३   | 8    |       | १० | ११       | १७           | २३   | ۶        | 3 | १          | 5        | ११  | १७ | २३          |       | 1   |
|        |      | 3        |      |      |       |    |          | •            |      |          |   |            |          |     | ११ |             | 5.761 | 200 |
| २२     | 3    | १        | १५   | १६   |       | २२ | <b>;</b> | ९            | १५   | १६       |   | <b>ə</b> : | <b>?</b> | 3   | 3  | १५          | १६    |     |
| १४     | २०   | २१       | २    | 2    |       | १४ | Ro.      | २१           | २    | 6        |   | १४         |          | ) o | २१ | 7           | 2     |     |
| \$     | 9    | १३       | १९   | 24   |       | १  | . 19     | १३           | १९   | २५       |   | 8          |          | 6   | 83 | १९          | २५    |     |
| १८     | २४   | 4        | ξ    | १२   |       | १८ | 78       | પ            | ξ    | १२       |   | १८         | .   5    | , ह | ц  | Ę           | १२    | 1   |
| १०     | ११   | १७       | २३   | 8    |       | १० | 88       | १७           | २३   | 8        |   | १०         | १        | १   | १७ | २३          | . 8   |     |
|        |      | 8        |      |      |       |    |          | L            |      |          |   | <u></u>    | <u>-</u> |     | १२ | -L          |       | 2   |
| २२     | 3    | 8        | १५   | १६   |       | २२ | 3        | ٩.           | १५   | १६       |   | २२         |          | 3   | ९  | १५          | १६    |     |
| १४     | २०   | २१       | २    | 6    |       | १४ | २०       | 79           | २    | 6        |   | १४         | २        | 0   | २१ | . 7         | ۷     |     |
| १      | ૭    | १३       | १९   | २५   |       | १  | 6        | <b>१</b> ३   | १९   | २५       |   | १          |          | e ا | 83 | १९          | २५    |     |
| १८     | ર૪   | 4        | Ę    | १२   | -     | १८ | २४       | 4            | ω    | १२       |   | १८         | २        | 8   | Ų  | દ્          | १२    |     |
| १०     | ११   | १७       | २३   | 8    | 5     | २० | ११       | १७           | २३   | ४        |   | δο         | १        | १   | १७ | २३          | 8     |     |

|            |    | १३  |     |    |            |           | १७         |           |    |          |            |          | २१          |     |    |
|------------|----|-----|-----|----|------------|-----------|------------|-----------|----|----------|------------|----------|-------------|-----|----|
| <b>२</b> २ | 3  | ९   | १५  | १६ | <b>?</b> ? | 3         | ९          | १५        | १६ | F        | १२         | ₹.       | ९           | १५  | १६ |
| १४         | २० | २१  | २   | ۷  | ' १४       | 20        | २१         | २         | ۷  | 8        | १४         | २०       | २१          | २   | ۷  |
| १          | ৩  | १३ः | १९  | રપ | १          | و         | <b>१३</b>  | १९        | २५ | -        | १          | وا       | १३          | १९  | २५ |
| १८         | २४ | ų   | κ   | १२ | १८         | २४        | Ц          | ξ         | १२ | 8        | ۲,         | २४       | ц           | Ę   | १२ |
| १०         | ११ | १७  | २३  | 8  | १०         | ११        | १७         | २३        | 8  | 18       | <b>₹</b> 0 | ११       | १७          | २३  | 8  |
| Made Disse | 1  | १४  |     |    |            |           | १८         |           |    | L        |            | L        | 22          |     |    |
| २२         | 3  | ९   | १५  | १६ | 3.4        | ₹         | ९          | १५        | १६ | [;       | २२         | 3        | ९           | १५  | १६ |
| १४         | २० | २१  | २   | ۷  | ٧٤.        | २०        | २१         | २         | ۷  | 8        | १४         | २०       | २१          | २   | V  |
| १          | ૭  | ę ą | १९  | २५ | १          | ଓ         | १३         | १९        | २५ |          | १          | હ        | <b>१</b> ३. | १९  | २  |
| १८         | २४ | ц   | ξ   | १२ | १८         | २४        | ৬          | ξ         | १२ | [{       | १८         | २४       | ų           | ્ક  | १२ |
| १०         | ११ | १७  | २३  | 8  | १०         | ११        | <b>१</b> ७ | २३        | ૪  | 8        | १०         | ११       | १७          | २३  | ૪  |
|            |    | १५  |     |    |            |           | १९         |           |    |          |            |          | २३          |     |    |
| <b>२२</b>  | ₹  | ९   | १५  | १६ | २२         | 3         | ९          | १५        | १६ | [;       | २२         | <b>3</b> | የ .         | १५  | १६ |
| १४         | २० | २१  | २   | ۷  | १४         | २०        | २१         | २         | ۷  | {        | १४         | २०       | २१          | २   | ۷  |
| १          | ૭  | १३  | १९  | २५ | १          | 9         | १३         | १९        | રપ |          | १          | 9        | १३          | १९  | २५ |
| १८         | २४ | 4   | ξ   | १२ | १८         | २४        | ų          | ξ         | १२ | ,        | १८         | २४       | 4           | ξ   | १२ |
| १०         | ११ | १७  | २३  | 8  | १०         | 88        | १७         | <b>23</b> | ४  | . [      | १०         | ११       | १७          | २३: | 8  |
|            |    | १६  |     |    |            |           | २०         |           |    | _        |            | •        | २४          |     |    |
| २२         | ₹  | ९   | १५  | १६ | २२         | 3         | ९          | १५        | १६ | \[ \[ \] | २२         | 3        | ९           | १५  | १६ |
| १४         | २० | २१  | २   | ۷  | 88         | <b>76</b> | ₹.         | २         | ۷  |          | १४         | २०       | २१          | २   | ۷  |
| <b>?</b>   | و  | १३  | १९  | २५ | १          | . و       | १३         | १९        | રપ |          | १          | ७        | १३          | १९  | २५ |
| १८         | २४ | 4   | દ્દ | १२ | १८         | २४        | ų          | ξ         | १२ | -        | १८         | ર૪       | 4           | ξ   | १२ |
| १०         | ११ | १७  | २३  | &  | १०         | ११        | १७         | २३        | ४  |          | १०         | ११       | १७          | २३  | 8  |

|                         |                                       |                                                   |                          |                               |                      | २९                                         |                                                                                   |                                                 |                          |                 |                                       |                                 |                                                                 |                                 |                          |
|-------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------------------|--------------------------|-------------------------------|----------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|--------------------------|-----------------|---------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------|---------------------------------|--------------------------|
|                         |                                       | २५                                                |                          |                               |                      |                                            | २९                                                                                |                                                 |                          | _'              |                                       |                                 | 33                                                              |                                 |                          |
| २२                      | .₹.                                   | 3                                                 | १५                       | १६                            | २२                   | ₹                                          | 9                                                                                 | १५                                              | १६                       |                 | २२                                    | 3                               | 8                                                               | १५                              | १६                       |
| १४                      | २०                                    | २१                                                | २                        | 2                             | १४                   | २०                                         | २१                                                                                | ैर                                              | ۷                        |                 | १४                                    | २०                              | २१                                                              | २                               | ۷                        |
| १                       | ৩                                     | १३                                                | १९                       | २५                            | १                    | 6                                          | १३                                                                                | १९                                              | રપ                       |                 | १                                     | ૭                               | १३                                                              | 88                              | २५                       |
| १८                      | २४                                    | ц                                                 | ξ                        | १२                            | १८                   | २४                                         | 4                                                                                 | ξ                                               | १२                       |                 | १८                                    | २४                              | ч                                                               | ξ                               | १२                       |
| १०                      | ११                                    | १७                                                | २३                       | ૪                             | १०                   | ११                                         | १७                                                                                | २३                                              | ૪                        |                 | १०                                    | ११                              | १७                                                              | २३                              | - 8                      |
|                         |                                       | २६                                                |                          |                               |                      |                                            | ३०                                                                                |                                                 |                          | • •             |                                       |                                 | ३४                                                              |                                 |                          |
| २२                      | ३                                     | ९                                                 | १५                       | १६                            | २२                   | 3                                          | 8                                                                                 | १५                                              | १६                       |                 | २२                                    | 3                               | . ९                                                             | १५                              | १६                       |
| १४                      | २०                                    | २१                                                | २                        | ۷                             | १४                   | २०                                         | २१                                                                                | 7                                               | ۷                        |                 | १४                                    | २०                              | २१                                                              | २                               | ۷                        |
| १                       | ૭                                     | १३                                                | १९                       | રપ                            | १                    | ७                                          | 8.8                                                                               | १९                                              | ર પ                      |                 | १                                     | <b>9</b>                        | १३                                                              | १९                              | २५                       |
| १८                      | ર૪                                    | ų                                                 | ξ                        | ŝ                             | १८                   | २४                                         | ч                                                                                 | - ε                                             | १२                       |                 | ጻሪ                                    | २४                              | ц                                                               | ξ                               | १२                       |
|                         |                                       |                                                   | 14. 44.4                 |                               | 0.0                  | 0.0                                        | 010                                                                               | 22                                              | 3                        |                 |                                       |                                 | 010                                                             |                                 |                          |
| १०                      | ११                                    | १७                                                | २३                       | ૪                             | १०                   | ११                                         | १७                                                                                | २३                                              | 8                        |                 | १०                                    | ११                              | १७                                                              | २३                              | 8                        |
| १०                      | ११                                    | १७<br><b>२७</b>                                   | <b>.</b>                 | 8                             | (40                  |                                            | 34                                                                                | <b>4</b> ₹                                      | 8                        |                 | iai Va<br>II V <sub>e</sub> a is      | ११                              | <sup>२७</sup><br>३५                                             | <b>  </b>                       | 8                        |
| १०                      | <b>२</b> १                            | L                                                 | १५                       | १६                            | <del>22</del>        | 3                                          | <u> </u>                                                                          | <b>?•</b>                                       | १६                       | <u> </u><br>  [ | <b>??</b>                             | 3                               | L                                                               | १५                              | <b>१६</b>                |
|                         |                                       | २७                                                |                          |                               |                      |                                            | 34                                                                                |                                                 |                          |                 |                                       |                                 | ३५                                                              |                                 |                          |
| २२                      | ₹:                                    | <b>२७</b>                                         | १५                       | १६                            | 22                   | 3                                          | 34                                                                                | <b>8 1</b> 1                                    | १६                       |                 | 22                                    | 3                               | 34                                                              | १५                              | १६                       |
| <b>२२</b><br><b>१</b> ४ | ₹:<br>२०                              | २७<br><b>.९</b><br>२१                             | <b>१</b> ५               | <b>१६</b><br>८                | <b>२२</b><br>१४      | <b>3 20</b>                                | <b>34</b><br><b>?</b><br>२१                                                       | <b>?</b> •                                      | १६                       |                 | २२<br>१४                              | ₹<br><b>?</b> o                 | <b>३५</b><br><b>९</b><br>२१                                     | १५<br>२                         | १ <b>६</b><br>८          |
| <b>२२</b><br>१४         | ₹<br>२०<br>७                          | २७<br><b>.</b> ९<br>२१                            | १५<br>२<br>१९            | १६<br>८                       | २२<br>१४<br>१        | 3<br>20<br>9                               | <b>3.4</b><br><b>9</b><br>28                                                      | <b>?</b> 4<br>?                                 | १ <i>६</i><br>८<br>२५    |                 | २२<br>१४<br>१                         | 3<br><b>?o</b> .                | ३५<br><b>९</b><br>२१                                            | १५<br>२<br>१९                   | १६<br>८<br>२५            |
| २२<br>१४<br><b>१</b> ८  | ३ <sup>-</sup><br>२०<br>७<br>२४       | <b>२७</b><br><b>२</b> १<br><b>२१</b><br><b>५३</b> | १५<br>२<br>१९<br>६       | १६<br>८<br>२५<br>१२           | २२<br>१४<br>१<br>१८  | 3<br>20<br>9<br>28                         | <b>34</b><br><b>?</b><br><b>?</b><br><b>?</b><br><b>?</b><br><b>?</b><br><b>!</b> | <b>?</b> 4 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9  | १६<br>८<br>२५<br>१२      |                 | २२<br>१४<br>१<br>१                    | 3<br><b>২০</b><br>৬<br>২४       | <b>34</b><br><b>9</b><br>28<br><b>93</b><br>4                   | १५<br>२<br>१९                   | १६<br>८<br>२५<br>१२      |
| २२<br>१४<br><b>१</b> ८  | ३ <sup>-</sup><br>२०<br>७<br>२४       | २७<br>२१<br>२१<br><b>१३</b><br>५                  | १५<br>२<br>१९<br>६       | १६<br>८<br>२५<br>१२           | २२<br>१४<br>१<br>१८  | 3<br>20<br>9<br>28                         | 34<br>%<br>28<br>28<br>4<br>4                                                     | <b>?</b> 4 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9  | १६<br>८<br>२५<br>१२      |                 | २२<br>१४<br>१<br>१                    | 3<br><b>২০</b><br>৬<br>২४       | 34<br>?<br>?<br>?<br>4                                          | १५<br>२<br>१९                   | १६<br>८<br>२५<br>१२      |
| २२<br>१४<br>१८<br>१८    | ३ <sup>-</sup><br>२०<br>५<br>२४<br>११ | २७<br>२१<br>१३<br>५<br>१७<br>२८                   | १५<br>२<br>१९<br>६<br>२३ | १६<br>८<br>२५<br>१२<br>४      | २२<br>१४<br>१<br>१८  | 3<br>20<br>9<br>28<br><b>28</b>            | 34<br>3<br>3<br>3<br>3<br>4<br>3<br>8<br>3                                        | <b>?</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • •  | १६<br>८<br>२५<br>१२<br>४ |                 | 22<br>88<br>8<br>8<br>8C              | ३<br><b>२०</b><br>५<br>२४<br>११ | 34<br>?<br>?<br>?<br>?<br>?<br>4<br>?<br>?<br>3<br>8            | १५<br>२<br>१९<br><b>६</b><br>२३ | १६<br>८<br>२५<br>१२<br>४ |
| २२<br>१४<br>१८<br>१८    | ३ <sup>-</sup><br>२०<br>७<br>२४<br>११ | २७<br>२१<br>२३<br>५<br>२७<br>२८                   | १५<br>२<br>१९<br>६<br>२३ | १६<br>८<br>२२<br>१२<br>४      | २२<br>१४<br>१८<br>१० | 3<br>20<br>9<br>28<br><b>88</b>            | 34<br>?<br>??<br>!<br>!<br>!<br>!                                                 | <b>?</b> 4<br>? 8<br>8<br>8<br>23               | १६<br>८<br>२५<br>१२<br>४ |                 | 22<br>88<br>8<br>8<br>8<br>8<br>80    | ३<br><b>२०</b><br>२४<br>११      | ३५<br>१<br>२१<br>१३<br>५<br>१७<br>३६                            | १५<br>२<br>१९<br><b>इ</b><br>२३ | १६<br>८<br>२५<br>१२<br>४ |
| २२<br>१४<br>१८<br>१०    | ३ <sup>-</sup><br>२०<br>२४<br>११<br>३ | २७<br>२१<br>२३<br>५<br>१७<br>२८<br>२१             | १५<br>२<br>१९<br>६<br>२३ | १६<br>८<br>१२<br>१२<br>४<br>१ | २२<br>१४<br>१८<br>१० | 3<br>20<br>9<br>28<br><b>28</b><br>3<br>20 | 34<br>8<br>28<br>23<br>4<br>89<br>32<br>8                                         | १ १ १ ६ २ ३ २ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ | १६<br>८<br>२५<br>१२<br>४ |                 | 22<br>88<br>8<br>8C<br>80<br>22<br>88 | ३<br><b>२०</b><br>२४<br>११<br>३ | ३५<br>१<br>२१<br>१३<br>५<br>१ <u>३</u><br>५<br>१ <u>७</u><br>२१ | १५<br>२<br>१९<br>२३             | १६<br>८<br>२५<br>१२<br>४ |

|    |                                       | ३७  |    |    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |    | ४१         |          |             | _ |                                       |           | ४५  |          |             |
|----|---------------------------------------|-----|----|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|----|------------|----------|-------------|---|---------------------------------------|-----------|-----|----------|-------------|
| २२ | 3                                     | ९   | 84 | १६ | Y Common of the | . २२ | ३  | ९          | १५       | १६          |   | २२                                    | 3         | ९   | १५       | १६          |
| १४ | २०                                    | २१  | २  | 6  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १४   | २० | २१         | 7        | ۷           |   | १४                                    | २०        | २१  | २        | 6           |
| १  | 0                                     | १३  | १९ | २५ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १    | ७  | १३         | १९       | રપ          |   | १                                     | ૭         | १३  | १९       | २५          |
| १८ | २४                                    | 4   | Ę  | १२ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १८   | २४ | 4          | ξ        | १२          |   | १८                                    | २४        | ц   | દ્દ      | १२          |
| १० | <b>.</b> \$\$                         | १७  | २३ | 8  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १०   | ११ | १७         | २३       | ૪           |   | १०                                    | ११        | १७  | २३       | ૪           |
|    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 3८  |    |    | J L                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |      |    | ४२         | <u> </u> |             |   | L                                     | L         | ४६  | L        | <u> </u>    |
| २२ | 3                                     | ९   | १५ | १६ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २२   | ₽  | ९          | १५       | १६          |   | २२                                    | 3         | ९   | १५       | १६          |
| १४ | २०                                    | २१  | 7  | Č  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १४   | २० | २१         | २        | ઠ           |   | १४                                    | <b>30</b> | २१  | २        | ۷           |
| १  | 9                                     | १३  | १९ | રપ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १    | y  | १३         | १९       | २५          |   | १                                     | ૭         | १३  | १९       | २५          |
| १८ | २४                                    | ų   | ξ  | १२ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १८   | २४ | <b>=</b> ℃ | ξ        | १२          |   | १८                                    | ર૪.       | ų   | ξ.       | १२          |
| १० | ११                                    | १७  | २३ | 8  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १०   | 86 | १७         | २३       | S           |   | १०                                    | ११        | १७  | २३       | 8           |
|    |                                       | ३९  |    |    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |    | ४३         |          |             |   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |           | ४७  | <u> </u> | <del></del> |
| २२ | æ                                     | ९   | 84 | १६ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २२   | ३  | ९          | १५       | १६          |   | २२                                    | ₹         | ९   | १५       | १६          |
| १४ | २०                                    | २१  | 7  | ۷  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १४   | २० | २१         | २        | ٥           |   | १४                                    | २०        | २१  | २        | ۷           |
| १  | ૭                                     | १३- | १९ | રપ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १    | y  | १३         | १९       | २५          |   | १                                     | છ         | १३  | १९       | રપ          |
| १८ | <b>२४</b>                             | ų   | ξ  | १२ | A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १८   | २४ | ų          | ξ        | १२          |   | १८                                    | २४        | ٠4  | ξ        | १२          |
| १० | 88                                    | १७  | २३ | 8  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 80-  | ११ | १७         | २३       | 8           |   | १०                                    | ११        | १७  | २३       | ૪           |
|    |                                       | ४०  |    |    | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |    | ४४         |          |             |   |                                       |           | ४८  | •,       | <u></u>     |
| २२ | 3                                     | ९   | १५ | १६ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २२   | 3  | ९          | १५       | १६          |   | २२                                    | æ         | ٠ ९ | १५       | १६          |
| १४ | <b>२</b> ०.                           | 78  | R  | ۷  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १४   | २० | २१         | २        | · · · · · · |   | 88                                    | २०        | २१  | ٦ '      | ۷           |
| १  | ં છ                                   | १३  | १९ | २५ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १    | 9  | १३         | १९       | રવ          |   | 8                                     | ૭         | १३  | १९       | રપ          |
| १८ | २४                                    | ц   | ξ  | १२ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १८   | २४ | ٠,١٤,      | ξ        | १२          |   | १८                                    | २४        | 3   | દ્       | १२          |
| १० | ११                                    | १७  | २३ | ×  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १०   | ११ | १७         | २३       | 8           |   | १०                                    | ११        | १७  | २३       | ૪           |
|    |                                       |     |    |    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |    |            |          |             |   |                                       |           |     |          |             |

|    |     | ४९ |          |    |    | •  | ५३         |     |            |                 |    |             | ५७         |          |         |
|----|-----|----|----------|----|----|----|------------|-----|------------|-----------------|----|-------------|------------|----------|---------|
| २२ | ३   | ९  | १५       | १६ | २२ | ३  | ९          | १५  | १६         | ] [             | २२ | 3           | 9          | १५       | १६      |
| १४ | २०  | २१ | 3        | ۷  | १४ | २० | २१         | २   | 2          |                 | १४ | २०          | २१         | 3        | ંદ      |
| १  | 6   | १३ | १९       | २५ | १  | و. | १३         | १९  | રપ         |                 | १  | ૭           | ₹3         | १९       | २५      |
| १८ | ર૪  | 4  | <b>Ę</b> | १२ | १८ | २४ | 4          | ξ   | १२         | 2000            | የሪ | २४          | 4          | ξ        | १२      |
| १० | ११  | १७ | २३       | 8  | १० | ११ | १७         | २३  | 8          |                 | १० | ११          | १७         | २३       | 8       |
|    |     | ५० | ·        |    |    |    | ५४         |     | .1         |                 |    | <u> </u>    | 40         | <u> </u> | J       |
| २२ | 3   | ९  | १५       | १६ | २२ | 3  | ९          | १५  | १६         |                 | २२ | 3           | ९          | १५       | १६      |
| १४ | २०  | २१ | २        | ۷  | १४ | २० | २१         | 3   | 6          |                 | १४ | २०          | २१         |          | 2       |
| १  | . ૭ | १३ | १९       | રપ | १  | 9  | १३         | १९  | २५         |                 | १  | 9           | १३         | १९       | २५      |
| १८ | २४  | ų  | Ę        | १२ | १८ | २४ | ķ          | દ્દ | १२         |                 | १८ | <b>38</b> : | ų          | દ્દ      | १२      |
| १० | ११  | १७ | २३       | ४  | १० | ११ | १७         | २३  | ૪          | f               | १० | ११          | १७         | २३       | 8       |
|    | T   | ५१ |          |    |    |    | ५५         |     |            |                 |    | ·           | ५९         | •        |         |
| २२ | 3   | ९  | १५       | १६ | २२ | 3  | ₹          | १५  | १६         |                 | २२ | 3           | ९          | १५       | १६      |
| १४ | २०  | 79 | २        | ۷  | १४ | २० | २१         | २   | ۷          |                 | १४ | २०          | २१         | 3        | 6       |
| १  | 9   | १३ | १९       | २५ | 8  | ૭  | १३         | १९  | २५         |                 | १  | છ           | <b>१३</b>  | १९       | २५      |
| १८ | २४  | પ  | •        | १२ | १८ | २४ | : <b>'</b> | ξ   | १२         |                 | १८ | २४          | ų          | Ę        | १२      |
| १० | ११  | १७ | २३       | 8  | १० | ११ | १७         | २३  | ૪          |                 | १० | ११          | १७         | २३       | ४       |
|    | · · | ५२ |          |    |    |    | ५६         |     |            | _               |    |             | ६०         |          | <u></u> |
| २२ | 3   | ९  | १५       | १६ | २२ | भ  | 9          | १५  | १६         |                 | २२ | ३           | ९          | १५       | १६      |
| १४ | २०  | २१ | २        | ۷  | १४ | २० | २१         | २   | C          |                 | १४ | २०          | २१         | २        | <br>    |
| १  | .9  | १३ | १९       | २५ | १  | ૭  | १३         | १९  | २५         |                 | 8  | ૭           | <b>१</b> ३ | १९       | २५      |
| १८ | २४  | ધ  | ξ        | १२ | १८ | २४ | 4          | ξ   | <b>१</b> २ |                 | 28 | २४          | 4          | Ęŧ       | १२      |
| १० | ११  | १७ | २३       | 8  | १० | ११ | १७         | २३  | 8          | $\int_{\gamma}$ | १० | ११          | १७         | २३       | 8       |

|      |            | ६१       |          |    |   |    |          | ६५            |          |                                        |   |    |     | ६९         |            |    |
|------|------------|----------|----------|----|---|----|----------|---------------|----------|----------------------------------------|---|----|-----|------------|------------|----|
| २२   | 3          | ९        | १५       | १६ |   | २२ | m        | ९             | १५       | १६                                     |   | २२ | m . | 9          | १५         | १६ |
| १४   | २०         | २१       | २        | ۷  |   | १४ | २०       | २१            | २        | ۷                                      |   | १४ | २०  | २१         | २          | ۷  |
| 8    | ૭          | <b>%</b> | १९       | २५ |   | থ  | 9        | ش             | १९       | રપ                                     |   | १  | ૭   | <b>%</b> 3 | १९         | २५ |
| १८   | <b>२</b> ४ | ч        | ξ        | १२ |   | १८ | بم<br>هر | 3             | ξ        | १२                                     |   | १८ | २४  | ્ધ         | <b>\\$</b> | १२ |
| १०   | ११         | 86       | २३       | 8  |   | १० | ११       | १७            | २३       | 8                                      |   | १० | ११  | १७         | २३         | 8  |
|      |            | ६२       |          |    |   |    |          | ६६            |          | ······································ |   |    |     | 90         |            |    |
| २२   | 3          | ९        | १५       | १६ |   | २२ | ₹        | ९             | १५       | १६                                     |   | २२ | w   | ९          | १५         | १६ |
| १४   | २०         | २१       | २        | ۷  |   | १४ | २०       | २१            | २        | ሪ                                      |   | १४ | २०  | २१         | २          | ۷  |
| १    | ဖ          | १३       | १९       | २५ |   | १  | 9        | १३            | १९       | २५                                     |   | १  | 9   | १३         | १९         | રપ |
| የሪ 🖟 | ૨૪.        | <u>ح</u> | ε        | १२ |   | १८ | २४       | 5             | દ્દ      | १२                                     |   | १८ | २४  | 3          | Ę          | १२ |
| १०   | ११.        | १७       | २३       | 8  |   | १० | ११       | १ं७           | m<br>O   | æ                                      |   | १० | ११  | १७         | २३         | 8  |
|      | •          | ६३       |          |    | 1 |    |          | ६७            |          |                                        |   |    |     | ७१         |            |    |
| २२   | 3          | ९        | १५       | १६ |   | २२ | 3        | ९             | १५       | १६                                     |   | २२ | 3   | 9          | १५         | १६ |
| १४   | २०         | २१       | २        | ۷  |   | १४ | २०       | २१            | ₹.       | ۷                                      |   | १४ | २०  | २१         | २          | ۷  |
| १    | ંષ         | १३       | १९       | २५ |   | १  | 9        | 83            | १९       | २५                                     |   | १  | 9   | १३         | 23         | २५ |
| १८   | २४         |          | દ્       | १२ |   | १८ | २४       | 1. <b>L</b> a | <b></b>  | १२                                     |   | १८ | २४  | •          | Ę          | १२ |
| १०   | 88         | १७       | २३       | 8  |   | १० | ११       | १७            | २३       | 8                                      |   | १० | ११  | १७         | २३         | 8  |
|      |            | ६४       |          |    | ı |    |          | ६८            |          |                                        | 1 |    |     | ७२         |            |    |
| २२   | 3          | ९        | १५       | १६ |   | २२ | 3        | 9             | १५       | १६                                     |   | २२ | ₽   | ९          | १५         | १६ |
| १४   | २०         | २१       | २        | ۷  |   | १४ | २०       | २१            | २        | ۷                                      |   | १४ | २०  | २१         | २          | ۷  |
| १    | . وا       | १३       | १९       | २५ |   | १  | ૭        | <b>१</b> ३.   | १९       | 34                                     |   | १  | ૭   | १३         | १९         | રપ |
| १८   | २४         | <b>4</b> | <b>S</b> | १२ |   | १८ | २४       | ц             | <b>4</b> | १२                                     |   | १८ | ર૪  | 4          | ξ          | १२ |
| १०   | ११         | १७       | २३       | 8  |   | १० | ११       | १७            | २३       | 8                                      |   | १० | ११  | १७         | २३         | 8  |

#### 'કોષ્ઠકચિંતામણિ'નો પરિચય :—

'કોષ્ઠકચિંતામણિ' નામનો પદ્યાત્મક ગ્રંથ દોઢસો ગાથા પ્રમાણ પ્રાકૃત ભાષામાં છે. પાછળ આપેલ મહાસર્વતોભદ્રનાં ૭૨ પ્રકારનાં ચોકઠાં તેમાંથી લેવામાં આવ્યાં છે, તે ઉપર 'અંકયન્ત્રનિધાના' નામની સ્વોપજ્ઞ ટીકા સંસ્કૃત ભાષામાં છે.

પ્રસ્તુત ગ્રંથના કર્તા વાચનાચાર્ય શ્રી શીલસિંહ છે એ ગ્રંથના પ્રાંતે રહેલી પ્રશસ્તિના નિમ્ન શબ્દોથી જાણવા મળે છે :—

''.....वाचनाचार्यशीलसिंहनिर्मितायामङ्कयन्त्रनिधानायां स्वोपज्ञश्रीकोष्ठकचिन्तामणिग्रन्थवृत्तौ''

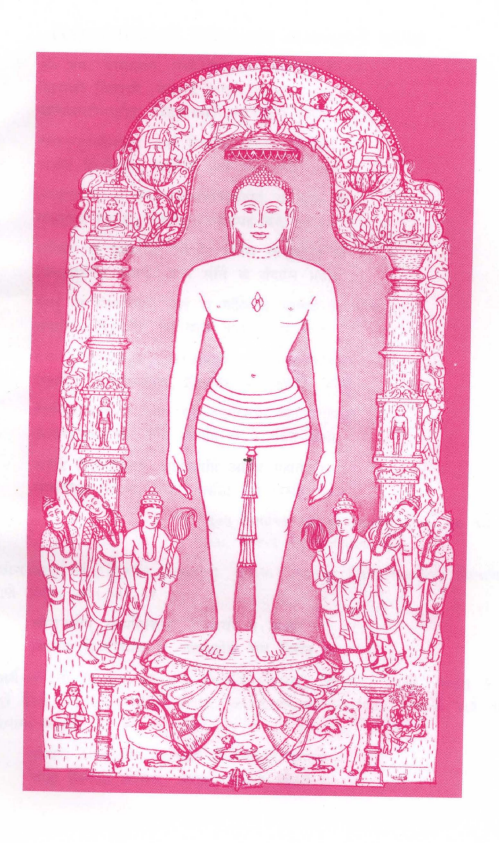
શ્રીશીલસિંહમુનિ આગમિક ગચ્છની પરંપરામાં થયા છે. આગમિક ગચ્છમાં શ્રીશીલગુણ-સૂરિની પાટે શ્રીજયાનંદસૂરિ થયા. તેમનો સત્તાકાળ વિક્રમની પંદરમી શતાબ્દીના મધ્યકાળથી આરંભી સોળમી શતાબ્દીના મધ્યકાળ પૂર્વેનો હતો. તેમના શિષ્ય શ્રીશીલસિંહ વાચનાચાર્ય થયા. એટલે અનુમાન થાય છે કે કોષ્ઠકચિંતામણિનો રચનાકાળ સોળમી શતાબ્દીનો છે.

વાચનાચાર્ય શ્રીશીલસિંહ ગણિતશાસ્ત્ર જેવા કૂટ વિષયને મંત્રયોગની અર્થક્રિયાકારી દેષ્ટિએ તપાસ્યો છે. તેમણે તેને અંકયંત્રવિધાનાત્મક વિજ્ઞાનમાં કુશળ રીતે ઢાળ્યો છે, આ કુશાત્રબુદ્ધિનું કાર્ય છે.

આ ગ્રંથ અદ્યાવિષ અમુદ્રિત છે. તેની એક ફોટોસ્ટેટિક કોપી શ્રી જૈનસાહિત્ય વિકાસ મંડળના પુસ્તકાલયમાં છે. તે ઉપરથી લોગસ્સસૂત્રના સંદર્ભ પૂરતો વિષય અહીં રજૂ કરવામાં આવ્યો છે.

(૧૧) પરિશિષ્ટ (૧૧)-૧ ચોવીસ તીર્થંકરોનાં નામ તથા માતા-પિતાદિનો કોઠો

|                |                       | b 1-/11)     | וווים מאוש טומפאותו תוא טמו אוטוי-ואטוויבעו פופו | מין מלו אונוני | יילחווצייו | ত                  |                |                    |  |
|----------------|-----------------------|--------------|--------------------------------------------------|----------------|------------|--------------------|----------------|--------------------|--|
| મ <del>ક</del> | તીર્થંકરનું નામ       | પિતાનું નામ  | માતાનું નામ                                      | माक्टेस-%      | લાંછન      | શરીર પ્રમાછ        | न्तुः<br>जुल्ल | สก็เล              |  |
| نہ             | શ્રી ઋષભદેવ           | નાઉન         | મંકુદેવી                                         | અયોધ્યા        | સ્ત્રુઇ    | ५०० धनुष्य         | સુવર્ણ         | પ્ર લાખ પૂર્વ      |  |
| نہ             | શ્રી અજિતનાથ          | દિક્ષિમશ્રી  | વિજયા                                            | અયોધ્યા        | હસ્તી      | ४५० धनुष्य         | सुवर्ध         | মাচ                |  |
| 'n             | શ્રી સંભવનાથ          | જિતારિ       | ઝના                                              | શ્રાવસ્વી      | <b>इ</b>   | ४०० धनुष्य         | सुवर्ध         |                    |  |
| ×              | શ્રી અભિનંદનસ્વામી    | સંવર         | સિદ્ધાર્થા                                       | અયોધ્યા        | વાનડ       | ૩૫૦ ધનુષ્ય         | સુવર્ણ         | ૫૦ લાખ પૂર્વ       |  |
| تح             | શ્રી સુમતિનાથ         | मेघरथ        | સુમંગલા                                          | અયોધ્યા        | ક્યુંચ     | 300 धनुष्य         | સુવર્ણ         | ૪૦ લાખ પૂર્વ       |  |
| w              | શ્રી પદ્મપ્રભ         | શ્રીધર       | સુસીમા                                           | કૌશાંબી        | <b>ਤ</b>   | १५० धनुष्य         | ડ્સ            | -                  |  |
| 9              | શ્રી સુપાર્શનાથ       | ક્ષેત્રપિષ્ઠ | મુજન                                             | રાશી           | स्वसिक्    | ५०० धनुष्य         | સુવર્ણ         | ર૦ લાખ પૂર્વ       |  |
| ٠ <u>;</u>     |                       | મહાસેન       | લક્ષ્મહાા                                        | ચંદ્રપુરી      | .స్ట       | વ ૫૦ ધનુષ્ય        | क्रुंप         |                    |  |
| ડાં            |                       | સુત્રીવ      | રામા                                             | કાકંદી         | રીદો       | १०० धनुष्य         | श्रुप          | •                  |  |
| <b>့</b>       | શ્રી શીતલનાથ          | દેઢરથ        | નંદા                                             | ભદિલપુર        | શ્રીવત્સ   | ८० धनुष्य          | સુવર્ણ         |                    |  |
| ص              | શ્રી શ્રેયાંસનાથ      | વિષ્યુરાજ    | ශූර                                              | र्फ़िलीर       | સંદે       | क्रिने ०७          | સુવર્ણ         |                    |  |
| و<br>ج         | શ્રી વાસુપૂજ્ય        | क्रिकेसिक    | જ્યા                                             | યંપાં          | તાડો       | ७० धनुष्य          | 554            | ૭૨ લાખ વર્ષ        |  |
| ٩<br>9         | શ્રી વિમલનાથ          | કૃતવર્મા     | ક્તામા                                           | કાંપિલ્યપુર    | વરાહ       | ६० धनुष्य          | સુવર્ણ         | <b>૬૦ લાખ વર્ષ</b> |  |
| 9<br>8<br>8    |                       | સિંહસેન      | સુયશા                                            | અયોધ્યા        | સિંચાણ     | ५० धनुष्य          | સુવર્ણ         | ૩૦ લાખ વર્ષ        |  |
| ٩<br>۲         |                       | માર્ન        | સુત્રતા                                          | રર્તમોર        | &<br>0     | १४ धनुष्य          | સુવર્ણ         | ૧૦ લાખ વર્ષ        |  |
| ش              | શ્રી શાંતિનાથ         | વિશ્વસેન     | અચિરા                                            | લસ્તિનાપુર     | દૂ         | ४० धनुष्य          | સુવર્ણ         | ૧ લાખ વર્ષ         |  |
| નુ<br>૧૦       | શ્રી કુંયુનાથ         | સૂર          | 굻                                                | લક્સનાપુર      | બકરો       | 34 ધનુષ્ય          | સુવર્ણ         | ૯૫ હજાર વર્ષ       |  |
| ۹۲.            | શ્રી અરનાથ            | સુદર્શન      | દેવી                                             | લસ્તનાપુર      | નંઘાવત     | 30 thm             | સુવર્ણ         | ८४ ७%२ वर्ष        |  |
| ۍ<br>ډر        | શ્રી મલ્લિનાથ         | .£,          | પ્રભાવની                                         | મિથિલા         | Ŧ,         | કૃત ધ <b>નેષ્ય</b> | મુલ            | ૫૫ હજાર વર્ષ       |  |
| 30.            | શ્રી મુનિસુત્રતસ્વામી | સુમૃત્ર      | તકા                                              | ફૉલ્ઢાર        | કાર્યબો    | ५० धनुष्य          | માજ            | ३० धन्नर वर्ष      |  |
| ર ૧.           | શ્રી નમિનાથ           | વિજય         | สมเ                                              | મિથિલા         | નીલકમલ     | ૧૫ ધનુષ્ય          | સુવર્ણ         | १० धक्षर वर्ष      |  |
| ج<br>ج         | શ્રી નેમિનાથ          | સમુદ્રવિજય   | શિવા                                             | કૃષિકૃષ        | શુંત્ર     | ૧૦ ધનુષ્ય          | માજ            | ૧ હજાર વર્ષ        |  |
| გ<br>გ         | શ્રી પાર્શનાથ         | અશ્વસેન      | ામા                                              | ાશિ            | સર્પ       | ন্ত্ৰান্ত ১        | નીલ            | १०० वर्ष           |  |
| 28.            | શ્રી વર્ધમાનસ્વામી    | સિદ્ધાર્થ    | ત્રિશલા                                          | क्षत्रियहुर    | भ्रंद      | ন্ত্রাগ ত          | સુવર્ણ         | ७२ वर्ष            |  |
|                |                       |              |                                                  |                |            |                    |                |                    |  |



### (૧૧)–૨ દિગંબરાદિ સંપ્રદાયાનુસાર લોગસ્સસૂત્રનો મૂળપાઠ

ॐ नमः परमात्मने, नमोऽनेकान्ताय शान्ताय । जिणवरे तित्थयरे. केवली अणंत जिणो णरपवरलोयमहिए विह्यरयमले महप्पण्णे ॥१॥ लोयस्सुज्जोययरे, धम्मं तित्थंकरे जिणे वंदे । अरहंते कित्तिस्से. चउवीसं चेव केवलिणो ॥२॥ उसहमजियं च वंदे, संभवमिभणंदणं च सुमइं च । पउमप्पहं सुपासं, जिणं च चंदप्पहं वंदे ॥३॥ सुविहिं च पुष्फयंतं, सीयल सेयंस वास्पुज्जं च । विमलमणंतं भयवं, धम्मं संतिं च वंदामि ॥४॥ कंथं च जिणवरिंदं, अरं च मिल्लं च सव्वयं च णिमं । वंदामि अस्ट्रिणेमिं, तह पासं वहुमाणं च ॥५॥ एवमए अभित्थ्या, विहयरयमला पहीणजरमरणा । चउवीसं पि जिणवरा, तित्थयरा मे पसीयंत् ॥६॥ कित्तिय-वंदिय-महिया, एदे लोगोत्तमा जिणा सिद्धा । आरोग्गणाणलाहं, दिंतु समाहिं च मे बोहिं ॥७॥ ं चंदेहिं णिम्मलयरा, आईच्योहिं अहिय पहाता । सायरमिव गंभीरा, सिद्धा सिद्धि मम दिसंतु ॥८॥

> બૃહત્ સામાયિક પાઠ ઔર બૃહત્પ્રતિક્રમણ, પૃષ્ઠ ૧૮-૨૦ પ્રકા. દિગંબર જૈન પુસ્તકાલય, સુરત.

લોગસ્સસૂત્ર અંગે દિગંબર સંપ્રદાયના 'મૂલાચાર' નામના પ્રંથના ષડાવશ્યક વિભાગમાં નીચે પ્રમાણે ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થાય છે :—

> लोगुज्जोए धम्मतित्थयरे, जिणवरे य अरहंते । कित्तण केवलिमेव य, उत्तमबोहिं मम दिसंतु ॥

અર્થ—લોકનો ઉદ્ઘોત કરનારા, ધર્મતીર્થ કરનારા, જિનવર, કેવલી, અર્હત્ કે જે કીર્તનીય છે તેઓ મને ઉત્તમ બોધિને આપો. આટલું જણાવી ત્યાં 'લોક' શબ્દનો અર્થ નીચે પ્રમાણે કરવામાં આવ્યો છે :—

> लोयदि आलोयदि, पल्लोयदि सल्लोयदिति एगत्थो । जम्हा जिणेहिं कसिणं, तेणेसो वुच्चदे लोओ ॥

છદ્મસ્થાવસ્થામાં મતિજ્ઞાન તથા શ્રુતજ્ઞાનથી જોવાય છે તેથી તે 'લોક' કહેવાય છે. પુદ્ગલ મર્યાદારૂપ અવધિજ્ઞાનથી ચારે તરફથી જોવાય છે તેથી પણ 'લોક' કહેવાય છે. મનઃપર્યવજ્ઞાનથી વિશેષરૂપે-પ્રકૃષ્ટરૂપે દેખાય છે તેથી પણ 'લોક' કહેવાય છે. કેવળજ્ઞાન દ્વારા શ્રીજિનવરો વડે સંપૂર્ણપણે જોવાય છે, એટલે કે સર્વ દ્રવ્યો અને પર્યાયોથી સારી રીતે જ્ઞાત કરાય છે તેથી પણ 'લોક' કહેવાય છે.

### યતુર્વિંશતિ સ્તવના ઉચ્ચારણનો વિધિ

ચતુર્વિંશતિ સ્તવના ઉચ્ચારણ વેળા સ્થાન આદિની વિધિ દર્શાવતાં તે ગ્રંથમાં જણાવાયું છે કે—

### चउरंगुलंतरपादो, पडिलेहिय अंजलीकय पसत्थो । अव्वाखित्तो वुत्तो, कुणदिय चउवीसत्थयं भिक्खू ॥

અર્થ—બે પગની વચમાં ચાર આંગળનું અંતર રાખી, શરીરના અવયવોનું હલનચલન બંધ કરી; શરીર, ભૂમિ અને ચિત્તનું પ્રમાર્જન કરી; અંજલિ જોડી; સૌમ્યભાવવાળા બની તથા ચિત્તની વ્યાક્ષિપ્તતા દૂર કરી; અર્થાત્ સર્વ વ્યાપારથી રહિત બની ભિક્ષુ ચતુર્વિંશતિ સ્તવને-ચોવીશ ભગવંતોની સ્તવનાને કરે.

## સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયાનુસાર લોગસ્સસૂત્ર 🔭

સ્થાનકવાસી સંપ્રદાય લોગસ્સસૂત્રને જે રીતે શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજક સંપ્રદાય માને છે તે જ રીતે માને છે. સન્મતિ જ્ઞાનપીઠ, આગ્રાથી પ્રકાશિત 'સામાયિકસૂત્ર' પુસ્તક તપાસતાં તેમાં અને શ્વે. મૂર્તિપૂજક સંપ્રદાયની માન્યતાનુસારના લોગસ્સસૂત્રમાં કાંઈ પણ ફરક ન હોવાથી અહીં તે પાઠ છાપવામાં આવેલ નથી.

### તેરાપંથી સંપ્રદાયાનુસાર લોગસ્સસૂત્ર

આદર્શ સાહિત્ય સંઘ, સરદાર શહેરથી પ્રકાશિત 'શ્રાવક પ્રતિક્રમણસૂત્ર' પુસ્તક (કે જેની હિંદી ટીકા મુનિશ્રી નથમલજીએ લખેલ છે) તપાસતાં, તેમાં અને શ્વે. મૂર્તિપૂજક સંપ્રદાયની માન્યતાનુસારના લોગસ્સસૂત્રમાં કાંઈ પણ વિભિન્નતા નહીં હોવાથી તે પણ પાઠ અત્રે જુદો છાપવામાં આવેલ નથી.

### (૧૧)–૩ લોગસ્સ-કલ્પ

લોગસ્સસૂત્રની ગાથાઓ તથા પદો મન્ત્રાત્મક હોવાથી તે તે ગાથાઓનો જુદા જુદા મન્ત્રબીજોના સંયોગપૂર્વક જો વિધિપૂર્વક જાપ કરવામાં આવે તો તે વિભિન્ન વિભિન્ન કાર્યને સાધનાર બને છે.

ઉપર્યુક્ત વિગતને જણાવતો 'લોગસ્સ-કલ્પ' પ્રાચીન હસ્તલિખિત અનેક પ્રતિઓમાં પ્રાપ્ત થાય છે. તેવી જ એક હસ્તલિખિત પ્રાચીન પ્રતિમાંથી 'લોગસ્સ-કલ્પ' જેવો પ્રાપ્ત થયો તેવો જ અત્રે ટાંકવામાં આવેલ છે.

ॐ हीँ श्रीँ ऐँ लोगस्स उज्जोअगरे धम्मितित्थयरे जिणे अरिहंते कित्तइस्सं चउवीसं पि केवली मम मनोऽभीष्टं कुरु कुरु स्वाहा ।

આ મંત્ર પૂર્વ (દિશા) સામે ઊભા રહી, વાર ૧૦૮, કાયોત્સર્ગ કરી જપીઇં, દિન ૧૪ બ્રહ્મચર્ય પાલીજે. માન, મહત્વ, યશ, પ્રતિષ્ઠા વધે. રાજભય, ચોરભય ન હોય; રાજ ઋદ્ધિ, સંપદા, મહત્ત્વવૃદ્ધિ, સુખસંપત્તિ વધે, ધર્મ દીપાવે, વીતરાગ ધર્મ ઉપર આસ્થા રાખીઇં. ઇતિ પ્રથમ મંડલ ॥૧॥

ॐ क्राँ क्रीँ हीँ उसभमजिअं च वंदे संभवमिभणंदणं च सुमइं च । पउमप्पहं सुपासं जिणं च चंदप्पहं वंदे स्वाहा ।

આ મંત્ર ૨૦૧૬ વાર જપીઈ, પદ્માસને બેસીને, ઉત્તર સન્મુખ બેસીને સોમવારથી દિન ૭ જાપ કીજે. સર્વવશ્ય થાય, દુર્જન કંપે, દુષ્ટવ્યંતરાદિક વશ્ય થાય, સર્વત્ર યશ પામે, એકાસન કરે, અસત્યને બોલે. ઇતિ દ્વિતીય મંડલ ॥૨॥

ॐ ऐँ हसौँ झ्रौँ सुविहिं च पुप्फदंतं सीयलसिज्जंसवासुपुज्जं च विमलमणंतं च जिणं धम्मं संतिं च वंदामि, कुंथुं अरं च मिल्लं वंदे मुणिसुळ्वयं स्वाहा ।

આ મંત્ર વાર ૧૦૮ રક્તવસ્ત્ર પહેરી લાલ માલાએ જપીઈ. સર્વ શત્રુ ક્ષય થાયે, રાજદ્વારે મહાલાભ, વચનસિદ્ધિ હોયે, જે વચન કહે તે સર્વ ફળે, સર્વ કાર્ય સિદ્ધિ. ઇતિ તૃતીય મંડલ ॥૩॥

ॐ हीँ नमः निमिजिणं च वंदामि रिट्ठनेमिं पासं तह वद्धमाणं च मनोवांछितं पूर्य पूर्य हीँ स्वाहा ।

આ મંત્ર ૧૨૦૦૦ જાપ, પીળી માળા, પીળા વસ્ત્ર પહેરી ઉત્તર (દિશા) સામા બેસી જપીઈ. કુટુંબમાં શોભા વધે, કાનમાં ફૂંક દીજે, ડાકિની શાકિની જાય, એ ચિટ્ઠી લખી ગળે બાંધીઈ. સર્વ જવર જાય. ઇતિ ચતુર્થક મંડલ ॥૪॥

ॐ ऐँ ह्रौँ एवं मए अभिथुआ विहुयखमला पहीणजस्मरणा चउवीसं पि जिणवस तित्थयस मे पसीयंतु स्वाहा ।

આ મંત્ર ઊર્ધ્વ દિશે પૂર્વ સામા હાથ જોડી ઊભા રહીને ૫૦૦૦ મંત્ર જપીજે. તીન વાર નમીઈ. સર્વ દેવતા સંતુષ્ટ હોવે, સર્વ સુખ પામે. ઇતિ પંચમ મંડલ ॥૫॥

ॐ उ द्यंबराय (?) कित्तिय वंदिय महिया जे ए लोगस्स उत्तमा सिद्धा आरुग्गबोहिलाभं समाहिवरमुत्तमं दिंतु स्वाहा ।

આ મંત્ર ૧૫૦૦૦ જાપ કીજે, સમાધિ મરણ હોયે. ઇતિ ષષ્ઠ મંડલ ॥૬॥

ॐ ह्रीँ ऐँ आँ जाँ जीँ चंदेसु निम्मलयरा आइच्चेसु अहियं पयासयरा सागरवरगंभीरा

### सिद्धा सिद्धि मम दिसंतु मम मनोवांछितं पूरव पूरव स्वाहा ।

આ મંત્ર ૧૦૦૪ વાર બીલીપત્ર ૧૦\*હજાર ઘૃતસું હોમ કીજે. સકલ મનોવાંછિત સિદ્ધિ (દ્ધ) હોય, સર્વ લોકમાં યશ, પ્રતિષ્ઠા, કીર્તિ વધે. ઇતિ સપ્તમ મંડલ ॥૭॥

### इति तीर्थंकरस्तवनमन्त्राक्षरफलम् ।

### (૧૧) – ૪ કલાકલવિષયકપ્રશ્નપત્ર

શ્રીમાન્ જિનવિજયજી સંપાદિત 'જૈન સાહિત્ય સંશોધક' નામના ત્રૈમાસિક (ખંડ ૩જો અંક ૨જો પૃ. ૧૬૨થી ૧૬૫)માં આ 'ફલાફલવિષયકપ્રશ્નપત્ર' નામની કૃતિ વિ. સં. ૧૯૮૩માં છપાયેલ છે. તે સિવાય આ કૃતિ પ્રાચીન હસ્તલિખિત પ્રતિમાં પણ જોવા મળે છે.

જૈન સાહિત્ય સંશોધકના સંપાદકને ન્યાયવિશારદ ન્યાયાચાર્ય શ્રીયશોવિજયજી વાચકની સ્વહસ્તલિખિત પ્રતિ પ્રાપ્ત થયેલી હોવાથી તેનો ફોટો ઉપર્યુક્ત અંકમાં મુદ્રિત કરેલ છે, તેથી તેની મહત્તા અનેકગણી વધી ગઈ છે.

આની રચના છ ગૃહવાળાં ચક્રો દ્વારા કરવામાં આવી છે. દરેક ચક્રના ગર્ભમાં 'ॐ ह्रौँ अर्ह नमः' એ મંત્ર આલેખવામાં આવ્યો છે અને ગૃહોમાં છ તીર્થંકર ભગવંતોનાં નામ આલેખવામાં આવ્યાં છે. દરેક ચક્રમાં છ તીર્થંકર ભગવંતનાં નામો આલેખવાથી એકંદર ચાર ચક્રોમાં ચોવીસે ય તીર્થંકર ભગવાનોનાં નામો સમાવિષ્ટ થાય છે.

દરેક તીર્થંકરભગવંતના નામવાળા ગૃહમાં એક એક પૃચ્છા આલેખવામાં આવી છે, તેથી એકંદર ચોવીસ પૃચ્છા એટલે પ્રશ્નો આલેખાયા છે.

ફલાફલવિષયક વિભાગમાં દરેક ભગવંતના નામ પર છ છ ફલાફલવિષયક ઉત્તરો રજૂ કરાયા છે, તેથી ચોવીશ પ્રશ્નના એકસો ચુંવાલીસ ફલાફલવિષયક ઉત્તરો પ્રાપ્ત થાય છે. તે પ્રમાણે આ ફલાફલવિષયક પ્રશ્નપત્રની રચના છે.

પ્રસ્તુત કૃતિ ચતુર્વિંશતિ જિનના નામપૂર્વક હોવાથી આ ગ્રંથમાં તે સમાવિષ્ટ કરાઈ છે.

આ ચક્રો દ્વારા પ્રશ્નોના ફલાફલવિષયક ઉત્તરો કેવી રીતે પ્રાપ્ત કરવા તે જાણવા માટે શ્રીઉપાધ્યાયજી મહારાજના શબ્દોમાં જ અવતરણ આપવું યોગ્ય થશે :—

'ॐ ह्रीँ श्रीँ अर्हं नमः' एिंग मंत्रइं वार २१ स्थापना खडी अथवा पूगीफल अभिमंत्री मूकावीइ । जेह बोलनी पृच्छा करइं तेह थुक जिहां थापना मूंकइ तेहना तीर्थंकरनी फाटिं मूंकइ । तेहनी ते ओली गणवी । पंडित श्रीनयविजयगणिशिष्य गणिजसविजय लिखितं ॥६॥

સમજૂતી—ૐ **દ્રાઁ શ્રાઁ અર્દ નમ**: એ મંત્રથી ખડી (ચાક) અથવા પૂગીફળ (સોપારી) વાર ૨૧ મંત્રિત કરવી અને પછી ઉપર્યુક્ત ચાર ચક્ર પૈકી જે ચક્રમાં આપણી પૃચ્છા એટલે પ્રશ્ન લખેલ હોય તે ચક્રના કોઈ પણ ગૃહમાં તે પૂગીફળને સહજ ભાવે મૂકવું. આપણી પૃચ્છા જે ગૃહમાં લખેલ હોય તે ગૃહની સંખ્યા પહેલી સમજીને પૂગીફળ જયાં મૂકેલ હોય તે ત્યાંથી

### महोपाध्याय श्री यञ्जोविजयगणि लिखित २४ तीर्थंकरोना नामधी अंकित फलाफल विषयक प्रश्नपत्र



કેટલામું ગૃહ છે તે યાદ રાખવું અને પૂગીફળવાળા ગૃહમાં ફલાફલવિષયક પ્રશ્નપત્રમાં જે ભગવાનનું નામ હોય તે ભગવાનનો વર્ગ (ફાંટિ) શોધી તેમાં યાદ રાખેલી સંખ્યાની પંક્તિમાં (ઓલીમાં) જે ઉત્તર દર્શાવ્યો હોય તે જ પૃચ્છાનો ઉત્તર સમજવો. વિશેષ સમજૂતિ માટે એક દેષ્ટાંત લઈએ :—

એક વ્યક્તિને મેઘવૃષ્ટિ અંગે પૃચ્છાં કરવી છે. તો સર્વ પ્રથમ એ વિચારવું જોઈએ કે તે પૃચ્છા ચાર ચક્રો પૈકી ક્ચા ચક્રમાં છે ? ઉપર્યુક્ત પૃચ્છા પ્રથમ ચક્રમાં છે, એટલે પૃચ્છકે ॐ हीँ श्रीं अर्ह नमः એ મંત્રથી ૨૧ વાર પૂગીફળ મંત્રિત કરી પ્રથમ ચક્રના કોઈ પણ ગૃહમાં સહજ ભાવે તે મૂકવું. હવે જો પાંચમા ગૃહમાં કે જયાં સુમતિનાથ લખેલ છે ત્યાં તે મૂક્યું હોય તો મેઘવૃષ્ટિ પૃच्છા જેમાં લખેલ છે તે ગૃહથી પુગીફળવાળું ગૃહ ચોથું થાય છે તો ફલાફલવિષયક વિભાગમાં સુમતિનાથના વર્ગમાં ચોથી પંક્તિ (ઓલી) તપાસવી, તેમાં પ્રचुण મેઘવૃષ્ટિમીવિષ્યતિ લખ્યું છે એટલે પુષ્કળ વરસાદ થશે તેવો પ્રશ્નનો ઉત્તર મળ્યો તેમ સમજવું.

આ પ્રમાણે ચોવીસેય પ્રશ્નો વિષે ઉત્તરો સમજી લેવા.

ફાટિં = વર્ગ. ઓલી = પંક્તિ.

#### ફલાફલવિષયક ઉત્તરો

॥ श्री आदिनाथ ॥१॥

- १ शीघ्रं सफला कार्यसिद्धिर्भविष्यति ।
- २ अस्मिन् व्यवहारे मध्यमं फलं दृश्यते ।
- ३ ग्रामान्तरे फलं नास्ति कष्टमस्ति ।
- ४ भव्यं स्थानसौद्धं भविष्यति ।
- ५ मध्यमं देशसौख्यं भविष्यति ।
- ६ अल्पा मेघवृष्टिः संभाव्यते ।

॥ श्री अजितनाथ ॥२॥

- १ प्रचुरा मेघवृष्टिर्भविष्यति ।
- २ मध्यमफला कार्यसिद्धिर्भविष्यति ।
- ३ अस्मिन् व्यवहारे लाभो नास्ति ।
- ४ सकुशलं सलाभं ग्रामान्तरं भविष्यति ।
- ५ स्थानसौख्यं भविष्यति ।
- ६ महद्देशसौख्यं भविष्यति ।

॥ श्री संभवनाथ ॥३॥

- १ भव्यं देशसौख्यं भविष्यति ।
- २ मध्यमा मेघवृष्टिर्भविष्यति ।

- ३ कार्यसिद्धिरस्ति फलं नास्ति ।
- ४ सलाभो व्यवहारो भविष्यति ।
- ५ ग्रामान्तरे मध्यमं फलं भविष्यति ।
- ६ महत् स्थानसौख्यं भविष्यति ।

#### ॥ श्री अभिनन्दन ॥४॥

- १ भव्यं स्थानसौख्यं भविष्यति ।
- २ देशसौख्यं मध्यमं भविष्यति ।
- ३ प्रजाभाग्येन मेघवृष्टिर्भविष्यति ।
- ४ सुन्दरा कार्यसिद्धिर्भविष्यति ।
- ५ मध्यमं फलं व्यवहारे भविष्यति ।
- ६ ग्रामान्तरे कष्टं न च फलम् ।

### ॥ श्री सुमतिनाथ ॥५॥

- १ सकुशलं सफलं ग्रामान्तरं भविष्यति ।
- २ स्थानसौख्यं मध्यमं भविष्यति ।
- ३ देशसौख्यं न दृश्यते ।
- ४ प्रचुरा मेघवृष्टिर्भविष्यति ।
- ५ कार्यसिद्धिरस्ति फलं च नास्ति ।
- ६ व्यवहारो निष्फलो हानिकरः ।

#### ॥ श्री पद्मप्रभस्वामि ॥६॥

- १ व्यवहारः सलाभो भविष्यति ।
- २ मध्यमं ग्रामान्तरं भविष्यति ।
- ३ स्थानसौख्यं सर्वथा नास्ति ।
- ४ भव्यं देशसौख्यं भविष्यति ।
- ५ मध्यमा मेघवृष्टिर्भविष्यति ।
- ६ न च कार्यसिद्धि न च फलम् ।

#### ॥ श्री सुपार्श्वनाथ ॥७॥

- १ व्यापारो महालाभप्रद: ।
- २ सेवकः सुन्दरो भविष्यति ।
- ३ सेवाफलं सर्वथा नास्ति ।
- ४ चतुष्पदानां महान्[ती] वृद्धिर्भविष्यति ।
- ५ भयं यास्यति परं द्रव्यहानिः ।
- ६ व्याजे दत्तं पुनरिप हस्ते न चटिष्यति ।

#### ॥ श्री चन्द्रप्रभस्वामि ॥८॥

- १ दत्तं सविशेषलाभं भावि ।
- २ व्यापारे लाभो न च हानि: ।
- ३ सेवकोऽयमर्थाय भविष्यति ।
- ४ सेवा कृता महालाभकारी भविष्यति ।
- ५ चतुष्पदलाभो मध्यमो भविष्यति ।
- ६ भयं विधेयं धर्मः कार्यः ।

### ॥ श्री सुविधिनाथ ॥९॥

- १ भयं सर्वथा न कार्यम् ।
- २ दत्तं लाभनाशाय भविष्यति ।
- ३ व्यापार: क्लेशफलो भविष्यति ।
- ४ सेवको भव्यो भविष्यति ।
- ५ सेवा मध्यमफला भविष्यति ।
- ६ चतुष्पदानां हानिर्भविष्यति ।

### ॥ श्री शीतलनाथ ॥१०॥

- १ चतुष्पदाल्लाभो दृश्यते ।
- २ भयं भविष्यति परमलीकम् ।
- ३ दत्तं सर्वथा यास्यत्येव ।
- ४ व्यापारो मध्यो भावी ।
- ५ सेवकोऽयं मध्यमगुणः ।
- ६ सेवा कष्टफललाभा भाविनी ।

### ॥ श्री श्रेयांसनाथ ॥११॥

- १ सेवा सफला भविष्यति ।
- २ चतुष्पदहानिः लाभश्च स्यात् ।
- ३ भयं भवत्येवात्मचिन्ता कार्या ।
- .४ दत्तं सलाभं सपरोपकारं भविष्यति ।
- ५ व्यापारान्न च लाभो हानि: ।
- ६ सेवक उद्वेगकरो भविष्यति ।

#### ा। श्री वासुपूज्य ॥१२॥

- १ सेवको भव्योपकारी भविष्यति ।
- २ सेवा मध्यमफला न दृश्यते ।
- ३ चतुष्पदान्न च लाभो हानि: ।

- ४ भयं शमिष्यति चिन्ता न कार्या ।
- ५ दत्तं चटिष्यति परं बहुकाले ।
- ६ व्यापारो महाकष्ट्रफलः ।
  - ॥ श्री विमलनाथ ॥१३॥
- १ धारणागतिर्भव्या भवेत् ।
- २ जय: पराजयोऽपि भविष्यति ।
- ३ वरो नि:पुण्यो दरिद्रश्च स्यात् ।
- ४ पुण्यवती कन्येयं प्रत्यक्षश्रीः ।
- ५ किञ्चिद्दण्डेन पुररोध उपशमिष्यति ।
- ६ बद्धो बहुदण्डेनापि भाग्येन छुटिष्यति ।
  - ॥ श्री अनन्तनाथ ॥१४॥
- १ बद्धो मुधैव शीघ्रं छुटिष्यति ।
- २ धारणागतिर्मध्यमा भवेत् ।
- ३ जयो नास्ति हानिर्भविष्यति ।
- ४ वरोऽयं पुण्यवान् दीर्घायुश्च ।
- ५ कन्या मध्यमा भविष्यति ।
- ६ पुररोधो महाभाग्येन छुटिष्यति ।
  - ॥ श्री धर्मनाथ ॥१५॥
- १ पुररोध उपशमिष्यति ।
- २ बद्धः छुटिष्यति द्रव्यव्ययेन ।
- ३ धारणागतिनोंद्वेगो भविष्यति ।
- ४ जयो भविष्यति पराजयश्च ।
- ५ वरो भव्योऽतिअल्पायुः ।
- ६ कन्या कुलकलङ्किनी ।
  - ॥ श्री शान्तिनाथ ॥१६॥
- १ कन्या सुशीला सदाचारा ।
- २ पुररोधः कष्टेन ।
- ३ बद्धो महाभाग्येन छुटिष्यति ।
- ४ धारणागतिर्भव्या विद्यते ।
- ५ पराजयो जयो भवेत् ।
- ६ वरोऽयं न भव्यो व्यसनी ।

#### ॥ श्री कुन्थुनाथ ॥१७॥

- १ वरः पुण्योऽस्ति सुखी च ।
- २ कन्या भव्यास्ति परं कलहकृत् ।
- ३ पुररोधः पुण्येन छुटिष्यति ।
- ४ बद्धो मुधैव शीघ्रं छुटिष्यति ।
- ५ धारणागतिर्मध्यमा भवेत् ।
- ६ जये(यो)न सर्वार्थिचन्ता कार्या ।

#### ॥ श्री अरनाथ ॥१८॥

- १ जयो भविष्यति यशोऽपि भविष्यति ।
- २ वरो मध्यगुणो भविष्यति ।
- ३ कन्याऽसावुद्वेगकरी भवेत् ।
- ४ पुररोधः स्तोकदिनैर्यास्यति ।
- ५ बद्धो महाकष्ट्रेन छुटिष्यति ।
- ६ धारणागतिः सुन्दरा उद्वेगश्च ।

### ॥ श्री मिह्निनाथ ॥१९॥

- १ मन्त्रौषधिभ्यो महागुणो भावी ।
- २ गतं वस्तु सविलंम्बं स्तोकं चटिष्यति ।
- ३ आगन्तुकः कष्टे पतितः स्विलम्बमागमिष्यति ।
- ४ सन्ताने पुत्रो भावी ।
- ५ अर्थिचिन्ता, सहजैवार्थप्राप्तिः ।
- ६ राज्यं क्वापि नास्ति, प्राणा रक्षणीया: ।

#### ॥ श्री मुनिसुव्रतस्वामि ॥२०॥

- १ राज्यं भव्यं परं जनभक्तिः न ।
- २ मन्त्रविद्यौषधिभ्यो मध्यमो गुणो भविष्यति ।
- ३ गतं गतमेव शेषं रक्षणीयम् ।
- ४ आगन्तुकः शीघ्रं सलाभोऽस्ति ।
- ५ संताने पुत्रो भवेन्न सुन्दरः ।
- ६ अर्थिचिन्ताऽस्ति परं न दृश्यते ।

### ॥ श्री निमनाथ ॥२१॥

- १ अर्थलाभो भविष्यति चिंता न [कार्या] ।
- २ राज्यं सविलम्बं सोपऋमं भावि ।
- ३ मन्त्रौषधिभ्योऽनर्थो भावी ।

- ४ गतं शीघ्रं चटिष्यति ।
- ५ आगन्तको मार्गाद विलम्बितः ।
- ६ संताने पुत्रो भविष्यति धनागमः ।

॥ श्री नेमिनाथ ॥२२॥

- १ संताने पुत्रो भव्यो भविष्यति ।
- २ अर्थीचन्ताऽस्ति परं मध्यम पुण्यम् ।
- ३ राज्यं नास्ति प्रयासो न कार्यः ।
- ४ मन्त्रौषधिभ्यो गुणो भावी ।
- ५ गतं वस्तु अर्धप्रायं चटिष्यति ।
- ६ आगन्तुकागमनं सम्प्रति दृश्यते ।

॥ श्री पार्श्वनाथ ॥२३॥

- १ आगन्तुका आगता एव, वर्धाप्यसे ।
- २ सन्ताने पुत्राः पुत्रिकाश्च सन्ति ।
- ३ अर्थिचन्ता विद्यते परं दुर्लभा ।
- ४ राज्यं भविष्यति प्रयासो न कार्यः ।
- ५ मन्त्रविद्यौषधिभ्यो न गुणः ।
- ६ गतं वस्तु प्रायश्चिटिष्यति ।

॥ श्री महावीरस्वामी ॥२४॥

- १ गतं यथा तथा हस्ते चटति ।
- २ आगन्तुकः सम्प्रति सविलम्बो दृश्यते ।
- ३ सन्तात्सुखं न विलोक्यम् ।
- ४ अर्थचिन्ता न कार्या ।
- ५ राज्यं सकष्टं सविलम्बं भावि ।
- ६ मन्त्रविद्यौषधिभ्यो न गुणः ।

નોંધ :- જૈન સાહિત્ય સંશોધકમાં છપાયેલ પ્રશ્નપત્ર અશુદ્ધ હોવાથી તેને અહીં સુધારીને મૂકવામાં આવેલ છે.

