महोपाध्याय श्रीविनयविजय-गणिकृतः

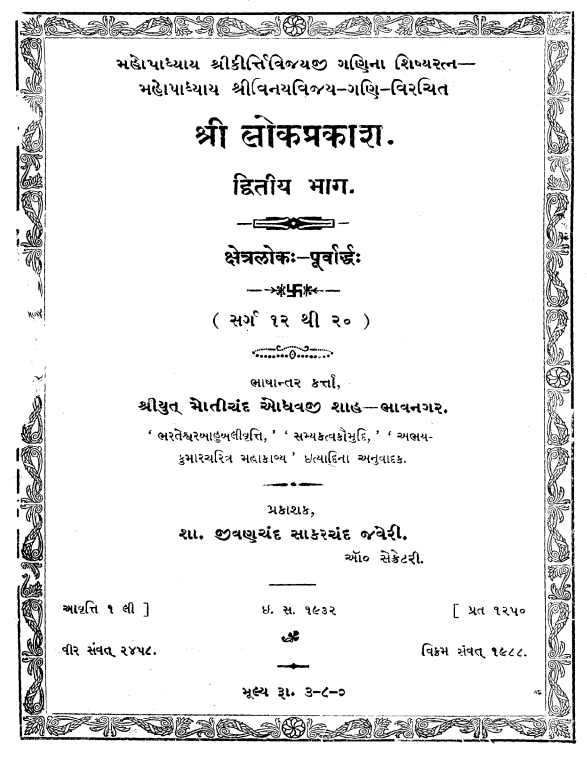
लोकप्रकाराः

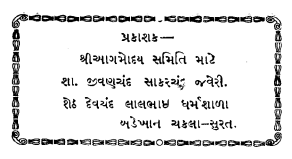
हितीयो विभागः क्षेत्रलोकः पूर्वार्डः सर्वे १२ थी २०

900



श्वाणिक श्रीवती आगमोदमसमितिः स्थाः





સર્વ હક્ક શ્રીઆગમાદય સમિતિના સેક્રેટરીઓને આધીન છે. All Rights reserved by the Secretaries of Shree Agmodaya Samiti.

> મુદ્રક:---રોઠ દેવચંદ દામજ ધી ' આનંદ ' પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ ભાવનગર.

## Shri Âgmodaya Samiti Series. No. 61

# LOKA--PRAKÂSH.

BY

## MAHOPÂDHÂYAYA SHRI VINAYAVIJAYA GANI.

## PART 2—CANTOS 12-20.

EDITED & TRANSLATED

by

MOTICHAND ODHAVJI SHAH

TRANSLATOR OF SAMYAKTVA-KAUMUDI, ETS.

Published by

JIVANCHAND SAKERCHAND JAVERI,

One of the Hon Secretaries

of

SHRI ÂGAMODAYA SAMITI.

First Edition ]

A. D. 1932 [ Copies 1250.

Price Rs. 3-8-0.

Published by

Jivanchand Sakerchand Javeri

for

Shri Âgmodaya Samiti

at

Sheth Devchand Lalbhai Dharmshala Badekhan Chakla-Surat.

Frinted at
Sheth Devehand Damji
The Ánand Printing Press
Bhavnagar

# कँ हैं। श्रें। शांतिम् आभुभ.

જૈનદર્શનનું સાંગાપાંગ નિરૂપણ કરનારા એક અપૂર્વ બ્રન્થના બીજો ભાગ અનુવાદ સહિત પ્રસિદ્ધ કરવા અમે ભાગ્યશાળી થયા છીએ, એથી અમાને પરમ આહ્લાદ થાય છે. આ દાર્શનિક બ્રન્થના કર્ત્તા મહામહાપાધ્યાય બ્રીવિનયવિજયગણ છે. ચૌદપૂર્વધારી શ્રુતકેવળી બ્રીભદ્ધ- બાહુસ્વામીએ રચેલા કલ્પસૂત્રની 'સુબોધિકા' અર્થાત્ 'સુખબોધિકા' વૃત્તિદ્ધારા તેઓ જૈન અર્જન સમાજને વિશેષ પરિચિત છે. કેમકે માટે ભાગે—બલ્કે સર્વ સ્થળે પર્શુષણ—પર્વમાં એ વૃત્તિ વાંચવામાં આવે છે. એમની બીજી લાકપ્રીય કૃતિ શ્રીપાલરાજાના રાસ છે કે જે પ્રતિવર્ષ બેવાર આયંબીલની ઓળીમાં વંચાય છે. એ રાસ પૂર્ણ કર્યા પૂર્વે તેમના સ્વર્ગવાસ થયો હાવાથી તેને પૂર્ણ કરવાનું સૌભાગ્ય તેમના વિશ્વાસ—ભાજન સહાધ્યાયી ન્યાયવિશારદ ન્યાયાચાર્ય મહામહાપાધ્યાય બ્રીયરાવિજયગણિન મળે છે. બ્રન્થકાર વિચારરતનાકરના કર્તા મહાપાધ્યાય બ્રીકીર્તિવિજયગણિના શિષ્ય છે.

વીશ હજાર શ્લાક પ્રમાણ પદ્યખંહ લાક પ્રકાશના કર્તાના જીવન તેમજ તેની અન્ય કૃતિઓના સંબંધમાં વિશેષ વકતવ્યની આવશ્યકતા અમે સ્વીકારીએ છીએ. વિશેષમાં અનેક અન્થાના સાક્ષીભૂત પાઠાનું અને પારિભાષિક શખ્દાનું સ્ચિપત્ર પણ આપવાની અમને જરૂર જણાય છે. આ ઉપરાંત સ્થાપનાચિત્ર તથા બીજી જે કાંઇ હકીકત આ મહાનિબન્ધને યાગ્ય સ્વરૂપમાં પ્રકટ કરતી વેળાએ ઉપયાગી ગણાય તેના પણ આસ્વાદ પાઠક વર્ગને મળે તેવી અમારી ઇ-છા છે. આ બીજો વિભાગ હાવાથી અત્યારે તા આને ન્યાય આપવા વિશિષ્ટ પ્રયાસ કર્યો નથી, પરંતુ અમે આશા રાખીએ છીએ કે અંતિમ વિભાગની પ્રસ્તાવનામાં આ હકીકતોને અવશ્ય યાગ્ય સ્થાન આપી શકાશે. આ ગ્રંથમાં એકંદર ૭૦૦ ગ્રંથાના આધાર લેવામાં આવેલ છે તે હકીકત અનતા સુધી ગ્રંથાદિકના નામ સાથે પ્રસિદ્ધ કરવાની જરૂર છે તે બાબત પણ અંતિમ સાગ વખતે જોઈ લઇશું એવી ઉમેદ છે.

આ અમૃલ્ય બ્રન્થનું સંશોધનાદિ કાર્ય અ**લય કુમારચરિત્ર** વિગેરેના અનુવાદક ભાવનગર નિવાસી શ્રીયુત્ મા**તીચંદ એાધવજી** શાહ દ્વારા કરવામાં આવ્યું છે. ભાષાંતર શબ્દસર કે સમાસાદિ અન્વય પ્રમાણે કરવામાં આવ્યું નથી, પણ માત્ર વાંચનારને <sup>શ્</sup>લોકોના ભાવાર્થ સમજવામાં આવે તે પદ્ધતિથી કર્યું છે. કેટલાક મૂળ <sup>શ્</sup>લોકા વિના માત્ર અર્થની જિજ્ઞાસાવાળા વાંચનારા-એાને આ અનુકુળ થઇ પડશે તેમ ધારી આવું ભાષાંતર પ્રસિદ્ધ કરવાની જરૂર વિચારી છે.

૧ શ્રીવિચારરત્નાકર શેડ દેવચંદ લાલભાઇ જૈન પુરતકાહાર કંડમાંથી અંક છર તરીકે પ્રગટ થયા છે. અને ઉપર જ્યાવેલ સુખાધિકાવૃત્તિ પથ્યુ એજ કંડમાંથી પૂર્વે બે વાર અંક છ અને ૬૧ તરીકે પ્રસિદ્ધ કર-વામાં આવેલ છે.

શ્રી આગમાદય સમિતિ તરફથી અત્યાર સુધીમાં માટે ભાગે મૂળ શન્થા બહાર પડતા હતા, પરંતુ સંવત ૧૯૭૮ ની રતલામની સભામાં ભાષાન્તર આદિ છપાવવાના ઠરાવ થયેલા હાવાથી તદનુસાર અમે પૂર્વધર શ્રીજિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણકૃત શ્રીવિશેષાવ-શ્યક ભાષ્યનું ભાષાંતર બે વિભાગમાં પ્રસિદ્ધ કર્યું હતું. તેમજ સ્તુતિ આદિના કેટલાક શ્રન્થા પણ જેવા કે શાલનસ્તુતિ, બખ્પભદ્રસ્તુતિ, જિનાનંદસ્તુતિ, ભકતામરસ્તાત્રની પાદપૂર્તિરૂપ કાવ્યસંશ્રહા; ગૂજરાતી અનુવાદ સહિત તથા બની શક્યું ત્યાં પ્રતિકૃતિઓ સહિત પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યા છે. આવા તાત્વિક શ્રન્થાની અભિરૂચિવાળા અભ્યાસકાને આ શ્રન્થ પણ આદરણીય થઇ પડશે એવી અમારી નમ્ર માન્યતા છે. આ શ્રન્થના વિષય ઘણા ગહન હાવાથી ઘણી ઓછી વ્યક્તિઓ આવા વિષયના લાભ લે છે એમ અમારા જાણવામાં હાવાથી આ શ્રન્થ ભાષાંતર સહિત પ્રસિદ્ધ કરવા પ્રયત્ન સેવવામાં આવ્યો છે.

આ ગ્રન્થ સંબંધે કાંઇ ન્યૂનતા અદિ માલમ પઉ, તેમજ ખીજી કાંઇ વિશેષ માહિતી દાખલ કરવી રહી ગયેલી જણાય તેમજ અન્ય કાેઇ સ્ચના કરવી યાેગ્ય લાગે તે જો પાઠક વર્ગ તરફથી અમને લખી જણાવવામાં અવશે તેે તેના અમલ કરવા અવશ્ય અનતું કરીશું.

ભાષાંતરને સાંગાપાંગ અને સમ્પૂર્ણ શુદ્ધતાવાળું ઉતારવાને માટે વખતા વખત અનુ-વાદક મહાશયને પ્રેરણા કરવામાં આવતી, અને અન્ય વિદ્વાના તરફ કારમા વગેરે કવચિત્ તપાસવા માંકલવામાં પણ આવતા. અનુવાદક મહાશયે અને એટલી કાળજપૂર્વક કામ કર્શું હશે તથાપિ, વિષય અતિ ગઢન હાઇ એના સંપૂર્ણ અભ્યાસી તેઓ ન હાવાથી, તેમાંયે ઉંડાણમાં ઉત્તરી મંથનવે કરાયેલા અભ્યાસ અતિઅલ્પ હાવાથી, ભાષાંતરની શુદ્ધતાની વિશેષ પ્રતીતિ માટે છપાયેલાં ફારમા ફરીથી વિદ્વાના તરફ માકલવામાં આવતા માલુમ પડ્યું કે અશુદ્ધિઓ રહી છે અને શુદ્ધિપત્ર દાખલ કરવા જેવી સ્થિતિ ઉપસ્થિત થઇ છે.

વિદ્વાનાદ્વારા કારમાની ફેરવણી, શુદ્ધાશુદ્ધિની તારવણી તેમજ અનુવાદક મહાશય અને વિદ્વાનાની મતફેરીના કારણે આ તૈયાર થઇ ગયેલા ગ્રંથને અહાર પાડવામાં વિશેષ સમય વ્યતિત થઇ ગયા છે. આખરે શુદ્ધિપત્ર આપવું એવા અમારા ઇરાદા થવાથી શુદ્ધિપત્ર તૈયાર કરાવીને આની અંદર દાખલ કરવામાં આવ્યું છે.

સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષામાં રચેલા આગમાદિ બ્રન્થોને સુપરરાયલ સાઇઝમાં ૧૨ પેજી પાથી આકારે અહાર પાડવામાં આવે છે, જયારે વિચારસાર પ્રકરણુને હેમી આઠ પેજી પુસ્તક આકારે અને વિશેષાવશ્યક ભાષાંતરને છે ભાગમાં સુપરાયલ સાઇઝમાં આઠ પેજી પુસ્તકાકારે અહાર પાડવામાં આવ્યા છે. તેમજ આને પણ સુપરરાયલ ૮ પેજી સાઇઝમાં પુસ્તક આકારે અહાર પાડવામાં આવે છે. અને સ્તુતિ આદિના તથા ભકતામરપાદપૂર્તિના પુસ્તકોને કાઉન ૮ પેજી સાઇઝમાં પ્રસિદ્ધ કર્યા છે.

૧ મૂળ ગ્રન્થ પાેથી આકારે શેઠ દે. લા. જૈન પુસ્તકાહાર કડમાંથી દ્રવ્ય અને ક્ષેત્રલાકના એ ભાગમાં અંક કુપ અને ૭૪ તરીકે પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવેલ છે. પછીના કાલ અને ભાવલાકને પ્રસિદ્ધ કરવાનું કાર્ય ચાલુ છે.

આગમાદય સમિતિ દ્વારા અપૂર્વ ગ્રન્થા બહાર પડે છે તેના સામાન્ય ઇતિહાસ આપવા અસ્થાને લેખાશે નહિ

#### સ્થાપના--

આ સંસ્થાની સ્થાપના અમદાવાદ જીજ્ઞાના વીરમગામ તાલુકાના ભાયાણી ગામમાં સંવત ૧૯૭૧ ના મહા શુદિ ૧૦ (ઇ. સ. ૧૯૧૫ની જાન્યુઆરીની ૨૫ મી તારીખ)ને સામનારે કરવામાં આવી છે. ભાયાણી ગામની ખ્યાતિ જૈનાના ઇતિહાસમાં ઘણી મશહુર છે, કારણ કે આ ગામ ૧૯ મા તીર્થકર શ્રીમિક્ષિનાથની યાત્રાનું ધામ છે. પંન્યાસ શ્રીઆનંદ-સાગરગણ (આગમાહારક શ્રીઆનંદસાગરસ્રીશ્વર) ના ઉપદેશથી સ્વર્ગસ્થ પંન્યાસ શ્રી માણુવિજયજી, પંન્યાસ શ્રી મેઘવિજયજી, (આચાર્ય શ્રી વિજયમેઘમૃરિ) અને ખીજા જૈન સાધુ મહારાજો તેમજ આ સંસ્થાના માનનીય સેક્રેટરી સ્વર્ગસ્થ શેઠ વેણીચંદ સ્વર્ચદ વગેરે ગૃહસ્થીની હાજરીમાં સ્થાપના કરવામાં આવી હતી.

#### ઉદ્દેશ---

(૧) ગીતાર્થ મુનિરાજ પાસેથી અન્ય મુનિવર્યી આગમાની વાચના લઇ તેના અભ્યાસ કરી યથાર્થ સદ્ધાધ મેળવે તથા (૨) વિદ્વાન્ મુનિરાજેની દૃષ્ટિ હેઠલ શાધાવીને જોઇતી સંખ્યામાં શુદ્ધ પ્રતા છપાવી તેના પ્રચાર કરી શકાય એ ઉદ્દેશ લક્ષ્યમાં રાખીને આ સંસ્થા સ્થાપવામાં આવી છે.

#### કાર્યસિહ્ધિ---

પહેલા હેતુની પૂર્તિ કરવા માટે પાટણ (ઉત્તર ગૂજરાત), કપડવંજ (ખેડાજીક્ષો,) અમ-દાવાદ, સુરત, પાલીતાણા, અને રતલામ (માળવા)માં આગમાની વાચનાના પ્રભંધ યાજવામાં આવ્યા હતા. એના લાભ ઘણા સાધુ-સાધ્વીએાએ લીધા હતા. બીજા હેતુની પૂર્ણતા માટે આ સંસ્થાએ આગમ વગેરે જૈન ધર્મના પુસ્તકા છપાવી બહાર પાડયાં છે. જેની વિગત જાહેરાતામાં રજ્ કરવામાં આવેલ છે.

#### કાર્ય વાહક માંડળ—

આ સંસ્થાના સર્વ સાધારણ મંડળમાં ઘણા સભાસદા છે, તેમાં કાર્યવાહક સેક્રેટરી મંડળ સભાસદા નીચે મુજબ છે.

| ૧ | શેક | સ્ર્ચંદભાઇ પુરૂષાત્તમદાસ ખદામી | સુરત    |
|---|-----|--------------------------------|---------|
| Ś | ,,  | કુંવરજી આણુંદજી કાપડિયા        | ભાવનગર  |
| 3 | ,,  | કેશવલાલ પ્રેમચંદ માેદી         | અમકાવાદ |
| ४ | ,,  | કમળશીભાઇ ગુલાખચંદ              | રાધનપુર |

પ ,, ભાગીલાલ હાલાભાઇ ૬ ,, જીવણચંદ સાકરચંદ જવેરી

પાટણ મુંબઇ

સાધારણ રીતે આઠ સેક્રેટરીએા રાખવાના નિયમ છે પરંતુ શેઠ **ચુનીલાલ** છગનચંદ શ્રોક્-સુરત અને શેઠ મણિલાલ સૂરજમલ ઝવેરી-પાલણપુરવાળા દેવગત થયેલાં હાવાથી હાલ છ સેક્રેટરીએા છે.

અંને ગૃહસ્થાના મરાણુની નાંધ લેતાં અત્યંત દિલગીરી પ્રાપ્ત થાય છે. બેઉ ગૃહસ્થાને પરમાત્મા પરમશાંતિ બહે એવું પ્રાથીએ છીએ.

#### કાર્યાલય—

થાડા વખત સુધી આ સંસ્થાની એાપ્રીસ જ્યાં જ્યાં આગમ વાંચવાનું કાર્ય થતું ત્યાં ત્યાં રાખવામાં આવતી ને જરૂર પ્રમાણે બીજે સ્થળે સગવડ માટે ફેરવવામાં આવતી હતી. હમણા સખ્ય એાપ્રીસ તથા બન્યોના વેચાણ માટેની એાપ્રીસ સુરત ગાપીપુરા શેઠ દેવચંદ લાલભાઇની ધર્મશાળામાં (વિદ્યાર્થી ભુવનમાં) રાખવામાં આવી છે.

આ ગ્રન્થના ૭ મા પાને ટીપમાં જણાવ્યા પ્રમાણે લેાકનાાળકાનું ચિત્ર આપવામાં આવ્યું છે. લેાકનાળકાના ચિત્રના ખ્લાક અમારા માનવંત સેક્રેટરી **રોઠ કુંવરજ** આહુંદજ કાપડિયાના પ્રયાસથી શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા ભાવનગર પાસેથી અમાને મળ્યા છે. એ ખદલ અમા સભાના અંત:કરણથી આભાર સ્ત્રીકારીયે છિયે.

સુરત, ગાપીપુરા સં. ૧૯૮૮ જીવણચંદ સાકરચંદ જવેરી, માનદ સેક્રેટરી. તથા અન્ય માનદ્દ મંત્રીએા.

# अनुक्रमिशका.

દરેક સર્ગમાં શું શું આવેલ છે તે આ સાથેના ખીજક ઉપરથી લીધેલા સાર ઉપરથી જાણી શકાશે. તે સર્ગના પૃષ્ટવાર અનુક્રમ નીચે પ્રમાણે—

| ૧ સર્ગ ૧૨ માે. | પૃષ્ટ. ૧ | <b>૬ સર્ગ</b> ૧૭ <b>મે</b> ા. | પૃષ્ટ. ૨૫૪       |
|----------------|----------|-------------------------------|------------------|
| ર સર્ગ ૧૩ માે. | ४७       | ૭ સગ <sup>્</sup> ૧૮ માે.     | ं                |
| ૩ સર્ગ ૧૪ માે. | €-3      | ૮ સર્ગ ૧૯ માે.                | <b>३</b> ६४      |
| ૪ સર્ગ ૧૫ માે. | ૧૪૪      | ૯ સર્ગ ૨૦ માે.                | ૩ <b>૯૯–૫</b> ૧૪ |
| પ સર્ગ ૧૬ મા.  | १८३      |                               |                  |

પ્રારંભમાં આપેલ પ્રસ્તાવના, શુદ્ધિપત્ર ને બીજક જરૂર વાંચશાે.

**一-\*\***上\*←一

# શ્રી લાેકપ્રકાશના બીજક તરીકેના સર્ગ ૩૭ મામાં આ વિભાગમાં આવેલા સર્ગ ૧૨ થી ૨૦ સુધીમાં શું શું આવ્યાનું કહેલ છે તે નીચે પ્રમાણે—

શેત્રલાકમાં બારમા સગેમાં સામાન્યથી ક્ષેત્રનું નિરૂપણ, લાેકમાં દિશાનું નિરૂપણ, રજજી અને ખંડુનું સ્વરૂપ, સાંવર્તિ તલાેકનું સ્વરૂપ અને તે ઉપર દેષ્ટાંત, મહત્તા ને આયામપૂર્વક રત્નપ્રભા પૃથ્વીનું નિરૂપણ, વ્યાંતરાની નગરાદિ સમૃદ્ધિનું પરિકિર્તન, આ સર્વ સિવ્શોષપણે નિરૂપિત કરેલ છે.

તૈરમા સગ<sup>°</sup>માં ભુવનપતિનું સ્વરૂપ, તેના ઇંદ્રોનું સ્વરૂપ અને તેના સામાનિક **દે**વા, અશ્રમહિષી વિગેરેનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી કહ્યું છે.

ચાદમા સર્ગમાં સાત નરકનું નિરૂપણ, તેના પ્રસ્તટ, દરેક પ્રસ્તટે શરીરનું પ્રમાણ, લેશ્યા, આયુ અને વેદના વિગેરે યુક્તિપૂર્વક બતાવ્યું છે.

પંદરમા સર્ગમાં તિર્થક્લોકનું સ્વરૂપ, અસંખ્યાત દ્રીપસમુદ્રનું વર્ષુન, જંખૂદ્રીપની જગતિનું ને તેના દ્રારનું તેમજ તેના સ્વામીનું વર્ષુન છે. આ સર્ગમાં વિજયદેવની ઝહિનું બહુ વિસ્તારથી વર્ષુન છે.

સોળમા સર્ગમાં ભરતક્ષેત્ર, વૈતાહ્ય પર્વત, તેની ગુકાઓ તથા કૂટો, હિમવંત પર્વત, પદ્મદ્રહ, શ્રીદેવી, ગંગા વિગેરે નદીઓ, લવણ સમુદ્રમાં નીકળેલી એ પર્વતની આઠ દાઢાઓ, તેના પર રહેલા અંતરદ્રીપા, તેમાં રહેલા યુગલિકા, હૈમવંત ક્ષેત્ર, તેમાં રહેલ વૃત્તવૈતાહ્ય, મહાહિમવંત પર્વત, તેની ઉપરના દ્રહમાંથી નીકળતી નદીઓ અને તેના પર રહેલ દ્રહ ને કૂટા, હેરિવર્ષ ક્ષેત્ર, નિષધ પર્વત, શીતા શીતાદા નદી અને પાંચ પાંચ દ્રહાનું વર્ણન છે.

સત્તરમા સર્ગમાં દેવકુરૂ ને ઉત્તરકુરૂ ક્ષેત્ર, પૂર્વ ને પશ્ચિમ મહાવિદેહ, મહા-વિદેહનું વર્ણન, તેના મુખ્યતાએ ચાર વિભાગ, તેમાં રહેલી વિજયા, વક્ષસ્કાર પર્વતા, અંતરનદીઓ, વિજયમાં રહેલ વૈતાહ્ય, તેના છ ખંડ અને મુખ્ય નગરીઓ, ગંધમાદન ને માલ્યવંત ગજદંતાનું વર્ણન, ઉત્તરકુરૂક્ષેત્રનું વિસ્તારથી નિરૂપણ, યમકાદ્રિ દ્રહા, કંચન-ગિરિઓ, જંખૂવૃક્ષનું તેના કૂટા સહિત વર્ણન, તેના અધિપતિનું વર્ણન, સામનસ ને વિદ્યુત્પભ ગંજદતાનું વર્ણન, દેવકુરૂક્ષેત્રનું વર્ણન, તેમાં રહેલા ચિત્ર ને વિચિત્ર પર્વતા, દ્રહા, કંચનગિરિઓ, શાલ્મલીવૃક્ષ વિગેરનું વર્ણન છે.

અઢારમા સર્ગમાં મેરૂપર્વતનું વર્ણન, તેના ચાર વન, તેમાં આવેલા કૂટાે, મેરૂની ત્રણ મેખલા, ઉપર આવેલી ચૂલિકા અને પાંડુકવનમાં આવેલ શિલાએા ને સિંહાસનાનું વર્ણન છે.

ઐાગણીશમા સર્ગમાં નીલવંતપર્વત, તેની ઉપર ફૂટા, દ્રહ, તેની અધિષ્ટાયક દેવી, દ્રહમાંથી નીકળતી શીતા ને નારીકાંતા નદીનું નામમાત્ર વર્ણન, રમ્યક ક્ષેત્ર, રૂક્મિ પર્વત, હૈરણ્યવત ક્ષેત્ર, શિખરી પર્વત, ઐરવત ક્ષેત્ર, તેના છ ખંડ અને મધ્યની નગરી વિગેરેનું વર્ણન, ક્ષેત્ર ને પર્વતાદિનું ઉત્તર દક્ષિણમાં સામ્યપણં, સર્વ પર્વતાપરના કૂટાની એકંદર સંખ્યા, વિદ્યાધરના શ્રેણઓ, તે પરના નગરા, તેમજ કુલ નદીઓ, પ્રપાત કુંડા અને દ્રહાની સંખ્યા, ચક્રવર્તીના રત્ના, અરિહંતની સ્થિતિ, જંબ્દ્રીપવર્તિ સૂર્ય, ચંદ્ર, ગ્રહા-દિકની સંખ્યા વિગેરે આપેલ છે.

વીશમા સર્ગમાં વિસ્તારવાળા પાંચદ્રારવહે સૂર્ય, ચંદ્રના મંડળાદિતું ને તેના ચારનું વર્ણન તથા તેની સાથે નક્ષત્રના યાગનું, દિનવૃદ્ધિ ને ક્ષયાદિકનું, ધ્રુવરાહુનું ને પર્વરાહુનું, તિથિની ઉત્પત્તિનું અને પંદર દ્વારાવહે નક્ષત્રાનું નિરૂપણ કરેલું છે. કુંવર્છ.

# શ્રી ક્ષેત્રલાક પ્રકાશના ભાષાંતરમાં જણાયેલી ભૂલોનો સુધારો.

# (સર્ગ ૧૨ થી ૨૦. વિભાગ ૧ લાે.)

આ સુધારા તમામ ભાષાંતર મૂળ સાથે મેળવીને કરવામાં આવ્યા નથી, પરંતુ ભાષાંતર વાંચતા જ્યાં ભૂલ જેવું જણાયું ત્યાં મૂળમાં જોઇને સુધારા લખવામાં આવ્યા છે. મૂળ સાથે તમામ મેળવતાં વધારે ભૂલા નીકળવાના સંભવ છે. મૂળની અશુદ્ધિતું પણ શુદ્ધિપત્ર કરવામાં આવેલ નથી. વળી ભાષાંતરમાં રહેલ પ્રકૃતી સામાન્ય ભૂલા પણ આમાં દાખલ કરી નથી.

| યુષ્ટ            | પંકિત                                                                           | અશુદ્ધ                                           | શુદ્ધ                                     |  |  |  |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------|--|--|--|
| ૧૫               | ર <b>–૫–</b> ૧૧                                                                 | ક <b>લ્પાેજ</b>                                  | કલ્યાેજ                                   |  |  |  |
| 9.5              | • •                                                                             | કલ્પાજ                                           | કલ્યાેજ                                   |  |  |  |
| ४५               | ર 'એ                                                                            | એાને ' પછી ( ઉત્પન્ન <b>ચ</b> નારને પૂવ          | ભિવમાં ) આટલું વધારવું <b>.</b>           |  |  |  |
| ૪૫               | ૮ ખીજ                                                                           | ૮ ખીજાઐા–પછી ( ઉત્કૃષ્ટ આયુવાળા ) વધારવું.       |                                           |  |  |  |
| ४७               | ~                                                                               | ૮ અસુર–૫છી કુમાર વધારવું.                        |                                           |  |  |  |
| γo               | ર 'અત્યંત દર્શાનીય એવા મેરૂપર્વ <b>ત્વયી 'એમ</b> લખેલ છે, તેને બદલે 'જંઅદ્ગીપના |                                                  |                                           |  |  |  |
|                  | સુદર્શન નામના મેરૂપર્વતથી ' જોઇએ.                                               |                                                  |                                           |  |  |  |
| પપ               |                                                                                 | સાની <b>બહાર</b> ' છે ત્યાં ' સુધર્મા <b>સ</b> ળ |                                           |  |  |  |
| ૫૫               |                                                                                 | જ ' છે ત્યાં સ્પષ્ટતાની ખાતર ''                  |                                           |  |  |  |
| ૫૬               |                                                                                 |                                                  | તે 'એમ લખેલ છે તેને ખદલે 'કુટુંખ જાગ-     |  |  |  |
|                  |                                                                                 | એ જાગતાં–કુટુંબ સંબંધી વિચાર                     |                                           |  |  |  |
| પક               |                                                                                 |                                                  | તેને બદલે 'પાદપાપગમન અનશન કરી '           |  |  |  |
| પ૮               | ૧ 'જેઓના હાથના માર ખાઇ મરવાના વખત આવ્યા તા ' આમ છે તેને બદલે 'જો                |                                                  |                                           |  |  |  |
|                  |                                                                                 | વજવડે મને હણે–પ્રહાર કરે તેા 'ં                  |                                           |  |  |  |
| <mark>ዝ</mark> ረ |                                                                                 |                                                  | ' અગ્યાર વર્ષ'ના દીક્ષાપર્યાયવાળા ' જોઇએ. |  |  |  |
| ५८               |                                                                                 | ાવી ઉભા ' છે ત્યાં ' આવ્યા ' એમ                  |                                           |  |  |  |
| પ૮               |                                                                                 | વીન શરીર ' છે ત્યાં ' ઉત્તર વૈક્રિય              |                                           |  |  |  |
| પહ               |                                                                                 | _                                                | . બદલે ' જ્યાેતિષીએાના બે વિભાગ કરી -જીદા |  |  |  |
|                  | -                                                                               | તા. ' એમ જોઇએ.                                   |                                           |  |  |  |
| કું ૧            |                                                                                 | ' ભાવિક છે ' ત્યાં ' ભાવિતાત્મા                  |                                           |  |  |  |
| ६४               |                                                                                 | · -                                              | એામાં આઠ હજાર નવીન ' આમ છે તેને ખદલે      |  |  |  |
|                  |                                                                                 |                                                  | એએ માં બીજ આઠ હજાર નવીન ' એમ જોઇએ.        |  |  |  |
| કે પ             | ૭ 'વા                                                                           | <i>પી હ</i> જાર હજારનાે પરીવાર છે કેમ            | કે એએ હજાર હજાર નવી ' આમ છે તેને          |  |  |  |

ખદલે ' હુન્તર હુન્તરના પરીવાર છે અને એએ હુન્તર હુન્તર નવી ' એમ જોઇએ.

- ું કું કું સુડામ**િ**વાળા ' છે ત્યાં ' સુડામિણના ચિન્હવાળા '
- કું ૮ ' દાક્ષિણાત્ય અસુરાના અને એમની સ્ત્રીઓના ' છે તેને બદલે ' દાક્ષિણાત્ય સ્ત્રીએા સહિત અસુરાના '
- ૭૦ ૩ 'ચમરેંદ્રના એ દેવાની ' છે ત્યાં 'ચમરેંદ્રના ત્રાયસ્ત્રિંશક દેવાની '
- **૭૧ ૧ ' ચાળીશ ચાળીશ ' છે** ત્યાં **' ચા**ળીશ '
- ૭૪ ૧ 'એએ બોર્ન' ત્યાં 'એએ બો' 'થઇ શકે છે' ત્યાં 'કરી શકે છે'
- ૭૪ ૧–૨ 'અને જધન્ય પ્રારંભ વખતે ' હ્યાં 'તે પ્રારંભ વખતે જઘન્ય '
- ૭૪ ૪ 'કંઈક અધિક છે ' ત્યાં 'સાગરાપમથી કંઈક અધિક છે '
- ૭૪ ૬ 'ચાડાચાર 'તે 'સાડાચાર '
- ૭૪ ૧૨ 'વધારે વર્ષે' છે ત્યાં 'કં / કં વધારે વર્ષે''
- ૭૪ ૧૩ 'ચાર મુદ્દર્ત્તો ' છે ત્યાં 'મુદ્દર્તા પૃથક્ત્વે '
- ૭૪ ૧૪ ' ચાર દિવસે ' છે ત્યાં ' દિવસપૃથકત્વે '
- ૭૫ ૭ 'એવા મિત્રાનું' છે ત્યાં ' પૂર્વ ભવના મિત્રાનું'
- ૭૮ ૯ 'કારણ કે' છે ત્યાં 'અને '
- ૭૮ ૧૦ ' દેવીઓ ' છે ત્યાં ' બીજ દેવી**એ** ! '
- ૭ 'જેટલા' છે તે ન જોઇએ.
- ૮૦ ૭ 'ત્રણત્રણતાે ' છે ત્યાં 'ત્રણ '
- ૯૦ ૨ 'અસુર' છે ત્યાં 'અસરક્રમાર'
- ૯૦ ૯ 'દ્રેષી ' છે ત્યાં 'વૈરવડે કૃર '
- ૯૧ ૫–૬ 'છેલી એ લેશ્યા નથી કેમકે સંસારના એવા સ્વભાવ છે ' તેને બદલે ' છેલી એ લેશ્યા ભવસ્વભાવેજ તેમને નથી.'
- ૯૩ ૧ 'પહેલી નરક પૃથ્વીથી ' તે બદલે 'પહેલી નરક પૃથ્વીના ૧૮૦૦૦૦ યોજન પિંડમાંથી '
- ૯૩ ૨ 'નરકાવાસના (તેર) રસ્તા છે. ' ત્યાં 'નરકાવાસની શ્રેણિઓવાળા ૧૩ પ્રસ્તટા (પ્રતરા) છે.'
- ૯૩ ૩ 'એએ સમશ્રેણિમાં રહેલા હેાવાથી એકેક રસ્તા એ એકેક પ્રસ્તર થયે৷ ' છે, તેને બદલે ' સમશ્રેણિમાં રહેલા તે નરકાવાસાએ৷ વડે એકેક પ્રસ્તટ (પ્રતર) થાય છે '
- ૯૩ ૯–૧૦ માં ૧૧૫૮૩૬ યોજનનું જે પ્રતર પ્રતરનું આંતરૂં કહ્યું છે તે ૧૭૮૦૦૦ યોજનમાંથી ૧૩ પ્રતરના ૩૯૦૦૦ યોજન ખાદ કરતાં ખાકી રહેલા ૧૩૯૦૦૦ યોજનને ખાર વડે ભાંગતાં આવે છે. આંતરા ૧૨ છે.
- હહ ૬–૭ મૂળ શ્લોક ૪૨ માના અર્થ°–' બંધન એટલે નારકાેના પ્રત્યેક સમયે થતા આહાર્ય' પુદ્દગલાે સાથેના સંબંધ એ જાણે જાજવલ્ય અગ્નિ હાેયની એવા ભયંકર છે. ' આ પ્રમાણે જોઇએ.
- ૯૯ ૧૦–૧૧–૧૨ <sup>શ્</sup>લોક ૪૪ માને અર્થ 'એએાનું સંસ્થાન અત્યંત કનિષ્ટ એવું હુંડ છે. પાંખા કાપી નાખી હોય એવા પક્ષીના જેવું વિરૂપ છે. વળા ભીંતા વિગેરેમાંથી જે પુદ્દગલાે છૂટા થઇને પડે છે તે પણ એએાને શસ્ત્રના પ્રહાર જેવા અસંત દુ:ખદાયક થઇ પડે છે. ' આમ જોઇએ.
- ૯૯ ૧૪ 'ગાઢ અન્ધકારમય હોય છે ' તેને બદલે 'ગાઢ અન્ધકારમય સ્થાનમાં રહેલા હોય છે.'
- ૯૯ ૩ 'દશ પ્રકારની પરિહ્યુતિ ' છે ત્યાં 'દક્ષ પ્રકારના પુદ્દગલ પરિહ્યામ '
- ૧૦૨ ૬ 'અનન્તગણા ' છે ત્યાં 'મનુષ્ય કરતાં અનન્તગણા છે.'
- ૧૦૨ ૧૦ 'અગ્નિ ઉપચરિત ' લખેલ છે એટલે ખાદર અમિ અઢીદ્રીપની બહાર ન હોવાથી અગ્નિ જેવા ઉખ્યુ પુદ્દગલરૂપ કૃત્રિમ જાણવા.

- ૧૦૪ ૧૪ 'ક્ષેવાય' પછી 'તેથી વિપરીત સર્વ'ત્ર અસંહ્રી જાણવા.' એટક્ષે અર્થ રહી ગયેલ છે.
- ૧૦૭ ૧૦ 'ધાણીમાં'ત્યાં 'વજ√ની ઘંટીમાં'
- ૧૦૭ ૧૧ 'કદર્થના ' સાં 'પીલાવાની કદર્થના '
- ૧૧૦ ૧૩–૧૪ શ્લોક ૧૦૯ માના અર્થ–'એ પરથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે બીજે પ્રતરે ૯૦ હજાર વર્ષથી સમયાદિ અધિક અને દશ લાખ વર્ષથી ન્યૂન સ્થિતિ કાઇપણુ નારકીની **હોયજ** નહીં.' આ પ્રમાણે જોઇએ.
- ૧૧૪ ૩ 'પ્રત્યેક પ્રતરે આઠ આઠ નરકાવાસ નીકળેલી છે. ' તેને ખદલે 'પ્રત્યેક પ્રતરે આઠ આઠ નરકાવાસાની શ્રેણિએા નીકળેલી છે. '
- ૧૨૦ ૫ 'ઉઠ્ઠામાં ' છે ત્યાં ' છઠ્ઠામાં '
- ૧૩૫ ૧ 'ઘોડાની જેમ ચઢી ચઢીને ખાતા ખાતા' ને બદલે 'ઘોડાની જેમ એક બીજાની ઉપર આરાહ્ય કરતા આરાહ્ય કરતા '
- ૧૩૫ ૩ 'એક બીજાના ઘાડા કરીને' આને બદલે 'ઘાડાની જેમ એક બીજાની ઉપર આરા-હણ કરતા.'
- ૧૩૯ ૧ 'ગર્ભજ સર્પો ' છે ત્યાં 'ગર્ભજ ભુજપરીસર્પો. '
- ૧૩૯ ૧૦–૧૧ પંક્તિમાં જે લખેલ છે તેને ખદલે 'ચ્યા કહી તે એ નરકમાં જવાના હેાય એવા જીવાની ઉત્કૃષ્ટી ગતિ છે અને પહેલી નરકના પહેલા પ્રસ્તરમાં ઉપજવું તે નરકે જનારા સર્વ જીવાની જધન્યગતિ છે. 'ચ્યા પ્રમાણે જો⊌એ.
- ૧૪૦ ૧ 'જે ચક્રવર્તીઓ થાય છે તે પહેલી નરકમાંથીજ ઉદ્ધરાધ ને થાય છે.' તેને બદલે 'પહેલી નરકમાંથી ઉદ્ધરેલ જીવ ચક્રવર્તી થઇ શકે છે.' એમ જોઉએ.
- ૧૪૦ ૨–૩ જે છાપેલ છે તેને બદલે–'બળદેવ કે વાસુદેવ પહેલી બે નરક્રમાંથી ઉદ્ધરીને થઇ શકે છે અને પહેલી ત્રણ નરક્રમાંથી ઉદ્ધરીને તીર્થ'કર થઇ શકે છે. ' એમ જોઇએ.
- ૧૪૧ ૭ નિષ્પાપી ને ખદલે અલ્પપાપી-અહીં અનઘ શબ્દ અલ્પવાચક છે.
- ૧૪૧ ૭ 'એએોના કર્મો જો લધુ હોય છે તેા ' એને બદલે 'એએોના કર્મો લધુ હેોવાથી– અર્થાત્ તેઓ હળકર્મી હોવાથી 'એમ જોઇએ.
- ૧૪૧ ૧૧ 'પરિગ્રહમાં રકત હેોઇ રૂધાઇ ગયેલા પ્રાણી ' તેને બદલે 'પરિગ્રહમાં રકત અને રૌક-ધ્યાની ' એમ જોઇએ.
- ૧૪૩ ૨ 'અધ્યવસાય' અગાઉ 'શુભા' વિશેષણુની જરૂર છે.
  - ,, ર 'જન્માદિ સમયે ' પછી '( પાંચ કલ્યાણેક ) ' ની જરૂર છે.
  - ,, ર 'શાતાકર્મના ઉદયથી' ત્યાં 'શાતાવેદની કર્મના ઉદયથી'
  - ,, પ ' ઉપાર્જન કરે છે ' તેને ખદલે ' ઉપાર્જન કરેલ **હે**ાવાથી '
- ૧૪૫ ૧૧ 'અરૂણાવભાસક' છે ત્યાં 'અરૂણવરાવભાસક'.
- ,, ૧૧ 'કુંડલાવભાસક' છે ત્યાં 'કુંડલવરાવભાસક'
- ૧૪**૬ ૧ 'શં** ખાવભાસક ' છે ત્યાં 'શં ખવરાવભાસક ' ,, ૧ **'રૂચકાવભાસક** ' છે ત્યાં 'રૂચકવરાવભાસક '
- ુ,, ૧ ' ભુજગાવભાસક ' છે ત્યાં ' ભુજગવરાવભાસક '
- ૧૪૬ ૧૦ પ્રારંભમાં 'ઉપર પ્રમાણે ' એટલું વધારવું.
- ૧૪૮ ક ત્રણ લાખ સાળ હજાર પછી ૨૨૭ યાજન જોઇએ.
- ૧૫૦ ૭ 'પૃથ્વી જળજીવ' છે ત્યાં 'પૃથ્વી અને જળના જીવ'
  - " ૭–૮ ' પૃથ્વી જળજીવ ' છે ત્યાં ' પૃથ્વી અને જળના જીવ '
- ૧૫૬ ૩ 'એક ગવાક્ષ' છે ત્યાં 'એક ગવાક્ષના વલય'

```
'એ ગવાક્ષ ' છે ત્યાં 'એમાંના સર્વ ગવાક્ષાે '
944
        પ 'આનંદ આપે છે ' તી પછી 'અતે દેવાને રમવા લાયક છે. '
 ,,
           'ગવાક્ષ ' છે ત્યાં 'ગવાક્ષવલય '
 ,,
        ૮ 'ગવાંક્ષ ' છે ત્યાં 'ગવાક્ષકટક '
 , ,
        ૩ 'ગવાક્ષ ' છે ત્યાં 'ગવાક્ષકટક '
940
        પ 'આ પ્રમાણેના જગતિના કાટ હાય છે' તેને બદલે 'આ પ્રમાણે જગતિ એટલે કાટ
 ,,
             હાય છે. '
        ૭ 'દરેકમાં ' છે ત્યાં 'દરેક પીઠ ઉપર '
१६०
           'ચાર દિશાએામાં થઇને ' બદલે 'ચારે દિશાએામાં ચાર ચાર હજાર હાેવાથી '
986
      હ−૯ 'ચાેપાટની ' છે ત્યાં ' અક્ષપાટની '
१७१
        પ 'એક વખત'ની પછી 'નવા ઉપજેલા'
૧૭૬
        ૫ ' વિમાનને માટે ' છે ત્યાં ' અમુક્ર વિમાન માટે '
 ,,
           'આ જ જં ખુદ્દીપમાં ' છે તેને અદલે ' વિજયદેવની રાજધાનીવાળા બીજા જં ખુદ્દીપમાં '
920
        ર
           'આ જ' છે સાં 'આ ખીજા'
 ,,
        ૭ 'જં ખુદ્રોપમાં જ' છે ત્યાં 'આ બીજા જં ખુદ્દીપમાં જ'
 • •
           ' નામવાળા ' છે ત્યાં ' નામવાળા અન્ય '
      ૧૦
 ,,
            ' આચારનિરૂપક ગ્રંથા ' છે ત્યાં ' તેનાે કલ્પ ( <mark>આચાર</mark> ) બતાવનાર ગ્રંથાે '
923
        ૭ 'પ૧૯ યાજન ' છે ત્યાં 'પરક યાજન '
925
            'એઉ વના' છે ત્યાં 'એઉ વના મળાને '
925
       ૧૧
           ' મહાવિહેદ આદિકની ' છે ત્યાં ' મહાવિદેહની '
१८७
            'લગભગ' છે ત્યાં 'કાંઈક ઉણી '
920
       ૧૧
            'પાંચ ખંડ છે' ત્યાં 'પાંચ ખંડ અનાર્ય છે. '
916
        2
            'મૂકીને ' છે ત્યાર પછી ' ઉપર જઇએ ત્યારે ' એટલું જોઇએ.
162
        È
            ' મેખળા છે ' ત્યાં ' મેખળા દશ દશ યાજનની છે. '
 ,,
            'પીસ્તાલીશ' પછી 'યાજન'
968
        ٩
            'એકસઠ' પછી ' યાજન '
       ૧૦
            'સાત ' પછી ' યેાજન '
       ૧૧
 , ,
            'એાગણત્રીશ ' પછી 'યાજન '
964
        ٩
            'સિહાયતન છે ' ત્યાં ' સિહાયતન કટ છે. '
        ξ
 ,,
            'વીશ યોજન ' છે ત્યાં ' કાંઇક ઉન વીશ યોજન '
       ૧૨
            ' કંઇક ન્યૂન ' છે ત્યાં ' કંઇક વિશેષ '
       ૧૩
 ,,
            ં ચારસાે ચાલીશ ' છે ત્યાં ' ચાૈદસાે ચાળીશ. '
965
       ૧્ર
            'ઋપભ વિગેરે નામ છે ' ત્યાં ' ઋષભાનન વિગેરે ચાર નામ છે. '
960
        ٤
            ' સુવર્ષાની ખનાવેલી છે ' ત્યાં ' ત્યાં સુવર્ણ'ની છે. '
       ૧૪
            'અને પડખે' છે ત્યાં 'અને એ પડખે '
966
       ૧૨
            'રહેલી છે ' ત્યાં ' પ્રતિમા રહેલી છે '
966
       93
            'સુપ્રતિષ્ટ ( સુપડી ? ;' છે ત્યાં ' સુપ્રતિષ્ઠ (ડાબલા )'
200
        ર
        ૭ ' વૃત્તમાળ ' છે ત્યાં ' નૃત્તમાળ '
  ,,
        ૯ 'હવે છ રહ્યા એ ' છે ત્યાં ' બાકી રહેલા છ '
```

1.3

'આ અમારા અભિપ્રાય 'છે ત્યાં ' આ અભિપ્રાય ' २०१ ' પચાસ ' છે ત્યાં ' પાંચસાે ' મૂળમાં પણ पंचशता છે. ,, 'પચીશ ' છે ત્યાં ' તેથી અર્ધ એટલે અઢીસાે ' ,, ે ટાેડલા ' છે ત્યાં ' ટાેડાે ' દ્વારની પાછળ નીચે હાેય છે. ટાેડલાે તાે **દાર ઉપર હાેય છે**ન २०२ ૨૦૨-૧૨-૧૪ 'ટાેડલા ' ત્યાં ' ટાેડા ' 'મંડળ થાય ' ત્યાં ' એમ કુલ ૪૯ મંડળ થાય ' २०३ ' બધું થાય ' ત્યાં ' ૪૯ માંડળ <mark>થાય '</mark> ૧૫ ,, ' આશરે બાર યાજન ' છે ત્યાં ' બાર યાજન ઝાઝેરા ' २०८ ૧૩ 'તેથી ત્યાં ' છે ત્યાં ' એમ એ જગ્યાએ લખાહ્યું તેથી ' ૧૨ २०५ 'નિર્ણય ન થયેલ હોઇ એઉ મત સ્વીકાર્યા છે.' તેને બદલે 'નિર્ણય ન થવાથી એ**ઉ મત** ૧૫ તુલ્યપણે સ્વીકાર્યો છે. ' ' છે પત હજાર નદીઓ ' છે ત્યાં ' ૨૮ હજાર તે એ નદીએ !' २१० ૧૧ 'સિહ્ધમંદિર' છે ત્યાં 'મંદિર' २१४ ξ ર 'કમાેળા' છે ત્યાં 'કમળા' २२० 'પર્વતભણી ' છે ત્યાં ' પર્વત ઉપર ' ' હેઠલ વળીને ' છે ત્યાં ' ખાજુમાં થઇને ' 1 ٠. ' સન્મુખ થઇ પર્વાત પર જાય છે–ચઢે છે. ' તેને ખદલે ' સન્મુખ વળી પર્વાત પર ચાલે છે.' 4 'પર્વાત પાસે ' છે ત્યાં 'પર્વાત પાસે આવતાં સુધીમાં ' **૨**૨૨ · નીકળીને ' છે તેની પછી ' પ૦૦ યેાજન ' વધારવું. રરપ ર 'કૃટપરથી ઉતરી 'ને બદલે 'કૂટની બાજુથી દક્ષિણ તરફ વળી ' २२**५ २**−३ 'કલ્પાંત સમયે ' ની પછી ' પાંચમા આરાને છેડે ' જો∀એ ૧૨ ' ક્ષેત્રના વૈતાઢચથી ' છે ત્યાં ' ક્ષેત્રની મધ્યના વૃત્તવૈતાઢયથી ' 2 ૨૨૬ ' હેમવંત પર્વતના ' છે ત્યાં ' હેમવંત ક્ષેત્રના ' ૧૦ 'અર્ધ ભાગને ભેટી ' છે તેની પછી ' તેના મધ્યમાં થઇને ' જોઇએ 33 'એક યાજનની ' છે ત્યાં 'એક ગાઉની ' २३७ ર ' ગંગાના ' છે ત્યાં ' ગંગાપ્રપાતકુંડના ' ૧૨ ,, 'પૂર્વજેવા ' છે ત્યાં ' પંચાહ્યઆ ' 230 8 'આઠ ધુતુષ્ય ' છે. ત્યાં ' આઠસાે ધુતુષ્ય ' 233 (9 ' ઉપવાસ ઉપવાસને આંતરે ' છે ત્યાં 'એકેક દિવસને આંતરે ' 90 ,, 'એએ વળા' છે ત્યાં 'એએ પણ યુગલિક હોવાથી ' २ ३७ 4 'કરવાે પડતા નથી' 'છે ત્યાં 'કરતા નથી' २३७ 'કાં⊎નામાં ' પછી ' યુગલિકાને ' જો⊎એ**.** २३८ 'અપવાસ અપવાસને પારણે ' છે ત્યાં 'એકેક દિવસને આંતરે ' २३८ ሄ ' પૃથ્વીપરના ' છે ત્યાં ' પૃથ્વી અને ' ŧ ,, વિચક્ષણ મનુષ્યા કહ્યા છે તે યુગલિકા સમજવા. २४५ ૧૦ 'છઠ્ઠ છઠ્ઠને પારણે.' લખેલ છે તેની મતલબ 'બે બે દિવસને આંતરે.' २४६ 'ચાહિશ ' શબ્દ ન જોઇએ. २४८

ર્પછ

રપછ

'સપાટ બ્રુમિથી ' છે તેની અગાઉ ' મેરૂ પાસેની '

'હળર હજાર' છે ત્યાં 'હજાર'

- ૨૫૮ ૪ 'ચિત્ર' પછી 'નામના વક્ષરકાર'
- ,, ૬ 'નામની નદી ' છે ત્યાં 'નામની અંતર નદી ' આ પ્રમાણે બધે પર્વત તે વક્ષસ્કાર ને નદી તે અંતરનદી સમજવી.
- ૨૬૦ ૩-૪ 'સૌમનસ પર્વત 'તે 'સૌમનસ ગજદંતાકૃતિ પર્વત '
  - , ૪-૫ ' વિદ્યત્પ્રભ પર્વત ' તે વિદ્યત્પ્રભ ગજદંત પર્વત '
  - ,, પ 'અંકાપાતી ' તે 'વક્ષસ્કાર પર્વત '
  - .. ૬ 'ક્ષીરાેદા નામે નદી ' તે 'અંતરનદી ' સમજવી.
- રક્ષ ૧૦-૧૧ ' ભાગમાં ' ને ખદલે ' ભાગ તે ' ખંને પંક્તિમાં.
  - ,, ૧૦-૧૧ 'દક્ષિણ કચ્છાર્ધ શિખર ને ઉત્તર કચ્છાર્ધ શિખર એમ આવે છે ' તેને બદલે 'દક્ષિણ કચ્છાર્ધ વિજય ને ઉત્તર કચ્છાર્ધ વિજય જાણવા. '
- ૨૬૬ ૧ 'દરેક અરધીઆની ' છે ત્યાં 'દરેક અરધી વિજયની '
- ,, ૨-૩ જે છાપેલ છે તેને બદલે 'હવે નીલવાન પર્વતની દક્ષિણે અને નિષધ પર્વતની ઉત્તરે દરેક વિજયમાં એકેક વૃષભકૃટ નામના પર્વત છે.' એમ જોઇએ.
- ૨૬૭ ૧૧ 'પૂર્વોક્ત નદીએ। છે ત્યાં 'પૂર્વેક્ત ગંગા–સિંધુ નદીએ। '
- રહા ૨ 'આયુષ્ય એક સરખું ક્રોડપૂર્વ ક્લુલકલવતું છે.' તેને બદલે 'આયુષ્ય ઉત્કૃષ્ટ ક્રેાડપૂર્વનું તે જઘન્ય ક્લુલકલવતું છે.'એમ.
- ૨૭૧ ૩ 'વિવિધ છે' છે ત્યાં 'વિવિધ પ્રકારના હોય છે. '
- .. ૪ ' વિવિધ જન્મ ' છે ત્યાં ' વિવિધ પ્રકારની ગતિમાં જન્મ '
- ,, ૯–૧૦ 'જે અર્થ' છાપેલ છે તેને ખદલે 'શીતા શીતાદાના બેઉ તટપર આવેલા ચિત્ર વિગેરે ચાર ચાર દેવગિરિ–દેવશૈલને જ વક્ષસ્કાર પર્વતા જાણવા '
- ૨૭૫ ૬ ' ખારે નદીઓને ' છે ત્યાં ' ખારે નદીઓને નીકળવાના '
- ર ૭૮ ૧ 'વળા ક્રી'ની પછી 'કળા કરવા માટે' એટલું વધારવું.
- ,, ર 'ત્રણુ લાખ પંદર હજાર બસા પચાસ ' પછી '(કે જે વનમુખની લંખાઇની કળા છે)' એટલું વધારવું.
- . ૨ 'જે આવે તે' છે ત્યાં 'જે આવે તેટલી કળાની '
- ,, ૫ 'કાઢવા માટે' છે ત્યાં 'કરવા માટે'
- ર્ંગ ૩ 'શેષ પાંચ શિખરા પર' છે ત્યાં 'શેષ સિહાયતન વિનાના ચાર શિખરાપર'
- ૨૮૫ ૨ 'છેક્ર ટાચપર' છે ત્યાં 'છેક્ર છેડે જતાં મેરૂ પાસે '
- **૨૮૬ ૨ 'રહેલું છે'ને ખદલે 'કેવળત્રાનીઓએ કહેલું છે'**
- ર૮૭ ૧ 'મેર્યર્વત સહિત ભદ્રશાળ વનની લંબાઇને દિગુિણત કરો ' છે તેને બદલે ભદ્રશાળ વનની લંબાઇને દિગુિણત કરીને મેર્યર્વતના પ્રમાણયુક્ત કરો ' ૨૨૦૦૦×૨=૪૪૦૦૦+૧૦૦૦૦=૫૪૦૦૦.
  - " ૭ 'તે ક્ષેષ્કાના ' છે ત્યાં 'તે યુગલિકાના '
  - ,, ૯ 'મનુષ્યાે છે' ત્યાં 'મનુષ્યાે વસે છે.'
- ૨૮૮ ૩ 'અઠ્ઠમને પારણે' છે ત્યાં 'ત્રણ દિવસને આંતરે '
  - ,, ૩ 'અને કલ્પવૃક્ષના' છે ત્યાં 'પૃથ્વી અને કલ્પવૃક્ષના'
  - ુ, ૧૦ ' છઠ્ઠ છઠ્ઠને આંતરે ' છે ત્યાં ' બે દિવસને આંતરે '
- .. ૨**૯૦** ૧૦ 'અને એમના પહેલા ખેઉ કુંડાે વચ્ચે છે' ત્યાં 'અને પહેલા કહ વચ્ચે છે.'
  - ું ૧૧ 'વળા એ બેઉ કુંડાનું' છે ત્યાં 'વળા બીજા ચાર કહેાનું'

- ર૯૦ ૧૩ 'યમક કુંડાની ' છે ત્યાં 'યમકને પાંચદ્રહાની '
- રહવ ર 'એના ફુંડા' છે ત્યાં 'એના પેલા દ્રહ'
- ૨૯૩ 💈 'વર્ષધર દ્રહો ' છે ત્યાં 'વર્ષધર પર્વત ઉપરના દ્રહો '
- ૩૦૨ ૧૨ 'સાતહજાર' છે ત્યાં 'સાત '
- ૩૦૫ ૫ 'બીજા વલયમાં એટલે ઘેરાવામાં' છે ત્યાં 'બીજા ચતુષ્ક્રમાં'
- ૩૧૪ ૧૧ 'પૂર્વે ઉત્તરકુરના વક્ષસ્કારામાં, સિહ્રહરિસ્સહકૂટ વરજીને 'છે ત્યાં 'પૂર્વે ઉત્તરકુરની અને વક્ષસ્કારાની તથા સિહ્રાયતનકૂટ અને હરિસ્સહકૂટ વરજીને 'જોઇએ.
- " ૧૩ 'વક્ષસ્કારામાં સિહહરિકૂટ સિવાયના ' છે તેને ખદલે 'વક્ષસ્કારાની તથા સિહાયતનકૂટ અને હરિકૂટ સિવાયના '
- ૩૧૭ ૪ 'સર્વાસ્વ' છે ત્યાં 'સર્વા'
- " ૫ 'એએ બે છે ત્યાં 'એ પાંચ દ્રહેલા'
- " ક 'સુવર્ણ પર્વાતા' છે ત્યાં 'કંચનગિરિ' (વિશેષ નામ છે માટે)
- " ૭ 'સુવર્ણ ગિરિના દ્રહોના' છે ત્યાં 'ક'ચનગિરિ તથા દ્રહોના '
- ,, ૯ 'નિષધ પર્વતથી ' છે ત્યાં 'નિષધ પર્વતથી દૂર'
- ૩૧૮ ૭ 'સુવર્ણું જાતીય ' છે ત્યાં 'સુવર્ણું કુમાર જાતિના '
- ૩૨૮ ૫ 'નવ હજાર નવસાે નવા**હ**ું' છે ત્યાં નવ હજાર તેવું'
- ૩૩૧ ૧૨ 'એક બાજીની ' છે ત્યાં 'એક બાજીની એટલે દક્ષિણ કે ઉત્તર તરફ '
- ,, ૧૩ 'એની 'છે ત્યાં 'એની પૂર્વ કે પશ્ચિમ તરફ '
- 333 ૫ **'જંખૂતી છે'** ત્યાં 'જં**ખૂ**ગૃક્ષ સંખંધી '
- ,, ૧૦ 'ગજકૂટ' છે ત્યાં ' દિગ્ગજક્ટ'
- ૩૪૫ ૯ 'કંઇક ભાગ ' છે ત્યાં 'કંઇક ભાગ એટલે ૫૦ યાજન '
- ૩૪૭ ૧૧ 'યાજનને અંતરે' છે ત્યાં 'યાજન ઉપર જઇએ ત્યારે'
- ૩૫૩ ૩ 'વળી 'ની અગાઉ 'બંને છેડે અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ છે ' એટલું સ્પષ્ટતા માટે લખવાની જરૂર છે.
- **૩૫૯** ૫ 'એ બેઉને પરિવાર' છે ત્યાં 'એ બેઉનું વર્ણન'
- **૩૫૫ ૬ 'પશ્ચિમ તરફ' છે ત્યાં 'પશ્ચિમ તરફની શિલા ઉપર'**
- 35ર શ્લોક ૨૭૭ ની વિશેષ સ્પષ્ટતા—' એટલે જ્યારે ૨૮ વિજયમાં **૨૮ ચક્ક**વર્તી **હોય ત્યારે** બાકીની ૪ વિજયમાં વાસુદેવ, બળદેવ હોય. ને જ્યારે ૨૮ વિજયમાં વાસુદેવ બળદેવ હોય ત્યારે બાકીની ૪ વિજયમાં ચક્કવર્તી હોય.'
- ૩૬૯ ૯-૧૦-૧૧-૧૨ છ જગ્યાએ 'રૂક્મિ' શુદ્ધ શખ્દ જોઇએ. તે ૫ મી ૯ મી તથા પંક્તિમાં 'રૂપી' જોઇએ.
- 301 ૧ 'એ પર્વાતના ' છે ત્યાં 'એ પર્વાત ઉપર'
- 303 ૧૩ 'અને એના ' છે હ્યાં 'અને એ ક્ષેત્રના '
- ૩૭૭ ૬ 'નીચે થઇને 'છે સાં 'બાજીમાં થઇને '
- ૩૭૮ ૨ 'જગતીના કાટને ' છે ત્યાં 'જગતી એટલે કાટને '
- ૩૭૯ **૧૫** ' ત્યાં જેવાં ' છે ત્યાં ' ત્યાં જ્યારે '
- ૩૮૦ ૧ 'તેવાં ' છે ત્યાં 'ત્યારે '
- **૩૮૧ ૬ 'વચ્ચે ઉ**બેલા' છે ત્યાં 'વચ્ચે રહેલા'
- **૩૮૩** ૧૦ ' ઉત્તરદેવકુરના ' છે ત્યાં ' ઉત્તરકુર ને દેવકુરના '
- ુ, ૧∙ **'કહેામાં ' છે** ત્યાં **' કહેાની એ આ**જીમાં '
- **૩૮૮ ૨ 'હ**રિ' છે ત્યાં 'હરિસલીલા '

**૩૮૯ ૧૦ 'ચાેસઠ વિજયાેમાં ' છે** ત્યાં ' ૩૨ વિજયાેમાં '

૩૯૪ ૨ 'અંતરનદીએોમાં ' છે ત્યાં 'અંતરનદીએોના '

૪૦૦ ૫ 'ભાજ્ઞ તેમજ અભ્યંતર આદિક ' છે ત્યાં 'અભ્યંતરથી માંડીને બાજ્ઞ–છેલ્લા મંડળ સુધીના સર્વ'

૪૦૭ ૫ 'એ યોજન ' છે ત્યાં 'એ યોજનને '

૪૧૧ ૭ 'એ વાર' છે ત્યાં 'એ એ વાર'

૪૨૧ ૧૨ 'હુજાર ને' છે ત્યાં 'હુજાર ખરોં ને'

૪૨૧ ની છેલ્લી ને ૪૨૨ ની પેલી પંક્તિમાં 'પુષ્કરાર્ધની પરિધ ૧૪૨૩૪૨૪૯ ના દશાંશને ત્રણ ગણા કરતાં ૪૨૩૪૦૩૭ આવ્યાનું લખે છે, પણ ૪૨૭૦૨૭૫ આવે છે. અન્યત્ર પરિધિ ૧૪૨૩૦૨૪૯ યાજનની કહી છે.

૪૪૬ ૧૧ 'પરસ્પર વ્યવહાર છે ત્યાં 'પરસ્પર મંડળના ફેરફાર '

૪૭૩ ૧૧ 'અર્ધચંદ્રમાસ' છે ત્યાં 'અર્ધ નક્ષત્ર માસ '

**૪૮૩ ૩ 'મું. ૨૯** ના ૫૯' શ્લોકાંક '૫૪૨ ના ૫૩૨'

૧૨ મા તે ૨૦ મા સર્ગ છપાયા અગાઉ મારા વાંચવામાં આવેલ હોવાથી તે સર્ગની ભૂલો એાછી નજરે પડી છે.

કુંવરજી આણુંદજી,

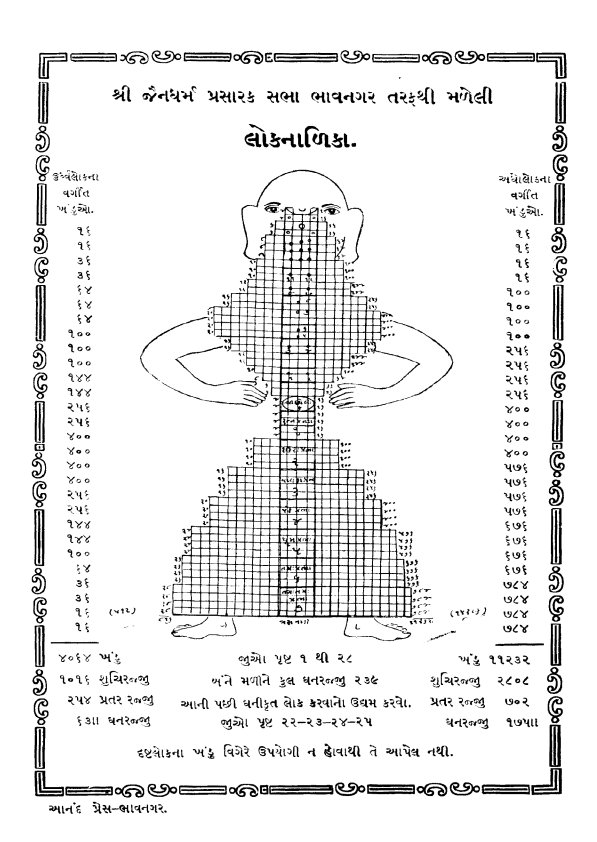
આ શુદ્ધિપત્ર પ્રમાણે પાતાને મળેલી શુકમાં સુધારીને પછીજ શુક વાંચવી કે જેથી વાસ્તવિક અર્થ સમજ શકાય.

મૂળનું એકાએક જણાયેલ શુદ્ધિપત્ર.

| वृष्ठ | पं क्ति        | अशुद्ध                             | शुद्ध              |        |
|-------|----------------|------------------------------------|--------------------|--------|
| 94    | ۷              | करुपेन                             | कल्येन             |        |
| ,,    | ع              | कल्पाज                             | कल्योज             |        |
| ,,    | 9 <b>२-</b> 9३ | कल्पोजः                            | कल्योजः            |        |
| ६६    | ٠ ٧            | किंत्ररः                           | किन्नरः            |        |
| 936   | 93             | <b>अ</b> च्छेगइया                  | अत्थेगइया (        | એ વાર) |
| १४८   | ૩૪ મ           | ા <sup>શ્</sup> લાેકના મધ્યમાં ૨૨૭ | યાજનવાચક શખ્દા જોઇ | એ.     |
| २०७   | ৩              | पंचाशता                            | पंचशता             |        |
| 800   | 9              | <b>শ্ব</b> স                       | শ্বছ               |        |
| ४२१   | 93             | दि <b>श</b> त्ये                   | द्विशस्ये          |        |
| ४४६   | ٩ ६            | व्यवहारतः                          | <u> व्यतिहारतः</u> |        |
| ६२१   | 9              | पष्टेश्च                           | षष्ठेश्च           |        |

આ ક્ષેત્રક્ષાેક પ્રકાશ સર્ગ ૧૨ થી ૨૭ સુધી ૧૬ સર્ગમાં આવેલાે છે, તેમાંથી આ વિભાગમાં સર્ગ ૧૨ થી ૨૦ સુધીના ૯ સર્ગ આપેલા છે, ખાકીના ૭ સર્ગ આના બીજા વિભાગમાં આવશે.







## श्रीमद्विनयविजयोपाध्यायविरचितः

# श्रीलोकप्रकाशः

गूर्जरभाषानुवादसमेतः।

**---+}{(⊚)}\*---**

द्रव्यचेत्रकालभावलोकचतुष्टयस्यायं द्वितीयः

त्तेत्रलोकः ।

**-+**%(**®)}**↔--

श्रथ द्वादशः सर्गः।

जयत्यभिनवः कोऽपि शंखेश्वरिदनेश्वरः । त्रिविष्टपोद्योतहेतुर्नरत्तेत्रस्थितोऽपि यः ॥ १ ॥

દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ-એમ ચાર ' લોક ' માંના બીજો **લોઝનોક.** 

# સર્ગ ખારમો.

મનુષ્યક્ષેત્રનેવિષે રહેતાં છતાં પણ ત્રણે જગતમાં ઉદ્યોત ઉદ્યોત કરી મૂકતા હેાવાથી જાણે કાઇ અપૂર્વ સૂર્ય હાેયની એવા જણાતા શ્રી શંખેશ્વરપાર્શ્વનાથ સર્વત્ર વિજયશાળી વર્ત્ત છે. ૧.

1

स्वरूपं चेत्रलोकस्य यथाश्रुतमथोच्यते ।
गुरुश्रीकीर्तिविजयप्रसादाप्तिधिया मया ॥ २ ॥
नरं वैशाखसंस्थानस्थितपादं कटीतटे ।
न्यस्तहस्तद्वयं सर्वदिच्च लोकोऽनुगच्छिति ॥ ३ ॥
चिरमूध्ध्वँदमतया चिरन्तनतयापि च ।
ग्रमौ लोकनरः श्रान्त इव कटचां न्यधात् करौ ॥ ४ ॥
ग्रथवाधोमुखस्थायिमहाशरावपृष्टगम् ।
एष लोकोऽनुकुरुते शरावसंपुटं लघु ॥ ५ ॥
धृतः कृतो न केनापि स्वयंसिद्धो निराश्रयः ।
निरालम्बः शाश्वतश्च विहायसि परं स्थितः ॥ ६ ॥
उत्पत्तिविलयधौद्यगुण्वष्ट्रव्यपूरितः ।
मोलिस्थसिद्धमुदितो नृत्यायेवाततक्रमः ॥ ७ ॥
ग्रस्य सर्वस्य लोकस्य कल्प्या भागाश्चतुर्दश ।
एकेकश्च विभागोऽयमेकेकरज्जुसिन्मतः ॥ ८ ॥

શ્રીમાન્ કીર્ત્તિવિજયઉપાધ્યાયની કૃપાને લીધે જેનામાં ઝુદ્ધિ આવી છે એવા હું હવે ક્ષેત્રલાકનું શાસ્ત્રોક્ત સ્વરૂપ કહું છું. ૨.

એઉ હાથ કટિતટપર રાખીને કેાઈ પુરૂષ વૈશાખસંસ્થાનની જેમ ( પગ પહેાળા કરીને ) ઉભાે રહ્યો હાય એના જેવા, સર્વથા, આ લાક છે. ૩.

ચિરકાળ ઊર્ધ્વ દમ લેવાને લીધે તથા વૃદ્ધાવસ્થાને લીધે બહુ થાકી ગયેલાે કાેઈ પુરૂષ કેડપર બે ઢાથ મુકીને ઉભાે હાેય–એના જેવાે આ લાેક છે. ૪.

અથવા અધામુખે રહેલા એક મ્હાેટા શરાવના પૃષ્ટ ભાગપર એક ન્હાનું શરાવસંપૂટ મૂક્યું હાય–એ આકારે આ લાક રહેલ છે. પ.

આ લાેક શાધ્વત છે. નથી એને કાેઇએ ઘરી રાખ્યાે કે નથી એને કાેઇએ બનાવ્યાે. એ સ્વયંસિદ્ધ છે અને વગર આશ્રયે અને વગર આધારે આકાશમાં ( અદ્ધર ) રહેલ છે. ૬.

આ લાક ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લય–એ રૂપ, અર્થાત ત્રિગુણાત્મક, એવા જે છ દ્રવ્યાે કહ્યા છે એનાથી સંપૂર્ણ ભરેલાે છે. વળી એ, પાતાને માથે સિદ્ધપુર્ધા રહેલા હાેવાથી હર્ષમાં આવી જઇ જાણે નૃત્ય કરવા માટે ચરણ પ્રસારીને ઉભાે હાેયની એવા ( લાગે ) છે. ૭.

એવા સ્વરૂપવાળા આ અખિલ લાેકના ચાૈદ વિભાગ (ઉંચાઇના) કલ્પેલા છે; અને એવા પ્રત્યેક વિભાગ એક 'રજજુ 'પ્રમાણ છે. ૮. सर्वाधस्तनलोकान्तादारभ्योपरिगं तलम् ।
यावत् सप्तममेदिन्या एका रज्जुरियं भवेत् ॥ ९ ॥
प्रत्येकमेवं सप्तानां भुवामुपरिवर्तिषु ।
तलेषु रज्जुरेकैका स्युरेवं सप्त रज्जवः ॥ १० ॥
रत्नप्रभोपरितलादारभ्यादिमताविषे ।
पर्याप्तेषु विमानेषु स्यादेषा रज्जुरष्टमी ॥ ११ ॥
तत श्रारभ्य नवमी महेन्द्रान्ते प्रकीर्तिता ।
श्रतः परं तु दशमी लान्तकान्ते समाप्यते ॥ १२ ॥
भवेदेकादशी पूर्णा सहस्रारान्तसीमनि ।
स्यात् द्वादश्यच्युतस्यान्ते कमादेवं त्रयोदशी ॥ १३ ॥
भवेत् ग्रैवेयकस्यान्ते लोकान्ते च चतुर्दशी ।
घर्मोध्ध्वभागादृष्ट्वीधः सप्त सप्तेति रज्जवः ॥ १४ ॥युग्मम् ॥

એકદમ નીચેના લાેકાંતથા તે સાતમા નારકાના ઉપરના તળપર્યન્ત એક 'રજજી ' થાય છે. ૯.

એવી રીતે સાતે નારકીના ઉપર ઉપરના દરેક તળસુધી ગણતાં સર્વ મળીને સાત 'રજજ્ 'થાય છે. ૧૦.

રલપ્રભા નારકીના ઉપરનાં તળથી તે પહેલા છે દેવલાકના વિમાના આવી **રહે** ત્યાં સુધીમાં આઠમી 'રજજી 'થાય. ૧૧.

ત્યાંથી વળી (ચાથા) માહેન્દ્ર દેવલાકના અન્ત આવે ત્યાં સુધી નવમી 'રજ્જુ', અને ત્યાંથી વળી ( છઠ્ઠા ) લાન્તક દેવલાકના અન્તસુધીમાં દશમી રજ્જી પૂરી થાય છે. ૧૨.

ત્યાંથી આરંભીને તે ( આઠમા ) સહસાર દેવલાકની સીમા પૂરી થાય ત્યાં અગ્યારમી રજ્જા, અને ત્યાંથી વળી ( ખારમા ) અચ્યુત દેવલાકની સીમા પૂરી થાય ત્યાં ખારમી રજ્જા સંપૂર્ણ થાય છે. ૧૩.

એવી રીતે અનુક્રમે ગ્રૈવેયકને છેડે તેરમી અને લાેકને અન્તો ગ્રાહમી રજજી પૃર્ણ થાય છે.

આ પ્રમાણે ઘર્માનારકીના ઉપરના ભાગ પર સાત અને હેઠળના ભાગે સાત-એમ સમય ચાદ રજજી થાય છે. ૧૪.

श्रयं च श्रावश्यकिन्युं तिस्वृं श्वांस्यहण्यायिभिप्रायः ॥ भगवत्यादों च घर्माया श्रथोऽसंख्ययोजनैः लोकमध्यमुक्तम् । तदनुसारेण् तत्र सप्त रज्जवः समाप्यन्ते । परं तिदेह स्वल्पत्वान्न विविक्षितिमिति संभाव्यते ॥ योगशास्त्रवृतौ तु तत्र धरणीतलात् समभागात् सोधर्मेशानो यावत् सार्धरज्जुः सनत्कुमारमाहेन्द्रौ यावत् सार्धरज्जुद्वयं बद्धाः लोके श्रधंचतुर्थरज्जवः श्रच्युतं यावत् पंच रज्जवः ग्रेवेयकं यावत् षद् रज्जवः लोकान्तं यावत् सप्त रज्जवः इति उक्तम् ॥ जीवाभिगमवृत्तौ श्रिप बहुसमरमण्जिञ्जो भूमिभागाओ उद्धं चंदिमसूरियगहगणणख्लात्तारा- स्वाणं बहुरओ जोयणकोित्रश्रो यावत् दृरं उद्धं उप्यइत्ता एत्थणं सोहम्मीसाणेत्यादिसूत्रव्याख्याने । श्रत्र बह्नीः योजनकोटीः उध्वं दृरं उत्प्लुत्य गत्वा । एतच्च सार्धरज्जूपलक्त्यणम् इति उक्तम् ॥

लोकनालिस्तवेऽपि

सोहम्मंमि दिवहा श्रहाइज्झायरज्जु माहिंदे। चत्तारि सहस्सारे पण्चचुए सत्त लोगन्ते॥ १॥ इत्युक्तम्॥ रज्ज्वाश्चतुर्थो भागो यस्तत् खंडुकमिति स्मृतम्। विष्कम्भायामपिंडैस्तत् समानं घनहस्तवत्॥ १५॥

આ અભિપ્રાય આવશ્યકસૂત્રની નિર્યુક્તિ અને ચૂર્ષિ તથા સંગ્રહણી વગેરે ગંથાના છે. ભગવતીસૂત્ર વગેરેને અભિપ્રાયે તા ઘર્માનારકીની નીચે અસંખ્ય યાજન મૂકયા પછી 'લાક'ના મધ્યભાગ આવે છે તેથી તે જગ્યાએ સાત રજ્જી પૃર્ણ થાય છે. પરન્તુ એ બહુ વિશેષ નહિં હાવાથી અહિં નહિં કહ્યું હાય. વળી યાગશાસ્ત્રની વૃત્તિને અભિપ્રાયે તા સમભાગ પૃથ્વી-તળથી તે સાધમ અને ઇશાન દેવલાક સુધીમાં દાઢ રજ્જી, સનતકુમાર અને માહેન્દ્ર દેવલાક સુધીમાં આઢી રજ્જી, અન્યુત દેવલાક સુધીમાં પાંચ રજ્જી, ગ્રેવેયક સુધીમાં છરજ્જી અને લાકાનત સુધીમાં સાત રજ્જી થાય છે. જીવાભિગમસૂત્રને વિષે પણ 'સાધમ'—ઇશાન આદિ સૂત્રવ્યાખ્યાન'માં બહુસમભૂભાગથી ઉપર ચંદ્ર સૂર્ય ગ્રહ નક્ષત્ર અને તારાઓ મૂકીને ઘણા કોડ (અસંખ્યાત) યાજન જઇએ ત્યારે દાઢ રજ્જી થાય છે એમ કહ્યું છે.

<sup>&#</sup>x27; લાેકનાલિ સ્તવ' માં પણ સાેધમ દેવલાેકસુધીમાં દાેઢ, માહેન્દ્રસુધીમાં અઢી, સહસાર સુધીમાં ચાર, અચ્યુત સુધીમાં પાંચ અને લાેકાન્તે સાત રજ્જી થાય છે એમ કહ્યું છે.

હુવે 'રજજી 'ના ચતુર્થ અંશ તે એક 'ખંડુક ' કહેવાય છે. અને એ સમચારસ હાથની પેઠે લંબાઇ, પહાળાઇ અને જાડાઇમાં એકસરખું છે. ૧૫.

षद्पंचाशस्त्रंडुकोचा सा चतुःखंडुकायता।
त्रसनाडी भवेदत्र त्रसजीवाश्रयाविधः॥ १६॥
रेखाः पंचोध्ध्वेगाः सप्तपंचाशित्तर्यगायताः।
त्रालिख्य क्वापि पद्टादौ भावनीया तदाकृतिः॥ १७॥
सा चतुर्दशरज्जूचा तथैकरज्जुविस्तृता।
सर्वलोकस्याथ मानं वच्चये खंडुकसंख्यया॥ १८॥
रज्ज्वाः सर्वाधःस्थितायाः खंडुकेषु चतुर्ष्वपि।
स्युरष्टाविंशतिस्तिर्यक्खंडुकानीति तद्विदः॥ १९॥
तत्रोद्यं त्रसनाडीस्थं खंडुकानां चतुष्टयम्।
द्वादश द्वादश ततः परितः पार्श्वयोद्वयोः॥ २०॥

एवं सर्वत्रापि ॥

षड्विंशतिर्द्वितीयस्या रज्ज्वाः खंडचतुष्टये । तृतीयस्याः खंडुकेषु चतुर्षु जिनसंख्यया ॥ २१ ॥

અહિં છપ્પન ખંડુક ઉંચી અને ચાર ખંડુક પહેાળી ત્રસજવાના આશ્રયવાળી 'ત્રસનાડી' હાય છે. ૧૬.

પાંચ ઉભી અને સત્તાવન આડી (પહેાળી) લીટીઓ કેાઇ પાટલાપર આળેખીએ એના જેવી ત્રસનાડીની આકૃતિ સમજવી. ૧૭.

સાળમા <sup>શ્</sup>લાેકમાં છ<sup>પ</sup>પન ખંડુક કહ્યા એ પ્રમાણે ચાૈદ રજ્જુ ઉંચી અને પંદરમા <sup>શ્</sup>લાેકમાં ચાર ખંડુક કહ્યા છે એ એક રજ્જુ પંહાેળી–એ પ્રમાણે 'ત્રસનાડી ' નું માપ થયું. હવે સકળ 'લાેક ' નું કયાં કયાં કેટલા કેટલા ખંડુક 'માન ' છે તે કહ્ં છું. ૧૮.

સાથી હેઠળની રજ્જાના ચારે ખંડુકા જેટલામાં એ તીર્છી અઠ્યાવીશ ખંડુક જેટલા (પહાળા) છે. ૧૯.

એ અઠ્યાવીશમાંના ચાર ત્રસનાડીમાં આવેલા છે; અને ત્રસનાડીને એઉ પડે ખે ખાર ખાર આવેલા છે. (એમ અઠ્યાવીશ થયાં ). ૨૦.

ખીજે પણ સર્વત્ર એમજ સમજવું.

બીજી રજ્જાના ચારે ખંડુકેામાં છવ્લીશ ખંડુક જેટલી અને ત્રીજી રજ્જાના ચારેમાં ચાલીશ ખંડુક જેટલી એની ( લાેકની ) પહાેળાઇ છે. ૨૧.

नखसंख्यानि तुर्याया रज्ज्वाः तेषु चतुर्व्विष ।
पंचम्याः षोडश दश षष्ट्याः खंडचतुष्ट्ये ॥ २२ ॥
ससम्या श्रिप खंडेषु चतुर्षु तच्चतृष्ट्यम् ।
श्रष्टम्याः प्राक् खंडुके द्वे चतुःखंडुकिविस्तृते ॥ २३ ॥
श्रपरे द्वे खंडुके च षद्खंडुकसमातते ।
श्रष्टखंडुकिविस्तारं नवम्या श्राद्यखंडुकम् ॥ २४ ॥
दशखंडुकिविस्तारं द्वितीयं द्वे ततः परे ।
द्वादशखंडुकव्यासे स्युरित्थं नवरज्जवः॥२५॥ त्रिभिर्विशेषकम्॥
दशम्याः प्राच्यमर्धं च षोडशखंडुकाततम् ॥ २६ ॥
परमर्धं तथैतस्या नखखंडुकिविस्तृतम् ॥ २६ ॥
एकादश्याः पूर्वमर्धमिष तावत्समाततम् ।
द्वितीयमर्धमस्याश्च षोडशखंडुकाततम् ॥ २७ ॥
द्वादश्याः प्राक्तनं त्वर्धं प्रोक्तं द्वादशखंडुकम् ।
दशखंडुकिविस्तारमन्त्यमर्धमुदीरितम् ॥ २८ ॥

ચાથી રજ્જામાં ચારે ખંડુકામાં એની વીશ ખંડુક પહેાળાઇ છે, પાંચમીમાં સાળ અને છઠ્ઠીમાં દશ ખંડુક પહેાળાઇ છે. ૨૨.

વળી સાતમી રજ્જાના ચાર ખંડુકેામાં એની ચાર ખંડુક પહેાળાઇ છે. આઠમી રજ્જાના પહેલા બે ખંડુકેામાં ચાર ખંડુક અને બીજા બેમાં છ ખંડુક પહેાળાઇ છે.

નવમી રજ્જીના પહેલા ખંડુકમાં આઠ, બીજામાં દશ અને ત્રીજા ચાથામાં બાર ખંડુક જેટલી એની પહેાળાઈ છે. ( આ પ્રમાણે નવ રજ્જી સુધીની વાત થઇ ). ૨૩–૨૫.

દશમી રજ્જીના પહેલા બે ખંડુકમાં સાળ અને બીજા બે ખંડુકમાં એની વીશ ખંડુક પહેાળાઇ છે. ૨૬.

અગ્યારમી રજજીના પહેલા એ ખંડુકમાં એની વીશ ખંડુક પહેાળાઇ છે અને બીજા એમાં સાળ ખંડુક પહેાળાઇ છે. ૨૭.

આરમી રજજીના પ્રથમાર્ધમાં આર અને દ્વિતીયાર્ધમાં દશ ખંડુક જેટલી એની પહેાળાઇ છે. ૨૮. श्राद्यं खंडं त्रयोदश्या निर्दिष्टं तावदाततम् । श्रष्टखंडुकविस्तीर्श्यमिमं खंडुकत्रयम् ॥ २९ ॥

चतुर्दश्याः प्राक्तनेऽर्धे खंडुकानि षडायतिः।

चत्वारि खंडुकान्यस्या विस्तृतिः पश्चिमेऽर्धके ॥ ३० ॥

प्रत्येकमेषामंकानां स्वस्ववर्गविधानतः । भवेद्वगितलोकस्य मितिः खंडुकसंख्यया ॥ ३१ ॥ भवेत्स तद्गुणो वर्ग इति वर्गस्य लज्जणम् । यथाष्टाविंशतेः सप्तशती चतुरशीतियुक् ॥ ३२ ॥

एवं सर्वत्र स्थापना विलोक्या ॥
खंडुकानां शतान्यष्टावधिकानि च षोडरा ।
दृष्टलोके दृष्टलोकेरुकतानि सर्वसंख्यया ॥ ३३ ॥
प्रोक्तं वर्गितलोके च सर्वाग्रं खंडुकोद्भवम् ।
सहस्राणि पंचदश द्वे शते नवतिश्च षद् ॥ ३४ ॥
लोकस्य वर्गकरणे ज्ञेयमेतत् प्रयोजनम् ।
प्रमाणं सर्वतोऽनेन लोकस्य भवति ध्रुवम् ॥ ३५ ॥

તેરમી રજ્જાના પહેલા ખંડુકમાં દશ ખંડુક જેટલી ' લાેક ' ના પહાળાઈ છે અને શાેષ ત્રણમાં આઠ આઠ ખંડુક પહાળાઇ છે. ૨૯.

ચાદમી રજ્જીના પ્રથમાર્ધમાં છ ખંડુક જેટલી અને દિલીયાર્ધમાં ચાર ખંડુક જેટલી એની પહાળાઇ છે. ૩૦.

આ જે જે આંકડા કહ્યા તેમના તેમના વર્ગ કરવાથી વર્ગિત લાેકના ખંડુકાેની સંખ્યા આવે છે. ૩૧.

હરકાઇ રકમને એ જ રકમે ગુણવાથી જે આવે તે એ રકમના 'વર્ગ' કહેવાય છે. જેમકે અઠ્યાવીશને અઠ્યાવીશે ગુણુતાં સાતસો ચારાશી આવે—એ અઠ્યાવીશના 'વર્ગ' કહેવાય. ૩૨.

આ બધું ગ્રંથના પ્રારંભમાં મૂકેલ ' લાેકનાલિકા ' જાેવાથી સમજારાે.

કેવળજ્ઞાનીઓએ દષ્ટલાકમાં ખંડ્કાની સર્વ સંખ્યા આ પ્રમાણે આઠસાને સાેળ છે એમ કહ્યું છે. ૩૩.

વળી 'વર્ગ' કરેલા લાેકના સર્વ ખંડુકાેનાે સરવાળાે પંદરહજાર અસાેને છતું થાય છે.૩૪. વર્ગ કરવાતું પ્રચાેજન એ છે કે એથી એતું એટલે કે ' લાેક ' તું સર્વ બાજીથી ચાેક્કસ પ્રમાણ અર્થાત્ ક્ષેત્રફળ નીકળે છે. ૩૫. दशहस्तपृथोर्यद्वत्तावदीर्घस्य वेश्मनः ।
दशानां वर्गकरणे सर्वं चेत्रफलं भवेत् ॥ ३६ ॥
षट्पंचाशत्वंडुकोच्चयथोक्तपृथुलस्य च
लोकस्यास्य त्रयो भेदा मध्याधऊर्ध्वभेदतः ॥ ३७ ॥
ऊर्ध्वमध्याधःस्थितत्वाद्वचपदिश्यन्त इत्यमी ।
यद्वोत्कृष्टमध्यहीनपरिणामात्तथोदिताः ॥ ३८ ॥

यदुक्तं भगवतीवृत्तौ स्थानांगवृत्तौ च ।
श्रहवा श्रहपरिगामो खेत्तणुभावेगा जेगा श्रोसन्नम् ।
श्रमहो श्रहोत्ति भिगाओ दव्वागं तेणहोस्रोगो ॥ ३९ ॥
उद्धं उवरिं जं ठिश्र सहस्वेत्तं खेत्तस्रो श्र दव्वग्रगा ।
उप्पर्जात सुभावा जेगा तओ उद्धलोगोत्ति ॥ ४० ॥
मज्झग्रुभावं खेत्तं जं तं तिरियं ति वयग्रपज्जवश्रो ।
भग्नाइ तिरिय विसास्ं श्रश्रो य तं तिरियलोगोत्ति ॥४१॥

જેમકે દશ હાથ પહેાળા અને તેટલાજ લાંબા ઘરનું, દશના 'વર્ગ' કરવાથી (સા હાથ) ક્ષેત્રકળ નીકળે છે. ૩૬.

છપ્પન ખંડુક ઉંચા અને ઉપર કહ્યો તેટલા ( ઓછા-વત્તો ) પહાળા એવા આ લાક અધ:, મધ્ય અને ઊધ્વ —એમ ત્રણ પ્રકારના કહેવાય છે. ૩૭.

<sup>(</sup> સર્વથી ) હેઠળ, મધ્યમાં અને ( સર્વથી ) ઉપર રહેલ હેાવાથી ( અર્થાત્ સ્થાનપરત્વે ) એમ કહેવાય છે; અથવા એનાં હીન, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ પરિણામને લઇને એનાં એવાં નામ પડેલાં છે. ૩૮.

ભગવતી તથા સ્થાનાંગ સૂત્રોની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે—આ લાેકના અધ: વગેરે પ્રકાર પરિ હાુમને લઇને અથવા તાે ક્ષેત્રના સ્થાનને લઇને કહેલાં છે; જેમકે અહાેળતાએ ત્યાં દ્રવ્યાના અશુભ પરિહ્યામાના સંભવ છે, માટે અશુભ–અધા–લાેક; અથવા અધ:–નીચે રહેલાે છે– માટે અધાલાક. ૩૯.

ઊર્ધ્વ ભાગમાં રહેલું છે એટલા માટે, અથવા તો ત્યાં એવા ક્ષેત્રપ્રભાવને લઇને શુભ-પરિણામી દ્રવ્યોના સંભવ છે માટે, ઊર્ધ્વલાક. ૪૦.

વળી મધ્યમ પરિણામવાળા દ્રવ્યોના સંભવના યાગને લઇને, અથવા મધ્યમાં આવેલું હાઇને તિર્પ્યુ લાક નામ પડેલું છે. ૪૧.

रत्नप्रभाया उपिर श्लुष्ठकप्रतरद्वये ।

मेर्नन्तःकन्दोर्ध्वभागे रुचकोऽष्टप्रदेशकः ॥ ४२ ॥
तत्रोपिरस्थे प्रतरे खप्रदेशचतुष्टयम् ।
विद्यते गोस्तनाकारं तथैवाधस्तनेऽपि तत् ॥ ४३ ॥
खप्रदेशाष्टकं तच्चोपर्यधो भावतः स्थितम् ।
चतुरैश्चतुरस्नात्म प्रोच्यते रुचकाख्यया ॥ ४४ ॥
तस्माञ्चवशतान्यूर्ध्वमधो नवशतानि च ।
एतावान् मध्यलोकः स्यादाकृत्या झहरीनिभः ॥ ४५ ॥
योजनानां नवशतान्यतीत्य रुचकादितः ।
श्वालोकांतमधोलोकस्तप्राकृतिरुदाहृतः ॥ ४६ ॥
गत्वा नवशतान्येव रुचकाद्योजनान्यथ ।
ऊर्ध्वीकृतमृदंगाभ ऊर्ध्वलोकः प्रकीर्तितः ॥ ४७ ॥
सातिरेकसप्तरङ्जुमानोऽधोलोक इष्यते ।
ऊर्ध्वलोकः किचिद्नसप्तरङ्जुमितः स्मृतः ॥ ४८ ॥

રત્નપ્રભા નારકીની ઉપરના બે ક્ષુલ્લક પ્રતરમાં મેરૂની અંદરના કંદના ઊર્ધ્વભાગમાં આઠપ્રદેશાવાળા ' રૂચક ' આવેલા છે. ૪૨.

એમાંથી ઉપલા પ્રતરમાં ગાયના સ્તનાની જેમ ચાર આકાશપ્રદેશ રહેલા છે; તેમ ની-ચેના પ્રતરમાં પણ ચાર પ્રદેશ રહેલા છે. એવી રીતે હેઠ ઉપર રહેલા એ આઠ આકાશપ્ર-દેશોને જ્ઞાની પુરૂષા 'ચારસરૂચક ' એવા નામથી એાળખે છે. ૪૩–૪૪.

ત્યાંથી નવસા ચાજન ઊર્ધ્વ અને નવસા ચાજન નીચે–એટલાે ' મધ્યલાેક ' છે અને તે ઝાલરના આકારે રહેલ છે. ૪૫.

રૂચકથી નીચે નવસા ચાજન મૂકયા પછીથી લાેકના અન્તસુધીના ભાગ–તે ' અધાલાેક' છે, અને એ કુંભીને આકારે રહેલ છે. ૪૬.

રૂચકથી ઉપર નવસાે ચાજન મુકયા પછીનાે ભાગ–તે ' ઊધ્વ'લાેક. ' એના વળી ઉભા કરેલા મુદ્દગના જેવા આકાર છે. ૪૭.

અધાલાક પ્રમાણમાં સાત રજ્જીથી કંઇક અધિક છે, ઊ<sup>દ</sup>ર્વ લાેક સાત રજ્જીથી કંઇક એાછા છે. ૪૮.

2

यर्माघनोदिध्यनतनुवातान् विहायसः ।

य्यसंख्यभागं चातीत्य मध्यं लोकस्य कीर्त्तितम् ॥ ४९ ॥

यसमादूर्ध्वमधश्चेव संपूर्णा सप्तरज्ञवः ।

यथ त्रयाणां लोकानां प्रत्येकं मध्यमुच्यते ॥ ५० ॥

यर्मायां सर्वतः चुल्लमत्रास्ति प्रतरद्वयम् ।

मंडकाकारमेकैकं खप्रदेशात्मकं च तत् ॥ ५१ ॥

रुचकेऽत्र प्रदेशानां यच्चतुष्कद्वयं स्थितम् ।

तत्समश्रेणिकं तच्च विज्ञेयं प्रतरद्वयम् ॥ ५२ ॥

लोकवृद्धिरूर्ध्वमुखी तयोरुपि संस्थितात् ।

यथःस्थितात्पुनः तस्माल्लोकवृद्धिरधोमुखी ॥ ५३ ॥

तिस्मिश्च लोकपुरुषकटीतटपटीयसि ।

मध्यभागे समभूमिज्ञापको रुचकोऽस्ति यः ॥ ५४ ॥

स एव मध्यलोकस्य मध्यमुक्तं महात्मिभः ।

दिग्विदिग्निर्गमश्चास्मान्नाभेरिव शरोद्गमः ॥ ५५ ॥ युग्मम् ॥

दिग्विदिग्निर्गमश्चास्मान्नाभेरिव शरोद्गमः ॥ ५५ ॥ युग्मम् ॥

## तथाहुः।

ઘર્મા, ઘનાદાધ, ઘનવાત, તનુવાત અને આકાશના અસંખ્યાતા ભાગ મૂક્યા પછી લાકના મધ્ય ભાગ કહ્યો છે. એથી ઉપરના ભાગ સંપૂર્ણ સાત રજજી છે અને હેઠળના ભાગ પણ એટલાજ એટલે કે સંપૂર્ણ સાત રજ્જી પ્રમાણ છે. ૪૯–૫૦.

હવે ત્રણે લાકના પ્રત્યેકના મધ્યભાગ કહે છે.

ઘર્મા પૃથ્વીના સર્વત: ક્ષુલ્લક (ન્હાનાં )–એવાં બે 'પ્રતર' છે. તે દરેકના 'માંડા ' જેવા આકાર છે અને એ પ્રત્યેક એક આકાશપ્રદેશ પ્રમાણ છે. અહિં રચકના આકાશ પ્રદે-શાની જે બે ચાકડી સમશ્રેણિએ રહેલી છે એને જ એ બે ક્ષુફ્ષક પ્રતર સમજવાં. પ૧–પ૨.

એ એઉ પ્રતરની ઉપર લાેકવૃદ્ધિ ઊધ્વ<sup>િ</sup> મુખે છે. વળી નીચે એની અધામુખી વૃદ્ધિ પણ છે. પ૩.

લાકાત્મક પુરૂષના કડીતટરૂપ આ મધ્ય ભાગમાં જે સમભૂતળવાળા રૂચક પ્રદેશ છે તેને જ મહાત્માંઓ મધ્ય (તિચ્ર્જા) લાકનું મધ્ય કહે છે; અને ત્યાંથીજ દિશાઓ અને વિદિશાઓ નીકળે છે, નાભિપ્રદેશમાંથી નસા નીકળે છે તેમ. ૫૪-૫૫.

श्रहपएसो रुश्रगो तिरिश्रलोगस्स मञ्झयारंमि। एस पभावो दिसागां एसेव भवे श्रग्रुदिसाग्रम्॥ ५६॥

पूर्वा पूर्वदित्त्त्वा च दक्षिणा दिक्षिणापरा।
पश्चिमा पश्चिमोदीची चोत्तरोत्तरपूर्विका ॥ ५७ ॥
ऊर्ध्वा तथाधस्तनी च दशैवं गदिता दिशः ।
दिशः षद् तश शुद्धाख्या चतस्रो विदिशोऽपराः ॥ ५८ ॥ युग्मम् ॥
विजयद्वारिदक् प्राची प्रादक्षिणयात्ततः पराः ।
एतासां देवतायोगान्नामान्यूचुः पराणयपि ॥ ५९ ॥
ऐन्ह्याग्नेयी तथा याम्या नैर्ऋती किंच वारुणी।
वायव्येतः परा सौम्येशानी च विमला तमा ॥ ६० ॥

रुचकानन्तरं दिच्च द्वौ द्वौ व्योम्नः प्रदेशकौ। विदिच्च पुनरेकैक एषाद्या पंक्तिराहिता ॥ ६१ ॥ द्वितीयस्यां पुनः पंक्तौ चत्वारो दिक्प्रदेशकाः। एवं द्वौ द्वौ विवर्धेते प्रतिपंक्तिप्रदेशकौ ॥ ६२ ॥

આ સંબંધમાં ગાથા છે કે ' તીર્છાલાકની મધ્યમાં આઠ પ્રદેશાવાળા રૂચક છે, અને એ જ દિશાએાનું તેમજ વિદિશાએાનું ઉત્પત્તિસ્થાન છે. પક્

<sup>(</sup>૧) પૂર્વ, (૨) દક્ષિણપૂર્વ (અગ્નિ), (૩) દક્ષિણ, (૪) દક્ષિણપશ્ચિમ (નૈન્કત્ય), (૫) પશ્ચિમ, (૬) ઉત્તરપશ્ચિમ (વાયવ્ય), (૭) ઉત્તર, (૮) ઉત્તરપૂર્વ (ઇશાન), (૯) ઊર્ધ્વ અને (૧૦) અધ:—એમ દશ દિશાઓ છે. એમાં છ શુદ્ધ દિશાઓ કહેવાય છે અને શેષ ચાર (અગ્નિ, નૈઝ્કત્ય, વાયવ્ય અને ઇશાન) વિદિશાએમ (ખુણા) કહેવાય છે. ૫૭–૫૮.

વિજયદ્રારની દિશા તે પૂર્વ દિશા અને એની જમણી બાજીથી ફેરા કરતાં ( પ્રદક્ષિણા દેતાં ) અનુક્રમે બાકીની બીજી દિશાવિદિશા આવે છે. પદ.

આ દશે દિશાઓનાં વળી દેવાના સંબંધને લઇને બીજાં પણ નામ છે. તે આ પ્રમાણે:— (૧) ઐન્દ્રી, (૨) આગ્નેયી, (૩) યામી, (૪) નૈર્જાતી, (૫) વાર્ણી, (૬) વાયવ્યા, (૭) સામ્યા, (૮) ઇશાની, (૯) વિમલા અને (૧૦) તમા.  $\mathbf{to}$ .

રચક પ્રદેશની પછી, પ્રત્યેક દિશામાં અળ્બે અને પ્રત્યેક વિદિશામાં અકેક આકાશપ્રદેશ છે. એને પહેલી ' પંક્રિત ' કહી છે. ૬૧.

एवं च — असंख्येयतमा पंक्तिरसंख्येयप्रदेशिका ।
लोकान्तं स्पृशति द्वाभ्यामन्ताभ्यां भृशमायता ॥ ६३ ॥
ततो लोकस्य वृत्तत्वात्प्रतिपंक्तिप्रदेशको ।
हीयेते तेन लोकान्ते पंक्तिश्चतुःप्रदेशिका ॥ ६४ ॥
एकतो द्विप्रदेशत्वं चतुःप्रदेशतान्यतः ।
ततो हि मुरजाकारो भवेल्लोकदिशामिह ॥ ६५ ॥
एकतो यस्य संकीर्णं मुखं पृथुलमन्यतः ।
स मृदंगविशेषः स्यान्मुरजेति प्रसिद्धिभाक् ॥ ६६ ॥
यथेकस्मिन् खप्रतरे भाविता मुरजाकृतिः ।
सर्वेष्वपि प्रतरेषु तथा भाव्या दिगाकृतो ॥ ६७ ॥
शकटोध्वींस्थिताः किंचालोकव्यपेत्तया दिशः ।
तुंडं तु शकटस्यास्य रुचकोपरि भाव्यताम् ॥ ६८ ॥

બીજી પંક્તિમાં ચાર દિક્ષ્પ્રદેશા છે. અને એવી રીતે દરેક પંક્તિમાં અ∘બે પ્રદેશા વધતા છે. ૬૨.

એમ હાવાથી, અસંખ્ય આકાશ પ્રદેશાને લઇને, પંજ્તિએા પણ અસંખ્ય છે. એમાંથી છેક છેવટની પંજ્તિ પાતાના બે છેડાવડે લાેકના અન્ત એટલે છેડાને સ્પર્શીને રહેલી છે. ૬૩.

વળી લાેક વર્તુળાકાર–ગાેળ⁴ હાેવાથી આગળ જતાં પંક્તિએ પંક્તિએ અ∘બે પ્રદેશા ઘટતા આવે છે અને તેથી લાેકને અંતે રહેલી પંક્તિ ચાર પ્રદેશની થઇ રહે છે. ૬૪.

ું એવી રીતે એક તરફથી હિપ્રદેશતા અને બીજી તરફથી ચતુઃપ્રદેશતા થઇ તેથી લાેક-દિશાએોના ' મુરજ ' જેવા આકાર થાય છે. ૬૫.

જેનું મુખ એક તરફ સાંકડું અને બીજી બાજીએ પહેાળું હાેય એવા મૃદંગને 'મુરજ' કહે છે. ૬૬.

એક આકાશપ્રતરને વિષે જેવી મૃદંગની આકૃતિ કહી તેવીજ સર્વપ્રતરને વિષે દિશા-એાની પણ સમજી લેવી. ૬૭.

અલેાકની અપેક્ષાએ દિશાએા, ગાડાની ઉંધની જેમ રહેલી છે. તેમાં ગાડાનું મુખ રૂચકની ઉપર રહેલું ભાવલું –કલ્પલું. ૬૮.

૧ જો લાેક વર્તુ લાકારે છે તાે ખાંડુકના ગણત્રીમાં દરેક પાંક્તિએ તદ્દગુણા કેમ કર્યા ? તદ્દગુણા ખાંડુક તાે ચારસ લાેક હાેય તાે જ હાેઇ શકે શતત્ત્વ બહુશ્રુતગમ્ય.

रुचकस्योपरितनं यस्प्रदेशचतुष्टयम् ।
विमलाया दिशस्तच प्रोक्तमादितया जिनैः ॥ ६९ ॥
तस्तमश्रेणिकैस्तावन्मितैर्जाता प्रदेशकैः ।
ऊर्ध्वलोकालोकगता विमला दिगुदीरिता ॥ ७० ॥
रुचकस्याधस्तनं यस्प्रदेशानां चतुष्टयम् ।
तत्तमाया दिशः प्रोक्तं जिनैरादितया श्रुते ॥ ७१ ॥
तन्मूला विमलातुल्या किन्त्वधोगामिनी तमा ।
तदिमे रुचकाकारे चतुःप्रदेशविस्तृते ॥ ७२ ॥
द्रयोद्वयोदिशोरन्तिश्चन्नमुक्तावलीसमाः ।
एकप्रदेशा विदिशो लोकालोकान्तसीमया ॥ ७३ ॥
दिशः स्युद्विप्रदेशात्त्र्या द्रचुत्तरा रुचकोद्भवाः ।
विदिशोऽनुत्तरा एकप्रदेशा रुचकोद्भवाः ॥ ७४ ॥
दशोऽप्येता श्रसंख्येयप्रदेशा लोकसीमया ।
श्रलोकापेक्षया सर्वाः स्युरनन्तप्रदेशिकाः ॥ ७५ ॥

રૂચકની ઉપરના જે ચાર આકાશપ્રદેશો છે ત્યાંથી વિમળા ( ઊધ્વ<sup>°</sup> ) દિશાની શરૂઆત કહેલી છે. ૬૯.

એ રીતે સમશ્રેણિક ચાર પ્રદેશાવડે ઉત્પન્ન થઇ, વિમળા દિશા ઉંચે <mark>લોક અને અલે</mark>ો-કમાં પણ વ્યાપી રહેલી *છે.* ૭૦.

વળી રચકની નીચેના જે ચાર આકાશપ્રદેશો છે તેને જિનેશ્વરોએ ' તમા ' દિશાની શરૂઆત કહી છે. ૭૧.

વિમળાનું જે સૂળ તે જ આ તમા દિશાનું પણ મૂળ છે. વિમળા ઊધ્વેગામી છે ત્યારે તમા અધાગામિની છે–એટલા ફેર. વળી બેઉના એક્સરખા–રૂચક જેવા જ આકાર છે અને બેઉ સરખી ચાર આકાશપ્રદેશના વિસ્તારવાળી છે. ૭૨.

બળ્બે દિશાએાની વચ્ચે છુટી છુટી રહેલી માળાની સેર જેવી અને એકપ્રદેશી 'વિદિ-શાએા' છે અને તે લાેક અને અલાેકની સીમા પર્યન્ત પહાેંચતી છે. ૭૩.

રૂચકથી નીકળેલી દિશાએા બેપ્રદેશી ને બેબે પ્રદેશ વધતી વિસ્તારવાળી છે. વિદિ-શાએા તા રૂચકથી ઉત્પન્ન થઇ છે છતાં પણ ક્ષ્ક્ર્ત એક પ્રદેશના વિસ્તારવાળી જ છે. ૭૪.

प्रत्येकमासां सर्वासां दिशां सर्वे प्रदेशकाः।
ऋतयुग्मिमताः सन्ति सिद्धान्तपरिभाषया ॥ ७६ ॥
तदुक्तमाचारांगनिर्युक्तौ । सब्वा य हवंति कडजुम्मेत्ति ॥
ऋतयुग्मादिस्वरूपं चैवम् ।

चतुष्केण ह्वियमाणश्चतुःशेषो हि यो भवेत्। श्रभावात् भागशेषस्य स ख्यातः कृतयुग्मकः॥ १॥ तदुक्तं भगवती १८ शतकस्य चतुर्थोद्देशकवृत्तौ।

कृतं सिद्धं पूर्णं ततः परस्य राशिसंज्ञान्तरस्याभावेन न तु श्रोजः-प्रभृतिवत् श्रपूर्णं यत् युग्मं समराशिविशेषः तत् कृतयुग्मम् इति ॥

> चतुष्केण हियमाणस्त्रिशेषस्योज उच्यते । द्विशेषो द्वापरयुग्मः कल्पोजश्चैकशेषकः ॥ २ ॥

# तथा च भगवतीसूत्रे।

# गोयम ! जेगां रासीचउक्कगेगां अवहारेगां अवहीरमागो अवहीरमागो

લાેકસીમાની અપેક્ષાએ દશે દિશાએા **અસ**ંખ્યાત પ્રદેશના વિસ્તારમાં છે, અને અલાે-કની અપેક્ષાએ **અનન્ત** પ્રદેશાના વિસ્તારમાં છે.

આ સર્વ દિશાઓના પ્રત્યેકના સર્વ પ્રદેશા સિદ્ધાન્તની પરિભાષામાં ' કૃત્યયુ-ગમે ' છે. હદ

શ્રીઆચારાંગસૂત્રની નિર્યુકિત પણ એ વાતની સાક્ષી પૃરે છે.

' કૃતસુગ્મ ' વગેરેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે:—

કાઈપણ રકમને ચારે ભાંગતાં ચાર વધે તે ૨કમ ભાગશેષના અભાવથી 'કૃતયુગ્મ ' કહેવાય. ( હષ્ટાન્ત તરીકે 'સાળ ' ).

આના સંબંધમાં ભગવતીસ્ત્રનાં અઢારમા શતકના ચાથા ઉદ્દેશમાં કહ્યું છે કે—

'**કૃત**' એટલે સિદ્ધ અથવા પૂર્ણે,–(કેમકે તે પછી અન્ય રાશિસંજ્ઞાના અભાવ છે) પરન્તુ 'એનજ' આદિની પેઠે અપૂર્ણ નહિં–એવું જે '**યુગ્મ**' (એટલે તુલ્યરા-શિવિશેષ) તે 'કૃતયુગ્મ 'કહેવાય.

को ચારે ભાંગતાં ત્રણ શેષ રહે તો તે 'ચ્યોજ' કહેવાય ( જેમકે ' પંદર '), વળી

चउ पज्झवसिए सेगां कडजुम्मे । एवं ति पज्झवसिए तेउए । दु पज्झवसिए दावरजुम्मे । एग पज्झवसिए किताओंगे । इति ॥

> यो मुलतोऽपि राशिः स्याचतुस्त्रिद्वचेकरूपकः । सोऽपि ज्ञेयः कृतयुग्मत्र्योजादिनामधेयभाक् ॥ ३ ॥

# तदुक्तं भगवतीवृत्तौ ।

त्रिभिरादित एव कृतयुग्माद्वोपरिवर्तिभिरोजो विषमराशिविशेष स्थ्योज इति । द्वाभ्यामादित एव कृतयुग्माद्वोपरिवर्तिभ्यां यदपरं युग्मा-दन्यन्नामनिपातनविधिद्वीपरयुग्मम् । कल्पेन एकेन त्रादितः एव कृतयु-ग्माद्वोपरिवर्तिना स्रोजः विषमराशिविशेषः कल्पोज इति ॥

कर्मप्रकृतिवृतौ तु एतेषां निरुक्तिः एवं दृश्यते ॥ इह कश्चिद्विवः क्षितः राशिः स्थाप्यते । तस्य कलिद्वापरत्रेताकृतयुगसंज्ञैः चतुर्भिः भागः ह्रियते । भागे च हृते सति यदि एकः शेषो भवति तर्हि स राशिः कः ल्पोजः उच्यते यथा त्रयोदश । श्रथ द्वौ शेषौ तर्हि द्वापरयुग्मः यथा

જો ચારે ભાંગતાં એ શેષ રહે તો તે 'દ્રાપરયુગ્મ ' કહેવાય, ( જેમકે 'ચાર '); અને જો ચારે ભાંગતાં એક શેષ રહે તો તે 'કલ્પાજ ' કહેવાય ( જેમકે 'તેર ').

ભગવતી સૂત્રમાં પણ શ્રી ગાૈતમના પ્રક્ષના ઉત્તરમાં પ્રભુએ એમ જ કહ્યું છે.

વળી જે રકમ મૂળથી જ ચાર, ત્રણ, બે કે એક હોય તે પણ અનુક્રમે 'કૃતયુગ્મ ', ' ત્ર્યાજ ', 'દ્રાપરયુગ્મ ' કે 'કલ્પાજ ' કહેવાય છે.

એ વાત શ્રી ભગવતીની ટીકામાં પણ દ્રઢ કરી છે. જુએ:--

મૂળથી જ ત્રણની રકમ હાય કે કૃતસુર્ગ્મે ભાંગતાં ત્રણની રકમ વધે એવા રાશિરૂપ ઓજ હાય તે 'ત્ર્યોજ ' કહેવાય. મૂળથી જ ' બે ' ની રકમ હાય અથવા કૃતસુર્ગ્મે ભાંગતાં શેષ ' બે ' રહેતા હાય તે ' સુરુમ ' કે ' દ્વાપરસુરુમ ' કહેવાય. વળી મૂળથી જ ' એક ' ની રકમ હાય અથવા ' કૃતસુર્ગ્મે ' ભાંગતાં ઉપર ' એક ' ની રકમ વધે એવા વિષમરાશિવાળા ઓજ હાય તે ' કહેવાય.

<sup>&#</sup>x27;કર્મ પ્રકૃતિ' ની વૃત્તિમાં તેા એ ભાળતની આ પ્રમાણે નિર્ફક્ત (હકીકત) જણાય છે:— કાઇ અમુક રકમ ધારવી–કલ્પવી. અને તેને 'કલિ,''દ્રાપર,''ત્રેતા,'અને 'કૃતયુગ'નામની રાશિ લાવવા માટે ચારે સંખ્યાથી ભાગવી. ભાગ ચાલી રહ્યા પછી જે

चतुर्दश । श्रथ त्रयः शेषाः ततः त्रेतौजः यथा पंचदश । यदा तु न कि-चिदविष्ठते किन्तु सर्वातमना निर्लेपः एव भवति तदा स कृतयुगः य-था षोडशेत्यादि ॥

लोकमाश्चित्य साद्यन्ता एताः सर्वा द्यपि स्फुटम् ।
साद्यनन्ता विनिर्दिष्टा द्यलोकापेत्त्वया पुनः ॥ ७७ ॥
दिशामन्येऽपि मेदाः स्युः नामदिक् स्थापनाख्यदिक् ।
द्रव्यत्तेत्रतापभावप्रज्ञापकाभिधा दिशः ॥ ७८ ॥
यद् द्रव्यस्य सचित्तादेः दिगित्येवं कृताभिधा ।
सा नामदिग् विनिर्दिष्टा शिष्टेद्षष्टजगन्नयेः ॥ ७९ ॥
पट्टादौ चित्रितस्याथ जम्बूद्धीपादिकस्य यत् ।
दिग्विदक्स्थापनं सोक्ता स्थापनाशा विशारदेः ॥ ८० ॥
स्यात् द्रव्यदिगागमतो नोद्यागमत इत्यपि ।
दिक्पदार्थबुधस्तत्रानुपयुक्तः किलादिमा ॥ ८१ ॥

એક શેષ રહે તો તે ' કલ્પાજ ' કહેવાય, જેમકે ' તેર; ' જો ' બે ' શેષ રહે તો તે ' હાપરયુ-ગ્મ ' કહેવાય; જેમકે 'ચાદ; ' જો ત્રણ શેષ રહે તો તે ' ત્રેતાજ ' કહેવાય. જેમકે ' પંદર '; પરન્તુ જો શેષ કંઇ ન રહે તો તે ' કૃતચુગ ' કહેવાય, જેમકે ' સાળ '. ઇત્યાદિ.

આ સવે દિશાએક 'લોક 'ની અપેક્ષાએ 'સાદ્યન્ત ' છે; પરન્તુ ' અલોક 'ની અપે-ક્ષાએ 'સાદિ અનન્ત ' છે. ૭૭

વળી એક બીજી રીતે દિશાએના સાત પ્રકાર પણ થાય છે; જેમકે (૧) નામદિશા, (૨) સ્થાપનાદિશા, (૩) દ્રવ્યદિશા (૪) ક્ષેત્રદિશા (૫) તાપદિશા, (૬) ભાવદિશા અને (૭) પ્રજ્ઞાપકદિશા. ૭૮

<sup>ં</sup> સચિત્ત, વગેરે કેાઇ પણ દ્રવ્યનું અમુક દિશા એવું નામ આપવું તેને જિનેશ્વર ભગ-વાને ' નામદિશા ' કહી છે. ૭૯.

પટ વગેરેમાં આળેખીને જમ્બુદ્ધીય આદિકને દિશાવિદિશામાં સ્થાપન કરવા એને 'સ્થા-પનાદિશા '–એવું નામ આપ્યું છે. ૮૦.

ત્રીજી જે દ્રવ્યદિશા છે એ ' આગમથી ' અને ' નાેઆગમથી ' એમ બે લેંદે છે: દિધ્ પદના અર્થના બાેધ હાેય પણ એમાં ( ચિત્તની ) ઉપયુક્તતા–ઉપયાગ વર્ષતા ન હાેય એ

त्रिधा च नोश्रागमतः प्रज्ञप्ता द्रव्यतो दिशः ।
तत्राद्या दिक्पदार्थज्ञशरीरं जीववर्जितम् ॥ ८२ ॥
दितीया च दिक्पदार्थं ज्ञास्यन् वालादिरुच्यते ।
ज्ञशरीरभव्यदेहव्यतिरिक्ताप्यथोच्यते ॥ ८३ ॥
या प्रवृत्ता समाश्चित्य द्रव्यं त्रयोदशाणुकम् ।
तावद्वचोमांशावगाढं द्रव्यदिक् सा निवेदिता ॥ ८४ ॥
इतो न्यूनाणुजाते तु दिग्विदिक्परिकल्पनम् ।
न स्यात् द्रव्ये ततश्चेतज्ज्ञघन्यं दिगपेक्षया ॥ ८५ ॥
त्रिबाहुकं नवप्रादेशिकं समिभिलिख्य च ।
कार्येकैकग्रहवृद्धिः ध्रुवं दिश्च चतस्रष्ठु ॥ ८६ ॥
चेत्राशास्त्वधुनैवोक्तास्तापाशाः पुनराहिताः ।
सूर्योदयापेच्चयेव पूर्वाद्याः ता यथाक्रमम् ॥ ८७ ॥

'આગમથી દ્રવ્યદિશા ' જાણવી. વળી 'નાઆગમથી દ્રવ્યદિશા ' ત્રણ પ્રકારની છે: દિક્પદના અર્થનો જેને બાેધ હતો એ બાેધવાળાના શરીરમાં જીવ ન હાેય એ 'જ્ઞશરીર'રૂપ પહેલા પ્રકાર દિક્પદના અર્થનો બાેધ જેને થશે એવા જીવ બાળક કે એવા કાઇ હાય એ બીજો પ્રકાર 'ભવ્ય શરીર'. હવે 'જ્ઞશરીર 'ને 'ભવ્ય શરીર 'થી વ્યતિરિક્ત એવા ત્રીજો પ્રકાર કહે છે: તેર પરમાણવાળા અને એટલા જ આકાશપ્રદેશને અવગાહીને રહેલા દ્રવ્યને આશ્રચીને પ્રવતે'લી દિશા–એ ત્રીજો પ્રકાર છે. તેર કરતાં એાછા પરમાણવાળા દ્રવ્યથી દિશાવિદિશાની કલ્પના થઇ શકે નહિં, તેથી દિશાની અપેક્ષાએ એ 'તેર પરમાણ ' જઘન્ય પ્રમાણ છે. આ ત્રીજા પ્રકારમાં નવપ્રદેશી ત્રણ બાહુને આળેખીને ચારે દિશાઓમાં એકેક ઘરની વૃદ્ધિ કરવી. ૮૧–૮૬.

તે આ પ્રમાણે—

ચાથી ક્ષેત્રદિશાનું વર્ણન ઉપર આવી ગયું છે. હવે પાંચમી તાપદિશા વિષે કહે છે.

આ તાપદિશા સૂર્યની અપેક્ષાએ જ કહી છે; અને એ અનુક્રમે 'પૂર્વ' વર્ગરે છે. ૮૭.

3

तत्र यत्रोदेति भानुः सा पूर्वानुक्रमात् पराः ।
विसंवदन्त एताश्च चेत्रदिग्भः यथायथम् ॥ ८८ ॥
तथा ६। रुचकापेक्षया या स्यादिचाणा चेत्रलक्षणा ।
तापाशापेच्चया सा स्यादस्माकं ध्रुवमुत्तरा ॥ ८९ ॥
श्रष्टादशविधा भावदिशस्तु जगदीश्वरेः ।
श्रोक्ता मनुष्यादिभेदिभिन्ना इत्थं भवन्ति ताः ॥ ९० ॥
कर्माकर्मभूमिजान्तर्द्धीपसंमूर्छजा नराः ।
तथा द्वित्रिचतुःपंचेन्द्रियास्तिर्यंच श्राहिताः ॥ ९१ ॥
कायाश्चतुर्द्धा पृथिवीजलतेजोऽनिला इति ।
स्युः वनस्पतयो मूलस्कन्धाग्रपर्वसम्भवाः ॥ ९२ ॥
षोडशैता दिशो देवनारकांगिसमन्विताः ।
भवन्त्यष्टादश भावदिशस्तीर्थकरोदिताः ॥९३॥त्रिभिर्विशेषकम्॥
यत्र क्वचिदिष स्थित्वा प्रज्ञापको दिशां बलात् ।
निमित्तं विकत धर्मं वा ग्रुसः प्रज्ञापकाख्यदिक् ॥ ९४ ॥

છઠ્ઠી ભાવદિશા છે. એના જિનેશ્વરભગવાનાએ મનુષ્ય વગેરેના ભેદને લઇને અઢાર પ્રકાર કહ્યા છે. ૯૦

તે આ પ્રમાણે:—

(૧) કર્મ ભૂમિના મનુષ્યા, (૨) અકર્મ ભૂમિના મનુષ્યા, (૩) અન્તર્જી પના મનુષ્યા, (૪) સંમૂર્છિમ મનુષ્યા, (૫) બેઇન્દ્રિયતિર્થ ચ, (૬) તેઇન્દ્રિયતિર્થ ચ, (૭) ચતુરિન્દ્રય તિર્થ ચ, (૮) પંચેન્દ્રિય તિર્થ ચ, (૯) પૃથ્વીકાય, (૧૦) અપ્કાય, (૧૧) તેજસ્કાય, (૧૨) વાસુકાય, (૧૩) વનસ્પતિના મૂળ, (૧૪) એના સ્કંધ, (૧૫) એની ડાય, (૧૬) એના પર્વ, (૧૭) દેવ અને (૧૮) નારકી. ૯૧–૯૩.

આ પ્રમાણે અઢાર ભાવદિશા તીર્થ કરોએ કહેલી છે.

દિશાના સાતમા પ્રકાર પ્રજ્ઞાપક દિશા છે: કાઇ પણ સ્થળે બેઝીને, નિમિત્તિએા નિમિત્ત જ્ઞાનના અળથી નિમિત્ત ભાખે અથવા ગુરૂ ધર્મના ઉપદેશ કરે એ પ્રજ્ઞાપક દિશા જાણવી. ૯૪.

જે દિશામાં સૂર્ય ઉગે તે પૂર્વદિશા. અને તેથી અનુક્રમે ળીજી દિશાએા જાણવી. ૮૮. આ દિશાએા ક્ષેત્રદિશાસાથે મળતી આવતી નથી. કેમકે રૂચકની અપક્ષાએ જે ક્ષેત્રદિશા દક્ષિણ કહેવાય છે તે તાપદિશાની અપેક્ષાએ આપણી ઉત્તર દિશા છે. ૮૮–૮૯.

यस्या दिशः संमुखस्थः प्रज्ञापकः प्ररूपयेत्। धर्मं निमित्तादिकं वा सा पूर्वानुक्रमात्पराः॥ ९५॥

एताश्चाष्टादशिवधाः स्युस्तिर्यक् तत्र षोडश ।

तिस्रस्तिसः प्रतिविदिक् दिच्वेकेकेति कल्पनात् ॥ ९६ ॥

शकटोद्धास्थिताः प्रज्ञापकोपान्तेऽतिसंकटाः।

विस्तीर्णा बहिरूध्र्याधोयुक्ताश्चाष्टादश स्मृता ॥ ९७ ॥ युग्मम्।

अथ प्रकृतम्।

तथा

पृथिवयोस्तुर्यपंचम्योर्भध्ये यद्वियदन्तरम्।
तदर्भेऽधस्तने न्यूनेऽधोलोकमध्यभीरितम् ॥ ९८॥
श्वधस्तात् ब्रह्मलोकस्य रिष्टाख्यप्रस्तटे स्फुटम् ।
मध्यं तत्रोर्ध्वलोकस्य लोकनांथैर्विलोकितम् ॥ ९९॥
पूर्णेकरज्जुपृथुलात् चुल्लकप्रतरादितः।
जध्वं गतेऽङ्गुलासंख्यभागे तिर्धिग्ववर्द्धते ॥ १००॥
अंगुलस्यासख्यंभागः परमन्नेति भाव्यताम् ।
जध्वंगाद्युलंस्यांशादंशस्तिर्थग्गतो लघुः॥ १०१॥

જે દિશાની સન્સુખ રહીને ઉપદેશક ધર્માના બાેધ દે અથવા નિમિત્ત વગેરે કહે તે પૂર્વદિશા, અને એથી અનુક્રમે બીજ દિશાઓા જાણવી. ૯૫.

એના પણ અહારપ્રકાર થાય છે. દરેક વિદિશાના ત્રણ ત્રણ કલ્પવાથી **ભાર** પ્રકાર<sup>1</sup>; પ્ર<sub>ત્</sub>યેક દિશાના અકેક કલ્પતાં **ચાર** પ્રકાર; અને **એક** ઊધ્લે અને એક અધા. એમાં પહેલા સાળ તિર્છા છે અને એ શક્ટ એટલે ગાડાની ઉધની જેમ રહેલા, પ્રજ્ઞાપકની નજીકમાં અત્યન્ત સાંકડા અને આગળ બહુ વિસ્તીર્ણ–એવા સમજવા. ૯૬–૯૭.

હવે પ્રસ્તુત વાતપર આવીએ.

ચાથી અને પાંચમી નરકની વચ્ચે જે આકાશનું અન્તર છે એના લગભગ અરધા–એવા નીચલા ભાગમાં અધાલાકનું મધ્ય કહ્યું છે. ૯૮.

બ્રહ્મલાકની નીચે રિષ્ટ નામના પ્રતરમાં ઊર્ધ્વલાકનું મધ્ય છે એમ જિનેશ્વરભગવાનાએ ભાખેલું છે. ૯૯.

વળી, બરાબર એક રજ્જુ પહેાળા એવા ક્ષુક્લક પ્રતસ્થી આંગળના અસંખ્યાતમા ૧ જેમક પુર્વ હશાન હશાન, અને ઉત્તર હશાન, એમ ચારે વિદિશા માટે સમજવં.

#### एवमधोऽपि ॥

एवं चोर्ध्वलोकमध्यं पृथुलं पंचरज्जवः । हीयतेऽतस्तथैवोर्ध्वं रज्जुरेकावशिष्यते ॥ १०२ ॥

किंच रज्जुमानात् द्वितीयस्मात् चुल्लकप्रतराचितिः । अधोमुखी च तिर्यक् चांगुलासंख्यांशभात्रिका ॥ १०३ ॥ एवं चाधोलोकमूले पृथुत्वं सप्तरज्जवः । श्रथात्र सूचीरज्ज्वादिमानं किंचिन्निगद्यते ॥ १०४ ॥

इदं च संग्रहणीवृत्यनुसारेण ॥ लोकनाडीस्तवे तु प्रदेशवृद्धिहानी दश्येते लोकतिर्थग्वद्धौ ॥

चतुभिः खंडुकैः सूचीरज्जुः श्रेगया व्यवस्थितैः। ताभिश्चतुभिः प्रतररज्जुः षोडशखंडुका ॥ १०५॥ चतस्रभिश्च प्रतररज्जुभिर्जायते किल । घनरज्जुश्चतुःषष्टिः खंडुकाः सर्वतः समाः ॥ १०६॥

ભાગ ઉર્દેવ – ઉંચે જઇએ ત્યારે તિર્યાક્ અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ વધે છે. પણ આ તિછે વધેલા અંગુળના અસંખ્યાતમાં ભાગ ઉર્દેવ ગત આંગળના અસંખ્યાતમાં ભાગ શ્રી નાના સમજવા. ૧૦૦–૧૦૧.

નીચે પણ એવી રીતે વૃદ્ધિ સમજવી.

એમ વૃદ્ધિ પામતા ઊ<sup>દ</sup>ર્વલાેકના મધ્યમાં જઇએ ત્યારે પંહાળાઇ પાંચ રજજી થાય છે; અને ત્યાંથી ઉંચે જતાં એજ પ્રમાણે ઘટતી જઇને પ્રાંતે એક રજજી રહે છે. ૧૦૨.

ું વળી રજજીપ્રમાણ એવા બીજા ક્ષુક્ષક પ્રતસ્થી અધાસુખી તીછી વૃદ્ધિ આંગળના અસં-ખ્યમા ભાગ જેટલી થાય છે. ૧૦૩.

એ પ્રમાણે વધતાં વધતાં અધાલાકના મૂળ પાસે પહાળાઇ સાત રજ્જા થાય છે.

અહિં 'સૂચીરજ્જુ ' વગેરેના માન વિષે કંઇ કહીએ. ૧૦૪.

મા 'સંગ્રહણી' ની ટીકાને અનુસારે કહેશું. 'લાેકનાડીસ્તવ' માં તાે લાેકનાે તાે ઝિં વૃદ્ધિ-માંજ પ્રદેશની વૃદ્ધિહાનિ કહી છે.

શ્રેણિબહ રહેલા ચાર 'ખંડુક'નું એક 'સ્ચીરજન્તુ' થાય છે. અને ચાર સ્ચીરજનું સાળખંડુકપ્રમાણ એક 'પ્રતરરજન્તુ' થાય છે. ચાર પ્રતરરજન્તુનું એક 'ઘનરજન્તુ' થાય છે. એટલે એક ઘન રજનુમાં સર્વબાનુથી સરખા ( ચાખંડા )–એવા ચાસઠ ખંડુક થાય છે. ૧૦૫–૧૦૬. श्रष्टाविंशं शतमध ऊर्ध्वं षट्सप्ततिर्मता । सर्वाश्चतुर्भिरिधके द्वे शते सूचिरज्जवः ॥ १०७ ॥ दन्तैर्मिता श्रधोत्नोके ऊर्ध्वमेकोनविंशतिः । एकपंचाशदाख्याताः सर्वाः प्रतररज्जवः ॥ १०८ ॥ श्रधोऽष्टावृर्ध्वलोके च निर्दिष्टा घनरज्जवः । पादोना पंच सर्वाग्रे स्युः पादोनास्त्रयोदश ॥ १०९ ॥

#### इदं दृष्टलोकमानम् ॥

वर्गितस्य च लोकस्याधोलोके घनरज्जवः ।
सार्धया पंचसप्तत्याधिकमेकं शतं मतम् ॥ ११० ॥
ऊर्ध्वलोके भवेत्सार्धा त्रिषष्टिः सर्वसंख्यया ।
ध्रुवमेकोनया चत्वारिंशताढ्यं शतद्वयम् ॥ १११ ॥
श्रासां चतुर्गुण्तवे च सर्वाः प्रतररज्जवः ।
शतानि नव षट्पंचाशता युक्तानि तत्र च ॥ ११२ ॥
शतानि सप्त द्वचिकान्यधोलोके प्रकीर्तिताः ।
उर्ध्वलोके द्वे शते च चतुःपंचाशताधिके ॥ ११३ ॥

નીચે-અધાલાકમાં એકસા અક્યાવીશ અને ઉપર-ઊધ્વલાકમાં છાંતેર-એમ બધને મળીને ' સૂચીરજજા ' ની સર્વસંખ્યા બસાને ચાર છે. ૧૦૭.

વળી 'પ્રતરરજન્તુ' અધાલાકમાં અત્રીશ અને ઊધ્વૈલાકમાં એાગણીશ–એમ અ'ને મળીને એકાવન છે. ૧૦૮.

અને ' ઘનરજ્જુ ' અધાલાકમાં આઠ અને ઊધ્વૈલાકમાં પાણાપાંચ મળીને એક દર પાણાતેર છે. ૧૦૯.

એ પ્રમાણે દષ્ટ લાેકમાન કહ્યું. હવે વર્ગિત લાેકમાન વિષે:—

આ લાેકમાનના ' વર્ગ ' અધાલાેકમાં એકસા સાડી પંચાતેર અને ઊધ્રવેલાેકમાં સાડીત્રે સદ્દ મળીને એક ંદર ખરાે આગણુચાળીશ 'ઘનરજજી' કહ્યો છે. ૧૧૦–૧૧૧. चतुर्श्यात्वे चैतासां भवन्ति सृचिरज्जवः । चतुर्विंशत्युपेतानि त्वष्टात्रिंशच्छतानि वै ॥ ११४ ॥

तत्रापि त्रघोलोके शतान्यष्टाविंशतिः स्फुटमष्ट च । ऊर्ध्वलोके पुनस्तासां सहस्रं षोडशाधिकम् ॥ ११५ ॥

## इति वर्गितलोकमानम्॥

घनीकृतो भवेह्योकः सप्तरज्जुमितोऽभितः । विष्कम्भायामबाहल्यैः सद्बुद्धचैवं विधीयते ॥ ११६ ॥

एकरज्जुविस्तृतायास्त्रसनाड्यास्तु दिच्चिणम् । श्रधोलोकवर्तिखंडमृनरज्जुत्रयाततम् ॥ ११७ ॥ सर्वाधस्तात् हीयमानविस्तारत्वादुपर्यथ । रज्ज्वसंख्येयभागोरुसप्तरज्जूच्छ्रयं च तत् ॥ ११८ ॥

એને ચારગણા કરીએ એટલે 'પ્રતરરજ્જા' નવસોને છપ્પન થાય છે. અધાલાકમાં ૭૦૨, અને ઊધ્વ'લાકમાં ૨૫૪. ) ૧૧૨–૧૧૩.

વળી એ 'નવસા ને છ<sup>ા</sup>પન 'ને ચાર ગણા કરતાં ત્રણ હજાર આઠસા ને ચાવીશ આવ્યા-એટલા સ્ત્રીરજ્જા થયા. એમાં ૨૮૦૮ અધાલાકમાં, અને ૧૦૧૬ ઊ<sup>દ</sup>ર્વલાકમાં. ૧૧૪–૧૧૫.

એ પ્રમાણે વર્ગિત લાેકમાન સમજવું.

( સૂચીરજ્જીને ચાર ગુણા કરતાં ૧૫૨૯૬ ખંડુક અંને લાેકના મળીને થાય છે–એમાં ૧૧૨૩૨ અધાલાેકના અને ૪૦૬૪ ઊ<sup>દ</sup>ર્વલાેકના છે. )

હવે ઘન લાેકમાન વિષે કહે છે-

વિષ્કંભ, આયામ અને બાહુલ્ય, એટલે લંબાઇ, પહેાળાઇ તથા જાડાઇ એમ સર્વત: આ લાેકનું સાત રજન્નુ જેટલું પ્રમાણ છે. એ 'ઘન ' બુદ્ધિમાનાેએ નીચે પ્રમાણે સમજને કાઢનું. ૧૧૬.

એક રજ્જુ પહેાળી એવી ત્રસનાડીની દક્ષિણે અધાલાકને વિષે રહેલા ખંડ લગ-ભગ ત્રણ રજ્જુ પહાળા થાય છે; કેમકે સર્વથી નીચથી ઉપર જતાં પહેાળાઇ ખંને બાજુ વધતા ગઇ છે. એની ઉંચાઇ 'સાત રજ્જુ અને ઉપર રજ્જીના અસંખ્યાતમાં ભાગ '–એટલી છે. આ ખંડને લઇને ત્રસનાડીના ઉત્તર દિગ્સાગમાં જોડી દેવે!. એમાં નીચલા ભાગને ઉપર અને यहीत्वोत्तरिविश्मागे त्रसनाड्याः प्रकल्पते । विरचय्याधस्तनांशमुपर्युपरिगं त्वधः ॥ ११९ ॥ ततोऽधस्तनलोकार्धं किंचिदूनचतुष्ट्यम् । रज्जूनामाततं सातिरेकं सप्तकमुच्छ्रितम् ॥ १२० ॥ क्वचित्किंचिदूनसप्तरज्जुबाहल्यमप्यधः । श्राप्तत्र त्वनियतं बाहल्यमिदमास्थितम् ॥ १२१ ॥

किंच

उर्ध्वलोके त्रसनाड्या दिच्याभागवर्तिनी।

दे खंडे ये कटीन्यस्तहस्तकूर्परसंस्थिते॥ १२२॥

वहालोकमध्यदेशादधस्तनं तथोध्वगम्।

ते प्रत्येकं ब्रह्मलोके मध्ये द्विरज्जुविस्तृते॥ १२३॥

किंचिदुनार्धार्धरज्जुत्रयोच्छिते च ते उमे।

त्रसनाड्या वामपार्श्वे वैपरीत्येन कल्पयेत्॥ १२४॥

ततश्च रज्ज्वाततया त्रसनाड्या समन्वितम्।

यादृक्षमूर्ध्वलोकार्धं जातं तद्मिधीयते॥ १२५॥

श्रंगुलसहस्रांशाभ्यां द्वाभ्यां रज्जुत्रयं युतम्।

विष्कम्भतः किंचिदूना रज्जवः सप्त चोच्छ्रयात्॥ १२६॥

वाह्ल्यतो ब्रह्मलोकमध्ये तत् यंचरज्जुकम्।

श्रन्यस्थले स्वनियतवाह्ल्यिमदमास्थितम्॥ १२७॥

ઉપરના ભાગને નીચે કલ્પવેદ એમ કરવાથી લાેકના નીચલા અરધા ભાગનાે વિસ્તાર લગભગ ચાર રજ્જુ અને ઉંચાઇ ' સાતરજ્જુથી સહે જ વધારે ' થશે. જો કે નીચે વિસ્તાર કયાંક લગભગ સાત રજ્જુ જેટલાે પણ છે પરંતુ અન્યત્ર તાે તે અનિયમિત છે. ૧૧૭–૧૨૧.

વળી, ઊધ્વે લોકને વિષે ત્રસનાડીના દક્ષિણભાગમાં, કટિન્યસ્તહસ્તની કોણીપર બે ખંડ રહેલા છે: એક બ્રહ્મલોકના મધ્યદેશથી ઉપર અને બીજો એથી હેઠળ. આ બેઉ પ્રત્યેક, બ્રહ્મલોકના મધ્યમાં બે રજજી પહોળા છે અને સાડાત્રણ રજજી ઉંચા છે. આ બેઉને વિપરીતપણે ત્રસનાડીની વામખાજીએ કદપવા. એટલે રજજીપ્રમાણ ત્રસનાડીથી સમન્વિત એવા ઊધ્વે લોકા ધની પહોળાઇ ત્રણ રજજી અને બે સહસાંશ અંગુળ, ઉંચાઇ લગભગ સાત રજજી, તથા જાડાઇ બ્રહ્મલોકના મધ્યમાં પાંચ રજજી અને અન્ય જગ્યાએ એાઇવિત્તી-અનિયમિત, એ પ્રમાણે આવે છે. ૧૨૨-૧૨૭,

तदेतदुपरितनं गृहीत्वार्धं निवेशयेत्। श्रधम्तनं संवर्तितलोकार्धस्योत्तरांतिके ॥ १२८॥ एवं संयोजने चाधोलोकखंडोच्छ्येऽस्ति यत्। अतिरिक्तम्परितनात्तरखंडिरवाभिग्रह्य च ॥ १२९ ॥ ऊर्ध्वलोकार्धबाहल्यपृत्यें चोर्ध्वायतं न्यसेत्। एवमस्य सातिरेका बाहल्यं पंच रज्जवः ॥ १३० ॥ तथास्त्यधोलोकखंडं देशोनसप्तरज्जुकम्। बाहल्येनोपरितनं त्वधिकपंचरज्जुकम् ॥ १३१ ॥ ततश्चाधस्तने खंडे न्यूनं रज्जुद्वयं किल । अतिरिक्तमतोऽस्यार्धे द्वितीयस्मिन्निवेशयेत् ॥ १३२ ॥ सर्वस्यास्य चतुरस्रीकृतस्य भवति कवचित्। रज्ज्वसंख्येयभागाढ्या बाहल्यं रज्जवो हि षद् ॥ १३३ ॥ तथापि ठयवहारेगा बाहल्यं सप्त रज्जवः। मन्यते ट्यवहारो हि वस्तुन्यूनेऽपि पूर्णताम् ॥ १३४ ॥ विष्कम्भायामतोऽप्येवं देशोनाः सप्त रज्जवः। व्यवहारेण विज्ञेयाः संपूर्णाः सप्त रज्जवः ॥ १३५ ॥

હુવે આ ઊ<sup>દ</sup>ર્વલાકાર્ધને લઇને ઉલટાવેલા નીચલા લાેકાર્ધના ઉત્તરભાગની પાસે સ્થાપવા. ૧૨૮.

એમ સંચાજન કરતાં અધાલાકખંડની ઉંચાઇ સાત રજજીથી જેટલી અતિરિક્ત એટલે વધારે છે તેને ઉપરથી ભાંગીને—ત્યાંથી લઇને, ઊર્ધ્વ લાકાર્ધની જાડાઇ પ્રવામાટે સ્થાપવી. એમ કરવાથી એની જાડાઇ 'પાંચ રજજીથી કંઇક વિશેષ ' જેટલી થશે. હવે અધાલાકખંડની જાડાઇ લગભગ સાત રજજી છે અને આની જાડાઇ લગભગ પાંચ રજજી આવી, એટલે અધાલાકની, લગભગ બે રજજી વધારે થઇ. આ વધારા એના બીજા અર્ધમાં નાખી એ સર્વને ચાખંડા કરવા. એટલે કયાંક એની જાડાઇ 'ઇ રજજી ઉપર રજજીના અસંખ્યેય ભાગ' એટલી આવશે. (એટલે કે સાત રજજીથી તો એછી રહેશે). તોપણ વ્યવહારથી એ સાત રજજી ગણવી, કેમકે વ્યવહારનયે, કંઇક ન્યૂન વસ્તુ પણ પૂર્ણ મનાય છે. ૧૨૯–૧૩૪

એ જ પ્રમાણે પહેાળાઇ અને લંખાઇ પણ સાત રજ્જીથી કંઇક ન્યુન હાેવા છતાં વ્યવ-હારનયે પૃરી સાત રજ્જા ગણવી. ૧૩૫.

एवमेष सप्तरज्ज्ञमानो लोको घनीकृतः।

यत्र क्वाप्यागमेऽश्रांशश्रेणिरुक्तास्य सा ध्रुवम् ॥ १३६ ॥ श्रास्मन् घनीकृते लोके प्रज्ञप्ता घनरज्जवः । विचत्वारिंद्यताढचानि द्यातानि त्रीणि तात्विकैः ॥ १३७ ॥ वर्षेवम् । श्रायामरज्जवः सप्त सप्तिभिव्यासरज्जुभिः । हता एकोनपंचाशत् भवन्ति घनरज्जवः ॥ १३८ ॥ सप्तिभर्गुणिता एता बाह्ल्यसप्तरज्जुभिः । यथोक्तमानाः पूर्वोक्ता भवन्ति घनरज्जवः ॥ १३९ ॥ चतुर्गुण्रत्वे चासां स्युः सर्वाः प्रतररज्जवः । श्रिष्ठ ॥ स्वतःपंचाशच्छतानि ह्यष्टाशित्यधिकानि च ॥ १४१ ॥ चतुर्भिर्गुण्ने त्वासां खंडुकान्येकविंशतिः । सहस्राणि नवशती द्विपंचाशत्समन्विता ॥ १४२ ॥ इति घनीकृतलोकमानम् ॥

આ મુજબ આ લાેકનું 'ઘન 'કરવા માટે, ત્રણ બાજી સરખી જાેઇએ એ ત્રણેનું માન સાતસાત રજ્જી નક્કી થયું. આગમમાં કાેક કાેક સ્થળે આકાશપ્રદેશની શ્રેણિ કહી છે એ નિશ્ચયે ઘનીકૃત લાેકની ( સાતરાજની ) જ સમજવી. ૧૩૬.

આ પ્રમાણે આ લાેકનું 'ઘન' ૭×૭×૭ એટલે ત્રણુસા તેંતાળીશ ઘન રજજુ થયું. કાર-ણુંકે હરકાેઇ વસ્તુની લંખાઈ, પહેાળાઇ અને જાડાઇનાે ગુણાકાર—એ એનું 'ઘન' કહેવાય. ૧૩૭-૧૩૯.

એ ત્રણસાે તેંતાલીશ ઘન રજ્જાને ચારે ગુણવાથી તેરસાે ને ખ્લાંતેર પ્રતરરજ્જા થાય. એ પ્રતર રજ્જાને વળી ચારે ગુણવાથી પાંચ હજાર ચારસાે અડયાશી આવ્યા એ એના સૂચીરજ્જા થયા. એના પણ ચારગણા કરવાથી એકવીશ હજાર નવસાે બાવન આવ્યા—એ એના ખંડુક થયા. ૧૪૦–૧૪૨.

એ પ્રમાણે '<mark>લોક'નું '</mark>ઘન' સમજવું.

4

श्रसंख्याभियोजनानां कोटाकोटीभिरुन्मितः।

नायं लोको गणनया वक्तुं केनापि शक्यते ॥ १४३ ॥
ततो दृष्टान्ततः स्पष्टं निर्दिष्टो ज्ञानदृष्टिभिः ।
स चायमुदितः पंचमांगस्यैकादशे शते ॥ १४४ ॥
तथाहि । जम्बूद्वीपाभिधे द्वीपे परितो मेरुचूलिकाम् ।
पद् निर्जराः स्थिताः किंच चतस्रो दिक्कुमारिकाः॥ १४५ ॥
बिलिपिंडान् समादाय बाह्याभिमुखतः स्थिताः ।
जम्बूद्वीपस्य पर्यन्तदेशे दिन्तु चतस्रष्टु ॥ १४६ ॥ युग्मम् ॥
चिपन्ति बिलिपिंडांस्ताः स्वस्वदिन्तु बिहुर्मुखान् ।
तेषामथैककः कश्चित् पद्यां मध्यात् सुधामुजाम् ॥ १४७ ॥
पृथ्वीपीठमसंप्राप्तान् सर्वान्त्याददीत तान् ।
जम्बूद्वीपस्य परितो श्राम्यन् गत्या यया द्वतम् ॥ १४८ ॥
तया गत्याथ ते देवा लोकान्तस्य दिदत्त्वया ।
श्राशासु पद्सु युगपत् प्रस्थिताः पथिका इव ॥१४९॥ विशेषकम्॥
इतश्च तस्मिन् समये कस्यचिद्वचवहारिगाः।

पुत्रो वर्षसहस्रायुर्जातोऽसौ वर्धते कमात् ॥ १५० ॥

આ ' લાક ' અસંખ્ય કાેટાકાેટિ યાજન પ્રમાણુ છે. એની ગણના કાેઇથી પણ કરી શકાય એમ નથી. માટે જ્ઞાનીએાએ એના સ્પષ્ટ નિર્દેશ માટે એક દેષ્ટાન્ત આષ્યું છે. તે દેષ્ટાન્ત પાંચમા અંગ ( ભગવતી ) ના અગ્યારમા શતકમાં છે. તે આ પ્રમાણે છે:— ૧૪૩–૧૪૪.

જંબૂદ્ધીપમાં મેરૂપર્વતની ચૂલિકા ઉપર કરતા છ દેવો ઉલેલા છે. અને જંબૂદ્ધીપને છેડે જગતોની ઉપર ચારે દિશાઓમાં ચાર દિક્ષુકુમારિકા અલિના પિંડ લઇને લવ્હા સમુદ્રતરફ ચારે દિશાઓની સન્મુખ ઉલેલી છે. એ કુમારિકાઓ એ પિંડાને પોતપાતાની દિશામાં અહિ-મુંખ કે કે છે. એ વખતે એ છમાંના કોઇ પહ્યું એક દેવ પોતાની જે ઉતાવળામાં ઉતાવળી ગતિથી જંબ્દ્ધીપની આસપાસ બ્રમહ્યુ કરતાં, એ પિંડાને પૃશ્વીપર પડતાં પહેલાં ચહ્હાુકરે તેવીજ ઉતાવળી ગતિથી એ છે કેવા લાકાંત જોવાને ઇચ્છાતુર હાઇને એકી સાથે છ દિશામાં વેટમાર્ગુની જેમ ચાલવાલાગ્યા. ૧૪૫–૧૪૯.

હવે તે સમયે કોઇક ગૃહસ્થને ત્યાં એક પુત્રના જન્મ થયાે. તે પુત્રનું આયુષ્ય એક સહ-સ્ત્ર વર્ષનું હતું. તે (પુત્ર) અનુક્રમે વયમાં વધવા લાગ્યાે. ૧૫૦.

क्रमाद्थास्य पितरौ विपन्नावायुषः च्तयात्। स्वायुः समापयामास तत एषो अप्यनुक्रमात्॥ १५१॥ कालेन कियता चास्य श्रस्थिमजाः च्तयं गताः। लोकान्तं न च ते देवाः प्रापुः श्रान्ता इवाश्रयम्॥ १५२॥ श्रस्य वंदाः सप्तमोऽपि क्रमेगौवं च्तयं गतः। कालेन तस्य नामादि समस्तमस्तमीयिवत्॥ १५३॥ श्रथास्मिन् समये कश्चित् सर्वज्ञं यदि एच्छति। चेत्रं तेषां किमगतं गतं वा बहुलं प्रभो॥ १५४॥ तदादिशेजिनः तेषां गतं बह्वगतं मितम्। गतादन्यदसंख्याशं संख्यम्नमगताच्च तत्॥ १५५॥

संवर्त्तितचतुरस्रीकृतस्य लोकस्य मानमेतदिति । सम्भवति यथावस्थितलोके तु तस्य वैषम्यात् ॥ १५६ ॥ इति भगवतीशतक ११ उद्देशे १० ॥

> वसन्ति तत्राधोलोके भवनाधिपनारकाः । तिर्थक् च व्यन्तरनराव्धिद्वीपज्योतिषादयः ॥ १५७ ॥

એવામાં એના માતિપતા આયુષ્ય પૂર્ણ થવાથી મૃત્યુ પામ્યાં. અનુક્રમે એ પુત્રનું આયુ-ષ્ય પૂર્ણ થયું, અને એ પણ મૃત્યુ પામ્યાે. પછી કેટલેક કાળે એનાં અસ્થિમજ્જા પણ નષ્ટ થયા. આટલું થયું ત્યાં સુધીમાં પણ પેલા દેવા લાકને છેડે પહેાંચી શકયા નહિં. એ પુરૂષની અનુક્રમે સાત સાત પેઢી થઈ ગઇ અને કાળે કરીને એમનાં નામ આદિક પણ નષ્ટ થયાં તાેયે એ દેવા લાકના પાર પામ્યા નહીં. ૧૫૧–૧૫૩.

આ સમયે કાઇ માણુસ કેવળી મહારાજને પ્રશ્ન કરે કે-હે પ્રભુ, પેક્સ દેવાએ કેટલા રસ્તા કાપ્યા ? હવે એમને કાપવાના માર્ગ થાંકા રહ્યો છે કે હજુ ઝાઝા રહ્યો છે ? ત્યારે ભગવાન ઉત્તર આપે છે કે—એએએએ બહુ માર્ગ કાપ્યા છે. હજુ થાંકા કાપવાના છે. અણુકાપેલા માર્ગ કાપ્યા માર્ગ થાંકાપેલા માર્ગથી સંખ્યાત્વાણો છે. ૧૫૪–૧૫૫.

એમાંના અધાલાકમાં ભવનપતિ દેવા અને નારકા વસે છે; તિર્ગકૂલાકમાં વ્યન્તર, મનુ

<sup>&#</sup>x27; લાેક 'નું આ માન સંવર્તિત કરેલા અને ચાખંડા ઘનરૂપ કરેલા લાેકનું જ સંભવે છે. લાેક જેવા રીતે સ્થિત રહેલાે છે એમાં તાે એ અસંભવિત છે.—આ પ્રમાણે ભગવતીસૂત્રના અગ્યારમા શતકના દશમા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે. ૧૫૬.

वैमानिकाः सुराः सिद्धा ऊर्ध्वलोके वसन्ति च । इति सामान्यतो लोकस्वरूपिमह वर्णितम् ॥ १५८ ॥ यथ त्रयाणां लोकानां प्रत्येकं तिन्नरूप्यते । तत्रादो कथ्यते किंचिदधोलोको विशेषतः ॥ १५९ ॥ पृथिव्यस्तत्र निर्दिष्टा सप्त सप्तमयापहेः । गोत्रतो नामतश्चेवं गोत्रभित्प्रणतक्रमेः ॥ १६० ॥ याद्या रत्नप्रमा पृथ्वी द्वितीया शर्कराप्रमा । ततः परा च पृथिवी तृतीया वालुकाप्रमा ॥ १६१ ॥ पंकप्रमा चतुर्थी स्यात् धूमप्रमा च पंचमी । पृशि तमःप्रमा सप्तमी स्यात्तमस्तमःप्रमा ॥ १६२ ॥ यन्वर्थजानि सप्तानां गोत्राण्याहुरमूनि वै । रत्नादीनां प्रभायोगात्प्रथितानि तथा तथा ॥ १६३ ॥ धर्मा वंशा तथा शैलांजना रिष्टा मघा तथा । माघवतीति नामानि निरन्वर्थीन्यमूनि यत् ॥ १६४ ॥ माघवतीति नामानि निरन्वर्थीन्यमूनि यत् ॥ १६४ ॥

ષ્ય, સમુદ્રો, દ્વીપા અને જ્યાતિષ્ક દેવા વગેરે રહેલા છે; તથા ઊ<sup>દ</sup>ર્વલાકમાં વૈમાનિક દેવા અને સિદ્ધિપદ પામેલાઓના નિવાસ છે. ૧૫૭–૧૫૮.

એવી रीते सामान्यतः देशकनुं स्वरूप बहुः.

હવે ત્રણે લાેકનું પૃથક્પૃથક્ સ્વરૂપ કહું છું. એમાં પ્રથમ અધાલાેકનું કંઇક વિશેષ સ્વરૂપ કહીશ. ૧૫૯.

અધાલાકમાં સાત પૃથ્વી કહી છે અને એનાં, સાત પ્રકારના ભયના નાશ કરનારા અને સુરે ન્દ્રવંદિતચરણકમળવાળા શ્રીજિનેશ્વરભગવાનાએ ગાત્ર અને નામ–એમ બે વાનાં કહ્યાં છે. ૧૬૦.

પહેલી રત્નપ્રભા, ખીજી શકેરાપ્રભા, ત્રીજી વાલુકાપ્રભા, ચાંથી પંકપ્રભા, પાંચમી ધૂમ પ્રભા, છઠ્ઠી તમ:પ્રભા અને સાતમી તમ:તમપ્રભા:——આમ સાતે પૃથ્વીનાં સાર્થક ગાત્રા કહ્યાં છે. કેમકે રત્ન, શકેરા, વાલુકા, ધૂમ અને તમ વગેરેની પ્રભાના યાગથી તે તે રીતે એ પ્રસિદ્ધ છે. ૧૬૧–૧૬૩.

વળી ઘર્મા, વંશા, શૈલા, અંજના, રિષ્ટા, મઘા અને માઘવતી-આવાં એએાના નિરન્વર્થક નામ છે. ૧૬૪.

श्रधो महत्तमं छत्रं तस्योपिर ततो लघु ।
छत्राणामिति सप्तानां स्थापितानां समा इमाः ॥ १६५ ॥
स्यातामायामिविष्कम्भौ सप्तम्याः सप्त रज्जवः ।
षष्ट्याः षट् पंच पंचम्यास्ताश्चतस्त्रोंजनाभुवः ॥ १६६ ॥
रज्जुत्रयं तृतीयाया द्वितीयायास्तु तद् द्वयम् ।
स्यातामायामिविष्कम्भौ रज्जुरेकादिमिक्षतेः ॥ १६७ ॥ युग्मम् ॥
रत्नप्रभाया बाहल्यं योजनानां प्रकीर्तितम् ।
एकं लच्चं सहस्राणामशीत्या साधिकं किल ॥ १६८ ॥
तचैवम् । सहस्राणि षोडशायं खरकांडं द्वितीयकम् ।
सहस्राः पंकबहुलं चतुरशीतिरीरितम् ॥ १६९ ॥
ततीयं जलबहुलं स्यादशीतिसहस्रकम् ।
ततोऽशीतिसहस्राढ्यं लच्चं पिंडोऽिममिचितेः ॥ १७० ॥
खरकांडे च कांडानि षोडशोक्तानि तात्विकैः ।
प्रत्येकमेषां बाहल्यं योजनानां सहस्रकम् ॥ १७१ ॥

નીચે એક મ્હાેડું છત્ર, એથી ઉપર એથી ન્હાનું, એથી ઉપર વળી એ કરતાં પણ ન્હાનું –એસ સાત છત્રાે એક બીજા પર રહ્યાં હાેય એ પ્રમાણે સાતે નરકભૂમિ રહેલી છે. ૧૬૫.

સાતમી નરકમૂમિની લંખાઇ પ્હાેળાઇ સાત 'રજજી 'છે, છઠ્ઠીની છ રજજી છે, પાંચ-મીની પાંચ, ચાેથીની ચાર, ત્રીજીની ત્રણ, બીજીની બે અને પહેલીની એક રજજી છે. <sup>૧</sup>૧૬૬–૧૬૭.

રત્નપ્રભાની જાડાઇ (કે જે એની ઉંચાઇ પણ ગણાય તે ) એક લાખ એ <mark>સી હજાર</mark> યાજનથી કંઈક અધિક છે. ૧૬૮.

તે આ રીતે:—એનાં ત્રણ 'કાંડ ' છે: પહેલાે ' ખરકાંડ ' સાળ હજાર યાજનનાે, બીજો 'પંકળહુલકાંડ' ચારશી હજાર યાજનનાે અને ત્રીજો 'જલબહુલકાંડ' એ શી હજાર યાજનનાે છે. એટલે સમગ્ર એકલાખ એ શી હજાર યાજન પહેલાે રત્નપ્રભા પૃથ્વીનાે પિંડ છે. ૧૬૯–૧૭૦

ખરકાંડમાં હુજાર હુજાર યાજનની જાડાઈના **સાળ** કાંડ છે એમ તત્વવેત્તાએ કહી

૧ આ લંખાઇ પહેાળાઇ સામાન્ય કહી છે. ખાકી વચ્ચે ઐાછીવત્તો છે. સાતમીની સાત ને પહેલીની એક–એ બરાબર છે. જુઓ લેકિનાલિકાસ્તવ અને આ ક્ષેત્રલેકિનો પ્રારંભનો ભાગ

तत्रादिमं रत्नकांडं वज्रकांडं द्वितीयकम् ।
वैदूर्यं लोहिताच्यं च मसारगछसंज्ञकम् ॥ १७२ ॥
हंसगर्भं च पुलकं सौगन्धिकाभिधं परम् ।
ज्योतीरसमंजनं चांजनपुलकसंज्ञकम् ॥ १७३ ॥
रजतं जातरूपं च श्रंकं स्फटिकसंज्ञकम् ।
रिष्टकांडं चेत्यमूनि यथार्थाच्यान्यनुक्रमात् ॥ १७४ ॥ विशेषकम् ॥
एतेषु तत्तज्जातीयरत्नबाहुल्ययोगतः ।
रत्नप्रभेति गोत्रेण पृथ्वीयं परिकीर्त्यते ॥ १७५ ॥
तिर्यगुलोके भवन्त्यस्या योजनानां शता नव ।
ऊर्ध्वगाः शेषपिंडस्तु स्याद्धोलोकसंस्थितः ॥ १७६ ॥
चतुर्भिश्च किलाधारभूमिरेषा प्रतिष्ठिता ।

घनोदधिघनवाततनुवातमरुत्पथेः ॥ १७७ ॥

त्रिभिश्च वलयेरेषा परितः परिवेष्टिता । घनोदधिघनवाततनुवातास्मकैः क्रमात् ॥ १७८ ॥

ગયા છે. તે આ પ્રમાણે:(૧) રત્નકાંડ, (૨) વજકાંડ, (૩) વૈદ્ધિકાંડ, (૪) લાેહિતકાંડ, (૫) મસારગલ્લકાંડ, (૬) હાંસગર્ભકાંડ, (૭) પુલકકાંડ, (૮) સાગિન્ધકકાંડ, (૯) જ્યાેતિરસકાંડ, (૧૦) અંજનકાંડ, (૧૧) અંજનપુલકકાંડ, (૧૨) રજતકાંડ, (૧૩) સુવર્ણકાંડ, (૧૪) સ્ફટિકકાંડ, (૧૫) અંકકાંડ અને (૧૬) રિષ્ટકાંડ. આ પ્રમાણે સાળકાંડ યથાર્થનામવાળા છે. ૧૭૧–૧૭૪.

સાળે કાંડમાં તે તે જાતિનાં પુષ્કળ રત્નાે હાવાથી, એ પૃથ્વીનું 'રત્નપ્રભા ' એવું ગાત્રનામ પડેલું છે. ૧૭૫.

એ (રત્નપ્રભા પૃથ્વી) નાે ઉપરનાે નવસાયાજનપ્રમાણ ભાગ તિર્થગ્લાકમાં છે અને શેષ પિંડ અધાલાકમાં રહેલા છે. ૧૭૬.

એ ભૂમિ ઘનાદિધ, ધનવાત, તનુવાત, અને આકાશ—એ ચાર વાનાંને આધારે રહેલી છે. ૧૭૭.

વળી એ ભૂમિ અનુક્રમે ઘનાદધિ, ઘનવાત અને તનુવાત-એ ત્રણ પ્રકારના ત્રણ વલ-શાથી વીંટાયલી છે. ૧૭૮.

तत्र प्रतिष्टिता भूमिराधारेण घनोदधः।

महाकटाहिवन्यस्तस्त्यानाज्यघनपिंडवत् ॥ १७६ ॥

योजनानां सहस्राणि विंशतिः परिकीर्तितम् ।

घनोदधेर्मध्यभागे बाहल्यं कमतस्ततः ॥ १८० ॥

प्रदेशहान्यासौ हीयमानोऽत्यन्ततन्भवन् ।

पृथ्वीं वलयाकारेण स्वयमावृत्य तिष्ठति ॥ १८१ ॥ युग्मम् ॥

वलयस्यास्य विष्कम्भः प्रज्ञप्तो योजनानि षट् ।

उच्चत्वं तु वसुमतीबाहल्यस्यानुसारतः ॥ १८२ ॥

प्रसौ घनोदिधिरिप घनवाते प्रतिष्ठितः ।

प्रसंख्यानि योजनानि मध्ये तस्यापि पृष्टता ॥ १८३ ॥

प्रदेशहान्या तनुतां भजमानो घनोदधेः ।

प्रावृत्य वलयं तस्यौ वलयाकृतिनात्मना ॥ १८४ ॥

प्रस्यापि वलयस्यैवं मानमाय्येरदीरितम् ।

चतुष्टयी योजनानां सार्थोच्चत्वं तु पूर्ववत् ॥ १८५ ॥

મ્હાટા કડાયામાં રહેલા થીજી ગયેલા ઘીના ઘટ પિંડ હાય એવા ઘનાદિધ છે. એને આધારે એ પૃથ્વી રહેલી છે. ૧૭૯.

ઘનાેદધિ મધ્યભાગમાં વીશ હજાર ચાેજન જાઉા છે; અને પછી ક્રમે ક્રમે પ્રદેશના ઘટવાથી એ ( ઘનાેદધિ ) પાતળાે થતાે થતાે છેવટે અત્યન્ત સ્ક્રમ થઇને, પૃથ્વીને વલયા-કારે વીંટીને રહેલાે છે. ૧૮૦–૧૮૧.

છેવટે આ વલયની પહેલાળાઇ છ યોજન છે, અને એની ઉંચાઇ પૃથ્વીની જાડાઇ પ્રમાણે (૧૮૦૦૦૦ યોજન ) છે. ૧૮૨.

આ ઘનાદિધ પણ ઘનવાસુ ઉપર રહેલા છે. એ (ઘનવાસુ) મધ્યભાગમાં અસંખ્ય ચાજનની જાડાઇમાં છે; પણ પછી પ્રદેશના ઘટવાથી સ્તૃક્ષ્મ થતા થતા, ઘનાદિધના વલયને વલયાકારે વીંટીને રહેલા છે. ૧૮૩–૧૮૪.

આદ્ય પુરૂષોએ આ વલયનું પ્રમાણ પ્રાંતે સાડાચાર યોજનનું કહ્યું છે; ઉંચાઇ તા પૂર્વવત્ સમજી લેવી, ૧૮૫. घनवातोऽपि सततं तनुवाते प्रतिष्ठितः ।

श्रस्यापि मध्ये बाहल्यमसंख्यघ्नं घनानिलात् ॥ १८६ ॥

ततस्तनूभवन्नेष घनवातस्य सर्वतः ।

श्रावृत्य वलयं तस्यौ वलयाकृतिनात्मना ॥ १८७ ॥

तनुवातस्य वलये विष्कम्भः परिकीर्त्तितः ।

एकं योजनमध्यर्छमुच्चत्वं पुनरुक्तवत् ॥ १८८ ॥

तनुवातोऽप्यसौ तस्थावाधारेण विहायसः ।

तच्च प्रतिष्टितं स्वस्मिन्नसंख्ययोजनोन्मितम् ॥ १८९ ॥

सप्तस्विष महीष्वेवं घनोद्ध्यादयो मताः ।

वलयानां तु विष्कम्भो यथास्थानं प्रवच्यते ॥ १९० ॥

भाति भूः स्वसमश्रेणिस्थायिभिर्वलयेक्तिभः ।

पूर्णेन्दुवत्परिधिभः सुधाकुंडिमवोरगेः ॥ १९१ ॥

भवत्येवमलोकश्च धर्मापर्यन्तभागतः ।

योजनैर्दशिभिद्धीभ्यामितिरिक्तैः समन्ततः ॥ १९२ ॥

હવે ત્રીંજું વલય તનુવાતનું છે. તનુવાત ઘનવાતની નીચે સતત રહેલા જ છે. એ તનુ-વાતની, મધ્યમાં ઘનવાતથી અસંખ્યગણી જડાઈ છે. પછી પ્રદેશા ઘટતા જવાથી, દ્રીન થતા જતા, ઘનવાતરૂપ વલયને વલયાકારે વીંટીને રહેલા છે. ૧૮૬–૧૮૭.

તનુવાતના વલયની પંહાળાઇ પ્રાંતે દોઢ ચાજન છે અને ઉંચાઇ પૂર્વવત્ છે. એ તનુવાત આકાશને આધારે રહેલા છે, અને આકાશ અસંખ્ય ચાજન પ્રમાણ રહેલું છે. ૧૮૮–૧૮૯.

જેમ આ રત્નપ્રભા પૃથ્વી કરતા ઘનાદધિ વગેરે ત્રણ વલયા રહેલા છે તે પ્રમાણે બીજી છએ પૃથ્વીમાં પણ રહેલા છે. એના વલયાતું પ્રમાણુ ચાગ્યસ્થાને કહેશું, ૧૯૦.

સ્વસમાન શ્રેણિમાં રહેલા ત્રણ વલયોને લીધે એ રત્નપ્રભા પૃથ્વી, ચાતરફ રહેલા પરિ-ધિને લીધે જેવા પૂણું ચંદ્રમાશાભે છે અને વીંટાઈ રહેલા ભુજ ગાને લીધે જેવા અમૃતકું હશાભે છે એવી શાભી રહી છે. ૧૯૧.

એ પ્રમાણે ' ઘર્મા ' ના પર્યન્ત ભાગથી ફરતા ત્રણ પ્રકારના વલયોના ૬ + જાા + ૧ા એમ કુલ થઇને ૧૨ યોજન થયા એ બાર થાજન પછી ' અલાક ' આવે છે. ૧૯૨. श्रथेतस्यां रत्नकांडस्याधस्तनं तथोर्ध्वगम्।
विमुच्य शतमेकैकं मध्येऽष्टशतयोजने ॥ १९३ ॥
श्रसंख्येयानि भौमेयनगराग्यासते सदा ।
विहिर्वभागे वृत्तानि चतुरस्राणि चान्तरे ॥ १९४ ॥
श्रधोभागेऽनुकुर्वन्ति चारुपुष्करकार्णिकाम् ।
गम्भीरखातपरिखाप्राकारालंकृतानि च ॥ १९५ ॥
शतप्न्यादिमहायंत्रजटिलानि समन्ततः ।
दुःप्रवेद्यान्ययोध्यानि गुप्तानि श्रीभृतानि च ॥ १९६ ॥
उद्घासिपूर्णिकखशतोरणद्वारवन्ति च ।
श्रवारतं रिच्चतानि दण्डिभिः किंकरामरैः ॥ १९७ ॥
परिष्कृतानि कुसुमैः पंचवर्णैः सुगन्धिभः ।
काकतुंडतुरुष्कादिधूपसौरभ्यवन्ति च ॥ १९८ ॥ षड्भिः कुलकम्॥
जम्बूद्वीपोपमानानि विष्कंभायाममानतः ।
उरकृष्टानि विदेहानुकारीिण मध्यमान्यपि ॥ १९९ ॥

હવે, હજાર ચાજનના પહેલા રત્નકાંડમાં ઉપર અને હેઠળ સાે સાે ચાજન મૂકીને વચલા આઠસાે ચાજનમાં અસંખ્ય ભૂમિનગરાે છે. તે ખહારથી ગાળ, અંદરથી ચાપુણુ અને નીચેના ભાગમાં કમળની કર્ણિકા જેવાં છે. ૧૯૩–૧૯૫.

એની આસપાસ ઉંડી ખાઈ અને સુંદર કાેટ શાભી રહ્યા છે. વળી એએ શતધ્ની એ ટલે તાેપ આદિ મહા યંત્રોથી યુકત છે, દુષ્પ્રવેશ્ય છે, અયાેધ્ય છે, ગુપ્ત છે અને સમૃદ્ધિ-પૂર્ણ છે. ૧૯૬.

એ નગરાને ચળકાટ મારતા પૂર્ણ કળશ અને તારેલાયળા દરવાજા આવી રહ્યા છે; અને દંડધારી દેવકિંકરા નિશદિન એનું રક્ષણ કર્યા કરે છે. ૧૯૭.

ત્યાં વળી પંચરંગી પુષ્પોના સુગંધ, અને અગુરૂ તથા કિંદર આદિના ધૃપના સુવાસ સતત ફેલાયલા રહે છે. ૧૯૮. श्रिप यान्यल्पमानानि निरूपितानि तान्यपि ।
भरतचेत्रसदृशान्येतेषु च वसन्त्यमी ॥ २०० ॥
अष्टधा व्यन्तरा देवा महासमृद्धिशालिनः ।
पिशाचा भूतयक्षाख्या राच्नसाः किन्नरा श्रिप ॥ २०१ ॥
किंपुरुषा महोरगा गन्धर्वाश्च तथा परे ।
सर्वेऽप्येते दाक्षिणात्योदीच्यभेदात् स्मृता द्विधा ॥२०२॥युग्मम्॥ सर्वेऽप्येतेऽतिसुभगाः सुरूषाः सौम्यदर्शनाः ।
हस्तश्रीवादिषु रत्नमयभूषणभूषिताः ॥ २०३ ॥
गान्धर्वगीतरतयः कौतुकाचित्तचेतसः ।
प्रियक्रीडाहास्यलास्या श्रनवस्थितचेतसः ॥ २०४ ॥
विकुर्वितस्फारवनमालामुकुटकुंडलाः ।
स्वेरोल्लापाः स्वेररूपधारिणः स्वेरचारिणः ॥ २०५ ॥
नानावर्णवस्त्रनानादेशनेपथ्यधारिणः ।
मुद्गरासिकुन्तशक्तिचापादिव्यमपाण्यः ॥ २०६ ॥

આ નગરામાં જે ઉત્કૃષ્ટ ( માેટા ) છે તે જમ્બૂદ્ધીપ જેવડાં છે, મધ્યમ છે એ મહાવિદેહ જેવડાં છે અને ન્હાનાં છે એ પણ ભરતક્ષેત્ર જેવડાં છે. ૧૯૯–૨૦૦.

આ નગરામાં પિશાચ, ભૂત, યક્ષ, રાક્ષસ, ક્લિર, કિ પુરુષ, મહારગ અને ગન્ધવ —આ આઠ પ્રકારના અત્યન્ત સમૃદ્ધિવાન વ્યન્તરદેવા રહે છે; જેમના વળી (૧) દક્ષિણ તરફના અને (૨) ઉત્તર તરફના—એમ બે ભેદ છે. ૨૦૧–૨૦૨.

એએ અતિ સુભગ છે, સ્વરૂપવાન છે, દેખાવમાં સાૈમ્ય છે, હસ્ત-કંઠ-આદિને વિષે રત્નમય અલંકારાથી વિભૂષિત છે અને ગાન્ધર્વગીતને વિષે પ્રીતિવાળા છે. એમને કાૈતુક જોવાં બહુ ગમે છે તેથી અને ક્રીડા--હાસ્ય-નૃત્ય વગેરે પર આસક્તિવાળા છે તેથી એમનાં ચિત્ત અનવસ્થિત ( અસ્થિર ) હાઇ ભટકતા ફરે છે. ૨૦૩–૨૦૪.

એએા સુંદર વનમાળાએા, મુક્રુટાે, કુંડળાે આદિ ઉત્પન્ન કરીને ધારણ કરનારા, યથેષ્ટ આલાપ–સંલાપ કરનારા, ઇચ્છા મુઝબ રૂપ કરનારા અને સ્વેચ્છાચારી છે. ૨૦૫.

વળી એએ વિવિધરંગી વસ્ત્રોના શાેખીન, અવનવા દેશાેના પાેશાક પહેરનારા તથા સુદ્દગર, ખડ્ગ, કુન્ત, શક્તિ અને બાણુ વગેરે શસ્ત્રોના ધારણુડાર છે. ૨૦૬. तत्र यद्याः पिशाचाश्च गन्धर्वाश्च महोरगाः ।
किंचित् कृष्णाः किंपुरुषा राचसाश्च सितिवषः ॥ २०७ ॥
कित्तराः श्यामभासोऽपि किंचित्तीलिवषो मताः ।
भूताः पुनः कालवर्णाः कज्जलैर्घटिता इव ॥ २०८ ॥
कदम्बः सुलसश्चैव वटः खट्वांगमेव च ।
श्रशोकश्चम्पको नागः तुम्बरुश्च यथाक्रमम् ॥ २०९ ॥
भवन्ति चिह्वान्यष्टानां पिशाचादिसुधाभुजाम् ।
ध्वजेषु तत्र खट्वांगं विना सर्वेऽपि पादपाः ॥ २१० ॥ युग्मम् ॥
खट्वांगं तृपकरणं तापसानामुदीरितम् ।
प्रायः क्रीडाविनोदार्थं नरलोके चरन्त्यमी ॥ २११ ॥
चैत्यवृत्तास्तथैवैषामष्टानां कमतो मताः ।
कदम्बाद्यास्तथा चोकतं तृतीयांगं गणाधिषः ॥ २१२ ॥
एएसिणं श्रष्टविहाणं वाण्यमंतरदेवाणं श्रष्ट चइत्तरुख्वा पण्णत्ता।तं जहा ।
कत्वंबो उ पिसायाणं वडो जख्वाण् चेति तं।
तलसी भयाण भवे रख्यसाणं च कंडओ ॥ २१३ ॥

कसंबो उ पिसायाणं वडो जरुखाण चेति त। तुलसी भूयाण भवे रख्लसाणं च कंडओ ॥ २१३ ॥ श्रसोत्रो किन्नराणं च किंपुरिसाण चंपत्रो । णागरुख्लो भुत्रंगाणं गंधटवाण य तेंदु स्रो ॥ २१४ ॥

એમનામાં જે યક્ષ, પિશાચ, ગંધર્વ અને મહારગ જાતિના છે એઓના વર્ણ કંઇક શ્યામ છે, કિંપુરૂષ તથા રાક્ષસાના વર્ણ <sup>દ્ર</sup>વેત છે, કિન્નરાના આભાસ શ્યામ છતાં કંઇ નીલવ-ર્ણા છે અને ભૂતજાતિના તા જાણે કાજળમય હાયની એટલા બધા શ્યામ છે. ૨૦૭–૨૦૮

એ ઓઠે જાતિના વ્યન્તરાની ધ્વજાઓમાં, અનુક્રમે (૧) કદમ્બ, (૨) સુલસ, (૨) વડ, (૪) ખટ્વાંગ, (૫) અશાક, (૬) ચંપક, (૭) નાગ અને (૮) તું બરૂ–આવાં ચિન્હા છે. ખટ્વાંગ એ એક જાતનું તાપસલાકાનું ઉપકરણ છે. શેષ સાત પ્રસિદ્ધ વૃક્ષા છે. ૨૦૯~૨૧૧.

એ વ્યન્તરદેવા મનુષ્યલાકમાં પ્રાય: ક્રીડા વિનાદાર્થે વિચર્યા કરે છે. વળી એ આઠેને કદમ્બ આદિ ચૈત્યવૃક્ષા પણ છે એમ કહ્યું છે. ૨૧૨. એ સંબંધમાં ત્રીજા ' અંગ ' માં ગણુધરભાષિત વચન છે કે:— " એ આઠ પ્રકારનાં (વાણ) વ્યન્તર દેવાનાં આઠ ચૈત્યવૃક્ષા કહેલા છે:-પિશાચાનું કદ-

चैत्यवृक्षा मणिपीठिकानामुपरिवर्त्तिनः सर्वरत्नमया उपरि छत्रध्वजा-दिभिः अलंकृताः सुधर्मादिसभानामम्रतो ये श्रूयन्ते ते एते इति संभा-व्यन्ते ॥ ये तु चिंधाइं कलंबझए इत्यादि ते चिह्नभूता एतेभ्यः श्रन्य एव इति । स्थानांग ८ सूत्रवृत्त्योः ॥

प्रायः शैलकन्दरादौ यचरिनत वनान्तरे।
ततः पृषोदरादित्वात् एते स्युः वानमन्तराः॥ २१५॥
भृत्यवच्चक्रवर्त्याद्याराधनादिकृतस्ततः।
व्यन्तरा वाभिधीयन्ते नरेभ्यो विगतान्तराः॥ २१६॥
एकैकस्मिन्निकायेऽथ द्वौ द्वाविन्द्रावुदाहृतौ।
दक्षिगोत्तरभेदेन कालाद्यास्ते च षोडश॥ २१७॥
कालश्चेव महाकालः पिशाचचक्रवर्तिनौ।
सुरूपः प्रतिरूपश्च भूतेन्द्रौ दिन्नगोत्तरौ॥ २१८॥

મેળવૃંક્ષ, યક્ષાનું વડ, ભૂતજાતિનું તુળસી, રાક્ષસાનું કંડક, કિન્નરાનું અશાક, કિંપુરૂધાનું ચંપક, ઉરગજાતિનું નાગવૃક્ષ, અને ગન્ધવીનું તેન્દુકવૃક્ષ છે. ૨૧૩–૨૧૪.

<sup>&#</sup>x27; સુધર્મા ' વગેરે સભાની આગળ, મિલુપીડિકાની ઉપર, સર્વરત્નમય અને છત્રધ્વજાદિથી શાભતાં ગૈત્યવૃક્ષા કહ્યાં છે તે જ આ હાય એમ સંભવે છે. અને કદ બ આદિ ચિહ્નારૂપ બીજાં વૃક્ષા કહ્યાં છે તે આથી જાૂદાં છે. " આ પ્રમાણે સ્થાનાંગસૂત્રમાં આઠમા સ્ત્ર (ઠાણા) માં અને તેની વૃત્તિમાં પણ કહ્યું છે.

આ વ્યન્તરા પ્રાય: 'વનાન્તરમાં, ' પર્વતની ગુફા આદિમાં 'વિચરનારા ' હાઇને 'વાનમન્તર ' કહેવાય છે. ( સંસ્કૃત વ્યાકરણમાં ' પૃષાદરાદિ ' નામથી એાળખાતા સમાસના નિયમને આધારે **વનાન્તરે चરન્તીતિ વાનમન્તરા**ઃ એમ ' સમાસ ' થાય છે ). ૨૧૫.

અથવા સેવકની જેમ ચકવર્તી આદિકની આરાધના વગેરે કસ્વાવાળા હાવાથી ( तरेभ्यो ) विगतान्तराः ( એટલે મનુષ્યથી ખહુ અન્તરવાળા નહિ )–એમ સમાસ કરવાથી પહુ ' व्यन्तर ' કહેવાય છે. ૨૧૬.

હવે, એ આઠે જાતિના વ્યન્તર દેવામાં, પ્રત્યેક જાતિના બખ્બે ઇન્દ્રો કહ્યા છે: (૧) દક્ષિણ દિશાના અને (૨) ઉત્તર દિશાના. એટલે સમગ્ર સાળ ઇન્દ્રો છે. ૨૧૭.

એમનાં નામ: પિશાચાના ઇન્દ્ર 'કાળ ' અને 'મહાકાળ ' છે; ભૂતજાતિનાઓના ઇન્દ્ર 'સુરૂપ ' અને 'પ્રાતેરૂપ ' છે; યક્ષાના ઇન્દ્ર 'પૃણુભદ્ર ' અને 'મણુભદ્ર ' છે; રાક્ષસાના ઇન્દ્ર

पूर्णभद्रमाणिभद्रौ यचाणामधिपावुभौ। भीमश्चेव महाभीमो राच्यसानामधीश्वरौ ॥ २१९ ॥ किन्नरश्च किंपुरुषः किन्नराणां महीक्षितौ । इन्द्रौ किंपुरुषाणां च सन्महापुरुषो स्मृतौ ॥ २२० ॥ श्चितकायमहाकायौ महोरगधराधिपौ। गन्धर्वाधिपती गीतरतिर्गीतयशा इति ॥ २२१ ॥ सुरेन्द्राः षोडशाप्येते महाबला महाश्रियः । महासौख्या महोत्साहाः स्युरनुत्तरशक्तयः ॥ २२२ ॥ कमला चैव कमलप्रभोत्पला सुदर्शना । प्रस्येकमेतन्नाम्न्यः स्युः प्रियाः पिशाचराजयोः ॥ २२३ ॥ रूपवती बहुरूपा सुरूपा सुभगापि च। भृताधिराजयोरयमहिष्यः कथिता जिनैः ॥ २२४ ॥ पूर्णा बहुपुत्रिका चोत्तमा तथा च तारका। पूर्णभद्रमाणिभद्रदेवयोर्दियता इमाः ॥ २२५ ॥ वसन्तिका केतुमती रतिसेना रतिप्रिया। गदिता द्यिता एताः किन्नरागामधीशयोः ॥ २२६ ॥

<sup>&#</sup>x27;ભીમ' અને 'મહાભીમ' છે; કિન્નરાના ઇન્દ્ર 'કિન્નર' અને 'કિંપુરૂષ'નામના છે; કિંપુરૂષોના ઇન્દ્ર 'સત્પુરૂષ' અને 'મહાપુરૂષ' નામે છે; મહારગજાતિના ઇન્દ્ર 'અતિકાય' અને 'મહાકાય' નામના છે; અને ગન્ધવીના ઇન્દ્ર 'ગીતરતિ 'અને 'ગીતયશા' નામના છે. ૨૧૮–૨૨૧.

એ સાળે ઇન્દ્રો મહા બળવાન્, બહુ સમૃદ્ધિશાલી, અત્યન્ત સુખી, પૂરા ઉત્સાહી, અને અપૂર્વ સામશ્ય વાળા છે. ૨૨૨.

એ સાળમાંના પ્રત્યેક ઇન્દ્રને વળી ચચ્ચાર પદરાણીઓ (ઇંદ્રાણીઓ) છે—એમાં પ્રત્યેક પિશાચેન્દ્રને કમળા, કમળપ્રભા, ઉત્પલા અને સુદરાના—એ નામની ચાર છે. પ્રત્યેક ભૂતેન્દ્રને રૂપવતી, બહુરૂપા, સુરૂપા અને સુભગા—એવા નામવાળી ચાર છે. પ્રત્યેક યક્ષેન્દ્રને પૂર્ણા. બહુપત્રિકા, ઉત્તમા અને તારકા—એવા નામવાળી ચાર છે. પ્રત્યેક કિન્નરેન્દ્રને વસન્તિકા, કેતુ-મતી, રતિસેના અને રતિપ્રિયા—એ નામની ચાર છે. ૨૨૩–૨૨૬.

रोहिणी च नविमका ह्रीनाम्नी पुष्पवत्यिष ।
प्राणिप्रिया इमाः प्रोक्ता जिनैः किंपुरुषेन्द्रयोः ॥ २२७ ॥
भुजगा भुजगवती महाकच्छा स्फुटाभिधा ।
चतस्रो जीवितेश्वर्यो महोरगाधिराजयोः ॥ २२८ ॥
सुघोषा विमला चैव सुस्वरा च सरस्वती ।
चतस्रः प्राण्यद्यिता गन्धर्वाणामधीशयोः ॥ २२९ ॥
साम्प्रतीनास्त कालादीनां दाक्षिणात्येन्द्राणां याः कमलादयः ।
ता नागपुरवास्तव्या द्वात्रिंशात्यूर्वजन्मिन ॥ २३० ॥
महाकालाच्योत्तरात्येन्द्राणां याः कमलादयः ।
साकेतपुरवास्तव्यास्ता द्वात्रिंशाद्यि स्मृताः ॥ २३१ ॥
एवं चतुःषष्टिरि महेभ्यवृद्धकन्यकाः ।
स्वस्वनामप्रतिरूपजननीजनकाभिधाः ॥ २३२ ॥
पुष्पचूलार्यिकाशिष्याः श्रीपार्श्वार्षितसंयमाः ।
शबलीकृतचारित्रा मासार्धानशनस्वशः ॥ २३३ ॥

વળી પ્રત્યેક કિંપુરૂષેન્દ્રને રાેહિણી, નવિમકા, હી અને પુષ્પવતી–એવા નામની ચાર પદ્દરાણી છે. પ્રત્યેક ઉરગેન્દ્રને લુજગા, લુજગવતી, મહાકચ્છા અને સ્કુટા નામની ચાર છે. પ્રત્યેક ગન્ધવે ન્દ્રને સુઘાષા, વિમળા, સુસ્વરા અને સરસ્વતી–એમ ચાર પદ્દરાણીએા છે. ૨૨૭–૨૨૯.

( અહિ' ગ્રાંથકર્તાએ રાક્ષસેન્દ્રોની પદુરાણીઓના નામ કેમ નહિ' આપ્યાં હાય ? )

સાળ ઇન્દ્રોમાંથી, દક્ષિણભાગના જે કાલ વગેરે આઠ ઇન્દ્રો છે એમની કમળા વગેરે ખત્રીશે ઇંદ્રાણીઓ પૂર્વજન્મમાં નાગપુરવાસી વૃદ્ધ કન્યાઓ હતી. અને ઉત્તરદિશાના મહાકાળ આદિક ઇન્દ્રોની કમળા વગેરે ઇન્દ્રાણીઓ છે એએ સાકેતપુરવાસી વૃદ્ધ કન્યાએ હતી. સમગ્ર થઇને ચાસઠે મહાેટા શ્રેષ્ઠીઓની ઉમર લાયક કન્યાએ હતી. એમનાં માતાપિતાનાં નામ પણ એમનાં પોતાનાં નામને અનુસરતાં જ હતાં. એએ સવે પુષ્પચૂલા નામની આર્યાની શિષ્યાએ થઇ હતી. એમણે શ્રી પાર્વ્વનાથ ભગવાન પાસે દીક્ષા લીધી હતી. એઓનું ચારિત્ર અતિચારવાઇ હોઇ, અર્દ્ધમાસનું અનશન કરી એએ જ્યારે મૃત્યુ પામી

૧ માેડી ઉમ્મર થયા છતાં કન્યાપણે રહેલી.

श्रतिचाराननालोच्याप्रतिक्रम्य मृतास्ततः । कालादिव्यन्तरेंद्राणां बभूवुः प्राण्वह्नभाः॥२३४॥ पंचभिः कुलकम्।

प्रत्येकमासां साहस्रः परिवारो भवेदथ ।
एकैकेयं च देवीनां सहस्रं रचितुं चामाः ॥ २३५ ॥
प्रत्येकमेषामिन्द्राणां चतुःसहस्रसंमिताः ।
ग्रवरोधे भवत्येवं देवयो लावण्यवन्धुराः ॥ २३६ ॥
प्रत्येकमेषां सर्वेषां तिस्रो भवन्ति पर्षदः ।
ईषा तथा च त्रुटिता सभा दृढरथाभिधा ॥ २३७ ॥
सहस्राण्यष्ट देवानां तत्राभ्यन्तरपर्षदि ।
मध्यायां दश बाह्यायां द्वादशेति यथाक्रमम् ॥ २३८ ॥
देवीनां शतमेकैकं पर्षत्सु स्यात्तिस्रृष्वि ।
देवदेवीनामथात्र स्थितः क्रमान्निरूप्यते ॥ २३९ ॥
पूर्णं पत्योपमस्यार्धं तदेशोनं तथाधिकम् ।
पूर्णं पत्योपमस्यार्धं तदेशोनं तथाधिकम् ।

ત્યારે એ અતિચાર અણુઆલાચ્યા અને અણુપ્રતિક્રમ્યા રહી જવાથી, એએા અહિં કાળ આદિક વ્યન્તરેન્દ્રોની ઇંદ્રાણીએા થઇ છે. ૨૩૦–૨૩૪.

આ ચાસઠેમાંથી પ્રત્યેકને હજારહજારદેવીએાના પરીવાર છે; અને એમનામાં હજાર હજાર દેવીએા વિકુર્વવાનું ( નવી ઉપજાવી કાઢવાનું ) સામર્થ્ય છે. ૨૩૫.

એ ગણત્રીએ પ્રત્યેક ઈન્દ્રના અન્ત:પુરમાં આરચાર હજાર લાવણ્યવર્તા દેવીએ। હાય છે. ૨૩૬.

વળી એ પ્રત્યેક ઇન્દ્રને ઇષા, ઝુટિતા અને દઢરથા-એવા નામની ત્રણ સભાઓ હોય છે. ૨૩૭.

એમાં અંદરની સભામાં આઠ હજાર દેવો હાય છે, મધ્યની સભામાં દશ હજાર અને બહારની સભામાં બાર હજાર દેવો હાય છે. ૨૩૮.

વળી દરેક સભામાં દેવીએ। પણ સાે સાે હાેય છે. ૨૩૯.

હવે એ ત્રણે સભાઓના દેવદેવીએાના આયુષ્યની સ્થિતિ ક્રમવાર નીચે પ્રમાણે છે:— પહેલી સભાવાળા દેવાની અદ્ધપદ્યાપમ; બીજી સભાવાળા દેવાની અરધા પદ્યાપમથી કંઇક ન્યુન; અને ત્રીજી સભાવાળાઓની એક ચતુર્થાં સ પદ્યાપમથી કંઇક અધિક. પહેલી સભાની

साधिकः पल्यतुर्यांशः पूर्णः स एव च स्थितिः। स एव देशेन न्यूनो देवीनां कमतः स्मृता ॥ २४१ ॥ एवं च-सामानिकानामेतेषां तथाग्रयोषितामि । पर्षद्स्तिस्त्र ईषा त्रुटिता दढरथाभिधा ॥ २४२ ॥ चत्रभिरेवं सर्वेऽमी सामानिकसहस्रकैः। प्रेयसीभिश्चतस्रभिः स्वपरिच्छदचारुभिः ॥ २४३ ॥ पार्षदैस्त्रिविधेदेवैः सप्तभिः सेन्यनायकेः। गन्धर्वनटहस्त्यश्वरथपादात्यकासरैः ॥ २४४ ॥ श्रमीभिः सप्तभिः सैन्यैश्रतुर्भिश्रात्मरक्षिणां । स्थितैः प्रत्याशं सहस्रेरन्वहं सेवितांह्रयः ॥ २४५ ॥ स्वस्वभौमेयनगरलचाणां चक्रवर्त्तिताम् । असंख्येयानामजलं प्रत्येकं बिश्नतोऽद्भुताम् ॥ २४६॥ व्यन्तराणां व्यन्तरीणां स्वस्वनिकायजन्मनाम् । स्वस्वदिग्वितनां स्वैरं साम्राज्यमुपभुंजते ॥२४७॥ पंचिभिः कुलकम् ॥ दिव्यस्त्रीसंप्रयुक्तेषु नाटचेषु व्यापृतेन्द्रियाः। न जानते गतमपि कालं पल्योपमायुषः ॥ २४८ ॥

દેવીઓની આયુષ્યસ્થિતિ એક ચતુર્થા શ પત્યાપમથી સહેજ વધારે, બીજી સભાની દેવી-ઓની બરાબર એક ચતુર્થા શ પત્યાપમ, અને ત્રીજી સભાની દેવીએાની એક ચતુર્થા શ પત્યાપમથી ન્યૂન છે. ૨૪૦–૨૪૧.

(સાળે ઇન્દ્રોને જેમ ત્રણુ ત્રણ સભા કહી તેમ ) એમના સામાનિક દેવા અને અચ-મહિપીઓને પણ ઇષા, ઝુટિતા અને દઢરથા નામની ત્રણ ત્રણ સભાઓ છે. ૨૪૨.

આ પ્રમાણે ચાર ચાર હજાર સામાનિક દેવો, હજાર હજારના પરીવારવાળી ચચ્ચાર ઇન્દ્રા-ણીઓ, ત્રણ પ્રકારના પર્ષદાના દેવો, સાત સાત સેનાપતિઓ, ગંધર્વ નેટ હસ્તી અધ રથ પાયદળ તથા મહિષારૂપ સાત પ્રકારનાં સૈન્યો, ચાદિશે રહેલા ચચ્ચાર હજાર આત્મ રક્ષકા—-આટલા અધા પરિવારવાળા અને પાતપાતાના લાખા નગરામાં અદ્ભુત ચકિત્વ ધારણુ કરવાવાળા એ સર્વ ઇન્દ્રો, પાતપાતાની નિકાયમાં ઉત્પન્ન થયેલા અને પાતપાતાની દિશાઓમાં રહેલા અસંખ્યાત વ્યન્તરવ્યન્તરીઓનું રાજ્ય ભાગવે છે. ૨૪૩–૨૪૭.

વળી દેવાંગનાએાએ પ્રયોજેલા નાટકામાં એએા એટલા બધા રાેકાયલા રહે છે કે એમના પક્સાપમ જેટલા આયુષ્યકાળ કયાં વહ્યા જાય છે એની પણ એમને ખબર રહેતી નથી. ૨૪૮. तथोक्तम्। तिहं देवा वंतिरिया वरतरुगीगीयवाइयरवेगाम् । निद्यं सुहिया पमुइया गयंपि कालं न यागांति ॥ १ ॥ व्यन्तरागाममी त्रष्टौ मूलभेदाः प्रकीर्तिताः । त्रष्टावान्तरभेदाः स्युः त्रगापगीं सुखाः परे ॥ २४९ ॥

तथा हि । श्राण्यक्री पणपन्नी इसीवाई भृयवाईए चेव ।
कंदी य महाकंदी कोहंडे चेव पयए श्र ॥ २५० ॥
प्राग्वत् प्रतिनिकायेऽत्र द्वौ द्वाविन्द्रावुदीरितौ ।
चेत्रयोः रुचकाद्याम्यौत्तराहयोरधीश्वरौ ॥ २५१ ॥
इन्द्रौ सिन्निहितः सामानिकश्चाद्यनिकाययोः ।
धाता विधातेत्यधिषौ निकाये च द्वितीयके ॥ २५२ ॥
तार्तीयिकनिकायेन्द्रौ ऋषिश्च ऋषिपालितः ।
चतुर्थस्य निकायस्य तावीश्वरमहेश्वरौ ॥ २५३ ॥
सुवत्सश्च विशालश्च निकाये पंचमेऽधियौ ।
षष्टे निकाये नेतारौ हास्यहास्यरती इति ॥ २५४ ॥

અન્યત્ર પણ કહ્યું છે કે —મનહર તરૂણીઓના ગીતવાદ્યના નાદને લીઘે, બ્યન્તરદેવા નિત્ય એટલા સુખ અને પ્રમાદમાં રહે છે કે કાળ કેટલા વહ્યો જાય છે એ એએા જાણતાજ નથી.

અહિં જે વ્યન્તરદેવાના આઠ ભેંદ કહ્યા તે ' મૂળ ભેંદ ' છે. એમના બીજા આઠ, અણ્-પન્ની આદિક અવાન્તર ભેંદા પણ છે. તે આ પ્રમાણે—(૧) અણપન્ની, (૨) પણપન્ની, (૩) ઋષિ-વાદી, (૪) ભૂતવાદી, (૫) કંદીત, (૬) મહાકંદીત, (૭) કાેહ ડ અને (૮) પતગ. ૨૪૯–૨૫૦.

પૂર્વવત્ અહિં પણ આઠે નિકાયામાં પ્રત્યેક નિકાયના બેબે ઇન્દ્રો છે; અને એએા રૂચક-થા દક્ષિણે અને ઉત્તરે આવેલા ક્ષેત્રાના જુદા જુદા અધીશ્વર છે. ૨૫૧.

પહેલી એટલે 'અલ્પન્ની 'નિકાયના વ્યન્તરાના, સિન્નિહિત અને સામાનિક નામના એ ઈન્દ્રો છે; અને બીજી એટલે 'પલ્પન્ની 'નિકાયના વ્યન્તરાના, ધાતા અને વિધાતા નામના ઇન્દ્રો છે. ૨૫૨.

ત્રીજીના ઋષિ અને ઋષિપાલિત અને ચાેથીના કશ્વિર અને મહેશ્વર ઇન્દ્રો છે. ૨૫૩.

પાંચમી નિકાયના સુવત્સ અને વિશાળ નામના, અને છઠ્ઠીના હાસ્ય અને હાસ્યરિત નામના ઇન્દ્રો છે. ૨૫૪.

6

श्रेयोमहाश्रेयांसौ च निकाये सप्तमेऽधिपौ । पद्गः पद्गपतिः निकायस्याष्टमस्य तौ ॥ २५५ ॥

तथाहुः स्थानांगे। दो श्राण्यापित्रदा पन्नता इत्यादि ॥

एतेऽपि रत्नकांडस्य शतं शतमुपर्यधः । परित्यज्य वसन्त्यष्टशतयोजनमध्यतः ॥ २५६ ॥

तथाहुः प्रज्ञापनायाम् ।

कहिणं भंते वाण्मंतराणं देवाणं भोमेज्जा नगरा पण्णता । किहणं भंते वाण्मंतरा देवा परिवसन्ति ॥ गोयमा से रयण्पभाए पुढवीए रयणामयस्स कंडस्स जोश्रणसद्दस्स बाहलस्स उवरि एगं जोश्रणसयं श्रोगाहेता हेठावि एगं जोश्रणसयं वज्जेत्ता मज्झे श्रष्टसु जोश्रणसप्स एत्थणं वाण्मंतराणं तिरियमसंखेज्जा भोमेज्जा नगरावाससयसहस्सा भवन्ति इति मक्खाया । तेणं इत्यादि । तत्थणं बहवे वाण्मंतरा देवा परिवसन्ति । तं जहा । पिसाया जूया जक्खा यावत् श्रणपन्निय पणपन्निय इत्यादि ॥

#### संग्रहण्यां तु

સાતમીના શ્રેયાંસ અને મહાશ્રેયાંસ, તેમજ આઠમીના પદગ અને પદગપતિ નામના ઇન્દ્રો કહ્યા છે. ૨૫૫.

સ્થાનાંગસૂત્રમાં પણ ' અણુપન્નીના એ ઇન્દ્રો છે', ઇત્યાદિ કહ્યું છે.

વળી એએા પણ રત્નકાંડના, સાે ઉપલા અને સાે નીચલા ચાેજન પડતાં મુકીને શેષ આઠસાે ચાેજન રહ્યા એમાં વસે છે. ૨૫૬.

આના સંબંધમાં પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રમાં પણ કહ્યું છે કે—

શ્રી ગાતમગણધર પૂછે છે કે—હે ભગવાન, વાણમંતર દેવાના ભૂમિનગરા કયાં આવ્યાં? અને એ વાણમંતર દેવા કયાં રહે છે? એના ઉત્તરમાં પ્રભુ કહે છે કે–હે ગાતમ, રત્નપ્રભા પૃથ્વીના એક હજાર યાજન જાડાં રહ્નકાંડમાં, સાે યાજન ઉપર અને સાં યાજન નીચે એમ ખસાે યાજન ખાદ કરી, મધ્યના આઠસાે યાજનમાં વાણમંતર દેવાના અસંખ્યાતલક્ષ વાસનગરાે છે; અને ત્યાંજ ઘણા વાણમંતર દેવા રહે છે. જેવા કે, પિશાચ, ભૂત અને યક્ષ વગેરે આઠ અને અણપત્રી, પણપત્રી વિગેરે આઠ મળી સાેળ.

'સં થહણી' માં વળી એમ કહ્યું છે કે—રત્નપ્રભાપૃચ્વીના પહેલા એકસા ચાજનમાં અવર

इय पढमजोश्रणसए रयगाए श्रष्टवंतरा श्रवरे। तेसि इह सोलसिंदा रुश्रगहो दाहिगुत्तरस्रो॥ १॥

योगशास्त्रचतुर्थप्रकाशवृत्तौ तु एवम्। रत्नप्रभायामेव प्रथमस्य शतस्य श्रथ उपरि च दशदश योजनानि मुक्त्वा मध्ये श्रशीतियोजनेषु आणप् न्नियप्रभृतय इति ॥

> एषां वक्तव्यता सर्वा विज्ञेया प्राक्तनेन्द्रवत् । जाता द्वात्रिंशदिरयेवं व्यन्तरामरनायकाः ॥ २५७ ॥ भौमेयनगरेष्वेषु व्यन्तराः प्रायशः खलु । उत्पद्यन्ते प्राच्यभवानुष्ठिताज्ञानकष्टतः ॥ २५८ ॥ मृताः पाशविषाहारजलाग्निज्जनृडादिभिः । भृगुपातादिभिश्च स्युः व्यन्तराः शुभभावतः ॥ २५९ ॥ स्थितिरुत्कर्षतोऽमीषां पल्यमर्थं च योषिताम् । सहस्राणि दशाब्दानां उभयेषां जघन्यतः ॥ २६० ॥

આઠ જાતિના વ્યન્તરાે રહે છે. એએાના વળી, રૂચકથી દક્ષિણુમાં આઠ અને ઉત્તરમાં આઠ મળીને સાળ ઇન્દ્રો છે.

ચાગશાસ્ત્રના ચાથા 'પ્રકાશ 'ની ટીકામાં વળી જાદુંજ કહ્યું છે: રત્નપ્રભાપૃથ્વીમાં જ, પહેલા સા ચાજનમાના ઉપરના દશ અને નીચેના દશ એમ વીશ ચાજન મૂકીને શેષ મધ્યના એ શી ચાજનમાં 'અહુપન્ની ' આદિ દેવા વસે છે.

આ વ્યન્તરેન્દ્રોનું સ્વરૂપ પણ પૂર્વોક્ત વ્યન્તરા જેવું જ સમજવું. આ હિસાએ સર્વ મળી અત્રીશ વ્યન્તરેન્દ્રો થયા. ૨૫૭.

્ર પૂર્વ ભવમાં અજ્ઞાનપૂર્વક કષ્ટદાયક તપશ્ચર્યા કરવાથી પ્રાણીઓ આ ભૂમિનગરામાં વ્યન્તર તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે. ૨૫૮.

પાશ ( ગળાફાંસાે ), વિષપાન, અગ્નિપ્રવેશ, ઝંપાપાત તથા ક્ષુધા અને તૃષા વેઠીને પણ, ( મૃત્યુ અંગીકાર કરી ) માણુસા, શુભભાવ હાય તાે અહિં વ્યન્તરાે થાય છે. ૨૫૯.

વ્યન્તરદેવાની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યસ્થિતિ એક પત્યાપમની છે. અને તેની દેવીઓની અર્ધ પત્યાપમની છે. જઘન્ય આયુષ્ય તે ખંનેનું દસ હજાર વર્ષ જેટલું છે. ૨૬૦. स्वाभाविकं सप्तहस्तमानं उत्कर्षतो वपुः ।
अंगुलासंख्यांशमानं जघन्यं प्रथमक्षणे ॥ २६१ ॥
जचयोजनमानं चोत्कृष्टमुत्तरवैक्रियम् ।
प्रक्रमेऽङ्गुलसंख्येयभागमानं जघन्यतः ॥ २६२ ॥
एषां लेश्याश्चतस्तः स्युः पद्मां शुक्तां विना पराः ।
उच्छ्वसन्ति सप्तभिस्ते स्तोकेर्जघन्यजीविनः ॥ २६३ ॥
खुभुक्षवश्चेकदिनान्तरेऽथोत्कृष्टजीविनः ।
समुच्छ्वसन्त्याहरन्ति मुहूर्त्ताहःपृथक्तवकैः ॥ २६४ ॥
श्चाहारे चित्तसंकल्पोपस्थिताः सारपुद्गलाः ।
सर्वांगेषु परिणमन्त्येषां कावलिकस्तु न ॥ २६५ ॥
ये तु हिंस्राः सुरा वीरचंडिकाकालिकादयः ।
मद्यमांसाद्याहुतिभिस्तुष्यन्ति तर्पिता इव ॥ २६६ ॥
तेऽिष पूर्वभवाभ्यासात् पापा मिथ्यात्वमोहिताः ।
मद्यमांसादि वीच्यैव तुष्यन्ति न तु भुंजते ॥२६७॥ युग्मम् ॥

એમનું સ્વાભાવિક શરીરમાન ઉત્કર્ષત: સાત હાથનું હોય છે અને જઘન્યત:, પ્રથમ ક્ષણે, એક આંગળના અસંખ્યમા અંશ જેટલું હોય છે. ૨૬૧.

એએા ઉત્તરવૈક્રિય શરીર ઉત્કર્ષત: લાખયાજનનું કરી શકે છે; જ્યારે જઘન્યત:, શરૂ-આતમાં આંગળના સંખ્યાત ભાગ જેટલું હાય છે. ૨૬૨.

ુએએાને પદ્મલેશ્યા અને શુકલલેશ્યા શિવાયની ચાર લેશ્યાએા હાય છે. એમનામાં જઘન્ય આયુષ્યવાળા હાય છે એએા સાત સ્તાકે ધાસ લે છે, અને એકાંતરે ક્ષુધાતુર થાય છે. ૨૬૩.

વળી જેઓ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યવાળા હોય છે તેઓ ચાર મુહૂર્ત્ત શ્વાસાશ્વાસ લે છે અને ચાર દિવસે ક્ષુધાતુર થાય છે. ૨૬૪.

આહારની ઇચ્છા થતાં સંકલ્પમાત્રથી જ સારસાર પુદ્દગળા એમના સર્વ અંગામાં પરિણુમે છે. એમને કવળઆહાર હાતા નથી. ૨૬૫.

વળી જે વીર, ચંડિકા, કાલિકા આદિ હિંસક દેવા તર્પિત થયા હાય તેમ માંસ, મદ્ય આદિકની આહુતિથી તુષ્ટમાન થાય છે તે પાપી મિચ્યાત્વમાહિત દેવા પૂર્વભવની દેવ હાવાથી એ વસ્તુએા જોઇનેજ સન્તાષ પામે છે, એના આહાર કરતા નથી. ૨૬૬–૨૬૭.

संमूर्छिमा गर्भजाश्च तिर्यंचो गर्भजा नराः ।
उत्पद्यन्ते षड्भिरिप युताः संहननैरिह् ॥ २६८ ॥
च्युत्वोत्पद्यन्त एते नृतिरश्चोर्गर्भजन्मनोः ।
पर्यासवादरक्ष्माम्भःप्रत्येकभूरुहेषु च ॥ २६९ ॥
एकेन समयेनैकादयोऽसंख्यावसानकाः ।
उत्पद्यन्ते च्यवन्तेऽमी उत्कृष्टमेषु चान्तरम् ॥ २७० ॥
क्रेयं मुहूर्त्तानि चतुर्विशतिस्तज्जधन्यतः ।
एकसामियकं नृतं च्यवनोत्पत्तिगोचरम् ॥ २७१ ॥ युग्मम् ॥
पश्यन्त्यविधना पंचविंशतियोजनान्यमी ।
जधन्यजीविनोऽन्ये च संख्येययोजनाविध ॥ २७२ ॥
तिर्यग्लोकवासिनोऽपि व्यन्तरा यदिहोदिताः ।
तद्धे रत्नप्रभापृथ्वीवक्तव्यताप्रसंगतः ॥ २७३ ॥

इति व्यन्तराणां सुराणां पुराणाम् पुराणोपदिष्टा व्यवस्था न्यरूपि । तृतीयाच्चतुर्थादुपांगाच्च शेषम् विशेषं विदन्तु प्रबुद्धाः समेधाः॥ २७४ ॥

સંમૂર્છિમ તથા ગર્ભજ તિર્ય'ચા, અને ગર્ભજ મનુષ્યા ( મૃત્યુબાદ ) અહિં ( વ્યન્તર જાતિમાં ) ઉત્પન્ન થાય છે.વળી એએાને સંઘયણ છ એ હાય છે. ૨૬૮.

અહિંથી વ્યવીને એએા ગર્ભજ તિર્થેચ તથા ગર્ભજ મનુષ્યમાં, તેમજ પર્યાપ્ત ખાદર પૃથ્વીકાય, અપ્કાય અને પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયમાં ઉત્પન્ન થાય છે. ૨૬૯.

એએ એક સમયે એકથી તે અસંખ્યાતસુધી ઉત્પન્ન થાય છે અને વ્યવે છે. ૨૭૦

એમનામાં ચ્યવન અને ઉત્પત્તિ વચ્ચેનું ઉત્કૃષ્ટ અન્તર ચાવીશ મુહ્ર્ત્ત<sup>6</sup>નું અને જઘન્ય અન્તર એક સમયનું છે. ૨૭૧.

એમનામાંના જઘન્ય આયુષ્યવાળા અવધિજ્ઞાનથી પચવિશ યોજન સુધી અને બીજાએ। સંખ્યાત યોજનસુધી જોઇ શકે છે. ૨૭૨.

આ પ્રમાણે અહિં તીર્છાલાકમાં વસનારા વ્યન્તરાનું વર્ણન કર્યું છે તે ફક્ત રત્નપ્રભા પૃથ્વીના વર્ણનના પ્રસંગને લઇને કર્યું છે. ૨૭૩.

એ પ્રમાણે, વ્યન્તરદેવાના નગરાની શાસ્ત્રમાં કહી છે એ પ્રમાણેની હકીકત મે' અહિં

विश्वाश्चर्यदकीर्तिकीत्तिविजयश्रीवाचकेन्द्रान्तिष-द्राजश्रीतनयोऽतिनष्ट विनयः श्रीतेजपालात्मजः । काव्यं यत्किल तत्र निश्चितजगत्तत्वप्रदीपोपमे सर्गो निर्गित्वतार्थसार्थसुभगः पूर्णः सुखं द्वादशः ॥ २७५ ॥

इति द्वादशः सर्गः।

**-\***<del>{</del>(**③**)<del>}</del>\*-

વર્ણુવી છે. વિશેષ વૃત્તાન્તના જિજ્ઞાસુ ખુદ્ધિમાન પંડિતાએ એ માટે ત્રાનું અને ચાેશું ઉપાંગ જોવું. ૨૭૪.

સકળ વિશ્વને આશ્ચર્યમાં લીન કરી નાખે એવી જેમની કીર્તિ છે એવા શ્રીકીર્તિવિજ-યવાચકેન્દ્રના અન્તેવાસિ, તેમજ માતા રાજશ્રી અને પિતા તેજપાળના સુપુત્ર વિનયવિજય-જીએ રચેલા, જગતના તત્વોને દીપકની જેમ પ્રકાશમાં લાવનારા આ કાવ્યના, અંદરથી નીકળતા અર્થસમૂહથી સુભગ એવા આરમા સર્ગ નિર્વિંને સમાપ્ત થયા. ૨૭૫.

## ળારમો સગ<sup>લ</sup> સમાપ્ત.



# अथ त्रयोदशः सर्गः

योजनानां सहस्रं च मुक्त्वेकेकमुपर्यधः ।

मध्येऽष्टसप्ततिसहस्राढचे लक्षे क्षिताविह ॥ १ ॥

वसन्ति भवनाधीशनिकाया श्रमुरादयः ।

दशैतेऽपि द्विधा प्राग्वहक्षिणोत्तरभेदतः ॥ २ ॥ युग्मम् ॥

तेषु प्रत्येकमिन्द्रौ द्वौ भवतो दक्षिणोत्तरौ ।

भवनेन्द्रा विंशतिः स्युरित्येवं चमरादयः ॥ ३ ॥

### तथोक्तम् ।

श्रमुरा नागमुवग्गा विज्जु श्रग्गी य दीव उदही य । दिसिपवण्थणि य दसविह भवण्वइ तेसु दुदु इंदा ॥ ४ ॥ श्रन्ये तु श्राहुः । नवतियोजनसहस्राणामधस्तात् भदनानि ॥ श्रन्यत्र च उपरितनमधस्तनं च योजनसहस्रं मुक्त्वा सर्वत्रापि यथासंभ

# સર્ગ તેરમો.

(એક લાખ એ'શી હજાર ચાજનના પ્રમાણવાળી) રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં, એક હજાર ચાજન ઉપર અને એક હજાર ચાજન નીચે એમ કુલ બે હજાર ચાજન શિવાયના ભાકીના મધ્યના એક લાખ અધ્યોત્તેર હજાર ચાજનમાં 'અસુર ' વગેરે દશ પ્રકારના 'ભવનપતિ ' દેવા વસે છે. અને એમના ચે (૧) દક્ષિણ દિશાના અને (૨) ઉત્તર દિશાના—એમ બે લેદ છે. ૧-૨.

દશે પ્રકારના ભવનપતિઓમાં, દક્ષિણના એક અને ઉત્તરના એક-એમ બે ઇન્દ્રો દ્વાય છે. એવી રીતે ૧૦×૨ એમ વીશ ભવનેન્દ્રો છે. જેવાકે ચમરેન્દ્ર વગેરે. ૩.

કહ્યું છે કે:—(૧) અસુર, (૨) નાગકુંમાર, (૩) સુવર્જું કુમાર, (૪) વિદ્યુત્તકુમાર (૫) અગ્નિકુમાર, (૬) દ્વીપકુમાર, (૭) સસુદ્રકુમાર, (૮) દિક્કુમાર, (૯) વાયુકુમાર અને (૧૦) સ્તનિતકુમાર-એમ દશ પ્રકારના ભવનપતિ દેવા છે; અને એએા પ્રત્યેકમાં બે બે ઇન્દ્રો છે. ૪.

કેટલાક આચાર્યો નેવું હજાર યાજનની નીચ ભવના અર્થાત્ ભવનપતિ દેવા છે એમ

वमावासा इति ॥ श्रावासा नाम कायमानसन्निभा महामंडपा इति लघु-संग्रह्णीवृत्तौ तत्वार्थभाष्येऽपि । तत्र भवनानि रत्नप्रभायां बाहल्यार्थम-वगाह्य मध्ये भवन्ति इति उक्तम् । इति ज्ञेयम् ॥

चतुस्त्रिंशस्क्रमाञ्चिश्वस्थाः स्युदिक्षिणोत्तराः ।
भवना श्रमुराणां ते चतुःषिध्व मीलिताः ॥ ५ ॥
लचाश्चतुश्चस्वारिंशचस्वारिंशदृद्धयोदिंशोः ।
नागालयानां चतुरशीतिर्लचाश्च मीलिताः॥ ६ ॥
श्रष्टात्रिंशचतुस्त्रिंशस्वक्षाः क्रमात् द्वयोदिंशोः ।
सर्वाग्रेण सुपर्णानां यहलचा द्विसप्ततिः ॥ ७ ॥
चस्वारिंशच षद्त्रिंशदृच्चिणोत्तरयोः क्रमात् ।
वैद्युतावासलक्षाः स्युः षद्सप्ततिश्च मीलिताः ॥ ८ ॥
एवमग्निकुमाराणां द्वीपवाधिदिशां तथा ।
विद्युक्कुमारवत् संख्या भवनानां प्रकीर्तिता ॥ ९ ॥

કહે છે. અન્યત્ર વળી એમ કહ્યું છે કે " ઉપરનાં અને હેઠળનાં હજાર હજાર ૃયોજન શિવાયના શેષ ભાગમાં સર્વત્ર યથાસંભવ આવાસો છે. 'આવાસ 'ને અર્થ લઘુસંગ્રહણીની ટીકામાં તથા 'તત્વાર્થભાષ્ય 'માં 'કાયાના પ્રમાણ જેવડા મહામંડપ 'એવો કહ્યો છે. વળી ત્યાં એમ કહ્યું છે કે આ 'ભવના 'છે તે રત્નપ્રભાપૃશ્વીમાં એની અર્જ જાડાઇ અવગાહીને મધ્યમાં રહેલાં છે.

અસુરાનાં ભવના ચાસઠ લાખ છે: ચાત્રીશલાખ દક્ષિણુર્દિશામાં અને ત્રીશ લાખ ઉત્તરદિશામાં, પ

નાગકુમારાનાં ચાર્યાશી લાખ ભવના છેઃ દક્ષિણમાં ચુમાળીશ લાખ અને ઉત્તરમાં ચાળીશ લાખ. ૬.

સુવર્ણુ કુમારાનાં બેઉ દિશાએોમાં અનુક્રમે આડત્રીશ લાખ અને ચાત્રીશલાખ મળીને ખેઢાંતેર લાખ ભવના છે. ૭.

વિદ્યુત્કુમારાનાં અન્ને દિશાએામાં અનુક્રમે ચાળીશ લાખ અને છત્રીશ લાખ મળીને છેાંતેર લાખ ભવના છે. ૮.

અગ્નિકુમાર, દ્વીપકુમાર, સમુદ્રકુમાર અને દિક્રકુમારાના ભવનાની સંખ્યા વિદ્યુંતકુમાર પ્રમાણે કહી છે. ૯ पंचाशदथ षद्चत्वारिंशिद्दिशोर्द्धयोः क्रमात्।
लचा वायुसुरावासाः सर्वे षस्ववितश्च ते ॥ १०॥
चत्वारिंशत्तथा षट्त्रिंशदुक्ता दिग्द्वये क्रमात्।
स्तिनितानां यहाः सर्वे लचाः षट्सप्तितः किल ॥ ११॥
चतस्रः कोटयो लक्षाः षट् यहा दिच्याश्रिताः।
उत्तराहास्तु षट्षष्टिः लचास्तिस्रश्च कोटयः॥ १२॥
द्वयोदिशोश्च सर्वाम्रं भवनानामुदाहृतम्।
कोटयः सप्त लक्षायां द्वासप्तत्या समन्विताः॥ १३॥
ग्राकारेण सुषमया प्राकारपरिखादिभिः।
ग्राकारेण सुषमया प्राकारपरिखादिभिः।
ग्राकारेण तान्यसंख्येपैर्मितानि खलु योजनैः।
मध्यानि संख्येपैर्जम्बृद्वीपाभानि खपून्यपि॥ १५॥
तत्रासुरनिकायस्य दिच्यास्यां दिशि प्रभः।
चमरेन्द्रः शरचन्द्रचन्द्रिकाविलस्यशः॥ १६॥

વાસુકુમારાનાં ભવના દક્ષિણુ અને ઉત્તર બેઉ દિશામાં અનુક્રમે પચાસ લાખ અને છે તાળીશ લાખ મળીને છન્નું લાખ છે. ૧૦.

સ્તનિત કુમારાનાં ભવના બેઉ દિશાએામાં અનુક્રમે ચાળીશ લાખ અને છત્રીશ લાખ મળીને એક દર છેાંતેર લાખ છે. ૧૧.

એ ગણત્રીએ દક્ષિણ દિશામાં કુલ ચાર ક્રોડ ને છ લાખ ભવના છે; અને ઉત્તર દિશામાં ત્રણ ક્રોડ ને છાસઠ લાખ છે. ૧૨.

એટલે બેઉ દિશાઓના સમગ્ર મળીને સાત કોડ ને ખ્હેંતેર લાખ ભવના થયાં. ૧૩.

આ ભવના આકારમાં, શાભામાં તથા કાેટ અને ખાઇ વગેરે પરત્વે પ્રાય: પૂર્વોકત વ્યન્તરના નગરા જેવાં છે. ૧૪.

એમાં પણ એકદમ મહાેટા આવાેસા છે તે અસંખ્ય યાેજન પ્રમાણ છે, મધ્યમ આવાસા છે તે સંખ્યાત યાેજન પ્રમાણ છે અને ન્હાનાં છે તે ( પણ ) જમ્બૂદ્રીપ જેવડાં છે. ૧૫.

ત્યાં, દક્ષિણ દિશામાં અસુરકુમારાના સ્વામી ' ચમરેન્દ્ર ' છે, જેના શરક્ૠતુના ચંદ્ર માની ચંદ્રિકા જેવા સ્વચ્છ નિર્મળ યશ ચાદિશ વિસ્તરી રહ્યો છે. ૧૬. विधाते दिच्चिण्यदिशि तियग्मेरोः सुदर्शनात् ।
श्रमंख्यद्वीपाव्धिपरो द्वीपोऽरुण्यवराभिधः ॥ १७ ॥
तस्य बाह्यवेदिकान्तात् मध्येऽरुण्यवराम्बुधेः ।
योजनानां द्विचत्वारिंशस्सहस्राण्यतीत्य वे ॥ १८ ॥
चमरस्यासुरेन्द्रस्य महानुत्पातपर्वतः ।
तिगिंछिकूटनामास्ति प्रशस्तश्रीभरोध्धुरः ॥ १९ ॥
योजनानां सप्तदश शतान्यथैकविंशतिः ।
उच्छितस्तस्य तुर्योशो निमग्नो वसुधान्तरे ॥ २० ॥ विशेपकम् ॥
मूछे सहस्रं द्वाविंशं योजनानां स विस्तृतः ।
मध्ये शतानि चत्वारि चतुर्विश्वानि विस्तृतः ॥ २१ ॥
शतानि सप्त विस्तीर्णस्त्रयोविंशानि चोपरि ।
उर्ध्वाधो विस्तृतो मध्ये चामो महामुकुन्दवत् ॥ २२ ॥

मुकुन्दः वाद्यविशेष इति॥

सर्वरत्नमयस्यास्य वेदिकावनशालिनः । शिरस्तले मध्यदेशे स्यात्प्रासादावतसंकः ॥ २३ ॥

એની હકીકત આ પ્રમાણે છે:—

અત્યન્ત દર્શનીય એવા મેરૂપર્વતથી તીર્છા દક્ષિણ દિશામાં, અસંખ્ય દ્રીપસમુદ્રો મૂકયા પછી, અરૂણવર નામના દ્રીપ આવે છે. ૧૭.

એની ખાહ્ય વેદિકાના પ્રાન્ત ભાગથી એ તાલીશ હજાર યોજન મૂકીને, અરૂણવર સમુદ્ર-ના મધ્ય ભાગમાં 'ચમર ' નામના અસુરેન્દ્રનાે 'તિગિ છિકૂટ ' નામનાે મનહરલક્ષ્મીથી શાભી રહેલાે મહાન 'ઉત્પાતપર્વત 'આવેલાે છે. ૧૮–૧૯.

એ એક હજાર સાતસો ને એકવીશ યોજન ઉંચા છે અને ઉંચાઇને ચાથે હિસ્સે પૃથ્વીમાં ખુંચેલા છે. ૨૦.

એના વિસ્તાર મૂળ આગળ એક હજાર ને આવીશ યાજન છે, મધ્યમાં ચારસાે ચાવીશ યાજન છે અને ટાેચ આગળ સાતસાે ત્રેવીશ યાજન છે. એટલે એક મ્હાેટું મુકુંદ હાય એવા હેઠળ ઉપર વિસ્તીર્લું છે અને મધ્યમાં ક્ષામ એટલે પાતળાે છે. ('મુકુન્દ 'એક જાતનું વાજિંત્ર છે). ૨૧–૨૨.

પદ્મવેદિકા અને વનખાંડને લીધે શાભી રહેલા એવા આ સર્વવત્નમય પર્વતની ટાચ પર મધ્યમાં એક સુંદર પ્રાસાદ છે. ૨૩.

सार्झे द्वे योजनशते तुंगः सपंचविंशतिः। ततः शतं योजनानि रम्योङोचमहीतळ: ॥ २४ ॥ श्रष्टयोजनमानाथ तत्रास्ति मणिपीठिका। चमरेन्द्रस्थात्र सिंहासनं सहपरिच्छदम् ॥ २५॥ तिर्यग्लोकं जिगमिषु: जिनजनमोत्सवादिषु। प्रथमं चमरेन्द्रोऽस्मिन्नुपैति स्वाश्रयात् गिरौ ॥ २६ ॥ ततो यथेप्सितं स्थानमुत्पतत्यविलम्बतः । तेनायं चमरेन्द्रस्य ख्यात उत्पातपर्वतः ॥ २७॥ षट् शतान्यथ कोटीनां पंचपंचाशदेव च। कोट्यो लक्षाग्यथ पंचत्रिंशहृत्वार्धमेव च ॥ २८ ॥ योजनानि तिर्यगस्मात्तिगित्रिकुटपर्वतात । श्रतिऋम्य दिच्च णस्यां मध्ये ऽरुणवरोदधेः ॥ २९ ॥ यो देशस्तदधोभागे मध्ये रत्नप्रभाक्षितेः। चत्वारिंशद्योजनानां सहस्राग्यवगाह्य च ॥ ३० ॥ राजधान्यस्ति चमरचंचा चंचन्मशािमयी। व्यासायामपरिचेवैर्जम्बृद्वीपसधर्मिणी ॥ ३१ ॥ कलापकम् ॥

એ પ્રાસાદ ઉંચાઇમાં અડીસા ચાજન અને વિસ્તારમાં સવાસા ચાજન છે. વળી એની ક્રસ્સબંધી તેમજ સીલીંગ અત્યંત રમણીય છે. ૨૪.

એની અંદર એક આઠ યોજન પ્રમાણ મણિપીઠ છે, અને એ મણિપીઠપર ચમરેન્દ્રનું પરિવારયુક્ત સિંહાસન છે. ૨૫.

જિન ભગવાનના જન્મમહાત્સવ વગેરે પ્રસંગે ચમરેન્દ્ર તીર્છાલાકમાં આવવાના હાય છે ત્યારે પાતાના આવાસથી નીકળી પહેલા આ જ પર્વતપર આવે છે; અને પછી જ જ્યાં જવું હાય ત્યાં 'ઉત્પત્તનપૂર્વક ' એટલે ' ઉડીને ' જાય છે અને એટલા પરથી જ એ ચમરે- ન્દ્રના ' ઉત્પાતપર્વત ' કહેવાય છે. ૨૬–૨૭.

એ તિગિં છિકૂટપર્વ તથી તીર્છા દક્ષિણ દિશામાં છસાપંચાવન ક્રોડ સાડીપાંત્રીસ લાખ યાજન મૂક્યા પછી, અરૂણવર સમુદ્રના મધ્ય ભાગમાં જે દેશ છે તેના અધાભાગમાં રત્નપ્રભા-પૃશ્વીના મધ્યમાં, ચાલીશ હજાર યાજન અવગાહીને, ચમરેન્દ્રની, પુષ્કળ મણિરત્નાને લીધે

वप्रश्चास्या योजनानामध्यर्धं शतमुन्नतः ।
पंचाशिद्वस्तृतो मूळे मोळो द्वादश सार्द्धकाः ॥ ३२ ॥
श्वायतेयोजनस्यार्धं न्यूनार्धयोजनोच्छ्रितेः ।
कोशं विस्तीर्गेश्च रम्यो रत्नजेः किपशिर्षकैः ॥ ३३ ॥
एकेकस्यां स बाहायां पंचद्वारशतांचितः ।
सार्धे द्वे योजनशते द्वारं चैकेकमुच्छ्रितम् ॥ ३४ ॥
सपादशतविस्तीर्ग्यतोरणाद्युपशोभितम् ।
मध्येऽथ वप्रस्यतस्य पीठवन्धो विराजते ॥ ३५ ॥ युग्मम् ॥
योजनानां षोडशेष सहस्रान्विस्तृतायतः ।
पद्मवरवेदिकया परीतः काननेन च ॥ ३६ ॥
तस्य मध्ये रम्यभूमावस्ति प्रासादशेखरः ।
सार्धे द्वे योजनशते तुंगस्तदर्धविस्तृतः ॥ ३७ ॥
चतुर्भिरेष प्रासादेश्चतुर्दिशमलंकृतः ।
शतं सपादमुनुंगैः सार्धेद्वषष्टिविस्तृतेः ॥ ३८ ॥

પ્રકાશી રહેલી, લંખાઇ પહેાળાઇ અને પરિઘમાં જમ્બૂદ્ધીપ જેવડી, ચમરચંચા નામની રાજધાની છે. ૨૮–૩૧.

એને એક્સો પચાસ યોજન ઉંચા કાેટ છે. એ કાેટ પાયા આગળ પચાસ યોજન અને માથે સાડાબાર યાજન પહાળા છે. ૩૨.

એ કાેટને મનહર મિણુમય કાંગરા છે; જે લંબાઇમાં અરધા યાજન છે, ઉંચાઇમાં અરધા યાજનથી સહેજ એાછા છે અને પહાળાઇમાં એક કાેસ પ્રમાણ છે. ૩૩.

વળી એને દરેક ખાજીએ પાંચસા પાંચસા સું દર દરવાજા આવેલા છે. પ્રત્યેક દરવાજો અઢીસા ચાજન ઉચા છે, સવાસા ચાજન પહાળા છે અને તારણ આદિકથી અલ કૃત છે. ૩૪–૩૫.

ં એ કાટના મધ્યભાગમાં એક પીઠબંધ શાભી રહ્યું છે. તે સાળ હજાર યાજન વિસ્તારમાં છે અને સાદિશ સુંદર પદ્મવેદિકા અને બગીચાથી વિંટાયલું છે. ૩૫–૩૬.

એની રમણીય ભૂમિપર એક ઉત્તમ પ્રાસાદ છે, જે અઢીસા યાજન ઉંચા અને સવાસા યાજન પહેાળા છે. ૩૭.

એ પ્રાસાદની ચારે બાજીએ વળી સવાસા યાજન ઉંચા અને સાડીબાસક યાજન પંહાળા એવા બીજા ચાર પ્રાસાદા આવી રહ્યા છે. ૩૮. प्रत्येकमेतेऽपि चतुर्दिशं चतुर्भिराश्रिताः ।
सार्धं द्विषष्टिमुचुंगैस्तदर्धविस्तृतैर्द्रतथा ॥ ३९ ॥
सपादेकत्रिंशरुचेस्तदर्धविस्तृतैर्द्रताः ।
प्रासादास्तेऽपि प्रत्येकं पुनस्तेऽपि चतुर्दिशम् ॥ ४० ॥
सपार्धद्विकोशपंचदशयोजनतुंगकैः ।
तदर्धविस्तृतैरेवं चतुर्दिशमलंकृताः ॥ ४१ ॥ युग्मम् ॥
एवं समूलप्रासादाः प्रासादाः सर्वसंख्यया ।
चमरस्य भवन्त्येकचत्वारिंशं शतत्रयम् ॥ ४२ ॥
प्रासादास्ते रत्नमया मरुचंचलकेतवः ।
मृदुस्पर्शाश्रारुगन्धा दृश्याः सुवर्णवालुकाः ॥ ४३ ॥
प्रथ प्रासादेभ्य एभ्य ऐशान्यां स्युर्थथाक्रमम् ।
सभा सुधर्मा सिद्धायतनं सभोपपातकृत् ॥ ४४ ॥
हृदोऽभिषेकालंकारव्यवसायसभाः क्रमात् ।
सर्वेऽप्यमी सुधर्माचा षट्त्रिंशयोजनोच्छ्ताः ॥ ४५ ॥

ું એમાંના પ્રત્યેકની ચાહિશ વળી સાડીબાસક યોજન ઉંચા અને <mark>સવાએકત્રીશ યોજન</mark> પહેલળા એવા ચચ્ચાર પ્રાસાદા છે. ૩૯.

એમાંના પણ પ્રત્યેકની ચાહિશ સવાએકત્રીશ યોજન ઉંચા અને એથી અરધા પહેાળા એવા ચાર ચાર પ્રાસાદા છે. ૪૦.

એ પ્રત્યેકની ચાદિશ પણ પંદર યેાજન અઢી કાેસ ઉંચા અને એથી અરધા પંહાેળા એવા ચાર ચાર પ્રાસાદાે છે. ૪૧.

એ પ્રમાણે એક મૂળ પ્રાસાદ અને ખીજા એની કરતા આવેલા–મળીને એક દર ત્રણસા એકતાળીશ પ્રાસાદ ચમરેન્દ્રને છે. ૪૨.

વાયુપ્રેરિત ધ્વજાઓ જેમનાપર ફરકી રહી છે એવા એ સર્વ પ્રાસાદા રત્નમય, સુગ'ધી, સુવર્ણુની રેતીવાળા, અને કાેમળ સ્પર્શવાળા હાેઇ ખરેખર જેવા લાયક છે. ૪૩.

હવે, આ પ્રાસાદેશ્યા ઇશાનકો હુમાં અનુક્રમે (૧) સુધર્માસભા, (૨) સિદ્ધાયતન, (૩) ઉપપાત સભા, (૪) દ્રહ, (૫) અભિષેક સભા, (૬) અલંકારસભા અને (૭)

दीर्घा पंचाशतं पंचितंशितिविस्तृता इह । वैमानिकसभादिभ्यो मानतोऽर्धमिता इति ॥ ४६॥ विशेषकम्॥ इत्यर्थतो भगवतीद्वितीयशताष्टमोद्देशके ॥

श्रत्रायं विशेषः ॥ चमरस्स ग्रं सभा सुहम्मा एकावन्नखंभसयस-न्निविठायं । एवं बलीयस्सवि । इति तुर्योगे ॥

श्रथेतस्यामुपपातसभायां सुक्रती जनः।
देवदूष्यच्छन्नशय्योत्संग उत्पद्यते क्षणात्॥ ४७॥
चमरेन्द्रतयाथासावुत्थाय शयनीयतः।
गत्वा हृदे कृतस्नानस्ततोऽभिषेकपर्षदि॥ ४८॥
कृताभिषेकसोत्साहेरसुरैः समहोत्सवम्।
श्रलंकारसभायां च गत्वालंकृतभूघनः॥ ४९॥
व्यवसायसभां गत्वा पुस्तकावसितस्थितिः।
स्नात्वा नन्दापुष्करिगयां भक्ता कृतजिनार्चनः॥ ५०॥
समागत्य सुधर्मायां सभायां सपरिच्छदः।
दिव्यान् सिंहासनासीनो भोगान् मुंके यथारुचि ॥ ५१॥
पंचिभः कुलकम्॥

બ્યવસાય સભા આવેલાં છે. એ બધાંય છત્રીશ યોજન ઉંચાં, પચાસ યાજન લાંબાં અને પચવીશ યોજન પહાેળાં હાેઇ વૈમાનિક દેવાની સભા વગેરેથી પ્રમાણમાં અરધાં છે. ૪૪–૪૬.

એ ભાવાર્થનું ભગવતીસૂત્રના બીજા શતકના આઠમા ઉદ્દેશમાં કહેલું છે. અહિં વિરોષ એટલું છે કે–ચમરેન્દ્રની સુધર્માસભા એકાવન સ્તંભપર રહેલી કહી છે. અલીન્દ્રની પણુ એવી કહી છે. એ પ્રમાણે ચાથા ' અંગ ' માં છે.

જે કેાઇ પુષ્યશાળી જીવ અહિં ચમરેન્દ્ર તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે તે ઉક્ત ઉપપાત સભામાં દેવદ્ભષ્ય વસ્ત્રોથી આવ્છાદિત એવી શચ્ચામાં એક ક્ષણુવારમાં ઉત્પન્ન થાય છે. ૪૭.

શય્યામાંથી બેઠાે થઇ પછી એ ચમરેન્દ્ર 'દ્રહ ' માં જઇ સ્નાન કરી ' અભિષેક સભા ' માં આવે છે. ત્યાં ઉત્સાહી એવા અસુરાએ અભિષેક કરાવ્યા બાદ મહાઉત્સવપૂર્વક ' અલંકાર સભા ' માં જઈ શરીરપર આભુષણા ધારણ કરી ' વ્યવસાય સભા ' માં જાય છે. ત્યાં પુસ્તક જોઈ પર પરાગત રિવાજથી માહિતગાર થઈ નન્દાવાવડીમાં જઇ સ્નાન કરી પવિત્ર થઇ ભક્તિ

कामकेलिलालसस्तु जिनस्याशातनाभयात्।
गत्वा बिहः सुधर्माया रमते रुचितास्परे ॥ ५२ ॥
कदाचिद्येष चमरचंचावासे मनोरमे ।
सकांतः क्रीडितुं याति क्रीडोद्याने नृपादिवत् ॥ ५३ ॥
स चैवम् श्रस्याश्चमरचंचाया नैऋत्यां ककुभि ध्रुवम्।
पट्कोटीनां शतान् पंचपंचाशत्कोटीसंयुतान् ॥ ५४ ॥
पंचित्रंशच लच्चाणि पंचाशच सहस्रकान् ।
योजनानामतिकम्य तिसमन्नेवारुणोदधी ॥ ५५ ॥
श्रावासो भाति चमरचंचश्चंचित्र्यां निधिः ।
कम्रः क्रीडारतिस्थानं चमरस्यासुरेशितुः ॥ ५६ ॥ विशेषकम् ॥
सहस्राण्येष चतुरशीतिमायतिवस्तृतः ।
समंततः परिचित्तः प्राकारेण महीयसा ॥ ५७ ॥
सर्वं चमरचंचावत् प्रासादादि भवेदिह ।
न विद्यन्ते परं पंच सुधर्माद्याः सभाः श्रुभाः ॥ ५८ ॥

પૂર્વક જિનપૂજા કરી ત્યાંથી સપરીવાર 'સુધર્માસભા 'માં આવી સિંહાસનપર આરૂઢ થઇ યથેચ્છપણે દિવ્ય ભાગા ભાગવે છે. ૪૮–૫૧.

ત્યાં એને કામભાગની ઇચ્છા થાય છે તાે જિનેશ્વરના અવશેષ–અસ્થિની આશાતનાને ભયે, સભાની બ્હાર મનગમતે સ્થાને જઇ ત્યાં વિષયાપભાગ કરે છે. પર.

તે કાેેે કાેઇવાર વળી પાતાની દેવીઓને લઇને પાતાના રમણિક 'ચમરચંચ' આવાસમાં ક્રીડાર્થે જાય છે, પૃશ્વીપતિ રાજા પાતાની રાણીઓને લઇને ક્રીડાદ્યાનમાં જાય છે એમ. પરા

એ આવાસની હકીકત નીચે પ્રમાણે છે:---

એ આવાસ ચમરચંચા નગરીથી નૈઝત્યકેાલુમાં છસા પંચાવન ક્રોડ પાંત્રીશ લાખ અને પચાસ હજાર ચાજન મૂક્યા બાદ એજ અરૂલેાદિધસમુદ્રમાં આવેલા છે. શાભાયમાન લક્ષ્મીના નિધાનરૂપ હાઇ એ ચમરેન્દ્રને રતિક્રીડા કરવા લાયકનું મનહર સ્થાન છે. એ લંબાઇપ્હાળા- ઇમાં ચારાશી હજાર ચાજન છે અને એને ચારે બાજી મહાટો કાટ છે. અહિં પ્રાસાદ વગેરે સઘળાં વાનાં ચમરચંચા પ્રમાલે છે. ફેર એટલા કે અહિં સુધર્માદિક પાંચ મનહર સભાઓ નથી. પ૪–પ૮.

स एष साम्प्रतीनस्तु जम्बूद्वीपेऽत्र भारते । वेभेलाख्ये सन्निवेशे विन्ध्याचळसमीपगे ॥ ५९ ॥ श्रासीत् ग्रहपतिश्रेष्ठः पूरगारुयो महर्द्धिकः । जाग्रत्कुटुम्बजागर्यां निश्चि संवेगमाप सः ॥ ६० ॥ युग्मम् ॥ प्रातर्निमन्त्र्य स्वजनान् भोज्यवस्त्रादिभिः भृशम् । सन्तोष्य ज्येष्टपुत्राय कुटुम्बभारमार्पयत् ॥ ६१ ॥ पतद्ग्रहं दारुमयं कारियत्वा चतुःपुटं। दीन्नां लात्वा दानमयीं चक्रे सातापनं तपः ॥ ६२ ॥ षष्टस्यैव पारगायामुत्तीर्यातापनास्थलात् । भिक्षार्थमाटीत् बेभेले करे धृत्वा पतद्ग्रहम् ॥ ६३ ॥ भिचां ददानः पान्थेभ्यः पतितां प्रथमे पुटे। काकशालावृकादीनां द्वितीयपुटसंगताम् ॥ ६४ ॥ तां मत्स्यकच्छपादीनां तृतीयपुटगां ददत् । पतितां च पुटे तुर्थे भिक्षामादत्स्वयं मिताम् ॥६५॥ युग्मम् ॥ एवं द्वादशवर्षाणि तपः कृत्वातिदुष्करम् । स पादपोपगमनमङ्गीकृत्यैकमासिकम् ॥ ६६ ॥

વર્તમાન સમયના ચમરેન્દ્ર આ જ જમ્બૂદ્ધીપના ભરતક્ષેત્રમાં વિન્ધ્યાપર્વતની સમીપમાં આવેલા 'એભેલ' નામના ગામડામાં 'પૂર્ણ' નામે મહાસમૃદ્ધિવાન ગૃહસ્થ હતો. એક રાત્રીએ એના કુટું બમાં જાગરણ હતું તે વખતે એને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થવાથી પ્રભાત થયે સ્વજનાને બાલાવી એમને ભાજનવસ્ત્રાદિથી સન્તાષી જયેષ્ટ પુત્રને કુટુમ્બના ભાર સાંપી, ચાર ખાનાવાળું કાષ્ટપાત્ર કરાવી એણે પાતાનાથી હરકાઇને 'દાન' દઈ શકાય એવી દીક્ષા લીધી હતી. દીક્ષિત અવસ્થામાં આતાપનાપૂર્વક તપશ્ચર્યા શરૂ કરી છકું છકુંને પારણે હાથમાં પાત્ર લઇ એ એજ 'એભેલ'માં ભિક્ષાર્થ કરવા જતા. પાત્રના પહેલા ખાનામાં પડેલી ભિક્ષા વટેમાર્ગુને, બીજા ખાનામાં પડેલી ભિક્ષા કાક સેચનક અને વરૂ આદિને તથા ત્રીજામાં પડેલી ભિક્ષા મત્સ્ય કાચળા આદિકને આપતા; અને ચાથા ખાનામાં પડેલી મિત ભિક્ષા પોતે વાપરતા. પલ–૬પ.

એ પ્રમાણે બાર બાર વર્ષ પર્યન્ત અતિદુષ્કર તપશ્ચર્યા કરી પ્રાન્તે એક માસનું પાદ-.

मृत्वामुख्यां राजधान्यां चमरेन्द्रतयाभवत् ।
सर्वपर्याप्तिपर्याप्तः तत्कालोत्पन्न एव सः ॥ ६७ ॥
उर्ध्वमालोकयमास स्वभावात् ज्ञानचत्तुषा ।
श्रासौधर्मदेवलोकं तत्र दृष्ट्वा सुरेश्वरम् ॥ ६८ ॥
शक्तिंहासनासीनं पीनतेजःसुखिश्वयम् ।
श्रिचन्तयत् मुमुर्षुः कः कीडत्येष ममोपिर ॥ ६९ ॥ कलापकम् ॥
ततः सामानिकान् देवान् स श्राहृयेति पृष्टवान् ।
भो भोः क एष योऽस्माकमि मूर्द्धनि तिष्टति ॥ ७० ॥
तेऽिप व्यजिज्ञपत् नत्वा स्वामिन्नेष सुधर्मराट् ।
नित्यास्थानव्यवस्थेयं सौधर्मेन्द्रासुरेन्द्रयोः ॥ ७१ ॥
हन्त तेऽन्ये येऽसुरेन्द्रा एनिमत्थं शिरःस्थितम् ।
सेहिरे न सहेऽहं तु पातियिष्याम्यधः क्षणात् ॥ ७२ ॥
निश्चित्येति पुनश्चित्ते व्यमृशत् सोऽिप वज्रभृत् ।
यद्यनेनाभिहन्येऽहं शरणं मम कस्तदा ॥ ७३ ॥

પાદ્યોપગમન કરી ( પાદપ એટલે વૃક્ષ વગેરે પડેયું ત્યાં પડેયું રહે છે એમ પડેયા રહી ) મૃત્યુ પામી એ હાલની રાજધાનીમાં ચમરેન્દ્રપણે ઉત્પન્ન થયાે છે. ૬૬–૬૭.

વળી સર્વપર્ચાપ્તિએ પર્યાપ્ત એવા એણે ઉત્પન્ન થતાંની સાથે જ સ્વાભાવિકપણે જ્ઞાન-ચક્ષુવડે છેક સાધર્મ દેવલાક સુધી નજર ફેરવતાં શક્રના સિંહાસનપર બેડેલા અત્યન્ત તેજસ્વી અને સુખસંપત્તિવાળા સાધર્મ–ઇન્દ્ર એની દૃષ્ટિએ પડેયા. એને જોઈ એ વિચારવા લાગ્યાે– મારે માથે આ કાેણ માેજ કરી રહ્યાે છે ? એ તે શું માેત માગે છે ? ૬૮–૬૯.

એમ વિચારી એેં પોતાના સામાનિક દેવાને બાલાવીને પ્છયું—અરે! આપણે માથે વળી આ કેાલુ છે ? ૭૦.

એ વખતે એમણે પણ નમ્રતાપૂર્વંક ઉત્તર આપ્યાે—હે સ્વામિન્, એ તાે સાૈધર્મેન્દ્ર છે. સાૈધર્મેન્દ્ર અને અસુરેન્દ્રને એજ પ્રમાણે રહેવાનાે પરાપૂર્વથી ચાલતાે આવેલાે રિવાજછે. ૭૧.

એ સાંભળી એણે કહ્યું—આવાને આમ માથાપર રહેવા દે એ બીજા. હું એ સહને કર-નારા નહિં. હું તો એને ક્ષણમાં હૈઠા પાડી દેવાના. ૭૨.

આમ એણે નિશ્ચય કર્યો. પણ એ સાથે એને વિચાર આવ્યા કે—એ પણ વજધારી– ઠ

विचिन्त्येत्यवधिज्ञानोपयोगाञ्चमराधिपः । सुसुमारपुरोच्यानेऽपइयत् वीरजिनेश्वरम् ॥ ७४ ॥ दध्यौ चायं जिनो वीरः प्रतिमामेकरात्रिकीम् । प्रतिपद्याष्ट्रमतपा एकपुदृगलदत्तदक् ॥ ७५ ॥ निर्निमेषो निष्प्रकम्पः कायोत्सर्गेऽस्त्यवस्थितः । एकादशाब्दपर्याये शरगयोऽस्तु स एव मे ॥ ७६ ॥ युग्मम् ॥ इति ध्यात्वावश्यकार्यं त्यक्त्वाईदर्चनादिकम् । उत्थायोत्पादशय्यायाः तद्देवदृष्यसंवृतः ॥ ७७ ॥ उपादाय प्रहरणरत्नं परिघमुद्धतः। तिगिं छिकूटमुत्पातिगरिमागत्य सत्वरम् ॥ ७८ ॥ नव्यं वपुर्विधायैत्य सुसुमारपुरात् बहिः। अशोककाननेऽशोकतरोर्मूले शिलोपरि ॥ ७९ ॥ नमस्कृत्य जिनं युष्मन्निश्रया याम्यहं युधे। यृयं मे त्राणमिस्युक्त्वा भूयोऽप्युत्तरवैक्रियम् ॥ ८० ॥ वपुर्भीष्मं माषराशिकुहरात्रिसहोदरम् । कृत्वा योजनलचोच्चमुत्पपात नभस्तलम्॥८१॥ पंचभिः कुलकम्॥

એવા નિશ્ચય કરી, ઉત્પાદશય્યામાંથી ઉઠી જિનપૂજા જેવાં અવશ્યનાં કાર્ય પણ પડતાં મેલી, શય્યામાંના જ દેવદ્વધ્ય વસ્ત્રો પરિધાન કરી, પાતાનું પરિઘ નામનું પ્રહરણરત્ન એટલે શસ્ત્ર લઇ સત્વર ઉદ્ધતપણે તિગિ છિકૂટ નામના ઉત્પાતપર્વતપર આવી ઉભાે. ત્યાં નવીન શરીર કરી ત્યાંથી પછી સુસુમાર નગરની અહાર આવેલા અશાકવનમાં જઇ અશાકવૃક્ષની હેઠળ શિલાપર

ઇંન્દ્ર છે. તેથી કદાચિત જો એના હાથના માર ખાઈ મરવાના વખત આવ્યા તા માર્ શરણ કાહ્યુ ? ૭૩.

એમ વિચારી એણે અવધિજ્ઞાનથી ઉપયોગ કીધા તાે સુસુમારનગરના ઉદ્યાનમાં રહેલા શ્રી વીરજિનેશ્વરને એણે ભાજ્યા. ૭૪.

એમને ભાળીને તરતજ એણે વિચાર કર્યો કે—આજે વીરપ્રસ અઠ્ઠમના તપ કરી, એક જ વસ્તુપર અનિમેષ દૃષ્ટિ રાખી, એક રાત્રીની ' પડિમા ' અંગીકાર કરી નિશ્ચળપણે અગ્યાર વર્ષની પર્યાયવાળા કાયાત્સર્ગમાં રહ્યા છે, એમનું જ મને શરણ હાે. ૭૫-૭૨.

कुर्वन्ववित् सिंहनादं वविच्च गजगिजतम्।
हयहेषारवं ववापि वविच्तिकलकलध्विनम्॥ ८२॥
चोभयित्रव पाताछं कम्पयित्रव मेदिनीम्।
तिर्यग्छोकं व्याकुलयन् स्फोटियिष्यित्रवाम्बरम्॥ ८३॥
विद्युद्धृष्टिगर्जितानि रजस्तमांसि चोत्किरन्।
त्रासयन् व्यन्तरान् देवान् कुर्वन् ज्योतिषिकान् द्विधा॥ ८४॥
विमानस्याथ सौधर्मावतंसकस्य वेदिकाम्
श्राक्रम्यैकेनापरेण सुधर्मासंसदं पदा॥ ८५॥
ज्ञान परिघेणेन्द्रकीलकं त्रिस्ततोऽवदत्।
क्व रे शकः क्व रे सामानिकाः क्व रे सुराः परे॥८६॥ कुळकम्॥
पातयामि घातयामि शातयाम्यधुनाखिलान्।
करोम्यप्सरसः सर्वाः स्वायत्ताः सह वैभवैः॥ ८७॥
फलं मदाशातनायाः शकोऽनुभवतादिति।

કાયાત્સર્ગે રહેલા **ભ**ગવાનને નમસ્કાર કરી, 'આપને આશ્રયે હું સુદ્ધમાં **જા**ઉં છું, મને આપનું શરણુ છે ' એમ કહી પુન: અડદના રાશિ અને અમાવાસ્યાની રાત્રી સમાન ભીષણુ, લક્ષયાજન પ્રમાણ ઉત્તરવૈકિય શરીર કરી એ આકાશ માર્ગે ઉડયા. **૭૭–૮**૧.

गिरः श्रुत्वाश्रुतपूर्वाः भ्रुकुटीभीषणो हरिः ॥ ८८ ॥

કવચિત્ સિંહનાદ કરતા; કવચિત્ હસ્તી સમાન ગર્જારવ અને કવચિત્ અધ્ય સમાન હેષારવ તો કવચિત્ કલકલાટ કરી મૂકતા; વળી જાણે પાતાળને ક્ષાલ પમાડતા હાયની, પૃથ્વીને ધુજાવતા હાયની અને આકાશને ફાડી નાખતા હાયની એમ તીર્છાલાકને આકુળ વ્યાકળ કરી નાખતા; ચોદિશ વીજળી, વરસાદ, ગર્જના, રજ તથા અંધકાર વિસ્તારતા; વ્યન્તર દેવાને ત્રાસ પમાડતા અને જ્યાતિષીઓના ટુકડા કરીનાંખતા; એક પગથી સાધમેન્દ્રના વિમાનની વેદિકાપર તથા બીજે પગે સુધમાંસભાપર આક્રમણ કરીને, એણે પાતાના પરિવવઢ ઇન્દ્રિકીલકપર ત્રણ પ્રહાર કર્યા. પછી વળી બાલ્યા "અરે! સાધમે, એના સામાનિક દેવા ને બીજા બધા ક્યાં છે? હમણાંજ એઓને સર્વને પાડી દઇ મારી દઇ, હરાન હરાન કરી મૃકું છું; આ અપ્સરાઓને અને એઓના પરીવારને પણ હમણાં જ કખ્જ કરૂં છું. મારા જેવાની આશાતનાનું ફળ શું આવે છે એની ઇન્દ્રને ખબર પડશે. ૮૨–૮૮.

सक्रोधहासिमित्याह कि रे चमर दुर्दश ।
नवोत्पन्नोऽसि रे मृढ मुमुर्षस्यधुनैव किम् ॥ ८९ ॥
यद्वा तवेयानुत्साहोऽनर्थायैव न संशयः ।
पक्षो पिपीक्तिकानां हि जायेते मृत्युहेतवे ॥ ९० ॥
इमां ग्रहाणातिथेयीं मदवज्ञाफलं मनाक् ।
मुमोच वज्रमित्युक्त्वा ज्वलज्ज्वालाकरालितम् ॥ ९१ ॥
तद् दृष्ट्वा चिकतोऽत्यन्तं नश्यन् संकोच्य भूघनम् ।
प्रविष्टो रच्च रचेति वदन् वीरक्रमान्तरे ॥ ९२ ॥
ततः शक्रोऽपि विज्ञाय वीरं तच्छरणीकृतम् ।
चतुरंगुलमप्राप्तमादाय पविमित्यवक् ॥ ९३ ॥
कम्पसे किमिदानीं भोः पशुः सिंहेक्षणादिव ।
वीरप्रासादात् मुक्तोऽसि न ते मत्तोऽधुना भयम् ॥ ९४ ॥
इत्युक्त्वा वामपादेन त्रिः प्रहृत्य वसुन्धराम् ।
चत्यात्त्वा जिनेन्द्रं च सुरेन्द्रः स्वास्पदं ययौ ॥ ९५ ॥

આ પ્રમાણેનાં ચમરેન્દ્રનાં અશુતપૂર્વ વચના સાંભળીને સાથમેન્દ્ર પણ બ્રુકુટી ચઢાવી ક્રોધ અને હાસ્યપૂર્વક કહેવા લાગ્યા—" અરે કૃષ્ણુમુખા મૃદ્ધ ચમર! હજી હમણાજ ઉત્પન્ન થયા છે ને તરતમાં જ કેમ માત માગે છે? અથવા તારા આ બધા ઉત્સાહ નિશ્ચયે અનર્થને માટે જ છે: કીડીને પાંખ આવે એ એના મૃત્યુનું જ કારણ થઇ પડે છે. હવે ત્યારે તું પણ મારૂં આતિથ્ય–મારી અવજ્ઞાનું ફળ ચાખ. " ૮૮-૯૦.

એમ કહીને સાૈધર્મે ન્દ્રે પાતાનું જાજવલ્યમાન ભીષણ વજ છાડયું. એ જોઇ ડર ખાઈ જઇ ચમરેન્દ્ર તા નાસવા લાગ્યા. અને જ્યાં શ્રી વીરજીને ધર રહેલા હતા ત્યાં જઇ ' ત્રાહિ મામ્ ત્રાહિ મામ્ ' કહી શરીર સંકાચી એમના છે પગ વચ્ચે પેસી ગયા. ૯૧–૯૨.

એટલે શકેન્દ્ર પણ એને શ્રી વીરને શરણે ગયેલા જોઇ, એનાથી ચારજ આંગળ છેટે રહેલું વજ લઇ લઇ બાલ્યા-અરે, સિંહને જોઇને પશુ ધુજે એમ હવે કયાંથી ધુજવા લાગ્યા ? જા, હવે હું તને શ્રીવીરપ્રભુની કૃપાને લીધે જવા દઉં છું; હવે તારે મારા તરફના ભય ન રાખવા. ૯૩–૯૪.

એમ કહીને વામચરણ પડે પૃથ્વીપર ત્રણ પ્રહાર કરી, પ્રભુની ક્ષમા માગી, સાૈધર્મેન્દ્ર પાતાને સ્થાનકે ગયા. ૯પ. ततो वज्रभयात् मुक्तश्चमरेन्द्रो निजाश्चयम् ।
गत्वासामानिकादीनामुवाचोदन्तमादितः ॥ ९६ ॥
भद्रं स्तात् त्रेशलेयाय तस्मे त्रेलोक्यबन्धवे ।
येन त्रातोऽस्मि मरणात् हंत वज्राग्निदुस्सहात् ॥ ९७ ॥
उपकारमिति प्राज्ञः तं स्मरन् सपरिच्छदः ।
गत्वा पुनर्महावीरमभ्यच्यं तागडवादिभिः ॥ ९८ ॥
श्चागत्य स्वास्पदं प्रीतो विस्मृतेन्द्रपराभवः ।
धर्मकमेस्थितिं सर्वामाराध्य सुखभागभृत् ॥ ९९ ॥ विशेषकम् ॥
श्चयं च चमरोऽयासीचत्सौधर्मावतंसकम् ।
श्चाश्चर्यमेतद्विज्ञेयमनन्तकालसम्भवि ॥ १०० ॥
चतुःषष्टिसहस्नाणि सामानिकसुधासुजः ।

चतुःषष्टिसहस्राणि सामानिकसुधाभुजः । श्रम्य त्रयित्रिशकाश्च त्रयित्रिशस्तुधाशिनः ॥ १०१ ॥ एते च जम्बूद्वीपेऽत्र चेत्रे भारतनामनि । काकन्यां पुर्यवर्त्तन्त त्रयित्रिशत् महर्द्धिकाः ॥ १०२ ॥

પછી ચમરેન્દ્ર પણ વજનો ભય ગયા એટલે નિવિ<sup>દ</sup>ન પાતાને સ્થાનકે પહેાંગી ગયા. ત્યાં એણે સર્વ વીતક પાતાના સામાનિક દેવાને માંડીને કહી. ૯૬.

ત્રણ લાેકના ખન્ધુ જેવા શ્રીવીરપ્રભુનું કલ્યાણ થજો કે જેણે વિનાશકારી દુ:સહ વજા-ગ્નિથી મને અચાવ્યા. આમ એમના ઉપકારનું સ્મરણ કરતાે ડાહ્યો થયેલાે એ ચમરેન્દ્ર પાતાના સર્વ પરિવારને લઇને પુનઃ પ્રભુ પાસે આવ્યાે. ત્યાં એમની આગળ નૃત્ય વગેરે કરી એ રીતે એમને સન્માની રાજી થઇ પાછા પાતાને સ્થાનકે ગયાે. ત્યાં, ઇન્દ્રકૃત પરાભવ વિસરી જઇ સર્વ પ્રકારનાં ધર્મ કાર્યા કરતાે અત્યારે સુખમાં રહે છે. ૯૭-૯૯.

આ ચમરેન્દ્ર સાૈધર્મદેવલાેકમાં (લડવા) ગયાે તે અનન્તે કાળે થયેલું એક આશ્ચર્ય સમજવું. ૧૦૦.

આ ચમરેન્દ્રના ચાેસઠ હજાર 'સામાનિક ' દેવા છે અને તેત્રીશ 'ત્રાયસ્ત્રિ'શક ' દેવા છે. ૧૦૧.

એ તેત્રીશ દેવા ( પૂર્વ ભવમાં ) આ જમ્ખૂદીપમાં ભરતક્ષેત્રમાં કાક દી નગરીમાં (તેત્રીશ) અતિ સમૃદ્ધ શેડીયા હતા. એએા શ્રદ્ધાળુ, તત્વના જાણુકાર, પરસ્પર સહાયક, ભાવિક અને श्रद्धालवो ज्ञाततत्वा सहायाश्च परस्परम् ।
पूर्वं ते भावितात्मानोऽभूवन्नुप्रक्रियाश्रयाः ॥ १०३ ॥
पश्चाच्च कर्मवशतो जाता धर्मे श्र्यथाश्ययाः ।
पार्श्वस्था श्रवसन्नाश्च कुशीलाः स्वैरचारिणः ॥ १०४ ॥
एवं च भूरिवर्षाणि श्रमणोपासकित्रयाम् ।
श्राराध्यार्द्धमासिकीं ते कृत्वा संकेखनामि ॥ १०५ ॥
श्रमालोच्याप्रतिक्रम्यातिचारांस्तान् पुराकृतान् ।
मृत्वा त्रयिश्चशकत्वं लेभिरे चमरेशितुः ॥ १०६ ॥ युग्मम् ॥
त्रायिश्चशकरूढिस्तु नैतेभ्य एव किन्तु ते ।
उत्पद्यन्ते च्यवन्ते च खस्वस्थित्या परापराः ॥ १०७ ॥
तिस्नोऽस्य पर्षदस्तत्राभ्यन्तरा समिताभिधा ।
मध्या चंडाभिधा ज्ञेयावाद्या जाताद्वया पुनः ॥ १०८ ॥

तस्ताऽस्य पषद्स्तत्राम्यन्तरा सामताामधा ।
मध्या चंडाभिधा ज्ञेयाबाद्धा जाताह्वया पुनः ॥ १०८ ॥
स्युश्चतुर्विश्चतिः देवसहस्राण्याद्यपषिदि ।
सार्धपल्योपमद्वंद्वस्थितीन्यथाल पषेदि ॥ १०९ ॥
शतान्यद्वेतृतीयानि सार्द्धपल्योपमायुषाम् ।
देवीनां मध्यमायां चाष्टाविंशतिः सहस्रकाः ॥ ११० ॥

ઉગ્ર ક્રિયાવાન્ હતા. પરંતુ પાછળથી કર્મ વશાત્ એમના ધર્મ પરના આદર શિથિલ થઇ જવાથી એએ પાસથ્થા, અવસન્ન, કુશીલ અને સ્વેચ્છાચારી થયા. એમણે બહુ વર્ષ પર્યન્ત શ્રાવકની ક્રિયાએ પાળી અને છેવટે અરધા માસની સંલેખના કરી. પણ પૂર્વે એમનાથી થઇ ગયેલા અતિચાર આલે વ્યા વિના ને પ્રતિક્રમ્યા વિના મૃત્યુ પામ્યા એટલે આ ચમરેન્દ્રના 'ત્રાયસ્ત્રિશક 'થયા. ૧૦૨–૧૦૬.

આ 'ત્રાયસ્ત્રિશક'ની પ્રથા કંઇ એમનાથીજ પહેલી પડી નથી. પરન્તુ એએો એમની સ્થિતિને વશે અન્ય અન્ય ઉત્પન્ન થાય છે ને ચ્યવે છે. ૧૦૭.

હવે, એ ચમરેન્દ્રને ત્રણ પર્ધદા છે: (૧) અભ્યન્તર આવેલી છે એનું નામ 'સમિતા' (૨) મધ્યમાં આવેલીનું નામ ' ચાંડા ' અને (૩) બહારનીનું નામ ' જાતા ' છે. ૧૦૮.

પહેલીમાં અઢી પલ્યાપમની સ્થિતિવાળા ચાવીશ હજાર દેવા અને દાેઢ પલ્યાપમની સ્થિતિવાળી અઢીસા દેવીઓ છે. બીજી–મધ્યમ સલામાં બે પલ્યાપમના આયુષ્યવાળા અઠયા-

द्विपल्यायुर्निर्जराणां देवीनां रिवहपर्षदि । शतानि वीण्येकपल्यायुषामथान्त्यपर्षदि ॥ १११ ॥ स्युः द्वात्रिंशत्सहस्राणि सार्छपल्यायुषः सुराः । शतान्यर्छचतुर्थानि देव्योर्छपल्यजीविताः ॥ ११२ ॥ यथैव पर्षदः तिस्रो वर्णिताश्चमरेशितुः । एवं सामानिकत्रायस्त्रिंशकानां तदाह्वयाः ॥ ११३ ॥ पर्षदो लोकपालानां पुनस्तिस्रो भवन्ति ताः । तपाथ त्रुटिता पर्वा इत्येतिर्नामिभर्युताः ॥ ११४ ॥

इदमर्थतः स्थानांगसूत्रे ॥

काली राजी च रन्ती च विद्युत् मेघाभिधा परा। पंचास्याग्रमहिष्यः स्युः रूपलावरायबन्धुराः॥ ११५॥ कालीयं प्राग्भवे जम्बूद्वीपे दिख्याभारते। पुर्यामामलकल्पायां कालाख्यस्य ग्रहेशितुः॥ ११६ कालश्रीतनुसंभूता कालीनामाभवत् सुता। बृहत्कुमारी श्रीपार्श्वपुष्पचूलापितत्रता॥ ११७॥

વીશ હજાર દેવા અને એક પલ્યાેપમના આયુષ્યવાળી ત્રણુસા દેવીઓ છે. ત્રીજી–છેદ્વી પર્ષ-દામાં દાેઢ પલ્યાેપમના આયુષ્યવાળા બત્રીસ હજાર દેવા અને અરધા પલ્યાેપમના આયુષ્ય-વાળી સાડા ત્રણુસાે દેવીઓ છે. ૧૦૯–૧૧૨.

ચમરેન્દ્રની આમ ત્રણ સભાએા વર્ણવી તેવીજ એજ નામની સામાનિક તથા ત્રાયસ્ત્રિંશક દેવાની પણ સભાએા છે. વળી ' લાેકપાલ ' દેવાની પણ (૧) તપા, (૨) ત્રુટિતા અને (૩) પર્વા નામની ત્રણ સભાએા છે. ૧૧૩–૧૧૪.

એ વૃત્તાન્ત સ્થાનાંગસૂત્રમાં છે.

આ ચમરેન્દ્રને, (૧) કાલી, (૨) રાજી, (૩) ર તી, (૪) વિઘુત્ અને (૫) મેઘા– એવા નામવાળી પાંચ મનહર રૂપલાવણ્ય ચુકત અગ્રમહિષી એટલે પટ્ટરાણીઓ છે. ૧૧૫.

એમનામાં ' કાલી ' નામની જે પહેલી પટ્ટરાણી છે તે પૂર્વ ભવમાં આ જ જમ્બુદ્ધી-પમાં દક્ષિણ ભરતમાં આમલકલ્પાનગરીમાં કાલનામના ગૃહસ્થની કાલશ્રી નામની સ્ત્રીની કુક્ષિ-એ જન્મેલી કાલીનામની પુત્રી હતી. એણે કુમારિકાવસ્થામાં જ ચાગ્યવયે પહેાંચ્યા પછી શ્રી यथाछन्दीभूय दोषानप्रतिक्रम्य पाचिकीम् ॥
कृत्वा संलेखनां मृत्वा चमरेन्द्रप्रियाभवत् ॥११८॥ विशेषकम् ॥
कालावतंसं भवनं कालं सिंहासनं भवेत् ।
काल्या देव्याः परासामप्येवं स्वाख्यानुरूपतः ॥ ११९ ॥
स्वस्वनामसहक्नामजननीजनका इति ।
क्रेयाः शेषाश्चतस्रोऽपि तथेव मिलनव्रताः ॥ १२० ॥
स्वाख्यावतंसे भवने स्वाख्ये सिंहासनेऽभवन् ।
चमरेन्द्रप्रिया एताः सार्द्धपल्यद्वयायुषः ॥ १२१ ॥
वलीन्द्रदियतानामप्येतिद्यमनया दिशा ।
श्रावस्त्यासां पुरी सार्द्धमायुः पल्यत्रयं पुनः ॥ १२२ ॥
एकेकाममहिष्यष्टसहस्रपरिवारयुक् ।
सहस्राण्यष्ट देवीनां नव्यानां रिचतुं चमा ॥ १२३ ॥

પાર્ધાભગવાનની પુષ્પચૂલાનામની સાધ્વી પાસે દીક્ષા લીધી હતી. પણ પછી તે સ્વચ્છંદપણે વર્તાતી હાઇ ( મૃત્યુસમયે ) દાેષાને આલાેચ્યા વિના કે પડિક્કમ્યા વિના એકપક્ષની સંલેખના કર્યા પૂર્વક મૃત્યુ પામી ચમરેન્દ્રની સ્ત્રી થઈ છે. ૧૧૬–૧૧૮.

એ કાલી દેવીને કાલાવત સ નામનું ભવન અને કાલ નામનું સિંહાસન છે. બીજી ચારે દેવીએાનાં પણ એમના એમના નામને અનુસારે એ બેઉ વાનાં જાણવાં. ૧૧૯.

વળી આ ચારેનાં માતિપેતાનાં નામ એમના પોતાના નામ સરખાં જાણવાં. અને એમનાં વ્રત પણ પહેલીની જેમ અતિચારફાષત સમજવાં. ૧૨૦.

એ પ્રમાણે પાતપાતાના નામનાં ભવન તેમજ પાતપાતાના નામના સિંહાસન જેમને છે એવી એ પાંચે પટ્ટાણીએાનું અઢી પલ્યાપમનું આયુષ્ય છે. ૧૨૧.

અલિ–ઇંદ્રની પટ્ટરાણીએાનાે વૃત્તાન્ત પણ આ ચમર–ઇન્દ્રની પટ્ટરાણીએા સરખાે સમજવા. ફેર એટલાે કે એમની નગરી 'શ્રાવસ્તી 'છે અને એમનું આયુષ્ય સાડાત્રણ પ્રદેશાપમનું છે. ૧૨૨.

ચમરેન્દ્રની પ્રત્યેક પદુરાણીના આઠ હજાર પરીવાર કહેવાય; કેમકે એએામાં આઠ હજાર નવીન દેવીએા ઉત્પન્ન કરવાનું સામચ્ચ<sup>ે</sup> છે. ૧૨૩. चत्वारिंशत् सहस्राणि स्युर्देव्यः सर्वसंख्यया ।

संक्तेऽसुरेन्द्रश्चेताभिः कृतेतावत्तनुः सुखम् ॥ १२४ ॥

सोमो यमश्च वरुणस्तथा वैश्रमणाभिधः ।

चत्वारोऽस्य लोकपालाश्चतुर्दिगधिकारिणः ॥ १२५ ॥

चतुर्णामप्यथैतेषां चतस्तः प्राण्वहृभाः ।

कनका कनकलता चित्रयुप्ता वसुन्धरा ॥ १२६ ॥

एकैकेयं च साहस्रपरिवारिवराजिता ।

देवी सहस्रमेकैकं नव्यं विकुर्वितुं ज्ञमा ॥ १२७ ॥

स्वस्तामराजधान्यां स्वस्तिंहासने स्थिताः ।

चत्वारोऽमी लोकपाला मुंजते दिव्यसम्पदम् ॥ १२८ ॥

तथास्य चमरेन्द्रस्य सप्त सैन्यानि तत्र च ।

पादात्याश्वेभमहिष्यथसंज्ञानि पंच वे ॥ १२९ ॥

एते सुरा श्रपि स्वामिशासनात् कार्यहेतवे ।

ताद्रप्यं प्रतिपद्यन्ते नायकोक्तेः नटा इव ॥ १३० ॥

એ ગણુત્રીએ અમરેન્દ્રને આળીશ હજાર દેવીએા કહેવાય, જેમની સાથે એ એટલાં જ શરીર કરીને સુખ ભાગવે છે. ૧૨૪.

ચમરેન્દ્રને વળી સામ, યમ, વરૂણુ અને કુબેર નામના 'લાેકપાળ' ચાર દિશાઓના ચાર અધિકારીઓ છે. ૧૨૫.

એ ચારેમાંના પ્રત્યેકને કનકા, કનકલતા, ચિત્રગુપ્તા અને વસુધરા નામની ચચ્ચાર વક્ષભા એટલે સ્ત્રીએા છે. ૧૨૬.

એ પ્રત્યેકને વળી હજાર હજારના પરીવાર છે કેમકે એએા હજાર હજાર નવી દેવીએ। વિકુર્વી શકે છે. ૧૨૭.

ચારે લાેકપાળાને પાતપાતાના નામાનુસાર નામવાળી રાજધાનીઓ છે. ત્યાં એઓ પાતપાતાના ાસંહાસને રહી દિવ્ય સુખ ભાગવે છે. ૧૨૮.

ચમરેન્દ્રને વળી સાત સૈન્યાે હાેય છે. એમાં પાંચનાં, (૧) પાયદળ, (૨) અધ, (૩) હસ્તા (૪) મહિષ અને (૫) રથ—એ પ્રમાણે નામ છે. ૧૨૯.

એઓ પણ દેવરૂપ છે, પરન્તુ કામ પડે છે ત્યારે સ્વામીના આદેશથી એવું રૂપ ધારણ કરે છે; નાયકના કહેવા પ્રમાણે જેમ નટા ( નવનવા ) વેષ ભજવે છે તેમ. ૧૩૦.

पतानि पंच सैन्यानि युद्धसज्जान्यहर्निशम् ।
गन्धर्वनटसैन्ये ये ते भोगायेति सप्तकम् ॥ १३१ ॥
सप्त सेनान्योऽप्यमीषां सर्वदा वशवर्तिमः ।
सेवन्ते सुरनेतारं चमरं विनयानताः ॥ १३२ ॥
दुमः सौदामश्च कुंथुः लोहिताक्षश्च किंन्नरः ।
रिष्टो गीतरतिश्चेति सेनान्यामिभधाः क्रमात् ॥ १३३ ॥
दुमस्य तत्र पादात्याधिपस्य चमरेशितुः ।
स्युः सप्त कच्छाः कच्छा च स्ववशो नाकिनां गणः ॥ १३४ ॥
श्राद्यकच्छायां सुराणां चतुःषष्टिः सहस्रकाः ।
ततो यथोत्तरं कच्छाः षडिप द्विगुणाः क्रमात् ॥ १३५ ॥
इन्द्राणामपरेषामप्येवं पत्तिचमूपतेः ।
वाच्याः सप्त सप्त कच्छाः स्थानद्विगुणिता मिथः ॥१३६ ॥
चतुःषष्टिः सहस्राणि प्रत्याशमारमरक्षकाः ।

એ પાંચે સૈન્યા યુદ્ધ માટે સતત સજજ રહે છે.

બીજાં બે સૈન્યામાં, એક ગન્ધર્વાનું અને એક નટનું છે.

એમ સર્વ મળી સાત સૈન્ય થયાં. ૧૩૧.

એ સાત સેનાઓના વળી સાત સેનાધિપતિ છે. તેઓ નિરન્તર ચમરેન્દ્રને વશ રહી વિનયપૂર્વક સેવા કરે છે. ૧૩૨.

लक्तद्वयं षट्पंचाशत्सहस्राग्गीति तेऽखिलाः ॥१३७ ॥

એ સેનાધિપતિએાનાં (૧) દુમ, (૨) સાદામ, (૩) કુન્યુ, (૪) લાેહિતાક્ષ, (૫) કિન્નર, (૬) રિષ્ટ અને (૭) ગીતરતિ-એવાં નામ છે. ૧૭૩.

એ સાતમાં પાયદળ સેનાના અધિપતિ હુમ છે એના હાથ નીચે સાત 'કચ્છા ' છે. કચ્છા એટલે 'હાથ નીચેના દેવાના સમૂહ, '૧૩૪.

પહેલી કચ્છામાં ચાસઠ હજાર દેવાે છે. પછીની છએ કચ્છામાં અનુક્રમે ઉત્તરાત્તર બમણા બમણા દેવાે છે. ૧૩૫.

એવી રીતે બીજા ઇન્દ્રોના પાયદળ સૈન્યના સેનાપતિના હાથ નીચે સાત સાત ' કચ્છા ' છે અને એમાં પણ ઉત્તરાત્તર એક બીજાથી બમણા દેવા છે. ૧૩૬.

ચમરેન્દ્રને વળી દરેક દિશાના ચાસઠ ચાસઠ હજાર મળીને સમગ્ર છે લાખ છપ્પન હજાર ' આત્મરક્ષક ' દેવા છે. ૧૩૭. एवमुक्तपरीवारसुरेराराधितक्रमः ।

घनश्यामस्निग्धवर्णः किंचिदारक्तलोचनः ॥ १३८ ॥

विद्वमोष्टः श्वेतदन्तः शरभोन्तुंगनासिकः ।

दीप्ररक्ताम्बरो मेघ इव सन्ध्याश्रसंभृतः ॥ १३९ ॥

मुकुटेनांकितो मोलो सच्चुडामणिलच्मणा ।

पूर्वाद्विरिव तिग्मांशुबिम्बेनोदित्वरिश्रया ॥ १४० ॥

चतुित्रंशिल्ल्चमानभवनानामधीश्वरः ।

सर्वेषां दाचिणात्यानामसुराणां सयोषिताम् ॥ १४१ ॥

साम्राज्यं शास्ति दिव्यस्त्रीनाटकादिषु दत्तदक् ।

एकाणवायुश्च्युत्वेतो भवे भाविनि सेस्स्यति ॥ १४२ ॥ कुष्तकम् ॥

च्युते चास्मिन्नस्य पदे पुनरुत्यत्स्यतेऽपरः ।

एवमव्युच्छितिनयान्नित्य एवेष उच्यते ॥ १४३ ॥

पूर्णं जम्बूद्वीपमेकमेष पूरियतुं चमः ।

प्रसुरेरसुरीभिश्च निजशक्त्या विकुर्वितैः ॥ १४४ ॥

આવા આવા દેવા અને એમના પરીવારા જેની સતત સેવા કરી રહ્યા છે એવા આ ચમરેન્દ્રના, અતિ શ્યામ અને સ્નિગ્ધ વર્જુ છે, રતાશ પડતા ચક્ષુ છે, પ્રવાળા જેવા એષ્ટ છે, ઉજવળ દંતપંક્તિ છે અને શ્વરભસમાન ઉત્તુંગ નાસિકા છે. વળી એ દેદીપ્યમાન અને રક્તવર્જ્યા અમ્બર ( વસ્ત્ર, આકાશ ) ને લીધે, સંધ્યાકાળના વાદળના બ્રમ કરાવનારા મેઘ હાયની એવા જણાય છે. ૧૩૮–૧૩૯.

વળી એના મસ્તક પર ઉત્તમ ચૂડામણિવાળા સુકુટ ઝળકી રહેલાે હાેઇ, એ **જાણે ઉદય-**પામતા સૂર્યબિમ્બ યુક્ત પૂર્વાચળ હાેયની એવાે જણાય છે**.** ૧૪૦.

વળી એ ચાત્રીશ લાખ ભવનાના તથા સર્વ દાક્ષિણાત્ય અસુરાના અને એમની સીઓના સ્વામી છે. ૧૪૧.

નિરન્તર દેવાંગનાએ ના નાટકા આદિ જોવામાં તક્ષીન રહી સામ્રાજ્ય ભાગવતા એ ચમરેન્દ્ર એક સાગરાપમનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી ત્યાંથી વ્યવી આગામી ભવમાં સિદ્ધિપદ પામશે. ૧૪૨.

એ અહિંથી વ્યવશે ત્યારે એની જગ્યાએ બીજો ચમરેન્દ્ર ઉત્પ**ન્ન થશે. એવી રીતે** ' અવિચ્છેદ ' રહેતા હાવાથી, ચમરેન્દ્ર નિત્ય જ કહેવાય છે. ૧૪૩.

આ ચમરેન્દ્રમાં વળી એટલું બધું સામર્થ્ય છે કે જો એ ધારેતાે એટલા બધા દેવ અને દેવીએા વિકુર્વી શકે કે એમનાથી આખાે જમ્બૂદ્ધીપ સંપૂર્ણ ભરાઇ જાય. ૧૪૪. तिर्यक् पुनरसंख्येयान् द्वीपपाथोनिधींस्तथा ।
एवं सामानिकाः त्रायित्रिशाः चास्य प्रभूष्णवः ॥ १४५ ॥
श्रस्यैवं लोकपालायमहिष्योऽप्यथ किन्तु ते ।
शक्ताः पूरियतुं तिर्यक्संख्येयद्वीपवारिधीन् ॥ १४६ ॥
इत्यर्थतो भगवत्याम् ॥
देवेन्द्रस्तवे तु

जावय जम्बूहीवो जावय चमरस्स चमरचंचाओ ।
श्रमुरेहिं श्रमुरकन्नाहिं श्रात्थि विसओ भरेओ से ॥ १४७ ॥
श्रथान्योऽसुरदेवेन्द्रो बली नामा निरूप्यते ।
उत्तरस्यां दिशि विभुः योऽसौ सौभाग्यसेवधिः ॥ १४८ ॥
तथाहि दिशि कौबेर्यां जम्बूद्वीपस्थमेरुतः ।
श्रसंख्यद्वीपाव्धिपरो द्वीपोऽरुणवराभिधः ॥ १४९ ॥
तस्य बाह्यवेदिकान्तात् तस्मिन्नेव पयोनिधौ ।
द्विचत्वारिंशत्सहस्रयोजनानां व्यतिक्रमे ॥ १५० ॥
रुचकेन्द्राभिधोऽस्त्यत्र बलेरुत्पातपर्वतः ।
तिर्यग्लोके जिगमिषोः बलेरुत्पतनास्पदम् ॥ १५१ ॥युग्मम् ॥

તીર્છા તેા એ રીતે અસંખ્ય દીપસમુદ્ર ભરીદેવાનું એનામાં સામર્થ્ય છે. આવું સામર્થ્ય એના સામાનિક તથા ત્રાયસ્ત્રિંશક દેવામાં પણ છે. ૧૪૫.

વળી એના લાેકપાલ દેવા તથા પટ્ટરાણીએા પણ એવી રીતે ( તીર્છા ) સંખ્યાત દ્વીપસમુદ્રો ભરી દેવાનું સામર્થ્ય ધરાવેછે. ૧૪૬.

એવા ભાવાર્થનું ભગવતીસૂત્રમાં કહ્યું છે.

<sup>&#</sup>x27; દેવેન્દ્રસ્તવ ' માં તા એમ કહ્યું છે કે-—ચમરેન્દ્ર પાતાની ચમરચંચાથી માંડીને જયાંસુધી જમ્બદ્દીપ છે ત્યાં સુધીના તમામ ભાગ દેવા અને દેવીઓથી ભરવા સમર્થ છે. ૧૪૭. હવે બલીન્દ્ર નામના બીજા અસુરેન્દ્ર વિષે.

સાભાગ્યનિધિ એવા આ બલીન્દ્ર ઉત્તર દિશાના સ્વામી છે. ૧૪૮.

જમ્બૂદ્રીપમાં રહેલા મેરૂથી ઉત્તરદિશામાં અસંખ્ય દ્રીપસમુદ્રો મૂકીને અરૂણુવર નામના દ્રીપ આવે છે. એની બહારની વેદિકાના છેડાથી એ જ સમુદ્રમાં છે તાળીશ હજાર

तिर्गिञ्जिकूटतुल्योसौ प्रमाणादिस्वरूपतः ।
बलेः प्रासादोऽस्ति तत्र प्राग्वत् सिंहासनांचितः ॥ १५२ ॥
कोट्यः पंचपंचाशत् षद् कोटीनां शतानि च ।
पंचित्रंशच लच्चाणि पंचाशच सहस्रकाः ॥ १५३ ॥
योजनानि व्यतिक्रम्याम्भोधावुत्पातपर्वतात् ।
गर्भे रत्नप्रभापृथ्व्या गत्वाधो योजनानि च ॥ १५४ ॥
चत्वारिंशत्सहस्राणि वर्त्तते तत्र मंजुला ।
बिशेषकम् ॥

श्रस्याः चमरचंचावत् स्वरूपमित्वतं भवेत् । वप्रप्रासादादि तेषां प्रमाणानुक्रमादि च ॥ १५६ ॥ श्रत्रोपपादसदिस देवदृष्यपरिष्कृते । इन्द्रत्वेनोत्पद्यतेऽङ्गी शय्योत्संगे महातपाः ॥ १५७ ॥ श्रस्य षष्टिः सहस्राणि सामानिकसुधाभुजाम् । त्रायस्त्रिंशकदेवाश्च त्रयस्त्रिंशदुदीरिताः ॥ १५८ ॥

યાજન મૂકીને ખલીન્દ્રના ' રૂચકેન્દ્ર ' નામના ઉત્પાત પર્વત આવે છે. તીર્છા <mark>લાેકમાં જવાનું</mark> મન થાય છે ત્યારે ખલીન્દ્ર પહેલવહેલાે ત્યાં આવીને પછી ત્યાંથી ઉડે છે. ૧૪૮–૧**૫**૧.

<sup>(</sup> આ રૂચકેન્દ્રનું પ્રમાણુ આદિક તિગિંછિકૂટ સદશ છે ). ત્યાં આગળ પૃવેક્તિવત્ સિંહાસનાદિથી યુક્ત બલીન્દ્રના પ્રાસાદ છે. ૧૫૨.

એ ઉત્પાતપર્વતથી સમુદ્રમાં છસા પંચાવન ક્રોડ અને સાડી પાંત્રીશ લાખ યાજન ગયા પછી, નીચે રત્નપ્રભા પૃથ્વીના ગર્ભમાં ચાળીશ હજાર યાજન મૃકીને, ક્રાન્તિ સમસ્ત પિંડીભૂત થઇને રહી હાયની એવી મનહર, બલીન્દ્રની બલિચંચા નગરી આવે છે. ૧૫૩–૧૫૫.

આ બલિચંચા નગરીનું સમસ્ત સ્વરૂપ અર્થાત એના કાેટ, એના પ્રાસાદ, એએાનું પ્રમાણ, એમના અનુક્રમ આદિ, ચમરચંચાવત્ સમજવું. ૧૫૬.

કાેઇ મહા તપસ્વી મનુષ્ય હાેય છે એ અહિં ઉપપાદ સભામાં, દેવદ્ભથથી આચ્છાદિત એવી શય્યામાં ઇન્દ્ર તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે. ૧૫૭.

આ ખલીન્દ્રને સાઠ હજાર સામાનિક દેવા અને તેત્રીશ ' ત્રાયસ્ત્રિશક ' દેવા છે. ૧૫૮.

साम्प्रतीनास्त्वमी बेभेलकग्रामनिवासिनः। श्रद्धालवस्त्रयस्त्रिंशत् सुहृदश्च परस्परम् ॥ १५९॥ प्रागेते दृढधर्माणः पश्चाद्विश्लथचेतसः। उत्पन्ना अत्र चमरत्रायस्त्रिंशकदेववत् ॥ १६०॥

प्राग्वत्तिस्तः पर्षदोऽस्य तिस्रष्विप सुराः क्रमात् ।
सहस्राणां विंशतिः स्युः चतुरष्टाधिका च सा ॥ १६१ ॥
सार्झे द्वे च शते द्वे च सार्द्धं शतमनुक्रमात् ।
देव्यः पर्षत्सु तिस्रषु देवानां क्रमतः स्थितिः ॥ १६२ ॥
पल्यानां त्रितयं सार्धं त्रयं सार्धं द्वयं क्रमात् ।
देवीनां तु स्थितिः सार्धे द्वे ते द्वे सार्धमेव च ॥१६३॥ युग्मम्॥
तिस्रस्तिस्तः पर्षदोऽस्य भवन्ति प्राग्वदेव च ।
सामानिकत्रायस्त्रिंशकोकपालाग्रयोषिताम् ॥ १६४ ॥
शुभा निशुभा रम्भा च निरम्भा मदनेति च ।

અત્યારે વર્લ માનમાં જે ત્રાયસ્ત્રિંશક દેવા ત્યાં છે તેઓ પૂર્વભવમાં બેલેલક ગામના રહેવાસી, શ્રદ્ધાળુ અને પરસ્પર પ્રીતિ દાખવતા તેત્રીશ મિત્રા હતા. પહેલાં તાે એઓ ધર્મને વિષે દઢ હતા; પરન્તુ પાછળથી શિથિલ થઇ જવાથી, ચમરેન્દ્રના એ દેવાની પેઠે, અહિં ઉત્પન્ન થયા છે. ૧૫૯–૧૬૦.

स्यः पंचाप्रमहिष्योऽस्य प्राग्वदासां परिच्छदः ॥ १६५ ॥

પૂર્વવત્ આની પણ ત્રણ સભાએા છે, જેમાં અનુક્રમે વીશ હજાર, ચાવીશ હજાર અને અક્યાવીશ હજાર દેવા છે. ૧૬૧.

તે ત્રણે સભાચ્યામાં વળી અનુક્રમે અહીસા, ખસા અને દાહસા દેવીચ્યા છે. ૧૬૨.

દેવાની આયુષ્યસ્થિતિ અનુક્રમે સાડાત્રણ, ત્રણ અને અઢી પલ્યાપમની છે; અને દેવીઓની અનુક્રમે અઢી, બે તથા દાઢ પલ્યાપમની છે. ૧૬૩.

વળી એ અલીન્દ્રના સામાનિક, ત્રાયસ્ત્રિશક અને લાેકપાલ દેવા તથા પદ્રરાણીઓની પણ ત્રણ ત્રણ પર્ધદા એટલેં સભા છે. ૧૬૪.

એને વળી શુભા, નિશુભા, રંભા, નિરંભા અને મદના-એવા નામની પાંચ અચ-મહિષીએ છે: જેમના પરિવાર પૂર્વ પ્રમાણે છે. ૧૬૫,

एवं सहस्रै: चत्वारिंशतान्तःपुरिकाजनैः । सुधर्मायाः बहिः भुंक्ते कृतैतावद्वपुः सुखम् ॥ १६६ ॥ चत्वारोऽस्य लोकपालाश्चतुर्दिगधिकारिगाः। सोमो यमश्च वरुणस्तुर्यो वैश्वमणाभिधः ॥ १६७ ॥ एषां चतस्त्रः प्रत्येकं दयिताः नामतस्तु ताः । मीनका च सुभद्रा च विद्युदाख्या तथाशनिः ॥ १६८ ॥ स्वस्वनामराजधान्यां सिंहासने स्वनामनि । उपविष्टाः सुखं दिव्यं मुदा तेऽप्युपभुंजते ॥ १६९ ॥ महाद्रुमो महासौदासाह्रयः परिकीत्तितः । मालंकारोऽपि च महालोहिताक्षाभिधः सुरः ॥ १७० ॥ किंपुरुषो महारिष्टस्तथा गीतयशा इति । बिलनाम्नोः सुरपतेः क्रमात् सप्तेति सैन्यपाः ॥१७१॥ युग्मम् ॥ पत्तीशस्याद्यकच्छायां षष्टिर्देवसहस्रकाः । कच्छाः षडन्याश्च ततः स्युरस्य द्विग्रुगाः क्रमात् ॥ १७२ ॥ एवं सामानिकैस्त्रायस्त्रिशकैलीकपालकैः। सेव्योऽग्रमहिषीभिश्च सप्तभिः सैन्यसैन्यपेः ॥ १७३ ॥

એ પ્રમાણે અલીન્દ્ર પણ ચાલીશ ચાલીશ હજાર દેવીએા સાથે, એટલાંજ શરીર કરીને, સુધર્માસભાની બહાર ભાેગ ભાેગવે છે. ૧૬૬.

એને પણુ સામ, યમ, વરૂણુ અને કુએર નામના, ચાર દિશાના ચાર લાેકપાલ દેવાે છે. ૧૬૭. એ પ્રત્યેકને વળી મેનકા, સુભદ્રા, વિદ્યુત્ અને અશનિ નામની ચચ્ચાર સ્ત્રીએા છે.— એમની સાથે એએા પાતપાતાના નામ સરખા નામવાળી રાજધાનીમાં પાતાના નામવાળા સિંદ્રાસના પર હુઈ પૂર્વક દિવ્ય સુખ ભાગવે છે. ૧૬૮--૧૬૯.

બલીન્દ્રને પણ (૧) મહાદુમ, (૨) મહાસાદાસ, (૩) માલ કાર, (૪) મહાલાહિતાક્ષ, (૫) કિંપુરૂષ, (૬) મહારિષ્ટ અને (૭) ગીતયશા–એવા નામના સાત સેનાધિપતિએા છે. ૧૭૦–૧૭૧.

પાયદળ સેનાના અધિપતિના હાથ નીચેની પહેલી 'કચ્છા ' માં સાઠ હજાર દેવા છે. એ પછીની છ કચ્છામાં અનુક્રમે ઉત્તરાત્તર બમણા બમણા છે. ૧૭૨.

એ પ્રમાણે સામાનિક દેવા, ત્રાયસ્ત્રિંશક દેવા, લાકપાલ દેવા, પદ્દરાણીએા, સૈન્યા, સેના-

षष्ट्या सहस्नैः प्रत्याशं सेव्यमानोऽङ्गरक्षकैः ।
चत्वारिंशत्सहस्राढ्यलच्चद्रयिनतैः समैः ॥ १७४ ॥
इयामवर्णो रक्तवासाश्च्रदामण्यंकमौलिभृत् ।
सुरूपः सातिरेकैकसागरोपमजीवितः ॥ १७५ ॥
भवनावासलक्षाणां त्रिंशतोऽनुभवत्यसौ ।
श्रमुरीणां चासुराणामुदीच्यानामधीशताम् ॥१७६॥कलापकम् ॥
परिवारयुतस्यास्य शक्तिर्विकुर्वणाश्रिता ।
चमरेन्द्रस्येव किन्तु सर्वन्न सातिरेकता ॥ १७७ ॥
इत्येवमस्मिन्नसुरनिकाये प्रभवो दश ।
चमरेन्द्रो बलीन्द्रश्च बोकपालास्तथाष्ट च ॥ १७८ ॥
लक्तेष्वेवं चतुःषष्टौ भवनेष्वपरेऽपि हि ।
उत्पद्यन्तेऽसुरवराः स्वस्वपुण्यानुसारतः ॥ १७९ ॥
उत्पद्यन्तेऽसुरवराः स्वस्वपुण्यानुसारतः ॥ १७९ ॥
उत्पत्तिकाले शय्यायां जूषणाम्बरवर्जिताः ।
ततश्चालंकृतास्तेन वपुषा नूतनेन वा ॥ १८० ॥

પતિએા અને પ્રત્યેક દિશાના સાઠ સાઠ હજાર મળીને કુલ બે લાખ ચાળીશ હજાર અંગ-રક્ષકો—આટલા આટલા પરિવારવાળા તથા શ્યામવર્ણ, લાલવસ્ત્ર, ચૂડામણિથી અંકિત મુકુટ, મનહરરૂપ અને એક સાગરાપમથી અધિક આયુષ્યવાળા એ બલીન્દ્ર ત્રીશલાખ ભવ-નાપર તથા ઉત્તર દિશાના દેવદેવીએા પર સામ્રાજ્ય ભાગવે છે. ૧૭૩–૧૭૬.

આ <mark>અલીન્દ્રની તેમજ એના પરીવારની વૈકિયશક્તિ ચમરેન્દ્ર સરખી છતાં સર્</mark>જત્ર કંઇક અધિક છે.

એવી રીતે આ અસુરનિકાયમાં દશ અધિકારીએા છે: ચમરેન્દ્ર, ખલીન્દ્ર અને આઠ લાેકપાલ. ૧૭૮.

એવી રીતે, ચાસઠલાખ ભવનામાં પાત પાતાના પુષ્યને અનુસારે બીજા પણ અસુરવરા ઉત્પન્ન થાય છે. ૧૭૯.

શચ્ચામાં ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે તેઓ વસ્ત્રાભૂષણ રહિત હાેય છે; પરન્તુ પછી એએા એજ અથવા નૃતન શરીર પર વસ્ત્રાલંકાર ધારણ કરે છે. ૧૮૦. सर्वेऽप्यमी श्यामवर्णा विम्बोष्टाः कृष्णमूर्द्धजाः । शुभ्रदन्ता वामकर्णावसक्तदीप्रकुंडलाः ॥ १८१ ॥

दन्ताः केशाश्च श्रमीषां वैकिया दृष्टव्या न स्वाभाविकाः। वैकिय-शरीरत्वात् । इति जीवाभिगमवृतौ ॥

> श्रार्द्रचन्दनिक्तांगा श्रहणाम्बरधारिणः । चिह्नेन चूडामिणना सदालंकृतमौलयः ॥ १८२ ॥ कुमारत्वमितकान्ता श्रसंप्राप्ताश्च यौवनम् । ततोऽतिमुग्धमधुरमृदुयौवनशालिनः ॥ १८३ ॥ केयूरांगदहाराधैर्भूषिता विलसन्ति ते । दीप्रा दशस्वंगुलीषु मिण्रिरत्नांगुलीयकैः ॥ १८४ ॥ विशेषकम् ॥ देव्योऽप्येवंविधाः कामकीडाविधिविचक्षणाः । घनस्तना युवजनोन्मादिलावणययौवनाः ॥ १८५ ॥

सप्त हस्ताः देहमानमेषामुरकर्षतो भवेत् । श्रंग्रजासंख्यांशमानमुत्पत्तो तज्जघन्यतः ॥ १८६ ॥

સર્વે ના વર્ણ શ્યામ, હાેઠ લાલ, કેશ કાળા અને દાંત <sup>શ્</sup>વેત હાેય છે. વળી એમના ડાબા કાનમાં ઝળહળતા કુંડળ હાેય છે. ૧૮૧.

અહિં એમને દાંત અને કેશ કહ્યા એ સ્વાભાવિક ન સમજવા, વૈક્રિય સમજવા; કારણ કે એએાતું શરીર વૈક્રિય શરીર છે:––આમ ' જીવાભિગમ' ની ઠીકામાં કહ્યું છે.

વળી એએ। શરીરે નિરન્તર આદ્ર<sup>°</sup> ચન્દ્રનનું વિલેપન કરે છે, લાલ વસ્ત્ર પરિધાન કરે છે. અને ચડામણિથી અંકિત એવા મુક્રુટ ધારણ કરે છે. ૧૮૨.

કૈામારાવસ્થા ઉક્ષંઘી ગયા છતાં ચાૈવનાવસ્થા પ્રાપ્ત ન થયેલી હાેવાથી, એએાનું ચાૈવન અતિ મુગ્ધ, મધુર અને મૃદ્દ હાેઇ એએા બહુ શાેભી રહ્યા છે. ૧૮૩.

શરીરે કેય્રુર, અંગદ, મુક્તાહાર આદિ આભૂષણે પરિધાન કરી અને દરો આંગળીએ મણુ અને રત્નની અંગુડીએા ધારણુ કરી એ એા ત્યાં કાયમ વિલાસ કરી રહ્યા છે. ૧૮૪.

એવીજ રીતે એમની દેવીએા પણુ કામક્રીડાવિધિમાં ચતુર, કઠિન સ્તન યુગલથી શાેેેલતી અને યુવાનાને ઉન્માદ પમાડનારા લાવણ્યમય ચાૈેવને કરીને ચુક્ત હાેય છે. ૧૮૫.

એ દેવાનું દેહપ્રમાણ ઉત્કૃષ્ટ સાત હાથનું હાય છે; અને જઘન્ય, ઉત્પત્તિસમયનું –અંગુ-લના અસંખ્યમા અંશ જેટલું હાય છે. ૧૮૬.

10

लच्चयोजनमानं चोत्कर्षादुत्तरवैक्रियम् ।
प्रारम्भेऽङ्गुलसंख्येयभागमानं जघन्यतः ॥ १८७ ॥
एषां च दाक्षिणात्यानां स्थितिरुत्कर्षतो भवेत् ।
सागरोपममेकं तदुदीच्यानां च साधिकम् ॥ १८८ ॥
देवीनां दाक्षिणात्यानां सार्धं पल्यत्रयं स्थितिः ।
जयेष्टोत्तराहदेवीनां सार्धं पल्यचतुष्टयम् ॥ १८९ ॥
जघन्या तु वत्सराणां सहस्राणि दश्च स्थितिः ।
सर्वेषां मध्यमा ज्येष्टाकनिष्टान्तरनेकधा ॥ १९० ॥
जयेष्टायुषो दाक्षिणात्या मासार्धेनोच्छ्वसन्त्यथ ।
श्राहारकांचिग्गो वर्षसहस्राण भवन्ति च ॥ १९१ ॥

ज्येष्टायुषो दाक्षिणात्या मासार्धेनोच्छ्वसन्त्यथ । श्राहारकांचिणो वर्षसहस्रेण भवन्ति च ॥ १९१ ॥ उदीच्या सातिरेकेण मासार्धेनोच्छ्वसन्ति वे । साधिकाब्दसहस्रेण भवन्त्याहारकांक्षिणः ॥ १९२ ॥ मध्यमस्थितयस्त्वेते स्वस्तिश्वत्यनुसारतः । महूर्त्ताहःपृथ्वत्वेः स्युरुच्छ्वासाहारकांचिणः ॥ १९३ ॥

એએાનું ઉત્તર વૈક્રિય શરીર ઉત્કૃષ્ટ લાખ યાજનનું થઇ શકે છે અને જઘન્ય પ્રારંભ વખતે અંગુલના સંખ્યાત ભાગ પ્રમાણ થાય છે. ૧૮૭.

એઓમાં જે દક્ષિણ દિશાના છે એમની ઉત્કૃષ્ટ આયુસ્થિતિ એક સાગરાપમની છે; અને જેઓ ઉત્તર દિશાના છે એઓની કંઇક અધિક છે. ૧૮૮

દક્ષિણ દિશાની દેવીએાની આયુષ્યસ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટ સાડાત્રણ પલ્યાેપમની છે; અને ઉત્તર દિશાવાળી દેવીએાની ચાડાચાર પલ્યાેપમની છે. ૧૮૯.

વળી એ બધાઓની જઘન્ય સ્થિતિ દશ હજાર વર્ષની છે; અને મધ્યમ સ્થિતિ તો, ઉત્કૃષ્ટ અને જઘન્યની વચ્ચે અનેક પ્રકારની છે. ૧૯૦.

ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યવાળા દક્ષિણ દિશાના દેવા અર્ધમાસે ધાસોચ્છ્વાસ લે છે. અને એમને એક હજાર વર્ષે આહારની ઇચ્છા થાય છે. ૧૯૧.

એવાજ ઉત્તર દિશાના દેવા પંદર ઉપરાંત દિવસ થાય ત્યારે ધાસાચ્ધાસ લે છે અને એમને એક હજાર કરતાં વધારે વર્ષે આહારની ઇચ્છા થાય છે. ૧૯૨.

મધ્યમ આયુષ્યસ્થિતિવાળા એ દેવા પાતપાતાની સ્થિતિને અનુસારે ચાર મુહૂર્ત્ત શ્વાસાચ્છવાસ લે છે. એમને આહારની અભિલાષા પણ ચાર દિવસે થાય છે. ૧૯૩.

जघन्यजीविनः स्तोकैः सप्तभिः प्रोच्छ्वसन्त्यमी। एकाहान्तरमाहारं समीहंते च चेतसा ॥ १९४॥

ततः संकल्पमात्रेगोपस्थितैः सारपुद्गर्छैः। ते तृष्येयुः कावलिकाहारानपेक्षिणः सदा ॥ १९५॥

विषयः स्यात् गतेरेषामधस्तमस्तमावंधि ।
तृतीयां पुनरवनीं गता यास्यन्ति च खयम् ॥ १९६ ॥
प्रयोजनं तत्र पूर्वरिपोः पीडाप्रवर्धनम् ।
प्राग्जन्मसुहृदस्तावत्कालं पीडानिवर्त्तनम् ॥ १९७ ॥
तिर्यक् चेषामसंख्याव्धिद्वीपाः स्युर्विषयो गतेः ।
नन्दीश्वरं पुनर्द्वीपं गता यास्यन्ति च स्वयम् ॥ १९८ ॥
तत्र प्रयोजनं त्वर्हत्कल्याणकेषु पंचसु ।
संवत्सरचतुर्मासादिषु चाष्टाहिकोत्सवः ॥ १९९ ॥
तथेषां गतिविषय अर्ध्वमप्यच्युताविष ।
स्वर्गं सौधर्मं च यावत् गता यास्यन्ति च स्वयम् ॥ २०० ॥

જઘન્ય આયુષ્યવાળા એ દેવા સાત સ્તાકે ધાસા વ્યાસ લે છે. અને એમને એકાંતરે આહારની ઇવ્છા થાય છે. ૧૯૪.

પછી એએ ઇચ્છા થતાંની સાથે જ પ્રાપ્ત થયેલા ઉત્તમ પુદ્દગળાવિંક તૃપ્ત થાય છે. એઓને કૃદિ કવલાહારની અપેક્ષા નથી. ૧૯૫.

એઓની ગતિ નીચે છેક તમસ્તમા નરક સુધી છે. ત્રીજી નરક સુધી તો તેઓ સ્વયમેવ ગયેલા છે અને જશે. ત્યાં જવાનું પ્રયોજન એવું છે કે ત્યાં જઇને પૂર્વ ભવના શત્રુને એટલાે વખત વધારે દુ:ખ દેવું, અને એવા મિત્રાનું દુ:ખ એટલાે વખત દ્વર કરવું. ૧૯૬–૧૯૭.

તીછી એઓની ગતિ અસંખ્ય દ્વીપસમુદ્રો સુધ્રીની છે. નંદીશ્વર દ્વીપે તે એઓ સ્વયમેવ ગયેલા છે અને જવાના પણ. ત્યાં જવાનું એમને એ પ્રયોજન છે કે ત્યાં જઇને એએ ભગવાનના પાંચે કલ્યાણુકાને પ્રસંગે, સંવત્સરીના રાજ અને ચતુર્માસાદિકમાં અઠ્ઠાઈ મહાત્સવ કરે છે. ૧૯૮–૧૯૯.

એએ વળી ઉંચે અચ્યુતદેવલાક સુધી જઇ શકે છે. સાથમ દેવલાક સુધી તા તેઓ સ્વયં ગયેલા છે, અને જવાના. ત્યાં એએ એટલા માટે જાય છે કે એમને વૈમાનિક દેવાની

प्रयोजनं तत्र भवप्रत्ययं वैरमूर्जितम् ।

मातंगपंचाननवदेषां वैमानिकैः सह ॥ २०१ ॥

ततो वैरादमी मत्ता गत्वा वैमानिकाश्रयान् ।

कुर्वन्ति व्याकुलं स्वर्गं त्रासयन्त्यात्मरक्तकान् ॥ २०२ ॥

शक्रमप्याकोशयन्ति प्रायुक्तचमरेन्द्रवत् ।

वैरप्रसिद्धिर्लोकेऽपि देवदानवयोरिति ॥ २०३ ॥

रत्नान्यप्सरसस्तेषां प्रसद्यापहरन्ति च ।

गत्वैकान्ते स्वानुरक्तास्ताः स्वैरं रमयन्त्यिप ॥ २०४ ॥

श्रथ नागनिकायस्य दािच्चालात्मः सुरेश्वरः ।

धरगोन्द्रो वरिवर्ति साम्प्रतीनस्त्वसो पुरा ॥ २०५ ॥

श्रासीदिह्विहिः काशीपुरतः काननान्तरे ।

शुष्ककाष्टकोटरान्तः सोऽर्कतापार्दितोऽविशत् ॥ २०६॥ युग्मम् ॥

कमठेन परिष्लुष्टः पंचान्निकष्ठकारिणा ।

तापार्त्तः कर्षितः काष्टात् श्रीपार्श्वेन कृपालुना ॥ २०७ ॥

સાથે હાથીને સિંહની જેવું વેર છે. એ વેરને લીધે એએા વૈમાનિકાના આવાસમાં જાય છે અને ત્યાં સ્વર્ગલાકને આકુળ વ્યાકુળ કરી ત્યાંના રક્ષકાને ત્રાસ પમાઉ છે. વળી પૂર્વે ચમરેન્દ્રના વૃત્તાન્તમાં કહ્યું છે એમ એએા શક્ક-ઇન્દ્ર પર પણ આક્રોશ કરે છે. લાકામાં પણ દેવદાનવના વેરની વાત પ્રસિદ્ધ છે. એઓનાં સ્ત્રીરત્નાનું એએા બળાત્કારે હરણ કરી જાય છે અને એકાંતમાં જઇ એમને પાતાને વિષે અનુરકત કરી એમની સાથે યથેચ્છ વિલાસ કરે છે. ૨૦૦-૨૦૪.

( આ પ્રમાણે લગભગ અસાે <sup>શ્</sup>લાેકમાં ' અસુરકુમાર ' જાતિના દેવાેનું વિસ્તારપૃર્વક વર્ણુન આવ્યું. )

હવે બીજા ' નાગકુમાર ' જાતિના દેવા વિષે.

ં નાગકુમાર જાતિના દેવાના દક્ષિણ દિશાના ઇન્દ્ર ' ધરણેન્દ્ર ' છે. ૨૦૫.

સામ્પ્રતીન (હાલના-વર્તમાન) ધરણેન્દ્ર પૂર્વભવમાં કાશીનગરોની અહાર કાઇ એક વનમાં એક સર્પ હતો. તે એકદા સૂર્યના તાપથી અકળાઇને શુષ્ક કાષ્ટ્રના કાટરમાં પેઠા. એ વખતે ત્યાં એક કમઠ નામે તાપસ પંચાગ્નિતપ તપતા હતા. તેણે એજ શુષ્ક કાષ્ટ્ર લાવી એની ધૂણી સળગાવી એટલે એમાં રહેલા પેલા સર્પ દાઝવા-અળવા લાગ્યા. પણ એટલામાં દયાળુ એવા પાર્શ્વ કુમારે આવી એ અળતા સર્પને કાષ્ટ્રમાંથી અહાર કઢાવ્યા. તે, એ પાર્શ્વ-

स चाईदर्शनान्नष्टपाप्मा श्रुतनमस्कृतिः ।
उपार्जितोर्जितश्रेया धरणेन्द्रतयाभवत् ॥ २०८ ॥
ततो मेघसूरीभूतकमठेनाकालिकाम्बुदैः ।
एष पार्श्वमुपद्र्यमानमाच्छादयरफणेः ॥ २०९ ॥
श्रीपार्श्वस्तोत्रमंत्राख्यास्मरणाचुष्टमानसः ।
श्रयापि शमयन् कष्टमिष्टानि वितरस्यसौ ॥ २१० ॥
विश्र्य सप्ततिश्चेवाशीतिः कमात् सहस्रकाः ।
पर्षस्त्रये स्युर्देवानां स्थितिश्चेषां यथाकमम् ॥ २११ ॥
पल्यस्यार्धं सातिरेकमर्धं देशोनितं च तत् ।
सपंचसप्तति शतं पंचाशं पंचविंशकम् ॥ २१२ ॥
देवयः पर्षस्मु देशोनं पल्यस्यार्धमिह स्थितिः ।
साधिकः पल्यतुर्यांशः तुर्यांश एव च कमात् ॥२१३॥ विशेषकम् ॥

કુમાર જે ભાવિ તીર્થ કર હતા એના દર્શનથી પાપમાત્ર વામી તથા નવકારમંત્ર સાંભળી ઉત્તમ પુષ્ય ઉપાર્જન કરી ( મૃત્યુ પામ્યા ખાદ ) ત્યાં ( નાગકુમારનિકાયમાં ) ઇન્દ્ર તરીકે ઉત્પન્ન થયા. ૨૦૫–૨૦૮.

હવે પેલા કમઠ તાપસ કાળધર્મ પામી મેઘકુમાર જાતિના દેવામાં ઉત્પન્ન થયા. એણે ( પૂર્વના વેરને લીધે ) પાર્શ્વપ્રભુને, અકાળે વરસાદ વરસાવી ઉપદ્રવ કરવા માંડયા, ત્યારે ધરણેન્દ્રે ( પૂર્વના ઉપકાર સંભારી ) પ્રભુ ઉપર પાતાની કૃણાએા ધરી રાખી હતી. ૨૦૯.

અદ્યાપિ પણ જે આપણે પાર્શ્વનાથનું સ્તોત્ર કે મંત્ર કે નામમાત્રનું પણ સ્મરણ કરીએ તો એ ધરણેન્દ્ર સંતુષ્ટ થઇને આપણાં કષ્ટ શમાવી દે છે અને આપણ કચ્છિત પૂર્ણ કરે છે. ૨૧૦,

હવે, એ ધરણેન્દ્રને ત્રણ પર્ષદા છે. એમાં અનુક્રમે સાઠ હજાર, શીત્તેર હજાર અને એ શી હજાર દેવા છે. ૨૧૧.

ત્રણે પર્ષદાના દેવાની આયુષ્યસ્થિતિ અનુક્રમે (૧) અર્ધ પલ્યાેપમથી કંઇક વધારે, (૨) અરાબર અર્ધ પલ્યાેપમ અને (૩) અર્ધ પલ્યાેપમથી કંઇક એાછી–એ પ્રમાણે છે. ૨૧૨.

ત્રણે પર્ષ દામાં દેવીઓ અનુક્રમે પાેેેે ણાળસાે, દાહસાે અને સવાસાે છે. એમની આયુષ્ય-સ્થિતિ અનુક્રમે (૧) અર્ધ પલ્યાેપમથી ઓછી, (૨) એક ચતુર્થા શ પલ્યાેપમથી સહેજ વધારે અને (૩) એક ત્રતુર્થા શ પલ્યાેપમ છે. ૨૧૩. सिताचंडाजयाख्याः स्युः सभाः धरग्रोहातुः । श्रिप सामानिकत्रायस्त्रिशानामेतदाह्वयाः ॥ २१४ ॥ लोकपालानां तथाग्रमहिषीणां भवन्ति ताः । ईषा तथान्या त्रुटिता ततो दृढरथाभिधा ॥ २१५ ॥ शेषाणां भवनेन्द्राणां पर्षदामिभधाः किल । तृतीयमंगमालोक्य विज्ञेया धरग्रोन्द्रवत् ॥ २१६ ॥

स्युः षडम्रमहिष्योऽस्य श्रला मक्का शतेरिका । सोदामिनीन्द्रा च घनविद्युतेति च नामतः ॥ २१७ ॥ षड्भिः सहस्रोः देवीनां प्रत्येकं परिवारिताः । षट् सहस्राणि देवीनां विकुर्वितुमपि चमाः ॥ २१८ ॥ शेषाणामप्यथेन्द्राणामष्टानां याम्यदिग्भुवाम् । षड् षडम्रमहिष्यः स्युरेतैरेव च नामभिः ॥ २१९ ॥ काज्ञीनगरवास्तव्याश्चतुष्पंचाशदप्यमूः । बृहत्कन्याः स्वाभिधानुरुपाख्यपितरोऽभवन् ॥ २२० ॥

ઉપર એ ધરણુન્દ્રની જે ત્રણ પર્ષદા કહી—એઓનાં સમિતા, ચંડા અને જયા એવાં નામ છે. વળી એના સામાનિક દેવાની અને ત્રાયસ્ત્રિંશક દેવાની પણ એજ નામની ત્રણ ત્રણ પર્ષદા છે. ૨૧૪.

એના 'લાેકપાલ ' દેવાના તેમજ એના અગ્રમહિષીઓના પણ ઇષા, ત્રુટિતા અને દઢરથા નામના ત્રણ ત્રણ પર્ષદાએા છે. ૨૧૫.

ળાકીના ભવનેન્દ્રોની પર્ષદાએાનાં નામ ધરણેન્દ્રવત્ છે–એમ ત્રીજા 'અંગ' માં કહ્યું છે. ૨૧૬.

એ ધરણેન્દ્રને વળી છ અગમહિષી કે પદ્દરાણીઓ છે. એઓનાં (૧) અલા, (૨) મક્કા, (૩) શતેરિકા, (૪) સાૈદામિની, (૫) ઇન્દ્રા અને (૬) ઘનવિદ્યુતા–એવાં એવાં નામ છે. ૨૧૭.

દરેક પદરાણીને છ છ હજાર દેવીઓનો પરીવાર છે. કારણ કે એએા પ્રત્યેક એટલી દેવીઓ વિકુવ<sup>િ</sup> શકે છે. ૨૧૮.

આધીનાં આઠ દાક્ષિણાત્ય ઈન્દ્રોને પણ એજ નામની છ છ પક્રાણીઓ છે. ૨૧૯. એટલે એ પ્રમાણે નવ ઇન્દ્રોની ઇન્દ્રાણીએ કુલ થઇને ૯x૬ અર્થાત્ ચાપન થઇ. એ સઘળી પૂર્વભવમાં કાશીનગરીમાં પાતાનાં નામ સરખા નામવાળા માતપિતાઓની पार्श्वपार्श्वादत्तदीचाः शिचिताः पुष्पचूलया । विराद्धसंयमाः पचं संलिख्य च मृतास्ततः ॥ २२१ ॥ स्वाख्यावतंसभवने स्वाख्यसिंहासनस्पृशि । देवीत्वेन समुत्पन्नाः सार्धपल्यमितायुषः ॥ २२२ ॥ युग्मम् ॥ भूतानन्दाद्योत्तराहेन्द्राणामिष मनःत्रियाः । सन्ति षड् षड् वच्यमाणे रूपाद्येः षड्भिराह्ययेः ॥ २२३ ॥ चतुष्पंचाशतोऽप्यूनपल्योपमयुगायुषाम् । प्रागासां नगरी चम्पा वाच्या शेषिमहोक्तवत् ॥ २२४ ॥

कालपालः कोलपालः शैलपालोऽस्य च ऋमात्। शंखपालश्च चत्वारो लोकपालाः सुरेशितुः॥ २२५॥

श्रशोका विमला चैव सुप्रभा च सुद्र्शना । एषां चतस्रो दियताः प्रत्येकमेतद्वाह्वयाः ॥ २२६ ॥

भद्रसेनोऽस्य च यशोधरः सुदर्शनः ऋमात्। नीलकंठस्तथानन्दो नन्दनस्तेतलीति च ॥ २२७॥

મ્હાેટી વચની કુમારિકાએા હતી. એએા શ્રીપાર્શ્વ પ્રણ આગળ વ્રત ઉચ્ચરી પુષ્પચૂલા આર્યા પાસે અભ્યાસ કરી, સંચમ વિરાધી, અર્ધ માસની સંલેખનાપૂર્વક મૃત્યુ પામી, ત્યાંથી પાતપાતાના નામ સરખા નામ યુકત સિંહાસનવાળા અવતંસભવનમાં દાેઢ પલ્યાપમના આયુષ્યવાળી દેવીએા થઇ છે. ૨૨૦–૨૨૨.

ભૂતાનન્દાદિક ઉત્તરદિશાના ઇન્દ્રોની પણ છ છ પટ્ટરાણીએા છે. એમનાં 'રૂપા' આદિક નામા છે જે આગળ ઉપર કહેવામાં આવશે. ૨૨૩.

તે ચાપનેનું આયુષ્ય બે પલ્યાપમથી સહેજ એાછું છે. અને એએા પૂર્વભવમાં ચંપાનગરીમાં રહેતી હતી. શેષ વૃત્તાન્ત પૂર્વાકતવત્. ૨૨૪.

એ ઇન્દ્રને, (૧) કાલપાલ, (૨) કેાલપાલ, (૩) શૈલપાલ અને (૪) શંખપાલ-એ નામના ચાર લાેકપાલ છે. એ પ્રત્યેકને અશાેકા, વિમલા, સુપ્રભા અને સુદર્શના નામની ચચ્ચાર પટુરાણી છે. ૨૨૫–૨૨૬.

વળી એને (ધરણેન્દ્રને) (૧) પાયદળ, (૨) અધ્ધ, (૩) હસ્તી, (૪) મહિષ, (૫) ૨થ, (૬)

पत्तिवाजीभमहिषरथाख्यानां यथाक्रमम् । नटगन्धर्वयोश्चापि सैन्यानामधिषाः स्मृताः ॥ २२८ ॥ युग्मम् ॥ श्रस्याद्यकच्छायां पत्तिनेतुर्देवसहस्रकाः । स्युरष्टाविंशतिः कच्छाः षडन्या द्विग्रणाः क्रमात् ॥ २२९ ॥ एतदेव च सप्तानां कच्छानां मानमूद्यताम् । उक्तान्यभवनेशेन्द्रपत्तिसैन्याधिकारिगाम् ॥ २३० ॥

षड्भिः सहस्रेरिन्द्रोऽयं सामानिकैरुपासितः ।
पर्षत्त्रायस्त्रिशलोकपालसेन्यतदधीश्वरैः ॥ २३१ ॥
प्रत्याशं सेवितः षड्भिः सहस्रेरात्मरक्षिणाम् ।
सर्वाग्रेण चतुर्विशत्या सहस्रेर्महाबलैः ॥ २३२ ॥
भवनानां चतुश्चत्वारिंशहक्षाणि पालयन् ।
समृद्धः शास्ति साम्राज्यं सार्धपल्योपमस्थितिः ॥ २३३ ॥
विशेषकम् ॥

दधिपाण्डुरवर्गांगो नीलाम्बरमनोरमः । सर्पस्फटाचिह्नशालिभूषगो गतदूषणः ॥ २३४ ॥

નટઅને (૭) ગાંધલ –એમ સાત સૈન્યા છે અને એના અનુક્રમે ભદ્રસેન, યશાધર, સુદર્શન, નીલકંઠ, આનંદ, નંદન અને તેતલી –એ નામના સાત સૈન્યાધિપતિ છે. ૨૨૭–૨૨૮.

પાયદળસેનાના અધિપતિના હાથ નીચેની પહેલી 'કચ્છા' માં અઠયાવીસ હજાર દેવો છે. બાકીની છ 'કચ્છા ' માં અનુક્રમે ઉત્તરોત્તર બમણા બમણા છે. ૨૨૯.

એ શિવાયના બીજા ભવનપતિએાની પાયદળસેનાના અધિપતિએાના હાથ નીચેની સાતે કચ્છાએામાં પણ એજ પ્રમાણે દેવસંખ્યા જાણવી. ૨૩૦.

છ હુજાર જેટલા સામાનિકદેવા, ત્રણુત્રણ તાે પર્ષદા, વળી (તેત્રીશ) ત્રાયસ્ત્રિશક દેવા, ( ચાર ) લાેકપાલ, સાત સૈન્યા અને એટલા જ સૈન્યાધિપતિએા ધરણેન્દ્રની સેવામાં હાજરાહુજીર રહે છે. ૨૩૧.

વળી પ્રત્યેક દિશાએ છ છ હજાર મળીને ચાવીશહજાર મહા બળવાન દેવા એના અંગ રક્ષકા તરીકે બેઠા રહે છે. ૨૩૨.

એવી એવી સમૃદ્ધિવાળા અને દાેઠપલ્યાપપના આયુષ્યવાળા એ ઇન્દ્ર ચુમાળીશ લાખ ભવનાનું અનુપાલન કરતા છતા સામ્રાજ્ય ભાગવે છે. ૨૩૩

ેકાંધ પ્રકારના ફૂષણ વિનાના એ ધરણેન્દ્રના દેહ દહિં જેવા પાંડુરવર્ણો છે. એ નિત્ય મનહર

भृषणमत्र मुकुटो दृष्टच्य इति जीवाभिगमवृत्तौ । एवमग्रेऽि ॥
एकया स्फटया जम्बूद्धीपं छादियतुं त्तमः ।
धरणेन्द्रः साधिकं तं वक्ष्यमाणो भुजंगराट् ॥ २३५ ॥
इन्द्रो नागनिकायस्योदीच्योऽथ पिरकीर्धते ।
भूतानन्दोऽस्य पर्षस्सु तिसृज्विप सुराः क्रमात् ॥ २३६ ॥
पंचाशदथ षष्टिश्च सप्तितिश्च सहस्रकाः ।
पल्यं देशोनमर्धं च पल्यस्य साधिकं तथा ॥ २३७ ॥
श्रर्धं पल्योपमं चैषां स्थितिः क्रमात् शतद्वयम् ।
पंचित्रं द्वे शते च शतं देव्यः क्रमादिह ॥ २३८ ॥ विशेषकम् ॥
श्रासां पल्योपमस्यार्धं देशोनमर्धमेव च ।
सातिरेकश्च तुर्योशः स्थितिर्ज्ञेया यथाक्रमम् ॥ २३९ ॥
रूपा रूपांशा सुरूपा प्रेयस्यो रूपकावती ।
रूपकान्ता तथा रूपप्रभास्य नागचिक्रिणः ॥ २४० ॥

એવાં લીલાં વસ્ત્રો પરિધાન કરે છે. અને સર્પની ફ્ર્ણાથી અંકિત એવા સુંદર સુકુટ એના મસ્તક પર સર્વદા વિરાજી રહે છે. ૨૩૪.

પાતાની એક જ ક્ણાથી અખિલ જમ્બૂદ્ધીપને આચ્છાદિત કરી શકે એટલું એ ઘર-ણેન્દ્રમાં સામર્થ્ય છે. વળી, જેના વિષે હવે કહેવાના છું એ નાગેન્દ્રમાં તા એથી યે અધિક સામર્થ્ય છે. ૨૩૫.

(એ પ્રમાણે દક્ષિણદિશાના નાગકુમારાના ઇન્દ્રની હકીકત થઇ). હવે ઉત્તર દિશાના નાગકુમારાના ઇન્દ્ર ' ભૂતાનંદ ' વિધે.

એ ' ભૂતાનંદ ' ને પણ ત્રણ પર્લદા છે. પ્રત્યેક પર્લદામાં અનુક્રમે પચાસ હજાર, સાઠ હજાર અને શિત્તેર હજાર દેવા છે, જેઓની આયુષ્યસ્થિતિ વળી ક્રમત: 'એક પલ્યાપમથી કંઇક ન્યૂન, ' 'અરધા પલ્યાપમથી કંઇક અધિક ' તથા ' બરાબર અરધું પલ્યાપમ ' છે. ૨૩૬–૨૩૭.

ત્રણે પર્ષદાએામાં અસા પચવીશ, અસા અને એકસા દેવીએા છે, જેમની આયુષ્યસ્થિતિ અનુક્રમે અરધું પલ્યાપમ, અરધા પલ્યાપમથી સહેજ એાછી તથા એક ચતુર્થાં શ પલ્યાપમથી કંઇક અધિક છે. ૨૩૮–૨૩૯.

11

श्रासां परिच्छेदः प्राग्वछोकपालास्तथास्य च। कालकोलशंखशैलाः स्युः पालोपपदा श्रमी ॥ २४१ ॥ सुनन्दा च सुभद्रा च सुजाता सुमना इति । एषां चतुर्गां प्रत्येकं चतस्रो दियताः स्मृताः ॥ २४२ ॥ सप्त सेनान्योऽस्य दक्षः सुग्रीवश्च सुविक्रमः । श्वेतकंठः क्रमान्नंदोत्तरो रितश्च मानसः ॥ २४३ ॥

सैन्यक्रमस्तु प्रागुक्त एव ॥

षड्भिः सहस्रेरिन्द्रोऽयं सामानिकैरुपासितः । त्रायस्त्रिरोः लोकपालैः पार्षदैः सैन्यसैन्यपैः ॥ २४४ ॥ सहस्रेः षड्भिरेकैकदिश्यात्मरचकैः श्रितः । चतुर्विशस्या सहस्रेरित्येवं सर्वसंख्यया ॥ २४५ ॥ चत्वारिंशच भवनलज्ञाणि परिपालयन् । साम्राज्यं शास्ति नागानां न्यूनद्विपल्यजीवितः ॥ २४६ ॥ त्रिभिर्विशेषकम् ॥

એને વળી (૧) રૂપા, (૨) રૂપાંશા, (૩) સુરૂપા, (૪) રૂપકાવતી, (૫) રૂપકાન્તા અને (६) રૂપપ્રભા–એ નામની છ પદરાહ્યીએ છે, જેમના પૂર્વોક્તવત્ પરીવાર છે. ૨૪૦.

વળી એને કાલપાલ, કાલપાલ, શંખપાલ અને શૈલપાલ નામના ચાર લાેકપાળા છે; જેમને પ્રત્યેકને સુનન્દા, સુભદ્રા, સુજાતા અને સુમના એમ ચચ્ચાર પ્રાણવલ્લભા છે. ૨૪૧–૨૪૨.

એને વળી પૂર્વોક્સવત્ સાત સૈન્યા છે. એમના અનુક્રમે (૧) દક્ષ, (૨) સુત્રીવ, (૩) સુવિક્રમ, (૪) શ્વેતક ઠે, (૫) નન્દોત્તર, (६) રતિ અને (૭) માનસ–એ નામના સાત અધિપતિએ છે. ૨૪૩.

એ સુજબ છ હજાર સામાનિકદેવો તથા લાેકપાળ અને ત્રાયસ્ત્રિશક દેવા, સભાસદા, સૈન્યા અને સેનાધિપતિઓ એની સતત સેવા કર્યા કરે છે. વળી પ્રત્યેક દિશાએ છ હજાર એમ ચારે દિશાએ થઇને કુલ ચાવીશ હજાર દેવા એના અંગરક્ષક તરીકે રહેલા છે. ૨૪૪–૨૪૫.

આવી આવી સાદ્યાબીવાળા, લગભગ બે પલ્યાપમના આયુષ્યવાળા એ નાગેન્દ્ર ચાલીશ લાખ ભવનાનું પરિપાલન કરતા છતા નાગનિકાય પર સામ્રાજ્ય ભાગવે છે. ૨૪૬.

देहवर्णवस्त्रचिन्होत्कृष्टस्थित्यादिकं भवेत् ।
सर्वेषां भवनेशानां स्वजातीयसुरेन्द्रवत् ॥ २४७ ॥
इन्द्राणां वत्त्यमाणेषु निकायेष्वष्टसु स्थितिः ।
तिस्रणां पर्वदां देवदेवीसंख्याथ तिस्थितिः ॥ २४८ ॥
लोकपालप्रियाभिख्याः सामानिकात्मरक्षिणाम् ।
संख्याग्रमहिषीणां च संख्यानामपरिच्छदाः ॥ २४९ ॥
श्रष्टानां दाच्चिणात्यानां विज्ञेया धरणेन्द्रवत् ।
श्रष्टानामौत्तराहाणां भूतानन्दसुरेन्द्रवत् ॥ २५० ॥ विशेषकम् ॥
केवलं लोकपालानां सुरेन्द्राणां च नामसु ।
विशेषोऽस्ति स एवाथ लाघवाय प्रतन्यते ॥ २५१ ॥
दिच्चिणोत्तरयोर्लोकपालानां किन्तु नामसु ।
सर्वत्रापि व्यतीहारः स्याचृतीयतुरीययोः ॥ २५२ ॥
दक्षिणस्यां तृतीयो यः तुरीयः स भवत्युदक् ।
दाच्चिणात्यतुरीयस्तु स्यादुदीच्यां तृतीयकः ॥ २५३ ॥

સવે<sup>લ</sup> લવનપતિદેવાનાં શરીર, વર્ણુ, વસ્ત્ર, ચિન્હ, તથા ઉત્કૃષ્ટ **આયુષ્યસ્થિતિ વગેરે** પાતપાતાની જાતિના ઇન્દ્ર સમાન છે. ૨૪૭.

જેમનું વર્ણન હજા હવે કરવાના છીએ એ આઠે નિકાયાના દક્ષિણ દિશાના ઇન્દ્રોની સ્થિતિ, પર્લદા, દેવદેવીઓની સંખ્યા અને સ્થિતિ, લાકપાળાનાં અને એમની સ્ત્રી-એાનાં નામ, સામાનિક તથા આત્મરક્ષકાની સંખ્યા, પટ્ટરાણીઓની સંખ્યા, એમનાં નામ અને પરીવાર—એ સર્વ ધરણેન્દ્રવત્ જાણવું. અને એવાજ ઉત્તર દિશાના આઠ ઇન્દ્રોનાં એ સર્વ વાનાં ' ભૂતાનંદ ' નામના ઇન્દ્રતુલ્ય સમજવાં. ૨૪૮–૨૫૦.

ફકત લાેકપાળ અને ઇન્દ્રાેના નામમાં તફાવત છે. તે સંક્ષેપમાં કહું છું:— દક્ષિણુ અને ઉત્તરદિશાના લાેકપાળના નામમાં સર્વત્ર ત્રીજા અને ચાેથામાં **ફારફેર છે:** દક્ષિણુ દિશાના જે ત્રીજે છે તે ઉત્તર દિશાનાે ચાેથા <mark>છે, અને દક્ષિણ</mark>નાે જે ચાેથા છે તે ઉત્તરનાે

वेगादेवो वेगादारी स्वर्णाभौ श्वेतवाससौ । द्रौ सुवर्णकुमारेन्द्रौ गरुडांकितभूषणौ ॥ २५४ ॥ चित्रो विचित्रश्च चित्रपत्तो विचित्रपत्तकः। एतयोरिन्द्रयोर्लोकपालाः स्युरिति नामतः ॥ २५५ ॥ जम्ब्रद्वीपं वेग्रादेवः पत्तेगाविततं चमः । एनमेव सातिरेकं वेग्रुदारी सुपर्गराद् ॥ २५६ ॥ इन्द्रौ विद्युत्कुमारेषु हरिकान्तहरिस्सही। तप्तस्वर्णारुणो नीलाम्बरो वज्रांकभूषणो ॥ २५७ ॥ प्रभस्तथा सुप्रभश्च प्रभाकान्तस्तथापरः । सुप्रभाकान्त इत्येते लोकपालाः स्युरेतयोः ॥ २५८ ॥ एकया विद्युता जम्बूद्वीपं हरि: प्रकाशयेत्। विद्युरकुमाराधिपतिः साधिकं तं हरिस्सहः ॥ २५९ ॥ स्यातामग्निकमारेन्द्रावग्निशिखाग्निमाणवौ । तप्तस्वर्णतनू नीजवस्त्रौ क्रम्भांकभूषर्ग्यौ ॥ २६० ॥ तेजस्तेजःशिखस्तेजःकान्तस्तेजःप्रभोऽपि च । एतयोः स्युर्लोकपाला विशिष्टोत्कृष्टबुद्धयः ॥ २६१ ॥

<sup>&#</sup>x27;સુપર્જુ કુમાર 'જાતિના દેવાના એઉ દિશાના 'વેશ્વુદેવ 'અને 'વેશ્વુદારી 'નામના (બે) ઇન્દ્રો છે. એએા પીતવર્જ્યા, શ્વેતવસ્ત્રધારી અને ગરૂડના ચિન્હથી અંકિત એવા સુકુટને ધારે કરનારા છે. એમના ચિત્ર, વિચિત્ર, ચિત્રપક્ષ અને વિચિત્રપક્ષ નામના ચાર લાકપાળા છે. વેશ્વુદેવમાં, પાતાની એક પાંખવડે આખા જમ્બૂદીપને આવ્છાદિત કરી દેવાનું સામર્થ્ય છે; અને 'વેશ્વુદારી 'માં એથીયે અધિક સામર્થ્ય છે. ૨૫૪–૨૫૬.

<sup>&#</sup>x27;વિદ્યુત્ કુમાર' જાતિના દેવાના, (બેઉ દિશાના) 'હરિકાંત' અને 'હરિસ્સહ' નામના ઇન્દ્રો છે. એમના તપાવેલા સુવર્ણસદશ લાલ વર્ણ છે, લીલાં વસ્ત્રો છે અને વજના ચિન્હથી અંકિત સુકુટ છે. એમને પ્રભ, સુપ્રભ, પ્રભાકાંત અને સુપ્રભાકાંત—એ નામના ચાર લાકપાળ છે. બેઉ વિદ્યુત્ કુમારેન્દ્રોમાં જે 'હરિકાંત ' છે તે વિદ્યુત્ના એક ચમકારા વહે આખા જમ્ખુદ્રીપમાં પ્રકાશ પ્રકાશ કરી શકે છે; અને 'હરિસ્સહ' વળી એ કરતાં વિશેષ ભાગમાં અજવાળું કરી શકે છે. ૨૫૭–૨૫૯.

<sup>&#</sup>x27; અગ્નિકુમાર ' જાતિના દેવાના એઉ દિશાના (એ) ઇન્દ્રોનાં 'અગ્નિશિખ' અને 'અગ્નિ

एकाग्निज्वालया जम्बूद्वीपं प्लोषयितुं स्तमः ।
सुरेन्द्रोऽग्निशिखस्तं सातिरेकमग्निमाण्यः ॥ २६२ ॥
इन्द्रौ द्वीपकुमाराणां पूर्णो विसष्ट इत्युभौ ।
तत्तस्वर्णप्रभौ नीलक्षौमौ सिंहांकभूषणौ ॥ २६३ ॥
रूपो रूपांशश्च रूपकान्तो रूपप्रभोऽपि च ।
लोकपाला श्रमी द्वीपकुमारचक्रवर्त्तिनोः ॥ २६४ ॥
जम्बूद्वीपं हस्ततलेनेकं स्थगयितुं स्तमः ।
पूर्णो द्वीपकुमारेन्द्रो विसष्टस्तं च साधिकम् ॥ २६५ ॥
श्रथोदिधकुमारेन्द्रो जलकान्तजलप्रभौ ।
श्रुक्तयूती नीलवस्तावश्वरूपांकभूषणौ ॥ २६६ ॥
जलश्च जलरूपश्च जलकान्तो जलप्रभः ।
लोकपालाः स्युक्तदिधकुमारसुरराजयोः ॥ २६७ ॥
एकेनाम्बुतरंगेण् जम्बूद्वीपं प्रपूरयेत् ।
जलकान्तः सुराधीशः साधिकं तं जलप्रभः ॥ २६८ ॥

માણવ' એવાં નામ છે. એમના તપ્તસુવર્ણ સરખા વર્જા છે, એમનાં નીલાં વસ્ત્ર છે, અને કુમ્લના ચિદ્ધનથી અંકિત મુકુટ છે. એમના તેજ, તેજ:શીખ, તેજ:કાંત અને તેજ:પ્રલ-એ નામના ચાર મહા બુદ્ધિશાલી લાેકપાળ છે. 'અગ્નિશિખ 'માં એક જ જવાળાવડે સમસ્ત જંબુદ્ધીપને આળી નાખવાનું સામર્થ્ય છે; જયારે 'અગ્નિમાણવ 'માં એ કરતાં પણ વિશેષ સામર્થ્ય છે. ૨૬૦–૨૬૨.

'દ્વીપકુમાર 'જાતિના દેવાના ( બેઉ દિશાના ) ' પૂર્ણ ' અને 'વસિષ્ટ' નામના ( બે ) ઇન્દ્રો છે. એમની તપ્તસ્વર્ણસમાન કાન્તિ છે, એમનાં નીલાં વસ્ત્ર છે, અને એઓ સિંહના ચિદ્ધથી અંકિત એવા મુક્કુટ ધારણ કરે છે. એ બેઉ ઇન્દ્રોને રૂપ, રૂપાંશ, રૂપકાન્ત અને રૂપપ્રભ—એવા નામના ચચ્ચાર લાેકપાળ છે. 'પૂર્ણ ' ઇન્દ્રમાં આખા જમ્બદ્ધીપને હચેળીમાં સંતાડી દેવાનું સામર્થ્ય છે; જ્યારે વસિષ્ઠેન્દ્રમાં જમ્બદ્ધીપ કરતાં પણ અધિકને સંતાડી દેવાનું સામર્થ્ય છે. ૨૬૩–૨૬૫.

'ઉદધિકુમાર' જાતિના દેવાના ( ઉભય દિશાના ) 'જળકાંત' અને 'જળપ્રભ' નામના ઇન્દ્રો છે. એઓ <sup>શ્</sup>વેતવર્ણા, નીલ વસ્ત્ર પહેરવાવાળા, અને અધ્ધના ચિન્હથી અંકિત—એવા મુકુટને ધારણ કરવાવાળા છે. એમના જલ, જલરૂપ, જલકાંત અને જલપ્રભ—એ નામના

दिक्कुमारेशावमितगितश्चामितवाहनः ।
स्वर्णगौरौ शुश्रवस्त्रौ गजरूपांकभूषणौ ॥ २६९ ॥
एतयोस्त्वरितः च्तिप्रः सिंहश्च सिंहविक्रमः ।
चत्वारो गत्युपपदा स्नोकपाताः प्रकीर्त्तिताः ॥ २७० ॥
एकपार्षणपदा स्नोकपाताः प्रकर्मितताः ॥ २७० ॥
एकपार्षणपदा स्नोतरेकं त्वमितवाहनः ॥ २७१ ॥
इन्द्रौ वायुकुमारेषु वेलंबाख्यप्रभंजनौ ।
श्यामौ सन्ध्यारागवस्त्रौ मकरांकितभूषणौ ॥ २७२ ॥
कालश्चाथ महाकालोंजनश्च रिष्ट एव च ।
स्युलींकपाला वेलंबप्रभंजनस्रेश्न्द्रयोः ॥ २७३ ॥
मरुत्तरंगेणैकेन जम्बूद्वीपं प्रपूरयेत् ।
वेलंबेन्द्रः सातिरेकं तं पूरयेत् प्रभंजनः ॥ २७४ ॥
इन्द्रौ घोषमहाघोषौ स्तनिताख्यकुमारयोः ।
स्वर्णवर्णौ शुक्लवस्त्रौ वर्द्धमानांकभूषणौ ॥ २७५ ॥

ચચ્ચાર લાેકપાળ છે. 'જળકાંત' ઇન્દ્ર જળના એકજ તરંગથી સમસ્ત જમ્બૂદ્ધીપને પૂરી ના-ખવાને સમર્થ છે, જ્યારે 'જળપ્રભ' છે તે એ કરતાં અધિક પૂરી નાખવાને સમર્થ છે. ૨૬૬–૨૬૮.

'દિક્ કુમાર' જાતિના દેવાના (ઉભયદિશાના) 'અમિતગતિ' અને 'અમિતવાહન' નામના (એ) ઇન્દ્રો છે. એએોના વર્ણ પીત, વસ્ત્રો શ્વેત અને મસ્તકના મુકુટ હસ્તીના ચિન્હથી અંકિત–એવા છે. એઊ ઇન્દ્રોના વળી ત્વરિતગતિ, ક્ષિપ્રગતિ, સિંહગતિ અને સિંહવિક્રમગતિ–એવા નામના ચચ્ચાર લાકપાળ છે. 'અમિતગતિ' ઇન્દ્ર છે તે ચરણના એકજ પ્રહારવઉ જમ્બ્દ્રીપને કમ્પાવવાને સમર્થ છે, જયારે બીજો 'અમિતવાહન' છે તે એ કરતાં વિશેષ પ્રદેશને કમ્પાવવા સમર્થ છે. ૨૬૯–૨૭૧.

'વાચુકુમાર' જાતિના દેવાના ઉભયદિશાના 'વેલંબ' અને 'પ્રભંજન' નામના ઇન્દ્રો છે. એઓની કાન્તિ શ્યામ છે, અને સંધ્યાના વર્જ જેવાં વસ્ત્રો છે. વળી એઓ મકરના ચિન્દ્રશી અંકિત એવા સુકુટ ધારણ કરે છે. બેઊને કાલ, મહાકાલ, અંજન અને રિષ્ટ–એવા નામના ચશ્ચાર લાેકપાળા છે. 'વેલંબ' ઇન્દ્રમાં પવનના એકજ ઝપાટાથી જંબદ્રીપને પૂરી નાખવાનું સામર્થ્ય છે, જયારે પ્રભંજન ઇન્દ્રમાં એ કરતાં પણ વિશેષ પ્રદેશને પૂરી નાખવાનું સામર્થ્ય છે. ૨૭૨–૨૭૪.

श्रावर्त्तो व्यावर्त्तनामा नन्द्यावर्त्तस्तथापरः ।
महानन्द्यावर्त्त एते लोकपालाः स्युरेतयोः ॥ २७६ ॥
स्तनितध्वनिनैकेन विधिरीकर्त्तुमीश्वरः ।
घोषो जम्बृद्धीपमेनं महाघोषस्तु साधिकम् ॥ २७७ ॥
एवं सर्वनिकायेषु देवा दश दशाधिपाः ।
दाचिणात्योत्तराहेन्द्रौ लोकपालास्तथाष्ट च ॥ २७८ ॥
एवं च धरणेन्द्राद्या इन्द्रा श्रष्टादशाप्यमी ।
स्वैः स्वैः सामानिकैस्त्रायस्त्रिंशकेर्लोकपालकैः ॥ २७९ ॥
पार्षदैः त्रिविधरममहिषीभिरुपासिताः ।
सेनानीभिस्तथा सैन्यैः समन्तादात्मरचिकः ॥ २८० ॥
दाक्षिणात्योदीच्यनिजनिकायजैः परेरपि ।
सेविताः स्वस्वभवनलचाणां दधतीशताम् ॥ २८१ ॥ विशेषकम् ॥

હવે છેલ્લી અને દશમી 'સ્તનિતકુમાર' જાતિના દેવાના ઉભયદિશાના 'ઘાષ' અને 'મહા-ઘાષ' નામના ઇન્દ્રો છે. એમના વર્લ્યુ સુવર્લ્ય જેવા છે, અને એમનાં વસ્ત્રો શ્વેત છે. વળી એએા સ્વસ્તિકના ચિન્હથી અંકિત-એવા મુકુટ ધારણ કરે છે. બેઊ ઇન્દ્રોના આવર્ત્ય, વ્યાવર્ત્ય, નન્દ્યાવર્ત અને મહાનન્દ્યાવત –એ નામના ચચ્ચાર લાકપાળ છે. વળી બેમાં જે 'ઘાષ' નામના ઇન્દ્ર છે એ એકજ સ્વનિત એટલે ગર્જનાના અવાજથી આખા જમ્બદ્ધીપને બહેરા કરી મુકવાનું સામર્થ્ય ધરાવે છે; જ્યારે બીજો 'મહાઘાષ' ઇન્દ્ર છે એ જમ્બદ્ધીપ કરતાં પણ અધિક પ્રદેશને બહેરા કરવાનું સામર્થ્ય ધરાવે છે. ૨૭૫–૨૭૭.

એ પ્રમાણે સવે<sup>લ</sup> નિકાયામાં **એ** ઇન્દ્રો અને **આઠ** લાેકપાળા મળીને દશ દશ અધિપતિ દેવા છે. ૨૭૮.

[ વીશ ઇન્દ્રોમાંથી, (અસુરજાતિના) 'ચમરેન્દ્ર' અને 'અલીંદ્ર' નામના બેનું સવિસ્તર સ્વરૂપ કહેવાઇ ગયું છે. માટે હવે બાકીના ધરણેન્દ્ર આદિક અઢાર વિષે વિશેષ કહેવાનું છે તે કહે છે ].

ધરણુંન્દ્રાદિક અઢારે ઇન્દ્રોની સેવામાં પણ તેમના તેમના 'સામાનિકા', 'ત્રાયસ્ત્રિંશકા', 'લાકપાળા', ત્રણ ત્રણ પર્ધ'દાઓ, પટ્ટરાણીઓ, સૈન્યા, સેનાધિપતિઓ, અંગરક્ષકદેવા, તેમજ તેમની તેમની 'જાતિ' માં ઉત્પન્ન થયેલા બીજા દેવા સતત હાજરાહજીર રહે છે. ૨૭૯–૨૮૧.

અને એવું એશ્વર્ય ભાગવતા એ અઢારે પાતપાતાના લાખા ભવનાપર સ્વામિત્વ ભાગવે છે.

रूपलावगयसौभाग्यादिभिस्तु चमरेन्द्रवत् । महद्धिका महासौख्या महाबठा महोदयाः ॥ २८२ ॥ एकं जम्बृद्वीपमेते रूपैः पूरियतुं क्तमाः । स्वजातीयैनेवैस्तिर्यक् संख्येयद्वीपवारिधीन् ॥ २८३ ॥ एवं सामानिकास्त्रायस्त्रिंशकाः लोकपाठकाः । एषामग्रमहिष्योऽपि कर्त्तुं विकुर्वणां क्षमाः ॥ २८४ ॥ श्राच्यपुग्यप्रकर्षाप्तस्वस्वलब्ध्यनुसारतः ॥ २८५॥

तथाहुः । धरणेगां भंते नागकुमारिन्दे नागकुमारराया । इत्यादि भगवतीसूत्रे ॥ जम्बूद्वीपं मेरुमूर्ध्नि धृत्वा छत्राकृतिं चाणात् । कर्तुमेषामन्यतमः चमः स्ववत्तलीलया ॥ २८६ ॥

इयं प्रस्येकं प्रागुक्ता चैषा शक्तिः देवेन्द्रस्तवे ॥ शक्तेर्विषय एवायं नाकरोन्न करिष्यति । न चैवं कुरुते कश्चिद्विकुर्वणादिशक्तिवत् ॥ २८७ ॥

એએા વળી ચમરેન્દ્રની પેઠે મહાસુખ સમૃદ્ધિવાન, અલવાન અને ઉદયવાન છે. ૨૮૨. વળી એએા પાતાનાં રૂપાવડે એક જમ્બ્દ્ધીપને ભરી દેવાને સમર્થ છે; પણ સ્વસ્વજા-તીય નવાં રૂપા કરવા માંડે તાે તાે તીર્છા **સ**ંખ્યાતા દ્વીપસમુદ્રોને પણ ભરી દે. ૨૮૩.

એ અઢારે ઇન્દ્રોની જેમ, એમના સામાનિકા, લાકપાળા, ત્રાયસિંશકા અને પટરાણીઓ પણ વિકુર્વણા એટલે નવાં નવાં રૂપા કરવા સમર્થ છે; પરન્તુ એઓ પૂર્વ લવના પુષ્યપ્રકર્ષથી પ્રાપ્ત થયેલી લબ્ધિને અનુસારે તીર્છા **યાડાક** દ્રીપસમુદ્રો ભરી શકે છે. ૨૮૪–૨૮૫.

વળી આ અઢારમાંના દરેક ઇન્દ્રમાં અળ એટલું બધું છે કે એ ધારે તેા જમ્બૂદ્ધીપને ઉ-પાડીને મેરૂપર્વતના શિખરપર છત્રાકારે રાખી શકે. ૨૮૬.

એમની આવી શકિતની વાત 'દેવેન્દ્રસ્તવ'માં છે.

આટલું આટલું એએા કરી શકે એવું એમનામાં સામર્થ્ય છે–એમ કહેવાના ભાવાર્થ છે. એવું એમણે કદિ કર્યું નથી, એવું કરતા પણ નથી તેમ એવું કરશે નહિં. ૨૮૭. उत्पद्यन्ते परेऽप्येवं निकायेषु नवस्विह । सुखानि मुंजते देवाः प्राच्यपुगयानुसारतः ॥ २८८ ॥ दशानामसुरादीनां भवनाधिपनाकिनाम् । श्रश्वत्थाद्याश्चेत्यवृक्षा दश प्रोक्ता यथाक्रमम् ॥ २८९ ॥ तथोक्तं स्थानांगे दशमस्थानके ।

अस्सत्थ सत्तवन्ने सामिल उम्बर सिरीस दहिवन्ने । वंजुल पलास वप्पोतत्ते य किषायाररुख्वे य ॥ २९० ॥

अनेन क्रमेण श्रश्वत्थादयः चैत्यवृक्षाः ये सिद्धायतनादिद्वारेषु श्रयन्ते । इति स्थानांगवृत्तो ॥

एतेषां दाक्षिणात्यानां सार्धं पल्योपमं स्थिति: । उदीच्यानां तु देशोनं स्थितिः पल्योपमद्वयम् ॥ २९१ ॥ देवीनां दाक्षिणात्यानामर्धपल्योपमं स्थितिः । उदीच्यानां तु देशोनमेकं पल्योपमं स्थितिः ॥ २९२ ॥

આ નવ નિકાયમાં બીજા પણ દેવો ઉત્પન્ન થાય છે. એઓ પણ પૂર્વ પુષ્યને અનુસારે ત્યાં સુખ ભાગવે છે. ૨૮૮.

ભવનપતિ નિકાયના 'અસુર' વગેરે દશે જાતિના ઇન્દ્રોના, અનુક્રમે દશ ચૈત્યવૃક્ષા કહ્યા છે. ૨૮૯.

સ્થાનાંગસૂત્રના દશમા 'સ્થાનક' માં, એ વૃક્ષા સિદ્ધાયતનાદિકના દ્રારામાં, ક્રમવાર આ પ્રમાણે આવેલાં કહ્યાં છે:—(૧) અશ્વત્થ, (૨) સખ્તવર્ણ, (૩) શ્યામલિ, (૪) ઉંબર, (૫) શિરીષ, (૧) દિધવર્ણ, (૭) વંજીલ, (૮) પલાશ, (૯) વપ્રાત્તખ્ત અને (૧૦) કર્ણિકાર. ૨૯૦.

એ દેવામાં જેઓ દક્ષિણદિશાના છે એએાની દાેઠપલ્યાેપમની આયુષ્ય–સ્થિતિ છે; અને ઉત્તર દિશાનાએાની બે પલ્યાેપમથી કંઇક ન્યૂન છે. ૨૯૧.

દક્ષિણ દિશાની દેવીઓની આયુષ્ય–સ્થિતિ અરધા પલ્યાેપમની છે, અને ઉત્તરદિશાની દેવીઓની એક પલ્યાેપમ કરતાં સહેજ ઓછી છે. ૨૯૨.

વળી સર્વ દેવ દેવીએાની જઘન્ય આયુષ્ય–સ્થિતિ દશ હજાર વર્ષોની છે.

12

दशाब्दानां सहस्राणि सर्वेषां सा जघन्यतः। **ब्राहारोच्छ्वासकालांगमानं व्यन्तरदेव**वत् ॥ २९३ ॥ वसन्ति यद्यप्यसुरा त्रावासापरनामसु । प्रायो महामंडपेषु रामणीयकशालिषु ॥ २९४॥ कदाचिदेव भवनेष्वन्ये नागादयः पुनः । वसन्ति भवनेष्वेव कदाचित् मंडपेषु तु ॥ २९५ ॥ तथापि भवनेष्वेषां निवासरूट्यपेक्षया। सामान्यतोऽमी भवनवासिनः स्युर्दशापि हि ॥ २९६ ॥ सम्मूर्छिमा गर्भजाश्च तिर्यंचो गर्भजा नरा:। षट्संहननसंपन्ना विराद्धाहेतदर्शनाः ॥ २९७ ॥ मिथ्यास्विनश्चोग्रबास्रतपसः प्रोत्कटक्रुधः । गर्वितास्तपसा वैरक्रूरा द्वैपायनादिवत् ॥ २९८ ॥ उत्पचन्त एषु मृत्वा च्युत्वामी यान्ति चामराः । गर्भजेषु नृतिर्यच्च संख्येयस्थितिशालिषु ॥ २९९ ॥ पर्याप्तबादरच्माम्बुप्रत्येकपादंपेषु च। श्रारभ्येकमसंख्येयावध्येकसमयेन ते ॥ ३०० ॥

સઘળાના આહાર, ધાસાચ્છ્વાસના કાળ અને દેહનુંમાન વ્યન્તરદેવવત્ સમજવું. ૨૯૩. 'અસુર' જાતિના દેવા **પ્રાયઃ** રમણુક 'આવાસા' એટલે મહામંડપામાં, અને કદાચિત્ 'ભવના' માં રહે છે; જયારે બીજા 'નાગકુમાર' વગેરે દેવા પ્રાયઃ 'ભવના' માં, અને કદાચિત્ 'આવાસા' માં રહે છે. ૨૯૪–૨૯૫.

તોપણ સર્વ – દશે જાતિ વાળાઓની 'ભવના 'માં રહેવાની રૂઢિની અપેક્ષાએ, એઓનું 'ભવનવાસી' એવું સામાન્ય નામ છે. ૨૯૬.

અહિંથી સ્થવીને એ દેવા સંખ્યાત આયુસ્થિતિવાળા (૧) ગર્ભજ મનુષ્ય, (૨) ગર્લજ

<sup>(</sup>૧) સંમૂર્િમ અને (૨) ગર્ભજ તિર્ચ ચા, (૩) છ સંઘયણવાળા ગર્ભજ મનુષ્યા, (૪) એવા જ મિશ્યાત્વીઓ, (૫) વગરસમજ્યે ઉચતપશ્ચર્યા કરનારાઓ અને (૬) દ્વૈપાયન ઋષિ વગેરેની પેઠે અતિક્રોધી, દ્વેષી અને તપશ્ચર્યાના ગર્વવાળા—આવા આવા જીવા અરિહંતનું શાસન વિરાધ્યાને કારણે મૃત્યુખાદ આ નિકાયામાં ઉત્પન્ન થાય છે. ૨૯૭–૨૯૯.

उत्पद्यन्ते च्यवन्तेऽत्र जघन्यं ग्रुरु चान्तरम् ।
समयश्च मृहूर्ताश्च चतुर्विशितिसिमिताः ॥३०१॥ कुलकम् ॥
एषां लेश्याः कृष्णनीलतेजःकापोतसंज्ञिकाः ।
स्युश्चतस्रो नान्तिमे द्वे तथाभवस्वभावतः ॥ ३०२ ॥
किंचित्र्यूनार्धपाथोधिजीविनोऽविधचचुषा ।
संख्येयानि योजनानि पश्यन्ति भवनाधिपाः ॥ ३०३ ॥
परे पुनरसंख्यानि तान्येवं तत्र भावना ।
यथा यथागुषो चृद्धिः च्तेत्रवृद्धिस्तथा तथा ॥ ३०४ ॥
एवं च श्रवधेविषयो नागादिषु संख्येययोजनः ।
श्रमुरेषु त्वसंख्येयद्वीपवाद्धिमितो गुरुः ॥ ३०५ ॥
सर्वेष्विप लघुः पंचविंशत्या योजनैमितः ।
विषयः स्यात् स च दशसहस्रवर्षजीविषु ॥ ३०६ ॥

તિર્થ ચ, તેમજ પર્યાપ્ત આદર (૩) પૃથ્વીકાય, (૪) અપકાય તથા (૫) પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયમાં જાય છે. એઓ એક સમયમાં એકથી માંડીને અસંખ્યાતા સુધી ઉત્પન્ન થાય છે અને ચ્યવે છે. એમાં ઉત્પત્તિ અને ચ્યવન વચ્ચે જઘન્ય અંતર એક સમય જેટલું અને ઉત્કૃષ્ટ અંતર ચોવીશ મુહૂર્ત્ત જેટલું છે. ૨૯૯–૩૦૦.

એઓને 'લેશ્યા' ચાર છે: કૃષ્ણ<mark>લેશ્યા, નીલલેશ્યા, તેજોલેશ્યા અને કાપાતલેશ્યા. છે</mark>દ્વી બે લેશ્યા નથી કેમકે સંસારના એવા સ્વભાવ છે. ૩૦૨.

(આ ભવનપતિ નિકાયના દેવામાં) જેમનું આયુષ્ય અરધા સાગરાપમ કરતાં ન્યૂન છે એએા અવધિજ્ઞાનવ**ે સંખ્યાત** યાજન સુધી જોઇ શકે છે; જ્યારે બીજા<mark>ઓ અસંખ્ય યાજન</mark> સુધી જોઇ શકે છે. આ ઉપરથી એમ સમજવું કે જેમ જેમ આયુષ્ય અધિક તેમ તેમ (જોવાના) ક્ષેત્રપ્રદેશ પણ અધિક. ૩૦૩–૩૦૪.

એ હિસાબે 'અસુર' જાતિવાળાએ ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્ય દ્વીપસમુદ્ર પર્યન્ત જોઇ શકે; જ્યારે બીજા નવે જાતિના દેવા ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાત યાજન સુધી જોઈ શકે છે. ૩૦૫.

સર્વે એાછામાં એાછું પચવીશ યાજનસુધી જોઈ શકે છે. અને એટલું જોનારાએા દશ સહસવર્ષના આયુષ્યવાળાએા છે. ૩૦૬. भवनेशा व्यन्तराश्च पश्यन्त्यविधना बहु ।
उर्ध्व यथासो चमरोऽद्राच्चीत्सोधर्मवासवम् ॥ ३०७ ॥
श्चधस्तिर्यक् चाल्पमेवमाक्चितिर्जायतेऽवधेः ।
तप्रस्येवायतत्र्यस्रस्तप्रः स विदितो जने ॥ ३०८ ॥
भवनपितिभिरेवं भूषितः स्वप्रभाभिः
तिमिरनिकरभीष्मः कोऽप्यधोलोक एषः ।
ततिभिरिव निशीधो दीप्रदीपांकुराणाम्
इव घनवनखंडः पुण्डरीकेः प्रफुक्षेः ॥ ३०९ ॥
विश्वाश्चर्यदकीर्त्तिकीत्तिविजयश्चीवाचकेन्द्रान्तिषः
द्राजश्चीतनयोऽतिनष्ट विनयः श्चीतेजपालात्मजः ।
काव्यं यत्किल तत्र निश्चितजगत्तत्वप्रदीपोपमे
सर्गीयं सुभगः त्रयोदशतमः सार्थः समाप्तः सुखम् ॥ ३१०॥
इति त्रयोदशः सर्गः ॥

#### 

ભવનપતિ દેવા અને વ્યન્તરદેવા પાતાના અવધિજ્ઞાનને અળે ઉંચે અહુદ્વર સુધી જોઇ શકે છે, (જેમકે, ચમરેન્દ્ર સાૈધર્મઇન્દ્રને જોઇ શકેયા હતા) પણ તીર્છા અને હેઠળ તા અહુ અલ્પ ક્ષેત્ર-પ્રદેશ સુધી જોઈ શકે છે. અને એમ હાેવાથી એ 'અવિધ'ની આકૃતિ 'તપ્ર' જેવી કહેવાય છે. 'તપ્ર' એટલે પહાેળા ત્રિકાેણુ લાેકમાં પ્રસિદ્ધ છે. ૩૦૭-૩૦૮.

એકદમ ગાઢ અન્ધકારપૂર્ણું –એવા આ અધાલાક ભવનપતિદેવાની ઝળહળી રહેલી કાન્તિને લીધે, મધ્યરાત્રી તેજસ્વી દીપકાની હારમાળાને લીધે શાભી ઉઠે અને કાઇ ગીચ ઝાડીવાળું વન પ્રકુદ્ધિત કમળશ્રેણિને લીધે શાભી ઉઠે તેવા શાભી નીકળે છે. ૩૦૯.

સકળ જગતને આર્શ્વર્યમાં ગરકાવ કરી નાખનારી કીર્ત્તિવાળા કીર્ત્તિ વિજય વાચકેન્દ્રના અન્તેવાસી,–તથા માતા રાજશ્રી અને પિતા તેજપાળના સુપુત્ર,–એવા વિનયવિજયજીએ જગતના નિશ્ચિત તત્વોને કીપકની જેમ પ્રકાશમાં લાવનાર જે આ શ્રંથ રચ્યાે છે તેના મનહર સુંદર અર્થવાળા તેરમા સગે નિર્વિધ્ને સમાપ્ત થયાે. ૩૧૦.

## સર્ગ તેરમો સમાપ્ત.

# श्रथ चतुर्दशः सर्गः।

मुक्त्वैकैकं सहस्रं चोपर्यधः प्रथमित्ततेः ।
सहस्रेरष्टसप्तत्या योजनलच्चकेऽधिके ॥ १ ॥
त्रयोदश प्रस्तटाः स्युः नरकावासवीथयः ।
समश्रेणिस्थायिभिस्तैरेकैकः प्रस्तटो हि यत् ॥ २ ॥ युग्मम् ॥
तथोक्तम् श्रीजीवाभिगमे ।

इमीसेणं रयणप्पभाए पुढवीए श्रसीउत्तरजोश्रणसयसहस्स बाह-छाए उविर एगं जोश्रणसहस्सं श्रोगाहेत्तो हेठावेगं जोश्रणसहस्सं विज्ञित्ता मज्झे श्रष्टहुत्तरे जोश्रणसयसहस्से इत्थणं रयणप्पभाए पुढवीए तीसं नरयावाससयसहस्सा भवन्तीतिमख्खाया ॥

> सर्वेऽप्यमी योजनानां सहस्रत्रयमुच्छ्रिताः। सर्वास्विप क्षितिष्वेषां मानं ज्ञेयमिदं बुधैः॥ ३॥ एकादश सहस्राणि शतानि पंच चोपरि। ज्यशीतिर्योजनान्यंशस्तृतीयो योजनस्य च॥ ४॥

## સર્ગ ચૌદમો.

પહેલી નરકપૃથ્વીથી હેઠળ અને ઉપર હજારહજાર યાજન છાડીને આકીના એક લાખ અઠયાત્તેર હજાર યાજનમાં તેર 'પ્રસ્તર ' આવેલા છે તે નરકાવાસના ( તેર ) રસ્તા છે; કેમકે એએા સમશ્રેણિમાં રહેલા હાવાથી અકેક રસ્તા એ એક 'પ્રસ્તર ' થયા. ૧–૨.

આ સંબંધમાં શ્રી જીવાભિગમસ્ત્રમાં આ પ્રમાણે વચના છે:—એક લાખ એ શી હજાર ચાજનના વિસ્તારવાળી રત્નપ્રભાપૃશ્વીમાં ઉપર એક હજાર ચાજન તેમજ હેઠળ (પણ) એક હજાર ચાજન છાંડીને મધ્યમાં એક લાખ અક્યોત્તેર ચાજન જેટલા પ્રદેશમાં ત્રીશ લાખ નરકાવાસા છે.

સઘળા પ્રસ્તર ત્રણ હજાર યેાજન ઉંચા છે. બીજા નરકામાં પણ પ્રસ્ત**રાની એજ ઉંચા**ઈ છે. ૩.

આ પ્રસ્તરાે વળી એક બીજાથી અગ્યાર હજાર પાંચસાે ત્ર્યાશી પૂર્ણાંક એક તૃતીયાંશ યાજનને અન્તરે છે. ૪–૫. एतावदन्तरं ज्ञेयं प्रस्तटानां परस्परम् । प्रतिप्रतरमेकैको भवेच नरकेन्द्रकः ॥ ५ ॥

तथाहि। सीमन्तकः स्यात्त्रथमे द्वितीये रोरकाभिधः। भ्रान्तस्तृतीये उद्भ्रान्तश्चतुर्थे प्रस्तटे भवेत्॥ ६॥

> संभ्रान्तः पंचमे ज्ञेयः षष्टेऽसंभ्रान्तसंज्ञकः । विभ्रान्तः सप्तमे तप्तसंज्ञितः पुनरष्टमे ॥ ७॥

नवमे शीतनामा स्याद्वकान्तो दशमे भवेत्। एकादशे त्ववकान्तो विकान्तो द्वादशे भवेत्॥ ८॥

त्रयोदशे रोरुकः स्यादेवमेते त्रयोदश । प्रतिप्रतरमेभ्यश्च निर्गता नरकालयाः ॥ ९ ॥

प्रथमप्रतरे तत्र सीमन्तनरकेन्द्रकात्। निर्गता नरकावासावल्यो दिन्नु विदिन्नु च॥१०॥ एकोनपंचाशद्वासा दिशां नरकपंक्तिषु। श्रष्टचत्वारिंशदेते विदिक्नरकपंक्तिषु॥११॥ त्रिशत्येकोननवतिः प्रथमे सर्वपंक्तिगाः। प्रतिप्रतरमेकेकन्यूना श्रष्टापि पंक्तयः॥१२॥

પ્રસ્તરે પ્રસ્તરે એક નરકેન્દ્ર છે–તેમનાં આ પ્રમાણે નામાભિધાન છે:—પહેલા પ્રસ્તરમાં ઝીમન્તક, બીજામાં રારક, ત્રીજામાં બ્રાન્ત, ચાથામાં ઉદ્ભાનત, પાંચમામાં સંભ્રાન્ત, છઠ્ઠામાં અસંબ્રાન્ત, સાતમામાં વિભ્રાન્ત, આઠમામાં તપ્ત, નવમામાં શીત, દશમામાં વકાન્ત, અગ્યા-રમામાં અવકાન્ત, ખારમામાં વિકાન્ત અને તેરમામાં રારૂક. આ પ્રમાણે તેર છે. ૫–૯.

એએાથી, દરેક પ્રતરપ્રત્યે નરકાવાસ નીકળેલા છે.

એમાં, પહેલા 'પ્રસ્તર 'કે 'પ્રતર 'માં, સીમન્તક નરકેન્દ્રથી, નરકાવાસની આઠ પંક્તિઓ નીકળેલી છે: ચાર પ્રત્યેક દિશામાં અને ચાર પ્રત્યેક વિદિશામાં. વળી ચારે દિશાઓની પ્રત્યેક પંક્તિમાં એગગણપચાસ આવાસા છે અને ચારે વિદિશાઓની પ્રત્યેક પંક્તિમાં એગગણપચાસ આવાસા છે અને ચારે વિદિશાઓની પ્રત્યેક પંક્તિમાં અડતાળીશ આવાસા છે, એટલે આ પહેલા પ્રસ્તરમાં સવે એટલે આઠે પંક્તિએાના થઇને ત્રણસોનેવાશી આવાસા છે. ૧૦–૧૨.

सैकाज्ञीतिस्त्रिशती च त्रिशती च त्रिसप्ततिः ! त्रिशती पंचषष्टिश्च स्यात् द्वितीयादिषु त्रिषु ॥ १३ ॥ त्रिशती सप्तपंचाशत् पंचमे प्रतरे भवत् । त्रिशत्येकोनपंचाशत् षष्टे प्रतर इष्यते ॥ १४ ॥ एकचत्वारिंशदादया त्रिशती सप्तमे मता। त्रिशती च त्रयस्त्रिशत त्रिशती पंचविंशतिः ॥ १५ ॥ त्रिशती सप्तदश च त्रिशती स्यान्नवोत्तरा। एकाधिका च त्रिशती प्रतरेष्वष्टमादिषु ॥ १६॥ त्रयोदशेऽथ प्रतरे श्रावलीनरकालयाः । त्रिनवत्यधिके प्रोक्ते हे शते तत्ववेदिभिः॥ १७॥ शेषाः पुष्पावकीर्गाः स्युः पंक्तीनामन्तरेषु ते । सर्वेष्वपि प्रतरेषु विकीर्गकुष्ठुमौघवत् ॥ १८॥ चत्वारि स्युः सहस्राणि तावन्त्येव शतानि च। त्रयस्त्रिशच धर्मायामावलीनरकालयाः ॥ १९ ॥ एकोनत्रिंशहचाि शतानि पंच चोपरि । सहस्राः पंचनवतिः सप्तषष्टिः प्रकीर्णकाः ॥ २०॥

તે પછીના બીજા પ્રસ્તરોની આઠે પંક્તિઓમાં ક્રમવાર અકેક અકેક આવાસ ઓછો થતો આવે છે. ૧૨.

એટલે દ્વિતીય પ્રસ્તરમાં ત્રણુસા એકાશી નરકાવાસા છે, ત્રીજામાં ત્રણુસા તાંતેર છે, ચાથામાં ત્રણુસા પાંસઠ, પાંચમામાં ત્રણુસા સતાવન, છઠ્ઠામાં ત્રણુસા એાગણુપચાસ, સાતમામાં ત્રણુસા એકતાળીશ, આઠમામાં ત્રણુસા તેત્રીશ, નવમામાં ત્રણુસા પચવીશ, દશમામાં ત્રણુસા સત્તર, અગ્યારમામાં ત્રણુસા નવ, બારમામાં ત્રણુસા એક અને તેરમામાં બસા ત્રાણું (આવલીગત) આવાસા છે. ૧૩–૧૭.

વળી આ આવલીગત (નરક) આવાંસા ઉપરાંત, બીજા, એ આવળીઓના વચગાળેના ભાગામાં, પુષ્પાની પેઠે અવકીર્જુ હાેઈ ' પુષ્પાવકીર્જુ ' કહેવાતા આવાસા પણ છે. ૧૮.

ઐવી રીતે ( પહેલી ઘમ્મા નરકમાં ) આવલીગત આવાસા કુલ થઇને ચાર હજાર ચા-રસા તેત્રીશ થયા. ૧૯.

વળી પુષ્પાવકીર્ણું આવાસાની સંખ્યા એાગણુત્રીશ લાખ પંચાણું હ**જાર** પાંચસોને સડ સઠ કહી છે. ૨૦.

त्रिंशहक्षाश्च निखिला घर्मायां नरकालयाः । सर्वेऽपि चैतेऽन्तर्वृत्ता बहिश्च चतुरस्रकाः ॥ २१ ॥ यदुक्तं प्रज्ञापनायां ।

तेणं ण्रगा अन्तोवहा बाहिं चउरंसा । इति ॥
पीठादि सर्वं चापेच्य वृत्ताः स्युः केऽपि केऽपि च ।
इयल्राश्च चतुरस्राश्च पांक्तेया नरकालयाः ॥ २२ ॥
इत्ता एव भवन्त्यत्र सर्वेऽपि नरकेन्द्रकाः ।
ततश्चानन्तरं इयस्रा नूनमष्टासु पांक्तिषु ॥ २३ ॥
चतुरस्रास्ततो वृत्ताः इयस्राश्चेति यथाक्रमम् ।
ज्ञेयाः पुष्पावकीर्णास्तु नानासंस्थानसंस्थिताः ॥ २४ ॥
योजनानां सहस्राणि त्रीणि सर्वेऽपि चोच्छ्रिताः ।
अधोमुखन्यस्तकुंडाकाराः कारायहोपमाः ॥ २५ ॥
योजनानां सहस्रं च पीठे बाहल्यमीरितम् ।
सहस्रमेकं शुषिरं स्तुपिकैकसहस्रिका ॥ २६ ॥

એટલે ઘમ્મા નરકમાં સર્વ મળી ત્રીશ લાખ નરકાવાસા થયા.

આ નરકાવાસા અંદરથી ગાળ અને બહારથી ચતુષ્કાેણ છે. ૨૧.

પ્રજ્ઞાપના સૂત્રમાં પણ કહ્યું છે કે—એએો અંદરથી ગાળાકાર તથા બાહ્યના ભાગમાં ચા-ખુણાકૃતિએ છે.

પીઠ આદિક સર્વવાનાંની અપેક્ષાએ તો કેટલાક ગાળ, કેટલાક ત્રિકાણ અને કેટલાક ચતુષ્કાેણ છે. ૨૨.

સર્વે નરકેન્દ્રો તો ગાળ જ છે. તે પછી આઠે 'પંક્તિઓ 'ના (આવાસો ) ત્રિકાેેેે છું છે; તે પછીના વળી ચતુષ્કાેેે છું છે. તે પછી વળી પાછા ગાળ, ત્રિકાેેેે વગેરે અનુક્રમે છે. જ્યારે 'પુષ્પાવકીર્ણું' આવાસા તાે વિવિધ આકૃતિના છે. ૨૩–૨૪.

એ સર્વ આવાસા ઉચાઇમાં ત્રણ હજાર યાજન છે. અધામુખે કુંડ રહ્યા હાયની એમ એઓ રહેલા છે; અને જાણે બાન્દખાનાં જ હાયની એવા છે. ૨૫.

પીઠિકાના ભાગમાં એએાની એક સહસ્ત્ર ચાજન જાડાઇ છે, ( વચ્ચે ) એક સહસ્ત્ર ચાજન પાલાણના ભાગ છે અને એક હજાર ચાજનનું સ્તૂપ છે. ૨૧. यदुक्तम् । हेट्ठा घणा सहस्सं उप्पिं संकोयत्रो सहस्सं तु । मझ्झे सहस्स छुसिरा तिन्निसहस्सूसिया निरया ॥ २७ ॥

संख्यातयोजनाः केऽपि परेऽसंख्यातयोजनाः । विस्ताराद्दैर्घ्यतश्चापि प्रज्ञप्ता नरकालयाः ॥ २८ ॥ सर्वास्विप पृथिवीषु तादृशाः किन्तु मानतः । सीमन्तकः पंचचत्वारिंशयोजनलक्षकः ॥ २९ ॥ श्रप्रतिष्ठानश्च लच्चयोजनः सप्तमक्षितौ । परितस्तं च चत्वारोऽसंख्यातकोटियोजनाः ॥ ३० ॥

घर्माचप्रतरे सीमन्तकाचनरकेन्द्रकात् । श्रावलीनरकाः प्रोक्ताः सीमन्तकप्रभादयः ॥ ३१ ॥

श्रावलानरकाः प्राक्ताः सामन्तकप्रमादयः ॥ ३१

### तदुक्तं स्थानांगवृत्ती ।

सीमन्तगप्पभो खलु नरत्रो सीमन्तगस्स पुट्येण । सीमन्तगमिइझमओ उत्तरपासे मुगोयव्यो ॥ ३२ ॥

અન્યત્ર પણ આને સાક્ષિ પડતું લખાણ છે કે:—હેઠળ સહસ્ય યાજન ઘન ( જાડા ), ઉપર હજાર યાજન સંકુચિત, મધ્યે હજાર યાજન પાકળ તથા ત્રણ હજાર યાજન ઉંચા—આવા નરકાવાસ છે. ૨૭.

વળી આ નરકાવાસા લાંબાપહાળા કેટલાક સંખ્યાત યાજન છે અને કેટલાક અસંખ્યાત યાજન છે. ૨૮.

સાતેનરકામાં આ આવાસા એવા જ એટલે એટલાજ લાંબાપહાળા છે. પણ 'સીમન્તક', જે પહેલી નરકપૃથ્વીના નરકેન્દ્ર છે તે પીસ્તાલીશ લાખ યાજનના પ્રમાણવાળા છે; અને સાતમી નરકપૃથ્વીના 'અપ્રતિષ્ઠાન' નામના છે તે લાખ યાજનના છે, અને એની આસપાસના ચાર વળી અસંખ્યાતકારિ યાજન પ્રમાણ છે. ૨૯–૩૦.

ઘર્માનરકના પહેલા પ્રસ્તરમાં પહેલાસીમન્તકનરકેન્દ્રથી જે 'આવલીગત 'નરકાવાસા નીકળેલા કહ્યા છે તેઓ 'સીમન્તપ્રભ ' આદિક છે. ૩૧

એએાનાં નામઠામ સંબ'ધમાં સ્થાનાંગસૂત્રની ટીકામાં ઉલ્લેખ છે. તે આ પ્રમાણે:— સીમન્તકની પૂર્વમાં 'સીમન્તકપ્રભ' નામનાે નરકાવાસ છે, ઉત્તરમાં 'સીમન્તકમધ્ય' 13 सीमन्तावत्तो पुण नरओ सीमन्तगस्स श्रवरेण ।
सीमन्तगावसिष्ठो दाहिणपासे मुणेयव्वो ॥ ३३ ॥
श्रावव्याश्चान्तिमौ द्वौ स्तो लोललोलुपसंज्ञकौ ।
विशतितमैकविंशो सीमन्तनरकेन्द्रकात् ॥ ३४ ॥
उद्घ्यनिर्दग्धसंज्ञो ज्वरप्रज्वरकौ पुनः ।
पंचित्रंशपद्तिंशो प्राच्यावव्यां स्मृता श्रमी ॥ ३५ ॥ युग्मम् ॥
उदीच्याद्यावितकासु मध्यावर्त्ताविशष्टिकैः ।
पदैर्विशिष्टाः प्रज्ञप्ताः प्राग्नवता नरकाः कमात् ॥ ३६ ॥
यथोदीच्यां लोलावर्त्तलोलुपमध्यसंज्ञकैः ।
पश्चिमायां लोलावर्त्तलोलुपावर्त्तसंज्ञकौ ॥ ३७ ॥
लोलावशिष्टलोलुपावर्द्तिष्टसंज्ञकाववाग् ।
भाव्या नामव्यवस्थैवं प्रागुक्तेष्विलेष्विष ॥ ३८ ॥
तदुक्तं स्थानांगवृत्तौ ।

मजा उत्तरपासे श्रावत्ता श्रवरत्रो मुगोयव्वा । सिद्या दाहिगापासे पुव्यितात्रोवि भइयव्यत्ति ॥ ३९ ॥

નામના છે, પશ્ચિમમાં 'સીમન્તાવર્ત' નામના છે અને દક્ષિણમાં 'સીમન્તકાવસિષ્ટ' નામના છે. ૩૨–૩૩.

આ ' આવલી ' ના છેવટના બે નાં નામ ' લાેલ ' અને ' લાેલુપ ' છે. વળી સીમન્તક નરકેન્દ્રથી વીશમા અને એકવીશમા ' ઉદ્દગ્ધ ' અને ' નિદઃગ્ધ ' નામના છે. વળી પાંત્રીશમા અને છત્રીશમા ' જવર ' અને ' પ્રજવર 'નામના છે. આ સર્વ પૂર્વપંક્તિમાં છે. ૩૪–૩૫.

ઉત્તરપંક્તિમાંના નરકાવાસાના નામ ઉપર કહેલા નરકાવાસાને 'મધ્ય 'એટલું પદ લગાડવાથી નીકળે છે; જેમકે લાલમધ્ય, લાલુપમધ્ય. પશ્ચિમપંક્તિમાંના આવાસાના નામ 'આવર્ત 'પદ લગાડવાથી સાધિત થાય છે; જેમકે લાલાવર્ત્ત, લાલુપાવર્ત્ત. દક્ષિણુપંક્તિમાંના આવાસાનાં નામ 'અવશિષ્ટ 'પદ લગાડવાથી નીકળે છે; જેમકે લાલાવશિષ્ટ, લાલુપાવશિષ્ટ. એવીજ રીતે પૂર્વોક્ત સર્વે નરકાવાસામાં નામાની વ્યવસ્થા સમજી લેવી. ૩૬–૩૮.

આ સંઅંધમાં સ્થાનાંગસૂત્રની વૃત્તિમાં આ પ્રમાણે કહ્યું છે:—ઉત્તર પડેખે 'મધ્ય ' પશ્ચિમમાં 'આવર્ત,' દક્ષિણમાં 'અવશિષ્ટ ' અને પૂર્વમાં ભજના જાણવી. ૩૯.

सर्वेऽपि ते रौद्ररूपाः चुरप्रोपमभूमयः । देहिनां दर्शनादेवोद्वेजकाः कम्पकारिणः ॥ ४० ॥ पुद्रलानां परिणितिर्दशधा बन्धनादिका । सापि चेत्रस्य स्वभावात्तत्र दुःखप्रदा भवेत् ॥ ४१ ॥

तथाहि। बन्धनं चानुसमयमाहार्थैः पुद्गलैः सह।
सम्बन्धो नारकाणां स ज्वलज्ज्वलनदारुणः॥ ४२॥
गतिरुष्ट्रखरादीनां सदृशी दुस्सहश्रमा।
तप्तलोहपदन्यासाद्दिष दुःखप्रदा भृशम्॥ ४३॥
संस्थानमत्यन्तहुंडं लूनपक्षाण्डजोपमम्।
कुडचादिभ्यः पुद्गलानां भेदः सोऽप्यस्रवत्कदुः॥ ४४॥
वर्णः सर्वनिकृष्टोऽतिभीषणो मलिनस्तथा।
नित्यान्धतमसा होते द्वारजालादिवर्जिताः॥ ४५॥

સર્વે નરકાવાસાના દેખાવ જ ભયંકર છે. એએાની ભૂમિ તા જાણે બરછી જ હાયની એવી છે. એએાને જોતાં વેત જ પ્રાણીને શરીરે ધુજ વજીટે છે. ૪૦.

પુદ્દગળાની અન્ધનાદિક દશ પ્રકારની પરિણુતિ હાેય છે તે પણ ત્યાં દુ:ખદાયકજ થાય છે એવા તાે એ ક્ષેત્રના સ્વભાવ છે. ૪૧.

એનું સ્વરૂપ આવું છે:---

નારકાેની બન્ધનાવસ્થા તથા એમને પ્રત્યેક સમયે થતાે આહાર્ય પુદ્દગળાેના સંબંધ– એ બેઉ જાણે જાજવલ્ચમાન અગ્નિ હાેયની એવાં ભયંકર છે. ૪૨.

એમની ગતિ રાસભ અને ઊંટ વગેરેની ગતિની જેવી અત્યન્ત આયાસમય છે, તપાવેલા લાેખંડ પર પગ મૂકવાે પહે એ કરતાં પણ અધિક દુ:ખદાયક છે. ૪૩.

એએાનું શરીર એકદમ કુખ્જ છે, પાંખા કાપી નાંખી હોય એવા પક્ષીના જેવું વિરૂપ છે. વળી કુડયાદિથી એમના પુદ્દગળાને છૂટા કરવામાં આવે છે તે પણ એએાને શસ્ત્રના પ્રહાર જેવું અત્યન્ત દુ:ખદાયક થઈ પડે છે. ૪૪.

એમના વર્ષુ અત્યન્ત નિકૃષ્ટ, અતિભીષણ તથા મલિન છે. વળી ત્યાં દ્રાર કે જાળીયાં આદિ કાંઇ ન હાવાથી એએા સતત ગાઢ અન્ધકારમય હાય છે. ૪૫.

किंचामी श्लेष्मविगमूत्रकफाद्यालिसभूतलाः ।
मांसकेशनखदन्तचर्मास्तीर्गाः शमशानवत् ॥ ४६ ॥
कुथितश्वाहिमार्जारमृतकेभ्योऽि दारुगः ।
गन्धस्तत्र रसो निम्बघोषातक्यादितः कटुः ॥ ४७ ॥
स्पर्शो विह्वविश्वकादिस्पर्शाद्प्यतिदारुगः ।
परिगामोऽगुरुलघुर्प्यतीव व्यथाकरः ॥ ४८ ॥
शब्दोऽिष सततं पीडाक्रान्तानामितदारुगः ।
विलापरुपः श्रवणादिष दुःखेककारणम् ॥ ४९ ॥
कुड्येषु वाज्रिकेष्वत्र सन्ति वातायनोपमाः ।
श्रवित्ता योनयस्तासूत्ययन्ते नारकाः किल ॥ ५० ॥
तथोक्तं तत्वार्थवृत्तौ ।

शीतोष्णचुितपासाख्याः कण्डश्च परतन्त्रता । ज्वरो दाहो भयं शोकस्तत्रेता दश वेदना ॥ ५१ ॥ माघरात्रो शीतवायौ हिमाद्रौ खेऽस्रवर्जिते । निरम्नेर्वातविकृतेर्दुःस्थपुंसो निरावृतेः ॥ ५२ ॥

ત્યાંની ભૂમિ <sup>શ્</sup>લેષ્મ, વિષ્ટા, મૂત્ર તથા કફ આદિકથી ખરડાયલી હાય છે તથા ત્યાં કમ-શાનની જેમ માંસ, કેશ, નખ, દાંત અને ચામડાના ઢગલાને ઢગલા પડેલા હાય છે. ૪૬.

ત્યાંના ગાંધ વળી કાેહી ગયેલાં ધાન, સર્પ તથા ખીલાડાંએાનાં કલેવરાના ગાંધથી પણ ઉત્કટ છે; અને રસ તાે લીમડાની ગળાે કરતાં પણ કડવાે છે. ૪૭.

એઓના સ્પર્શ અગ્નિ કે વીંછી આદિના સ્પર્શથી પણ અત્યન્ત દારૂણ છે; અને એઓના પરિણામ અગુરૂ લઘુ છતાં પણ અતીવ વ્યથાકર છે. ૪૮.

સતતપીડાતા એવા એ નારકાેના શબ્દ પણ, જાણે એએા વિલાપ કરતા હાેયની એવા દારૂણ હાેય છે; એ સાંભળનારને પણ દુ:ખ ઉત્પન્ન થાય છે. ૪૯.

તત્વાર્થવૃત્તિમાં નારકાેની દશ પ્રકારની વેદના ગણાવી છે તે આ પ્રમાણે: ટાઢ, તડકાે, ભૂખ, તરસ, ખરજ, પરતંત્રતા, જ્વર, દાહ, ભય અને શાેક. પ૦.

ત્યાં વજાની કુંભિએામાં ખારી જેવી અચિત્ત યાેનિએા હાેય છે અને એ નારકાેનું ઉત્પત્તિસ્થાન છે. પ૧.

મહામાસની રાત્રીએ શીત વાયુ વાતા હાય એ સમયે, હિમાલયપવ તપર નિમે ઘ

तुषारकग्रासिक्तस्य या भवेच्छीतवेदना ।
ततोऽप्यनन्तग्रिग्राता तेषु स्याच्छीतवेदना ॥ ५३ ॥ युग्मम् ॥
तेभ्यः शीतवेदनेभ्यो नरकेभ्यश्च नारकाः ।
यथोक्तपुरुषस्थाने स्थाप्यन्ते यदि ते तदा ॥ ५४ ॥
प्राप्नुवन्ति सुखं निद्रां निर्वातस्थानगा इव ।
प्रथोष्णकाले मध्याह्ने निरश्ने वियदंगग्रो ॥ ५५ ॥
पुंसः पित्तप्रतप्तस्य परितो ज्वलनस्पृशः ।

पुंसः पित्तप्रतप्तस्य परितो ज्वलनस्पृशः । योष्णपीडा ततोऽनन्तगुणा तेषूष्णवेदना ॥ ५६ ॥ तथोष्णवेदनेभ्यस्ते नरकेभ्यश्च नारकाः । उत्पाट्य किंशुकाकारखदिरांगारराशिषु ॥ ५७ ॥ ध्मायन्ते यदि निचिष्य तदा ते चन्दनद्रवै: । लिसा इवात्यन्तमुखान्निद्रां यान्ति च्यणादिष ॥ ५८ ॥

सदा चुद्रहिना दह्यमानास्ते जगतोऽपि हि । घृतान्नादिपुद्गलौंघैः न तृष्यन्ति कदाचन ॥ ५९॥

આકાશમાં, અગ્નિ વિનાના અને વાયુના વ્યાધિવાળા નિ:વસ્ત્ર દરિદ્રી માણુસને જળના છંટ-કાવની થંડીથી જેવી વેદના થાય એ કરતાં પણ અનન્તગણી શીત વેદના એ નારકાને થાય છે. અને જો એ નારકાને શીતવેદનાવાળા નરકમાંથી ઉપાડીને આ કહ્યા એ માણુસની જગ્યાએ મૂક્યા હાય તો એઓ જાણું કાઇ નિર્વાત સ્થાને રહ્યા હાયની એમ સુખે નિદ્રાવશ થાય છે. પર-પપ.

વળી ઉન્હાળાના દિવસ હાય, મધ્યાદ્ધ તપતા હાય અને આકાશમાં કયાંઇ વાદળું ન દેખાતું હાય એવે વખતે પિત્તની વ્યાધિવાળા માણસને ચાતરફ પ્રજવળી રહેલી અગ્નિના તાપની જે પીડા થાય એ કરતાં પણ અનન્ત ગણી ઉપ્ણવેદના એ નારકીઓને થાય છે. અને એમની એવી રીતના ઉપ્ણવેદનાવાળી નરકમાંથી ઉપાડીને એમને જો કિંશુકસરખા લાલચાળ ખદિરના અંગારામાં મૂકવામાં આવે અને વળી એ અંગારાને ધમવામાં આવે તાયે એએ તો જાણે ચન્દનરસના વિલેપનથી વિલિપ્ત હાયની એમ ક્ષણવારમાં ત્યાં અત્યન્ત સુખપૂર્વક નિદ્રા પામે છે. પદ્દ-પડ.

એઓના જઠરાગ્નિ વળી એટલાે બધા પ્રક્રીપ્ત રહે છે કે જગતમાં રહેલા સમસ્ત અન્ન-ઘૃતઆદિકથી પણ એઓને તૃપ્તિ વળે નહિં. પલ્. तेषां पिपासा तु तालुकण्ठजिह्नादिशोषणी।
सकलाम्भोधिपानेऽपि नोपशाम्यति किहिचित् ॥ ६० ॥
चुरिकाचैरप्यजय्या कण्डूदेंहेऽतिदुःखदा।
श्रनन्तग्रणितोऽत्रत्याद्यावज्जीवं ज्वरस्तथा॥ ६१ ॥
श्रनन्तघ्नं पारवश्यं दाहशोकभयाद्यपि।
कष्टं विभंगमप्येषां वैरिशस्त्रादिदर्शनात् ॥ ६२ ॥
तत्रत्यच्माम्भोऽग्निमरुत्दुमस्पर्शोऽतिदुःखदः।
श्रिमस्तत्रत्रोपचरितः चमादिकायास्तु वास्तवाः॥ ६३ ॥

तथाक्तम् ।

रयगाप्पभापुढिविनेरइश्राणं भन्ते केरिसयं पुढिविफासं पच्चगाप्भवमागा विहरिनत । गोयम श्रिगांडं जाव अमणामं एवं जाव श्रहो सत्तमा पुढिवि-गोरइश्रा एवं वाउफासं जाव वगास्सइफासं । इति भगवत्याम् शतक १३ उद्देश ४ ॥

સઘળા સમુદ્રજળના પાનથી પણ શાન્ત ન થાય એવી તેા એમની, તાળુ, કંઠ તથા જીવ્હા આદિકને શાેષી નાખનારી તૃષા છે. **ર**૦.

છરી વગેરેથી પણ શાન્ત ન થાય એવી તો એમના શરીરે અત્યંત દુ:ખદાયક ખરજ થાય છે.

વળી તાવ પણ એમને આપણાથી અનન્તગણા અને તે પણ જીવિત પર્યન્ત રહે છે. ૬૧. અને એઓને પરાધીનતા, દાહ, શોક તથા ભય પણ અનન્તગણા છે. ૬૨.

( આ પ્રમાણે એઓની દશ પ્રકારની વેદના વર્ણુવી. )

વૈરિ, શસ્ત્ર આદિ જોઇને એમને વિભંગજ્ઞાન થાય છે એ પણ એમને કષ્ટદાયક થઇ પડે છે.

વળી ત્યાંની પૃથ્વી, જળ, અગ્નિ, વાયુ તથા વનસ્પતિના સ્પર્શ પણ અતિ ૬:ખદાયક છે. અહિં અગ્નિ ' ઉપચરિત ' તથા પૃથ્વી આદિક વાસ્તવિક જાણવાં. ૬૩.

આ સંબંધમાં ભગવતીસ્ત્રવના તેરમા શતકના ચાેથા ઉદ્દેશમાં ઉદ્લેખ છે. અને તે આ પ્રમાણે છે:—

"હે ભગવંત, રહ્નપ્રભાનરકના નારકાેને ત્યાંની પૃથ્વીનાે સ્પર્શ કેવા લાગે છે ? " ઐવા શ્રી ગાૈતમના પ્રશ્નનાે પ્રભુ ઉત્તર આપે છે કે—હે ગાૈતમ, 'અનિષ્ટ 'થી તે છેક 'અમનાેગ્ન ' સુધી; એવી રીતે નીચે છેક સાતમી નરકના નારકાે પણ વાયુના સ્પર્શથી માંડી છેક વનસ્પતિના સ્પર્શ સુધા અનુભવે છે.

આ પ્રમાણે નારકાેની નાનાપ્રકારની ' ક્ષેત્ર વેદના ' વર્ણવી. (૧)

इत्येवं विविधा तेषु वर्त्तते च्लेत्रवेदना ।

मिथ्यादृशां नारकाणां परस्परकृतापि सा ॥ ६४ ॥

तथाहि । दूरादन्योऽन्यमालोक्य श्वानः श्वानमिवापरम् ।

ते युद्धचन्ते ससंरम्भं ज्वलन्तः क्रोधविह्ना ॥ ६५ ॥

विधाय वैक्रियं रूपं शस्त्रेः च्लेत्रानुभावजेः ।

पृथ्वीरूपेर्वे क्रियेर्वा कुन्तासितोमरादिभिः ॥ ६६ ॥

करांह्रिदन्ताघातेश्च ते निघ्नन्ति परस्परम् ।

भूमौ लुठन्ति कृत्तांगाः श्रूनान्तर्महिषादिवत् ॥ ६७ ॥ युग्मम् ॥

परोदीरितदुःलानि सहन्ते नापरेषु ते ।

उदीरयन्ति सम्यक्त्ववन्तः तत्विचारणात् ॥ ६८ ॥

श्रतः एव स्वल्पपीडाः स्वल्पकर्माण् एव च ।

मिथ्यादृग्भ्यो नारकेभ्यो नारकाः शुद्धदृष्ट्यः ॥ ६९ ॥

मिथ्यादृग्भ्यो नारकेभ्यो नारकाः शुद्धदृष्ट्यः ॥ ६९ ॥

मिथ्यादृग्भ्यो क्रोधनोदीरयन्तः परस्परम् ।

पीडाः कर्माण्यर्जयन्ति भूयांसि भूरिवेदनाः ॥ ७० ॥

વળી મિથ્યાત્વી નારકાેને ' પરસ્પરકૃત વેદના ' પણ છે. ૬૪.

અને એ આ પ્રમાણે છે:—

જેમ ધાનજાતિ દ્વરથીજ એક બીજાને જોઈ લડવા લાગે છે તેમ એ નારકા ક્રોધાગ્નિથી ખળતા પરસ્પર વહ્યા કરે છે. દેપ.

એએા વૈક્રિયરૂપ કરીને 'ક્ષેત્રપ્રભાવાત્પન્ન', 'પૃથ્વીરૂપ' અથવા 'વૈક્રિય' ભાલાં, તરવાર કે બાણુ આદિક વડે તેમજ હાથના, પગના કે દાંતના ઘાથી પરસ્પર પ્રહાર કરે છે; અને એમાં જેએાનાં શરીર છેદાઇ જાયછે એએા, કતલખાનામાં મહિષ વગેરે આળાટવા મ'ંડે છે એમ ( પૃથ્વીપર ) આળાટવા માંડે છે. ૬૬–૬૭.

પરન્તુ એમનામાં જે સમકિતી જીવાે છે એએ તો તત્વની વિચારણા વાળા હાેઇને અન્યકૃત દુઃખ સહન કરી લે છે પરંતુ સામાને પાતે દુઃખ દેતા નથી. અને એમ હાેવાથી જ એએા મિશ્યાદષ્ટિ નારકાે કરતાં એાછાં દુઃખી થાય છે અને કર્મ પણ એાછાં બાંધે છે. ૬૮–૬૯.

મિથ્ચાદષ્ટિ નારકીએ તો ક્રોધ કરીને બીજાને દુઃખ દેતાં પાતે પણ દુઃખ સહન કરે છે અને કર્મા પણ ઘણા ઉપાર્જન કરે છે. ૭૦. तथाहुः ॥ नेरइत्रा दुविहा।माइमिथ्यदिष्ठीउववराणगा त्रमाइसम्मिद्धीउववराणगा य । तथ्यणं जे से माइमिथ्यदिष्ठी सेगां महाकम्मतराए चेव जाव महावेयणतरा चेव । तथ्थणं जे से त्रमाइसम्मदिष्ठी सेगां त्रप्यकम्मतराए चेव प्रयापातरा चेव । भगवती शतक १८ उद्देश ५॥

मनोदु:खापेच्चया तु सदृहशो भूरिवेदनाः । यदेते पूर्वकर्माणि शोचन्ति न तथा परे ॥ ७१ ॥

तथाहुः ॥ तथ्थणं जेते सिन्नन्न्या तेगां महावेश्वणा । तथ्थगां जेते श्रस-न्निभूया तेगां श्रप्पवेश्वणा ॥ श्रत्र सिन्नभूय इति ॥ संज्ञा सम्यक् दर्शनम् तद्दन्तो भूताः । यद्दा पूर्वभवे संज्ञिपंचेन्द्रियाः सन्तः नारकं प्राप्ताः । श्रथवा संज्ञीभूताः पर्याप्तकीभूताः । तद्दीपरीताः सर्वत्र श्रसंज्ञीभृताः ॥ इति भगवती शतक १ उ० २ ॥

આ સંબંધમાં ભગવતી સૂત્રના અઢારમા શતકના પાંચમા ઉદ્દેશમાં ઉલ્લેખ છે તે આ પ્રમાણે છે:—

<sup>(</sup>૧) માયાયુકત મિશ્વાદિષ્ટવાળા અને (૨) માયારહિત સમક્તિદિષ્ટિવાળા—એમ બે પ્રકારના નારકા છે. તેમાં પહેલા પ્રકારના છે એએા ભારે કર્મી છે તથા અત્યન્ત વેદના ભાગવવાવાળા છે. જ્યારે બીજા પ્રકારના છે એએાનાં કર્મ પણ અલ્પ છે અને એએા વેદના પણ અલ્પ ભાગવે છે.

મનો દુ:ખની અપેક્ષાએ તો સમ્યક્દષ્ટિ નારકા બહુ દુ:ખી છે કારણકે પૂર્વ કર્મોના એએ જેવા શાચ કરે છે તેવા શાચ બીજાને થતા નથી. ૭૧.

આ સંબંધમાં પણ ભગવતીસૂત્રમાં ઉલ્લેખ છે તે આ પ્રમાણે:—

જેઓ 'સંત્રી ' છે એમને અત્યન્ત દુ:ખ થાય છે. પણ જેઓ 'અસંત્રી ' છે એમને સ્વલ્પ દુ:ખ થાય છે. અહીં 'સંત્રી ' એટલે (૧) સંત્રાવાળા અર્થાત્ સમ્યક્રદર્શનવાળા—એમ અર્થ લેવા; અથવા (૨) પૂર્વ ભવમાં જેઓ 'સંત્રીપંચેન્દ્રિય ' હતા અને પછી 'નારક' ઉત્પન્ન થયા છે એઓ—એમ અર્થ કરવા; અથવા (૩) સંત્રી એટલે પર્યાપ્તા—એમ પણ અર્થ લેવાય. ( શતક ૧, ઉદ્દેશ ૨ ).

એ પ્રમાણે 'પરસ્પર કૃત વેદના ' વર્ણી. (ર) હવે 'પરમાધાર્મિકકત વેદના ' વિષે.

દુષ્કર્મોને વશ એવા એ નારકાેને નાના પ્રકારની પરમાધામીકૃત વેદના પણ સહન કરવી પડે છે. અને તે આ પ્રમાણે:—

तप्तायःपुत्रिकाश्छेषः संतप्तत्रपुपायनम् ।

श्रयोघनादिघाताश्चारोपणं कूटशाल्मलौ ॥ ७२ ॥

क्षते क्षारोष्ण्तेलादिच्चेपणं श्राष्ट्रभर्जनम् ।

कुन्तादिप्रोतनं यन्त्रे पीडनं च तिलादिवत् ॥ ७३ ॥

कक्चैः पाटनं तप्तवालुकास्ववतारणम् ।

वैकियोलूकहर्यच्चकंकादिभिः कद्रथनम् ॥ ७४ ॥

प्लावनं वैतरण्यां च योधनं कुर्कुटादिवत् ।

प्रवेशनं चासिपत्रवने कुम्भीषु पाचनम् ॥ ७५ ॥

परमाधार्मिकैः क्लुप्ता इत्याचा विविधा व्यथाः ।

वेदयन्ते नारकास्ते दुःकर्मवशवर्त्तनः ॥ ७६ ॥

ग्रवादः । श्रवणुलवनं नेत्रोद्धारं करकमपाटनम्

हृदयदहनं नासाद्धेदं प्रतिच्चण्दारण्म् ।

कटविदहनं तीच्णाघातत्रिश्लुलविभेदनम्

તપાવેલા લાેખંડની પુતળાઓને આલિંગન દેવું; તપાવેલું સીસું પીવું; લાેખંડના ઘણુ વગેરેના માર ખાવા; (કાંટામય) શાલમલીવૃક્ષપર બેસવું; ક્ષત પડશું હાેય તે પર ક્ષાર કે ગરમ કરેલું તેલ આદિક નાંખે તે ખમી ખાવું; ભઠ્ઠીમાં ભુંજાવું; ભાલાં આદિકમાં પરાવાલું; ઘાણીમાં તલ પીલાય એમ પીલાવું; કરવતથી વેરાવું; તપી ગઇ હાેય એવી રેતીમાં ચાલવું; વૈક્રિય ઘુવડ, સિંહ અને એવાં જાનવરાની કદર્યના સહન કરવી; વૈતરણી નદીમાં ડુબાવું; કુકકુટ વગેરેની જેમ શુદ્ધ કરવું; ખડ્ગ જેવાં ધારાળાં પત્રાવાળા વૃક્ષાનાં વનમાં પેસવું; કુંલીમાં પકાવું; ઇત્યાદિ. ૭૨–૭૬.

दहनवदनै: कंकेघीरै: सहन्ति च भक्षणम् ॥ ७७ ॥

કહ્યું છે કે:---

પરમાધામીઓ નારકાેના કાન કાપી નાખે છે, આંખો ઉખેડી નાખે છે, હાથપગ ફાડે છે, છાતી બાળી નાખે છે, નાક કાપી લે છે, કઢાઇમાં તળે છે, તીક્ષ્ણ ત્રિશુળથી ભેંદે છે અને અગ્નિમુખા ભયંકર જાનવરાેને ભક્ષ્ય તરીકે આપે છે. ૭૭. क्रियन्ते क्रपणाः क्रतान्तपरशोस्तीच्णेन धारासिना
कन्दन्तो विषविच्छुभिः परिव्रताः संभक्षणव्यापृतैः ।
पाट्यन्ते क्रकचेन दारुवद्सिप्रच्छिन्नबाहुद्धयाः
कुम्भीषु त्रपुपानदग्धतनवो मूषासु चान्तर्गताः ॥ ७८ ॥
सृज्यन्ते ज्वलदम्बरीषहुतसुग्ज्वालाभिरारावणाः
दीप्तांगारिनभेषु वज्रभवनेष्वंगारकषूरिथताः ।
दद्धन्ते विकृतोध्वंबाहुवदनाः कन्दन्त आर्तस्वराः
पश्यन्तः कृपणा दिशो विशरणास्त्राणाय को नो भवेत् ॥७९॥
तीच्णेरिसिभिदीष्तैः कुन्तैर्विषमैः परश्वधैः चक्रैः ।
परशुत्रिशूलमुद्गरतोमरवासीमुमुंढीभिः ॥ ८० ॥
संभिन्नतालुशिरसः खिन्नभुजाः खिन्नकर्णनासौष्टाः ।
भिन्नहृदयोदरान्त्रा भिन्नाक्षिपुटाः सुदुःखार्ताः ॥ ८१ ॥
निपतन्त उत्पतन्तो विचेष्टमाना महीतले दीनाः ।
नेचन्ते त्रातारं नैरियकाः कर्मपटलान्धाः ॥ ८२ ॥ इत्यादि ॥

આ નારકા ખૂમા માર્યા કરતા હાય છતાં એમને જાજવલ્યમાન ખદિરના અગ્નિની જવાલોઓથી ભું જે છે. વળી અળતા અંગારા જેવા વજાના ભવનામાં એઓ ઉત્પન્ન થાય છે ત્યાંજ વિકૃત હાથમ્હોંવાળા એવા એએા દીનસ્વરે રૃદન કરી રહ્યા હાય છતાં એમને આળવામાં આવે છે. એ તીન જીવા ચાદિશ જોયા કરે છે પણ નથી એમને કાઇ સહાય કરતું કે નથી એમનું કાઇ રક્ષણ કરતું. ૭૯.

તીક્ષ્ણ તલવારા વડે, તેજસ્વી ભાલાંઓ વડે, વિષમ કાદાળીઓ વડે, તથા ચક પરશુ ત્રિશૂળ મુદ્દગર બાણુ વાંસલા અને હથાડા વડે એમનાં તાળુ તથા મસ્તકના ચૂરેચૂરા કરી નાખે છે; એમનાં હાથ, કાન, નાક, અને હાેઠને છેદી નાખે છે અને હૃદય, પેટ આંખા તથા આંતર-ડાને ભેદી નાખે છે. આવાં આવાં દુ:ખ ભાગવતા એ કર્મપડલાંધ દીન નારકા પૃથ્વી પર પડતા ઉઠતા આળાેટ્યા કરે છે પણુ એમનું કાેઇ રક્ષણુહાર નથી. ૮૦-૮૨.

પરમાધામીઓ નારકાેને યમની કુહાડીથી પણ અધિક તીક્ષ્ણુ ધારવાળી તલવારથી છેદે છે, એઓ રૂદન કરતા રહે અને ભક્ષણતત્પર ઝેરી વીંછીઓથી ઘેરી લે છે, એમના બેઉ હાથ તલવારથી છેદીને પછી એમને કરવતથી વેરે છે, એમને સીસું પાઇ શરીર આળી નાખી કુંભીમાં ને મૂસમાં પકાવે છે. ૭૮.

तथा। कुम्भीषु पच्यमानास्ते प्रोच्छलन्त्यूर्ध्वमर्दिताः।
उत्कर्षतो योजनानां शतानि पंच नारकाः।। ८३॥
त्रोट्यन्ते निपतन्तस्ते वज्जचंचूविहंगमैः।
व्याघादिभिर्विलुप्यन्ते पतिता भुवि वैक्रियेः॥ ८४॥
परमाधार्मिकास्ते च पापिनोऽत्यन्तनिर्द्याः।
पंचाग्न्यादितपःकष्टप्राप्तासुरिवभूतयः॥ ८५॥
मृगयासक्तवत् मेषमिहषाद्याजिदिशिवत्।
एते हृष्यन्ति ताच्छील्यात् दृष्ट्वार्तान् हन्त नारकान्॥ ८६॥
हृष्टाः कुर्वन्त्यदृहासं त्रिपद्यास्फालनादिकम्।
इत्थं यथेषां स्यात् प्रीतिः न तथा नाटकादिभिः॥ ८७॥
मृत्वाण्डगोलिकाभिष्याः तेऽपि स्युः जलमानुषाः।
भन्त्येः प्रलोभ्यानीतास्ते तटेऽण्डगोलकार्थिभिः॥ ८८॥
यन्त्रेषु पीड्यमानाश्च सोढकष्टकदर्थनाः।
षड्भिर्मासैर्मृता यान्ति नरकेष्वसकृत्तथा॥ ८९॥

આ નારકાને કુંભીમાં પકાવવામાં આવે છે ત્યારે એઓ પાંચસાે પાંચસાે યાજન જેટલે ઉચે ઉછળે છે. ત્યાંથી પાછા પૃથ્વીપર પડતાં જ એમને વજતુલ્ય ચાંચાવાળા વૈક્રિય પક્ષીઓ તાેડવા માંડે છે અને વૈકિય વ્યાઘ વગેરે હિંસક જાનવરાે એઓનાે વિનાશ કરે છે. ૮૩–૮૪.

આ પરમાધામીઓ અત્યન્ત પાપી અને નિર્દય છે. પંચાિ તપ આદિ કષ્ટકારક તપશ્ચર્યા કરવાથી એમને અસુરપણાની વિભૂતિ પ્રાપ્ત થઇ છે. મૃગચાસક્ત લાેકાની પેઠે તથા મેષમહિ-ષાદિના યુદ્ધ જોનારાઓની પેઠે એઓ સ્વભાવિક રીતે જ એ પીડા પામતા નારકાેને જોઇને હર્ષ પામે છે; તથા તાળીએા પાડી પાડીને અટ્ડાસ કરે છે. એઓને એમાં જેવા આનન્દ થાય છે તેવા આનન્દ નાટકાે વગેરે જોવાથી પણ થતાે નથી. ૮૫–૮૭.

એઓ પણ વળી મરીને ' અંડગોલિક ' નામના જલમનુષ્યા થાય છે. એઓના અડં-ગાળા લેવા માટે એઓને ભલ્યવે હેોભાવીને કિનારે લાવવામાં આવે છે. ત્યાં એમને ઘાણીમાં ઘાલી પીલવામાં આવે છે. એએો છ માસ પર્યન્ત કદર્થના સહન કરી મૃત્યુપામી નરકમાં જાય છે. ૮૮-૮૯. परं शीतोष्ण्योर्मध्ये उष्णेव स्रेत्रवेदना ॥ ९० ॥
तथाहि । उत्पत्तिस्थानकान्येषां सन्त्यावृतगवाक्षवत् ।
तत्रोत्पत्याधः पतन्ति कष्टात् पुष्टवपुर्भृतः ॥ ९१ ॥
श्रन्यत्र चोत्पत्तिदेशात् प्रालेयाचलशीतलात् ।
सर्वत्र नरकेषु स्मा खदिराङ्गारसन्निभा ॥ ९२ ॥
ततः शीतयोनिकानां तेषां नारकदेहिनाम् ।
जनयत्यधिकं कष्टं स्त्रेत्रमुष्णं हुताशवत् ॥ ९३ ॥
प्रथमप्रतरे चास्यां नारकाणां भवेद्वपुः ।
हस्तत्रयं द्वितीयेऽस्मिन् हस्ताः पंचाधिकानि च ॥ ९४ ॥
श्रष्टांगुलानि सार्धानि तृतीये प्रस्तटे पुनः ।
सप्तहस्ताः सप्तदशांगुलान्युपरि निर्दिशेत् ॥ ९५ ॥युग्मम् ॥
चतुर्थे प्रस्तटे हस्ता दश सार्धं तथांगुलम् ।
दशांगुलाधिका होया हस्ता द्वादश पंचमे ॥ ९६ ॥

આ પ્રમાણે ત્રીજી ' પરમાધામીકૃત ' વેદના વર્ણવી. (૩).

षष्टे चतुर्दश कराः ससार्धाष्टादशांगुलाः ।

सप्तमे च सप्तदश कराः स्यः ज्यंगुलाधिकाः ॥ ९७ ॥

ઘર્માનારકીમાં ઉપરાક્ત ત્રણે પ્રકારની વેદના છે. પણ ત્યાં 'શીત 'અને 'ઉખ્ણુ 'એ એ પ્રકારમાંથી ફક્ત 'ઉખ્ણુ 'ક્ષેત્રવેદના છે. ૯૦.

તે આ પ્રમાણે:—

<sup>&#</sup>x27; ઘર્મા ' ના નારકાનાં ઉત્પત્તિસ્થાના ગાળ ગવાક્ષ જેવાં છે. ત્યાં ઉત્પન્ન થઇને પુષ્ટશરી-રવાળા એ નારકા કષ્ટપૂર્વંક નીચે પડે છે. એઓના ઉત્પત્તિ પ્રદેશ તા હિમાલયપર્વતસમાન એકદમ શીતળ છે. પણ એ શિવાયના બીજા સર્વ પ્રદેશની પૃથ્વી ખેરના અંગારા જેવી ( ધગીરહેલી ) છે. તેથી શીતયાનિવાળા એ નારકાને એ ઉષ્ણુક્ષત્ર અગ્નિની પેઠે અધિક કષ્ટ ઉત્પન્ન કરે છે. ૯૧–૯૩.

આ નરકના પહેલા પ્રતરમાં નારકાેનું શરીરમાન ત્રણુ હાથ છે, બીજા પ્રતરમાં પાંચ હાથ ને સાહાઆઠ આંગળ છે, ત્રીજામાં સાત હાથ ને સત્તર આંગળ, ચાથામાં દશ હાથ ને દાઢ

एकोनर्विशतिर्हस्ताः ससार्धेकादशांगुलाः ।
श्रष्टमे प्रस्तटे देहो नवमप्रस्तटे पुनः ॥ ९८ ॥
युक्तांगुलानां विंशत्या कराणामेकविंशतिः ।
दशमे जिनसंख्यास्ते ससार्धचतुरंगुलाः ॥ ९९ ॥ युग्मम् ॥
एकादशे कराः षड्विंशतिस्त्रयोदशांगुलाः ।
द्वादशेऽष्टाविंशतिस्तेऽङ्गुलाः सार्धेकविंशतिः ॥ १०० ॥
षडंगुलाधिका एकत्रिंशद्धस्तास्त्रयोदशे ।
प्रतरेषु वपुर्मानं क्रमाद्दनप्रभाक्षितेः ॥ १०१ ॥
स्वाभाविकतनोर्देहमानमेतदुदीरितम् ।
स्वस्वदेहात् द्विगुणितं सर्वत्रोत्तरवैिकयम् ॥ १०२ ॥
जघन्यतस्तु सहजोत्तरवैिकययोः क्रमात् ।
अंगुलासंख्यसंख्यांशौ मानं प्रारंभ एव तत् ॥ १०३ ॥
सर्वास्विपि क्षितिष्वेवं सर्वेषां नारकांगिनाम् ।
स्वाभाविकांगात् द्विगुणं ज्ञेयमुत्तरवैिकयम् ॥ १०४ ॥

આંગળ, પાંચમામાં બાર હાથ ને દશ આંગળ, છઠ્ઠામાં ચાદ હાથ સાડાઅઢાર આંગળ, સાતમામાં સતર હાથ ને ત્રણુ આંગળ, આઠમામાં આગણીશ હાથ સાડાઅગ્યાર આંગળ, નવમામાં એકવીશ હાથ વીશ આંગળ, દશમામાં ચાવીશ હાથ સાડાચાર આંગળ, અગ્યારમામાં છવીશ હાથ તેર આંગળ, બારમામાં અડ્યાવીશ હાથ ને ઉપર સાડીએકવીશ આંગળ, ને છેલ્લા તેરમા પ્રતરમાં એકત્રીશ હાથ ને છ આંગળ છે. ૯૪–૧૦૧.

એવીરીતે ઘર્મા ઉર્ફે રત્નપ્રભા પૃથ્વીના પ્રતરામાં નારકાનું શરીરમાન છે.

એ સર્વ પ્રમાણ કહ્યું તે એએાના 'સ્વાભાવિક 'શરીર નું સમજવું. એમના 'ઉત્તર-વૈક્રિય 'શરીર તો પાતપાતાનાં શરીરથી બમણાં છે. ૧૦૨.

એઓનાં (૧) 'સ્વાભાવિક' તથા (૨) 'ઉત્તરવૈકિય' શરીરનું માન જઘન્યતઃ અનુક્રમે અંગુલના અસંખ્યાતા તથા સંખ્યાતા ભાગ જેટલું છે; અને ત પ્રારંભ સમયે જ હાય છે. ૧૦૩.

એવી રીતે સર્વ નરકામાં, સર્વ નારકાનું ઉત્તરવૈક્રિયશરીરમાન એમના સ્વાભાવિક શરીરમાન કરતાં બમાણું સમજવું. ૧૦૪.

#### श्रत्र श्रयं श्राम्नायः ।

पइपयरवृद्धि श्रंगुल सहाखप्पन्न हुंति रयगाए । तिकर तिअंगुल करसत्त अंगुला सिंहगुणवीसम् ॥ १०५ ॥ पण्धगु श्रंगुलवीसं बारसधगु दुन्नि हस्थ सहा य । बासिहिधगुह सहा बीयाइसु प्यरवृद्धि कम्मा ॥ १०६ ॥

सहस्राणि दशाब्दानां प्रथमप्रतरे स्थितिः । जघन्या पुनरुत्कृष्टा सहस्रा नवतिः स्मृताः ॥ १०७॥ दशलक्षाश्च वर्षाणां जचाणां नवतिस्तथा । कमाज्ञघन्योत्कृष्टा च द्वितीयप्रतरे स्थितिः ॥ १०८॥

एवं च । नवत्यब्दसहस्रेभ्यः समयाद्यधिकस्थितिः । दशाब्दलक्षोनायुश्च न संभवाति नारकः ॥ १०९ ॥ वर्षाणां नवतिर्लक्षाः पूर्वकोटिस्तथैव च । तृतीयप्रतरे ज्ञेया जघन्योत्कर्षतः स्थितिः ॥ ११० ॥

અહીં આમ્નાય આ પ્રમાણે છે:—(પહેલી) રહ્નપ્રભા પૃથ્વીમાં દેહમાન ઉત્તરાત્તર પ્રત્યેક પ્રતરે પૂર્વ પૂર્વના કરતાં સાડીછપ્પન આંગળ વધતું છે (એ આપણે જોઇ ગયા). હવે બીજીમાંના દરેક પ્રતરે એજ પ્રમાણે ત્રણ હાથ ને ત્રણ આંગળ વધતું, ત્રીજીમાંના દરેકે સાત હાથ સાડી એગણીશ આંગળ, ચાથીમાંના દરેકે પાંચ ધનુષ્ય વીશ આંગળ, પાંચમીમાંના પ્રત્યેકે ખાર ધનુષ્ય અઢી હાથ અને છઠ્ઠીમાંના પ્રત્યેક (ઉત્તરાત્તર) પ્રતરે (પૂર્વ પૂર્વના કરતાં) સાડી અસઠ ધનુષ્ય વધતું છે. ૧૦૫–૧૦૬.

એ પ્રમાણે દેહમાન કહ્યું.

હવે દેહસ્થિતિ વિષે.

પહેલા પ્રતરમાં નારકની સ્થિતિ જઘન્યત: દશહજાર વર્ષની, અને ઉત્કર્ષત: નેવું હજાર વર્ષની છે. ૧૦૭.

બીજા પ્રતરમાં સ્થિતિ એજ પ્રમાણે અનુક્રમે દશ લાખ વર્ષની અને નેવું લાખ વર્ષની છે. ૧૦૮.

એ પરથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે કાઇપણ નારકની આયુસ્થિતિ નેવું હજાર વર્ષથી અધિક હાય તે (જઘન્ય) દશ લાખ વર્ષની તાે સમજી જ લેવી, દશ લાખથી ન્યૂન તાે નહિંજ. ૧૦૯.

ત્રીજા પ્રસ્તરમાં જઘન્યત: નેવું લાખ વર્ષોની, અને ઉત્કર્ષત: ક્રોડ પૂર્વની સ્થિતિ છે. ૧૧૦.

जघन्या पूर्वकोटचेका चतुर्थप्रतरे स्थिति: ।
दशभागीकृतस्येको भागोऽच्धेः परमा पुनः ॥ १११ ॥
एको भागः पंचमे च जघन्चोत्कर्षतः पुनः ।
स्यातां द्वौ दशमो भागो तो षष्टे च जघन्यतः ॥ ११२ ॥
उत्कर्षतश्च षष्टे स्युद्धयो भागास्त एव च ।
जघन्यतः सप्तमे स्युरुत्कर्षात्तचतुष्टयम् ॥ ११३ ॥ युग्मम् ॥
जघन्यतोऽष्टमे भागाश्चत्वार एव ताहशाः ।
उत्कर्षतश्चाष्टमे स्युर्भागा पंच पयोनिधेः ॥ ११४ ॥
पंचैव भागास्ताद्दत्ता नवमे तु जघन्यतः ।
उत्कर्षाञ्चवमे षट् ते दशमे षड् जघन्यतः ॥ ११५ ॥
उत्कर्षाञ्चमे सप्तैकादशे ते जघन्यतः ।
एकादशेऽष्ट चोत्कर्षात् द्वादशेऽष्ट जघन्यतः ॥ ११६ ॥
द्वादशे पुनरुत्कर्षाञ्चव भागास्त्रयोदशे ।
नव भागा जघन्येनोत्कर्षतः सागरोपमम् ॥ ११७ ॥ विशेषकम् ॥

ચાથા પ્રતરમાં જઘન્યત: એક ક્રોડ પૂર્વની અને ઉત્કર્ષત: એક દશાંશ સાગરાપમની છે. ૧૧૧.

પાંચમા પ્રતરમાં સાગરાપમના એક દશાંશ જેટલી જઘન્ય સ્થિતિ છે અને એના એ દશાંશ જેટલી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. છઠ્ઠામાં એટલીજ એટલે કે એ દશાંશ સાગરાપમ જેટલી જઘન્ય સ્થિતિ છે અને ત્રણ દશાંશ સાગરાપમ જેટલી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. સાતમામાં ત્રણ દશાંશ સાગરાપમ જઘન્ય અને ચાર દશાંશ સાગરાપમ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. ૧૧૨–૧૧૩.

આઠમા પ્રતરમાંના નારકાેની આયુસ્થિતિ જઘન્યત: તે જ (ચાર દશાંશ સાગરાેપમની) છે, અને ઉત્કર્ષત: પાંચ દશાંશ સાગરાેપમની છે. ૧૧૪.

નવમા પ્રતરમાં એ જઘન્ય સ્થિતિ એટલી જ એટલે પાંચ દશાંશ સાગરાેપમની છે. અને ઉત્કૃષ્ટ છ દશાંશ સાગરાેપમની છે. દશમામાં જઘન્ય છ દશાંશ સાગરાેપમની અને ઉત્કૃષ્ટ સાત દશાંશ સાગરાેપમની છે. અગ્યારમામાં સાત દશાંશ સાગરાેપમની જઘન્ય અને આઠ દશાંશ સાગરાેપમ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. બારમા પ્રતરમાં એજ આઠ દશાંશની જઘન્ય અને નવ દશાંશની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. છેલા તેરમા પ્રતરમાં નવ દશાંશ સાગરાેપમની જઘન્ય અને સંપૂર્ણ એક સાગરાેપમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. ૧૧૫–૧૧૭.

श्रस्यां लेश्या च कापोती जघन्योऽविधगोचरः ।
गव्यूतानां त्रयं सार्द्धं परस्तेषां चतुष्टयम् ॥ ११८ ॥
उत्पद्यन्ते च्यवन्ते च सर्वदा नारका इह ।
कदाचित् विरहोऽिष स्याज्ञघन्यः समयं स च ॥ ११९ ॥
उत्कर्षतो मुहूर्त्तानां चतुर्विंशतिराहिता ।
सर्वासां समुदाये च मुहूर्त्तां द्वादशान्तरम् ॥ १२० ॥
एकेन समयेनेकादयोऽसंख्यावसानकाः ।
उत्पद्यन्ते च्यवन्तेऽस्यामेवं सर्विचितिष्विष ॥ १२१ ॥

इति रस्नप्रभाष्ट्रियवी ॥ १ ॥

अथ वंशाभिधा पृथ्वी द्वितीया परिकीर्त्त्यते । या शर्कराणां बाहुल्यात् गोत्रेण शर्कराप्रभा ॥ १२२ ॥ घनोदध्यादिकं सर्वं ज्ञेयमत्रापि पूर्ववत् । घनोदध्यादिवलयविष्कम्भस्तु विशिष्यते ॥ १२३ ॥

આ નરકમાં કાપાત**લેશ્યા** છે, તથા અવધિજ્ઞાનના વિષય જઘન્ય સાડાત્રણ ગાઉના અને ઉત્કષ્ટ ચાર ગાઉના છે. ૧૧૮.

અહિં નારકાે સદાયે ઉપજયા કરે છે અને વ્યવ્યા કરે છે. કદાચ **અંતર** પહે તાે એાછામાં એાછું એક સમયનું, અને વધારેમાં વધારે ચાવીશ મુહૂર્ત્તનું અંતર પહે; જયારે સર્વ નરક-પૃથ્વીના સમુદાયની અપેક્ષાએ તાે બાર મુહૂર્ત્તનું અંતર પહે. ૧૧૯–૧૨૦.

આ નરકપૃથ્વીમાં **એક સમયે** એકથી તે અસંખ્યાત સુધી નારકાે ઉપ્તન્ન થાય છે અને ચ્યવે છે. સર્વે નરકપૃથ્વીમાં એમ જ થાય છે. ૧૨૧.

એ પ્રમાણે રત્નપ્રભાપૃથ્વીનું સ્વરૂપ કહ્યું. (૧)

હુવે ખીજી વંશા નામની નરકપૃશ્વીનું વર્ણન કરૂં છું. ત્યાં શર્કરા ખહુ હેાવાથી એનું ગાત્રનામ શર્કરાપ્રભા કહેવાય છે. ૧૨૨.

અહિં ' ઘનાદિધિ ' આદિ સર્વ વાનાં પૂર્વવત્ જાણવાં. ફકત ઘનાદિધિ વગેરેના વલ**ે**યાના વિષ્કં ભર્મા ફેર છે. ૨૨૩.

### स चैवम्।

योजनैकतृतीयांशयुतानि योजनानि षट् ।
वंशायामाद्यवलये विष्कम्भः परिकीर्त्तितः ॥ १२४ ॥
पादोनानि योजनानि पंच मानं द्वितीयके ।
योजनं योजनस्य द्वादशांशाः सप्त चान्तिमे ॥ १२५ ॥
त्रयोदशभिरित्येवं तृतीयभागवर्जितेः ।
श्रलोकः शर्करापृथ्वीपर्यन्तात् किल योजनैः ॥ १२६ ॥
एकं लक्षं योजनानां सद्वात्रिंशत्सहस्रकम् ।
श्रस्या बाहल्यमादिष्टं विशिष्टज्ञानशालिभिः ॥ १२७ ॥
मुक्त्वैकैकं सहस्रं च प्राग्वदस्यामुपर्यधः ।
एकलक्षे योजनानां सहस्रेस्त्रिंशतान्विते ॥ १२८ ॥
एकादश प्रस्तटाः स्युः तेषां प्रत्येकमन्तरम् ।
योजनानां सहस्राणि नव सप्त शतानि च ॥ १२९ ॥ युग्मम् ॥
प्रतिप्रतरमेकेको भवेच नरकेन्द्रकः ।
मध्यभागेऽथ नामानि तेषां ज्ञेयान्यन्कमात ॥ १३० ॥

એ તફાવત આ પ્રમાણે છે:—'વંશા ' ના પહેલા વલયના વિષ્કંભ છ પૂર્ણાંક એક તૃતીયાંશ યાજન છે; બીજા વલયના પાણાપાંચ યાજન છે; જ્યારે છેલ્લા ત્રીજા વલયના એક પૂર્ણાંક સાત બારાંશ યાજન છે. અને એવી રીતે (ગણિત કરતાં) આ 'શર્કરાપ્રભા '-વંશાના છેડાથી બાર પુર્ણાંક બે તૃતીયાંશ યાજનને છેટે 'અલાક ' છે. ૧૨૪–૧૨૬.

આ નરકપૃશ્વીની જાડાઇ એક લાખ ખત્રીશ હજાર યાજનની કહી છે.

અહિં પણ હેઠળ ઉપર હજાર હજાર ચાજન મૂકીને શેષ એક લાખને ત્રીશ હજાર ચાજ-નમાં અગ્યાર 'પ્રતર ' આવેલાં છે. વળી એવા અખ્બે પ્રતર વચ્ચે અન્તર છે તે નવ હજાર સાતસા ચાજન જેટલું છે. ૧૨૭–૧૨૯.

દરેક ' પ્રતર 'ના મધ્યમાં એક નરકેન્દ્ર છે.

એએોનાં નીચે પ્રમા**ણે** '' નામાભિધાન '' ક્રમવાર જાણવાં:—૧૩૦.

धनिको धनकश्चेव मनको वनकस्तथा। घट्टसंघट्टजिह्वाख्याः अपजिह्वस्तथापरः ॥ १३१ ॥ लोलश्च लोलावर्तश्च घनलोलस्त्रथेव च। प्रतिप्रतरमेभ्योऽष्टावष्टौ स्युर्नरकालयाः ॥ १३२ ॥ तत्राद्यप्रतरमध्यनरकादावलीं प्रति । षट्रत्रिंशत दिन्न नरकाः पंचित्रशत विदिन्न च ॥ १३३ ॥ प्रथमे पंकितगाः पंचाशीतियक्तं शतद्वयम् । द्वितीयादिषु चैकैकहीनाः स्युः सर्वपंक्तयः ॥ १३४ ॥ द्वितीयप्रतरे तस्मात द्विशती सप्तसप्ततिः। त्रतीये पंक्तिनरका द्विशत्येकोनसप्तितः ॥ १३५ ॥ चतुर्थे पंक्तिनरका द्वे शते सैकषष्टिके । पंचमे द्विशती तेषां त्रिपंचाशत्समन्त्रिता ॥ १३६ ॥ पंचचरवारिंशदाढये द्वे शते षष्ट ईरिताः। सप्तमप्रस्तटे सप्तित्रिशताढया शतद्वयी ॥ १३७ ॥ एकोनत्रिंशदधिके द्वे शते प्रस्तटेऽप्टमे । एकविंशत्यधिके च द्वे राते नवमे मताः ॥ १३८ ॥ शतद्वयं च दशमे त्रयोदशाधिकं भवेत्। एकादशे प्रस्तटे च पंचोत्तरं शतद्वयम् ॥ १३९ ॥

<sup>(</sup>૧) ધનિક, (૨) ધનક, (૩) મનક, (૪) વનક, (૫) ઘટુ, (૬) સંઘટુ, (૭) જિલ્હુ, (૮) અપજિલ્હુ, (૯) લાલ, (૧૦) લાલાવર્જ તથા (૧૧) ઘનલાલ. ૧૩૧-૧૩૨. આ નરકેન્દ્રોથી પ્રત્યેક પ્રતરે આઠ આઠ નરકાવાસ નીકળેલા છે.

પહેલા પ્રતરના મધ્યના નરકાવાસથી ચારે દિશાએોમાં છત્રીશ છત્રીશ અને ચારે વિદિ-શાએોમાં પાંત્રીશ પાંત્રીશ નરકાવાસા છે. એટલે એ રીતે ત્યાં (પહેલા પ્રતરમાં) અસાને પંચ્ચાશી નરકાવાસા થયા. તે પછીના પ્રસ્તટોમાં દરેક પંકિતમાં ઉત્તરાત્તર અકેક એોછો ઓછો છે. એટલે બીજા પ્રતરમાં અસા સત્યાતેર થયા, ત્રીજામાં અસા એાગણાતેર, ચાથામાં અસા એકસઠ, પાંચમામાં અસા ને ત્રેપન, છફામાં અસા ને પીસતાળીશ, સાતમા પ્રતરમાં

षड्विंशतिः शतानि स्युः नवतिः पंचिमर्युता ।
वंशायां नरकावासाः सर्वे पंक्तिगताः किल ॥ १४० ॥
सहस्राः सप्तनविश्चतुर्विशतिलक्षकाः ।
त्रिश्चती पंचिमर्युक्ता प्राग्वत् पुष्पावकीर्णाकाः ॥ १४१ ॥
सर्वे च नरकावासा लचाः स्युः पंचिवंशतिः ।
वंशायां ज्ञानिभिर्दृष्टा ज्ञानेन सर्वगामिना ॥ १४२ ॥
एषां संस्थानमुच्चत्वं स्वरूपं वेधनादिकम् ।
रत्नप्रभावद्विज्ञेयं ज्यस्ताद्यनुक्रमोऽपि च ॥ १४३ ॥
पडंगुलाधिकाः एकत्रिंशत्कराः वपुर्भवेत् ।
प्रथमप्रस्तटे वंशापृथिव्यां नारकांगिनाम् ॥ १४४ ॥
द्वितीये च चतुर्स्त्रिशत्कराः नवांगुलाधिकाः ।
द्वादशांगुलयुक्सप्तत्रिंशत्करास्तृतीयके ॥ १४५ ॥
चत्वारिंशत्करास्तुर्येऽधिकपंचदशांगुलाः ।
पंचमे ते त्रिचत्वारिंशत् सहाष्टादशांगुलाः ॥ १४६ ॥

ખસાે સાડત્રીશ, આઠમામાં ખસાે ને એાગણુત્રીશ, નવમાં ખસાે ને એકવીશ, દશમામાં ખસાે ને તેર ને અગ્યારમામાં ખસાે ને પાંચ નરકાવાસાે છે. ૧૩૭–૧૩૯.

એ ગણુત્રીએ આ નરકપૃથ્વીમાં સર્વમળી 'પંક્તિગત 'નરકાવાસા બે હજાર છસા ને પંચાર્ણ થયા. ૧૪૦.

વળી ત્યાં ચાવીશ લાખ સતાણું હજાર ત્રણુસાને પાંચ પૂર્વોક્ત 'પુષ્પાવકીર્ણું' આવાસો છે. ૧૪૧.

એટલે સર્વ મળીને એ નરકપૃશ્વીમાં પચવીશ લાખ પૃરેપૂરા નરકાવાસા થયા–એ પ્રમાણે કેવળજ્ઞાનીઓએ પાતાના સર્વવ્યાપક જ્ઞાનવડે જોઈને કહ્યું છે. ૧૪૨.

આ નરકાવાસાનાં સંસ્થાન, ઉંચાઇ, ઉંડાણુ આદિક સ્વરૂપ તથા ત્રિકાણાદિકના અનુક્રમ —એ સર્વ રત્નપ્રભાનાં તે તે વાનાં પ્રમાણે સમજવા. ૧૪૩.

આ વંશાનરકના પહેલા પ્રસ્તટમાં નારકાેનું શરીરમાન એકત્રીશ હાથ ને છ આંગળનું છે; બીજામાં ચાત્રીશ હાથ નવ આંગળનું છે. ત્રીજામાં સાડત્રીશ હાથ ખાર આંગળનું; ચાથામાં ચાળીશ હાથ પંદર આંગળનું; પાંચમામાં તેંતાલીશ હાથ અઢાર આંગળનું; છઠ્ઠામાં कराणां सप्तचत्वारिंशद्विहीनांगुलैक्षिभिः।
षष्टेऽथ सप्तमे पूर्णाः कराः पंचाशदाहिताः॥ १४७॥
श्रष्टमे च त्रिपंचाशत् कराः त्र्यंगुलशालिनः।
नवमेऽङ्गुलषद्काढ्याः षट्पंचाशत् कराः मताः॥ १४८॥
एकोनषष्टिः हस्तानां दशमे सनवाङ्गुलाः।
एकादशे च द्वाषष्टिः कराः सद्वादशाङ्गुलाः॥ १४९॥
स्थितिः जघन्यास्यामाद्येऽम्बुधिमानाऽपरा तु सा।

स्थितिः जघन्यास्यामाद्येऽम्बुधिमानाऽपरा तु सा ।
कृतैकादशभागस्याम्बुधेः भागद्वयान्विता ॥ १५० ॥
द्वितीयप्रस्तटे लघ्वी द्विभागसिहतोऽम्बुधिः ।
उत्कृष्टा चैकादशांशैश्चतुर्भिरधिकोऽम्बुधिः ॥ १५१ ॥
तृतीये प्रस्तटे वाधिः चतुर्भागयुतो लघः ।
षड्भिर्भागैः युतश्चाव्धिरुत्कृष्टा स्थितिराहिता ॥ १५२ ॥
जघन्या प्रस्तटे तुर्थे षड्भागयुतवारिधिः ।
उत्कृष्टा चाष्टभिर्भागैर्युक्त एकः पयोनिधिः ॥ १५३ ॥
पंचमेऽल्पीयसी भागैरष्टभिः सह वारिधिः ।
गरीयसी चात्र भागैर्दशिभः सह तोयधिः ॥ १५४ ॥

છે તાલીશ હાથ એકવીશ આંગળનું; સાતમામાં પચાસ હાથનું બરાબર; આઠમામાં ત્રેપનહાથ ત્રણુ આંગળનું; નવમામાં છેપ્પન હાથ છ આંગળનું; દશમામાં એાગણુ સાઠ હાથ નવ આંગ-ળનું અને અગ્યારમા પ્રસ્તટમાં બાસઠ હાથ ને બાર આંગળનું છે. ૧૪૪–૧૪૯.

આ નરકના પ્રથમ પસ્તટમાં નારકાેના સ્થિતિકાળ જઘન્ય એક સાગરાેપમનાે, અને ઉત્કૃષ્ટ એક પૂર્ણાંક બે અગ્યારાંશ સાગરાેપમનાે છે. ૧૫૦.

વળી એના બીજા પ્રતરમાંના નારકાેના સ્થિતિકાળ જઘન્યત: એક પૂર્ણાં કે બે અગ્યારાંશ, અને ઉત્કર્ષત: એક પૂર્ણાંક ચાર અગ્યારાંશ સાગરાેપમ છે. ૧૫૧.

ત્રીજા પ્રસ્તટના નારકાેના સ્થિતિકાળ જઘન્યત: એક પૂર્ણાં ક ચાર અગ્યારાંશ સાગરાેપમ તથા ઉત્કર્ષત: એક પૂર્ણાં ક છ અગ્યારાંશ સાગરાેપમ છે. ૧૫૨.

ચાથા પ્રસ્તટના નારકાેના સ્થિતિકાળ જઘન્યત: એક પૂર્ણા કે છે અવ્યારાંશ અને ઉત્કર્ષત: એક પૂર્ણા કે આઠે અગ્યારાંશ સાગરાેપમનાે છે. ૧૫૩.

दशभागान्वितश्चािष्ठधः षष्टे तु स्याज्ञघन्यतः ।
उत्कर्षतश्चेकभागसंयुक्तं सागरद्वयम् ॥ १५५ ॥
सागरद्वयमेकांशसंयुक्तं सप्तमे लघुः ।
त्रिभिरेकादशांशिश्च युक्तमिष्ठधद्वयं गुरुः ॥ १५६ ॥
श्रष्टमे तु त्रिभिर्भागैः सहािष्ठधद्वतयं लघुः ।
श्रंचितं पंचिभिर्भागैर्वारिधिद्वतयं गुरुः ॥ १५७ ॥
नवमेऽल्पीयसी पंचभागात्व्यमम्बुधिद्वयम् ।
पयोधिद्वतयं सप्तभागोपेतं गरीयसी ॥ १५८ ॥
जघन्या दशमे सप्तभागोषतं गरीयसी ॥ १५८ ॥
उत्कृष्टा सागरद्वंदं भागैनविभिरन्वितम् ॥ १५९ ॥
नवभागान्वितवाधिद्वयमेकादशे लघुः ।
उत्कृष्टा च वारिधीनां संपूर्णं त्रितयं भवेत् ॥ १६० ॥

પાંચમા પ્રસ્તટના નારકાેના સ્થિતિકાળ જઘન્યત: એક પૃર્ણાંક આઠ અગ્યારાંશ અને ઉત્કર્ષત: એક પૃર્ણાંક દશ અગ્યારાંશ સાગરાેપમનાે છે. ૧૫૪.

છઠ્ઠા પ્રસ્તટમાં નારકાેના સ્થિતિકાળ જઘન્યત: એક પૂર્ણાંક દશ અગ્યારાંશ અને ઉત્ક-ર્ષત: એ પૂર્ણાંક એક અગ્યારાંશ સાગરાેપમનાે છે. ૧૫૫.

સાતમા પ્રસ્તટના નારકાેનાે સ્થિતિકાળ જઘન્યત: બે પૂર્ણાંક એક અગ્યારાંશ અને ઉ<sub>ત્કે</sub>. ષ<sup>°</sup>ત: બે પૂર્ણાક ત્રણ અગ્યારાંશ સાગરાેપમનાે છે. ૧૫૬.

આઠમા પ્રસ્તટના નારકાેના સ્થિતિકાળ જઘન્યત: બે પૂર્ણાંક ત્રણ અગ્યારાંશ સાગરાે-પમનાે અને ઉત્કર્ષત: બે પૂર્ણાંક પાંચ અગ્યારાંશ સાગરાેપમનાે જાણવાે. ૧૫૭.

નવમા પ્રસ્તટમાં નારકાેના સ્થિતિકાળ જઘન્યતઃ બે પૃર્ણાંક પાંચ અગ્યારાંશ અને ઉત્ક ર્ષતઃ બે પૂર્ણાંક સાત અગ્યારાંશ સાગરાેપમનાે છે. ૧૫૮.

દશમા પ્રતરમાં નારકાેના સ્થિતિકાળ જઘન્યત: બે પૂર્ણાંક સાત અગ્યારાંશ અને ઉત્ક ર્ષત: બે પૂર્ણાંક નવ અગ્યારાંશ સાગરાેપમનાે છે. ૧૫૯.

છેક્ષા અગ્યારમા પ્રસ્તટના નારકાેના સ્થિતિકાળ જઘન્યત: બે પૂર્ણાંક નવ અગ્યારાંશ સાગરાેપમનાે અને ઉત્કર્ષત: બરાબર ત્રણ સાગરાેપમનાે છે. ૧૬૦. प्राग्वत् लेश्या च कापोती ह्यवधेर्गोचरो ग्रहः।
गठयूतानां त्रयं सार्ह्धं गठयूतित्रतयं लघुः।। १६१ ॥
नारकच्यवनोत्पत्तिविरहोऽत्र जघन्यतः।
समयं यावदुरकर्षात् दिनानि सत कीर्त्तितः॥ १६२ ॥
इति शर्कराप्रभाषृथिवी ॥ २ ॥

श्रथ शैलाभिधा पृथ्वी तृतीया परिकीर्त्यते । या वालुकानां बाहुल्यात् गोत्रेगा वालुकाप्रभा ॥ १६३ ॥ श्रस्यां प्रथमवलये विष्कम्भो योजनानि षट् । द्वौ त्रिभागौ योजनस्य द्वितीये वलये पुनः ॥ १६४ ॥ पंचैव योजनानि स्युः वलयेऽथ तृतीयके । योजनस्य द्वादशांशैरष्टभिः सह योजनम् ॥ १६५ ॥ युग्मम् । त्रयोदशभिरित्येवं सतृतीयांशयोजनैः । श्रलोको वालुकापृथ्वीपर्यन्ततः प्ररूपितः ॥ १६६ ॥

शेषं घनोदध्यादिस्वरूपं घर्मावत् ॥

આ નરકપૃશ્વીમાં પણ પૂર્વવત્ કાપાતલેશ્યા છે. વળી અવધિજ્ઞાનના વિષય ઉત્કર્ષત: સાડાત્રણ ગાઊના તથા જઘન્યતઃ ત્રણ ગાઉના છે. ૧૬૧.

આ નરકના નારકાેના ઉત્પત્તિ અને <sup>ચ</sup>યવનના અન્તર જઘન્યત: એક સમય, અને ઉત્કર્ષત: સાત દિવસાેના છે. ૧૬૨.

એ પ્રમાણે ખીજી શકેરાપ્રભા નામની નરક પૃથ્વીનું વર્ણન થયું. ( ૨ ).

હવે ત્રીજી શૈલા નામની નરક પૃથ્વીનું વર્ણન કરીએ.

એ શૈલામાં વાલુકા એટલે વેળુ કે .રેતીની ખહેાળતા હાવાથી, એ 'વાલુકાપ્રભા ' ને નામે ઓળખાય છે. ૧૬૩.

એમાં પહેલા વલયના વિષ્કંભ છ યાજન છે, બીજા વલયના પાંચ પૃર્ણાંક બે તૃતીયાંશ યાજન છે, અને ત્રીજા વલયના એક પૃર્ણાંક બે તૃતીયાંશ યાજન છે. એ પ્રમાણે કુલ તેર પૃર્ણાંક એક તૃતીયાંશ યાજને વાલુકાપ્રભાના સીમાઉા પૂરા થયા. ત્યાંથી આગળ ફરતા અલાક છે. ૧૬૪–૧૬૬.

એનું ઘનાદિધ આદિ શેષ સ્વરૂપ ' ઘર્મા ' પ્રમાણે છે.

श्रष्टाविंशत्या सहस्नैः योजनानां समन्तितम् ।
लचं वाहत्यमादिष्टं श्रस्यां दृष्टजगञ्जयेः ॥ १६७ ॥
मुक्तवा चैकैकं सहस्नं प्राग्वदस्यामुपर्यधः
मध्ये षड्विंशतिसहस्राढचेकलच्चयोजनम् ॥ १६८ ॥
नव स्युः प्रस्तटास्तेषां प्रत्येकिमदमन्तरम् ।
सहस्राणि द्वादशेव त्रिशती पंचसप्ततिः ॥ १६९ ॥ युग्मम् ॥
प्रतिप्रतरमेकैको मध्ये स्यान्नरकेन्द्रकः ।
ते च तप्तः तपितश्च तपनः तापनस्तथा ॥ १७० ॥
निदाघश्च प्रज्वलितः परः उज्ज्विताभिधः ।
तथा संज्वलिताभिष्यः संप्रज्वलितसंज्ञकः ॥१७१॥युग्मम्॥
एभ्यश्च पंकतयो दिच्च विदिशासु च निर्गताः ।
पंचिवंशतिरावासास्तत्र दिग्वित्तंपंक्तिषु ॥ १७२ ॥
विदिशापंक्तिषु चतुर्विशतिः नरकालयाः ।
प्रथमप्रतरे सप्तनवत्याद्यं शतं समे ॥ १७३ ॥
दितीयादिप्रस्तटे स्युः श्रेण्य एकैकविंताः ।

ततो द्वितीय एकोननवत्यादयं शतं समे ॥ १७४ ॥

આ ' શૈલા ' ની જાડાઇ એક લાખ અક્યાવીશ હજાર યાજનની કહી છે. ૧૬૭.

એમાં પણ ઉપરના ને હેઠળના હજાર હજાર યેાજન છેાડીને બાકીના એક લાખ છત્રીશ હજાર યેાજન પ્રમાણ મધ્યભાગમાં નવ પ્રતર છે. અને એએા એક બીજાથી બાર હજાર ત્રણુસાે પંચાતેર યાજનને અંતરે છે. ૧૬૮–૧૬૯.

પ્રતરે પ્રતરે એક નરકેન્દ્ર છે અને એમનાં (૧) તપ્ત, (૨) તપિત, (૩) તપન, (૪) તાપિત, (૫) નિદાધ, (૧) પ્રજ્વલિત, (৩) ઉજવલિત, (૮) સંજ્વલિત અને (૯) સંપ્રજ્વલિત—એવાં નામ છે. ૧૭૦–૧૭૧.

એ નરકેન્દ્રોથકી ચાર દિશાએમાં ચાર અને ચાર વિદિશાએમાં ચાર મળીને આઠ પંક્તિ કે આવળી નીકળેલી છે—એમાં, દિગ્વર્તિ પંક્તિએમાં પચવીશ પચવીશ અને વિદિગ્વર્તિ પંક્તિઓમાં ચાવીશ ચોવીશ નરકાવાસા છે. એમ પહેલા પ્રતરમાં સમગ્ર એકસાને સત્તાહ્યું નરકાવાસો છે. ૧૭૨–૧૭૩.

सैकाशीति तृतीये तच्चतुर्थे सित्रसप्ति ।

पंचमे प्रतरे प्रोक्तं पंचषिष्युतं शतम् ॥ १७५ ॥

पष्टे च प्रस्तटे सप्तपंचाशं सम्मतं शतम् ।
शतमेकोनपंचाशयुक्तमुक्तं च सतमे ॥ १७६ ॥

श्रष्टमे त्वेकचत्वारिंशतोपेतं शतं मतम् ।
त्रयिंशं शतं चैकं नवमे प्रस्तटे भवेत् ॥ १७० ॥

एवं चतुर्देशशती पंचाशीतिसमन्विता ।
वालुकायां पंक्तिगताः सर्वेऽपि नरकालयाः ॥ १७८ ॥

सहस्राग्यष्टनवित्स्तथा लच्चाश्चतुर्दश ।
शताः पंच पंचदशाधिकाः पुष्पावकीर्णकाः ॥ १७९ ॥

एवं च वालुकापृथ्व्यां नरकाः सर्वसंख्यया ।

लच्चाः पंचदश प्रोक्ताः तत्वज्ञानमहार्णवैः ॥ १८० ॥

शेषं सर्वं स्वरूपं धर्मावत् ॥

द्वाषष्टिः पाण्यः सार्ज्ञाः प्रथमप्रस्तटे तनुः । सार्ज्जसप्तांग्रलाढचाश्च द्वितीये सप्ततिः कराः ॥ १८१ ॥

વળી બીજા અને તે પછીના પ્રતરામાં પ્રત્યેક શ્રેણિએ અંકેક એાછો એાછો ( નરકાવાસ ) છે. એટલે હિસાબ ગણતાં બીજા પ્રતરમાં સઘળા મળીને એકસાે નેવાશી ( નરકાવાસ ) થયા, ૧૭૪.

એ જ પ્રમાણે ત્રીજા પ્રતરમાં સમગ્ર થઇને એકસા એકાશી, ચે!થામાં એકસા તાંતેર, પાંચમામાં એકસા પાંસઠ, ઉઠ્ઠામાં એકસા સતાવન, સાતમામાં એકસા એાગણપચાસ, આઠ-મામાં એકસા એકતાળીશ અને છેદ્વા નવમામાં એકસા તેત્રીશ છે. ૧૭૫–૧૭૭.

એટલે નવે પ્રતરના થઇને કુલ ચાૈદસાને પંચાશી ' પંક્તિગત ' નરકાવાસા થયા. ૧૭૮. વળી ' પુષ્પાવકીર્ણ ' નરકાવાસાની સંખ્યા ચાૈદ લાખ અઠાણું હજાર પાંચસાને પંદર કહી છે. ૧૭૯.

એટલે આ 'વાલુકાપ્રભા 'માં સર્વ મળી પંદર લાખ નરફાવાસ થયા. ૧૮૦. શેષ સર્વ વાનાં 'ઘર્મા 'પ્રમાણે છે.

પહેલા પ્રસ્તટમાં નારકાનું શરીરમાન સાડીબાસઠ હાથ છે; બીજામાં શીત્તેર હાથ સાડાસાત આંગળ છે. ૧૮૧. तृतीयेऽष्टसप्तितस्ते संयुक्ता अंग्रुलैस्त्रिभिः ।

तुर्ये सार्खीग्रलन्यूनाः षडशीतिः कराः किल ॥ १८२ ॥

पंचमे च त्रिनवतिः कराः साष्टादशांग्रलाः ।

एकोत्तरशतं षष्टेऽध्यर्द्धत्रयोदशांग्रलाः ॥ १८३ ॥

नवोत्तरं शतं हस्ताः सप्तमे सनवांग्रलाः ।

सार्खीग्रलचतुष्काढचं शतं सप्तदशोत्तरम् ॥ १८४ ॥

कराणामष्टमे क्रेयं नवमप्रस्तटे तथा ।

शतं सपादं संपूर्णं द्विष्नं तूत्तरवैक्तियम् ॥ १८५ ॥

प्रथमेऽविधत्रयं लघ्वी स्थितिरुक्कर्षतोऽम्बुधेः ।

नवभागीकृतस्यांशचतुष्काढचाः त्रयोऽर्णवाः ॥ १८६ ॥

एषेव च द्वितीये स्याज्ञघन्या परमा पुनः ।

वार्द्धित्रयं प्रोक्तरूपैर्भागैरष्टिभरंचितम् ॥ १८७ ॥

तृतीये तु जघन्याविधत्रयं भागैः सहाष्टभिः ।

उत्कर्षतस्त्रिभिभर्गगैर्युक्तमविधचतुष्टयम् ॥ १८८ ॥

ત્રીજા પ્રસ્તટમાં અધ્યોતેર હાથ ને ત્રણ આંગળ શરીરમાન છે, જ્યારે ચાથામાં પંચાશી હાથ ને સાડી ખાવીશ આંગળ છે. ૧૮૨.

પાંચમા પ્રસ્તટમાં નારકાેનું ત્રાહ્યું હાથ અઢાર આંગળ શરીરમાન છે, અને છઠ્ઠામાં એકસાે એક હાથ ને સાડાતેર આંગળ છે. ૧૮૩.

સાતમા પ્રસ્તટમાં એએાનું શરીરમાન એકસાે નવ હાથ ને નવ આંગળ છે વળી આઠ-મામાં એકસાે સતર હાથ સાડાચાર આંગળ છે. ૧૮૪.

નવમા પ્રસ્તટમાં બરાબર એક્સો પચવીશ હાથનું શરીર છે.

ઉત્તરવૈક્રિય શરીર વળી સર્વે`નાં, પાતપાતાના એ શરીરમાન કરતાં બમણાં છે. ૧૮૫. હવે એ નારકાેની આચુષ્ય સ્થિતિ વિષે.

પંહેલા પ્રતરમાં ' સ્થિતિ ' જઘન્યત: ત્રણુસાગરાપમની છે, અને ઉત્કર્ષત: ત્રણુ પૂર્ણા કુ ચાર નવમાંશ સાગરાપમની છે. ૧૮૬.

બીજા પ્રતરમાં જઘન્ય સ્થિતિ ત્રણુ પૂર્ણાંક ચાર નવમાંશ સાગરાપમની છે, જ્યારે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ત્રણુ પૃર્ણાંક આઠ નવમાંશ સાગરાપમની છે. ૧૮૭. भागत्रयान्वितं तुर्थे जघन्याव्धिचतुष्टयम् ।
उत्कर्षतः सप्तभागयुक्तमव्धिचतुष्टयम् ॥ १८९ ॥
एषेत्र प्रतरे लघ्वी पंचमे परिकीर्त्तिता ।
उत्कर्षतो द्विभागाद्या प्रज्ञप्ता पंचलागरी ॥ १९० ॥
पष्टे जघन्यतः पंचपारावारी द्विभागयुक् ।
उत्कर्षतः पंचपारावारी षद्भागसंयुता ॥ १९१ ॥
इयमेव जघन्या च सप्तमप्रतरे भवेत् ।
युक्तान्येकेन भागेन परमा लागराणि पद् ॥ १९२ ॥
सागराणि षडेकांशसंयुक्तान्यष्टमे लघुः ।
उत्कृष्टा षद् लागराणि पंचभागयुतानि च ॥ १९३ ॥
नवमे पंचभागाद्या जघन्या षद् पयोधयः ।
उत्कर्षतः स्थितिश्चात्र संपूर्णाः सप्त लागराः ॥ १९४ ॥

ત્રીજા પ્રતરમાં જઘન્યત: ત્રણુ પૂર્ણાંક આઠ નવમાંશ સાગરાપમની, અને ઉત્કર્ષત: ચાર પૂર્ણાંક એક તૃતીયાંશ સાગરાપમની (સ્થિતિ) છે. ૧૮૮.

ચાથા પ્રતસ્માં જઘન્યત: ચાર પૂર્ણાંક એક તૃતીયાંશ સાગરાપમની સ્થિતિ છે, અને ઉત્કૃષ્ટ ચાર પૂર્ણાંક સાત નવમાંશ સાગરાપમની છે. ૧૮૯.

પાંચમા પ્રતરમાં જઘન્યત: ચાર પૂર્ણાંક સાત નવમાંશ સાગરાપમની, અને ઉત્કર્ષત: પાંચ પૂર્ણાંક બે નવમાંશ સાગરાપમની છે. ૧૯૦.

છઠ્ઠા પ્રતરમાં જઘન્યપણે પાંચ પૂર્ણાં ક છે નવમાંશ સાગરાપમની સ્થિતિ છે. જ્યારે ઉત્કૃષ્ટપણે પાંચ પૂર્ણાં ક છ નવમાંશ સાગરાપમની છે. ૧૯૧.

સાતમા પ્રસ્તરમાં ( નારકાની ) જઘન્ય સ્થિતિ પાંચ પૂર્ણી ક છ નવમાંશ સાગરાપમની, અને ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિ છે પૂર્ણી ક એક નવમાંશ સાગરાપમની છે. ૧૯૨.

આઠમા પ્રસ્તરમાં એમની જઘન્ય સ્થિતિ છ પૂર્ણાંક એક નવમાંશ સાગરાપમની છે, જ્યારે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છ પૂર્ણાંક પાંચ નવમાંશ સાગરાપમની છે. ૧૯૩.

નવમા પ્રસ્તરમાં એમની જઘન્ય સ્થિતિ છ પૂર્ણાંક પાંચ નવમાંશ સાગરાપમની છે, જ્યારે એમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બરાબર સાતસાગરાપમની છે. ૧૯૪.

હવે આ નારકીના **છ**વોની **લેંશ્ચા**વિધે.

प्रथमप्रतरे चात्र केषांचिन्नारकांगिनाम्।
कापोतलेश्या सर्वेषु नीललेश्यापरेषु च ॥ १९५ ॥
स्थितिः कापोतलेश्याया भवेदुत्कर्षतोऽपि यत्।
पल्योपमासंख्यभागाभ्यधिकं सागरत्रयम् ॥ १९६ ॥
द्वितीयादिप्रस्तटे तु जघन्यापि न सा स्थितिः।
तदाय एव प्रतरे कापोत्यस्यामिति स्थितम् ॥ १९७ ॥
तत्रापि पल्यासंख्यांशाधिकाम्भोधित्रयावधि ।
बिभ्रतामायुरेषा स्यान्नीलैवातोऽधिकायुषाम् ॥ १९८ ॥
सजातीयापि लेश्या स्यादधोऽधोऽनुक्रमादिह ।
क्लिष्टा विलष्टतरा विलष्टतमा सर्वासु मूमिषु ॥ १९९ ॥
उत्कर्षतोऽवधिन्तेत्रं गव्यूतत्रयमत्र च ।
जघन्यतश्च गव्यूतद्वयं सार्द्धं तदाहितम् ॥ २०० ॥
श्रत्रोत्पत्तिच्यवनयोरन्तरं परमं भवेत् ।
दिनानि पंचदश तज्जघन्यं समयारमकम् ॥ २०१ ॥

પહેલા પ્રતરમાં કેટલાક નારકાેની 'કાપાેત 'લેશ્યા છે; જયારે **બીજા સ**ર્વ પ્રત**રાેમાં** 'નીલ 'લેશ્યા છે. ૧૯૫.

કાપાત લેશ્યાની સ્થિતિ ઉત્કર્ષત: 'ત્રણુ સાગરાપમ ને ઉપર પલ્યાપમના અસંખ્યાતનો ભાગ ' છે; અને બીજા તથા તે પછીના પ્રસ્તટમાં તા જઘન્યત: પણુ એટલી સ્થિતિ નથી; માટે આ નરકમાં પહેલા પ્રતરમાંજ કાપાત લેશ્યા છે એમ નક્કી થયું. ૧૯૬–૧૯૭.

વળી એમાં પણ, જેમનું આયુષ્ય 'ત્રણ સાગરાપમ ને ઉપર પલ્યાપમના અસંખ્યમાં ભાગ ' છે તેમને જ કાપાત લેશ્યા છે. એથી અધિક આયુષ્ય–સ્થિતિવાળાની નીલ લેશ્યા જ છે. ૧૯૮.

એ સજાતીય લેસ્યા પણ હેઠળ હેઠળ સર્વ પૃથ્વીમાં અનુક્રમે કિલષ્ટ, વધારે કિલષ્ટ અને અતિશય કિલષ્ટ હાય છે. ૧૯૯.

આ વાલુકા પૃથ્વીમાં, અવધિજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર ઉત્કૃષ્ટપણે ત્રણ ગાઉનું છે અને જઘન્યપણે અઢી ગાઉનું છે. ૨૦૦.

વળી 'ઉત્પત્તિ અને 'ચ્યવન ' વચ્ચે અન્તર ઉત્કર્ષત: પંદર દિવસનું અને જઘન્યત: એક સમયમાત્રનું કહ્યું છે. ૨૦૧.

## इति वालुकाप्रभापृथिवी ॥ ३ ॥

श्रथांजनाभिधा पृथ्वी चतुर्थीयं निरुप्यते ।
या प्रोक्ता पंकबाहुल्यात् पंकप्रभेति गोत्रतः ॥ २०२ ॥
सप्तयोजनिवस्तीर्ग्यमस्यां वलयमादिमम् ।
सपादपंचपादोनद्वयमाने क्रमात् परे ॥ २०३ ॥
चतुर्दशभिरित्येवं संपूर्णैः ननु योजनैः ।
पंकप्रभायाः पर्यन्तादछोकः परिकीर्तितः ॥ २०४ ॥
लचं सहस्रेर्विशस्याधिकं बाहल्यमत्र च ।
मुक्त्वा सहस्रमेकैकं प्राग्वदत्राप्युपर्यधः ॥ २०५ ॥
मध्ये चाष्टादशसहस्राद्ययोजनलक्षके ।
भवन्ति प्रस्तटाः सप्त तेषां प्रत्येकमन्तरम् ॥ २०६ ॥ युग्मम् ॥
योजनानां सहस्राणि षोडशैकं तथा शतम् ।
सपद्षष्टि द्वौ त्रिभागौ योजनस्येति कीर्त्तितम् ॥ २०७ ॥
प्रतिप्रतरमेकैको भवेच नरकेन्द्रकः ।
ते चामी गदिता श्रारनारौ मारस्तथापरः ॥ २०८ ॥

એ પ્રમાણે વાલુકાપ્રભાનામની નરક પૃશ્વીનું સ્વરૂપ કહ્યું. (૩)

હુવે ચાથી 'અંજના ' નામની નરકપૃશ્વી, જે ત્યાં પંકની અહેાળતાને લઇને, પંકપ્રભા 'ને નામે એાળખાય છે એનું નિરૂપણ કરીએ. ૨૦૨.

એના ત્રણ વલયમાંના પહેલાના વિષ્કંભ સાત યાજન, બીજાના સવાપાંચ યાજન અને ત્રીજાના પાણાબે યાજન છે. ૨૦૩.

આ પ્રમાણે ચાૈદ યાજને 'અંજના ' ના છેડા આવે છે અને પછી 'અલાેક 'છે. ૨૦૪ આ ' અંજના ' ની એક લાખ વીશ હજાર યાજન પ્રમાણ જાડાઇ છે. અહિં પણ પૂર્વ-વત્ હેઠળ તથા ઉપર હજાર હજાર યાજન મૂકીને બાકીના એક લાખ અઢાર હજાર યાજન જેટલા મધ્યમાં સાત પ્રતર છે. એએાનું પરસ્પર અન્તર સાળ હજાર એકસાે છાસઠ પૂર્ણાંક બે તૃતીયાંશ યાજન જેટલું છે. ૨૦૫–૨૦૭.

અહિંપણ પ્રત્યેક પ્રતરે એક નરકેન્દ્ર છે. એટલે સાત પ્રતરના સાત નરકેન્દ્ર થયા. એમનાં (૧) આર, (૨) નાર, (૩) માર, (૪) વર્જસ્, (૫) તમસ્, (૬) ખાડખડ અને

वर्चः तमः खाडखडः तथा खडखडाभिधः। प्रतिप्रतरमेभ्यश्च प्राग्वदष्टाष्ट्रपंक्तयः ॥ २०९ ॥ युग्मम् ॥

स्युः षोडश पंचदशावासा दिन्नु विदिन्नु च। शतं सपादं प्रथमप्रतरे सर्वसंख्यया ॥ २१० ॥ द्वितीयादिषु चैंकेकिहीना श्रष्टापि पंक्तयः । ततो द्वितीयप्रतरे सर्वे सप्तदशं शतम् ॥ २११ ॥ नवोत्तरं तृतीये तत् तुर्ये एकोत्तरं शतम् । पंचमे च त्रिनवतिः पंचाशीतिश्च षष्टके ॥ २१२ ॥ सर्वे च पंक्तिनरकाः सप्तमे सप्तसप्ततिः । सप्ताधिका सप्तश्चती सर्वेऽस्यां पंक्तिसंश्चयाः ॥ २१३ ॥ सहस्रा नवनवतिः नव लक्षास्तथा परे । द्विशती सत्रिनवतिः श्रस्यां पुष्पावकीर्याकाः ॥ २१४ ॥ एवं च सर्वे नरकावासाः पंकप्रभाक्षितौ ।

<sup>(</sup>૭) ખડખડ–એ પ્રમાણે નામ છે. એ સાતે થકી પૂર્વવત્ પ્રતરે પ્રતરે આઠ આઠ પ'કિત-એા નીકળેલી છે. ૨૦૮–૨૦૯.

દરેક દિશામાં સાેળ સાેળ અને દરેક વિદિશામાં પંદર પંદર નરકાવાસાે પહેલા પ્રસ્તરમાં છે. એટલે એમાં સઘળા મળી એકસાે પચવીશ છે. ૨૧૦.

બીજા અને એ પછીના પ્રતરામાં ( આઠે પંકિતએામાં ) એ અકેક એાછા એાછા છે એટલે ગણત્રી ગણતાં બીજા પ્રતરમાં એકસાે સત્તર નરકાવાસ થાય છે. ૨૧૧.

એજ ગણત્રીએ ત્રીજા પ્રતરમાં એકસા નવ, ચાથામાં એકસા એક, પાંચમામાં ત્રાણું, છઠ્ઠામાં પંચ્યાસી અને સાતમામાં સત્યાતેર નરકાવાસા થાય છે.

એમ સાતે પ્રતરાના મળીને સાતસાને સાત 'પંક્તિગત' નરકાવાસા થયા. ૨૧૨–૨૧૩. વળી ત્યાં બીજા 'પુષ્પાપકીર્ણું ક' નરકાવાસા છે એએાની સંખ્યા નવ લાખ નવાર્શું હજાર અસાને ત્રાણું છે. ૨૧૪.

એટલે કુલ થઇને, પંકપ્રભાપૃશ્વીમાં દશ લાખ નરકાવાસા શ્રીજિનભગવાનના વચના-નુસાર કહ્યા છે. ૨૧૫.

इत श्रारभ्य नो पीडा परमाधार्मिकोद्भवाः ।
ततोऽस्यां द्विविधा एव च्रेत्रजाश्च मिथःकृताः ॥ २१६ ॥
परमेताः प्राक्तनाभ्योऽनन्तानन्तगुणाधिकाः ।
तीव्राः तीव्रतराः तीव्रतमाः चानुक्रमाद्धः ॥ २१७ ॥
तत्राप्यत्रोपरितनप्रतरेषु बहुष्वपि ।
उष्णा स्तोकेष्वधःस्थेषु शीता च च्रेत्रवेदना ॥ २१८ ॥
उष्णोषु च नरकेषु नारकाः शीतयोनयः ।
नरकेषु च शीतेषु नारकाः उष्णयोनयः ॥ २१९ ॥
सर्वेष्विप नरकेषु ज्ञेय एवं विपर्ययः ।
नारकोत्पत्तिदेशान्यचेत्रयोः सोऽतिदुःखदः ॥ २२० ॥
हैमत्रिषष्टिचरिते सप्तमपर्वणि त्वत्रापि परमाधार्मिककृता वेदना उक्ता ।
तथाहि— सिंहादिरूपैः विकृतैः तत्र शम्बूकरावणौ ।

तथाहि सिहादिरूपैः विक्वतैः तत्र शम्बूकरावणी । लक्ष्मणेन समं ऋष्टौ युद्ध्यमानौ ददर्श सः ॥ १ ॥ नैवं वो युद्ध्यमानानां दुःखं भावीति वादिनः । परमाधार्मिकाः कुद्धा श्राग्निकुंडेषु तात्र्यधुः ॥ २ ॥

આ અને આ પછીની સર્વ નરકપૃથ્વીમાં 'પરમાધામીકૃત ' વેદના નથી. ફક્ત • ક્ષેત્ર-વેદના ' અને 'પરસ્પરકૃત વેદના ' એમ બે જ પ્રકારની છે. ૨૧૬.

પરંતુ એ વેદના યે પૂર્વની વેદના કરતાં અનંત અનંત ગણી છે. અને એ પણ નીચે નીચે જઇએ છીએ તેમ તેમ અનુક્રમે તીવ્ર, વધારે તીવ્ર અને અત્યન્ત તીવ્ર થતી જાય છે. ૨૧૭.

એમાં યે વળી **ઉપરના** ઘણા પ્રસ્તટામાં ' ક્ષેત્રવેદના ' **ઉષ્ણુ** છે; જ્યારે **નીચેના** થાડા પ્રસ્તટામાં એ **શીત** છે. ૨૧૮.

શીત્રયાનિવાળાના આવાસા ઉપ્ણુ છે અને ઉપ્ણુયાનિવાળાના આવાસા શીત છે. ૨૧૯.

સવે<sup>લ</sup> નરકામાં, નારકાના ઉત્પત્તિસ્થાન અને આવાસનાં ક્ષેત્ર વચ્ચે આમ વૈપરીહ્ય છે; અને એ અત્યંત દુ:સહ છે. ૨૨૦.

હેમચંદ્રાચાર્ય વિરચિત ત્રિશષ્ટિશલાકાપુરૂષ ચરિત્રમાં તો, આ પંકપ્રભાપૃથ્વીના નારકાે-ને પણ પરમાધામીકૃત વેદના છે એમ કહ્યું છે:—જીએાઃ—ત્યાં એણે સિંહ વગેરેનાં રૂપ કરીને

शतं सपादं हस्तानां प्रथमेऽङ्गं द्वितीयके ।
स्यात् षट्चत्वारिंशशतमृनं चतुर्भिरंगुलैः ॥ २२१ ॥
करास्तृतीये षट्षष्टिशतं सषोडशांगुलम् ।
सप्ताशीतिशतं तुर्येऽङ्गुलैः द्वादशिभः युतम् ॥ २२२ ॥
श्रष्टाधिके द्वे शते च पंचमेऽष्टांगुलाधिके ।
षष्टे च प्रस्तटे देहमानं हस्तशतद्वयम् ॥ २२३ ॥
एकोनित्रंशता हस्तैः चतुर्भिः चांगुलैः युतम् ।
सप्तमप्रस्तटे देहो हस्ताः सार्द्धं शतद्वयम् ॥ २२४ ॥ युग्मम् ॥
प्रथमप्रस्तटेऽथायुः जघन्यं सप्तसागरी ।
उत्कृष्टा सा त्रिभिः वार्द्धिभागेर्युक्ता च साप्तिकैः ॥ २२५ ॥
द्वितीयप्रस्तटे त्वेषा जघन्या कीर्तिता स्थितिः ।
उत्कृष्टा षट्साप्तिकांशसमेताः सप्तवार्द्धयः ॥ २२६ ॥
तृतीये तु जघन्येषा गदिता परमा पुनः ।
द्वाभ्यां साप्तिकभागाभ्यां संयुक्ता श्रष्ट सागराः ॥ २२७ ॥

લક્ષ્મણની સાથે યુદ્ધ કરતા શમ્બુકને તથા રાવણને જોયા. એટલે એ પરમાધામીએ '' તમે આવી રીતે લડી રહ્યા છે৷ તે৷ તમને કંઇ દુ:ખ થશે નહિં " એમ કહીને એમને અગ્નિકુંડમાં નાખ્યા. ૧–૨

આ પંકપ્રભા નરકના પહેલા પ્રતરમાં **દેહમાન** સવાસા હાથ છે; બીજામાં, એકસા પીસ્તાળીશ હાથ ને વીશ આંગળ છે. ત્રીજામાં, એકસા છાસઠ હાથ ને સાળ આંગળ દેહમાન છે; ચાથામાં એકસા સત્યાશી હાથ ને ખાર આંગળ છે. પાંચમામાં બસા આઠ હાથ ને આઠ આંગળ દેહમાન છે અને છઠ્ઠામાં બસા એાગણુત્રીશ હાથ ને ચાર આંગળ છે. છેલ્લા—સાતમા પ્રસ્તટમાં દેહમાન બસા ને પચાસ હાથ છે. ૨૨૧–૨૨૪.

હવે એના નારકાેની આયુ:સ્થિતિ વિષે.

પંકપ્રભાના પહેલા પ્રતરમાં નારકાેનું આયુષ્ય જઘન્યપણે સાત સાગરાેપમ છે અને ઉત્કૃષ્ટપણે સાત પૂર્ણાંક ત્રણસપ્તમાંશ સાગરાેપમ છે. ૨૨૫.

બીજા પ્રતરમાં નારકાેનું આયુષ્ય જઘન્યપણે સાતપૂર્ણાંક ત્રણ સ'તમાંશ સાગરાેપમ અને ઉત્કૃષ્ટપણે સાતપૂર્ણાંક છ સપ્તમાંશ સાગરાેપમ છે. ૨૨૬.

ત્રીજા પ્રતરમાં નારકાેની આસુષ્યસ્થિતિ જઘન્યત: સાત પૂર્ણાંક છ સ<sup>ર</sup>તમાંશ સાગરાે પમની છે અને ઉત્કર્ષત: આઠ પૂર્ણાંક છે સ<sup>ર</sup>તમાંશની છે. ૨૨૭. श्रष्टाब्धयो द्विभागाढश्याः तुर्ये जघन्यतः स्थितिः ।
पंचिमः साप्तिकैर्मागैः सहाष्टाम्भोधयः परा ॥ २२८ ॥
पंचमे पंचिमर्भागैः सहाष्टिसिन्धवो लघुः ।
एकेन साप्तिकांशेन सहोरक्ष्टा नवार्णवाः ॥ २२९ ॥
षष्टे जघन्या त्वेकांशसंयुक्ता सागरा नव ।
चतुर्भिः साप्तिकैर्मागैः सहोरक्ष्टा नवाब्धयः ॥ २३० ॥
इयमेव जघन्येन सप्तमे स्थितिरास्थिता ।
उरकर्षतः स्थितिश्चात्र जिनैरुकता दशाब्धयः ॥ २३१ ॥
नीला भवेदत्र छेश्या परमोऽविधगोचरः ।
गव्यूतद्वयमध्यर्षं गव्यूतद्वितयं लघुः ॥ २३२ ॥
उरपत्तेश्चयवनस्यापि नारकाणामिहान्तरम् ।
मासमेकं भवेज्ज्येष्टं जघन्यं समयाविध ॥ २३३ ॥

## इति पंकप्रभाष्ट्रियवी ॥ ४ ॥

ચાથા પ્રતરમાં જઘન્ય સ્થિતિ આઠ પૂર્ણાંક બે સ<sup>પ</sup>તમાંશ સાગરાપમની છે અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ આઠ પૂર્ણાંક પાંચ સ<sup>પ</sup>તમાંશ સાગરાપમની છે. ૨૨૮.

પાંચમા પ્રતરમાં એ નારકાેની સ્થિતિ જઘન્યત: આઠ પૂર્ણાંક પાંચ સપ્તમાંશ સાગરાેપમની છે અને ઉત્કર્ષતઃ નવ પૂર્ણાંક એક સપ્તમાંશ સાગરાેપમની છે. ૨૨૯.

છઠ્ઠા પ્રતરમાં એમનું જઘન્ય આયુષ્ય નવપૂર્ણાંક એક સ<sup>ા</sup>તમાંશ, અને ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય નવ પૂર્ણાક ચાર સ<sup>ા</sup>તમાંશ સાગરાપમનું છે. ૨૩૦.

સાતમા પ્રતરમાં એએાની સ્થિતિ જઘન્યત: નવ પૃર્ણાં ક ચાર સપ્તમાંશ સાગરાપમ અને ઉત્કર્ષત: દશ સાગરાપમ પ્રા છે. ૨૩૧.

આ નરકપૃથ્વીના નારકાેની ' લેશ્યા ' નીલ છે.

એમનું અવધિજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર ઉત્કર્ષત: અહી ગાઉ અને જઘન્યત: બે ગાઉ છે. ૨૩૨.

એ નારકાેના ઉત્પત્તિસમય અને ચ્ચવનકાળ વચ્ચેનું અન્તર ઉત્કર્ષત: એક માસ અને જઘન્યત: એક સમયમાત્ર છે. ૨૨૩.

એ પ્રમાણે પંકપ્રભાનામની નરકપૃશ્વીનું સ્વરૂપ કહ્યું. (૪)

श्रथ रिष्टाभिधा पृथ्वी पंचमी परिकीर्त्त्यते ।
या धूमरूपबाहुल्याध्यूमप्रभेति गोत्रतः ॥ २३४ ॥
वलयस्येह विष्कंभः प्रथमस्य प्ररूपितः ।
योजनस्य तृतीयांशसंयुता सप्तयोजनी ॥ २३५ ॥
द्वितीयवलये सार्द्वपंचयोजनविस्तृतिः ।
तृतीये च द्वादशांशैर्दशिभः सह योजनम् ॥ २३६ ॥
इत्येवं पंचदशिभयोंजनेश्च समन्ततः ।
स्यादलोकः तृतीयांशन्यूनैः धूमप्रभान्ततः ॥ २३७ ॥
श्रष्टादशसहस्राद्वयस्योजनसंमितम् ।
बाहल्यमस्यामुदितमुदितामितवाङ्मयैः ॥ २३८ ॥
मुक्त्वा सहस्रमेकैकं प्राग्वदत्राप्युपर्यधः ।
मध्येऽत्र षोडशसहस्राद्वययोजनस्रक्षेते ॥ २३९ ॥
भवन्ति प्रस्तटाः पंच तेषां प्रत्येकमन्तरम् ।
योजनद्विशती सार्धा सहस्राः पंचविंशतिः ॥ २४० ॥ युग्मम् ॥

હવે 'રિષ્ટા ' નામની પાંચમી નરક, જે (ત્યાં ) ધુમાડાની અહેાળતાને લઇને 'ધૂમપ્રભા ' ને નામે એાળખાય છે એનું નિરૂપણ કરીએ. ૨૩૪.

આ રિષ્ટામાં પણ ત્રણ વલય છે. તેમાં પહેલા વલયના વિષ્કંભ સાત પૂર્ણાંક એક તૃતી-યાંશ યાજનના છે; બીજાના સાડાપાંચ યાજન :પ્રમાણ છે અને ત્રીજાના એક પૂર્ણાંક પાંચ ષષ્ટાંશ યાજન પ્રમાણ છે. એ પ્રમાણે ચાૈદ પૂર્ણાંક બે તૃતીયાંશ યાજને આ ધૂમપ્રભાના ત્રીમાડા પૂરા થાય છે. અને પછી ત્યાંથી ક્રતો 'અલાક' છે. ૨૩૫–૨૩૭.

અનન્તજ્ઞાનના ધણી–કેવલજ્ઞાનીઓ ભાખી ગયા છે કે આ નરકપૃથ્વીમાં જાડાઇ એક લાખ ને અઠાર હજાર ચાજન જેટલી છે. ૨૩૮.

સર્વ નરકપૃથ્વીની જેમ અહિં પણ ઉપરના ને હેઠળના હજાર હજાર ચાેજન મૂકીને મધ્યના એક લાખ સાેળ હજાર ચાેજન જેટલા પ્રદેશમાં પાંચ પ્રતર છે; અને એએા પ્રત્યેક પચવીશ હજાર બસાે પચાસ ચાેજનને અન્તરે આવેલા છે. ૨૩૯–૨૪૦.

तेषु प्रत्येकमेकेकः कथितो नरकेन्द्रकः । खातः तमः भ्रमः चान्धः तथांधतमसोऽपि च ॥ २४१ ॥ प्रतिप्रतरमेभ्यश्च निर्गता श्रष्ट पंकतयः ।

चतस्रो दिग्गताः तद्वत् चतस्रः स्युः विदिग्गताः ॥ २४२ ॥

दिक्पंक्तिषु नव नव भवन्ति नरकाश्रयाः । परास्वष्टाष्ट सर्वाग्रमाद्ये एकोनसप्ततिः ॥ २४३ ॥

प्रतिप्रतरमेकैकहीना श्रष्टापि पंक्तयः।
ततो द्वितीये पांक्तेया एकषष्टिः प्ररुपिताः॥ २४४॥
तृतीये च त्रिपंचादात् तुरीये प्रस्तटे पुनः।
पंचचत्वारिंशदेव सप्तत्रिंशच्च पंचमे ॥ २४५॥

एवं पंक्तिगताः सर्वे द्विशती पंचषिटयुक् । शेषाः पुष्पावकीर्णास्तु लक्तयोद्धितयं तथा ॥ २४६ ॥

सहस्रा नवनवतिः शतानि सप्त चोपरि । पंचित्रंशदिति त्रीणि लक्षाणि सर्वसंख्यया ॥ २४७॥ युग्मम् ॥

દરેક પ્રતરમાં વળી અકેક નરકેન્દ્ર છે. એટલે પાંચેમાં પાંચ થયા—એએાનાં (૧) ખાત, (૨) તમસ્, (૩) ભ્રમ, (૪) અન્ધ અને (૫) અન્ધતમસ—એવાં નામ છે. ૨૪૧.

એ પાંચે થકી દરેક પ્રતરે આઠ આઠ પંકિતએ। નીકળેલી છે: ચાર દિગ્ગત અને ચાર વિદિગ્ગત. ૨૪૨.

હિગ્ગત પંકિતએામાં નવનવ નરકાવાસ અને વિદિગ્ગત પંકિતએામાં આઠ આઠ નરકા-વાસ છે. એટલે કુલ થઇને આ ધૂમપ્રભાના પહેલા પ્રતરમાં એાગણાતેર નરકાવાસા થયા. ૨૪૩.

બીજા અને તે પછીના પ્રતરમાં દરેક પંકિતમાં એક નરકાવાસ એછો એછો થતો આવે છે. એ હિસાબ બીજા પ્રતરમાં પંકિતગત નરકાવાસ એકસડ છે; ત્રીજા પ્રતરમાં ત્રેપન છે; ચાથામાં પીસતાળીશ અને પાંચમામાં સાડત્રીશજ છે. ૨૪૪–૨૪૫.

એ પ્રમાણું સર્વ પ્રતરમાં મળીને અસા પાંસક **પાંકિતગત** નરકાવાસ થયા. વળી બી**જા** પુ**ષ્પાવકીણું** નરકાવાસા પણ છે અને એમની સંખ્યા બે લાખ નવાણું હજાર સાતસા ને પાંત્રીશ છે. એટલે આ ધ્મપ્રભામાં સર્વ મળી એક ંદર ત્રણ લાખ નરકાવાસા થાય છે. **૨**૪૬–૨૪૭.

यंकप्रभावद्विज्ञेया द्विधा पीडात्र किन्त्विह । स्तोकेषु नरकेषूष्णा शेषेषु शीतवेदना ॥ २४८ ॥

कराणां द्विशती सार्द्धा प्रथमे प्रस्तटे तनुः । द्वितीये त्रिशती द्वादशोत्तराः द्वादशांग्रलाः ॥ २४९ ॥ हस्ताः तृतीये त्रिशती पंचसप्तितसंयुता । सार्धसप्तित्रंशदाढचा तुर्ये चतुःशती कराः ॥ २५० ॥ शतानि पंच हस्तानां पंचमे प्रस्तटे जिनैः । पंचमज्ञानपटुभिः तनुमानं निरूपितम् ॥ २५१ ॥

दशाब्धयो जघन्येन प्रथमप्रस्तटे स्थितिः ।
उत्कृष्टा च पंचभागीकृतस्य जलधेः किल ॥ २५२ ॥
युक्ता द्वाभ्यां विभागाभ्यामेकादश पयोधयः ।
एषैव च जघन्येन द्वितीयप्रस्तटे भवेत् ॥ २५३ ॥ युग्मम् ॥
ज्येष्टा चात्र युता भागैश्चतुर्भिर्द्वादशाब्धयः ।
इयमेव जघन्येन तृतीयप्रतरे स्थितिः ॥ २५४ ॥
उत्कर्षतस्तृतीये च स्युः चतुर्दश वार्द्धयः ।
पंचभागीकृतस्याब्धेः भागेनैकेन संयुताः ॥ २५५ ॥

અહિં ' વેદના ' તેા પંકપ્રભાનરકવત્ એ પ્રકારની છે; પરંતુ એ ( વેદના ) થાડા નરકા-વાસમાં ઉષ્ણ છે અને ઝાઝામાં શીત છે. ૨૪૮.

હવે એ નરકના જવોના દેહમાન વિષે.

પંહેલા પ્રતરમાં એએાનું દેહમાન અસાે પચાસ હાથ છે; બીજામાં ત્રણુસાે ખાર **હાથ ને** ખાર આંગળ છે; ત્રીજામાં ત્રણુસાે પંચાતેર હાથ; ચાેથામાં ચારસાે ને સાડી સાડત્રીશ હાથ અને પાંચમા પ્રતરમાં પાંચસાે હાથ છે—એમ કેવળજ્ઞાની જિનપ્રભુનાં વચન છે. ૨૪૯–૨૫૧.

હવે એ જવાનાં આયુષ્ય વિષે.

પહેલા પ્રતરમાં જઘન્ય દશ સાગરાપમની આયુસ્થિતિ છે; અને ઉત્કૃષ્ટી અગ્યારપૂર્ણા કે એ પંચમાંશ સાગરાપમની છે. એટલીજ બીજા પ્રસ્તટમાં જઘન્ય સ્થિતિ છે અને ઉત્કૃષ્ટ ખાર પૂર્ણા ક ચાર પંચમાંશ સાગરાપમની છે. ત્રીજા પ્રતરમાં એટલીજ એટલે બાર પૂર્ણા ક ચાર પંચમાંશ સાગરાપમની છે. જ્યારે ચાદ પૂર્ણા ક એક પંચમાંશ સાગરાપમની

एवा लघुश्चतुर्थे स्यादुक्तृष्टात्र स्थितिः पुनः ।
त्रिभिः पूर्वोदितैर्भागैर्युताः पंचदशाब्धयः ॥ २५६ ॥
पंचमेंशत्रयोपेता लघुः पंचदशाब्धयः ।
उत्कृष्टा च सप्तदश संपूर्णा जलराशयः ॥ २५७ ॥
केषांचिदाद्यप्रतरे नारकाणां भवेदिह ।
नीललेश्या यदुत्कर्षादप्यस्याः स्थितिराहिता ॥ २५८ ॥
पल्योपमासंख्यभागाधिका दश पयोधयः ।
ततोऽधिकस्थितीनां तु तेषां कृष्णीव केवलम् ॥२५९॥ युग्मम्॥

गव्यूतद्वयमुरकृष्टो भवेदवधिगोचरः । जघन्यतस्तु गव्यूतं सार्द्धमुक्तोऽत्र पारगैः ॥ २६० ॥ व्यवनोरपत्तिविरहो नारकाणां भवेदिह । मासयोद्वयमुरकर्षाज्ञघन्यात्समयावधिः ॥ २६१ ॥

इति धूमप्रभाष्ट्रथ्वी ॥ ५ ॥

मघाभिधाऽथ पृथिवी षष्टी स्पष्टं निरूप्यते । तमसामतिबाहुल्याचा गोत्रेख तमःप्रभा ॥ २६२ ॥

ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. ચાથા પ્રસ્તટમાં એટલી જ જઘન્ય સ્થિતિ છે અને પંદર પૂર્ણાંક ત્રણુ પંચ-માંશ સાગરાપમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. પાંચમા પ્રસ્તટમાં વળી પંદર પૂર્ણાંક ત્રણુ પંચમાંશ સાગરાપમની જઘન્ય અને પૂરેપૂરા સત્તર સાગરાપમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. ૨પ૨-૨પ૭.

આ નરકના જીવાની લેશ્યાના સંખંધમાં એટલું કહેવાનું છે–પહેલા પ્રતરમાં **કેટલાકની** 'નીલલેશ્યા ' છે કેમકે એ નીલલેશ્યાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પણ ' દશ સાગરાપમ ને એક પક્યાે-પમના અસંખ્યમા ભાગ ' કહી છે. માટે એ કરતાં અધિક જેમની સ્થિતિ હાય એઓની તાે કેવળ કૃષ્ણુ લેશ્યા જ છે. રપ૮–૨પ૯.

આ નરકમાં અવધિજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર ઉત્કૃષ્ટત: બે ગાઉનું છે; અને ઓછામાં એાધ્યું દોઢ ગાઉનું કહ્યું છે. ૨૬૦.

આ નરકના જીવાના વ્યવન અને ઉત્પત્તિ વચ્ચેનું અંતર વધારેમાં વધારે એ માસનું છે, અને એાછામાં એાછું એક સમયનું છે. ૨૬૧.

એ પ્રમાણે ધૂમપ્રભા પૃથ્વીનું સ્વરૂપ કહ્યું. (પ)

હવે 'મઘા 'નામની છઠ્ઠી નરક, કે જે ત્યાં તમસ્ એટલે અન્ધકાર અતિશય હાેવાને લીધે 'તમ:પ્રભા 'ના નામથી એાળખાય છે તેનું નિરૂપણ કરીએ. ૨૬૨. तृतीयांशोनितान्यष्टौ योजनानि घनोदधेः। वलये विस्तृतिः षट् च पादोनानि द्वितीयके ॥ २६३ ॥ योजनं योजनस्य द्वादशभागीकृतस्य च । भागा एकादशेत्युक्ता तृतीये वलये मितिः ॥ २६४ ॥ योजने पंचदशभिस्तृतीयभागसंयुतैः। भवत्येवमलोकश्च मघापर्यन्तभागतः ॥ २६५ ॥

लचमेकं योजनानां सषोडशसहस्रकम् । वाहल्यमस्यां निर्दिष्टं प्राग्वदत्राप्युपर्यधः ॥ २६६ ॥ मुक्त्वा सहस्रमेकैकं मध्ये स्युः प्रस्तटास्त्रयः । सहस्राणि द्विपंचाशत् सार्द्धान्येतेषु चान्तरम् ॥ २६७ ॥ युग्मम् ॥ हिमवाईललञ्जकाः त्रयोऽमी नरकेन्द्रकाः । क्रमात् त्रिषु प्रस्तटेषु प्राग्वदेभ्योऽष्ट पंक्तयः ॥ २६८ ॥

दिइयपंक्तिषु चत्वारः चत्वारः नरकालयाः । त्रयः त्रयः विदिक्ष्वेवमेकोनत्रिंशदादिमे ॥ २६९ ॥

આ 'તમ:પ્રભા' ને પણુ ત્રણુ વલય છે. તેમાંના પહેલાના ( ઘનાેદધિના વલયના ) વિષ્કંભ સાત પૂર્ણાંક બે તૃતીયાંશ યાજન છે; બીજાના પાણા છ યાજન છે; અને ત્રીજાના, એક પૂર્ણાક દશ અગ્યારાંશ યાજન છે. ૨૬૩–૨૬૪.

એ હિસાબે પંદરપૂર્ણાંક એક તૃતીયાંશ ચાજને 'મઘા ' નાે સીમાઉા પૃરા થયાે. ત્યાંથી આગળ કરતાે 'અલાેક ' છે. ૨૬૫.

હવે એની જાડાઈ એક લાખ સાળ હજાર ચાજન પ્રમાણ છે. એમાં પણ પૂર્વવત્ હેઠળ ઉપરના હજાર હજાર ચાજન મૂકીને મધ્યના (એક લાખ ચાદ હજાર ચાજન પ્રમાણ) ભાગમાં ત્રણ પ્રતર છે; જેઓનું અન્તર એક–ખીજા વચ્ચે સાડીખાવન હજાર ચાજનનું છે. ૨૬૬–૨૬૭.

ત્રણેમાં થઇને, (૧) હિમ, (૨) વાર્દલ અને (૩) લલ્લક નામના ત્રણ નરકેન્દ્ર છે. અને એ પ્રત્યેક થકી, પૂર્વવત્ આઠ પંક્તિઓ નીકળેલી છે. ૨૬૮.

ચારે દિશાએાના ચાર ચાર થઇને સાળ, અને ચારે વિદિશાએાના ત્રણુ ત્રણુ થઇને ખાર એમ અઠ્યાવીશ, તથા એક નરકેન્દ્રનાે મળીને કુલ એાગણત્રીશ આવાસા પહેલા પ્રસ્તટમાં છે. ૨૬૯.

द्वितीयादिषु चैकैकहीना श्रष्टापि पंकतयः।
एवं द्वितीयप्रतरे पांक्तेया एकविंदातिः॥ २७०॥
त्रयोदश तृतीये स्युः त्रिषष्टिः सर्वसंख्यया।
मघायां पंक्तिनरकाः शेषाः पुष्पावकीर्याकाः॥ २७१॥
सहस्रा नवनवतिः शतानि नव चोपरि।
द्वातिंशदित सर्वाग्रं लच्चं पंचोनमाहिताः॥२७२॥ विशेषकम्॥

द्वेधात्र वेदना किन्तु शीतैव चेत्रवेदना ॥

मिथःकृता वेदनाश्च विना प्रहरणैरिह ॥ २७३ ॥

मघामाघवतीजाताः शस्त्राणि न हि नारकाः ।

विकुर्वितुं शक्नुवन्ति तथा भवस्वभावतः ॥ २७४ ॥

ततः प्रहरणाभावात् मिथोऽङ्गेषु प्रवेशितैः ।

वज्रतंडकुंथुरुपैः पीडयन्ति विकुर्वितैः ॥ २७५ ॥

#### तथोक्तं जीवाभिगमे।

# छसत्तमासु गां पुढवीसु नेरइया महंताइं लोहियकुंथुरूवाइं वयरमय-तुंडाइं गोमयकीडसमागाइं विउव्वित्ता श्रन्नमन्नस्स कायं समतुरंगेमागा

બીજા અને તે પછીના-ત્રીજા પ્રસ્તટમાં, આઠે પંક્તિએ ' અકેક એાછા આવાસવાળી ' છે. એ ગણત્રીએ બીજા પ્રસ્તટમાં એકવીશ અને ત્રીજામાં તેર ' પંક્તિગત ' નરકાવાસા છે. એટલે ત્રણ પ્રસ્તટવાળી આ નરકમાં કુલ ત્રેસઠ ' પંકિતગત ' નરકાવાસા થયા. વળી બીજા ' પુષ્પાવકીર્ણું ' આવાસા છે એમની સંખ્યા ' નવાણું હજાર નવસા અત્રીશ ' છે. એટલે આ નરકમાં એક દર નરકાવાસા નવાણું હજાર નવસા ને પંચાણું થયા.—એક લાખમાં પાંચ એાછાં રહ્યાં. ૨૭૦–૨૭૨.

અહિં 'વેદના ' છે પ્રકારની છે: (૧) ક્ષેત્રવેદના અને (૨) પરસ્પરકૃત વેદના. એમાં 'ક્ષેત્રવેદના 'અહિં શીત જ છે. વળી બીજી 'પરસ્પરકૃત ' છે તે પ્રહરણ એટલે શસ્ત્રો વગરની છે; કેમકે 'મઘા ' અને 'માઘવતી 'નરકાના નારકા શસ્ત્રો વિકુલી શકતા નથી. કેમકે એવા ભવસ્વભાવ છે. આમ એમની પાસે શસ્ત્રો નથી. એટલે એએા વજના મુખવાળા કંથવાના રૂપ કરી એક બીજાના શરીરમાં પેસીને પીડા કરે છે. ૨૭૩–૨૭૫.

આ સંઅંધમાં જીવાભિગમસૂત્રમાં આ પ્રમાણે ઉલ્લેખ છે:—છઠ્ઠી સાતમી નરકપૃથ્વીમાં નારકા મહાટા, રક્ષ્યવર્ણ અને વજસમાન મુખવાળા, છાણના કીડા જેવા કંચવાના રૂપ २ खाएमाणा २ सयपोरा किमिया इव दालेमाणा २ अन्तो २ अगुपिव-समाणा वेयणं उइरेंति ॥ अत्र समतुरंगेमाणा २ इति समतुरंगायमाणा अश्वा इव अन्योन्यमारोहन्त इत्यर्थः । सयपोरा किमियत्ति शतपर्वक्रमयः इज्जुक्रमयः ॥

> प्रथमप्रस्तटे हस्ताः शतानि पंच भूघनम् । शतानि सप्त सार्द्धानि द्वितीयप्रस्तटे तनुः ॥ २७६ ॥

सहस्रं पाण्यः पूर्णाः तृतीयप्रस्तटे वपुः ।

स्थितिः जघन्या प्रथमे स्यात् सप्तदश वार्द्धयः॥ २७७॥

त्रिभागीकृतपाथोधेः भागद्वयसमन्विताः ।

उस्कर्षतः स्थितिश्वाद्यप्रस्तटेऽष्टादशाब्धयः ॥ २७८ ॥ युग्मम् ॥

द्वितीये लघुरेषैव ज्येष्ठा विंशतिरब्धयः।

वार्डेस्त्रिधा खंडितस्य भागेनैकेन संयुताः ॥ २७९ ॥

इयमेव जघन्येन तृतीयप्रस्तटे स्थितिः।

उत्कर्षतश्च सम्पूर्णा द्वाविंशतिपयोधयः ॥ २८० ॥

લઇને એક બીજાના શરીરને ઘાડાની જેમ ચઢી ચઢીને ખાતા ખાતા તથા શેરડીના કીડાની જેમ કેાતરતા કેાતરતા અંદર ઉંડા પેત્રીને 'વેદના' ઉપજાવે છે. ( समतुरंगेमाणा समतुरंगेमाणा केटेंदे " એક બીજાના ' ઘાડા ' કરીને " એમ અર્થ છે. અને सयपोहा किमिया ने। ' શત- પર્વ-શેરડી-ના કૃમિ ' એવા અર્થ છે. )

આ નરકમાં પહેલા પ્રસ્તટમાં, **દેહમાન** પાંચસાે હાથ છે; બીજા પ્રસ્તટમાં સાતસાે પ ચાસ હાથ છે અને ત્રીજામાં પૂરા હજાર હાથ છે. ૨૭૧–૨૭૭.

વળી આચુષ્યની સ્થિતિ, પહેલા પ્રતરમાં **જઘન્ય** સતર પૂર્ણોક એ તૃતીયાંશ સાગરા-પમ જેટલી છે; જ્યારે **ઉત્કર્ષથી** અઢાર સાગરાપમ પ્રમાણ છે. ૨**૭**૭–૨૭૮.

બીજા પ્રસ્તટમાં આયુષ્ય સ્થિતિ જઘન્ય એટલીજ એટલે અઢાર સાગરાપમની છે, પરન્તુ ઉત્કૃષ્ટ એટલે વધારેમાં વધારે વીશ પૃર્શાંક એક તૃતીયાંશ સાગરાપમની છે. વળી ત્રીજા પ્રસ્તટમાં જઘન્ય સ્થિતિ એટલીજ છે; પણ વધારેમાં વધારે 'પૂરા બાવીશ સાગરા પમ 'ની છે. ૨૭૯–૨૮૦. श्रवधे र्विषयो ज्येष्टः सार्धगव्यूतसिमतः । लघीयांश्चेकगव्यूतमानः प्रोक्तोऽत्र तात्त्विकः ॥ २८१ ॥ श्रन्तरं मरणोत्पत्त्योर्जघन्यं समयावधि । चतुष्टयं च मासानामुत्कृष्टं तन्निरूपितम् ॥ २८२ ॥ इति तमःप्रभापृथ्वी ॥ ६ ॥

श्रथ माघवती नाम्ना सप्तमी कथ्यते मही।
या घोरध्वान्तरूपत्वात् गोत्रात् तमस्तमःप्रभा॥ २८३॥
प्रथमे योजनान्यष्टौ द्वितीये योजनानि षट्।
तृतीये द्वे योजने च वलयाततयः क्रमात्॥ २८४॥
एवं षोडशिमः पूर्णैर्योजनैर्जिनभानुभिः।
तमस्तमायाः पर्यन्तादलोकः परिकीर्त्तितः॥ २८५॥

लज्ञमेकं योजनानां सहस्रेरष्टिभः सह । बाहल्यमस्यामादिष्टमत्र चोपर्यधः पृथक् ॥ २८६ ॥ द्विपंचाशत् सहस्राणि सार्द्धान्युन्मुच्य मध्यतः । एक एव प्रस्तटः स्यात् सहस्रत्रितयोन्नतः ॥ २८७ ॥ युग्मम् ॥

આ નારકીના જીવાના અવધિજ્ઞાનના વિષય જઘન્યત: એક ગાઉના અને ઉત્કર્ષત: દોઢ ગાઉના છે–એમ તત્વજ્ઞાનીઓનું વચન છે. ૨૮૧.

એમના વ્યવન અને ઉત્પત્તિ વચ્ચેનું અંતર એાછામાં એાછું 'એક સમયનું ' અને વધારેમાં વધારે 'ચાર માસનું ' છે. ૨૮૨.

એ પ્રમાણે તમ:પ્રભા નરકનું સ્વરૂપ કહ્યું. ( ર )

હવે 'માઘવતી' નામની સાતમી નરકપૃથ્વી, કે જે ત્યાં રહેલા અતિશય ઘાર અંધકારને લઇને ' તમસ્તમ:પ્રભા ' કહેવાય છે એનું નિરૂપણ કરીએ. ૨૮૩.

એના પણ ત્રણ 'વલય' છે. એમાંનું પહેલું આઠ ચાજનનું, બીજીં છ ચાજનનું અને ત્રીજું એ ચાજનનું છે. ૨૮૪.

એ હિસાએ આ નરકના પુરા સાળ ચાજને સીમાઉા પૂરા થાય છે. ત્યાંથી પછી ફરતા 'અલાેક' છે. ૨૮૫.

એ નરકની જાડાઇ એક લાખ આઠ હજાર ચાજનની છે. તેમાંથી, પૂર્વવત્ હેઠળ તથા

लक्षयोजनविस्तारः तन्मध्ये नरकेन्द्रकः । श्रप्रतिष्टानको नाम्ना तस्मात्प्राग्वचतुर्दिशम् ॥ २८८॥ एकैको नरकावासः त्र्यस्रो भृरिभयंकरः । श्रसंख्ययोजनायामविष्कम्भपरिधिः स्मृतः ॥ २८९ ॥ युग्मम् ॥

तथाहि। प्राच्यां कालः प्रतीच्यां च महाकाल इति स्मृतः। महारोरूरुत्तरस्यां रोरुः दक्षिणतो भवेत्॥ २९०॥ विदित्तु चात्र नैकोऽपि तत्पंक्तीनां परिच्वयात्। प्रतरोऽयं यदेकोनपंचाशत्तम श्राहितः॥ २९१॥

> तमःप्रभावद्विज्ञेया द्विविधात्रापि वेदना । सर्वोत्क्रष्टा तीव्रतमाऽनन्तघ्ना सर्वतोऽपि हि ॥ २९२ ॥

देहमानं भवेदत्र सहस्रद्वितयं कराः । स्वाभाविकं क्वत्रिमं तु सर्वत्र द्विग्रग्ं भवेत् ॥ २९३ ॥

द्वाविंशतिः जलधयः स्थितिरत्र जघन्यतः । उत्कर्षतस्तु सम्पूर्णाः त्रयिद्धशत्पयोधयः ॥ २९४ ॥

ઉપર સાડીબાવન સાડીબાવન હજાર યેાજન મૂકીને, મધ્યમાં એક્જ ત્રણ હજાર યેાજન ઉંચા પ્રસ્તટ છે. એમાં લાખ યેાજન વિસ્તૃત 'અપ્રતિષ્ટાન' નામનાે એક નરકેન્દ્ર છે. એ નરકેન્દ્ર થકી પૂર્વવત્ ચાદિશ અકેક નરકાવાસ કહ્યો છે. તે ત્રિકાેણાકારે છે, બહુ ભયંકર છે અને એની લંબાઈ, પહાળાઈ તથા ઘેરાવા અસંખ્ય યાજન છે. ૨૮૬–૨૮૯.

એએ ચાર દિશાના ચાર છે. એમનાં નામઠામ આ પ્રમાણે છે: (૧) પૂર્વ દિશામાં 'કાળ' નામના, (૨) પશ્ચિમમાં 'મહાકાળ' નામના, (૩) ઉત્તરમાં 'મહારારે' નામના, અને દક્ષિણમાં 'રાેર્ર' નામના. ૨૯૦.

અહિં ' વિદિશા ' માં એક પણ નરકાવાસ નથી કેમકે હવે વિદિશામાં પંક્તિ અધ થઇ ગઇ. કેમકે આ એાગણુપચાસમા પ્રસ્તટ છે. ૨૯૧.

અહિં પણ તમ:પ્રભાવત બે પ્રકારની વેદના છે. એ વળી સર્વોત્કૃષ્ટ, અત્યંતતીવ અને અનન્તગણી છે. ૨૯૨.

અહિ સ્વાભાવિક દેહમાન બે હજાર હાથ છે. અને કૃત્રિમ એથી બમણું છે. ૨૯૩. અહિ આયુષ્યસ્થિતિ જઘન્ય એટલે એાછામાં એાછી બાવીશ સાગરાપમની છે, અને વધારેમાં વધારે પુરા તેત્રીશ સાગરાપમની છે. ૨૯૪.

18

नारकोद्वर्त्तनोत्पत्तिविरहोऽत्र जघन्यतः । समयं यावदुरकर्षात् षण्मासाविधराहितः ॥ २९५ ॥ गव्यूतं च तदर्धं चोरकर्षाज्ञघन्यतः क्रमात् । श्रवधेर्विषयः प्रोक्तो जिनैः दृष्टजगञ्जयैः ॥ २९६ ॥

श्रथासु येषां जीवानां येश्च संहननेर्गतिः।
लिब्पश्चाभ्यो निर्गतानां या स्यात्तरसर्वमुच्यते ॥ २९७ ॥
संमूर्छिमा हि तिर्यंच उत्कर्षात् प्रथमां क्षितिम्।
यावदुत्पद्यन्त एते न द्वितीयादिषु ध्रुवम् ॥ २९८ ॥
तत्राप्येषां दशाब्दानां सहस्राणि स्थितिः लघुः।
ज्येष्ठा पल्यासंस्यभागो भवेन्नातः परा पुनः॥ २९९ ॥
उत्पद्यमानाश्चेतेऽत्र प्राग्जन्मबोधिमांद्यतः।
श्रपर्याप्तत्वे लभन्ते ह्यव्यक्तमपि नावधिम् ॥ ३०० ॥

## तथाह जीवाभिगमे । नेरइया श्रच्छेगइया दुश्रन्नाणि श्रच्छेगइया तिश्रन्नाणि ॥

અહિં નારકાેના ચ્યવન અને ઉત્પત્તિ વચ્ચેનું અન્તર જઘન્યત: 'એકસમયનું 'અને ઉત્કર્ષત: ' છમાસનું ' છે. ૨૯૫.

ત્રણે જગતને હસ્તામલવકત્ જોઇ રહેલા જિનભગવાને, એ નારકોના અવધિના વિષય જઘન્યત: અરધા ગાઉના અને ઉત્કર્ષત: એક ગાઊના કહ્યો છે. ૨૯૬.

હવે કયા કયા જીવેા, કયા કયા સંઘયણના આ નરકપૃશ્વીઓમાં આવીને ઉત્પન્ન થાય છે તથા અહિંથીનીકબ્યા પછી એએોને કયી કયી લબ્ધિ થાય છે તે સર્વ વિષે કંઇક કહીએ. ૨૯૭.

સંમૂર્જિમ તિર્થ' ચા ઉત્કર્ષત: પહેલી નરક સુધી ઉત્પન્ન થાય છે; બીજી એકેમાં ઉત્પન્ન થતા નથી. ૨૯૮.

ત્યાં <mark>યે એઓનો સ્થિ</mark>તિકાળ જઘન્યત: દશ હજાર વર્ષ નો હાય છે, અને ઉત્કર્ષત: પલ્યો-પમના અસંખ્યમા ભાગ જેટલાે હાય છે, એથી વધારે હાેતાે નથી. ૨૯૯.

એએા ત્યાં ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે પૂર્વ ભવના જ્ઞાનની મંદતાને લીધે, અપર્યાપ્તપણામાં અબ્યક્ત અવધિજ્ઞાન પણ પામતા નથી. ૩૦૦.

આ સં<mark>બંધમાં જ</mark>ીવાભિગમસૂત્રમાં આ પ્રમાણે ઉલ્લેખ છે:–કેટલાક નારકા ને છે 'અજ્ઞાન 'અને કેટલાકને ત્રણુ 'અજ્ઞાન 'હોય છે.

#### क्षेत्रलोक ] नरकगतिनी पात्रता । एमांथी उद्धार पामेला जीवोनी 'लब्धि '। (१३९)

द्वितीयामेव यावच गर्भजाताः सरीस्रपाः।
तृतीयाविध गच्छन्ति गृधाद्या पापपिचिणः॥ ३०१॥
हमां चतुर्थीमेव याविस्तिहादयश्चतुष्पदाः।
तथोरःपरिसर्पाः तां पंचमीं यावदेव च ॥ ३०२॥
स्त्रियः षष्ठीमेव यावद्यान्ति यावत्तमस्तमाम्।
नरा महारम्भमग्ना मत्स्याद्याश्च जलांगिनः॥ ३०३॥
ससेवार्त्तसंहनना श्राद्यपृथ्वीद्वयाविध।
यान्ति यावतृतीयां च कीलिकांचितभूघनाः॥ ३०४॥
सार्धनाराचाश्चतुर्थीं सनाराचाश्च पंचमीम्।
षष्ठीं यावत्सत्रमृषभनाराचा श्रथ सप्तमीम्॥ ३०५॥
सवज्रर्षभनाराचा एव गच्छन्ति नापरे।
नरके गच्छतामेषामेषोत्कर्षाद्भवेद्गतिः॥ ३०६॥
श्राद्यद्माद्यप्रतरे सर्वेषां सा जघन्यतः।
जघन्योरकृष्ट्योर्मध्ये मध्यागितरनेकधा॥ ३०७॥

ગર્ભજ સર્પો બીજી નરક સુધી અને ગીધ આદિ પાપી પક્ષિએા ત્રીજી નરક સુધી જાય છે. સિંહુ વગેરે ચાપગા પ્રાણીએા ચાથી નરક સુધી જાય છે અને ઉર:પરિસર્પ એટલે પેટે ગ્રાલનારાએા યાવત્ પાંચમી નરક સુધી જાય છે. ૩૦૧–૩૦૨.

સ્ત્રીએા યાવત્ છઠ્ઠી નરક સુધી જાય છે. મહા આરંભમાં નિમગ્ન એવા માણુસાે તથા મત્સ્ય વગેરે જળચરાે યાવત્ સાતમી નરકસુધી જાય છે. ૩૦૩.

'સેવાર્ત્ત ' સંહનનવાળાએ પહેલી બે નરક સુધી અને ' કીલિકા ' સંહનનવાળાએ યાવત્ ત્રીજી સુધી જાય છે. ' અર્દ્ધનારાચ ' સંઘયણવાળાએ ચાથી નરકસુધી, નારાચ સંઘય ણવાળાએ પાંચમી સુધી, અને ઋષભનારાચ સંઘયણવાળાએ યાવત્ છઠ્ઠી નરક સુધી જાય છે. સાતમીએ તા વજઋષભનારાચ સંઘયણવાળાએ જ જાય છે; બીજા નહિં. ૩૦૬.

આ કહી એ, નરકમાં જવાના હાેય એવાએાની જ ઉત્**કૃષ્ટી** ગતિ છે; પણ એ, પહેલી નરકના પહેલા પ્રસ્તટના સર્વ નારકાેની **જઘન્ય** ગતિ છે.

' જુઘન્ય ' અને ' ઉત્કૃષ્ટ ' ની વચ્ચે 'મધ્યમ' ગતિ છે અને તે અનેક પ્રકારની છે. ૩૦૭.

श्राचाया एव चोद्धृता भवन्ति चक्रवित्तः।

पृथिवीभ्यो न शेषाभ्यस्तथा भवस्वभावतः॥ ३०८॥

एवमाचद्धयादेव बलदेवार्द्धचिक्रणौ।

श्राचत्रयादेव तीर्थंकरा नान्त्यचतुष्ट्यात्॥ ३०९॥

उध्धृताः स्युः केविलनः श्राचपृथ्वीचतुष्ट्यात्।

श्रन्त्यत्रयागतानां तु केविल्यं नैव संभवेत्॥ ३१०॥

चारित्रिणो भवन्त्याद्यपंचकादाद्यषद्कतः।

उध्धृता देशिवरताः स्युः सप्तभ्योऽपि सद्दृद्शः॥ ३११॥

एताश्च लब्धीः प्राक्-बलुप्तपुग्योघा नरकेषु तु।

प्राग्वद्धायुर्वशोत्पन्ना लभन्ते नान्यनारकाः॥ ३१२॥

ये स्युः तीर्थंकरास्तेऽपि प्राग्वद्धनरकायुषः।

पश्चात्तद्धेतुभिः बद्धतीर्थक्वन्नामकर्मकाः॥ ३१३॥

ततो बद्धायुष्कतयाऽनुभूय नारकस्थितिम्।

उद्धृत्य नारकेभ्यः स्युरर्हन्तः श्रेणिकादिवत्॥ ३१४॥

જે ચક્રવર્તી એ થાય છે તે પહેલી નરકમાંથી જ ઉદ્ધરાઇને થાય છે; બીજી કાઇ નરકમાં થી નહિં; કેમકે એવા ભવસ્વભાવ છે. ૩૦૮.

બળદેવ કે વાસુદેવ થાય છે એ પહેલી બે નરકમાંથી ઉદ્ધરાઇને થાય છે. વળી તીર્થ કર થાય છે તે પહેલી ત્રણુમાંથી જ ઉદ્ધરાઇને થાય છે; છેવટની ચારમાંથી નહિ. ૩૦૯.

પહેલી ચાર નરકમાંથી ઉદ્ધરેલાએા કેવલી થઇ શકે છે. છેલ્લી ત્રણમાંથી આવેલાએાને કેવળજ્ઞાન સંભવતું જ નથી. ૩૧૦.

પહેલી પાંચ નરકમાંથી ઉદ્ધરેલાએા ચારિત્રને યાેગ્ય હાેઇ શકે છે; પહેલી છમાંથી ઉદ્ધરાઇ આવેલા ' દેશવિરતિ ' થઇ શકે છે; અને સમક્તિ તાે સાતેમાંથી ઉદ્ધરેલાએાને પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. ૩૧૧.

પૂર્વે નારકઆયુષ્ય બાંધેલું હાઇ નરકમાં આવ્યા હાય તા પણ પૂર્વનાં પુષ્યના સંચય હાય તા એએ ઉપરાકત લબ્ધિઓ મેળવે છે. અન્ય નારકાને એવી લબ્ધિ મળતી નથી. ૩૧૨.

જે તીર્થ કરા થાય છે એમણે પણ પ્રથમ નારકનું આયુષ્ય બાંધેલું હોય છે પરંતુ પાછ-

गर्भजेषु तृतिर्यचृत्पद्यन्ते संख्यजीविषु । षड्भ्यः तादृशतिर्यच्च सप्तम्या निर्गताः परम् ॥ ३१५ ॥

किंच। सर्वास्विप चितिष्वासु नारकाः केचनानघाः। नवीनमपि सम्यक्त्वं लभन्ते कर्मलाघवात्॥ ३१६॥ पंचेन्द्रियवधैः मांसाहारैः महापरिग्रहैः।

महारंभैश्च बध्नन्ति नरकायुः शरीरि**गः ॥ ३१७** ॥

तथोवतम् । बंधइ नरयाउ महारंभविरग्गहरओ रुदो॥ स्थानांगेऽवि। चउहिं ठागोहिं जीवा नेरइयाउयत्ताए कम्मं पकरेंति। तं० महारंभयाए महापरिग्गहाए कुणिमाहारेणं पंचिंदियवहेणं॥

श्रहर्निशं नारकाणां दुःखमायुःक्षयाविष । पीडाभिः पच्यमानानां प्राग्भूरीकृतपाप्मनाम् ॥ ३१८ ॥

#### तथोक्तं जीवाभिंगमे।

ળથી કાેઇ એવા ( અવર્ષ્ય ) હેતુઓને લઇને એમણે તીર્થ કરનાકર્મ ઉપાર્જન કરેલું હાેય છે. તેથી પૂર્વબદ્ધ એવા આયુષ્યત્વને લીધે નારકત્વ અનુભવીને ત્યાંથી ઉદ્ધરાઇ પ્રેણિક વગેરેની પેઠે તીર્થ કર થાય છે. ૩૧૩–૩૧૪.

છ નરકાેથી ઉદ્ધરાઇ આવેલા જીવેા સંખ્યાતા આયુષ્યવાળા ગલજ મનુષ્યામાં અને તિર્ધ'ચામાં ઉત્પન્ન થાય છે. પરંતુ સાતમી નરકમાંથી ઉદ્ધરાઇ આવેલા હાેય એએા તિર્ધ'ચામાં જ ઉત્પન્ન થાય છે. ૩૧૫.

વળી સર્વ નરકામાં જે કેટલાક નિષ્પાપી નારકા હાય છે એએાનાં કર્મા જો લઘુ હાય છે તાે એએા નવીન સમ્યકત્વ પણ મેળવે છે. ૩૧૬.

પ્રાણીઓ નરકનું આયુષ્ય બાંધે છે તે પંચેન્દ્રિયના વધને લઇને, અથવા માંસાહાર, મહા પરિગ્રહ કે મહા આરંભને લઇને બાંધે છે. ૩૧૭.

અન્યત્ર પણ કહ્યું છે કે મહા આરંભ અને મહા પરિગ્રહમાં રક્ત હાેઇ રૂંધાઇ ગયેલાે પ્રાણી નરકતું આયુ બાંધે છે. સ્થાનાંગ સ્ત્રમાં પણ ઉદલેખ છે કે જીવ ચાર સ્થાનકાેને લઇને નરકતું આયુ બાંધે છે. તે આ પ્રમાણે:–મહા આરંભને લઇને, મહા પરિગ્રહને લઇને, માંસાહારને લઇને અને પંચેન્દ્રિય જીવના ઘાતને લઇને.

પૂર્વે જેમણે બહુ પાપ કર્યાં છે એવા, દુ:ખમાં ને દુ:ખમાં ર ધાર્ઠ જતા નારકાને છવિત-પર્યન્ત અહિનિશ વેદના સહન કરવાની છે. ૩૧૮, श्रिच्छिनिमीलणिमत्तं नित्थं सुहं दुख्खमेव श्रणुबद्धम् । नरए नेरइयाणं श्रहोनिसं पच्चमाणाणाम् ॥ ३१९ ॥ कदाचिदेव यत्सौख्यमल्पकालं तदल्पकम् । उपपातादिभिः वद्यमाणैः भवति हेतुभिः ॥ ३२० ॥

तथोक्तम्। उववाएगा वसायं नेरइया देवकम्मुगा वावि । श्रङ्कसवसाणनिमित्तं श्रहवा कम्मागुभावेगा ॥ ३२१ ॥

तथाहि । विनांगदाहञ्जदादि मृतो यः पूर्वजन्मनि ।
नारको नातिपीडार्च उत्पद्येतास्य तत्क्षणे ॥ ३२२ ॥
न प्राग्भवानुसम्बन्धं नापि चेत्रादिसम्भवम् ।
श्रमातं सातिमत्यस्योपपातसमये भवेत् ॥ ३२३ ॥ युग्मम् ॥
पूर्विमित्रं सुरः कश्चिद्यथा कृष्णस्य सात्वतः ।
करोति पीडोपशमं तदामी देवकर्मणा ॥ ३२४ ॥
कियत्कालं सुखं किंचिछभन्तेऽथ ततः परम् ।
चेत्राद्यन्यतरा पीडा तेषां प्रादुर्भवेष्ध्रवम् ॥ ३२५ ॥

એ સંખંધમાં જીવાભિગમસૂત્રમાં ઉલ્લેખ છે કે—અહાનિશદુ:ખમાં ડૂબી રહેલા નાર-કાને નરકમાં નિમેષમાત્ર પણ સુખ નથી, દુ:ખની પરંપરા જ છે. ૩૧૯.

કદાચિત્ કેાઇ ઉપપાત આદિક હેતુઓને લઇને એ નારકાેને સુખ થાય છે તાે તે યે સ્વલ્પ જ હાેય છે, અને સ્વલ્પ કાળ જ ૮કે છે. ૩૨૦.

એવા ઉલ્લેખ છે કે—(૧) ઉત્પત્તિસમયે અથવા (૨) કાેઇ દેવપ્રયાગને લીધે, અથવા (૩) કાેઇ એવા અધ્યવસાયને લઇને અથવા (૪) કર્મના અનુભાવથી નારકાે (કાેઇવાર) શાતા અનુભાવે છે. ૩૨૧.

તે આ પ્રમાણે:—પૂર્વજન્મમાં શરીરનાે કાહ કે (શરીરનાે) છેંદ આદિ કંઇ ન થયું હાેય ને મૃત્યુ થયું હાેય એવાે જીવ નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે તાે ઉત્પત્તિસમયે એ અતિશય પીડાતાે નથી. કેમકે એને એ વખતે પૂર્વભવસમ્બન્ધિ કે ક્ષેત્રાદિજન્ય દુ:ખ હાેતું નથી. એથી એને શાતા જ કહેવાય. ૩૨૨-૩૨૩.

કૃષ્ણુની જેવી રીતે અળરામે પીડા ઉપશમાવી હતી તેવી રીતે કેાઇ મિત્રદેવતા આવીને નારકની પીડા શમાવે ને એને શાતા ઉપજાવે એ દેવકર્મ કહેવાય. એ વખતે તો કેટલાેક કાળ એ નારકને કિંચિત્ સુખ થાય છે. પણ પછી એને અન્ય ક્ષેત્રાદિજન્ય પીડા પાદુભૂત થાય છે જ. ૩૨૪–૩૨૫.

सम्यक्त्वलाभे प्रथमं चच्चर्लाभे इवान्धलाः । ततः परं चाईदादिगुणानामनुमोदनात् ॥ ३२६ ॥ एवमध्यवसायेन सुखमासादयन्त्यमी ।

एवमध्यवसायन सुखमासादयन्त्यमा । श्रपेच्य जिनजन्मादि सातकर्मोदयेन वा ॥ ३२७ ॥ युग्मम् ॥

कतिचिदिति चिदुचा नारकाः तारकाणाः

मुचितमनुसरन्तः तीर्थकृत्रामकर्मः।

सुकुळजनिमवाप्य प्राप्तचारित्रचर्याः

जिनपतिपदभाजः प्राप्नुयुः मोत्तलक्ष्मीम् ॥ ३२८ ॥

विश्वाश्चर्यदकीित्तकीित्तिविजयश्रीवाचकेन्द्रातिष-

द्राजश्रीतनयोऽतनिष्ट विनयः श्रीतेजपालात्मजः ।

काव्यं यत्किल तत्र निश्चितजगत्तत्वप्रदीपोपमे सर्गश्चारुतमश्चतुर्दशतमोऽपूर्वः समाप्तः सुखम् ॥ ३२९ ॥

इति चतुर्दशः सर्गः।

-<del>\*</del>\*(**@**)<del>\*\*</del>-

સમકિત પ્રાપ્ત થાય ત્યારે અને પછી જિનેશ્વર આદિના ગુણાની અનુમાદનાથી–એમ અધ્યવસાયને લઇને; અથવા જિનપ્રભુના જન્માદિ સમયે અથવા સાતાકર્મના ઉદયથી, આ નારકજીવા, અંધને ચક્ષુ મળવાથી થાય તેવું સુખ પ્રા<sup>પ</sup>ત કરે છે–અનુભવે છે. ૩૨૬–૩૨૭.

એવી રીતે કેાઇ કેાઇ ઉચ્ચજ્ઞાનવાળા નારકા તારક એટલે ( સંસારથી ) તારનારા એવા જિનેશ્વરપ્રભુને ઉચિત રીતે અનુસરી તીર્થ કરનામકર્મ ઉપાર્જન કરે છે અને ત્યાંથી ઉત્તમકુળને વિષે ઉત્પન્ન થઈ ચારિત્ર ચહુણુ કરી તીર્થ કરપદ પ્રાપ્ત કરી માેક્ષ લક્ષ્મી મેળવે છે. ૩૨૮.

આખા વિશ્વને આશ્ચર્યચકિત કરી નાખતી કીર્ત્તિવાળા શ્રી કીર્ત્તિ વિજયવાચકના અન્તે-વાસી શિષ્ય તથા, પિતા તેજપાળ અને માતા રાજશ્રીના સુપુત્ર—એવા વિનયવિજય ઉપાધ્યાયે જગતના નિશ્ચિત તત્વોને દીપકની જેમ પ્રકાશમાં લાવવા માટે રચેલા ચંથના આ અપૃર્વ, મનાહારિ ચાદમા સર્ગ નિર્વિધ્ને સંપૂર્ણ થયા. ૩૨૯.

ચૌદમો સર્ગ સમાપ્ત.

うは出すっ

## अथ पंचदशः सर्गः।

उजिजीव जरासंधजराजर्जरितं जवात् ।

यतो यदुवलं सोऽस्तु पीयूषप्रतिमः श्रिये ॥ १ ॥

तिर्यग्लोकस्य स्ररूपमथ किंचिद्वितन्यते ।

मया श्रीकीर्त्तिविजयार्णवप्राप्तश्रुतश्रिया ॥ २ ॥

तत्र च तिर्यग्लोकवर्त्तिनोऽपि योजनानां शता नव

घर्मापिंडस्थिता श्राद्यास्तद्वर्णनप्रसंगतः ॥ ३ ॥

उक्ता श्रधोलोक एव तत्रस्था व्यन्तरा श्रपि ।

रत्नप्रभोपरितत्तं वर्णयाम्यथ तत्र च ॥ ४ ॥

सन्ति तिर्यगसंख्येयमाना द्वीपपयोधयः ।

सार्थोद्धाराम्भोधियुग्मसमयेः प्रमिताश्च ते ॥ ५ ॥ विशेषकम् ॥

तत्र जम्बूद्वीपनामा प्रथमो मध्यतः स्थितः ।

लवणाविधस्तमावेष्ट्यावस्थितो वत्नयाक्वतिः ॥ ६ ॥

## સર્ગ પંદરમો.

જરાસ ધે મૂંકલી જરાને લીધે જર્જરિત થયેલા ચાદવાના સૈન્યને જેમણે શીઘ્ર સજીવન કર્યું હતું એવા–અમૃતસમાન શ્રીપાર્શ્વપ્રભુ સાૈનું કલ્યાણ કરાે. ૧.

શ્રી કીર્ત્તિવિજયગુરૂ પાસેથી જેણે જ્ઞાનરૂપી લક્ષ્મી પ્રાપ્ત કરી છે એવા હું હવે તિર્છા-લાકનું ક્રિંચિત સ્વરૂપ કહું છું. ૨.

ઘર્માનરકની જાડાઇના પહેલા નવસાે યાજન તિર્છાલાેકમાં આવેલા છે છતાં તેના વર્ણુનને પ્રસંગે એનું અને ત્યાં રહેલા વ્યન્તરાનું પણ અધાલાેકમાં જ વર્ણુન કર્યું છે. હવે એ નરકના ઉપરના તળનું વર્ણુન કરૂં છું. ૩–૪.

ત્યાં તિર્છા અસંખ્યાત દ્વીપસમુદ્રો આવેલા છે. તેઓનું સંખ્યાપ્રમાણ અઢી ઉદ્ધારસાગ-રાેપમના જેટલા ' સમય ' થાય તેટલું છે. 'પ.

ત્યાં મધ્યભાગમાં પહેલાે 'જમ્બ્' નામનાે દ્વીપ રહેલાે છે. એની આસપાસ વળી વલયાકારે લવ<mark>્યુસમુદ્ર આવેલાે છે</mark>. ૬. तमावेष्ट्य पुनर्ह्वीपो धातकीखंडसंज्ञकः । तमप्यावेष्ट्य परितः स्थितः कालोदवारिधिः ॥ ७ ॥ कक्षीकृत्य च कालोदं पुष्करद्वीप श्रास्थितः । पुष्करद्वीपमावेष्ट्य स्थितः पुष्करवारिधिः ॥ ८ ॥ एवमग्रेऽपि सकलाः स्थिता द्वीपपयोधयः। परः पूर्वं समावेष्ट्याब्धयो द्वीपसमाभिधाः ॥ ९ ॥

वारुणीवरनामा च द्वीपोऽव्धिः वारुणीवरः। ते चैवम् । वरुणवरेत्येषापि श्रूयतेऽस्य श्रुतेऽभिधा ॥ १० ॥ ततः क्षीरवरो द्वीपः चीरोदश्चास्य वारिधिः। ततो घृतवरो द्वीपो घृतोदः पुनरम्बुधिः ॥ ११ ॥ तत इश्लवरो द्वीप इच्चदश्च तदम्बुधिः। नन्दीश्वराभिधो द्वीपो नन्दीश्वरोदवारिधिः ॥ १२ ॥

> स्यः त्रिप्रत्यवताराणि नामधेयान्यतः परम् । त्ररुणप्रभृतिद्वीपाब्धीनां तस्मात्तथा ब्रुवे ॥ १३ ॥ श्ररुणश्चारुणवरोऽरुणवरावभासकः ।

कुंडलः कुंडलवरः तथा तदवभासकः ॥ १४॥

એ લવ્હસમુદ્રની આસપાસ ' ધાતકીખંડ ' નામના દ્વીપ આવેલા છે અને એ દ્વીપની આસપાસ ' કાળાદધિ ' સમુદ્ર આવેલાે છે. વળી એ સમુદ્રની ચારે કાેર વલયાકારે પુષ્કરદ્વીપ અને એની આસપાસ વળી એવાજ પુષ્કરસમુદ્ર આવેલાે છે. ૭–૮.

એવી રીતે આગળ પણ દ્વીપા અને સમુદ્રો એક બીજાને વીંટીને રહેલા છે—તે આ પ્રમાણે:—વારૂણીવર નામના દ્રીપ, પછી વારૂણીવર નામના સમુદ્ર; પછી ક્ષીરવર દ્રીપ અને તેની આસપાસ ક્ષીરાદ સમુદ્ર; ત્યારપછી ઘૃતવરદ્વીપ અને એની આસપાસ વળી ઘૃતાદસમુદ્ર; ત્યારપછી ઇક્ષુવરદ્વીપ અને એની ખાસપાસ ઇક્ષુદસમુદ્ર, તે પછી નંદીશ્વર દ્વીપ અને નંદીશ્વરાદ સમુદ્ર—એમ આવેલા છે. ં⊸૧૨.

ત્યારપછી ત્રણત્રણ વાર અરૂણ આદિ દ્વીપ અને અરૂણાઆદિ સમુદ્ર આવેલા છે, જેમનાં નામ નીચે પ્રમાણે છે:— ૧૩.

અરૂહ્યુ, અરૂહ્યુવર, અરૂહ્યુવભાસક, કુંડલ, કુંડલવર, કુંડલાવભાસક, શંખ, શંખવર, 19

शंखः शंखवर: ग्रंखवरावमास इत्यपि ।
रुचको रुचकवरः तदवभासकोऽपि च ॥ १५ ॥
भुजगो भुजगवरस्तदवभासकोऽपि च ।
कुशः कुशवरश्चेत्र कुशवरावभासकः ॥ १६ ॥
कौंचः क्रौंचवरः क्रौंचवरावभासकोऽपि च ।
एकविंशतिरित्येते समनामाव्धिवेष्टिताः ॥ १७ ॥
एवं चामी श्रसंख्यत्वान्नियतैर्नामिनः कथम् ।

एवं चामी श्रसंख्यत्वान्नियतिनामाः कथम् ।
शक्यन्ते वक्तुमित्यत्राम्नायो नाम्नां निरूप्यते ॥ १८ ॥
विभूषणानि वस्त्राणि गन्धाः पद्मोत्पलानि च ।
तिलकानि निधानानि रत्नानि सरितोऽद्रयः ॥ १९ ॥
पद्मादयो हृदाः कच्छात्रमुखा विजया श्रपि ।
वक्तस्करादयो वर्षधराश्च कुरुमन्दराः ॥ २० ॥
सौधर्मप्रमुखाः स्वर्गाः शकादयः सुरेश्वराः ।
चन्द्रसूर्यग्रहरुक्षताराः कृटानि भूभृताम् ॥ २१ ॥
इत्यादि शस्तवस्तूनां यानि नामानि विष्ठपे ।
इीपाच्धयः स्यस्तैः सर्वैः त्रिशः प्रत्यवतारितैः ॥ २२ ॥ कलापकम् ॥

એ પ્રમાણે અસંખ્ય દ્વીપ અને અસંખ્ય સમુદ્રો છે; એટલે એમનાં નામાં કેટલાં કહેવાય ? પણ તે નામાના ' આમ્નાય ' આ પ્રમાણે છે:—આભુ હો, વસ્ત્રો, સુગાંધઓ, કમળ, તિલક, નિધાન, રતન, નદી, પર્વત, પદ્મદ્રહ વગેરે દ્રહા, કચ્છ આદિ વિજયા, વસ્તસ્કારપર્વત, વર્ષધર પર્વત, કુરૂ, મંદર, સાધર્મ આદિ સ્વર્ગો, શકાદિ ઇન્દ્રો, ચંદ્ર, સૂર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્ર, તારા, પર્વતાનાં શિખર—એવી એવી ઉત્તમ વસ્તુઓનાં જગતમાં જે જે નામા છે તે પ્રત્યેક નામના ત્રણ ત્રણ દ્રીપા અને સમુદ્રો છે. ૧૮–૨૨.

શંખાવભાસક; રૂચક, રૂચકવર, રૂચકાવભાસક; ભુજગ, ભુજગવર, ભુજગાવભાસક; કુશ, કુશવર, કુશવરાવભાસક; ક્રાેંચ, ક્રેાંચવર, ક્રેાંચવરાવભાસક. ૧૪–૧૭.

એવી રીતે એકવીશ થયા. જે નામના દ્વીપ તેજ નામના, એની આસપાસ સમુદ્ર આવેલ છે—એમ સમજવું.

एकैकेनाभिधानेनाभिधेयास्तेऽप्यसंख्यशः । यथा जम्बूद्वीपनाम्ना द्वीपा परेऽप्यसंख्यशः ॥ २३ ॥ यावदेवं क्रमात् द्वीपं सूर्यवरावभासकम् । परिवेष्ट्य स्थितः सूर्यवरावभासवारिधिः ॥ २४ ॥

ततश्चेकेकेन नाम्ना न त्रिप्रत्यवतारणम् । देवद्वीपो देववार्ष्टिः नागद्वीपस्तदम्बुधिः ॥ २५ ॥ यचद्वीपो यक्षवार्धिः भूतद्वीपस्तदम्बुधिः । स्वयंभूरमणद्वीपः स्वयंन्तूरमणाम्बुधिः ॥ २६ ॥ युग्मम् ॥

जम्बूद्धीपादयश्चेते स्थानद्विग्रणविस्तृताः । सर्वे स्वयंभूरमणार्णवान्ता द्वीपवाद्धर्यः ॥ २७ ॥ जम्बूद्धीपाद्यथा सिम्धुः लवणो द्विग्रणः ततः । धातकीखंड इत्येवमन्त्यात् द्वीपात् तदम्बुधिः ॥ २८ ॥

तत्रायं सर्वतः चुह्नः सर्वाभ्यन्तरतः स्थितः । विष्वक् प्रतरवृत्तश्च पूर्णेन्दुमंडलाकृतिः ॥ २९ ॥

એટલું જ નહિં પણ, એક જ નામના પણ અસંખ્ય દીપા અને અસંખ્ય **સમુદ્રો છે.** દર્દાન્ત તરીકે, ' જમ્ણુ ' નામના અસંખ્ય દ્વીપા છે. ૨૩.

એવી રીતે છેલ્લે સૂર્યવરાવભાસક દ્રીપ આવેલ છે અને એની આસપાસ વલયાકારે એજ નામના સમુદ્ર આવ્યા છે. ૨૪.

એ પછી જે જે દ્રીપ અને જે જે સમુદ્ર છે એ પૂર્વ પ્રમાણે ત્રણ ત્રણ નામના નથી આ-વતા. પણ એક નામના દ્રીપ ને સમુદ્ર એકજ વાર આવે છે. જેમકે દેવદીપ અને એની આસ-પાસ દેવસમુદ્ર; એની આસપાસ વળી નાગદીપ અને નાગસમુદ્ર; તે પછી વળી યક્ષદ્રીપ અને યક્ષસમુદ્ર, ભૂતદાપ અને ભૂતસમુદ્ર, સ્વયંભૂરમણદ્રીપ અને સ્વયંભૂરમણસમુદ્ર આવેલા છે. ૨૫–૨૬.

હવે તે જમ્બૂદ્રીપથી લઇને છેક સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર સુધીના સર્વે દ્રીપસમુદ્રો ઉત્તરાત્તર અમણાબમણા વિસ્તારવાળા છે. જેમકે જમ્બૂદ્રાપથી લવણસમુદ્ર અમણા છે, લવણ સમુદ્રથી ધાતકીખંડદ્રીપ અમણા છે, વગેરે. એવી રીતે છેલ્લા દ્રીપથી છેલ્લા સમુદ્ર અમણા છે. ૨૭–૨૮.

આ પ્રમાણેની સમજણે, આ જમ્બ્દ્રીપ સર્વમાં વચ્ચે રહેલાે હાેઇ સર્વથી નાનાે છે. વળી એનાે આકાર પૃર્ણિમાના ચંદ્રમાના આકારે ગાેળ અને સપાટ છે. ૨૯.

श्रस्य द्वीपस्याधिपते: एकपल्योपमायुषः । महर्ष्टिकानादृतारुयदेवस्याश्रयभूतया ॥ ३० ॥ जम्ब्या नानारत्नमय्या वच्यमागास्वरूपया। सदोपलिच्तो द्वीपो जम्बद्वीप इति स्मृतः॥ ३१॥ विशेषकम् ॥ नित्यं क्रुसुमितैस्तत्र तत्र देशे विराजते । वनैरनैकैर्जम्बूनां जम्बूद्वीपः ततोऽपि च ॥ ३२ ॥ विष्कम्भायामतश्चेष लक्षयोजनसम्मितः । परितः परिधिस्त्वस्य श्रूयतां यः श्रुते श्रुतः ॥ ३३ ॥ लचत्रयं योजनानां सहस्राणि च षोडश। कोशाः त्रयः तदधिकमष्टाविंशं धनुःशतम् ॥ ३४ ॥ त्रयोदशांगुलाः साधी यवाः पंचैकयूकिका । जम्बूद्वीपस्य गणितपदं वच्येऽथ तत्त्वदः ॥ ३५ ॥ युग्मम् ॥ शतानि सप्त कोटीनां नवतिः कोटयः पराः । लचाणि सप्तपंचाशत् षद्सहस्रोनितानि च ॥ ३६ ॥ साध शतं योजनानां पादोनक्रोशयामलम्। धनूंषि पंचदश च सार्धं करद्वयं तथा ॥ ३७ ॥ युग्मम् ॥

એક પલ્યાેપમના આયુષ્યવાળા તથા મહાન્ સમૃદ્ધિવાળા 'અનાદત ' નામના એના અધિષ્ટાયક દેવના આશ્રયભૂત, અને વિવિધરત્નમય–એવા 'જમ્બૂ 'નામના વૃક્ષ પરથી, એનું 'જમ્બૂદીપ 'નામ પડેલું છે. અથવા ત્યાં નિરન્તર પ્રકુલ્લિત એવાં જાંબૂડાંનાં પુષ્કળ વન આવી રહ્યાં છે તે પરથી 'જમ્બૂદીપ 'નામ પડેલું સમજવું. ૩૦–૩૨.

એ જંબૂઠીય એક લાખયાજન લાંબાપહાળા છે. વળી શાસ્ત્રમાં એના ચાતરફના ઘેરાવા ત્રણલાખ સાળહજાર યાજન, ત્રણ કાેસ, એકસા અઠયાવીશ ધનુષ્ય, સાડાતેર આંગળ, પાંચ ચવ અને એક જા–એટલાે કહ્યો છે. ૩૩–૩૫.

એનું ગણિતપદ વળી સાતસા નેવું કોડ છપ્પન લાખ ચારાણું હજાર એકસા પચાસ ચાજન, પાણાળે કાસ, પંદર ધનુષ્ય અને અઢી હાથ–એટલું છે. ૩૬–૩૭.

श्रयं भावः। इयन्ति जम्बूद्वीपस्य योजनप्रमितानि वै। चतुरस्राणि खंडानि स्युः क्रोशाद्यतिरिच्यते ॥ ३८॥ श्रसौ सहस्राणि नवनवतिः स्यात्समुच्छ्रितः । साधिकानि योजनानामूर्ध्वाधश्च सहस्रकम् ॥ ३९ ॥ उद्देधोच्छ्रययोगे तु स्यादूर्ध्वाधः प्रमाण्तः । जम्बूद्वीपो योजनानां लक्षमेकं किलाधिकम् ॥ ४० ॥ जलाशयादौ शैलादौ व्यवहारो हि सम्मतः। उद्देधोचत्वयोः जम्बूद्वीपे स तु कथं भवेत् ॥ ४१ ॥ अत्र ब्रुमः । हीयमाना प्रतीच्यां भूर्घमीयां समभूतलात् । सहस्रयोजनोंडांते स्यात् क्रमाद्विजयद्वये ॥ ४२ ॥ तत्राधो लौकिकग्रामाः सन्ति सर्वेषु तेषु च। द्वीपस्यास्य व्यवहारात्तावानुद्वेध उच्यते ॥ ४३ ॥ जम्बद्धीपाईतामेतत्सुमेरोः पांडके वने । श्रभिषेकशिलोस्संगेऽभिषेकः क्रियते यतः ॥ ४४ ॥ जम्बृद्वीपव्यवहारं मेरो संभाव्य सुष्टु तत् । प्रज्ञप्तं तावदुच्चत्वं जम्बूद्वीपस्य तात्विकैः ॥ ४५॥

એમાં સમજવાતું એમ કે જંબ્હીપના એટલી સંખ્યામાં યાજનપ્રમાણુ ચા<sub>રસ-</sub> ખંડા થાય. કાસ, ધતુષ્ય વગેરે કહ્યા છે એ એ ઉપરાંત સમજવા. ૩૮.

એ શંકાનું સમાધાન આ પ્રમાણે:—પૃથ્વી પશ્ચિમ દિશામાં ઘર્માનારકી તરફ ઘટતી જાય છે તે છેવટે અનુક્રમે બેઉ વિજયામાં સમભૂતળથી એક હજાર યાજન નીચી ઉતરે છે. ત્યાં અધાલાકગ્રામા આવેલાં છે અને એ સર્વેલે વિષે આ દીપના વ્યવહાર હાવાથી, એની

<sup>ાં</sup> જમ્બ્દ્રીપ નવાશું હજાર યાજનથી કાંઇક અધિક ઉંચાઇમાં છે અને એક હજાર યાજ ્તીચા છે. એટલે ઉંચાણુ અને નીચાણુના યાગ એટલે સરવાલા કરતાં એનું ઉર્ધ્વાધ: પ્રમાણુ એક લાખ યાજનથી કંઇક અધિક થયું. ૩૯–૪૦.

<sup>્</sup>રમહિં કાેઇ શાંકા ઉપસ્થિત કરે કે જળાશય, પર્વત વગેરેને તાે ઉંડાઇ તથા ઉંચાણ હાેય–(એ વ્યાજબી છે) પરંતુ જમ્બ્દ્રીપની ઉંડાઇ ને ઉંચાઇની વાત કરાે છાે એ કેવી રીતે ? ૪૧.

तथाह जम्बुद्वीपप्रज्ञप्त्याम् ।

एगं जोश्रणसहस्सं उद्वेहेगां। ग्याण्यत्तिजोश्रणसहस्साइं साइरेगाइं उद्वं उच्चत्तेगां। साइरेगं जोश्रणसयसहस्सं सव्वग्गेणं पग्णाते॥

पृथ्वयप्जीवपुद्गलास्मा जम्बूद्वीपोऽस्ति वस्तुतः।
पृथ्वयप्जीवपुद्गलानां परिणामो यदीदृशः॥ ४६॥
शाश्वतोऽशाश्वतश्चायं द्रव्यतस्तत्र शाश्वतः।
वर्णगन्धरसस्पर्शपर्यायैः स्यादशाश्वतः॥ ४७॥
श्रथास्य जम्बूद्वीपस्य भाति वज्रमणीमयः।
प्राकारः श्रागमे ख्यातो जगतीत्यपराख्यया॥ ४८॥
धेनुपुच्छाकृतिः सोऽष्टौ योजनानि समुच्छ्रितः।
योजनानि द्वादशास्य मूले विस्तार श्राहितः॥ ४९॥
मूखादुत्पत्यते यावद्धनुःकोशादिकं किल।
मूलव्यासस्तावतोनस्तत्र तत्रास्य जायते॥ ५०॥

એટલી ઉડાઇ કહેવાય છે. વળી ત્યાં એટલે જમ્બૂદ્ધીપમાં જે જે તીર્થ કરેા થાય છે એમના મેરૂ પર્વતના પાંડુક વનની શિલાપર અભિષેક કરવામાં આવે છે, માટે જમ્બૂદ્ધાપના તે સ્થળ સુધી વ્યવહાર ગણીને, તત્વજ્ઞાનીઓએ એની એટલી ઉચાઇ કહી છે. ૪૨–૪૫.

આ સંભંધમાં 'જમ્બૃદ્ધીપપ્રજ્ઞિસિ' ને વિષે પણ કહ્યું છે કે--જમ્બૃદ્ધીપ સમભૂતળથી એક હજાર યાજન નીચા છે અને નવાણું હજાર યાજનથી સહેજ વિશેષ–એટલાે ઉંચા છે એટલે એની સમગ્ર એક લાખ યાજનથી સહેજ વિશેષ–એટલી ઉંચાઇ કહેવાય.

આ જંબૂદ્ધીપ વસ્તુત: પૃથ્વી, જળ, જીવ અને પુદ્દગળના અનેલા છે કેમકે પશ્ચી, જળ, જીવ અને પુદ્દગળાનું અાવું પરિણામ હાય છે. ૪૬.

વળી એ શાશ્વતા છે તેમ અશાશ્વતા પણ છે: (૧) દ્રવ્યત: શાશ્વતા છે; અને (૨) વર્ણુ, ગંધ, રસ, તથા સ્પર્શરૂપ પર્યાયાને લઇને અશાશ્વત છે. ૪૭.

આ જંબૂદ્ધીપને કરતા વજમણુમય કાેટ આવેલા છે જે આગમમાં ' જગતી ' એ ના-મથી પ્રસિદ્ધ છે. ૪૮.

ગાયના પુચ્છના જેવાે એનાે આકાર છે. વળી એ આઠ યાેજન ઉંચાે છે, અને એનાે વિસ્તાર મૂળ આગળ બાર યાેજનનાે છે. ૪૯.

વળી, મૃળ આગળથી જેટલા ધનુષ્ય કે કેાસ આદિ ઉપર ચઢીએ તેટલા ધનુષ્ય કે

मूलादृष्ट्वं कोशयुगे व्यतीते तत्र विस्तृतिः।
सार्धरुद्रयोजनानि सर्वत्रैवं विभाव्यताम् ॥ ५१ ॥
एवं च मूलादुरुकान्ते योजनानां चतुष्ट्ये।
मूलव्यासे चतुरूने स्याद्विस्तारोऽष्टयोजनः॥ ५२ ॥
तथास्य मूर्धिन पूर्णेषु योजनेषु किलाष्टसु।
मूलव्यासेऽष्टभिन्यूने व्यासोऽव्धिमितयोजनः॥ ५३ ॥
उक्तं जम्बूद्वीपमानं जगत्या मूलविस्तृतिः।
भाव्येवमित्वलद्वीपपाथोधिजगतीष्विष ॥ ५४ ॥

इत्यर्थतो वीरंजयसेहरत्तेत्रविचारवृत्तौ ॥

श्रथास्योपरिभागस्य चतुर्योजनविस्तृतेः ।
मध्यदेशे सर्वरत्नमयी राजति वेदिका ॥ ५५ ॥
सोपरिष्टाद्रिष्टरत्नमयी वज्रमयी त्वधः ।
वज्रस्तंभस्वर्णरूप्यफलकेरुपशोभिता ॥ ५६ ॥

કાેસ આદિ મૂળના વિસ્તારમાંથી બાદ કરતાં જે આવે તે તેના તે સ્થળ આગળના વ્યાસ કે વિસ્તાર હાેય છે. પ૦.

જેમકે, મૂળથી ઉપર અરધે યોજને એના વિસ્તાર ૧૨–६=૧૧ફ યોજન હાય. એ પ્રમાણે સર્વત્ર સમજ લેવું. ૫૧.

વળી મૂળથી ઉપર ચાર યાજને એના વિસ્તાર ૧૨-૪=૮ યાજન હાય. પર.

વળી એની ટાેચ, જે મૂળ ઉપર આઠ ચાેજને છે ત્યાં આગળના એના વિસ્તાર ૧૨--૮=૪ ચાેજન હાેચ. પ૩.

એવી રીતે જમ્બૂદ્રીપનું પ્રમાણ તથા જગતીના મૂળના વિસ્તાર કહ્યાં. એવી જ રીતે સવે દ્વીપ, સમુદ્ર તથા જગતીમાં સમજી લેવું. ૫૪.

એવા ' વીરંજય ક્ષેત્રવિચાર ' ની ઠીકાના ભાવાર્થ છે.

હવે એના ચાર યેાજનના વિસ્તારવાળા ટાેચના ભાગના મધ્યમાં એક સર્વસ્તનમય વેદિકા શાભી રહી છે. ૫૫.

એ વેદિકા વજના સ્તંભ તથા સાનારૂપાના પાટીયાથી વિરાજી રહી છે. વળી એના ઉપ-રના ભાગ રિષ્ટરત્નમય અને હેઠળના ભાગ વજમય છે. પદ नरिकन्नरगन्धर्ववृषोरगाश्वहस्तिनाम् ।

रम्या नानाविधे रूपेर्भाति सातिमनोरमेः ।। ५७ ॥

तथा तस्यां रस्नमय्यो राजन्ते बहुबछयः ।

वासन्तीचम्पकाशोककुन्दातिमुक्तकादयः ॥ ६८ ॥

लताश्च ताः स्तबिकताः पुष्पिताः पर्लेश्वान्विताः ।

प्रण्यताः क्रीडदमरिमथुनप्रश्रयादिव ॥ ५९ ॥

परिचेपेण जगतीसमाना विस्तृता च सा ।

शतानि पंच धनुषामुत्तुंगा त्वर्धयोजनम् ॥ ६० ॥

स्थाने स्थाने सर्वरत्नमयपद्योपशोभिता ।

पद्मप्राधान्यतो नाम्ना सा पद्मवरवेदिका ॥ ६१ ॥

विभाति वनखंडाभ्यां सा पद्मवरवेदिका ॥ ६१ ॥

उभयोः पार्श्वयोः स्थूलकुलाभ्यामिव निम्नगा ॥ ६२ ॥

परिचेपेण जगतीतुल्यो तो वनखंडकौ ।

सार्धचापशतद्वंद्वन्यूनद्वियोजनाततो ॥ ६३ ॥

એ વેદિકા વળી પુરૂષ, કિન્નર, ગંધર્વ, વૃષભ, ઉરગ, અને હયહસ્તિ આદિના નાનાવિધ મનોહર ચિત્રાથી દીપી રહી છે. પહ.

એમાં વળી વાસ તી, ચંપક, અશાક, કુંદ અને અતિમુક્તક આદિ અનેક રત્નમય વલ્લી–વેલડીએા શાભી રહી છે. પડ

એ લતાએ ઉપર વળી ગુચ્છાએ, પુષ્પો અને પલ્લવા પણ છે. વળી એ ત્યાં કીડા કરતા અમરમિશ્રુના અર્થાત્ દેવદેવીએાના પ્રશ્રયથી જ હાેયની એમ નીચી ઝુકી રહી છે. પ**લ્**.

એ વેદિકાના ઘેરાવા જગતી જેવડા, પંહાળાઇ પાંચસા ધનુષ્ય અને ઉંચાઇ બે કાસ છે. ૬૦.

એ વેદિકા પર સ્થળે સ્થળે સર્વરત્નમય પદ્મો-કમળા આવી રહ્યાં છે. અને એ પ્રમાણે પદ્મો વિશેષ હાવાથી એ પદ્મવરવેદિકા કહેવાય છે. ૬૧.

વળી એ પદ્મવરવેદિકા, નદી જેમ બે કિનારાએાથી શાેલે છે તેમ, બેઉ બાજીએ બગીચા-એાથી શાેલી રહી છે. ધર

પ્રત્યેક ખગીચા ઘેરાવામાં ' જગતી ' જેવડા છે. અને એના વિસ્તાર બે યાજનમાં ખસા પચાસ ધનુષ્ય જેટલા એાછા છે. ૬૩. एवं च वेदिकाव्याससंयुक्तो विस्तारो वनयोईयो: ।
स्यात्पूर्णा जगतीव्यासो योजनानां चतुष्टयम् ॥ ६४ ॥
पुष्पितैः फलितैः शाखाप्रशाखाशतशाबितैः ।

थ्राज्यतः फाळतः शालात्रशालाशतशालतः श्रनेकोत्तमजातीयवृद्धै रम्ये च ते वने ॥ ६५ ॥

विराजते च भूभाग एतयोः वनखंडयोः । मरुत्कीर्ण्यचवर्णपुष्पप्रकरपूजितः ॥ ६६ ॥

कस्तुरिकैलाकर्पूरचन्दनाधिकसौरभैः।

श्रनिलान्दोलनोद्भृतवीगादिजित्वरारवैः ॥ ६७ ॥

श्रत्यन्तकोमलैः नानावर्णैः वर्ण्यः तृगांकुरैः । रोमोद्गमैरिव भुवः भुरक्रीडासुखस्पृशः ॥ ६८ ॥ युग्मम् ॥

मरुक्तास्फालनेनोदृगिरद्भिः मधुरध्वनीन् ।

पंचवर्गोः मिर्गिभिरप्यसौ कीर्णः सुगन्धिभः ॥ ६९॥

न वरं विपिनेऽन्तःस्थे न स्याचृणमणिध्वनिः।

वेदिकोन्नतिरुद्धस्य तादृग्वायोरसंगतेः ॥ ७० ॥

એ પ્રમાણે વેક્રિકાના વિસ્તાર અને એઉ ખગીચાના વિસ્તાર એકત્ર કરતાં ચાર યાજન આવે છે. એ જગતીના પૂર્ણ વ્યાસ આવ્યા. ૬૪.

સેંકડાબંધ શાખાપ્રશાખાવાળાં અને ફળકુલવાળાં અનેક ઉત્તમ વૃક્ષાેથી એ બેઉ બગી-ચાએા સુરમ્ય જણાય છે. ૬૫.

એમની ભૂમિ વાયુથી ખરી પડેલાં પુષ્કળ પંચવર્ણ પુષ્પોને લીધે, જાણે કેાઇએ પૂજા કરી હાયની એવી જણાય છે. ૬૬.

કસ્તુરી, એલચી, કપૂર તથા ચંદન કરતાં પણ ચઢી જાય એવી સુવાસ વિસ્તારતા, તથા વાસુના આન્દોલનથી થતા વીણા વગેરેના નાદ કરતાં પણ અધિક મનહર સ્વરને કાઢતા, અતિ કામળ પચર'ગી તૃણુંકરાથી છવાઇ ગયેલી એ ભૂમિ જાણું દેવકીડાના સુખસ્પશેથી રામાંચિત થઇ હાયની એવી જણાય છે. **૧**૭–૧૮.

વળી ત્યાંના ભૂપ્રદેશ વાયુના આસ્કાલનથી મધુર <sup>દ</sup>વનિ કરતા પંચવર્ણના સુગંધિ મણિ-એાથી પણ સંકીર્ણ થયેલ છે. ૬૯.

ફેર માત્ર એટલાજ છે કે અંદરના અગીચામાં તૃણુ કે મણિના ધ્વનિ થતા નથી કેમકે વેદિકા ઉંચી હાવાથી એવા વાયુ રૂંધાઈ જઈ ત્યાં સંચરી શકતા નથી. ૭૦. वनयोरेतयोश्चित्रकरयोः स्युः पदे पदे । पुष्करिण्यो दीर्घिकाश्च महासरोवराणि च ॥ ७१ ॥

सुखोत्ताराः तपनीयतलाः सद्वज्रभित्तयः।

नानारत्नबद्धतीर्थाः सुवर्णरूप्यवालुकाः ॥ ७२ ॥

काश्चिजात्यासवरसा काश्चिच वारुणीरसाः।

सुधोपमजलाः काश्चित् काश्चिदिच्चरसोदकाः ॥ ७३ ॥

एवं नानास्वादजलाः शतपत्रादिपंकजैः।

मनोज्ञास्ताः पुष्करिण्यः क्रीडाभिर्भाति नाकिनाम् ॥ ७४॥

विशेषकम् ॥

स्पष्टाष्टमंगलैः छत्रचामरध्वजराजिभिः । त्रिसोपानान्यासु चतुर्दिशं राजन्ति तोरगौः ॥ ७५ ॥ भान्ति कीडासरांस्येवं यथाईं दीर्घिका त्रपि । चतुर्दिशं त्रिसोपानादिभिः रत्नमग्रीमयैः ॥ ७६ ॥

रम्याः क्रीडापर्वताश्च भान्ति तत्र पदे पदे । तेषां प्रत्येकमेकैकः प्रासादो भाति मूर्धनि ॥ ७७ ॥

એ ખન્ને આશ્ચર્યકારી ખગીચાએાની અંદર વળી સ્થળે સ્થળે પુષ્કરિણી-વાવો, તળાવડીએા અને મ્હાટાં સરાવર પણ આવી રહ્યાં છે. ૭૧.

અંદર સુખે ઉતરી શકાય એવી એ પુષ્કરિણીઓને સુવર્ણમય તળીયાં છે, વજમય લીંતો છે, વિવિધ પ્રકારનાં રત્નાવે કે બાંધેલા ઘાટ છે અને એમાં સુવર્ણમય અને રૂપ્યમય વેળુ છે. કેટલીકમાં ઉત્તમ મદિરા જેવાં, કેટલીકમાં વારણી જેવાં, કેટલીકમાં અમૃત જેવાં અને વળી કેટલીકમાં તો ઇક્ષુરસ જેવાં જળ ભરેલાં છે. આવા આવા નાના પ્રકારના સ્વાદિષ્ટ જળવાળી એ વાવડીઓ શતપત્ર આદિક કમળાને લીધે અને સુરવૃંદાની સતત કીડાને લીધે અત્યંત મેનાજ્ઞ જણાય છે. ૭૨–૭૪.

એ વાવડીઓને વળી પ્રત્યેક દિશાએ ત્રણ ત્રણ પગથીયાં છે. તે પર અષ્ટ મંગળ, છત્ર, ચામર, ધ્વજા અને તાેરણા વિરાજી રહ્યાં છે. હપ.

એજ પ્રમાણે એ તળાવડીએા અને ક્રીડાસરાવરોને પણ ચારે દિશાએ રત્નમય અને મણિમય ત્રણ ત્રણ પગથીયાં આવેલાં છે. ૭૬.

વળી ત્યાં ડગલે ને પગલે મનહર ક્રીડાપર્વતા દષ્ટિએ પડે છે, જેમનાં શિખરપર અકેક પ્રાસાદ રહેલા છે. ૭૭. प्रतिप्रासादमेकैकं मध्ये सज्जितमासनम् । ग्रस्ति क्रोंचासनं क्वापि हंसासनमपि क्वचित् ॥ ७८ ॥ पद्मासनं च गरुडासनं सिंहासनं क्वचित् । भद्रासनं च मकरासनं चातिमनोहरम् ॥ ७९ ॥

तथा नानाक्रीडायहाः सन्ति तयोश्च वनखंडयोः । ववचित् प्रेचणकयहं क्वचिच्च केतकीगृहम् ॥ ८० ॥ लतायहं गर्भयहं क्वचिच्च कदलीयहम् । कुत्रचित् मज्जनयहं प्रसाधनयहं क्वचित् ॥ ८१ ॥ प्रत्येकं च यहेष्वेषु विभात्येकेकमासनम् । क्रीडतां तत्र देवानां योग्यं रत्नमणीमयम् ॥ ⊏२ ॥

तथा मुद्रिकामिछकाजातीमालत्यादिलतात्रजै: ।
रत्नात्मनस्तत्र तत्र भृयांसो भान्ति मगडपाः ॥ ८३ ॥
मंडपेषु तथैतेषु जात्यकांचननिर्मिताः ।
शिलानां पद्धकाः सन्ति क्रोंचाद्यासनसंस्थिताः ॥ ८४ ॥

દરેક પ્રાસાદ પર અકેક આસન છે; તેમાં કયાંક ક્રેાંચાસન તા કયાંક હું સાસન, કયાંક પદ્માસન તા કયાંક ગરૂડાસન, કાઇ જગ્યાએ સિંહાસન તા અન્ય સ્થળે ભદ્રાસન કે મકરાસન– એમ વિધવિધ પ્રકાર દર્ષિગાચર થાય છે. ૭૮–૭૯.

વળી એ બેઉ બગીચાઓમાં નાનાવિધ ક્રીડાગૃહેા આવેલાં છે: કયાંક નાટ્યગૃહ, કયાંક કેતકીગૃહ, કયાંક લતાગૃહ, કયાંક ગર્ભગૃહ તા કયાંક વળી કદલીગૃહ, સ્નાનગૃહ કે પ્રસાધન-ગૃહ શાભી રહ્યાં છે. ૮૦–૮૧.

વળી એવા પ્રત્યેક ગૃહમાં દેવાને ક્રીડા કરવા લાયકનાં રત્નમણિમય આસના પણ છે. ૮૨.

એટલુંજ નહિંપણ મુદ્રિકા, મક્ષિકા, જાતિ અને માલતી આદિ લતાઓનાં અનેક રત્નમય મંડપા પણ ત્યાં છે. ૮૩.

એ મંડપામાં વળી ઉત્તમ સુવર્ણમય કૈાંચાદિક આસનાપર શિલાપટ્ટી પણ શાભી રહ્યા છે. ૮૪. एतेषु पर्वतेष्वेषु ग्रहेषु मंडपेषु च।
दीर्घिकादिषु च स्वैरं क्रीडिन्त व्यन्तरामराः ॥ ८५ ॥
परितो जगती भाति गवाक्षवलयेन सा।
गवाच्चवलयं तच्च गव्यूतद्वितयोच्छ्रितम् ॥ ८६ ॥
शतानि पंच धनुषां विस्तीर्णं चारुचित्रितम् ।
कृतनेशमनोमोदं सुराणां रमणोचितम् ॥ ८७ ॥ युग्मम् ॥
लवणोदसमासन्नजगतीभित्तिमध्यगम् ।
दश्यमानाव्धिकृतकं ज्ञातव्यं सर्वतः स्थितम् ॥ ८८ ॥

श्रत्र इदं गवाच्चकटकं जम्बूद्वीपप्रज्ञित्वचृतो जगतीभित्तिमध्यगतमुक्तम् ॥ जम्बूद्वीपसंग्रह्णीवृत्तो जगत्या उपर्युक्तम् । तथा च तद्ग्रन्थः।
तस्या पार्श्वद्वयेऽपि द्वौ वनखंडौ वेदिकामानदेघ्यौ विद्येते । न वरं विस्तारेणाभ्यन्तरः सार्धधनुःशतद्वयोनयोजनयुग्मप्रमाणः । बाह्यस्तु वनखंडः
श्रिधिष्टमधनुःशतहीनयोजनयुग्ममानः । यतः तत्र श्रभ्यन्तरात् वनखंडात्
श्रिधिकानि पंचधनुःशतानि जालकटकेनावरुद्धानि॥परं श्रीमलयगिरिपादैः
न तद्विविद्यतम् । द्वयोरिष वनखग्डयोः एकमेव मानमुक्तम् । तत्वं तु
बहुश्रुता विदन्तीति॥

એ સર્વ પર્વતો, ગૃહો, જળાશયા તથા મંડપામાં વ્યન્તરદેવા યથેષ્ટ પ્રકારે ક્રીડા કરે છે. ૮૫.

હવે એ જગતીના કાેટ પર કરતાે એક ગવાક્ષ આવી રહ્યો છે. એ ગવાક્ષ બે ગાઉ ઉંચા, પાંચસાે ધનુષ્ય પહાેળા અને મનહર ચિત્રામણાેથી ભરપૂર હાેઇ દષ્ટિ તથા મનને આનન્દ આપે છે. ૮૬–૮૭.

એ ગવાક્ષ લવણસમુદ્રની નજદીક રહેલા જગતીના કાેટના મધ્ય ભાગમાં આવેલ હેાવાથી ત્યાંથી સમુદ્રનાં સર્વ કોતુકા નજરે પડે છે. ૮૮.

આ ગવાક્ષ જગતીના કાેટના મધ્ય ભાગમાં આવેલ છે એમ જંબૂદ્રીપપ્રજ્ઞપ્તિની ટીકામાં કહેલું છે. પણ ' જમ્બૂદ્રીપ સંગૃહુણી ' ની ટીકામાં તો ' જગતીના કાેટની ઉપર આવેલ છે ' એમ જણાવ્યું છે. એ પાઠ આ પ્રમાણે છે:– જગતીને બેઊ બાજુએ બે બગીચાએા છે. એ બેઊ લ'બાઇમાં ' વેદિકા ' જેવડા છે. પણ પહાળાઇમાં ફેર છે. એક અંદરના છે તેની પહાળાઇ

सर्वे द्वीपाः समुद्राश्च जगत्यैवं विराजिताः ।
सर्वासां जगतीनां च स्वरूपमनया दिशा ॥ ८९ ॥
प्रथेतस्यां जगत्यां च द्वाराणि स्युश्चतुर्दिशम् ।
विजयं वैजयन्तं च जयन्तं चापराजितम् ॥ ९० ॥
सहस्रान् पंचचत्वारिंशतमुल्लंघ्य मेरुतः ।
योजनानां दिशि प्राच्यां शीताकूलंकषोपरि ॥ ९१ ॥
विजयं द्वारमाख्यातमेवं वित्थ पराण्यपि ।
दिज्ञाणस्यां पश्चिमायामुदीच्यां च यथाक्रमम् ॥ ९२ ॥ युग्मम् ॥
प्रत्येकमेषां द्वाराणामुच्छ्रयो योजनाष्टकम् ।
वप्रभीत्तिसमाना हि युक्ता द्वारेषु तुंगता ॥ ९३ ॥
प्रत्येकं तेषु विस्तारो योजनानां चतुष्ट्यी ।
कोशं पृथुद्वरिशाखा प्रत्येकं पार्श्वयोद्वयोः ॥ ९४ ॥
एवं सामस्त्यतो द्वारविस्तारो यदि भाव्यते ।
तदा सार्थान चत्वारि योजनानि भवेदसौ ॥ ९५ ॥

એ યાેજનમાં અઢીસા ધનુષ્ય જેટલી એાછી છે, અને બીજો બહારના છે તેની પહાેળાઈ એ યાેજનમાં સાડાસાતસા ધનુષ્ય જેટલી એાછી છે; કેમકે આ બહારનામાં પાંચસા ધનુષ્ય જેટલા વિસ્તારના ગવાક્ષ આવ્યા છે. શ્રીમલયગિરિ આ બાબતમાં સંમત થતા નથી. એએાશ્રી તાે એઉ બગીચાએાની પહાેળાઇ એક સરખીજ કહે છે. આમાં સત્ય કશું તે કેવળી જાણે.

સર્વે દ્વીપા અને સર્વે સમુદ્રોને આ પ્રમાણેના ' જગતી ' નાે કાેટ હાેય છે. અને એ સર્વ કાેટનું સ્વરૂપ આ કાેટ પ્રમાણેનું જ સમજવું. ૮૯.

હવે આ ' જગતી ' ના કેાટને પ્રત્યેક દિશાએ એકેક દ્વાર છે તેઓનાં નામ વિજય, વૈજયન્ત, જયન્ત અને અપરાજિત છે. ૯૦.

મેરૂ પર્વતથી પૂર્વ દિશામાં પીસતાળીશ હજાર યાજન મૂકીને, શીતા નદીના કિનારાપર વિજય નામનું દ્વાર આવેલું છે. બીજાં ત્રણ દ્વારા એ પ્રમાણે મેરૂથી અનુક્રમે દક્ષિણ, પશ્ચિમ અને ઉત્તર દિશાએ આવેલાં છે. ૯૧–૯૨.

પ્રત્યેક દ્વારની ઉંચાઇ આઠ યાજનની છે કેમકે એ કાેટની ભીંત જેવડી છે અને કાેટની ભીંત આઠ યાજન ઉંચી છે. પ્રત્યેકની પહેાળાઇ ચાર યાજન છે. વળી બે બાજાની બારસાખા પ્રત્યેક અકેક કાેસ છે; એટલે એ સાથે લેતાં એ ( વિજય ) દ્વારની પહેાળાઇ સાડાચાર યાજન થાય. ૯૩–૯૫. तत्रेदं विजयं भूमिप्रवेशे वज्रनिर्मितम् ।
भूमेरू धर्वं रिष्टरत्नमयमुक्तं जिनेश्वरैः ॥ ९६ ॥
स्तंभा सर्वत्र वैडूर्यवर्यरत्नविनिर्मिताः ।
पंचवर्णैः मणीरत्नैः निर्मितं तत्र कुद्दिमम् ॥ ९७ ॥
हंसगर्भरत्नमयी देहल्यथेन्द्रकीलकः ।
गोमेयरत्नघटितो द्वारशाखे तथात्र च ॥ ९८ ॥
कोहिताख्यरत्नमय्यो परिघो वज्रनिर्मितः ।
कपाटे श्रिप वैडूर्यमये प्रोक्ते जिनेश्वरैः ॥ ९९ ॥
नानामणिमये तत्र कपाटचूलिकायहे ।
ज्योतीरसरत्नमयमुक्तरंगं निरूपितम्॥ १०० ॥

विजयस्योपरितनो भागो भाति विभूषितः ।
रत्नभेदैः षोडशभिः ते चामी कथिताः श्रुते ॥ १०१ ॥
रत्नं वज्रं वैद्धर्यलोहिताचे मसारगल्लं च ।
श्रिप हंसगर्भपुलके सौगन्धिकमंजनं रजतम् ॥ १०२ ॥
ज्योतीरसमंकांजनपुलकं रिष्टं च जातरूपं च ।
स्फटिकं चैताः षोडश रत्नभिदस्तत्र राजन्ते ॥ १०३ ॥युग्मम्॥

એ 'વિજય ' દ્વાર પૃશ્વીની અંદર છે તેટલું વજમય છે અને ઉપરના ભાગમાં રિષ્ટરત્ન-મય છે. ૯૬.

એના સ્તંભા સર્વત્ર ઉત્તમવૈડ્યેરત્નમય છે અને એનું તળવટ પંચવર્જુના મણિ અને રત્નાનું છે. ૯૭.

એના ઉખરા હંસગર્ભરત્નોના તથા એના ઇન્દ્રકીલક ગામેયરત્નના બનાવેલા છે. એના બેઉ બારસાખ લાહિતરત્નની છે અને ભાગળ વજાની છે. વળી એનાં કમાડ વૈડ્ધરત્નોનાં કહ્યાં છે. ૯૮–૯૯.

કમાડાેની બેઉ ચ્લિકા નાનાપ્રકારના મણિઓાની, અને ઉત્તરંગ જયાેતિરસરલમય છે. ૧૦૦.

એ વિજયદ્ધારના ઉપરના ભાગ વળી સાળ જાતનાં રત્નાના છે. તે સાળ આ પ્રમાણે:— રત્ન, વજા, વૈડ્રર્ગ, લાહિતાક્ષ, મસારગલ્લ, હંસગર્ભ, પુલક, સાગન્ધિક, અંજન, રજત, જયા-ત્રીરસ, અંક, અંજનપુલક, રિષ્ટ, જાતરૂપ અને સ્કૃટિક. ૧૦૧–૧૦૩.

श्रीवत्समत्स्यदर्पणभद्रासनवर्द्धमानवरकलशाः । स्वस्तिकनन्दावर्त्तौ द्वारोपिर मंगलान्यष्टौ ॥ १०४ ॥ द्वारस्यास्य वज्रमयो माढभागः प्रकीत्तितः । माढस्य शिखरं रौप्यमुळोचस्तपनीयजः ॥ १०५ ॥ मिणवंशलोहिताक्षप्रतिवंशैः रजतबद्धभूभागैः । द्वारं गवाच्चकटकैः विराजते तत्समुद्रदिशि ॥ १०६ ॥

भित्तावुभयतो भित्तिगुलिकाः पीठसिन्नभाः ।

श्रष्टषष्टचाधिकं शतं शय्यास्तावत्य एव च ॥ १०७ ॥

रत्नानि व्यालरूपाणि मिण्मय्यश्च पुत्रिकाः ।

श्रलंकुर्वन्ति तद्द्वारं मिण्दामादिभूषितम् ॥ १०८ ॥

तथा निषदनस्थानमेकेकं पार्श्वयोद्धयोः ।

तत्र द्वौ द्वौ च प्रत्येकं मांगल्यकलशौ मतौ ॥ १०९ ॥

तथा द्वौ द्वौ नागदन्तौ मुक्तादामाद्यलंकुतौ ।

तयोरूर्ध्व पुनः द्वौ द्वौ धूषघटचन्त्रितौ च तौ ॥ ११० ॥

વળી એ દ્વાર પર શ્રીવત્સ, મત્સ્ય, દર્પણ, **ભદ્રા**સન, વહ<sup>િ</sup>માન, કળશ, સ્વસ્તિક અને નન્દાવર્લ<sup>િ</sup>એ આઠ મંગળ (અષ્ટમંગળ) શાભી રહ્યાં છે. ૧૦૪.

એ કારના માઢના ભાગ વજમય, માઢનું શિખર રૂપ્યમય અને એના ઘુમટ સુવર્ણ મય છે. ૧૦૫.

એ દ્વારની આગળની ભૂમિ વળી સમુદ્રની દિશામાં મણિવંશ અને લાેહિતાક્ષ રત્નની છે. વળી એના પર ગવાક્ષાની હારમાળા શાેભી રહી છે. ૧૦૬.

તે દ્વારની ઉભય બાજુએ વળી એકસા અડસઠ પીઠ જેવા ચાતરા છે અને એ ચાતરાપર એટલી સંખ્યામાંજ શય્યાએ છે. ૧૦૭.

એ દ્વાર વળી મણિ વગેરેની માળાએ તથા રત્નમય સિંહનાં પુતળાં તથા મણિની પુ-તળીએાથી શાભી રહ્યું છે. ૧૦૮.

વળી એને બેઉ બાજીએ બે બેઠક છે અને દરેક બેઠકપર બબ્બે મંગળ કળશાે છે. ૧૦૯. વળી ત્યાં ધુપધાણા અને મુક્તાફળની માળા વગેરેથી વિભૂષિત બબ્બે નાગદંતાે છે. ૧૧૦.

साक्षादिव स्वर्गिकन्ये द्वे द्वे च शालभंजिके।
द्वौ द्वौ च जालकटको द्वे द्वे घण्टे शुभस्वरे॥ १११॥
नानाद्विकसलाकीर्णे द्वे द्वे च बनमालिके।
श्रमद्श्रमरझंकारगीतारवमनोरमे॥ ११२॥
श्रात्मदर्शाकृती द्वौ द्वौ पीठौ प्रकंठकाभिधौ।
तो च द्वियोजनस्थूलो चतुर्योजनविस्तृतो॥ ११३॥
चत्वारि योजनान्युच्चो योजनद्वयविस्तृतः।
तेषु प्रत्येकमेकैकः प्रासादोऽस्ति मनोरमः॥ ११४॥
प्रासादास्ते तुङ्गगृङ्गाः ध्वजच्छत्रमनोहराः।
सिंहासनैः सविजयदृष्यैः विराजितान्तराः॥ ११५॥
श्रास्थानस्थानयोः किंच द्वे द्वे स्तः तोरणे तयोः।
तोरणानां पुरः शालभंजिकानां द्वयं द्वयम्॥ ११६॥
तथा च द्वौ नागदन्तावश्वेभनरिकंपुरुषांगिनाम्।
किन्नरोरगगन्धर्ववृषभाणां युगानि च॥ ११७॥

વળી ત્યાં સાક્ષાત્ દેવકન્યા હાયની એવી બબ્બે પુતળીઓ છે, બબ્બે જાળીયાં છે અને સુંદર સરાદવાળા બબ્બે ઘંટ છે. ૧૧૧.

એ ઉપરાંત વળી નાના પ્રકારના કુંપળથી ભરેલી તથા આસપાસ ભમ્યા કરતા ભમરા ઓના ઝંકારરૂપી ગીતોના શખ્દોથી મન હરણુ કરનારી બખ્બે વનમાળાઓ છે; આરીસાના આકારના, પ્રકંઠનામના બખ્બે પીઠ છે, જેઓ બે ચાજન જાડા અને ચાર ચાજન પંહાળા છે. ૧૧૨–૧૧૩.

એ દરેકમાં ચાર યાજન ઉંચા અને બે યાજનના વિસ્તારવાળા–એવા અકેક મનારમ પ્રાસાદ છે. ૧૧૪.

એ પ્રાસાદાને ઉંચા ઉંચા શિખરાે છે. એનાપર મનાેહર ધ્વજાએા અને છત્રાે આવી રહ્યાં છે. અને એની અંદર વિજયદ્ભ્ષ્યયુક્ત સિંહાસનાે વિરાજી રહ્યાં છે. ૧૧૫.

એના આસ્થાનમાં ડેપમાં બળ્બે તારહ્યા અને તારહ્યાની આગળ બળ્બે પુતળીએ છે. ૧૧૬.

વળી ત્યાં ગજદંત, હય, હાથી, પુરૂષ, કિન્નર, ઉરગ, ગન્ધવે અને વૃષભાનાં જોડલાં શાભા રહ્યાં છે. ૧૧૭. वीथयः पंक्तयश्चेषां निरयं कुसुमिता लताः। पद्मनागाशोकलताः चम्पकाम्रादयोऽपि च ॥ ११८॥

मांगल्यकलञा भृंगारकाः तथात्मदर्शकाः।

स्थालानि साक्षतानीव पात्र्यः फलभृता इव ॥ ११९ ॥

सर्वोषिषप्रसाधनभाण्डभृताः सुप्रतिष्टकाश्चेव । पीठास्ममनोगुलिका युताः फलकनागदन्ताचैः ॥ १२० ॥

रात्नाः करण्डकाः रात्ना हयकण्ठादयोऽष्ट च । चंगेर्यः तेष्वष्टविधाः पटळान्यपि चाष्ट्रधा ॥ १२१ ॥

तथाहि। पुष्पैः माल्यैः चूर्णगन्धैः वस्त्रसिद्धार्थभूषर्णैः । लोमहस्तेश्च सम्पूर्णाः चंगेर्यः पटलानि च ॥ १२२ ॥

सिंहासनातपत्रे चमराणि समुद्गकाश्च दशभेदाः। प्रतितोरणमेतेषां द्वयं द्वयं भवति सर्वेषाम् ॥ १२३॥ समुद्गकसंग्रहगाथा चेयम्।

> तेहें कोइसमुग्गे पत्ते चोए य तगर एठा य । हरित्राहे हिंगुलए मणोसिला श्रंजणसमुग्गे ॥ १२४ ॥

વળી ત્યાં નિરન્તર પુષ્પિત એવી નાગલતા, અશાેકલતા, ચમ્પકલતા વગેરે લતાએા તથા આમ્રકૃક્ષા પણ આવેલાં છે. ૧૧૮.

વળી ત્યાં મંગળકળશા, ઝારીએા, દર્પણા, અક્ષતના થાળ અને ક્ળભરેલી છાખડીએા પણ છે. ૧૧૯.

સર્વ પ્રકારની ઐાષધીએ। અને શણુગારના સાધનાના ડાબલાથી **ભરે**લા, તથા ફળાં અને ગજદંત વગેરેથી સુક્ત–એવા પીઠવાળા ચાતરા પણ ત્યાં છે. ૧૨૦.

વળી ત્યાં આઠ રત્નકર ડક, અને આઠ હયક ઠાદિક પણ છે. તેમાં પુષ્પ, માળા, ચૂર્ણ, સુગ ધીઓ, વસ્ત્ર, સરસવ, આભૂષણુ અને પીંછીઓથી સંપૂર્ણ એવી આઠ ચ ગેરી અને આઠ પટેલા પણ છે. ૧૨૧–૧૨૨.

વળી તારણે તારણે સિંહાસન, છત્ર, ચામર અને દશ પ્રકારના ડામલા-એ સર્વનાં જોડલાં આવેલાં છે. ૧૨૩.

તે દશ ડાબલાએમાં નીચે પ્રમાણેની વસ્તુએમ છે: તેલ, કપુરકાચલી, પાંદડી, ચાળ, તગર, એલચી, હડતાળ, હિંગળાક, મનશીલ અને અંજન-એમ દશ વસ્તુએમ છે. ૧૨૪. 21

तथात्र विजयद्वारे शतमष्टाधिकं ध्वजाः । प्रत्येकं चक्रादिचिह्वा दशधा ते त्वमी मताः ॥ १२५ ॥

चक्रमृगगरुडसिंहाः पिच्छवृकच्छत्रवर्यहर्यक्षाः ।

वृषभचतुर्दन्तगजाः सर्वेऽशीस्यन्वितसहस्रम् ॥ १२६॥

विशिष्टस्थानरूपाणि भौमानि नव संख्यया । विजयद्वारस्य पुरः स्युः भोग्यानि तदीशितः ॥ १२७ ॥

तथाहुः जीवाभिगमे । विजयस्स एं दारस्स पुरस्रो नव भोमा पर्णात्ता । इत्यादि ॥ समवायांगे तु विजयस्स एं दारस्स एगमेगाए बाहाए नव नव भोमा पण्णाता इति दृश्यते ॥ तद्त्र तत्वं सर्वविद्वेद्यम् ॥

> मध्ये च तेषां भौमानां पंचमे सपरिच्छदम्। सिंहासनमधीशस्यान्येषु भद्रासनानि च ॥ १२८॥

इत्येवं विजयद्वारं लेशतो वर्श्वितं मया । तृतीयोपांगमालोक्यं विशेषविस्तरार्थिभिः ॥ १२९ ॥

यो योऽस्याधिपतिर्देवः तं तं सामानिकादयः। श्राह्मयन्ति विजयेति पुस्तकेषु तथोक्तितः॥ १३०॥

વળી આ વિજયદ્વારપર એકસા આઠ ધ્વજાએ ક્રસ્કી રહી છે. દરેક ધ્વજાપર ચક્ર, હિરિણ, ગરૂડ, સિંહ, પિચ્છ, વૃક, છત્ર, અશ્વ, વૃષભ અને ચાર દન્તુશળવાળા હસ્તી–એમ દશ દશ ચિદ્ધો છે. ૧૨૫–૧૨૬.

એ વિજયદ્વારની આગળ વળી, એના સ્વામીના ઉપલાેગને અર્થે, વિશિષ્ઠસ્થાનરૂપ નવ ભાેંચરાં છે. ૧૨૭.

એ અભિપ્રાય જીવાભિગમસ્ત્રનાે છે. સમવાયાંગસ્ત્રમાં તાે એની અકેક ખાહામાં નવ નવ ભાેંચરાં છે એમ કહ્યું છે. આમાં સત્ય કયું એ કેવળી જાણે.

એ નવમાંથી પાંચમા ભાેંચરામાં એના અધિપતિનું પરિવારવાળું સિંહાસન છે. શેષ આઠમાં ભદ્રાસના છે. ૧૨૮.

એ પ્રમાણે મેં વિજયદ્વારનું લેશમાત્ર વર્ણુન કર્યું છે. વિસ્તાર જાણવાની ઇચ્છા-વાળાએ ત્રીજું ' ઉપાંગ ' જોવું. ૧૨૯.

આ દ્વારના અધિપતિ-દેવ-ને સામાનિક દેવતાએ ' વિજય ' નામથી બાલાવે છે

तदिदं विजयस्वामियोगाद्विजयनामकम् ।

श्रथवामुष्य नामेदं त्रैकालिकं च शाश्वतम् ॥ १३१ ॥

एवं च्तेत्रद्वीपवार्धिनामानि स्युः यथायथम् ।

नित्यानि स्वामियोगस्तु यथास्थानं प्रवच्यते ॥ १३२ ॥

यथेदं विजयद्वारं तथा त्रीण्चपराग्यपि ।

समरूपाणि किन्त्वीशा द्वारतुल्याभिधाः सुराः ॥ १३३ ॥
वैजयन्तो जयन्तश्चापराजित इति क्रमात् ।

चत्वार्थेषां सहस्राणि सामानिकसुधासुजाम् ॥ १३४ ॥

सहस्राणि च देवानामष्टाभ्यन्तरपर्षदि ।

देवानामयुतं मध्यपर्वदि स्फातिशालिनाम् ॥ १३५ ॥

स्युः द्वादशसहस्राणि देवानां बाह्यपर्वदि ।

चतस्रोऽप्रमहिष्यश्च स्युः साहस्रपरिच्छदाः ॥ १३६ ॥

सेनाः सेनान्यश्च सप्त पूर्वोक्तव्यन्तरेन्द्रवत् ।

श्रात्मरक्षकदेवानां सहस्राणि च षोडश ॥ १३७ ॥

તેથી એ દાર ' વિજય ' નામથી એાળખાય છે. અથવા એનું એ નામ ત્રિકાલિક અને શાધત છે એમ સમજવું. ૧૩૦–૧૩૧.

એવી રીતે ક્ષેત્ર, દ્રીપ અને સમુદ્રોનાં નામ પણ નિત્ય એટલે શાશ્વત છે. એના સ્વામી કાેેેે કાેેે છે એ વાત આગળ ઉપર યાેેગ્ય સ્થાને કહેવામાં આવશે. ૧૩૨.

હવે વૈજયાંત, જયાંત અને અપરાજિત નામના જે શેષ ત્રણ દ્વારા છે તેમનું સર્વસ્વરૂપ વિજયદ્વાર જેવું જ સમજવું. એએાના સ્વામી જે દેવા છે એમનાં નામ પણ એ દ્વારાના નામને અનુસરીને વૈજયાંત, જયાંત અને અપરાજત-એ પ્રમાણે છે. ૧૩૩–૧૩૪.

એ પ્રત્યેકને ચાર હજાર સામાનિક દેવા છે.

વળી એ પ્રત્યેક દેવને ત્રણુ ત્રણુ પર્ષદા છે. તેમાં અભ્યન્તર પર્ષદામાં આઠ હજાર, મધ્યની પર્ષદામાં દશ હજાર તથા બહારની પર્ષદામાં બાર હજાર દેવા છે. ૧૩૫–૧૩૬.

વળી એ પ્રત્યેકને અંકેક હજારના પરિવારવાળી ચારચાર પટ્ટમહિષીઓ છે, અને પૂર્વેક્તિ વ્યન્તરેન્દ્રની પેઠે સાત સેના, સાત સેનાપતિ અને સાળહજાર આત્મરક્ષક દેવા છે. ૧૩૬-૧૩૭.

प्रत्येकमेवं विजयप्रमुखाणां परिच्छदः । सर्वेऽपि विजयाद्यास्ते तुल्याः पल्यायुषः स्मृताः ॥ १३८ ॥ पूर्वोक्तानां निजनिजनगरीवासिनां च ते । व्यन्तराणां व्यन्तरीणामैश्वर्यमुपभुंजते ॥ १३९ ॥

एवं द्वाराणि चत्वारि सर्वासु जगतीष्विष ।
तत्र जम्बूद्वीपसस्कविजयद्वारनािकनः ॥ १४० ॥
विजयद्वारतः प्राच्यां दिशि तिर्यगसंख्यकान् ।
द्वीपाब्धीन् समितिकम्य जम्बूद्वीपेऽस्त्यथापरे ॥ १४१ ॥
योजनानां सहस्राणि द्वादशायतिवस्तृता ।
राजधानी परिचेपस्तस्याश्चेत्रमुदीरितः ॥ १४२ ॥
सप्तित्रंशत्सहस्राणि योजनानां शतािन च ।
नवैत सप्तचत्वारिंशत् किंचिद्धिकान्यिष ॥ १४३ ॥ युग्मम् ॥
वप्रो रत्नमयस्तस्या राजधान्या विराजते ।
सप्तित्रंशयोजनािन सार्द्वानि स समुच्छ्वतः ॥ १४४ ॥

तथोक्तं जीवाभिगमे । से पागारे सत्ततीसं जोत्रणाइं श्रद्धजो-श्रग्णं च उहुं उच्चतेणं ॥ श्रीसमवायांगे तु सव्वासु ग्णं विजयवेजयंतजयंत

જેમ વિજય આદિ ચારે દેવાના આ પ્રમાણેના સરખાે પરિવાર છે તેમ તેમનું આયુષ્ય પણ એક સરખું એક પલ્યાપમનું છે. ૧૩૮.

તેમની તેમની રાજધાનીઓમાં વસતા વ્યન્તરદેવા અને વ્યાંતરદેવીએ પર એએ! વળી અધિકાર ભાગવે છે. ૧૩૯.

એવી રીતે સર્વ 'જગતી 'ના કાેટને ચારચાર દ્વારા આવેલાં છે. ૧૪૦.

આ જમ્બૂદ્રીપના વિજયદ્વારના દેવની રાજધાની બીજા જંબૂદ્વીપમાં છે. એ વિજય-દ્વારથી પૂર્વદિશામાં અસંખ્યાત દ્વીપસમુદ્રો મૂક્યા પછી આવે છે. ૧૪૧.

એ લાંબીપહાળી બારહજાર ચાજન છે. અને એના ઘરાવા સાડત્રીશ હજાર ચાજનથી કંઇક અધિક છે. ૧૪૨–૧૪૩.

એ રાજધાનીને એક રત્નમય કાેટ છે, જે સાડીસાડત્રીશ યાજન ઉંચા છે. ૧૪૪.

अपराजित्रासु रायहाणीसु पागारा सत्तत्तीसं जोत्रयाइं उड्ढं उच्चतेगं पसत्ता इति उक्तम् ॥

मूले च विस्तृतः सोऽयं सार्डां द्वादशायोजनीम्।
मध्ये च विस्तृतः क्रोशाधिकानि योजनानि षद् ॥ १४५॥
श्रधिकोशाधिकं मौलौ विस्तृतो योजनत्रयम्।
श्रमौ नानारत्नमयैः कितः किपशीर्षकैः॥ १४६॥
श्रधिकोशिमतायामं क्रोशतुर्याशिवस्तृतम्।
देशोनार्धकोशतुंगमेकैकं किपशीर्षकम्॥ १४७॥
वप्रस्य तस्यैकैकस्यां बाहायां जिनपुंगवैः।
पंचिवंशं पंचिवंशं द्वाराणां शतमीिचतम्॥ १४८॥
शतानि पंच द्वाराणामेवं स्युः सर्वसंख्यया।
विजयद्वारवत् सर्वमेषां वर्णनमीरितम्॥ १४९॥

किन्त्वियान् विशेष:।

द्वाषष्टियोजनान्युचं साधीनि द्वारमेककम् । योजनानि सपादान्येकत्रिंशतं च विस्तृतम् ॥ १५० ॥ ये च प्रकंठकाख्ये पीठे तत्रोदिते तयोरिह तु । पंचदशयोजनानि च साधौं क्रोशौ च तुंगत्वम् ॥ १५१ ॥

<sup>&#</sup>x27; જીવાભિગમ ' સૂત્ર એ વાતની સાક્ષી પુરે છે. પણ સમવાયાંગસ્ત્રમાં તો ચારે દેવોની રાજધાનીઓના કેાટ સાઠત્રીશ ચાજન ઉંચા કહ્યા છે.

હવે એ કાેટ મૂળ આગળ સાડાબારયાજન પહાળા છે, મધ્યભાગમાં છ યાજન ને એક કાેસ પહાળા છે અને મથાળે સાડાત્રણ યાજન પહાળા છે. વળી એને વિવિધપ્રકારના રત્નાેના કાંગરા છે. ૧૪૫–૧૪૬.

તે કાંગરા પ્રત્યેક અરધા કાેસ લાંબા, એક ચતુર્થાં શ કાેસ પહાેળા અ**ને લગભગ અરધાે** કાેસ ઉંચા છે. ૧૪૭.

તે કાેટની અકેકી બાહામાં જિનભગવાને સવાસા સવાસા દ્વારા કહ્યાં છે. ૧૪૮. એટલે સવે મળીને પાંચસા દ્વાર છે. એમનું સર્વ સ્વરૂપ વિજયદ્વાર પ્રમાણે સમજવું. ૧૪૯. ફેરમાત્ર એટલા કે આ અકેક દ્વાર સાડી બાસક ચાેજન ઉંચું છે અને સવાએકત્રાશ

एकत्रिंशचोजनानि क्रोशश्रायतिविस्तृती ।
प्रत्येकमेषामुपरि स्युः प्रासादावतंसकाः ॥ १५२ ॥
एकत्रिंशचोजनानि सक्रोशानि समुच्छ्रिता ।
उच्छ्रयार्धेन ते सर्वे प्रासादा विस्तृतायताः ॥ १५३ ॥
द्वारस्येकैकस्य नातिदूरासन्ने भुवस्तले ।
सप्तदश सप्तदश भौमाः प्रासादशेखराः ॥ १५४ ॥
तेषां मध्ये नवमे नवमे सिंहासनं विजयमहतः ।
सामानिकादिसुरगणभद्रासनपरिवृतं भाति ॥ १५५ ॥
श्रष्टस्वष्टसु भौमेषु स्थितेषूभयतस्ततः ।
श्रस्त प्रत्येकमेकेकं रत्नभद्रासनं महत् ॥ १५६ ॥
तथा तस्या राजधान्या बहिर्दिच्च चतस्र्षु ।
योजनानां पंचशत्याः पुरतो वनमेककम् ॥ १५७ ॥
प्राच्यामशोकविपिनमपाच्यां साप्तपर्णिकम् ।
प्रतीच्यां चम्पकवनमुदक् चूतवनं कमात् ॥ १५८ ॥

ચાજન પહેાળું છે. વળી ત્યાં પ્રકંઢક નામના જે બે પીઠ કહ્યાં છે તેઓની અહિં ઉંચાઈ પંદર ચાજન ને અઢી કેાસ છે, અને લંબાઇ પહેાળાઈ સવા એકત્રીશ ચાજન છે. ૧૫૦–૧૫૨.

વળી તે સર્વની ઉપર મહાેટા પ્રાસાદાે છે. એએા એકત્રીશ યાજન અને એક કાેસ ઉંચા, અને એથી અરધા લાંબા પહાેળા છે. ૧૫૩.

વળી પ્રત્યેક દ્વારની લગભગ સત્તરસત્તર ભૂગભ<sup>ર</sup> પ્રાસાદો છે. તેમાં નવમાનવમા પ્રાસા-દમાં વિજયદેવનું સિંહાસન છે–તે સિંહાસનની આસપાસ વળી સામાનિક આદિ દેવાના ભદ્રા-સના આવેલાં છે. ૧૫૪–૧૫૫.

વળી દરેક નવમાની બેઉ ખાજીએ જે આઠ આઠ ભ્રાલિપ્રાસાદા રહ્યા તે પ્રત્યેકમાં અકેક મહાેડું રત્નમય ભદ્રાસન છે. ૧૫૬.

હવે તે રાજધાનીની અહાર ચારે દિશાઓમાં પાંચસા પાંચસા યાજન મૂકીને અકેક વન આવે છે: પૂર્વમાં અશાકવન, દક્ષિણમાં સખ્તપર્ણવન, પશ્ચિમમાં ચંપકવન તથા ઉત્તરમાં આમ્ર-વન. ૧૫૭–૧૫૮. सहस्राणि योजनानां द्वादशायामतोऽथ ते ।
स्युः पंचशतविष्कम्भा वनखण्डा पृथक् पृथक् ॥ १५९ ॥
प्रत्येकं वप्रवलयपरिक्षिप्ताः समन्ततः ।
मध्ये तेषां तथेकैकः स्यात् प्रासादावतंसकः ॥ १६० ॥
द्वाषष्टिं योजनान्यद्वीधिकानि ते समुन्नताः ।
योजनान्येकत्रिंशत् सकोशानि च विस्तृताः ॥ १६१ ॥
प्रत्येकं रत्नघटितसिंहासनविभूषिताः ।
पल्योपमायुरेकैकनिर्जराधिष्ठता श्रपि ॥ १६२ ॥

मध्येऽथास्या राजधान्या भूमिभागे मनोहरे।
शुद्धजाम्बूनदमयः पीठवन्धो विराजते ॥ १६३ ॥
योजनानां शतान्येष द्वादशायतविस्तृतः।
क्रोशार्द्धमेदुरः पद्मवेदिकावनवेष्टितः ॥ १६४ ॥
त्रिसोपानकमेकेकं द्वारं चारु विराजते।
मणीमयं तोरणेन तत्र दिच्च चतस्रषु ॥ १६५ ॥
मध्येऽस्य पीठवन्धस्य भूमिभागेऽस्ति बन्धुरे।
महानेकः तपनीयमयः प्रासादशेखरः॥ १६६ ॥

તે દરેક વન ખારહજાર ચાેજન લાંબું તથા પાંચસાે ચાેજન પહાેળું છે. ૧૫૯. દરેકની કરતાે વળી કાેટ પણ છે. અને દરેકમાં વળી અકેક સુંદર પ્રાસાદ પણ છે. ૧૬૦. એ પ્રાસાદા સાડાબાસઠ ચાેજન ઉંચા અને સવાએકત્રીશ ચાેજન પહાેળા છે. ૧૬૧. વળી દરેક રત્નઘટિત સિંહાસનથી વિભૂષિત છે અને પલ્ચાેપમના આયુષ્યવાળા દેવશી અધિષ્ટિત છે. ૧૬૨.

હવે એ રાજધાનીના મધ્યભાગમાં સુંદરસ્થળપર એક ઉત્તમસુવર્ણ મય પીઠળધ છે. ૧૬૩. તે પીઠબધ બારસા યાજન લાંબા પહાળા અને અરધા કાસ જાઉા છે, અને એની આ-સપાસ પદ્મવેદિકા અને બગીચા શાભી રહ્યો છે. ૧૬૪.

ચારે દિશાએાના (ચારે)દ્વારને ત્રણ ત્રણ સું દર મણીમય પગથીયાં શાભી રહ્યાં છે. ૧૬૫.

द्वाषष्टि योजनान्यद्वीधिकानि स समुन्नतः । उच्चत्वस्याद्धमानेन भवत्यायतविस्तृतः ॥ १६७ ॥ तस्य प्रासादस्य मध्ये महती माणिपीठिका । सा द्विगञ्यूतबाहल्या योजनं विस्तृतायता ॥ १६८ ॥ तस्या माणिपीठिकाया मध्ये सिंहासनं महत् । वृतं विजयदेवाईं सामानिकादिकासनैः ॥ १६९ ॥

तचैवम् ।

मूलसिंहासनाद्वायूत्तरेशानदिशां त्रये।
सामानिकानां चत्वारि सहस्राण्यासनानि वे॥ १७०॥
प्राच्यामप्रमहिषीणामासनानि चतस्यणाम्।
चत्वार्येवातिचतुरपरीवारसुरीजुषाम्॥ १७१॥
मूलसिंहासनादग्निकोणेऽभ्यन्तरपर्षदः।
भद्रासनसहस्राणि भवन्त्यष्टो सुधाभुजाम्॥ १७२॥
दक्षिण्स्यां दिशि तथा भान्ति मध्यमपर्षदः।
दशासनसहस्राणि तावताममृताशिनाम्॥ १७३॥
भद्रासनानि नैर्ऋत्यां बाह्यपर्षत्सुधाभुजाम्।
स्युः द्वादशसहस्राणि पश्चिमायामथो दिशि॥ १७४॥

આ પીઠળ ધના મનહર ભૂમિભાગમાં એક સુંદર સુવર્ણ મય પ્રાસાદ આવેલા છે. એ પ્રાસાદ સાડીબાસઠ ચાજન ઉચા અને સવાએકત્રીશ ચાજન લાંબા પહાળા છે. ૧૬૬–૧૬૭.

એના મધ્યભાગમાં વળી બે કેાસ જાડી અને ચાર કેાસ લાંબી પહેાળી એક મ્હાેઠી મણિપીઠિકા છે. ૧૬૮.

એ મણિપીઠિકાના મધ્યભાગમાં વિજયદેવને લાયકનું એક મ્હાેટું સિંહાસન છે, જેની કુરતાં વળી એના સામાનિક દેવા વગેરેનાં સિંહાસન આવેલાં છે. ૧૬૯.

તે આવી રીતે:—

મૂળ સિંહાસનથી વાયવ્ય, ઉત્તર અને ઈશાન–એમ ત્રણ તરફ સામાનિક દેવાનાં ચાર હજાર આસના; પૂર્વ તરફ અતિ ચતુર પરીવારવાળી અગ્ર–મહિષીએાના ચાર આસના; અગ્નિકાેેેેેશુમાં અભ્યન્તર પર્ધદાના દેવાેનાં આઠ હજાર આસના; દક્ષિણુમાં મધ્યમ પર્ધદાના

सेनापतीनां सप्तानां सप्त भद्रासनानि च । ततः परं परिचेपे द्वितीयस्मिश्चतुर्दिशम् ॥ १७५ ॥ चत्वारि चत्वारि सहस्राणि भान्ति चतुर्दिशम् । श्रातमरक्षकदेवानां सहस्राणीति षोडश् ॥ १७६॥

स चैष मूलप्रासादः चतुःप्रासादवेष्टितः ।
उच्चत्वायामविष्कम्भैः तेऽर्धमानाश्च मौलतः ॥ १७७ ॥
प्रासादास्तेऽपि चत्वारः चतुर्भिरपरेरपि ।
स्वप्रमाणादर्छमानैः प्रत्येकं परितो वृताः ॥ १७८ ॥
परिवारपरीवारभूता एते च मौलतः ।
चतुर्थभागमानेन प्रोत्तुंगायतविस्तृताः ॥ १७९ ॥
एतेऽपि च स्वार्छमानैश्चतुर्भिरपरेर्वृताः ।
चतुर्दिशं स्युरित्येवं प्रत्येकमेकविंश्चतिः ॥ १८० ॥
परिवारपरीवारपरीवारास्तु मौलतः ।
विष्कम्भायामतुंगत्वैः श्रष्टमांशमिता मताः ॥ १८१ ॥

દેવોના દશ હજાર આસના; નૈર્જી ત્યમાં ખહારની પર્જદાના દેવોના ખાર હજાર આસના તથા પશ્ચિમમાં સાત સેનાપતિઓનાં સાત આસના છે. ૧૭૦–૧૭૫.

ત્યારપછી બીજા વલયમાં આત્મરક્ષક દેવાનાં, ચારે દિશાએમમાં થઇને સાેળ હજાર આસના છે. ૧૭૬.

હવે, ઉપર જે એક મૂળ પ્રાસાદ કહ્યો તેની આસપાસ ચાર પ્રાસાદેા આવેલા છે. તે એ મૂળપ્રાસાદથી ઉંચાઇ અને લંબાઇપહેાળાઇમાં અરધા છે. ૧૭૭.

વળી આ ચારની ફરતા પણ એએા કરતાં પ્રમાણમાં અરધા એવા ચાર ચાર પ્રાસાદેષ છે. આ છેલ્લા, જે પરીવારના પણ પરીવાર કહેવાય તેઓની એ પ્રમાણું મૂળપ્રાસાદથી ચાથા ભાગની ઉંચાઇ તેમ જ લંખાઇપહાળાઇ થઇ. ૧૭૮–૧૭૯.

એમની ફરતા પણ દરેક દિશાએ ચારચાર પ્રાસાદો છે. એટલે પ્રત્યેક દિશાએ એકવીશ એકવીશ થયા. ૧૮૦.

પરીવારના પરીવાર અને એના પણ પરીવાર એવા આ પ્રાસાદેા મૃળપ્રાસાદના કરતાં પ્રમાણમાં એક અષ્ટમાંશ જેટલા છે. ૧૮૧.

22

पंचाशीतिरमी सर्वे जीवाभिगमपुस्तके ।

वृत्तो तु तुर्या प्रासादपरिपाटी निरीक्ष्यते ॥ १८२ ॥

तथाहि । परिवारपरीवारपरीवारा श्रिप स्फुटम् ।

चतुर्भिरपरेमीलात् षोडशांशमितेर्न्नताः ॥ १८३ ॥

तर्वेकेकस्यां दिशायां पंचाशीतिर्भवन्त्यतः ।

शतानि त्रीर्ययेकचत्वारिंशानि सर्वसंख्यया ॥ १८४ ॥

विना च मूळप्रासादं सर्वेऽप्येते विभूषिताः ।

एकेकेनेव विजययोग्यिसहासनेन च ॥ १८५ ॥

श्रथास्त्युत्तरपूर्वस्यां मूळप्रासादतः सभा ।

सुधर्मा नाम सततदिव्यनाटचाप्सरोभृता ॥ १८६ ॥

योजनानि द्वादशेषा सार्द्धान्यायामतो मता ।

सक्रोशानि योजनानि षड् विष्कम्भत ईरिता ॥ १८७ ॥

योजनानि नवोत्तुंगा द्वारिस्त्रिभिरलंकृता ।

प्राच्यामदीच्यां चापाच्यामेकेकमथ तान्यपि ॥ १८८ ॥

આ પ્રમાણે ચાર દિશાના થઇને ચારાશી, અને એક મ્ળપ્રાસાદ થઇને એક દર પંચાશી પ્રાસાદ જીવાભિગમ સૂત્રમાં કહ્યા છે; પણ એની 'વૃત્તિ'માં તો પ્રાસાદની એક ચાથી શ્રેણિ પણ કહી છે. ૧૮૨.

અને એ આ પ્રમાણે કહી છે:—

પરીવારના પરીવારના પરીવાર રૂપ જે પ્રાસાદા કહ્યા તેમાંના પ્રત્યેકની આસપાસ વળી ચારચાર પ્રાસાદા આવેલા છે, જે મૃળપ્રાસાદથી પ્રમાણમાં એક સાળાંશ જેવડા છે. એ પ્રમાણે પ્રત્યેક દિશાએ એવા પંચાશી પ્રાસાદ થયા એટલે ચારે દિશાએ મળીને ત્રણસા ચાલીસ થયા. અને એમાં એક મૂળ પ્રાસાદ ભેળવીએ એટલે સમગ્ર મળીને ત્રણસા એકતાળીશ ( ચાથી શ્રેણિની ગણત્રીએ ) થાય. ૧૮૩–૧૮૪.

એક મૂળ પ્રાસાદ વિના એ સર્વે પ્રાસાદા અર્થાત્ ત્રણ્સા ચાલીસ પ્રાસાદા વિજયદેવને લાયક એવા અકેક સિંહાસનથી વિભૂષિત છે. ૧૮૫.

હવે એ મૂળ પ્રાસાદથી ઇશાનેકાેેેેેેેંગાં, હમ્મેેશાં દિવ્ય નાટકાે કરનારી અપ્સરાએાેેથી સુકત એવી સુધર્મા નામની સભા આવેલી છે. ૧૮૬.

એ સભા સાડાબાર યાજન લાંબી, છ યાજન ને એક કાસ પહાળી અને નવ યાજનની

द्वे योजने उच्छितानि योजनं विस्तृतानि च।
तेषां पुरस्तादेकेकः प्रत्येकं मुखमंडपः ॥ १८९ ॥ युग्मम् ॥
तेऽप्युत्तसतपनीयचन्द्रोद्यविराजिताः ।
सातिरेके योजने द्वे समुत्तुंगा मनोरमाः ॥ १९० ॥
ते सुधर्मासभातुल्या विष्कम्भायामतः पुनः ।
तेषां पुरस्तादेकेकः स्यात्प्रेक्षायहमंडपः ॥ १९१ ॥
मुखमंडपतुल्यास्ते प्रमाणैः सर्वतो मताः ।
प्रत्यक्षं तेष्वचापाटश्चतुरस्राक्ततः स्मृतः ॥ १९२ ॥
मध्ये चाच्चपाटश्चतुरस्राक्ततः स्मृतः ॥ १९२ ॥
मध्ये चाच्चपाटकानामेकेका मण्णिपीठिका ।
श्वर्धयोजनबाहल्या योजनं विस्तृतायता ॥ १९३ ॥
तासां प्रत्येकमुपरि सिंहासनमुरु स्फुरत् ।
तेषां प्रचामंडपानां पुरतोऽथ प्रकीर्त्तिता ॥ १९४ ॥
एकयोजनवाहल्या द्वे च ते विस्तृतायता ।
रचिता विविधेः रत्नैः एकेका मण्णिपीठिका ॥ १९५ ॥ युग्मम् ॥

ઉભણીવાળી છે. વળી એને પૂર્વ, ઉત્તર અને દક્ષિણ એમ ત્રણ દિશાએ અકેક દ્વાર આવેલું છે. ૧૮૭–૧૮૮.

એ દ્વારા બે યાજન ઉંચાં અને એક યાજન પહાળાં છે. અને એએાની આગળ અકેક મુખમંડપ છે. ૧૮૯.

તપાવેલા સુવર્ણસમાન મનાેજ્ઞ ચંદ્રવાને લીધે અત્યંત શાેભી રહેલા એ મનહર મંડપાે ઉંચાઇમાં બે યાેજન અને લંખાઇ પહાેળાઈમાં સુધર્મા સભા જેવડા છે. ૧૯૦–૧૯૧.

એ મુખમાં ડેપાેની આગળ વળી એવડાજ પ્રેક્ષામાં ડેપ છે–જેમાં ચાેરસ ચાેપાટ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. ૧૯૨.

એ ચાપાટની અંદર વળી એક ચાજન લાંબીપહાળી તથા અરધા યાજન <mark>જાડી મ</mark>ણુ-પીઠિકા છે. અને એ મણિપીઠિકા પર સુંદર સિંહાસન છે. ૧૯૩–૧૯૪.

એ પ્રેક્ષામ ડેપાની માેઢા આગળ વળી એક યાજન જાડી અને એ યાજન લાંબી પહાળી વિવિધરત્નમય એકેક મણિપીડિકા છે. ૧૯૫. चेत्रसमासबृहद्वृत्तो तु इयं द्वियोजनायामविष्कम्भवाह्ल्या उक्ता ॥ साधिके योजने तुंगस्तूषः तदुपरि स्मृतः देशोने च योजने द्वे प्रत्येकं विस्तृतायताः ॥ १९६ ॥

क्षेत्रसमासबृहद्वृत्तौ तु श्रयं देशोनद्वियोजनायामविष्कम्भः परिपूर्ण-द्वियोजनोच्च उक्तः ॥

तेषां च चैत्यस्तूपानामुपर्यातन्वते श्रियम् । रात्नानि मंगलान्यष्टौ चैत्यस्तूपपुरः पुनः ॥ १९७ ॥ योजनायामविष्कम्भा भवेदिच्च चतस्त्रपु । श्रधयोजनबाहल्या प्रत्येकं मिणपीठिका ॥ १९८ ॥ युग्मम् ॥ तासु प्रत्येकमेकैका जिनमूर्तिः विराजते । पंचचापशतोत्तुंगा शाश्वती स्तूपसंमुखी ॥ १९९ ॥

तथोक्तं जीवाभिगमवृत्तौ । जिनोत्सेध उत्कर्षतः पंचधनुःशतानि जघन्यतः सप्तहस्ताः । इह तु पंचधनुःशतानि संभाव्यन्ते ॥

> ऋषभो वर्द्धमानश्च चन्द्राननजिनेश्वरः । वारिषेग्रश्चेति नित्यनामानो नाकिभिर्नुताः ॥ २००॥

ક્ષેત્ર સમાસની બૃહદ્દવૃત્તિને અભિપ્રાયે તો આ પીઠિકાની લંબાઇ પહેાળાઇ અને જાડાઇ એ યાજનની છે.

એ મણિપીઠપર ' સ્તૂપ ' આવેલા છે જે ઊંચાઈમાં <mark>એ ચાેજનથી વધારે છે અને</mark> લંબા<mark>ઇ</mark> પહેાળાઇમાં એ ચાેજનથી કંઇક ન્યૂન છે. ૧૯૬.

ક્ષેત્રસમાસની બૃહદ્વત્તિમાં તો આ સ્તૂપની લંબાઇપહાળાઇ બે યોજનથી કંઇક ન્યૂન, અને ઉંચાઇ બરાબર બે ચાજન કહી છે.

એ સ્તૂપાની ઉપર રત્નનાં અષ્ટમાંગળ શાેભી રહ્યાં છે. અને એઓની આગળ ચાેદિશ એક ચાેજન લાંબી પહાેળી તથા અરધાે યાેજન જાડી મણિપીઠિકા છે. ૧૯૭–૧૯૮.

એ પીઠિકાઉપર, સ્તૂપની સન્મુખ, જિનભગવાનની, પાંચસો ધનુષ્ય ઉંચી અકેકી શાધતી પ્રતિમા વિરાજ રહી છે. ૧૯૯.

આસં બંધમાં જીવાભિગમસૂત્રની ટીકામાં કહ્યું છે કે જિનભગવાનની ઉંચાઇ ઉત્કર્ષત: પાં ચસાે ધનુષ્ય અને જઘન્યત: સાત હાથ છે. એમાં અહિં પાંચસાે ધનુષ્ય સંભવે છે.

શાશ્વત નામવાળા જિનભગવાન ચાર કહ્યા છે: (૧) ઋષભદેવ, (૨) વહ<sup>િ</sup>માનસ્વામી, (૩) ચંદ્રાનન અને (૪) વારિષેણ્. ૨૦૦.

पुरस्तासां पीठिकानामेकैका माणिपीठिका ।
स्थूलेकयोजनं द्वे च योजने विस्तृतायता ॥ २०१ ॥
तासां प्रत्येकमुपरि स्यादष्टयोजनोच्छ्रयः ।
चैत्यवृद्धः ते च सर्वे नानातरुभिरावृताः ॥ २०२ ॥
बज्जमूलारिष्टकंदा वैदूर्यस्कन्धबन्धुराः ।

सद्रूप्यविडिमाः स्वर्णशाखा रत्नप्रशाखकाः ॥ २०३ ॥

सुवर्णवृन्तत्रेदृर्यमयपत्रमनोहराः ।

जाम्बूनदपह्नवाश्च रात्मैः पुष्पफलैः भृताः ॥ २०४ ॥ युग्मम् ॥

श्रत्र स्कंधविडिमादिमानं तु वच्यमाण्जम्बृष्ट् ज्वत् ज्ञेयम् ॥

तेषां च चैत्यवृत्ताणां पुरतो मणिपीठिका । योजनायामविष्कम्मा योजनार्खं च मेदुरा ॥ २०५ ॥

महेन्द्रध्वजमेकेकः तास्वर्द्धकोशविस्तृतः । सार्द्धसप्तयोजनोच्चः पताकाञ्जत्रमंडितः ॥ २०६ ॥

इदं जीवाभिगमसूत्रवृत्तौ ॥ क्षेत्रसमासबृहदृवृत्तौ तु ते महेन्द्रध्वजाः प्रत्येकं श्रष्टयोजनोच्छ्रया इत्युक्तम् ॥

એ પીડિકાએાની આગળ વળી એક યોજન જાડી અને બે યોજન લાંબીપહાળી અકેક મણિપીડિકા છે. ૨૦૧.

આ દરેક પીઠપર આઠ આઠ યોજન ઉંચા ચૈત્યવૃક્ષા છે અને એની આસપાસ પણ અન્ય વિવિધ વૃક્ષા આવી રહ્યાં છે. ૨૦૨.

એ વૃક્ષાનાં મૂળીયાં વજરત્નનાં, કંદ અરિષ્ટ રત્નનાં, થડ વૈદ્ધરત્નનાં, વિડિમ રૂપાના, શા-ખાએા સુવર્ણની, પ્રશાખા રત્નની, કળીએા સુવર્ણની, પંત્રા વૈદ્ધર્યરત્નના, પદ્ધવા સુવર્ણના અને પુષ્પા તથા ફળા રત્નનાં કહ્યાં છે. ૨૦૩–૨૦૪.

અહિં સ્કંધ, વિહિમ વગેરે કહ્યાં એએાનું માન આગળ ઉપર વર્ણવવામાં આવનાર જમ્ખ્ વૃક્ષનાં સ્કંધ વગેરે પ્રમાણે સમજવું.

એ ચૈત્યવૃક્ષા કહ્યા એઓની આગળ એક યાજન લાંબીપહાળી અને એથી અરધી જાડી એવી મણિપીડિકા છે. ૨૦૫.

એ પીઠિકા પર સાડાસાત ચાજન ઉંચા અને એક કાેસ પહાળા તથા પતાકા અને છત્રને હીંધે સુશાભિત એવા અકેક ઇન્દ્રધ્વજ આવેલા છે. ૨૦૬.

तेषां महेन्द्रध्वजानां पुरः प्रत्येकमेकिका ।
नन्दापुष्किरिणी पद्मवेदिकावनवेष्ठिता ॥ २०७ ॥
योजनानि दशोगुडाः ता सार्छद्वादशयोजनीम् ।
श्रायता षड् योजनानि कोशाधिकानि विस्तृताः ॥ २०८ ॥
एवं सुधमसभाया बहिर्भागो निरूपितः ।
श्रायतस्या मध्यभागो यथाम्नायं निरूप्यते ॥ २०९ ॥
तस्यां सुधर्मासभायां षट्सहस्राणि पीठिकाः ।
द्वे सहस्रे दिशि प्राच्यां पश्चिमायां तथेव च ॥ २१० ॥
दिच्चणस्यामुत्तरस्यां तासां सहस्रमेककम् ।
ताः सर्वा श्राप रैरूप्यफलकैः खचिता ध्रुवम् ॥२११॥ युग्मम् ॥
नागदन्ता बज्जमयाः फलकेष्वथ तेष्विष ।
सुगन्धिपुष्पदामानि लम्बमानान्यनेकशः ॥ २१२ ॥
सुधर्मायां सभायां च स्युः धृपवासपीठिकाः ।
षट् सहस्राणि ताः प्राग्वत् भावनीया यथाकमम् ॥ २१३ ॥

એ અભિપ્રાય જીવાભિગમસૂત્રનાે છે. ક્ષેત્રસમાસની મ્હાેટી ટીકામાં તાે ઇન્દ્રધ્વજની ઉંચાઇ આઠ ચાજનનાે કહી છે.

દરેક ઇન્દ્ર<sup>દ</sup>વજની આગળ પદ્મવેદિકા અને ભગીચાથી યુક્ત એવી અકેકી પુષ્કરિણી એટલે વાવ છે. ૨૦૭.

પ્રત્યેક પુષ્કરિણી દશ યોજન ઉંડી, સાડાબાર યોજન <mark>લાંબી તથા છ યોજનને</mark> એક કેાસ પહેાળી છે. ૨૦૮.

એ પ્રમાણે સુધર્માસભાના બહારના ભાગનું વર્ણન કર્યું.

હવે આમ્નાય મુજબ એના મધ્યભાગનું વર્ણન કરૂં છું. ૨૦૯.

એમાં, બેહજાર પૂર્વ દીશામાં બે હજાર પશ્ચિમ દિશામાં અને અકેક હજાર દક્ષિણ તથા ઉત્તર દિશામાં એમ સર્વ મળીને છ હજાર રૂપાની બેઠકવાળાં આસના છે. એ આસનાની ઉપર વજાની ખીંટીઓ છે, જેમાં વળી સુગન્ધિ પુષ્પાની અનેક માળાએ લટકી રહી છે. ૨૧૦–૨૧૨.

વળી એમાં, ઉપરને અનુક્રમે જ છ હજાર ધૂપવાસની પીઠિકાઓ છે. આ પીઠિકાઓ

एता श्रिप स्वर्गारूप्यफलकैरुपशोभिताः। फलकेषु लसद्वजनागदन्ता श्रमीषु च ॥ २१४ ॥ वाज्रिकानि सिक्यकानि सिक्यकेषु च वज्रजाः। उद्गिरन्त्यो धूपघटचो धूपधूममहर्निशम् ॥ २१५ ॥ तथैतस्याः सुधर्माया मध्येऽस्ति मणिपीठिका। योजनद्वयविष्कम्भायामा योजनमेदुरा ॥ २१६ ॥ चैत्यस्तंभ उपर्यस्या महान् माणवकाभिधः। सार्द्धसप्तयोजनोच्चः कोशार्द्धस्थूखविस्तृतः ॥ २१७ ॥ उपर्यधस्त्वसौ स्तंभः षद् षद् कोशान् विहाय च। मध्यांशेऽष्टादशक्रोशे रैरूप्यफलकांचितः ॥ २१८ ॥ प्राग्वतेषु नागदन्ताः निरुद्धाः वज्रसिक्यकैः । तेषु वज्रसिक्यकेषु वृताः वज्रसमुद्गकाः ॥ २१९ ॥ तेषु वज्रसमुद्रगेषु जिनसक्थीनि सन्ति च। विजयस्वर्गिणान्येश्वाचितानि व्यन्तरामरैः ॥ २२० ॥ पूज्यत्वमेषां सक्थ्नां तु तादृग्महिमयोगतः । यदेतरचालनजलं सुरागामि दोषहृत् ॥ २२१ ॥

સાેનારૂપાના પાટીઆથી શાેલી રહી છે. ત્યાં પણ મનહર વજમય ખીંટીએા છે, ખીંટીએ ખીંટીએ વજના સીંકાએા છે અને એ સીંકાએામાં વજનીજ ધૂપઘટીએા છે જેમાંથી અહિનેશ ધૂપનાે ધૂમાડા નિકબ્યાજ કરે છે. ૨૧૩–૨૧૫.

વળી એમાં, મધ્યભાગે બે યાજન લાંખીપહાળી તથા એક યાજન જાડી મણિપીઠિકા છે. એના પર સાડાસાત યાજન ઉંચા તથા અર્દ્ધ કાસ જાડા અને પહાળા માણવક નામના મહાન્ ચૈત્યસ્ત ભ છે. ૨૧૬–૨૧૭.

આ ચૈત્ય સ્તંભ, હેઠળના દોઢ યાજન અને ઉપરના દોઢ યાજન પડતા મુક્તાં શેષ સાડાચાર યાજનમાં સાના રૂપાના પાઠીઆથી શાભી રહ્યો છે. ૨૧૮.

એમાં રહેલી વજમય ખીંટીએ પર પણ પૂર્વવત વજના સીંકાએ છે અને એ સીંકાએ પર વજના દાખડાએ છે. એ દાખડાએમાં, વિજયદેવ તેમજ અન્ય વ્યન્તર દેવાએ પૂજન અર્થ રાખેલાં જિનભગવાનના અસ્થિએ છે. ૨૧૯–૨૨૦

## तथोक्तं श्राद्धविधिवृत्तौ ।

नव्योत्पन्नतया तर्हि सौधमेंशानशक्रयोः ।
विवादोऽभूदिमानार्थं हम्यीर्थिमिव हिम्येणोः ॥ २२२ ॥
तयोरिवोर्वीश्वरयोः विमानविप्रलुब्धयोः ।
नियुद्धादिमहायुद्धान्यप्यभूवन्ननेकशः ॥ २२३ ॥
निवार्थते हि कलहः तिरश्चां तरसा नरेः ।
नराणां च नराधीशैः नराधीशां सुरैः क्वचित् ॥ २२४ ॥
सुराणां च सुराधीशैः सुराधीशां पुनः कथम् ।
केन वा स निवार्येत वज्जाग्निरिव दुःशमः ॥ २२५ ॥
माण्यवकाख्यस्तंभस्थाईदंष्ट्राज्ञान्तिवारिणा ।
साधिव्याधिमहादोषमहावेरिनवारिणा ॥ २२६ ॥
कियस्कालव्यतिकान्तौ सिक्तौ महत्तरैः सुरैः ।
बभूवतुः प्रशान्तौ तौ किंवा सिद्धचेन्न तज्जलात्॥२२७॥युग्मम् ॥
इस्यादि ॥

આ અસ્થિએાનું પૂજ્યત્વ એના એવા મહિમાના યેાગને લીધે છે કેમકે એએાના પ્રક્ષાલનનું જળ પણ દેવાના સુદ્ધાં દેાષને હરનારું છે. ૨૨૧.

આ સંખંધમાં શ્રાદ્ધવિધિગ્રંથની ટીકામાં કહ્યું છે કે:---

એક ઘરના માલિકી હક માટે જેમ બે માણુસા વચ્ચે કાઇવાર તકરાર થાય છે તેમ એક વખત સાધમેન્દ્ર અને ઇશાનેન્દ્ર વચ્ચે વિમાનને માટે વિવાદ થયો. વિમાનનો કબજો લેવાને માટે બેઉ વચ્ચે મહા મહા યુદ્ધ થયાં. તિર્થાંચાની લડાઈ મનુષ્યા નિવારી શકે, મનુષ્યાની રાજા નિવારી શકે, રાજાઓની કવચિત્ દેવા નિવારી શકે અને દેવાની ઇન્દ્રા નિવારી શકે. પણ ઇન્દ્રો ઇન્દ્રો વચ્ચેનું યુદ્ધ જે વજાના અગ્નિ જેવું દુઃનિવાર્થ છે તે કાણુ નિવારી શકે? પણ તે વખતે કેટલાક સમય વીત્યા બાદ મહત્તર દેવાએ માણવક નામના સ્તંભમાં રહેલી જિનેશ્વર ભગવાનની દાઢાના, હરકાઇ અસાધ્ય વ્યાધિ કે દાષ કે વેરને નિવારનારા સ્નાત્ર જળનું સિંચન કરીને એ બેઉ ઇન્દ્રોને શાન્ત કર્યા હતા. કેમકે એવા જળથી ગમે તેવું પણ કાર્ય સિદ્ધ થાય છે. ૨૨૨–૨૨૭.

स्तंभस्य तस्य पूर्वस्यामस्त्येका मिण्पीठिका ।

श्रद्धयोजनबाह्व्या योजनायतिवस्तृता ॥ २२८ ॥

उपर्यस्या महदेकं सिंहासनमनुत्तरम् ।

स्तंभस्यास्य पश्चिमायां तथान्या मिण्पीठिका ॥ २२९ ॥

सापि योजनिवष्कम्भायामा द्विकोशमेदुरा ।

उपरि स्वर्णमाणिक्यशयनीयमनोहरा ॥ २३० ॥

तल्पादुदीच्यां श्लुब्लेन्द्रध्वजः पूर्वोक्तकेतुतः ।

मानतोऽस्मात् पश्चिमायां कोशः प्रहरणेः मृतः ॥ २३१ ॥

तस्मिन् परिघरतादिनानाप्रहरणानि च ।

किंचिदेवं सुधर्मायाः स्वरुपमुपवर्णितम् ॥ २३२ ॥

श्रस्याश्चोत्तरपूर्वस्यां सिद्धायतनमुत्तमम् ।

श्रायामादिष्रमाणेन तत् सुधर्मासभासमम् ॥ २३३ ॥

तस्य मध्यदेशभागे एकयोजनमेदुरा ।

भाति द्वियोजनायामविष्कम्भा मिण्पीठिका ॥ २३४ ॥

એ માણુવકસ્ત ભની પૂર્વદિશામાં, અર્દ્ધ યાજન જાડી અને એક યાજન લાંબીપહાળી એક મણિપીઠિકા છે. એ પર એક અનુપમ સિંહાસન છે. ૨૨૮–૨૨૯.

વળી એ સ્ત'ભની પશ્ચિમે એક બીજી મહ્યુપીઠિકા છે. તે પણ અરધા યાજન જાડી અને એક યાજન લાંબીપહાળી છે. તેનાપર સુવર્ણ અને માહ્યુકયની મનહર શધ્યા છે. ૨૨૯-૨૩૦.

આ શય્યાથી ઉત્તર દિશામાં, પૂર્વોકત ઇન્દ્રધ્વજના જેવા એક ન્હાના ઇન્દ્રધ્વજ છે; અને પશ્ચિમ દિશામાં એક શસ્ત્રભંડાર છે. એ શસ્ત્રભંડારમાં દંડરતન વગેરે વિવિધ પ્રકારનાં શસ્ત્રો છે. ૨૩૧–૨૩૨.

એ પ્રમાણે સુધર્માસભાનું કિંચિત્ વર્ણન થયું.

હવે, એ સુધર્માસભાથી ઇશાનકાેેેેે હુમાં એક શ્રેષ્ઠ સિદ્ધાયતન છે. તેનું લંબાઇ પહેોળાઇ વગેરે માન એ સભા પ્રમાણેજ છે. ૨૩૩.

એ સિદ્ધાયતનના મધ્યભાગમાં એક યોજન જાડી અને બે યોજન લાંબીપહોળી એક મણિપીડિકા છે. ૨૩૪.

उपर्यस्या रत्नमयोऽधिकद्वियोजनोन्नतः । द्वियोजनायतततो देवच्छन्दक त्राहितः ॥ २३५ ॥

इदं श्रीजीवाभिगमवृत्तो ॥ चेत्रसमासबृहद्वृत्तौ तु श्रसौ द्वियोजः नप्रमाखिकम्भोच्चत्व उक्तः ॥

तस्मिन् देवच्छन्दके च सुरासुरनमस्कृतम् ।
जयस्यईत्प्रतिमानां शतमष्टोत्तरं किल ॥ २३६ ॥
तस्य सिद्धायतनस्य विभारयुत्तरपूर्वतः ।
उपपातसभा सापि सुधमेंव प्रमाखतः ॥ २३७॥
अर्धयोजनबाह्दया योजनायतविस्तृता ।
तस्यां मणिपीठिकाच्छा दिव्यशय्यास्ति तत्र च ॥२३८॥ युग्मम् ॥
तस्यां विजयदेवस्योपपातो बोभवीत्यथ ।
श्रस्या उत्तरपूर्वस्यां दिशि चैको महाहृदः ॥ २३९ ॥
नन्दापुष्करिखीतुल्यो विष्कम्भोद्धेधदैर्ध्यतः ।
वेष्टितो वनस्वंडेन पद्मवेदिकयापि च ॥ २४० ॥

એ મણિપીઠિકાની ઉપર, ઉંચાઇમાં એ યોજનથી અધિક અને લંબાઈપહાળાઈમાં **ખરાખર** એ યોજન–એવા એક રત્નમય દેવચ્છ દેક આવેલા છે. ૨૩૫.

એ અભિપ્રાય જીવાભિગમસૂત્રનાે છે. ક્ષેત્રસમાસની મ્હાેટી ટીકામાં તાે એનાે વિષ્કંભ એટલે પહાેળાઇ, તથા ઉંચાઇ બે ચાેજન પ્રમાણુ કહી છે.

એ દેવ<sup>2</sup>છંદકમાં, સુરા અને અસુરા જેમની આગળ નમી રહ્યા છે એવી અરિહ તપ્રલુની એકસા ને આઠ પ્રતિમાઓ છે. ૨૩૬.

એ સિદ્ધાયતનથી ઇશાનકાેેેેણમાં, સુધર્મા સભા જેવડીજ ઉપપાત સભા શાભી રહી છે. ૨૩૭.

એમાં અરધા યાજન જાડી અને એક યાજન લાંબીપહાળી એવી એક સ્વચ્છ મણુપી-ઠિકા છે અને એના પર એક દિવ્ય શય્યા છે. એ શય્યામાં વિજયદેવ ઉત્પન્ન થાય છે. ૨૩૮–૨૩૯.

ત્યાંથી ઇશાન કેા**ણુમાં એક મ્હાેટા દ્રહ આવેલાે છે. એની લં**બાઇ પહાેળાઇ અને ઉંચાઈ નંદાપુષ્કરિણી પ્રમા<mark>ણે છે. વળી એક પદ્મવેદિકા અને એક બગી</mark>ચા પણ એની ક્રતાં આવેલાં છે. ૨૪૦. हृदस्योत्तरपूर्वस्यामिभषेकसभात्र च ।
सिंहासनपीठिकायां विजयोऽत्राभिषिच्यते ॥ २४१ ॥
इतोऽप्युत्तरपूर्वस्यां सिंहासनपीठिका ।
अलंकारसभा तत्र भूष्यते विजयामरः ॥ २४२ ॥
श्रस्या उत्तरपूर्वस्यां व्यवसायसभात्र च ।
सिंहासनपीठिकायां विजयस्य च पुस्तकः ॥ २४३ ॥
स्वर्णारूप्यमणिमयः समस्तिस्थितिसूचकः ।
सपीठिके सभे चैते उपपातसभासमे ॥ २४४ ॥ युग्मम् ॥
व्यवसायसभायाश्च वर्वत्र्युत्तरपूर्वतः ।
द्वियोजनिमतायामव्यासयोजनमेदुरम् ॥ २४५ ॥
वल्लिपीठं रत्नमयं तस्याप्युत्तरपूर्वतः ।
नन्दापुष्करिणी प्रोक्तहृद्माना विराजते ॥ २४६ ॥ युग्मम् ॥
यथा चैवं विजयस्य नगरी विजयाभिधा ।
तथा स्याद्वैजयन्तस्य वैजयन्त्यभिधा पुरी ॥ २४७ ॥

આ દ્રહની ઇશાનમાં ' અભિષેક સભા ' આવેલી છે. તેમાં રહેલા સિંહાસનની પીઠિકા ઉપર વિજયદેવના અભિષેક કરવામાં આવે છે. ૨૪૧.

ત્યાંથી પણ ઇશાનકે ાણમાં સિંહાસન અને પીઠિકાએ યુક્ત એવી 'અલંકાર સભા' છે. ત્યાં રહીને વિજયદેવ અલંકાર ધારણ કરે છે. ૨૪૨.

એથી પણ ઇશાનકેાણમાં વળી ' વ્યવસાય સભા ' છે. ત્યાંપણ સિંહાસન અને પીઠિકા છે અને એનાપર વિજય દેવનાં પુસ્તક રહે છે, જે સાેનારૂપા અને મણિનાં છે અને વળી સર્વ સ્થિતિનાં સૃચક છે. ૨૪૩–૨૪૪.

એ પીઠિકા અને એ બેઉ સભાતું સર્વસ્વરૂપ 'ઉપપાતસભા' તુલ્ય સમજ લેવું.

વ્યવસાયસભાથી ઇશાનકેાણમાં એ યોજન લાંઝુપહેાળું અને એક યોજન જાડું એક રત્નમય અલિપીઠ છે; અને એથી પણ ઇશાનકેાણમાં પૂર્વોક્ત દ્રહજેવડી નંદાપુષ્કરિણી આવેલી છે. ૨૪૫–૨૪૬.

જેવી વિજયદેવની આ વિજય નામની નગરી કહી તેવીજ વૈજયન્ત દેવની વૈજયન્તી

वैजयन्ताभिधद्वारा दक्षिण्स्यामसंख्यकान् ।

द्वीपाञ्चीन् समितिक्रम्य जम्बूद्वीपे इहैव हि ॥ २४८ ॥ युग्मम् ॥

जयन्तस्यापि सात्रैव द्वीपे तद्दारतो दिशि ।

पश्चिमायामसंख्येयद्वीपाञ्चिमामितक्रमे ॥ २४९ ॥

श्वपराजितदेवस्योत्तरस्यामपराजितात् ।

द्वारादसंख्यद्वीपाञ्चीन् मुक्त्वा द्वीप इहैव सा ॥ २५० ॥

एताः सर्वा राजधान्योऽवगाद्य द्वीपमेतकम् ।

सहस्राणि योजनानां द्वादशाभ्यन्तरे स्थिताः ॥ २५१ ॥

एवं सर्वद्वीपवाद्धिजगतीद्वारनाकिनां ।

पुर्यः स्वस्वद्वीपवाद्धिज्ञगतीद्वारनाकिनां ।

पुर्यः स्वस्वद्वीपवाद्धिज्ञगतीद्वारनाकिनां ।

श्रथास्य जम्बूद्वीपस्य द्वाराणामन्तरं मिथः ।

द्वारविस्ताररहितपरिधेः पादसंमितम् ॥ २५३ ॥

श्रधंपंचमविस्तारं द्वारमेकेकमग्रतः ।

अष्टादशयोजनानि तैरूनं परिधि क्रह ॥ २५४ ॥

નગરી છે, અને તે વૈજયન્ત નામના દ્વારથી દક્ષિણ દિશામાં અસંખ્ય દ્વીપ અને સમુદ્રો મૂક્યા પછી આજ જમ્બૃદ્ધીપમાં આવેલી છે. ૨૪૭–૨૪૮.

જયન્તદેવની નગરી પણ આ જ જંખૂદીપમાં જયન્તદ્વારથી પશ્ચિમ દિશામાં પૂર્વવત્ અસંખ્ય દ્વીપસમુદ્રો મુક્યા પછી આવે છે. ૨૪૯.

વળી અપરાજીત દ્વારથી ઉત્તર દિશામાં અસંખ્ય દ્વીપસમુદ્રો મૂકયા પછી આ જંબુદ્રી-પમાં જ અપરાજિત દેવની નગરી છે. ૨૫૦.

આ સર્વ રાજધાનીની નગરીએા જમ્બ્દ્રીપમાંજ **ળાર હજાર ચાેજનની અંદર રહેલી** છે. ૨૫૧.

એવી રીતે સર્વ દ્વીપ, સમુદ્ર તથા જગતીના દારના દેવાની નગરીએ પાતપાતાના દ્વીપસમુદ્રના નામવાળા દ્વીપસમુદ્રોમાં છે. ૨૫૨.

હવે આ જમ્બ્દ્રીપના ચારે દ્વારાનું પરસ્પર અન્તર એના પરિધિમાંથી ચારેદ્રારની પહેાળાઇ ખાદ કરતાં જે આવે એના ચતુર્થાંશ જેટલું છે. ૨પ૩.

જેમકે, અકેક દ્રાર સાડાચાર યોજન પંહેાળું હાઇ ચારે દ્રાર અઢાર યાજન પંહાળા

३१६२०९ योजन ३ क्रोश १२८ घनुष्य १३ अंगुल ॥
तस्य तुर्याश एकोनाशीतिः खलु सहस्रकाः ।
योजनानि द्विपंचाशत् क्रोशश्चेकस्तथाधिकः ॥ २५५ ॥
सार्छ सहस्रं घनुषां द्वात्रिंशचापसंयुतम् ।
त्रीण्यंगुलानि त्रियवी यूके द्वे साधिके इति ॥ २५६ ॥
इत्यस्य जम्बूद्वीपस्य बहिर्भागो निरूपितः ।
अथैतस्य मध्यभागो यथाम्नायं निरूप्यते ॥ २५७ ॥
सेत्राणि सप्त सन्त्यस्य जम्बूद्वीपस्य मध्यतः ।
एकैकेन पर्वतेनान्तरितानि परस्परम् ॥ २५८ ॥
प्रथमं भरतत्त्रेत्रं परं हैमवताभिषम् ।
तृतीयं हरिवर्षाख्यं तुर्यं महाविदेहकम् ॥ २५९ ॥
पंचमं रम्यकं षष्ठं हैरण्यवतमीरितम् ।
ऐरावतं सप्तमं चान्तरामूनि नगा इमे ॥ २६० ॥
श्राद्यद्वितीययोर्मध्ये हिमवान्नाम पर्वतः ।
महाहिमवदद्विश्च द्वेतीयिकतृतीययोः ॥ २६१ ॥

થયા. એ અઢાર યાજન એના પરિધિ એટલે ઘેરાવામાંથી બાદ કરતાં ૩૧૬૨૦૯ **યાજન, ૩** કાેસ, ૧૨૮ ધતુષ્ય અને ૧૩ આંગળ રહે છે. આનાે ચતુર્થાં શ એટલે ૭૯૦૫૨ યાજન, ૧ કાેસ, ૧૫૩૨ ધતુષ્ય, ૩ આંગળ ૩ જવ અને ૨ જાૂ. ૨૫૪–૨૫૬.

અહિંસુધીમાં જમ્બૂદ્ધીપના ળહારના ભાગનું વર્ણન આવ્યું.

હવે એના અંદરભાગનું, આમ્નાય મુજબ વર્ણન કરૂં છું. ૨૫૭.

આ જમ્બ્દ્રીપની અંદર સાત ક્ષેત્રા છે. અને એએા એક બીજાથી વચ્ચે આવેલા પર્વ-તાેથી જાૂદા પડેલ છે. ૨૫૮.

એ સાત ક્ષેત્રા આ પ્રમાણે:—(૧) ભરત, (૨) હૈમવત, (૩) હરિવર્ષ, (૪) મહાવિદેહ, (૫) રમ્યક, (૬) હૈરણ્યવત અને (૭) ઐરવત. ૨૫૯–૨૬૦.

હવે બબ્બે ક્ષેત્રની વચ્ચે અકેક પર્વત આવેલ છે. એટલે છ પર્વતા છે. તે આ પ્રમાણે:—

तृतीयतुर्ययोरन्तर् निषधो नाम सानुमान् । तुर्यपंचमयोनींलवान्नगः सीमकारकः ॥ २६२ ॥ रूप्यी शैलः चेत्रयोः स्यात् मध्ये पंचमषष्टयोः ।

रूप्या शलः चत्रयाः स्यात् मध्य पचमषध्याः । षष्टसप्तमयोश्चेव शिखरी भूधरोऽन्तरे ॥ २६३ ॥

> वर्षवर्षधरनाममात्रतो द्वीप एष कथितो यदोघतः । तद्विशेषविधिवर्णनेच्छयो-देश एव विहितोऽवसीयताम् ॥ २६४ ॥

विश्वाश्चर्यदकीर्त्तिकीर्त्तिविजयश्चीवाचकेन्द्रान्तिष-द्राजश्चीतनयोऽतिनेष्ट विनयः श्चीतेजपालात्मजः । काव्यं यत्किल तत्र निश्चितजगत्तत्वप्रदीपोपमे सर्गः पंचदशः समाप्तिमगमत् सिद्धान्तसारोज्ज्वलः ॥२६५॥

इति पंचदशः सर्गः।

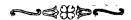
**-+**<del>}(⊚)}</del>+-

પહેલાળીજા ક્ષેત્રની વ<sup>ર</sup>ચે હિમવાન, (૨) ળીજાત્રીજાની વ<sup>ર</sup>ચે મહાહિમવાન, (૩) ત્રીજા– ચાે<mark>થાની વર્ચ્ચ નિષધ, (૪) ચાે</mark>થાપાંચમાની વ<sup>ર</sup>ચે નીલવાન, (૫) પાંચમાછઠ્ઠાની વ<sup>ર</sup>ચે રૂ<sup>પ</sup>યી અને (૬) છઠ્ઠાસાતમાની વર્ચ્ચ શિખરી. ૨૬૧–૨૬૩.

અહિં જમ્બૂદ્ધીપના ક્ષેત્રાે અને પર્વતાેના નામ માત્ર જ આપવારૂપ " એાઘથી વર્ણુન" કર્યું છે–તે પરથી એમ સમજજો કે હજા વિશેષ વર્લુનની મારી ઇચ્છા છે તેના ઉદ્દેશ કર્યા છે. ૨૬૪.

જગતને આશ્ચર્યમાં ગરકાવ કરી નાખનારી સુકીર્તિવાળા શ્રી કીર્તિવિજય વાચકેન્દ્રના શિષ્ય અને પિતા તેજપાળ તથા માતા રાજશ્રીના સુપુત્ર એવા વિનયવિજયજી ઉપાધ્યાયે જગતના નિશ્ચિત તત્વાને દીપકની જેમ પ્રકાશિત કરનારા જે આ કાવ્યચન્થ રચ્યાે છે તેના, સિદ્ધાન્તના સારને લીધે સુભગ એવો પંદરમાં સર્ગ આમ સમાપ્ત થાય છે. ૨૬૫.

સર્ગ પંદરમો સમાપ્ત.



## अथ षोडशः सर्गः।

द्वीपस्यास्याथ पर्यन्ते स्थितं दिच्चणगामिनि । नानावस्थं कालचकैः भरतं चेत्रमीरितम् ॥ १ ॥ श्राधज्यधनुराकारं स्पृष्टं तच्च पयोधिना । पूर्वपश्चिमयोः कोट्योः पृष्टभागे च सर्वतः ॥ २ ॥ यो योऽत्रोपद्यते चेत्रेऽधिष्ठाता पल्यजीवितः । तमाह्वयन्ति भरतं तस्य सामानिकादयः ॥ ३ ॥ कल्पस्थितिपुस्तकेषु तथालिखितदर्शनात् । तस्त्वामिकत्वात् भरतं किंचेदं नाम शाश्वतम् ॥ ४ ॥ श्रत्र चेत्रादिप्रमाणं षोढा विष्कम्भतस्तथा । इषुजीवाधनुःपृष्टबाहाक्षेत्रफलैः ब्रुवे ॥ ५ ॥

तत्र विष्कम्भः प्रतीतः । शेषाणां तु इमानि लक्षणानि ॥

## સર્ગ ૧૬ મો.

આ જમ્ખ્દ્રીપના દક્ષિણ તરફના છેડાપર, કાળચક્રને લઇને નાના પ્રકારની અવસ્થા-વાળું ભરતક્ષેત્ર આવેદ્રાં છે. ૧.

પ્રત્યાંચા ચઢાવીને તૈયાર કરેલા ધનુષ્ય જેવાે એના આકાર છે. એના પૂર્વ અને પશ્ચિમ એઉ છેડા પર અને આખા પૃષ્ટભાગે પણ સમુદ્ર આવેલાે છે. ર.

એક પલ્યોપમના આયુષ્યવાળા એના અધિષ્ઠાયક દેવ છે એને એના સામાનિક આદિ દેવાએ 'ભરત' એવું નામ આપેલું છે–(જે હકીકત આચારનિરૂપક લેલામાં જણાવેલી છે) એ પરથી આ ક્ષેત્રને ભરતક્ષેત્ર કહેવામાં આવે છે એમ સમજવું. અથવા તો એ નામ એક શાધત નામ જ છે એમ સમજવું. ૩–૪.

અહિં હું આ ભરતાદિક્ષેત્ર વગેરેનું પ્રમાણ–માન છ પ્રકારે કહીશ–એ છ પ્રકાર આ પ્રમાણુઃ—વિષ્કંભ, શર, જ્યા, ધનુ:પૃષ્ટ, બાહા તથા ક્ષેત્રફળ. પ.

વિષ્કંભ એટલે પહેાળાઇ. એ તા પ્રસિદ્ધ છે. બાકીના પાંચના લક્ષણા નીચે પ્રમાણે છે:---

विवित्तस्य चेत्रस्य जीवाया मध्यभागतः ।
विद्यमभो योऽर्णवं यावत् स इषु परिभाषितः ॥ ६ ॥
विवित्ततस्य चेत्रस्य पूर्वापरान्तगोचरः ।
श्रायामः परमो योऽत्र सा जीवेरयभिधीयते ॥ ७ ॥
विवित्तिचेत्रजीवापूर्वापरान्तसीमया ।
योऽव्धिस्पर्शी परिचेपो धनुःपृष्टं तदूचिरे ॥ ८ ॥
पूर्वचेत्रधनुःपृष्टाद्धनुःपृष्टेऽियमेऽिधकम् ।
खग्रदं वक्रबादुवयस्मा बाहेत्यभिधीयते ॥ ९ ॥
विवित्तस्य चेत्रस्य यानि योजनमात्रया ।
खग्रद्धानि सर्वक्षेत्रस्य तत् चेत्रफजमुच्यते ॥ १० ॥
उच्चत्वस्यापि यन्मानं सर्वतो योजनादिभिः ।
एतत् घनचेत्रफळं पर्वतेष्वेव सम्भवेत् ॥ ११ ॥
छित्रस्येकोनविंशस्या विभागो योजनस्य यः ।
सा कला ताभिरेकोनविंशस्या पूर्णयोजनम् ॥ १२ ॥

હરકાઇ ક્ષેત્રની ' જીવા 'ના મધ્યભાગથી સમુદ્ર સુધીના જે વિષ્કંભ–તે ' ઇધુ ' કે 'શર' કહેવાય છે. ૬.

હરકાઇ ક્ષેત્રની પૂર્વથી પશ્ચિમ સુધીની ઉત્કૃષ્ટ એટલે વધારેમાં વધારે લંબાઇ–તે 'જીવા' કહેવાય. ૭.

હરકાઇ ક્ષેત્રની ' છવા ' ના પૂર્વ અને પશ્ચિમના છેડારૂપ સીમા વડે, જે સમુદ્ર સુધી પહેાંચતા પરિધિ થાય એનું નામ ધનુ: પૃષ્ટ. ૮.

હરકાેઇ ક્ષેત્રના પૂર્વના ધનુ:પૃષ્ટ કરતાં, આગલા ધનુ:પૃષ્ટમાં વાંકા હાથની જેવેા અધિક ખંડ હાેય, એ 'બાહા ' કહેવાય છે. ૯.

હરકાઇ ક્ષેત્રના, એક ચાજન લાંબા પહેાળા જેટલા ખંડા થાય તે એ ક્ષેત્રનું ક્ષેત્રફળ કહેવાય છે. ૧૦.

હરકાઇ વસ્તુનું સર્વખાજીનું એટલે લંબાઇ પહેાળાઈ અને ઉંચાઇનું સુદ્ધાં જે પ્રમાણ– તે વ્રનક્ષેત્રફળ કહેવાય છે. એ જાતનું ક્ષેત્રફળ પર્વતાનું જ હાય. ૧૧.

એક ચાજનના એાગણીશમા વિભાગ 'કળા' કહેવાય છે; એટલે એવી એાગણીશ 'કળા' ના એક ચાજન કહેવાય છે. ૧૨. एकोनविंशतितमः कलाया श्रिप यो छवः। विकला ताभिरेकोनविंशत्येका कला भवेत्॥ १३॥ इति परिभाषा॥

> व्यासो भरतिहमवतादिन्तेत्रमहीभृताम् । स्थानद्विगुिषातो ज्ञेय श्राविदेहमतः पुनः ॥ १४ ॥ यथारोहावरोहेण विष्कम्भोऽर्द्धार्द्धहानितः । भवेदेवं ऐरवते विष्कम्भो भरतोपमः ॥ १५ ॥

तचैवम्। चेज्ञम्बृद्घीपविष्कम्भे भागा नवतियुक् शतम् । कल्प्यन्ते तत्र भरतमेकभागमितं भवेत् ॥ १६ ॥ इतः स्थानद्विगुण्तवात् द्वौ भागौ हिमवद्गिरिः । हैमवतं च चत्वारोऽष्टौ महाहिमवद्गिरिः ॥ १७ ॥ षोडशांशा हरिवर्षं द्वात्रिंशन्निषधाचलः । विदेहाश्च चतुःषष्टिः द्वात्रिंशन्नीलवान्नगः ॥ १८ ॥

વળી કળાના એાગણીશમાં ભાગ તે 'વિકળા '. એવી એાગણીશ 'વિકળા 'ની એક 'કળા ' થાય. ૧૩.

એ પ્રમાણે પરિભાષા છે.

છેક વિદેહસુધીમાં જે ભરત અને હિમવાન વગેરે ક્ષેત્ર અને પર્વતો છે તેઓના વ્યાસ, (એક બીજાથી) ઠામ બમણા જાણવા. અને ત્યારપછીના ક્ષેત્ર અને પર્વતોના ઉતરતા જાય છે—અરધા અરધા થતા જાય છે એટલે ઐરવત ક્ષેત્રના વ્યાસ છેક ભરતક્ષેત્રના વ્યાસ જેટલા થાય છે. ૧૪–૧૫.

તે આવી રીતે—

જે જમ્બૂદ્ધીપના વ્યાસના એકસા નેવું ભાગ કલ્પીએ તો ભરતક્ષેત્રના વ્યાસ એવા એક ભાગ જેટલા છે; ત્યાર પછીનાં ' ઠામ બમણા ' હાવાથી હિમવંતપર્વત એવા બે ભાગ જેટલા સમજવા; ત્યાર પછીનું હૈમવંત ક્ષેત્ર એવા ચાર ભાગ જેટલું, ત્યાર પછીના મહાહિમ-વંત પર્વત એવડા એવડા આઠ ભાગ જેટલા, હરિવર્ષ ક્ષેત્ર સાળભાગ જેવડું, નિષધ પર્વત બત્રીશ ભાગ જેવડા, અને વિદેહક્ષેત્ર ચાસઠભાગ જેવડું છે. ૧૬–૧૮.

षोडशांशा रम्यकाख्यं भागा रुक्मीनगोऽष्ट च ।
चत्वारो हैरएयवन्तं हो भागो शिखरी गिरिः ॥ १९ ॥
एक ऐरावतचेत्रम् नवत्या च शतेन च ।
भागेरेवं योजनानां लचमेकं समाप्यते ॥ २० ॥
यहेदं भरते चेत्रप्रमाणं योजनादिकम् ।
नवत्याख्यशतगुणं योजनानां हि लच्चकम् ॥ २१ ॥
जम्बूहीपस्य विष्कम्भो यथैवं लच्चयोजनः ।
एवमायामोऽपि लच्चं योजनानां भवेद्यथा ॥ २२ ॥
सहस्राः पंच वनयोः व्यासः पूर्वीपरस्थयोः ।
योजनानां चतुश्चत्वारिंशान्यष्टो शतानि च ॥ २३ ॥
पंचित्रंशत् सहस्राणि षडुक्तरा चतुःशती ।
विजयानां षोडशानां विष्कम्भोऽयं समुचितः ॥ २४ ॥
विण्णामन्तर्नदीनां च पंचाशा सप्तशत्यसौ ।
चतुःसहस्री विष्कम्भो वक्षस्काराष्टकस्य च ॥ २५ ॥

<sup>(</sup> હવે અહિંથી પાછું 'માન ' ઉતરતું ઉતરતું – અરધું અરધું થતું હોવાથી ) પછીના નીલવાન પર્વત અત્રીશ ભાગ જેવડા સમજવા. ૧૮.

ત્યાર પછીનું રમ્યક ક્ષેત્ર સાળ ભાગ જેવડું, રૂકિમપર્વત આઠભાગ જેવડા, હૈરહુયવંત ક્ષેત્ર ચાર ભાગ જેવડું, શિખરી પર્વત બે ભાગ જેવડા અને ઐરવતક્ષેત્ર એક ભાગ જેવડું એટલે કે ભરતક્ષેત્ર ખરાખર થાય છે. આવી રીતે એકંદર એકસોને નેવું ભાગ તમામ થઇને એક લાખ યાજન થાય છે. આ સમજ્હો, એક લાખ યાજનના ૧૯૦ ભાગ કરતાં જેટલા યાજન આવે એટલા યાજન ભરતક્ષેત્રનું પ્રમાણ સમજવું. (એ પ૧૯ યાજન અને ૬ કળા આવે છે.) ૧૯—૨૧.

જમ્બૂદ્ધીપની પંહાેળાઇની જેમ લંબાઇ પણ એક લાખ યાજનની છે. ૨૨. તે આ પ્રમાણે—

પૂર્વ અને પાશ્ચમમાં રહેલા એઉ વના પાંચહજાર આઠસા ચુમાળીશ યાેજન છે. સાેળ વિજયાે પાંત્રીશ હજાર ચારસાે છ યાેજન છે. છ અન્તર્નદીએા સાતસાે પચાસ યાેજન છે અને આઠ વક્ષસ્કારપર્વતાે ચાર હજાર યાેજન છે. મેરૂપર્વત દશ હજાર યાેજન છે અને પૂર્વમાં અને

मेरः दशसहस्रोरः भद्रसालस्य चायतिः । सहस्राणि चतुःचत्वारिशत् पूर्वापरस्थितेः ॥ २६ ॥ एषां संकलने लच्चं योजनानां भवेदिति । वच्यमाणिविदेहानामायामोऽप्येवमृद्यताम् ॥ २७ ॥

दिख्णोत्तरवर्त्तिन्योः जगत्योः मूलविस्तृतिः । भरतेरवतक्षेत्रव्यासे अन्तर्भाव्यतां क्रमात् ॥ २८ ॥ जगत्योः मूलविष्कम्भः पूर्वपश्चिमयोस्तु यः । स्वस्वदिवस्थवनमुखव्यासे अन्तर्भाव्यतामसौ ॥ २९ ॥

विष्कम्भो भरतस्याथ शरश्च कथितो जिनैः।
षड्विंशानि योजनानि शतानि पंच षट् कलाः॥ ३०॥
चतुर्दशसहस्राणि चतुःशत्येकसप्ततिः।
योजनान्यस्य जीवा स्यार्त्किचिद्रनाश्च षट्कलाः॥ ३१॥
धनुःपृष्टं सहस्राणि चतुर्दश तथोपरि।
श्रष्टाविंशा पंचशती कला एकादशाधिकाः॥ ३२॥

પશ્ચિમમાં રહેલ ભદ્રશાળ વન ગ્રુમાળીશ હજાર ચાેજન છે. એવી રીતે સર્વ નાે સરવાળાે એક લાખ ચાૈજન થાય છે ( તે જમ્બુદ્ધીપની લંખાઇ થઇ. ) ૨૨–૨૭.

જેની વાત હવે પછી આવશે એવા મહાવિદેહ આદિકની લંબાઇ પણ એવી જ રીતે વિચારવી. ૨૭.

દક્ષિણ અને ઉત્તરમાં જે એ 'જગતી 'ની ભી'તો રહેલી છે તેના મૂળના વિસ્તાર અનુક્રમે ભરત અને ઐરવત ક્ષેત્રના વિસ્તારની અંદર ભાવી લેવા. ૨૮.

વળી એજ પ્રમાણે પૂર્વમાં અને પશ્ચિમમાં રહેલી બેઉ 'જગતી'ના મૂળના વિસ્તાર પાત-પાતાની દિશામાં રહેલા વનના વિસ્તારની અંદર ભાવી લેવા. ૨૯.

હવે ભરતક્ષેત્રના 'વિષ્કંભ' તેમજ 'શર' પાંચસા છવીશ ચાજન અને છ કળા છે. ૩૦.

એની 'જીવા' ચાૈદહજાર ચારસા એકાતેર યાજન અને લગભગ છ 'કળા' છે. ૩૧. એનું ધનુ:પૃષ્ટ ચાૈદહજાર પાંચસા અઠયાવીશ યાજન અને અગ્યાર કળા છે. ૩૨.

योजनानां त्रिपंचाशत् लचा श्रशीतिरेव च।
सहस्राणि षट् शतानि तथेकाशीतिरित्यथ ॥ ३३ ॥
कलाः सप्तदश तथा तावत्यो विकला श्रिप ।
एतावत् भरतचेत्रे प्रोक्तं चेत्रफलं जिनैः ॥ ३४ ॥
बाहा तु श्रत्र न संभवति ॥

तचेदं भरतं द्वेधा वैताट्यगिरिणा कृतम् । दाक्षिणात्यं भरतार्द्धमुत्तरार्द्धं तथापरम् ॥ ३५ ॥ षोढा हिमवदुत्थाभ्यां भित्वा वैताढ्यभूधरेम् । गंगासिन्धुभ्यां कृतं तत् गत्वा पूर्वापराम्बुधी ॥ ३६ ॥

श्रधंस्य दाक्षिणात्यस्य स्याद्विष्कंभः शरोऽपि च। श्रष्टात्रिंशयोजनानां द्वे शते च कळात्रयम् ॥ ३७ ॥ योजनानां सहस्राणि नव सप्तशतानि च। जीवाष्टचत्वारिंशानि द्वादशात्र कळास्तथा ॥ ३८ ॥ धनुःपृष्टं योजनानां सहस्राणि नवोपरि । शतानि सप्त षद्षष्टिः कळेका दिच्णार्द्धके ॥ ३९ ॥

એનું ક્ષેત્રફળ ત્રેપન લાખ એંશી હજાર છસાને એકાશી યાજન, સત્તર કળા અને સત્તર વિકળા–એટલું છે. ૩૩–૩૪.

અહિં 'આહા' તા હાય નહિં.

આવું જે ભરતક્ષેત્ર તે વૈતાઢ્ય પર્વતથી એ ભાગમાં વ્હેંચાયલું છે; (૧) દક્ષિણાહ ભરત અને ઉત્તરાહ ભરત. ૩૫.

વળી હિમવંત પર્વતમાંથી નીકળેલી અને વૈતાહ્ય પર્વતને ભેદીને પૂર્વ તથા પશ્ચિમ સમુદ્રમાં મળેલી એવી ગંગા અને સિન્ધુ નદીઓથી એ ભરતક્ષેત્ર છ વિભાગમાં વ્હેંચાયલું છે. ૩૬.

દક્ષિણા હ ભરતના વિષ્કંભ તેમ જ શર ખસા આડત્રીશ યાજન અને ત્રણ કળા છે. ૩૭. એની જીવા નવહજાર સાતસા અડતાળીશ યાજન અને ખાર કળા છે. ૩૮. એનું ધનુ:પૃષ્ટ નવહજાર સાતસા છાસઠ યાજન ને એક કળા છે. ૩૯.

लक्ताग्यष्टादश पंचित्रंशदेव सहस्रकाः । चतुःशती योजनानां पंचाशीतिस्तथोपरि ॥ ४० ॥ कला द्वादश विकलाः षडित्येवं जिनेश्वरैः । दाचिग्रात्ये भरतार्द्धे सर्वं चेत्रफलं मतम् ॥ ४१ ॥ युग्मम् ॥ बाहा तु श्रत्र न संभवति ॥

वैताढयाद्दि ग्रास्यां चोत्तरस्यां लवणार्णवात् । चतुर्दशाधिकशतं योजनानि कलास्तथा ॥ ४२ ॥ एकादशातीत्य मध्यखगडे ऽयोध्यापुरी भवेत् । नवयोजनविस्तीर्णा द्वादशयोजनायता ॥ ४३ ॥ युग्मम् ॥

खगडेऽत्रैवार्यदेशानां स्यात् सार्द्धा पंचित्रंशितः । खगडोऽनार्यस्तान् विनासौ खगडाः पंचापरे तथा ॥ ४४ ॥ मध्यखण्डगतेष्वार्यदेशेष्वेव भवेजानिः । श्रह्तां चिक्रणामर्द्धचिक्रणां शीरिणां तथा ॥ ४५ ॥ श्रष्टात्रिंशे योजनानां द्वे शते शिक्ठाधिके । श्रतिक्रम्य हिमवतो दिख्णस्यां तथाम्बुधेः ॥ ४६ ॥

અઢાર લાખ પાંત્રીશ હુજાર ગ્રારસાે પંચ્ચાશી ચાજન, આર કળા અને છ વિકળા જેટલું એનું ( દક્ષિણાર્દ્ધ ભરતનું )ઃ ક્ષેત્રફળ છે. ૪૦–૪૧.

<sup>&#</sup>x27;આહા' તા અહિં હાય નહિં.

હવે વૈતાહ્ય પવર્તથી દક્ષિણે અને લવણ સમુદ્રથી ઉત્તરે એકસાે ચાદ **યાજન અને** અગ્યાર કળા મૂકીને, મધ્યખંડમાં, નવ યાજન પહાળી અને ખાર યાજન લાંબી અયાધ્યા નામે નગરી છે. ૪૨–૪૩.

આજ (મધ્ય) ખંડમાં સાડીપચવીશ આર્ય દેશા છે. એ શિવાયના શેષ ખંડ અનાર્ય છે. વળી અન્ય પણ પાંચ ખંડ છે. ૪૪.

મધ્યખંડમાં રહેલા આર્ય દેશામાંજ તીર્થ કર, ચક્રી, વાસુદેવ અને અળ**દેવ ઉત્પન્ન થાય** છે. ૪૫.

હિમવંત પર્વતથી દક્ષિણ દિશામાં બસા આડત્રીશ યાજન અને ત્રણ કળા મૂકીને, તથા

एतावदेवातिकम्योत्तरस्यामत्र राजतः वैताढचो मध्यस्थ इव व्यभजत भरतं स च ॥ ४७ ॥ युग्मम् ॥ पंचाशतं योजनानि विस्तीर्गः पंचविंशतिम् । योजनान्युन्नतः क्रोशाधिकानि षड् भुवोऽन्तरम् ॥ ४८ ॥ विहाय मन्दरं सर्वपर्वतानां भवेद्यतः। स्वस्वोच्छ्रयस्य तुर्याशो व्यवगाढो भुवोऽन्तरे ॥ ४९ ॥ द्वे योजनशते साष्ट्राशीतिके त्रिकलाधिके। इषुः वैताढचरीलस्य प्रत्यंचाऽस्य प्रपंच्यते ॥ ५० ॥ योजनानां सहस्राणि दश सप्त शतानि च। विंशतिश्च कलाः किंचिद्ना द्वादश कीत्तिंताः ॥ ५१ ॥ धनुःपृष्टं सहस्राणि दश सप्त शतानि च। त्रिचत्वारिंशताढ्यानि कलाः पंचदशाधिकाः ॥ ५२ ॥ साष्टाशीतियों जनानां चतुःशती तथा कळाः। सार्द्धाः षोडश बाहास्य प्रत्येकं पार्श्वयोद्धयोः ॥ ५३ ॥ ऊर्ध्वं च पर्वतस्यास्य दक्षिगोत्तरपार्श्वयोः । श्रतिक्रमे योजनानां दशानां समभूमित: ॥ ५४ ॥

સમુદ્રથી ઉત્તર દિશામાં એટલાજ ભાગ મૂકીને, વચ્ચે, મધ્યસ્થ હાયની એવા રૂપ્યમય વૈતાહ્ય પર્વત આવ્યા છે તેથી ભરતક્ષેત્રના બે વિભાગ થાય છે. ૪૬–૪૭.

એ વૈતાહ્ય પર્વતના વિસ્તાર પચાસ યાજન છે, અને એની ઉંચાઇ પચવીશ યાજન છે. વળી એ છ યાજન અને એક કાેસ પૃથ્વીની અંદર રહેલ છે, કેમકે મેરૂ શિવાય અન્ય સર્વ પર્વતા પાતપાતાની ઉંચાઇના ચાેંચા ભાગ પૃથ્વીમાં ગૂઢ છે. ૪૮–૪૯.

આ વૈતાહ્ય પર્વતના 'શર' બસા અઠયાશી ચાેજન ને ત્રણ કળા છે; અને એની 'જીવા' દશહજાર સાતસાે વીશ ચાેજન અને લગભગ બાર કળા છે. પ૦–૫૧.

વળી એનું ધનુ:પૃષ્ટ દશહુજાર સાતસા તે તાળીશ ચાજન અને પંદર કળા છે. પર.

અને એની બેઉ તરફની બાહા પ્રત્યેક ચારસાે અઠયાશી યાજન અને સાડાસાેળ કળા છે. પર श्रत्रास्ति मेखलैकेका दशयोजनिवस्तृता ।
श्रायामेन च वैताढधसमाने ते उभे श्रिष ॥ ५५ ॥
पृथुस्त्रिशद्योजनानि वैताढधः स्यादतः परम् ।
प्रतिमेखलमेकेका मानतो मेखलासमा ॥ ५६ ॥
शोभिता वनखण्डेन पद्मवेदिकयापि च ।
वर्त्तते खेचरश्रेणी रत्नबद्धमहीतला ॥ ५७ ॥ युग्मम् ॥
स्युस्तत्र दक्षिणश्रेणो वृतानि विषयैः निजैः ।
महापुराणि पंचाशत् परस्यां षष्टिरेव च ॥ ५८ ॥
दक्षिणस्यां पुरं मुख्यं भवेत् गगनवस्त्रभम् ।
उदीच्यां रथनूपुरचक्रवालाह्वयं भवेत् ॥ ५९ ॥

अयं जम्बूद्वीपप्रज्ञहयभिप्रायः ॥ ऋषभचरित्रादौ तु दक्षिगाश्चेण्यां रथनूपुरचक्रवालमुत्तरश्चेगयां गगनवल्लभमुक्तम् । इति ॥ मुख्यत्वं त्वनयोर्ज्ञेयं स्वस्वश्चेगयधिराजयोः । राजधानीरूपतया महासमृद्धिशालिनोः ॥ ६० ॥

હવે આ વૈતાહ્યની દક્ષિણ અને ઉત્તર બાજીએ, સમભૂમિથી ઉચે દશ યોજન મૂકીને, પહાળાઇમાં દશ યાજન અને લંબાઇમાં વૈતાહ્ય જેવડીજ, અકેકી મેખલા છે. પ૪–૫૫.

અહિં આગળથી વૈટાહયની પહેાળાઈ (જે મૂળે પચાસ ચાજન હતી તે ઘટીને) ત્રીશ ચાજન જેટલી રહે છે. પદ

બેઉ મેખલા પર મેખલાનાજ માપની ખેચરાની શ્રેણી આવેલી છે. બેઉ શ્રેણિની ફરતા અગીચા અને પદ્મવેદિકા શાેબી રહ્યાં છે. વળી એનાં ભેાંતળીઆં રત્નજડિત છે. પર્-૫૭.

એમાંની દક્ષિણ શ્રેણિમાં મ્હાેટાં પચાસ નગરાે છે, અને ઉત્તર શ્રેણિમાં એવાં સાઠ છે. એ સર્વની આસપાસ એમના પાતાના મુલક કે દેશાે આવેલા છે. પ૮.

દક્ષિણુ શ્રેણિનું મુખ્ય નગર 'ગગનવલ્લભ' છે અને ઉત્તરશ્રેણિનું 'રથન્ પુરચક્રવાલ' છે. પદ્દ. આ વાત અમે જમ્બ્દ્રીપપ્રજ્ઞખ્તિસૂત્રને અભિપ્રાયે કહી છે. ઋષભચરિત્ર વગેરેમાં તો એથી ઉલડું અર્થાત્ દક્ષિણુ શ્રેણિમાં 'રથુન્ પુરચક્રવાલ' અને ઉત્તર શ્રેણિમાં 'ગગનવલ્લભ' કહ્યું છે.

એ બેઉ મુખ્ય નગરાે એટલા માટે કહેવાય છે કે એએ પાતપાતાની શ્રેણિના મહા સમૃદ્ધ રાજાની રાજધાની છે. ૬૦. वसन्तः तेषु चोतुंगरत्नप्रासादशालिषु ।
तृगायापि न मन्यन्ते स्वर्गं विद्याधरेश्वराः ॥ ६१ ॥
दशयोजनतुंगस्य पंचाशद्विस्तृतेरपि ।
खंडस्याद्यस्य सकलं प्रतरं स्यात् भुवस्तले ॥ ६२ ॥
पंचलचाः सहस्राणि द्वादशाथ शतत्रयम् ।
सप्ताढचं द्वादश कलाः खगडेऽथ प्रथमे घनम् ॥ ६३ ॥
लज्जाणामेकपंचाशत् त्रयोविंशतिरेव च ।
सहस्रा योजनानां षट्सप्ततिः षट्कलास्तथा ॥ ६४ ॥
त्रिभिः विशेषकम् ॥

श्रेणीभ्यामथ चैताभ्यां योजनानामतिक्रमे । दशानां मेखलैंकैका वर्त्तते पार्श्वयोः द्वयोः ॥ ६५ ॥ तत्र याम्योत्तराभिख्ये श्रेण्यो गिरिसमायते । वसन्त्यत्र शकसरकलोकपालाभियोगिनः ॥ ६६ ॥

तथाहुः चमाश्रमणपादाः।

विद्याहरसेढीओ उड्ढं गंतूण जोत्रणे दसत्रो। दसजोत्रणपिहुलाए सेढीओ सक्करायस्स ॥ ६७ ॥

હવે દશ યોજન ઊન્નત તથા પચાસ યોજન પંહાળા એવા આ પ્રથમ ખંડનું ભાંત-ળીયાનું સઘળું 'પ્રતર' પાંચ લાખ ખાર હજાર ત્રણસા સાત યાજન અને ખાર કળા છે. વળી એનું 'ઘન' એકાવન લાખ ત્રેવીશ હજાર છાંતેર યાજન અને છ કળા છે. ૬૨–૬૪.

એ બે શ્રેણિએા કહી તેથી દશ દશ યોજન મૂકીને બેઉ બાજીએ અકેક મેખલા છે. ૬૫. ત્યાં ઉત્તરશ્રેણિ અને દક્ષિણુશ્રેણિ—એવી જે શ્રેણિએા છે તે બેઉની લંબાઇ પર્વત જેટલી છે; અને ત્યાં, ઇન્દ્રના લાેકપાલ દેવાેના સેવકાે રહે છે. ૬૬.

આ સંબંધમાં પૂજ્ય ક્ષમાશ્રમણ કહે છે કે— વિદ્યાધરાની શ્રેણિઓથી દશ યોજન ઉપર ગયા કેડે વળી બે શ્રેણિએા આવે છે તે શક-

सोमजमकाइयाणं देवाणं वरुणकाइयाणं च ॥
वेसमणकाइयाणं देवाणं श्राभियोगाणं ॥ ६८ ॥
बहुनि भवनान्यत्र तेषां पल्योपमायुषाम् ।
बहिर्नुत्तानि रात्नानि चतुरस्राणि चान्तरे ॥ ६९ ॥
वेदिकावनराजिन्योः श्रेण्योः व्यासोऽनयोः भवेत् ।
योजनानि दशैतावान् वैताढचस्यापि तत्र सः ॥ ७० ॥
दशयोजनतुंगस्य त्रिंशयोजनिवस्तृतेः ।
खण्डस्यास्य द्वितीयस्य गणितं प्रतरात्मकम् ॥ ७१ ॥
तिस्रो लचाः सहस्राणि सप्त त्रीणि शतानि च ।
तथा चतुरशीतिश्च कलाः एकादशाधिकाः ॥ ७२ ॥
श्रत्र च सर्वत्र यथोपयोगं योजनपद्मनुक्तमिष श्रध्याहार्यम् ॥
तथा खण्डे द्वितीयस्मिन् निश्चितं सर्वतो घनम् ।
त्रिंशङ्खा योजनानां सहस्राणि त्रिसप्तितः ॥ ७३ ॥
शतान्यष्टौ पंचचत्वारिंशदाढचानि चाधिकाः ।
कलाः पंचदशेत्युक्तं व्यक्तं युक्तिविशारदैः ॥ ७४ ॥

રાયના સામ, યમ, વરૂણુ અને વૈશ્રમણ–કુબેર નામના લાેકપાળાના અભિયાગી દેવતાઓની છે. ૬૭-૬૮

એ દેવાનું પલ્યાપમનું આયુષ્ય છે. અને ત્યાં એમનાં ઘણાં ભવના છે—તે રત્નમય છે અને બહારથી ગાળ અને અંદરથી ચતુષ્કાેણ છે. ૬૯.

આ બેઉ શ્રેણિએામાં પણ પદ્મવેદિકા અને સુંદર બગીચા આવેલા છે. એમના વ્યાસ વળી દશ યાજનના છે; અને ત્યાં આગળ વૈતાહ્ય પર્વતના પણ તેટલાજ વ્યાસ છે. ૭૦.

ઉપર પ્રમાણે વૈતાઢ્યના પહેલા ખંડની હકીકત કહી.

હવે એનાં બીજા ખંડ વિષે.

વૈતાઢ્ય પર્વતના બીજો ખંડ દશ ચાજન ઉંચા અને ત્રીશ ચાજન પંહાળા છે. એનું 'પ્રતર'રૂપ ગણિત ત્રણ લાખ સાત હજાર ત્રણસાે ચારાશી અને ઉપર અગ્યાર કળા છે. ૭૨.

25

यभियोगिश्रोगितश्च योजनानामतिकमे ।
पंचानामूर्ध्वमत्रास्योपिरभागो विराजते ॥ ७५ ॥
नानारत्नालंकुतस्य दशयोजनिवस्तृतेः ।
मध्ये पद्मवेदिकास्य तस्याश्चोभयतो वने ॥ ७६ ॥
तयोः कीडापर्वतेषु कदल्यादिग्रहेषु च ।
दीर्घिकादिषु च स्वैरं कीडन्ति व्यन्तरामराः ॥ ७७ ॥
पंचवोजनतुंगस्य दशयोजनिवस्तृतेः ।
खण्डस्यास्य तृतीयस्य प्रतरं परिकीर्तितम् ॥ ७८ ॥
एकं लक्षं द्वे सहस्रे चतुःशत्येकपष्टिगुक् ।
कला दशाथ गणितं व्रवीम्यस्मिन् घनात्मकम् ॥ ७९ ॥
पंचलक्षा योजनानां सहस्रा द्वादशापरे ।
सप्तातिरेका त्रिशती कलाश्च द्वादशाधिकाः ॥ ८० ॥
त्रयाणामिष खण्डानां घनेष्वेकीकृतेषु च ।
वैताद्वस्याखिलस्यापि जायते गणितं घनम् ॥ ८१ ॥

આ <mark>ખીજા ખંડનું ઘન</mark>ગણુત વળી ત્રીશ ક્ષાખ તાેંતેર હજાર આઠસાે પીસતાળીશ છે અને ઉપર પંદર કળા વધે છે. ૭૩–૭૪.

એ પૂર્વોક્ત અભિયાગી–સેવકદેવાની શ્રેણીથી ઉંચે પાંચ યાજન મૂકીને એના ઉપરના ભાગ આવે છે. ૭૫.

એ ભાગ નાના પ્રકારના રત્નાેથી મનાેહર છે અને દશ યાેજન વિસ્તારમાં છે. એના મધ્યમાં પદ્મવેદી છે. અને એની બેઉ બાજીએ બગીચા આવી રહ્યા છે. ૭૬.

એ એઉ અગીચામાં રહેલા ક્રીડારાલાપર, કદલીગૃહામાં તેમજ વાવ વગેરેમાં વ્યન્તરદેવા યથે ક્રીડા કરે છે. ૭૭.

હવે વૈતાઢ્યના ત્રીજો ખંડ જે પાંચ ચાજન ઉંચા અને દશ ચાજન પહાળા છે—એનું 'પ્રતર' ગણિત એક લાખ બે હજાર ચારસા એકસઠ છે અને ઉપર દશ કળા જેટલું વધે છે. એનું 'ઘનગણિત' વળી પાંચ લાખ ખારહજાર ત્રણસા સાત છે અને ઉપર ખાર કળા જેટલું વધે છે. ૭૮–૮૦.

આ ત્રણ ખંડાનું ઘનમાપ ગણાવ્યું તે ત્રણેને એકત્ર કરતાં જે આવે તે આખા વૈતા

व्चैदम् । सप्ताशीतिश्च लक्षाणि द्विनवतिः शतान्यपि । एकोनत्रिंशदाढचानि कलाश्चतुर्देशाधिकाः ॥ ८२ ॥

सिद्धायतनं कूटं दित्तणभरतार्द्धनामधेयं च।

खगडप्रपातकूटं तुर्यं तन्माणिभद्राख्यम् ॥ ८३ ॥
वैताढचाख्यं पंचममथ षष्ठं पूर्णभद्रसंज्ञं च।
भवति तिमस्रगृहं चोत्तरभरतार्द्धं च वैश्रमणम् ॥ ८४ ॥
वैताढचे नव कूटान्येवं ज्ञेयानि तत्र पूर्वाब्धेः।
सिविधे सिद्धायतनं ततः क्रमात् प्रत्यगिखलानि ॥८५॥ विशेषकम् ॥

कूटान्येतानि सक्रोशान्युच्चत्वे योजनानि षट्। तावन्त्येव मूलभूमो विष्कम्भायामतोऽपि च ॥ ८६ ॥ मध्ये देशोनानि पंच योजनानि शिरस्यथ। साधिकानि त्रीण्युदस्तगोपुच्छसंस्थितान्यतः ॥ ८७ ॥ युग्मम्॥ परिच्चेपाः मूलमध्यशिरस्सूनानि विंशतिः। तथोनानि पंचदश साम्राणि नव च क्रमात्॥ ८८ ॥

હયતું ઘનમાપ થાય. એ એકત્ર રકમ સત્યાશી લાખ નવ હજાર ખસા એાગણત્રીશ થાય છે. અને ઉપર ચાૈદ કળા વધે છે. ૮૧-૮૨.

હવે વૈતાઢયપર્વતપર નવ કૂટા કહ્યાં છે તે આ પ્રમાણે:—(૧) સિદ્ધાયતન, (૨) દક્ષિણ ભરતાર્દ્ધ, (૩) ખંડપ્રપાત, (૪) માણિભદ્ર, (૫) વૈતાઢય, (૬) પૂર્ણ ભદ્ર, (૭) તમિસશુહ, (૮) ઉત્તરભરતાર્દ્ધ અને (૯) વૈશ્રમણ. ૮૩–૮૪.

એમાં જે પહેલું સિદ્ધાયતન છે તે પૂર્વસસુદ્રની પાસે છે; અને શેષ સર્વે પશ્ચિમમાં ક્રમ-વાર આવેલાં છે. ૮૫.

નવે શિખરા ઉચાઇમાં છ યોજન અને એક કાેસ છે. તેઓની લંબાઇપહાળાઇ મૂળ-આગળ એ ઉચાઇ જેટલી જ છે, મધ્યમાં પાંચ યોજનથી સહેજ ન્યૂન છે અને મથાળે ત્રણ યોજનથી કંઇક વિશેષ છે. એમ હાેવાથી એઓનાે આકાર ગાયે પૃચ્છ ઉંચું કર્યું હાેય એવાે છે. ૮૬–૮૭.

એમના પરિક્ષેપ એટલે ઘેરાવા વળી મૂળ આગળ વીશયાજન, મધ્યમાં પંદર યાજનથી સહેજ એાછા, અને મથાળે નવયાજનથી કંઇક ન્યૃન છે. ૮૮.

श्रथस्ताच्छिखराद्यावदागतं तिकलार्ष्वितम् ।
कूटोत्सेधार्ष्कयुककूटे व्यासो यथेप्सितास्पदे ॥ ८९ ॥
तथाहि । सक्रोज्ञार्ख्वे योजनानां त्रयेऽतीते शिरोऽप्रतः ।
यदा जिज्ञास्यतेऽमीषु व्यासस्तदा तदर्ष्क्येत् ॥ ९० ॥
स्युः षट् क्रोज्ञाः सपादांस्ते कूटोत्सेधार्ष्कसंयुताः ।
सपादक्रोशहीनैवं संजाता पंचयोजनी ॥ ९१ ॥
मध्यप्रदेशे विष्कम्भ एतावानेषु जायते ।
एवं हिमवतादीनां सर्वकूटेषु भावना ॥ ९२ ॥
सिखायतनकूटस्योपिर रम्यं विराजते ।
सिस्तिद्धायतनं मौलौ किरीटिमव भूपतेः ॥ ९३ ॥
तदत्र कनकमिण्मियमेकक्रोशायतं तदर्खततम् ।
चापशतानि चतुर्दश चत्वारिज्ञानि चोत्तुंगम् ॥ ९४ ॥
पूर्वोत्तरादक्षिणासु द्वारमेकैकमत्र तत् ।
धनुःपंचाशतोत्तुंगं तदर्खं किल विस्तृतम् ॥ ९५ ॥

નીચેથી ચઢતાં કે મથાળેથી ઉતરતાં કાેઇ સ્થળે ત્યાં માગળનાે વ્યાસ (પહાળાઇ) કાઢવાે હાેય તાે, જેટલું ચઢયા કે ઉતર્યા હાેઇએ એનું અર્દ્ધ કરીને એમાં શિખરની અરધી ઉંચાઇ લેળવવી. એનું જે પરિણામ આવે તે તે સ્થળ આગળનાે ' વ્યાસ ' થાય. ૮૯.

જેમકે, મથાળેથી ત્રણયોજન ને અરધા કાસ નીચે ઉતરતાં ત્યાં આગળના વ્યાસ કાઢવા હાય તા તે <u>૩ યા. ગા કા. મિખરની ઉંચાઇ</u> થાય ૨ ૨ ૨

એટલેકે ૧ાા યેા ૦ા કેા. + ૩ યેા. ૦ાા કેા. થાય≕૧૮ાાા કેાસ થાય અર્થાત્ પ યાજનમાં ૧ા કેાસ એાછા થાય. એ શિખરના મધ્યભાગ આગળના વ્યાસ નીકળ્યાે. ૯૦–૯૨.

હિમવાન વગેરે પર્વતોના શિખરાના સંબંધમાં પણ આવી રીતે જ કરવું.

સિદ્ધાયતન નામના કૂટની ઉપર એક સિદ્ધમન્દિર આવી રહ્યું છે તે જાણે કાેઇ રાજાના મસ્તકપર મુકુટ હાેય એવું શાભાયમાન દેખાય છે. ૯૩.

તે વળી કનકમય અને મણિમય છે; એક કેાસ લાંબુ છે, અર્દ્ધ કેાસ પહેાળું છે અને ગારસા ચાલીશ ધનુષ્ય ઉંચું છે. ૯૪. पंचधनुःशतविष्कम्भायामा स्यात्तर्द्वबाह्ल्या ।

मिणिपीठिका तदन्तर्देवच्छन्दक उपिर चास्याः ॥ ९६ ॥

पंचचापशतान्येष विष्कम्भायामतो मतः ।

तान्येव सातिरेकािण तुंगत्वेन प्ररूपितः ॥ ९७ ॥

श्रष्टोत्तरं शतं नित्यप्रतिमास्तत्र चाईताम् ।

उत्सेधांगुल्लिष्मधनुःपंचशतोिच्छ्ताः ॥ ९८ ॥

एकेकस्यां दिशि सप्तविंशतिः सप्तविंशतिः ।

एवं चतुर्दिशं ताः स्युः नाम्ना च ऋषभादयः ॥ ९९ ॥

तासां च जिनमूर्तीनामंकरत्नमया नखाः ।

श्रन्तर्जोिहताक्षरत्नप्रतिसेकमनोहराः ॥ १०० ॥

पाणिपादतलािन च जिह्वा श्रीवत्सचूचुकम् ।

ताल् च तपनीयमयािन रिष्टरत्नजाः ॥ १०१ ॥

रमश्रुरोमराजयश्च श्रोष्टाः विद्वमिनिर्मिताः ।

नासा श्रन्तर्जोिहताच्वनिषेकास्तपनीयजाः ॥ १०२ ॥ युग्मम् ॥

પૂર્વમાં, ઉત્તરમાં અને દક્ષિણમાં એમ ત્રણે દિશાએ એને અકેક દ્વાર છે. તે પચાસ ધનુષ્ય ઉંચાં અને પચવીશ ધનુષ્ય પહેાળાં છે. ૯૫.

તે મંદિરમાં વળી પાંચસાે ધનુષ્યના વિસ્તારમાં અઢીસાે ધનુષ્ય જાડી એક મણિપીઠિકા છે અને તે ઉપર એક દેવવ્છાંદક છે. ૯૬.

તે દેવચ્છંદક વિસ્તારમાં પાંચસાે ધનુષ્ય છે અને ઉંચાઇમાં એથી સહેજ વધારે છે. ૯૭. ત્યાં અરિહ તદેવની એકસાેને આઠ શાધ્વત પ્રતિમાએા છે. તે ઉત્સેધ અંગુલને માપે પાંચસાે ધનુષ્ય ઉંચી છે. ૯૮.

એ પ્રતિમાએા પ્રત્યેક દિશામાં સત્યાવીશ સત્યાવીશ હાેઇને ચારે દિશાએામાં થઇને એટલી સંખ્યામાં છે. વળી એમનાં ઋષભ વગેરે નામ છે. ૯૯.

એ જિનદેવની મૂર્ત્તિ ઓના અંકરલમય નખ છે, અને એમાં લાલરત્નાની છાંટ હાવાથી એ બહુ મનાહર લાગે છે. ૧૦૦.

વળી એમનાં હાથ પગનાં તળીયાં, જીવ્હા, શ્રીવત્સ, સ્તનાથ અને તાળવાં સુવર્ણુમય છે; દાઢી અને મૂછના વાળ રિષ્ટ રત્નાના છે; એાષ્ઠ વિદ્યુમમય છે અને નાસિકા લાલરનની છાંટવાળી સુવર્ણની બનાવેલી છે. ૧૦૧–૧૦૨.

लोहिताचप्रतिसेकान्यचीण्यंकमयानि च।
तारका श्रक्तिपक्तमाणि श्रुवश्च रिष्टरत्नजाः ॥ १०३ ॥
ललाटपदृश्यवण्यकपोलं कनकोद्भवम् ।
केशभूमिस्तपनीयमयी केशाश्च रिष्टजाः ॥ १०४ ॥
वज्रजाः शीर्षघटिकास्तथा कनकनिर्मिताः ।
ग्रीवाबाहुपाद्जंघागुल्फोरुतनुयष्टयः ॥ १०५ ॥
नन्वेतानि भावजिनप्रतिरूपाणि तेषु च।
उचितं श्मश्रुकूर्चादि श्रामण्यानुचितं कथम् ॥ १०६ ॥

तदुक्तं श्रीतपागच्छनायकश्रीदेवेन्द्रसूरिशिष्यश्रीधर्मघोषसूरिभिः भाष्यवृत्तो। भगवतोऽपगतकेशशीर्षमुखनिरीक्षणेन श्रामण्यावस्था सुज्ञाता एव इति ॥

अश्रोच्यते। भावाहितामि इमश्रुकूर्चादीनामसंभवः। न सर्वथा किन्तु ताहग्दिच्यातिशयसंभवात्॥ १०७॥ स्यादवस्थितता तेषां श्रामगयग्रहणादनु। पुरुषत्वप्रतिपत्तिः सौन्दर्यं चेत्थमेव हि॥ १०८॥

વળી એમનાં ચક્ષુ લાલરત્નાની છાંટવાળા અંક રત્નાનાં છે; અને કીકી, આંખની પાંપણ અને બ્રમર રિષ્ટરત્નમય છે. ૧૦૩.

એમના લલાટપદ, શ્રવણ અને કપાલ સુવર્ણમય છે; મસ્તક પણ સુવર્ણ મય છે; અને કેશ રિષ્ટરત્નમય છે. ૧૦૪.

એમની સીર્ષાં ઘટિકા વજમય છે. વળી એમની ગ્રીવા, હસ્ત, ચરણ, જંઘા, ઘુંટી તથા દેહયષ્ટિ–આ સર્વ સુવર્ણમય છે. ૧૦૫.

અહિં એવી શંકા ઉપસ્થિત થાય કે આ ભાવજિનની પ્રતિમાંઓ છે એમને, શ્રમણાવ-સ્થાને અનુચિત એવી દાઢી મૂછ ઉચિત કેમ કંહેવાય ? ૧૦૬.

કેમકે તપગચ્છાધિરાજ શ્રી દેવેન્દ્રસ્ર્રિના શિષ્ય શ્રી ધર્મઘાષસ્ર્રિએ 'ભાષ્ય'ની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે—ભગવાનનું કેશરહિત મસ્તકવાળું મુખ જેવાથી તેમની ચાખ્ખી શ્રમણા-વસ્થા જણાઇ આવે છે.

એ શાંકાર્નું સમાધાન આ પ્રમાણું:—ભાવ જિનેશ્વરોને દાઢી મૂછ વગેરેના સર્વથા

यदुक्तं श्री समवायांगे । श्रविठयकेसमंसुरोमण्हे । इति ॥ श्रौप-पातिकेऽप्युक्तम् । श्रविद्यसुविभत्तचत्तमंसू ॥

एवं च । तासां भावजिनाधीशप्रतिरूपतया ततः । शाश्वतार्हत्प्रतिमानां श्मश्रुकूर्चादि युक्तिमत् ॥ १०९ ॥ भाष्ये त्वकेशशीर्षास्या या श्रामग्यदशोदिता । साऽवर्ष्ट्रिष्णुतयाल्पत्वात्तदभावविवक्षया ॥ ११० ॥

ऐंकैकस्याः प्रतिमायाः पृष्टतश्खत्रधारिग्री।

दे दे चामरधारिण्यो पार्श्वतः पुरतः पुनः॥ १११॥

यक्षभूतकुंडधारप्रतिमानां द्वयं द्वयम्।

विनयावनतं पादपतितं घटितांजिति ॥ ११२॥ युग्मम्॥

यथा देवच्छन्दकेऽस्मिन् घंटाधूपकडुत्थकाः।

तथा चन्दनकुम्भाद्याः प्रत्येकं शतमष्टयुक्॥ ११३॥

અસંભવ નથી, પરંતુ એએાની એ પ્રકારની અવસ્થિતિ સાધુપણાના અંગીકાર પછી કોઇ એવા દિવ્ય અતિશયને લીધે થાય છે. અને એને લીધેજ પુરૂષપણાની પ્રતિપત્તિ થાય છે અને એમાં સાન્દર્ય પણ લાગે છે. ૧૦૭–૧૦૮

આ સંબંધમાં સમવાયાંગસૂત્રમાં પણ કહ્યું છે કે—" જેમને કેશ, દાઢી મૂછ, રામ અને નખ રહેલા છે એવી—" (જિનપ્રતિમા). વળી ઉવવાઇસૂત્રમાં પણ એવું કહ્યું છે કે—" જેમને શાભિતી દાઢી રહેલી છે એવી—" ( શ્રી જિનપ્રતિમા ).

અને એમ બાબત હાેવાથી, જિનેશ્વરદેવની તે શાશ્વત પ્રતિમાઓને **ભાવજિનની પ્ર-**તિરૂપતાને લઇને <sup>શ્</sup>મશ્રુ, કૃર્ચ વિગેરે ઉચિત છે. ૧૦૯.

' ભાષ્ય ' માં કેશરહિત મસ્તકયુક્ત મુખવાળી શ્રમણાવસ્થા કહી છે તે, તે કૂર્ચ, શ્મશ્રુ વગેરે વધતાં ન હાવાથી અને વળી સ્વલ્પ હાવાથી, જાણે તેના અભાવ હાયની એવું કહેવાની ઇચ્છાથી કહી છે. ૧૧૦.

એ પ્રતિમાંઓમાંની દરેકની પાછળ એક છત્રધારિણી અને પડે બબ્બે ચામરધારિણી રહેલી છે. વળી માઢાગળના ભાગમાં વિનયપૂર્વક નમીને, હસ્ત જોડી ચરણસ્પર્ધ કરતી અબ્બે યક્ષાની, ભૂતોની તથા કુંડધારીઓની પ્રતિમા રહેલી છે. ૧૧૧–૧૧૨.

વળી ત્યાં પ્રત્યેક ભિંખ આગળ એક ઘંટા અને એક ધુપદાન તેમજ ચંદનના કુંભ વગેરે પણ રહેલ છે. ૧૧૩.

### तथाहि ।

चंद्रण्कलसाभिंगारगा श्रायसगा य थाला य । पाईओ सुपइडा मणगुलीया वायकरगा य ॥ ११४ ॥ चित्तारयण्करंडगह्यगयनरकंठगा य चंगेरी । पडलगसीहासण्छत्तचामरा समुगयझसा य ॥ ११५ ॥

तथा खंडप्रपातकूटे स्यान्तृत्तमालः सुरो विभुः ।
सप्तमे कृतमालश्च स्यात्तमिस्रगुहाभिधे ॥ ११६ ॥
पर्गणां च शेषकूटानां क्टनामसमाभिधाः ।
सुराः कुर्वन्त्याधिपत्यं सर्वे पल्योपमायुषः ॥ ११७ ॥
एतेषां च परीवारो देवीसामानिकादिकः ।
तत्तदासनरीतिश्च सर्वं विजयदेववत् ॥ ११८ ॥
पूर्णभद्रं माणिभद्रं कूटं वैताल्यनामकम् ।
त्रीएयेतानि स्वर्णजानि रात्निकान्यपराणि षट् ॥ ११९ ॥

<sup>&#</sup>x27; વગેરે ' માં નીચેની વસ્તુએા સમજવી:—

ચંદનના કળશ ઉપરાંત ઝારી, આદર્શ, થાળ, રકાખી, સુપ્રતિષ્ટ ( સુપડી ? ) મનેો-ગુલી ( ? ), વીંજણા, રત્નજડાવ કરંડીઆ, અશ્વ–હસ્તી તથા મનુષ્યનાં મ્હાેરાં, ચંગેરી, પાટલા, સિંહાસન, છત્ર, ચામર, ડાબલા તથા મત્સ્ય ( ? ). ૧૧૪–૧૧૫.

<sup>(</sup> વૈતાઢ્ય પર્વાતનાં નવ શિખરામાંથી પહેલા સિદ્ધાયતન શિખર સંબંધી સર્વ હકીકત ઉપર પ્રમાણે વર્ણ વ્યા પછી હવે એના શેષ આઠ શિખરા વિષે કહે છે ).

ત્રીજા ખંડપ્રપાત નામના શિખરનાે વૃત્તમાલ નામે દેવ અધિપતિ છે; અને સાતમા તમિસગુઢા નામના શિખરનાે કૃતમાલ નામે દેવ સ્વામી છે. ૧૧૬.

હવે છ રહ્યાં એ શિખરોના, તે તે શિખરના સરખા નામવાળા દેવા અધિપતિએા છે. એ સર્વ દેવા વળી એક પલ્યાપમના આયુષ્યવાળા છે. ૧૧૭.

વળી એ દેવોની દેવીએા, સામાનિકદેવા વગેરે પરીવાર તથા એમનાં આસનની અવ-સ્થિતિ વગેરે સર્વ વાનાં વિજયદેવની જેવાં સમજી લેવાં. ૧૧૮.

પૂર્ણુભદ્ર, માણુભદ્ર અને વૈતાહ્ય નામનાં ત્રણ શિખરા સુવર્ણમય છે અને શેષ છ રતન-મય છે. ૧૧૯.

उपर्येषामथैकैकः स्यात्प्रासादावतंसकः । रात्निकः कोशतुंगोऽर्द्धकोशं च विस्तृतायत: ॥ १२० ॥

इदं जम्बूद्वीपप्रज्ञतिवृत्तिबृहत्चेत्रसमासाभिप्रायेण ॥ श्रीउमास्वाति-कृते जम्बूद्वीपसमासे तु श्रमी प्रासादावतंसकाः क्रोशदैर्ध्यविस्ताराः किंचिन्न्यूनतदुच्छ्रया उक्ताः सन्ति ॥

> तस्य प्रासादस्य मध्ये महती मिण्पीठिका । धनुःपंचाशतायामव्यासा तदर्द्धमेदुरा ॥ १२१ ॥ उपर्यस्या रत्नमयं सिंहासनमनुत्तरम् । तत्तत्कूटस्वामियोग्यं परिवारासनैर्वृतम् ॥ १२२ ॥ यदा स्वस्वराजधान्याः कूटानां स्वामिनः सुराः । श्रत्रायान्ति तदेतस्मिन् प्रासादे सुखमासते ॥ १२३ ॥ मेरोर्दक्षिणतोऽसंख्यद्वीपाब्धीनामतिक्रमे । जम्बूद्वीपेऽपरत्रेषां राजधान्यो यथायथम् ॥ १२४ ॥

પ્રત્યેક શિખરપર એક મહાન્ રતનમય પ્રાસાદ આવેલા છે-જેની ઉંચાઇ એક કાેસ, અને વિસ્તાર અરધા કાેસ છે. ૧૨૦.

આ અમારા અભિપ્રાય જ છુદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિની ટીકા તથા બૃહત્ ક્ષેત્રસમાસને લઇને કહ્યો છે. પરન્તુ શ્રીઉમાસ્વાતિવાચકકૃત જ છુદ્ધીપસમાસમાં એમ કહ્યું છે કે એ પ્રાસાદની લંબાઇપહોળાઇ અર્થાત્ વિસ્તાર એક કાેસ છે અને ઉંચાઇ એક કાેસ કરતાં સહેજ ન્યૂન છે.

પ્રત્યેક પ્રાસાદના મધ્યભાગમાં એક મહાન્ મણિપીઠિકા છે, જેની લંખાઇપહાેળાઇ પચાસ ધનુષ્ય અને જાડાઇ પચવીશ ધનુષ્ય છે. ૧૨૧.

પ્રત્યેક મણિપીઠિકાપર તે તે શિખરના સ્વામીને લાયકનું, મ્હાેટા પરીવારવાળું, અને અનેક આસનાથી વેષ્ટિત એવું સિંહાસન આવી રહ્યું છે. ૧૨૨.

જ્યારે જ્યારે એ શિખરાના સ્વામી–દેવા પાતાની રાજધાનીમાંથી અહિં આવે છે ત્યારે એએા આ પ્રાસાદોને વિધે આનંદથી રહે છે. ૧૨૩.

એ દેવાની રાજધાનીએ। મેરૂપર્વતથી દક્ષિણમાં અસંખ્ય દીપસમુદ્રો મૂકીને અન્ય જ'બુદ્રીપમાં આવેલી છે. ૧૨૪.

26

वैतास्यस्य पर्वतस्य द्वे गुहे भवतः क्रमात्।
खग्डप्रपाता प्राच्येशे तिमस्रा परतः पुनः॥ १२५॥
उन्नते योजनान्यष्टो तानि द्वादश विस्तृते।
नित्यान्धकारगहने पंचाशचोजनायते॥ १२६॥
दिखग्रस्यामुदीच्यां च द्वारमेकैकमेत्रयोः।
उच्छितं योजनान्यष्टो तानि चत्वारि विस्तृतम्॥ १२७॥
नृत्तमालकृतमालावेकपल्यायुषौ सुरौ।
महर्द्धिको विजयवदेतयोः स्वामिनो क्रमात्॥ १२८॥
प्रतिद्वारं द्वो कपाटौ वाज्ञिको घटितौ सदा।
प्रष्टावष्टो योजनानि तुंगौ द्वे द्वे च विस्तृतौ॥ १२९॥
यदेह चक्री भरतोत्तरभागं जिगीषति।
सेनान्या रत्नदंडेनाहतौ तदावसर्पतः॥ १३०॥
उद्घाटितस्यैकैकस्य पश्चाद्भागेऽस्ति तोडुकः।
चतुर्योजनविष्कम्भायामोऽवष्टम्भ एतयोः॥ १३१॥

હવે વૈતાઢ્યપર્વતને, પૂર્વછેંડે ખંડપ્રપાતા નામની અને પશ્ચિમ છેંડે તમિસા નામની એમ બે ગુફા છે. ૧૨૫.

એઉ ગુફા સદાકાળ અન્ધકારમય છે. વળી એએો પ્રત્યેક આઠ યાજન ઉંચી, બાર **રાજન પ**હાળી અને પચાસ યાજન લાંબી છે. ૧૨૬.

પ્રત્યેક ગુફાને, દક્ષિણુ અને ઉત્તર–એમ બેઉ દિશાએામાં થઇને બે દ્વાર છે. પ્રત્યેક દ્વાર આઠ યાજન ઉંચું અને ચાર યાજન પહેાળું છે. ૧૨૭.

એ ગુકાએોના નૃત્તમાલ અને કૃતમાલ નામના દેવાે અધિપતિ છે; જેમની આયુસ્થિતિ એક પલ્યાેપમની, અને સમૃદ્ધિ વિજયદેવ જેવી છે. ૧૨૮.

દ્વારે દ્વારે છે વજાઘટિત કમાડ છે; જે આઠ આઠ ચાજન ઉંચા અને અખ્બે ચાજન પહાળા છે. ૧૨૯.

જયારે અહિં આગળના કાેઇ ચક્કવર્તી ભરતક્ષેત્રના ઉત્તરભાગને જીતવા નીકળે છે ત્યારે એના સેનાપતિના દંડરત્નના પ્રહારથી એ કમાડ ઉઘડી જાય છે–ખસી જાય છે. ૧૩૦.

એવાં અકેક કમાડની પાછળ એક ટાેડલાે છે, જેનાે અવષ્ટંભ ચાર ચાેજન લાંબાે-પહાળા છે. ૧૩૧.

हस्तिरत्नं समारुद्य कुम्भस्थलस्फुरन्मिणः ।
चक्री तदुचोतिताध्वा तिमस्रां प्रविशेत् ग्रहाम् ॥ १३२ ॥
तत्र प्रविश्य पाश्चात्यसैन्यप्रकाशहेतवे ।
रत्नेन कािकणीनाम्ना खटीपिंडावलेखिना ॥ १३३ ॥
ऊर्ध्वाधो योजनान्यष्टौ तिर्यक् द्वादशयोजनीम् ।
प्रकाशयेत् योजनं चैंकैकं दक्षिणवामयोः ॥ १३४ ॥ युग्मम् ॥
श्रादिमं योजनं मुक्त्वा प्रथमं मण्डलं लिखेत् ।
पंचचापशतायामविष्कम्भं भानुसन्निभम् ॥ १३५ ॥
ततोऽपि योजनं मुक्त्वा द्वितीयं मण्डलं लिखेत् ।
इत्येवमुत्तरद्वारे शेषेऽन्त्ये योजनेऽन्तिमम् ॥ १३६ ॥
एवं च स्यादेकं दाक्षिणात्यप्राक्कपाटोपिर मण्डलम् ।
द्वे तोडुके त्रिचत्वारिंशत्राग्भित्तावनुक्रमात् ॥ १३७ ॥
ततो द्वे उत्तराहप्राक्तोडुकेऽन्त्यं च मण्डलम् ।
उदीच्यप्राक्कपाटेऽयं पश्चिमायामि क्रमः ॥ १३८ ॥

હસ્તિરત્નપર આરૂઢ થઇને ચક્રવર્તી તે ગુફામાં પ્રવેશ કરે છે ત્યારે તે એ હસ્તિના કુંભ-સ્થલપર એક અત્યંત તેજસ્વી મણુ મૂકીને એ અંધારી ગુફાને ઉદ્યોતમય–પ્રકાશિત કરે છે. ૧૩૨.

એવી રીતે પ્રવેશ કરીને, પાછળ આવતા સૈન્યને અજવાળું પડે એટલા માટે, ખડીના કટકાથી જ હાયની એમ, કાકિથી રત્નથી ગુકામાં બેઉ બાજી ભીંતાપર, મંડળ આળેખતા જાય છે; જેના, ઉંચેથી નીચે સુધી આઠ યાજનમાં, તીર્છી બાર યાજનમાં અને ડાબા જમણે! એકેક યાજનમાં પ્રકાશ પડે છે. ૧૩૩–૧૩૪.

પહેલું મંડળ પહેલાે એક ચાેજન પ્રેા થાય ત્યાં આળેખે છે; જે મંડળ પાંચસાે ધનુષ્ય લાંબુપહાેળું અને જાણે સૂર્ય હાેયની એવું પ્રકાશિત હાેય છે. ૧૩૫.

એ જ પ્રમાણે, ત્યાંથી બીજો ચાજન પૂરા થાય ત્યાં બીજાં મંડળ આળેએ છે. એવી રીતે ઉત્તર તરફને દ્વારે શેષ છેલ્લે ચાજને છેલ્લું મંડળ આળેએ છે. ૧૩૬.

એ પ્રકારના આલેખનથી, દક્ષિણ તરફના પહેલા કમાડપર એક મંડળ, ટાેડલા પર એ ( મંડળ ) અને પછી અનુક્રમે પૂર્વ તરફની ભીંતપર તેંતાળીશ મંડળા થાય છે. ૧૩૭.

પછી ઉત્તર તરફના પહેલા ટાેડલા પર છે, અને ઉત્તર તરફના પહેલા કમાડપર છેલ્લું મંડળ થાય. વળી પશ્ચિમદિશામાં પણુ એ જ ક્રમપ્રમાણે બધું થાય. ૧૩૮.

# एवमेकोनपंचाशत् पूर्वभित्तौ भवन्ति वै। तावन्त्यपरभित्तौ तत्तुल्यानि संमुखानि च॥ १३९॥

श्रयं च मलयगिरिकृतत्तेलविचारबृहद्वृत्त्यायिभप्रायः ॥ श्रावश्यकः बृहद्वृत्त्यायभिप्रायस्तु श्रयम् । ग्रहायां प्रविशन् भरतः पाश्चात्यपान्थजन-प्रकाशकरणाय दिचण्द्वारे पूर्वदिक्कपाटे प्रथमं योजनं मुक्त्वा प्रथमं मण्डलमालिखति । ततो गोमूत्रिकान्यायेन उत्तरतः पश्चिमदिक्कपाट-तोडुके तृतीययोजनादौ द्वितीयमण्डलमालिखति । ततः तेनेव न्यायेन पूर्वदिक्कपाटतोडुके चतुर्थयोजनादौ तृतीयम् । ततः पश्चिमदिग्भित्तौ पंचमयोजनादौ चतुर्थम् । ततः पूर्वदिग्भित्तौ षष्टयोजनादौ पंचमम् । यावदष्टचत्वारिशत्तममुत्तरद्वारसत्कपश्चिमदिक्कपाटे प्रथमयोजनादौ एको-नपंचाशत्तमं चोत्तरदिग्द्वारसत्कपश्चिमदिक्कपाटे प्रथमयोजनादौ ष्को-नपंचाशत्तमं चोत्तरदिग्द्वारसत्कपृवदिक्कपाटे द्वितीययोजनादौ श्वालिखति ॥ एकस्यां भित्तौ पंचविंशतिः श्वन्यस्यां च चतुर्विशतिः इति सम-य्रेण एकोनपंचाशत्त मण्डलानि भवन्ति इति ॥

दिच्यात्तोडुकात् सप्तदशभिः योजनैः परा । श्रस्त्युन्मग्नजला नाम नदी त्रियोजनातता ॥ १४० ॥

એવી રીતે પૂર્વ તરફની ભીંતપર એાગણપચાસ મંડળા થાય; અને એની સન્મુખ પશ્ચિમ તરફની ભીંતપર પણ એવાં તેટલાં જ થાય. ૧૩૯.

આ અમારૂં કથન મલયગિરિકૃત 'શ્રેત્રવિચાર' ની બૃહત્ ટીકાને આધારે છે. પણ ' આવ-શ્યક્સ્ત્ર'ની મ્હાેટી ટીકાના અભિપ્રાય એવા છે કે—ગુફામાં પ્રવેશ કરતા ચક્રવર્તી પાછળ આવનારાઓને અજવાળું પડે એટલા માટે પહેલું યાજન પૃરૂં થાય ત્યાં દક્ષિણ તરફને દ્વારે પૂર્વદિશાના કમાડમાં પહેલું મંડળ આળેખે છે. પછી ગામુત્રિકાન્યાયે ઉત્તર તરફના પશ્ચિમદિશાવાળા કમાડના ટાેડલા પર ત્રીજા યાજનમાં બીજીં મંડળ આળેખે છે. પછી તેજ ન્યાયે પૂર્વદિશાના કમાડના ટાેડલા પર ચાથા યાજનમાં ત્રીજીં મંડળ આળેખે છે, પછી પશ્ચિમ દિશાની ભીંતમાં પાંચમા યાજનમાં ચાથું મંડળ આળેખે છે. પછી પૂર્વદિશાની ભીંતમાં છફા યાજનમાં પાંચમું મંડળ આળેખે છે. એવી રીતે છેક ઉત્તર તરફના દ્વારના પશ્ચિમદિશાના કમાડપર પહેલા યાજનમાં અડતાળીશમું મંડળ, અને ઉત્તર તરફના દ્વારના પૂર્વદિશાના કમાડપર બીજ યાજનમાં એગાણપચાસમું મંડળ આળેખે છે: એક ભીંતપર પચવીશ અને એની સનમુખની ખીજી ભીંતપર ચોવીશ એમ સમય એગાણપચાસ મંડળો થાય છે.

દક્ષિણ દિશાના તાેદુક એટલે ટાેડલાથી સત્તર યાજન મૃકીને ' ઉત્મગ્નજલા ' નામની

ततश्च

द्वादशयोजनायामा पूर्वभित्तिविनर्गता ।
विभिन्न पश्चिमां भित्तिं प्रविष्ठा सिन्धुनिम्नगाम् ॥१४१॥ युग्मम्॥
यस्यां पतित यितिवित् दृष्त्काष्ट्रनरादिकम् ।
तत्सर्वमद्भिराहत्य बहिः प्रिच्चिते स्थले ॥ १४२ ॥
ततः परं योजनयोर्द्वयोरितकमे परा ।
स्यान्निमग्नजला नाम नदी त्रियोजनातता ॥ १४३ ॥
द्वादशयोजनायामा पूर्वभित्तिविनिर्गता ।
प्रत्यग्भित्तिं प्रविभिन्न सिन्धुं विशत्यसाविष ॥ १४४ ॥
यस्यां पतित यितिविन्याकाष्ट्रनरादिकम् ।
यथो मज्जति तत्सर्वमीदक् स्वभावमेतयोः ॥ १४५ ॥
ततश्चोत्तरतः सप्तदश्मिः योजनैः परः ।
चतुर्योजनविष्कम्भायाम उत्तरतोडुकः ॥ १४६ ॥
उभाभ्यां द्वारभागाभ्यामित्येवं सर्वसंख्यया ।
योजनैरेकविंशत्या नयौ स्यातां यथोदिते ॥ १४७ ॥

નદી આવે છે. તે ત્રણ યોજન પહેાળી અને બાર યોજન લાંબી છે; અને તે પૂર્વત<mark>રફની ભીં</mark>ત-માંથી નીકળીને પશ્ચિમતરફની ભીંત ભેંદી સિન્ધુ નદીમાં મળે છે. ૧૪૦–૧૪૧.

( એ નદીના સ્વભાવ એવા છે કે ) એમાં પાષાણ, કાષ્ટ કે મનુષ્યાદિક જે કંઇ પઉ છે તે બધાને એ નદીનું જળ બહાર જમીનપર કાઢી નાખે છે. ૧૪૨.

એ પછી બે ચાજન મૂકીએ એટલે એક બીજી 'નિમગ્નજલા 'નામની નદી આવે છે. એ પણ ત્રણ ચાજન પહેાળી અને બાર ચાજન લાંબી છે. અને પૂર્વ તરફની ભીંતમાંથી નીક-ળીને પશ્ચિમતરફની ભીંતને ભેદી સિન્ધુમાં ભળે છે. ૧૪૩–૧૪૪.

આ નદીનાે સ્વભાવ વળી એએા છે કે તૃષ્, કાષ્ટ કે મનુષ્ય આદિ જે કંઇ એમાં પડે છે તે સર્વ અંદર ડુબી જાય છે. ૧૪૫.

ત્યાંથી ઉત્તરતરફ સત્તર યેાજન મૂકીને ચાર યેાજનના વિસ્તારનાે ઉત્તરતાેદક આવે છે. ૧૪૬.

એટલે એવી રીતે બેઉ દ્વારેથી સમગ્રપણે એકવીશ ચાજન મૂકીને પૂર્વોક્ત બેઉ નદીઓ! આવેલી છે. ૧૪૭.

श्रथ वार्द्धिकरत्नेन सद्यः सिज्जितपद्यया । नद्यातुमे समुत्तीर्थ यावत् गच्छिति चक्रभृत् ॥ १४८ ॥ ताविद्वना प्रयासेन कपाटावृत्तराश्रितौ उद्घटेते स्वयमेव कृतक्रौंचारवौ रयात् ॥ १४९ ॥ युग्मम् ॥ निर्गत्य तेन द्वारेण विजित्योत्तरभारतम् । दर्याः खएडप्रपातायाः चक्री समीपमापतेत् ॥ १५० ॥

उत्तरद्वारमुद्घाट्य सेनानीकृतयत्नतः ।

मग्डलान्यालिखन् प्राग्वत् चक्री विश्वति तां गुहाम् ॥ १५१ ॥ वर्षं निमग्नसिल्लां समुत्तरेत्ततः पराम् ।

तूर्णं वार्द्धिकरत्नेन कृतया हृद्यपद्यया ॥ १५२ ॥

इमे मानादिभिः प्राग्वत् प्रत्यग्भित्तिविनिर्गते ।

प्राच्यभित्तिं किन्तु भित्त्वा प्राप्ते गंगामहानदीम् ॥ १५३ ॥

द्वारेण दाक्षिणात्येन स्वयमुद्घटितेन च ।

निर्गत्य कृतकृत्यः सन् चक्री निजपुरं विशेत् ॥ १५४ ॥

અહિં વાર્ક્સ કિરત્નવંદે તુરત પુલ ઉભાે કરી જેવા ચક્રવર્તા એ એઉ નદીઓ એાળ'ગી જાય છે તેવા જ વિના પ્રયાસે, ઉત્તર તરફના એઉ કમાડા ક્રાંચપક્ષી જેવા શબ્દ કરતા, આપા આપ ઉઘડી જાય છે. ૧૪૮–૧૪૯.

એ દ્વારેથી નીકળીને ત્યાંથી ઉત્તરભરત છતી આવીને ચકવર્તી ખંડપ્રપાતા શુકા પાસે આવી ઉભાે રહે છે. ૧૫૦.

સેનાપતિએ કરેલા પ્રયત્નથી ઉત્તરતરફતું દ્વાર ઉઘડી જાય છે તેથી એ ગુફામાં ચક્રવર્તી પૂર્વવત્ પ્રવેશ કરી માંડળ આળેખતા આગળ વધે છે. ૧૫૧.

અહિં પણ, વાર્ધ કી રતને અનાવેલ સુંદર સેતુની સહાયવકે, પહેલી નિમગ્નજલા નદી એાળ ગે છે અને પછી તરત ઊન્મગ્નજલા નદી એાળ ગે છે. ૧૫૨.

એ એઉ નદીએ પ્રમાણમાં પૂર્વેકિત નદીએ જેવી છે પણ એએ પાશ્ચમ તરફની ભીંતમાંથી નીકળી પૂર્વ તરફની ભીંતને ભેદીને ગંગાનદીમાં ભળી જાય છે. ૧૫૩.

પછી એની મેળેજ ઉઘડી ગયેલા દક્ષિણ દિશાને દ્વારેથી નીકળીને, કૃતકૃત્ય એવા ચક્ર-વર્તી પાતાની રાજધાનીમાં પાછેા આવે છે. ૧૫૪. स्याद्यावचिकियो राज्यं तावित्तिष्टन्ति सन्ततम् ।
मंडलानि च पद्ये च ग्रहामार्गे गतागते ॥ १५५ ॥
श्रयं प्रवचनसारोद्धारवृत्त्यभिप्रायः ॥ त्रिषष्टीयाजितचरित्रे तु
उद्घाटितं गुहाद्वारं ग्रहान्तर्भगडलानि च ।
तावत्तान्यपि तिष्टन्ति यावजीवित चक्रभृत् ॥ १५६ ॥
इति उक्तम् ॥

द्वारात् खग्डप्रपाताया याम्याद्याम्यदिशि ध्रुवम् ।
गंगायाः पश्चिमे कूले वसन्ति निधयो नव ॥ १५७ ॥
उदीच्यामथ वैताढचात् हिमवद्गिरिसीमया ।
स्यादुत्तरभरतार्द्धं पर्यकासनसंस्थितम् ॥ १५८ ॥
श्रष्टात्रिशे योजनानां द्वे शते त्रिकलाधिके ।
विष्कम्भतोऽथ बाहास्य प्रत्येकं पार्श्वयोः द्वयोः ॥ १५९ ॥
योजनानां शतान्यष्टादश द्विनवतिस्तथा ।
सार्द्धाः सप्त कलाः चेत्रफलमस्याथ कीर्त्यते ॥ १६० ॥
बक्षास्त्रिशत् सहस्रागि द्वात्रिशदथ चोपरि ।
शतान्यष्टौ योजनानामष्टाशीतिरथाधिका ॥ १६१ ॥

જ્યાં સુધી ચક્રવર્તી'નું રાજ્ય હાય છે ત્યાં સુધી ગુફાને માર્ગે જવા આવવા માટે તે મંડળા અને સેતુ કાયમ રહે છે. ૧૫૫.

આ વાત અમે પ્રવચનસારા હારના અભિપ્રાય પ્રમાણે દર્શાવી છે. ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરૂષ ચરિત્રમાંના અજિતનાથના ચરિત્રમાં તાે એમ લખ્યું છે કે–જ્યાં સુધી ચક્રવર્તી જીવે છે ત્યાં સુધી ગુફાના દ્વાર ઉઘાડાં રહે છે અને ગુફાની અંદર આળેખેલાં મંડળા પણ કાયમ રહે છે. ૧૫૬.

ખંડપ્રપાતાગુફાના દક્ષિણ તરફના દ્વારથી દક્ષિણ દિશામાં, ગંગાનદીને પશ્ચિમતટે નવ 'નિધાન ' આવેલા છે. ૧૫૭.

હવે વૈતાઢ્યપર્વતથી ઉત્તર દિશામાં 'ઉત્તર ભરતાર્ધ' આવેલું છે. એની સીમા હિમવંત પર્વત સુધી છે, અને એ પર્ય'કાસને રહેલું છે. ૧૫૮.

એના વિષ્કંભ ખસા આડત્રીશ યોજન અને ત્રણ કળા છે; એની બેઊ બાજીએ આવેલી

कला द्वादश विकला एकादश प्रकीर्तिताः ।
उक्तसामान्यभरतवत् शेषं तु शरादिकम्॥१६२॥ कलापकम् ॥
नितम्बस्य हिमवतो दाक्षिणात्यस्य सन्निधो ।
चेत्रेऽस्मिन्नन्तरे गंगासिन्धुप्रपातकुग्डयोः ॥१६३ ॥
गिरिः वृषभकृटाख्यः उच्चत्वेनाष्टयोजनः ।
द्वे योजने भूमिमग्नः चारुगोपुच्छसंस्थितः ॥१६४ ॥ युग्मम् ॥
मूळेऽसो योजनान्यष्टो मध्ये षद् योजनानि च ।
चतुष्टयं योजनानां उपर्यायतिवस्तृतः ॥१६५ ॥
पंचित्रंशितरेवाष्टादशैव द्वादशापि च ।
साधिकानि परिचेपो मूले मध्ये च मूर्ध्न च ॥१६६ ॥
द्वादशाष्ट च चत्वारि मूले मध्ये चिरस्यपि ।
योजनानि कमादस्य व्यासायामो मतान्तरे ॥१६७ ॥
सप्तित्रंशत् क्रमात् पंचित्रंशितः द्वादशापि च ।
साधिकानि परिचेपो मूले मध्ये तथोपरि ॥१६८ ॥

પ્રત્યેક ' બાહા ' અઢારસા બાહું યાજન અને સાડી સાત કળા છે; અને એનું ક્ષેત્રફળ ત્રીશ-લાખ ખત્રીશ હજાર આઠસા અઠયાશી યાજન, બારકળા અને અગ્યાર વિકળા જેટલું છે. એનું ' શર ' વગેરે સામાન્ય ભરતક્ષેત્રનું કહી ગયા છીએ તે પ્રમાણે જાણવું. ૧૫૯–૧૬૨.

આ ક્ષેત્રમાં, હિમવંત પર્વતની દક્ષિણ દિશા તરફની મેખલા પાસે, ગંગા અને સિન્ધુ પ્રપાત કુંડની વચ્ચે વૃષભકૂટ નામે પર્વત છે. તે આઠ યાજન ઉંચા છે અને બે યાજન પૃથ્વી-માં ખુંચેલાે છે. વળી એ ગાપુચ્છને આકારે રહેલાે છે. ૧૬૩–૧૬૪.

એની લંભાઈપહેાળાઇ મૂળમાં આઠ ચાેજન, મધ્યમાં છ ચાેજન અને મથાળે ચાર ચાેજન છે. ૧૬૫.

વળી એના ઘેરાવા મૂળમાં પચવીશ યાજન, મધ્યમાં અઢાર યાજન અને ટાચ આગળ ખાર યાજનથી કંઇક વિશેષ છે. ૧૬૬.

એક એવા મત પણ છે કે એની લંબાઇપહાળાઇ મૂળ આગળ, મધ્યમાં અને મથાળે અનુક્રમે બાર, આઠ અને ચાર યાજન છે; અને ઘેરાવા અનુક્રમે સાડત્રીશ યાજન, પગ્ર**નીશ યાજન અને આશ**રે બાર યાજન છે. ૧૬૭—૧૬૮.

इदं च मतद्वयमि जम्बृद्धीपप्रज्ञितिसूत्रे ॥

मतान्तरे ननु कथं श्रुते सर्वज्ञमूलके ।

तुल्यकैवल्यभाजां यदेकमेवाईतां मतम् ॥ १६९ ॥

श्रत्रोच्यते । दुर्भिच्चे स्कन्दिलाचार्यदेविद्धगिणिवारके ।

गणनाभावतः साधुसाध्वीनां विस्मृतं श्रुतम् ॥ १७० ॥

ततः सुभिक्षे संजाते संघस्य मेलकोऽभवत् ।

वलभ्यां मथुरायां च सूत्रार्थघटनाकृते ॥ १७१ ॥

वलभ्यां संगते संघे देविद्धिगिण्रिप्रणीः ।

मथुरायां संगते च स्कन्दिलार्योऽप्रणीरभृत् ॥ १७२ ॥

ततश्च वाचनाभेदस्तत्र जातः क्वचित् क्वचित् ।

विस्मृतस्मरणे भेदो जातु स्यादुभयोरिष ॥ १७३ ॥

तत्तेस्ततोऽर्वाचीनेश्च गीतार्थैः पापभीरुभिः ।

मतद्वयं तुल्यतया कच्चीकृतमनिर्णयात् ॥ १७४ ॥

આ બેઉ મત જંખુદ્વીપપ્રજ્ઞષ્તિસૃત્રના છે.

અહિં એવી શંકા ઉપસ્થિત થાય છે કે શ્રુત તેા સર્વજ્ઞભાષિત છે–ત્યારે એમાં મતાન્તર કેમ હાય ? સર્વ અહિત્પ્રભુનું કેવળજ્ઞાન એક સરખું હાય એટલે એમના મત પણ એક જ હાવા જોઇએ. ૧૬૯.

એ શંકાનું સમાધાન આ પ્રમાણે:—

સ્ક દિલ આચાર્ય અને દેવધિંગણિ ક્ષમાશ્રમણના સમયમાં દુકાળને લઇને સાધુસાધ્વી-એાએ અલ્યાસ પડતા મેલેલા તેથા શ્રુતજ્ઞાન વિસ્મૃત થઈ ગયુ. ૧૭૦.

ત્યારપછી જ્યારે સુકાળ થયે৷ ત્યારે સુત્રાે અને એના અર્થની ઘટનાને સારૂ વલ્લભી-પુરમાં અને મથુરાનગરીમાં સંઘ એકઠાે થયાે હતાે. ૧૭૧.

વલ્લભીપુરમાં એકત્ર થયેલ સંઘમાં દેવધિંગણિ ક્ષમાશ્રમણ અગ્રેસર હતા; અને મથુરામાં એકત્ર થયેલ સંઘમાં સ્કાદિલ આચાર્ય અગ્રેસર હતા. ૧૭૨.

તેથી ત્યાં કાેઇ કાેઇ જગ્યાએ પાઠાફેર થઇ ગયું હશે. કેમકે વિસ્મૃત થયેલું પુનઃ ્ર સંભારતાં બેઉમાં તફાવત પડવાના સંભવ છે. ૧૭૩.

તેથી એમણે અને ત્યારપછી પાપભીરૂ અર્વાચીન ગીતાર્થ પુરૂષાએ, કંઇ પણ નિર્ણય ન થયેલ હાેક, બેઉ મત સ્વીકાર્યા છે. ૧૭૪.

27

सत्यप्येवं साम्प्रतीना विसंवादं श्रुतस्थितम् । निर्णेतुमुत्सहन्ते ये ते ज्ञेया मातृशासिताः ॥ १७५ ॥

एवमेवोक्तं श्रीमलयगिरिभिः ज्योतिष्करंडवृत्तौ ॥

देशोनकोशतुंगोऽर्द्धकोशविस्तृत एव च । कोशायाम उपर्यस्य प्रासादोऽतिमनोरमः ॥ १७६॥

देवोऽत्र वृषभाभिरव्य एकपल्योपमस्थितिः । महर्ष्टिको विजयवत्तथास्य राजधान्यपि ॥ १७७ ॥ शैलोऽयं चित्रित इव चिक्रभिः जितभारतैः । काकिग्रीरत्निस्रिखितैः समन्तान्निजनामभिः ॥ १७८॥

नद्योऽष्टाविंशतिरिह सहस्रा द्वयुत्तरा मताः। श्रमुष्य भरतचेत्रस्योवींशस्यांगना इव ॥ १७९ ॥

श्ररकाश्च षडप्यत्र सुषमासुषमादय: । सदा विपरिवर्त्तन्ते नियोगिन इवेशितुः॥ १८० ॥

### इति भरतक्षेत्रम् ॥

આમ વાત હેાવા છતાં, અત્યારના જે લેોકો શાસ્ત્રનું વિસંવાદિપણું દ્વર કરવાને માટે પ્રાત્સાહિત થાય છે તે પાતાની માતાને શિખામણ આપવા નીકળેલા જેવા જાણવા. પૂજ્ય-પાદ મલયગિરિ પણ પાતાના ' જયાતિષ્કરંડ ' ગ્રંથની ટીકામાં એઉ વાત સ્વીકારે છે. ૧૭૫.

એ પર્વતપર એક સુંદર પ્રાસાદ છે. તે આશરે એક કેાસ ઉંચા, અરધા કેાસ પહેાળા અને એક કેાસ લાંબા છે. ૧૭૬.

એ પર્વતપર વૃષભ નામના દેવના વાસ છે. એ દેવનું પદ્યાપમનું આયુષ્ય છે. એને વિજયદેવની જેવી મહાન્ સમૃદ્ધિ છે અને એની રાજધાની પણ એના જેવી જ છે. ૧૭૭.

એ પર્વત વળી ભરતક્ષેત્રપર વિજય મેળવનારા ચકવતી એાએ સર્વત: કાકિણીરત્નથી લખેલાં એમનાં પાતાનાં નામાભિધાનને લઇને જાણે ચિત્રોચિત્રોવાળા થયા હાયની એવા જણાય છે. ૧૭૮.

આ ક્ષેત્રમાં, જાણે ચકવર્તી રાજાની રાણીઓ હાેયની એમ છપ્પન હજાર નદીઓ આ-વેલી છે. ૧૭૯.

ત્યાં વળી 'સુષમાસુષમા ' વગેરે છ એ ' આરા ' વારા ફરતી આવે છે, તે જાણે કેાઇ શેઠના, હ`મેશાં વારાફરતી કામપર આવતા મુનિમા હાયની ! ૧૮૦.

એ પ્રમાણે ભરતક્ષેત્રનું વર્ણન સંપૂર્ણ થયું.

श्रथोत्तरार्द्धभरतपर्यन्ते उत्तराश्चिते । जात्यस्वर्धमयो भाति हिमवान्नाम पर्वतः ॥ १८१ ॥ स्प्रशन् द्वाभ्यां निजान्ताभ्यां पूर्वीपरपयोनिधी। योजनानां शतं तुंगो भूमग्नः पंचविंशतिम् ॥ १८२ ॥ योजनानां दशशती द्विपंचानसमन्विता । कला द्वादश विष्कम्भः पर्वतस्यास्य कीर्त्तितः॥ १८३ ॥ योजनानां पंचदशज्ञतान्यथाष्ट्रसप्ततिः । श्रष्टादश कलाश्चात्र शरः प्रोक्तो जितस्मरैः ॥ १८४ ॥ योजनानां सहस्राणि चतुर्विशतिरेव च। स द्वात्रिंशन्नवशती प्रत्यंचास्य कलार्द्धयुक् ॥ १८५ ॥ धनुःपृष्टं योजनानां सहस्राः पंचविंशतिः। द्रे शते त्रिंशदधिके चतस्त्रश्चाधिकाः कलाः ॥ १⊏६ ॥ योजनानां सहस्राणि पंच त्रीणि शतानि च। सार्द्धानि बाहेंकैकास्याध्यद्धीः पंचदशांशका: ॥ १८७ ॥ कोटीद्वयं च लक्षाणि योजनानां चतुर्दश। षद्पंचाशत्सहस्त्राणि शतानि नव चोपरि ॥ १८८॥

હવે ઉત્તરાર્ધભરતના ઉત્તર તરફના છેડાપર જાવિવંતસુવર્ણમય હિમ**વાન નામના પર્વ**ત શાભી રહ્યો છે. ૧૮૧.

એના એક છેડા પૂર્વ સમુદ્ર સુધી, અને બીજો પાશ્ચમ સમુદ્ર સુધી લંખાય**લા છે. એ** એકસા યાજન ઉચા છે અને પચવીશ યાજન પૃથ્વીમાં ગૂઢ રહેલા છે. ૧૮૨.

એના 'વિષ્કંભ' એક હજાર આવન યાજન અને આર કળા છે. ૧૮૩. એના 'શર ' પંદરસા અદ્યોત્તેર યાજન ને અઢાર કળા છે. ૧૮૪. એની ' જીવા ' ચાવીશ હજાર નવસા ખત્રીશ યાજન અને અરધી કળા છે. ૧૮૫. એનું ધનુ:પૃષ્ટ વળી પચવીશ હજાર ખસા ત્રીશ યાજન અને ચાર કળા છે. ૧૮૬. એની પ્રત્યેક 'બાહા ' પાંચ હજાર ત્રણ્સા પચાસ યાજન અને સાડાપંદર કળા છે. ૧૮૭.

एकसप्ततिरेवाष्ट्री कलाश्च विकला दश। भूमौ प्रतरगित्तं निर्दिष्टं हिमवद्गिरेः ॥ १८९ ॥ सुग्मम् ॥ कोटीनां द्वे शते कोटचश्चतुर्दशाथ लच्चकाः। षद्पंचाशत् तथा सप्तनवतिश्च सहस्रकाः ॥ १९० ॥ एकं शतं चतुश्चत्वारिंशं कलाश्च षोडश । विकला द्वादशेत्युक्तं शैलेऽस्मिन् सर्वतो घनम् ॥ १९१ ॥ यु०॥ वेदिकावनखराडाभ्यां रम्योऽयं पार्श्वयोः द्वयोः । वेदिकावनखगडानां सर्वं मानादि पूर्ववत् ॥ १९२ ॥ श्रंत्रेकादश कृटानि विश्रति प्रकटप्रभाम्। सिद्धायतनमुख्यानि प्राच्या छारभ्य पूर्ववत् ॥ १९३ ॥ स्यात् सिद्धायतनं चुछहिमवन्नामकं परम् । तृतीयं भरताभिरूयमिलाकूटं ततः परम् ॥ १९४ ॥ गंगावर्त्तनकूटं च श्रीदेवीकृटमित्यपि। ्रोहितांशासूरीकूटं सिन्ध्वावर्त्तनसंज्ञकम् ॥ १९५ ॥ सुरादेवीकूटमिति परं हैमवताभिधम्। एकादशं वैश्रमणं कूटानि हिमवद्गिरेः॥ १९६ ॥ विशेषकम् ॥

<sup>ું</sup> એ પર્વાતની ભૂમિનું ' પ્રતર ' વળી એ કરાેડ ચાૈદ લાખ છપ્પન હજાર નવસાે એકાે-તેર યાેજન, આઠ કળા અને દશ વિકળા જેટલું છે. ૧૮૮–૧૮૯.

એ પર્વતનું સમગ્ર 'ઘન' અસાેચાૈદ ક્રોડ છપ્પન લાખ સતાર્થું હજાર એક્સાે ચુમાળીશ માેજન, સાેળ કળા અને ખાર વિકળા છે. ૧૯૦–૧૯૧.

એની બેઉ બાજુએ વળી પદ્મવેદિકા અને સુશાભિત બગીચા આવેલા છે. એ સર્વનું પ્રમાણ આદિ સઘળું પૂર્વવત્ સમજવું. ૧૯૨.

આ પર્વતપર પૂર્વની પેઠે પૂર્વ દિશાથી આરંભીને, સિદ્ધાયતન આદિ અગ્યાર શિખરા પ્રકટપણે શાભી રહ્યાં છે. ૧૯૩.

પહેલું સિહાયતન, બીજાં ક્ષુલ્લહિમવંત, ત્રીજાં ભરત, ચાેશું ઇલાક્ર્ટ, પાંચમું ગંગા-વર્ત્તન, છકું શ્રીદેવીક્ર્ટ, સાતમું રાહિતાંશાસૂરીક્ર્ટ, આઠમું સિન્ધ્વાવર્ત્તન, નવમું સૂરાદેવીક્ર્ટ, દશમું હૈમવત અને અગ્યારમું વૈશ્રમણ—આ પ્રમાણે એ અગ્યાર શિખરા છે. ૧૯૪–૧૯૬.

सर्वागयमूनि रात्नानि मूछे च व्यासदैर्घ्यतः । योजनानां पंचराती तावदेवोच्छितानि च ॥ १९७ ॥ मध्ये च त्रिरातीं पंचसप्तत्याढघां शिरस्यथ । ततानि द्वे शते सार्झे गोपुच्छसंस्थितान्यतः ॥ १९८ ॥ युग्मम् ॥ शताः पंचदशैकाशीत्यधिकाः किंचनाधिकाः । एकादश किंचिदूनषडशीतियुताः शताः ॥ १९९ ॥

शताः सप्तैकनवतिसंयुताः किंचिदृनकाः । परित्तेपाः क्रमादेषु मूले मध्ये च मूर्धनि ॥ २०० ॥ युग्मम् ॥

सिद्धायतनकूटस्योपिर सिद्धालयो महान् । पंचाशयोजनान्यायामतः स परिकीत्तितः ॥ २०१ ॥ विष्कम्भतो योजनानि प्रज्ञक्षः पंचविंशितः । षड्त्रिंशयोजनान्युचः त्रिद्धारो भास्त्ररप्रभः ॥ २०२ ॥ युग्मम् ॥ विना प्रतीचीं त्रिदिशं द्वारमेकैकमुच्छ्रितम् । योजनान्यष्ट चरवारि स्याद्विस्तारप्रवेशयोः ॥ २०३ ॥

આ સઘળાં શિખરા રતમય છે. એએા પાંચસાે પાંચસાે ચાજન ઉંચા છે. એમના વિ-સ્તાર મૂળ આગળ પાંચસાે ચાજન, મધ્યમાં ત્રણસાે પંચાતેર ચાજન અને મથાળે અસાે પચાસ ચાજન છે. આમ એએા ઉંચા રહેલા ગાપુર્વ્છને આકારે છે. ૧૯૭–૧૯૮.

વળી પ્રત્યેક શિખરના પરિક્ષેપ એટલે ઘેરાવા મૂળ આગળ પંદરસાે એકાશી **યાજનથી** કંઇક અધિક, મધ્યભાગમાં અગ્યારસાે છાશી યાજનથી કંઇક ન્યૂન, અને મથાળે સાતસાે એકાણું યાજનથી સહેજ એાછા છે. ૧૯૯–૨૦૦.

સિદ્ધાયતન નામના પહેલા શિખરપર એક સિદ્ધમંદિર છે. તે પચાસ યાજન લાંભુ, પચવીશ યાજન પહેાળું અને છત્રીશ યાજન ઉંચું છે. એની કાન્તિ અત્યંત દેદીપ્યમાન છે. વળી એને ત્રણ દ્વાર છે. ૨૦૧–૨૦૨.

તે ત્રણે દ્વાર પશ્ચિમશિવાયની ત્રણે દિશામાં અકેક આવેલ છે. એ પ્રત્યેકની ઉંચાઇ આઠ યાજનની અને પહાળાઇ ચાર યાજનની છે. ૨૦૩. सिद्धायतनमध्येऽथ विभाति मिश्यपीठिका ।
योजनान्यष्ट विस्तीर्णायता चत्वारि मेंदुरा ॥ २०४ ॥
उपर्येतस्या अथैको देवच्छन्दक आहितः ।
उच्चेस्त्वेन साधिकानि योजनान्यष्ट स श्रुतः ॥२०५ ॥
विष्कम्भायामतोऽप्येष योजनान्यष्ट तत्र च ।
अष्टोत्तरशतं सिद्धप्रतिमास्तासु पूर्ववत् ॥ २०६ ॥
दशानां शेषकूटानामुपर्येकैक आलयः ।
द्राषष्टिं योजनान्यद्धीधिकान्यायतिवस्तृतः ॥ २०७ ॥
एकत्रिंशयोजनानि सक्रोशानि समुन्नतः ।
तत्तत्कूटसमाह्यानस्वामिना समिधिष्टतः ॥ २०८ ॥ युग्मम् ॥
कृटे द्वितीये तृतीये दशमे रुद्रसंमिते ।
चतुष्वेषु सुरा ईशाः देव्यः शेषेषु षट्सु च ॥ २०९ ॥
तत्रापि इलादेवी सुरादेवी द्वे इमे दिक्कुमारिके ।
तिस्रश्च नयधिष्टाज्यः श्रीश्चेति प्रथिता इमाः ॥ २१० ॥

એ સિદ્ધમંદિરમાં વળી એક મિલુપીઠિકા છે. તે આઠ ચાજન લાંબીપહાળી અને ચાર ચાજન જાડી છે ૨૦૪.

એ મણિપીઠિકાપર વળી એક દેવચ્છ દક છે–જે આઠ ચાજનથી કંઇક વિશેષ ઉંચા અને આઠ ચાજન અરાઅર લાંબાપહાળા છે. તેમાં વળી પૂર્વવત્ એકસા ને આઠ સિદ્ધની પ્રતિમાઓ છે. ૨૦૫–૨૦૬.

શેષ દશ શિખરાપર પણ અંકેક સિદ્ધમંદિર છે–તે પ્રત્યેક સાડીબાસઠ યાજન લાંબુ-પહેાળું છે તથા સવાએકત્રીશ યાજન ઉંચું છે. વળી એ પ્રત્યેક તેતે શિખરાના નામ સમાન નામવાળા સ્વામી–દેવા–થી અધિષ્ઠિત છે. ૨૦૭–૨૦૮.

ખીજા, ત્રીજા, દશમા અને અગ્યારમા–આ ચાર શિખરા પર દેવા અને શેષ છ ઉપર દેવીઓ આધિપત્ય ભાગવે છે. ૨૦૯.

એ છ દેવીએ અમાણે છે:-પહેલી બે ઇલાદેવી અને સુરાદેવી નામની દિકકુમારિકાએ છે; બીજી ત્રણ નદીઓની અધિષ્ટાત્રી દેવીએ છે; અને છેલ્લી-છઠ્ઠી લક્ષ્મી નામની છે. ૨૧૦.

देवा देव्यश्च सर्वेऽमी एकपल्योपमायुषः । महर्द्धिका विजयवत्त्येषां राजधान्यपि ॥ २११ ॥ एता देव्यश्च भवनपतिजातिगता मताः । व्यन्तरीणामर्द्धपल्यमायुरुत्कर्षतोऽपि यत् ॥ २१२ ॥

एवं बच्चमाणा श्रपि देवयो ज्ञेयाः ॥

वच्यमाणपर्वतेषु यानि चैस्यानि येऽपि च । प्रासादा देवतानां ते सर्वेऽत्रत्यैः समाः स्मृताः ॥ २१३ ॥

गिरेरस्योपरितले हृदः पद्महृदाभिधः । योजनानि दशोद्विद्धः सहस्त्रयोजनायतः ॥ २१४ ॥ शतानि पंच विस्तीणीं वेदिकावनमगिडतः । चतुर्दिशं तोरणाढयत्रिसोपानमनोरमः ॥ २१५ ॥ युग्मम् ॥ श्रयं च वच्यमाणाश्च महापद्महृदादयः । सर्वे पूर्वापरायामा दिख्योत्तरविस्तृताः ॥ २१६ ॥

આ સર્વ દેવદેવીએાનું એક પક્યાપમનું આયુષ્ય છે. એએા સર્વે વિજયદેવની જેવી સમૃદ્ધિવાળા છે. અને એમની રાજધાનીએા પણ વિજયદેવવત્ જાણી લેવી. ૨૧૧.

જે દેવીએા છે તે સર્વે ભવનપતિની જાતિની છે; કારણુકે વ્યાંતરદેવીએાનું તેા આયુષ્ય ઉત્ક્રષ્ટત: અરધા પલ્યાપમનું છે. ૨૧૨.

વળી જે દેવીઓની હવે પછી વાત આવશે એ દેવીએ પણ એજ જાતિની સમજવી.

વળી જે પર્વતોનું હવે વર્ણન કરવામાં આવશે એ પર્વતોપર જે ચૈત્ય અને દેવાના પ્રાસાદ છે તે સર્વે આ પર્વતના ચૈત્ય અને પ્રાસાદ જેવા સમજી લેવા. ૨૧૩.

આ પર્વતપર એક પદ્મદ્રહ નામના દ્રહ–ધરા આવેલા છે. તે દશ યાજન ઉંડા, હજાર યાજન લાંગા અને પાંચસા યાજન પહાળા છે. ૨૧૪.

એની આસપાસ પદ્મવેદિકા અને સુંદર વન શાેલી રહ્યાં છે; અને એને ચારે દિશાએ તાેરણાવાળાં ત્રણ ત્રણ મનહુર પગથીઆં છે. ૨૧૫.

આ પદ્મદ્રહ અને હવે પછી વર્ણવવામાં આવશે એ મહાપદ્મદ્રહ વગેરે સર્વે પૂર્વપશ્ચિમ લાંબા અને ઉત્તરદક્ષિણ પહાળા છે. ૨૧૬ तथाहुः । हिमवंतसेलसिहरे वरारविंदहहो सिललपुराणो ।
दसजोत्रणावगाढो विच्छिन्नो दाहिणुत्तरस्रो ॥ २१७ ॥
तस्य मध्ये पद्ममेकं योजमायतिवस्तृतम् ।
स्रर्द्धयोजनबाहरूयं तावदेवोच्छितं जलात् ॥ २१८ ॥
जले मग्नं योजनानि दशैतज्जगतीवृतम् ।
जम्बूद्धीपजगत्याभा सा गवाक्षालिराजिता ॥ २१९ ॥
किन्त्वसौ योजनान्यष्टादशोच्चा सर्वसंख्यया ।
जलेऽवगाढा दश यद्योजनान्यष्ट चोपरि ॥ २२० ॥

यतु जम्बूद्वीपप्रज्ञतिमूलसूत्रे जम्बूदीवजगइप्पमाणा इत्युक्तं तज्जला-वगाहप्रमाणमविवक्षित्वा इति तदृष्ट्तौ ॥

किंच वज्रमूलं रिष्ठकंदं वैदूर्यनालबन्धुरम् । वैदूर्यबाह्यपत्रं तज्जाम्बूनदान्तरच्छदम् ॥ २२१ ।।

એ સંબંધમાં અન્યત્ર કહ્યું છે કે:—િહિમવ તશૈલના શિખર પર એક જળપૂર્ણ સુંદર પદ્મદ્રહ છે–તે દશ ચાજન ઉંડા છે અને ઉત્તર દક્ષિણ પહાળા છે. ૨૧૭.

એ પદ્મદ્રહમાં એક કમળ છે તે એક યાજન લાંબુપહાળું છે, અરધા યાજન જાડું છે અને એટલું જ જળથી ઉંચું (ઉપર ) છે. ૨૧૮.

એ કમળ વળી દશ ચાેજન જળની અંદર ખુડેલું છે અને એની આસપાસ એક જગતી–કાેટ આવી રહ્યો છે. તે કાેટ જમ્બૂદ્ધીપના જગતી–કાેટની જેમ અનેક ઝરૂખાએાથી સુક્ત હાેઇને બહુ રમણીય લાગે છે. ૨૧૯.

આ જગતી–કાેટ દશ ચાજન જળમાં ડુબેલાે અને આઠ ચાેજન જળની ઉપર હાેઇને કુલ અઢાર ચાજન ઉંચા છે. ૨૨૦.

જં ખૂદ્દીપપ્રજ્ઞિતના મૂળ સ્ત્રમાં ' જં ખૂદ્દીપના કાેટ જેવડા ' એમ જે કહ્યું છે તે જળની અંદર રહેલા ભાગ શિવાયના ( ભાગ )–ખહાર રહેલા ભાગનું માપ સમજવું. આવે! એની વૃત્તિની અંદર ખુલાસો છે.

વળી એ કમળનું મૂળ વજનું છે; એના કંદ રિષ્ટરત્નમય છે; એની નાલિકા વૈદ્ધ રત્નની છે; એના બહારના પત્રો વૈદ્ધ રત્નના અને અભ્યન્તર સુવર્ણ મય છે. ૨૨૧.

श्रत्रायं विशेषोऽस्ति ॥ बृहत्त्तेत्रविचारवृत्त्यादौ बाह्यानि चत्वारि पत्राणि वैदूर्यमयानि शेषाणि तु रक्तसुवर्णमयान्युक्तानि । जम्बूद्वीपप्र- ज्ञितसूत्रे जाम्बूनदमीषद्रक्तस्वर्णं तन्मयान्यभ्यन्तरपत्राणि इत्युक्तम् । सिरिनिलयत्त्रेत्रविचारवृत्तौ तु पीतस्वर्णमयान्युक्तानि । इति ॥

तपनीयकेसरवृन्ता सौवर्णी कर्णिका भवेत्तस्य । द्विकोशायतवितता कोशोच्चा श्रीभवनमस्याम् ॥ २२२ ॥

एककोशायतमेतत्तथार्द्धकोशिवस्तृतम् । कनकोशोन्नतं तत्र दाचिग्गोत्तरपूर्वतः ॥ २२३ ॥ पंचचापशतोत्तुंगं तदर्ष्कद्यासमेककम् । द्वारं तत्राथ भवनमध्येऽस्ति मग्गिपीठिका ॥ २२४ ॥ युग्मम् ॥ सापि पंचशतधनुद्यासायामार्द्धमेदुरा । उपर्थस्या शयनीयं श्रीदेवीयोग्यमुत्तमम् ॥ २२५ ॥

षड्जातीयैः परिचेपैः वेष्टितं मूलपंकजम् । कमादर्ज्ञार्द्धमानाब्जाः परिचेपाः समेऽप्यमी ॥ २२६ ॥

આ સંબંધમાં 'બૃહત્ ક્ષેત્રવિચાર 'ની ટીકામાં એમ કહ્યું છે કે ફક્ત ચાર બાહ્ય પત્રો વૈદ્ધધરત્નનાં છે, શેષ પત્રો લાલ સુવર્ણુનાં છે. વળી 'જમ્બૃદ્ધીપપ્રજ્ઞાપ્ત 'સ્ત્રમાં અલ્ય-ન્તર પત્રોને જામ્બૂનદમય એટલે સહેજ રક્તવર્ણના સુવર્ણનાં કહ્યાં છે. 'સિરિનિલય 'ક્ષેત્ર-વિચારની વૃત્તિમાં વળી પીતસુવર્ણનાં કહ્યાં છે.

એના કેસરના વૃન્ત લાલ સુવર્ણનાં અને કર્ણિકા પીતસુવર્ણની કહી છે. એ કર્ણિકા બે કેાસ લાંબીપહાળી અને એક કેાસ ઉંચી છે, અને એની અંદર શ્રીદેવીનું ભવન આવેલું છે. ૨૨૨.

એ ભવન એક કેાસ લાંછુ, અરધા કેાસ પહેાળું અને કેાસ થાડેરૂં ઉંચું છે. એમાં દક્ષિણ, ઉત્તર અને પૂર્વ—એમ ત્રણ દિશાએ પાંચસા ધનુષ્ય ઉંચું અને એથી અરધું પહેાળું અકેક દ્વાર છે. એ ભવનના મધ્ય ભાગમાં વળી એક મણિપીઠ છે. ૨૨૩–૨૨૪.

એ મણિપીઠ પાંચસાે ધનુષ્યના વિસ્તારની અને એથી અરધી જાડી છે. એની ઉપર શ્રી-દેવીને યાેગ્ય ઉત્તમ શય્યા છે. ૨૨૫.

ઉપર જે એક કમળ કહ્યું છે તે–મૂળકમળ–ની આસપાસ, એનાથી અહ<sup>્</sup> અહ<sup>્</sup> માનનાં કમળાનાં છ વર્તુળ કે વલય છે. ૨૨૬.

28

त्रष्टोत्तरं शतं पद्माः प्रथमे परिधो स्थिताः ।

मूलपद्मादर्द्धमानाः श्रीदेवीभूषण्येर्भृताः ॥ २२७ ॥

वायूत्तरेशानदिश्च सामानिकसुधाभुजाम् ।
चतुःसहस्री पद्मानां तावतां परिकीर्त्तिता ॥ २२८ ॥

महत्तराणां देवीनां प्राक् चत्वार्थम्बुजानि च ।

सहस्राण्यष्ट चाग्नेय्यामभ्यन्तरसभाजुषाम् ॥ २२९ ॥

सहस्राण्य दशाब्जानामपाच्यां मध्यपर्वदाम् ॥ २३० ॥

सहस्राण्य दशाब्जानामपाच्यां मध्यपर्वदाम् ॥ २३० ॥

इादशाब्जसहस्राण्य नैर्ऋत्यां बाह्यपर्वदाम् ॥ २३० ॥

संनापतीनां सप्तानां प्रत्यक् सप्ताम्बुजानि च ।

द्वितीयोऽयं परिचेपो मूलपद्मस्य वर्णितः ॥ २३१ ॥

त्रात्मरक्षिसहस्राण्यां षोडशानां चतुर्दिशम् ।

चतुःसहस्री प्रत्येकं परिवेषे तृतीयके ॥ २३२ ॥

त्रयः परे परिक्षेपा श्रभियोगिपयोरुहाम् ।

द्वात्तिंशत् प्रथमे लक्षा अभ्यन्तराभियोगिनाम् ॥ २३३ ॥

પહેલા વર્તુ ળમાં એકસોને આઠ કમળાે છે તે મૂળકમળથી અહે માન–માપ–નાં છે. તેમાં શ્રીદેવીનાં આભૂષણા ભર્યા છે. ૨૨૭.

<sup>(</sup> હવે બીજા વલયમાં ) વાયવ્ય, ઉત્તર અને ઇશાન દિશાએતમાં ચાર હજાર સામાનિક દેવાના ચાર હજાર કમળાે છે. ૨૨૮.

પૂર્વ દિશામાં મહત્તરા દેવીઓનાં ચાર કમળા છે; અગ્નિ કાેેેે હુમાં અલ્યન્તર સલામાં એ-સનારા દેવાનાં આઠ હજાર કમળા છે. ૨૨૯.

દક્ષિણ દિશામાં મધ્યસભામાં બેસનારા દેવાનાં દશ હજાર કમળા છે; અને નૈઝિ ત્યકાેણમાં ખાદ્યપર્લદાના દેવાનાં બાર હજાર કમળા છે. વળી પશ્ચિમ દિશામાં સાત સેનાપતિઓનાં સાત કમળા છે.

એ પ્રમાણે મૂળકમળના બીજા વલયનું સ્વરૂપ થયું. ૨૩૦-૨૩૧.

હવે ત્રીજા વલયમાં, પ્રત્યેક દિશામાં ચારચાર હજાર એમ ચારે દિશામાં થઇને સાેળ હજાર કમળાે સાેળ હજાર આત્મરક્ષક દેવાનાં છે. ૨૩૨.

હવે ચાર્યું, પાંચમું અને છકું એમ ત્રણ વલયા રહ્યાં એ ત્રણમાં અભિયાગી (સેવક)

चत्वारिंशत् पद्मलचा मध्ये मध्याभियोगिनाम् । लच्चाणामष्ट्रचत्वारिंशत् बाह्ये बाह्यसेविनाम् ॥ २३४ ॥ युग्मम् ॥ कोट्येका विंशतिर्लचाः पद्मानां सर्वसंख्यया । सहस्राणि च पंचाशत् शतं विंशतिसंयुतम् ॥ २३५ ॥ श्रत्र षट् परिच्चेपा इति षट्जातीयाः परिच्चेपा इति वाच्यम् ॥

तथाहि ॥ त्राद्या मूलपद्मार्द्धमाना जातिः । द्वितीया तच्चतुर्थभाग-माना जातिः । यावत् षष्टी चतुःषष्टितमभागमाना जातिरिति ॥ त्रम्यथा तु योजनात्मना सहस्रत्रयात्मके धनुरात्मना चत्वारिंशळचाधिकद्वि-कोटिप्रमिते हृद्परमपरिधौ षष्टपरिचेपपद्मानां षष्टिकोटिधनुःचेत्रमात-व्यानाम् एकपंक्त्या अवकाशो न संभवति ॥

ततश्च तत्तत्परिधिच्तेत्रपरिच्तेपपद्मसंख्याविस्तारान् परिभाव्य यत्र यावत्यः पंक्तयः संभवन्ति तत्र तावतीभिः पंक्तिभिः एक एव परिच्तेपो ज्ञेयः । पद्मानामनेकजातीयत्वात् । एवं च पंचछच्चयोजनात्मके हृदच्तेत्र-फले तानि सर्वाग्यपि पद्मानि सुखेन मान्त्येव । पद्मरुद्धचेत्रस्य सर्वसंक-

દેવાનાં કમળા છે. તે આવી રીતે:—ચાથા વલયમાં અભ્યન્તર પર્ધદાના અભિયાગી દેવાનાં ખત્રીશ લાખ કમળા છે; પાંચમા વલયમાં મધ્યમ પર્ધદાના અભિયાગી દેવાનાં આળીશ લાખ કમળા છે; અને છઠ્ઠા વલયમાં બાહ્ય પર્ધદાના અભિયાગી દેવાનાં અડતાલીશ લાખ કમળા છે. ૨૩૩–૨૩૪.

એ પ્રમાણે સમગ્ર મળીને એક ક્રોડ વીશ લાખ પચાસ હજાર ને વીશ કમળા થયાં. ર૩૫. અહિં 'છ વલય ' એટલે 'છ જાતિનાં વલય ' એમ સમજ લું. તે આ પ્રમાણે:— પહેલી જાતિ તે મૃળ પદ્મ કરતાં અરધા માન વાળી; બીજી જાતિ તે મૃળ પદ્મ કરતાં ચતુર્થા શ માનવાળી; ત્રીજી જાતિ તે મૃળ પદ્મ કરતાં અષ્ટમાંશ માન વાળી; ચાંચી જાતિ સાળમા ભાગના માનવાળી; પાંચમી ખત્રીશમા ભાગના માનવાળી અને છઠ્ઠી જાતિ (મૃળ પદ્મ કરતાં) ચાસઠમા ભાગના માન વાળી. એમ ખાખત છે. જો એમ ન હાય તા ત્રણ હજાર ચાજન અથવા એ ક્રોડ ચાલીશ લાખ ધનુષ્ય જેટલા તે દ્રહના ઉત્કૃષ્ટ ઘેરાવામાં, સાઠ ક્રોડ ધનુષ્ય જેવડા ક્ષેત્રમાં સમાઈ શકે એવાં છઠ્ઠા વલયના કમળા, એક પંક્તિમાં સમાઇ શકે નહિં.

માટે તે તે પરિધિક્ષેત્રના ઘેરાવાના કમળાની સંખ્યા તથા વિસ્તાર-બેઉ વાનાં વિચારીને, જ્યાં જેટલી પંક્તિઓ સંભવે ત્યાં તેટલી પંક્તિઓનું એક વલય કે વર્જુળ સમજવું; કેમકે કમ-

लनया विंशतिः सहस्राणि पंचाधिकानि योजनानां षोडशभागीकृतस्यैक-योजनस्य त्रयोदश भागा इति एतावतः एव संभवात् इति ॥ श्रधिकं तु उपाध्यायश्रीशान्तिचद्रगणिकृतजम्बूद्वीपप्रज्ञतिवृत्तितः श्रवसेयम् ॥

> ततः पद्महृदात् गंगा प्राच्यतोरग्निर्गता । योजनानां पंचशतीं गिरौ पूर्वेण गच्छति ॥ २३६ ॥ गंगावर्त्तनकृटस्थाधस्तादाष्ट्रत्य सा ततः । दिच्चणाभिमुखी भृत्वा प्रवृत्ता पर्वतोपरि ॥ २३७ ॥ त्रयोविंशां पंचशतीं योजनानां कलात्रयम् । सार्द्धं गत्वा दक्षिण्स्यां पतेत् जिब्हिकया नगात् ॥२३८॥ युग्मम्॥

सा च प्रणालिकारूपा भात्यर्धकोशमेदुरा। दिक्रोशदीर्घा सक्रोशषट्योजनस्विस्तृता।। २३९॥ वाजिकी व्यात्तमकरवक्त्राकारा तयाथ सा। सातिरेकं योजनानां शतमेकं पतत्यधः॥ २४०॥

ળાની અનેક જાતિ છે. અને એવી રીતે પાંચ લાખ યાજન જેટલા તે દ્રહના ક્ષેત્રફળમાં તે સર્લ કમાળા વિનાઅડચણે સમાઇ શકે છે. કેમકે આ પદ્મોએ રોકેલા ક્ષેત્રના યાજનાનો એક દર સરવાલા વીશહજાર ને પાંચ યાજન, અને ઉપર તેર ધાડશાંશ—એટલા સંભવે છે.

આ સંખંધમાં વિશેષ વાતના જિજ્ઞાસુએ ઉપાધ્યાય શ્રીમદ શાન્તિચંદ્રગણિકૃત જમ્બ્-દ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિસ્ત્રત્રની વૃત્તિ જેવી.

પદ્મદ્રહના પાર્વાત્ય તારાણમાંથી ગંગા નદી નીકળે છે. તે પાંચસાે ચાજન સુધી પૂર્વ દિ-શામાં પર્વત ભણી જાય છે. ૨૩૬.

ત્યાંથી 'ગંગાવર્ત્ત ન ' કૂટની હેઠળ વળીને, દક્ષિણ સન્મુખ થઇ પર્વત પર જાય છે–ચઢે છે. ત્યાંથી પાંચસા ત્રેવીશ ચાજન ને સાડાત્રણ કળા દક્ષિણ દિશામાં જઇને પાછી ધાધના રૂપમાં હેઠળ પૃથ્વી પર પડે છે, ૨૩૭–૨૩૮.

એ ધાષ પ્રણાલિકાર્યે અરધાકાસ જાઉા, બે કાસ દીઈ અને એક કાસ છ યાજન જે-ટલા પહાળા છે. ૨૩૯.

તેથી, કાઇ મગરમવ્છ માં ફાડી રહ્યો હાય એવા જણાતા એ (ધાષ) એકસા યાજન

योजनानि दशोद्विद्धे षष्टिं च विस्तृतायते । कुंडे गंगाप्रपाताख्ये चारुमुक्तावलीसमा ॥ २४१ ॥ युग्मम् ॥ तथाहुः क्षमाश्रमणपादा: ।

> श्रायामो विष्ट्यंभो सिंहं कुंडस्स जोश्रणा हुंति । नउअसयं किंचूणं परिही दसजोअणोगाहो ॥ २४२ ॥

## इति बृहत्क्षेत्रसमासे ॥

उमास्वातिक्ठतजम्बूद्वीपसमासे करण्विभावनायां च मूले पर्गणासं जोश्रण्वित्थारो उवरि सडी इति विशेषोऽस्ति ॥

इत्थं च कुग्डस्य यथार्थनामोपपत्तिरिप भवति । एवमन्येष्विप यथा-योग्यं ज्ञेयम् ॥

> तच कुण्डं वेदिकया वनखग्डेन वेष्टितम् । पूर्वापरादिच्यासु सोपानश्रेणिशोभितम् ॥ २४३ ॥ सोपानश्रेणयः सर्वा वज्रस्तम्भाः सतोरगाः । रत्नालम्बनबाहादया रैरुप्यफलकांचिताः ॥ २४४ ॥

કરતાં વિશેષ ઉંચાઇ પરથી, જાણે વજ પડતું હાય એમ નીચે દશ યાજન ઉંડા અને સાઠ યાજ-નના વિસ્તારના ગંગાપ્રપાત નામના કુંડમાં પડે છે. ૨૪૦–૨૪૧.

એ સંબંધે પૂજ્યશ્રી ક્ષમાશ્રમણ પણ કહે છે કે—એ કુંડની લંબાઇ પહેાળાઇ સાઠ ચાેજન, ઉંડાઇ દશ ચાેજન અને ઘેરાવા લગભગ એકસાે ને નેવું ચાેજન છે. ૨૪૨.

વળી શ્રીઉમાસ્વાતિકૃત જમ્બૂદ્ધીપસમાસમાં, કરણવિભાવનામાં તો એમ કહ્યું છે કે મૂળઆગળ વિસ્તાર પચાસ ચાેજન છે અને ઉપરના ભાગમાં સાઠ ચાેજન છે.

અને એ રીતે એ કુંડના યથાર્થ નામનું વ્યાજબીપહું પહુ સમજી જવાય છે. એવી રીતે અન્ય કુંડોના સમ્બન્ધમાં પહુ યથાયાેગ્ય જાહ્યુ લેવું.

તે કુંડની આસપાસ વળી એક સુંદર પદ્મવેદિકા અને મનહર બગીચા છે. અને એને પૂર્વ, પાશ્ચમ અને દક્ષિણુ–એમ ત્રણ દિશાએ સુશાભિત પગથીઆંની શ્રેણિએા છે. ૨૪૩.

એ પગથીઆની શ્રેણિઓને તાેરણા પણ છે, વજના સ્તંભા છે, રત્નજડિત ખાહાઓ છે અને સાેનારૂપાની લાદી છે. ૨૪૪. गंगाद्वीपश्च भात्यस्मिन् द्वौ कोशावुच्छ्रितो जलात्।
श्रष्टौ च योजनान्येष विष्कम्भायाममानतः॥ २४५॥
गंगाद्वीपोपरि गंगाभवनं पीठिकादियुक्।
स्वरूपतो मानतश्च श्रीदेवीभवनोपमम्॥ २४६॥
दाचिणात्यतोरणेन गंगाप्रपातकुग्डतः।
निर्गत्य वैताढचोपान्ते नदीसप्तसहस्रयुक्॥ २४७॥
खग्रडप्रपातप्राग्भागे भित्वा वैताढचभूधरम्।
दाचिणात्यसप्तनदीसहस्रपरिवारिता॥ २४८॥
एवं चतुर्दशनदीसहस्रापृरिताभितः।
पूर्वतो जगतीं भित्त्वा गंगा विशति वारिधिम्॥ २४९॥ त्रिभिः
विशेषकम्॥

सक्रोशानि योजनानि षडस्या हृदनिर्गमे ।

व्यासः क्रोशार्धमुद्धेधः कुग्डपाताविधः स च ॥ २५० ॥

तथोक्तं जम्बूद्धीपप्रज्ञिससूत्रे । गंगामहानईपवाहे छक्कोसाइं जोत्रग्राइं विक्तंभेग्रं पहात्ता श्रद्धकोसं उव्वेहेग्रं ॥

એ કુંડની અંદર ગંગાદીપ નામના એક સુંદર દીપ છે. તે જળથી બે કાેસ ઉંચા છે, અને આઠયાજન વિસ્તારમાં છે. ૨૪૫.

એ દ્વીપમાં પીઠિકા વગેરેથી સુક્ત એવું ગંગાદેવીનું ભવન શાભી રહ્યું છે–તેનું સ્વરૂપ, પ્રમાણ ઇત્યાદિ શ્રીદેવીના ભવન સમાન છે. ૨૪૬.

ગંગાપ્રપાત કુંડના દક્ષિણ દિશાના તારણથી ગંગાનદી નીકળે છે. એને વૈતાહ્યપર્વત પાસે સાત હજાર નદીઓ મળે છે. ત્યાંથી એ ખંડપ્રપાતા ગુકાના પૂર્વભાગમાં વૈતાહ્યપર્વતને ભેદીને આગળ વહે છે ત્યાં એને બીજી સાત હજાર નદીઓ મળે છે. એમ ચાદ હજાર નદીઓના પરિવાર સહિત પૂર્વતરફની જગતી—કાેટને ભેદીને એ સમુદ્રમાં ભળે છે. ૨૪૭–૨૪૯.

દ્રહમાંથી નીકળે છે ત્યાં એની પહેાળાઈ છ યાજન ને એક કેાસ છે અને ત્યાંથી કુંડમાં પડતા સુધીમાં ઉંડાઇ અરધા કેાસ છે. ૨૫૦.

આ સંબંધમાં જંબ્દ્રીપપ્રજ્ઞમિસ્ત્રત્રમાં તો આ જ અભિપ્રાય છે. પરંતુ સમવાયાંગસ્ત્રત્રમાં એમ છે કે:—ગંગા અને સિંધુનદીના પ્રવાહ ચાવીશ કાસથી કંઇક વિશેષ છે.

समवायांगे तु । गंगासिन्धुऋो नईऋो गां पवहे सातिरेगाइं चउ-विसं कोसाइं विस्थरेगां पह्मत्ते । इत्युक्तम् ॥

> कुगडोद्गमादनु व्यासो योजनं योजनं प्रति । पार्श्वद्वये समुदितो धनूंषि दश वर्द्धते ॥ २५१ ॥

एवं च वारिधेः संगमे सार्द्धा द्वाषष्टिः योजनान्यसौ ।
मौलादशघ्नो यद्वचासो नदीनामिब्धसंगमे ॥ २५२ ॥
व्यासात् पंचाशत्तमोंऽशः सर्वत्रोद्धेध ईरितः ।
क्रोशस्यार्द्धं ततो मूले प्रान्ते सक्रोशयोजनम् ॥ २५३ ॥
वेदिकावनखरडौ च प्रत्येकं पार्श्वयोः द्वयोः ।
महानदीनां सर्वासां दृष्टो दृष्टजगञ्चयैः ॥ २५४ ॥

तथोक्तं जम्बूद्वीपप्रज्ञिससूत्रे गंगावर्णने । उभत्रो पार्सि दोहिं पउमवरवेइयाहिं दोहिं वणखंडेहिं संपरिक्ष्वित्ता वेइयावणखंडवासओ भा-िण्यव्वो ॥

श्रथ गंगामहानद्या यत्राम्भोनिधिसंगमः । तत्र तीर्थं मागधारुयं तस्येशो मागधः सुरः ॥ २५५ ॥

કુંડમાંથી નીકળ્યા બાદ એની પહેાળાઈ દરેક પડખે દર યોજને દશ દશ ધનુષ વધતી જાય છે અને એવી રીતે સમુદ્રપ્રવેશસમયે તે સાડાબાસઠ યાજન થાય છે. એટલા માટેજ કહે-વાય છે કે નદીની પહેાળાઈ સમુદ્રના સંગમ વખતે મૂળ કરતાં દશ ગણી થાય છે. ૨૫૧–૨૫૨.

વળી ઉંડાઈ સર્વત્ર પહેાળાઇથી પચાસમા ભાગની હાેય છે; એટલે એની ઉંડાઈ મૂળ આગળ અદ્ધે કાેસની, અને પ્રાન્તે એક યાેજન અને એક કાેસની છે. ૨૫૩.

વળી દરેક મહાનદીને એઉ પડેએ પદ્મવેદિકા અને બગીચા હૈાય છે એમ શ્રીજિન પ્રભુઓએ કહેલું છે. ૨૫૪.

જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞમિસૂત્રમાં ગંગાનદીતું વર્ણન કર્યું છે ત્યાં પણ કહ્યું છે કે–એની બેઉં બાજુએ પદ્મવેદિકા અને વનખંડ–અગીચા આવેલા છે. તેજ પ્રમાણેતું વર્ણન અહિં પણ સમજવું.

હવે એ ગંગામહાનદીના સમુદ્ર સાથે સંગમ થાય છે ત્યાં 'માગધ ' નામનું તીર્થ છે અને તેના માગધ નામે દેવ સ્વામી છે. ૨૫૫. एवं सिन्धुनदीवार्द्धियोगे प्रभासनामकम् । एतयोरन्तराले च वरदामं पयोनिधौ ॥ २५६ ॥

तथोक्तं जम्बूद्वीपप्रज्ञितिष्ट्तौ । गंगा मागधतीर्थस्थाने समुद्रं प्रवि-शति तथा प्रभासनामतीर्थस्थाने सिन्धुनदी समुद्रं प्रविशति ॥

> तीर्थं नामावतरणमार्गोऽम्भोधौ तटाकवत् । तीर्थस्यार्थो भाव्य एवं शीताशीतोदयोरिप ॥ २५७ ॥

तदुक्तं स्थानांगवृत्तौ । तीर्थानि चक्रवर्तिनः समुद्रशीतादिमहानय-वतारलच्यानि तन्नामकदेवनिवासभूतानि । तत्र भरतेरवतयोः तानि पूर्वदिच्यापरसमुद्रेषु । विजयेषु तु शीताशीतोदामहानद्योः पूर्वादिक्रमे-यौव । इति तृतीये स्थानके ॥

> एषां तीर्थसहक्नाम्नां देवानां स्वस्वतीर्थतः । योजनेषु द्वादशसु राजधान्यः पयोनिधौ ॥ २५८ ॥ कृताष्टमतपाश्चकी रथनाभिस्पृगम्भसि । स्थित्वा वार्थों स्वनामांकशरं मुक्तवा जयत्यमून् ॥ २५९ ॥

એજ પ્રમાણે સિન્ધુનદીના સમુદ્રસંગમ આગળ 'પ્રભાસ ' તીર્થ છે. વળી બેઉ તીર્થાની વચ્ચે, સમુદ્રની અંદર 'વરદામ ' તીર્થ આવેલું છે. ૨૫૬.

આ સંબંધમાં જમ્બૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિસ્ત્રની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે—ગંગાનદી માગધતીર્થ આગળ સમુદ્રને મળે છે અને સિન્ધુનદી પ્રભાસતીર્થ આગળ સમુદ્રને મળે છે.

જેવી રીતે તળાવમાં ઉતરવાના તેવીજ રીતે સમુદ્રમાં ઉતરવાના માર્ગ –એ 'તીર્થ'.' તીર્થ શખ્દના આ અર્થ શીતા અને શીતાેદા નદીઓના સંબંધમાં પણ સમજવાે. ૨૫૭.

સ્થાનાંગસૂત્રના ત્રીજા 'સ્થાનક 'માં કહ્યું છે કે—સમુદ્ર અને શીતા આદિ મહાનદી-ઓમાં ચક્રવર્તી ને ઉતરવાના માર્ગરૂપ જે તીર્થ તે એજ નામના દેવને રહેવાના સ્થાનરૂપ છે. ભરત અને એરવત ક્ષેત્રાના તીર્થા પૂર્વ, દક્ષિણ અને પશ્ચિમ સમુદ્રમાં છે; અને 'વિજયા'ના તીર્થા, પૂર્વાદિકને અનુક્રમેજ શીતા અને શીતાદા નદીઓમાં છે.

જે તીર્થીનાં નામ છે તેજ તે તે તીર્થાના અધિપતિએાનાં નામ છે. પ્રત્યેકની રાજધાની એના તીર્થથી બાર યાજન ફર સમુદ્રમાં છે. ૨૫૮.

દિગ્વિજયાર્થે નિકળેલા ચક્રવર્તા ' અઠ્મ ' નાે તપ કરી, રથની નાભિસુધી આવે એટલા જળમાં સમુદ્રમાં રહ્યી સ્વનામાંકિત બાણ ફે કી એ તીર્થાધિપતિદેવાને જીતે છે. ૨૫૯. क्षेत्रलोक ] सिन्धु नदीनी हकीकत । गंगा-सिन्धु-नां 'बिल ' उर्फे गुफाओ । (२२५)

प्रतीच्यतोरग्रेनाथ हदात्तस्माद्विनिर्गता ।
गत्वा प्रतीच्यामावृत्ता सिन्ध्वावर्तनकूटतः ॥ २६० ॥
दक्षिणाभिमुखी दोलात् कुण्डे निपत्य निर्गता ।
प्रत्यग्भागे तमिस्राया भित्त्वा वैताढचभूधरम् ॥ २६१ ॥
ततः पश्चिमदिग्भागे विभिद्य जगतीमधः ।
विशत्यम्भोनिधि सिन्धः गंगास्वसेव युग्मजा ॥२६२॥ त्रिभिः
(विशेषकम् ॥

गंगावत् सर्वमस्याः स्यात् त्रारभ्य हृदनिर्गमात् । स्वरूपमब्धिसंगान्तं सिन्धुनामविशेषितम् ॥ २६३ ॥

वैताढ्यतो दक्षिणस्यां सिरतोः सिन्धुगंगयोः। विलानि स्युः नव नव पूर्वपश्चिमकूलयोः॥ २६४॥ उदीच्यामपि षद्त्रिंशत् तथेव तटयोस्तयोः। कल्पान्तेऽन्नादिबीजानां स्थानानीति द्विसप्ततिः॥ २६५॥ पंचस्वेवं भरतेषु पंचस्वैरवतेषु च। विलानि भावनीयानि द्विसप्ततिः द्विसप्ततिः॥ २६६॥

29

હવે, જાણે ગંગાનદીની જોડકે જન્મેલી ખંહેન હાયની એવી સિંધુ નદી એ દ્રહના પશ્ચિ-મ તરફના તારણમાંથી નીકળે છે. નીકળીને પશ્ચિમ તરફ વહી સિંધ્વાવર્તન નામના ક્ર્ટપરથી ઉત્તરી, દક્ષિણ દિશાતરફના કુંડમાં પડી, વહેતી વહેતી તમિસાગુફાના પૂર્વતરફના ભાગમાં થઇને વૈતાદ્યપર્વતને ભેદી, ત્યાંથી પશ્ચિમમાં વહી ' જગતી 'ને નીચેથી ભેદીને સમુ-દ્રને મળે છે. ૨૬૦–૨૬૨.

દ્રહમાંથી નીકળવાથી તે સમુદ્રને મળતા સુધીનું, સિન્ધુનદીનું સર્વ સ્વરૂપ ગંગાનદીની પેઠે જાણુવું. ક્ષ્ક્ત નામ સિન્ધુ–એટલાેજ ફેર છે. ૨૬૩.

વૈતાઢ્યપર્વતથી દક્ષિણ દિશામાં સિન્ધુ અને ગંગા નદીના પૂર્વ અને પશ્ચિમ તટપર નવ નવ એટલે એકંદર છત્રીશ બિલ અર્થાત્ ગુફાએા છે. ૨૬૪.

એવીજ રીતે એની ( વૈતાહ્યની ) ઉત્તર દિશામાં પણ, એ નદીઓના એ બેઉ તટપર છ-ત્રીશ બિલ છે.

એમ કુલ થઇને ખેંહાંતેર બિલ થયાં. એ ખેંહાંતેર કલ્પાંતસમયે ( હયાત રહેનારાં ) અન્ન વગેરે બીજોનાં ખેંહાંતેર સ્થાના છે. ૨૬૫.

उत्तराहतोरणेन तस्मात् पद्महदादथ ।
निर्गता रोहितांशाख्योत्तराशाभिमुखी नदी ॥ २६७ ॥
द्वे योजनशते युक्ते षट्सप्तत्या कलाश्च षट् ।
पर्वतोपर्यतिकम्य वज्जजिव्हिकया नगात् ॥ २६८ ॥
रोहितांशाप्रपाताख्ये कुग्रहे निपत्य हारवत् ।
उदीच्यतोरणेनास्मान्निर्गतोत्तरसंमुखी ॥ २६९ ॥
मार्गे चतुर्दशनदीसहस्रपरिवारिता ।
तत्रत्यवृत्तवेताढचं मुक्तवा कोशद्वयान्तरे ॥ २७० ॥
स्थानात्ततः परावृत्य प्रस्थिता पश्चिमामुखी ।
पुनश्चतुर्दशनदीसहस्रसेविताभितः ॥ २७१ ॥
श्वष्टाविंशत्या सहस्रेः नदीभिरेवमन्विता ।
द्वेषा विद्धती हैमवतस्यार्द्धं च पश्चिमम् ॥ २७२ ॥
श्वष्टो विभिद्य जगतीं याति पश्चिमवारिधम् ।
गंगासिन्थ्वोः सपत्नीव द्विगुण्यिः पतिप्रिया ॥ २७३ ॥ सप्तिभः

એજ પ્રમાણે પાંચ ભરત અને પાંચ ઐરવત ક્ષેત્રામાં પણ ખેંહાંતેર ખેંહાંતેર ખિલ સમજ લેવાં. ૨૬૬.

હવે તે ( પદ્મસરાવર ) ના ઉત્તરતરફના તારાણમાંથી રાહિતાંશા નામની નદી નીકળે છે, જે ઉત્તર દિશા તરફ વહે છે. ૨૬૭.

તે નદી પર્વતપર અસાે છાંતેર ચાજન અને છ કળા જેટલું પરિક્રમણ કરી ત્યાંથી વજ-જિલ્હાને આકારે રાહિતાંશપ્રપાત નામના કુંડમાં મુકતાફલાંના હાર સરી પડતા હાય એમ પડી, ત્યાંથી પૂર્વોકત ઉત્તર દિશાના તાેરણામાં થઇને ઉત્તર તરફ વહેતાં, માર્ગમાં ભળેલી ચાદ હજાર નદીઓના પરીવાર લઇ તે ક્ષેત્રના વૈતાહ્યથી એ કાેસને અન્તરે ત્યાંથી વળીને પશ્ચિમ તરફ વહી પુન: અન્ય ચાદ હજાર નદીઓથી સંગત થઇ એટલે એક દર અધ્યાવીશ હજાર નદીઓના પરિવાર લઇ હેમવંત પર્વતના પશ્ચિમતરફના અદ્ધે ભાગને ભેદી, તેમજ જગતી—કાેટને પણ નીચેથી ભેદીને ગંગાસિન્ધુનદીઓની સપત્ની હાેયની એમ અમણી સમૃદ્ધિથી યુકત થઇ છતી પશ્ચિમ સમુદ્રને મળે છે. ૨૧૮–૨૭૩.

कुग्डाद्विनिर्गमं यावदारभ्य ह्रदनिर्गमात्।
सार्द्वानि योजनान्यस्या विष्कम्भो द्वादशोदितः॥ २७४॥
गव्यूतमेकमुद्वेधस्ततः कुण्डोद्गमादनु।
प्रतियोजनमेकैकपार्श्वे व्यासो विवर्द्धते॥ २७५॥
कोदग्डानि दशदशोभयतस्तानि विशतिः।
लवः पंचाशत्तमश्च व्यासस्योद्वेध त्याहितः॥ २७६॥ युग्मम्॥
योजनानां शतं चैवं सपादमव्धिसंगमे।
व्यासोऽस्याः क्रोशदशकमुद्वेधश्च प्रजायते॥ २७७॥
व्यासायामौ जिव्हिकायाः सार्द्वा द्वादशयोजनी।
बाह्व्यमस्या निर्दिष्टमेकक्रोशमितं जिनैः॥ २७८॥
सर्विशं योजनशतं कुण्डस्यायतिविस्तृती।
द्वीपस्यायामविष्कम्भौ योजनानीह षोडश॥ २७९॥
श्रस्याः प्रपातकुग्डस्योद्वेधो द्वीपस्य चोच्छ्रयः।
भवनस्य स्वरूपं च ज्ञेयं गंगासमं बुधेः॥ २८०॥

દ્રહમાંથી નીકળીને કુંડસુધી પહેાંચતા સુધીમાં તેની પહેાળાઇ સાડાબાર **યાજનની** કહી છે. વળી ઉડાઇ એક યાજનની કહી છે. ૨૭૪.

કુંડમાંથી નીકળ્યા પછી એની પહેાળાઇ બેઉ પડખે પ્રત્યેક યાજને દશ દશ ધનુષ્ય એટલે એક દર વીશ ધનુષ્ય વધતી જાય છે. વળી એની ઉંડાઇ સર્વત્ર પહેાળાઇના પચાસમા ભાગ જેટલી કહી છે, એટલે જ્યારે સમુદ્રસંગમ આગળ એની પહેાળાઇ સવાસા યાજનની થાય છે ત્યારે ત્યાં એની ઉંડાઇ એના પચાસમા ભાગની અર્થાત્ દશ કાસ થાય છે. ૨૭૫–૨૭૭.

એના ધાધની લંબાઇપહેાળાઇ સાડાબાર યેાજન છે, અને જાડાઈ એક કાેસ પ્ર-માણુ છે. ૨૭૮.

કુંડની લંબાઇપહાળાઇ એકસા ને વીશ ચાજન છે અને એમાં રહેલા દ્વીપની લં<mark>બાઇપહા</mark>-ળાઇ સાળ ચાજન છે. ૨૭૯.

વળી કુંડની ઉંડાઇ, એમાં રહેલા દ્વીપની ઉંચાઇ તથા એ દ્વીપમાં આવે<mark>લા ભવનનું સ્વ-</mark> રૂપ–એ સર્વ ગંગાના વર્ણનમાં છે તે પ્રમા<mark>ણે જા</mark>ણુવું. ૨**૮**૦.

गिरेहिंमवतोऽथास्य प्राचीनपश्चिमान्तयोः। ्र लवगोदजलस्पर्शादारभ्य किल निर्गता ॥ २८१ ॥ दाढेंकेका विदिशास गजदन्तसमाकृति:। ऐशान्यामथ चाग्नेय्यां नैर्ऋत्यां वायुकोण्के ॥ २८२ ॥ युग्मम्॥ पेशान्यां तत्र जगतीपर्यन्तास्त्रवणोदधौ । दाढायां योजनज्ञतत्रयस्य समतिक्रमे ॥ २८३ ॥ द्वीप एकोरुकाख्योऽस्ति योजनानां शतत्रयम् । विष्कम्भायामतः पद्मगेदिकावनमगिडतः ॥२८४॥ युग्मम् ॥ किंचिद्नैकोनपंचाशता समधिका किल । योजनानां नवशती परिक्षेपोऽस्य कीर्त्तितः ॥ २८५ ॥ श्रस्य जम्बूद्वीपदिशि जलोपरि समुच्छ्रयः। सार्द्धं द्वयं योजनानां भागाश्चोपरि विंशतिः ॥ २८६ ॥ पंचनवतिभक्तस्य योजनस्य तथोच्छ्यः। लवणाम्भोधिदिश्यन्ते क्रोशद्वयमुदीरितः ॥२८७॥ युग्मम् ॥ तंत्रेव दाढायां तस्मात् द्वीपाचतुःशतोत्तरः। हयकर्णाभिधो द्वीपश्चतःशतायताततः ॥ २८८ ॥

હવે આ હિમવંત પર્વતને, ગજદંતના આકારની ચાર 'દાઢા ' આવેલી છે; જે, એના પૂર્વ પશ્ચિમ છેડાને લવણ સમુદ્રના જળના સ્પર્શ થાય છે ત્યાંથી નીકળીને ઇશાન, અગ્નિ, નૈર્જાત્ય તથા વાયવ્ય–એમ ચાર વિદિશાએામાં ગયેલી છે. ૨૮૧–૨૮૨.

એ ચારમાંથી ઇશાનતરફની દાઢામાં, જગતીના છેડાથી ત્રણસાે યાજન લવણસમુદ્રમાં ગયા પછી, એકાેરફ નામના એક દ્વીપ આવેલ છે; જેની લંબાઇપહાેળાઇ ત્રણસાે ચાજન છે અને પરિક્ષેપ એટલે ઘેરાવા નવસાે એાગણપચાસ યાજનથી સહેજ ઓછા છે. વળી એની આસપાસ પદ્મવેદિકા અને અને સુંદર અગીચા આવેલા છે. એ દ્વીપ, જમ્બદ્ધીપ તરફ અઢી યાજન ઉપર વીશપંચાણ અંશ ( એટલે કે બે પૂર્ણાં કસત્યાવીશ આડત્રીશાંશ યાજન) જેટલાે જળ ઉપર છે; અને લવણસમુદ્રતરફ બે કાેસ જેટલાે જળ ઉપર છે. ૨૮૩–૨૮૭.

એજ દાઢામાં વળી એજ દીપથી ચારસા યાજનને અંતરે બીજો ' હયકર્ણું' નામના દ્વીપ છે. એની લંબાઇપહાળાઇ ચારસા યાજન અને ઘેરાવા ખારસા પાંસઠ યાજનથી કંઇક

शतानि द्वादश न्यूनपंचषष्टियुतानि च । परिच्तेपोऽस्याब्धिदिशि द्वौ क्रोशावुच्छ्रयो जलात् ॥ २८९ ॥ योजनानां द्वयं सार्द्धं नवत्यांशेः समन्वितम् । श्रस्य जम्बूद्वीपदिशि ख्यातः खलु समुच्छ्रयः ॥ २९० ॥

### श्रत्रायमाम्नायः ।

पूर्वद्वीपपरिचेपे योजनानां त्रिभिः शतैः ।
षोडशाढ्येः संकलिते परिचेपोऽग्रिमो भवेत् ॥ २९१ ॥
तथा जम्बूद्वीपदिशि जलात्प्राग्द्वीपे यः समुच्छ्रयः ।
स पांचनवतेयांशसप्तत्या संयुतोऽग्रिमो ॥ २९२ ॥
जम्बूद्वीपजगत्याश्च द्वीपस्यास्य मिथोऽन्तरम् ।
कर्णभूमिरूपमुक्तं योजनानां चतुःशती ॥ २९३ ॥
तत्रेव दाढायां तस्मात् द्वीपात् पंचशतान्तरः ।
श्चादशिमुखसंज्ञोऽस्ति द्वीपः पंचशतायतः ॥ २९४ ॥
तावदेव च विस्तीर्णो जगत्यास्तावदन्तरः।
सैकाशीतिः पंचदशशती परिरयोऽस्य च ॥ २९५ ॥

એાછેા છે. વળી એ સમુદ્રની દિશાએ બે કેાસ જેટલાે જળ ઉપર છે અને જંબ્દ્રીપતરફ અઢી યાજન ઉપર નેવું પંચાણુ અંશ જેટલાે જળ ઉપર છે. ૨૮૮–૨૯૦.

એ સમજણ આ પ્રમાણે:—પૂર્વ પૂર્વના દ્વીપના ઘેરાવા (ના ચાજન) માં ત્રણુસાે સાળ યાજન ભેળવવાથી આગળ આગળના દ્વીપનાે ઘેરાવાે આવે છે; અને જંબ્દ્વીપતરક્ પૂર્વ પૂર્વના દ્વીપની જળથી ઉપર જેટલી ઉચાઈ હાેય તેમાં શીતેરપંચાણુઅંશ ભેળવવાથી, આગળ આગ-ળના દ્વીપની ઉચાઈ આવે છે. ૨૯૧–૨૯૨.

જંબૂદ્રીપની જગતી અને આ દ્રીપની વચ્ચે કર્ણુભ્મિરૂપ, પરસ્પર, ચારસા **યાજનનું** અંતર છે. ૨૯૩.

વળી એજ દાઢામાં એજ દ્રીપથી પાંચસાે યાજનને અંતરે ત્રીજો ' આદરા મુખ ' નામતો દ્રીપ છે. તે પાંચસાે યાજન લાંબાપહાેળા છે, જગતીથી પાંચસાે યાજનને અન્તરે છે, અને પંદરસાે એકાશી યાજન ઘેરાવામાં છે. જંબૂદ્રીપતરફ એની જળની ઉપરની ઉંચાઈ સાડાત્રણ યાજન પાંસડપંચાણુંઅંશ જેટલી છે, અને લવણસસુદ્ર તરફ બે કાેસ જેટલી છે. ૨૯૪–૨૯૭. जम्बृद्धीपदिशि भवेत् जलादस्य समुच्छ्रयः । सार्द्धा त्रियोजनी भागाः पंचषष्टिः पुरोदिताः ॥ २९६ ॥ द्रौ क्रोशौ लवणदिशि जलादस्य समुच्छ्रयः । दाढायां पुनस्तत्रेवातीत्य योजनषद्शतीम् ॥ २९७ ॥ षद्योजनशतायामविष्कम्भोऽश्वमुखाभिधः ।

षद्योजनशतायामविष्कम्भोऽश्वमुखाभिधः । द्वीपो भाति शतैः षड्भिः जगत्या दृरतः स्थितः ॥ २९८ ॥ योजनित्रतयोनानि शतान्येकोनिवंशितः । द्वीपस्यास्य परिक्षेपः प्रोक्तः शास्त्रपरीच्नकैः ॥ २९९ ॥ साद्वी चतुर्योजनीं सच्चत्वारिंश्रह्णवाधिकाम् । द्वीपदिश्युन्नतोऽदृभ्योऽव्धिदिशि तु क्रोशयामलम् ॥ ३०० ॥

सप्तिभः योजनशतैरस्ति द्वीपस्ततः परम् । श्रश्वकर्णाभिधः सप्तश्चतान्यायतिवस्तृतः ॥ ३०१ ॥ जगत्यास्तावता दूरे जम्बूद्वीपदिश्चि स्फुटः । योजनान्यद्वेषष्ठानि भागान् पंचदशोच्छितः ॥ ३०२ ॥ द्वौ कोशौ परतो व्यक्तः परिचेपस्तथास्य च । द्वे सहस्रे द्वे शते च योजनानि त्रयोदश ॥ ३०३ ॥

વળી આજ દાઢામાં આજ દ્વીપથી છસો ચાજનને અંતરે, છસો ચાજન લાંબાપહાળો ચાચા 'અશ્વમુખ ' નામના દ્વીપછે, જે જગતીથી છસો ચાજન દ્વર છે. એના ઘરાવા ઓગણીશસો ચાજનમાં ત્રણ ચાજન એાં છો એટલેંકે અઢારસા સતાલું ચાજન છે. જળ ઉપર એની ઉચાઈ દ્વીપ તરફ સાઢાચાર ચાજન ને પૂર્વ જેવા ચાલીશ અંશ જેટલી છે અને સમુદ્ર તરફ છે કાસ જેટલી છે. ૨૯૭–૩૦૦.

<sup>.</sup> ત્યારપછી સાતસા યાજને પાંચમાં 'અધ્વકર્ણ' નામના દ્રીપ છે. તે સાતસા યાજન લાંબાપહાળા છે; અને જગતીથી સાતસા યાજન દ્વર છે. જળની સપાટીથી એની ઉચાઇ જંબ્ દ્વીપની તરફ સાડાપાંચ યાજન અને પૂર્વ જેવા પંદર લવ છે, અને સમુદ્રની તરફ બે કાેસ છે. વળી એના ઘેરાવા બે હજાર ખસા ને તેર યાજન પ્રમાણ છે. ૩૦૧–૩૦૩.

श्रवीत्य योजनशतान्यष्टौ द्वीपात्ततः परम्। द्वीप उल्कामुखोऽस्त्यष्टौ शतान्यायतिवस्तृतः ॥ ३०४ ॥ जगत्या दूरतोऽष्टाभिः योजनानां शतैः स्थितः। श्रम्भोनिधेर्दिशि जलादुच्छितः क्रोशयोद्वेयम् ॥ ३०५ ॥ श्रधेषष्टयोजनानि पंचाशीतिं तदाधिकान्। भागान् पांचनवतेयान् जम्बूद्वीपदिशि स्फुटः ॥ ३०६ ॥ एकोनित्रंशदाढ्यानि शतानि पंचित्रंशितः। योजनानि परिक्षेपो द्वीपस्यास्य निरूपितः॥ ३०७ ॥

योजनानां नवशतान्यतिक्रम्य ततः परम् । शतानि नव विस्तीर्णायतोऽस्ति घनदन्तकः ॥ ३०८ ॥ नवयोजनशत्यासौ जगत्याः परिधिस्त्विह । शतानि पंचचत्वारिंशान्यष्टाविंशतिः किल ॥ ३०९ ॥ सार्द्धां षड्योजनीं तादृक्षष्टिभागसमन्विताम् । जम्बूद्वीपदिशि व्यक्तो दिश्यब्धेस्त्वर्द्धयोजनम् ॥ ३१० ॥

एवं च एकोरुको हयकर्णः तथादर्शमुखोऽपि च । श्रश्यमुखाश्वकर्णोल्कामुखाश्च घनदन्तकः ॥ ३१९ ॥

વળી એજ પ્રમાણે (એજ દાહામાં) એ દ્વીપથી આઠસો યાજન દૂર છઠ્ઠો 'ઉલ્કામુખ' નામના દ્વીપ છે. તે આઠસો યાજન લાંબાપહાળા છે; જગતીથી આઠસો યાજનને અંતરે છે; સમુદ્રની દિશાએ છે કાસ જળ ઉપર છે; અને દ્વીપની તરફ સાડાપાંચ યાજન અને પૂર્વ જેવાજ પંચાશી લવ જેટલા જળ ઉપર છે. એના પરિશ્વેપ અર્થાત્ ઘેરાવા વળી છે હજાર પાંચસા એગગણત્રીશ યાજન જેટલા થાય છે. ૩૦૪–૩૦૭.

અહિંથી પણ નવસા યોજન મૂકયા બાદ, તે દાઢામાં સાતમાં 'ઘનદંતક ' નામના દ્વીપ આવે છે. તે નવસા યોજન લાંબા પહાળા છે, જગતીથી નવસા યોજનને અન્તરે છે, અને એના પરિધિ એટલે ઘેરાવા બે હજાર આઠસા પીસતાલીશ યોજન છે. વળી જંબૂદીપ તરફ એ સાડા છ યાજન ને ઉપર પૂર્વ જેવા જ સાઠ અંશ જેટલા જળ ઉપર છે; અને સમુદ્રની દિશાએ અર્દ્ધ યોજન જળ ઉપર છે. ૩૦૮–૩૧૦.

એ પ્રમાણે (૧) એકાર્ક, (૨) હયકર્ણ, (૩) આદર્શ મુખ, (૪) અશ્વમુખ, (૫) અશ્વકર્ણ,

द्वीपाः सप्त यथैशान्यां दाढायां कथिता इमे ।
तावदायामविष्कम्भाः तावत्परस्परान्तराः ॥ ३१२ ॥
जगत्यास्तावता दूरे तावदेवोच्छिता जलात् ।
तथैव सप्त सप्त स्युराग्नेय्यादिविदिक्त्रये॥३१३ ॥ विशेषकम् ॥
एषां क्रमे खरूपे च न विशेषो मनागि ।
विशेषः केवळं नाम्नां तान्येतानि ययाक्रमम् ॥ ३१४ ॥
श्राभासिको गजकर्णो मेंढहस्तिमुखौ तथा ।
हरिकर्णो मेघमुखो लष्टदन्तोऽग्निकोण्यके ॥ ३१५ ॥
वैषाणिकश्च गोकर्णस्तथायःसिंहतो मुखौ ।
श्रक्णो विद्युन्मुखश्च नैर्ऋत्यां गूढदन्तकः ॥ ३१६ ॥
वायव्यां नांगोळिकाख्यः शष्कुलीकर्ण इत्यपि ।
गोमुखो व्याघमुखश्च कर्णप्रावरणाभिधाः ॥ ३१७ ॥

<sup>(</sup>૧) ઉદકાસુખ અને (૭) ઘનદ તક નામના સાત દ્વીપા જેમ ઇશાન તરફની દાઢામાં આવેલાછે, તેજ પ્રમાણે, તેટલી જ લંબાઇપહેાળાઇવાળા, તેટલા જ પરસ્પર અંતરવાળા, તેટલા જ જગતીથી દ્વરસ્થ, તેટલી જ જળપરની ઉંચાઇવાળા સાત સાત દ્વીપા અગ્નિકાેણ વગેરે ત્રણ વિદિશાઓની દાઢામાં આવેલા છે. ૩૧૧–૩૧૩.

એ સર્વેના ક્રમપરત્વે કે સ્વરૂપપરત્વે લેશ પણ ફરક નથી. તફાવત છે તે માત્ર નામ પરત્વે જ. અને તે નામ અનુક્રમે આ પ્રમાણે છે:—

<sup>. (</sup>૧) આભાસિક, (૨) ગજકર્ણ, (૩) મેં ઢમુખ, (૪) હસ્તિમુખ, (૫) હરિકર્ણ, (૬) મેઘમુખ અને (૭) લષ્ટદંત—એ નામના સાત દ્વીપા અગ્નિકાણ તરફની દાઢામાં આવેલા છે. ૩૧૪–૩૧૫.

વળી (૧) વૈષાિશુક, (૨) ગાંકર્ણ, (૩) અચામુખ, (૪) સિંહમુખ, (૫) અકર્ણ, (६) વિદ્યુન્મુખ અને (૭) ગૂઢદંતક—એ નામના સાત દ્વીપા નૈઋત્યકાેેે શુ તરફની દાઢામાં આવેલા છે. ૩૧૬.

તેમજ (૧) નાંગાલિક, (૨) શષ્ક્રલીકર્ણ, (૩) ગામુખ, (૪) વ્યાઘ્રમુખ, (૫) કર્ણપ્રાવરણ, (૧) વિદ્યુત્તદંત અને (૭) ક્ષુદ્રદંત—એવા નામના સાત દ્વીપા વાયવ્યકાણ તરફની દાઢામાં આવેલા છે. ૩૧૭–૩૧૮.

विद्युद्दन्तचुद्रदन्तावष्टाविंशतिरित्यमी ।
विराजन्तेऽन्तरद्वीपा हिमवद्गिरिनिश्रया ॥ ३१८ ॥ युग्मम् ॥
तावन्त एव शिखरिगिरेर्दाढाचतुष्ट्ये ।
तथैव संस्थिता एवं षट्पंचाशत् भवन्त्यमी ॥ ३१९ ॥
प्रत्येकमेते सर्वेऽिप वेदिकावनमण्डिताः ।
समानं च तयोर्मानं जगतीवेदिकावनैः ॥ ३२० ॥
द्वीपेषु सर्वेष्वेतेषु नरास्तिष्टन्ति युग्मिनः ।
प्रष्टचापशतोत्तुंगाः पल्यासंख्यांशजीविनः ॥ ३२१ ॥
दिनान्यशीतिमेकोनां विहितापत्यपालनाः ।
चतुःषष्ट्या लसत्पृष्टकरगडकैः सुशोभिताः ॥ ३२२ ॥
चतुर्थभक्ताहाराश्च कल्पद्रुफलभोजिनः ।
सुन्दराकृतयो रागद्वेषशोकरुजोज्झिताः ॥ ३२३ ॥
युग्मं सुतसुतारूपं षग्मासशेषजीविताः ।
प्रम्य यान्ति त्रिदिवमेते मृत्वा समाधिना ॥३२४॥ विशेषकम् ॥

એમ સમગ્ર અક્યાવીશ દ્વીપ થયા. એ સર્વ અન્તદ્વીપ કહેવાય છે અને એ હિમવંત પર્વતના સાન્નિધ્યથી બહુ શાભી રહ્યા છે. ૩૧૮.

આ જ પ્રમાણે શિખરીપર્વતની ચારે દાઢાએાપર પણ અક્યાવીશ દ્વીપા આવેલા છે. એટલે એક દર છ<sup>ુ</sup>પન થયા. ૩૧૯.

એ છપ્પનેમાંના પ્રત્યેકની આસપાસ પદ્મવેદિકા અને બગીચા આવેલા છે–જેમનું પ્રમાણ જગતીની વેદિકા અને બગીચા જેવું જ છે. ૩૨૦.

એ સર્વ દ્વીપાને વિષે, આઠ ધનુષ્ય પ્રમાણ કાયાવાળા અને પલ્યાપમના અસંખ્યમા ભાગના આયુષ્યવાળા યુગ્મજ મનુષ્યા વસે છે. ૩૨૧.

એમનાં ચાસડ પૃષ્ટકરંડકા (પાંસળાએ ) થી શાભિતાં સુંદર આકૃતિવાળાં શરીર છે. એઓ ઉપવાસ ઉપવાસને આંતરે કલ્પવૃક્ષના કૃળાના આહાર કરે છે. એમને રાગ, દ્વેષ, શાક કે રાગ કંઇ હાતાં નથી. છ માસ આસુષ્ય ખાકી રહે છે ત્યારે એએ પુત્રપુત્રીરૂપ યુગલને જન્મ આપે છે; અને એમનું ઓગલ્યાએ શી દિવસ પર્યન્ત લાલનપાલન કરી સમાષ્ટિપૂર્વક મૃત્યુપામી દેવલાકમાં જાય છે. ૩૨૨–૩૨૪.

30

एवं वक्ष्यमाण्हेमवतादियुग्मिनोऽपि हि । षग्मासशेषे सुवतेऽपत्यान्यायुषि नान्यथा ॥ ३२५ ॥

तथोक्तं प्रथमारकस्वरूपाधिकारे जम्बूद्वीपप्रज्ञप्तौ श्रन्तरद्वीपा-धिकारे जीवाभिगमे च । छम्मासावसेसाउया जुगलं पसवंतीति ॥ इति हिमवान् पर्वतः ॥

क्षेत्रं विभाति हिमवन्महाहिमवदन्तरे । श्रविभवतं द्रव्यमिव द्राभ्यां ताभ्यां सुरक्षितम् ॥ ३२६ ॥ द्राभ्यां पूर्वापरान्ताभ्यां संस्पृष्टलवणार्णवम् । हारि हैमवताभिष्यं वर्यं पर्यंकसंस्थितम् ॥ ३२७ ॥ युग्मम् ॥ ददाति हेम युग्मिभ्यः श्रासनादितया ततः । यदा देवो हैमवतः स्वामी हैमवतं ततः ॥ ३२८ ॥

द्वे सहस्रे योजनानां शतं पंचोत्तरं तथा। कलाः पंचेव विष्कम्भः क्षेत्रस्यास्य निरूपितः ॥ ३२९॥

જેમનું હવે વર્ણુન આવશે એવા હૈમવંત આદિ ક્ષેત્રનાં યુગલિક મનુષ્યાે પણ છ માસ આયુષ્ય રહે છે ત્યારે એવાં યુગલાને જન્મ આપે છે. ૩૨૫.

જં બૂદ્ધીપપ્રજ્ઞાપ્તસ્ત્રમાં પણ પહેલા આરાના સ્વરૂપના અધિકારમાં એમજ કહ્યું છે. વળી જીવાભિગમસ્ત્રમાં પણ અન્તરદ્વીપના અધિકારમાં એવીજ વાત કહેલી છે.

એ પ્રમાણે હિમવાન પવે તનું સ્વરૂપ કહ્યું.

હવે હિમવંત અને મહાહિમવંત–એ બે પર્વતોની વચ્ચે ( સુરક્ષિત ), નહિં બ્હેંચી લીધેલા દ્રવ્યની પેઠે એઉ પક્ષા તરફથી રક્ષણ પામેલું, હૈમવંત નામનું મનહર ક્ષેત્ર શાેલી રહ્યું છે. પર્યાંકાકારે રહેલા એ ક્ષેત્રના પૂર્વ અને પશ્ચિમના છેડા લવણસસુદ્રને સ્પર્શીને રહેલા છે. ૩૨૬–૩૨૭.

યુગલિક મનુષ્યોને આસનાદિકને માટે હેમ–સુવર્ણ આપતું હેાવાથી, અથવા એના હેમવંત નામે દેવ અધિપતિ હાવાથી, એ ક્ષેત્ર 'હૈમવંત ' કહેવાય છે. ૩૨૮.

આ ક્ષેત્રના ' વિષ્કં ભ ' છે હજાર એકસા પાંચ ચાજન ને પાંચ કળા છે. ૩૨૯.

तथा शतानि षट्त्रिंशचतुरशीतिरेव च । योजनानि चतस्त्रश्च कलाः शर इह स्मृतः ॥ ३३० ॥ सप्तित्रिंशत्सहस्त्राणि योजनानां शतानि षट् । चतुःसप्तितरस्य ज्या न्यूनाः कलाश्च षोडश ॥ ३३१ ॥ श्रष्टात्रिंशत्सहस्त्राणि तथा सप्तशतानि च । चत्वारिंशानि कोदगडपृष्टमस्य कला दश ॥ ३३२ ॥

सहस्राः षद् सप्तशती पंचपंचाशदन्विता ।

तिस्रः कलाश्च बाहात्र प्रत्येकं पार्श्वयोः द्वयोः ॥ ३३३ ॥

अत्र चेत्रफलं कोट्यः षट् लचाणि द्विसप्ततिः।

त्रिपंचाशत् सहस्राणि योजनानां शतं तथा ॥ ३३४ ॥

पंचचत्वारिंशदाढयं कलाः पंच तथोपरि ।

श्रष्टौ च विकलाः प्रोक्तं खग्डैर्योजनसम्मितैः ॥३३५॥ युग्मम् ॥

सर्वरत्नमयो इत्तेवेताढ्यो धरग्रीधरः ।

मध्यभागे विभात्यत्र पल्यवत्सर्वतः समः ॥ ३३६ ॥

जम्बूद्वीपसंग्रहणीवृत्तौ तु पंचवर्णरत्नमयः॥

વળી એનું 'શર 'ત્રણ હજાર છસાે ચારાશી યાજન અને ચાર કળા જેટ<mark>લું છે. ૩૬૦.</mark> વળી એની 'જ્યા ' સાડત્રીશ <mark>હજાર છસાે ચુમ્માેતેર યાજન અને ઉપર લગભગ સ</mark>ાેળ કળા–એટલી છે. ૩૩૧.

તેમજ એનું 'ધનુ:પૃષ્ટ ' આડત્રીશ હજાર સાતસા ચાળીશ યાજન અને ઉપર દશ કળા–એટલું છે. ૩૩૨.

વળી એને બેઉ પડખે બે ' બાહા ' છે તે પ્રત્યેકનું પ્રમાણ છ હજાર સાતસા પંચાવન યાજન અને ત્રણ કળા છે. ૩૩૩.

એનું ક્ષેત્રફળ છ ક્રોડ ખ્હાંતેર લાખ ત્રેપન હજાર એક સા પીસતાળીશ યોજન, પાંચ કળા અને આઠ વિકળા જેટલું, યાજન યાજનપ્રમાણ ખંડાથી થયેલું છે. ૩૩૪–૩૩૫.

એ ક્ષેત્રના મધ્યભાગમાં સર્વરત્નમય તથા એક પાલાની પેઠે સર્વત: સરખા,-એવા વૃત્તવૈતાઢયપર્વત શાભી રહ્યો છે. ૩૩૬.

'જ' ખૂદ્રીપસં ગ્રહણી' ની ટીકામાં 'સર્વ'રતનમય' ની જગ્યાએ 'પંચવર્ણું રતનમય' કહ્યું છે.

नाम्ना च शब्दापातीति सहस्रयोजनोन्नतः । शतान्यर्छतृतीयानि स निमग्नो भुवोऽन्तरे ॥ ३३७ ॥ सहस्रयोजनायामविष्कम्भः परिवेषतः । त्रयः सहस्रा द्वाषष्ट्रचा योजनानां शतं युतम् ॥३३८॥ युग्मम् ॥ श्रभितोऽयं गिरिः पद्मवेदिकावनमण्डितः । प्रासादो भात्युपर्यस्य स्वरूपं तस्य पूर्ववत् ॥ ३३९ ॥ स्वातिनामा सुरस्तस्य स्वाम्येकपल्यजीवितः । राजधान्यादिकं त्वस्य सर्वं विजयदेववत् ॥ ३४० ॥ श्रयं त्रेत्रसमासाभिप्रायः । यनु जम्बृद्वीपप्रज्ञप्त्यां श्रत्र शब्दापातिनामा देवः उक्तः तन्नामान्तरं वा मतान्तरं वेति सर्वविद्वेद्यम् ॥

द्रिधा विभक्तं गिरिणानेन हैमवतं किल । पूर्वहैमवतं चैवापरहेमवतं तथा ॥ ३४१ ॥ पुनरेकैकमर्धं तत् सरिद्भ्यां विहितं द्विधा । रोहितांशारोहिताभ्यां स्नुषाभ्यामिव मन्दिरम् ॥ ३४२ ॥

નામે ' શખ્દાપાતી ' એવા એ ુપર્વત એક હજાર ચાજન ઉંચા, અસા પચાસ ચાજન પૃશ્વીમાં ગૂઢ અને હજાર હજાર ચાજન લાંબાપહાળા છે. વળી એના ઘરાવા ત્રણ હજાર એકસા ખાસક ચાજન થાય છે. ૩૩૭–૩૩૮.

એની આસપાસ સુંદર પદ્મવેદિકા અને વનખંડ એટલે બગીચા શાભી રહ્યો છે. એની ઉપર વળી એક પ્રાસાદ છે જેનું વર્ણન પૂર્વની પેંઠે સમજવું. ૩૩૯.

સ્વાતિનામે દેવ એના સ્વામી છે–જેનું આયુષ્ય એક પલ્યાપમનું છે અને જેની રાજ-ધાની વગેરે સઘળું વિજયદેવવત્ છે. ૩૪૦.

એ પ્રમાણે ક્ષેત્રસમાસના અભિપ્રાય છે. 'જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિ 'માં તો 'શબ્દાપાતી ' નામના દેવ કહ્યો છે. તે નામાન્તર હાય કે મતાન્તર હાય એ સર્વજ્ઞ જાણે.

એ વૃત્તવૈતાહ્યપર્વતે હૈમવંત ક્ષેત્રને બે ભાગમાં ગ્હેંચી નાખ્યું છે. એક ભાગ 'પૂર્વ હૈમવંત ' અને બીજો 'પશ્ચિમહૈમવંત ' એવા નામથી ઓળખાય છે. ૩૪૧.

વળી જેમ એ પુત્રવધુઓ આવીને ઘરને વ્હેંચી લેવા માટે એના એ ભાગ પાંડે છે તેમ ' રાેહિતા ' અને ' રાેહિતાંશા ' નામની એ નદીઓએ એ પ્રત્યેક ભાગના, દક્ષિણાર્દ્ધ અને

दिचिणाई चोत्तराई इति जातं चतुर्विधम् ।

पद्पंचाशत्सहस्राणि द्रयुत्तराग्यत्र निम्नगाः ॥३४३॥ युग्मम् ॥

चेत्रानुभावतस्तत्र भूः शर्करादिजित्वरी ।

चकीभोज्यजिदास्वादफलपुष्पाः सुरद्धमाः ॥ ३४४ ॥

येऽपि यूका मत्कृणाद्या लोकसन्तापकारिणः ।

यक्षभूतामयाद्यत्था दोषास्तत्र न सन्ति ते ॥ ३४५ ॥

भवन्त्यहिंसका व्याव्यसिंहाद्याः स्वर्गगामिनः ।

उद्गतान्यपि धान्यानि नराणां नोपभुक्तये ॥ ३४६ ॥

मनुजास्तत्र गव्यूतोत्तुंगाः पल्योपमायुषः ।

उत्कर्षतो जघन्याच्च देशोनपल्यजीविनः ॥ ३४७ ॥

चतुःषष्टिपृष्टकरंडकाः सुन्दरभूघनाः ।

दिनान्यशीतिमेकोनां विहितापरयपास्तनाः ॥ ३४८ ॥

ઉત્તરાર્જ-એમ બે બે વિભાગા પાડ્યા છે. એટલે એવી રીતે આ હૈમવંતક્ષેત્રના ચાર ભાગલા થયા. ૩૪૨–૩૪૩.

એ ક્ષેત્રમાં છ<sup>ુ</sup>પનહજાર નદીઓ છે. વળી એ ક્ષેત્રના એવા પ્રભાવ છે કે એની ભૂમિ સાકર કરતાં પણ મિઠ્ઠી છે. વળી એનાં કલ્પવૃક્ષાનાં પુષ્પક્ળ પણ ચક્રવર્તીના ભાજનના કરતાં પણ અધિક સ્વાદિષ્ટ છે. ૩૪૪.

વળી ત્યાં લાેકાેને સંતાપકારક એવા જાૂ, માંકડ આદિનું દુ:ખ નથી; તેમ નથી બૂત– પ્રેત, યક્ષ કે રાેગ વગેરેનાે કાેઈ જાતિના ઉપદ્રવ. ૩૪૫.

ત્યાં વાઘ સિંહ આદિ હિંસક પશુએા પણ અહિંસક બની રહ્યાં છે અને એએા વળી સ્વર્ગગામી છે. ધાન્યા પણ ત્યાં પુષ્કળ ઉગે છે પણ માણસાને એના ઉપયાગ કરવા પડતા નથી. ૩૪૬.

ત્યાંના મનુષ્યાે એક ગાઉ ઉંચા છે. વળી એમનું આયુષ્ય ઉત્કર્ષત: એક પદયોપમનું અને જઘન્યથી પદયોપમ કરતાં કંઇક ન્યૂન છે. ૩૪૭.

એમની દેહાકૃતિ સાૈન્દર્યવાન છે. એમને ચાસઠ ચાસઠ પૃષ્ટ કર ડેકા છે. અને એએ પાતાના અપત્યાને એાગણાએ સી દિવસ સુધી જ પાળી પાષી મ્હાટાં કરે છે. ૩૪૮. सत्यपि स्वर्णरत्नादौ ममत्वावेशवर्जिताः । सतामपि गजादीनामग्रहात् पादचारिगाः ॥ ३४९ ॥

विचक्षगाश्चारुवेषाः प्रेष्यप्रेषकतोज्झिताः ।

चतुर्थान्ते चामलकफलप्रमितभोजिनः ॥ ३५० ॥

**ऋाद्यसंह**ननाः पृथ्वीस्वर्द्धपुष्पफलाशिनः ।

प्रकृत्या प्रतनुद्देषरागाः स्वर्लोकयायिनः ॥ ३५१ ॥ कुलकम् ॥

बद्धस्नेह इवैतस्मिन् कालः सुषमदुःषमा । सार्वदीनस्तत्स्वरूपं दिष्टलोके प्रवच्यते ॥ ३५२ ॥

## इति हैमवंतचेत्रम्॥

श्रस्योत्तरान्ते च महाहिमवान्नाम पर्वतः। सर्वरत्नमयो भाति द्वियोजनशतोन्नतः॥ ३५३॥

अयं जम्बूद्वीपप्रज्ञप्त्यभिप्रायः ॥ बृहत्चेत्रविचारादौ तु त्रस्य पीतः स्वर्णवर्णमयत्वमुक्तम् इति मतान्तरमवसेयम् । श्रनेनैव च मतान्तराभि-प्रायेण जम्बूद्वीपपटादौ अस्य पीतवर्णत्वं दृश्यते इति ॥

ત્યાં સુવર્ણ, રત્ન વગેરે હાેવા છતાં પણ કાેઇનામાં મમત્વભાવ નથી. તેેમ હસ્તી, અશ્વા આદિ વાહક પ્રાણીએા હાેવા છતાં પણ એમના ઉપયાગ ન કરતાં એએા પાદચારિ-પણ પસંદ કરે છે. ૩૪૯.

એએા વિચક્ષણ છે, સુંદર વેષ ધારણ કરે છે અને અપવાસ અપવાસને પારણે ફકત એક આમળા પ્રમાણ આહાર લે છે. વળી ત્યાં સેવ્યસેવકભાવ જેવું કંઇ નથી. ૩૫૦.

એમનું પહેલું વજરૂષભનારાચ સંઘયણ છે. વળી એએા પૃશ્વીપરના કલ્પવૃક્ષના પુષ્પ-કૂળના આહાર કરે છે; અને સ્વભાવત: અલ્પરાગદેષવાળા હાેઇ સ્વર્ગગામી જ છે. ૩૫૧.

જાણે ખહુ પ્રેમભદ્ધ થયા હાયની એમ ત્યાં કાયમને માટે સુષમદુ:ષમ કાળ વાસ કરી રહ્યો છે. આ વાતનું સ્વરૂપ આગળ ઉપર 'કાળલાક 'ના અધિકારમાં કહેશું. ૩૫૨.

એ પ્રમાણે હૈમવંત ક્ષેત્રનું સ્વરૂપ કહ્યું.

હવે આ હૈમવ તક્ષેત્રની ઉત્તર દિશાએ, સર્વરત્નમય અને બસા ચાજન ઉંચા એવા મહાહિમવાન નામના પર્વત છે. ૩૫૩.

આ અભિપ્રાય 'જમ્બ્દ્રીપપ્રજ્ઞાપ્ત ' નાે છે. 'બૃહત્ક્ષેત્ર વિચાર ' વગેરે ગ્રંથામાં તાે

पंचाशतं योजनानि स निमग्नो धरान्तरे।
पूर्वापराम्भोनिधिसपृक् प्रिममासुरिवान्तरम्॥ ३५४॥
योजनानां सहस्राणि चत्वार्यस्य शतद्वयम्।
दशोत्तरं दश कला विष्कम्भोऽथ शरं खुवे॥ ३५५॥
योजनानां सहस्राणि सप्तेवाष्टी शतानि च।
चतुर्नवत्युपेतानि चतुर्दश तथा कलाः॥ ३५६॥
त्रिपंचाशत्सहस्राणि शतानि नव चोपरि।
एकत्रिंशचोजनानि ज्यास्य सार्घाश्च षद् कलाः॥ ३५०॥
सहस्राः सप्तपंचाशिच्चनवत्यधिकौ शतौ।
महाहिमवति प्रोक्तं धनुःपृष्टं कलाः दश ॥ ३५८॥
सहस्राणि नव शतद्वयं पद्सप्ततिस्तथा।
सार्द्याः नव कलाः प्रोक्ता बाहास्यैकैकपार्श्वतः॥ ३५९॥
एकोनिवंशितः कोटचो योजनानां समन्विताः।

श्रष्टपंचाराता लच्चेरष्टषष्टचा सहस्रकेः ॥ ३६० ॥ शतं च षडशीत्याढयं कला दश तथाधिकाः ।

रात च पडशात्वाढ्य कला दश तयाविकाः । विकलाः पंच शैलेस्मिन् गणितं प्रतरात्मकम् ॥३६१॥ युग्मम् ॥

<sup>&#</sup>x27;સર્વરત્નમય ' ની જગાએ 'પીતસ્વર્ણમય 'લખ્યું છે. એ મતાન્તર સમજવું. અને એ મતાન્તરના જ અભિપ્રાયને લઇને જમ્બૂદ્ધીપના પદ વગેરેમાં પીતવર્ણ દેખાય છે.

એ પર્વત પચાસ યોજન પૃથ્વીમાં ખુંચેલાે છે. વળા જાણે એ પૂર્વસમુદ્ર અને પશ્ચિમ-સમુદ્ર વચ્ચેનું અન્તર માપતાે હાેયની એમ એ બેઉને સ્પર્શીને રહેલાે છે. ૩૫૪.

એનાે 'વિષ્કંભ ' ચાર હજાર ખસાે દશ ધાજન અને દશ કળા છે અને એનું 'શર' સાત હજાર આઠસાે ચારાણું ધાજન અને ચાૈદ કળા છે. ૩૫૫-૩૫૬.

એની ' જ્યા ' ત્રેપન હજાર નવસા એક્ત્રીશ ચાજન અને સાડા છ કળા છે. ૩૫૭.

એતું 'ધતુ:પૃષ્ટ ' સતાવન હજાર બસા ત્રાશું યોજન અને દશ કળા છે. ૩૫૮.

એની છે બાજીની 'બાહા ' પ્રત્યેક નવહજાર બસો છોતેર યોજન અને સાડાનવ કળા છે. ૩૫૯.

એનું 'પ્રતરાત્મક ગણિત ' અર્થાત્ 'પ્રતર ' એાગણીશ ક્રોડ, અઠ્ઠાવન લાખ અડસઠ હજાર એક્સા છયાશી યાજન, દશ કળા અને પાંચ વિકળા—એટલું છે. ૩૬૦–૩૬૧.

शतान्येकोनचत्वारिंशत्कोटीनां तथा परा: । कोटचः सप्तदश लक्षाः षट्त्रिंशदथ चोपरि ॥ ३६२ ॥ सप्तत्रिंशत्सहस्राणि त्रिशती सहिताष्ट्रिभः । विकला द्वादशेत्युक्तं महाहिमवतो घनम् ॥ ३६३ ॥ युग्मम् ॥

कूटान्यष्टो पर्वतेऽस्मिन् सिद्धायतनमादिमम् ।
महाहिमवदाव्हानं तथा हेमवताभिधम् ॥ ३६४ ॥
रोहिताख्यं च हीकूटं हरिकान्ताभिधं तथा ।
हरिवर्षं च वेंदूर्यं कूटानि हिमवद्गिरेः ॥ ३६५ ॥ युग्मम् ॥
पूर्वापरायतश्रेगयाः स्थितिः मानं च पूर्ववत् ।
प्राग्वत्सिद्धायतने च प्रासादः शाश्वतोऽर्हताम् ॥ ३६६ ॥
रोषेषु देवदेवीनां प्रासादास्तेऽपि पूर्ववत् ।
स्वरूपं राजधान्यश्च प्राग्वत्तत्स्वामिनामपि ॥ ३६७ ॥

महापद्महृदश्चास्योपिर मध्ये विराजते । द्वे सहस्रे योजनानामायामेनोदितः स च ॥ ३६८ ॥ एकं सहस्रं विस्तीर्णः उद्विद्धो दशयोजनीम् । तस्य मध्ये पद्ममेकं षट्पिरच्चेपशोभितम् ॥ ३६९ ॥ युग्मम् ॥

વળી એતું 'ઘન' એાગણચાલીશ સા સત્તર કોડ છત્રીશ લાખ સાડત્રીશ હજાર ત્રણસા આઠ યોજન અને ઉપર ખાર વિકળા—એટલું કહ્યું છે. ૩૬૨–૩૬૩.

આ પર્વતને આઠ ' કૂટ ' કે શિખરા છે. તેમાં પહેલું સિદ્ધાયતન, બીજી મહાહિમવત, ત્રીજાં હેમવત, ચાેેેે રાહિત, પાંચમું હ્રીક્રૂટ, છર્કું હરિકાંત, સાતમું હરિવર્ષ અને આઠમું વૈડ્ય છે. ૩૬૪–૩૬૫.

એની પૂર્વ પાશ્ચમ લંબાયલી શ્રેણિની સ્થિતિ અને માન પૂર્વ પેઠે ્રેસમજવું. તેમજ સિદ્ધા-યતન ક્રુટ અને એની ઉપરના શાધ્વતા જિનપ્રભુના પ્રાસાદનું સ્વરૂપ પણ પૂર્વવત્ જાણું. ૩૬૬.

વળી શેષ સાત કૂટ પરનાં દેવદેવીએાના પ્રાસાદો પણ પૂર્વવત્ જાણવાં. તેમ એમની રાજ-ધાનીએા અને સ્વામીએાનું સ્વરૂપ પણ પૂર્વોક્ત પ્રમાણે સમજવું. ૩૬૭.

આ પવિતને મથાળે મધ્યમાં ' મહાપદ્મ ં નામના દ્રહ છે. તે બે હજાર યાજન લાંબા,

पद्महृदाब्जतुल्यानि पद्मान्येतानि संख्यया । विष्कम्भायामबाहल्यैः द्विगुजानि ततः पुनः ॥ ३७० ॥ तत्समानोद्विद्धतया हृदस्यास्य कजान्यपि। तावदेवोच्छितानि स्युरेवमयेऽपि भाव्यताम् ॥ ३७१ ॥ मूलपद्मे च भवनं श्रीदेवीभवनोपमम्। हीदेवी च वसत्यस्मिन्नेकपल्योपमस्थितिः॥ ३७२॥

दाक्षिणात्यतोरणेन महापद्महृदात्ततः । निर्गता रोहिता नाम्नी दिचणाभिमुखी नदी ॥ ३७३ ॥ सहस्रं योजनानां षद्शतीं पंचसमन्विताम् । कलाः पंच दक्षिग्रस्यां सा गत्वा पर्वतोपरि ॥ ३७४ ॥ वज्रजिह्विकया शैलात् प्रवाहेण पतत्यधः । सद्रोहिताप्रपातारूये कुण्डे रज्जुरिवावटे ॥ ३७५ ॥ युग्मम् ॥

#### **ग्रत्रायमाम्नायः ।**

એક હજાર ચાજન પહાળા અને દશ યાજન ઉંડા છે. એની વચ્ચે એક સુંદર કમળ છે. તે કમળની આસપાસ બીજાં પુષ્કળ કમળાના છ વલચાે છે. ૩૬૮–૩૬૯.

એ સર્વ કમળાની સંખ્યા ' પદ્મદ્રહ ' ના કમળા જેટલી છે. પરન્તુ એએાની લંખાઈ, પંહાેળઇ અને જાડાઈ બમણી બમણી છે. ૩૭૦.

વળી એઊ દ્રહ સરખા ઉંડા હેવાથી એઊના ક્રમળાે ઉંચાઇમાં સરખાં છે. આગળ આવી વાત આવે ત્યાં પણ એમજ ભાવી લેવું. ૩૭૧.

જે એક કમળ કહ્યું -તે મૂળકમળ–માં પૂર્વોક્ત શ્રીદેવીના ભવન સરખું ભવન છે અને તેમાં પક્ષાેપમના આસુષ્યવાળી ' હીદેવી ' રહે છે. ૩૭૨.

તે ' મહાપદ્મદ્રહ ' થકી એના દક્ષિણતરફના તાેરણમાં થઇને ' રાેહિતા ' નામની નદી નીકળી દક્ષિણદિશામાં વહે છે. ૩૭૩.

તે નદી એક હજાર છસાે પાંચ યોજન અને પાંચ કળા જેટલું પર્વ<sup>દ</sup>તપર વહીને, પછી કુવા-માં દોરડું સરતું હાય એમ, ધાેધરૂપે રાહિતાપ્રપાત નામના કુંડમાં પડે છે. ૩૭૪–૩૭૫.

અહિં નીચ મુઝબ નિયમ છે:—

व्यासं हृदस्य संशोध्य गिरिव्यासेऽद्धिते च यत्।
तावन्नर्दीनां क्रमखं गिरो स्याइ चि.णोत्तरम् ॥ ३७६ ॥
दाचिणात्यतोरणेन तस्मान्निर्गत्य कुण्डतः।
प्राच्यं हेमवतस्यार्द्धं द्वेधा विद्धती किल ॥ ३७७ ॥
कोशद्वयेनासंप्राप्ता शब्दापातिमहीधरम् ।
ब्रालीव रोहितांशाया हृष्टागात्पूर्वसंमुखी ॥ ३७८ ॥
ब्राहाविंशत्या सहस्रैः नदीभिः परिवारिता ।
ब्राधो विभिद्य जगतीं पूर्वाविंध याति रोहिता ॥३७९॥ विशेषकम् ॥
प्रवाहजिह्निकाकुण्डद्वीपादिषु भवेदिह ।
विष्कम्भदैध्योद्वेधादि रोहितांशासमं समम् ॥ ३८० ॥
उत्तराहतोरणेन महापद्महृदात्ततः ।
हरिकान्तेति तटिनी निर्गतोत्तरसन्मुखी ॥ ३८९ ॥
पूर्वोक्तमानमुञ्जंघ्य गिरिं सोत्तरसन्मुखम् ।
हरिकान्ताप्रपाताख्ये कुण्डे पति जिव्हया ॥ ३८२ ॥

પર્વતના વ્યાસમાંથી દ્રહના વ્યાસ બાદ કરતાં જે આવે તેનું અર્ધ કરવું. એનું જે પરિ હામ આવે તે નદીનું પર્વતપરનું દક્ષિણાત્તર ક્રમણ સમજવું. ૩૭૬.

<sup>(</sup> પર્વતપરથી કુંડમાં પડી ) ત્યાંથી પાછી એના દક્ષિણતરફના તાેરણમાં થઇને અહાર નીકળી પૂર્વાર્ક્ડ હેમવંતને બે ભાગમાં વ્હેંચી નાખી, શબ્દાપાતી પર્વતથી બે કાેસ દૂર રહી, એ રાેહિતા નદી, જાણે રાેહિતાંશા નદીની સહચરી–સખી હાેયની એમ હર્ષ પૂર્વક એની સન્મુખ આવી, ત્યાં એને આવી મળેલી અક્યાવીશ હજાર નદીઓને સાથે લઈ જગતીના કાેટને હેઠળ-થા ભેદી પૂર્વ સમુદ્રને મળે છે. ૩૭૭–૩૭૯.

એના પ્રવાહ, ધાેધ, કુંડ, દ્રીપ આદિ સવે<sup>ડ</sup>ની લંબાઇ, પહેાળાઇ, અને ઉડાર્ઝ વગેરે સઘળાં વાનાં રાહિતાંશા સમાન જાણુવાં. ૩૮૦.

વળી એ મહાપદ્મદ્રહના ઉત્તર તરફના તારિણમાંથી હરિકાંતા નામની નદી નીકળે છે; અને તે ઉત્તર તરફ વહે છે. ૩૮૧.

પૂર્વોક્ત પ્રમાણ જેટલું પર્વતપર વહીને તે નકી હરિકાંતાપ્રપાત નામના કુંડમાં ધાઘરૂપે પડે છે. ૩૮૨.

उत्तराहतोरणेन तस्मान्निर्गस्य कुएडतः। त्रष्टाविंशत्या सहस्रेः नदीभिः पथि संगता ॥ ३८३ ॥ गन्धापातिनमप्राप्तान्तरितं योजनेन सा । स्मृतप्रयोजनेवेतः प्रस्थिता पश्चिमामुखी ॥ ३८४ ॥ त्रष्टाविंशत्या सहस्रैः नदीभिः पुनराश्रिता । एवं नदीनां षट्पंचाशता सहस्रकेंर्रता ॥ ३८५ ॥ हरिवर्षपश्चिमार्धं द्वेधा विद्धती किल । श्रधो विभिद्य जगतीं पतिता पश्चिमाम्बुधौ ॥३८६ ॥ कलापकम् ॥ योजनानि ध्रुवं पंचविंशतिईदिनिर्गमे । विष्कम्भोऽस्या योजनार्धं चोद्वेधः क्रण्डसीमया ॥ ३८७ ॥ ततश्च वर्धते व्यासो धनंषि प्रतियोजनम् । एकतो विंशतिश्रत्वारिंशचोभयतः पुनः ॥ ३८८ ॥ एवं च द्वे शते सार्धे योजनान्यविधसंगमे । विष्कम्भोऽस्यास्तत्र पुनरुद्वेधः पंचयोजनी ॥ ३८९ ॥ योजनायामबाहल्या जिव्हिकास्याः प्रकीर्तिता । विष्कम्भतः पुनः पंचविंदातिर्योजनान्यसौ ॥ ३९० ॥

ત્યાંથી વળી પાછી નીકળી ઉત્તર તરફ વહેતાં માર્ગને વિષે આવી મળેલા અઠયાવીશ હજાર નદીઓના પરીવાર લઇ, ગંધાપાતી પર્વતથી ખાસ્સા એક યાજન દૂરનેદ્વર રહી, જાણે કંઇ કામ યાદ આવ્યું હાય એમ પશ્ચિમ તરફ પાછી વળી પુન: આવી મળેલી બીજ અઠ્યા-વીશ હજાર નદીઓથી પરિવરિત થઇ એટલે કે એકંદર છપ્પન હજાર નદીઓથી સંયુક્ત થઇ પશ્ચિમાર્જ હરિવર્ષને બે વિભાગમાં વહેંચી નાખી, જગતીના કાટને હેઠળથી લેદી, એ નદી પશ્ચિમસમુદ્રને મળે છે. ૩૮૩–૩૮૬.

એની ઉડાઈ કુંડસુધીમાં અરધા યાજનનો છે. વળી પહેાળાઇ દ્રહમાંથી નીકળતી વખતે પચવીશ યાજનની છે; પણ ત્યારપછી પ્રત્યેક યાજને અકેક પડખે વીશ વીશ મળીને ચાલીશ ધનુષ્ય જેટલી વધતી જાય છે. એટલે એ પ્રમાણે સમુદ્રને મળતા સુધીમાં પહેાળાઇ અઢીસા યાજનની અને ઉડાઈ પાંચ યાજનની થાય છે. ૩૮૭–૩૮૯.

એના ધાધ એક યાજન જેટલાે લાંબા તથા જાઉા કહ્યાં છે; અને પચવીશ યાજન પહાળા કહ્યાં છે. ૩૯૦. द्वे शते योजनानां च चत्वारिंशत्समन्विते । कुण्डस्यायामविष्कम्भावुद्वेषो दशयोजनी ॥ ३९१ ॥ द्वीपस्यायामविष्कम्भो द्वात्रिंशयोजनानि च । जलात्समुच्छ्रयः कोशद्वयं शेषं तु पूर्ववत् ॥ ३९२ ॥

इति महाहिमवान् पर्वतः॥

उत्तरस्यां हरिवर्षं महाहिमवतो गिरे:।
प्रोडपर्यंकसंस्थानमन्ताभ्यां वारिधिं स्पृज्ञत् ॥ ३९३ ॥
व्यासोऽस्याष्टो सहस्राणि योजनानां चतुःशती ।
तथैकविंशतिश्चेका कलात्राथ शरं ह्रुवे ॥ ३९४ ॥
सहस्राः षोडश त्रीणि योजनानां शतानि च ।
युक्तानि पंचदशिमः कलाः पंचदशोपरि ॥ ३९५ ॥
त्रिसप्ततिः सहस्राणि जीवा नवशतानि च ।
एकोत्तराण्यथ कलाः सार्द्धाः सप्तदशोपरि ॥ ३९६ ॥
धनुःपृष्ठं सहस्राणि चतुरशीतिरेव च ।
षोडशाट्यान्यथ कलाश्चतस्रः परिकीर्त्तताः ॥ ३९७ ॥

કુંડની લંખાઇપહાળાઈ બસા ચાલીશ યોજન અને ઉંડાઇ દશ યોજનની છે. ૩૯૧.

એમાં રહેલા દ્રીપની લંબાઇપહાેળાઇ બત્રીશ ચાજન છે અને (જળ ઉપર ) ઉંચાઇ બે કાેસ છે. શેષ સર્વ પૂર્વવત્ સમજવું. ૩૯૨.

એ પ્રમાણે મહાહિમવાનપર્વતનું સ્વરૂપ સમજ છું.

હવે એ મહાહિમવાંત પર્વતની ઉત્તરે હરિવર્ષ ક્ષેત્ર છે. એના પલાંગજેવા આકાર છે અને એના બેઉ છેડા સમુદ્રસુધી પહેાંચેલા છે. ૩૯૩.

એ ક્ષેત્રના ' વિષ્કંભ ' આઠ હજાર ચારસા એકવીશ યાજન અને એક કળા છે. ૩૯૪.

એતું 'શર ' સાળહજાર ત્રણસા પંદર ચાજન અને ઉપર પંદર કળા છે. ૩૯૫.

એની 'જયા ' તોંતેર હુજાર નવસા એક યોજન અને સાડાસતર કળા છે. ૩૯૬.

એનું ' ધનુ:પૃષ્ટ ' ચારાશી હજાર સાળ યાજન અને ચાર કળા છે. ૩૯૭.

त्रयोदश सहस्राणि त्रिशती चैकषष्टियुक्। योजनानां षट् कलाश्च सार्द्धा बाहैकपार्श्वतः ॥ ३९८॥

चतुःपंचाशच कोट्यो योजनानां तथा पराः । सप्तचत्वारिंशदेव लचाः किल तथोपरि ॥ ३९९ ॥

त्रिसप्ततिः सहस्राणि सप्तत्याढ्याष्ट्रशत्यथ ।

कलाः सप्तात्र सकलं गणितं प्रतरात्मकम् ॥ ४०० ॥ युग्मम् ॥

मध्येऽस्य गन्धापातीति वृत्तवैतात्त्र्यपर्वतः । स्वरूपमस्य पूर्वोक्तशब्दापातिसमं समम् ॥ ४०१ ॥ पद्मनामा सुरस्त्वस्य स्वाम्येकपल्यजीवितः। स्वरूपं सर्वमेतस्य ज्ञेयं विजयदेववत् ॥ ४०२ ॥

लक्षमेकं सहस्राश्च द्वादश द्वचिषका इह । हरित्रषीभिधचेत्रे नद्यः प्रोक्ता जिनेश्वरैः ॥ ४०३ ॥

चेत्रे पुनर्वसन्त्यत्र नरा युगलधर्मिणः। कोशद्वयसमुत्तुंगाः सहक्ष्मणा विचच्चाणः॥ ४०४॥

એની પ્રત્યેક 'ખાહા' તેરહજાર ત્રણસા એકસડ યાજન અને સાડા છ કળાછે. ૩૯૮.

એનું પ્રતરાત્મક ગણિત ચાપન ક્રોડ સુડતાળીશ લાખ તેાંતેર હુજાર આઠસાે શીતેર યાજન અને સાત કળા જેટલું છે. ૩૯૯–૪૦૦.

એ હરિવર્ષ ક્ષેત્રના મધ્ય ભાગમાં ' ગંધાપાતી ' નામના વૃત્તવૈતાઢય પર્વત છે. તેનું સર્વ સ્વરૂપ પૂર્વેક્ત ' શખ્દાપાતી ' પર્વત તુલ્ય છે. ૪૦૧.

<sup>&#</sup>x27; પદ્મ ' નામનાે એક પક્યાેપમના આયુષ્યવાળાે દેવ એનાે સ્વામી છે. એનું સ્વરૂપ વળી પૂર્વાક્ત વિજયદેવવત્ સમજવું. ૪૦૨.

આ હરિવર્ષ ક્ષેત્રમાં એક લાખ બાર હજાર ને બે નદીઓ છે એવું જિનભગવાનનું કહેવું છે. ૪૦૩.

ત્યાં વળી પુત્રપુત્રીરૂપ જેડલે જન્મતા વિચક્ષણ મનુષ્યા વસે છે. તેઓની બે કેાસની કાયા છે અને એમનામાં ઉત્તમ લક્ષણા છે. ૪૦૪.

श्रायुरुत्कर्षतस्त्वेषां पूर्णं पत्योपमद्भयम् । पत्योपमासंख्यभागहीनं तच्च जघन्यतः ॥ ४०५ ॥ तेऽसकृत् षष्टभक्तान्ते बदरप्रमिताशिनः । श्रष्टाविंशं शतं तेषां देहे पृष्टकरंडकाः ॥ ४०६ ॥ चतुःषष्टिं च दिवसान् विधायापत्यपालनाम् । स्वर्लोकमेव ते यान्ति कालश्च सुषमान्वहम् ॥ ४०७ ॥ चेत्रानुभावः सर्वं च बरुसंहननादिकम् । श्रनन्तगुणपर्यायं ज्ञेयं हैमवतादिह् ॥ ४०८ ॥

## इति हरिवर्षक्षेत्रम् ॥

हरिवर्षस्योत्तरान्ते निषधो नाम पर्वतः । स चतुर्योजनशतोऽचुंगो रक्तसुवर्णजः ॥ ४०९ ॥ योजनानां शतं भूमौ मझोऽन्तस्पृष्टवारिधिः । दाचिणात्या भित्तिरिव महाविदेहवेशमनः ॥ ४१० ॥ युग्मम् ॥

એમનું આયુષ્ય ઉત્કર્ષત: પૂરાં બે પલ્યાેપમનું છે; અને જઘન્યત: બે પલ્યાેપમ કરતાં પલ્યાેપમના અસંખ્યમા ભાગ જેટલું ન્યૂન છે. ૪૦૫.

એએ હંમેશાં છઠ્ઠ છઠ્ઠને પારણે ફક્ત બાર જેટલા આહાર લે છે. વળી એએાનાં શરી-રમાં એકસાને અઠચાવીશ પૃષ્ટકર ડેક છે. ૪૦૬.

એએ ચાસ દિવસ પર્યન્ત પાતાની સંતતિનું પાલનપાષણ કરી મૃત્યુ પામી સ્વર્ગેજ જાય છે. વળી ત્યાં હંમેશાં સુષમા કાળ વર્તે છે. ૪૦૭.

એ ક્ષેત્રના પ્રભાવ, ત્યાંના મનુષ્યાનું ખળ સંઘયણ આદિ સર્વવાનાં હેમવંત ક્ષેત્રનાથી અનન્તગણા પર્યાયવાળાં છે. ૪૦૮.

એ પ્રમાણે હરિવર્ષ ક્ષેત્રનું સ્વરૂપ કહ્યું.

હવે આ હરિવર્ષ ક્ષેત્રની ઉત્તર દિશાએ છેડાપર નિષધ નામના રક્ત સુવર્ણના પર્વત છે. તે ચારસા યાજન ઊંચા છે, એકસા યાજન પૃથ્વીમાં ખું ચેલા છે અને એઉ છેડે સમુદ્રને અડીને રહેલા છે. વળી તે જાણે મહાવિદેહક્ષેત્રરૂપી ઘરની દક્ષિણ તરકની એક ભીંત હાયની એવો છે. ૪૦૯–૪૧૦.

योजनानां सहस्राणि षोडशाष्ट्री शतानि च। द्विचत्वारिंशदाढ्यानि विष्कम्भोऽस्य कलाद्वयम् ॥ ४१९ ॥ त्रयस्त्रिशत्सहस्राणि सप्तपंचाशता युतम् । शतमेकं सप्तदश कलाश्च निषधे शरः॥ ४१२॥ योजनानां सहस्राणि चतुर्नवतिरेव च। षद्पंचाशं शतमेकं प्रत्यंचास्य कलाद्वयम् ॥ ४१३ ॥ लचं चतुर्विशतिश्च सहस्राणि शतत्रयम्। षट्चस्वारिंशतोपेतं धनुःष्टष्टं कला नव ॥ ४१४ ॥ विंशतिश्र सहस्राणि पंचषष्टियुतं शतम्। सार्द्धं कलाइयं ज्ञेयं बाहास्यैकैकपार्श्वतः ॥ ४१५॥ कोटीनां शतमेकं द्विचत्वारिंशच्च कोटयः। चतुःपंचाशच लद्दाः षट्षष्टिश्च सहस्रकाः ॥ ४१६॥ सैकोनसप्ततिः पंचशती तथाधिकाः कलाः। अष्टादशास्य प्रतरगणितं भूवि कीर्त्तितम् ॥ ४१७॥ युग्मम् ॥ सप्तपंचाशत्सहस्राः कोटीनां कोटयः पराः। अष्ठादश तथा सक्षाः षद्षष्टिरथ चोपरि ॥ ४१८ ॥

એના ' વિષ્કંભ ' સાળહજાર આઠસા બે તાળીશ ચાજન ને બે કળા છે. ૪૧૧.

એનું ' શર ' તેત્રીશ હજાર એકસાે સતાવન ચાેજન અને સત્તર કળા છે. ૪૧૨.

એની 'જયા ' ચારાણું હજાર એકસા છપ્પન યોજન અને બે કળા છે. ૪૧૩.

એનું ધનુ:પૃષ્ટ એક લાખ ચાવીશ હજાર ત્રણુસાે છેંતાળીશ ચાજન ને નવ કળા જેટલું છે. ૪૧૪.

એની એઉ બાજીની એ ' બાહા ' પ્રત્યેક વીરા હજાર એક્સા પાંસક ચાજન અને અઢી કળા છે. ૪૧૫.

એનું પ્રતરરૂપ ગણિત એક્સોએ તાળીશ કોડ ચાપન લાખ છાસઠ હજાર પાંચસા એાળ-ણાતેર યાજન અને અઢાર કળા છે. ૪૧૬–૪૧૭.

सहस्राणि योजनानां सप्तविंशतिरेव च । शतानि नव सैकोनाशीतीन्यत्र भवेत् घनम्॥ ४१९ ॥ युग्मम्॥

सिद्धायतनकूटं च द्वितीयं निषधाभिधम् ।
हरिवर्षाभिधं कूटं पूर्वविदेहसंज्ञकम् ॥ ४२० ॥
हरिकूटं धृतिकूटं शीतोदाकूटिमत्यिप ।
श्रपरविदेहकूटं कूटं च रूचकाह्वयम् ॥ ४२१ ॥
निषधे नव कूटानि श्रेण्या स्थितानि पूर्ववत् ।
श्राखे चैत्यं देवदेवयोऽन्येषु कूटसमाभिधाः ॥ ४२२ ॥ विशेषकम्।

तिगिछिस्तु पौष्परजस्तस्त्रधान इह हदः।
तिगिछिनामा चत्वारि सहस्राण्ययमायतः॥ ४२३॥
विस्तीर्णश्च द्वे सहस्रे उद्विद्धो दशयोजनीम्।
पद्महृदसमसंख्येः पद्मैः संशोभितोऽभितः॥ ४२४॥
विष्कम्भादि तु पद्मेभ्यस्तेभ्य एषां चतुर्शुणम्।
यथात्र स्यान्मृलपद्मं चतुर्योजनसम्मितम्॥ ४२५॥

વળી એનું 'ઘન' સત્તાવન હજાર ને અઢાર ક્રોડ, છાસઠ લાખ, સત્યાવીશ હજાર, નવસા એાગણ્યાએશી યોજન જેટલું છે. ૪૧૮–૪૧૯.

આ નિષધપર્વતને (૧) સિદ્ધાયતનકૂટ, (૨) નિષધકૂટ, (૩) હરિવર્ષકૂટ, (૪) પૂર્વવિદે-હકૂટ, (૫) હરિકૂટ, (६) ધૃતિકૂટ, (૭) શીતાદાકૂટ, (૮) અપરવિદેહકૂટ અને (૯) રૂચકકૂટ— એમ નવ શિખરા છે અને તે પૂર્વવત્ શ્રેણુબદ્ધ રહેલાં છે. એમાં પહેલા શિખરપર એક ચૈત્ય છે અને શેષ આઠપર શિખરાના જ નામવાળા દેવદેવીઓના નિવાસ છે. ૪૨૦–૪૨૨.

તિગિ છિ એટલે પુષ્પરજ પ્રધાનપણે હોવાથી તિગિ છે કહેવાતા એક દ્રહ અહિ આવેલા છે. તે ચાર હજાર ચાજન લાંબા, બે હજાર ચાજન પહાળા અને દશ ચાજન ઉંઢા છે. એ દ્રહમાં ચાદિશ પદ્મદ્રહના જેટલાં જ અને વળી સુંદર કમળા શાબી રહ્યાં છે. ૪૨૩–૪૨૪.

એ કમળાની પહેલાઇ વગેરે પદ્મદ્રહના કમળાથી ચાર ગણી છે. દેષ્ટાન્ત તરીકે આ સરાવરનું મૂળ કમળ લ્યા. તે પેલા કરતાં ચારગણું અર્થાત્ ચાર યાજનનું છે. ૪૨૫.

भवनं मूलपद्मेऽत्र श्रीदेवीभवनोपमम्। धीदेवी स्वामिनी तस्य सैकपल्योपमस्थितिः ॥ ४२६ ॥ दाक्षिणात्यतोरगोन तिर्गिछिद्वदतोऽमतः । तटिनी हरिसलिला निर्गता दिच्चणामुखी ॥ ४२७ ॥ योजनानां सहस्राणि सप्तोपरि शतानि च। चत्वारि चैकविंशानि कलां च पर्वतोपरि ॥ ४२८ ॥ गरवासौ हरिसलिलाकुण्डे पतित पर्वतात । दिच्चिमेन तोरमोन तस्मान्निर्गत्य क्रण्डतः ॥ ४२९ ॥ हरिवर्षपूर्वभागं विभजन्ती द्विधा किल । एकेन योजनेनार्वाक् गन्धापातिधराधरात् ॥ ४३० ॥ चिलता प्राङ्मुखीभूय विशति प्राच्यवारिधो । षट्पंचाशच्छेविलिनीसहस्रैः परिवारिता ॥ ४३१ ॥ कलापकम् ॥ प्रमागं जिह्निकाकुगडद्वीपप्रवाहवृद्धिगम्। हरिकान्तासमं सर्वं ज्ञेयमत्राविशेषितम् ॥ ४३२ ॥ उत्तराहृतोरगोन तिगिछिहृदतस्ततः। शीतोदेति निर्झरिग्णी निर्गतोत्तरसन्मुखी ॥ ४३३ ॥

આ દ્રહના મૂળ કમળમાં પણ શ્રીદેવીના ભવન જેવું એક ભવન છે. એમાં એક પક્યો-પમના આયુષ્યવાળી ' ધી દેવી ' નું સ્વામિત્વ છે. ૪૨૬.

એ તિગિછિ દ્રહના દાક્ષિણાત્ય તાેરણમાંથી હરિસલિલા નામની નદી નીકળે છે. નીક-ળીને દક્ષિણ તરફ સાત હજાર ચારસાે એકવીશ ચાજન અને એક કળા જેટલું પર્વતપર ફરી, ત્યાંથી હરિસલિલ નામના કુંડમાં પડી, એમાંથી પાછી દક્ષિણ તરફના તાેરણમાંથી નીકળી, વહેતી વહેતી પૂર્વ હરિવર્ષ ક્ષેત્રને બે ભાગમાં વ્હેંચી નાખી, 'ગંધાપાતિ ' પર્વતથી એક યાજન પ્રમાણ દ્વર ને દ્વર રહી, પૂર્વ તરફ વળણ લઇ, માર્ગમાં આવી મળેલી છપ્પન હજાર નદીઓના પરીવાર સાથે પૂર્વ સમુદ્રને મળે છે. ૪૨૭–૪૩૧.

એના ધાષ, કુંડ, દ્રીય અને પ્રવાહની વૃદ્ધિ સંબ'ધી સર્વ સ્વરૂપ લેશપણ ફેરફાર વિના હરિકાંતાનદીવત્ સમજલું. ૪૩૨.

प्रागुक्तमानमुद्धंघ्य चेत्रं चितिधरोपरि । शीतोदाकुगडे पतित वज्रजिह्विकया नगात् ॥ ४३४ ॥ युग्मम् ॥ कुगडादस्मादौत्तराहतोरगोनोत्तरामुखी । यान्ती कुरुह्वदान् पंच खलेव कुर्वती द्विधा ॥ ४३५ ॥ नदीसहस्रेश्चतुरशीत्या पथ्याश्रिता क्रमात्। यान्ती देवकुरुप्रान्ते भद्रसालवनान्तरे ॥ ४३६ ॥ यावद्द्वाभ्यां योजनाभ्यां सुमेरुः दूरतः स्थितः । तावत्तत्संमुखा याता कामुकीव रसाकुळा ॥ ४३७ ॥ वक्षस्कारगिरेविंद्युत्प्रभस्याधोविभागत: । परावृत्ता पश्चिमातो लज्जितेवाभिसारिका ॥ ४३८ ॥ द्रेधापरविदेहांश्च कुर्वती सरितां श्रिता । ष्यष्टाविंशत्या सहस्रेरेकैकविजयोद्गतैः ॥ ४३९ ॥ श्रिताम्भोधिप्रवेशे च मूलतः सर्वसंख्यया । नदीनां पंचिमः लक्षेः सद्वात्रिंशत्सहस्रकेः ॥ ४४० ॥ श्रधो जयन्तद्वारस्य विभिद्य जगतीतटम् । प्रविष्टा पश्चिमाम्भोधौ शीतोदाख्या महानदी ॥ ४४१ ॥ कुलकम् ॥

આ તિગિંછિ દ્રહના ઉત્તર તરફના તાેરામાંથી શીતા દા નામની નદી નીકળે છે અને ઉત્તર તરફ વહે છે તથા પૂર્વે કહ્યું છે એટલું પર્વતપર ફરીને ત્યાંથી ધાેધરૂપે શીતા દા કુંડમાં પડે છે. ત્યાંથી એના ઉત્તર તરફના તાેરામાંથી નીકળી ઉત્તર તરફ વહેતી પ્રપંચી માણસની પેઠે (ઉત્તર) કુરફ્ષેત્રના પાંચ દ્રહાને દિધા ભેદતી, માર્ગને વિષે આવી મળેલી ચારાશી હજાર નદીઓને સાથે લઇ અનુક્રમે દેવકુર્ફ્ષેત્રને છેડે ભદ્રશાળવનમાં પહોંચતાં પહોંચતાં, સુમેરૂપર્વત બે યાજન દ્વર રહેતાં સુધી કામાતુર સ્ત્રીની પેઠે તેની સન્મુખ જઇ, વિદ્યુત્પ્રભ નામના વક્ષસ્કાર પર્વતના નીચેના ભાગથી, લજ્જિત અભિસારિકાની પેઠે પાછું વળા લઇ, અપર વિદેહને બે ભાગમાં વહેંચી, અકેક વિજયમાંથી નીકળી આવી મળેલી અક્યાવીશ અક્યાવીશ હજાર નદીઓને સાથે લઇ, એ રીતે છેક મૂળથી આરંભીને સમુદ્રમાં ભળતાં સુધી એક દર પાંચ લાખ અત્રીશ હજાર નદીઓના પરીવાર સહિત વહેતી વહેતી જયન્ત દારની નીચે જગતીના કારને ભેદી આખરે એ મહાનદી પશ્ચિમ સમુદ્રમાં ભળે છે. ૪૩૩–૪૪૧.

पंचाशद्योजनान्यस्या विष्कम्भो हृदनिर्गमे । एकं योजनमुद्रेधः स कुग्डनिर्गमावधि ॥ ४४२॥ व्यासेऽशीतिश्च वर्धन्ते धनंषि प्रतियोजनम् । तत् पंचयोजनशतव्यासेयं वाधिसंगमे ॥ ४४३ ॥ तत्रोद्देधो योजनानि दशैतस्याश्च जिह्निका। पंचाशद्विस्तृता द्वे च योजने मेदुरायता ॥ ४४४ ॥ चत्वारि योजनशतान्यशीतिश्च तथोपरि । कुण्डस्यायामविष्कम्भौ दशोद्वेधश्च कीर्त्तितः ॥ ४४५ ॥ चतुःषष्टियोजनानि द्वीपोऽस्या विस्तृतायतः । योजनार्द्धमुङ्कितोऽदृभ्यो गंगावत् भवनादिकम् ॥ ४४६ ॥ शीतोप्येवं नीलवतो निर्गता केसरिह्नदात्। शीताकुगडे निपत्यातः प्रस्थिता दक्षिणामुखी ॥ ४४७ ॥ प्रागद्विद्धती द्वेधा पंचोत्तरकुरुद्वदान् । नदीसहस्त्रेश्चतुरशीत्योदवकुरुगैः श्रिता ॥ ४४८ ॥ प्राप्तोत्तरकुरुप्रान्ते भद्रसालवनं कमात्। श्रसंप्राप्ता योजनाभ्यां द्वाभ्यां मन्दरभूधरम् ॥ ४४९ ॥

કુંડમાં પડતાં અગાઉ એની ઉંડાઇ એક યાજનની છે. વળી દ્રહમાંથી નીકળતી વખતે એની પહાળાઈ પચાસ યાજનની કહી છે, –જે ત્યારપછી પ્રત્યેક યાજને એ શી એ શી ધનુષ્ય વધતાં વધતાં છેવટ સમુદ્રમાં ભળતી વખતે પાંચસાે યાજન થાય છે. વળી તે સ્થાને એની ઉંડાઇ પણ વધીને દરા યાજન થયેલી હાય છે. વળી એનાે ધાધ પચાસ યાજન પહાળા અને બે યાજન જાઉા છે. ૪૪૨–૪૪૪.

કુંડની લંબાઇ પહેાળાઇ ચારસાે એંશી ચાજન છે અને ઉંડાઇ દ<mark>શ ચાજન છે. ૪૪૫.</mark> દ્રીપની લંબાઇ પહેાળાઇ ચાસઠ <mark>ચાજન છે અને એની જળ ઉપરની ઉંચાઇ અરધા</mark> યાજન છે. તે પર ભવનાે વગેરે છે તે સર્વ ગંગાપ્રમાણે જાણવાં. ૪૪૬.

એજ પ્રમાણે નીલવાન પર્વતના ફેસરી નામના દ્રહમાંથી વળી શીતા નામની નદી નીકળે

गिरेर्माल्यवतोऽधस्तात् प्रस्थिता पूर्वसंमुखी ।
द्वेधा विद्वधती पूर्वविदेहान् पथि चाश्रिता ॥ ४५० ॥
प्रष्टाविंशत्या सहस्रैरेकैकविजयोद्गतैः ।
नदीनां पंचिभिर्लक्षेः सद्वातिंशत्सहस्रकेः ॥ ४५१ ॥
सर्वाग्रेणेति संयुक्ता विभिद्य जगतीतटम् ।
द्वारस्य विजयस्याधो विशति प्राच्यवारिधिम् ॥ ४५२ ॥ कुलकम् ॥
प्रस्या वाधिप्रवेशान्तमारभ्य ह्वदनिर्गमात् ।
शीतोदया समं सर्व ज्ञातव्यमविशेषितम् ॥ ४५३ ॥

इति निषधपर्वतः प्रसंगात् ज्ञीतास्वरूपं च ॥

हिमवता महता च कनीयसा जलधिना निषधेन च यत् त्रिधा। तदिह दिच्चिणपार्श्वमिहोदितम् बहुविधं नियतानियतारकैः॥ ४५४॥

છે. નીકળીને વહેતી વહેતી શીતાકુંડમાં પડે છે. વળી ત્યાંથી પાછી નીકળી દક્ષિણ સન્મુખ વહી પૂર્વવત્ પાંચ ઉત્તરકુરૂદ્દોને એ બે વિભાગમાં વ્હેંચતી ઉત્તરકુરૂની ચારાશા હજાર નહીઓને સાથે લઇ, ભદ્રશાળવનમાં જઇ, મંદરાચળથી એ ચાજનને છેટે માલ્યવાન પર્વતથી નીચે ઉતરી, પૂર્વ સન્મુખ ચાલતી, વળી પૂર્વ વિદેહને એ વિભાગમાં વ્હેંચતી, માર્ગમાં એકેકા વિજયમાંથી નીકળેલી અઠયાવીશ અઠયાવીશ હજાર નહીઓને સાથે લઇ, એવી રીતે સમગ્રપણે પાંચ લાખ ખત્રીશ હજાર નહીઓના પરિવાર સહિત વિજયદ્રારના નીચે જગતીના તટ લેહીને પૂર્વ સમુદ્રમાં ભળે છે. ૪૪૭–૪૫૨.

આ ' શીતા ' નદીનું , દ્રહમાંથી નીકળવાથી તે છેક સમુદ્રમાં ભળવા સુધીનું સમગ્ર વૃત્તાન્ત લેશપણ તફાવત વિના શીતાદા નદીના વૃત્તાન્ત જેવું છે. ૪૫૩.

એ પ્રમાણે નિષધપર્વતનું, અને પ્રસંગને લઇને કહેલું શીતાનદીનું સ્વરૂપ જાણવું.

એવી રીતે મહા હિમવંત અને ક્ષુદ્ર હિમવંતથી તથા સમુદ્ર અને નિષધ પર્વતથી ત્રણ ત્રણ વિભાગ પડેલા હાવાને લીધે તથા નિયતાનિયત આરાઓને લીધે અહુવિધ–એવા આ દક્ષિણ બાજીના ભાગનું વર્ણન કર્યું. ૪૫૪. विश्वाश्चर्यदकीर्त्तिकीर्तिविजयश्चीवाचकेन्द्रान्तिष-द्राजश्चीतनयोऽतिनिष्ट विनयः श्चीतेजपालात्मजः । काव्यं यत्किल तत्र निश्चितजगत्तत्वप्रदीपोपमे सर्गो निर्गलितार्थसार्थसुभगः पूर्णः सुखं षोडशः ॥ ४५५ ॥

इति षोडशः सर्गः।

અખિલ વિશ્વને આશ્ચર્ય પમાડી રહી છે કીર્તિ જેમની એવા શ્રીકીર્તિ વિજયવાચકના અન્તેવાસી તથા માતા રાજશ્રી અને પિતા તેજપાળના સુપુત્ર–એવા વિનયવિજયજીએ જગતના નિશ્ચિત સ્વરૂપપર દીપક સમાન પ્રકાશ પાડવાને રચેલા આ ગ્રન્થનાે, એમાં વર્ણવેલા અર્થના સમૂહ્થી મનહર–એવાે સાળમાે સર્ગનિવિધ્ને સંપૂર્ણ થયાે.

સોળમો સર્ગ સમાપ્ત.



# ऋथ सप्तदशः सर्गः।

मध्ये द्वयोर्पर्वतयोनीं लवित्रिषधाख्ययोः ।
भारयायतचतुरस्रं चेत्रं महाविदेहकम् ॥ १ ॥
सर्वचेत्रग्रस्त्वात् महाप्रमाणांगजनग्रुतत्वात् वा ।
इदमुत महाविदेहाभिधसुरयोगात् महाविदेहाख्यम् ॥ २ ॥
त्रयस्त्रिशयोजनानां सहस्राणि च षद्शती ।
युक्ता चतुरशीरयास्य व्यासः कलाचतुष्टयम् ॥ ३ ॥
वर्षवर्षधराद्रीणामन्येषां तु जिनेश्वरैः ।
व्यन्त्यप्रदेशपंक्तिर्या सा जीवेति निरूपिता ॥ ४ ॥
व्यस्मन्चेत्रे पुनर्मध्यप्रदेशपंक्तिरायता ।
सा प्रत्यंचा भवेत् पूर्णलच्चयोजनसम्मिता ॥ ५ ॥
तत्रश्चापेच्य तां जीवां धनुःष्टष्ठद्वयं भवेत् ।
तत्रैकं दिच्णाव्धिस्पृगुत्तराव्धिश्चितं परम् ॥ ६ ॥

## સર્ગ ૧૭ મો.

નીલવાન અને નિષધ પર્વતાની વચ્ચે મહાવિદેહ નામનું ચારસ ક્ષેત્ર આવેલું છે. ૧.

સર્વ ક્ષેત્રામાં મ્હાેટું હાવાથી અથવા એના મહાવિદેહ નામના અધિષ્ટાયક દેવ હાવાથી અથવા મ્હાેટા શરીરવાળા મનુષ્યા ત્યાં વસતા હાવાથી એનું ' મહાવિદેહ ' એવું યાેગ્ય જ નામ પાડેલું છે. ૨.

એ ક્ષેત્રના ' વિષ્કંભ ' તેત્રીશહજાર છસા ચારાશી યાજન અને ચાર કળા છે. ૩.

અન્ય ક્ષેત્રા અને વર્ષધર પર્વતાના તાે અન્ત્ય પ્રદેશની પંક્તિને જિનભગવાનાએ ' જીવા ' કહેલી છે. ૪.

પરંતુ આ ક્ષેત્રમાં તાે મધ્યપ્રદેશની પંક્તિ લંબાયલી છે તે પુરા એક લાખ ચાજનની પંક્તિ જ ' જીવા ' થશે. પ.

एवं शरोऽपि द्विविधो दिख्योत्तरभेदतः । पूर्वापरेवं बाहापि प्रत्येकं द्विविधा भवेतु ॥ ७ ॥ लक्तार्थं योजनान्यस्य विशिखौ दिख्योत्तरी। दािचाित्येतरधनुःपृष्टमानमथ ब्रुवे ॥ ८॥ श्रष्टपंचाशत्सहस्राधिकं योजनलत्तकम् । शतं त्रयोदरायुतं सार्धाः कलाश्च षोडश ॥ ९ ॥ सहस्राः षोडशशतान्यष्टी ज्यशीतिरेकिका । बाहा त्रयोदश कलाः कलातुर्यांशसंयुताः ॥ १० ॥ शतानि त्रीषि कोटीनां कोटयः सप्तविंशतिः। लक्षाश्चतुर्दश तथा स्रहस्राण्यष्टसप्ततिः ॥ ११ ॥ पंचिभश्चाभ्यधिकानि योजनानां शतानि षद्। कलाइयं च विकला एकादश तथोपरि ॥ १२ ॥ एतन्महाविदेहस्य गणितं प्रतरात्मकम् । भव्यलोकोपकाराय तत्वविद्धिर्निरूपितम् ॥ १३ ॥ विशेषकम् ॥ महाविदेहच्चेत्रं तचतुर्धा वर्णितं जिनैः। पूर्वापरविदेहाश्च द्विविधाः कुरवस्तथा ॥ १४ ॥

અને તેથી તે ' જીવા ' ની અપેક્ષાએ બે ' ધનુ:પૃષ્ટ ' થયાં: એક દક્ષિણ સમુદ્રને જઇને અડે છે એ, અને બીજું ઉત્તર સમુદ્રને અડે છે એ. ૬.

એ જ પ્રમાણે ' શર ' પણ બે થશેઃ એક ઉત્તર તરફનું અને બીજાં દક્ષિણ તરફનુ. તેવી રીતે પ્રત્યેક 'બાહા' પણ પૂર્વ તરફની અને પશ્ચિમ તરફની–એમ બે પ્રકારની થાય છે. હ.

એક ઉત્તરતરફનું અને બીજાં દક્ષિણતરફનું એમ, એઉ ' વિશિખ ' એટલે ' શર ' પચાસ હજાર ચાજનના છે. અને એના, દક્ષિણ અને ઉત્તર તરફના ધનુ:પૃષ્ટનું પ્રમાણ એક લાખ અઠાવન હજાર એકસા તેર ચાજન અને સાડાસાળ કળા છે. ૮–૯.

એની પ્રત્યેક ' બાહા ' સાળહજાર આઠસા વ્યાશી યોજન અને સવાતેર કળા છે. ૧૦

આ મહાવિદેહક્ષેત્રનું ' પ્રતરગણિત**ે ત્રણુંસા સત્યાવીશ ક્રોડ ચાૈ**દ લાખ અડ<mark>યોત</mark>ેર હજાર છસા પાંચ યોજન, બે કળા અને અગ્યાર વિકળા છે. ૧૧–૧૩.

तत्र मेरोस्तरस्यामुत्तराः कुरवः स्मृताः ।
गन्धमादनसन्माल्यवतोरन्तिगरीन्द्रयोः ॥ १५ ॥
दिख्यस्यां पुनर्देवकुरवः सुरभूभृतः ।
विद्युत्प्रभसोमनसगजदन्तनगान्तरे ॥ १६ ॥
मेरोश्च पूर्वतः पूर्वविदेहाः परिकीर्तिताः ।
तथापरविदेहाश्च मेरोः पश्चिमतः स्मृताः ॥ १७ ॥
श्रीतया सरिता पूर्वविदेहा विहिता द्विधा ।
कृताः श्रीतोदयाप्येवं द्विधापरविदेहकाः ॥ १८ ॥
श्रष्टौ पूर्वविदेहेषु श्रीतोत्तरतटे किल ।
भवन्ति विजयाश्चिक्तजेयषट्खगडलिखताः ॥ १९ ॥
श्रन्तर्नदीभिस्तिस्वभिर्वक्षस्काराचलेस्तथा ।
चतुर्भिः कृतसीमानो भवन्तीत्येवमष्ट ते ॥ २० ॥
श्रीताया दिखग्रतटे तथैव विजयाष्टकम् ।
श्रष्टाष्टे विजया एवं श्रीतोदाकुलयोरिष ॥ २१ ॥

આ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર ચાર ભાગમાં વ્હેંચાયલું છે; (૧) પૂર્વવિદેહ, (૨) પશ્ચિમવિદેહ, (૩) ઉત્તરકુરૂ અને (૪) દેવકુરૂ. ૧૪.

મેરૂની ઉત્તર તરફના ભાગ-એ ઉત્તરકુરૂ. તે ગંધમાદન અને માલ્યવાન પર્વતાની વચ્ચે છે. ૧૫.

મેરૂપર્વતની દક્ષિણ તરફનાે ભાગ∽તે દેવકુરૂ. એ વિદ્યુત્પ્રભ અને સાૈમનસ નામના બે ગજદાંત પર્વતાની વચ્ચે છે. ૧૬.

વળી મેરૂપર્વતની પૂર્વદિશામાં પૂર્વવિદેહ, અને પશ્ચિમ દિશામાં પશ્ચિમવિદેહ છે. ૧૭. હવે પૂર્વવિદેહના 'શીતા' નદીવડે એ વિભાગ થાય છે, અને પશ્ચિમવિદેહના 'શીતા' નદી વડે એ વિભાગ થાય છે. ૧૮.

પૂર્વવિદેહમાં શીતા નદીને ઉત્તર તટે, ચક્રવર્તીને જીતવા પહે છે એ છ ખંડથી લક્ષિત આઠ વિજયા છે. ૧૯.

ત્રણ અન્તર નદીઓ અને ચાર વક્ષસ્કાર પર્વતા-આમ સાત સીમા થઇ એટલે વિજયો આઠ થયા. ૨૦. पूर्विचे च विदेहानां मही करतलोपमा।
ततो नयद्रिविजयाः समश्रेणया स्थिता इह ॥ २२ ॥
श्रयराधे तु धरणी वियोगिनीव हीयते।
समभूमेः समारभ्य पश्चिमायां क्रमात्ततः॥ २३ ॥
विजये निक्तावत्यां वप्राख्ये चान्तवर्त्तिनः।
सहस्रं योजनान्युग्डा ग्रामा भवन्ति केचन ॥ २४ ॥ युग्मम्॥
ततोऽधोलोकिकग्रामा इति ते ख्यातिमैयरुः।
तेषामन्ते स्थिता भूमिभित्ती रोध्धुमिवार्णवम् ॥ २५ ॥
तत्रेव जगतीभित्तिर्जयन्तद्वारराजिता।
उध्वं स्थिताधोग्रामाणां दिद्दसुरिव कौतुकम् ॥ २६ ॥
शीतोदापि स्त्रीस्वभावादिवाधोगामिनी क्रमात्।
योजनानां सहस्रेऽिष्धं याति भित्तवा जगत्यधः॥ २७ ॥

શીતા નદીને દક્ષિણતટે પણ એ જ રીતે આઠ વિજયો છે. એવી જ રીતે વળી શીતાદા નદીના એઉ તટપર આઠ આઠ વિજયો છે. ૨૧.

્રપૂર્વ તરફના (અર્ધ) વિદેહમાં જમીન હથેળી જેવી સપાટ છે. તેથી ત્યાં નદીઓ, પ વૈતા અને વિજયા સમશ્રેણીએ રહેલા છે. ૨૨.

પહ્યુ પશ્ચિમ તરફના વિદેહમાં તો જમીન વિધાળિની સ્ત્રીની પેઠે લીણ થતી જાય છે. એટલે સપાટ ભૂમિથી આરંભીને પશ્ચિમ તરફ જતાં છેવટે 'નલિનાવતી ' તથા 'વપ્ત ' નામના વિજયોમાં છેવાં આવેલાં કેટલાંક ગામા તો હજાર હજાર યાજન જેટલા નીચાણમાં છે. અને તેથી એઓ અધાલાકગ્રામ—એ નામથી પ્રસિદ્ધ છે. આ ગામાને છેડે જાણે સસુદ્રને રાષ્ટ્રી રાખવાને માટે લીંત હાયની એવી જમીન છે. ર૩-૨૫.

ત્યાં જ જયન્ત નામના દરવાજાથી સુશાભિત એવા ' જગતીના કાટ ' આવેલ છે. એ જાણે અધાગ્રામના કાૈતુક જોવા માટે ઉંચે ઉભા રહ્યો હાયની એમ લાગે છે. ૨૬.

શીતાદા નદી પણ જાણે સ્ત્રીએાના એવા સ્વભાવને લીધેજ હાયની એમ અધાગમન કરતી કરતી એક સહસ્ર યોજન જેટલે નીચાણે 'જગતી ' ના અધાભાગને ભેદીને સમુદ્રને મળે છે. ૨૭.

एवं च पश्चिमार्थस्य क्रमनिम्ना चितिर्भवेत । कृपकोशसमाकर्षिवृषगन्तव्यभूरिव ॥ २८ ॥ ततो निम्ननिम्नतरा भवन्ति समभूतलात् । तत्रत्या विजयाः शैलाः सरितश्च यथोत्तरम् ॥ २९ ॥ माल्यवद्गजद्नतस्य पूर्वतो विजयो भवेत्। कच्छारूयस्तस्य पूर्वान्ते सीमक्टचित्रपर्वतः ॥ ३० ॥ ततः सुकच्छविजयस्तस्यापि सीमकारिणी। गाहावती नाम नदी महाकच्छस्ततः परम् ॥ ३१ ॥ विजयस्यास्य पूर्वान्ते बह्मकूटाभिधो गिरिः। कच्छावतीति विजयस्ततः परमुदीरितः ॥ ३२ ॥ ह्रदावती नदी तस्य मर्यादाकारिग्री ततः। श्रावर्त्तविजयोऽस्यान्ते नलिनीकृटपर्वतः ॥ ३३ ॥ मंगलावर्त्तविजय एतस्मात्पूर्वतो भवेत् । तस्य वेगवती नाम नदी सीमाविधायिनी ॥ ३४ ॥ विजयः पुष्कलः तस्याः पूर्वतस्तस्य सीमकृत् । एकशैलगिरिस्तस्माद्धिजयः पुष्कलावती ॥ ३५ ॥

આ પ્રમાણે પશ્ચિમવિદેહની ભૂમિ કુવામાંથી કાસ ખેંચનારા બળદને ઓળંગવી પડતો ભૂમિની પેંઠે ક્રમે ક્રમે નીચી નીચી થતી જાય છે એથી ત્યાંના વિજયો, નદીઓ અને પર્વતો સપાટ ભૂતળથી ઉત્તરાત્તર નીચાં નીચાં છે. ૨૮–૨૯.

માલ્યવાન ગજદંતની પૂર્વદિશાએ ' કચ્છ ' નામનાે વિજય છે. એને પૂર્વને છેડે ચિત્ર પર્વત સીમા બાંધી રહેલાે છે. ૩૦.

એની પછી 'સુકચ્છ ' નામે વિજય છે અને એને સીમાર્ડ 'ગાહાવતી ' નામની નકી છે. ત્યારપછી 'મહાકચ્છ ' નામના વિજય આવે છે-એને સીમાર્ડ પ્રહ્મકૃટ પર્વત આવેલા છે. એની પછી 'કચ્છાવતી ' નામના વિજય આવે છે એની મર્યાદા આંધનારી હુદાવતી નામની નદી છે. તે પછી 'આવર્ત ' નામના વિજય આવે છે એને સીમાર્ડ ' નલિનીકૃટ ' નામે પર્વત છે. એની પછી વળી મંગળાવર્ત નામના વિજય આવે છે એને સીમાર્ડ વેગવતી નામની નહી છે. ૩૧-૩૪.

विजयस्मिन् विजयते सीमन्धरिजनोऽधुना ।

जगहीनकरः पुण्यप्रकर्षप्राप्यदर्शनः ॥ ३६ ॥

ततःपरं वनमुखमित्येवं विजयाष्टकम् ।

शीताया उत्तरतटे पर्यन्ते वनराजितम् ॥ ३७ ॥

तत्संमुखं वनमुखं शीताया दिख्यो तटे ।

तस्मात्पश्चिमतो वत्सनामा विजय श्राहितः ॥ ३८ ॥

बाहुनामा जिनः श्रीमान् विजयेऽस्मिन् विराजते ।

सुरेश्वरकरामर्शेरसक्टनमसृण्कमः ॥ ३९ ॥

तिकृटः पर्वतोऽस्थान्ते सुवत्सविजयस्ततः ।

तसा नामान्तरनदी तस्य सीमाविधायिनी ॥ ४० ॥

ततो महावत्सनामा विजयोऽस्य च सीमनि ।

शैलो वैश्रमणक्टटस्तस्य पश्चिमतः पुनः ॥ ४१ ॥

वत्सावतीति विजयस्तस्य सीमाविधायिनी ।

ત્યારપછી ' પુષ્કળ ' નામના વિજય છે--એને સીમાઉ એકશૈલ પર્વત આવેલા છે. એની પછી ' પુષ્કલાવતી ' નામના વિજય આવે છે-જેમાં અત્યારે, પૂરાં પુષ્ય કર્યા હાય તાજ દર્શન થાય એવા અને જગતના આંધકાર દૂર કરવામાં સ્વયંસમાન શ્રીસીમંધર તાથે કર વિચરે છે. એ પછી વનસુખ આવે છે. ૩૫-૩૬.

नदी मत्ता ततः प्रत्यग् रम्याख्यो विजयस्ततः ॥ ४२ ॥

આ પ્રમાણે આઠે વિજયા છે. એએા શીતા નદીને ઉત્તર કિનારે આવેલા છે અને એમના પર્યવ્ત ભાગમાં વળી સુશાભિત વન આવી રહેલાં છે. ૩૭.

એની સન્મુખ, શીતા નકીને કક્ષિણતટે વનમુખ છે. એની પશ્ચિમે 'વત્સ' નામના વિજય છે–જેમાં અત્યારે, ઈન્દ્રોસુદ્ધાં જેમના ચરણની સેવા કરી રહેલા છે એવા, શ્રીમાન્ આહુ નામે તીર્થ કર વિચરે છે. આ વિજયને સીમાર્ક 'ત્રિકૃટ' નામના પર્વત છે. ત્યારપછી 'સુવત્સ' નામના વિજય આવે છે–એને સીમાર્ક 'તખ્તા' નામની અન્તર નકી આવી છે. ૩૮–૪૦.

ત્યારપછી 'મહાવત્સ' નામના વિજય છે–એને સીમાઉ વૈશ્રમણ નામના પર્વત છે. એની પશ્ચિમે 'વત્સાવતી ' નામના વિજય છે–એની સીમા મત્તા નામની નદીથી અંધાયલી છે. એની પછી ' રમ્ય ' નામે વિજય છે, જેની સીમા અંજન નામના પર્વતથી અંધા-યલી છે. ૪૧–૪૨. अंजनाद्धिरमुष्यान्ते रम्यको विजयस्ततः । उन्मत्ताख्या नदी तस्या विजयो रमणीयकः ॥ ४३ ॥ मातंजनगिरिस्तस्य सीम्न्यथो मंगलावती । विजयोऽस्य च सीमायां गिरिः सौमनसाभिधः ॥ ४४ ॥

श्रस्य पश्चिमतो देवकुरवस्तदनन्तरम् ।
गिरिविँगुत्प्रभनामा गजदन्ताकृतिः स्थितः ॥ ४५ ॥
तस्य पश्चिमतः पद्मिविजयः परिकीर्त्तितः ।
ततोऽङ्कापाती क्षितिभृत् सुपद्मो विजयस्ततः ॥ ४६ ॥
ततः चीरोदाख्यनदी महापद्माभिधस्ततः ।
विजयोऽन्तेऽस्य च पद्मपातीति क्षितिभृद्भवेत् ॥ ४७ ॥
पक्ष्मावतीति विजयः कथितस्तदन्तरम् ।
शीतस्रोता नाम नदी तस्य सीमाविधायिनी ॥ ४८ ॥
तस्याः पश्चिमतः शंखविजयोऽन्तेऽस्य राजते ।
श्राशीविषगिरिस्तस्माद्विजयो निजनोऽप्रतः ॥ ४९ ॥
नयन्तर्वाहिनी तस्य मर्यादाकारिग्री भवेत् ।
तस्याः पश्चिमतः ख्यातो विजयः कुमुदाभिधः ॥ ५० ॥

ત્યાર પછી રમ્યક્ નામે વિજય આવે છે-એની સીમા આંધનારી ઉન્મત્તા નામની નદી છે. તે પછી રમણિક નામે વિજય આવે છે-એની સીમામાં 'માત જન ' પર્વત છે. પછી ' મંગળા-વતી ' વિજય આવે છે-એની સીમામાં સામનસ પર્વત છે. ૪૩–૪૪.

આ સામનસ પર્વતની પશ્ચિમે 'દેવકુરૂ' છે. ત્યારપછી ગજદંતના આકારના 'વિદ્યુત્પભ' પર્વત આવે છે. એની પશ્ચિમે 'પક્ષમ' નામના વિજય છે–જેને છેડે 'અંકાપાતી ' પર્વત છે. ત્યાર પછી 'સુપક્ષ્મ' નામે વિજય આવે છે–જેને છેડે ક્ષીરાદા નામે નદી છે. પછી 'મહાપક્ષમ' નામે વિજય છે–જેને સીમાંડે 'પક્ષ્મપાતી ' નામના પર્વત આવી રહ્યો છે. તે પછી પક્ષ્માવતી નામના વિજય છે, જેના સીમાડામાં 'શીતસ્ત્રોતા નદી આવી છે. ૪૫–૪૮.

શીતુઓતાની પશ્ચિમે શંખ નામે વિજય છે–એની સીમા ' આશીવિષ ' પર્વતથી અંધા યક્ષી છે. ત્યાર પછી ' નક્ષિન ' નામે વિજય છે–એની મર્યાદા અન્તર્વાહિની નામે નદીથી અંધા-

सुखावहो गिरिस्तस्य मर्यादाकारको भवेत्।
ततः परं च निलनावतीति विजयो मतः॥ ५१॥
नमस्यते सुक्कतिभिः सुबाहुर्जगदीश्वरः।
विजये विहरन्नस्मिन् शतकतुशतस्तुतः॥ ५२॥
शीतोदादाक्षिणतटाश्चितं वनमुखं ततः।
तत्संमुखं वनमुखं शीतोदोत्तरकृळजम्॥ ५३॥
वनस्यैतस्य पूर्वस्यां विजयो वप्ननामकः।
पूर्वतस्तस्य चन्द्राख्यो वक्षस्कारगिरिभवेत्॥ ५४॥
विजये विहरत्यस्मिन् युगंधरिजनेश्वरः।
श्वधुना देशनासारैः पुनानो भव्यमण्डलम्॥ ५५॥
ततः सुवप्रविजयस्ततो नयूर्मिमालिनी।
ततो महावप्रनामा विजयः कथितो जिनैः॥ ५६॥
ततः सूरो नाम गिरिस्ततो वप्रावती भवेत्।
विजयोऽन्तेऽस्य गम्भीरमालिनी कथिता नदी॥ ५७॥

યલી છે. એની પાશ્ચમે 'કુમુદ્દ 'નામે વિજય છે-એની સીમા 'સુખાવહ ' નામે પવેલ આંધી રહ્યો છે. ત્યાર પછી 'નલિનાવલી 'નામના વિજય આવે છે, જેમાં સેંકડા ઇન્દ્રો જેમને સેવી રહ્યા છે અને પુષ્યશાળી પ્રાણીએા નમન કરી રહ્યા છે એવા શ્રીસુખાહુજિન વર્લમાન કાળે વિચરી રહ્યા છે. ૪૯-પર.

ત્યાર પછી શીતાેદા નદીના દક્ષિણ તટપર વનસુખ આવે છે અને એની સન્સુખ એના ઉત્તર તટપર પણ વનસુખ છે. પ૩.

આ વનની પૂર્વદિશામાં 'વપ્ર' નામે વિજય છે, અને એની પણ પૂર્વે ' સન્દ્ર' નામના વક્ષસ્કાર પર્વત આવેલા છે. પ૪.

એ ' વપ્ર ' નામના વિજયમાં હાલમાં ઉપદેશાત્મક તત્વા સંભળાવી ભવ્યજનાને પવિત્ર કરતા શ્રીયુગ ધરજિન વિચરે છે. ૫૫.

તે પછી સુવપ્રવિજય અને ઊર્મિમાલિની નકી આવે છે. ત્યારપછી મહાવપ્ર નામે વિજય અને સૂર નામના પર્વત આવે છે. તે પછી ' વપ્રાવર્તા ' વિજય અને એને છેડે ગંભીરમાલિની નકી આવી રહી છે. પર-પ૭

ततश्च वल्गुविजयस्ततो नागाभिधो गिरिः ।
ततः सुवल्गुविजयस्ततश्च फेनमालिनी ॥ ५८ ॥
स्यादन्तरनदी तस्या गन्धिलो विजयः परः ।
ततोगिरिर्देवनामा ततश्च विजयः किल ॥ ५९ ॥
स्यात् गन्धिलावती नाम्ना ततश्च गन्धमादनः ।
गजदन्तगिरिस्तस्मादुत्तराः कुरवः पराः ॥ ६० ॥ युग्मम् ॥

प्वं च कच्छः सुकच्छश्च महाकच्छः कच्छावतीति च।

श्रावर्ती मंगलावर्तः पुष्कलः पुष्कलावती॥ ६१॥

वस्तः सुवस्तश्च महावस्तो वस्तावतीति च।

रम्यो रम्यकरमणीयौ मंगलावतीति च॥ ६२॥

पच्मः सुपच्मश्च महापक्ष्मः पच्मावतीति च।

शंखश्च निलनश्चेव कुमुदो निलनावती॥ ६३॥

वप्रः सुवप्रश्च महावप्रो वप्रावती तथा।

वल्यः सुवल्युर्विजयो गन्धिलो गन्धिलावती॥ ६४॥

द्वात्रिंशदेते विजयाः कच्छाद्याः सृष्टितः क्रमात्।

माल्यवद्गजदन्ताद्वेरारभ्यागन्धमादनम्॥ ६५॥

ત્યારપછી 'વલ્શુ' વિજય અને ' નાગ ે પર્વત આવે છે. તે પછી ' સુવલ્શુ ' વિજય અને એને છેડે ' ફ્રેનમાલિની ' નદી આવી રહી છે. પ૮.

ત્યારપછી ' ગન્ધિલ ' નામના વિજય અને એને છેડે ' દેવ ' નામના પર્વત આવેલ છે. વળી એની પછી ગન્ધિલાવતી વિજય અને એને છેડે ' ગન્ધમાદન ' નામે ગજદ'તપર્વત ઉભાે છે. પલ-૬૦.

ત્યારપછી ' ઉત્તરકુફ ' ક્ષેત્ર આવે છે.

અને એવી રીતે (૧) કચ્છ, (૨) સુકચ્છ, (૩) મહાકચ્છ, (૪) કચ્છાવતી, (૫) આવર્ત્ત, (૧) મંગળાવર્ત્ત, (૭) પુષ્કલ, (૮) પુષ્કલાવતી, (૯) વત્સ, (૧૦) સુવત્સ,(૧૧) મહાવત્સ,(૧૨) વત્સાવતી, (૧૩) ૨મ્ય, (૧૪) ૨મ્યક, (૧૫) ૨મણીય, (૧૬) મંગળાવતી, (૧૭) પક્ષ્મ, (૧૮) સુપક્ષ્મ, (૧૯) મહાપક્ષ્મ, (૨૦) પક્ષ્માવતી, (૨૧) શંખ, (૨૨) નિલન, (૨૩) કુમુદ, (૨૪) નિલનાવતી, (૨૫) વપ્ર, (૨૬) સુવપ્ર, (૨૭) મહાવપ્ર, (૨૮) વપ્રાવતી, (૨૯) વહ્યુ, (૩૦)

द्वाविशतिः शतानीषदृयुनानि च त्रयोदश । योजनानीह विष्कम्भः सर्वेषु विजयेष्वथ ॥ ६६ ॥ सहस्राणि षोडशैषामायामः पंचिभः शतैः । योजनानां द्वानवत्या चाट्यानि द्विकलाट्यया ॥ ६७ ॥ श्रन्तर्नदीनां सर्वासां वच्चस्कारमहीभृताम् । सर्वेषामप्यसावेवायामो ज्ञेयो विचक्षगौः ॥ ६८ ॥

### अत्रायमाम्नायः ।

शीताशीतंदयोविद्धिप्रवेश एव यद्यपि । विष्कम्भः स्याद्योजनानां पूर्णपंचशतात्मकः ॥ ६९ ॥ हीनो हीनतरोऽन्यत्र तथाप्युभयकूलयोः । कच्छादीनां विजयानां समीपे रमणोचितौ ॥ ७० ॥ द्रौ द्रौ तयोः स्तः रमण्पप्रदेशो तद्येच्चया । सर्वत्राप्यनयोद्यांसो भाद्यः पंचशतात्मकः ॥ ७१ ॥ विशेषकम् ॥ ततो विदेहविष्कम्भे शीताद्यासेन विजते । श्रिकेऽन्तर्नदीवच्चस्काराद्विविजयातिः ॥ ७२ ॥

સુવલ્ગુ,(૩૧) ગન્ધિલ અને (૩૨) ગન્ધિલાવતા–એ ખત્રીશ વિજયા માલ્યવાન નામના ગજદંત પર્વતથી આરંભીને ગન્ધમાદન પર્વત સુધીમાં આવેલા છે. ૬૧–૬૫.

એ બત્રીશે વિજયોના વિષ્કંભ બે હજાર બસો ને તેર ચોજનમાં કંઇક ન્યૂન છે; અને એમની લંબાઇ સાળહજાર પાંચસા બાહું યોજન અને બે 'કળા' છે. ૬૬–૬૭.

વળી સર્વ અન્તર નદીઓ તથા સર્વ વક્ષસ્કાર પર્વતાની લંબાઇ પણ એટ<mark>લી જ</mark> સમજવી. **૬**૮.

એ સમજણુ આ પ્રમાણે:—શીતા અને શીતોદા નદીઓના વિષ્કંભ સમુદ્રને મળતી વખતે સંપૂર્ણ પાંચસા યોજન છે અને બીજી જગ્યાએ એથી ઘટતા ઘટતા છે, તોપણ 'કચ્છ' વગેરે વિજયોની સમીપમાં એઉ તટપર એમને જોઇએ એવા રમણપ્રદેશા છે. એ અપેક્ષાએ સર્વસ્થળે એમના વ્યાસ પાંચસા યોજન ગણવા. અને તથી શીતાના વ્યાસ બાદ કરતાં વિદેહના જેટલા વિષ્કંભ રહે તેનું અરવાઅરઘ કરતાં જે આવે તે અન્તરનદી તથા વસસ્કાર તથા વિજયોની લાંબાઇ આવી. [(૩૩૬૮૪ સાજ ૪૦ પજ સાલ)) ÷ ર=૧૧૫૬૨ સાજર કર્ો ૬૯-૭૨

एते च विजयाः सर्वे वैताढयैर्विहिता द्विधा।

पूर्वापरायततया स्थितैः रजतकान्तिभिः ॥ ७३ ॥

स्वरूपतोऽमी भरतवैताढयस्य सहोदराः।

श्रायामतश्च विजयविष्कम्भसदृशा इमे ॥ ७४ ॥

समन्तेत्रस्थितेश्वेषां धनुर्वाहायसम्भवः।

मूलादृर्ध्व योजनानां दशानां समितिक्रमे ॥ ७५ ॥

एषु द्वे खेचरश्चेग्यो तयोर्विद्याभृतामिह ।

पुराणि पंचपंचाशत् प्रत्येकं पार्श्वयोद्वेयोः ॥ ७६ ॥ युग्मम् ॥

ततः पुनर्योजनानां दशानां समितिक्रमे ।

शक्तेशानाभियोग्यानां द्वे श्चेग्यौ पार्श्वयोद्वेयोः ॥ ७७ ॥

तत्राणि शीताया दक्षिणतटे वैताढ्याः विजयेषु ये ।

तत्राभियोग्यश्चेण्यो यास्ताः सौधर्मस्य विज्ञणः ॥ ७८ ॥

शीतायाश्चोत्तरतटे वैताढ्याः विजयेषु ये ।

तत्राभियोग्यश्चेण्यो यास्ताः ईशानसुरेशितुः ॥ ७९ ॥

એ સર્વ વિજયોને, પૃર્વપશ્ચિમ લાંબા પટેલા વૈતાઢ્યપર્વતાએ બે વિભાગમાં વ્હેંગી નાખ્યા છે. ૭૩.

એ વૈતાઢયાનું સ્વરૂપ ભરતક્ષત્રના વૈતાઢય સમાન છે. અને એમની લંબાઈ વળી વિ-જયાની પહેાળાઈ જેવડી છે. ૭૪.

સપાટ જમીનપર રહેલા હાેવાથી એમને શર કે બાહા વગેરે હાતાં નથી. ૭૫.

એમના મૂળ આગળથી દશ યોજન ઉંચે ચઢતાં બે વિદ્યાધરાની શ્રેણિએા આવે છે. પ્રત્યેક શ્રેણિમાં બેઉ પડેખે વિદ્યાધરાના પંચાવન પંચાવન નગરા છે. ૭૫–૭૬.

વળી ત્યાંથી યે દશ યાજન આગળ વધતાં, બેઉ બાજીએ સાથમે ન્દ્ર તથા ઇશાનેન્દ્રના અભિયાગી દેવા ( સેવકા ) ની બે શ્રેણિએા આવેલી છે. ૭૭.

એમાં પણ, શીતા નદીના દક્ષિણતટપરના વિજયોના વૈતાઢ્ય પર જે શ્રેણિઓ છે તે સાૈ-ધર્મેન્દ્રના અભિયાગી દેવાની છે; અને શીતાના ઉત્તરતટપરના વિજયોના વૈતાઢ્ય પર જે શ્રેણિઓ છે તે ઇશાનેન્દ્રના અભિયાગી દેવાની સમજવી. ૭૮–૭૯.

सर्वेऽप्यमी नवनवक्टालंकृतमोलयः।
मानं स्वरूपं कृटानामुक्तवैतात्त्र्यक्टवत्॥ ८०॥
पूर्वस्यां प्रथमं क्टं सिद्धायतनसंज्ञितम्।
ततः स्वस्वविजयार्धक्टं दक्षिण्शब्दयुक्॥ ८१॥
खग्डप्रपातक्टं स्थान्माणिभद्रं ततः परम्।
वैतात्त्रां पूर्णभद्रं च तिमस्रगुहिमत्यिष॥ ८२॥
ततः स्वस्वविजयार्धक्टमुत्तरशब्दयुक्।
वैतात्त्र्येष्वन्तिमं कूटं ज्ञेयं वैश्रमणाभिधम्॥ ८३॥
वैतात्र्येष्वन्तिमं कूटं ज्ञेयं वेश्रमणाभिधम्॥ ८३॥
वैतात्र्येषु हि सर्वेषु कूटं द्वितीयमष्टमम्।
स्याद्विणोत्तरस्वस्वविजयार्धाभिषं क्रमात्॥ ८४॥
यथा दिण्यकच्छार्धकूटं द्वितीयमष्टमम्।
भवेदुत्तरकच्छार्धं कच्छवैतात्त्र्यपर्वते॥ ८५॥
श्रर्थं द्वे द्वे विजयानां वैतात्त्र्यगिरिणा कृते।
यथा दिण्यकच्छार्धं तथा कच्छार्धमुत्तरम्॥ ८६॥
यथा दिण्यकच्छार्धं तथा कच्छार्धमुत्तरम्॥ ८६॥

આ સર્વ વૈતાઢયા નવ નવ શિખરાેથી વિરાજ રહ્યા છે. એમનું માન અને સ્વરૂપ પૃવી-કત ભરતના વૈતાઢયના શિખરાે પ્રમાણે છે. ૮૦.

પહેલું શિખર પૂર્વ દિશામાં 'સિદ્ધાયતન ' નામે છે; બીજું તે તે વિજયનું દક્ષિણાર્ધ-કૂટ, ત્રીજું ખંડપ્રપાત, ચાથું માણિભદ્ર, પાંચમું વૈતાહય, છકું પૂર્ણભદ્ર, સાતમું તમિસ્રગુહ, આઠમું તે તે વિજયનું ઉત્તરાર્ધ કૂટ અને નવમું વૈશ્વમણુ-એ પ્રમાણે છે. ૮૧–૮૩.

અહિં બીજા અને આઠમા⊸એમ જે બે શિખરના નામ કહ્યાં તેમાં જે જે વિજયના તે શિખર હાય તે તે વિજયના નામ એમાં ઉમેરવાં. એટલે એમ કે 'કચ્છ ' નામના વિજયના વૈતાઢયનું બીજાં શિખર ' દક્ષિણુકચ્છાધ'કૂટ ' અને એનું આઠમું શિખર ' ઉત્તરકચ્છાધ'કૂટ ' એ નામે હાય. ૮૪–૮૫.

વૈતાહ્યપર્વતથી થયેલા બબ્બે ભાગમાંથી એક અરધા ભાગમાં દક્ષિણુકચ્છાર્ધશિખર અને બીજા અરધા ભાગમાં ઉત્તરકચ્છાર્ધશિખર–એમ આવે છે. ૮૬.

34

श्चर्धस्य तस्यैकेकस्य सहस्राग्यष्ट दीर्घता ।
योजनानां द्विशत्येकसप्तत्याख्या तथा कला ॥ ८७ ॥
नीलवित्तविष्यच्माभृद्दिचाणोदिग्नितम्बयोः ।
शैलो वृष्मकृटः स्याद्विजयं विजयं प्रति ॥ ८८ ॥
तस्य चाद्रेरुभयतः कुग्रडमेकेकमस्ति तत् ।
सिन्धुकृग्रडं पश्चिमतो गंगाकुग्रडं च पूर्वतः ॥ ८९ ॥
ते च षष्टिं योजनानि विष्कम्भायामतो मते ।
किंचिदूननवत्याख्यं शतं च परिवेषतः ॥ ९० ॥
योजनानि दशोद्विद्धे विमलोदकपूरिते ।
द्वीपेनेकेकेन रम्ये स्वदेवीभवनस्पृशा ॥ ९१ ॥ युग्मम् ॥

एताभ्यामथ कुण्डाभ्यां सिन्धुगँगा च निम्नगे। दिख्योन तोरयोन निर्गते दक्षिणामुखे॥ ९२॥ श्रपान्तरालेऽनेकाभिर्नदीभिः पथि संश्रिते। वैताट्यसिवधे सप्तनदीसहस्रसेविते॥ ९३॥ तिमस्रायाः पश्चिमतः सिन्धुर्वैताट्यमूधरम्। गंगा खग्डप्रपातायाः प्राग्विभिद्य च निर्गते॥ ९४॥

એવા દરેક અરધીઆની લંખાઇ આઠહજાર ખરેા એકાતેર યોજન અને એક કળા છે. ૮૭.

હવે નીલવાન અને નિષધપર્વતની ઉત્તર અને દક્ષિણ એમ બેઉ ળાજીએ વિજયેવિજયે વૃષભકૂટ પર્વત પડેલાે છે. ૮૮.

તે પર્વતની બેઉ બાજીએ અકેક કુંડ છે: પશ્ચિમે સિન્ધુકુંડ, અને પૂર્વ ગંગાકુંડ. ૮૯.

બેઉ કુંડ સાઠસાઠ યાજન લાંખા પહેાળા છે. એમના ઘરાવા એકસા નેવું યાજનમાં કંઇક એાછા છે. અને એઓની ઉંડાઇ દશ યાજન છે. એએા નિર્મળ જળથી ભરેલા છે. વળી પ્રત્યે-કમાં અકેક દ્રીપ છે એમાં પાતપાતાની દેવીનું ભવન આવેલું છે. ૯૦–૯૧.

હવે એ બેઉ કુંડમાંથી, દક્ષિણુખાજીના તારણુમાંથી, ગંગા અને સિન્ધુ નદીઓ દક્ષિણ તરફ વહે છે. માર્ગમાં એમનામાં અનેક નદીઓ ભળે છે અને વૈતાહ્ય નજદીક પહાચતામાં તા એવી નદીઓની સંખ્યા સાતહજાર થાય છે. સિન્ધુ નદી તમિસા ગુફાથી પાર્શ્વમે, અને ગંગા

याम्यार्धेऽपि नदीसप्तसहस्रसंश्रिते इति । सरित्सहस्रकै: प्रत्येकं चतुर्दशभिरन्विते ॥ ९५ ॥ शीतानदीं प्रविशतः दिच्याभिमुखाध्वना । ततो भवन्ति षट्खंडाः सर्वेऽपि विजया इमे ॥ ९६ ॥ कुलकम् ॥

शीताया याम्यकूलेऽपि विजयेष्वेवमष्टसु ।
निषधस्योदग्नितम्वे एकैको वृषमाचलः ॥ ९७ ॥
तस्याप्युभयतः प्राग्वत् कुण्डे द्वे द्वे तथाविधे ।
प्रत्यग् रक्तवतीकुगडं रक्ताकुगडं च पूर्वतः ॥ ९८ ॥
एताभ्यामपि कुण्डाभ्यां निर्गते उत्तरामुखे ।
रक्तारक्तवती नद्यौ भित्तवा वैताट्यभूधरम् ॥ ९९ ॥
शीतानदीं प्रविशतः स्वरूपं पुनरेतयोः ।
पूर्वीवताभिः नदीभिः स्याक्तिःशेषमविशेषितम् ॥१००॥ युग्मम् ॥

शीतोदायाम्यकूलेऽपि विजयेष्वेवमष्टसु । निषधस्योदग्नितम्बे एकैको वृषभाचलः॥ १०१॥

નહી ખંડપ્રપાત ગુફાની પૂર્વે, વૈતાહ્યપર્વતને ભેદીને નીકળે છે. જેમ ઉત્તરાર્દ્ધમાં તેમ દક્ષિ-ણાર્દ્ધમાં પણ, બેઉ નદીઓમાં સાતસાત હજાર નદીઓ આવીને ભળે છે. એટલે દરેક ચાદચાદ હજાર નદીઓને લઇને દક્ષિણતરફને માર્ગે શીતાનદીમાં પ્રવેશ કરે છે. અને તેથી જ આ સર્વ વિજયાના છ છ ખંડ થાય છે. ૯૨–૯૬.

શીતા નદીના દક્ષિણતટપર પણ જે આઠ વિજયો છે તેમાં નિષધપર્વતની ઉત્તરતરફની આજુએ અકેકાે ' વૃષભોચળ ' ેંત છે. ૯૭.

એની પણ બેઉ બાજુએ પૂર્વની પેઠે બબ્બે કુંડ છે; પશ્ચિમ તરફ 'રક્તવતી કુંડ 'છે અને પૂર્વ તરફ 'રક્તા કુંડ 'છે. ૯૮.

એ બેઉ કું ડામાંથી પણ ઉત્તરસન્મુખ 'રક્તા 'અને 'રક્તવતી ' નામની નદીએ। નીકળેલી છે અને એએા વૈતાઢયપર્વતને ભેદીને 'શીતા 'નદીમાં ભળે છે. ૯૯.

એ એઉ નદીઓનું સર્વ સ્વરૂપ લેશ પણ તફાવત વિના પૂર્વોક્ત નદીઓ જેવું જ છે. ૧૦૦.

એવી જ રીતે 'શીતાેદા ' નકીને પણ દક્ષિણતટે જે આઠ વિજયા છે તેમાં આવેલા નિષધપર્વતની ઉત્તરમેખલાપર પણ એકેક વૃષભાચળ પર્વત છે. ૧૦૧. तस्याप्युभयतः कुग्छे प्राग्वद् द्वे द्वे मनोरमे । सिन्धुकुण्डं पश्चिमतो गंगाकुग्डं च पूर्वतः ॥ १०२ ॥ ताभ्यां गंगासिन्धुनचौ प्रव्यूढे उत्तराध्वना । प्राग्वद्विभिन्नवैताढ्ये शीतोदां विशतो नदीम् ॥ १०३ ॥

इत्थमेवोत्तरतटे ज्ञीतोदासरितः किल ।
नितम्बे दक्षिणे नीलवतोऽस्ति वृषभाचलः ॥ १०४ ॥
प्राग्वद् वृषभकृटस्य गिरेरस्यास्ति पूर्वतः ।
रक्ताकुण्डं रक्तवतीकुण्डं पश्चिमतस्ततः ॥ १०५ ॥
एताभ्यामि कुण्डाभ्यां निर्गत्य दिख्णामुखे ।
रक्तारक्तवती नद्यौ भित्त्वा वैताख्यभूधरम् ॥ १०६ ॥
शीतोदायां प्रविशतः याम्येन रुजुनाध्वना ।
गंगासिन्धुश्रवन्तीभ्यामिमाः सर्वात्मना समाः ॥१०७॥ युग्मम् ॥

तथाहुः चमाश्रमण्मिश्राः।

सीयाइउइन्नेसु सीत्र्योयाए य जम्मविजएसु । गंगासिन्धु नईत्र्यो इयरेसु य रत्तरत्तवई ॥ १०८॥

આ બાબતમાં શ્રીક્ષમાશ્રમણમિશ્ર કહે છે કે–શીતા નદીની ઉત્તરમાં અને શીતાદા નદીની દક્ષિણમાં (જે વિજયા છે તેમાં) ગંગા અને સિન્ધુ નદીઓ છે. અને એથી ઇતર, એટલે

એ પર્વતની પણ બેઉ બાજીએ પૂર્વપ્રમાણે બબ્બે સુંદર કુંડા છે; પાશ્વમ તરફ સિન્ધુ કુંડ છે અને પૂર્વતરફ ગંગાકુંડ છે. એમાંના સિન્ધુ કુંડમાંથી સિન્ધુ અને ગંગાકુંડમાંથી ગંગા નદી નીકળે છે. તેઓ ઉત્તર તરફ વહેતી પૂર્વની પેંઠે વૈતાઢયને લેદીને શીતા નદીને મળે છે. ૧૦૨–૧૦૩.

એજ પ્રમાણે શીતાદા નદીને ઉત્તર તટે, નીલવાન પર્વ ે દક્ષિણ મેખલાપર પણ વૃષ-ભાચળ પર્વત આવ્યો છે. ૧૦૪.

એ પર્વતની પૂર્વે, પૂર્વ પ્રમાણે, રકતાકુંડ નામે કુંડ છે, અને પશ્ચિમે 'રકતવતી 'કુંડ છે. આ બેઉ કુંડમાંથી પણ 'રકતા 'અને 'રકતવતી 'નામે નદીઓ નીકળી, દક્ષિણ તરફ વહી, વૈતાહ્યપર્વતને લેદી સીધી દક્ષિણતરફ શીતાદા નદીને મળે છે. આ બેઉ નદીઓનું સર્વસ્વરૂપ ગંગા અને સિન્ધુ નદીઓની જેવુંજ સમજવું. ૧૦૫–૧૦૭.

कुण्डान्येवं चतुःषष्टिः द्वात्रिंशत् वृषभाद्रयः ।
स्वरूपमेषां भरतवर्तिकुण्डर्षभाद्रिवत् ॥ १०९ ॥
चतुःषष्टेः तथैवासां नदीनां हृदनिर्गमात् ।
श्रारभ्य शीताशीतोदावाहिनीसंगमाविध ॥ ११० ॥
सर्वं स्वरूपं भरतगंगासिन्धुसरित्समम् ।
प्रत्येकं परिवारोऽपि तावान् ज्ञेयो विशारदैः ॥ १११ ॥ युग्मम् ॥
गंगारक्तान्यतरस्याः प्रवेशे मागधाभिधम् ।
शीताशीतोदयोरन्यतरस्यां तीर्थमाहितम् ॥ ११२ ॥
एवं सिन्धुरक्तवत्योर्थोगे प्रभासनामकम् ।
तयोर्द्रयोरन्तराले वरदामं भवेदिह ॥ ११३ ॥
एवं तीर्थत्रयं ज्ञेयं विजयं विजयं प्रति ।
स्वरूपमेषां भरततीर्थवत् परिभाव्यताम् ॥ ११४ ॥
उत्तराहेषु शीताया कच्छादिविजयेष्विमाः ।
राजधान्यो दक्षिणार्धमध्यखण्डेषु कीर्तिताः ॥ ११५ ॥

શીતાની દક્ષિણુમાં અને શીતાદાની ઉત્તરમાં જે વિજયા છે તેમાં 'રકતા ' અને 'રકતવતી ' નદીઓ છે. ૧૦૮.

એવીરીતે ( મહાવિદેહક્ષેત્રમાં ) કુંડા ચાસડ અને વૃષભાચળ પર્વતા અત્રીશ શ્રયા —એએાનું સર્વ સ્વરૂપ ભરતક્ષેત્રના કુંડ અને વૃષભાચળ સમાન છે. ૧૦૯.

વળી, છેક દ્રહમાંથી નીકળવાથી આરંભીને શીતાશીતાેદાના સંગમ સુધીનું ચાસઠે નદી-એાનું સ્વરૂપ પણ એજ પ્રમાણે ભરતક્ષેત્રની ગંગાસિન્ધુ નદીએાના જેવું છે. તેમનાે તેમનાે પરીવાર પણ તેટલાજ જાણવાે. ૧૨૦–૧૧૧.

ગંગાનદી કે રક્તાનદી જે સ્થળે શીતા કે શીતોદા નદીને મળે છે તે સ્થળ 'માગધ ' તીર્થ કહેવાય છે. એવી જ રીતે સિન્ધુ અને રક્તવતીના સંગમપર 'પ્રભાસ ' નામનું તીર્થ છે. અને એ બેઉ તીર્થીની વચમાં 'વરદામ ' નામનું તીર્થ છે. ૧૧૨–૧૧૩.

ું એ પ્રમાણે પ્રત્યેક વિજયે ત્રણ ત્રણ તીર્થ છે. એમનું સ્વરૂપ સર્વથા ભરતક્ષેત્રના તે તે તીર્થો જેવું છે. ૧૧૪.

શીતા નદીની ઉત્તરદિશાએ દક્ષિણાર્ધના મુધ્યખ ડામાં કચ્છ વગેરે આઠ વિજયોની નીચે

त्रेमा त्रेमपुरी वैवारिष्टा रिष्टवती पुरी ।
खड्गी मंजूषोषिश्च पुरी च पुग्रडरिकिग्गी ॥ ११६ ॥
शीताया दाक्षिणात्येषु वत्सादिविजयेष्विमाः ।
राजधान्य उत्तरार्द्धे मध्यखण्डेषु विग्तिताः ॥ ११७ ॥
सुतीमा कुण्डला वैवापराजिता प्रमंकरा ।
श्चंकावती पत्तमवती शुभाथ रत्नसंचया ॥ ११८ ॥
शीतोदाया याम्यतटे पत्तमादिविजयेष्विमाः ।
उत्तरार्द्धमध्यखग्डे राजधान्यो निरूपिताः ॥ ११९ ॥
श्वश्रपुरी सिंहपुरी महास्या विजयाभिधा ।
श्वपराजितापराख्या शोका च वीतशोकिका ॥ १२० ॥
शीतोदाया उदीच्येषु वप्रादिविजयेष्विमाः ।
याम्यार्द्धे मध्यखग्डेषु राजधान्यो जिनैः स्मृताः ॥ १२१ ॥
विजया वैजयन्ती च जयन्ती चापराजिता ।
चक्रपुरी खड्पुर्यवन्ध्यायोध्येति नामतः ॥ १२२ ॥

પ્રમાણે આઠ રાજધાની છે:—(૧) ક્ષેમા, (૨) ક્ષેમપુરી, (૩) અરિષ્ટા, (૪) રિષ્ટવતી, (૫) ખડ્ગી, (૬) મંજાૂષા, (૭) ઐષષ્ધી અને (૮) પુંડરીકિણી. ૧૧૫–૧**૧**૬.

વળી શીતા નદીની દક્ષિણે ઉત્તરાર્ધ મ<sup>દ્</sup>યખંડામાં વત્સ વગેરે આઠ વિજયોની નીચે પ્રમાણે આઠ રાજધાની છે:—(૧) સુસીમા, (૨) કુંડલા, (૩) અપરાજિતા, (૪) પ્રભંકરા, (૫) અંકાવતી, (૨) પક્ષ્મવતી, (૭) શુભા અને (૮) રત્નસંચયા. ૧૧૭–૧૧૮.

એજ પ્રમાણે, શીતાદા નદીના દક્ષિણ તટપર ઉત્તરાર્ધ મધ્યખંડમાં પક્ષ્મ વગેરે આઠ વિજયાની નીચે પ્રમાણે આઠ રાજધાની છે:—(૧) અશ્વપુરી, (૨) સિંહપુરી, (૩) મહા, (૪) વિજયા, (૫) અપરાજિતા, (૬) અપરા, (૭) શાકા અને (૮) વીતશાકા. ૧૧૯–૧૨૦.

એજ પ્રમાણે શીતોદાના ઉત્તર તટ પર પણ દક્ષિણાર્ધ મધ્યખંડમાં વપ્ર વગેરે આઠ વિજયાની નીચે પ્રમાણે આઠ રાજધાની છે:—(૧) ત્રિજ્યા, (૨) વૈજ્યન્તી, (૩) જયન્તી, (૪) અપરાજિતા, (૫) ચક્રપુરી (૬) ખડ્ગપુરી, (૭) અવન્ધ્યા અને (૮) અયાધ્યા. ૧૨૧–૧૨૨.

विजयेष्वेषु मनुजाः पंचचापशतोन्नताः ।
जघन्योत्कर्षतः पूर्वकोटीचुल्लभवायुषः ॥ १२३ ॥
नानासंहनना नानासंस्थाना विविधाशयाः ।
मृत्वा नानागितं यान्ति स्वस्वकर्मानुसारतः ॥ १२४ ॥ युग्मम् ॥
कालः सदात्र दुःषमासुषमारकसन्निभः ।
साम्प्रतीनभरतवत् गर्भापत्यावनादिकम् ॥ १२५ ॥
ग्राहारस्यान्तरे माने चानेयत्यं तथैव हि ।
ततश्चतुःशतगुणं मानं च स्यात् यहादिषु ॥ १२६ ॥
चित्राद्यान् देवशैलांस्तान् वच्चस्कारगिरीन् विदुः ।
चतुरः चतुरः शीताशींतोदयोः तटद्वये ॥ १२७ ॥
चित्रश्च ब्रह्मकूटश्च नलिनीकूट इत्यपि ।
एकशैलश्चेति शीतोत्तरकूले धराधराः ॥ १२८ ॥
त्रिकूटश्च वेश्रमणोऽञ्जनो मातंञ्जनोऽपि च ।
शीताया दिज्ञण्तटे वच्चस्काराचला इमे ॥ १२९ ॥

આ સર્વ વિજયોમાં જે મનુષ્યાે વસે છે તે ઉંચાઇમાં પાંચસાે ધનુષ્ય છે અને એમનું આયુષ્ય એકસરખું ક્રોડ પૂર્વ બ્રુલક ભવતું છે. એ મનુષ્યાેના સંઘયણ અને સંડાણ એક જ જાતિના ન હાેતાં વિવિધ પ્રકારનાં છે અને એમના આશયાે પણ વિવિધ છે. મૃત્યુ ખાદ એએા પાેતપાેતાના કર્મીને અનુસારે વિવિધ જન્મ ધારણ કરે છે. ૧૨૩–૧૨૪.

ત્યાં સદા દુષમસુષમા કાળ વર્તે છે. વળી ત્યાં ગર્ભધારણ, અપત્યપાલન વગેરે અર્વાચીન ભરતશ્નેત્રની પેઠે છે. વળી એએો કેટલે કેટલે અન્તરે આહાર લે છે તથા કેટલા પ્રમાણમાં:લે છે એ વાતના કંઇ નિયમ નથી. એમના ઘર વગેરેનું પ્રમાણ ભરતક્ષેત્રના ઘર વગેરે કરતાં ચારસાગણું છે. ૧૨૫–૧૨૬.

શીતા અને શીતાેદાના બેઉ તટપર ચારચાર દેવગિરિ તથા ચાર ચાર વક્ષસ્કાર પવ<sup>°</sup>તાે આવેલા છે. ૧૨૭.

એ આ પ્રમાણે:---

ચિત્રકૃટ, **પ્રહ્મ**કૂટ, નલિનીકૂટ અને એક્શૈલ એ ચાર દેવગિરિ શીતા નદીના ઉત્તર તટપર આવેલા છે; અને એના દક્ષિણ તટપર ત્રિકૃટ, વૈશ્રમણ, અંજન અને માતંજન નામના ચાર વક્ષસ્કાર પર્વતો આવી રહ્યા છે. ૧૨૮–૧૨૯. अंकापाती पत्तमपाती श्राशीविषः सुखावहः। शीतोदाया याम्यतटे वच्चस्काराद्रयः स्मृताः॥ १३०॥ चन्द्रः सूर्यश्च नागश्च देवश्चेति महीधराः। शीतोदाया उदक्कृले सर्व एवं च षोडश॥ १३१॥

एकतोऽमी नीलवता सज्यन्ते निषधेन वा।
द्वितीयान्तेन शीतोदां शीतां वा संस्पृशन्ति च ॥ १३२ ॥
योजनानां पंचशतान्येते विष्कम्भतो मता।
सर्वत्र सर्वे सहशाः सर्वरत्नमया श्रिप ॥ १३३ ॥
नीलविश्वष्यस्माभृत्समीपेऽमी समुन्नताः।
चतुःशतीं योजनानां शतमेकं भुवोऽन्तरे ॥ १३४ ॥
ततश्च मात्रया वर्द्धमानाः सर्वे यथाक्रमम्।
शीताशीतोदयोः पार्श्वे जाताः पंचशतोन्नताः॥ १३५ ॥
पंचिवंशं योजनानां शतं तत्र भुवोऽन्तरे।
तुरंगस्कन्धसंस्थानसंस्थिता इति विणिताः॥ १३६ ॥

અંકાપાતી, પક્ષ્મપાતી, આશીવિષ અને સુખાવહ એ નામના ચાર વક્ષસ્કાર પર્વતો શીતાદા નદીના દક્ષિણ તટપર આવ્યા છે; જ્યારે એના ઉત્તર તટપર ચંદ્ર, સૂર્ય, નાગ અને અને દેવ–એવા નામના ચાર દેવગિરિ આવેલા છે. ૧૩૦–૧૩૧.

એ પ્રમાણે કુલ થઇને સાળ થયા.

એ પર્વતો એક તરફ નીલવાન અથવા નિષધ પર્વતને અડીને રહેલા છે, જ્યારે બીજી બાજુએ શીતાદા અથવા શીતા નદીની અડાઅડ રહેલા છે. ૧૩૨.

આ પર્વતોના વિષ્કંભ અર્થાત્ પંહાળાઇ પાંચસાે યાજન છે. એએા વળી સવેત્ર સમાન અને સર્વરત્નમય છે. નીલવાન અને નિષધ પર્વતાેની સમીપમાં એએાની ઉંચાઇ ચારસાે યાજન છે. વળી ત્યાં એએા પૃથ્વીની અંદર એકસાે યાજન ઉંડા ગયેલા છે. ૧૩૩–૧૩૪.

પછી ધીમેધીમે માત્રામાત્રા વધતા વધતા એએા શીતા અતે શીતાેદાની પાસે પહેંા-ચતા સુધીમાં પાંચસાે યાજનની ઉંચાઇએ પહેાચ્યા છે. અહિં એએા પૃશ્વીની અંદર સવાસાે યાજન ઉંડા ( ખુંચેલા ) છે. એએાનાે આકાર વળી ઘાડાના સ્કંધ જેવાે કહેવાય છે. ૧૩૫–૧૩૬. स्वस्वाह्वानसमाह्वानैकेकवृन्दारकाश्चिताः ।
यथा चित्रगिरौ चित्रः स्वाम्येवमपरेष्वपि ॥ १३७ ॥
त्रथ चत्वारि चत्वारि कूटान्येषु किलाद्विषु ।
भवन्त्येवं चतुःषष्टिरेतानि सर्वसंख्यया ॥ १३८ ॥
आयं विवक्षितं गिरिप्राग्वर्तिविजयाख्यया ।
नीलवित्रषध्याव्याः समीपेऽन्यतरस्य तत् ॥ १३९ ॥
यः पश्चिमायां विजयो द्वैतीयीकं तदाख्यया ।
तृतीयं निजनाम्नैव सिद्धायतनमन्तिमम् ॥ १४० ॥
वियच्चम्बिचलत्केतुसिद्धायतनबन्धुरम् ।
श्वीताशीतोदयोरन्यतरस्याः सविधे च तत् ॥ १४१ ॥
कच्छसुकच्छयोर्मध्यस्थिते चित्रगिरौ यथा ।
त्राद्यं सुकच्छकूटं स्यात् कच्छकूटं द्वितीयकम् ॥ १४२ ॥
तृतीयं चित्रकूटं स्यात् सिद्धायतनमन्तिमम् ।
शीताशीतोदयोरेवमुदयोधिस भाव्यताम् ॥ १४३ ॥

એમનામાંના દરેક વળી પાતાના સરખા નામવાળા દેવથી અધિષ્ઠિત છે. દેષ્ટાન્ત તરીકે; ચિત્ર નામના પર્વતપર ચિત્ર નામના દેવ અધિષ્ઠાયક છે. બીજા પર્વતાના સંબંધમાં પણ એમજ સમજલું. ૧૩૭.

આ સાળે પર્વતાને વળી ચારચાર શિખરા છે અને એ પ્રમાણે સર્વ મળીને ચાસક શિખરા છે. ૧૩૮.

પહેલું, ગિરિની પૂર્વમાં આવેલા વિજયના નામનું, જે નીલવાન અને નિષધ—એ બેમાંથી એક પર્વતની સમીપે રહેલું છે; બીજીં, ગિરિની પશ્ચિમે આવેલા વિજયના નામનું, ત્રીજીં ગિરિના જ નામનું અને ચાેશું 'સિદ્ધાયતન' નામનું છે. આ છેલ્લું ગગનતળને સ્પર્શ કરી રહેલી ધ્વજાવાળા સિદ્ધમંદિરને લીધે અત્યન્ત મનાહર હાેઈ શીતા અને શીતાદામાંથી એકની સમીપમાં આવેલું છે. ૧૩૯–૧૪૧

જેમકે; કચ્છ અને સુકચ્છ વિજયાની વચ્ચે રહેલા ચિત્રગિરિ નું પહેલું શિખર 'સુકચ્છ ' છે; બીજું ' કચ્છ ' છે. વળી ત્રીજું ' ચિત્રકૃટ ' છે અને ચાેથું ' સિદ્ધાયતન ' છે. ાં त्रिकूटे च गिरौ वत्सकूटं निषधसन्निधौ । द्वितीयं च सुवत्साख्यं ततस्त्रिकूटसंज्ञितम् ॥ १४४ ॥ तुर्यं च सिद्धायतनं सर्वेष्वप्येवमद्रिषु । शीताशीतोदयोर्याम्यतटस्थेषु विभाव्यताम् ॥ १४५ ॥ युग्मम् ॥ एवं चतुर्णां चतुर्णां सिद्धायतनशालिनाम् ।

कूटानां श्रेणयः शीताशीतोदोभयकूलयोः ॥ १४६ ॥ पिधानमास्त्रिनां दिव्यकलशानामित्रालयः ।

भान्त्यईदिभिषेकाय न्यस्तानामम्बुपूर्त्तये ॥ १४७ ॥ युग्मम् ॥

सिद्धायतनवर्जानि स्वस्वतुल्याख्यनाकिना । तान्याश्रितानि विजयदेववत्ते महर्द्धिकाः ॥ १४८ ॥ शीताशीतोदयोर्याम्योत्तरयोर्ये सुधाभुजः । कमात्तेषां राजधान्यो मेरुतो दक्षिणोत्तराः ॥ १४९ ॥

गाहावती हृदावती तृतीया वेगवत्यपि । शीताया उत्तरतटे स्युस्तिस्रोऽन्तरनिम्नगाः ॥ १५० ॥

શીતા અને શીતાહાને ઉત્તરતટે ( આવેલા સર્વ પર્વતાની બાબતમા ) એ પ્રમાણે સમ-જતું. ૧૪૨–૧૪૩.

વળી 'ત્રિકૂટ' પર્વતના ચાર શિખરા આ પ્રમાણું:—પહેલું 'નિષધ'ની પાસેનું 'વત્સ', બીજું 'સુવત્સ', ત્રીજું 'ત્રિકૂટ' અને ચાેશું તો 'સિદ્ધાયતન ' છે જ. એ પ્રમાણે શીતા અને શીતાેદાના દક્ષિણ તટપર આવેલા સર્વ પર્વતાેની આળતમાં સમજી લેવું. ૧૪૩–૧૪૫.

એવી રીતે સિદ્ધાયતનાથી મનાહર એવા ચચ્ચાર શિખરાની પંકિતએા શીતા અને શીતાહાના બન્ને તટ પર આવી રહી છે. આ શિખરા જાણે જિનભગવાનના અભિષેકને અર્થે જળ ભરવાને રાખેલા દિવ્ય કળશાે હાેયની એવા વિરાજી રહ્યા છે. ૧૪૬–૧૪૭.

ચાસઠમાંથી સાળ ' સિદ્ધાયતન ' નામના શિખરા બાદ કરતાં શેષ રહેલા અડતાળીશે શિખરા પાતપાતાના નામ સરખા નામવાળા દેવાથી અધિષ્ઠિત છે. એ દેવા વિજયદેવની જેવા મહર્દ્ધિક એટલે મહા ઋદ્ધિવાળા છે. શીતા અને શીતાદાની દક્ષિણે અને ઉત્તરે રહેલા આ દેવાની રાજધાનીઓ અનુક્રમે મેરૂની દક્ષિણે અને ઉત્તરે આવેલી છે. ૧૪૮–૧૪૯.

હુવે અહિં આર અન્તર નદીએા આવેલી છે તે વિષે. શીતા નદીને ઉત્તર તટે ત્રણુ–તે આ પ્રમાણે–ગાહાવતી, હુદાવતી અને ત્રીજી વેગવતી. ૧૫૦.

शीतायाम्यतटे तप्ता मत्तोन्मत्तेति निश्चिताः । श्लीरोदा शीतस्रोताः चान्तर्वाहिनीति नामतः ॥ १५१ ॥ शीतोदाया याम्यतटे तस्या उत्तरतः पुनः । ऊर्मिगम्भीरफेनेभ्यो मास्निन्योऽन्तरनिम्नगाः॥ १५२॥ युग्मम् ॥

द्वादशानामप्यमूषामेकैकं कुण्डमीरितम् ।
स्वतुल्याख्यं नीलवतः समीपे निषधस्य वा ॥ १५३ ॥
कुण्डं पुनस्तदेकैकं विष्कम्भायामतो मतम् ।
सपादं योजनशतमुद्धिद्धं दशयोजनीम् ॥ १५४ ॥
परिक्षेपेण साशीति योजनानां शतत्रयम् ।
मध्ये च द्वीप एकैको नदीकुण्डसमाभिधः ॥ १५५ ॥
यथा गाहावतीनद्याः कुण्डं गाहावतीति च ।
तत्र गाहावतीद्वीपो भवत्येवं परेऽप्यमी ॥ १५६ ॥
योजनानि षोडशामी विष्कम्भायाममानतः ।
सातिरेकाणि पंचाशत् प्रज्ञसाः परिवेषतः ॥ १५७ ॥

<sup>&#</sup>x27; શીતા ' ને દક્ષિણતટે ત્રણ–તે આ પ્રમાણે:–તપ્તા, મત્તા અને ત્રીજી ઉન્મત્તા.

<sup>&#</sup>x27; શીતાેદા ' ને દક્ષિણ તટે ત્રણ–તે આ પ્રમાણે:—ક્ષીતાેદા, શીતસ્રોતા અને ત્રીછ અન્તરવાહિની.

<sup>&#</sup>x27;શીતાદા'ને ઉત્તર તટે ત્રણ—તે આ પ્રમાણે:—ઉર્મિમાલિની, ગંભીરમાલિની અને ત્રીજી ફેનમાલિની. ૧૫૧–૧૫૨.

આ બારે નદીઓને પાતપાતાના નામના અકેક કુંડ છે અને એ નીલવાન અથવા નિષધ પર્વતની સમીપે છે. ૧૫૩.

એ પ્રત્યેક કુંડની લંબાઇ પહેાળાઇ સવાસાે યાજનની છે, ઉંડાઇ દસ યાજનની છે, અને ઘેરાવા ત્રણસાે એંશી યાજનનાે છે. ૧૫૪–૧૫૫.

પ્રત્યેક કુંડની મધ્યમાં નદી તથા કુંડના નામાભિધાનવાળા અકેક દ્વીપ આવેલાે છે. જેમકે ગાહાવતી નામની નદીનાે ગાહાવતી નામનાે કુંડછે; અને એમાં દ્વીપ છે એનું નામ પણ ગાહાવતી છે. એવી રીતે સર્વત્ર સમજ લેવું. ૧૫૫–૧૫૬.

<sup>(</sup>એમ ખાર દ્રીપા થયા). તે સાળ યાજન લાંઆપહાળા છે, અને એમના

किंच सर्वेऽप्यमी द्वीपा द्वौ कोशावुच्छ्रिता जलात्।
पद्मवेदिकया सर्वे वनेन च विराजिताः॥ १५८॥
मध्ये च तेषां द्वीपानामेकैकं भवनं भवेत्।
नदीनामसहग्नाम्न्या देव्या योग्यमनुत्तरम्॥ १५९॥
श्रिकोशव्यासमेककोशायतं मनोहरम्।
देशोनकोशतुंगं स्वदेवीशय्याविभूषितम्॥ १६०॥ युग्मम्॥

एताश्च गाहावत्याचा निम्नगा निखिला श्रिप । पंचित्रं योजनानां शतं विष्कम्भतो मताः ॥ १६१ ॥ सार्द्धे द्वे योजने निम्ना श्रारभ्य हृदनिर्गमात् । शीताशीतोदाप्रवेशपर्यन्तं सर्वतः समाः ॥ १६२ ॥ युग्मम् ॥

यतु श्रीमलयगिरयः चेत्रसमासवृत्ती जम्बूद्वीपाधिकारे एताश्च गाहावतीप्रमुखा नद्यः सर्वा श्रिप सर्वत्र कुण्डाद्विनिर्गमे शीताशीतोदयोः प्रवेशे च तुल्यप्रमाणविष्कम्भोद्वेधा इति स्वयमुक्त्वा तस्मिन्नेत्र प्रन्थे धातकीखगडपुष्कराधीधिकारयोस्तत्रत्यनदीनां द्विगुण्विस्तारातिदेशं व्या-

ધૈરાવા પચાસ યાજનથી કંઇક અધિક છે. વળી એએા સર્વે જળથી બે કાેસ ઉંચા છે. ૧૫૭–૧૫૮.

વળી એ સર્વેમાં પદ્મવેદીએ અને ખગીચા શાભી રહ્યા છે.

<sup>ું</sup> પ્રત્યેક દ્રીપના મધ્ય ભાગમાં અકેક અનુપમ ભવન છે અને તે નદીના નામ સરખા નામવાળી ત્યાં રહેનારી દેવીને લાયકનું છે. ૧૫૯.

પ્રત્યેક ભવનમાં વળી અર્દ્ધ કેાસ પહેાળી, એક કેાસ લાંબી અને લગભગ એટલી જ ઉંચી, દેવીની મનહર શય્યા છે. ૧૬૦.

ગાહાવતી વગેરે આ સર્વે નદીએ એક્સો પચવીશ યાજન પહેલી છે. અને ધરા-માંથી નીકળીને છેક શીતાશીતાદામાં ભળતાં સુધી એમની ઉંડાઇ સર્વત્ર સરખી અહી યાજ-નની છે. ૧૬૧–૧૬૨.

શ્રીમલયગિરિમહારાજે ક્ષેત્રસમાસની ટીકામાં જ'્યુદીપના અધિકારમાં કહ્યું છે કે–"આ ગાહાવતી વગેરે નદીઓની, કુંડમાંથી નીકળતી વખતે તથા શીતા કે શીતાદામાં ભળતી વખતે સર્વત્ર સરખી પહાળાઇ અને સરખી ઉંડાઇ છે. " આમ કહ્યા પછી પાછું એજ ગ્રંથમાં

ख्यानयन्तः प्रोचुः यथा जम्बूद्वीपं रोहितांशारोहितासुवर्णकूलारुप्यकूलानां गाहावत्यादीनां च द्वादशानामन्तरनदीनां सर्वाग्रेण षोडशानां नदीनां प्रवाहे विष्कम्भो द्वादशयोजनानि सार्द्वीन उद्देधः क्रोशमेकं समुद्रप्रवेशे गाहावत्यादीनां च महानदीप्रवेशे विष्कम्भो योजनानि १२५ उद्देधो योजने २ क्रोश २। तदिभप्रायं न विद्यः। किंच श्रासां सर्वत्र समविष्कम्भकत्वे श्रागमवत् युक्तिः श्रिप श्रनुकूला। तथाहि। श्रासां विष्कम्भवेषम्ये उभयपार्श्ववितनोः विजययोरिप विष्कम्भवेषम्यं स्यात्। इष्यते च समविष्कम्भकत्विमिति॥

जगतीसिन्नधों शीतशीतोदयोस्तटद्वये । स्यादेकेकं वनमुखमेवं चस्वारि तान्यपि ॥ १६३ ॥ श्राद्यं वनमुखं शीतानीलवद्भूधरान्तरे । द्वितीयं च वनमुखं शीतां निषधमन्तरा ॥ १६४ ॥ तृतीयं च वनमुखं शीतोदानिषधान्तरे । शीतोदानीलवन्मध्ये चतुर्थं परिकीर्त्तितम् ॥ १६५ ॥

ધાતકીખંડ તથા પુષ્કરાર્દ્ધના અધિકારમાં ત્યાંની નદીઓના અમણા વિસ્તારની વાત કરતાં વળી એમ કહે છે કે:—" જંબૂદ્ધીપમાં રોહિતાંશા, રોહિતા, સુવર્ણ કૃલા અને ર્પ્યકૂલા એમ ચાર નદીઓ, તથા ગાહાવતી વગેરે ખાર અન્તરનદીઓ—એમ કુલ થઇને સોળ નદીઓના પ્રવાહની પહેાળાઇ સાહાળાર ધાજન છે અને ઉંડાઇ એક કાસ છે; પણ પછી, પહેલી ચારની સમુદ્રપ્રવેશસમયે અને પછીની ખારની મહાનદીમાં ભળતી વખતે પહેાળાઇ સવાસો ધાજન થાય છે અને ઉંડાઈ એ ધાજન ને એ કાસ થાય છે. " આમ એમના પરસ્પર વિરાધી અભિપ્રાય છે તે કંઇ સમજમાં આવતો નથી. આ નદીઓની પહેાળાઇ તો સર્વત્ર સમાન હાય એજ યુકિત અનુકૃળ છે; કેમકે જો એને ઓછીવત્તી ગણીએ તો એમની એઉ ખાજીએ રહેલા વિજયોની પહેાળાઇ પણ એાઇી વત્તી થાય. એ અયુકત થાય કેમકે એ વિજયોની પહેાળાઇ તો સર્વત્ર સમાન જ હોવી જોઇએ.

હુવે 'જગતી' ની ભીંત–કાેટ–ની પાસે શીતા અને શીતાેદાના બેઉ તટપર અકેક વનમુખ છે. એમ કુલ ચાર છે. ૧૬૩.

તે આ પ્રમાણે:—

પહેલું, શીતા અને નીલવાન પર્વતની વચ્ચે; બીજાં શીતા અને નિષધપર્વતની વચ્ચે;

याम्योत्तरायतानां प्राक्ष्यत्यग्विष्कम्भशालिनाम्।
एषां विजयवद्दैर्ध्यं सर्वेषामिष भाव्यताम् ॥ १६६ ॥
एका कलेषां विष्कम्भो नीलविश्लषधान्तिके ।
ततो जगत्या वक्रत्वाद्वर्धते जगतीदिशि ॥ १६७ ॥
त्रिसहस्त्री योजनानामष्टसप्ततिवर्जिता ।
शीताशीतोदयोः पार्श्वे वर्द्धमानः क्रमादभूत् ॥१६८॥ युग्मम् ॥

श्रत्रायमाम्नायः ।

षोडशानां विजयानां वक्षस्काराष्टकस्य च ।

षण्णामन्तर्निम्नगानां कुरूणां गजदन्तयोः ॥ १६९ ॥

नीलविज्ञषघज्याभ्यां विष्कम्भे शोधिते स्थितम् ।

कलाद्वयं तत्सेकैका विष्कम्भो वनयोईयोः ॥ १७० ॥ युग्मम् ॥
दैघ्येंऽतीते योजनादौ यावति व्यास इष्यते ।

निहन्यते तद् द्वाविंशैरेकोनित्रंशता शतैः ॥ १७१ ॥

पुनरेकोनिवंशत्याहत्य लक्षेस्तिभिभेजेत् ।

सहस्रपंचदशकसार्धद्विशतसंयुतैः ॥ १७२ ॥

ત્રીજું શીતાેદા અને નિષધ પવેતની વચ્ચે; તથા ચાેશું શીતાેદા અને નીલવાન પર્વતની વચ્ચે. ૧૬૪–૧૬૫.

અમુક 'લંબાઇ' વ્યતીત થયે ત્યાં આગળની 'પહાળાઇ' જાણવી હોય તો તે ' લંબાઇ'ને

આ સર્જ વનમુખા ઉત્તર દક્ષિણ લાંબા છે તથા પૂર્વ પશ્ચિમ પહેાળા છે. એમની લંબાઇ તો વિજયાની લંબાઈ જેટલી છે. એમની પહાળાઇ, નીલવાન અને નિષધ પર્વતની પાસે એક 'કળા' જેટલી છે; પણ પછી 'જગતી'ના વકત્વને લીધે જગતીની દિશામાં વધવા માંડે છે તે ક્રમે ક્રમે વધતી વધતી શીતા અને શીતાેદાની પાસે પહાંચતામાં તાે તે પહાળાઇ છે હજાર નવસાે બાવીશ યાજન થાય છે. ૧૬૬–૧૬૮.

અહિં આ પ્રમાણે આમ્નાય છે:—

સાળવિજયા, આઠ વક્ષસ્કારપર્વતા, છ અન્તરનદી, અને કુરૂના બે ગજદંત—એ બધાંની સમગ્ર પહેાળાઈને નીલવાન અને નિષધપર્વતની 'જયા' અથવા 'જીવા' માંથી ખાદ કરતાં શેષ બે 'કળા' રહે છે. એટલે તેમાંથી અકેકી કળા જેટલી બન્ને વનની પહેાળાઇ સમજવી. ૧૬૯–૧૭૦.

लब्धं व्यासो योजनादिः स्यादत्राभीप्सितास्पदे ।
भाज्यभाजकयोरत्रोपपत्तिर्लिख्यते स्फुटा ॥ १७३ ॥
परमव्यासरूपोऽत्र सर्वत्र गुण्को ध्रुवः ।
तेन हर्त्वैकोनविंशत्याहतिस्तु कलाकृते ॥ १७४ ॥
प्रायाम एव परमो भाजकोऽत्र ध्रुवो भवेत् ।
उपरिस्थकलायुग्मप्रचेपाय कलीकृतः ॥ १७५ ॥
प्रथोत्तरकुरूणां यो पर्वतौ सीमकारिणो ।
गन्धमादनसन्माल्यवन्तौ तो वर्ण्याम्यहम् ॥ १७६ ॥
तत्रोत्तरकुरूणां यः पश्चिमायां व्यवस्थितः ।

तत्रोत्तरकुरूणां यः पश्चिमायां व्यवस्थितः । वायव्यां मेरुतः सोऽयं प्रज्ञतो गन्धमादनः ॥ १७७ ॥ गन्धः कोष्टपुटादिभ्यो रम्यो यदिह पर्वते । तथा क्षेत्रस्वभावेन ततोऽयं गन्धमादनः ॥ १७८ ॥ गन्धमादननामा च देवः पल्योपमस्थितिः । स्वाम्यस्येति तथा ख्यातोऽपरं च शाश्वताभिधः ॥ १७९ ॥

બે હજાર નવસા બાવીશ—એટલાએ ગુણવા; વળી કરી એાગણીશે ગુણવા. જે આવે એને, ત્રણ લાખ પંદર હજાર બસા પચાસ—આ રકમે ભાગવા. પરિણામ જે આવે તે ઇચ્છિત સ્થળની 'પહેાળાઈ' આવી સમજવી. ૧૭૧–૧૭૩.

અહિં ભાજય અને ભાજકની રકમાેની ઉત્પત્તિ વિષે સ્કુટપણે કહેવું જોઇએ: ઉત્કૃષ્ટી પહેાળાઇ–એજ સર્વત્ર ધ્રુવ ગુણુક હાેય છે તે વડે ગુણુવા. પછી 'કળા' કાઢવામાટે એાગણીશે ગુણુવા. વળી અહિં ઉત્કૃષ્ટી લંખાઇજ ધ્રુવ ભાજક હાેય છે. 'કળા' એટલા માટે કાઢવી કે એમાં ઉપલી એ કળા ઉમેરવી છે માટે. ૧૭૩–૧૭૫.

હવે ઉત્તરકુરૂઢ્ગેત્રની સીમા બાંધનારા ગન્ધમાદન અને સન્માલ્યવાન નામના બે પર્વત કહી ગયા છીએ એનું વર્જુન કરવામાં આવે છે. ૧૭૬.

ઉત્તરકુરૂની પશ્ચિમે અને મેરૂપર્વતથી વાયવ્યકેાણમાં રહેલા પર્વત–તે ગન્ધમાદન પર્વત, ૧૭૭.

આ પર્વ તપર, કાેઇ એવા ક્ષેત્રસ્વભાવને લઇને કાેષ્ટપુટ જેવા સુગન્ધિ દ્રવ્યથી પણ વિશેષ સુગન્ધ છે. માટે એ ગન્ધમાદન કહેવાય છે. અથવા પલ્યાપમના આસુષ્યવાળા કાેઈ ગન્ધમાદન पीतरत्नमयश्चेष मतान्तरे हिरगमयः। शोभितः सप्तभिः कूटैर्नानारत्नोपशोभितैः॥ १८०॥

जम्बूद्वीपप्रज्ञितिसुत्रे तु श्रयं सव्वरयणमये इति सर्वात्मना रत्नमय उक्तः । जम्बूद्वीपसमासे तु कनकमय उक्तः । बृहत्त्रेत्रसमासे तु गिरि-गंधमायणो पीयश्रो श्र पीतकः पीतमणिमय इत्येतद्वृत्तौ ॥

तत्राद्यं मन्दरासन्नं वायव्यां मन्दराचलात् ।
कूटं सिद्धायतनाख्यं तत्रोत्तुंगो जिनालयः ॥ १८१ ॥
कूटात्ततोऽपि वायव्यां कूटं स्यात् गन्धमादनम् ।
स्यात् गन्धिलावतीकूटं वायव्याममुतो दिशि ॥ १८२ ॥
तुर्यं तृत्तरकुर्वाख्यं स्याद्वायव्यां तृतीयतः ।
पंचमात्तद्विणस्यां वक्रत्वेनास्य भूभृतः ॥ १८३ ॥
तुरीयादुत्तरस्यां च पंचमं स्फटिकांभिधम् ।
श्रमादुत्तरतः षष्ठं लोहिताचाभिधं भवेत् ॥ १८४ ॥

નામના દેવ એના સ્વામી છે તે માટે એ ગધમાદન કહેવાય છે. અથવા તા એમજ સમજવું કે એ પર્વતનું એ નામ શાશ્વત જ છે. ૧૭૮–૧૭૯.

આ પર્વત પીતરત્નમય છે અથવા અન્યમતે સુવર્ણમય છે. અને તે વિવિધ રહ્નોથી દેદી-પ્યમાન એવાં સાત શિખરાથી વિરાજ રહ્યો છે. ૧૮૦.

જં ખૂદીપપ્રજ્ઞમિસ્ત્રમાં તો આ ગન્ધમાદન પર્વતને સર્વરત્નમય કહ્યો છે; જ્યારે જં ખૂદીપસમાસમાં એને સુવર્ણમય કહ્યો છે. વળી ખૃહત્ક્ષેત્રસમાસમાં એને પીળા એટલે પીળા-મણિઓના કહ્યો છે.

આ ગાંધમાદનપર્વતને સાત શિખરા છે:—

મેરૂપર્વતની પાસે, એના વાયવ્યકાેેેેેેેેલું 'સિદ્ધાયતને' નામનું શિખર છે, જેનાપર એક ઉંચું જિનમંદિર છે. ૧૮૧.

એ શિખરથી વાયવ્યકેાણમાં બીજું 'ગંધમાદન' નામનું શિખર છે અને તેથી વાયવ્ય-કેાણમાં ત્રીજું 'ગન્ધિલાવતી' નામનું શિખર છે. ૧૮૨.

એ ત્રીજ શિખરથી વળી વાયવ્યકેાણમાં ચાેશું 'ઉત્તરકુર્'નામનું શિખર છે, જે એ પર્વતની વક્રતાને લીધે પાંચમા શિખરની દક્ષિણે આવી ગયું છે. ૧૮૩.

ચાથા શિખરથી ઉત્તરદિશામાં પાંચમું 'સ્ક્ટિક ' નામનું શિખર છે. અને એની ઉત્તરે વળી છકું 'લાહિતાક્ષ ' નામનું શિખર આવેલું છે. ૧૮૪.

लोहिताचादुत्तरस्यां सप्तमं कूटमाहितम् । श्रानन्दाख्यमिति सप्त कूटानि गन्धमादने ॥ १८५ ॥ भोगंकराभोगवत्यो द्वयोः पंचमषष्टयोः । दिक्कुमार्यावपरेषु कूटतुल्याभिधाः सुराः ॥ १८६ ॥ एतत्कूटाभिधदेवदेवीनां मन्दराचलात् । राजधान्योऽन्यत्र जम्बूद्वीपे वायव्यकोगाके ॥ १८७ ॥

श्रथोदककुरुतः प्राच्यां याम्यां नीलवतो गिरेः।
ऐशान्यां मन्द्रात् कच्छात् प्रतीच्यां माल्यवान् गिरिः॥१८८॥
नानाकुसुमगुल्मानि विधूतानि समीरगोः।
कुर्वन्त्येनं कीर्णपुष्पं ततोऽयं माल्यवानिति॥ १८९॥
महर्ष्टिको वसत्यत्र माल्यवान्नाम निर्जरः।
पल्योपमायुरिति वा यद्वासौ शाश्वताभिधः॥ १९०॥
स वैदूर्यमयश्चायं नवकूटोपशोभितः।
मेर्वासन्नं कूटमाद्यं सिद्धायतनसंज्ञितम्॥ १९१॥

એ લાેહિતાક્ષની ઉત્તરે સાતમું 'આનંદ ' નામનું શિખર છે. ૧૮૫.

એ સાત પૈકી પાંચમા અને છઠ્ઠા શિખરાપર 'ભાેગંકરા ' અને 'ભાેગવતી ' નામે બે દિકૂકુમારિકા રહે છે. શેષ પાંચ શિખરાપર શિખરના નામ સદશ નામવાળા દેવા વસે છે. ૧૮૬.

એ શિખરના નામવાળા દેવદેવીએાની રાજ્યધાની બીજા જમ્બૂદ્ધીપમાં મેરૂપર્વતથી વાયવ્યકેાણમાં છે. ૧૮૭.

હવે ઉત્તરકુરૂથી પૂર્વે, નીલવાનપર્વતની દક્ષિણે, મેરૂથી ઇશાનકોણુમાં તથા કચ્છ નામના વિજયથી પશ્ચિમ દિશામાં માલ્યવાન નામે પર્વત છે. ૧૮૮.

પવનાએ ઉરાડેલાં વિવિધ જાતિના માન્ય એટલે પુષ્પના ગુચ્છાે એ પર્વાતપર વેરાયલા પડ્યા રહે છે એ પરથી એનું નામ 'માલ્યવાન ં પડ્યું છે. અથવા ત્યાં પલ્યાપમના આયુષ્ય વાળા કાઇ મહર્જિક માલ્યવાન નામના દેવ વસે છે તે પરથી એ નામ પડયું છે. અથવા તા સમજો કે એનું એ શાધ્યતુંજ નામ છે. ૧૮૯–૧૯૦.

એ માલ્યવાનપર્વત વૈદ્ધર્યરત્નમય છે અને એને નવ શિખરા છે:— પહેલું 'સિદ્ધાયતન' નામનું છે, જે મેરૂની નિકટમાં આવેલું છે. ૧૯૧. 36 द्वितीयं माल्यवस्कृटं तृतीयं तु ततः परम् ।
भवेदुत्तरकुर्वाख्यं तुर्यं कच्छाभिधं मतम् ॥ १९२ ॥
पंचमं सागराभिख्यं षष्ठं तु रजताभिधम् ।
शीताकृटं पूर्णभद्रकृटं हरिस्सहाभिधम् ॥ १९३ ॥
ऐशान्यां मन्दरात् पंक्त्यास्थितं कृटचतुष्टयम् ।
तुर्यात् पंचममेशान्यां षष्ठाइचिण्यतश्च तत् ॥ १९४ ॥
पंचमादुत्तरस्यां च षष्ठं रजतिमत्यथ ।
दक्षिणोत्तरया पंक्त्या शेषं कृटत्रयं ततः ॥ १९५ ॥
पूर्णभद्रादुत्तरस्यां याम्यां नीळवतो गिरेः ।
कृटं नाम्ना सहस्रांकं ख्यातं हरिस्सहं च तत् ॥ १९६ ॥
पतन्नीळवतो वर्षधरस्यासन्नमीरितम् ।
जात्यस्वर्णमयं दीप्रप्रभापटलपिंजरम् ॥ १९७ ॥
योजनानां सहस्रं तत्तुंगं वृत्ताकृति ध्रुवम् ।
श्रद्धधेयोजनशतद्वयमुद्धेधतो भवेत् ॥ १९८ ॥

ખીજું 'માલ્યવાન', ત્રીજું 'ઉત્તરકુરૂ' અને ચાંથું 'કચ્છ' નામનું છે. ૧૯૨.

પાંચમું 'સાગર' અને છર્દું 'રજત' છે. ત્યારપછી સાતમું 'શીતાકૂટ'' આઠમું 'પૂર્ણભદ્ર' અને નવમું 'હરિસ્સહુ' છે. ૧૯૩.

એ નવમાં ચાર તાે મેરૂથી ઇશાનકાેેેેેેેેંગાં બ્રેંબ્રિબર્ક્ક રહેલાં છે; અને પાંચમું ચાંચાયી ઇશાનકાેેબ્રમાં અને છઠ્ઠાની દક્ષિણે છે. ૧૯૪.

છકું શિખર પાંચમાથી ઉત્તરે છે. અને શેષ ત્રણ શિખરા એનાથી દક્ષિણાત્તરમાં પંક્તિ-અદ્ધ આવેલાં છે. ૧૯૫.

એટલે 'હરિસ્સહ' નામથી–પ્રસિદ્ધ એવું 'સહસાંક' નામે શિખર છે તે પૃર્ણુભદ્રથી ઉત્તરમાં અને નીલવાનથી દક્ષિણે આવે છે. ૧૯૬.

એ હરિસ્સહ શિખર નીલવાન નામના વર્ષધર પર્વતની નજદીક આવેલું છે. વળી એ સુવર્ણમય છે અને તેજસ્વી કાન્તિના સમૂહને લીધે પિંજરવર્ણનું જણાય છે. ૧૯૭.

વળી એ એક હજાર યાજન ઉંચું છે. એની આકૃતિ ગાળ છે. અને એ બસાને પચાસ યાજન જેટલું જમીનની અંદર ખુચેલું છે. ૧૯૮.

## तथोक्तं जम्बूद्वीपप्रज्ञितवृत्तौ ।

श्रविशष्टं यमकगिरिप्रमाणेन नेतव्यम्। तश्चेदम्। श्रद्धाइजाइं जोश्रणसयाइं उव्वेहेणं॥

सहस्रं योजनानां च स्यान्मूले विस्तृतायतम् ।

मध्ये सार्द्धां सप्तशतीं शतानि पंच चोपरि ॥ १९९ ॥

योजनानां त्रिसहस्री सद्धाषष्टिशतांन्विता ।

द्वे सहस्रे च द्विसप्तस्यधिकत्रिशतांचिते ॥ २०० ॥

सहस्रं साधिकैकाशीत्याद्ध्यपंचशतान्वितम् ।

क्रमादस्य परिचेषा मूले मध्ये तथोपरि ॥ २०१ ॥ युग्मम् ॥

शतानि पंच विस्तीर्यो गजदन्तिगराविदम् ।

सहस्रयोजनपृथु कृटं माति कथं ननु ॥ २०२ ॥

श्रत्रोच्यते । गजदन्तगिरिं व्याप्य निजार्धेन स्थितं ततः । गिरेरुभयतो व्योग्नि शेषार्धेन प्रतिष्टितम् ॥ २०३ ॥ तथोक्तं चेत्रसमासबृहदृवृत्तौ ।

એ સંબંધમાં જમ્બૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રની ટીકામાં કહ્યું છે કે—શેષ વાત ચમકગિરિની સમાન છે એટલે કે એ બસોને પચાસ ચાજન ઉંડું છે.

વળી એ ' હરિસ્સહ' શિખરના , મૂળ આગળ એકહજાર યાજન વિસ્તાર છે; મધ્યમાં સાતસા પત્રાસ યાજન વિસ્તાર છે અને ઉપરના ભાગમાં પાંચસા યાજન વિસ્તાર છે. ૧૯૯.

એના મૂળના, મધ્યભાગના અને ઉપરના ભાગના ઘેરાવા અનુક્રમે ત્રણ હજાર એકસા બાસડ યાજન, બે હજાર ત્રણસા બ્હાંતેર યાજન અને એક હજાર પાંચસા એકાશી યાજન છે. ૨૦૦–૨૦૧.

અહિં કાઇ એવી શંકા કરે છે કે પાંચસા યાજન વિસ્તૃત—એવા ગજદંતપર્વતપર આ એક હજાર યાજન વિસ્તૃત શિખર સમાય કેવી રીતે ? ૨૦૨.

એ શંકાના સમાધાનમાં કહેવાનું કે—એ શિખર ગજદંતની ઉપર તાે ફક્ત અરધું જ રહેલું છે; બાર્કાનું અરધું તાે ગિરિની બેલ્યુબાજીએ આકાશમાં–ક્રુલતું રહ્યું છે. ૨૦૩

एवं हरिकूटहरिस्सहकूटयोरिप निजनिजाश्रयगिर्योः यथारूपं उभयापार्श्वे आकाशमवरुद्ध्य स्थितत्वं परिभावनीयमिति ॥

श्राचकूटे जिनग्रहं तथा पंचमषष्टगोः ।
सुभोगाभोगमालिन्यौ दिक्कुमार्थे निरूपिते ॥ २०४ ॥
शेषेषु षट्सु कूटेषु पल्योपमायुषः सुराः ।
कूटानुरूपनामानो महद्ध्या विजयोपमाः ॥ २०५ ॥
एतेषां देवदेवीनामैशान्यां मन्दराद्गिरेः ।
जम्बृद्घीपेऽन्यत्र राजधान्यो हरिस्सहं विना ॥ २०६ ॥
हरिस्सहस्य तु ख्याता राजधानी सुमेरुतः ।
उत्तरस्यामन्यज्जम्बृद्घीपे हरिस्सहाभिधा ॥ २०७ ॥
सहस्राश्चतुरशीतिर्योजनानां भवेदिह ।
च्यासायामावपरं तु तुल्यं चमरचंच्या ॥ २०८ ॥
इमावद्री योजनानां दिख्योत्तरमायतौ ।
विंद्रशतुसहस्रान् द्विशतीं नवोत्तरां सषद्कलाम् ॥ २०९ ॥

એ બાબતમાં ક્ષેત્રસમાસની બૃહત્ વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે—એવી રીતે હરિકૃટ અને હરિસ્સહ શિખરા પાતપાતાના આશ્રયરૂપ પર્વતાપર યથારૂપ બન્ને પડખે આકાશમાં–ઝુલતા રહ્યા છે એમ સમજ લેવું.

પહેલા શિખરપર એક જિનચૈત્ય છે; અને પાંચમા તથા છઠ્ઠા શિખરાપર અનુક્રમે 'સુભાગા'અને 'ભાગમાલિની ' નામની દિક્ષ્કુમારિકાએા રહે છે. ૨૦૪.

શેષ છ શિખરાપર ' પલ્યાપમ ' ના આયુષ્યવાળા, શિખરા સદશ નામવાળા તથા વિજ-સ્ટેવ જેટલી ઋદ્ધિવાળા દેવા વસે છે. ૨૦૫.

હરિસ્સહ શિવાયના શિખરાપર રહેનારા દેવદેવીએાની રાજધાની: મેરૂપર્વતથી ઇશાન કાેેે અન્ય જંબૂદીપમાં છે. ૨૦૬.

હુરિસ્સહ શિખરના હરિસ્સહ દેવની ' હરિસ્સહા ' નામે રાજધાની છે તે મેરૂપર્વતથી હત્તરદિશમાં છે. ૨૦૭.

એના વિસ્તાર ચારાશી હજાર ચાજન છે. શેષ સર્વ ' અમરચંચા ' પ્રમાણે જાણવું. ૨૦૮. એ એઉ ( ગન્ધમાદન અને માલ્યવાન ) પર્વતાં!' ત્રીશહજાર અસા નવ યાજન છ કળા '

पूर्वापरं च विस्तीर्गी समीपे नीलवद्गिरेः।
शतानि पंच पर्यन्ते ऽङ्गुलासंख्यांशिवस्तृतौ ॥ २१०॥
चतुःशतीं योजनानां गिरेनीलवतो ऽन्तिके ।
श्रम्युन्नतौ शतमेकमवगाढौ भुवो ऽन्तरे ॥ २११॥
समीपे मन्दरस्याथ स्यातां पंचशतोन्नतौ ।
निमग्नौ पंच गव्यूतशतानि वसुधान्तरे ॥ २१२॥ कलापकम् ॥
नीलवत्पर्वतोपान्ताद्वर्धमानाविमौ कमात् ।
समुत्सेधावगाहाभ्यां विस्तृत्या हीयमानकौ ॥ २१३॥
पूर्वोक्तमानविस्तीर्गोद्विद्धोच्चावुपमन्दरम् ।
नीलवच्छैलकरिगो दशनाविव राजतः ॥ २१४॥ युग्मम् ॥
प्रत्येकं च पद्मवरवेदिकावनमगिडतौ ।
कुरुतस्तौ मिथो योगादिधज्यधनुराकृतिम् ॥ २१५॥
गन्धमादनसन्माल्यवतोः पर्वतयोरथ ।
श्रम्यन्तरे स्थिताः कान्तभुजयोरिव कामिनी ॥ २१६॥

દક્ષિણાત્તર લાંબા છે; અને નીલવાન પર્વતની સમીપ પાંચસાે ચાજન પૂર્વપશ્ચિમપહાળા છે. જો કે છેક ટાેંચપર તાે અંગુલના અસંખ્યમા ભાગ જેટલા પહાળા છે. ૨૦૯–૨૧૦.

એઉ વળી નીલવાન પર્વતની પાસે ત્રારસાે યાજન ઉંચા છે, અને એકસાે યાજન જમી-નની અંદર રહેલા છે. ૨૧૧.

એએ મેરૂપ<sup>જ</sup>તની પાસે તો પાંચસા યાજન ઉંચા છે અને સવાસા <mark>યાજન જમીનની</mark> અંદર રહેલા છે. ૨૧૨.

નીલવાન પર્વતથી આગળ એમની પહેાળાઇ ઘટતી જાય છે પણ ક્રમે ક્રમે એમની ઉંચાઇ અને ઉંડાઇ વધતી જાય છે તે મેરૂ આગળ પહેાંચતાં ઉપર કહ્યા પ્રમાણે વિસ્તાર પામેલી હાઇને, એ બેઉ જાણે નીલવાન પર્વતરૂપી હસ્તીના બે દન્ત્શળ હાયની એવા જણાય છે. ૨૧૩–૨૧૪.

એ એઉ પર્વતો ઉપર પદ્મવેદિકા અને બગીચા શાભી રહ્યા છે. વળી એમના પરસ્પર યાેગ થવાથી એમની જે આકૃતિ થાય છે તે જાણે દાેરી ચઢાવેલું ધનુષ્ય હાેેેેેે થની એવી થાય છે. ૨૧પ.

હવે, મંદરાચળની ઉત્તરે અને નીલવાનની દક્ષિણે ઉત્તરકુર્ણેત્ર આવેલું છે. જાણે

मन्दराद्रेरुत्तरस्यां दक्षिण्स्यां च नीलतः ।
उत्तराः कुरवः ख्याता श्रनुत्तरचिद्धश्रेयैः ॥ २१७ ॥ युग्मम् ॥
उदग्दक्षिण्विस्तीर्णास्ताः पूर्वपश्चिमायताः ।
श्रथेंन्दुमण्डलाकारा भुवो भालिमवाहिताः ॥ २१८ ॥
श्रत्रोत्तरकुरुर्नाम देवः पल्योपमस्थितिः ।
वसत्यतस्तथा ख्याता यद्वेदं नाम शाश्वतम् ॥ २१९ ॥
एकादश सहस्राणि शतान्यष्ट तथोपरि ।
योजनानां द्विचत्वारिंशत् कलाद्वितयं तथा ॥ २२० ॥
दिच्योत्तरविस्तार एतासां वर्णितो जिनैः ।
ज्ञातव्यात्रोपपत्तिश्च पूर्वाचार्यप्रदिशता ॥ २२१ ॥ युग्मम् ॥
महाविदेहविष्कम्भे मेहविष्कम्भवर्जिते ।
श्रर्थीकृते कुरुव्यासमानं भवति निश्चितम् ॥ २२२ ॥
त्रिपंचाशयोजनानां सहस्राणि भवेदिह ।
प्रत्यंचा नीलवरणश्चें सा चैवं परिभाव्यताम् ॥ २२३ ॥

ભરતારની બે લુજાની વચ્ચે સ્ત્રી રહેલી હાયની એમ એ વળી ગન્ધમાદન અને માલ્યવાન=એ બે પર્વતાની વચ્ચે રહેલું છે. ૨૧૫–૨૧૬.

આ ઉત્તરકુરૂઢેત્ર ઉત્તર દક્ષિણ પહેાળું છે અને પૂર્વપશ્ચિમ લાંખું છે. વળી એનો આકાર અર્ધચંદ્ર જેવા હાવાથી એ જાણે પૃથ્વીનું લલાટ હાયની એવું જણાય છે. ૨૧૭–૨૧૮.

ત્યાં પલ્યાેપમના આયુષ્યવાળાે ઉત્તરકુરૂ નામનાે દેવ રહે છે તે પરથી એ ક્ષેત્ર ઉત્તરકુરૂ કહેવાય છે. અથવા એ શાધ્વતું જ નામ સમજવું. ૨૧૯.

એનો ઉત્તર દક્ષિણ વિસ્તાર અગ્યાર હજાર આઠસાે બેંતાળીશ ચાજન અને બે કળા છે. ૨૨૦–૨૨૧.

આ સંખંધમાં પૂર્વાચાર્યાએ જે " ઉપપત્તિ " કહી છે તે નીચે પ્રમાણે છે :—

મહાવિદેહના વિષ્કંભમાંથી મેરૂનાે વિષ્કંભ ખાદ કરતાં જે રહે એનું અરધાેઅરધ કરતાં જે આવે તે 'કુરૂ'નાે વિષ્કંભ કે વિસ્તાર સમજવાે. ૨૨૨.

એની " જવા " નીલવંતપર્વતની પાસે ત્રેપન હજાર યાજન છે. તે આ પ્રમાણે:--મેરૂ

भद्रशालवनायामो द्विगुणो मन्दरान्वितः ।
गजदन्तव्यासहीनः कुरुजीवामितिर्भवेत् ॥ २२४ ॥
योजनानां सहस्राणि षष्टिः किंच चतुःशती ।
श्रष्टादशाधिका शेषा कला द्वादश तद्धनुः ॥ २२५ ॥
विवेषम् । श्रायाममानयोर्थोगे उभयोर्गजदन्तयोः ।
भवेत्कुरुधनुःपृष्टमानं मेरुसमीपतः ॥ २२६ ॥
श्रत्यन्तं रमणीयात्र क्षितिरीतिविवर्जिता ।
कल्पद्धमा दशविधाः पूरयन्ति जनेष्मितम् ॥ २२७ ॥
सदा युगलधर्माणो जना लिलतमूर्त्तयः ।
गव्यूतत्रयमुर्त्तुंगाः कलाकौशलशालिनः ॥ २२८ ॥
दधानाश्रायुरुत्कर्षात्पूर्णं पल्योपमत्रयम् ।
पल्यासंख्येयभागोनं पल्यत्रयं जघन्यतः ॥ २२९ ॥
षद्पंचाशत्संयुते द्वे शते पृष्टकरण्डकान् ।
धारयन्तः क्रोधमानमायालोभाल्पताजुषः ॥ २३०॥ विशेषकम् ॥

પર્વત સહિત ભદ્રશાળવનની લંબાઇને દ્વિગુિણત કરાે. તેમાંથી ગજદંતનાે વ્યાસ બાદ કરાે. જે આવે તે ' કુરૂ ' ની ' છવા ' નું પ્રમાણ. ૨૨૩–૨૨૪.

વળી એનું ધનુ:પૃષ્ઠ સાઠ હજાર ચારસાે અઢાર ચાેજન અને બાર કળા છે. તે આ પ્રમાણે:—બેઊ ગજદંતપર્વતાેની લંબાઇનાે સરવાળાે—એ જ મેરૂનજદીક 'કુરૂ' ના ધનુ:પૃષ્ઠનું માન. ૨૨૫–૨૨૬.

અહિંની એટલે આ ઉત્તરકુરૂક્ષેત્રની જમીન અતીવ રમણીય છે અને ત્યાં કાઇ પણ જાતના ઉપદ્રવના ભય નથી. ત્યાં દરા પ્રકારના કલ્પવૃક્ષા છે તે લાેકાના સર્વ મનવાંછિત પૂરે છે. ૨૨૭.

ત્યાં નિરન્તર યુગલધર્મી, સુંદર આકૃતિવાળા, ત્રણ ગાઉ ઉંચા અને કળાકાશલ્યમાં પારંગત એવા મનુષ્યા છે. ૨૨૮.

એમનું આયુષ્ય ઉત્કૃષ્ટપણે પૂરા ત્રણ પલ્યાેપમનું, અને જઘન્યપણે ત્રણ પલ્યાેપમ કરતાં પલ્યાેપમના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલું એાછું છે. ૨૨૯.

એમના શરીરમાં બસોને છેપન પાંસળીએો છે. એમને ક્રોધ, માન, માયા અને લાેભ બહુ સ્વલ્પ છે. ૨૩૦.

ते षोढा स्युः पद्मगन्धा मृगगन्धास्तथा समाः ।
सहाश्च तेजस्तिलिनः शनेश्चारिण इत्यपि ॥ २३१ ॥
सक्चदष्टमभक्तान्ते तुवरीकण्मात्रया ।
पृथ्वीकल्पडुमफलभोजिनो मनुजाश्च ते ॥ २३२ ॥
एकोनपंचाशद्घस्त्रविहितापत्यपालनाः ।
कासजृम्भादिभिस्त्यक्तप्राणा यान्ति त्रिविष्टपम् ॥२३३॥ युग्मम् ॥
य्वनन्तगुण्माधुर्यो हरिवर्षाद्यपेक्षया ।
पृथ्वीपुष्पफलादीनामास्वादस्तत्र वर्णितः ॥ २३४ ॥
तादृशा एव तिर्यंचः तत्र हिंसादिवर्जिताः ।
पालयित्वा युग्मधर्मं गच्छन्ति नियमाद्दिवम् ॥ २३५ ॥
याहारयन्त्यमी षष्टान्तरिमत्थं यथागमम् ।
यान्ययुग्मितिरश्चामप्याहारेऽन्तरमूद्धाताम् ॥ २३६ ॥
पंचेन्द्रियतिरश्चां यद्दज्जने परमान्तरम् ।
भाषितं षष्टरूपं तदेषामेव व्यपेत्तया ॥ २३७ ॥

એઓની વળી, (૧) પદ્મગંધ, (૨) મૃગગંધ, (૩) સમ, (૪) સહ, (૫) તેજસ્તલિન અને (૬) શનૈશ્વર—એમ છ જાતિ છે. ૨૩૧.

વળી એએમ નિરન્તર અકુમને પારણે, એકજવાર, અને કલ્પવૃક્ષના ફળનાે તુવેરના કણ જેટલા જ ભાગના આહાર કરે છે. ૨૩૨.

એાગણુ પચાસ દિવસ સુધી અપત્યનું પાલનપાેષણ કર્યા પછી ખાંસી કે બગાસું આવીને એમનું મૃત્યુ થાય છે; અને મૃત્યુ બાદ એએા સ્વર્ગે જાય છે. ૨૩૩.

ત્યાંની પૃથ્વી, પુષ્પ, ફળ વગેરેની મીઠાશ ' હરિવર્ષ ' ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ અનન્તગણી છે. ૨૩૪.

ત્યાંના તિર્થ ચા પણ હિંસાદિકથી રહિત છે. અને એએા પણ ત્યાંના મનુષ્યાની માફક પાતાના યુગલધર્મ પાળીને મૃત્યુબાદ સ્વર્ગે જ જાય છે. આ તિર્થ ચા વળી છઠ્ઠ છઠ્ઠને આંતરે આહાર લે છે. આ પ્રમાણે બીજા યુગ્મિ તિર્થ ચાના પણ આહારના અન્તર આગમમાં કહ્યા પ્રમાણે સમજી લેવા. ૨૩૫–૨૩૬.

જે એમ કહ્યું કે તિર્યાં ચા છક્ર છક્ષ્તે આંતરે આહાર લે છે તે પંચેન્દ્રિયતિર્યાચાના સંબંધમાં કહ્યું છે. ૨૩૭. तथोक्तम् । पंचिन्दियतिरिनराणं सहाविय छड्ड अष्टमओ । इत्यादि ॥

कालः सदात्र सुषमसुषमाख्यः प्रवर्तते ।

वृद्धः साधुरिव चेत्रपरावृत्तिपराङ्मुखः ॥ २३८ ॥

चेत्रेऽस्मिश्च नीलवतो गिरर्देचिग्यतः किल ।

योजनानां शतान्यष्टौ चतुर्स्त्रिशतमेव च ॥ २३९ ॥

चतुरः साप्तिकान् भागानितक्रम्य स्थिताविह ।

यमकाख्यौ गिरी शीतापूर्वपश्चिमकूलयोः ॥ २४० ॥ युग्मम् ॥

मिथस्तुल्यस्वरूपौ तो यमलश्चातराविव ।

तदेतौ यमकाभिख्यौ कथितौ जिननायकैः ॥ २४१ ॥

ग्रथवा यमकानामशकुन्याकृतिशालिनौ ।

ततस्तथोदितौ स्वर्णमयौ गोपुच्छसंस्थितौ ॥ २४२ ॥

व्यासायामपरिच्नेपतुंगत्वोद्विद्धतादिभिः ।

हरिस्सहोपमौ पद्मवेदिकावनमगिडतौ ॥ २४३ ॥

તે સંબંધમાં શાસ્ત્રવચન છે કે

ત્યાં પંચેન્દ્રિય તિર્થ ચ અને મનુષ્ય અનુક્રમે છઠ્ઠ છઠ્ઠને આંતરે અને અઠ્ઠમ અઠ્ઠમને આંતરે આહાર લે છે.

અહિ' હમ્મેશાં " સુષમસુષમ " કાળ જ વતે છે, તે જાણે વૃદ્ધાવસ્થાને લઇને ક્ષેત્ર ન ખદલી શકનાર સાધુજ હાયની. ૨૩૮.

આ ક્ષેત્રમાં, નીલવાન પર્વતથી દક્ષિણ દિશામાં આઠસાે ચાત્રીશ પૂર્ણાંક ચાર સંપ્તમાંશ ચાજન ગયા પછી, શીતા નદીના પૂર્વ અને પશ્ચિમ તટ પર બે ' યમક ' પર્વતા આવેલા છે. ૨૩૯--૨૪૦.

એમને 'યમક 'એટલા પરથી કહ્યા છે કે જોડીઆ ભાઇઓની પેઠે એએાનું સ્વરંપ પરસ્પર એકસરખું છે. અથવા તાે એમના 'યમક 'નામના પક્ષી જેવા આકાર છે તેથી એમને યમક કહ્યા છે. ૨૪૧–૨૪૨.

એએા સ્વર્ણમય છે, ગાપુચ્છની જેમ રહેલા છે, અને એમની પહાળાઇ, લંખાઇ, ઘરાવા, ઉચાઇ તથા ઉડાઇ વગેરે હરિસ્સહ પર્વતની પેઠે છે. ૨૪૩.

37

तयोः पर्वतयोमीं जो भूमिभागोऽतिबन्धुरः ।
प्रत्येकं तत्र चैकैकः स्यात्प्रासादावतंसकः ॥ २४४ ॥
द्वाषष्टिं योजनान्यद्वीधिकानि स समुच्छितः ।
योजनान्येकित्रंशतं कोशं च विस्तृतायतः ॥ २४५ ॥
तन्मध्ये सपरीवारमस्ति सिंहासनं महत् ।
यमकाख्यामराईं तच्छेषं विजयदेववत् ॥ २४६ ॥
मेरोरुत्तरतो जम्बृद्वीपेऽन्यत्र निरूपिते ।
राजधान्यौ यमकयोनिःशेषं विजयोपमे ॥ २४७ ॥
यदुक्तमन्तरं नीलवतो यमकभूभृतोः ।
यमकाद्याचहृदयोस्तावदेवान्तरं भवेत् ॥ २४८ ॥
परस्परं हृदानां च तावदेवोक्तमन्तरम् ।
प्रन्त्यहृद्वात्तावतेव चेत्रपर्यन्तभूरि ॥ २४९ ॥
यमकहृद्वीर्घत्वैः सप्तिभश्च तथान्तरः ।
यथोकतमुत्तरकुरुव्यासमानं प्रजायते ॥ २५० ॥
यथोकतमुत्तरकुरुव्यासमानं प्रजायते ॥ २५० ॥

એએા પદ્મવેદિકા અને ખગીચાને લઇને બહુ સુંદર લાગે છે. એમની મથાળાની ભૂમિ અત્યન્ત મનોહર છે. અને ત્યાં અકેક મહાન પ્રાસાદ છે. ૨૪૪.

એ પ્રાસાદ સાડાબાસક યાજન ઉંચા, અને એકત્રીશ યાજન એક કાસ લાંબા પહેાળા છે. ૨૪૫.

એની અંદર ' યમક ' નામના દેવને લાયક મેંહાટા પરિવારવાળા સિંહાસન આવેલાં છે. એનું શેષ સ્વરૂપ વિજયદેવ પ્રમાણે સમજવું. ૨૪૬.

અન્યત્ર જમ્બૂદ્ધીપમાં મેરૂ પર્વતની ઉત્તરે વિજયદેવની રાજધાની સરખીજ યમકદેવાની રાજધાનીઓ છે. ૨૪૭.

નીલવાન અને યમક પર્વાતો વચ્ચે જેટલું અન્તર કહેલું છે તેટલું જ અન્તર પાર્શું યમક પર્વાતો અને એમના પહેલા બેઊ કુંડા વચ્ચે છે. ૨૪૮.

વળી એ બેઉ કું ડાતું પરસ્પર અન્તર પણ તેટલું જ કહ્યું છે. અને આ ક્ષેત્રની પર્યવ્ત ભૂમિ પણ છેલા કુંડથી તેટલી જ છે. ૨૪૯.

એવી રીતે સર્વ યમકકું ડાેની લંબાઇ અને સાત આંતરા-એ બધાંના સરવાળા કરવાથી ઉત્તરકુરૂના યથાક્ત વ્યાસ આવી રહે છે. ૨૫૦.

एवं च

तदुक्तम्।

जावइयंमि पमाणंमि होंति जमगाओ नीलवंताओ। तावइयमंतरं खलु जमगदहाणं दहाणं च॥ २५१॥

श्रथाभ्यां यमकाद्रिभ्यां दिख्याम्यां समान्तराः। शीतायाः सरितो मध्ये हृदाः पंच यथाक्रमम्॥ २५२॥ प्रथमो नीलवन्नामा नीलवद्गिरिसिन्नभैः। शोभितः शतपत्राधैस्तत्तथाप्रथिताभिधः॥ २५३॥ यद्वा नागकुमारेन्द्रो नीलवन्नाम निर्जरः। पालयत्यस्य साम्राज्यमित्येवं प्रथिताभिधः॥ २५४॥ द्वितीयस्तृत्तरकुरुसंस्थानाव्जादिमत्तया। तुल्याख्यव्यन्तरावासायद्वोत्तरकुरुहृदः॥ २५५॥ चन्द्राभशतपत्रादिमत्त्वाचन्द्राभिधो हृदः। व्यन्तरेनद्रचनद्रदेवस्वामित्वाद्वा तृतीयकः॥ २५६॥

અન્યત્ર કહ્યું છે કે---

યમક અને નીલવાન વચ્ચે જેટલું આંતર છે તેટલું જ અન્તર યમક અને એના કુંડો વચ્ચે તેમજ પરસ્પર કુંડા વચ્ચે છે. ૨૫૧.

હવે આ યમક પર્વતોથી દક્ષિણ દિશામાં, શીતા નદીની અંદર એક સરખે અન્તરે, અનુક્રમે પાંચ દ્રહ આવેલા છે. ૨૫૨.

એ આ પ્રમાણે:—

પહેલાે દ્રહ ' નીલવાન ' નામનાે છે. નીલવાન પર્વત સમાન શત્રપત્ર–કમળાે વગેરેથી તે શાભી રહ્યો છે એટલે એ એ નામથી પ્રખ્યાત છે; અથવા નીલવાન નામના નાગકુમારાેના ઇન્દ્રદેવનું ત્યાં સામ્રાજ્ય છે એને લીધે એ નામથી એાળખાય છે. ૨૫૩–૨૫૪.

બીજો ' ઉત્તરકુરૂ ' નામના દ્રહ છે. એમાં ઉત્તરકુરૂ જેવાં કમળપુષ્પા હાેવાથી અથવા ઉત્તરકુરૂ નામના વ્યન્તરનાે વાસ હાેવાથી એનું એ નામ પડેલું છે. ૨૫૫.

ત્રીજો ' ચંદ્ર ' નામના દ્રહ છે. એમાં ચંદ્રમા જેવી આભાવાળાં કમળ વગેરે હાેવાથી અથવા એના ચંદ્રદેવ નામના વ્યન્તરેન્દ્ર સ્વામી હાેવાથી એ એ નામે પ્રસિદ્ધ છે. ૨૫૬. ऐरावताकारहारिपद्मादिमत्तयाथवा । व्यन्तरैरावताढ्यत्वात्तुर्यश्चेरावतो हृदः ॥ २५७ ॥ माल्यवत्पर्वताकाराम्बुजादिमत्तयाथवा । माल्यवद्वचन्तरावासात् पंचमो माल्यवान् हृदः ॥ २५८ ॥

पद्महृदसमाकाराः सर्वे सहोदरा इव । तथैव पद्मवलयेः षड्जातीयेरलंकृताः ॥ २५९ ॥

विशेषस्तु पद्महृदः परिक्षिप्तः समन्ततः । एकेन वनखण्डेन पद्मवेदिकयैकया ॥ २६० ॥ विभक्ताभ्यां प्रविश्यान्तर्विनिर्यान्स्या च शीतया । श्रमी पद्मवेदिकाभ्यां वनाभ्यां च परिष्कृताः ॥ २६१ ॥

याम्योत्तरायताश्चामी पूर्वपश्चिमविस्तृताः । सहस्रयोजनायामाः शतानि पंच विस्तृताः ॥ २६२ ॥

## तथादुः ।

ચાથા ' ઐરાવત ' નામના દ્રહ છે. એમાં ઐરાવતના આકારના મનાહર કમળા હાવાથી, અથવા એના સ્વામી–વ્યન્તર દેવનું ઐરાવત નામ હાવાથી એ નામ પડેલ છે. ૨૫૭.

પાંચમા માલ્યવાન નામના દ્રહ છે. એમાં માલ્યવાન પર્વતના આકારના કમળા વગેરે હાવાથી અથવા એમાં માલ્યવાન નામે વ્યન્તરદેવના આવાસ હાવાથી એ માલ્યવાન કહેવાય છે. ૨૫૮.

આ સર્વે દ્રહેા જાણે સહાેદર–ભાઇએા હાેચની એમ એકસરખી આકૃતિના છે. વળી છ વિવિધ કમળવલયા વડે અલંકૃત હાેઇ એએા પદ્મદ્રહ સમાન શાેભી રહ્યા છે. ૨૫૯.

તફાવત માત્ર એટલા જ છે કે જ્યારે પદ્માહુદની આસપાસ એક પદ્મવેદિકા અને એક ખગીચા છે; ત્યારે આ દ્રહાની આસપાસ, અંદર પ્રવેશ કરીને પાછી અહાર નીકળતી શીતા નદીવડે વિભક્ત એવી બે પદ્મવેદિકા અને બે વન છે. ૨૬૦–૨૬૧.

આ દ્રહાે વળી એક હજાર ચાેજન ઉત્તરદક્ષિણ લાંબા છે; અને પાંચસાે ચાેજન પૂર્વ-પશ્ચિમ પહાેળા છે. ૨૬૨.

અન્યત્ર પણ કહ્યું છે કે:—

सीयासीओयाणं बहुमज्झे हुंति पंच हरयात्रो । उत्तरहदाहिगादीहा पुठवावरवित्थडा इगामो ॥ २६३ ॥

पद्महृदादयो ये तु परे वर्षभरा हृदाः । ते स्युः पूर्वापरायामा दक्षिणोत्तरिवस्तृताः ॥ २६४ ॥ हृदाधिदेवतानां च पंचानाममृताशिनाम् । राजधानयोऽन्यत्र जम्बृद्वीपे मेरोरुद्ग्दिशि ॥ २६५ ॥

एकैकस्य हुद्स्यास्य पूर्वपश्चिमयोदिशोः।
योजनानि दश दश मुक्ता तटभुवि स्थिताः॥ २६६ ॥
शैलाः कांचननामानो मूले लग्नाः परस्परम्।
एकैकतो दश दश चेत्रेऽस्मिन् निखिलाः शतम्॥ २६७॥ यु०॥
सर्वेऽपि योजनशतोत्तुंगा रम्या हिरगमयाः।
विष्कम्भायामतो मूले योजनानां शतं मताः॥ २६८॥
मध्ये पंचसप्ततिं च योजनानि प्रकीर्त्तिताः।
पंचाशतं योजनानि मस्तके विस्तृतायताः॥ २६९॥ युग्मम्॥

શીતા અને શીતાેદા નદીઓમાં વચ્ચાેવચ્ચ પાંચ દ્રહ છે એએા ઉત્તરદક્ષિણ લાંબા છે અને પૂર્વપશ્ચિમ પહેાળા છે. ૨૬૩.

પદ્મદ્રહ આદિ જે અન્ય વર્ષ ધર દ્રહેા છે તે તે৷ ઉત્તરદક્ષિણ પહેાળા અને પૃર્વપશ્ચિમ લાંબા છે. ૨**૬૪**.

આ પાંચે દ્રહેાના પાંચે અધિષ્ટાયક દેવોની રાજધાનીએો અન્યત્ર જંબદ્ધીપમાં મેરૂ પર્વતની ઉત્તરે કહેલી છે. ૨૬૫.

આ પાંચે દ્રહામાથી પ્રત્યેકની પૂર્વ અને પશ્ચિમ દિશાએ, કિનારા પર દશ દશ ચાજન મૂકીને, મૂળ આગળ પરસ્પર જોડાયલા એવા ' કાંચન ' નામના પર્વતો છે. પ્રત્યેક બાજીએ દશ દશ હોક્રને, એએા સર્વ મળીને આ ક્ષેત્રમાં એકસા થાય છે. ૨૬૬–૨૬૭.

એ સવે<sup>૧</sup> એક્સા યાજન ઉંચા છે. વળી એમના વિસ્તાર મૃળ આગળ એક્સા યાજન છે, મ<sup>હ</sup>યમાં પંચાતેર યાજન છે અને મથાળે પચાસ યાજન છે. ૨૬૮–૨૬૯. शतत्रयं षोडशाढ्यं किंचिद्विशेषतोऽधिकम् ।
योजनानि परित्तेपः तेषां मूळे प्रकीर्तितः ॥ २७० ॥
मध्ये विशेषाभ्यधिका सप्तित्रिंशा शतद्वयी ।
सातिरेकाष्ट्रपंचाशयुक्तं शतमथोपरि ॥ २७१ ॥ युग्मम् ॥
वसुन्धरावधुक्रीडास्वर्णसारिसमाः स्थिताः ।
दक्षिणोत्तरपंक्त्यैते वेदिकावनमण्डिताः ॥ २७२ ॥
कांचनप्रभपाथोजायळंकृतजलाश्रयाः ।
कांचनाख्यास्ततो यद्वा कांचनाख्यैः सुरैः श्रिताः ॥ २७३ ॥
सर्वेऽप्येकेकप्रासादावतंसाश्रितमौलयः ।
प्रासादास्ते च यमकप्रासादसदृशा मताः ॥ २७४ ॥
सपरिच्छद्मेकेकं तत्र सिंहासनं स्फुरत् ।
ऐश्वर्यं मुजते तेषु निर्जराः कांचनाभिधाः ॥ २७५ ॥
ऋद्विश्चेषां विजयवदायुः पल्योपमं स्मृतम् ।
मेरोहदृग् राजधान्यो जम्बूद्वीपे परत्र च ॥ २७६ ॥

એમના પરિધિ એટલે ઘેરાવા મૂળ .આગળ ત્રાહ્યુસા સાળ યાજનથી કંઇક અધિક, મધ્યમાં બસા સાડત્રીશ યાજનથી કંઇક અધિક અને મથાળે એકસા અઠાવન યાજનથી સહેજ વધારે છે. ૨૭૦–૨૭૧.

પૃથ્વી રૂપી વધુના રમવાના સુવર્ણુનાં સાેગઠાં હાેચની એવા એ પર્વતાે પદ્મવેદિકા અને અગીચા વડે સાૈન્દર્યવાન હાેઇને ઉત્તરદક્ષિણ શ્રેણિબદ્ધ રહેલા છે. ૨૭૨.

કાંચન સમાન કાન્તિવાળા કમળા વગેરેથી શાભી રહેલા જળાશયા એ પર્વતા પર છે તેથી અથવા કાંચન નામના એમના અધિષ્ટાયક દેવા હાવાથી એમનું ' કાંચન ' એવું નામ કહેવાય છે. ૨૭૩.

આ કાંચનપર્વતાના શિખરા પર એકેક સુંદર પ્રાસાદ છે. એ સર્વે પ્રાસાદા યમકપર્વતાના પ્રાસાદ જેવા છે. ૨૭૪.

સઘળા પ્રાસાદાને વિષે વળી મ્હાટા પરિવારવાળા સિંહાસના શાભી રહ્યાં છે. એમના કાંચન નામના દેવા એ<sup>શ</sup>વર્ય પૂર્વક ઉપભાગ કરી રહ્યા છે. ૨૭૫.

એ કાંચનદેવાની સમૃદ્ધિ વિજયદેવની જેવી છે. એમનું આયુષ્ય એક પલ્યાપમનું કહ્યું છે અને એમની રાજધાનીએા અન્યત્ર જંબૂદ્ધીપમાં મેરૂની ઉત્તરે કહેલી છે. ૨૭૬. श्रथोत्तरकुरुत्तेत्रस्थिता जम्बूर्निरूप्यते ।
सुदर्शनाच्या यञ्गाममा जम्बूद्धीपोऽयमुच्यते ॥ २७७ ॥
उत्तराः कुरवो द्वेधा विभवताः शितया किल ।
पूर्वापरार्धभावेन सीमन्तेनालका इव ॥ २७८ ॥
तत्र च दिच्चास्यां नीलिगिरेः उदीच्यां मन्दराचलात् ।
पश्चिमायां माल्यवतः शीतायाः प्राक्तने तटे ॥ २७९ ॥
उदक्कुरुप्राक्तनार्धमध्यभागे निरूपितम् ।
जाम्बूनदमयं जम्बूपीठं नम्रसुरासुरैः ॥ २८० ॥ युग्मम् ॥
शतानि पंच विष्कम्भायामौ परिधिरस्य च ।
पकाशीत्यधिकं सार्धसहस्तं किंचनाधिकम् ॥ २८१ ॥
पीठस्यास्य मध्यभागे बाह्वयं परिकीर्त्तितम् ।
योजनानि द्वादशान्त्यभागेषु क्रोशयोर्द्वयम् ॥ २८२ ॥
तदेकया पद्मवरवेदिकया वनेन च ।
समावृतं तन्मानादि जगतीवेदिकादिवत् ॥ २८३ ॥

હવે આ ઉત્તરકુરૂક્ષેત્રમાં આવેલા ' સુદર્શન 'નામના જમ્બ્**વૃક્ષનું વર્ણન કરૂં છું–જે** જમ્બ્ર્વૃક્ષપરથી 'જબ્દ્રીપ 'એવું નામ પડેલું છે. ૨૭૭.

વાળ જેમ સીમન્ત એડલે સેચાને લીધે બે ભાગમાં વ્હેંચાઇ જાય છે એમ આ ઉત્તર-કુરફેશ્રેત્ર શીતાનદીને લીધે (૧) પૂર્વ –ઉત્તરકુરૂ અને (૨) પશ્ચિમ–ઉત્તરકુરૂ–એમ બે ભાગમાં વ્હેંચાયલું છે. ૨૭૮.

એ બે ભાગમાંના એક-પૂર્વોત્તરકુર્–ના મધ્યમાં; નીલગિરિથી દક્ષિણે, મેર્પર્વતથી ઉત્તરે અને માલ્યવાન પર્વતથી પશ્ચિમે, શીતાનદીના પૂર્વતટપર, સુવર્ણ મય જમ્બૂપીઠ આવેલું છે એમ જિનભગવાનાએ કહેલું છે. ૨૭૯–૨૮૦.

એ જમ્બૂપીઠના વિસ્તાર (લંબાઇ પંહાળાઇ ) પાંચસા યાજનના છે અને એના ઘેરાવા પંદરસા એકાશી યાજનથી સહેજ વધારે છે. એની જાડાઇ મધ્યભાગમાં બાર યાજનની અને પ્રાન્તભાગે બે કાેસની છે. ૨૮૧–૨૮૨.

એ પીઠની આસપાસ એક પદ્મવેદિકા તથા સુંદર ભગીચા આવી રહ્યાં છે–એનું માન વગેરે 'જગતી 'ની વેદિકા જેવું જાણવું. ૨૮૩.

दिन्तु पूर्वाचासु तस्य जम्बूपीठस्य तीर्थपैः। एकैकं द्वारमुक्तं त्रिसोपानप्रतिरूपकम् ॥ २८४ ॥ तदेककोशविस्तीर्णं कोशद्वयसमुच्छितम्। वज्ररत्नमयैर्भूमिमृलभागैर्मनोहरम् ॥ २८५ ॥ भमेरूर्वं प्रतिष्ठानभृतेश्च रिष्टरत्नजेः। प्रदेशैः शोभितं वर्धवैदूर्यस्तम्भवन्धुरम् ॥ २८६ ॥ सुवर्णरुप्यफलकेः वैदूर्यसन्धिबन्धुरैः। रत्नालम्बनबाहाभिः रत्नालम्बनकैः युतम् ॥२८७॥ विशेषकम् ॥ द्वारेषु तेषु सर्वेषु प्रत्येकं तोरगां भवेतु। रत्नस्तम्भसन्निविष्टं वृषभाश्वादिचित्रयुक् ॥ २८८ ॥ तोरणानामुपर्येषामुत्तरंगेषु सन्ति वै। श्रष्टावष्ट्री मंगलानि तथा तत्तोरणोपरि ॥ २८९ ॥ दग्रहा वज्रमयाः पंचवर्गाश्च चामरध्वजाः । पताकातिपताकाश्च छत्रातिछत्रकाि च ॥ २९० ॥ भृयांसि घगटायुग्मानि भृयांस उत्पलोचयाः। भूयांसः पद्मकुमुदनिकराः सन्ति रत्नजाः ॥२९१॥ विशेषकम् ॥

એ પીઠની પૂર્વાદિ ચારે દિશાએામાં ત્રણત્રણ પગથીઆવાળું અકેક દ્વાર કહ્યું છે. ૨૮૪.

એમ ચાર દ્વાર થયાં. એ ચારે કેાસ કેાસ પહેાળાં અને બખ્બે કેાસ ઉંચાં છે. એમના મૃળ આગળની જમીન વજારત્નમય છે, એમની આસપાસના ભૂપ્રદેશ રિષ્ટરત્નમય છે અને એમના સ્તંભા વૈદ્ધર્યરત્નમય છે. એ દ્વારાના ફલક એટલે કમાડ વૈદ્ધર્યરત્ન બેસાડેલાં સુવર્ષ્ય અને રૂપાનાં છે. લટકતાં રત્નાએ સુક્ત એની આહાએા છે અને એમનાપર રત્નાના સુમખા શાભી રહેલાં છે. ૨૮૫–૨૮૭.

ચારે દ્વારાપર વળી રત્નમય સ્તંભાપર ગાેઠવેલાં અને વૃષભ, અશ્વ વગેરેના ચિત્રોવાળાં તાેરણા છે. ૨૮૮.

એ તારણાપર વળી ઉત્તરંગ એટલે ખારસાખામાં અષ્ટમંગળ, વજમય દંડ, પંચવલુંના ચામર અને ધ્વજાઓ, પતાકાઓપર પતાકા, અને છત્રોપર છત્રો શાબી રહ્યાં છે; એટલું જ નહિંપણ ત્યાં અનેક ઘંટાઓ, પુષ્કળ કમળા અને રાશિબદ્ધ રત્નમય પદ્મો અને કુમુદ્દા વિરાજી રહ્યાં છે. ૨૮૯–૨૯૧.

मध्यभागेऽस्य पीठस्य स्याचतुर्योजनोन्नता । योजनान्यष्ट विस्तीर्णायतैका मिर्णपीठिका ॥ २९२ ॥ उपर्यस्याः पीठिकाया जम्बूबृक्षोऽस्ति वेष्टितः । वेदिकाभिद्वीदशभिः प्राकाराकारचारुभिः ॥ २९३ ॥

श्रथास्य जम्बृह्चस्य मूलं वज्रमयं मतम् ।
मूलादुपरि यः कन्दो भूमध्यस्थः स रिष्टजः ॥ २९४ ॥
स्कन्धः कन्दादुित्थतो यः स तु वैदूर्यरत्नजः ।
सुवर्णमय्यस्तच्छाखाः प्रशाखा जातरूपजाः ॥ २९५ ॥
शाखानां दिकप्रस्ततानां मध्ये स्कन्धात्समुित्थता ।
योर्ध्वशाखा विद्धिमाख्या सोक्ता रजतिर्मिता ॥ २९६ ॥
पत्राणि तस्य वैदूर्यमयानि जगदुः जिनाः ।
तपनीयवृन्तवन्ति गुच्छा जाम्बूनदोद्भवाः ॥ २९७ ॥
रजतोत्थास्तरप्रवाखांकुराः पुष्पप्रखावली ।
नानारत्नमयी जम्बूतरुरिहण् श्रुतः श्रुते ॥ २९८ ॥

शाखाप्रभवपर्यन्तः स्कन्धः कन्दाद्य अर्ध्वगः । द्वे योजने स उत्तुंगो विस्तीर्णः क्रोशयोर्द्वयम् ॥ २९९ ॥

આ જમ્બૂપીઠના મધ્ય ભાગમાં એક મણુપીઠિકા છે તે ચાર યાજન ઉંચા અને આઠ યાજન લાંબી પહાળી છે. ૨૯૨.

એ પીઠિકાપર પૂર્વોકત જમ્બૂવક્ષ આવેલું છે–જેની આસપાસ કિલ્લાના આકારની ખાર ખાર વેદિકાઓ શોભી રહી છે. ૨૯૩.

આ જમ્બ્વૃક્ષનું મૂળ વજામય છે; એના મૂળથકી ઉપર, પૃથ્વીના મધ્યમાં ' કંદ ' છે તે રિષ્ટરત્નમય છે; કંદમાંથી નીકળેલું સ્કન્ધ વૈદ્ધર્યરત્નમય છે; એની શાખાઓ સુવર્ણમય છે; અને પ્રશાખાઓ રકતસુવર્ણમય છે ૨૯૪–૨૯૫.

વળી ચાતરફ વિસ્તરેલી શાખાએોના મધ્યમાં, સ્કન્ધમાંથી નીકળેલી ' વિડિમ 'નામની એક ઉંચી શાખા છે તે રૂપ્યમય એટલે કે રૂપાની છે. એના પત્રો વૈદ્ધપત્નમય, ગુચ્છાે સુવર્ણુ મય અને વૃન્તાે એટલે ડીંટ પણ સુવર્ણના છે. વળી એના પ્રવાલના અંકુરા રૂપ્યમય અને પુષ્પ તથા ફળ વિવિધત્તનમય છે. ૨૯૬–૨૯૮.

या दिक्प्रस्ततशाखान्तर्जाता शाखोर्ध्वगामिनी ।
विडिमापरपर्याया सोत्तुंगा योजनानि षद् ॥ ३०० ॥
एवं च कन्दादारभ्य सर्वाग्रेणाष्ट्रयोजनीम् ।
जम्बृतरुः समुत्तुंगो भूमग्नः क्रोशयोर्द्वयम् ॥ ३०१ ॥
या तस्य प्रस्ता स्कन्धाच्छाखा दिन्तु चतस्रषु ।
पूर्वादिषु किलैकैका शिष्यशाखा गुरोरित्र ॥ ३०२ ॥
क्रोशेनोनानि चत्वारि योजनान्यायताश्च ताः ।
प्रत्येकं चित्रकृत्पत्रफलपुष्पायलंकृताः ॥ ३०३ ॥ गुग्मम् ॥
एवं चोभयतः शाखादैर्घ्यं स्कन्धोर्वतान्विते ।
विष्कम्भायामतः सोऽयं भवेत् पूर्णाष्ट्रयोजनः ॥ ३०४ ॥
शाखायाः प्रस्तायाः प्राक् मध्यभागे विराजते ।
श्वनादृतस्य देवस्य भवनं रत्निर्मितम् ॥ ३०५ ॥
श्वनेकरत्नस्तम्भाद्यं क्रोशमायामतो मतम् ।
विष्कम्भतस्तु क्रोशार्धं देशोनं क्रोशमुन्नतम् ॥ ३०६ ॥ यु०॥

આ જમ્બ્વૃક્ષના, કંદથી ઉપરના, શાખાએ નીકળી ત્યાં સુધીના ભાગ જે સ્કંધ કહે-વાય–તે બે યાજન ઉંચા અને બે કાસ પહાળા છે. ૨૯૯.

વળી ચાતરફ વિસ્તરેલી શાખાઓની અંદર 'વિડિમ ' નામની સર્વથી ઉંચી શાખા છે તે છ ચાજન ઉંચી છે. ૩૦૦.

એવી રીતે આ જમ્બ્**વૃક્ષ કંદથી આર**ંભીને સમગ્ર આઠ યોજન ઉંચાઇમાં છે; અને બે કેાસ પૃ<mark>થ્</mark>લીમાં ગૃઢ રહેલ છે. ૩૦૧.

હવે એને, સ્કંધમાંથી ચાર દિશાઓમાં પ્રસરેલી, ગુરૂની શિષ્યપરમ્પરા જેવી, ચાર શાખાઓ છે તે પ્રત્યેકની લંબાઈ ચાર યાજનમાં એક કેાસ ઓછી છે. વળી એ પ્રત્યેક વિવિધ જાતિના પત્ર, પુષ્પ અને ફળથી અલંકૃત છે. ૩૦૨–૩૦૩,

એવી રીતે સ્કન્ધની પહેાળાઇ અને શાખાઓની બેઉળાજીની લંબાઇ ગણતાં, આ જમ્બ્ વૃક્ષની પહેાળાઇ પણ સંપૂર્ણ આઠ ચાજનની થાય છે. ૩૦૪.

આ જમ્બ્રુક્ક્ષની, પૂર્વતરફ ફેલાયલી શાખાની વચ્ચે 'અનાદત ' દેવનું અનેક રત્નમય સ્તંભાવાળું એક રત્નમય ભવન શાભી રહ્યું છે. ૩૦૫.

धनुःपंचशतोत्तुंगं तदर्धं प्रथुलं क्रमात् । प्राच्युदीचीदक्षिणासु द्वारमेकैकमत्र च ॥ ३०७ ॥ धनुःपंचशतायामविष्कम्भा मिणपीठिका । तदर्धमानबाह्ह्या तत्र शय्याविराजिता ॥ ३०८ ॥ शेषशाखासु तिस्रषु स्युः प्रासादावतंसकाः । प्राक्शाखाभाविभवनानुकाराः सर्वमानतः ॥ ३०९ ॥ सर्वरत्नमया दीप्रप्रभाषटलभासुराः । श्रनादृतस्विगयोग्यसिंह्यसनविभूषिताः ॥ ३१० ॥ युग्मम् ॥

यद्यपि विषमायामविष्कम्भं भवनं श्रीदेव्यादिभवनवत् समायाम-विष्कम्भः प्रासादः विजयादिप्रासादवत् इति भवनप्रासादयोविशेषं श्रामनन्ति तथापि श्रीजम्बूद्धीपप्रज्ञितस्त्रश्रीजिनभद्रगणिचमाश्रमण-कृतचेत्रसमासश्रीउमास्वातिवाचकक्कृतजम्बूद्धीपसमासश्रीसोमतिलकस्-रिकृतनव्यबृहत्चेत्रसमासादिषु एतेषां वच्यमाणवनगतानां च प्रासाद-तया व्यपदिष्ठत्वात् क्रोशायामक्रोशार्द्धविष्कम्भत्वस्य च उक्तत्वात् जम्बू-

એ ભવન લંખાઈમાં એક કેાસ, પહેાળાઈમાં અરધા કેાસ અને ઉંચાઇમાં એક કેાસથી સહેજ એાહું છે. ૩૦૬.

એને વળી પૂર્વમાં, ઉત્તરે તથા દક્ષિણે–એમ ત્રણ ક્રારા છે. એએા પાંચસાે ધનુષ્ય ઉંચા તથા અઢીસાે અઢીસાે ધનુષ્ય પહેાળાં છે. ૩૦૭.

ત્યાં વળી એક મણિપીઠિકા છે–તે પાંચસાે ધનુષ્ય લાંબીપહાેળી છે અને અઢીસાે ધનુષ્ય જાડી છે. ૩૦૮.

શેષ ત્રણ શાખાઓમાં પણ મહાન પ્રાસાદેા છે. એએાનું પ્રમાણ પૂર્વ તરફની શાખામાં રહેલા ભવનની જેટલું જ છે. એએા સર્વ પ્રકારના રત્નાેએ યુકત છે, દેદીપ્યમાન કાન્તિને લીધે ચકચકિત થઇ રહેલાં છે અને અનાદત દેવને લાયકના સિંહાસનથી અલંકૃત છે. ૩૦૯–૩૧૦.

જો કે, જેની લંબાઇ પહાળાઇ વિષમ હાય એ 'ભવન ' કહેવાય, જેમકે લક્ષ્મીદેવીનું 'ભવન ', અને સમાન લંબાઈ પહાળાઇ હાય તે 'પ્રાસાદ ' કહેવાય, વિજયદેવ વગેરેના પ્રાસાદની જેમ–આમ 'ભવન' અને 'પ્રાસાદ' માં તફાવત ગણાવાય છે તો પણ જ બ્દ્રીપપ્રશ્ન- ખિતસૂત્ર, જિનભદ્રગણિક્ષમાશ્રમણકૃત ક્ષેત્રસમાસની ટીકા, શ્રી ઉમાસ્વામિવાચકકૃત જમ્બ્દ્રીપ-સમાસ અને શ્રીસામિતિલકસ્રિકૃત નવીન બૃહત્ક્ષેત્રસમાસ વગેરેમાં એઓને તથા વક્ષ્યમાણ-

प्रकरणे प्रासादा श्रिप विषमायामविष्कम्मा इति ध्येयम् । इति श्रर्थतः उपाध्यायश्रीशान्तिचन्द्रोपज्ञजम्बूद्वीपप्रज्ञतिवृत्तौ ॥

जीवाभिगमसूत्रे तु एषामि समायामविष्कम्भत्वमेव दृश्यते । तथा च तद्ग्रम्थः । तत्थ जे दाहिणिल्ले साले एत्थ गां एगे महं पासा-याविंसए पण्णात्ते कोसं च उहुं उच्चतेगां श्रद्धकोसं श्रायामविष्क्वंभेणं इति ॥

शेषप्रासादसूत्राणि त्रपि त्रस्यैव सृत्रस्य त्रतिदेशेन उक्तानि इति ज्ञेयम्॥

चतुर्दिग्गतशाखान्तः शाखा या विडिमाभिधा ।
तस्या मौलो मध्यभागे सिद्धायतनमुत्तमम् ॥ ३११ ॥
विष्कम्भायामतश्चेतत् प्राक्शाखाभवनोपमम् ।
देशोनकोशमुत्तुंगप्रथुद्धारत्रयान्वितम् ॥ ३१२ ॥
तस्य मध्ये महत्येका शोभते मिणपीठिका ।
धनुःपंचशतायामव्यासा तदर्धमेदुरा ॥ ३१३ ॥
उपर्यस्या महानेको देवच्छन्दक श्राहितः ।
पंचचापशतायामविष्कम्भः सर्वरत्नजः ॥ ३१४ ॥

વનગતભવનાને પ્રાસાદ તરીકે ગણુલાં હોવાથી અને એમની લંબાઇ એક કાેસની તથા પહા-ળાઇ અરધા કાેસની કહેલી હાેવાથી આ જંબ્વૃક્ષના પ્રકરણમાં પ્રાસાદા પણ વિષમ લંબાઇ પહાેળાઇવાળા છે એમ સમજવું. આવાે અર્થ શ્રીશાંતિચંદ્રઉપાધ્યાયકૃત જમ્બૂદ્રીપપ્રજ્ઞપ્તિની ટીકામાં કહેલાે છે.

જીવાભિગમસૂત્રમાં તેા એએાની પણ સમાન લંખાઇ પહેાળાઇ જોવામાં આવે છે. એ સૂત્રમાં જે પાઠ છે એના અર્થ આ પ્રમાણે છે:—દક્ષિણ દિશામાં જે વૃક્ષ છે તેમાં એક મહાન પ્રાસાદ કહેલા છે તે ઉંચાઇમાં એક કાેસ તથા લંખાઇ પહાળાઇમાં અરધા કાેસ છે.

શેષ પ્રાસાદસૂત્રો પણ આજ સૂત્રના અતિદેશને લઇને કહેલાં છે એમ સમજવું.

હવે ચારે દિશાએમાં પ્રસરેલી ચાર શાખાએમની અંદર-વચ્ચે જે ' વિડિમ ' નામની શાખા કહી છે તેની ટાચપર એક ઉત્તમ 'સિદ્ધાયતન 'કે સિદ્ધમન્દિર છે. ૩૧૧.

એ સિદ્ધાયતનની લંખાઇ પહેાળાઇ પૂર્વોક્ત શાખાન્તર્ગત ભવન જેટલી છે, અને ઉંચાઈ એક કેાસથી સહેજ એાછી છે. એ સિદ્ધાયતનને ત્રણુ દ્વાર છે. વળી એમાં એક મ્હાેટી મણિ-પીઠિકા છે–જે પાંચસાે ધનુષ્ય લાંબીપહાેળી અને એથી અરધી જાડી છે. ૩૧૨–૩૧૩. सातिरेकधनुःपंचशतोत्तुंगोऽथ तत्र च । श्रष्टाधिकं जिनाचीनां शतं वैताट्यचैत्यवत् ॥ ३१५ ॥ युग्मम् ॥

एवमुक्तस्वरूपोऽयं जम्बृष्ट्यः समन्ततः । भात्यष्टाप्रेण जम्बृनां शतेन परिवेष्टितः ॥ ३१६ ॥ श्रमी आद्यपरिचेपगता जम्बृमहीरुहः । मृलजम्बृतरोर्श्वमाना भवन्ति सर्वथा ॥ ३१७ ॥ यथा द्वादशभिः पद्मवेदिकाभिः स वेष्टितः । तथामी निखिला षड्भिर्वेदिकाभिरलंकृताः ॥ ३१८ ॥ श्रीदेवीपद्मवद्येते सर्वेऽनाहतनाकिनः । स्वीयाभरग्रसर्वस्वनिचेपविग्रापणाः ॥ ३१९ ॥

एतेषु च १०८ जम्बूवृत्तेषु श्रीजम्बूद्वीपप्रज्ञप्तिश्रीजीवाभिगमक्षेत्र-विचारादौ सूत्रकृद्भिः वृत्तिकृद्भिश्च जिनभवनप्रासाद्विन्ता न कापि चक्रे । बहवो बहुश्रुताः श्राद्धप्रतिक्रमण्चूणिकारादयः शाश्वतजिनस्तो-

એ મણિપીઠિકાપર એક મ્હાટા સર્વરત્નમય દેવચ્છન્દક આવેલા કહેવાય છે–જે પાંચસા ધનુષ્ય લાંબાપહાળા છે અને એથી કંઇક વિશેષ ઉંચા છે. એમાં વૈતાઢયના ચૈત્યની પેઠે એકસા આઠ જિનબિમ્બ છે. ૩૧૪–૩૧૫.

આવા આવા સ્વરૂપવાળા એ જમ્બૂવૃક્ષની કરતાં એક્સાઆઠ બીજા જમ્બૂવૃક્ષા વીંટાઇને રહ્યાં છે. ૩૧૬.

એ એક્સોઆઠ પહેલા ઘેરાવામાં રહેલાં છે અને એએાતું માન મૂળના જમ્બ્વૃક્ષથી અરધું છે. ૩૧૭.

વળી મૂળ જમ્બ્વૃક્ષની આસપાસ જ્યારે ભાર પદ્મવેદિકા આવી રહી છે ત્યારે આ સર્વની ક્રરતી છ પદ્મવેદિકા છે. ૩૧૮.

વળી શ્રીદેવીને જેમ કમળ તેમ ' અનાહત ' દેવને આ સર્વ વૃક્ષા પાતાનાં આભૂષણાદિક સર્વ વાનાં રાખવાની બજારૂ દુકાન જેવાં છે. ૩૧૯.

આ એકસા આઠ જમ્બ્વક્ષામાં જિનભવન કે પ્રાસાદ આદિક કંઈ છે કે નહિં તે સંઅં-ધમાં, સૂત્રકાર કે ટીકાકારાએ શ્રી જંબ્દ્રીપ પ્રજ્ઞપ્તિ, શ્રી જીવાભિગમ કે ક્ષેત્રવિચાર વિગેરે ગ્રંન્થામાં કંઈ પણ ઉલ્લેખ કર્યા નથી. પરન્તુ શ્રાદ્ધપ્રતિક્રમણની ચૂર્ણીના કર્તા વગેરે બહુશ્રુતા

त्रकत्तृश्रीजयानन्दसूरिप्रभृयतश्च मूलजम्बृष्ट् ज्ञवत् प्रथमवलयजम्बृष्ट् ज्ञप्थ-मवनखंडगतकूटकाष्टकजिनभवेनेः सह जम्बृष्टक्षे सप्तदशोत्तरं जिनभव-नानां शतं मन्यमाना इहापि एकैकं सिद्धायतनं पूर्वोक्तमानं मेनिरे। ततः श्रत्र तत्त्वं केविलनो विदुः। इति जम्बूद्वीपप्रज्ञसिवृत्तौ ॥

मूळजम्बूतरोस्तस्माद्यथाक्रमं दिशां त्रये ।
वायव्यामुत्तरस्यां चैशान्यां च तुल्यनाकिनाम् ॥ ३२० ॥
जम्बूसहस्राश्चत्वारः तावतां कीर्त्तिता जिनैः ।
जम्ब्रसहस्राश्चत्वारः तावतां कीर्त्तिता जिनैः ।
जम्ब्रश्चतस्यः पूर्वस्यां महिषीणां चतस्यणाम् ॥३२१॥ युग्मम् ॥ सहस्राण्यष्ट चाग्नेय्यां जम्ब्वोऽभ्यन्तरपर्षदाम् ।
जम्बूसहस्राणि दश याम्यां मध्यमपर्षदाम् ॥ ३२२ ॥
ता द्वादशसहस्राणि नेर्ऋत्यां बाह्यपर्षदाम् ।
प्रत्यक् च सप्त सेनान्यां परिचेपे द्वितीयके ॥ ३२३ ॥
जम्बूसहस्राश्चत्वारः प्रत्येकं दिक्चतुष्टये ।
सहस्राः षोडशेत्यात्मरचकाणां तृतीयके ॥ ३२४ ॥

તેમજ શા<sup>8</sup>વત જિનની સ્તુતિના રચયિતા શ્રી જયાનંદ સૂરિ વગેરે, મૂળ જમ્બૂઘ્ક્ષપર તથા એની આસપાસના પ્રથમ વલયમાં રહેલા જમ્બૂઘ્ય્રેાપર તથા પ્રથમના વનખંડમાં રહેલા આઠ કૂટ પર–એમ સર્વ મળીને એક્સાે સત્તર જિનભવનાે માનવાની સાથે અહિં પણ પૂર્વોક્ત પ્રમાણવાળું એકેક સિદ્ધાયતન માને છે. તાે એ બે હકીકતમાં સત્ય કઇ છે તે કેવળીગમ્ય છે.

એ મુજબ ' જ મ્બૂદ્રીપ પ્રજ્ઞપ્તિ ' ની ટીકામાં છે.

હવે વળી, એ મૃળજમ્બૂવૃક્ષની વાયવ્ય, ઉત્તર અને ઇશાન એમ ત્રણ દિશાઓમાં સામા-નિક દેવાનાં ચાર હજાર જમ્બૂવૃક્ષા અને પૂર્વદિશામાં ચાર અગ્ર મહિષીઓના ચાર જમ્બૂવૃક્ષા કહેલાં છે. ૩૨૦–૩૨૧.

અગ્નિકેાણુમાં અભ્યન્તર પર્ષદાનાં આઠ હજાર અને દક્ષિણ દિશામાં મધ્યમ પર્ષદાના દશ હજાર જમ્બ્**ટુ**ક્ષાે કહ્યાં છે. વળી નૈઝાત્ય કાેેેેેેેેેેે આહ્ય પર્ષદાના બાર હજાર કહ્યાં છે. ૩**૨**૨–૩૨૩.

બીજા ઘેરાવામાં પશ્ચિમ તરફ સેનાપતિના સાતહજાર જમ્બુવૃક્ષા કહેલાં છે. ૩૨૩.

ત્રીજા ઘેરાવામાં આત્મરક્ષક દેવાનાં, પ્રત્યેક દિશામાં ચાર હજાર એટલે ચારે દિશાઓમાં થઇને સાળહજાર જમ્ખ્યુટ્સા કહ્યાં છે. ૩૨૪. यद्यप्युक्तं वलययोर्मानं नैवानयोः स्फुटम् । पूर्वाचार्येरुच्चतादेः प्राज्ञैः ज्ञेयाः तथापि हि ॥ ३२५ ॥ श्रीदेवीपद्मदृष्टान्तात् प्रथमाद्वलयादिह । श्रर्धार्धमानका जम्ब्वोऽनयोर्वलययोर्द्वयोः ॥ ३२६ ॥

तथाहुः जिनभद्रगिणादाः चेत्रसमासे ।
पउमदहे सिरीए जो परिवारो कमेण निदिद्यो ।
सो चेव य नायव्यो जम्बूएणाढियसुरस्स ॥ ३२७ ॥
तथैवोक्तं जम्बूद्वीपप्रज्ञिसवृत्तौ ॥

श्रत्राप्येकैकया पंकत्या परिक्षेपे विविच्चिते । न जम्बूनामवकाशः श्रीदेवीपद्मवत् भवेत् ॥ ३२८ ॥ तदिहापि परिक्षेपजातयस्तिस्र इत्यहो । ज्ञेयं जम्बूपंक्तयस्तु यथायोगमनेकशः ॥ ३२९ ॥

स चैवं सपरीवारो जम्बूवृक्षः समन्ततः । काननेः योजनशतमानेः त्रिभिः समावृतः ॥ ३३० ॥ श्रान्तरेण मध्यमेन बाह्येन च यथाक्रमम् । तत्रादिमे वने पूर्वादिषु दिन्तु चतस्रषु ॥ ३३१ ॥

જો કે આ બીજા અને ત્રીજા ઘેરાવામાં રહેલા એ વૃક્ષાનું ઉચાઇ આદિનું માન પૂર્વાચા-ર્યોએ કંઇ કહ્યું નથી તાપણ વિદ્વાનાએ તા લક્ષ્મીદેવીના પદ્મના દેષ્ટાન્ત પરથી, એ (બીજા ત્રીજા) વલયા એટલે ઘેરાવામાં આવેલા એ વૃક્ષાનું માન પૂર્વના વલયના વૃક્ષા કરતાં અરધું અરધું છે એમ સમજી લેવું. ૩૨૫–૩૨૬.

ક્ષેત્રસમાસમાં શ્રી જિનભદ્ર ગણિ મહારાજ કહે છે કે--લક્ષ્મીદેવીના પદ્મહ્રદમાં અનુક્રમે જે પરિવાર અતાવ્યા છે તેજ પ્રમાણે જમ્બ્રુક્ષના ' અનાદત્ત ' દેવના પણ જાણવા. ૩૨૭.

જમ્ભુદ્ધીય પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રની ટીકામાં પણ એજ ભાવાર્થનું કહ્યું છે.

અહિં પણ અકેક પંક્તિવહે વિવક્ષિત ઘેરાવામાં શ્રીદેવીના કમળની પેઠે, જમ્ભુવૃક્ષાના અવકાશ થઇ શકે નહી. માટે અહિં પણ ઘેરાવા ત્રણ પ્રકારના જ સમજવા. વળી જં ભુવૃ-ક્ષની પંકિતઓ તો યાગ પ્રમાણે અનેક છે જ. ૩૨૮–૩૨૯.

पंचाशतं योजनानि वगाह्यात्रान्तरे महत् ।

एकेंकं भवनं जम्बूशाखाभवनसिक्तभम् ॥ ३३२ ॥ युग्मम् ॥

भवनेष्वेषु सर्वेषु प्रत्येकं मिर्णापीठिका ।

तत्रानाहतदेवस्य शयनीयं श्रमापहम् ॥ ३३३ ॥

तिसमन्नेवादिमवनखंडेऽखंडश्रियोज्ज्वले ।

पंचाशतो योजनानामेशान्यां समितकमे ॥ ३३४ ॥

श्रत्रान्तरे पुष्किरिगयः चतस्तः स्युश्चतुर्दिशम् ।

प्राच्यां पद्मा दिच्चाएयां पद्मप्रभेति नामतः ॥३३४॥

श्रमुदाख्या पश्चिमायामुदीच्यां क्रमुदप्रभा ।

सर्वाः क्रोशार्खविष्कम्भा एकक्रोशायताश्च ताः ॥ ३३६ ॥

धनुःपंचशतोद्वेधाः सचतुर्द्वारतोरणाः ।

वृताः पद्मवेदिकया वनखंडेन चाभितः ॥ ३३७ ॥ कलापकम् ॥

तासां चतस्रणां मध्ये प्रासादः परिकीर्त्तितः ।

स च जम्बूवृच्चशाखाप्रासादसहशोऽभितः ॥ ३३८ ॥

આવા આવા પરિવારવાળા એ જમ્બ્**ટુક્ષની આસપાસ સાે સાે ચાેજનના માનવાળા** ત્રણ વનાે આવેલાં છે. તેમાં એક આન્તર, બીજીં મધ્યમ અને ત્રીજીં બાહ્ય એમ છે. ૩૩૦–૩૩૧.

પહેલા એટલે આન્તર (અંદરના) વનમાં, પૂર્વાદિક ચારે દિશાઓમાં પચાસ પચાસ યાજન મૂક્યા બાદ, જમ્બ્વૃક્ષની શાખાના ભવન જેવું એકેક મ્હાેટું ભવન છે. ૩૩૨.

એ પ્રત્યેક <mark>ભવનને વિ</mark>ષે મણિપીઠિકા છે અને એ મણિપીઠિકાની ઉપર અનાદત દેવનું આસાયેશ લેવાનું બીછાનું છે. ૩૩૩.

આ જ અતીવ સુશાભિત વનખંડમાં વળી, ઇશાનકાેેેેેેેંગાં પચાસ ચાેેજન ગયા બાદ, ચારે દિશાએ ચાર વાવ આવે છેઃ (૧) પૂર્વદિશામાં 'પદ્મા, '(૨) દક્ષિણમાં 'પદ્મપ્રભા, '(૩) પશ્ચિમમાં 'કુમુદા ' અને (૪) ઉત્તરમાં 'કુમુદપ્રભા. ' ૩૩૪–૩૩૫.

એ સર્વ અરધા કાસ પહાળી, એક કાસ લાંબી અને પાંચસા ધનુષ ઉંડી છે. પ્રત્યેકને ચચ્ચાર દરવાજા અને તારણા છે. વળી એમની ચારે બાજીએ પદ્મવેદિકા અને બગીચા છે. ૩૩૬–૩૩૭.

વળી ચારે વાવમાં, મધ્યમાં અકેક પ્રાસાદ છે-જે જમ્બૂલૃક્ષની શાખામાં રહેલા પ્રાસાદની જેવા છે. ૩૩૮. एतमस्मिन्नेव वने वायव्यां दिशि योजनैः। पंचाशता पुष्करिगयः चतस्नः स्युश्चतुर्दिशम् ॥ ३३९॥ प्राच्यामुत्पलगुल्माख्या याम्यां च निलनाभिधा। स्यादुत्पला पश्चिमायामुदीच्यामुत्पलोज्ज्वला॥ ३४०॥

श्रयं जम्बूद्वीपप्रज्ञित्तस्त्रजीवाभिगमसूत्राभिप्रायः ॥बृहत्क्षेत्रसमासे तु उप्पलभोमानलिगुज्जलुप्पला उप्पत्ना य बीयंमि

इति वचनात् तृतीयतुर्ययोः नाम्नि व्यत्ययः प्रथमायाः नाम्नि विशेषश्च दृश्यते । इति ज्ञेयम् ॥

उक्त पुष्करिणीतुल्या एता श्रिप प्रमाणतः ।

मध्ये तथैव प्रासादो जम्बूप्रासादसन्निभः ॥ ३४१ ॥

वनेऽस्मिन्नेव नैर्ऋत्यां पंचाशद्योजनोत्तराः ।

यथाक्रमं पुष्करिण्यः प्राच्यादिदिक्चतुष्टये ॥ ३४२ ॥

भृंगा भृंगनिभा किं चांजनाथ कज्जलप्रभा ।

मध्ये प्रासाद एतासां सर्वं मानं तु पूर्ववत् ॥३४३ ॥

એજ પ્રમાણે વળી ત્યાં, વાયવ્યકેાણમાં પણ પચાસ યાજન ગયા બાદ ચાર દિશાઓમાં ચાર વાવ છે: (૧) પૂર્વમાં ઉત્પલગુલ્મા, (૨) દક્ષિણમાં 'નિલિના, '(૩) પશ્ચિમમાં 'ઉત્પ-લા ' અને (૪) ઉત્તરમાં ઉત્પલાજનવલા. ૩૩૯–૩૪૦.

આ અભિપ્રાય જમ્બુદ્ધીપપ્રજ્ઞસિસ્ત્રત્રના તથા જીવાભિગમસ્ત્રતના છે.

બુહત્ ક્ષેત્રસમાસમાં તો એમ કહ્યું છે કે-બીજા વલયમાં એટલે ઘેરાવામાં (૧) ઉત્પલ-લ્મા, (૨) નિલના, (૩) ઉજ્જવલાત્પલા અને (૪) ઉત્પલા એ નામની વાવા છે. " એટલે કે ત્રીજી ચાથીનાં નામ ઉલટસુલટ છે, અને પહેલીના નામમાં જરા ફેર છે.

આ વાવાનું પ્રમાણ પણ ઉપરાક્ત વાવાની જેટલું છે અને એએામાં પણ જમ્બ્**વૃક્ષના** પ્રાસાદ જેવા પ્રાસાદ છે. ૩૪૧.

વળી આ વનમાં નૈઋત્યકેાણુમાં પણ પચાસ ચાેજન મૂકીને, ચતુર્દિશામાં ચાર વાવાે છે. તેમનાં (૧) ભૃંગા, (૨) ભૃંગનિભા, (૩) અંજના અને (૪) કજ્જલપ્રભા–એવાં નામ છે. એમની વચ્ચે પણ અકેક પ્રાસાદ છે. વળી એમનું પ્રમાણાદિક સઘળું પૂર્વવત્ સમ જવું. ૩૪૨–૩૪૩.

39

श्राग्नेय्यां च योजनानां पंचाशतो व्यतिक्रमे। वनेत्रैव पुष्करिगयो दिक्चतुष्के यथाक्रमम् ॥ ३४४ ॥ श्रीकान्ता श्रीमहिता च श्रीचन्द्रा च ततः परम्। श्रीनिलयाख्येति शेषं प्रासादादि तु पूर्ववत् ॥ ३४५ ॥ प्रासादेष्वेषु चैकेकमस्ति सिंहासनं महत्। श्रनाहतस्य देवस्य कीडाई सपरिच्छदम् ॥ ३४६ ॥

श्रत्र जम्बूद्वीपप्रज्ञितसूत्रे सीहासणा सपरिवारा इति । जीवाभिगमे च सीहासणं श्रपरिवार इति ॥

श्रास्मन्नेव वने पूर्वदिक्भाविभवनात् किल ।
उदीच्यां दक्षिणस्यां चेशानीप्रासादशेखरात् ॥ ३४७ ॥
एकः कूटः द्वितीयस्तु प्राग्भाविभवनादितः ।
दक्षिणस्यामुदीच्यां चाग्नेयीप्रासादपुंगवात् ॥ ३४८ ॥ युग्मम् ॥
पश्चिमायामथाग्नेयीप्रासादात् पूर्वतोऽपि च ।
दाक्षिणात्यात् भवनतः कूटो ऽत्रास्ति तृतीयकः ॥ ३४९ ॥

વળી અગ્નિકાશુમાં પણ પચાસ યોજન મૂકીને, ચારે દિશાએ ચાર વાવ છે–તે અનુક્રમે આ પ્રમાણે છે: (૧) શ્રીકાન્તા, (૨) શ્રીમહિતા, (૩) શ્રીચન્દ્રા અને (૪) શ્રીનિલયા. આ સઘળી વાવામાં પણ પ્રાસાદ વગેરે પૂર્વવત્ સમજવાં. પ્રત્યેક પ્રાસાદમાં 'અનાદત ' દેવને ક્રીડા કરવાને લાયકનું મ્હાેડું પરીવારવાળું સિંહાસન છે. ૩૪૪–૩૪૬.

જં<mark>બ્દ્રીપપ્રજ્ઞપ્તિ સ</mark>્ત્રમાં સિંહાસનાે પરીવારવાળાં કહ્યાં છે, જ્યારે જીવાભિગમ સ્ત્રમાં પરીવાર વિનાનાં કહ્યાં છે.

આ જ વનને વિષે વળી, પૂર્વસ્થ ભવનથી ઉત્તરે અને ઇશાનસ્થ પ્રાસાદથી દક્ષિણે એક ' કૂટ ' અર્થાત્ શિખર છે. ૩૪૭.

તથા પૂર્વસ્થ ભવનથી દક્ષિણે અને અગ્નિકાેેેેેેેેે આવેલા પ્રાસાદથી ઉત્તરમાં બીજોં 'કૂટ ' છે. ૩૪૮.

વળી અગ્નિકેાણુમાં આવેલા પ્રાસાદથી પશ્ચિમે અને દક્ષિણસ્થ ભવનથી પૂર્વે એક ત્રીજીં ' કૂટ ' છે. ૩૪૯.

दाक्षिणात्यभवनतोऽपरस्यां पूर्वतोऽपि च।
प्रासादाक्षेक्कृतीनिष्टातुर्यः कूटो भवेदिह ॥ ३५० ॥
प्रासादाक्षेक्कृतीसंस्थादुदीच्यामथ याम्यतः ।
प्रतीचीनभवनतः कूटो भवित पंचमः ॥ ३५१ ॥
प्रतीचीनभवनतः उदीच्यामथ याम्यतः ।
वायव्यकोणप्रासादात् षष्टः कूटः निरूपितः ॥ ३५२ ॥
वायव्यकोणप्रासादात् प्राच्यां पश्चिमतोऽपि च ।
उदग्भवनतस्तत्र कूटो भवित सप्तमः ॥ ३५३ ॥
उदग्भवनतः प्राच्यामय पश्चिमतोऽपि च ।
ऐशानकोणप्रासादादत्र कूटोऽष्टमो मतः ॥ ३५४ ॥
एवमष्टाप्यमी कूटा जात्यस्वर्णमयाः स्मृताः ।
दे योजने भूनिमग्ना योजनान्यष्ट चोच्छ्रिताः ॥ ३५५ ॥
विष्कम्भायामतो मूळे योजनान्यष्ट कीर्तिताः ।
मध्ये षद्धर्वं चत्वारि गोपुच्छाकृतयस्ततः ॥ ३५६ ॥

દાક્ષિણાત્ય ભવનથી ઉત્તરમાં અને નૈઋત્યસ્થ પ્રાસાદથી પૂર્વમાં એક ચાેથું 'કૂટ ' છે. ૩૫૦.

નૈઋત્યસ્થ પ્રાસાદથી ઉત્તરમાં અને પશ્ચિમસ્થ .ભવનથી દક્ષિણે એક પાંચમું 'ફૂટ ' છે. ૩૫૧.

પશ્ચિમસ્થ ભવનથી ઉત્તરમાં અને વાયવ્ય કેાજ્યના પ્રાસાદથી દક્ષિણમાં એક છઠ્ઠું ' કૂટ ' છે. ૩૫૨.

વાયવ્ય કેાજીસ્થ પ્રાસાદથી પૃર્વમાં અને ઉત્તરસ્થ ભવનથી પશ્ચિમમાં વળી એક સાતમું ' કૂટ ' છે. ૩૫૩.

અને ઉત્તરસ્થ ભવનથી પૂર્વમાં અને ઇશાનકેાણુસ્થ પ્રાસાદથી પશ્ચિમમાં આઠમું 'કૂટ ' છે. ૩૫૪.

એમ આઠ ' ક્ટ ' કે શિખરા છે–તે આઠે શ્રેષ્ઠ સુવર્ણમય છે. વળી એએા એ **યોજન** પૃથ્વીને વીધે રહેલાં છે અને આઠ યોજન ઉંચાં છે. ૩૫૫.

એએાની લંખાઈ પહેાળાઇ મૂળ આગળ આઠ યોજન, મધ્યભાગમાં છ યોજન અને ટાચ આગળ ચાર યાજન છે. અને તેથી એમના આકાર ગાપુચ્છ જેવા છે. ૩૫૬.

एषां मूले परिक्षेपोऽधिकानि पंचिवंशितः । मध्येऽष्टादश मौलौ च योजनान्यर्कसंख्यया ॥ ३५७ ॥ तथोक्तम् ।

पण्विसद्वारसवारसेव मूले श्र मिन्झ उवरिं च। सिवसेसाइं परिरओ कूडस्स इमस्स बोधव्वो ॥ ३५८॥ श्रयं जम्बूद्वीपप्रज्ञिसिसूत्राभिप्रायः॥ जिनभद्रगणिचाश्रमणैः तु श्रदुसहकूडसरिसा सब्वे जम्बूण्या भणिया।

इत्यस्यां गाथायां ऋषभकूटसमत्वेन भिणतत्वात् मूळे द्वादश योज-नानि ष्रष्टौ मध्ये चत्वारि च उपरि आयामविष्कम्भेत्यादि ऊचे ॥ तथैव मलयगिरिपादैः व्याख्यातमपि ॥ जीवाभिगमसूत्रेऽपीत्थमेवैषां मानं दृश्यते ॥ तत्वं बहुश्रुतगम्यम् ॥

> प्रत्येकमेषामुपरि चैंकैकं सिद्धमन्दिरम्। एतच जम्बृविडिमासिद्धायतनसिक्समम्॥ ३५९॥ श्रष्टाप्येते पद्मवरवेदिकावनमंडिताः। दिगंगनानामष्टानां कीडायै निर्मिता इव ॥ ३६०॥

એમના પરિધિ એટલે ઘેરાવા મૂળ આગળ પચવીશ ચાજનથી સહેજ વધારે, મધ્યમાં અઢાર ચાજનથી વિશેષ અને મથાળે ખાર ચાજનથી કંઇક વધારે છે. ૩૫૭.

જં છુદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિમાં પણ એમનાે ઘેરાવા મૂળ, મધ્ય અને ટાેચ આગળ અનુક્રમે સવિશેષ–પચવીશ, અઢાર અને બાર ચાેજનનાે કહ્યો છે. ૩૫૮.

પણ જિનભદ્રગણિક્ષમાશ્રમણે તેા આઠે જમ્બૂક્ટો ઋષભકૂટ જેવા છે એમ કહ્યું છે એ પરથી તો એમનું એ માન **બરાબર** બાર, આઠ અને ચાર યોજન કહેવાય. આ વાતને શ્રીમલયગિરિએ પણ પ્રમાણ માની છે અને શ્રી જીવાભિગમસૂત્રમાં પણ એમજ કહ્યું છે. તો સત્ય કશું એ બહુશ્રુત જાણે.

એ આઠે ' કૂટ ' માં ના પ્રત્યેકપર અકેક સિદ્ધાયતન એટલે સિદ્ધમંદિર છે. અને એ જમ્બ્લુક્ષની મહાેટી ' વિડિમા ' શાખાપર રહેલા સિદ્ધાયતન જેવું છે. ૩૫૯.

વળી એ આઠે કૂટની ચાહિશ, જાણે આઠ દિશારૂપી સ્ત્રીઓને ક્રીડા કરવા માટે નિર્માણ કર્યા હાય એવા બગીચાએા અને પદ્મવેદિકાએા આવી રહ્યાં છે. ૩૬૦. एवमुक्तस्वरूपाया श्रस्या जम्ब्वा महातरोः।
नामानि द्वादशैतानि प्रज्ञप्तानि जिनेश्वरैः॥ ३६१॥
सुदर्शना तथामोघा सुप्रबुद्धा यशोधरा।
भद्रा विशाला सुमनाः सुजाता नित्यमंडिता॥ ३६२॥
विदेहजम्बूः नियता सौमनस्येति कीर्त्तिताः।
रत्नमथ्या श्रप्यमुष्या द्रुमेषु मुख्यतां विदुः॥ ३६३॥
तथोक्तं बहुश्रुताध्ययने।

जहा दुमाण्पवरा जम्बू नाम सुदंसणा । श्रणाढीयस्स देवस्स एवं हवइ बहुस्सुए ॥ ३६४ ॥

जम्बूद्धीपपतिर्देवो वसत्यस्यामनादृतः । जम्बूस्वामिपितृच्यो यः प्राग्भवे सोऽधुनास्त्यसौ ॥ ३६५ ॥ चतुःसामानिकसुरसहस्रसेवितक्रमः ।

महिषीभिः चतस्रभिः स्नेहिनीभिः कटाक्षितः ॥ ३६६ ॥

पर्षद्भिः तिस्वभिः जुष्टः सप्तभिः सैन्यसैन्यपैः ।

उदायुषेः षोडशभिः सहस्रेश्चात्मरिच्चणाम् ॥ ३६७ ॥

આ પ્રમાણે જેની હકીકત છે એવા એ મહાન ' જમ્બ્લૃક્ષનાં ' જિનભગવાનાએ ખાર જેટલાં નામ કહ્યાં છે. ૩૬૧.

તે આ પ્રમાણે:—(૧) સુદર્શના, (૨) અમાઘા, (૩) સુપ્રભુદ્ધા, (૪) યશાધરા, (૫) ભદ્રા (૧) વિશાલા, (૭) સુમનસ, (૮) સુજાતા, (૯) નિત્યમંડિતા, (૧૦) વિદેહજમ્બૂ, (૧૧) નિયતા અને (૧૨) સામનસ્યા. ૩૬૨–૩૬૩.

વળી એ 'જમ્બૂ ' રત્નમય હાેવા છતાં એને સર્વ વૃક્ષ શિરામણિ કહ્યું છે.

<sup>&#</sup>x27;બહુશુત ' અધ્યયનમાં એ માટે કહ્યું છે કે—જેમ 'અનાદત ' દેવનું સુદર્શના નામે જમ્બૂવૃક્ષ સર્વ વૃક્ષામાં મુખ્ય-સર્વશિરામણિ છે તેમ 'બહુશ્રુતા 'માં જમ્બૂસ્વામી મુખ્ય છે. ૩૬૪.

આ જમ્બૂવૃક્ષમાં 'અનાદત ' નામના, જમ્બૂદ્ધીપના સ્વામી અધિષ્ઠાયક દેવ રહે છે. પૂર્વભવમાં એ જમ્બૂસ્વામીના કાંકા હતા અને અત્યારે ત્યાં છે. ૩૬૫.

એની સેવા અર્થે ચાર હજાર સામાનિક દેવા અને ઉપલાેગ અર્થે ચાર પ્રેમાળ પટ્ટ-રાણીએા સતત–કાયમ હાજર હાેય છે. ૩૬૬,

व्यन्तराणां व्यन्तरीणामन्येषामि भूयसाम् । श्रनाहतराजधानीवास्तव्यानामधीश्वरः ॥ ३६८ ॥ मेरोरुदीच्यामन्यत्र जम्बूद्वीपे महर्ष्टिकः । पुर्यामनाहताख्यायां साम्राज्यं पालयत्यसौ ॥३६९॥ कलापकम् ॥

यौ सीमाकारिणौ देवकुरूणां धरणीधरौ।
सोमनसिवयुत्प्रभाभिधौ तो वर्णयाम्यथ ॥ ३७० ॥
निषधाद्रेरुत्तरस्यामाग्नेय्यां मन्दराचळात्।
प्रतीच्यां मंगलावस्या योऽसौ सौमनसाभिधः ॥ ३७१ ॥
देवा देव्यो वसन्त्यत्र यतः प्रशान्तचेतसः।
ततः सौमनसो यद्वा सौमनसाख्यभर्तकः॥ ३७२ ॥
तुरंगस्कन्धसंस्थानो गजदन्तसमोऽपि सः।
मनोहरो रूप्यमयः सप्तकृटोपशोभितः ॥ ३७३ ॥

વળી એને ત્રણ સભાએા છે, સાત સૈન્યાે અને સેનાપતિએા છે; અને એના સંરક્ષણ અર્થે સાળ હજાર દેવાે શસ્ત્રસજજ થઇને રહેલા હાેય છે. ૩**૬**૭.

વળી એને એની રાજધાનીમાં રહેલા અન્ય પણ અનેક વ્યન્તરદેવા અને વ્યન્તરદેવીએા સેવા કરનારા–સેવકાે છે. ૩૬૮.

વળી મહહિલ્કિ—અતુલ સમૃદ્ધિવાળા એ 'અનાદત' દેવને મેરૂની ઉત્તરે અન્યત્ર જમ્બૂઠી-પને વિષે ' અનાદત ' નામની રાજધાની છે ત્યાં એ રાજ્ય ભાગવે છે. ૩૬૯.

હવે દેવકુરૂની સીમા બાંધી રહેલા અર્થાત્ એને સીમાઉ આવેલા " સાૈમનસ " અને " વિદ્યુત્પ્રભ " નામના પર્વતો છે તે વિષે કંઇક કહું છું. ૩૭૦.

એ એમાંથી જે 'સામનસ ' છે તે નિષધપર્વતથી ઉત્તરે, મંદરાચળથી અગ્નિકાેણમાં અને 'મંગળાવતી ' વિજયની પશ્ચિમે આવેલ છે. ૩૭૧.

અહિં સુ–મના અર્થાત શાંતમનવાળા દેવદેવીએા વસે છે એ પરથી, અથવા તાે એનાે સાૈમનસ નામનાે અધિષ્ઠાયક દેવ છે એ પરથી, એ ' સાૈમનસ ' કહેવાય છે. ૩૭૨.

એના અધના સ્કંધ જેવા આકાર છે, ગજદંતસમાન મનહર દેખાવ છે, અને એ વળી રૂપ્યમય છે. ૩૭૩. सिद्धायतनमाद्यं स्यात् परं सौमनसाभिधम् ।
सन्मंगलावतीकूटं देवकुर्वभिधं परम् ॥ ३७४ ॥
विमलं कांचनं चैव वासिष्टं कूटमन्तिमम् ।
प्रमाणं क्रेयमेतेषां हिमवद्गिरिकूटवत् ॥ ३७५ ॥ युग्मम् ॥
प्राग्नेय्यामादिमं कूटं मन्दरासन्नमाहितम् ।
तस्याग्नेय्यां द्वितीयं तु तस्याप्याग्नेयकोणके ॥ ३७६ ॥
कूटं तृतीयमित्येतत्कूटत्रयं विदिक्स्थितम् ।
प्रथो तृतीयाद्गग्नेय्यामुत्तरस्यां च पंचमात् ॥ ३७७ ॥
कूटं चतुर्थं प्रज्ञप्तमेतस्मात्कूटतः परम् ।
दिच्छोत्तरया पंकत्या शेषं कूटत्रयं भवेत्॥ ३७८ ॥ विशेषकम् ॥
वत्समित्रासुमित्राख्ये षष्ठपंचमकूटयोः ।
दिक्छमार्यों कूटसमाभिधा देवाश्चतुर्षु च ॥ ३७९ ॥

अत्र जम्वूद्वीपप्रज्ञप्तिसृत्रे बृहत्त्वेत्रसमासं सिरिनिलय इति चेत्र-समासादिषु च सौमनसपंचमषष्ठकूटवासिन्यौ सुवत्सावत्सिमत्राख्ये एव दिक्कुमार्यौ उक्ते ॥ यत्तु जम्बूद्वीपप्रज्ञप्तिसृत्रे एव जिनजन्माधिकारे

એને સાત શિખરા છે:—(૧) સિદ્ધાયતન, (૨) સામનસ, (૩) મંગળાવતી, (૪) દેવકુરૂ, (૫) વિમળ, (૬) કાંચન અને (૭) વસિષ્ટ. એમનું પ્રમાણ હિમવંતના શિખર પ્રમાણે જાણુવં. ૩૭૪–૩૭૫.

પહેલું શિખર મેરૂપવ<sup>5</sup>તપાસે અગ્નિકાહુમાં આવ્યું છે; એના અગ્નિકાહુમાં વળી બીજાં છે અને એ બીજાના અગ્નિકાહુમાં ત્રીજી આવ્યું છે. વળી એ ત્રીજાથી અગ્નિકાહુમાં અને પાંચમાની ઉત્તરે ચાથું શિખર છે. શેષ ત્રહ્યુ શિખરા ચાથાથી દક્ષિણું ત્તરે એક હારમાં આવેલાં છે. ૩૭૬–૩૭૮.

પાંચમા અને છઠ્ઠા શિખરપર 'સુમિત્રા' અને 'વત્સમિત્રા' નામની દિક્કુમારિકાએા રહે છે. શેષ શિખરાપર તે તે શિખરાના નામવાળા દેવાના વાસ છે. ૩૭૯.

આ સંબંધમાં જંબ્દ્ધીપપ્રજ્ઞાપ્તસ્ત્રમાં, બૃહત્ ક્ષેત્રસમાસમાં તથા 'સિરિનિલય ' નામના ક્ષેત્રસમાસ વગેરેમાં સુમિત્રા અને વત્સમિત્રાની જગ્યાએ સુવત્સા અને વત્સમિત્રા– એવાં નામ કહ્યાં છે. વળી જમ્બ્દ્ધીપપ્રજ્ઞસિસ્ત્રત્રમાંજ જિનજન્મના અધિકારમાં અધાલાકમાં

श्रधोलोकवासिनीनां भोगंकरादीनामष्टानां दिक्कुमारीणां मध्ये पंचमी तोयधारा षष्टी विचित्रा च इति उक्तं तदयं लिखितदोषः नामान्तरं वा इति सर्वविद् वेद ॥

> एतत्कृटाधिपदेवदेवीनां मन्दराचलात् । दक्तिग्रस्यां राजधान्यो जम्बूद्वीपेऽपरत्र वै ॥ ३८० ॥ उत्तरस्यां निषधादेः नैर्ऋस्यां कनकाचलात् ।

पूर्वस्यां पच्मविजयात् गिरिः विद्युत्प्रभाभिधः ॥ ३८१ ॥

तपनीयमयत्वेन विद्युद्धद्दीप्तिमत्तया । विद्युत्प्रभेशयोगाद्वा ख्यातो विद्युत्प्रभाख्यया ॥ ३८२ ॥

श्राद्यं सिद्धायतनारूयं विद्युत्प्रभं द्वितीयकम् ॥
तृतीयं देवकुर्वारूयं ब्रह्मकूटं तुरीयकम् ॥ ३८३ ॥
पंचमं कनकाभिरूयं षष्टं सौवस्तिकाभिधम् ॥
सप्तमं सीतोदाकूटं स्याच्छतज्वलमष्टमम् ॥ ३८४ ॥

हरिक्रूटं तु नवमं कृटैरेभिरलंकृतः ॥ विभाति सानुमानेष वेदिकावनशोभितः ॥ ३८५॥

રહેનારી 'ભાગંકરા' આદિ આઠ કુમારિકાની અંદર તા પાંચમી અને છઠ્ઠી 'તાયધારા' અને 'વિચિત્રા'એ નામની કહી છે. આ કદાચ લખવામાં ભૂલ થઇ હાય અથવા એ એમનાં બીજાં નામ હાય. ખરીવાત કેવળી ભગવાન જાણે.

આ શિખરાના સ્વામી–દેવદેવીઓની રાજધાનીએ અપરત્ર જમ્બૂદ્ધીપમાં મેરૂની દક્ષિણે છે. ૩૮૦.

હવે બીજો જે 'વિદ્યુત્પ્રભ ' નામના પર્વત ઉપર કહી ગયા છીએ તે નિષધપર્વતથી ઉત્તરે, કનકાચલના નૈઋત્યકાેણમાં 'પક્ષ્મ ' વિજયથી પૂર્વદિશાએ આવ્યો છે. ૩૮૧.

સુવર્ણ મય હાેવાથી, વિદ્યુત્–વિજળીસમાન ચમકતા હાેઇને, અથવા વિદ્યુત્પ્રભ નામના એના અધિષ્ટાયક દેવ હાેઇને, એનું ' વિદ્યુત્પ્રભ ' નામ પડેલું છે. ૩૮૨.

આ વિદ્યુત્પ્રભ પર્વ તને નવ શિખરા છે, તે આ પ્રમાણે :—( ૧ ) સિદ્ધાયતન, (૨ ) વિ-દ્યુત્પ્રભ, (૩ ) દેવકુર, (૪ ) પ્રક્ષકૃટ, (૫ ) કનક, ( ૧ ) સાવસ્તિક, (૭ ) સીતાદા, (૮ )

नैर्क्त्यां मन्दरात् ज्ञेयमाद्यं कृटचतुष्टयम् । षष्टादुत्तरतस्तुर्याञ्जेर्क्त्यां पंचमं मतम् ॥ ३८६ ॥ दिच्चणोत्तरया पंक्त्या शेषं कृटचतुष्टयम् । मानतोऽष्टापि कृटानि हिमवद्गिरिक्टवत् ॥ ३८७ ॥ नवमं निषधासत्रं दक्षिणस्यां किलाष्टमात् । सर्वथा माल्यवद्भाविहरिस्सहसमं च तत् ॥ ३८८ ॥ ज्ञेया चमरचंचावदेतत्कृटपतेहरेः । मेरोरपाच्यां नगरी जम्बूद्वीपे परत्र सा॥ ३८९ ॥

तथोक्तं जम्बूद्वीपप्रज्ञितिसूत्रे । जहा मालवंतस्स हरिस्सहकूडे तह चेव हरिकूडे रायहाणी तह चेव दाहिणेणं चमरचंचारायहाणी तह णेयव्वा ॥ चेत्रसमासवृत्ताविप सा चमरचंचाराजधानीवत् प्रत्येया इति॥

> शेषकूटपतीनां तु नगर्यो विजयोपमाः। जम्बृद्वीपेऽन्यत्र मेरोर्दक्षिण्स्यां यथायथम्॥ ३९०॥

શતજવલ અને ( ૯ ) હરિકૂટ. અને એની આસપાસ પણ પદ્મવેદિકાએ৷ અને બ<mark>ગી</mark>ચાએ৷ શાબી રહ્યા છે. ૩૮૩–૩૮૫.

એ નવ શિખરામાંથી પહેલાં ચાર મેરૂપર્વતથી નૈર્જાત્યકેાણમાં આવેલાં છે. પાંચમું શિખર છઠ્ઠાથી ઉત્તરે અને ચાથાથી નૈર્જાત્યમાં આવેલું છે. વળી શેષ ચાર રહ્યાં તે ઉત્તરથી દક્ષિણ એક હારમાં રહેલાં છે. ૩૮૬–૩૮૭.

એ નવ શિખરામાંથી આઠનું માન હિમવંત પર્વતના શિખરસમાન છે.

અને નવમું શિખર જે આઠમાથી દક્ષિણે નિષધપર્વતની નજદીક છે એનું માન માલ્યવાન પર્વતના હરિસ્સહશિખર પ્રમાણે છે. ૩૮૮.

આ નવમા કૂટના સ્વામી હિરિદેવની રાજધાની, ચમરચંચાનગરીનીપેઠે અન્યત્ર જમ્બૂદ્ધીપમાં મેરૂની દક્ષિણે છે. ૩૮૯.

જમ્બૂદ્ધીપપ્રજ્ઞમિસ્ત્રતમાં પણ કહ્યું છે કે—આ હરિકૂટ નામનું શિખર છે તે માલ્યવાન પર્વતના હરિસ્સહ શિખર જેવું સમજવું; અને આ હરિદેવની રાજધાની પણ ચમરચંચા રાજધાનીની પેઠે દક્ષિણદિશામાં સમજવી. ક્ષેત્રસમાસની ટીકામાં પણ એને ચમરચંચા જેવી કહી છે.

दिक्कुमार्थे निवसतः तत्र पंचमषष्ठयोः ।
पुष्पमालाऽनिन्दिताख्ये शेषेषु पूर्ववत् सुराः ॥ ३९१ ॥
भोगंकरादिमा गन्धमादनाद्यद्विसानुषु ।
वसन्त्यो दिक्कुमार्थोऽष्टो या एविमह भाषिताः ॥ ३९२ ॥
शैलेष्वमीषु क्रीडार्थं तासां वासो भवत् ध्रुवम् ।
वसन्ति च स्वस्वगजदन्ताधोभवनेष्विमाः ॥ ३९३ ॥
एकैकगजदन्ताधो द्वे द्वे स्तो भवने तयोः ।
तिर्यग्लोकं व्यतिक्रम्यासुरादिभवनास्पदे ॥ ३९४ ॥
श्राधोलोकनिवासिन्योऽत एवामृः श्रुते मताः ।
भृशुद्धसूतिवेशमादिनियुक्ता जिनजन्मिन ॥ ३९५ ॥

यद्यपि उत्तरकुरुवक्षस्कारयोः यथायोगं सिद्धहरिस्तहकूटवर्जकूटा-धिपराजधान्यो यथाक्रमं वायव्यामैशान्यां च यथा प्राग् श्रभिहिताः तथा देवकुरुवक्तस्कारयोः यथायोगं सिद्धहरिकूटवर्जकूटाधिपराजधान्यो यथाक्रमं श्राग्नेय्यां नैर्ऋ्रयां च वक्तुमुचिताः तथापि प्रस्तुतसूत्रसम्बन्धि

શેષ શિખરાના સ્વામીઓની રાજધાનીઓ વિજયા રાજધાનીની પેઠે અન્યત્ર જમ્બૂદી-પમાં મેરૂથી દક્ષિણે કહી છે. ૩૯૦.

એ શિખરામાંના પાંચમા અને છઠ્ઠાપર પુષ્પમાળા અને અનિન્દિતા નામની દિક્કુમારિ-કાએા રહે છે અને શેષ સાત શિખરા પર પૂર્વવત દેવાના વાસ કહ્યો છે. ૩૯૧.

ગન્ધમાદન વગેરેના શિખરો પર ભાગંકરા વગેરે આઠ દિક્કુમારિકાઓના વાસ કહ્યો છે તે સંબંધમાં એમ સમજવું કે એઓ ત્યાંતા ક્રીડા કરવા જતી આવતી રહે છે. બાકી એએા (ખરી રીતે) રહે છે તો ગજદન્તાના અધાલુવનમાં. પ્રત્યેક ગજદન્તની નીચે એઓનાં બબ્બે લવના છે અને એ તીર્છાલાકને મૂકીને અસુરાદિકના લવના આવે છે ત્યાં છે. એમને શાસ્ત્રમાં અધાલાકમાં વસનારી કહી છે તે આજ હેતુને લઇને કહી છે. વળી એઓનું કાર્ય જિનલગવાનના જન્મ વખતે ભૂમિશુદ્ધિ કરવા સંબંધી તથા સૂતિકાગૃહ સંબંધી છે. ૩૯૨–૩૯૫.

પૂર્વે ઉત્તરકુરૂના વક્ષસ્કારામાં, સિદ્ધહરિસ્સહ કૂટ વરજીને અન્ય શિખરાના સ્વામીઓની રાજધાનીઓ અનુક્રમે વાયવ્યકાણમાં અને ઇશાનકાણમાં યથાયાગ કહેલી છે તે પ્રમાણે દેવકુરૂના વક્ષસ્કારામાં, સિદ્ધહરિકૂટ શિવાયના શિખરાના અધિપતિઓની રાજધાનીઓ અનુક્રમે અમિકાણ અને નૈર્જાત્યકાણમાં યથાયિત કહેલી જોઇએ. પણ પ્રસ્તુત સુત્રની એક

यावत् श्रादर्शेषु पूज्यश्रीमलयगिरिक्ठतत्तेत्रविचारवृत्तौ च तथा दर्शना-भावात् श्रस्माभिरपि राजधान्यो दिच्चिगोन इति श्रलेखि । इति श्री-जम्बूद्वीपप्रज्ञितवृत्तौ ॥

अनयोः नगयोः दैर्घ्वयासोच्चतादिकं समम्।
गन्धमादनसन्माल्यवतोरिव विभाव्यताम् ॥ ३९६ ॥
सन्त्यथाभ्यां पर्वताभ्यामंकपालीकृता इव ।
मेरोर्दक्षिणतो देवकुरवो निषधादुदक् ॥ ३९७ ॥
श्रत्र देवकुर्रनाम देवः पल्योपमस्थितिः ।
वसत्यतस्तथा ख्याता यद्वेदं नाम शाश्वतम् ॥ ३९८ ॥
धनुःषृष्टव्यासजीवादिकं मानं तु धीधनैः ।
अत्राप्युत्तरकुरुवद्विज्ञेयमविशेषितम् ॥ ३९९ ॥
किन्त्वत्र निषधासन्ना जीवा कल्प्या विचच्चगैः ।
वियुत्प्रभसोमनसायामानुसारतो धनुः ॥ ४०० ॥

પણ પ્રત-નકલ-માં કે પ્જયમલયગિરિકૃત ક્ષેત્રવિચારની ટીકામાં પણ એમ નથી દેખાતું. તેથી અમાએ પણ એમ ન લખતાં એ રાજધાનીએા દક્ષિણમાંજ હાવાનું લખ્યું છે. આમ શ્રી જમ્બ્-દ્રીપપ્રગ્રસિસ્ત્રની ટીકામાં હકીકત છે.

આ 'સામનસ ' અને ' વિદ્યુત્પભ ' પર્વતાની લંખાઇપહાળાઇ અને ઉંચાઈ વગેરે સુવળું ગન્ધમાદન અને માલ્યવાન પર્વતાની પેઠે સમજતું. ૩૯૬.

હવે મહાવિદેહક્ષેત્રના ચાેથા વિભાગ ' દેવકુરૂ ' વિષે.

આ બેઉ પર્વાતાના ખાળામાં રહ્યું હાેચની એવું 'દેવકુરૂઢ્યેત્ર ' મેર્**થા દક્ષિણે અને** નિષધાચળથી ઉત્તરે છે. ૩૯૭.

અહિં દેવકુરૂ નામના એક પલ્યાપમના આયુષ્યવાળા દેવ રહે છે એના નામ પરથી એ નામ પડેલું સમજવું; અથવાં એ નામ એક શાધ્કતું જ નામ છે એમ સમજવું. ૩૯૮.

એનાં ધનુ:પૃષ્ટ, વ્યાસ, જ્યા (જીવા) વગેરે સર્વ નું પ્રમાણુ નિર્વિશેષપણે ઉત્તરકુરૂની પેઠે સમજ લેવું. ૩૯૯.

પરન્તુ અહિં ' જીવા ' નિષધપર્વતપાસે કલ્પવી અને ધનુ:પૃષ્ટ વિદ્યુત્પ્રભ અને સામનસ પર્વતાની લંબાઇને અનુસારે કલ્પવું. ૪૦૦ शतान्यष्ट योजनानां चतुिक्षंशयुतानि च ।
चतुरः साप्तिकान् भागान् व्यतीत्य निषधाचळात् ॥ ४०१ ॥
शीतोदायाः पूर्वतदे विचित्रकूटपर्वतः ।
चित्रकूटः परतदे सामस्त्याद्यमकोपमौ ॥ ४०२ ॥ युग्मम् ॥
किन्त्वेतस्वामिनोर्नृनं विचित्रचित्रदेवयोः ।
जम्बूद्वीपेऽन्यत्र पुर्यो मेरोः दक्षिणतो मते ॥ ४०३ ॥
श्रुथैताभ्यां पर्वताभ्यामुत्तरस्याममी स्मृताः ।
हृदाः पंचोत्तरकुरुहृदतुल्याः स्वरूपतः ॥ ४०४ ॥
निषधाचळसंकाशशतपत्रादिशोभितः
निषधाख्यसुरावासः प्रथमो निषधहृदः ॥ ४०५ ॥
स देवकुरुसंस्थानशतपत्राद्यलंकृतः ।
देवकुर्वमरावासो हृदो देवकुरुः परः ॥ ४०६ ॥
सूरनामा तृतीयस्तु हृदः सूरसुराश्रितः ।
सूलसस्वामिकस्तुर्यो हृदः स्यात् सुलसाभिधः ॥ ४०७ ॥

નિષધાચળથી આઠસો ચાત્રીશ યાજન અને ચાર સપ્તમાંશ જેટલું મૂકીને શીતાેદા નદીના પૂર્વતટપર 'વિચિત્રકૃટ' નામે પર્વત છે અને એના પશ્ચિમ તટપર 'ચિત્રકૃટ' નામે પર્વત છે. એ બેઊનું સમગ્ર સ્વરૂપ યમકપર્વતાે જેવું સમજ લેવું. ૪૦૧–૪૦૨.

પરન્તુ એમના સ્વામી ચિત્રદેવ અને વિચિત્રદેવની રાજધાનીએ છે તે અન્યત્ર જમ્ખૃ દ્વીપમાં મેરૂની દક્ષિણે કહેલી છે. ૪૦૩.

🌼 ઢુવે આ બેઉ પર્વતથી ઉત્તરે ઉત્તરકુરૂના દ્રહ સરખા પાંચ દ્રહ છે. ૪૦૪.

પહેલા 'નિષધ ' નામના છે તેમાં નિષધપર્વત જેવાં કમળા શાભી રહ્યાં છે અને તે વળી નિષધ નામના દેવના આવાસરૂપ છે. ૪૦૫.

બીએ ' દેવકુરૂ ' નામના દ્રહ છે. તે દેવકુરૂના આકારના કમળાથી મનહર જણાય છે અને એમાં દેવકુરૂ નામના દેવ વસે છે. ૪૦૬.

ત્રીજો 'સૂર ' નામના દ્રહ છે. તેમાં સૂર નામના દેવ રહે છે. ચાથા 'સુલસ ' નામના છે તેના સ્વામી 'સુલસ ' દેવ છે. ૪૦૭. भूषितः शतपत्राद्यैः विद्युद्धयोतपाटकैः ।
विद्युत्प्रभः पंचमः स्याद्विद्युत्प्रभाधिदैवतः ॥ ४०८ ॥
पद्मपद्मपरिचेपतस्संख्याभवनादिकम् ।
प्रत्रापि पद्महृदवत् विज्ञेयमिवशेषतः ॥ ४०९ ॥
पूर्वपश्चिमविस्तीर्गाः ते दिच्चगोत्तरायताः ।
प्राक् प्रत्यक् च दश दशकांचनाचलचारवः ॥ ४१० ॥
कांचनाद्रिहृदेशानामेषां विजयदेववत् ।
समृद्धानां राजधान्यो दिच्चग्रस्यां सुमेरुतः ॥ ४११ ॥
विचित्रचित्रौ निषधात् यावद्दूरे व्यवस्थितौ ।
विचित्रचित्रशैलाभ्यां तावता निषधो हृदः ॥ ४१२ ॥
दितीयादिहृदानामप्येवमन्योऽन्यमन्तरम् ।
तुल्यं तथान्तिमहृदचेत्रपर्यन्तयोरि ॥ ४१३ ॥
एता शीतास्पर्द्ययेव शीतोद्या द्विधाकृताः ।
पूर्वापरार्धभावेन सद्देवकुरवोऽपि हि ॥ ४१४ ॥

પાંચમાનું નામ વિદ્યુત્પ્રભ છે. એ વિદ્યુત–વિજળી જેવાં ચળકાટ મારતા કમળાેથી શાભિતાે છે અને એના સ્વામી વિદ્યુત્પ્રભ નામે દેવ છે. ૪૦૮.

આ પાંચે દ્રહેાનાં મુખ્ય કમળ, ફરતાં કમળવલયા, એમની સંખ્યા, એએાનાં ભવન વગેરે સર્વસ્વ નિર્વિશેષપણે પદ્મદ્રહની પેઠે સમજ લેવાં. ૪૦૯.

એએા પૂર્વપશ્ચિમ પહેાળા છે અને ઉત્તરદક્ષિણ લાંબા છે. વળી એમની પૂર્વ તથા પશ્ચિમ બેઉ દિશાએામાં દશદશ સુંદર સુવર્ણપર્વતો છે. ૪૧૦.

વિજયદેવની જેવી સમૃદ્ધિવાળા આ સુવર્ણુગિરિના દ્રહેાના સ્વામીઓની રાજધાનીએ। મેરૂથી દક્ષિણ દિશામાં છે. ૪૧૧.

નિષધપર્વતથી જેટલા વિચિત્ર અને ચિત્ર પર્વતો છે તેટલા જ વિચિત્ર અને ચિત્રપર્વતાથી નિષધ દ્રહ છે. ૪૧૨.

એ પછીના બીજા સર્વ દ્રહા પણ એટલું જ પરસ્પર અન્તર છે. વળી અન્તિમ દ્રહ અને ક્ષેત્રના પર્યન્ત વચ્ચે પણ એટલું જ અન્તર છે. ૪૧૩.

આ દેવકુરૂક્ષેત્રને પણ શીતોદા નદીએ, જાણે શીતા નદીની સ્પર્દાથીજ હોયની એમ, પૂર્વાદ્ધે અને પશ્ચિમાર્હ-એમ બે ભાગમાં વ્હેંચી નાખ્યું છે. ૪૧૪. शीतोदायास्तु यरप्राच्यां तरपूर्वार्द्धमिहोच्यते। शीतोदायाः प्रतीच्यां यदपरार्द्धं तदीहितम्॥ ४१५॥ तत्रैतासामपरार्द्धमध्यभागे निरूपितः। समानः शाल्मलीवृक्षो जम्बृवृद्धोण सर्वथा॥ ४१६॥ किंचेतच्छाल्मलीपीठं ल्यातं रजतिनिर्मतम्। प्रासादभवनान्तःस्थाः कृटा श्रप्यत्र राजताः॥ ४१७॥ शिखराकृतिमत्त्वेन ल्यातोऽयं कृटशाल्मली। वेणुदेवाल्यः सुपर्णजातीयोऽस्य च नायकः॥ ४१८॥

तथोक्तं स्थानांगसूत्रद्वितीयस्थानके । तत्थणं दो महती महालया महदुमा पण्णाचा यावत् कूटसामली चेव जम्बू चेव सुदंसणा । तत्थणं दो देवा महिद्धिया जाव महासोख्खा पिल्रियोवमितिवीया परिवसंति। तं गरुले चेव वेणुदेवे श्रणाढीए चेव जम्बूदिवाहिवइ । एतद्वृत्ताविप गरुडः सुपर्ण कुमारजातीयो वेणुदेवो नाम्ना इत्यादि ॥ एवंच न श्रयं सुपर्णकुमाराणां दाक्षिणात्य इन्द्रः संभाव्यते । किन्तु श्रन्य एव । तस्य हि इन्द्रत्वेन सार्ध-पत्थोपमरूपाया उत्कृष्टस्थितेन्यीय्यस्वात्। श्रयं तु पल्योपमस्थितिक इति ॥

જે ભાગ શીતાદાથી પૂર્વમાં છે તે પૂર્વા દુદેવકુર, અને જે ભાગ એની પશ્ચિમે છે તે પ-શ્ચિમા દુદેવકર–એવા નામથી એાળખાય છે. ૪૧૫.

પશ્ચિમાર્દ્ધ દેવકુરૂના મધ્યભાગમાં સર્વથા જમ્ખવૃક્ષ જેવું એક શાલ્મલીવૃક્ષ છે. ૪૧૬.

પરંતુ એ શાલ્મલીવૃક્ષનું પીઠ રૂપ્યમય છે. તેમજ પ્રાસાદ, ભવન અને અન્ત:સ્થ કૃટા પણ રૂપ્યમય છે. ૪૧૭.

એના આકાર એક શિખર જેવા હાવાથી એ ' કૃટશાલ્મલી ' એવા નામથી પ્રસિદ્ધ છે. વળી સુપર્જીજાતીય વેણુદેવ નામે દેવ એના સ્વામી છે. ૪૧૮.

આ સંખંધમાં સ્થાનાંગસૂત્રના બીજા 'સ્થાન' માં કહ્યું છે કે—ત્યાં બે મહાલયરૂપ બે મહાન્ વૃક્ષા કહેલાં છે. એક કૂટશાલ્મલી અને બીજાં સુદર્શન જંખવૃક્ષ. ત્યાં વળી મહાન્ સમૃદ્ધિવાળા, અત્યન્ત સુખી અને પલ્યાપમના આયુષ્યવાળા બે દેવા રહે છે: એક સુપર્ણજાતીય વેશુદેવ અને બીજો જમ્બ્દ્ધાપના સ્વામી અનાદતદેવ. એની ટીકામાં પશુ ' સુપર્ણજાતીય એટલે ગરૂ-ડજાતિના વેશુદેવ' એમ છે. વળી આ દેવ સુપર્ણકુમારાના દક્ષિણ દિશાના ઇંદ્ર સંભવતા નથી. એ બીજો જ દેવ હાવા જોઇએ. કેમકે ઇન્દ્રદેવની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ દાઢ પલ્યાપમની હાય, અને આ દેવની તા એક પલ્યાપમની છે.

मतान्तरे त क्रीडास्थानमयं वृत्तः स्यात्सुपर्णकुमारयोः । वेणुदेववेणुदालिसुरयोरुभयोरपि ॥ ४१९ ॥

तथा चाह सूत्रकृतांगचूणिकृत् शाल्मलीवृच्चवक्तव्यतावसरे । तत्थ वेणुदेवे वेगुदाली य वसइ ॥ तयोहिं तत् कीडास्थानमिति ॥

> खरूपमुत्तरकुरुनृतिरश्चां यदीरितम् । त्रायुःशरीरमानादि तदत्राप्यनुवर्त्तते ॥ ४२० ॥

कुरवो द्विविधाः समा इमाः सुषमाभिः सुतमां परस्परम् ।

मिलिताः कलहाय मेरुणा प्राविभक्ता इव मध्यवित्तना ॥ ४२१ ॥

विश्वाश्चर्यदकीर्त्तिकीर्त्तिविजयश्रीवाचकेन्द्रान्तिष

द्राजश्रीतनयोऽतनिष्ट विनयः श्रीतेजपालात्मजः ।

काव्यं यत्किल तत्र निश्चित जगत्तत्वप्रदीपोपमे

सर्गः सप्तदशः समाप्तिमगमद्विद्वत्प्रमोदप्रदः ॥ ४२२ ॥

इति सप्तदशः सर्गः।

**-\*}(@)}⊹**-

ખીજો મત એમ છે કે આ વૃક્ષ ' વેણુદેવ 'અને 'વેણુદાલિ ' નામના સુપર્ણું કુ મારાને ક્રીડા કરવાના સ્થાનરૂપ છે. ૪૧૯.

એ સંબંધમાં સૂત્રકૃતાંગની ચૂર્ણી –ઠીકામાં શાલ્મલીવૃક્ષના વર્ણુ નપ્રસંગે કહ્યું છે કે — ત્યાં વેહ્યુદેવ અને વેહ્યુદાલિ દેવ રહે છે, કેમકે એ બેલાનું એ ક્રીડાસ્થાન છે.

આ દેવકુરૂના મનુષ્ય અને તિર્ય ચોનું આયુષ્ય, શરીરમાન આદિ સ્વરૂપ ઉત્તરકુરૂના મનુષ્ય આદિકનું કહી ગયા છીએ તે પ્રમાણે સમજ લેવું. ૪૨૦.

કુરૂક્ષેત્રના બેઊ વિભાગમાં સુષમા આરો વર્ત<sup>ે</sup> છે. એટલે પરસ્પર સમાનતાને લઇને બેઉ જાણે વઢવાડ કરવા સામસામા મત્યા હાય અને મધ્યસ્થ એવા મેરૂએ મધ્યસ્થ અઇને એમને જાૂદા પાડયા હાયની એવા લાગે છે. ૪૨૧.

જેમની કીર્તિ શ્રવણ કરીને અખિલ જગત આશ્ચર્યમાં લીન થઈ ગયું છે એવા શ્રીકીર્તિ-વિજયઉપાધ્યાયના અન્તેવાસી, અને માતુશ્રી રાજબાઇ તથા પિતા તેજપાળના સુપુત્ર વિન-યવિજય ઉપાધ્યાયે—જગતના નિશ્ચિત તત્વોને પ્રકટ ખતાવી આપવામાં દીપક જેવા–રચેલા આ કાવ્યશ્રંથના વિદ્રદર્શને પ્રમાદ આપનારા સત્તરમાં સર્ગ સમાપ્ત થયા.

સત્તરમો સર્ગ સમાપ્ત.

## अथ अष्टादशः सर्गः।

पार्श्वं शंखेश्वरोत्तंसं नत्वा तत्वावबोदधम् ।
स्वरूपं स्वर्णशैलस्य यथाश्रुतमथोच्यते ॥ १ ॥
उत्तरस्यां स्थितो देवकुरुभ्यः कनकाचलः ।
उत्तराभ्यः कुरुभ्यश्च दिच्चणस्यां प्रतिष्ठितः ॥ २ ॥
प्रत्यक् पूर्वविदेहेभ्यः प्राक् पश्चिमविदेहतः ।
रत्नप्रभाचक्रनाभिरिव मध्येऽस्त्यवस्थितः ॥ ३ ॥
निमित्तहेतोर्भुवनपर्यायभांडसम्भवे ।
भ्रमतः कालचक्रस्य भ्रमिदग्ड इवोच्छितः ॥ ४ ॥
मानदग्ड इवोदस्तो जम्बूद्वीपमीमीषया ।
तथैव स्थापितो धात्रा मेयं मत्वाभितोल्यकम् ॥ ५ ॥
स्निग्धयोध्वीकृतो धात्रीमात्रा स्वांकेऽतिकौतुकात् ।
नीलचूलो बाल इव प्रभावलयचोलकः ॥ ६ ॥

## સર્ગ ૧૮ મો.

હવે, સત્ય વસ્તુસ્થિતિ સમજાવનાર એવા શ્રીશં ખેધરપા<sup>થ</sup>ર્વનાથને નમસ્કાર કરીને મેરૂપર્વતનું શાસ્ત્રોક્ત સ્વરૂપ કહું છું. ૧.

આ મેરૂપર્વત દેવકુરૂની ઉત્તરે અને ઉત્તરકુરૂની દક્ષિણે આવેલા છે. ૨.

એ, પૂર્વ વિદેહની પશ્ચિમે અને પશ્ચિમવિદેહની પૂર્વે –જાણે રત્નપ્રભારૂપી ચક્રની ધરી હાેયની એમ વચ્ચાેવચ્ચ રહેલાે છે. ૩.

વળી એ, જગતના પર્યાયરૂપી ઠામવાસણ ઉતારવામાં નિમિત્તભૂત એવું જે કાળરૂપી ચક્ર–તેને ફેરવવાના દાંડા હાેયની એમ ઉંચા ઉભા રહેલા છે. ૪.

વળી એ, જાણે વિધાત્રાએ જમ્બૂદ્ધીપને માપવાની ઈચ્છાથી ઉચા કરેલા, અને પછી મેયવસ્તુને તાળવાની સમજીને એમને એમ ધરી રાખેલા, (વિધાત્રાના ) માનદંડ હાયની એવા લાગે છે. પ

વળી એ, જાણે પૃથ્વીરૂપી પ્રેમાળુ માતાના-કાૈતુકથી ખાળામાં ઉભાે રાખેલા, કાન્તિરૂપી વસ્ત્ર અને શ્યામશિખા વાળા–બાળક હાેયની એવા લાગે છે. ૬. चन्द्रार्कमहनचत्रताराष्ट्रषभसंततेः ।

श्रमन्त्या मनुज्ञचेत्रे मेठिदण्ड इवाहितः ॥ ७ ॥

नीलवित्रषधोन्मत्तदन्तिनोर्युध्यतोर्मिथः ।

मध्ये सीमास्तम्भ इव गजदन्ताद्विदन्तयोः ॥ ८ ॥

तिर्यग्लोकमहावजस्य स्पष्टाष्टाशादलिश्रयः ।

बीजकोश इवान्तःस्थः परागभरपिजरः ॥ ९ ॥

जम्बृद्वीपोरुपोतस्य मुक्तस्य लवग्राणिवे ।

कूपस्तम्भ इवोत्चितः प्रभासितपटांचितः॥ १० ॥

न्यस्तपादो भद्रशालकाननास्तरग्रोपरि ।

पश्यित्रवोध्वैदमोऽयं नगेनद्रः सेविनो नगान् ॥ ११ ॥

नरचेत्रकटाहेऽस्मिन्नानापदार्थपायसम् ।

पचतो विधिसूदस्य दर्वीदग्ड इवोन्नतः ॥ १२ ॥

प्रादुश्चृलः सौमनसोत्तरीयोंशुजलप्लुतः ।

देवार्चक इवोन्निदननदनारामधौतिकः॥१३॥ एकादशिभः कुलकम्॥

વળી એ, જાણે ફરતા કર્યા કરતા–એવા ચન્દ્રમા, સૂર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્ર અને તારાએા રૂપી બળદોને ફરતી વખતે બાંધવા માટે મનુષ્યક્ષેત્રમાં ઉભાે કરેલાે એક ઉંચા સ્તંભ હાેંગની એવાે લાગે છે. ૭.

વળી એ, જાણે પરસ્પર દન્તાદન્તિ ચુદ્ધ કરી રહેલા, ગજદ તાેરૂપી દાંતવાળા નીલવાન અને નિષધ પર્વતાેરૂપી ( બે ) હસ્તીઓની વચ્ચે જાણે સીમાસ્ત ભ હાેયની એવા લાગે છે. ૮.

વળી એ, જાણે આઠ નિર્મજ દિશાએારૂપી સુંદર પત્રાેવાળા તીછોલાેકરૂપી મહાન્ કમળનું, પુષ્કળપરાગને લીધે પીળું પીળું થઈ રહેલું, ( અ દરનું ) બીજકાેશ હાેયની એવા જણાય છે. ૯.

વળી એ, **જાણે લવણસમુદ્રમાં** છેાડી મૂકેલા જમ્બૂદ્રીરૂપી મહાન પ્રવહણુનાે,-પ્રભારૂપી <sup>શ્</sup>વેતસઢવાળાે, ઉંચા કરેલા ક્ર્પસ્તંભ ( કુવાે–ડાેલ ) હાેયની એવા લાગે છે. ૧૦.

વળી એ, જાણે ભદ્રશાળવનરૂપી શધ્યાપર ઉભે રહી, સેવકજેવા અન્ય પર્વતો પર ઉપરી-શેઠની જેમ દમામભરી નજર કરી રહ્યો હાયની એવા લાગે છે. ૧૧.

વળી એ, જાણે મનુષ્યક્ષેત્રરૂપી કઢાયામાં વિધવિધ પદાર્થોરૂપી ક્ષીરાન્ન પકાવતા વિધાત્રા-રૂપી રસાયાના ઉભા રહેલા કડછીના દાંડા હાયની એવા છે. ૧૨. स चैक्या पद्मवरवेदिकया परिष्कृतः । वनेन चाभितो नानारत्नज्योतिःप्रभासुरः ॥ १४ ॥ सहस्राञ्चवनवितं योजनानां स उन्नतः । योजनानां सहस्रं चावगाढो वसुधान्तरे ॥ १५ ॥ लक्षयोजनमानोऽसौ सर्वाग्रेण भवेदिति । चत्वारिंशदधिकानि चूलाया योजनानि तु ॥ १६ ॥ योजनानां सहस्राणि दशान्या नवतिस्तथा । योजनस्यैकादशांशा दश मूलेऽस्य विस्तृतिः ॥ १७ ॥

श्चयं जम्बूद्वीपप्रज्ञिससूत्रबृहरचेत्रसमासाभिप्रायः॥ श्रीसमवायांगे तु मन्दरेगा पठवए मूले दसजोश्रणसहस्साइं विख्लंभेगां पहाते । इति ज्ञेयम्॥

> एकत्रिंशस्तहस्राणि शता नव दशाधिकाः। योजनानां त्रयश्चेकादशांशाः परिधिस्त्विह् ॥ १८ ॥

વળી એ, જાણે પ્રકટ <sup>ઝૂ</sup>લવાળા<sup>૧</sup>, સૌમનસવનરૂપી ઉત્તરીયવસ્ત્રવાળા, કિરણારૂપી જળથી **ભીંજાયલા અને** સુશાભિત નન્દનવનરૂપી ધાતીયાવાળા (દેવના) પૃજારી હાયની એવા છે. ૧૩.<sup>૨</sup>

વળી એ મેરૂપર્વત એક પદ્મવેદિ અને વનથી વિટળાયેલા છે અને અનેક રત્નાની કાંતિથી ઝળહળી રહેલા છે. ૧૪.

વળી એ મેરૂ ( પૃથ્વીની ઉપર ) નવાણું હજાર યોજન ( ઉંચા ) છે અને એક હજાર યોજન પૃથ્વીની અંદર રહેલા છે. ૧૫.

એમ એ પોતે સમગ્રપણે એક લાખ યાજનના છે. શિવાય ગાળાશ યાજનની એની ચૂલિકા છે. ૧૬.

મૂળમાં એના વિસ્તાર દશહજાર ને નેવું પૂર્ણો ક અને દશઅગીયારાંશ યોજનના છે. ૧૭.

એ પ્રમાણે જં બુદ્રીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રના અને બૃહત્ક્ષેત્રસમાસના અભિપ્રાય છે. સમવાયાંગ સત્રમાં તા એના વિસ્તાર દશહુજાર યાજનના છે એમ કહ્યું છે.

એના પરિધિ એટલે ઘેરાવા મૂળ આગળ એકત્રીશ હજાર નવસા દશ પૂર્ણો ક અને ત્રણ અગીયારાંશ યોજન છે. ૧૮.

૧. રસોયા પ્રકટ-ખુલ્લા દેખાય એવા ચૂલ-માથાના વાળવાળા; મેરૂપર્વત પ્રકટ-હેકાયલી નહિં એવી ચૂલ-ચૂલિકાવાળા. ર. ત્રીજા વ્લોકથી અહિં સુધીમાં મેરૂપર્વતને વિધવિધ ઉપમા આપવામાં વિદાન કાજ્ય કર્ત્તાની અનુષમ કલ્પનાશકિત પ્યરેખર આશ્ચર્ય પ્રમાડે એવી છે.

योजनानां सहस्राणि दशास्य समभूतले ।
सहस्रमेकं शिखरे व्यासः चुलोपलक्षिते ॥ १९ ॥
एकत्रिंशत्सहस्राणि योजनानां शतानि षद् ।
त्रयोविंशत्यधिकानि परिधिः समभूतले ॥ २० ॥
ऊर्ध्वं च परिधिस्तस्य योजनानां भवेत् गिरेः ।
सहस्राणि त्रीणि चैकं द्वाष्ट्याभ्यधिकं शतम् ॥ २१ ॥
त्रथ सर्वत्र विष्कम्भज्ञानाय करणम् ।

सहस्रयोजनव्यासान्मेरोहपरिभागतः।
यत्रोत्तीर्य योजनादौ विष्कम्भो ज्ञातुमिष्यते॥ २२॥
तयोजनप्रभृत्येकादशिभः प्रविभज्यते।
लब्धे सहस्रसंयुक्ते व्यासोऽस्य वांछितास्परे ॥२३॥ युग्मम्॥
यथाधो नवनवितं सहस्राण्यूर्ध्वभागतः।
श्रतीत्यात्र प्रदेशे चेद्विष्कम्भं ज्ञातुमिच्छिसि॥ २४॥
तदेतैर्नवनवितसहस्रैः रुद्रभाजितैः।
सहस्रास्नव संप्राप्तान् सहस्रसहितान् कुरु ॥ २५॥

<sup>(</sup>એને) મથાળે સમભૂતળમાં એની પહાળાઇ દશહજાર યાજન છે; અને જે એની ચૂલિકા એટલે શિખર છે ત્યાં આગળ પહાળાઇ એક હજાર યાજન છે. ૧૯.

<sup>ુ</sup>એના ઘેરાવા સમભૂતળે એકત્રીશહજાર છસા ને ત્રેવીશ યાજન છે. ૨૦. મથાળે એના ઘેરાવા ત્રણુહજાર એકસા ને ખાસક યાજન છે. ૨૧. જ્યાં ત્યાં પહાળાઈ જાણવા માટે નીચે પ્રમાણે યુક્તિ છે:—

મેરૂપર્વતના એકહજાર યાજનના ઘરાવાવાળા ઉપલા ભાગથી હેઠળના હરકાઇ સ્થળે એની પહાળાઇના યાજન આદિ જાણવા હાય તાે જેટલું નીચે ઉતર્યા એ સંખ્યાને અગીયારવદે ભાગવાથી જે સંખ્યા આવે એમાં એકહજાર ઉમેરવા. જે જવાબ આવે તે તે સ્થાનની પહાળાઇ જાણવી. ૨૨–૨૩.

દકાન્ત તરીકે: ઉપરના ભાગથી નવાશું હજાર યોજન નીચે ઉતરીએ એ ભાગ–સ્થળની પહેાળાઇ જાણવા માટે, નવાશું હજારને અગ્યારવડે ભાંગાે એટલે નવ હજારનાે આંક આવશે.

एवं दशसहस्राणि जातानि धरणीतले । विष्कम्भो मेरुशैळस्य सर्वत्रैवं विभाव्यताम् ॥२६॥ विशेषकम् ॥ श्रथवा प्रकारान्तरेण इदमेव करणम् ।

मूलाद्यत्र योजनादावुस्पत्य ज्ञातुमिष्यते ।

व्यासः तस्मिन् योजनादौ विभक्ते रुद्धसंख्यया ॥ २७ ॥

यह्यब्धं तन्मूलसत्काद्विस्ताराच्छोधयेत् बुधः ।

यच्छेषं तन्मितस्तस्य व्यासोऽभीष्टस्थले यथा ॥२८॥ युग्मम्॥

कंदात्सहस्रमुत्पत्य व्यासं जिज्ञाससे यदि ।

सहस्रमेकादशिभः भज लब्धिमदं पुनः ॥ २९ ॥

नवतियौजनान्यंशा दश चैकादशात्मकाः ।

कन्दव्यासाच्छोधयेदं ततः शेषाणि यानि तु ॥ ३० ॥

योजनानां सहस्राणि दशैतावान्महीतले ।

विष्कम्भः स्वर्णशैलस्य सर्वत्रैवं विभाव्यताम् ॥३१॥ विशेषकम् ॥

श्रथ व्यासानुसारेण सर्वत्र उच्चत्वज्ञानाय करणम् ।

એમાં એકહજાર ઉમેરાે. એટલે દશહજાર યાેજન થયા. આ મેરૂપર્વતની પૃથ્વીતળ પાસેની પહેાળાઇ થઇ. અને એ પ્રમાણે સર્વ સ્થળે જાણી લેવું. ૨૪–૨૬.

વળી એક ખીજી યુક્તિ:—

મૂળથી ઉંચે ચઢતાં હરકાેઇ સ્થળ–ભાગનાે વ્યાસ જાણુવા માટે, જેટલું ઉંચે ચઢ્યા એને અગ્યારવડે ભાંગવા. જે આંક આવે એને મૂળની પહાેળાઇમાંથી આદ કરવા. જે વધે તે તે સ્થળ કે ભાગની પહાેળાઇ જાણુવી. ૨૭–૨૮.

જેમકે; મૂળથી એકહજાર યોજન ઉંચેના ભાગની પહેાળાઇ જાણવી હોય તો એ હજારને અગ્યારવે આંગવા. એટલે નેવું પૂર્ણા ક દશઅગ્યારાંશ યોજન આવશે. એને, મૂળની પહેાળાઇના યોજનમાંથી બાદ કરવા. બાદ કરતાં દશહજાર રહેશે—એટલા યોજન મેરૂપર્વતના તે ભાગના વિષ્કંભ સમજવા. એજ પ્રમાણે સર્વત્ર સમજ લેવું. ૨૯–૩૧.

\_ુ હવે વ્યાસને અનુસારે અર્થાત્ વ્યાસ ઉપરથી ઉંચાઇ જાણુવાની યુકિત નીચે પ્રમાણે છે:–

यावान् यत्रास्य विस्तारो निश्चितो भूतलादिषु ।
तिस्मन्मूलस्य विस्ताराच्छोधिते यत्तु शिष्यते ॥ ३२ ॥
युग्यं तदेकादशिमः यद्भवेत्तरप्रमाणतः ।
उच्चत्वमस्य विष्कम्भस्यानुसारेण तद्यथा ॥ ३३ ॥ युग्मम् ॥
योजनानां सहस्राणि दश व्यासोऽस्य भूतले ।
मूलविष्कम्भतस्तेषु विशोधितेष्वदः स्थितम् ॥ ३४ ॥
नवतिर्योजनान्यंशा दश चैकादशात्मकाः ।
चास्मिन्नेकादशयुगे सहस्रमियमुच्चता ॥ ३५ ॥ युग्मम् ॥
मूलभूतलयोर्मध्ये सर्वत्रैवं विभाव्यताम् ।
विस्तारस्यानुसारेण तुंगत्वमीप्सितास्यदे ॥ ३६ ॥
त्रथ सर्वत्र विष्कम्भवृद्धिहानिज्ञानाय करण्यम् ।

उपरितने विस्तारे अस्तनविस्तारतः कृते दूरम्। तन्मध्यवर्त्तिशैलोच्छ्रयेण शेषे हृते विदुषा ॥ ३७ ॥ यल्लब्धं तदुभयतो वृद्धिर्गिरिमौलितो ह्यधःपतने। तावत्येव च हानिमौलावारोहणे ऽधस्तः॥ ३८ ॥ युग्मम्॥

તળીએ કે હરકાઇ જગ્યાએ જેટલી નિશ્ચિત પહેાળાઇ હાય તેને મૂળની પહેાળાઈમાંથી ખાદ કરવી. જે બાકી રહે એને અગ્યારે ગુણવા. એમ કરતાં જે આંકડા આવે એ એ સ્થળની ઉંચાઇ સમજવી. ૩૨–૩૩.

દેશાન્ત તરીકે; મેરૂપર્વતની પૃથ્વીતળપરની પહેાળાઇ દેશહજાર ચાજન છે. એને મૂળની પહેાળાઇમાંથી બાદ કરતાં નેવું પૂર્ણાં કે દેશઅગ્યારાંશ શેષ ( ચાજન ) રહે છે. એ શેષ રહ્યા એને અગ્યારે ગુણા એટલે એક હજાર આવ્યા. એ એ સ્થળની ઉંચાઇ સમજવી. ૩૪–૩૫.

એવી રીતે મેર્પર્વતના મૂળ અને ભૂતળ વચ્ચે સર્વત્ર, ઇચ્છિત સ્થળની પહેાળાઇ પરથી ઉંચાઇ જાણી શકાય છે. ૩૬.

હવે સવેત્ર પહેાળાઇની વધઘટ જાણવા માટે નીચે પ્રમાણે યુકિત છે :---

નીચેની પહેાળાઇમાંથી ઉપલાભાગની પહેાળાઇ ખાદ કરવી. શેષ રહે એને પર્વતની મધ્યવર્ત્તિ ઉચાઇએ ભાંગવા. એમ કરતાં જે આંકડા આવે એ શિખરથી નીચે ઉત્તરતાં એઉ ખાજુએ 'વૃદ્ધિ' સમજવી, અને નીચેથી ઉપર ચઢતાં એઉ ખાજુએ 'હાનિ' સમજવી. ૩૭–૩૮.

तथा हि। साहस्रे मौलिविष्कम्भे कन्दव्यासाद्विशोधिते। शेषं नवत्यधिकानि शतानि नवतिः स्थितम् ॥ ३९ ॥ श्रंशा दशैकादशोत्थाः चैषां कर्तं सवर्णनम् । योजनानां राशिमेकादशभिर्गणयेत् बुधः ॥ ४० ॥ भागान् दशोपरितनान् क्षिपेजाता इमे ततः । लचं भाज्यराशिमेनं क्वचित् संस्थापयेत् बुधः ॥ ४१ ॥ नगोच्छ्यो लच्चरूपो भाजको रुद्रसंगुणः। लक्षाग्येकादश जातस्तं भागार्थमधो न्यसेत्॥ ४२॥ श्रब्पत्वेन विभाज्यस्य भूयस्त्वात् भाजकस्य च । भागाप्राप्त्यापवर्त्येते लचेग् भाज्यभाजकौ ॥ ४३ ॥ उपर्येकः स्थितोऽधस्तादेकादश स्थिताः ततः। लब्ध एकादश भागो योजनं योजनं प्रति ॥ ४४ ॥ यद्वा भाज्यः भाजकयोः उभयोः लच्चरूपयोः। राशिः भाज्यों ऽशरूपोऽस्ति भाजको योजनात्मकः ॥ ४५ ॥ प्रतियोजनमेकोंऽशः तत्सुखेनैव लभ्यते । इयं मेरोरुभयतो वृद्धिहानी निरूपिते ॥ ४६ ॥

જેમકે; મૂળની પહેાળાઇમાંથી શિખરની પહેાળાઇના એક હજાર યાેજન ખાદ કરતાં નવ હજાર નેવું પૂર્ણાંક દશ અગ્યારાંશ શેષ રહેશે. એનું સવર્ણન કરવા માટે અગ્યારે શુણી દશ અંશ છે તે ભેળવી દેવા. એટલે એક લાખ ભાજ્યરાશિ થઈ. એને એક ખાજીએ મૂકી રાખા. ૩૯–૪૧.

હવે પર્વતની ઉંચાઇ એક લક્ષ યોજનની છે એને પણ અગીઆરે ગુણાે. એટલે અવ્યા-રલક્ષ ભાજકરાશિ થઇ. ૪૨.

આમ ભાજયરાશિ જે એક લક્ષ યાજન છે તે આ ભાજકરાશિથી અલ્પ આવી. માટે ભાગ ચાલશે નહીં. માટે ભાજયભાજકને ઉલટાવી નાખા. ૪૩.

એટલે ઉપર એક રહેશે અને નીચ અગ્યાર રહેશે. અર્થાત્ યાજનયાજનપ્રત્યે એક અગ્યારાંશ ભાગ આવ્યા. ૪૪.

અથવા ભાજ્યરાશિ અને ભાજકરાશિ–એ બેઉમાં ભાજ્યરાશિ અંશરૂપ છે અને

ज्ञातुमिष्टे वृद्धिहानी तत्र यद्येकपार्श्वतः । द्वाविंशतिविभक्तस्य योजनस्य लवस्तदा ॥ ४७ ॥

ततः श्रयं भावः।

यावदुत्पत्यते कन्दादंगुलयोजनादिकम् । एकादशः तस्य भागो कन्दव्यासात् क्षयं त्रजेत् ॥ ४८ ॥

तथाहि। एकादशस्वंगुलेषु समुत्कान्तेषु मूलतः। क्षीयते मूलविष्कम्भात् संपूर्णमेकमंगुलम्॥ ४९॥ योजनेष्वपि तावत्सु समुद्यातेषु मूलतः। चीयते मूलविष्कम्भात् संपूर्णमेकयोजनम्॥ ५०॥

एवं योजनशतसहस्रेष्विप भाव्यम् ॥

श्रत एव योजनानां सहस्रे मूळतो गते। नवितः योजनान्यंशा एकादशोद्भवा दश ॥ ५१ ॥ एतावानेकादशोंश: सहस्रस्य क्षयं गतः। ततः सहस्राणि दश विष्कम्भो धरणीतळे॥ ५२ ॥

ભાજકરાશિ યોજનરૂપ છે તેથી પ્રતિયોજને અકેક ભાગ આવ્યો. આ એક અગ્યારાંશ યોજન વધઘટ આવી એ મેરૂની બેઉ બાજીની વધઘટ આવી. ૪૫–૪**૨**.

પરંતુ જો એક જ બાજીની વધઘટ જાણવા માગતા હાે તાે, તે એક યાજનનાે બાવીશમા ભાગ છે. ૪૭.

એના ભાવાર્થ આ પ્રમાણે :---

મૂળથી જેટલા અંગુલપ્રમાણું કે યોજનપ્રમાણું ઉંચે ચઢીએ તેના અગ્યારમાં આંશ મૂળની પહેાળાઇથી એોછા થાય. ૪૮.

જેમકે; મૂળથી અગ્યાર **અંગુલ** ઉપર ચઢીએ ત્યાંની પંહાળાઇ મૂળની પંહાળાઇ**થી એક** અંગુળ ઘટે છે, અને મૂળથી અગ્યાર **યાજન** ઉપર ચઢીએ ત્યાંની પંહાળાઈ મૂળની પંહાળાઇથી એક યાજન ઘટે છે. ૪૯–૫૦.

લાખે યાજનમાં એજ પ્રમાણ જાણવું. ધારા કે મૂળથી એક હજાર યાજન ઉંચે ચઢયા. તા એ હજારને અગ્યારે ભાંગતા જે નેયું પૂર્ણાંક દસ અગ્યારાશ યાજન આવ્યા એટલા પુરતા, એ સ્થળના વ્યાસ મૂળના વ્યાસથી ઓછા થયા. એટલે કે મેરૂની, પૃથ્વીતળઆગળની પહાળાઇ દશ હજાર યોજન બરાબર ગળી રહી. પ્ય-પ્યર एकादशस्वेकादशस्वितिकान्तेषु भूमितः।
सहस्रेषु किलैकेकं सहस्रं व्यासतो हसेत्॥ ५३॥
एवं च नवनवतेः सहस्राणामितिक्रमे।
शिरोभागेऽस्य विष्कम्भः सहस्रमविशष्यते॥ ५४॥
यद्वा कन्दाचोजनानां लच्चेऽतीते शिरस्तले।
लच्चस्यैकादशो भाग एतावान् परिहीयते॥ ५५॥
नवित्योजनशतान्यिका नवितस्तथा।
श्रंशा दशैकादशोत्थाः सहस्रं शिष्यते ततः॥ ५६॥ युग्मम्॥

(नतु) प्रत्येकं परितः पंचशतविस्तृतयोः ननु ।
नन्दनसौमनसयोः सद्भावात् मेखलाद्वये ॥ ५७ ॥
योजनानां सहस्रस्य द्विः भवेत् युगपत् त्रुटिः ।
कथं एकादशभागहानिः तदुपपद्यते ॥ ५८ ॥ युग्मम् ॥
श्रत्रोच्यते कर्णगत्या समाधेयमिदं बुधैः ।
का कर्णगतिरित्येवं यदि पृच्छसि तत् श्रुणा ॥ ५९ ॥

એજ રીતે દર અગ્યારહજાર યોજન ઉચે ચઢતાં, પહેાળાઈમાં એક હજાર યોજન ઘટે.પર એ ગણત્રીએ નવાણું હજાર યોજન ઉચે ચઢતાં, પહેાળાઇમાં નવહજાર યોજન એોછો થાય એટલે ફક્ત એકહજાર યોજન પહેાળા રહે. ૫૪.

અથવા મૂળથી એકલક્ષ યોજન ઉપર આવીએ તે સ્થળે એ 'લક્ષ'ના અગ્યારમાં અંશ અર્થાત્ નવહજાર નવસા નવાશું પૂર્ણાંક દશ અગ્યારાંશ યોજન પહેાળાઇમાં ઘટે. એમ ગણતાં પણ શિખરે એકહજાર યોજન પહેાળાઇમાં રહે. પપ-પદ્

અહિં એવી શંકા ઉપસ્થિત થાય કે મેરૂની ફરતા પાંચસાે પાંચસાે યાજનના વિસ્તારમાં **નન્દન** અને **સૌમનસ** વન હાેવાથી બેઉ મેખલાપર એકસાથે એકહજાર યાજનનાે બેવાર ઘટાડા થાય. ત્યાં અગ્યારમા ભાગની હાનિની વાત કેવી રીતે બેસતી લાવશાે ? પ૭–૫૮.

ઉત્તરમાં કહે છે કે–એ વાતનું 'કર્ણાયુક્તિ ' વડે સમાધાન કરવું. આ ' કર્ણાયુક્તિ ' શું છે તે સાંભક્ષા :— પહ. कन्दादारभ्य शिखरं यावत्तदुभयस्पृशि ।
दत्तायां दवरिकायां स्थिरहस्तेन घीमता ॥ ६० ॥
श्रपान्तराले यत् क्वापि कियदाकाशमास्थितम् ।
तत् समग्रं कर्णगत्या मेरोराभाव्यमित्यतः ॥ ६१ ॥
तत् प्रकल्प्य मेरुतया प्राहुः गणितकोविदाः ।
सर्वत्रैकादशभागपरिहाणि यथोदिताम् ॥ ६२ ॥ विशेषकम्॥
श्रयं च श्रर्थः श्रीजिनभद्रगणिक्षमाश्रमणपूज्यैरपि विशेषण्वत्यां
लवणोदिध्यनगणितनिरूपणावसरे दृष्टान्तद्वारेण् ज्ञापित एव ॥

त्रतोऽयं मेखलायुग्माविवच्चया क्रमात्तनः।
मूले च विस्तृतः सुष्टूदस्तगोपूच्छसंस्थितः॥ ६३॥
त्रथात्र त्रीिण काण्डानि वर्त्तन्ते कनकाचले।
काण्डं विभागो नियतविशिष्टपरिणामवान्॥ ६४॥
चतुर्विधं काण्डमाद्यं मृत्तिकाबहुलं क्वचित्।
पाषाण्यबहुलं वज्रबहुलं शर्करामयम्॥ ६५॥

મૂળથી આરંભીને શિખરપર્યન્ત, તે બન્નેને સ્પર્શ કરે એવી રીતે એક દોરી સ્થિર હાથે પકડી રાખતાં વચમાં કયાંય જે કંઇ પાલાણ રહે એ સર્વ કર્ણગતિ–યુક્તિ વડે મેરૂનું છે એમ ભાવવું. ૧૦–૧૧.

અને તેથીજ ગણિતશાસ્ત્રીઓ પણ એને મેરૂર્પ કલ્પીને સર્વજ યથાકત અગ્યારમા ભાગના ઘટાડા કહે છે. દર.

શ્રીજિનભદ્રગણિએ પણ 'વિશેષણવતી'માં લવણસમુદ્રનું ઘનગણિત નિરૂપણ કરતાં દેષ્ટાન્તદ્વારા આ જ ભાવાર્થ કહ્યો છે.

અને એમ હાવાથી જ--બેઉ મેખલાને ગણત્રીમાં ન લઇએ તો ત્યાં આગળ સાંકડા, અને ત્યાંથી ઉતરતાં ઉતરતાં પહેાળા થતા થતા-મૂળ આગળ બહુ પહેાળા-એવા આ મેર્ પર્વતને ઉંચા કરેતા ગાપુચ્છના આકારે રહેલા કહ્યો છે. ૬૩.

હવ આ મેર્પવ તના ત્રણ ' કાંડ ' એટલે વિશિષ્ટ વિભાગ કહ્યા છે. ૬૪.

તેમાં પ્રથમ કાંડ ચાર પ્રકારના છે:–કવચિત્ માઠીમય, કવચિત્ પાષાણુમય, કવચિત્ વજામય, અને કવચિત્ વેળુમય. રપ. काग्रडं द्वितीयमप्येवं चतुर्घाऽस्य निरूपितम्। श्रंकजं स्फाटिकं क्वापि सौवर्णं राजतं तथा ॥ ६६ ॥ ज्यात्यजाम्बूनदमयं तृतीयं काग्रडमीरितम्। त्रयाग्यामपि काग्रडानां परिमाग्यमथोच्यते ॥ ६७ ॥ सहस्रयोजनोन्मानमाद्यमारभ्य कन्दतः। त्रिषष्टिश्च सहस्राणि द्वितीयं समभूतलात् ॥ ६८ ॥ ततस्तृतीयं पट्त्रिंशत्सहस्राविध कीर्त्तितम्। एवं काण्डेस्त्रिभिस्तस्य लक्षमेकं समाप्यते ॥ ६९ ॥

श्रयं जम्बूद्वीपप्रज्ञित्तसूत्राभिप्रायः ॥ समवायांगे तु श्रष्टित्रंशत्तमे समवाये द्वितीयविभागः श्रष्टित्रंशचोजनसहस्राणि उच्चत्वेन भवतीति उक्तम् ॥

(नतु) चतुर्विधत्वे नन्वेवमाद्यद्वितीयकाग्रहयोः।
मृत्तिकादिविभागानां न पृथक्काग्रहता कथम्॥ ७०॥
प्रत्रोच्यते। पृथ्व्यादिवस्तुजत्वेऽपि नैयत्येनोक्तकाग्रहयोः।
पृथ्व्यादिरूपभागानामविवेकात् न काग्रहता ॥ ७१॥

બીજો કાંડ પણ એજ પ્રમાણે અંકરત્નમય, સ્કૃટિકરત્નમય, સુવર્ણમય અને રૂપ્યમય-એમ ચાર પ્રકારના કહેલા છે. ૬૬.

त्रीले કાંડ ઉત્તમસુવર્ણ મય કહ્યો છે.

એ ત્રણે કાંડનું પ્રમાણ નીચે મુજબ છે :—

મૂળથી સમભૂતળસુધી એટલે કે એક હજાર ચાજનના પહેલા કાંડ છે. સમભૂતળથી ત્રેસક સહસ્ર ચાજન પર્યન્ત બીજો કાંડ અને ત્યાંથી છત્રીશ હજાર ચાજન સુધી ત્રીજો કાંડ છે. આમ ત્રણે કાંડ વડે મેરૂના સમગ્ર એક લાખ ચાજન પૂરા થઇ રહ્યા. ૬૭–૬૯.

એવા જં ખ્દ્રીપપ્રજ્ઞિતસૂત્રના અભિપ્રાય છે.

સમવાયાંગસૂત્રમાં તાે એમ કહ્યું છે કે બીજો વિભાગ આડત્રીશ હજાર યાજનનાે છે.

અહિં કાેઇ એવી શંકા કરે કે પહેલા અને બીજા કાંડના આ પ્રમાણે ચાર પ્રકાર કહેા છાે તાે મૃત્તિકા આદિ વિભાગાને લઇને પૃથક્ પૃથક્ કાંડ કેમ નથી કહેતા ? ૭૦.

એનું સમાધાન આ પ્રમાણે;—તે બેઉ કાંડા પૃથ્વી આદિક વસ્તુઓથી થયેલા છે એ

चतुर्भिश्चायमभितो वनखर्ष्डेरलंकृतः । दानशीलतपोभावैः जैनधर्म इवोन्नतः ॥ ७२ ॥ तत्र भूमो भद्रशालं कमात् मेखलयोर्द्वयोः । नन्दनं सौमनसं च शिखरे पण्डकं वनम् ॥ ७३ ॥ तत्राद्यं भद्रशालाख्यं मेरोः पश्चिमपूर्वतः । द्वाविंशतिद्वीविंशतिः सहस्राण्यायतं मतम् ॥ ७४ ॥ सार्द्धे द्वे योजनशते दिल्णोत्तरविस्तृतम् । स्थितं मेरं परिचिष्य वलयाकृतिनारमना ॥ ७५ ॥

## श्रत्रेयग्रुपपत्तिः ।

पूर्वस्यां पश्चिमायां वा य श्वायामोऽस्य वर्णितः ।
सोऽष्टाशीत्या विभवतः सन् विस्तारोऽत्रेकपार्श्वतः ॥ ७६ ॥
किंच उदीच्यो दाक्षिणात्यो वा विस्तारोऽस्य वनस्य यः ।
सोऽष्टाशीत्या ताडितः सन् श्रायामोऽस्येकपार्श्वतः ॥ ७७ ॥
भद्रशालवनं चैतत् श्रष्टधा विहितं किल ।
शीतोदया शीतया च गजदन्ताद्विमेरुभिः ॥ ७८ ॥

ખરૂં, પણ છતાં એ પૃથ્વી આદિક ભાગાને જાદા ન પાડવાથી એમના પૃથક્ પૃથક્ કાંડ નથી કહ્યા. ૭૧.

વળી એ મેર્પર્વત, દાન શીલ તપ અને ભાવ એ ચારથી જેમ જૈનધર્મ, તેમ, ચાર વનખંડાથી સુશાભિત છે. ૭૨.

મેરૂની કરતું સમ ભૂતળપર ભદ્રશાળવન આવેલું છે. એની <mark>બેઉ મેખલાએાપર કમવાર</mark> નંદનવન તથા સાૈમનસવન આવેલાં છે અને મથાળે પંડકવન છે. ૭૩.

પહેલું ભદ્રશાળવન મેરૂની પૂર્વપશ્ચિમ આવીશ આવીશ હજાર યોજન લંખાય**લું** છે, અને ઉત્તર દક્ષિણ પહેાળું અઢીસાે યોજન છે. વળી એ મેરૂને વલયાકારે વીંટળાઇને રહ્યું છે. ૭૪-૭૫.

અહિં એક ઘટના છે તે નીચે મુજબઃ—

પૂર્વ તરફની કે પશ્ચિમ તરફની એ વનની જે લંખાઇ કહી એના અધ્યાશીમા ભાગ અરા-અર એની એક ખાજીની પંહાળાઇ છે. વળી ઉત્તર કે દક્ષિણ તરફની એની જે પંહાળાઇ કહી એનાથી અધ્યાશીગણી એની એકખાજીની લંખાઇ છે. ૭૬–૭૭.

तथाहि। एको भागो मन्दरस्य प्राच्यां पश्चिमतः परः। विद्युत्प्रभसौमनसमध्येऽपाच्यां तृतीयकः॥ ७९॥ तुर्यश्चोत्तरतो माल्यवद्गन्धमादनान्तरे। भागाः सर्वेऽप्यमी शीताशीतोदाभ्यां द्विधाकृताः॥ ८०॥ यु०॥ तचैवम्। उदीच्यांशो द्विधा चक्रे शीतया प्राक्प्रवृत्तया।

उदाच्याशा दिया चक्र शातया प्राक्ष्यत्तया। प्राचीं प्रति प्रस्थितया प्राक्ष्यरडोऽपि द्विधाकृतः ॥८१॥ शीतोदया याम्यखगडो द्विधोदग्गतया कृतः। द्विधा पश्चिमखगडोऽपि कृतः प्रस्यक्ष्रवृत्तया॥ ८२॥

इत्येवमष्टभागेऽस्मिन् मेरोर्दिच्च चतस्रष्टु । सिद्धायतनमेकेकं पंचाशद्योजनोत्तरम् ॥ ८३ ॥ उक्तान्येतानि हिमवचैत्यतुल्यानि सर्वथा । स्वरूपतो मानतश्च सेवितानि सुरासुरै: ॥ ८४ ॥ विदिच्च पुनरेकेकः प्रासादस्तावदन्तरे । योजनानां पंच शतान्युच्चोऽर्धं विस्तृतायतः ॥ ८५ ॥

વળી એ ભદ્રશાળ વનના, શીતા અને શીતાેદા એ બે નદીઓથી તથા ગજદંત અને મેરૂ એ પર્વતાથી આઠ ભાગ પડેલા છે. ૭૮.

તે આ પ્રમાણે:—(૧) મેરૂની પૂર્વે, (૨) મેરૂની પશ્ચિમે, (૩) મેરૂની દક્ષિણે, વિદ્યૂત્પ્રભ તથા સામનસની વચ્ચે, (૪) મેરૂની ઉત્તરે, માલ્યવાન અને ગંધમાદનની વચ્ચે;—આ પ્રમાણે ચાર ભાગ થયા–એમના પાછા શીતા અને શીતોદા નદીઓએ આવીને બખ્બે ભાગ પાડ્યા છે. (એટલે સમગ્ર આઠ ભાગ થયા.) ૭૯–૮૦.

એ આવી રીતે:—શીતા નદીએ દક્ષિણ દિશામાં વહેતાં ઉત્તર તરફના અંશના બે ભાગ, અને પૂર્વ તરફ વહેતાં પૂર્વ તરફના અંશના બે ભાગ થઇને ચાર ભાગ પાડ્યા છે. વળી શીતોદા નદીએ ઉત્તર દિશામાં વહેતાં દક્ષિણ ખંડના બે ભાગ, અને પશ્ચિમમાં વહેતાં પશ્ચિમ ખંડના બે ભાગ—એમ ચાર ભાગ પાડ્યા છે. ( એવી રીતે આઠ થયા ). ૮૧–૮૨.

એ પ્રમાણે આઠ વિભાગામાં વહેંચાયલા આ ભદ્રશાળ વનમાં, મેરૂથી ચારે દિશાએ પચાસ પચાસ ચાજન દ્વર અકેક સિદ્ધાયતન છે. ૮૩.

<sup>ુ</sup> ચારે સિહાયતના, સ્વરૂપ અને પ્રમાણમાં સર્વથા હિમવાન પર્વતનાં ચૈત્ય જેવાં છે અને સુરાસુરાથી સેવાઇ રહ્યાં છે. ૮૪.

चतुर्दिशं चतस्रभिस्ते वापीभिरलंकृताः। योजनानि दशोद्विद्धाः ताः षोडशापि वापिकाः ॥ ८६ ॥ पंशाशद्योजनायामा श्रायामार्धं च विस्तृताः । स्वरूपतो नामतश्च जम्बूवापीसमाः समाः ॥ ८७ ॥ युग्मम् ॥ आरनेय्यामथ नैर्ऋत्यां यो प्रासादी प्रतिष्ठिती। तो सीधर्मसुरेन्द्रस्य तदहासनशालिनो ॥ ८८ ॥ वायव्यामथ चैशान्यां यौ प्रासादौ प्ररूपितौ। तावीशानसुरेन्द्रस्य तचोग्यासनशोभनौ ॥ ८९ ॥ श्रष्टौ दिग्गजकृटानि वनेऽस्मिन् जगदुर्जिनाः। गजाकृतीनि कवयो यान्याद्वः दिग्गजा इति ॥ ९०॥ पद्मोत्तरो नीलवांश्च सुहस्त्यथांजनागिरिः। कुमुद्श्च पलाज्ञश्च वृतंसी रोचनागिरिः ॥ ९१ ॥

श्रन्ये त रोचनागिरिस्थाने रोहणागिरिं पठन्ति ॥

વળી ચારે વિદિશા એટલે ખુણાએામાં એટલે જ અન્તરે અકેક પ્રાસાદ છે. તે પાંચસા પાંચસા યાજન ઉંચા અને એથી અર્ધ લાંબાપહાળા છે. ૮૫.

એ ચારે પ્રાસાદાેની ચારે દિશાએ ચાર ચાર વાવ છે. એ સાેળે વાવ દશ યાેજન ઉંડી, પચાસ ચાજન લાંબી અને પચવીશ ચાજન પહાળી છે. વળી એ સર્વે નું સ્વરૂપ તથા પ્રમાણ જંખુની વાવ સમાન છે. ૮૬–૮૭.

અગ્નિકાેેે તથા નેઋત્યકાેેે ણમાં જે બે પ્રાસાદ છે એ સાધર્મ ઇન્દ્રના છે. અને એને પ્રાસ્થ હાય એવાં આસનાથી સુશાભિત છે. ૮૮.

વાયવ્ય કાેેે અને ઇશાન કાેેેે આમાં જે બે પ્રાસાદા છે એ ઈશાન ઇન્દ્રના છે અને એને લાયકના આસનાથી વિરાજી રહ્યાં છે. ૮૯.

આ વનમાં વળી આઠ ગજકૃટ-પર્વતા કહેલા છે,—જે હાથી જેવા આકારના હાવાથી ગજકૂટ **ક**હેવાય છે. ૯૦.

પદ્મોત્તર, નીલવાન, સુહસ્તી, અંજનાગિરિ, કુમુદ, પલાશ, વર્ત સ અને રાચનાગિરિ– એવાં એમનાં નામ છે. ૯૧.

કાઇ કાઇ રાચનાગિરિને રાહણાગિરિ પણ કહે છે.

मेरोहत्तरपूर्वस्यां शीतायाः सरितः पुनः ।
गच्छन्त्याः प्रागिभमुखमुत्तरस्यामिहादिमः ॥ ९२ ॥
प्रादिखण्यक्रमेणाथ मेरोदिक्षिणपूर्वतः ।
शीतायाः प्राक्प्रवृत्ताया दिखणस्यां च नीलवान् ॥ ९३ ॥
मेरोदिक्षिणपूर्वस्यां शीतोदायाश्च पूर्वतः ।
मेरोदिखणदिवस्थायाः मुहस्ती नाम दिग्गजः ॥ ९४ ॥
अंजनो नाम दिङ्नागो नैर्ऋत्यां महमूधरात् ।
शीतोदायाः पश्चिमतः प्रयान्त्याः उत्तरां प्रति ॥ ९५ ॥
दिङ्नागः कुमुदोऽप्येवं नैर्ऋत्यामेव मेहतः ।
शीतोदायाः दिखणतः प्रयान्त्याः वाहणीं प्रति ॥ ९६ ॥
उत्तरापरतो मेरोः पत्नाशो नाम दिग्गजः ।
पश्चिमाभिमुखं यान्त्या शीतोदाया उदक् च सः ॥ ९७ ॥
पश्चिमाभिमुखं यान्त्या शीतोदाया उदक् च सः ॥ ९७ ॥
पश्चिमातियाः पश्चिमतः प्रयान्त्याः दिज्ञिणां प्रति ॥ ९८ ॥
स्थावतंसकोऽप्येवं वायुकोणे सुमेहतः ।
स शीतायाः पश्चिमतः प्रयान्त्याः दिज्ञिणां प्रति ॥ ९८ ॥

મેરૂની ઉત્તરપૂર્વે, અને પૂર્વ તરફ વહેતી શીતાનદીની ઉત્તરે, પહેલાે એટલે પદ્મોત્તર ગજકૃટ આવેલાે છે. લ્ર.

પ્રદક્ષિણાને ક્રમે મેરૂની દક્ષિણપૂર્વ અને પૂર્વતરફ જતી શીતાનદીની દક્ષિણે બીજો એટલે નીલવાન ગજકૂટ આવેલા છે. ૯૩.

મેરૂની દક્ષિણપૂર્વે, અને મેરૂથી દક્ષિણે રહેલી શીતાનકીની પૂર્વે, સુહસ્તી નામે ત્રીજે ગજકૃટ આવેલા છે. ૯૪.

મેરૂની નૈઋત્યે અને ઉત્તર તરફ વહેતી શીતોદાનદીની પશ્ચિમે અંજન નામના ચાથા ગજકૂટ છે. ૯૫.

વળી મેરૂની નૈઋત્યમાંજ અને પશ્ચિમ તરફ વહેતી શીતાદાનદીની દક્ષિણે કુમુદ્દ નામના પાંચમા ગજકૃટ છે. ૯૬.

મેરૂથી વાયવ્ય કેાણુમાં અને પશ્ચિમ તરફ વહેતી શીતાેદાનદ્વીની ઉત્તરે પલાશ નામે કહૃા ગજકૂટ આવેલા છે. ૯૭.

मेरोरुत्तरपूर्वस्यामष्टमो रोचनाचलः। दिच्चणाभिमुखं यान्त्याः शीतायाः पूर्वतश्च सः॥ ९९॥ एकैकस्यां विदिश्येवं द्वौ द्वौ कूटौ निरूपितौ। प्रासादसिद्धायतनान्तरालेषु किलाष्टसु॥ १००॥

## तथाहि बृद्धसंप्रदायः।

भद्रशालवने मेरोः चतस्तोऽपि दिशः किल । नदीप्रवाहैः रुद्धाः तिह्चवेवाईदृण्हाणि न ॥ १०१ ॥ किन्तु नद्यन्तिकस्थानि भवनानि किलाईताम् । गजदन्तसमीपस्थाः प्रासादाश्च बिडौजसाम् ॥ १०२ ॥ तदन्तरालेष्वष्टासु करिकूटा यथोदिताः । दर्शितः स्थाननियमस्तत्राप्येष विशेषतः ॥ १०३ ॥ बहिरुत्तरकुरुभ्यो मेरोरुत्तरपूर्वतः । श्रीताया उत्तरदिशि प्रासादः परिकीर्त्तितः ॥ १०४ ॥

એજ પ્રમાણે મેરૂથી વાયવ્ય કેાણુમાં અને દક્ષિણ દિશામાં જતી શીતા નદીથી પશ્ચિમે અવતંસક નામના સાતમા ગજકુટ છે. ૯૮.

મેરૂની ઉત્તરપૂર્વે, અને દક્ષિણમાં જતી શીતાનદીની પૂર્વે, રાેચનાગિરિ નામના આઠમા ગજકૃટ શાભી રહ્યો છે. ૯૯.

એવી રીતે અકેકી વિદિશા એટલે ખુણામાં બબ્બે ગજકૂટ આવેલા છે. <mark>એ આ</mark>ઠે વળી પ્રાસાદ અને સિદ્ધાયતનની વચ્ચે વચ્ચે આઠ ગાળામાં છે. ૧૦૦.

આ સંબંધમાં નીચ પ્રમાણે વૃદ્ધસંપ્રદાય છે:—

ભદ્રશાળ વનમાં મેરૂપર્વતની ચારે દિશાએા નદીએાના પ્રવાહથી રૂંધાયલી છે તેથી તે દિશાએામાંજ જિનમ દિરા નથી. ૧૦૧.

પરંતુ નદીની પાસે અરિહ તના મંદિરા છે, અને ગજદંત પર્વતાની પાસે ઇન્દ્રોના પ્રાસાદ છે. ૧૦૨.

અને એએાની વચ્ચે રહેલા આઠ ગાળામાં ઉપર જણાવેલા ગજકૂટ-પર્વતા છે. ૧૦૩. આ બાબતમાં વિગતવાર સ્થાનનિયમ નીચે પ્રમાણે છે:—

ઉત્તરકુર્યા ખહાર, મેર્ચી ઉત્તરપુર્વે, તથા શીતાનદીથી ઉત્તરે પ્રાસાદ કહેલ છે. ૧૦૪.

मरोः प्राच्यां दिच्चणतः शीतायाः सिद्धमन्दिरम् । एतस्योभयतः कूटौ द्वौ प्रज्ञसौ जिनेश्वरैः ॥ १०५ ॥ बिहेद्वेवकुरूणां च मेरोदिक्षिणपूर्वतः । शीताया दिच्चणदिशि प्रासादः कीर्त्तितो जिनैः ॥ १०६ ॥ मध्ये देवकुरुणां वै शीतोदायाश्व पूर्वतः । मेरोदिक्षिणत सिद्धायतनं स्मृतमागमे ॥ १०७ ॥ श्वस्याप्युभयतः कूटौ समश्रेणया व्यवस्थितौ । धुयौ युगन्धरस्येव महीन्द्रस्येव चामरौ ॥ १०८ ॥ शीतोदायाः दिच्चणतो नैर्ऋत्यां स्वर्णभूश्वतः । बिहेद्वेवकुरूणां च प्रासादः प्राग्वदाहितः ॥ १०९ ॥ शीतोदाया उत्तरतः पश्चिमायां सुमेरुतः । सिद्धानां सदनं कूटौ तस्याप्युभयतः स्थितौ ॥ ११० ॥ शीतोदाया उत्तरतो वायुकोणे सुमेरुतः । बहिरुत्तरकुरुभ्यः प्रासादः सुरभुश्वतः ॥ १११ ॥ विहरतरकुरुभ्यः प्रासादः सुरभुश्वतः ॥ १११ ॥

મેરૂ પર્વતની પૂર્વ અને શીતાનદીની દક્ષિણે સિદ્ધમંદિર છે. એની બે બાજીએ બે ગજકૂટ છે. ૧૦૫.

દેવકુરૂની ખહાર, મેરૂની દક્ષિણ પૂર્વે તથા શીતાનદીની દક્ષિણે પ્રાસાદ આવેલ છે. ૧૦૬. દેવકુરૂના મધ્યમાં, શીતાદા નદીની પૂર્વે અને મેરૂ પર્વતની દક્ષિણે સિદ્ધમંદિર આવેલું છે એમ આગમમાં કહેલું છે. ૧૦૭.

એની પણ બેઉ બાન્તુએ સમશ્રેષ્ટ્રિએ બે ગજકૃટ આવેલા છે—તે જાણે યુગંધરને બે પડખે રહેલા બે બળદ હાયની, અથવા, રાજાની બે બાન્તુએ રહેલા બે ચામર હાયની. ૧૦૮.

દેવકુરૂની અહાર, શીતાેદા નદીની દક્ષિણે અને મેરૂ પર્વતની નૈઝત્યમાં, વળી પુર્વની પેઠે એક પ્રાસાદ આવેલા છે. ૧૦૯.

શીતાેદા નદીની ઉત્તરે અને મેરૂની પશ્ચિમે વળી એક સિદ્ધમ દિર છે અને એને પણ બેઉ પડેખે બે ગજકૂટ આવેલા છે. ૧૧૦.

ઉત્તર કુરૂની બહાર, શીતાેદાની ઉત્તરે અને મેરૂની વાયવ્યે સુરેન્દ્રના પ્રાસાદ છે. ૧૧૧.

पूर्वस्यामथ शीताया उदीच्यां मन्दराचलात् ।
उत्तरासां कुरूखां च मध्येऽस्ति सिद्धमन्दिरम् ॥ ११२ ॥
कूटौ द्वौ तदुभयतो मेरोः सर्वेऽप्यमी स्थिताः ।
विहारकूटप्रासादाः पंचाशयोजनान्तरे ॥ ११३ ॥
योजनानां पंचशतान्युचैस्त्वेन भवन्त्यमी ।
गव्यूतानां पंचशतीं निमग्नाश्च थरोदरे ॥ ११४ ॥
मुळे पंच योजनानां शतान्यायतिवस्तृताः ।
मध्ये त्रीणि पंचसप्तत्यधिकानि शतानि च ॥ ११५ ॥
उपर्यर्द्धतृतीयानि शतानि विस्तृतायताः ।
कूटा इमे वर्षधरगिरिकृटसमा इति ॥ ११६ ॥ त्रिभिविशेषकम् ॥
सर्वेऽमी वनखंडेन पद्मवेदिकयान्विताः ।
सिंहासनात्यस्वस्वश्वासादभ्राजिमौलयः ॥ ११७ ॥

द्वाषष्टिं योजनान्येते प्रासादा विस्तृतायताः। एकत्रिंशयोजनोच्चाः रम्याः विविधरत्नजाः ॥ ११८ ॥

ઉત્તર કુરૂના મધ્યમાં, શીતાનહીની પૂર્વે અને મંદરાચળની ઉત્તરે પણ એક સિદ્ધ-મંદિર છે. ૧૧૨.

એની પણ બેઉ બાજુએ બે ગજકૂટ આવેલા છે.

આ સર્વ સિદ્ધમ દિરા, ગજકૂટ પર્વતા અને પ્રાસાદા મેરૂ પર્વતથી પચાસ પચાસ યાજનને અન્તરે આવેલા છે. ૧૧૩.

સર્વ ગજકૂટા પાંચસા પાંચસા યાજન ઉંચા છે અને સવાસા યાજન જેટલા જમીનની અંદર ખુંચલા છે. વળી એઓ મૂળમાં પાંચસા યાજન લાંબાપહાળા છે, મધ્યમાં ત્રણસા પંચાતેર યાજન લાંબાપહાળા છે, અને મથાળે બસા પચાસ યાજન લાંબાપહાળા છે. એમ એઓ વર્ષધર પર્વતના કૂટ જેવા છે. ૧૧૪–૧૧૬.

વળી એ સર્વ કૂંટો પર વન તથા પદ્મવેદિકા પણ આવી રહેલા છે; અને એમના શિખરા પણ સિંહાસનાથી ચુક્ત એવા અનેક સ્વામીઓના પ્રાસાદથી વિરાજી રહ્યાં છે. ૧૧૭.

આ પ્રાસાદાે કહ્યા એ વિવિધ રત્નાેના બનાવેલા છે. એએા બાસઠ બાસઠ <mark>યાેજન</mark> લાંબા પહાેળા છે, અને ઉંચાઇમાં એકત્રીશ યાેજન છે. ૧૧૮.

43

एकपल्यायुषस्तेषु स्वस्वकृटसमाभिधाः ।
क्रीडिन्त नाकिनः स्वैरं दिवकुम्भिकूटनायकाः ॥ ११९ ॥
स्वस्वकूटिविद्वेषां राजधान्यः प्रकीर्तिताः ।
जम्बूद्वीपेऽन्यत्र यथायोगं विजयदेववत् ॥ १२० ॥
एतेषु करिकूटेषु पूर्वाचार्यैश्चिरन्तनैः ।
पठ्यन्ते जिनचैत्यानि स्तोत्रेषु शाश्वताईताम् ॥ १२१ ॥
जम्बूद्वीपप्रज्ञप्त्यादिसूत्रे तूपलभामहे ।
न साम्प्रतं तत्र तत्त्वं जानिन श्रुतपारगाः ॥ १२२ ॥

श्रतः एवोक्तं रत्नशेखरसूरिभिः स्वोपज्ञचेत्रविचारे ।

करिकूडकुंडनइदहकुरुकंचणजमलसमवित्रहेसु। जिण्भवणविसंवात्रो जो तं जाणंति गीयत्था॥ १२३॥

भद्रशालवनस्यास्य समभूमेरुपर्यथ । स्यात्पंचयोजनशतातिक्रमे नन्दनं वनम् ॥ १२४ ॥

એ પ્રાસાદામાં, એક પલ્યાપમના આયુષ્યવાળા, પાતપાતાના કૂટના સમાન નામાભિધાન વાળા, કૂટ પર્વતાના નાયક-સ્વામી એવા દેવા સ્વેચ્છાએ ક્રીડા કરે છે. ૧૧૯.

પાતપાતાના કૂટાની વિદિશાએમાં, અન્યત્ર જંબૂદ્ધીપમાં, વિજયદેવની રાજધાની જેવી એમની રાજધાનીએ છે. ૧૨૦

આ ગજકૂટ પર્વતોપર શાશ્વત જિનેશ્વરાના મંદિરે આવેલાં છે એમ પ્રાચીન પૂર્વા-ચાર્યોએ સ્તાત્રોને વિષે કહેલું છે. ૧૨૧.

પણ અત્યારે જ'બૂદીપપ્રજ્ઞપ્તિ વગેરે સુત્રોમાં ક્યાંઇ એ વાત નથી. એ વિષયમાં તત્ત્વ શું છે તે શ્રુતપારગામી-કેવળી જાણે. ૧૨૨.

માટે જ રતશેખર સૂરિએ પોતે રચેલા ક્ષેત્રવિચારચં થમાં કહ્યું છે કે—ગજકૂટ, કુંડ, નદી, દ્રહ, કુરૂ, ક્રંચનગિરિ, યમલગિરિ તથા સમવૃત્તવૈતાહ્ય-આ સર્વ સ્થળે જિનભવન સંખંધી મતભેદ છે. ખરૂં શું છે એ 'ગીતાર્થ' જાણે. ૧૨૩.

આ ભદ્રશાળ વનની સમભૂમિથી, ઉપર ચઢતાં પાંચસા યોજન પૂરા થયે 'નન્દનવન' નામનું વન આવે છે<sub>.</sub> ૧૨૪.

योजनानां पंचशतान्येतद्विष्कम्भतो मतम् । स्थितं मेरं परिक्षिप्य वलयाकृतिनात्मना ॥ १२५ ॥ बाह्याभ्यन्तररूपं हि विष्कम्भद्वितयं भवेत । गिरीणां मेखलाभागे ततोऽत्र द्वयमुच्यते ॥ १२६ ॥ एक एकादशभागो योजनस्यापचीयते। प्रतियोजनमेवं च पंचशत्या व्यतिक्रमे ॥ १२७ ॥ लब्धानि पंचचत्वारिंशद्योजनानि पंचभिः। एकादशांशेर्युक्तानि त्यज्यन्ते मूलविस्तृतेः ॥ १२८ ॥ दशसहस्ररूपायास्तदैतदवशिष्यते । शतानि नवनवतिश्चतुष्पंचाशदेव च ॥ १२९ ॥ एकादशांशाः षट् बाह्यो व्यासोऽयं तत्र भृभृतः। दिच्चिगोत्तरयोः पूर्वापरयोर्वा वनान्तयोः ॥१३०॥ कलापकम् ॥ एकत्रिंशयोजनानां सहस्राणि चतुःशती । एकोनाशीतिरधिका परिचेपोऽत्र बाह्यतः ॥ १३१ ॥ बाह्ये च गिरिविष्कम्भे सहस्रयोजनोनिते । स्यादन्तर्गिरिविष्कम्भः स चायं परिभाव्यते ॥ १३२ ॥

ચઢતાં પ્રત્યેક યોજને એક અગ્યારાંશ યોજન જેટલા પહાળાઈમાં ઘટાડા થતા જય છે. એ હિસાએ, પાંચસા યોજન ચઢઘાથી પીસતાળીશ પૃર્ણાંક પાંચ અગ્યારાંશ યાજન જેટલા મૂળની પહાળાઇમાં ઘટાડા થાય. એટલે મૂળની પહાળાઇ દશહજાર યાજન છે એમાંથી આ ઘટાડા ખાદ કરતાં નવહજાર નવસા ચાપન પૃર્ણાંક છ અગ્યારાંશ યાજન આવ્યા તે મેરૂની ખાદ્ય પહાળાઇ આવી અને તે આ વનની દક્ષિણથી ઉત્તર સુધીની અને પૂર્વથી પશ્ચિમ સુધીની સમજવી. વળી એ પરથી બહારના ઘેરાવા એકત્રીશ હજાર ચારસા એગાણ્યાએ શી યોજન થાય ૧૨૭--૧૩૧.

એના વિસ્તાર પાંચસા યાજનના છે અને એ મેરૂપવ<sup>°</sup>તને વલયાકારે વીંટળા**ઇને રહ્યું** છે. ૧૨૫.

પર્વતાની, મેખલાના ભાગમાં પહેાળાઇ એ પ્રકારે હાેય છે: એક ખહારની અને બીજી અંદરની. માટે અહિં પણ બે પ્રકારે કહીએ છીએ:—૧૨૬.

सहस्राणि योजनानामष्टौ नव शतानि च । चतुःपंचाशत्तथांशाः षडेकादशनिर्मिताः ॥ १३३ ॥ सहस्रा योजनान्यष्टाविंशतिस्त्रिशती तथा । षोडशाट्या तथा भागा त्रष्टावेकादशोरिथताः ॥ १३४ ॥ त्रम्तःपरिरयोऽयं च भवेदस्मिन् वने गिरेः । वनमेतदथो पद्मवेदिकावनवेष्टितम् ॥ १३५ ॥

एवं चत्वार्यपि वनानि ज्ञेयानि ॥

सिद्धायतनमेकेकं पूर्वादिदिक्चतुष्टये । सुवर्णारीलतः पंचाशद्योजनव्यतिक्रमे ॥ १२६॥

विदित्तु तावतैवास्मात् प्रासादा भद्रशालवत् । तेषां चतुर्दिशं वाप्यः प्रत्येकमिति षोडश ॥ १३७ ॥

नन्दोत्तरा तथा नन्दा सुनन्दा वर्धनापि च। पेशान्यां विदिशि प्राहुर्वापीनामानि सत्तमाः॥ १३८॥

હવે મેરૂની બહારની પહેાળાઇમાંથી એક હજાર યોજન બાદ કરતાં એની અંદરની પહેાળાઇ આવે એટલે તે આઠ હજાર નવસા ચાપન પૂર્ણાંક છ અગ્યારાંશ યોજન આવી. તે પરથી વળી તેના ઘેરાવા કાઢીએ તો તે અઠ્યાવીશ હજાર ત્રણસોને સાળ પૂર્ણાંક આઠ અગ્યારાંશ યોજન આવે. ( અલખત આ એ વનમાં મેરૂના અંદરના ઘેરાવા થયા ). ૧૩૨–૧૩૫.

હવે આ વન પણ પદ્મવેદિકા અને વનથી વીંટળાયલું છે. ૧૩૫. ( અને એજ પ્રમાણે ચારે વન વીંટળાયલા છે ).

વળી મેરૂ પર્વતથી પચાસ પચાસ યાજનને અન્તરે પૂર્વ આદિ ચારે :દિશાએ અકેક સિદ્ધમંદિર છે. ૧૩૬.

વળી વિદિશાઓમાં એટલે ચારે ખુણે પણ, મેરૂથી એટલે એટલે જ અન્તરે, ભદ્રશાળ વનમાં છે એવાં પ્રાસાદાે છે. વળી દરેકની ચારે દિશાઓએ કુલ થઇને સાળ વાવ છે. ૧૩૭.

એ સાળે નીચે પ્રમાણે:—

કશાન કેાણમાં નંદોત્તરા, નંદા, સુનંદા, અને વર્ધાના એ નામની ચાર વાવ આવેલી છે એમ વિદ્વાનાનું કહેવું છે. ૧૩૮. निद्षेणा तथा मोघा गोस्तूषा च सुदर्शना।
श्राग्नेय्यां विदिशि प्राहुर्वाषीनामानि सत्तमाः ॥ १३९ ॥
मद्रा विशाला कुमुदा तथा च पुर्रे किशी।
नैर्क्त्यां विदिशि प्राहुर्वाषीनामानि सत्तमाः ॥ १४० ॥
विजया वैजयन्ती चापराजिता जयन्त्यिष।
वायव्यां विदिशि प्राहुर्वाषीनामानि सत्तमाः ॥ १४१ ॥
स्युश्चतस्त्रश्चतस्ताः पूर्वादिदिगनुक्रमात् ।
स्थिताः परीत्य परितः प्रासादांस्तान् विदिग्गतान् ॥ १४२ ॥
श्चाग्नेय्यामथ नैर्क्त्यां प्रासादो शक्तभर्त्को ।
वायव्यामथ चैशान्यां तावीशानसुरेशितुः ॥ १४३ ॥

कूटा नव भवन्त्यत्र नन्दनाख्यं च मन्दरम् । निषधाख्यं च हिमवत्कृटं रजतनामकम् ॥ १४४ ॥ रुचकं सागरचित्रं वज्जकूटं बलाभिधम् । पंचाशता योजनैः स्युमेरोरेतानि नन्दने ॥ १४५ ॥ युग्मम् ॥

વળી અગ્નિ કોણમાં નંદિષેણા, માઘા, ગાસ્ત્પા, અને સુદર્શના એ નામની 'આર વાવ વિદ્વાનાએ કહેલી છે. ૧૩૯.

એજ પ્રમાણે નેઋત્યમાં પણ ભદ્રા, વિશાલા, કુમુદ્દા અને પુંડરિકીણી નામની ચાર વાવ આવેલી છે–એમ જ્ઞાનીઓએ કહેલું છે. ૧૪૦.

તેમજ વાયવ્ય કેાણમાં વિજયા, વૈજયન્તી, અપરાજિતા અને જયન્તી એ નામની ચાર વાવ આવેલી છે એમ જ્ઞાનીએા કહે છે. ૧૪૧.

એ ગચ્ચાર વાવા વિદિશાઓમાં રહેલા પ્રાસાદોને ઘેરીને પૂર્વાદિ દિશામાં અનુક્રમે રહેલી છે. ૧૪૨.

<sup>(</sup> એ પ્રાસાદ કયા તે કહે છે ). અગ્નિ કેાણુ તથા નૈઋત્ય કેાણુમાં સાેધમે ન્દ્રના પ્રાસાદ, અને વાયવ્ય તથા ઇશાન કેાણુમાં ઇશાનેન્દ્રના પ્રાસાદ છે. ૧૪૩.

અહિં વળી નવ શિખરા આવેલાં છે તે આ પ્રમાણે:—(૧) નન્દન, (૨) મન્દર, (૩) નિષધ, (૪) હિમવત, (૫) રજત, (૬) રચક, (૭) સાગરચિત્ર, (૮) વજ અને (૯) અળ. એ સર્વ આ નન્દન વનમાં મેરૂથી પચાસ પચાસ યાજનને અન્તરે છે. ૧૪૪–૧૪૫.

पौरस्त्यसिद्धायतनेशानीप्रासादयोः किल ।
श्वन्तरे नन्दनं कूटं तत्र मेघंकरा सुरी ॥ १४६ ॥
जम्बूद्धीपेऽपरत्रास्या राजधानी सुमेरुतः ।
ऐशान्यां विदिशि प्रोक्ता यथाईं विजयादिवत् ॥ १४७ ॥
पौरस्त्यसिद्धायतनाग्नेयीप्रासादयोः किल ।
श्वन्तरे मन्दरं कूटं तत्र मेघवती सूरी ॥ १४८ ॥
राजधानी पुनरस्या पूर्वस्यां मेरुतो मता ।
जम्बूद्धीपेऽन्यत्र यथास्थानं विजयदेववत् ॥ १४९ ॥
श्वपाच्यसिद्धायतनाग्नेयीप्रासादयोः किल ।
श्वपान्तरास्त्रं निषधं सुमेधा तत्र देवता ॥ १५० ॥
मेरोर्दिच्चिग्तस्तस्या राजधानीं जगुर्बुधाः ।
सहस्तान् द्वादशातीत्य जम्बूद्धीपेऽपरत्र वे ॥ १५१ ॥
श्वपाच्यसिद्धायतनास्त्रतीच्यां पूर्वतः पुनः ।
प्रासादाञ्चेर्व्हतीनिष्ठात् कूटं हैमवतं स्थितम् ॥ १५२ ॥

પહેલું નન્દન નામનું શિખર છે તે પૂર્વ તરફના સિદ્ધાયતન અને ધશાન કેાણે **આ**વેલા પ્રાસાદની વચ્ચે છે અને ત્યાં મેઘાંકરા નામની દેવીના વાસ છે. ૧૪૬.

એ દેવીની રાજધાની અપરત્ર જંબૂઢીપમાં મેરૂ પર્વતથી ઇશાન કેાણુમાં આવેલી છે. અને એ સમગ્રપણે વિજયદેવની રાજધાની જેવી સમજવા. ૧૪૭.

બીજાં જે મંદર નામનું શિખર છે તે પૂર્વ તરફના સિહાયતન અને અગ્નિકોણે આવેલા પ્રાસાદની વચ્ચે આવેલું છે. ત્યાં વળી મેઘવતી નામની દેવી રહે છે. ૧૪૮.

એ દેવીની રાજધાની અન્યત્ર જંબૂદ્ધીપમાં મેરૂપર્વતની પૂર્વ દિશાએ આવેલી છે અને એની હુકીકત પણ સમગ્રપણે વિજયદેવની રાજધાનીની પેઠે જાણવી. ૧૪૯.

નિષધ નામનું ત્રીજાં શિખર દક્ષિણ દિશાના સિદ્ધાયતન અને અગ્નિકાેેેેેેેેલા પ્રાસાદની વચ્ચે આવેલ છે. ત્યાં સુમેધા નામની દેવી છે. ૧૫૦.

એ દેવીની રાજધાની પણ અપરત્ર જંબ્દ્ધીપમાં મેરૂપર્વતની દક્ષિણે બારહજાર યાજ-નને અન્તરે આવેલી છે એમ બુદ્ધિમાનાનું કહેલું છે. ૧૫૧.

ચાેશું હૈમવંત નામનું શિખર દાક્ષિણાત્ય સિદ્ધમંદિરની પશ્ચિમે અને નૈઋત્ય કેાણના પ્રાસાદની પુર્વદિશાએ આવેલું છે. ૧૫૨.

शोभते स्वामिनी तत्र देवता मेघमालिनी।
जम्बूद्वीपेऽन्यत्र तस्या मेरुतो राजधान्यपाक्॥ १५३॥
मेघमालिनीस्थाने हेममालिनीति जम्बूद्वीपप्रज्ञित्तसूत्रे॥
दिच्चिण्स्यां प्रतीचीनात् सिद्धायतनतस्तथा।
प्रासान्नैर्व्युतीनिष्ठादुदीच्यां रजताभिधम्॥ १५४॥
स्वरसा देवता तत्र प्रतीच्यां कनकाचलात्।
जम्बूद्वीपेऽन्यत्र तस्या राजधानी निरूपिता॥ १५५॥
उत्तरस्यां प्रतीचीनात् सिद्धायतनतस्तथा।
वायव्यकोणप्रासादादपाच्यां रुचकाभिधम्॥ १५६॥
वत्सिमत्रा तत्र देवी पश्चिमायां सुमेरुतः।
जम्बूद्वीपेऽन्यत्र तस्या राजधानी जिनैः स्मृता॥ १५७॥

एवं च जम्बूद्वीपप्रज्ञितसूत्रवृत्तिबृहरत्तेत्रसमाससूत्रवृतिसिरिनिलय-चेत्रसमाससूत्रवृत्त्याद्यभिप्रायेण सौमनसगजदन्तसम्बन्धिपंचकूटषष्टकूट-

એ શિખરપર મેઘમાલિની દેવી સ્વામીની તરીકે રહે છે. એની રાજધાની અન્યત્ર જ'ળ્ દ્રીપમાં મેરૂપર્વતની દક્ષિણ દિશાએ આવેલી છે. ૧૫૩

અહિં ' મેઘમાલિની ' નામ મેં કહ્યું છે. પણ જંબ્દ્રીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સ્ત્રમાં એને સ્થાને ' હેમમાલિની ' એવું નામ છે.

પાંચમું 'રજત ' નામનું શિખર પશ્ચિમ તરફના સિદ્ધમંદિરની દક્ષિણે અને નૈઋત્ય કેાણના પ્રાસાદની ઉત્તરે આવેલું છે. ૧૫૪.

એ શિખર પર સુવત્સા નામની દેવીના વાસ છે. એની રાજધાની પણ અન્યત્ર જંબ્દ્રી-પમાં મેરૂ પર્વતની પાર્શ્વમે આવેલી છે. ૧૫૫.

<sup>&#</sup>x27; રૂચક ' નામનું છઠ્ઠં શિખર પાશ્ચિમાત્ય સિદ્ધમંદિરની ઉત્તરે અને વાયવ્ય કેાણુના પ્રાસાદથી દક્ષિણ દિશાએ .આવેલું છે, ૧૫૬.

ત્યાં વત્સમિત્રા નામની દેવી છે. એની રાજધાની પણ અન્યત્ર જમ્બ્દ્રીપમાં મેરૂની પશ્ચિમે આવેલી છે એમ જિનેશ્વરાનું કહેલું છે. ૧૫૭.

એવી રીતે જ ંબદ્વીપ પ્રજ્ઞ<sup>િ</sup>ત સ્ત્રની ઠીકા, બૃહત્ક્ષેત્રસમાસની ઠીકા, તથા સિરિનિલય ક્ષેત્રસમાસની ઠીકા વગેરેને અભિપ્રાચે, સામનસ અને ગજદંત પર્વતાના પાંચમા અને છઠ્ઠા શિખરાપર રહેનારી દિક્કુમારિઓનાં, અને નન્દન વનના પાંચમા છઠ્ઠા શિખરાપર **રહેનારી** 

वासिन्यौ नन्दनवनपंचमकूटपछकूटवासिन्यौ च दिक्कुमार्यौ तुल्याख्ये एव ॥ स्थानांगसूत्रकल्पान्तर्वाच्यटीकादिषु तु उध्वेलोकवासिनीषु सुव-स्सावत्सिमलास्थाने तोयधाराविचिले दृश्येते ॥

उदीच्यसिद्धायतनात् प्रतीच्यामथ पूर्वतः । प्रासादाद्वायुकोणस्थात् कूटं सागरिचत्रकम् ॥ १५८ ॥ बलाहका तत्र देवी मेरोरुत्तरतः पुनः । जम्बृद्धीपेऽन्यत्त तस्या राजधानीं जिना जगुः ॥ १५९ ॥ उदीच्यसिद्धायतनात् प्राच्यां वायव्यकोणंजात् । प्रासादात् पश्चिमायां च वज्जकूटमिहान्तरे ॥ १६० ॥ वज्जसेना तत्र देवी राजधानी सुमेरुतः । उत्तरस्यामन्यजम्बृद्धीपे ज्ञेया यथागमम् ॥ १६१ ॥

अयं तावत् चेत्रसमासबृहद्बृत्त्यभिष्रायः ॥ जन्बूद्वीपप्रज्ञितस्तूत्रे च सागरचित्रकूटे वज्रसेना देवी वज्रकृटे बलाहका देवी पठचते इति ज्ञेयम् ॥ तथा चेत्रसमाससूत्रे वारिसेग् इति पाठः । किरणावल्यादाविष

હિક્**કુમારિઓનાં નામાે** એક સરખાં છે. પણ સ્થાનાંગસ્ત્ર અને કલ્પાન્તરવા<sup>®</sup>યની ઠીકા વગે-રેમાં ઉર્ધ્વલાક્રી હિક્**કુમારીઓમાંથી 'સુવત્સા**' તથા 'વત્સમિત્રા' ને સ્થાને ' તાેયધરા ' અને ' વિચિત્રા ' એવાં નામાે છે.

વળી સાગરચિત્રક નામનું સાતમું શિખર ઉત્તર તરફના સિદ્ધમ દિરથી પાર્શ્વમે અને વાયવ્ય કાેેેશુના પ્રાસાદથી પૂર્વે આવેલું છે. ૧૫૮.

એ શિખરપર <mark>અલાહકા નામની દેવી છે. અને એની રાજધાની પ</mark>ણ અધીઓની રાજ-<mark>ધાનીની પેઠે અન્યત્ર જં</mark>બ્દ્રીપમાં મેરૂ પર્વતની ઉત્તરે આવેલી છે. એવાં જિનપ્રભુનાં વચન છે. ૧૫૯.

આઠમું શિખર વજીકૂટ નામનું છે તે ઉત્તર તરફના સિદ્ધાયતનની પૃર્વે અને બાયવ્ય-કાેેેેેેેેેે પ્રાસાદની પશ્ચિમે આવી રહ્યું છે. ૧૬૦.

એ શિખરપર વજસેના દેવીના વાસ છે. અને એની રાજધાની પણ પૂર્વવત્ અન્યત્ર જ'્યૂદ્વીપમાં મેરૂ પર્વતની ઉત્તર દિશાને વિધે આવેલી છે એમ આગમમાં કહ્યું છે. ૧૬૧.

આ જે મેં કહ્યું છે તે જ મુજબ ક્ષેત્રસમાસની માેટી ટીકામાં પણ કહ્યું છે. પરંતુ જ ગ દ્વાપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રમાં તાે સાગરચિત્ર શિખરપર વજાસેના દેવી અને વજાક્રૂટ શિખરપર ખલાહકા वारिषेणा इति । जम्बूद्वीपप्रज्ञितसूत्रे वइरसेणा इति । बृहस्चेत्रसमासः वृत्तौ च वज्रसेना इति नाम । इति ज्ञेयम् ॥

एता श्रष्टाप्यूर्ध्वलोकवासिन्यो दिवकुमारिकाः।
सुगन्ध्यम्बुपुष्पवृष्टिं कुर्वन्ते जिनजन्मनि ॥ १६२ ॥
भद्रशालवनकृटतुल्यत्वेन भवन्त्यमी।
मूले पंचयोजनानां शतान्यायतिवस्तृताः ॥ १६३ ॥
वनेऽपि पंचशतिके पंचाशद्योजनोत्तरम्।
स्थितेरेषां स्थितिः किंचिदाकाशे बलकृटवत् ॥ १६४ ॥
श्रेत्रैव नन्दनवने सुधाशनधराधरात्।

ऐशान्यां विदिशि प्रोक्तं बलकूटं जिनेश्वरैः ॥ १६५ ॥

तथोक्तं जम्बूद्वीपप्रज्ञितसूत्रे । मंदरस्सग् पव्वयस्य उत्तरपुरिव्ह्रमेग् एत्थणं णंदगावणे बलकूडे गामं कूडे पगणते । इत्यादि ॥

> विदिशोऽपि विशालाः स्युः महतो वस्तुनः किल । तद् घटेतावकाशोऽत्र प्रासादबलकूटयोः ॥ १६६ ॥

દેવી કહેલી છે. વળી ક્ષેત્રસમાસસ્ત્રતમાં 'વારિસેણા 'એવા પાઠ છે; 'કિરણાવલી ' વગેરેમાં 'વારિષેણા 'એવા પાઠ છે; જ'છુદ્રીપપ્રજ્ઞપ્તિસ્ત્રત્રમાં 'વઇરસેણા 'એવા પાઠ છે અને બૃહ-ત્ક્ષેત્રસમાસની ટીકામાં 'વજસેના 'એવા પાઠ છે.

આ આઠે દેવીએા ઊધ્વેલાકની દિક્ષુકુમારીએા છે અને એએા જિનભગવાનના જન્મસ-મયે સુગ'ધી જળના છંટકાવ અને પુષ્પની વૃષ્ટિ કરે છે. ૧૬૨.

વળી આઠ શિખરા કહી ગયા એ ભદ્રશાલવનનાં શિખરા જેવાં હાઇને મૃળમાં પાંચસા યાજન લાંબા પહાળા છે. ૧૬૩.

વળી એએા પાંચસા યાજનના વનમાં પચાસ યાજન મૂક્યા પછીથી રહેલાં છે એટલે એએાના કંઇક ભાગ ' બળકૂટ ' ની પેઠે આકાશમાં અહર રહેલા છે. ૧૬૪.

છેલ્લું નવસું ' બળકૂટ ' છે તે નન્દનવનમાં જ મેરૂપવૈતના ઇશાનકોેેેે આવેલ છે એમ જિનભગવાનનું કહેવું છે. ૧૬૫.

એ સંબંધમાં જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રને ત્રિષે કહ્યું છે કે—મંદરાચળપર્વતની ઉત્તરપૂર્વે અ-ર્યાત્ ઇશાનકાેેેેશુમાં બળકૃટ આવેલ છે.

श्रर्धेन नन्दनवने कूटमेतदवस्थितम् । श्रपरार्धेन चाकाशे तदुक्तं पूर्वसृरिभिः ॥ १६७ ॥

श्राह ॥ नन्दनवने बलकूटम् । नन्दनवनं च पंचयोजनशतविस्ती-णीयां मेरोः प्रथममेखलायां । ततः कथं तत्र माति ॥ बलकूटेन पंच-योजनशतानि नन्दनवनसत्कानि रुद्धानि पंश्चयोजनशतानि पुनः मेरोः बहिः श्राकाशे॥ ततः न कश्चिद्दोषः॥

उक्तं च । नंदनवण् हंभित्ता पंचसए जोत्रणाइं नीसरित्रो । त्रायासे पंचसए हंभित्ता ठाइ बलकूडो ॥ १६८॥

### इति चेत्रसमासवृत्ती ॥

जम्बृद्वीपप्रज्ञतिसूत्रवृत्तौ तु मेरुतः पंचाशद्योजनातिक्रमे ईशान-कोर्षे ऐशानप्रासादः ततः श्रिप ईशानकोर्षे बलकूटमित्युक्तम् ॥ तदभि-प्रायं न विद्याः ॥

મહાન પદાર્થોની વિદિશાએા પણ મહાન-વિશાલ હોય છે. એ કથનથી, અહિં પ્રાસાદ અને બળકૂટ બેઊના અવકાશ ઘટે છે. ૧૬૬.

આ નવમું બળકૂટ અરધું નંદનવનમાં રહેલું છે અને અરધું અહર આકાશમાં રહેલું છે એમ પૂર્વાચાર્યીનું કહેવું છે. ૧૬૭.

અહિં એવી શંકા ઉત્પન્ન થાય કે—નંદનવનમાં બળદ્રૂટ છે (એમ તમે કહેા છા ) પણ નંદનવન તાે મેરૂપર્વતની પાંચસાે યાજન વિસ્તીર્ણ એવી પહેલી મેખલામાં છે તાે એમાં (એક સહસ્ર યાજન વિસ્તીર્ણ એવા ) બળદ્રૂટનાે કેવી રીતે સમાવેશ થાય ?

આ શાંકાનું સમાધાન એવી રીતે કે—અળકૂટ ન દનવનનાં પાંચસા ચાજન રાકીને રહ્યું છે અને બીજાં પાંચસા ચાજન તા મેરૂથી ખહાર અહ્નર આકાશમાં છે. માટે શાંકા જેવું કાંઇ રહેતું નથી.

ક્ષેત્રસમાસની વૃત્તિમાં પણ કહ્યું છે કે નંદનવનનાં પાંચસા ચાજન રાકીને નીકળેલા અળ કૂટે આકાશમાં પાંચસા ચાજન રાક્યા છે. ૧૬૮.

વળી જંબ્દ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિસ્ત્રની ટીકામાં તો એમ કહ્યું છે કે " મેર્પર્વતથી ઇશાનકોણમાં પચાસ ચાજન જતાં ઇશાન તરફના પ્રાસાદ છે અને એથી પણ ઇશાનકોણમાં અળદૂટ છે. " આ વાત કંઇ સમજણમાં આવતી નથી.

माल्यवद्गिरिसम्बन्धिहरिस्सहाल्यकूटवत् ।
सर्वात्मनेदं विज्ञेयं व्यासायामोच्चतादिभिः ॥ १६९ ॥
बजनामा सुरस्तत्र स्वामी तद्राजधान्यि ।
मेरोरुत्तरपूर्वस्यां जम्बूद्वीपेऽपरे मता ॥ १७० ॥
बलाल्याया राजधान्याः स्वरूपमिललं खलु ।
हरिस्सहायाः सहदां विज्ञेयमविशेषितम् ॥ १७१ ॥
गच्छद्भिश्चेत्यनत्यर्थं पागडकेऽदो वनं पथि ।
विश्रान्त्ये श्रीयते विद्याचारणेः मुनिवारगोः ॥ १७२ ॥
प्रत्यागच्छद्भिरानम्य पाग्रङके शाश्वतान् जिनान् ।
विश्राम्यद्भिः भृष्यतेऽदो जंघाचारणसाधिभः ॥ १७३ ॥
प्रथास्य नन्दनाभिष्यवनस्य समभृतलात् ।
योजनानां सहस्रागि द्वाषष्टि पंचिभः श्रौतः ॥ १७४ ॥

श्रवास्य नन्दनामिष्यवनस्य सममूतलात् । योजनानां सहस्राणि द्वाषष्टिं पंचिमः शतैः ॥ १७४ ॥ समन्वितान्यतीत्यास्ति वनं सौमनसाभिधम् । योजनानां पंचशतीं विस्तीणं सर्वतोऽपि तत् ॥१७५॥युग्मम् ॥

આ અળકૂટની લંબાઇ, પહેાળાઇ, ઉંચાઇ વગેરે સર્વવાનાં માલ્ય<mark>વાન પર્વતનાં હ</mark>રિ-સ્સહ નામના શિખર પ્રમાણે જાણી લેવાં. ૧**૬૯**.

એ અળકૂટ પર વળી એનાે અળ નામનાે સ્વામીદેવ રહે છે. એની રાજધાની મેરૂ-પર્વતની ઉત્તરપૂર્વમાં પૂર્વવત્ અન્ય જંખૂદ્ધીપમાં છે. ૧૭૦.

એ રાજધાનીનું નામ ' ખલા ' છે અને એની સર્વ હકીકત સમગ્રપણે હરિસ્સહા પ્ર-માણે જાણવી. ૧૭૧.

આ નન્દનવન વળી પાંડકવનમાં જિનચૈત્યની યાત્રાએ જતા વિદ્યાચરણ મુનિએાનું વિશ્રામસ્થળ છે. ૧૭૨.

વળી પાંડકવનમાં શાધ્વતા જિનેધ્વરનાં દર્શન કરીને પાછા વળતા જંઘાચારણ **સુનિએ**! અહિં વિસામા લે છે. ૧૭૩.

હવે આ નન્દનવનના સમભૂતળથી ખાસકહજાર પાંચસા ચાજનને અન્તરે, સર્વત: પાંચસા યાજનના વિસ્તારવાળું એવું સામનસ નામનું વન છે. ૧૭૪–૧૭૫.

श्रिसन्निप परिचित्य स्थित मेरुं समन्ततः ।
वच्ये बाह्यान्तररूपौ विष्कम्भौ पूर्ववत् गिरेः ॥ १७६ ॥
योजनानां सहस्राणि चत्वारि द्वे शते श्रिप ।
द्विसप्तर्यधिके भागा श्रष्टावेकादशोद्भवाः ॥ १७७ ॥
विहर्वनात् गिरेट्यीसः एष पूर्वापरान्तयोः ।
दिचिणोत्तरयोर्वापि तत्रोपपत्तिरुच्यते ॥ १७८ ॥ युग्मम् ॥
मेरूच्छ्रयस्यातीतानि भुवः सौमनसावि ।
त्रिषष्टिर्योजनसहस्राणि रुद्रैर्भजेत् बुधः ॥ १७९ ॥
शतानि सप्तपंचाशत् सप्तविंशानि तत्र च ।
खब्धानि योजनान्यंशाः त्रयश्रेकादशोद्भवाः ॥ १८० ॥
श्रिसन् राशौ भूमिगतात् मेरुट्यासात् विशोधिते ।
मानं यथोकतं जायेत बाह्यायाः गिरिविस्तृतेः ॥ १८१ ॥
व्यासो वनस्योभयतः पंचपंचशतात्मकः ।
बाह्यव्यासात्त्सहस्रे शोधिते शेषमान्तरः ॥ १८२ ॥

स च अयम्।

योजनानां सहस्राणि त्रीणि किंच शतद्वयम् । द्विसप्तत्यधिकं भागाः अष्ट चैकादशोद्भवाः ॥ १८३ ॥

આ વન પણ મેરૂની કરતું વીંટાઇને રહેલું હેાવાથી, પૂર્વવત્ એના ગિરિખાહ્યાન્તર રૂપ દ્વિવિધ વ્યાસ હાય. એ નીચે પ્રમાણે કહું છું. ૧૭૬.

વનની બહાર મેરૂના પૂર્વપશ્ચિમ અથવા ઉત્તરદક્ષિણ વિસ્તાર ચારહજાર બસો ને ખ્હેાં તેર પૂર્ણાંક આઠ અગ્યારાંશ યોજન છે. ૧૭૭–૧૭૮.

એ આ પ્રમાણે:—પૃથ્વીથી તે સામનસવનસુધી મેર્ની ઉંચાઇ ત્રેસઠહજાર યોજન છે એને અગ્યારે ભાંગા. એટલે ભાગમાં પાંચ હજાર સાતસા સત્યાવીશ પૂર્ણાંક ત્રણ અગ્યારાંશ યાજન આવશે. આરકમને પૃથ્વીપરની મેર્ની પહેાળાઇ જે દશ હજાર યોજન છે તેમાંથી બાદ કરતાં જે આવે તે બહારના ગિરિવિસ્તાર આવ્યા. (૧૦૦૦૦–૫૭૨૭ન્ફ =૪૨૭૨ન્દ્ર). ૧૭૯–૧૮૧.

હવે વનની બેઉ બાજુની પહેાળાઇ પાંચસા પાંચસા યોજન છે એટલે સમગ્ર એક હજાર

तथा गिरेर्वाह्मपरिचेपः त्रयोदशसहस्रकाः ।

एकादशाः शताः पंच षट् चैकादशजा लवाः ॥ १८४ ॥

श्रन्तर्गिरिपरिक्षेपः सहस्राणि दश त्रय:।

शताः चैकोनपंचाशाः त्रयो भागाश्च रुद्रजाः ॥ १८५ ॥

एवमुक्ताभिलापेन ज्ञेया वक्तव्यताखिला । श्रत्रापि नन्दनाभिष्यवनवत् कृटवर्जिता ॥ १८६ ॥

तथैवेंकैकमाशासु विज्ञेयं सिद्धमन्दिरम्।

विदिन्न पुनरेकेकः प्रासादो वापिकावृतः ॥ १८७ ॥

सुमनाः सौमनसा च सौमनांसा मनोरमा।

ऐशान्यां विदिशि प्रोक्ताः वाष्यः प्राच्यादिदिक्कमात्॥१८८॥

सदुत्तरकुरुः देवकुरुः वन्हिविदिश्यथ ।

वाप्यश्चतस्रः क्रमतो वारिषेणा सरस्वती ॥ १८९ ॥

विशाला माघभद्रा चाभयसेना च रोहिग्री।

वाप्यः चतस्त्रो नैर्ऋत्यां ज्ञेयाः पूर्वाचनुक्रमात् ॥ १९०॥

भद्रोत्तरा तथा भद्रा सुभद्रा च तथापरा।

भद्रावतीति वायव्यकोगो वाष्यो यथाक्रमम् ॥ १९१ ॥

યાજન થયા તેને અહારની પહેાળાઇમાંથી આદ કરતાં જે આવે <mark>તે આંદરની પહેાળાઇ</mark> સમજવી. એટલે કે ૪૨૭૨૬<sub>૬</sub> –૧૦૦૦=૩૨૭૨*૬*૬ આંદરની પહેાળાઇ. ૧૮૨−૧૮૩.

<sup>(</sup> વળી એ પરથી ઘેરાવા પણ નીકળે. ) અહારના ઘેરાવા તેર હજાર પાં<mark>ચસાે અગ્યાર</mark> પૂર્ણાંક છ અગ્યારાંશ ચાજન આવે છે. અને એના અંદરના ઘેરાવા દશ હજાર ત્ર<mark>ણસાે</mark> ઓગણપચાસ પૂર્ણાંક ત્રણ અગ્યારાંશ ચાજન થાય છે. ૧૮૪–૧૮૫.

નંદનવનમાં કૃટ કહ્યાં છે એ કૂટ શિવાય બધુંય અહિં નંદનવન પેઠે સમજવું. ૧૮૬.

એની જ પેઠે અકેકી દિશામાં સિદ્ધાયતન સમજવું; વિદિશામાં વાવથી ઘેરાયલા પ્રાસાદ સમજવા. ઇશાનખુણામાં પૂર્વાદિકને અનુંકમે સુમના, સામનસા, સામનાંસા, અને મનારમા નામની વાવા સમજવી. અમિ કાેણમાં ઉત્તરકુર, દેવકુર, વારિષેણા અને સરસ્વતી નામની

याग्नेय्यामथ नैर्ऋखां प्रासादी राक्तभर्तृकी ।

ऐशान्यां वायव्यायां च ताबीशानसुरेशितुः ॥ १९२ ॥

एवं वनं सौमनसं छेशतो विधातं मया ।
वर्णयामि वनमथ पागडुकं शिखरस्थितम् ॥ १९३ ॥

प्रतीरयोध्वं सौमनसवनस्य समभूतलात् ।
योजनानां सहस्राणि पद्तिंशतमुपर्यधः ॥ १९४ ॥

प्रक्तसं पण्डकवनमनेकसुरसेवितम् ।
चारगाश्रमणश्रेणिश्रितकल्पडुमाश्रयम् ॥ १९५ ॥ युग्मम् ॥

चतुर्नवत्या संयुक्ता योजनानां चतुःशती ।
वनस्यास्य चक्रवालविष्कम्भो विधातो जिनैः ॥ १९६ ॥

उपपत्तिश्चात्र मेरुमौलेः सहस्रविस्तृतात् ।

शोधयेत् चूलिकाम् छव्यासं द्वादशयोजनीम् ॥ १९७ ॥

प्रविशिष्ठर्डीकृते च यथोक्तमुपप्यते ।

मानमस्य मरकतमिण्यैवेयकाकृतेः ॥ १९८ ॥ युग्मम् ॥

ચાર વાવ; નૈઋત્ય ખુગુામાં અનુક્રમે વિશાલા, માઘમદ્રા, અમયસેના અને રાેહિણી નામની ચાર વાવ; અને વાયવ્ય કેાેેગુમાં અનુક્રમે ભદ્રોત્તરા, ભદ્રા, સુમદ્રા તથા ભદ્રાવતી નામની ચાર વાવ સમજવી. ૧૮૭–૧૯૧.

વળી અગ્નિ ખુણામાં અને નૈઋત્ય ખુણામાં સાધમે ન્દ્રના બે પ્રાસાદ, અને ઇશાન તથા વાયવ્ય કેાણમાં ઇશાનેન્દ્રના બે પ્રાસાદ છે. ૧૯૨.

એ પ્રમાણે મેં સામનસવનનું લેશમાત્ર વર્ણન કર્યું. હવે ( મેરૂના ) શિખરપર રહેલા પાંડકવનનું વર્ણન કરૂં છું. ૧૯૩.

સામનસવનના સમભૂતળથી ઉપર ચઢતાં છત્રીસ હજાર ચાજન પૂરા થયા પછી, અનેક દેવાથી સેવાયલું અને ચારણુમુનિઓના વિસામારૂપ કલ્પવૃક્ષાવાળું પંડકવન આવે છે. ૧૯૪–૧૯૫.

આ વનની કરતી પહેાળાઇ ચારસાે ચારાણું યાજનની છે–એમ જિનભગવાનતું વચન છે. ૧૯૬.

એની સમજીતિ આ પ્રમાણે:---

મેરૂ પર્વતના શિખરના વિસ્તાર એક હજાર યાેજન છે. એમાંથી ચૂલિકાના મૂળની પહેાળાઇ જે ખાર યાેજનની છે. તે ખાદ કરવી. એટલે નવસા અઠયાસી યાેજન રહ્યા. એને यथा मेरुं परिचिप्य स्थिता पूर्ववनत्रयी ।
परिचिप्य स्थितमिह तथेदं मेरुचूिकाम् ॥ १९९ ॥
त्रिसहस्री योजनानां द्वाषष्ट्या संयुतं शतम् ।
विशेषाभ्यिषकं किंचित् परिचेपोऽस्य वर्णितः ॥ २०० ॥
त्रिस्मन् मेरुचूिकायाः पंचाशयोजनोत्तरम् ।
सिद्धायतनमेकेंकं प्राग्वत् दिशां चतुष्टये ॥ २०१ ॥
विदिच्च पुनरेकेकः प्रासादो वापिकावृतः ।
नामान्यासां वापिकानामेशान्यादिविदिक्कमात् ॥ २०२ ॥
पुंड्रा पुंड्रप्रभा चैव सुरक्ताख्या तथापरा ।
रक्तावतीति चैशानप्रासादे वापिका मताः ॥ २०३ ॥
चीररसा चेच्चरसा तथामृतरसाभिधा ।
वारुणीति किलाग्नेयप्रासादे वापिकाः स्मृताः ॥ २०४ ॥
शंखोत्तरा तथा शंखा शंखवर्ता बलाहका ।
प्रासादे नैर्मृतीसंस्थे वापिकाः परिकीर्त्तिताः ॥ २०५ ॥

અર્ધ કરવા. એટલે ચારસા ચારાશું યોજન આવ્યા. એ મરકતરત્નના ગ્રૈવેયકની આકૃતિવાળા એ વનતું પ્રમાણ, ૧૯૭–૧૯૮.

પૂર્વોકત ત્રણ વન જેમ મેરૂપર્વતને વીંટાઇને રહેલાં છે તેમ આ ચાેશું પંડકવન મેરૂની ચૂલિકાને વીંટીને રહેલું છે. એના ઘેરાવા ત્રણ હજાર એકસાે બાસડ યાજનથી કંઇક અધિક કહેલાં છે. ૧૯૯–૨૦૦.

આ વનમાં, મેરૂની ચૂલિકાથી પચાસ યોજનને અંતરે, પૂર્વની પેઠે ચાદિશ અકેક સિદ્ધ મંદિર છે; અને ચારે વિદિશાએા એટલે ખુણામાં વાવાથી વીટળાયલા અકેક પ્રાસાદ છે. એ વાવાનાં નામ ઇશાન આદિક વિદિશાએાને અનુક્રમે નીચે પ્રમાણે છે:— ૨૦૧–૨૦૨.

ર્પ્રશાનકાેેેે આ પ્રાપ્તાદની ચાતરફ પુંડ્રા, પ્રભાવા, સુરક્તા તથા રક્તાવતી નામની વાવા છે. ૨૦૩.

અગ્નિકેાહ્યુના પ્રાસાદની ચાતરફ ક્ષીરરસા, ઇક્ષુરસા, અમૃતરસા તથા વારૂ**ણી નામની** વાવા છે. ૨૦૪.

નૈઋત્યકેાણુમાં રહેલા પ્રાસાદની ચાબાજી શંખાત્તરા, શંખા, શંખાવર્ત્તા, તથા અલાહકા નામની વાવા છે. ૨૦૫ पुष्पोत्तरा पुष्पवर्ता सुपुष्पा पुष्पमालिनी ।
वायव्यकोणे वाष्यः स्युः सर्वाः पूर्वादितः क्रमात् ॥ २०६ ॥
श्राग्नेयनैर्ऋत्यगतौ प्रासादौ स्तः शतक्रतोः ।
वायव्येशानसत्कौ तावीशानेन्द्रस्य वर्णितौ ॥ २०७ ॥
चैत्यप्रासादवापीनां मानं त्रिषु वनेष्वपि ।
सद्भद्रशालवनवद्विज्ञेयमिवशेषितम् ॥ २०८ ॥
श्रथास्मिन् पंडकवनेऽभिषेकार्हाः स्वयंभुवाम् ।
शिलाश्चतस्तः प्रज्ञसाः स्नात्रोदकपवित्रिताः ॥ २०९ ॥
श्राद्या पाण्डुशिलानाम्नी द्वितीया पाण्डुकंबला ।
तृतीया च रक्तशिला चतुर्थी रक्तकंबला ॥ २१० ॥
श्रम् विश्रासां नामानि जम्बूद्वीपप्रज्ञिससूत्रे ॥ च्रेत्रसमासं तु पांडुकंबला

श्रमान श्रासा नामानि जम्बूद्वापप्रज्ञाससूत्र ।। स्रत्रसमासं तु पाडुकवला श्रतिपागडुकंबला रक्तकंबला श्रतिरक्तकंबला एवं श्रासां नामानि पठश्यन्ते॥

प्राच्यां मेरुचूलिकाया प्राक्पर्यन्ते वनस्य च । भात्यर्जुनस्वर्श्यमयी शिला पाग्डुशिलाभिधा॥ २९१ ॥

અને વાયવ્યકાંણના પ્રાસાદને ફરતી પૂર્વાદિક દિશાને અનુક્રમે પુષ્પાત્તરા, પુષ્પવતી, સુપુષ્પા અને પુષ્પમાલિની નામની ચાર વાવ આવેલી છે. ૨૦૬.

અગ્નિકોણ તથા નૈઝત્યકેાણુનેા—એમ બે પ્રાસાદ સાૈધમે°ન્દ્રના છે; અને વાયવ્યકેાણુ તથા ઇશાનકાણુનાે—એમ બે પ્રાસાદ ઇશાનેન્દ્રના છે. ૨૦૭

ભદ્રશાળવનમાં આવેલા ચૈત્ય, પ્રાસાદ અને વાવ—એ સર્વે નું જે માન ચાગ્યસ્થળે કંહે-વામાં આવ્યું છે તેજ માન શેષ ત્રણે વનના ચૈત્ય, પ્રાસાદ અને વાવનું છે. ૨૦૮.

વળી આ પાંડકવનને વિષે શ્રી જિનભગવાનના અભિષેકને યાેગ્ય ચાર શિલાએા આવેલી છે—–તે ચારે પ્રભુના સ્નાત્ર જળથી પવિત્ર થયેલી છે. ૨૦૯.

પહેલી પાંડુશિલા, બીજી પાંડુક ખલા, ત્રીજી રક્તશિલા અને ચાેથી રક્તક ખલા છે. ૨૧૦.

આ નામ કહ્યાં તે જંબ્દ્ધીપપ્રજ્ઞિત સ્ત્રને અનુસારે છે. ક્ષેત્રસમાસમાં તા પાંડુક બલા, અતિપાંડુક બલા, રક્તક બલા અને અતિરક્તક બલા–એમ નામ કહેલાં છે.

ચારમાં જે પહેલી પાંડુશિલા નામની છે તે મેરૂની ચૂલિકાથી પૂર્વે અને વનને પૂર્વ છેડે આવેલી છે. ૨૧૧.

सा पूर्वापरिवस्तीर्णा तथोदग्द् चिणायता ।
श्रायामतो योजनानां शतानि पंच कीर्त्तिता ॥ २१२ ॥
शतान्यद्धेतृतीयानि मध्ये विष्कम्भतो मता ।
श्रर्थचन्द्राकृतेस्तस्या मध्ये परमिवस्तृतिः ॥ २१३ ॥
पूर्वापरः शरत्वेन व्यासोऽस्याः परमो बुधैः ।
जीवात्वेन च परमायामस्तु दक्षिणोत्तरः ॥ २१४ ॥
परित्तेपो धनुःपृष्टतया भाव्यो यथोचितः ।
तत्तत्करण्रीत्या वा समानेयं शरादिकम् ॥ २१५ ॥
चतुर्योजनिपण्डायामस्यां भाति चतुर्दिशम् ।
तोरणालंकृतं कम्नं सोपानानां त्रयं त्रयम् ॥ २१६ ॥
श्रिषज्यचापाकारायाः वक्रता चूलिकादिशि ।
श्रषज्यचापाकारायाः वक्रता चूलिकादिशि ।
श्रज्तता स्वस्वदिक्चेत्राभिमुखास्याः विभाव्यताम् ॥ २१७ ॥
श्रत्यन्तकमनीयायामस्यां वृन्दारकत्रजाः ।
श्रासीनाश्च शयानाश्च विदन्ति परमां मुदम् ॥ २१८ ॥

એ પૂર્વ પશ્ચિમ પહેાળી છે અને ઉત્તર દક્ષિણ લાંબી છે. એની લંબાઇ પાંચસાે યાજન છે. એની પહેાળાઇ મધ્યભાગમાં અઢીસાે યાજન છે કેમકે એ અર્ધ ચંદ્રાકારની છે એટલે મધ્ય-ભાગમાં ઉત્કૃષ્ટ પહેાળાઇ હાય. એ પહેાળાઇ પૂર્વ પશ્ચિમે શરપણાને લઇને ઉત્કૃષ્ટી છે. વળી એની લંબાઇ જીવાપણાને લઇને ઉત્તર દક્ષિણ તરફ ઉત્કૃષ્ટી છે. ૨૧૨–૨૧૪.

એના ઘેરાવા ધનુ:પૃષ્ટપણાથી યથાયાેગ્યપણે ભાવી લેવા. અથવા એનું શરાદિક (શર, જીવા અને ધનુ:પૃષ્ટ ) તે તે કરણ–યુક્તિની રીતે શાેધી કાઢવું. ૨૧૫.

આ શિલા ચાર યાજન જાડી છે અને એને ચાહિશ તારણાને લીધે શાભાયમાન એવાં ત્રણ ત્રણ પગથીયાંછે. ૨૧૬.

એની આકૃતિ દોરી ચઢાવેલા ધનુષ્ય જેવી છે. એ ચૂલિકાની દિશામાં વક્ક છે અને પાત-પાતાની દિશાના ક્ષેત્રસન્મુખ સરલ- સીધી છે. ૨૧૭.

એ અત્યન્ત મનોહર હોવાથી, એના પર દેવતાએ અત્યન્ત હર્ષથી સૂએ બેસે છે. ૨૧૮.

वेदिकावनखंडाभ्यां समन्तादियमाद्यता । कांचीदामनीलपरिधानाभ्यामिव कामिनी ॥ २१९ ॥ दिल्लास्यामुदीच्यां च तस्यां सिंहासने स्थिते । धनुःपंचरातव्यासायामे तदर्छमेदुरे ॥ २२० ॥ क्रेयो प्रन्थान्तरात् सिंहासनयोरिह वर्णकः। श्रनादृतस्थलस्थानादेषां चन्द्रोदयं विना ॥ २२१ ॥ तुल्यत्वादनयोव्यासायामाभ्यां चतुरस्रता । चतुरस्रपीठबन्धरूपे क्रेये इमे ततः ॥ २२२ ॥ उत्तराहे तत्र सिंहासने देवाश्चतुर्विधाः । श्रमिषिंचन्ति कच्छादिविजयाष्टकतीर्थपान् ॥ २२३ ॥ सिंहासने दाक्षिणात्ये विजयेषु किलाष्टतु ।

#### ष्मयं भावः।

शिलायाः संमुखं ह्यस्याः पूर्वस्यां दिशि वर्तते । चोत्रं पूर्वविदेहाख्यं विजयास्तत्र षोडश ॥ २२५ ॥

સર્વત: વેદિકા તથા વનખ ડેથી વીંટળાયલી આ શિલા જાણું સુવર્ણુ મેખલા અને લીલા વસ્ત્રોમાં સજ્જ થયેલી કાેઇ કામિની સ્ત્રી હેાયની એવી શાેભે છે. ૨૧૯.

એ શિલાપર દક્ષિણે અને ઉત્તરે પાંચસાે ધનુષ્ય લાંબાપહાળાં અને અઢીસાે ધનુષ્ય જાડાં બે સિંહાસનાે રહેલાં છે. ૨૨૦

એ બેઉનાે પરિવાર અન્ય ગ્રંથાથી જાણી લેવા. ૧૨૧.

લંબાઈ અને પંહાેળાઇ એકસરખી હાેવાથી એએા ચાખંડા છે; અને એટલે એએાને સમ ચારસ પીઠબંધ જેવાં સમજવાં. ૨૨૨.

એ બેમાંથી જે ઉત્તર તરફતું છે તેના પર ચારે પ્રકારના દેવા કચ્છ વગેરે આઠ વિજ ચામાં <mark>થયેલા તીથ</mark>ે કરોના અભિષેક કરે છે. ૨૨૩,

અને જે દક્ષિણ તરફતું છે તે પર વત્સ વગેરે આઠ વિજયોમાં થયેલા તીર્થ કરોના અભિષેક કરવામાં આવે છે. ૨૨૪.

એના વિસ્તૃત ભાવાર્થ આ પ્રમાણે:—

उस्कर्षतोऽपि तत्र द्वौ जायेते युगपि जानौ ।
तत्र शीतोत्तराभाविविजयाष्टकजो जिनः ॥ २२६ ॥
सिंहासने सुराधीशैरौत्तराहेऽभिषिच्यते ।
दाचिणात्ये दाक्षिणात्यविजयाष्टकजो जिनः ॥ २२७ ॥
एवं भाव्यं पश्चिमायामपि सिंहासनद्वयम् ।
प्रत्यक्विदेहाईचोग्यं दच्चिणोत्तरयोदिशोः ॥ २२८ ॥
तदेकैकं दाक्षिणात्योदीच्ययोः शिलयोः किल ।
यद्भारतैरवतयोरेकैकस्याईतो जिनः ॥ २२९ ॥
वनस्यायो दाक्षिणात्यपर्यन्ते पागडुकंवला ।
दक्षिणस्यां दिशि मेरुचूलिकायाः प्रतिष्ठिता ॥ २३० ॥
दक्षिणस्यां दिशि मेरुचूलिकायाः प्रतिष्ठिता ॥ २३० ॥
दक्षिणात्तरविस्तीणां प्राक्पश्चिमायता च सा ।
ऋजुतास्या दिच्चिणस्यां वक्षता चूलिकादिशि ॥ २३१ ॥
उपर्यस्या मध्यभागे सिंहासनमनुत्तरम् ।
सुरेन्द्रैस्तत्र भरतजातो जिनोऽभिषिच्यते ॥ २३२ ॥

આ શિલાની સન્મુખ પૂર્વ દિશામાં પૂર્વવિદેહ નામે ક્ષેત્ર છે તેમાં સાળ વિજયા અર્થાત્ જૂદા જાદા વિભાગ છે. ત્યાં એકસાથે વધારેમાં વધારે બે જિનેશ્વરા થાય છે. તેમાંથી શીતા નહીની ઉત્તરે રહેલા આઠ વિજયામાં થયેલા જિનેશ્વરના, ઇન્દ્રો ઉત્તર તરફના સિંહાસનપર અભિષેક કરે છે તથા દક્ષિણ તરફના આઠ વિજયામાં થયેલા જિન ભગવાનના, દક્ષિણ તરફના સિંહાસનપર અભિષેક કરે છે. ૨૨૫–૨૨૭.

વળી એવી રીતે પશ્ચિમ તરફ પણુ બે સિંહાસનાે છે તે પશ્ચિમ વિદેહમાં ઉત્તરે અને દક્ષિણે આવેલા આઠઆઠ વિજયામાં થતા તીર્થ કરાને માટે છે. ૨૨૮

વળી ઉત્તર તથા દક્ષિણ તરફ એ શિલાપર અ**કે**ક સિંહાસન છે કેમકે **લર**તક્ષેત્રમાં તથા ઐરવત ક્ષેત્રમાં અકેક તીર્થ કરેના જન્મ થાય છે. ૨૨૯.

હવે જે પાંડુક ખલા નામની બીજ શિલા કહી છે તે આ વનને દક્ષિણ છે**ંઠ મેરૂની** ચૂલિ-કાથી દક્ષિણ દિશામાં છે. ૨૩૦.

એ શિલા ઉત્તરદક્ષિણ પહેલી અને પૂર્વપશ્ચિમ લાંબી છે. વળી એ દક્ષિણ તરફ સરલ એટલે સીધી છે અને ચૂલિકા તરફ વક્ક એટલે વાંકવાળી છે. ૨૩૧. श्रमुष्या दिखणामुख्याः सम्मुखं भरतं यतः । ततस्तत्रत्यसार्वस्य युक्तमत्राभिषेचनम् ॥ २३३ ॥ शेषं तु मानसंस्थानसोपानवेदिकादिकम् । सर्वासामपि विज्ञेयमविशेषेण पागडुवत् ॥ २३४ ॥ वर्णतश्चोक्तरूपे द्वे कुमुदोदरसोदरे । वच्यमाणे पुनः कोकनदविद्यमबन्धुरे ॥ २३५ ॥

श्रयं तावत् जम्बूद्धीपप्रज्ञिससूत्रवृत्त्यभिप्रायः ॥ बृहत्क्षेत्रसमाससूर त्रवृत्तौ तु सर्वाः श्वेतसुवर्णमय्य उक्ता इति ज्ञेयम् ॥

> वनपश्चिमपर्यन्ते शिला रक्तशिलाभिधा। प्रतीच्यां मेरुचूलायाः तपनीयमयी मता॥ २३६॥ पूर्वपश्चिमविस्तीर्णा सा दक्षिणोत्तरायता। ऋजुतास्याः पश्चिमायां वक्रता चूलिकादिशि॥ २३७॥

એ પર મધ્યભાગમાં ઉત્તમ સિંહાસન છે. એ સિંહાસનઉપર ઇન્દ્રો ભરતક્ષેત્રમાં થયેલા જિનેશ્વરાના અભિષેક કરે છે. ૨૩૨.

આ શિલાની સન્મુખ દક્ષિણ તરફ ભરતક્ષેત્ર આવેલ છે અને તેથી ત્યાં થયેલા જિનભગ વાનના ત્યાં અભિષેક થાય છે. ૨૩૩.

આ શિલાસ બંધી આકૃતિ, પ્રમાણ, પગથીયાં તથા વેદિકા વગેરે શેષ સર્વ પાંડકશિલાની સમાન જાણી લેવું. ૨૩૪.

ઉપરાક્ત ઉભય શિલાએોના વર્ણુ કુમુદના ગર્ભસમાન છે. અને જે હવે વર્ણુવશું એ એઊ શિલાના વર્ણુ માણુકય તથા પ્રવાળાં સરખાે છે. ૨૩૫.

આ વાત જંબ્દ્રીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રની ટીકાને અનુસારે છે. ક્ષેત્રસમાસની ટીકામાં તેા સર્વ શિલાએષ <sup>શ્</sup>વેત સ્વર્ણમય કહી છે.

ત્રીજી રક્તશિલા નામની શિલા વનને પશ્ચિમ છેડે મેરૂની ચૂલિકાની પશ્ચિમે આવેલી છે અને રક્તરવર્ણ મય છે એમ કહ્યું છે. ૨૩૬.

એ પૂર્વપશ્ચિમ પહાળી છે અને ઉત્તર દક્ષિણ લાંબી છે. વળી એ પશ્ચિમ તરફ સરલ-સીધી છે અને ચૂલિકાતરફ વાંકી છે. ૨૩૭. स्यात् प्रतीचीसंमुखायामस्यां सिंहासनद्वयम् ।
जिनजन्माभिषेकाई दक्षिणोत्तरयोर्दिशोः ॥ २३८ ॥
शीतोदोत्तरदिग्भाविपक्ष्मादिविजयाष्टके ।
संजातोऽईन्नोत्तराहिसंहासनेऽभिषिच्यते ॥ २३९ ॥
शीतोदादक्षिणाभाविवप्रादिविजयाष्टके ।
जातो जिनो दान्तिणात्यिसंहासनेऽभिषिच्यते ॥ २४० ॥
उदीच्यां मेरुचूलाया उदीच्यान्ते वनस्य च ।
रक्तस्वर्णमयी रक्तकंबला वर्तते शिला ॥ २४१ ॥
दक्षिणोत्तरविस्तीर्णा सा पूर्वपश्चिमायता ।
उदग् रुज्वी चूलिकातो वन्ना तथोत्तरामुखी ॥ २४२ ॥
श्वस्यां सिंहासनं मध्ये मिण्यरत्नमनोहरम् ।
एरावतक्षेत्रजातो जिनस्तत्राभिषिच्यते ॥ २४३ ॥
एवं मेरुगिराविस्मन्नभिषेकासनानि षट् ।
श्वभिषेकस्तु युगपच्चतुर्णामथवा द्वयोः ॥ २४४ ॥

પશ્ચિમ સન્મુખ રહેલી આ શિલાપર ઉત્તર અને દક્ષિણ દિશામાં જ<mark>િનભગવાનના</mark> અભિષેકને અર્થે બે લાયક સિંહાસના છે. ૨૩૮.

ઉત્તર દિશાના સિંહાસનપર, શીતાેદાનદીની ઉત્તરે આવેલા પક્ષ્માદિક આઠ વિજયાેમાં થયેલા જિનભગવાનના અભિષેક કરવામાં આવેછે; અને દક્ષિણદિશાના સિંહાસનપર, શીતાેદાની દક્ષિણે આવેલા વપાદિ આઠ વિજયાેમાં થયેલા જિનેશ્વરના અભિષેક કરવામ આવે છે. ૨૩૯–૨૪૦.

ચાથી રત્નકંખલા નામની શિલા છે તે મેરૂની ચૂલિકાની ઉત્તરે વનને ઉત્તર <mark>છેડે આવેલી</mark> છે અને એ પણ રક્તસ્વર્ણમય છે. ૨૪૧.

એ શિલા ઉત્તરદક્ષિણ પહેાળી અને પૂર્વપશ્ચિમ લાંગી છે. વળી એ ઉત્તરસન્મુખ આ-વેલી છે; અને ઉત્તરતરફ સીધી તથા ચૂલિકાતરફ વાંકી છે. ૨૪૨.

એ શિલા પર મણિરત્નથી મનાહર એવું સિંહાસન રહેલું છે અને તે સિં<mark>હાસન પર</mark> ઐરવત ક્ષેત્રમાં થયેલા જિનભગવાનના અભિષેક કરવામાં આવે છે. ૨૪૩.

એ પ્રમાણે આ મેરૂ પર્વત પર અભિષેક કરવાનાં છ આસના છે. ત્યાં એક સાથે ચાર અથવા બે જિનભગવાનના અભિષેક શાય છે. ૨૪૪. पूर्वापरिवदेहेषु निशीथेऽहंज्जनिर्यदा ।

भरतैरवतचेत्रे मध्याहः स्यात्तदा यतः ॥ २४५ ॥

शेषेष्विप व्यवस्थेयं तुल्या चतुर्षु मेरुषु ।

सिंहासनान्यतिश्चेशत् भवन्ति सर्वसंख्यया ॥ २४६ ॥

त्रिंशतस्तीथेराजां तु युगपन्न जनिर्भवेत् ।

भरतेरावतिवदेहेषु कालविपर्ययात् ॥ २४० ॥

युक्तैवोक्ता ततः प्राच्येरर्हतां युगपज्जनिः ।

उत्कर्षाद्विंशतेरेव दशानां च जघन्यतः ॥ २४८ ॥

भरतेष्वेरावतेषु कालस्य साम्यतो मिथः ॥

स्रीनाधिकानां पूर्वोक्तसंख्यातो न जनिर्भवेत् ॥ २४९ ॥

पारांषुकाख्यवनस्यास्य मध्यभागे सुनिश्चिते ।

चकास्ति चूलिका मेरोवर्यवेदूर्यरत्नजा ॥ २५० ॥

विस्फुरत्यंडकवनशरावान्तःप्रतिष्ठितः ।

यवारकस्तंव इव भद्रकृष्ठिजनजन्मनि ॥ २५१ ॥ युग्मम् ॥

કેમકે પૂર્વ પશ્ચિમ મહાવિદેહમાં અહીત્ પ્રભુના જન્મ જે વખતે મધ્ય રાત્રીએ થાય છે તે વખતે ભરત ક્ષેત્ર અને ઐરવત ક્ષેત્રમાં તા મધ્યાન્હ કાળ ( ખરા બપાર ) હાય છે. ૨૪૫.

શેષ ચારે મેરૂ પર પણ એના સરખી જ વ્યવસ્થા છે એટલે સમગ્ર મળીને ત્રીશ સિંહાસના થયાં. ૨૪૬.

વળી ભરતક્ષેત્ર, ઐરવત ક્ષેત્ર તથા મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં કાળના વિપર્યયને લીધે એક સાથે ત્રીશ તીથે કરોના જન્મ થતા નથી. માટે પૂર્વાચાર્યીએ જે એમ કહ્યું છે કે ઉત્કૃષ્ટ વીશ જિનેશ્વરાના અને જઘન્યપણે દશના જન્મ થાય છે એ વાત યુક્ત જ કહી છે. ૨૪૭–૨૪૮.

એમ જ વળી ભરત અને એરવત ક્ષેત્રામાં કાળની પરસ્પર સામ્યતાને લીધે પૂર્વોક્ત સંખ્યાથી દ્વીનાધિક તીર્થ કરોના જન્મ થતા નથી. ૨૪૯.

આ પાંડક વનમાં સુનિશ્ચિત એવા મધ્ય ભાગમાં ઉત્તમ વૈદ્ધે રત્નાની અનેલી મેરૂ પર્વતની ચૂલિકા, જાણે જિનભગવાનના કલ્યાણકારી જન્મ સમયે પ્રકુલિત થયેલા પંડકવન રૂપી શરાવની અંદર (રાપેલા) જવારક (જીવારા) ના રાપા ક્રિયની એમ, વિરાજી રહી છે. ૨૫૦–૨૫૧.

चत्वारिंशद्योजनानि तुंगत्वेन भवेदसीं।
द्वादशैव योजनानि मूले विष्कम्भतो मता॥ २५२॥
मध्ये च योजनान्यष्टौ चत्वार्युपरि विस्तृता।
उदस्तादुत्थगोपुच्छसुस्थसंस्थानशालिनी॥ २५३॥
सप्तित्रिंशद्योजनानि सातिरेकाणि किंचन।
मूलेऽस्या परिधिः मध्ये साधिका पंचिवंशतिः॥ २५४॥
साधिकानि द्वादशैतत्परिक्षेप उपर्यथ।
व्यासानुसारतो भाव्योऽन्यत्रापिपरिधिः बुधैः॥२५५॥ यु०॥
यथैतस्यां चूलिकायामुत्कान्ते योजनादिके।
मूलात्तरंचमलवः चीयते मूलविस्तृतेः॥ २५६॥

अयतस्या चूालकायामुस्कान्त याजनादिक ।
मूलात्तरपंचमलवः चीयते मूलविस्तृतेः ॥ २५६ ॥
मेरोर्यथैकादशिमः योजनैः योजनं हसेत् ।
चीयते योजनं तद्वत् पंचिमः योजनैरिह ॥ २५७ ॥
उत्कान्तायां मूलभागाद्यथा योजनिर्वेशतौ ।
विशतेः पंचमो भागः स्याच्चतुर्योजनात्मकः ॥ २५८ ॥
तिरमश्च मूलविष्कम्भादपनीते भवेदिह ।
विष्कम्भो योजनान्यष्टावित्थं सर्वत्र भावना ॥ २५९ ॥ युग्मम् ॥

એની ઉંચાઈ ચાલીશ યાજનની છે. એની પહેાળાઇ મૂળ આગળ બાર યાજનની, મધ્યમાં આઠ યાજનની અને મથાળે ચાર યાજનની છે. એના આકાર વળા ગાયે ઉંચું કરેલું પુચ્છ હાય એવા છે. ૨૫૨–૨૫૩.

વળી એના ઘેરાવા મૂળ આગળ સાડત્રીશ યોજનથી કંઇક અધિક, મધ્યમાં પચવીશ યોજનથી કંઇક અધિક અને મથાળે બાર યાજનથી કંઇક અધિક છે. એના અન્યત્ર ઘેરાવા જાણવા હાય તો વ્યાસને અનુસારે ગણી કાઢી જાણી લેવા. ૨૫૪–૨૫૫.

હુંવ આ ચૂલિકામાં, દર એક યોજન ઉપર ચઢતાં મૃળના વિસ્તારના પાંચમા પાંચમા ભાગ ઘટતા આવે છે. ૨૫૬,

જેમ મેરૂ પર દર અગ્યાર યોજને, મૂળના વિસ્તારથી એક યોજન ઘટાડા થાય છે. તેમ આ ચૂલિકાના સંબંધમાં દર પાંચ યાજને એક યાજનના ઘટાડા થાય છે. ૨૫૭.

દેષ્ટાન્ત તરીકે, મૂળથી વીશ ચાજન ઉંચે ચઢીએ ત્યારે વીશના પાં<mark>ચમાે ભાગ જે. ચાર</mark>–

यद्वा मौळेरितकान्तमधो यद्योजनादिकम् ।
विभक्ते पंचिभिस्तिस्मिन् लब्धे चतुर्भिरिन्वते ॥ २६० ॥
जायतेऽभीष्मिते स्थाने विष्कम्भोऽत्र यथोध्वेतः ।
अपकान्तौ योजनानां विंशतेः स विभाव्यते ॥ २६१ ॥
विंशतेः पंचिभिर्भागं योजनानां चतुष्ठयी ।
लब्धा चतुर्भिर्युक्ताष्टौ योजनानीति भावना ॥ २६२ ॥
असौ पद्मवेदिकया परीता काननेन च ।
सहकारळतेवोच्चेरालवाळेन राजते ॥ २६३ ॥
एतस्याश्च शिरोभागं कमनीयमहीतले ।
प्राप्नुवन्ति परां प्रीतिं निर्जराः सुलिनिर्भराः ॥ २६४ ॥
मध्येऽत्र सिद्धायतनं तदेकं कोशमायतम् ।
तथा कोशार्द्धविस्तारं देशोनं कोशमुन्नतम् ॥ २६५ ॥
श्रष्टोत्तरशतं तत्र प्रतिमाः शाश्वतार्हताम् ।
वैताद्वचेत्रत्यवस्मर्वं वक्तव्यमिह वर्णनम् ॥ २६६ ॥

તેટલા યોજન ઘટે છે. એટલે કે મૂળના ખાર યોજનના વિસ્તારમાંથી ચાર યોજન જાય એટલે ત્યાં આઠ યોજનના વિસ્તાર રહે છે. એવી રીતે સર્વત્ર ગણત્રી કરી લેવી. ૨૫૮–૨૫૯.

હવે <mark>જો મથાળેથી જ્યાં નીચે</mark> ઉતર્યા તે સ્થળના વિસ્તાર જાણવા હાય તાે જેટલું નીચે ઉતર્યા તેને પાંચે ભાંગવાથી જે આવે તેમાં ચાર ભેળવવા. ૨૬૦.

જેમકે; ઉચેથી વીશ યાજન નીચે ઉતર્યા ત્યાંના વિસ્તાર જાણવા .છે તા વીશને પાંચે ભાગતાં ચાર આવ્યા એમાં ચાર ઉમેરતાં આઠ આવ્યા. એ આઠ ( યાજન ) તે તે સ્થળના વિસ્તાર કે પહેાળાઇ આવી. એજ પ્રમાણે જ્યાં ત્યાં ગણુત્રી કરી લેવી. ૨૬૧–૨૬૨.

આ ચૂલિકા પદ્મવેદિકા અને વનખંડથી ઘેરાયલી હાઇને જાણે કયારાથી ઘેરાયલી કાઇ આમ્રલતા હાયની એવી શાભી રહી છે. ૨૬૩.

વળી એને મથાળે મનહર ભૂમિપર રહેતા દેવા સુખમાં નિમગ્ન થયા થકા ઉત્કૃષ્ટ આનુન્દ પ્રાપ્ત કરે છે. ૨૬૪.

એના મધ્યભાગમાં એક સિહમાં દિર છે. એની લંબાઇ એક કેાસ છે, પહેાળાઈ અરધા કેાસ છે અને ઉંચાઇ એક કેાસ કરતાં કંઇ એાછી છે. ૨૬૫. श्रनेके सुरगन्धर्वाः तत्र गायन्ति लीलया ।
शृगवन्ति श्रोत्रसुभगं जिनगीतं सुरेश्वराः ॥ २६७ ॥
जिनाग्ने तत्र नृत्यन्त्यः कुर्वन्ति तिद्यांगनाः ।
मेरुमौलिस्थमरुतां वंशारूढनटीश्रमम् ॥ २६८ ॥
किंचायं मन्दरो मेरुः सुदर्शनः स्वयंत्रभः ।
मनोरमो गिरिराजो रत्नोच्चयशिलोच्चयौ ॥ २६९ ॥
लोकमध्यो लोकनाभिः सूर्यावर्त्तांऽस्तसंज्ञितः ।
दिगादिसूर्यावरणावतंसकनगोत्तमाः ॥ २७० ॥
एभिः षोडशभिः ख्यातो नामभिः भूधरो भुवि ।
स्पृशन्नश्रमदश्रांशुः कलाभिरिव चन्द्रमाः ॥ २७१ ॥ विशेषकम् ॥
तत्रापि मन्दर इति मुख्यनामेषु नामसु ।
मन्दराख्यः सुरो ह्यत्र स्वामी पल्योपमस्थितिः ॥ २७२ ॥
महद्धिको निवसति ख्यातं तद्योगतो ह्यदः ।
यद्वेदं शाश्वतं नाम भरतैरवतादिवत् ॥ २७३ ॥ युग्मम् ॥

એ સિહમ દિરમાં શાધ્વત તીર્થ કરોની એકસોને આઠ પ્રતિમાએો છે. એનું સર્વ વર્ણન વૈતાહ્ય પર્વતના ચૈત્ય પેઠે જાણવું. ૨૬૬.

ત્યાં અનેક ગન્ધવો જિનેશ્વરનાં કર્ણપ્રિય ગુણગાન કરે છે અને તે સુરેન્દ્રો શ્રવણ કરતા રહે છે. ૨૬૭.

વળી ત્યાં દેવાંગનાએ પણ જિનપ્રભુ પાસે નૃત્ય કર્યા કરે છે. તે મેરૂશિખર પર રહી જોતા દેવ સમુદાયને વાંસપર રહી નૃત્ય કરતી કેાઇ નદીએા હાેય એવા ભ્રમ ઉત્પન્ન કરે છે. **૨**૬૮.

આ મેરૂપર્વત વળી મંદર, મેરૂ, સુદર્શન, સ્વયંપ્રભ, મનારમ, ગિરિરાજ, રહ્નોચ્ચય, શિ-લાચ્યય, લાકમધ્ય, લાેકનાભિ, સૂર્યાવર્ત, અસ્ત, દિગાદિ, સૂર્યાવરણ, અવતંસક અને તંગાત્તમ–એવાં સાળ નામાભિધાનવડે પ્રસિદ્ધ–ખ્યાત હાેઇ, જાણે સાળ કળાવાળા નિર્મળ ચંદ્રમા આકાશને સ્પર્શીને રહ્યો હાેયની એવા જણાય છે. ૨૬૯–૨૭૧.

એનાં એ સાળ નામામાં પણ મુખ્ય તાે 'મન્દર' નામ છે. એ પવેતના સ્વામી ાઉ एवं महाविदेहानां स्वरूपं छेशतो मया।
कीर्त्तितं कीर्त्तिविजयग्रहकमकजाछिना ॥ २७४ ॥
सततमहतमोच्चान्यक्षलच्मीनिधानम्
जयति जगति वर्षं श्रीविदेहाभिधानम्।
श्रविरहितमनेकैर्देवदेवैर्नुदेवैः
श्रतिबलबलदेवैः वासुदेवैः सदैव ॥ २७५ ॥
तत्र तीर्थकरचक्रवर्तीनाम्
वासुदेवबलदेवयोरिष ।

स्याज्ञघन्यपदतश्चतुष्टयम् त्रूमहेऽथ परमप्रकर्षतः ॥ २७६ ॥

द्वात्रिंशत्तीर्थनाथाः प्रतिविजयमिहैकैकभावेन बोध्याः

अष्टाट्या विंशतिः स्यात् प्रबलहरुभृतां शाङ्गिणां चिक्रणां च।
एकत्रोत्पत्ययोगाद्धरिहलधरयोश्चिक्तिभिः साकमेवम्
व्यत्यासोऽन्योऽन्यमेषामकथि गण्धरेन्द्रैः प्रकर्षाप्रकर्षे ॥ २७७ ॥

પલ્**યાેેેપમના આ**યુષ્યવાળા એક મ**ંદર નામનાે દેવ છે એના નામપરથી એ નામ** પડયું કહેવાય **છે**. અથવા તાે ભરત, ઐરવત વગેરેની જેમ એ નામ શા<sup>શ્</sup>વત જ સમજવું. ૨૭૨–૨૭૩.

એ પ્રમાણે કીર્ત્તિવિજયગુરૂના ચરણરૂપી કમળ આગળ બ્રમણ કરતા બ્રમર સમાન મારા જેવાએ મહાવિદેહક્ષેત્રનું લેશમાત્ર સ્વરૂપ વર્ણવ્યું છે. ૨૭૪.

અખંડ મેાક્ષલક્ષ્મીના નિધાનરૂપ તથા અનેક ઇન્દ્રો, રાજાએા, બળદેવા અને વાસુદેવાના નિરન્તર સ**હ**યાગવાળું આ મહાવિદેહક્ષેત્ર દિનપ્રતિદિન જયવંત વર્તે છે. ૨૭૫.

એ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં તીર્થ કરો, ચક્રવર્તીઓ, વાસુદેવા તથા ખળદેવા જઘન્યત: એટલે એાછામાં એાછા ચાર થાય છે. ૨૭૬.

અને ઉત્કૃષ્ટત:; પ્રત્યેક વિજયે અકેક ગણતાં બત્રીશ તીર્થ કરેા થાય છે; તથા અઠ્યાવીશ બળદેવ, વાસુદેવ અને ચવકર્તીઓ થાય છે. અહિં ગણધરાએ ઉત્કૃષ્ટત: અને જઘન્યત: પર-સ્પર તફાવત કહ્યો એનું કારણ એ કે ચકવર્તીની સાથે એકજ સ્થળે બળદેવ કે વાસુદેવની ઉત્પત્તિ થતી નથી. ૨૭૭.

विश्वाश्चर्यदकीर्त्तिकीर्त्तिविजयश्चीवाचकेन्द्रान्तिष-द्राजश्चीतनयोऽतिनष्ट विनयः श्रीतेजपालात्मजः। काव्यं यत्किल तत्र निश्चितजगत्तत्वप्रदीपोपमे सर्गो निर्गेलितार्थसार्थसुभगः पूर्णोऽयमष्टादशः॥ ॥२७८॥

इति अष्टादशः सर्गः।



સકળ વિશ્વને આશ્ચર્ય ચિકત કરી દેનારી કીર્તિવાળા શ્રી કીર્તિવિજયવાચકેન્દ્રના અન્તે-વાગી, તથા માતા રાજશ્રી અને પિતા તેજપાળના પુત્ર,–એવા વિનયવિજયજીએ જગતના નિશ્ચિત તત્વોને પ્રકાશિત કરવામાં દીપક સમાન એવા જે આ કાવ્ય–ગ્રંથ રચ્યા છે તેના, નિર્મળ અર્થીના સમૃદ્ધથી સુભગ એવા આ અઢારમા સર્ગ સંપૂર્ણ થયા. ૨૭૮.

## અઢારમો સર્ગ સમાપ્ત.



# अरथ एकोनविंशः सर्गः।

अथो महाविदेहानामुदक्सीमाविधायकः । भूधरो नीलवान्नाम स्याद्वेडूर्यमणीमयः ॥ १ ॥

स्वामिनो नीलवान्नामनो योगात् पल्योपमस्थितेः। नीलवानित्यसौ ख्यातो यद्वेदं नाम शाश्वतम्॥२॥ जम्बूद्वीपेऽन्यत्र चास्य मेरोरुत्तरतः पुरी। वक्ष्यमाणसुराणामप्येवं पुर्यायुरादिकम्॥३॥

दिच्योत्तरिवस्तीर्गः स पूर्वपश्चिमायतः। सर्वमस्य निषधवत् ज्ञेयं धनुःशरादिकम् ॥ ४ ॥ किन्तु जीवा दिच्चणस्यामुत्तरस्यां शरासनम् । दिच्याभिमुखो बाण एवमग्रेऽपि भाव्यताम् ॥ ५ ॥

## સર્ગ ૧૯ મો.

હવે મહાવિદેહને ઉત્તરતરફને સીમાડે નીલવાન નામના વૈડુર્ય મણીમય પર્વત આવેલાે છે.૧. એના એક પદ્યાપમના આયુષ્યવાળા નીલવાન નામના સ્વામી છે-એને લઇને એ પર્વત નીલવાન કહેવાય છે. અથવાતાે એ નામ શાશ્વતજ છે. ૨.

આ નીલવાનદેવની રાજધાની અન્યત્ર જમ્બૂદ્ધીપમાં મેરૂપર્વતથી ઉત્તર દિશામાં છે. હવે–આગળ ઉપર જેમનું વર્ણન આવશે એ દેવોની રાજધાની તથા આચુષ્ય વગેરે વિષે પણુ એમજ સમજવું. ૩.

નીલવાનપર્વત ઉત્તરદક્ષિણ પહેાળા છે, તથા પૂર્વપશ્ચિમ લાંબા છે. એનું ધનુ:પૃષ્ટ અને શર વગેરે બધુંય નિષધપર્વત પ્રમાણે છે. પરંતુ એની 'જીવા 'દક્ષિણાન્મુખી છે, એનું 'ધનુ:પૃષ્ટ 'ઉત્તર તરફ છે અને એનું 'શર 'દક્ષિણાભિમુખ છે. આગળ પણ એ પ્રમાણે સમજ લેવું. ૪–૫.

दीप्रप्रभैरयं कृटैर्नवभिः शोभितोऽभितः। त्रह्मव्रतश्रुतस्कन्ध इव गुप्तिनिरूपगैः ॥ ६ ॥ तत्र सिद्धायतनाख्यं समुद्रासन्नमादिमम्। द्वितीयं नीलवत्कृटं नीलवत्पर्वतेशितुः ॥ ७ ॥ ततः पूर्वविदेहेशसुपर्वैश्वर्यशासितम् । कृटं पूर्वविदेहाख्यं तृतीयं परिकीर्त्तितम् ॥ ८ ॥ शीताकृटं तुरीयं च शीतानदीसुरीश्रितम्। नारीकान्तं पंचमं तन्नारीकान्तासुरीश्रितम् ॥ ९ ॥ केसरिह्नदवासिन्याः कीत्तिदेव्या निकेतनम् । षष्ठं स्पष्टं जिनप्रष्टेः कीर्त्तिकूटं प्रकीर्त्तितम् ॥ १० ॥ तथाऽपरविदेहाख्यं कृटं सप्तममीरितम् । सदाऽपरविदेहेशनिर्जरस्थानमुत्तमम् ॥ ११ ॥ रम्यकत्तेत्रनाथेन रम्यकाख्यसुधाभुजा । श्रधिष्ठितं यच्छिष्टेष्टैस्तन्निष्टंकितमष्टमम् ॥ १२ ॥ तथा चानवमज्ञानैः कृटं नवममीरितम् । उपदर्शनसंज्ञं तदुपदर्शनदैवतम् ॥ १३ ॥

જેમ ખ્રહ્મવ્રતશ્રુતસ્કંધ, નવ 'ગ્રુમિ' એટલે 'વાડ' તું એની અંદર નિરૂપણ કરેલું હાેવાથી, શાભાયમાન લાગે છે; તેમ આ પર્વત ચાતરફ આવી રહેલાં એનાં નવ દેદીપ્યમાન શિખરાને લઇને બહુ સુશાભિત જણાય છે. ૬.

એ નવ શિખરામાં પહેલું, સમુદ્રની નજકીક આવેલું 'સિદ્ધાયતન' નામનું છે; બીજું પર્વતના નીલવાન નામના સ્વામીનું 'નીલવાન નામનું છે; ત્રીજીં, પૂર્વવિદેહના સ્વામીની ઋદ્ધિથી સમૃદ્ધ—એવું 'પૂર્વવિદેહ 'નામનું છે; ચાેથું, શીતા નદીની અધિષ્ટાત્રી દેવીના આશ્રયવાળું, 'શીતાકૃટ 'નામે છે; પાંચમું, નારીકાંતા દેવીથી અધિષ્ઠિત થયેલું, 'નારીકાંત 'નામનું છે; છું કેસરિદ્રહ—નિવાસી કીર્ત્તિદેવીના આશ્રયરૂપ 'કીર્તિકૃટ 'નામનું છે; સાતમું, અપરવિદેહના સ્વામીના નિરન્તરના આશ્રયરૂપ, 'અપરવિદેહ 'નામનું છે; આઠમું રમ્યકક્ષિત્રના રમ્યકનામના સ્વામીથી અધિષ્ઠિત—એવું 'રમ્યક 'નામનું છે; છેલ્લું—નવમું, ઉપદર્શન દેવના સ્થાનરૂપ, 'ઉપદર્શન 'નામનું છે. ૭–૧૩

एषामाचे जिनगृहं शेषेषु पुनरष्टसु ।
तत्तत्कृटसमाख्यानां प्रासादाः कृटनािकनाम् ॥ १४ ॥
उक्तवच्यमाण्कृटप्रासादं वैत्यगोचरम् ।
स्वरूपं हिमवत्कूटप्रासादि जनसद्भवत् ॥ १५ ॥
श्रस्योपिर महानेकश्चकािस्त केसिरहदः ।
निषधोपिरभागस्थितिगिच्छेरिव सादरः ॥ १६ ॥
श्रत्यन्तसुन्दराकारकेसरालीपिरिष्कृतैः ।
शोभते शतपत्राचैः ख्यातोऽयं केसरी ततः ॥ १७ ॥
दे निम्नगे हृदादसमाित्रगते कन्यके इव ।
शीता च नारीकान्ता च दक्षिणोत्तरगे क्रमात् ॥ १८ ॥
दािच्यात्यतोरणेन निर्गस्य दक्षिणामुखी ।
शीता पूर्वविदेहान्तर्गत्वैति प्राकृपयोनिधम् ॥ १९ ॥

विशेषतोऽस्याः स्वरूपं च प्रागुक्तमेव ॥

એ નવ ગણાવ્યાં એમાંના પહેલાપર જિનભગવાનનું મંદિર છે. શેષ આઠ શિખરાપર તે તે શિખરના નામેરી દેવતાઓના પ્રાસાદ કે મ્હેલા છે. ૧૪.

આ કહ્યા એ અને હવે કહેશું એ-સર્વ પ્રાસાદા અને ચૈત્યાનું સમસ્ત સ્વરૂપ હિમવંત પર્વતના પ્રાસાદ તથા જિનચૈત્ય પ્રમાણે છે. ૧૫.

આ પર્વ'તપર એક મહાન્ અને સુંદર 'કેસરિહ્દદ' નામે દ્રહ–ઘરા આવેલાે છે,જે નિષધ-પર્વ'તના તિગિંછિદ્રહ જેવા જ છે. ૧૬.

સુંદર આકૃતિનાં કેસરાવાળાં સંખ્યાબંધ શતપત્ર એટલે કમળા એની અંદર આવેલાં હાેવાથી એ ' કેસરિદ્રહ ' ને નામે એાળખાય છે. ૧૭.

આ દ્રહમાંથી, જાણું બે કન્યાએા હાયની એવી ધીતા 'અને ધારીકાંતા ' નામની નદીઓ નીકળેલી છે. એમાં ધીતા ' દક્ષિણ તરફ વહે છે, જયારે ધારીકાંતા 'ઉત્તર તરફ વહે છે. ૧૮.

વળી ' શીતા ' એ દ્રહના દક્ષિણ તરફના તારણમાંથી નીકળીને દક્ષિણ તરફ વહેતી વહેતી પૂર્વવિદેહની અંદર થઇને પ્વેસમુદ્રમાં ભળે છે. ૧૯.

અન 'શીતા ' <del>તું સમસ્ત સ્વરૂપ અગાઉ કહી ગયા</del> છીએ.

उत्तराहतोरणेन विनिर्गत्योत्तरामुखी।
नारीकान्ता स्वप्रपातकुंडे निपत्य निर्गता॥ २०॥
दिच्चणार्छरम्यकस्य विद्धाना द्विधा खलु।
असंप्राप्ता योजनेन माल्यवन्तं नगं ततः॥ २१॥
रम्यकस्यापरभागं द्विधा कृत्वाऽपराम्बुधो।
षट्पंचाशच्छैवलिनीसहस्रोयीति संश्रिता॥ २२॥ विशेषकम्॥
श्रस्या वार्ष्ठिप्रवेशान्तं स्वरूपमाह्नदोद्गमात्।
विश्लेयं हरिसिलिजानचा इवाविशेषितम्॥ २३॥
हृदेऽस्मिन् मृत्वकमलं चतुर्योजनसंमितम्।
तद्धार्भप्रमाणानि पद्मानां वलयानि षद्॥ २४॥
पल्योपमस्थितिस्तत्र कीर्त्तिता कीर्त्तिदेवता।
भवनादिस्थितस्त्वस्याः श्रीदेव्या इव भाव्यताम्॥ २५॥

## इति नीलवान् पर्वतः॥

બીજી 'નારોકાંતા ' નદી છે તે એ દ્રહના ઉત્તર તરફના તાેરણમાંથી નીકળી ઉત્તર તરફ વહેતી વહેતી પાતાના જ નારીકાંત પ્રપાતકું ડમાં પડી, ત્યાંથી બહાર નીકળી, દક્ષિણાર્ધ રમ્યક-ક્ષેત્રને બે વિભાગમાં વ્હેંચી નાખી, માલ્યવંતપર્વત એક ચાજન જેટલાે રહ્યાે ત્યાં આગળથી ઉત્તરાર્ધ રમ્યકક્ષેત્રના પણ બે ભાગલા પાડતી પાતામાં ભળેલી છપ્પન હજાર નદીઓ સહિત પશ્ચિમ સમુદ્રને મળે છે. ૨૦–૨૨.

દ્રહમાંથી નીકળી ત્યાંથી તે છેક સમુદ્રમાં ભળતા સુધીનું, આ નદીનું સમસ્ત સ્વરૂપ, લેશપણ કારફેરવિના, હરિસલિલા નદી પ્રમાણે સમજવું. ૨૩.

આ દ્રહમાં મુખ્ય કમળ ચારયાજનનું છે. એની આસપાસ વળી બીજાં છ વલયા છે. એ વલયામાંના કમળાનું માન પૂર્વપૂર્વનાથી અરધું અરધું છે. ૨૪.

મુખ્ય કમળ પલ્યોપમના આયુષ્યવાળી કીતિ<sup>°</sup>દેવીનું સ્થાન છે. આ કીતિ<sup>°</sup>દે<mark>વીનાં ભવન</mark> વગેરે અ**ધું** શ્રીદેવીવત જાણુવું ૨૫.

એ પ્રમાણે નીલવાન પર્વતની હકીકત કહી

उत्तरस्यां नीलवतो दित्तग्रस्यां च रुविमणः।
राजते रम्यकत्तेत्रं रम्यकामरभर्त्वम् ॥ २६॥
स्वर्णमाणिवयखितौः भूप्रदेशैः मनोरमैः।
नानाकल्पद्धमैः रम्यतयेदं रम्यकाभिधम् ॥ २७॥
परमायामरूषाऽस्य प्रत्यंचा हरिवर्षवत्।
किन्त्वत्र सा दक्षिणस्यामुत्तरस्यां शरासनम् ॥ २८॥
इषुवाहात्त्रेत्रफलाद्यपीह हरिवर्षवत्।
त्तेत्रानुभावकालादिस्वरूपं तद्वदेव च ॥ २९॥
त्तेत्रस्यास्य मध्यभागे विभाजकोऽर्धयोः द्वयोः।
माल्यवानिति विख्यातो वृत्तवैताद्यपर्वतः॥ ३०॥
माल्यवत्तहशाकारैः तद्वदेवारुण्पप्रभैः।
सदा राजन्नुरुखाद्योः माल्यवानिति कीर्त्यते॥ ३१॥
जम्बद्वीपज्ञिष्तसूत्रे तु माल्यवत्पर्याय इति नाम दृश्यते॥

હવે, એ નીલવાનની ઉતરે અને રૂકિમપર્વતની દક્ષિણે, રમ્યક નામે દેવનું રમ્યક નામનું શ્રેત્ર છે. ૨૬

સુવર્ષુ મય અને માણેકમય પ્રદેશા અને વિવિધજાતિના કલ્પવૃક્ષાને લીધે એ ક્ષેત્ર અત્યન્ત **૨મ્ય** એટલ રમણીય લાગે છે તેથી એનું રમ્યક એવું નામ પડેલું છે. ૨૭.

એની ઉત્કૃષ્ટ લંખાઇ રૂપી ' જીવા ' એટલે ' જ્યા ' કે પ્રત્યાંચા ' હરિવર્ષ ક્ષેત્રપ્રમાણે છે. પરન્તુ તે દક્ષિણમાં છે, અને એનું ' ધનુ: પૃષ્ટ ' ઉતરમાં છે. ૨૮.

એનાં 'શર, ' 'બાહા ', ' ક્ષેત્રફળ ' ઇત્યાદિ તેમજ એના ' ક્ષેત્ર પ્રભાવ, ' 'કાળ ' વગેરે સર્વ સ્વરૂપ હરિવર્ષ પ્રમાણે જ છે. રહ.

આ ક્ષેત્રમાં માલ્યવાન નામે એાળખાતા ગાળાકાર વૈતાઢય પર્વત આવી રહ્યો છે, જેને લીધે એના વચમાંથી બે વિભાગ પડી ગયા છે. ૩૦.

એમાં, માલ્યવાનના આકારના અને એની જેવીજ રકત પ્રભાવાળાં પુષ્કળ સુશાભિત કમળા વગેરે વિકસી રહેલાં હાવાથી એ ' માલ્યવાન ' ને નામે પ્રખ્યાત છે. ૩૧.

<sup>&#</sup>x27; જમ્<mark>ઝુદ્ધીપ પ્રજ્ઞાખ્ત ' માં તે</mark>ને એનું ' માલ્યવત પર્યાય ' એવું નામ છે.

क्षेत्रलोकः] पांचमुं 'रम्यकः 'क्षेत्र । 'रुप्यी 'नामनो पांचमो वर्षधर पर्वत । (३६९)

प्रभासास्यसुरस्तत्र स्वामी पल्पोपमस्थितिः। मेरोरुत्तरतस्तस्य पुरी नीलवदादिवत्॥ ३२॥ हरिवर्षस्थायिगन्धापातिवैताळ्यशैलवत्। ज्ञेयमस्यापि सकलं स्वरूपमविशेषितम् ॥ ३३॥

उदक् रम्यकवर्षस्यापाग् हैराण्यवतस्य च ।

रुक्मी नाम्ना वर्षधरः प्रज्ञप्तः परमर्षिभिः ॥ ३४ ॥

स पूर्वपश्चिमायामो दक्षिणोत्तरविस्तृतः ।

महाहिमवतो बन्धुरिवात्यन्तसमाकृतिः ॥ ३५ ॥

रुक्मं रूप्यं तदस्यास्तीत्यन्वर्थकिलताभिधः ।

सर्वारमना रूप्यमयो रुक्मिनामसुराश्चितः ॥ ३६ ॥

इदं जम्बूद्रीपप्रज्ञप्तौ ॥ चेत्रसमासवृत्तौ तु रुक्मं श्वेतं हेम तन्मय श्रयमुक्तः इति ज्ञेयम् ॥

આ પવ<sup>દ</sup>તના સ્વામી ' પ્રભાસ ' નામના દેવ છે, જેનું એક પલ્યાપમનું આયુષ્ય છે. એની રાજધાની, નીલવાન વગેરેની જેમ, મેરૂની ઉત્તરે છે. ૩૨.

એનું પણ સર્વ સ્વરૂપ, હરિવર્ષક્ષેત્રના ગંધાપાતિવૈતાઢય પ્રમાણે છે; લેશ પણ ફેર-કાર નથી. ૩૩.

રમ્યકક્ષેત્રથી ઉત્તરે અને હૈરહયવંતથી દક્ષિણે 'રૂકમી 'કે 'રૂપ્યી 'નામના વર્ષધર પર્વત આવેલા છે. ૩૪.

એ પર્વત પૂર્વપશ્ચિમ લાંબા છે, અને ઉત્તરદક્ષિણ પહાળા છે. એ વળા જાણે મહાહિ-મવંતપર્વતના અંધુ હાયની એમ એને જરાયેજરા મળતા છે. ૩૫.

<sup>&#</sup>x27; રૂકમ ' એટલે રૂપ્ય–રૂપું, એ પરથી, રૂપ્યમય હાઇને એનું રૂકમી કે રૂપ્યી એવું સાર્થક નામ પડેલું છે. વળી એના અધિષ્ઠાતા દેવ પણ રૂકમી નામના છે. ૩૬.

<sup>&#</sup>x27;રૂકમી 'ના આવા અર્થ 'જ'મ્બ્દ્રીપ પ્રજ્ઞાપ્ત 'ની ટીકામાં છે. જ્યારે 'ક્ષેત્રસ માસ 'ની ટીકામાં 'રૂકમ 'એટલે શ્વેતસુવર્ણ ' અને 'રૂકમી 'એટલે 'શ્વેતસુવર્ણમય ' એમ અર્થ કરેલા છે.

विशिष्टेरष्टिमः कूटैः सोऽतितुंगैरलंकृतः।
दिगङ्गनानामष्टानां कीडापर्वतकैरिव ॥ ३७ ॥
श्राद्यं पूर्वाणेवासत्रं सिद्धायतनसंज्ञितम् ।
रुक्मिदेवाधिष्ठितं च रुक्मिसंज्ञं द्वितीयकम् ॥ ३८ ॥
रम्यकाधीश्वरस्थानं तृतीयं रम्यकाभिधम् ।
तुर्यं नरकान्तादेव्या नरकान्ताभिधं च तत् ॥ ३९ ॥
तथा महापुंडरीकहृदेशायाः शुभास्पदम् ।
बुद्धिकृटं बुद्धिदेव्या पंचमं परिकीत्तितम् ॥ ४० ॥
रूप्यकूलानदीदेव्याः षष्टं कूटं तदाख्यया ।
सप्तमं हैरण्यवतं हेरण्यवतदेवतम् ॥ ४१ ॥
मिणिकांचनदेवाद्ध्यं मणिकांचनमष्टमम् ।
श्राद्यं जिनालयोऽन्येषु प्रासादाः स्वामिनाकिनाम् ॥ ४२ ॥
मानं स्वरूपं कूटानां चैत्यनिर्जरसद्मनाम् ।
हिमवदृगिरिवत् सर्वं तथेवास्य गिरेरपि ॥ ४३ ॥

આ રૂકમી પર્વતને, આઠ દિકકુમારીઓના ક્રીડાપર્વતા હાયની એવા આઠ સુંદર ઉંચા શિખરા છે. ૩૭.

પહેલું, પૂર્વસમુદ્રની નજકીકમાં 'સિદ્ધાયતન 'નામનું; બીજીં, રૂકમીદેવના આશ્રયરૂપ 'રૂકમી 'નામનું; ત્રીજીં, રમ્યકક્ષેત્રના સ્વામીના આશ્રયરૂપ, 'રમ્યક 'નામનું, ચોશું, નરકાંતાદેવીના સ્થાનરૂપ 'નરકાંત 'નામનું; પાંચમું, મહાપુંડરીક હુદની સ્વામિની છુદ્ધિદેવીના આશ્રયરૂપ, 'છુદ્ધિકૂટ 'નામનું; છર્ફું, રૂપ્યકૂલાનદીની દેવીથી અધિષ્ઠિત, 'રૂપ્ય ' નામનું; સાતમું હૈરણ્યવંત દેવના નિવાસરૂપ, 'હૈરણ્યવંત 'નામનું; અને આઠમું, મણિકાંચનદેવની માલિકીનું 'મણિકાંચન 'નામનું. ૩૮–૪૧.

પહેલા સિદ્ધાયતનશિખરપર જિનભગવાનનું ચૈત્ય છે; જ્યારે શેષ સાતેપર એમના માલિક⊸દેવાના પ્રાસાદા છે. ૪૨.

આ પર્વતનું તેમજ એનાં શિખરાનું માન, સ્વરૂપ તથા એ પર આવેલાં ચૈત્ય, દેવ-પ્રાસાદા આદિનું સર્વ સ્વરૂપ હિમવંતપર્વત પ્રમાણે છે. ૪૩. हरो महापुंडरीको महापद्महरोपमः। विभाति सिलिलेः स्वच्छैः निर्जयन् मानसं सरः॥ ४४॥ अस्मिश्च मूलकमलं योजनद्वयसंमितम्। तद्धीर्धप्रमाणानि रोषाब्जवलयानि षद्॥ ४५॥ श्रत्राधिष्ठायिका बुद्धैः बोधिता बुद्धिरेवता। भवनादिसमृद्धचा सा श्रीरेवतानुकारिणी॥ ४६॥ हृदादस्मादापगे द्वे दिचणोदग्मुखे क्रमात्। विनिर्गते श्मश्रुलेखे इवोत्तरौष्ठमध्यतः॥ ४७॥

दान्तिणात्यतोरणेन निःस्टत्य दिच्यामुखी।
नरकान्ता स्वके कुण्डे गत्वा स्नात्वेव निर्मता॥ ४८॥
रम्यकोदीच्यभागस्य द्वैधीकारभयादिव।
यवीक् स्थिता योजनेन माल्यवद्धरणीधरात्॥ ४९॥
ततो विलत्वा भिन्दाना पूर्वार्द्धं रम्यकस्य सा।
पूर्वाम्भोधौ याति नदीषद्वंचाशत्सहस्रयुक् ॥४०॥ विशेषकम् ॥

એ પર્વતના, મહાપદ્મદ્રહ તુલ્ય, ' મહાપુંડરીક ' નામના દ્રહ છે. માનસ સરાવરનાથી પણ ચઢી જાય એવાં એનાં સ્વ<sup>2</sup>છ જળ છે. ૪૪.

આ દ્રહતું મુખ્યકમળ બે ચાેજન પ્રમાણુ છે. એની આસપાસ બીજા છ વલચાે છે, જે દરેકના કમળતું, પૂર્વ પૂર્વના કરતાં અરધું અરધું પ્રમાણુ છે. ૪૫.

એ કમળની અધિષ્ઠાત્રી ' બુદ્ધિ ' નામની દેવી છે. એનાં ' ભવન ' આદિક સમૃદ્ધિ લક્ષ્મીદેવીના પ્રમાણે છે. ૪૬.

આ દ્રહમાંથી, જાણે ઉપલા હાેઠના મધ્યભાગ થકી એ બાજીએ <sup>૧</sup>મશ્રૂલેખા નીકળી હાેયની એવી, દક્ષિણ અને ઉત્તર તરફ વહેતી એ નદીઓ નીકળેલી છે. ૪૭.

એમાંથી એક નરકાંતા નામની છે તે એ દ્રહના દક્ષિણ તરફના તાેરણમાંથી નીકળી દક્ષિણ તરફ વહેતી વહેતી, જાણે સ્નાન કરવા માટે હાેયની એમ પાતાના કુંડમાં પડી, ત્યાંથી અહાર નીકળી રમ્યક ક્ષેત્રના ઉત્તરાર્ધના એ કટકા થઇ જવાના ભયથી હાેયની એમ માલ્યવાન પર્વતથી એક યાજન જેટલે છેટેથીજ વલણુ લઇ, એજ રમ્યકના પૂર્વાર્ધને ભેદી કરી, માર્ગમાં મળેલી છપ્પન હજાર નદીઓની સંગાથે પૂર્વસમુદ્રમાં જઇ લખે છે. ૪૮-૫૦.

उत्तराहतोरगोन विनिर्गस्योत्तरामुखी।

क्रिप्यकू ला स्वप्रपातकुंडे निपत्य निर्गता॥ ५१॥
दक्षिणार्धं च हैरग्यवतस्य कुर्वती द्विधा।
क्रोशद्धयेनासंप्राप्ता विकटापातिनं गिरिम्॥ ५२॥
ततो निवृत्य हैरग्यवतापरार्धभेदिनी।
चाष्टार्विशत्या सहस्रेः सरिद्भिराश्रिता पथि॥ ५३॥
ताहक्सेत्रविभेदोत्थपातकानुशयादिव।
पपात पश्चिमाम्भोधौ तदुष्कृतजिधांसया॥ ५४॥ कलापकम्॥
इति रुक्मिपर्वतः।

स्तेत्रं च हैरगयवतमुदीच्यां रुक्मिगा गिरेः।
दिख्यास्यां शिखरिगार्द्रयोळींनिमवान्तरे॥ ५५॥
रूप्यं हिरगयशब्देन सुवर्णमिष वोच्यते।
ततो हिरगयवन्तौ द्वौ तन्मयस्वात् धराधरौ॥ ५६॥
रुक्मी च शिखरी चापि तिखरण्यवतोरिदम्।
हैरण्यवतिमस्याद्यः सेत्रमेतत् महाधियः॥ ५७॥

ખીજી નદી ' રૂપ્યકૂલા ' નામની છે. તે એજ દ્રહના ઉત્તર તરફના તારા માંથી નીકળી ઉત્તર તરફના માર્ગ લઇ, રસ્તે પાતાના પ્રપાત કું ડમાં પડી ત્યાંથી અહાર નીકળી હૈરણ્યવંત ક્ષેત્રના દક્ષિણ તરફના અર્ધ ભાગના બે વિભાગ કરતી, વિકટાપાતિ પર્વ તથી બે કાસ જેટલે છેટેથીજ વલણ લઇ એજ હૈરણ્યવંતના ઉત્તર તરફના અર્ધભાગને પણ બે વિભાગમાં વહેં ચતી, રસ્તે મળેલી અઠયાવીશ હજાર નદીઓની સંગાય, જાણે એવા હૈરણ્યવંત જેવા ક્ષેત્રને બેદી કટકા કર્યાથી લાગેલા પાપના પ્રાયશ્વિત્તને અર્થજ હાયની એમ, પશ્ચિમસમુદ્રમાં જઇ પડે છે. પ૧–૫૪.

स्रे प्रभाषे इंडिमपर्वतनं वर्षन इंधु .

( द्वे दैरण्यवत क्षेत्रनी द्विष्ठी हत ).

એ ક્ષેત્ર રૂકિમપર્વતની ઉતરે અને શિખરિ પર્વતની દક્ષિણે આવેલું હોઇ, જાણે એ એની વચ્ચે સંતાઇ બેઠું હોયની એવું જણાય છે. ૫૫.

' હિરણ્ય ' એટલે ' રૂપું ' પણ થાય છે અને ' સુવર્ણું ' પણ થાય છે. તેથી રૂકિમ અને

प्रयच्छति हिरग्यं वा युग्मिनामासनादिषु ।

यत् सन्ति तत्र बहवः शिलापटः हिरग्यजाः ॥ ५८ ॥

प्रभूतं तन्निल्योगि वास्यास्तीति हिरग्यवत् ।

तदेव हैरग्यवतिमत्याहुः मुनिसत्तमाः ॥ ५९ ॥

हैरग्यवतनामा वा देवः पल्योपमस्थितिः ।

ऐश्वर्यं कलयत्यत्र तद्योगात् प्रथितं तथा ॥ ६० ॥

स्तेत्रानुभावो मानं च नृतिरश्चामपि स्थितिः ।

निल्लिलं हैमवतवद्विज्ञेयमिह धीभनैः ॥ ६१ ॥

स्तेत्रस्यास्य मध्यभागे चतुरंशविभाजकः ।

वैताल्यो विकटापाती रात्निकः पल्यसंस्थितः ॥ ६२ ॥

पद्मोत्पत्तशातपत्रादीनि सन्त्यत्र संततम् ।

विकटापातिवर्णानि विकटापात्ययं ततः ॥ ६३ ॥

શિખરી, જે બેઉ ( અનુક્રમે ) રૂપ્યમય અને સુવર્ણમય છે તે બેઉનું 'હિરણ્યવંત્ ' એવું એક સમાન નામ કહી શકાય. એટલે એ હિરણ્યવંત પર્વતાના સંખંધવાળું જે ક્ષેત્ર તે હૈરણ્ય-વંત ક્ષેત્ર. પર–૫૭.

અથવા તો ત્યાં હિરણ્ય એટલે સુવર્ણુની પુષ્કળ પાટયા હાવાથી, ત્યાંના **યુગલીઆને** આસન વગેરેને માટે એ ક્ષેત્ર આપ્યા કરે છે માટે એ નામ પડેલું છે. પડ.

અથવા તેા એમની નિત્ય ઉપયાગની પ્રચુરતર વસ્તુએા હિરણ્યવત્ એટલે સુવર્ણુવાળી હાવાથી સુનિવરાએ એ નામ પાડેલું છે. પલ્.

અથવા તો ત્યાં એક પલ્યાપમના આયુષ્યવાળા હૈરણ્યવંત દેવ પ્રભુત્વ એટલે ઉપરીપ**શ્** ભાગવે છે એને લીધે એ નામ પડેલું છે. ૬૦.

આ ક્ષેત્રના પ્રભાવ, એનું પ્રમાણ તથા ત્યાંના મનુષ્ય અને તિર્ધેચાની સ્થિતિ-એ સર્વ ઢૈમવતક્ષેત્રવત્ જાણવું. ૬૧.

આ ક્ષેત્રમાં રત્નમય ' વિકટાપાતિ ' વૈતાહ્ય આવેલા છે. એના પાલા જેવા - આકાર છે અને એના ચાર વિભાગ પડેલા છે. ૬૨.

ં વિકટાપાતિ ' એટલે કહિ ન ઉડી જાય એવા ' પાકા ' વર્જુ –રંગના પદ્મો, ઉત્પેલા તથા શતપત્ર આદિ ત્યાં નિરન્તર લભ્ય હાવાથી એ ' વિકટાપાતિ ' કહેવાય છે. ૬૩. श्रास्ते देवो ऽरुणाख्योऽत्र स्वामी पल्योपमस्थितिः । जम्बूद्वीपेऽन्यत्र नगर्युदीच्यामस्य मेरुतः ॥ ६४ ॥ शेषमस्य स्वरूपं तु गन्धापातिनगेनद्रवत् । एवं चस्वारोऽपि वृत्तवैताद्या रास्तिकाः समाः ॥ ६५ ॥

एवं च त्रेत्रविचारसृत्रवृत्यभिप्रायेण हैमवते शब्दापाती हैरण्यवते विकटापाती हरिवर्षे गन्यापाती रम्यके माल्यवान् इति वृत्तवैताढ्यानां व्यवस्था ॥ जम्बूद्धीपवृत्त्यभिप्रायेण तु हैमवते शब्दापाती हरिवर्षे विकः टापाती रम्यके गन्धापाती हैरग्यवते माल्यवान् इति व्यवस्थेति ॥ श्रत्र तत्त्वं सर्वविद्वेद्यम् ॥

इति हैरगयवतत्तेत्रम् ॥

उदीच्यां हैरण्यवताद्यागैरवताद्यि।

षष्टो वर्षधरः ख्यातः शिखरी नाम पर्वतः॥ ६६ ॥

ज्ञेयः शिखरिशब्देन वृच्चस्तदाकृतीनि च । भूयांसि रत्नकूटानि सन्त्यत्रेति शिखर्यसौ ॥ ६७ ॥

અહિં એક પલ્યાેપમના આયુષ્યવાળા અરૂણ નામના દેવ સ્વામિત્વ <mark>લાેગવે છે. એના</mark> રાજધાનીની નગરી અન્યત્ર જમ્બૂદ્રાપમાં મેરૂપર્વતની ઉત્તરે છે. *૬*૪.

એનું શેષ સ્વરૂપ ગન્ધાપાતિ વૈતાઢય પ્રમાણે છે.

વળી ચારે વૃત્વવૈતાઢયા એક સરખા રત્નમય છે. ૬૫.

ક્ષેત્રવિચારસૂત્રની વૃત્તિને અભિપ્રાયે એજ પ્રમાણે વ્યવસ્થા છે-એટલેકે હૈમવંતક્ષેત્રમાં 'શબ્દાપાતી 'નામના વૃત્તવૈતાઢય આવેલા છે; હૈરષ્યવંતમાં 'વિકટાપાતી 'નામના; હરિ-વર્ષમાં 'ગન્ધાપાતી 'નામના; અને રમ્યકમાં 'માલ્યવાન 'નામના. પણ જમ્બૂદ્રીપપ્રજ્ઞપ્તિની વૃત્તિમાં તો એમ કહ્યું છે કે " હેમવંતમાં 'શબ્દાપાતી ' આવેલા છે; હરિવર્ષમાં 'વિકટાપાતી '; રમ્યકમાં 'ગન્ધાપાતી ' અને હૈરષ્યવંતમાં 'માલ્યવાન ' આવેલા છે. " સાચું કયું તે કેવળી જાણે.

એ પ્રમાણે હૈરણ્યવંત ક્ષેત્રની હંકીકત સમજવી.

હવે શિખરિ પર્વત વિષે.

હૈરણ્યવંતથી ઉત્તરે તથા ઐરવતથી દક્ષિણે છઠ્ઠો 'શિખરિ 'નામના વર્ષધર પર્વત આવેલા છે. ૬૬.

'શિખરિ 'શખ્દના અર્થ આહું 'વૃક્ષ ' લેવો; અને એના આકારનાં અહિં પુષ્કળ રત્નમય શિખરો છે તેથી તે 'શિખરિ 'પર્વત કહેવાય છે. ૬૭. सन्स्येकादश कृटानि वच्यमाणानि यानि तु । तेभ्योऽमून्यतिरिक्तानि कूटानीति विभाव्यताम् ॥ ६८ ॥ अन्यथा सर्वशैलानां यथोक्तकूटयोगतः । शिखरित्वव्यपदेशः सम्भवन् केन वार्यते ॥ ६९ ॥ स चैकादशिभः कूटैः परितोऽलंकृतो गिरिः। प्रतिमाभिरिव श्राष्ट्रधर्मः शर्मददर्शनः ॥ ७०॥ याद्यं सिद्धायतनारुयं पूर्ववारिधिसन्निधौ। द्वितीयं ज्ञिखरिस्वर्गिकृटं ज्ञिखरिसंज्ञकम् ॥ ७१ ॥ तृतीयं हैरएयवतकृटं तस्वामिदैवतम् । तूर्यं सुवर्णकृताख्यं तन्नदीदेवतास्पदम् ॥ ७२ ॥ दिक्कमार्याः सुरादेव्याः पंचमं च तदाख्यया । षष्टं रक्तावर्त्तनारुयं लच्मीकूटं च सप्तमम् ॥ ७३ ॥ रक्तवत्यावर्त्तनाख्यं प्रज्ञतं कूटमप्टमम् । इलादेव्या दिक्कुमार्या नाम्ना च नवमं मतम् ॥ ७४ ॥ दशमं चैरवताख्यमैरावतसुराश्रितम् । स्यात्तिगिञ्जिह्वदेशायास्तिगिञ्जिक्रुटमन्तिमम् ॥ ७५ ॥

જે ( અમુક ) અગ્યાર શિખરાની વાત હવે હમણાંજ કહેશું એથી આ જાૂદાં સમજવાં. કારણુંકે અન્યથા તાે એવા કૂટને યાેગે પર્વત માત્રનાં ' શિખરિ ' એવા નામાભિધાનના સંભવ ઉભા થાય. ૬૮–૬૯.

સું દર સમ્યકત્વવાળા શ્રાહ્મધર્મ જેમ અગ્યાર 'પહિમા 'થી શાેલે છે તેમ આ પર્વત એનાં કરતાં આવેલાં અગ્યાર શિખરાથી શાેભી રહ્યો છે. ૭૦.

એ અગ્યારમાં પહેલું, પૂર્વ મહાસાગરની નજદીકમાં આવેલું, 'સિદ્ધાયતન' નામનું છે; બીજું શિખરિદેવનું, 'શિખરિ' નામનું છે; ત્રીજું હિરષ્ટયવંત ક્ષેત્રના સ્વામિનું, 'હૈરષ્ટયવંત ' નામનું છે; ચાશું સુવર્ષ્યુદ્ધાનદીની દેવીનું 'સુવર્ષ્યુદ્ધાને 'સાતમું છે; પાંચમું, સુરાદેવી નામે દિક્ કુમારીનું, એના જ નામનું છે. છે 'રક્તાવર્ત્ય ', સાતમું ' લક્ષ્મીકૃટ ' અને આઠમું 'રક્તવત્યાવર્તન ' છે. વળી નવમું, ઇલાદેવી નામે દિક્ કુમારીનું, એના જ નામનું છે; દશમું ' ઐરાવત ' નામનું છે; અને છેલ્લું—અગ્યારમું તિગિં છિદ્દહના માલિકનું ' તિગિં છિદ્દુટ' નામનું છે. ૭૧–૭૫.

इदं जम्बूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्राभिप्रायेण ॥ चेत्रसमासे तु अत्र पंचमं श्रीदेवीकूटं नवमं गन्धापातीकूटमिति दृश्यते ॥

> श्राद्ये चैत्यं शेषकृटदशके च सुधाभुजाम्। तत्तत्कृटसमाख्यानां स्युः प्रासादावतंसकाः॥ ७६॥

पुण्डरीकहृदश्चात्र पद्महृदसहोदरः।
श्विसिश्च मूलकमलमेकयोजनसंमितम्॥ ७७॥
तदर्धार्धप्रमाणानि शेषाञ्जवलयानि षद्।
लद्दमीदेवी वसत्यत्र स्थित्या श्रीदेवतेव सा॥ ७८॥

हिवमद्गिरिवत् सर्वं मानमत्रापि चिन्त्यताम् । ज्याबाहाधनुरादीनां केवतं दिग्विपर्ययः॥ ७९ ॥

नद्यस्तिस्रो हृदादस्मात् निर्गताः त्रिभिरध्वभिः। नदी सुवर्णकूलाख्या रक्ता रक्तवतीति च ॥ ८० ॥

दिच्चिगोनाध्वना तत्र निर्गत्य दक्षिणामुखी। सुवर्णकूला पतित कुगडे स्वसमनामनि॥ ८१॥

એ જં ખુદ્દીપપ્રજ્ઞપ્તિસ્ત્રને અનુસરીને કહ્યું છે. ક્ષેત્રસમાસમાં તેા એવા ઉલ્લેખ છે કે પાંચમું ' દેવીકૂટ ' છે, અને નવમું ' ગંધાપાતિકૂટ ' છે.

પહેલા શિખરપર જિનેશ્વરનું ચૈત્ય છે. શેષ દશપર તે તે શિખરના નામાભિધાન-વાળા દેવાના પ્રાસાદ એટલે મહેલા છે. ૭૬.

આ પર્વતપર પદ્મદ્રહ જેવાજ એક 'પુંડરીક' નામે દ્રહ છે. એમાં કમળા પુષ્કળ છે પણ જે એક મૂળકમળ છે તે એક ચાજન પ્રમાણ છે. બીજાં ફરતાં છ વલચામાં જે કમળા છે તે ઉત્તરાત્તર પૂર્વપૂર્વથી અર્ધ અર્ધ વિસ્તારના છે. અહિં શ્રીદેવી જેવીજ એક લક્ષ્મીદેવીના વાસ છે. ૭૭-૭૮.

આ પર્વતની જયા , બાહા, ધનુ આદિકનું પ્રમાણ હિમવંત પર્વત પ્રમાણે છે. માત્ર દિશા ઉલટસુલટ છે. ૭૯.

જે ' મુંડરીક ' નામના અહિં દ્રહ કહ્યો તેમાંથી ત્રણુ માર્ગે ત્રણુ નદીઓ નીકળે છે: (૧) સુવર્ણ કૂલા, (૨) રક્તા અને (૩) રક્તવતી. ૮૦.

<sup>ું</sup> સુવર્ણ કુલા દક્ષિણુમાર્ગે નીકળે છે અને ( વહેતી વહેતી ) પોતાના નામનાજ કુંડમાં પડે છે. ત્યાંથી પાછી નીકળી **હૈ**રણ્યવંત ક્ષેત્રના ઉત્તરાહ<sup>ુ</sup>ને છે ભાગમાં વ**હે** ચતી, વિકટાપાતિ

ततो निर्गत्य हैरएयवतोत्तरार्धभेदिनी।
योजनार्धेन दूरस्था विकटापातिभूधरात्॥ दशा।
प्राक् परावर्त्य हैरएयवतपूर्वार्धमादितः।
सूत्रधारस्येव रज्जुः द्विधा विद्धती क्रमात्॥ ८३॥
श्रष्टाविंशस्या सहस्रेः नदीभिः परिपूरिता।
यहिणीव स्वामिगेहे विश्रति प्राच्यवारिधौ॥८४॥ त्रिभिविंशेषकम्॥

यस्मादेव हदात् प्राच्यतोरग्रेन विनिर्गता ।
रक्तानदी पूर्वदिशि प्रवृत्ता पर्वतोपिर ॥ ८५ ॥
योजनानां पंचशतीमतिक्रम्य ततः परम् ।
रक्तावर्त्तनकूटस्याधस्तादुत्तरतो भवेत् ॥ ८६ ॥
त्रयोविंशां पंचशतीं योजनानां कलात्रयम् ।
सार्द्धं गत्वाधिकमुदक् शिखरिच्माधरोपिर ॥ ८७ ॥
वज्रजिव्हिकयोत्तीर्य कुंडे रक्ताप्रपातके ।
शतयोजनप्रपाता भुजंगीवाविशत् विले ॥ ८८ ॥
उदीच्यतोरग्रेनास्माद्विनिर्गत्योत्तरामुखी ।
नदीसप्तसहस्राद्धा वैताद्ध्यगिरिसीमया ॥ ८९ ॥

પર્વતથી અરધા યાજન જેટલે છેટેથી પૂર્વતરફ વળણ લઇ, વળી સુથારની દાેરીની જેમ એજ હૈરહ્યવતના પૂર્વાર્દ્ધને પણ બે ભાગમાં વહેં ચતી, માગમાં ક્રમે ક્રમે પાતામાં ભળેલી અક્યાવીશ હજાર નદીઓની સંગાથે, ભરતારને ઘેર જતી એક સ્ત્રી હાેયની એમ પૂર્વસસ્દ્રમાં પ્રવેશ કરે છે. ૮૧–૮૪.

એજ દ્રહના પૂર્વ તરફના તાેરા માંથી રકતા નદી નીકળે છે અને પર્વતપર ઉગમણી વહે છે. વળી પાંચસા યાજન જેટલે છેટે ગયા પછી રકતાવર્તન નામના શિખરની નીચે થઇને ઉત્તરતરફ વહે છે. એવી રીતે પાંચસાત્રેવીશ યાજનને સાડાત્રણ કળા જેટલું ઉત્તર તરફ વહી, એક નાગણી પાતાના બીલ એટલે દરમાં પ્રવેશ કરતી હાય એમ એકસા યાજનની ઉંચાઇ પરથી રક્તાપ્રપાત કુંડમાં પડે છે. ત્યાંથી પાછી એના ઉત્તરાદા તાેરાણમાંથી નીકળી ઉત્તરાદી વહેતી સાત હજાર નદીઓથી સંગત થઇ વૈતાદ્ય પર્વતની હદમાં આવેલી ખંડપ્રપાતા ગુફાની

दर्याः खण्डप्रपातायाः प्राच्यां वैताट्यभूधरम् । भित्वोदीच्यैः सप्तनदीसहस्त्रेराश्रिताध्वनि ॥ ९० ॥ सहस्रेः सरितामेवं चतुर्दशभिराश्रिता । विभिद्य जगतीं पूर्वार्णवेऽसौ विशति द्वतम् ॥ ९१ ॥ पश्चिमेन तोरगोन हृदादस्माद्विनिर्गता। रक्तावती पश्चिमायां प्रवत्ता पर्वतोपरि ॥ ९२ ॥ श्रतिक्रम्य पंचशतीं निजावर्त्तनकृटतः । पर्वतोपर्युत्तरस्यां व्युढा तत्र व्यतीत्य च ॥ ९३ ॥ त्रयोविंशां पंचशतीं साम्रं सार्धकलात्रयम् । वज्रमच्या जिव्हिकया योजनैकशतोन्नतात् ॥ ९४ ॥ निपत्य पर्वतात रक्तावतीप्रपातकुगडके। रोषावेशात् भामिनीव दत्तझंपा महावटे ॥ ९५ ॥ उदीच्येनाध्वना तस्मादुदग्मुखी विनिर्गता । श्रावैताढ्यान्तिकं सप्तनदीसहस्रसेविता ॥ ९६ ॥ कन्दरायाः तमिस्रायाः पश्चिमायां धराधरम् । द्वतं विभिद्य वैताट्यमुत्तरार्धं समागता ॥ ९७ ॥ उदीच्यैः सप्तभिः सिन्धुसहस्रैः सह गच्छति । पश्चिमाब्धाविति नदीचतुर्दशसहस्रयुक् ॥ ९८ ॥

હવે ત્રીજી રક્તાવતી નદી એજ દ્રહના આથમણા તાેરણમાંથી નીકળી પશ્ચિમ તરફ પર્વત-પર પાંચસા યાજન જેટલું વહી પાતાના આવર્તનકૂટથી ઉત્તર તરફ વળણ લઇ સમગ્ર પાંચસા ત્રેવીશ ચાજન સાડાત્રણ કળા પ્રમાણ માર્ગ કાપી, એકસા ચાજનપુર ઉંચા પર્વતપરથી કાેઇ ક્રોધાવિષ્ટ માનિની મ્હાેટા કુવામાં ઝંપાપાત કરે તેમ, વજમયજી વ્હાકારે રક્તાવતી પ્રપાતકું ડમાં પહે છે. ત્યાંથી વળી ઉત્તરમાર્ગે નીકળી ઉત્તરાદી વહેતી વૈતાઢયપર્વતની હદસુધીમાં સાતહજાર

પૂર્વમાં એજ પર્વતને ભેદી, માર્ગમાં વળી ખીજી સાત હજાર નદીએ ભળવાથી, એકંદર ચોદ હજાર નદીઓના પરિવાર સહિત, 'જગતી 'ના કાેટને લેદી તુરત પૂર્વસમુદ્રમાં જઇ પડે છે. ૮૫–૯૧.

## इति शिखरी पर्वतः॥

उत्तरस्यां शिखरिण उदीच्यळवणार्णवात् । दक्षिणस्यामेरवतत्तेत्रं भाति मनोहरम् ॥ ९९ ॥ ऐरावतः सुरो द्धस्य स्वामी पल्योपमस्थितिः । वसत्यत्र ततः ख्यातिमदमेरावताख्यया ॥ १०० ॥ भरतस्य प्रतिबिम्बिमवेदं संमुखेऽम्बुधौ । तत्प्रमाणं तेन तुल्यं सदा तदनुवर्त्तते ॥ १०१ ॥ भानुना भासिते तिस्मिस्तेनेदमि भासितम् । इन्दुना शोभिते तत्रादोऽपि स्यात्तेन शोभितम् ॥ १०२ ॥ तद्यदा षड्भिररकैः भिन्नां भिन्नां दशां श्रयेत् । तथेदमि सिन्मत्रमिव मित्रानुवृत्तिकृत् ॥ १०३ ॥ जिने तत्र जिनोऽत्रापि चक्यत्र तत्र चिक्रिणि । वासुदेवादिषु सत्सु तत्रात्रापि भवन्ति ते ॥ १०४ ॥

નદીઓથી સંગત થઇ, તમિસાગુકાથી પશ્ચિમે વૈતાઢયપર્વતને લેદી ઉત્તરાર્ધમાં આવી વળી ઉત્તરાદી સાત હજાર નદીઓ મળવાથી કુલ ચાૈદ હજાર નદીઓના પરિવાર સહિત પશ્ચિમ સમુદ્રને મળે છે. ૯૨–૯૮.

એ પ્રમાણે શિખરીપર્વતની હકીકત થઇ.

શિખરીપર્વતની ઉત્તરે અને ઉત્તરલવાલુસમુદ્રથી દક્ષિણે ઐરવત નામનું મનહર ક્ષેત્ર આવેલું છે. ૯૯.

એક પલ્યાેપમના આચુષ્યવાળા એના ઐરવતદેવ નામના સ્વામીથી અધિષ્ઠિત હાેવાથી એ ક્ષેત્રનું ઐરવત નામ પડેલું છે. ૧૦૦.

સન્મુખમાં રહેલા સમુદ્રમાં જાણે ભરતક્ષેત્ર જ પ્રતિબિમ્બિત થયું હાયની એવું આ ક્ષેત્ર છે, કારણુકે એ પ્રમાણમાં એના સમાન જ છે અને વળી એનું જ અનુવર્ત ન કરે છે. ૧૦૧.

જુઓ કે:—જ્યારે ભરતક્ષેત્રમાં સૂર્ય ઉગે છે ત્યારે અિહં પણ ઉગે છે. વળી ચંદ્રમાં પણ ત્યાં ઉગે છે ત્યારે અિહં પણ ઉગે છે. ભરતક્ષેત્રને જેવા જાૂદી જાૂદી સ્થિતિવાળા છ 'આરા' માંથી પસાર થવું પહે છે તેવાજ છ આરામાંથી આ ક્ષેત્રને પણ પસાર થવું પહે છે કારણુંકે એક ઉત્તમ મિત્ર હાય એ પાતાના મિત્રને પગલે પગલેજ ચાલે છે. જ્યારે ભરતક્ષેત્રમાં જિનેશ્વર, ચક્રવર્તી અને વાસુદેવ આદિક હાય છે ત્યારે અિહં પણ હાય છે. ત્યાં જેવાં દશ

इदं दशाश्चर्ययुतं स्यात्तत्राश्चर्यशालिनि ।
हसतीव निजं मित्रं भरतं तुल्यचेष्टया ॥ १०५ ॥
मध्ये स्थितेन द्वेषेदं वैताट्यगिरिणा कृतम् ।
दाचिणात्येरावतार्धमुदीच्येरावतार्धकम् ॥ १०६ ॥
यदुदीच्यार्णवासन्नमुत्तरार्धं तदुच्यते ।
हिालिरिन्नाधरासन्नं दक्षिणार्धमुदीरितम् ॥ १०७ ॥
चेत्राशापेच्या द्वेषा दच्चिणोदग्च्यवस्थितिः ।
सूर्याशापेच्या त्वस्य याम्यार्धं वार्धिसन्निधौ ॥ १०८ ॥
उदीच्यार्धं नगासन्नं व्यवहारस्त्वयं पुनः ।
चेत्राशापेक्षया सर्वो न तापदिगपेच्चया ॥ १०९ ॥ युग्मम् ॥
उदीच्यार्धमस्य याम्यभरतार्धेन सन्निभम् ।
तद्वज्जीवेषुचापानि बाहात्रापि न सम्भवेत् ॥ ११० ॥
इतः प्रभृति याम्यार्धादिषु सर्वं विवर्द्धते ।
श्चाविदेहार्धमिष्वासजीवाबाहाशरादिकम् ॥ १११ ॥

<sup>&#</sup>x27;આશ્ચર્ય' થાય છે તેવાં અહિં પણુ થાય છે. આમ આ ઐરવતક્ષેત્ર જાણુે પાતાના મિત્ર ભરત-ક્ષેત્રની જેવી ચેષ્ટા કરીને એની હાંસી કરતું હાયની–એવું જણાય છે. ૧૦૧–૧૦૫.

એના મધ્યભાગમાં વૈતાઢય પર્વત આવેલો હેાવાથી એના, (૧) દક્ષિણ ઐરવત અને (૨) ઉત્તર ઐરવત–એવા બે વિભાગ પડેલા છે: ઉત્તર સમુદ્રની પાસે આવેલા ભાગ ઉત્તરાદ્ધ ઐરવત, અને શિખરીપર્વતની નજદીક આવેલા દક્ષિણાદ્ધ ઐરવત કહેવાય છે. ૧૦૬–૧૦૭.

આ દક્ષિણ ઉત્તરની વ્યવસ્થા **ક્ષેત્રની** દિશાની અપેક્ષાએ કહી છે. **સૂર્ય ની** દિશાની અપેક્ષાએ તો સમુદ્રની નજદીકમાં 'દક્ષિણાર્દ્ધ ' આવે અને શિખરી પર્વતની નજદીકમાં 'ઉત્તરાર્ધ' આવે. પરન્તુ અહિં વ્યવહાર બધા ક્ષેત્રની દિશાની અપેક્ષાએ છે, સૂર્યની દિશાની અપેક્ષાએ નથી. ૧૦૮–૧૦૯.

ઐરવતક્ષેત્રનું ઉત્તરાહ તે ભરતક્ષેત્રના દક્ષિણાહ જેવું છે. માટે અહિં પણ એની પ્ર-માણે જ જીવા, શર અને ધનુષ્ય સમજવાં. ખાહા અહિં પણ સંભવતી નથી. ૧૧૦.

ઉત્તરાર્ધ મૂકીને પછી દક્ષિણાર્ધાદિકમાં છેક વિદેહાર્ધ સુધી ધનુષ્ય, જીવા, બાહા અને શર આદિક સર્વ વધતાં જાય છે. ૧૧૧.

वैताख्यस्याप्यत्र तत उत्तरस्यां किलाल्पकः ।
श्रायामो दिच्चिण्स्यां च वर्छमानः क्रमात् महान् ॥ ११२ ॥
याम्यविद्याधरश्रेण्यां विद्याधरपुराण्यतः ।
पष्टिः भवन्त्युदीच्यायां श्रेण्यां पंचाशदेव च ॥ ११३
शेषं सर्वमाभियोग्यश्रेणिवेदीवनादिकम् ।
शेयं भरतवैताख्योपममुक्तानुसारतः ॥ ११४ ॥
रक्तारक्तावतीस्रोतस्विनीभ्यां तस्थुषान्तरे ।
वैताख्येन च षद्खंडिमिदमैरावतं कृतम् ॥ ११५ ॥
तत्र च उत्तरार्धमध्यखंडे उदीच्यलवणोदधेः ।
दक्षिणस्यामुदीच्यां च वैताख्याभिधमूधरात् ॥ ११६ ॥
चतुर्दशाधिकशतं योजनानां कलास्तथा ।
एकादशातिक्रम्याव्धिवैताख्याभ्यामिहान्तरे ॥ ११७ ॥
नगरी स्यादयोध्याख्या नवयोजनिवस्तृता ।
द्वादशयोजनायामालंक्वतोत्तमपूर्षेः ॥ ११८ ॥ विशेषकम् ॥

તેથી આ ક્ષેત્રમાં વૈતાઢયની પણ લંખાઇ જે ઉત્તરિકશામાં તો સ્વલ્પ છે તે દક્ષિણમાં ક્રમે ક્રમે વધતી હાઇ વધારે છે. અને એમ હાવાથી દક્ષિણ તરફની વિદ્યાધરાની શ્રેણિમાં સાઠ નગર છે, જ્યારે ઉત્તરતરફની શ્રેણિમાં એમના પચાસજ નગર છે. ૧૧૨–૧૧૩.

એનાં શેષ સર્વ વાનાં એટલે કે અભિયાગિકાની શ્રેણિ, વેદી, વન વગેરે, ભરતક્ષેત્રના વૈતાઢયનાં કહી ગયા છીએ એજ પ્રમાણે છે. ૧૧૪.

રક્તા અને રક્તવતી નદીઓથી તથા વ<sup>ર</sup>ચે ઉભેલા વૈતાઢયપર્વતથી આ ઐરવતક્ષેત્રના છ વિભાગ પડેલા છે. ૧૧૫.

એ છમાંના એક ' ઉત્તરાદુ મધ્ય ખંડ ' જે ઉત્તર–લવ્ણસમુદ્રની દક્ષિણે અને વૈતાઢય-પર્વતની ઉત્તરે એકસો ચાદ યાજન અને અગ્યાર કળા ઓળ ગ્યા બાદ સમુદ્ર અને વૈતાઢયના વચ્ચે આવેલા છે તેમાં નવ યાજન પહાળી અને બાર યાજન લાંબી, ઉત્તમપુરૂષાના નિવાસ ભૂત અયાધ્યા નામે નગરી છે. ૧૧૬–૧૧૮.

शेषाः पंचापि खंडाः स्युरनार्या धर्मवर्जिताः । श्रत्रापि चार्यदेशानामध्यद्धी पंचविंशतिः ॥ ११९ ॥ एतेष्वेव हि देशेषु जिनचक्रयर्धचक्रीणां। स्यादुत्तमनृगां जन्म प्रायो धर्मव्यवस्थितिः ॥ १२० ॥ एवं च जम्बूद्धीपेऽस्मिन् सप्तचेत्री विराजते । मध्ये महाविदेहाच्यमपागुदक् त्रयं त्रयम् ॥ १२१ ॥ भरतैरावते तत्र तुल्यरूपे निरूपिते। समस्वरूपे हैरण्यवते हैमवते श्रपि ॥ १२२ ॥ रम्यकाख्यहरिवर्षे उमे तलाधते इव । पूर्वीपरविदेहानामप्येवं तुलना मता ॥ १२३ ॥ देवोत्तरकुरूणामप्येवं तुल्यस्वमाहितम् । विना भरतेरवतविदेहान् श्रपराः पुनः ॥ १२४॥ अकर्मभूमयः षद् स्युः क्रुष्यादिकर्मविताः । तिस्रो भरतेरवतविदेहाः कर्मभूमयः ॥ १२५ ॥ युग्मम् ॥ तथा चात्र वर्षधरपर्वताः षद् प्रकीर्त्तिताः । विदेहेभ्यो दिचणस्यामुदीच्यां च त्रयं त्रयम् ॥ १२६ ॥

શેષ પાંચે ખંડા અનાર્થ છે. ત્યાં ધર્મ જેવું કંઇ છે નહિં.

<sup>&#</sup>x27; ઉત્તરાર્ધમધ્યખંડ ' માં પણ ફક્ત સાડીપચવીશ આયે દેશા છે, અને એમાં જ જિન-ભાગવાન, ચક્રવર્તી તથા વાસુદેવ વગેરે ઉત્તમ પુરૂષા જન્મે છે, અને ત્યાં જ ધર્મની વ્યવસ્થા છે. ∶૧૧૯–૧૨૦.

એ પ્રમાણે જંમ્બૂદીપમાં સાત ક્ષેત્રા છે: મધ્યમાં એક, મહા વિદેહ; અને ઉત્તર દક્ષિણુ ત્રણુ ત્રણુ. એમાં, ભરત અને એરવત એઉ એકસરખાં; તથા હૈરણ્યવંત અને હૈમવંત એઊ એકસરખાં છે. વળી રમ્યક તથા હિરવર્ષ એ એઉ પણુ એક્સરખાં છે. તેમ જ પૂર્વ મહાવિદેહ અને પશ્ચિમ મહાવિદેહ પણ પરસ્પર સમાન છે. એવી રીતે દેવકુર તથા ઉત્તરકુર વચ્ચે પણ સમાનતા છે. નવેમાં, ભરત, એરવત અને વિદેહ શિવાયનાં છ 'અકમે ભૂમિ, 'અર્થાત્ 'કૃષિ આદિ કર્મરહિત ' છે. ભરત, એરવત અને વિદેહ જ 'કર્મભૂમિ ' છે. ૧૨૧–૧૨૫.

વળી છ વર્ષ ધર પર્વતા કહ્યા છે એ મહાવિદેહથી ઉત્તરે ત્રણ અને દક્ષિણે પણ ત્રણ છે. ૧૨૬.

हिमविच्छ्रखरी चैकादशकूटो मिथः समो ।

रुक्मिमहाहिमवतावष्टकूटो तथैव च ॥ १२७ ॥

नीलवित्रषघो तुल्यो नवकूटो परस्परम् ।

मेरुः निरुपमः सोऽपि नवकूटोपशोभितः ॥ १२८ ॥

भरतेरवतत्त्रेत्रद्वात्रिंशद्विजयोद्भवाः ।

वैताट्याः स्युः चतुर्श्चिशत् प्रत्येकमेकभावतः ॥ १२९ ॥

सर्वेऽप्येते रूप्यवर्णा नवकूटोपशोभिताः ।

दशोत्तरशतद्रंगाभियोग्यालिद्वयान्विताः ॥ १३० ॥

चत्वारो वृत्तवैताट्याः समरूपाः परस्परम् ।

हरिवर्षहेभवतहेरिययवतरम्यके ॥ १३१ ॥

देवोत्तरकुरुस्थेषु हृदेषु दशसु ध्रुवम् ।

प्राक् प्रत्यक् च दशदशकांचनाचलभावतः ॥ १३२ ॥

दे शते कांचननगाः परस्परानुकारिणः ।

स्थिता भोकतुं चतसृभिः पंक्तिभिः बान्धवा इव ॥१३३॥ युग्मम्॥

गजदन्तौ सौमनसगन्धमादनसंज्ञितौ ।

रूप्यपीतरत्नमयौ सप्तकूटोपशोभितौ ॥ १३४ ॥ चे छमां, हिमवान अने शिभरीने अभ्यार अभ्यार शिभरी छे अने चेम चे भेक चेक

સરખા છે; તેમ રૂકમી અને મહાહિમવાન આઠ આઠ શિખરાવાળા એક સરખા છે. તેજ પ્રમાણે નીલવાન અને નિષધને નવનવ શિખરા છે—એમ બેઊ વચ્ચે સમાનતા છે. મેરૂ અદિતીય છે. એને પણ નવ સુશાભિત શિખરા છે. ૧૨૭–૧૨૮.

ભરતક્ષેત્રમાં એક, એરવત ક્ષેત્રમાં એક અને વિદેહના ખત્રીશ વિજયામાં અકેક–એમ સર્વ મળી ચાત્રીશ વૈતાઢ્યપર્વતા છે. જે સર્વે ર્પ્યવર્ણ યુક્ત, નવનવ શિખરાથી અલંકૃત છે અને, એકસાદસ નગરીઓની એક–એવી બબ્બે શ્રેણિઓવાળા છે. ૧૨૯–૧૩૦.

હુરિવર્ષ, હૈમવંત, હૈરહ્યવંત તથા રમ્યક—એ ચારેમાં થઇને ચાર એકસરખા વૃત્તવૈતા-હ્યપર્વતા છે. ૧૩૧.

ઊત્તર દેવકુરૂના દશે દ્રહેામાં, જાણે ચાર પંગત કરીને જમવા બેઠેલા ( બસા ) આંધવા હાેયની એવા, દશ દશ પૂર્વદિશાના અને દશ દશ પશ્ચિમદિશાના મળીને એક દર ખસાે એક-સરખા કાંચનપર્વતા છે. ૧૩૨–૧૩૩. विद्युत्प्रभमाल्यवन्तौ वैदूर्यतपनीयजौ । नवकूटांचितौ तुल्या इत्याक्रत्या नगा त्रमी ॥ १३५ ॥ युग्मम् ॥

चतुःकूटाः षोडशापि वत्तस्काराद्रयः समाः । विचित्रचित्रयमकाः समरूपाः परस्परम् ॥ १३६ ॥

द्विशत्येकोनसप्तत्याधिकेत्यत्र धराधराः।

हिमवच्छिखरीस्पृष्टाः दंष्ट्राश्चाष्टौ मिथः समाः ॥ १३७ ॥

वैताळ्येषु नव नव कूटाः प्रत्येकिमित्यतः ।
सर्ववैताळ्यकूटानि षडुत्तरं शतत्रयम् ॥ १३८ ॥
प्रतिवैताळ्यमेतेषु कूटत्रयं तु मध्यमम् ।
सौवर्षं शेषकूटाश्च रात्निका इति तद्विदः ॥ १३९ ॥
सकोशषड्योजनोचाः चैत्यप्रासादशोभिताः ।
सर्वेऽपि भरतस्थायिवैताळ्यकूटसोदराः ॥ १४० ॥
कूटाः सप्त सौमनसगन्धमादनशैलयोः ।

રૂપ્યમય અને પીતરત્નમય એવા 'સામનસ ' અને ' ગાંધમાદન ' નામના ( બે ) ગજ-દંત પર્વતા છે, જે સાતસાત શિખરાવાળા છે અને એવી રીતે પરસ્પર એકસરખા છે. વળી વૈદ્ભર્યમય અને સુવર્ણમય એવા ' વિદ્યુત્પ્રભ ' અને 'માલ્યવાન' નામના (બે) ગજદંત પર્વતા જે નવનવ શિખરવાળા છે તે પરસ્પર એક્સરખા છે. ૧૩૪–૧૩૫.

रुक्मिमहाहिमवतोरष्टावष्टौ पृथक् पृथक् ॥ १४१ ॥

ચાર ચાર કૂટવાળા હાેઇ પરસ્પર એકસરખા સાેળ વક્ષસ્કાર પર્વતા છે. વળી ચિત્ર, વિચિત્ર અને બે યમક એમ થઇને ચાર એકસરખા પર્વતા છે. ૧૩૬.

એવી રીતે કુલ એક દર બસોને એાગણાતેર પવ<sup>ર</sup>તાે છે.

વળી હિમવાન અને શિખરી પર્વતની આઠ દાઢાંઓ છે જે પણ એકસરખી છે. ૧૩૭.

પ્રત્યેક વૈતાઢયને નવનવ શિખરા છે એટલે ચાત્રીશેના થઇને ત્રણસા ને છ શિખર થયાં. નવમાંનાં વચલાં ત્રણ ત્રણ સુવર્ણમય છે અને શેષ રત્નમય છે.

વળી એ સવે શિખરાે છ યાેજન અને એક કાેસ ઉંચા છે, ચૈત્ય અને પ્રાસાદાેથી અલં-કૃત છે, અને ભરતક્ષેત્રના વૈતાઢયના શિખરાેની જેવાં જ છે. ૧૩૮–૧૪૦.

સામનસ અને ગાંધમાદન પર્વતને સાતસાત શિખરા છે, અને રૂકમી તથા મહાહિમ-વંતને આઠ આઠ છે. ૧૪૧. विद्युत्प्रभमाल्यवतोः नीलविद्यष्यागयोः ।

मेरोश्च नन्दनवने कूटाः नव नवोदिताः ॥ १४२ ॥

हिमविद्ध्य्विरिकूटाः एकाद्श पृथक् पृथक् ।

षोडशानां चतुःषष्टिः वक्षस्कारमहीभृताम् ॥ १४३ ॥

हिरस्सहहरिकूटबलकूटोज्झिता इमे ।

शतं सर्वेऽष्टपंचाशं हिमवत्कूटसिक्तभाः ॥ १४४ ॥

योजनानां पंच शतान्युच्चा रात्नाः मिथः समाः ।

साहस्नाः स्वर्णजाः तुल्याः हिरस्सहादयः त्रयः ॥ १४५ ॥

एवं च गिरिकूटानां त्रिविधानां प्रमाणतः ।

सर्वसंख्या सम्रष्ट्या समन्विता चतुःशती ॥ १४६ ॥

दात्रिंशतिविजयेषु भरतेरवताख्ययोः ।

चतुस्त्रिंशत् हि वृषभकूटाः तुल्याः परस्परम् ॥ १४७ ॥

भद्रसालाभिधवने जम्बूशाल्मलीवृद्ययोः ।

अष्टावेत्यष्टपंचाशत् भूमिकूटा मिथः समाः ॥ १४८ ॥

વિદ્યુત્પ્રભ અને માલ્યવાનને, નીલવાન અને નિષધને તેમજ મેરૂના નંદનવનમાં નવનવ શિખરા છે. ૧૪૨.

હિમલાનને તથા શિખરીને પૃથક્ પૃથક્ અગ્યાર શિખરા છે. વળી સાળે વક્ષસ્કાર પર્વ-તાના થઇને ચાસઠ શિખરા છે. ૧૪૩.

એ શિખરો સમય થઇને એકસા એકસઠ થયા તેમાંથી હરિસ્સહ, હરિકૂટ તથા બલકૂટ—એ ત્રણુ બાદ કરતાં બાકીના એકસા અઠાવન રહ્યા એ બધાં રત્નમય છે, પાંચસા ચાજન ઉચાં છે અને પરસ્પર સમાન છે. અને હરિસ્સહ વગેરે ત્રણે પરસ્પર સમાન છે, સુવર્ણુ મથ છે અને હજાર હજાર ચાજન ઉચાં છે. ૧૪૪–૧૪૫.

એ રીતે ત્રણે માપના ( પર્વતોના ) શિખરોના સરવાળા ચારસાને સડસઠ છે. ૧૪૬.

બત્રીશ વિજયોના અત્રીશ તથા ભરત અને ઐરવતનાં થઇને બે–એમ ચાત્રીશ એક-સરખાં વૃષભકૂટાે છે. વળી ભદ્રસાલવનનાં, જમ્બ્વૃક્ષનાં અને શાલ્મલીવૃક્ષનાં આઠ આઠ એટલે કુલ ચાવીશ છે. એમ ચાત્રીશ અને ચાવીશ મળીને એકંદર અઠાવન પરસ્પર સમાન ભૂમિકૂટાે છે. ૧૪૭–૧૪૮. प्तेषां वक्तुमुचिते पर्वतस्वेऽपि वस्तुतः । क्रूटत्वव्यवहारोऽयं पूर्वाचार्यानुरोधतः ॥ १४९ ॥

महाहदाश्च षद् पद्मपुगडरीको समाविह ।
महापद्ममहापुगडरीकाविष मिथः समो ॥ १५० ॥
तिगिं छिकेसिरिणो च तुल्यो द्विष्नो यथोत्तरम् ।
दश देवोत्तरकुरुहृदाः पद्महृदोपमाः ॥ १५१ ॥
एवं हृदा षोडरेते पगमहाहृद्देवताः ।
श्रीहृीभृतिकीर्तिबुद्धिलह्म्यः परस्परं समाः ॥ १५२ ॥

चतुर्दश महानद्यो गंगाद्याः सपरिच्छदाः ।
जम्बूद्धीपशुभन्तेत्रे कुल्यातुल्या विभानित याः ॥ १५३ ॥
गंगासिन्धृ रोहितांशा रोहिता च तथापरा ।
हरिकान्ता हरिनदी शीतोदा चेति नामतः ॥ १५४ ॥
मेरोः दिच्चिणतः सप्त ख्याता एता महापगाः ।
मेरोरुत्तरतोऽप्येवं शोभन्ते सप्त सिन्धवः ॥ १५५ ॥
शीता च नारीकान्ता च नरकान्ता तथापरा ।
हृष्यकृला स्वर्णकृष्ठा रक्ता रक्तवतीति च ॥ १५६ ॥

તત્ત્વત: તા આ સર્વે ને ફૂટ ન કહેતાં પર્વત જ કહેવા જોઇએ. પરંતુ પૂર્વાચાર્યીના અનુરાધને લઇને એમ વ્યવહાર પહેલા છે. ૧૪૯.

મેહાટા દ્રહા છ કહ્યા છે એમાં 'પદ્મ દ્રહ 'અને 'પુંડરીકદ્રહ 'એ બેઊ એકસરખા છે; 'મહાપદ્મ 'અને 'મહાપુંડરીક'એ બેઊ એકસરખા છે; તથા 'તિગિંછિ 'અને 'કેસરિ' એ બેઊ એકસરખા છે. વળી એએ ઉત્તરાત્તર પૂર્વપૂર્વનાથી દ્રિગુણા છે. વળી બેઉ કુરમાં પણ પદ્મદ્રહ જેવા દશ દ્રહ છે. એટલે કુલ થઇને સાળ દ્રહ થાય છે. ૧૫૦-૧૫૧.

વળી છ મહાદ્રહની શ્રી, હી, ધૃતિ, કીર્તિ, બુહિ અને લક્ષ્મી નામની છ દેવીઓ કહી છે, જે પણ પરસ્પર સરખી જ છે. ૧૫૨.

વળી અહિં જાણે જમ્બ્દ્રીપરૂપી ઉત્તમ ક્ષેત્રની સુંદર નીકા હાયની એવી, ગંગા વગેરે ચાદ મહા નદીઓ સપરિવાર વદ્યા કરે છે: એમાં (૧) ગંગા, (૨) સિન્ધુ, (૩) રાહિ-તાંશા, (૪) રાહિતા, (૫) હરિકાંતા, (૬) હરિ અને (૭) શીતાદા —એ સાત મેરૂપર્વતથા

( ३८७ )

हिमवत्पर्वतस्थायिपस्रहृदाद्विनिर्गताः। गंगासिन्धुरोहितांशाः नाम्न्यः तिस्रो महापगाः ॥ १५७ ॥ महाहिमवदद्भिस्थमहापद्महृदात पुनः। रोहिता हरिकान्तेति निर्गते द्वे महापगे ॥ १५८ ॥ निषधाचलमौलिस्थतिगिं छिद्वदमध्यतः। समुद्भूते हरिनदी शीतोदेति महापगे ॥ १५९॥ नीलवत्पर्वतगतकेसरिह्नदतः किल। शीता च नारीकान्ता च निर्गते द्धे महापगे ॥ १६० ॥ तथा महापुगडरीकह्नदात् रिकमनगाश्रितात् । नरकान्ता रूप्यकूलेत्युद्गते निम्नगे उभे ॥ १६१ ॥ शिखरिचमाधरस्थायिपुगुडरीकह्नदोस्थिताः। रक्तारक्तवतीस्वर्णेकूळाभिधा महापगाः ॥ १६२ ॥ तिस्रो नचो हिमवतस्तिस्रः शिखरिणो गिरेः। एवं च शेषवर्षधरेभ्यश्च महानद्योः द्वयं द्वयम् ॥ १६३ ॥ वर्षाग्याश्रित्य सरितः प्रतिवर्षं द्वयं द्वयम् । द्वे विदेहेष्वपाच्यां षट् षडुदीच्यां ततो यथा ॥ १६४ ॥

દક્ષિણે કહી છે; જ્યારે (૧) શીતા, (૨) નારીકાંતા, (૩) નરકાંતા, (૪) રૂપ્યકૂલા, (૫) સ્વર્ણ ફૂલા, (૧) રક્તા અને (૭) રક્તવતી –એ સાત મેરૂથી ઉત્તરે કહી છે. ૧૫૩–૧૫૧.

વળી એ ચાદમાંથી, ગંગા, સિન્ધુ અને રાહિતાંશા નામની ત્રણ હિમવાન પર્વતના પદ્મદ્રહમાંથી નીકળેલી છે; રાહિતા અને હિરકાંતા નામની બે મહાહિમવંતપર્વતના મહા-પદ્મદ્રમાંથી નીકળેલી છે; હિર અને શીતાદા નામની બે નિષધાચળપર્વતના તિગિં છિ દ્રહમાંથી નીકળેલી છે; શીતા અને નારીકાંતા નામની બે નીલવાન પર્વતના કેસરિ દ્રહમાંથી નીકળેલી છે; નરકાંતા અને રૂપ્યક્લા—એ બે રૂકમીપર્વતના મહાપુંડરીકદ્રહમાંથી નીકળેલી છે; તથા રક્તા, રક્તવતી અને સ્વર્ણક્લા—એ ત્રણ શિખરિપર્વતના પુંડરીકદ્રહમાંથી નીકળેલી છે. ૧૫૭–૧૬૨.

એવી રીતે હાઇને, ત્રણુનું મૂળ હિમવંતપર્વતમાં કહેવાય, ત્રણુનું મૂળ શિખરીપર્વતમાં કહેવાય; અને શેષ આઠમાંથી બબ્બેનું મૂળ બાકીના (ચાર) વર્ષધરપર્વતામાં કહેવાય. ૧૬૩.

વળી ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ; દરેક ક્ષેત્રમાં અખ્બે છે: બે વિદેહામાં બે અને એની દક્ષિણે

गंगा सिन्ध्य भरते रोहितारोहितांशिके। हैमवते हरिवर्षे हरिकान्ताहरी उमे ॥ १६५ ॥ शीताशीतोदे विदेहचेत्रे तथा च रम्यके। नारीकान्तानरकान्ते हैरग्यवत्रगे उभे ॥ १६६ ॥ रूप्यकूलास्वर्णकूले तथा चैरवतस्थिते। नद्यौ रक्तारक्तवस्यावेवमेताश्चतुर्दश ॥ १६७ ॥ गंगासिन्ध्रकतवतीरकतानां सरितामिह । चतुर्दशसहस्राणि परिवारः प्रकीर्त्तितः ॥ १६८ ॥ रूप्यकृलास्वर्णकृलारोहितारोहितांशिकाः । श्रष्टाविंशत्या सहस्त्रः स्रोतस्विनीभिराश्रिताः ॥ १६९ ॥ नारीकान्ता नरकान्ता हरिकान्ता हरिस्तथा। षट्टपंचाशच्छैवलिनीसहस्रैः परिवारिताः ॥ १७०॥ शीताज्ञीतोदयोर्नचोः प्रत्येकं च परिच्छदः । पंचलक्षाः सहस्राणि द्वात्रिंशत् परिकीर्त्तितः॥ १७१ ॥ श्लोकक्रमेण सरितामिह श्लोकचतुष्ट्ये। द्विगुणं जिव्हिकामानविस्तारोद्वेद्धतादिकम् ॥ १७२ ॥

છ તથા ઉત્તરે છે. એટલે કે ગંગા અને સિન્ધુ ભરતક્ષેત્રમાં, રાહિતા અને રાહિતાંશા હૈમવંત-ક્ષેત્રમાં, હરિકાંતા અને હરિ હરિવર્ષદ્ષેત્રમાં, શીતા અને શીતાેદા બેઉ વિદેહામાં, નારિકાંતા અને નરકાંતા રમ્યકક્ષેત્રમાં, રૂપ્યક્લા અને સ્વર્ણક્લા હૈરણ્યવંતક્ષેત્રમાં તથા રક્તા અને રક્તવતી ઐરવતક્ષેત્રમાં. ૧૬૪–૧૬૭.

વળી ગંગા, સિન્ધુ, રક્તવતી અને રક્તા—એ ચાર ચાદ ચાદ હજાર નદીઓના પરીવાર-વાળી છે; રુપ્યક્લા, સ્વર્ષ્ટુક્લા, રાહિતા અને દાહિતાંશા—એ ચાર પ્રત્યેક અઠયાવીશ હજાર નદીઓના પરીવારવાળી છે; નારીકાંતા, નરકાંતા, હરિકાંતા અને હરિ–એ ચાર છપ્પન છપ્પન હજાર નદીઓના પરીવારવાળી છે; જ્યારે શીતા અને શીતાેદા પ્રત્યેકના પાંચ લાખ અત્રીશ હજાર જેટલા પરીવાર કહ્યો છે. આ ચારે શ્લાકમાં વર્ષ્યુ વેલી નદીઓનું, જિહ્લા—પહાળાઇ—ઉડાઇ આદિકનું પ્રમાણ (પૂર્વ પૂર્વના શ્લાકમાં વર્ષ્યુ વેલીશી ઉત્તર ઉત્તરના શ્લાકમાં વર્ષ્યુ વેલીનું एकश्लोकोदितानां तु सर्वं तुल्यं परस्परम् ।
गंगासिन्धुरक्तवतीरक्तानां तुल्यता यथा ॥ १७३ ॥
दश लचाश्चतुः षष्टिः सहस्राणि विदेहगाः ।
नद्योऽपाच्यां लचमेकं षण्णवितसहस्रयुक् ॥ १७४ ॥
उदीच्यामपि तावन्त्य एवं च सर्वसंख्यया ।
षद्पंचाशत्सहस्राढ्या नदीलक्षाश्चतुर्दश ॥ १७५ ॥
जम्बूद्वीपोऽभितो रुद्धः स्वविरुद्धेन वार्धिना ।
स्वमोचायेव दत्तेऽस्मे कनीः शेवलिनीरिमाः १७६ ॥
चतुःषष्टिविजयगा महानद्यश्चतुर्दश ।
श्चन्तर्नद्यो द्वादशातिरिच्यन्ते नवितिस्त्वयम् ॥ १७७ ॥
तथाहुः श्रीरत्नशेखरसूर्यः स्वचेत्रसमासे ।
श्चस्यरि महाणइओ बारस श्चंतरण्इश्चो सेसाओ ।
परिश्चरणइओ चउदस लख्खा छ्प्पण्णसहस्सा य ॥ १ ॥

અનુક્રમે બમણું બમણું છે. એકજ <sup>શ્</sup>લાેકમાં કહેલી ચારેનું, જેમકે ગંગાસિન્ધુરકતાવતી રકતાનું, તાે, એ સર્વ પ્રમાણુ એકસરખું છે. ૧૬૮–૧૭૩.

કસ લાખ ચાસઠ હજાર નદીઓ મહાવિદેહમાં છે, એની દક્ષિણમાં એક લાખ છન્તુ હજાર છે, અને એટલી સંખ્યામાં એની ઉત્તર દિશાએ છે. એટલે સર્વમળીને ચાૈદ લાખ છપ્પન હજાર નદીઓ છે. ૧૭૪–૧૭૫.

જંબૂદ્ધીપની આ બધી નદીઓ સમુદ્રને મળે છે તે ઉપર ગ્રન્થકાર કવિ ઉત્પ્રેક્ષા કરે છે કે–દુશ્મનથી ઘેરાયલા એક રાજા જેમ પાતાના છુટકારા માટે એને પાતાની કન્યા આપે છે તેમ, સમુદ્રરૂપી દુશ્મનથી ઘેરાયલા એવા જમ્બૂદ્ધીપે એને, પાતાના છ્ટકારા માટે જાણે આ બધી નદીઓરૂપી કન્યા આપી હાયની! ૧૭૬.

એ ગણાવી એ ઉપરાંત નેવું નદીઓ છે: ચાસઠ વિજયામાં રહેલી ચાસઠ, ચાૈદ મહાનદીઓ અને બાર અન્તર્નદીએા.

આ સંબંધમાં શ્રીરત્નશેખરસૂરિના ક્ષેત્રસમાસમાં ઉલ્લેખ છે—તે આ પ્રમાણે:— અઠ્યોત્તર મહાનદીઓ છે, બાર અન્તર્નદીઓ છે, અને બીજી ચાદ લોખ છપ્પન હજાર એઓના પરિવારરૂપ નદીઓ છે. (૧) श्रीमलयगिरयस्तु प्रवेशे च सर्वसंख्यया श्रात्मना सह चतुर्द-श्रीमः नदीसहस्नैः समन्विता भवन्तीति चोत्रसमासवृत्तौ कच्छविजय-गतिसन्धुनदीं वर्णयन्तो महानदीनां न पृथक् गणना इति सूचयांचकुः। तथापि द्वादश श्रन्तरनद्योऽतिरिच्यन्त एव इत्यत्र तत्वं बहुश्रुतगम्य-मिति ज्ञेयम्॥

> तथापि पूर्वाचार्यानुरोधात् संख्या तथोदिता । नात्र पर्यनुयोगाही वयं प्राच्यपथानुगाः ॥ १७८ ॥

केचितु गाहावई महानईपवृडासमाणी सुकच्छमहाकच्छविजण् दुहा विभयमाणी श्रष्ठाविसाण् सिळलासहस्सेहिं समग्गा दाहिणेणं सीयं महानई समण्पेइ इत्यादि जम्बूद्धीपप्रज्ञासिवचनात् तथा नद्यो विजय-च्छेदिन्यो रोहितावत्कुंडाः स्वनामसमदेवीवासा श्रष्टाविंशतिनदीसहस्रा-नुगाः प्रत्येकं सर्वत्रसमाः पंचिवंशशतिवस्तृता श्रधितृतीययोजनावगाहा गाहावती पंकवती इत्याद्यमास्वातिवाचकवचनाच्च द्वादशानामंत्तर्नदीना-मिष प्रत्येकमष्टाविंशतिसहस्रक्ष्यं परिवारं मन्यमानाः षद्त्रिंशत्सहस्राधि-कनदीलक्षत्रयेणान्तर्नदीपरिवारेण सह द्विनवतिसहस्राधिकानि सप्तदश नदीलक्षाणि मन्यन्ते ॥ उक्तं च ।

શ્રીમલયગિરિજી તાે ક્ષેત્રસમાસની વૃત્તિમાં કચ્છવિજયગત સિન્ધુનદીનું વર્ણન કરતાં કહે છે કે સમુદ્રને ચાદ હજાર નદીઓ મળી એ ચાદ હજારમાં સિન્ધુ મહાનદી પાતે પણ આવી જાય છે, અર્થાત્ મહાનદીઓ જાૂદી ગણવાની નથી એમ એએા સ્વચન કરે છે. તાેપણ ખાર અન્તર્નદીઓ તાે વધારે ગણવાની છેજ. આમાં તત્વવાત અહુશ્રુતગમ્ય છે–ખરૂં શું એ કેવળી જાણે.

અમે તે৷ પૂર્વાચાર્યીને અનુસરીને સંખ્યા કહી છે. અમારાથી ફારફેર કહેવાય નહીં કારણકે અમે એમને માર્ગે ચાલનારા છીએ. ૧૭૮.

કેટલાક તો "સુકચ્છ અને મહાકચ્છ વિજયોને 'ગાહાવતી ' અન્તરનદી બે વિભાગમાં રુહે ચતી થકી અક્યાવીશ હજાર નદીઓના પરિવાર સહિત દક્ષિણમાં 'શીતા' મહાનદીને મળે છે " ઇત્યાદિ જ ખૂદીપ પન્નત્તિમાં ઉદ્લેખ છે તે પરથી તથા 'વિજયોના વિભાગ પાડનારી', રાહિતાની પેઠે કું ડાવાળી, પાતાના નામવાળી દેવીઓના આવાસયુક્ત, અક્યાવીશ હજાર નદીઓથી સંગત, સર્વત્ર સમાનપણે સવાસો યોજનના વિસ્તારવાળી અને અઢી

सुत्ते चउद्दसलख्वा खप्पन्नसहस्स जम्बूदीवंमि । हुति उ सत्तरस लख्वा बाणवइ सहस्स मेलविया ॥१॥

श्रन्ये तु यदि श्रन्तर्नदीषु श्रनेकानि परिवारनदीसहस्राणि प्रवेशेयुः तदा कथं तासां क्रमेण परतः परतः गच्छन्तीनां विस्तारविशेषो गंगादिन्दीनामिव न संपद्येत । यस्तु परिवारः सिद्धान्तेऽभिद्धे स तु यथाष्टाः शितः महाः चन्द्रस्यैव परिवारतया प्रसिद्धा श्रिप सूर्यस्यापि स एव परिवारः । न पुनः पृथक् प्रतीयते ॥ उक्तं च समवायांगवृत्तौ । अष्टाशीतिः महाप्रहाः एते यद्यपि चन्द्रस्यैव परिवारः श्रन्यत्र श्रूयते तथापि सूर्यस्यापि इन्द्रत्वात् एते एव परिवारतया श्रवसेया इति । तथा गंगादिसम्बन्धीनि एव श्रष्टाविंशतिनदीसहस्राणि श्रन्तर्नदीनामपि परिवार इति ॥ एवं चान्तर्नदीनां पृथक्परिवारमनभ्युपगच्छन्तो यथावस्थितामेव नदीसंख्यां मन्यन्ते इत्यादिकं जम्बुद्दीपसंग्रहणीवृत्तौ ।

યાજન ઉંડી ગાહાવતી આદિ અંતરનદીએા " ઇત્યાદિ ઉમાસ્વાતિવાચકના વચનથી, દરેક અન્તર્નદીના અક્યાવીશ અક્યાવીશ હજારના પરીવારની ગણુત્રીએ બારેના ' ત્રણુ લાખ છત્રીશ હજાર ' પરીવાર માની, એક દર સત્તરલાખ બાણું હજાર નદીએા કહે છે.

અન્યત્ર પણ ઉલ્લેખ છે કે—

સૂત્રમાં જમ્બ્દ્રીપની અંદર ચાૈદ લાખ છપ્પન હજાર નદીઓ છે એમાં બીજીઓ ભળે છે એટલે સમગ્ર મળીને સત્તર લાખ બાહ્યું હજાર નદીઓ થાય છે. (૧)

કાઇ વળી એમ કહે છે કે " જો અન્તર્ન દીઓમાં સહસ્ર અંધ નદીઓ પરિવાર રૂપે પ્રવેશ કરતી હાય તો પછી અનુક્રમે આગળ વધતાં વધતાં એ નદીઓનો વિસ્તાર ગંગા વગેરે નદીઓની જેવા કેમ નથી થતા ? માટે સિદ્ધાન્તમાં જે પરીવાર કહ્યો છે તે વિષે એમ સમજવાનું છે કે જેમ જે અમુક અક્યાશી ચહા ચંદ્રમાના પરિવાર રૂપ છે તેજ અક્યાશી ચહા સૂર્યના પરિવાર રૂપ છે, આ સૂર્યના કાઇ જાદો પરિવાર નથી—એવી જ રીતે એના વિષે પહ્યુ છે. (સમવાયાં ગસ્ત્રની ટીકામાં કહ્યું છે કે આ અક્યાશી મહા ચહાને અન્યત્ર કૃદ્ધ ચંદ્રમાના જ પરિવાર ભૂત કહ્યા છે તો પણ સૂર્ય પણ ઇન્દ્ર હોવાથી એના પરિવાર રૂપ પણ એઓનેજ જાણવા.) એટલે કે, ગંગા વગેરેના જે અક્યાવીશ હજાર નદીઓના પરિવાર છે તે જ પરિવાર અન્તર્ન દીઓના છે, એમના જાદો પરિવાર નથી. એટલે નદીઓની યથાવસ્થિત ૧૪૫૬૦૦૦ સંખ્યા જ ખરી છે. " એ પ્રકારે જમ્બ્દ્રીપમાં અહણીની ટીકામાં ઉલ્લેખ છે.

तथा चाहुः श्रीहरिभद्रसूरयः।

सीया सीओया विय बत्तीससहस्सपंचलख्खेहिं। सब्वे चउद्दसलख्खा छपम्नं च सहस्स मेलविया॥ १॥

## दिक्पटोऽप्येवमाह।

जम्बूदीि नराहिव संखा सठवनइ चउदहयलख्खा।
छप्पन्नं च सहस्ता नवइनइओ कहंति जिगा॥२॥
छंडोद्वेधस्तथा द्वीपोच्छ्रायस्तद्भवनस्य च।
परिमाग्रं समग्रासु नदीषु सहशं भवेत्॥१७९॥
शीता च हरिसालिला गंगासिन्धू च रोहिता।
स्वर्णकूला नरकान्ता नचोऽभूः दिच्चणामुखाः॥१८०॥
उदक् याता रक्तवती रक्ता च रूप्यकूलिका।
नारीकान्ता रोहितांशा शीतोदा हरिकान्तिका॥१८९॥
सिन्धुं विना याः सरितो दिच्चगां दिशमागताः।
ताः पूर्वार्डिध गामिन्यः सिन्धुस्तु पश्चिमाविधगा॥१८२॥

શ્રીહરિભદ્રસૂરિ પણ કહે છે કે:—

શીતા અને શોતાેદાને પાંચ લાખ બત્રીશ હજાર નદીએાનાે પરિવાર છે. એમ સર્વ સ-રવાળાે કરતાં ચાૈદલાખ છપ્પન હજાર નદીએા થાય છે. (૧).

શ્રીદિગમ્બર પણ કહે છે કે:—

હે રાજન, જમ્બ્દ્રીપમાં જિનભગવાને સર્વમળી ચાદ લાખ છપ્પન હજાર નેવું નદીઓ કહી છે. ( ર ).

કુંડની ઉંડાઇ, દ્રીપાેની ઉંચાઇ તથા <mark>ભવનનું</mark> માન સર્વ નદીઓમાં એકસરખું છે. ૧૭૯.

શીતા, હરિસલિલા, ગંગા, સિન્ધુ, રાહિતા, સ્વર્ણ કૂલા અને નરકાન્તા—આ સાત નદીઓ દક્ષિણસન્મુખ વહે છે; જ્યારે રક્તવતી, રક્તા, રૃપ્યકૂલા, નારીકાંતા, રાહિતાંશા, શીતાદા અને હરિકાન્તા—આ સાત નદીઓ ઉત્તરસન્મુખ વહે છે. ૧૮૦–૧૮૧.

દક્ષિણતરફ વહેનારીમાંથી એક સિન્ધુને બાદ કરતાં બાકીની પૂર્વસમુદ્રને મળે છે, સિન્ધુ પશ્ચિમસમુદ્રને મળે છે. ૧૮૨.

उदक् याताश्च या नद्यो विना रक्तामहानदीम् । ताः पश्चिमाब्धिगामिन्यो रक्ता पूर्वाब्धिगामिनी ॥ १८३ ॥

स्वकीयहृदविस्तारेऽशीतिभक्ते यदाप्यते ।
दिचिणाभिमुखीनां सा नदीनां मुखिवस्तृतिः ।। १८४ ॥
उत्तराभिमुखीनां तु स्वकीयहृद्दिक्तृतो ।
चत्वारिंशद्विभक्तायां यल्लब्धं तिन्मता मता ॥ १८५ ॥
व्यवस्थेयं दक्षिणस्यां सिरतां मन्दराचलात् ।
उदक् याम्योत्तरिदशाभिमुखीनां विपर्ययात् ॥ १८६ ॥
सर्वासां मुखिवस्तारे दशघ्ने प्रान्तविस्तृतिः ।
व्यासपंचाशत्तमांशः सर्वत्रोद्धेध त्राहितः ॥ १८७ ॥
मुखपर्यन्तविस्तारिवश्चेषे गतयोजनैः ।
गुणिते पंचचत्वारिंशत्सहस्रविभाजिते ॥ १८८ ॥
लब्धं यत्तदुभयतो व्यासवृद्धिरभीष्सिते ।
योजनादौ गते सर्वास्विषि तस्यार्धमेकतः ॥ १८९ ॥ युग्मम् ॥

ઉત્તરતરફ વહેનારીમાંથી એક રક્તાને બાદ કરતાં બાકીની પશ્ચિમ સમુદ્રને મળે છે, રક્તા પૂર્વ સમુદ્રને મળે છે. ૧૮૩.

પાતાના દ્રહના વિસ્તારને એ શીએ ભાગતાં જે આંકડા આવે તે દક્ષિણાભિમુખ નદી-એાના મુખના વિસ્તાર સમજવા; અને એજ પ્રમાણે પાતાના દ્રહના વિસ્તારને ચાળીશે ભાગતાં જે આવે તે ઉત્તરાભિમુખ નદીઓના મુખના વિસ્તાર સમજવા. મન્દરાચળથી ઉત્તરે દક્ષિણાભિમુખી તથા ઉત્તરાભિમુખી નદીઓના વિપર્યયને લીધે, મન્દરાચળથી દક્ષિણે આ વ્યવસ્થા છે. ૧૮૪–૧૮૬.

( સર્વ નદીઓના ) મુખના વિસ્તારને દશે ગુણતાં છેડાના વિસ્તારનું પ્રમાણુ આવે છે. વળી ઉડાઇ સર્વત્ર વિસ્તારના પચાસમા ભાગ જેટલી છે. ૧૮૭.

( હરકાેઇ નદીમાં ) એક સ્થાનેથી બીજે સ્થાને જતાં, એની પહાેળાઇ કેટલી વધી તે જાણુવા માટે, મુખ અને પર્યન્તના વિસ્તારની બાદબાકીને ' જેટલા યાજન ગયા હાેઇએ તેટલા ' વડે ગુણી પીસતાળીશ હજારે ભાગવા. જે આવે એ બેઉ બાજીની થઇને વૃદ્ધિ સમ-જવી. એનું અરધું કરતાં એક બાજીની વૃદ્ધિ આવશે. ૧૮૮–૧૮૯ चतुःषष्टिः विजयेषु सप्तवर्ष्यां चतुर्दश । द्वादशान्तर्नदीनां च कुंडानां नवतिस्त्वियम् ॥ १९० ॥ द्विष्नद्विष्मप्रमाणानि कुंडानि जिह्निकादिवत् । तुल्यान्यन्तर्निम्नगानां मिथो विजयगानि च ॥ १९१ ॥

प्रायुक्ताः पर्वताः कूटाः कुंडानि च महापगाः । सर्वे वृता वेदिकया वनाट्योभयपार्श्वया ॥ १९२ ॥ वेदिकावनखंडानां सर्वत्राप्यविशेषितम् । स्वरूपं जगतीस्थायिवेदिकावनखंडवत् ॥ १९३ ॥

ऐरवते च भरते विजयेष्वित्वेषु च। प्रत्येकं त्रित्रिसद्भावात्तीर्थानां द्वयुत्तरं शतम्॥ १९४॥

श्रेगयः चतस्रः प्रत्येकं वैताख्येषु गुहाद्वयम् । श्रेगयः शतं स्युः षट्त्रिंशमष्टषष्टिश्च कन्दराः ॥ १९५ ॥

दशोत्तरं पुरशतं प्रतिवैताट्यपर्वतम् । सप्तित्रंशच्छतान्येवं चत्वारिंशानि तान्यपि ॥ १९६ ॥

<sup>(</sup>આ જમ્બૂદ્ધીપમાં) કુંડા સર્વ મળીને નેવું છે: ( બત્રીશ ) વિજયામાં **ચાસઠ.** સાત-ક્ષેત્રોમાં **ચાદ, અ**ને બાર અન્તર્નદીએામાં **બાર**. ૧૯૦.

આ કુંડાનું માન જિબ્હાદિકની પેઠે ( ઉત્તરાત્તર ) બમણું બમણું છે. વળી અન્તનેદીઓ તથા વિજયાના કુંડ એક સરખા છે. ૧૯૧.

પૂર્વેકિત સર્વે પર્વતો, કૂટો, કું ડેા અને મહાનદીઓની કરતી 'પદ્મવેદિકા' છે અને પદ્મ-વેદિકાની બન્ને બાજીએ બગીચા છે. ૧૯૨.

આ 'વેદિકા અને બગીચા' નું સમસ્ત સ્વરૂપ લેશપણ ફારફેર વિના સર્વત્ર 'જગતી' ના 'વેદિકા અને બગીચા' પ્રમાણે છે. ૧૯૩.

ઐરવતક્ષેત્રમાં, ભરતક્ષેત્રમાં અને પ્રત્યેક વિજયમાં ત્રણ ત્રણ તીર્થ આવેલાં હાેઇને, તીર્થાની કુલ સંખ્યા એકસા ને બે છે. ૧૯૪.

દરેક વૈતાહયમાં ચાર ચાર ' શ્રેણિ ' અને બખ્બે ગુફા આવેલાં હાઇ, (ચાત્રીશે વૈતાહયની) કુલ શ્રેણિ એકસા છત્રીશ છે અને ગુફા અડસઠ છે. ૧૯૫.

દરેક વૈતાહ્યપર એકસાે ને દશ નગર છે તેથી સર્વ મળી ત્રણ હજાર સાતસાે ચાલીશ નગરાે છે. ૧૯૬.

द्वात्रिंशच विदेहस्था भरतेरवते इति विंजयाः स्युः चतुर्स्त्रिशचक्रीजेतव्यभूमयः ॥ १९७ ॥ चतुर्स्त्रिशद्राजधान्यो द्वौ कुरुस्थौ महादुमौ । श्रस्यान्तिकेन्तरद्वीपाः षद्पंचाशच वार्धिगाः ॥ १९८ ॥

एवं च संग्रहद्वारा यदुक्तमप्यनूदितम् । सुखावबोधोद्यतानां तदस्माकं न दोषकृत् ॥ १९९ ॥

जिनेश्विकि मिः सीरिभिः शाङ्गिभिश्च चतुर्भिः चतुर्भिः जघन्येन युक्तः। सनाथस्तथोत्कर्षतस्तीर्थनाथैः चतुर्स्त्रिशताऽयं भवेदृद्वीपराजः॥ २००॥

चक्रवित्तं बलदेवके शवैः त्रिंशता परिचितः प्रकर्षतः । भारतेरवतयोः द्वयं तथा ते परे खलु महाविदेहगाः ॥ २०१ ॥ जम्बृद्वीपे स्युः निधीनां शतानि षड्युक्तानि त्रीशि सत्तामपेच्य। षद्त्रिंशत्ते चिक्रभोग्या जघन्यादुत्कर्षेण द्वे शते सप्ततिश्च ॥२०२॥

વિદેહમાં અત્રીશ, ભરતમાં એક અને ઐરવતમાં એક—એમ સર્વ મળી ચાત્રીશ વિજયો છે. એવી જ રીતે ચાત્રીશ રાજધાનીએ છે. વળી કુરૂમાં આવેલાં છે એ બે મહાવૃક્ષા છે; અને નજદીકમાં, સમુદ્રમાં આવેલા છપ્પન અન્તદ્ધીપો છે. ૧૯૭–૧૯૮.

આ પ્રમાણે અમે સહેલાઇથી બાેધ કરાવવા માટે ઉપસંહાર કર્યો છે. એમ કરતાં પ્વે કહેલું હાેય એવું કઇ અહિં રહી ગયું હાેય તાે એમાં અમારા દાેષ ન કાઢવા. ૧૯૯.

આ જમ્બૂદ્ધીપમાં જઘન્યત: એટલે એાછામાં એાછા ચાર ચાર તીર્થંકર, ચક્રવર્તી, બળ-દેવ અને વાસુદેવ થાય છે; જ્યારે ઉત્કર્ષત: એટલે વધારેમાં વધારે તીર્થ કરા ચાત્રીશ અને ચક્રવર્તી, બળદેવ તથા વાસુદેવ ત્રીશ ત્રીશ થાય છે. એમાં ભરત તથા ઐરવતમાં બે અને બાકીના મહાવિદેહમાં થાય છે. ૨૦૦–૨૦૧.

જમ્બૂદ્ધીપમાં વિદ્યમાન ત્રણુસા ને છ નિધાન છે. એમાં ચક્રવર્તીને એાછામાં એાછા છત્રીશ અને વધારેમાં વધારે બસાને શીત્તેર ઉપભાગમાં આવે છે. ૨૦૨.

चकी गंगाद्यापगानां मुखस्थानेतानात्ताशेषषट्खंडराज्यः।
व्यावृत्तः सन्नष्टमस्य प्रभावात् साधिष्ठातॄनात्मसान्निर्मिमीते॥२०३॥
पंचाक्षरत्नद्विशती दशाधिकोत्कर्षेण भोग्यात्र च चक्रवर्तिनाम्।
जघन्यतोऽष्टाभ्यधिकेव विंशतिरेकाक्षरत्नेष्विष भाव्यतामिद्म्॥२०४॥
द्वौ चन्द्रौ द्वौ दिनेन्द्राविह परिलसतो दीपको सद्मनीव
षट्सप्तत्या समेतं ग्रहशतमिनतः कान्तिमाविष्करोति।
षट्पंचाशच ऋचाण्यानिलपथपृथून्निद्रचन्द्रोदयान्तर्
मुक्ताश्रेण्याः श्रयन्ति श्रियमतिविततश्रीभरैः विश्रुतानि॥ २०५॥
एकं लचं सहस्राः सततमिह चतुस्त्रिंशदुद्योतहृद्याः
न्यूनाः पंचाशतोचैः दधित रुचिरतां तारकाकोटिकोत्यः।
श्रोचत्प्रस्वेदविन्द्रावलय इव निशि व्योमलक्ष्मीमृगाच्याः
रत्यध्यासं विधातुं प्रियतमविधना गाढमािकंगितायाः॥ २०६॥
कोटीकोटिपरेन केचन बुधाः कोटिं वदन्त्यत्र यत्
चेत्रस्तोकतयावकाशघटना नैषां भवेदन्यथा।

ચક્રવર્તી સમસ્ત છ ખંડ રાજ્યના દિગ્વિજય કરી પાછા વળે છે ત્યારે અઠ્ઠમના તપના પ્રભાવથી, ગંગા વગેરે નદીઓના મુખમાં રહેલા એ નિધાનાને અને એના અધિષ્ઠાતાઓને પાતાને સ્વાધીન કરે છે. ૨૦૩.

વધારેમાં વધારે બસોને દસ અને એાછામાં એાછા અઠયાવીશ પંચેન્દ્રિય રત્ના ચક્ર-વર્તીના ઉપભાગમાં આવે છે. એકેન્દ્રિય રત્નાના સંબંધમાં પણ એમ જ છે. ૨૦૪.

ઘરમાં જેમ દીવા પ્રકાશ પાંડે છે તેમ જમ્બૂદ્ધીપમાં પ્રકાશ પાડનારા છે સૂર્ય અને છે ચન્દ્ર છે. વળી કરતા ચળકાટ મારી રહેલા એકસા છાંતેર ગ્રહેા છે. એટલું જ નહિં પણ અનિલપથ એટલે આકાશ રૂપી અત્યન્ત વિસ્તૃત ચંદરવાની અંદર માતીની શ્રેણિની શાભોને ધારણ કરતા છપ્પન પ્રસિદ્ધ નક્ષત્રા છે. ૨૦૫.

વળી મનહર ઉદ્યોતવાળા અને મનને ઉદ્ઘસિત કરવાવાળા એક લાખ તેત્રીશ હજાર નવસા પચાસ કાેટાકાેટિ તારાએા છે; જે જાણે રાત્રીને વખતે રતિસુખ પ્રસંગે પાતાના સ્વા-મીથી આલિંગિત થયેલી આકાશલક્ષ્મીરૂપી સ્ત્રીને ઉત્પન્ન થયેલા પ્રસ્વેદ ખિન્દ હાેયની! ૨૦૬.

અહિં 'કાેટાકાેટિ ' પદના અર્થ કેટલાક વિદ્વાના 'કાેટિ ' જ કરે છે; એમ કહીને કે, અન્યથા, ક્ષેત્ર અલ્પ હાેવાથી, એટલી મ્હાેટી સંખ્યામાં તારાઓના અવકાશની વાત સંભવી श्रन्ये कोटय एव तारकततेरीत्सेधिकैरंगुलैः कोटाकोटिदशां भजन्ति घटिता इत्यूचिरे सूरयः ॥ २०७ ॥

तथा च संग्रहणीवृत्तौ ॥ इह द्वे मते । तत्रैके कोटीनामेव कोटी-कोटीतिसंज्ञांतरं नामान्तरं मन्यन्ते चेत्रस्य स्तोकत्वेन तथा पूर्वाचार्य-प्रसिद्धेः । श्रन्ये त्वाहुः नगपुढवीविमाणाइं मिणसु पमाणांगुलेणं तु इति वचनात् ताराविमानानां स्वरूपेण कोटय एव सत्यो यदौत्सेधांगुलेन सर्वतो मीयन्ते तदा कोटीकोटयो जायन्ते । तथोकतं विशेषणवत्याम्

> कोडाकोडीसन्नंतरं तु मन्नंति खित्तथोवतया । श्रन्ने उस्सेहंगुलमाणं काऊण ताराणम् ॥ १ ॥

> > जयित जगित जम्बूद्वीपभूमिधवोऽयम् सततमितरवाधिद्वीपसामन्तसेव्यः । सुरगिरिरयमुच्चैरंशुको नीलचूळः श्रयित कनकदंडो यस्य राजध्वजस्वम् ॥ २०८ ॥

શકે નહિં. બીજા આચાર્યો વળી એમ કહે છે કે ઉત્સેઘાંગુલના માને ઘટાવતા, તારાઓના કાેટિઓની સંખ્યા 'કાેટિકાેટિપણા 'ને પામી શકે છે. ૨૦૭.

આ સંબંધમાં સંગ્રહણીની વૃત્તિમાં આ પ્રમાણે ઉલ્લેખ છે:—

આ બાબતમાં બે મત છે.: એક મતવાળા કહે છે કે 'કાેટિકાટિ' એ શખ્દ 'કાેટિ' તુંજ સંજ્ઞાન્તર—નામ સમજવું. કારણકે ક્ષેત્ર અલ્પ છે તેથી પૂર્વાચાર્યોએ એમ પ્રસિદ્ધ કહ્યું છે. બીજો મત એમ છે કે:—' પર્વત, પૃથ્વી અને વિમાનાતું પ્રમાણાંગુલથી માપ કરવું' એમ કહ્યું છે એટલે એ માપે તારાઓના વિમાના સ્વરૂપે 'કાેટિ' જ હાેય છે પણ જ્યારે ઉત્સેધાંગુલના માને સર્વત: માપવામાં આવે ત્યારે એ 'કાેટિકાેટિ' થાય છે.

વળી ' વિશેષણુવતી ' માં એમ ઉલ્લેખ છે કે:—કેટલાક આચાર્યો, ક્ષેત્ર અલ્પ હોવાથી 'કોર્ટિકોર્ટિ ' ને 'કાર્ટિ ' નું જ સંજ્ઞાન્તર–નામ કહે છે. બીજાઓ વળી તારાઓનું ઉત્સેધાં- ગુલવડે જ માન કાઢવાનું કહે છે. (૧).

નિરન્તર અન્ય દ્વીપસમુદ્રોરૂપી સામન્તાથી સેવાતા આ જમ્બૂદ્ધીપ જાણે એક વિજયવંત તૃપતિ–રાજા હાયની એવા છે કેમકે એને પણ ઉચ્ચ અંશુવાળા <sup>૧</sup>, નીલચૂલાવાળા <sup>૨</sup> અને કનકદંડવાળા સુરગિરિ એટલે મેરૂપર્વતરૂપી રાજધ્વજ છે. ૨૦૮.

૧–૨. મેરપક્ષે અંશુ=કિરણ, ચૂલા=ચૂલિકા: ધ્વજપક્ષે અંશુ=વસ્ત્ર, ચુલા=કલગી.

विश्वाश्चर्यदकीर्त्तिकीर्त्तिविजयश्रीवाचकेन्द्रान्तिष-द्राजश्रीतनयोऽतिनष्ट विनयः श्रीतेजपालारमजः । काव्यं यरिकल तत्र निश्चितजगत्तत्वप्रदीपोपमे सर्गः पूर्तिमितो युतोऽद्भुतग्रुगोरेकोनविंशः सुखम् ॥ २०९ ॥

इति एकोनविंशः सर्गः।



અખિલ વિશ્વને આશ્ચર્યચકિત કરી નાંખનારી કીર્તિ છે જેમની એવા શ્રીકીર્તિ વિજય વાચસ્પતિના અન્તેવાસી–શિષ્ય તથા માતા–રાજશ્રી અને પિતા–તેજપાળના સુપુત્ર એવા વિનયવિજયજી ઉપાધ્યાયે જગતના નિશ્ચિત તત્વાને દીપકની જેમ પ્રકાશમાં લાવનાર એવું જે આ કાવ્ય રચ્યું છે એના અદ્દભુત ગુણાવાળા આગળીશમા સર્ગ નિર્વિધ્ને પૂર્ણ થયા. ૨૦૯.

# ઓગણીશમો સર્ગ સમાપ્ત.



## अथ विंशतितमः सर्गः।

प्रणम्य परमज्ञानप्रभाप्रस्तावकं प्रभुम् । द्वीपेऽस्मिन्नथ सूर्येन्दुचाररीतिर्विभाव्यते ॥ १ ॥ सर्वेषां कालमानानामादिरादित्य एव हि । ततोऽस्य वक्तुमुचिता पूर्वं चारनिरूपणा ॥ २ ॥

तथाहुः पंचमांगे ॥ से केण्रहेणं भंते एवं वुच्चइ सूरे श्राइचे । सूरे श्राइचे गोयम सूराइयाणं समयाइ वा श्रावित्याइ वा जाव वा श्रोस-पिणीति वा श्रवसप्पिणीति वा ॥

ततोऽत्र बहुवाच्येऽपि प्रथमं सैव तन्यते ।
पंचानुयोगद्वाराणि तस्यामाहुः जिनेश्वराः ॥ ३ ॥
मंडलानामिह चेत्रप्ररूपणा ततः परम् ।
संख्याप्ररूपणा तेषां तदबाधाप्ररूपणा ॥ ४ ॥
ततः परं मण्डलानामन्तरस्य प्ररूपणा ।
चारप्ररूपणा चेषां भाव्यन्तेऽनुक्रमादिमाः ॥ ५ ॥

# સગ<sup>°</sup> વીશમો.

હવે, ઉત્કૃષ્ટજ્ઞાનરૂપી પ્રભાના પ્રસ્તાવક એવા શ્રીજિનપ્રભુને પ્રણુમીને આ જમ્બૂદ્ધીપમાં રહેલા સૂર્ય અને ચંદ્રમાની ગતિ વિષે વ્યાખ્યાન કરૂં છું. ૧.

સૂર્યજ સર્વ કાળના માનનું મૂળ છે, માટે પ્રથમ એ સૂર્યની ગતિનું નિરૂપણ કરીએ. ર. સૂર્યને આદિત્ય કેમ કહેવામાં આવે છે–એ સંબંધમાં પાંચમા અંગમાં આ પ્રમાણે ઉલ્લેખ છે:—(જિનભગવાન કહે છે) હે ગાતમ, સૂર્યને આદિત્ય કહેવાનું કારણ એ છે કે 'સમય' તથા 'આવલિ'થી તે છેક 'ઉત્સર્પિણી'અને 'અવસર્પિણી' સુધીના સર્વ કાળનું માન સૂર્યથી થાય છે.

આ સૂર્ય વિષે બહુબહુ કહેવાનું છે પણ પ્રથમ એની ગતિ વિષે કહીએ છીએ. એ માટે જિનપ્રભુએ પાંચ અનુયાગદ્વારા કહ્યાં છે: માંડળાની (૧) ક્ષેત્રપ્રરૂપણા, (૨) સંખ્યાપ્રરૂપણા, इह प्रकर्ण यत्र क्वाप्यंशा श्रविशेषतः ।
कथ्यन्ते तत्रेकषष्टिछिन्नांस्तान् परिचिन्तयेत् ॥ ६ ॥
श्रभ्यन्तरादिभिः बाह्यपर्यन्तैः सूर्यमण्डलैः ।
श्राकाशं स्पृश्यते यत्तन्मगडलद्गेत्रमुच्यते ॥ ७ ॥
योजनानां पंचशती दशोत्तरा तथा लवाः ।
श्रष्टचत्वारिंशदस्य विष्कम्भः चक्रवालतः ॥ ८ ॥
स्रष्टचत्वारिंशदंशा विष्कम्भाः प्रतिमगडलम् ।
मगडलानां च चतुरशीत्याख्यं शतमीरितम् ॥ ९ ॥
श्रत्र चत्वारिंशता सा गुण्यते मगडलावली ।
द्वात्रिंशानि शतान्यष्टाशीति भागा भवन्ति ते ॥ १० ॥
विभज्यते चैकषष्ट्या योजनानयनाय ते ।
पूर्वोदितानामंशानामेकषष्ट्यात्मकत्वतः ॥ ११ ॥
चतुश्चत्वारिंशमंवं योजनानां शतं भवेत् ।
श्रष्टचत्वारिंशदंशाः शेषमत्रावशिष्यते ॥ १२ ॥

<sup>(</sup>૩) અબાધાપ્રરૂપણા, (૪) અન્તરપ્રરૂપણા, અને (પ) ચારપ્રરૂપણા. એ પાંચેનું અનુક્રમે નિરૂપણ કરવામાં આવશે. ૩- પ

આ પ્રકરણમાં હરકાઇ જગ્યાએ અવિશેષપણે ' અંશ ' કહ્યો હાય તે ' એક યોજનના એકસઠમા અંશ–ભાગ ' સમજવા. ૬.

ક્ષેત્રની વ્યાખ્યા:-બાહ્ય તેમજ અલ્યન્તર આદિક સૂર્યમાં ડેળા જેટલા આકાશપ્રદેશ સ્પર્શીને રહેલાં છે તેટલા પ્રદેશ તે માં ડેળાનું 'ક્ષેત્ર ' કહેવાય છે. હ.

એ માંડળક્ષેત્રના વિસ્તાર કરતા પાંચસા દશ યાજન અને અડતાળીશ 'લવ ' કે 'અંશ ' છે. ૮.

તે આ પ્રમાણે:—અડતાલીશ અડતાલીશ 'અંશ'નું એક,-એવાં એકસાે ચારાશી 'મંડળાે' છે. એટલે 'એકસાે ચારાશી 'ને, 'અડતાળાશ 'વડે ગુણવાથી આઠ હુજાર આઠસાે ખત્રીશ અંશ આવ્યા. હવે એના યાજન કરવા માટે એ રકમને એકસઠે ભાંગાે કેમકે એકસઠ અંશનાે એક યાજન કહ્યાે છે. એવી રીતે એમાંથી એકસાે ચુમાલીશ યાજન નીકળ્યા અને ઉપર અડતાળાશ અંશા વધ્યા લગર.

मगडलानामन्तराणि स्युः त्र्यशित्यधिकं शतम् । स्युः सर्वत्राप्यन्तराणि रूपोनान्यङ्गुलीष्विव ॥ १३ ॥ योजनद्वयमानं स्यादेकैकं मगडलान्तरम् । शतं त्र्यशीत्याभ्यधिकं द्विकेन ग्रुग्यते ततः ॥ १४ ॥ शतानि त्रीणि षद्षष्ट्याभ्यधिकानि भवन्त्यतः । प्राच्यमत्र चतुश्चत्वारिंशं प्रिचिप्यते शतम् ॥ १५ ॥ योजनानां पंचशती दशोत्तरा तथा लवाः । श्रष्टचत्वारिंशदेषा मगडलचेत्रविस्तृतिः ॥ १६ ॥

इति स्र्यमण्डलक्षेत्रम् ॥ १ ॥

समाक्रम्य योजनानामशीतिसंयुतं शतम् । पंचषष्टिः मगडलानि जम्बुद्वीपे विवस्वतः ॥ १७ ॥

विशेषश्वायमत्र । पंचषष्ट्या मगडलैः स्यादेकोनाशीतियुक्शतम् । योजनानामेकषष्टिभागैर्नवभिरंचितम् ॥ १८ ॥ ततः षट्षष्टितमस्य मण्डलस्य लवैः सह ।

स्यात् द्विपंचाशताशीतियुक् योजनशतं ह्यदः ॥ १९ ॥

પાછા એ મંડળાની વચ્ચેવચ્ચે અન્તર (આંતરા) છે. એ આંતરાની સંખ્યા એકસા ત્ર્યાશી છે. કેમકે આંતરા સર્વજ એકરૂપ એાછા થાય. (જેમકે પાંચ આંગળા વચ્ચે આંતરા ચાર છે.) વળી અકેક આંતરા એ યોજનપ્રમાણ છે. માટે એકસા ત્રાશીને એ યે ગુણા એટલે ૩૬૬ યોજન થયા. એમાં પૂર્વીકત વિસ્તારના, ૧૪૪ યોજન ને ૪૮ અંશ ઉમેરા એટલે ૫૧૦ યોજન ને ૪૮ અંશ આવ્યા—જે મંડળાના ક્ષેત્રના વિસ્તાર થયા. ૧૩–૧૬.

એ પ્રમાણે, સૂર્ય માંડળાના ' ક્ષેત્ર ' વિષે હકીકત ક**હી**. ( ૧ ).

હવે સૂર્યમંડળાની સંખ્યા વિષે:---

જ'બૂદ્ધીપમાં સૂર્ય'નાં પાંસઠ મંડળ છે અને તે એક્સો એ'શી યાજન જેટલા પ્રદેશ રાષ્ટ્રીને રહ્યાં છે. ૧૭.

અહિં આટલું કહેવાનું છે:—એ પાંસઠ માંડલાના તાે ૧૭૯ યાજન ને ૯ અંશ થાય છે. પણ એમાં, એ પછીના એટલે છાસઠમા માંડલાના પર અંશ ભળીને ૧૮૦ યાજન થાય છે. ૧૮–૧૯.

51

तथा साष्ट्रचत्वारिंशद्भागां योजनशतत्रयीं त्रिंशाम् । व्याप्याब्धौ मगडलशतमर्कस्यैकोनविंशं स्यात्॥ २०॥

एवं च मगडलशतं रवेश्चतुरशीतिमत्। पूर्वोक्तं मगडलचेत्रं समाक्रम्य व्यवस्थितम्॥ २१ ॥

अत्र जम्बूद्दीपवर्त्तिनां पंचषष्टेः मग्डलानां विषयव्यवस्थायां संग्र-हगीवृत्त्याद्युक्तः अयं वृद्धसम्प्रदायः ।

यथैकतो मेरुगिरेः त्रिषष्टिः निषधोपरि । हरिवर्षजीवाकोट्यां विज्ञेयं मगडलद्वयम् ॥ २२ ॥ मेरोरपरतोऽप्यूर्ध्वं त्रिषष्टिः नीलवद्गिरेः । रम्यकजीवाकोट्यां च मगडले द्वे विवस्वतः ॥ २३ ॥

इयं भरतेरवतापेच्चया मगडलस्थितिः। अग्निवायुस्थयोर्मेरोः ज्ञेया निषधनीलयोः॥ २४॥

प्राग्विदेहापेच्वया तु मेरोरेशानकोणके । स्युः त्रिषष्टिः नीलवति मगडलानीति तद्विदः ॥ २५ ॥

વળી સૂર્યનાં બીજાં એકસાે એાગણીશ માંડળાે લવણ સમુદ્રની ઉપરના ત્રણુસાે ત્રીશ ચાજન અને અડતાલીશ અંશ 'જેટલાે પ્રદેશ રાેકીને રહ્યાં છે. ૨૦.

એટલે ( સરવાલા કરતાં ) સૂર્યનાં એકસા ચારાશી માંડળા આકાશમાં પૂર્વાકત ' પાંચ-સા દશ યાજન ને અડતાલીશ અંશ ' જેટલા ક્ષેત્રને વ્યાપીને રહેલાં છે. ૨૧.

જમ્બૂદીપવર્ત્તિ પાંસઠ મંડળાના વિષયની વ્યવસ્થાના સંબંધમાં 'સંગ્રહણી'ની દીકા વગેરેમાં આ પ્રમાણે વૃદ્ધ સંપ્રદાય છે:—મેરૂપર્વતથી એક પડે નિષધપર્વત પર ત્રેસઠ અને હરિવર્ષની 'જીવા 'ની કાેદીમાં એ એમ પાંસઠ મંડળા છે. વળી મેરૂને બીજે પડે ખેનીલવાન પર્વતપર ત્રેસઠ અને રમ્યક્ક્ષેત્રની 'જીવા'ની કાેદીમાં એ એમ દપ મંડળા છે. ૨૨–૨૩.

આ મંડળા નિષધ અને નીલવાન પર્વતપર, ભરત અને ઐરવતની અપેક્ષાએ મેરૂથી અગ્નિ અને વાયવ્ય કાેેેેગુમાં સમજવા. ૨૪.

પરંતુ પૂર્વ વિદેહની અપેક્ષાએ, નીલવાનપરનાં ત્રેસઠ મંડળા મેરૂથી ઇશાન કેાથુમાં

एवं प्रत्यग्विदेहानामपेच्चया सुमेरुतः । नैच्यतस्थायि निषधे विज्ञेया मगुडलावली ॥ २६ ॥

कि च विदिग्गताभ्यां श्रेग्णीभ्यां मगडलाल्यौ स्थिते इमे । श्रोद्यिकचेत्रपरावत्तीद्यनयोः द्वयोः ॥ २७ ॥ कान्तिहान्याऽयने याम्येऽर्वागर्वागागतौ रवी । दृश्येते कान्तिवृद्धचा च दूरतोऽप्युत्तरायग्रे ॥ २८ ॥

एवं हरिवर्षरम्यकजीवाकोट्योरपि भावना ॥

तथाहु:—जम्बूद्दीपप्रज्ञित्तसूत्रे—जम्बूद्दीवेगां मंते दीवे सूरियो उदीगणाइगां उग्गत्थ पाइगादाहिगां आगच्छिन्त (१) पूर्विविदेहापेच्चयेदम् ।
पाइगादाहिगां उग्गत्थ दाहिगापडीगां आगच्छिन्त (२) भरतापेच्चयेदम् ।
दाहिगापडीगां उग्गत्थ पडीगाउदीगां आगच्छिन्त (३) पश्चिमविदेहापेच्चयेदम् । पडीगाउदीगां उग्गत्थ उदीगापाइगां आगच्छिन्त (४)
ऐरावतापेच्चयेदम् ॥

સમજવા. જ્યારે પશ્ચિમ વિદેહની અપેક્ષાએ નિષધ ઉપરના ત્રેસઠ મેરૂથી નૈઝત્યમાં સમજવા. ૨૫-૨૬.

વળી વિદિગ્ગત શ્રેણિમાં રહેલા આ બેઉ ત્રેસઠ ત્રેસઠ મંડળા, ઉદયક્ષેત્રના પરાવર્તાનને લીધે, ( જાૃદાં જાૃદાં ) બે ' અયન ' માં આવેલાં છે. ૨૭.

' દક્ષિણાયન ' માં અન્ને સૂર્યોની કાન્તિ ઘટતી હોય છે; પણ આગળ આગળ વધતાં ' ઉત્તરાયણ ' માં ક્રાન્તિ વધતી વધતી હોય છે અને :તેથી ( તે વખતે ) એઓ દ્વરથી પણ દેખાય છે. ૨૮.

હરિવર્ષ ક્ષેત્ર તથા રમ્ચક્ક્ષેત્રની ' જીવા 'ની બેઉં કાેટીએા પર રહેલા બે બે મંડળાની પણુ આ જ પ્રમાણે ' ભાવના ' સમજવી.

આ સંબંધમાં 'જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્ર ' માં ઉલ્લેખ છે તે નીચે પ્રમાણે:—

હે ભગવન્! જમ્બ્દીપમાં સૂર્ય (૧) પૂર્વ વિદેહની અપેક્ષાએ, ઉત્તરપૂર્વમાં ઉગીને પૂર્વ દક્ષિણમાં આવે છે; (૨) ભરતફેત્રની અપેક્ષાએ, પૂર્વ દક્ષિણમાં ઉગીને દક્ષિણપશ્ચિમમાં આવે છે; (૩) પશ્ચિમવિદેહની અપેક્ષાએ, દક્ષિણપશ્ચિમમાં ઉગીને પશ્ચિમઉત્તરમાં આવે છે; અને (૪) ઐરવતફેત્રની અપેક્ષાએ, પશ્ચિમઉત્તરમાં ઉગીને ઉત્તરપૂર્વમાં આવે છે.

या मण्डलानां विषयव्यवस्थेऽयमुदीरिता ।
भारतादिमध्यभागापेच्या सा विभाव्यताम् ॥ २९ ॥
अन्यत्र तु स्वस्वभानूद्यचेत्रे यथोदिता ।
मण्डलानां व्यवस्था साऽव्यक्ता वक्तुं न शक्यते ॥ ३० ॥
एवं च—येषामदृश्यो दृश्यत्त्रं दृश्यो वा यात्यदृश्यताम् ।
यत्र तत्रैवोद्यास्तौ तेषां भानुमतो नृगाम् ॥ ३१ ॥
नन्वेवं सित सूर्यस्योद्यास्तमयने ख्ळु ।
स्यातामनियते बाढं स्तो (स्तां) यदुक्तं पुरातनेः ॥ ३२ ॥
जह जह समण् समण् पुरस्रो संचरइ भख्खरो गयगो ।
तह तह इस्रो वि नियमा जायइ रयगीइ भावत्थो ॥ ३३ ॥
एवं च सइ नरागां उद्यत्थमगाइं होत नियमाइं।
सइ देसकालभेण कस्सइ किंचिव दिस्सण् नियमा ॥ ३४ ॥

માંડળાની આ વિષયવ્યવસ્થા કહી એ **ભરતક્ષેત્ર વગેરેના મધ્યભાગની** અપેક્ષાએ સમજવી. ૨૯.

પરન્તુ અન્યત્ર તાે એએાની, પાતપાતાના સૂર્યના ઉદયક્ષેત્રમાં જે વ્યવસ્થા છે તે અવ્યક્ત હાેવાથી કહી શકાતી નથી. ૩૦.

આવી રીતે જે મનુષ્યોને, જ્યાં અદશ્ય સૂર્ય દશ્ય થાય અને દશ્ય સૂર્ય અદશ્ય થાય ત્યાં જ તે મનુષ્યોને સૂર્યના ઉદયાસ્ત છે. ૩૧.

અહીં કાઇ એમ શંકા કરે છે કે, જો એમ હાય તાે તાે સૂય<sup>ર</sup>નાે ઉદય અને અસ્ત 'અનિયત ' થઇ જાય ?

એ શંકાના ઉત્તર:—એમ જ છે. સૂર્યના ઉદયાસ્ત અનિયત જ છે. એ સંખધમાં પૂર્વાચાર્યીએ કહ્યું છે કે:— ૩૨.

જેમ જેમ સમયે સમયે સૂર્ય આકાશને વિષે આગળ આગળ વધતા જાય છે તેમ તેમ ત્યાંથી ત્યાંથી જ પાછળ રાત્રી થતી જાય છે એ સ્વાભાવિક છે. ૩૩.

એવી રીતે અમુક માણુસાને સૂર્યના ઉદયાસ્ત દેશકાળને ભેંદે નિયમિત હાય છે; કારણુકે એ અમુકને તા નિયમિતપણે દેખાય છે. ૩૪.

सइ चेव अनिदिहों रुद्धमुहुत्तों कमेगा सव्वेसि । तेसि चीदागिंपि य विसयपमाणों रवी जेसि ॥ ३५॥ भगवतीसूत्रशतक ५ प्रथमोद्देशकवृत्ती ॥

इति सूर्यमण्डलसंख्या प्रसंगात्तद्विषयव्यवस्था च ॥ २ ॥

वाच्याऽथ मण्डलाबाधा त्रिविधा सा निरूपिता । श्रोघतो मग्डलचेत्राबाधाधिकृत्य मन्दरम् ॥ ३६ ॥ मेरुमेवाधिकृत्यान्या चाबाधा प्रतिमग्डलम् । मग्डले मग्डलेऽबाधा तृतीया त्वर्कयोः मिथः ॥ ३७ ॥

सहस्राणि चतुश्चत्वारिंशदष्टौ शतानि च। विंशानि मेरुतो दूरे मण्डलचेत्रमोघतः॥ ३८॥ तथाहि जम्बूद्वीपान्तः सर्वाभ्यन्तरमण्डलम्। साशीतियोजनशतं स्थितं वगाद्य सर्वतः॥ ३९॥

વળી એ સર્વ<sup>દ</sup>ને ક્રમે ક્રમે અદશ્ય થતા જાય છે અને પાછા ક્રમે ક્રમે જેમને દેખાતા જાય છે તેની તેની અપેક્ષાએ તે ઉદય થયેલા મનાય છે. ૩૫.

એ પ્રમાણે ભગવતી સ્ત્રના પાંચમા શતકના પહેલા ઉદ્દેશની ટીકામાં ઉલ્લેખ છે.

આ પ્રમાણે સૂર્યના માંડળાની સંખ્યા વિષે તથા પ્રસંગાપાત્ત એઓના વિષયની વ્યવ-સ્થા વિષે પ્રરૂપણા પૂરી થઇ. ( ૨ ).

હવે એ મંડળાની અળાધા પ્રરૂપણા:—

મંડળાની અબાધા ત્રણ પ્રકારની છે:

(૧) (સર્વ મંડળાની) મેરૂને અપેક્ષીને **એાઘત:** અબાધા (૨) ( મેરૂને જ અપેક્ષીને ) પ્રત્યેક મંડળની અબાધા (૩) બેઉ સૂર્યની પરસ્પરના મંડળમંડળની અબાધા—આમ ત્રણ પ્રકાર છે. ૩૬–૩૭.

એ ત્રણ પ્રકારમાંના પહેલા પ્રકાર—' એાઘત: અબાધા ' વિષે.

સૂર્ય ના માંડળાનું ક્ષેત્ર મેરૂ પર્વ તથી 'એાઘતા' ચુમાલીશ હજાર આઠસા વીશ **યાજન દ્રર** છે. તે આ પ્રમાણે:–સર્વથી અભ્યન્તર માંડળ જમ્બૃદ્ધીપમાં ક્ષરતું એકસા એ શી યાજન અવગા-હીને રહેલું છે. તેથી, એ દ્વીપના એક લક્ષ યાજન પ્રમાણ વિસ્તારમાંથી બેઉ બા**જીના એક્સા**  ततश्च द्वीपविष्कम्भाञ्चचरूपाद्वियोज्यते ।
साशीतियोजनशतं प्रत्येकं पार्श्वयोः द्वयोः ॥ ४० ॥
सहस्रा नवनवतिश्चत्वारिंशा च षद्शती ।
ईदृग्रूपः स्थितो राशिरस्माद्प्यपनीयते ॥ ४१ ॥
सहस्राणि दश व्यासो मेरोस्ततोऽवशिष्यते ।
नवाशीतिः सहस्राणि चत्वारिंशा च षद्शती ।।४२॥ युग्मम् ॥
एतावान् मण्डलचेत्रे मेंरुव्यासो न यद्यपि ।

एतावान् मगडलचेत्रे मेरुव्यासी न यद्यपि । तथापि भृतलगतो व्यवहारादिहोच्यते ॥ ४३ ॥

तथाहुः श्रीमलयगिरिपादा बृहत्चेत्रसमासवृतौ। यद्यपि च नाम मगड-लचेत्रे मेरोर्विष्कम्भो दशयोजनसहस्रात्मको न लभ्यते किन्तु ऊनः तथापि धरगितले दशयोजनसहस्रप्रमागः प्राप्यते इति तत्रापि स ता-वान् व्यवहारतः विवच्यते ॥

> अस्मित्राशावर्ष्किते च सम्पद्यते यथोदितम् । अोघतो मगडलचेत्रान्तरं मेरुव्यपेच्चया ॥ ४४ ॥

એ રી એકસા એ રી યાજન ખાદ કરવા. એમ કરતાં 'નવાણ હજાર છસા ચાલીશ યાજન ' રહેશે. એમાંથી પણ મેરૂના દશ હજાર યાજન પ્રમાણ વ્યાસ ખાદ કરવા–એટલે 'નેવ્યાશી હજાર છસા ચાલીશ યાજન ' રહે છે. ૩૮–૪૨

સૂર્ય મંડળાના ક્ષેત્રમાં મેરૂના આટલા વ્યાસ નથી તાપણ તેના, પૃથ્વીતળ પર દશ હજાર યાજનના વ્યાસ છે તે જ અહિં વ્યવહારને લઇને કહી શકાય છે. ૪૩.

(આ સૂર્ય મંડળા જમીનથી ૮૦૦ યાેજન ઉંચા હાેવાથી ત્યાં મેરૂ પર્વતનાે વિસ્તાર ૧૧ યાેજને ૧ યાેજન પ્રમાણે ઘટતાે હાેવાથી યાેજન ૭૨ ફર્ફ ઘટે, પણ તે હીસાળમાં લીધેલ નથી).

આ સંબંધમાં પૂજ્યપાદ શ્રીમલયગિરિ પણ ' બૃહત્ક્ષેત્રસમાસ ' ની ઠીકામાં કહે છે કે-માં ડલક્ષેત્રમાં મેરૂના વ્યાસ દશ હજાર ચાજન જેટલા નથી, પણ એાછા છે. તેા ચે પૃથ્વી-તળ પર એ દશ હજાર ચાજન પ્રમાણ હાઇને અહિં પણ વ્યવહારને લઇને 'દશ હજાર' કહેવાય છે.

પછી આ રાશિ (૮૯૬૪૦) ને અર્ધ કરવાથી મંડળાના ક્ષેત્રનું અન્તર મેરૂની અપેક્ષાએ ઉપર કહ્યા મુજબ ( ૪૪૮૨૦ ) એાઘત: થાય છે. ૪૪. इति मेरुं प्रतीत्य मण्डलचेत्राबाधा ॥ १ ॥

एतदेवान्तरं मेरोः सर्वान्तर्मंडलस्य च। श्रतः परं यद्परं नास्ति मंडलमान्तरम् ॥ ४५ ॥ सर्वान्तरानन्तरे तु द्वितीयमंडले ततः । साष्टाचत्वारिंशदंशं वर्द्धते योजनद्वयम् ॥ ४६ ॥ इत्थं प्राग्मंडलाद्य्यमंडले योजनद्वयम् । साष्टाचत्वारिंशदंशमबाधायां विवर्द्धते ॥ ४७ ॥ एवं यावत्सर्वबाह्यमंडलं मेरुतः स्थितम् । सहस्रैः पंचचत्वारिंशता त्रिंशैः त्रिभिः शतैः ॥ ४८ ॥

इति मेरुं प्रतीत्य प्रतिमंडलमबाधा ॥ २ ॥

यदार्को चरतः प्राप्य सर्वाभ्यन्तरमंडलम् । तदा सूर्यस्य सूर्यस्य स्यात् परस्परमन्तरम् ॥ ४९ ॥ सहस्रा नवनवतिश्चत्वारिंशाश्च षद्शती । द्वीपट्यासादुभयतो मंडलचेत्र(१८०) कर्षणात् ॥ ५० ॥ युग्मम् ॥

એવી રીતે મેરૂને અપેક્ષીને મડળાના ક્ષેત્રની " એાઘત: અબાધા " કહી. ૧

ઉપર કહ્યું તે અન્તર મેરૂ અને સર્વથી અભ્યન્તર માંડળ વચ્ચે છે; કેમકે ત્યારપછી બીજું અભ્યન્તર માંડળ છે નહિં. ૪૫

'સર્વાલ્યન્તર મંડળ પછીના બીજા મંડળમાં છે યાજનને અડતાળીશ અંશ અંતર વધે છે અને એવી રીતે પૂર્વના મંડળથી આગળના મંડળમાં 'એાઘત: અબાધા 'માં છે યાજન અડતાળીશ અંશ વધે છે. ૪૬–૪૭.

એવી રીતે ગણતાં સર્વ ખાદ્યમાં ડળ મેરૂથી પીસતાલીશ હજાર ત્રણસા ત્રીશ યોજન જેટલે છેટે રહ્યું છે.

એ પ્રમાણે મેરૂને આશ્રીને " પ્રત્યેક મંડળની અભાધા " કહી. ૨.

જ્યારે બેઉ સૂર્ય સર્વાલ્યન્તર મંડળમાં ફરે છે ત્યારે એઓનું ' પરસ્પર અન્તર ' નવાણુ હજાર છસા ને ચાલીશ યાજન જેટલું હાય છે. દ્વીપના એકલક્ષ યાજન પ્રમાણુ વિસ્તા-રમાંથી, મંડળક્ષેત્રના બેઉ પડખેથી એકસા એ'શી એકસા એ'શી યાજન કુલ ૩૬૦ યાજન બાદ કરવાથી એ અંક આવે છે. ૪૯–૫૦. सर्वान्तरानन्तरो तो द्वितीयं मंडलं यदा। उपसंक्रम्य चरतः तदा मिथोऽन्तरं तयोः ॥ ५१ ॥ सहस्रा नवनवतिः योजनानां च षद्शती। पंचचत्वारिंशदाढ्या पंचत्रिंशत्तथा लवाः॥ ५२ ॥ युग्मम् ॥ तथा ह्येकोऽप्यर्क इह द्वितीयमंडले व्रजन् । साष्टाचत्वारिंशदंशे द्वे योजने व्यतिक्रमेत् ॥ ५३ ॥ एवं द्वितीयोऽपि ततो वर्द्धन्ते प्रतिमंडलम् । योजनानि पंच पंचत्रिंशद्भागा मिथोऽन्तरे ॥ ५४ ॥ एवं यावत्सर्वबाह्यमंडले चरतस्तदा । तयोः मिथोऽन्तरं लच्च सषष्टीनि शतानि षद् ॥ ५५ ॥ अन्तर्विशन्तौ तौ सर्वबाह्यमंडलुतः पुनः । अर्वाचीने सर्वबाह्याद्वर्चेते मंडले यदा ॥ ५६ ॥ तदार्कयोरन्तरं स्याह्मचमेकं शतानि षद्। चतुःपंचाशानि लवाः षड्विंशातिः पुरोदिताः॥ ५७ ॥ एवमन्तः प्रविशतः प्रतिमंडलमन्तरम् । पंचिमर्योजनैः पंचित्रंशतांशैश्च हीयते ॥ ५८॥

સર્વાલ્યન્તર માંડળની પછી, જ્યારે એ બેઉસૂર્યો બીજા માંડળામાં ફરે છે ત્યારે એએાતું પરસ્પર અન્તર નવાહું હજાર છસાે પીસતાલીશ ચાજન અને પાંત્રીશ લવ જેટલું હાય છે. પ૧–પર.

એ આ પ્રમાણે:—

એક સૂર્ય બીજા મંડળમાં ગયા એટલે બે યાજન અને અડતાલીશ અંશ જેટલું દૂર ગયા. એવી રીતે બીજો સૂર્ય પણ એમ કરવાથી એટલે દૂર ગયા તથા દરેક મંડળે એઓનું પરસ્પર અન્તર પાંચ યાજન ને પાંત્રીશ અંશ જેટલું વધતું જાય. એવી રીતે જ્યારે એ બેઉ સૂર્યો સર્વખાદ્ય મંડળમાં વિચરે ત્યારે એઓનું પરસ્પર અન્તર એક લાખ છસા સાઠ યાજન જેટલું થાય. પછી સર્વખાદ્ય મંડળમાંથી પુન: અંદર દાખલ થતી વખતે સર્વખાદ્ય મંડળની જેડના પહેલા મંડળમાં આવે, ત્યારે બેઉ સૂર્ય વચ્ચેનું અન્તર એક લાખ છસા ચાપન યાજન અને છવીશ અંશ જેટલું હાય છે. એવી રીતે અંદર આવતાં, દરેક મંડળે એઓનું અંતર પાંચ યોજન અને પાંત્રીશ અંશ જેટલું ઘટતું જાય છે. પ3—પ૮.

एवं पूर्वोदितमेव सर्वाभ्यन्तरमंडले । मिथोऽन्तरं द्वयोः भान्वोः पुनस्तद्वशिष्यते ६६६४० ॥५६॥ इति मंडले मंडले सूर्ययोः परस्परमबाधा॥३॥इति मगडलाबाधा प्ररूपणा॥३॥

> द्वे द्वे च योजने सूर्यमगडलानां मिथोऽन्तरम् । कथमेतद् इति श्रोतुं श्रद्धा चेत् श्र्यतां तदा ॥ ६० ॥ सूर्यमगडलविष्कम्भे स्फुरच्चतुरशीतिना । शतेन ग्रिगते त्यक्ते मगडलचेत्रविस्तृतेः ॥ ६१ ॥ शेषा स्थिता योजनानां सषद्षष्टिः शतत्रयी । सत्र्यशीतिश्रतेनास्यां भक्तायामेतदन्तरम् ॥ ६२ ॥

इति मण्डलान्तरप्ररूपणा ॥ ४ ॥

कर्त्तव्या मग्डलचारप्ररूपगा च सम्प्रति । सप्तानुयोगद्वाराणि तत्राद्वः तत्त्ववेदिनः ॥ ६३ ॥

એવી રીતે સર્વ અલ્યન્તર માંડળામાં એઉ સૂચાનું પરસ્પર અંતર પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે ૯૯૬૪૦ ચાજન જેટલું ( ખાકી ) રહે છે. પ૯.

એવી રીતે મંડળે મંડળે એઉ સૂર્યોની પરસ્પર અબાધા કહી.

ત્રીજી મંડળાઆધા પ્રરૂપણા પૂરી થઇ. ( ૩ )

डवे मंडणाना अन्तर विधे.

સૂર્યના માંડળાનું પરસ્પર અન્તર બે બે યાજન છે. તે કેવી રીતે-તે સાંભળા:-- ૬૦.

સૂર્યમાં ડળની પહેાળાઇ કૂર્દ ને ૧૮૪ વડે ગુહ્યા. જે આવે તેને માં ડળક્ષેત્રની પહેાળાઇ-માંથી બાદ કરાે. એટલે ૩ દર ચાજન રહેશે. એને વળી ૧૮૩ વડે ભાંગાે. એટલે બે ચાજન આવશે. ૬૧–૬૨.

એવી રીતે મંડળાના અંતરની પ્રરૂપણા કહી ( ૪ ).

હવે મંડળાની ગતિ વિષે.

ુ એને માટે તત્વવેત્તાએાએ **સાત** અનુયેાગદ્વારા કહેલાં છે: ૬૩.

52

प्रत्यद्वं मगडलचारसंख्याप्ररूपगा खेः। वर्षान्तः प्रत्यहं रात्रिदिनमानप्ररूपणा ॥ ६४ ॥ मग्डले मग्डले चेत्रविभागेनाप्यहर्निशोः। प्ररूपणा मगडलानां परिचेपप्ररूपणा ॥ ६५ ॥ प्रतिमग्डलं मुहूर्त्तगतिमानप्ररूपगा। मगडले मगडले दृष्टिपथप्राप्तिप्ररूपगा ॥ ६६ ॥ प्ररूपगा सप्तमी च ख्यातार्धमगडलस्थितेः। अनुयोगद्वारमथ प्रथमं परितन्यते ॥ ६७ ॥ चरतोऽर्को यदा सर्वान्तरानन्तरमग्डले । सूर्यसंवत्सरस्याहोरात्रोऽयं प्रथमस्तदा ॥ ६८ ॥ व्यशीतियुक्शततमे द्वैतीयीकात्तु मग्डलातु । परिपाट्या सर्वबाह्यमग्डले तौ यदागतौ ॥ ६९ ॥ संपूर्णाः सूर्यवर्षस्य षगमासाः प्रथमे तदा । एतदेव च वर्षे ऽस्मिन् द्विणायनमुच्यते ॥ ७० ॥ युग्मम् ॥

<sup>(</sup>૧) દરવર્ષે સૂર્યના માંડળામાં ગતિની સંખ્યા; (૨) વર્ષમાં હમેશની રાત્રી તથા દિવસનું પ્રમાણું, (૩) પ્રત્યેક માંડળે ક્ષેત્રવિભાગ પ્રમાણું રાત્રિદિવસ; (૪) માંડળના પરિક્ષેપ અર્થાત્ ઘેરાવા; (૫) પ્રત્યેક માંડળે એક મુહૂત્તીમાં ગતિનું માન; (૬) પ્રત્યેક માંડળે દ્રષ્ટિપથપ્રાપ્તિ; અને (૭) અર્ધામાંડળની સ્થિતિ. ૨૪–૬૭.

એ સાત દ્વારામાંના પહેલા દ્વાર વિષે:-

જ્યારે બેઉ સૂર્યો સર્વથી અભ્યન્તર માંડળ પછીના માંડળમાં ફરે છે ત્યારે સૂર્ય સંવત્સરના પહેલા અહારાત્ર થાય છે. ૬૮.

પછી વળી જ્યારે એએ બીજા મંડળ થકી, ફરતા ફરતા અનુક્રમે એકસા ત્યાશીમાં એટલે સર્વથી બહારના મંડળમાં આવે છે ત્યારે સૂર્યવર્ષના પહેલા છ માસ થાય છે; જે આ વર્ષનું દક્ષિણાયન કહેવાય છે. ૬૯–૭૦.

सर्वबाह्यार्वाक्तनेऽथ मगडलेऽकी यदा पुनः।
तदोत्तरायग्रस्याहोरात्रोऽयं प्रथमो भवेत् ॥ ७१ ॥
त्यशीतियुक्शततमे बाह्यार्वाचीनमगडलात्।
यदा क्रमाद्रवी प्राप्तौ सर्वाभ्यन्तरमगडले ॥ ७२ ॥
पूर्णा द्वितीया वग्मासाः पूर्णं तथोत्तरायग्रम्।
पूर्णं वर्षं स पद्षष्ट्यहोरात्रिश्तात्मकम् ॥ ७३ ॥ युग्मम् ॥

एवं चः-सर्वान्तरसर्वबाह्यमग्डलयोः किलेकशः । प्रत्यद्वं सूर्यचारः स्यात् सर्वेष्वन्येषु च द्विशः॥ ७४॥

तथा च त्रागमः ॥ जन्नाणं सूरिए सव्वभ्भन्तरात्रो मंडलान्नो सव्ववाहिरं मंडलं उवसंकिमत्ता चारं चरइ सव्ववाहिरात्रो य मंडलान्नो सव्वभ्भन्तरं मंडलं उवसंकिमत्ता चारं चरइ एस णं श्रद्धा केवइएणं राइंदियग्गेणं न्नाहियत्तिवएज्जा। तिन्निछावट्टे राइंदियसए राइंदियग्गेणं न्नाहियत्तिवएज्जा। ता एयाएणं श्रद्धाए सूरिए कइ मंडलाइं चरइ—ता? चुलसीयं मंडलसयं चारं चरइ, बासीयं मंडलसयं दुख्खुतो चरइ। तं जहा। निख्लममाणे चेव पविसमाणे चेव दुवेय खलु मंडलाइं सइं चरइ। तं जहा। सव्वभ्भन्तरं चेव सव्वबाहिरं चेव मंडलं॥

એઓ વળી જ્યારે સર્વખાદ્યા મંડળથી અંદરના પહેલા મંડળમાં આવે છે ત્યારે એ ઉત્તરાયણના પહેલા અહારાત્ર થાય છે. ૭૧.

પછી વળી કરતા કરતા એએા બહારના પહેલા મંડળ થકી, સર્વની અંદરના-એકસા ત્ર્યાશીમા મંડળમાં આવે છે, ત્યારે બીજા છ માસ પૂરા થાય છે, એટલે ઉત્તરાયણ સંપૂર્ણ થાય છે અને ત્રણસા છાસઠ એહારાત્રનું એક વર્ષ પણ પૂર્ણ થાય છે. ૭૨–૭૩.

એવી રીતે, (૧) સર્વથી અંદરના અને (૨) સર્વથી અહારના-એમ બે મંડળામાં એકેક્વાર, અને શેષ સર્વ મંડળામાં એવાર દર વર્ષે સૂર્યનું ગમનાગમન થાય છે. ૭૪.

આ સંબંધમાં આગમમાં ઉલ્લેખ છે તે આ પ્રમાણે:—

સૂર્ય સર્વાભ્યન્તર માંડળથી સાંક્રમણ કરીને સર્વ ખાદ્ય માંડળમાં આવે છે અને પાછા સર્વ ખાદ્ય માંડળથી સાંક્રમણ કરીને સર્વાભ્યન્તર માંડળમાં ગમન કરે છે–તેટલા કાળ કેટલા

## इति मंडलचारसंख्याप्ररूपणा ॥

श्राक्रमेते यदा भानू सर्वाभ्यन्तरमंडले।
श्रष्टादशमुहूर्त्तातमा सर्वोत्कृष्टा दिनस्तदा॥ ७५॥
राज्ञिः सर्वजघन्या तु स्यात् द्वादशमुहूर्त्तिका।
श्रथ क्रमात् रात्रिवृद्धिः भावनीया दिनच्वतिः॥ ७६॥ यम्म ॥
यदा तस्माद्विनिर्यान्तौ सर्वाभ्यन्तरमण्डलात्।
श्रारभमाणौ नव्याद्वमहोरात्रेऽस्य चादिमे॥ ७७॥
संक्रम्य चरतः सर्वाभ्यन्तरानन्तरस्थितम्।
द्वितीयं मण्डलं सूर्यौ द्वीपमन्दिरदीपकौ॥ ७८॥
द्वाभ्यां मुहूर्त्तेकषष्टिभागाभ्यां दिवसस्तदा।
द्वीयते वासतेयी च ताभ्यामेव विवर्द्धते॥ ७९॥ त्रिभिविशेषकम्॥
श्रहोरात्रे द्वितीयेऽस्य तृतीयमंडले यदा।
संक्रान्तौ तरणी सर्वान्तरानन्तरमण्डलात्॥ ८०॥

અહારાત્ર કહેવાય ? ઉત્તર – તેટલા કાળ ત્રણુસા છાસઠ અહારાત્ર કહેવાય. વળા એટલા વખતમાં સૂર્ય કેટલા મંડળામાં કરે ? એટલા વખતમાં સૂર્ય એકસા ચારાશી મંડળામાં કરે. એમાંથી એકસા ખ્યાશી મંડળામાં તે એ એ વાર કરે ( ક્રીને નીકળ અને પુન: પ્રવેશ કરે એમ એ વાર ). અને, એક સર્વથી અંદરનું અને એક સર્વથી અહારનું —એમ એ મંડળમાં તે એકજવાર કરે.

એ મુજબ પ્રત્યબ્દ માંડલ ચાર સાંખ્યા પ્રરૂપણા કરી. ( પહેલું અનુયાગદ્વાર ). હવે બીજા અનુયાગદ્વાર વિષે. ( શ્લાક ૭૫ થી ૧૨૩ સુધી ).

જયારે બેઉ સૂર્યો સર્વાલ્ય તર મંડળે સંક્રમણ કરે છે ત્યારે દિવસ મ્હાટામાં મ્હાટા– અઢાર મુહૂર્ત્તનો થાય છે; અને રાત્રી ન્હાનામાં ન્હાની બાર મુહૂર્ત્તની થાય છે. પછી ક્રમેક્રમે દિવસ દુંકા થતા જાય છે અને રાત્રી લાંબી થતી જાય છે. ૭૫–૭૬.

જયારે દ્રીપરૂપી મંદિરના દીપ સમાન છેઉ સૂર્યો, એ સર્વાભ્યંતર માંડળથી નીકળતાં, નવા વર્ષના પ્રારંભ કરે છે ત્યારે તેના પહેલા અહારાત્રમાં તે સર્વાભ્યન્તર માંડળની પાસે રહેલા **ખીજા માંડળમાં** ગમન કરે છે; અને તે વખતે <sub>દેવ</sub> મુહૂર્તા જેટલા દિવસ **ડું કા થાય** છે અને રાત્રો એટલી લાંબી થાય છે. ૭૭–૭૯. मुहूर्तेकषष्टिभागेश्चतुर्भिः दिवसस्तदा ।
हीयते वर्द्धते रात्रिः भागेस्तावद्भिरेव च ॥ ८१ ॥ वृग्मम् ॥
एवं मुहूर्त्तेकषष्टिभागों द्वौ प्रतिमगडलम् ।
हापयन्तौ दिनचेत्रे वर्द्धयन्तौ निशादिशि ॥ ८२ ॥
श्वकौ यदा सर्वबाद्धमगडले समुपस्थितौ ।
श्वहोरात्रेऽस्य वर्षस्य त्र्यशीतियुक्शतोन्मिते ॥ ८३ ॥
तदा ताभ्यां मुहूर्त्तेकषष्ट्यंशानां शतत्रयम् ।
सषद्षष्टिदिनाकृष्टं रजन्यां चाभिवर्द्धितम् ॥ ८४ ॥
तावद्धिश्च मुहूर्त्तेकषष्टिभागेर्यथोदितैः ।
विभाजितेरेकषष्ट्या मुहूर्त्तानि भवन्ति षद् ॥ ८५ ॥
श्वहोरात्रेऽत्र तद्रात्रिरष्टादशमुहूर्त्तिका ।

अहारात्रजत्र तद्रात्रिरष्टाद्रश्चात्रका । उत्कृष्टाहश्चापकृष्टं स्यात् द्वादशमुहूर्त्तकम् ॥ ८६ ॥ याम्यायनस्य पूर्यास्याहोरात्रोऽयं किलान्तिमः । व्रयशीतियुगहोरात्रशतेनेदं हि पूर्यते ॥ ८७ ॥

लोके तः—रसद्विनाड्योऽकेपला मृगे स्युः सचापकुम्भेऽष्टकृतेः पलेस्ताः ।

વળી એ વર્ષોના **ખીજા અહેારાત્રમાં** જ્યારે એ સુર્યો સર્વાભ્યન્તર મંડળથી **ત્રીજા** માંડળમાં પ્રવેશ કરે છે ત્યારે દિવસ કું મુહૂત્ત પ્રમાણ ડું કા થાય છે અને રાત્રી એ પ્રમાણમાં લાંબી થાય છે. ૮૦–૮૧.

ઐવી રીતે પ્રત્યેક મંડળે દુવ મુહૂર્ત્ત જેટલા દિવસ અલ્પ થતાં થતાં અને એટલા પ્રમા-ણમાં રાત્રી મેંહાટી થતાં થતાં, જયારે બેલ્ સુચી વર્ષના ૧૮૩ મા અહારાત્રમાં સવેથી બહારના મંડળમાં આવે છે ત્યારે દિવસ રાત્ર (≔૬) મુલૂર્ત્ત પ્રમાણ ડુંકા થાય છે અને એટલા પ્રમાણમાં રાત્રી લાંબી થાય છે. એટલે કે દિવસ અહારને બદલે બાર મુલૂર્ત્તના થાય છે; અને રાત્રી એજ પ્રમાણમાં લાંબી એટલે કે બારને બદલે અઢાર મુલૂર્ત્તના થાય છે. આ ૧૮૩ મેા અહારાત્ર સંપૂર્ણ થયેલા દક્ષિણાયનના છેલ્લા અહારાત્ર છે. આમ દક્ષિણાયન ૧૮૩ અહારાત્રથી સંપૂર્ણ થયેલ છે. ૮૨ –૮૭.

લાકરૂઢિ પ્રમાણે તા,

अली च मीनेऽष्टयमाः सश्का मेषे तुलायामपि त्रिंशदेव ॥ ८८ ॥ कन्यावृषे भूशिखिनोऽङ्गवेदाः सार्कास्त्रिरामा मिथुने च सिंहे । कर्के त्रिरामा वसुवेदयुक्ता एषा मितिः संक्रमवासराणाम् ॥ ८९ ॥

ततथः - ऐकार्कपचिद्विशैरास्त्रिदैन्ताः त्रिदैन्तपचिद्विशैराः क्वैसूर्याः । मृगादिषद्केऽहनि वृद्धिरेवम् कर्कादिषद्केऽपचितिःपलाट्या ॥ ९० ॥

> प्रविशन्तौ सर्वबाद्यमग्डलात्तरगा यदा । संक्रम्य चरतः सर्वबाद्यार्वाचीनमग्डले ॥ ९१ ॥

तदा द्वाभ्यां मुहुर्त्तेकषष्ट्यंशाभ्यां विवर्द्धते । दिवसः चीयते रात्रिस्ताभ्यामेव यथोत्तरम् ॥ ९२ ॥ युग्मम् ॥

( આ બધી હકીકત તેનું અસલ સ્થળ જોયા શિવાય ચાકસ થઇ શકે તેમ નથી. )

સર્વથી ખહારના માંડળમાંથી સાંક્રમણ કરીને બેઉ સ્પી જ્યારે ખહારની અંદરના પહેલા માંડળમાં પ્રવેશ કરે છે ત્યારે દિવસ રે મુહૂત્ત જેટલા લાંબા થાય છે, અને રાત્રી તેટલી ડુંકી થાય છે. 4૧–4૨.

<sup>(</sup> દિનમાન ) મકર સંક્રાન્તિમાં છવીશ ઘડી ને ખાર પળ, ધનુષ્ય ( ધન ) અને કુંસ સંક્રાન્તિમાં છવીશ ઘડી અને ૪૮ પળ, વૃશ્ચિક અને મીન સંક્રાન્તિમાં અઠ્યાવીશ ઘડી ને ચાદ પળ; મેષ તથા તુલા સંક્રાન્તિમાં ત્રીશ ઘડી, કન્યા અને વૃષ સંક્રાન્તિમાં એકત્રીશ ઘડી ને છે તાળીશ પળ, મિશુન અને સિંહ સંક્રાન્તિમાં તેત્રીશ ઘડી ને ખાર પળ, અને કર્ક સંક્રાન્તિમાં તેત્રીશ ઘડી ને અડતાળીશ પળ હાય છે. ૮૮–૮૯.

તેથી મકર સંક્રાંતિથી છ સંક્રાંતિ સુધી અનુક્રમે ૧૨૧–૫૨૨–૩૨૩–૩**૨૩–૫૨૨-૧૨૧** ૫ળ વૃદ્ધિ પામે છે અને કર્ક સંક્રાંતિથી ધન સંક્રાંતિ સુધી છ સંક્રાંતિમાં **તેજ અનુક્રમે** તેટલા ૫ળ દિવસ ઘટે છે.

कमादेवं यदा प्राप्तो सर्वाभ्यन्तरमण्डले ।

त्रयशीतियुक्शततमे बाह्यार्वाचीनमण्डलात् ॥ ९३ ॥

तदोत्कृष्टं दिनमानमष्टादशमुद्धूर्त्तकम् ।

रात्रिः सर्वजघन्या तु स्यात् द्वादशमुद्धूर्त्तिका ॥ ९४ ॥ युग्मम् ॥

एतदेवोदगयनस्यान्त्यं दिनमुदीरितम् ।

पूर्णे चास्मिन्नहोरात्रे संपूर्णः सूर्यवत्सरः ॥ ९५ ॥

ग्रात्रुत्कृष्टं चापकृष्टं प्रत्यद्वमेकमेव हि ।

दिनं रात्रिस्तथैवैका सर्वोत्कर्षापकर्षभाक् ॥ ९६ ॥

रात्रिर्याम्यायनान्तेऽतियुक्तं लघुतमं दिनम् ।

दिनः सौम्यायनान्तेऽतियुक्तः निशा लघीयसी ॥ ९७ ॥

तथा च सिद्धान्तः ॥ इह खलु तस्सेवं आइचसंवच्छरस्स सइं अष्ठारसमुहुत्ते दिवसे भवइ । सइं अष्ठारसमुहुत्ता राइ भवइ । सइं दुवालसमुहुत्ता राइ भवइ ॥

એવી રીતે એએ અનુક્રમે જ્યારે સર્વથી અંદરના મંડળમાં, એટલે કે બહારના અર્વાચીન મંડળ થકી એકસા વ્યાશીમા મંડળમાં પ્રવેશ કરે છે ત્યારે દિનમાન ઉત્કૃષ્ટ એટલે કે અઢાર મુહૂર્ત્તનો થાય છે. આ દિવસ ઉત્તરાયણના છેલ્લા દિવસ છે. વળી આ અંહારાત્ર પૂર્ણ થાય એટલે સૂર્યસંવત્સર સંપૂર્ણ થાય છે. લ્લાન્સ છે. વળી આ અંહારાત્ર પૂર્ણ થાય એટલે સૂર્યસંવત્સર સંપૂર્ણ થાય છે. લ્લાન્સ્ય

એવી રીતે દર વધે લાંખામાં લાંબા એક જ દિવસ આવે છે, અને ડુંકામાં ડુંકા પણ એક જ દિવસ આવે છે; રાત્રી પણ એજ પ્રમાણે લાંખામાં લાંખી એક જ, તેમજ ડુંકામાં ડુંકા પણ એક જ આવે છે. ૯૬.

દક્ષિણાયનને છેડે રાત્રી ઉત્કૃષ્ટ અને દિવસ લઘુતમ હાય છે; જ્યારે ઉત્તરાયણને છેડે દિવસ ઉત્કૃષ્ટ અને રાત્રી લઘુતમ હાય છે. ૯૭.

આ સંબંધમાં સિદ્ધાન્તમાં પણ ઉલ્લેખ છે તે આ પ્રમાણે:—" સૂર્ય સંવત્સરના એક જ દિવસ અઢાર મુહૂર્ત્ત નો હાય છે, અને રાત્રી પણ એક જ અઢાર મુહૂર્ત્ત ની હાય છે. તેમ દિવસ પણ એક જ બાર મુહૂર્ત્ત નો હાય છે અને રાત્રી પણ એક જ બાર મુહૂર્ત્ત ની હાય છે. "

जम्बूद्वीपे यदा मेरोः दिच्योत्तरयोः दिनम् ।
चिकतेव तदा रात्रिः स्यात् पूर्वापरयोः दिशोः ॥ ९८ ॥
सर्वोत्कृष्टं दिनमानं दिच्योत्तरयोः यदा ।
रात्रिः सर्वजघन्या स्यात् पूर्वपश्चिमयोः तदा ॥ ९९ ॥
सर्वोत्कृष्टं दिनमानं पूर्वपश्चिमयोः यदा ।
रात्रिः सर्वजघन्या स्यात् दिच्योत्तरयोः तदा ॥ १०० ॥
किंच चेत्रेषु सर्वेषु समं मानमहर्निशोः ।
किन्त्वेतयोरवस्थाने यथोकतः स्याद्विपर्ययः ॥ १०१ ॥

चेत्रे काले च सर्वस्मिन्नहोरात्रो भवेत् ध्रुवम् । त्रिंशन्मुहूर्त्तप्रमाणो न तु न्यूनाधिकः क्वचित् ॥ १०२ ॥ लोके तः—भवेत् पैत्रं त्वहोरात्रं मासेनाद्वेन देवतम् । देवे युगसहस्रे द्वे ब्राह्वयं कल्पौ तु तौ नृणाम् ॥ १०३ ॥

एवमहोरात्रे विशेषं वदन्ति । अत एव दिच्यायनं देवानां रात्रिः उत्तरायग्रं तेषां दिनम् इति श्रुभकार्यं तत्र विहितमिति मन्यन्ते ॥

જ ખુદ્ધીપમાં જ્યારે મેરૂ પર્વતથી દક્ષિણે અને ઉત્તરે દિવસ હોય છે ત્યારે રાત્રી, જાણે એનાથી ખ્હીને જતી રહી હાયની એમ, એની પૂર્વ અને પશ્ચિમ દિશામાં હાય છે. ૯૮.

વળા દક્ષિણુ અને ઉત્તરમાં જ્યારે સર્વાત્કૃષ્ટ દિનમાન હાેય છે ત્યારે પૂર્વ અને પશ્ચિ-મમાં સર્વથી જઘન્ય રાત્રી હાેય છે; અને પૂર્વ તથા પશ્ચિમમાં જ્યારે સર્વાત્કૃષ્ટ દિનમાન હાેય છે ત્યારે દક્ષિણુ તથા ઉત્તરમાં સર્વથી જઘન્ય રાત્રી હાેય છે. ૯૯–૧૦૦.

અગર જોકે સર્વ ક્ષેત્રામાં રાત્રી દિવસનું માન સરખું હાેય છે તાેપણ અવસ્થાનમાં ઉપર કદ્યા પ્રમાણે વિપર્થય એટલે ફેરફાર હાેય છે. ૧૦૧.

સર્વ ક્ષેત્રમાં અને સર્વ કાળમાં અહારાત્ર તા ત્રીશ મુહૂત્ત ના જ હાય છે, ક્રયાંય પણ અને કદિ પણ એાછાવત્તો હાતા નથી. ૧૦૨.

<sup>&</sup>quot; લાકરૃદિ પ્રમાણે તા પિતૃઓના અહારાત્ર એક માસના, દેવાના અહારાત્ર એક વર્ષના અને પ્રદ્યાના અહારાત્ર દેવના બે સહસ્ત્ર યુગના હાય છે. વળી આ પ્રદ્યાના અહારાત્ર દેવના બે સહસ્ત્ર યુગના હાય છે. વળી આ પ્રદ્યાના અહારાત્ર એ પ્રમાણે અહારાત્રના સંભ ધમાં ફેરફાર છે. વળી એ

ननु चाष्टादश्मुहूर्त्तात्माहर्भरते यदि ।
स्यात्तदा च विदेहेषु रात्रिः सर्वलघीयसी ॥ १०४ ॥
तर्हि रात्रेर्द्वादशानां मुहूर्त्तानां व्यतिक्रमे ।
स्यात् चेत्रे तत्र कः काल इति चेदुच्यते शृणु ॥ १०५ ॥
युरात्रिमानविश्लेषे शेषार्धार्धं भवेत् द्वयोः ।
सामान्यं चेत्रयो रात्रिदिनपूर्वापरांशयोः ॥ १०६ ॥

- तद्यथा । चार्योभ्योऽष्टादशभ्यो द्वादशापकर्षग्रे स्थिताः । षट् तदर्भं त्रयं साधारग्रं ज्येष्टदिनोषयोः ॥ १०७ ॥
- एवं च । अष्टादशमुहूर्त्तात्मा यदोत्कृष्टदिनस्तदा । पश्चात्रिचग्रशेषेऽह्वि भवेत् भानृद्योऽयतः ॥ १०८ ॥
- तथाहि । मुहूर्त्तत्रयशेषेऽहि भरतेरवताख़्ययोः । भवेदभ्युद्यो भानोः पूर्वापरविदेहयोः ॥ १०९ ॥

પ્રમાણે દક્ષિણાયન તે દેવોની રાત્રી કહેવાય છે અને ઉત્તરાયણ તે એએોનેા દિવસ કહેવાય છે, માટે શુભ કાર્ય ઉત્તરાયણમાં કરવાં એવી લેોકમાન્યતા છે. ૧૦૩.

અહિં કાેઇ માણુસ એવી શંકા ઉઠાવે કે " જે વખતે ભરતક્ષેત્રમાં અઢાર મુહૂત્ત નાે દિવસ હાેય છે તે વખતે મહાવિદેહક્ષેત્રમાં રાત્રી ખાર મુહૂર્ત્ત ની ન્હાનામાં ન્હાની હાેય છે; તાે પછી એ રાત્રીના ખાર મુહૂર્ત્ત વ્યતિક્રમે ત્યારે એ ક્ષેત્રમાં ક્યાે કાળ થાય છે ? " ૧૦૪–૧૦૫.

એ શંકાનું સમાધાન આ પ્રમાણે:—દિનમાન અને રાત્રીમાનની આદબાકી કરતાં જે શેષ રહે એનું અરધું અરધું બેઉ ક્ષેત્રામાં રાત્રી–દિવસના પૂર્વ અને પશ્ચિમાંશમાં સામાન્યે રહે છે. ૧૦૬.

તે આ પ્રમાણે:—-અઢાર મુહૂર્ત્ત માંથી બાર બાદ કરતાં શેષ છ રહ્યા–એનું અર્હ્ક જે ત્રણ તે ઉત્કૃષ્ટ દિવસ અને રાત્રીમાં સામાન્યે રહે છે. ૧૦૭.

એ પ્રમાણે જ્યારે અઢાર મુહૂત્ત નાે ઉત્કૃષ્ટ દિવસ હાેય ત્યારે **પશ્ચાત્–**પાછલા ભાગમાં ત્રણુ મુહૂર્ત્ત જેટલાે દિવસ શેષ રહ્યે છતે અગ્રત:–આગલા ભાગમાં સ્<sup>યુ</sup>નાે ઉદય થાય છે. ૧૦૮

તે આ પ્રમાણે:--ભરત અને ઐરવતમાં જયારે ત્રણ મુહૂર્ત્ત જેટલા દિવસ શેષ રહે

दिने त्रिच्तग्रशेषे च पूर्वापरविदेहयोः। स्यात् भारतैरवतयोः तरगोरुदयः खलु ॥ ११० ॥

एवं च। स्यात् भारतैरवतयोः ऋहोऽन्त्यं यत्च्राग्रयम् । ज्येष्टेऽहनि तदेवाद्यं पूर्वापरविदेहयोः ॥ १११ ॥ दिने गुरौ यदेवाद्यं पूर्वापरविदेहयोः । तत् भारतैरवतयोरहोऽन्त्यं स्यात्च्राग्रयम् ॥ ११२ ॥

तथा अष्टादशमुहूर्त्ता स्यात् यदोत्कृष्टा निशा तदा। तन्मुहूर्त्तलयेऽतीते भवेदर्कोद्यः पुरः ॥ ११३ ॥

तथि । पूर्वापरिवदेहेषु भानोरस्तात् त्रिभिः चर्णैः । स्यात् भारतैरवतयोः तरणेरुद्यः खलु ॥ ११४ ॥ भारतैरवतयोश्च भानोरस्तादनन्तरम् । त्रिभिः चर्णैः स्यात् प्रत्यूषं पूर्वापरिवदेहयोः ॥ ११५ ॥

क्षणशब्दश्च।त्र प्रकरणे ग्रुहूर्त्तवाचीति ध्येयम् ॥

तथा च भवेद्विदेहयोराद्यं यन्मुहूर्त्तत्रयं निशः । स्यात् भारतैरवतयोः तदेवान्त्यं च्राणत्रयम् ॥ ११६ ॥

ત્યારે, પૂર્વ અને પશ્ચિમ મહાવિદેહમાં સૂર્યોદય થાય અને પૂર્વ તથા પશ્ચિમ મહાવિદેહમાં ત્રણ મુહૂર્ત્ત જેટલા દિવસ બાકી રહે ત્યારે ભરત અને ઐશ્વત ક્ષેત્રમાં સૂર્યના ઉદય થાય. ૧૦૯–૧૧૦

એ પ્રમાણે, ભરત અને ઐરવતમાં ઉત્કૃષ્ટ દિવસનાં છેલ્લાં ત્રણ મુહૂર્ત્ત તેજ પૂર્વ અને પશ્ચિમ મહાવિદેહનાં દિવસનાં પહેલાં ત્રણ મુહૂર્ત્ત થાય, અને પૂર્વ તથા પશ્ચિમ મહાવિદેહમાં ઉત્કૃષ્ટ દિવસનાં પહેલાં ત્રણ મુહૂર્ત્ત તે જ ભરત તથા ઐરવતનાં દિવસનાં છેલ્લાં ત્રણ મુહૂર્ત્ત શાય. ૧૧૧–૧૧૨.

વળી જ્યારે રાત્રી મ્હાેટામાં મ્હાેટી અર્થાત્ અઢાર મુહૂર્ત્તની હાય ત્યારે એના ત્રણ મુહૂર્ત્ત વ્યતિક્રમ્યે છતે આગલા ભાગમાં સૂર્યોદય થાય. ૧૧૩.

તે આ પ્રમાણે:—પૂર્વ અને પશ્ચિમ મહાવિદેહમાં સૂર્ય અસ્ત થાય તે પછી ત્રણ મુહૂર્ત્તે ભરત અને ઐરવતમાં સૂર્યના ઉદય થાય; તથા ભરત અને ઐરવતમાં સૂર્ય અસ્ત થાય તે પછી ત્રણુ મુહૂર્ત્તે પૂર્વ અને પશ્ચિમ મહાવિદેહમાં સૂર્યના ઉદય થાય. ૧૧૪–૧૧૫. स्यात् भारतेरवतयोः यन्निशाद्यं चाणत्रयम् । भवेद्विदेहयो रात्रेः तदेवान्त्यं चाणत्रयम् ॥ ११७ ॥

इह च प्राग्विदेहादिचेत्राव्हानोपलचिताः। पूर्वादिचेत्रदिग्मध्यभागा ज्ञेया विवेकिभिः॥ ११८॥

तेष्विदं कालनैयत्यं ज्ञेयमन्यत्र तु स्फुटम् । भाव्यमस्यानुसारेणार्कोद्यास्तविभावनात् ॥ १**१**९ ॥

एवं च अपाच्युदीच्योः प्रत्यूषात् मुहूर्त्तत्रितये गते । लघोर्निशायाः प्रारम्भः स्यात् पूर्वापरयोः दिशोः ॥१२०॥

> अपराहृत्रिमुहूर्त्यां शेषायां चानयोः दिशोः । प्रत्यक् प्राक् च निशान्तः स्यादेवं सर्वत्र भाव्यताम् ॥१२१॥

इदं गुरुदिने गुर्व्यां रात्रौ त्वस्याः चागत्रयम् । गते शेषे च कल्पाहःप्रान्तावुक्तदिशोः क्रमात् ॥ १२२ ॥

વળી એઉ વિદેહમાં રાત્રીનાં પહેલાં ત્રણ મુહૂત્તો તેજ ભરત અને ઐરવતમાં છેલ્લાં ત્રણ થાય; તેમજ ભરત અને ઐરવતમાં રાત્રીનાં જે પહેલાં ત્રણ મુહૂર્ત્ત તે જ અને વિદેહામાં રાત્રીનાં છેલ્લાં ત્રણ મુહૂર્ત્ત થાય. ૧૧૬–૧૧૭.

અહિં પૂર્વ વિદેહ ક્ષેત્ર અને પશ્ચિમ વિદેહ ક્ષેત્ર એવાં નામ કહ્યાં છે એના વિવેકીઓએ પૂર્વ અને પશ્ચિમ ક્ષેત્રદિશાના મધ્ય ભાગ-એવા અર્થ લેવા. એ ભાગામાં આવા કાળના નિયમ સમજવા. અન્યત્ર તા એને અનુસારે સ્પ્યોદય અને સૂર્યાસ્તની ભાવનાથી સ્કુટપણે જાણી લેવું. ૧૧૮–૧૧૯.

અને એવી રીતે દક્ષિણ અને ઉત્તર દિશામાં પ્રભાત થાય તે પછી ત્રણ મુહૂર્ત્તે પૂર્વ અને પશ્ચિમ દિશામાં જઘન્ય રાત્રીના પ્રારંભ થાય છે. વળી એ બેઉ દિશાઓમાં, દિવસના અપાર પછીના ત્રણ મુહૂર્ત્ત આકી રહે ત્યારે પશ્ચિમ અને પૂર્વ દિશામાં પ્રભાત થાય છે. એવી રીતે સર્વત્ર સમજ લેવું. ૧૨૦–૧૨૧.

વળી એ વાત કહી એ ઉત્કૃષ્ટ દિનમાન હાય એ પ્રસંગની સમજવી. રાત્રી ઉત્કૃષ્ટ હાય ત્યારે તો એના ત્રણ મુહૂત્તે વીત્યા પછીના શેષ મુહૂત્તો માં, ઉકત દિશાઓમાં, ક્રમવાર દિવસ પૂર્ણ થાય છે. ૧૨૨

निशां चाह्वां मध्यमानामप्येवं स्तो यथोचितम्। विश्लेषशेषार्द्धशेषे याते चादिपरिचयौ ॥ १२३॥

इति कृता वर्षमध्ये दिनरात्रिप्रमाणप्रस्पणा ॥

मगडलस्याभ्यन्तरस्य दशात्र परिधेर्लवाः ।

कल्प्याः तत्रोद्योतयेत्तांस्त्रीनेकोऽकों दिने गुरौ ॥ १२४ ॥

त्रींश्च तत्संमुखानन्यः षट्स्वंशेषु दिनं ततः ।

मध्ये तयोः लवौ द्वौ द्वौ रजनीति लवा दश् ॥ १२५ ॥

जघन्येऽहिन च द्वौ द्वौ भागौ दीपयतो रवी ।

दिनं चतुर्षु भागेषु निशा षद्सु लवेष्वतः ॥ १२६ ॥

प्रकाशं चेत्रतश्चेवं दशांशौ दिच्चगायने ।

हीयेते कमतस्तौ च वर्ष्टेते उत्तरायग्रो ॥ १२७ ॥

## अत्रोपपात्तः ।

द्राभ्यां किलाहोरात्राभ्यामेकेनार्केन मग्डलम् । पूर्यतेऽहोरात्रयोश्च मुहूर्त्ताः षष्टिराहिताः ॥ १२८ ॥

મધ્યમ રાત્રી અને મધ્યમ દિવસાના પણ આદિ અને અંત, મુહૂત્તો ની બાદબાકી કરતાં શેષ મુહુત્તે રહે એનું અર્ધ વીત્યે થાય છે. ૧૨૩

એવી રીતે વર્ષના સર્વ અહારાત્રના પ્રમાણની પ્રરૂપણારૂપ બીજા અનુચાેગદારનું વર્ણન પૂરું થયું.

હવે ' ચાર પ્રરૂપણા ' ના ત્રીજા દાર વિષે. ( શ્લાક ૧૯૧ સુધી ).

હવે, અભ્યન્તર મંડળના ઘેરાવાના જો આપણે દશ વિભાગ કલ્પીએ તો એ દશમાંથી ત્રણ વિભાગને, ઉત્કૃષ્ટે દિવસે, એક સૂર્ય પ્રકાશિત કરે છે; અને એની સન્મુખના ત્રણ વિભાગને ખીજો સૂર્ય પ્રકાશિત કરે છે. તેથી એ છ વિભાગમાં દિવસ હોય. બાકી વચ્ચે બબ્બે વિભાગ રહ્યા એમાં રાત્રી હોય છે. આમ દશ વિભાગ સમજવા. ૧૨૪–૧૨૫.

જઘન્ય દિવસ હાય ત્યારે બેઉ સૂચો બે બે વિભાગાને પ્રકાશિત કરે છે. તેથી ચાર વિભાગામાં દિવસ હાય, અને છ વિભાગામાં રાત્રી હાય. ૧૨૬.

એવી રીતે 'ક્ષેત્રત: ' ખતાવેલા દશાંશમાં પ્રકાશ હાય અને દશાંશ અનુક્રમે દક્ષિણાય-નમાં ઘટતા જાય છે, જ્યારે ઉત્તરાયણમાં વધતા વધતા જાય છે. ( રૂઢ થી ઘટે છે ને રૂઢ થી વધે છે એમ સમજવું ) ૧૨૭.

पष्टेश्च दशमो भागः षद् ते च त्रिग्रगीकृताः।
दशांशत्रयरूपाः स्युः षष्टेरष्टादश चागाः॥ १२९॥
तदेभिरष्टादशभिः मुहुर्तैः परिधेरपि।
उत्कृष्टिदवसे युक्तं दशांशत्रयदीपनम्॥ १३०॥
दशांशह्रयरूपाश्च षष्टेः द्वादश निश्चिताः।
तत् तैः द्वादशभिः युक्तं दशांशह्रयदीपनम्॥ १३१॥

तथाहु:।

इह छिच्चय दसभाए जंबृहीवस्स दुन्नि दिवसयरा।
ताविति दित्तलेसा अप्मितरमंडले संता ॥ १३२ ॥
चत्तारिय दसभाए जंबृहीवस्स दुन्नि दिवसयरा।
ताविति मंदलेसा बाहिरए मंडले संता ॥ १३३ ॥
एवं प्रकाशचेत्रस्य दशांशकल्पना बुधैः।
आपुष्करार्धं कर्तव्या रवीनामथ तत्र च ॥ १३४ ॥
दिश्रत्येकोनपंचाशा चतुर्खिशत् सहस्रकाः।
दिचत्वारिंशच्च लच्चाः कोट्येका परिधिभवेत् ॥ १३५ ॥

અહિં આ પ્રમાણે ઉપપત્તિ છે:—એક સૂર્ય બે અહારાત્રમાં મંડળ પૂરું કરે છે. એવા બે અહારાત્રના સાઠ મુહૂર્ત્ત થાય, સાઠના દશાંશ છ, એને ત્રણુગણા કરતાં અઢાર મુહૂર્ત્તા આવ્યા. એટલે કે ઉત્કૃષ્ટ દિનમાનમાં સૂર્ય ત્રણદશાંશ પરિધિમાં એટલે ઘેરાવામાં અઢાર મુહૂર્ત્ત મુધી પ્રકાશ આપે છે. વળી સાઠના દશાંશને અમણા કરા, એટલે બાર આવ્યા, તેથી એમ સમજવું કે એ વખતે સૂર્યના ઘેરાવાના બે દશાંશમાં બાર મુહૂર્ત્ત મુધી પ્રકાશ આપે છે. ૧૨૮–૧૩૧.

કહ્યું છે કે-બેઉ સૂર્યો જ્યારે અભ્યન્તર માંડળમાં હાય છે ત્યારે જમ્બૂદ્ધીપના છ દશાંશ ભાગને દિપ્તલેશ્યાથી પ્રકાશિત કરે છે. અને જ્યારે બહારના માંડળમાં હાય છે ત્યારે જમ્બૂ-દ્વીપના ચાર દશાંશ ભાગને માંદલેશ્યાથી પ્રકાશિત કરે છે. ૧૩૨–૧૩૩.

એવી રીતે સૂચીના પ્રકાશ ક્ષેત્રના દશાંશની કલ્પના છેક પુષ્કરાર્ધદ્વીપ સુધી કરી લેવી. તે આ પ્રમાણે:—પુષ્કરાર્ધ દ્વીપના (માનુષ્યાત્તર પાસે) એક ક્રોડ એ તાળીશ લાખ ચાત્રીશ હજાર ને એાગણપચાસ યાજન જેટલા ઘેરાવા છે. આ રકમના દશાંશને ત્રણુગણા કરા. એટલે दशांशत्रितयं लचा द्विचत्वारिंशद्स्य च।
सप्तित्रंशाः चतुर्श्विंशत् सहस्राः परमे दिने ॥ १३६ ॥
तापचेत्रं तिर्यगेतत् पुष्करार्धे विवस्वताम् ।
ततस्तद्धें पश्यन्ति तत्रत्याः सूर्यमुद्गतम् ॥ १३७ ॥

तथोक्तम् ।

लख़्लेहिं एगवीसाइ साइरेगेहिं पुख़्लरद्धामि । उद्ए पिच्छंति नरा सूरं उक्कोसए दिवसे ॥ १३८ ॥

सर्वान्तरमंडलगतसूर्ययोरातपाकृतिः।
उर्घ्वास्यनालिकापुष्पसंस्थानसंस्थिता मता॥ १३९॥
मेरुदिश्यर्धवलयाकारा वारिनिधेर्दिशि।
श्कटोर्घ्वीमूलभागानुकारेयं प्रकीर्त्तिता॥ १४०॥
मेरोर्दिशि संकुचिता विस्तृता चाम्बुधेर्दिशि।
प्रत्येकमस्या आयामो दिच्चिगोत्तरयोः दिशोः॥ १४१॥
मेरोरन्तात् योजनानां सहस्राग्यष्टसप्तातिः।
शतत्रयं त्रयस्त्रिशं तृतीययोजनांशयुक्॥ १४२॥
सहस्राः पंचचत्वारिंश्योजनानि तत्र च।
जम्बृद्वीपे शेषमब्धौ द्वयोर्योगे यथोदितम्॥ १४३॥

એ તાલીશ લાખ ચાત્રીશ હજાર અને સાડત્રીશ યોજન આંગ્યા. આટલા યાજન પુષ્કરાર્ધ દ્વીપમાં સૂર્યોનું, ઉત્કૃષ્ટ દિનમાને, તીર્છું તાપક્ષત્ર છે અને તેથી તેના અર્ધ ભાગથી એટલે ૨૧૧૭૦૧૮ાા યાજનથી ત્યાંના લાકા સૂર્યને ઉગેલા જુએ છે. ૧૩૪–૧૩૭.

અન્યત્ર પણ કહ્યું છે કે પુષ્કરાર્ધાદ્વીપમાં, ઉત્કૃષ્ટ દિનમાને એકવીશ લાખથી કંઇક અધિક રોજન સુધીના લાેકાને તેટલા દ્વરથી સૂર્ય ઉગેલાે દેખાય છે. ૧૩૮.

સર્વાભ્યન્તર મંડળગત એઉ સૂચીના આતપની આકૃતિ ઊંચા મુખવાળા નાળવાળાં પુષ્પની આકૃતિ જેવી કહેલી છે. વળી તે મેરૂ તરફ અર્ધ વલયાકાર છે અને સમુદ્ર તરફ ગાડાની જાધના મૂળ ભાગને આકારે છે; મેરૂ તરફ સંકાચ પામતી અને સમુદ્ર ભણી વિસ્તૃત થતી છે. એઉ આકૃતિ વળી ઉત્તર–દક્ષિણ લાંબી છે, અને તે મેરૂના છેડાથી અઠ્ઠોતેર હજાર ત્રણસા

मेरुणा यन्मते सूर्यप्रकाशः प्रतिहन्यते ।
तेषां मते मानमिदं तापचेत्रायतेः ध्रुवम् ॥ १४४ ॥
येषां मते मेरुणार्कप्रकाशो नाभिहन्यते ।
किन्तु मेरुगुहादीनामप्यन्तः प्रथते महः ॥ १४५ ॥
तेषां मते मन्दरार्धादारभ्य लवणोद्धेः ।
षड्भागं यावदायामः तापचेत्रस्य निश्चितः ॥ १४६ ॥

तदा च योजनानां सहस्राणि पंच राशौ पुरातने ।
चिष्यन्ते मन्दरार्धस्य ततो मानमिदं भवेत् ॥ १४७ ॥
योजनानां सहस्राणि त्र्यशीतिः त्रिशती तथा ।
त्रयिस्त्रंशत्समधिका तृतीयोंशश्च योजनः ॥ १४८ ॥
सुपर्वपर्वतादेवं पूर्वपश्चिमयोरि ।
तापचेत्रस्य प्रत्येकं द्वायामो ज्ञायतामियान् ॥ १४९ ॥
सर्वेषु मग्डलेष्वेष चरतोः भानुमालिनोः ।
त्रावस्थितः सदा तापचेत्रायामः प्रकीर्तितः ॥ १५० ॥

તેત્રીસ પૂર્ણો ક એક તૃતીયાંશ યાજન જેટલી છે. આમાંથી પીસતાલીશ હજાર યાજન જેટલી જમ્બૂદ્ધીપમાં છે અને શેષ તેત્રીશ હજાર ત્રણુસા તેત્રીશ યાજન જેટલી સમુદ્રમાં છે. ૧૩૯–૧૪૩

સૂર્યના આ આતાપ ક્ષેત્રની લંખાઇ, જેઓને મતે મેરૂથી સૂર્યના પ્રકાશ પ્રતિઘાત પામે છે તેમને મતે છે. ૧૪૪.

જેઓને મતે મેરૂથી સૂર્યના પ્રકાશ પ્રતિવાત પામતા નથી પરંતુ મેરૂની ગુફા આદિકની અંદર પણ ફેલાય છે તેમને મતે તા મેરૂના અર્ધ ભાગથી માંડીને લવણસસુદ્રના છઠ્ઠા ભાગ સુધી સૂર્યનું તાપક્ષેત્ર લંખાયલું છે. એટલે એમને મતે પૂર્વોક્ત માનમાં મેરૂપર્વતના અર્ધ વિસ્તારના પાંચહજાર યાજન ભેળવવાથી એ લંખાઇ આવે છે. અર્થાત્ તે ત્યાશીહજાર ત્રણ સા તેત્રીશ પૂર્ણો કે એક તૃતીયાંશ યાજન એ લોકોના મત પ્રમાણે કહેવાય છે. ૧૪૫–૧૪૮

મેર્પર્વતથી પૂર્વ પશ્ચિમ પણ સૂર્યના તાપક્ષેત્રની લંબાઇ એટલીજ સમજવી. ૧૪૯. વળી સઘળા ય મંડળામાં વિચરતા બેઉ સૂર્યોના તાપક્ષેત્રની લંબાઇ હેમ્મેશાં અવસ્થિત ( કારકેર વિનાની એક સરખી ) કહી છે. ૧૫૦ विष्कम्भस्तु मेरुपार्श्वे तस्यार्धवलयाकृतेः। स्यात् मेरुपरिधेः भागे दशमे त्रिग्रणीकृते ॥ १५१ ॥

तथा च सहस्रा नव षडशित्यधिका च चतुःशती । योजनानां दशिष्ठन्नयोजनस्य लवा नव ॥ १५२ ॥ विष्कम्भोऽम्भोधिपार्श्वे तु तापचेत्रस्य निश्चितः । अन्तर्भगडलपरिधेर्दशांशे त्रिगुणीकृते ॥ १५३ ॥

स चायम्। योजनानां सहस्राणि चतुर्नवतिरेव च । षद्त्रिंशा पंचशत्यंशाः षष्टिजा द्वयब्धिसंमिताः॥ १५४ ॥

> नन्वेवमब्धेः षड्भागं यावद्व्याप्तिमुपेयुषः । तापचेत्रस्य विष्कम्भः संभवेत् नाधिकः कथम् ॥ १५५ ॥

तथाहि। पूर्वोक्ततापचेत्रस्य प्रान्तेऽब्धौ परिधिस्तु यः। तद्दशांशत्रयमितो विष्कम्भः संभवेत् न किम्॥ १५६॥

अत्रोच्यते । संभवत्येव किन्त्वत्र करणेनेष संवदन् । चतुर्नवतिसहस्रादिक एव मतो बुधैः ॥ १५७ ॥

હવે આ સૂર્યીના તાપક્ષેત્રની પહેાળાઇ વિષે કહે છે–અર્ધ વલયાકાર એવા એ તાપક્ષેત્રની મેરૂની પાસે પહેાળાઇ મેરૂના પરિધિના ત્રણ દશાંશ જેટલી છે એટલે કે નવહજાર ચાર સાે છચાસી પૂર્ણીક નવ દશાંશ ચાજન છે. પણ સમુદ્ર પાસે એ પહાળાઇ અન્તમ હળની પરિધિના ત્રણ દશાંશ જેટલી છે એટલે કે ચારાણ હજાર પાંચ સાે છત્રીશ ચાજન ને સાત ત્રિશાંશ ચાજન છે. ૧૫૧–૧૫૪

અહિં એવી શંકા ઉપસ્થિત થાય કે જે કેટલાકને મતે સૂર્યાતપક્ષેત્ર લવ્યાસમુદ્રના છઠ્ઠા ભાગ પર્યન્ત લંબાયલું છે તો એની પહાળાઇ પણ ઉપર કહી એથી અધિક કેમ ન સંભવે ? પૂર્વીકત તાપક્ષેત્રને પ્રાન્તે સમુદ્રના જે પરિધિ છે તેના ત્રણદશાંશ જેટલી પહાળાઇ કેમ ન સંભવે ? ૧૫૫–૧૫૬

એના ઉત્તરમાં કહે છે:- સંભવે જ. પરંતુ વિદ્વાનાએ અહિં 'કરણ્યુકિત ' સાથે ભળતી આવતી પહેાળાઇ ગણેલી છે અને એ પહેાળાઇ ચારાણું હજાર આદિક યોજન છે. વળી આ

व्यक्तिस्तु करणस्यास्य मुहूर्त्तगतिचिन्तया।
कार्या हगोचरस्येव साम्या हक्पथतापयोः॥ १५८॥
तथाहुः। अत्रोदयास्तान्तरं प्रकाशदेत्रं तापदेत्रमित्येकार्याः॥
विष्कम्भस्त्वेष तापस्य द्विविधोऽप्यनवस्थितः।
याम्येऽयने हीयमानः सौम्ये वृद्धिमवाप्नुयात्॥ १५९॥
मुहूर्त्तैकषष्टिभागद्वयगम्यं तु यद् भवेत्।
चेत्रं तावन्मिता वृद्धिः हानिश्च प्रतिमगडलम्॥ १६०॥
तथा च मगडलैः सार्धत्रिंश्तैकैकभानुमान्।
चेत्रं गम्यं मुहूर्त्तेन वर्धयेद्वा च्यं नयेत्॥ १६१॥

मग्डलानां सत्र्यशीतिशतेनैवमनुक्तमात् । वर्धितं चिपतं ताभ्यां सौम्ययाम्यायनान्तयोः ॥ १६२ ॥ मृदूर्त्तैः षड्भिराक्रम्यं चेत्रं स्यादेष एव च । बाह्यान्तरमग्डलाभ्यां दशांशो वृद्धिहानिभाक् ॥१६३॥ युग्मम्॥ प्रकाशपृष्टलग्नस्यान्धस्येव तमसोऽप्यथ । आकृतिश्चिन्त्यते भान्वोः सर्वान्तमग्डलस्थयोः ॥ १६४ ॥

કરણ્યુકિતની વ્યકિત મુહૂત્ત ગતિ વિચારીને કરવી. કેમકે તેનું જેમ દગ્ગાેચરની સાથે સામ્ય છે, તેનું જ દક્પથ અને તાપક્ષેત્રની સાથે સામ્ય છે. કહ્યું છે કે (૧) ઉદય અને અસ્ત વચ્ચેનું અન્તર, (૨) પ્રકાશક્ષેત્ર અને (૩) તાપક્ષેત્ર આ ત્રણે એકાર્થવાચી છે. ૧૫૭–૧૫૮.

તાપક્ષેત્રની એઉ પ્રકારની આ પહેાળાઇ અનવસ્થિત-અનિશ્ચિત છે; કેમકે દક્ષિણાયનમાં તે ઘટે છે અને ઉત્તરાયણમાં વધે છે; એક મુહૂર્ત્તના બે એકસઠાંશમાં જેટલું ક્ષેત્ર ઓળંગાય તેટલી ઉત્તરાયણમાં વૃદ્ધિ અને દક્ષિણાયનમાં હાનિ પ્રત્યેક મંડળે થાય છે; તેથી સાડીત્રીશ મંડળે એકેકા સૂર્ય એક મુહૂર્ત્તમાં ગમન કરી શકાય એટલું ક્ષેત્ર વધારી ઘટાડી શકે છે; અને તેથી અનુક્રમે એકસા ત્રાશી મંડળમાં ક્રીને ઉત્તરાયણ અથવા દક્ષિણાયનને છેડે બેઉ સૂર્યોએ જેટલું ક્ષેત્ર વધાર્યું કે ઘટાડયું હાય તે છ મુહૂર્ત્તમાં ગમન કરી શકાય એટલું જ હાય છે, કેમકે બહારના અને અંદરના એમ બેઉ મંડળમાં પ્રાંતે એક દશાંશ વૃદ્ધિ કે હાનિ થાય છે. ૧૫૯–૧૬૩.

હવે બેઊ સૂર્ય સર્વથી અંદરના માંડળમાં હોય છે ત્યારે, અંધની જેમ પ્રકાશની પાછળ લાગેલા અંધકારની આકૃતિ વિષે વિચાર કરીએ. ૧૬૪. श्रस्याप्याकृतिरूर्ध्वास्यनालिकापुष्पसंस्थिता ।
तापचेत्रवदायाममानं चास्याप्यवस्थितम् ॥ १६५ ॥
श्रस्तं गते दिनपतौ मेरोरपि ग्रहादिषु ।
ध्वान्तोपलब्धेरायामः तमसोऽपि प्रकाशवत् ॥ १६६ ॥
विष्कम्भो मेरुसंलग्ने स्यादेवं ध्वान्तचोलके ।
मन्दराद्रिपरिचेपदशांशे द्विग्रणीकृते ॥ १६० ॥
षद्योजनसहस्राणि चतुर्विशं शतत्रयम् ।
दशभागीकृतस्यैकयोजनस्य लवाश्च षद् ॥ १६८ ॥
लवणाम्भोधिदिशि तु विष्कम्भः तमसो भवेत् ।
श्चन्तर्मण्डलपरिधेः दशांशे द्विगुणीकृते ॥ १६९ ॥
स वायम्। योजनानां सहस्रास्त्रिषष्टिः सप्तदशाधिकाः ।
श्चष्टचत्वारिंशदंशाः षष्टिजाः तत्र मण्डले ॥ १७० ॥
सर्ववाद्यमंण्डलं तु प्राप्तयोरुष्णारोचिषोः ।
तापान्धकारयोः प्राग्वत् संस्थानादिनिरूपण्म ॥ १७१ ॥
इति ककेसंकान्तौ भावपचेत्रतमःचेत्रयोः स्वरूप्॥

એની પણ આકૃતિ ઉધ્વેમુખી નાળવાળાં પુષ્પ જેવી છે, એની લંબાઇનું પ્રમાણ પણ તાપક્ષેત્રની લંબાઇ જેટલુંજ છે. દિનપતિ સૂર્ય અસ્ત પામે છે ત્યારે મેરૂની શુકા આદિકમાં પણ અંધકાર છવાઇ જતો હાેવાથી એ અંધકારની લંબાઇ પણ પ્રકાશની લંબાઇ જેટલી જ છે. ૧૬૫–૧૬૬.

હવે એના વિષ્કંભ એટલે એની પહેાળાઇ મેરૂની આગળ મેરૂના પરિધિના બે દશાંશ જેટલી છે એટલે કે છ હુજાર ત્રણુસાે ચાવીશ પૂર્ણાંક ને છ દશાંશ ચાજન છે; જ્યારે લવણ સમુદ્ર તરફ સર્વાભ્યન્તર મંડળના પરિધિના બે દશાંશ જેટલી છે એટલે કે ત્રેસઠ હુજાર અને સત્તરપૂર્ણાંક આઠ દશાંશ ચાજન છે. ૧૬૭–૧૭૦.

આ પ્રમાણે કર્ક સંક્રાતિમાં (સૂર્યના) આતપ ક્ષેત્રનું અને અંધકાર ક્ષેત્રનું સ્વરૂપ કહ્યું. હવે જ્યારે બેઊ સૂર્યો સર્વથી ખહારના મંડળમાં આવે છે ત્યારે તાપ અને અંધકારના આકાર આદિકનું સ્વરૂપ તા પૂર્વવત્ સમજવું. ક્ષ્કત સસુદ્ર તરફની પહાળાઇમાં ફેર છે. એ પહાળાઈ સર્વબાહ્ય મંડળના પરિધિના બે દશાંશ જેટલી એટલે કે ત્રેસઠ હજાર છ સાે ને किन्त्विधिदिशि विष्कम्भे विशेषोऽस्ति भवेत्स च ।

बाह्यमण्डलपिधेः दशांशे द्विगुणिकृते ॥ १७२ ॥

स्युः त्रिषष्टिः सहस्राणि सित्रिषष्टिश्च षदशती ।

तदशांशे त्रिगुणिते ध्वान्तव्यासोऽप्यसौ तदा ॥ १७३ ॥

सहस्राः पंचनवतिश्चत्वार्येव शतानि च ।

चतुर्नवितयुक्तानि त्रिंशदंशाश्च षष्टिजाः ॥ १७४ ॥ विशेषकम् ॥

बाह्यान्तर्मण्डलस्थार्कतापचेत्रानुसारतः ।

वृद्धिहानिव्यतीहारः प्रकाशतमसोर्भवेत् ॥ १७५ ॥

सामीप्यात् दीप्रतेजस्त्वात् सर्वान्तर्मंडलेऽर्कयोः ।

दिनातपचेत्रवृद्धिर्घर्मस्तीवस्तमोऽल्पता ॥ १७६ ॥

मन्दतेजस्तया दूरतया च बाह्यमण्डले ।

निशातमःचेत्रवृद्धिस्तापचेत्राल्पता हिमम् ॥ १७७ ॥

यत्तु जम्बूद्वीपप्रज्ञाप्तसृत्रे सर्वान्तर्मण्डलस्थे रवौ समुद्रदिशि तापचेत्रविष्कम्भः चतुर्नवितः योजनसहस्राणि अष्टौ शतानि अष्ट-षष्ट्यिषकानि चतुरश्च दशभागान् योजनस्य उक्तः तथा ध्वान्तवि-ष्कम्भश्च त्रिषष्टिः योजनसहस्राणि द्वे च पंचचत्वारिंशद्धिके योजनशते

ત્રેસઠ યાેજન છે. તે વધતે એજ પરિધિના ત્રણ દશાંશ જેટલાે એટલે કે પંચાણું હજાર ચાર સાે ચારાણું પૂર્ણાક એક દ્વિતીયાંશ યાેજન જેટલાે અન્ધકારનાે વ્યાસ હાેય છે. ૧૭૧–૧૭૪.

ખહારના અને અંદરના મંડળમાં રહેલા સૂર્યના તાપક્ષેત્રને અનુસારે પ્રકાશ અને અંધકારની વૃદ્ધિ હાનિ થાય છે. સર્વથી અંદરના મંડળમાં આવે ત્યારે બેઉ સૂર્યી નજીક અને તીવ્ર તેજવાળા હાવાથી દિવસના પ્રમાણની તથા આતપક્ષેત્રની વૃદ્ધિ થાય છે તેથી તીવ્ર તાપ લાગે છે અને અન્ધકાર અલ્પ રહે છે. વળી બેઉ સૂર્યો સર્વળાદ્ય મંડળમાં હાય છે ત્યારે તેઓ દ્દર અને મંદતેજવાળા હાવાથી રાત્રીની અને અંધકારના ક્ષેત્રની વૃદ્ધિ થાય છે, તાપક્ષેત્ર સ્વલ્પ થાય છે અને હિમ પહે છે. ૧૭૫–૧૭૭.

વળી જમ્ભુદ્રીય પ્રજ્ઞિષ્તિ સૂત્રમાં, સર્વથી અંદરના માંડળમાં સૂર્ય હાય છે ત્યારે સમુદ્ર-તરફ તાપક્ષેત્રની પહાળાઇ ચારાણું હજાર આઠસા અડસઠ પૂર્ણાં ક ચાર દશાંશ ચાજનની જે षद् च दशभागा योजनस्यायमेव च सर्वबाद्यमण्डलस्थे रवौ तापचेत्र-ध्वान्तचेत्रयोः विपर्ययेण विष्कम्भः उक्तः स तु जम्बूद्वीपपरिधेरेव दशांशद्वयत्रयकल्पनया इति व्यामोहो न विधेयः। यत्तु तत्र सर्वान्तर्मण्डले उभयतः समुदितं द्वीपसम्बन्धि षष्ट्यधिकं योजनश्तत्रयं न्यूनतया न विवचितं यच्च सर्वबाद्यमण्डले उभयतः समुदितानि समुद्रसम्बन्धीनि षष्ट्यधिकानि षद्योजनशतानि अधिकतया न विवचितानि तत्र अवि-वचैव बीजम्। इत्यादिकं अर्थतः उपाध्यायश्रीशान्तिचन्द्रोपज्ञजम्बूद्वीप-प्रज्ञित्वत्तेः अवसेयम् ॥

> तापचेत्रस्य च व्यासो यावान् स्याद्यत्र मण्डले । करप्रसारस्तस्यार्द्धे पूर्वतोऽपरतोऽपि च ॥ १७८ ॥ मेरोर्दिशि तु मेर्वर्द्धं यावत्तेजः प्रसर्पति । पाथोधिदिशि पाथोधेः षड्भागं यावदर्कयोः ॥ १७६ ॥ करप्रसार ऊर्ध्वं तु योजनानां शतं मतः । यत्तापयत एतावदूर्ध्वं निजविमानतः ॥ १८० ॥

કહી છે, તથા અંધકારની પહેલાઇ ત્રેસઠ હજાર અસા પીસ્તાળીશ પૂર્વાં ક છ દશાંશ યાજનની જે કહી છે, અને તેથી ઉલડી રીતે તેટલીજ સર્વથી બહારના મંડળમાં સૂર્ય હાતે છતે તાપક્ષેત્રની તથા અન્ધકારક્ષેત્રની પહેલાઇ જે કહેલી છે—તે જમ્બૂદ્ધીપની પરિધિના બે દશાંશ તથા ત્રણ દશાંશની કલ્પનાથી કહેલી છે. માટે તે સંબંધમાં મું ઝાવું નહિં. વળી ત્યાં સર્વથી અંદરના મંડળમાં બેઉ તરફના મળીને દ્રીપ સંબંધી ત્રણસા સાઠ યાજન ન્યુન નથી કહ્યા તેમજ સર્વથી બહારના મંડળમાં બેઉ બાજીના મળીને સમુદ્ર સંબંધી છ સા સાઠ યાજન અધિક નથી કહ્યા—તેમાં અવિવક્ષા જ કારણ સમજવું.

આ હકીકત ઉપાધ્યાય શ્રી શાંતિચંદ્રે કરેલી જંમ્બૂદ્રીપપ્રજ્ઞપ્તિની ટીકામાં કહેલી છે ત્યાંથી જાણી લેવી.

જે માંડળમાં તાપક્ષેત્રનાે જેટલાે વ્યાસ હાય તેથી અર્ધ અર્ધ પૂર્વ અને પશ્ચિમમાં સૂર્યના કિરણાના પ્રસાર હાય. ૧૭૮.

એઉ સૂર્યોનું તેજ મેરૂ તરફ મેરૂના અર્ધભાગ સુધી ફેલાય છે, અને સમુદ્ર તરફ સમુદ્રના છઠ્ઠા ભાગ સુધી વિસ્તરે છે. ૧૭૯.

એઉ સૂર્યીના કિરણા ઉ<sup>.</sup>ચે. એક સાે યાજન સુધી પહોંચે છે: એએા પાતાના વિમાનથી ઉચ તેટલું ક્ષેત્ર તપાવી શકે છે. ૧૮૦. शतेष्वष्टासु सूर्याभ्यामधस्तात् समभृतलम् । सहस्रं च योजनानामधोग्रामास्ततोऽप्यधः ॥ १८१ ॥ तांश्च यावत्तापयतः प्रसरन्ति करास्ततः विवस्वतोर्योजनानामष्टादश शतान्यधः 🖽 १८२ ॥ सप्तचत्वारिंशदथ सहस्राणि शतद्वयम् । त्रिषष्टिश्च योजनानां षष्ट्रयंशा एकविंशतिः ॥ १८३ ॥ करप्रसार एतावान् सर्वान्तर्मग्डलेऽर्कयोः। पूर्वतोऽपरतश्चाथ द्विणोत्तरयोः ब्रुवे ॥ १८४ ॥ त्रयस्त्रिशत् सहस्राणि त्रयस्त्रिशं शतत्रयम् । योजनन्त्र्यंश्युक् वाद्धीं द्वीपेऽशीतियुतं शतम् ॥ १८५॥ सहस्रागि पंचचत्वारिंशत्स्वर्गिगिरेर्दिशि । साशीतियोजनश्तोनान्यथाब्धेर्दिशि ब्रुवे ॥ १८६ ॥ सर्वबाह्यमगडले तु चरतोरुष्णरोचिषोः। करप्रसार एतावान् स्यात् पूर्वापरयोर्दिशोः ॥ १८७ ॥ एकत्रिंशतुसहस्राणि शतान्यष्टी तथोपरि। एकत्रिंश्योजनानि त्रिंशद्ंशाश्च षष्टिजाः ॥ १८८ ॥

એઉ સૂર્યોથી આઠસો યાજન નીચે સમ પૃથ્વીતળ છે અને એથી પણ એક હજાર યાજન જેટલા નીચાણમાં 'અધાશ્રામ ' આવેલાં છે, ત્યાં સુધી એઉ સૂર્યોનાં તાપના કિરણા પ્રસરે છે. એટલે એમ થયું કે એઉ સૂર્યોનાં કિરણા નીચે અઢારસા યાજન સુધી પ્રસરે છે. ૧૮૧–૧૮૨.

સર્વથી અંદરના મંડળમાં રહેલા એઉ સૂર્યીના કિરણાના વિસ્તાર પૂર્વ અને પશ્ચિમમાં સડતાલીશ હજાર અસા ત્રેસઠ પૂર્ણાં ક ને સાત વીશાંશ યાજન જેટલા છે; જ્યારે ઉત્તર અને દક્ષિણમાં મેરૂપર્વત તરફ ચુમાળીશ હજાર આઠસા ને વીશ યાજન, અને સમુદ્ર તરફ તેત્રીશ હજાર ત્રણસા તેત્રીશ પૂર્ણાં ક ને એક તૃતીયાંશ યાજન સુધી સમુદ્રમાં તથા એક સા ને એ શી યાજન દ્વીપમાં છે. ૧૮૩–૧૮૬.

સવ<sup>િ</sup>થી બહારના માંડળમાં જયારે એ બેઉ સૂર્યો વિચરતા હાય છે ત્યારે એઓના કિર-શ્રાના વિસ્તાર પૂર્વ અને પશ્ચિમમાં એકત્રીશ હજાર આઠસા એકત્રીશ પૂર્ણાંક ને એક દ્વિતી- मेरोर्दिशि योजनानां वार्द्धी त्रिंशं शतत्रयम् । द्वीपे च पंचचत्वारिंशत्सहस्रास्ततः परम् । १८९॥ त्रयस्त्रिंशत्सहस्राणि सत्र्यंशं योजनत्रयम् । करप्रसारो भान्वोः स्याञ्चवणाञ्धौ शिखादिशि ॥ १९०॥ ऊर्ध्वं तु योजनशतं तुल्यं सर्वत्र पूर्ववत् । अष्टादश योजनानां शतान्यथस्तथैव च ॥ १९१॥

इति चेत्रविभागेन दिनरात्रिमानप्ररूपणा तत्प्रसंगादातपतमःसंस्था-नादिप्ररूपणा च ॥

कृता चेत्रविभागेन दिनरात्रिप्ररूपणा।
परिचेपमिति ब्रूमः साम्प्रतं प्रतिभग्डलम् ॥ १९२ ॥
वगाद्योभयतो द्वीपे सर्वान्तर्मण्डलं स्थितम् ।
साशीतियोजनशतम् द्विष्नं कार्यमिदं ततः ॥ १९३ ॥
सषष्टियोजनशतत्रयं जातमिदं पुनः।
द्वीपव्यासाञ्चचरूपाद्विशोष्यते ततः स्थितम् ॥ १९४ ॥
विष्कम्भायामतो नूनं सर्वाभ्यन्तरमग्डलम् ।
सहस्रा नवनवतिश्चत्वारिंशा च षद्शती ॥ १९५ ॥

યાંશ યાંજન છે; અને મેરૂ તરફૂ, સમુદ્રમાં ત્રણસાે ને ત્રીશ યાેજન અને દ્વીપમાં પીસતાળીશ હજાર યાેજન છે. લવણ સમુદ્રમાં શિખા તરફ તેત્રીશ હજાર ને ત્રણ પૂર્ણીંક ને એક તૃતીયાંશ યાેજન પર્યન્ત છે. વળી ઉંચે એક સાે યાેજન અને નીચે અઢારસાે યાેજન પર્યન્ત વિસ્તાર છે. ૧૮૭–૧૯૧.

આ પ્રમાણે ક્ષેત્રવિભાગવડે દિવસ અને રાત્રીના પ્રમાણની પ્રરૂપણા કરી. એના પ્રસંગથી વળી તાપ અને અંધકારના આકાર આદિકની પ્રરૂપણા પણ કરી.

હવે દરેક મંડળે એના પરિક્ષેપ ( પરિધિ ) કેટલા હાય તે કહે છે - ૧૯૨.

સર્વથી અંદરતું મંડળ દ્રીપમાં ઉભયત: એક્સો એ રી યોજન અવગાહીને રહેલું છે. એ રકમને બમણી કરા. ત્રણુસા સાઠ યોજન આવ્યા. આ રકમ દ્રીપના વિસ્તાર જે એક લાખ યોજન છે તેમાંથી બાદ કરા. એટલે નવાણું હજાર છસા ને ચાલીશ યોજન આવ્યા. परिधिस्तु यथाम्नायमस्य लच्चत्रयं युतम्। सहस्रेः पंचदशभिः नवाशीतिश्च साधिका ॥ १९६॥ सषष्टियोजनशतत्रयं यत्प्रागप्राकृतम् । तस्य वा परिधिः कार्यः पृथगीदृद्धिधस्तु सः ॥ १९७ ॥ एकादश शतान्यष्टत्रिंशान्येनं विशोधयेत । जम्ब्रद्वीपस्य परिधेः स्याद्प्येवं यथोदितः ॥ १९८ ॥ अधेकतः स्थितं सर्वान्तरानन्तरमग्डलम् । अष्टचत्वारिंशदंशान् सर्वान्तर्मंगडलात्मकान् ॥ १९५ ॥ द्वे योजने च त्यक्त्वार्वाक् परतोऽप्येवमेव तत्। एवं पंचत्रिंशदंशं भवेद्योजनपंचकम् ॥ २०० ॥ ततोऽर्कयुग्मान्तरवद्वर्धन्ते प्रतिमग्डलम् । योजनानि पंच पंचत्रिंशदंशाश्च विस्तृतौ ॥ २०१ ॥ ततस्तेषां परिचेपा ज्ञेया व्यासानुसारतः। स पंचत्रिंशदंशस्य योजनपंचकस्य वा ॥ २०२ ॥ परिचेपः पृथकार्य ईदम्पः स जायते। साधिकाष्टात्रिंशदंशयुक् सप्तदशयोजनी ॥ २०३ ॥ युग्मम् ॥

એ સર્વથી અંદરના માંડળની લંખાઇ પંહાળાઇ આવી. અર્થાત્ વચ્ચેનું અંતર આવ્યું. એ પરથી એના પરિધિ ત્રણ લાખ પંદર હજાર ને નેવાશી યાજન જેટલા થાય છે. ૧૯૩–૧૯૬.

અથવા આમ પણુ થાય:—પૂર્વોક્ત ત્રણુસાે ને સાઠ યાજનના જાદો પરિધિ કાઢાે. એ અગ્યારસાે ને આડત્રીશ યાજન આવશે. એને જમ્બ્દ્ધીપના પરિધિમાંથી બાદ કરાે. એટલે પણુ ઉપર્યુક્ત પરિધિ આવે છે. ૧૯૭–૧૯૮.

હવે એક તરફથી, સર્વથી અંદરના મંડળની પાસેનું મંડળ પૂર્વપશ્ચિમ, સર્વથી અંદ રના મંડળના બે યોજન અને અડતાળીશ અંશાે છાેડીને રહેલું છે. જેથી બે બાજાના મળીને પાંચ યોજન અને પાંત્રીશ અંશાે થાય. બન્ને સ્ત્ર્યોના અંતરની પેઠે દરેક મંડળે પાંચ યાજન ને પાંત્રીશ અંશાે વિસ્તારમાં વધે છે. એનાે પરિક્ષેપ (ઘરાવાે) પણ વ્યાયને અનુસારે કાઢવાે. અથવા પાંચ યાજન ને પાંત્રીશ અંશાેવાળા વ્યાસનાે જ પરિક્ષેપ જાૄદાે કાઢાે. તે સત્તર યાજન અને આડત્રીશ અંશાે લગભગ આવશે, પણ વ્યવહારથી એને સંપૂર્ણ અઢાર अष्टादश योजनानि परन्तु व्यवहारतः।
संपूर्णानि विवच्यन्ते ततोऽष्टादश्योजनीम् ॥ २०४ ॥
प्राच्यप्राच्यमगडलस्य परिचेपे नियोजयेत्।
ततोऽप्र्याप्र्यमगडलस्य परिचेपमितिर्भवेत् ॥ २०५ ॥ युग्मम् ॥
एवं वृद्धिः परिचेपे यावच्चरममण्डलम् ।
ततो यथावृद्धिहानिरासर्वान्तरमण्डलम् ॥ २०६ ॥
एवं च परिधिः सर्वान्तरानन्तरमग्डले ।
लच्चत्रयं पंचदशसहस्राः सप्तयुक्शतम् ॥ २०७ ॥
तार्तीयिके मगडले च सर्वाभ्यन्तरभगडलात् ।
लच्चास्तिस्रः पंचदश सहस्रास्तत्वयुक्शतम् ॥ २०८ ॥
लच्चास्तिस्रः पंचदश सहस्रास्तत्वयुक्शतम् ॥ २०८ ॥
लच्चास्तिस्रोऽष्टादशैव सहस्रास्त्रिशती तथा ।
युक्तोनैः पंचदश्मिः सर्वान्तरे परिधिर्भवेत् ॥ २०९ ॥

तथाहुः श्रीमलयगिरिपादाः चेलविचारबृहद्वृत्तौ ॥ एवं मण्डले म-गडले आयामविष्कम्भयोः पंच पंच योजनानि पंचत्रिंशदेकषष्टिभागाधि-

યાજન કહેવાય. આ અઢાર યાજનને પૂર્વપૂર્વના માંડળના પરિધિમાં ભેળવતાં જવાથી આગળ-આગળના માંડળના પરિધિનું માપઃ આવે છે. એવી રીતે છેક છેલ્લા માંડળ સુધી કયા જવાથી પરિક્ષેપ વધતો જશે. અહીં જેમ વૃષ્દિ થતી જશે તેમ સર્વથી અંદરના માંડળ પર્યન્ત પાછાં આવતાં હાનિ થતી જશે. ૧૯૯–૨૦૬.

એ ગણુત્રીએ, સર્વથી અંદરના મંડળ પછીના મંડળના પરિધિ ત્રણ લાખ પંદર હજાર એકસા ને સાત યાજન આવશે, સર્વથી અંદરના મંડળથી ત્રીજા મંડળના પરિધિ ત્રણ લાખ પંદર હજાર એકસા ને પચીશ યાજન આવશે અને સર્વથી છેલ્લા મંડળના પરિધિ ત્રણ લાખ અઢાર હજાર ત્રણુસા ને લગભાગ પંદર યાજન આવશે. ૨ ૭–૨૦૯.

આ સંખંધમાં શ્રી મલયગિરિ આચાર્ય 'ક્ષેત્ર વિચાર' ગ્રન્થની માેટી ટીકામાં કહે છે કે:—

એવી રીતે પ્રત્યેક મંડળે, મંડળના વિસ્તારમાં પાંચ યાજન અને પાંત્રીશ અંશ અથવા મંડળના પરિધિમાં અઢાર યાજન વધારતા વધારતાં ત્યાં સુધી પહેાંચવું કે મંડળના વિસ્તાર એક લાખ છસા ને સાઠ યાજન આવે અથવા એ મંડળના પરિધિ ત્રણ લાખ અઢાર હજાર ત્રણસા ને લગભગ પંદર યાજન આવે. અહિં પ્રત્યેક પરિધિએ અઢાર વધારતા જવાથી कानि परिरये अष्टादश अष्टादश योजनानि परिवर्धयता तावद्वक्तव्यं यावत्सर्वबाद्धमगडलं एकं योजनशतसहस्रं षदशतानि षष्ट्यधिकानि आयामविष्कम्भाभ्यां त्रीणि योजनशतसहस्राणि अष्टादशसहस्राणि त्रीणि शतानि
पंचदशोत्तराणि किंचिदूनानि परिरये इति । अत्र च यद्यपि प्रतिपरिचेपं
अष्टादशअष्टादशवृद्धौ त्रयशीत्यधिकशतस्य अष्टादशिमः ग्रणने चतुनेवत्यधिकानि द्वात्रिंशच्छतानि भवन्ति एतेषां च सैकोननवतिपंचदशसहस्राधिकलच्चत्रयरूपप्रथममगडलपरिचेपेण सह योगे सर्वबाद्धमगडलपरिरयः तिस्रो लचा अष्टादश सहस्रा त्रिशती त्रयशीत्युत्तरा भवन्ति ।
परन्तु प्रागुक्तानि सप्तदश्योजनानि साधिकयोजनसत्काष्टात्रिंशदेकभागाधिकानि प्रतिपरिरयवृद्धिरिति विभाव्येव न्यूनपंचदशाधिकशतत्रययुकाष्टादशसहस्राधिकलच्चत्रयरूपः सर्वबाद्धमगडलपरिधः उक्तः इति
सम्भाव्यते । यद्यपि अत्रापि उपरितनं शतत्रयं चतुर्दशोत्तरमेव भवति
तथापि उपरितनानां अष्टित्रंशतो भागानां साधिकत्वात् न्यूनानि पंचदशैव विविच्चतानि इति सम्यग्विभावनीयं गिणितज्ञैः ॥

एवं कृता मगडलानां परिचेपप्ररूपगा। गतिं प्रतिमुहूर्तं च ब्रूमहे प्रतिमगडलम् ॥ २१०॥

એકસા ને ત્રાશીને અઢારે ગુણવાથી ખત્રીશસા ને ચારાણું આવે છે અને એ રકમ પ્રથમ મંડળના પરિધિની ત્રણ લાખ પંદર હજાર ને નેવાશીવાળી રકમમાં લેળવવાથી સર્વથી ખહારના મંડળના પરિધિ ત્રણ લાખ અઢાર હજાર ત્રણસા ને ગ્યાશી યોજન જેટલા થાય છે. પણ સત્તર યોજન ને આડતીશ અંશા વાળી રકમ પૂર્ણ અઢાર યોજન ગણી છે એને લીધે જ આટલા વધારા પરિધિમાં આવ્યા છે પણ જો ૧૭ યોજન ને ૩૮ અંશ જ પરિધિમાં વધારતા જઇએ તા તા સર્વથી ખહારના મંડળના પરિધિ ત્રણ લાખ અઢાર હજાર ત્રણસા ને લગભગ પંદર યોજન જ આવે. અહિં પણ ઉપર તા ત્રણસા ને ચાદ યોજન થાય છે તા પણ તેની ઉપર આડતીશ અંશા અધિક હાવાથી ત્રણસા ને લગભગ પંદર કહ્યાં છે.—એમ ગણિત સાએ સમ્યગ્ રીતે વિચારી લેવું.

એવી રીતે સૂર્યના પ્રત્યેક મંડળના પરિધિની પ્રરૂપણા કરી. હવે એ પ્રત્યેક મંડળ સૂર્યની પ્રત્યેક સુદ્ધુર્ત્ત ગતિ વિષે કહીએ છીએ:—૨૧૦.

55

पकेकं मगडलं ह्येकमार्तगडेन समाप्यते। द्वाभ्यां किलाहोरात्राभ्यां मुहूर्ताः षष्टिरेतयोः॥ २११॥ ततः षष्ट्या विभज्यन्ते परिचेपाः स्वकस्वकाः। प्वं सर्वमगडलानां मुहूर्त्तगतिराप्यते॥ २१२॥

एवं च संक्रम्य चरतः सूर्यो सर्वान्तर्मग्डले यदा।
तदा प्रत्येकमेकैकमुहूर्त्तेऽसौ गतिस्तयोः॥ २१३॥
नूनं पंच सहस्राणि योजनानां शतद्वयम्।
एकपंचाश्मेकोनत्रिंश्दंशाश्च षष्टिजाः॥ २१४॥ युग्मम्॥
द्वितीयादिमग्डलेष्वप्येवं परिरयोः स्वकैः।
मुहूर्त्तगतिरानेया षष्ट्या भक्तेर्विवस्वतोः॥ २१५॥
यद्वा प्रतिपरिचेपं योक्ताष्टादशयोजनी।
वृद्धिः षष्ट्या विभक्तुं तामूर्ध्वाधस्तद्इयं न्यसेत्॥ २१६॥
राशिः षष्टेर्न दत्तेंऽशं तत्राष्टादशक्चणः।
ततोऽष्टादश षष्टिष्नाः स्युः सहस्रमशीतियुक् ॥ २१७॥
तेषां षष्ट्या हृते भागे लब्धा अष्टादश स्फुटम्।
एतावन्तः षष्टिभागाः किंचिद्रनास्तु निश्चयात्॥ २१८॥

એક સૂર્ય બે અહારાત્રીમાં એક મંડળ સમાપ્ત કરે છે અને બે અહારાત્રીના સાઠ મુહૂ-તો છે તેથી તે તે મંડળના પરિધિને સાઠ વડે ભાંગીએ તા તે તે મંડળે સૂર્યની મુહૂર્ત્તગતિ આવે છે. ૨૧૧–૨૧૨.

એવી રીતે સર્વથી અંદરના માંડળમાં સંક્રમીને જ્યારે બેઉ સૂર્યી ગમન કરે છે ત્યારે પ્રત્યેક માંડળે એક મુહુ ત્તેમાં એઓની ગતિ પરપ૧રેલ્ટ યોજન જેટલી થાય છે. ૨૧૩–૨૧૪.

એવી રીતે દ્વિતીયાદિક મંડળામાં પણ તે તે મંડળના પરિધિને સાંઠે ભાંગીને એઊ સ્પેતિ સુદુત્ત ગતિનું પ્રમાણ લાવવું. ૨૧૫.

અથવા પ્રત્યેક પરિધિએ જે અઢાર યાજનની વૃદ્ધિ કહેલી છે તેને સાઠે ભાંગવા. ફૈક આવશે. ૧૮ને ૬૦ વડે ભાંગાય નહીં માટે, ૧૮ ને ૬૦ વડે ગુણા એટલે ૧૦૮૦ અંશ प्राच्यमग्डलमुहूर्त्तगतौ चिप्यन्त इत्यतः। यथोक्तं तत्परिमाग्गं भवेदेवं यथोत्तरम्॥ २१९॥ युग्मम्॥ एतद्याम्यायने सौम्यायने तु प्रतिमग्डलम्। श्रष्टादशांशाः चीयन्ते मुहूर्तीयगतौ रवेः॥ २२०॥

एवं च सर्ववाह्ये योजनानां पंचोत्तरं शतत्रयम् ।
सहस्राणि पंच पंचदशभागाश्च षष्टिजाः ॥ २२१ ॥
सर्वान्तिमार्वाचीने तु त्रिशती चतुरुंत्तरा ।
सहस्राणि पंच सप्तपंचाशत् षष्टिजाः लवाः ॥ २२२ ॥

मुहूर्तगितिरित्येवं विवस्वतोः निरूपिता । अथ प्रपंच्यते दृष्टिपथप्राप्तिप्ररूपणा ॥ २२३ ॥ मुहूर्तगितिर्कस्य या विविच्ति मगडले । यच्च तस्मिन् दिनमानं द्रयमेतत् पृथग् न्यसेत् ॥ २२४ ॥ मुहूर्तगितिरेषाथ दिनमानेन गुगयते । एकार्कस्य तदैकाहःप्रकाश्यं चेत्रमाप्यते ॥ २२५ ॥

આવ્યા એને ૬૦ વઢ ભાંગતાં ૧૮ સાઠાંશ આવ્યા. આ રકમને પૂર્વના મંડળની સુહૂર્ત્ત-ગતિમાં ભેળવા. એમ કરવાથી એનું યથાકત પરિમાણુ આવશે. ઉત્તરાત્તર પણ એમ જ કરવું. ૨૧૬–૨૧૯

એવી રીતે દક્ષિણાયનમાં સમજવું.

ઉત્તરાયણમાં તા પ્રત્યેક મંડળ સૂર્યની મુહૂત્ત ગતિમાં અઢાર અંશા ઘટતા જાય છે, અને એવી રીતે સર્વથી અઢારના મંડળમાં પાંચ હજાર ત્રણસા પાંચ પૂર્ણાંક પંદર સાઢાંશ યાજન જેટલી સૂર્યની મુહૂર્ત્ત ગતિ આવે છે, અને સર્વથી અઢારના મંડળની અગાઉના મંડળમાં એ મુહૂર્ત્ત ગતિ અઢાર સાઢાંશ એાછી એટલે કે પાંચ હજાર ત્રણસા ચાર પૂર્ણાંક સત્તાવન સાઢાંશ યોજન થાય છે. ૨૨૦–૨૨૨.

એવી રીતે એઊ સ્પોની મુહૂત્ત ગતિ વિષે સમજણ આપી. હવે એએાની દરિપથપ્રાપ્તિ વિષે કહીએ છીએ. ૨૨૩.

વિવક્ષિત મંડળમાં સૂર્યની જે મુહૂર્ત્તગતિ હોય તે રકમ એક બાજી મૂકાે. વળી તે મં-ડળમાં જે દિનમાન હોય તે રકમ એક બાજી મૂકાે. એઊ રકમનાે ગુણાકાર કરાે. જે આવે તે यावचैकाहःप्रकाश्यं चेत्रमेकत्रमग्डले ।
तद्धेन मनुष्याणां भवेत् हग्गोचरो रिवः ॥ २२६ ॥
भगं भावः। यावत्चेत्रं दिनार्धेन भानुः भावियतुं च्रमः ।
हश्यते तावतः चेत्रात् मग्डलेष्विखलेष्विषे ॥ २२७ ॥
यथा पंच सहस्राणि योजनानां शतद्वयम् ।
एकपंचाशमेकोनिर्त्रशदंशाश्च षष्टिजाः ॥ २२८ ॥
मुहूर्तगितिरेषा या प्रोक्ताऽभ्यन्तरमग्डले ।
ग्रुग्यते सा दिनार्धेन मुहूर्तनवकात्मना ॥ २२९ ॥
ससचत्वारिंशदेवं सहस्राणि शतद्वयम् ।
त्रिषष्टिश्च योजनानां षष्ट्यंशा एकविंशितः ॥ २३० ॥
उद्गच्छन्नियतः चेत्रात् भानुरस्तमयन्नि ।
इहत्यैः हश्यते लोकैः सर्वाभ्यन्तरमग्डले ॥ २३१ ॥
ततश्चैतत् द्विगुणितमुद्यास्तान्तरं भवेत् ।
प्रकाशचेत्रमण्येतावदेवोभयतोऽन्वितम् ॥ २३२ ॥

## तथाहुः ।

એક સૂર્ય એક દિવસમાં જેટલું ક્ષેત્ર પ્રકાશિત કરે છે તેનું પ્રમાણુ સમજવું. અને એક મંડળે સૂર્ય જેટલું ક્ષેત્ર એક દિવસમાં પ્રકાશિત કરે છે તેથી અરધા ક્ષેત્ર જેટલા દૂર રહેલા મનુષ્યાને સૂર્ય દિષ્ટિગાચર થાય છે. આના ભાવાર્થ એ કે અરધા દિવસમાં સૂર્ય જેટલું ક્ષેત્ર પ્રકાશિત કરે છે તેટલા ક્ષેત્રના લોકોને સૂર્ય તેટલા દૂરથી દિષ્ટિગાચર થાય છે. ૨૨૪–૨૨૭.

જેમકે પાંચ હજાર ખસા એકાવન પૂર્ણાંક એાગણત્રીશ સાઠાંશ ચાજન જેટલી જે અંદ-રના મંડળમાં રહેલા સૂર્યની મુહ્ત્તંગતિ કહેલી છે તેને અરધા દિવસવડે એટલે કે નવ મુહ્ત્તં વડે ગુણા. એટલે સડતાલીશ હજાર ખસા ત્રેસઠ પૂર્ણાંક એકવીશ સાઠાંશ ચાજન આવશે. એટલા ક્ષેત્રમાં રહેલા લોકોને એટલે દ્વરથી સર્વથી અંદરના મંડળમાં ઉગતા તેમજ આથમતા સૂર્ય દર્ષિગાચર થાય છે–દેખાય છે. વળી એ રકમને ખમણી કરતાં જે આવે એ ઉદય અને અસ્ત વચ્ચેનું અન્તર સમજવું. પ્રકાશક્ષેત્ર પણ એટલું જ–એટલા યાજન ( ખમણું) સમજવું. ૧૩૯–૧૩૨. रविगाो उद्यत्थंतर चउगावइसहस्स पगासय छाव्विसा। बायालसिक्टभागा कक्कडसंकंतिदियहंमि ॥ २३३॥

एवं च सहस्रैः सप्तचत्वारिंशता द्वितीयमग्डले । सैकोनाशीतिनादृश्यो योजनानां शतेन च ॥ २३४ ॥ सप्तपंचाराता षष्टिभागैरेकस्य तस्य च । अंशैरेकोनविंशस्या विभक्तस्यैकषष्टिधा ॥ २३४ ॥

<sup>एवं च</sup> त्र्यशाितः योजनान्यंशाः त्रयोविंशतिरेव च । षष्टिभक्तयोजनस्यैकस्य षष्टिलवस्य च ॥ २३६ ॥ एकषष्टिविभक्तस्य द्विचत्वारिंशदंशकाः । हानिरत्रेयमाद्यात् स्यात् पुरो हानौ ध्रुवोऽप्ययम् ॥ २३७ ॥

कि च सर्वान्तर्मग्रहलात्तार्तियोकं यत्किल मग्रहलम् । तदेवाद्यं प्रकल्प्याये येषु येषु विभाव्यते ॥ २३८ ॥ दृग्मार्गस्तरग्रेस्तत्र तत्रैकद्व्यादिसंख्यया । हत्वा षद्त्रिंशतं भागं भागांस्तान् योजयेत् ध्रुवे ॥ २३९ ॥

तत्रश्र पूर्वमग्डलदृग्मार्गप्राप्तिस्तेन विवर्जिता । खरांशोः दृक्पथप्राप्तिमानं स्यादिष्टमग्डले ॥ २४० ॥

અન્યત્ર પણ કહ્યું છે કે કર્ક સંક્રાન્તિના દિવસામાં સૂર્યના ઉદય અને અસ્ત વચ્ચેનું અન્તર ચારાણું હજાર પાંચસા છબ્લીશ પૂર્ણાંક એંતાળીશ સાઠાંશ ચાજન જેટલું છે. ૨૩૩.

વળી દ્વિતીય મંડળમાં એ સુર્યનું ઉદય અને અસ્ત વચ્ચેનું અન્તર ૪૭૧૭૯ પૂર્ણું યોજન તથા પછ સાઠાંશ તથા તે ઉપર એક સાઠાંશના કું છે એટલે કે લગભગ ૪૭૧૭૯ કું ચાજન જેટલું છે. તે પરથી એમ સમજવાનું કે આઘ મંડળની ગતિમાંથી લગભગ ૮૩૬૬ કૂં યોજન જેટલી હાનિ થઇ. આગળ પણ ઉત્તરાત્તર પ્રત્યેક મંડળે એટલી જ હાનિ સમજવી. એટલે એ આંકડા 'ધુવ' સમજવા. ૨૩૪–૨૩૭.

વળી, સર્વથી અભ્યન્તર મંડળથી જે ત્રીજીં મંડળ છે તેને જ પહેલું કલ્પીને અગ્રે જેમાં જેમાં સૂર્યની દિષ્ટિપથ–પ્રાપ્તિ ભાવવામાં આવે તેમાં કું, કું આદિ રકમ 'ધ્રુવ 'ની રકમમાં ભેળવતાં જવી. ભેળવતાં જે રકમ આવે તે રકમ પૂર્વમંડળના દિષ્ટિપથની રકમમાંથી ખાદ કરતાં જે આવે તે ઇચ્છિત મંડળમાં સૂર્યની દ્રષ્ટિપથ પ્રાપ્તિનું માન સમજવું. ૨૩૮–૨૪૦.

यथान्तर्मगृडलात्तार्तियीके तरिगमण्डले । षद्त्रिंशदेकेन गुण्या स्थितो राशिस्तथैव सः ॥ २४१ ॥ ततः षद्त्रिंशदेवैते त्र्यशीत्युपरिवर्तिषु । योजिता भागभागेषु जातास्ते चाष्ट्रसप्ततिः ॥ २४२ ॥ एकषष्ट्या लवेश्वेकः षष्टिभागो भवेत् स च। योज्यते षष्टिभागेषु शेषाः सप्तदश स्थिताः ॥ २४३ ॥ ज्यशीतियोजनान्यंशा षष्टिजाता जिनैर्मताः। एवं च सप्तदशैकषष्ट्यंशा शोध्यराशिः भवत्यसौ ॥ २४४ ॥ अनेन राशिना हीने द्वितीयमण्डलाश्रिते। हम्मोचरे तृतीये स्यात् मग्डले हक्पथो रवेः ॥ २४५ ॥ सहस्रेः सप्तचत्वारिंशता पष्पवातिं श्रितैः । एवं च योजनानां षष्टिभागैः त्रयस्त्रिशन्मितैः तथा ॥ २४६ ॥ एकस्य षष्टिभागस्य विभक्तस्यैकषष्टिधा । भागद्वयेन चोष्णांशुः दृश्यः तृतीयमग्डले ॥ २४७ ॥ एवमुक्तप्रकारेग बहिर्निष्क्रमतो खेः। हक्पथप्राप्तिविषयात् हीयते प्रतिमग्डलम् ॥ २४८ ॥

દાખલા તરીકે અભ્યન્તર મંડળથી ત્રીજીં મંડળ લ્યા. તેમાં ઉપર કહ્યા પ્રમાણે ' ધ્રુવ ' ની રકમમાં  $\frac{2}{3}$  લેળવા. એટલે ધ્રુવની રકમ લગભગ ૮૩ $\frac{2}{3}$  છે તેમાં  $\frac{2}{3}$  લેળવવાથી લગભગ ૮૩ $\frac{2}{3}$  થયા. આ રકમ ' શાેધ્યરાશિ ' થઇ. ( શાેધ્યરાશિ એટલે ખાદ કરવાની રકમ ). ૨૪૧–૨૪૪.

એ રકમ દ્વિતાય માંડળાશ્રિત રવિના દ્રષ્ટિપથની રકમમાંથી ખાદ કરવાથા તૃતીય માંડ-ળમાં સૂર્યના દ્રષ્ટિપથનું માન આવે..૨૪૫.

એટલે કે ૪૭૧૭૯ પૂર્ણ યોજન અને ૫૮ સાઠાંશ જેટલી જે રકમ આપણે દ્વિતીય મંડ-લાશ્રિત ચાક્કસ કરી ગયા છીએ તેમાંથી આ ૮૩ દુષ્ટ્ર યોજન જેટલી શાધ્યરાશિ ખાદ કરા. એટલે ૪૭૦૯૬ પૂર્ણ યોજન અને ૩૪ સાઠાંશ (૪૭૦૯૬ દુર્ દુર્ગ)આવશે. આટલા ક્ષેત્રમાં ત્રીજે મંડળે સૂર્ય દેખાય છે. ૨૪૬–૨૪૭.

એવી રીતે ઉકત પ્રકારે અહાર નીકળતા સૂર્યના દૃષ્ટિપથપ્રાપ્તિના વિષયમાંથી મંડળ

व्यशाितः साधिका क्वापि चतुरशितिरेव च। साधिका सा क्वापि पंचाशितिः साप्यधिका क्वचित्॥ २४९ ॥ योजनानां हानिरेवं भाव्या गणितपंडितैः। पूर्वोक्तगणिताम्नायात् यावत्सर्वान्त्यमण्डलम् ॥ २५० ॥ तत्र चैकत्रिंशतेव सहस्रेरप्टाभः शतैः। एकत्रिंशैः त्रिंशता च षष्ट्यंशैः दृश्यते रविः ॥ २५१ ॥

यद्यपि आन्तरतृतीयमण्डलापेच्चया क्ष्यशित्यधिकश्ततमेऽस्मिन्
मण्डले पूर्वोक्तकरण्प्रिक्रियया शोध्यराशिः पंचाशीतिः योजनानि एकादश षष्टिभागा एकस्य षष्टिभागस्य सत्काः षडेकषष्टिभागा ८६३३+
(ॐ×६) एवंरूपो जायते तथापि पूर्वोक्ताः षट्त्रिंशद्भागभागाः कलान्यूना आपि व्यवहारतः पूर्णाः विविच्चताः । तिस्मिश्च कलान्यूनत्वे अन्त्यमण्डले एकत्र पिण्डिते सित अष्टपष्टिः एकषष्टिभागाः त्रुट्यन्ति तदपसारेण पंचाशीतिः योजनानि नव षष्टिभागाः योजनस्य एकस्य षष्टिभागस्य सत्का षष्टिः एकषष्टिभागा जायन्ते ८५६३+(६३४६३)। अयं च
शोध्यराशिः सर्ववाद्यावीचीनमण्डलगतद्दक्पथप्राप्तिपरिमाणात् यदि शोध्यते तदा यथोक्तं सर्वान्त्यमण्डले दक्पथप्राप्तिपरिमाणां भवतीति ध्येयम् ।

માં ડળે, ૮૩ નું યોજનથી માંડીને કયાંક ૮૪ યોજન, કયાંક એથી વધારે, કયાંક ૮૫ યોજન અને કયાંક ૮૫ થી સહેજ અધિક—એટલું એાછું થાય છે. ગણિતરોએ પૂર્વીકત ગણિતના આ-મનાય પ્રમાણું: છેક છેલ્લાં માંડળ સુધી યોજનામાં ઘટાડા કરી લેવા. એ રીતે છેલ્લાં માંડળમાં એકત્રીશ હજાર આઠસા એકત્રીશ પૂર્ણાંક એક દિતીયાંશ યોજનથી સૂર્ય દેખાય છે. ૨૪૮ – ૨૫૧

અહિં આપે સુ સર્વથી અંદરના મંડળથી ત્રીજા મંડળને પહેલું કલ્પીને વાત કરીએ છીએ એટલે એ અપેક્ષાએ છેલ્લું જે ૧૮૨ મું મંડળ આવ્યું તેમાં જો કે પ્વાકત 'કરણ-પ્રક્રિયા'ને લઇને શાધ્યરાશિ ૮૫+ ફૈફેન ( ફૃફે × ફૃફ્ફ ) યોજન થાય છે. તો પણ પ્વાકત ફૈફુ ના ભાગા અમુક કળા જેટલા ન્યૂન હોવા છતાં વ્યવહારત: પૂર્ણ કહ્યા છે એટલે એ કળાન્યૂનત્વ અન્ત્ય મંડળમાં એકત્ર થવાથી ફ્ફિલ્ સુટે છે. તે બાદ કરવાથી ૮૫+ ફૃફ્ફિન ( દ્ર-×ફૈફ ) યોજન શાધ્યરાશિ થાય છે. આ 'શોધ્યરાશિ 'ને જો 'સર્વથી અહારના મંડળથી પૂર્વના મંડળ' ના 'દષ્ટિપથપ્રાપ્તિપરિમાણુ 'માંથી બાદ કરવામાં આવે તો જવાબમાં જે આવે તે યથાકત 'સર્વથી અન્ત્ય મંડળ 'ના દષ્ટિપથપ્રાપ્તિનું પરિમાણુ સમજવું.

पूर्वोक्तध्रुवकायुपपत्तिस्तु अत्र उपाध्यायश्रीशान्तिचन्द्रोपज्ञजम्बूद्वी-पप्रज्ञतिसूत्रवृत्तेः अवसेया । यन्थगौरवभयात् न अत्र उच्यते । इति ज्ञेयम्॥

पद्धा पंचयोजनसहस्राः पंचोत्तरं शतत्रयम् ।
पष्टिभागाः पंचदश मुहूर्त्तगतिरत्र हि ॥ २५२ ॥
पण्मुहूर्त्तात्मना चैषा दिवसार्धेन गुग्यते ।
ततोऽप्येतत् दक्प्राप्तिमानं सर्वान्त्यमगडले ॥ २५३ ॥
सर्वबाद्यार्वाक्तने तु चतुरशीतिवर्जितैः ।
द्वात्रिंशता योजनानां सहस्रोः दश्यते रविः ॥ २५४ ॥
श्रंशैश्चैकोनचत्वारिंशता षष्टिसमुद्भवैः ।
एकस्य षष्टिभागस्य षष्ट्यांशैश्चैकषष्टिजैः ॥ २५५ ॥

॥ ३१९१६-क्ष-( ुं ×क्ष्ण ) योजन ॥
पंचाशीतिः योजनानि नवभागाश्च षष्टिजाः ।
षष्ट्यंशस्यैकस्य भागाः षष्टिस्तथैकषष्टिजाः ॥ २५६ ॥
सर्वान्त्यमगडलाद्वीचीनद्वितीयमगडले ।
एषा वृद्धिस्ततो वृद्धौ पुरतो ध्रुवकोऽप्यसौ ॥ २५७ ॥

પૂર્વોકત 'ક્રુવ' આદિની ઉપપત્તિ તો ઉપાધ્યાય શ્રીશાન્તિચંદ્રકૃત ' જમ્મ્દ્રીપ પ્રજ્ઞપ્તિ-સૂત્રની ઢીકા ' થી જાણુવી. ગ્રન્થગારવના ભયથી અમે અહિં તે કહેતા નથી.

અથવા, અહિં એક મુહૂર્ત્તામાં પ૩૦૫ ક્રિક યોજન જેટલી સૂર્યની ગતિ છે તેને અરધા દિવસના છ મુહૂર્ત્તાથી ગુણવામાં આવે તેં એ રીતે પણ સર્વાન્ત્ય માંડળમાં સૂર્યના દષ્ટિપથનું પ્રમાણ આવશે. ૨૫૧–૨૫૩.

<sup>&#</sup>x27;સર્વથી અહારના મંડળથી અંદરના મંડળ' માં તો ૩૧૯૧૬- ફ્રિકેન (ફ્રેન્ટ×ફેરે) યાજનથી સૂર્ય દેખાય છે. મતલઅ કે ૮૫ પૂર્ણા ક+ફ્રિંકન (ફ્રિક્રફ્રફ્રે) યાજનની વૃદ્ધિ થાય છે. સર્વથી છેલ્લા મંડળની પહેલાના બીજા મંડળમાં એટલી વૃદ્ધિ જાણવી. અને તે પછી પણ એટલી જ વૃદ્ધિ દરેક મંડળે થતી આવે છે. (તેથી એ રકમને 'ધ્રુવાંક રૂપ' સમજવી.) ૨૫૪-૨૫૭.

सर्वबाह्यात्ततीयादिमग्डलेष्वथ द्वपथम् । ज्ञातुं ग्रिगितया षद्त्रिंशतैकद्यादिसंख्यया ॥ २५८ ॥ ध्रवांकात् न्यूनितेऽसौ स्यात् चेप्यराशिरनेन च। प्राच्यमग्डलदृग्मार्गो युक्तः स्यादिष्टमग्डले ॥ २५९ ॥ तृतीये मण्डले बाह्यात् षद्त्रिंशदेकताडिता। तथाहि ध्रुवकात्तद्वस्थैव विशोध्यते ततः स्थितम् ॥ २६० ॥ पंचाशीतिः योजनानि षष्टिगाश्च लवा नव । षष्ट्यंशस्यैकस्य लवाः चतुर्विंशतिरेव च ॥ २६१ ॥ युग्मम् ॥ द्वितीयमण्डलस्याचिगोचरोऽनेन संयुते । तृतीयमग्डले दृष्टिपथमानं भवेदिद्म् ॥ २६२ ॥ योजनानां सहस्राः स्युः द्वात्रिंशत्सैकयोजनाः । भागाः एकोनपंचाशयोजनस्य च षष्टिजाः ॥ २६३ ॥ एकषष्टिविभक्तस्यैकस्य षष्टिलवस्य च। त्रयोविंशतिरेवांशा एवं सर्वत्र भावना ॥ २६४ ॥ विशेषकम् । एवमन्तः प्रविशतः सूर्यस्य बाह्यमण्डलात् । पूर्वोक्तरीत्या दग्मार्गप्रमाखे वर्द्धिते रवेः ॥ २६५ ॥

હવે સર્વ બાહ્ય મંડળથી તૃતીય આદિક મંડળામાં દષ્ટિપથનું માપ જાણવા માટે છત્રીશને એક બે આદિક સંખ્યા વહે ગુણવાથી જે રકમ આવે એટલા એકસડીઆ ભાગને ધ્રુવ રકમમાંથી બાદ કરતાં જે રકમ આવે તે રકમને પૂર્વના મંડળના દષ્ટિપથના માપમાં ઉમેરવી. એટલે ઇષ્ટ મંડળમાં ( સૂર્યના ) દષ્ટિપથનું માપ આવશે. ૨૫૮–૨૫૯.

જેમકે, બહારના મંડળથી ત્રીજા મંડળમાં એક વહે ગુણેલી છત્રીશની રકમ (કુર્ફ)ને ધ્રુવાંક-માંથો બાદ કરો. એટલે પંચાશી પૂર્ણ યોજન, નવ સાઠાંશ યોજન તથા એક સાઠાંશ યોજન-ના ચાવીશ એકસઠીઆ ભાગા—એટલું આવશે. એ બીજા મંડળના દિષ્ટિપથના માપમાં ઉમેરાે એટલે બત્રીશ હજાર ને એક પૂર્ણ યોજન, એાગલુપચાસ સાઠાંશ યોજન તથા એક સાઠાંશ યોજનના ત્રેવીશ એકસઠાંશ—એટલું આવશે. એ ત્રીજા મંડળના દિષ્ટિપથનું માપ આવ્યું. આ પ્રમાણે સર્વત્ર ભાવવું. ૨૬૦–૨૬૪.

એવી રીતે બહારના માંડળથી અંદરના માંડળમાં પ્રવેશ કરતાં સૂર્યના દૃષ્ટિપથનું પ્રમાણ 56 पंचाशीतिः सातिरेका संपूर्णा सैव कुत्रचित् । साधिका चतुरशीतिः क्वापि सा केवला क्वचित् ॥ २६६ ॥ ज्यशीतिः साधिका क्वापि योजनानां यथायथम् । सर्वान्तर्भगडलं यावद् भाव्यं तच्च प्रदर्शितम् ॥ २६७॥ विशेषकम्॥

यद्यपि बाह्यतृतीयमण्डलात् द्वचशीत्यधिकशततमे सर्वाभ्यन्तर-मण्डले यथोक्तकरणेन त्र्यशातियोजनानि द्वाविंशातिः षष्टिभागाः योज-नस्य एकस्य षष्टिभागस्य सत्काः पंचित्रिंशदेकषष्टिभागाः ८३३+(८४३) एवं रूपः चेप्यराशिर्भवति तथापि येऽत्र ध्रुवकात् षद्त्रिंशत् यथोक्तरूपाः शोधिताः ते कलया न्यूना अपि पूर्णा एव विविच्ताः ततः किंचद्धिकं निर्गतम् तच्च अधिकं सर्वाभ्यन्तरमण्डले एकत्र पिण्डितं सत् अष्टषष्टिः एकषष्टिभागा भवन्ति । ततः ते भूयः चेप्यराशौ चिप्यन्ते ततः जातः चेप्यराशिः ८३३+(८४३)। अस्मिश्च राशौ सर्वाभ्यन्तरानन्तराद्विती-यमण्डलगतदक्पथपरिमाणे योजिते सति यथोक्तं सर्वाभ्यन्तरमण्डले दक्पथपरिमाणं भवतीति ज्ञेयम् ॥

> कथं चैव योजनानां सहस्रैः दूरगावि । स्रासन्नाविव दृश्येते तरणी उद्यास्तयोः ॥ २६७ ॥

પૂર્વોક્ત રીતિએ વધતું જતું છે. એમાં ક્ષેપ્યરાશિ એટલે જે ઉમેરવાની રકમ છે તે કયાંક પંચાશી યોજનથી જરા અધિક, કયાંક પંચાશી યોજન, કયાંક ચારાશી યોજનથી કંઇક અધિક, કયાંક વળી ચારાશી જ યોજન અને કયાંક ત્રાશી યોજનથી કંઇક અધિક છે–એમ સર્વાન્તર મંડળ પર્યન્ત યથાયોગ્ય ભાવલું.

જો કે ખહારના ત્રીજા મંડળથી સર્વાલ્યન્તરના એટલે ૧૮૨ મા મંડળમાં પૂર્વાક્રત 'કરણ પ્રક્રિયા 'વહે તો ૮૩ પૂર્ણ યોજન, ૨૨ સાઠાંશ અને ૩૫ એકસઠીઆ અંશ-એટલી ક્ષેપ્યરાશિ થાય છે. તો પણ અહિં આપણું તો 'ક્ષુવાંક' માંથી ઉપર કહ્યા મુજબ ૩૬ એકસઠીઆ ભાગા બાદ કર્યા છે તે એક કળા જેટલા ન્યુન છતાં પુરા બાદ કર્યા છે—કંઇક અધિક બાદ કર્યા છે તેથી તે 'અધિક 'એકત્રિત થતાં સર્વથી અંદરના મંડળમાં ૬૮ એકસઠીઆ અંશ જેટલું થાય છે અને તેથી તે ફરીથી 'ક્ષેપ્યરાશિ ' માં લેળવતાં ૮૩ પૂર્ણયાજન ૨૩ સાઠાંશ અને ૪૨ એકસઠીઆ અંશ-આટલા 'ક્ષેપ્યરાશિ ' થયા. આ 'ક્ષેપ્યરાશિ ' સર્વાલ્યન્તરથી બીજા

मध्याह्ने तु योजनानामष्टशत्यां स्थितावपि । दूरस्थाविव दृश्येते कथमुष्णित्विषौ ननु ॥ २६८ ॥

श्रवोन्यते दूरत्वेन प्रतिघातात् स्विवम्बमहसां रवी । श्रासन्नौ सुखदृश्यत्वात् ज्ञायेते उद्यास्तयोः ॥ २६९ ॥ मध्याह्ने चासन्नतया प्रसर्पत्तीव्ररिमाभिः । ज्ञायेते दुर्निरीच्यत्वादासन्नाविष दूरगौ ॥ २७० ॥

तथा चागमः ॥ लेस्सापिडघाएगां उग्गमगामुहूर्त्तास दूरे अ मूले अ दीसंति ॥ अत्र दूरे चेति दृष्टृस्थानापेत्तया विश्रकृष्टे मूले चेति दृष्टृप्र-तीत्यपेत्तया आसन्ने इति भगवतीसूत्रशतक प उद्देश ८॥

> दूरत्वादेव भूलग्नाविव तावुद्यास्तयोः। नैकट्यादेव दृश्येते मध्याह्ने खायगाविव ॥ २७१॥

મંડળમાંના દેષ્ટિપથના માપમાં ભેળવવાથી યથાકત સર્વાલ્યન્તર મંડળમાંના દેષ્ટિમાર્ગનું પ્રમાણ આવે છે–એમ સમજવું.

અત્ર કાર્ધ જિજ્ઞાસુ પ્રશ્ન કરે છે કે—એઊ સૂર્યો ઉદયાસ્ત સમયે હજારા યાજન દ્રર છતાં આપણી નજીક કેમ દેખાય છે ? વળી મધ્યાહ્ને આઠસા યાજન જેટલા ઉંચે છતાં અહુ દ્રરસ્થ જેવા કેમ દેખાય છે ?

તે પ્રશ્નના ખુલાસા આ પ્રમાણે:—ઉદયાસ્તકાળે દ્વરત્વને લઇને એમના બિમ્બાના તે-જના પ્રતિઘાત થાય છે તેથી સુખે જોઈ શકાય છે. તેથી જાણેએએા નજીકમાં હાય એવા દેખાય છે. વળી મધ્યાહ્ને નજીક હાેઇને એએાના વિસ્તરી રહેલાં તીવ્ર કિરણે!ને લઇને દુ:ખે જોઇ શકાતા હાેવાથી (નજીકમાં હાેવા છતાં ) દ્વર રહેલા હાેય એમ વર્તાય છે. ૨૭૦.

આગમમાં પણ કહ્યું છે કે ઉદયકાળે, દૂર હેાવા છતાં લેશ્યાના પ્રતિઘાતને લઇને નજ-દ્વીકમાં હાય એવા લાગે છે, ( દૂર એટલે જેનારના સ્થાનની અપેક્ષાએ દૂર; નજીક એટલે જેનારને પડતી પ્રતીતિની અપેક્ષાએ નજીક ). ( ભગવતી સૂત્ર શતક ૮ ઉદ્દેશ ૮ ).

દૂર હાવાથી જ એએા અને ઉદયાસ્તકાળે પૃથ્વીને અડીને રહેલા હાય એવા દેખાય છે; અને નજીક હાવાથી જ એએા મધ્યાદ્ધ સમયે આકાશના અગ્રભાગમાં રહેલા હાય એમ દેખાય છે. ૨૭૧. उच्चत्वं तु सर्वदाऽिष समानमेव सूर्ययोः ।
योजनानां ह्यष्टश्रत्या नार्वाक् न परतश्च तौ ॥ २७२ ॥
एवं दृष्टिपथप्राप्तिप्ररूपणा प्रपंचिता ।
ग्रथ प्ररूपणा भान्वोः कुर्मोऽर्धमण्डलस्थितेः ॥ २७३ ॥
एकं मण्डलमेकेनाहोरात्रेण समाप्यते ।
ह्याभ्यामिभमुखस्थाभ्यां रिवभ्यां प्रतिवादिवत् ॥ २७४ ॥
मेरोर्दचिणपूर्वस्यां यदा प्रथममेव हि ।
एकः सूर्यः प्रविशाति सर्वाभ्यन्तरमण्डलम् ॥ २७५ ॥
पश्चिमोत्तरित्भागे तदैवान्योऽिष भास्करः ।
समकालं स्पर्छयेव सर्वान्तर्मण्डलं विशेत् ॥ २७६ ॥
इत्थं ताभ्यां प्रविशद्भ्यां व्याप्तं यत्प्रथमच्यो ।
चेत्रं व्यपेच्या तस्य कल्प्यमान्तरमण्डलम् ॥ २७७ ॥
प्रथमानु च्याद्ध्वं विवस्वतौ श्नैः श्नैः ।
कमाद्पसरन्तौ च सर्वाभ्यन्तरमण्डलात् ॥ २७८ ॥

બેઊ સુર્યોની ઉંચાઇ તા હમ્મેશાં સમાન જ છે કેમકે એએ આઠસા યાજનથી એારા ચે આવતા નથી તેમ આઘા ચે જતા નથી. ૨૭૨.

એવી રીતે એઉ સૂર્યોની દૃષ્ટિપથપ્રાપ્તિ વિષે વિવેચન કર્યું.

હવે એમના અર્ધ મંડળની સ્થિતિ વિષે. ૨૭૩.

વા<mark>દી પ્રતિવાદીની પેંઠે સા</mark>મસામા રહેલા બેઉ સૂર્યો એક અહારાત્રમાં એક મ**ં**ડળ પૂર્ણ કરે છે. ૨૭૪.

જ્યારે એક સૂર્ય મેરૂથી દક્ષિણુ પૂર્વમાં પહેલાં સવોલ્યન્તર માંડળમાં દાખલ થાય છે ત્યારે બીજો સૂર્ય પણ સ્પહોથી હાયની, એમ તે જ વખતે પશ્ચિમાત્તર દિશામાં તે જ (પહેલાં સર્વાલ્યન્તર) માંડળમાં દાખલ થાય છે. ૨૭૫–૨૭૬.

ઐવી રીતે પ્રવેશ કરતા તે એઊ સૂર્યો પહેલે ક્ષણે કેટલું ક્ષેત્ર વ્યાપ્ત કરે છે તેની અપેક્ષાએ સર્વાલ્યન્તર મંડળ કલ્પલું. ૨૭૭.

પહેલા ક્ષણથી આગળ ધીમે ધીમે તે બેઊ સૂર્યો અનુક્રમે સવોલ્યન્તર માંડળમાંથી પછીના માંડળ સન્મુખ અપસરણ કરતા કરતા પહેલા ક્ષણમાં જેટલું ક્ષેત્ર સ્પરે છે તેની અ- श्रनन्तरबहिर्भाविमण्डलाभिमुखं किल । सर्पन्तौ चरतश्रारं ततश्र प्रथमचर्णे ॥ २७९ ॥ स्पृष्टं चेत्रं यदेताभ्यां तदपेच्य प्रकाल्पतम् । ज्ञेयं मण्डलतुल्यत्वात् मण्डलं न तु तात्त्विकम्॥२८०॥विशेषकम्॥

## तथाहुः।

रिवदुगभमणवसात्रो निष्पज्जइ मंडलं इहं एगम्।
तं पुण मंडलसिरसं ति मंडलं वुच्चइ तहा हि ॥ २८१ ॥
गिरिनिसिढनीलवंतेसु उग्गयाणं रवीण ककंमि।
पढमात्रो चेव समयात्रो सरणेणं जत्रो भमणम् ॥ २८२ ॥
तो नो निच्छयरूवं निष्पज्जइ मंडलं दिण्यराणम्।
चंदाण वि एवंचिय निच्छयत्रो मंडलाभावो ॥ २८३ ॥
मेरोर्दिचिणपूर्वस्यामेकोऽभ्यन्तरमण्डले।
संक्रम्य याम्यदिग्भागं यदा मेरोः प्रकाशयेत् ॥ २८४ ॥
तदापरोत्तरिशि प्राप्तोऽभ्यन्तरमण्डलम् ।
त्रमयो मेरोरुद्ग्भागं प्रकाशयति भानुमान् ॥ २८५ ॥

પેક્ષાએ તે માંડળતુલ્ય હેાવાથી તેની માંડળ એવી કલ્પના કરવી, તે કાંઇ તાત્વિક એટલે ખરે ખરૂં માંડળ નથી. ૨૭૮–૨૮૦.

કહ્યું છે કે—એ સૂર્યીના ભામવાથી અહીં એક મંડળ થાય છે; પરંતુ તે મંડળ જેવું હાવાથી તેને મંડળ કહેવામાં આવે છે. જેમકે નિષધ અને નીદાવંત પર્વત પર કર્કસંક્રાન્તિમાં ઉગતા સૂર્યો પ્રથમ સમયથી ગતિવડે ભ્રમણ કરે છે, અને તેથી એમનું એ મંડળ કહેવાય છે પણ નિશ્ચયરૂપ મંડલ થતું નથી. એવી જ રીતે ચંદ્રોના પણ નિશ્ચય મંડળના અભાવ છે. ૨૮૧–૨૮૩.

મેરૂથી દક્ષિણુ–પૂર્વે જ્યારે એક સૂર્ય અંદરના મંડળમાં દાખલ થઇને મેરૂના દક્ષિણ તરફના ભાગને પ્રકાશે છે ત્યારે બીજો સૂર્ય મેરૂથી પશ્ચિમાત્તરે અંદરના મંડળમાં દાખલ થઇને મેરૂના ઉત્તર તરફના ભાગને પ્રકાશે છે અને તે વખતે મેરૂથી દક્ષિણે અને ઉત્તરે સવેથી दिचियोत्तरयोर्मेरोः सर्वोत्कृष्टं दिनं तदा ।
रात्रिः सर्वजघन्येषोऽहोरात्रो वत्सरेऽन्तिमः ॥ २८६ ॥
श्रहोरात्रे नवाब्दस्य चरतः प्रथमे यदि
द्वितीयस्मिन् मगडलेऽकी निष्कम्यान्तरमगडलात् ॥ २८७ ॥
दाचियात्यः तदा सूर्यः सर्वान्तर्मगडलाश्रितात् ।
विनिर्गत्य दिच्यार्थात् वायव्यां सुरमृभृतः ॥ २८८ ॥
द्वितीयस्य मण्डलस्योत्तरार्द्धं आश्रितः चरन् ।
सेरोरुत्तरदिग्भागं प्रकाश्यति दीपवत् ॥ २८९ ॥
श्रोत्तराहः पतंगस्तु सर्वान्तर्मण्डलाश्रितात् ।
श्रोत्तरार्धात् विनिर्गत्य मेरोः दिच्यापूर्वतः ॥ २६० ॥
द्वितीयस्य मण्डलस्य दिच्यार्धमुपाश्रितः ।
सेरोः दिच्यादिग्भागं प्रकाश्यति लीलया ॥ २९१ ॥
चेत्रमाभ्यां च यत्स्पृष्टं तस्याहः प्रथमच्यो ।
द्वितीयं मण्डलं बुद्धा कल्प्यते तद्पेच्या ॥ २९२ ॥
ऐकैकस्मिन्नहोरात्रे एकैकमर्थमग्डलम् ।

માેટા દિવસ અને સર્વથી ન્હાની રાત્રી થાય છે અને તે વર્ષમાં છેલ્લાે અહાેરાત્ર કહેવાય છે. ૨૮૪–૨૮૬.

संक्रम्य संचरन्तौ तावन्यान्यव्यवहारतः ॥ २९३ ॥

एवं च

પછી જ્યારે તે અન્ને સુરી નવા વર્ષના પહેલા અહારાત્રમાં અંદરના મંડળમાંથી નીકળીને બીજા મંડળમાં પરિક્રમણ કરે છે ત્યારે દક્ષિણ તરફના સૂર્ય સર્વાભ્યન્તર મંડળના દક્ષિણાર્ધમાંથી નીકળીને મેરૂથી વાયવ્ય દિશામાં બીજા મંડળના ઉત્તરાર્ધમાં દાખલ થઇ ક્રેરતા ફરતા દીપકની જેમ મેરૂના ઉત્તર તરફના ભાગને પ્રકાશે છે, અને ઉત્તર તરફના સૂર્ય સર્વાભ્યન્તર મંડળના ઉત્તરાર્ધમાંથી નીકળીને મેરૂથી દક્ષિણ પૂર્વે બીજા મંડળના દક્ષિણાધોમાં દાખલ થઇ મેરૂના દક્ષિણ તરફના ભાગને પ્રકાશિત કરે છે. ૨૮૭–૨૯૧.

<sup>(</sup> હવે ) બેઊ સૂર્યોએ તે દિવસને પ્રથમ ક્ષણે જેટલું ક્ષેત્ર સ્પશ્યું તેની અપેક્ષાએ બીજું મંડળ કલ્પી લેવું. ૨૯૨.

અને એવી રીતે અકેકા અહારાત્રમાં અકેક અર્ધ માંડળમાં સંક્રમીને પરસ્પર વ્યવહાર-

प्रत्येकं द्वौ मुहूर्त्तेकषष्टिभागौ दिने दिने ।
चपयन्तौ सर्वबाह्यमगडलावधिगच्छतः ॥ २९४ ॥ युग्मम् ॥
तस्मात्पुनः सर्ववाह्यार्वाचीनमगडलस्थितात् ।
दिच्चगार्थात् विनिर्गत्य सर्वान्त्यमगडलाश्चितम् ॥ २९५ ॥
उत्तरार्थं स विशति यः प्रकाशितवान् पुरा ।
रविमेरीर्याम्यभागं सर्वाभ्यन्तरमगडले ॥ २९६ ॥ युग्मम् ॥
यस्तु तत्रोत्तरभागमदिदीपद्रविः पुरा ।
स सर्वबाह्यार्वाचीनमगडलस्योत्तरार्थतः ॥ २९७ ॥
निर्गत्य दीपयेद्याम्यमर्थं सर्वान्त्यमगडले ।
आद्यं संवत्सरस्यार्थमेवमाभ्यां समाप्यते ॥ २९८ ॥ युग्मम् ॥
ततस्तौ द्वावि रवी सौम्यायनादिमच्चगे ।
अनन्तरं सर्वबाह्यात् द्वितीयं मगडलं श्रितौ ॥ २९९ ॥
उत्तरार्द्धं योऽदिदीपत् सर्वान्त्यमगडलाश्चितम् ।
दीपयेत् सोऽत्र याम्यार्थमुत्तरार्थं ततः परम् ॥ ३०० ॥

પૂર્વક સંચરતા તે બેઉ સૂર્યો દિનપ્રત્યે 🖧 સુહૂત્તીને ખપાવતા એટલે એટલા એાછા એાછા ખપાવતાં એકેક માંડળને વ્યતિક્રમાવતા સર્વથી બહારના માંડળમાં આવે છે. ૨૯૩–૨૯૪.

આ બેઉ સૂર્યોમાંથી જે સુર્યે પહેલાં સર્વાલ્યન્તર મંડળમાં મેરૂના દક્ષિણ ભાગને પ્રકાશિત કર્યો હતો તે સુર્ય સર્વથી બહારના મંડળથી પૂર્વના (અગાઉના) મંડળના દક્ષિણા-ધંમાંથી બહાર નીકળી છેલ્લા મંડળના ઉત્તરાર્ધમાં પ્રવેશ કરે છે અને પ્રકાશે છે. વળી તે બે સૂર્યોમાંથી જે સૂર્યે પૂર્વ (સર્વાલ્યન્તર મંડળમાં) મેરૂના ઉત્તર ભાગને પ્રકાશિત કર્યો હતો તે સૂર્ય 'સર્વથી બહારનાથી પૂર્વના ' (પ્રથમના) મંડળના ઉત્તરાર્ધમાંથી નીકળી છેલ્લા મંડળના દક્ષિણાર્ધમાં પ્રવેશ કરી દક્ષિણાર્ધને પ્રકાશિત કરે છે. ૨૯૫–૨૯૮.

આમ એ બેઊ સૂર્યો મળીને સંવત્સરનું પૂર્વાર્ધ (વર્ષના પહેલા છ માસ) સમાપ્ત કરે છે. ૨૯૮.

ત્યારપછી વળી એ બેઉ સૂર્યો ઉત્તરાયનને પહેલે ક્ષણે સર્વ બાહ્યમ ડળથી અનન્તર એવા ખીજા મંડળમાં આવે છે. ૨૯૯.

એમાંથી જેણે છેક છેલ્લા માંડળના ઉત્તરાધિને પ્રકાશિત કર્યું હતું તે અહીં તેના દક્ષિ-**ધા**ધિને પ્રકાશે છે અને જેણે દક્ષિણાર્ધને પ્રકાશિત કર્યું હતું તે ઉત્તરાર્ધને પ્રકાશે છે. ૩૦૦. एवं पुनर्मंडलार्धमेकैकं व्यतिहारतः।

एकैकिसम्ब्रहोरात्रे आक्रमन्तौ दिवाकरौ ॥ ३०१ ॥

प्रत्येकं द्वौ मुहूर्नेकिषष्टिभागौ दिनेदिने।

वर्धयन्तौ क्रमात् प्राप्तौ सर्वाभ्यन्तरमग्डले ॥ ३०२ ॥

मग्डलेऽसिन् आहोरात्रे गताद्वस्यान्तिमे रवी।

यथाऽदिदीपतामर्थे पुनः दीपयतः तथा ॥ ३०३ ॥

इति अर्धमण्डलस्थितिः।

सूर्यवक्तव्यता चैवं यथाम्नायं प्रपंचिता।

एवं प्रपंचयामोऽथ चन्द्रचारप्ररूपणाम् ॥ ३०४॥

श्रादौ चेत्रं मण्डलानां तद्वाधा तद्नत्रम्।

तचारश्च वृद्धिहानिप्रतिभासप्ररूपणा ॥ ३०५॥

श्रत्रानुयोगद्वाराणि पंचाहुस्तत्त्ववेदिनः।

तत्रादौ मण्डलचेत्रपरिमाणं प्रतन्यते॥ ३०६॥

मण्डलानि पंचदश चन्द्रस्य सर्वसंख्यया।

षद्पंचाश्योजनैकषष्टिभागपृथून्यतः॥ ३०७॥

એવી રીતે એકેક અહારાત્રમાં વારાફરતી એકેકા મંડળાર્ધને આક્રમણ કરતા થકા તે એઉ સૂર્યા દિનપ્રત્યે દૃે મુહૂર્ત્ત દિનમાનમાં વધારતા વધારતા અનુક્રમે છેક અંદરના મંડ-ળમાં દાખલ થાય છે અને ગત વર્ષના છેલ્લા અહારાત્રમાં જેમ એએા અર્ધ મંડળને પ્રકાશ આપતા હતા તેજ પ્રમાણે આ વખત પણ અર્ધ મંડળને પ્રકાશ આપે છે. ૩૦૧–૩૦૩.

એવા રીતે સૂર્યની અર્ધ માંડળ સ્થિતિનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું. આમ સૂર્ય વિષે આમ્નાય પ્રમાણે જે કહેવાનું હતું તે કહી દીધું. હવે એવી જ રીતે ચન્દ્રની ગતિ વિષે કહીએ છીએ.

સૂર્યના સંબંધમાં જેમ પાંચ અનુયાગદ્રારા કહ્યાં હતાં તેમ ચન્દ્રમાના સંબંધમાં પણ તત્ત્વવેત્તાઓએ પાંચ અનુયાગદ્રાર કહેલાં છે અને તે આ પ્રમાણે છે:—(૧) ચંદ્રમાના મંડળાનું ક્ષેત્ર, (૨) એએાની અબાધા, (૩) એએાનું અંતર, (૪) એએાની ગતિ અને ૫) એઓની વૃદ્ધિહાનિના પ્રતિભાસ. ૩૦૪-૩૦૬. ग्रुणिताः पंचदशभिः षट्पंचाशत् भवन्ति ते । **ऋ**ष्टी शतानि चत्वारिंशान्येकषष्टिजाः लवाः ॥ ३०८ ॥ एकषष्ट्या विभज्यन्ते योजनानयनाय ते। त्रयोदश योजनानि लब्धान्येततु शिष्यते ॥ ३०९ ॥ सप्तचत्वारिंशदंशा योजनस्यैकषष्टिजाः। मगडलानां पनरेषामन्तरागि चतुर्दश ॥ ३१० ॥ पंचत्रिंशयोजनानि त्रिंशत्तथैकषष्टिजाः। लवा एकस्यैकषष्ट्यंशस्य च्रुगगस्य सप्तधा ॥ ३११ ॥ भागाश्चत्वार एकैकमेतावद्न्तरं भवेत्। शीतद्युतेर्भगडलेषु तत्रोपपात्तिरुच्यते ॥ ३१२ ॥ चन्द्रमगडलविष्कम्भे प्राग्वत्पंचदशाहते । शोधिते मगडलचेत्रात योजनानां चतुःशती ॥ ३१३ ॥ शेषा सप्तनवत्याढ्या ह्येकोंऽशः चैकपष्टिजः। विभज्यन्ते च ते चतुर्दशभिर्मंडलान्तरैः ॥ ३१४ ॥ पंचत्रिंशयोजनानि लब्धान्युद्धरिते(सप्त) हते । एकषष्ट्येकषष्ट्यंशेनैकेन च समन्विते ॥ ३१५ ॥

એ પાંચમાં પહેલાં " મંડળાના ક્ષેત્ર " વિષે કહે છે. (૧)

સર્વ મળીને ચંદ્રમાના પંદર મંડળા છે. પ્રત્યેક મંડળ ર્ફેફ્ફ ચાજન પહેાળું છે તેથી પંદરે મંડળના વિસ્તાર ૧૩<sup>૪૭</sup> ચાજન છે. ૩૦૭–૩૧૦.

પંદર મંડળા વચ્ચે ચાદ આંતરા હાય તે દરેક ( આંતરા ) ૩૫ યાજન +  $\frac{89}{59}$  યાજન + (  $\frac{9}{59} \times 8$  ) યાજન છે. ૩૧૦–૩૧૨

એની ઉપપત્તિ કે યુક્તિ આ પ્રમાણે છે:—

એક માંડળના વિસ્તારને પૂર્વની પેઠે ૧૫ વતી ગુણો. એટલે ૧૩ રૂંધુ યાજન આવશે. એ પંદરે માંડળોના વિસ્તાર હવે સમસ્ત માંડળ ક્ષેત્રના વિસ્તાર ૫૧૦ રૂંધુ યાજન છે એમાંથી તે ૧૩ રૂંધુ આદ કરા એટલે ૪૯૭  $\mathfrak{g}_{1}^{1}$  યાજન રહ્યા એ ચાદ આંતરાના કુલ વિસ્તાર છે, માટે 57

अष्टाविंशा चतुःश्रत्येतस्याश्च भजने सति । चतुर्दशभिराप्यन्ते त्रिंशद्ंशाः पुरोदिताः ॥ ३१६ ॥ शेषा अष्टौ स्थिता भाज्या भाजकाश्च चतुर्दश । भागाप्राप्त्यापवर्त्येते ततो द्वाभ्यामुभावपि ॥ ३१७ ॥ भागभागास्ततो लब्धाश्चत्वारः साप्तिका इति । एतचतुर्दशगुणं कर्तव्यं प्रथमं त्विह ॥ ३१८ ॥ पंचत्रिंशयोजनानि चतुर्दश्गुणानि वै। श्तान्यभवंश्चरवारि नवत्याख्यानि येऽपि च ॥ ३१९ ॥ त्रिंश्देकषष्टिभागाश्चतुर्दशगुणीकृताः । जाताः शतानि चत्वारि विंशत्याढयानि ते त्वथ ॥ ३२० ॥ एकष्ट्या विभज्यन्ते योजनप्राप्तये ततः। लब्धा षट्योजनी शेषाश्चतुःपंचाशदंशकाः ॥ ३२१ ॥ सप्तभक्तस्यैकषष्टिभागस्य या चतुर्लवी। चतुर्दशगुणा सापि षद्पंचाशत् भवन्त्यमी ॥ ३२२ ॥ अष्टावेकषष्टिभागाः जायन्ते सप्तभाजिताः। द्वाषष्टिरेते स्युः प्राच्यचतुःपंचाशता युताः ॥ ३२३ ॥

૪ક્ષ્ড 🛂 ને ૧૪ વતી ભાંગાે એટલે ભાગમાં ૩૫ પૂર્ણ ધાજન અને ૩૦૬ એકસઠાંશ ધાજન આવશે. તે આ પ્રમાણે—

૪૯૭ યાજનને ચાદે ભાંગતાં ભાગમાં ૩૫ આવ્યા. ભાજક અને ભાગના ગુણાકાર ૪૯૦ થયો તેને ૪૯૭ માંથી આદ કરતાં આકી ૭ યાજન રહ્યા, તે રહેલા ૭ યાજનને ૧૧ વહે ગુણી એક અંશ ભેળવતાં ૪૨૮ અંશ આવ્યા તેને ૧૪ વહે ભાંગતાં ૩૦ એકસઠીઆ ભાગ આવ્યા અને ૮ અંશ વધ્યા તે ઉપર વધેલા આઠ અંશને ચાદે ભાંગતાં જે અથવા હું આવ્યા. એટલું – ૩૫ દુક હું યોજન ચંદ્રના દરેક મંડળનું આંતર્ સમજવું. ૩૧૩–૩૧૮

આ આવેલા આંતરાને ૧૪ વડે ગુણતાં પણ ઉપરના અંક આવશે તે આ પ્રમાણે— ૩૫ યાજનને ચાદે ગુણતાં ૪૯૦ આવ્યા. ૩૦ એકસઠીઆ ભાગને ૧૪ વડે ગુણતાં ૪૨૦ આવ્યા. તેને ૬૧ વડે ભાંગતાં ૬ યોજન આવ્યા ને ૫૪ અંશ વધ્યા. પછી ચાર સાતીઆ

प्कष्टेयेषां च भागे प्राप्तं सैकांश्योजनम् ।
योज्यतेंऽश्श्चांशराशौ योजनं योजनेषु च ॥ ३२४ ॥
एवं च योजनानां पंचश्ती दशोत्तरैकषष्टिजाः ।
ग्रष्टचत्वारिंशदंशाः मगडलचेत्रसंमितिः ॥ ३२५ ॥
कृतैवं मगडलचेत्रपरिमाणप्ररूपणा ।
संख्याप्ररूपणां त्वेषामाहुः पंचद्शात्मिकाम् ॥ ३२६ ॥
तत्र पंचमगडलानि जम्बूद्वीपे जिना जगुः ।
शेषाणि तु दशाम्भोधौ मगडलान्यमृतद्यतेः ॥ ३२७ ॥
श्रोषाणि तु दशाम्भोधौ मगडलान्यमृतद्यतेः ॥ ३२० ॥
श्रोषतो मगडलचेत्राबाधाऽन्या प्रतिमगडलम् ॥ ३२८ ॥
तत्रीया तु मिथोऽवाधा शशिनोः प्रतिमगडलम् ॥ ३२८ ॥
तत्रोधतोऽर्कवत् मेरोः मगडलचेत्रमीरितम् ॥ ३२६ ॥
चतुश्चत्वारिंशतैव सहस्रेरष्टभिः शतैः ।
विंशत्याद्धैः योजनानाम् इयतैवाद्यमण्डलम् ॥ ३३० ॥

ભાગને ચાૈદે ગુણુતાં પક આવ્યા તેને સાતે ભાંગતાં ૮ આવ્યા તેને પ૪ અંશમાં ભેળવતાં કર થયા તેને એકસઠ વડે ભાંગતાં ૧ ચાેજન આવ્યા ને એક એકસઠીએા ભાગ વધ્યા તેને ૪૯૬ માં ભેળવતાં ૪૯૭ <sup>દુક</sup> ચાૈદ આંતરાનું પ્રમાણુ આવ્યું. હવે આપણું માંડળક્ષેત્રનાે વિસ્તાર કાઢવાે છે તે ૧૩ <sup>દૂડુ</sup> યાેજનને ચાૈદે આંતરાના વિસ્તાર ૪૯૭ <sup>દુક</sup> યાેજન સાથે મેળ-વતાં ૫૧૦ <sup>દૂડુ</sup> યાેજન પ્રમાણુ આવશે. ૩૧૯–૩૨૫.

આ પ્રમાણે ચંદ્રમંડળના ક્ષેત્રના પ્રમાણની પ્રરૂપણા કરી. એ ચંદ્રમંડળાની સંખ્યા પંદરની છે તેમાં પાંચ જમ્ખૂદ્રીપમાં છે અને શેષ દશ લવણ સમુદ્ર ઉપર છે. ૩૨૬–૩૨૭.

હવે ચંદ્રના મંડળાની '્રઅખાધા '.વિધે કહે છે — (૨)

સૂર્યના સંબંધમાં કહી ગયા તેમ આ ચંદ્રમાના સંબંધમાં પણ અબાધા ત્રણ પ્રકારે છે: (૧) એાઘથી મેરૂની અપેક્ષાએ અબાધા, (૨) પ્રત્યેક મંડળે મંડળક્ષેત્રની અબાધા, અને (૩) પ્રત્યેક મંડળે બેઉ ચંદ્રમાની પરસ્પર અબાધા. ૩૨૮–૩૨૯.

ે ઓાઘથી મેરૂની અપેક્ષાએ સૂર્યની પેંઠે ચંદ્રમાનું મંડળક્ષેત્ર કહેલું છે. એટલે તેનું પહેલું મંડળ સુમાળીશ હુજાર આઠસા ને વીશ ચાજન મેરૂથી દૂર રહેલું છે. ૨૩૦.

षद्त्रिंशयोजनान्येकषष्ट्यंशाः पंचित्रंशितः ।
एकस्यैकषिष्ठिजस्य चत्वारः सप्तजाः लवाः ॥ ३३१ ॥
वर्धतेऽन्तरमेतावत् प्रतिमग्डलमादिमात् ।
सर्वान्त्यमग्डलं यावत् ततो द्वितीयमग्डलम् ॥ ३३२ ॥
सत्सहस्रेश्चतुश्चत्वारिंशता चाष्टभिः शतेः ।
षद्पंचाशैरेकषिष्टभागैस्तत्वमितेस्तथा ॥ ३३३ ॥
एकस्यैकषिष्ठिजस्य चतुर्भिः सप्तजेः लवैः ।
स्यात् मन्दरात् अन्तरितमेकतोऽपरतोऽपि च ॥३३४॥
कलापकम् ॥

सर्वबाह्यमगडलं तु स्थितं दूरे सुमेरुतः । सहस्रेः पंचचत्वारिंशता त्रिंशैस्त्रिभिः शतेः ॥ ३३५ ॥ योजनानां योजनैकषष्टिभागाष्टकोज्झितेः । अथो मिथोऽन्तरं वच्ये शशिनोः प्रतिमण्डलम् ॥ ३३६ ॥ ॥ गुग्मम् ॥

इन्द्रोर्भिथोऽर्कवत्सर्वान्तरंगमग्डलेऽन्तरम् । सहस्रा नवनवतिश्चत्वारिंशा च षद्शती ॥ ३३७ ॥ <sup>इतश्च</sup> द्रासप्ततियोजनानामेकपंचाशदंशकाः । एकषष्टिभवाः सप्तभक्तस्यास्य लवोऽपि च ॥ ३३⊏ ॥

પહેલા માંડળથી માંડીને છેક છેલ્લા માંડળ સુધી દર માંડળ ૩૬ પૂર્ણ યાજન અને ૨૫૬ એકસઠાંશ યાજન જેટલું અંતર વધતું જાય છે. તેથી બીજું માંડળ ૪૪૮૫૬ પૃર્ણ યાજન અને ૨૫૬ એકસઠાંશ યાજન જેટલું મેરૂથી બેઊ બાજીએ દ્વર રહેલું છે. ૩૩૧–૩૩૪.

સર્વથી અહારનું મહળ છે તે તો મેરૂથી ૪૫૩૨૯ કું યોજન જેટલું દ્વર છે. ૩૩૫–૩૩૬. હવે એઉ ચંદ્રમાનું દર મહળ પરસ્પર અંતર કેટલું છે તે કહું છું. (3) ૩૩૬. સર્વાલ્યન્તર મંડળમાં એઊ ચંદ્રમાનું પરસ્પર અન્તર સૂર્યીની પેઠે ૯૯૬૪૦ યોજનનું

एतावदन्तरं ग्लावोः वर्धते प्रतिमण्डलम् । बहिर्निष्कमतोरन्तर्विशतोः परिहीयते ॥ ३३९ ॥ एतच यत्पुरा प्रोक्तं प्रतिमण्डलमेकतः । अन्तरं तद् द्विगुणितं भन्नेत्पार्श्वद्वयोद्भवम् ॥ ३४० ॥

एवं च सहस्रा नवनवतिः योजनानां शतानि च।

द्वादशोपेतानि सप्त विभागाश्चैकषष्टिजाः ॥ ३४१ ॥

एकपंचाशदेकोंश एकषष्टिलवस्य च।

सप्तभागीकृतस्यैतत् द्वितीयमगडलं ऽन्तरम् ॥ ३४२ ॥ युग्मम् ॥

सर्वान्तिमेऽन्तरं लचं सप्टीनि शतानि षद्।

योजनानामेकषष्टिभागैः षोडशभिर्विना ॥ ३४३ ॥

अष्टांशोरुव्यासमिन्दुमग्डलं भानुमग्डलात् । अष्टाष्टार्वाक्चेत्रभागाः आभ्यां रुद्धास्ततोऽधिकाः ॥ ३४४ ॥

ततः षोडशभिः भागैः न्यूनं परममन्तरम् । सर्वान्त्यमग्डले ग्लावोरर्कयोः परमान्तरात् ॥ ३४५ ॥

છે. અને પછી દર માંડળે ૭૨ પૂર્ણુ ચાજન અને ૫૧ું એકસઢાંશ ચાષ્યન જેટલું અંતર ત્યાંથી બહાર નીકળતાં વધે છે અને અંદર દાખલ થતાં ઘટે છે. ૩૩૭–૩૩૯.

આ અંતર જે પૂર્વે દર માંડળે એક તરફતું કહ્યું છે તેને બમણું કરવાથી બેઉ તરફતું અંતર નીકળે છે. ૩૪૦.

બીજા મંડળમાં બેઊ ચંદ્રમાનું પરસ્પર અંતર પહેલા મંડળ કરતાં ૭૨ **યાજન વગેરે** જેટલું વધારે છે એટલે ૯**૯**૬૪૦ યાજન+૭૨ યાજન વગેરે છે એટલે કે ૯૯૭૧૨ પૃથ્<sup>દ્</sup>યાજન ઉપર પ૧<mark>ું</mark> એકસઠાંયા યાજન છે. ૩૪૧–૩૪૨.

ુ વળી એ જ પ્રમાણે સર્વથી અન્તિમ માંડળમાં બેઉ ચંદ્રોનું અન્તર ૧૦૦૬૫૯ દૂધ યોજન છે. ૩૪૩.

સૂર્યના માંડળથી ચંદ્રના માંડળના ઘેરાવા આઠ અંશ વધારે છે. તેથી એઉ ચંદ્રમાએ ક્ષેત્રના આઠ આઠ અંશા વધારે રાેકયા છે. અને તેથી સર્વધી છેલ્લા માંડળમાં સૂર્યાના ઉત્કૃષ્ટ અન્તરથી એઉ ચંદ્રમાએાનું ઉત્કૃષ્ટ અંતર સાેળ અંશ જેટલું એાછું છે. ૩૪૪–૩૪૫. एवं कृता चन्द्रमसोर्मिथोऽबाधाप्ररूपणा । साम्प्रतं मंडलचारप्ररूपणा प्रपंच्यते ॥ ३४६ ॥

परिचेपा मण्डलानां मुहूर्त्तगतिरत्र च।
मग्डलार्धमग्डलयोः कालसंख्यात्ररूपगा ॥ ३४७ ॥
साधारगासाधारगमग्डलानां प्ररूपगा ।
एवं चत्वार्यनुयोगद्वारागयत्र जिना जगुः ॥ ३४८ ॥

विष्कम्भायामतस्तत्र सर्वाभ्यन्तरमग्डलम् । सहस्रा नवनवतिश्चत्वारिंशा च षद्शती ॥ ३४९ ॥

तिस्रो लचाः पंचदश सहस्रा योजनान्यथ । नवाशीतिः परिचेपोऽधिकोऽभ्यन्तरमग्डले ॥ ३५० ॥

भावना तूभयोरिप सूर्याभ्यन्तरमग्डलवत् ॥ द्वितीयमग्डलव्यासं विभाव्योक्तानुसारतः । भावनीयः परिचेपः स चायमुपपद्यते ॥ ३५१ ॥

तिस्रो लचा पंचदश सहस्राणि शतत्रयम्। योजनान्येकोनविंशं साधिकं किंचनाथवा ॥ ३५२ ॥

એ પ્રમાણે બેઉ ચંદ્રમાની પરસ્પર અબાધાની પ્રરૂપણા કરી.

હુવે એઓની માંડળગતિ વિષે કંઇક કહીએ. (૪) ૩૪૬.

અહિં ચાર અનુયાગદ્વાર કહેલાં છે : ( ૧ ) મંડળાના પરિધિ એટલે ઘેરાવા, ( ૨ ) મુહૂર્ત્તગતિ, ( ૩ ) મંડળ તેમજ અર્ધ મંડળની કાળસંખ્યા, અને ( ૪ ) સાધારણ તથા અસાધારણ મંડળા. મતલળ કે એ ચાર વાનાં આપણે અહિં વિચારવાનાં છે. ૩૪૭–૪૮.

(૧) સર્વથી અંદરનું મંડળ લ્લ્સ્કિંગ ચેાજન લાંભુ પહેાળું છે, અર્થાત્ તેટલાે તે અંનેના મધ્ય વિષ્કંભ છે. અને તેથી એના પરિધિ ૩૧૫૦૮૯ યાેજન ઝાઝેરાે છે. આ એઉની ભાવના તાે સૂર્યના અભ્યન્તર મંડળની પેઠે જાણુવી. ૩૪૯–૩૫૦.

હવે બીજા માંડળના વ્યાસ પૂર્વોક્ત અનુસાર વિચારી એના ઘેરાવા કાઢવા. તે ૩૧૫૩૧૯ ચાજનથી કંઇક અધિક આવશે. ૩૫૧–૩૫૨. તે આ પ્રમાણે— पूर्वमण्डलविष्कम्भात् परमग्डलविस्तृतौ । द्वासप्तति योजनानि वृद्धिः प्राक् प्रत्यपादि या ॥ ३५३ ॥ तस्याः पृथक् परिचेपः कर्त्तव्यः कोविदेन्दुना । द्वे शते त्रिंशद्धिके योजनानां भवेदसौ ॥ ३५४ ॥ पूर्वपूर्वपरिचेपे यद्ययं चिष्यते तदा । परापरपरिचेपा भावनीया यथोत्तरम् ॥ ३५५ ॥

इयमिन्दुमग्डलानां परिचेपप्ररूपणा । मुहूर्त्तगतिमाख्यामि संप्रति प्रतिमग्डलम् ॥ ३५६ ॥

उपसंक्रान्तयोरिन्द्रोः सर्वाभ्यन्तरमग्डले । पंच पंच सहस्राणि योजनानां त्रिसप्तितः ॥ ३५७ ॥ सहस्रेस्त्रयोदशभिः सतत्वैः सप्तभिः शतैः । छिन्नस्य योजनस्यांश्रशताश्च सप्तसप्तितः ॥ ५५८ ॥ चतुश्चत्वारिंशदाढ्या मुहूर्त्तगितरेषिका । जिज्ञास्यतेऽस्याश्चेत् बीजं श्रृयतां तिहै भावना ॥ ३५९ ॥

इहैकैकोऽप्यमृतांशुरेकैकमर्धमगडलम् । एकेनाहोरात्रेशैकमुहूर्ताधिक्यशालिना ॥ ३६० ॥

પૂર્વ મંડળની પહેાળાઇથી પશ્ચિમ મંડળની પહેાળાઈમાં પૂર્વે જે ૭૨ ચાેજનની વૃદ્ધિ કહેલી છે તે ૭૨ ચાેજનના જાૂદાે પરિધિ કાઢવાે. તે ૨૩૦ ચાેજન થશે. તે જ્યારે પૂર્વ પૂર્વના ઘેરાવામાં ઉમેરવામાં આવે ત્યારે ઉત્તરાત્તર,મંડળના ઘેરાવા આવે તે સમજ લેવા. ૩૫૩–૩૫૫

એવી રીતે ચંદ્રના મંડળાના પરિધિની વાત થઇ.

હવે પ્રત્યેક મંડળે એમની મુહૂત્ત ગતિ વિષે કહે છે— ૩૫૬.

સર્વાલ્યન્તર માંડળને વિષે સાંક્રાન્ત થતાં એઉ ચાંદ્રમાની ગતિ એક સુદ્ધુર્ત્તે ૫૦૭૩<del>૬૭૭૬</del>૫ ચાજન જેટલી છે. ૩૫૭–૩૫૯.

એનું બીજક એટલે તેટલી ગતિ કેવી રીતે આવી તે જાણવું હાય તા તેની આ પ્રમાણે ભાવના છે:— शताभ्यामेकविंशाभ्यां द्वाभ्यां छिन्नस्य निश्चितम् । मुहर्त्तस्यैकादश्भिः सार्धेर्भागैः प्रपूरयेत् ॥ ३६१ ॥ युग्मम् ॥ एवं शशी द्वितीयोऽपि द्वितीयमर्धमगडलम् । कालेनेतावतैव द्राक् भ्रमणेन प्रपूरयेत् ॥ ३६२ ॥ संपूर्णस्य मगडलस्य पूर्तिकालो यदेष्यते । अहोरात्रद्वयं द्वाभ्यां मुहूर्त्ताभ्यां युतं तदा ॥ ३६३ ॥ एकविंशत्यधिकाभ्यां शताभ्यां चृर्धितस्य च। त्रयोविंशतिरंशानां मुहूर्तस्य विनिर्दिशेत् ॥ ३६४ ॥ युग्मम् ॥ मग्डले पूर्त्तिकाले ऽत्र प्रत्ययः केन चेदिति । त्रैराशिकेन तदपि श्रयतां यदि कौतुकम् ॥ ३६५ ॥ भानुः लघुविमानत्वाच्छीघ्रगामितयापि च। षष्ट्या मुहर्नेंरेकं मगडलं परिपूरयेत् ॥ ३६६ ॥ तद्वैपरीत्या द्वाषष्ट्या सायया तैर्विधुस्तु तत्। साष्ट्रषष्टिः सप्तदशशती तानि युगे ततः ॥ ३६७ ॥ एकचन्द्रापेच्यार्थमगडलानि भवन्ति हि। तावन्त्येव च पूर्णानि द्वयोरिन्द्वोरपेच्वया ॥ ३६८ ॥

સૂર્ય ચંદ્ર કરતા કાંઇક નાના વિમાનવાળા તેમ જ શીઘ્ર ગતિવાળા હાેવાથી તે પ્રત્યેક મંડળ સાઠ મુહૂર્ત્તમાં ( બે અહાેરાત્રિમાં ) પૂર્ણ કરે છે. પણ ચંદ્રમા તાે તેના કરતાં ધીમી ગતિવાળા હાેવાથી બાસઠ મુહૂર્ત્તથી કંઇક અધિક સમયમાં પૂર્ણ કરે છે. એટલાના સુગ

એક ચંદ્રમાં એક અર્ધમાં ડળને ૧ અહારાત્ર, ૧ મુહૂર્ત્ત અને <sup>૧૧૧</sup> મુહૂર્ત્ત — આટલા કાળ દરમ્યાન પુરં કરે છે. વળી બીજો ચંદ્રમાં પણ બીજા અર્ધમાં ડળને તેટલે જ સમયે પૂર્ણ કરે છે, એટલે એક સંપૂર્ણ માં ડળને પૂર્ણ કરવાના કાળ ૨ અહોરાત્ર, ૨ રૂ૩ મુહૂર્ત્ત છે. ૩૬૦–૩૬૪

એક મંડળ પૂર્ણે કરવામાં આટલાે સમય લાગે છે તેની ખાત્રી **રાી ? એ**વી કાેઇ શંકા કરે તાે તેનું સમાધાન ત્રિરાશિની ગણુત્રીએ થાય છે. તે જાણવાની ઇચ્છા હાેય તાે સાં**ભ**ળાે. ૩૬૫.

ततश्र

साष्ट्रषष्टिसप्तदशशतमानार्धमण्डलैः। युगान्तर्भाविभी रात्रिंदिवानां यदि लभ्यते ॥ ३६६ ॥ अष्टादश्शती त्रिंशा तदा ननु किमाप्यते। द्वाभ्यामर्धमग्रडलाभ्यामिति राशित्रयं लिखेत् ॥ ३७० ॥ अन्त्येन राशिना राशौ मध्यमे ग्रिशिते सित । जातः शतानि षद्त्रिंशत् सषष्टीन्येष भज्यते ॥ ३७१ ॥ साष्ट्रषष्टिसप्तदशशतात्मकाचराशिना । अहोरात्रद्वयं लब्धं चतुर्विशं शतं स्थितम् ॥ ३७२ ॥ अहोरात्रस्य च त्रिंशन्मुहर्त्ता इति ताडितम्। त्रिंशताऽभृत विंशतीयुक् सप्तत्रिंशच्छतात्मकम् ॥ ३७३ ॥ अस्मिन् साष्ट्रषष्टिसप्तद्शशत्या हृते द्रयम्। लब्धं मुहूर्त्तयोः शेषं शतं चतुरशीतियुक् ॥ ३७४ ॥ भागाप्राप्ताऽपवत्येंते अष्टभिः भाज्यभाजकौ । त्रयोविंशतिरेकोऽन्यश्चेकविंशं शतद्वयम् ॥ ३७५ ॥ एषा मुहर्त्तद्वाषष्टिः सवर्णनाय गुण्यते । एकविंशाभ्यां शताभ्यां ये चोपरितनाः लवाः ॥ ३७६ ॥

૧૭૬૮ થાય. તેટલાં જ વળા એક ચંદ્રમાની અપેક્ષાએ અર્ધમાંડળા થાય. બે ચંદ્રમાની અપેક્ષાએ વળી તેટલાં જ સંપૂર્ણ મંડળા થાય. ૩૬૬–૩૬૮.

તેથી યુગાન્તરના ૧૭૬૮ અર્ધ મંડળે જો ૧૮૩૦ અહેારાત્ર થાય તા છે અર્ધમંડળે કૈટલા અહેારાત્ર થાય–એમ ત્રિરાશિમાંડીને હિસાબ કરવા. એ લખવાની રીત:—

१७६८ : १८३० : : २

આ પ્રમાણે લખી ૧૮૩૦ ને ૨ વડે ગુણતાં ૩૬૬૦ આવે એને ૧૭૬૮ વડે ભાગવા, એટલે બે અહારાત્રી આવી અને ૧૨૪ વધ્યા. એ ૧૨૪ ને એક અહારાત્રના ૩૦ મુહૂર્ત્ત ગુણતાં ૩૦૨૦ આવે એને ૧૭૬૮ વડે ભાંગતા બે મુહૂર્ત્ત આવ્યા. તેના ૩૫૩૬ ખાદ કરતાં ૧૮૪ વધ્યા પછી ભાગ ન ચાલવાથી ૧૮૪ ને ૧૭૬૮ અંને ૨૬મને આઠે ભાંગતા  $\frac{₹3}{₹77}$  થયા. આમ જવાખમાં ૨ અહારાત્ર, ૨ $\frac{₹3}{₹77}$  મુહૂર્ત્ત એટલે કે  $₹2\frac{₹3}{₹77}$  મુહૂર્ત્ત આવ્યા. ૩૬૯–૩૭૫.

58

त्रयोविंशितिरुक्ताः प्राक् ते चित्यन्ते भवेत्ततः।
त्रयोदश सहस्राणि सतत्वा सप्तश्त्यपि॥ ३७७॥ युग्मम्॥
सर्वान्तर्भण्डलस्थस्य परिधिर्यः पुरोदितः।
एकविंश्त्यधिकाभ्यां शताभ्यां सोऽपि ग्रुण्यते ॥ ३७८॥
जातः षद् कोटयः पण्णावितः लच्चाः स्वरूपतः।
चतुस्त्रिंशत् सहस्राणि षद्शत्येकोनसप्तातिः॥ ३७९॥
सहस्रेस्त्रयोदशिमः सतत्वैः सप्तिमः शतैः।
एषां भागे हृते लब्धा मुहूर्तगितिरैन्दवी॥ ३८०॥
योजनानां सहस्राणि पंचोपरि त्रिसप्तितः।
चतुश्चत्वारिंशान्यंशशतानि सप्तसप्तितः॥ ३८१॥

मुहूर्त्तगतिरित्येवं भाव्येन्द्रोः प्रतिमण्डलम् । विभाज्योक्तभाजकेन प्राग्वत् परिरयं निजम् ॥ ३८२ ॥ मुहूर्त्तीयगतौ यद्वा वर्धन्ते प्रतिमण्डलम् । त्रियोजनी पंचपंचांशाश्च षस्वितः शताः ॥ ३८३ ॥ भागा एकयोजनस्य विभक्तस्य सहस्रकैः । त्रयोदशिमेतैः सप्तशता च पंचविंशया ॥ ३८४ ॥ धुग्मम् ॥

એને સવર્ણ લાવવા માટે ૨૨૧ વડે ગુણા એટલે ૧૩૭૨૫ આવશે. ૩૭૬–૩૭૭.

વળી સર્વાન્તર મંડળમાં રહેલા ચંદ્રમાના પૂર્વે જે પરિધિ કહ્યો છે તેને પણ ૨૨૧ વ3 શુણા. એટલે તે ૬૯૬૩૪૬૬૯ આવશે. એને ૧૩૭૨૫ વડે ભાગવાથી ચંદ્રમાની મુહૂર્ત્ત-ગતિ પ૦૭૩ ઉ૭૪૪ ચેાજન આવશે. ૩૭૮–૩૮૧.

એવી રીતે એઉ ચંદ્રમાની પ્રત્યેક મંડળે મુહૂર્ત્તગતિ, પૂર્વવત્ પાતાના પરિધિને ઉક્રત ભાજકથી ભાંગતાં જે આવે તે સમજવી. ૩૮૨.

અથવા તા, પ્રત્યેક મંડળે સહૂર્તાંગતિમાં ૩ <del>૧૬૯૧૫</del> ચાજન વધે છે એમ સમજવું. ૩૮૩–૩૮૪.

श्रत्र उपपत्तिः । योजनद्विशती त्रिंशा या वृद्धिः प्रतिमग्डलम् । उक्ता परिरये ग्रुण्या सा द्विश्रत्येकविंशया ॥३८५॥ भक्ता त्रयोदशसहस्रादिना राशिना च सा । दत्ते त्रियोजनीं शेषानंशानपि यथोदितान् ॥३८६॥ युग्मम् ॥

सर्वान्तर्मण्डले चन्द्रौ जनानां दृष्टिगोचरौ ।
सहस्रैः सप्तचत्वारिंशता त्रिषष्टियुक्तया ॥३८७॥
द्विशत्या च योजनानां एकस्य योजनस्य च ।
षष्ट्यंशैरेकविंशत्या तत्रोपपत्तिरुच्यते ॥ ३८८ ॥ युग्मम् ॥
अन्तर्मण्डलपरिधेर्दशांशे त्रिग्रणीकृते ।
इन्द्वोः प्रकाशचेत्रं स्यात् तापचेत्रमिवार्कयोः ॥ ३८९ ॥
अर्थे प्रकाशचेत्रस्य पूर्वतोऽपरतोऽपि च ।
इन्द्वोरिष दृष्टिपथप्राप्तिः विवस्वतोरिव ॥ ३९० ॥

तथा च जम्बुद्वीपप्रज्ञशिस्त्रम् ।

तयाणं इहगयस्स मणुसस्स सीयालीसाह जोत्र्यणसहस्सेहिं दोहि-यतेवठेहिं जोत्र्यणसएहिं एगवीसाए सिंहभाएहिं जोअणस्स चंदे च-ख़्खुफासं हव्वमागच्छइ ॥

એની સમજણ આ પ્રમાણે:—પ્રત્યેક મંડળે ઘેરાવામાં જે ૨૬૦ યાજનની વૃદ્ધિ કહી છે તેને ૨૨૧ વડે ગુણી ૧૩૭૨૫ વડે ભાગવા એટલે ૩ હું ૧૫ યોજન આવી રહેશે. ૩૮૫-૩૮૬.

સર્વાભ્યન્તર એટલે સર્વથી અંદરના મંડળમાં હાય ત્યારે એઊ ચંદ્રમા ૪૭૨૬૩ ડે. ચાજનથી લાકાને દર્ષિગાચર થાય છે. ૩૮૭–૩૮૮.

એ કેવી રીતે તે સમજાવે છે:—સર્વથી અંદરના મંડળના ઘેરાવાના દશાંશને ત્રશુ-ગણા કરાે. એટલે જે આવશે તે સ્ત્રીંના તાપક્ષેત્રની પેઠે બેઉ ચંદ્રમાનું પ્રકાશક્ષેત્ર આવશે. પછી પૂર્વ અને પશ્ચિમ એમ બેઊ તરફ પ્રકાશક્ષેત્રનું અર્ધ કરવાથી, સ્ત્ર્યોના દિષ્ટિમાર્ગની પ્રાપ્તિની જેમ ચંદ્રોના દિષ્ટિ માર્ગની પ્રાપ્તિ આવે છે. ૩૮૯–૩૯૦.

આ સંખંધમાં જમ્બૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે:---

<sup>&</sup>quot; અહિં રહેલા લાેકાને એઉ ચંદ્રમા ૪૭૨૬૩<del>૨૧</del> ચાજનથી દષ્ટિગાચર થાય છે. "

### अम्बुद्वीपप्रज्ञप्तिस्त्रयृत्तौ च।

यत्तु षष्टीभागीकृतयोजनसत्कैकविंशतिभागाधिकत्वं तत्तु संप्रदायः गम्यम् । अन्यथा चन्द्राधिकारे साधिकद्वाषष्टिमुहूर्त्तप्रमाणमण्डलपूर्ति-कालस्य छेदराशित्वेन भणनात् सूर्याधिकारसत्कषष्टिमुहूर्त्तप्रमाणमण्डल-पूर्तिकालस्य छेदराशित्वेन अनुपपद्यमानत्वात् इति दृश्यते । तद्त्र तत्वं बहुश्रुतगम्यम् ॥

पंचयोजनसहस्राः पंचविंशतियुक्शतम् । योजनस्य तथैकस्य पंचविंशतिसंयुतैः ॥ ३६१ ॥ त्रयोदशभिः सहस्रेः भक्तस्य सप्ताभिः शतैः । भागा नवत्यिघकानि शतान्येकोनसप्ततिः ॥ ३६२ ॥ मुहूर्त्तगतिरेषेन्द्रोः सर्वपर्यन्तमण्डले । स्रथात्रैव दृष्टिपथप्राप्तिः विविच्यतेऽनयोः ॥ ३९३ ॥ एकत्रिंशता योजनसहस्रेरष्टभिः शतैः । एकत्रिंशेः सर्वबाह्ये दृश्येते मण्डले विधू ॥ ३९४ ॥

अत्र सूर्याधिकारोक्तम् तीसाए सिंहभाएहिं इत्यधिकं मन्तव्यम् । इति जंम्बुद्वीपप्रज्ञप्तौ ॥

સર્વથી છેટ્ટા મંડળમાં, બેઉ ચંદ્રમાની મુહૂત્ત ગતિ પ૧૨૫ કુલ્ટન ચાજન છે અને દર્ષિ-માર્ગપ્રપ્તિ ૩૧૮૩૧ ચાજને છે અર્થાત્ ૩૧૮૩૧ ચાજનથી લોકોને દર્ષિગોચર થાય છે. ૩૯૧– ૩૯૪.

આ સંબંધમાં જમ્બ્દ્રીપપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રની ટીકામાં કહ્યું છે કે—અહિં સૂર્યના અધિકારમાં કહેલા અધિક જાણવા.

પણ એની ટીકામાં કહ્યું છે કે—"૧ ચાજનના રૃ° જેટલું જે અધિકપણ કહ્યું છે તે સંપ્રદાયગમ્ય છે, નહિં તા ચંદ્રના અધિકારમાં કંઇક અધિક એવા ૧૨ મુહૂર્ત્તમાં મંડળ પુરવાના કાળને છેદરાશિપણ કહેવાથી સૂર્યના અધિકાર પરત્વે કહેલા ૧૦ મુહૂર્ત્ત જેટલા મંડળપુર્ત્તિકાળને છેદરાશિપણ પ્રાપ્ત થઈ શકે નહિં" એમ છે. માટે અહિં તત્ત્વ શું તે બહુ-શ્રુત જાણે.

अत्र सर्वाभ्यन्तरसर्वबाह्यचन्द्रमग्डलयोः दृष्टिपथप्राप्तिता दृशिता । शेषमग्डलेषु सा चन्द्रप्रज्ञतिबृहत्त्वेत्रसमासजम्बूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रवृत्त्या-दिग्रन्थेषु पूर्वैः कापि दर्शिता नोपलभ्यते । ततोऽत्रापि न दर्शितेति ज्ञेयम् ॥

प्रतिमग्डलिमत्येवं मुहूर्तगितिरीरिता ।

मग्डलिधिमग्डलियोः कालमानमथ ब्रुवे ॥ ३९५ ॥

नवश्त्या विभक्तस्य चंचत्पंचदशाढ्यया ।
विभागैर्मग्डलिधिस्य किलैकित्रिंशतोनितम् ॥ ३९६ ॥

ब्रर्धमण्डलिमेकेनाहोरात्रेण समाप्यते ।

एकैकेन शशांकेन यत्रकुत्रापि मग्डले ॥ ३९७ ॥ युग्मम् ॥

द्विचत्वारिंशद्धिकैः शतैश्चतुर्भिरेव च ।

ब्रहोरात्रस्य भक्तस्य लवेकित्रिंशताधिकौ ॥ ३९८ ॥

ब्रहोरात्री पूर्तिकालः एकिस्मन् मग्डले विधोः ।

रविस्तु पूर्यत् पूर्णाहोरात्रद्वितयेन तत् ॥ ३९९ ॥ युग्मम् ॥

અહિં 'સર્વથી અંદરના 'અને 'સર્વથી બહારના '-એમ બે ચંદ્રમંડળાની જ દિષ્ટિપથપ્રાપ્તિનું પ્રમાણુ બતાવ્યું, બાકીના-શેષમંડળાનું નથી બતાવ્યું કેમકે ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ, બૃહત્ ક્ષેત્રસમાસ, જમ્બૃદીપ પ્રજ્ઞપ્તિસ્ત્ર તથા એ ગ્રંથાની ટીકા આદિકમાં પૂર્વાચાર્યીએ ક્યાંય પણ દેખાઉંહું લભ્ય નથી.

એ પ્રમાણે ચંદ્રમાની ' પ્રત્યેક મંડળે મુહૂત્ત ગતિ ' વિષે કહ્યું.

હવે એઓના મંડળ અને અર્ધમંડળના કાળમાન વિષે કહે છે—

<sup>્</sup>રેયું જેટલું એાછું અર્ધમાંડળ કાેઇપણ માંડળમાં રહેલાે એક **ચંદ્ર**મા**ં એક અહાેરાત્રે** સંપૂર્ણ કરે છે. ૩૯૬–૩૯૭.

કાઇપણ એક આપું માંડળ પૂર્ણ કરવા ચંદ્રમાને ર<del>ુક્ર</del> અહારાત્ર **તે**ઇએ છીએ.

<sup>[</sup>રૂ-(ર્×૯૧૫) આટલું માંડળ પૂર્ણ કરવા ૧ અહારાત્ર જોઇએ તા ૧ ( આપું ) માંડળ પૂર્ણ કરવા કેટલા અહારાત્ર જોઇએ-એમ ત્રેરાશિક રીતે ગણતાં એ જવાબ મળશે].

કાઈ પણ એક આપું મંડળ સૂર્ય બે અહારાત્રે પૂર્ણ કરે છે. ૩૯૮–૩૯૯.

मण्डलार्धमण्डलयोरुक्तेवं कालसंमितिः । साधारगासाधारगामग्डलानि ब्रवीम्यथ ॥ ४०० ॥

> प्रथमं च तृतीयं च षष्टं सप्तममष्टमम् । दश्मैकादशे पंचदशमित्यष्टमगडली ॥ ४०१ ॥ नच्चत्रैरविरहिता सदापि तुहिनयुतेः । मगडलेष्वेषु नच्चत्राग्यपि चारं चरन्ति यतु ॥ ४०२ ॥

द्वितीयं च चतुर्थं च पंचमं नवमं तथा। त्रीणि च द्वादशादीनि किलेषा सप्तमगडली ॥ ४०३॥ ऋदौः सदा विरहिता मण्डलेष्वेषु नो भवेत्। कदापि चार ऋचाणामूषरेषु गवामिव॥ ४०४॥

प्रथमं तृतीयमेकादशं पंचदशं तथा।
रिवचन्द्रोडुसामान्या मगडलानां चतुष्ट्रयी॥ ४०५॥
एतेषु मगडलेष्विन्दुः नच्चत्रागि तथा रिवः।
चारं चरित सर्वेऽिप राजमार्गे जना इव॥ ४०६॥

એવી રીતે ચંદ્રના માંડળ તથા અર્ધમાંડળના કાળનું પ્રમાણ કહ્યું.

હવે એના સાધારણ તથા અસાધારણ મંડળા વિષે કહે છે-૪૦૦.

પહેલું, ત્રીજાં, છુંં, સાતમું, આઠમું, દશમું, અગ્યારમું અને પંદર**મું-આટલાં** ( ચંદ્રના ) આઠ મંડળામાં ચંદ્રને કૃદિ પણ નક્ષત્રાના વિરદ્ધ હાતા નથી કેમકે એ આઠમાં નક્ષત્રાના પણ ચાર ( ગમન ) છે. ૪૦૧–૪૦૨.

બીજીં, ચાેશું, પાંચમું, નવમું, બારમું, તેરમું અને ચાૈદમું–આ સાત માંડળામાં ચાંદ્રમાને નક્ષત્રાના વિરહ જ હાેય છે કેમકે ત્યાં નક્ષત્રાની ગતિ નથી, ઉષર ભૂમિમાં ગાયા જતી નથી તેમ. ૪૦૩–૪૦૪.

પહેલું, ત્રીજાં, અગ્યારમું અને પંદરમું —એ ચાર મંડળા સૂર્ય, ચંદ્ર તેમજ નક્ષત્રા— ખધાને સામાન્ય છે. કેમકે એ ચારેમાં સૂર્ય, ચંદ્રમાં તેમ જ નક્ષત્રા પણ ગમન કરે છે, રાજ-માર્ગપર સર્વ લાકા ગમનાગમન કરે છે એમ. ૪૦૫–૪૦૬. षष्टादीनि पंच सूर्यचारहीनानि सर्वथा।
शेषाणि मण्डलानीन्दोः किंचित् भानुः स्पृशेदिष ॥ ४०७ ॥
साधारणासाधारणमण्डलान्येवमृचिरे।
सम्प्रतीन्दोः वृद्धिहानिप्रतिभासः प्ररूप्यते ॥ ४०८ ॥
अवस्थितस्वभावं हि स्वरूपेणेन्दुमण्डलम्।
सदापि हानिः वृद्धिः वा प्रेच्यते सा न तात्विकी ॥ ४०९ ॥
केवलं या शुक्लपचे वृद्धिर्हानिस्तथा परे।
राहुविमानावरणयोगात् सा प्रतिभासते ॥ ४१० ॥
तथाहि । ध्रुवराहुः पर्वराहुः एवं राहुः द्विधा भवेत् ।
ध्रुवराहोस्तत्र कृष्णतमं विमानमीरितम् ॥ ४११ ॥
तच्च चन्द्रविमानस्य प्रतिष्ठितमधस्तले ।
चतुरंग्रलमप्राप्तं चारं चरति सर्वदा ॥ ४१२ ॥
तेनापावृत्त्य चावृत्त्य चरत्यधः शनैः शनैः ।
वृद्धिहानिप्रतिभासः पोस्फुरीतीन्दुमग्डले ॥ ४१३ ॥

છ<sup>6</sup>ું, સાતસું, આઠસું, નવસું અને દશસું –એ પાંચ ચંદ્રમંડળામાં સૂર્યનું જરા પણ ગમનાગમન નથી, શેષ મંડળામાં સૂર્યનું ક્વચિત આવાગમન છે ખરૂં. ૪૦૭.

એટલું ચંદ્રના સાધારણાસાધારણ મંડળા વિષે વિવેચન કયુ<sup>લ</sup>.

હવે ચંદ્રની વૃદ્ધિ અને હાનિના પ્રતિભાસ વિષે કહે છે. (પ) ૪૦૮.

સ્વરૂપે તો ચંદ્રમા હમ્મેશાં અવસ્થિત સ્વભાવવાળા જ છે. એની હાનિવૃદ્ધિ દેખાય છે તે ખરી હાનિવૃદ્ધિ નથી. ૪૦૯.

એની શુકલ પક્ષમાં વૃદ્ધિ અને કૃષ્ણુપક્ષમાં હાનિ દેખાય છે તે કેવળ રાહુના વિમાનના આવરણુને યાેગે દેખાય છે. ૪૧૦.

આ રાહુ વિષે એમ કહ્યું છે કે (૧) પર્વરાહુ અને (૨) નિત્યરાહુ-એમ રાહુ બે પ્રકારના છે. નિત્યરાહુનું વિમાન એકદમ શ્યામ છે અને તે વિમાન ચંદ્રમાના વિમાનની નીચે ચંદ્રથી ચાર આંગળ દ્વર રહીને ચાલે છે, તેને આવરીને ધીમે ધીમે ચાલ્યા કરે છે. તેથી જ ચંદ્રમામાં વૃદ્ધિહાનિના ભાસ થાય છે. ૪૧૧–૪૧૩.

#### तथोक्तम् ।

चंदस्स नेव हाणी निव वुद्धी वा अविश्वओ चंदो।
सुिककलभावस्स पुणो दीसइ वुद्धी य हाणि य॥ ४१४॥
किन्हं राहुविमाणं निचं चंदेण होइ अविरिहयम्।
चउरंग्रलमप्पत्तं हिट्ठा चंदस्स तं चरइ॥ ४१५॥
तेणं वहुइ चंदो परिहाणी वावि होइ चंदस्स॥

तत्र प्रकल्प्य द्वाषष्टिं भागान् शशांकमण्डले ।
द्वियते पंचदशिमः लभ्यतेंऽशचतुष्टयम् ॥ ४१६ ॥
एतावदात्रियते तत् प्रत्यहं भरणीभुवा ।
ब्रह्मोभिः पंचदशिमरेवमात्रियतेऽखिलम् ॥ ४१७ ॥ युग्मम् ॥
द्वौ भागौ तिष्टतः शेषौ सदैवानावृतौ च तौ ।
एषा कला षोडशीति प्रसिद्धिमगमत् भुवि ॥ ४१८ ॥

कल्प्यन्तेंऽशाः पंचदश विमाने राहवेऽथ सः। जयत्येकैकांशवृद्धा नीतिज्ञोऽिरामिवोडुपम्॥ ४१९॥

## तचैवम् ।

અન્યત્ર પણુ એ જ ભાવાર્થની ગાથાએા કહેલી છે, એ આ વાતની સાક્ષી પૂરે છે. ૪૧૪–૪૧૫.

ચંદ્રમાના મંડળના (વિમાનના) ખાસઠ ભાગ કલ્પીને એ ખાસઠને પંદરે **ભાં**ગા. ભાગમાં ૪ આવશે. એટલા ચંદ્રમા સદા નિત્યરાહુના વિમાનથી આવરાય છે. એટલે પંદર દિવસે ચંદ્રમાના <sup>દૂ</sup>ર આવરાય. ફક્ત <sub>દુરે</sub> બાકી રહ્યો તે કદિ આવરાતા નથી, સદા ખુલ્લા રહે છે અને તે ભાગ પૃથ્વીપર ચંદ્રમાની સાળમી કળા તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. ૪૧૬–૪૧૮.

વળી રાહુના વિમાનના ૧૫ ભાગા કલ્પીએ તાે તે પાતાના તેવા અકેક ભાગની વૃદ્ધિએ ક્રિનો તે ચંદ્રમાને જતે છે-રાકે છે-ઢાંકે છે, નીતિજ્ઞ પુરૂષ શત્રુને જતે એમ. ૪૧૯.

તે આવી રીતે-

स्वीयपंचदशांशेन कृष्णप्रतिपदि ध्रुवम् ।
मुक्त्वांशौ द्वावनावायौ शेषषष्टेः सितत्विषः ॥ ४२० ॥
चतुर्भागात्मकं पंचदशं भागं विधुंतुदः ।
आवृणोति द्वितीयायां निजभागद्वयेन च ॥ ४२१ ॥
आष्टभागात्मकौ पंचदशांशौ द्वौ रुणद्धि सः ।
षष्टिं भागानित्यमायां स्वैः पंचदश्मिः लवैः ॥४२२॥ विशेषकम्॥

ततः शुक्लप्रतिपदि चतुर्भागात्मकं छवम् । एकं पंचदशं व्यक्तीकरोत्यपसरन् शनैः ॥ ४२३ ॥ द्वितीयायां द्वौ विभागौ पूर्णिमायामिति क्रमात् । द्वाषष्ट्यंशात्मकः सर्वः स्फुटीभवति चन्द्रमाः ॥ ४२४ ॥

इन्दोश्चतुर्लवात्मांशो यावत्कालेन राहुणा । पिधीयते मुच्यते च तावत्कालमिता तिथिः ॥ ४२५ ॥

इन्दोः पिधीयमानाः स्युः कृष्णाः प्रतिपदादिकाः । तिथयो मुच्यमानाः स्युः शुक्लाः प्रतिपदादिकाः ॥ ४२६ ॥

કૃષ્ણુ પક્ષના પડવાને દિવસે, ચંદ્રમાના કલ્પેલા દર ભાગામાંથી ન આવરી શકાય એવા બે ભાગ છેાડીને બાકીના દ૦ ભાગાના <sub>૧૫</sub> ને એટલે કે ચાર ભાગને રાહુ પાતાના <sub>૧૫</sub> વહે આવ્છાદિત કરે છે, અને વદી બીજને દિવસે રાહુ પાતાના <sub>૧૫</sub> વહે ચંદ્રમાના આઠ ભાગને આવરે છે. એવી રીતે અમાવાસ્યાને દિવસે રાહુ પાતાના સર્વ ભાગાવે એટલે કે એનું અખિલ બિંબ ચંદ્રમાના સાઠ ભાગાને આવરે છે. ૪૨૦–૪૨૨.

પછી શુકલપક્ષની પ્રતિપદાને દિવસે તે ધીમેથી લગાર ખસીને ચંદ્રના ચાર ભાગને પ્રકટ કરે છે, બીજને દિવસે ચંદ્રના આઠ ભાગાને પ્રકટ કરે છે અને એવી રીતે ક્રમે ક્રમે પૂર્ણિમાને દિવસે બાસઠે ભાગારૂપ આખા સંપૂર્ણ ચંદ્રમા પ્રકટ થાય છે. ૪૨૩–૪૨૪.

ચંદ્રમાના એ ચાર ભાગ જેટલા અંશ રાહુ જેટલા કાળ આવરેલા કે ખુલ્લા રાખે છે તેટલા કાળ તે એક તિથિ કહેવાય છે. રાહુ નિત્ય નિત્ય આવરતા જાય છે એવી પ્રતિપદાદિક તિથિઓ કૃષ્ણપક્ષની કહેવાય છે, અને રાહુ નિત્ય નિત્ય ખુલ્લી કરતા જાય છે એવી પ્રતિપદાદિક તિથિઓ શુકલપક્ષની કહેવાય છે. ૪૨૫-૪૨૬.

#### तथाहुः।

कालेण जेण हायइ सोलसभागो तु सा तिही होइ।
तह चेव य बुढ़ीए एवं तिहिणो समुप्पत्ती ॥ ४२७ ॥
एकोनित्रंशता पूर्णेः मुहूर्तेश्च द्विषष्ठिजैः।
द्वात्रिंशता मुहूर्ताशेरेकेको रजनीपतेः ॥ ४२८ ॥
चतुर्धा षष्ट्यंशरूपो राहुणा छाद्यते लवः।
मुच्यते च तदैतावन्मानाः स्युः तिथयोऽखिलाः॥ ४२९॥ युग्मम् ॥
एवं च। द्वाषष्टिभक्ताहोरात्रस्यैकषष्ट्या लवेर्मिता।
तिथिरेवं वच्यते यत्त्रयुक्तमुपप्यते ॥ ४३०॥
तिथिमानेऽस्मिश्च हते त्रिंशता स्यायथोदितः।
मासश्चान्द्र एवमपि त्रिंशत्तिथिमितः खलु ॥ ४३१॥
ननु राहुविमानेन योजनार्धिमतेन वै।
पद्पंचाश्चोजनैकषष्टिभागमितं खलु ॥ ४३२॥
कथमाच्छादितुं शक्यं गरीयः शशिमगडलम्।
लघीयसा गरीयो हि दुरावारिमिति स्फुटम् ॥ ४३३॥

કહ્યું છે કે:---

જેટલે સમયે ચંદ્રમાના સાળમાં ભાગ એાછા થાય, કે જેટલે સમયે એ વધે તેટલા કાળપ્રમાણુ એક તિથિ થાય. આ પ્રમાણું તિથિનો ઉત્પત્તિ છે. ૪૨૭.

રાહુ ચંદ્રમાના ઉપરાક્ત ચાર ભાગ જેટલા અંશ ૨૯૬૬ મુહૂર્ત્ત પર્યન્ત આવરેલા કે ખુલ્લા રાખે છે. એટલે સર્વ તિથિઓાનું એ જ પ્રમાણ સમજવું. અને એવા રીતે એક અહા-રાત્રના ફ્રફ્ર જેવડી તિથિ કહેવાય છે તે ચુક્ત જ છે. ૪૨૮–૪૩૦.

તિથિના આ પ્રમાણને ત્રીશે ગુણવાથી એટલે કે આ પ્રમાણની ત્રીશ તિથિઓનો એક ચાંદ્રમાસ થાય છે. ૪૩૧.

અહિં કાઇ એવી શંકા ઉપસ્થિત કરે કે-" અરધા યોજન જેવડું જ રાહુનું વિમાન છે તે કું યોજન પ્રમાણ (એટલે કે પાતાથી લગભગ ખમણં મ્હાેડું) એવું ચંદ્રમાનું વિમાન કેવી રીતે આવરી શકે ? ન્હાની વસ્તુથી મ્હાેડી વસ્તુ ન આવરી શકાય એ વાત પ્રકડ રીતે સમજાય એવી છે. " ૪૩૨–૪૩૩.

एवमुत्तरयन्त्यत्र केचित् प्राक्तनपरिडताः। लघीयसोऽप्यस्य कान्तिजालेरत्यन्तमेचकैः ॥ ४३४ ॥ श्राच्छाद्यते महद्पि शशिविम्बं प्रस्टत्वरैः। दावानलोच्छलद्भूमस्तोमैरिव नभोऽङ्गराम् ॥ ४३५ ॥ युग्मम् ॥

अन्ये त्वभिद्धुः धीराः योजनार्धं यदुच्यते । मानं यहिनमानस्य तदेतःप्रायिकं ततः ॥ ४३६ ॥ योजनायामिवष्कम्भं तत् द्वात्रिंशांशमेदुरम् । स्वर्भाणुमगडलं तेन विधुराद्रियते सुखम् ॥ ४३७ ॥

#### तथा चाहु:।

आयामो विरुखंभो जोअग्रामेगं तु तिग्रशिष्ठो परिही। अहाइज्ञधगुसया राहुस्स विमाग्यवाहस्रम् ॥ ४३८॥ संग्रहण्यादशे प्रतेपगाथेयं दृश्यते ॥

भगवतीवृत्ताविष एतस्याश्चालनाया एवं प्रत्यवस्थानम् । यदिदं ग्रहविमानमध्योजनप्रमाणिमिति तत् प्रायिकम् । ततश्च राहोः ग्रहस्य उक्ताधिकप्रमाणमपि विमानं संभाव्यते । अन्ये पुनराहुः लघीयसोऽपि राहुविमानस्य महता तिमस्रजालेन तदात्रियते । इति भगवतीसूत्रवृत्तौ १२ शतके पंचमोद्देशके । तत्वं तु केवलिनो विदन्ति ॥

આના ખુલાસામાં

કેટલાક પ્રાચીન વિદ્વાના એમ કહે છે કે રાહુનું વિમાન જો કે ન્હાનું છે તાપણ એના અત્યન્ત શ્યામ રંગના વિસ્તૃત ક્રાન્તિના સમૂહ્યી તે મ્હાેટું એવું પણ ચંદ્રબિમ્બ ઢંકાઇ જાય છે; જેમ દાવાનળથી ઉછળેલા ધુમાડાના સમૂહ્વેક આકાશમંડળ ઢંકાઇ જાય છે એમ. ૪૩૪–૪૩૫.

કેટલાક પંડિતા વળી એમ કહે છે કે શ્રહના વિમાનનું પ્રમાણ અર્ધ યાજન કહ્યું છે ત્યાં 'પ્રાય: અર્ધ યાજન 'સમજવું. રાહુનું વિમાન તા એક યાજન લાંભું પહાળું અને અત્રીશ ભાગ જેટલું જાડું સમજવું તેથી તે ચંદ્રના બિમ્બને સુખેથી ઢાંકી શકે. ૪૩૬-૪૩૭. સંચ- હાણીની પ્રતમાં આ (૪૩૮ મી) પ્રશેષ ગાથા દેખાય છે. તેમાં કહ્યું છે કે "રાહુના વિમાનની

कदाचित् ग्रहण इव विमानमुपलभ्यते । वृत्ताकृति ध्रुवराहोः कदाचित् न तथा च किम् ॥ ४३९ ॥ दिनेषु येषु तमसाभिभृतः स्यात् भृशं शशी । तेषूपलभ्यते वृत्तं विमानमस्य येषु च ॥ ४४० ॥ शशी विशुद्धकान्तित्वात् तमसा नाभिभूयते । वृत्तं विमानं नैतस्य दिनेषु तेषु दृश्यते ॥ ॥ ४४९ ॥ युग्मम् ॥

#### तथोक्तम्।

वष्टच्छेत्रो कइवइ दिवसे धुवराहुगो विमाग्रस्त । दिसइ परं न दिसइ जह गहगो पव्वराहुस्स ॥ ४४२ ॥ श्रचच्छं न हि तमसाभिभूय तेजं ससी विसुज्भन्तो । तेग्र न वष्टच्छेश्रो गहगो उ तमोतमो बहुलो ॥ ४४३ ॥

## इति भगवतीवृत्तौ ॥

લંખાઇ પહેાળાઈ એક યાજનની છે, એથી ત્રણ ગણા એના પરિધિ છે અને અઢીસા ધનુષ્ય પ્રમાણ એની જાડાઇ છે " ૪૩૮. ભગવતીસ્ત્રની ટીકામાં પણ ઉદલેખ છે કે–' શ્રહના વિમાનનું પ્રમાણ અર્ધ યાજન કહ્યું છે તે પ્રાય: સમજવું. અને તેથી રાહુશહના વિમાનનું પ્રમાણ અધિક પણ સંભવે છે. "

કેટલાકા વળી એમ કહે છે કે રાહુનું વિમાન લઘુ છે પણુ એના અન્ધકારના સમૂહ મહાેટા છે તેથી ચંદ્રમંડળ ઢંકાઇ જાય છે. એ પ્રમાણે ભગવતીસ્ત્રની ટીકામાં ખારમા શતકના પાંચમા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે. તત્વ કેવળીગમ્ય.

અહિં કાઇ વળી એક બીજી શંકા કરે છે કે '' ગ્રહણુસમયની પેઠે' કાઇક વખતે ધ્રુવ-રાહુનું વિમાન ગાળ દેખાય છે અને કાઇક વખતે એવું નથી દેખાતું તેનું શું કારણુ ? " ૪૩૯.

એના ખુલાસા એ છે કે—" જે દિવસામાં ચંદ્ર રાહુથી અત્યન્ત પરાભવ પામેલા હાય તે દિવસામાં એ રાહુનું વિમાન ગાળ દેખાય છે, પણ જ્યારે ચંદ્રમાં તેજસ્વી કાન્તિવાળા હાય ત્યારે રાહુ એના પરાભવ કરી શકતા નથી અને તેથી એનું વિમાન ગાળ દેખાતું નથી." ૪૪૦–૪૪૧.

ભાગવતીસૂત્રની વૃત્તિમાં પણ શિષ્યે આવી જ શંકા કરેલી છે તેના ઉત્તર પણ આચારે આ જ ભાવાર્થના આપેલા છે. ૪૪૨–૪૪૩ વાળી બેઊ ગાથાઓના એ જ ભાવાર્થ છે. यदा तु लेश्यामावृण्वन् पर्वराहुः व्रजत्यधः । पुष्पदन्तमण्डलयोः यथोक्तकालमानतः ॥ ४४४ ॥ तदा भवत्युपरागो यथाई चन्द्रसूर्ययोः जनैः ग्रहणमित्यस्य प्रसिद्धिः परिभाव्यते ॥ ४४५ ॥ युग्मम् ॥

जघन्यतस्तत्र षग्णां मासामन्ते शशिग्रहः । उत्कर्षतो द्विचत्वारिंशतो मासामतिक्रमे ॥ ४४६ ॥ मासैर्जघन्यतः षड्भिर्जायते तर्गणिग्रहः । संवत्सरेरष्टचत्वारिंशतोत्कर्षतः पुनः ॥ ४४७ ॥

यदा स्वर्भाणुरागच्छन् गच्छन् वा पुष्पद्नतयोः।
लेश्यामावृणुयात्तर्हि वदन्ति मनुजा भुवि ॥ ४४८ ॥
चन्द्रो रिवर्वा तमसा यहीत इति यद्यथ ।
लेश्यामावृत्य पार्श्वेन गच्छत्यर्वःश्रशांकयोः ॥ ४४६ ॥
तदा वदन्ति मनुजा रिवणा श्रशिनाथवा ।
राहोः कुित्तिमन्न इति यदा पुनर्विधुंतुदः ॥ ४५० ॥
अर्केन्दुलेश्यामावृत्यापसपीति तदा भुवि ।
वदन्ति मनुजा वान्तौ राहुणा शशिभास्करौ ॥ ४५१ ॥

चतुर्भिःकलापकम् ॥

હવે કંઇક ' ગહા ' વિષે કહે છે.

જયારે પર્વરાહુ સૂર્ય કે ચંદ્રમાની લેશ્યાને (કૃતિને) આવરતા છતા યથાકત કાળે સૂર્ય કે ચંદ્રની નીચે જાય છે ત્યારે સૂર્ય ચંદ્રના યથાયાગ્ય ઉપરાગ (ઢંકાવાપહું) થાય છે–તે લાકામાં શ્રહ્યના નામથી ઓળખાય છે. ૪૪૪–૪૪૫.

ચંદ્રગ્રહણ જઘન્યત: છ માસે અને ઉત્કૃષ્ટત: બે'તાળીશ માસે થાય છે, જ્યારે સ્થ-ગ્રહણ જઘન્યત: છ માસે અને ઉત્કૃષ્ટત: અડતાળીશ વર્ષે થાય છે. ૪૪૬–૪૪૭.

સર્ય ચંદ્રની નીચેથી જતાં આવતાં રાઠુ જ્યાં રે એએાની લેશ્યાને (તેજને) આચ્છાદિત કરે છે ત્યારે લાકા કહે છે કે એએાને અન્ધકારે (ાહુએ) પકડી રાખ્યા છે. વળી એ જ્યારે એએાની લેશ્યાને આવરતા એએાની પડેએથી ચાલ્યા જાય છે ત્યારે લાકા કહે છે કે

यदा तु गच्छन् वागच्छन् राहुश्चन्द्रस्य वा रवेः।
लेश्यामावृत्य मध्येन गच्छत्याहुर्जनास्तदा ॥ ४५२ ॥
राहुणा रविरिन्दुर्वा विभिन्न इति चेत्पुनः।
सर्वात्मना चन्द्रसूर्यलेश्यामावृत्य तिष्ठति ॥ ४५३ ॥
वावदन्तीह मनुजाः परमार्थाविद्स्तदा ।
राहुणा चुधितेनेव यस्तश्चन्द्रोऽथवा रविः।।४५४॥ त्रिभिविंशेषकम् ॥
शृंगाटकश्च जटिलः चत्रकः खरकस्तथा ।
दुर्धरः सगरो मत्स्यः कृष्णसर्पश्च कच्छपः ॥ ४५५ ॥
इत्यस्य नव नामानि विमानास्त्वस्य पंचधा ।
कृष्णनीलरक्तपीतशुक्लवर्णमनोहराः ॥ ४५६ ॥ युग्मम् ॥

इति मगवतीयुत्रशतक १२ पष्टोदेशके ॥

सम्पूर्णसर्वावयवो विशिष्टालंकारमाल्याम्बररम्यरूपः । महर्द्धिको राजति राहुरेषः लोकप्रसिद्धो नतु मौलिमात्रः ॥४५७॥

સૂર્યે કે ચંદ્રમાએ રાહુની કુક્ષિને લેદી છે. વળી જયારે રાહુ એવી જ રીતે એઓની લેશ્યાને આવરીને ખર્સી જાય છે ત્યારે લોકો કહે છે કે રાહુએ સૂર્ય ચંદ્રને વમી કાઢ્યા છે. વળી રાહુ જયારે જયારે એ બેઊના મધ્યમાંથી જાય છે ત્યારે કહે છે કે રાહુએ એમને લેઘા છે. વળી જયારે રાહુ સૂર્યને કે ચંદ્રમાને સર્વથા પ્રકારે આવરીને રહે છે ત્યારે પણ સત્ય-સ્વરૂપથી અજ્ઞાન એવા લોકો એમ કહે છે કે શુધાતુર હાયની એવા રાહુએ સૂર્ય કે ચંદ્રને શસ્યા છે, અર્થાત્ ગળી ગયા છે. ૪૪૮-૪૫૪.

આ રાહુનાં નવ નામ છે: (૧) શ્રૃંગાટક, (૨) જટિલ, (૩) ક્ષત્રક, (૪) ખરક, (૫) દુર્ધર, (૬) સગર, (૭) મત્સ્ય, (૮) કૃષ્ણુ સર્પ અને (૯) કૃષ્ણ્પ. વળી એના (૧) શ્યામ, (૨) નીલ, (૩) રક્ત, (૪) પીત અને (૫) શ્વેત—એમ પાંચે વર્ષુના મનહર વિમાના છે. ૪૫૫-૪૫૬.

એ પ્રમાણે ભગવતીસ્ત્રમાં શતક ૧૨, ઉદ્દેશ ૬ માં કહ્યું છે.

ઉત્તમ વસ્ત્રાભૂષણુ અને પુષ્પમાળાથી સાૈન્દર્ય વાન અને મહાન્ સમૃદ્ધિએ યુક્ત એવા આ રાહુને સર્વ સમ્પૂર્ણ અવયવા છે, પણ લાેકને વિષે એ માત્ર મસ્તકરૂપે જ પ્રસિદ્ધ છે. તેવા નથી. ૪૫૭.

िकंच विधोरेकैकमयनमहोरात्रास्त्रयोदश् । चतुश्चत्वारिंशदहोरात्रांशाः सप्तषष्टिजाः ॥ ४५८ ॥ द्वाभ्यां चन्द्रायगाभ्यां स्यात् भमासः सप्तविंशतिः ।

अहोरात्राः सप्तषष्टिभागाः तत्रैकविंशतिः ॥ ४५९ ॥

### अत्रोपपत्तिस्त्वेवम् ।

सर्वोद्धनां चन्द्रभोगो वच्यमाग्रः समुचितः ।
मुद्दूर्तानां शतान्यष्टैकोनविंशान्यथो लवाः॥ ४६० ॥
स्युः सप्तविंशतिः सप्तषष्टिजास्त्रिंशता ततः ।
मुद्दूर्तांके हृते लब्धाहोरात्रसप्तविंशतिः ॥ ४६१ ॥
मुद्दूर्तां नव शिष्यन्ते भागाश्च सप्तविंशतिः ।
मुद्दूर्ताः सप्तषष्टिघ्नाः कार्याः कर्त्तुं सवर्णनम् ॥ ४६२ ॥
षद्शती त्रयुत्तरा स्यात् सा सप्तविंशतिभागयुक् ।
बभृव षद्शती त्रिंशा भागोऽस्यास्त्रिंशता पुनः ॥ ४६३ ॥
सप्तषष्टिभवा भागा लभ्यन्ते एकविंशतिः ।
यथोक्तोऽयं भमासोऽस्यार्धार्थं याम्योत्तरायग्रे ॥ ४६४ ॥

चन्द्रोत्तरायणारम्भो युगादिसमये भवेत् । प्राग्रत्तरायणं पश्चाद्याम्यायनमिति कमः ॥ ४६५॥

યુગના આદિ સમયે ચંદ્રના ઉત્તરાયણના આરંભ થાય છે અને તેથી પહેલું ઉત્તરાયણ અને પછી દક્ષિણાયન-એમ અનુક્રમ છે-અને તેનાથી જ જ્યોતિશ્વક્રની ગતિના એક મૂળ

૧૩ <sup>૪૪</sup> અહારાત્રનું એક ચંદ્રાયણુ થાય, અને બે ચંદ્રાયણુંના એક નક્ષત્રમાસ થાય. એટલે એક નક્ષત્રમાસના ૨૭ <del>ઽૄે</del> અહારાત્ર થાય. ૪૫૮–૪૫૯.

એની સમજીતિ આ પ્રમાણે:—

સર્વ નક્ષત્રોના ચંદ્ર સાથેના ભાગવટા એકત્ર કરીએ તા ૮૧૯ ટ્રેલ્ડ સહૂર્ત્તના થાય. આ રકમને ત્રીશે ભાંગીએ તા ૨૭ ટ્રેલે અહારાત્ર આવી રહે. એના એક ચંદ્રમાસ થયા, અને એથી અર્ધઅર્ધ ભાગનું ચંદ્રનું એક દક્ષિણાયન ને ઉત્તરાયણ થયું. ૪૬૦–૪૬૪.

प्रवृत्तिः स्याद्यतो ज्योतिश्चक्रचारैकमूलयोः ।
सूर्ययाम्यायनशीतांशू तरायणयोः किल ॥ ४६६ ॥
युगादावेव युगपत्तत्रार्कद्विणायनम् ।
पुष्पसप्तषष्टिजांशत्रयोविंशत्यतिक्रमे ॥ ४६७ ॥
युगादाविभिजिद्योगप्रथमच्रण एव तु ।
चन्द्रोत्तरायणारम्भः ततो युक्तं पुरोदितम् ॥ ४६८ ॥

तथोक्तं जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति त्रूत्रवृत्तौ । सकलज्योतिश्चारमूलस्य सूर्य-द्विणायनस्य चन्द्रोत्तरायणस्य च युगपत्प्रवृत्तिः युगादावेव । साऽपि चन्द्रायणस्याभिजिद्योगप्रथमसमय एव । सूरायणस्य तु पुष्पस्य त्रयो-विंशतौ सप्तषष्टिभागेषु व्यतीतेषु । तेन सिद्धं युगस्य आदित्वमिति ॥

पुष्पस्य सप्तषष्ट्युत्यविंशत्यंशाधिके ततः ।
मुहूर्त्तद्शके मुंक्ते मुहूर्तेकोनविंशतौ ॥ ४६९ ॥
भोग्यायां सप्तचत्वारिशदंशायां समाप्यते ।
विधुनोदीच्यमयनं याम्यमारभ्यतेऽपि च ॥ ४७० ॥ युग्मम् ॥

સમાન એવાં સૂર્યના દક્ષિણાયનની અને ચદ્રના ઉત્તરાયણની–બેઉની પ્રવૃત્તિ ( શરૂઆત ) એક સાથે થાય છે. ૪૬૫–૪૬૬.

વળી યુગની આદિમાં, એક સાથે જ, પુષ્પનક્ષત્રના ટ્રેંં અંશ વ્યતિક્રમ્યે સૂર્યનું દક્ષિણા-યન, અને અભિજિત નક્ષત્રના યાેગને પંકેલે જ ક્ષણે ચંદ્રનું ઉત્તરાયણ શરૂ થાય છે. માટે ઉપર કહ્યું તે યુક્ત છે. ૪૬૭–૪૬૮.

જમ્બુદ્ધીપ પ્રજ્ઞમિસ્ત્રની વૃત્તિમાં પણ કહ્યું છે કે—

સર્વ જયોતિશ્વક્રના મૂળરૂપ એવા સૂર્યના દક્ષિણાયનની અને ચંદ્રના ઉત્તરાયણની સુગની આદિમાં એક સાથે જ પ્રવૃત્તિ (શરૂઆત) થાય છે. તેમાં પણ ચંદ્રાયણની પ્રવૃત્તિ અભિજિત નક્ષત્રના યોગને પહેલે જ ક્ષણે અને સૂર્યાયનની પ્રવૃત્તિ પુષ્પનક્ષત્રના કૃષ્ણે અંશ વ્યતિક્રમ્યે થાય છે. એમ હાવાથી યુગનું આદિત્વ સિદ્ધ થયું.

પુષ્પ નક્ષત્રના ૧૦  $\frac{30}{50}$  મુહૂર્ત્ત ભાગવાઇ રહ્યા કેડે આકીના ૧૯  $\frac{80}{50}$  મુહૂર્ત્ત ભાગ્ય રહે ત્યારે ચંદ્ર ઉત્તરાયણ સમામ કરે છે અને દક્ષિણાયનના પ્રારંભ પણ કરી દે છે. ૪૬૯–૪૭૦.

एवं च सर्वनक्षत्रभोगार्थानुभवात्मके ।
सामर्थ्याद्वसीयेते याम्योत्तरायणे विधोः ॥ ४७१ ॥
न त्वाद्यान्त्यमण्डलाभिमुखप्रसरणात्मके ।
याम्योत्तरायणे स्यातां भानोरिव विधोरिष ॥ ४७२ ॥
क्षिच लोकप्रसिद्धमकरकर्कराशिस्थितः ततः ।
श्रोदिच्यं याम्यमयनं विधुरारभते क्रमात् ॥ ४७३ ॥
युगे युगे चतुस्त्रिशं शतं चन्द्रायणानि वै ।
त्रिंशान्यष्टादश्शतान्योभिश्च युगवासराः ॥ ४७४ ॥
युगातीतपर्वसंख्या कार्या पंचदशाहता ।
चिप्यन्ते तत्र तिथयः पर्वोपरिगतास्ततः ॥ ४७५ ॥
राशेरस्माद्विवर्च्यन्तेऽवमरात्राः ततः परम् ।
ऋच्यमासार्थेन भागे यञ्चब्धं तद्विचार्यते ॥ ४७६ ॥
लब्धे समेऽक्के विज्ञेयमतीतं दिच्णायनम् ।
विषमेऽक्के पुनर्काब्धे व्यतीतमुत्तरायणम् ॥ ४७७ ॥

અને એવી રીતે સમર્થન કરતાં, ચંદ્રમાના દક્ષિણાયન અને ઉત્તરાયણ સર્વ નક્ષત્રાના અરધા ભાગવટાના અનુભવરૂપ જણાય છે. આ ચંદ્રાયણા કંઇ ભાનુના અયનાની પેઠે પહેલા અને છેટલા મંઠળ સન્સુખ જ પ્રસરણ કરવાવાળા નથી. ૪૭૧–૪૭૨

વળી ચંદ્રમા લાેકપ્રસિદ્ધ મકર અને કર્ક રાશિમાં આવી ત્યાંથી અનુક્રમે ઉત્તરાયણ અને દક્ષિણાયનના પ્રારંભ કરે છે. ૪૭૩.

પ્રત્યેક યુગમાં ૧૩૪ ચંદ્રાયણા થાય છે એટલે પ્રત્યેક યુગના દિવસા ૧૩૪×૧૩ ફૂંસું એટલે ૧૮૩૦ થાય છે. ૪૭૪.

યુગના પ્રારંભ પછી અમુક દિવસે કયું ચંદ્રાયણ છે તે જાણવાની રીત ખતાવે છે:—

યુગાતીત પર્વાની સંખ્યાને પંદર વહે ગુણી પછી પર્વાતીત તિથિઓા એમાં ઉમેરવી. જે અંક આવે એમાંથી અવમરાત્રાે એટલે ક્ષયતિથિએા આદ કરવી. આદ કરતાં જે અંક આવે એને અર્ધચંદ્રમાસ વહે ભાંગવાે. આમ કરતાં ભાગમાં જે અંક આવે તે જે સમ અંક હાેય તાે જાણવું જે દક્ષિણાયન વ્યતીત થયું, જે વિષમ અંક હાેય 60

शेषांस्तुष्ट्वरितानंशान् सप्तष्ठ्या हरेत् बुधः । जञ्धांकप्रमिता वर्षमानायनदिना गताः ॥ ४७८ ॥ तत्राप्युष्टरिता येऽङ्काः ते विज्ञेया विशारदैः । दिनस्य सप्तष्ठ्यंशा दृश्येतेऽत्र निद्शेनम् ॥ ४७६ ॥

यथा युगादेरारभ्य नवमासव्यतिक्रमे ।
पंचम्यां केनचित् पृष्टं किं चन्द्रायणमस्ति भोः ॥ ४८० ॥
कुर्यात् पंचदश्रन्नानि पर्वाण्यष्टादशात्र च ।
चिपेत् गतान् पंचतिथीन् त्यक्त्वावमचतुष्टयम् ॥ ४८१ ॥
एकसप्तत्या समेतं संजातं शतयोईयम् ।
भाजकोऽस्य भमासार्थं पूर्णक्रपात्मकं न तत् ॥ ४८२ ॥
किन्तु सप्तषष्टिभागैः कियद्भिरिषकं ततः ।
एष राशिः सप्तषष्ट्या भागसाम्याय गुण्यते ॥ ४८३ ॥
अष्टादश सहस्राणि सप्तपंचाशताधिकं ।
शतं जातमितश्रोद्धमासार्द्धिवसा अपि ॥ ४८४ ॥

તાે <mark>જાણું જે ઉત્તરાયણુ</mark> વ્યતીત થયું. વળી જે અંશા વધે એને સડસડે ભાગવા એટલે ભાગમાં જે રકમ આવે તેટલા ચાલતા અયનના દિવસા વ્યતીત થયા જાણુવા. વળી પણ જેટલા અંશા વધે તેટલા સડસઠાંશ ત્યારપછીના દિવસના વ્યતીત થયા સમજવા. ૪૭૫–૪૭૯

એ વાત દર્શાન્તવડે સમજાવે છે:-

જેમકે યુગની આદિથી માંડીને નવ માસ ગયા બાદ પંચમીને દિવસા કયું ચંદ્રાયણ છે ? એ જાલુવા માટે આ પ્રમાણે કરવું:—

નવમાસ=૧૮ પર્વ; ૧૮ ને ૧૫ વડે ગુણેા, તેમાં પાંચ તિથિ ઉમેરા ને ચાર અવમરાત્રા બાદ કરાે. એટલે

(૧૮×૧૫) +૫-૪≖૨૭૧ આવ્યા. અર્ધ નક્ષત્ર એને અર્ધ માસે એટલે કે ૧૩૬૪ વડે ભાગા.

મામ ૨૭૧÷૧૩ કૂંઇ એટલે કે ૨૭૧÷<sup>૯</sup>  $\frac{1}{4}$  એટલે ૨૭૧ $_{\times}$  એટલે કે ૧૯૧૫૭ નક્ષત્ર માસના દિવસા આવ્યા.

આ ભાગાકાર કરતાં ભાગમાં ૧૯ આવશે તે **૧૯ અયનાે** વ્યતીત થયાં સમજવાં. વળી શેષ ૭૭૨ વધશે એને ૬૭ વડે ભાગાે. ભાગમાં ૧૧ આવ્યા એ ૧૧ દિવસાે सप्तषष्ट्या हताः शेषेः वेदवेदलवेर्युताः ।
जाताः पंचद्शाढ्यानि शतानि नव तैः पुनः ॥ ४८५ ॥
हते भाज्यांकेऽयनानि लब्धान्येकोनार्विशतिः ।
शेषा भागसप्तश्ती द्विसप्तत्यधिका स्थिता ॥ ४८६ ॥
अस्या भागे सप्तषष्ट्या लब्धा रुद्रमिता दिनाः ।
शेषाः पंचित्रंशदंशाः तिष्टन्ति सप्तषष्टिजाः ॥ ४८७ ॥
चन्द्रायणान्यतीतानीत्येवमेकोनार्विशतिः ।
अनन्तरमतीतं यत्तचन्द्रस्योत्तरायणम् ॥ ४८८ ॥
वर्त्तमानस्य च याम्यायनस्य वासरा गताः ।
एकादश लवाः पंचित्रंशच सप्तषष्टिजाः ॥ ४८९ ॥
अत्र पूर्णा भविष्यन्ति समाप्ते पंचमे तिथौ ।
एवमन्यत्रापि भाव्यं करणं गणकोत्तमैः ॥ ४६० ॥

इन्दुः तस्परिवारश्च रूपकान्त्यादिभिः भृशम् । सश्रीक इति विख्यातः ससी प्राकृतभाषया ॥ ४९१ ॥ मृगश्चिन्हं विमानेऽस्य पीठिकायां प्रतिष्ठितम् । मृगांकितविमानत्वात् मृगांक इति वोच्यते ॥ ४६२ ॥

બ્યતીત થયા સમજવા. વળી શેષ કુપ વધ્યા તે બારમા દિવસના વ્યતીત થયા સમજવા. એટલે સમજવા**ન**ં જે

૧૯ ના અંક વિષમ છે એટલે, વ્યતીત થયું તે ચંદ્રનું ઉત્તરાયણ વ્યતીત થયું છે. વળી વર્તમાન (દક્ષિણ) અયનના ૧૧ કુપું દિવસા •યતીત થયા છે અને પંચમી સમાપ્ત થયે એ પૂરું થશે. ૪૮૦–૪૯૦

આ કરશુ પ્રમાણે જયાતિષીએકએ અન્યત્ર પશુ ભાવી લેવું (આ રીત પ્રમાણે જવાબ કાઢવા).

ચંદ્ર અને એના પરીવાર રૂપ, કાન્તિ આદિકમાં અત્યન્ત સશ્રીક ( શાભાયમાન ) છે અને તેથી તે પ્રાકૃત ભાષામાં સસ્તી એ નામે પ્રસિદ્ધ છે. વળી એના વિમાનની પીઠિકા પર મુગનું ચિન્હ છે એટલે મુગના ચિન્હવાળા વિમાનવાળા હાવાથી એ મુગાંક પણ કહેવાય છે. ૪૯૧–૪૯૧.

तथा च पंचमांगे।

से केण्रहेणं भंते एवं वृच्चइ चंदे ससी । चंदे ससी गोयम चंदस्स णं ज्योतिसिंदस्स जोतिसरण्णो मियंके विमाणे कन्ता देवा कम्ताओ देवीओ । इत्यादि ॥

इति चन्द्रस्वरूपनिरूपण्यु ॥

एवं संचेपतश्चन्द्रनिरूपणं यथा कृतम्।
तथैव वर्णयामोऽथ नच्चत्राणां निरूपणम् ॥ ४९३ ॥
आदौ संख्या मण्डलानां १ तेषां चेत्रप्ररूपणा २ ।
एकऋच्चिमानानां तथान्तरं परस्परम् ३ ॥ ४९४ ॥
सुमेरोः मण्डलाबाधा ४ विष्कम्भादि च मण्डले ५ ।
मुहूर्त्तगतिः ६ आवेशः श्शांकमण्डलेः सह ७ ॥ ४९५ ॥
दिग्योगो ८ देवताः ६ तारासंख्यो १० हूनां तथाकृतिः ।
सूर्येन्दुयोगाद्धामानं १२ कुलाद्याख्यानिरूपणम् १३ ॥४९६॥

**આ પ્રમાણે ચંદ્રમાના સ**ર્વ સ્વરૂપનું નિરૂપણ સમા<sup>પ</sup>ત.

અહિં જેમ ચંદ્રમાનું ટુંકમાં સ્વરૂપ સમજાવ્યું તેમ હવે નક્ષત્રી વિષે પણ સંક્ષિપ્ત હકીકત કહીએ છીએ. ૪૯૩.

એક નગરી જેમ દરવાજાએા વડે ગમ્ય-પ્રવેશી શકાય તેવી હાે**ય છે** તેમ નક્ષત્રાની પરિપાટી અમુક પંદર દ્વારાવડે ગમ્ય છે-જાણી શકાય છે.

તે પંદર દ્વારા આ પ્રમાણે છે:-

(૧) નક્ષત્રમાંડળાની સંખ્યા (૨) નક્ષત્રાનાં ક્ષેત્ર, (૩) એક નક્ષત્રના વિમાનાનું પરસ્પર અંતર, (૪) નક્ષત્ર માંડળની મેરૂ પ્રતિ અબાધા, (૫) નક્ષત્રમાંડળની પહાળાઇ આદિક, (૬) નક્ષત્રની એક મુહૂત્તેમાં ગતિ, (૭) નક્ષત્રમાંડ-ળાના ચંદ્રમાના માંડળા સાથે આવેશ, (૮) એમના દિશાઓ સાથે યાગ, (૯)

આ સંબંધમાં પાંચમા 'અંગ' માં ઉલ્લેખ છે:—(શ્રી ગાતમ પ્રશ્ન કરે છે) હે ભગવન્! ચંદ્રમાને 'સસી 'કેમ કહે છે? (ભગવાન ઉત્તર આપે છે) હે ગાયમ! ચંદ્રને સસી (સશ્રીક) એટલા માટે કહેવામાં આવે છે કે તે (ચંદ્ર) જ્યાતિશ્વકના ઇન્દ્ર છે, જ્યાતિશ્વકના રાજા છે, એના મુગાંકિત વિમાનમાં મનાહર દેવા તથા મનાહર દેવીએ રહે છે-ઇત્યાદિ શ્રી (શાભા) ને લઇને તે સશ્રીક-સસી કહેવાય છે.

अमावास्यापूर्शिमानां नच्चत्रयोगकीर्त्तनम् १४।
प्रतिमासमहोरात्रसमापकानि तानि च १५ ॥४९७॥
६भिश्च पंचदशिमः द्वारैः पूर्गोपुरैरिव ।
गम्योद्धपरिपाटीति तामेव प्रथमं ब्रुवे ॥ ४९८ ॥
अभिजित् श्रवणं चैव धनिष्ठा शततारिका ।
पूर्वा भद्रपदा सैवोत्तरादिकाथ रेवती ॥ ४९९ ॥
अश्विनी भरणी चैव कृतिका रोहिणी तथा ।
मृगशीर्षं तथा चार्द्रा पुनर्वसू ततः परम् ॥ ५०० ॥
पुष्योऽश्रेषा मघा पूर्वाफाल्गुन्युत्तरफाल्गुनी ।
हस्तश्चित्रा तथा स्वातिः विशाखा चानुराधिका ॥५०१॥
ज्येष्टा मूळं तथा पूर्वाषाढा सैवोत्तरापि च ।
जिनप्रवचनोपज्ञो नच्चत्राणामयं क्रमः ॥५०२॥
अश्विन्याः कृत्तिकायाः यत् प्रसिद्धं लौकिकक्रमम् ।
उल्लंघ्यात्र प्रवचने यदेतत् क्रमदर्शनम् ॥ ५०३ ॥

એમના (અધિષ્ઠાયક) દેવતા, (૧૦) એમના તારાઓની સંખ્યા, (૧૧) એમની આકૃતિ, (૧૨) એમના સૂર્ય અને ચન્દ્રમા સાથે સંયોગ કાળનું માન, (૧૩) એમનાં કુલાદિકનાં નામા, (૧૪) એમના અમાવાસ્યા અને પૃ્િલુધા સાથે યાગ અને (;૧૫) પ્રત્યેક માસે અહારાત્ર સંપૂર્ણ કરનારા નક્ષત્રા. ૪૯૪–૪૯૮.

એ પંદર દ્વારામાંનું પહેલું દ્વાર-—

જિનશાસ્ત્રમાં નક્ષત્રાની સંખ્યા અઠયાવીશની કહી છે તે અનુક્રમે આ પ્રમાણે છે:– (૧) અભિજિત, (૨) શ્રવણ, (૩) ધનિષ્ટા, (૪) શતતારા, (૫) પૂર્વ ભાદ્રપદા, (૬) ઉત્તર ભાદ્રપદા, (૭) રેવતી, (૮) અશ્વિની, (૯) ભરણી, (૧૦) કૃત્તિકા, (૧૧) રાહિણી, (૧૨) મગશીર્ષ, (૧૩) આદ્રો, (૧૪) પુનર્વસૂ, (૧૫) પુષ્ય, (૧૬) અશ્લેષા, (૧૭) મઘા, (૧૮) પૂર્વા ફાલ્યુની, (૧૯) ઉત્તરા ફાલ્યુની, (૨૦) હસ્ત, (૨૧) ચિત્રા, (૨૨) સ્વાતિ, (૨૩) વિશાખા, (૨૪) અનુરાધા, (૨૫) જયેષ્ટા, (૨૬) મૂળ, (૨૭) પૂર્વાષાઢા, અને (૨૮) ઉત્તરાષાઢા. ૪૯૯–૫૦૨.

લા કિક ક્રમ તા-પહેલું અધિની, પછી ભરણી, પછી કૃત્તિકા, ઇત્યાદિ પ્રમાણે છે-તેને

तत्र हेतुः प्रथमतः संयोगः शशिना समम्।
युगस्यादावभिजितः शेषाणां तु ततः क्रमात् ॥ ५०४ ॥
कृत्तिकादिकमस्तु लोके सप्तशिलाकचक्रादिष्वेव स्थानेषूपयोगी श्रूयते ॥
आरभ्य नन्वभिजितो नच्चत्रानुक्रमो यदि ।
शेषोड्नामिव कथं व्यवहार्यत्वमस्य न ॥ ५०५ ॥
अत्रोच्यतेऽस्य शशिना योगो यदल्पकालिकः ।
च्चान्तरानुप्रविष्टतयास्य तद्विचच्चणम् ॥ ५०६ ॥

यदुक्तं समवायांगे सप्तविशे समवाये। जम्बृदीवे दीवे अभीइवजेहिं सत्ताविसाहिं णखत्तेहिं संववहारे वद्यइ ॥ एतद्वृत्तिः यथा। जम्बृद्वीपे न धातकीखण्डादौ अभिजिद्वर्जेः सप्तविंशत्या नच्चत्रेः व्यवहारः प्रवर्तते अभिजिन्नचत्रस्य उत्तराषाढाचतुर्थपादानुप्रवेशनात्। इति॥

लोके तु झौत्तराषाढमन्त्यांद्विचतस्रश्च श्रुतेः घटीः । वदन्त्यभिजितो भोगं वेधसत्ताद्यवेच्चग्रे ॥ ५०७ ॥

ઉલ્લંઘીને સિદ્ધાન્તમાં જે આ ક્રમ કદ્યો છે એના હેતુ એમ છે કે યુગની આદિમાં ચંદ્ર સાથે પહેલા અભિજિત્ નક્ષત્રના યાગ હાય છે અને તે પછી જ અનુક્રમે શેષ નક્ષત્રાના યાગ થાય છે. પ૦૩–૫૦૪.

કૃત્તિકાદિકના ક્રમ તા વળી લાેકાને વિષે સપ્ત શિલાકચકાદિક સ્થાનકામાં જ ઉપ-ચાર્ગી કહેવાય છે.

અહિ' કાઇ એમ શંકા ઉઠાવે કે—જ્યારે તમે 'અભિજિત્' થી આરંભીને નક્ષત્રાના ક્રમ કહા છા ત્યારે બાદીનાં નક્ષત્રાની જેમ એ અભિજિત્ ' વ્યવહાર ' માં કેમ નથી ? " ૫૦૫.

એ શ'કાનું સમાધાન આ પ્રમાણું:—" ચંદ્રમાની સાથે એનો ( અભિજિત્નો ) સંયોગ સ્વલ્પકાલિક છે, પછી ચંદ્રમા સદ્ય અન્ય નક્ષત્રને વિષે પ્રવેશ કરી જાય છે. માટે એ અબ્યવહાર્ય છે. ૫૦૬.

સમવાયાંગસૂત્રમાં પણ ૨૭ મા 'સમવાય ' માં કહ્યું છે કે જંખૂદ્રીપમાં અભિજિત શિવાયના ૨૭ નક્ષત્રા વ્યવહારમાં વર્તે છે. એની ટીકા આ પ્રમાણે છે-જમ્ખ્દ્રીપમાં (ધા-તકીખંડ આદિમાં નહિં), અભિજિત્ શિવાયનાં ૨૭ નક્ષત્રાથી વ્યવહાર પ્રવર્ત્તે છે. કેમકે અભિજિત્ નક્ષત્રના ઉત્તરાષાઢાના ચાથા પાદમાં સમાવેશ થાય છે.

લાેકામાં તા વેધ સત્તા આદિક જેવામાં, ઉત્તરાષાઢાના અભિક્તિત્ સાથે સંયાેગ છેલ્લા પાદની ચાર ઘડી જેટલાે જ કહેવાય છે. ૫૦૭.

# अष्टावेव मण्डलानि स्युरष्टाविंशतेरि । उडूनां तत्र चारस्तु नियते स्वस्वमण्डले ॥ ५०८॥

इति मण्डलसंख्या ॥ १ ॥

साशीतियोजनशते द्वीपस्यान्तरवर्तिन ।
उक्तं मुक्तिवधुकान्तैः नच्चत्रमण्डलद्वयम् ॥ ५०६ ॥
त्रिंशे च योजनश्तत्रये लवण्यवारिधेः ।
षड् नच्चत्रमण्डलानि दृष्टानि विष्टपेचिभिः ॥ ५१० ॥
नच्चत्रमण्डलं चक्रवालविष्कम्भतो भवेत् ।
गव्यतमेकं प्रत्येकं गव्यतार्थं च मेदुरम् ॥ ५११ ॥
एवं नच्चत्रजातीयमण्डलच्चेत्रसंमितिः ।
दशोत्तरा पंचशती योजनानां निरूपिता ॥ ५१२ ॥
न त्वेकैकस्य च्यचस्य मण्डलच्चेत्रसम्भवः ।
रवेरिवायनाभावात् सदा चारात् स्वमण्डले ॥ ५१३ ॥

#### इति मयडलचेत्रम् ॥ २ ॥

અધ્યાવીશે નક્ષત્રાનાં મંડળા તા ક્કત આઠ જ છે. ને એ આઠમાંથી પાતપાતાનાં નિયત મંડળમાં જ એ નક્ષત્રાની ગતિ છે. પ૦૮.

એ પ્રમાણે ' નક્ષત્રાના મંડળાની સંખ્યા ' નામનું પહેલું દ્વાર થયું.

હવે એ નક્ષત્રાના ખીજાં દ્વાર ' ક્ષેત્ર ' વિષે કહે છે—

એ નક્ષત્રમાં ડેળા જમ્બૂદ્રીપમાં છે અને તે ૧૮૦ યાજનમાં છે. આકી છ નક્ષત્રમાં ડેળા લવાલુસમુદ્ર ઉપર છે અને તે ૩૩૦ યાજનમાં છે. પ્રત્યેક નક્ષત્રમાં ડેળ ચક્રવાળને વિષ્કં સે એક ગાઉ અને પહાળાઇએ અરધા ગાઉ છે. ૫૦૯–૫૧૧.

એટલે અધાં આઠે નક્ષત્રમાં હળાનું ક્ષેત્ર ૧૮૦+૩૩૦ એટલે ૫૧૦ ચાજનનું થયું. ૫૧૨. સર્થની પેઠે ' અથન ' ના અભાવને લઇને, તથા હુમેશાં પાતપાતાના નિયત માંડ-

ળમાં જ ગમન કરતા હાઇને, દરેક નક્ષત્રને માંડળક્ષેત્ર સંભવતું નથી. પ૧૩.

હવે નક્ષત્રના વિમાનાનું પરસ્પર અંતર ( ત્રીજાં દ્વાર ).

यत्र यत्र यानि यानि वच्यन्ते भानि मण्डले। स्यात्तदीयविमानानां द्वे योजने मिथोऽन्तरम्॥ ५१४॥ मिथोऽन्तरमुडूनां चेदिदमेव भवेत्तदा। मण्डलचोत्रमन्यत् स्यात् भृशुन्यं तच्च नेष्यते॥ ५१५॥

यत्तु दो जोञ्चाणाइं एखत्तमंडलस्त एखत्तमएडलस्त य अवाहाए ग्नांतरे परिण्ते इत्येतत् जम्बूद्वीपश्रज्ञित्तसूत्रं तत् अष्टाविष मर्गडलेषु यत्र यत्र मर्गडले यावन्ति नच्चत्राणां विमानानि तेषामन्तरबोधकम् । यच्च अभिजिन्नचत्रविमानस्य श्रवणनचत्रविभानस्य च परस्परमन्तरं द्वे योजने इति उपाध्यायश्रीशान्तिचन्द्रगिणिभिः स्वकृतवृत्तौ व्याख्यायि तद्भि-प्रायं सम्यक् न विद्यः । यद्यपि उपाध्यायश्रीधर्मसागरगाणिभिः स्वकृत-वृत्तौ एतत्सृत्रव्याख्याने द्वे योजने नच्चत्रस्य नच्चत्रस्य च अवाधया अन्तरं प्रज्ञतम् इत्येव लिखितमस्ति तद्पि अभिप्रायश्र्न्यमेव ॥

> चतुश्चत्वारिंशतेव सहस्रेरष्टभिः शतेः। विंशेश्च योजनैः मेरोः सर्वान्तरं भमगडलम् ॥ ५१६॥

જે જે માંડળમાં જે જે નક્ષત્રા કહેવામાં આવે તે તે નક્ષત્રના વિમાનાનું પરસ્પર અન્તર એ ચાજન છે. ૫૧૪.

નક્ષત્ર નક્ષત્ર વચ્ચે પરસ્પર આંતર પણ કેટલેક સ્થળે એટલું જ એટલે કે બે યાે. જનનું કહ્યું છે તે જો તેટલું જ સ્વીકારીએ તાે મંડળક્ષેત્ર વિનાની બીજી જગ્યા શૂન્ય રહે એ ઇચ્છવા યાેગ્ય નથી.

જમ્ભૂદ્રીપપ્રજ્ઞાં ત્ત સૂત્રમાં દરેક નક્ષત્રમાં ઠળનું અબાધા અંતર બે યાજનનું કહ્યું છે તે આઠે મંડળામાં જે જે મંડળની અંદર જેટલાં નક્ષત્રાનાં વિમાના છે તેઓનાં પરસ્પર અંતરને જણાવનારું છે (એમ સમજવું). વળી અભિજિત નક્ષત્રના વિમાન અને શ્રવણ નક્ષત્રના વિમાન વચ્ચે પણ ઉપાધ્યાય શ્રીશાંતિ ચંદ્રગણુએ પાતે કરેલી ટીકામાં બે યાજન જેટલું અંતર કહ્યું છે. તે પણ અમે સમજી શકતા નથી. તેમ જ શ્રાધર્મસાગરગણુએ પણ પોતે રચેલી વૃત્તિમાં નક્ષત્ર નક્ષત્ર વચ્ચેનું અંતર બે યાજનનું કહ્યુ છે એમ લખ્યું છે, એ લખાણ પણ અભિપ્રાયશ્ન્ય છે.

હવે ચાેશું દ્વાર.

સર્વથી અંદરનું નક્ષત્રમાંડળ મેરૂથી ૪૪૮૨૦ ચાજને રહેલું છે અને સર્વથી અહારનું નક્ષત્રમાંડળ મેરૂથી ૪૫૩૩૦ ચાજને રહેલું છે. (આ પરથી આઠે નક્ષત્રમાંડળોનું

सहस्रेः पंचचत्वारिंशता विंशेस्त्रिभिः शतैः । योजनैः मेरुतः सर्वबाह्यं नचत्रमगडलम् ॥ ५१७ ॥

इति मेरोः अबाधा ॥ ४ ॥

विष्कम्भायामपरिधिप्रमुखं मानमेतयोः । रवेः सर्वोन्तरसर्वबाह्यमण्डलयोरिव ॥ ५१८ ॥

इति मण्डलविष्कम्भादि ॥ ५ ॥

सहस्राणि पंच शतद्वयं च ुपंचषष्टियुक् । योजनानि योजनस्य भक्तस्यैकस्य निश्चितम् ॥ ५१९ ॥ एकविंश्रत्या सहस्रेः षष्ट्याढयैः नवभिः शतैः । विभागश्च समधिकाः पूर्वोक्तयोजनोपरि ॥ ५२० ॥ अष्टादश सहस्राणि शतद्वयं त्रिषष्टियुक् । सर्वान्तर्मण्डलोडूनां मुदूर्तगतिरेषिका ॥ ५२१ ॥

उपपत्तिश्चात्र ---

## नच्चत्रं सर्वमप्यत्र पूरयेत् स्वस्वमण्डलम् । मुहूर्त्तेरिकोनषष्ट्या मुहूर्त्तस्य तथा लवैः ॥ ५२२ ॥

માપ પૂર્વ પ૧૦ યાજનનું કહેલું છે ( શ્લાક પ૧૨ ) તે અરાઅર મળી રહે છે. ( ૪૫૩૩૦-૪૪૮૨૦=૫૧૦ ). ૫૧૬-૫૧૭.

એ પ્રમાણે 'મેરૂ પ્રતિ અબાધા ' નામનું ચાયું દ્વાર થયું.

હવે ' મંડળના વિષ્કંભાદિક ' નામના પાંચમા દ્વારના નિરૂપણમાં કહેવાનું કે— સૂર્યનાં સર્વાભ્યન્તર અને સર્વબાહ્ય–એમ બે મંડળાના વિષ્કંભ, આયામ અને પરિધિ આદિક પ્રમાણે જ આ નક્ષત્રાનાં વિષ્કંભ, આયામ, પરિધિ આદિક છે. પ૧૮.

હવે ' મુહૂર્ત્ત ગતિ ' નામના છઠ્ઠા દ્વારનું નિરૂપણ કરે છે—

સર્વાલ્યન્તર માંડળમાં રહેલા નક્ષત્રાની મુહૂર્ત્તગતિ પર દેપ કુર્વ કુર હોજન જેટલી છે. પ૧૯–૫૨૧

એની સમજણુ આ પ્રમાણું:---61 ससप्तषष्टित्रिशतविभक्तस्य त्रिभिः शतैः ।

सप्तोत्तरैः प्रत्ययश्च त्रैराशिकात्तदुच्यते ॥ ५२३ ॥ नच्चत्रार्धमण्डलानां संपूर्णयुगवर्त्तिनःम्। पंचत्रिंशत्समधिकैर्यद्यष्टादशाभिः शतैः ॥ ५२४ ॥ श्रष्टादशशती त्रिंशाहोरात्राखामवाप्यते । द्वाभ्यामर्धमण्डलाभ्यां किमाप्यते तदा वद् ॥ ५२५ ॥ अत्रान्त्यराशिना राशौ मध्यमे गुगिते सति। त्रिसहस्री षट्शती च जाता षष्टयधिका किल ॥ ५२६ ॥ पंचत्रिंशत्समधिकेनाष्टादशशतात्मना । श्राचेन राशिना भागे रात्रिंदिवमवाप्यते ॥ ५२७ ॥ अष्टादश्राती शेषा पंचिवंशतियुक् स्थिता। मुहूर्त्तानयनायेषा त्रिंशता ग्रिशिताभवत् ॥ ५२⊏ ॥ चतुःपंचाशत्सहस्राः सार्द्धाः सप्तशतीति च । एषां भागेऽष्टादशभिः पंचत्रिंशद्युतैः श्तैः ॥ ५२९ ॥ लब्धा मुहूर्ता एकोनत्रिंशत् ततोऽपवर्त्तनम् । छेचछेदकयोः राश्योः पंचिभः तौ ततः स्थितौ ॥ ५३० ॥ सप्ताद्या त्रिशती भाज्यो भाजकः सप्तषष्टियुक् । त्रिशती येऽत्र लब्धाश्चैकोनत्रिंशत् मुहूर्त्तकाः ॥ ५३१ ॥ त्रिंशन्मुहूर्त्तरूपेऽहोरात्रे पूर्वागतेऽन्विताः ।

ते मुहूर्त्ताः स्युरेकोनषष्टी राशिरसौ पुनः ॥ ५३२ ॥

દરેક નક્ષત્ર પાતપાતાનું આખું મંડળ પલ્લું મુહૂર્ત્તામાં પૂરે છે; જેની નાચે પ્રમાણે ત્રેરાશિક હિસામથી ખાત્રી કરવી. પરર–પરલ.

સંપૂર્ણ સુગવર્તી ૧૮૩૫ નક્ષત્રાર્ધમાં ડેળાેથી જે ૧૮૩૦ અહાેરાત્ર થાય તાે ૨ અર્ધમાં ડેળાેથી કેટલા અહાેરાત્ર થાય ?

માટે ૧૮૩૫ : ૧૮૩૦ : : ૨ આમ ત્રિરાશિ લખવી એટલે <sup>૧૮૩•×૨</sup> અહાેરાત્ર

ग्रुंण्यते भागसाम्याय सप्तषष्टिसमन्वितः । त्रिभिः शतैः चिष्यतेऽस्मिन् सप्ताट्यांशशतत्रयी ॥ ५३३॥ सपष्टिर्नवशत्येवं सहस्राश्चेकविंशतिः । अयं च राशिः परिधेः भाजकः प्रतिमण्डलम् ॥ ५३४॥

तिस्रो लच्चाः पंचदश सहस्राणि तथोपरि ।
नवाशीतिः परिचेपः सर्वाभ्यन्तरमण्डले ॥ ॥ ५३५ ॥
राशियोंजनरूपोऽयं भागात्मकेन राशिना ।
कथं विभाज्योऽसदृशस्वरूपत्वाद्सौ ततः ॥ ५३६ ॥
तेनैवाईति ग्रणनं ग्रणितो येन भाजकः ।
ततः त्रिभिः शतैः सप्तषष्ट्याद्धौरेष ग्रण्यते ॥ ५३७ ॥
जाता एकादश कोट्यः षद्पंचाशच्च लिकाः ।
सप्तत्रिंशत्सहस्राणि षद्शती च त्रिषष्टिगुक् ॥ ५३८ ॥
सहस्रैरेकविंशत्या षष्ट्याद्धौर्नवभिः शतैः ।
भागेऽस्य राशेः प्राग्रका मुहुर्त्तगतिराप्यते ॥ ५३६ ॥

એટલે કે ૧ૄ૾ૄઽ૽ૣ૽ૺ અહારાત્ર. આમાં ૧૯૧૫ અહારાત્રતા સુહૂત્તે કાઢવા માટે ૧૮૨૫ ને ૩૦ વડે ગુણીને ૧૮૩૫ વડે ભાગવાથી ૨૯૩૦ સુંદૂત્તે આવશે; જેમાં એક અહારાત્રના ૩૦ સુહૂત્તે ભેળવતાં ૨૯૩૦ આવી રહ્યા. ૫૨૪–૫૪૨.

હવે પછી પલ્ને ભાગના સામ્ય માટે ૩૬૭ વડે ગુણા અને તેમાં ૩૦૭ ભેળવા એટલે ૨૧૯૬૦ આવશે. આ ૨કમ દરેક માંડળે પરિધિની ભાજક ૨કમ સમજવી. પ૩૨–૫૩૪.

આ સર્વાલ્યન્તર નક્ષત્રમંડળના પરિધિ ૩૧૫૦૮૯ યાજન છે. ઉપર ભાજક પલ્ ૩૧૯ ની રકમને ૩૬૭ વડે ગુણેલ છે. માટે આ ૩૧૫૦૮૯ યાજનવાળી ભાજય રકમને પણ ૩૬૭ વડે ગુણા. એટલે ૧૧૫૬૩૭૬૬૩ આવશે; એ ભાજય રકમ છે. તેને ૨૧૯૬૦ વડે ભાંગા એટલે પરદપર્ક્ટ્ટ યાજન આવશે. અને તેથી પૂર્વ પ૧૯–૫૨૧ શ્લા-કામાં સહૂત્તાતિ કહી છે તે મળી રહી. ૫૩૮–૫૩૯.

(એ પ્રમાણે સર્વાલ્યન્તર મંડળમાં નક્ષત્રની મુહ્ત્ત ગતિ સમજવી.)

तथा योजनानां त्रिपंचाशच्छती सैकोनविंशतिः । सहस्रेरेकविंशत्या षष्ट्याख्यैः नवभिः शतैः ॥ ५४० ॥ भक्तस्य योजनस्यांशसहस्राः षोडशोपरि । सपंचषष्टिस्त्रिशती गतिः सर्वोन्त्यमण्डले ॥ ५४१ ॥

तथाहि। लच्चत्रयं योजनानामष्टादशसहस्रयुक् ।
शतत्रयं पंचदशं परिचेपोऽन्त्यमण्डले ॥ ५४२ ॥
अयं त्रिभिः सप्तषष्टिसहितैः ताडितः शतैः ।
कोट्य एकादश लच्चा अष्टषष्टिः किलाधिकाः ॥ ५४३ ॥
सहस्रेरेकविंशत्या शतैः षड्भिः सपंचिभः ।
राशेरस्यैकविंशत्या सहस्रेर्नविभः शतैः ॥ ५४४ ॥
इते षष्ट्यधिकैः भागे मुहूर्त्तगतिराप्यते ।
नच्चत्राणां किल सर्वबाह्यमण्डलचारिणाम् ॥ ५४५ ॥

इति सहूर्तगतिः ॥ ६ ॥

षट्सु शेषमण्डलेषु मुहूर्त्तगतिसंविदे । सुखेन तत्तत्परिधिज्ञानाय क्रियतेऽधुना ॥ ५४६ ॥

હવે સર્વથી અહારના માંડળમાં નક્ષત્રની મુહૂત્ત ગતિ પલ૧૯<sup>૧૬૩૬</sup> યાજન જેટ**લી છે.** ૫૪૦–૫૪૧.

તે આ પ્રમાણેઃ—

સર્<mark>વથી અહારના માંડળના પરિધિ ૩૧૮૩૧૫ ચાજન છે. એને ૩૬૭ વડે ગુણે</mark>, ૧૧<mark>૬૮૨૧૬૦૫ આવ્યા. એને ૨૧૯૬૦ વડે લાંગા, એટલે પ૩૧૯<sup>૧૬૩૬૫</sup> આવી **રહે**શે. પ૪૨–૫૪૫.</mark>

એ પ્રમાણે નક્ષત્રોની સુહૂત્ત ગતિ વિષે કહ્યું.

<sup>[</sup> યાદ રહે કે આ ' મુહૂત્ત ગતિ ' દ્વારમાં નક્ષત્રના આઠ મંડળામાંના (૧) સર્વા-સ્યન્તર અને (૨) સર્વખાદ્ય એમ બે જ મંડળા માં હેના નક્ષત્રાની મુહૂર્ત્ત ગતિ આવી.] શેષ છ મંડળા રહ્યાં એમાં સુખેથી ( નક્ષત્રાની ) મુહૂર્ત્ત ગતિ જાહ્યુવા માટે તે તે મંડ-

भमण्डलानां सर्वेषां मण्डलेष्वमृतयुतेः ।
समवतारः तत्राद्यमाये शशांकमण्डले ॥ ५४७ ॥
भमण्डलं द्वितीयं च तृतीये चन्द्रमण्डले ।
षष्टे तृतीयं विश्तेयं लवणोद्धिभाविनि ॥ ५४८ ॥
चतुर्थं सप्तमे श्रेयं तथा पंचममष्टमे ।
विश्तेयं दशमे षष्टमेकादशे च सप्तमम् ॥ ५४९ ॥
श्रष्टमं च पंचदशे शेषाणि तु सदोड्डिभिः ।
सप्त चन्द्रमण्डलानि रहितानि विनिर्दिशेत् ॥ ५५० ॥
प्षां चन्द्रमण्डलानां परिच्लेपानुसारतः ।
पूर्वोक्तविधिना भानां मुहूर्त्तगितराप्यते ॥ ५५९ ॥

इति चन्द्रमण्डलावेशः ॥ ७ ॥

श्रभिजिच्छ्रवस्थ्रीव धनिष्टा शततारिका । पूर्वोत्तरा भाद्रपदा रेवती पुनरिश्वनी ॥ ५५२ ॥ भरसी फाल्युनी पूर्वा फाल्युन्येव तथोत्तरा । स्वातिश्च द्वादशैतानि सर्वाभ्यन्तरमण्डले ॥ ५५३ ॥

ળાના ઘેરાવાનું જ્ઞાન મેળવવું જોઇએ. તે મેળવવા સારૂ સર્વ નક્ષત્રમંડળાને ચંદ્રમંડ-ળામાં ઉતારા: પહેલું નક્ષત્રમંડળ પહેલા ચંદ્રમંડળમાં છે. બીજાં નક્ષત્રમંડળ ત્રીજા ચંદ્ર-મંડળમાં છે; ત્રીજાં નક્ષત્રમંડળ લવા્યુસમુદ્રગત છઠ્ઠા ચંદ્રમંડળમાં છે; ચાથું સાતમામાં, પાંચમું આઠમામાં, છઠ્ઠું દશમામાં, સાતમું અગ્યારમામાં, અને આઠમું પંદરમામાં છે. શેષ સાત ચંદ્રમંડળા સર્વદા નક્ષત્ર વિનાનાં જ છે. પ૪૬–૫૫૦

આમ સમવતાર એટલે ઉતારા કર્યો એટલે તે તે મંડળમાં નક્ષત્રાની મુહૂર્ત્તગતિ ઉપર્યુક્ત તે તે ચંદ્રમંડળાના ઘેરાવા પરથી પૂર્વોક્ત રીતિ અનુસાર (ગુણાકાર ભાંગાકાર કરવાથી ) આવશે. પપ૧.

એવી રીતે ' ચન્દ્રમાં ડલાવેશ ' નામનું સાતમું દ્વાર થયું.

હવે ' દિગ્યોગ ' નામનું આઠમું દ્વાર કહે છે. ( \*લાક પપર થી ૬૧૪ સુધી ). નક્ષત્રાના આઠ મંડળામાંના સર્વાલ્યન્તર મંડળમાં (૧) અભિજિત, (૨) શ્રવણ, चरन्ति तन्मण्डलार्धं यथोक्तकालमानतः ।
पूरयन्ति तद्न्यार्धं तथा तान्यपराग्यपि ॥ ५५४ ॥
पुनर्वसूमघाश्चेति द्वयं द्वितीयमण्डले ।
तृतीये क्वित्तिकास्तूर्ये चित्रा तथा च रोहिणी ॥ ५५५ ॥
विशाखा पंचमे षष्टेऽनुराधा सप्तमे पुनः ।
ज्येष्ठाष्टमे त्वष्ट भानि सदा चरन्ति तद्यथा ॥ ५५६ ॥
ब्राद्री मृगशिरः पुष्योऽश्ठेषा मृलं करोऽपि च ।
पूर्वाषाढोत्तराषाढे इत्यष्टान्तिममण्डले ॥ ५५७ ॥
पूर्वोत्तराषाढयोः तु चतुस्तारकयोरिह ।
द्वे द्वे स्तः तारके मध्ये बहिश्चाष्टममण्डलात् ॥ ५५८ ॥
ब्रष्टानां द्वाद्शानां च बाह्याभ्यन्तरचारिणाम् !
सर्वेभ्योऽपि बहिः मृलं सर्वेभ्योऽप्यन्तरेऽभिजित् ॥ ५५६ ॥

# तथाहुः। ऋह भरणि साइ उवरिं वहि मूलो भिंतरे ऋभिई ॥

(૩) ધનિષ્ટા, (૪) શતતારા, (૫) પૂર્વા ભાદ્રપદા, (६) ઉત્તરા ભાદ્રપદા, (૭) રૈવતી, (૮) અધિની, (૯) ભરણી, (૧૦) પૂર્વા ફાલ્યુની, (૧૧) ઉત્તરા ફાલ્યુની અને (૧૨) સ્વાતિ— એ બાર નક્ષત્રા આવેલાં છે. તેઓ પૂર્વોક્ત સમયમાં આ મંડળના અર્ધ ભાગમાં ગમન કરે છે; અને એના દિતીયાર્ધને બીજાં તેજ નામના નક્ષત્રો પૂર્ણ કરે છે. ૫૫૨–૫૫૪.

સર્વાલ્યન્તર પછીના બીજા મંડળમાં હુમેશાં પુનર્વસૂ અને મઘા, ત્રીજામાં કૃતિકા, ચાથામાં ચિત્રા અને રાહિણા, પાંચમામાં વિશાખા, છઠ્ઠામાં અનુરાધા, સાતમામાં જયેષ્ઠા અને આઠમામાં એટલે છેલ્લામાં (૧) આદ્રો, (૨) મૃગશિર, (૩) પુષ્ય, (૪) અશ્લેષા, (૫) મૂળ, (६) હસ્ત, (૭) પૂર્વાષાઢા અને (૮) ઉત્તરાષાઢા-એ આઠ નક્ષત્રો ગમન કરે છે. પપપ-૫૫૭.

ચાર તારાઓ જેમને છે એવા પૂર્વાષાઢા અને ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્રોના અબ્બે તારા આઠમા માંડળની અંદર છે અને અબ્બે તારા અહાર છે. ૫૫૮.

સર્વથી ખહારના મંડળમાં ગમન કરનારા આઠ અને સર્વથી અભ્યન્તર મંડળમાં ગમન કરનારા ભાર નક્ષત્રામાંથી મૂળ નક્ષત્ર સર્વથી ખહાર છે અને અલિજિત્ સર્વથી અંદર છે. પપલ્.

यानि द्वादश ऋचाणि सर्वाभ्यन्तरमण्डले।
तानि चन्द्रस्योत्तरस्यां संयुज्यन्तेऽमुना समम्॥ ५६०॥
एभिः यदोडुभिः सार्धं योगः तदा स्वभावतः।
शेषेष्वेव मगडलेषु भवेचारो हिमयुतेः॥ ५६१॥
सर्वान्तर्भग्डलस्थानामेषामुत्तरवर्त्तिता।
चन्द्रात् युक्ता तदेभ्यश्च विधोर्दिचिणवर्त्तिता। ५६२॥
मध्यमीयमग्डलेषु यान्युक्तान्यष्ट तेषु च।
विना ज्येष्टां त्रिधा योगः सप्तानां शशिना समम्॥ ५६३॥
श्रोत्तराहो दाचिणात्यो योगः प्रमर्दनामकः।
श्राद्यो बहिश्चरे चन्द्रे द्वितीयोऽन्तश्चरे स्वतः॥ ५६४॥
प्रमर्दो भविमानानि भिन्त्वेन्दोः गच्छतो भवेत्।
योगः प्रमर्द एव स्याज्ज्येष्टायाः शशिना समम् ॥ ५६५॥

અન્યત્ર કહ્યું છે કે ભારણી નીચે છે, સ્વાતિ ઉપર છે. સૂળ બહાર છે અને અ-ભિજિત અંદર છે. "

સર્વાભ્યન્તર મંડળને વિધે જે આર નક્ષત્રા છે તેઓના ચંદ્રમા સાથે યાેગ ચંદ્રની ઉત્તરે થાય છે. અને એ યાેગ થાય છે ત્યારે ચંદ્રમાનું ફરવું સ્ત્રભાવત: શોષ મંડળાેમાં જ થાય છે. ૫૬૦–૫૬૧.

તેઓ જ્યારે સર્વાભ્યન્તર માંડળમાં હાય છે ત્યારે એએા ચંદ્રથી ઉત્તર દિશામાં, અને ચંદ્ર એઓથી દક્ષિણ દિશામાં હાય એ યુક્ત છે. ૫૬૨.

મધ્યના એટલે બીજાથી તે સાતમા સુધીના છ મંડળામાં જે આઠ નક્ષત્રા કહ્યાં છે તે આઠમાંથી જયેષ્ટા પડતું મૂકતાં શેષ સાત રહ્યાં એએાના ચંદ્રમા સાથે સંચાેગ ત્રણુ પ્રકારે થાય છે. (૧) ઉત્તરાભિમુખ યાેગ, (૨) દક્ષિણાભિમુખ યાેગ અને (૩) પ્રમદે યાેગ. પર્ક-પર્ક.

ચંદ્રમા બહિશ્વર હોય ત્યારે **પહેલો** (ઉત્તરાભિમુખ) યાગ થાય છે, એ જ્યારે અન્તશ્વર હોય ત્યારે **બીજો** (દક્ષિણાભિમુખ) યાગ થાય છે અને એ જ્યારે નક્ષત્રાના વિમાનાને ભેદીને મધ્યમાંથી જતા હોય ત્યારે શ્રીજો (પ્રમદ) યાગ થાય છે. જ્**યે**શાના તા ચંદ્ર સાથે પ્રમદે યાગ જ થાય છે. પર૪–૫૬૫.

उड्डन्याचानि षट् भेषु बाह्यमग्डलवितेषु। इन्दोर्दिचिणदिवस्थानि संयुज्यन्तेऽमुना समम्॥ ५६६ ॥ पूर्वोत्तराषाट्योः तु बाह्यताराव्यपेच्या । याम्यायां राशिना योगः प्रज्ञप्तः परमर्षिभिः॥ ५६७॥ द्वयोर्द्वयोस्तारयोस्तु चन्द्रे मध्येन गच्छति । भवेत प्रमर्दयोगोऽपि ततो योगोऽनयोर्द्धिधा ॥ ५६८ ॥ उदीच्यां दिशि योगस्तु संभवेन्नानयोर्भयोः। यदाभ्यां परतश्चारो कदापीन्दोर्न वर्त्तते ॥ ५६६ ॥ विभिन्नमण्डलस्थानां पृथक्मण्डलवर्तिना । नचत्राणां चन्द्रमसा यथा योगस्तथोच्यते ॥ ५७० ॥ स्वस्वकालप्रमाग्रेनाष्टाविंश्त्या किलोडुभिः। निजगत्या व्याप्यमानं चेत्रं यावद्विभाव्यते ॥ ५७१ ॥ नावन्मानमेकमधेमग्रदलं कल्प्यते धिया । द्वितीयोद्धकदम्बेन द्वितीयमर्धमण्डलम् ॥ ५७२ ॥ अष्टानवतिशताढ्यं लचं सम्पूर्णमण्डलेषु स्युः। सर्वेऽप्यंशा एष च विज्ञेयो मण्डलच्छेदः ॥ ५७३ ॥

પાતપાતાના કાળના પ્રમાણવઢ અક્યાવીશે નક્ષત્રા પાતપાતાની ગતિથી જેટલું ક્ષેત્ર

સર્વથી ખહારના મંડળના આઠ નક્ષત્રામાંથી પહેલાં છ નક્ષત્રાના ચંદ્ર સાથે યાંગ એમા ચંદ્રની દક્ષિણે રહ્યાં હાંચ ત્યારે થાય છે; છેલ્લા એ એટલે કે—પૂર્વાષાઢા અને ઉત્તરાષાઢાના ગંદ્ર સાથે યાંગ ખહારના તારાની અપેક્ષાએ દક્ષિણ દિશામાં કહેલા છે, પણ બખ્બે તારાની વચ્ચેથી ચંદ્ર પસાર થતા હાય ત્યારે પ્રમાદ યાંગ પણ થાય છે. આમ પૂર્વાત્તરાષાઢાના ચંદ્ર સાથે યાંગ એ પ્રકારના છે. ઉત્તર દિશામાં તા એમના ચંદ્ર યાંગ સંભવતા જ નથી. કેમકે કાઇ પણ દિવસે ચંદ્રની, આ બન્નેથી ઉત્તરે તા ગતિ થતી જ નથી. પદદ—પદદ

હવે ભિન્ન ભિન્ન માંડળામાં રહેલા નક્ષત્રાના પૃથક્ માંડળવર્ત્તિ ચંદ્રમા સાથે ચાેગ થાય છે તે વિષે કહે છે. ૫૭૦.

नतु च—मण्डलेषु येषु यानि चरन्त्युडूनि तेष्वियम् ।
चन्द्रादियोगयोग्यानां भांशानां कल्पनोचिता ॥ ५७४ ॥
सर्वेष्वपि मण्डलेषु सर्वोडुभागकल्पना ।
इयर्त्ति कथमौचित्यमिति चेत् श्रृयतामिह ॥ ५७५ ॥
भानां चन्द्रादिभियोंगो नैवास्ति नियते दिने ।
न वा नियतवेलायां दिनेऽपि नियते न सः ॥ ५७६ ॥
तेन तत्तन्मण्डलेषु यथोदितलवात्मसु ।
तत्तन्नचन्नसम्बन्धिसीमाविष्कम्भ आहितः ॥ ५७७ ॥
प्राप्तौ सत्यां मृगांकादेयोंगः स्यादुडुभिः सह ।
प्वमर्कस्यापि योगो भिन्नमण्डलवर्त्तिनः ॥ ५७८ ॥
प्वं भसीमाविष्कम्भादिषु प्राप्तप्रयोजनः ।
प्राप्तो मण्डलच्छेद इदानीमुप्पद्यते ॥ ५७९ ॥

વ્યાપ્ત કરે એટલા ક્ષેત્રપ્રમાણુ એક અર્ધા મંડળ બુદ્ધિવર્ડ વિચારવું; અને એ જ પ્રમાણે બીજા નક્ષત્રગણથી વ્યાપ્યમાન ક્ષેત્રપ્રમાણુ બીજાં અર્ધ મંડળ વિચારવું. (આમ વિચારતાં) (આઠે) સંપૂર્ણ મંડળામાં સર્વે મળીને ૧૦૯૮૦૦ અંશા થશે–એને મંડળ- છેદ સમજવા. ૫૭૧–૫૭૩.

અહિં કાેઇ એવી શંકા કરે કે જે માંડળામાં જે નક્ષત્રા ચાલે છે તેઓમાં અંદ્રાદિકના યાગને લાયક નક્ષત્રાના અંશાની કલ્પના તાે ઉચિત છે, પરંતુ સર્વ માંડળામાં સર્વ નક્ષત્રાના અંશાની કલ્પના કેવી રીતે ઉચિત કહેવાય ? પ૭૪–૫૭૫.

આવી શંકા કરનારને ઉત્તર આપે છે કે—

નક્ષત્રોના ચંદ્રાદિક સાથે યાગ કાઇ નિશ્ચિત દિવસે થતા નથી, તેમ કાઇ નિશ્ચિત દિવસે નિશ્ચિત વેળાએ પણ થતા નથી. તેથી યથાદિત અંશરૂપ તે તે મંડળામાં તે તે નક્ષત્રાની સીમાના વિસ્તાર અતાવ્યા છે તેની પ્રાપ્તિ થયે ચંદ્રાદિકના નક્ષત્રા સાથે યાગ થય છે. પહર-પહડ.

એ પ્રમાણે પૃથક્મંડળમાં રહેલા સૂર્યના પણ યાગ સમજ લેવા.

એવી રીતે નક્ષત્રાની સીમાના વિસ્તાર આદિકમાં જેની જરૂર છે એ પૂર્વેકિત (૧૦૬૮૦૦ અંશ રૂપ) મંડળછેદની ઉપપત્તિ–સમજણ હવે કહીએ છીએ:— ૫૭૬.

62

त्रिविधानीह ऋचािण समचेत्रािण कानिचित्। कियन्ति चार्धचेत्रािण सार्धचेत्रािण कानिचित्॥ ५८०॥

चेत्रमुष्णित्वषा यावदहोरात्रेण गम्यते । तावरचेत्रं यानि भानि चरन्ति शिशना समम् ॥ ५८१ ॥ समचेत्राणि तानि स्युः अर्थचेत्राणि तानि च । आर्थं यथोक्तचेत्रस्य यान्ति यानीन्दुना सह ॥ ५८२ ॥ युग्मम् ॥ यथोक्तचेत्रमध्यर्थं प्रयान्ति यानि चेन्दुना । स्युस्तानि सार्थचेत्राणि वच्यन्ते ऽग्रे ऽभिधानतः ॥ ५८३ ॥

तत्र पंचदशाद्यानि षद्कं षद्कं परद्वयम् । श्रहोरात्रः सप्तषष्टिभागीकृतोऽत्र कल्प्यते ॥ ५८४ ॥ ततः समचेत्रभानि प्रत्येकं सप्तषष्टिधा । कल्प्यानीति पंचदश सप्तषष्टिगुणीकृताः ॥ ५८५ ॥ जातं सहस्रपंचाळ्यमर्धक्षेत्रेषु भेषु च । सार्धास्त्रयस्त्रंशदंशाः प्रत्येकं कल्पनोचिताः ॥ ५८६ ॥ युग्मम् ॥

ત્રણુ પ્રકારનાં નક્ષત્રાે છે: કેટલાંક (૧) **સમક્ષેત્રી,** કેટલાંક **(**૨) **અર્ધ ક્ષેત્રી** અને કેટલાંક (૩) સા**ધ**ે ક્ષેત્રી ( દાેઠક્ષેત્રવાળાં ) છે. ૫૮૦.

<sup>(</sup>૧) એક અહારાત્રમાં સૂર્ય જેટલા ક્ષેત્રમાં પહેાંચી વળે તેટલા ક્ષેત્રમાં જેટલાં નક્ષત્રા ચંદ્ર સાથે કરે તે નક્ષત્રા સમક્ષેત્રી કહેવાય. (૨) જે વળી ઉપર્યુકત ક્ષેત્રના અર્ધ ભાગમાં જ ચંદ્ર સાથે કરે તે અર્ધક્ષેત્રી કહેવાય. (૩) અને જે ઉપર્યુકત ક્ષેત્રથી દોઢા ક્ષેત્રમાં ચંદ્ર સાથે કરે તે સાર્ધક્ષેત્રી કહેવાય. પ૮૧–૫૮૩.

પહેલા પ્રકારનાં ૧૫ નક્ષત્રાે છે, ખીજા પ્રકારનાં ૬ છે અને ત્રીજા પ્રકારનાં પણ ૬ છે. **પ**૮૪.

હવે એક અહારાત્ર લ્યા અને એના ૧૭ ભાગ કલ્યા. પછી દરેક સમક્ષેત્રી નક્ષત્રના પણ સડસઠ સડસઠ કલ્યા. એટલે ૧૫ સમક્ષેત્રી નક્ષત્રા છે એના ૧૭×૧૫ એટલે ૧૦૦૫ અંશા થયા.

વળી દરેક અર્ધક્ષેત્રી નક્ષત્રના એવી રીતે ૩૩૫ ભાગ કલ્પા એટલે ૬ એવાં નક્ષ-ત્રાના ૩૩૫×૬ એટલે ૨૦૧ અંશા થયા.

ततथ षडग्नाः सार्धास्त्रयस्त्रिश्जातं सैकं शतद्वयम् ।
सार्धचेत्रेषु प्रत्येकं भागाश्चार्धाशयुक्शतम् ॥ ४८७ ॥
सार्धचेत्राणि षडिति त एत षड्गुणीकृताः ।
सत्रीणि षट्शतान्येकविंशतिश्चाभिजिल्लवाः ॥ ४८८ ॥
श्रष्टादश शतान्येवं त्रिंशानि सर्वसंख्यया ।
एतावदंशप्रमितं स्यादेकमर्धमण्डलम् ॥ ५८९ ॥
तावदेवापरमिति द्वाभ्यामिदं निहन्यते ।
षष्ट्यिकानि षट्त्रिंश्च्छतानीत्यभवनिह ॥ ५९० ॥

त्रिंशन्मुहूर्ता एकस्मिन्नहोरात्रे इति स्फुटम् । सषष्टिषद्त्रिंशदंशशतेषु कल्पनोचिताः ॥ ५९१ ॥ त्रिंशा विभागाः प्रत्येकं गुगयन्ते त्रिंशतेति ते । जातं लचमेकमष्टानवत्या सहितं शतैः ॥ ५९२ ॥

एतस्मात् मगडलछेदमानादेव प्रतीयते । शशांकभास्करोडूनां गत्याधिक्यं यथोत्तरम् ॥ ५९३ ॥

એવી જ રીતે દરેક સાર્ધક્ષેત્રી નક્ષત્રના ૧૦૦ાા ભાગ કલ્પવાથી એવા է ના ૧૦૦ાા×૬ એટલે કે ૬૦૩ અંશા થયા.

એમ ૨૭ નક્ષત્રાના ૧૦૦૫+૨૦૧+૬૦૩ એટલે કુલ ૧૮૦૯ અંશા થયા. એમાં **૨૮ મા** નક્ષત્ર અભિજિત ના ૨૧ અંશા ઉમેરાે. એટલે એકંદર ૧૮૩૦ અંશા થયા.

આડલા (૧૮૩૦) અંશ પ્રમાણ એક અર્ધામંડળ થાય. ૫૮૫-૫૮૯.

બીજાું અર્ધમાંડળ પણ એવડું જ હાવાથી એના પણ ૧૮૩૦ અંશા હાય. એટલે એકંદર ૩૬૬૦ અંશા થયા. ૫૯૦.

હવે એક અહારાત્રના ૩૦ મુહૂત્ત છે-તે ત્રીશેના પ્રત્યેકના એ ૩૬૬૦ અંશા કરપવા ઉચિત છે. માટે ૩૬૬૦ ને ૩૦ વતી ગુણતાં ૧૦૯૮૦૦ અંશા આવ્યા, જે પૂર્વ મંડલ-છેદનું માન કહ્યું છે. પલ્૧–પલ્૨.

માં ડલછેદના આ માનથી જ ચંદ્ર, સૂર્ય તથા નક્ષત્રોની ગતિમાં ઉત્તરાત્તર અધિક પણું પ્રતીત થાય છે. ૫૯૩.

જેમકે,

तथाहि। ऐकेकेन मुहूर्तेन शशी गच्छित लिलया।
प्रकान्तमण्डलपिरचेपांशानां यदा तदा ॥ ५९४ ॥
अष्टष्ठ्या समिधकेरिधकं सप्तिमः शतेः।
सहस्रमेकमर्कस्तु मुहूर्त्तेनोपसपिति ॥ ५६५ ॥
त्रिंशान्यष्टादश् शतान्युङूनि संचरित च ।
पंचित्रंशस्मिधिकान्यष्टादशशतानि वे ॥ ५६६ ॥ विशेषक्ष्म् ॥
उक्तेन्दुभास्करोडूनां गितः प्राक् योजनात्मिका।
इयं त्वंशात्मिका चिन्त्यं पौनस्वत्यं ततोऽत्र न ॥ ५९७ ॥
विशेषस्त्वनयोर्गत्योः कश्चिन्नास्ति स्वरूपतः।
प्रत्ययः कोऽत्र यद्येवं तत्रोपयो निशम्यताम् ॥ ५९८ ॥
स्वस्वमण्डलपरिधिर्मण्डलच्छेदराशिना।
विभज्यते यञ्चव्धं तत्सुधिया ताड्यते किल ॥ ५६६ ॥

ચંદ્રમા ચાલે છે તે એક સુહૂત્ત માં, ચાલતા માંડળના ઘેરાવાના અંશા માંહેલા ૧૭૬૮ જેટલા અંશા ચાલે છે; સૂય એક સુહૂત્ત માં ૧૮૩૦ અંશા જેટલું ચાલે છે; અને નક્ષત્રા ૧૮૩૫ અંશા પ્રમાણે ચાલે છે. ૫૯૪–૫૯૬.

मुहर्त्तगतिरेषां स्यात् पूर्वोक्ता योजनात्मिका ॥ ६०० ॥ युग्मम् ॥

उक्तेन्द्रकींडूभागात्ममुहूर्त्तगतिराशिभिः।

ચંદ્ર, સૂર્ય અને નક્ષત્રાની જે પહેલાં ( મુહૂત્ત – ) ગતિ કહી છે તે **યાજન**માં કહી છે, અને આ અત્યારે કહી એ આંશમાં કહી છે. માટે અહિં પુનર્ક્તિ દેાષ ન ગણવા. ૫૯૭.

આ એઉ ગતિમાં સ્વરૂપથી કંઇ તફાવત નથી એની ખાત્રી શું ?—એમ કાેઈ પ્રશ્ન કરે તેને માટે નીચે પ્રમાણે ઉત્તર છેઃ—પલ્ડ.

પોતપોતાના માંડળના પરિધિને માંડળછેદના અંકવઉ ભાંગા. જે આવે તેને યથાકત ચંદ્ર, સૂર્ય કે નક્ષત્રના અંશારૂપ મુહૂત્ત ગતિના અંકવઉ ગુણે, એટલે પૂર્વોકત 'યાજનમાં મુહૂત્ત ગતિ' આવશે. ૫૯૯–૬૦૦. त्रेराशिकेन यदिवा प्रत्ययोऽस्या विधीयताम् । किं तत् त्रेराशिकमिति यदीच्छा तन्निशम्यताम् ॥ ६०१ ॥ स्यात् मण्डलापूर्त्तिकालो विधोः प्रागवत् स वर्णितः । पंचविंशाः शताः सप्त सहस्राश्च त्रयोदश ॥ ६०२ ॥

अस्योपपत्तिः योजनात्मकग्रहूर्त्तगत्यनसरे दर्शितास्ति ॥ ततश्र

पंचिवंशसप्तश्रतत्रयोदशसहस्रकेः ।
मुहूर्तांशेः लच्चमष्टानवतिश्च शता यदि ॥ ६०३ ॥
मण्डलांशा श्रवाप्यन्ते ब्रूताप्यन्ते तदा कित ।
एकेनान्तर्मुहुर्त्तेन राशित्रयमिदं लिखेत् ॥ ६०४ ॥ युग्मम् ॥

श्राद्यो राशिः मुहूर्त्तांश्रूपोऽन्त्यस्तु मुहूर्त्तकः । सावण्यार्थमेकविंशद्विशत्यान्त्यो निहन्यते ॥ ६०५ ॥ एकविंशा द्विशती स्यात् मध्यराशिरथेतया । हतः कोटिद्वयं लचा द्विचत्वारिशदेव च ॥ ६०६ ॥ पंचशष्टिः सहस्राणि शतान्यष्ट भवन्त्यतः । पंचविंशसप्तश्रतत्रयोदशसहस्रकैः ॥ ६०७ ॥

અથવા તા ત્રિરાશિની રીતે ખાત્રી કરાે. એ આ પ્રમાણે:—૬૦૧ ચંદ્રમંડળ સંપૂર્ણ કરવાનાે કાળ પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે ૧૩૭૨૫ મુહૂર્ત્તાંશ થાય છે ( જે પૂર્વે ચાજનાત્મક મુહૂર્ત્તગતિ સમજાવતાં સિદ્ધ કરેલ છે ) ૬૦૨.

ते पर थी,

૧૩૭૨૫ મુહૂત્તાં શાએ જો ૧૦૯૮૦૦ માંડળાંશા આવે તે એક અન્તર્મુહૂર્તો કેટલાં માંડળાંશા આવે એમ ત્રણ રાશિ લખવી. ૬૦૩–૬૦૪.

१३७२५ : १०५८०० : : १

આ ત્રણુ રાશિમાં આઘ રાશિ મુહૂત્તો શરૂપ છે અને છેલ્લી મુહૂર્ત્તરૂપ છે માટે બેઉને સવર્ણુ કરવા માટે છેલ્લી રકમને ૨૨૧ વડે ગુણુા. એટલે ૨૨૧ આવશે. **૬**૦૫. प्षां भागे हृते लब्धा मुहूर्तगितिरैन्द्वी ।
भागात्मिका यथोक्ता च सा रवेरिप भाव्यते ॥६०८॥ क्लापकम् ॥
पूर्वोक्तो मण्डलच्छेदराशिः षष्ट्या मुहूर्तकैः ।
यद्याप्यते मुहूर्त्तेन तदैकेन किमाप्यते ॥ ६०८ ॥
ग्रुगितोऽन्त्येनैककेन मध्यराशिस्तथा स्थितः ।
अष्टादश्शतीं त्रिंशां यच्छत्याचेन भाजितः ॥ ६०६ ॥
भमण्डलपूर्त्तिकालमानं भवेत् सर्वाणितम् ।
षष्टीयुक्ता नवशती सहस्राश्चेकविंशतिः ॥ ६१० ॥
उपपत्तिस्य योजनात्मकगत्यवसरे दिशतास्ति ॥ ततश्च
पतावद्भिर्मुहूर्त्तारीः मण्डलच्छेदसंच्यः ।
प्रायुक्तश्चेक्षभ्यते तन्मुहूर्त्तेन किमाप्यते ॥ ६११ ॥
सावण्यादाद्यान्तिमयोः ग्रुग्यतेऽन्तिम एककः ।
ससप्तष्ट्या त्रिशत्या तादग्रूपः स जायते ॥ ६१२ ॥

હવે ૨૨૧ ને ૧૦૯૮૦૦ વડે શુણા તા ૨૪૨૬૫૮૦૦ આવશે. એને ૧૩૭૨૫ વડે ભાગા. એટલે પુર્વેક્ત ૧૭૬૮ અંશરૂપ ચંદ્રની મુહૂર્તગતિ આવશે. ૬૦૫–૬૦૮.

સૂર્યની પણ યથાકત અંશાત્મક મુહૂત્ત ગતિ આ પ્રમાણે નીકળશે:— પૂર્વીકત મંડળછેદની સ્કમ જો ૬૦ મુહૂત્તે આવે તો એક મુહૂતે શું આવે ? ૬૦૮. ૬૦: ૧૦૯૮૦૦: : ૧

આમાં ૧૦૯૮૦૦ ને ૬૦ વડે ભાંગતાં ૧૮૩૦ આવશે. ૬૦૯.

હવે નક્ષત્રાની અંશાત્મક મુહૂત્ત ગતિ કાઢવા માટે રીત કહે છે:-

નક્ષત્રમાંડળના સંપૂર્ણ કાળમાનને સવર્ણિત કરતાં ૨૧૯૬૦ આવે. ( જે વાત ચાજ-નાત્મક સુહૂર્ત્ત ગતિ વખતે સમજાવી છે ) **૬૧૦**.

હવે ત્રિરાશિ આ પ્રમાણુ:---

૨૧૯૬૦ મુહૂત્તાં શાએ પૂર્વોકત ૧૦૯૮૦૦ મંડળ છેદની રકમ આવે તા એક મુહૂત્તે શું આવે. ૬૧૧.

२१८६० : १०८८०० : : १

આમાં સવર્ણપણા માટે અન્તિમ રકમને ૩૬૭ વડે ગુણા. એટલે ૩૬૭ આવ્યા.

हतोऽनेन मध्यराशिश्चतस्रः कोटयो भवेत्। द्वे जचे षष्पवितश्च सहस्राः षद् शतानि च॥ ६१३॥ तस्याद्यराशिना भागे जब्धा भानां जवात्मिका। अष्टादशशती पंचित्रंशा मुहुर्त्तजा गतिः ॥ ६१४॥

इति दिग्योगः तत्त्रसंगात् सीमाविष्कम्भादिनिरूपणं च ॥ = ॥

ब्रह्मा विष्णुर्वसुश्चेव वरुणाजाभिवृद्धयः।
पूषाश्वश्च यमोऽग्निश्च प्रजापतिस्ततः परम् ॥६१५॥
सोमो रुद्रो दितिश्चेव बृहस्पतिस्तथापरः।
सर्पो परः पितृनामा भगोऽर्यमाभिधोऽपि च ॥६१६॥
सूरस्त्वष्टा तथा वायुरिन्द्राग्नी एकनायकौ।
मित्रेन्द्रनैऋता आपो विश्वदेवास्त्रयोदश् ॥६१७॥
श्वाभिवृद्धेरहिर्बुध्न इत्याख्यान्यत्र गीयते।
सोमश्चन्द्रो रिवः सूरः ईदृशाख्या परे सुराः ॥६१८॥
बृहस्पतिरि प्रसिद्धो ग्रह एव ॥

એને ૧૦૯૮૦૦ વડે ગુણે, ને ૨૧૯**૬૦** વડે ભાગા. એટલે <u>૧૦૯૮૦૦×૩૬૭</u> એટલે ૧૮૩૫ આવશે. એ નક્ષત્રાની અંશાત્મક મુહૂર્તા ગતિ આવી. ૬૧૨–૬૧૪.

એ પ્રમાણે ' દિ<sup>ગ્</sup>યોગ ' નામનું આઠમું દ્વાર સમજાવ્યું અને સાથે સાથે પ્રસં-ગાપત્ત સીમા તથા વિષ્કમ્ભ આદિકનું પણ નિરૂપણ કર્યું.

**હ**वे नवभा क्षार 'हेवता ' विषे.

ખ્રદ્મા, વિષ્ણુ, વસુ, વરૂષુ, અજ, અભિવૃદ્ધિ, પૂષા, અશ્વ, યમ, અગ્નિ, પ્રજાપતિ, સોમ, રૂદ્દ, દિતિ, બૃદ્ધસ્પતિ, સર્પ, પિતૃ, ભગ, અર્થમ, સૂર, ત્વષ્ટા, વાયુ, એક નાયક-રૂપ ઇન્દ્ર તથા અગ્નિ, મિત્ર, ઇન્દ્ર, નૈઝત, આપ અને તેર વિશ્વદેવા—આવા નામા-ભિમાનવાળા દેવા છે.

અભિવૃદ્ધિનું અપર નામ અહિળું ધન પણ કહેવાય છે. સામનું ચન્દ્ર અને સૂરનું રિવ અપર નામ છે. ખૃહસ્પતિ વળી પ્રસિદ્ધ શ્રહ પણ છે.

समी स्रभिजिदादीनामुङ्गनामिषपाः स्मृताः । येषु तुष्टेषु नचत्रतुष्टी रुष्टेषु तद्धुषः ॥६१६॥ कुलकम् ॥ देवानामप्युङ्गनां स्युः यद्धीशाः सुराः परे । तत्यूर्वोपाजिततपस्तारतम्यानुभावतः ॥६२०॥ स्वामिसेवकभावः स्यात् यत्सुरेष्विप नृष्विव । यथा सुकृतमेश्वर्यतेजःशक्तिसुखादि च ॥६२१॥ विख्यातौ चन्द्रसूर्यो यौ सर्वज्योतिष्कनायकौ । तयोरप्यपरः स्वामी परेषां तर्हि का कथा ॥६२२॥

तथा च पंचमांगे। सक्कस्स देविन्द्स्स देवरण्णो सोमस्स महार-ण्णो इमे देवा आणाउववायवयण्यितेहेसे चिठांति। तं जहा। सोम-काइया वा सोमदेवकाइया वा विज्जुकुमारा विज्जुकुमारीओ आगिकुमारा आगिकुमारीओ वाउकुमारा वाउकुमारीओ चंदा सूरा गहा णुख्खत्ता ताराह्मवा इत्यादि॥

इति देवताः ॥ ९ ॥

તેઓ અભિજિત આદિક નક્ષત્રાના સ્વામી છે. તેઓ તુષ્ટ હાય તા નક્ષત્રા તુષ્ટમાન થાય છે અને તેઓ રૂષ્ટ હાય તા નક્ષત્રા રૂષ્ટમાન થાય છે. ૧૧૫–૧૧૯.

દેવતુલ્ય ગણાતા નક્ષત્રાને પણ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણેના બીજા દેવા સ્વામિપદે છે— એ પુરાપાજિત તપના તારતમ્યને લીધે સમજવું. મનુષ્યાની જેમ દેવામાં પણ સ્વામિસ્તિક ભાવ છે અને એશ્વર્ય, તેજ, શકિત, તથા સુખાદિક સગળું પુષ્યને અનસારે પ્રાપ્ત થાય છે. ૧૨૦-૧૨૧.

પ્રસિદ્ધ એવા પણ ચંદ્ર અને સૂર્ય જેઓ સર્વે જ્યોતિષ્કાેના નાયકાે છે તેઓનાે પણ જ્યારે બીજે સ્વામી છે ત્યારે અન્ય વ્યકિતઓની શી વાત કરવી ? ૬૨૨.

પાંચમા અંગમાં કહ્યું છે કે દેવાના ઇન્દ્ર, દેવાના રાજા, સાૈમ્પ મહારાજા–આવા જે શક્કેન્દ્ર–તેની આક્ષાજ્ઞા ઉઠાવવા માટે <sup>૧</sup>સામકાયના દેવા, સામદેવકાયના દેવા, વિદ્યુત્વકુમારી, અગ્નિકુમારા, અગ્નિકુમારીઓ, વાયુકુમારા, વાયુકુમારીઓ, અંદ્રો, સ્ત્રી, બ્રહ્લા, નક્ષત્રા અને તારા ઇત્યાદિ દેવા ખડાને ખડા રહે છે.

૧ સામકાયના દેવા, સામદેવકાયના દા કાપ્યુ ? તે સમજાતું નથી.

तिस्नः तिस्नः पंच शतं द्वे द्वे द्वातिंश्यदेव च ।
तिस्नः तिस्नः षद् च पंच तिस्न एका च पंच च ॥६२३ ॥
तिस्नः पंच सप्त च द्वे द्वे पंचैकैकिका द्वयोः ।
पंच चतस्नः तिस्रश्च तत एकादश स्मृताः ॥ ६२४ ॥
चतस्रश्च चतस्रश्च तारासंख्याभिजित्क्रमात् ।
ज्ञेयान्युडुविमानानि ताराशब्दात् बुधेरिह ॥ ६२५ ॥
न पुनः पंचमज्योतिर्भेदगाः किल तारकाः ।
विजातीयः समुदायी विजातीयोच्चयान्न हि ॥ ६२६ ॥
प्रथीयांसि विमानानि नच्चत्रागां लघूनि च ।
तारकागां ततोऽप्यैक्यं युक्तिः सासहि नानयोः ॥६२०॥
किंच कोटाकोटिरूपा तारासंख्यातिरिच्यते ।
ग्रष्टाविंशतिरूपा च मृद्यसंख्या विलीयते ॥६२८॥

એ પ્રમાણે ' દેવતા ' નામનું નવમું કાર થયું.

હવે દરેક નક્ષત્રના તારાઓની સંખ્યા કહે છે:—

અભિજિતથી માંડીને સવે અઠ્યાવીશે નક્ષત્રાના 'તારા'ની સંખ્યા અનુક્રમે નીચે મુજબ છે:—ત્રણ, ત્રણ, પાંચ, સાત, એ, એ, એ, ખત્રીશ, ત્રણ, ત્રણ, છ, પાંચ, ત્રણ, એક, પાંચ, ત્રણ, પાંચ, સાત, એ, એ, પાંચ, એક, એક, પાંચ, આર, ત્રણ, અગ્યાર, ચાર, અને ચાર. ૬૨૩-૬૨૪.

અહિં 'તારા ' એ શખ્દના અર્થ 'નક્ષત્રાનાં વિમાના ' સમજવા, જ્યાતિષ્ક્રના પાંચમા ભેદરૂપ તારા નહિં; કેમકે વિજાતીયના સમુચ્ચય કહ્યાથી સમુદાયી વિજાતીય લેખાય નહિં.

વળી નક્ષત્રાનાં વિમાના મ્હાટાં છે અને તારાઓનાં ન્હાનાં છે–તે વાત પણ 'તે એઉ એક વસ્તુ નથી ' એમ ખતાવે છે. વળી તારાઓની સંખ્યા કાેટાકાેટિ છે અને નક્ષત્રા તાે ક્રકત અઠ્યાવીશ જ છે. ૬૨૫–૬૨૮. तत् द्वित्र्यादिविमानेशः स्यात् देवोऽभिजितादिकः। यहद्वयाद्यधिपतिः यथा कश्चिन्महर्धिकः॥ ६२९॥

एवं च न काष्युपपत्तिः तारासंख्याप्रयोजनं च ॥

वारुण्यां दशमी त्याज्या द्वितीया पौष्णभे तथा। शेषोडुष्वशुभा स्वस्वतारासंख्यासमा तिथिः ॥ ६३०॥ इति तारासंख्या ॥१०॥

> गोशिर्षपुद्गलानां या दीर्घा श्रेणिस्तदाकृतिः। गोशिर्षावितसंस्थानमभिजित् कथितं ततः॥६३१॥ कासाराभं श्रवणभं पिचपंजरसंस्थिता। धनिष्ठा शततारा च पुष्पोपचारसंस्थिता॥६३२॥ पूर्वोत्तराभद्रपदे अर्थार्थवापिकोपमे। एतद्र्षद्रययोगे पूर्णा वाप्याकृतिर्भवेत्॥६३३॥

કાઇ મહા સમૃદ્ધ માણુસને બે ત્રણુ કે વિશેષ ઘર હાય છે તેમ આ અભિજિત્ત આદિક દેવને પણ બે ત્રણ કે વિશેષ વિમાન હાય છે. ૬૨૯.

એવી રીતે છે એટલે બેઉને એક ઠરાવવા કાેઇ રીતે યુક્તિમત્ નથી. **તારાએાની** સંખ્યાનું તાે અહિં પ્રયાજન જ નથી.

શતતારા નક્ષત્રમાં દશમી અશુભ છે, રેવતીમાં દ્વિતીયા અશુભ છે, શેષ નક્ષત્રોમાં તેમના તેમના તારાએાની સંખ્યા હાય તે સંખ્યાવાળી તિથિ અશુભ છે. એ અશુભ તિથિએા વજર્ય છે.

એ પ્રમાણે ' તારાસંખ્યા ' નામક દ્વાર વિષે વિવેચન સંપૂર્ણ.

હવે નક્ષત્રાના આકાર વિષે કહે છે. ( દ્વાર ૧૧ મું ).

અલિજિત નક્ષત્ર ગાયાના શ્રેણિબંધ મસ્તકાે હાય એ આકારે છે એટલે કે એનું ગાેશીર્ષાવિલ જેવું સંસ્થાન છે. ૬૩૧.

**શ્રવણનક્ષત્ર** તળાવને આકારે છે, **ધ**નિષ્ટા પક્ષિના–પાંજરાને આકારે છે અને **રાતતારા** પુષ્પમાળાને આકારે છે. ૬૩૨.

પૂર્વ **લાદ્રપદા અને ઉત્તર લાદ્રપદા** એઉ અરધી અરધી વાવને આકારે છે, અને એઉના લેગા એક આખી વાવ જેવા આકાર છે. ૬૩૩. पौष्णं च नौसमाकारं अश्वस्कन्धाभमश्विनम् ।
भरणी भगसंस्थानां चुरधारेव कृत्तिका ॥ ६३४ ॥
शकटोद्धीसमा ब्राह्मी मार्गं मृगशिरस्समम् ।
श्राद्धी रुधिरविन्द्वाभा पुनर्वसू तुलोपमौ ॥ ६३५ ॥
वर्धमानकसंस्थानः पुष्योऽश्ठोषाकृतिः पुनः ।
पताकाया इव मघाः प्राकाराकारचारवः ॥ ६३६ ॥
पूर्वोत्तरे च फाल्ग्रन्यावर्धपल्यंकसंस्थिते ।
श्रत्राप्येतदृद्वययोगे पूर्णा पल्यंकसंस्थिते ॥ ६३७ ॥
हस्तो हस्ताकृतिश्चित्रा संस्थानतो भवेद्यथा ।
मुखमगडनरेपुष्पं स्वातिः कीलकसंस्थिता ॥ ६३८ ॥
विशाखा पशुदामाभा राधैकावित्संस्थिता ।
गजदन्ताकृतिः ज्येष्टा मूलं वृश्चिकपुच्छवत् ॥ ६३६ ॥
गजविकमसंस्थानाः पूर्वाषाढाः प्रकीर्तिता ः ।
श्राषाढाश्चोत्तराः सिंहोपवेशनसमा मताः ॥ ६४० ॥

રેવતીનક્ષત્ર વહાણ જેવું છે, અશ્વિની અશ્વ-ઘાડાની ખાંધ જેવું છે, ભરણી ભગાકારે છે અને કૃત્તિકા અસ્ત્રાની ધાર જેવું છે. ૬૩૪.

રાહિણી ગાડાની ઉધને આકારે છે; મુગશિર મૃગ એટલે હરણના શીર–મસ્તક સરખું છે, આદ્રા લાહીના બિન્દુ જેવું છે અને પુનર્વસૂ તુલા એટલે ત્રાજવાને આકારે છે. ૬૩૫.

**પુષ્ય ન**ક્ષત્ર સ્વસ્તિક સરખું, **અ<sup>લ્</sup>લેષા** પતાકા–ધજાના આકારનું, અને **મઘા** ક્રાેઇ કિક્ષાના આકારનું છે. ૬૩૬.

પૂર્વા અને ઉત્તરા ફાલ્ગુની-બેઉ અરધા અરધા પલગને આકારે છે એટલે બેઉ અડધીઓ થઇને આખા પલગના આકાર થાય છે. ૬૩૭.

હસ્ત નક્ષત્ર હાથને આકારે, ચિત્રા મુખના મંડનભૂત સ્વર્ણપુષ્પને આકારે અને સ્વાતિ ખીલાને આકારે છે. ૧૩૮.

વિશાખા પશુના દામણ જેવું, રાધા એકાવલી હાર જેવું, જયેષ્ટા હાથીના દાંત જેવું અને મૂળ વીંછીના પુ<sup>ર</sup>છ જેવું છે. ૬૩૯.

પૂર્વાષાઢા હાથીના પગલા જેવું અને ઉત્તરાષાઢા બેઠેલા સિંહના આકારતું છે. ૬૪૦.

लोके तु रत्नमालायाम्

तुरगमुखसद्दं योनिरूपं चुराभम् शकटसममथैणस्योत्तमांगेन तुल्यम् । मणियहशरचक्रनाभिशालोपम भम् शयनसदशमन्यज्ञात्र पर्यंकरूपम् ॥ ६४१ ॥

हस्ताकारिनभं च मौक्तिकिनभं चान्यत् प्रवालोपमम् धिष्णयं तोरणवत्स्थितं मणिनिभं सत्कुण्डलाभं परम् । कुष्यत्केसरिविक्रभेण सदृशं शृष्यासमानं परम् चान्यदृन्तिविलासवित्स्थितमतः शृंगाटकव्यक्ति च ॥ ६४२ ॥

> त्रिविकमाभं च मृदंगरूपम् वृत्तं ततो अन्यद्यमलद्वयाभम् । पर्यकरूपं मुरजानुकार— मिरयेवमश्वादिभचकरूपम् ॥ ६४३ ॥

इत्याकृतिः ॥ ११ ॥

सप्तषष्टिजवैः सप्तविंशत्याभ्यधिकान्यथ । योगो नवमुहूर्त्तानि शशिनाभिजितो मतः ॥ ६४४ ॥

રત્નમાળા નામના શ્રંથ જે લોકામાં માન્ય છે તેમાં તા આધાનીથી માંડીને અઠ્યા-વીશે નક્ષત્રાના આકાર અનુક્રમે નીચે મુજબની વસ્તુઓ જેવા કહ્યો છે:—અધનું મુખ, યાનિ, ક્ષુર, ગાડું, મૃગનું મસ્તક, મણિ, ઘર, શર, ચક્રની નાલિ, શાલનું વૃક્ષ, શય્યા, પલંગ, હસ્ત, માક્તિક, પ્રવાલ, તાે લ્ણુ, મણિ, કુંડળ, કાેપાયમાન સિંહના પંજો, શય્યા, ઝુલતા હાથી, શીંગાડું, ત્રણ પગલાં મૃદંગ, વર્તુળ, બે જાેડલાં, પલંગ અને મુરજ. ૧૪૧-૧૪૩.

એ પ્રમાણે નક્ષત્રાની આકૃત્તિ વિષે સમજવું. હવે નક્ષત્રાના સૂર્ય – અંદ્ર સાથે સંચાગકાળના માન વિષે. (દ્વાર ૧૨ મું). એમાં પ્રથમ ચંદ્રમા સાથે સંચાગકાળના માન વિષે. અભિજિત્ નક્ષત્રના ચંદ્રમા સાથે સાધિક ૯<sup>૨૭</sup> મુહૂર્ત્ત પ્રમાણ યાેગ રહે છે. ૧૪૪. ज्येष्ठाश्ठेषाभरगयार्द्रा स्वातिश्च शततारिका । मुहूर्त्तानि पंचदश योग एषां सुधांशुना ॥ ६४५ ॥ उत्तरात्रितयं ब्राह्मी विशाखा च पुनर्वसू । पंचचत्वारिंशदेषां मुहूर्त्तान् योग इन्दुना ॥ ६४६ ॥ पंचदशानां शेषाणामुदूनां शशिना सह । योगिस्त्रंशनमुहूर्त्तानीत्येवमाद्वः जिनेश्वरः ॥ ६४७ ॥

# प्रयोजनं तु एषाम् ।

मृते साधी पंचदशमुहूर्ते नैव पुत्रकः ।
एकः त्रिंशनमुहूर्त्तेस्तु चेप्यः शेषेस्तु भेरुभी । ६४८॥
एतान्यर्धसार्धसमचेत्राण्याहुः यथाक्रमम् ।
अथैषां रविणा योगो यावत्कालं तदुच्यते ॥ ६४६॥
मुहूर्त्तेरेकविंशत्याट्यानि रात्रिंदिवानि षद् ।
अर्धचेत्राणामुदूनां योगो विवस्वता सह ॥ ६५०॥

જયેષ્ટા, અ<sup>8</sup>લેષા, ભરિષ્, આદ્રી, સ્વાતિ તથા શતતારા—એ છ નક્ષત્રોના ચંદ્રમા સાથે ૧૫ મુહુત્તિપ્રમાણુ યાેગ રહે છે. ૬૪૫.

ઉત્તરા ફાલ્શની, ઉત્તરાષાઢા, ઉત્તરા ભાદ્રપદા, બ્રાહ્મી, વિશાખા અને પુનર્વસૂ એ છના ચંદ્રમા સાથે ૪૫ મુહૂર્ત્વ સુધી યાેગ રહે છે. ૬૪૬.

શેષ પંદર નક્ષત્રોના ચંદ્રમા સાથે ૩૦ મુહૂર્ત્ત પર્યન્ત યાેગ રહે છે. ૬૪૭. અહિં સંયાેગકાળ કહેવાનું પ્રયાેજન એ છે કે—

પંદર મુહૂર્ત્ત સંયોગકાળ હોય એવા નક્ષત્રમાં જે કેાઇ સાધુ કાળ કરે તે৷ એક પણુ પુતળું કરવું નહિં. ત્રીશ મુહૂર્ત્ત સંયોગકાળ હોય એવા નક્ષત્રમાં સાધુ કાળ કરે તે৷ એક પુતળું કરવું. આકીના હરકાઇ નક્ષત્રમાં સાધુ કાળ કરે તો બે પુતળાં કરવાં. ૬૪૮.

આ ત્રણ પ્રકારના નક્ષત્રા અનુક્રમે અર્ધક્ષેત્રી, સાર્ધક્ષેત્રી, અને સમક્ષેત્રી સમજવાં. ૬૪૯. હવે સૂર્ય સાથે સંચાગકાળના માન વિષે કહેવાનું કે—

આ ત્રણ પ્રકાર કહ્યા એમાંના અધિક્ષેત્રી નક્ષત્રોના સૂર્ય સાથે યાેગ ૬ અહાેરાત્ર અને ૨૧ મુહુર્ત્ત હાેય છે; સાર્ધક્ષેત્રી નક્ષત્રાના યાેગ ૨૦ અહાેરાત્ર અને ૩ મુહૂર્ત્ત હાેય सार्धचेत्राणां तु भानां योगो विवस्वता सह । त्रिभिर्मुहूर्त्तेर्युक्तानि रात्रिंदिवानि विंशातिः ॥ ६५१ ॥ समचेत्राणामुदूनां अहोरात्रांस्त्रयोदश । मुहूर्त्तेश्च द्वादशभिरधिकान् रविसंगतिः ॥ ६५२ ॥ रात्रिंदिवानि चत्वारि षण्मुहूर्त्ताधिकानि च । नचत्रमभिजित् चारं चरत्युष्णुरुचा सह ॥ ६५३ ॥

#### **अत्रायमाम्नायः** ।

सप्तषष्टगुद्भवानंशानहोरात्रस्य यावतः।
यन्नचत्रं चरत्यत्र रजनीपितना सह ॥ ६५४ ॥
तन्नचत्रं तावतोऽहोरात्रस्य पंचमान् लवान्।
भानुना चरतीत्यत्र दृष्टान्तोऽप्युच्यते यथा॥ ६५५ ॥
सप्तषष्टिलवानेकविंशितं शिशाना सह।
चरत्यभिजित् अर्केण तावतः पंचमान् लवान्॥ ६५६ ॥
अद्योरात्रस्य इति शेषः ॥
अथैकविंशितः पंचभक्ता दिनचतुष्टयम्।
द्यादेकोंशकः शेषित्रंशता स निहन्यते॥ ६५७ ॥
जाता त्रिंशत् अथैतस्याः पंचभिः भजने सित ।
षण्महूर्त्ताः करं प्राप्ता एवं सर्वत्र भावना॥ ६५८ ॥

છે; જ્યારે સમક્ષેત્રી નક્ષત્રોના ચાેગ ૧૩ અહાેરાત્ર અને ૧૨ મુહૂર્ત્ત હાેય છે. વળી અભિજિત્ નક્ષત્રના ચાેગ ૪ અહાેરાત્ર ને ૬ મુહૂર્ત્ત હાેય છે. ૬૪૯–૬૫૩.

અહિં સમજણ આ પ્રમાણે છે:—

એક નક્ષત્રનાે એક અહારાત્રના જેટલા સડસઠમા ભાગ સુધી ચંદ્રમા સાથે યાેગ હાેય તેના પાંચમા ભાગના અહાેરાત્ર સુધી સૂર્ય સાથે યાેગ હાેય. ૬૫૪–૬૫૫.

६४।-त तरीके:---

અભિજિત્ નક્ષત્રના ચંદ્રમા સાથે યાેગ  $\frac{2}{5}$  અહાેરાત્ર છે ત્યારે તે પરથી તેના સૂર્ય સાથે યાેગ  $\frac{2}{4}$  અહાેરાત્ર થાય. ( $\frac{2}{4}$  અહાેરાત્ર=૪ અહાેરાત્ર,  $\xi$  સુહૂ $\pi$ .)  $\xi$ ૫૫–૬૫૮.

तथाडु:।

जं रिक्खं जावइए वच्चइ चंदेगा भागसत्तर्धी । स पग्रभागे राइंदियस्स सुरेगा तावइए ॥ ६५६ ॥ सप्तपष्टिः तद्धं च चतुर्स्त्रिशं तथा शतम् । समार्धसार्धचेत्रेषु सप्तपष्टिलवाः क्रमात् ॥ ६६० ॥

इति स्र्येन्दुयोगाद्धामानम् ॥ १२ ॥

श्चिषु येषु मासानां प्रायः परिसमाप्तयः । तानि माससमाख्यानि स्युः ऋचाणि कुलाख्यया ॥ ६६१ ॥ प्रायोग्रहणतश्चात्र कदाप्युपकुलोडुभिः । समाप्तिः जायते मासां भैः कुलोपकुलैरपि ॥ ६६२ ॥ कुलोडुभ्योऽधस्तनानि भवन्त्युपकुलान्यथ । स्युः कुलोपकुलाख्यानि तेभ्योऽप्यधस्तनानि च ॥ ६६३ ॥

એવી રીતે સર્વત્ર ભાવના કરી લેવી.

અન્યત્ર પણુ કહ્યું છે કે " એક નક્ષત્રનાે એક અહાેરાત્રના જેટલા સડસડીઆ ભાગ સુધી ચંદ્રની સાથે સંચાેગ હાેય તેના પાંચમા ભાગ⊴ા અહાેરાત્ર સુધી સ્યઁ સાથે સંચાેગ હાેય. " ૬૫૯.

સમક્ષેત્રી નક્ષત્રાની બાબતમાં ૬૭, અર્ઘ ક્ષેત્રી નક્ષત્રાની બાબતમાં ૩૩૫ અને સાધ<sup>ે</sup>-ક્ષેત્રી નક્ષત્રાની બાબતમાં ૧૩૪ સડસઠીઆ ભાગ સમજવા. ૬૬૦.

એ પ્રમાણે સૂર્ય-ચંદ્ર સાથે નક્ષત્રાના સંધાગકાળનું માન કહ્યું.

હવે નક્ષત્રોના કુલાદિક વિષે ( દ્વાર ૧૩ મું ).

પ્રાય: જે નક્ષત્રોમાં માસ પૂરા થાય છે તે નક્ષત્રા કુળે કરીને તે માસના નામના હાય છે. અહિં 'પ્રાય: ' શખ્દથી એમ સમજવાનું છે કે કુળનક્ષત્રાથી જ નહિં પણ કદાચિત્ ઉપકુળ અને કુલાપકુલ નક્ષત્રાથી પણ માસ પૂર્ણ થાય છે. ૬૬૧–૬૬૨.

કુળ નક્ષત્રાથી નીચેનાં ઉપકુળ નક્ષત્રા હાય છે અને એથી પહ્યુ નીચેના કુ**લા**-પકુલ નક્ષત્રા છે. ૬૬૩. तानि चैवमाहुः।

कुलभान्यश्विनी पुष्यो मघा मूलोत्तरात्रयम् । द्विदैवतं मृगश्चित्राकृत्तिकावासवानि च ॥ ६६४ ॥ उपकुल्यानि भरगी ब्राह्मं पूर्वात्रयं करः । ऐन्द्रमादित्यमश्चेषा वायव्यं पौष्णविष्णवे ॥ ६६५ ॥ कुलोपकुलभान्यार्द्वाभिजिन्भैत्राणि वारुणम् । इति ॥

कुलादिप्रयोजनं त्विदम्।

पूर्वेषु जाता दातारः संग्रामे स्थाधिनां जयः । अन्येषु त्वन्यसेवासी यायिनामसदाजयः ॥ ६६६॥ इति क्रलाद्याख्यानिरूपणम् ॥ १३॥

> भिनष्टाथोत्तराभद्रपदाश्चिनी च क्वात्तिकाः । मार्गः पुष्यश्चेव मघा उत्तराफाल्युनीति च ॥ ६६७ ॥ चित्रा विशाखा मूलं चोत्तराषाढा यथाक्रमम् । श्रावसादिमासराकाः प्रायः समापयन्ति यतु ॥ ६६८ ॥

અશ્વિની, પુષ્ય, મઘા, મૂળ, ત્રણુ 'ઉત્તરા ', વિશાખા, મૃગશીર્ષ, ચિત્રા, કૃત્તિકા અને ધનિષ્ટા—આ બાર કુળનક્ષત્રા છે. ભરણી, રાહિણી, ત્રણુ 'પૂર્વા', હસ્ત, જયેષ્ટા, પુનર્વસ્ત્ર, અશ્લેષા, સ્વાતિ, રેવતી તથા શ્રવણ—આ બાર ઉપકુળ નક્ષત્રા છે. અને આદ્રી, અભિજિત, અનુરાધા તથા શતતારા—આ ચાર કુળાપકુળ નક્ષત્રા છે. ૬૬૪–૬૬૫.

કુળાદિકનું પ્રયોજન આ પ્રમાણે:—

કુળનક્ષત્રામાં જન્મેલા દાતાર થાય છે અને એએાના સંગ્રામને વિષે જય થાય છે. આકીના નક્ષત્રામાં જન્મેલા પરાધીનતાથી પીડાતા–દુ:ખી હાેય છે અને એમના સંગ્રા-મમાં જય અનિશ્ચિત છે–એએા સદા વિજયી થતા નથી. ૬૬૬.

એ પ્રમાણે નક્ષત્રાના કુળાદિકનું નિરૂપણ કર્યું.

હવે (નક્ષત્રોને) અમાવાસ્યા અને પૂર્ણિમાના યાેગ વિષે કહે છે:—( દ્વાર ૧૪ ). ધનિષ્ટા, ઉત્તરા ભાદ્રપદા, અધિની, કૃત્તિકા, મૃગશીર્ષ, પુષ્ય, મઘા, ઉત્તરા ફાલ્ગુની, ચિત્રા, વિશાખા, મૂળ અને ઉત્તરાષાઢા–એ નક્ષત્રા અનુક્રમે પ્રાય: શ્રાવણાદિક માસાેના પૃશ્લિમાઓને પૂર્ણ કરે છે. ६६७–६८. तत एव पूर्णिमानां द्वादशानामि क्रमात् ।
एषामुद्भां नाम्ना स्युः नामधेयानि तद्यथा ॥ ६६६ ॥
श्राविष्ठी च प्रोष्टपदी तथेवाश्वयुजीत्यपि ।
कार्त्तिकी मार्गशीर्षी च पौषी माघी च फाल्युनी ॥ ६७० ॥
चैत्री च वैशाखी ज्येष्टी मौलीत्याख्या तथा परा ।
आषाढीत्यन्विता एताः सदारूढाश्च किहीचित् ॥६७१॥ युग्मम् ॥
श्रविष्टा स्याद्धनिष्टेति तयेन्दुयुक्तयान्विता ।
श्राविष्टी पौर्णमासी स्यात् एवमन्या अपि स्फुटम् ॥ ६७२ ॥
यदा चोपकुलाख्यानि समापयन्ति पूर्णिमाः ।
पाश्चात्यानि तदैतेभ्यः श्रवणादीन्यनुक्रमात् ॥ ६७३ ॥
राकास्त्विमाः समाप्यन्ते कुलोपकुलभैः यदा ।
तदोपकुलपाश्चात्यैः अभिजित्यमुखैरिह ॥ ६७४ ॥
यद्यप्यभिजिता क्वापि राकापूर्तिः न दृश्यते ।
श्रुतियोगात्तथाप्येतत् राकापूरकमुच्यते ॥ ६७५ ॥

અને તેથી જ તે નક્ષત્રાનાં નામથી અનુક્રમે બારે પૂર્ણિમાઓનાં નામ પડ્યાં છે. ૬૬૯.

જેમકે શ્રાવણી, ભાદ્રપદી, આશ્વિની, કાર્તિકી, માર્ગશીષી, પાૈષી, માઘી, ફાલ્**શની,** ચૈત્રી, વૈશાખી, જયેષ્ઠી અથવા માર્લા અને આઘાઢી. આ ખારે નામ અન્વયસુક્ત છે અને કયાંય કયાંય તા સદારૂઢ છે. ૬૭૦-૬૭૧.

ધનિષ્ટા એટલે શ્રવિષ્ટા;−એની પૂર્ણ્યુમા શ્રાવિષ્ટી કે શ્રાવર્ણ્ય કહેવાય છે. એવી રીતે બીજ પૂર્ણ્યુમાએ પણ સમજવી. ૬૭૨.

વળી જ્યારે ઉપકુળ નક્ષત્રા પૂર્ણિમાંઓને સમાપ્ત કરે છે ત્યારે તેઓથી ( ઉપકુળ નક્ષત્રાથી ) પૂર્વનાં શ્રવણાદિક નક્ષત્રા અનુક્રમે અમાવાસ્થાને સમાપ્ત કરે છે. ૬૭૩.

આ પૃર્ણિ માંએાને વળી જયારે કુળાપકુળ નક્ષત્રાે સમા<sup>ર</sup>ત કરે છે ત્યારે ઉપકુળાેથી પાછલાં અભિજિત આદિક નક્ષત્રાે અમાવાસ્થાને સમા<sup>ર</sup>ત કરે છે. **૬**૭૪.

જો કે અભિજિત્ નક્ષત્ર પૃશ્કિમા સમાપ્ત કરતું કયાંય દીઠું નથી, તાપણ ફકત શ્રુતિયાગથી એટલે કે સાંભળવા માત્રથી એને પૃશ્કિમાતું પુરક કહ્યું છે. ૬૭૫. 64 यस्मिन् ऋचे पूर्णिमा स्यात्ततः पंचदशेऽथवा । चतुर्दशेऽमावास्या स्यात् गण्ने प्रातिलोम्यतः ॥ ६७६ ॥

तद्यथा। माघे राका मघोपेताऽमावास्या च सवासवा। सवासवायां राकायां श्रावर्णे सा मघान्विता ॥ ६७७ ॥

एवमन्यत्रापि भाव्यम् ॥

इति श्रमावास्यापूर्णिमायोगकीत्तेनम् ॥ १४ !!

यदा यदा यैर्नचत्रैरस्तं यातैः समाप्यते । अहोरात्रः तानि वच्यं नामग्राहं यथाक्रमम् ॥ ६७७ ॥ तदा समाप्यते ऋचैः रात्रिरप्येभिरेव यत् । उच्यते रात्रिनचत्राग्यप्यमून्येव तद्बुधैः ॥ ६७८ ॥ समाप्यति तत्राद्यानहोरात्रांश्चत्रदेश ।

समापयाते तत्राद्यानहारात्राश्चतुर्दश । नभोमास्युत्तराषाढा सप्तैतान् अभिजित् तदा ॥ ६७६ ॥

જેમકે,

માહ માસમાં પૂર્ણિમાને મઘાના ચાેગ હાેય અને અમાવાસ્યાને વાસવના ચાેગ હાેય ત્યારે શ્રાવણ માસમાં પૂર્ણિમાને વાસવના ચાેગ હાેય અને અમાવાસ્યાને મઘાના ચાેગ હાેય. ૬૭૭.

એ પ્રમાણે અન્યત્ર પણ જાણવું.

એ પ્રમાણે અમાવાસ્યા અને પૃષ્દ્ધિમાના યાગ વિષે કહ્યું.

હવે એક વર્ષના પ્રત્યેક મહિનામાં, કયા કયા નક્ષત્રા કેટલા કેટલા અહારાત્ર પર્ય-ન્ત હાય છે તે અનુક્રમે નામવાર કહીએ છીએ. ૧૭૭. (દ્વાર ૧૫ મું)

આ નક્ષત્રાે અમુક અહાેરાત્રની સમામિ પર્યન્ત હાેય છે. એએા વહે રાત્રિ સમાપ્ત થાય છે તેથી તેઓને રાત્રિનાં નક્ષત્રાે પણ કહે છે. ૬૭૮.

શ્રાવણ માસમાં પહેલા ચાદ અહારાત્ર સંપૂર્ણ થતાં સુધી ઉત્તરાષાઢા હાેય છે, પછીના સાત અહાેરાત્ર સંપૂર્ણ થતાં સુધી અભિજિત્ નક્ષત્ર હાેય છે, પછીના આઠ

જે નક્ષત્રમાં પૃશ્ચિમા થાય તેથી પ્રતિલામ ગાણતાં પંદરમે અથવા ચારમે નક્ષત્રે અમાવારયા થાય. ૬૭૬.

ततः श्रवणमप्यष्टावेकोनित्रंशिद्त्यभूत्।
धिनिष्टा श्रावणस्यान्त्यमहोरात्रं ततो नयेत्॥ ६८०॥
नयेत् धिनिष्टाहोरात्रान् भाद्रस्याद्यांश्चतुर्दश्।
ततः शतिभषक् सप्त पूर्वा भद्रपदाष्ट च॥ ६८१॥
सोत्तरान्त्यमहोरात्रं सैवेषस्य चतुर्दशः।
ततः पौष्णां पंचदशः चरमं चैकमिश्चिनी ॥ ६८२॥
श्रिश्चिन्येव कार्त्तिकस्य नयत्याद्यांश्चतुर्दशः।
श्रिहोरात्रान् पंचदश भरणयेकं च कृत्तिकाः॥ ६८३॥
समापयन्ति ता एव सहस्याद्यांश्चतुर्दशः।
बाह्मी पंचदशान्त्यं च मृगशीर्षं समापयेत्॥ ६८४॥
पौषस्यापि तदेवाद्यानहोरात्रान् समापयेत्।
चतुर्दश तथार्द्राष्ट्रो ततः सप्त पुनर्वस् ॥ ६८५॥
पुष्योऽस्यान्त्यमहोरात्रं माघेऽप्याद्यांश्चतुर्दशः।
समापयेत् पंचदशाश्चेषा तथान्तिमं मघाः॥ ६८६॥

અહાેરાત્ર સંપૂર્ણુ થતાં સુધી શ્રવણું હાય છે. છેલ્લા ત્રીશમાં અહાેરાત્ર **ધનિષ્ટા** પૂર્ણુ કરે છે. ૬૭૯–૬૮૦.

ભાદ્રપદ માસમાં પહેલા ચાૈક અહારાત્ર સંપૂર્ણ થતાં સુધી ધાનષ્ટા હાય, પછીના સાત સંપૂર્ણ થતાં સુધી શતતારા હાય, પછીના આઠ સુધી પૂર્વાભાદ્રપદા હાય. છેલ્લા અહારાત્રને ઉત્તરા ભાદ્રપદા સંપૂર્ણ કરે. ૬૮૨.

આસા માસમાં પહેલા ચાૈદ અહારાત્ર પુરાં થતાં સુધી ઉત્તરા **ભાદ્ર**પદા હાેય, પછીના પંદર પૂર્ણ થતાં સુધી પાૈષ્ણુ–રેવતી હાેય, છેલ્લા ત્રીશમાે અહાેરાત્ર અધિની પૂર્ણ કરે. ૬૮૨.

કાર્તિક માસમાં પહેલા ચાૈદ અહારાત્ર અધિના હાય, પછીના પં**દ**ર અહાેરાત્ર ભરણી હાય, અને છેલ્લાે એક અહાેરાત્ર કૃત્તિકા આવીને પૂર્ણ કરે. **૬૮૩**.

માગશર માસમાં પહેલા ચાૈદ અહેારાત્ર સંપૂર્ણ થતાં સુધી કૃત્તિકા હાય, પછીના પંદર પૂર્ણ થતાં સુધી બ્રાહ્મી હાય અને છેલ્લાે એક અહાેરાત્ર મૃગશીર પૂર્ણ કરે. ૬૮૪.

પાસ માસના પહેલા ચૈાદ અહારાત્ર મૃગશીર્ષ પૂર્જુ કરે, પછીના આઠ આર્દ્રા પૂર્જુ કરે, પછીના સાત પુનર્વસુ પૂર્જુ કરે. છેલ્લા ત્રીશમા અહારાત્ર પુષ્ય પૂર્જ કરે. ૬૮૫–૬૮૬.

માઘ માસના પહેલા ચાૈદ અહાેરાત્ર પુષ્ય પૂરા કરે, પછીના પંદર અ<sup>શ</sup>લેષા પૂર્ણ કરે અને છેલ્લાે એક મઘા પૂર્ણ કરે. ૬૮૬. पूरयन्ति फाल्गुनस्य मघाः आद्यांश्चतुर्दश ।
ततः पंचदश पूर्वाफाल्गुनी सोत्तरान्तिमम् ॥ ६८७ ॥
उत्तराफाल्गुनी चैत्रे नयत्याद्यांश्चतुर्दश ।
ततो हस्तः पंचदश चित्राहोरात्रमन्तिमम् ॥ ६८८ ॥
अहोरात्रांस्ततः चित्रा नयेच्चतुर्दशादिमान् ।
वैशाखस्य पंचदश स्वातिरन्ध्यं विशाखिका ॥ ६८६ ॥
समापयत्यथ ज्येष्टे विशाखाद्यांश्चतुर्दश ।
सप्तानुराधा ज्येष्टाष्टौ मृतः पर्यन्तवर्तिनम् ॥ ६९० ॥
मृतः समापयत्याद्यानाषाढस्य चतुर्दश ।
पूर्वाषाढा पंचदशोत्तराषाढान्त्यवर्त्तिनम् ॥ ६९१ ॥

#### संग्रहश्रात्र ।

सत्तद्व अभिसविशे तह संविभसए य पुठवभद्दवए । अदा पुराण्ववसूए राहा जेठा य अणुकमसो ॥६९२॥

ફાગણના પહેલા ચાદ અહારાત્ર મઘા નક્ષત્ર હાય, પછીના પંદર પૂર્વી ફાલ્યુની નક્ષત્ર હાય અને છેલ્લે દિવસે ઉત્તરા ફાલ્યુની હાય. ૬૮૭.

ચૈત્રમાસમાં પહેલા ચાદ અહારાત્ર ઉત્તરા ફાલ્ગુની, પછીના પંદર અહારાત્ર હસ્ત નક્ષત્ર અને છેલ્લા એક અહારાત્ર ચિત્રા નક્ષત્ર હાય. ૬૮૮.

વૈશાખના પહેલા ચાૈદ અહારાત્ર ચિત્રા હાય, પછીના પંદર અહારાત્ર સ્વાતિનક્ષત્ર હાય અને છેલ્લા અહારાત્ર વિશાખા હાય. ૬૮૯.

જયેષ્ટ માસમાં પહેલા ચૌદ અહેારાત્ર પૃર્ણુ થતા પર્યન્ત વિશાખા નક્ષત્ર હેાય, પછીના સાત અહેારાત્ર અનુરાધા પૃર્ણુ કરે, પછીના આઠ જયેષ્ટા પૃર્ણુ કરે. છેલ્લા અહેારાત્રે મૂલ નક્ષત્ર હાય. ૬૯૦.

આષાઢના પહેલા ચાૈદ અહાેરાત્ર મૂળનક્ષત્ર હાેય, પછાના પંદર અહાેરાત્ર પર્યન્ત પૂર્વાષાઢા હાેય, અને છેલ્લાે એક અહાેરાત્ર પૂર્ણ થતાં સુધી ઉત્તરાષાઢા હાેય. ૬૯૧.

ઉપરતા બધાના સંગ્રહ આ પ્રમાણે:—

(૧) અભિજિત્ અને શ્રવણ, (૨) શતતારા અને પૂર્વાભાદ્રપદા, (૩) આદ્રી અને પુનર્વસ્, તથા (૪) રાધા અને જયેષ્ટા-આમ ચાર નક્ષત્રયુગલામાંના પહેલાં પહેલાં ચાર સાત

पन्नरसिद्यो सेसा रितविरामं कुर्णाति ग्राच्खता। उत्तरसाढा आसाढचरिमदिवसा गणिज्झंति॥ ६९३॥

# प्रयोजनं त्वेषाम् ।

यथा नभश्चतुर्भागमारूढेऽर्के प्रतीयते।
प्रथमा पौरुषी मध्यमहश्च व्योममध्यगे ॥ ६६४॥
चतुर्भागावशेषं च नभः प्राप्तेऽन्त्यपौरुषी।
ज्ञायन्ते रजनीयामाः अप्येभिरुद्धभिस्तथा॥ ६६४॥

#### तथाद्वः उत्तराध्ययने ।

जगगोइ जया रितं गारुखतं तं मिणह चउप्पभागे। संपत्ते विरमेजा सज्झात्रो पत्रोसकालंगि॥ ६६६॥ तम्मेव य गारुखत्ते गयगा चउप्पभागसावसेसंगि। विरत्तियंपि कालं पडिलेहित्ता मुग्गी कुगाइ॥ ६६७॥

### ग्रन्थान्तरे च।

અહારાત્ર સંપુર્ણ કરે છે અને બીજાં બીજાં ચાર આઠ અહારાત્ર પૂર્ણ કરે છે. શેષ નક્ષત્રા પંદર અહારાત્ર પૂર્ણ કરે છે. ઉત્તરાષાઢા આષાઢ માસના અંતિમ દિવસ ગણાય છે. ૬૯૨–૬૯૩.

આ નક્ષત્રાનું પ્રયોજન શું તે કહે છે—

જેમ, આકાશના ચાર ભાગ પાડ્યા હોય તે આરમાંથી પહેલા ભાગ સૂર્ય પૂર્ણ કરે ત્યારે પહેલી 'પાર્થી' થાય, બીજો ભાગ પૂર્ણ કરે (અર્થાત્ આકાશના મધ્યમાં આવે) ત્યારે મધ્યાદ્ધ થયા કહેવાય અને છેલ્લા ચાથા ભાગ પૂર્ણ કરે ત્યારે છેલ્લા 'પાર્થી' ની પ્રતીતિ થાય છે તેમ આ નક્ષત્રાવેક રાત્રીના પ્રહેરા જાણવામાં આવે છે. ૬૯૪–૬૯૫.

આ બાબતમાં ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં ઉલ્લેખ છે કે---

રાત્રીના ચાર ભાગ દલ્પી, ચારમાંથી પહેલા ભાગમાં નક્ષત્ર હેાય ત્યારે પ્રદેશ સમજવા અને તેમાં મુનિએ સ્વાધ્યાયધ્યાનથી વિરમવું. એજ નક્ષત્ર જયારે પછી આકાશના છેલ્લા (ચાથા) ભાગમાં આવે ત્યારે મુનિ 'પડિલેહ્યું' કરીને વૈરાત્રિક કાળ સંઅંધી ક્રિયા કરે. ૬૯૬–૬૯૭.

ગ્રન્થાન્તરે-કાઇ બીજા ગ્રન્થમાં વળી એમ કહ્યું છે કે—

दह तेरह सोलहमे विसमेइ सूरियात्रो ग्रब्खता। मज्झयगयं मिर्गोयं स्यर्गी जा भागापरिमाग्रम् ॥६९८॥

शीतकाले च दिनाधिकमानायां रात्रौ सूर्यभात् एकादशचतुर्दश सप्तद्शैकविंशतितमेः नचत्रैः नभोमध्यं प्राप्तैः यथाक्रमं प्रथमादिप्रह रान्तः स्यात् इति संप्रदायः ॥

लोके च।

रविरिख्खात्रो गणियं सिरिरखं जाव सत्तपरिहीग्राम् । सेसं दुग्रग्रं किचा तीया राई फुडा हवइ ॥ ६९९ ॥

इत्यादि बहुधा ॥

इत्यहोरात्रसमापकनचत्रकीर्तनम् ॥ १५ ॥ समाप्तं चेदं नचत्रप्रकरणम् ॥

સૂર્યનક્ષત્રથી ૧૦ મું, ૧૩ મું, ૧૬ મું અને ૨૦ મું નક્ષત્ર અનુક્રમે જ્યારે આકા-શના મધ્યમાં આવે ત્યારે રાત્રીના અનુક્રમે પહેલા, બીજો, ત્રીજો કે ચાથા પ્રહર વીત્યા છે એમ સમજવું. ૬૯૮.

વળી શિયાળામાં દિવસ કરતાં રાત્રા મ્હાેટી હાેવાથી, સૂર્ય-નક્ષત્રથી ૧૧ મું, ૧૪ મું, ૧૭ મું અને ૨૧ મું નક્ષત્ર જ્યારે આકાશના મધ્યમાં આવે ત્યારે રાત્રીના અનુ-ક્રમે પહેલાે, બીજાે, ત્રીજાે કે ચાેથા પ્રહર પૂરાે થયાે છે એમ સમજવું.

વળી લાંકાકિત તા આમ છે:---

સૂર્ય નક્ષત્રથી છેક શિર નક્ષત્ર સુધી નક્ષત્રે। જેટલાં થાય એમાંથી સાત બાદ કરેા. વધે એને બમણા કરાે. આમ જે રકમ આવે એટલા રાત્રીના પહેાર પુરા થયા સમજવા. ૬૯૯.

**બીજી પણુ એવી અનેક રી**તા છે.

એ પ્રમાણે અહારાત્રને પૂર્ણ કરનારા નક્ષત્રાની વાત સંપૂર્ણ.

અહિં નક્ષત્રપ્રકરણ પણ સમાપ્ત થયું.

હવે ગ્રહા વિષે કંઇક.

विकालकोऽङ्गारकश्च लोहितांकः शनैश्चरः। त्राधुनिकः प्राधुनिकः क**णः क**णक एव च ॥ ७०० ॥ नवमः कणकणकः तथा कणवितानकः। कगासन्तानकश्चेवं सोमः सहित एव च॥ ७०१॥ अश्वसेनः तथा कार्योपगः कर्बुरकोऽपि च । तथाजकरको दुन्दुभकः शंखाभिधः परः ॥ ७०२॥ शंखनाभस्तथा शंखवणीभः कंस एव च। कंसनाभस्तथा कंसवर्णाभः नील एव च ॥ ७०३ ॥ नीलावभासो रूप्यी च रूप्यावभासभस्मकौ । भस्मराशितिलातिलपुष्पवर्णद्काभिधाः ॥ ७०४ ॥ दकवर्णाः तथा कायोऽवंध्य इन्द्राम्निरेव च। धुमकेतुः हरिः पिंगलको बुद्धस्तथैव च ॥ ७०५ ॥ श्रको बहस्पती राह्वगस्तिमाखवकास्तथा। कामस्पर्राश्च धुरकः प्रमुखो विकटोऽपि ॥ ७०६ ॥ विसन्धिकल्पः प्रकल्पः स्युर्जटालारुणाग्नयः । षट्पंचाश्तमः कालो महाकालस्ततः परः ॥ ७०७ ॥ स्वस्तिकः सौवस्तिकश्च वर्धमानः प्रलम्बकः । नित्यालोको नित्योद्योतः स्वयंत्रभोऽवभासकः ॥ ७०८ ॥

વિકાલક, અંગારક, લેહિતાંક, શનૈશ્વર, આધુનિક, પાધુનિક, કણ, કણક, કણકણક, કણ-વિતાનક, કણસંતાનક, સાેમ, સહિત, અધ્વસેન, કાર્યોપગ, કર્પુ રક, અજકરક, દુદ્દમ્લક, શંખ, શંખનાલ, શંખવર્ણાલ, કંસ, કંસનાલ, કંસવર્ણાલ, નીલ, નીલાવલાસ, રૃપ્યી, રૃપ્યાવલાસ, લસ્મક, લસ્મરાશિ, તિલતિલ, પુષ્પવર્ણ, દક, દકવર્ણ, કાય, અવંધ્ય, ઇન્દ્રાગ્નિ, ધૂમકેતુ, હરિ, પિંગલક, મુધ, શુક્ર, ખૃહસ્પતિ, રાહુ, અગસ્તિ, માણુવક, કામસ્પર્શ, ધુરક, પ્રમુખ, વિકટ, વિસંધિ-કલ્પ, પ્રકલ્પ, જટાલ, અરુણ, અગ્નિ, કાળ, મહાકાળ, સ્વસ્તિક, સાૈવસ્તિક, વર્ષમાન,

श्रेयस्करस्तथा चेमंकर आभंकरोऽपि च।
प्रमंकरो रजाश्रेव विरजानाम कीर्तितः ॥ ७०९॥
अशोको वीतशोकश्र विमलाख्यो वितप्तकः।
विवस्त्रश्च विशालश्च शालः सुत्रत एव च॥ ७१०॥
अनिवृत्तिश्चेकजटी द्विजटी करिकः करः।
राजार्गलः पुष्पकेतुः भावकेतुरिति यहाः॥ ७१९॥
प्रहास्तु सर्वे वक्तातिचारादिगतिभावतः।
गतावनियताः तेन नैतेषां प्राक्तनैः कृता ॥ ७१२॥
गतिप्ररूपणा नापि मण्डलानां प्ररूपणा।
लोकानु केषांचित् किंचित् गत्यादि श्रूयतेऽपि हि॥७१३॥ ग्रमम्
मेरोः प्रदिचिणावर्त्तं भ्रमन्त्येतेऽपि मण्डलेः।
सदानवस्थितेरेव दिवाकरशशांकवत् ॥ ७१४॥
नापि चके तारकाणां मण्डलादिनिरूपण्यम्।

પ્રલંભક, નિત્યાલાક, નિત્યાઘોત, સ્વયંપ્રક્ષ, અવભાસક, શ્રેયસ્કર, ક્ષેમાંકર, આભંકર, પ્રભંકર રજસ, વિરજસ, અશાક, વીતશાક, વિમળ, વિતગ્તક, વિવસ્ત્ર, વિશાલ, શાલ, સુવ્રત, અનિ વૃત્તિ, એકજટી, દિજટી, કરિક, કર, રાજાગેલ, પુષ્પકેતુ તથા લાવકેતુ–આ પ્રમાણે " ગ્રહાે ૮૮ કહ્યા છે. ૭૦૦–૭૧૧.

अवस्थायिमण्डलस्वाद्यन्द्राद्ययोगचिन्तनात् ॥ ७१५॥

એ સવે<sup>ડ</sup> બ્રહાેની ગતિ વક્ક અને અનિયમિત હાઇને, પૂર્વાચાર્યાએ એમની ગતિ : માંડળ વિષેત્ક:ઇ કહ્યું નથી . જો કે એએામાંના કેટલાક બ્રહેાનું ગતિઆદિક કિ ચિત્ સ્વરૂપ લાેકે પાસેથી શ્રવણુગાચર થાય છે. ૭૧૨–૭૧૩.

એએ પણ સૂર્ય ચંદ્રની પેઠે હંમેશાં અનિયમિત મંડળા વડે મેરૂની ફરતા ભમ્ય કરે છે. ૭૧૪.

વળી અહિં તારાએોના મંડળાદિનું નિરૂપણુ પણ નથી કર્યું. કેમકે એએોનાં અવસ્થિત્ મંડળા છે અને તેથી ચંદ્રાદિક સાથે એએોનો ચાેગ થતા નથી. ૭૧૫.

## तथोक्तं जीवाभिगमस्त्रे ।

णखत्ततारगाणं अवद्विया मंडला मुणेयव्वा ।
तेवि य पयाहिणावत्तमेव मेरुं अणुपरिंति ॥ ७१६ ॥
एवं रवीन्दुग्रहऋचताराचारस्वरूपं किमपि न्यगादि ।
शेषं विशेषं तु यथोपयोगं ज्योतिष्कचकावसरेऽभिधास्ये॥७१७॥
विश्वाश्चर्यद्कीर्तिकीर्तिविजयश्रीवाचकेन्द्रान्तिषद्राजश्रीतनयोऽतिनष्ट विनयः श्रीतेजपालात्मजः ।
काव्यं यत्किल तत्र निश्चितजगत्तत्वप्रदीपोपमे
सर्गो निर्गलितार्थसार्थस्मगो विंशः समाप्तः सुखम्॥ ७१८॥

इति विंशतितमः सर्गः।

<del>-\*\*\*\*</del>-

આ સમ્ખન્ધમાં જીવાભિગમ**સ્ત્રને** વિષે આવેા ઉલ્લેખ છે કે " નક્ષત્ર અને તારાએોના માંડળ અવસ્થિત છે, અને એએો પણુ મેરૂની ફરતા ફર્યા કરે <mark>છે. " ૭૧</mark>૬.

એ પ્રમાણે સૂર્ય, ચંદ્ર, ગ્રહ, નક્ષત્ર અને તારા–આ <mark>ખધાઓની ગતિ આદિકનું સ્વરૂપ</mark> કિંચિત કહ્યું છે. હજુ વિશેષ કહેવાનું છે તે ઉપયોગપ્રમાણે જ્યાતિશ્વકના વર્ણન વખતે કહેશું. ૭૧૭.

અખિલ જગતને આશ્ચર્યમાં લીન કરી દેતી કીર્તિના સ્વામી એવા શ્રી કીર્ત્તિ વિજયગ-િ અન્તેવાસિ-શિષ્ય, તથા પિતાશ્રી તેજપાળ અને માતુશ્રી રાજીબાઇના સુપુત્ર એવા વિનયવિજય ઉપાધ્યાયે જગતના નિશ્ચિત તત્વોને દીવાની જેમ પ્રકાશિત કરતા જે આ કાવ્ય-યન્ય રચ્યા છે એમાં નીગળતા પુષ્કળ-અનેક અર્થીને લઇને મન હરણ કરી લેતા એવા આ વીશમા સર્ગ નિવિ<sup>દ</sup>ને સમાપ્ત થયા. ૭૧૮.

વીશમા સર્ગ સમાપ્ત.



# ॥ अभिजिदादीनां तारासंख्या आकारः रात्रिसंख्या मासक्रमश्च ॥

| १          | <b>अभि</b> जित् | संख्या ३ | गोशीर्षावली                | 9  | •    | প্সাব্য           | છ          |
|------------|-----------------|----------|----------------------------|----|------|-------------------|------------|
| २          | श्रवसा          | ą        | कासार                      | C  | ••   |                   | 2          |
| ३          | धनिष्ठा         | ¥        | पित्तपंजर                  | १५ | •::  | भाद्रपद           | 38<br>3    |
| 8          | शतभिषक्         | १००      | पुष्पमाला                  | ૭  |      | • •               | છ          |
| ¥          | पूर्वाभाद्रपदा  | २        | <b>श्र</b> द्वेवापी        | 2  | . •  |                   | =          |
| ६          | उत्तराभाद्रपदा  | २        | श्चर्द्ववापी               | १५ | • •  | त्राश्विन         | <u>3</u> 8 |
| છ          | रेवती           | ३२       | नौकासंस्थान                | १५ | •••• |                   | १५         |
| <b>~</b>   | <b>ऋश्विनी</b>  | ३        | त्रश्वस्कं <b>घ</b>        | १५ | ٠.   | कार्त्ति <b>क</b> | <u>9</u>   |
| 3          | भरगी            | રૂ       | भगसंस्थान                  | १५ | •••  |                   | 8 म        |
| १०         | क्रितका         | ६        | <b>ज्जुरधारा</b>           | १५ | ::   | मागसीर            | 3 <u>8</u> |
| <b>११</b>  | रोहियाी         | ષ        | शकटोद्धी                   | १५ | ::   |                   | १४         |
| १२         | मृगशीर्ष        | ₹.       | मृगशीर                     | १५ | •:   | पोस               | 38         |
| १३         | <b>अार्द्रो</b> | 8        | रुधिरबिन्दु                | ~  | •    |                   | ~          |
| <b>\$8</b> | पुनर्वसु        | ¥        | तुला                       | 9  | : .  | *                 | 9          |
| १५         | पुष्य           | ३        | वर्द्धमानक                 | १५ | : •  | माहा              | jķ.<br>J   |
| १६         | <b>अ</b> श्लेषा | ¥        | पताका                      | १५ | ***  |                   | १४         |
| १७         | मघा             | ૭        | प्राकार                    | १५ |      | कागुग             | 38         |
| १=         | पूर्वा फा॰      | २        | <b>अर्द्धपन्यंक</b>        | १५ | • •  |                   | १५         |
| 3\$        | उ० फा०          | <b>ર</b> | श्चर्द् <del>र</del> पल्यक | १५ | • •  | चैत्र             | 38         |
| २०         | हस्त            | Ä        | <b>इस्ततल</b>              | १५ | ::   |                   | १५         |
| २१         | चित्रा          | 8        | मुखमंडन सुवर्णपुष्प        | १५ | •    | वैशाख             | <u> </u>   |
| ર <b>ર</b> | स्वाति          | १        | कीलक                       | १५ | •    |                   | १४         |
| २३         | विशाखा          | Ä        | <b>पशुदामन</b>             | १५ | •.•  | <b>ज्येष्ट</b>    | <u> 38</u> |
| २४         | <b>अनुराधा</b>  | 8        | एकावली                     | 9  | •••  | •                 | 9          |
| २५         | <b>ज्येष्टा</b> | ३        | गजदंत                      | ~  | • •  | •                 | =          |
| २६         | मूल             | 88       | <b>वृश्चिकपुच्छ</b>        | १५ |      | अषाढ              | 38.<br>3   |
| २७         | पूर्वाषाढा      | 8        | गजविक्रम (पाद)             | १५ | ••   |                   | १४         |
| २८         | उत्तराषाढा      | 8        | सिंहनीषद <b>न</b>          | १४ | • •• | श्रा॰             | <u> 38</u> |
|            |                 |          |                            |    |      |                   |            |

