શ્રી વિનયવિજય ઉપાધ્યાય વિરચિત લોકપ્રકાશ

> કાળલોક (પૂર્વાર્ધ) સચિત્ર સર્ગ - ૨૮ થી ૩૧



જે સંપાદક જે પૂ. પં. શ્રી વજૂસેનવિજય ગણિવર

ર્શ્વ પ્રકાશક 🕸 શ્રી નમસ્કાર આરાધક ટ્રસ્ટ મુંબઇ-૬. મહોપાધ્યાય શ્રી કીર્તિવિજયજી ગણિવર્યશ્રીના શિષ્યરત્ન ઉપાધ્યાય શ્રી વિનયવિજય ગણિ વિરચિત

# આ લોક પ્રકાશ

ચતુર્થ ભાગ કાળલોક (પૂર્વાર્ધ) સર્ગ ૨૮ થી ૩૧ સુધી ભાગ–૪



ઃ મૂળ ભાષાંતર કર્તા ઃ શ્રીયુત કુંવરજીભાઈ આણંદજી શાહ ઃ સંપાદક ઃ પરમ પૂજ્ય પંન્યાસ પ્રવર શ્રી વજસેનવિજયજી મ. ઃ પ્રકાશક ઃ શ્રી નમસ્કાર આરાધક ટ્રસ્ટ મુંબઈ–*૬* 

#### ઃ સંપાદક ઃ

પરમ પૂજ્ય કલિકાલકલ્પતરુ ગચ્છાધિપતિ, આચાર્યદેવ, શ્રીમદ્ વિજયરામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાના શિષ્યરત્ન પરમ પૂજ્ય અધ્યાત્મયોગી, પંન્યાસપ્રવર શ્રી ભદ્રંકરવિજયજી ગણિવર્યશ્રીના શિષ્યરત્ન પરમ પૂજ્ય આચાર્યદેવ શ્રીમદ્દ વિજય કુંદકુંદસૂરીશ્વરજી મહારાજના શિષ્યરત્ન પરમ પૂજ્ય પંન્યાસપ્રવર શ્રી વજસેનવિજયજી ગણિવર્ય

> :: પ્રાપ્તિસ્થાન :: સરસ્વતી પુસ્તક ભંડાર રતનપોળ (હાથીખાના), અમદાવાદ–૧

> > મૂલ્ય : રૂા. ૨૦૦/-

:: પત્ર સંપર્ક સ્થળ ::

ભદ્રંકર પ્રકાશન

C/o. ફકીરચંદ મણીલાલ ૪૯/૧, મહાલક્ષ્મી સોસાયટી, સુજાતા પાસે, શાહીબાગ, અમદાવાદ--૪

> :: ટાઇપસેટિંગ :: કોમ્પ્યુઆર્ટ ૫૨૧, સ્ટાર ચેમ્બર્સ, હરિહર ચોક,

રાજકોટ - ૧. ફોન : ૨૩૯૩૯૬. ૨૯૪૩૧૯

#### મુદ્રક : તેજસ પ્રિન્ટર્સ, શાહીબાગ, અમદાવાદ-૪

# વંદનાવલી

પરમ કૃપાળુ, તરણતારણહાર, શત્રુંજયાધિપતિ, દાદા આદિનાથ ભગવાન....૧

પરમ શાંતિના દાતાર, કરુણા સાગર,

શાંતિનાથ ભગવાન.....૨

પરબ્રહ્મના મહા ઉપાસક, દયાનિધિ,

નેમનાથ ભગવાન.....૩

પરમ તારક, પુરુષાદાનીય,

્શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથ ભગવાન…..૪

પરમ ધીર વીર ગંભીર, ચરમ તીર્થપતિ,

મહાવીરસ્વામી ભગવાન.....પ

અનંતલબ્ધિઓના નિધાન, વિનયના ભંડાર,

ગૌતમસ્વામી ભગવાન.....૧

સર્વ ગુણોના ધારક, પ્રથમ પટ્ટધર,

સુધર્માસ્વામી ભગવાન…..૨

્ર શ્રી જૈન સંઘને શાસનને અણમોલ રત્નની ભેટ ધરનાર, ઉપાધ્યાય શ્રી કીર્તિવિજયજી ગણિવર્ય…..૩

અનેક આગમોના પાઠક, સાહિત્ય સર્જક, સુવિશુદ્ધ સંયમશીલ, આત્માનંદમાં મગ્ન, ઉપાધ્યાય શ્રી વિનયવિજયજી ગણિવર્ય…..૪ આ પૂજ્યોની અનહદ કૃપાદષ્ટિથી, આ ''લોકપ્રકાશ'' મહાગ્રન્થનું સંપાદન કરી શક્યો છું

તે મહાપુરુષોને ક્રોડો...ક્રોડો...વંદના...! વંદના...! ! વંદના...! ! !

# ઉપકાર સ્મૃતિ - ૠણ સ્વીકાર

\* જેમણે બાલ્યકાળથી જ અખંડ વાત્સલ્યના ધોધમાં સ્નાન કરાવ્યું, તે પુણ્યનામધેય, સિદ્ધાંતમહોદધિ, પૂજ્યપાદ, આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય

#### પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજા.

\* અમારા સંપૂર્ણ યોગ-ક્ષેમકારક, સમ્યક્-દર્શન પ્રદાનૈકનિષ્ઠ, કલિકાલ કલ્પતરુ, ગચ્છાધિપતિ, આચાર્યદેવ, શ્રીમદ્

#### વિજય રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા.

\* સંસાર સમુદ્રમાંથી ઉગારીને સંયમી બનાવનાર, ભવોદધિત્રાતા, અધ્યાત્મયોગી, અજાતશત્રુ અણગાર, કરુણાસાગર, પૂજ્ય પંન્યાસ પ્રવરશ્રી

#### ભદ્રંકરવિજયજી ગણિવર્ય.

\* લોકપ્રકાશ મહાગ્રન્થનું સંપાદન તથા ૨૧ થી ૨૭ સર્ગનું ભાષાંતર કરવા સર્વ પ્રથમ પ્રેરણા કરનાર, પરમ પૂજ્ય, આગમપ્રજ્ઞ, વિદ્વદ્વર્ય, સ્વર્ગસ્થ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્

### વિજય માનતુંગસૂરીશ્વરજી મહારાજ.

\* ગચ્છના અગ્રણી, વયોવૃદ્ધ આ ગ્રન્થના સંપાદનમાં આશીર્વાદ અર્પતા પરમ પૂજ્ય આચાર્યદેવ શ્રીમદ્

### વિજય સુદર્શનસૂરીશ્વરજી મહારાજા.

\* વર્તમાન જૈન સંઘના અજોડ, મહાન તપસ્વી ૧૦૦ + ૧૦૦ + ૮૭મી વર્ધમાન તપની ઓળીના આરાધક, જેમની કૃપાદષ્ટિ વરસી રહી છે એવા પરમ પૂજ્ય આચાર્યદેવ શ્રીમદ્

### વિજયરાજતિલકસૂરીશ્વરજી મહારાજા.

\* વર્તમાનમાં અમારા સંપૂર્શ યોગ–ક્ષેમ–કારક, વાત્સલ્ય વારિધિ, સંયમારાઘના માટે કૃપાપૂર્શ આશિષ વર્ષાવતાં પ્રશાંતમૂર્તિ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્

### વિજયમહોદયસૂરીશ્વરજી મહારાજા.

\* પંદર પંદર વર્ષ સુધી સતત સંયમની તાલીમ આપી, અને મારી ૧૬ વર્ષની નાનકડી ઉંમરમાં આ લોકપ્રકાશ જેવા અર્થસભર મહાન ગ્રન્થનું વાંચન કરાવનાર, તપસ્વીરત્ન, દ્રવ્યાનુયોગના સમર્થ જ્ઞાતા, પૂજ્ય મુનિરાજ શ્રી

#### મહાભદ્રવિજયજી મહારાજ.

\* વર્તમાનમાં ગુરુવત્ સર્વ પ્રકારે યોગ-ક્ષેમ કરનાર, નિઃસ્પૃહશિરોમણિ,

સરળ સ્વભાવી સદા પ્રસન્ન, આચાર્યદેવ શ્રીમદ્

#### વિજયપ્રધોતનસૂરીશ્વરજી મહારાજ.

\* જન્મથી જ સંયમના પ્રેરક બનનાર, પૂજ્ય ગુરુદેવ, પ્રશાન્તમૂર્તિ તત્ત્વચિંતક, પ્રતિભાસંપન્ન, પરમ પૂજ્ય આચાર્યદેવ શ્રીમદ્

#### વિજય કુંદકુંદસૂરીશ્વરજી મહારાજ.

\* ધર્મના સંસ્કારો આપી, ધર્મમાર્ગે જોડનાર, ક્ષમા, નમ્રતા, તિતિક્ષા આદિ મનોહર ગુણોથી અલંકૃત, પૂજ્ય ઉપકારી પિતા મુનિરાજશ્રી

### મહાસેનવિજયજી મહારાજ.

\* સંપૂર્ણ પૂજ્યભાવે મારી સાથે રહીને દરેક કાર્યમાં ઉત્સાહપૂર્વક સહાય કરનાર, આ ગ્રન્થના સંપાદન કાર્યમાં સંપૂર્ણ રીતે સહાયક, સેવાભાવી એવા મારા લઘુ ગુરુભ્રાતા

#### મુનિશ્રી હેમપ્રભવિજયજી મહારાજ.

<sup>\*</sup> આગમ–પાઠોની યાદી, અનુક્રમણિકા, શુદ્ધિપત્રક, ચિત્રો, શાસ્ત્રપાઠોનો અકારાદિક્રમ, યંત્રો આદિ કરાવી આપનાર પૂ. આચાર્યદેવ શ્રી વિજય કલાપૂર્ણસૂરીશ્વરજી મ.ના આજ્ઞાવર્તી માતૃહૃદયા, સુવિશુદ્ધસંયમી વયોવૃદ્ધા

#### સાધ્વીજી કુમુદશ્રીજી મહારાજ.

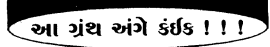
\* જન્મદાત્રી, કારુણ્ય, માધ્યસ્થ, વૈરાગ્ય અને ઔદાસીન્ય સ્વસ્તિકોની સુરચનાથી મોહક, નિર્મલ શીલવતી, બાળવયથી સંસ્કારોનું સિંચન કરાવનાર

#### માતુશ્રી જીવીબેન

આ બધા પૂજ્યોની કૃપાથી તથા મહાત્માઓના સહકારથી ભાષાંતર તથા સંપાદનનું કાર્ય શકય બન્યું છે. તેથી હું તો નિમિત્તમાત્ર છું.

યશના ભાગીદાર તો આપ સર્વ પૂજ્યો જ છો.

### પં વજાસેનવિજય ગણિ



અગાધજળથી ભરેલા સમુદ્રમાંથી જેમ રત્નોને વીણવાનું કાર્ય અત્યંત વિકટ છે, છતાં સમુદ્રના મરજીવાઓ એ રત્નોને લઈ આવે છે, બસ ! તેવી જ રીતે અગાધજ્ઞાનના ખજાના જેવા, પરમકૃપાળુ સર્વજ્ઞ ભગવંતોએ પ્રકાશેલ વાણીને ગણધરભગવંતોએ શબ્દોમાં ગૂંથી તે આગમસ્થ થયેલી વાણીમાંથી અનેક મહાપુરુષોએ પોતાના જ્ઞાનના ક્ષયોપશમથી સ્વ–પરની કલ્યાણની ભાવનાથી સરલ તાત્ત્વિક પદાર્થોને તારવીને આપણા જેવા બાળજીવો સમક્ષ પ્રદર્શિત કર્યા છે.

એ અનેક મહાપુરુષોમાંથી નજીકના સમયમાં જ થઈ ગયેલા એક મહાપુરુષ એટલે પરમ પૂજ્ય મહાવિદ્વાન ઉપાધ્યાયજી મહારાજ **શ્રી કીર્તિવિજય**જી મહારાજના વિનીત શિષ્યરત્ન પ્રકાંડ વિદ્વાન-વિનયી-અનેક શાસ્ત્રોનાં વાંચન દ્વારા આગમજ્ઞ બનેલા એવા ઉપાધ્યાયજી **શ્રી વિનયવિજયજી** મહારાજ.

આ ઉપકારીનું જીવન તથા તેમણે જીવનમાં શું કર્યું છે ? એ કેવા મહાન અને વિદ્વાન હતા ? તે વિગત આ જ લોકપ્રકાશ ગ્રંથના પ્રથમ ભાગમાં આપેલ છે. એવા આ મહાપુરુષે બધા આગમોનો તલસ્પર્શી અભ્યાસ કરીને તેના નીચોડરૂપે જૈનશાસનના મહાનપદાર્થોને ચાર ભાગમાં વ્હેંચીને શક્ય બધું જ સમાવી દેવાનો પ્રયાસ કર્યો અને ઘણા અંશે સફળતા મેળવી શક્યા.

તે ચાર વિભાગ એટલે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવ.

દ્રવ્ય અને ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશ એમ બે આપશે જોઈ ગયા. હવે આ ત્રીજા કાળ લોકપ્રકાશમાં કાળની હકીકત છે. તેનું ભાષાંતર સુશ્રાવક કુંવરજીભાઈ આણંદજી શાહે ખૂબ જ વ્યવસ્થિત કરેલું હતું પશ આ પુસ્તક હિન્દી લિપિમાં તથા સળંગ છપાયેલ હોવાથી વાંચનમાં મૂંઝવણ રૂપ થતું. તેથી આ નવા પ્રકાશનમાં વ્યવસ્થિત કરીને ભાષાંતરને ગુજરાતી લિપિમાં લીધું અને વાંચવામાં, ઉપાડવા આદિમાં સહેલું પડે–સારી રીતે સચવાય, તે દષ્ટિને ધ્યાનમાં લઈને ક્ષેત્રલોક પ્રકાશની જેમ કાળલોકપ્રકાશને પણ બે ભાગમાં પ્રકાશિત કરવાનું વિચાર્યું અને તેના પહેલા ભાગ પૂર્વાર્ધમાં સર્ગ ૨૮ થી ૩૧ અને બીજા ભાગ ઉત્તરાર્ધમાં સર્ગ ૩૨ થી ૩૭ સુધી એ રીતે પ્રકાશિત કર્યું.

આ ગ્રન્થમાં શું છે, તેનું ટૂંક વિવરણ આ સાથે જ મુનિ હેમપ્રભવિજયજીએ લખેલ છે.

વિશેષ આ ગ્રંથની જૂની આવૃત્તિમાં આખા લોકપ્રકાશ ગ્રંથમાં આવતા આગમ પાઠોની યાદી જૂની છપાયેલી પ્રતાનુસાર આપેલ હતી તેના બદલે અમોએ દરેક વિભાગમાં આવતા શ્લોકોમાં રહેલા આગમ પાઠોની યાદી દરેક વિભાગમાં ભિન્ન ભિન્ન આપી દીઘી છે.

જૂની આવૃત્તિમાં ૨૮મા સર્ગનો ઉપોદ્ધાત પહેલાં આપેલ તેના બદલે ૨૮મો સર્ગ પૂરો થયા પછી તરત જ આપેલ છે.

۶

આ વિભાગનો ૨૮મો સર્ગ જ્યોતિષ સંબંધી હોવાથી એના અભ્યાસી પાસેથી સમજવું પડે તેમ છે અને સર્ગ ૩૧માં વાસ્તુસારનું વિવરણ પણ તેમના જાણકાર પાસેથી સમજવા જેવું છે. બાકી આખા ગ્રંથનું વર્શન સરલ સમજાય તેવું છે.

આ ગ્રન્થના સંપાદનમાં પ્રાકૃત ટેક્ષ સોસાયટી તથા લાલભાઈ દલપતભાઈ ઇન્સ્ટીટયુટ તરફથી પરમ પૂજ્ય મુનિશ્રી પૂન્ય વિજયજી મહારાજે શુદ્ધ કરેલી પ્રતની ઝેરોક્ષ કોપી મળતાં જ્યાં જ્યાં સુધારા જણાયા ત્યાં ત્યાં તે પ્રતના આધારે કર્યા છે, તેથી આ તકે અમે ઉપરોક્ત બંને સંસ્થાઓની જ્ઞાનભક્તિની અનુમોદના કરીએ છીએ.

જ્યારે પ્રથમ આવૃત્તિ પૂર્ણ થઈ ગઈ, મહાત્માઓ પાસેથી માંગ આવતી જ રહી ત્યારે આ ગ્રંથની ઉપયોગિતા સમજીને ફરી પ્રિન્ટ કરાવવાનું વિચારાયું અને તેમાં પૂર્વમાં રહી ગયેલી ત્રૂટિઓને દૂર કરવા માટે ફરીથી તપાસવામાં આવ્યું. યોગ્ય સુધારા-વધારા કરાયા.

ઘણા ચિત્રો આચાર્ય શ્રીમદ્ વિજય યશોદેવસૂરીશ્વરજી મહારાજા તરફથી પ્રકાશિત બૃહત્ સંગ્રહણી ગ્રંથમાંથી લીધા છે તેથી તેમનો આ તકે આભાર માનું છું…

આ મહાન વિશાળ ગ્રંથના સંપાદન–સંકલનમાં જે કંઈ ત્રૂટિ રહી ગઈ હોય તે સુજ્ઞ મહાત્માઓ મને જણાવે અને રહી ગયેલ ક્ષતિઓ માટે ત્રિવિધે–ત્રિવિધે ક્ષમાપના…

પ્રાંતે આવા તત્ત્વસભર પ્રકરણ ગ્રંથના અભ્યાસ દ્વારા આત્માને સતત જાગૃત રાખી કર્મથી નિર્મૂળ બની જલ્દી શિવસુખગામી બનીએ એજ એક શુભાભિલાષા.

| બીજી આવૃત્તિ              | વિ. સં. ૨૦૪૫ ચૈત્ર સુદ−૧૫ |
|---------------------------|---------------------------|
| વિ. સં. ૨૦૫૩ ચૈત્ર સુદ–૧૫ | પં. વજસેન વિજય ગણિ.       |
| અમદાવાદ.                  | ભુજ (કચ્છ)                |

## પ્રકાશકીય

પરમ પૂજ્ય, પરમ શાસનપ્રભાવક, કલિકાલકલ્પતરુ, ગચ્છાધિપતિ, આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ **વિજય રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહરાજા**ના અંતરના આશીર્વાદથી પ્રારંભાયેલ આ જૈનદર્શનના અભૂતપૂર્વ ગ્રન્થ, લોકપ્રકાશનો ચોથો ભાગ, કાલલોકપ્રકાશ (પૂર્વાર્ધ)નું પ્રકાશન કરવાનો અમને લાભ મળ્યો, તે માટે અમો ખૂબ આનંદિત છીએ.

પરમ પૂજ્ય ઉપાધ્યાયજી શ્રી વિનયવિજયજી મહારાજા [પૂજ્યશ્રીનું જીવન ચરિત્ર પ્રથમ ભાગમાં આપેલ છે.] એ રચેલ આ ગ્રન્થ માટે પરમ પૂજ્ય ગચ્છાધિપતિશ્રી તથા તેમના શિષ્યરત્ન પરમ પૂજ્ય આચાર્યદેવ શ્રીમદ્દ્ **વિજય માનતુંગસૂરીશ્વરજી મહારાજા**ની પ્રેરણા મળતાં, પરમ પૂજ્ય, ગચ્છાધિપતિશ્રીના શિષ્યરત્ન, પરમ પૂજ્ય અધ્યાત્મયોગી પંન્યાસપ્રવર, **શ્રી ભદ્રંકરવિજયજી મહારાજ** સાહેબના કૃપાપાત્ર તથા તેમનાં શિષ્યરત્ન, પરમ પૂજ્ય, આચાર્યદેવ શ્રીમદ્દ્ **વિજય કુંદકુંદસૂરીશ્વરજી** મહારાજના શિષ્યરત્ન પરમ પંન્યાસપ્રવર **શ્રી વજસેનવિજયજી મહારાજે** સંપાદન કર્યું અને તે ગ્રન્થ પ્રકાશિત થતાં ટૂંક સમયમાં આવૃત્તિ પૂર્ણ થતાં નવી આવૃત્તિનું પ્રકાશન થઈ રહ્યું છે.

દ્રવ્યલોક અને ક્ષેત્રલોક સર્ગ-૨૦ સુધીનું ભાષાંતર સુશ્રાવક મોતીચંદ ઓધવજી શાહે કર્યું છે જ્યારે કાળલોકનું ભાષાંતર સુશ્રાવક કુંવરજીભાઈ આણંદજી શાહે ૫૫ વર્ષ પહેલાં કરેલ ૫૨ન્તુ તે સળંગ છપાયેલ હતું તથા ભાષાંતર પણ હિન્દી ટાઈ૫માં કંપોઝ થયેલું હતું જેથી વાંચનમાં તકલીફ ૫ડતી, તેથી છુટું-છુટું છપાવેલ. વળી આ કાળલોક ઘણો વિશાળ ગ્રન્થ હોવાથી ક્ષેત્રલોકની જેમ બે ભાગ કરેલ. એટલે ૨૮થી ૩૧ પૂર્વાર્ધ તથા ૩૨થી ૩૭ સર્ગ સુધી ઉત્તરાર્ધ તરીકે પ્રકાશિત કરેલ તે રીતે જ આ બીજી આવૃત્તિ પણ કરેલ છે.

અમારું ટ્રસ્ટ ઉપકારી પૂજ્યોની જ્ઞાનપિપાસાને જાગૃત રાખવા અને આવા ઉપયોગી પ્રકાશનમાં સહાયક થવા હરહંમેશ તૈયાર રહે છે.

તેથી પૂજ્ય ગુરુદેવોને ફરી ફરી વિનંતી કરીએ છીએ કે–આવા ઉપકારક ગ્રન્થો, જે જીર્જા થયેલ હોય કે અપ્રાપ્ય હોય, તેવા ભાષાંતર ગ્રન્થ કે નવા સંશોધન કરેલા ગ્રન્થ, આદિનું સંપાદન કરી જ્ઞાન ભક્તિ કરે અને તેમાં અમારૂં ટ્રસ્ટ પૂજ્યશ્રીઓની જ્ઞાનભક્તિમાં ભાગીદાર થાય, તેવી ભાવના ભાવીએ છીએ.

આ ગ્રન્થનું ટૂંક સમયમાં પ્રકાશન કરી આપવા બદલ પરેશભાઈ પરમાર (કૉમ્પ્યુ આર્ટ)નો અમે આ તકે આભાર માનીએ છીએ.

આ ગ્રન્થના અધ્યયન દ્વારા આપશે સર્વ શાશ્વત સુખના ભોક્તા બનીએ એ જ એકની એક શુભ ભાવના સાથે–

> શ્રી નમસ્કાર આરાધક ટ્રસ્ટ મુંબઈ-*ડ*

٢



[સર્ગ ૨૮ થી ૩૧નું ટૂંક વિવરણ]

#### 🕸 સર્ગ ૨૮મો 🏶

પરમ પૂજ્ય, પરમોપકારી, ઉપાઘ્યાયશ્રી વિનયવિજયજી મહારાજ સાહેબે આપશા જૈન ધર્મના લગભગ તાત્ત્વિક પદાર્થોને એક જ ગ્રંથમાં સમાવેશ કરવાના આશયથી આ લોકપ્રકાશ ગ્રંથની રચના કરી છે.

દ્રવ્ય–ક્ષેત્ર–કાળ–ભાવના ચાર વિભાગો દ્વારા અનુપમ ગોઠવશી કરીને આગમ ગ્રંથોનો સાર આપી દીધો છે. દ્રવ્ય–ક્ષેત્રના ૨૭ સર્ગ પછી કાળની વિગત આવે છે. તેમાં કુલ ૨૮ થી ૩૫ સર્ગ છે. ૩૬મા સર્ગમાં ભાવનું નિરૂપશ છે અને ૩૭મા સર્ગમાં સંપૂર્શ લોકપ્રકાશમાં આવતા પદાર્થોની સૂચિ છે.

આ કાળલોકના પ્રથમાર્ધમાં ૨૮ થી ૩૧ સર્ગ છે, તેમાં ૨૮મો સર્ગ જ્યોતિષ વિષયક છે, જે થોડો ક્લિષ્ટ વિષય છે.

કાળ, એ દ્રવ્ય હોઈ શકે નહીં–એ સિદ્ધાંતને એક યુક્તિથી મજબૂત કરીને, બીજી યુક્તિથી અને આગમથી પણ કાળને દ્રવ્યપણે સિદ્ધ કરેલ છે.

વર્તના, પરિષ્ણામ, ક્રિયા અને પરાપરત્વ–એ કાળના ચાર પ્રકારોનું પ્રથમ સંક્ષેપથી અને પછી વિસ્તારથી વર્ષન કરેલ છે.

અઢીદ્વીપની બહાર ચરજ્યોતિષ ન હોવાથી તે અંગે પ્રશ્નો કરીને સમાધાન કરેલ છે. ત્યાર પછી કાલના નિક્ષેપોને પ્રતિભેદ સહિત ૧. સન્નામ કાળ, ૨. સ્થાપના કાળ, ૩. દ્રવ્યકાળ, ૪. અદ્ધાકાળ વિગેરેનું વિસ્તારથી વર્જ્ઞન કરેલ છે.

તેમાં પણ ઇચ્છાકાર-મિચ્છાકાર વિગેરે દશવિધ સમાચારીનું વર્ણન કરેલ છે.

પ્રમાણકાળ, અતીત-અનાગત-વર્તમાન એ ત્રણ પ્રકારનો છે. તેમાં પ્રમાણકાળના સંખ્યાત, અસંખ્યાત, અનંત એમ ત્રણ ભાગ પાડીને તેમાં સમય, આવલિ, તેનું પ્રમાણ, ક્ષુલ્લકભવ, તેનું પ્રયોજન, ત્યાર પછી પ્રાણનું વર્શન, આવલિકા અને સમય અંગે પ્રશ્નો કરીને નિશ્ચયથી સમય માત્ર જ પ્રમાણ છે તે બતાવ્યું છે. ત્યાર પછી સ્તોક લવ-અને નાલિકાનું વર્શન છે. નાલિકાનું બીજી રીતે જે વર્શન કરવામાં આવ્યું છે, તે સંપૂર્શ દખ્ટાંતની સમજણપૂર્વક સમજાવવામાં આવ્યું છે. જ્યારે વચ્ચે તુલાનું માપ આવવાથી તુલાનું સ્વરૂપ પણ બતાવ્યું છે.

જ્યારે લૌકિક શાસ્ત્રમાં યવ−ગુંજા−વાલ−ધરઊ−ગઘાઊક−ઇન્દ્ર−ઘટક−માપ−કર્ષ (તોલો) પલ−ટંક−શેર−મઊ વિગેરેનું માન બતાવ્યું છે. પછી તુલાનું માન કહેલું છે. એ તુલા એટલે શું ? અને કેવી હોય ? તે સમજાય તે રીતે બતાવેલ છે. ત્યાર પછી માપનું પ્રમાઊ કહેલ છે.

તે કુડવ–પ્રસ્થ–પલ–દ્રોષ્ર–ખારીની એક એક શ્લોક દ્વારા સમજ્જા આપી છે. ત્યાર પછી એ જ નાલિકાનું પ્રમાણ આગળ ચલાવતાં ઘડીનું પ્રમાણ કહ્યું. વળી એક સુંદર શ્લોકમાં સાઈઠ ગુરુ અક્ષરો દ્વારા પલનું માપ બતાવ્યું છે. ત્યાર પછી મુહૂર્ત–રાત્રિ–દિવસ–૫ખવાડીયું–માસ–વર્ષ–વસંતાદિક ૠતુ–ત્યારપછી પાંચ પ્રકારના સંવત્સરોનું વર્જ્ઞન કરેલ છે.

ત્યારબાદ યુગ અને તેના વર્ષો, ચંદ્ર સંવત્સરનું પ્રમાણ, નક્ષત્ર સંવત્સર, અભિવર્ધિત સંવત્સરનું વર્ણન કરેલ છે. ત્યારબાદ સૂર્ય-ૠતુ-ચન્દ્ર-નક્ષત્ર અને અભિવર્ધિત-આ પાંચે માસનું પ્રમાણ તથા તે અંગેના યંત્રો, નક્ષત્રોના અંશોથી મુહૂર્તનું પ્રમાણ, અધિકમાસની ઉત્પત્તિનું કારણ, ૠતુમાસ (કર્મમાસ)નું વર્ણન, કયા માસમાં મકાનનો પ્રારંભ કરવો ? તેની વિગત તથા સૂર્ય વર્ષના રાત્રિ દિવસ કેટલા ? કેવી રીતે થાય ? તેની રીત બતાવેલ છે. સૂર્ય કયા નક્ષત્રમાં કેટલો સમય રહે છે, તેની વિગત, કર્મ વર્ષના દિવસો અને મુહૂર્ત્તાનું પ્રમાણ, ત્યારપછી નક્ષત્ર વર્ષના મુહૂર્ત્તનું પ્રમાણ કહેલું છે. ત્યાર બાદ નક્ષત્ર વર્ષના અનુક્રમે તોલ અને માન કહેલા છે. તે પછી કયા નક્ષત્રના યોગથી કયો માસ થાય, તેની વિગત છે. નક્ષત્ર વર્ષના, ચંદ્રવર્ષના, કર્મવર્ષના, સૂર્યવર્ષના, અભિવર્ધિત વર્ષના પ્રકૃતિથી લક્ષણ બતાવેલા છે. ત્યાર બાદ સૂર્યના મુહૂર્ત્તનું પ્રમાણ લાવવાની રીત બતાવી છે, યુગના નક્ષત્ર માસની સંખ્યા અને યુગમાં જુદા જુદા માસનું પ્રમાણ કહેલું છે. યુગનો આરંભ કયા વર્ષથી થાય ?અને ભરત–ઐરવત ક્ષેત્રમાં કયારથી થાય ? મુહૂર્તોની ગણતરી ભરત–ઐરવત તથા મહાવિદેહમાં કયારથી આરંભ થાય ? તેની સમજ તથા સાથોસાથ જંબૂદીપ પ્રજ્ઞપ્તિના પુરાવાથી એ વિષયને મજબૂત કરતા ગયા છે. જ્યારે સર્વક્ષેત્રોમાં યુગનો આરંભ કયારે થાય છે ? તે જ્યોતિષ્કરંડકના મતનું વલ્લભી વાચનાનુસાર વર્શન કર્યું છે. જ્યારે માથુરી વાચનાનુસાર જુદી વિગત છે.તેથી પૂજ્ય ઉપાધ્યાયજી મહારાજે બન્ને પક્ષો તરફ મધ્યસ્થ રહીને બન્નેની માન્યતાને સ્પષ્ટ જણાવી દીધેલ છે.

ત્યારપછી યુગમાં સૂર્યના અયનો વિષે તેના કારજ્ઞો બતાવ્યા છે. તેમાં દક્ષિણાયનનો પ્રારંભ કરતાં માંડલા વિષે તથા એનો અંત કરતાં માંડલાની સંખ્યા વિષે કહ્યું છે.

તેવી જ રીતે ઉત્તરાયન અંગે પણ ટૂંકથી સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે. કોઈ દિવસે ઇચ્છા થાય કે આજે કયું અયન ચાલે છે અને કયું વીતી ગયું છે ? તો, તે જાણવાનું કરણ ખૂબ જ સરળ શૈલીમાં જણાવ્યું છે.

દરેક અયનમાં ચંદ્ર કેટલું ચાલે ? તે તથા તેનું પ્રમાણ અને તે પ્રમાણ કાઢવાની ત્રિરાશિની રીત પણ બતાવી છે.

એવી જ રીતે યુગમાં સૂર્યના કેટલા અયનો થાય ? ત્રિરાશિની સ્થાપના દ્વારા સ્પષ્ટ બતાવેલ છે.

સૂર્યની આવૃત્તિ યુગમાં પ્રથમ કયારે થાય ? એવો પ્રશ્ન થવો સ્વાભાવિક છે. તેથી તેવી શંકા ઉત્પન્ન કરીને સમાધાન ઉદાહરણ દ્વારા કરેલ છે. એ રીતે ત્રણ આવૃત્તિનાં ઉદાહરણો બતાવીને પછી તેનું માર્ગદર્શન જ આપી દીધું છે.

સૂર્ય કયારે કઈ આવૃત્તિઓ શરૂ કરે ? તેનું વિસ્તારથી વર્જાન કરેલ છે.

ત્યારપછી વિષુવ પ્રકરણનું વર્શન છે. તે વિષુવ જાણવાનું કરણ પણ બતાવેલ છે. એક યુગમાં ચંદ્રના અને સૂર્યના કેટલા ઉત્તરાયન તથા દક્ષિણાયન હોય ? તે સંખ્યા બતાવી છે.

ત્યાર બાદ ૠતુઓનું વર્શન કરતાં તે ૠતુઓ સૂર્ય અને ચન્દ્રને આશ્રયીને કેવી રીતે પ્રવર્તે છે ? તે નામપૂર્વક વિસ્તારથી જણાવેલ છે. સમજવામાં સરળ રહે તેથી યંત્ર પણ બતાવેલ છે.

ત્યારપછી લોકોત્તર અને લૌકિક દષ્ટિએ બાર માસોના નામ બતાવીને દિવસ–રાત્રિના નામો બતાવેલ છે. ત્યારપછી તિથિઓના નામ પણ ક્રમવાર બતાવેલ છે. તે પંદર તિથિઓના સ્વામીઓ પણ જે લૌકિકશાસ્ત્રમાં કહેલા છે, તેમના નામો આપ્યા છે. પણ બે મત હોવાથી બન્ને મતને માન્ય નામોનો ઉલ્લેખ કરેલ છે.

અહોરાત્રની ઉત્પત્તિ અને તિથિની ઉત્પત્તિ કોનાથી થાય છે ? તે જજ્ઞાવેલ છે.

ત્યારબાદ એક તિથિ કયાં સુધી રહે ? તેનું પ્રમાણ બતાવેલ છે. તથા નક્કી કરેલા દિવસે નક્કી કરેલી એટલે ઇચ્છેલી તિથિ કેટલા કાળના પ્રમાણવાળી હોય છે ? તે જાણવાનું કરણ ઉદાહરણપૂર્વક બતાવેલ છે. ત્યારપછી ક્ષયતિથિ કોને માનવી તેમાં અંશોની હાનિ અને વૃદ્ધિનું વર્શન કરેલ છે. ત્યારપછી અવમરાત્ર સંબંધી અનેક પ્રકારની શંકા કરી તેના સમાધાનો કર્યા છે અને ક્ષય–તિથિ જાણવાનું કરણ તથા યંત્ર આપેલ છે.

ત્યારબાદ કરશોની પ્રરૂપજ્ઞા કરેલ છે. તેના બે ભેદ, ચર અને સ્થિર, તેમાં ચરના સાત કરશો, તેના નામ તથા તે કયારે હોય ? વિગેરે વિસ્તારથી વર્જ્ઞન કરેલું છે. સાથે જ તે કરશોના સ્વામી તથા પ્રયોજન લૌકિકશાસ્ત્રમાં જે પ્રમાશે છે, તે નામો કહેલ છે.

ત્યાર પછી જે ત્રીસ મુહૂર્ત્તી ફર્યા કરે છે, તેમનાં નામો બતાવેલ છે. તથા દરેક અહોરાત્રમાં ચંદ્રના નક્ષત્રો ફર્યા કરે છે. તેના નામ કહેલ છે. તથા તેની જાણવાની પદ્ધતિ બતાવી છે.

ત્યાર પછી સૂર્ય નક્ષત્રનું વર્શન તથા તેને જાણવાનું કરણ ઉદાહરણપૂર્વક કહેલ છે. ત્યારબાદ પોરસીનું વર્શન કરેલ છે. તેમાં પોરસી જાણવાની રીત તથા પોરસીની છાયાની વધઘટ કેવી રીતે જાણવી ઉપરાંત પોરસીનું પ્રમાણ જાણવાની રીત દષ્ટાંતપૂર્વક બતાવેલ છે. ત્યારપછી સાઢપોરસીનું પ્રમાણ, એને જાણવાની રીત, વિગેરે બતાવેલ છે. અને છેલ્લે સમયથી શીર્ષ પ્રહલિકા સુધી યંત્ર આપેલ છે.

આ સર્ગમાં જ્યોતિષ સંબંધી જ વિસ્તારથી વિગત છે. જે હકીકતમાં તો એ વિષયના જાણકાર વિદ્વાનોને જ સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવી શકે.

આ રીતે ૨૮મો સર્ગ પૂર્શ થયેલ છે.

#### 🕸 સર્ગ – ૨૯મો 🏶

સર્ગ ૨૮માં પ્રથમ સમયથી શરૂ કરીને યુગ સુધીનું વર્જ્ઞન કરતાં વચ્ચે જ્યોતિષ સંબંધી વિષય આવતાં તેનું ખૂબ જ વિસ્તારથી વર્જ્ઞન કર્યા બાદ તુરત જ ચાર યુગના વીશ વર્ષ તથા પાંચ વીશીનાં ૧૦૦ વર્ષ થાય છે, વિગેરે બતાવીને હજાર–લાખ–પૂર્વાંગ–પૂર્વ તથા પૂર્વના વર્ષોની સંખ્યા કહી છે.

ત્યારપછી ત્રુટિતાંગ–ત્રુટિત–અડડાંગથી લઈને શીર્ષપ્રહેલિકા સુધી નામ કહેલ છે. વલ્લભી વાચનામાં જે મતાંતર કહેલ છે, તે પજ્ઞ બતાવ્યું છે. તે લતાંગ–લતા–મહાલતાંગથી શીર્ષપ્રહેલિકા સુધીની વિગત કહેલી છે. તેમાં મતાંતર અંગે ખુલાસો કરીને પછી પલ્યોપમાદિ બતાવેલ છે. પલ્યોપમ અને સાગરોપમનું સ્વરૂપ પ્રથમ સર્ગમાં કહેલ હોવાથી અહીં માત્ર નામ નિદર્શન જ કહેલ છે.

ત્યાર પછી છએ આરાઓનું સમયમાન બતાવેલ છે. અવસર્પિશી અને ઉત્સર્પિશીના કાળચક્રનું સંક્ષિપ્ત વર્શન કરીને પછી કાળનું પરાવર્તનપશું કયા-કયા ક્ષેત્રોમાં છે તે બતાવ્યા પછી અવસર્પિશી અને ઉત્સર્પિશીના ભાવ શું ? એ બતાવેલ છે.

સૌ પ્રથમ અવસર્પિશીના પહેલા સુષમસુષમા નામના આરાના પ્રારંભમાં કાળ પરાવર્તનવાળા ક્ષેત્રોમાં જમીન તથા વૃક્ષો કેવાં હોય છે ? તેનું વર્શન કરેલ છે. સાથોસાથ જે દશ પ્રકારનાં કલ્પવૃક્ષો છે, તે દરેકના નામ તથા તેમના પ્રભાવનું વર્શન વિસ્તારપૂર્વક કરેલ છે.

ત્યાર પછી પહેલા આરામાં યુગલિક મનુષ્યોના શરીર તથા સ્વભાવ વિગેરેનું ખૂબ જ વિસ્તારથી ૧ *ક*શ્લોકોમાં વર્શન કરેલ છે. અને તેમાં પણ બત્રીશ લક્ષણો અને તેના નામોનું વર્શન કરેલ છે. ૫૧ શ્લોકમાં યુગલિક સ્ત્રીઓના શરીરનું વિશદ વર્શન કરેલ છે. આ વર્શન વાંચતાં ત્યાંના યુગલિકોનો સંપૂર્શ ખ્યાલ આવી જાય છે. આ સાથે જ જે દશ પ્રકારના સ્વાભાવિક અલંકારોનું વર્શન કાવ્યાનુશાસન ગ્રંથ પ્રમાશે કરેલ છે અને સાથોસાથ અલંકાર ચૂડામણિ તથા શ્રી જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રમાં પણ જે વિગત જણાવી છે, તે બતાવેલ છે.

ત્યારપછી સ્ત્રી-પુરુષોનાં શુભ લક્ષણો, શુભ સ્વરો, ત્વચાદિ, પૃષ્ઠકરંડક, સુગંધ, કષાયોની મંદતા, સરળતાદિ ગુણોનું વર્શન કરેલ છે. તથા તિર્યંચ, અશ્વ–ગજ આદિ વિદ્યમાન હોવા છતાં પણ તેનો ઉપયોગ યુગલિકો કરતા નથી–તે વિગતો બતાવીને જજ્ઞાવેલ છે કે આ યુગલિકો સ્વયં અન્યને પીડા આપતા નથી, સુખપૂર્વક રહે છે તથા વ્યવહારકર્મથી રહિત હોય છે અને તેમનું નિર્બંધનપણું–નિર્મમત્વપણું પણ અજબ કોટીનું હોય છે.

તે કાળે અનાજ ઊગે છે પણ તેનો ઉપયોગ કરતા નથી અને તેની મધુરતા-સ્નિગ્ધતા પરાકાષ્ઠાએ હોય છે, તે બતાવેલ છે. આ યુગલિકો આહાર, મકાન, વાજિંત્રો-વસ્ત્રાદિ અલંકારો-આદિ કલ્પવૃક્ષો પાસેથી કેવી રીતે મેળવે છે તે જણાવેલ છે. આ કાળમાં કોઈ ને બાહ્ય ડાંસ-મચ્છર આદિના દુઃખો હોતા નથી. તે કાળના બળે તિર્યચમાં પણ હિંસકપણું હોતું નથી, તેનું સ્પષ્ટ વર્શન કરેલ છે. તેવી જ રીતે યુદ્ધ આદિના અભાવે શસ્ત્રોની અનાવશ્યકતા તથા મારી-મરકી આદિ મરણાંત રોગોનો પણ અભાવ હોય છે. તે વર્શન કરીને છેલ્લે *5* પ્રકારના યુગલિકોનું વર્શન તેમના જાતિવાચક શબ્દોથી કરેલ છે. તે પણ ખૂબ ટૂંકમાં હોવા છતાં સ્પષ્ટ સમજાય તે રીતે આગમપાઠોથી કરેલ છે.

પ્રથમ આરાના યુગલિકોનું આયુષ્યબંધ તથા અપત્ય પ્રતિપાલના (પુત્રપાલન) વિગેરે તથા એ ૪૯ દિવસોની પ્રતિપાલનનાં ૭-૭ દિવસોમાં ક્રમે કરીને કેવી પ્રગતિ કરે, તે બતાવેલ છે. જેમાં પ્રથમના સાત દિવસથી છેલ્લા ૪૯મા દિવસ સુધીનો સ્પષ્ટ ચિતાર રજૂ કરેલ છે. આ યુગલિકોનું સમ્યક્ત્વગ્રહણાદિ પણ બે મતો દ્વારા જણાવ્યું છે. હવે એ યુગલિકોનાં માતાપિતાને આયુષ્યની પૂર્ણતામાં કેવા પ્રકારની વેદના થાય છે, તે બતાવીને તેઓ ત્યાંથી નિયમા દેવલોકની ૠહિને પામે છે તે બતાવ્યું છે. સાથોસાથ તિર્યંચ યુગલિકના આયુષ્યનું પ્રમાણ પણ બતાવ્યું છે.

કાળસપ્તતિકા ગ્રંથના આધારે તિર્યંચોના નામપૂર્વક તેમનાં આયુષ્યના વર્જ્ઞન પ્રસંગે બે મતો બતાવીને છેલ્લે પૂજ્ય ઉપાઘ્યાય વિનયવિજયજી મહારાજે પણ આ બાબતનો ખુલાસો બહુશ્રુતગમ્ય કહીને, તે વિષયને ત્યાં જ સ્થગિત કરી દીધો છે.

હવે જે યુગલિકો આયુષ્ય પૂર્ણ થયે મરણ પામે ત્યારે તેમના મૃતદેહનો નિકાલ ભારંડ પક્ષીઓ કેવી રીતે કરે છે, તે તથા તે અંગે ઉત્પન્ન થયેલી શંકાઓનું નિવારણ જાુદા-જાુદા ગ્રંથો તથા ટીકાઓના આધારે કરેલ છે. એક વિશેષ ખુલાસો તથા સમજણ એ આપી છે કે પહેલા આરાના પ્રારંભથી અંત સુધી અનંત ભાગહીનતા સમયે-સમયે આવે છે. તે અંગે પ્રશ્નો તથા આગમના ખુલાસાઓ કરીને સમજાવ્યું છે.

આ રીતે ૨૫૮ શ્લોક અને તેવી જ રીતે ઘણા આગમ પાઠો દારા પહેલા આરાનું વર્ણન કરીને પછી બાકીના છ આરાનું વર્ણન ક્રમશઃ કરેલ છે.

જ્યારે બીજો આરો શરૂ થાય છે ત્યારે પહેલા આરાના યુગલિકોથી અનંતગુણહીન લક્ષણાદિથી યુક્ત બીજા આરાના યુગલિકો હોય છે. અપત્યોના પાલનમાં પણ સમયની અધિકતા બતાવીને આ આરાના યુગલિકોના ૪ પ્રકાર બતાવ્યા છે. જ્યારે વૃક્ષાદિ ૧૦ પ્રકારનાં જ હોવા છતાં પણ ગુણમાં હીન હોય છે, તે બતાવી યુગલિકોની ઊંચાઈ, પાંસળી આદિનું પ્રમાણ બતાવ્યું છે. એ રીતે બીજા આરાનું કાળમાન કહીને ત્રીજા આરાનું વર્ણન કરેલ છે.

ત્રીજા આરાના આદિ–મધ્ય–અંતિમ–એમ ત્રણ ભાગ કરીને, તે ભાગની સ્થાપના આંકડાથી બતાવેલ છે. તેમાં તે યુગલિકો કેવી રીતે રહે છે ? અને અંતે કષાયોની ધીમે ધીમે ઉત્પત્તિ કેવી રીતે થાય છે, તે બતાવ્યું છે. ત્રીજા આરાના અંતે પ્રથમ કુલકરની ઉત્પત્તિ અને તેના કાર્યનું વર્ણન છે. ત્યાર પછી શ્રી તીર્થંકર પરમાત્માની ઉત્પત્તિ તથા તે તીર્થંકરો વ્યાવહારિક શિક્ષણ તથા ક્રમે-ક્રમે બહોંતેર તથા ચોસઠ કળાઓનું શિક્ષણ તથા પ મૂળ શિલ્પ અને બાકીનાં ગુરુના ઉપદેશથી કેવી રીતે થાય, તે બતાવેલ છે.

ત્યારબાદ રાજ્યાભિષેક, રાજધાનીની રચના, ચાર વર્શોનું વિભાજન–ગાય, ઘોડા આદિનો સંગ્રહ તથા સામ–દામાદિ નીતિના શિક્ષણનું વર્શન છે. ત્યારબાદ ચક્રવર્તીનું ઉત્પન્ન થવું અને માણવક નિધાનનું પ્રકટન વિગેરે છે. તથા મધ્યના ખંડોના આધિપત્ય અંગે તથા બાકીના ખંડોના અધિષ્ઠાયક આધિપત્ય અંગે વર્શન છે. પ્રથમ તીર્થંકર પરમાત્માનું ટૂંક દર્શન કરાવીને ત્રીજા આરાનું વર્શન પૂર્શ થાય છે.

હવે ચોથા આરાનું વર્શન કરતાં તેની વિશેષતાઓ તથા પ્રથમના આરાઓ કરતાં આ ચોથા આરાની ગુણહીનતા બતાવેલ છે. સાથોસાથ ચાર પ્રકારના મેઘનું વર્શન કરીને ચોથા આરામાં થતી વૃષ્ટિ તથા તેના લાભોનું વર્શન કરેલ છે. છેલ્લે ચોથા આરામાં થનારા ઉત્તમ પુરુષોની સંખ્યા બતાવીને સર્ગની પૂર્ણાહૂતિ કરી છે.

પૂ. ઉપાઘ્યાય શ્રી વિનયવિજયજી મહારાજે આ સર્ગોમાં જે સંકલના કરી છે તે તેમની અજબ પ્રકારની બુદ્ધિની અને ગુરુકૃપાની શાખ પૂરે છે. સુંદર અને સુગમ ગોઠવણી યુક્ત આ ગ્રંથના એક-એક સર્ગનું વાંચન થતું જાય અને તેના ઉપર ચિંતન-મનન થતું જાય, તો ટૂંકમાં અલ્પ મહેનતે અનુભવ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે.

#### 🕸 સર્ગ – ૩૦મો 🏶

પરમ કૃપાળુ ઉપાધ્યાયજી મહારાજે ૨૯મા સર્ગમાં શલાકા પુરુષોનું ફક્ત સંખ્યાથી નિદર્શન કર્યું. હવે આ સર્ગમાં તીર્થકર પરમાત્મા તીર્થકરનામકર્મ કેવી રીતે બાંધે છે, વિગેરે હકીકત કહે છે. તેમાં સૌ પ્રથમ તો તીર્થકરનામકર્મના હેતુભૂત મુખ્ય વીશસ્થાનક તપનું નામપૂર્વક વર્શન કરેલ છે. છેલ્લું વીશમું સ્થાનક પ્રવચન પ્રભાવનાનું થોડું વિશેષ વર્શન કરેલ છે. આઠ પ્રભાવકનાં નામો બતાવેલ છે. વીશ સ્થાનકમાંથી ગમે તે બે આદિ પદોની આરાધના દ્વારા પણ તીર્થકર નામકર્મ બાંધી શકાય છે, તેની વિગત તથા પુરાવા આપેલ છે.

ત્યાર પછી શ્રી આવશ્યક તથા છટ્ઠા અંગ પ્રમાણે ૨૦ સ્થાનકોનાં નામો બતાવીને તેની વિધિનું વર્ણન કરેલ છે અને જાપના પદો પણ મંત્ર સાથે વર્ણવીને આ પદની પ્રાપ્તિ માટે આરાધના કોણ કરી શકે તે પણ બતાવેલ છે. તીર્થંકર નામકર્મનો બંધ કરનાર કયાં જાય ? કેટલા ભવ કેવી રીતે ? તેનું સ્પષ્ટ વર્ણન છે. હવે દેવલોકમાં ગયેલ તીર્થંકરના આત્મા જયારે ચ્યવે તેની અગાઉ તેઓની અન્ય દેવોથી જુદી સ્થિતિ હોય છે, તેનું વર્શન છે ત્યાંથી ચ્યવીને કર્મભૂમિમાં ઉત્તમકુળ આદિમાં ચ્યવન–સ્વપ્ન–જન્મ તથા દિફ્કુમારિકાઓ તથા ઇન્દ્રોનાં કૃત્ય વિગેરેનું વર્શન છે.

્ વચ્ચે તીર્થંકર, ચક્રવર્તી, વાસુદેવ, બલદેવ, પ્રતિ-વાસુદેવ તથા રાજાની માતા કેટલા-કેટલા સ્વપ્ન જુએ ? તેનો ખુલાસો છે. દિફ્કુમારિકાઓનું કર્તવ્ય--તેમના નામસ્થાન તથા કાર્યોના નામ કહેલ છે.

ઇન્દ્ર મહારાજાનું સિંહાસન કંપન, હરિનૈગમેષી દેવને આજ્ઞા, પરમાત્માનો જન્મ મહોત્સવ કરવા પાલક વિમાનની રચના, તેમાં આવનારા દેવોની સંખ્યા, સ્થાન, જુદા જુદા વાહનોમાં દેવોનું આગમન, નંદીશ્વર દ્વીપમાં વિમાનનું સંક્ષિપ્તકરણ, ત્યાંથી પ્રભુની જન્મનગરી તરફ પ્રયાણ, જન્મસ્થાન પાસે આવવું, માતાને પ્રાર્થનાપૂર્વક સર્વ વિગત જણાવવી. અવસ્વાપિની નિદ્રા આપીને મેરુપર્વત ઉપર લઈ જવું તથા બાકીના ૬૩ ઇન્દ્રોનું મેરુપર્વત ઉપર આવવાનું વર્શન છે.

ત્યાર પછી બાકીના ઇન્દ્રો, તેના સેનાપતિ તથા ઘંટાના નામોનો ઉલ્લેખ છે. સાથોસાથ ધજાઓ વિગેરેનું વર્જ્ષન છે. અભિષેકની તૈયારી, તેમાં આઠ-આઠ જાતિના કળશાઓ તથા તેની સંખ્યાનું વર્જ્ષન છે.

આ સ્થાને એક ખુલાસો કરવા જેવો જણાય છે કે–પૂ. વીરવિજયજી મહારાજે સ્નાત્રપૂજામાં આઠ જાતિના કળશાઓ અને તે પ્રત્યેક ૮૦૦૦-૮૦૦૦–છે એમ જણાવ્યું છે. જ્યારે અહીં પૂ. વિનયવિજયજી મહારાજે તથા અન્યત્ર પૂજ્યપાદ કલિકાલ સર્વજ્ઞ હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ. ત્રિષષ્ઠિ શલાકામાં જન્મમહોત્સવના વર્જ્ઞનમાં ૧૦૦૮-૧૦૦૮ કહ્યા છે. આ અંગે ઘણી તપાસ કરતાં કંઈ સ્પષ્ટ ખુલાસો મળતો નથી કે પૂ. વીરવિજયજી મહારાજે કયા આધારે ૮૦૦૦ કળશા કહ્યા છે.

પરમાત્માનો મેરુપર્વત ઉપર ભવ્ય જન્માભિષેક મહોત્સવ સર્વે ઇન્દ્રો મળીને પોત-પોતાની ભક્તિ અને ફરજની મર્યાદામાં રહીને કેવી રીતે કરે છે, તેનું વર્શન છે.

આ વિધિ પૂર્ણ થયા બાદ તુરત જ માતાના સ્થાને આવી અને પરમાત્માને સ્થાપન કરીને, નંદીશ્વરદ્વીપમાં જવું, ત્યાં અષ્ટાદ્ધિકા મહોત્સવ કરી દેવલોકમાં સ્વસ્વ–સ્થાને પાછા જવું, તેનું વર્ણન છે.

આ સ્થાને બે શ્લોકમાં પૂજ્યપાદ ઉપાધ્યાયજી ભગવંતે—સમકાળે થનારા તીર્થંકર પરમાત્માનો જન્મ મહોત્સવ ઇન્દ્ર મહારાજાઓ કેવી રીતે કરે, તે ખુલાસો કરી આપેલ છે.

પ્રાતઃકાળે રાજાને પુત્ર જન્મની વધામણી મળવી, નગરમાં સાફ-સફાઈ-મહોત્સવ-નાટક-ચેટક આદિનું આયોજન તથા બારમા દિવસે માતાને આવેલ સ્વપ્નાનુસારે ભદ્રકારી અક્ષરવાળું નામ સ્થાપન કરે, તેનું વર્ણન કર્યું છે. ત્યાર બાદ પરમાત્માનું લાલન-પાલન આદિ કેવી રીતે થાય છે, કોણ કરે છે, તે બતાવીને ભણવાની તૈયારી અને જો ભોગાવલી કર્મ બાકી હોય તો લગ્ન કરે અને એ કર્મ ખપાવવા માટે જ એમનો સંસારવાસ હોય, તે જણાવેલ છે.

પરમાત્માનો દીક્ષા અવસર થતાં નવ લોકાંતિક દેવોનું આગમન તથા વાર્ષિક દાનના પ્રારંભનું વર્શન છે. આ નવ લોકાંતિક અને વર્ષીદાન અંગે કલ્પસૂત્ર અને શ્રી જ્ઞાતાધર્મકથાંગના મતાંતરનું અન્ય ગ્રન્થોના ખુલાસા સાથે વર્શન કરેલ છે.

પરમાત્મા દ્વારા અપાતા વર્ષીદાનની વિધિ તથા તેના પ્રમાણનો ઉલ્લેખ છે.

દીક્ષા અવસર જાણીને ઇન્દ્ર મહારાજા સપરિવાર આવીને રાજા સાથે ભવ્ય વરઘોડો કાઢે. તે તથા પૂર્વે જે અન્ય સ્નાનાદિની વિધિ છે, તે પણ વિસ્તારથી બતાવેલ છે. દીક્ષાના વરઘોડાના વર્ણનમાં શિબિકા આદિને કોણ કયારે ઉપાડે ? તે સર્વ હકીકત અને નગરજનો આ વરઘોડો નિહાળવામાં કેવા એકતાન બની જાય છે તેનું હૃદયંગમ વર્શન છે.

છેલ્લે કુટુંબના વડીલો પણ પ્રભુને આશીર્વાદ આપે, તેનું છ શ્લોકમાં વર્શન વાંચતાં થાય કે પરમાત્મા પણ કેવા ગંભીર છે તથા આ બધું જ પ્રેમપૂર્વક સાંભળે છે અને વડીલો તેમને પુત્ર તરીકે બધી શીખામણ આપે છે. ત્યાર પછી પરમાત્મા દીક્ષા પૂર્વે પંચમુષ્ટિ લોચ કરે છે, તે તથા એમની સાથે અન્ય જે રાજકુમારો આદિ દીક્ષા લે, તેમનું પણ ટૂંક વર્ણન છે.

તીર્થકર પરમાત્મા તથા અન્ય સર્વેના લોચ પછી તે વાળનું શું ? તેની વિગત પણ આ સ્થળે બતાવી છે. ત્યાર બાદ ઇન્દ્ર મહારાજા દ્વારા દેવદૂષ્ય આપવું અને ભગવાન સ્વયંવ્રત સ્વીકાર કરતાં સૂત્રનો ઉચ્ચાર આદિ કરવું, તેમાં 'ભંતે' શબ્દ કેમ ન બોલે ? તેનો ખલાસો કરેલ છે.

આ રીતે પરમાત્મા આ સૂત્ર ઉચ્ચરે, તે સાથે જ ચોથું મનઃ પર્યવજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય તે તથા ત્યાર પછી વિહાર અને તે દિવસથી જ કેવી રીતે સમતામાં રમે, સમત્વભાવને તે જ દિવસથી અસ્થિમજ્જાવત્ બનાવે, તેમાં મનને કેવું રાખે, તેનું વર્શન છે. અને એ રીતે પરમાત્માના ગુણોનું પણ વર્શન થઈ જાય છે.

દીક્ષા દિવસે જે તપ કર્યો હોય, તેનું પ્રથમ પારણું થાય એટલે પારણાનો લાભ જે ભાગ્યશાળીને સ્વાભાવિક મળે, તેને ત્યાં પાંચ દિવ્ય પ્રગટ થાય, તે નામોનો ટૂંક વિવરણપૂર્વક ઉલ્લેખ છે.

પરમાત્મા જે બાવીસ પરિષહોને સહન કરે, તેના નામ અને તે પરિષહ કઈ કઈ કર્મ પ્રકૃતિના ઉદયથી થાય, તેનું વિસ્તારથી વર્ષન કરેલ છે. તથા કેટલા પરિષહ સમકાળે હોય અને કયા કારણથી ? તે હેતુપૂર્વક વર્ષન કરેલ છે. તે માટે શંકા થતાં તેના ખુલાસા વિસ્તારથી કરેલ છે.

ત્યાર બાદ ઉપસર્ગોનું વર્જાન છે, તે ઉપસર્ગ ચાર પ્રકારના થાય અને તે દરેકના ચાર-ચાર પ્રકાર એમ ૧*૬* પ્રકારે ઉપસર્ગ કોણ કરે અને પરમાત્મા કેવી રીતે સહન કરે ? તેનું વર્જીન કરેલ છે. આ રીતે પરિષહ અને ઉપસર્ગ સહન કરતાં પરમાત્મા કર્મોનો ક્ષય કરે છે. તે કયા ક્રમથી શરૂ થાય છે, તે બતાવતાં ધ્યાનના ચાર પ્રકારનું વર્જીન છે.

ધ્યાન એટલે શું ?

ધ્યાનની સ્થિરતાનો સમય શું ?

તે અંગે મતાંતર અને ધ્યાન અંગે જુદી જુદી રીતે ખુલાસા કરેલ છે.

ધ્યાનથી થતા લાભ, કેવા સ્થાને ધ્યાન કરવું, તેમાં પણ સ્થિર મનવાળા માટે અમુક અપવાદ વિગેરે બતાવેલ છે.

૩૦ શ્લોકમાં ધ્યાન અંગે જુદી જુદી રીતે સમજણ આપીને પછી આર્ત્તધ્યાનનું વર્શન કરેલ છે. તેના ભેદ પાડીને ભેદોનું પણ વર્શન કરેલ છે. ત્યાર પછી રૌદ્રધ્યાનનું સ્વરૂપ બતાવેલ છે. રૌદ્રધ્યાન કેવી રીતે બને છે ? તે અંગેનું વર્શન છે અને તે દ્રષ્ટાંતપૂર્વક બતાવેલ છે.

ત્યાર બાદ ધર્મધ્યાનનું સ્વરૂપ કહેલ છે. તેના ભેદો અને ક્રમશઃ કેવી રીતે આગળ વધાય, તે તથા તે ધ્યાનના ચિન્હ શું ? તથા ધર્મધ્યાનનાં ચાર આલંબનનું વિસ્તારથી સરલ શ્લોકોમાં વર્શન કરેલ છે. અને છેલ્લા આલંબન અનુપ્રેક્ષાનું તો ખૂબ જ સુંદર ઉપયોગી માર્ગદર્શન આપીને આત્માને ભાવિત રાખવા માટે એક ચાવી આપી હોય તેમજ લાગે છે.

હવે ચોથા અને છેલ્લા શુક્લધ્યાનનું સ્વરૂપ બતાવેલ છે. આ ધ્યાન અતિ સૂક્ષ્મ છે. અને તેને સમજાવવા માટે પૂ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજે ખૂબ મહેનત લઈને સરળતાપૂર્વક સમજાવવા પ્રયત્ન કરેલ છે.

શુક્લ ધ્યાનના ચારે આલંબનોનું પણ વિસ્તારથી વર્ષન કરેલ છે. આ શુકલ ધ્યાનના વર્ષનમાં છેલ્લે કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે ? કયા ક્રમથી થાય છે ? તે બતાવેલ છે. આ રીતે કેવળજ્ઞાન થાય એટલે તુરત જ દેવો અને ઇન્દ્રો સમવસરણની રચના કરે તેનું વર્ષન છે.

ખરેખર ! ઉપાધ્યાયજી મહારાજે સમગ્ર લોકપ્રકાશ ગ્રંથનું જે રીતે સંકલન કર્યું છે તે જોતાં તથા ક્રમે ક્રમે વિષયને પકડીને તેની સાથે તેને અનુસુરતા જે રીતે આગળ વધ્યા છે, તે જોતાં વાંચતાં વિચારતાં વારંવાર અહોભાવ થયા વિના રહેતો નથી કે આ મહાપુરુષ પાસે જ્ઞાન સાથે અનુભવ અને ધારણાશક્તિ પણ કેવી અજબ કોટીની હશે કે જેથી એક જ ગ્રંથમાં મોટા મોટા આગમોનો સાર આપીને બાળજીવો ઉપર મહાન ઉપકાર કર્યો છે.

હવે સમવસરણનું વર્શન કરે છે–તેમાં સર્વપ્રથમ ભૂમિશુદ્ધિ, જલસિંચન, પુષ્પવૃષ્ટિ, મણિપીઠની રચના, પ્રથમ ગઢની વિશિષ્ટ કાંગરાઆદિ યુક્ત રચના, તેના રક્ષક પ્રતિહારી દેવ–એ ગઢ ઉપર રહેવાના અધિકારી વિગેરેનું

વર્શન કરીને પછી બીજા ગઢનું વર્શન છે. તેમાં પણ પગથિયા ચારે દિશામાં દ્વારપાલો વિગેરે તથા તેની રચનાનું વર્શન કરીને તેમાં રહેનારા અધિકારીઓ (એટલે તિર્યંચો)નું નામથી નિર્દેશ કરેલ છે.

આ ગઢમાં સુંદર દેવછંદાની રચના અંગે પણ વર્શન છે.

ત્યાર પછી ત્રીજા ગઢની રચનાનું વર્શન કરીને તેના દ્વારપાલોનું નામપૂર્વક વર્શન કર્યા પછી મધ્યમાં પીઠ છે, તે પીઠની લંબાઈ પહોળાઈ આદિ પ્રમાણ બતાવીને, પછી સર્વ માનનું ટૂંકમાં વર્શન છે. આ રીતે ગોળ સમવસરણનું વર્શન કર્યા બાદ ચોરસ સમવસરણની હકીકત કહી છે. તેમાં પગથિયા–ગઢનું અંતર આદિ માન બતાવીને બાકીનું શેષ પ્રમાણ ગોળ સમવસરણ પ્રમાણે કહ્યું છે.

સમવસરણની પીઠના મધ્ય ભાગમાં રહેલા અશોક વૃક્ષનું વર્શન છે. ૨૪ તીર્થંકર પરમાત્માના સમવસરણમાં ૨૪ ચૈત્યવૃક્ષો કહ્યા છે તેના નામો શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર પ્રમાણે કહ્યા છે. તે ચૈત્યવૃક્ષો તે તે તીર્થંકરના શરીરથી કેટલા પ્રમાણ હોય ? તથા તે વૃક્ષ સાથે અન્ય શું હોય ? તે સર્વ વિગત જણાવેલ છે.

ચૈત્યવૃક્ષ અંગે જે મતાંતર છે, તે અને ઉપરાંત પૂ. ઉપાધ્યાયજીએ સ્વ અભિપ્રાય પગ્ન આપેલ છે.

ચૈત્યવૃક્ષ નીચે ચાર સિંહાસન જેની ઉપર બેસીને પરમાત્મા દેશના આપે છે, તેનું વર્શન તથા પરમાત્મા ઉપર રહેલા છત્રત્રિક તથા આગળ ઘર્મચક્ર આદિનું સુંદર વર્શન છે.

આ સર્વકાર્ય કયા દેવ કરે તેનો પણ ઉલ્લેખ કરેલ છે. પરમાત્માના સમવસરણમાં કઈ વિધિથી આગમન થાય તે જણાવેલ છે અને કૃતજ્ઞતા ગુણની પરાકાષ્ઠા રૂપ ''નમો તિથ્થસ્સ''ના ઉચ્ચારપૂર્વક સિંહાસન ઉપર બેસે છે. તે અંગે જે આગમપાઠો છે, તે પણ રજૂ કર્યા છે.

ત્યાર પછી પરમાત્માની પાંત્રીશ ગુણોથી યુક્ત જે વાણી હોય છે, તેનું ખૂબ વિસ્તારથી વર્ણન કરેલ છે. સાથે ભીલ્લ અને તેની પત્નીઓનું તથા વૃદ્ધ ડોશીનું દષ્ટાંત આપેલ છે.

આ દષ્ટાંતો પછી વાશીના ૩૫ ગુશોને વિગતપૂર્વક સમજાવેલ છે.

પરમાત્મા દેશના આપે છે, તેમાં પરમાત્મા સર્વ વિરતિ અને દેશવિરતિ ઘર્મ પ્રકાશે છે. અહીં પૂ. ઉપાધ્યાયજી મ. સર્વ વિરતિ અને દેશવિરતિનું વર્જાન ખૂબ જ વિસ્તારથી કરેલ છે. તેમાં સામાયિકનું વિસ્તારથી વર્જાન કરેલ છે.

આ રીતે આગળ વર્શન કર્યા પછી પરમાત્મા તીર્થપણે ચતુર્વિધ સંઘનું સ્થાપન કરે છે અને એમાં અઢાર હજાર શીલાંગનું વર્શન કરેલ છે. તે અંગે શ્લોક ઉપરથી ખૂબ જ સુંદર ભાંગા કર્યા છે.

ત્યાર પછી શ્રાવકના વ્રતના ભાંગા બતાવેલ છે. તેની સ્થાપના અંકોથી બતાવીને વિસ્તાર કરેલ છે. તે ઉપરાંત ભંગના અંકોને દેવકુલિકા સ્વરૂપે સ્થાપેલ છે.

શ્રાવકના શ્રાવક પદનો અર્થ કરેલ છે.

ત્યાર બાદ ગણધર ભગવંત દેશના આપે. તે વખતે વ્યવસ્થા શું થાય ? તે વિગત વિસ્તારથી જણાવેલ છે. પરમાત્માના રૂપથી રાજાના રૂપ સુધી ક્રમવાર અનંત ગુણહીનતા કેવી રીતે છે ? તે બતાવેલ છે.

ત્યાર બાદ સમવસરણમાં બાર પર્ષદાની વ્યવસ્થા કેવી રીતે હોય ? કોનું કયું સ્થાન ? તે બતાવેલ છે. અને તે કેવા ક્રમથી ? કયા વિવેક ઔચિત્યથી બેસે છે, તે જણાવેલ છે.

સમવસરણમાં આવવાથી શું લાભ છે ? તે વર્જાન કર્યા બાદ જ્યારે પ્રથમ પૌરષી પૂર્જા થાય, ત્યારે રાજા વિગેરે બલિ આપે તેનું વર્જાન છે. ત્યારબાદ પરમાત્માનું દેવછંદામાં જવાનું અને અન્ય ગણધર ભગવંતો દેશના આપે તેનું વર્જાન છે.

ત્યાર પછી આઠ પ્રાતિહાર્યો, જે પરમાત્મા સાથે જ હોય છે તેના નામ નિર્દેશ કરીને વિગત જણાવેલ છે. ત્યાર પછી પરમાત્માના ૩૪ અતિશયોનાં નામ અને તેની વિગત સાથે વર્જ્ઞન કરેલ છે. પરમાત્માના અનંત દોષોનો નાશ થયેલો છે. તે છતાં મુખ્ય અઢાર પ્રકારના દોષો જે નાશ પામ્યા છે, તેના નામ આપેલ છે. ત્યાર પછી પરમાત્માના વિહાર ક્રમનું ટૂંક વર્જ્ઞન છે.

અંતિમ સમય જાણીને અનશન કરીને છેલ્લે સર્વકર્મના ક્ષય સમયે શૈલેષીકરણ પર આરૂઢ થઈને સર્વકર્મનો

ક્ષય કરે, ત્યારે દેવેન્દ્રો તથા રાજા વિગેરે ખેદ વ્યક્ત કરીને જે વિલાપ કરે છે, તેનું વિસ્તારથી વર્ણન કરેલ છે. ત્યાર પછી ઇન્દ્ર મહારાજા, તીર્થંકર પરમાત્મા, ગણધર ભગવંત તથા મુનિ ભગવંતોની ચિતા કેવી રીતે બનાવે, તેનું વર્ણન છે.

કયા દેવોનું આ અંગે શું કામ હોય ? તે બતાવીને પછી છેલ્લે જ્યારે બધું શાંત થાય ત્યારે પરમાત્માની દાઢાઓને ઇન્દ્રાદિ દેવો લઈ જાય તથા ત્યાં કેવી રીતે રાખે--પૂજે, વિગેરે વર્ણન છે.

આ પ્રમાશે અનંતગુણવાળા એવા તીર્થંકર પરમાત્મા અંગેનું વર્શન જે આગમોના અર્કરૂપ છે તે બતાવીને ૧૧૦૦ શ્લોકનો આ વિશાળ સર્ગ પૂર્શ કરેલ છે.

#### 🕸 સર્ગ – ૩૧મો 🏶

ત્રીસમા સર્ગમાં તીર્થંકર પરમાત્માનું સ્વરૂપ કહ્યું. જયારે આ સર્ગમાં ચક્રવર્ત્તી સંબંધી વર્ણન છે.

તેમાં સૌ પ્રથમ ચક્રવર્ત્તીપણું કયા કર્મના ઉદયથી આવે તેનું વર્ણન કરેલ છે. ત્યારબાદ ચક્રીનો જીવ કઈ ગતિમાંઘી આવે તેના મતાંતરોપૂર્વક ખુલાસાઓ છે.

ચક્રવર્ત્તીનું ઉચ્ચકુળમાં આવવું, માતાને સ્વપ્ન, જન્મ, લાલન પાલન-કળાપ્રાપ્તિ--આ રીતે ટૂંક વર્જ્ઞન કરીને રાજ્ય પ્રાપ્તિની સાથો સાથ રાજાના ૩૮ ગુણોના નામ પણ બતાવેલ છે.

ત્યારપછી ચક્રરત્નની ઉત્પત્તિ, તે અંગેની વિધિ તથા અઢાર શ્રેણિઓને બોલાવવી, તે અઢાર શ્રેણિઓ કઈ કઈ, તેના નામો વિગેરેનું વર્શન છે. ત્યાર પછી સેના સહિત ષટ્ ખંડને જીતવા માટે માગધ તરફ પ્રયાણનું વર્શન છે.

છાવણીનો વિસ્તાર, વાર્ધકીરત્નના કાર્યો, ચક્રી દ્વારા માગધ તીર્થને સાધવા માટે અટ્ઠમસહિત પૌષધવ્રત–તેમાં અપવાદ વિગેરે બતાવેલ છે.

માગધાધિપતિને વશ કરવા માટેની વિધિ, માગધાધિપતિનું આવવું, કિંકરપણું સ્વીકારવું, ત્યાંથી ચક્રી સ્વસ્થાને આવી અષ્ટાક્ષિકોત્સવ કરવો, અને આગળ વરદામ તરફ પ્રયાણ કરવું, તે અંગે વર્ણન છે.

ત્યાર પછી વરદામ તીર્થાધિપતિને વશ કરવાનું કાર્ય કરી ત્યાંથી પ્રભાસ તીર્થ તરફ પ્રયાણ અને તેને વશ કરીને સિંધુદેવી-વૈતાઢ્યાદિના અધિષ્ઠાયકોને વશ કરીને તમિસ્રાગુફા પાસે આવે, ત્યાં સુઘી વર્ણન છે.

તમિસ્રાગુફાના અધિષ્ઠાયકની સેનાપતિ દ્વારા આરાધના અને ત્યાંથી સિંહલયવનદ્વીપ--આદિ અનેક દેશોને જીતીને પાછા ચક્રી પાસે આવે અને નિવેદન કરે ત્યાં સુધી વિસ્તારથી વર્ષીન છે.

તમિસ્રાગુફાના દ્વાર ઉઘાડવા માટે સેનાપતિનું પ્રયાણ અને ત્યાં દંડરત્ન દ્વારા દ્વારને ઉઘાડે અને તે દરવાજો ઉઘડે, ત્યારપછી ચક્રીને જાણ કરે, ત્યાં સુધીનું વર્ણન છે.

ત્યાર પછી ગુફામાં પ્રવેશ, તેમાં મંડલોનું આલેખન વિગેરે તથા નિમગ્નજલા, ઉન્મગ્નજલા નદીનું ઉતરવું. ત્યાંથી આગળ પ્રયાશ તથા વચ્ચે આવતા દેશોને વશ કરતા ચક્રી આગળ વધે તેમાં વચ્ચે સેનાપતિની યુદ્ધકુશળતાનું વર્શન છે.

મ્લેચ્છો દ્વારા થતા ઉપદ્રવો, તેનું નિવારણ વગેરે છેવટે શરણનો સ્વીકાર, ત્યારપછી સેનાપતિને સિંધુ નિષ્ડૂટને સાધવા માટે આજ્ઞા, ત્યાં જઈને, જીતીને પાછા આવે, ત્યારપછી લઘુ હિમવાન્ પર્વત તરફ પ્રયાણ, ત્યાંના અધિષ્ઠાયક દેવને બાણના પ્રક્ષેપન દ્વારા યાદ કરાવે, અને તે આવીને ચક્રીનું શરણ સ્વીકારે.

ત્યાંથી ૠષભકૂટ પાસે આવે, ત્યાં કાંકિણીરત્નથી પોતાનું નામ કેવી રીતે લખે ? તેની પૂરી વિગત બતાવેલ છે. ત્યાંથી પાછા વૈતાઢ્ય તરફ ફરે. અને ત્યાં વિદ્યાધરો આવીને ચક્રીને સ્ત્રીરત્નનું ભેટણું કરે. ત્યાંથી ગંગાદેવીના ગૃહ તરફ ચાલે અને ત્યાંથી ખંડપ્રપાતા ગુફા પાસે આવે, તેને પણ તમિસ્નાની જેમ જ વિધિપૂર્વક આરાધીને પ્રવેશ કરે અને સામે પાર આવે ત્યાં સુધીનું સર્વ વર્ણન ટૂંકમાં જણાવેલ છે.

હવે જ્યારે ચક્રી, ગંગાના પશ્ચિમ કિનારે લશ્કરનો પડાવ હોય, ત્યારે ત્યાં નવનિધાનનું સ્મરજ્ઞ કરે, તેના દ્વારા તેના અધિષ્ઠાયકો આવીને સેવકપણું સ્વીકારે વિગેરે હકીકત છે.

ત્યાંથી સેનાપતિ દક્ષિણ ભરતાર્ધના ગંગા નિષ્કૂટને સાધીને આવે અને ત્યાંથી *૬* ખંડને સાધીને ચક્રી કૃતકૃત્ય થયો છતો પોતાની રાજધાની તરફ ચાલે, ત્યારે તે કેવા આડંબરપૂર્વક આવે છે, તેનું વર્ણન છે. ત્યાં આવ્યા

પછી નગરીમાં ભવ્યાતિભવ્ય પ્રવેશનું વર્ષન છે. ત્યાં નગરમાં પોતાના મહેલમાં આવીને જે-જે ઔચિત્ય વિગેરે કરે છે, તેની વિગત છે.

ત્યાર પછી કેટલોક કાળ પસાર થયા બાદ એમનો રાજ્યાભિષેક થાય છે. તેની પૂર્વની વિધિ તથા તે માટેની તૈયારીઓનું વર્શન છે અને તે કેવા મુહૂર્ત્તમાં કરે અને કેવી રીતે ? તે સર્વ વર્શન છે.

ચક્રી કુલ કેટલા અક્રમ કરે તથા કેટલી વખત બાજ્ઞનો ઉપયોગ કરે, તે બતાવીને પછી ચક્રરત્ન આયુધશાળામાં જાય ત્યાં સુધીનું વર્જ્ઞન છે.

હવે ૭ એકેન્દ્રિય રત્નો અને ૭ પંચેન્દ્રિય રત્નોનું વર્શન છે. તેમાં પ્રથમ ક્રમશઃ ૧. ચક્રરત્ન, ૨. દંડરત્ન, ૩. ખડુગરત્ન, ૪. છત્રરત્ન, ૫. ચર્મરત્ન, ૪. મણિરત્ન, ૭. કાંકિણીરત્ન.

આ સાતેનું ખૂબ જ વિસ્તારથી સુંદર શૈલીમાં વર્ષન કરેલ છે.

ત્યારપછી સાત પંચેન્દ્રિય રત્નોનું વર્શન છે. તેમાં સૌ પ્રથમ ૧. સેનાપતિરત્ન, ૨. ગૃહપતિરત્ન, ૩. વાર્ધકીરત્નનું વર્શન છે. તેમાં વાર્ધકીરત્નના વર્શનમાં પૂજ્યપાદ ઉપાધ્યાયજી મહારાજે વિસ્તારપૂર્વક લગભગ પ્રારંભિક ઉપયોગી વાસ્તુશાસ્ત્રનું નિરૂપજ્ઞ કરીને આ વિષયથી પજ્ઞ આ ગ્રંથ બાકી ન રહી જાય, તેનું પૂરું ધ્યાન રાખ્યું છે.

ત્યારપછી ૪ પુરોહિત રત્ન, ૫. ગજરત્ન, ૬. અશ્વરત્ન અને ૭. સ્ત્રીરત્નનું વર્શન કરેલ છે.

આ બધા રત્નોના અધિષ્ઠાયક રક્ષક દેવો આદિ પજ્ઞ બતાવેલ છે. તે ઉપરાંત જે નવનિધિઓ ઉત્પન્ન થાય છે, જે શાશ્વત અને અક્ષય હોય છે, તેનું વર્જ્ઞન કરેલ છે.

તેમાં ક્રમશઃ ૧. નૈસર્પ, ૨. પાંડુક, ૩. પિંગલ, ૪. સર્વરત્નક, ૫. મહાપદ્મ, *૬*. કાળ, ૭. મહાકાળ, ૮. માણવક, ૯. શંખ નામ બતાવીને એ નવેનું ખૂબ જ વિશદ વર્ષન કરેલ છે, કે જેથી આપણને સર્વ હકીકત ખ્યાલમાં આવી શકે અને નવે નિધિઓની મહત્તા પણ જાણી શકીએ.

છેલ્લે લગભગ ૨૦ શ્લોકમાં ચક્રવર્ત્તીની ૠદ્ધિનું એટલે દેવો--રાજાઓ--આદિનો સંખ્યાથી નિર્દેશ કરીને ચક્રીનું પ્રકરણ પૂર્ણ કરેલ છે.

ત્યારપછી વાસુદેવ અને બળદેવનું વર્શન છે. તેમાં પણ ચક્રીના ક્રમ પ્રમાણે વિકાસ બતાવીને મહત્ત્વના પ્રસંગોનું મુદ્દાસર વર્શન કરેલ છે.

વચ્ચે કોટીશિલાનો પ્રસંગ આવતાં એનું પણ વિસ્તારથી વર્શન છે, તેનું નામ કેમ પડયું ? આનો ઉપયોગ કયારથી શરૂ થયો વિગેરે વિચાર સપ્તતિકાના આધારે જણાવેલ છે. પ્રતિવાસુદેવના સ્વરૂપમાં વાસુદેવનું પ્રમાણ આપીને વિશેષ જે હોય તેનું વર્શન કરેલ છે.

ત્યાર પછી નવ નારદોનું સ્વરૂપ બતાવતાં તેના પુરાવા માટે શ્રીરામચરિત્રનું એક દષ્ટાંત આપેલ છે અને એ રીતે નારદ કેવા હોય ? તેનો સ્વભાવ કેવો હોય ? વિગેરેનું સુંદર વર્ષાન કરેલ છે.

ત્યાર પછી ૧૧ રુદ્રોનું ફક્ત ૧ શ્લોકમાં અલ્પ વર્શન છે. એમના વિષે વિશેષ કંઈ કહ્યું નથી.

છેલ્લે પુરુષોના જઘન્ય,મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ એમ વિભાગ પાડીને બતાવેલ છે. તેમાં કયા-કયા પુરુષો આવે? તે બતાવેલ છે. આ રીતે શકય એટલા વિસ્તારથી ચક્રવર્તી આદિનું સ્વરૂપ બતાવવા છતાં સરળતા અને નપ્રતાના ભંડાર પૂજ્યપાદ ઉપાધ્યાયજી મહારાજે કહ્યું કે—હું તો અલ્પ જ વાત કરી શકયો છું. વિશેષ જાણવાની ઇચ્છાવાળાએ આગમશાસ્ત્રોનું અવગાહન કરવું.

આ રીતે ૨૮ થી ૩૧ સર્ગના આ કાળલોક પૂર્વાર્ધના સંક્ષિપ્ત વર્શનથી જ ખ્યાલ આવશે કે આ મહાનપ્રંથમાં કેવા ઉચ્ચ પદાર્થો આપ્યા છે.

આપશે પણ આ મહાનગ્રંથને યથામતિ સમજીને એના તત્ત્વચિંતનમાં મગ્ન બની આત્મ કલ્યાણના પંથે આગળ વધી શિવસુખના ભોક્તા બનીએ.

વિ. સં. ૨૦૪૫. ચૈત્ર સુદ–૧૩

મુનિ હેમપ્રભવિજય

પરમાત્મા મહાવીરસ્વામી જન્મ કલ્યાણક

ભુજ (કચ્છ)

# કાળલોક પૂર્વાર્ધમાં આવેલ આગમ પાઠોનો અકારાદિક્રમ

### ભાગ - ૪

| આગમ પાઠો                          | સર્ગ નં. | શ્લોક | નં. |
|-----------------------------------|----------|-------|-----|
| અભિધાન ચિંતામણિ                   | . २८     | ૫૭૪   |     |
| અનુયોગદ્વાર સૂત્ર                 | . ૨૯     | s     |     |
| અનુયોગ દ્વાર                      | . २७     | રૂર   |     |
| અનુયોગ દ્વાર વૃત્તિ               | . ૨૯     | ૨૩૫   |     |
| અનુયોગ દ્વાર વૃત્તિ               | . ૩૧     | ૩૫૮   |     |
| અનુયોગ દાર સૂત્ર                  | . 39     | ૩૫૮   |     |
| અનુયોગ દાર                        | . 39     | 350   |     |
| અંતકૃત સૂત્ર                      | . 39     | ૫૯૧   |     |
| આગમ                               | . ૨८     | ૧૨    |     |
| આગમ                               |          |       |     |
| આવશ્યક ટીકા                       |          |       |     |
| આરંભસિદ્ધિ ટીકા                   |          |       |     |
| આરંભસિદ્ધિ ટીકા                   |          |       |     |
| આચારાંગ સૂત્ર લોકસાર નિર્યુક્તિ   |          |       |     |
| આવશ્યક વૃત્તિ (મલયગિરિ કૃત)       |          |       |     |
| આવશ્યકવૃત્તિ                      |          |       |     |
| આવશ્યક હારિભદ્રી                  |          |       |     |
| આવશ્યક સૂત્ર                      |          |       |     |
| આવશ્યક નિર્યુક્તિ                 |          |       |     |
| આવશ્યક હારિભદ્રી                  |          |       |     |
| આવશ્યક હારિભદ્રી                  |          |       |     |
| આવશ્યક સૂત્ર                      |          |       |     |
| આચારાંગ સૂત્ર નિર્યુક્તિ          |          |       |     |
| આવશ્યક હારિભદ્રી(ધ્યાનશતક વૃત્તિ) |          |       |     |
| આવશ્યક ચૂર્ણિ                     |          |       |     |
| આચારાંગ સૂત્ર - વૃત્તિ            |          |       |     |
| આવશ્યક સૂત્ર                      |          |       |     |
| આવશ્યક સૂત્ર - વૃત્તિ             |          |       |     |
| આવશ્યક ચૂર્શિ<br>-                |          |       |     |
| આવશ્યક વૃત્તિ                     | 30       | १०३४  |     |

| આવશ્યક નિર્યુક્તિ                                |         |
|--------------------------------------------------|---------|
| આવશ્યક નિર્યુક્તિ                                | ૩૧ ૧૨   |
| આવશ્યક સૂત્ર ટીપ્પણી                             | ૩૧ ૧૪૩  |
| ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ટીકા                           | ૨૮ ૧૦૨૫ |
| ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર (હરિકેશી મહર્ષિ)               | 30 १3   |
| ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર (પ્રાકૃત ટીકા)                 | 30 88   |
| ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર (પ્રાકૃત ટીકા)                 |         |
| ૠષભદેવ ચરિત્ર (હેમચન્દ્રાચાર્ય)                  | ૩૧૨૧૯   |
| ૠષભ ચરિત્ર                                       | ૩૧ ૨૨૮  |
| ૠષભ ચરિત્ર                                       | ३१२८०   |
| ૠષભ ચરિત્ર                                       | ૩૧ ૫૩૮  |
| ઓઘ નિર્યુક્તિ સૂત્ર                              | २८ १२८  |
| કર્મપ્રકૃતિ                                      | 28      |
| કર્મગ્રન્થ ટીકા                                  |         |
| કાવ્યાનુશાસન સૂત્ર                               | ૨૯ ૧૭૦  |
| કર્મગ્રન્થ- <i>ઽ</i> વૃત્તિ                      | २७ २१५  |
| કાલ સપ્તતિકા                                     |         |
| કર્મગ્રન્થ - ત્રીજો                              | ૩૦ ૧૯   |
| કર્મગ્રન્થ - પાંચમો                              | ૩૦ ૧૯   |
| કલ્પસૂત્રં                                       |         |
| કાવ્યાનુશાસન (હેમચન્દ્રાચાર્ય)                   | 30 939  |
| કલ્પ પુસ્તક                                      |         |
| પ્રન્થાન્તર                                      |         |
| છેદ ગ્રન્થ સૂત્ર                                 |         |
| જ્યોતિષ્કરંડક                                    | ۶८ ۸    |
| જંબૂદીપ પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                        |         |
| જ્યોતિષ્કરંડક                                    |         |
| જ્યોતિષ્કરંડક વૃત્તિ                             |         |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                      | २८ ३५७  |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                      |         |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ                             |         |
| જ્યોતિષ્કરંડક                                    |         |
| જંબૂદીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર                         |         |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિવૃત્તિ(ઉપા.શાન્તિચન્દ્રગણિ.) |         |
| જ્યોતિષ્કરંડક                                    | ૨૮ ૪૭૧  |
| જ્યોતિષ્કરંડક (પાદલિપ્તસૂરિ.)                    | ૨૮ ૪૭૨  |

| જ્યોતિષ્કરંડક                                      | . २८ ५१० |
|----------------------------------------------------|----------|
| જ્યોતિષ્કરંડક                                      |          |
| જ્યોતિષ્કરંડક                                      | . २८ ५२४ |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ                               | . ۶۶۶    |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ                               |          |
| જ્યોતિષ્કરંડક                                      |          |
| જ્યોતિષ્કરંડક ટીકા (મલયગિરિ)                       | . 26     |
| જ્યોતિષ્કરંડક                                      |          |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ                               | . ૨૯ ૭   |
| જ્યોતિષ્કરંડક ટીકા (મલયગિરિ)                       | ૨૯ ૨૧    |
| જંબૂદ્વીય પ્રજ્ઞપ્તિ                               |          |
| જંબૂદ્વીય પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                        |          |
| જ્યોતિષ્કરંડક વૃત્તિ                               | २८ ४४    |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર                         | २८ ४४    |
| જીવાભિગમ સૂત્ર                                     |          |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                        |          |
| જ્યોતિષ્કરંડક વૃત્તિ (મલયગિરિ મ.)                  |          |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                        |          |
| જંબૂદીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર                           | ૨૯ ૧૭૦   |
| જીવાભિગમ વૃત્તિ                                    |          |
| જંબૂદ્વીપ વૃત્તિ                                   |          |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                        |          |
| જંબૂઢીપ પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                          | २७ २१८   |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ (ઉપા. શાંતિચંદ્ર ગણિ.) |          |
| જંબૂદ્ધીય પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                        |          |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર                         |          |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ                               |          |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ                               | 30 ८०૯   |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                        | ૩૦ ૧૦૫૧  |
| જંબૃદ્ધીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર                         |          |
| જંબૃદ્ધીપ પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                        | ૩૧ ૭૯    |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર                         | ૩૧ ૨૧૯   |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ ચૂર્ણિ                        | ૩૧૨૨૫    |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                        | ૩૧૨૨૮    |
| જંબૂદીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર                           | ૩૧ ૩૧૯   |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ                               | ૩૧ ૩૨૭   |

| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                | 39 333  | ሄ |
|--------------------------------------------|---------|---|
| જંબૂદ્ધીય પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                | ૩૧ ૩૫ત  | 2 |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર                 | 31      | C |
| જંબૂદ્ધીય પ્રજ્ઞપ્તિ વૃત્તિ                | 31 801  | ષ |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ મૂળ                   | 31 801  | ષ |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર                 | 39      | ષ |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર                 | ૩૧ ૫૪૯  | С |
| જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર                 | ૩૧ ૫૫૯  | 9 |
| જ્ઞાતા ધર્મકથા વૃત્તિ (મલ્લિ અધ્યયન)       | 30 93   | 8 |
| જ્ઞાતા ધર્મકથા                             | 30 ૧૯   | ż |
| જ્ઞાતા ધર્મકથા સૂત્ર                       | ३० २७४  | 9 |
| જ્ઞાતા ધર્મકથા સ્વાવચૂર્ણિ (જ્ઞાનસાગરસૂરિ) | ३० २७४  | 9 |
| જ્ઞાતા ધર્મકથા સૂત્ર                       | ३० २७९  | ૧ |
| જ્ઞાતા ધર્મકથા વૃત્તિ                      | 30 1059 | ૧ |
| જ્ઞાતા ધર્મકથા સૂત્ર (પાંચમું અધ્યયન)      | ૩૧ ૫૯૧  | ૧ |
| જ્ઞાતા ધર્મકથા વૃત્તિ                      | 39      | 3 |
| તત્ત્વાર્થ વૃત્તિ                          | ۶۵ ۶۵   | 2 |
| તત્ત્વાર્થ ભાષ્ય                           | ૨૮ ૭    | ۶ |
| ત્રિષષ્ઠિ શલાકા પુરુષ ૭મું પર્વ            | 30 90   | C |
| ધર્મ સંગ્રહણી વૃત્તિ                       | ૨૮ ૫૯   | 9 |
| નંદિ સૂત્ર ચૂર્ષિ                          | २८      | ર |
| નંદિ સૂત્ર ટીકા                            | २८ १०२८ | 2 |
| નીતિશાસ્ત્ર                                | 39      | ષ |
| પ્રાચીન ગાથા                               | २८ ३७३  | 3 |
| પ્રાચીન ગાથા                               | 26      | ષ |
| પ્રાચીન ગાથા                               | २८ ७१८  | 2 |
| પ્રાચીન ગાથા                               | ٤८ ٩٥٥، | ٤ |
| પ્રાચીન ગાથા                               | २७      | 3 |
| પ્રજ્ઞાપના વિશેષપદ વૃત્તિ                  | २८ २१   | ۶ |
| પ્રશ્ન વ્યાકરણ                             | 30 93   | 3 |
| પ્રાચીન ગાથા                               | 30 39.  | 2 |
| પ્રાચીન ગાથા                               | 30 891  | ų |
| પ્રાચીન ગાથા                               | ३० ४२३  | 3 |
| પ્રાચીન ગાથા                               | зо уу:  | 3 |
| પ્રાચીન ગાથા                               | ३० ४५८  | С |
| પ્રાચીન ગાથા                               | 30 Yu:  | 3 |

| પ્રાચીન ગાથા                            | . 30 05 . |  |
|-----------------------------------------|-----------|--|
| પ્રાચીન ગાથા                            |           |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | , ३०४७४   |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . 30      |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            |           |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . ૩૦ ૫૧૦  |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            |           |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            |           |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . ૩૦ ૫૧૮  |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . ૩૦ ૫૨૦  |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            |           |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            |           |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . ૩૦ ક૪૫  |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . 30 935  |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . 30 939  |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . ૩૦ ૭૫૯  |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . ૩૦ ૭૮૧  |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            |           |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . ३० ८२૫  |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . 30 603  |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . ३० ७२७  |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . 30      |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            |           |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . ३१ ८३   |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            | . ૩૧ ૨૧૩  |  |
| પ્રાચીન ગાથા                            |           |  |
| પુરાતનશાસ્ત્ર                           |           |  |
| પ્રવચન સારોદ્ધાર વૃત્તિ                 | . ૩૧ ૩૫૮  |  |
| પ્રશ્ન વ્યાકરણ વૃત્તિ                   | . ૩૧ ૫૮૩  |  |
| પ્રશ્ન વ્યાકરણ સૂત્ર                    | . ૩૧ ૫૮૭  |  |
| પ્રશ્ન વ્યાકરણ                          | . ૩૧ ૫૯૧  |  |
| પદ્મ ચરિત્ર                             | . 39 500  |  |
| પ્રશ્ન વ્યાકરણ વૃત્તિ                   |           |  |
| બૃહત્સંગ્રહશી વૃત્તિ (મલયગિરિ કૃત)      |           |  |
| બૃહત્સંગ્રહશી બૃહદ્વૃત્તિ (મલયગિરિ કૃત) | . ૩૧૩૫૮   |  |
| ભાષ્ય ટીકા                              | . २८ ५૯   |  |

| ભાષ્યકાર                                 | . ૨૮ ૧૮૫ |
|------------------------------------------|----------|
| ભગવતી સત્ર                               | . ૨૮ ૨૩૬ |
| ભગવતી ટીકા                               | . २८ ५२४ |
| ભગવતી સત્ર                               | . ૨૯ ૭   |
| ભગવતી સત્ર                               | . ૨૯ ૨૨  |
| ભગવતી મંત્ર શતક-૨૪. ઉદેશ-૧૨              | . ૨૯ ૨૬  |
| ભગવતી સત્ર શતક-૬. ઉદ્દેશ-૭               | ૨૯ ૨૧૦   |
| ભગવતી સૂત્ર                              |          |
| ભક્તામર સ્તોત્ર                          | 30 ৫০৩   |
| ભક્તામર સ્તોત્ર                          | 30 1000  |
| મહાભાષ્ય વત્તિ                           | ૨૮ ૫૭    |
| મહાભાષ્ય                                 | ૨૮ ૧૩૯   |
| માથર વાચના                               | २८ ७     |
| મહાનિશીથ (પમં અધ્યયન)                    | ૩૧ ૫૬૫   |
| યોગશાસ્ત્ર                               | २८ ૧૯૮   |
| રત્નમાલા ભાષ્ય                           | 31       |
| રામ ચરિત્ર                               | ૩૧ ૫૮૭   |
| રામ ચરિત્ર                               | ३१ ५१४   |
| લૌકિકશાસ્ત્ર                             | ૨૮ ૨૫૭   |
| લીલાવતી ગ્રન્થ                           | ૨૮ ૨૫૭   |
| લૌકિક જ્યોતિષશાસ્ત્ર                     | २८ २८१   |
| લૌકિકશાસ્ત્ર                             | ૩૧૫૪૦    |
| વાલભી વાચના                              | ૨૯ ૧૩    |
| વસદેવ ચરિત્ર                             | 30 38    |
| ดเมนุดน มโว                              | 30 us    |
| વદ્ધ શત્રંજય માહાત્મ્ય                   | ૩૦ ૫૯    |
| વિષાક સત્ર                               | ३० ७२३   |
| વિવેક વિલાસ ગ્રન્થ                       | ૩૧ ૩૯૫   |
| વાસ્તશાસ્ત્ર                             | 39       |
| વરાહ                                     | 39 ४०२   |
| વરાહ                                     | 39 802   |
| વિવેક વિલાસ ગ્રન્થ                       | રૂ૧ ૪૧૪  |
| વ્યવહાર પ્રકાશ                           | ३१४१७    |
| વાસ્તુસાર ગ્રન્થ (મંડન નામના સૂત્રાધારે) | ૩૧ ૪૫૨   |
| વિચાર સપ્તિતિકા                          | ३१ २००   |
| શાન્તિનાથ ચરિત્ર                         | '30 ४४   |

•

| શાન્તિનાથ ચરિત્ર                       | зо оє | 50   |
|----------------------------------------|-------|------|
| શાન્તિનાથ ચરિત્ર (મુનિસુંદરસૂરિ કૃત)   | зо    | ૧૯૦  |
| શાન્તિનાથ ચરિત્ર (હેમચન્દ્રાચાર્ય કૃત) | ૩૧    | ૫૫   |
| શાન્તિનાથ સ્તોત્ર                      | 39    | ૫૫૭  |
| સિદ્ધાંત                               | २८    | ૧૦૦  |
| સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ                       | ₹८    | ४१०  |
| સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ ટીકા                  | ₹८    | ૭૩૯  |
| સંગ્રહશી                               | зо    | зх   |
| સપ્તતિશતસ્થાન ગ્રન્થ                   | зо    | 50   |
| સ્થાનાંગ સૂત્ર                         | зо    | ৩১   |
| સમવાયાંગ સૂત્ર સમવાય-૩૨                | зо    | ૧૯૦  |
| સમવાયાંગ સૂત્ર                         | зо    | ૩૧૯  |
| સ્થાનાંગ વૃત્તિ                        | зо    | ४०८  |
| સ્થાનાંગ વૃત્તિ                        | 30    | ૪૧૨  |
| સમવસરણ સ્તોત્ર                         | зо    | ૫૫૪  |
| સમવસરજ્ઞ સ્તોત્ર                       | зо    | ૫૮૯  |
| સમવસરજ઼ અવચૂર્ષિ                       | зо    | ૫૮૯  |
| સમવસરણ સ્તોત્ર અવચૂર્ણિ                | зо    | ءەء  |
| સમવાયાંગ સૂત્ર                         | 30    | 505  |
| સમવસરણ સ્તોત્રાવચૂર્ણિ                 |       | ૬૧૨  |
| સ્થાનાંગ સૂત્ર - ટીકા                  | зо    | ८८४  |
| સમવાયાંગ સૂત્ર                         | 30    |      |
| સંગ્રહશી                               | . ૩૧  | ૧૨   |
| સંગ્રહણી                               | . ૩૧  | ३१૯  |
| સ્થાનાંગ વૃત્તિ                        | . ૩૧  | ૩૫૮  |
| સિદ્ધાંત શિરોમણિ (ભાષ્કરાચાર્ય)        | . ૩૧  | ३८३  |
| સ્થાનાંગ સૂત્ર                         | . 39  | પર ૬ |
| સમવાયાંગ                               | . 39  | ૫૫૯  |
| હીર પ્રશ્નોત્તર                        | २७    | ૩૨૯  |
| હીર પ્રશ્નોત્તર                        | . 30  | 50   |

# કાલ લોકપ્રકાશ પૂર્વાર્ધ અનુક્રમણિકા

| х | વંદનાવલી                               |
|---|----------------------------------------|
| ¥ | ઉપકાર સ્મૃતિ ૠશ સ્વીકાર૪               |
| ¥ | આ ગ્રંથ અંગે કંઈક ! ۶                  |
| ĸ | પ્રકાશકીય૮                             |
| * | કાલલોક સર્ગ ૨૮ થી ૩૧નું ટૂંકમાં વિવરણ૯ |
| ¥ | આગમપાઠોની યાદી૨૨                       |

#### સર્ગ–અજ્ઞાવીશમો

|      | સગ–અટાવારામાં                            |
|------|------------------------------------------|
| ગંભર | વિષય શ્લો <del>ક</del> નં.               |
| ٩    | મંગલાચરણ ૧                               |
| ૨    | કાળની ઉત્પત્તિ ૩                         |
| 3    | જ્યોતિષ ચક્રની ઉત્પત્તિ૪                 |
|      | કાળની બાબતમાં અન્ય આચાર્યનો મત … પ       |
| પ    | વર્ત્તનાની વ્યાખ્યા૭                     |
| 5    | પરિશામની વ્યાખ્યા૮                       |
| ৩    | ક્રિયાની વ્યાખ્યા૯                       |
| ٢    | પરાપરની વ્યાખ્યા ૧૦                      |
| Ċ    | વર્તનાદિ ચાર પ્રકાર તે જ કાળ ૧૧          |
| ૧૦   | કાળ કોને કહેવાય ? ૧૩                     |
| ૧૧   | વર્ત્તનાદિ વડે પ્રાપ્ત થયેલો કાળ એ જુદું |
|      | દ્રવ્ય નથી તેની સિદ્ધિ ૧૪                |
| ૧૨   | આ બાબતમાં અન્ય આચાર્યનો મત ૧૮            |
| ૧૩   | કાળ નામના છકા દ્રવ્યની સિદ્ધિ ૧૯         |
| ٩४   | સમયાદિ કાળના વિશેષો૨૨                    |
| ૧૫   | કાળ દ્રવ્ય ન હોય તો૨૩                    |
| ٩۶   | હેમંત ૠતુના કારણે થતા ફેરફાર ૨ <i>૬</i>  |
| ૧૭   | વસંત ૠતુની શોભા ૩૨                       |
| १८   | ગ્રીષ્મ ૠતુનું વર્શન ૩૪                  |
| १७   | વર્ષાૠતુમાં મેઘની ધારા                   |
| ૨૦   | શરદ ૠતુમાં સૂર્ય-ચન્દ્રનો પ્રતાપ ૪૧      |
| ૨૧   | ૠતુના ભેદનું મુખ્ય કારશ કાળ ૪૭           |
| ૨૨   | આમ્રાદિ વૃક્ષોને કાળની અપેક્ષા ૪૮        |
| ૨૩   | કાળદ્રવ્ય ન માનીએ તો ૪૯                  |
| ૨૪   | અતીતકાળના બે પ્રકાર ૫૧                   |
| રપ   | ભવિષ્યકાળના બે પ્રકારપર                  |
| ૨૬   | કાળદ્રવ્યની અનુમાનથી સિદ્ધિ ૫૩           |
|      | 102112211221                             |

| ૨૭ | આગમમાં પ્રશ્ન-દ્રવ્યો કેટલા ? પ <i>દ</i> |
|----|------------------------------------------|
| ૨૮ | વર્ત્તનાદિનું વિશેષ સ્વરૂપ ૫૮            |
| ૨૯ | પરિશામનું વિશેષ સ્વરૂપ ૫૯                |
| 30 | પરિશામના બે પ્રકાર કર                    |
| ૩૧ | પરિણામના ત્રણ પ્રકાર ક૪                  |
| ૩૨ | ક્રિયાનું વિશેષ સ્વરૂપ ૭૦                |
| 33 | ક્રિયાના ત્રણ પ્રકાર ૭૧                  |
| ૩૪ | પરત્વાપરત્વનું વિશેષ સ્વરૂપ ૭૨           |
| ૩૫ | કાળ શું ઉપકાર કરે છે ?                   |
| રદ | મનખ્ય ક્ષેત્રની બહાર                     |
|    | કાળદ્રવ્યને વિષે શંકા ૭૯                 |
| ૩૭ | મનુષ્ય ક્ષેત્રની બહાર કાળદ્રવ્યની        |
|    | શંકાનું સમાધાન ૮૧                        |
| 32 | કાળ દ્રવ્યના ૧૧ નિક્ષેપા                 |
|    | અને તેનું વિવરષ૯૪                        |
| ૩૯ | સન્નામ કાળ કોને કહેવાય ?૯૫               |
| ४० | સ્થાપના કાળ કોને કહેવાય ?૯૫              |
| ४१ | દ્રવ્ય કાળ કોને કહેવાય ?૯۶               |
| ४२ | જીવ દ્રવ્યને વિષે સાદિ-સાંતાદિ ભેદો ૯૮   |
| εγ | સિદ્ધના જીવો ભવ્ય કે અભવ્ય ? ૧૦૧         |
| ४४ | અજીવ દ્રવ્યને વિષે સાદિ-સાંતાદિ ભેદો ૧૦૩ |
| ૪૫ | અદ્ધાકાળ કોને કહેવાય ? ૧૦૫               |
| ४५ | યથાયુષ્ક કાળનું સ્વરૂપ ૧૦૮               |
| ৫৩ | ઉપક્રમ કાળનું સ્વરૂપ ૧૧૧                 |
| ४८ | ઉપક્રમ કાળના બે પ્રકાર ૧૧૩               |
| ୪୯ | સમાચારીના ત્રણ પ્રકાર ૧૧ <i>૬</i>        |
| ૫૦ | છક્રા ઉપક્રમકાળમાં દશવિધ                 |
|    | સમાચારીનું સ્વરૂપ ૧૧૯                    |
| ૫૧ | ઇચ્છાકાર આદિ સમાચારીની                   |
|    | વ્યાખ્યાઓ ૧૨૦                            |
| પર | ઓઘ સમાચારી કોને કહેવાય ? ૧૨૯             |
| ૫૩ | <b>u</b> -                               |
| ૫૪ |                                          |
| પપ |                                          |
|    | કર્મોના ઉપક્રમ વિષે શંકા ૧૪૧             |
| ૫૭ | કર્મોના ઉપક્રમ વિષેની                    |
|    | શંકાનું સમાધાન્ ૧૪૩                      |

म के किन्द्र तरामार तरि जानने देव

| ૫૮             | કર્મોના વિપાક બે પ્રકારે ૧૪૮                 |
|----------------|----------------------------------------------|
| ૫૯             | યથાસ્થિતિ વડે ભોગવાતા કર્મ                   |
|                | વિષે શંકા ૧૪૯                                |
| ०२             | તેનું સમાધાન ૧૫૨                             |
| ۶۹             | કુતનાશ અને અકૃતાગમ નામના                     |
|                | દોષની પ્રાપ્તિ વિષે શંકા ૧૫૫                 |
| કર             | તેનું સમાધાન ૧૫૯                             |
| £З             | દેશકાળનું સ્વરૂપ ૧૮૨                         |
| ४२             | કાળકાળ વિષે ૧૮૬                              |
| ૬૫             | નવમા પ્રમાશકાળનું સવિસ્તર સ્વરૂપ ૧૯૨         |
| २२             | પ્રમાણકાળ-સંખ્યાત, અસંખ્યાત                  |
|                | અને અનંત એમ ત્રેશ પ્રકારે ૨૦૧                |
| ९७             | સમય કોને કહેવાય તેનું સ્વરૂપ ૨૦૩             |
| 56             | પ્રાણનું સ્વરૂપ૨૧૩                           |
| हल             | ક્ષુલ્લક ભવનું સ્વરૂપ ૨૧૮                    |
| 90             | એક મુહૂર્તમાં થતા ક્ષુલ્લક ભવો ૨૨૩           |
| ૭૧             | કાળના તોલ અને માપનું સ્વરૂપ ૨૫૪              |
| ૭૨             | નાલિકા કોને કહેવાય ? ૨૭૮                     |
| ૭૩             | મુહૂર્ત્ત, તોલ અને માપની અપેક્ષાએ            |
|                | રાત્રિ-દિવસ ૨૮૩                              |
| ৩४             | પાંચ પ્રકારના સંવત્સરનું સ્વરૂપ ૨૯૦          |
| ૭૫             | કાળ વિશેષો સૂર્યવર્ષના માન વડે               |
|                | કહ્યા તે વિષે શેંકા૨૯૬                       |
| <del>:</del> چ | તેનું સમાધાન ૨૯૮                             |
| ଡ଼ଡ଼           | પાંચ પ્રકારના માસનું પ્રમાણ ૩૦૯              |
| ৩८             | પાંચ માસની ઉત્પત્તિ વિષે ૩૧૫                 |
| ୬୯             | સર્વ નક્ષત્રોનો ક્ષેત્ર વિષ્કંભ ૩૨૦          |
| 60             | ચન્દ્રની કળાની વૃદ્ધિ-હાનિ ૩૩૦               |
| ८१             | કૃષ્ણપક્ષ-શુક્લપક્ષ વિષે ૩૩૫                 |
| ८२             | ૠતુમાસ કેવી રીતે થાય ૩૩૮                     |
| ٤3             | સૂર્યમાસ વિષે ૩૩૯                            |
| ८४             | અંધિક માસની ઉત્પત્તિ ૩૪૮                     |
| ૮૫             | પાંચ પ્રકારના માસનું પ્રયોજન ૩۶૭             |
| ٢۶             | સૂર્યવર્ષના ૩ <i>૬૬</i> રાત્રિદિવસ           |
|                | જાણવાની રીત ૩૬૮                              |
| ८७             | સૂર્ય વર્ષાદિના કેટલા મુહૂર્ત ? ૩૭ <i>૬</i>  |
| ٢٢             | સૂર્યવર્ષ-ચન્દ્રવર્ષાદિના તોલનું પ્રમાણ… ૩૮૩ |
| ८७             | પાંચ વર્ષના યુગનું વિશેષ સ્વરૂપ ૩૯૨          |
| 60             | ચૂર્શિકા ભાગ કોને કહેવાય ૪૦૮                 |
| ૯१             | સૂર્યના મુહૂર્ત્તનું પ્રમાણ લાવવાનો ઉપાય ૪૩૨ |

|            | કાલલોક                                             |
|------------|----------------------------------------------------|
| ૯૨         | એક યુગના કેટલા રાત્રિ-દિવસ થાય                     |
|            | તેની ગણત્રી                                        |
| ૯૩         | એક યુગના માસની સંખ્યા                              |
|            | જાણવાંની રીત ૪૫ <i>၄</i>                           |
| <b>૯</b> ४ | યુગની શરૂઆત કયારે થાય ? ૪૮૧                        |
| ૯૫         | શ્રાવણ કૃષ્ણ પ્રતિપદાએ યુગ                         |
| વિગેરે     | નો આરંભ ૪૮૭                                        |
| ९२         | તે અંગે બીજા વિદ્વાનોના મતાંતરો ૪ ૬૯               |
| ୯୬         | આગમમાં કહ્યા પ્રમાશે યુગ                           |
|            | વિગેરેનું સ્વરૂપ ૪૭૩                               |
| ५८         |                                                    |
| ୯୯         |                                                    |
|            | સૂર્યના અયનને જાણવાની રીત ૪૮૩                      |
| ૧૦૧        | યુગની મધ્યે નવ માસ વ્યતીત થયે પાંચમે               |
|            | કયું અયન છે ? તે જાણવાની રીત ૪૮૯                   |
| ૧૦૨        | પચીશ માસ પછી દસમે આવતાં અયન                        |
|            | જાણવાની રીત ૪૯૭                                    |
|            | ચન્દ્રના ૧૩૪ અયનોનું સ્વરૂપ ૫૦૪                    |
| १०४        | ૧૩૪ અયનના મુહૂર્ત પ્રમાણે એક                       |
|            | અયનના કેટલા ? તેની ત્રિરાશિ ૫૧૫                    |
|            | સૂર્ય-ચન્દ્રના અયનોનો મુકાબલો ૫૧૯                  |
| १०९        | અયનના આરંભરૂપ                                      |
|            | અયનની આવૃત્તિઓ ૫૩૦                                 |
| ৭০৩        | કોઈપણ આવૃત્તિ કઈ તિથિએ આવે ?                       |
|            | તે જાણવાની રીત ૫૩૭                                 |
| 102        | યુગને વિષે પહેલી આવૃત્તિની<br>તિથિ જાણવાની રીત ૫૪૧ |
| 0.04       | ાતાય જાજાવાના રાત પઢ<br>મહા માસમાં થતી બીજી        |
| iUe        | પણ નાસના વાલા ગાજી<br>આવૃત્તિની કઈ તિથિ ?          |
| 990        | ગાવૃત્તા કઈ તાથ :                                  |
|            | સૂર્યની એક આવૃત્તિથી બીજી આવૃત્તિ                  |
|            | કેટલા દિવરે આવે ? અને કેવી રીતે ?૫૫૯               |
| 992        | દશે આવૃત્તિને વિષે સૂર્ય ભોગ્ય નક્ષત્રો ૫૬૭        |
|            | વિષુવત્નું સ્વરૂપ ૫૭૪                              |
| 998        | વિષુવોની સાથે તિથિ, સૂર્ય, ચંદ્ર,                  |
|            | નક્ષત્રનો યોગ                                      |
| ૧૧૫        | વિષવતનું કરણ ૫૯૨                                   |
| 995        | યુગને વિષે પહેલું વિષુવ કઈ તિથિએ ?૫૯૫              |
| 999        | १९ओ अक्ष्तनं स्व34                                 |
| ११८        | સૂર્ય ૠતુનું કરશ ૬૧૮                               |

૨૬

| ११૯ | એક યુગમાં આવતી ૩૦ ૠતુઓ કયારે                  | ૧૫૨   | દક્ષિણાયનને વિષે છાયા પોરસી             |
|-----|-----------------------------------------------|-------|-----------------------------------------|
|     | પૂર્શ થાય ? ક૩૬                               |       | તેનું પ્રમાજ્ઞ૧૦૧૨                      |
| १२० | ઋંતુને સમાપ્ત કરનારી તિથિનું કરણ . ૬૬૬        | ૧૫૩   | પાદ, જાનુ અને વેંતનું<br>પ્રમાણ૧૦૧૩     |
| ૧૨૧ | ચન્દ્રને આશ્રયીને ૠતુઓનું સ્વરૂપ ૬૮૦          |       | પ્રમાશ૧૦૧૩                              |
|     | ચંદ્રૠતુ જાણવાનું કરણ ૬૮૮                     | ૧૫૪   | દક્ષિણાયન તથા ઉત્તરાયનમાં ઘ્રુવાંક ૧૦૧૭ |
| ૧૨૩ | ચંદ્ર-ૠતુ કઈ તિથિએ પૂર્શ થાય ૭૦૦              | ૧૫૫   | યુગના પાંચ વર્ષમાં થતી છાયાની           |
| १२४ | સૂર્યૠતુ સમાપ્તિ વખતે ચંદ્ર સૂર્યનું          |       | હાનિ-વૃદ્ધિ                             |
|     | કર્યું નક્ષત્ર હોય ? ૭૧૩                      | ૧૫૬   | ત્રણમાસે અને છ માસે થતી છાયાની          |
| ૧૨૫ | બાર માસના લૌકિક અને                           |       | હાનિ-વૃદ્ધિનું પ્રમાશ૧૦૨૮               |
|     | લોકોત્તર નામ ૭૩૫                              |       | દરેક અયનમાં આવતી અહોરાત્રિ અને          |
| १२५ | પંદર દિવસના નામ ૭૪૨                           |       | તિથિઓનું પ્રમાશ૧૦૩૭                     |
|     | પંદર રાત્રિના નામ ૭૪૭                         | ૧૫૮   | પર્વની ઇષ્ટ તિથિએ પોરસી                 |
| १२८ | પંદર તિથિઓના નામ ૭૫૧                          |       | જાણવાની રીત૧૦૪૩                         |
| ૧૨૯ | પંદર તિથિઓના સ્વામી ૭૫૯                       | ૧૫૯   | યુગના પંચાશીમા પર્વમાં થતી પાંચમની      |
| ૧૩૦ | અહોરાત્ર તથા તિથિઓની                          |       | તિથિએ છાયા-પોરસી જાણવાની રીત . ૧૦૫૧     |
|     | ઉત્પત્તિમાં ફેરફાર ૭ ૬ ૨                      | १५०   | યુગના ૯૭ પર્વ જાય ત્યારે પાંચમની        |
| ૧૩૧ | તિથિઓના કાળનું પ્રમાશ ૭۶૭                     |       | તિથિએ કેટલાં પગલાંની પોરસી થાય ૧૦૬૧     |
| ૧૩૨ | ઇચ્છિત તિથિએ કાળનું પ્રમાશ                    | १९१   | અયનમાં પોરસીના પ્રમાણથી વ્યતીત          |
|     | જાણવાનું કરશ ૭૭૫                              |       | તિથિનું જ્ઞાન કરવાની રીત ૧૦૭૦           |
| ૧૩૩ | અવમરાત્ર (ક્ષયતિથિ)નું સ્વરૂપ ૮૮૪             |       | ચાર પાદવાળા ધ્રુવાંકમાંથી આઠ આંગળની     |
| ૧૩૪ | યુગપૂર્વાર્ધ અને યુગપશ્ચિમાર્ધનું યંત્ર ૮૪૪   |       | છાયાની હાનિ થતાં                        |
| ૧૩૫ | નષ્ટતિથિ જાણવાનું કરણ ૮૫૧                     |       | ઉત્તરાયગ્રના દિવસો૧૦૭ <i>૬</i>          |
| ૧૩૬ | બવ, બાલવાદિ કરણોની પ્રરૂપણા ૮૪૭               |       | પાદોન પૌરુષી વિષે૧૦૮૦                   |
| ঀও৩ | એ કરશોના સ્વામી તથા પ્રયોજન ૮૮૫               |       | સાર્ધ પૌરુષી વિષે ૧૦૮૩                  |
| १३८ | હંમેશા ફરતા ત્રીશ મુહૂર્તો ૮૮ <i>૬</i>        |       | પૂર્વાર્ધ પૌરુષી વિષે                   |
| ૧૩૯ | ચંદ્ર સંબંધી નક્ષત્રોને કેરફારનું વિવરજ્ઞ ૮૯૫ |       | સર્ગ સમાપ્તિ ૧૦૯૦                       |
| ঀ४० | ઇચ્છિત તિથિએ નક્ષત્ર જાણવાનું કરણ ૮૯૮         | સર્ગ– | ૨૮ અંગે વિવેચન પાના નં. ૧૭૪થી ૧૯૩       |
|     | ચંદ્ર નક્ષત્ર જાણવાની પદ્ધતિ ૯૨૦              |       | સર્ગ–ઓગણત્રીશમો                         |
| ૧૪૨ | કયા દિવસે કયા નક્ષત્રો હોય ? ૯૨૪              | ٩     | પૂર્વાંગ તથા પૂર્વ કોને કહેવાય૪         |
| ૧૪૩ | યુગની આદિમાં પ્રથમ તિથિએ કયુ                  | ૨     | એક પૂર્વના કેટલા વર્ષ થાયપ              |
|     | ચંદ્ર નક્ષત્ર હોય ? ૯૪૬                       | З     | અંક સ્થાનની નામાવલિ–માથુર               |
| ঀ४४ | બીજી તિથિએ કયુ ચંદ્ર નક્ષત્ર હોય ? . ૯૫૪      |       | વાચનાને અનુસારે૭                        |
|     | સૂર્ય સંબંધી નક્ષત્રોને લગતું વિવરશ ૯૫૯       | 8     | વલભી વાચનાનુસાર અંક નામાવલિ ૧૩          |
| १४२ | ઇષ્ટતિથિએ સૂર્ય નક્ષત્ર જાણવાનું કરણ ૯૬૮      | પ     | કાળમાન વડે શું શું મપાય૨૩               |
|     | નક્ષત્રોની બાદંબાકીની રીત ૯૭૩                 | 5     | અવસર્પિણીના છ આરાના નામો તથા            |
|     | સૂર્ય નક્ષત્ર શોધવાનું ઉદાહરણ ૯૮૨             |       | તેનો કાળ૨૯                              |
|     | પોરસી જાણવાનું કરણ ૯૯૧                        | ৩     | ઉત્સર્પિણીના છ આરાના નામો તથા           |
| ૧૫૦ | દક્ષિણાયન–ઉત્તરાયણમાં પોરસીની વૃદ્ધિ          |       | તેનો કાળ ૩૩                             |
|     | હાનિ વિષે ૯૯૬                                 | 6     | કાળચક વિષે ૩૯                           |
| ૧૫૧ | પોરસીની છાયાની વધઘટ૧૦૦૯                       | ૯     | અવસર્પિશી કાળ કોને કહેવાય ૪૪            |

| ૧૦ | ઉત્સર્પિણી કાળ કોને કહેવાય ૪૫         |  |  |
|----|---------------------------------------|--|--|
| ૧૧ | પહેલા આરાનું વર્શન ૪۶                 |  |  |
| ૧૨ | દસ પ્રકારના કલ્પવૃક્ષોનું વર્જીન ૫૫   |  |  |
| ૧૩ | યુગલિક પુરુષોના દેહનું વર્શન ૧૦૪      |  |  |
| १४ | બત્રીશ લક્ષણોના નામો ૧૨૧              |  |  |
| ૧૫ | યુગલિક સ્ત્રીઓના શરીરનું વર્શન ૧૨૫    |  |  |
| ۹۶ | યુગલિક સ્ત્રીઓના સ્વાભાવિક            |  |  |
|    | દશ પ્રકારના અલંકાર ૧૬૯                |  |  |
| ૧૭ | યુગલિકોની વિશિષ્ટતા ૧૭૫               |  |  |
| ٩८ | યુગલિકોના આહારનું સ્વરૂપ તથા          |  |  |
|    | અન્ય વિશિષ્ટતા ૧૯૬                    |  |  |
| ૧૯ | યુગલિક કાળે ઉપદ્રવ હોતા               |  |  |
|    | નથી તે વિષે ૨૦૩                       |  |  |
| 50 | યુગલિકોના છ પ્રકારો ૨૧૦               |  |  |
| ૨૧ | આયુષ્ય બંધ, યુગલ જન્મ,                |  |  |
|    | ૪૯ દિવસની પ્રતિપાલના ૨૧૧              |  |  |
| ૨૨ | ૪૯ દિવસની પ્રતિપાલના કેવી રીતે ૨૧૪    |  |  |
| ૨૩ | યુગલિક મરીને દેવ થાય ૨૧૯              |  |  |
| ૨૪ | યુગલિકના મૃતદેહની વ્યવસ્થા ૨૨૪        |  |  |
| રપ | યુંગલિકના મૃતદેહને ઉપાડીને પક્ષીઓ શી  |  |  |
|    | રીતે સમુદ્રમાં નાખી શકે               |  |  |
|    | તે વિષે શંકા-સમાધાન ૨૨૭               |  |  |
| २५ | અવસર્પિણીમાં અનંતગુણ હાનિ આદિ . ૨૩૨   |  |  |
| ૨૭ | અનંતગુષ હાનિની ભાવના                  |  |  |
|    | માટે પ્રશ્નોત્તર ૨૪૩                  |  |  |
| २८ | બીજા આરાના યુગલિકનું સ્વરૂપ ૨૬૩       |  |  |
| ૨૯ | બીજા આરાના મનુષ્યોના ચાર પ્રકાર . ૨૭૦ |  |  |
| 30 | બીજા આરામાં ભૂમિનું સ્વરૂપ વિગેરે ૨૭૩ |  |  |
| ૩૧ | ત્રીજા આરાનું સ્વરૂપ ૨૮૦              |  |  |
| ૩૨ | ત્રીજા આરાના ત્રણ વિભાગ ૨૮૧           |  |  |
| 33 | ત્રીજા આરાના યુગલિકના                 |  |  |
|    | દેહાયુષ્ય વિગેરે૨૮۶                   |  |  |
| ૩૪ | ત્રીજા વિભાગનું સ્વરૂપ ૨૮૮            |  |  |
| ૩૫ | ત્રીજા આરાના પલ્યોપમના                |  |  |
|    | આઠમા અંશનું સ્વરૂપ ૨૯૯                |  |  |
| રદ | પહેલા તીર્થકરની ઉત્પત્તિ ૩૦૧          |  |  |
| ૩૭ | અગ્નિનું પ્રગટ થવું ૨૦૩               |  |  |
| 32 | પ્રથમ તીર્થકરે બતાવેલ સો શિલ્પો ૩૦૬   |  |  |
| ૩૯ | પુરુષની ૭૨ કળા, સ્ત્રીની ૬૪ કલા. ૩૧૭  |  |  |
| 80 | ઇન્દ્રે કરેલ ભગવાનનો પાણિગ્રહણ તેમજ   |  |  |
|    |                                       |  |  |

|     | રાજ્યાભિષેક મહોત્સવ ૩૧૮                             |  |
|-----|-----------------------------------------------------|--|
| ४१  | નગરીનું વસાવવું–રાજનીતિ                             |  |
|     | પ્રવર્તાવેવી વિગેરે ૩૧૯                             |  |
| ४२  | પ્રથમ ચક્રવર્તીની ઉત્પત્તિ ૩૨૮                      |  |
| γЗ  | પ્રભુની દીક્ષા,, કેવલજ્ઞાન, સંઘ-સ્થાપન,             |  |
|     | નિર્વાષ ૩૨૯                                         |  |
| ४४  | ચોથા આરાની શરૂઆત તથા                                |  |
|     | તેનું નિરૂપણ ૩૩૩                                    |  |
| ૪૫  | ચાર પ્રકારના વરસાદનું વરસવું ૩૪૩                    |  |
| ४४  | ચોથા આરામાં ૨૩ તીર્થંકરો,                           |  |
|     | ૧૧ ચક્રવર્તીઓનું થવું ૩૫૨                           |  |
| ৫৩  | ત્રેસઠ શલાકા પુરુષ ૩૫૪                              |  |
| ४८  | શલાકા પુરુષના ચાર–પાંચાદિ પ્રકારો . ૩૫ <i>૬</i>     |  |
| ४७  | સર્ગ સમાપ્તિ ૩૫૭                                    |  |
|     | સર્ગ ત્રીશમો                                        |  |
| ٩   | તીર્થંકર નામકર્મના હેતુરૂપ વીશ સ્થાનક… ૧            |  |
| ૨   | વીશ સ્થાનકમાં સાત પદોનું વાત્સલ્ય ૨                 |  |
| З   | સ્થવિરના ત્રણ પ્રકાર વિષે૪                          |  |
| 8   | સોળમું 'વૈયાવચ્ચ' પદનું કેવી                        |  |
|     | રીતે આરાધન કરવું ?                                  |  |
|     | તે વિષે દશમા અંગનું સમાધાન ૧૩                       |  |
| પ   | તીર્થંકર નામકર્મ કોણ બાંધે ? ૧૮                     |  |
| 2   | વીશ સ્થાનક તપની વિધિ૨૦                              |  |
| ৩   | જિનેશ્વરો તીર્થંકર નામકર્મ                          |  |
|     | કેવી રીતે વેદે ? ૩૨                                 |  |
| 6   | તીર્થંકર નામકર્મ બાંધનાર કર્યા જાય ? ૩૪             |  |
| C   | તીર્થંકર થનાર દેવ–નારકી વિષે ૩૫                     |  |
| 90  | તીર્થંકરોને ગર્ભમાં કેટલા જ્ઞાન હોય ૩૯              |  |
| ११  | ચ્યવન સમયે ઇન્દ્રાસનનું કંપવું તથા                  |  |
|     | ઇન્દ્રનું કાર્ય ૪૨                                  |  |
| ૧૨  | તીર્થંકર માતાના ગર્ભમાં આવે ત્યારે                  |  |
|     | માતાના ચૌદ સ્વપ્નો ૪૫                               |  |
| १३  |                                                     |  |
| १४  |                                                     |  |
|     | કેટલી વાર સ્વખ્તો જુએ તે વિષે ૫૭                    |  |
| વ પ | 9                                                   |  |
| 45  | માતાએ સ્વપ્નની વાત રાજાને કરવાથી<br>ડેસ્ટ્રે કરવાથી |  |
|     | તેમણે કહેલ ફળ ૬૧                                    |  |
| ৭৩  |                                                     |  |
|     | ફળ–દોહલાનું પૂરવું કર                               |  |

२८

| १८ | તીર્થકરનો જન્મ ૬૭                             |        |
|----|-----------------------------------------------|--------|
| ૧૯ | તીર્થંકરના જન્મ સમયે રહેલા                    | ሄ      |
|    | ગ્રહોનું વર્શન ૭૦                             | ሄ      |
| ૨૦ | છપ્પન દિફ્કુમારીઓ વિષે–                       | ४      |
| ૨૧ | અધોલોકની આઠ કુમારીઓના નામ ૭૮                  |        |
| ૨૨ | તેમના વિમાનની રચના વિષે ૮૩                    | 8      |
| ૨૩ | તેમનો પરિવાર૮૪                                |        |
| ૨૪ | જિનેશ્વરની અને જિનમાતાની                      | ४      |
|    | કરેલ સ્તુતિ૮૯                                 |        |
| રપ | તેમનું કર્તવ્ય ૯૨                             | ४      |
| २४ | ઊર્ઘ્વલોકની આઠ કુમારિકાઓના                    | પ      |
|    | નામ તથા કર્તવ્ય ૯૬                            |        |
| ૨૭ | પૂર્વ રૂચકની આઠ કુમારિકાઓના નામ               | પ      |
|    | તથા કર્તવ્ય ૧૦૨                               |        |
| ૨૮ | દક્ષિણ રૂચકની આઠ કુમારિકાઓના                  | પ      |
|    | નામ તથા કર્તવ્ય ૧૦૪                           |        |
| ૨૯ | પશ્ચિમ રૂચકની આઠ કુમારિકાઓના                  | પ      |
|    | નામ તથા કર્તવ્ય ૧૦૬                           |        |
| 30 | ઉત્તર રૂચકની આઠ કુમારિકાઓના                   | પ      |
|    | નામ તથા કર્તવ્ય ૧૦૮                           | પ      |
| ૩૧ | વિદિશાની ચાર દિફ્કુમારિકાઓના                  |        |
|    | નામ તથા કર્તવ્ય ૧૧૦                           | น      |
| ૩૨ | મધ્ય રૂચકની ચાર દિક્કુમારિકાઓના               | ן<br>ע |
|    | નામ તથા કર્તવ્ય ૧૧૨                           | น      |
| 33 | ૫ <i>૬</i> દિફ્કુમારિકાઓએ કરેલ પ્રસૂતિ        |        |
|    | કાર્ય વિષે ૧૧૮                                | ั      |
| 38 |                                               |        |
|    | સૌધર્મેન્દ્રની વિગતો                          | 9      |
| ૩૫ | શક્રેન્દ્રના આસનનું કંપવું, અને શક્રસ્તવ.૧૨૭  | {      |
| રદ | નૈગમેષી દેવને સુઘોષા ઘંટાવાદનની               | و ا    |
|    | ઇન્દ્રે કરેલી આજ્ઞા ૧૩૧                       |        |
| 39 | ઘંટાવાદનપૂર્વક ઇન્દ્રની ઉદ્દઘોષણા ૧૩ <i>૬</i> | 9      |
| 36 | પાલક વિમાનનું પ્રમાણ ૧૪૦                      | 9      |
| ૩૯ | રત્નમય પીઠિકા પર ઇન્દ્રનું સિંહાસન . ૧૪૨      |        |
| YO | ઇન્દ્રાણીઓ, પર્ષદાના દેવો વિગેરેના            | 5      |
|    | ભદ્રાસનોની ૨ચના ૧૪૪                           |        |
| ४१ | ઇન્દ્રનો વિમાનમાં પ્રવેશ ૧૪૮                  | 9      |
| ४२ | કઈ સોપાનશ્રેણિ દ્વારા કયા દેવ                 |        |
|    | પ્રવેશ કરે ૧૫૧                                | 9      |
| γз | દિવ્યદુંદુભિના નાદ વડે                        |        |
|    |                                               |        |

|            | સૌધર્મેન્દ્રનું પ્રયાણ                 | ૧૫૯ |
|------------|----------------------------------------|-----|
| ४४         | નંદીશ્વરદ્વીપ ઉપર ઉતરાષા               | १९४ |
| ૪૫         | માતાની સ્તુતિ                          | የይረ |
| ४९         | માતાને અવસ્વાપિની નિદ્રા તેમજ          |     |
|            |                                        | ૧૭૫ |
| ४৩         | ઇન્દ્ર મહારાજા પાંચ રૂપ વડે પ્રભુને    |     |
|            | ગ્રહશ કરે                              | १७८ |
| ४८         | ઇન્દ્રનું મેરુ પર્વત પર આગમન           | १८१ |
|            | ં ઇશાનેન્દ્રની વિગતો                   |     |
| ४७         | આસનનું કંપવું ઘંટાવાદન વિગેરે          | १८२ |
| ૫૦         | પુષ્પક વિમાનની રચના તથા નંદીશ્વર       |     |
|            | દ્વીપ પર ઉતરાશ                         | १८४ |
| ૫૧         | વૈમાનિક, ભવનપત્યાદિક <i>ક</i> ૪        |     |
|            | ઇન્દ્રોનું આગમન                        | १८८ |
| પર         | દેવલોકની ઘંટાઓ તથા                     |     |
|            | વિમાનોના નામો                          | ૧૯૨ |
| ૫૩         | ચમરેન્દ્ર તથા બલીન્દ્રની ઘંટા,         |     |
|            | વિમાન વિગેરે                           |     |
| ૫૪         | નાગકુમારાદિ દેવેન્દ્રોની ઘંટાના નામો . | २०४ |
| ૫૫         | તેમના યાન વિમાનનું તથા                 |     |
|            | ઇન્દ્રધ્વજનું પ્રમાશ                   |     |
| પ <i>૬</i> | જ્યોતિષ્કની ઘંટાના નામ                 |     |
| ૫૭         | જન્માભિષેકની તૈયારી                    | २१० |
| ૫૮         | આભિયોગિક દેવોનું તીર્થોના પાણી,        |     |
|            | <b>3</b> , <b>1</b>                    | ર૧૬ |
| ૫૯         | અચ્યુતેન્દ્રનો ૮૦૬૪ કળશો વડે           |     |
|            | અભિષેક                                 | ૨૨૧ |
| 50         | અચ્યુતેન્દ્રના અભિષેક વખતે             |     |
|            | ઇશાનેન્દ્રાદિ શેખ દેવો શું કરે ?       | २२४ |
| ۶٩         | અભિષેક પછી નૃત્યકૌશલ,                  |     |
|            | અષ્ટમંગલિક સ્તુતિ                      |     |
| કર         |                                        | २उ४ |
| કર         | સૌધર્મેન્દ્રે ચાર વૃષભના રૂપ વડે       |     |
|            | કરેલ્ અભિષેક્                          | ૨૩૭ |
| ४२         |                                        |     |
|            | માતા પાસે મૂકવા                        | ૨૩૯ |
| ક્પ        | ક્ષુધાની શાંતિ માટે અંગુઠામાં          |     |
|            | અમૃત-સંચાર                             | २४४ |
| २ २        | પુત્રના જન્મની જાણ થતાં પિતાએ          |     |
|            | કરાવેલી નગર શોભા                       | રપ૩ |

| ७२ | માતા-પિતા દ્વારા પ્રભુના જન્મ                 |     |
|----|-----------------------------------------------|-----|
|    | અંગેનો આચાર ૨૬૨                               | ૯૬  |
| 56 | પ્રભુનું નામ સ્થાપન ૨ ૬૪                      |     |
| २७ | પ્રભુની બાલ્યાવસ્થા-અભ્યાસ વિષે ૨ <i>૬૬</i>   | ৫৩  |
| ୬୦ | ભોગાવલી કર્મના ક્ષયાર્થે પાષ્ટિગ્રહણ ૨૭૩      |     |
| ૭૧ | લોકાંતિક દેવોનું આગમન ૨૭ <i>૬</i>             |     |
| ૭૨ | વાર્ષિક દાન ૨૭૮                               | 66  |
| ૭૩ | પ્રવ્રજ્યા માટે અનુજ્ઞા ૨૯૨                   | ૯૯  |
| ৩४ | આસન કંપવાથી પ્રભુનો જન્મ                      |     |
|    | જાણીને ક૪ ઇન્દ્રોનું આગમન ૨૯૪                 |     |
| ૭૫ | દેવોએ લાવેલા  તીર્થજળ તથા  ઔષધિથી             | 900 |
|    | પ્રભુનો અભિષેક ૨૯૯                            |     |
| २७ | સ્વર્જનોએ કરાવેલી શિબિકા ૩૦૩                  | ٩0٩ |
| ୦୦ | કયા ઇન્દ્રો શિબિકાની કઈ બાહા ઉપાડે ૩૧૧        | 903 |
| ७८ | ઇન્દ્રો દ્વારા શિબિકા ઉપાડી ચાલવું ૩૨૧        | ٩03 |
| ୬୯ | દીક્ષા વરઘોડામાં મંગળ, કળશાદિનો               | 903 |
|    | અનુક્રમ ૩૨ <i>૬</i>                           | ૧૦૫ |
| 20 | શુભાભિલાષા પ્રગટ કરતા નગરજનો ૩૩૨              |     |
| ८१ | કુલમહત્તરાના હિતવચનો ૩૩૮                      | ٩0. |
| ८२ | પ્રભુનું કેશ લુંચન કરવું ૩૪૩                  | 900 |
| ٤3 | ઇન્દ્ર પ્રભુના સ્કંધ પર દેવદૂષ્ય              |     |
|    | સ્થાપન કરે ૩૪۶                                | 900 |
| ८४ | પ્રભુએ ગ્રહશ કરેલ ચારિત્ર તથા                 |     |
|    | મનઃપર્યવજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ ૩૪૮                  | 900 |
| ૮૫ | પ્રભુનો છપ્રસ્થ વિહાર ૩૫૦                     |     |
| 65 | તપનું પારશું ત્યાં પંચદિવ્યનું પ્રગટ થવું ૩૫૯ | १९८ |
|    | પરિષહો                                        |     |
| ৫৩ | બાવીસ પરિષહોના નામો ૩૬૪                       | ૧૧૯ |
| 66 | તે પરિષહો કયા કર્મના ઉદયથી થાય. ૩ <i>૬૬</i>   | ૧૧  |
| ८७ | સમકાળે બે પરિષહ કેમ ન હોય ?                   | ૧૧  |
|    | તે વિષે થોડા પ્રશ્નોત્તરો ૩૭ <i>૬</i>         |     |
| 60 | છદ્મસ્થ વીતરાગ તેમજ ભવસ્થ                     |     |
|    | અયોગી વિષે પરિષહો ૩૮ <i>૬</i>                 | 993 |
| ૯१ | પરિષહોને કઈ રીતે સહન કરવા ૩૯૦                 | 991 |
|    | ઉપસર્ગ વિષે                                   |     |
| ૯૨ | ઉપસર્ગ કોને કહેવાય ૩૯૭                        | 99. |
| ૯૩ | ઉપસર્ગોના મુખ્ય ચાર પ્રકાર ૩૯૮                | ૧૧  |
| ୯୪ | દેવસંબંધી ૪ પેટાભેદે ઉપસર્ગોનું               | ૧૧૮ |
|    | વિશ્લેષણ ૩૯૯                                  | ११८ |
| ૯૫ | મનુષ્ય સંબંધી ૪ પેટાભેદે ઉપસર્ગોનું           | ૧૨૦ |
|    |                                               |     |

|             | 500000                                        |
|-------------|-----------------------------------------------|
|             | વિશ્લેષણ ૪૦૨                                  |
| 25          | તિર્યંચ સંબંધી ૪ પેટાભેદે                     |
|             | ઉપસર્ગોનું સ્પષ્ટીકરણ ૪૦૩                     |
| :9          | સ્વ સંબંધી ૪ પેટાભેદે                         |
|             | ઉપસર્ગોનું સ્પષ્ટીકરણ ૪૦૫                     |
|             | ્ર ધ્યાન વિષે                                 |
| :2          | ધ્યાન એટલે શું ? તેના ચાર ભેદ ૪૧૧             |
| :4          | ત્રણ યોગમાં ધ્યાન કહેલ છે                     |
|             | તો તેમાં વાચિક ધ્યાન શી રીતે ઘટે ?            |
|             | તે વિષે ૪૧૯                                   |
| 00          | ધ્યાન યોગ્ય કોણ ?                             |
|             | તે માટે સ્થાન કેવું (?) ૪૨૯                   |
| 109         | આર્ત્તધ્યાનનું સ્વરૂપ તેના ચાર ભેદો વિષે .૪૩૮ |
| ા૦૨         | રૌદ્રધ્યાનનું સ્વરૂપ તેના ચાર ભેદો વિષે .૪૪૭  |
| ા૦૩         | ધર્મધ્યાનનું સ્વરૂપ તેના ચાર ભેદો વિષે . ૪૫૮  |
| ιογ         | ધર્મધ્યાનના ચાર આલંબનનું સ્વરૂપ ૪૮૭           |
| ા૦પ         | ચોથા અનુપ્રેક્ષા આલંબનના                      |
|             | ચાર ભેદોનું સ્વરૂપ ૪૭૨                        |
|             | શુક્લ ધ્યાનનું સ્વરૂપ તેના ચાર પ્રકારો.૪૭૯    |
| ०७          | પહેલા પ્રકાર વિષે [પૃથક્ત્વવિર્તક             |
|             | સવિચાર નામના] ૪૮૨                             |
| 102         | એકત્વ વિતર્ક નામના                            |
|             | બીજા શુક્લ ધ્યાન વિષે ૪૮૯                     |
| 106         | સૂક્ષ્મક્રિયા અનિવર્તિ નામના                  |
|             | ત્રીજા શુક્લ ધ્યાન વિષે ૪૯૬                   |
| 190         | સમુચ્છિન્નક્રિયા અપ્રતિપાતિ                   |
|             | નામના ચોથા શુક્લઘ્યાન વિષે ૫૦૦                |
|             | શુક્લ ધ્યાનના ચાર ચિન્હો ૫૦૫                  |
|             | શુક્લ ધ્યાનના ચાર આલંબનો ૫૧૨                  |
| ૧૧૩         | શુક્લ ધ્યાનના ધ્યાનપૂર્વક                     |
|             | કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ ૫૨૩                      |
|             | સમવસરણનું વર્શન                               |
|             | વાયુકુમાર-મેઘકુમાર આદિનું કાર્ય ૫૩૦           |
| <b>૧૧</b> ૫ | પ્રથમ ગઢની ઊંચાઈ-ભીંતની                       |
|             | ઊંચાઈ વિગેરે ૫૩૪                              |
|             | ગઢના ચાર દ્વારોનું વર્શન ૫૩૭                  |
|             | ચારે દ્વારોના ચાર દ્વારપાળ દેવોના નામો૫૪૨     |
| 192         | પ્રથમ ગઢમાં શું રહે ૫૪૫                       |
| ૧૯          | બીજા ગઢની શોભા ૫૪૮                            |
| १२०         | ગઢના ચારે દ્વારે રહેલ દેવીઓ વિષે ૫૫૦          |

૧૨૧ બીજા ગઢમાં કોણ રહે ? ...... ૫૫૫ ૧૫૨ પ્રજ્ઞપ્તિ વિ.માં બતાવેલા ઉત્તરભાંગાની રીત..... ૮૧૭ ૧૨૨ ત્રીજા ગઢની શોભા તથા તેના રચનાર ૧૫૩ ૭૩૭ પ્રકારના શ્રાવકો ..... ૮૨૭ દેવો વિષે ..... ૫૫૮ ૧૫૪ શ્રાવકના વ્રતના બે વિગેરેના ૧૨૩ ગઢના ચાર દારે રહેલ દારપાળો વિષે ૫૬૦ સંયોગથી થતાં ભાંગા ..... ૮૨૯ ૧૨૪ ત્રણ ગઢ વચ્ચેનું પરસ્પર અંતર ...... ૫૬૪ ૧૫૫ એક વ્રતના ઉચ્ચારમાં પ્રાપ્ત થતા ભાંગાને ૧૨૫ [ત્રણે ગઢનું પ્રમાણ એકત્ર કરતાં] બે વ્રતના સંયોગથી થતા ભાંગા..... ૮૫૩ ૧ યોજન પ્રમાણ ગોળ સમવસરણ ૧૫૬ બાર વ્રતના ભંગની સંખ્યા ...... ૮૭૮ કેવી રીતે થાય તે વિષે ..... ૫૭૧ ૧૨૬ ત્રણે ગઢની પરિધિ ..... ૫૮૧ ૧૫૮ ગણધરોની સ્થાપના.....૮૮۶ ૧૨૭ ચોરસ સમવસરણની હકીકત ...... ૫૮૩ ૧૫૯ ગણધરો સૂત્રની રચના કરે ...... ૮૯૨ ૧૨૮ ગઢની ભીંતોની ૧૬૦ પૂર્વ સિવાયની ત્રણ દિશામાં પહોળાઈ-પગથિઆ આદિનું પ્રમાશ .... ૫૮૪ ૧૨૯ ત્રીજા ગઢમાં મણિપીઠિકા દેવોએ કરેલા અરિહંતના પ્રતિબિંબ …. ૯૦૦ ૧૬૧ તીર્થંકરાદિના રૂપની તરતમતા ...... ૯૦૮ તથા તેનું પ્રમાશ ..... ૫૯૬ ૧૬૨ અરિહંતના રૂપને જોઈને લોકોની ૧૩૦ પીઠના મધ્ય ભાગે રહેલ અશોક વૃક્ષનું વર્શન ..... ૬૦૫ વિચારદ્રષ્ટિ ..... ૯૧૪ ૧૬૩ બાર પર્ષદા સમવસરણમાં કેવી રીતે બેસે..૯૨૩ ૧૬૪ સમવસરણમાં કયા દ્વાર વડે કોણ પ્રવેશ કરે..૯૩૧ ૧૩૨ અશોકવૂક્ષ નીચે દેવચ્છંદ કેવો હોય ... ૬૧૪ ૧૩૩ ત્રિભુવનની ઉપમાવાળા છત્રત્રિકો ..... ૬૧૭ ૧*૬*૫ બાર પર્ષદામાંથી કોણ કેવી રીતે દેશના સાંભળે.. ..... ૯૩૯ ૧૩૪ સુવર્ષકમળ ઉપર ધર્મચક્ર ..... કર૦ ૧*૬૬* તિર્યંચો જાતિ વૈરને ભૂલીને ૧૩૫ પ્રભુનો સમવસરણમાં પ્રવેશ ..... ક૨૯ ૧૩૬ તીર્થ શબ્દની વ્યુત્પત્તિ ...... ૬૩૩ દેશના સાંભળે ..... ૯૫૦ ૧૬૭ સમવસરણમાં બલિ વિધાન ...... ૯૫૪ ૧૩૭ પાંત્રીશ ગુણોથી યુક્ત ૧*૬૮* બીજી પોરસીએ ગણધર દેશના આપે .. ૯૭૦ પ્રભુની વાણીનો મહિમા ..... ક૩ક ૧૬૯ પ્રભુના અષ્ટ પ્રાતિહાર્યોનું સ્વરૂપ ..... ૯૭૯ ૧૩૮ તે ઉપર ડોશીનું દષ્ટાંત ..... ૬૫૧ ૧૭૦ પ્રભુના ચોત્રીશ અતિશયોનું સ્વરૂપ …. ૯૮૮ ૧૩૯ પાંત્રીશ ગુણોના નામો–તથા સમજૂતી . ૬૮૨ ૧૭૧ નાશ પામેલા મુખ્ય ૧૮ દોષોનું સ્વરૂપ..૧૦૦૧ ૧૪૦ શ્રાવકના બાર વ્રતોનું સ્વરૂપ ...... ક૯૨ ૧૪૧ બાવીશ અભક્ષ્યો વિષે ...... ૭૦૨ ૧૭૨ પ્રભુના વિહારના સમાચાર આપનારને અપાતા ઇનામ ......૧૦૦૭ ૧૪૩ છ પ્રકારના મનુષ્યોની વ્યાખ્યા ...... ૭૨૯ ૧૭૩ પ્રભુનું નિર્વાષ-તેનો મહોત્સવ ......૧૦૧૪ ૧૭૪ ઇન્દ્રનો વિલાપ………………૧૦૨૫ ૧૪૪ સામાયિકના ચાર પ્રકાર ........... ૭૩૫ ૧૭૫ તીર્થંકર, ગણધરાદિના દેહના અગ્નિ ૧૪૫ અષ્ટ પ્રવચન માતાની સમજૂતી ...... ૭૪૬ સંસ્કાર માટે ચિતાઓ કરાવે તે .....૧૦૩૧ ૧૪૬ ૧૮૦૦૦ શીલાંગનું સ્વરૂપ ...... ૭૫૮ ૧૭૬ પ્રભુની દાઢાઓ અંગોપાંગાદિને ૧૪૭ ૧૮૦૦૦ શીલાંગ શી રીતે થાય ? ... ૭୨૩ ઇન્દ્રો–દેવો ગ્રહશ કરે .....૧૦૪૬ ૧૪૮ સમાચારી રથનું સ્વરૂપ ..... ૭૯૩ ૧૭૭ અરિહંતનો ચૈત્યસ્તૂપ ..... ૧૦૫૪ ૧૪૯ શ્રાવકવ્રતના ભંગ..... ૭૯૫ ૧૭૮ સર્ગ સમાષ્તિ.....૧૦૬૫ ૧૫૦ ત્રણ યોગ અને ત્રણ કરણ સર્ગ–એકત્રીશમો વડે થતા ૨૧ ભેદો ..... ૮૦૪ ૧૫૧ આવશ્યક સુત્રની અપેક્ષાએ ગૃહસ્થ ٩ કઇ ગતિમાંથી આવેલો જીવ ર માટેના થતા ભાંગા..... ૮૧૦

|          | ચક્રવર્તી થાય૧૧                                     |
|----------|-----------------------------------------------------|
| з        | ચક્રવર્તીની ઉત્પત્તિ બાલ્યાવસ્થાનું સ્વરૂપ . ૧૪     |
| ४        | રાજાના છત્રીશ ગુણો ૨૩                               |
| પ        | ચક્રરત્નની ઉત્પત્તિ ૨૯                              |
| <i>ى</i> | ચક્ર સંબંધી મહોત્સવ-૧૮                              |
|          | શ્રેણિઓના નામ૩૫                                     |
| ૭        | છ ખંડના વિજય માટે ચક્રીનું પ્રયાણ ૩૭                |
| ٢        | માગઘતીર્થ તરફ પ્રયાણ                                |
| Ċ        | ચક્રવર્તીની છાવણી૫૦                                 |
| ٩0       | પૌષધશાળામાં અક્રમ૫૨                                 |
| ૧૧       | દેવાધિષ્ઠ બાશનું ફેંકવું ૬૧                         |
| ૧૨       | પાંચ સ્થાનોના નામો કરા                              |
| ૧૩       | માગધકુમાર દેવનો ક્રોધ ૬૮                            |
| १४       | માગધકુમાર દેવનો પશ્ચાત્તાપ ૭૨                       |
| ૧૫       | માગધકુમાર દેવની ચક્રવર્તીને                         |
|          | ભેટણું-વિનંતી ૭૭                                    |
|          | માગધકુમાર સંબંધી અષ્ટાક્ષિકા મહોત્સવ ૮૧             |
| ঀ৩       | વરદામતીર્થ તરફ પ્રયાશ૮૩                             |
| १८       | વરદામેશ ઉપર ચક્રવર્તી શાસન ૮૭                       |
| १७       | પ્રભાસ તીર્થ તરફ પ્રયાણ૮૮                           |
| ૨૦       | સિંધુદેવીના ભુવન સન્મુખ પ્રયાશ ૯૦                   |
| ૨૧       | સિંધુદેવી સંબંધી અષ્ટમ તપ૯૫                         |
| ૨૨       | સિંધુદેવીના ભેટષાનો સ્વીકાર ૯૮                      |
| ૨૩       | સિંધુદેવી સંબંધી અષ્ટા. મહોત્સવ ૧૦૦                 |
| २४       | વૈતાઢ્ય કટક સન્મુખ ચક્રનું પ્રયાશ ૧૦૨               |
| રપ       | તમિસા ગુફા તરફ પ્રયાણ ૧૦૬                           |
| ૨૬       | કૃતમાલ દેવનું આસન કંપન–ભેટશું … ૧૦૮                 |
| ૨૭       | સેનાનીરત્નનું સિંધુ નિષ્કુટને સાધવું ૧૧૧            |
| २८       | સેનાનીરત્નની ચક્રવર્તીને વિજ્ઞપ્તિ ૧૨૪              |
| ૨૯       | તમિસા ગુફાના દાર ઉઘાડવાની                           |
|          | સેનાનીરત્નને આજ્ઞા ૧૨૯                              |
| 30       | તમિસા ગુફાના દારની સેવા-પૂજા ૧૩૧                    |
| ૩૧       | તમિસા ગુફાના દાર ઉષાડવાનો                           |
|          | અંતિમ ઉપાય દંડ ૧૩૭                                  |
| ૩૨       | 3 3 1                                               |
| 33       | ચક્રીને સેનાપતિનું નિવેદન ૧૪૪                       |
| ૩૪       | ચક્રવર્તીનો તમિસ્ના ગુફામાં પ્રવેશ ૧૪૮              |
| ૩૫       | ઉત્તર દ્વાર તરફ પ્રયાણ ૧૫૩                          |
| રદ       | ચ્ક્રીના સૈન્ય સાથે મ્લેચ્છ રાજાઓનું યુદ્ધ૧૫૯       |
| 39       | સેનાનીરત્ન સાથે મ્લેચ્છ રાજાઓનું યુદ્ધ. ૧૭ <i>૬</i> |

| 36  | મ્લેચ્છોના દેવો વડે ચક્રીને કરાયેલ ઉપદ્રવ૧૯૦  |
|-----|-----------------------------------------------|
| ૩૯  | મ્લેચ્છ રાજાઓની શરણાગતિ ૧૯૩                   |
| 80  | સેનાપતિએ કરેલો સિંધુ–નિષ્કુટનો જય ૧૯૭         |
| ४१  | હિમવાન પર્વત તરફ ચક્રરત્નનું પ્રયાશ ૧૯૯       |
| ४२  | હિમવાન પર્વત સમીપ છાવણી                       |
|     | અક્રમ વગેરે ૨૦૨                               |
| ٤З  | હિમવાન દેવનું ભેટશું સત્કાર-વિસર્જન ૨૦૮       |
| ४४  | ૠષભકૂટ તરફ પ્રયાશ૨૧૧                          |
| ૪૫  | ૠષભકૂટ પર ચક્રીએ લખેલ નામ ૨૧૨                 |
| ४४  | વૈતાઢ્ય સન્મુખ ચક્રરત્નનું ગમન,               |
|     | અક્રમ વિગેરે ૨૧૭                              |
| ४७  | વિદ્યાધરોનું ચક્રીને ભેટણું –અખ્ટાદ્નિકા. ૨૨૩ |
| ४८  | ગંગાદેવીને વશ કરવી. તેના                      |
|     | સંબંધી મહોત્સવ ૨૨૭                            |
| ४८  | ખંડપ્રપાતા ગુફાના નક્તમાલ                     |
|     | દેવનું સાધવું ૨૩૦                             |
| ૫૦  | ગંગાના ઉત્તર નિષ્કુટને સાધવાની                |
|     | સેનાનીને આજ્ઞા ૨૩૨                            |
| ૫૧  | ખંડપ્રપાતા ગુફા ઉઘાડવાની                      |
|     | સેનાનીને આજ્ઞા ૨૩૮                            |
| પર  | ગુફાઓમાં આગમન–નિર્ગમન                         |
|     | વિષે શંકા-સમાધાન ૨૪૨                          |
| ૫૩  | નવનિધાનનું સાધવું ૨૪૫                         |
| ૫૪  | દક્ષિણભરતાર્ધના ગંગા નિષ્કુટનો વિજય.૨૫૦       |
| પપ  | ચક્રીનું સ્વરાજધાની તરફ પ્રયાશ ૨૫૩            |
| પ્ર | ચક્રીનો રાજધાનીમાં પ્રવેશ ૨૫૭                 |
| ૫૭  | પોતાના મહેલમાં પ્રવેશ ૨૬૪                     |
| ૫૮  | ચક્રીને અભિષેક માટે વિજ્ઞપ્તિ ૨ <i>૬</i> ૮    |
| ૫૯  | અભિષેક મંડપની રચના ૨૭૨                        |
| 90  | ઉચ્ચ ગ્રહો–નક્ષત્રોમાં ચક્રીનો અભિષેક ૨૭૮     |
| ۶٩  | ચક્રીને દેવો–રાજાઓ આદિનું અભિવાદન૨૮૩          |
| કર  | દિગ્વિજયમાં કુલ તેર અક્રમો ૨૮૭                |
| કર  | ચક્રરત્નનો આયુધશાળામાં પ્રવેશ ૨૯૬             |
| ४२  | ચૌદ રત્નો વિષે ૨૯૭                            |
| ૬૫  | સાત એકેન્દ્રિય રત્નો૨૯૮                       |
| २२  | ચક્રરત્નનું વર્ષુન ૨૯૯                        |
| ७२  | દંડરત્નનું વર્ષાન ૩૦૭                         |
| 52  | ખડ્ગરત્નનું વર્શન ૩૧૫                         |
| २७  | છત્રરત્નનું વર્ષન ૩૨૧                         |
| ୬୦  | ચર્મરત્નનું વર્ષાન ૩૨૮                        |

૩૨

|              | ~                                                                                                          |                                         |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ૭૧           | મષ્ટિારત્નનું વર્શન ૩૪૧                                                                                    | ૯૩ દ્વિતીયાદિ નિધાનનું સ્વરૂપ ૫૧૧       |
| ૭૨.          | કાંકિશીરત્નનું વર્શન ૩૪૯                                                                                   | ૯૪ નવનિધાનોનું માપ ૫૩૪                  |
| ૭૩           | પંચેન્દ્રિય રત્નોનું સ્વરૂપ                                                                                | ૯૫ ચક્રવર્તીની ૠદ્ધિનું વર્શન ૫૪૧       |
| ৩४           | સેનાપતિ રત્નનું સ્વરૂપ ૩૬૫                                                                                 | ૯ <i>૬</i> વાસુદેવ–બળદેવનું સ્વરૂપ ૫૫૯  |
| ૭૫           | ગૃહપતિ રત્નનું સ્વરૂપ ૩૭૬                                                                                  | ૯૭ ઉત્પત્તિ–દેહ–વર્શ વિગેરે ૫ <i>૬૬</i> |
| ও১           | વાર્ધકી રત્નનું સ્વરૂપ ૩૮૧                                                                                 | ૯૮ વાસુદેવના દેહ–વર્શ–સાતરત્નો–         |
| ୬୬           | વાસ્તુશાસ્ત્રમાં પ્રાસાદના ૧૬ પ્રકાર ૩૮૫                                                                   | કાંતિ–શક્તિ આદિ ૫૭૩                     |
| ୬८           | ૧૬ પ્રકારના ઘરોનું ફળ ૩૯૭                                                                                  | ૯૯ બલદેવના દેહ–વર્શ–વસ્ત્ર–રત્નો        |
| ୬୯           | આયનુ સ્વરૂપ ૪૧૦                                                                                            | વગેરે વિષે ૫૮૪                          |
| ٥٧           | વ્યયનું સ્વરૂપ ૪૩૧                                                                                         | ૧૦૦ વાસુદેવ–બલદેવની સ્ત્રીઓ ૫૯૧         |
| ८१           | અંશનું સ્વરૂપ ૪૩ <i>૬</i>                                                                                  | ૧૦૧ વાસુદેવના બળ ઉપર દ્રષ્ટાંત ૫૯૩      |
| ८२           | વાસ્તુ પ્રારંભનો વિચાર ૪૩૯                                                                                 | ૧૦૨ કોટિશિલાનું સ્થાન દરેક વાસુદેવ      |
| ٤3           | ખાતના મુહૂર્ત વિષે ૪૪૨                                                                                     | કેટલી ઊંચી કરે ૫૯૮                      |
| 28           | વાસ્તુની વિદિશાનો નિયમ ૪૪૭                                                                                 | ૧૦૩ કોટિશિલા ઉપર સિદ્ધ થયેલ             |
| ረч           | વાસ્તુ ક્ષેત્રના દેવો ૪૫૧                                                                                  | મુનિઓની સંખ્યા  ક૦૫                     |
| ८५           | વાસ્તુ ક્ષેત્રના દેવોની પૂજાવિધિ ૪۶૪                                                                       | ૧૦૪ પ્રતિવાસુદેવનું ટૂંક સ્વરૂપ ૬૧૦     |
| ८७           | પુરોહિત રત્નનું સ્વરૂપ ૪૬૯                                                                                 | ૧૦૫ નવ નારદોનું સ્વરૂપ ૬૧૩              |
| 66           | ગજરત્નનું સ્વરૂપ ૪૭૧                                                                                       | ૧૦૬ છકા અંગમાં નારદનું સ્વરૂપ ૬૨૭       |
| ८७           | અશ્વરત્નનું સ્વરૂપ ૪૭૪                                                                                     | ૧૦૭ ૧૧ રુદ્રોનું ટૂંકમાં સ્વરૂપ ક૩૪     |
| 60           | સ્ત્રીરત્નનું સ્વરૂપ ૪૯ <i>૬</i>                                                                           | ૧૦૮ સર્ગ સમાપ્તિ ૬૪૦                    |
| ૯૧           | ચક્રીના યક્ષ સેવકોની સંખ્યા ૫૦૧                                                                            |                                         |
| ૯૨           | નવનિધાનનું સ્વરૂપ ૫૦૩                                                                                      |                                         |
| નંદ          | <del>ા</del> ર ચિત્રાનુક્રમણિકા                                                                            | સર્ગ નં. શ્લોક નં. પેજ નં.              |
| વ            | બાર આરાનું કાલચક્ર                                                                                         | ૨૯૨૯૫૨૩                                 |
| ર            | -                                                                                                          | ૩૦ ૭૫૮ ૫૨૪                              |
| 9            | ક શ્રી દશવિધ ચક્રવાલ સમાચારી રથ                                                                            | ૩૦ ૭૯૦ ૫૨૫                              |
| <u>لا</u>    | ત નવ નિધાનની પેટીનો સામાન્ય દેખાવ…                                                                         |                                         |
| ų            | ા છ ખંડ તથા માગધાદિ ત્ર <b>ણ તીર્થો</b> .                                                                  |                                         |
| و            | ચ્ક્રવર્તીના અને વાસુદેવના રત્નો                                                                           | ૨૯૯૫૨૭                                  |
| יש<br>א<br>ע | ક શ્રી દશવિધ ચક્રવાલ સમાચારી રથ<br>ત નવ નિધાનની પેટીનો સામાન્ય દેખાવ…<br>ા છ ખંડ તથા માગધાદિ ત્રજ્ઞ તીર્થો | ૩૦ ૭૯૦ ૫૨૫<br>૩૧ ૩ ૫૨ <i>૬</i>          |

# શ્રુતભક્તિનાં સહયોગી

**૧. શ્રી જૈન શ્વે. મૂર્તિપૂજક સંઘ શિવ** ૧૮૭, જૈન સોસાયટી, સાયન વેસ્ટ મુંબઈ-૨૨.

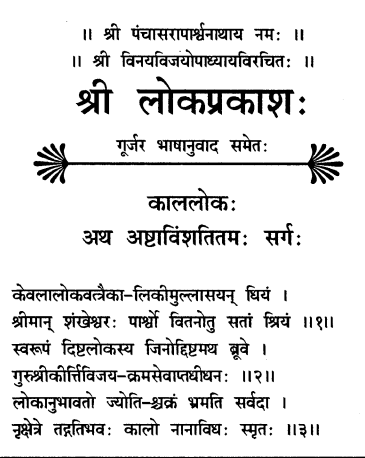
- **૨. શ્રી હીરસૂરીશ્વરજી જગદ્ગુરુ શ્વે. મૂ. તપગચ્છ જૈન સંઘ ટ્રસ્ટ** દફ્તરી રોડ, મલાડ (ઇસ્ટ) મુંબઈ-૯૭.
- **3. શ્રી કેલાસ-કંચન ભાવ સાગર શ્રમણ સંઘ સેવા ટ્રસ્ટ** C/o. બિપીનભાઈ કે. પારેખ

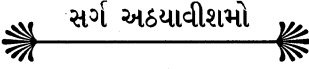
૫, પાર્શ્વદર્શન, જૂના નાગરદાસ ક્રોસ રોડ, અંધેરી (પૂર્વ) મુંબઈ-૬૯.

મુ. વડાલીયા સીંહણ, વાયા જામખંભાલીયા, જી. જામનગર.

- **૧. શ્રી દાનસૂરીશ્વરજી જ્ઞાનમંદિર અને પોષધશાળા ટ્રસ્ટ** અમદાવાદ-૧.
- **૨. શ્રી ઘાટકોપર જૈન શ્વે. મૂ. પૂ. તપગચ્છ સંઘ** ઘાટકોપર, મુંબઈ.
- **3. શ્રી જૈન શ્વે. મૂ. પૂ. સંઘ** નવજીવન સોસાયટી, મુંબઈ.
- **૪. શ્રી સુબાજી ૨વચંદ જેચંદ જેન વિદ્યાશાળા ટ્રસ્ટ** દોશીવાડાની પોળ, અમદાવાદ-૧.
- **૫. શ્રી ભવાનીપુર જૈન શ્વે. મૂ. સંઘ** કલકત્તા.

૪. હાલાર તીર્થ





જેમ કેવલજ્ઞાન ત્રણ લોકના જ્ઞાનનો વિકાસ કરે છે, તેમ જ્ઞાનાદિ લક્ષ્મીવાળા શ્રીશંખેશ્વર પાર્શ્વનાથ સત્યુરુષોની જ્ઞાનાદિક લક્ષ્મીને વિસ્તારો.૧.

ગુરુમહારાજ શ્રીકીર્તિવિજયજી મહારાજના ચરણની સેવા કરવાથી મને બુદ્ધિરૂપ ધન પ્રાપ્ત થયું છે, તેથી હું શ્રીજિનેશ્વરોએ કહેલું દિષ્ટલોક (કાલલોક)નું સ્વરૂપ કહું છું.૨.

આ મનુષ્યક્ષેત્ર (અઢીદ્વીપ)ને વિષે નિરંતર આકાશમાં સૂર્યચંદ્રાદિ જ્યોતિષચક્ર લોકના સ્વભાવથી જ ફર્યા કરે છે. તેની ગતિથી કાળની ઉત્પત્તિ થાય છે. તે કાળ વિવિધ પ્રકારનો કહ્યો છે.૩. तथोक्तं ज्योतिष्करंडके लोगाणुभागजणिअं जोइसचक्कं भणंति अरिहंता । सत्वे कालविसेसा जस्स गइविसेसनिष्फन्ना ॥४॥ अत्राहुः केऽपि जीवादि-पर्याया वर्त्तनादयः । काल इत्युच्यते तज्ज्ञैः पृथग्द्रव्यं तु नास्त्यसौ ॥५॥ तथाहि - जीवादीनां वर्त्तना च परिणामोऽप्यनेकथा । क्रिया परापरत्वं च स्यात्कालव्यपदेशभाक् ॥६॥ तत्र च - द्रव्याणां सादिसांतादि-भेदैः स्थित्यां चतुर्भिदि । यत्केनचित्प्रकारेण वर्त्तनं वर्त्तना हि सा ॥७॥ द्रव्याणां या परिणतिः प्रयोगविम्रसादिजा । नवत्वजीर्णताद्या च परिणामः स कीर्त्तितः ॥८॥ भूतत्ववर्त्तमानत्व-भविष्यत्वविशेषणा । यानस्थानादिकार्यानां या चेष्टा सा क्रियोदिता ॥९॥

તે વિષે જ્યોતિષ્કરંડક નામના પ્રંથમાં કહ્યું છે કે-

લોકના સ્વભાવથી આ જ્યોતિષચક્ર ઉત્પન્ન થયેલું છે, અને તેની જ ગતિવિશેષથી વિવિધ પ્રકારનો કાળ ઉત્પન્ન થયો છે–એમ જિનેશ્વરો કહે છે.૪.

અહીં કાળ વિષે કોઈ આચાર્યો કહે છે કે –જીવાદિના પર્યાયો જ વર્તમાન આદિ કાળ છે–એમ વિદ્વાનો કહે છે, તેથી કાળ નામનું જુદું દ્રવ્ય નથી.પ.

તે આ પ્રમાશે–જીવ, અજીવ વિગેરેની વર્તના-હોવાપશું ૧, તેમનો અનેક પ્રકારનો પરિશામ ૨, તેમની ક્રિયા ૩ તથા તેમનું પરાપરત્વ ૪ (પર એટલે પ્રથમ અને અપર એટલે પછી) એ સર્વ કાળશબ્દથી કહી શકાય છે. *૬*.

તેમાં

- (૧) સાદિસાંત વિગેરે ભેદોથી ચાર પ્રકારની સ્થિતિમાં કોઈપણ પ્રકારથી દ્રવ્યોનું જે હોવાપણું–તે વર્તના કહેવાય છે.૭.
- (૨) પ્રયોગથી કે સ્વાભાવિક, દ્રવ્યોની જે પરિશતિ થાય છે, તથા નવાપશું કે જુનાપશું જે થાય છે, તે પરિશામ કહેવાય છે.૮.
- (૩) ભૂતત્વ, વર્તમાનત્વ કે ભવિષ્યત્વ--એવા વિશેષવાળી જે પદાર્થોની ગતિ કે સ્થિતિ વિગેરે ચેષ્ટા, તે ક્રિયા કહેવાય છે.૯.

पूर्वभावि परं पश्चा-द्भावि चापरमिष्यते । द्रव्यं यदाश्रयादुवते ते परत्वापरत्वके ॥१०॥ एवं च द्रव्यपर्याया एवामी वर्त्तनादयः । संपन्नाः कालशब्देन व्यपदेश्या भवंति ये ॥११॥ पर्यायाश्च कथंचित्स्यु-र्द्रव्याभिन्नास्ततश्च ते । द्रव्यनाम्नापि कथ्यंते जातु प्रोक्तं यदागमे ॥११॥ तद्यश्या – 'किमिदं भंते कालेत्ति पवुच्चति ? गो० ! जीवा चेव अजीवा चेव त्ति' अत्र द्रव्याभेदवर्त्ति-वर्त्तनादिविवक्षया । कालोऽपि वर्त्तनाद्यात्मा जीवाजीवतयोदितः ॥१३॥ वर्त्तनाद्याश्च पर्याया एवेति प्राग् विनिश्चितं । तद्वर्त्तनादिसंपन्नः कालो द्रव्यं भवेत्कथ्यम् ? ॥१४॥ पर्यायाणां हि द्रव्यत्वे-ऽनवस्थापि प्रसज्यते । पर्यायरूपस्तत्कालः पृथ्रग् द्रव्यं न संभवेत् ॥१५॥

(૪) કોઈપણ દ્રવ્ય (પદાર્થ) જેના આશ્રયથી પહેલો થાય તે પર અને પછી થાય તે અપર કહેવાય છે.૧૦.

આ પ્રમાશે વર્ત્તનાદિ ચાર પદાર્થો કહ્યા, તે દ્રવ્યના પર્યાયો જ છે અને તેમને કાળશબ્દથી કહી શકાય છે.૧૧.

પર્યાયો કોઈક અપેક્ષાએ દ્રવ્યથી અભિન્ન પણ હોઈ શકે છે, તેથી તે પર્યાયોને કોઈક વખત દ્રવ્યરૂપે પણ કહી શકાય છે.૧૨.

તે વિષે આગમમાં કહ્યું છે કે–''હે ભગવાન ! કાળ એટલે શું ? હે ગૌતમ ! જીવ અને અજીવ–એ જ કાળ કહેવાય છે.''

આ સૂત્રમાં દ્રવ્યથી અભેદપણે રહેલા વર્ત્તનાદિની મુખ્ય વિવક્ષાથી વર્ત્તનાદિ પર્યાયરૂપ કાળને પણ જીવ અને અજીવપણે જ કહ્યો છે.૧૩.

કાળ એ વર્ત્તનાદિ ચાર પર્યાય સ્વરૂપ છે. એ આગળ સિદ્ધ કરી ગયા છીએ, તેથી વર્ત્તનાદિ વડે પ્રાપ્ત થયેલો કાળ જુદું દ્રવ્ય શી રીતે થઈ શકે ? ૧૪.

જો કદાચ પર્યાયોને જુદા દ્રવ્ય તરીકે માનવામાં આવે, તો અનવસ્થા નામનો દોષ આવશે. (એટલે કે દરેક દ્રવ્યના અનંત પર્યાયો હોવાથી દ્રવ્યનું નિયતપણું થઈ શકશે નહીં, એ અનવસ્થાદોષ કહેવાય इत्यं चैतदुरीकार्यं वर्त्तनाद्यात्मकोऽन्यथा । कालास्तिकायः स्वीकार्यो भवेद्वचोमेव सर्वगः ॥१६॥ न चार्हदिष्टादिष्टं तत् सिद्धांते यत्पुनः पुनः । पंचास्तिकाया एवोक्ताः कालो द्रव्यं पृथग् न तत् ॥१७॥ परे त्वाहुः समद्रव्य-प्रवर्त्ती वर्त्तनादिकः । पर्यायः कालनामा मा पृथग् द्रव्यं भवत्वहो ॥१८॥ किंतु योऽर्कीदिचाराभि-व्यंग्यो नृक्षेत्रमध्यगः । कालो न स्यात्कथं कार्या-नुमेयः परमाणुवत् ॥१९॥ यच्छुद्धपदवाच्यं तत् सदित्यनुमितेरपि । षष्ठं द्रव्यं दधत् सिद्धिं कालाख्यं को निवारयेत् ॥२०॥ कालद्रव्ये चार्सति त-द्विशेषाः समयादयः । कथं नु स्युर्विशेषा हि सामान्यानुचराः खलु ॥२१॥

છે.) તેથી પર્યાયરૂપ કાળને જુદું દ્રવ્ય કહેવું તે અસંભવિત છે.૧૫.

આ રીતે જ આ વાત સ્વીકારવી જોઈએ. નહીં તો સર્વત્ર વ્યાપીને રહેલા આકાશને જેમ અસ્તિકાય કહેવામાં આવે છે, તેમ સર્વત્ર વ્યાપીને રહેલા વર્ત્તાનાદિ સ્વરૂપવાળા કાળને પણ અસ્તિકાયરૂપે સ્વીકારવો પડશે. ૧*૬*.

અને તે રીતે તો તીર્થંકરોને ઈષ્ટ પણ નથી અને તેમણે કહ્યું પણ નથી, કારણ કે સિદ્ધાંતમાં વારંવાર પાંચ જ અસ્તિકાય કહેલા છે; તેથી કાળ એ જુદું દ્રવ્ય નથી, એમ સિદ્ધ થાય છે.૧૭.

આ વિષે બીજા આચાર્યો તો આ પ્રમાશે કહે છે–અહો ! સર્વ દ્રવ્યોમાં રહેલા વર્ત્તનાદિ પર્યાયને ભલે કાળ નામના જુદા દ્રવ્ય તરીકે ન કહો. પરંતુ મનુષ્યક્ષેત્રમાં સૂર્યાદિની ગતિથી સ્પષ્ટ જજ્ઞાતો એવો કાળ પરમાજ્રુની જેમ કાર્યવડે અનુમાન પ્રમાશથી કેમ સિદ્ધ ન થાય ? ૧૮-૧૯.

જે દ્રવ્ય શુદ્ધ એક જ શબ્દથી કહેવાતું હોય, તે સત્ એટલે વિદ્યમાન જ છે, એવા અનુમાનપ્રમાણથી પણ કાળ નામનું છઠ્ઠું દ્રવ્ય સિદ્ધ થાય છે, તેને કોણ નિવારી શકે ? ૨૦.

જો કાળ નામનું જુદું દ્રવ્ય ન હોય, તો તે કાળના સમયાદિ જે વિશેષો છે, તે શી રીતે કહી શકાશે ? કેમકે સામાન્યને અનુસરનારા જ વિશેષો હોય છે. એટલે કે સામાન્ય (કાળ) વિના વિશેષો (સમયાદિ) હોઈ શકે જ નહીં. ૨૧.

|         | समयाद्याश्च कालस्य विशेषाः सर्वसंमताः ।           |
|---------|---------------------------------------------------|
|         | जगत्प्रसिद्धाः संसिद्धाः सिद्धांतादिप्रमाणतः ॥२२॥ |
| किंच -  | सहैव स्यात्किसलय–कलिकाफलसंभवः ।                   |
|         | एषां नियामके काल–रूपे द्रव्येऽसति क्षितौ ।।२३।।   |
|         | बालो मृदुतनुर्दीप्र–देहश्च तरुणः पुमान् ।         |
|         | जीर्णांगः स्थविरश्चेति विना कालं दशाः कथम् ॥२४॥   |
|         | ऋतूनामपि षण्णां यः परिणामोऽस्त्यनेकधा ।           |
|         | न संभवेत्सोऽपि कालं विनातिविदितः क्षितौ ॥२५॥      |
| तयाहि - | हिमातिपाताद्धेमंते प्रत्यग्नि शलभा इव ।           |
|         | कंपकाया रणद्वंता पतंति मुदिता जनाः ॥२६॥           |
|         | जनयंति जने जाड्यं तुषाराश्लेषिणोऽनिलाः ।          |
|         | परिष्वजंति नीरंधं युवानः कामिनीर्निशि ॥२७॥        |
|         | महासरांसि स्त्यायंति दह्यतेऽभोजिनीवनं ।           |
|         | उज्जृंभते नवोद्धिन्न-यवादिषु च यौवनं ॥२८॥         |

સમયાદિ એ કાળના જ વિશેષો છે, એ વાત સર્વને માન્ય છે, જગતમાં પ્રસિદ્ધ છે અને સિદ્ધાંત વિગેરેના પ્રમાણથી પણ સિદ્ધ છે.૨૨.

જો પૃથ્વી ઉપર નિયામક કાળરૂપ જુદું દ્રવ્ય ન હોય, તો વૃક્ષોને એકી સાથે જ પત્ર,પુષ્પ અને ફળની ઉત્પત્તિ થવી જોઈએ.૨૩.

બાળકનું શરીર કોમળ હોય છે, યુવાન પુરુષનું શરીર દેદીપ્યમાન હોય છે. અને વૃદ્ધનું શરીર જીર્જ્ઞ હોય છે, તો આવી બાલ્યાદિ અવસ્થાઓ કાળ વિના શી રીતે ઘટી શકશે ? ૨૪.

છએ ૠતુઓનો અનેક પ્રકારનો પરિશામ પૃથ્વી પર અત્યંત પ્રસિદ્ધ છે, તે પશ કાળ વિના સંભવતો નથી. ૨૫.

તે આ પ્રમાશે– હેમંત ૠતુમાં ઘણું હિમ પડવાથી કંપતા શરીરવાળા અને કડકડતા દાંતવાળા લોકો હર્ષથી જ પતંગિયાની જેમ અગ્નિ તરફ દોડે છે. ૨*૬*.

જલક્ર્ણથી યુક્ત શીતલવાયુથી મનુષ્યો ઠરી જાય છે, તેથી યુવાન પુરુષો રાત્રીએ સ્ત્રીઓને ગાઢ આલિંગન કરે છે.૨૭.

મોટા સરોવરો ઠરી જાય છે, કમળનાં વન બળી જાય છે અને નવા ઉગેલા જવાદિ ધાન્યો બહુ સારાં પાકે છે.૨૮. अबहिश्चारिणां रात्रौ शिशिरे संवृतात्मनां । असंयम इवर्षीणां जनानां स्यादप्रियः शशी ॥२९॥ पूर्णोत्संगाः फलैः पक्वै–र्वृताः शिशुकदंबकैः । बदर्यो मातर इव दर्धति द्युतिमद्भुतां ॥३०॥ कुंदवल्लयः शुभ्रदीप्र–प्रसूनदशनश्रियः । हसंतीव हिमम्लाना–ननं कमलकाननं ॥३१॥ उत्फुल्लनानाकुसुमा–सवपानमदोद्धुराः । भाम्यंति भ्रमरा भूरि–रजोधूसरभूघनाः ॥३२॥ दत्ताश्रया दत्तभोज्या माकंदैरुपकारिभिः । अभ्यस्यंतीव कामोप–निषदं कोकिलद्विजाः ॥३३॥ ग्रीष्मे दिनकरः कूरैः करैः शोषयति क्षितिं । कलौ नृप इवोदेति तृष्णा लोकेऽधिकाधिका ॥३४॥

મુનિઓની જેમ માણસો શિશિર ૠતુમાં રાત્રે બહાર નીકળતા નથી અને આત્માનો 'સંવર કરે છે. તથા મુનિઓને અસંયમની જેમ તેમને (મનુષ્યને) ચંદ્ર ઉપર પ્રીતિ થતી નથી.૨૯.

પાકેલાં ફળથી પૂર્શ એવી બોરડીઓ માતાની જેમ બાળકોના સમૂહથી વીંટળાઈને અદ્ભુત કાંતિને ધારશ કરે છે.૩૦.

હિમથી કરમાઈ ગયેલા મુખવાળા કમળના વનને શ્વેત અને વિકસ્વર પુષ્પરૂપી દાંતવડે શોભતી કુંદલતાઓ હસે છે. અર્થાત્ શિશિર ૠતુમાં બોરડીને બોર આવે છે, કુંદલતા ખીલે છે અને કમળો કરમાઈ જાય છે. ૩૧.

વસંત ૠતુમાં ખીલેલા વિવિધ પ્રકારના પુષ્પોના રસનું પાન કરીને મદોન્મત્ત થયેલા ભમરાઓ ચારે તરફ ભમે છે અને તેમનાં શરીર ઘણી રજથી ભુખરાં થયેલાં હોય છે.૩૨.

આમ્રવૃક્ષોરૂપી ઉપકારી (દાતાર) પુરુષોએ કોયલરૂપી બ્રાહ્મણોને રહેવાનો આશ્રય અને ભોજન આપેલું હોવાથી, તેઓ જાણે કામરૂપી ઉપનિષદ (વેદ)નો અભ્યાસ કરતા હોય તેમ શોભે છે.૩૩. ગ્રીષ્મ ૠતુમાં કલિયુગના રાજાની જેમ સૂર્ય પોતાના ઉગ્ર કિરણો વડે પૃથ્વીને ચૂસી લે છે અને લોકો અધિક અધિક તૃષ્ણાવાળા થાય છે.૩૪.

૧. માણસો શરીરને વસ્ત્રથી ઢાંકી દે છે અને મુનિઓ પાંચ મહાવ્રતોથી આત્માને ઢાંકી દે છે, તેથી તેમાં શીતલતા જેવા કર્મનો પ્રવેશ થઈ શકતો નથી.

۶

भाग्याढ्यानां धनमिव वर्द्धतेऽनुदिनं दिनं । निरुद्यमानां विद्येव क्षीयते चानिशं निशा ॥३५॥ चंद्रचंदननिर्यास-वासितांगा विलासिनः । नयंत्यहान्युपवने-प्वंबुक्रीडापरायणाः ॥३६॥ वर्षासु जलमुग्धारा-धोरणीधौतधूलयः । वर्षासु जलमुग्धारा-धोरणीधौतधूलयः । कृतस्नाना धराधीशा इवाभांति धराधराः ॥३७॥ मही भाति महीयोभिः सर्वतो हरितांकुरैः । रोमांचितेवांबुवाह-प्राणप्रियसमागमात् ॥३८॥ रुधंति सरितो लोकं मार्गगं कुलटा इव । प्रिया इव प्रियान् गाढ-मालिंगंति लतास्तरून् ॥३९॥ द्योतंते विद्युतो मेघा वर्षंत्यूर्जितगर्जिताः । उचैर्नदंतो माद्यंति शिखिचातकदर्दुराः ॥४०॥ उपैति वृद्धिं शरदि प्रतापः पुष्पदंतयोः । न्रपांतिकेऽन्यायिवक्त्र-मिव शुष्प्यति कर्द्दमः ॥४१॥

ં ભાગ્યશાળી પુરુષોનાં ધનની જેમ દિવસ હંમેશ વૃદ્ધિ પામે છે અને આળસુ પુરુષોની વિદ્યાની જેમ રાત્રિ નિરંતર ક્ષય પામે છે, અર્થાત્ નાની થતી જાય છે.૩૫.

વિલાસી પુરુષો બાગમાં જઈને પોતાના શરીરને ચંદ્ર જેવા શીતળ ચંદનના રસવડે વાસિત કરીને જળક્રીડા દ્વારા દિવસો પસાર કરે છે.૩۶.

વર્ષા ૠતુમાં મેઘની ધારાના સમૂહથી પર્વતોની ઘૂળ ઘોવાઈ જાય છે, તેથી તે પર્વતો સ્નાન કરેલા રાજા જેવા શોભે છે.૩૭.

મેઘરૂપી પ્રાણપ્રિયનો સમાગમ થવાથી પૃથ્વીરૂપી સ્ત્રી ચારે તરફ ઉગેલા મોટા લીલા ઘાસના અંક્રરાથી જાણે રોમાંચિત થઈ હોય, તેમ શોભે છે.૩૮.

કુલટા સ્ત્રીઓની જેમ નદીઓ વટેમાર્ગુ લોકોને અટકાવે છે તથા પ્રિયા પતિને આલિંગન કરે, તેમ લતાઓ વૃક્ષોને ગાઢ આલિંગન કરે છે.૩*૬*.

વીજળીઓ ઝબકે છે, મેઘો મોટી ગર્જનાપૂર્વક વૃષ્ટિ કરે છે તથા મોર, ચાતક અને દેડકાંઓ મોટા શબ્દપૂર્વક હર્ષ પામે છે–નૃત્યાદિ કરે છે.૪૦.

શરદ ૠતુમાં સૂર્ય–ચંદ્રનો પ્રતાપ વૃદ્ધિ પામે છે, રાજાની પાસે અન્યાયી માશસના મુખની જેમ કાદવ સુકાઈ જાય છે.૪૧. शालिप्रभृतयो धान्य-श्रेणयो नम्रमौलयः । फलोद्रेकेऽपि विनया-द्व्यंजयंति सतां स्थितिं ॥४२॥ क्रीडंति फुल्लांभोजेषु सरस्सु स्वच्छवारिषु । राजहंसा राजहंसा इव दर्पणवेश्मसु ॥४३॥ शनैः शनैः संचरंति शालिक्षेत्रांतभूमिषु । प्रसरद्रोपिकागीत-दत्तकर्णाः प्रवासिनः ॥४४॥ उच्चैरुपदिशंतीव मंचस्थाः क्षेत्ररक्षकाः । परोपकारं धान्येषु धुतमौलिषु विस्मयात् ॥४५॥ रक्षितेष्वपि जाग्रद्भि-र्धवद्व्यग्रकरैनेरैः । परक्षेत्रेष्वापतंति पक्षिणः कामुका इव ॥४६॥ एवं नानाविधो लोके ऋतुभेदोऽपि विश्रुतः । निर्हेतुको भवन् कालं स्वमाक्षिपति कारणं ॥४७॥ तथाहि - चूताद्याः शेषहेतूनां सत्त्वेऽपि फलवंचिताः । कालद्रव्यमपेक्षंते नानाशक्तितसमन्वितम् ॥४८॥

ફળ અધિક હોવા છતાં પણ ડાંગર વિગેરે ધાન્યના મસ્તક નીચાં નમી જાય છે, તેથી તેઓ એમ જણાવે છે કે નમ્રતા અને વિનયપૂર્વક જ સત્પુરુષની સ્થિતિ હોય છે.૪૨.

જેમ અરીસાભવનમાં ચક્રવર્તી રાજાઓ ક્રીડા કરે છે, તેમ વિકસ્વર કમળવાળા અને સ્વચ્છ પાણીવાળા સરોવરમાં રાજહંસ પક્ષીઓ ક્રીડા કરે છે.૪૩.

શાલિના ક્ષેત્રને છેડે ગવાતા ગોપિકાઓના ગીત સાંભળવામાં લીન એવા પથિકજનો ધીમે ધીમે ચાલે છે.૪૪.

માંચા ઉપર રહેલા ક્ષેત્રના રક્ષકો મસ્તકને ઘુણાવતા એવા ધાન્યોને વિષે વિસ્મય પામીને જાણે પરોપકારનો ઉપદેશ આપે છે.૪૫.

સાવધાન અને હાથમાં ગોફ્ણ રાખીને રહેલા પુરુષો, ક્ષેત્રનું ચારે તરફથી રક્ષણ કરે છે તોપણ તેમાં (પરઘરમાં) કામુક પુરુષોની જેમ પક્ષિઓ આવે જ છે.૪၄.

આ રીતે વિવિધ પ્રકારનો ૠતુ ભેદ જગતમાં પ્રસિદ્ધ છે, તે હેતુ વિના હોઈ શકે નહીં, તેથી કાળ જ તેનું કારણ છે એમ તે જણાવે છે.૪૭.

તે આ પ્રમાણે આમ્ર વિગેરે વૃક્ષો બીજાં સર્વ કારણો હોવા છતાં પણ (તરતમાં) ફળ રહિત હોય છે, તેથી તે વિવિધ શક્તિવાળા કાળદ્રવ્યની અપેક્ષા રાખે છે.૪૮.

| किंच -  | वर्त्तमानातीतभावि-व्यपदेशोऽपि दुर्घट: ।              |
|---------|------------------------------------------------------|
|         | विना कालं मिथोऽर्थानां सांकीर्ण्यं चापि संभवेत् ॥४९॥ |
| तथाहि - | वर्त्तमानव्यपदेश–मतीतोऽनागतोऽपि वा ।                 |
|         | भजेन्नियामकाभावे तत्कालोऽस्ति नियामकः ॥५०॥           |
|         | तत्रातीतो द्विधाऽभाव–विषयप्रतिभेदतः ।                |
|         | विनष्टो घट इत्याद्यो-ऽद्राक्षं तमिति चापर: ॥५१॥      |
|         | भाव्यप्येवं द्विधा तत्रा–दिम उत्पत्स्यमानक: ।        |
|         | घटाद्यर्थो द्वितीयस्तु गमिष्यन्नक्षगोचरं ॥५२॥        |
| किंच –  | क्षिप्रं चिरं च युगप-न्मासवर्षयुगादयः ।              |
|         | परुत्परार्यैषमोद्य-हाःश्वःकदाचिदादयः ॥५३॥            |
|         | लोके ख्याताः संति शब्दाः कालद्रव्याभिधायिनः ।        |
|         | तेऽपि शुद्धपदत्वात्स्वाभिधेयमनुमांति वै ।।५४।।       |
|         | कालः षष्ठं पृथग् द्रव्य-मागमेऽपि निरूपितं ।          |
|         | कालाभावे च तानि स्युः सिद्धांतोक्तानि षट् कथं ॥५५॥   |
|         |                                                      |

કાળદ્રવ્ય ન માનીએ તો વર્તમાન, ભૂત અને ભવિષ્ય કથન ઘટી શકે નહીં, તથા પદાર્થો પરસ્પર મિશ્ર થઈ જવાનો સંભવ છે.૪૯.

કારણકે જો પદાર્થનો નિયામક કાળ ન હોય, તો અતીત અથવા અનાગત પદાર્થ પણ વર્તમાન તરીકે કહી શકાય. તેથી તો નિયામક કાળ જ છે એમ માનવું યોગ્ય છે.૫૦.

તેમાં અતીત કાળ બે પ્રકારનો છે-અભાવ અને વિષય. તેમાં 'ઘટ વિનાશ પામ્યો' એ અભાવઅતીત છે, અને 'તેને મેં જોયો હતો.' એ વિષયઅતીત છે.૫૧.

ભવિષ્યકાળના પણ બે પ્રકાર છે તેમાં 'ઘટાદિ પદાર્થ કાલે ઉત્પન્ન થશે.' એ અભાવભવિષ્ય છે, અને ''તેને હું કાલે જોઈશ.'' એ વિષયભવિષ્ય કહેવાય છે.પર.

તેમજ જલ્દી, ચિરકાળ, એકી સાથે, માસ, વર્ષ, યુગ વિગેરે પોર, પરાર, ઓણ, આજ, ગઈ કાલ, આવતી કાલ અને કદાચિત્ વિગેરે જે કાલદ્રવ્યને કહેનારા શબ્દો લોકમાં પ્રસિદ્ધ છે, તે પણ શુદ્ધ પદ (એક જ શબ્દ) હોવાથી પોતાના અર્થને (દ્રવ્યરૂપે અસ્તિત્વને) અનુમાનથી સિદ્ધ કરે છે.૫૩-૫૪.

કાલ નામનું છટ્ટું દ્રવ્ય આગમમાં પણ જુદું કહેલું છે, કેમકે કાલદ્રવ્ય ન હોય તો સિદ્ધાંતમાં કહેલાં

तथा चागमः'कइ णं भंते ! दव्वाए ? गो० छ दव्वा प० तं० धम्मस्थिकाए, अधम्मस्थिकाए, आगासस्थिकाए, पुग्गलस्थिकाए, जीवस्थिकाए, अद्धासमए य'

एवं कालः पृथग्द्रव्यं सिद्धो युक्त्यागमेन च । उपकारश्च तस्य स्युः पूर्वोक्ता वर्त्तनादयः ॥५६॥ वर्त्तनादिस्वरूपं च सामान्येनोदितं पुरा । अथ किंचिद्विशेषेणो-च्यते शास्त्रानुसारतः ॥५७॥ तत्र च – द्रव्यस्य परमाण्वादे-र्या तद्रूपतया स्थितिः ।

नवजीर्णतया वा सा वर्त्तना परिकीर्त्तिता ॥५८॥

इति महाभाष्यवृत्त्यभिप्रायः, तथाच तत्पाठः-अत्रैव तत्परमाण्वादिरूपेण (द्व्यणुकत्र्यणुकादिरूपेण) परमाण्वादिद्रव्याणां (वर्त्तनं) वर्त्तना इति ४३५तमपत्रे, तथा तत्र ''विवक्षितेन नवपुराणादिना तेन तेन रूपेण यत्पदार्थानां वर्त्तनं शश्वद्धवनं सा वर्त्तना'' इत्याद्यपि तत्रैव ८३६तमपत्रे. तथा तैस्तैर्भावैः स्वतो ह्यर्था वर्त्तते, तत्प्रयोजिका वृत्तिः कालाश्रया या सा वर्त्तनेत्यभिधीयते इति

તે છ દ્રવ્યો શી રીતે ઘટે ? ૫૫.

તે વિષે આગમમાં કહ્યું છે કે–''હે ભગવાન્ ! દ્રવ્ય કેટલાં છે ? હે ગૌતમ ! છ દ્રવ્યો કહેલાં છે, તે આ પ્રમાણે–ધર્માસ્તિકાય ૧, અધર્માસ્તિકાય ૨ આકાશાસ્તિકાય ૩, પુદ્ગલાસ્તિકાય ૪, જીવાસ્તિકાય ૫ અને અદ્ધા સમય (કાલ) ૬'' આ પ્રમાણે યુક્તિ અને આગમથી કાળ ભિન્નદ્રવ્ય છે એમ સિદ્ધ થયું. તે કાળની ઉપયોગિતા પૂર્વે કહેલા વર્ત્તનાદિ છે.૫૬.

આ વર્ત્તનાદિનું સ્વરૂપ પ્રથમ સામાન્યથી કહી ગયા છીએ. હવે અહીં શાસ્ત્રને અનુસારે કાંઈક વિશેષ કહીએ છીએ.પ૭.

તેમાં પરમાણુ વિગેરે દ્રવ્યની જે તે <sup>૧</sup>રૂપે સ્થિતિ, અથવા તે પરમાણુ આદિની જે નવીનપણે કે જીર્જાપણે જે સ્થિતિ, તે વર્તના કહેલી છે.૫૮.

આ પ્રમાણે <sup>ર</sup>મહાભાષ્યની વૃત્તિનો અભિપ્રાય છે. તેમાં ૪૩૫મા પાનામાં કહ્યું છે કે પરમાશુ આદિ દ્રવ્યોનું જે પરમાશુ આદિરૂપે રહેવું તે વર્ત્તના કહેવાય છે, તથા તે પરમાશુ આદિ વિષયક નવીન, પુરાશ વિગેરે તે તે રૂપે પદાર્થોનું જે વર્તવાપશું એટલે નિરંતર હોવાપશું તે પશ વર્તના કહેવાય

૧. પરમાણ્વાદિક રૂપે ૨. વિશેષાવશ્યકભાષ્ય છાપેલ ભાગ-૫.

तत्त्वार्थवृत्त्याशय:, तथा च तद्वच:-वर्त्तना कालाश्रया वृत्तिरिति वर्त्ततेऽर्था: स्वयमेव तेषां वर्त्तमानानां (प्रयोजिका) कालाश्रया वृत्तिर्वर्त्त्यते यया सा वर्त्तना इति २४५तमपत्रे. धर्मसंग्रहणीवृत्तेरप्ययमेवाशय: ।

> नानाविधा परिणति-ईव्यस्य सत एव या । परिणामः स कुंभादि-र्मृद्द्रव्यादेरिवोदितः ॥५९॥ यथांकुराद्यवस्थस्य परिणामो वनस्पतेः । मूलकांडादिभावेन स्वजात्यपरिहारतः ॥६०॥ यथा वयःपरीणामो देहद्रव्यस्य चांगिनां । दध्यादिपरिणामो वा द्रव्यस्य पयसो यथा ॥६१॥ हेम्नो वा मौलिमुद्रादि-भावैः परिणतिर्यथा । परिणामो विफणत्वोत्फणत्वादिरहेर्यथा ॥६२॥ द्रिधा सादिरनादिश्च स चाद्योऽभ्रादिगोचरः । धर्माधर्मास्तिकायादि-गोचरः स्यात्ततोऽपरः ॥६३॥

છે. ઈત્યાદિ પણ તે જ મહાભાષ્યની વૃત્તિમાં ૮૩૬મા પાનામાં કહ્યું છે. તથા ''પદાર્થો તે તે રૂપે સ્વયમેવ જવર્તે છે, તે વર્તવામાં જે કારણ રૂપે હોય, તે કાળના આશ્રયવાળી વર્તના કહેવાય છે.'''તત્ત્વાર્થની ટીકામાં કહ્યું છે કે–''વર્ત્તના એટલે કાળને આશ્રયીને હોવાપણું, એટલે કે પદાર્થો પોતાની મેળે જ વર્તે છે, અને વર્તતા એવા તે પદાર્થોની કાળના આશ્રયવાળી જે તે વૃત્તિ તે વર્ત્તના કહેવાય છે.'' આ પ્રમાણે ૨૪૫મા પાનામાં કહ્યું છે. ધર્મસંગ્રહણીની ટીકાનો પણ આ જ અભિપ્રાય છે. ઈતિ વર્ત્તના. (૧)

વિદ્યમાન પદાર્થની જે વિવિધ પ્રકારની પરિષ્ઠાતિ તે પરિષ્ઠામ કહેવાય છે. જેમકે માટી વિગેરે પદાર્થની જે કુંભાદિરૂપે પરિષ્ઠાતિ તે (કુંભાદિ) પરિષ્ઠામ કહેવાય છે. જેમ અંકુરાદિ અવસ્થાવાળા વનસ્પતિ (વૃક્ષાદિક)ના મૂળ, થડ વિગેરે પોતાની જાતિને અનુસરતા પરિષ્ઠામ થાય છે. જેમ પ્રાષ્ઠીઓના શરીરરૂપી પદાર્થનો બાલ્યાવસ્થાદિ વયરૂપે પરિષ્ઠામ થાય છે. જેમ દૂઘરૂપ દ્રવ્યનો દહીંરૂપે પરિષ્ઠામ થાય છે. જેમ સુવર્શરૂપ દ્રવ્યનો મુગટ અને મુદ્રા (વીંટી) વગેરેરૂપે પરિષ્ઠામ થાય છે, તથા જેમ સર્પરૂપ દ્રવ્યનો ફષ્ઠારહિત અને ફષ્ઠાસહિત વિગેરે પરિષ્ઠામ થાય છે.પ૯–૬૨.

આ પરિશામ સાદિ અને અનાદિ એમ બે પ્રકારનો છે, તેમાં વાદળાં વિગેરે પરિશામ સાદિ

૧. તત્ત્વાર્થ સટીક છાપેલ.

त्रिधा यद्वा परिणाम-स्तत्राद्यः स्यात्प्रयोगजः । द्वितीयस्तु वैम्रसिक-स्तृतीयो मिश्रकः स्मृतः ॥६४॥ तत्र जीवप्रयत्नोत्थः परिणामः प्रयोगजः । शरीराहारसंस्थान-वर्णगंधरसादिकः ॥६५॥ केवलोऽजीवद्रव्यस्य यः स वैम्रसिको भवेत् । परमाण्वभ्रेंद्रधनुः-परिवेषादिरूपकः ॥६६॥ प्रयोगसहचरिताचेतनद्रव्यगोचरः । परिणामः स्तंभकुंभा-दिकः स मिश्रको भवेत् ॥६७॥ अशक्ताः स्वयमुत्पत्तुं परिणामेन तादृशाः । कुंभादयः कुलालादि-साचिव्येन भवंति हि ॥६८॥ इति परिणामः ॥ किया देशांतरप्राप्ति-रूपातीतादिका तथा । प्रोक्ता भाष्यस्य टीकायां तत्त्वार्थविवृत्तौ पुनः ॥६९॥ करणं स्यात्क्रिया द्रव्य-परिणामात्मिका च सा ॥

કહેવાય છે અને ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય વિગેરે પરિશામ અનાદિ કહેવાય છે. ૬૩.

અથવા આ પરિશામ ત્રશ પ્રકારનો કહ્યો છે. તેમાં પહેલો પ્રયોગથી થયેલો, બીજો સ્વભાવથી ઉત્પન્ન થયેલો અને ત્રીજો મિશ્ર (બન્નેથી ઉત્પન્ન) થયેલો કહ્યો છે.૬૪.

તેમાં જીવના પ્રયત્નથી જે પરિશામ થાય છે, તે પ્રયોગજ કહેવાય છે. શરીર, આહાર, સંસ્થાન, વર્શ, ગંધ, રસ વિગેરે પરિશામ પ્રયોગજ કહેવાય છે., પરમાશુ, વાદળાં, ઈદ્રધનુષ અને 'પરિવેષ વિગેરે જે કેવળ અજીવ દ્રવ્યનો પરિશામ થાય છે તે સ્વાભાવિક કહેવાય છે. જીવના પ્રયોગ સહિત અચેતન દ્રવ્ય વિષયક જે સ્તંભ, કુંભ વિગેરે પરિશામ થાય છે, તે મિશ્ર પરિશામ કહેવાય છે. કારશકે પોતાની મેળે પરિશામવડે ઉત્પન્ન ન થઈ શકે તેવા કુંભાદિક પદાર્થો કુંભાર વિગેરેની સહાયથી જ થાય છે. ૬૫–૬૮. ઈતિ પરિશામ (૨)

ક્રિયા દેશાંતરની પ્રાપ્તિરૂપ છે. તે અતીત, વર્તમાન અને ભવિષ્ય–એમ ત્રશ પ્રકારે ભાષ્યની ટીકામાં કહેલી છે, તથા તત્ત્વાર્થની ટીકામાં તો કરશને (કરવું તે) ક્રિયા કહી છે. તે દ્રવ્યના પરિશામરૂપ

૧. ચંદ્રની ફરતું કુંડાળું થાય છે તે.

| तत्र | च - | प्रयोगजात्मयोगोत्या विम्नसाजा त्वजीवजा ।           |
|------|-----|----------------------------------------------------|
|      |     | मिश्रा पुनस्तदुभय-संयोगजनिता मता ॥७१॥              |
|      | इति | क्रिया ॥                                           |
|      |     | प्रशंसाक्षेत्रकालाख्य-भेदतस्त्रिविधं मतं ।         |
|      |     | परत्वमपरत्वं च तत्राद्यं गुणसंभवं ॥७२॥             |
|      |     | परः सर्वोत्तमत्वेन जैनो धर्मः परोऽपरः ।            |
|      |     | क्षेत्रजं तत्तु दूरस्थः परोऽभ्यर्णगतोऽपरः ॥७३॥     |
| तथा  | -   | अभ्यर्णदेशसंस्थोऽपि पर एव वयोऽधिकः ।               |
|      |     | वयोलघुर्विप्रकृष्ट-देशस्थोऽप्युच्यतेऽपर: ॥७४॥      |
|      |     | दिशः परापरत्वाभ्यां वैपरीत्यात् स्फुटे तु ये ।     |
|      |     | इमे परापरत्वे स्तः कालोऽनुग्राहकस्तयोः ॥७५॥        |
|      |     | वर्त्तनाद्यास्त्रय: पूर्वो–दितास्त्रिषु तथांतिमं । |
|      |     | परापरत्वं कालस्य चत्वारोऽनुग्रहा अमी ॥७६॥          |
|      |     |                                                    |

છે. તે ક્રિયાનો અનુગ્રહ કરનાર કાળ છે તથા તે ક્રિયાના પ્રયોગાદિ ત્રણ પ્રકાર કહ્યા છે. ૬૯–૭૦. તેમાં જે જીવના વ્યાપારથી ઉત્પન્ન થાય તે પ્રયોગજા, કેવળ અજીવ દ્રવ્યથી ઉત્પન્ન થાય તે વિગ્નસાજા અને જીવ તથા અજીવ બન્નેના સંયોગથી જે ઉત્પન્ન થાય તે મિશ્રા ક્રિયા કહેવાય છે.૭૧. ઈતિ ક્રિયા.(3)

(૧) પ્રશંસા, (૨) ક્ષેત્ર અને (૩) કાળ નામના ભેદથી પરત્વ અને અપરત્વ ત્રણ પ્રકારનું કહ્યું છે. તેમાં પરત્વાપરત્વ ગુણથી ઉત્પન્ન થાય છે. જેમકે જૈનધર્મ સર્વધર્મમાં ઉત્તમ હોવાથી પર છે અને અન્ય ધર્મ અપર છે. હવે બીજું ક્ષેત્રથી જે જીવાદિ પદાર્થ દૂર સ્થાનમાં રહેલા હોય, તે પર કહેવાય છે અને પાસેના સ્થાનમાં રહેલા હોય, તે અપર કહેવાય છે. તથા ત્રીજું કાળથી પાસેના સ્થાનમાં રહેલો પણ જો તે વયથી અધિક (મોટો) હોય તો તે પર કહેવાય છે અને દૂર સ્થાનમાં રહેલો પણ જો તે લઘુ વયવાળો હોય તો તે અપર કહેવાય છે. ૭૨–૭૪.

દિશાના (ક્ષેત્રના) પરાપરત્વથી અને તેથી વિપરીત એટલે મોટી નાની વયને આશ્રયીને જે આ બીજા અને ત્રીજા પ્રકારના પરાપરત્વ કહ્યા તેનો અનુગ્રહ કરનાર કાળ છે.૭૫. ઈતિ પરાપરત્વ. (૪).

પૂર્વે કહેલા વર્ત્તનાદિ ત્રણ અને છેલ્લું પરાપરત્વ, તે ચારે કાળના જ અનુગ્રહો છે; એટલે કે તે ચારેનો ઉપયોગ કાળથી જ થાય છે.૭*૬*. तथोक्तं तत्त्वार्थभाष्ये-अथ कालस्योपकारः क इत्यत्रोच्यते - वर्त्तना परिणामः क्रिया परापरत्वे च कालस्येति ।

सार्द्ध द्वीपद्वयं वार्द्धि-युगं च व्याप्य स स्थितः । त्रिःपंचदशभिर्लक्षैयोंजनानि मतस्ततः ॥७७॥ नन्वेवं वर्त्तनादीनां लिंगानां भावतो यथा । नृक्षेत्रमध्ये कालोंऽगी-क्रियते श्रुतकोविदैः ॥७८॥ नृक्षेत्रात्परतोऽप्येष उर्ख्ध्वाधोलोकयोरपि । वर्त्तनादिलिंगसत्त्वा-त्कुतो नाभ्युपगम्यते ॥७९॥ वर्त्तना किल भावानां वृत्तिः सा तत्र वर्त्तते । आयुः प्राणापानमानं परापरस्थिती अपि ॥८०॥ अत्रोच्यते - वर्त्तते तत्र भावानां वृत्तिः सा किंतु नेष्यते । कार्ललिंगं तदीयाया अपेक्षाया अभावतः ॥८१॥ उत्पद्यंते विलीयंते तिष्ठंति स्वयम्रेव हि । संतः पदार्थास्तेषां चा-स्तित्वं नान्यव्यपेक्षया ॥८२॥

તે વિષે તત્ત્વાર્થભાષ્યમાં કહ્યું છે કે–''કાળ શું ઉપકાર કરે છે ? ઉત્તર-વર્તના, પરિષ્ટામ, ક્રિયા અને પરાપરત્વ એ ચારે કાળના ઉપકાર છે

તે કાળ માત્ર અઢી દ્વીપ અને બે સમુદ્રમાં વ્યાપીને રહેલો છે, તેથી તે પીસ્તાલીશ લાખ યોજન પ્રમાશે ક્ષેત્રમાં જ માનેલો છે.૭૭.

પ્રશ્ન :- જેમ વર્ત્તનાદિ લિંગ હોવાથી પંડિતો મનુષ્યક્ષેત્રમાં કાળને સ્વીકારે છે. તેમ મનુષ્યક્ષેત્રની બહાર તથા ઊર્ઘ્વલોકમાં અને અધોલોકમાં પજ્ઞ વર્તનાદિ લિંગ હોવાથી કેમ કાળને અંગીકાર કરતા નથી? કારણકે અઢી ઢીપની બહાર પણ સર્વત્ર પદાર્થોની અસ્તિત્વરૂપ વર્ત્તના તથા આયુષ્ય, શ્વાસોચ્છ્વાસનું પ્રમાણ અને પરાપરત્વની સ્થિતિ પણ રહેલી છે. ૭૮–૮૦.

ઉત્તર :- અઢીદ્વીપની બહાર સર્વત્ર પદાર્થોની વૃત્તિરૂપ વર્ત્તના છે, પરંતુ તે વર્ત્તના કાળનું લિંગ છે એમ નથી; કેમકે ત્યાં પદાર્થની વર્તનાને કાળલિંગની અપેક્ષા હોતી નથી. ત્યાં રહેલા પદાર્થો પોતાની મેળે જ ઉત્પન્ન થાય છે, નાશ પામે છે અને સ્થિર રહે છે. તેમના અસ્તિત્વમાં બીજાની અપેક્ષા નથી. તથા ત્યાં પ્રાણાદિ પણ કાળની અપેક્ષાએ થતા નથી; કેમકે સમાન જાતિવાળા તે સર્વમાં એકસાથે તે પ્રાણાદિની ઉત્પત્તિ નથી. प्राणादयोऽपि जायंते तत्र नाद्धाव्यपेक्षया । सजातीयेषु सर्वेषु युगपत्तदनुद्धवात् ।।८३।। कालापेक्षाः पदार्था हि युगपत्तुल्यजातिषु । संभवंतीह माकंदा-दिषु मंजरिकादिवत् ।।८४।। भवंति युगपन्नैव ताः प्राणादिप्रवृत्तयः । तत्रत्यानां तदेताः स्युः कालापेक्षा न कर्हिचित् ।।८५।। परापरत्वे ये तत्र कालापेक्षे न ते अपि । स्थित्यपेक्षे किंतु षष्टि-वर्षाद्वर्षशतः परः ।।८६।। जातवर्षशताच्चापि षष्टिवर्षे नरोऽपरः । वत्सराणां शतं षष्ठिरित्येषा च स्थितिः खलु ।।८७।। स्थितिष्ठ सर्वभावानां भवेत्सत्त्वव्यपेक्षया । सत्त्वं चास्तित्वमेव स्या-त्तच्च नान्यमपेक्षते ।।८८।। एवं च कालापेक्षाया अभावादेव नोच्यते । तत्रत्यवर्त्तनादीनां काललिंगत्वमुत्तमैः ।।८९।।

કારણ કે સમાન જાતિવાળા પદાર્થોમાં કાળની અપેક્ષાવાળા પદાર્થો એકી સાથે જ ઉત્પન્ન થાય છે. જેમકે આમ્ર વિગેરે વૃક્ષો ઉપર તેની માંજર વિગેરે એકીસાથે જ ઉત્પન્ન થાય છે (તેવું અઢીદ્વીપની બહાર કયાંય પણ નથી. ત્યાં છ ૠતુઓ નથી, અને તજ્જન્ય વર્ત્તના નથી.) ૮૧–૮૪.

ત્યાં રહેલા પદાર્થોની ઉપર કહેલી પ્રાણાદિની પ્રવૃત્તિ પણ એકીસાથે થતી ન હોવાથી તે પ્રાણાદિની પ્રવૃત્તિને કયારે પણ કાળની અપેક્ષા નથી.૮૫.

તેમ જ ત્યાંના પદાર્થીમાં જે પરત્વ અને અપરત્વ છે તે કાળની અપેક્ષાવાળા નથી; પરંતુ સ્થિતિની અપેક્ષાવાળા છે. એટલે કે સાઈઠ વર્ષના મનુષ્યથી સો વર્ષનો મનુષ્ય પર છે અને સો વર્ષના મનુષ્યથી સાઈઠ વર્ષનો મનુષ્ય અપર છે. સો વર્ષ અને સાઈઠ વર્ષ એવી જ તે સહજ સ્થિતિ છે. ૮*૬–*૮૭.

સર્વ પદાર્થોની આવા પ્રકારની સ્થિતિ સત્ત્વથી જ અપેક્ષિત છે. સત્ત્વ એટલે અસ્તિત્વ અને અસ્તિત્વ બીજાની અપેક્ષા રાખતું નથી. ૮૮.

આ રીતે કાળની અપેક્ષા નહીં હોવાથી જ ઉત્તમ પુરુષો ત્યાં રહેલા પદાર્થોના વર્ત્તનાદિને કાળનું લિંગ કહેતા નથી.૮૯.

અહીં આ તત્ત્વ જણાય છે. જેમ વર્તમાનમાં અહીં રાજા હોવાથી લોકોને તે રાજાની અપેક્ષાવાળું

अत्रेदं तत्त्वं प्रतिभासते-

भूपसत्त्वाद्यथेह स्या-त्सौस्थ्यादि तदपेक्षितं । भूपाभावात्सदपि त-त्तदपेक्षं न युग्मिषु ॥९०॥ तथेह कालसत्त्वात्त-त्सापेक्षं वर्त्तनादिकं । कालाभावात्तदपेक्षं नरक्षेत्राद्वहिर्न तत् ॥९१॥ तद्वर्षादिऋतुद्रुम-सुमादिनैयत्यकारणं कालः । तपनादिर्गातव्यंग्यः समयादिर्ननु नृलोक एव स्यात् ॥९२॥ कालशब्दस्य निक्षेपाश्चैकादश निरूपिताः । सन्नाम १ स्थापना २ कालौ द्रव्या ३ द्धा ४ संज्ञकौ च तौ ॥९३॥ यथायुष्को ५ पक्रमाख्यौ ६ देश ७ काला ८ भिधौ च तौ ॥९३॥ प्रमाण ९ वर्ण १० नामानौ भाव ११ कालश्च ते स्मृताः ॥९४॥ सचेतनाचेतनयो-र्द्रव्ययोर्यद्विधीयते । कालेत्याख्या स्थापना वा तौ नामस्थापनाभिधौ ॥९५॥ द्रव्यमेव द्रव्यकालः सचेतनमचेतनं । कालोत्त्यानां वर्त्तनादि-पर्यायाणामभेदतः ॥९६॥

સુખાદિ થાય છે અને યુગલિયાના વખતમાં રાજાના અભાવે લોકોને સુખ હતું તેથી તે સુખ રાજાની અપેક્ષાવાળું હોતું નથી.૯૦.

તે જ પ્રમાણે અહીં અઢી ઢીપમાં કાળ હોવાથી વર્ત્તનાદિ કાળની અપેક્ષાવાળા કહેવાય છે. અને મનુષ્યક્ષેત્રની બહાર કાળનો અભાવ હોવાથી વર્ત્તનાદિ કાળની અપેક્ષાવાળા કહેવાતા નથી.૯૧.

તેથી વર્ષાદિ છએ ૠતુઓ અને વૃક્ષના પુષ્પાદિને નિયમિત ઉત્પન્ન થવામાં કારણ કાલ જ છે અને સૂર્યાદિની ગતિથી જાણી શકાય એવો કાળ આ મનુષ્યક્ષેત્રમાં જ છે.૯૨.

કાળ શબ્દના અગ્યાર નિક્ષેપા છે, તે આ પ્રમાશે નામકાળ ૧, સ્થાપનાકાળ ૨, દ્રવ્યકાળ ૩, અદ્ધાકાળ, ૪ યથાયુષ્કકાળ ૫, ઉપક્રમકાળ ૬, દેશકાળ ૭, કાળકાળ ૮, પ્રમાશકાળ ૯. વર્જ્સકાળ ૧૦ અને ભાવકાળ ૧૧. ૯૩–૯૪.

સચેતન કે અચેતન કોઈ પણ પદાર્થનું કાળ એવું નામ પાડયું હોય તે નામકાળ ૧. કોઈ પણ પદાર્થની કાળરૂપે સ્થાપના કરી હોય તે સ્થાપનાકાળ ૨.૯૫.

સચેતન કે અચેતન દ્રવ્ય જ દ્રવ્યકાળ કેમકે કાળને આશ્રયીને ઉત્પન્ન થતા દ્રવ્યના વર્તનાદિ પર્યાયો તથા દ્રવ્યનો પરસ્પર અભેદ છે.૯*૬*. सचित्ताचित्तद्रव्याणां सादिसांतादिभेदजा । स्थितिश्चतुर्विधा यद्वा द्रव्यकालः प्रकीर्त्त्यते ॥९७॥ सचेतनस्य द्रव्यस्य सादिः सांता स्थितिर्भवेत् । सुरनारकमर्त्त्यादि-पर्यायानामपेक्षया ॥९८॥ सिद्धाः सिद्धत्वमाश्चित्य साद्यनंतां स्थितिं श्चिताः । भव्या भव्यत्वमाश्चित्य साद्यनंतां स्थितिं श्चिताः । भव्या भव्यत्वमाश्चित्या–नादिसातां गताः स्थितिं ॥९९॥ जीवो मोक्षस्य योग्यो हि भव्य इत्युच्यते श्चेते । गवो मोक्षं प्राप्तस्तु नो भव्यो नाप्यभव्य इतीर्यते ॥१००॥ यदुक्तं - 'सिद्धे नो भव्वे नो अभव्वे' इति. अभव्याश्चाभव्यतया–ऽनाद्यनंतस्थितौ स्थिताः । द्रव्यस्येति सचित्तस्य स्थितिरुक्ता चतुर्विधा ॥१०१॥ द्विप्रदेशादयः स्कंधाः स्युः सांताः सादयोऽपि च । उत्कर्षतोऽप्यसंख्येय–कालस्थितिजुषो हि ते ॥१०२॥

અથવા સચિત્ત અને અચિત્ત દ્રવ્યોની જે સાદિસાંત વિગેરે ચાર પ્રકારની સ્થિતિ છે, તે દ્રવ્યકાળ કહેવાય છે.૯૭.

સચેતન દ્રવ્યની દેવ, નારક, મનુષ્ય વિગેરે પર્યાયોની અપેક્ષાથી સાદિસાંત (૧) સ્થિતિ છે. ૯૮.

ચિદ્ધના જીવોની સિદ્ધપશાને આશ્રયીને સાદિઅનંત (૨) સ્થિતિ છે, ભવ્ય જીવોની ભવ્યત્વને આશ્રયીને અનાદિસાંત (૩) સ્થિતિ છે, કેમકે જીવ મોક્ષને યોગ્ય હોય તે ભવ્ય છે–એમ સિદ્ધાંતમાં કહ્યું છે, તે જીવ જ્યારે મોક્ષ પામે છે ત્યારે તે ભવ્ય પણ નથી અને અભવ્ય પણ નથી એમ કહ્યું છે. ૯૯–૧૦૦.

તે વિષે સિદ્ધાંતમાં કહ્યું છે કે-''સિદ્ધનો જીવ ભવ્ય પણ નથી અને અભવ્ય પણ નથી.'' તથા અભવ્ય જીવોની અભવ્યપણાને આશ્રયીને અનાદિ અનંત (૪) સ્થિતિ છે. (કેમકે તે કદાવ મોક્ષને પામતા જ નથી, એટલે તેનો અંત નથી અને તેનું અભવ્યપણું અનાદિ કાળનું છે, તેથી તે અનાદિઅનંત છે.) આ પ્રમાણે સચિત્ત દ્રવ્યની ચાર પ્રકારની સ્થિતિ કહી. ૧૦૧.

અચેતન દ્રવ્યમાં દ્વિપ્રદેશાદિ સ્કંધો સાદિસાંત (૧) છે, કેમકે તે સ્કંધો ઉત્કર્ષથી પણ અસંખ્ય કાળની સ્થિતિવાળા જ છે.૧૦૨.

ભવિષ્યકાળ સાદિઅનંત (૨) છે, ભૂતકાળ અનાદિસાંત (૩) છે. તથા આકાશાસ્તિકાય, ધર્માસ્તિકાય,

साद्यनंताऽनागताद्धा–तीता सांता निरादिका । अनाद्यनंताश्चाकाश–धर्माधर्मादयो मताः ॥१०३॥ अचेतनस्य द्रव्यस्य चतुर्द्धेति स्मृता स्थितिः । एवमुक्त्वा द्रव्यकाल–मद्धाकालमय ब्रूवे ॥१०४॥ सूर्यादिक्रियया व्यक्ति–कृतो नृक्षेत्रगोचरः । गोदोहादिक्रियानिर्व्य–पेक्षोऽद्धाकाल उच्यते ॥१०५॥ तथाहि – यावस्क्षेत्रं स्वकिरणैश्चरन्नुद्योतयेद्रविः । दिवसस्तावति क्षेत्रे परतो रजनी भवेत् ॥१०६॥ एवं सदा प्रवृत्तोऽद्धाकालोऽर्कादिगतिस्फुटः । गोदोहान्नपाचनाद्यामन्यां नापेक्षते क्रियां ॥१०६॥ अद्धाकालस्यैव भेदाः समयावलिकादयः । अथो यथायुष्ककालस्वरूपं किंचिदुच्यते ॥१०८॥ यञ्चाद्धाकाल एवासु–मतामायुर्विशेषितः । वर्त्तनादिमयः ख्यातः स यथायुष्कसंज्ञया ॥१०९॥

અધર્માસ્તિકાય વિગેરે અનાદિ અનંત (૪) છે. ૧૦૩.

આ પ્રમાશે અચેતન દ્રવ્યની ચાર પ્રકારની સ્થિતિ કહી. એ રીતે ત્રીજો દ્રવ્ય કાળ કહ્યો. ૩. હવે ચોથા અદ્ધાકાળને હું કહું છું. ૧૦૪.

સૂર્યાદિની ક્રિયાથી પ્રગટ થયેલો અને 'ગોદોહાદિ ક્રિયાની અપેક્ષા રહિત જે કાળ મનુષ્યક્ષેત્રમાં વર્તે છે, તે અદ્વાકાળ કહેવાય છે. ૧૦૫.

તે આ પ્રમાશે–ચાલવાની ક્રિયા દરમ્યાન સૂર્ય પોતાના કિરશોથી જેટલા ક્ષેત્રને પ્રકાશિત કરે છે, તેટલા ક્ષેત્રમાં દિવસ હોય છે અને તે સિવાયનાં ક્ષેત્રમાં રાત્રિ હોય છે. ૧૦*૬*.

આ પ્રમાણે સૂર્યાદિની ગતિથી સ્પષ્ટ જણાતો અને નિરંતર પ્રવર્તતો અદ્ધાકાળ, ગોદોહ અને અન્નને પકાવવા વિગેરે અન્ય ક્રિયાની અપેક્ષા રાખતો નથી.૧૦૭.

સમય અને આવલિકા (તથા મિનિટ, કલાક) વિગેરે સર્વ અદ્ધાકાળના જ ભેદો છે.૪. હવે પાંચમા યથાયુષ્કકાળનું કાંઈક સ્વરૂપ કહેવાય છે. ૧૦૮.

ઉપર કહેલો જે અદ્ધાકાળ પ્રાણીઓના આયુષ્યના વિશેષણરૂપે કહેવામાં આવે છે, તે જ વર્ત્તનાદિ સ્વરૂપવાળો કાળ, યથાયુષ્ક કહેવાય છે. ૧૦૯.

૧. ગાયોને દોહવા વિગેરેની ક્રિયા વખતનો સમય.

अयं भावः-यद्येन तिर्यङ्मनुजा-दिकजीवितमर्जितं । तस्यानुभवकालो यः स यथायुष्क उच्यते ॥११०॥ येनोपक्रम्यते दूर-स्थं वस्त्वानीयतेऽतिकं । तैस्तैः क्रियाविशेषैः स उपक्रम इति स्मृतः ॥१११॥ उपक्रमणमभ्यर्णा-नयनं वा दवीयसः । उपक्रमपतत्कालोऽपि ह्युपचारादुपक्रमः ॥११२॥ सामाचारियथायुष्क-भेदाच्चोपक्रमो द्विधा । सामाचारी तत्र साधु-जनाचीर्णा शुभक्रिया ॥११३॥ तस्या आनयनं प्रौढ-शास्त्रादुद्धृत्य यत्क्वचित् । आसन्नतायै लघुनि शास्त्रे स स्यादुपक्रमः ॥११३॥ अयं भावः-ज्ञानस्यास्याः प्रौढशास्त्रा-ध्ययनाच्चिरभाविनः । अल्पग्रंथादाशुकारी स्यात्सामाचार्युपक्रमः ॥११५॥ ओघः पदविभागश्च दशधा चेति स त्रिधा । सामाचारीत्रिधात्वेनो-पक्रमोऽप्युदितो बुधैः ॥११६॥

ભાવાર્થ એ છે કે–જે જીવે તિર્યંચ, મનુષ્ય વિગેરેનું જે આયુ ઉપાર્જન કર્યું હોય, તે આ<mark>યુષ્યના</mark> અનુભવનો જે કાળ, તે યથાયુષ્ક કહેવાય છે.૧૧૦.

છકો ઉપક્રમકાળ જેના વડે ઉપક્રમ કરાય એટલે દૂર રહેલી વસ્તુને તે તે પ્રકારની ક્રિયાથી નજીક લાવવામાં આવે, તે ઉપક્રમ કહેવાય છે. ૧૧૧.

અથવા તો ઉપક્રમ એટલે દૂરને નજીક લાવવું. તે તે ઉપક્રમનો કાળ પણ ઉપચારથી ઉપક્રમકાળ કહેવાય છે.૧૧૨.

આ ઉપક્રમ-સામાચારી અને યથાયુષ્ક એમ બે પ્રકારનો છે, તેમાં સામાચારી એટલે સાધુઓએ આચરેલી શુભ ક્રિયા. તે શુભ ક્રિયાને મોટા શાસ્ત્રમાંથી ઉદ્ધરીને સમીપતાને માટે નાના શાસ્ત્રમાં લાવવી, તે ઉપક્રમ કહેવાય છે. ભાવાર્થ એ છે કે– મોટા શાસ્ત્રનો અભ્યાસ કરવાથી આ સાધુક્રિયાનું જ્ઞાન ઘજ્ઞે કાળે થાય છે, તે નાનો ગ્રંથ ભજ્ઞવાથી થોડા કાળમાં થાય છે, તેથી તે સામાચારી ઉપક્રમ કહેવાય છે.૧૧૩–૧૧પ.

ઓઘસામાચારી, પદવિભાગસામાચારી અને દશ પ્રકારની ચક્રવાળસામાચારી-એમ સામાચારી ત્રણ પ્રકારની હોવાથી પંડિતોએ ઉપક્રમના પણ ત્રણ જ પ્રકાર કહ્યા છે.૧૧*૬*. तत्र च – ओघात्सामान्यतः साधु-सामाचार्या यदीरणं । ओघसामाचार्यसौ स्या-दोघनिर्युक्तिरूपिका ॥११७॥ भवेत्यदविभागाख्या सामाचारी महात्मनां । छेदग्रंथसूत्ररूपा दर्शघेच्छादिका त्वियं ॥११८॥ इच्छामिच्छातहक्कारो आवस्सिया य निसीहिया । आपुच्छणा य पडििपुच्छा छंदणा य निमंतणा ॥११९॥ उवसंपया य काले सामायारी भवे दसहा । इच्छया कुर्विदमिति राल्पिकाद्या दिशंति यत् । इच्छाकारेण तत्कुर्या-दितीच्छाकार उच्यते ॥१२०॥ अनाभोगाज्जिनाद्याज्ञा-विरुद्धे कथिते कृते । मिथ्याकारं यदाहुर्ज्ञाः स मिथ्याकार उच्यते ॥१२१॥ गुर्वाद्युक्तेषु सूत्रार्थादिषु कार्येषु वा बुधाः । तथैवमिति यद्बूयु-स्तथाकारः स उच्यते ॥१२२॥

તેમાં ઓઘથી એટલે સામાન્યથી સામાચારીનું જે કહેવું, તે ઓઘસામાચારી, જે ઓઘનિર્યુક્તિમાં કહેલી છે.૧૧૭.

બીજી પદવિભાગ નામની સામાચારી છેદ સૂત્રરૂપ છે, જે છેદ સૂત્રમાં કહેલી છે. તથા ત્રીજી દશ પ્રકારની સામાચારી આ પ્રમાગ્ને છે.–૧૧૮.

ઈચ્છાકાર ૧, મિચ્છાકાર ૨, તહક્કાર ૩, આવસ્સિયા ૪, નિસીહિયા ૫, આપુચ્છણા ૬, પડિપુચ્છણા ૭, છંદણા ૮, નિમંત્રણા ૯, અને ઉપસંપદા ૧૦, આ દશ પ્રકારની સામાચારી કાળને આશ્રયીને કહેલી છે. ૧૧૯.

'અમુક કાર્ય તું તારી અનુકૂળતા હોય તો કર' એમ ગુર્વાદિ મોટા જે આદેશ આપે, તે પોતાની ઈચ્છાથી (પ્રેમથી) કરવું, તે ઈચ્છાકાર કહેવાય છે. (૧) ૧૨૦.

ભૂલથી તીર્થંકરાદિની આજ્ઞાવિરુદ્ધ કાંઈ બોલાયું હોય અથવા કરાયું હોય, તેને માટે પંડિતો, જે મિથ્યાદુષ્કૃત આપે, તે મિથ્યાકાર કહેવાય છે. (૨) ૧૨૧.

ગુર્વાદિદ્વારા સૂત્ર અને અર્થ તથા બીજું કાંઈ કાર્ય બતાવાયું હોય, ત્યારે વિનીત સાધુઓ જે તહત્તિ અને બહુ સારું, એમ બોલે તે તથાકાર કહેવાય છે. (૩) ૧૨૨. योगैरवश्यकर्तव्यै--र्निष्पन्नावश्यको भवेत् । वसत्यादेर्निर्गमे सा मुनिधुर्यैः प्रयुज्यते ॥१२३॥ अप्रस्तुर्तानषेधेन वृत्ता नैषेधिकीति तां । कृतकार्या वसत्यादौ प्रविशंतः प्रयुंजते ॥१२४॥ आपृच्छनं स्यादापृच्छा गुरोः कार्ये चिकीर्षिते । प्रतिपृच्छा कार्यकाले भूयो यत्पृच्छनं गुरोः ॥१२५॥ स्वयं पूर्वं गृहीतेन गुर्वादेरशनादिना । याभ्यर्थना छंदनाख्या सामाचारी स्मृतागमे ॥१२६॥ आनयामि युप्पदर्थमशनाद्यादिशंतु मां । गुर्वादीनां तदादाना--त्राग् विज्ञप्तिर्निमंत्रणा ॥१२६॥ उपसंपत् धुनर्गच्छां--तराचार्याद्युपासनं । ज्ञानाद्यर्थं कियत्कालं सामाचार्यो दशेत्यमूः ॥१२८॥ त्रतीयं नवमे पूर्वे यद्वस्त्वाचारनामकं । तस्य यद्विंशतितम-मोघाख्यं प्राभृतं महत् ॥१२९॥

જે અવશ્ય કરવા લાયક કાર્ય વખતે કરવામાં આવે છે, તે આવશ્યકી કહેવાય છે. તે આવશ્યકીનો ઉત્તમ મુનિઓ ઉપાશ્રયાદિથી બહાર નીકળતાં બોલવા દ્વારા ઉપયોગ કરે છે. (૪) ૧૨૩.

અપ્રસ્તુત કાર્યનો નિષેધ કરવા માટે જે બોલાય તે નૈષેધિકી (નિસીહિ) કહેવાય છે. તે નૈષેધિકીનો કાર્ય કરીને ઉપાશ્રયાદિમાં પ્રવેશ કરતી વખતે મુનિઓ ઉપયોગ કરે છે. (૫) ૧૨૪.

કાંઈ પણ કાર્ય કરવાની ઈચ્છા થાય ત્યારે તે માટે ગુરુને જે પૂછવું તે આપુચ્છણા કહેવાય. (*૬*) કાર્ય કરતી વખતે ફરીથી ગુરુને જે પૂછવું તે પ્રતિપૃચ્છના કહેવાય. (૭) ૧૨૫.

સાઘુએ પોતે લાવેલ આહારાદિનો લાભ લેવા માટે ગુરુની પાસે પ્રથમ જે પ્રાર્થના કરવી, તે છંદના કહેવાય. (૮) ૧૨*૬*.

''આપને માટે અશનાદિ લાવવાની મને આજ્ઞા આપો.<sup>ે</sup> એ પ્રમાણે અશનાદિ ગ્રહણ કર્યા પહેલાં ગુર્વાદિને વિજ્ઞપ્તિ કરવી, તે નિમંત્રણા કહેવાય (૯) ૧૨૭.

જ્ઞાનાદિ ગીખવા માટે કેટલોક વખત અન્ય ગચ્છના આચાર્ય વિગેરેની જે સેવા કરવી, તે ઉપસંપદા કહેવાય. (૧૦) આ પ્રમાણે દશ પ્રકારની સામાચારી છે. ૧૨૮.

નવમા પૂર્વમાં જે આચાર તામની ત્રીજી વસ્તુ છે, તેનું જ વીશમું ઓઘ નામનું મોટું પ્રાભૃત છે. તેમાંથી ઉદ્ધરીને કરુણાવંત સ્થવિર મુનિઓએ ઓઘનિર્યુક્તિરૂપ નાના ગ્રંથમાં મોટા અર્થવાળી સામાચારીને तत उद्धृत्य कारुण्य-धनैः स्थविरधीधनैः । ओर्घानिर्युक्तिरूपाल्प-ग्रंथन्यस्ता महार्थभृत् ॥१३०॥ पूर्वादिपाठानर्हाणां हीनबुद्धिबलायुषां । ऐदंयुगीनजीवाना-मुपकाराय सत्वरं ॥१३१॥ तदर्थज्ञानतत्सम्य-गनुष्ठानार्थमुत्तमा । आसन्नीकृत्य दत्तौध-सामाचारी भवत्यसौ ॥१३२॥ त्रिभिर्विशेषकं । एवं पदविभागाख्या-प्यात्ता नवमपूर्वतः । उत्तराध्ययनादंत्या षड्विंशाच्य समुद्धृता ॥१३३॥ ज्ञानमासां हि पूर्वीदि-पाठसाध्यं चिराद्भवेत् । तदुद्धारानु तूर्णं स्या-दित्यसौ तदुपक्रमः ॥१३४॥ अनल्पकालवेद्यस्या-युषः संवर्त्तनेन यत् । अल्पकालोपभोग्यत्वं भवेत्सोपक्रमायुषां ॥१३५॥ यथायुष्कोपक्रमाख्यः स कालः परिकीर्त्तितः । दूरस्थस्यायुरंतस्य समीपानयनात्मकः ॥१३६॥

સ્થાપન કરી પૂર્વાદિનો અભ્યાસ કરવામાં અયોગ્ય અને હીન બુદ્ધિ, બલ તથા આયુષ્યવાળા, આ યુગના જીવોનો ઉપકાર કરવા માટે, તત્કાળ તે (સામાચારી)ના અર્થનું જ્ઞાન થાય અને સમ્યક્ પ્રકારે તેનું અનુષ્ઠાન થઈ શકે તેટલા માટે, આ ઉત્તમ સામાચારી સમીપ કરીને આપી છે, તેથી તે ઓધસામાચારી કહેવાય છે. ૧૨૯–૧૩૨.

એ જ પ્રમાશે પદવિભાગ નામની સામાચારી નવમા પૂર્વમાંથી ગ્રહશ કરી છે તથા છેલ્લી દશ પ્રકારની ચક્રવાલ સામાચારી છવીશમા ઉત્તરાધ્યયનમાંથી ઉદ્ધરેલી છે.૧૩૩.

આ સામાચારીનું જ્ઞાન પૂર્વાદિનો અભ્યાસ કરતાં ઘણો સમય થાય છે. અને તેનો ઉદ્ધાર કરવાથી શીઘ્ર થાય છે. તેથી આ તેનો ઉપક્રમ કહેવાય.૧૩૪.

સોપક્રમ આયુષ્યવાળા જીવો, પોતાના દીર્ધ આયુષ્યનો સંક્ષેપ કરીને જે અલ્પકાળમાં ભોગવે છે, તે યથાયુષ્ક ઉપક્રમ નામનો કાળ કહેલો છે; કેમકે દૂર રહેલા આયુષ્યના અંતને સમીપમાં લાવે છે. ૧૩૫–૧૩*૬*. उपक्रमो भवत्येवं सर्वेषामपि कर्मणां । स्थित्यादिखंडनद्वारा प्राप्तानामनिकाचनां ॥१३७॥ प्रायोऽनिकाचितानां यत् किल्विषेतरकर्मणां । शुभाशुभपरीणाम-वशात्स्यादपवर्त्तना ॥१३८॥ निकाचितानामप्येवं तीव्रेण तपसा भवेत्। स्फूर्जत्शुभपरीणामात्कर्मणामपवर्त्तना ॥१३९॥ तथाहुर्महाभाष्ये–सव्वपगईणमेवं परिणामवसा उवक्कमो होज्जा । पायमनिकाइयाणं तवसाओ निकाइयाणंपि ॥१४०॥ नन्वप्राप्तकालमपि यद्येवं कर्म भुज्यते । प्रसज्यते तदा नूनं कृतनाशाकृतागमौ ॥१४१॥ यत्प्रागनल्पस्थितिकं बद्धं भुक्तं न कर्म तत् । यच्याल्पस्थितिकं भुक्तं तद्वद्धं तेन नात्मना ॥१४२॥

એ પ્રમાશે સર્વ અનિકાચિત કર્મોની સ્થિત્યાદિ ઓછી કરીને કર્મોનો પણ ઉપક્રમ થઈ શકે છે.૧૩૭.

કારણ કે પ્રાયઃ શુભ અને અશુભ પરિણામથી અનિકાચિત એવા પાપ અને પુષ્ય કર્મની અપવર્તના થઈ શકે છે.૧૩૮.

એ જ પ્રમાશે તીવ્ર તપવડે ઉત્કટ શુભ પરિશામથી નિકાચિત કર્મની પશ અપવર્તના થઈ શકે છે.૧૩૯.

તે વિષે મહાભાષ્યમાં કહ્યું છે કે–''એ જ પ્રમાશે પ્રાયઃ અનિકાચિત એવા સર્વ કર્મોની પ્રકૃત્તિઓનો પરિશામના વશથી ઉપક્રમ થાય છે, અને તપથી નિકાચિત કર્મોનો પશ ઉપક્રમ થાય છે.''૧૪૦.

પ્રશ્ન :– જો આ પ્રમાશે કાળ પ્રાપ્ત થયા વિના પજ્ઞ કર્મ ભોગવાતું હોય, તો <sup>ક</sup>્ટતનાશ અને <sup>ર</sup>અકૃતાગમ નામના બે દોષની પ્રાપ્તિ થાય છે. કેમકે જે પ્રથમ મોટી સ્થિતિવાળું કર્મ બાંધ્યું હતું, તે ભોગવવામાં આવ્યું નહિ, તેથી કૃતનાશ નામનો દોષ આવ્યો. અને જે અલ્પ સ્થિતિવાળું કર્મ ભોગવવામાં આવ્યું, તે જીવે બાંધેલું જ નહોતું, તેથી અકૃતાગમ નામનો દોષ આવ્યો. ૧૪૧–૧૪૨.

૧. કરેલાનો નાશ. ૨. નહીં કરેલાની પ્રાપ્તિ.

अत्रोच्यते– नोपक्रमेण क्रियते दीर्घीस्थितिककर्मणः । नाशः किंत्वध्यवसाय-विशेषाद्भुज्यते द्रुतं ॥१४३॥ यथा भुयःकालभोग्यान् प्रभूतान् धान्यमूढकान् । रुग्णा भस्मकवातेन नचिरादेव भुंजते ॥१४४॥ न चात्र वर्त्तमानानां धान्यानां विगमो भवेत् । तद्भोगः स्यात्किंतु तूर्णं न्यायोऽयं कर्मणामपि ॥१४५॥ चिरेण दह्यते रज्जू-र्वह्निना वितता यथा । सैव संक्षिप्य निक्षिप्ता क्षिप्रं भवति भस्मसात् ॥१४६॥ चिरेण पच्यते वक्षस्थित-माम्रादिकं फलं । गत्तीक्षेपपलालादि-मुक्त्या तु क्षिप्रमप्यहो ॥१४७॥ विपाकः कर्मणोऽप्येवं द्विधा प्रोक्तो जिनागमे । यथास्थित्योपक्रमाद्वा बद्धं कर्मेह भुज्यते ॥१४८॥ नन्वेवं कर्म यद्बद्धं तत्सर्वं वेद्यमेव चेत् । उपक्रमेणाल्पकाला-द्यथास्थित्यथवा चिरात् ॥१४९॥ तदा प्रसन्नचंद्रादेर्भोगो बद्धस्य कर्मणः । सप्तमावनियोग्यस्य प्राप्तो दुःखविपाकिनः ॥१५०॥

ઉત્તર :– દીર્ઘ સ્થિતિવાળા કર્મનો ઉપક્રમવડે નાશ થતો નથી, પરંતુ વિશેષ પ્રકારના અધ્યવસાયને કારણે તે કર્મ થોડા કાળમાં ભોગવાય છે. જેમ ઘણા કાળે ખાઈ શકાય તેટલા ઘણા ધાન્યના મૂઢાને (સમૂહને) ભસ્મક રોગવાળા મનુષ્યો થોડા કાળમાં ખાઈ જાય છે. તેમાં કાંઈ વિદ્યમાન ધાન્યનો નાશ થતો નથી, પરંતુ તે શીધ્ર ખવાઈ જાય છે, એ જ ન્યાય કર્મનો પણ સમજવો.૧૪૩–૧૪૫. જેમ લાંબી કરેલી દોરીને અગ્નિથી સળગાવીએ, તો તે ધીરે-ધીરે બળે છે અને તે જ દોરીનો દડો કરી અગ્નિમાં નાંખીએ, તો તે શીધ્ર ભસ્મસાત્ થાય છે. ૧૪૬.

તથા જેમ વૃક્ષ પર રહેલાં કેરી વિગેરે ફળ ચિરકાળે પાકે છે. અને તે ફલને જો ખાડામાં નાખી તેને ઘાસવડે ઢાંક્યા હોય, તો તે શીઘ્ર પાકે છે.૧૪૭.

એ જ પ્રમાણે કર્મનો વિપાક પણ આગમમાં બે પ્રકારનો કહ્યો છે, તે આ પ્રમાણે–બાંધેલું કર્મ યથાસ્થિતિએ ભોગવે અથવા ઉપક્રમથી ભોગવે.૧૪૮.

પ્રશ્ન :– જો આ પ્રમાણે જે કર્મ જીવે બાંધ્યું હોય, તે સર્વ કર્મ ઉપક્રમ વડે અલ્પ કાળમાં અથવા યથાસ્થિતિ વડે ચિરકાળે ભોગવવાનું જ હોય. તો પ્રસન્નચંદ્ર ૠષિ વિગેરે સાતમી નરકપૃથ્વીને યોગ્ય न चास्य श्रूयते दुःख-विपाकः सप्तमक्षितेः । अचिरादेव कैवल्यं प्राप्तस्य शुभभावतः ॥१५१॥ अत्रोच्यते- यद्बद्धं कर्म तत्सर्वं प्रदेशपरिभोगतः । अवश्यं भुज्यते जीवै रसानुभवतः पुनः ॥१५२॥ कर्मानुभूयते किंचित् किंचित्तु नानुभूयते । तयाविधपरीणामा-त्तद्रसस्यापवर्त्तनात् ॥१५३॥ ततः प्रसन्नचंद्राद्यैः सप्तमावनिकर्मणां । प्रदेशा नीरसा भुक्ता नानुभागस्तदुद्धवः ॥१५४॥ ननु प्रसन्नचंद्राद्यै-र्बद्धं कर्म रसांचितं । यद्भुक्तं तन्नीरसं त-त्कृतनाशाकृतागमौ ॥१५५॥ अत्रोच्यते- परिणामविशेषेण यद्येषां क्षीयते रसः । किमनिष्टं तदा कौ वा कृतनाशाकृतागमौ ॥१५६॥ तीव्रातपोपतप्तस्य यदीक्षोः क्षीयते रसः ।

દુઃખના વિપાકવાળું કર્મ બાંધ્યું હતું, તેનો ભોગ તેને પ્રાપ્ત થવો જોઈએ, છતાં તે તો શુભ પરિણામથી તત્કાળ કેવળજ્ઞાન પામ્યા હતા. તેઓને સાતમી નરક પૃથ્વીના દુઃખનો વિપાક સાંભળવામાં આવતો નથી તે કેમ ? ૧૪૯–૧૫૧.

ઉત્તર :– જીવોએ જે કર્મ બાંધ્યું હોય, તે સર્વ પ્રદેશના અનુભવથી અવશ્ય ભોગવાય છે, પરંતુ રસના અનુભવથી તો કોઈક કર્મ અનુભવાય છે અને કોઈક કર્મ તથાપ્રકારના પરિશામથી તેના રસની અપવર્તના થવાથી અનુભવાતું નથી તેથી પ્રસન્નચંદ્રાદિએ સાતમીનારકયોગ્ય કર્મના પ્રદેશો રસ વિનાના ભોગવ્યા હતા, પરંતુ તેનાથી ઉત્પન્ન થયેલો રસ ભોગવ્યો નથી.૧૫૨–૧૫૪.

પ્રશ્ન :– પ્રસન્નચંદ્રાદિકે રસવાળું કર્મ બાંધ્યું અને નીરસ કર્મ ભોગવ્યું, તેથી કૃતનાશ અને અકૃતાગમન નામના બે દોષ પ્રાપ્ત થયા.૧૫૫.

ઉત્તર :– જો કદાચ વિશેષ પ્રકારના શુભ પરિણામથી તેવાં કર્મોનો રસ ક્ષીણ થાય, તો તેમાં શું અનિષ્ટ છે ? તથા કૃતનાશ અને અકૃતાગમ દોષ શી રીતે પ્રાપ્ત થાય ? જો કદાચ તીવ્ર તડકાથી તપેલી શેરડીનો રસ સુકાઈ જાય, તો તેમાં કયા અપૂર્વ પદાર્થનું આગમન થાય ? તે હે બુદ્ધિમાન ! તું કહે.૧૫*၄*–૧૫૭.

```
रसनाशात्कृतनाशो यः स्यात्स त्विष्ट एव च ।
तदर्श्वमेव यतयो यतंते यत्तपोविधौ ॥१५८॥
अवश्यं भुज्यते कर्म यथा बद्धं तथैव चेत् ।
तदा तपोविधिः सर्वो व्यर्थः स्याद्वरिताक्षयात् ॥१५९॥
मोक्षप्राप्तिश्च कस्यापि न स्यादेव यतोंगिनां ।
धूवं तद्भवसिद्धीना-मपि कर्मावशिष्यते ॥१६०॥
सत्तायामंतरंभोधि-कोटाकोटिस्थिति स्फुटं ।
प्रदेशैर्वेद्यते तच्च ततस्तन्नीरसं मतं ॥१६१॥
किंचासंख्यभवोपात्तं नानागतिनिबंधनं ।
स्यादेव कर्म सत्तायां तद्भवेऽप्यंग सिद्ध्यतः ॥१६२॥
विपाकरूपेणैवास्य भवत्यनुभवो यदि ।
तदा तत्र भवे नाना-भवानुभवसंभव: ॥१६३॥
भवांस्तांस्तान् विपाकेना-नुभवेद्यद्यनुक्रमात् ।
तदा पुनः पुनः कर्म तत्र तत्रार्जयत्यसौ ॥१६४॥
एवं च कर्मसंताना-विच्छेदान्न भवेच्छिवं ।
ततः प्रदेशानुभवः कर्मणोऽस्तीति युक्तिमत् ॥१६५॥
```

તથા રસનો નાશ થવાથી જે કૃતનાશ થાય છે, તે તો ઈષ્ટ જ છે. કારણકે તેટલા માટે જ મુનિઓ તપવિધિમાં યત્ન કરે છે.૧૫૮.

જે કર્મ જે પ્રકારે બાંધ્યું હોય, તે કર્મ તે જ પ્રકારે અવશ્ય ભોગવાય છે, એમ જો હોય, તો કરેલો સર્વ તપ પાપકર્મનો ક્ષય ન કરવાથી વ્યર્થ જ થશે. અને કોઈ પણ જીવને મોક્ષની પ્રાપ્તિ થશે જ નહીં, કેમકે તે જ ભવે સિદ્ધ થનારા પ્રાણીઓનું પણ કર્મ બાકી રહેવાનું જ છે.૧૫૯–૧૬૦. તેથી સત્તામાં રહેલું અંતઃકોટાકોટિ સાગરોપમની સ્થિતિવાળું કર્મ પ્રદેશથી વેદાય છે, તેથી તે કર્મને નીરસ માનેલું છે. તથા તે જ ભવમાં સિદ્ધ થનારા પ્રાણીને પણ અસંખ્ય ભવોમાં ઉપાર્જન કરેલું ભિન્ન ભિન્ન ગતિનું કારણભૂત કર્મ સત્તામાં તો હોય જ છે. તેનો અનુભવ જો વિપાકરૂપે જ થતો હોય, તો તે ચરમ ભવમાં વિવિધ પ્રકારના ભવોનો અનુભવ સંભવે છે અને તેથી જો તે તે ભવોને વિપાકવડે અનુક્રમે અનુભવે, તો તે જીવ તે તે ભવોમાં ફરીને કર્મ ઉપાર્જન કરેજ. તે પ્રમાણે થવાથી કર્મની પરંપરાનો વિચ્છેદ ન થવાથી કોઈ પણ જીવનો મોક્ષ થશે નહીં, તેથી કર્મનો પ્રદેશથી અનુભવ થાય છે, એમ કહેવું યુક્તિયુક્ત છે.૧૬૧–૧૬૫.

| आह –        | चेत्कृत्वोपक्रमैरल्प-स्थितिकं कर्म वेद्यते ।       |
|-------------|----------------------------------------------------|
|             | भवांतरकृतस्यासौ न भोगस्तर्हि कर्मणः ॥१६६॥          |
|             | यद्बद्धं बंधसमये भोग्यं वर्षशतादिभिः ।             |
|             | भुक्तं त्वंतर्मुहूर्त्तेन तदेवैतत्कथं नु तत् ॥१६७॥ |
| किंच -      | अस्तु सोपक्रमं सर्वं सर्वं वा निरुपक्रमं ।         |
|             | भेदः कुतः कथं नो वा परावर्त्तोऽनयोर्मिथः ॥१६८॥     |
| अत्रोच्यते- | - बद्धं यद्बंधसमये परिणामेन ताद्शा ।               |
|             | तत्स्यादुपक्रमैः साध्यं साध्यो रोग इवौषधैः ॥१६९॥   |
|             | असाध्यरोगवद्यत्तु परिणामेन ताद्शा ।                |
|             | बद्धं तदुचितात्काल–विपाकादेव नश्यति ।।१७०।।        |
|             | रोगे ह्यसाध्ये शक्तिर्नौ-षधादेर्विद्यते यथा ।      |
|             | कर्मण्युपक्रमाभाव–स्तथा स्यान्निरुपक्रमे ॥१७१॥     |
|             | विचित्राणि कर्मबंधा–ध्यवसायास्पदानि यत् ।          |
|             | वर्त्ततेऽसंख्यलोकाभ्र-प्रदेशप्रमितानि वै ॥१७२॥     |
|             | तेषु सोपक्रमकर्म–जनकान्येव कानिचित् ।              |
|             | कानिचिद्बंधजनका-न्यनुपक्रमकर्मणां ॥१७३॥            |

પ્રશ્ન :- જો ઉપક્રમથી અલ્પ સ્થિતિવાળું કરીને કર્મ વેદાતું હોય, તો ભવાંતરમાં બાંધેલા કર્મનો તે ભોગ ન કહેવાય. કેમકે બંધ સમયે સો(૧૦૦) આદિ વર્ષોથી ભોગવી શકાય તેવું જે કર્મ બાંધ્યું હોય, તે જ કર્મ એક અંતર્મુહૂર્તમાં જ ભોગવાઈ જાય-એમ શી રીતે બને ? વળી બીજો પ્રશ્ન સર્વ કર્મ ઉપક્રમ સહિત જ માનો અથવા સર્વ કર્મ ઉપક્રમ રહિત જ માનો, તો ભેદ શા માટે અથવા તો તે બન્નેનો પરસ્પર પરાવર્ત્ત કેમ ન માનવો ? ૧૪૮–૧૪૮.

ઉત્તર :– જે કર્મ બંધ સમયે તેવા પ્રકારના મંદ પરિશામવડે બાંધ્યું હોય, તે કર્મ ઔષધથી સાધ્ય રોગની જેમ ઉપક્રમ વડે સાધ્ય થઈ શકે છે. અને જે કર્મ અસાધ્ય રોગની જેમ તેવા પ્રકારના તીવ્ર પરિશામવડે બાંધ્યું હોય, તે કર્મ યોગ્યકાળે ઉદયમાં આવવાથી જ ક્ષીશ થાય છે.૧*૬૯*–૧૭૦.

જેમ અસાધ્ય રોગમાં ઔષધાદિની શક્તિ કામ આવતી નથી, તેમ નિરુપક્રમ કર્મમાં ઉપક્રમ થઈ શકતો નથી. કારણકે કર્મબંધના અધ્યવસાયનાં સ્થાનો વિચિત્ર પ્રકારનાં છે અને તે અસંખ્ય લોકાકાશના પ્રદેશ જેટલા છે.૧૭૧–૧૭૨.

તેમાં કેટલાક અધ્યવસાયના સ્થાનો સોપક્રમ કર્મને જ ઉત્પન્ન કરે છે અને કેટલાક સ્થાનો નિરુપક્રમ

यादृशाध्यवसायेन बद्धं यत्कर्म यादृशं । तद्धोक्तव्यं तथा नैवं कृतनाशाकृतागमौ ॥१७४॥ क्षेत्रे तुल्येऽपि गंतव्ये बहूनां योजनादिके । गतिपाटवभेदेन कालभेदो यथेक्ष्यते ॥१७५॥ तुल्येऽपि शास्त्रेऽध्येतव्ये बहूनां ग्रंथमानतः । बुद्धिपाटवभेदेन कालभेदो यथेक्ष्यते ॥१७६॥ तुल्येऽपि रोगे भैषज्य-पथ्यादितारतम्यतः । निवृत्तिकालो रोगस्य बहूनां बहुधा यथा ॥१७७॥ समानस्थितिकेऽनेकै-र्बद्धे कर्मणि देहिभिः । परिणामविशेषेण भोगकालस्तथा पृथक् ॥१७७८॥ पिंडीभूतः पटः क्लिन्न-श्चिरकालेन शुघ्यति । प्रसारितः स एवाशु तथा कर्माप्युपक्रमैः ॥१७९॥ विनापवर्त्तनां लक्षा-दिको राशिर्विभज्यते ।

કર્મને જ ઉત્પન્ન કરે છે. ૧૭૩.

જે કર્મ જેવા અધ્યવસાયવડે જેવા પ્રકારનું બાંધ્યું હોય, તે કર્મ તે જ પ્રકારે ભોગવવાનું હોય છે, તેથી કૃતનાશ અને અકૃતાગમ દોષ આવતા જ નથી.૧૭૪.

જેમ ઘર્શા માશસોને અમુક યોજન દૂર એક સરખા ક્ષેત્રમાં જવું છે, તેમાં ઓછી-વધુ ગતિના ભેદથી કાળનો ભેદ પડે છે. (ઉતાવળો માશસ વહેલો પહોંચે છે વિગેરે) ૧૭૫.

જેમ ઘણા વિદ્યાર્થીઓને એક સરખું શાસ્ત્ર ભણવાનું હોવા છતાં, તેમાં બુદ્ધિની પટુતા આદિનાં કારણે કાળનો ભેદ પડે છે.૧૭*૬*.

જેમ ઘણા માણસોને એક સરખો રોગ હોવા છતાં, ઔષધ અને પથ્ય વિગેરેની તરતમતાથી મોડો-વહેલો રોગ મટે છે.૧૭૭.

તે જ પ્રમાશે ઘગ્રા જીવો દારા બંધાયેલું એક સરખી સ્થિતિવાળું કર્મ પરિશામ વિશેષથી જુદા-જુદા સમયે ભોગવાય છે.૧૭૮.

જેમ વીંટળાયેલા ભીના વસ્ત્રને સુકાતાં વાર લાગે છે. અને તે જ વસ્ત્ર પહોળું કર્યું હોય તો શીઘ્ર સુકાય છે. તે જ પ્રમાણે કર્મ પણ ઉપક્રમવડે શીઘ્ર ભોગવાય છે.૧૭૯.

જેમ લક્ષ પ્રમાણ સંખ્યાવાળો પદાર્થ રાશિ અપવર્તના ન કરી હોય તો તેનો વિભાગ કરતાં વિશેષ

द्वेधोपक्रमकालोऽयं संप्रसंगः प्ररूपितः । देशकालाभिधं काल–मथ ब्रूमो यथागमं ॥१८१॥ कार्यस्यार्यस्य वान्यस्य यो यस्यावसरः स्फुटः । स तस्य देशकालः स्याद् द्विधाप्येष निरूप्यते ॥१८२॥ अन्नपाकक्रियोद्भूत–धूमानां प्रशमं पुरे । पानीयहारिणीशून्यं दृष्ट्वा वाप्यवर्टादकं ॥१८३॥ काकांध्रापततो दृष्ट्वा गृहेषु गृहमेधिनां । साधुना लक्ष्यते भिक्षावसरोऽतिसमीपगः ॥१८४॥ तथाहुर्भाष्यकाराः–निद्धूमगं च गामं महिलासुन्नं च सुणयं (कूवयं) दठ्ठुं । नियं च काया ओलेंति जाया भिक्खरस हरहरा ॥१८५॥ आमोदिमोदकाकीर्णं शून्यं कांदविकापणं । मत्तां गृहांगणे सुप्तां तथा प्रोषितभर्त्तुकां ॥१८६॥ निर्मक्षिकं मधु स्वच्छं पश्यतां प्रकटं निधिं । तत्तत्पदार्थग्रहणे देशकालस्तदूर्थिनां ॥१८७॥

સમય જાય છે. અને અપવર્તના કરી હોય, તો તેનો વિભાગ કરતાં થોડો સમય લાગે છે. એ જ પ્રમાશે કર્મ પશ અપવર્તના કરવાથી શીઘ્ર ભોગવાઈ જાય છે.૧૮૦.

આ પ્રમાશે છકો બે પ્રકારનો ઉપક્રમકાલ વિસ્તારથી કહ્યો. *૬*. હવે સાતમો દેશકાલ નામનો કાલ આગમમાં કહ્યા પ્રમાશે કહીએ છીએ. ૧૮૧.

શુભ કે અશુભ કાર્યનો જે અવસર સ્પષ્ટ જોવામાં આવે, તે તેનો દેશકાલ કહેવાય છે. તેના બે પ્રકાર છે.૧૮૨.

ગામમાં રસોઈ ક્રિયાથી ઉત્પન્ન થયેલ ઘૂમાડો ન દેખાય, અથવા કૂવા વિગેરે જળાશયો પઊાહારીથી શૂન્ય દેખાય, તથા ગૃહસ્થોનાં ઘરો ઉપર કાગડા ઊડતા દેખાય, ત્યારે ભિક્ષાનો કાળ સમીપ આવ્યો છે–એમ સાધુઓ જાણે છે.૧૮૩–૧૮૪.

ભાષ્યકાર કહે છે કે–''ધૂમાડા રહિત ગામને જોઈને, સ્ત્રીઓ રહિત કૂવાને જોઈને તથા કાગડાને નીચે ઊડતા જોઈને ભિક્ષાનો અવસર થયો છે, એમ સાધુ જાણે.''૧૮૫.

સુગંધી મોદકથી ભરેલી કંદોઈની દુકાનને શૂન્ય જોઈને, જેનો પતિ પરદેશ ગયો હોય તેવી મદોન્મત્ત સ્ત્રીને ઘરના આંગણામાં સુતેલી જોઈને, સ્વચ્છ મધપોડું મક્ષિકા રહિત જોઈને તથા પ્રગટ થયેલા નિધાનને જોઈને તેના અર્થીજનોને તે તે પદાર્થ ગ્રહણ કરવાનો દેશકાળ જાણવો.૧૮૬–૧૮૭. एवं शुभाशुभे कार्ये यः प्रस्तावस्तदर्थिनां । स सर्वो देशकालः स्या-द्वक्तुं शक्यः स्फुटं कियान् ॥१८८॥ यो यस्य मृत्युकालः स्यात् कालकालः स तस्य यत् । कालं गतो मृत इति गम्यते लोकरूढितः ॥१८९॥ कृष्णवर्णे च मरणे स्यात्कालग्रहणेऽपि च । कालशब्दो देशकालः प्रस्तावे परिभाषितः ॥१९०॥ तथोक्तं - कालेण कओ कालो अम्हं सज्झायदेसकालंमि । तो तेण हओ कालो अम्हं सज्झायदेसकालंमि । तो तेण हओ कालो अकालिकाले करंतेणं ॥१९१॥ अद्धाकालस्यैव भेदः प्रमाणकाल उच्यते । अहोरात्रादिको वक्ष्य-मार्णविस्तारवैभवः ॥१९२॥ पंचानामथ वर्णानां मध्ये यः श्यामलद्युतिः । स वर्णकालो विज्ञेयः सचित्ताचित्तरूपकः ॥१९३॥ भवत्यौदयिकादीनां या भावानामवस्थितिः ।

આ પ્રમાશે શુભાશુભ કાર્યમાં તેના અર્થીજનોને જે અવસર, તે સર્વ દેશકાળ કહેવાય છે. તે સ્પષ્ટ તો કેટલું કહેવાય ? (૭) ૧૮૮.

હવે આઠમો કાળકાળ કહે છે-જે જેનો મૃત્યુસમય હોય, તે તેનો કાળકાળ કહેવાય છે. કાળને પામ્યો એટલે મરણ પામ્યો એમ લોકરૂઢિથી કહેવાય છે.૧૮૯.

શ્યામ વર્ષીને, મરણને અને કાળગ્રહણને પણ કાળ શબ્દથી કહેવામાં આવે છે અને દેશકાળ શબ્દ પ્રસ્તાવને સૂચવે છે.૧૯૦.

તે વિષે કહ્યું છે કે–''અમારા સજ્ઝાય (કાળગ્રહણ) રૂપ દેશકાળ સમયે કાળ વડે કાળ કર્યો છે. તેથી અવસર વિના સજ્ઝાય કરનારા તે સાધુએ કાળને હણ્યો છે, એમ જાણવું.''(૮) ૧૯૧.

હવે નવમો પ્રમાગ્નકાળ તે અદ્ધાકાળનો જ ભેદ છે, તેના અહોરાત્રાદિનું વિસ્તારથી વર્જ્ઞન આગળ કહેવામાં આવશે. (૯) ૧૯૨.

પાંચ વર્જ્ઞોમાં જે શ્યામ કાંતિવાળો વર્જ્ઞ છે, તે દશમો વર્જ્ઞકાળ જાણવો. તે સચિત્ત અને અચિત્ત એમ બે પ્રકારનો છે. (૧૦) ૧૯૩.

ઔદયિકાદિ ભાવોની સાદિસાંત વિગેરે ભાંગાવડે જે સ્થિતિ થાય છે, તે અગ્યારમો ભાવકાળ કહેવાય છે. (૧૧) ૧૯૪. अत्र प्रमाणकालोऽस्ति प्रकृतः स प्रतन्यते । अतीतोऽनागतो वर्त्तमानश्चेति त्रिधा स च ॥१९५॥ अवधीकृत्य समयं वर्त्तमानं विवक्षित्तं । भूतः समयराशीर्यः कालोऽतीतः स उच्यते ॥१९६॥ अवधीकृत्य समयं वर्त्तमानं विवक्षितं । भावी समयराशिर्यः कालः स स्यादनागतः ॥१९७॥ वर्त्तमानः पुनर्वर्त्त–मानैकसमयात्मकः । असौ नैश्चयिकः सर्वो–ऽप्यन्यस्तु व्यावहारिकः ॥१९८॥ इति जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिवृत्त्याद्यभिप्रायः, योगशास्त्राद्यप्रकाशवृत्तौ तु– लोकाकाशप्रदेशस्था भिन्नाः कालाणवस्तु ये । भावानां परिवर्त्ताय मुख्यः कालः स उच्यते ॥१९९॥ ज्योतिःशास्त्रे यस्य मान–मुच्यते समयादिकं । स व्यावहारिकः कालः कालवेदिभिरामतः ॥२००॥

આ અગ્યાર પ્રકારના કાળશબ્દના નિક્ષેપામાંથી અહીં નવમા પ્રમાણકાળનો પ્રસ્તાવ છે. તે પ્રમાણકાળ અતીત, અનાગત અને વર્તમાન એમ ત્રણ પ્રકારનો છે.૧૯૫.

વિવક્ષિત વર્તમાનકાળના સમયને આશ્રયીને ગયેલો જે સમયોનો સમૂહ તે અતીતકાળ કહેવાય છે.૧૯*૬*.

વિવક્ષિત એક સમયરૂપ વર્તમાન કાળને આશ્રયીને જે સમયરાશિ થવાનો છે, તે અનાગતકાળ કહેવાય છે.૧૯૭.

વર્તી રહેલો એક સમયરૂપ કાળ તે વર્તમાનકાળ કહેવાય છે. આ વર્તમાનકાળ નિશ્વયથી છે. અને બીજો સર્વકાળ વ્યાવહારિક છે.૧૯૮.

આ પ્રમાશે જંબૂદીપપ્રજ્ઞપ્તિની ટીકા વિગેરેનો અભિપ્રાય છે,

પરંતુ યોગશાસ્ત્રના પહેલા પ્રકાશની ટીકામાં તો આ પ્રમાણે કહ્યું છે–''પદાર્થોનાં પરિવર્તન કરવા માટે લોકાકાશ પ્રદેશમાં જે જુદા કાળના અણુઓ રહેલા છે, તે મુખ્ય કાળ કહેવાય છે.૧૯૯.

જયોતિષ શાસ્ત્રમાં જેનું સમયાદિ માન કહેલું છે, તે વ્યાવહારિક કાળ છે, એમ કાળને જાણનારાઓ કહે છે.''૨૦૦. इत्युक्तमिति ज्ञेयं. एतदनुसारेण च समयक्षेत्राद्वहिरपि कालस्वीकारो मुख्यतया संपन्नः, तत्त्वं पुनः सर्वज्ञवेद्यमिति, संख्येयश्चाप्यसंख्येयोऽनंतश्चेत्यथवा त्रिधा । शीर्षप्रहेलिकांतः स्या–त्तत्राद्यः समयादिकः ॥२०१॥ असंख्येयः पुनः कालः ख्यातः पल्योपमादिकः । असंख्येयः पुनः कालः ख्यातः पल्योपमादिकः । असंख्येयः पुनः कालः ख्यातः पत्योपमादिकः । अत्तंतः पुद्रलपरा–वर्त्तादिः परिकीर्त्तितः ॥२०१॥ तत्र कालविशेषो यः सूक्ष्मत्वाद्योगिनापि नो । विभक्तुं शक्यते सैष समयः समये श्रुतः ॥२०३॥ जीर्णे पटे भिद्यमाने तरुणेन बलीयसा । कालेन यावता तंतु–स्त्रुट्यत्येको जरातुरः ॥२०४॥ असंख्येयतमो भागो यः स्यात्कालस्य तावतः । समये समयः सैष कथितस्तत्त्ववेदिभिः ॥२०५॥ तस्मिंस्तंतौ यदेकस्मिन् पक्ष्माणि स्युरनेकशः । प्रतिपक्ष्म च संघाताः क्षणाज्छेद्या असंख्यशः ॥२०६॥

આ યોગશાસ્ત્રને અનુસારે તો સમયક્ષેત્ર (અઢીદ્વિપ)ની બહાર પણ મુખ્ય કાળનો સ્વીકાર થાય છે, તત્ત્વ તો સર્વજ્ઞ જાણે.

આ કાળ સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંત એમ ત્રણ પ્રકારે પણ કહેવાય છે, તેમાં એક સમયથી આરંભીને શીર્ષપ્રહેલિકા સુધીનો કાળ પહેલો સંખ્યાત કાળ કહેવાય છે. પલ્યોપમ વિગેરે અસંખ્યાત કાળ કહેવાય છે, અને પુદ્દગલપરાવર્તાદિક અનંતકાળ કહેવાય છે.૨૦૧–૨૦૨.

અત્યંત સૂક્ષ્મ હોવાથી યોગી પણ જે કાળનો વિભાગ કરી શકે નહીં, તે સમય કહેવાય છે એમ સિદ્ધાંતમાં કહ્યું છે. ૨૦૩.

કોઈ યુવાન અને બળવાન પુરુષ એક જીર્્શ વસ્ત્ર જોરથી ફાડે, તે વખતે તેના સડેલા એક તંતુને તૂટતાં જેટલો કાળ લાગે, તેટલા કાળનો જે અસંખ્યાતમો ભાગ હોય, તે સમય કહેવાય છે, એમ તત્ત્વવેદીઓએ સિદ્ધાંતમાં કહ્યું છે.૨૦૪–૨૦૫.

કારણ કે તે એક સડેલા તંતુમાં ઘણા પક્ષ્મો (તંતુના સૂક્ષ્મભાગ) હોય છે, અને દરેક પક્ષ્મે એક ક્ષણમાં છેદાય એવા અસંખ્ય સંઘાતો (પરમાણુના સ્કંધો) હોય છે. તે સંઘાતોને અનુક્રમે છેદતાં જુદા तेषां क्रमाच्छेदनेषु भवंति समयाः पृथक् । असंख्यैः समयैस्तत्स्या-त्तंतोरेकस्य भेदनं ॥२०७॥ एवं पत्रशतोद्वेधे चक्षुरुन्मेष एव च । भाव्याश्चणुट्टिकायां चा-संख्येयाः समया बुधैः ॥२०८॥ तं स्वरूपेण जानंतोऽप्यर्हंतोऽत्यंतसौक्ष्म्यतः । शृंगग्राहिकयान्येभ्यो निर्देष्टुं शक्नुवंति न ॥२०९॥ निर्देशो हि भवेत्तत-द्वचोव्यापारपूर्वकः । व्यापारो वचसां चैषोऽसंख्येयैः समयैर्भवेत् ॥२१०॥ यावत्समय इत्येषो-च्चार्यतेऽक्षरसंततिः । असंख्याः समयास्ताव-दतिक्रामंत्यनेकशः ॥२११॥ जघन्ययुक्तासंख्यात-मितैः स्यादावली क्षणैः । संख्येयाभिष्ठावलीभिः प्राणो भवति निश्चितं ॥२१२॥ नीरोगस्यानुपहत-करणस्य बलीयसः । प्रशस्ते यौवने वर्त्त-मानस्याऽव्याकुलस्य च ॥२१३॥

જુદા સમયો લાગે છે, તેથી એક તંતુને છેદતાં અસંખ્યાત સમયો જાય છે.૨૦૬-૨૦૭.

એ જ પ્રમાણે કમળના સો ઉપરાઉપર મૂકેલા પત્રોને જોરથી વીંઘતા, આંખનું મટકું મારતાં અને ચપટી વગાડતાં અસંખ્ય સમયો લાગે છે એમ બુદ્ધિમાન માણસોએ જાણવું.૨૦૮.

આવા એક સમયનું સ્વરૂપ અરિહંતો જાણે છે, તો પણ તેઓ તે સમય અત્યંત સૂક્ષ્મ હોવાથી વ્યક્તિગત એક-એક સમય બીજાઓને બતાવી શકતા નથી.૨૦૯.

કારણ કે જેનો નિર્દેશ કરવો હોય, તે તેવા તેવા વચનના વ્યાપારપૂર્વક થઈ શકે છે અને આ વચનનો વ્યાપાર તો અસંખ્ય સમયો વડે થાય છે. ૨૧૦.

જેટલામાં 'સમય' એવા અક્ષરોનો ઉચ્ચાર કરાય, તેટલામાં તો અસંખ્ય સમયો અનેકવાર વીતી જાય છે.૨૧૧.

આવા જઘન્યયુક્ત અસંખ્ય (ચોથું અસંખ્યાતુ તત્પ્રમાણ) સમયોની એક આવલી થાય છે. સંખ્યાતી આવલિકાનો એક પ્રાણ થાય છે.૨૧૨.

કોઈ પુરુષ નીરોગી, પરિપૂર્શ ઈન્દ્રિયોવાળો, બળવાન, યુવાન, અવ્યાકુલ, માર્ગે ચાલવાના

अप्राप्तस्याध्वनः खेद–माश्रितस्य सुखासनं । स्याद्यदुच्छ्वासनिःश्वास–मानं प्राणः स कीर्त्तितः ॥२१४॥ तत्र च – उच्छ्वास ऊर्ध्वगमन–स्वभावः परिकीर्त्तितः । अधोगमनशीलश्च निःश्वास इति कीर्त्तितः ॥२१५॥ संख्येयावलिकामानौ प्रत्येकं ताबुभावपि । द्वाभ्यां समुदिताभ्यां स्या–त्कालः प्राण इति श्रुतः ॥२१६॥

रोगार्त्तादेश्च निःश्वासोच्छ्वासावनियताविति । उक्तं पुंसोऽरोगता-दिविशेषणकदंबकं ॥२१७॥ भवंति क्षुल्लकभवा एकप्राणे यथोदिते । सातिरेकाः सप्तदश श्रूयतां तत्र भावना ॥२१८॥ मुहूर्त्ते क्षुल्लकभवा एकस्मिन् परिकीर्त्तिताः । पंचषष्टिः सहस्राणि षट्त्रिंशा पंचशत्यपि ॥२१९॥ अत्र कः प्रत्यय इति यदि शुश्रूषति भवान् । तदा तदपि निश्चित्य श्रूयतां प्रतिपाद्यते ॥२२०॥

શ્રમરહિત અને સુખાસન ઉપર બેઠેલો હોય, તેવા પુરુષનો જે એક ઉચ્છ્વાસ-નિઃશ્વાસ તે પ્રાણ કહેવાય છે.૨૧૩–૨૧૪.

તેમાં ઊંચી ગતિ કરતા પ્રાણને ઉચ્છ્વાસ કહેવાય અને નીચે ગતિ કરતા પ્રાણને નિઃશ્વાસ કહેવાય છે.૨૧૫.

આ બન્નેનું સંખ્યાતી સંખ્યાતી આવલિકા પ્રમાણ છે, અને તે બન્ને મળીને એક પ્રાણ થાય છે.૨૧*૬*.

રોગી વિગેરે પુરુષના નિઃશ્વાસ અને ઉચ્છ્વાસ નિયમિત હોતા નથી, તેથી તે પુરુષને નીરોગતા વિગેરે વિશેષણો આપ્યાં છે. ૨૧૭.

ઉપર કહેલા એક પ્રાણમાં સત્તરથી કાંઈક અધિક ક્ષુલ્લક ભવો થાય છે; તે આ પ્રમાણે.૨૧૮.

એક મુહૂર્ત્તમાં પાંસઠ હજાર પાંચ સો ને છત્રીશ (કપપ૩ક) ક્ષુલ્લક ભવો થાય છે. ૨૧૯.

તે સંખ્યાની શી રીતે પ્રતીતિ કરવી ? એમ જાણવાની જિજ્ઞાસા હોય તો અમે કહીએ છીએ તે સાંભળો. ૨૨૦.

एका कोटी सप्तषष्टि-र्लक्षाण्यथ सहस्रकाः । स्युः सप्तसप्ततिर्युक्ता द्विशत्या षोडशाढ्यया ॥२२१॥ एता मुहूर्त्त एकस्मिन्नुक्ता आवलिका जिनै: । एकश्चल्लभवे चैताः षट्पंचाशा शतद्वयी ॥२२२॥ क्षुल्लभवावलिकाभिर्मुहूर्त्तावलिका यदि । विभज्यंते तदा लभ्या मौहूर्त्ताः क्षुल्लका भवाः ॥२२३॥ अथ प्रकृतं – प्राणाश्चैकमुहूर्त्ते स्युः सप्तत्रिंशच्छतानि वै । त्रिसप्तत्या संयुतानि राशिरेष विभाजकः ॥२२४॥ मौहूर्त्तक्षुल्लकभव-राशिरेतेन भज्यते । तदाप्यंते सप्तदश प्राणस्य क्षुल्लका भवाः ॥२२५॥ त्रयोदशशताः पंच-नवत्या च समन्विताः । अंशा उपरि शिष्यंते भवस्याष्टादशस्य वै ॥२२६॥ अष्टसप्ततिसंयुक्ता-श्चेत्रयोविंशतिः शताः । क्षिप्यंतेंशा एषु पूर्ण: स्यात्तदाष्टादशो भव: ॥२२७॥ अथो कियत्य आवल्यः स्युस्त्रयोदशभिः शतैः । भागै: पंचनवत्याढ्यै: शेषैस्तदपि कथ्यते ॥२२८॥

–જિનેશ્વરોએ એક મુહૂર્ત્તમાં એક કરોડ, સડસઠ લાખ, સીત્તોતેર હજાર, બસો ને સોળ (૧,૬૭,૭૭,૨૧૬) આવલિકા કહી છે, અને એક ક્ષુલ્લક ભવમાં બસો ને છપ્પન (૨૫૬) આવલિકા કહી છે; તેથી એક મુહૂર્ત્તની આવલિકાઓને ક્ષુલ્લક ભવની આવલિકાથી ભાગાકાર કરતાં એક મુહૂર્ત્તના ક્ષુલ્લક ભવો (૬૫૫૩૬) આવે છે. ૨૨૧-૨૨૩.

એક મુહૂર્ત્તમાં સાડત્રીસસો ને તોંતેર (૩૭૭૩) પ્રાણો થાય છે. આ રાશિ(સંખ્યા) વિભાજક છે. ૨૨૪.

આ (૩૭૭૩) વિભાજક રાશિથી એક મુહૂર્તના (*૬*૫૫૩*૬*) ક્ષુલ્લક ભવના રાશિનો ભાગાકાર કરવાથી એક પ્રાણના સત્તર ક્ષુલ્લક ભવ પ્રાપ્ત થાય છે. તથા અઢારમા ભવના તેરસોને પંચાણું અંશો શેષ રહે છે.૨૨૫–૨૨*૬*.

તે અંશોમાં ત્રેવીશ સો ને અઠોતેર (૨૩૭૮) અંશો ઉમેરતાં અઢારમો ક્ષુલ્લક ભવ પૂર્શ થાય.૨૨૭. હવે જે તેર સો ને પંચાણું (૧૩૯૫) અંશો શેષ રહેલા છે તેની કેટલી આવલિકા થાય ? તે પણ કહેવાય છે.૨૨૮. शतास्त्रयोदशांशानां ये पंचनवतिस्पृशः । षट्पंचाशद् द्विशत्या ते हंतव्याः कर्त्तुमावलीः ॥२२९॥ शेषांकाः क्षुल्लकभव-सत्का एते हि संत्यतः । क्षुल्लभवावलिकाभि-र्भवंत्यावलयो हताः ॥२३०॥ जाताश्चावलिकास्तेषां घाते लक्षत्रयं तथा । सप्तपंचाशत्सहस्राः शतं विंशतिसंयुतं ॥२३१॥ त्रिसप्ततिसमायुक्त-सप्तत्रिंशच्छतात्मना । प्रागुक्तभाजकेनास्य राशेर्विभजने सति ॥२३१॥ चतुर्नवतिरावल्यो लभ्यंतेंशाः पुनः स्थिताः । चतुर्वविंशतिरेवाष्ट-पंचाशदधिकाः शताः ॥२३३॥ एवं च क्षुल्लकभवाः प्राणे सप्तदशैकके । चतुर्नवतिरावल्य आवल्या अंशकाः पुनः ॥२३४॥ त्रिसप्तत्या युतैः सप्त-त्रिंशता विकलैः शतैः । छिन्नाया अष्टपंचाशाः स्युश्चर्तुर्वेशतिः शताः ॥२३५॥

इति क्षुल्लकभवप्रकरणम् ।

– જે તેરસોને પંચાણું (૧૩૯૫) અંશો બાકી રહેલા છે, તેની આવલિકા કરવા માટે, તે અંકને બસો ને છપ્પને (૨૫૬) ગુણવા.૨૨૯.

કારણ કે આ શેષ અંક ક્ષુલ્લક ભવનો છે, તેથી તેને ક્ષુલ્લક ભવની (૨૫૬) આવલિકા વડે ગુણવાથી તેની આવલિકા આવે છે.૨૩૦.

એ પ્રમાશે ૧૩૬૫ ને ૨૫૬ વડે ગુણવાથી ત્રણ લાખ, સતાવન હજાર, એક સો ને વીશ (૩૫૭૧૨૦) થાય છે.૨૩૧.

પછી આ રાશિને (અંકને) પૂર્વે કહેલા સાડત્રીશ સો ને તોંતેરથી (૩૭૭૩) ભાગીએ તો ચોરાશું (૯૪) આવલિકા ભાગમાં આવે છે, અને ચોવીશ સો ને અઠાવન (૨૪૫૮) શેષ રહે છે.૨૩૨–૨૩૩. આ પ્રમાશે એક પ્રાણમાં સત્તર (૧૭) ક્ષુલ્લક ભવો, ચોરાશું (૯૪) આવલિકા તથા સાડત્રીશ સો ને તોંતેર વડે (૩૭૭૩) ભાગેલી આવલિકાના ચોવીશ સો ને અઠાવન (૨૪૫૮) અંશો થાય છે.૨૩૪–૨૩૫.

## ઈતિ ક્ષુલ્લક ભવ પ્રકરણ.

क्षुल्लकभवप्रयोजनं चैवं--आयुःक्षुल्लभवमित-मौदारिकवपूर्भृतां । जधन्यतो विनिर्दिष्टं पंचमांगे जिनेश्वरैः ॥२३६॥ कर्मप्रकृत्यादिष्वपि औदारिकशरीराणां तिर्यग्मनुष्याणामायुषो जधन्यस्थितिः क्षुल्लकभवग्रहणरूपा प्रतिपादिता, यत्पुनरावश्यकटीकायां क्षुल्लकभवग्रहणं वनस्पतिष्वेव प्राप्यते इत्युक्तं तन्मतांतरमित्यवसीयते, इति कर्मग्रंथवृत्तौ । एकप्राणे चावलीनां षट्चत्वारिंशदन्विताः । शताः प्रोक्ताश्चतुश्चत्वारिंशदंशाश्च पूर्ववत् ॥२३७॥ तच्चैवं - एकश्चुल्लभवसत्त्का-वलीभिः परिताडयेत् ।

च्चव - एकक्षुल्लभवसत्त्वा-वलाभिः परिताडयेत् । प्राणक्षुल्लभवांस्तेषु शेषा आवलिकाः क्षिपेत् ॥२३८॥ एवं चासंख्यसमयै-रावली ताभिरत्र यत् । संख्येयाभिः प्राण उक्त-स्तत्सर्वं विशदीकृतं ॥२३९॥ नन्वावलिकादिनां यदसंख्यक्षणरूपता । प्रोक्ता तत्प्रोच्छलदुभेकै-र्गोकलिंजस्य पुरणं ॥२४०॥

ક્ષુલ્લક ભવનું પ્રયોજન આ પ્રમાશે છે.–પાંચમા અંગમાં જિનેશ્વરોએ ઔદારિક શરીરવાળાનું જધન્ય આયુષ્ય ક્ષુલ્લક ભવ જેટલું કહ્યું છે.૨૩*૬.* 

કર્મ પ્રકૃતિ વિગેરે ગ્રંથોમાં પજ્ઞ ઔદારિક શરીરવાળા તિર્યંચ અને મનુષ્યના આયુષ્યની જધન્ય સ્થિતિ ક્ષુલ્લક ભવ પ્રમાણ કહેલી છે, પરંતુ આવશ્યકની ટીકામાં ''ક્ષુલ્લ્ક ભવનું ગ્રહણ (સાધારણ) વનસ્પતિમાં જ ગણવામાં આવ્યું છે.'' આ મતાંતર જણાય છે. એમ કર્મગ્રંથની ટીકામાં કહ્યું છે.

એક પ્રાણમાં ચુમાળીશ સો છેંતાલીશ (૪૪૪૬) આવલિકા અને તે ઉપર અંશો પૂર્વની જેમ (૯૪) થાય છે. ૨૩૭.

તે આ પ્રમાશે–એક ક્ષુલ્લકભવની આવલિકા (૨૫૪) એક પ્રાશના ક્ષુલ્લક ભવો (૧૭)ને ગુણવા. પછી તેમાં શેષ આવલિકા (૯૪) નાંખવી. ૨૩૮.

આ પ્રમાશે જે અસંખ્ય સમયોની એક આવલિકા અને સંખ્યાતિ આવલિકાનો એક પ્રાણ કહ્યો છે, તે સર્વ સિદ્ધ થાય છે.૨૩૯.

પ્રશ્ન :– આવલિકાના જે અસંખ્ય સમયો કહ્યા તે ઊડતા દેડકાઓથી ગાયના વાડાને ભરી દેવા જેવું છે. કારણ કે પૂર્વનો (પહેલો) સમય વર્તતો હોય, ત્યારે ઉત્તર (પછીના) સમયની ઉત્પત્તિ થઈ

| यतः पूर्वस्य सद्भावे-नोद्धवेदुत्तरः क्षणः ।          |     |
|------------------------------------------------------|-----|
| नश्यत्यवश्यमाद्यश्च द्वितीये जनिमीयुषि ॥२४१॥         |     |
| समुच्चयादिको धर्मः पुद्गलानां हि संभवेत् ।           |     |
| विमात्रस्निग्धरूक्षाणां कालस्य तु न जातुचित् ॥२४२॥   |     |
| अत्रोच्यते – प्ररूपयितुकामेन कालमावलिकादिकं ।        |     |
| प्रज्ञापकेन यावंत: क्षणा धीगोचरीकृता: ॥२४३॥          |     |
| विनष्टा अपि तावंत: समुच्चिततयाखिला: ।                |     |
| उपचर्यंत इत्येव-मावल्यादिनिरूपणा ॥२४४॥               |     |
| अत एवोपचरितः सर्वोऽप्यावलिकादिकः ।                   |     |
| कालो न वास्तवः किंतु समयः खलु वास्तवः ॥२४५           | 411 |
| प्राणै: स्यात्सप्तभि: स्तोक: स्तोकैश्च सप्तभिर्लव: । |     |
| सार्द्धैरष्टात्रिंशता च लवैर्भवति नालिका ॥२४६॥       |     |
| भंग्यंतरेणाथ मानं नाडिकाया निरूप्यते ।               |     |
| श्रूयतां तत्साक्धानैरुक्तं ज्योतिष्करंडके ॥२४७॥      |     |

શકતી નથી. બીજો સમય ઉત્પન્ન થાય ત્યારે પહેલો સમય અવશ્ય નાશ પામે છે. કારણ કે 'વિમાત્ર એવા સ્નિગ્ધ અને રુક્ષ પુદ્ગલોનો જ સમૂહાદિ ધર્મ સંભવે છે, પરંતુ કાળનો સમુચ્ચય કદાપિ સંભવતો નથી.૨૪૦–૨૪૨.

ઉત્તર :– આવલિકા વિગેરે કાળને કહેવાની ઈચ્છાવાળા પ્રજ્ઞાપકે જેટલા ક્ષણો પોતાની બુદ્ધિના વિષયમાં એકઠા કર્યા હોય, તેટલા ક્ષણો જો કે નાશ પામવા છતાં પણ તે સર્વ સમૂહરૂપે ઉપચારથી જ કહેલા છે; તેથી આવલિકા વગેરેની પ્રરૂપણા થઈ શકે છે. તેથી જ આવલિકા વગેરે ઉપચારથી કહેલો સર્વ કાળ વાસ્તવિક નથી, પરંતુ માત્ર સમય જ વાસ્તવિક કાળ છે.૨૪૩–૨૪૫.

સાત પ્રાણોનો એક સ્તોક, સાત સ્તોકનો એક લવ, અને સાડી આડત્રીશ લવની એક નાલિકા થાય છે.૨૪*૬*.

જ્યોતિષકરંડક નામના ગ્રંથમાં આ નાલિકાનું માન બીજી રીતે બતાવેલ છે. તે આ પ્રમાશે.૨૪૭.

૧. અસટશ સંખ્યાના ગુણ ઘર્મવાળા.

नालिका नाम घटिका कार्या लोहमयी च सा । दार्डिमीकुसुमाकारा सत्तला वर्त्तुलाकृतिः ॥२४८॥ केशास्त्रिवर्षजातायाः करिण्याः पुच्छमूलजाः । ऋजूकृताः षण्णवति-मीलिताश्च परस्परं ॥२४९॥ विशंति याद्य्शे छिद्रे तिष्ठंति च निरंतराः । छिद्रं कार्यं ताद्यास्या नालिकाया अधस्तले ॥२५०॥ यद्वा द्विवर्षजातायाः करिण्याः पुच्छमूलजाः । बालाः षण्णवतिः प्राप्ता द्वैगुण्यं मांति याद्य्शे ॥२५१॥ यद्वा चतुःस्वर्णमाषजाता शलाका चतुरंगुला । याद्य्शे विशति छिद्रे कर्त्तव्यं ताद्य्शं तकत् ॥२५१॥ अथैतस्यां जलं धार्यं तौल्यमेयप्रमाणतः । ततः प्रसंगतो ब्रूमः स्वरूपं तौल्यमेययोः ॥२५३॥ तृणस्य मधुराख्यस्य चतुर्भिस्तंडूलैर्भवेत् । तौल्यतः सर्षपः श्वेत-स्तैश्च षोडशभिः समं ॥२५४॥

–નાલિકા ઘડીનું નામ છે. તે દાડમના પુષ્પના આકારવાળી, સારા તળિયાવાળી, ગોળ આકૃતિવાળી લોઢાની કરવી.૨૪૮.

ત્યારબાદ ત્રણ વર્ષની હાથણીના પુચ્છના મૂળમાં ઉગેલા કેશોમાંથી છન્નુ કેશો લઈ, તેને સરલ કરી, પરસ્પર ભેગા કરવા. તે કેશો જેટલા છિદ્રમાં જાય, અને આંતરા રહિત ગાઢ રીતે રહી શકે, તેટલું તે નાલિકાની નીચે છિદ્ર કરવું. ૨૪૯–૨૫૦.

અથવા બે વર્ષની હાથશીના પુચ્છના મૂળમાં ઉગેલા છન્નુ વાળ લઈ તેને ડબલ કરવા. તે જેટલા છિદ્રમાં માય તેટલું છિદ્ર કરવું.૨૫૧.

અથવા ચાર માસા સુવર્શની ચાર આંગળ લાંબી બનાવેલી શલાકા, જેટલા છિદ્રમાં માય, તેટલું છિદ્ર કરવું.૨૫૨.

પછી તે ઘડીમાં તોલના અથવા માપનાં પ્રમાણથી જળ નાખવાનું છે, તેથી તે પ્રસંગથી તે તોલ અને માપનું સ્વરૂપ કહીએ છીએ.૨૫૩.

મધુર નામના તૃણના ચાર ચોખા પ્રમાણ એક શ્વેત સર્ષપ, સોળ શ્વેત સર્ષપ જેટલો એક ધાન્યમાષ

धान्यमाषफलं ताभ्यां द्वाभ्यां गुंजाफलं भवेत् । द्वाभ्यां गुंजाभ्यां च कर्ष–माषः षोडशभिश्च तैः ॥२५५॥ धरणापरपर्यायं मानं गद्याणकाभिधं । गद्याणकाभ्यां सार्द्धाभ्यां कर्षः सुवर्णसंज्ञकः ॥२५६॥ चतुःकर्षं पलं सार्द्धैः प्रस्थो द्वादशभिश्च तैः । तुला पलशतेनासां विंशत्या भार ईरितः ॥२५७॥ इति ज्योतिष्करंडवृत्त्यभिप्रायः,

लोके तु- तुल्या यवाभ्यां कथितात्र गुंजा, वल्लस्त्रिगुंजो धरणं च तेऽष्टौ । गद्याणकस्तद्द्वयमिंद्रतुल्यै-र्वल्लैस्तथैको घटकः प्रदिष्टः ॥२५७ A॥ दशार्द्धगुंजं प्रवदंति माषं, माषाह्वयैः षोडशभिश्च कर्षं । कर्षैश्चतुर्भिश्च पलं तुलाज्ञाः, कर्षं सुवर्णस्य सुवर्णसंज्ञं ॥२५७ B॥ पादोनगद्याणकतुल्यटंकैर्द्वि-सप्तसंख्यैः कथितोऽत्रसेरः । मणाभिदानः खयुगैश्च सेरै-र्धान्यादितौल्येषु तुरुष्कसंज्ञा ॥२५७ C॥

(અડદ), બે માષની એક ગુંજા, બે ગુંજાનો એક કર્ષમાષ (વાલ). સોળ કર્ષમાષનો ગદ્યાણક (અર્ધ તોલો) તેનું બીજું નામ ધરણ કહેવાય છે. બે ગદ્યાણકનો એક સુવર્શકર્ષ (તોલું), ચાર કર્ષનો એક પલ, સાડા બાર પલનો એક પ્રસ્થ (પ૦ તોલા = ૧ા શેર), સો પલની એક તુલા (૪૦૦ તુલા = ૧૦ શેર) અને વીશ તુલાનો એક ભાર (૨૦૦ શેર = ૫ મણ) કહેલો છે. ૨૫૪–૨૫૭.

આ પ્રમાણે જ્યોતિષકરંડકની ટીકાનો અભિપ્રાય છે.

આ વિગત લૌકિક શાસ્ત્રમાં આ પ્રમાશે કહી છે–બે યવની એક ગુંજા, ત્રશ ગુંજાનો એક વાલ, આઠ વાલનું એક ધરણ, બે ધરણનો એક ગદ્યાણક (OII તોલું) અને ઈંદ્ર એટલે ચોસઠ વાલનો એક ઘટક (બે તોલા) તથા પાંચ ગુંજાનો એક માષ, સોળ માષનો એક કર્ષ (તોલું) અને ચાર કર્ષનો એક પલ થાય છે, એમ તોલને જાણનારા પંડિતો સુવર્શ નામનો સુવર્શ કર્ષ કહે છે. પોણા ગણાદ્યક પ્રમાશ એક ટંક, એવા બોંતેર ટંકનો એક શેર (૨૭ તોલા) અને ચાળીશ શેરનો એક મણ કહેલ છે. ધાન્યાદિ તોલવામાં તેનું તુરુષ્ક નામ છે.'' આ પ્રમાશે લીલાવતી નામના ગ્રંથમાં કહ્યું છે.૨૫૭ A B C. इति लीलावत्यां ॥ तौल्यप्रमाणमित्युक्तं पूर्वाचार्यप्रदर्शितम् । अथ स्वरूपं मानं च तुलायाः किंचिदुच्यते ॥२५८॥ पंचत्रिंशल्लोहपल-मयी वृत्ता घना भृशं । द्वासप्ततिं चांगुलानि दीर्घा लोहतुला भवेत् ॥२५९॥ तस्याः पंचपलमितं धरणं रचयेद्बुधः । येन धृत्वा तौल्यते त-द्धरणं परिकीर्त्तितम् ॥२६०॥ तस्यां चाथ धरणके योजिते सति सा तुला । धियमाणा यत्र देशे समा स्यात्पार्श्वयोर्द्वयोः ॥२६१॥ तत्र प्रदेशे समता-ज्ञानाय परिकल्पयेत् । रेखामेकां ततश्चान्यां रेखाणां पंचविंशतिं ॥२६१॥ तत्र स्यात्प्रथमा रेखा कर्षार्द्धस्यैव सूचिका । द्वितीयैकस्य कर्षस्य तृतीया कर्षयोर्द्वयोः ॥२६३॥ त्रिकर्षसूचिका तुर्या स्याच्चतुःकर्षसूचिका । पंचम्यथ नव रेखाः स्युरेकैकपलाधिकाः ॥२६४॥

પૂર્વના આચાર્યોએ ઉપર પ્રમાશે કહેલું તોલાનું પ્રમાશ કહ્યું. હવે તુલા (ત્રાજવા)નું કાંઈક માન કહીએ છીએ.૨૫૮.

પાંત્રીશ પલ લોઢાની ગોળ અને અત્યંત ગાઢ, બત્રીશ આંગળ લાંબી <sup>૧</sup>તુલા હોય છે. ૨૫૯.

તે તુલાનું પાંચ પલનું (લોઢાનું) ઘરણ કરવું, જેને પકડીને તોલવામાં આવે તે ઘરણ કહેવાય છે.૨*૬*૦.

તે ઘરણને તુલાની વચ્ચે એવા સ્થાનમાં લગાડવું કે, તે વડે ઘારણ કરાતી તુલા બન્ને પડખે સરખી રહે. ૨*૬*૧.

માટે તેના મધ્ય પ્રદેશમાં એક રેખા કરવી અને ત્યારપછી બીજી પચીશ રેખાઓ કરવી. ૨ ૬૨.

તેમાં પહેલી રેખા અર્ધ કર્ષને જણાવે છે, બીજી એક કર્ષને, ત્રીજી બે કર્ષને ચોથી ત્રણ કર્ષને અને પાંચમી રેખા <sup>ર</sup>ચાર કર્ષને સૂચવે છે. ત્યારપછીની નવ રેખા એક એક પલ અધિક સૂચવનારી જાણવી. ૨*૬*૩–૨*૬*૪.

૧. ડાંડી ૨. ચાર કર્ષ એટલે એક પલ.

यथा तत्र भवेद्रेखा षष्ठी द्विपलसूचिका । एवं यावद्दशपलसूचिका स्याच्चतुर्दशी ॥२६५॥ ततश्च द्वादशपलसूचिका पंचदश्यसौ । षोडशी च पंचदश–पलाभिव्यंजिका स्मृता ॥२६६॥ ततः सप्तदशी रेखा पलविंशतिसूचिका । अत उर्क्ष्यं च दशक–वृद्धा अष्टाप्यमूः स्मृताः ॥२६७॥ अष्ठादशी यथा रेखा स्यात्त्रिंशत्पल-सूचिका । अष्टादशी यथा रेखा स्यात्त्रिंशत्पल-सूचिका । कमादेवं शतपल–सूचिका कीर्त्तितांतिमा ॥२६८॥ पंचपंचदर्शत्रिंशत्पंचाशत्पलसूचिका । नवमी षोडशी चाष्टा–दशी च पंचविंशिका ॥२६९॥ एताश्चतम्रो रेखाः स्युः फुल्लफुल्लडिकायुताः । स्युः शेषा ऋजवः सर्वा एकविंशतिसंमिताः ॥२७०॥ तुलास्वरूपमित्येवं यथागममुदीरितं । प्रमाणमथ मेयस्य यथागममुदीर्यते ॥२७१॥

તે આ પ્રમાશે–છટ્ઠી રેખા બે પલને જણાવે છે. એ જ પ્રમાશે એક એક પલ વધારતાં ચૌદમી રેખા દશ પલને જણાવે છે. ૨*૬*૫.

ત્યારપછી પંદરમી રેખા બાર પલ, સોળમી રેખા પંદર પલ, સત્તરમી રેખા વીશ પલને જણાવે છે. ત્યાર પછીની આઠે રેખા દશ દશ પલની વૃદ્ધિવાળી કહેલી છે.૨*૬૬–*૨*૬*૭.

તે આ પ્રમાણે–અઢારમી રેખા ત્રીશ પલને જણાવે છે, એ જ અનુક્રમે છેલ્લી પચ્ચીશમી રેખા સો પલને જણાવે છે.૨*૬*૮.

પાંચ પલને જણાવનારી નવમી રેખા, પંદર પલને જણાવનારી સોળમી રેખા, ત્રીશ પલને જણાવનારી અઢારમી રેખા અને પચાસ પલને જણાવનારી 'પચીશમી રેખા, આ ચાર રેખાઓ સ્પષ્ટ ફુલવાળી હોય છે અને બાકીની એકવીશ રેખાઓ સીધી-લીટી જેવી હોય છે.૨*૬૯*–૨૭૦.

તુલાનું સ્વરૂપ આગમમાં કહ્યા પ્રમાશે અહીં કહ્યું છે. હવે મેયનું (માપનું) પ્રમાશ આગમમાં કહ્યા પ્રમાશે કહેવાય છે.૨૭૧.

૧. છેલ્લી રેખા તો સો પલને સૂચવે છે. અહીં આમ કેમ લખ્યું ? તે સમજાતું નથી.

देशेषु मगधाख्येषु प्रसिद्धं कुडवाभिधं । मानं स्यात्तौल्यचिंतायां सकर्षार्द्धं पलत्रयं ।।२७२॥ चतुर्भिः कुडवैरेकः प्रस्यो मागधिको भवेत् । सार्द्धानि द्वादश पला-न्येष तौल्यप्रमाणतः ।।२७३॥ प्रस्थैश्चतुर्भिरेकः स्या–दाढकः प्रथितो जने । पंचाशत्पलमानोऽयं ज्ञेयस्तौल्यविवक्षया ॥२७४॥ चतुर्भिराढकैर्द्रोणो जने सोऽप्यतिविश्चतः । पलानां द्वे शते ख्यातः स च तौल्यप्रमाणतः ॥२७५॥ खारी षोडशभिर्द्रोणैः सा स्यात्तौल्यप्रमाणतः ॥२७५॥ खारी षोडशभिर्द्रोणैः सा स्यात्तौल्यप्रमाणतः ॥ द्वात्रिंशता पलशतैः संमिता लोकसंमता ॥२७६॥ वाहः स्याद्विंशतिः खार्यः स भवेत्तौल्यमानतः । चतुःषष्टिः सहम्राणि पलानां तुलया धृतः ॥२७७॥ अथ प्रकृतं– कालेन यावता तस्यां नालिकायां विश्रेज्जलं । आढकौ द्वौ सुरंध्रेण तावान् कालो हि नालिका ॥२७८॥

મગધ દેશમાં કુડવ નામનું માપ પ્રસિદ્ધ છે, તે તુલાને આશ્રયીને ત્રણ પલ અને અર્ધ કર્ષનું હોય છે.૨૭૨.

ચાર કુડવનો મગધ દેશનો એક પ્રસ્થ થાય છે. અને તોલના પ્રમાણથી તે સાડા બાર પલ થાય છે.૨૭૩.

ચાર પ્રસ્થનો એક આઢક લોકમાં પ્રસિદ્ધ છે, તે તોલની અપેક્ષાએ પચાસ પલ પ્રમાણ જાણવો.૨૭૪.

ચાર આઢકનો એક દ્રોણ થાય છે, તે પણ લોકમાં અતિ પ્રસિદ્ધ છે, તે તોલના પ્રમાણે બસો પલનો પ્રસિદ્ધ છે. ૨૭૫.

સોળ દ્રોણની એક ખારી થાય છે, તે તોલના પ્રમાશે બત્રીશ સો પલ પ્રમાશ લોકમાં માનેલી છે.૨૭*૬*.

વીશ ખારીનો એક વાહ થાય છે, તે તોલના પ્રમાશે ત્રાજવામાં નાખીને જોખવાથી ચોસઠ હજાર પલ થાય છે.૨૭૭.

હવે પ્રસ્તુત વાત–જેટલા કાળે તે નાલિકા (ઘડી)માં તેના છિદ્રદ્વારા બે આઢક પ્રમાણ જળ જાય, તેટલા કાળને નાલિકા (ઘડી) કહેવામાં આવે છે.૨૭૮. भवेत्पलशतं चैत-तुलया तुलितं जलं । तच्च स्वभावतः स्वच्छ-मेष्टव्यं शारदादिकं ॥२७९॥ देवः श्रीसर्वज्ञो विश्वश्रीशः सिद्धिस्त्रीकांतः, कामद्रुद्रोहाग्निर्मायादोषाभास्वान्नीरागः । चंद्रश्वेतश्लोकः स्याद्वादारामाब्दो लोकार्च्यो, वांतापायः शांतो लोकेभ्योऽसंख्यं सौख्यं देयात् ॥२८०॥ अद्रुतमंथरमध्यम-गत्या पठनेऽस्य भवति वृत्तस्य । कामक्रीडाछंदसि षष्ट्या गुर्वक्षरैः पलं लोके ॥२८१॥ सूक्ष्मेक्षिकार्थिनां चैवं वाच्यं-संगीतशास्त्रप्रसिद्धस्य पंचमात्रिकतालस्याविच्छेदेन चतुर्विंशतिवारान्

हस्तमुखाभ्यामुद्घटने सर्वथाप्यविसंवादि जलपलमेकं स्यादिति लौकिकज्योति:शास्त्रानुसारेण पलमानं, एभिश्च षष्ट्या पलैर्घटिकापरपर्याया नाडिकेति ।

> नाडिकाभ्यां भवेद् द्वाभ्यां मुहूर्त्तस्तौल्यतः स च । पलानां द्वे शते माना-च्चत्वारो नूनमाढकाः ॥२८२॥

તે જળને તુલાવડે જોખતાં સો પલ (૪૦૦ તોલા) પ્રમાણ થાય છે, આ જળ શરદૠતુ વિગેરેનું સ્વભાવથી જ સ્વચ્છ હોય તેવું લેવું.૨૭૯.

વિશ્વની લક્ષ્મીના સ્વામી, સિદ્ધિરૂપ સ્ત્રીના પતિ, કામદેવરૂપ વૃક્ષનો દ્રોહ કરવામાં અગ્નિ સમાન, માયારૂપી રાત્રિનો નાશ કરવામાં સૂર્ય સમાન, રાગ રહિત, ચંદ્ર જેવી ઉજ્જવળ કીર્ત્તિવાળા, સ્યાદ્વાદરૂપી ઉદ્યાનને વિકસ્વર કરવામાં મેઘ સમાન, સર્વ લોકને પૂજ્ય, કષ્ટનો નાશ કરનાર અને શાંત સ્વભાવવાળા શ્રી સર્વજ્ઞદેવ લોકોને અસંખ્ય સુબ આપો.૨૮૦.

આમ કામક્રીડા નામના શ્લોકમાં સાઠ ગુરુ અક્ષરો છે. આ શ્લોક બહુ જલદી કે બહુ ઘીમેથી નહીં બોલતા મધ્યમ રીતે બોલીએ, તો તેટલા સમયમાં એક પલ પ્રમાણ જળ નાલિકામાં જાય છે.૨૮૧.

સૂક્ષ્મ જોવાની ઈચ્છાવાળાને આ પ્રમાશે કહેવું.–સંગીત શાસ્ત્રમાં પ્રસિદ્ધ પાંચ માત્રાવાળા તાલને વિશ્રામ વિના ચોવીશ વાર હાથ અને મુખવડે ઉદ્ઘટન કરવામાં સર્વ પ્રકારે અવિસંવાદથી એક પલ પ્રમાશ જલ નાલિકામાં જાય છે. એ પ્રમાશે લૌકિક જયોતિષ શાસ્ત્રને અનુસારે પલનું માન જાણવું અને આવા સાઠ પલથી એક નાલિકા થાય છે તેનું બીજું નામ ઘડી કહેવાય છે.

બે નાડિકાનું એક મુહૂર્ત થાય છે. તોલાની અપેક્ષાએ બસો પલ અને માપની અપેક્ષાએ ચાર આઢક (જળનું પ્રમાણ) થાય છે.૨૮૨. अहोरात्रो मुहूर्त्तैः स्यात्त्रिंशता षष्टिनालिकः । स तौल्यतस्त्रयो भाराः षट्सहम्राः पलानि वा ॥२८३॥ मेयप्रमाणचिंतायां सविंशं शतमाढकाः । पक्षः पुनरहोरात्रैः स्यात्पंचदशभिर्ध्रुवं ॥२८४॥ स तौल्यतः पंचचत्वा–रिंशद्धारात्मको भवेत् । आढकानां शतान्यष्टा–दश मेयप्रमाणतः ॥२८५॥ तौल्यतो नवतिर्भारा मासः पक्षद्वयात्मकः । षट्त्रिंशदाढकशता–न्येष मेयप्रमाणतः ॥२८६॥ मासैर्द्वादशभिष्ट्यैकः कर्मसंवत्सरो भवेत् । शतानि त्रीणि षष्ट्याढ्या–न्यत्र रात्रिंदिवानि च ॥२८७॥ तौत्न्ये सहम्रं साशीति भाराणां स्यात्स मानतः । त्रिचत्वारिंशत्सहम्रा–ण्याढकानां द्विशत्यपि ॥२८८॥ ऋतुसंवत्सरोऽप्येष ऋतुषट्कात्मको भवेत् ।

ત્રીશ મુહૂર્ત્તનો એટલે સાઠ નાડિકા (ઘડી) નો એક રાત્રિ દિવસ થાય છે, તે તોલની અપેક્ષાએ ત્રણ ભાર અથવા છ હજાર પલ થાય છે. અને માપની અપેક્ષાએ એક સો ને વીશ આઢક થાય છે.૨૮૩.

પંદર રાત્રિ-દિવસનો એક પક્ષ (પખવાડીયું) થાય છે. તે તોલની અપેક્ષાએ પીસ્તાલીશ ભાર પ્રમાણ અને માપની અપેક્ષાએ અઢાર સો આઢકપ્રમાણ થાય છે.૨૮૪–૨૮૫.

બે પખવાડીયાનો એક માસ થાય છે, તે તોલની અપેક્ષાએ નેવું ભાર અને માપની અપેક્ષાએ છત્રીશ સો આઢક થાય છે.૨૮*૬*.

બાર માસનો એક કર્મસંવત્સર (વર્ષ) થાય છે. તેમાં ત્રણ સો ને સાઈઠ રાત્રિ દિવસ થાય છે.૨૮૭.

તે તોલની અપેક્ષાએ એક હજારને એંશી ભાર અને માપની અપેક્ષાએ તેંતાલીશ હજાર ને બસો આઢક થાય છે.૨૮૮.

છ ૠતુસ્વરૂપ આ કર્મસંવત્સરને ૠતુસંવત્સર પગ્ન કહેવામાં આવે છે. તે ૠતુઓ વસંતાદિક બે-બે માસની હોય છે.૨૮૯.

જિનેશ્વર ભગવંતોએ પાંચ પ્રકારના સંવત્સર કહ્યા છે–સૂર્યસંવત્સર ૧, ૠતુસંવત્સર ૨, ચંદ્રસંવત્સર

किं च संवत्सराः पंच-विधाः प्रोक्ता जिनेश्वरैः । सूर्यर्तुचंद्रनक्षत्रा-ह्वयास्तथाभिवर्द्धित: ॥२९०॥ तत्र च - द्विमण्डलालीचारेण मार्त्तंडेनायनद्रथे । परिपूर्णे कृते पूर्णः सूर्यसंवत्सरो भवेत् ॥२९१॥ सत्र्यशीतौ मंडलानां शते चारो भवेद्रवे: । एकस्मिन्नयने तस्मा-त्सत्र्यशीतिशतं दिनाः ॥२९२॥ षट्षष्ट्रचाभ्यधिका चैव-महोरात्रशतत्रयी । सूर्यसंवत्सरे द्वष्टा विशिष्टज्ञानदर्शनैः ॥२९३॥ सर्वे कालविशेषा ये ख्याता वर्षशतादय: । पूर्वांगपूर्वप्रमुखाः पल्यवाद्ध्यीदयोऽपि च ॥२९४॥ कर्मणां स्थितयः सर्वा आयुंष्यखिलदेहिनां । सूर्यवर्षप्रमाणेन ज्ञेयान्येतानि धीधनैः ॥२९५॥ नन्वत्र वक्ष्यते वर्षे-र्युगं चंद्राभिवर्द्धितै: । युगाधीनं चान्यकालमानं वर्षशतादिकं ॥२९६॥ कयं तदिह निर्दिष्टाः सर्वे वर्षशतादयः । कालाः सूर्याब्दमानेन तत्राकर्णयतोत्तरं ॥२९७॥

3, નક્ષત્રસંવત્સર ૪ અને અભિવર્ધિતસંવત્સર ૫ ૨૯૦.

તેમાં બે વાર માંડલાની શ્રેણિમાં ચાલીને જ્યારે સૂર્ય બે અયન (ઉત્તરાયણ અને દક્ષિણાયન) ને પરિપૂર્શ કરે છે ત્યારે સૂર્યસંવત્સર સંપૂર્શ થાય છે.૨૯૧.

એક સો ને ત્ર્યાસી માંડલામાં સૂર્યની ગતિ થાય છે, તેથી એક અયનમાં એક સોને ત્ર્યાસી દિવસ હોય છે.૨૯૨.

બે અયનના મળીને સૂર્યસંવત્સરમાં ત્રણ સો ને છાસઠ રાત્રિ દિવસ થાય છે.૨૯૩.

સો વર્ષ, પૂર્વાંગ, પૂર્વ, પલ્યોપમ, સાગરોપમ વિગેરે જે પ્રસિદ્ધ કાળના વિશેષો છે તથા કર્મની સર્વ સ્થિતિઓ અને સમગ્ર પ્રાણીઓનાં આયુષ્ય એ સર્વ બુદ્ધિમાન પુરુષોએ સૂર્યવર્ષ પ્રમાણે જાણવા.૨૯૪–૨૯૫.

પ્રશ્ન :– અહીં ચાંદ્રવર્ષ અને 'અભિવર્ધિત વર્ષ દ્વારા યુગ કહેવામાં આવશે, અને સો વર્ષ વિગેરે

૧. તેર મહિનાનું વર્ષ,

युगं यदुच्यते तत्स्या-च्चांद्रैस्संवत्सरैस्त्रिभिः । द्वाभ्यां चाभिवर्द्धिताभ्या-मिति तत्पंचवार्षिकं ॥२९८॥ सूर्यवर्षप्रमाणेन तदेव यदि चिंत्यते । तदापि तुल्यमेव स्या-त्पंचवर्षात्मकं युगं ॥२९९॥ तयाहि - सूर्याब्दस्य सषट्षष्टिरहोरात्रशतत्रयी । पंचघ्नाष्टादशशता-स्त्रिशाः स्युर्युगवासराः ॥३००॥ इयंत एव द्वाषष्टिचंद्रमासात्मके युगे । वासराः स्युस्ततो नार्थ-भेदः कोऽप्यत्र वास्तवः ॥३०१॥ ततो युगैर्मीयते य-त्संवत्सरशतादिकं । तत्ते युगैर्मीयते य-त्संवत्सरशतादिकं । तत्सूर्यवर्षमानेने-त्यादि युक्तं यथोदितं ॥३०२॥ स्यात्पूर्णिमापरावर्त्त-रब्दं द्वादशभिर्विधोः । चतुःपंचाशदधिक-महोरात्रशतत्रयं ॥३०३॥ अहोरात्रस्य चैकस्य द्वादशांशा द्विषष्टिजाः । चंद्रसंवत्सरे मानमित्युक्तं सर्वदर्शिभिः ॥३०४॥

અન્ય કાળનું માન યુગને આધીન છે, તો અહીં સો વર્ષ વિગેરે સર્વ કાળવિશેષો સૂ<mark>ર્યવર્ષના માનવ</mark>ડે કેમ કહ્યા ? ૨૯*૬*–૨૯૭.

ઉત્તર :– અહીં જે યુગ કહેવામાં આવે છે તે ત્રણ ચંદ્રવર્ષ અને બે અભિવર્ધિત વર્ષને કહેવામાં આવે છે, તેથી પાંચ વર્ષનો એક યુગ થાય છે.૨૯૮.

તે જ યુગ, સૂર્યવર્ષના પ્રમાણથી વિચારીએ તો પણ તે યુગ પાંચ વર્ષનો જ થાય છે.૨૯૯.

તે આ પ્રમાશે–એક સૂર્યવર્ષના ત્રશ સો ને છાસઠ રાત્રિદિવસ છે. તેને પાંચે ગુણવાથી અઢાર સો ને ત્રીશ રાત્રિદિવસ એક યુગમાં થાય છે.૩૦૦.

એક યુગમાં ચંદ્રવર્ષના બાસઠ માસ (ત્રણ ચાંદ્રના ૩*૬*–બે અભિવર્ધિતના ૨*૬*) થાય છે. તેના પણ દિવસો તેટલા જ થાય છે; તેથી વાસ્તવિક રીતે બન્નેની અપેક્ષાએ અર્થનો ભેદ નથી.૩૦૧.

તેથી સૂર્યવર્ષની અપેક્ષાએ યુગવડે જે સો વર્ષ વિગેરેનું માન કરવામાં આવે છે, તે યુક્ત જ છે. ૩૦૨.

બાર વખત પૂર્શિમાનું પરાવર્તન થાય (બાર પૂર્શિમાઓ જાય) ત્યારે એક ચંદ્ર વર્ષ થાય છે. ત્રશ સો ને ચોપન રાત્રિદિવસ તથા એક રાત્રિદિવસના બાસઠીયા બાર અંશ (<sup>૧૨</sup>) અધિક, એટલું ચંદ્રસંવત્સરનું પ્રમાશ જિનેશ્વરોએ કહ્યું છે.૩૦૩–૩૦૪. नक्षत्रै: सप्तविंशत्या य: साकल्येन शीतगो: । योगः स द्वादशगुण ऋक्षाब्दं मानमस्य च ॥३०५॥ सप्तविंशतिसंयुक्त-महोरात्रशतत्रयं । अहोरात्रस्यैकपंचा-शच्चांशाः सप्तषष्टिजाः ॥३०६॥ अभिवर्द्धितमब्दं च त्रयोदशभिरैंदवै: । मासैर्भवेदस्य मान-मेवमुक्तं महर्षिभिः ॥३०७॥ युक्तं त्र्यशीत्याहोरात्रै-रहोरात्रशतत्रयं । चतुश्चत्वारिंशदहो-रात्रांशाश्च द्विषष्टिजा: ॥३०८॥ अथ क्रमेण पंचानां मासानां मानमुच्यते । सूर्यर्तुचंद्रनक्षत्राभिवर्द्धितसंज्ञिनाम् ।।३०९।। स्वस्वसंवत्सराणां हि भागे द्वादशभिर्हते । स्वीयस्वीयमासमानं जायते तदिदं यथा ।।३१०।। सार्द्धास्त्रिंशदहोरात्रा मासमानं भवेद्रवे: । ऋतुमासः पुनस्त्रिंश-दहोरात्रात्मकः स्फुटः ॥३११॥ एकोनत्रिंशता चाहो-रात्रैर्मासोऽमृतद्युते: । द्विषष्टिजैरहोरात्र-भागैर्द्वात्रिंशताधिकै: ।।३१२।।

સતાવીશ નક્ષત્રો સાથે ચંદ્રનો જે સમગ્રપણે સંયોગ થાય તેને બારગુણો કરવાથી એક નક્ષત્રસંવત્સર થાય છે. તેનું પ્રમાણ ત્રણ સો ને સતાવીશ રાત્રિદિવસ અને એક રાત્રિદિવસના સડસઠીયા એકાવન અંશ (<sup>પ</sup>) અધિક થાય છે. ૩૦૫–૩૦*૬*.

ચંદ્રના તેર માસથી એક અભિવર્ધિત સંવત્સર થાય છે. તેનું પ્રમાણ મહર્ષિઓએ–ત્રણ સો ને ત્ર્યાશી રાતદિવસ અને એક રાત્રિદિવસના બાસઠીયા ચુમાળીશ અંશ (<sup>૪૪</sup>) અધિક કહેલ છે.૩૦૭–૩૦૮.

હવે સૂર્ય, ૠતુ, ચંદ્ર, નક્ષત્ર અને અભિવર્ધિત આ પાંચે માસનું અનુક્રમે પ્રમાણ કહે છે.૩૦૯.

પોતપોતાના વર્ષનું જેટલું (રાત્રિદિવસનું) પ્રમાશ કહ્યું છે, તેને બારે ભાગવાથી પોતપોતાના માસનું પ્રમાશ થાય છે, તે આ પ્રમાશે ૩૧૦.

સૂર્યના માસનું પ્રમાશ સાડી ત્રીશ રાત્રિદિવસ અને ૠતુમાસનું પ્રમાશ ત્રીશ રાત્રિદિવસનું થાય છે.૩૧૧.

ચંદ્રમાસનું પ્રમાશ ઓગશત્રીશ રાત્રિદિવસ અને ઉપર બાસઠીયા બત્રીસ ભાગ (<sup>૪૨</sup>) અધિક થાય છે.૩૧૨. नक्षत्रमासोऽहोरात्राः सप्तविंशतिरन्विताः । अहोरात्रलवैरेक-विंशत्या सप्तषष्टिजैः ॥३१३॥ एकत्रिंशदहोरात्रा-श्चैकविंशं शतं लवाः । चतुर्विंशशतच्छिन्ना-होरात्रस्याभिवर्द्धिते ॥३१४॥ एषामुपपत्तिस्त्वेवं-भरणीशततारार्द्रा-श्लेषास्वातिमहेंद्रभं । एतान्यपार्द्धक्षेत्राणि नक्षत्राणि जगुर्जिनाः ॥३१५॥ पुनर्वसू विशाखा च रोहिणी चोत्तरात्रयं । सार्द्धक्षेत्राण्यमून्याहु-र्नक्षत्राणि जिनेश्वराः ॥३१६॥

નક્ષત્રમાસનું પ્રમાણ સત્તાવીશ રાત્રિદિવસ અને ઉપર સડસઠીયા એકવીશ અંશ (<sup>૨૧</sup> શાય છે.૩૧૩.

અભિવર્ધિત માસમાં એકત્રીશ રાત્રિદિવસ અને ઉપર એક સો ને ચોવીશીયા એક સો એકવીશ અંશ (<sup>૧૨૧</sup>) થાય છે.૩૧૪.

આ પાંચે માસની ઉત્પત્તિ આ પ્રમાશે થાય છે. –ભરશી, શતતારકા, આર્દ્રા, અશ્લેષા સ્વાતિ અને જયેષ્ઠા એ છ નક્ષત્રો અપાર્ધક્ષેત્ર (અર્ધક્ષેત્ર) વાળા છે એમ જિનેશ્વરોએ કહ્યું છે.

| સંવત્સર નામ | સૂર્યસંવત્સર | ૠતુ સં. | ચન્દ્ર સં. | નક્ષત્ર સં. | અભિવર્ધિત સં. |
|-------------|--------------|---------|------------|-------------|---------------|
| દિન         | રરદ          | ઉરદ     | ૩૫૪        | ૩૨૭         | 323           |
| ભાગ         | ο            | 0       | ૧૨         | પ૧          | ४४            |
| ભાગ છેદાંક  | 0            | 0       | કર         | ७२          | કર            |
| માસ નામ     | સૂર્ય માસ    | ૠતુ માસ | ચંદ્ર માસ  | નક્ષત્ર માસ | અભિવર્ધિત માસ |
| દિન         | 30           | 30      | ર૯         | ૨૭          | ૩૧            |
| ભાગ         | 30           | 0       | ૩૨         | ૨૧          | ૧૨૧           |
| ભાગ છેદાંક  | ०२           | 0       | કર         | ৮৩          | ૧૨૪           |

પુનર્વસુ, વિશાખા, રોહિશી અને ત્રશ ઉત્તરા (ઉત્તરાફાલ્ગુની, ઉત્તરાષાઢા અને ઉત્તરાભાદ્રપદ) આ છ નક્ષત્રો સાર્ધ (દોઢ) ક્ષેત્રવાળા છે–એમ જિનેશ્વરો કહે છે.૩૧*૬*. भानि पंचदशान्यानि तुल्यक्षेत्राण्यथाभिजित् । एभ्यो विसद्दशं भागा-स्त्रिंशदाढ्यास्य षट्शती ॥३१७॥ अर्द्धक्षेत्राणां च भानां क्षेत्रविष्कंभ ईरित: । अंशाः सहस्रं पंचाढ्यं प्रत्येकं तत्त्ववेदिभिः ॥३१८॥ सार्द्धक्षेत्राणां सहस्रा-स्त्रयः पंचदशाधिकाः । तुल्यक्षेत्राणां च भागा द्वे सहस्रे दशाधिके ॥३१९॥ क्षेत्रविष्कंभ इत्येषां भानां संकलितोऽखिलः । चतुष्पंचाशदंशानां सहस्राश्च शता नव ॥३२०॥ सप्तषष्टिं चैषु भागान् मुहूर्त्तेन शशी व्रजेत् । अहोरात्रेण चैकेन द्वे सहस्रे दशाधिके ॥३२१॥ सप्तषष्टिं चैषु भागान् मुहूर्त्तेन शशी व्रजेत् । मुहूर्त्तमार्गमूक्षाणां तच्चैवं स्पष्टमुच्यते ॥३२२॥ चंद्रस्याभिजिता योगे मुहूर्त्ता नव कीर्त्तिताः । सप्तषष्टिभुवोंशाश्च मौहूर्त्ताः सप्तविंशतिः ॥३२३॥

બાકીના બીજા પંદર નક્ષત્રો સમાન ક્ષેત્રવાળા છે તથા અભિજિત્ નક્ષત્ર એ સર્વ નક્ષત્રોથી વિલક્ષણ છે. આ અભિજિત્ નક્ષત્રના ભાગ (અંશ) છસો ને ત્રીશ છે.(એટલો તેના ક્ષેત્રનો વિષ્કંભ છે.) ૩૧૭. અર્ધ ક્ષેત્રવાળા દરેક છ નક્ષત્રોના ક્ષેત્રનો વિષ્કંભ તત્ત્વવેત્તાઓએ એક હજારને પાંચ અંશો કહ્યા છે. (છ નક્ષત્રના મળીને *૬*૦૩૦ અંશો થાય છે.) ૩૧૮.

દોઢ ક્ષેત્રવાળા દરેક નક્ષત્રના ત્રણ હજાર ને પંદર અંશો છે, (છ નક્ષત્રના મળીને ૧૮૦૯૦ અંશો થાય છે.) અને તુલ્ય ક્ષેત્રવાળા દરેક નક્ષત્રનો ક્ષેત્રવિષ્કંભ બે હજાર ને દશ અંશો છે. (પંદરના મળીને ૩૦૧૫૦ અંશો થાય છે.)૩૧૯.

આ પ્રમાશે સર્વ નક્ષત્રોનો સમગ્ર ક્ષેત્રવિષ્કંભ ચોપન હજાર ને નવસો અંશ થાય છે. (530+5030+૧૮૦૯૦+૩૦૫૧૦=૫૪૯૦૦) ૩૨૦.

બે ઘડીમાં ચંદ્રમા સડસઠ અંશો ચાલે છે, તેથી એક રાત્રિદિવસમાં બે હજારને દશ અંશો ચાલે છે. (સડસઠ ને ત્રીશે ગુણવાથી ૨૦૧૦ થાય છે.) ૩૨૧.

તેથી નક્ષત્રોના જે જે અંશો કહ્યા, તે તે અંશોને સડસઠે ભાગવાથી એક મુહૂર્ત્તનું પ્રમાણ થાય છે, તે સ્પષ્ટપણે કહીએ છીએ.૩૨૨.

અભિજિત્ ની સાથે ચંદ્રનો યોગ થાય ત્યારે નવ મુહૂર્ત અને સડસઠીયા સત્તાવીશ (<sup>ર\*</sup>/<sub>59</sub>) અંશો થાય છે. (*૬*૩૦ ને *૬*૭ વડે ભાગવાથી આ પ્રમાણ થાય છે.) ૩૨૩.

|         | तुल्यक्षेत्रेषु च त्रिंशन्मुहूर्त्ता भेषु कीर्त्तिताः । |
|---------|---------------------------------------------------------|
|         | पंचचत्वारिंशदेते सार्घक्षेत्रेषु भेषु च ॥३२४॥           |
|         | एकाहोरात्रभोक्तव्य-ऋक्षक्षेत्रांशराशिना ।               |
|         | सर्वर्क्षांशराशिभागो मासः पूर्येत शीतगोः ॥३२५॥          |
| तथाहि - | चतुःपंचाशत्सहम्राः शतैर्नवभिरन्विताः ।                  |
|         | भागहारेण भक्तव्या द्विसहस्रया दशाढ्यया ॥३२६॥            |
|         | सप्तविंशतिराप्यंते-ऽहोरात्रास्त्रिंशता पुनः ।           |
|         | श्रेषभाज्यभाजकयो राश्योः कार्यापवर्त्तना ॥३२७।          |
|         | सप्तषष्टिभवा भागास्ततोऽमी एकविंशति: ।                   |
|         | अहोरात्रस्य संपन्नास्तेऽधिकाः सप्तविंशतौ ॥३२८॥          |
|         | एवं नक्षत्रमासस्यो–पपत्तिरिह वर्णिता ।                  |
|         | चंद्रमासस्योपपत्ति-मथ वक्ष्ये यथागमं ॥३२९॥              |
|         | त्रिंशता तिथिभिः प्रोक्त-श्चंद्रमासो जिनेश्वरैः ।       |
|         | भवंति तिथयश्चेंदोः कलावृद्धिक्षयोद्धवाः ॥३३०॥           |

તુલ્ય ક્ષેત્રવાળા નક્ષત્ર સાથે ચંદ્રનો યોગ થાય ત્યારે ત્રીશ મુહૂર્ત્ત થાય છે. (૨૦૧૦ ને ૬૭ વડે ભાગવાથી આ પ્રમાણ થાય છે.) તથા દોઢ ક્ષેત્રવાળા નક્ષત્ર સાથે ચંદ્રનો યોગ થાય ત્યારે પીસ્તાલીશ મુહુર્ત થાય છે. (૩૦૧૫ ને ૬૭ વડે ભાગવાથી આ પ્રમાણ 'થાય છે.)૩૨૪.

એક નક્ષત્ર એક રાત્રિદિવસમાં ક્ષેત્રવિષ્કંભના જેટલા અંશો ભોગવે છે (૨૦૧૦), તે અંશની રાશિ સર્વ નક્ષત્રોના અંશના રાશિને (૫૪૯૦૦) ભાગવાથી એક ચંદ્રમાસ પૂર્ણ થાય છે.૩૨૫.

તે આ પ્રમાશે–ચોપન હજાર નવસોને, બે હજારને દશે ભાગવા. તેથી સત્તાવીશ રાત્રિદિવસ ભાગમાં આવે છે. શેષ રહેલા ભાજ્ય (ક૩૦) અને ભાજક (૨૦૧૦) આ બે રાશિની અપવર્તના કરવી (ત્રીશવડેછેદ ઉડાડવો) એટલે સડસઠીયા એકવીશ ભાગ (<sup>૨૧</sup>/<sub>50</sub>અંશ) આવશે. તે સત્તાવીશ રાત્રિદિવસની ઉપર અધિક (૨૭ <sup>૨૧</sup>/<sub>59</sub>) જાણવા. ૩૨*૬*–૩૨૮.

આ પ્રમાશે નક્ષત્રમાસની ઉત્પત્તિ કહી.હવે આગમમાં કહ્યા પ્રમાશે ચંદ્ર માસની ઉત્પત્તિ કહું છું.૩૨૯.

જિનેશ્વરોએ ત્રીશ તિથિનો એક ચંદ્રમાસ કહ્યો છે અને તિથિઓ, ચંદ્રની કળાની વૃદ્ધિ-હાનિથી ઉત્પન્ન થાય છે.૩૩૦.

૧. અર્ઘ ક્ષેત્રવાળા નક્ષત્ર સાથે ચંદ્રનો યોગ થતાં પંદર મુહૂર્ત થાય છે કેમકે ૧૦૦૫ ને *૬*૭ વડે ભાગતા ૧૫ થાય છે. આ હકીકત મૂળમાં લખી નથી. कलाः कुर्यात् षोडशेंदो-स्तत्र चैका कला भवेत् । द्वाषष्टिभागीकृतेंदु-विभागद्वितयात्मिका ॥३३१॥ अन्याः पुनस्ता द्वाषष्टि-भागीकृतसितत्विषः । भागचतुष्टयरूपाः स्युः पंचदशसंमिताः ॥३३२॥ तत्राद्यांशद्वयरूपा सदैव स्यादनावृत्ता । आव्रियंते च मुच्यंते राहुणान्याः कला मुहुः ॥३३३॥ कालश्चैककलायाः स्यात्पिधाने वा प्रकाशने । एकषष्टिरहोरात्र-स्यांशा द्वाषष्टिकल्पिताः ॥३३४॥ पिधीयमानचंद्रांशा-स्तिथयः कृष्णपक्षजाः । प्रकाशमानचंद्रांशास्तिथयः शुक्लपक्षजाः ॥३३५॥ यथोक्तस्तिथिकालोऽसौ त्रिंशता गुणितो भवेत् । अष्टादशशतास्त्रिंशा द्वाषष्टिप्रभवा लवाः ॥३३६॥ द्वाषष्टचैषांः हृते भागे विधुमासो यथोदितः । एकन्यूनत्रिंशदहो-रात्रा द्वात्रिंशदंशकाः ॥३३७॥

તે આ પ્રમાશે–પ્રથમ ચંદ્રની 'સોળ કળા કરવી, તેમાંની એક કળા ચંદ્રના 'બાસઠીયા બે ભાગ જેટલી હોય છે.૩૩૧.

બાકીની પંદર કળાઓ ચંદ્રના બાસઠીયા ચાર ચાર ભાગ જેટલી થાય છે. (તેથી આખા ચંદ્રબિંબની સોળે કળાના મળીને બાસઠ ભાગ સંપૂર્શ થયા.) ૩૩૨.

તેમાં જે પહેલી બે અંશરૂપ કળા છે, તે હમેશાં ખુલ્લી જ રહે છે અને બાકીની પંદર કળાઓ છે, તે રાહુથી વારંવાર ઢંકાય છે અને ખુલ્લી થાય છે.૩૩૩.

એક રાત્રિદિવસના બાસઠ ભાગ કરવા, તેમાંથી એકસઠ ભાગ જેટલો કાળ એક કળાના આવરણમાં અથવા પ્રકાશ કરવામાં લાગે છે.૩૩૪.

જેમાં ચંદ્રની કળાઓ ઢંકાતી જાય, તે તિથિઓ કૃષ્ણપક્ષની કહેવાય અને જેમાં ચંદ્રની કળાનો પ્રકાશ થતો જાય, તે તિથિઓ શુક્લપક્ષની કહેવાય છે.૩૩૫.

જે આ તિથિનો કાળ (બાસઠીયા એકસઠ ભાગરૂપ) કહ્યો, તેને ત્રીશે ગુણવાથી બાસઠીયા અઢારસો ને ત્રીશ અંશ (૧૮૩૦) થાય છે. તેને બાસઠે ભાગતાં એક ચંદ્રમાસના રાત્રિદિવસો ઓગણત્રીશ અને બાસઠીયા બત્રીશ અંશો (૨૯ 式) થાય છે. ૩૩*૬*–૩૩૭.

૧. આખા ચંદ્રબિંબના સોળ ભાગ કરવા તે. ૨. આખા ચંદ્રબિંબના બાસઠ ભાગ કરવા તે.

कृष्णपक्षप्रतिपदः प्रारभ्य पूर्णिमार्वधि । ऋतुमासो भवेत्त्रिंश-दहोरात्रात्मकः स्फुटं ॥३३८॥ सूर्यमासस्योपपत्ति-रथ किंचिन्निगद्यते । भान्यष्टाविंशतिर्मेषा-दयो द्वादश राशयः ॥३३९॥ चतुष्पंचाशत्सहम्रान् शतैर्नवभिरन्वितान् । प्राग्निरूपितनक्षत्र-भागान् द्वादशभिर्भजेत् ॥३४०॥ सपंचसर्पतिपंच-चत्वारिंशच्छती ततः । प्राप्ता नक्षत्रभागानां राशिमानं तदेव हि ॥३४१॥ सार्द्धत्रिंशदहोरात्रभोग्योऽयं राशिरिष्यते । अयमेवार्कमासः स्याद्यः संक्रांतिरितीर्यते ॥३४२॥ पंच पंचैव ऋक्षांशान् मुहूर्त्तेन पुरोदितान् । अहोरात्रेण चाध्यर्द्धं शतं भुंक्ते दिनेश्वरः ॥३४३॥ एवं च त्रिंशता सार्द्धे-रहोरात्रैर्भुनक्त्यसौ । पंचचत्वारिंशदंश-शतान् सपंचसप्ततीन् ॥३४४॥

કૃષ્ણપક્ષની એકમથી આરંભીને પૂર્શિમા સુધી ત્રીશ રાત્રિદિવસનો એક ૠતુમાસ થાય છે. ૩૩૮.

હવે સૂર્યમાસની ઉત્પત્તિ અંગે કહીએ છીએ–અક્રાવીશ નક્ષત્રો છે અને મેષ વિગેરે બાર રાશિઓ છે. સર્વ નક્ષત્રોના ચોપન હજાર અને નવસો અંશ (૫૪૯૦૦) ને બારે ભાગવાથી નક્ષત્રના પીસ્તાલીશ સો અને પંચોતેર (૪૫૭૫) અંશો આવે છે, તેટલું એક રાશિનું પ્રમાણ થયું. ૩૩૯–૩૪૧.

આવો એક રાશિ સાડીત્રીશ રાત્રિદિવસને ભોગવે છે. આ સૂર્યમાસ કહેવાય છે. અને તે સંક્રાંતિ નામે પણ ઓળખાય છે.૩૪૨.

એક મુહૂર્ત્તમાં પહેલાં કહેલા નક્ષત્રના પાંચ પાંચ અંશોને સૂર્ય ભોગવે છે, તેથી એક રાત્રિદિવસમાં (એટલે ત્રીશ મુહૂર્ત્તમાં) દોઢસો અંશોને ભોગવે છે. એ જ પ્રમાણે સાડીત્રીશ રાત્રિદિવસમાં સૂર્ય પીસ્તાલીશસો ને પંચોતેર (૪૫૭૫) અંશોને ભોગવે છે.૩૪૩–૩૪૪. प्रत्ययश्चात्र--एकाहोरात्रभोग्येन सार्छेनांशशतेन चेत् । पंचसप्ततियुक् पंच-चत्वारिशच्छतात्मकः ॥३४५॥ राशिर्विभज्यते त्रिंश-दहोरात्री तदाप्यते । पंचसप्तत्याथ भाज्य-भाजकावपर्वर्त्तयेत् ॥३४६॥ ततो लब्धमहोरात्रस्या-र्द्धमेवं च दर्शिता । भावना सूर्यमासे सा प्रोच्यतेऽथाधिमासके ॥३४७॥ यस्मिन्नब्दे विधोर्मासास्त्रयोदश भवंति तत् । अभिवर्द्धितवर्षं स्यात्तस्मिन् द्वादशभिर्हते ॥३४८॥ एकत्रिंशदहोरात्रा लभ्या मासेऽभिवर्द्धिते । चतुर्विंशशतच्छिन्ना-श्चैकविंशं शतं लवाः ॥३४९॥ तथाहि - त्रयोदशसु शीतांशु-मासेष्वह्लां शतत्रयं । त्र्याहि - त्रयोदशसु शीतांशु-मासेष्वह्लां शतत्रयं । व्यर्शीतियुक् चतुश्चत्वा-रिंशच्चांशा द्विषष्टिजाः ॥३५०॥ वैसाद्य्श्यादहोरात्रां-केष्वंशांको न संमिलेत् । अंशच्छेदेन तदहो-रात्रान् हत्वा सवर्णयेत् ॥३५१॥

તે આ પ્રમાશે–એક રાત્રિદિવસમાં દોઢસો અંશ ભોગવાય છે, તેથી પીસ્તાલીશ સો ને પંચોતર (૪૫૭૫) ને દોઢસો (૧૫૦) એ ભાગવાથી ભાગમાં ત્રીશ રાત્રિદિવસ આવે છે, અને બાકી પંચોતેર (૭૫) વધે છે. પછી શેષ ભાજ્ય (૭૫) અને ભાજક (૧૫૦) એ બન્નેની અપવર્તના કરવી (એટલે છેદ ઉડાડવો <sup>૭૫</sup>/<sub>૧૫૦</sub> = <sup>૧</sup>/<sub>૨</sub>) તેથી રાત્રિદિવસનો અર્ધ ભાગ (<sup>૧</sup>/<sub>૨</sub>) આવે છે. આ રીતે સાડીત્રીશ અહોરાત્રનો એક સૂર્યમાસ થાય છે. હવે અધિક માસની ઉત્પત્તિ કહે છે.૩૪૫–૩૪૭.

જે વર્ષમાં ચંદ્રના તેર માસ થાય છે, તે અભિવર્ધિત વર્ષ કહેવાય છે. તેના દિવસોને બારે ભાગવાથી એકત્રીશ રાત્રિદિવસ અને ઉપર એક સો ચોવીશીયા એક સો એકવીશ અંશો રહે છે (૩૧<sup>૧૨૧</sup>) આ અભિવર્ધિત (અધિક) માસ કહેવાય છે. તે આ પ્રમાશે–(બે) ચંદ્રવર્ષમાં અધિક માસ આવે છે તેથી તે દરેકના તેર માસના દિવસો કરવા. તે ત્રણ સો ત્રાશી (૩૮૩) રાત્રિદિવસ અને ઉપર બાસઠીયા ચુમાલીશ અંશો (<sup>૪૪</sup>/<sub>cr</sub>) અધિક થાય છે.૩૪૮–૩૫૦.

જો વિસદશપણાને કારણે રાત્રિદિવસના અંકમાં અંશનો અંક મળતો આવતો ન હોય તો અંશછેદવડે રાત્રિદિવસનો ગુણાકાર કરી સદશ કરવું.૩૫૧. ततश्च द्वाषष्ट्याहोरात्रराशा-वंशच्छेदेन ताडिते । चतुश्चत्वारिशदंश-युक्ते चांशा भवंत्यमी ॥३५२॥ त्रयोविंशतिरंशानां सहस्राः सप्तशत्यपि । नवतिश्चाहोरात्रस्य द्विषष्टिच्छेदशालिनः ॥३५३॥ एषां द्वादशभिर्भागे मासः स्यादभिवर्धितः । विधिर्भन्नभागहारे लीलावत्यामिति श्रुतः ॥३५४॥ छेदं लवं च परिवर्त्त्य हरस्य शेषः कार्योऽथ भागहरणे गुणनाविधिश्च । भाज्यभाजकस्थापना २३७९० x ६२ - १२ x१ छेदं लवं च परिवर्त्त्य स्थापना २३७९० x ६२ -

१ x १२ भिन्नगुणनविधिश्चायं अंशाहतिञ्छेदवधेन भक्ता लब्धं विभिन्ने गुणने फलं स्यात् ।। इत्यादि ।।

द्वाषष्टिर्द्वादशघ्नाः स्युरेवं सप्तशतास्तया । चतुश्चत्वारिंशदाढ्या अथैतौ भाज्यभाजकौ ॥३५५॥ षड्भिरेवापवत्त्येते पंचषष्टियुतास्ततः । शता एकोनचत्वारिं–शदंशानां भवंति वै ॥३५६॥

તેથી અહીં પણ (૩૮૩) રાત્રિદિવસની સંખ્યાને બાસઠ (*૬*૨) <sup>ક</sup>અંશછેદ (ભાજક) વડે ગુણી તેમાં ચુમાલીશ અંશો મેળવવાથી એક રાત્રિદિવસના બાસઠીયા ત્રેવીશ હજાર સાત સો ને નેવું અંશો (<sup>૨૩૭૯૦</sup>) થાય છે.૩૫૨–૩૫૩.

આ અંશોને બારે ભાગતા એક અભિવર્ધિત માસ થાય છે. જો ભાગાકાર ભિન્ન (વિષમ) થતો હોય, તો તેનો વિધિ લીલાવતી ગ્રંથમાં આ પ્રમાશે કહ્યો છે. ૩૫૪.

છેદને અને લવને પરાવર્તન (ઉલટપાલટ) કરીને ભાગાકારનો શેષ કરવો પછી ભાગહરણનો ગુણાકાર કરવો. (તેમાં ભાજ્ય અને ભાજકની સ્થાપના  $\frac{2.3960}{52} - \frac{92}{9}$ ) અહીં છેદ અને લવનું પરાવર્તન આ પ્રમાણે  $-\frac{2.3960}{52} - \frac{9}{92}$ . ભાગહરણના ગુણાકારનો વિધિ આ પ્રમાણે-છેદના અંકવડે અંશનો ગુણાકાર કરવો, જે આવે તે ભાગહરણના ગુણાકારનું ફલ થાય છે.

તેથી બાસઠને બારે ગુણવાથી સાત સો ને ચુમાળીશ થાય છે. તે ભાજ્ય અને ભાજક થયા (<sup>૨૩૭૯૦</sup>) આ બે અંકનો છેદ ઉડાડવો છે. છ વડે તેનો છેદ ઊડી શકે છે. તેથી ઓગણચાળીશ સો ને પાંસઠ (૩૯*૬*૫) અંશો ઉપરના અંકમાં આવે છે.

૧. જેના વડે ભાગ્યા હોય તે.

चतुश्चत्वारिंशदाढ्य-सप्तशत्यात्मकस्तथा । छेदोऽपवर्त्तितः षड्भि-श्चतुर्विंशं शतं भवेत् ॥३५७॥ अपवर्त्तितभाज्यभाजकस्थापना ३९६५ x १२४. राशौ विभक्तेऽस्मिन् छेदे-नामुना स्याद्यथोदितः । मासोऽभिवर्द्धिताब्दस्य द्वादशांशात्मकः खलु ॥३५८॥ वर्षे द्वादश मासाः स्यु-रित्यस्येयं मितिर्मता । वर्द्धते तु विधोर्मास एव वर्षेऽभिवर्द्धिते ॥३५९॥ एतन्निष्पत्तिश्चैवं-परस्परं यो विश्लेषो भवेत्सूर्येंदुमासयोः । स त्रिंशद्गुणितः ख्यातोऽधिमासस्तत्त्ववेदिभिः ॥३६०॥ सार्द्धत्रिंशदहोरात्रा भवेन्मासो विवस्वतः । एकोनन्त्रिंशदिदोस्ते द्वाषष्ट्यंशा रदैर्मिताः ॥३६१॥ विश्लेषछ्यानयोरेको-ऽहोरात्रः परिकीर्त्तितः । द्वाषष्टिभागेनैकेन न्यूनस्तत्रेति भावना ॥३६२॥ इह चंद्रमासे दिनराशेरूपरि ये द्वात्रिंशद्वाषष्टिभागाः संति, तत्र एकत्रिंशता द्वाषष्टिभागैर्दिनार्धं

(૫*૬*) અને નીચેનો અંક જે સાત સો ને ચુમાળીશ (૭૪૪) છે તેને છ વડે છેદ ઉડાડવાથી એક સોને ચોવીશ (૧૨૪) થાય છે.૩૫૫–૩૫૭.

છેદ ઉડાડેલા ભાજ્ય અને ભાજકની સ્થાપના  $\frac{3654}{132}$ .

આ ૩૯*૬*૫ ને ૧૨૪ વડે ભાગતાં ઉપર કહેલા અભિવર્ધિત વર્ષના બારમા ભાગ રૂપ માસનું પ્રમાણ ઉપર કહ્યા પ્રમાણે રાત્રિદિવસ <sup>૩૧</sup> – <sup>૧૨૧</sup> <sub>૧૨૪</sub> થાય છે. ૩૫૮.

આ અભિવર્ધિત વર્ષમાં બાર જ માસ હોય છે, તેથી તેનું આટલું પ્રમાગ્ન થાય છે, પરંતુ વધવામાં તો ચંદ્રનો જ માસ વધે છે. ૩૫૯.

તેની સિદ્ધિ આ પ્રમાશે-સૂર્યમાસ અને ચંદ્રમાસની પરસ્પર બાદબાકી કરવી અને બાકી રહેલા ને ત્રીશ ગુણો કરવો, તેને તત્ત્વજ્ઞાનીઓએ અધિકમાસ કહ્યો છે. ૩*૬*૦.

સાડીત્રીશ રાત્રિદિવસનો એક સૂર્યમાસ થાય છે, અને ચંદ્રમાસના રાત્રિદિવસ ઓગણત્રીશ અને ઉપર બાસઠીયા બત્રીશ ભાગ છે. આ બન્નેનો વિશ્લેષ કરવાથી એટલે સૂર્યમાસના રાત્રિદિવસમાંથી ચંદ્રમાસના રાત્રિદિવસ બાદ કરવાથી, બાસઠીયા એક અંશ ન્યૂન એક દિવસ રહે છે. તેની રીત આ પ્રમાણે.–૩૬૧–૩૬૨.

ચંદ્રમાસના દિવસના રાશિ ઉપર જે બાસઠીયા બત્રીશ ભાગ છે, તેમાંથી બાસઠીયા એકત્રીશ

जातं, तेन च सूर्यमासे यद्दिनराशेरुपरितनं दिनार्धं तच्छुद्धं, अथैको द्वाषष्टिभाग एकोनत्रिंशच्च दिनानि सूर्यमाससंबंधिभ्यस्त्रिंशतो दिनेभ्यः शोध्यंते, तदा एकद्वाषष्टिभागन्यून एकोऽहोरात्रः स्थित इत्येष विश्लेषो ज्ञेयः,

> त्रिंशद्भवंत्यहोरात्रा एकस्मिंस्त्रिंशता हते । द्वाषष्टिभागश्चैकोऽस्मा–त्त्रिंशद्गुणोऽपसार्यते ॥३६३॥ एकोनत्रिंशदित्येवं दिनान्यंशा रदैर्मिताः । मासोऽधिकोऽयं स्यात्त्रिंश–त्सूर्यमासव्यतिक्रमे ॥३६४॥ युगस्य मध्ये पौषोऽ–यमंते त्वाषाढा एव च । तृतीयपंचमे वर्षे तत एवाभिवर्धते ॥३६५॥ एते पंचापि मासानां भेदा द्वादशभिर्हताः । भवंति स्वस्ववर्षाणि तन्मानं प्राग्निरूपितं ॥३६६॥

एतेषां पंचानां मासानां प्रयोजनं त्वेवं-जीवे सिंहस्थे धन्वमीनस्थितेऽर्के । विष्णौ निद्राणे चाधिमासे न लग्नं । इत्यादि सूर्यमासाधिमासयोः प्रयोजनं. ऋतुमासश्च पूर्णत्रिंशदहोरात्रात्मक

ભાગનો અર્ઘ દિવસ થાય, તે સૂર્યમાસના દિવસની રાશિ ઉપરના અર્ઘ દિવસમાંથી બાદ કર્યો. પછી ઓગણત્રીશ દિવસ અને બાસઠીયો એક ભાગ સૂર્યમાસ સંબંધી ત્રીશ દિવસમાંથી બાદ કરીએ ત્યારે બાસઠીયા એક ભાગ ન્યૂન એક રાત્રિદિવસ બાકી રહ્યો. આ વિશ્લેષ જાણવો.

એક રાત્રિદિવસને ત્રીસથી ગુણતાં ત્રીશ રાત્રિદિવસ થાય છે. તેમાંથી બાસઠીયો એક ભાગ ત્રીશ ગુણો કરી બાદ કરીએ ત્યારે, ઓગણત્રીશ દિવસ અને બાસઠીયા બત્રીશ ભાગ (૨૯ <sup>૩૨</sup>/<sub>૩૨</sub>) પ્રમાણવાળો અધિક માસ સૂર્યના ત્રીશ માસ જાય ત્યારે આવે. ૩૮૩–૩૮૪.

પાંચ વર્ષ પ્રમાશ એક યુગની મધ્યે ત્રીજા વર્ષમાં પોષ માસ અને પાંચમા વર્ષમાં અષાઢ માસ જ વૃદ્ધિ પામે છે.<sup>૧</sup> ૩*૬*૫.

આ પાંચે પ્રકારના માસોને બારે ગુણવાથી પોતપોતાના (ચંદ્ર, સૂર્ય, નક્ષત્ર, ૠતુ ને અભિવર્ધિત) નામના વર્ષો થાય છે. તેનું પ્રમાણ પ્રથમ બતાવી ગયા છીએ.૩*૬૬*.

આ પાંચે પ્રકારના માસનું પ્રયોજન આ પ્રમાશે છે.-સિંહરાશિમાં બૃહસ્પતિ હોય, ધન અને

૧. જૈન શૈલી પ્રમાણે આ બે માસ જ અધિક આવવા જોઈએ પણ હાલ અન્યદર્શનોના જ્યોતિષ પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ થવાથી બીજા માસો પણ અધિક આવે છે. इति निरंशतया लोकव्यवहारकारक इति, शेषास्तु सूर्यादयो मासाः सांशतया प्रायो न व्यवहारपथमवतरंतीति अत एवायमृतुमासः कर्ममास इत्यपि शास्त्रांतरेऽभिधीयत इति ऋतुमासप्रयोजनं ।

वैशाखे श्रावणे मार्गे पौषे फाल्गुन एव च ।

कुर्वीत वास्तुप्रारंभं न तु शेषेषु सप्तसु ॥३६७॥

इति चंद्रमासप्रयोजनं नक्षत्रमासप्रयोजनं तु संप्रदायगम्यं, इत्याद्यर्थतो जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिवृत्तौ ।

> सषट्षष्टित्र्यहोरात्र--शतात्मकमुदीरितं । यदर्काब्दं तत्र काचिदुपपत्तिर्निरूप्यते ॥३६८॥ नक्षत्रक्षेत्रभागा यगे प्रागत्र प्रतिपादिताः । तेषां सार्द्धं शतं भानु--रहोरात्रेण गच्छति ॥३६९॥ ततः शतेन सार्द्धेन भागहारे कृते सति । नक्षत्रक्षेत्रभागानां सूर्यभोगार्हनिर्णयः ॥३७०॥

મીન રાશિમાં સૂર્ય હોય, વિષ્ણુના શયનના 'માસ હોય અને અધિક માસ હોય, તે વખતે લગ્ન થાય નહીં. ઈત્યાદિ સૂર્ય માસ અને અધિકમાસ વિગેરેનું પ્રયોજન છે, તથા ૠતુમાસ સંપૂર્ણ ત્રીશ રાત્રિદિવસનો હોવાથી અંશ રહિત હોવાથી લોક વ્યવહારમાં ઉપયોગી છે. બાકીના સૂર્યાદિ માસો અંશ સહિત હોવાથી પ્રાયે વ્યવહાર માર્ગમાં આવતા નથી. એ જ કારણથી આ ૠતુમાસ કર્મમાસ પણ કહેવાય છે એમ શાસ્ત્રાંતરમાં કહ્યું છે. આ ૠતુમાસનું પ્રયોજન કહ્યું.

વૈશાખ, શ્રાવણ, માર્ગશીર્ષ, પોષ અને ફાગણ માસમાં જ વાસ્તુનો (મકાનનો) પ્રારંભ કરવો. બાકીના સાત માસમાં કરવો નહીં.૩૮૭.

આ ચંદ્રમાસનું પ્રયોજન કહ્યું, નક્ષત્રમાસનું પ્રયોજન સંપ્રદાયથી જાણવું. આ પ્રમાણે જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિની ટીકામાં અર્થથી કહ્યું છે.

સૂર્ય વર્ષમાં જે ત્રણ સો ને છાસઠ રાત્રિદિવસ કહ્યા, તેની કાંઈક રીત બતાવે છે. ૩૬૮.

અહીં પ્રથમ નક્ષત્રના ક્ષેત્રના જે વિભાગો કહ્યા, તેમાંથી સૂર્ય એક રાત્રિદિવસમાં દોઢસો વિભાગ જેટલું ક્ષેત્ર ઓળંગે છે; તેથી તે તે નક્ષત્રના ક્ષેત્રના અંશોને દોઢસોએ (૧૫૦) ભાગવાથી સૂર્યના ભોગવેલા દિવસનો નિર્જીય થાય છે. ૩*૬*૯–૩૭૦.

૧. અષાડ શુદિ ૧૧ થી કાર્તિક શુદિ ૧૧ સુધી.

दिनपंचमभागाढ्य-महोरात्रचतुष्टयं । मुहूर्त्तस्य च षष्टोऽंशो-ऽभिजिद्धोगो विवस्वतः ॥३७१॥ अपार्द्धक्षेत्रभानां च भोगमानं पृथक् पृथक् । अहोरात्राः षट् दशांशा अहोरात्रस्य सप्त च ॥३७२॥ समक्षेत्राणां च भानामहोरात्रास्त्रयोदश । भक्तस्य पंचभिरहो-रात्रस्यांशद्वयं तथा ॥३७३॥ सार्द्धक्षेत्राणां च भानां भोगः प्रत्येकमुष्णगोः । स्याद्विंशतिरहोरात्रा-स्तद्दशांशस्तथैककः ॥३७४॥ अहोरात्रात्मको भागा-त्मक्श निखिलोऽप्ययं । कालः संकलितो भानोर्हायनं स्याद्यथोदितं ॥३७५॥

તે આ પ્રમાશે-અભિજિત્ નક્ષત્રનો ક્ષેત્રવિષ્કંભ *૬*૩૦ અંશ છે, તેને ૧૫૦ વડે ભાગવાથી ચાર દિવસ અને ત્રીશ અંશ બાકી રહે છે. તેનો અને ૧૫૦નો પંદરથી છેદ ઉડાડતાં એક દિવસનો પાંચમો ભાગ એટલે ૪ – દિવસ અને એક મુહૂર્ત્તનો છઠ્ઠો ભાગ આટલો વખત સૂર્ય અભિજિત્ નક્ષત્રમાં રહે છે.૩૭૧.

અપાર્ધક્ષેત્રના દરેક નક્ષત્રનો ક્ષેત્રવિષ્કંભ ૧૦૦૫ છે તેને ૧૫૦ વડે ભાગતાં છ રાત્રિદિવસ અને શેષ રહેલા ૧૦૫ તથા ૧૫૦ નો ૧૫ વડે છેદ ઉડાડતાં એક રાત્રિદિવસના સાત દશાંશ આવે છે (૬ 🔔). આટલો વખત સૂર્ય એક અપાર્ધનક્ષત્રમાં રહે છે. ૩૭૨.

સમક્ષેત્રના દરેક નક્ષત્રનો ક્ષેત્રવિષ્કંભ ૨૦૧૦ છે. તેને ૧૫૦ વડે ભાગવાથી તેર રાત્રિદિવસ અને શેષ રહેલા ૬૦ તથા ૧૫૦ નો ૩૦ વડે છેદ ઉડાડતાં એક રાત્રિદિવસના પાંચીયા બે અંશ આવે છે (૧૩ -). આટલો વખત સૂર્ય એક સમક્ષેત્ર નક્ષત્રને ભોગવે છે. ૩૭૩.

સાર્ધક્ષેત્રના દરેક નક્ષત્રનો ક્ષેત્રવિષ્કંભ ૩૦૧૫ છે, તેને ૧૫૦ વડે ભાગવાથી વીશ રાત્રિદિવસ અને શેષ રહેલા પંદર તથા ૧૫૦નો પંદરવડે છેદ ઉડાડતાં એક દશાંશ આવે છે (૨૦<sup>૧</sup>/<sub>૧૦</sub>). આટલો વખત સૂર્ય એક સાર્ધનક્ષત્રને ભોગવે છે. ૩૭૪.

આ પ્રમાશે સર્વ નક્ષત્રોના ભોગવટાના રાત્રિદિવસો તથા અંશોને ભેગા કરવાથી ત્રશ સો ને છાસઠ (૩*૬ ૬*) રાત્રિદિવસનું એક સૂર્યવર્ષ પ્રથમ કહ્યા પ્રમાશે સિદ્ધ 'થાય છે.૩૭૫.

તેના મુહૂર્ત્ત કરવા માટે ત્રીશે ગુણવાથી એક સૂર્યવર્ષના મુહૂર્ત્તો દશ હજાર નવસો ને એંશી (૧૦૯૮૦)

૧. અભિજિત્ ૪ <del>ન</del>્, છ અર્ધ નક્ષત્રના ૪૦ <del>ન</del>્, ૧૫ સમનક્ષત્રના ૨૦૧, છ સાર્ધનક્ષત્રના ૧૨૦ <del>ન</del>ું એ પ્રમાણે ૩*૬૬.*  सहस्राणि दश नव शताः साशीतयः किल । एतन्मुहर्त्तगणितं सूर्यवर्षे जिनैः स्मृतं ॥३७६॥ शतैरष्टाभिराढ्यानि सहस्राणि दश स्फुटं । एतन्मुहूर्त्तगणितं कर्मसंवत्सरे भवेत् ।।३७७।। सहस्रा दश षट्शत्या पंचविशंत्युपेतया । युक्ताः पंचाशदंशाश्च मुहूर्त्तस्य द्विषष्टिजाः ॥३७८॥ एतन्मुहूर्त्तगणितं चंद्रसंवत्सरे मतं । अथ नक्षत्रवर्षस्य मुहूर्त्तमानमुच्यते ॥३७९॥ सहस्रनवसंयुक्ता द्वात्रिंशैरष्टभिः शतैः । षट्पंचाशन्मुहूर्त्तस्य भागाश्च सप्तषष्टिजाः ॥३८०॥ एकादश सहस्राणि पंच चैकादशाः शताः । अष्टादशमुहर्त्तस्य भागा द्वाषष्टिनिर्मिताः ।।३८१।। मुहूर्त्तसंख्येत्युद्दिष्टा बुधैर्वर्षेऽभिवर्द्धिते । त्रिंशद्गुणे स्वस्ववर्षे त्वेषां स्यादुपपादनं ॥३८२॥ सूर्यसंवत्सरस्तौल्य-रूपेण यदि चिंत्यते । तदा सहस्रं भाराणा-मष्टनवतिसंयुतं ॥३८३॥

થાય છે એમ જિનેશ્વરોએ કહ્યું છે. ૩૭۶.

એ જ પ્રમાશે એક કર્મ (ૠતુ) વર્ષના (૩૮૦) રાત્રિદિવસને ત્રીશે ગુણતાં દશ હજાર ને આઠ સો (૧૦૮૦૦) મુહૂર્ત થાય છે. ૩૭૭.

દશ હજાર છ સો ને પચીશ તથા ઉપર બાસઠીયા પચાસ અંશ (૧૦૬૨૫ <sup>૫૦</sup>) આટલા મુહૂર્તનું ગણિત એક ચંદ્રવર્ષનું કહેલું છે (૩૫૪ <sup>૧૨</sup> <sub>૬૨</sub>ને ત્રીસે ગુણતાં થાય છે.)

હવે નક્ષત્રવર્ષના મુહૂર્ત્તનું પ્રમાણ કહે છે.૩૭૮–૩૭૯.

૩૨૭ <sup>૧૫</sup> <sub>૬૭</sub> ને ત્રીશે ગુણતાં નવ હજાર આઠ સો ને બત્રીશ તથા એક મુહૂર્ત્તના સડસઠીયા છપ્પન ભાગ (૯૮૩૨ <sub>૬૦</sub>) થાય છે.૩૮૦.

અગ્યાર હજાર પાંચ સો ને અગ્યાર અને ઉપર એક મુહૂર્ત્તના બાસઠીયા અઢાર ભાગ (૧૧૫૧૧ <sup>૧૮</sup> <sub>૬૨</sub>) આટલા મુહૂર્ત્તની સંખ્યા (૩૮૩ <sup>૪૪</sup> <sub>૬૨</sub>) દિવસના પ્રમાણવાળા અભિવર્ધિત વર્ષની થાય છે એમ પંડિતોએ કહ્યું છે. પોતપોતાના વર્ષના દિવસોને ત્રીશે ગુણતાં આ મુહૂર્ત્તની સંખ્યા સિદ્ધ થાય છે. ૩૮૧–૩૮૨.

સૂર્ય વર્ષ તોલની અપેક્ષાએ એક હજાર ને અટ્ટાશું ભાર (૧૦૯૮) થાય છે.૩૮૩.

आढकानां त्रिचत्वारिं-शत्सहसाः शता नव । विंशत्युपेताः सूर्याब्दं मेयरूपतया मतं ॥३८४॥ द्राषष्ट्र्याभ्यधिकं भार-सहस्रं चंद्रवत्सरे । द्वाषष्ट्रिभागा भारस्य षट्त्रिंशत्तौल्यमानतः ॥३८५॥ द्विचत्वारिंशत्सहस्राः पंच च त्र्युत्तराः शताः । आढकानामाढकस्य द्विषष्ट्यंशाश्चतुर्दश ॥३८६॥ एतन्मेयतया मानं चंद्रसंवत्सरे भवेत् । ब्रमो नक्षत्रवर्षस्य तौल्यमाने यथाक्रमम् ॥३८७॥ शतानि नव भाराणां त्र्यशीत्यभ्यधिकानि च । एकोनविंशतिर्भागा भारस्य सप्तषष्टिजाः ॥३८८॥ इति नक्षत्रवर्षे तौल्यमानं. त्रयोदशसहस्रास्त्रि-रेकत्रिंशं शतत्रयं । त्रयोविंशतिरंशाश्चा-ढकानां सप्तषष्टिजाः ॥३८९॥ इति नक्षत्रवर्षे मेयमानं. एकपंचाशानि भार-शतान्येकादशाष्ट्र च । द्राषष्ट्रिभागा भारस्य तौल्यं वर्षेऽभिवर्द्धिते ॥३९०॥

માનની અપેક્ષાએ કહીએ તો તેંતાલીશ હજાર નવ સો ને વીશ (૪૩૯૨૦) પ્રમાણ સૂર્યવર્ષ થાય છે.૩૮૪. ચંદ્રવર્ષને તોલની અપેક્ષાએ વિચારીએ તો એક હજાર અને બાસઠ (૧૦૬૨) ભાર તથા એક ભારના બાસઠીયા છત્રીશ ભાગ (અંશ) (<sup>35</sup>/<sub>52</sub>) થાય છે. ૩૮૫.

બેંતાલીશ હજાર પાંચ સો ને ત્રણ આઢક અને એક આઢકના બાસઠીયા ચૌદ ભાગ (૪૨૫૦૩<sup>૧૪</sup>) આટલું ચંદ્રવર્ષનું માન થાય છે.

હવે નક્ષત્રવર્ષના અનુક્રમે તોલ અને માન કહે છે. ૩૮૬–૩૮૭.

નવ સો ને ત્ર્યાશી ભાર અને એક ભારના સડસઠીયા ઓગણીશ ભાગ (૯૮૩<sup>ન૯</sup>, કું) થાય છે. આ નક્ષત્રવર્ષના તોલનું પ્રમાણ છે. ૩૮૮.

ત્રણ વાર તેર હજાર એટલે ૩૯ હજાર ત્રણ સો ને એકત્રીશ આઢક અને એક આઢકના સડસઠીયા ત્રેવીશ અંશો (૩૯૩૩૧<sup>૨૩</sup>,) આટલું નક્ષત્રવર્ષનું મેયમાન જાણવું ૩૮૯.

અભિવર્દ્ધિતવર્ષના તોલનું માન અગ્યાર સો ને એકાવન ભાર અને એક ભારના બાસઠીયા આઠ ભાગ થાય છે (૧૧૫૧ <sup>૮</sup>/<sub>5૨</sub>) ૩૯૦. पंचचत्वारिंशदाढ्या आढकानां सहस्रकाः । षट्चत्वारिंशदंशाश्च मानं द्वाषष्टिजा दश ॥३९१॥ पंचलक्षणभेदेनाप्युक्ताः संवत्सरा युगे । नक्षत्रचंद्रकर्मोष्णकराभिवर्द्धिताह्वयाः ॥३९२॥ तथाहि - नक्षत्राणि यथायोगं स्वस्वमासानुसारतः । भवंति यत्र राकायां कार्त्तिके कृत्तिका यथा ॥३९३॥ तथोक्तं - 'जेट्ठो वच्चइ मूलेण सावणो धणिट्ठाहिं । अद्दासु अ मर्गसिरो, सेसा नखत्तनामिया मासा' ॥३९३ А॥ ऋतवोऽपि यथायोगं प्रवर्त्तते महीतले । स्थितिं बध्नाति हेमंतः कार्त्तिक्याः परतो यथा ॥३९४॥ भवेत्संवत्सरो यश्च नात्युष्णो नातिर्शीतलः । बहूदकश्च नक्षत्रसंवत्सरमुशंति तं ॥३९५॥ मासासदृशनामानि यत्र ऋक्षाणि पूर्णिमाः । समापयंति यः शीता-तपरोगादिदारुणः ॥३९६॥

તેનું મેયમાન છેંતાલીશ હજાર પીસ્તાલીશ આઢક તથા એક આઢકના બાસઠીયા દશ અંશ (૪૦૦૪૫ <sup>૧૦</sup> <sub>૨૨</sub>) થાય છે.<sup>૧</sup> ૩૯૧.

નક્ષત્ર, ચંદ્ર, કર્મ, સૂર્ય અને અભિવર્ધિત નામના પાંચે વર્ષ એક યુગમાં લક્ષણના ભેદથી પણ કહ્યા છે. ૩૯૨.

તે આ પ્રમાણે–નક્ષત્રો યથાયોગ્ય પોતપોતાના માસને અનુસારે જે પૂર્શિમાને દિવસે હોય, તે નક્ષત્ર નામનો તે માસ કહેવાય છે. જેમકે કાર્તિક માસની પૂર્શિમાએ કૃત્તિકા નક્ષત્ર હોય છે, તેથી તે કાર્તિક માસ કહેવાય છે. ૩૯૩.

(બીજા માસો માટે ફેર છે તે માટે) કહ્યું છે કે–મૂળ નક્ષત્રના યોગથી જેઠ માસ કહેવાય છે, ઘનિષ્ઠાના યોગથી શ્રાવણ માસ, આર્દ્રાના યોગથી માર્ગશીર્ષ કહેવાય છે. બાકીના માસો તે તે નક્ષત્રના નામવાળા હોય છે. (આ ચંદ્ર નક્ષત્રો એટલે પ્રતિદિવસના નક્ષત્રો જાણવા.) ૩૯૩ A.

ૠતુઓ પણ પૃથ્વીતળ ઉપર યોગ પ્રમાણે પ્રવર્તે છે. જેમકે કાર્તિકી પછી હેમંત ૠતુ આવે છે. ૩૯૪.

જે વર્ષ અતિ ઉષ્ણ કે અતિશીતળ ન હોય અને ઘણા પાણીવાળું હોય તે નક્ષત્રવર્ષ કહેવાય છે.૩૯૫.

૧. પાંચમા ૠતુવર્ષનું તોલ તથા મેય લખ્યું નથી.

|             | बहूदकश्च तं प्राहु-श्रंद्रसंवत्सरं बुधाः ।         |
|-------------|----------------------------------------------------|
|             | कर्मसंवत्सरस्येदं विज्ञेयमय लक्षणं ॥३९७॥           |
|             | दधत्यकाले तरवस्तत्र पुष्पफलादिकं ।                 |
|             | सम्यग् यच्छति नांभोदो मितंपच इवोदकं ॥३९८॥          |
| इति कर्मव   | र्षिफलं ।                                          |
|             | यत्रातिसरसा पृथ्वी पाथोऽतिसरसं हितं ।              |
|             | रसो महान्मधूकाम्रा–दीनां पुष्पफलादिषु ॥३९९॥        |
|             | यत्राल्पेनापि वर्षेण धान्यं सम्यक् प्रजायते ।      |
|             | सूर्यसंवत्सरं प्राहुस्तमतिप्रौढबुद्धयः ॥४००॥       |
|             | यत्रार्कतेजःसंतप्ता भवंति दिवसर्त्तवः ।            |
|             | स्थलं निम्नाद्यंबुपूर्णं तमाहुरभिवर्द्धितं ।।४०१।। |
| इत्यर्थतो उ | नंबूद्वीपप्रज्ञप्तिवृत्त्यादिषु.                   |
|             | पंचभिः खलु वर्षेश्च युगं भवति तत्र च ।             |
|             | आद्यं चंद्राभिधं वर्षं द्वितीयमपि तादृशं ॥४०२॥     |
|             | अभिवर्द्धितसंज्ञं च तृतीयं वर्षमीरितं ।            |
|             | चतुर्थं चंद्रसंज्ञं च पंचमं चाभिवर्द्धितं ॥४०३॥    |
|             |                                                    |

જે વર્ષમાં પૂર્ણિમાઓને તે માસના અસમાન નામવાળા નક્ષત્રો સમાપ્ત કરતા હોય અને જે વર્ષ શીત, તાપ અને રોગાદિ વડે ભયંકર હોય, તથા ઘણા પાણીવાળું હોય તે વર્ષને પંડિતો ચંદ્રવર્ષ કહે છે. હવે કર્મ (ૠતુ) વર્ષનું લક્ષણ આ પ્રમાણે જાણવું. ૩૯*૬*–૩૯૭.

કર્મવર્ષમાં અકાળે વૃક્ષો પુષ્પ ફલાદિને ઘારણ કરે છે અને મેઘ કૃપણની જેમ સારી રીતે જળ આપતો નથી. ( આ કર્મવર્ષનું ફળ જાણવું.) ૩૯૮.

જે વર્ષમાં પૃથ્વી ઘજ્ઞા રસવાળી હોય, પાજ્ઞી અતિ સરસ અને હિતકારક હોય, મહુડાના પુષ્પ અને આમ્રાદિ ફળોમાં ઘજ્ઞો રસ હોય, અને જે વર્ષમાં અલ્પ વરસાદ વડે પજ્ઞ ઘાન્ય સારું પાકે, તેને પંડિતો સૂર્યવર્ષ કહે છે.૩૯૯–૪૦૦.

જે વર્ષમાં દિવસ અને ૠતુઓ સૂર્યના તેજથી તપ્ત થતા હોય અને નીચાં સ્થળ પાણીથી પૂર્શ હોય, તેને અભિવર્ધિત વર્ષ કહેવાય છે. ૪૦૧.

આ હકીકત જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિની ટીકા વિગેરેમાં કહી છે.

પાંચ વર્ષનો એક યુગ થાય છે, તેમાં પહેલું અને બીજું ચંદ્ર વર્ષ. ત્રીજુ અભિવર્ધિત વર્ષ, ચોથું

स्युर्मासाश्चंद्रवर्षेषु द्वादश द्वादश त्रिषु । अभिवर्द्धितवर्षे च द्वे त्रयोदशमासके ॥४०४॥ द्वितीयस्येंदुवर्षस्य प्रथमः समयो हि यः । तदनंतरपाश्चात्यः स्यादाद्यस्य क्षणोंऽतिमः ॥४०५॥ आषाढाभिरुत्तराभि-स्तदा योगो हिमद्युतेः । तासां तदानीं स्युर्भोग्याः षड्विंशतिर्मुहूर्त्तकाः ॥४०६॥ षड्विंशतिर्मुहूर्त्तस्य भागा द्वाषष्टिजास्तथा । द्वाषष्ट्यंशस्य चैकस्य सप्तषष्ट्यंशशालिनः ॥४०६॥ चतुष्पंचार्शद्विभागा इह द्वाषष्टिजो लवः । सप्तषष्टिप्रविभक्त-श्चूर्णिकाभाग उच्यते ॥४०८॥ पुनर्वसुभ्यां साकं च तदा योगो रवेर्भवेत् । मुहूर्त्ताः षोडश तदा तयोर्भोग्या भवंति हि ॥४०९॥ अष्टौ द्वाषष्टिजा भागा मुहूर्त्तस्य तथोपरि । एकस्य द्वाषष्ट्रचंशस्य विंशतिर्श्चर्णिका लवाः ॥४१०॥

ચંદ્ર વર્ષ અને પાંચમું અભિવર્ધિત નામનું વર્ષ છે. ૪૦૨-૪૦૩.

એકયુગમાં ત્રણ ચંદ્રવર્ષ છે તે દરેકમાં બાર બાર માસ હોય છે; તથા બે અભિવર્ધિત વર્ષ છે, તેમાં તેરેતેર માસ હોય છે. ૪૦૪.

બીજા ચંદ્રવર્ષનો જે પ્રથમ સમય છે, તેની પહેલાનો જે સમય, તે પહેલા ચંદ્ર વર્ષનો છેલ્લો સમય હોય છે. ૪૦૫.

તે સમયે ચંદ્રને ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્રનો યોગ હોય છે. તે વખતે તે ઉત્તરાષાઢાના છવીશ મુહૂર્ત 'ભોગ્ય હોય છે, તથા તે ઉપર એક મુહૂર્ત્તના બાસઠીયા છવીશ ભાગ (અંશ) તથા એક બાસઠીયા અંશના સડસઠીયા ચોપન અંશ (૨ ક રક પ્ર કર પ્ર કર પ્ર કરે કરે કરે છે. આહીં બાસઠીયા અંશના જે સડસઠ ભાગ થાય છે, તેનું બીજુંનામ ચૂર્ણિકાભાગ કહેવાય છે. ૪૦ ક-૪૦૮.

તે વખતે સૂર્યને પુનર્વસુ નક્ષત્રની સાથે યોગ હોય છે, તે વખતે તે પુનર્વસુ નક્ષત્રના સોળ મુહૂર્ત સૂર્યને ભોગ્ય હોય છે, તથા ઉપર એક મુહૂર્ત્તના બાસઠીયા આઠ ભાગ અને એક બાસઠીયા ભાગના વીશ ચૂર્શિકા અંશ (૧*૬ - <sup>૮</sup> - <sup>૨૦</sup> )* હોય છે. ૪૦૯–૪૧૦.

૧. હવે પછી ભોગવવા લાયક.

तथोक्तं सूर्यप्रज्ञप्तौ-'जे णं दोच्चस्स संवच्छरस्स आई से णं पढमस्स चंदसंवच्छरस्स पज्जवसाणे अणंतरपच्छाकडे समए, तं समयं च णं चंदे केणं नक्खत्तेणं जोएइ? ता उत्तराहिं आसाढाहि । उत्तराणं आसाढाणं छव्वीसं मुहुत्ता छव्वींस च बावठ्ठिभागा मुहुत्तस्स बावठ्ठिभागं च सत्तठ्ठिहाछेत्ता चउपण्णं चुण्णिया भागा सेसा, तं समयं च णं सूरे केणं नक्खत्तेणं जोएड़ ? ता पुणव्वसुणा, पुणव्वसुस्स सोलस मुहुत्ता अठ्ठ य बावठ्ठि भागा मुहुत्तस्स बावठ्ठिभागं च सत्तट्ठिहाछेत्ता वीसं चुण्णिया भागा सेसा इति, एवं शेषेष्वपि सूत्रेषु सुत्रालापकपद्धतिर्बोद्धव्या ।'

> योऽभिवर्द्धितवर्षस्य तृतीयस्यादिमः क्षणः । तदनंतरपाश्चात्यो द्वितीयस्यांतिमः क्षणः ॥४११॥ तदा च पूर्वाषाढाभि-स्सह योगो हिमद्युतेः । मुहूर्त्ताः सप्त भागाश्च त्रिपंचाशद् द्विषष्टिजाः ॥४१२॥ द्वाषष्ट्र्च्चंशस्य चैकस्य विभागाः सप्तषष्टिजाः । एकोनचत्वारिंशत्स्यु-स्तासां भोग्याः सितत्विषः ॥४१३॥

તે વિષે સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિમાં કહ્યું છે કે–''જે બીજા ચંદ્રવર્ષનો પહેલો સમય છે, તેની પહેલાનો જે સમય, તે પહેલા ચંદ્રવર્ષનો છેલ્લો સમય છે. તે સમયે ચંદ્રનો યોગ કયા નક્ષત્ર સાથે હોય છે ?

ઉત્તર :– ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્ર સાથે હોય છે. ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્રના છવીશ મુહૂર્ત, ઉપર બાસઠીયા છવીશ ભાગ, તથા તે ઉપર મુહૂર્તના એક બાસઠીયા ભાગના સડસઠીયા ચોપન ચૂર્જ્ઞિકા ભાગ શેષ (૨ ૬ - ૨૬ - ૫૪) આટલું ચંદ્રને ભોગ્ય હોય છે.

પ્રશ્ન :- આ સમયે સૂર્યનો યોગ કયા નક્ષત્ર સાથે હોય છે ?

ઉત્તર :– તે સમયે પુનર્વસુ સાથે સૂર્યનો યોગ હોય છે. તે પુનર્વસુ નક્ષત્રના સોળ મુહૂર્ત, તે ઉપર એક મુહૂર્તના બાસઠીયા આઠ ભાગ, તથા ઉપર એક બાસઠીયા ભાગના સડસઠ ભાગ કરી તેમાંથી વીશ ચૂર્શિકા ભાગ શેષ (૧*૬ <sup>૮</sup>/<sub>5૨</sub> <sup>૨૦</sup>)* એટલું સૂર્યને ભોગ્ય હોય છે. ઈતિ.'' આ પ્રમાશે બાકીના સૂત્રોમાં સૂત્રના આલાવાની પદ્ધતિ જાણવી.

ત્રીજા અભિવર્ધિતવર્ષનો જે પહેલો સમય છે, તેની પહેલાનો જે સમય તે બીજા ચંદ્રવર્ષનો છેલ્લો સમય છે. તે સમયે પૂર્વાષાઢા નક્ષત્રની સાથે ચંદ્રનો યોગ સાત મુહૂર્ત્ત, તે ઉપર એક મુહૂર્ત્તના બાસઠીયા ત્રેપન અંશ, અને તે ઉપર એક બાસઠીયા ભાગના સડસઠીયા ઓગણચાળીશ ભાગ (૭ <sup>પુરૂ</sup> <sub>5૨</sub> <sup>૩૯</sup>/<sub>59</sub>) હોય છે, એટલે આટલો કાળ ચંદ્રનો ભોગ્ય હોય છે.૪૧૧–૪૧૩. पुनर्वसुभ्यां संयोग-स्तदा स्यादुष्णरोचिषः तन्मुहूर्त्तांशप्रत्यंशान् भानुभोग्यानथ ब्रुवे ॥४१४॥ दिचत्वारिंशन्मुहूर्त्ताः पुनर्वस्वोस्तदा रवेः । पंचत्रिंशद्द्विषष्टंचशा भोग्याः सप्त च चूर्णिकाः ॥४१५॥ तुर्यस्य चंद्रवर्षस्य य इह प्रथमः क्षणः । क्षणस्तृतीयस्यांत्यः स्या-त्तदनंतरपश्चिमः ॥४१६॥ आषाढाभिश्चोत्तराभि-स्तदा योगो हिमद्युतेः । भुक्तशेषास्तदानीं स्यु-स्तन्मुहूर्त्तास्त्रयोदश ॥ ४१७॥ एकस्य च मुहूर्त्तस्य द्वाषष्टचंशास्त्रयोदश ॥ ४१७॥ पुनर्वसुभ्यां सूर्यस्य तदा योगो निरूपितः । मुहूर्त्ती द्वौ च तद् भुक्त-शेषौ भागास्तयोपरि ॥४१९॥ षट्पंचाशद् द्विषष्टचुत्था भागस्यैकस्य तस्य च । सप्तषष्टिविभक्तस्य षष्टिर्भागाः प्रकीर्त्तिताः ॥४२०॥

આ વખતે પુનર્વસુ નક્ષત્રની સાથે સૂર્યનો સંયોગ હોય છે. તે વખતે સૂર્યના ભોગ્ય મુહૂર્ત્ત, અંશ અને પ્રત્યંશ કેટલા હોય તે કહીએ છીએ.

**ઉત્તર** ઃ– તે વખતે સૂર્યને પુનર્વસુના બેંતાળીશ મુહૂર્ત્ત, તે ઉપર એક મુહૂર્ત્તના બાસઠીયા પાંત્રીશ અંશ, અને ઉપર સાત ચૂર્શિકા ભાગ (૪૨ <sup>૩૫</sup> - ૦) ભોગ્ય હોય છે. ૪૧૪--૪૧૫.

ચોથા ચંદ્રવર્ષનો જે પહેલો સમય છે, તેની પહેલાના સમય તે ત્રીજા અભિવર્ધિત વર્ષનો છેલ્લો સમય હોય છે તે વખતે ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્રની સાથે ચંદ્રનો યોગ હોય છે. તે વખતે ઉત્તરાષાઢાના તેર મુહૂર્ત્ત ચંદ્રને ભોગ્ય હોય છે, તે ઉપર એક મુહૂર્ત્તના બાસઠીયા તેર અંશ અને બાસઠીયા એક અંશના સતાવીશ ચૂર્શિકા અંશ શેષ હોય છે. (૧૩ <sup>૧૩</sup> <sub>કર</sub> <sup>૨૭</sup>) ૪૧*૬*–૪૧૮.

આ વખતે પુનર્વસુ નક્ષત્રની સાથે સૂર્યનો યોગ કહેલો છે, તે વખતે પુનર્વસુના બે મુહૂર્ત્ત તે ઉપર એક મુહૂર્ત્તના બાસઠીયા છપ્પન અંશ અને એક બાસઠીયા અંશના સડસઠીયા સાઠ ભાગ (૨ <sup>પક</sup>/<sub>52</sub> <sup>50</sup>/<sub>59</sub>) ભોગ્ય કહેલા છે.૪૧૯–૪૨૦. अभिवर्द्धितवर्षस्य पंचमस्यादिमक्षणात् । स्याद्योऽनंतरपाश्चात्यः स तुर्यस्यांतिमः क्षणः ॥४२१॥ आषाढाभिरुत्तराभि-स्तदा योगोऽमृतद्युतेः । तद् भुक्तशेषा एकोन-चत्वारिंशन्मुहूर्त्तकाः ॥४२२॥ द्राषष्ट्रिभागाश्चत्वारि-शदेकस्याथ तस्य च । सप्तषष्ट्रिभवाः सप्तचत्वारिंशत्किलांशकाः ॥४२३॥ पनर्वसभ्यां सूर्यस्य तदा योगः प्रकीर्त्तितः । तद्भुक्तशेषा एकोन-त्रिंशदेव मुहूर्त्तकाः ॥४२४॥ एकविंशतिरंशाश्च मुहुर्त्तस्य द्विषष्टिजाः । तस्यैकस्य सप्तचत्वा-रिंशच्च चूर्णिकांशकाः ॥४२५॥ युगस्यान्यस्यादिमस्य चंद्राब्दस्यादिमक्षणात् । अनंतरो यः पाश्चात्यः पंचमाब्दस्य सोंतिमः ॥४२६॥ आषाढाभिरुत्तराभिस्तदा योगः सितद्युतेः । चरमे समये तासां वर्त्तमानो भवेत्स हि ॥४२७॥ सर्यस्य च तदा योगः पुष्येण परिकीर्त्तितः । भुक्तशेषास्तदा तस्य मुहूर्त्ता एकविंशतिः ॥४२८॥

પાંચમા અભિવર્ધિત વર્ષના પહેલા સમયની પહેલાંનો જે સમય હોય, તે ચોથા ચંદ્રવર્ષનો છેલ્લો સમય હોય છે, તે વખતે ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્રની સાથે ચંદ્રનો યોગ હોય છે. તે વખતે તે ઉત્તરાષાઢાના ઓગણચાળીશ મુહૂર્ત્ત, તે ઉપર એક મુહૂર્ત્તના બાસઠીયા ચાળીશ અંશ અને એક બાસઠીયા અંશના સડસઠીયા સુડતાળીશ અંશ (૩૯  $\frac{x_0}{c_2}$   $\frac{x_0}{c_0}$ ) ભોગ્ય હોય છે. ૪૨૧–૪૨૩.

નવા યુગની આદિમાં વર્તતા પહેલા ચંદ્રવર્ષના પહેલા સમયની પહેલાંનો જે સમય હોય, તે પાંચમા અભિવર્ધિતવર્ષનો છેલ્લો સમય હોય છે.૪૨*૬*.

તે વખતે ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્રની સાથે ચંદ્રનો યોગ હોય છે. તે યોગ તે ઉત્તરાષાઢાના છેલ્લા સમયે

| द्वार्षाष्ट्रजास्त्रयश्चत्वा-रिंशदंशास्तथोपरि ।         |
|---------------------------------------------------------|
| तस्यांशस्य त्रयस्त्रिंश-द्विभागाः सप्तषष्टिजाः ॥४२९॥    |
| अत्र येऽर्कस्य नक्षत्र–योगे प्रोक्ता मुहूर्त्तकाः ।     |
| ते भानुसत्का बोद्धव्या विधोस्तु व्यावहारिका: ॥४३०॥      |
| आह च - अहोरात्रस्य हि त्रिंश-त्तमोंशो व्यावहारिकः ।     |
| मुहूर्त्त इति जानीमः किंरूपोऽसौ रवेः पुनः ॥४३१॥         |
| अत्रोच्यते - यत्संपूर्णमहोरात्रं युज्यते भं हिमांशुना । |
| तस्य योगोऽभवद्याव–त्कालमुष्णांशुना सह ॥४३२॥             |
| तस्य त्रिंशत्तमो भागो यावान् जायेत निश्चितः ।           |
| तावन्मानो मुहूर्त्तोऽत्र ज्ञेयो विज्ञैर्विवस्वतः ॥४३३॥  |
| स चायं – त्रयोदशमुहूर्तानिमुहूर्त्तस्यैककस्य च ।        |
| कृतद्वाषष्टिभागस्य चतुर्विशतिरंशकाः ॥४३४॥               |
| द्वाषष्ट्र्यंशस्य चैकस्य छिन्नस्य सप्तषष्टिधा ।         |
| किंचित्समधिकाः सार्द्धा-स्त्रिपंचाशद्विभागकाः ॥४३५॥     |

હોય છે. આ સમયે સૂર્યનો યોગ પુષ્ય નક્ષત્રની સાથે કહેલો છે. તે વખતે તે પુષ્ય નક્ષત્રના ભુક્તશેષ (ભોગ્ય) મુહૂર્ત એકવીશ, તેના ઉપર બાસઠીયા તેંતાલીશ અંશ અને એક બાસઠીયા અંશના સડસઠીયા તેત્રીશ ભાગ (૨૧ <sup>૪૩</sup>/<sub>52</sub> <sup>33</sup>/<sub>59</sub>) હોય છે. ૪૨૭–૪૨૯.

અહીં સૂર્યનો નક્ષત્ર સાથે યોગ થતાં જે મુહૂર્ત્તો કહ્યાં છે, તે સૂર્ય સંબંધી જાણવા, અને ચંદ્રના યોગમાં જે મુહૂર્ત્તો કહ્યાં તે વ્યાવહારિક જાણવા.૪૩૦.

પ્રશ્ન :– એક રાત્રિ દિવસનો જે ત્રીશમો ભાગ, તે વ્યવહારથી મુહૂર્ત્ત કહેવાય છે પરંતુ તે સૂર્યના મુહૂર્ત્તનું સ્વરૂપ શું છે ? ૪૩૧.

ઉત્તર :– જે નક્ષત્રનો ચંદ્ર સાથે સંપૂર્શ રાત્રિ-દિવસ યોગ થાય છે, તે નક્ષત્રનો યોગ જેટલો કાળ સૂર્ય સાથે નિશ્ચિત થાય, તેનો ત્રીશમો ભાગ જેટલો થાય, તેટલા પ્રમાણ વાળું સૂર્યનું મુહૂર્ત કહેવાય છે–એમ પંડિતોએ જાણવું.૪૩૨–૪૩૩.

તે આ પ્રમાણે-તેર મુહૂર્ત, ઉપર એક મુહૂર્ત્તના બાસઠીયા ચોવીશ અંશ તથા બાસઠીયા એક અંશના સડસઠ ભાગ કરીએ તેમાંથી સાડીત્રેપનથી કાંઈક અધિક અંશ (૧૩ <sup>૨૪</sup> <sup>૫૩૫</sup>) આવે છે. ૪૩૪–૪૩૫.

| तथाहि -     | स्युर्द्वादशमुहूर्त्ताढ्या अहोरात्रास्त्रयोदश ।         |
|-------------|---------------------------------------------------------|
|             | समक्षेत्राणामुडूनां योगकालो विवस्वतः ॥४३६॥              |
|             | त्रयोदशाहोरात्रा ये मुहूर्त्तकरणाय ते ।                 |
|             | त्रिंशद् गुणीकृता जाता नवत्याढ्या शतत्रयी ॥४३७॥         |
|             | द्वादशानां मुहूर्त्तानां शेषाणामत्र योजने ।             |
|             | चतुःशती द्व्युत्तरा स्या-त्रिंशता सा विभज्यते ॥४३८॥     |
|             | पूर्णास्त्रयोदश प्राप्ताः शिष्यंते द्वादशाश्व ते ।      |
|             | द्वाषष्टिघ्नाश्चतुश्चत्वा–रिंशा सप्तशती भवेत् ॥४३९॥     |
|             | एतस्यस्त्रिंशता भागे चतुर्विंशतिराप्यते ।               |
|             | शेषा चतुर्विंशति: सा सप्तषष्ट्र्या हता भवेत् ॥४४०॥      |
|             | अष्टाढ्या षोडशशती त्रिंशतासौ विभज्यते ।                 |
|             | प्राप्ताः सार्द्धास्त्रिपंचाश-त्किंचित्समधिका इति ॥४४१॥ |
| इति सूर्यमु | <b>ब्रूर्त्तप्रमाणानयनोपाय:</b> ।                       |
|             | तुल्यार्द्धसार्द्धक्षेत्रोडु-षूक्तमाना मुहूर्त्तकाः ।   |
|             | त्रिंशत्पंचदश पंच-चत्वारिंशत्स्युरुष्णगोः ॥४४२॥         |

તે આ પ્રમાશે–સમક્ષેત્રવાળા નક્ષત્રની સાથે સૂર્યનો યોગ તેર રાત્રિદિવસ અને ઉપર બાર મુહૂર્તનો છે.૪૩*૬* 

જે તેર રાત્રિદિવસ છે તેના મુહૂર્ત્ત કરવા માટે તેને ત્રીશે ગુણતાં ત્રણ સો ને નેવું (૩૯૦) થાય છે. તેમાં ઉપરના બાર મુહૂર્ત્ત ભેળવીએ ત્યારે ચાર સો ને બે (૪૦૨) થાય છ, તેને ત્રીશે ભાગતાં ભાગમાં તેર આવ્યા. બાકી શેષ બાર વધ્યા, તેને બાસઠે ગુણવાથી સાત સો ને ચુમાળીશ (૭૪૪) થયા, તેને ત્રીશે ભાગતાં ભાગમાં ચોવીશ આવે છે, શેષ પણ ચોવીશ રહે છે. તેને સડસઠે ગુણતાં સોળ સો ને આઠ (૧*૬*૦૮) થાય છે. તેને ત્રીશે ભાગવાથી સાડીત્રેપન (પગ્રા) અને કાંઈક (ત્રીશીયા ત્રણ ભાગ) અધિક થાય છે.૪૩૭–૪૪૧.

આ પ્રમાશે સૂર્યના મુહૂર્તનું પ્રમાશ લાવવાનો ઉપાય કહ્યો.

સમક્ષેત્રવાળા નક્ષત્રોને વિષે સૂર્યના ત્રીશ મુહૂર્ત્ત, અર્ધક્ષેત્રના નક્ષત્રોને વિષે પંદર મુહૂર્ત્ત અને સાર્ધ ક્ષેત્રવાળા નક્ષત્રોને વિષે સૂર્યના પીસ્તાલીશ મુહૂર્ત્ત આવે છે.૪૪૨.

|         | तैश्च त्रयोदश दिनाः सद्वादशमुहूर्त्तकाः ।                |
|---------|----------------------------------------------------------|
|         | तथा स्युः षडहोरात्रा मुहूर्त्ताश्चैकविंशतिः ॥४४३॥        |
|         | अहोरात्रा विंशतिश्च मुहूर्त्तत्रितयाधिकाः ।              |
|         | क्रमात्त्रैधेषु भेष्वर्क–भोगः स्याद्व्यावहारिकः ॥४४४॥    |
|         | अष्टादश शतास्त्रिशा अहोरात्रा युगे स्मृताः ।             |
|         | पंचानामपि वर्षाणां तत्तत्संख्यासमुच्चयात् ॥४४५॥          |
| तथाहि - | संवत्सरास्त्रयश्चांद्रा युगे द्वौ चाभिवर्द्धितौ ।        |
|         | तत्र चंद्राब्दस्य मानमित्येत्प्राग्निरूपितं ॥४४६॥        |
|         | चतुःपंचाशदधिक–महोरात्रशतत्रयं ।                          |
|         | द्वादश द्वाषष्टिभागा अहोरात्रस्य चोपरि ॥४४७॥             |
|         | अस्मिंस्त्रिगुणिते जातमहोरात्रसहस्रकं ।                  |
|         | द्वाषष्ट्रचाभ्यधिकं षट्त्रिं-शच्च द्वाषष्टिजा लवाः ॥४४८॥ |
|         | अभिवर्द्धितमानं चा–होरात्राणां शतत्रयं ।                 |
|         | सत्र्यशीति चतुश्चत्वा-रिंशद्द्वाषष्टिजा लवा: ॥४४९॥       |
|         | अस्मिन् द्विगुणिते सप्त शताः षट्षष्टिसंयुताः ।           |
|         | अहोरात्राः स्युस्तयाष्टा-शीतिर्द्वाषष्टिजा लवाः ॥४५०॥    |

તે ત્રણે પ્રકારનાં નક્ષત્રો સાથે સૂર્યનો ભોગ આ પ્રમાણે છે–સમ નક્ષત્ર સાથે તેર રાત્રિદિવસ ને બાર મુહૂર્ત્ત, અર્ધ નક્ષત્ર સાથે છ રાત્રિદિવસ ને એકવીશ મુહૂર્ત્ત તથા સાર્ધનક્ષત્ર સાથે વીશ રાત્રિદિવસ અને ત્રણ મુહૂર્ત્ત. આ સૂર્યનો ભોગ વ્યાવહારિક કહેવાય છે.૪૪૩–૪૪૪.

એક યુગના પાંચે વર્ષની તે તે સંખ્યાને એકઠી કરીએ ત્યારે અઢાર સોને ત્રીશ (૧૮૩૦) રાત્રિદિવસ થાય છે. ૪૪૫.

તે આ પ્રમાશે એક યુગમાં ત્રણ ચંદ્ર વર્ષ અને બે અભિવર્ધિત વર્ષ આવે છે. તેમાં ચંદ્ર વર્ષનું માન ત્રણ સો ને ચોપન રાત્રિદિવસ અને ઉપર એક રાત્રિદિવસના બાસઠીયા બાર ભાગ (૩૫૪ <sup>૧૨</sup>) થાય છે. તેને ત્રણ વડે ગુણતાં એક હજાર ને બાસઠ રાત્રિદિવસ અને ઉપર એક રાત્રિદિવસના બાસઠીયા છત્રીશ ભાગ (૧૦*૬*૨ <sup>35</sup>/<sub>52</sub>) થાય છે. ૪૪*૬*--૪૪૮.

તથા અભિવર્ધિત વર્ષનું માન ત્રણ સો ને ત્ર્યાશી રાત્રિદિવસ તથા ઉપર એક રાત્રિદિવસના બાસઠીયા ચુમાળીશ ભાગ (૩૮૩  $rac{88}{cs}$ ) છે. તેને બમણા કરવાથી સાતસો ને છાસઠ રાત્રિદિવસ અને ઉપર એક अष्टाशीतिरमी भागाः प्राच्यषट्त्रिंशता युताः । जाताश्चर्तुार्वंशमेव शतं द्वाषष्टिजा लवाः ॥४५१॥ अहोरात्रद्वयं लब्धं द्वाषष्ट्यास्मिन् हृते सति । अष्टादशशतास्त्रिंशाः सर्वे संकलितास्ततः ॥४५२॥ सप्तषष्टिर्ऋक्षमासा द्वाषष्टिस्ते तथैंदवाः । ऋतुमासाश्चैकषष्टिः षष्टिर्मासा विवस्वतः ॥४५३॥ अभिवर्द्धितमासाश्च सप्तपंचाशदाहिताः । श्रिष्वेत सप्ताहोरात्री सैकादशमुहूर्त्तिका ॥४५४॥ त्रयोविंशतिरंशाश्च मुहूर्त्तस्य द्विषष्टिजाः । मासानां मानमित्येवं युगे प्रोक्तं पृथक् पृथक् ॥४५५॥ युगाहोरात्रवृंदस्य हृते भागे यथोदितैः । स्वीयस्वीयमासमानैर्युगे मासास्तथाऽत्र च ॥४५६॥ अयनानि दश प्राहु-र्ऋतवस्त्रिंशदाहिताः ।

રાત્રિદિવસના બાસઠીયા અઠયાશી ભાગ (૭*૬ ૬ <sup>૮૮</sup> <sub>૬૨</sub>*) થાય છે. આ અઠયાશી ભાગમાં ઉપરના છત્રીશ ભાગ ભેળવવાથી બાસઠીયા ભાગ એક સો ને ચોવીશ (<sup>૧૨૪</sup>) થયા, તેને બાસઠે ભાગ દેતાં બે રાત્રિદિવસ થાય. તેની સાથે ઉપરના ( (૧૦*૬*૨ તથા ૭*૬ ૬*) ભેળવતાં અઢાર સો ને ત્રીશ (૧૮૩૦) રાત્રિદિવસ એક યુગના થાય છે. ૪૪૯–૪૫૨.

એક યુગમાં સડસઠ નક્ષત્રમાસ હોય છે, બાસઠ ચંદ્રમાસ હોય છે, એકસઠ ૠતુમાસ હોય છે. સાઠ સૂર્યમાસ હોય છે અને સત્તાવન અભિવર્ધિતમાસ કહેલા છે. તથા ઉપર સાત રાત્રિદિવસ, અગ્યાર મુહૂર્ત્ત અને એક મુહૂર્ત્તના બાસઠીયા ત્રેવીશ અંશ (૭–૧૧ <sup>૨૩</sup>/<sub>૬૨</sub>) આ પ્રમાણે એક યુગમાં માસનું પ્રમાણ જુદ્દં જુદ્દં કહેલું છે.૪૫૩–૪૫૫.

એક યુગના જેટલા રાત્રિદિવસ (૧૮૩૦) ઉપર કહ્યા છે, તેને પોતપોતાના માસના (અહોરાત્રરૂપ) પ્રમાણવડે ભાગીએ, ત્યારે તે યુગના માસની સંખ્યા આવે છે. ૪૫*૬*.

એક યુગમાં સૂર્યવર્ષના પ્રમાણથી દશ અયન, ત્રીશ ૠતુઓ, સાઠ માસ અને એક સો ને વીશ પખવાડીયા આવે છે. જગત પૂજ્ય તીર્થંકરોએ એક યુગમાં (૧૮૩૦ અહોરાત્રને ૩૦ વડે ગુણતાં) चतुष्पंचाशत्सहमाः शतैर्नवभिरन्विताः । युगे मुहूर्त्ता निर्दिष्टा शिष्टैर्विष्टपपूजितैः ॥४५८॥ एकोनविंशतिसह-माधिकं लक्षयोर्द्वयं । आढकानां षट्शतानि तौल्यमानं युगे जगुः ॥४५९॥ चतुष्पंचाशच्छतानि भाराणां नवतिस्तथा । मेयरूपतया मानं युगस्यादुर्मनीषिणः ॥४६०॥ चांद्रं वर्षं युगस्यादि-स्तस्यादिर्मासा इष्यते । मासादिरसितः पक्ष-स्तस्यादिर्दिवसो भवेत् ॥४६१॥ तत्रापि भरतक्षेत्रे क्षेत्रे चैरवताभिधे । युगस्यादिर्दिनस्यादौ विदेहेषु निशामुखे ॥४६२॥ यदाषाढपौर्णमासी-रजन्याः समनतरं । प्रवर्त्तते युगस्यादि-र्भरतैरवताख्ययोः ॥४६३॥ पूर्वापरविदेहेषु तदा च रजनीमुखं ।

ચોપન હજાર ને નવ સો મુહૂર્ત્તો કહેલાં છે (૫૪૯૦૦) ૪૫૭–૪૫૮.

એક યુગમાં તોલનું પ્રમાણ બે લાખ, ઓગણીશ હજાર ને છ સો આઢક કહ્યું છે (૨,૧૯,*૬૦*૦) ૪૫૯.

એક યુગનું મેયમાન ચોપન સો ને નેવું ભાર (૫૪૯૦) થાય છે એમ પંડિત પુરુષોએ કહ્યું છે.૪*૬*૦. યુગનો આરંભ ચંદ્રવર્ષથી થાય છે, વર્ષનો પ્રારંભ માસથી થાય છે, માસના આરંભમાં કૃષ્ણપક્ષ હોય છે અને કૃષ્ણપક્ષમાં પ્રથમ દિવસ આવે છે. (દિવસથી તે શરૂ થાય છે) ૪૮૧.

તેમાં પણભરત અને એરવત એ બે ક્ષેત્રમાં દિવસ આદિમાં યુગનો પ્રારંભ થાય છે. અને મહાવિદેહક્ષેત્રમાં રાત્રિના પ્રારંભના યુગની શરૂઆત થાય છે.૪૬૨.

જ્યારે અષાઢ માસની પૂર્ણિમાની રાત્રિ પૂર્ણ થાય ત્યારે (શ્રાવણ વદિ ૧ આપણા અષાઢ વદિ ૧) ભરત અને ઐરવત ક્ષેત્રમાં યુગની શરૂઆત થાય છે. ૪*૬*૩.

આ વખતે પૂર્વ અને પશ્ચિમ બન્ને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં રાત્રિનો પ્રારંભ હોય છે, તેથી તે બન્ને ક્ષેત્રમાં રાત્રિના આરંભથી જ યુગની શરૂઆત કહેલી છે. ૪*૬*૪. किंच-रुद्रादयो मुहूर्त्ताः स्युरहोरात्रा दिनादयः । उक्ता जिनेंद्रैर्भरतैरावताह्वयवर्षयोः ॥४६५॥ महाविदेहेषु पुनरहोरात्रा निशादयः । यतस्तत्र युगस्यादि-र्निशारंभात्प्रवर्त्तते ॥४६६॥

तथोक्तं जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रे'किमाइया णं भंते संवच्छरा, किमाइया अयणा, किमाइया उऊ, किमाइया मासा, किमाइया पक्खा, किमाइया अहोरत्ता, किमाइया मुहूत्ता, किमाइया करणा, किमाइया नक्खत्ता ? गोअमा ! चंदाइया संवच्छरा, दक्खिणाइया अयणा, पाउसाइया उऊ, सावणाइया मासा, बहुलाइया पक्खा, दिवसाइया अहोरत्ता, रुद्दाइया मुहूत्ता, बालवाइया करणा, अभिइयाइया नक्खत्ता पन्नत्ता समणाउसो ।'

> श्रावणाऽसितपक्षस्य तिथेः प्रतिपदोऽपि च । बालवस्य करणस्य ऋक्षस्याभिजितस्तथा ॥४६७॥ प्रथमे समये प्रोक्तो युगारंभश्चिदुत्तरैः । भरतैरावतमहाविदेहेषु समं जिनैः ॥४६८॥

રુદ્ર વિગેરે મુહૂર્ત્તો અને અહોરાત્રની ગણતરી ભરત અને ઐરવત ક્ષેત્રમાં દિવસના પ્રારંભથી થાય છે, એમ જિનેશ્વરોએ કહ્યું છે.૪*૬*૫.

પરંતુ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં રાત્રિના પ્રારંભથી અહોરાત્રની ગણતરી થાય છે, કેમકે તે ક્ષેત્રમાં રાત્રિના પ્રારંભથી યુગની શરૂઆત થાય છે. ૪*૬૬*.

જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિમાં કહ્યું છે કે–'હે ભગવાન્ ! વર્ષનો પ્રારંભ કયારે થાય છે ? અયનનો આરંભ કયારે થાય છે ? ૠતુનો આરંભ કયારે થાય છે ? માસનો આરંભ કયારે થાય છે ? પખવાડીયાનો આરંભ કયારે થાય છે ? અહોરાત્રનો આરંભ કયારે થાય છે ? મુહૂર્ત્તનો આરંભ કયારે થાય છે ? કરણનો આરંભ કયારે થાય છે ? અને નક્ષત્રનો આરંભ કયારે થાય છે ?'

ઉત્તર :– હે ગૌતમ ! વર્ષનો આરંભ ચંદ્રથી (ચાંદ્રવર્ષથી), અયનનો આરંભ દક્ષિણાયનથી, ૠતુનો આરંભ વર્ષાૠતુથી, માસનો આરંભ શ્રાવણથી, પખવાડીયાનો આરંભ કૃષ્ણપક્ષથી, અહોરાત્રનો આરંભ દિવસથી, મુહૂર્ત્તનો આરંભ રુદ્રથી, કરણનો આરંભ બાલવથી તથા હે આયુષ્યમન્ શ્રમણ ! નક્ષત્રનો આરંભ અભિજિતથી થાય છે.'

શ્રાવણ માસના કૃષ્ણપક્ષની એકમને દિવસે બાલવ નામના કરણના અને અભિજિત્ નક્ષત્રના પહેલે સમયે ભરત, ઐરવત, અને મહાવિદેહ ક્ષેત્રોમાં એકીસાથે યુગનો આરંભ ઉત્તમ (કેવળ) જ્ઞાનવાળા જિનેશ્વરોએ કહ્યો છે.૪૬૭–૪૬૮. तथोक्तं ज्योतिष्करंडे-

सावणबहुलपडिवए बालवकरणे अभीइनक्खत्ते । सव्वत्य पढमसमए जुगस्स आइं वियाणाहि ॥४६९॥

इदं तु वालभ्यवाचनानुगतं ज्ञेयं, ज्योतिष्कांडकर्तुर्वालभ्यत्वात्, माथ्रुरवाचनानुगतभगवत्यादिसूत्रेषु तु यस्मिन् समये मेरोर्दक्षिणोत्तरयोर्युगस्य प्रतिपत्तिस्ततोऽनंतरे द्वितीये समये मेरोः पूर्वापरयोर्युगस्य प्रतिपत्तिरित्यभिप्रायो दृश्यते, तथा च तद्ग्रंथः – जया णं भंते ! जंबूद्दीवे दीवे दाहिणड्ढे वासाणां पढमे समए पडिवज्जइ, तया णं उत्तरड्ढे वि वासाणं पढमे समए पडिवज्जइ ? जया णं उत्तरड्ढे वासाणं पढमे समए पडिवज्जइ तया णं जंबूद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्ययस्स पुरच्छिमपच्चत्यिमेणं अणंतरपुरेक्खडसमयंसि वासाणं पढमे समए पडिवज्जइ ? हंता गोयमा ! जया णं जंबूद्दीवे दीवे दाहिणड्ढे वासाणं पढमे समए पडिवज्जइ ? हंता गोयमा ! जया णं जंबूद्दीवे दीवे दाहिणड्ढे वासाणं पढमे समए पडिवज्जइ ? हंता गोयमा ! जया णं जंबूद्दीवे दीवे दाहिणड्ढे वासाणं पढमे समए पडिवज्जइ तह चेव जाव पडिवज्जइ, एवं चावलिकादिसूत्रगर्भितं ऋतुत्रयसूत्रं अयनसूत्रं चाधीत्य जहा अयणेणं अभिलावो तहा संवच्छरेण वि भाणिअव्वो जुएण वि वाससएण वि इत्यादि भूयान् सूत्रसंदर्भो भगवतीसूत्रादर्शाद्वोध्यः जंबूद्वीपग्रज्ञपिसूत्रेऽपि इदमेव सूत्रं ''जहा पंचमसए पढमुद्देसए'' इत्यतिदेशेन संगृहीतं बोद्धव्यं, अत्र च जंबूद्वीपग्रज्ञपिवृत्तौ उ० श्रीशांतिचंद्रर्गाणभिरेवमुक्तं, युक्त्यानुकूल्यं तु

જ્યોતિષ્કરંડકમાં કહ્યું છે કે–'શ્રાવણ માસના કૃષ્ણપક્ષની પ્રતિપદાને દિવસે બાલવ કરણ અને અભિજિત્ નક્ષત્રના પ્રથમ સમયે સર્વ ક્ષેત્રોમાં યુગનો આરંભ થાય છે-એમ જાણવું.૪*૬*૯.

આ વલભીવાચનાને અનુસારે કહ્યું છે એમ જાણવું, કેમકે જ્યોતિષ્કરંડકના કર્ત્તા વલભી સંપ્રદાયના હતા; પરંતુ માથુરી વાચનાને અનુસરતા ભગવતી વિગેરે સૂત્રોમાં તો—'જે સમયે મેરુપર્વતની ઉત્તર અને દક્ષિણમાં યુગનો આરંભ થાય છે, તેની પછીના બીજે સમયે મેરુની પૂર્વ અને પશ્ચિમમાં યુગનો આરંભ થાય છે.' એવો અભિપ્રાય જોવામાં આવે છે. તે વિષે તે ગ્રંથમાં કહ્યું છે કે—'હે ભગવાન ! જ્યારે જંબૂદ્વીપના દક્ષિણાર્ધમાં વર્ષનો પ્રથમ સમય અંગીકાર કરાય છે, તે જ વખતે ઉત્તરાર્ધમાં વર્ષનો પ્રથમ સમય અંગીકાર કરાય છે ? અને જ્યારે ઉત્તરાર્ધમાં વર્ષનો પ્રથમ સમય અંગીકાર કરાય છે, તે જ વખતે ઉત્તરાર્ધમાં વર્ષનો પ્રથમ સમય અંગીકાર કરાય છે ? અને જ્યારે ઉત્તરાર્ધમાં વર્ષનો પ્રથમ સમય અંગીકાર પ્રથમ સમય અંગીકાર કરાય છે, ત્યાર પછીના બીજા સમયે જંબૂદ્વીપના મેરુપર્વતની પૂર્વ અને પશ્ચિમમાં (મહાવિદેહક્ષેત્રને વિષે) વર્ષનો પ્રથમ સમય અંગીકાર કરાય છે ?

ઉત્તર :– હે ગૌતમ ! હા. જ્યારે જંબૂદ્ધીપના દક્ષિણાર્ધમાં વર્ષનો પહેલો સમય અંગીકાર કરાય છે, વિગેરે તે જ પ્રમાણે કહેવું. યાવત્ અંગીકાર કરાય છે.' એ જ પ્રમાણે આવલિકા વિગેરેના युगपत्प्रतिपत्तिसमये संभावयामः, तथाहि'सव्वे कालविसेसा सूरपमाणेणं हुंति नायव्वा' इति वचनाद्यदि सूर्यचारविशेषेण कालविशेषप्रतिपत्तिर्दक्षिणोत्तरयोराद्यसमये प्रागपरयोरुत्तरसमये तर्हि दक्षिणोत्तरप्रतिपत्तिसमये पूर्वापरयोः पूर्वकालस्यापर्यवसानं वाच्यं, पूर्वापरविदेहापेक्षायास्त्येव तदिति चेत्सूर्ययोश्चीर्णचरणं अपरं वा सूर्यद्वयं वाच्यं, ययोश्चारविशेषाद्दक्षिणोत्तरप्रतिपत्तिसमया-पेक्षयोत्तरसमये पूर्वापरयोः कालविशेषप्रतिपत्तिरित्यादिको भूयान् परवचनावकाश इत्यलं प्रसंगेनेति।

> वक्ष्यंते ये च कालांशाः सुषमसुषमादयः । आरंभं प्रतिपद्यंते सर्वे तेऽपि युगादितः ॥४७०॥

સૂત્રથી ગર્ભિત (સહિત) ત્રશ ૠતુનું સૂત્ર અને અયનનું સૂત્ર કહીને–'જેમ અયનનો આલાવો છે તેમ જ વર્ષનો પણ આલાવો કહેવો. તે જ પ્રમાણે યુગનો તથા સો વર્ષનો પણ આલાવો કહેવો.' ઈત્યાદિક ઘણાં સૂત્રોનો સમૂહ ભગવતીસૂત્રના ગ્રંથથી જાણવો.

જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રમાં પજ્ઞ 'જેમ પાંચમા અંગના પાંચમા શતકના પહેલા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે તેમ' એ પ્રમાજ્ઞે ભલામજ્ઞ કરીને આ સૂત્ર ગ્રહજ્ઞ કર્યું છે એમ જાણવું. અહીં જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિની ટીકામાં ઉપાઘ્યાય શ્રી શાંતિચંદ્રગણિએ અહીં આ પ્રમાજ્ઞે કહ્યું છે--'પરંતુ યુક્તિનું અનુકૂળપજ્ઞું તો સમકાળે પ્રતિપત્તિ (શરૂઆત) નો સમય હોય તેમાં છે.' એમ અમે સંભાવના કરીએ છીએ. કહ્યું છે કે-'સ્વેં કાળના વિશેષો સૂર્યના પ્રમાજ્ઞથી થાય છે-એમ જાણવું.' આવું વચન હોવાથી જો સૂર્યના 'ચાર વિશેષથી દક્ષિણ અને ઉત્તરમાં પહેલે સમયે અને પૂર્વ-પશ્ચિમમાં ઉત્તર સમયે કાલ વિશેષનો સ્વીકાર થતો હોય, દક્ષિણ અને ઉત્તરમાં કાળ વિશેષના સ્વીકારને સમયે પૂર્વ અને પશ્ચિમમાં પૂર્વના કાળની અસમાપ્તિ કહેવી જોઈએ. કદાચ કોઈ કહે કે-'પૂર્વ-પશ્ચિમ મહાવિદેહની અપેક્ષાએ તેમ (પૂર્વ કાળની અસમાપ્તિ) છે જ. તેનો ઉત્તર એ છે કે-જો એમ હોય તો બે સૂર્યનું <sup>3</sup>ચીર્ણચરણ કહેવું જોઈશે અથવા બીજા બે સૂર્ય કહેવા પડશે, કે તેમના જુદા પ્રકારની ચાર (ગતિ)થી દક્ષિણ અને ઉત્તરમાં સ્વીકારેલા સમયની અપેક્ષાએ તેની પછીના સમયે પૂર્વ-પશ્ચિમમાં કાળ વિશેષનો (વર્ષના આરંભનો) સ્વીકાર થઈ શકે.' ઉત્યાદિક ઘણા પ્રકારે અન્ય અન્ય વિદ્વાનોના વચન (પ્રશ્નોત્તર) નો અવકાશ રહે છે; માટે આ પ્રસંગથી સર્યું.'

આગળ ઉપર સુષમસુષમ વિગેરે જે કાળના અંશો કહેવામાં આવશે, તે સર્વેનો યુગની શરૂઆતથી જ પ્રારંભ થાય છે. અને યુગને અંતે તેઓ પૂર્શતાને પામે છે, તેથી સર્વકાળ વિશેષોમાં સૌથી પહેલાં

૧. અમુક પ્રકારની ગતિએ કરીને. ૨. પૂર્વના વર્ષનો કે યુગનો છેલ્લો સમય કહેવો જોઈએ. ૩. ચારની સમાપ્તિ અને ચારની શરૂઆત.

| युगपर्यवसाने च ते यांति परिपूर्णतां ।                                     |
|---------------------------------------------------------------------------|
| तस्मात्कालविशेषेषु युगं प्रागुदितं जिनै: ॥४७१॥                            |
| तदुक्तं ज्योतिष्करंडके -                                                  |
| एए कालविभागा पडिवज्जंते जुगंमि खलु सव्वे ।                                |
| पत्तेयं पत्तेयं जुगस्स अंते समप्पिंति ॥४७२॥                               |
| ज्योतिष्करंडटीकाकाराः पादलिप्तसूरयोऽप्याहुः एए उ सुसमसुसमादयो अद्धाविसेसा |
| जुगाइणा सह पवत्तंते जुगंतेण सह समप्पिंति ।                                |
| अय वक्ष्ये प्रतियुग–मयनानि यथागमं ।                                       |
| आवृत्ती: सूर्यशशि–नोस्तत्तिष्ठीनुडुभिस्सह ॥४७३॥                           |
| स्वरूपमृतुमासानां तिथीनां चावमस्य च ।                                     |
| नक्षत्राणि यथायोग–मेतेषां करणान्यपि ॥४७४॥                                 |
| युगे युगेऽयनानि स्यु-र्भानोर्दश दश घुवं ।                                 |
| तदेकैकमहोरात्र–सत्र्यशीतिशतात्मकम् ॥४७५॥                                  |
| प्रत्ययः क इहात्रेति यदि शुश्रूष्यते त्वया ।                              |
| त्रैराशिकं तदात्रेदं श्रूयतां मित्र दर्श्यते ।।४७६।।                      |

જિનેશ્વરોએ યુગનું પ્રમાણ બતાવ્યું છે.૪૭૦-૪૭૧.

આ વિષયમાં જયોતિષ્કરંડકમાં કહ્યું છે કે--પ્રત્યેક કાલવિભાગની શરૂઆત યુગની આદિથી અને અંત યુગના અંતથી થાય છે.૪૭૨.

જ્યોતિપ્ડરંડકના ટીકાકાર શ્રી પાદલિપ્તસૂરિમહારાજ પણ કહે છે કે–આ <mark>સુષમસુષમ વિગેરે કાળ</mark> વિશેષો યુગના આરંભની સાથે જ પ્રવર્તે છે અને યુગના અંતની સાથે જ સમાપ્ત થાય છે.

હવે આગમમાં કહ્યા પ્રમાણે દરેક યુગના અયનો, સૂર્ય અને ચંદ્રની આવૃત્તિ, નક્ષત્રની સાથે તેની તિથિઓ, ૠતુમાસનું સ્વરૂપ, તિથિનું સ્વરૂપ, ક્ષય તિથિનું સ્વરૂપ, નક્ષત્રો અને તેના સંયોગથી થતાં કરણોને હું કહીશ. ૪૭૩–૪૭૪.

દરેક યુગમાં સૂર્યના દશ-દશ અયનો હોય છે. તે દરેક અયનમાં એક સોને ત્ર્યાશી અહોરાત્ર હોય છે.૪૭૫.

આની ખાત્રી શું ? એમ કહીને હે મિત્ર ! જો તારે સાંભળવાની ઈચ્છા હોય તો આ ત્રિરાશિને તું સાંભળ.૪૭۶. अष्टादशशतास्त्रिंशा अयनैर्दशभिर्यदि । अहोरात्रास्तदैकेना-यनेन किं लभामहे ॥४७७॥ अत्रांत्येनैकरूपेण राशिना गुणितः स्थितः । तथैव मध्यमो राशि-रेकेन गुणितं हि तत् ॥४७८॥ ततो दशकरूपेण हतेऽस्मिन्नाद्यराशिना । अहोरात्रशतं लब्धं सत्र्यशीति यथोदितं ॥४७९॥ मंडलानामपि शतं सत्र्यशीति चरेद्रविः । एकैकं प्रत्यहोरात्रं पूरयन्नयनेऽयने ॥४८०॥ सर्वांतरानंतरे य-न्मंडले दक्षिणायनं । आरभ्यते पूर्यते त-त्सर्वबाह्ये च मंडले ॥४८१॥ सर्ववाह्यानंतरे च मंडलेऽथोत्तरायणं । आरभ्यते पूर्यते तत्सर्वाभ्यंतरमंडले ॥४८२॥ अथ सूर्यायनज्ञान-विषये करणं ब्रुवे । यतोऽतीतवर्त्तमाना-यनज्ञानं सुखं भवेत् ॥४८३॥

**પ્રશ્ન** :– જો દશ અયનના અઢાર સો ને ત્રીશ અહોરાત્ર છે. તો એક અયનના કેટલા અહોરાત્ર થાય ? ૪૭૭.

ઉત્તર :- (૧૦/૧૮૩૦/૧) અહીં છેલ્લા એકરૂપ રાશિવડે મધ્યમ રાશિને (૧૮૩૦x૧ = ૧૮૩૦) ગુણવાથી તેટલો જ રાશિ રહે છે, કેમકે એક વડે જેને ગુણવામાં આવે તે તેટલું જ રહે છે.૪૭૮. ત્યાર પછી (૧૮૩૦)ને દશરૂપ પહેલા રાશિવડે ભાગાકાર કરવાથી (૧૮૩૦ ÷૧૦ = ૧૮૩) એક સો ને ત્ર્યાશી અહોરાત્ર આવે છે. ૪૭૯.

સૂર્યની ગતિના એક સો ને ત્ર્યાશી માંડલા હોય છે. તેમાં દરેક અયનમાં સૂર્ય ગતિવડે હમેશાં એક એક માંડલું પૂરું કરે છે.૪૮૦.

સર્વ આભ્યન્તર (અંદરના) માંડલાની પછીના માંડલામાં જ્યારે સૂર્ય ચાલે છે, ત્યારે દક્ષિણાયનનો આરંભ થાય છે, અને સર્વથી બહારના (છેલ્લા) માંડલામાં જ્યારે સૂર્ય ચાલે છે, ત્યારે તે દક્ષિણાયન પૂર્ણ થાય છે.૪૮૧.

એ જ રીતે સર્વ બાહ્ય માંડલાની પછીના માંડલામાં સૂર્ય ચાલતો હોય, ત્યારે ઉત્તરાયણનો આરંભ થાય છે. અને સર્વ આભ્યંતર માંડલામાં જ્યારે ગતિ કરતો હોય,ત્યારે તે ઉત્તરાયણ પૂર્ણ થાય છે.૪૮૨.

હવે સૂર્યના અયનને જાણવાની રીત કહું છું, કે જેથી વીતી ગયેલા અને વર્તતા અયનનું જ્ઞાન સરળતાથી થઈ શકે.૪૮૩. राकामावास्यारूपाणि प्राग्विवक्षितवासरात् । तानि पंचदशघ्नानि कर्त्तव्यानि ततोऽत्र च ॥४८४॥ अतीतास्तिथयः क्षेप्या वर्त्तमानस्य पर्वणः । पात्यंतेऽवमरात्राश्च युगादारभ्य ये गताः ॥४८५॥ राशौ तस्मिंस्ततो भक्ते सत्र्यशीतिशतेन यत् । लब्धमेकद्वचादिरूपं तत्संस्थाप्य विचिंत्यते ॥४८६॥ लब्धः समोंको यदि तद्वचतीतमुत्तरायणं । विषमोंकोऽथ लब्धश्चे–त्तद्गतं दक्षिणायनं ॥४८७॥ अंशास्तु ये पूर्वराशौ भागशेषा अवस्थिताः । ते तत्कालप्रवृत्तस्या-यनस्य दिवसाः किल ॥४८८॥ युगमध्ये यथा कश्चिन्नवमासव्यतिक्रमे । जनः पृच्छति पंचम्यां किमद्यायनमस्ति भोः ॥४८९॥ अनंतरं च कतर-द्वचतीतमिति तत्र च । पूर्वोक्तविधिना प्राज्ञो–दद्यादित्येवमुत्तरं ॥४९०॥

તે આ પ્રમાણે–કહેવાને ઈચ્છેલા દિવસની પહેલાં જેટલી પૂર્શિમા અને અમાવાસ્યા વ્યતીત થઈ હોય, તેને પંદરે ગુણવા. પછી તેમાં ચાલતા પર્વની (પક્ષની ) જેટલામી તિથિએ પૂછયું હોય, તેટલી તિથિઓ ઉમેરવી. પછી યુગની શરૂઆતથી અત્યાર સુધીમાં જેટલી ક્ષય તિથિઓ ગઈ હોય. તેટલી તેમાંથી બાદ કરવી. ૪૮૪–૪૮૫.

પછી તે રાશિને એક સો ને ત્ર્યાશીએ ભાગતાં જે એક બે વિગેરે ભાગમાં આવે, તેને સ્થાપીને આ પ્રમાણે વિચારવું–જો ભાગમાં સમ (બેકી) અંક આવ્યો હોય, તો ઉત્તરાયન વીતી ગયું છે, અને જો વિષમ (એકી) અંક આવ્યો હોય, તો દક્ષિણાયન વીતી ગયું છે એમ જાણવું.૪૮*૬*–૪૮૭.

પૂર્વની રાશિમાં જે શેષ અંશો રહ્યા હોય, તેટલા તે કાળે ચાલતા અયનના દિવસો જાણવા. ૪૮૮.

જેમકે યુગની મધ્યમાં નવ માસ વીતી ગયા પછી પાંચમને દિવસે કોઈ પ્રશ્ન કરે કે-'અરે! આજે કયું અયન છે ? અને કયું વ્યતીત થયું છે ?' આ પ્રશ્ન ઉપર વિદ્વાને પૂર્વે કહેલા વિધિ પ્રમાણે આ રીતે ઉત્તર આપવો.૪૮૯–૪૯૦. नवानां ननु मासानां पर्वाण्यष्टादशागमन् । तानि पंचदशघ्नानि द्वौ शतौ स्तः ससफती ॥४९१॥ पंचम्यां पृष्टमिति च क्षिप्यते तत्र पंचकं । पंचसफतिसंयुक्ते संजाते द्वे शते ततः ॥४९२॥ नवमास्यां च चत्वारोऽवमरात्रा भवंति ये । ते त्यज्यंते ततो जातौ द्वौ शतौ सैकसफ्तती ॥४९३॥ अस्य राशेः सत्र्यशीति–शतेन भजने सति । लब्धमेकं रूपमष्टा–शीतिः शेषावतिष्ठते ॥४९४॥ ततश्चातीतमयन–मेकं तदपि दक्षिणं । सांप्रतं वर्त्तमानं च गण्यतामुत्तरायणं ॥४९५॥ तस्याप्यष्टाशीतितमं सांप्रतं वर्त्तते दिनं । द्वितीयोऽप्यत्र द्व्ष्यांतो दर्श्यते गुरुदर्शितः ॥४९६॥ पंचविंशतिमासाति–क्रमे केनापि पृच्छ्यते । दशम्यामयनं किं भो वर्त्ततेऽद्य गतं च किं ॥४९७॥

નવ માસમાં અઢાર 'પર્વો વીતી ગયા છે; તેથી અઢારને પંદરે ગુણતાં બસોને સીતેર થાય છે. (૧૮x૧૫ =૨૭૦). ૪૯૧.

પાંચમને દિવસે પ્રશ્ન કર્યો છે, તેથી તેમાં પાંચ ઉમેરતાં બસો ને પંચોતર (૨૭૦+૫ = ૨૭૫) થાય છે. ૪૯૨.

પછી નવ માસમાં ચાર ક્ષય તિથિઓ આવે છે, તેથી તેમાંથી ચાર બાદ કરતાં બાકી બસોને એકોતેર (૨૭૫-૪=૨૭૧) રહે છે. ૪૯૩.

પછી આ રાશિને એક સો ને ત્ર્યાશીએ ભાગતાં, ભાગમાં એક આવે છે, અને અક્રયાશી (૨૭૧ ÷ ૧૮૩=૧<sup>૮૮</sup>) શેષ રહે છે. ૪૯૪.

તેથી એક અયન વ્યતીત થયું, તે પણ દક્ષિણાયન વ્યતીત થયું. અને હમણાં બીજું એટલે ઉત્તરાયણ વર્ત્તે છે એમ જાણવું.૪૯૫

તે ઉત્તરાયશનો પશ આજે અઠયાશીમો દિવસ વર્તે છે, એમ સિદ્ધ થયું. હવે ગુરુભગવંતે બતાડેલ બીજું પશ ઉદાહરશ કહું છું.૪૯*૬*.

પચીશ માસ ગયા પછી દશમને દિવસે કોઈએ પ્રશ્ન કર્યો કે-અરે ! આજે કયું અયન વર્તે છે ?

૧ પૂર્શિમા અને અમાવાસ્યા.

पंचाशद्यानि पर्वाणि मासेषु पंचविंशतौ । तानि पंचदशघ्नानि पंचाशा सप्तशत्यभूत् ॥४९८॥ दशम्यां पृष्टमिति च क्षिप्यंते दश तेन च । शतानि सप्त जातानि षष्ट्रचाढ्यानि ततः परं ॥४९९॥ द्वादशावमरात्राः स्यु–र्मासेषु पंचविंशतौ । तेषु त्यक्तेष्वष्टचत्वा–रिंशा सप्तशती भवेत् ॥५००॥ सत्र्यशीतिशतेनास्य राशेर्विभजने सति । चत्वार एव लभ्यंते शेषास्तिष्ठंति षोडश ॥५०१॥ गतानि चत्वार्ययना–न्यतीतं यदनंतरं । तदुत्तरायणं दक्षि–णायनं त्वस्ति सांप्रतं ॥५०२॥ षोडशो दिवसस्तस्या-प्यधुना खलु वर्त्तते । एवमन्यत्रापि भाव्यं करणं ज्ञैर्यथोचितं ॥५०३॥ युगे युगे चतुस्त्रिश–मयनानां शतं विधोः । तच्चैकैकं भचक्रार्द्ध–भोगमानमिहोदितं ॥५०४॥

અને કયું અયન વીતી ગયું છે ? ૪૯૭.

ઉત્તર :- પચીશ માસમાં જે પચાસ પર્વો વીતી ગયા, તેને પંદરે ગુણતાં સાત સો ને પચાસ (૫૦x૧૫ =૭૫૦) થયા.૪૯૮.

તેમાં દશમને દિવસે પૂછયું છે માટે દશ ઉમેરવાથી સાત સો ને સાઠ (૭૫૦+૧૦=૭૬૦) થયા.૪૯૯. ત્યારપછી પચીશ માસમાં બાર ક્ષય તિથિઓ આવે છે, તેથી તેમાંથી બાર બાદ કરતાં સાત સો ને અડતાલીશ (૭૬૦–૧૨ =૭૪૮) બાકી રહે છે.૫૦૦.

પછી આ રાશિને એક સો ને ત્ર્યાશીએ ભાગતાં ભાગમાં ચાર આવે છે. અને સોળ બાકી વધે છે. (૭૪૮  $\div$  ૧૮૩=  $\chi_{\frac{95}{9/3}}^{9}$ )૫૦૧.

તેથી ચાર અયન વીતી ગયાં, તેમાં પણ જે હમણાં છેલ્લું (ચોથું) વ્યતીત થયું. તે ઉત્તરાયણ અને અત્યારે જે વર્તે છે તે દક્ષિણાયન.૫૦૨.

તે દક્ષિણાયનનો પણ આજે સોળમો દિવસ વર્તે છે. આ રીતે બીજે સ્થળે પણ પંડિતોએ ઉચિત હોય તેમ જાણવું.૫૦૩.

એક એક યુગમાં એક સો ને ચોત્રીશ (૧૩૪) ચંદ્રના અયનો આવે છે. તે અયનનું એક એક નક્ષત્રચક્રના અર્ધ ભાગને ભોગવવા જેટલું પ્રમાણ અહીં કહ્યું છે. ૫૦૪. सर्वर्क्षभोगकालो हि विधोः संकलितो भवेत् । सप्तविंशतिरेवाहोरात्राः पूर्णास्तथोपरि ॥५०५॥ सप्तषष्टिविभक्ताहो–रात्रांशाश्चैकविंशतिः । भमासोऽप्ययमेवेंदो–रुदग्याम्यायनात्मकः ॥५०६॥ सप्तषष्टिविभक्ताहो–रात्रांशानां भवेदिह । भमासस्त्रिंशदधिकैर-ष्टादशमितैः शतैः ॥५०७॥ ईद्दशाश्च भमासाः स्युः सप्तषष्टिर्युगे युगे । एकैकस्पिन् भमासे च स्यादिंदोरयनद्वयं ॥५०८॥ युक्तं ततश्चतुस्त्रिंश्रमयनानां शतं युगे । एकैकस्यायनस्याथ मानं व्यक्तया निशम्यतां ॥५०९॥ चरेत्प्रत्ययनं चंद्रो मंडलानि त्रयोदश । चतुश्चत्वारिंशदंशां–श्चैकस्य सप्तषष्टिजान् ॥५१॥ ततश्च – त्रयोदशैवाहोरात्रा भागाश्च सप्तषष्टिजाः । चतुश्चत्वारिंशदहो–रात्रस्यायनमैंदवं ॥५१९॥

કારણ કે ચંદ્ર સર્વ નક્ષત્રચક્રને ભોગવે ત્યારે કુલ સતાવીશ અહોરાત્ર પૂર્ણ અને ઉપર એક અહોરાત્રના સડસઠીયા એકવીશ અંશ (૨૭ ડું) આટલો વખત લાગે છે, ચંદ્રના ઉત્તરાયણ અને દક્ષિણાયન સ્વરૂપવાળો આટલો જ નક્ષત્રમાસ પણ છે.૫૦૫–૫૦૬.

આખા નક્ષત્રમાસના સર્વ અહોરાત્રના અંશો કરવા હોય, તો સત્યાવીશને સડસઠે ગુણી તેમાં એકવીશ અંશ ઉમેરવા; તેથી સડસઠીયા અઢારસોને ત્રીશ (૨૭x૪૭=૧૮૦૯+૨૧=<sup>૧૮૩૦</sup>) અંશો થાય છે.૫૦૭.

આવા નક્ષત્રના માસ એક એક યુગમાં સડસઠ થાય છે અને એક એક નક્ષત્ર માસમાં ચંદ્રના બે–બે અયન હોય છે. ૫૦૮.

ેતે રીતે એક યુગમાં કુલ એક સો ચોત્રીશ (૧૩૪) અયન હોય છે, તે યોગ્ય જ છે. હવે એક એક અયનનું પ્રમાણ સ્પષ્ટ રીતે કહું છું તે સાંભળો.૫૦૯.

ચંદ્ર દરેક અયનમાં તેર માંડલા અને ઉપર એક માંડલાના સડસઠીયા ચુમાળીશ અંશ (૧૩<sup>\*\*</sup> આટલું ક્ષેત્ર ચાલે છે.૫૧૦.

તેથી ચંદ્રના એક અયનમાં તેર અહોરાત્ર અને ઉપર એક અહોરાત્રના સડસઠીયા ચુમાળીશ અંશ (૧૩ <sup>૪૪</sup>/<sub>દ</sub>્ગ) આટલો વખત લાગે છે. ૫૧૧. यद्वा – सप्तषष्टिभवैः पंच-दशाढ्यैर्नवभिः शतैः । अहोरात्रस्य भागैः स्या-दभमासार्द्ध सुनिश्चितं ॥५१२॥ चंद्रस्यैकैकमयन-मेतन्मानं निरूपितं । त्रैराशिकबलेनात्र प्रत्ययोऽपि निरूप्यते ॥५१३॥ चतुस्त्रिंश्रेनायनानां शतेन तुहिनद्युतेः । प्राप्तान्यष्टादश त्रिंशान्यहोरात्रशतानि चेत् ॥५१४॥ तदैकेनायनेनेंदो-र्लभ्यते किमिति त्रिषु । अंत्येनैकेन गुणितो मध्यराशिस्तथा स्थितः ॥५१४॥ आद्येन च चतुस्त्रिंश-शतरूपेण राशिना । मध्यराशौ हते लब्धा अहोरात्रास्त्रयोदश ॥५१६॥ अष्टाशीतिः शिष्यते सा सप्तषष्ट्या निहन्यते । अष्टार्श्वात्तिः शिष्यते सा सप्तषष्ट्या निहन्यते । अष्टापंचाशच्छतानि स्युः षण्णवतिमंत्यथ ॥५१७॥ चतुस्त्रिंग्नशत्तेनेषां हते भागे यथोदिताः ।

અથવા તો અર્ધ નક્ષત્રમાસનું પ્રમાણ એક અહોરાત્રના સેડસઠ ભાગ કરીએ તેવા નવ સો ને પંદર (<sup>૯૧૫</sup>) ભાગ જ આવે છે.૫૧૨.

તેટલું જ એક એક ચંદ્ર અયનનું પ્રમાશ કહેલું છે. આની ખાત્રી માટે ત્રિરાશિની રીત પશ બતાવે છે.પ૧૩.

પ્રશ્ન :– ચંદ્રના એક સો ચોત્રીશ અયનના અઢાર સો ને ત્રીશ (૧૮૩૦) અહોરાત્ર થાય છે, તો ચંદ્રના એક અયનના કેટલા અહોરાત્ર થાય ?

ઉત્તર :- (૧૩૪-૧૮૩૦-૧) આ ત્રણ રાશિમાંના છેલ્લા એક રાશિવડે મધ્યના (૧૮૩૦ x૧= ૧૮૩૦) રાશિનો ગુણાકાર કરીએ, ત્યારે તે મધ્ય રાશિ તેટલો ને તેટલો જ રહે છે. પછી પહેલો રાશિ જે એક સો ને ચોત્રીશ છે, તેનાથી મધ્યરાશિને ભાગવાથી ભાગમાં તેર અહોરાત્ર આવ્યા (૧૮૩૦ ÷ ૧૩૪=૧૩ શેષ ૮૮). બાકી શેષ જે (૮૮) અઠયાશી રહ્યા તેને સડસઠે ગુણવાથી અકાવન સો ને છન્નુ (૮૮x ક૭=૫૮૯૬) થાય છે. તેને એક સો ને ચોત્રીશે (૫૮૩૬ ÷ ૧૩૪=૪૪) ભાગવાથી ઉપર કહ્યા પ્રમાણે સડસઠીયા ચુમાળીશ અંશ આવે છે. ૫૧૪–૫૧૮. अत्र चंद्रायणज्ञानविषये करणादिनिरूपणं तु क्षेत्रलोके विंशतितमे सर्गे कृतमस्तीति ततो ज्ञेयं ।

|           | अयनानि दशार्कस्य चतुस्त्रिशं शतं विधोः ।           |
|-----------|----------------------------------------------------|
|           | युगे युगे स्युर्यत्तत्र त्रैराशिकमथोच्यते ।।५१९।।  |
|           | सत्र्यशीतिशतेनाहो–रात्राणामयनं रवे: ।              |
|           | स्याद्यद्येकं तदा त्रिंशैः किमष्टादशभिः शतैः ॥५२०॥ |
| त्रैराशिक | स्थापना १८३ – १ – १८३० ।                           |
|           | अंत्येन राशिना राशावेकरूपेऽत्र मध्यमे ।            |
|           | गुणिते स्युः शतान्यष्टा-दश त्रिंशद्युतान्यथ ॥५२१॥  |
|           | आद्येन राशिना भागे सत्र्यशीतिशतात्मना ।            |
|           | लब्धा दशैतावंत्येवा-यनानि स्युर्युगे रवे: ॥५२२॥    |
|           | सप्तषष्ट्युद्धवचतु-श्चत्वारिंशल्लवाधिकैः ।         |
|           | त्रयोदशभिरेकं चे-दहोरात्रैः किलायनं ॥५२३॥          |
|           | त्रिंशैस्तदाष्टादशभि-रहोरात्रशतैर्विधो: ।          |
|           | अयनानि कियंति स्यू-रिति राशित्रयं लिखेत् ॥५२४॥     |

અહીં ચંદ્રાયણના જ્ઞાન માટે રીત વિગેરેનું કથન ક્ષેત્રલોકના વીશમા સર્ગમાં કર્યું છે, ત્યાંથી જાણી લેવું.

દરેક યુગમાં સૂર્યના દશ અયનો આવે છે અને ચંદ્રના એક સો ને ચોત્રીશ અ<mark>યનો આવે છે,</mark> તેની સ્પષ્ટતા માટે ત્રિરાશિ બતાવે છે.૫૧૯.

એક સો ને ત્ર્યાશી અહોરાત્રવડે સૂર્યનું એક અયન થાય છે, તો અઢાર સો ને ત્રીશ અહોરાત્ર વડે કેટલા અયન થાય ? ૫૨૦.

ત્રિરાશિની સ્થાપના-૧૮૩-૧-૧૮૩૦.

ઉત્તર :– અહીં છેલ્લા રાશિને મધ્યના એક રાશિવડે ગુણતાં તેટલા જ અઢાર સો ને ત્રીશ (૧૮૩૦) થાય છે. તેને એકસો ને ત્ર્યાસીથી (૧૮૩) રૂપ પહેલા રાશિ વડે ભાગાકાર કરવાથી (૧૮૩૦÷૧૮૩=૧૦) દશ પ્રાપ્ત થયા; તેથી એક યુગમાં સૂર્યના દશ અયનો આવે છે એમ સિદ્ધ થયું.૫૨૧–૫૨૨.

જો તેર અહોરાત્ર અને ઉપર એક અહોરાત્રના સડસઠીયા ચુમાળીશ અંશો (૧૩<sup>૪૪</sup>) વડે ચંદ્રનું એક અયન થાય છે, તો અઢારસો ને ત્રીશ (૧૮૩૦) અહોરાત્ર વડે ચંદ્રના કેટલા અયનો થાય? તેની ત્રિરાશિ લખવી.પ૨૩–૫૨૪. राशित्रयस्थापना १३ ४४/६७- १-१८३० सावर्ण्यार्थमाद्यराशा-वहोरात्रास्त्रयोदश । सप्तषष्ट्या निहत्यांशाः क्षिप्यंते संति येऽधिकाः ॥५२५॥ जाता नवशती पंच-दशोपेताथ संति ये । अष्टादश शतास्त्रिंशाः सप्तषष्ट्य्यैव तेऽपि च ॥५२६॥ सवर्णनार्थं ताऽचंते लक्षमेकं भवेत्ततः । द्वाविंशतिः सहस्राणि षट्शती च दशोत्तरा ॥५२७॥ अंत्येन राशिनाथैवंरूपेण मध्यमो हतः । नूनमेकात्मको राशि-र्गुणकेन समोऽभवत् ॥५२८॥ ततोऽस्मिन्नवभिः पंचदशोपेतैः शतैर्हते । चतुस्त्रिंशं शतं लब्धमयनानां युगे विधोः ॥५२९॥ अथायनारंभरूपा भवंत्यावृत्तयो दश । तत्र स्युः श्रावणे पंच पंच माघे विवस्वतः ॥५३०॥

ત્રિરાશિની સ્થાપના–૧૩ <sup>૪૪</sup>-૧–૧૮૩૦.

સમાન અંક લાવવા માટે પહેલી રાશિમાં જે તેર છે, તેને સડસઠથી ગુણીને તેમાં જે ચુમાળીશ અંશ અધિક છે, તે ઉમેરવા. તેથી નવ સો ને પંદર (૧૩x દ્ર૭+૪૪=૯૧૫) થાય. હવે જે અઢાર સો ને ત્રીશની રાશિ છે, તેને પણ સવર્ણ કરવા માટે સડસઠથી ગુણવા, તેથી એક લાખ બાવીશ હજાર છ સો ને દશ (૧૮૩૦x દ૭=૧,૨૨,૬૧૦) થાય છે. (૯૧૫–૧–૧,૨૨,૬૧૦) સ્થાપના. પછી આ અંત્ય રાશિનો મધ્યના એક રાશિ વડે ગુણાકાર કરવો, તેથી એકવડે ગુણવાથી તે જ રાશિ આવે છે. પછી તે (૧,૨૨,૬૧૦) રાશિને નવ સો ને પંદરથી (૯૧૫) ભાગ દેવો; તેથી એક યુગમાં ચંદ્રના અયનો એક સો ને ચોત્રીશ (૧,૨૨,૬૧૦ ↔ ૯૧૫=૧૩૪) આવે છે. ૫૨૫–૫૨૯.

હવે અયનના આરંભરૂપ સૂર્યની આવૃત્તિ એક યુગમાં દશ વખત થાય છે (કેમ કે એક યુગમાં દશ અયન આવે છે અને એક અયનમાં સર્વ માંડલામાં સૂર્ય એક આવૃત્તિ કરે છે; તેથી એક યુગમાં સૂર્યની દશ આવૃત્તિ થાય છે.) તેમાં શ્રાવણ માસમાં સૂર્યની પાંચ આવૃત્તિ અને માઘ માસમાં પાંચ આવૃત્તિ થાય છે (આ રીતે દશ આવૃત્તિ થઈ.) પ૩૦. याम्यायनारंभ-रूपाः पंच ताः श्रावणे स्मृताः । तथोत्तरायणारंभरूपा माघे च पंच ताः ॥५३१॥ आद्यावृत्तिः श्रावणाद्य-प्रतिपद्यभिजिद्युता । माघस्य श्यामसप्तम्यां द्वितीया हस्तसंयुता ॥५३२॥ तृतीयास्यन्नभः कृष्ण-त्रयोदश्यां मृगान्विता । चतुर्थी शुक्लतुर्यायां माघे शतभिषग्युता ॥५३३॥ विशाखायुग्नभःश्वेत-दशम्यां पंचमी भवेत् । षष्ठी माघे प्रतिर्पाद श्यामायां पुण्यशालिनी ॥५३४॥ सप्तमी कृष्णासप्तम्यां श्रावणे रेवतीयुता । माघे कृष्णत्रयोदश्या-मष्टमी मूलसंयुता ॥५३५॥ नभश्चतुर्थ्यां शुक्लायां नवमी योनिदेवयुग् । माघकृष्णत्रयोदश्यां दशमी कृत्तिकांचिता ॥५३६॥

તેમાં શ્રાવણ માસમાં દક્ષિણાયનના આરંભવાળી પાંચ આવૃત્તિઓ કહી છે અને માઘ માસમાં ઉત્તરાયણના આરંભવાળી પાંચ આવૃત્તિ કહી છે. પ૩૧.

પહેલી આવૃત્તિ શ્રાવણ માસની શરૂઆતમાં એકમને દિવસે અભિજિત્ નક્ષત્રના યોગમાં થાય છે, બીજી આવૃત્તિ હસ્ત નક્ષત્રના યોગમાં માઘ વદ સાતમે થાય છે.૫૩૨.

ત્રીજી આવૃત્તિ શ્રાવણ વદ તેરશને દિવસે મૃગશિર નક્ષત્રના યોગમાં થાય છે, ચોથી આવૃત્તિ માઘ શુદી ચોથને દિવસે શતભિષા નક્ષત્રના યોગમાં થાય છે.૫૩૩.

પાંચમી આવૃત્તિ શ્રાવણ શુદી દશમે વિશાખા નક્ષત્રના યોગમાં થાય છે, છકી આવૃત્તિ માઘ વદ એકમના પુષ્ય નક્ષત્રના યોગમાં થાય છે. પ૩૪.

સાતમી આવૃત્તિ શ્રાવણ વદ સાતમે રેવતી નક્ષત્રના યોગમાં થાય છે, આઠમી આવૃત્તિ માઘ વદ તેરશે મૂલ નક્ષત્રના યોગમાં થાય છે.પ૩પ.

નવમી આવૃત્તિ શ્રાવણ શુદ ચોથને દિવસે યોનિદેવ (પૂર્વાફ્રાલ્ગુની) નક્ષત્રના યોગમાં થાય છે . અને દશમી આવૃત્તિ માઘ વદ <sup>ા</sup>તેરશે કૃત્તિકા નક્ષત્રના યોગમાં થાય છે. પ૩*૬*.

આ જાણવાની રીત બતાવે છે.

૧. માઘ શુદી દશમી આવવી જોઈએ, કેમકે ૧૮*૬* દિવસનો આંતરો છે. બતાવ્યા પ્રમાણે ગણત્રી કરતાં પણ દશમ આવે છે. अथात्र करणं-विशिष्टतिथियुक्ता या ह्यावृत्तिर्ज्ञातुमिष्यते । गुण्यते तत्संख्ययैको-नया त्र्यशीतियुक् शतं ॥५३७॥ अंकस्थानेन गुणितं येन त्र्यशीतियुक्शतं । त्रिष्ठं रूपेणाधिकं त-द्राशौ जाते नियोजयेत् ॥५३८॥ ततश्च पंचदशभि-र्हते भागे यदाप्यते । गतेष्वेतावत्सु पर्वस्वावृत्तिः सा विवक्षिता ॥५३९॥ पश्चादुद्धरिता येंऽकास्तावत्सु दिवसेष्वय । चरमे दिवसे विंद्या-दावृत्तिं तां विवक्षिता ॥५३९॥ आद्यावृत्तिर्युगे कस्यां तिथाबित्यूह्यते यदि । तत्प्रस्तुतेयं प्रथमा-वृत्तिरित्येकको धृतः ॥५४९॥ अस्मिश्चैकोनिते शेषः कश्चिदंको न तिष्ठति । तत्पाश्चात्ययुगावृत्ति-र्दशमी द्यियतेंऽतिमा ॥५४२॥ तत्तस्त्र्यशीत्याभ्यधिकं दर्शाभिर्गुण्यते शतं ।

કોઈપણ આવૃત્તિ કઈ તિથિએ આવે છે ? તે જાણવાની ઈચ્છા થાય, ત્યારે તે આવૃત્તિની સંખ્યામાંથી એક બાદ કરવો. જે અંક શેષ રહ્યો હોય તેના વડે એક સો ને ત્ર્યાશીનો ગુણાકાર કરવો. પછી તે થયેલા રાશિમાં જે અંકવડે એક સો ને ત્ર્યાશીને ગુણ્યા હોય તે અંકનો ત્રણ ગુણો કરી તેમાં એક ઉમેરવો. પછી તેને પંદરે ભાગવા. ભાગમાં જે સંખ્યા આવે તેટલા પર્વ ગયે છતે, તે કહેવાને ઈચ્છેલી આવૃત્તિ થાય છે, અને જે સંખ્યા શેષ રહી હોય તેટલા દિવસોમાંના છેલ્લે દિવસે કહેવાને ઈચ્છેલી તે આવૃત્તિ જાણવી.પ૩૭–૫૪૦.

ઉદાહરણ – યુગમાં પહેલી આવૃત્તિ કઈ તિથિએ થાય ? એમ જાણવાને કોઈ ઈચ્છે, તો પહેલી આવૃત્તિ જાણવાની ઈચ્છા હોવાથી એકનો અંક ઘારણ કર્યો (૧). તેમાંથી એક બાદ કરીએ ત્યારે શેષ કાંઈપણ અંક રહેતો નથી, તેથી પૂર્વના યુગની છેલ્લી દશમી આવૃત્તિ ધારણ કરવી. ત્યારપછી એક સો ને ત્ર્યાશીને દશે ગુણવા, તેથી અઢાર સો ને ત્રીશ (૧૮૩x૧૦=૧૮૩૦) થાય છે. પછી એક સો ને ત્ર્યાશીને દશે ગુણ્યા હતા તેથી દશને ત્રણ ગુણા કરી (૩૦) તેમાં એક નાંખીએ, ત્યારે એકત્રીશ (૩૧) થાય, તેને પૂર્વની (૧૮૩૦) રાશિમાં નાંખીએ, ત્યારે અઢાર સો ને એકસઠ (૧૮*૬*૧) થાય છે. તેને પંદરે (૧૫) ભાગતાં એક સો ને ચોવીશ (૧૨૪) આવે છે, અને એક શેષ રહે છે; તેથી

दशभिर्गुणितं यस्मा-त्सत्र्यशीतिशतं तत: । दश त्रिघ्नाः सैकरूपा-श्चैकत्रिंशद्धवंति ये ॥५४४॥ ते पूर्वराशौ क्षिप्यंते एकषष्ट्यधिका तत: । अष्टादशशती जाता तां पंचदशभिर्भजेत ॥५४५॥ चतुर्विशं शतं लब्धमेकं रूपं च शिष्यते । जिज्ञासिताया आवृत्ते-स्ततोऽभुदिति निर्णय: ॥५४६॥ चतुर्विशपर्वशता-त्मके प्राच्ययुगे गते । प्रवर्त्तमानेऽभिनवे युगेऽस्य प्रथमे तिथौ ॥५४७॥ आद्यावृत्तिः प्रतिपदि भवतीत्यथ कथ्यते । द्वितीयोप्यत्र दृष्टांतो बोधदाढ्याय धीमतां ॥५४८॥ कस्यां तिथौ द्वितीया स्यादा-वृत्तिर्माधभाविनी । इति प्रश्ने कृते धार्यं आवृत्त्यंको द्विकस्तदा ॥५४९॥ अस्मिन्नंके चैककोने एक एवावशिष्यते । सत्र्यशीतिशतं तेन गुण्यते स्यात्तथा स्थितं ॥५५०॥ एकोऽत्र गुणकस्त्रिघ्नः सैको जातश्चतुष्टयं । एतद्यक्तोऽभवद्राशिः सप्ताशीतियुतं शतं ॥५५१॥ भागेऽस्य पंचदशभि-र्लभ्यंते द्वादशोपरि । शिष्यंते सप्त तेनैष पूर्वोक्तप्रश्ननिर्णय: ॥५५२॥

જાણવાને ઈચ્છેલી આવૃત્તિનો આ પ્રમાણે નિર્ણય થાય છે કે–એક સો ને ચોવીશ<sup>1</sup> (૧૨૪) પર્વવાળો પૂર્વ યુગ હતો પછી અત્યારે વર્તતા નવા યુગમાં તે યુગની પહેલી તિથિએ એટલે પ્રતિપદાને દિવસે પહેલી આવૃત્તિ થાય છે. હવે બુદ્ધિમાન પુરુષોના બોધને દઢ કરવા માટે બીજું ઉદાહરણ આપે છે. પ૪૧–૫૪૮.

માઘ માસમાં થતી બીજી આવૃત્તિ કઈ તિથિએ થાય છે ? એમ કોઈ પ્રશ્ન કરે, ત્યારે બીજી આવૃત્તિનો પ્રશ્ન હોવાથી બેનો અંક (૨) ધારણ કરવો, તેમાંથી એક બાદ કરતાં બાકી એક જ રહે છે, તે એકવડે એકસોત્ર્યાશીને ગુણવાથી તેટલો જ (૧૮૩) અંક થાય છે. હવે એકનો ગુણાકાર હતો તેથી તે એકને ત્રણ ગુણો કરી તેમાં એક નાંખ્યો, તેથી ચાર થયા. તે ચારને ઉપરના (૧૮૩) રાશિમાં

૧. ચંદ્ર સંબંધી

৫৩

स्याद् द्वितीया द्वादशानां विगमे युगपर्वणां । माघस्य श्यामसप्तम्या-मावृत्तिस्तिग्मरोचिष: ॥५५३॥ कस्यां तिथौ स्यादावृत्ति-स्तृतीयेतीष्यते यदि । तदा धृतस्त्रिको रूपो-नितेऽस्मिन् शिष्यते द्विक: ॥५५४॥ सत्र्यशीतिशतं तेन गुणितं जायते किल । शतत्रयं सषट्षष्टि द्विकेऽथ त्रिगुणीकृते ॥५५५॥ सैके जाता सप्त ते च पूर्वराशौ नियोजिता: । त्रिसपत्या समधिकमेवं जातं शतत्रयं ॥५५६॥ हतेऽस्मिन् पंचदर्शभि-श्चर्तुर्विंशतिराप्यते । त्रयोदशावशिष्यंते तदैष प्रश्ननिर्णय: ॥५५७॥ चतुर्विशतिपक्षाति-क्रमे तीर्थेश्चरैर्युगे । नभ:कृष्णत्रयोदश्यां तृतीयावृत्तिरीरिता ॥५५८॥

एवमन्यास्वपि तिथिषु करणभावना कार्या आवृत्तिनक्षत्रज्ञानमुद्दिश्य करणं त्वतिविस्तरमिति नात्र प्रपंचितं, तज्जयोतिष्करंडवृत्त्यादिभ्योऽवसेयं ।

નાખવાથી એક સો ને સત્યાશી (૧૮૭) થયા. તેને પંદરે ભાગતાં (૧૮૭ ÷ ૧૫=૧૨ શેષ ૭) ભાગમાં બાર આવે છે, બાકી સાત શેષ રહે છે. તેથી પૂર્વે પૂછેલા પ્રશ્નનો આ પ્રમાણે નિર્ણય થયો કે–બાર પર્વ (છ માસ) ગયા પછી માઘ વદ સાતમને રોજ સૂર્યની બીજી આવૃત્તિ થાય છે.૫૪૯–૫૫૩. પ્રશ્ન :– ત્રીજી આવૃત્તિ કઈ તિથિએ થાય ?

ઉત્તર :- એમ જાણવાની ઈચ્છા હોય તો ત્રણનો અંક ઘારણ કરી તેમાંથી એક બાદ કરવો, એટલે બાકી બે રહે છે. તે બે વડે એક સો ને ત્ર્યાશીને ગુણવાથી ત્રણસો ને છાસઠ (૩૬૬) થાય છે. પછી બેને ત્રણ ગુણા કરી તેમાં એક નાંખવાથી સાત (૭) થાય. તે સાતને પૂર્વની (૩૬૬) રાશિમાં ભેળવવાથી ત્રણસો ને તોંતેર (૩૭૩) થાય. તેને પંદરે ભાગતાં ભાગમાં ચોવીશ (૨૪) આવે છે અને તેર (૧૩) શેષ રહે છે; તેથી પ્રશ્નનો નિર્ણય આ પ્રમાશે જાણવો કે-યુગને વિષે ચોવીશ પખવાડિયા (બાર માસ) ગયા પછી શ્રાવણ વદ તેરસને રોજ ત્રીજી આવૃત્તિ થાય છે એમ જિનેશ્વરોએ કહ્યું છે. ૫૫૪-૫૫૮.

એ જ પ્રમાશે બીજી તિથિઓને વિષે પશ કરણની ભાવના કરવી.

આવૃત્તિના નક્ષત્ર જાણવા માટે જે રીત કહી છે, તે અતિ વિસ્તારવાળી હોવાથી અહીં કહી નથી, તે જ્યોતિષ્કરંડની ટીકા વિગેરેમાંથી જાણી લેવી. अत्र भावना चैवं – आवृत्तिघम्रादेकस्मा-दावृत्तिरपरा भवेत् । दिने चतुरर्शीत्याढ्य-शततमे यथाक्रमं ॥५५९॥ सच्यशीति दिनशत-मानमेकं यतोऽयनं । समाप्यारभ्यते नव्या-यनं घम्रे ततोऽग्रिमे ॥५६०॥ नभःवृष्णप्रतिपदो माघस्य श्यामसप्तमी । भवेच्चतुरशीत्याढ्य–शततम्येव तद्यथा ॥५६१॥ षण्णां मासामहोरात्राः स्युरशीतियुतं शतं । माघस्य सप्ताहानीति सप्ताशीतियुतं शतं । माघस्य सप्ताहानीति सप्ताशीतियुतं शतं । एभ्यस्त्रयोऽवमरात्राः पात्यंते मासषट्कजाः । तत्तश्चतुरशीत्याढ्यं शतमेव व्यवस्थितं ॥५६३॥ तत्त च – सत्र्यशीतिदिनशत-मानमेकं किलायनं । षष्ठ्यां पूर्णं पुनश्चान्य-त्सप्तम्यां प्रत्यपद्यत ॥५६४॥ एवं च – माघस्य श्यामसप्तम्या द्वादशी नभसोऽसिता । सत्र्यशीतिशततमी पूर्णं तत्र ततोऽयनं ॥५६५॥

અહીં તાત્પર્ય આ પ્રમાશે જાણવું–સૂર્યની એક આવૃત્તિના દિવસથી બીજી આવૃત્તિ અનુક્રમે એક સો ને ચોરાશીમાં (૧૮૪) દિવસે આવે છે.૫૫૯.

કારણ કે એક અયનનું પ્રમાણ એક સો ને ત્ર્યાશી (૧૮૩) દિવસનું છે, તેથી ૧૮૩ દિવસે અયનને સમાપ્ત કરી ત્યાર પછીના ૧૮૪ મે દિવસે નવા અયનનો આરંભ થાય છે. ૫*૬*૦.

શ્રાવજ્ઞ વદ એકમથી મહા વદ સાતમનો દિવસ એક સો ને ચોરાશીમે દિવસે આવે છે. તે આ પ્રમાજ્ઞે.—૫*၄*૧.

છ માસના અહોરાત્ર એક સો ને એંશી (૧૮૦) થાય છે, તે ઉપર મહા માસના સાત દિવસ હોવાથી એક સો ને સત્યાશી (૧૮૭) અહોરાત્ર થાય છે. ૫*૬*૨.

તેમાંથી છ માસમાં ત્રણ તિથિનો ક્ષય આવે છે માટે ત્રણ બાદ કરતાં બાકી એક સો ચોરાશી (૧૮૪) રહે છે. ૫*૬*૩.

તેમાં એક સો ને ત્ર્યાશી દિવસના પ્રમાણવાળું એક અયન મહા વદ છકને દિવસે પૂર્ણ થાય છે અને સાતમનાં બીજું શરૂ થાય છે. ૫*૬*૪.

એ જ પ્રમાશે મહા વદ સાતમથી શ્રાવશ વદ બારશ એક્સો ને ત્ર્યાશીમે દિવસે આવે છે, તેથી તે દિવસે તે અયન પૂર્ણ થાય છે.પ*ઽ*પ. त्रयोदश्यां च संप्राप्तं भूयोऽपि दक्षिणायनं । एवमावृत्तितिथिषु कार्यान्यास्वपि भावना ॥५६६॥ इंदुभोग्योडुसंयोगः प्रागुक्तस्तिथिभिस्सह । बक्ष्येऽर्कभोग्यनक्षत्रा-ण्यावृत्तिषु दशस्वथ ॥५६७॥ आवृत्तीः श्रावणे पंचा-प्यादित्यः कुरुते युगे । पुण्ययुक्तो बहिर्गच्छन् सर्वाभ्यंतरमंडलात् ॥५६८॥ अष्टादशमुहूर्त्ताढ्य-महोरात्रचतुष्टयं । पुण्यस्य भुक्त्वार्कः सर्वा आवृत्तीः श्रावणे सृजेत् ॥५६९॥ अभ्यंतरं विशन् बाह्य-मंडलात् कुरुते रविः । पंचापि माघस्यावृत्ती-रभिजित्प्रथमक्षणे ॥५७०॥ तथोक्तं ज्योतिष्करंडके – अब्भिंतराहि निंतो आइच्चो पुस्सजोगमुवगम्म । सव्वा आउट्टीओ करेइ सो सावणे मासे ॥५७१॥ बाहिरओ पविसंतो आइच्चो अभिइजोगमुवगम्म ।

અને તેને બીજે દિવસે એટલે શ્રાવણ વદિ તેરશને દિવસે ફરીથી દક્ષિણાયન શરૂ થાય છે. એ પ્રમાણે બીજી પણ આવૃત્તિની તિથિઓને વિષે ભાવના કરવી. પ*૬૬*.

ચંદ્રથી ભોગ્ય તિથિની સાથે નક્ષત્રનો સંયોગ પ્રથમ કહ્યો છે. હવે દશે આવૃત્તિને વિષે સૂર્ય ભોગ્ય નક્ષત્રોને હું કહીશ. ૫*૬*૭.

સર્વ આભ્યંતર માંડલામાંથી બહાર નીકળતો સૂર્ય એક યુગમાં પુષ્યનક્ષત્રથી યુક્ત થઈને પાંચ આવૃત્તિ શ્રાવણ માસમાં શરૂ કરે છે. ૫*૬૮*.

સૂર્ય શ્રાવણ માસમાં પુષ્ય નક્ષત્રના ચાર રાત્રિદિવસ અને અઢાર મુહૂર્ત્તને ભોગવીને સર્વ આવૃત્તિઓ શરૂ કરે છે. ૫*૬*૯.

બાહ્ય મંડળથી આભ્યંતર મંડળમાં પ્રવેશ કરતો સૂર્ય મહામાસમાં અભિજિત્ નક્ષત્રના પહેલે સમયે પાંચે આવૃત્તિઓ શરૂ કરે છે. પ૭૦.

તે વિષે જ્યતિષ્કરંડકમાં કહ્યું છે કે–''આભ્યંતર મંડળીથી બહાર નીકળતો સૂર્ય, પુષ્ય નક્ષત્રના યોગને પામીને શ્રાવણ માસમાં સર્વે (પાંચે) આવૃત્તિઓને કરે છે. પ૭૧.

અને બહારના મંડળથી આભ્યંતર મંડળમાં પ્રવેશ કરતો સૂર્ય, અભિજિત્ નક્ષત્રના યોગને પામીને

एवं च मकरे राशौ यद्भानोरुत्तरायणं । कर्के याम्यायनं लोके ख्यातं तदपि संगतं ॥५७३॥ अय विषुवत्प्रकरणं निरूप्यते-पंचदशमुहूर्त्तात्मा रजनी दिवसोऽपि च । यत्र तुल्यावुभौ स्यातां स कालो विषुवं स्मृतं ॥५७४॥ तत्य्वे तुल्यावुभौ स्यातां स कालो विषुवद्विषुवं च तत् ।'' तच्च श्यामादिवसयोः पंचदशमुहूर्त्तयोः । प्रदोषकाले विज्ञेयं निश्चयापेक्षया बुधैः ॥५७५॥ यतः - सार्द्धैकनवतौ बाह्या-दाभ्यंतराच्च मंडलात् । समाक्रांतेषु सूर्येण मंडलेषु भवेदिदं ॥५७६॥ तत्यत्त्ययनमेकैकं ततस्तानि युगे दश । याम्यायनस्य पंचौजान्येषु स्युर्मासि कार्त्तिके ॥५७७॥ समानि माधवे मासि पंच सौम्यायनस्य च । तिथिचंद्रार्कनक्षत्र–योगोऽधैषां निरूप्यते ॥५७८॥

મહા માસમાં સર્વે (પાંચે) આવૃત્તિઓ કરે છે. પ૭૨.

આ પ્રમાશે મકર રાશિમાં સૂર્યનું ઉત્તરાયશ અને કર્ક રાશિમાં દક્ષિશાયન લોકમાં પ્રસિદ્ધ છે તે પશ સંગત થાય છે. પ૭૩.

હવે વિષુવત્નું પ્રકરશ કહેવામાં આવે છે.–જે કાલે પંદર મુહૂર્તની રાત્રિ અને પંદર મુહૂર્તનો દિવસ એમ બન્ને તુલ્ય હોય, તે કાળ વિષુવત્ કહેવાય છે. ૫૭૪.

તે વિષે અભિધાનચિંતામણિમાં કહ્યું છે કે–''રાત્રિ અને દિવસ તુલ્ય હોય એવો કાળ, વિષુવત્ અને વિષુવ કહેવાય છે.

પંદર મુહૂર્ત્તની રાત્રિ અને પંદર મુહૂર્ત્તનો દિવસ હોય, તે દિવસે પ્રાતઃકાળે પંડિતોને નિશ્ચયની અપેક્ષાએ વિષુવત્ જાણવો. પ૭પ.

કહ્યું છે કે–''બાહ્ય અને આભ્યંતર મંડળથી જ્યારે સૂર્ય સાડીએકાણું માંડલાને ઓળંગે છે ત્યારે આ વિષુવ હોય છે. ૫૭*૬*.''

તે વિષુવ એક અયનમાં એક જ આવે છે, તેથી એક યુગમાં તે દશ વાર આવે છે,તેમાં દક્ષિણાયનના પાંચ એકી (૧–૩–૫–૭–૯) વિષુવો કાર્તિક માસમાં આવે છે. ૫૭૭.

ઉત્તરાયણના પાંચ બેકી (ર−૪−*ઽ*−૮−૧૦) વિષુવો વૈશાખ માસમાં આવે છે. હવે આ વિષુવોની

तृतीयायां तिथौ षट्सु व्यतिक्रांतेषु पर्वसु । रोहिणीचंद्रनक्षत्रे विषुवं प्रथमं भवेत् ॥५७९॥ पर्वाण्यष्टादशातीत्य नवम्यां वासवोडुनि । द्वितीयं विषुवं प्रोक्तं युगे तीर्थंकरादिभिः ॥५८०॥ त्रिंशत्पर्वातिक्रमे च पंचदश्यां तृतीयकं । प्रज्ञप्तं स्वातिनक्षत्रे विषुवं पुरुषोत्तमैः ॥५८१॥ त्रिचत्वारिंशतं पर्वाण्यतिक्रम्य युगादितः । स्यात्पुनर्वसुनक्षत्रे तुर्यं षष्ठीतिथौ ध्रुवं ॥५८१॥ पंचपंचाशतं पर्वाण्यतिक्रम्य च पंचमं । उत्तरासु भद्रपदा–स्वाख्यातं द्वादशीतिथौ ॥५८३॥ अष्टषष्टिमतिक्रम्य पर्वाणि विषुवं भवेत् । षष्ठं तिथौ तृतीयायां मैत्रनक्षत्र एव च ॥५८४॥ पर्वाण्यशीतिमुल्लंघ्य नवम्यां सप्तमं पुनः । मघासु मघवत्युज्यै-र्विषुवं कथितं जिनैः ॥५८५॥

સાથે તિથિ, સૂર્ય, ચંદ્ર અને નક્ષત્રનો યોગ કહે છે. ૫૭૮.

પ્રથમથી છ <sup>૧</sup>પર્વ વ્યતીત થાય ત્યારે ત્રીજને દિવસે રોહિણી નામના ચંદ્રનક્ષત્રમાં પહેલું વિષુવ આવે છે. પ૭૯.

યુગના આરંભથી અઢાર પર્વ વ્યતીત થાય, ત્યારે નવમીને દિવસે વાસવ એટલે ઘનિષ્ઠા નામના ચંદ્ર નક્ષત્રમાં બીજું વિષુવ આવે છે–એમ તીર્થંકરાદિએ કહ્યું છે. ૫૮૦.

ત્રીશ પર્વ જાય ત્યારે પૂર્ઊિમાને દિવસે સ્વાતિ નક્ષત્રમાં ત્રીજું વિષુવ આવે છે–એમ ઉત્તમ પુરુષોએ કહ્યું છે.૫૮૧.

યુગના આરંભથી તેંતાલીશ પર્વ જાય ત્યારે છક્રનેદિવસે પુનર્વસુ નક્ષત્રમાં ચોથું વિષુવ આવે છે. ૫૮૨. પંચાવન પર્વ જાય ત્યારે બારશની તિથિએ ઉત્તરાભાદ્રપદ નક્ષત્રમાં પાંચમું વિષુવ આવે છે. ૫૮૩. અડસઠ પર્વ જાય ત્યારે ત્રીજને દિવસે અનુરાધા નક્ષત્રમાં છઠ્ઠાં વિષુવ આવે છે.૫૮૪.

એંશી પર્વ જાય ત્યારે નવમીને દિવસે મધા નક્ષત્રમાં સાતમું વિષુવ આવે છે-એમ ઈન્દ્ર પૂજિત

એવા જિનેશ્વરોએ કહ્યું છે.૫૮૫.

૧. પૂર્શિમા અને અમાવાસ્યા.

अतिक्रम्य द्विनवतिं पर्वाण्यष्टममीरितं । अश्विनीनाम्नि नक्षत्रे पंचदश्यां तथा तिथौ ॥५८६॥ पंचाधिकं पर्वशतं व्यतीत्य नवमं जिनैः । स्यादाषाढासूत्तरासु तिथौ षष्ठ्यामितीरितं ॥५८७॥ अतिक्रम्य तथा पर्व–शतं सप्तदशाधिकं । उत्तरासु फाल्गुनीषु द्वादश्यां दशमं भवेत् ॥५८८॥ अत्रेयं भावना–विषुवं स्यात्तृतीयायां षट् पर्वातिक्रमेऽग्रिमम् । ततो यथोत्तरं योज्याः षट् तिथ्यंके विचक्षणैः ॥५८९॥ द्वितीयादिविषुवता-मित्येवं लभ्यते तिथिः । षट्सु क्षिप्तेषु चेत्संख्या भवेत्पंचदशाधिका ॥५९०॥ तदैकं पर्व पर्वांके क्षिप्त्वा पंचदशायिका ॥५९०॥ तदैकं पर्व पर्वांके क्षिप्त्वा पंचदशायिका ॥५९०॥ अथात्र करणं निरूप्यते– द्विगुणेष्टविषुवसंख्या रूपोना षड्गुणा च पर्वमितिम् । वक्ति तथा पर्वांको दलीकृतस्त्वाह विषुवर्तिथिं ॥५९२॥

બાણું પર્વ ઓળંગીને પંદરમી તિથિ (અમાવાસ્યા)માં અશ્વિની નક્ષત્રમાં આઠમું વિષુવ કહ્યું છે.૫૮૬.

એક સો ને પાંચ પર્વ જાય ત્યારે છટ્ટની તિથિએ ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્રમાં નવમું વિષુવ આવે છે એમ જિનેશ્વરોએ કહ્યું છે. ૫૮૭.

તથા એક સો ને સતર પર્વ જાય ત્યારે બારશની તિથિએ ઉત્તરાફાલ્ગુની નક્ષત્રમાં દશમું વિષુવ આવે છે. પં૮૮.

અહીં આ પ્રમાણે ભાવાર્થ જાણવો–પ્રથમ છ પર્વ જાય ત્યારે ત્રીજની તિથિએ પ્રથમ વિષુવ આવે છે. ત્યારપછી આગળ આગળ તિથિના અંકમાં છ-છ ભેળવવા. એમ કરવાથી બીજા, ત્રીજા વિગેરે વિષુવોની તિથિનો અંક આવે છે, તેમાં પણ જો છ-છ નાંખવાથી પંદર કરતાં વધારે અંક આવે, તો પર્વના અંકમાં પંદર તિથિવાળું એક પર્વવધારી શેષ અંકવાળી વિષુવની તિથિ પંડિતોએ જાણવી.૫૮૯–૫૯૧.

હવે આ બાબતનું કરણ (રીત) બતાવે છે.-જેટલામું વિષુવ જાણવાની ઈચ્છા હોય તેટલા અંકને બમણા કરી તેમાંથી એક બાદ કરી તેને છગુણા કરવા. જે અંક આવે તેટલા પર્વ જાણવા. પછી તે પર્વના અંક્રને અર્ઘ કરવાથી જે આવે તે વિષુવ તિથિનો અંક જાણવો.પ૯૨.

| पर्वांकार्द्ध पंचदशा-धिकं तु तिथिभिर्भजेत् ।                |
|-------------------------------------------------------------|
| पर्वांकेष्वागतं दद्या–च्छेषांकान्निर्णयेत्तिथिं ॥५९३॥       |
| तथाहि – युगे विषुवमाद्यं स्या–त्कतिपर्वव्यतिक्रमे ।         |
| कस्यां तिथाविति प्रश्ने करणं भावयेदिति ॥५९४॥                |
| आद्यं विषुवदित्येको द्विघ्नो रूपोनितः पुनः ।                |
| एकः स षड्गुणः षट्कः पर्वांकः सोऽर्द्धितस्तिथिः ॥५९५॥        |
| एवं च – षट्सु पर्वस्वतीतेषु युगे विषुवमादिमं ।              |
| तृतीयायां तिथावेवं चतुर्थमथं भाव्यते ॥५९६॥                  |
| तद्यथा – द्विघ्नश्चतुष्को रूपोन: सप्त स्युस्ते च षड्गुणा: । |
| द्वाचत्वारिंशद्भवंति तेऽर्द्धितास्त्वेकविंशति: ।।५९७।।      |
| अधिका पंचदशांका-दियं तद्भज्यतेऽथ तै: ।                      |
| पर्वस्वेकं क्षिपेल्लब्धं शेषाः षट् तिथिसूचकाः ॥५९८॥         |
| ततश्च – स्यात्पर्वसु त्रिचत्वारिशत्यतीतेष्वथो युगे ।        |
| षष्ठ्यां तिथौ तद्विषुव-मेवं सर्वत्र भाव्यतां ॥५९९॥          |

પર્વના અંકને અર્ધ કરતાં જો પંદરથી વધારે આવે તો તેને પંદરે ભાગવા. ભાગમાં જે અંક આવે તેને પર્વના અંકમાં ઉમેરવા અને જે અંક શેષ રહ્યો હોય તે તિથિનો અંક જાણવો. ૫૯૩.

<mark>ઉદાહરણ :–</mark> યુગમાં પહેલું વિષુવ કેટલા પર્વ ગયા પછી કઈ તિથિમાં આવે ? એમ કોઈ પ્રશ્ન કરે તો તે માટે આ રીત અજમાવવી.પ૯૪.

પહેલા વિષુવનો પ્રશ્ન છે તેથી એકને બમણો કરતાં બે થાય, તેમાંથી એક બાદ કરતા એક રહે, તેને છગુણો કરવાથી છ થાય તે પર્વનો અંક જાણવો. તેને અર્ધ કરવાથી તિથિનો અંક આવે છે.પ૯પ.

તે પ્રમાણે યુગમાં પહેલાં છ પર્વ ગયા પછી ત્રીજની તિથિમાં પહેલું વિષુવ આવે. હવે ચોથું વિષુવ લાવવાની રીત બતાવે છે.૫૯*૬*.

ચોથું વિષુવ લાવવા માટે ચારને બેથી ગુણતાં આઠ થયા, તેમાંથી એક બાદ કરતાં સાત રહ્યા, તેને છગુણા કરતાં બેંતાળીશ થયા, તે પર્વનો અંક જાણવો, તેને અર્ધ કરતાં એકવીશ આવે, તે એકવીશનો અંક પંદર કરતાં અધિક છે, તેથી તે એકવીશને પંદરે ભાગતાં એક આવે છે, તેને પર્વના અંકમાં ઉમેરવો અને શેષ છ રહે છે, તે તિથિના અંકને સૂચવનાર છે. તેથી યુગમાં તેંતાળીશ પર્વ ગયા બાદ છક્રની તિથિએ ચોથું વિષુવ આવે છે. એ પ્રમાણે સર્વત્ર જાણી લેવું.પ૯૭–૫૯૯.

|         | पंचापि विषुवंत्यर्कः कुर्याद्याम्यायनस्थितः ।          |
|---------|--------------------------------------------------------|
|         | <b>3 3</b>                                             |
|         | स्वातेर्नक्षत्रस्य भुक्त्वा त्रयोविंशतिमंशकान् ।।६००।। |
| अंश     | ११श्चात्र चतुस्त्रिंशदधिकशतच्छिन्नस्य रूपस्य ज्ञेया: । |
|         | पंचापि विषुवंत्यर्कः कुर्यात्सौम्यायनस्थितः ।          |
|         | एकोनसप्ततिं भागा-नश्चिन्या अवगाह्य च ॥६०१॥             |
| इति     | विषुवत्प्रकरणं                                         |
|         | अयनानां चतुस्त्रिंशं शतं शीतद्युतेर्युगे ।             |
|         | तत्रोत्तरायणानि स्युः सप्तषष्टिर्युगे युगे ॥६०२॥       |
|         | सप्तषष्टिरेव याम्या–यनान्येकांतराण्यथ ।                |
|         | प्रागत्तुरायणं पश्चा–द्याम्यायनमिति क्रमः ॥६०३॥        |
| ततश्च – | या नक्षत्रार्द्धमासेनैवोत्तराभिमुखा विधोः ।            |
|         | आवृत्तयस्ताः सर्वाः स्यु-रभिजित्प्रथमक्षणे ॥६०४॥       |
|         | भमासार्द्धेनाथ पुन–र्दक्षिणाभिमुखा विधुः ।             |
|         | आवृत्ती: कुरुते पुण्य-योगं प्राप्याखिला अपि ॥६०५॥      |

દક્ષિણાયનમાં રહેલો સૂર્ય સ્વાતિ નક્ષત્રના ત્રેવીશ અંશ ભોગવે ત્યારે તેના પાંચે વિષુવત્ આવે છે.*૬૦*૦.

અહીં એક સો ને ચોત્રીશના છેદ રૂપ અંશો જાણવા (<sup>૨૩</sup> <sub>૧૩૪</sub>).

ઉત્તરાયશમાં રહેલો સૂર્ય અશ્વિની નક્ષત્રના ઓગણોતેર અંશોને ભોગવે ત્યારે તેના પાંચે વિષુવ આવે છે. *૬*૦૧. ઈતિ વિષુવત્પ્રકરણ.

એક યુગમાં ચંદ્રના એક સો ને ચોત્રીશ (૧૩૪) અયન આવે છે, તેમાં દરેક યુગમાં સડસઠ (૬૭) ઉત્તરાયણ આવે છે. ૬૦૨.

એકાંતરે સડસઠ (૬૭) દક્ષિણાયન આવે છે, તેમાં પ્રથમ ઉત્તરાયણ અને પછી દક્ષિણાયન એવો ક્રમ છે. ૬૦૩.

તેથી અર્ધ નક્ષત્રમાસમાં ઉત્તર દિશા તરફ ચંદ્રની જે આવૃત્તિ થાય છે, તે સર્વ આવૃત્તિઓ અભિજિત્ નક્ષત્રના પ્રથમ સમયે થાય છે. *૬*૦૪.

અર્ધ નક્ષત્રમાસમાં દક્ષિણ દિશા તરફ ચંદ્ર જે આવૃત્તિ કરે છે, તે સર્વે પુષ્ય નક્ષત્રના યોગને પામીને કરે છે.*૬*૦૫.

| तत्रापि – मुहूर्त्तदशकं भुक्त्वा विधुर्भागांश्च विंशतिं । |
|-----------------------------------------------------------|
| पुष्यस्य सप्तषष्ट्युत्यान् याम्यावृत्तीः प्रपद्यते ॥६०६॥  |
| इत्ययनप्रकरणं                                             |
| ब्रूम: षण्णामथर्त्तूनां स्वरूपं किंचिदागमात् ।            |
| सूर्यसंबंधिनस्ते स्यु–श्चंद्रसंबंधिनोऽपि च ॥६०७॥          |
| सार्द्धास्त्रिशदहोरात्रा एको मासो विवस्वतः ।              |
| ताभ्यां द्वाभ्यामहोरात्रा एकषष्टिऋतू रवेः ॥६०८॥           |
| ऋतुः प्रावृड्भवेदाद्यो वर्षारात्रो द्वितीयकः ।            |
| शरदाख्यस्तृतीयस्स्या-त्तुर्यो हेमंतसंज्ञक: ॥६०९॥          |
| वसंतः पंचमः ख्यातः षष्ठो ग्रीष्मः प्रकीर्त्तितः ।         |
| षडेते ऋतव: ख्याता युगे त्रिंशद्धवंति ते ॥६१०॥             |
| उक्तं च ज्योतिष्करंडके-                                   |
| पाउस वासारत्तो सरओ हेमंतवसंतगिम्हा य ।                    |
| एए खलु छप्पि उऊ जिणवरदिट्ठा मए सिट्ठा ॥६११॥               |
| प्रथमाषाढराकायाः प्रारभ्यैषामुपक्रमः ।                    |
| भवंति त्रिंशतैभिश्च यथोक्ता युगवासराः ॥६१२॥               |

તેમાં પણ ચંદ્ર પુષ્ય નક્ષત્રના દશ મુહૂર્ત્ત અને સડસઠીયા વીશ ભાગ (અંશ)ને ભોગવ્યા પછી દક્ષિણની આવૃત્તિ શરૂ કરે છે. *૬૦૬*. ઈતિ અયન પ્રકરણ.

હવે આગમમાં કહેલું છએ ૠતુનું કાંઈક સ્વરૂપ કહીએ છીએ–તે ૠતુઓ સૂર્યને તથા ચંદ્રને આશ્રયીને પ્રવર્તે છે. *૬*૦૭.

સાડીત્રીશ રાત્રિદિવસનો એક સૂર્યમાસ થાય છે. તેવા બે માસનો એટલે એકસઠ રાત્રિદિવસનો એક સૂર્ય ૠતુ કહેવાય છે. *૬*૦૮.

તેમાં પહેલો પ્રાવૃષ્ ૠતુ, બીજો વર્ષા ૠતુ, ત્રીજો શરદ ૠતુ, ચોથો હેમંત ૠતુ પાંચમો વસંત ૠતુ તથા છઢો ગ્રીષ્મ ૠતુ કહ્યો છે. આ છ ૠતુઓ કહ્યા છે, તેવા એક યુગમાં ત્રીશ ૠતુઓ આવે છે. ૬૦૯–૬૧૦.

તે વિષે જયોતિષ્કરંડકમાં કહ્યું છે કે–''પ્રાવૃષ્, વર્ષારાત્ર, શરદ, હેમંત, વસંત અને ગ્રીષ્મ આ છ ૠતુઓ જિનેશ્વરોએ જોયેલા છે, તે મેં કહ્યા છે.ક૧૧.''

પ્રથમ અષાઢ માસની પૂર્શિમાથી પ્રારંભીને ૠતુઓની શરૂઆત થાય છે અને તેવા ત્રીશ ૠતુઓથી પ્રથમ કહેલા એક યુગના (૧૮૩૦) દિવસો થાય છે. ૬૧૨. द्वावाषाढौ युगांते स्त-स्तत्राद्यस्य सितत्विषि । चतुर्दश्यां प्राग्युगर्त्तुः पूर्णस्त्रिंश्रज्ञत्तमो भवेत् ॥६१३॥ ततस्तस्यैव राकायां युगस्याभिनवस्य तु । ऋतुराद्यो लगेद्धाद्र-स्याद्येऽसौ पूर्यते तिथौ ॥६१४॥ आद्याषाढस्यैकदिनं त्रिंशत्त्रिंशद्दिनात्मकौ । द्वितीयाषाढनभसौ भाद्रस्यैकं दिनं ततः ॥६१५॥ स्युर्द्वाषष्टिरेभ्य एको-ऽवमरात्रो निपात्यते । एकषष्टिदिनात्मेति सूर्यर्त्तुः प्रथमो युगे ॥६१६॥ एकषष्टिस्त्रिंशता च गुण्या सर्वर्त्तुसंख्यया । अष्ठादशशतास्त्रिंशा एवं स्युर्युगवासराः ॥६१७॥ एवमन्यत्रापि भाव्यं, यंत्रकं वा विलोकनीयं । सूर्यत्तुज्ञानविषये करणं प्रतिपाद्यते । येन विज्ञातमात्रेण सुखेन ऋतुरूह्यते ॥६१८॥ युगेऽतीतपर्वसंख्या कार्या पंचदशाहता । पर्वणो वर्त्तमानस्य विवक्षितदिनावधि ॥६१९॥

યુગને અંતે બે આષાઢ માસ હોય છે, તેમાં પહેલા આષાઢ માસની શુક્લ•ચતુર્દશીને દિવસે પહેલા યુગનો ત્રીશમો (છેલ્લો) ૠતુ પૂર્ણ થાય છે. *૬*૧૩.

ત્યારપછી તે જ પહેલા આષાઢ માસની પૂર્શિમાને દિવસે નવા (બીજા) યુગનો પહેલો ૠતુ શરૂ થાય છે, અને ભાદ્રપદ માસની એકમની તિથિએ તે પૂર્શ થાય છે. *૬*૧૪.

કેમકે પહેલા આષાઢ માસનો એક દિવસ અને ત્રીશ-ત્રીશ રાત્રિદિવસનો બીજો આષાઢ અને શ્રાવણ માસ તથા ત્યારપછી ભાદ્રપદ માસનો એક દિવસ સર્વ મળીને બાસઠ રાત્રિદિવસ થયા, તેમાંથી એક ક્ષયતિથિનો દિવસ બાદ કરવો. એ રીતે યુગની શરૂઆતમાં એકસઠ દિવસનો પહેલો સૂર્ય ૠતુ થયો. ૬૧૫–૬૧૬.

એક યુગમાં ત્રીશ ૠતુ હોવાથી તે એકસઠને ત્રીશે ગુણતાં (૬૧x૩૦=૧,૮૩૦) એક યુગના અઢાર સો ને ત્રીશ દિવસો થયા.૬૧૭.

એ જ પ્રમાશે બીજી ૠતુઓ અંગે પશ જાશવું, અથવા પાનાં ૯૮ ઉપરનું યંત્ર જોવું.

હવે આ સૂર્ય ૠતુને જાણવા માટે કરણ (રીત) કહે છે, કે જે રીત જાણવામાત્રથી જ સહેલાઈથી ૠતુ જાણી શકાય છે. ૬૧૮.

## श्लोक ६१७ पछीनुं यंत्रकम्

| ૠતુ નામ     | માસ દિન         | માસ દિન           | માસ દિન        | ૠતુ સમાપ્તિ | ૠતુ સમાપ્તિ       |
|-------------|-----------------|-------------------|----------------|-------------|-------------------|
|             |                 |                   |                | ଗିଥ         | પક્ષ              |
| ૧ પ્રાવૃષ   | પ્રથમ અ. દિ. ૧  | શ્રાવણદિન ૩૦      | ભાદ્રપદ દિન ૧  | ٩           | કૃષ્ણપક્ષ         |
|             | દ્વિ. અ. દિ. ૩૦ |                   |                |             |                   |
| ર વર્ષ      | ભાદ્રપદ દિન ૨૯  | આશ્વિન દિ. ૩૦     | કાર્તિક દિન ૩  | 3           | き.                |
| ૩ શરદ્      | કાર્તિક દિન ૨૭  | માર્ગશીર્ષ દિ. ૩૦ | પોષ દિન પ      | પ           | ¥.                |
| ૪ હેમન્ત    | પોષ દિન ૨૫      | માઘ દિન ૩૦        | ફાલ્ગુન દિન ૭  | 9           | 뇿.                |
| પ વસંત      | ફાલ્ગુન દિન ૨૩  | ચૈત્ર દિન ૩૦      | વૈશાખ દિન ૯    | ૯           | 52.               |
| ૬ શિશિર     | વૈશાખ દિન ૨૧    | જ્યેષ્ઠ દિન ૩૦    | અષાઢ દિન ૧૧    | ૧૧          | કૃ.પ્ર.વર્ષ       |
| ૭ પ્રાવૃષ   | અષાઢ દિન ૧૯     | શ્રા.દિ.૩૦        | ભાદ્ર. દિન ૧૩  | ૧૩          | 놀.                |
| ૮વર્ષ       | ભાદ્ર. દિ. ૧૭   | આશ્વિન દિ. ૩૦     | કાર્તિ. દિન ૧૫ | 0           | <u>ب</u> ح.       |
| ૯ શરદ્      | કા.દિ.૧૫        | માર્ગ. દિ. ૩૦     | પોષ દિન ૧૭     | ર           | શુકલપક્ષ          |
| ૧૦ હેમન્ત   | પોષ દિ. ૧૩      | માઘ દિ. ૩૦        | ફા. દિ. ૧૯     | x           | શુ.               |
| ૧૧ વસંત     | ફા.દિ. ૧૧       | ચૈત્ર દિ. ૩૦      | વૈ.દિ. ૨૧      | ٦           | શુ.               |
| ૧૨ શિશિર    | વૈ.દિ. ૯        | જ્યે.દિ.૩૦        | અ.દિ.૨૩        | ٤           | શુ.દ્વિ. વર્ષ     |
| ૧૩ પ્રાવૃષ  | અ.દિ.૭          | શ્રા.દિ.૩૦        | ભા.દિ. ૨૫      | 90          | શુ.               |
| ૧૪ વર્ષા    | ભા.દિ. પ        | આ.દિ. ૩૦          | કા.દિ. ૨૭      | ૧૨          | શુ.               |
| ૧૫ શરદ્     | કા.દિ. ૩        | માર્ગ. દિ ૩૦      | પો.દિ. ૨૯      | ૧૪          | શુ.               |
| ૧૬ હેમન્ત   | પ્રથમ પોષ દિ. ૧ | માઘ દિ. ૩૦        | ફા.દિ.૧        | ٩           | <u>.</u>          |
|             | દ્વિ.પો.દિ. ૩૦  |                   |                |             |                   |
| ૧૭ વસંત     | ફા.દિ. ૨૯       | ચૈત્ર દિ. ૩૦      | વૈ.દિ. ૩       | З           | ફ.                |
| ૧૮. શિશિર   | વૈ.દિ. ૨૭       | જ્યે.દિ.૩૦        | અ.દિ. પ        | પ           | કુ.તૃ.વર્ષ        |
| ૧૯. પ્રાવૃષ | અ.દિ. ૨૫        | શ્રા.દિ.૩૦        | ભા.દિ. ૭       | ૭           | 돷.                |
| ૨૦ વર્ષા    | ભા.દિ. ૨૩       | આ.દિ. ૩૦          | કા.દિ. ૯       | Ŀ           | કૃ.               |
| ૨૧. શરદ્    | કા.દિ. ૨૧       | માર્ગ. દિ. ૩૦     | પો. દિ. ૧૧     | ૧૧          | <u>ب</u> خ.       |
| ૨૨. હેમંત   | પો.દિ. ૧૯       | માઘ દિ. ૩૦        | કા.દિ. ૧૩      | ૧૩          | ¥.                |
| ૨૩. વસંત    | ફા.દિ. ૧૭       | ચૈત્ર દિ. ૩૦      | વૈ. દિ. ૧૫     | Ο.          | - <del>5</del> 2. |
| ૨૪. શિશિર   | વૈ.દિ.૧૫        | જ્યે. દિ. ૩૦      | અ.દિ.૧૭        | ર           | શુ.ચ.વર્ષ         |
| ૨૫ પ્રાવૃષ  | અ.દિ.૧૩         | શ્રા.દિ.૩૦        | ભા.દિ.૧૯       | 8           | શુ.               |
| રક વર્ષો    | ભા.દિ. ૧૧       | આ.દિ. ૩૦          | કા.દિ. ૨૧      | ٦           | શુ.               |
| ૨૭ શરદ્     | કા.દિ. ૯        | માર્ગ. દિ. ૩૦     | પો. દિ. ૨૩     | ٤           | શુ.               |
| ૨૮ હેમંત    | પોદિ.૭          | માઘ દિ. ૩૦        | ફા.દિ. ૨૫      | १०          | શુ.               |
| ૨૯ વસંત     | ફા.દિ. પ        | ચૈ.દિ. ૩૦         | વૈ.દિ.૨૭       | ૧૨          | શુ.               |
| ૩૦ શિશિર    | વૈ.દિ. ૩        | જ્યે. દિ. ૩૦      | પ્ર.અ.દિ. ૨૯   | ৭४          | શુ.પં. વર્ષ       |

क्षिप्यंते तत्र तिथयः पात्यंतेऽवमरात्रकाः । ततस्ता द्विगुणीकृत्य सैकषष्टिर्विधीयते ॥६२०॥ द्वाविंशेन शतेनास्या हते भागे यदाप्यते । तस्मिन् षड्भिर्हते शेष-मतिक्रांतऋतुर्भवेत् ॥६२१॥ द्वविंशशतभक्तस्य राशेर्यच्छेषमास्थितं । तस्मिन द्वाभ्यां हृते लभ्या वर्त्तमानर्त्तुवासराः ॥६२२॥ युगे प्रथमदीपाल्यां यदि कश्चन पृच्छति । सर्यर्त्तः कतमोऽतीतः कतमो वर्त्ततेऽधुना ॥६२३॥ सप्त पर्वाण्यतीतानि तदा तत्र युगादितः । तानि पंचदशघ्नानि स्युः पंचाभ्यधिकं शतं ॥६२४॥ द्वाभ्यामवमरात्राभ्यां हीनं तत् त्र्युत्तरशतं । तदद्वाभ्यां गुण्यते जाते द्वे शते षड्भिरुत्तरे ॥६२५॥ तत्रैकषष्टिक्षेपे द्वे शते ससप्तषष्टिके ॥ एतयोर्हियते भागो द्वाविंशेन शतेन च ॥६२६॥ द्रौ लभ्येते न तौ भागं सहेते षडभिरित्यतः । स्थितौ द्वावेव शेषा ये त्रयोविंशतिरंशकाः ॥६२७॥ तेषामर्धे कते सार्धा एकादश स्थिता इति ॥ आगतं द्वावत् यातौ तृतीयो वर्त्ततेऽधुना ॥६२८॥

યુગમાં જેટલા પર્વ વ્યતીત થયા હોય, તેને પંદરથી ગુણવા. તેમાં ઈષ્ટ દિવસ સુધીના ચાલતાં પર્વના દિવસો ઉમેરવા, તેમાંથી ક્ષયતિથિઓ બાદ કરવી. પછી તેને બમણા કરી તેમાં એકસઠ ઉમેરવા. અને તેને એક સો ને બાવીશથી (૧૨૨) ભાગતાં જે આવે તેને, છએ ભાગતાં જે શેષ રહે, તે વીતી ગયેલો ૠતુ જાણવો. અને એક સો ને બાવીશે ભાગતાં જે શેષ રહ્યું હોય, તેને બે વડે ભાગતાં જે આવે તે ચાલતા ૠતુના દિવસ જાણવા. ૬૧૯–૬૨૨.

ઉદાહરણ :– કોઈ પ્રશ્ન કરે કે યુગની પહેલી દીવાળીને દિવસે કયો સૂર્યૠતુ વ્યતીત થયો અને હમણાં કયો વર્તે છે ? ક૨૩.

ઉત્તર :– તેમાં યુગની શરૂઆતથી સાત પર્વ વીતી ગયા છે, તેથી તે સાતને પંદરે ગુણતાં એક સો ને પાંચ (૧૦૫) થાય છે. તેમાંથી બે ક્ષયતિથિઓ બાદ કરતાં (૧૦૫–૨=૧૦૩) એક સો ને ત્રણ રહે છે. તેને બેથી ગુણતાં (૧૦૩x૨=૨૦૮) બસો ને છ થયા. તેમાં એકસઠ (૮૧) ઉમેરતાં वर्त्तमानस्य तस्यैका–दश जग्मुर्दिना इति । द्वादशोऽस्त्यधुना घम्र इति प्रश्नस्य निर्णयः ॥६२९॥ यद्वाक्षयतृतीयाया–माद्यायां यदि पृच्छति । तदा पंचदशघ्नानि पर्वाण्येकोनविंशतिः ॥६३०॥ पंचाशीत्या समधिकं ततो जातं शतद्वयं । तृतीयायां पृष्टमिति क्षिप्यंते तिथयस्त्रयः ॥६३१॥ साष्टाशीति शतद्वंद्वं जज्ञेऽथावमरात्रकैः । पंचभिस्त्यक्तमेतत् स्यात् सत्र्यशीतिशतद्वयं ॥६३२॥ अस्मिन् द्विगुणिते पंच–शती षट्षष्टियुग्भवेत् । सैकषष्टिरियं सप्त–विंशा भवति षट्शती ॥६३३॥ द्वाविंशेन शतेनास्या भागे पंचकमाप्यते । उद्धरंति सप्तदश स्युः सार्द्धा अष्ट तेऽर्द्धिताः ॥६३४॥

બસો ને સડસઠ ૨૦૬+૬૧=૨૬૭ થયા. તેને એક સો ને બાવીશે (૧૨૨) ભાગતાં (૨૬૭ ÷૧૨૨=૨-૨૩ શેષ) ભાગમાં બે આવે છે, તેનો છએ ભાગ ચાલી શકતો નથી તેથી બે જ શેષ રહ્યા. પછી બસો ને સડસઠને એક સો બાવીશે ભાગતાં બે આવ્યા ને જે ત્રેવીશ શેષ રહ્યા છે, તેને અર્ધ કરતાં સાડા અગ્યાર આવે છે, તેથી જવાબ એ આવ્યો કે બે ૠતુ વીતી ગયા છે અને ત્રીજો ૠતુ ચાલે છે તે ચાલતા ૠતુના પણ અગ્યાર દિવસો વીતી ગયા છે અને બારમો દિવસ આજે વર્તે છે. એ રીતે પ્રશ્નનો નિર્ણય થયો. ૬૨૪–૬૨૯.

યુગની પહેલી અક્ષયતૃતીયા (અખાત્રીજ)ને દિવસે કોઈ પ્રશ્ન કરે, કે હાલમાં કેટલા ૠતુ ગયા અને કયો ૠતુ ચાલે છે ?

ઉત્તર :- ઓગણીશ પર્વ વીતી ગયા છે તેને પંદરે ગુણતાં (૧૯x૧૫=૨૮૫) બસો ને પંચાશી થયા. તેમાં ત્રીજને દિવસે પૂછેલું હોવાથી ત્રણ ઉમેર્યા ત્યારે બસો ને અકાશી (૨૮૫+૩=૨૮૮) થયા. તેમાંથી પાંચ ક્ષયતિથિઓ બાદ કરતાં બસો ને ત્ર્યાશી (૨૮૮–૫=૨૮૩) રહે છે તેને બમણા કરવાથી પાંચસો ને છાસઠ (૨૮૩ x ૨=૫૬૬) થાય છે. તેમાં એકસઠ ઉમેરવાથી છ સો ને સત્તાવીશ (૫૬૬+૬૧=૬૨૭) થાય છે. તેને એક સો ને બાવીશે ભાગતાં ભાગમાં પાંચ આવે છે અને સતર બાકી શેષ રહે છે. (૬૨૭ ÷ ૧૨૨=૫ અને ૧૭ શેષ) તેને અર્ધ કરવાથી સાડાઆઠ થાય છે. (૧૭ ÷ ર્રં =૮ ર્) તેથી કરીને પાંચ ૠતુઓ વ્યતીત થયા અને છઠો ૠતુ હાલમાં વર્તે છે, તેના पंचर्त्तवस्ततोऽतीताः ष्ठोऽसौ वर्त्ततेऽधुना । अष्टौ जग्मुर्दिनान्यस्या-धुना नवममस्ति च ॥६३५॥ त्रिंशतोऽपि युगर्त्तुनां पूर्त्तेर्मासांस्तिथीनपि । पक्षांश्च कृष्णशुक्लाख्यान् ब्रूमोऽथ समयोदितान् ॥६३६॥ आद्यो भाद्रपदश्याम-प्रतिपद्यंतमश्नृते । कार्त्तिकस्य तृतीयायां कृष्णपक्षे द्वितीयकः ॥६३७॥ पौषस्य कष्णपंचम्यां तृतीयः पूर्त्तिमञ्जूते । फाल्गुनश्यामसप्तम्यां पूर्यते च तुरीयकः ॥६३८॥ राधश्यामनवम्यां च पंचमः परिपूर्यते । शुचेरशुभैकादश्यां षष्ठः पूर्णो भवेद्युः ॥६३९॥ पूर्णो भाद्रपदश्याम-त्रयोदश्यां च सप्तमः । अमावास्यां कार्त्तिकस्य पूर्णो भवति चाष्टमः ॥६४०॥ एते यथोक्तमासेषु कृष्णपक्षेंऽतमाज्युः । ऋतवोऽष्टापि तीर्थेशै-रित्यक्तं सर्वदर्शिभिः ॥६४१॥ पौषशक्लद्वितीयायां नवमर्त्तुः समाप्यते । फाल्गुनश्चेततूर्यायां दशमोंऽतं प्रपद्यते ॥६४२॥

પણ આઠ દિવસ વ્યતીત થયા અને આજે નવમો દિવસ વર્તે છે. ૬૩૦-૬૩૫.

યુગના ત્રીશે ૠતુઓ કયારે પૂર્ણ થાય છે, તેના માસ, તિથિ તથા શુક્લ અને કૃષ્ણપક્ષ સિદ્ધાંતમાં કહ્યા પ્રમાણે કહીએ છીએ. *૬*૩*૬*.

પહેલો ૠતુ ભાદરવા વદ એકમના દિવસે પૂર્શ થાય છે. બીજો ૠતુ કારતક વદ ત્રીજને દિવસે પૂર્શ થાય છે. ૬૩૭.

પોષ વદ પાંચમને દિવસે ત્રીજો ૠતુ પૂર્શ થાય છે. ફાગણ વદ સાતમને દિવસે ચોથો ૠતુ પૂર્શ થાય છે. *૬*૩૮.

વૈશાખ વદ નવમીને દિવસે પાંચમો ૠતુ પૂર્શ થાય છે. અષાઢ વદ અગ્યારશને દિવસે છકો ૠતુ પૂર્શ થાય છે. ૬૩૯.

ભાદરવા વદ તેરશને દિવસે સાતમો ૠતુ પૂર્શ થાય છે. કારતક વદ અમાવાસ્યાએ આઠમો ૠતુ પૂર્શ થાય છે. ૬૪૦.

આ આઠ ૠતુઓ ઉપર કહેલા માસમાં કહેલી કૃષ્ણપક્ષની તિથિઓમાં પૂર્ણ થાય છે, એમ સર્વદર્શી તીર્થંકરોએ કહ્યું છે. *૬*૪૧.

પોષ સુદ બીજના દિવસે નવમો ૠતુ સમાપ્ત થાય છે. ફાગણ સુદ ચોથના દિવસે દશમો ૠતુ પૂર્શ થાય છે. *૬*૪૨. एकादशोंऽतं वैशाख-शुक्लषष्ठ्यां निभर्त्त्यय । आषाढशुक्लाष्टम्यां च द्वादशः परिपूर्यते ॥६४३॥ त्रयोदशो भाद्रपद-दशम्यां विशदत्विषि । चतुर्दशः कार्त्तिकीक-द्वादश्यां धवलद्युतौ ॥६४४॥ पौषश्वेतचतुर्दश्यां पूर्त्तिं पंचदशोऽश्नुते । 'वलक्षपक्षप्रापाताः सप्तामी ऋतवः स्मृताः ॥६४५॥ ऋतवोऽमी पंचदश-युगपूर्वार्द्धभाविनः । इतः पंचदशोच्यंते युगपश्चार्द्धभाविनः ॥६४६॥ फाल्गुनस्य प्रतिपदि श्यामायामय षोडश । राधकृष्णतृतीयाया-मंतं सप्तदशोंचति ॥६४७॥ आषाढासितपंचम्या–मंतमष्टादशो भजेत् । भाद्रानुज्ज्वलसप्तम्यां पूर्यतेऽष्टादशाग्रिमः ॥६४८॥ कार्त्तिके विंशतितमो नवम्यां मेचकद्युतौ ।

વૈશાખ શુદિ છક્રને દિવસે અગ્યારમો ૠતુ પૂર્શ થાય છે. અષાઢ સુદિ આઠમને દિવસે બારમો ૠતુ સમાપ્ત થાય છે. *૬*૪૩.

ભાદરવા સુદ દશમને દિવસે તેરમો ૠતુ સમાપ્ત થાય છે. કારતક શુદ બારશને દિવસે ચૌદમો ૠતુ પૂર્શ થાય છે. *૬*૪૪.

પોષ શુદ ચૌદશને દિવસે પંદરમો ૠતુ પૂર્શ થાય છે. આ સાત ૠતુઓ શુક્લપક્ષમાં સંપૂર્શતાને પામે છે. ૬૪૫.

આ પંદરે ૠતુઓ યુગના પ્રથમ અર્ધ ભાગમાં આવે છે. હવે યુગના પાછલા અર્ધ ભાગમાં થનારા પંદર ૠતુઓ કહે છે. *૬*૪*૬*.

ફાગણ વદ એકમને દિવસે સોળમો ૠતુ સમાપ્ત થાય છે. વૈશાખ વદ ત્રીજને દિવસે સત્તરમો ૠતુ સમાપ્ત થાય છે. *૬*૪૭.

અષાઢ વદ પાંચમના અઢારમો ૠતુ પૂર્શ થાય છે. ભાદરવા વદ સાતમનાં ઓગણીશમો ૠતુ પૂર્શ થાય છે. *૬*૪૮.

કારતક વદ નોમનાં વીશમો ૠતુ પૂર્શ થાય છે. પોષ વદ અગ્યારશનાં એકવીશમો ૠતુ પૂર્શ થાય છે. *૬*૪૯.

૧ વલક્ષ = શુક્લ

फाल्गुनस्य त्रयोदश्यां द्वाविंशः श्यामलत्विषि । स त्रयोविंशतितमो राधामायां प्रपूर्यते ।।६५०॥ अष्टाप्यमी कृष्णपक्ष–प्राप्तांताः पूर्यतेऽथ च । श्रुचिशुक्लद्वितीयायां चतुर्विशतिपूरणः ।।६५१॥ भाद्रस्य श्वेततुर्यायां पंचविशस्तु पूर्यते । षड्विंशतितमः षष्ठ्व्यां शुभ्रायां कार्त्तिकस्य तु ॥६५२॥ स सप्तविंशतितमः पौषाष्टम्यां सितद्युतौ । दशम्यां फाल्गुने श्वेतत्विष्यष्टाविंशतितमः ॥६५३॥ द्वादश्यां राध एकोनत्रिंशत्तमः सितत्विषौ । शुचिशुक्लचतुर्दश्यां पूर्त्ति त्रिंशत्तमोऽझ्रुते ॥६५४॥ त्रिंशदप्येमवमृतवः प्रोक्ताः प्राप्तसमाप्तयः । एकांतरेषु मासेषु तिथिष्वेकांतरास्विति ॥६५५॥ किंच - कर्ममासात्यूर्यमासे–ऽहोरात्रार्द्धं यदेधते । ऋतौ द्विभानुमासोत्थे–ऽहोरात्रो वर्द्धते ततः ॥६५६॥

ફાગણ વદ તેરશનાં બાવીશમો ૠતુ પૂર્ણ થાય છે. વૈશાખ વદ અમાસનાં ત્રેવીશમો ૠતુ પૂર્ણ થાય છે.*૬*૫૦.

આ આઠ ૠતુઓ કૃષ્ણપક્ષમાં પૂર્ણ થાય છે. હવે અષાઢસુદ બીજને દિવસે ચોવીશમો ૠતુ પૂર્ણ થાય છે. *૬*૫૧.

ભાદરવા સુદ ચોથનાં પચીશમો ૠતુ પૂર્ણ થાય છે. કારતક સુદ છક્રનાં છવીશમો ૠતુ સમાપ્ત થાય છે. *૬*૫૨.

પોષ સુદ આઠમનાં સતાવીશમો ૠતુ પૂર્ણ થાય છે. ફાગણસુદ દશમના અઢાવીશમો ૠતુ સમાપ્ત થાય છે.*૬*૫૩.

વૈશાખ સુદ બારશના ઓગણત્રીશમો ૠતુ પૂર્શ થાય છે અને અષાઢ સુદ ચૌદશના ત્રીશમો ૠતુ સમાપ્ત થાય છે. *૬*૫૪.

આ પ્રમાશે ત્રીશે ૠતુઓની સમાપ્તિ એકાંતર માસમાં અને એકાંતર તિથિએ થાય છે, તે કહ્યું. ૬૫૫. વળી કર્મમાસ કરતાં સૂર્યમાસમાં અર્ધ અહોરાત્રની વૃદ્ધિ છે, તેથી બે સૂર્યમાસના એક ૠતુમાં એક અહોરાત્ર વધે છે. ૬૫૬.

| ततश्च |     | कर्ममासद्वये षष्टिरहोरात्रा भवंति वै ।<br>सूर्यमासद्वयात्मर्त्तु–स्त्वेकषष्टिदिनात्मकः ॥६५७॥<br>द्विकर्ममासापेक्षस्त–द्भवेद्दतुमृतुं प्रति ।<br>अहोरात्र: समधिक–श्चतुर्मास्यां तु तद्द्वयं ॥६५८॥ |
|-------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       |     | वर्षाशीतोष्णकालेषु चतुर्मासमितेषु यत् ।                                                                                                                                                          |
|       |     | अधिरात्रं भवेत्पर्व तृतीयमथ सप्तमं ॥६५९॥                                                                                                                                                         |
|       | तथे | क्तं ज्योतिष्करंडे-                                                                                                                                                                              |
|       |     | तइयंमि य कायव्वं अइरत्तं सत्तमे य पव्वंमि ।                                                                                                                                                      |
|       |     | वासहिमगिम्हकाले चउचउमासे वि हीयंते ॥६६०॥                                                                                                                                                         |
|       |     | श्रावणो मार्गशीर्षञ्च चैत्रश्चेति यथाक्रमं ।                                                                                                                                                     |
|       |     | वर्षाशीतोष्णकालाना–मादिमासाः प्रकीर्त्तिताः ॥६६१॥                                                                                                                                                |
|       |     | सूर्यर्त्तुपूर्त्तिसमये कर्ममासव्यपेक्षया ।                                                                                                                                                      |
|       |     | अहोरात्रः समधिकः स्यादेकैक इति स्फुटं ॥६६२॥                                                                                                                                                      |
|       |     | आषाढे च भाद्रपदे कार्तिके पौष एव च ।                                                                                                                                                             |
|       |     | फाल्गुने माधवे चाति-रात्रं नान्येषु कर्हिचित् ॥६६३॥                                                                                                                                              |

તેથી બે કર્મમાસમાં સાઠ અહોરાત્ર હોય છે અને બે સૂર્યમાસના એક ૠતુમાં એકસઠ અહોરાત્ર હોય છે. ૬૫૭.

તેથી બે કર્મમાસની અપેક્ષાએ દરેક ૠતુમાં એક એક અહોરાત્ર અધિક હોય છે અને <mark>ચાર</mark> માસમાં બે અહોરાત્ર અધિક હોય છે.*૬*૫૮.

વર્ષાકાળ (ચોમાસું), શીતકાળ (શીયાળો) અને ઉષ્જ્રકાળ (ઉનાળો) એ ચાર ચાર માસના કાળમાં ત્રીજ અને સાતમની તિથિ અધિક હોય છે (વૃદ્ધિ પામે છે.)*૬*૫૯.

તે વિષે જ્યોતિષ્કરંડકમાં કહ્યું છે કે–''ચાર મહિનાનાં કાળ પ્રમાશે વર્ષાકાળ, શીતકાળ અને ઉષ્શકાળમાં ત્રીજ અને સાતમની તિથિ વૃદ્ધિ પામે છે.*૬૬*૦.

વર્ષાકાળનો પ્રથમ માસ શ્રાવણ, શીતકાળનો પહેલો માસ માગશર અને ઉષ્ણકાળનો પહેલો માસ ચૈત્ર કહ્યો છે. *૬ ૬* ૧.

સૂર્ય ૠતુ પૂર્શ થાય ત્યારે કર્મમાસની અપેક્ષાએ એક એક અહોરાત્ર અધિક હોય છે–એ વાત પ્રગટ જ છે.*૬૬*૨.

અષાઢ, ભાદરવો, કારતક, પોષ, ફાગણ અને વૈશાખ એ છ માસમાં જ અધિક તિથિ હોય છે; બીજા માસોમાં હોતી નથી. ૬૬૩. ऋतुप्रारंभका मासा अप्येत एव कीर्त्तिताः । ज्योतिष्करंडप्रज्ञप्ति-वृत्त्यादेर्मतमेतकत् ॥६६४॥

भगवतीवृत्तौ तु-प्रावृट् श्रावणादिः, वर्षारात्रोऽश्वयुजादिः, शरन्मार्गशीर्षादिः, हेमंतो माघादिः, वसंतश्चैत्रादिः, ग्रीष्मो ज्येष्ठादिरिति-पक्षांतरं दृश्यते ।

इदं च पक्षांतरं जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रेऽपि उत्सर्पिणीनिरूपणे 'चउद्दस पढमसमए' इत्यस्मिन् सूत्रे संगृहीतमस्ति, यतस्तत्र श्रावणे मासि उत्सर्पिणी लगति, तत्प्रथमसमय एव चतुर्दश काला युगपल्लगंति, तन्मध्ये ऋतुरप्यस्ति, तत ऋतोरप्यारंभः श्रावणे मासि भवतीति पक्षांतरमिति ज्ञेयं ।

किंच दक्षिणायनारंभकोऽपि श्रावण एव, चातुर्मासकारंभकोऽप्ययमेव, तेन ऋत्वारंभकोऽप्यसाविति पक्षोऽपि युज्यत एवेति ।

चदि वा सूर्यवर्षमाश्रित्य युगे ऋतवः प्रथमाषाढपूर्णिमादयः स्युः, कर्मवर्षस्य तु ऋतवः श्रावणासितप्रतिपदाद्याः स्युरित्यतो वा पक्षांतरमिदं भावीति संभाव्यते, तत्त्वं त्विह तद्विद्वेद्यमिति.

તેમ જ ૠતુના પ્રારંભના માસ પણ એ છ જ કહ્યા છે. જ્યોતિષ્કરંડક અને પ્રજ્ઞપ્તિની ટીકા વગેરેનો આ મત છે. *૬૬*૪.

પરંતુ ભગવતીની ટીકામાં તો ''પ્રાવૃષ ૠતુ શ્રાવણથી શરૂ થાય છે, વર્ષાૠતુ આસોથી, શરદ ૠતુ માગશરથી, હેમંત ૠતુ મહાથી, વસંત ૠતુ ચૈત્રથી અને ગ્રીષ્મ ૠતુ જેઠથી શરૂ થાય છે.'' એમ પખવાડીયાનું આંતરૂ દેખાય છે.

આવો પક્ષ જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રમાં પણ ઉત્સર્પિશીનું સ્વરૂપ કહેતી વખતે 'ચઉદસ પઢમસમએ' (પહેલે સમયે ચૌદ) આ સૂત્રમાં કહેલો છે, કારણ કે તેમાં શ્રાવણ માસમાં ઉત્સર્પિશીની શરૂઆત કહેલી છે. તેના સમયે જ ચૌદ પ્રકારના કાળ એકી સાથે શરૂ થાય છે. તે ચૌદમાં ૠતુ પણ ગણેલો છે. તેથી ૠતુનો પણ આરંભ શ્રાવણ માસથી જ થાય છે, એમ બીજો પક્ષ સમજવો.

દક્ષિણાયનનો આરંભ પણ શ્રાવણથી જ થાય છે, ચાતુર્માસનો આરંભ પણ શ્રાવણથી જ થાય છે, તેથી ૠતુનો આરંભ પણ શ્રાવણથી જ થાય છે, એવો પક્ષ પણ યોગ્ય છે.

અથવા તો સૂર્યવર્ષને આશ્રયીને યુગમાં ૠતુઓ પહેલા અષાઢની પૂર્શિમાથી શરૂ થાય છે અને કર્મવર્ષને આશ્રયીને ૠતુઓ શ્રાવણ વદ એકમથી શરૂ થાય છે. આ કારણથી પણ આ પક્ષાંતર હશે એમ સંભવે છે. તત્ત્વ તો તે વિષયના વિદ્વાન જ જાણે. त्रस्तूनामित्यमी मासा यथाशास्त्रं निरूपिता: । अथर्त्तुपूरकतिथि–ज्ञानाय करणं ब्रूवे ॥६६५॥ जिज्ञासितर्त्तोर्या संख्या द्विगुणा सा विधीयते । रूपोना क्रियते द्वाभ्यां गुण्यते च तत: पुन: ॥६६६॥ द्विः स्थाप्यतेऽथ चैकस्या: कृतेऽर्द्धे ज्ञायते सुखं । युगातीतपर्वयुक्ता–भीष्टर्त्तोरंतिमा तिथि: ॥६६७॥ यथा युगे तिथौ कस्यां प्रथमर्त्तुः समाप्यते । इति प्रश्ने ऋतुसंख्यै–ककः स द्विगुणीकृत: ॥६६८॥ द्वौ स्यातां तौ च रूपोना–वेकः स द्विगुणाः पुनः । द्वावेव तौ द्विः स्थाप्येते एकत्रार्द्धे कृते पुनः ॥६६९॥ एकोऽवशिष्ट एवं च द्विपर्वातिक्रमे युगे । ऋतुराद्यः प्रतिपदि संपूर्णः प्रथमे तिथौ ॥६७०॥ जिज्ञासिते द्वितीयर्त्तौ द्वावेव द्विगुणीकृतौ । जाताध्रत्वार एकोनास्त्रयस्ते द्विगुणीकृताः ॥६७१॥

આ પ્રમાણે ૠતુના માસો શાસ્ત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે અહીં બતાવ્યા છે. હવે ૠતુને સમાપ્ત કરનારી તિથિને જાણવા માટે કરણ (રીત) કહું છું. *૬૬*૫

જાણવાને ઇચ્છેલા ૠતુની જે સંખ્યા હોય, તેને બમણી કરવી. તેમાંથી એક બાદ કરવો, તેને ફરીથી બેએ ગુણવા. તે અંકને બે ઠેકાણે જુદો જુદો સ્થાપવો, તેમાંથી એક તરફના અંકને અર્ધ કરવો. તેમ કરવાથી યુગના વીતી ગયેલા પર્વ સહિત ઇચ્છિત ૠતુની છેલ્લી તિથિ સુખેથી જાણી શકાય છે. *၄၄၄-၄၄*૭.

જેમ કે યુગમાં પ્રથમ ૠતુ કઈ તિથિએ સમાપ્ત થાય ? એમ કોઈ પ્રશ્ન કરે તો ૠતુની સંખ્યા એક હોવાથી તેને બમણી કરવાથી બે (૨) થયા. તેમાંથી એક બાદ કરતાં (૨-૧=૧) બાકી રહ્યો. તેને ફરીથી બેએ ગુણતાં (૨x૧=૨) બે થયા. તેને જુદા જુદા બે ઠેકાણે સ્થાપન (૨\_૨) કર્યા. તેમાંથી એક ઠેકાણે સ્થાપેલા બેને અર્ધા (૨\_૧) કર્યા, તો એક આવ્યો; તેથી બે પર્વ વીતી ગયા પછી એકમને દિવસે પહેલો ૠતુ પૂર્ણ થયો એમ સિદ્ધ થયું. *૬૬૮-૬*૭૦

બીજા ૠતુની છેલ્લી તિથિ જાણવાની ઇચ્છા થાય તો બેને બમણા કરવાથી ચાર (૨+૨=૪) થાય. તેમાંથી એક બાદ કરતાં ત્રણ (૪-૧=૩) રહ્યા. તેને ફરીથી બમણા કરતાં છ (૩+૩=*ઽ*) થયા. તેને બે ઠેકાણે સ્થાપન (*ઽ*─٦ઽ) કર્યા. તેમાંથી એક ઠેકાણે સ્થાપેલા છને અર્ઘા કર્યા ત્યારે ત્રણ રહ્યા,

जाताः षट् ते स्थापिता द्वि-रेकत्र चार्द्धितास्त्रयः । अन्यत्र तु षडेव स्युस्तदेवं प्रश्ननिर्णय: ॥६७२॥ युगादितः षट्पर्वाणि व्यतीत्यर्त्तर्द्वितीयकः । तृतीयायां तिथौ पूर्ण एवं सर्वत्र भावना ॥६७३॥ त्रिंशत्तमे ऋतौ जिज्ञा-सिते त्रिंशदु द्विताडिता । षष्टिः स्यादय सैकोन-षष्टी रूपोज्झिता भवेत् ॥६७४॥ भूय: सा द्विगुणा जात-मष्टादशोत्तरं शतं । द्विः संस्थाप्य च तस्यार्द्धे कृत एकत्र शिष्यते ॥६७५॥ एकोनषष्टिरित्येवं विवक्षितविनिश्चय: । अष्टादशोत्तरे पर्व-शतेऽतीते युगादित: ।।६७६।। एकोनषष्टितमायां तिथौ संपूर्णतां दधौ । ऋतुस्त्रिंशत्तम इति ज्ञेयं तत्त्वमिदं त्विह ॥६७७॥ नैकोनषष्टिस्तिथयः स्युरित्येकोनषष्टिका । हियते पंचदशभिः स्याच्छेषांकसमा तिथिः ॥६७८॥ यगस्य पंचमे वर्षे आषाढे प्रथमेऽस्य च । ततश्च – पूर्णः शुक्लचतुर्दश्या-मृतुस्त्रिंशत्तमोंतिमः ॥६७९॥

અને બીજે ઠેકાણે તો છ છે જ (ઽ□૩); તેથી પ્રશ્નનો જવાબ એ આવ્યો કે યુગની શરૂઆતથી છ પર્વ વીતી ગયા પછી ત્રીજને દિવસે બીજો ૠતુ પૂર્ણ થયો, એમ સર્વત્ર જાણવું. ઽ૭૧-૭૭૩. ત્રીશમો ૠતુ કઈ તિથિએ સમાપ્ત થયો ? એમ જાણવાની ઇચ્છા હોય તો ત્રીશને બેથી ગુણવાથી સાંઈઠ (૩૦x૨=૬૦) થયા. તેમાંથી એક બાદ કરતાં ઓગણસાંઈઠ (૬૦-૧=૫૯) રહ્યા, તેને ફરી બેએ ગુણતાં એક સો ને અઢાર (૫૯x૨=૧૧૮) થયા. તેને બે ઠેકાણે સ્થાપી (૧૧૮□૧૧૮) એકને અર્ધા કર્યા (૧૧૮□૫૯) ત્યારે ઓગણસાંઈઠ થયા; તેથી કહેવાને ઇચ્છેલી તિથિનો નિર્ણય થયો કે યુગની શરૂઆતથી એક સો ને અઢાર પર્વ વીતી ગયા પછી ઓગણસાઠમી તિથિને રોજ ત્રીશમો ૠતુ સમાપ્ત થયો. અહીં આ તત્ત્વ જાણવું કે ઓગણસાઠ તિથિઓ હોતી નથી, તેથી ઓગણસાંઈઠને પંદરે ભાગતાં જે શેષ રહે તે તિથિ (અને જે ભાગમાં આવે તે પર્વમાં ઉમેરવા); તેથી સિદ્ધ થયું કે–યુગના પાંચમા વર્ષમાં પહેલા અષાઢ માસમાં શુક્લપક્ષની ચૌદશના છેલ્લો ત્રીશમો ૠતુ સમાપ્ત થાય છે. ૬૭૪-૬૭૯. अथ चंद्रर्तुस्वरूपमुच्यते-सर्वर्क्षभोगो नक्षत्र-पर्याय इति कथ्यते । ते च भानोर्युगे पंच सप्तषष्टिर्निशापतेः ॥६८०॥ एकैकस्मिंश्च नक्षत्र-पर्याये ऋतवो हि षट् । ततोऽर्कस्य युगे त्रिंशत् द्वयुत्तरेंदोश्चतुःशती ॥६८१॥ एकैकश्च मृगांकर्त्तु-रहोरात्रचतुष्टयी । सप्तत्रिंशदहोरात्र-भागाश्च सप्तषष्टिजाः ॥६८२॥ विधोर्यदेकनक्षत्र-पर्याये सप्तविंशतिः । अहोरात्राः सप्तषष्टि-भागास्त्र्यैकविंशतिः ॥६८२॥ तेषां भागे हते षड्भि-र्लब्धा दिनचतुष्टयी । श्रेषं दिनत्रयं तच्च सप्तषष्ट्या हतं भवेत् ॥६८४॥ द्वाविंशे द्वे शते सप्तषष्ट्र्यानामिमे पुनः ॥६८४॥ द्वाविंशे द्वे शते सप्तषष्ट्र्यंशानामिमे पुनः ॥६८५॥ षड् भक्ते सप्त-षष्ट्र्यंशाः, सप्तत्रिंशद्याद्याः । इदं चंद्रर्त्तुमानं च चंद्रसर्वर्त्तुसंख्यया ॥६८६॥

હવે ચંદ્રને આશ્રયી ૠતુઓનું સ્વરૂપ બતાવે છે.–સર્વ નક્ષત્રોનો ભોગવટો થાય તે નક્ષત્રપર્યાય કહેવાય છે (સૂર્ય કે ચંદ્ર સર્વ નક્ષત્રોને ભોગવી રહે તેટલો કાળ એક નક્ષત્રપર્યાય કહેવાય છે.) એક યુગમાં સૂર્યના નક્ષત્રપર્યાયો પાંચ થાય છે અને ચંદ્રના નક્ષત્રપર્યાયો સડસઠ થાય છે. ૬૮૦.

ે . એક એક નક્ષત્રપર્યાયમાં છ છ ૠતુઓ આવે છે; તેથી એક યુગમાં સૂર્યને આશ્રયીને ત્રીશ ૠતુઓ અને ચંદ્રને આશ્રયીને ચાર સો ને બે ૠતુઓ આવે છે. *૬*૮૧.

એક ચંદ્રૠતુનો કાળ ચાર અહોરાત્ર અને એક અહોરાત્રના સડસઠીયા સાડત્રીશ અંશો (૪ <sup>39</sup>/<sub>50</sub>) હોય છે. ૬૮૨.

કારણ કે ચંદ્રના એક નક્ષત્રપર્યાયમાં સતાવીશ અહોરાત્ર અને એક અહોરાત્રના સડસઠીયા એકવીશ ભાગ (૨૭ <sup>૨૧</sup>/<sub>۶9</sub>) હોય છે તેને છએ ભાગવાથી (૨૭ ÷ *૬*=૪ શેષ ૩) ભાગમાં ચાર દિવસ આવે છે અને શેષ ત્રણ દિવસ રહે છે તેને સડસઠે ગુણતાં બસોને એક (*૬*૭x૩=૨૦૧) થાય છે. તેમાં એકવીશ અંશ ઉમેરવાથી સડસઠીયા બસો ને બાવીશ (૨૦૧+૨૧=<sup>૨૨૨</sup>/<sub>۶9</sub>) અંશ થાય છે. *૬૮૫*. તેને છએ ભાગતાં ઉપર કહ્યા પ્રમાણે સડસઠીયા સાડત્રીશ (<sup>૨૨૨</sup>/<sub>۶9</sub> ÷ *૬* = <sup>39</sup>/<sub>59</sub>) અંશ આવે છે. આ ચંદ્રૠતુના પ્રમાણને એટલે (૪ <sup>39</sup>/<sub>59</sub> ને) ચંદ્રના સર્વ ૠતુઓની સંખ્યા વડે એટલે ચારસો चतुःशत्या द्वगुत्तरया गुण्यते चेद्धवंति तत् । अष्टादश शतास्त्रिंशा यथोक्ता युगवासराः ॥६८७॥ अथ चंद्रर्तुज्ञानाय करणमुच्यते– युगातीतपर्वसंख्या कार्या पंचदशाहता । विवक्षितदिनात्प्राच्या वर्त्तमानस्य पर्वणः ॥६८८॥ तिथयस्तत्र योज्यंते–ऽवमरात्रोज्झिताथ सा । चतुस्त्रिंशशतहता पंचाढ्यत्रिंशतांचिता ॥६८९॥ शतैर्दशोत्तरैः षड्भि–विभाज्यैवं कृते सति । लभ्यंतेऽतीतऋतवः शेषांशाश्चोद्धरंति ये ॥६९०॥ तेषां भागे चतुस्त्रिंश–शतेनात्र यदाप्यते । ते दिना वर्त्तमानर्त्तोः शेषा अंशा दिनस्य च ॥६९१॥ चतुर्भिः कलापकं । द्वितीयपर्वैकादश्यां चंद्रर्त्तुः कतमो युगे । इति प्रश्नेऽतीतमेकं पर्व पंचदशाहतं ॥६९२॥

ને બે વડે ગુણીએ ત્યારે પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે એક યુગના અઢાર સો ને ત્રીશ (૪ <sup>39</sup> <sub>50</sub> x ૪૦૨ = ૧૮૩૦) અહોરાત્ર થાય છે. *૬૮૬-૬૮*૭.

હવે ચંદ્રૠતુ જાણવાનું કરણ (રીત) બતાવે છે.

યુગને વિષે કહેવાને ઇચ્છેલા દિવસની પહેલાં જેટલા પર્વ વીતી ગયા હોય તેને પંદરથી ગુણવા. તેમાં ચાલતા પર્વની ગયેલી તિથિઓ ભેળવવી. તેમાંથી ક્ષયતિથિ બાદ કરવી, જે અંક રહે તેને એક સો ને ચોત્રીશથી (૧૩૪) ગુણી તેમાં ત્રણસો ને પાંચ ભેળવવા, પછી તે અંકને છ સો ને દશથી ભાગવો, ભાગમાં જે આવે તેટલા વીતી ગયેલા ૠતુ જાણવા. બાકી જે અંશ વધ્યા હોય તેને એક સો ને ચોત્રીશથી ભાગતાં, જે ભાગમાં આવે તેટલા વર્તતા ૠતુના વ્યતીત દિવસો જાણવા અને જે શેષ રહ્યા હોય, તેટલા વર્તતા દિવસોના અંશ જાણવા. *૬૮૮-૬*૯૧.

ઉદાહરણ–યુગના આરંભથી બીજા પર્વની અગ્યારશને દિવસે કેટલામો ચંદ્રૠતુ ચાલે છે ? એમ કોઈ પ્રશ્ન કરે, ત્યારે એક પર્વ વીતી ગયેલું છે તેને પંદરે ગુણતાં પંદર (૧૫x૧=૧૫) થયા. તેમાં અગ્યારશની પહેલાં દશ તિથિઓ વ્યતીત થયેલી હોવાથી દશ (૧૦) દિવસ ભેળવ્યા, ત્યારે પચ્ચીશ (૧૫x૧૦=૨૫) થયા. અહીં ક્ષયતિથિનો સંભવ નથી તેથી કાંઈ પણ બાદ કરવાનું નથી–એમ જાણવું. પછી આ પચ્ચીશને એક સો ચોત્રીશે (૧૩૪) ગુણતાં તેત્રીશ સો ને પચાસ (૨૫x૧૩૪=૩૩૫૦)

जाताः पंचदशैतेषु क्षिप्यंते दश वासराः । एकादश्याः प्रागतीता जातैवं पंचविंशतिः ॥६९३॥ अवमरात्रस्य त्वत्र संभवो नास्तीति ज्ञेयं । चतुस्त्रिंशशतघ्नाऽसौ त्रयस्त्रिंशच्छती भवेत् । पंचाशदधिकास्यां च पंचाढ्यां त्रिशतीं क्षिपेत् ॥६९४॥ शतानि पंचपंचाशा-न्येवं षट् त्रिंशदेषु च । शतैर्दशोत्तरै: षड्भिर्भक्तेष्वाप्येत पंचकं ॥६९५॥ अंशाश्च शेषास्तिष्ठंति पंचाढ्यानि शतानि षट् । चतुस्त्रिंशशतेनैषां भागे लब्धं चतुष्टयं ॥६९६॥ एकोनसप्ततिश्चांशाः शेषास्ते द्व्यपवर्तिताः । लब्धाः सार्द्धाश्चतुस्त्रिंश-त्सप्तषष्टिलवा इति ॥६९७॥ अतीताः पंच ऋतवः षष्ठत्तेश्चि गता दिनाः । चत्वारः पंचमस्याह्नः सप्तषष्ट्रिभवा लवाः ॥६९८॥ गताः सार्द्धाश्चतुस्त्रिंशत् सार्द्धौ द्वौ सप्तषष्टिजौ । चंद्रर्ती स्तस्तदा षष्ठे भागौ न्यूनतयांचितौ ॥६९९॥ एवमन्यत्रापि भाव्यं. अय चंद्रर्त्तसंपूर्त्ति-तिथे: करणमुच्यते ।

तत्र बोध्यो धुवराशि: पंचोपेतं शतत्रयं ॥७००॥

થાય છે. તેમાં ત્રણ સો ને પાંચ (૩૦૫) ભેળવવા. ત્યારે છત્રીશ સો ને પંચાવન (૩૩૫૦x૩૦૫=૩૬૫૫) થાય છે. તેને છ સો દશે (૬૧૦) ભાગતાં ભાગમાં પાંચ આવે છે અને બાકી છસોને પાંચ (૬૦૫) શેષ રહે છે. તે (૬૦૫)ને એક સો ચોત્રીશે (૬૦૫ ÷ ૧૩૪=૪) ભાગતાં ભાગમાં ચાર આવે છે અને બાકી ઓગણસીતેર (૬૯) અંશો શેષ રહે છે. તે (૬૯)ને બેથી ભાગતાં સડસઠીયા સાડીચોત્રીશ (૬૯ ÷ ૨=  $\frac{380}{59}$ ) અંશો આવે છે; તેથી જવાબ એ આવ્યો કે પાંચ ૠતુઓ વીતી ગયા છે, છકા ૠતુના ચાર દિવસ ગયા છે અને પાંચમા દિવસના સડસઠીયા સાડીચોત્રીશ અંશો ગયા છે. તે વખતે છકા ચંદ્રૠતુના સડસઠીયા અઢી ભાગ બાકી છે એમ જાણવું. ૬૯૨-૬૯૯.

આ રીતે અન્ય સ્થળે પણ જાણવું.

હવે ચંદ્રૠતુ કઈ તિથિએ પૂર્શ થાય ? તે જાણવા માટે કરણ કહે છે.–આ કરણને વિષે પ્રથમ ત્રણસો ને પાંચ (૩૦૫) ધ્રુવરાશિ જાણવો. ૭૦૦. चतुस्त्रिंशशतच्छिन्ना-होरात्रस्य लवा अमी । ज्ञेया ज्ञेयो धुवराशि-र्नक्षत्रकरणेऽप्यसौ ॥७०१॥ अयं द्व्युत्तरवृद्धेन धुवराशिर्निहन्यते । राशिनैकादिना द्व्याढ्य-चतुःशततमावधि ॥७०२॥ एकेनाद्ये मृगांकत्तौ धुवराशिर्निहन्यते । जिज्ञासिते द्वितीये तु धुवांकस्ताड्यते त्रिभिः ॥७०३॥ एवं च - द्व्याढ्यचतुःशततम-जिज्ञासायां तु ताड्यते । धुवराशिस्त्र्युत्तराष्ट - शतमानेन राशिना ॥७०४॥

राशिद्वर्युत्तरया वृद्ध्या वर्द्धमानो हि जायते । रूपोनो द्विगुणः स्वस्वा–भीष्टचंद्रर्त्तुमानतः ॥७०५॥ यथा तृतीये चंद्रत्तौ वृद्ध्या द्व्युत्तरया भवेत् । गुणकः पंचमः सोऽस्माद्रूपोंनो द्विघ्न एव हि ॥७०६॥

એક અહોરાત્રને એક સો ને ચોત્રીશે ભાગતાં આવેલા આ લવો છે <sup>૩૦૫</sup> કરશમાં પણ સમજવો. ૭૦૧.

આ (૩૦૫) ઘ્રુવરાશિને એકથી આરંભીને આગળ આગળ બે-બે વધતા અંક વડે ચાર સો ને બે વડે (૪૦૨) ચંદ્રૠતુ સુધી ગુણવો. ૭૦૨.

જેમ કે પહેલો ચંદ્રૠતુ જાણવાની ઇચ્છા હોય, તો ઘ્રુવરાશિને એકથી ગુણવો અને બીજો ચંદ્રૠતુ જાણવાની ઇચ્છા હોય તો ઘ્રુવરાશિને ત્રણ વડે ગુણવો. ૭૦૩.

એ પ્રમાશે છેવટે ચાર સો ને બેમો ચંદ્રૠતુ જાણવાની ઇચ્છા હોય તો ઘ્રુવરાશિને આઠ સો ને ત્રણ વડે ગુણવો. ૭૦૪.

અર્થાત્ અહીં જેટલામો ચંદ્રૠતુ જાણવાની ઇચ્છા હોય તે અંકને બમણો કરી તેમાંથી એક બાદ કરીએ ત્યારે એકથી આગળ આગળ બે-બેની વૃદ્ધિવાળો અંક પ્રાપ્ત થાય છે. ૭૦૫.

જેમકે ત્રીજો ચંદ્રૠતુ જાણવાને ઇષ્ટ હોય, તો બે-બેની વૃદ્ધિવાળો પાંચનો અંક આવે છે. તે પાંચનો અંક ત્રણને બમણા કરી એક બાદ કરીએ ત્યારે આવે છે. (એ જ રીતે ચાર સો ને બેમાં ચંદ્રૠતુને જાણવાની ઇચ્છા હોય, તો તેને બમણા કરી એક બાદ કરતાં આઠ સો ને ત્રણ આવે છે.) ૭૦*૬*. ततस्तथा ताडितोऽसौ ध्रुवराशिर्विभज्यते । चतुस्त्रिंशशतेनायं तिथिश्चंदर्त्तुपूर्त्तिभाग् ॥७०७॥ यथा द्वितीयचंदर्तु-पृच्छायां त्रिगुणीकृता । पंचाढ्या त्रिशती पंच-दशाढ्याः स्युः शता नव ॥७०८॥ चतुस्त्रिंशशतेनैषां भागे षट् करमागताः । शेषमेकादशशतं तद् द्विकेनापवर्त्त्यते ॥७०९॥ अध्यर्द्धाः पंचपंचाशत् लवाः स्युः सप्तषष्टिजाः । तदेवमिष्टचंदर्त्तु-निश्चयोऽयमुपस्थितः ॥७१०॥ युगादेः षट्स्वतीतेषु दिनेषु सप्तमस्य च । अध्यर्द्धैः पंचपंचाश-तांशकैः सप्तषष्टिजैः ॥७११॥ व्यतीतैः स्यान्मृगांकर्त्तु-द्वितीयः पूर्णतां गतः । कार्या विचक्षणैरेवं सर्वत्रान्यत्र भावना ॥७१२॥ अध्य सूर्यर्त्तुसंपूर्त्ती भोग्यमिंदोस्तथा रवेः । यन्नक्षत्रं भवेत्तस्य ज्ञानाय करणं ब्रुवे ॥७१३॥

ત્યાર પછી ઉપર કહ્યા પ્રમાણે ૮૦૩ ને ૩૦૫ વડે ગુણેલા આ ઘ્રુવરાશિને એક સો ને ચોત્રીશે ભાગવાથી ચંદ્રૠતુની સમાપ્તિની તિથિ આવે છે.<sup>૧</sup> ૭૦૭.

ઉદાહરણઃ– બીજો ચંદ્રૠતુ કઈ તિથિએ પૂર્શ થાય ? એમ કોઈ પ્રશ્ન કરે તો ઘ્રુવરાશિ ત્રણ સો ને પાંચને (૩૦૫) ત્રણે ગુણતાં નવ સો ને પંદર (૩૦૫x૩=૯૧૫) થાય છે. તેને એક સો ચોત્રીશે (૯૧૫ ÷ ૧૩૪=*s*) ભાગતાં છ ભાગમાં આવે છે. બાકી એક સો ને અગ્યાર (૧૧૧) શેષ રહે છે. તેને બે વડે ભાગવા, ત્યારે સડસઠીયા સાડીપંચાવન (૧૧૧ ÷ ૨=૫૫ા) અંશો આવે છે, તેથી ઇચ્છેલા (બીજા) ચંદ્રૠતુની સમાપ્તિનો આ નિશ્ચય થયો કે યુગની શરૂઆતથી છ દિવસો ગયા પછી સાતમા દિવસના સડસઠીયા સાડીપંચાવન (<sup>૫૫ા</sup>) પ્રમાશે બીજે સર્વ ઠેકાશે વિચક્ષણોએ જાણવું. ૭૦૮-૭૧૨.

હવે સૂર્યૠતુની સમાપ્તિ વખતે ચંદ્ર તથા સૂર્યનું જે ભોગ્ય નક્ષત્ર હોય તે જાણવા માટે કરણ કહું છું. ૭૧૩.

| ٩. | અભીષ્ટચન્દ્રર્તુઃ  | ૧ | ૨ | З | ४  | પ | ٦  | ૭  | ٤  | ও  | ૧૦ |
|----|--------------------|---|---|---|----|---|----|----|----|----|----|
|    | દ્રચુત્તરવૃદ્ધરાશિ | q | ŋ | પ | ଡ଼ | Ŀ | ૧૧ | ૧૩ | ૧૫ | ૧૭ | ૧૯ |

धुवांकराशिर्ज्ञेयोऽत्र पंचोपेतं शतं त्रयं । चतुस्त्रिंश्रशग्नतच्छिन्ना-होरात्रांशात्मकोऽस्त्ययं ॥७१४॥ एकादिद्वयुत्तरेणामुं त्रिंशदंतेन राशिना । हत्वा शोधनकान्यस्मा-द्वक्ष्यमाणानि शोधयेत् ॥७१५॥ तेषु यच्छोध्यमानेषु सर्वाग्रेण न शुध्यति । सूर्यर्त्तुपूर्तौ नक्षत्रं स्याच्चंद्रस्य रवेरपि ॥७१६॥ राशेद्वर्युत्तरवृद्धस्य ज्ञेया प्राग्वत्प्ररूपणा । बोध्या शोधनकानां तु प्राज्ञैः प्रज्ञापनासकौ ॥७१७॥ अर्द्धक्षेत्रे सप्तषष्टि-ऋक्षे शोधनकं स्मृतं । समक्षेत्रे चतुस्त्रिंशं शतं शोधनकं भवेत् ॥७१८॥ सार्द्धक्षेत्रे च नक्षत्रे स्यादेकाढ्यं शतद्वयं । इंदोरभिजितो भानि शोध्यान्यर्कस्य पुष्यतः ॥७१९॥

અહીં ત્રણસો ને પાંચ (૩૦૫) ઘ્રુવાંક રાશિ જાણવો. અહોરાત્રનાં એક સો ચોત્રીશ ભાગરૂપ <sup>૩૦૫</sup> ત્રિરાશિ <sub>૧૩×</sub> છે. ૭૧૪.

એકથી આરંભીને આગળ આગળ બે-બેની વૃદ્ધિ વડે (૧-૩-૫ વિગેરે વડે) ત્રીશ સુધી તે ઘ્રુવાંકની રાશિને ગુણવો. પછી તેમાંથી આગળ કહેવાશે, તે પ્રમાણે બાદબાકી કરવી. બાદબાકી કરતાં કરતાં જ્યારે બીલ્કુલ બાદ ન થાય, ત્યારે સૂર્યૠતુની સમાપ્તિ કરનારું ચંદ્ર અને સૂર્યનું નક્ષત્ર આવે છે. ૭૧૫-૭૧*૬*.

આગળ આગળ બે-બેની વૃદ્ધિવાળા રાશિની પ્રરૂપણા પૂર્વે કહ્યા પ્રમાશે જાણવી અને બાદબાકી કરવાની પ્રરૂપણા પંડિતોએ આ પ્રમાશે જાણવી. ૭૧૭.

અર્ધક્ષેગવાળા નક્ષત્ર હોય તો અડસઠ બાદ કરવા–એમ કહ્યું છે, સમક્ષેત્ર નક્ષત્ર હોય તેમાંથી એક સો ને ચોત્રીશ બાદ કરવા. ૭૧૮.

અને સાર્ધક્ષેત્ર નક્ષત્ર હોય તો તેમાંથી બસો ને એક બાદ કરવા. તેમાં ચંદ્રનું ભોગ્ય નક્ષત્ર લાવવું હોય, તો અભિજિત્ નક્ષત્રથી બાદબાકી કરવી અને સૂર્યનું ભોગ્ય નક્ષત્ર લાવવું હોય, તો પુષ્ય નક્ષત્રથી બાદબાકી કરવી. ૭૧૯. त्रद्धसस्याभिजितः पूर्वं द्विचत्वारिंशदंशकान् । राशेर्विशोधयेत्तस्मा-च्चंद्रयुक्तर्क्षचिंतने ॥७२०॥ सूर्यर्क्षयोगचिंतायां चादौ पुष्यस्य शोधयेत् । अष्टाशीतिं ततः शोध्या-न्युडूनि प्रोक्तवत्क्रमात् ॥७२१॥ यथा प्रथमसूर्यर्त्तुः कस्मिन्नुडुपशालिनि । नक्षत्रे पूर्णतामेति युगे तत्रेदमादिशेत् ॥७२२॥ प्रागुक्तो धुवराशिर्यः पंचोपेतं शतत्रयं । एकेन गुणितः सोऽयं तावानेव व्यवस्थितः ॥७२३॥ तस्मादभिजितः शुद्धा द्वाचत्वारिंशदादितः । सत्रिषष्टि शतद्वंद्वं शेषं तस्माच्च शोध्यते ॥७२४॥ श्रुतेः शतं चतुस्त्रिंश-मथ शेषं शतं स्थितं । एकोनत्रिंशमस्माच्च धनिष्ठा तु न शुध्यति ॥७२५॥ तत्म्य – एतावत्सु धनिष्ठाया भुक्तेष्वंशेष्विहेंदुना । सूर्यर्त्तुः प्रथमः पूर्ण इति पूर्वोक्तनिर्णयः ॥७२६॥

તેમજ ચંદ્રના ભોગ્ય નક્ષત્રનો વિચાર કરવો હોય, તો તે ઘ્રુવાંક રાશિમાંથી પ્રથમ અભિજિત્ નક્ષત્રના બેંતાળીશ (૪૨) અંશો બાદ કરવા, અને સૂર્ય નક્ષત્રના યોગનો વિચાર કરવો હોય, ત્યારે તે ઘ્રુવાંક રાશિમાંથી પ્રથમ પુષ્ય નક્ષત્રના અઠયાશી (૮૮) અંશો બાદ કરવા અને ત્યારપછી કહેલા ક્રમ પ્રમાશે પછીના નક્ષત્રના અંશો બાદ કરવા. ૭૨૦-૭૨૧.

ઉદાહરણ– યુગને વિષે પહેલો સૂર્યૠતુ કયા ચંદ્રનક્ષત્રમાં સંપૂર્ણ થાય છે ? એમ કોઈ પ્રશ્ન કરે તો તેના જવાબમાં આ પ્રમાણે. ૭૨૨.

પ્રથમ જે ત્રણ સો ને પાંચનો ઘ્રુવરાશિ કહ્યો છે, તેને એકે ગુણતાં તેટલા જ (૩૦૫x૧=૩૦૫) આવે છે. તેમાંથી પ્રથમ અભિજિત્ના બેંતાળીશ અંશો બાદ કરતાં, બાકી બસો ને ત્રેસઠ (૩૦૫-૪૨=૨૬૩) રહે છે. તેમાંથી શ્રવણ નક્ષત્રના એક સો ને ચોત્રીશ (૧૩૪) અંશો બાદ કરતાં એક સો ને ઓગણત્રીશ (૨૬૩-૧૩૪=૧૨૯) શેષ રહે છે અને તેમાંથી ધનિષ્ઠાના અંશો બાદ થઈ શકતા નથી. તેથી ચંદ્ર વડે ધનિષ્ઠાના ૧૨૯ અંશો ભોગવાઈ જાય, ત્યારે પહેલો સૂર્યૠતુ પૂર્શ થાય છે, એમ સિદ્ધ થાય છે. ૭૨૩-૭૨૬. अथ प्रथमसूर्यर्तु-पूर्त्ती सूर्यर्क्षमुच्यतां । धुवांकोऽत्रापि पूर्वोक्तः पंचोपेतं शतत्रयं ॥७२७॥ एतच्चैकेन गुणितं ताद्योव व्यवस्थितं । अष्टाशीतिः शोध्यतेऽस्मात् पुष्यस्य प्रथमं ततः ॥७२८॥ शेषे च द्वे शते सप्त-दशाढ्ये शोध्यते ततः । अश्लेषायाः सप्तषष्टिः शेषं सार्द्धं शतं स्थितं ॥७२९॥ शतमस्माच्चतुस्त्रिंशं मघासंबंधि शोध्यते । षोडशार्वास्थिताः शेषास्तदेष प्रश्ननिर्णयः ॥७३०॥ सूर्येण पूर्वफाल्गुन्या भागेषु षोडशस्विह । शुक्तेषु प्रथमोऽर्कर्त्तुः संपूर्ण इति बुध्यतां ॥७३१॥ लोके तु – मासौ मार्गीदिकौ द्वौ द्वा-वृतुर्हेमंत एव च । शिशिरश्च वसंतश्च ग्रीष्मो वर्षास्तया शरत् ॥७३२॥ ऋतुभिश्चायने भानोः शिशिराद्यैस्त्रिभिस्त्रिभिः ।

બીજાું ઉદાહરણ – યુગને વિષે પહેલો સૂર્યૠતુ કયા સૂર્યનક્ષત્રમાં પૂર્શ થાય છે ? તે કહો, એમ કોઈએ પ્રશ્ન પૂછયો, તેના જવાબમાં આ પ્રમાણે કહેવું. અહીં પણ પૂર્વે કહેલો ઘ્રુવાંક ત્રણ સો ને પાંચ (૩૦૫) છે. તેને એકથી ગુણતાં તેટલા જ (૩૦૫x૧=૩૦૫) થાય છે. તેમાંથી પ્રથમ પુષ્ય નક્ષત્રના અઠયાશી (૮૮) અંશ બાદ કરવા. બાદ કરતાં બાકી બસો ને સતર (૩૦૫-૮૮=૨૧૭) રહે છે. તેમાંથી અશ્લેષા નક્ષત્રના સડસઠ (૪૭) અંશો બાદ કરતાં બાકી એક સો ને પચાશ (૨૧૭-૪૭=૧૫૦) રહે છે તેમાંથી મધા નક્ષત્રના એક સો ને ચોત્રીશ (૧૩૪) બાદ કરતાં બાકી સોળ (૧૫૦-૧૩૪=૧૬) રહે છે; તેથી પ્રશ્ન્નનો નિર્ણય આ પ્રમાણે થયો કે–સૂર્ય પૂર્વફાલ્ગુની નક્ષત્રના સોળ (૧૬) અંશ ભોગવે ત્યારે પહેલો સૂર્યૠતુ પૂર્ણ થાય છે, એમ જાણવું. ૭૨૭-૭૩૧.

લૌકિક શાસ્ત્રમાં તો આ પ્રમાશે કહ્યું છે–માગસર માસથી બે-બે માસનો એક એક ૠતુ છે, તે આ પ્રમાશે–હેમંત, શિશિર, વસંત, ગ્રીષ્મ, વર્ષા અને શરદ્દ. ૭૩૨.

શિશિરાદિ ત્રણ ત્રણ ૠતુથી સૂર્યના ઉત્તરાયણ અને દક્ષિણાયન થાય છે અને તે બે અયનથી સૂર્યનું એક વર્ષ થાય છે. ૭૩૩.

|       | इति श्रूयते ।। इति ऋतुप्रकरणं ।।                                    |
|-------|---------------------------------------------------------------------|
|       | ऋतौ ऋतौ द्वौ द्वौ मासा-वित्यद्वे द्वादशैव ते ।                      |
|       | नामान्येषां द्विधा लौकि–कानि लोकोत्तराणि च ॥७३४॥                    |
| तः    | त्र लौकिकान्येवं –                                                  |
|       | स्याच्छ्रावणो भाद्रपद आश्विनः कार्त्तिकोऽपि च ।                     |
|       | मार्गशीर्षञ्च पौषञ्च माघः फाल्गुन एव च ॥७३५॥                        |
|       | चैत्रस्तथा च वैशाखो ज्येष्ठाषाढाविति क्रमात् ।                      |
|       | लोकोत्तराण्यथोच्यन्ते नामान्येषां यथाक्रमम् ॥७३६॥                   |
|       | अभिनंदित इत्याद्यो द्वितीयः स्यात्प्रतिष्ठितः ।                     |
|       | तृतीयो विजयाख्यः स्या–च्चतुर्थः प्रीतिवर्द्धनः ॥७३७॥                |
|       | पंचमो भवति श्रेयान् षष्ठः शिव इति स्मृतः ।                          |
|       | सप्तमः शिशिरः ख्यातो हिमवानिति चाष्टमः ॥७३८॥                        |
|       | वसंतमासो नवमस्ततः कुसुमसंभवः ।                                      |
|       | एकादशो निदाघो द्वा–दशो वनविरोहकः ॥७३९॥                              |
| আৰু ব | पर्यप्रज्ञप्तिवत्तौ अभिनंदितस्थानेभिनंद इति, वनविरोहस्थाने वनविरोघी |

अत्र सूर्यप्रज्ञप्तिवृत्तौ अभिनंदितस्थानेभिनंद इति, वनविरोहस्थाने वनविरोधीती दृश्यते.

એ પ્રમાશે સંભળાય છે. ઈતિ ૠતુપ્રકરશ.

એક એક ૠતના બે-બે માસ હોય છે, તેથી એક વર્ષમાં બાર માસ થાય છે.

તે માસનાં નામ લૌકિક અને લોકોત્તર એમ બે પ્રકારે છે.૭૩૪.

તેમાં લૌકિક માસનાં નામ આ પ્રમાણે અનુક્રમે છે–શ્રાવણ, ભાદરવો, આસો, કારતક, માગસર, પોષ, મહા, ફાગણ, ચૈત્ર વૈશાખ, જેઠ અને અષાઢ.

હવે લોકોત્તર માસનાં નામ અનુક્રમે કહીએ છીએ.૭૩૫–૭૩۶.

પહેલો અભિનંદિત, બીજો પ્રતિષ્ઠિત, ત્રીજો વિજય, ચોથો પ્રીતિવર્ધન, પાંચમો શ્રેયાન્; છકો શિવ, સાતમો શિશિર, આઠમો હિમવાન, નવમો વસંત, દસમો કુસુમ સંભવ, અગ્યારમો નિદાધ અને બારમો વનવિરોહક છે.૭૩૭–૭૩૯.

અહીં સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિની ટીકામાં અભિનંદિતને ઠેકાશે અભિનંદ અને વનવિરોહને ઠેકાશે વનવિરોધી એવાં નામ દેખાય છે. प्रतिमासं च पक्षौ द्वौ बहुल: शुक्ल एव च । आद्यः पिधीयमानेंदु-र्मुच्यमानविधुः परः ॥७४०॥ प्रतिपक्षं पंचदश दिवसा रात्रयोऽपि च । प्रतिपहिवसो याव-दंते पंचदशीदिनः ॥७४१॥ पूर्वांगनामा प्रथमः परः सिद्धमनोरमः । मनोहरस्ततीय: स्या-द्यशोभद्रस्तरीयक: ॥७४२॥ परो यशोधर: षष्ठ: सर्वकामसमुद्धक: । सप्तमस्त्विद्रमुर्द्धाभि-षिक्तः सौमनसोऽष्टमः ॥७४३॥ धनंजयस्त नवमोऽर्थसिद्धो दशमः स्मृतः । एकादशश्चाभिजातो द्वादशोऽत्यशनाभिधः ॥७४४॥ शतंजयस्तदग्रूच: स्यादग्निवेश्मा चतुर्दश: । पंचदशस्तुपशम-संज्ञको दिवसो मत: ॥७४५॥ अहनां पंचदशानाम-प्येताः संज्ञाः श्रुते स्मृताः । अथाहवयक्रमः पंच-दशानामुच्यते निशां ॥७४६॥ उत्तमा १ च सुनक्षत्रा २ एलापत्या ३ यशोधरा ४ । सौमनसा ५ श्रीसंभुता ६ विजया ७ वैजयंत्यपि ८ ॥७४७॥

દરેક માસમાં કૃષ્ણપક્ષ અને શુક્લપક્ષ એમ બે પખવાડીયાં હોય છે. તેમાં પહેલા કૃષ્ણપક્ષમાં ચંદ્ર ઢંકાતો જાય છે (ક્ષીણ થાય છે) અને બીજા શુક્લપક્ષમાં વૃદ્ધિ પામે છે.૭૪૦.

દરેક પક્ષમાં પંદર દિવસો અને પંદર રાત્રિઓ હોય છે. તેમાં પહેલો પ્રતિપદાનો દિવસ અને છેલ્લો પૂર્શિમાનો દિવસ હોય છે.૭૪૧.

તેમાં પહેલા દિવસનું નામ પૂર્વાંગ, બીજો સિદ્ધમનોરમ, ત્રીજો મનોહર, ચોથો યશોભદ્ર, પાંચમો યશોધર, છકો સર્વકામસમૃદ્ધક, સાતમો ઈંદ્રમૂર્ધાભિષિક્ત, આઠમો સૌમનસ, નવમો ધનંજય, દશમો અર્થસિદ્ધ, અગ્યારમો અભિજાત, બારમો અત્યશન, તેરમો શતંજય, ચૌદમો અગ્નિ વેશ્મા અને પંદરમો દિવસ ઉપશમ નામનો કહ્યો છે.૭૪૨-૭૪૫.

આ પ્રમાશે પંદર દિવસોનાં નામ શ્રુતમાં કહેલાં છે. હવે પંદરે રાત્રિઓનાં નામ અનુક્રમે કહીએ છીએ.૭૪*૬*.

ઉત્તમા ૧, સુનક્ષત્રા ૨. એલાપત્યા, ૩, યશોધરા, ૪ સૌમનસા ૫, શ્રીસંભૂતા *૬*, વિજયા ૭, વૈજયંતી ૮, જયંતી ૯, અપરાજિતા ૧૦, ઈચ્છા ૧૧, સમાહારા ૧૨, તેજા ૧૩, અતિતેજા जयंती ८ नवमी ज्ञेया दशमी चापराजिता १० । इच्छा ११ तथा समाहारा १२ भवेत्तेजा १३ स्त्रयोदशी ॥७४८॥ अतितेजा १४ स्ततो देवा-नंदा १५ पंचदशी भवेत् । नामांतरं भवत्यस्या नूनं निरतिरित्यपि ॥७४९॥ इत्यहोरात्राणां दिनरात्रिनामानि । तिथयोऽपि स्मृताः पंच-दश द्वेधा भवंति ताः । दिनरात्रिविभेदेन तासां नामान्यथ ब्रुवे ॥७५०॥ नंदा १ भद्रा २ जया ३ तुच्छा ४ पूर्णे ५ त्यावर्त्त्यते त्रिशः । पंचैवं त्रिगुणाः पंच-दशोक्तास्तिथयो जिनैः ॥७५१॥ नंदाख्या प्रतिपत् षष्ठी भवेदेकादशी तथा । द्वितीया सप्तमी द्वाद-श्र्येता भद्राभिधा मताः ॥७५१॥ जयास्तृतीयाष्टम्यौ च त्रयोदशी च कीर्त्तिताः । चतुर्थी नवमी भूते-ष्टा च तुच्छाह्वयाः स्मृताः ॥७५३॥ पंचमी दशमी पंच-दशी पूर्णाभिधा इमाः । अहस्तिथीनां नामानि ज्ञेयान्येवं यथाक्रमं ॥७५४॥

૧૪ અને પંદરમી દેવાનંદા છે. આ દેવાનંદાનું બીજાું નામ નિરતિ પણ છે.૭૪૭–૭૪૯. આ પ્રમાણે દિવસ રાત્રિનાં નામ કહ્યાં છે.

તિથિઓ પણ પંદર છે. તે પણ દિવસ અને રાત્રિના ભેદથી બે પ્રકારની છે, તેનાં નામ હું કહું છું.૭૫૦.

નંદા ૧, ભદ્રા, ૨, જયા ૩, ઈચ્છા ૪, પૂર્શા ૫. આ પાંચ નામને ત્રશ વાર આવર્તન કરવા. પાંચને ત્રશગશા કરવાથી પંદર તિથિઓ થાય છે–એમ જિનેશ્વરોએ કહ્યું છે.૭૫૧.

તેમાં પ્રતિપદા, છક્ર અને અગ્યારશ, એ ત્રણ તિથિઓ નંદા નામની છે. બીજ, સાતમ અને બારશ, એ ત્રણ તિથિઓ ભદ્રા નામની છે. ૭૫૨.

ત્રીજ, આઠમ અને તેરશ, એ ત્રણ તિથિઓ જયા નામની છે, ચોથ, નોમ અને ચૌદશ, એ ત્રણ તિથિઓ તુચ્છા (રિક્તા) નામની છે. ૭૫૩.

પાંચમ, દશમ અને પુનમ, એ તિથિઓ પૂર્શા નામની કહેવાય છે. આ પ્રમાશે દિવસની તિથિનાં નામો અનુક્રમે જાણવાં.૭૫૪.

| उग्रवती भोगवती तृतीया च यशोमती ।<br>सर्वसिद्धा शुभनामा पंचैतास्तिथयस्त्रिशः ॥७५५॥                             |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| यं भावः–उग्रवत्यभिधानेन नंदातिथिर्निशातिथिः ।                                                                 |  |
| भद्रातिथिनां रजनी–तिथिर्भोगवतीति च ॥७५६॥<br>यशोमतीति च ज्ञेया जयानां यामिनीतिथिः ।                            |  |
| तुच्छा रात्रितिथिर्ज्ञेया सर्वसिद्धेति नामतः ॥७५७॥<br>शुभनामा भवेत्पूर्णा तिथी रात्रितिथिः स्फुटं ।           |  |
| एवं पंचदश ज्ञेया रजनीतिथयो बुधैः ॥७५८॥                                                                        |  |
| एषां पंचदशानां तिथीनां स्वामिनश्चैवं लौकिकशास्त्रेषु निरूपिताः<br>तिथिपाश्चतुर्मुख १ विधातृ २ विष्णवो ३ यम ४, |  |
| शीतदीधिति ५ विशाख ६ वज्रिण: ७ ।<br>वसु ८ नाग ९ धर्म १० शिव ११ तिग्मरश्मयो १२,                                 |  |
| मदनः १३ कलि १४ स्तदनु विश्व १५ इत्यपि ॥७५९॥                                                                   |  |
| तिथौ हि दर्शसंज्ञके पितृनुशंत्यधीश्वरान् ।<br>त्रयोदशीतृतीययोः स्मृतस्तु वित्तपोऽपरैः ।।७६०।।                 |  |

ઉગ્રવતી, ભોગવતી, યશોમતી, સર્વસિદ્ધા અને શુભા નામની આ પાંચ તિથિઓને ત્રણવાર આવર્તન કરવી.૭૫૫.

અહીં ભાવાર્થ એ છે કે–નંદા તિથિ (૧–*૬*–૧૧)ની રાત્રિની તિથિ ઉગ્રવતી નામની જાણવી, ભદ્રાતિથિ (૨–૭–૧૨)ની રાત્રિની તિથિ ભોગવતી નામની જાણવી.૭૫*૬*.

જયા તિથિ (૩–૮–૧૩)ની રાત્રિની તિથિ યશોમતી જાણવી, તુચ્છા તિથિ (૪–૯–૧૪) ની રાત્રિની તિથિ સર્વસિદ્ધા નામની જાણવી. ૭૫૭.

અને પૂર્ણા તિથિ (૫–૧૦–૧૫)ની રાત્રિની તિથિ શુભા નામની જાણવી. આ પ્રમાણે પંડિતોએ પંદર રાત્રિની તિથિઓ જાણવી. ૭૫૮.

આ પંદર તિથિઓના સ્વામી લૌકિક શાસ્ત્રમાં આ પ્રમાણે કહ્યા છે.—ચતુર્મુખ (બ્રહ્મા) ૧, વિધાતા ૨, વિષ્ણુ ૩, યમ ૪, શીતદીધિતિ (ચંદ્ર) ૫, વિશાખ, ૬, વજિ ૭, વસુ ૮, નાગ ૯, ધર્મ ૧૦, શિવ ૧૧, તિગ્મરશ્મિ (સૂર્ય) ૧૨, મદન ૧૩, કલિ ૧૪, અને વિશ્વ ૧૫. આ અનુક્રમે પંદર તિથિઓના પંદર સ્વામીઓ છે. ૭૫૯. मतांतरे च-र्वाह्न १ र्विरञ्चो २ गिरिजा ३ गणेशः ४, फणी ५ विशाखो ६ दिनकृत् ७ महेशः ८ । दुर्गा ९ तको १० विश्व ११ हरि १२, स्मराश्च १३ शर्वः १४ शशी १५ चेति पुराणद्य्याः ॥७६१॥ एषां देवानां प्रतिष्ठादौ च तत्तत्तिथीनामुपयोगः, जिनस्य तु प्रतिष्ठादौ सर्वेऽपि तिथिनक्षत्रकरणक्षणानाम् शुद्धत्वे सत्युपयोगिन एव, तस्य सर्वदेवाधिदेवत्वादित्या-द्यारंभसिद्धिवार्त्तिके । अहोरात्रतिथिनां च विशेषोऽयमुदीरितः । भानूत्पन्ना अहोरात्रा-स्तिथयः पुनरिंदुजाः ॥७६२॥ उक्तं च -सूरस्स गगनमंडल-विभागनिष्फाइया अहोरत्ता । चंदस्स हाणिवुद्धी-कएण निष्फज्जए उ तिही ॥७६२८॥ किं च - अहोरात्रो भवेदर्कोदयादर्कोदयावधि । द्वार्षष्टितमभागोना-होरात्रप्रमिता तिथिः ॥७६३॥

અમાવસ્યા તિથિના સ્વામી પિતૃ નામના છે. તેરશ અને ત્રીજનો સ્વામી વિત્તપ (કુબેર) છે–એમ કેટલાક કહે છે.૭*૬*૦;

બીજો મત આ પ્રમાણે છે.—અગ્નિ ૧, વિરંચ, ૨, ગિરિજા (પાર્વતી) ૩, ગણેશ ૪, ફણી ૫, વિશાખ ૬, દિનકર ૭, મહેશ ૮, દુર્ગા ૯, અંતક ૧૦, વિશ્વ ૧૧, હરિ ૧૨, સ્મર ૧૩, શર્વ ૧૪ અને શશી ૧૫. આ પ્રમાણે પંદર તિથિઓના પંદર સ્વામી પુરાણમાં કહ્યા છે.૭૬૧.

આ ઉપર કહેલા દેવોની પ્રતિષ્ઠા વિગેરે કાર્યમાં તે તે દેવની તિથિનો ઉપયોગ કરવામાં આવે છે; પરંતુ જિનેશ્વરની પ્રતિષ્ઠાદિકમાં તો સર્વે તિથિઓ, નક્ષત્રો, કરશો અને ક્ષશો શુભ હોય, તો ઉપયોગમાં આવે છે; કેમકે જિનેશ્વર સર્વ દેવના અધિદેવ છે. ઈત્યાદિ આરંભસિદ્ધિની ટીકામાં લખ્યું છે.

અહોરાત્ર અને તિથિઓમાં આટલું વિશેષ કહ્યું છે કે–અહોરાત્રની ઉત્પત્તિ સૂર્યથી થાય છે અને તિથિની ઉત્પત્તિ ચંદ્રથી થાય છે.૭*૬*૨.

તે વિષે કહ્યું છે કે–''સૂર્ય ગગનમંડળના વિભાગને ઓળંગે છે. તેને આશ્રયી અહોરાત્ર થાય છે અને ચંદ્રની હાનિ-વૃદ્ધિ વડે તિથિ ઉત્પન્ન થાય છે. ૭૬૨A.

સૂર્યના ઉદયથી આરંભી ફરીથી સૂર્યોદય થાય ત્યાં સુધીનો અહોરાત્ર થાય છે અને એક અહોરાત્રના બાસઠમા ભાગે ન્યૂન તિથિ થાય છે.૭۶૩. इत्यादिभिर्विशेषैः स्या-दहोरात्रात्पृथक् तिथिः । द्विधात्वं च भवेत्तस्या दिनरात्र्यंशकल्पनात् ॥७६४॥ यद्वदेकोऽप्यहोरात्रः सूर्यजातो द्विधाकृतः । दिनरात्रिविभेदेन संज्ञाभेदप्ररूपणात् ॥७६५॥ तथैव तिथिरेकापि शशिजाता द्विधा कृता । दिनरात्रिविभेदेन संज्ञाभेदप्ररूपणात् ॥७६६॥ एकैकस्यास्तिथेः काल-मानमेवं प्रकीर्त्तितं । मुहूर्त्तानां त्रिंशदेक-न्यूनाभागास्तथोपरि ॥७६६॥ स्युर्द्वात्रिंशन्मुहूर्त्तस्यै-कस्य द्वाषष्टिकल्पिताः । अस्योत्पत्तिः कथमिति श्रद्धा चेत् श्रूयतां तदा ॥७६८॥ अहोरात्रस्य भागा द्वा-षष्टिभागीकृतस्य हि । एकषष्टिस्तिथेर्मान-मेकैकस्य यदीरितं ॥७६९॥ द्वाषष्टिजांशरूपैक-षष्टिस्तत्त्रिंशता हता ।

આવી વિશેષતાઓને કારણે અહોરાત્રથી તિથિ જુદી છે, અને દિવસરાત્રિરૂપ વિભાગની કલ્પના કરવાથી જ તે તિથિ બે પ્રકારની કહેવાય છે.૭*૬*૪.

જેમ સૂર્યથી ઉત્પન્ન થયેલો અહોરાત્ર એક જ છે, છતાં સંજ્ઞા(નામના) ભેદથી પ્રરૂપણા કરવાથી દિવસ અને રાત્રિના ભેદવડે બે પ્રકારનો થાય છે.૭૮૫.

તે જ પ્રમાશે ચંદ્રથી ઉત્પન્ન થયેલી એક જ તિથિ સંજ્ઞાના ભેદથી પ્રરૂપશા કરવાથી દિવસ અને રાત્રિના ભેદવડે બે પ્રકારની કરાય છે.૭*૬૬*.

એક એક તિથિના કાળનું પ્રમાણ આ પ્રમાણે કહ્યું છે, એક ન્યૂન ત્રીશ (૨૯) મુહૂર્ત તથા ઉપર એક મુહૂર્ત્તના બાસઠ ભાગ કરીએ તેવા બત્રીશ ભાગ (એટલે કે ઓગણત્રીશ મુહૂર્ત્ત અને એક મુહૂર્ત્તના બાસઠીયા બત્રીશ <sup>3૨</sup>/<sub>5૨</sub> ભાગ એક તિથિના કાળનું માન જાણવું.) આટલા કાળની ઉત્પત્તિ શી રીતે થાય ? તે જો શ્રદ્ધા હોય તો સાંભળો.૭૮૭–૭૮૮.

એક અહોરાત્રના બાસઠ ભાગ કરીએ, તેમાંથી એકસઠ ભાગ જેટલું એક એક તિથિનું કાળમાન જે કહ્યું છે, તે બાસઠીયા એકસઠ અંશોને એક અહોરાત્રના ત્રીશ મુહૂર્ત્તવડે ગુણવાથી અઢાર સો ને ત્રીશ (<sup>ક્વ</sup> x30=૧૮૩૦) થાય છે.૭*૬*૯–૭૭૦.

| एते चांशा द्वाष-ष्ट्र्चंशीकृतसकलतिथिमुहूर्त्तानां ।       |
|-----------------------------------------------------------|
| संतीति द्वाषष्ट्र्या मुहूर्त्तकरणाय भजनीयाः ॥७७१॥         |
| ततो मुहूर्त्ता एकोन–त्रिंशद्द्वात्रिंशदंशकाः ।            |
| द्वाषष्टिजा मुहूर्त्तस्या–गतास्तैश्च तिथेर्मिति: ॥७७२॥    |
| कालेन चेयता पंच–दशांशश्चतुरंशकः ।                         |
| द्वाषष्ट्रचंशीकृतस्येंदोर्हीयते वर्द्धते तथा ॥७७३॥        |
| ततश्च – यत्तिथिश्चंद्रजेत्युक्तं तदप्येवं विनिश्चितं ।    |
| इंदो: पंचदशांशस्य हानिवृद्ध्यनुवर्त्तनात् ॥७७४॥           |
| इति तिथिमाननिरूपणं ।                                      |
| सांप्रतं चेप्सितदिने कियन्मानेप्सिता तिथि: ।              |
| इति ज्ञानाय करणं यथाशास्त्रं निरूप्यते ॥७७५॥              |
| अभोष्टतिथिपर्यंत-स्तिथिराशिर्युगादित: ।                   |
| द्वाषष्ट्रचा हियते लब्धं त्याज्यं शेषं तु यत्स्थितं ॥७७६॥ |
| तदेकषष्ट्या गुणितं द्वाषष्ट्या प्रविभज्यते ।              |

लब्धमत्रापि च त्याज्यं शेषास्तिष्ठंति ये लवाः ॥७७७॥

આ (૧૮૩૦) અંશો બાસઠીયા કરેલા આખી તિથિના મુહૂર્ત્તીના છે, તેથી તેના મુહૂર્ત્ત કરવા માટે બાસઠ વડે ભાગવા (૧૮૩૦ ÷ ૬૨) તેમ કરવાથી ઓગણત્રીશ મુહૂર્ત્તો અને એક મુહૂર્ત્તના બાસઠીયા બત્રીશ (૨૯ <sup>૩૨</sup> <sub>૨૨</sub>) અંશ આટલું તિથિનું કાળમાન થયું.૭૭૧–૭૭૨.

આટલા કાળે પંદરીઓ એક ભાગ બાસઠીયા ભાગ કરેલા ચંદ્રના ચાર અંશ (<sup>\*</sup>/<sub>૬૨</sub>) હાનિ પામે છે અને વૃદ્ધિ પામે છે.૭૭૩.

તેથી તિથિ ચંદ્રથી ઉત્પન્ન થાય છે, એમ જે કહ્યું–તે પણ આ પ્રમાણે પંદર અંશવાળા ચંદ્રની હાનિ-વૃદ્ધિને અનુસરીને નિશ્ચિત થાય છે.૭૭૪.

ઈતિ તિથિમાન પ્રરૂપણા.

ઈચ્છેલા દિવસે, ઈચ્છેલી તિથિ કેટલા કાળના પ્રમાણવાળી હોય છે ? તે જાણવા માટે શાસ્ત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે કરણ બતાવીએ છીએ.૭૭૫.

યુગના આરંભથી ઈચ્છેલી તિથિ સુધીના તિથિરાશિને બાસઠે ભાગવો. ભાગમાં જે આવે તેનો ત્યાગ કરવો. શેષ જે અંક રહ્યો હોય, તેને એકસઠથી ગુણી બાસઠથી ભાગ દેવો. ભાગમાં જે આવે, तावन्मानाभीष्टतिथि-र्विवक्षितदिने भवेत् । उदाहरणमस्याथ करणस्य निशम्यतां ॥७७८॥ युगस्य प्रथमे चंद्र-वर्षे मासे तथाश्विने । कियन्माना भवेच्छुक्ल-पंचमीत्यत्र कथ्यते ॥७७९॥ तिथिराशिर्भवत्येत-त्पंचम्यंतो युगादित: । अशीतिसंख्यो द्वाषष्ट्या भक्तेऽस्मिन्नेक आप्यते ॥७८०॥ स च त्याज्य: शेषमष्टा-दश तान् परिताडयेत् । एकषष्ट्या स्यात्ततोऽष्टा-नवत्याढ्यं सहस्रकं ॥७८१॥ द्वाषष्ट्यास्मिन् हृते लब्धं त्यक्तं शेषमिह स्थितं । द्वाषष्ट्यास्मिन् हृते लब्धं त्यक्तं शेषमिह स्थितं । द्वाषष्ट्यांशाश्चतुश्चत्वा-रिंशदित्येष निर्णय: ॥७८२॥ युगस्याद्ये चंद्रवर्षे धवलाश्चिनपंचमी । चतुश्चत्वारिंशदंश-मानास्तीत्यत्र भावना ॥७८३॥

अत्र चेयं वासना-द्वाषष्ट्या हि तिथिभिः परिपूर्णा एकषष्टिरहोरात्रा भवंति ततः परिपूर्णाहोरात्रपातनार्थं द्वाषष्ट्या ईप्सिततिथिराशेर्विभागः क्रियते, विभागे च कृते यच्छेषमुपलभ्यते, तदेकषष्टिगुणं क्रियते तदेकैकस्यास्तिथेर्द्वाषष्टिभागीकृताहोरात्रसत्कैकषष्ठिभागप्रमाणत्वादिति ज्ञेयं ।

તેનો અહીં પણ ત્યાગ કરવો. શેષ જે અંશ રહ્યા હોય તેટલા પ્રમાણવાળી ઈષ્ટ દિવસની ઈષ્ટ તિથિ જાણવી. આ કરણનું ઉદાહરણ સાંભળો. ૭૭*૬*–૭૭૮.

પ્રશ્ન :– યુગના પહેલા ચંદ્રવર્ષમાં આસો સુદ પાંચમ કેટલા પ્રમાણવાળી હોય ?

ઉત્તર :- યુગના પ્રારંભથી આ આસો સુદ પંચમી સુધીનો તિથિરાશિ એંસીની સંખ્યાવાળો છે, તેથી તેને બાસઠે ભાગતા (૮૦ ÷ ૬૨) ભાગમાં એક <sup>૧૮</sup>/<sub>5૨</sub> શેષ આવે છે, તેનો ત્યાગ કરવો. બાકી અઢાર (૧૮) રહ્યા તેને એકસઠે ગુણવા; તેથી એક હજાર ને અઠાણું (૧૮x ૬૧=૧૦૯૮) થાય છે. તેને બાસઠે ભાગતાં ભાગમાં આવેલા (૧૦૯૮ ÷ ૬૨=૧૭ <sup>૪૪</sup>/<sub>5૨</sub>માં ૧૭)નો ત્યાગ કર્યો. બાકી બાસઠીયા ચુમાળીશ અંશ રહ્યા; તેથી આ પ્રમાણે જવાબ આવ્યો. કે--યુગના પહેલા ચંદ્રવર્ષમાં આસો સુદ પાંચમ બાસઠીયા ચુમાળીશ અંશના પ્રમાણવાળી છે એમ અહીં જાણવું.૭૭૯-૭૮૩.

અહીં ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે કે–બાસઠ તિથિથી પરિપૂર્ણ એકસઠ અહોરાત્ર થાય છે,તેથી પરિપૂર્શ અહોરાત્ર કરવા માટે ઈષ્ટ તિથિના રાશિને બાસઠથી ભાગવા જોઈએ. ભાગાકાર કરવાથી જે શેષ રહે તેને એકસઠથી ગુણવા જોઈએ. કારણકે દરેક તિથિનું પ્રમાણ એક અહોરાત્રના બાસઠીયા એકસઠ ભાગનું છે; તેથી એમ જાણવું. युगेऽथावमरात्राणां स्वरूपं किंचिदुच्यते । भवंति ते च षड् वर्षे तथा त्रिंशद्युगेऽखिले ॥७८४॥ एकैकस्मिन्नहोरात्र एको द्वाषष्टिकल्पितः । लभ्यतेऽवमरात्रांश एकवृद्ध्या यथोत्तरं ॥७८५॥ कर्ममासे ततः पूर्णो त्रिंशद् द्वाषष्टिजा लवाः । लभ्यंते ऽवमरात्रस्य तत एवोच्यते बुधैः ॥७८६॥ विश्लेषे विहिते येंशाः शेषाः कर्मेंदुमासयोः । त्रिंशद् द्वाषष्टिजाः कर्म–मासस्यैतेऽवमांशकाः ॥७८७॥

उक्तं च- चंदउडुमासाणं अंसा जे दिस्सए विसेसंमि । ते ओमरत्तभागा भवंति मासस्स नायव्वा ॥७८८॥ कर्ममासद्वये पूर्णे ततः षष्टिदिनात्मके । संपूर्णोऽवमरात्रः स्या-देकषष्टितमे दिने ॥७८९॥

अयं भावः-द्वाषष्टिरंशाः कल्प्यंतेऽ-होरात्रस्यादिमेऽथ च । तत्रैकषष्टिभागात्मा संपूर्णा प्रथमा तिथिः ॥७९०॥

હવે એક યુગમાં કેટલા 'અવમરાત્ર આવે ? તેનું કાંઈક સ્વરૂપ કહીએ છીએ. તે અવમરાત્રો એક વર્ષમાં છ આવે છે, તેથી આખા એક યુગમાં ત્રીશ આવે છે.૭૮૪.

એક એક અહોરાત્રમાં એક અહોરાત્રનો બાસઠીયો એક અંશ અવમરાત્રનો આવે છે. એ જ રીતે ઉત્તરોત્તર એક એક અવમરાત્રના અંશની વૃદ્ધિ કરવી.૭૮૫.

તેથી એક કર્મમાસ પૂર્ણ થાય, ત્યારે અવમરાત્રના બાસઠીયા ત્રીશ અંશ પ્રાપ્ત થાય છે; તેથી જ પંડિતો કહે છે કે કર્મમાસ અને ચંદ્રમાસનો વિશ્લેષ કરીએ, ત્યારે કર્મમાસના જે બાસઠીયા ત્રીશ અંશ બાકી રહે છે તે અવમરાત્રના અંશો છે. ૭૮*૬*–૭૮૭.

કહ્યું છે કે–''ચંદ્રમાસ અને કર્મમાસનો વિશ્લેષ કરતાં જે કર્મમાસના શેષ અંશો જોવામાં આવે છે, તે અવમરાત્રના અંશો જાણવા''.૭૮૮.

ત્યારપછી સાઠ દિવસના પ્રમાણવાળા બે કર્મમાસ પૂર્ણ થાય, ત્યારે એકસઠમે દિવસે એક અવમરાત્ર (ક્ષયતિથિ) પૂર્ણ થાય છે.૭૮૯.

અહીં ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે–એક અહોરાત્રના બાસઠ અંશ કલ્પવા(કરવા), તેમાં પહેલા એકસઠ ભાગમાં પહેલી તિથિ સંપૂર્ણ થાય છે.૭૯૦.

૧ ક્ષયતિથિ.

एको द्वाषष्टिभागो यो-ऽहोरात्रस्यावशिष्यते । एकांशेन द्वितीयापि तिथिस्तत्र समाविशत् ॥७९१॥ एको द्वाषष्टिभागोऽस्या अतीतः प्रथमे दिने । ततः षष्टग्रंशात्मिकेय-महोरात्रे द्वितीयके ॥७९२॥ द्वाषष्टग्रंशद्वचे तस्य शेषेऽसौ पूर्णतां गता । द्वाषप्टग्रंशद्वचे तस्य शेषेऽसौ पूर्णतां गता । द्वाभ्यां भागाभ्यां प्रविष्टा तृतीयास्मिंस्ततस्तिथिः ॥७९३॥ अहोरात्रे तृतीयेऽथ भागास्तुर्यतिथेस्त्रयः । प्रविशंत्यथ पंचम्या-श्चत्वारोंशास्तुरीयके ॥७९४॥ एवमेकैकभागेन हीयते प्राक्तनी तिथिः । वर्द्धते प्रत्यहोरात्रं तिथिरागामिनी पुनः ॥७९५॥ एकत्रिंशत्तमतिथे-रेवं त्रिंशत्तमे दिने । त्रिंशदंशाः प्रविष्टाः स्यु-स्ततस्तस्मिन् दिने खलु ॥७९६॥ द्वात्रिंशदंशप्रमिता तिथिस्त्रिंशत्तमी भवेत् ।

તે અહોરાત્રનો જે બાસઠીયો (છેલ્લો) એક ભાગ બાકી રહ્યો છે, ત્યાં તે એક અંશ વડે બીજી તિથિ પ્રવેશ કરે છે. (બીજી તિથિનો એક અંશ તેમાં સમાય છે.) ૭૯૧.

આ બીજી તિથિનો બાસઠીયો એક અંશ પહેલા અહોરાત્રમાં વ્યતીત થયો, તેથી બીજા અહોરાત્રમાં આ બીજી તિથિ સાઠ અંશવાળી ૨હી.૭૯૨.

તે બીજા અહોરાત્રના બાસઠીયા બે અંશ બાકી રહ્યા ત્યારે આ બીજી તિથિ પૂર્ણ થાય છે; તેથી તે બીજા અહોરાત્રના છેલ્લા બે અંશમાં ત્રીજી તિથિનો પ્રવેશ થાય છે.૭૯૩.

પછી ત્રીજા અહોરાત્રને અંતે ચોથી તિથિના બાસઠીયા ત્રણ અંશ પ્રવેશ કરે છે, અને ચોથા અહોરાત્રને અંતે પાંચમી તિથિના ચાર અંશો પ્રવેશ કરે છે.૭૯૪.

એ જ પ્રમાશે ઉત્તરોત્તર અહોરાત્રમાં પૂર્વની તિથિનો એક એક અંશ હાનિ પામે છે અને એક એક અહોરાત્રમાં આવતી (પછીની) તિથિનો એક એક અંશ વૃદ્ધિ પામે છે.૭૯૫.

આ પ્રમાશે ગણતાં ત્રીશમા અહોરાત્રમાં એકત્રીશમી તિથિના ત્રીશ અંશ પ્રવેશ કરે છે, તેથી તે અહોરાત્રે ત્રીશમી તિથિના બત્રીશ અંશો ભોગવાય છે અને બાસઠીયા ત્રીશ અંશ એકત્રીશમી તિથિના હોય છે.૭૯૬–૭૯૭.

| क्रमाच्च | -द्वावंशौ स्तः षष्टितम-तिथेः षष्टितमे दिने ।           |
|----------|--------------------------------------------------------|
|          | एकषष्टितमतिथे-स्तत्र षष्टिः स्युरंशकाः ॥७९८॥           |
|          | एकषष्टिमतिथे-श्चैकषष्टितमे दिने ।                      |
|          | एकोंशः स्यात्ततो द्वाष-ष्टितमी चाखिला तिथिः ॥७९९॥      |
|          | एवं च द्वाषष्टितमी प्रविष्टा चाखिला तिथि: ।            |
|          | एकषष्टिभागरूपा–त्रैकषष्टितमे दिने ।।८००।।              |
|          | एकषष्टितमदिन-स्याद्यो द्वाषष्टिजो लवः ।                |
|          | एकषष्टितमतिथे-श्चरमोऽसौ विभाव्यतां ॥८०१॥               |
|          | ततश्च द्वाषष्टितमो-ऽप्यत्रैवांतं गतस्तिथिः ।           |
|          | एवमस्मिन्नहोरात्रे द्वे तिथी पूर्णतां गते ॥८०२॥        |
|          | द्वाषष्टितमघग्रस्य ततः सूर्योदयक्षणे ।                 |
|          | उपस्थिता पूर्वरीत्या द्राक् त्रिषष्टितमी तिथि: ।।८०३।। |
|          | एवं च द्वाषष्टितमी नाप्ता सूर्योदयं तिथि: ।            |
|          | पतितेति ततो लोके शुभकार्येष्वनाहता ॥८०४॥               |

એ જ સાઠમા અહોરાત્રે સાઠમી તિથિના બે અંશો જ હોય છે, અને એકસઠમી તિથિના સાઠ અંશો હોય છે. ૭૯૮.

તથા એકસઠમા અહોરાત્રે એકસઠમી તિથિનો એક અંશ હોય છે, તેથી બાસઠમી આખી તિથિ તેમાં સમાઈ જાય છે.૭૯૯.

આ પ્રમાશે આ એકસઠમા અહોરાત્રમાં એકસઠ અંશના પ્રમાણવાળી બાસઠમી તિથિ આખી સમાઈ જાય છે.૮૦૦.

તેથી એકસઠમા અહોરાત્રનો જે પહેલો બાસઠીયો અંશ છે, તે એકસઠમી તિથિનો છેલ્લો અંશ હોય છે–એમ જાણવું.૮૦૧.

તેથી બાસઠમી તિથિ પણ આ એકસઠમા અહોરાત્રમાં જ પૂર્ણ થાય છે, તેથી આ એકસઠમા અહોરાત્રમાં બે (એકસઠમી અને બાસઠમી) તિથિ પૂર્ણતાને પામે છે. ૮૦૨.

તેથી બાસઠમા અહોરાત્રના સૂર્યોદય વખતે પૂર્વની રીતે ગણતાં ત્રેસઠમી તિથિ શરૂ થાય છે.૮૦૩.

એમ થવાથી બાસઠમી તિથિ સૂર્યોદયને પામી નહીં, તેથી તે લોકમાં પતિત (ક્ષય) તિથિ કહેવાય છે. તે ક્ષયતિથિનો શુભ કાર્યમાં આદર કરાતો નથી.૮૦૪. तथाहः - एक्कॉम अहोरत्ते दोवि तिही जत्थ निहणमेज्जासु । सोत्थ तिही परिहायइ सुहुमेण हविज्ज सो चरिमो ॥८०५॥ 'सुहुमेणत्ति' सूक्ष्मेण–अतिश्लक्ष्णेन द्वार्षाष्टतमरूपतया एकैकेन भागेन हीनेन परिहीयमानाया द्वार्षाष्टतमायास्तिथेः स एकषष्टितमो दिवसश्चरम इति, तथाहि - युगस्याद्यप्रतिपद-श्चतुःपर्वव्यतिक्रमे । लभतेऽवमरात्रत्व-मेकषष्टितमा तिथिः ॥८०६॥ आश्विनप्रतिपत् कृष्णा सा ज्ञेयास्यां यतोऽविशत् । तिथिर्द्वितीया सर्वांशै-रेकषष्टिलवात्मिका ॥८०७॥ ज्योतिष्करंडके तु -तइयंमि ओमरत्तं कायव्वं सत्तमंमि पक्खंमि । वासहिमगिम्हकाले चउचउमासे विधीयंते ॥८०८॥ इत्युक्तं एतदनुसारेण च आषाढप्रतिपद आरभ्य यथोत्तरमेकषष्टितमासु भाद्रपदकृष्णप्रतिपदा-

दिष्ववमरात्राः स्युः,परं ज्योतिष्करंडटीकायां श्रीमलयगिरिपादैरेवमुक्तं-इहाषाढाद्या लोके ऋतवः प्रसिद्धिमैयरुस्ततो लौकिकव्यवहारमपेक्ष्याषाढादारभ्य प्रतिदिवसमेकैकद्वाषष्टि-भागहान्या

કહ્યું છે કે–''જે એક જ અહોરાત્રમાં બે તિથિ પૂર્શ થાય છે, તે દિવસ શુભ કાર્યમાં તજવા લાયક છે; કેમકે સૂક્ષ્મતાને કારશે તે દિવસ છેલ્લો કહેવાય છે''.૮૦૫.

અહીં સૂક્ષ્મ એટલે બાસઠીયા એક એક અંશથી હીન થતી બાસઠમી તિથિનો તે એકસઠમો દિવસ ચરમ એટલે છેલ્લો છે.

તે આ પ્રમાણે—યુગની પહેલી એકમથી ચાર પર્વ વ્યતીત થાય, ત્યારે એકસઠમી તિથિ અવમરાત્રપજ્ઞાને પામે છે.૮૦૬.

તે આસો વદ એકમ જાણવી કેમકે તેમાં (પ્રતિપદામાં) એકસઠ અંશવાળી બીજની તિથિ આખી સમાઈ જાય છે.૮૦૭.

જ્યોતિષ્કરંડકમાં તો આ પ્રમાશે કહ્યું છે,–''વર્ષા, હિમ અને ગ્રીષ્મકાળના ચાર ચાર માસમાં ત્રીજા અને સાતમા પખવાડીયામાં અવમરાત્ર આવે છે.'' ૮૦૮.

આ વચનને અનુસારે અષાઢ માસની પ્રતિપદાને આરંભી ઉત્તરોત્તર એકસઠમી તિથિઓમાં એટલે ભાદરવા વદ એકમ વિગેરે તિથિમાં અવમરાત્રો હોય છે; પરંતુ જ્યોતિષ્કરંડકની ટીકામાં શ્રીમલયગિરિમહારાજે આ પ્રમાણે કહ્યું છે કે–''અહીં લોકમાં અષાઢ માસથી આરંભીને ૠતુની પ્રવૃત્તિ પ્રસિદ્ધ છે તેથી લૌકિક વ્યવહારની અપેક્ષાએ અષાઢ માસથી આરંભીને હમેશાં એક એક બાસઠીયા અંશની હાનિવડે વર્ષાકાલાદિમાં वर्षाकालादिगतेषु तृतीयादिपर्वसु यथोक्ता अवमरात्राः प्रतिपाद्यंते, परमार्थतः पुनः श्रावणबहुलप्रतिपल्लक्षणाद्युगादित आरभ्य चतुश्चतुःपर्वातिक्रमे वेदितव्या इति ज्ञेयं । आश्विनस्य तृतीयाया-असितायाः प्रभृत्यथ । कृष्णा तृतीया मार्गस्या-वमस्तुर्यान्विता भवेत् ॥८०९॥ प्रभृत्यस्याश्च पंचम्याः कृष्णा माघस्य पंचमी । युक्ता पतितया षष्ठ्या प्राप्नोत्यवमरात्रतां ॥८१०॥

एवं च - आश्विनो मार्गशीर्षश्च माघश्चैत्रस्तथा परः । ज्येष्ठस्ततः श्रावणश्च पुनरप्येत एव षट् ॥८११॥ पुनरप्याश्विनो मार्गो द्वितीयः पौष एव च । युगाद्यर्द्वे पंचदश मासाः सावमरात्रकाः ॥८१२॥ आश्विनाद्येषु मार्गाते-ष्वष्टास्वाद्येष्वनुक्रमात् । विषमाः प्रतिपन्मुख्याः स्युः कृष्णास्तिथयोऽवमाः ॥८१३॥ माघादिषु स्युर्द्वितीय-पौषांतेषु च सप्तसु । समसंख्या द्वितीयाद्या उज्ज्वालास्तिथयोऽवमाः ॥८१४॥

રહેલા તૃતીયાદિ પર્વને વિષે ઉપર કહ્યા પ્રમાશે અવમરાત્રો કહ્યા છે; પરંતુ પરમાર્થથી તો શ્રાવશ વદ એકમરૂપ યુગની આદિથી આરંભીને ચાર ચાર પર્વ ગયા પછી અવમરાત્રો આવે છે–એમ જાણવું.''

આસો વદ તૃતીયાથી આરંભીને માગસર વદ ચોથની સાથે રહેલી ત્રીજ અવમરાત્ર થાય છે.૮૦૯. માગસર વદ પાંચમથી આરંભીને મહાની ક્ષયતિથિ છક્ર સહિત વદ પાંચમ અવમરાત્રપજ્ઞાને પામે છે ૮૧૦

આ કારણે આસો, માગસર, મહા, ચૈત્ર, જેઠ અને શ્રાવણ તથા ફરીથી પણ તે જ છ માસ અને ત્યાર પછી આસો, માગસર અને બીજો પોષ આ પંદર માસ યુગના પ્રથમ અર્ધમાં અવમરાત્રવાળા આવે છે.૮૧૧–૮૧૨.

આસો માગસર પર્યંત પહેલા 'આઠ માસમાં અનુક્રમે કૃષ્ણપક્ષની એકમ વિગેરે એકી તિથિઓ અવમરાત્રો હોય છે.૮૧૩.

અને મહાથી આરંભી બીજા પોષ સુધીના સાત માસમાં શુકલપક્ષની બીજ વિગેરે બેકી તિથિઓ અવમરાત્રો હોય છે.૮૧૪.

૧. આસોથી શ્રાવણ સુધીના છ અને ફરીથી આસો તથા માગશર મળી આઠ.

विषमेभ्योऽवमेभ्यञ्चा-नंतरास्तिथयः समाः । पतिताः स्युर्द्वितीयाद्या-स्तेऽष्ट प्रतिपदन्विताः ॥८१५॥ अवमेभ्यः समेभ्यस्तु विषमास्तिथयः खलु । भवंति पतिताः सप्त तृतीयाद्या यथोदिताः ॥८१६॥ चैत्रो ज्येष्ठः श्रावणोऽश्व-युग्मार्गे माघ एव च । पुनः षडेते चैत्रोऽथ ज्येष्ठोत्याषाढ एव च ॥८१७॥ युगांत्यार्द्धे पंचदश मासाः सावमरात्रकाः । तिथयस्त्ववमाः कृष्ण-शुक्लाः पूर्वार्द्धवत्स्मृताः ॥८१८॥ प्रतिपद्यवमरात्री-भूतायां कुत्र पर्वणि । द्वितीयांतः समाविश्य जायते पतिता तिथिः ॥८१९॥ अवमत्वं द्वितीयायां प्राप्तायां क्व च पर्वणि । तृतीया पततीत्येवं पृच्छेत्कोऽप्यखिलाः क्रमात् ॥८२०॥ ततोऽत्र करणाम्नायः कश्चित्ताद्यग्निक्धीन् सुखं ॥८२१॥

એકી અવમરાત્રોની પછીની બીજ વિગેરે બેકી પતિત (ક્ષય) તિથિઓ જે આવે છે, તે પ્રતિપદા(એકમ) સહિત કરવાથી આઠ થાય છે. અને બેકી અવમરાત્રોની પછીની ત્રીજ વિગેરે સાત એકી તિથિઓ જેમ કહેલી છે તે પતિત થાય છે.૮૧૫–૮૧૬.

ચૈત્ર, જેઠ, શ્રાવણ, આસો, માગસર, મહા તથા ફરીથી પણ તે જ છ માસ, ત્યારપછી પાછો ચૈત્ર, જેઠ અને બીજો અષાઢ આ યુગના પાછલા અર્ધભાગના પંદર માસ અવમરાત્રવાળા હોય છે. તેની ક્ષય તિથિઓ કૃષ્ણ અને શુકલપક્ષમાં પહેલા અર્ધમાં કહ્યા પ્રમાણે કહી છે.૮૧૭–૮૧૮.

પ્રશ્ન :- પ્રતિપદા અવમરાત્ર હોય તેમાં દ્વિતીયા તિથિ પેસીને પતિત થાય છે. તે કયા પર્વમાં ? (તથા તે અવમરાત્ર પણ કેટલામો હોય ?) અવમરાત્ર દ્વિતીયા હોય તેમાં તૃતીયા પતિત થાય તે કયા પર્વમાં ? (તથા તે કેટલામો અવમરાત્ર હોય ?) આ પ્રમાણે અનુક્રમે સર્વ અવમરાત્ર સંબંધી કોઈ પ્રશ્નો કરે. તો આ બાબતમાં એક એવું કરણ કહેવામાં આવે છે, કે જેથી આ સર્વ પ્રશ્નોના ઉત્તર સુખેથી કહી શકાય.૮૧૯–૮૨૧.

प्रच्छास्वेतासु विषमा-स्तिथयोऽत्र भवंति याः । रूपाधिकासु द्विघ्नासु तासु स्यात्पर्वनिर्णयः ॥८२२॥ समास्तु तिथयो रूपा-भ्यधिका द्विगुणीकृताः । एकत्रिंशद्युताः सत्यो--ऽतीतपर्वप्रकाशिकाः ॥८२३॥ पर्वसंख्या सा च पंचदशघ्ना सपतत्तिथिः । विभज्यमाना द्वाषष्ट्या-वमसंख्यां प्रकाशयेत् ॥८२४॥ आद्ये प्रश्ने यथोदिष्ठा प्रतिपत्तिथिरित्यतः । एकको विषमः सैको द्विघ्नो जातं चतुष्टयं ॥८२५॥ यगादितो व्यतिक्रांते ततः पर्वचतुष्टये । अवमायां प्रतिपदि द्वितीयां न्यपतत्तिथिः ॥८२६॥ चतुरूपा पर्वसंख्या षष्टिः पंचदशाहता । पतत्तिर्थिर्द्वितीयेति द्वाभ्यां युक्ता विधीयते ॥८२७॥ जाता द्वाषष्टिरेषा च द्वाषष्ट्रचा प्रविभज्यते । लब्ध एकस्ततो जातो-ऽवमरात्रोऽयमादिमः ॥८२८॥ कदा पुनर्द्वितीयायां तृतीया पततीति च । प्रञ्ने द्वितीयोद्दिष्टेति द्विको रूपाधिकस्त्रयः ॥८२९॥

આ પ્રશ્નોમાં જે વિષમ (એકી) તિથિઓ હોય, તેમાં એક ઉમેરી બે વડે ગુણવાથી પર્વનો નિર્ણય થાય છે.૮૨૨.

અને જે સમ (બેકી) તિથિઓ હોય, તેમાં એક ઉમેરી બે વડે ગુણી તેમાં એકત્રીશ ઉમેરવાથી વ્યતીત પર્વની સંખ્યા સ્પષ્ટ થાય છે.૮૨૩.

જે પર્વની સંખ્યા આવી હોય તેને પંદરથી ગુણી પતિત તિથિની સંખ્યા તેમાં ઉમેરવી. પછી તેને બાસઠથી ભાગવાથી અવમતિથિની સંખ્યા સ્પષ્ટ થાય છે.૮૨૪.

જેમકે પહેલા પ્રશ્નમાં એકમની તિથિ કહી છે, તે એકનો અંક વિષમ (એકી) છે, તેથી તેમાં એક ઉમેરતાં બે થયા, તેને બે વડે ગુણતાં ચાર થયા. તેથી યુગના પ્રારંભથી ચાર પર્વ જાય ત્યારે અવમરાત્ર એકમમાં દ્વિતીયા તિથિ પડે છે (સમાય છે) એ જવાબ આવ્યો.૮૨૫–૮૨૬.

હવે પર્વની સંખ્યા ચાર છે, તેને પંદરે ગુણતાં સાઠ થાય તેમાં પડતી તિથિ દ્વિતીયા હોવાથી, બે ઉમેરતાં બાસઠ થાય. આ બાસઠને બાસઠ વડે ભાગતાં ભાગમાં એક આવે છે, તેથી આ પ્રતિપદા અવમરાત્ર પહેલો છે-એમ જવાબ આવ્યો.૮૨૭–૮૨૮. ते च द्विगुणिताः षट् स्यु-र्द्वितीया यत्समा तिथिः । एकत्रिंशद्युताः षट् ते सफत्रिंशद्भवंति तत् ॥८३०॥ ततश्च – सप्तत्रिंशत्तमे पर्वण्यतिक्रांते युगादितः । द्वितीयायां निपतिता तृतीयेत्येष निर्णयः ॥८३१॥ पर्वसंख्या चात्र सप्तत्रिंशत्पंचदशाहता । पंचपंचाशदधिका शताः पंच भवंत्यतः ॥८३२॥ पतत्तिथिस्तृतीयेति त्रीणि तेषु विनिक्षिपेत् । अष्टपंचाशदधिका जाता पंचशती ततः ॥८३३॥ विभज्यतेऽसौ द्वाषष्टचा नव प्राप्तास्ततः खलु । नवमोऽवमरात्रोऽयं जात इत्येष निर्णयः ॥८३४॥ सर्वास्वपि तिथिष्वेवं कार्या करणभावना । पर्वनिर्देशमात्रं तु क्रियते नाममात्रतः ॥८३५॥ तृतीयायां पतेत्तुर्या गते पर्वण्यथाष्टमे । चतुर्थ्यां पंचमी चैक-चत्वारिंशत्तमे गते ॥८३६॥

પ્રશ્ન :- કયા પર્વમાં દ્વિતીયા તિથિમાં તૃતીયા પડે છે ? આ બીજા પ્રશ્નમાં બીજ કહી છે, તેથી બેમાં એક ઉમેરતાં ત્રણ થાય. તેને બે વડે ગુણવાથી છ થાય. તે બીજની તિથિ સમ (એકી) છે, તેથી છમાં એકત્રીશ ઉમેરવાથી સાડત્રીશ થાય. તેથી યુગની શરૂઆતથી સાડત્રીશમું પર્વ વીતી ગયા બાદ દ્વિતીયામાં તૃતીયા પડે છે-એમ નિર્ણય થયો. તથા અહીં પર્વની સંખ્યા સાડત્રીશ છે, તેને પંદર વડે ગુણવાથી પાંચ સો ને પંચાવન થાય છે. તેમાં પડતી તિથિ તૃતીયા છે માટે ત્રણ ઉમેરતાં પાંચ સો ને અજ્ઞાવન થાય છે. તેને બાસઠે ભાગતાં ભાગમાં નવ આવે છે, તેથી યુગની શરૂઆતથી આ નવમો અવમરાત્ર છે એમ નિર્ણય થયો. ૮૨૯-૮૩૪.

આ પ્રમાશે સર્વતિથિઓમાં કરશની ભાવના કરવી, તો પણ અહીં માત્ર પર્વની સંખ્યાનો નિર્દેશ નામમાત્ર કરીએ છીએ.૮૩૫.

યુગની આદિથી આઠમું પર્વ જાય, ત્યારે ત્રીજમાં ચોથ પડે છે, એકતાલીશમું પર્વ જાય, ત્યારે ચોથમાં પાંચમ પડે છે. બારમું પર્વ જાય, ત્યારે પાંચમમાં છઢ પડે છે, પીસ્તાલીશમું પર્વ જાય, ત્યારે છઢમાં સાતમ પડે છે, સોળમું પર્વ જાય, ત્યારે સાતમમાં આઠમ પડે છે, ઓગણપચાસમું પર્વ જાય, ત્યારે આઠમમાં નોમ પડે છે, વીશમું પર્વ જાય, ત્યારે નોમમાં દશમ પડે છે, ત્રેપનમું પર્વ જાય, ત્યારે દશમમાં અગ્યારશ પડે છે, ચોવીશમું પર્વ જાય, ત્યારે અગ્યારશમાં બારશ પડે છે, સતાવનમું પર્વ જાય, ત્યારે બારશમાં તેરશ પડે છે, અઠયાવીશમું પર્વ જાય, ત્યારે જાય, ત્યારે તેરશમાં ચૌદશ પડે છે, એકસઠમું षष्ठी पतति पंचम्यां पर्वणि द्वादशे गते । षष्ठ्यां च सप्तमी पंच-चत्वारिंशत्तमे गते ॥८३७॥ सप्तम्यामष्टमी याया-हाते पर्वणि षोडशे । अष्टम्यां नवमी चैको-नपंचाशत्तमे गते ॥८३८॥ नवम्यां माति दशमी द्राग्विंशतितमे गते । एकादशी दशम्यां च त्रिपंचाशत्तमे गते ॥८३९॥ एकादश्यां द्वादशी च चतुर्विंशतिसंख्यके । तस्यां त्रयोदशी सप्तपंचाशत्संख्यके गते ॥८४०॥ गतेऽष्टाविंशतितमे त्रयोदश्यां चतुर्दशी । चतर्दश्यां विशेदाका चैकषष्टितमे गते ॥८४१॥ गते द्वात्रिंशत्तमेऽवमावास्यायां प्रतिपद्विशेत् । एता युगस्य पूर्वार्द्धे परार्द्धेऽप्येवमेव ताः ॥८४२॥ राकायां च प्रतिपदो भूतेष्टायाममातिथे: । संपातसंभवो नास्ती-त्येतद् ज्ञेयं मनस्विभिः ॥८४३॥ एतस्य यंत्रके दृष्टे भवतां प्रत्ययो दृढः । भविष्यतीति तत्सम्यग् वीक्षणीयं विचक्षणाः ॥८४४॥ ननु कालः सदाऽनादि-प्रवाहः परिवर्त्तते । जगत्स्वभावान्नियत-स्वरूपेण दिवानिशं ॥८४५॥

પર્વ જાય, ત્યારે ચૌદશમાં પૂર્શિમા પડે છે, અને બત્રીશમું પર્વ જાય, ત્યારે અમાવાસ્યામાં પ્રતિપદા પડે છે. આ તિથિઓ યુગના પહેલા અર્ધમાં પડે છે. યુગના બીજા અર્ધમાં પજ્ઞ એ જ પ્રમાજ્ઞે જાજ્ઞવું. પૂર્શિમામાં પ્રતિપદાનું પડવું અને ચૌદશમાં અમાવાસ્યાનું પડવું સંભવતું નથી, એમ પંડિતોએ જાજ્ઞવું.૮૩*૬*–૮૪૩.

આ બાબતનું યંત્ર જોવાથી તમોને દઢ પ્રતીતિ થશે, તેથી હે વિચક્ષણ પુરૂષો ! તે યંત્ર સારી રીતે જુઓ.૮૪૪.

પ્રશ્ન :– અનાદિ પ્રવાહથી ચાલ્યો આવતો કાલ સદા જગતના સ્વભાવથી જ રાત્રિદિવસ નિયમિતપજ્ઞે જ પરિવર્તન કર્યા કરે છે. તેમાં કાંઈ સ્વરૂપથી કાળની હાનિ કે વૃદ્ધિ થતી નથી, તેથી અહીં અવમરાત્ર

|                       |                 |         |            |          | •              |               |               |                 | <u></u>        |            |         | - ৭৬৬    |
|-----------------------|-----------------|---------|------------|----------|----------------|---------------|---------------|-----------------|----------------|------------|---------|----------|
|                       | અર્ધઅભિવર્ધિત   | બીજોપોષ | जे         | ٩ ۶      | e<br>A         |               |               |                 |                |            |         |          |
|                       |                 | ોગમ     | ন্য<br>ন্য | רא<br>ד  | ကို            |               | ાર્ષ          | બી. અષાઢ        | নী             | 48         | μβ      |          |
|                       | 14              |         |            |          |                |               |               | અભિવર્ધિતવર્ષ   | જેચે <b>સ્</b> | ਨਾ         | የሪ      | ဗ        |
|                       |                 | આ.      | ਡਾਂ)       | 40       | ъ<br>5         |               |               | અડિ             | યંત્ર          | ਨੀ         | 40      | 9 9<br>9 |
|                       |                 | શ્રા.   | रूग        | V        | ৬              |               |               |                 | માઘ            | ਨਾ         | V       | ৩        |
|                       | ب_ ،            | જ્યેષ્ઠ | ಸ್         | <u>ى</u> | ໑              |               |               |                 | <u> </u>       | ನ್         | ц       | စ        |
| _                     | દિતીય ચંદ્રવર્ષ | হীস     | नंग        | ×        | <del>, ,</del> | युगपश्चिमार्ध |               |                 | र्ज            | ×          | 7       |          |
| ज<br>गर्ध             | દિતીય           | માઘ     | શુકલ       | <b>م</b> | ო              |               |               | 811.            | શુકલ           | <u>_</u> ~ | ო       |          |
| यंत्र<br>युगपूर्वार्ध |                 | માર્ગ   | ىنىرى      | 0        | ىي             |               |               | 92 છે           | Jiu            | 0          | ۍو<br>ا |          |
| <u>г</u> е -          |                 | ज्र     | ىنىرى      | 69       | ይጌ             |               | 10.1          | ચંદ્રવર્ષ       | <u> </u>       | will       | e<br>B  | ٩४       |
|                       |                 | <u></u> | Juni       | بی<br>بی | ک<br>م         |               |               | ચંદ્ર           | માઘ            | viv        | 6<br>6  | م<br>ک   |
|                       |                 | 9મેપ્ડ  | viv        | <u>৩</u> | 10             |               |               |                 | માર્ગ          | Junu       | ১       | 9<br>0   |
|                       | પ્રથમ ચંદ્રવર્ષ | યૈત્ર   | viv        | စ        | V              |               |               | આ.              | vnu            | ற          | ~       |          |
|                       | પ્રથમ           | માઘ     | viv        | 7        | სკ             |               |               | ર્ધત            | <b>%</b> I     | shi        | 7       | ა        |
|                       |                 | માર્ગ   | Jine       | ო        | ×              |               | અર્ધઅભિવર્ધિત | <u>જ</u> ્યે પક | Jui            | m          | ≪       |          |
|                       |                 | આસો     | lchyz      | ۍ<br>م   | ๙              |               |               | અર્ધર           | યોત્ર          | ોર્જર      | ىي      | ה        |
|                       | વર્ષ            | માસ     | ਲ<br>7     | અવમતિથિ  | પાતતિથિ        |               |               | વર્ષ            | માસ            | પક્ષ       | અવમતિથિ | પાતતિથિ  |

|         | न हानिः कापि कालस्य न च वृद्धिः स्वरूपतः ।<br>ततोऽत्रावमरात्राधि–कमासानां कथा वृथा ॥८४६॥                                                                                                   |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | सत्यं किंत्विह मासानां विरूपाणां परस्परं ।<br>अंशादिभिर्विशेषो यो वर्त्तते तदपेक्षया ॥८४७॥<br>विवक्ष्येते हानिवृद्धी कालस्य न तु वास्तवी ।<br>वस्तुतस्त्वेष नियत–स्वरूपः परिवर्त्तते ॥८४८॥ |
| तथाहि – | चंद्रमासविवक्षायां कर्ममासव्यपेक्षया ।<br>कालस्य हानिर्वृद्धिश्च सूर्यमासविवक्षणे ॥८४९॥                                                                                                    |
|         | पृथग् पृथग् विवर्त्तते वस्तुतस्तु त्रयोऽप्यमी ।<br>मासा अनादिनियत-स्वरूपेण सदा भुवि ॥८५०॥                                                                                                  |
|         | अथ नष्टतिथिं ज्ञातुं करणं प्रतिपाद्यते ।<br>विज्ञायते सुखं येनानुक्तापि पर्वयुक् तिथिः ॥८५१॥                                                                                               |
|         | समुद्गच्छति मार्त्तंडे यद्येकाभिजितः कला ।<br>भुक्ता चंद्रमसा तर्हि कतमत्पर्व का तिथिः ॥८५२॥                                                                                               |

અને અધિકમાસ વિગેરેની કથા કરવી વૃથા છે. ૮૪૪-૮૪۶.

ઉત્તર :– તમારી શંકા ખરી છે; પરંતુ અહીં જુદા જુદા સ્વરૂપવાળા માસોનો પરસ્પર અંશાદિથી જે વિશેષ વર્ત્તે છે, તેની અપેક્ષાએ (તે માસાદિકની) હાનિ-વૃદ્ધિ કહેવાય છે, કાંઈ કાળની હાનિ-વૃદ્ધિ વાસ્તવિક નથી. ખરી રીતે તો આ કાળ નિયમિતપણે જ ફર્યા કરે છે.૮૪૭–૮૪૮.

જ્યારે ચંદ્રમાસ કહેવાની ઈચ્છા થાય ત્યારે કર્મમાસની અપેક્ષાએ કાળની હાનિ-વૃદ્ધિ કહેવામાં આવે છે. એ જ રીતે સૂર્યમાસની વિવક્ષામાં પણ જાણવું.૮૪૯.

વાસ્તવિક રીતે તો આ ત્રણે પ્રકારના માસો અનાદિકાળથી નિયમિતપણે સદા પૃથ્વીપર જુદા જુદા પ્રવર્ત્તે છે. ૮૫૦.

હવે નષ્ટ તિથિ જાણવાને માટે કરણ કહેવામાં આવે છે. તે જાણવાથી નહીં કહેલા પણ પર્વ અને તિથિ સુખે કરીને જાણી શકાય છે. ૮૫૧.

પ્રશ્ન :– સૂર્યનો ઉદય થાય ત્યારે જો અભિજિત્ નક્ષત્રની એક કળા ચંદ્રમાએ ભોગવી હોય, તો તે વખતે કેટલામું પર્વ હોય ? અને કઈ તિથિ હોય ? ૮૫૨. अत्र करणं-अभिजित्र्यमुखर्क्षाणा-मतीतानां यथाक्रमं । इष्टभेष्टकलां यावत्कला एकत्र मेलयेत् ॥८५३॥ कला चात्राहोरात्रस्य सप्तषष्टितमो भागो बोद्धव्यः । इष्टभेष्टकलां ताभ्यो-ऽपनीयेत स्थितं च यत् । त्रिनवत्यधिकैस्ताड्यं तत्त्रयोदशभिः शतैः ॥ ८५४॥ विभज्यते च तत्त्रींशै--स्ततोऽष्टादशभिः शतैः । लब्धं संत्यज्यते शेषं यत्स्यात्तत्स्थाप्यते द्विशः ॥८५५॥ एकत्रास्मिन्नेकषष्ट्या विभक्ते यदवाप्यते । अन्यराशौ क्षिप्यते तत् सोंऽकराशिः पुनस्ततः ॥८५६॥ ह्रियते पंचदर्शभि-र्ह्रते च यदवाप्यते । तानि पर्वाणि शेषांशा-स्तिथिसंख्या भवेदिह ॥८५७॥ किंच - भमत्राभिजिदेवाद्यं तत्कलाप्यादिमोदिता । तदेककात्तत्कलांका-न्न किंचिदपनीयते ॥८५८॥

यदस्मादेककादेक–कलापनयने भवेत् ।

शून्यं शेषं ततो न स्याद्-गुणनाद्या क्रियोत्तरा ॥८५९॥

આનો નિર્ણય કરવા માટે આ પ્રમાણે કરણ કરવું.

આભિજિત્ નક્ષત્રથી પ્રારંભીને જેટલાં નક્ષત્રો વીતી ગયાં હોય, તેની કળાઓને ઈષ્ટ નક્ષત્રની ઈષ્ટ કળા સુધી અનુક્રમે સર્વનો સરવાળો કરવો. ૮૫૩.

અહીં કળા એટલે એક અહોરાત્રનો સડસઠમો ભાગ જાણવો.

તે કળાઓમાંથી ઈષ્ટ નક્ષત્રની ઈષ્ટ કળાને બાદ કરવી. જે બાકી રહે, તેને તેર સો ને ત્રાણુએ ગુણવા. પછી તેને અઢાર સો ને ત્રીશથી ભાગવા. ભાગમાં જે આવે તેનો ત્યાગ કરવો અને જે શેષ રહે તેને બે વાર સ્થાપવા. તેમાંથી એક તરફના સ્થાપેલા અંકને એકસઠથી ભાગતાં જે ભાગમાં આવે, તેને બીજી રાશિમાં (બીજી તરફના સ્થાપેલા અંકમાં) ભેળવવા, તે અંકરાશિ કહેવાય છે. તે અંકરાશિને પંદરથી ભાગતાં જે ભાગમાં આવે તે પર્વ જાણવા અને જે શેષ રહે, તે તિથિની સંખ્યા જાણવી. ૮૫૪–૮૫૭.

આ રીત પ્રમાશે અહીં પ્રશ્નમાં અભિજિત્ નક્ષત્ર કહ્યું તે પહેલું જ છે, તેની કળા પણ પહેલી જ કહી છે; તેથી એકની સંખ્યાવાળા તેની કળાના અંકથી કાંઈ પણ બાદ થઈ શકતું નથી. કારણ કે આ એકની સંખ્યામાંથી એક કળા બાદ કરતાં શેષ શૂન્ય રહે છે; તેથી આગળ કરવાની કહેલી यथा पूर्वोक्तपृच्छाया-मेका याभिजित: कला । गुण्यते त्रिनवत्याढ्यैः सा त्रयोदशभिः शतैः ॥८६०॥ तावदंका भवेत्त्रिशै-र्नेषाष्टादशभिः शतैः । विभक्तुं शक्यते तेन विधिः शेषो विधीयते ॥८६१॥ त्रयोदशशती सत्रि-नवतिर्द्विर्निधीयते । एको राशिश्चैकषष्ट्या हियते तत्र चाप्यते ।।८६२।। द्वाविंशतिः क्षिप्यते सा परराशौ ततो भवेतु । चतुर्दशशती पंच-दशभिस्सहिताथ सा ॥८६३॥ हियते पंचदशभि-श्चतुर्नवतिराप्यते । शेषास्तिष्ठंति पंचांशा-स्ततः पूर्वोक्तनिर्णयः ॥८६४॥ चतुर्नवतिसंख्यस्य पर्वणः पंचमीतिथौ । सूर्योदये चंद्रमसा भुक्तैकाभिजितः कला ॥८६५॥ करणानि निरूप्यन्ते तिथ्यर्द्धप्रमितान्यथ । भवंति तानि द्वैधानि चराणि च स्थिराणि च ॥८६६॥ बवं च बालवं चैव कौलवं स्त्रीविलोचनं । गरादि वणिजं विष्टिः सप्तैतानि चराणि यत् ।।८६७।।

ગુણાકાર વિગેરેની ક્રિયા થઈ શકતી નથી.

પૂર્વે પૂછેલા પ્રશ્નમાં જે અભિજિત્ની એક કળા કહી છે, તેને તેર સો ને ત્રાશુએ ગુણતાં તેટલો જ (૧૩૯૩) અંક આવે છે. તેને અઢાર સો ને ત્રીશ વડે ભાગી શકાતા નથી. તેથી બાકીનો વિધિ કરવો. એટલે કે તેર સો ને ત્રાશુના અંકને બે ઠેકાશે સ્થાપન કરવો. તેમાંથી એક તરફના અંકને એકસઠથી ભાગવો; તેથી ભાગમાં બાવીશ આવે છે. તેને બીજી સ્થાપેલી રાશિમાં નાંખવાથી ચૌદ સો ને પંદર (૧૪૧૫) થાય છે. તેને પંદરથી ભાગતાં ભાગમાં ચોરાશુ આવે છે અને બાકી પાંચ શેષ રહે છે; તેથી પૂર્વે કહેલા પ્રશ્નનો નિર્ણય એ થયો, કે ચોરાશુમા પર્વની પાંચમની તિથિએ સૂર્યોદયને સમયે ચંદ્રમાએ અભિજિત્ની એક કળા ભોગવી.૮૫૮–૮૬૫.

હવે કરણોની પ્રરૂપણા કરે છે.–તે દરેક કરણો અર્ધ તિથિના પ્રમાણવાળા હોય છે. તે ચર અને સ્થિર એમ બે પ્રકારનાં હોય છે. ૮*૬૬*.

બવ, બાલવ, કૌલવ, સ્ત્રીવિલોચન, ગરાદિ, વર્ણિજ અને વિષ્ટિ આ સાત કરણો ચર છે.૮૬૭. अन्यत्र स्त्रीविलोचनस्थाने तैतिलमिति, गरादिस्थाने च गरमिति संज्ञा श्रूयते इति ज्ञेयं ।

> तिथिष्वनियतास्वेता-न्यावर्त्तते यथाक्रमं । शुक्लपक्षे प्रतिपदः पश्चिमार्द्धे बवं भवेत् ॥८६८॥ द्वितीयायाश्चादिमेऽर्द्धे बालवं कौलवं परे । तृतीयायाश्चादिमेऽर्द्धे भवति स्त्रीविलोचनं ॥८६९॥ अपरार्द्धे तृतीयाया गरादिकरणं भवेत् । चतुर्थ्याः प्रथमेऽर्द्धे स्या-द्वणिजं विष्टिरंतिमे ॥८७०॥ पुनर्बवं बालवं च पंचम्या अर्द्धयोर्द्धयोः । क्रमादर्द्धद्वये षष्ठ्याः कौलवस्त्रीविलोचने ॥८७१॥ अर्द्धद्वये च सप्तम्या गरादिवणिजे स्मृते । अष्टम्याः प्रथमेऽर्द्धे स्याद्विष्टिरंत्ये पुनर्बवं ॥८७१॥ बालवं कौलवं चेति नवम्या अर्द्धयोर्द्वयोः ।

કોઈક ઠેકાશે સ્ત્રીવિલોચનને ઠેકાશે તૈતિલ અને ગરાદિને ઠેકાશે ગર એવા નામ સંભળાય છે-એમ જાણવું.

આ કરશો અનિયમિત તિથિઓમાં અનુક્રમે ફર્યા કરે છે. તેમાં શુકલપક્ષમાં પ્રતિપદાના પાછલા અર્ઘ ભાગમાં બવ નામનું કરશ હોય છે. ૮*૬૮.* 

દ્વિતીયા તિથિના પહેલા અર્ઘભાગમાં બાલવ નામનું કરણ હોય છે, પાછલા અર્ઘ ભાગમાં કૌલવ નામનું કરણ હોય છે, ત્રીજના આદિ અર્ઘ ભાગમાં સ્ત્રીવિલોચન નામનું કરણ હોય છે.૮૬૯. ત્રીજના પાછલા અર્ઘ ભાગમાં ગરાદિ નામનું કરણ હોય છે, ચોથના પહેલા અર્ઘ ભાગમાં વર્ણિજ નામનું કરણ હોય છે અને ચોથના પાછલા અર્ઘ ભાગમાં વિષ્ટિ નામનું છેલ્લું કરણ હોય છે. ૮૭૦. ફરીથી બવ અને બાલવ-એ બે કરણો અનુક્રમે પાંચમના બન્ને અર્ઘભાગમાં હોય છે, કૌલવ અને સ્ત્રીવિલોચન એ બે કરણો અનુક્રમે છટ્ટના બન્ને અર્ધભાગમાં હોય છે. ૮૭૧.

ગરાદિ અને વર્ણિજ-એ બે કરશો સાતમના બન્ને અર્ધભાગમાં અનુક્રમે હોય છે; તથા આઠમના પહેલા અર્ધમાં વિષ્ટિ કરશ હોય છે.૮૭૨.

બાલવ અને કૌલવ-એ બે કરણો નોમના બન્ને અર્ધમાં હોય છે, સ્ત્રીવિલોચન અને ગર-એ બે કરણો દશમના બન્ને અર્ધભાગમાં હોય છે. ૮૭૩. एकादश्याः प्राक्तनेऽर्द्धे वणिजं विष्टिरंतिमे । पुनर्बवं बालवं च द्वादश्या अर्द्धयोर्द्धयोः ॥८७४॥ अर्द्धद्वये त्रयोदश्याः कौलवस्त्रीविलोचने । अर्द्धद्वये चतुर्दश्या गरादिवणिजे क्रमात् ॥८७५॥ पूर्णिमायाः प्राक्तनेऽर्द्धे विष्टिरंत्ये पुनर्बवं । कृष्णपक्षे प्रतिपदः पूर्वार्द्धे बालवं स्मृतं ॥८७६॥ कृष्णपक्षे प्रतिपदः पूर्वार्द्धे बालवं स्मृतं ॥८७६॥ अत एव -युगस्यादिर्बालवकरणे पूर्वं निरूपितेति ज्ञेयं । अंतिमेऽर्द्धे प्रतिपदः कौलवं करणं भवेत् । द्वितीयाहर्निशोश्च स्त्री-विलोचनगरादिके ॥८७७॥ तृतीयायां च वणिज-विष्टी स्यातामहर्निशोः । चतुर्थ्याश्चाह्नि रात्रौ च कमेण बवबालवे ॥८७८॥ दिने रात्रौ च पंचम्याः कौलवस्त्रीविलोचने । गरादिर्वाणजे षष्ठ्याः सप्तम्या विष्टिसद्बवे ॥८७९॥

અગ્યારશના પહેલા અર્ધમાં વણિજ અને બીજા અર્ધમાં વિષ્ટિ હોય છે. ફરીથી બવ અને બાલવ-એ બે કરશો બારશના બન્ને અર્ધમાં હોય છે.૮૭૪.

તેરશના બન્ને અર્ધમાં કૌલવ અને સ્ત્રીવિલોચન હોય છે, ચૌદશના બન્ને અર્ધમાં અનુક્રમે ગરાદિ અને વર્ણિજ હોય છે.૮૭૫.

તથા પૂર્શિમાના પહેલા અર્ધભાગમાં વિષ્ટિ અને બીજા અર્ધભાગમાં ફરીથી બવ આવે છે. કૃષ્ણપક્ષની પ્રતિપદાના પૂર્વાર્ધમાં બાલવ કહેલું છે.૮૭૬.

આ કારણથી જ યુગની શરૂઆત બાલવ કરણમાં થાય છે-એમ પ્રથમ કહી ગયા છીએ.

પછી કૃષ્ણપક્ષની એકમના પશ્ચાર્ધમાં કૌલવ આવે છે, બીજના દિવસ અને રાત્રિરૂપ બન્ને અર્ધ ભાગમાં સ્ત્રીવિલોચન અને ગરાદિ આવે છે.૮૭૭.

ત્રીજના દિવસે (પૂર્વાર્ધમાં) વણિજ અને રાત્રે (પશ્ચાર્ધમાં) વિષ્ટિ હોય છે, ચોથને દિવસે બવ અને રાત્રે બાલવ આવે છે.૮૭૮.

પાંચમને દિવસે કૌલવ અને રાત્રે સ્ત્રીવિલોચન આવે છે, છક્રમાં ગરાદિ અને વગ્નિજ હોય છે, સાતમે વિષ્ટિ અને બવ હોય છે.૮૭૯. अष्टम्यास्त्वह्नि रात्रौ च क्रमाद्वालवकौलवे । अर्द्धद्वये नवम्याः स्त्री-विलोचनगरादिके ॥८८०॥ दशम्यां वणिजं विष्टिः क्रमादर्द्धद्वये भवेत् । एकादश्यां दिवारात्रौ क्रमेण बवबालवे ॥८८१॥ द्वादश्याश्च दिने रात्रौ कौलवस्त्रीविलोचने । गरादिर्वाणजे ज्ञेये त्रयोदश्यामहर्निशोः ॥८८२॥ चतुर्दश्यां दिवा विष्टि-रष्टावावृत्तयः स्मृताः । चराणामिति सप्तानां मासे मासे पुनः पुनः ॥८८३॥ तथाहुः - ''मासेऽष्टशश्चराणि स्युरुज्ज्वलप्रतिपदंत्यार्द्धात् ।'' रात्रौ कृष्णचनुर्दश्याः शकुनिः करणं भवेत् । चतुष्पदं च नागं चामावास्यामर्द्धयोर्द्धयोः ॥८८४॥ किंस्तुघ्नं स्यात्प्रतिपदः शुक्लायाः प्रथमेऽर्द्धके । एतानि स्युस्तिथिष्वेते-ष्वेव प्राहुः स्थिराण्यतः ॥८८५॥

આઠમને દિવસે અને રાત્રિએ અનુક્રમે બાલવ અને કૌલવ આવે છે, નોમના બન્ને અર્ધમાં સ્ત્રીવિલોચન અને ગરાદિ આવે છે.૮૮૦.

દશમના બન્ને અર્ધમાં અનુક્રમે વર્શિજ અને વિષ્ટિ હોય છે, અગ્યારશને દિવસે અને રાત્રે અનુક્રમે બવ અને બાલવ હોય છે.૮૮૧.

બારશને દિવસે અને રાત્રે કૌલવ અને સ્ત્રીવિલોચન હોય છે, ગરાદિ અને વર્ણિજ તેરશને દિવસે અને રાત્રે જાણવા.૮૮૨.

ચૌદશને દિવસે વિષ્ટિ હોય છે. આ પ્રમાશે દરેક માસમાં આ સાત ચર કરણોની વારંવાર આઠ આવૃત્તિઓ કહેલી છે. ૮૮૩.

કહ્યું છે કે–''દરેક માસમાં શુકલપક્ષની પ્રતિપદાના બીજા અર્ધભાગથી આરંભીને ચર કરશો આઠ વાર આવૃત્તિ કરે છે.''

વદ ચૌદશની રાત્રિએ શકુનિ નામનું કરણ હોય છે, તથા અમાવાસ્યાના બન્ને અર્ધભાગમાં અનુક્રમે ચતુષ્પદ અને નાગ નામનાં કરણો આવે છે.૮૮૪.

તથા શુક્લ પ્રતિપદાના પહેલા અર્ધભાગમાં કિંસ્તુઘ્ન નામનું કરજ્ઞ હોય છે. આ કરજ્ઞો આ તિથિઓમાં જ આવે છે, તેથી તે સ્થિર કહેવાય છે.૮૮૫. अत्र सर्वत्र दिनरात्रिशब्देनापि तिथीनां पूर्वार्द्धापरार्द्धे एव लक्षणीये करणानां तिथ्यर्द्धप्रमितत्वादिति ।

एतेषां स्वामिन: प्रयोजनं चैवं लौकिकशास्त्रेषु-इंद्रो १ विधि २ मित्रा ३ र्यम ४ भू ५ श्री ६ शमना ७ श्चलेषु करणेषु ।

कलि १ वृष २ फणि ३ मरुतः ४ पुन-रीशाः क्रमशः स्थिरेषु स्युः ॥८८५ A॥ अत्र शमनो यमः स भद्रायाः स्वामी । दशामूनि विविष्टीनि दिष्टान्यखिलकर्मसु । रात्र्यहर्व्यत्ययाद्धद्रा-प्यदुष्टैवेति तद्विदः ॥८८५B॥ विविष्टीनीति कोऽर्थः ? एकादशसु करणेषु भद्रा दुष्टेति । शेषकरणप्रयोजनं त्वेवं-शकुनिचतुष्पदनागे किंस्तुघ्ने कौलवे वणिजे च । ऊर्ध्वं संक्रमणं गर-तैतिलविष्टिषु पुनः सुप्तं ॥८८५ C॥

અહીં સર્વ ઠેકાણે દિવસ અને રાત્રિ શબ્દોથી પણ તિથિનો પ્રથમ અર્ધભાગ અને પાછળનો અર્ધભાગ જાણવો; કેમકે કરણો અર્ધ તિથિના પ્રમાણવાળા હોય છે.

આ કરણોના સ્વામી તથા પ્રયોજન લૌકિક શાસ્ત્રમાં આ પ્રમાણે કહે છે.–''ઈદ્ર ૧, વિધિ ૨, મિત્ર, ૩, અર્યમા ૪, ભૂ. ૫, શ્રી ૬ અને શમન ૭ આ સાત સ્વામી, સાત ચર કરણના છે, તથા કલિ ૧, વૃષિ ૨, ફણી ૩, અને મરુત ૪ આ ચાર સ્વામી, ચાર સ્થિર કરણના છે.૮૮૫.A'' અહીં શમન એટલે યમ, તે ભદ્રા (વિષ્ટિ)નો સ્વામી છે.

એક વિષ્ટિને છોડીને બાકીનાં દશ કરશો સર્વ શુભ કાર્યોમાં સારાં છે; તથા રાત્રિ અને દિવસના વ્યત્યયથી (એટલે દિવસની વિષ્ટિ રાત્રે આવતી હોય અને રાત્રિની વિષ્ટિ દિવસે આવતી હોય તો) તે ભદ્રા પણ દોષ રહિત જ છે, એમ તેના વિદ્વાનો કહે છે.૮૮૫.B

અહીં મૂળમાં ''વિવિષ્ટીનિ'' શબ્દ લખાયો છે, તેનો અર્થ આ પ્રમાશે છે કે– અગ્યારે કરજ્ઞોને વિષે એક ભદ્રા દુષ્ટ છે.

બાકીના કરણોનું પ્રયોજન આ પ્રમાશે છે.

શકુનિ, ચતુષ્પદ, નાગ, કિંસ્તુઘ્ન, કૌલવ અને વશિજ-એ છ કરશો ઊર્ઘ્વ ગતિ કરનારાં છે. ગર, તૈતિલ અને વિષ્ટિ-એ ત્રશ કરશો સુતેલા કહેવાય છે,૮૮૫.C. बवबालवे निविष्टं सुभिक्षं चोर्ध्वसंक्रमे । उपविष्टो रोगकरः सुप्तो दुर्भिक्षकारकः ॥८८५D॥ तथा शीतोष्णवर्षर्तुषु सूर्यसंक्रमाः क्रमेण सुप्तोर्ध्वनिवेशीनः शुभाः तथा पूर्वोत्तरकरणद्वयसंधिगा संक्रांतिस्तु सुप्तोत्थितेत्याख्या सर्वदाप्यशुभेति पूर्णभद्र इत्याद्यारंभसिद्धिवार्त्तिके इति करणप्रकरणम् । मुहूर्त्ताः परिवर्त्तते ये त्रिंशत्प्रतिवासरं । तेषां नामक्रमं वक्ष्ये सर्वज्ञागमदर्शितं ॥८८६॥

तथा नामक्रम वक्ष्य सवज्ञागमदाशत ॥८८६॥ आद्यो रुद्रो दिनस्यादौ श्रेयानिति द्वितीयकः । मित्रवायुसुपीताख्या-स्तृतीयतुर्यपंचमाः ॥८८७॥ षष्ठोऽभिचंद्रो माहेंद्रः सप्तमः स्यादथाष्टमः । बलवान्नवमः पक्ष्मौ दशमो बहुसत्यकः ॥८८८॥ एकादशः स्यादैशानो द्वादशस्तस्थसंज्ञकः । भावितात्मवैश्रवणौ त्रयोदशचतुर्दशौ ॥८८९॥ वारुणः स्यात्पंचदश आनंदः षोडशः स्मृतः । विजयः स्यात्सप्तदशो–ऽष्टादशो विश्वसेनकः ॥८९०॥ एकोनविंशतितमः प्राजापत्याह्वयो भवेत् । मुहूर्त्तो विंशतितमो भवत्युपशमाभिधः ॥८९१॥

બવ અને બાલવ-એ બે કરણ બેઠા કહેવાય છે. તેમાં ઊર્ઘ્વ ગતિવાળા હોય તો સુકાળ થાય છે. બેઠા હોય તો રોગ થાય છે અને સુતા હોય તો દુકાળ થાય છે.૮૮૫.D.

સૂર્યની સંક્રાંતિ શીતૠતુમાં સુતેલા કરણમાં થાય, ઉષ્ણૠતુમાં ઊર્ઘ્વગતિવાળા કરણમાં થાય અને વર્ષાૠતુમાં બેઠા કરણમાં થાય, તો તે શુભ છે; તથા પહેલા અને પછીના-એ બે કરણોની સંધિમાં સૂર્યસંક્રાંતિ થતી હોય, તો તે સુપ્તોત્થિતા નામની કહેવાય છે. તે સર્વદા અશુભ છે-એમ પૂર્શભદ્ર કહે છે. ઈત્યાદિ આરંભસિદ્ધિની ટીકામાં લખેલું છે.'' ઈતિ કરણ પ્રકરણ.

ં હવે હંમેશા જે ત્રીશ મુહૂર્ત્તો ફર્યા કરે છે, તેમના નામ અનુક્રમે સર્વજ્ઞભગવંતોના આગમમાં કહ્યાં છે, તે કહું છું.૮૮૬.

દિવસના આરંભમાં પહેલું મુહૂર્ત્ત રુદ્ર નામનું છે, બીજું શ્રેયાન, ત્રીજું મિત્ર, ચોથું વાયુ, પાંચમું સુપીત, છઠ્ઠં અભિચંદ્ર, સાતમું માહેંદ્ર, આઠમું બલવાન, નવમું પક્ષ્મ, દશમું બહુસત્યક, અગ્યારમું ઐશાન, બારમું તસ્થ, તેરમું ભાવિતાત્મા, ચૌદમું વૈશ્રવણ, પંદરમું વારુણ, સોળમું આનંદ, સત્તરમું

```
स्यादेकविंशतितमो गंधर्वोऽथाग्निवैश्यकः ।
द्वाविंशः स्यात्त्रयोविंशः शतादिवृषभाभिधः ॥८९२॥
चतुर्विंशसत्वातपवान् पंचविंशोऽममो भवेत् ।
षड्विंशोऽरुणवान् सप्त-विंशो भौमाभिधः स्मृतः ॥८९३॥
अष्टाविंशस्तु ऋषभः सर्वार्थः स्यात्ततः परः ।
त्रिंशत्तमो राक्षसाख्यो मुहूर्त्तो यो निशोंऽतिमः ॥८९४॥
इति मुहूर्त्तप्रकरणम् ।
नक्षत्राणां परावर्त्तं चंद्रसंबंधिनामथ ।
बूमहे प्रत्यहोरात्रं सूर्यसंबंधिनामपि ॥८९५॥
भवत्यभिजिदारंभो युगस्य प्रथमक्षणे ।
अस्य पूर्वोक्तशीतांशु-भोगकालादनंतरं ॥८९६॥
श्रवणं स्यात्तस्य चेंदु-भोगकालव्यतिक्रमे ।
धनिष्ठेत्येवमादीनि ज्ञेयानि निखिलान्यपि ॥८९७॥
अथेंदुना भुज्यमान-महोरात्रे विवक्षिते ।
इष्टे तिथौ च नक्षत्रं ज्ञातुं करणमुच्यते ॥८९८॥
```

વિજય, અઢારમું વિશ્વસેન, ઓગણીશમું પ્રાજાપત્ય, વીશમું ઉપશમ, એકવીશમું ગંધર્વ, બાવીશમું અગ્નિવૈશ્યક, ત્રેવીશમું શતવૃષભ, ચોવીશમું આતપવન, પચીશમું અમમ, છવીશમું અરુણવન, સત્યાવીશમું ભૌમ, અઠ્યાવીશમું ૠષભ, ઓગણત્રીશમું સર્વાર્થ અને ત્રીશમું રાક્ષસ નામનું મુહૂર્ત છે. તે રાત્રિને છેડે આવે છે. ૮૮૭-૮૯૪. ઈતિ મુહૂર્ત્તપ્રકરણ.

હવે દરેક અહોરાત્રિમાં ચંદ્ર સંબંધી નક્ષત્રો ફર્યા કરે છે, તેને અમે કહીએ છીએ તથા સૂર્ય સંબંધી નક્ષત્રો પણ કહીએ છીએ.૮૯૫.

યુગના પહેલા ક્ષણમાં અભિજિત્ નક્ષત્રનો આરંભ થાય છે, તેનો પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે ચંદ્રનો ભોગ થયા પછી તરત જ શ્રવણ નક્ષત્ર આવે છે. તેને પણ ચંદ્ર ભોગવીને મૂકી દે છે, ત્યારે ધનિષ્ઠા નક્ષત્ર આવે છે. એ વિગેરે અનુક્રમે સર્વ નક્ષત્રોને ભોગવે છે. ૮૯૬–૮૯૭.

હવે કહેવાને ઈચ્છેલા અહોરાત્રિ અને ઈચ્છેલી તિથિને વિષે ચંદ્રવડે જે નક્ષત્ર ભોગવાતું હોય, તે જાણવા માટે કરણ કહે છે.૮૯૮. यस्मिन् दिने चंद्रयुक्तं नक्षत्रं ज्ञातुमिष्यते । तस्मादिनात्प्रागतीत-पर्वसंख्या युगादितः ॥८९९॥ गुण्यते पंचदशभिस्ततः प्रागीप्सितात्तिथे: । तिथीनतीतान् सत्पर्व-सत्कांस्तत्र नियोजयेत् ॥९००॥ अतीतावमरात्रोना द्व्यशीत्या हियतेऽथ सा । लब्धमंशाश्च ये शेषा-स्तानुर्ध्वाधो न्यसेत्क्रमात् ॥९०१॥ लब्धमर्ध्वं स्थापितं य-त्तद्राशिरति कथ्यते । अंग्रा अधःस्थिताः शेष-राशिरित्यभिधीयते ॥९०२॥ राशिं चतुर्गुणीकृत्य शोधयेदेकविंशतिं । ष्ठोषराशेरधः स्थाच्च शोधयेत्सप्तविंशतिं ॥९०३॥ आसंभवं लब्धराशेः शेषराशेश्च शोधयेतु । तामेकविंशतिं सप्त-विंशतिं च क्रमान्मुहः ॥९०४॥ अधोपरितनो राशि-रेकविंशतिशोधनं । यद्यल्पत्वान्न क्षमेत तदा राशेरधस्तनात् ॥९०५॥ एकं रूपं समादाय सप्तषष्ट्या निहत्य च । राशौ क्षिप्त्वोर्ध्वगे कुर्या-देकविंशतिशोधनं ॥९०६॥ यात्रैकविंशती राशे: शोध्यतेऽभिजितो हि सा । भावनैवं शेषराशेः सप्तविंशतिशोधने ॥९०७॥

જે દિવસે ચંદ્રયુક્ત (ચંદ્ર વડે ભોગવાતું) નક્ષત્ર જાણવાની ઈચ્છા હોય, તે દિવસની પહેલાં યુગની શરૂઆતથી જેટલા પર્વ વીતી ગયા હોય, તેટલા અંકને પંદરે ગુણવા. પછી તેમાં ઈચ્છિત તિથિની પહેલાની જેટલી તિથિઓ વ્યતીત થઈ હોય, તેટલી સંખ્યા ભેળવવી. તેમાંથી જેટલા અવમરાત્રો ગયા હોય તેટલા બાદ કરવા. પછી તેને બાશીએ ભાગવા. જે ભાગમાં આવે તેને તથા જે શેષ રહ્યા હોય, તેને અનુક્રમે ઉપર અને નીચે સ્થાપન કરવા. ભાગમાં આવેલા અંકને જે ઉપર સ્થાપ્યો છે, તેને રાશિ કહેવો અને શેષ વધેલા અંશો જે નીચે સ્થાપ્યા છે, તેને શેષરાશિ કહેવો. હવે તે રાશિને ચારે ગુણી તેમાંથી એકવીશ બાદ કરવા, તથા નીચેની શેષરાશિમાંથી સત્યાવીશ બાદ કરવા. એ જ રીતે શેષ રહેલા ઉપરના રાશિમાંથી તથા શેષરાશિમાંથી અનુક્રમે એકવીશ અને સત્યાવીશ જ્યાં સુધી બાદબાકી સંભવે ત્યાં સુધી વારંવાર બાદ કરવા. એ રીતે બાદ કરતાં જો ઉપરનો રાશિ નાનો હોવાથી તેમાંથી એકવીશ બાદ કરી શકાય તેવો ન હોય, તો નીચેના રાશિમાંથી એક લઈ તેને સડસઠે ગુણી રાશિમાં आरभ्य श्रवणादत्रो-त्तराषाढावसानकं । सप्तविंशतिसंख्याक-मवधार्यं भमंडलं ॥९०८॥ शेषराशेस्ततः सप्तविंशतिर्यदि शुध्यति । शुद्धं तदाखिलमपि ज्ञेयमस्माद्धमंडलं ॥९०९॥ नाल्पत्वाच्चेदितः सप्तविंशतिः शोद्धुमर्हति । तदा द्वाविंशतिः शोध्या शुद्धचेन्नैषापि चेत्तदा ॥९१०॥ शोध्या अष्टादशामीषां शोधनासंभवे सति । त्रयोदशदशैषां चा-संभवे पंच शोधयेत् ॥९११॥ द्वाविंशतौ विशुद्धाया-मत्र शुद्धानि भावयेत् । सर्वाणि श्रवणादीनि विशाखांतानि भान्यथ ॥९११॥ अष्टादशसु शुद्धेषु शुद्धानिह विचिंतयेत् । श्रुत्यादीन्युत्तराफाल्गु-न्यंतान्यष्टादशाप्यथ ॥९१३॥ त्रयोदशसु शुद्धेषु शुद्धानि परिभावयेत् । श्रुत्यादीन्युत्तराफाल्गु-न्यंतान्यष्टादशाप्यथ ॥९१३॥

ભેળવી તેમાંથી એકવીશ બાદ કરવા. અહીં જે રાશિમાંથી એકવીશ બાદ કરવામાં આવે છે, તે અભિજિત્ સંબંધી છે, અને શેષરાશિમાંથી સત્યાવીશ બાદ કરવામાં આવે છે, ત્યાં આ પ્રમાશે જાણવું. અહીં શ્રવણ નક્ષત્રથી આરંભીને ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્ર સુધીના નક્ષત્રમંડળમાં સત્યાવીશ નક્ષત્રો આવે છે; તેથી જો શેષરાશિમાંથી સત્યાવીશ બાદ કરી શકાય, તો તે શેષરાશિમાંથી સમગ્ર નક્ષત્રમંડળને બાદ કર્યું એમ જાણવું. જો તે શેષરાશિની અલ્પ સંખ્યા હોવાથી સત્યાવીશ બાદ કરી શકાય તેમ ન હોય, તો તેમાંથી બાવીશ બાદ કરવા. જો બાવીશ પણ બાદ ન કરી શકાય, તો અઢાર બાદ કરવા. અઢાર પણ બાદ કરવાનો અસંભવ હોય, તો તેર બાદ કરવા. તે પણ ન સંભવે તો દશ બાદ કરવા. તે પણ ન સંભવે તો પાંચ બાદ કરવા. ૮૯૯–૯૧૧.

તેમાં જો બાવીશ બાદ થયા હોય તો શ્રવણથી આરંભીને વિશાખાપર્યંત સર્વ નક્ષત્રો શોધાયાં એમ જાણવું. ૯૧૨.

અઢાર બાદ થયા હોય તો શ્રવણથી આરંભીને ઉત્તરાફાલ્ગુની સુધી અઢાર નક્ષત્રો શોધાયાં એમ વિચારવું. ૯૧૩.

તેર બાદ થયા હોય તો શ્રવણથી આરંભીને પુનર્વસુ સુધી તેર નક્ષત્રો શોધાયાં એમ જાણવું. ૯૧૪. एवं दशसु शुद्धेषु रोहिण्यंतानि चिंतयेत् । उदग्भद्रपदांतानि तथा शुद्धेषु पंचसु ॥९१५॥ पर्यंतसूचकान्यत्र यानि प्रोक्तानि भानि षट् । सार्द्धक्षेत्राण्येव तानि ज्ञेयानि निखिलान्यपि ॥९१६॥ तथाहि – श्रवणात्पंचमी सार्द्ध-क्षेत्रा भाद्रपदोत्तरा । दशमं ब्राह्ममादित्यं त्रयोदशं च तादृशं ॥९१७॥ उत्तराफाल्गुनी चाष्टा–दशी भवति तादृशी । सार्द्धक्षेत्रं विशाखाख्यं द्वाविंशतितमं श्रुतेः ॥९१८॥ स्यात्सप्तविंशा तत्राथो–त्तराषाढापि तादृशी । एतानि स्युः पंचचत्वा–रिंशन्मुहूर्त्तकानि यत् ॥९१८॥ तथाहुः–पंच १ दस २ तेरस ३ ठ्ठारसेव ४ बावीस ५ सत्तवीसाय ६ । सोज्झा दिवढ्ढखित्तंत भद्दवाई असाढंता ॥९२०॥ एवं चाधस्तने शेष–राशौ संशोधिते सति ।

એ જ પ્રમાશે દશ બાદ થયા હોય તો શ્રવણથી રોહિણી સુધી દશ નક્ષત્ર શોધાયાં જાણવાં, અને પાંચ બાદ થયા હોય તો શ્રવણથી ઉત્તરાભાદ્રપદપર્યંત પાંચ નક્ષત્રો શોધાયાં છે, એમ જાણવુ. ૯૧૫.

અહીં પર્યંતને સૂચવનારાં જે છ નક્ષત્રો કહ્યાં છે, તે સર્વે (છએ) સાર્ધક્ષેત્રવાળાં જ છે. ૯૧*૬*.

તે આ પ્રમાશે-શ્રવશથી પાંચમું નક્ષત્ર ઉત્તરાભાદ્રપદ કહ્યું તે સાર્ધક્ષેત્રી છે, એ જ પ્રમાશે દશમું રોહિશી અને તેરમું પુનર્વસુ પશ સાર્ધક્ષેત્રી છે. અઢારમું ઉત્તરાફાલ્ગુની પશ તેવું જ સાર્ધક્ષેત્રી છે, વિશાખા નામનું બાવીશમું પશ સાર્ધક્ષેત્રી છે અને સત્યાવીશમું ઉત્તરાષાઢા પશ સાર્ધક્ષેત્રી છે. આ છએ નક્ષત્રો પીસ્તાળીશ મુહૂર્ત્તીયાં છે. ૯૧૭–૯૧૯.

કહ્યું છે કે–''પાંચ, દશ, તેર, અઢાર, બાવીશ અને સત્યાવીશ એટલા અંકવડે શ્રવણથી ઉત્તરાષાઢાપર્યંત સાર્ધ નક્ષત્રોને બાદ કરવા.'' આ પ્રમાણે કરવાથી નીચેના શેષરાશિને શોધતાં એકથી ચાર સુધીનો જે અંક શેષ રહે, તેટલામું ચંદ્રનક્ષત્ર ગયું એમ જાણવું. ૯૨૦–૯૨૧. अत्र च एकादिचतुरंतं यच्छेषं तत्त्रिंशद् गुणनेन मुहूर्तीकृत्य तस्मात्क्रमप्राप्तं यन्नक्षत्रं तद्यदि समक्षेत्रं तदा त्रिंशच्छोध्यते, अर्द्धक्षेत्रं चेत्पंचदश शोध्यंते, एवं शोधने यच्छेषं तच्चंद्राक्रांतस्य नक्षत्रस्यातीतं मुहर्त्तादिकं भवतीति ज्ञेयं ।

> यच्चोपरितने राशा-वेकविंशतिशोधने । शेषं तत्त्रिंशताहत्य सप्तषष्ट्या विभज्यते ॥९२२॥ लब्धा मुहूर्त्ता ज्ञातव्या यत्तु तत्रापि शिष्यते । ते विज्ञेया मुहूर्त्तस्य विभागाः सप्तषष्टिजाः ॥९२३॥ यथा युगस्य प्रथमे वर्षे दशसु पर्वसु । अतिक्रांतेषु पंचम्यां किं नक्षत्रं निशापतेः ॥९२४॥ यात्रातीतपर्वसंख्या वर्त्तते दशलक्षणा । तस्यां पंचदशघ्नायां पंचाशं जायते शतं ॥९२५॥ पंचम्यां पृष्टमिति च चत्वारस्तिथयो गताः । ततश्चतुष्टयं तत्र योजनीयं मनस्विभिः ॥९२६॥ चतुःपंचाशदधिकं शतं स्याद्राशिरेष च । हीनो द्वाभ्यामवमाभ्यां द्विपंचाशं भवेच्छतं ॥९२७॥

અહીં એકથી આરંભીને ચાર સુધીનો જે અંક શેષ રહ્યો હોય તેને ત્રીશે ગુણી મુહૂર્ત્ત કરવા. ત્યારપછી તેમાંથી ક્રમે પ્રાપ્ત થયેલું નક્ષત્ર જો સમક્ષેત્રી હોય, તો તે મુહૂર્ત્તના અંકમાંથી ત્રીશ બાદ કરવા, અને અર્ધક્ષેત્રી નક્ષત્ર હોય, તો પંદર બાદ કરવા. એ પ્રમાણે બાદ કરતાં જે શેષ રહે, તે ચંદ્રે ભોગવાતા નક્ષત્રના વીતી ગયેલા મુહૂર્ત્ત વિગેરે આવે છે, એમ જાણવું.

જે ઉપરના રાશિમાંથી એકવીશ બાદ કરતાં શેષ રહ્યા હોય, તેને ત્રીશ વડે ગુણી સડસઠે ભાગવા. ભાગમાં જે આવે તે મુહૂર્ત્ત જાણવા અને જે રહ્યા હોય, તેટલા એ મુહૂર્ત્તના સડસઠીયા ભાગ જાણવા. ૯૨૨-૯૨૩.

પ્રશ્ન :– યુગના પહેલા વર્ષમાં દશ પર્વ ગયા પછી પાંચમને દિવસે ચંદ્રનું કયું નક્ષત્ર છે ? ૯૨૪.

ઉત્તર :- અહીં જે ગયેલા પર્વની સંખ્યા દશ છે, તેને પંદરથી ગુણતાં એક સો ને પચાસ (૧૦x૧૫=૧૫૦) થાય છે. પાંચમની તિથિનો પ્રશ્ન છે, તેથી ચાર તિથિઓ વ્યતીત થયેલી હોવાથી તેમાં (૧૫૦+૪) ચાર મેળવવા. એટલે એક સો ને ચોપન (૧૫૪) થયા. આટલા કાળે બે અવમતિથિ ગયેલી હોવાથી, તેમાંથી બે બાદ કરતાં શેષ એક સો ને બાવન (૧૫૪–૨=૧૫૨) રહે છે. તેને तस्य द्वचशीत्या भागे य-द्रूपमेकमवाप्यते । तदूर्ध्वं न्यस्यते शेषां सप्ततिं च न्यसेदधः ॥९२८॥ कृतश्चतुर्गुणो लब्ध-राशिरत्रैकलक्षणः । चत्वारः सप्ततिश्चोर्ध्वा-धोभावेन स्थिता इह ॥९२९॥ अथोपरितनाद्राशेः स्तोकत्वादेकविंशतिः । शोद्धुं न शक्यते तेना-धःस्थात्सप्ततिलक्षणात् ॥९३०॥ एकं रूपं समादाय सप्तषष्टिगुणीकृतं । निक्षिपेदूर्ध्वगे राशौ तज्जाता सैकसप्ततिः ॥९३१॥ एकोनसप्ततिश्चाध-स्तिष्ठेद्राशेरथोर्ध्वगात् । शोधितायामभिजितः सत्कायामेकविंशतौ ॥९३२॥ पंचाशच्छिष्यतेऽधःस्था-द्राशेश्च सप्तविंशतौ ॥ शोधितायां भचकस्य द्विचत्वारिशदास्थिता ॥९३३॥ शोधितायां भचकस्य द्विचत्वारिशदास्थिता ॥९३३॥ शोधितायां भचकस्य द्विचत्वारिशदास्थिता ॥९३३॥

બ્યાશીથી ભાગતાં ભાગમાં એક આવે છે, તેને ઉપર સ્થાપવો. શેષ રહેલા સીતેરને નીચે સ્થાપવા. (<sup>૧</sup>/<sub>90</sub>) પછી ભાગમાં આવેલા એકને ચારથી ગુણતાં (૪x૧=૪) ચાર થયા, તેને ઉપર સ્થાપવા અને નીચે સીતેર સ્થાપવા. (<sup>૪</sup>/<sub>90</sub>). હવે ઉપરનો રાશિ અલ્પ હોવાથી તેમાંથી એકવીશ બાદ થઈ શકશે નહીં; તેથી નીચેના રાશિ સીતેરમાંથી એક લઈ તેને સડસઠે ગુણી ઉપરના રાશિમાં ભેળવ્યા ત્યારે એકોતેર (૭૧) થયા. (*દ*૭x૧=*દ*૭+૪=૭૧) અને નીચેનો રાશિ ઓગણોતેર રહ્યો (<sup>૭૧</sup>/<sub>*se*</sub>) પછી ઉપરના રાશિ એકોતરમાંથી અભિજિત્ સંબંધી એકવીશ બાદ કરીએ, ત્યારે પચાશ (૭૧-૨૧=૫૦) શેષ રહ્યા, અને નીચેના (*દ*૯) રાશિમાંથી સત્યાવીશ બાદ કરીએ ત્યારે, બેંતાલીશ શેષ રહ્યા (*દ*૯-૨૭=૪૨, <sup>૫0</sup>/<sub>*s*૨</sub>). ફરીથી ઉપરના રાશિ (૫૦)માંથી એકવીશ બાદ કરીએ ત્યારે, બેંતાલીશ શેષ રહ્યા (*દ*૯-૨૭=૪૨, <sup>૫0</sup>/<sub>*s*૨</sub>). ફરીથી ઉપરના રાશિ (૫૦)માંથી એકવીશ બાદ કરતાં ઓગણત્રીશ શેષ રહ્ય છે, અને નીચેની રાશિ (૪૨)માંથી સત્યાવીશ બાદ કરતાં પંદર શેષ રહે છે (<sup>૨૯</sup>/<sub>12</sub>). પછી ઉપરના રાશિમાંથી ફરીથી એકવીશ બાદ કરીએ ત્યારે આઠ શેષ રહ્યા. તે ઉપર સ્થાપવા (<sup>2</sup>/<sub>11</sub>). નીચેનો રાશિ જે પંદર છે તેમાંથી સત્યાવીશ, બાવીશ કે અઢાર બાદ કરી શકાય તેમ નથી; પરંતુ તેર બાદ કરી શકાય છે, તેથી પંદરમાંથી તેર બાદ કરતાં શ્રવણથી પુનર્વસુ પર્યંતના તેર નક્ષત્રો બાદ કર્યા કહેવાય. બાકી રહેલા બેને ત્રીશથી ગુણાતાં (૨x૩૦=*દ*૦) થયા, તેમાંથી પુષ્યના પંદર સહિત ત્રીશ મુહૂર્ત એટલે પીસ્તાળીશ બાદ કરવા, ત્યારે પંદર (*દ*૦-૪૫=૧૫) શેષ રહે છે. તે મધાના મુહૂર્ત્તા જાણવા. હવે ઉપરના રાશિમાં જે આઠ एकोनत्रिंशदुर्ध्वं स्या-दधः पंचदश स्थिताः । एकविंशतिरूर्ध्वस्था-द्राशेर्भूयोऽपि शोध्यते ॥९३५॥ अष्टौ ततोऽवशिष्यंते राशावर्ध्वं व्यवस्थिते । तेषां च पुरतो वक्ष्ये-ऽवशिष्टां परिकर्मणां ॥९३६॥ राशेरधस्ताच्छक्यंते शोद्धं पंचदशात्मकात् । न सप्तविंशतिर्द्वाविंशतिर्नाष्ट्रादशापि न ॥९३७॥ त्रयोदश त शक्यंते शोद्धं तेषां च शोधने । श्रुत्याद्यादित्यांतभानि शुद्धानि स्युस्त्रयोदश ॥९३८॥ शेषाच्च द्वितयात्त्रिंशद्गुणात्पुष्यो विशोध्यते । मुहर्तैस्त्रिंशता पंच-दशभिस्सार्द्धमेव च ॥९३९॥ ये पंचदश शिष्यंते मघानां ते मुहर्त्तकाः । अयोर्ध्वराशौ संत्यष्टौ तेषु त्रिंशद्गुणेषु च ॥९४०॥ चत्वारिंशा द्विशतीस्यात् सप्तषष्ट्या हरेच्च तां । लब्धास्त्रयो मुहूर्त्तास्तान् क्षिपेद्राशावधस्तने ॥९४१॥ अष्टादश मुहूर्ताः स्यू-स्तद्धागाः सप्तषष्टिजाः । एकोनचत्वारिंशच्च तदेष प्रश्ननिर्णय: ॥९४२॥ अष्टादशसु भुक्तेसु मुहूर्तेष्वमृतांशूना । मघानामधिकैकोन-चत्वारिंशल्लवेष्विह ॥९४३॥ यगस्य प्रथमे वर्षे दशपर्वव्यतिक्रमे । उदेति सूर्यः पंचम्या-महोरात्रेऽपि तावति ॥९४४॥

છે તેને ત્રીશે ગુણવાથી બસો ને ચાળીશ (૮x૩૦=૨૪૦) થાય. તેને સડસઠે (૬૭) ભાગતાં ભાગમાં ત્રણ (૨૪૦ ÷ ૬૭=૩) મુહૂર્ત અને શેષ (૩૯) આવ્યા, તેને નીચેના રાશિમાં (૧૫માં) ભેળવવા; તેથી અઢાર (૧૮) મુહૂર્ત થયા. નીચે શેષ રહેલા ઓગણચાળીશ છે, તે સડસઠીયા ભાગ છે. ( $\frac{3e}{59}$ ), તેથી પ્રશ્નનો જવાબ એ આવ્યો કે–ચંદ્ર મધા નક્ષત્રના અઢાર મુહૂર્ત્તો અને સડસઠીયા ઓગણચાળીશ અંશો ભોગવે ત્યારે યુગના પહેલા વર્ષમાં દશ પર્વ વીતી ગયા બાદ પાંચમને દિવસે અને તેટલા અહોરાત્રે સૂર્યનો ઉદય થાય છે.૯૨૫-૯૪૪. अहोरात्रे यगस्याद्ये प्रतिपत्संज्ञके तिथौ । चंद्रसंबंधि नक्षत्रं किमत्र प्रतिपाद्यते ॥९४५॥ चतुर्विशं शतं संख्या पाश्चात्ययुगपर्वणां । अष्टादशशती षष्टि-युक् स्यात्पंचदशाहता ॥९४६॥ त्रिंशतोऽवमरात्राणा-मेतस्याः पातने भवेत् । अष्टादशशती त्रिंशा सा द्व्यशीत्या विभज्यते ॥९४७॥ लब्धां द्वाविंशतिं न्यस्यो-परि कुर्याच्चर्तुगुणां । अष्टाशीतिर्भवेच्छेषा-मधः षड्विंशतिं न्यसेत् ॥९४८॥ राशेरष्टाशीतिरूपा-देकविंशतिशोधने । संजाताभिजित: शुद्धि: सप्तषष्टिस्तु शिष्यते ॥९४९॥ कल्पितैतावदंशत्वा-त्तया चैकं भवेदुडु । तस्मिश्च भेऽधस्त्यराशौ क्षिप्ते स्वात्सप्तविंशतिः ॥९५०॥ स्यात्सप्तविंशतेर्भानां शुद्धिरङ्कादतस्ततः । श्रुत्यादीन्युत्तराषाढा-न्तानि शुद्धानि भान्यत: ॥९५१॥ पूर्वोक्तनिर्णयोऽयं त-द्यद्यगस्यादिमे दिने । सूर्योदये शशी योगं प्राप्नोत्यभिजिता सह ॥९५२॥

પ્રશ્ન :- યુગના પહેલા અહોરાત્રે એટલે એકમની તિથિએ ચંદ્રનું કયું નક્ષત્ર આવે ? ૯૪૫. ઉત્તર :- પહેલાના યુગના એક સો ને ચોવીશ પર્વને પંદરથી ગુણતાં અઢાર સો ને સાઠ (૧૨૪x૧૫=૧૮૬૦) થાય છે. તેમાંથી ત્રીશ અવમરાત્રો બાદ કરતાં અઢાર સો ને ત્રીશ (૧૮૬૦-૩૦=૧૮૩૦) રહે છે. તેને બ્યાશીથી ભાગવા. (૧૮૩૦ ÷ ૮૨=૨૨,શેષ ૨૬) તેને ઉપર સ્થાપન કરી ચારે ગુણતાં (૨૨x૪=૮૮) અઠ્યાશી થાય, શેષ રહેલા છવીશને નીચે સ્થાપન કરવા (<sup>૮૮</sup>/<sub>૨૬</sub>). પછી અઠ્યાશીના રાશિમાંથી એકવીશ બાદ કરતાં અભિજિત્ની શુદ્ધિ થઈ, બાકી સડસઠ (૮૮-૨૧=૬૭) રહ્યા, કેમકે તેના તેટલા અંશોની જ કલ્પના કરેલી છે અને તે બાકીના સડસઠ અંશનું એક નક્ષત્ર થાય છે; તેથી તે નક્ષત્રને એટલે એકની સંખ્યા નીચેના રાશિ (૨૬)માં ભેળવતાં સત્યાવીશ (૨૭) થાય છે. આ અંકથી સત્યાવીશ નક્ષત્રોની શુદ્ધિ થાય છે; તેથી શ્રવણથી ઉત્તરાષાઢા સુધીનાં નક્ષત્રોની શુદ્ધિ થાય છે. તેથી પ્રશ્નનો નિર્ણય એ થયો કે-યુગના પહેલે દિવસે સૂર્યોદય સમયે અભિજિત્ની સાથે ચંદ્રનો યોગ થાય છે. ૯૪૬–૯૫૨.

युगस्याह्नि द्वितीयस्मिन् द्वितीयायां तिष्यावय । चंद्रेण युक्तं नक्षत्रं किं स्यादित्यत्र कथ्यते ॥९५३॥ प्रतिपल्लक्षणैकैवा-तिक्रांता तिथिरत्र या । द्व्यशीत्या भजनं सा न क्षमते यत्तनीयसी ॥९५४॥ तदेतस्याः सप्तषष्टिः कर्त्तव्याः शकलास्ततः । ऋक्षस्याभिजित: प्राज्ञै: शोधनीयैकविंशति: ॥९५५॥ शेषा तिष्ठति षट्चत्वा–रिंशत्सा त्रिंशता हता । कर्त्तुं मुहर्त्तान् साशीति-स्त्रयोदशशती भवेत् ॥९५६॥ सप्तषष्ट्या विभागेऽस्या लब्धा मुहर्त्तविंशतिः । चत्वारिंशन्मुहर्त्तांशाः शिष्यंते सप्तषष्टिजाः ॥९५७॥ ततश्च - सचत्वारिंशदंशायां श्रुतेर्मुहूर्तविंशतौ । भक्तायामिंदनोदेति द्वितीयेऽद्वि युगे रविः ॥९५८॥ एवं सर्वत्राप्यन्यत्र करणभावना कार्या । इति चंद्रनक्षत्रप्रकरणं ॥ अष्टादशमुहत्तीढ्य-महोरात्रचतुष्टयं । भुक्त्वा पृष्यस्य पंचापि स्वाब्दान्यारभते रविः ॥९५९॥

પ્રશ્ન :– યુગની શરૂઆતથી બીજે દિવસે એટલે બીજની તિથિએ કયું નક્ષત્ર ચંદ્રયુક્ત હોય ? ૯૫૩.

ઉત્તર :- અહીં વ્યતીત થયેલી તિથિ એક પડવાની જ છે, તે અલ્પ હોવાથી તેને બ્યાશીથી ભાગી શકાય નહીં તેથી તેના સડસઠ અંશો કરવા. પછી તેમાંથી અભિજિત્ના એકવીશ અંશ બાદ કરવા. (૪૭-૨૧=૪૪) બાકી છેંતાલીશ રહ્યા, તેને મુહૂર્ત્ત કરવા માટે ત્રીશથી ગુણવા ત્યારે તેરસો ને એંશી (૪૪x૩૦=૧૩૮૦) થાય. તેને સડસઠથી ભાગતાં વીશ મુહૂર્ત્ત આવ્યા અને એક મુહૂર્ત્તના સડસઠીયા ચાળીશ અંશ શેષ રહ્યા. (૧૩૮૦ ÷ ૪૭=૨૦, ૪૦ શેષ) તેથી પ્રશ્નનો નિર્ણય એ થયો કે-શ્રવણના વીશ મુહૂર્ત્ત અને ઉપર સડસઠીયા ચાળીશ અંશ ચંદ્ર ભોગવી રહે, ત્યારે યુગને બીજે દિવસે સૂર્યનો ઉદય થાય છે. ૯૫૪-૯૫૮.

આ પ્રમાણે બીજે સર્વ ઠેકાણે કરણની ભાવના કરવી. ઈતિ ચંદ્રનક્ષત્રપ્રકરણ.

સૂર્ય પુષ્ય નક્ષત્રના ચાર અહોરાત્ર અને અઢાર મુહૂર્ત ભોગવીને પોતાના પાંચે વર્ષોનો પ્રારંભ કરે છે. ૯૫૯.

चतुर्विंशत्या मुहर्त्तै-रधिका भुक्तशेषकाः । भवंत्यष्टाहोरात्रा-स्तदा पुष्यस्य भास्वतः ॥९६०॥ स्युर्द्वादशमुहूर्त्ताढ्या अहोरात्रास्त्रयोदश । ततश्च – तथा स्युः षडहोरात्रा मुहर्त्ताश्चैकविंशतिः ॥९६१॥ अहोरात्रा विंशतिश्च मुहूर्त्तत्रितयाधिका: । समार्द्धसार्द्धक्षेत्राणां भानां भोगः क्रमाद्रवेः ॥९६२॥ एवं भै: सप्तविंशत्यै-कषष्टियुक्शतत्रये । अह्नामतीतेऽर्काब्दं स्या-देकषष्टितमे दिने ॥९६३॥ द्वादशानां मुहर्त्तानां पूत्तीं पूर्णौ पुनर्वसू । पुष्यस्याष्टादश ततो मुहूर्त्तास्तदिने गताः ॥९६४॥ ततः परं च पृष्यस्या-तीते दिनचतुष्टये । पूर्णार्काब्दस्य षट्षष्टि-युक्ता दिनशतत्रयी ॥९६५॥ सुखावबोधाय चात्र यन्त्रकम्-यथार्कोडव्यवस्थैव-मेकस्याब्दस्य दर्शिता । पंचानामपि वर्षाणां तथा ज्ञेया युगे बुधैः ॥९६६॥

તે વખતે પુષ્ય નક્ષત્રના આઠ અહોરાત્ર અને ચોવીશ મુહૂર્ત્તો સૂર્યે ભોગવ્યા વિનાના બાકી રહ્યા છે એમ જાણવું. ૯૪૦.

તેથી સૂર્યને સમનક્ષત્રનો ભોગ તેર અહોરાત્ર અને બાર મુહૂર્તનો છે, અર્ધનક્ષત્રનો ભોગ છ અહોરાત્ર અને એકવીશ મુહૂર્ત્તનો છે; તથા સાર્ધનક્ષત્રનો ભોગ વીશ અહોરાત્ર અને ત્રણ મુહૂર્ત્તનો છે. ૯૬૧–૯૬૨.

આ પ્રમાશે સત્યાવીશે નક્ષત્રો સૂર્ય વડે ભોગવાઈ જાય ત્યારે ત્રશ સો ને એક્સઠ અહોરાત્ર પૂરા થાય છે. ત્યારપછીના બાસઠમે દિવસે બાર મુહૂર્ત જાય, ત્યારે પુનર્વસુ નક્ષત્ર પૂર્શ થાય છે, તેથી તે દિવસે બાકીના અઢાર મુહૂર્ત પુષ્યના ગયા, એમ જાશવું. ૯૬૩–૯૬૪.

ત્યારપછી પુષ્યના ચાર અહોરાત્ર વ્યતીત થાય ત્યારે સૂર્યવર્ષના ત્રણ સો ને છાસઠ અહોરાત્ર પૂર્શ થાય છે. ૯૬૫.

આ બાબત સુખેથી જાણવા માટે પાછળનું યંત્ર જોવું.

જેમ આ પ્રમાશે સૂર્યના નક્ષત્રોની વ્યવસ્થા એક વર્ષને માટે બતાવી, તે જ રીતે પંડિતોએ એક યુગના પાંચે વર્ષોની જાણવી.૯૬૬.

| ૧પ૨ |  |
|-----|--|
|-----|--|

| and statements of the local division of the |          |                   |     |           |           |                |           |     |   |       |         |             |         |          |            | ··- ·      |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-------------------|-----|-----------|-----------|----------------|-----------|-----|---|-------|---------|-------------|---------|----------|------------|------------|-----|
| સાર્ધ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ષ્ટ્રપ   | ઉ.ષા.             |     | 0000      | m         | 963            | 0         | શો. | < | સમ    | õ       | પુષ્ય પ્રા. | ×       | 26       | 558        | 0          |     |
| ਮ<br>ਲ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | õ        | પૂ.ષા.            |     | မီ        | רא<br>שי  | 955            | ର<br>ଜ    |     |   | સાર્ધ | મેષ્ટ   | પુનર્વસુ    | 202     | ŋ        | 956        | ۍ<br>۲     | શો  |
| સમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | õõ       | મુલ               |     | 4 G       | የን        | 286            | ч<br>ч    |     |   | અર્ઘ  | یم<br>ج | આર્દા       | ц       | ۍ<br>۲   | ઉ૪૧        | ৬          |     |
| અર્ધ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 44       | જ્યેષ્ઠા          |     | Կ         | 29        | 135            | ო         |     |   | સમ    | 0e<br>M | મુગશિર      | မီ      | <b>م</b> | REE        | 26         |     |
| સમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | õõ       | વિશાખા અનુરાધા    |     | 69        | ۍ<br>۲    | 926            | ん<br>む    |     |   | સાર્ધ | h&      | રોહિણી      | 02      | ŋ        | 329        | պ          | શો  |
| સાર્ઘ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | h&       | વિશાખા            |     | 50        | m         | 995            | 0         | શો. |   | સમ    | 0<br>m  | કૃત્તિકા    | 6 B     | ج<br>م   | 301        | m          |     |
| અર્ધ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 44       | દ્વાપિ            |     | <b>у</b>  | ሌ<br>ዓ    | ম্য            | ඉ<br>ෆ    |     |   | અર્ઘ  | નુપ     | ાહારમ       | ц       | 5        | のしょ        | 2<br>d     |     |
| સમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 80       | ચિત્રા            |     | n<br>U    | 5         | 27             | Us,       |     |   | સમ    | õ.      | અક્વિની     | e e     | רא<br>ה  | ર૮૧        | 0          |     |
| સમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | õ        | ભુસ્વ             |     | 43<br>13  | רא<br>שי  | તે             | 58        |     |   | સમ    | 0<br>M  | રેવતી ર     | m<br>b  | 3        | ଚନ୍ଦ       | 9<br>C     |     |
| સાર્ધ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ત્ર      | 5                 | રું | 50        | ო         | റ്റ            | ዓ<br>የ    | શો. |   | સાર્ધ | r<br>X  | ઉ.ભા.       | 50      | ŋ        | કપર        | ىم         | શો. |
| સમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <u>0</u> | <del>, 2</del> .6 | ÷۱. | 43<br>13  | 45        | <del>ک</del> ک | ৬         |     |   | સમ    | õ       | પૂર્વા ભા.  | 6 P     | ج<br>م   | १३४        | m          |     |
| સમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0<br>M   | ા મલા             |     | မှ<br>က   | بی<br>م   | 25             | 9<br>7    |     |   | અર્ઘ  | નુપ     | કાતભિષા     | ა       | یں<br>بی | 520        | یں<br>بی   |     |
| અર્ઘ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 44       | અશ્લેષા           |     | <u>и,</u> | یں<br>بن  | ч<br>Ч         | ъ<br>1    |     |   |       | 0       |             | <br>თ   | <br>אס   |            |            |     |
| સમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0m<br>M  | તુષ               |     | શેષ ૮     | 50        | 0              | 0         |     |   | પ્રમ  | 0e<br>M | ઘનિષ્ઠા     | 43<br>6 | ל<br>של  | 298        | 0          |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |                   |     |           |           | કળ             | મકળ       |     |   | સમ    | 0<br>M  | શ્વવુ       | e<br>B  | 45       | 002<br>002 | 2 L        |     |
| નક્ષગના                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | मुर्ह्स  | નક્ષત્ર નામ       |     | અહોરાત્ર  | मुह्रत्त् | અહો.સકળ        | મુહ્ત સકળ |     |   | 0     |         | અભિશ્વિ     | ×       | بر       | 621        | <u>ს</u> , |     |

ज्ञातुं सूर्यस्य नक्षत्रं विवक्षिततिथावथ । करणं प्रोच्यते पूर्वा-चार्यदर्शितया दिशा ॥९६७॥ युगेऽतीतपर्वसंख्या प्राग्वत्पंचदशाहता । विवक्षितदिनात्पूर्व-मतीतैस्तिधिभिर्युता ॥९६८॥ गतैरवमरात्रैश्च वर्जिताथ त्रिभिः शतै: । विभज्यते सा षट्षष्ट्या-धिकैर्लब्धं च वत्सर: ॥९६९॥ शेषं भवति यत्तस्मा-द्यथार्हं वक्ष्यमाणकं । संशोध्यते शोधनकं गतनक्षत्रसूचकं ॥९७०॥ सषट्षष्ट्या त्रिशत्याऽल्पा भागं चेन्न क्षमेत सा । तदा शोध्यं शोधनक-मादावेवात्र संभवत् ॥९७१॥ चतुर्विंशत्या मुहूर्त्त-रधिकं दिवसाष्टकं । पुष्यस्य स्याच्छोधनक-मथान्येषां तदुच्यते ॥९७२॥ रात्रिंदिवानि द्वाषष्टि-र्मुहूर्त्ता द्वादशोपरि । उडुनामुत्तराफाल्गुन्यंतानां शोधनं भवेत् ॥९७३॥

હવે ઈષ્ટ તિથિને દિવસે સૂર્યનું કયું નક્ષત્ર હશે ? તે જાણવા માટે પૂર્વાચાર્યોએ બતાવેલી દિશા પ્રમાણે કરણ કહીએ છીએ. ૯۶૭.

યુગના પ્રારંભથી જેટલા પર્વ ગયા હોય, તેને પૂર્વની જેમ પંદરથી ગુણવા. પછી તેમાં ઈષ્ટ દિવસની પૂર્વે જેટલી તિથિઓ ગઈ હોય, તેટલી ભેળવવી. તેમાંથી અવમરાત્ર જેટલા ગયા હોય, તેટલા બાદ કરવા. પછી તેને ત્રણસો ને છાસઠથી ભાગવા, ભાગમાં જે આવે તે વર્ષ જાણવા. જે શેષ રહ્યા હોય, તેમાંથી સંભવ પ્રમાણે આગળ કહીએ તે રીતે બાદબાકી કરવી તેમ કરવાથી ગયેલા નક્ષત્રની સૂચના થાય છે. ૯૬૮–૯૭૦.

જો કદાચ તે સંખ્યા અલ્પ હોવાથી ત્રણ સો ને છાસઠે ભાગી ન શકાય, તો પ્રથમ જ જે સંભવતું હોય, તે શોધનક કરવું (બાદબાકી કરવી). ૯૭૧.

બાદબાકીની રીત આ પ્રમાણે છે –

પુષ્ય નક્ષત્ર બાદ કરવું હોય, તો આઠ દિવસ અને ચોવીશ મુહૂર્ત્ત બાદ કરવા. હવે બીજા નક્ષત્રોની બાદબાકીની રીત કહે છે. ૯૭૨.

આશ્લેષાથી ઉત્તરાફાલ્ગુની સુધીના બીજાં ચાર નક્ષત્રો બાદ કરવાં હોય, તો બાસઠ રાત્રિદિવસ અને બાર મુહૂર્ત બાદ કરવાં. હસ્તથી વિશાખા સુધી બીજાં ચાર નક્ષત્રો બાદ કરવા હોય, તો એક भानां विशाखांतानां च षोडशाभ्यधिकं शतं । भानां तथोत्तराषाढां-तानां त्र्यशीतियुक् शतं ॥९७४॥ चतुःपंचाशदधिक-महोरात्रशतद्वयं । षण्मुहूर्त्तादिकं प्रौष्ठ-पदांतानां विशोधनं ॥९७५॥ एकविंशतिसंयुक्त-महोरात्रशतत्रयं । षण्मुहूर्त्तयुतं रोहिण्यंतानां शोधनं मतं ॥९७६॥ एकषष्टचासमधिक-महोरात्रशतत्रयं । स्याद् द्वादशमुहूर्त्ताढ्यं पुनर्वस्वंतशोधनं ॥९७६॥ विना पुष्यं शोधनकान्यमूनि निखिलान्यपि । अध्यर्द्धक्षेत्रनक्षत्रा-वधिकानि भवंति वै ॥९७८॥ यथाईं च शोधनके शोधिते शिष्यतेऽत्र यत् । एकादीनि ततो भानि शोध्यानि स्वस्वमानतः ॥९७९॥ स्वस्वमानं चार्द्धक्षेत्रादीनां नक्षत्राणां प्रागुक्तमेव । एवं क्रमाच्छोध्यमानं यन्नक्षत्रं न शुध्यति । तदर्त्तमानं नक्षत्रं जेयं तस्यां तिथौ रवेः ॥९८०॥

સો ને સોળ રાત્રિદિવસ બાદ કરવા. અનુરાધાથી ઉત્તરાષાઢા સુધીના બીજાં પાંચ નક્ષત્રો બાદ કરવા હોય, તો એક સોને ત્ર્યાશી રાત્રિદિવસ બાદ કરવા. શ્રવજ્ઞથી ઉત્તરાભાદ્રપદ સુધીના બીજાં પાંચ નક્ષત્ર (અભિજિત્ સહિત) બાદ કરવા હોય, તો બસો ને ચોપન અહોરાત્ર અને છ મુહૂર્ત બાદ કરવાં. રેવતીથી રોહિશી સુધીના બીજા પાંચ નક્ષત્રો બાદ કરવા હોય, તો ત્રજ્ઞ સો ને એકવીશ અહોરાત્ર અને છ મુહૂર્ત બાદ કરવા, અને પુનર્વસુ સુધીના નક્ષત્રો બાદ કરવા હોય, તો ત્રજ્ઞ સો ને એકવીશ અહોરાત્ર અને છ અને બાર મુહૂર્ત બાદ કરવા. ૯૭૩–૯૭૭.

પુષ્ય સિવાય બાકીનાં સર્વ નક્ષત્રો સંબંધી સર્વ બાદબાકીઓ સાર્ધક્ષેત્રી નક્ષત્ર સુધી થાય છે. ૯૭૮.

સંભવ પ્રમાશે બાદબાકી કરતાં જે શેષ રહે, તેમાંથી પોતપોતાના માન પ્રમાશે એકાદિ નક્ષત્રો બાદ કરવા. ૯૭૯.

અર્ધક્ષેત્ર વિગેરે નક્ષત્રોનું પોતપોતાનું માન પ્રથમ કહ્યું છે, તે જાણવું.

આ પ્રમાશે અનુક્રમે બાદબાકી કરતાં જે નક્ષત્ર બાદ ન થઈ શકતું હોય, તે નક્ષત્ર તે તિથિએ સૂર્યનું વર્તે છે-એમ જાણવું. ૯૮૦. उदाहरणं चात्र-युगस्य प्रथमे वर्षे दशपर्वव्यतिक्रमे । पंचम्यां सूर्यनक्षत्रं किमित्यत्र निरूप्यते ॥९८१॥ अतीतपर्वणां संख्या यास्त्यत्र दशलक्षणा । सा पंचदर्शनिघ्ना स्या-त्पंचाशदधिकं शतं ॥९८२॥ चतु:पंचाशं शतं स्या-त्तद्गतैस्तिथिभिर्युतं । शतं च स्याद् द्विपंचाश-मवमद्वितयोज्झितं ॥९८३॥ संषट्षष्ट्या त्रिशत्या तद्धागं न सहते कृशं । तत आदित एवात्र शोधनोपक्रमोऽर्हति ॥९८४॥ मंभवेच्छोधनं चात्र षोडणाभ्यधिकं शतं । विशाखांतानि शुद्धानि भानि ज्ञेयानि तेन च ॥९८५॥ शेषं तिष्ठति षट्त्रिंशत् ततः शुद्ध्यति राधिका । या द्वादशमुहूर्त्ताढ्य–त्रयोदशदिनात्मिका ॥९८६॥ द्वाविंशतिर्दिनाः शेषाः साष्टादशमुहूर्त्तकाः 1 षड्दिन्याऽथैकविंशत्या मुहूर्त्तैः शुद्धमिंद्रभं ॥९८७॥ शेषा दिनाः पंचदश मुहर्त्ता सप्तविंशतिः । तेभ्यः शुद्धं मूलभं त–न्मानतो राधिकोपमं ॥९८८॥

ઉદાહરણ – યુગના પહેલા વર્ષમાં દશ પર્વ ગયા પછી પાંચમની તિથિએ કયું સૂર્યનક્ષત્ર આવે ? આ પ્રશ્નનો જવાબ આપે છે. ૯૮૧.

અહીં જે વીતી ગયેલા દશ પર્વ છે, તેને પંદરથી ગુણતાં એક સો ને પચાસ (૧૫૦) થાય છે. તેમાં પાંચમની તિથિ હોવાથી, વીતી ગયેલી ચાર તિથિઓ ઉમેરવી, ત્યારે એક સો ને ચોપન (૧૫૦+૪=૧૫૪) થયા. તેમાંથી બે અવમતિથિઓ ગયેલી હોવાથી, બે બાદ કરતાં બાકી એક સો ને બાવન (૧૫૪-૨=૧૫૨) રહ્યા. આ સંખ્યા અલ્પ હોવાથી, તેને ત્રણ સો ને છાસઠે (૩૬૬) ભાગી શકાય તેમ નથી, તેથી પ્રથમથી જ બાદબાકીનો ક્રમ કરવો અહીં યોગ્ય છે. અહીં આ (૧૫૨)માંથી એક સો ને સોળ (૧૧૬) બાદ થઈ શકે તેમ છે, તેથી વિશાખાપર્યંતનાં નક્ષત્રો બાદ કર્યા, એમ જાણવું. તે પ્રમાશે બાદ કરતાં શેષ છત્રીશ (૩૬) રહે છે, તેમાંથી તેર દિવસ અને બાર મુહૂર્ત્તના પ્રમાણવાળું રાધિકા (અનુરાધા) નક્ષત્ર બાદ કરતાં, શેષ બાવીશ દિવસ અને અઢાર મુહૂર્ત્ત રહે છે. તેમાંથી ઈંદ્ર નક્ષત્ર (જ્યેષ્ઠા)ના છ દિવસ અને એકવીશ મુહૂર્ત બાદ કરતાં, બાકી પંદર દિવસ અને સત્યાવીશ મુહૂર્ત શેષ રહે છે. તેમાંથી અનુરાધાના પ્રમાણવાળા નક્ષત્રના તેર દિવસ અને બાર મુહૂર્ત્ત બાદ કરતાં, બાકી शेषौ द्वौ पंचदशभि-र्मुहूर्त्तैरधिकौ दिनौ । एतौ च पूर्वाषाढाया-स्तदा भुक्तौ विवस्वता ॥९८९॥ युगेऽर्कोडुनिर्णयोऽयं दशपर्वव्यतिक्रमे । हेयस्तिथौ च पंचम्या-मेवं सर्वत्र भावना ॥९९०॥ युगेऽथ पौरुषीमानं ज्ञातुं करणमुच्यते । वर्द्धमानं हीयमानं याम्ये सौम्येऽयने क्रमात् ॥९९१॥ शंकु: पुरुषशब्देन स्याहेह: पुरुषस्य वा । निष्पन्ना पुरुषात्तस्मा-त्पौरुषीत्यणि सिद्ध्यति ॥९९२॥ तथोक्तं नंदीचूर्णौ - 'पुरिसोत्ति संकू पुरिससरीरं वा, तत्र पुरिसाओ निष्फन्ना पोरिसी इति ।' अयं भाव:-स्वप्रमाणा भवेच्छाया यदा सर्वस्य वस्तुन: । तदा स्यात्पौरुषी याम्या-यनस्य प्रथमे दिने ॥९९३॥ ततश्च तस्य पौरुष्यां तथा छाया विवर्द्धते । यथा सौम्यायनस्यादौ स्वमानार्द्द्रिगुणा भवेत् ॥९९४॥

બે દિવસ અને પંદર મુહૂર્ત શેષ રહે છે. આટલું પ્રમાણ (બે દિવસ અને પંદર મુહૂર્ત) સૂર્યે પૂર્વાષાઢાના ભોગવ્યા. તેથી યુગમાં દશ પર્વ ગયા પછી પાંચમને દિવસે, આ ઉપર કહેલા સૂર્યનક્ષત્રનો નિર્ણય જાણવો. એ જ પ્રમાણે સર્વત્ર જાણવું. ૯૮૨-૯૯૦.

હવે યુગમાં પોરસીનું પ્રમાણ જાણવા માટે કરણ બતાવે છે. તે પોરસીનું પ્રમાણ દક્ષિણાયનમાં અનુક્રમે વૃદ્ધિ પામે છે અને ઉત્તરાયણમાં હાનિ પામે છે. ૯૯૧.

અહીં પુરુષશબ્દથી શંકુ (ખીલો) કહેવાય છે, અથવા પુરુષનું શરીર કહેવાય છે. તે પુરુષને આશ્રયીને જે થઈ, તે પૌરુષી (પોરસી) કહેવાય છે, એમ સિદ્ધ થાય છે. ૯૯૨.

તે વિષે નંદીસૂત્રની ચૂર્ઊમાં કહ્યું છે કે-''પુરુષ એટલે શંકુ અથવા પુરુષનું શરીર. તે પુરુષથી જે ઉત્પન્ન થઈ, તે પૌરુષી કહેવાય છે.''

આનો ભાવાર્થ એ છે. જે-જ્યારે સર્વ કોઈ પગ્ન વસ્તુની છાયા પોતાના જ પ્રમાણ જેટલી થાય, ત્યારે દક્ષિણાયનને પહેલે દિવસે તે પૌરુષી થાય છે. (પોરસીનું પ્રમાણ થાય છે)૯૯૩.

ત્યારપછી તે દક્ષિણાયનની પૌરુષીની છાયા અનુક્રમે એવી રીતે વધે છે, કે જેથી ઉત્તરાયણને પહેલે દિવસે પોતાના પ્રમાણથી બમણી થાય. ૯૯૪. ततः पुनस्तथा छाया हीयते सर्ववस्तुमः । यथा याम्यायनादौ सा स्वस्ववस्तुमिता भवेत् ॥९९५॥ सत्र्यशीतिशततमः स्वस्वमानस्य योंशकः । प्रत्यहं तावती वृद्धि-र्याम्ये सौम्येऽयने क्षयः ॥९९६॥ तथाहि – चतुर्विंशत्यंगुलस्य शंकोर्भवति तावती । छाया याम्यायनस्यादौ वर्द्धते प्रत्यहं ततः ॥९९७॥ एकषष्टिविभक्तस्यांगुलस्याष्टौ लवा अयं । भागः शंकोर्यथोक्तस्य सत्र्यशीतिशतोद्धवः ॥९९८॥ तथाहि – एकैकमंगुलं कर्त्तु-मेकषष्टिलवात्मकं । संख्या शंकोरंगुलाना-मेकषष्ट्या निहन्यते ॥९९९॥ चतुर्दशशतानि स्यु-श्चतुष्षष्टियुतान्यथ । सत्र्यशीतिशतोनैषां विभागेऽष्टकमाप्यते ॥१०००॥ प्राप्यं त्रैराशिकादप्ये-कषष्टिजलवाष्टकं । वृद्धिहान्योरंगुलस्य तदपि श्रूयतामिह ॥१००१॥

ત્યારપછી સર્વ વસ્તુની છાયા અનુક્રમે એવી રીતે હાનિ પામતી જાય, કે જેથી દક્ષિણાયનને પહેલે દિવસે પાછી તે છાયા, પોતપોતાની જેટલી અથવા વસ્તુના પ્રમાણ જેટલી જ થાય. ૯૯૫.

દરેક વસ્તુના પોતપોતાના પ્રમાણનો જે એક સો ને ત્ર્યાશીમો ભાગ (અંશ) થાય, તેટલી વૃદ્ધિ દરરોજ દક્ષિણાયનમાં થાય છે અને ઉત્તરાયણમાં તેટલી જ હાનિ થાય છે. ૯૯*૬*.

તે આ પ્રમાણે–ચોવીશ આંગળના પ્રમાણવાળો શંકુ કરીએ, તો દક્ષિણાયનને પહેલે દિવસે પોરસી વખતે તેટલી જ (ચોવીશ આંગળ જ) છાયા હોય છે. ત્યારપછી પ્રતિદિન એક આંગળના એકસઠીયા આઠ અંશ વૃદ્ધિ પામે છે. ચોવીશ આંગળના આ અંશ એક સો ને ત્ર્યાશી (છ માસના દિવસો) માંથી ઉત્પન્ન થાય છે. તે આ પ્રમાણે–એક એક આંગળના એકસઠીયા ભાગ કરવા માટે શંકુના આંગળની સંખ્યાને (૨૪ x 5 વ) એકસઠે ગુણવી. તેમ ગુણતાં ચૌદ સો ને ચોસઠ (૧૪ 5૪) થાય છે. તેને એક સો ને ત્ર્યાશીથી (૧૮૩) ભાગતાં ભાગમાં આઠ આવે છે. ૯૯૭-૧૦૦૦.

પ્રતિદિન વૃદ્ધિ અને હાનિના આ આંગળના એકસઠીયા આઠ ભાગ ત્રૈરાશિકની રીતે પણ પ્રાપ્ત થાય છે, તે પણ સાંભળો. ૧૦૦૧.

```
सत्र्यशीतिशतेनाह्नां चतुर्विंशतिराप्यते ।
यद्यंगुलानामेकेन किमह्ना लभ्यते तदा ॥१००२॥
त्रैराशिकस्यापना १८३-२४-१
एकेनांत्येन गुणित-श्चतुर्विंशतिलक्षणः ।
मध्यराशिस्तथैवास्या-देकेन गुणितं हि तत् ॥१००३॥
सत्र्यशीतिशतेनैष न भक्तुं शक्यते ततः ।
छेद्यछेदकयो राश्यो-स्त्रिभिः कार्यापवर्त्तना ॥१००४॥
राशिच्छेद्योऽष्टात्मकोऽभू-देकषष्ट्यात्मकः परः ।
एवं त्रैराशिकाल्लब्ध-मेकषष्टिलवाष्टकं ॥१००५॥
सार्द्धत्रिंशदहोरात्रा-त्मके मासे विवस्वतः ।
चतुश्चत्वारिंशमेव स्यादंशानां शतद्वयं ॥१००६॥
यतस्त्रिशद् गुणा अष्टौ चत्वारिशं शतद्वयं ।
अहोरात्रार्द्धस्य चांश-चतुष्कमत्र मील्यते ॥१००७॥
चतुश्चत्वारिंशमेत-द्यत्विल्लांशशतद्वयं ।
एकषष्टचाऽस्य भागे स्या-दंगुलानां चतुष्टयं ॥१००८॥
```

એક સો ને ત્ર્યાશી દિવસ વડે ચોવીશ આંગળની વૃદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે, તો એક દિવસ વડે કેટલા આંગળ પ્રાપ્ત થાય ? ૧૦૦૨.

ત્રિરાશિની સ્થાપના–૧૮૩-૨૪–૧.

અહીં છેલ્લા એકવડે મધ્યરાશિ ચોવીશને ગુણવાથી ચોવીશ જ આવે છે; કેમકે એકે ગુણવાથી તે જ સંખ્યા આવે. હવે આ ચોવીશને એક સો ને ત્ર્યાશીથી ભાગી શકાય તેમ નથી (૨૪ ÷ ૧૮૩) તેથી છેદ અને છેદક એ બન્ને રાશિની ત્રણ વડે અપવર્તના કરવી. (ત્રણે છેદ ઉડાડવો). તેમ કરવાથી છેદ્ય (૨૪) રાશિ આઠ થયો અને છેદક (૧૮૩) રાશિ એકસઠ થયો (<sup>૮</sup>/<sub>5૧</sub>). આ પ્રમાણે ત્રૈરાશિક કરવાથી પણ એકસઠીયા આઠ ભાગ પ્રાપ્ત થયા. ૧૦૦૩–૧૦૦૫.

એક સૂર્યમાસના સાડીત્રીશ દિવસ હોય છે, તેના અંશો બસો ને ચુમાલીશ (૨૪૪) થાય છે. કેમકે ત્રીશને આઠે ગુણતાં બસો ને ચાળીશ (૩૦x૮=૨૪૦) થાય છે તેમાં અર્ધ અહોરાત્રના ચાર અંશો ભેળવતા. તેથી બસો ને ચુમાળીશ (૨૪૦+૪=૨૪૪) થાય છે, તેના આંગળ કરવા માટે એકસઠે ભાગ દેવો; તેથી ચાર (૨૪૪ ÷ ૬૧=૪) આંગળ આવે છે. ૧૦૦*૬*-૧૦૦૮. तथा चाहुः-'वड्ढए हायए वावि मासेणां चउरंगुलं ।' 'मासेणां ति' सूर्यमासेनेत्यर्थः त्रिभिर्मासैश्वं वर्द्धते द्वादश क्रमात् । षड्भिर्मासैश्वं वर्द्धते चतुर्विंशतिरंगुलाः ॥१००९॥ चतुर्विंशत्यंगुलस्य शंकोष्ठ्ञाया भवेदिति । दिने सौम्यायनस्याद्ये-ऽष्टचत्त्वारिंशदंगुलाः ॥१०१०॥ चतुर्विंशत्यंगुलस्य शंकोष्ठ्ञाया यथोदिता । चतुर्विंशत्यंगुलस्य जानोरपि तथा भवेत् ॥१०११॥ उत एव च -दिने याम्यायनस्याद्ये द्विपदा पौरुषी भवेत् । जानुच्छायाप्रमाणा सा मीयमाना स्वजानुना ॥१०१२॥ पादद्वितयमानश्च जानुः स्यात्पादमूलतः । द्वादशांगुलमानोऽत्र पादो न तु षडंगुलः ॥१०१३॥ वितस्तिमाना स्याच्छाया मीयमाना वितस्तिना । याम्यायनादौ पौरुष्यां पादोऽत्र स्यात् षडंगुलः ॥१०१४॥

કહ્યું છે કે-''એક માસે (પોરસીની છાયા) ચાર આંગળ વધે છે અને ચાર આંગલ ઘટે છે.'' અહીં માસ એટલે સૂર્યમાસ જાણવો.

અનુક્રમે ત્રણ માસે બાર આંગલ વધે છે અને છ માસે ચોવીશ આંગળ વધે છે. ૧૦૦૯. આ રીતે ઉત્તરાયણને પહેલે દિવસે ચોવીશ આંગળપ્રમાણ શંકુની છાયા હતી તે અડતાળીશ આંગળની થાય છે. ૧૦૧૦.

જે પ્રમાશે ચોવીશ આંગળપ્રમાશ શંકુની છાયા કહી, તે જ પ્રમાશે ચોવીશ આંગળના પ્રમાશવાળા જાનુ(ઢીંચણ)ની પણ તેટલી જ છાયા થાય છે. ૧૦૧૧.

તેથી જ દક્ષિણાયનને પહેલે દિવસે બે પગલાં જેટલી છાયાથી પોરસી થાય છે. તે છાયા પોતાના જાનુવડે માપીએ, તો જાનુપ્રમાણ જ થાય છે. ૧૦૧૨.

કેમકે પગના મૂળથી ભરીએ તો જાનુનું માન બે પાદ જ થાય છે. અહીં એક પાદના બાર આંગળ જાણવા, પણ છ આંગળ જાણવા નહીં. ૧૦૧૩.

દક્ષિણાયનના પહેલા દિવસની પોરસીએ છાયાને જો વેંતથી માપીએ, તો તે છાયા એક વેંતપ્રમાણ થાય છે. અહીં છ આંગળનો એક પાદ જાણવો. ૧૦૧૪. ततश्च जानुच्छायाया-मंगुलं वर्द्धते यदा । तदा वितस्तिच्छायाया-मंगुलार्द्धं विवर्द्धते ॥१०१५॥ लघीयसो वस्तुनोऽपि स्वस्वमानानुसारतः । एवं छायावृद्धिहानी भावनीये स्वयं बुधैः ॥१०१६॥ अयने दक्षिणे वृद्धौ ध्रुवकः स्यात्पदद्वयं । हानौ च ध्रुवकः सौम्या-यने पदचतुष्टयं ॥१०१७॥ नभःकृष्णप्रतिपदि द्विपादा पौरुषी भवेत् । युगस्य प्रथमेऽर्कीब्दे वर्द्धते च ततः क्रमात् ॥१०१८॥ एवं च - माघस्य कृष्णसप्तम्यां पौरुषी स्याच्चतुष्पदा । प्रागुक्तरीत्या क्रमत-स्तत आरभ्य च क्षयः ॥१०१९॥ द्वितीयेऽब्दे नभःकृष्ण-त्रयोदश्याः प्रभृत्यथ । वृद्धिर्माघश्चेततुर्यां चादिं कृत्वा भवेत्सयः ॥१०२०॥ तृतीयेऽब्दे नभःशुक्ल-दशम्यां वृद्धचुपक्रमः ।

તેથી જ્યારે જાનુની છાયામાં એક આંગળ વધે છે, ત્યારે વેંતની છાયામાં અર્ધ આંગળ વધે છે. ૧૦૧૫.

આ જ પ્રમાશે પંડિતોએ પોતપોતાના પ્રમાશ અનુસારે, નાની વસ્તુની છાયામાં પશ વૃદ્ધિ અને હાનિ પોતાની મેળે જાશી લેવી. ૧૦૧*૬*.

દક્ષિણાયનમાં છાયાની વૃદ્ધિ થાય છે, ત્યારે પ્રારંભમાં બે પાદનો ઘ્રુવાંક હોય છે અને ઉત્તરાયણમાં હાનિ થાય છે, ત્યારે પ્રારંભમાં ચાર પદનો ઘ્રુવાંક હોય છે. ૧૦૧૭.

યુગના પહેલા સૂર્યવર્ષમાં શ્રાવણ વદ એકમે બે પાદની છાયાપ્રમાણ પોરસી થાય છે. અને ત્યારપછી અનુક્રમે છાયાવૃદ્ધિ પામે છે. ૧૦૧૮.

તથા મહાવદ સાતમે ચાર પાદની પોરસી થાય છે અને ત્યારપછી પ્રથમ કહ્યા પ્રમાશે અનુક્રમે હાનિ પામે છે. ૧૦૧૯.

યુગના બીજા વર્ષમાં શ્રાવણ વદ તેરશથી આરંભીને વૃદ્ધિ થાય છે અને મહાશુદી ચોથથી આરંભીને હાનિ થાય છે. ૧૦૨૦.

ત્રીજે વર્ષે શ્રાવણ શુદી દશમે વૃદ્ધિની શરૂઆત થાય છે અને મહા વદ એકમનાં હાનિની શરૂઆત કહેલી છે. ૧૦૨૧. वृद्धचारंभश्चतुर्थेऽब्दे सप्तम्यां नभसः शितौ । माघकृष्णत्रयोदश्या आरभ्य च ततः क्षयः ॥१०२२॥ नभःशुक्लचतुर्थ्यां च वृद्धचादिः पंचमेऽब्दके । माघशुभ्रदशम्याश्च प्रारभ्य भवति क्षयः ॥१०२३॥ वृद्धौ क्षये च सतत-मंगुलस्यैकषष्टिजाः । अष्टांशाः पंचभागोन-मंगुलं सप्तभिर्दिनेः ॥१०२४॥ सविंशतिशतं भागाः स्युः पंचदर्शभिर्दिनैः । एकषष्ट्यंशयुग्मोनं तैश्च स्यादंगुलद्वयं ॥१०२५॥

यत्तु – 'अंगुलं सत्तरत्तेण पक्खेणं तु दुअंगुलं ।' इत्युच्यते तद्व्यवहारत इति ज्ञेयं। श्रीउत्तराध्ययन–सूत्रवृत्तौ च 'अंगुलं सत्तरत्तेणं' इत्यस्य व्याख्याने अंगुलं सप्तरात्रेण सार्द्धेनेति शेषो दृष्टव्यः इत्युक्तमस्ति, तथा चांगुलमेकैकषष्ट्यंशन्यूनमेव स्यादिति ध्येयं ।

ચોથે વર્ષે શ્રાવણ વદ સાતમે વૃદ્ધિનો આરંભ થાય છે અને મહાવદ તેરશથી આરંભીને હાનિ થાય છે. ૧૦૨૨.

યુગના પાંચમે વર્ષે શ્રાવણ શુદી ચોથથી વૃદ્ધિ શરૂ થાય છે અને મહાસુદ દશમથી આરંભીને હાનિ થતી જાય છે. ૧૦૨૩

આ વૃદ્ધિ અને હાનિ પ્રતિદિન એક આંગળના એકસઠીયા આઠ અંશ જેટલી થાય છે, તેથી સાત દિવસે એક આંગળમાં પાંચ અંશ ઓછા જેટલી વૃદ્ધિ હાનિ થાય છે. ૧૦૨૪

પંદર દિવસે એક આંગળના એકસઠીયા એક સો ને વીશ અંશ જેટલી વૃદ્ધિ હાનિ થાય છે, તેથી બે આંગળમાં એકસઠીયા બે અંશ ઓછા જેટલી વૃદ્ધિ-હાનિ થાય છે. ૧૦૨૫

અન્ય સ્થળે જે કહ્યું છે કે–''સાત રાત્રિવડે એક આંગળ અને એક પખવાડીયે બે આંગળ વૃદ્ધિ અને હાનિ થાય છે.'' તે વ્યવહારથી કહ્યું છે–એમ જાણવું. શ્રીઉત્તરાઘ્યયનસૂત્રની ટીકામાં–''સાત રાત્રિવડે એક આંગળ.'' આ શબ્દોની વ્યાખ્યામાં–''સાર્ધ એટલે અર્ધ સહિત સાત રાત્ર એમ (અર્ધશેષનો) અધ્યાહાર જાણવો'' એમ કહ્યું છે. આથી દરેક આંગળ એકસઠીયા એક અંશ ઓછું જાણવું.

| त्रिंशता च दिनैश्चत्वा-रिंशमंशशतद्वयं ।                  |
|----------------------------------------------------------|
| चतुर्भिरेकषष्टंचशै-स्तेनोना चतुरंगुली ॥१०२६॥             |
| अहोरात्रार्द्धस्य भाग–चतुष्कयस्यात्र योजने ।             |
| सार्द्धया त्रिंशताह्नां स्या-त्यूर्णांगुलचतुष्टयी ॥१०२७॥ |
|                                                          |

एकः पादस्त्रिभिर्मासे-वृद्धिहान्योर्भवेदिति ।

अयनेन च पूर्णेन भवत्येवं पदद्वयं ।।१०२८।।

यत्तु ज्योतिष्करंडादौ वृद्धिहान्योर्निरूपिताः । चत्वारोऽत्रांगुलस्यांशा एकत्रिंशत्समुद्धवाः ॥१०२९॥ तात्पर्यभेदस्तत्रापि न कश्चिदिति भाव्यतां । यतस्तिथीन् पुरस्कृत्य तत्रेयं पद्धतिः कृता ॥१०३०॥ अहोरात्रान् पुरस्कृत्य पूर्वमुक्ता च पद्धतिः । हानिवृद्धिफलं त्वत्र न किंचिदपि भिद्यते ॥१०३१॥ तथा ह्येकत्रिंशता स्यु–स्तिथिभिः परिपूर्णकाः । सार्द्धास्त्रिंशहोरात्रा–स्तच्च प्राक् सुष्ठु भावितं ॥१०३२॥

તથા ત્રીશ દિવસે એકસઠીયા બસો ને ચાળીશ અંશ વૃદ્ધિ અને હાનિ થાય છે; તેથી ચાર આંગળમાં એકસઠીયા ચાર અંશ ઓછા જેટલી વૃદ્ધિ અને હાનિ થાય છે.૧૦૨*૬*.

બાકીના અર્ધ અહોરાત્રના એકસઠીયા ચાર અંશ તેમાં નાખવાથી સાડીત્રીશ દિવસે ચાર આંગળ પરિપૂર્શ વૃદ્ધિ-હાનિ થાય છે. ૧૦૨૭.

એ રીતે ગણતાં ત્રણ માસે એક પાદ છાયાની વૃદ્ધિ-હાનિ થાય છે અને સંપૂર્ણ અયને (છ માસે) બે પાદ છાયાની વૃદ્ધિ-હાનિ થાય છે. ૧૦૨૮.

આ પ્રમાગ્ને નંદીસૂત્રની ટીકાદિમાં આ અર્થ સંક્ષેપથી કહ્યો છે.

જે જ્યોતિષ્કરંડાદિમાં આ વૃદ્ધિ અને હાનિની બાબતમાં એક આંગળના એકત્રીશીયા ચાર અંશ કહેલા છે, તેમાં પણ તાત્પર્યથી કાંઈ પણ ભેદ નથી–એમ જાણવું; કારણકે ત્યાં તિથિને આશ્રયીને એવી રીત બતાવી છે. ૧૦૨૯–૧૦૩૦.

ં ઉપર બતાવેલી રીત અહોરાત્રને આશ્રયીને કહી છે, તેથી અહીં વૃદ્ધિ અને હાનિના કાર્યમાં કાંઈ પણ ભેદ પડતો નથી. ૧૦૩૧.

તે આ પ્રમાશે-એકત્રીશ તિથિવડે સાડીત્રીશ અહો`ાત્ર પરિપૂર્શ થાય છે, એમ આગળ સારી રીતે (વિસ્તારથી) સિદ્ધ કર્યું છે. ૧૦૩૨.

तत्सार्द्धत्रिंशताह्नां स्या-द्यधांगुलचतुष्टयं । तथैकत्रिंशतापि स्या-त्तिथिभिस्तच्चतुष्टयं ॥१०३३॥ तथाहि – चत्वार एकत्रिंशद्घ्ना-श्चतुर्विशं शतं भवेत् । एकत्रिंशद्विभक्तेऽस्मिन् स्यादंगुलचतुष्टयं ॥१०३४॥ मासे मासे रवेरेवं तिथ्यर्द्धाधिक्यमूह्यतां । अहोरात्रैकषष्टौ स्यु-र्द्वाषष्टिस्तिषयो यथा ॥१०३५॥ त्र्यशीत्याढ्यमहोरात्र-शतं यदयनेऽयने । भवेत्तत्र तिथीनां त-त्षडशीत्यधिकं शतं ॥१०३६॥ एकत्रिंशद्विभक्तस्यां-गुलस्यांशचतुष्ट्रयं । वृद्धिहान्योर्यदुक्तं त-ल्लभ्यं त्रैराशिकादपि ॥१०३७॥ षडशीत्यातिरिक्तेन तिथीनां शतकेन चेत् । हानिवृद्ध्योरंगुलानां चतुर्विंशतिराप्यते ॥१०३८॥ तदैकतिष्या किं प्राप्यं-राशित्रयमिदं लिखेत् । अंत्येनैकेन मध्यस्थो राशिरत्र निहन्यते ॥१०३९॥ चतुर्विंशतिरेव स्यादेकेन गुणितं हि तत् । षडशीतिशतेनाल्पो भक्तुं नार्हत्ययं ततः ॥१०४०॥

તેથી જેમ સાડીત્રીશ અહોરાત્ર વડે ચાર આંગળ વૃદ્ધિ-હાનિ થાય છે તેમ અહીં એક્ત્રીશ તિથિ વડે ચાર આંગળ વૃદ્ધિ-હાનિ થાય છે. ૧૦૩૩.

તે આ પ્રમાશે–ચારને એક્ત્રીશથી ગુણતાં એક સો ને ચોવીશ (૧૨૪) થાય, અને તેને એક્ત્રીશે ભાગતાં ભાગમાં ચાર આંગળ આવે છે. ૧૦૩૪.

આ પ્રમાશે સૂર્યના મહિને મહિને અર્ધ તિથિ વધારે કહેવી, તેથી એકસઠ અહોરાત્રની બાસઠ તિથિઓ થાય છે. ૧૦૩૫.

દરેક અયનમાં એક સો ને ત્ર્યાશી અહોરાત્ર આવે છે, ત્યાં તિથિઓ એક સો ને છાશી આવે છે. ૧૦૩*૬*.

તિથિને આશ્રયીને વૃદ્ધિ-હાનિમાં આંગળના એકત્રીશીયા ચાર અંશ જે કહ્યા, તે ત્રૈરાશિકની રીતે પશ આવી શકે છે. ૧૦૩૭.

તે આ પ્રમાષ્ડો–જો એક સો ને છયાશી તિથિઓ વડે ચોવીશ આંગળની વૃદ્ધિ–હાનિ થાય છે, તો એક તિથિએ કેટલી વૃદ્ધિ-હાનિ થાય ? આ જાણવા માટે આ પ્રમાષ્ડે લખવું–૧૮*૬*–૨૪–૧. અહીં

11902911

| छद्यञ्जुष्कात्मान्यस्तु स्यादकात्रशदात्मकः ॥१००१॥      |
|--------------------------------------------------------|
| इत्येकत्रिंशदुद्भूत–मंगुलांशचतुष्टयं ।                 |
| त्रैराशिकबलेनापि वृद्धिहान्योः समर्थितं ॥१०४२॥         |
| अथात्र करणं–यत्पर्वणोऽभीष्टतिथौ पौरुषी ज्ञातुमिष्यते । |
| तत: पूर्वमतीतानि पर्वाणीह युगादित: ।।१०४३।।            |
| स्युर्यानि पंचदशभि-र्गुणयेत्तानि तत्र च ।              |
| अभीष्टतिथिपर्यंतान् पर्वणोऽस्य तिथीन् क्षिपेत् ॥१०४४॥  |
| हियते षडशीत्याढ्य-शतेन राशिरेष च ।                     |
|                                                        |
| ज्ञेयं लब्धे समे चांके-ऽतिकांतमुत्तरायणं ।             |
| एवं चात्रायनज्ञानो-पाय एष प्रदर्शित: ॥१०४६॥            |
| षडशीतिशतेनाथ तिथिराशौ हतेऽत्र यत् ।                    |
| शेषं स्यादथवा भागा-लाभे यत्स्याद्ययास्थितं ॥१०४७॥      |
| तच्चतुर्धं विधायैक–त्रिंशता प्रविभज्यते ।              |
| यल्लब्धं तान्यंगुलानि यच्छेषं तेंगुलांशकाः ॥१०४८॥      |
|                                                        |

છેલ્લા એકવડે મધ્યનો રાશિ (૨૪) ગુણવો, તેથી ચોવીશ જ થાય; કેમકે એકે ગુણવાથી તે જ અંક આવે છે. પછી આ (૨૪)નો અંક નાનો હોવાથી તેને એક સો ને છયાશીથી ભાગી શકાતો નથી, તેથી છેદ્ય અને છેદક એ બે રાશિની છવડે અપવર્ત્તના કરવી (છએ છેદ ઉડાડવો); તેથી છેદ્ય રાશિ ચાર અને છેદક રાશિ એકત્રીશ (<sup>×</sup>/<sub>34</sub>) આવે છે. ૧૦૩૮–૧૦૪૧.

આ પ્રમાશે એક આંગળના એકત્રીશીયા ચાર ભાગ વૃદ્ધિ-હાનિમાં ત્રૈરાશિક દ્વારા પણ સિદ્ધ થાય છે. ૧૦૪૨.

હવે પોરસી જાણવાનું કરણ કહે છે. -જે પર્વની ઈષ્ટ તિથિએ પોરસી જાણવાની ઈચ્છા હોય, તે તિથિની પહેલાં યુગની શરૂઆતથી જેટલા પર્વ વીતી ગયા હોય, તેને પંદરથી ગુણવા, તેમાં ઈષ્ટ તિથિ સુધીની ચાલતા પર્વની તિથિઓ નાખવી. તે રાશિને એક સો ને છયાશીથી ભાગ દેવો. ભાગમાં વિષમ (એકી) અંક આવે તો દક્ષિણાયન વીતી ગયું છે, એમ જાણવું. અને ભાગમાં સમ (બેકી) અંક આવે તો ઉત્તરાયણ વીતી ગયું છે, એમ જાણવું. આ પ્રમાણે અયન જાણવાનો ઉપાય બતાવ્યો. ૧૦૪૩–૧૦૪*૬*.

۱.

याम्यायने ध्रुवांकोऽस्ति यः पादद्वयलक्षणः । स्यात्तत्रैतावतो वृद्धौ पौरुष्यद्गि विवक्षिते ॥१०४९॥ सौम्यायने ध्रुवांकोऽस्ति यश्चतुष्पादलक्षणः । ततश्चैतावतो हानौ पौरुष्यद्गि विवक्षिते ॥१०५०॥ युगस्य पर्वणि प्राज्ञ ! पंचाशीतितमे ननु । पंचम्यां स्यात्कतिपदा पौरुषीति वद द्रुतं ॥१०५१॥ अतीतानामिह चतु-रशीतिर्यास्ति पर्वणां । षष्ट्याढ्या द्वादशशती सा स्यात्पंचदशाहता ॥१०५१॥ पंचम्यां पृष्टमिति च क्षिप्यते तत्र पंचकं । पंचषष्टियुतानीति शतानि द्वादशाभवन् ॥१०५३॥ षडशीतिशतेनैषां भागे लब्धाश्च षट् ततः । षड् गतान्ययनान्यस्ति सांप्रतं दक्षिणायनं ॥१०५४॥ शेषमेकोनपंचाश–दधिकं शतमस्ति यत् । तस्मिश्चतुर्गुणे पंच शताः षण्णवतिस्पृशः ॥१०५५॥

તિથિના રાશિને એક સો ને છયાશીથી ભાગતા જે શેષ રહ્યા હોય અથવા ભાગ નહીં ચાલવાથી જે મૂલ અંક રહ્યો હોય, તેને ચારે ગુણી એકત્રીશે ભાગવા. ભાગમાં જે આવે તે આંગળ અને જે શેષ રહે તે આંગળના અંશ જાણવા. ૧૦૪૭–૧૦૪૮.

દક્ષિણાયનમાં જે બે પાદના ઘ્રુવાંક છે. તેમાં તેટલા આંગળ અને અંશની વૃદ્ધિ કરવાથી ઈષ્ટ દિવસે પોરસી આવે છે. ૧૦૪૯.

ઉત્તરાયણમાં જે ચાર પાદનો ઘ્રુવાંક છે, તેમાંથી તેટલા આંગળ અને અંશ બાદ કરવાથી ઈષ્ટ દિવસે પોરસી આવે છે. ૧૦૫૦.

ઉદાહરણ :– હે પંડિત ! યુગના પંચાશીમા પર્વમાં પાંચમની તિથિએ કેટલા પગલાની છાયાએ પોરસી થાય ? એનો ઉત્તર જલ્દી કહો.૧૦૫૧.

ઉત્તર :- અહીં જે ચોરાશી પર્વ વ્યતીત થયાં છે, તેને પંદરથી ગુણવાથી બાર સો ને સાઠ (૮૪x૧૫=૧૨૬૦) થાય છે. તેમાં પાંચમની તિથિ વિષે પૂછેલું હોવાથી પાંચ ઉમેરવા; તેથી બાર સો ને પાંસઠ (૧૨૬૦+૫=૧૨૬૫) થાય છે. તેને એક સો ને છયાશીથી (૧૮૬) ભાગ દેતાં ભાગમાં છ આવે છે, (૧૨૬૫ ÷ ૧૮૬=૬ અને ૧૪૯ શેષ) તેથી છ અયન વીતી ગયા છે અને હમણાં દક્ષિણાયન વર્ત્તે છે, એમ જાણવું. ભાગાકાર કરતાં જે શેષ એક સો ને ઓગણપચાસ (૧૪૯) રહ્યા हताश्चैकत्रिंशतामी प्राप्ता चैकोनविंशतिः । शेषाः सप्तांगुलास्ते च स्युर्यवा अष्टभिर्हताः ॥१०५६॥ षट्पंचाशद्यवा जाता-स्ते चैकत्रिंशता हताः । लब्ध एको यवः शेषाः पंचविंशतिरंशकाः ॥१०५७॥ पाद एकोनविंशत्यां-गुलैः सप्तांगुलाधिकः । याम्यायनत्वादेतच्च वर्द्धनीयं पदद्वये ॥१०५८॥ ततः पादत्रयं सप्तां-गुलान्येकस्तथा यवः । एकत्रिंशद्धवाः पंच-विंशतिश्च यवांशकाः ॥१०५९॥ पंचाशीतितमे पर्व-ण्येतन्माना युगे भवेत् ।

पंचम्यां पौरुषीत्येवं कार्यान्यत्रापि भावना ॥१०६०॥ यगे वा सप्तनवतेः पर्वणां समतिक्रमे ।

पंचम्यां स्यात्कतिपदा पौरुषीत्यत्र कथ्यते ॥१०६१॥

अत्र षण्णवतिः पंच-दशघ्ना गतपर्वणां ।

पंचाढ्या स्याच्छताः पंच-चत्वारिंशाश्चतुर्दश ॥१०६२॥

છે તેને ચારે ગુણતાં પાંચ સો ને છન્નુ (૧૪૯ x૪ = ૫૯૬) થાય છે. તેને એકત્રીશે (૩૧) ભાગ દેતાં ભાગમાં ઓગણીશ (૧૯) આવે છે અને (૫૯૬ ÷ ૩૧=૧૯ અને શેષ ૭) બાકી સાત આંગળ શેષ રહે છે, તેને આઠે ગુણવાથી યવ થાય છે. તેથી સાતને આઠે ગુણતાં છપ્પન યવ થયા. તેને એકત્રીશે ભાગતાં ભાગમાં એક યવ આવ્યો અને શેષ પચીશ અંશ રહ્યા. હવે ભાગમાં જે ઓગણીશ (૧૯) આંગળ આવ્યા છે, તેનો એક પાદ અને ઉપર સાત આંગળ એટલું પ્રમાણ દક્ષિણાયન હોવાથી બે પાદમાં વધારવું. તેથી ત્રણ પાદ, સાત આંગળ, એક યવ અને એક યવના એકત્રીશીયા પચીશ અંશ, આટલા પ્રમાણવાળી છાયા થાય, ત્યારે યુગના પંચાશીમા પર્વમાં પાંચમની તિથિએ પોરસી થાય છે. આ પ્રમાણે બીજે ઠેકાણે પણ જાણવું. ૧૦૫૨–૧૦૬૦.

પ્રશ્ન :–યુગના 'સતાણું પર્વ જાય ત્યારે પાંચમની તિથિએ કેટલા પગલાની પોરસી થાય ? ૧૦૬૧.

ઉત્તર ઃ-- અહીં છન્નુ પર્વ વીતી ગયા છે માટે છન્નુને પંદરથી ગુણી તેમાં પાંચ ઉમેરવાથી ચૌદ સો ને પીસ્તાળીશ (૧૪૪૫) થાય છે. તેને એક સૌ ને છયાશીથી (૧૮૬) ભાગતાં ભાગમાં સાત આવે છે; તેથી સાત અયન ગયેલા હોવાથી હમણાં ઉત્તરાયણ ચાલે છે એમ સિદ્ધ થયું. ૧૦૬૨–૧૦૬૩.

૧. સતાણુમું પર્વ ચાલતું હોય ત્યારે એમ સમજવું.

ووه

षडशीतिशतेनैषां भागे सप्त करं गताः । सप्तायनी गता तस्मा-त्संप्रत्यस्त्युत्तरायणं ॥१०६३॥ त्रिचत्वारिंशदधिकं शेषं यद्वर्द्धते शतं । तस्मिंश्चतर्गणे पंचशती स्यात्सद्विसप्ततिः ॥१०६४॥ विभक्तैकत्रिंशतेयं प्राप्ता चाष्टादशांगुली । तया चैकं पदं लब्ध–मधिकान्यंगुलानि षट् ।।१०६५।। शेषाश्चतुर्दशांशा ये स्युर्यवास्तेऽष्टताडिताः । शतमेकं भवत्येवं यवानां द्वादशोत्तरं ॥१०६६॥ तस्यैकत्रिंशता भागे हते लब्धास्त्रयो यवाः । शेषाश्चैकत्रिंशदंशा यवस्यैकोनविंशति: ।।१०६७।। सौम्यायनत्वादेतच्च शोध्यं पदचतुष्टयात् । ततः स्यात्पौरुषी मान-मेवं पूर्वोदिते दिने ॥१०६८॥ पंचांगुलानि द्वौ पादौ तथा यवचतुष्टयं । एकत्रिंशद्विभक्तस्य यवस्य द्वादशांशकाः ॥१०६९॥ अतीततिथिविज्ञानं पौरुषीमानतोऽयने । किंच -यत्स्यात्त्रैराशिकायत्तं तदप्यत्र निशम्यतां ॥१०७०॥

બાકી એક સો ને તેંતાળીશ શેષ રહ્યા છે, તેને ચારથી ગુણતાં પાંચ સો ને બોંતેર (પ૭૨) થાય છે. તેને એકત્રીશથી (૩૧) ભાગતાં ભાગમાં અઢાર (૧૮) આંગળ આવે છે, તેમાંથી બાર આંગળનો એક પાદ લેતાં બાકી છ આંગળ વધે છે. ભાગાકાર કરતાં જે શેષ ચૌદ (૧૪) અંશ વધ્યા છે, તેને આઠે (૮) ગુણી યવ કરાય છે; તેથી એક સો ને બાર (૧૧૨) યવ થાય છે. તેને એકત્રીશથી ભાગતાં ત્રણ યવ ભાગમાં આવે છે અને બાકી એક યવના એકત્રીશા ઓગણીશ (<sup>૧૯</sup>) અંશ શેષ રહે છે. ૧૦૬૪–૧૦૬૭.

આ ઉત્તરાયશ હોવાથી ચાર પાદમાંથી (એક પાદ, *૬* આંગળ, ૩ યવ અને ૧૯ અંશ) બાદ કરવા; તેથી ઈષ્ટ તિથિએ પોરસીનું માન આટલું થાય છે.૧૦*૬૮*.

બે પાદ, પાંચ આંગળ, ચાર યવ અને એક્ર યવના એકત્રીશા બાર અંશ (૨–૫–૪–<sup>૧૨</sup> છાયાએ પોરસી થાય છે. ૧૦*૬*૯.

અયનમાં પોરસીના પ્રમાણથી વ્યતીત તિથિનું જે જ્ઞાન ત્રૈરાશિકથી થાય છે તે પણ અહીં. સાંભળો. ૧૦૭૦.

|             | चतुर्भिरंगुलस्यैक-त्रिंशद्धागैर्यदाप्यते ।         |   |
|-------------|----------------------------------------------------|---|
|             | एका तिथिस्तत्तिथय-श्चतुर्भिरंगुलैः कति ? ॥१०७१॥    |   |
|             | अंगुलात्मांतिमो राशिः सावर्ण्यायाद्यराशिना ।       |   |
|             | भवेच्छतं चतुर्विंश–मेकत्रिंशद्गुणीकृतः ॥१०७२॥      |   |
|             | एतेन गुणितो मध्य-राशिर्जात इयन्मितः ।              |   |
|             | आद्येन राशिना भागे चैकत्रिंशदवाप्यते ।।१०७३।।      |   |
|             | चतुरंगुलवृद्धायां पौरुष्यां ध्रुवकोपरि ।           |   |
|             | गता याम्यायनस्यैक–त्रिंशत्तिथय एव तत् ।।१०७४।।     |   |
|             | धुवाच्चतुष्पादरूपा-दय क्षीणेष्विहाष्टसु ।          |   |
|             | अंगुलेषु कियत्सौम्या-यनस्य गतमुच्यताम् ॥१०७५॥      |   |
| अत्रोच्यते- | चतुर्भिरंगुलस्यैक-त्रिंशद्धागैः क्षयं गतैः ।       |   |
|             | तिथिरेकांप्यते चेत्त–त्ताः कत्यष्टभिरंगुलैः ॥१०७६॥ | 5 |
|             | सावर्ण्यायांतिमो राशि–रेकत्रिंशद्गुणीकृत: ।        |   |
|             | जायेते द्वे शते अष्टचत्वारिंशत्समन्विते ॥१०७७॥     |   |

પ્રશ્ન :– જો આંગળના એકત્રીશા ચાર અંશથી એક તિથિ થાય છે, તો ચાર આંગળ વડે કેટલી તિથિઓ પ્રાપ્ત થાય ? (૪x૩૧–૧–૪). ૧૦૭૧.

અહીં આંગળના સ્વરૂપવાળા છેલ્લા (૪) રાશિને સવર્જા કરવા માટે પહેલાના એક્ત્રીશના રાશિવડે ગુણતાં એક સો ને ચોવીશ (૧૨૪) થાય છે. આ રાશિ વડે મધ્યનો (૧) રાશિ ગુણીએ ત્યારે પણ તેટલો જ (૧૨૪) રાશિ થાય છે. તેને પહેલા (૪) રાશિ વડે ભાગતાં ભાગમાં એક્ત્રીશ આવે છે. તેથી પોરસીના પ્રમાણમાં ઘ્રુવાંકની ઉપર ચાર આંગળ વધે ત્યારે દક્ષિણાયનની એક્ત્રીશ (૩૧) તિથિઓ ગઈ–એમ સિદ્ધ થયું. ૧૦૭૨–૧૦૭૪.

પ્રશ્ન :– ચાર પાદવાળા ધ્રુવાંકમાંથી આઠ આંગળની છાયા હાનિ પામે, ત્યારે ઉત્તરાયજ્ઞના કેટલા દિવસ ગયા કહેવાય ? ૧૦૭૫.

ઉત્તર :– આગળના એકત્રીશા ચાર ભાગ (જેટલી છાયા) ક્ષય પામે, ત્યારે જો એક તિથિ પ્રાપ્ત થાય છે, તો આઠ આંગળની છાયા હાનિ પામે ત્યારે કેટલી તિથિઓ પ્રાપ્ત થાય ?(૪x૩૧–૧–૮).૧૦૭૬.

આનું સવર્શપશું કરવા માટે છેલ્લા (૮) રાશિને એકત્રીશે ગુણવાથી બસો ને અડતાળીશ (૨૪૮) થાય છે. (૪x૩૧–૧–૨૪૮x૩૧). આ (૨૪૮) છેલ્લા રાશિવડે મધ્ય (૧)નો રાશિ ગુણતાં એટલો જ (૨૪૮) અંક આવે છે. अंत्येन राशिनानेन राशिर्मध्यो हतोऽभवत् । इयन्मानोऽथायमाद्य–राशिना प्रविभज्यते ॥१०७८॥ द्वाषष्टिराप्यते तस्मात् द्वाषष्टिस्तिथयो गताः । ज्ञेया सौम्यायनस्येद्वक्–पौरुषी मानदर्शनात् ॥१०७९॥ इति पौरुषीप्रकरणं पादोनपौरुषीरूपा या पात्रप्रतिलेखना । प्रातःस्यात्सांगुलैः षड्भिर्ज्येष्ठाषाढनभस्त्रिके ॥१०८०॥ भाद्रादित्रितयेऽष्टाभि–र्मार्गादित्रितये पुनः । अंगुलैर्दशभिः शेषत्रये त्वष्टाभिरंगुलैः ॥१०८१॥ अत्रेदं तत्त्वं–यत्र यत्र हि मासादौ या योक्ता पौरुषीमितिः । तत्र तत्रोक्तांगुलानां क्षेपे पादोनपौरुषी ॥१०८२॥ इति पादोनपौरुषी । पौषमासे तनुच्छाया नवपादमिता यदि । तदा स्यात्पौरुषी सार्द्धा मासे मासे ततः क्रमात् ॥१०८३॥

તેને પહેલા (૪) રાશિવડે ભાગ દેવો. તેમ કરવાથી ભાગમાં બાસઠ (૬૨) આવે છે, તેથી આ પ્રમાશે પોરસીના પ્રમાશને આશ્રયીને ઉત્તરાયશની બાસઠ તિથિઓ ગઈ–એમ સિદ્ધ થયું. ૧૦૭૭–૧૦૭૯.

ઈતિ પૌરુષીપ્રકરણ.

હવે પાદોન પૌરુષીરૂપ જે પાત્રપ્રતિલેખનાનો કાળ કહ્યો છે, તે જેઠ, અષાઢ અને શ્રાવણ–એ ત્રણ માસમાં પ્રાતઃકાળે છ આંગળપ્રમાણ છાયાવડે થાય છે. ૧૦૮૦.

ભાદરવો, આસો, અને કાર્તિક–એ ત્રણ માસમાં આઠ આંગળવડે, માગસર, પોષ અને મહા–એ ત્રણ માસમાં દશ આંગળવડે અને બાકીના એટલે ફાગણ, ચૈત્ર અને વૈશાખ–એ ત્રણ માસમાં આઠ આંગળપ્રમાણ છાયાવડે પાદોનપોરસી થાય છે. ૧૦૮૧.

અહીં તાત્પર્ય એ છે કે, જે જે માસની આદિમાં પોરસીનું જે જે પ્રમાશ કહ્યું છે, તે તે પ્રમાશમાં અહીં કરેલા આંગળો ઉમેરવાથી પાદોનપોરસી થાય છે. ૧૦૮૨.

ઈતિ પાદોનપૌરુષી.

પોષ માસમાં જે વખતે શરીરની છાયા નવ પગલાંની થાય, ત્યારે સાર્ધપૌરુષી થાય છે. ત્યારપછી માસે માસે અનુક્રમે એક એક પાદ (પગલું) ઘટાડવો; તેથી આષાઢ માસમાં ત્રણ પાદની છાયાએ સાઢ-

|         | एकैको हीयते पाद–स्तदाषाढे पदत्रयं ।<br>यथा हानिस्ततोवृद्धि–स्ततः पौषे यथोदितं ।।१०८४।।                                    |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | इति सार्द्धपौरुषी ।<br>पौषे वितस्तिच्छायाथ यदि स्याद् द्वादशांगुला ।<br>तदा दिनस्य पूर्वार्द्धं मासे मासे ततः पुनः ॥१०८५॥ |
|         | द्वयोर्द्वयोरंगुलयो–र्हानिर्भाव्या ततः शुचौ ।<br>मध्याह्ने स्यान्न तच्छाया खलमैत्रीव मूलतः ॥१०८६॥                         |
| यद्वा – | पौषे दिनार्द्धे गच्छाया षट्पादा हीयते ततः ।<br>एकैकोंह्रिर्मासि मासि चाषाढे निष्ठिताखिला ।।१०८७।।                         |
|         | एतत्पादोनपौरुष्या–दिकं मानं यदीरितं ।<br>यत्सर्वं स्वस्वराकायां विज्ञेयं व्यवहारत: ॥१०८८॥                                 |
| इति     | ते पूर्वार्द्ध ।                                                                                                          |

પોરસી થાય છે. અહીં જે પ્રમાશે પાદથી હાનિ કરવાની છે, તેમ શ્રાવણથી વૃદ્ધિ કરવી, તેથી પોષ માસે પ્રથમ કહ્યા પ્રમાશે નવ પાદ આવશે. ૧૦૮૩–૧૦૮૪.

ઈતિ સાર્ધપૌરુષી.

પોષ માસમાં જે વખતે વેંતની છાયા બાર આંગળની થાય, ત્યારે દિવસનો પૂર્વાર્ધ (પુરિમઢ) પૂર્શ થાય છે. ત્યારપછી માસે માસે બે-બે આંગળની હાનિ કરવી; તેથી અષાઢ માસમાં મધ્યાહ્ન સમયે ખલ પુરુષની મિત્રતાની જેમ બિલકુલ છાયા રહેતી નથી. ૧૦૮૫–૧૦૮*૬*.

અથવા પોષ માસમાં મધ્યાહ્ન સમયે શરીરની છાયા છ પાદ હોય છે. ત્યારપછી માસે માસે એક એક પાદ હાનિ થતાં, અષાઢ માસમાં બિલ્કુલ છાયા રહેતી નથી.૧૦૮૭.

આ પાદોનપૌરુષી વિગેરેનું જે માન અહીં કહ્યું છે, તે સર્વ વ્યવહારથી પોતપોતાની પૂર્શિમાએ જાશવું. ૧૦૮૮.

ઈતિ પૂર્વાર્ધ.

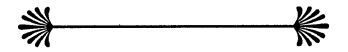
આ પ્રમાશે મેં આપ્તવચનને અનુસારે યુગનું કાંઈક સ્વરૂપ કહ્યું છે. વિશેષ જાણવાની ઈચ્છાવાળાએ

इत्यं युगस्याभिहितं स्वरूपं, मयाप्तवाक्यानुगमेन किंचित् । विश्रेषबोधस्यृहयालुभिस्तु, ज्योतिष्करंडाद्यवलोकनीयं ॥१०८९॥ विश्वार्ध्धर्यदकीर्त्तिकीर्तिविजयश्रीवाचकेंद्रांतिष-द्राजश्रीतनयोऽतनिष्ट विनयः श्रीतेजपालात्मजः । काव्यं यत्किल तत्र निश्चितजगत्तत्वप्रदीपोपमे-ऽष्टाविंश: परिपूर्णतामकलयत्सर्गो निसर्गोज्ज्वल: ॥१०९०॥ ॥ इति श्रीलोकप्रकाशेऽष्टाविंशतितमः सर्गः समाप्तः ॥ श्रीरस्तु ॥ ॥ ग्रंथाग्र. १२२२ अ. २१ ।

જ્યોતિષ્કરંડાદિ ગ્રંથો જોવા. ૧૦૮૯.

વિશ્વને આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન કરે એવી કીર્ત્તિવાળા <mark>શ્રીકીર્ત્તિવિજય વાચકેંદ્રના શિષ્ય, રાજશ્રી</mark> (માતા)ના આત્મજ અને <mark>શ્રીતેજપાલના પુત્ર, વિનયે</mark> જે કાવ્ય રચ્યું છે, તે જગતના તત્ત્વનો નિશ્ચય કરવામાં દીપક સમાન આ ગ્રંથમાં સ્વાભાવિક ઉજ્જવળ એવો આ અજ્ઞાવીશમો સર્ગ પૂર્ણ થયો.૧૦૯૦.

ઈતિ શ્રીલોકપ્રકાશે અષ્ટાવિંશતિતમઃ સર્ગઃ



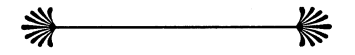
|            | કાળના માપ અને                                                               | નામ સંબંધી યંત્ર                                                                                  |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૧          | સર્વથી સૂક્ષ્મ સમય.                                                         | ૨૧ અડડાંગ ૪૧૮૨૧૧૯૪૨૪ અંક ૧૦, બિંદુ                                                                |
| ૨          | અસંખ્ય સમયની એક આવલિકા.                                                     | રપ                                                                                                |
| 3          | સંખ્યાતી આવલિકાનો ૧ ઉચ્છ્વાસ અને<br>૧નિઃશ્વાસ બે મળીને એક પ્રાણ.            | ૨૨ અડડ ૩૫૧૨૯૮૦૩૧ <i>૬૧૬</i> અંક ૧૨, બિંદુ<br>૩૦                                                   |
| ጸ          | સાત પ્રાણનો એક સ્તોક.                                                       | ૨૩ અવવાંગ ૨૯૫૦૯૦૩૪૬૫૫૭૪૪ અંક                                                                      |
| પ          | સાત સ્તોકનો એક લવ.                                                          | ૧૪, બિંદુ ૩૫                                                                                      |
| ج<br>و     | સત્યોતેર લવનું એક મુહૂર્ત (બે ઘડી)<br>ત્રીશ મુહૂર્તનું એક અહોરાત્ર.         | ૨૪ અવવ ૨૪૭૮૭૫૮૯૧૧૦૮૨૪૯ <i>૬</i> અંક<br>૧ <i>૬</i> ,  ભિંદુ ૪૦                                     |
| ٢          | પંદર અહોરાત્રે એક પક્ષ.                                                     | ૨૫ હૂહૂકાંગ ૨૦૮૨૧૫૭૪૮૫૩૦૯૨૯ <i>૬૬</i> ૪<br>અંક ૧૮, બિંદુ ૪૫                                       |
| ٩0         | બે પક્ષનો એક માસ.<br>બે માસની એક ૠતુ.                                       | ૨૬ હૃહૂક૧૭૪૯૦૧૨૨૮૭૬૫૯૮૦૯૧૭૭૬<br>અંક૨૦, બિંદુ ૫૦                                                   |
|            | ત્રણ ૠતુનું એક અયન.<br>બે અયનનું એક વર્ષ.                                   | ૨૭ ઉત્પલાંગ ૧૪૬૯૧૭૦૩૨૧૬૩૪૨૩-<br>૯૭૦૯૧૮૪ અંક ૨૨, બિંદુ ૫૫                                          |
|            | પાંચ વર્ષનો એક યુગ.<br>વીશ યુગે સો વર્ષ.                                    | ૨૮ ઉત્પલ ૧૨૩૪૧૦૩૦૭૦૧૭૨૭-<br>૬૧૩૫૫૭૧૪૫૬ અંક ૨૪, બિંદુ ૬૦                                           |
|            | દશ સોએ એક હજાર વર્ષ.<br>સો હજારે એક લાખ વર્ષ.                               | ૨૯ ૫માંગ ૧૦૩૬૬૪૬૫૭૮૯૪૫૧૧૯૫-<br>૩૮૮૦૦૨૩૦૪ અંક ૨૬, ભિંદુ ૬૫                                         |
| ૧૭         | ચોરાશી લાખ વર્ષે એક પૂર્વાંગ.                                               | ૩૦ ૫૬ ૮૭૦૭૮૩૧૨૬૩૧૩૯૦૦૪૧-                                                                          |
|            | ૮૪૦૦૦૦૦ અંક ૨, શૂન્ય પાંચ. હવે                                              | ર૫૯૨૧૯૩૫૩૬ અંક ૨૭, બિંદુ ૭૦                                                                       |
|            | પછીના અંકો પ્રથમના અંકને ૮૪ લાખ વડે<br>ગુણવાથી આવે છે તેથી તે પ્રમાણે ગુણવા | ૩૧ નલિનાંગ ૭૩૧૪૫૭૮૨ <i>૬</i> ૧૦૩ <i>૬</i> ૭ <i>૬</i> ૩૪-<br><i>૬</i> ૫૭૭૪૪૨૫૭૦૨૪ અંક ૨૯, બિંદુ ૭૫ |
| ۹ <i>८</i> | ૮૪ લાખ પૂર્વાંગે એક પૂર્વ, અંક ૪, બિંદુ                                     | ૩૨ નલિન ૬૧૪૪૨૪૫૭૩૯૨૭૦૮૮૧૩૧૧-                                                                      |
|            | १०. ७०,५ <i>६,०</i> ००,००००००                                               | ૨૫૦૫૧૭૫૯૦૦૧ <i>૬</i> અંક ૩૧, બિંદુ ૮૦                                                             |
| ૧૯         | ઝુટિતાંગ ૫૯૨૭૦૪ અંક ૬, બિંદુ ૧૫                                             | ૩૩ અર્થનિપૂરાંગ ૫૧ <i>૬</i> ૧૧ <i>૬૬</i> ૪૨૦૯૮૭૫-                                                 |
| ૨૦         | ત્રુટિત ૪૯૭૮૭૧૩૬ અંક ૮, બિંદુ ૨૦                                            | ૪૦૩૦૧૪૫૦૪૩૪૭૭૫૬૧૩૪૪ અંક                                                                           |

www.jainelibrary.org

૩૩, બિંદુ ૮૫

- ૩૪ અર્થનિપૂર ૪૩૩૫૩૭૯૭૯૩૬૨૯૫૩૩-૮૫૩૨૧૮૩૬૫૨૧૧૫૧૫૨૮૯૬ અંક ૩૫, બિંદુ ૯૦
- ૩૫ અયુતાંગ ૩૬૪૧૭૧૯૦૨૬૬૪૮૮૦૮૪-૩૬૭૦૩૪૨૬૭૭૭૬૭૨૮૪૩૨૬૪ અંક ૩૭, બિંદુ ૯૫
- ૩૬ અયુત ૩૦૫૯૦૪૩૯૮૨૩૮૪૯૯-૯૦૮૬૮૩૦૮૭૮૪૯૩૨૪૫૧૮૮૩૪૧ ૭૬ અંક ૩૯, બિંદુ ૧૦૦
- ૩૭ નયુતાંગ ૨૫૬૯૫૯૬૯૪૫૨૦૩૩૯૯-૨૩૨૯૩૭૯૩૭૯૩૪૩૨૫૯૫૮૨૦૭ ૦૭૮૪ અંક ૪૧, બિંદુ ૧૦૫
- ૩૮ નયુત ૨૧૫૮૪૬૧૪૩૩૯૭૦૮૫૫-૩૫૫૬૬૭૮૬૭૮૬૪૮૩૩૮૦૪૮૯૩ ૯૪૫૮૫૬ અંક ૪૩, બિંદુ ૧૧૦
- ૩૯ પ્રયુતાંગ ૧૮૧૩૧૦૭૪૦૪૫૩૫૫૧-૮૪૯૮૭૪૧૦૦૯૦૦૪૪૪૦૩૯૪૧૧૦ ૯૧૪૫૧૯૦૪ અંક ૪૫, બિંદુ ૧૧૫

- ૪૦ પ્રયુત ૧૫૨૩૦૧૦૩૮૭૮૦૯૮૩૫૫૩૮-૯૫૯૨૪૭૫૬૫૪૨૬૭૩૨૭૩૩ ૧૬૮૧૯૫૯૯૩૬ અંક ૪૭, બિંદુ ૧૨૦
- ૪૧ ચૂલિકાંગ ૧૨૭૯૩૨૮૭૨૫૭૬૦૨૬૧-૮૫૨૭૨૫૭૬૭૯૫૪૯૫૮૪૫૫૪૯૫ ૮૬૧૨૮૪૬૩૪૬૨૪અંક૪૯, બિંદુ૧૨૫
- ૪૨ ચૂલિકા ૧૦૭૪૬૩૬૧૨૯૬૩૮૬૧૯૯-૫૬૨૮૯૬૪૫૦૮૨૧૬૫૧૦૨૬૧૬ ૫૨૩૪૭૯૦૯૩૦૮૪૧૬ અંક ૫૧, ભિંદુ ૧૩૦
- ૪૩ શીર્ષપ્રહેલિકાંગ ૯૦૨૬૯૪૩૪૮૮૯૬૪-૪૦૭૬૩૨૮૩૩૦૧૮૬૯૦૧૮૬૮૬૧૯૭૮ ૭૯૭૨૨૪૩૮૧૯૦૬૯૪૪અંક૫૨, ભિંદુ ૧૩૫
- ૪૪ શીર્ષપ્રહેલિકા ૭૫૮૨૬૩૨૫૩૦૭૩૦૧૦-૨૪૧૧૫૭૯૭૩૫૬૯૯૭૫૬૯૬૪૦૬૨ ૧૮૯૬૬૮૪૮૦૮૦૧૮૩૨૯૬ અંક ૫૪, બિંદુ ૧૪૦



# કાલલોકપ્રકાશ

# સર્ગ ૨૮–અંગે વિવેચન

(આ વિવરણ સુશ્રાવક હીરાલાલ અમૃતલાલ શાહે કરેલ. તે જુની આવૃત્તિની શરૂઆતમાં આપેલું, પણ તેનો ઉપયોગ અભ્યાસી વર્ગને ખ્યાલ ન આવતાં રહી જતો--એવું પંડિતજીઓ તથા ઉપકારી વડીલ પૂજ્યો પાસેથી જાણવાં મલતાં, સર્ગ ૨૮ પછી તરત જ છપાવી રહ્યા છીએ, જેથી ઉપયોગી થશે. જ્યોતિષ વિષયક જ્ઞાન ન હોવાથી, જે રીતે લખાણ હતું તેમજ છપાવ્યું છે. -સંપાદક)

#### ''પ્રાચીન જ્યોતિષ્''

''લોકપ્રકાશ'' ગ્રન્થમાં જે જે વસ્તુ સંગૃહીત થઈ છે, તે સંક્ષેપથી સર્ગ ૩૭માં જણાવી છે. અહીં અમે માત્ર સર્ગ ૨૮ના કેટલાક ભાગ પર વિવેચન કર્યું છે.

૧.કાલલોકપ્રકાશના અઠ્યાવીશમા સર્ગનું મહત્ત્વ વિવિધ રીતે છે. તે સર્ગમાં પૂર્વપ્રણીત જૈન આગમો અને જ્યોતિષ વિષયક ગ્રન્થોનું સરલ સંસ્કૃત ભાષામાં ગ્રન્થકર્તાએ દોહન કરેલું છે. સુર્યપ્રજ્ઞપ્તિ, ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ, જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિ તથા બીજા આગમગ્રન્થોમાં જ્યોતિષ વિષયક હકીકતો છે, તેનો વિસ્તાર છોડી અને જ્યોતિષ્કરંડક ઇ. ગ્રન્થોમાંથી આવશ્યક હકીકતો તારવીને, જ્યોતિષ વિષયનો સગમ પરિચય થાય, તેવી સરલ સંસ્કુત શ્લોકોમાં રચના કરી છે. ઈ.સ.પૂર્વે છસોની સદીમાં શ્રમણ ભગવાન મહાવીરસ્વામીએ જે રચના પ્રરૂપેલી છે, તેને સ્પષ્ટ કરવાનો ઉપરોક્ત સર્વ ગ્રન્થોનો આશય છે એટલે તેને અનુસરનાર કાલલોકપ્રકાશમાં જે વસ્તુ સંગૃહીત થઈ છે, તે હકીકત સ્વાભાવિકપણે જુની તરીકે માન્ય કરી શકાય છે. ફેરફાર માત્ર ૠતુઓના વિભાગ અને તેમાં પ્રચલિત માસમાં છે અને તેવા ફેરફાર પ્રાચીન અને અર્વાચીન જૈન તેમજ જૈનેતર ગ્રંથોમાં પણ મળી આવે છે, કારણ કે ૠતુ અને માસના પરસ્પરના સંબંધમાં કાળક્રમે પરિવર્તન થતું ગયું છે અને તે પરિવર્તન મુખ્યતઃ દક્ષિણાયન, ઉત્તરાયણ તથા શરદ અને વસંત સંપાતનો સમય એકનો એક જ ને રહેતાં બદલાતો ગયો છે, તેથી થયું છે. સર્વ ગ્રન્થકારો એકનો એક જ સમય (દક્ષિણાયન ઈ. નો) લઈ અર્વાચીન ઘટના સાથે પૂર્વની ઘટનાનો સમન્વય જોડી, અર્વાચીન ઘટનાને પ્રાચીન વર્ગીકરણનું જ સ્વરૂપ આપવા સહેજે પ્રયત્નવાન થયા છે. આ કારણથી પ્રાચીન જ્યોતિષના અભ્યાસમાં ૠતુ અને માસ સંબંધી ઉલ્લેખો સંભાળથી વાંચી જતાં, તે સિવાયની જ્યોતિષની અન્ય રચના આ સર્ગમાં પ્રાપ્ત થાય છે. વધારે વિસ્તારથી સમજવા માટે જુદા જુદા ગ્રન્થોનો આધાર લેવો પડે તે નિર્વિવાદ છે.

ર, આ સર્ગમાં નિર્દિષ્ટ પ્રાચીન જ્યોતિષ બીજી રીતે માન્ય તથા સપ્રમાણ સિદ્ધ થાય છે. ઈ.સ. પૂર્વે ચોથી સદીનો ''કૌટિલીય અર્થશાસ્ત્ર'' નામનો ગ્રન્થ પ્રસિદ્ધ થયો છે, તેમાં 'કાલમાન' પ્રકરણ છે અને કાલપરત્વે વ્યવહાર પૂરતા વિવિધ ઉલ્લેખો છે. તે ગ્રન્થ પર વૈદિક છાયા છે. તેની રચના જૈન જ્યોતિષની રચના સાથે મળતી આવે છે, એટલું જ નહીં પણ તેના અશુદ્ધ લાગે તેવા પાઠની શુદ્ધિ જૈન જ્યોતિષદારા થાય છે. અર્થશાસ્ત્રમાં વ્યવહાર પૂરતો જ્યોતિષનો નિર્દેશ છે અને તેથી તે નિર્દેશ સ્થળ છે. એટલે તેમાંના (વૈદિક) જ્યોતિષની પરિપૂર્તિ કાલલોકપ્રકાશ જેવા ગ્રન્થમાં સંગૃહીત કરેલા પ્રાચીન (જૈન) જ્યોતિષથી થાય છે. અને જૈન જ્યોતિષમાં જે ઉલ્લેખ અધૂરો છે, તેની પૂર્તિ અર્થશાસ્ત્રથી થાય છે. (જુઓ પેરા ૪) અર્થશાસ્ત્રમાંથી પ્રસ્તુત પ્રકરણને ઉપયોગી ઉતારા કરી આ સાથે છાપ્યા છે. એટલે અઠયાવીશમા સર્ગના અભ્યાસી વર્ગ, ઉપરોક્ત હકીકતો સમજી શકશે. બન્નેની યોજનાને મળતી હકીકત મહાકવિ કાલિદાસના મેઘદૂતના શ્લોકોમાં પણ છે એટલે તેનો નિર્દેશ પણ અર્થશાસ્ત્રની સાથે સાથે કર્યો છે, કાલલોકપ્રકાશ શ્લોક ૪૬૨–૪૬૩. પર જાણવામાં આવશે કે જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રમાં શ્રી ગૌતમસ્વામીના ઉત્તરમાં શ્રમણ ભગવાન મહાવીરસ્વામી વર્ષનો (તથા યુગનો) આરંભ શ્રાવણ વદિ ૧ થી કહે છે અને તે વખતે વર્ષાૠતુ (પ્રાવૃષ) છે. અર્થશાસ્ત્ર ''આષાઢીપર્યવસાન વર્ષ'' અર્થાત્ અષાઢ માસની શુદિ ૧૫ ને દિને પૂરું થતું વર્ષ કહે છે અને શ્રાવણથી દક્ષિણાયનનો આરંભ ગણે છે. મેઘદૃત અષાઢના છેલ્લા દિને વર્ષાૠતુનો આરંભ મૂકે છે અને તેની નજીક શ્રાવણ મહિનો કહે છે અને ત્યારથી પ્રબોધિની (કા.શુ.૧૧) સુધીમાં ચાર માસ જગ્નાવે છે. આ બધામાંથી એ પ્રતિપાદન થાય છે, કે માસ પૂર્ણિમાન્ત હતા, વદિ એકમથી શરૂ થતા અને શ્રાવણ વદિ ૧ થી દક્ષિણાયન અને વર્ષાૠતુ ગણાતી અને પાંચ વર્ષના યુગનો આરંભ આવા વર્ષથી થતો. ઉપરોક્ત સિદ્ધ થતા જ્યોતિષના હાલના પ્રચલિત વેદાંગ જ્યોતિષના શ્લોકો સાથે કોઈ રીતે મેળ નહિ ખાય. પ્રચલિત વેદાંગ જ્યોતિષ માધશુકલ પ્રતિપદાથી આરંભ કરે છે એટલે તેમાં મૂળ જ્યોતિષનો કેટલો વિપર્યાસ સમજવો, તે નક્કી કરવાનું કાર્ય વિદ્વાનવર્ગને શિરે રહે છે, પરન્તુ જે પ્રમાણભૂત પ્રાચીન જ્યોતિષ, અર્થશાસ્ત્ર, જૈન જ્યોતિષ તથા મેઘદૂતથી સ્થાપિત થાય છે તેનો વૈદિક સાહિત્ય તથા જનસમાજના ઉત્સવો સમજવા માટે અત્યંત ઉપયોગ છે, તેમ સ્વીકારવું પડશે અને તેમ કર્યાથી વૈદિક સાહિત્યનું योग्य संशोधन शक्य थशे.

૩. સાથે આપેલા પત્રકમાંથી વર્ષરચના−નક્ષત્રરચના તથા સૂર્યચંદ્રગતિ, માસ ઈ.સ્પષ્ટ થશે. તેનો અહીં ઉલ્લેખ નહીં કરીએ, પરન્તુ તેનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરવાની જરૂર રહે છે.

પહેલી નોંધ એ છે કે પ્રાચીન જ્યોતિષમાં અયનો અને સંપાતના બિન્દુ, નક્ષત્રો (તારાઓ) પરત્વે સ્થાયી છે–તેમાં કશો ફેરફાર નથી સમજવાનો. (જુઓ. સર્ગ–૨૮ શ્લોક પ૭૩, ૫૮૪, *୨*૦૦, *୨*૦૧) અશ્વિની નક્ષત્રના ૧૩૪ ભાગમાંથી ૬૯ ભાગ પૂરા થાય ત્યારે વસંતસંપાત હંમેશા માટે છે અને સ્વાતિ નક્ષત્રના ૬૭ ભાગમાંથી ૨૩ ભાગ પૂરા થતાં શરત્સંપાત છે. પુષ્ય નક્ષત્રના ૧૩૪ ભાગના ૪૬ ભાગ પૂરા થતાં દક્ષિણાયન શરૂ થાય છે. અને અભિજિત્ નક્ષત્રના ૪૨ ભાગના પ્રારંભે ઉત્તરાયણ શરૂ થાય છે.

બીજી નોંધ તારાત્મક નક્ષત્ર વિભાગ સંબંધી કરવાની છે. આ રચનામાં ૨૮ નક્ષત્રો આવશ્યક છે અને ૨૮મું નક્ષત્ર અભિજિત્ છે. તેને છોડીને ૨૭ નક્ષત્ર સ્વીકારી, આ રચનાના સૂર્ય વર્ષના ૩*૬૬* દિવસમાંની સૂર્ય-ચન્દ્રની ગતિને સમજી નહિ જ શકાય.

ત્રીજી નોંધ નક્ષત્રોનો અને તે રીતે રવિમાર્ગના ભાગ સંબંધી છે. રવિમાર્ગના હાલ ૩૮૦ ભાગ (ડીગ્રી)છે, તેવા ભાગ પ્રાચીન જ્યોતિષમાં નથી, પ્રાચીન જ્યોતિષમાં સ્થૂળપણે સૂર્યવર્ષ ૩૮૮ સૂર્યદિનનું ગણ્યું છે અને તેને અનુરૂપ **રવિમાર્ગના ૩૮૮૦ ભાગ પડેલા છે**. (કોઈક ઠેકાણે અડધા ભાગ લે ત્યાં ૧૮૩૦ ભાગ આવે ને મુહૂર્ત્તના હિસાબે પણ વધુ લે ત્યાં વધુ આવે પણ તેથી યોજનામાં ફેર નથી પડતો). એટલે પ્રાચીન જ્યોતિષનું સ્વરૂપ સમજવા માટે ઉપરની ત્રણે બીના લક્ષ્યમાં રાખવી જરૂરી છે. ચોથી નોંધનો ઉલ્લેખ ચોથા પેરેગ્રાફમાં ''મલમાસ'' (=ક્ષયમાસ) પરત્વે છે.

પ્રાચીન જ્યોતિષની રચનામાં એક વિવિધતાને અવકાશ છે. જેનો ઉલ્લેખ કાલલોકપ્રકાશમાં નથી, અને તે પત્રકમાં સ્પષ્ટ કરી છે. સર્ગ-૨૮-શ્લોક ૩૧૪-૩૧૫ પર ચાર જાતના નક્ષત્રોના ભાગ આપ્યા છે. અભિજિત્ નક્ષત્રના ૪૨ ભાગ છે. પંદર જુદા જુદા નક્ષત્રોના પ્રત્યેકના ૧૩૪ ભાગ છે. છ નક્ષત્રોના પ્રત્યેકના ૬૭ ભાગ છે જ્યારે બાકીના છ નક્ષત્રોના પ્રત્યેકના ૨૦૧ ભાગ છે. સરવાળો ૩૬ ૬૦ આવે છે. હવે અભિજિત્ના ૪૨ ભાગ ઉપરાંત બાકીના સત્યાવીશ નક્ષત્રોના પ્રત્યેક એકસરખા ૧૩૪ ભાગ ગણતાં પણ તે જ સરવાળો રહે. આ શક્ય યોજનાનો પણ પત્રકમાં ઉલ્લેખ કર્યો છે. કદાચ તે યોજના જૈનેતર વર્ગમાં પ્રચલિત થયેલી હોય. ઉત્સવો ઈ. વિષેના સંશોધન કાર્યમાં, આ શક્યતાનો અવકાશ રાખવો પડે. અભિજિત્ નક્ષત્રનો આ કે બીજી કોઈ પણ શક્યતામાં ત્યાગ નથી, તે સ્પષ્ટ છે. હાલના જ્યોતિષ વિષયક સિદ્ધાન્ત ગ્રન્થો અને તેમની માન્યતાથી જુદું પ્રાચીન (જૈન કે જૈનેતર-વેદાંગ) જ્યોતિષ છે, તે વસ્તુ હવે સ્વીકારવી પડશે અને સંશોધન કાર્યમાં તેનો અમલ કરવો પડશે. કાલલોકપ્રકાશના આ સર્ગનું તે રીતે અપૂર્વ મહત્ત્વ છે.

જૈન તેમજ જૈનેતર (વૈદિક) ગ્રન્થોમાં પ્રત્યેક નક્ષત્રના અધિષ્ઠાતા દેવ એક જ છે એટલે જૈન અને વૈદિક જ્યોતિષની ગ્રન્થિ એક જ છે અને લગભગ એક જ પ્રકારના બન્ને પ્રાચીન જ્યોતિષ છે, તેવી માન્યતા વધુ દઢ કરે છે.

૪. અર્થશાસ્ત્રમાં ''અધિકમાસ''થી જુદો એક ''મલમાસ''નો (=ક્ષયમાસનો) નિર્દેશ કરેલ છે.

તેના વિષે જુદી જુદી ત્રણ માન્યતા છે, તે પણ સંદિગ્ધ છે, તેથી વધુ વિગત તેમાં નથી. જૈન જ્યોતિષમાં તેની કશી વિગત હજી જોવામાં આવી નથી. એટલે તેને લગતી હકીકત હાલ અનુમાનનો વિષય બને છે. સૂર્ય-ચન્દ્રથી જનિત વર્ષનો સૌરવર્ષ સાથે પાંચ સૌરવર્ષમાં (યુગમાં) મેળ મેળવવા માટે રીતસરના સાઠ ચાન્દ્ર મહિના ઉપરાંત અઢી વર્ષે એકેક (ચાંદ્ર) મહિનો વધારે ગણી, પાંચ વર્ષમાં જે બે મહિના વધુ લેવાય છે, તે ''અધિકમાસ'' છે અને **''મલમાસ'' તેથી ભિન્ન છે**. ગણિતમાં આપણે ખોટું આગળ વધી ગયા હોઈએ તેમાંથી પાછળ હઠી, સાચું સૂર્ય નક્ષત્ર મળી રહે તે માટે ''મલમાસ'' (આપણા ગણિતમાં ત્યાગ કરવાનો માસ) અનુમાનથી સમજાય છે. ૩૬૬ દિનના વર્ષનો આંકડો ગોળ રકમ છે, તે સ્થૂળ લાગે છે. સૂક્ષ્મ વેધથી નક્કી થતો હશે તે ૩૮૫ 🖕 દિન આશરેનો (કાંઈક વધુ કે કમી) લાંગે છે એટલે વસ્તુતઃ ૩૬૫ ૢં દિન લગભગમાં ૩૬૬૦ ભાગ પૂરા કરે છે અર્થાત્ સૂર્ય રોજના દશ ભાગ ઉપરાંત કંઈક વધુ ચાલ છે. આ તફાવત ચન્દ્રની તિથિ તથા કલામાં પણ આવે અને ખાસ કરીને પૂર્શિમા વખતે વેધ લઈને નક્કી કરી શકાય; અને તેવા વેધનો એક દાખલો કાલ. સર્ગ–૨૮ શ્લો. ૩૮૩–૩૮૪ માં મળે છે જેમાં માર્ગશીર્ષ શુદિ ૧૫ ના (પૂર્શિમાના) સમયે ચન્દ્ર આર્દ્રા નક્ષત્રમાં હોય, તેમ નિર્દેશ છે. આ નિર્દેશને જ્યોતિષ્કરંડકનું સમર્થન નથી એટલે કેટલો વાસ્તવિક ગણવો, તે શંકા છે પરન્તુ તેને વાસ્તવિક ગણી નીચેની ચર્ચા કરી છે. શ્રા.વ. એકમે પ્રભાતે ચન્દ્ર અભિજિત્થી પ્રારંભ કરે અને સૂર્ય પુષ્યના ૪૭મા ભાગથી આરંભ કરે, ત્યારે બન્ને વચ્ચે ૧૮૩૦ ભાગનું અંતર હોય છે (અર્થાત્ અષાઢ શુદિ પૂનમે તે અંતર હોય છે). તે સમય પછી માર્ગ. શુ.૧૫ (પ્રાન્ત) સુધીમાં સૂર્ય દોઢસો તિથિમાં ૧૫૦x <sup>3</sup> =૧૪૭ <sup>3</sup> સૂર્યદિન કર્યા હોય અને પ્રતિદિનના દશ ભાગની ચાલ મુજબ ૧૪૭૫ <sup>પ૦</sup>્રુ ભાગ પૂરા કર્યા હોય અર્થાત્ અભિજિત્થી સૂર્ય ૩૩૦૫ <sup>પ૦</sup>્રુ ભાગના મૂલ નક્ષત્રમાં હોય. ચન્દ્ર તેથી બરાબર ૧૮૩૦ ભાગ દૂર એટલે ૧૪૭૫ 🥇 ભાગમાં (અભિજિત્થી) મૃગશીર્ષમાં હોય, પરન્તુ ચન્દ્ર આર્દ્રામાં તે વખતે છે. તેમ પ્રત્યક્ષ દર્શન ગાથા અનુસાર છે\* એટલે તે ઉપરથી અનુમાન થાય છે કે – ચંદ્ર થોડો વધુ ચાલેલો હોય ને તેટલા સમયના હિસાબે (ચંદ્ર ૧૩૪ ભાગ ચાલે ત્યારે સૂર્ય ૧૦ ભાગ ચાલે) સૂર્ય **વધુ ચાલેલો** હોવો જોઈએ અર્થાત્ ૩*૬૬૦* ભાગ પૂરા કરવા સૂર્યને ૩૬૬ દિન નહિ પણ આશરે પોણો દિન ઓછો–આશરે ૩૬૫ 🆕 દિન સમય લાગવો જોઈએ. પ્રત્યેક વર્ષે બરોબર પોણા દિન જેટલો ફેર પડે, તો ૪૦ વર્ષે ત્રીશ દિનનો ફેર પડે અને તેવો વેધ હોય, તે મતવાલા ૪૦ વર્ષે એક સૂર્યનો માસ ગણતરીમાંથી બાદ કરી નાંખે આને ''મલમાસ'' કહે.

\* ચંદ્ર આર્દ્રામાં હોય તેના ભાગથી બરોબર ૧૮૩૦ ભાગ સામે સૂર્ય આ વખતે કઈ રીતે હોય તે સમજાતું નથી. એટલે આ નિર્દેશ ચર્ચાસ્પદ જ રહે છે. 'ક્ષેત્ર લોક પ્રકાશ' સર્ગ ૨૦ શ્લો. ૬૮, ૭૧માં માર્ગશીર્ષ પૂર્શિમા મૃગશીર્ષના ચન્દ્ર વખતે ગણી છે. પ્રાકૃત ગાથા પર ગ્રન્થકર્તાએ કશી નોંધ કરી નથી; મૃગશીર્ષને બદલે આર્દ્રી કેમ છે તેનો ખુલાસો નથી. (૧/૨)

આ અનુમાન દેખાય છે, તેવું સરળ નથી. પરન્તુ જૂદી જૂદી પૂર્ણિમાને વર્ષો પાકી ગણતરીથી સ્થાપિત થાય પછી જ તેનો વધુ ઊહાપોહ કરી શકાય. પ્રાચીન જ્યોતિષના ૩*૬ ૬* દિનના સ્થૂળ સૂર્યવર્ષમાં ને પાંચ સૂર્યવર્ષના યુગની રચનામાં ''મલમાસ'' આવશ્યક છે, તેટલું વિના સંકોચ કહી શકાય, મલમાસ વગર સૂર્યનો નક્ષત્ર સાથેનો અને છેવટે પૂર્શિમા વખતનો અને નક્ષત્રનો ગશિતનો મેળ તૂટી જાય, તે થોડા કાળમાં જ પ્રત્યક્ષ થાય એટલે પ્રાચીન જ્યોતિષના રચનારા ૩*૬ ૬* દિનની યોજના કરી ત્યાં જ અટકી જઈ ભીંત ભૂલ્યા હોય તેવું નથી લાગતું. પરન્તુ દક્ષિણાયનના દિને જે છાયા હોય, તેમાં અને ગણિતથી આવતા દક્ષિણાયનના દિનમાં કાળાંતરે ફેર કેમ પડે, તેની નોંધ કેમ નહિ કરી હોય, તે સમજી શકાતું નથી. છાયામાનમાં સૂર્યની વિષુવવૃત્તથી દક્ષિણોત્તર ગતિનો જ સંબંધ રહે છે અને નક્ષત્ર સાથેનો સંબંધ લુપ્ત થાય છે. એટલે છાયામાન અને નક્ષત્રમાનનો સમન્વય જ્યાં તૂટતો હશે ત્યાં કેવી નોંધ કરી હશે, તે જાણવાનું આપણી પાસે આજે સાધન નથી, છાયામાન તેમણે લીધેલું છે, તે અર્થશાસ્ત્ર અને કાલલોકપ્રકાશ પરથી માલૂમ પડે છે; અને તેનો સંબંધ અયનો સાથે જોડેલો છે.

પ. હવે આ જ્યોતિષનો લૌકિક ઉત્સવ પરત્વેનો સંબંધ જોઈએ. આજે પણ પ્રચલિત છે, તેવો એક વૈદિક ઉત્સવ સરસ્વતીનું આહ્વાન, પૂજન અને વિસર્જનનો છે. આશ્વિન શુદિ ૭ના દિવસે ચન્દ્ર મૂળ નક્ષત્રમાં હોય ત્યારે આહ્વાન છે ને આશ્વિન શુદિ ૯ના દિને (ચંદ્ર શ્રવણ નક્ષત્રમાં આવે) પછી તેનું વિસર્જન છે.

અહીં મહિનાના નામમાં પાછળથી વિપર્યાસ થયો હોય તેવું નથી લાગતું. એટલે યુગનું પ્રથમ વર્ષ (સંકેતની રીતે) લેવાનું. શ્રાવણ વદિ ૧ થી તિથિ ગણતાં અશ્વિન શુદિ ૬ તિથિ પૂર્ણ થાય ત્યારે શ્રાવણની ૩૦ તિથિ, ભાદ્રપદની ૩૦ તિથિ અને આસો વદ એકમથી શુદિ ૭ સુધી ૨૧ તિથિ થાય. સરવાળે ૮૧ તિથિનો સમય પૂરો થાય એટલે તેના સૂર્યદિન ૭૯-<sup>×3</sup> પૂરા થાય. સૂર્યના પ્રતિદિન દશ ભાગની ચાલ પ્રમાણે પુષ્યના ૪૭ મા ભાગથી ૭૯૬-<sup>પ2</sup> ભાગ વધુ થાય અર્થાત્ સૂર્યે તે વખતે અભિજિત્થી ૨*૬૨૬-<sup>પ2</sup> ભાગ* પૂરા કર્યા હોય અર્થાત્ સૂર્ય તે વખતે ચિત્રા નક્ષત્રમાં [અને ચિત્રા (Spica) તારા પાસે આવેલ હોય.] ચન્દ્ર ૭૯-<sup>×3</sup>/<sub>67</sub> દિનમાં રોજના ૧૩૪ ભાગની ચાલ પ્રમાણે બે વખત ફરીને અભિજિત્થી ૩૩૫૮-<sup>પ2</sup>/<sub>67</sub> ભાગ પૂરા કર્યા હોય અર્થાત્ (જૈનેતર યોજના મુજબ) મૂલ નક્ષત્રમાં હોય. ત્રણ તિથિમાં તે રીતે શ્રવણ નક્ષત્રમાં નવમીએ હોય. ઉત્સવમાં ચન્દ્રનક્ષત્રનું તિથિ સાથેનું સૂચન રવિમાર્ગમાં સૂર્યનું તારાત્મક નક્ષત્ર સંબંધી સ્થાન સ્પષ્ટ કરવા માટે હોય, તેમ અત્રે સમજાય છે; કારણ કે યુગના બીજા વર્ષોમાં તેના તે જ ચન્દ્ર નક્ષત્રો તિથિએ ન હોય, તે દેખીતું છે. ચિત્રા નક્ષત્રના સૂર્ય વખતે શરત્કાળ હોવાથી સરસ્વતીનું બીજું ૠતુ સૂચક નામ તથા વર્જીન 'શારદા' (શરદિ-ભવા-શારદા) યથાર્થ થાય છે.

૬. આટલા પ્રસ્તાવથી પ્રાચીન જ્યોતિષનું વિવિધ દિશાએથી નક્કી થતું સ્વરૂપ અને તેમાં રહી જતી ઊજ્ઞપો વાચકવર્ગને પ્રતીત થશે. તેની રચનાની આપાતપ્રતીતિ માટે અત્રે નીચેના પ્રથમ પત્રકમાં નક્ષત્ર-તેના ભાગ, બીજી યોજના-નક્ષત્ર દેવતા તથા બીજા પત્રકમાં સૌરમાસ સાથે નક્ષત્ર ને ૠતુસંબંધ આપેલ છે. વિગતો માટે કાળલોકપ્રકાશનો સર્ગ ૨૮ જોવો. વાચકવર્ગને એટલું સ્પષ્ટ થશે કે ૨૮ નક્ષત્ર, રવિ માર્ગના ૩૬૬૦ ભાગ અને વર્ષના ૩૬૬ દિન (સ્થૂલમાન), પાંચ વર્ષનો યુગ અને મલમાસ આટલા તત્ત્વ પ્રાચીન જ્યોતિષમાં ન હોય, તો તેની રચના અશકય છે. યુગનો આરંભ દક્ષિણાયનથી છે, તે જ્યોતિષ રચનાનું બીજું તત્ત્વ છે, જેથી પ્રચલિત વેદાંગ કહેવાતું જ્યોતિષ ભિન્ન છે.

હીરાલાલ અમૃતલાલ શાહ

તા. ૧૭-૭-૩૪ મુંબઈ



નોટ – ઉપોદ્ઘાતના લેખક મહાશયે અધિકમાસથી જુદો મળમાસ એટલે ક્ષયમાસ ઉપરના લેખમાં જણાવેલ છે પરંતુ કોષમાં જોતાં અને વર્તમાન જ્યોતિષના અનુભવીઓને પૂછતાં અધિકમાસને મળમાસ કહે છે; ક્ષયમાસને કહેતા નથી.

## પત્રક ૧

|      | નક્ષત્રો     |       | ન યોજના                   | જૈનેતર યોજ                            | ના    | <b>लैन अने</b>                 |             |  |
|------|--------------|-------|---------------------------|---------------------------------------|-------|--------------------------------|-------------|--|
| ક્રમ | (તારાત્મક)   | ભાગ   | રવિમાર્ગમાં ભાગ<br>સરવાળો | (સંભવિત)<br>રવિમાર્ગમાં ભાગ<br>સરવાળો | ભાગ   | જૈનેતર<br>અધિષ્ઠાતા<br>દેવતા . | તારા. વર્ષ. |  |
| ٩    | અભિજિત્      | ४२    | 0-85                      | ०-४२                                  | ૪૨    | બ્રહ્મા                        | З           |  |
| ર    | શ્રવણ        | ૧૩૪   | ४२-१७۶                    | ૪૨-૧૭۶                                | ૧૩૪   | વિષ્ણુ                         | Э           |  |
| з    | ધનિષ્ઠા      | ૧૩૪   | ૧૭۶-૩૧૦                   | ૧૭૬-૩૧૦                               | ૧૩૪   | વસુ                            | પ           |  |
|      | (શ્રવિષ્ઠા)  |       |                           |                                       |       |                                |             |  |
| ४    | શતભિષા       | ७२    | 390-399                   | ૩૧૦-૩૪૪                               | ૧૩૪   | વરુણ                           | ૧૦૦         |  |
| પ    | પૂ.ભાદ્રપદ   | ૧૩૪   | ૩૭૭-૫૧૧                   | ૪૪૪-૫૭૮                               | ૧૩૪   | અજૈકપાદ                        | ર           |  |
| 5    | ઉ.ભાદ્રપદા   | ૨૦૧   | પ૧૧-૭૧૨                   | ૫૭૮-૭૧૨                               | ૧૩૪   | અહિર્બુધ્ન્ય                   | ર           |  |
| 9    | રેવતી        | ૧૩૪   | ૭૧૨-૮૪૬                   | ૭૧૨-૮૪૬                               | ૧૩૪   | પૂષન્                          | ૩૨          |  |
| 6    | અશ્વિની      | ૧૩૪   | 683-660                   | ८४५-५८०                               | ૧૩૪   | અશ્વિનો                        | ૩ (૨ ?)     |  |
| e    | ભરશી         | ୧୧    | ୯૮୦-૧୦୪୬                  | ७८०-१११४                              | ૧૩૪   | યમ                             | 3           |  |
| 90   | કૃત્તિકા     | ૧૩૪   | १०४७-११८१                 | ૧૧૧૪-૧૨૪૮                             | ૧૩૪   | અગ્નિ                          | ৫ (৩ ?)     |  |
| ૧૧   | રોહિણી       | ૨૦૧   | ૧૧૮૧-૧૩૮૨                 | ૧૨૪૮-૧૩૮૨                             | ૧૩૪   | પ્રજાપતિ                       | ૫ (૨ક્ત)    |  |
| ૧૨   | મૃગશિરસ      | ૧૩૪   | ૧૩૮૨-૧૫૧ <i>૬</i>         | ૧૩૮૨-૧૫૧ <i>૬</i>                     | ૧૩૪   | સોમ                            | З           |  |
|      | (મૃગશીર્ષ)   |       |                           |                                       |       |                                |             |  |
| १७   | આર્દ્રા      | ত হ   | ૧૫૧۶-૧૫૮૩                 | ૧૫૧૬-૧૬૫૦                             | ૧૩૪   | રુદ્ર                          | ૧ (રુધિર)   |  |
| ૧૪   | પુનર્વસુ     | ૨૦૧   | ૧૫૮૩-૧૭૮૪                 | ૧૬૫૦-૧૭૮૪                             | ૧૩૪   | અદિતિ                          | ४ (२ ?)     |  |
| વપ   | પુષ્ય        | ૧૩૪   | १७८४-१७१८                 | १७८४-१८१८                             | ી ૧૩૪ | બૃહસ્પતિ                       | 3           |  |
| 99   | અશ્લેષા      | ૭૨    | ૧૯૧૮-૧૯૮૫                 | ૧૯૧૮-૨૦૫૨                             | ી ૧૩૪ | સર્પ                           | ૫ (૬ ?      |  |
|      |              |       |                           |                                       |       |                                | ૭ ? ૧૦ ?)   |  |
| १७   | ) મઘા        | ૧૩૪   | ૧૯૮૫-૨૧૧૯                 | ૨૦૫૨-૨૧૮૬                             | ૧૩૪   | પિતૃ                           | પ           |  |
| 92   | : પૂ.ફાલ્ગુન | ી ૧૩૪ | ૨૧૧૯-૨૨૫૩                 | २१८५-२७२०                             | ૧૩૪   | ભગ                             | ર           |  |
| ૧૯   | છે.ફાલ્ગુન   | ો ૨૦૧ | ૨૨૫૩-૨૪૫૪                 | ૨૩૨૦-૨૩૫૪                             | ૧૩૪   | અર્યમા                         | ર           |  |
| ૨૦   | ં હસ્ત       | ૧૩૪   | ૨૪૫૪-૨૫૮૮                 | ૨૪૫૪-૨૫૮૮                             | ૧૩૪   | સવિતૃ                          | પ           |  |

|       | નક્ષત્રો   | જૈ       | ન યોજના                   | યોજના જૈનેતર યોજના                    |      | જૈન અને                      |             |
|-------|------------|----------|---------------------------|---------------------------------------|------|------------------------------|-------------|
| ક્રમ  | (તારાત્મક) | ભાગ      | રવિમાર્ગમાં ભાગ<br>સરવાળો | (સંભવિત)<br>રવિમાર્ગમાં ભાગ<br>સરવાળો | ભાગ  | જૈનેતર<br>અધિષ્ઠાતા<br>દેવતા | તારા. વર્ષ. |
| ૨૧    | ચિત્રા     | ૧૩૪      | ૨૫૮૮-૨૭૨૨                 | ૨૫૮૮-૨૭૨૨                             | ૧૩૪  | ત્વષ્ટૃ                      | ૧ (મુક્તા)  |
| ૨૨    | સ્વાતિ     | ୨୦       | ૨૭૨૨-૨૭૮૯                 | ૨૭૨૨-૨૮૫૬                             | ૧૩૪  | વાયુ                         | ૧ (પ્રવાલ)  |
| ર૩    | વિશાખા     | ૨૦૧      | २७८५-२५५०                 | ૨૮૫૬-૨૯૯૦                             | ૧૩૪  | ઈન્દ્રાગ્ની                  | ४ (२ ?)     |
|       | (રાધા)     |          |                           |                                       |      |                              |             |
| ૨૪    | અનુરાધા    | ૧૩૪      | ૨૯૯૦-૩૧૨૪                 | ૨૯૯૦-૩૧૧૪                             | ૧૩૪  | મિત્ર                        | ሄ           |
| રપ    | જ્યેષ્ઠા   | <u> </u> | ૩૧૨૪-૩૧૯૧                 | ૩૧૧૪-૩૨૫૮                             | ૧૩૪  | S-4                          | З           |
| 25    | મૂલ        | ૧૩૪      | ૩૧૯૧-૩૩૨૫                 | ૩૨૫૮-૩૩૯૨                             | ૧૩૪  | રાક્ષસ                       | ૧૧          |
|       |            |          |                           |                                       |      | નિર્ૠતિ                      |             |
| ૨૭    | પૂર્વાષાઢા | ૧૩૪      | ૩૩૨૫-૩૪૫૯                 | ૩૩૯૨-૩૫૨૬                             | ૧૩૪  | આપઃ                          | ل (۶ ۶) ۲   |
| 26    | ઉત્તરાષાઢા | ૨૦૧      | ૩૪૫૯-૩ <i>૬૬</i> ૦        | ૩૫૨ <i>૬-</i> ૩ <i>૬</i> ૦૦           | ૧૩૪  | વિશ્વદેવાઃ                   | (3 ?) ۲     |
| પુનઃ૧ | અભિજિત્ઈ   | ૩૬૬૦     |                           |                                       | 3550 |                              |             |

પત્રક ૧

## પ્રાચીન જ્યોતિષનું આવશ્યક ધોરણ

- (૧) રવિમાર્ગ કુલે ૩૬૬૦ ભાગ. અભિજિત્ સાથે ૨૮ નક્ષત્રો
- (૨) યુગના પાંચ સૂર્યવર્ષ ૧૮૩૦ (સૂર્ય) દિન, ૧૮૬૦ તિથિ, ૬૦ સૂર્યમાસ, ૬૨ ચાંદ્રમાસ (૬૦ ચાંદ્રમાસ તથા અઢીવર્ષે એક અધિક ચાંદ્રમાસ), ૬૭ નક્ષત્રમાસ (ચન્દ્રના નક્ષત્રો સંબંધી).
- (૩) સૂર્યવર્ષમાં ૩૬૬ (સૂર્ય) દિન, રવિમાર્ગના ૩૬૬૦ ભાગ, ૩૬૬ દિનમાં સૂર્ય કરે (સ્થૂળમાન છે.)
- (૪) **ચાંદ્રવર્ષની** ૩૦૦ તિથિ, ૩૫૪ <sup>૧૨</sup> (સૂર્ય) દિન, બાર ચાંદ્રમાસ (૨૯ <sup>૩૨</sup> સૂર્યદિનના અથવા ૩૦ તિથિના). ત્રીજા અને પાંચમા ચાંદ્રવર્ષમાં એક અધિક ચાંદ્રમાસ અને તેવા વર્ષોના (સૂર્ય) દિન ૩૮૩ <sup>૪૪</sup> અને તેર માસ.
- (૫) યુગનો આરંભ યુગના પ્રથમ વર્ષથી સૂર્યવર્ષનો, ચંદ્રવર્ષનો, શ્રાવણ વદિ એકમની પ્રભાતે (અષાઢ

શુદિ પૂર્શિમા પૂર્શ થાય તે સમયે) સૂર્ય પુષ્યનક્ષત્રના ૪۶ ભાગ પૂરા કરી ૪૭મા ભાગમાં પ્રવેશ કરે ત્યારે, ચંદ્ર ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્ર પૂર્શ કરી અભિજિત્ નક્ષત્રનો પ્રારંભ કરે ત્યારે, વર્ષાૠતુનો (અગર પ્રાવૃટ્ૠતુનો) આરંભ થાય અને દક્ષિણાયનનો આરંભ થાય.

- (૬) સૂર્યદિન ૩૦ મુહૂર્ત્તનો, ૬૦ ઘડીનો, રવિમાર્ગમાં સૂર્યના દશ ભાગનો અને ચન્દ્રગતિના ૧૩૪ ભાગનો. એક સૂર્યોદયથી બીજા સૂર્યોદય પર્યન્તનો.
- (૭) તિથિ <sup>૯૧</sup>/<sub>૯૨</sub> (સૂર્ય) દિન જેટલી જેમાં ચંદ્રગતિ ૧૩૧ <sup>૨૯</sup>/<sub>૩૧</sub> ભાગની થાય (<sup>૬૧</sup>/<sub>૬૨</sub> x <sup>૧૩૪</sup>/<sub>૬૨</sub>૧૩૧ <sup>૨૯</sup>/<sub>૩૧</sub>) જેમાં સૂર્યગતિ ૯ <sup>૫૨</sup>/<sub>૯૨</sub> ભાગની થાય (સ્થૂળમાન છે.) એક તિથિમાં ચન્દ્રની એક કળાની હાનિ-વૃદ્ધિ થાય.
- (૮) ભાગ સૂર્ય પ્રતિ (સૂર્ય) દિન (રવિમાર્ગમાં) દશ ભાગ ચાલે. તે જ સમયમાં ચંદ્ર ૧૩૪ ભાગ ચાલે (સ્થૂલમાન છે.)
- (૯) અયન દક્ષિણાયનનો આરંભ સૂર્ય પુષ્યનક્ષત્રના ૪૭ ભાગથી કરે; ઉત્તરાયણનો આરંભ સૂર્ય અભિજિત્ નક્ષત્રના પહેલા ભાગથી કરે, અયન સ્થાયી છે.
- (૧૦) **સંપાત** શરત્સંપાત સૂર્ય સ્વાતિ નક્ષત્રના ૨૩ ભાગ પૂરા કરે ત્યારે હોય, વસન્તસંપાત સૂર્ય અશ્વિની નક્ષત્રના *૬*૯ ભાગ પૂરા કરે ત્યારે હોય, સંપાત સ્થાયી છે.
- (૧૧) સૂર્ય એક અયનથી સંપાત સુધીમાં અને સંપાતથી અયન સુધીમાં રવિમાર્ગના ૯૧૫ ભાગ પરા કરે, પુનરાવૃત્તિ યુગમાં પાંચ વખત થાય.
- (૧૨) ચન્દ્ર એક અયનથી સંપાત સુધીમાં અને સંપાતથી અયન સુધીમાં રવિમાર્ગની ત્રણ આવૃત્તિ (=૧૦૯૮૦ ભાગ) ઉપરાંત ૧૨૮૧ ભાગ (કુલે ૧૨૨۶૧ ભાગ) ચંદ્ર પૂરા કરે. યુગના પ્રારંભે દક્ષિણાયન વખતે અભિજિત્ નક્ષત્રમાં ચન્દ્રનો પ્રવેશ થતો હોય. પછી પ્રત્યેક અયન અને સંપાત વખતે ચન્દ્રના નક્ષત્રો બદલાતા હોય.
- (૧૩) મલમાસ (જુઓ ''અર્થશાસ્ત્ર'') જુદા જુદા વર્ષો પછી ક્ષેપ કરવાનો સૌરમાસ (કારણ ૩*૬૬* દિનનું સૂર્યવર્ષ સ્થૂળમાન છે. સૂર્ય ચન્દ્રની ગતિ સ્થૂળ લીધી છે.)
- (૧૪**) ચાંદ્રમાસ** એક ચંદ્રમાસમાં, ત્રીશ તિથિમાં ચન્દ્રગતિ ૩૯૫૫ <sup>૧૦</sup> ભાગની થાય અને સૂર્યગતિ ૨૯૫ <sup>૧૦</sup> ભાગની થાય.
- (૧૫) નક્ષત્રમાસ ચંદ્રની પોતાની રવિમાર્ગમાં એક આવૃત્તિ ૨૭ <sup>૪૨</sup> (સૂર્ય) દિનમાં થાય તે.

## ર રહ્ય

| ક્રમ | જૈન યોજના      |     |             | સૂર્ય માસ<br>૩૦ાા<br>સૂર્ય | અર્થ<br>શાસ્ત્ર<br>અનુસાર | અયન<br>સંપાત | જૈનેતર યોજના   |     |             | સંભવિત્<br>શશિ<br>તારાત્મક |
|------|----------------|-----|-------------|----------------------------|---------------------------|--------------|----------------|-----|-------------|----------------------------|
|      | સૂર્ય નક્ષત્રો | ભાગ | સરવાળો      | દિનના.                     | ૠતુ                       | ઇ.           | સૂર્ય નક્ષત્રો | ભાગ | સરવાળો      |                            |
| ٩    | પુષ્ય          | ٤٢  |             | શ્રાવણ                     | વર્ષા                     | દક્ષિણાયનનો  | પુષ્ય          | ٤٢  |             | કર્ક                       |
|      | અશ્લેષા        | ७२  |             |                            |                           | આરંભ         | અશ્લેષા        |     |             |                            |
|      |                | ૧૩૪ |             |                            |                           |              | મઘા            | ٤3  |             |                            |
|      | પૂર્વા ફા.     | ۹۶  |             |                            |                           |              |                |     |             |                            |
|      |                | ૩૦૫ | ૩૦૫         |                            |                           |              |                | ૩૦૫ | ૩૦૫         |                            |
| ર    | પૂર્વા ફા.     | ११८ |             | ભાદરવો                     | વર્ષા                     |              | મઘા            | પ૧  |             | સિંહ                       |
|      | ઉ. ફા.         | १८७ |             | (પ્રોષ્ઠપદ)                |                           |              | પૂર્વા ફા.     | ૧૩૪ |             |                            |
|      |                |     |             |                            |                           |              | ઉ.ફા.          | १२० |             |                            |
|      |                | ૩૦૫ | <b>५</b> १० |                            |                           |              |                | ૩૦૫ | <i>५</i> १० |                            |
| з    | ઉ.ફા.          | ૧૪  |             | આસો                        | શરત્                      |              | ઉ.ફા.          | ૧૪  |             | કન્યા                      |
|      | હસ્ત           | ૧૩૪ |             | (આશ્વયુજ                   | 1                         |              | હસ્ત           | ૧૩૪ | ł           |                            |
|      | ચિત્રા         | ૧૩૪ |             |                            |                           |              | ચિત્રા         | ૧૩૪ |             |                            |
|      | સ્વાતિ         | ૨૩  |             |                            |                           |              | સ્વાતિ         | ર૩  |             |                            |
|      | · ·            | ૩૦૫ | ૯૧૫         |                            | ļ                         |              |                | ૩૦૫ | ૯૧૫         |                            |
|      |                |     |             |                            |                           | શરત્સંપાત    |                |     |             |                            |
| 8    | સ્વાતિ         | አጸ  |             | કારતક                      | શરત્                      |              | સ્વાતિ         | ૧૧૧ |             | તુલા                       |
|      | વિશાખા         | ૨૦૧ |             |                            |                           |              | વિશાખા         | ૧૩૪ |             |                            |
|      | અનુરાધા        | ०२  |             |                            |                           |              | અનુરાધા        |     | 1           |                            |
|      |                | ૩૦૫ | १२२०        |                            |                           |              |                | ૩૦૫ | १२२०        |                            |
| ٦    | અનુરાધા        | ৩४  |             | માગસર                      | હેમન્ત                    |              | અનુરાધા        | ্র  |             | વૃશ્ચિક                    |
|      | જ્યેષ્ઠા       | २७  |             |                            |                           |              | જ્યેષ્ઠા       | ૧૩૪ |             |                            |
|      | મૂલ            | ૧૩૪ |             |                            |                           |              | મૂલ            | ୯୭  |             |                            |
|      | પૂર્વાષાઢા     | 30  |             |                            |                           |              |                |     |             |                            |
|      |                | ૩૦૫ | વપરપ        |                            |                           |              |                | ૩૦૫ | ૧૫૨૫        | <u> </u>                   |

કાલલોક-સર્ગ૨૮

| ۶<br>ق     | પૂર્વાષાઢા<br>ઉત્તરાષાઢા<br>અભિજિત્<br>શ્રવણ<br>ધનિષ્ઠા | ૨૦૧<br>૩૦૫<br>૪૨<br>૧૩૪         | १८३० | પોષ<br>મહા                | હેમન્ત<br>શિશિર | ઉત્તરા<br>યણનો<br>આરંભ | મૂલ<br>પૂર્વાષાઢા<br>ઉત્તરાષાઢા<br>અભિજિત્<br>શ્રવણ<br>ધનિષ્ઠા | ૧૩૪<br>૩૦૫<br>૪૨<br>૧૩૪         | 9230 | ધન<br>મકર |
|------------|---------------------------------------------------------|---------------------------------|------|---------------------------|-----------------|------------------------|----------------------------------------------------------------|---------------------------------|------|-----------|
|            |                                                         |                                 | ૨૧૩૫ |                           |                 |                        |                                                                |                                 | ર૧૩૫ |           |
| ۷          | ધનિષ્ઠા<br>શતભિષા<br>પૂર્વાભાદ્ર.<br>ઉ. ભાદ્ર.          | ૧૩૪<br>૯૯                       | २४४० | ફાગણ                      | શિશિર           |                        | ધનિષ્ઠા<br>શતભિષા<br>પૂર્વા ભાદ્ર<br>ઉ. ભાદ્ર.                 | .૧૩૪<br>૩૨                      |      | કુંભ      |
| Ŀ          | ઉ. ભાદ્ર.<br>રેવતી<br>અશ્વિની                           | ૧૩૪<br>૬૯                       | ૨૭૪૫ | ચૈત્ર                     | વસન્ત           |                        | ઉ. ભાદ્ર.<br>રેવતી<br>અશ્વિની                                  | ૧૩૪<br>ક૯                       |      | મીન       |
|            |                                                         |                                 |      |                           | વસન્ત<br>સંપાત  |                        |                                                                |                                 |      |           |
|            | <u> </u>                                                |                                 |      |                           | વસન્ત<br>સંપાત  |                        |                                                                |                                 |      |           |
| ঀ০         | અશ્વિની<br>ભરણી<br>કૃત્તિકા<br>રોહિણી                   | કપ<br>ક૭<br>૧૩૪<br>૩૯<br>૩૦૫    | ૩૦૫૦ | વૈશાખ                     | વસન્ત           |                        | અશ્વિની<br>ભરષ્ડી<br>કૃત્તિકા                                  | કપ<br>૧૩૪<br>૧૦ <i>૬</i><br>૩૦૫ | ૩૦૫૦ | મેષ       |
| <b>૧</b> ૧ | રોહિણી<br>મૃગશીર્ષ<br>આર્દ્રા                           | ૧ <i>૬</i> ૨<br>૧૩૪<br>૯<br>૩૦૫ | ૩૩૫૫ | જેઠ<br>(જયેષ્ઠા<br>મૂલીય) | ગ્રીષ્મ         |                        | કૃત્તિકા<br>રોહિણી<br>મૃગશીર્ષ<br>આર્દ્રા                      | ૨૮<br>૧૩૪<br>૧૩૪<br>૯<br>૩૦૫    | ૩૩૫૫ | વૃષ.      |

| م ح | આર્દ્રા<br>પુનર્વસુ<br>પુષ્ય | પ૮<br>૨૦૧<br>૪ <i>૬</i><br>૩૦૫ | 0335 | અષાઢ         | ગ્રીષ્મ     |                         | આર્દ્રા<br>પુનર્વસુ<br>પુષ્ય | ૧૨૫<br>૧૩૪<br>૪ <i>૬</i><br>૩૦૫ | ३.२.२० | મિથુન   |
|-----|------------------------------|--------------------------------|------|--------------|-------------|-------------------------|------------------------------|---------------------------------|--------|---------|
| ٩   | પુષ્ય                        | ઈ.                             |      | શ્રાવણ<br>ઈ. | વર્ષા<br>ઈ. | દક્ષિણા<br>યનનો<br>આરંભ | પુષ્ય ઈ.                     |                                 |        | કર્ક ઈ. |

# **''**6dISI''

(જુઓ કાળ લોકપ્રકાશ સર્ગ ૨૮ પરનું વિવેચન)

''મેઘદૂત'' કાવ્ય (કવિ કાલિદાસનું-પાઠકવાળી આવૃત્તિ)માંથી

''आषाढस्य प्रथमदिवसे मेघमाश्लिष्टसानुम्'' । श्लोक २

''અષાઢ માસના છેલ્લા દિવસે પર્વતના શિખરને આલિંગન કરીને રહેલા મેઘને જોયો.''

x (પા. 'પ્રથમદિવસે' ખોટો છે કારણકે શ્લોક ૪ તથા શ્લોક ૧૧૫ થી વિરુદ્ધ છે)

''प्रत्यासन्ने नभसि दयिताजीवितालम्बनार्थी'' । श्लोक ४

''શ્રાવણ માસ નજીક આવે છતે (વર્ષા ૠતુ ચાલુ થાય તેથી વિરહાતુર)

પ્રિયાના જીવિતનો ઉપાય કરવાને ઈચ્છતો યક્ષ.''

''शापान्तो मे भुजगशयनादुत्थिते शार्ङ्गपाणौ ।

\*मासानन्यान् गमय चतुरो लोचने मीलयित्वा'' ।।११५।।

\* **(पा. ગ્રેષાન્માસાન્)** ''વિષ્ણુ શેષનાગના શયનથી ઉભા થશે ત્યારે (કાર્તિક શુદિ ૧૧ ને દિને) મારા શાપનો અંત થશે, માટે હવે બાકીના ચાર માસ (આપાઢ શુદિ પૂનમથી) આંબો મીંચીને નિર્ગમન કર.''

''કોટિલીયં અર્થશાસ્ત્રમ્'' (માઈસોર યુનિવર્સિટીનું. સને ૧૯૧૯) માંથી.

તંત્રી ડૉ. આર. શામશાસ્ત્રી.

 १. ''काल: शीतोष्णवर्षात्मा, तस्य रात्रिरहः पक्षो मास ऋतुरयनं संवत्सरो युगमिति विशेषा: ।... हैमनं च मुष्टिमुपहन्तुं मार्गशीर्षी यात्रां यायात् ।... वासन्तिकं च मुष्टिमुपहन्तुं चैत्रीं यात्रां यायात् ।

(અધિ. ૯, અ.૧, પ્ર. ૧૩૫-૩૬)

શીયાળો, ઉનાળો અને વર્ષા (ચોમાસુ) આ કાળ છે. તેના રાત્રિ, દિવસ, પક્ષ, માસ, ૠતુ, અયન, સંવત્સર અને યુગ એ સર્વ વિશેષો છે… હેમંત ૠતુની મુષ્ટિને હણવા માટે માગશરમાં સવારી કરવી… વસંત ૠતુની મુષ્ટિને હણવા માટે ચૈત્રમાં સવારી કરવી.

२. ''त्रिशतं चतुःपञ्चाशच्चाहोरात्राणां कर्मसंवत्सरः । तमाषाढीपर्यवसानमूनं पूर्णं वा द्धात् । करणाधिष्ठितमधिमासकं कुर्यात्'' ।

(અધિ. ૨, અ.૭, પ્ર. ૨૫)

ત્રણસો ને ચોપન દિવસ-રાત્રિનો એક કર્મસંવત્સર થાય છે. તે અષાઢીને છેડે (અર્થાત્ આષાઢ શુદિ ૧૫ ને છેડે) પૂરો થાય ત્યારે અધૂરો કે પૂરો (પગાર) દેવો. કરણ (તેના ગણિત) પ્રમાણે અધિક માસ ગણીને વર્ત<u>વ</u>ં.

३. ''राजवर्षं मासः पक्षो दिवसश्च व्युष्टं, वर्षाहेमन्तग्रीष्माणां तृतीयसप्तमा दिवसोनाः पक्षाः शेषाः पूर्णाः पृथगधिमासक इति कालः ।''

(अधि. २, अ. ६ प्र. २८) (जुओ काळ० सर्ग २८ श्लोक ८० श्यी ८११) ''રાજવર્ષ (રાજાએ માન્ય કરેલું વર્ષ) માસ, પક્ષ અને દિવસ એ સર્વ વ્યુષ્ટ (જુદા જુદા ?) છે. વર્ષા, હેમન્ત અને ગ્રીષ્મના ત્રીજા અને સાતમા પક્ષોમાં એક એક દિવસ ઓછો (ગણાય) છે અને બાકીના પક્ષોમાં પૂર્ણ દિવસો છે. અધિક માસ જુદો ગણવો. ઈતિ કાળ.'' (અર્થાત્ ભાદ્રપદ, કાર્તિક, પૌષ, ફાગણ, વૈશાખ અને આષાઢ માસના વદિ પક્ષમાં એક દિન ઓછો ગણતાં વર્ષના ૩૬૦ (બે પક્ષનો માસ, ૩૦ દિનનો પ્રકર્મમાસ અને બાર માસના ૩૬૦) દિન થાય તેમાંથી છ દિન ઓછા ગણાય એટલે ચાંદ્ર વર્ષના દિન સાથે મળી રહે.)

**૪. 'अधि' २ अध्याय २०, प्रक० ३८ ''देशकालमानम्'' ।** ''मानाध्यक्षो देशकालमानं विद्यात्'' માનાધ્યક્ષે દેશ અને કાળનું માન જાણવું જોઈએ. अष्टौ परमाणवो रथचक्रविप्रट् આઠ પરમાણુએ એક રથચક્રની ૨જ થાય છે.

ता अष्टौ लिक्षा आठ रजनी: આઠ २४नी એક લિક્ષા થાય છે.

ता अष्टौ यूकामध्यः આઠ લીખનો એક યૂકામધ્ય (સામાન્ય યૂકા) થાય છે.

ते अष्टौ यवमध्य: આઠ યૂકામધ્યનો એક યવમધ્ય (સામાન્ય યવ) થાય છે.

अष्टौ यवमध्य: अगुलं, मध्यमस्य पुरुषस्य मध्यमाया अंगुल्या मध्यप्रकर्षो वाङ्गुलम् ।

આઠ યવ (મધ્ય) મળીને એક આંગળ થાય છે અથવા તો મધ્યમ પુરુષની મધ્યમ આંગળીનો મધ્યપ્રકર્ષ જેટલો આંગળ કહેવાય છે.

चतुरंगुलो धनुर्ग्रह: । ચાર આંગળનો એક ધનુર્ગ્રહ થાય છે.

अष्टांगुला धनुर्मुष्टिः । આઠ આંગળની એક ધનુર્મુષ્ટિ થાય છે.

द्वादशांगुलो वितस्ति: छायापौरुषं च । બાર આંગળની એક વિતસ્તિ (વેંત) તથા છાયાપૌરુષ (છાયા માટેનું પુરુષ માપ) પણ થાય છે.

चतुर्दशांगुलं शमः शलः परिरयः पदं च ।

ચૌદ આંગળનો એક શમ, શલ, પરિરય અથવા પદ થાય છે.

दिवितस्तिररत्निः प्राजापत्यो हस्तः ।

બે વિતસ્તિની એક અરત્નિ એટલે પ્રાજાપત્ય હસ્ત (હાથ) થાય છે.

सधनुग्रीहः पौतवविवीतमानम् ।

ધનુર્ગ્રહ સહિત હસ્ત (૨૮ આંગળનો) તે પૌતવ (તુલાની લાકડી) વિવીત (ગૌચર) માનમાં વપરાય છે.

#### संधनुर्मुष्टिः किष्कुः कंसो वा ।

ધનુર્મુષ્ટિ સહિત હાથ (૧૨ આંગળનો) તે કિષ્કુ અથવા કંસ કહેવાય છે.

द्विचत्वारिंशदंगुलस्तक्ष्णः क्राकचिककिष्कुः स्कन्धावारदुर्गराजपरिग्रहमानम् ।

બેંતાળીશ આંગળનો એક સુતારની કરવત જેવડો કિષ્કુ થાય છે. સ્કંઘાવાર (સૈન્યની છાવણી), દુર્ગ (કિલ્લો) અને રાજમહેલના માન માટે પણ આ છે.

#### चतुःपंचाशदंगुलः कुप्यवनहस्तः ।

ચોપન આંગળનો એક વનહસ્ત જંગલ ના લાકડા માટે વપરાય છે.

चतुरशीत्यंगुलो व्यामो रज्जुमानं खातपौरुषं च ।

ચોરાશી આંગળનો એક વ્યામ (વામ), દોરડાના માન અથવા ખોદકામના માનમાં પુરુષની ઊંચાઈ ગણાય છે.

## चतुररत्निदण्डो धनुर्नालिकापौरुषं च ।

ચાર અરત્નિનો (૯૬ આંગળનો) એક દંડ, ધનુષ અથવા નાળિકા માનનો પૌરુષ થાય.

### गार्हपत्यमष्टशतांगुलं धनुः पथिप्राकारमानं पौरुषं च अग्निचित्यानाम् ।

૧૦૮ આંગળનો ગૃહપતિ (અર્થાત્ સુતારનો) ધનુ છે. તેનો ઉપયોગ સડક તથા કિલ્લાની રાંગના માપમાં વપરાય તથા યજ્ઞ સંબંધી કાર્યમાં પુરુષમાન ગણાય.

### षट्कंसो दण्डो ब्रह्मदेयातिथ्यमानम् ।

છ કંસનો (૧૯૨ આંગળનો) એક દંડ થાય છે તે (ૠત્વિક્ આદિ) બ્રાહ્મણોને તથા અતિથિને દેવાની વસ્તુ માટે ગણાય,

#### दशदंडो रज्जुः ।

 $e_{1}$   $e_{2}$   $e_{$ 

त्रिरज्जुकं निवर्तनम् । त्रश २०१८ुनुं એક निवर्तन थाय (२८८० आंगणनो)

#### एकतो द्विदण्डाधिको बाहुः ।

એક બાજુ (ચાર બાજુમાંની એક બાજુ) એ નિવર્તન (૩૦ દણ્ડ) તથા બે દશ્ડ વધુ થઈને બાહુ ગણાય.

#### धनुस्सहस्त्रं गोरुतम् । (पाठान्तर-द्विधनु.)

હજાર ધનુષ (દણ્ડ)નો એક ગોરુત (ગાઉ) થાય. (ટીકાકાર પણ બે હજાર ધનુષ્યનો ગાઉ કહે છે.)

इति देशमानं व्याख्यातम् । आ प्रभाशे देशनुं मान કહ્યું.

कालमानमत ऊर्ध्वम् । ७वे पछी आणनुं भान अर्ध छे :--

# त्रुटो लवो निमेषः काष्ठा कला नालिका मुहूर्त्तः पूर्वापरभागो दिवसो रात्रिः पक्षो मासो ऋतुरयनं संवत्सरो युगमिति कालाः

ત્રુટિ, લવ, નિમેષ, કાષ્ઠા, કલા, નાળિકા, મુહૂર્ત્ત, પૂર્વાહ્ન, અપરાહ્ન, દિવસ, રાત્રિ, પક્ષ, માસ, ૠતુ, અયન, સંવત્સર અને યુગ આ સર્વ વિભાગ કાળના છે તે આ પ્રમાણે –

द्वौ त्रुटौ लवः । બે ત્રુટિનો એક લવ કહેવાય.

द्वौ लवौ निमेष: । બे લવનો એક નિમેષ.

पञ्च निमेषाः काष्ठा । પાંચ નિમેષની એક કાષ્ઠા.

त्रिंशत्काष्ठाः कला । त्रीश કાષ્ઠાની એક કળા.

सुवर्णमाषकाश्चत्वारंगुलायामाः कुम्भच्छिद्रमाढकमम्भसो वा नालिका ।

અથવા ચાર માસા સુવર્ષની ચાર આંગળ લાંબી (શલાકા જેટલા છિદ્રમાં સમાય તેટલું) \*

ઘડામાં છિદ્ર હોય તેમાંથી આઢક માપ જેટલું પાણી જાય તે સમય નાલિકા. (આઢક માપ અર્થશાસ્ત્રના આગળના પ્રકરણમાં છે.)

द्रिनालिका मुहूर्त्तः । બे नाલिકानो એક મूહूर्त्त.

### पंचदशमुहूर्त्तो दिवसो रात्रिश्च चैत्रे मास्याश्वयुजे च मासि श्रवत: ।

પંદર મુહૂર્ત્તનો એક દિવસ થાય છે. તેટલી જ એક રાત્રિ થાય છે. આવો દિવસ અને રાત્રિ ચૈત્ર માસમાં અને આશ્વિન માસમાં હોય છે.

### ततः परं त्रिभिर्मुहूर्तैरन्यतरष्पण्मासं वर्धते हासते चेति ।

ત્યાર પછી છ માસ સુધી દિવસ કે રાત્રિ બે માંથી એક ત્રણ મુહૂર્ત વધે છે અને ઘટે છે.

छायायामष्टपौरुष्यामष्टादशभागञ्छेदः, षट्पौरुष्यां चतुर्दशभागः, चतुष्पौरुष्यामष्टभागः, द्विपौरुष्यां षड्भागः, पौरुष्यां चतुर्भागः, अष्टांगुलायां त्रयोदश भागाः, अच्छायो मध्याह्न इति ।

આઠ પૌરુષપ્રમાણ (આઠ વેંત પ્રમાણ = ૯ ૬ આંગળ પ્રમાણ) છાયા હોય ત્યારે અઢારમા ભાગનો છેદ જાણવો (એટલે કે અઢારમા ભાગ જેટલો દિવસ ચડ્યો છે અર્થાત્ ત્રીશ નાલિકાનો ૧૮ મા ભાગનો દિન થયો છે એમ જાણવું.) એ જ રીતે છ પૌરુષ પ્રમાણ (૭૨ આંગળ) છાયા હોય, ત્યો ચૌદમા ભાગનો છેદ જાણવો. ચાર પૌરુષ પ્રમાણ (= ૪૮ આંગળ) છાયા હોય ત્યારે આઠમા ભાગનો છેદ જાણવો. બે પૌરુષ પ્રમાણ ( =૨૪ આંગળ) છાયા હોય, ત્યારે છટ્ટા ભાગનો છેદ જાણવો. એક પૌરુષ પ્રમાણ (= ૧૨ આંગળ) છાયા હોય, ત્યારે દિવસના ચોથા ભાગનો છેદ જાણવો. આઠ આંગળ પ્રમાણ છાયા હોય, ત્યારે દિવસના દશ ભાગ ગણતાં ત્રણ ભાગનો છેદ જાણવો. (ચાર આંગળ પ્રમાણ છાયા હોય, ત્યારે દિનના આઠ ભાગ ગણતાં ત્રણ ભાગનો છેદ જાણવો.) અને બિલકુલ છાયા ન હોય, ત્યારે બરોબર મધ્યાહ્ન થયો છે એમ જાણવું.

\* કાલલોક સર્ગ--૨૮ શ્લો. ૫૨--૫૩ '**'યદા ચતુઃસ્વર્જ્ઞમાષ…. તૌલ્યમેયપ્રમાણતઃ''**ા બે આઢક = ૧૦૦ પલ પ્રમાણ જલ શ્લો. ૭૪ ઉપર કહેલ છે તે યોગ્ય લાગે છે. જ્યોતિષ્કરંડક પણ તેમ જ કહે છે.

#### परावत्ते दिवसे शेषमेवं विद्यात् ।

દિવસના મધ્યાહ્ન પછીના ભાગમાં ઉપર કહ્યા પ્રમાશે છાયા હોય, ત્યારે તેટલો દિવસ શેષ રહ્યો છે એમ જાણવું.

## आषाढे मासि नष्टच्छायो मध्याह्नो भवति ।

અષાડ માસમાં મધ્યાહ્ન સમયે બિલકુલ છાયા હોતી નથી.

अत: परं श्रावणादीनां षण्मासानां द्वयंगुलोत्तरा माघादीनां द्वयंगुलावरा छाया इति। ત્યાર પછી શ્રાવણાદિક છ માસમાં બબે આંગળ પ્રમાણ છાયા ઉત્તર દિશા તરફ વધતી હોય અને માઘાદિક છ માસમાં બબે આંગળ પ્રમાણ છાયા દક્ષિણ દિશા તરફ હોય છે.

(ઉત્તર દિશા તરફ છાયા હોય ત્યારે સૂર્ય દક્ષિણાયનમાં હોય છે અને દક્ષિણ તરફ છાયા હોય, ત્યારે સૂર્યનું ઉત્તરાયણ કહેવાય છે.)

पंचदशाहोरात्रा: पक्ष: । પંદર દિવસ અને રાત્રિનો એક પક્ષ (૫ખવાડિયું) થાય છે.

सोमाप्यायनः शुक्लः सोमावच्छेदनो बहुलः ।

જેમાં ચંદ્ર વૃદ્ધિ પામતો હોય તે શુક્લપક્ષ, જેમાં ચંદ્ર ક્ષીણ થતો હોય તે બહુલ (કૃષ્ણ) પક્ષ કહેવાય છે.

द्विपक्षो मासः । त्रिंशदहोरात्रः प्रकर्ममासः । सार्धः सौरः । अर्धन्यूनश्चान्द्रमासः । सप्तविंशतिर्नक्षत्रमासः । द्वात्रिंशत्मलमासः ।

બે પક્ષનો એક માસ, ત્રીશ દિવસ-રાત્રિનો એક પ્રકર્મમાસ, સાડીત્રીશ દિવસ રાત્રિનો એક સૌર (સૂર્ય) માસ, સાડીઓગણત્રીશ દિવસ-રાત્રિનો એક ચાન્દ્રમાસ સત્યાવીશ દિવસ-રાત્રિનો એક નક્ષત્રમાસ, બત્રીશ દિવસ-રાત્રિનો (૧) એક 'મલમાસ છે.('બત્રીશમા વર્ષે મલમાસ આવે' તે વધારે યુક્ત લાગે છે.)

पञ्चत्रिंशदश्ववाहायाः । चत्वारिंशद्धस्तिवाहायाः ।

પાંત્રીશ દિવસરાત્રિનો એક અશ્વવાહ માસ થાય છે એટલે કે અશ્વ સંબંધી નોકરી કરનારને પાંત્રીશ દિવસનો એક માસ ગણીને તે પ્રમાણે પગાર અપાય છે. ચાળીશ દિવસરાત્રિનો એક હસ્તિવાહ માસ થાય છે એટલે કે હાથી સંબંધી નોકરી કરનારને ચાળીશ દિવસનો માસ ગણીને તે પ્રમાણે પગાર અપાય છે.

द्वौ मासावृतुः । अ्रावणः प्रोष्ठपदश्च वर्षाः। आश्वयुजः कार्तिकश्च शरद् । मार्गशीर्षः

૧. જુઓ વિવેચન–સર્ગ ૨૮ ઉપરના વિવેચનમાં પેરા ૪

ર. અધિ. ર, અ. ૬ પ્ર. ૨૪માં વર્ષા, હેમન્ત, પ્રીષ્મ-એમ વર્ષના ત્રણ ભાગ પાડયા છે એટલે વર્ષાના ચાર માસમાં ઉપરોક્ત વર્ષા ને શરદૠતુ આવી જતી હશે ? હેમન્તમાં હેમન્ત ને શિશિર ૠતુ આવી જતી હશે ? વસન્ત અનેપ્રીષ્મ ૠતુ ગ્રીષ્મમાં અન્તર્ગત થતી હશે ? જો તેમ હોય તો જૈન ગ્રન્થોમાં વર્ષા શરદ્દને બદલે પ્રાવટ્ટકે વર્ષા છે,તે બરોબર છે.

9.60

पौषश्च हेमन्तः । माघः फाल्गुनश्च शिशिरः । चैत्रो वैशाखश्च वसन्तः । ज्येष्ठामूलीय आषाढश्च ग्रीष्मः ।

બે માસની એક ૠતુ થાય છે. તેમાં શ્રાવણ અને ભાદ્રપદ એ બે માસની વર્ષાૠતુ છે, અશ્વિન અને કાર્તિક માસની શરદ્ૠતુ છે, માર્ગશીર્ષ અને પોષ માસની હેમન્તૠતુ છે, માઘ અને ફાલ્ગુન માસની શિશિરૠતુ છે, ચૈત્ર અને વૈશાખ માસની વસંતૠતુ છે અને જ્યેષ્ઠ તથા અષાઢ માસની ગ્રીષ્મૠતુ છે.

# ः <sup>१</sup> शिशिराद्युत्तरायणम् । वर्षादि दक्षिणायनम् । द्व्ययनः संवत्सरः । पंचसंवत्सरो युगमिति ।

શિશિરાદિ (શિશિર, વસંત અને ગ્રીષ્મ એ ત્રણ) ૠતુ ઉત્તરાયણ છે અને વર્ષાદિ (વર્ષા, શરદ્ અને હેમન્ત એ ત્રણ) ૠતુ દક્ષિણાયન છે. આ બે અયન મળીને એક સંવત્સર (વર્ષ) થાય છે. પાંચ સંવત્સર મળીને એક યુગ થાય છે.

दिवसस्य हरत्यर्कः षष्टिभागमृतौ ततः । करोत्येकमहश्छेदं तथैवैकं च <sup>ः</sup>चन्द्रमाः ॥१॥ एवमर्घतृतीयानामब्दानामधिमासकम् । <sup>३</sup>ग्रीष्मे जनयतः पूर्वं पंचाब्दान्ते च पश्चिमम् ॥२॥

#### १ ''शिशिराद्युत्तरायणम्''

શિશિર અને વર્ષા વગેરે ૠતુને અયન સાથે જોડવાથી ૠતુઓનો સંબંધ સૂર્યની વિષુવ પરત્વેની દક્ષિણોત્તર ગતિ સાથે જોડાય છે. હાલ દક્ષિણાયન જૂનની ૨૧ મીએ થાય છે અને તે વખતે સામાન્યતઃ વર્ષાનો ખરો સમય સમસ્ત દેશપરત્વે થાય છે.

२ ''तथैवैकं च चन्द्रमाः''

૨૯ાા દિનનો ચાન્દ્રમાસ તે સ્થૂલ માન લાગે છે. કર ચાંદ્રમાસના ૧૮૨૯ દિન એક યુગમાં થાય, વસ્તુતઃ ૧૮૩૦ દિન જોઈએ. એટલે અહિં સ્થૂળ માન ગણવું ? કાલલોકપ્રકાશ સર્ગ-૨૮માં માન ૨૯<sub>~૨</sub> દિન છે.

નક્ષત્રમાસ ૨૭ દિનનો ગણ્યો છે તે પણ સ્થૂળમાન લાગે છે. સર્ગ-૨૮માં ૨૭  $\frac{82}{938}$  દિનનો નક્ષત્રમાસ ગણેલ છે. જો ૨૭ દિનમાં ચન્દ્રની આવૃત્તિ પૂરી થાય તો પછીના ૨ા દિનની ચન્દ્રની ચાલના ભાગ ૧૩૪ લેખે ૩૩૫ ભાગ થાય અને તેટલા ભાગ સૂર્યના ૨૯ાા દિનની ગતિના ગણાય. (કારણ કે એક અમાસે સૂર્યચન્દ્રે સાથે પ્રસ્થાન કર્યું હોય, તે બીજી અમાસે પુનઃ ભેગા થાય.) જો આ જ ગતિ સૂર્યની વાસ્તવિક થાય તો સૂર્યની-રવિમાર્ગની આવૃત્તિ ૩૧૮/૩૧૯ દિનમાં થઈ જાય, તે ખોટું છે. સૂર્યની આવૃત્તિ ૩૬૫/૩૬૬ દિન આશરેની છે અર્થાત્ અર્થશાસ્ત્રમાં આપેલા માનમાં અપૂર્ણાંક છોડી દીધેલાં છે એટલે સ્થૂલમાન જેવા જ ગણાય. રચના કાલલોકપ્રકાશને મળતી છે એટલે કાલલોકપ્રકાશની રચનાના માન સ્વીકારવામાં કાંઈ વાંધો નથી લાગતો. જીઓ વધુ ચર્ચા ''મલમાસ'' ઉપર. ૩ આ શ્લોક અશુદ્ધ છે. અધિ. ૨, અ. ૭૬, પ્ર. ૨૫ માં ''આષાઢી પર્યવસાન'' વર્ષ ગણ્યું છે અર્થાત્

ુ આ શ્લાક અશુદ્ધ છે. આવે. ૨, અ. ૭૪, પ્ર. ૨૧ નાં આવાળા વચવાય અષાઢ શુદિ પૂનમે વર્ષનો અન્ત એટલે શ્રાવણ વદિ પ્રતિપદાથી નવા વર્ષનો આરંભ છે. ત્યારથી અઢી વર્ષે પોષ અધિકમાસનું નિરૂપણ કરે છે--સૂર્ય એક દિવસના સાઠમા ભાગને એટલે એક ઘડીને હરે છે, એટલે વૃદ્ધિ કરે છે તેથી ૠતુમાં એટલે બે માસમાં થઈને એક દિવસની (રાત્રિ-દિવસની) વૃદ્ધિ કરે છે, તેથી છ ૠતુમાં થઈને એટલે એક વર્ષે 5 દિવસ વધવાથી અઢી વર્ષે ૧૫ દિવસ વધે છે. તે જ પ્રમાણે ચંદ્રમા એક દિવસે સાઠમા ભાગનો એટલે એક ઘડીનો છેદ કરે છે, તેથી એક ૠતુમાં થઈને એક દિવસની હાનિ થાય છે. તે રીતે ગણતાં છ ૠતુ એટલે એક વર્ષમાં 5 દિવસ ઘટવાથી અઢી વર્ષે ૧૫ દિવસ ઘટે છે. આ રીતે અઢી વર્ષે સૂર્ય-ચંદ્ર બન્ને મળીને ગ્રીષ્મૠતુમાં પહેલા અધિક માસને ઉત્પન્ન કરે છે અને પાંચ વર્ષને છેડે હેમંતૠતુમાં બીજા અધિક માસને ઉત્પન્ન કરે છે. (આ રીતે એક યુગમાં બે અધિક માસ આવે છે.) ૧-૨.

''इत्यध्यक्षप्रचारे द्वितीयेऽधिकरणे देशकालमानं विंशोऽध्याय: ।। आदित एकचत्वारिंश:'' ।।

''અધ્યક્ષપ્રચાર નામના બીજા અધિકરણમાં 'દેશકાલમાન' નામનો વીશમો અધ્યાય સમાપ્ત થયો. પહેલેથી ૪૧મો અધ્યાય સંપૂર્શ.'' ા

# ''વેદાંગ જ્યોતિષ''

(યજુર્વેદાંગ જુઓ ''પુરાતત્ત્વ'' વર્ષ ૧, અંક ૩, પૃ. ૨૮૯...૩૨૩) ।

## पृ. २८९ ''पंचसंवत्सरमय-युगाध्यक्षं प्रजापतिम् । दिनर्त्वयनमासाङ्गं, प्रणम्य शिरसा शुचिः'' ॥१॥

''દિવસ, ૠતુ, અયન અને માસરૂપી અંગવાળા અને પાંચવર્ષમય યુગના અધ્યક્ષ એવા પ્રજાપતિને મસ્તકવડે પ્રજ્ઞામ કરીને પવિત્ર થયેલો હું.' (૧).

માસ અધિક થાય જે શીતકાલ ગણાય. અ.૯ અ.૧ પ્ર. ૧૩૫/૧૩૬માં 'કાલઃ શીતોષ્ણવર્ષાત્મા'' ગણાવ્યો છે, તે જોતાં શ્લોકમાં ''ગ્રીષ્મ'' શબ્દને બદલે ''શીતે'' પાઠ યોગ્ય ગણાય અને તેનો સંબંધ 'પૂર્વ' શબ્દ સાથે બેસે જો 'ગ્રીષ્મે' પાઠ રહે તોપછી પાછળનો અધિકમાસ (બીજો અષાઢ) ગ્રીષ્મમાં આવે ત્યાં 'પૂર્વ' પાઠને બદલે 'નૂનં' પાઠ જોઈએ.

જો યુગનો આરંભ માઘ માસની ઉત્તરાયણથી હોય, તો જ અર્થશાસ્ત્રનો શ્લોક યથાર્થ ગણાય, પરન્તુ અર્થશાસ્ત્રના અન્ય ઉલ્લેખોથી માઘ માસથી વર્ષનો આરંભ નથી. કાલલોક. સર્ગ–૨૮ શ્લો. *૬૪/૬*૫ સ્પષ્ટપણે કહે છે કે –

# ''मासोऽधिकोऽयं स्यात्त्रिंश-त्सूर्यमासव्यतिक्रमे ॥६४॥

युगस्य मध्ये पौषोऽय-मन्ते त्वाषाढ एव च ।''

એટલે અર્થશાસ્ત્રનો અશુદ્ધ શ્લોક કાલલોકપ્રકાશના શ્લોક અનુસાર શુદ્ધ વાંચવો જોઈએ.

''वेदा हि यज्ञार्थमभिप्रवृत्ताः कालानुपूर्व्या विहिताश्च यज्ञाः । तस्मादिदं कालविज्ञानशास्त्रं यो ज्योतिषं वेद स वेद यज्ञम्'' ॥३॥

''વેદો યજ્ઞને માટે પ્રવર્તેલા છે, અને યજ્ઞો કાળની આનુપૂર્વીએ કહેલા છે, તેથી આ કાળવિજ્ઞાનના શાસ્ત્રરૂપ જ્યોતિષને જે પુરુષ જાશે છે, તે પુરુષ યજ્ઞને જાશે છે.'' ૩.

पृ. २९० ''माघशुक्लप्रपन्नस्य पौषकृष्णसमापिनः । युगस्य पंचवर्षस्य कालज्ञानं प्रचक्षते ॥५॥ स्वराक्रमेते सोमार्कौ यदा साकं सवासवौ । स्यात्तदादि युगं माघस्तपः शुक्लोऽयनं ह्युदक् ॥६॥ प्रपद्येते श्रविष्ठादौ सूर्याचन्द्रमसावुदक् । सार्पार्धे दक्षिणार्कस्तु माघश्रावणयोः सदा ॥७॥ धर्मवृद्धिरपां प्रस्थः क्षपाह्रास उदग्गतौ । दक्षिणे तौ विपर्यासः षण्मुहूर्त्त्ययनेन तु'' ॥८॥

''માઘ શુક્લથી શરૂ થનાર અને પોષ કૃષ્ણમાં સમાપ્ત થનાર પાંચ વર્ષના યુગનું કાળજ્ઞાન કહેવાય છે. (૫). જ્યારે ઘનિષ્ઠા નક્ષત્ર સહિત સૂર્ય અને ચન્દ્ર એકી સાથે આકાશને ઓળંગે છે, ત્યારે યુગની શરૂઆત થાય છે. તે વખતે માઘ માસ શુક્લપક્ષ અને ઉત્તરાયણ હોય છે. (૪). ધનિષ્ઠાની આદિમાં માઘ માસમાં સૂર્ય અને ચંદ્ર સદાકાળ ઉત્તરાયણને પામે છે અને શ્રાવણ માસમાં આશ્લેષા અર્ધ જાય ત્યારે સદાકાળ દક્ષિણાયનને પામે છે. (૭). ઉત્તરાયણમાં જળના એક પ્રસ્થપ્રમાણ દિવસની વૃદ્ધિ અને તેટલી જ રાત્રિની હાનિ હોય છે. અને દક્ષિણાયનમાં તેનાથી વિપરીત (એક પ્રસ્થ જળ જેટલી રાત્રિની વૃદ્ધિ અને દિવસની હાનિ) હોય છે. એક અયનમાં છ મુહૂર્તની વૃદ્ધિ હાનિ થાય છે. (૮).

નોંધ – 'અર્થશાસ્ત્ર'ના અધિ. ૨, અ. ૭, પ્ર. ૨૫ માં અષાઢી પર્યવસાન વર્ષ અર્થાત્ અષાડ શુદિ પૂનમે પૂરું થતું વર્ષ કહ્યું છે તેની સાથે આ રચના મળતી નથી.)

# पृ. ३२३ ''त्रिशत्यह्नां सषट्षष्टिरब्दे षट् चर्तवोऽयने ।

मासा द्वादश सूर्याः स्युरेतत्यंचगुणं युगम्'' ॥२८॥

''એક વર્ષમાં ત્રણ સો ને છાસઠ દિવસો, છ ૠતુ, બે અયન અને બાર સૂર્યમાસ હોય છે તેનાથી પાંચ ગુણો યુગ હોય છે.'' (૨૮). ।। अथैकोनत्रिंशत्तम: सर्ग: प्रारभ्यते युगैरित्युक्तरूपैः स्या-च्चतुर्भिर्वर्षविंशतिः । पंच विंशतयोऽब्दानां वर्षाणां शतमीरितं ।।१॥ दशवर्षशतान्यब्द-सहस्त्रं परिकीर्त्तितं । शतं वर्षसहस्त्राणां वर्षलक्षं भवेदिह ।।२॥ अतः परं च सर्वोंकः शीर्षप्रहेलिकावधिः । भाव्यः क्रमेण चतुर-शीतिलक्षगुणो बुधैः ।।३॥ तथाहि - वर्षलक्षाणि चतुर-शीतिः पूर्वांगमुच्यते । पूर्वांगलक्षैश्चतुर-शीत्या पूर्वं प्रकीर्त्तितं ।।४॥ पूर्वांगलक्षैश्चतुर-शीत्या पूर्वं प्रकीर्त्तितं ।।४॥ पूर्वां च वर्षकोटीनां लक्षाणि किल सप्ततिः । षट्पंचाशत्सहम्राणि निर्दिष्टानि जिनेश्वरैः ॥५॥ पूर्वलक्षाणि चतुर-शीतिश्च त्रुटितांगकं । आयुर्मानं भवत्येत-न्नाभेयस्य जिनेशितुः ॥६॥

સર્ગ ૨૯ માનું ભાષાંતર

પૂર્વોક્ત સ્વરૂપવાળા ચાર યુગ (પાંચ-પાંચ વર્ષ) થી વીશ વર્ષ થાય છે અને પાંચ વીશીથી સો વર્ષ થાય છે. ૧.

દશ સોથી એક હજાર વર્ષ થાય છે, સો હજારથી લાખ વર્ષ થાય છે.ર.

આ સંખ્યા પછી શીર્ષપ્રહેલિકા સુધી જે અંકોની સંજ્ઞા આવે છે તે પંડિતોએ અનુક્રમે ૮૪ લાખ આંકડાથી ગણવો.૩.

તે આ પ્રમાજ્ઞે–૮૪ લાખ વર્ષને પૂર્વાંગ કહેવાય છે, ૮૪ લાખ પૂર્વાંગ વડે એક પૂર્વ થાય છે.૪.

એક પૂર્વના ૭૦ લાખ ને ૫૬ હજાર ક્રોડ વર્ષ થાય છે એમ જિનેશ્વરોએ કહ્યું છે.૫.

૮૪ લાખ પૂર્વે એક ત્રુટિતાંગ થાય છે. એટલું આયુષ્ય શ્રીૠષભદેવ ભગવાનનું હતું. *૬*. ૮૪ લાખ ત્રુટિતાંગ વડે એક ત્રુટિત થાય છે. એ પ્રમાણે ક્રમસર ૮૪ લાખગુણા કરવાથી અડડાંગ,

त्रुटितांगैश्च चतुर-शीतिलक्षमितैर्मतं । त्रटितं स्यात्क्रमादेव-मडडांगं ततः परं ॥७॥ अडडं चाववांगं चा-ववं हहकांगकं । हुहुकं चोत्पलांगं चो-त्पलं पद्मांगमेव च ॥८॥ पदां च नलिनांगं च नलिनं स्यात्ततः परं । भवत्यर्थनिप्रांगं ततश्चार्थनिपुरकं ॥९॥ अयुतांगं चायुतं च नयुतागं भवेत्तत: । नयुतं प्रयुतांगं च प्रयुतं चूलिकांगकं ॥१०॥ चुलिका स्यात्ततश्चाग्रे शीर्षप्रहेलिकांगकं । शीर्षप्रहेलिका चेति पूर्णो गणितगोचर: ॥११॥ शीर्षप्रहेलिकांका: स्युश्चतुर्णवतियुक्शतं । अंकस्थानाभिधाश्चेमाः श्रित्वा माथुरवाचनां ॥१२॥ भगवतीसूत्रानुयोगद्वारसूत्रजंबूद्वीपप्रज्ञप्त्यादिष्वयमंकक्रमो ज्ञेय इति भावः वालभ्यवाचना चेयं-संख्याह्वयाश्च संत्यंक-स्थानराशेरितोऽन्यथा । स्यादंकोऽत्रापि चतुर-शीतिलक्षगुणो मुहुः ॥१३॥

तथाहि - स्यात्पूर्वलक्षैश्चतुर-शीत्यात्रैकं लतांगकं । लतांगानां च चतुर-शीत्या लक्षैर्भवेल्लता ॥१४॥

અડડ, અવવાંગ, અવવ, હૂહૂકાંગ, હૂહૂક, ઉત્પલાંગ, ઉત્પલ, પદ્માંગ, પદ્મ, નલિનાંગ, નલિન, અર્થનિપૂરાંગ, અર્થનિપૂર, અયુતાંગ, અયુત, નયુતાંગ, નયુત, પ્રયુતાંગ, પ્રયુત, ચૂલિકાંગ, ચૂલિકા, શીર્ષપ્રહેલિકાંગ, શીર્ષપ્રહેલિકા. ગણિત વિષયની સંખ્યા અહીં પૂર્ણ થાય છે. શીર્ષપ્રહેલિકાના અંકો ૧૯૪ થાય છે. આ અંકસ્થાનની નામાવલી માથુરવચનને અનુસરીને કહેલી છે. ૭–૧૨.

શ્રી ભગવતીસૂત્ર, અનુયોગઢારસૂત્ર, જંબૂઢીપપ્રજ્ઞપ્તિ વિગેરેમાં પણ આ પ્રમાણે અંકનો ક્રમ કહેલો છે. વલભી વાચનામાં આ પ્રમાણે છે–તેમાં સંખ્યાના નામોમાં ફેરફાર છે. બાકી તે અંકો તો ૮૪ લાખ ગણા કરવાથી જ આવે છે. તેમાં કહેલા અંકસંખ્યાના નામો બતાવે છે–૮૪ લાખ પૂર્વે એક લતાંગ, ૮૪ લાખ લતાંગે એક લતા, ૮૪ લાખ લતાએ એક મહાલતાંગ, તેને ૮૪ લાખ વડે ગુણવાથી મહાલતા, એ જ પ્રમાણે શીર્ષપ્રહેલિકા સુધી ગુણવા. તેનાં નામ–નલિનાંગ, નલિન, મહાનલિનાંગ, મહાનલિન, પદ્માંગ, પદ્મ, મહા પદ્માંગ, મહા પદ્મ, કમલાંગ, કમલ, મહાકમલાંગ, મહાકમલ, કુમુદાંગ, लताभिस्तावतीभिश्च भवेन्महालतांगकं । महालता तैस्तावद्धि-- रित्याशीर्षप्रहेलिका ॥१५॥ नलिनांगं च नलिनं स्यान्महानलिनांगकं । महानलिनमेवं स्या-- त्पद्मांगं पद्ममेव च ॥१६॥ महापद्मांगं च महा-- पद्मं स्यात्कमलांगकं । कमलं महाकमलां--गं महाकमलं तथा ॥१७॥ कुमुदांगं च कुमुदं स्यान्महाकुमुदांगकं । महाकुमुदमेवं स्यात् त्रुटितांगं तत: परं ॥१८॥ त्रुटितं महात्रुटितां--गं महात्रुटितं तथा । अडडांगं चाडडं च महाडडांगमेव च ॥१९॥ महाडडमथोहांग--- मूहं प्रोक्तं तत: परं ॥ महाडडमथोहांग--- मूहं प्रोक्तं तत: परं ॥ भहोहांगं महोहं च शीर्षप्रहेलिकांगकं ॥२०॥ शीर्षप्रहेलिका च स्या-त्संख्या पर्यंतवर्त्तिनी । अस्यां पंचाशदधिकं स्यादंकानां शतद्वयं ॥२१॥

१८९७५ ५१७९५ ५०११२ ५९५४१ ९००९६ ९९८१३ ४३०७७ ०७९७४ ६५४९४ २६१९७ ७७४७६ ५७२५७ ३४५७१ ८६१८६ इति सप्ततिरंकाः; अग्रे चाशीत्यधिकं बिंदुशतं ।

अत्र ज्योतिष्करंडवृत्तौ श्री मलयगिरिपूज्या इति स्माहु:-इह स्कंदिलाचार्यप्रवृत्तौ (प्रतिपत्तौ)

કુમુદ, મહાકુમુદાંગ, મહાકુમુદ, ત્રુટિતાંગ, ત્રુટિત મહાત્રુટિતાંગ, મહાત્રુટિત. અડડાંગ, અડડ, મહાઅડડાંગ, મહાઅડડ, ઊહાંગ, ઊહ, મહાઊહાંગ, મહાઊહ, શીર્ષપ્રહેલિકાંગ, શીર્ષપ્રહેલિકા. આ પ્રમાણે સંખ્યા કરતાં તેમાં અંકસંખ્યા ૨૫૦ની થાય છે. ૧૩–૨૧.

તેમાં ૭૦ અંક અને ૧૮૦ શૂન્ય આવે છે. તે અંકો આ પ્રમાણે –૧૮૭૯૫૫૧૭૯૫૫૦૧૧૨૫૯૫૪૧૯ ૦૦૯૬૯૯૮૧૩૪૩૦૭૭૦૭૯૭૪૬૫૪૯૪૨૬૧૯૭૭૭૪૭૬૫૭૨૫૭૩૪૫૭૧૮૬૮૧૬ પછી એક સો એંશી શૂન્ય.

શ્રી જ્યોતિષ્કરંડકની વૃત્તિમાં શ્રીમલયગિરિમહારાજ કહે છે કે–''આ પ્રમાશે સ્કંદિલાચાર્યના દુઃષમકાળના પ્રભાવે દુર્ભિક્ષ થવાથી સાધુભગવંતોનો તે સમયમાં અભ્યાસ ન થવાથી સર્વ ભૂલાઈ दुःषमानुभावतो दुर्भिक्षप्रवृत्त्या साधूनां पठनगुणनादिकं सर्वमप्यनेशत्, ततो दुर्भिक्षातिक्रमे सुभिक्षप्रवृत्तौ द्वयोः स्थानयोः संघमेलकोऽभवत्तद्यथा-एको वलभ्यामेको मथुरायां, तत्र च सूत्रार्थसंघटने परस्परं वाचनाभेदो जातो, विस्मृतयोर्हि सूत्रार्थयोः स्मृत्वा संघटने भवत्यवश्यं वाचनाभेद इति न काचिदनुपपत्तिः, तत्रानुयोगद्वारादिकमिदानीं वर्त्तमानं माथुरवाचनानुगतं, ज्योतिष्करंडसूत्रकर्त्ता चाचार्यो वालभ्यस्तत इदं संख्यानप्रतिपादनं वालभ्यवाचनानुगतमिति नास्यानुयोगद्वारादिप्रतिपादितसंख्यास्थानैः सह विसद्दशत्वमुपलभ्य विचिकित्सितव्यमिति ।

आरभ्य समयादेवं शीर्षप्रहेलिकावधि ।

कालस्य गणितं ज्ञेय-मुपमेयं ततः परं ॥२२॥

तथोक्तं भगवत्यनुयोगद्वारजंबूद्वीपप्रज्ञप्त्यादिसूत्रेषु 'एतावतावगणिए एतावतावगणियस्स विसए, ते ण परं उवमिए'

> अनेन कालमानेन घर्मायां नारकांगिनां । यथासंभवमायूंषि मीयंते तत्त्ववेदिभिः ॥२३॥

ગયું. પછી દુર્ભિક્ષ દૂર થયો અને સુભિક્ષ પ્રવર્ત્ત્યો એટલે બે સ્થાને સંઘ એકત્ર મલ્યો. એક વલભીમાં અને બીજો મથુરામાં; તેથી સૂત્રાર્થના આ સંઘટ્ટનમાં પરસ્પર વાચનાભેદ થયો. ભૂલી ગયેલ સૂત્રાર્થને સંભારીને સંઘટ્ટન કરવામાં અવશ્ય વાચનાભેદ થવા સંભવ છે, એમાં કાંઈ અસંભવિતપશું નથી. તે બંને સ્થાનમાંથી અહીં જે અનુયોગદ્વારાદિ વર્ત્તે છે, તે માથુરવાચના પ્રમાશે છે. જ્યોતિષ્કરંડકસૂત્રના કર્ત્તા આચાર્ય વલભીવાચનાવાળા છે, તેથી બીજી રીતનું કહેલ સંખ્યાનું પ્રતિપાદન વાલભ્યવાચના પ્રમાશે છે. તેથી આ સંખ્યાનું અનુયોગદ્વારાદિ પ્રતિપાદિત સંખ્યાસ્થાનની સાથે જુદાઈ જોઈને શંકા (વિચિકિત્સા) કરવાનું કારજ્ઞ નથી.''

સમયથી માંડીને શીર્ષપ્રહેલિકા સુધી કાળનું ગણિત ઉપર પ્રમાણે જાણવું અને ત્યારપછી ઉપમાવડે (પલ્યોપમાદિ) ગણિત સમજવું.૨૨.

તે બાબત શ્રીભગવતી, અનુયોગદ્વાર, જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ વિગેરે સૂત્રોમાં કહ્યું છે કે –''એટલે સુધી ગણિત કહેલું છે, એટલે સુધી ગણિતનો વિષય છે. ત્યારપછી ઉપમાથી સમજવાનું છે.''

આ પ્રમાશે (પલ્યોપમાદિ) કાળમાનવડે ધર્મા વિગેરે નારકીના જીવોના યથાસંભવ આયુષ્ય તત્ત્વવેત્તાઓ માપે છે.૨૩. भवनेशव्यंतराणां केषांचिन्नाकिनामपि । केषांचिन्नृतिरश्चां चातृतीयारकवर्त्तिनां ॥२४॥ यद्यप्यस्मात्परोऽप्यस्ति संख्याया विषयो महान् । पूर्वोदितचतुःपल्य--प्ररूपणनिरूपितः ॥२५॥ किंत्वसंव्यहार्योऽसौ भवति स्थूलदर्शिनां । ततः संव्यवहार्येऽस्मिन् संख्यानेन निरूपितः ॥२६॥

तथोक्तं जंबूद्वीपप्रज्ञपिवृत्तौ-एतस्माच्च परतोऽपि सर्षपचतुः-पल्यप्ररूपणागम्यः संख्येयः कालोऽस्ति, किंत्वनतिशायिनामसंव्यवहार्यत्वान्नेहोक्त, इति स्थित्यधिकारे तु सर्वत्रापि सिद्धांते पूर्वकोटेः परतोऽधिकां स्थितिं बिभ्राणौ नरतिर्थंचौ संख्येयायुष्कतया न व्यवह्रियेते, तथोक्तं श्री भगवती चतुर्विशे शते द्वितीयोद्देशकवृत्तौ-इहासंख्यातवर्षायुर्जधन्यस्थितिकः प्रक्रांतः, स च सातिरेकपूर्वकोट्यायुर्भवति, तथैवागमे व्यवहृतत्वात् इति अत एव पूर्वकोट्यधिकायुष्ष्ठा-रित्रप्राप्तिमुक्तिगमनादिकमपि निषिध्यत इति ज्ञेयं ।

ભવનપતિ ને વ્યંતરદેવોનું તેમજ કેટલાક દેવલોકના દેવોનું તથા ત્રીજા આરાના મનુષ્યો અને તિર્યંચોનું આયુષ્ય પણ એ જ પ્રમાણે માપેલું છે. ૨૪

જો કે એની પછી પણ સંખ્યાનો વિષય ઘણો મોટો છે, કે જે પ્રથમ ચાર પ્રકારના પાલાની પ્રરૂપણાથી પ્રરૂપિત કરેલો છે; પરંતુ તે સ્થૂળદર્શી મનુષ્યોના વ્યવહારમાં ન આવતો હોવાથી, વ્યવહારમાં આવતી સંખ્યા અહીં આ પ્રરૂપણાથી કહી છે.૨૫–૨*૬* 

તે વિષે શ્રી જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે –''એની આગળ પણ સરસવ વડે ભરેલા ચાર પાલાની પ્રરૂપણારૂપ સંખ્યાતકાળ છે, પરંતુ તે સામાન્ય જ્ઞાનવાળાનાં વ્યવહારમાં આવતું ન હોવાથી અહીં કહેલ નથી.'' પરંતુ સ્થિતિ (આયુ)ના અધિકારમાં તો સિદ્ધાંતમાં સર્વત્ર પૂર્વકોટિથી આગળ અધિક સ્થિતિ ઘરાવનારા મનુષ્ય તિર્યંચોને સંખ્યાતા આયુવાળા તરીકે વ્યવહાર કરેલો જ નથી. એ પ્રમાણે શ્રી ભગવતીસૂત્રના ચોવીશમા શતકના બીજા ઉદ્દેશની વૃત્તિમાં કહ્યું છે. તેને માટે આ પ્રમાણે કહ્યું છે કે–''અહીં અસંખ્યાત વર્ષના આયુવાળામાં જે જઘન્યસ્થિતિવાળો કહેલ છે, તે સાતિરેક ક્રોડપૂર્વની આયુવાળો સમજવો. કેમકે તે જ પ્રમાણે આગમમાં વ્યવહાર કરેલો છે.'' આ કારણે જ ક્રોડપૂર્વથી અધિક આયુવાળાને ચારિત્રની પ્રાપ્તિને મુક્તિગમનાદિનો નિષેધ કહેલો છે, એમ સમજવું. अथ द्विधोपमेयं स्या-त्पल्यसागरभेदतः । तत्स्वरूपं चात्र शास्त्रे संज्ञासर्गे निरूपितं ॥२७॥ पल्योपमानां सुक्ष्माद्धा-ह्वयानां कोटिकोटिभिः । दशभिर्जायतेऽत्रैकं सूक्ष्माद्धासागरोपमं ॥२८॥ एतेषां सागराणां च चतम्रः कोटिकोटयः । आद्यः कालोऽवसर्पिण्यां सुषमसुषमाभिधः ॥२९॥ तिम्रोऽब्धिकोटिकोट्योऽथ द्वितीयः सुषमाभिधः । तृतीयोऽब्धिकोटाकोटि-द्वयं सुःषमदुःषमा ॥३०॥ न्यूनः कालो द्विचत्वारिंशता वर्षसहस्रकैः । तुर्योऽब्धिकोटाकोट्येका दुःषमसुषमाभिधः ॥३१॥ पंचमोऽब्दसहस्राणि स्याद्रःषमैकविंशतिः । तावंत्यब्दसहस्राणि षष्ठो दुःषमदुःषमा ॥३२॥ एवं दशभिरब्धीनां कोटाकोटिभिरीरिता । एकावसर्पिणी कालचक्रार्द्धं षडरात्मिका ॥३३॥ विपरीता व्यवस्थेय-मुत्सर्पिण्यां प्रकीर्तिता । तथाहि तत्र प्रथमः कालो दुःषमदुःषमा ॥३४॥

હવે આ ઉપમા પલ્યોપમના ભેદથી બે પ્રકારની છે, તેનું સ્વરૂપ આ જ શાસ્ત્રમાં સંજ્ઞાસર્ગમાં-પ્રથમ સર્ગમાં નિરૂપણ કરેલું છે.૨૭.

દશ કોટાકોટિ સૂક્ષ્મ અદ્વાપલ્યોપમનું એક સૂક્ષ્મ અદ્વાસાગરોપમ થાય છે. ૨૮.

એવા ચાર કોટાકોટિ સાગરોપમનો અવસર્પિઊીનો પહેલો **સુષમસુષમા કાલ** નામનો આરો<sup>૧</sup> છે, બીજો **સુષમા** નામનો આરો ત્રજ્ઞ કોટાકોટિ સાગરોપમનો છે, ત્રીજો **સુષમદુઃષમા** નામનો આરો બે કોટાકોટિ સાગરોપમ પ્રમાજ્ઞ છે, ચોથો **દુઃષમસુષમા** નામનો આરો બેંતાળીશ હજાર વર્ષ ન્યૂન એક કોટાકોટિ સાગરોપમનો છે, પાંચમો **દુઃષમા** નામનો આરો ૨૧૦૦૦ વર્ષનો છે અને છંઢો **દુઃષમદુઃષમા** નામનો આરો પજ્ઞ ૨૧૦૦૦ વર્ષપ્રમાજ્ઞ હોય છે. ૨૯–૩૨.

એ પ્રમાશે દશ કોટાકોટિ સાગરોપમ વડે છ આરારૂપ એક અવસર્પિશી એટલે અર્ધ કાળચક્ર થાય છે અને તેથી વિપરીત વ્યવસ્થાવાળી ઉત્સર્પિશી કહી છે. તે આ પ્રમાશે-તેમાં પહેલો **દુઃષમદુઃષમા** 

૧ આને માટે મૂળમાં કાળ શબ્દ છે, તેનો અર્થ આગળ આરો કરેલ છે.

प्राग्वन्मानं त्वस्य वर्ष-सहस्राण्येकविंशति: । द्वितीयो दुःषमाप्यब्द-सहस्राण्येकविंशतिः ।।३५।। तृतीयोऽब्धिकोटिकोटी दुःषमसुषमाभिधः । न्यूना सा च द्विचत्वारिं-शता वर्षसहस्रकैः ॥३६॥ वार्द्धिकोटाकोटियुग्मं तुर्यः सुषमदुःषमा । पंचमः सुषमाकालस्तिम्रोऽब्धिकोटिकोटयः ॥३७॥ चतम्रोऽब्धिकोटिकोट्यः सुषमासुषमांऽतिमः । उत्सर्पिणीति वार्द्धीनां दशभिः कोटिकोटिभिः ॥३८॥ एवं द्वादशकालाव-सर्पिण्युत्सर्पिणी भवेत् । पुनः कालविभागास्ते सुषमसुषमादयः ॥३९॥ सदाविवर्तमानत्व-साधर्म्यादेतदुच्यते । कालचक्रं कालभागाः पूर्वोक्तास्त्वरका इह ॥४०॥ चकस्य भ्रमतो यद्व-त्पूर्वार्द्धे योंतिमोऽरकः । परार्द्धे प्रथमः स स्या-द्यस्तत्राद्योऽत्र सोंतिमः ॥४१॥ एवमत्राप्युक्तनीत्या कालचक्रेऽर्द्धयोर्द्धयोः । वैपरीत्याद्विवर्त्तते द्वादशाप्यारकाः क्रमात् ॥४२॥

નામનો આરો ૨૧૦૦૦ વર્ષપ્રમાણ અને બીજો દુઃષમા નામનો આરો પણ ૨૧૦૦૦ વર્ષપ્રમાણ સમજવો. ત્રીજો દુષમસુષમા નામનો આરો ૪૨૦૦૦ વર્ષ ન્યૂન એક કોટાકોટિ સાગરોપમનો, ચોથો સુષમદુષમા નામનો આરો બે કોટાકોટિ સાગરોપમનો અને પાંચમો સુષમા નામનો આરો ત્રણ કોટાકોટિ સાગરોપમનો તથા છકો સુષમસુષમા નામનો આરો ચાર કોટાકોટિ સાગરોપમ હોય છે. એ પ્રમાણે ઉત્સર્પિણી પણ દશ કોટાકોટિ સાગરોપમપ્રમાણ હોય છે. ૩૩-૩૮.

આ પ્રમાશે બાર કાળ (આરા) વડે અવસર્પિશી ઉત્સર્પિશી—અર્થાત્ એક **કાળચક** થાય છે. ત્યાર પછી પાછી પૂર્વ પ્રમાશે જ અવસર્પિશીના પહેલા કાળ (આરા)થી શરૂઆત સમજવી. એમ કાયમ એક સરખું પરિવર્તન થતું હોવાથી, કાળચક્રના કાળના જે ભાગ પૂર્વે કહ્યા, તેને બાર આરા સમજવા. ચક્ર ભમતા જેમ પૂર્વાર્ધમાં જે છેલ્લો આરો આવે, તે અપરાર્ધમાં પહેલો આવે અને પૂર્વાર્ધમાં પહેલો આવે, તે અપરાર્ધમાં છેલ્લો આવે, તેમ અહીં પશ ઉક્ત નીતિ અનુસાર કાળચક્રના બે અર્ધ અર્ધ વિભાગમાં એકબીજાથી વિપરીતપશે બાર આરા ફર્યા કરે છે. ૩૯-૪૨.

|         | भरतैरावताख्येषु क्षेत्रेषु स्यादशस्वयं ।                                                                   |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | कालः परावर्त्तमानः सदा शेषेष्ववस्थितः ॥४३॥                                                                 |
|         | यस्यां सर्वे शुभा भावाः क्षीयंतेऽनुक्षणं क्रमात् ।                                                         |
|         | अशुभाश्च प्रवर्द्धते सा भवत्यवसर्पिणी ॥४४॥                                                                 |
| इति     | ज्योतिष्करंडवृत्त्यभिप्रायः                                                                                |
| 61      | फिसूत्रे तु'अणंतेहिं वण्णपज्जवेहिं गंधपज्जवेहिं यावत्परिहायमाणेहिं २ ओसप्पिणी<br>येवं दृश्यते इति ज्ञेयं । |
|         | शुभा भावा विवर्द्धते क्रमाद्यस्यां प्रतिक्षणं ।<br>हीयंते चाशुभा भावा भवत्युत्सर्पिणीति सा ॥४५॥            |
| तथाहि - | प्राप्तप्रकर्षे सुषम–सुषमाख्येऽरके भवेत् ।<br>भरतैरवताख्येषु मही करतलोपमा ॥४६॥                             |
|         | सा पंचवर्णैर्मणिभिः स्याद्रम्या तादृशैस्तृणैः ।                                                            |
|         | तत्रासते                                                                                                   |

પાંચ ભરત ને પાંચ ઐરવતરૂપ દશ ક્ષેત્રોમાં આ પ્રમાશે કાળ પરાવર્તન પામે છે. બીજા ક્ષેત્રોમાં અવસ્થિતકાળ હોય છે. ૪૩.

જે કાળમાં સર્વ શુભ ભાવો અનુક્રમે પ્રત્યેક ક્ષણે ક્ષીણ થતા જાય છે અને અશુભ ભાવો વૃદ્ધિ પામે છે, તેને અવસર્પિણી સમજવો. ૪૪.

આ પ્રમાણે જ્યોતિષ્કરંડની વૃત્તિનો અભિપ્રાય છે.

જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રમાં તો ''અનંતા વર્શના પર્યાય વડે, અનૃંતા ગંધના પર્યાય વડે યાવત્ રસ–સ્પર્શાદિ વડે પણ પ્રતિક્ષણે જેમાં હાનિ થતી જાય છે, તેને અવસર્પિણી કાળ સમજવો.'' એમ કહેલું છે.

જે કાળમાં પ્રતિક્ષણે શુભ ભાવો વૃદ્ધિ પામે છે અને અશુભ ભાવો ક્ષીણ થતા જાય છે તેને <mark>ઉત્સર્પિણી</mark> જાણવો. ૪૫.

પ્રકર્ષ પામેલા (અવસર્પિજ્ઞીના) સુષમસુષમા નામના પહેલા આરાના પ્રારંભમાં ભરત ઐરવત ક્ષેત્રમાં ભૂમિ હસ્તતળ જેવી સપાટ હોય છે અને તે પાંચે વર્જાના મણિ જેવા તૃણવડે રમણિક હોય છે. તે જમીન ઉપર તે કાળના મનુષ્યો (યુગલિકો) સુખે બેસે છે, સૂવે છે, અને રમે છે, ૪*૬–*૪૭.

भांत्यत्रोद्दालकोद्दाला-दयो वृक्षाः पदे पदे । स्थूलमूलाश्चारुशाखा दलपुष्पफलांचिताः ॥४८॥ ते चामी- उद्दालाः कोद्दाला मोद्दाला नृत्तमालकृतमालाः । स्युर्दंतश्रंगशंख-श्वेतान्मालास्तरुविशेषाः ॥४९॥ भेरुसेरुहेरुतालाः सालः सरल एव च । सप्तपर्णनागपूगाः खर्जूरी नालिकेरिका ॥५०॥ एषां वनानि भूयांसि विराजंते पदे पदे । मल्लिका यूथिका जाति-बाणमुद्गरबीअकाः ॥५१॥ सिंदवारमनोवेद्य-सेरिकानवमालिका: । बंधजीवककोरिट-वासंतीकुंदचंपकाः ॥५२॥ एषां गुल्मा मृदुमरू-त्कंपिताः कुर्वते तदा । सगंधिभिः पंचवर्णैः कुसुमैरास्तृतां महीं ॥५३॥ वनराज्यस्तदा हंसै: सारसैश्च कपिंजलै: । जीवंजीवै कोकिलाई-र्भाति कांतांचित्तै: खगै: ॥५४॥ मत्तांगाख्यास्तदा कल्पद्रमाः स्युर्भासुरश्रियः । मत्तं मदस्तस्य चांगं कारणं येषु ते तथा ॥५५॥

ઉદ્દાલ કોદ્દાલાદિ વૃક્ષો સ્થૂલ મૂળવાળા, મનોહર શાખાવાળા, પત્ર, પુષ્પ તથા ફલથી ભરપૂર સ્થાને સ્થાને હોય છે. ૪૮.

એ વૃક્ષોના નામો-ઉદાલ, કોદાલ, મોદાલ, નૃત્તમાલ, કૃત્તમાલ, દંતમાલ, શૃંગમાલ, શંખમાલ અને શ્વેતમાલ; તેમજ ભેરૂ, સેરૂ, હેરૂ, તાલ સાલ, સરલ, સપ્તપર્શ, નાગ, પૂગ, ખર્જૂરી, નાલિયેરી વિગેરે વૃક્ષોના ઘણા વનો પગલે પગલે શોભે છે. મલ્લિકા, જાૂઈ, જાઈ, બાણ, મોગરો, બીઅક, સિંદુવાર, મનોવેદ્ય, સરિકા, નવમલિકા, બંધુ, જીવક, કોરિંટ, વાસંતી, કુંદ ને ચંપકના ગુચ્છા સ્થાને સ્થાને હોય છે. તે ગુલ્મો જયારે મૂદુ પવનવડે કંપાયમાન થાય છે, ત્યારે પાંચ વર્જ્ઞાના સુગંધી પુષ્પોવડે પથ્વીને વ્યાપ્ત કરી દે છે.૪૯–૫૩..

તે વખતે વનરાજિઓ હંસ, સારસ, કપિંજલ, જીવજીવ, કોકિલ વિગેરે સ્ત્રીસહિત બેઠેલા પક્ષીઓ વડે શોભે છે.૫૪.

૧ એ સમયે મત્તાંગ નામનાં કલ્પવૃક્ષો ઘણી સુંદર શોભાવાળા હોય છે. તેમાં મત્ત એટલે મદ

चंद्रप्रभाद्याः स्युर्मद्य-विशेषा यादृशा इह । उत्कृष्टद्रव्यनिष्पन्ना वर्णगंधरसोत्तराः ॥५६॥ आरोग्यपुष्टिसौभाग्य-मदतुष्ट्यादिकारकान् । तेषां फलानि पुष्पाणि स्रवंति तादृशान् रसान् ॥५७॥ भृतांगाख्यास्तथा कल्प-तरवो बिभ्रति श्रियं । फलादि येषां रत्नादि-नानापात्रत्वमियूति ॥५८॥ तुर्यांगाख्यास्तदा कल्प-तरवः सुखयंति च । चतुर्विधानां वाद्यानां ततादीनां वरारवैः ॥५९॥ अयं भावः-पत्रपुष्पफलादीनां भवेत्तेषां मरुज्जुषां । दक्षशिल्पिप्रयुक्ताना-मातोद्यानामिव ध्वनिः ॥६०॥ आतोद्यचातुर्विध्यं चैवं-ततं वीणाप्रभृतिकं तालप्रभृतिकं घनं । वंशादिकं तु शुषिर-मानद्धं मुरजादिकं ॥६१॥ तदा दीपशिखा नाम कल्पवृक्षाः स्फुरदुचः । दीपा इव स्नेहसिक्ता दीप्यंते तिमिरच्छिदः ॥६२॥

તેને ઉત્પન્ન થવાનું અંગ એટલે કારણ જેમાં હોય તે **મત્તાંગ** કહેવાય છે. ઉત્કૃષ્ટ દ્રવ્યોથી બનેલી, ઉત્તમ વર્શ, ગંધ ને રસવાળી ચંદ્રપ્રભા વિગેરે મદિરાની જેવા અને આરોગ્ય, પુષ્ટિ, સૌભાગ્ય, મદ ને તુષ્ટિ વિગેરેના કરનારા એવા રસોને, તે જાતિના વૃક્ષના ફળો અને પુષ્પો સવે છે. ૫૫–૫૭.

૨ શોભાવાળા ભૂ**તાંગ** જાતિના કલ્પવૃક્ષોના ફળાદિ, રત્ન વિગેરેના નાના પ્રકારના પાત્રોની જેવા દેખાવવાળા હોય છે.૫૮.

3 **તૂર્યાંગ** નામના કલ્પવૃક્ષો ચાર પ્રકારના તત, વિતત વિગેરે વાજિંત્રો જેવા શ્રેષ્ઠ શબ્દોથી સુખને આપે છે. એ વૃક્ષના પત્ર, પુષ્પ અને ફળાદિ જ્યારે પવનના સંયોગથી હાલેચાલે છે ત્યારે તેમાંથી વિચક્ષણ એવા શિલ્પીએ બનાવેલા વાજિંત્રોની જેવો ઘ્વનિ નીકળે છે. વાજિંત્રના ચાર પ્રકાર આ પ્રમાણે છે–વીણા વિગેરે તત કહેવાય છે, તાળ (કાંશી) વિગેરે ઘન કહેવાય છે, વાંસળી વિગેરે **શુષિર** કહેવાય છે અને મુરજ-મૃદંગાદિ **આનદ્વ** કહેવાય છે.પ૯–*૬*૧.

૪ **દીપશિખાંગ** નામના કલ્પવૃક્ષો સ્ફુરાયમાન કાંતિવાળા હોવાથી, તેલથી ભરેલા દીપકની જેમ અંઘકારને છેદતા શોભે છે. જેમ દીપશિખા રાત્રે ઘરમાં અત્યંત પ્રકાશ કરે છે અને દિવસે ભોંયરા

| अयं भाव:-यथा दीपशिखा रात्रौ गृहांतर्द्योतते भृशं ।       |        |
|----------------------------------------------------------|--------|
| दिवसे वा गृहाद्यंत-स्तद्वदेते द्रुमा अपि ॥६३॥            |        |
| एवं च–वक्ष्यमाणकल्पद्रुमेभ्य एषां विशेषो भावितो भवतीति इ | ज्ञेयं |
| अथ ज्योतिषिका नाम शोभंते कल्पपादपाः ।                    |        |
| ज्योतिर्वह्निर्दिनेशो वा तत्तुल्यत्वात्तयाभिधाः ॥६४॥     |        |
| ज्योतिर्वह्निदिनेशयोरिति वचनात्-                         |        |
| अयं भाव:-तेषां स्वभावात्स्यात्कांति-रचिरोद्गतसूर्यवत् ।  |        |
| विद्युदुल्कावलयव–न्निर्क्धूमानलपुंजवत् ।।६५।।            |        |
| अत एव प्रभा तेषां दृष्ट्रणां सुखदायिनी ।                 |        |
| दुःखदाऽक्षिप्रातिकूल्या-न्न तु मध्यंदिनार्कवत् ॥६६॥      |        |
| नरक्षेत्राद्वहिर्वर्त्ति-चंद्रसूर्यग्रहादिवत् ।          |        |
| परस्परावगाढाभि-र्लेश्याभिर्भाति ते स्थिरा: ॥६७॥          |        |
| चित्रांगा नाम ये कल्प–वृक्षास्ते माल्यदायिनः ।           |        |
| चित्रं विवक्षया माल्यं तद्धेतुत्वात्तथाभिधाः ।।६८।।      |        |
| यथा प्रेक्षागृहं नाना-चित्रोपेतं मनोरमं ।                |        |
| सर्वतो लंबमानाभिः पुष्पमग्भिरलंकृतं ॥६९॥                 |        |

વિગેરેમાં પ્રકાશ આપે છે, તેમ આ વૃક્ષો પણ પ્રકાશ આપે છે. ૬૨-૬૩.

બીજા આગળ કહેવા**શે તે** કલ્પવૃક્ષો કરતાં આમાં આટલું વિશેષ છે.

પ જ્યોતિષિકાંગ નામના પાંચમી જાતિના કલ્પવૃક્ષો અગ્નિ અને સૂર્યની જેવો પ્રકાશ આપનારા હોવાથી તે નામથી ઓળખાય છે અને શોભે છે. ''અગ્નિ અને સૂર્યની જ્યોતિ જેવા છે'' એવું અન્યત્ર કહ્યું છે. અહીં એમ સમજવું કે એ વૃક્ષની કાંતિ સ્વભાવથી જ તરતના ઉગેલા સૂર્ય જેવી, વિદ્યુત જેવી, ઉલ્કાના વલય જેવી, તેમજ નિર્ધૂમ અગ્નિના પુંજ જેવી હોય છે. તેથી તે વૃક્ષની પ્રભા જોનારાની દષ્ટિને સુખ આપનારી હોય છે, પણ મધ્યાહ્નના સૂર્ય જેવી આંખને પ્રતિકૂળ અને દુઃખ આપનારી હોતી નથી. નરક્ષેત્રની બહાર રહેલા ચંદ્ર સૂર્ય ને ગ્રહાદિની જેમ તે વૃક્ષો પરસ્પર અવગાઢ એવી લેશ્યા (કાંતિ) વડે સ્થિર-કાયમ એકસરખા હોય છે. ૬૪–૬૭.

*૬ છ*ટા ચિત્રાંગ નામના કલ્પવૃક્ષો, પુષ્પમાળાને આપે છે. તે માળા આશ્ચર્યકારી હોવાથી અહીં ચિત્ર શબ્દ માળાવાચક સમજવો. જેમ નાના પ્રકારના ચિત્રોવાળું પ્રેક્ષાગૃહ, મનોરમ અને સર્વત્ર લટકાવેલી

ग्रथितैर्वेष्टिमै: संघा-तिमैश्च पुरिमैरिति । माल्यै: पूर्णं द्वारदेशो–ल्लसद्वंदनमालिकं ।।७०।। पंचवर्णपृष्पपुंजो-पचारचारुभूतलं । सुखदायि भवेल्लोके तथा ते स्वर्द्रमा अपि ॥७१॥ त्रिभिर्विशेषकं ॥ भोज्यसंपादकाः कल्पवृक्षाश्चित्ररसाह्वयाः । चित्रो नानाश्चर्यदो वा रसो होषां ततस्तथा ॥७२॥ सुगंधिस्वच्छकलम-शालितंडुलगर्भितं । तादृग्गोदुग्धसंराद्धं परमान्नं सुसंस्कृतं ॥७३॥ सद्यस्कशारदघृत--शर्कराक्षोदमिश्रितं । तृष्टिपुष्ट्यादिजनक-मतिस्वादु भवेद्यथा ॥७४॥ संस्कृतो वा सुपकारै-रोदनश्चक्रवर्त्तिनः । चतुष्कल्पसेकसिक्तो-ऽखंडः कलमशालिजः ॥७५॥ सुपक्वो बाष्यमुन्मुंच-न्मृदुस्तुषमलोज्झितः । विविक्तसिक्यो विविध–शाकशाली भवेद्यया ॥७६॥ चतुष्कल्पसेकसिक्त इति-

विज्ञा रसवतीशास्त्रे कोमलं कर्त्तुमोदनं । कुर्वंति चतुर: कल्पांस्ते सेकविषयानिह ॥७७॥

લાંબી લાંબી પુષ્પોની માળાઓ વડે અલંકૃત હોય છે. તેમ આ કલ્પવૃક્ષો ગ્રથિત<sup>૧</sup>, વેષ્ટિમ<sup>2</sup>, સંઘાતિમ<sup>3</sup>, ને પૂરિમ<sup>૪</sup>, એવી ચાર પ્રકારની માળાઓ વડે શોભતા, તોરજ્ઞ યુક્ત અગ્રભાગવાળા હોય છે. અને તેનું ભૂતલ પાંચ વર્જાના પુષ્પોના પુંજોથી આચ્છાદિત હોય છે. અને તે જેમ લોકોને સુખદાયી લાગે છે તેવી જ રીતે આ સુશોભિત કલ્પવૃક્ષો પજ્ઞ સુખદાયી હોય છે. *૬૮–*૭૧.

૭ ચિત્રરસ નામના સાતમી જાતિના કલ્પવૃક્ષો, નાના પ્રકારના આશ્ચર્યકારી રસવાળા ભોજનને આપે છે. સુગંધી, સ્વચ્છ, કલમશાલિના તંદુળથી ગર્ભિત અને તેવા પ્રકારના ગાયના દુધમાં રાંધેલ હોવાથી સુસંસ્કૃત એવી જે ક્ષીર, તે પણ તરતનું શરદ ૠતુનું ઘી તથા શર્કરાના ચૂર્ણથી મિશ્રિત અતિ સ્વાદુ અને તુષ્ટિ-પુષ્ટિ વિગેરે આપનાર હોય છે, અથવા સુસંસ્કૃત એટલે ચક્રવર્તીના રસોયાએ રાંધેલ અખંડ કલમશાલિ, કે જે ચતુષ્કલ્પના સેકથી સીંચેલ હોય, તેમજ સારી રીતે પક્વ થયેલ હોય, જેમાંથી

૧ ગુંથેલા. ૨ સળી સાથે વીટેલા. ૩ એકઠા કરેલા. ૪ આગળ ધરેલા.

वस्त्रपूतर्स्वाग्रिपक्व--प्राज्याज्यसमितोद्भवः । यथा वा मोदको भूरि-शर्कराक्षोदमेदुरः ॥७८॥ द्राक्षाचारुकुलीनालि-केरखंडादिबंधुरः । कर्पूरैलालवंगादि-राजद्रव्यपरिष्कृतः ॥७९॥ सुरिभः कोमलः स्वच्छो बलपुष्टचादिकृद्भवेत् । क्षुत्पिपासाग्रशमनः सर्वांगीणप्रमोदकृत् ॥८०॥ अष्टभिः कुलकं ॥ तथा नानारसोपेत-सद्धोज्यविधिशालिभिः । फलपुष्पैर्विराजंते वृक्षाध्रित्ररसा अपि ॥८१॥ मण्यंगा नाम ये कल्प-द्रुमास्ते भूषणप्रदाः । मणीर्मणिमयीभूषा-स्तद्दायित्वाच्च ते तथा ॥८२॥ हारोऽर्द्धहारो मुकुटः कुंडलं कर्णवालिका । कर्णवेष्टनकं ग्रैवे-यकं कंकणमुद्रिका ॥८३॥ हेमजालं रत्नजालं कटकं वलयांगदे । बाहुबंधो बाहुरक्षा पुष्पकं तिलकोऽपि च ॥८४॥

વરાળ છૂટતી હોય તેવી, મૃદુ અને ફોતરા તથા મેલ વિનાની, છૂટા છૂટા દાણાવાળી એ વિવિધ પ્રકારના શાકથી શોભતી હોય, ચતુષ્કલ્પસેકસિક્ત-એટલે રસવતી શાસ્ત્રના વિજ્ઞપુરૂષો ઓદન (ભાત) ને કોમલ કરવા માટે ચાર પ્રકારે સીંચે છે. તે આ પ્રમાણે-જેમ મોદક વસ્ત્રથી ચાળેલા, અગ્નિથી સારી રીતે પકવેલા, પુષ્કળ ઘી ભેળવેલા ઘઉંના આટાથી ઉત્પન્ન થયેલા અને પુષ્કળ શર્કરાના ચૂર્ણથી વ્યાપ્ત ઉપરાંત દ્રાક્ષ, ચારોળી, શ્રીફળની શેષો (કકડાઓ)થી શોભાવેલ અને કર્પૂર, એલચી, લવિંગ વગેરે રાજદ્રવ્યથી સુગંધી કરેલ, કોમળ, સ્વચ્છ હોય છે અને બળની પુષ્ટિને કરનાર તેમજ ક્ષુધાતૃષાને શમાવનાર અને સર્વ જીવોને પ્રમોદ આપનાર હોય છે, તેમ પૂર્વોક્ત ઓદન ચાર પ્રકારના સેકથી સીંચેલા સમજવા. એ જ પ્રમાણે ચિત્રરસજાતિના કલ્પવૃક્ષો નાના પ્રકારના રસયુક્ત વિવિધ પ્રકારના સારા ભોજનરૂપ ફલ પુષ્પો વડે વિરાજિત હોય છે.૭૨–૮૧.

૮ મર્ણ્યંગ નામના આઠમા પ્રકારના કલ્પવૃક્ષો અનેક પ્રકારના ભૂષણોને આપે છે. ખાસ કરીને મર્શિ તથા મશિમય ભૂષણો આપનાર હોવાથી તે મર્શ્યંગજાતિના કહેવાય છે. તે હાર, અર્ધહાર, મુકુટ, કુંડલ, કાનની કડીઓ, કાનને વીંટવાનું ઝુંમણું, પ્રૈવેયક (કંઠો), કંકણ (બંગડી વિગેરે), મુદ્રિકા (વીંટીઓ), હેમજાલ, રત્નજાલ, કટક (કડાં), વલય, અંગદ, બાજુબંઘ, બાહુરક્ષક (બેરખા), પુષ્પક, તિલક, दीनारमालिका चंद्र-मालिका सूर्यमालिका । शिरोमणिर्झुंबनकं कांची च कटिसूत्रकं ॥८५॥ नुपूरः पादकटको घर्घरी क्षुद्रघंटिका । भूषाभिदो या इत्याद्याः स्वर्णमुक्तामणिभवाः ॥८६॥ स्वभावतस्तथारूपैः फलपुष्पैरलंकृताः । तदर्थिनां दुमास्ते द्राक् पूरयंति मनोरथान् ॥८७॥ पंचभिः कुलकं ॥ गेहाकाराः कल्पवृक्षा नानागेहाकृतिस्पृशः । निवाससौख्यं विपुलं वितरंति तदर्थिनां ॥८८॥ कपिशीर्षस्फुरद्वप्र-चरिकाट्टालकांचिताः । मनोज्ञमंडपास्तुंग-तोरणांचितगोपुराः ॥८९॥ एकद्वित्रिचतुःपंच-षट्सप्ताद्युरूभूमयः । गवाक्षालीपरिक्षिप्ताः सन्निर्यूहविटंकिकाः ॥९०॥ अभ्रंलिहशिरश्चंद्र-शालाशालितमौलयः । सद्धारपट्टवलभी-स्तंभसंबंधबंधुराः ॥९१॥

સોનામહોરની માળા, ચંદ્રમાળા, સૂર્યમાળા, મસ્તકનો મણિ, ઝુંમણાં, કાંચી, કટિસૂત્ર, નૂપુર, પાદક્ટક, ઘર્ધરી, ક્ષુદ્રઘંટિકા ઈત્યાદિ જે સુવર્શ,, મોતી અને મણિના બનાવેલા આભૂષણોના પ્રકારો છે, તેને આપનારા તથા સ્વભાવે જ તેવા પ્રકારના એટલે તેવી આકૃતિવાળા ફળ અને પુષ્પોવડે શોભતા તે વક્ષો તેવા અલંકારોના અર્થી યુગલિકોના મનોરથોને શીધ પૂર્ણ કરે છે. ૮૨–૮૭.

૯ નવમા ગેહાકાર નામના કલ્પવૃક્ષો નાના પ્રકારના ઘરની આકૃતિવાળા જ હોય છે. તેના (નિવાસના) અર્થી યુગલિકોને તે વિપુળ એવું નિવાસ સંબંધી સુખ આપે છે. તે ગેહાકાર કલ્પવૃક્ષો કેવા હોય છે ? કાંગરાવડે સ્ફુરાયમાન ગઢ, અને તેના ઉપર ચારે તરફ રહેલી ચાલ અને ગોખ વિગેરેથી શોભતા, મનોજ્ઞમંડપવાળા ને ઊંચા તોરણવાળા દરવાજાઓથી શોભતા, એક, બે, ત્રણ, ચાર, પાંચ, છ અને સાત માળવાળા, ચારે તરફ બારીઓ અને ગોખવાળા, ઉત્તમ ખીંટીઓ અને પક્ષીઓ બેસે તેવા ઝુલતા ભાગવાળા, આકાશ સુધી પહોંચે તેવી ઊંચી અગાશી વડે શોભતા શિખરવાળા, સુંદર ભારપટ્ટ, અને વલ્લભી તથા સ્તંભોથી વ્યાપ્ત, ગોળ, ત્રિકોણને ચોરસ આકારવાળા, અરીસા જેવી સપાટ ભૂમિવાળા, શોભાયમાન ચંદરવાવાળા, ચિત્રવડે વિચિત્ર ભીંતોવાળા, એક, બે ત્રણ, ચાર વિગેરે શાળા-ઓરડાઓવાળા, वृत्तास्त्र्यस्राश्चतुष्कोणा आदर्शोपमकुट्टिमाः । चंचच्चंद्रोटयाश्चारु-चित्रचित्रितभित्तयः ॥९२॥ एकद्वित्रिचतरादि-शालागर्भगृहांचिता: । श्रीवत्ससर्वतोभद्र-नन्दावर्त्तादिसंज्ञिनः ॥९३॥ शैलार्द्धशैलसंस्थाना गिरिकटाकृतिस्पृश: । आस्थानप्रेक्षणगृह-चित्रशालाद्यलंकृताः ॥९४॥ मज्जनादर्शशंगार-मोहनागारमंडिताः । आपणाद्यैर्विशेषैश्च विविधैरुपलक्षिताः ॥९५॥ सर्वर्त्तुसुखदा रम्या लसत्सोपानदर्दराः । सखारोहावताराश्च सुखप्रवेशनिर्गमाः ॥९६॥ लिप्ता गुप्ता घृष्टमृष्ठा मार्जिताः सुधयोज्ज्वलाः । प्रासादाः स्युर्यथा लोके स्वभावात्ते तथा द्रुमाः ॥९७॥ नवभिः कुलकं ॥ अनग्राख्याः कल्पवृक्षाः स्युर्नानावस्त्रदायिनः । जना अनग्रास्तेभ्यः स्यू-स्ततस्ते ताद्शाभिधाः ॥९८॥ चीनांशुकं दुकूलं च कौशयेमतसीमयं । कार्पासिकं चाजिनकं तार्णा रल्लककंबलाः ॥९९॥

ગર્ભગૃહવાળા, શ્રીવત્સ, સર્વતોભદ્ર ને નંદાવર્ત્તાદિ નામવાળા પર્વત ને અર્ધપર્વતના સંસ્થાનવાળા, પર્વતપરના કૂટની આકૃતિવાળા, સભાગૃહ, પ્રેક્ષાગૃહ ને ચિત્રશાળાદિથી યુક્ત, મજ્જનગૃહ, આદર્શ ગૃહ, શૃંગાર ગૃહ અને મોહનાગારથી મંડિત, વિવિધ પ્રકારની હાટ વિગેરેની શ્રેણિથી ઓળખાતા સર્વ ૠતુમાં સુખ આપનારા, રમ્ય, સુશોભિત પગથીઆયુક્ત દાદરાવાળા. સુખે ચડી-ઉતરી શકાય તેવા અને સુખે પેસી નીકળી શકાય તેવા, લીંપેલા-ગુંપેલા, ઘઠારેલા-મઠારેલા, માર્જિત કરેલા, ચુના (ખડી) વડે ધોળેલા-આવા મકાનો જેમ લોકમાં હોય છે, તેવા આકારના સ્વભાવે જ તે વૃક્ષો હોય છે.૮૮–૯૭.

૧૦ દશમા અનગ્ન જાતિના–તે નામના કલ્પવૃક્ષો વિવિધ વસ્ત્રોને આપનારા હોય છે. તેથી યુગલિકો અનગ્નપણાને પામે છે, એટલે તે વૃક્ષો પણ તે જ નામથી ઓળખાય છે. તે વૃક્ષો ચીનાંશુક, દુકૂળ, કૌશેય તેમજ અતસીમય અને સુતરના વસ્ત્રો આપે છે. ચર્મના વસ્ત્રો પાણ આપે છે. તૃણના, રલ્લક અને કંબળ (ઉનના વસ્ત્રો) પણ આપે છે. એ પ્રમાણે વસ્ત્રના ભેદો જુદા જુદા દેશમાં જુદા જુદા હોય છે. તેવા બધી જાતનાં વસ્ત્રો આપે છે. તે વસ્ત્રો અનેક પ્રકારના વર્ણવાળા, સુકોમળ,

इत्यादयो वस्त्रभेदा देशे देशे भवंति ये । नानावर्णा प्रदीयांसो मनश्चक्षर्वपुः सुखाः ॥१००॥ द्रमास्ते ताद्द्शैर्वस्त्रैः कम्रैः स्त्रीपुरुषोचितैः । स्वभावतः समुदभुतैः प्रीणयंति तदर्थिनः ॥१०१॥ त्रिभिर्विशेषकं ॥ एवमेते दर्शविधाः कल्पवृक्षाः स्वभावतः । यथोक्तरूपा जायंते ताद्वकालानुभावतः ॥१०२॥ तथोक्तं जीवाभिगमसत्रे'तहेव ते मत्तंगावि दुमगणा अणेगबहुवीससापरिणयाए मज्जविहीए उववेया फलेहिं पुण्णा वीसंदंतीत्यादि' एतन्नामसंग्रहश्चैवं

> मत्त १ भृत २ त्रुटितांगा ३ दीपशिखा ४ ज्योतिरंग ५ चित्रांगाः । चित्ररसा ७ मण्यंगा ८ गेहाकारा ९ अनग्राश्च १० ॥१०३॥ एते च वनस्पतय इति ज्ञायंते,

तथोक्तं जंबद्वीपप्रज्ञप्तिवृत्तौ ''अथात्र वृक्षाधिकारात्कल्पद्धमस्वरूपमाहे'' ति । आचारांगलोकसाराध्ययननिर्युक्तिवृत्तावप्युक्तं-सचितो द्विपदश्चतुष्पदोऽपदश्चेति, द्विपदेषु जिनः,

મન. ચક્ષ અને શરીરને સુખ આપનારા હોય છે. તેવા સ્ત્રીપુરૂષને ઉચિત સુંદર અને સ્વભાવે જ ઉત્પન્ન થયેલા વસ્ત્રો આપીને તેના અર્થી યુગલિકોને પ્રસન્ન કરે છે.૯૮–૧૦૧.

એ પ્રમાશે દશે પ્રકારના કલ્પવૃક્ષો તેવા પ્રકારના કાળના અનુભાવથી યથોક્ત સ્વરૂપવાળા સ્વભાવથી હોય છે.૧૦૨.

શ્રીજીવાભિગમસૂત્રમાં કહ્યું છે કે 'તે જ પ્રમાણે તે મત્તાંગાદિવૃક્ષગણ અનેક પ્રકારના સ્વાભાવિક પરિણામે પરિણમેલા, મઘાદિક વસ્તુઓથી ભરેલા-ઉપયુક્ત એવા ફળાદિથી પૂર્ણ હોય છે.

એનાં નામ આ પ્રમાણે-મત્તાંગ, ભતાંગ, ત્રુટિતાંગ, દીપશિખાંગ, જ્યોતિરંગ, ચિત્રાંગ, ચિત્રરસાંગ, મરૂયંગ. ગેહાકાર અને અનગ્ન.૧૦૩.

આ બધા વનસ્પતિકાય સમજવા.

શ્રીજંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે–અહીં વૃક્ષનો અધિકાર ચાલતો હોવાથી કલ્પવૃક્ષોનું સ્વરૂપ પણ કહું છું.'

આચારાંગસત્રના લોકસાર અધ્યયનની નિર્યુક્તિની વૃત્તિમાં પણ કહ્યું છે કે-

194. <u>1</u>.

चतुष्पदेषु सिंहादिः, अपदेषु कल्पवृक्ष इति । तस्मिन्नवसरे च स्यु–र्मनुष्या युग्मधर्मिणः । सुरूपाः सुभगा दक्षा न्यक्षलक्षणलक्षिताः ॥१०४॥ स्वर्णकच्छपसंस्थान-मृदुरक्ततलक्रमाः । पुराद्रिमकराब्धींदु–मुख्यरेखांकितांघ्रयः ॥१०५॥ संहतर्जुक्रमवृद्ध–चरणांगुलिमंजुलाः । ताम्रोन्नततनुस्निग्ध–सन्नखा गुप्तगुल्फकाः ॥१०६॥ मृदुवृत्तक्रमस्थूल–जंधा निगूढजानवः । हस्तिहस्तोरवो जात्य–तुरंगगुप्तगुह्यकाः ॥१०७॥ जात्याश्ववद्बहिर्मूत्रा–द्युपलेपविवर्जिताः । कंठीरवकटीराः स–द्वन्नमध्या झषोदराः ॥१०८॥ स्फुरत्तरंगसुभग–त्रिवलीललितोदराः । निम्नप्रदक्षिणावर्त्त–गंगावर्त्ताभनाभयः ॥१०९॥ मृदुस्निग्धतनुष्र्याम–रोमराजीविराजिताः ।

'સચિત્ત ત્રશ પ્રકારના – દ્વિપદ, ચતુષ્પદ ને અપદ-દ્વિપદમાં જિનેશ્વરો, ચતુષ્પદમાં સિંહાદિ તિર્યંચો અને અપદમાં કલ્પવૃક્ષો સમજવા.

તે સમયે-પહેલા આરામાં મનુષ્યો યુગ્મધર્મી હોય છે. તેમાં પુરુષો સુરૂપ, સુભગ, દક્ષ, સમગ્ર લક્ષણોથી યુક્ત, સોનાના કાચબાના સંસ્થાનવાળા, મૃદુ તેમજ રક્ત પગના પંજાવાળા; નગર, પર્વત, મકર, સમુદ્ર અને ચંદ્રમા વિગેરે મુખ્ય રેખાઓથી અંકિત ચરણ (પગ) વાળા; મળેલી, સરલ અને અનુક્રમે વધતી પગની આંગળીઓથી શોભતા; લાલ, ઉન્નત, પાતળા ને સ્નિગ્ધ એવા સુંદર નખવાળા, ગુપ્ત ગુલ્ફ (ઘૂંટી) વાળા કોમલ, ગોળ અને ક્રમશઃ સ્થૂળ એવી જાંઘવાળા, નિગૂઢ જાનુ (ઢીંચણ)વાળા, હસ્તિની, સુંઢ સમાન ઊરુવાળા, જાતિવંત અશ્વ જેવા ગુપ્ત ગુહ્યસ્થાનવાળા, જાતિવંત અશ્વની જેમ બહાર મૂત્રાદિના લેપ વિનાના, સિંહની જેવી કટીવાળા, વજના જેવા મધ્યભાગવાળા અને મત્સ્યની જેવા ઉદરવાળા, તેમ જ સ્ફૂરાયમાન તરંગ જેવી સુંદર ત્રિવલીથી શોભતા ઉદરવાળા; ઊંડી ને પ્રદક્ષિણાવર્ત તેમ જ ગંગાના આવર્ત જેવી નાભિ (ડુંટી) વાળા; કોમળ, સ્નિગ્ધ, પાતળી અને શ્યામ રોમરાજીથી વિરાજિત, મનોહર અને પ્રમાણોપેત પાર્શ્વ (પડખા) વાળા, પાંસળીઓ ન દેખાય તેવી પીઠવાળા, વિસ્તીર્ણ, સુવર્શની શિલા જેવા અને શ્રીવત્સના લંછનયુક્ત વક્ષસ્થળવાળા; પુષ્ટ પ્રકોષ્ટક (પોંચાવાળા) पृथुस्वर्णशिलाकल्प-श्रीवत्सांकितवक्षसः । पुष्टप्रकोष्ठकद्रंग-परिघोपमबाहव: ।।१११।। रक्ताब्जमंजुलतल-मणिबंधाढ्यपाणय: । स्वस्तिकार्केन्द्रुचक्रादि-रेखाराजिकरांबुजा: ॥११२॥ वृषस्कंधोन्नतस्कंधा दधानाः कंठकंदलं । त्रिरेखं कंबुसदृशं चतुरंगुलमात्रकं ॥११३॥ व्याघ्रविस्तीर्णहनवो--ऽवस्थितश्मश्रुराजय: । पक्वबिंबाभाधरोष्ठा-स्तद्विश्रांतसितस्मिताः ॥११४॥ कुंदपुष्पोपमाखंड-स्थिराच्छिद्ररदालय: । सुरक्तरसनाः कोक-नदकोमलतालवः ॥११५॥ शुकचंचूपमोत्तुंग-सरलायतनासिका: । स्मेराब्जत्रस्तहरिण-नेत्रजैत्रोरुलोचनाः ॥११६॥ आरोपितधनुर्वक्र-सलीलश्यामलभूव: । प्रमाणोपेतसुभगा-व्याहतश्रवणेंद्रिया: ॥११७॥ पीनादर्शतलाकार-कपोलललिताननाः । चंद्रार्द्धभालाः निर्लक्ष्म-कार्तिकींदुसमाननाः ॥११८॥

અને કિલ્લાની પરિઘ (ભોગળ) જેવા બાહુવાળા તેમજ રક્તકમળ જેવા મંજુલ તળ અને મણિબંધ વડે યુક્ત હાથવાળા; સ્વસ્તિક, સૂર્ય, ચંદ્ર ને ચક્રાદિ રેખાવડે શોભતા કરકમળવાળા; વૃષભના સ્કંધ જેવા ઉન્નતસ્કંધવાળા; ત્રણ રેખાવાળા, શંખસદશ અને ચાર આંગળ પ્રમાણ કંઠને ધારણ કરનારા; વ્યાઘ જેવી વિસ્તીર્ણ હનુ (હડપચી) વાળા, અવસ્થિત (વૃદ્ધિહાનિવિના) દાઢીમૂછવાળા, પાકેલ બિંબના કલ જેવા લાલ હોઠવાળા અને તેમાં રહેલા ઉજ્બવળ સ્મિતવાળા; કુંદના પુષ્પની ઉપમાવાળા, અખંડ, સ્થિર અને અછિદ્ર એવા દાંતોવાળા, લાલ જિવ્હાવાળા, કોકનદ જેવા કોમળ તાલુવાળા; શુકની ચંચુ જેવી ઉત્તુંગ, સરલ અને વિસ્તૃત નાસિકાવાળા; વિકસ્વર કમળ અને ત્રાસ પામેલા હરણના નેત્રને પણ જીતે એવા લોચનવાળા; પણછ ચડાવેલા ધનુષ્યની જેવી વક્ર અને લીલાકરી શ્યામ ભમરવાળા; પ્રમાણોપેત, સુભગ અને અવ્યાહત શ્રવર્ણેદ્રિયવાળા; પુષ્ટ અને આદર્શ (કાચ)ના તળીયા જેવા કપોળવડે શોભિત મુખવાળા; ખાધડીના શિખર રૂપ ઉદાર છત્રાકાર મસ્તકવાળા, દાડિમના પુષ્ય જેવી કાંઈક રક્ત, સ્વચ્છ ને મૃદુ કેશનાં મૂળવાળા; સ્નિગ્ધ, શ્યામ, સુગંધી અને કાંઈક વક્ર આવર્ત્તયુક્ત કેશવાળા; મદોન્મત્ત उष्णीषशिखरोदार-सच्छत्राकारमौलय: । दाडिमीपुष्परक्ताच्छ-मृदुकेशांतभूमय: ॥११९॥ स्निग्धश्यामसुगंधीष-द्वक्रस्वावर्त्तमूर्द्धजा: । मत्तद्विपेंद्रगतयो द्वात्रिंशल्लक्षणान्विता: ॥१२०॥

तानि चैवं-यूप १ स्तूप २ ध्वज ३ च्छत्र ४ कमंडलु ५ यवां ६ कुशाः ७ । पताका ८ कूर्म ९ मकर १० मयूर ११ सुप्रतिष्टकाः १२ ॥१२१॥ मेदिनी १३ तोरणां १४ भोधि १५मंदिरा १६ दर्श १७ पर्वताः १८ । गजो १९ क्ष २०. सिंह २१ कलश २२ रथ २३ मत्स्य २४ शुका २५ स्तथा ॥१२२॥ वरस्थाला २६ ष्टापद २७ श्रीदामा २८ भिषेक २९ चामराः ३० । वापी ३१ सौवस्तिक ३२ श्रेति द्वात्रिंशत्पुण्यशालिनां ॥१२३॥ तदा सर्वांगसुंदर्यः प्रशस्तस्त्रीगुणांचिताः । पुण्यनैपुण्यलावण्या भवंति महिला अपि ॥१२४॥ सुवर्णकूर्मसंस्थान–मृदुरक्ततलांहूयः । सुश्लिष्टवृत्तसरल–क्रमदीर्धांगुलिव्रजाः ॥१२५॥

હસ્તિ જેવી ગતિવાળા અને બત્રીશ લક્ષણવાળા હોય છે.૧૦૪–૧૨૦.

બત્રીશ લક્ષણો આ પ્રમાણે–૧ યૂપ, ૨ સ્તૂપ, ૩ ઘ્વજ, ૪ છત્ર, ૫ કમંડળ, ૬ યવ, ૭ અંકુશ, ૮ પતાકા, ૯ કૂર્મ, ૧૦ મકર, ૧૧ મયૂર, ૧૨ સુપ્રતિષ્ઠક, ૧૩ પૃથ્વી, ૧૪ તોરણ, ૧૫ સમુદ્ર, ૧૬ મંદિર, ૧૭ આદર્શ, ૧૮ પર્વત, ૧૯ ગજ, ૨૦ વૃષભ, ૨૧ સિંહ, ૨૨ કળશ, ૨૩ ૨થ,૨૪ મત્સ્ય, ૨૫ શુક, ૨૬ શ્રેષ્ઠથાળ, ૨૭ અષ્ટાપદ, ૨૮ શ્રીદામ<sup>૧</sup>, ૨૯ અભિષેક<sup>ર</sup>, ૩૦ ચામર, ૩૧ વાવ ને ૩૨ સ્વસ્તિક-પુણ્યશાળીના શરીર ઉપર આ ૩૨ લક્ષણો-ચિક્તો હોય છે.૧૨૧–૧૨૩.

તે કાળે સ્ત્રીઓ પણ સર્વાંગ સુંદર, પ્રશસ્ત એવા સ્ત્રીજાતિના ગુણોથી યુક્ત અને પવિત્ર એવી નિપુણતા અને લાવણ્યવાળી હોય છે. ૧૨૪.

તેના શરીરનું વર્શન આ પ્રમાશે છે–સુવર્શના કાચબાની પીઠ જેવા, મૃદુ અને રક્તવર્શના પગના પંજાવાળી; સારી રીતે મળેલી, સરલ, ગોળ અને ક્રમથી વધતી આંગળાઓવાળી; સ્વચ્છ, ઉન્નત અને

૧ પુષ્પમાળા. ૨ અભિષેક કરાતી લક્ષ્મી.

तलिनानुन्नतान् रक्तान् दधत्यः पादयोर्नखान् । दर्शादक्पतिदेवीना-मात्तान् मौलिमणीनिव ॥१२६॥ यासां वृत्तक्रमस्थूल-मृटुजंधापराजिताः । वसंति विपिनेऽद्यापि हरिण्यो लज्जिता इव ॥१२७॥ जिता वृत्ताऽरोमपीन-मृटुगौरैर्यदूरुभिः । कदत्त्योंतर्दधुः शून्य-भावं व्रीडातुरा इव ॥१२८॥ सामुद्रसंपुट इव श्लिष्टसंधिर्न दृश्यते । यासां जानुर्भृशं गूढः कृपणस्येव सेवधिः ॥१२९॥ नितंबबिंबं पृथु या दधते पीनवर्तुलं । जंगमं त्रिजगज्जिष्णोः स्मरस्येव सुदर्शनं ॥१२९॥ वदनद्विगुणायामं मृटुलं मांसलं घनं । विभाति जघनं यासां स्वःसरित्पुलिनोपमं ॥१३२॥ यतो लक्षणोपेतस्त्रीणां जघनं मुखायामाद् द्विगुणविस्तारं भवतीति । कटी पटीयसी यासां कंठीरवविजित्वरी । नाभिः सौंदर्यसर्वस्व-भूमभूमिगृहोपमा ॥१३२॥

રક્ત પાદાંગુળીઓના નખને ઘારણ કરતી તેમજ દશદિગ્પાળની દેવીઓના મસ્તકપર રાખેલ મણિ જેવા નખવાળી; જેમની ગોળ, ક્રમથી સ્થૂળ થતી અને સુકોમળ એવી જંઘા (પીંડી)થી પરાજિત થયેલી મૃગલીઓ જાણે લજ્જા પામી હોય, તેમ હજૂ પણ જંગલમાં વસે છે; તેમ જ જેના ગોળ, રોમ વિનાના પુષ્ટ, કોમળ અને ઉજ્જ્વળ એવા ઊરુવડે જીતાયેલી કેળો લજ્જાતુર થઈને હૃદયમાં શૂન્ય ભાવને ધારણ કરે છે. ડાબડાના સંપુટ જેવા મળેલા સાંધાવાળા જેના અતિગુપ્ત જાનુ (ઢીંચણ) કૃપણની લક્ષ્મીની જેમ જોવામાં આવતા નથી; ૧૨૫–૧૨૯.

વિસ્તારવાળા, પુષ્ટ અને ગોળ એવા નિતંબના બિંબને ધારશ કરનારી કે જે નિતંબ જાશે ત્રશ જગતને જીતનાર કામદેવનું જંગમ સુદર્શનચક્ર હોય તેવું દેખાય છે; વદનથી બમશા વિસ્તારવાળા, સુંવાળા, માંસલ અને ઘન એવા જઘનને ધારશ કરનારી કે જે જઘન દેવનદી (ગંગાના) પુલિન જેવું દેખાય છે; (લક્ષશોપેત સ્ત્રીનું જઘન વદન કરતાં બમશા વિસ્તારવાળું હોય છે.)૧૩૦–૧૩૧.

જેની કટી સિંહની કટીને જીતે એવી સુંદર હોય છે; નાભિ સોંદર્યસર્વસ્વને છુપાવવા માટે કરેલા ભૂમિગૃહ જેવી હોય છે; તેનું ઉદર એટલું કૃશ હોય છે, કે જે સ્પષ્ટ દેખાતું પણ નથી, પરંતુ ત્રિવલીના

प्रक्षीणमुदरं यासां न स्पष्टमुपलक्ष्यते । किंतु त्रिवल्याद्याधेया-नूपपत्त्या प्रतीयते ॥१३३॥ यासामतिकशो मध्य-देशो भंगभयादिव । त्रिवलीदंभतः स्वर्णसूत्रत्रयद्वीकृतः ॥१३४॥ पुरो रोमावली चारु-र्यासां पश्चानु वेणियुक् । यद्रा – शंके भंगभिया मध्यो दत्ताय:पट्टिकाद्वय: ॥१३५॥ रोमावली कुंडलिनी यासां नाभिबिलोद्गता । रागोरुगरलग्रस्तं न केषां कुरुते मनः ॥१३६॥ तनस्निग्धश्यामरोम-तरंगोच्चैः प्रसर्पति । यासां नाभिहृदोद्भूता रोमराजीतरंगिणी ॥१३७॥ यासामुरोजौ राजेते पीनवृत्तद्ववेन्नतौ । मनःस्थयो रत्यनंग-वेश्मनोः कलशाविव ॥१३८॥ कुचौ सचूचुकौ यासां नीलाब्जपिहिताननौ । मनःस्मरगृहद्वार-मांगल्यकलशाविव ॥१३९॥ स्थातुं यत्कुचयोरंत-रक्षमा चारुवृत्तयोः । गुणान्वितापि सच्छिदा मुक्तासग् लंबते बहिः ॥१४०॥

દેખાવ દ્વારા તેનું અસ્તિત્વ જણાય છે, તેના શરીરનો મધ્યભાગ એટલો કૃશ હોય છે કે જેના ભાંગી જવાના ભયથી તેને ત્રિવલીરૂપી સોનાના ત્રણ દોરા વડે દૃઢ કરેલો છે, (બાંધી લેવામાં આવેલ છે.) અથવા તો ભંગના ભયથી આગળના ભાગમાં રોમાવળીથી અને પાછલા ભાગમાં લાંબી વેણીથી જાણે લોઢાની બે પાટીના બંધવડે બાંધી લીધેલ હોય, તેવા જણાય છે; વળી નાભિરૂપી બિલમાંથી નીકળેલી રોમાવલી રૂપી સાપણ એવી છે, જે રાગરૂપી તીવ્ર વિષથી દરેકના મનને વ્યાપ્ત કરે છે.૧૩૨–૧૩*૬.* નાભિરૂપી દ્રહમાંથી નીકળેલી રોમરાજીરૂપી નદી પાતળા, સ્નિગ્ધ અને શ્યામ એવા ઉંચા ઉછલતા રોમરૂપી તરંગોવડે વિસ્તાર પામેલી છે; જેના ઉરોજ (સ્તન) પુષ્ટ, ગોળ, મજબૂત અને ઊંચા, મનમાં રહેલા અનંગ ને રતિના મંદિર ઉપરના બે કળશ જેવા શોભે છે; ડીંટડીવાળા તે બંને સ્તનો નીલ કમળ વડે ઢંકાયેલા મુખવાળા અને કામદેવના ઘરના દ્વારપાસે સ્થાપેલા બે મંગળ કળશ જેવા શોભે છે; તે સુંદર ને ગોળ એવા બે સ્તનના મધ્યમાં રહેવા માટે અસમર્થ થવાથી દોરાવાળી અને છિદ્રવાળી એવી મોતીની માળા પણ બહાર લટકયા કરે છે. કમલિની સરખા કોમળ બે બાહ છે અને હાથ (પંજા) मृणालिकामृदु बाह करौ यासां कजोपमौ । मृदुरक्ततलौ सूर्य-चंद्रचक्रादिचिह्नितौ ॥१४१॥ सरलाभिः सुवृत्ताभिः स्निग्धारुणनखांशभिः । अंगुलीभिः करौ यासां राजतः स्मरतूणवत् ॥१४२॥ त्रिलोकोत्तरसौभाग्य-व्यंजिरेखात्रयांकितः । कंठो यासां विभाति स्म चतुरंगुलसंमित: ॥१४३॥ यासां हनुरनुनश्रीः शोभते भासुरद्यतिः । स्वैरं विलसतो रत्य-नंगयोरिव दर्पण: ॥१४४॥ अधरौष्ठपुटं यासां क्लप्तं रागरसैरिव । विरक्तानपि यद्रक्तान् कुरुते चिंतनादपि ॥१४५॥ ईषद्रक्तं सुरक्तेन नीरसं सरसेन च । स्याद्यदोष्ठेन सस्पर्द्धं प्रवालं सार्थकाभिधं ॥१४६॥ रक्तत्वं नीरसे रत्ने माधुर्यं पांडरेऽमृते । स्थाने द्वयोस्तयोर्योगा-द्यदोष्ठस्तदद्वयाधिकः ॥१४७॥ अंतुर्मुखं दंतपंक्तिर्यासामविरला समा । माणिक्यसंपुटन्यस्ता मुक्तालिरिव राजते ॥१४८॥

કમળ જેવા તથા તેના હાથના તળીયા કોમળ, રાતા અને સૂર્ય, ચંદ્ર તથા ચક્રાદિના ચિહ્નો વડે સુશોભિત છે; ૧૩૭–૧૪૧.

સરલ, ગોળાકાર, સ્નિગ્ધ અને લાલ નખની કાંતિ વડે શોભતી એવી આંગળીઓ વડે કામદેવના ભાથાની જેવા બે હાથ શોભી રહ્યા છે; ત્રણ લોકમાં અપૂર્વ સૌભાગ્યને બતાવતી એવી ત્રણ રેખાવડે ચિક્ષિત અને ચાર આંગળના પ્રમાણવાળો જેનો કંઠ શોભી રહ્યો છે; જેની હડપચી પૂર્ણ શોભાવાળી અને ઝળહળતી કાંતિવાળી તેમજ સ્વેચ્છાએ વિચરતા એવા રતિ અને કામદેવનાં દર્પણ સમાન શોભે છે; જેના અઘરોષ્ઠપુટ (બે હોઠ) એવા રંગવડે રંગાયેલા છે, કે જે ચિંતવવા માત્રથી પણ વિરક્તજનોને રાગવાળા બનાવે છે; અત્યંત રક્ત અને રસ સહિત એવા તેનાં ઓષ્ઠની સાથે કાંઈક રાતું અને નીરસ સ્પર્ધા કરનારા પ્રવાળનું નામ સાર્થક છે; નીરસ એવા રત્નમાં રક્તત્વમાત્ર છે અને પાંડુર (ઉજજવળ) એવા અમૃતમાં મધુરતા માત્ર છે, ઓષ્ઠોમાં તે બંનેનો સંયોગ-રક્તતા ને મધુરતારૂપે હોવાથી તે બંનેથી ઓષ્ઠ અધિક છે; જેના મુખમાં અવિરલ (વચ્ચે માર્ગ વિનાની) અને સમ (સરખી) એવી દાંતની यासां रक्तोऽधरो रागं जनयत्युचितं हि तत् । रागं मुक्तोपमा दंतावली सूते तदद्भुतं ॥१४९॥ शोभते रसना यासां कमलच्छटकोमला । सुखशय्येव भारत्या जाग्रत्या मुखमंदिरे ॥१५०॥ दीर्घोन्नतातिसरला यासां नासा विराजते । कलिका दीपकस्येव श्रियां क्रीडागृहे मुखे ॥१५१॥ तीक्ष्णाग्रे विपुले श्याम-तारके च यदीक्षणे । अंतर्निविष्टभ्रमरे भात: पद्मे इव स्मिते ॥१५२॥ अक्षिभिः सुभगैर्यासां हतसौंदर्यसंपदः । उद्धाटपक्ष्माररय-स्तस्युः स्वःसुदृशां दृश: ॥१५३॥ विलासचटुले यासां कर्णोपांतप्रसर्पिणी । नेत्रे सांजनलक्ष्मीके भातः प्रास्तांजने अपि ॥१५४॥ यासु कामास्त्रशालासु लंबिते धनुषी इव । भूवौ सदा सहस्यायि-चक्षुर्बाणे विराजत: ॥१५५॥ चक्षुःकासारयोर्यासां श्रंगाररसपूर्णयोः । कटाक्षा वीचय इवा-भांति कामानिलोखिताः ॥१५६॥

શ્રેણિ માણિક્યના સંપુટમાં રાખેલી મોતીની શ્રેણિ જેવી શોભે છે; જેના રક્ત એવા અધર રાગને (રંગને) ઉત્પન્ન કરે છે, તે તો ઉચિત છે પણ તે રાગ મોતીની ઉપમાવાળી શ્વેત દાંતોની શ્રેણિ ઉત્પન્ન કરે છે તે આશ્ચર્યકારી છે; ૧૪૨-૧૪૯.

તેના મુખરૂપી મંદિરમાં જાશે જાગતી ભારતીની સુખશય્યા હોય, તેવી તેમ જ કમળપત્ર જેવી કોમળ જીભ શોભે છે. દીર્ઘ, ઉન્નત, અને અતિ સરલ એવી નાસિકા દીપની કલિકા જેવી લક્ષ્મીના ક્રીડાગૃહ જેવા મુખની ઉપર શોભે છે; તીક્ષ્શ અગ્રભાગ (છેડા)વાળા અને વિપુલ (વિસ્તૃત) એવા તેના નેત્રમાં રહેલી બે કાળી કીકીઓ કમળમાં રહેલા ભ્રમર જેવી શોભે છે. તેની અતિ સુભગ (સૌભાગ્યશાળી) એવી આંખો વડે જેની સૌંદર્ય સંપદા હજ્ઞાઈ ગઈ છે એવી દેવાંગનાઓની દષ્ટિ ઉઘાડી જ રહી ગઈ છે. (બંધ જ નથી થતી) મટકું પજ્ઞ મારી શકતી નથી. વળી વિલાસવાળા અને કર્જા પર્યંત પહોંચેલા (લાંબા). અંજનની શોભાવાળા તેના નેત્રો અંજન કર્યા વિના પજ્ઞ શોભે છે. કામદેવની શસ્ત્રશાળારૂપ જેમની ધનુષ્યના જેવી લાંબાં બે ભવાં (ભમરો) નિરંતર સાથે રહેલા ચક્ષુરૂપ બાજ્ઞોથી શોભી રહેલ भूषणालंकृते यासां श्रवणे दीर्घवर्त्तुले । दोलाविलासं बिभृतः क्रीडतो रत्यनंगयोः ॥१५७॥ सुवर्णशालिनोर्मुक्ता-मययोश्चारुवृत्तयोः । तुल्ययोः शोभते संगो यत्कुंडलकपोलयोः ॥१५८॥ यद्गौरगल्लयोर्भांति कुटिलालकवल्लयः । प्रसूनेषोरिव जय-प्रशस्त्यक्षरपंक्तयः ॥१५९॥ मलिनांशव्यपोहाय योऽयमर्द्धीकृतो विधुः । यासां भालस्थलं तेन निर्मलेनेव निर्मितं ॥१६०॥ यदास्यसुषमाकांक्षी ममज्जांभोनिधौ विधुः । तथापि योनिजातस्य तस्य तातस्य सा कुतः ॥१६१॥ किंचिदाकुंचिताः स्निग्धा मृदुलाः श्यामलांशवः । यासामत्यंततनवः केशा लेशा इव श्रियां ॥१६२॥ मानवा मौलितो वर्ण्या यद्यप्यंह्रेस्तु नाकिनः । तथाप्येतेऽतिपण्यत्वा-देवत्वेन विवक्षिताः ॥१६३॥

છે. શૃંગારરસથી પૂર્શ એવા ચક્ષુરૂપ સરોવરમાં કામરૂપ પવનથી ઉછળતા જાણે તરંગો હોય, તેમ તેણીના કટાક્ષો શોભે છે. ૧૫૦–૧૫*૬*.

ભૂષણોથી અલંકૃત અને દીર્ધ તેમજ વર્તુેલ (ગોળ) એવા તેના કર્ણો, ક્રીડા કરતા રતિ અને અનંગના હીંડોળા જેવા શોભે છે. સુવર્જ્ઞના મુક્તામય, ચારુ અને ગોળ એવા કુંડળયુગલનો તેની સમાન સ્થિતિવાળા કપોળ (ગાલ) સાથેનો સંયોગ શોભે છે. જેના ગૌર એવા ગલ્લ (કંઠના પાછલા ભાગ) ઉપર લોટતી કુટિલ એવી કેશની વલ્લીઓ કામદેવને પ્રસિદ્ધિ આપનારી જયપ્રશસ્તિની અક્ષર પંક્તિઓ જેવી શોભે છે.

મલિન ભાગને દૂર કરવા માટે અર્ઘ કરેલા ચંદ્રમાની નિર્મળતાવડે જ નિર્માણ કરેલું હોય, તેલું તેનું ભાલસ્થળ શોભે છે. જેના મુખની શોભાને પ્રાપ્ત કરવા માટે તેવી ઈચ્છાથી ચંદ્રમા સમુદ્રમાં ડૂબી જાય છે, તો પણ ઉત્પત્તિ સ્થાનરૂપ એવા સમુદ્ર રૂપી તેના પિતા પાસે તે કયાંથી હોય ? કાંઈક વાંકા, સ્નિગ્ઘ, મૃદુલ, શ્યામ કાંતિવાળા અને અત્યંત પાતળા એવા તેના કેશ લક્ષ્મીના લેશ જેવા શોભે છે. ૧૫૭–૧૬૨.

મનુષ્યોનું વર્શન મસ્તકથી કરવું અને દેવોનું ચરશથી કરવું એવો નિયમ છે. છતાં અતિપુષ્ટયશાળી હોવાથી યુગલિકોનું વર્શન દેવોની રીતે ચરશથી કરવામાં આવ્યું છે. ૧*૬*૩. सिद्धांतेऽप्यत एवैषा-मनेनैव क्रमेण हि । आदिष्टं वर्णनं पूज्यै-रियं तद्दिक् प्रदर्शिता ॥१६४॥ एवं च ताः सुवदनाः सुकेश्यः स्युः सुलोचनाः । चारुवक्षोजजघनाः सदावस्थितयौवनाः ॥१६५॥ सद्राजहंसगतयः कलकंठीकलस्वराः । स्वर्णचंपकचार्वंग्यो द्वात्रिंशल्लक्षणांचिताः ॥१६६॥

द्वात्रिंशल्लक्षणानि च ज्योतिष्करंडवृत्तौ श्रीमलयगिरिभिर्दर्शितानि पूर्वोक्तान्येव, किं त्वत्र जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रवृत्तौ मकरस्थाने मकरध्वज दृति दृश्यते, तथा च तद्ग्रंथ: – मकरध्वज: कामदेवस्तत्संसूचकं सूचनीये सूचकोपचाराल्लक्षणमिति, तच्च सर्वकालमविधवत्वादिसूचकमिति।

> स्वभर्त्तुः किंचिदूनोच्चा भाग्यसौभाग्यभूमयः । सर्वेषामप्यनुमता दक्षालापाः प्रियंवदाः ॥१६७॥ सुस्या भाविकशृंगाराः सीमंताद्युज्झिता अपि । मदमंथरगामिन्यो निर्विकाराशया अपि ॥१६८॥

સિદ્ધાંતમાં પણ આ ક્રમથી જ તેનું વર્શન પૂજ્યપુરુષોએ કરેલું છે, તેથી અમે પણ તે દિશા બતાવેલ છે. ૧*૬*૪.

આ પ્રમાશે તે સ્ત્રીઓ સારા મુખવાળી, સારા કેશવાળી, સારા લોચનવાળી, સારા વક્ષોજ ને જઘનવાળી, સદા અવસ્થિત યૌવનવાળી, રાજહંસ સમાન ગતિવાળી, કોયલ જેવા મધુર સ્વરવાળી, સ્વર્શ ને ચંપક સમાન મનોહર શરીરવાળી તથા બત્રીશ લક્ષણવાળી હોય છે. ૧૮૫–૧૮૮.

તેના બત્રીશ લક્ષણો જ્યોતિષ્કરંડકવૃત્તિમાં શ્રીમલયગિરિ મહારાજે પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે જ કહેલા છે, પરંતુ જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રની વૃત્તિમાં મકરને સ્થાને મકરઘ્વજ દેખાય છે તે આ પ્રમાણે-મકરઘ્વજ એટલે કામદેવ તેના સૂચક એટલે સૂચનીયને વિષે સૂચકનો ઉપચાર કરવાથી તેને ઓળખાવનાર લક્ષણ. તે સર્વકાળ અવિધવાપણું વિગેરેના સૂચક છે.

યુગલિક સ્ત્રીઓ પોતાના સ્વામીથી કાંઈક ઓછી ઉંચી, ભાગ્ય ને સૌભાગ્યની ભૂમિ જેવી, સર્વને ગમે તેવી, દક્ષ આલાપવાળી, પ્રિય બોલનારી, સ્વાભાવિક સીમંતાદિ કેશની વ્યવસ્થા રહિત છતાં પજ્ઞ સ્વાભાવિક શૃંગારથી શોભતી, નિર્વિકાર આશયવાળી છતાં પજ્ઞ જાણે મદવડે મંદગતિવાળી હોય તેવી, સ્ત્રીજનને ઊચિત એવા સ્વાભાવિક લીલા વિગેરે દશ અલંકારવડે જાણે સારી રીતે શીખેલી स्वाभाविकैरलंकारै-र्दशभिः स्त्रीजनोचितैः । सुशिक्षिता इव सदा लीलादिभिरलंकृताः ॥१६९॥

ते चामी-लीला १ विलासो २ विच्छित्ति ३र्बिब्बोक: ४ किलकिंचितं ५ । मोट्टायितं ६ कुट्टमितं ७ ललितं ८ विहृतं ९ तथा ॥१६९ A॥ विभ्रम १० श्चेत्यलंकारा: स्त्रीणां स्वाभाविका दश ॥१६९B॥

एतल्लक्षणानि चैवं काव्यानुशासनसूत्रे -

वाग्वेषचेष्टितैः प्रियस्यानुकृतिर्लीला १ स्थानादीनां वैशिष्ट्यं विलासः २ ग्रंथातंरेऽप्युक्तं-

स्थानासनगमनानां हस्तभ्रूनेत्रकर्मणां चैव ।

उत्पद्यते विशेषो यः श्लिष्टः स तु विलासः स्यात् ॥१६९८॥

गर्वादल्पाकल्पन्यासः शोभाकृद्विच्छितिः ३ इष्टेऽवज्ञा विब्बोकः ४ वागंगभूषणानां व्यत्यासो विभ्रमः ५ स्मितहसितरुदितभयरोषगर्वदुःख--श्रमाभिलाषसंकरः किलकिंचितं ६ प्रियकथादौ तद्भावभावनोत्या चेष्टा मोट्टायितं ७ अधरादिग्रहा दुःखेऽपि हर्षः कुट्टमितं ८

હોય, તેમ સર્વદા અલંકૃત હોય છે. ૧૮૭–૧૮૯.

તે દશ પ્રકારના સ્વાભાવિક અલંકાર આ પ્રમાશે–૧ લીલા, ૨ વિલાસ, ૩ વિચ્છિત્તિ, ૪ બિબ્બોક, ૫ કિલકિંચિત, ૬ મોટ્ટાયિત, ૭, કુટ્ટમિત, ૮ લલિત ૯, વિહૃત તથા ૧૦ વિભ્રમ આ દશ સ્ત્રીઓના સ્વાભાવિક અલંકારો સમજવા.

એના લક્ષણ કાવ્યાનુશાસનસૂત્રમાં આ પ્રમાશે કહેલા છે-વાશી, વેષ અને ચેષ્ટાવડે ભર્ત્તારનું અનુકરણ કરવું તે લીલા ૧, વિશિષ્ટ સ્થાનાદિ તે વિલાસ ૨.

ગ્રંથાંતરમાં પણ કહ્યું છે કે-'સ્થાન, આસન ને ગમનની તથા હસ્ત, ભ્રૂ ને નેત્રની જે શ્લિષ્ટ એવી ચેષ્ટાવિશેષ થાય છે, તે વિલાસ કહેવાય છે.' ૧*૬*૯.

ગર્વથી અલ્પ અને અકલ્પ એવો જે શોભા આપનાર ન્યાસ, તે વિચ્છિત્તિ. ૩, ઈષ્ટ છતાં અવજ્ઞા કરવી તે બિબ્બોક ૪, વાણીનો ને અંગભૂષણોનો જે વ્યત્યાસ કરવો તે વિભ્રમ. ૫, સ્મિત,, હસિત, રુદિત, ભય, રોષ, ગર્વ, દુઃખ, શ્રમ ને અભિલાષ એનો જે સંકરભાવ એકબીજામાં મળી જવો તે કિલિકિચિત ૬, પ્રિયની કથા વિગેરેમાં તે ભાવ ભાવવાથી ઉત્પન્ન થતી ચેષ્ટા તે મોટ્ટાયિત ૭, અધરાદિના ગ્રહણમાં-ચુંબનાદિમાં મહા દુઃખ થતાં પણ હર્ષ ધારણ કરવો તે કુટ્ટમિત. ૮, કોમલ એવો જે અંગન્યાસ मसुणोंऽगन्यासो ललितं ९ व्याजादेः प्राप्तकालस्याप्यवचनं विहृतं १०.

एतेषां दशानां सूत्राणां सोदाहरणा वृत्तयस्तु काव्यानुशासनटीकाया अलंकारचूडामणेरवसेया:, एतच्च जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रेऽपि सूचितं तथाहि-संगयगयहसिय भणिअचिट्ठिअविलाससंला-वणिउणजुत्तोवयारकुसला इति

> न तूद्दिश्यान्यमर्त्यांस्ता विकारं बिभ्रते मनाक् । कालस्वभावादेवाल्प-विकारा न्यायमार्गगाः ॥१७०॥ अनभ्यस्तनीतिकाम-शास्त्रा अपि स्वभावतः । युक्तकामोपचारेषु चतुराश्चतुराशयाः ॥१७१॥ नयनोत्सवकारिण्य-श्चित्रकृत्प्रियदर्शनाः । साक्षआदप्सरसः स्वर्गा-दवतीर्णा इव क्षितिं ॥१७२॥ तत्पतिप्राग्भवाचीर्ण-दानादिसुकृतोद्धवैः । पचेलिमैरिव फलै-र्जातेद्य्रूपसंपदः ॥१७३॥ तास्तादृश्यस्तदानीं स्युः स्त्रियः कालस्वभावतः । युग्मिन्यः परिभोगार्हा युग्मिनां पुण्यशालिनां ॥१७४॥

તે લલિત ૯, કાંઈ કપટથી અવસરે પણ ન બોલવું તે વિહ્ન. ૧૦,

એ દશ સૂત્રોના ઉદાહરણ સાથેની વૃત્તિ-વિસ્તાર કાવ્યાનુશાસનટીકામાંથી તેમ જ અલંકારચૂડામણિમાંથી જાણી લેવો. આ હકીકત શ્રીજંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રમાં પણ સૂચવેલ છે, તે આ પ્રમાણે-'સંગત, ગત, હસિત, ભણિત, વિષ્ટિત, ચેષ્ટિત, વિલાસ, સંલાપ, નિપુણ અને યુક્તોપચાર કરવામાં કુશળ હોય છે.' ઈતિ. તે યુગલિક સ્ત્રીઓ અન્ય પુરૂષોને જોઈને જરા પણ વિકારને પામતી નથી, કારણ કે કાળસ્વભાવથી જ તે કાળની સ્ત્રીઓ અલ્પવિકારવાળી અને ન્યાયમાર્ગે ચાલનારી હોય છે.૧૭૦.

નીતિશાસ્ત્ર કે કામશાસ્ત્રનો અભ્યાસ કર્યા વિના પશ સ્વભાવે જ યોગ્ય એવા કામોપચારમાં ચતુર અને ચતુર (શુભ) આશયવાળી તે કાળની સ્ત્રીઓ હોય છે. વળી નેત્રને ઉત્સવ કરનાર, આશ્ચર્ય પમાડનાર, પ્રિયદર્શનવાળી અને સાક્ષાત્ અપ્સરાઓ જ દેવલોકમાંથી પૃથ્વી પર આવી હોય તેવી તે દેખાય છે. તેના પતિના પૂર્વભવે આચરેલા દાનાદિ સુકૃતોથી ઉદ્ભવેલા અતિપક્વ ફળોથી એવા પ્રકારની રૂપસંપદાને પામેલી હોય છે. તે સ્ત્રીઓ પૂર્વે કહ્યા પ્રમાશેના સ્વરૂપવાળી કાળસ્વભાવથી જ તે કાળે પુષ્ટયશાળી એવા યુગ્મીઓના ભોગને યોગ્ય હોય છે. ૧૭૧–૧૭૪. सर्वेऽपि पुंस्त्रीरूपास्ते मनुष्याः शुभलक्षणाः । नांदीसिंहक्रौचहंसगंभीरमधुरस्वराः ॥१७५॥ आद्यसंहनना आद्य-संस्थानाः कांतिशालिनः । दद्रुकुष्ठकिलासादि-त्वग्दोषरहितांगकाः ॥१७६॥ कपोतवत्परिणताहाराः कंकवयोगुदाः । अलग्रमलमूत्रादि-लेपापानास्तुरंगवत् ॥१७७॥ पृष्ठकरंडकवाच्यानि पृष्ठवंशोन्नतास्थिशकलानि । षट्पंचाशां द्विशतीं दधतः क्रोशत्रयोन्नतयः ॥१७८॥ आर्या । पद्मोत्पलादिवच्चारु-गंधश्वासमुखांबुजाः । तनुक्रोधमानमाया-लोभदोषाः स्वभावतः ॥१७९॥ विनीता भद्रकास्त्यक्त-भक्ष्यभोज्यादिसंचयाः । संतोषिणो निरौत्सुक्या माईवार्जवशालिनः ॥१८०॥ सत्यपि स्वर्णरत्नादौ ममत्वावेशवर्जिताः । परस्परं त्यक्तवैर-कलहद्रोहमत्सराः ॥१८१॥

સ્ત્રી અને પુરુષો સર્વે મનુષ્યો શુભ લક્ષણવાળા, નાંદી, સિંહ, ક્રૌંચ અને હંસની જેવા ગંભીર અને મધુર સ્વરવાળા હોય છે. વળી પ્રથમ સંહનનવાળા, પ્રથમ સંસ્થાનવાળા, કાંતિવાળા, ધાઘર, કોઢ ને કિલાસાદિ ત્વચાના દોષથી રહિત, કપોત જેવા પરિણત આહારવાળા, કંકપક્ષી જેવી સંકુચિત ગુદાવાળા, અશ્વની જેમ મળમૂત્રાદિના લેપ વિનાની ગુદાવાળા,જેના પૃષ્ઠકરંડક તરીકે ઓળખાતા પૃષ્ઠવંશના ઉન્નત એવા અસ્થિના વિભાગો ૨૫*૬*ની સંખ્યામાં હોય છે અને ત્રણ ગાઉના શરીરવાળા હોય છે.૧૭૫–૧૭૮.

જેમના મુખનો શ્વાસ પદ્મ અને ઉત્પલ (કમળ) જેવો સુગંધી યુક્ત હોય છે, સ્વભાવથી જ તેઓનાં ક્રોધ, માન, માયા, લોભરૂપ કષાયો અલ્પ હોય છે. વિનીત, ભદ્રક, ભક્ષ્ય અને ભોગ્ય પદાર્થોના સંચય વિનાના, સંતોષી, ઉત્સુક્તા વિનાના, મૃદુતા અને સરલતાવાળા હોય છે.૧૭૯–૧૮૦.

સુવર્શ રત્નાદિ હોવા છતાં પણ તેની ઉપર મમતાના આવેશ વિનાના હોય છે, અને પરસ્પર વૈર, કલહ, દ્રોહ અને મત્સર રહિત હોય છે. ૧૮૧. अश्वमातंगकरभ-वृषभादिषु सत्स्वपि । तद्धोगविमुखाः पाद-विहाराः स्वैरचारिणः ॥१८२॥ गोमहिष्येडकाजासु सुव्रतासु सतीष्वपि । तदंगीकारतद्दोह-तदुग्धास्वादवर्जिताः ॥१८३॥ यक्षभूतपिशाचादि-ग्रहमारिविवर्जिताः । कासश्वासज्वराद्यर्ति-व्याधिव्यसनवंचिताः ॥१८४॥ कृषिसेवावणिज्यादिवृत्तिक्लेशपरिच्युताः । वांछामात्रप्राप्तकामा निश्चिंताः सुखमासते ॥१८५॥ भूपालयुवराजेभ्य-श्रेष्ठिसैन्याधिपादिभिः । नायकै रहितास्तुल्याः स्युः सर्वेऽप्यहमिंद्रकाः ॥१८६॥ एकादर्शभिः कुलकं ।

भागिको भृतकः शिष्य आभियोग्योज्झिता हि ते ॥१८७॥

તે કાળે અશ્વ, ગજ, ઊંટ અને વૃષભાદિ હોય છે છતાં યુગલિકો તેનો ઉપભોગ કરતા નથી. તેઓ સ્વેચ્છાપૂર્વક પગે જ ચાલે છે.૧૮૨.

ગાય, ભેંસ, બકરી ને ઘેટી વિગેરે દૂધવાળા જાનવર સારા હોવા છતાં તેને અંગીકાર કરતા નથી અને તેને દોહતા નથી. તેમ જ તેના દૂધનો સ્વાદ પણ લેતા નથી.૧૮૩.

યક્ષ, ભૂત, પિશાચ વિગેરેના ઉપદ્રવથી તેમજ ગ્રહપીડા અને મારી (મરકી)થી વર્જિત હોય છે. કાસ, શ્વાસ, જવર વિગેરે વ્યાધિથી અને પીડાથી વિરહિત હોય છે.૧૮૪.

તેમને ખેતી, સેવા, વ્યાપાર વિગેરે દ્વારા આજીવિકા ચલાવવાનો કલેશ હોતો નથી. વાંચ્છા કરવામાત્રથી જ ઈચ્છિત પ્રાપ્ત થતું હોવાથી નિશ્ચિંતપશે સુખમાં રહે છે. ૧૮૫.

રાજા, યુવરાજ, શેઠ, ધનવાન, સેનાપતિ વિગેરેના વ્યવહારથી રહિત હોય છે. તેમજ નાયક રહિત, સર્વ સમાનભાવવાળા ને સર્વ અહમિંદ્ર હોય છે. ૧૮૬.

તે કાળે કોઈ કોઈનો દાસ, પ્રેષ્ય કે કર્મકર હોતો નથી, તેમજ ભાગીદાર, નોકર, શિષ્ય કે આભિયોગિકપશું પજ્ઞ હોતું નથી. ૧૮૭. प्रसुपितस्वसभात-भार्यापुत्रस्नुषादिष । स्वजनेष्वपि ते मर्त्त्या न तीव्रप्रेमबंधनाः ॥१८८॥ तदा गोधूमशाल्याद्या भवंत्यौषधयः स्वयं । सरसत्वाद्भुवो भूम्ना सांप्रतीनतृणादिवत् ॥१८९॥ आहारायोपयुज्यंते न तास्तेषां नृणां परं । पृथ्वीकल्पद्रमफल-पृष्पाहारा हि ते जनाः ॥१९०॥ शर्करामोदकादिभ्यो-ऽप्यनंतगुणमाधुरी । भूमिर्भवेत्तदा स्निग्धा परिणामे हितावहा ॥१९१॥ नीरोगाणां सुजातीनां पालितानां प्रयत्नत: । पुंडेक्षुचारिणीनां च गवां लक्षस्य यत्पय: ॥१९२॥ एकगव्यां संक्रमित-मर्द्धार्द्धादिव्यवस्थया । निष्पादितं तेन लक्ष-द्रव्यव्ययसमुद्धवं ॥१९३॥ दीपनीयं बृंहणीयं सर्वांगीणप्रमोदकत् । सुरभि स्वादु कल्याण-भोज्यं यच्चक्रवर्तिनः ॥१९४॥ ततोऽप्यधिकमाधुर्य-स्तुष्टिपृष्ट्यादिकृद्रसः । कल्पद्रमाणां तेषां स्या-त्पृष्येषु च फलेषु च ॥१९५॥ चतुर्भिः कलापकं ।

માતા, પિતા, બહેન, ભાઈ, ભાર્યા, પુત્ર, પુત્રવધૂ વિગેરે સ્વજનોમાં પણ તે યુગલિકો તીવ્ર પ્રેમબંધનવાળા હોતા નથી.૧૮૮.

તે વર્તમાન કાલમાં જેમ ઘાસ વિગેરે સ્વયમેવ ઉગે છે, તેમ તે વખતની ભૂમિ રસાળ હોવાથી ઘઉં અને ચોખા વિગેરે ઘાન્યો સ્વયમેવ ઉગે છે. પણ તે ઘાન્યો તે કાળના મનુષ્યોને આહારના ઉપયોગમાં આવતા નથી. તેઓ તે પૃથ્વી, કલ્પવૃક્ષના ફળ અને પુષ્પાદિનો આહાર કરે છે. ૧૮૯–૧૯૦.

સાકરના મોદક કરતાં પણ અનંતગણી મધુર, સ્નિગ્ધ અને પરિણામે હિતકારક એવી તે વખતની ભૂમિ હોય છે.૧૯૧.

નિરોગી, જાતિવંત, પ્રયત્નપૂર્વક પાળેલી, વિશિષ્ટ પ્રકારની શેરડીનો જ ચારો ચરાવેલી લાખ ગાયોનું દૂધ તેથી અર્ધસંખ્યાની ગાયને પીવડાવતાં એમ ક્રમે ક્રમે અર્ધ અર્ધને પીવડાવતાં, છેવટની એક ગાયના દૂધથી બનાવેલ લાખ રૂપિયાની કિંમતનું, દીપનીય, બૃંહણીય, સર્વ અંગમાં પ્રમોદ ઉત્પન્ન કરનાર સુગંધી, સ્વાદુ એવું ચક્રવર્તીનું જે કલ્યાણ ભોજન (ક્ષીર) હોય છે, તે કરતાં પણ અધિક તુષ્ટિપુષ્ટિ तुवरीकणमात्रेण तेनाहारेण ते जनाः । अहोरात्रत्रयं याव-त्सुहिताः सुखमासते ॥१९६॥ अथाहत्य तमाहारं प्रासादाकारशालिषु । प्रागुक्तकल्पवृक्षेसु ते रमंते यथासुखं ॥१९७॥ यदा चतुर्विधातोद्य-ह्रद्यनादरसार्थिनः । तदा ते त्रुटितांगाख्या-नुपयांति सुरदुमान् ॥१९८॥ एवं च - वस्त्रमाल्यविभूषाद्यै-र्यदा यैर्यैः प्रयोजनं । उपसर्पिति ते लोका-स्तदा तांस्तान् सुरदुमान् ॥१९९॥ तदास्ति न पुरग्राम-दुर्गापणगृहादिकं । ततस्ते स्युर्जना वृक्ष-वासिनः स्वैरचारिणः ॥२००॥ वीवाहयजनप्रेत-कार्यादीनामभावतः । न तेषां कार्यवैयग्र्यं तेऽव्यग्रमनसः सदा ॥२०१॥ तदा प्रमार्जनी नास्ति न च कश्चित्प्रमार्जकः । स्वभावाद्भूः कचवर-पत्रस्थाणुतृणोज्झिता ॥२०२॥

વિગેરેને કરનારો એવો કલ્પવૃક્ષોના ફળમાં ને પુષ્પમાં રસ (સ્વાદ) હોય છે. ૧૯૨–૧૯૫.

તુવરના દાશા જેટલા તેના આહારથી તે કાળના યુગલિકો ત્રશ દિવસ સુધી આહારની ઈચ્છા વિના સુખ અને સ્વસ્થતાપૂર્વક રહે છે.૧૯*૬*.

તે યુગલિકો, તે આહાર કરીને પ્રાસાદના આકારવાળા પૂર્વોક્ત કલ્પવૃક્ષમાં સુખપૂર્વક રમે છે.૧૯૭.

જ્યારે તેઓને ચાર પ્રકારના વાજિંત્રોના સુંદર નાદને સાંભળવાની ઈચ્છા થાય છે, ત્યારે ત્રુટિતાંગ જાતિના કલ્પવૃક્ષો પાસે તેઓ જાય છે.૧૯૮.

તેમ જ તેમને જ્યારે જ્યારે વસ્ત્ર, માળા, અલંકાર વિગેરેની ઈચ્છા થાય છે ત્યારે તે તે વસ્તુને આપનાર કલ્પવૃક્ષો પાસે જાય છે. ૧૯૯.

તે કાળે નગર, ગામ, કીલ્લો, હાટ, ઘર વિગેરે હોતા નથી તેથી તે કાળના મનુષ્યો ઈચ્છા મુજબ ફરનાર અને વૃક્ષવાસી જ હોય છે. ૨૦૦.

વિવાહ, પૂજન, પ્રેતકાર્ય વિગેરે ન હોવાથી તેમને કોઈપણ કાર્યની વ્યગ્રતા હોતી નથી એટલે તેઓ નિરંતર અવ્યગ્રમનવાળા જ હોય છે. ૨૦૧.

તે કાળે સાવરણી હોતી નથી અને કોઈ સાફ કરનાર પણ હોતો નથી. સ્વભાવે જ જમીન કચરો, પત્ર, તૃણ કે વૃક્ષના ઠુંઠા રહિત જ હોય છે.૨૦૨. भवंति दंशमशक-यूकाचंचटमत्कुणाः । मक्षिकाद्याश्च न तदा जंतवो देहिदुःखदाः ॥२०३॥ ये सिंहचित्रकव्याघ्र-भुजगाजगरादयः । कालस्वभावतस्तेऽपि न रौद्रा नापि हिंसकाः ॥२०४॥ एवं मृगा वृकाः श्चानः पक्षिमार्जारमूषकाः । मिथो वैरोज्झिताः सर्वे भद्रकाः स्युरहिंसकाः ॥२०५॥ न खड्गादीनि शस्त्राणि नागबाणादयोऽपि न । न तत्प्रयोगी संग्रामः कोऽपि कस्यापि नाशकृत् ॥२०६॥ नागबाणादयश्चैवं नागबाणस्तमोबाणो वह्निबाणो मरुच्छरः । एवमन्येऽपि ते स्वस्व-नामकार्यप्रसाधकाः ॥२०७॥ नेतयः सप्त नो मारि-र्ज्वरा नैकांतरादयः । तदा नाकालमरणं न दुर्भिक्षं न विड्वरः ॥२०८॥ एवं च ते निरांतका निर्बाधा निरुपद्रवाः । सुखानि धुंजते याव-ज्जीवं प्राचीनपुण्यतः ॥२०९॥

ડાંસ, મચ્છર, જુ, ચાંચડ, માંકણ, માખી વિગેરે શરીરને દુઃખ આપનાર જીવોની તે કાળે ઉત્પત્તિ હોતી નથી.૨૦૩.

જે સિંહ, ચિત્તા, વ્યાઘ્ર, સર્પ, અજગર વિગેરે જીવો હોય છે, તે પજ્ઞ કાળ સ્વભાવથી જ રૌદ્ર પરિજ્ઞામી કે હિંસક હોતા નથી, તેમજ હરજ્ઞ, વરૂ, કુતરા, પક્ષીઓ, બીલાડા, ઉંદર વિગેરે જીવો જાતિવૈર વિનાના, ભદ્રક અને અહિંસક હોય છે.૨૦૪–૨૦૫.

ખડ્ગાદિ શસ્ત્રો અને નાગ વિગેરે અસ્ત્રો પણ હોતા નથી તેમજ એકબીજાનો નાશ કરનારા સંગ્રામ પણ હોતા નથી કે જેમાં તેનો ઉપયોગ થઈ શકે.૨૦*૬*.

નાગબાણ વિગેરે આ પ્રમાણે-નાગબાણ, તમોબાણ, વક્ષિબાણ, વાયુબાણ. એ પ્રમાણે પોતપોતાના નામ પ્રમાણે કાર્યકરનાર અનેક પ્રકારના બાણો સમજવા.૨૦૭.

સાત પ્રકારની ઈતિઓ, મારિ (મરકી), એકાંતરા વિગેરે જ્વરો હોતા નથી. અકાળ મરણ થતું નથી અને દુર્ભિક્ષ કે બીજા કોઈ પ્રકારનો ઉપદ્રવ થતો નથી. એટલે તેઓ આતંક વિનાના, બાધા વિનાના, ઉપદ્રવ વિનાના હોય છે અને પૂર્વભવના પુણ્યથી યાવજ્જીવ સુખને જ ભોગવે છે.૨૦૮–૨૦૯. ते च षोढा पद्मगंधा १ मृगगंधा २ स्तथाऽममाः ३ । सहाश्च ४ तेजस्तलिनः ५ शनैश्चारिण ६ इत्यपि ॥२१०॥

इमे जातिवाचकाः शब्दाः संज्ञाशब्दत्वेन रूढाः यथा पूर्वमेकाकारापि मनुष्यजातिस्तृतीयारप्रांते श्रीऋषभदेवेन उग्रभोगराजन्यक्षत्रियभेदैश्चतुर्धा कृता, तथात्राप्येवं षड्विधा सा स्वभावत एवास्तीति जीवाभिगमवृत्तौ जंबूप्र. वृ. च. पंचमांगषष्ठशतकसप्तमोद्देशके तु पद्मसमगंधय:, मृगमदगंधय: ममकाररहिता:, तेजश्च तलं च रूपं येषामस्तीति तेजस्तलिन:, सहिष्णव: समर्था:, शनैर्मंदमुत्सुकत्वाभावाच्यरंतीत्येवंशीला इत्यन्वर्थता व्याख्यातास्तीति ।

> आयुषः शेषषण्मास्यां बद्धाग्रिमभवायुषः । ते युग्ममेकं स्त्रीपुंस-रूपं प्रसुवते जनाः ॥२११॥ अहोरात्रांस्तदैकोन-पंचाशतममी जनाः । रक्षंति तावता तौ च स्यातां संप्राप्तयौवनौ ॥२१२॥ एषामेकोनपंचाश-दिनावधि च पालने । केचिदेवं पूर्वशास्त्रे व्यवस्थां कोविदा विदुः ॥२१३॥

તે યુગલિકો છ પ્રકારના હોય છે તે આ પ્રમાશે ૧ પદ્મગંધી, ૨ મૃગગંધી, ૩ અમમ ૪ સહા, ૫ તજસ્તેલિન અને *૬* શનૈશ્વારી (ધીમે ધીમે ચાલનારા.) ૨૧૦.

આ બધા જાતિવાચક શબ્દો સંજ્ઞાશબ્દથી રૂઢ છે. જેમ પૂર્વે મનુષ્યરૂપે એકાકારવાળા છતાં પજ્ઞ ત્રીજા આરાના અંતે શ્રી ૠષભદેવે ઉગ્ર, ભોગ, રાજન્ય અને ક્ષત્રિય ભેદવડે ચાર પ્રકાર પાડ્યા તેમ અહીં પજ્ઞ છ પ્રકારના તેઓ સ્વભાવથી જ છે એવું શ્રી જીવાભિગમની વૃત્તિમાં અને જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિની વૃત્તિમાં કહેલ છે. પંચમાંગ (ભગવતી)ના છટ્ઠા શતકના સાતમા ઉદ્દેશામાં ો પદ્મ સમાન ગંધવાળા, મૃગમદ (કસ્તૂરી) સમાન ગંધવાળા, મમકાર વિનાના, તેજવાળું તળ તેમજ રૂપ હોવાથી તેજસ્તલિન, સહિષ્ણુ એટલે સમર્થ અને શનૈઃ એટલે મંદપજ્ઞે-ઉત્સુકતા રહિતપજ્ઞે ચાલનારા-આ પ્રમાજ્ઞે પૂર્વે કહેલા શબ્દોના યથાર્થ અર્થ કહેલા છે.

એ યુગલિકો જ્યારે છ માસ આયુષ્ય બાકી રહે ત્યારે આગલા ભવનું આયુષ્ય બાંધે છે અને એક યુગ્મ (સ્ત્રી-પુરુષ)ને જન્મ આપે છે. ૨૧૧.

તે વખતે તે યુગલિકો પ્રસવેલા યુગ્મને ૪૯ દિવસ પ્રતિપાલના કરે છે. એટલા દિવસમાં તે યૌવનને પ્રાપ્ત કરી લે છે.૨૧૨.

આ પ્રમાશે ૪૯ દિવસની પ્રતિપાલનામાં કેટલાક બુદ્ધિમાનો પૂર્વના શાસ્ત્રમાં આ પ્રમાશે વ્યવસ્થા બતાવે છે.૨૧૩.

| तथाहि-     | सुप्तोत्तानशया लिहंति दिवसान् स्वांगुष्ठमार्यास्ततः ।                                                 |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | कौ रिखंति पदैस्ततः कलगिरो यांति स्खलद्भिस्ततः ।                                                       |
|            | स्थेयोभिश्च ततः कलागणभृतस्तारुण्यभोगोद्गताः ।                                                         |
|            | सप्ताहेन ततो भवंति सुद्यगादानेऽपि योग्यास्ततः ॥२१४॥                                                   |
| अयं भाव    | वः-सप्ताहे प्रथमेंगुष्ठं लिहंत्युत्तानशायिनः ।<br>द्वितीये भुवि रिखंति व्यक्तवाचस्तृतीयके ॥२१५॥       |
|            | पदैः स्खलद्भिर्गच्छंति चतुर्थे पंचमे पुनः ।<br>स्थिरैः पदैस्ते गच्छंति षष्ठे सर्वकलाविदः ॥२१६॥        |
|            | सप्ताहे सप्तमे प्राप्त-यौवनाः प्रभविष्णवः ।<br>स्युः स्त्रीभोगेऽपि केचिच्च सम्यक्त्वग्रहणोचिताः ॥२१७॥ |
| <b>、</b> . |                                                                                                       |

तथोक्तं जंबू० प्र० वृ० ''केचिच्च सुदृगादानेऽपि सम्यक्त्वग्रहणेऽपि योग्या भवंतीति'' एवं चात्र सप्तसप्तकव्यतिक्रमे सम्यक्त्वयोग्यतोक्ता प्रज्ञापनाविशेषपदवृत्तौ च उत्कृष्टस्थितिमनुष्यसूत्रे 'दोनाणा दो अन्नाणा' इति उत्कृष्टस्थितिका मनुष्यास्त्रिपल्योपमायुषस्तेषां तावद् अज्ञाने नियमेन,

પ્રથમ સાત દિવસ ચત્તા સુતા સુતા પોતાના અંગુઠાને ચુસ્યા કરે છે, પછી બીજા સાત દિવસ પૃથ્વી પર જરા જરા પગ માંડે છે, ત્રીજા સાત દિવસ કાંઈક મધુરવાણી વડે બોલે છે, ચોથા સાત દિવસ કંઈક સ્ખલના પામતા ચાલે છે, પાંચમા સાત દિવસમાં સારી રીતે સ્થિરતાથી ચાલવા માંડે છે, છઠ્ઠા સાત દિવસમાં સમસ્ત કળાના જાણનાર થાય છે અને સાતમા સાત દિવસમાં યૌવનાવસ્થા પામીને ભોગસમર્થ થઈ જાય છે અને પછી કેટલાક તો સમક્તિ ગ્રહણને યોગ્ય થાય છે. આ પ્રમાણે ૪૯ દિવસો પસાર થાય છે.૨૧૪–૨૧૭.

તે વિષે જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે-કેટલાક યુગલિકો સુદફના આદાનમાં અર્થાત્ સમ્યફ્ત્વના ગ્રહણમાં પણ યોગ્યતાવાળા થાય છે. અહીં સાત સપ્તક વીત્યા બાદ સમક્તિની યોગ્યતા કહી,

પરંતુ પ્રજ્ઞાપનાના વિશેષ પદની વૃત્તિમાં તો ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા મનુષ્યો સંબંધી સૂત્રમાં 'બે જ્ઞાન અને બે અજ્ઞાનવાળા કહ્યા છે.' તેમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા એટલે ત્રણ પલ્યોપમના આયુષ્યવાળા. તેમને બે અજ્ઞાન અવશ્ય હોય છે, પરંતુ જ્યારે છ માસનું આયુષ્ય બાકી રહે અને વૈમાનિકનું આયુષ્ય બાંધે ત્યારે સમ્યક્ત્વનો લાભ થયેલો હોવાથી બે જ્ઞાન લભ્ય થાય છે. અવધિ કે વિભંગ અસંખ્ય વર્ષના આયુષ્યવાળા (મનુષ્ય તિર્યંચ) ને હોતું નથી. यदा पुनः षण्मासावशेषायुषो वैमानिकेषु बद्धायुषस्तदा सम्यक्त्वलाभाद् द्वे ज्ञाने लभ्येते, अवधिविभंगौ चासंख्येयवर्षायुषां न स्त इति । तत्रोत्सर्पिण्यामवर्षिण्यां च प्रत्येकं षड्विधेऽपि कालविभागे सम्यक्त्वस्य श्रुतस्य च द्वयोरप्यनयोः प्रतिपत्तिः संभवतीति प्रतिपद्यमानकस्संभवति, स च प्रतिपद्यमानकस्सु-षमदुःषमादिसु देशन्यूनकोट्यायुश्शेष एव प्रतिपद्यते, नाधिकायुश्शेष इत्यावश्यकमलयगिरीयवृत्तौ । तदत्र मतत्रये तत्त्वं सर्वविद्वेद्यमिति ज्ञेयं । असंख्यायुस्तिर्यश्च तु जन्मतोऽपि सम्यक्त्वं संभवति, तथोक्तं षष्ठकर्मग्रंथवृत्तौ-'क्षायिकसम्यग्द्यष्टिस्तिर्यश्च तु जन्मतोऽपि सम्यक्त्वं संभवति, तथोक्तं षष्ठकर्मग्रंथवृत्तौ-'क्षायिकसम्यग्द्यष्टिस्तिर्यश्च न संख्येयवर्षायुष्केषु मध्ये समुत्पद्यते किं त्वसंख्येयवर्षायुष्केषु । ततः कालक्रमात्किंचित्संभवत्यधिकाधिकं ॥२१८॥ इदमर्थतो जंबूप्रज्ञप्तिवृत्तौ । ततस्ते पितरस्तेषा–मरोगाः पूरितायुषः । कासज्रंभादिभिर्मृत्वो–द्भवंति त्रिदशालये ॥२१९॥

તેમાં અવસર્પિશીને ઉત્સર્પિશીમાં પ્રત્યેક છએ આરામાં સમ્યક્ત્વ ને શ્રુત બંને સામાયિકની પ્રતિપત્તિ સંભવે છે એટલે તેના પ્રતિપદ્યમાન જીવો સંભવે છે. તે પ્રતિપદ્યમાનપશું સુષમદુઃષમાદિમાં વધારેમાં વધારે દેશન્યૂન પૂર્વ કોટી આયુ શેષ રહે છતે જ લભ્ય થાય છે. તે કરતાં વધારે આયુષ્ય બાકી રહ્યું હોય, ત્યારે સંભવતું નથી, એમ આવશ્યકની મલયગિરિકૃત વૃત્તિમાં કહ્યું છે. આ પ્રમાશે ત્રશ મત છે, તેનું તત્ત્વ સર્વજ્ઞ જાશે. અસંખ્ય વર્ષના આયુવાળા તિર્યંચોમાં તો જન્મથી પશ સમ્યક્ત્વનો સંભવ છે. તે સંબંધી છટ્ટા કર્મગ્રંથની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે-ક્ષાયિકસમક્તિદ્યષ્ટિ સંખ્યાતા વર્ષના આયુવાળા તિર્યંચોમાં ઉત્પન્ન થતા નથી; પરંતુ અસંખ્યાત વર્ષના આયુવાળામાં જ ઉત્પન્ન થાય છે.

સાત અવસ્થાનું કાળમાન સાત સાત દિવસનું ઉપર જે કહ્યું છે, તે પહેલા આરાના પ્રારંભમાં સમજવું. ત્યારપછી કાળના ક્રમથી (પ્રતિપાલના વધે ત્યારે) કાંઈક કાંઈક વધતું વધતું સમજવું.૨૧૮. આ પ્રમાણે શ્રીજંબુદ્ધીપની વત્તિમાં કહ્યું છે.

ત્યારપછી યુગ્મીઓના માતાપિતા આયુષ્ય પૂર્ણ થયે, રોગવિના ઉઘરસ કે બગાસાદિવડે મરણ પામીને દેવ ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે.૨૧૯.

## १. सम्यक्त्वात् प्राग् येनायुर्बद्धं तस्यैवोत्पत्तेस्तिर्यक्षु नात्र तदा नूतनोत्पादः सम्यक्त्वस्य ।

સમ્યક્ત્વ પામ્યા પહેલાં જેજો આયુષ્ય બાંધ્યું હોય, તે જ અસંખ્યાત વર્ષના આયુષ્યવાળા તિર્યંચભવમાં ઉત્પન્ન થાય છે. નવીન સમક્તિની ઉત્પત્તિ થતી નથી. एतद्धवायुषा तुल्या-युषो न्यूनायुषोऽथवा । ते देवाः स्युर्युग्मिभवा-युष्कान्न त्वधिकायुषः ॥२२०॥ तिर्थंचोऽपि तदा ताद्ट-ग्गुणाः कालानुभावतः । समापितायुषो यांति युग्मिनस्त्रिदशालयं ॥२२१॥ तिर्यक्षु युग्मिनश्च स्युः संज्ञिपक्षिचतुष्पदाः । तेषामेव ह्यसंख्यायु-ष्टया स्वर्गतिनिश्चयात् ॥२२२॥ तेषामेव ह्यसंख्यायु-ष्टया स्वर्गतिनिश्चयात् ॥२२२॥ तथोक्तं – नरतिरि असंखजीवी सव्वे नियमेण जंति देवेसु । इति अन्येषां तु न युग्मित्वं नापि स्वर्गतिनिश्चयः । पूर्वकोटिप्रांतमायु-स्तेषामुत्कर्षतोऽपि यत् ॥२२३॥ गब्भभुअजलयरोभयगब्भोरगपुव्वकोडि उक्कोसा । तथा – संमुच्छिपणिंदिथलखयरो-रगभुअग जिट्ठट्ठिइ कमसो । वाससहस्सा चुलसी बिसत्तरि तिपन्न बायाला ॥२२३A॥ इति वचनात्, पूर्वकोट्यायुष्काश्च न युग्मिनः संख्यातायुष्कत्वादिति संभावयामः, किंच-संमूर्च्छिम

તે યુગલિકપણાના આયુષ્યથી સમાન અથવા ન્યૂન આયુષ્યવાળા દેવમાં ઉત્પન્ન થાય છે, પણ અધિક આયુષ્યવાળા દેવ તરીકે ઉત્પન્ન થતા નથી.૨૨૦.

તે કાળે તિર્યંચો પણ કાળ સ્વભાવે તેવા ગુણવાળા જ હોય છે અને તેઓ પણ મરણ પામીને દેવગતિમાં જાય છે. તિર્યંચોમાં સંજ્ઞી એવા પક્ષીઓ એ ચતુષ્પદો યુગલિક થાય છે. તેઓ જ અસંખ્યાત વર્ષનું આયુષ્ય હોવાથી તેઓની દેવગતિ નિશ્વયે હોય છે.૨૨૧–૨૨૨.

કહ્યું છે કે–, મનુષ્ય અને તિર્યંચ સર્વે અસંખ્ય વર્ષના આયુવાળા અવશ્ય દેવગતિમાં જ જાય છે.'

તે સિવાયના બીજા તિર્યંચો યુગલિક હોતા નથી અને તેમનો સ્વર્ગે જવાનો નિશ્ચય પણ હોતો નથી, કેમકે તેમનું ઉત્કૃષ્ટથી પણ પૂર્વ કોટીનું જ આયુષ્ય હોય છે.૨૨૩.

ગર્ભજ ભુજપરિસર્પ, ગર્ભજ ઉરપરિસર્પ ને બંને પ્રકારના જલચરો (સંમૂર્છિમ ને ગર્ભજ) પૂર્વકોટીના ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યવાળા હોય છે.

તથા સંમૂર્છિમ તિર્યંચ પંચેંદ્રિય થલચર, ખેચર, ઉરપરિને ભુજપરિની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અનુક્રમે ૮૪૦૦૦-૭૨૦૦૦-૫૩૦૦૦ અને ૪૨૦૦૦ વર્ષની હોય છે. ૨૨૩A.

આ વચનથી પૂર્વ કોટી સુધીના આયુષ્યવાળા યુગલિક હોતા નથી કારશ કે તેમનું આયુષ્ય સંખ્યાતું છે. આ પ્રમાશે અમે સંભાવના કરીએ છીએ. સંમૂર્છિમ પંચેંદ્રિય નપુંસક જ હોવાથી યુગલિક હોતા पंचेंद्रियाणां नपुंसकत्वेनैव युगलित्वं दुःश्रद्धानं, नपुंसकत्वमप्येषां दुर्वारं 'गब्भनरतिरिआ संखाउआ तिवेआ' इति वचनात् । कालसप्ततिकायां तु अवि सव्वजीवजुअला निअसमहीणाउ सुरगई तह य । थोवकसाया नवरं सव्वारयथलयराउमिणं ॥२२३B॥ मणुयाउसमगयाई चउरंसहयादजा य अठ्ठंसा । गोमहिसुट्टखराइ पणंस साणाइ दसमंसा ॥२२३C॥ उरभुअग पुब्बकोडि-पलियासंखंस खयरपढमारे । इत्युक्तं, तदत्र तत्त्वं बहुश्रुतगम्यं। मृतानां नास्ति संस्कारो युग्मिनामग्न्यभावतः । ततस्तेषां शरीराणि तदासन्नवनस्थिताः ॥२२४॥ भारंडाद्याः पक्षिणो द्राग्जगत्स्वाभाव्यतस्तथा । नीडकाष्ठवदादाय प्रक्षिपंत्यर्णवादिषु ॥२२५॥ तदुक्तं श्रीहैमऋषभचरित्रे – पुराहि मृतमिथुन–शरीराणि महाखगाः । नीडकाष्ठमिवोत्पाट्य सद्यश्चिक्षिपुरम्बुधौ ॥२२६॥

નથી. કારણ કે તેઓનું નપુંસકપશું દુર્વાર છે. કહ્યું છે કે-'ગર્ભજ મનુષ્ય અને તિર્યંચો સંખ્યાતા આયુવાળા ત્રણે વેદવાળા હોય છે.'

કાળસપ્તતિકામાં કહ્યું છે કે-'સર્વ યુગલિક જીવો પોતાના આયુષ્ય સમાન અથવા હીન આયુષ્યવાળા દેવ થાય છે. તે અલ્પકષાયી હોય છે. સર્વ આરામાં થળચરોનું આયુષ્ય આ પ્રમાણે હોય છે. મનુષ્યના આયુ સમાન (સરખું) આયુષ્ય હાથીનું હોય છે. ઘોડા ચોથા ભાગના, બકરા આઠમા ભાગના, ગાય, ભેંસ, ઊંટ ને ગધેડા પાંચમા અંશના અને શ્વાન દશમા ભાગના આયુવાળા હોય છે. ઉરપરિ ને ભુજપરિનું ક્રોડ પૂર્વનું અને ખેચરનું પલ્યોપમના અસંખ્યાતા ભાગનું આયુ પહેલે આરે હોય છે. આ બાબતમાં સત્ય શું છે ? તે બહુશ્રુતગમ્ય છે.૨૨૩B.C.

મરણ પામેલા યુગલિકના શરીરનો, અગ્નિનો અભાવ હોવાથી સંસ્કાર કરવામાં આવતો નથી; તેમના શરીરો તેની નજીક વનમાં રહેલા ભારંડ વિગેરે પક્ષીઓ તરત જ જગત્ સ્વભાવે માળાના કાષ્ઠની જેમ ઉપાડીને સમુદ્રાદિમાં નાંખી દે છે.૨૨૪–૨૨૫.

શ્રીહેમચંદ્રાચાર્યકૃત ૠષભચરિત્રમાં કહ્યું છે કે-'પૂર્વે મૃતમિથુનના શરીરોને મહાન્ શરીરવાળા પક્ષીઓ માળાના કાષ્ઠની જેમ ઉપાડીને તત્કાળ સમુદ્રમાં નાંખી દેતા હતા.૨૨*૬*.

अत्रांब्धेरुपलक्षणत्वाद्यथायोगं गंगाप्रभूतिनदीष्वपीति ज्ञेयं । ननुत्कर्षादपि धनुः प्रथक्त्वांगैः पतत्त्रिभिः । तेषां त्रिकोशमानानां वहनं संभवेत्कयं ॥२२७॥ अत्रोच्यते- खगांगमाने यत्प्रोक्तं प्रथक्त्वं धनुषां श्रुते । तत्रैकवचनं जातौ यथा व्रीहिः सुभिक्षकृत् ॥२२८॥ ततो धनुःप्रथक्त्वानां बहुत्वमपि संभवेतु । विहंगानां देहमानं ताद्वकालाद्यपेक्षया ॥२२९॥ भूयो धनुःप्रथक्त्वांगैर्नरहस्त्याद्यपेक्षया । ततश्च – सुवहानि तदंगानि खगैराद्यारकादिषुः ॥२३०॥ एकवचननिर्देशेऽपि सत्रे बहुवचनव्याख्यानं श्रीमलयगिरिपादैरपि एवं च श्रीबहत्संग्रहणीवृत्तौ-

અહીં સમુદ્રના ઉપલક્ષણથી ગંગા વિગેરે મહાનદીઓમાં પણ નાંખે છે, એમ સમજવું. પ્રશ્ન – 'ઉત્કૃષ્ટ પણ ધનુષ્ય પૃથક્ત્વના શરીરવાળા પક્ષીઓ ત્રણ ગાઉના પ્રમાણવાળા યુગલિક શરીરને શી રીતે ઉપાડી શકે ?' ૨૨૭.

ઉત્તર – 'ખેચર (પક્ષી)ના શરીરના માનમાં જે ધનુષ્ય પૃથક્ત્વ શાસ્ત્રમાં કહેલ છે, તે જાતિમાં એકવચન સમજવું. જેમ ચોખા સુભિક્ષ (સુકાળ) કરે છે-એમ કહેલ છે, તેની જેમ એટલે ધનુષ્ય પૃથક્ત્વ કહેવાથી ઘણા ધનુષ્ય પૃથક્ત્વ પણ તે કાળના પક્ષીઓના શરીરના માનને માટે સમજવા. ૨૨૮–૨૨૯.

તેથી ઘણા ઘનુષ્યવાળા શરીરથી પહેલા આરા વિગેરેમાં મનુષ્ય ને હસ્તિવિગેરેના શરીર સારી રીતે ઉપાડી શકાય એમ સમજવું.૨૩૦.

આ રીતે સૂત્રમાં એકવચનના નિર્દેશમાં બહુવચનનું વ્યાખ્યાન શ્રીમલયગિરિ મહારાજે પશ શ્રીબૃહત્સંગ્રહશીની બસો પંદરમી ગાથાની વૃત્તિમાં કહેલ છે. દશ હજાર વર્ષથી સમયાદિ, અધિક એમ વધતાં-વધતાં કંઈક ન્યૂન સાગરોપમનાં આયુષ્યવાલા દેવોને દિવસ પૃથક્ત્વે (બેથી નવ દિવસે)

१ यद्यपि पृथक्त्वशब्देन बहूनि पृथक्त्वानि गृह्यन्ते परं तानि गव्यूतादर्वागेव न परतः,

संग्रहणी व्याख्यानेऽपि दिवसपृथक्त्वादर्वागेव मुहूर्त्तं पृथक्त्वस्य ग्राह्यता, तत्त्वतस्तु, अनेकैस्तैरुत्पाटने युग्मिनां न काप्यनुपपत्ति;, कीटिकाभिः सर्पाकर्षणवत् ।

જો કે પૃથક્ત્વ શબ્દથી ઘણાં પૃથક્ત્વ લઈ શકાય, તો પણ ગાઉથી વધુ ન લેવાય. સંગ્રહણીની ટીકામાં પણ મુહૂર્ત્ત પૃથક્ત્વ શબ્દથી દિવસ પૃથક્ત્વથી પહેલાનાં ટાઈમ ને ગણેલો છે, હકીકતમાં ઘણી કીડીઓ જેમ સર્પને ખેંચી જાય, તેમ અનેક પક્ષીઓ આ શબને ઉપાડી જાય છે. એ ઘટે છે.

| दसवाससहस्साइं समयाई जाव सागरं ऊणं ।                                     |
|-------------------------------------------------------------------------|
| दिवसमुहुत्तपुहुत्ता आहारुस्सास सेसाणं ॥२३०А॥                            |
| इत्यस्या गाथाया व्याख्याने कृतमस्तीति सर्वं सुस्थमित्याद्यधिकमुपाध्याय- |
| श्रीशांतिचंद्रीयजंबू. प्र. वृ. ।                                        |
| यद्वा – भारंडपक्षिणां लोक–ख्यातेभोद्वहनादिवत् ।                         |
| तेषां खगानां तद्युग्मि-देहोद्वहनसंभवः ॥२३१॥                             |
| एवं स्वरूपमुक्तं य-त्प्रथमं प्रथमारके ।                                 |
| क्रमात्ततो हीयमान-मवसेयं प्रतिक्षणं ॥२३२॥                               |
| वर्णगंधरसस्पर्श-संस्थानोच्चत्वपर्यवै: ।                                 |
| तथा संहननायुष्क–बलवीर्यादिपर्यवै: ।।२३३।।                               |
| अनंतगुणहान्यानुसमयं हीयमानकैः ।                                         |
| संपूर्णाः स्युः सागराणां चतस्रः कोटिकोटयः ॥२३४॥                         |

આહારનો અભિલાષ થાય અને મુહૂર્ત્ત પૃથક્ત્વે (બેથી નવ મુહૂર્તે) એકવાર શ્વાસો-શ્વાસ હોય. (હકકીતમાં દશ હજાર વર્ષના આયુષ્યવાળા તો સાત સ્તોકે, શ્વાસો-શ્વાસ લે છે. અને એકાંતરે આહારનો અભિલાષ થાય છે. અને પલ્યોપમનાં આયુષ્યવાળાને મુહૂર્ત્ત પૃથક્ત્વે શ્વાસો-શ્વાસ હોય છે અને દિવસ પૃથક્ત્વે આહારનો અભિલાષ છે. અને પલ્યોપમનાં આયુષ્યવાળાને મુહૂર્ત્ત પૃથક્ત્વે શ્વાસો-શ્વાસ હોય છે અને દિવસ પૃથક્ત્વે આહારનો અભિલાષ હોય છે. અને સાગરોપમની સ્થિતિવાળાને પખવાડીયે શ્વાસો-શ્વાસ અને હજાર વર્ષે આહારનો અભિલાષ હોય છે. અને સાગરોપમની સ્થિતિવાળાને પખવાડીયે શ્વાસો-શ્વા અને હજાર વર્ષે આહારનો અભિલાષ હોય છે. છતાં અહીં સામાન્યથી જ મુહૂર્ત્ત અને દિવસ પૃથક્ત્વ કહ્યા છે. એટલે એનો અર્થ ઘણા મુહૂર્ત્ત પૃથક્ત્વ અને ઘણાં દિવસ પૃથક્ત્વનું ગ્રહણ, ટીકામાં કરેલ છે.) ૨૩૦Α.

એટલે આ હકીકતનું સમાધાન બરોબર થઈ શકે છે. ઈત્યાદિ શ્રી જંબૂઢીપપ્રજ્ઞપ્તિની ઉપાધ્યાય શ્રીશાંતિચંદ્રગણિ કૃત વૃત્તિમાં પણ કહ્યું છે. અથવા-

ભારંડ પક્ષીઓ પોતાની પાંખ વિગેરેથી હાથીઓને ઉપાડે છે-એ વાત જેમ લોકપ્રસિદ્ધ છે તેની જેમ પ્રથમ આરાના પક્ષીઓનું તે યુગ્મિના દેહને ઉપાડીને વહન કરવાનું પગ્ન સંભવે છે. ૨૩૧.

પહેલા આરાના પ્રારંભમાં જે સ્વરૂપ હોય છે, તે અમે ઉપર બતાવેલું છે. ત્યાર પછી ક્રમે ક્રમે પ્રતિક્ષણ હીયમાન (ઘટતું ઘટતું) સમજવું. વર્શ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ, સંસ્થાન, ઉચ્ચત્વ, સંહનન, આયુ તથા બળ વીર્ય વિગેરે પર્યાયોથી અનંતગુણ હાનિએ સમયે સમયે ઘટતા-ઘટતા ચાર કોટાકોટી સાગરોપમનો પહેલો આરો પૂર્ણ થાય છે. અહીં શ્લોકમાં અનંતગુણ શબ્દ કહેલ છે, તેમાં ગુણ શબ્દથી ભાગપર્યાય गुणशब्दश्चात्र भाग-पर्यायस्तेन हीयते । अनंतभागहान्यैव वर्णादिः पर्यवव्रजः ॥२३५॥ इत्यमेवानुयोगद्वारवृत्तौ एकगुणकालकविचारे स्पष्टमाख्यातं । अनंतगुणानां हानि-रेवं तत्पुरुषोऽत्र सः । न त्वनंतगुणा हानि-रित्येवं कर्मघारयः ॥२३६॥ अत्र स इति समासो वैयाकरणरूढेः, पदैकदेशे पदसमुदायोपचाराद्वेति अत्र स इति समासो वैयाकरणरूढेः, पदैकदेशे पदसमुदायोपचाराद्वेति अत्र स इति समासो वैयाकरणरूढेः, पदैकदेशे पदसमुदायोपचाराद्वेति अत्रंतगुणहानिभावना चैवं – आद्यारकाद्यसमये वर्त्तते यो द्रुमादिषु । सर्वोत्कृष्टः शुक्लवर्णः केवलिप्रज्ञयास्य च ॥२३७॥ छिद्यमानस्य भागाः स्यु-र्निर्विभागा अनंतशः । एते सर्वजीवराशेः स्युरन्तगुणाधिकाः ॥२३८॥ तेषां मध्याद्राशिरेको-ऽनंतभागात्मकस्त्रुटेत् । द्वितीये समये चैवं तृतीयादिक्षणेष्वपि ॥२३९॥ इत्येवमवर्सार्पण्याः सर्वांत्यसमयावधि । तत्र चायं निकृष्टः स्या-त्ताद्यकालानुभावतः ॥२४०॥

સમજવો એટલે વર્શાદિ પર્યાયોનો સમૂહ અનંતભાગહાનિથી ઘટતો જાય છે.૨૩૨-૨૩૫.

આ જ હકીકત શ્રી અનુયોગદાર સૂત્રની વૃત્તિમાં એક ગુણ કાળા વિગેરેના વિચારમાં સ્પષ્ટ કહેલ છે.

અનંતગુણોની હાનિ એવો તત્પુરુષ સમાસ અહીં કરવો; અનંતગુણી હાનિ એવો કર્મધારય સમાસ ન કરવો.૨૩*૬*.

અહીં સ એટલે સમાસ વૈયાકરણની રૂઢિથી અથવા 'પદૈકદેશે પદસમુદાયોપચારાત્' અર્થાત્ પદના એકદેશથી પદના સમુદાયનો ઉપચાર કરવો-એમ સમજવું.

અનંતગુણહાનિની ભાવના આ પ્રમાણે-પહેલા આરાના પહેલા સમયે વૃક્ષાદિમાં જે સર્વોત્કૃષ્ટ શુક્લવર્શના, કેવળીની પ્રજ્ઞાથી છેદવામાં આવે તો જેનો આગળ વિભાગ ન થઈ શકે, એવા અનંતભાગ થાય છે. કે, જે સર્વ જીવરાશિથી અનંતગણા હોય છે. તેમાંથી એક રાશિ અનંતભાગરૂપ બીજે સમયે ત્રુટે (ઘટે-ઓછી થાય), ત્રીજા વિગેરે સમયોમાં પણ એ પ્રમાણે સમજવું. એ પ્રમાણે અવસર્પિશીના સર્વાંત્ય સમય સુધી સમજવું એટલે તેવા પ્રકારના અનુભવથી છેલ્લે સમય તદ્દન નિકૃષ્ટ હોય છે.

```
उत्सर्पिण्याद्यसमये-ऽप्येवंरूपो भवत्ययं ।
ततो द्वितीयसमये यथाहानि विवर्द्धते ॥२४१॥
अनंतगुणवृद्धचैवं वर्द्धमानः क्षणे क्षणे ।
उत्सर्पिण्यंत्यसमये सर्वोत्कृष्टः स जायते ॥२४२॥
नन्वेवं शुक्लवर्णस्य मूलोच्छेदः प्रसज्यते ।
प्रत्यक्षबाधितं तच्च जात्यादौ शौक्ल्यदर्शनात् ॥२४३॥
अत्रोच्यतेऽनंतकस्या-नंतभेदाः स्मृतास्ततः ।
प्रक्षीयमाणपर्यायां-शानामल्पमनंतकं ॥२४४॥
मूलपर्यायांशराशे-स्त्वनंतकं महत्तमं ।
ततोऽनुसमयेऽनंत-हान्याप्युच्छिद्यते न तत् ॥२४५॥
र्याद भव्येषु सिद्धचत्सु संसारेऽस्मिन् प्रतिक्षणं ।
अनंतेनापि कालेन भव्योच्छेदो न जायते ॥२४६॥
तदैषां सर्वजीवेभ्यो-ऽनंतघ्नानां कथं भवेत् ।
```

ઉત્સર્પિણીના આઘ સમયે એવા જ રૂપના નિકૃષ્ટ ભાવ હોય છે. ત્યારપછી બીજે સમયે-પ્રથમ જેમ હાનિ થઈ હતી તેમ ક્ષણે ક્ષણે અનંતગુણવૃદ્ધિવડે વધે છે, એટલે ઉત્સર્પિણીના અંત્ય સમયે સર્વોકૃષ્ટ ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે.૨૩૭-૨૪૨.

અહીં પણ અનંતભાગવૃદ્ધિ સમજવી.

પ્રશ્ન -''એ પ્રમાશે સમયે સમયે હાનિ થવાથી તો શુક્લવર્જીનો મૂળથી ઉચ્છેદ થઈ જશે, અને તેમ કહેવાથી જાતિ વિગેરેમાં શુક્લપણું જોવામાં આવતું હોવાથી પ્રત્યક્ષ બાધા આવશે.'' ૨૪૩.

ઉત્તર -''શાસ્ત્રમાં અનંતના અનંત ભેદ કહેલા છે, તેથી ક્ષય પામતા પર્યાયના અંશોનું અનંત નાનું છે અને મૂળ પર્યાયમાં રહેલ અંશરાશિનું અનંત મોટું છે; તેથી પ્રત્યેક સમયે અનતાંશની હાનિ થવા છતાં પણ તેનો સર્વથા ઉચ્છેદ થતો નથી'' તેની ઉપર દપ્ટાંત કહે છે કે-'આ સંસારમાંથી પ્રત્યેક ક્ષણે ભવ્યજીવો સિદ્ધાવસ્થા પામે છે, છતાં અનંતકાળે પણ ભવ્યજીવોનો ઉચ્છેદ (સમાપ્તિ) થતો નથી. તો આ પર્યાયાંશ તો સર્વ જીવો કરતાં અનંતગણા છે તેનો એટલે ઉત્કૃષ્ટ વર્શવિભાગોનો ઉચ્છેદ અસંખ્ય કાળે કેમ થાય ? ન જ થાય.'૨૪૪-૨૪૭. ननु भव्यास्तु संख्येया एव सिद्ध्यंत्यनुक्षणं । एते त्वनंता हीयंते तत्साम्यमनयोः कथं ॥२४८॥ सत्यं यद्यपि संख्येया भव्याः सिद्ध्यंत्यनुक्षणं । तथापि तत्तिसद्धिकालो ऽनंतकालात्मको भवेत् ॥२४९॥ हीयंतेऽनुक्षणं वर्णां–शास्तु यद्यप्यनंतशः । तथापि कालोऽत्रैकाव-सर्पिण्यात्मक एव हि ॥२५०॥ तद्दार्ष्टान्तिकद्य्यांत-वैषम्यं चिंत्यमत्र न । एवं पीतादिवर्णेषु गंधादिष्वपि भावना ॥२५१॥ एवं च द्रव्याणामानंत्यात्प्रतिद्रव्यमेकैकांशहानिरिति यत्केचिदनंतगुणहानिं समर्थयंति तदपास्तं रं । ननूक्ता क्षीयमाणा ये देहोच्चत्वस्य पर्यवाः । एकद्वचादिखप्रतरावगाहन्यूनतात्मकाः ॥२५२॥ असंख्या एव ते यस्मा-त्त्रिकोशवपुषापि हि । वगाहांते खप्रतरा असंख्या एव नाधिकाः ॥२५३॥ अनंतगुणहानिस्त-त्कथमेतेषु संभवेत् ।

પ્રશ્ન - 'ભવ્યો તો પ્રત્યેક ક્ષણે સંખ્યાતા સિદ્ધાવસ્થા પામે છે અને આમાંથી સમયે સમયે અનંતા પર્યાયની હાનિ થાય છે, તો તમે કહ્યું તે દ્રષ્ટાંત કેમ ઘટી શકે ?'

ઉત્તર - 'વાત સાચી છે, જો કે ભવ્યો પ્રત્યેક ક્ષણે સંખ્યાતા જ સિદ્ધિપદને પામે છે પરંતુ તેનો સિદ્ધિગમન કાળ અનંતો કહ્યો છે. અને પ્રત્યેક ક્ષણે વર્ણવિભાગો અનંતા ઘટે છે તથાપિ અહીં એક અવસર્પિણીરૂપ કાળ કહ્યો છે, તે અસંખ્ય સમયાત્મક જ છે, તેથી દપ્ટાંત ને દાર્પ્ટાંતિકની વિષમતા છે, એમનસમજવું' શુક્લવર્ણ પ્રમાણે પીતાદિવર્ણ માટે તેમ જ ગંધાદિ માટે પણ ભાવના કરવી.૨૪૮–૨૫૧.

દ્રવ્યો અનંત હોવાથી પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં ઉપરની હકીકત દ્વારા એક-એક અંશની હાનિનો અર્થ અનંતગુણ હાનિ કરે છે, તે વાત ઘટતી નથી.

પ્રશ્ન - દેહની ઉંચાઈનાં પર્યાયોમાં એક બે વિગેરે આકાશ પ્રતરરૂપ અવગાહનામાં ન્યૂન થવાપણું સમયે સમયે કહેલ છે, તો તે ન્યૂન થનારા પ્રતરો અસંખ્ય જ છે, કારણ કે ત્રણ ગાઉના શરીરમાં પણ આકાશ પ્રતરો અસંખ્ય જ હોય છે, વધારે હોતા નથી. તો તેમાં અનંતગુણહાનિ શી રીતે સંભવે ? ૨૫૨-૨૫૪.

द्रष्टव्यं ।

देहस्थानां खप्रतरा–वगाहकारिणामिह । पुद्गलानामनंतानां हानिर्ज्ञेयात्र धीधनैः ॥२५५॥

तथोक्तं जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिवृत्तौ-प्रथमारके प्रथमसमयोत्पन्नानामुत्कृष्टं शरीरोच्चत्वं भवति, ततो द्वितीयादिसमयोत्पन्नानां यावतामेकनभःप्रतरावगाहित्वलक्षणपर्यवाणां हानिस्तावत्पुद्गलानंतकं हीयमानं द्रष्टव्यं आधारहानावाधेयहानेरावश्यकत्वादिति, तेनोच्चत्वपर्यायाणामनंतत्वं सिद्धं, नभःप्रतरावगाहस्य पुद्गलोपचयसाध्यत्वादिति ।

> पर्याया आयुषोऽप्येक-द्व्यादिक्षणोनतात्मकाः । असंख्येया एव तेऽपि स्युस्त्रिपल्यायुषोऽपि हि ॥२५६॥ किं त्वेकादिक्षणोनेषु स्थितिस्थानेषु तेष्विह । प्रत्येकं तद्धेतुकर्म-प्रदेशाः स्युरनंतशः ॥२५७॥ तेप्यायुःपर्यवा एव हेतौ कार्योपचारतः । एवं भाव्यायुषोऽनंतगुणहानिः प्रतिक्षणं ॥२५८॥

अत एव श्रीजंबूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रेऽभिहितं-'अणंतेहिं उच्चत्तपज्जवेहिं अणंतेहिं आउअपज्जवेहिं

ઉત્તર – દરેક આકાશ પ્રતરમાં અવગાહના કરીને રહેલા દેહમાં અનંત પુદ્દગલો હોય છે, તેથી બુદ્ધિમાનોએ તેમાંના અનંતા પુદ્દગલોની હાનિ સમજવી. આખા પ્રતરની નહીં.૨૫૫

તે વિષે શ્રીજંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે-પહેલા આરામાં પ્રથમ સમયે ઉત્પન્ન યુગલિકના શરીરની, ઉંચાઈ ઉત્કૃષ્ટ હોય છે. ત્યારપછી બીજે સમયે ઉત્પન્ન થયેલાના શરીરની ઉંચાઈમાં એક આકાશપ્રદેશાવગાહી પ્રતરમાં અનંતા પર્યાયો છે. તેમાંથી અનંતા ભાગરૂપ અનંતા પર્યાયોની હાનિ સમજવી. એમ પ્રત્યેક સમય માટે સમજવું. આધારની હાનિમાં આધેયની હાનિ આવશ્યક જ છે, તેથી ઉચ્ચત્વ પર્યાયનું અનંતત્વ સિદ્ધ થાય છે, કારજ્ઞ કે તે આકાશપ્રતરરૂપ અવગાહના પુદ્ગલોના ઉપચયથી સાધ્ય છે. ઈતિ'

આયુષ્યમાં પણ એક બે સમય ન્યૂન અસંખ્ય પર્યાયો ત્રણ પલ્યોપમના આયુષ્યમાં હોય છે, એટલે તે પણ ક્ષણે ક્ષણે ઘટે છે, એટલું જ નહીં, પણ એકાદિક્ષણ ઊન સ્થિતિ-સ્થાનમાં પણ તેના હેતુરૂપ કર્મપ્રદેશો અનંતા હોય છે, તેને પણ કારણમાં કાર્યનો ઉપચાર કરીને આયુના પર્યાયો સમજવા. એ રીતે આયુષ્યમાં પણ પ્રતિક્ષણે અનંતગુણહાનિ સમજી લેવી.૨૫૮-૨૫૮.

આ કારશને અનુસરીને જ શ્રીજંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે અનંતા ઉચ્ચત્વ પર્યાયો વડે

अणंतगुणपरिहाणीए परिहायमाणे २' इति ।

एवं चाद्यारकस्यादौ त्रिक्रोशप्रमितं वपुः । त्रिपल्यप्रमितं चायु-र्युग्मिनां प्राग् यदीरितं ॥२५९॥ तद्धीयमानं क्रमेणा-द्यारकांते तु युग्मिनां । स्याद् द्विक्रोशोच्चमंगं द्वि-पल्यमानं च जीवितं ॥२६०॥ एवं दशस्वपि क्षेत्रे-ष्वरके प्रथमे गते । द्वैतीयीकोऽरकस्तेषु सुषमाख्यः प्रवर्त्तते ॥२६१॥ तस्मिन् कालेऽपि मनुजाः पूर्ववद्युग्मिनोऽथ ते । अनंतगुणहीनाः स्युः पूर्वेभ्यो गुणलक्षणैः ॥२६१॥ पृथ्वीपुष्पफलाहारास्तेऽहोरात्रद्वयांतरे । चतुष्षष्टिं दिनान्येते कुर्वतेऽपत्यपालनं । अवस्थाः प्राग्वदत्रापि भाव्याः सप्त यथाक्रमं ॥२६४॥ चतुष्षष्टिरहोरात्रा द्वियंते यदि सप्तभिः । एकैकर्पया अवस्थाया-स्तदा कालो भवत्ययं ॥२६५॥

અને અનંતા આયુ સંબંધી પર્યાયો આયુ સંબંધી પર્યાયો વડે અનંતગુણહાનિથી હીન થતો જાય છે.' આ પ્રમાણે પહેલા આરાના પ્રારંભમાં ત્રણ ગાઉનું શરીર અને ત્રણ પલ્યોપમનું આયુષ્ય જે પૂર્વે કહેલ છે, તે અનુક્રમે સમયે સમયે હાનિ થતાં પહેલા આરાના અંતે યુગ્મિઓનું શરીર બે ગાઉ ઊંચું અને આયુ બે પલ્યોપમનું હોય છે-એમ સમજવું. ૨૫૯–૨*૬*૦.

આ પ્રમાણે પાંચ ભરત ને પાંચ ઐરવતરૂપ દશે ક્ષેત્રોમાં પહેલો આરો પૂરો થયે, બીજો સુષમા નામે આરો પ્રવર્ત્તે છે.૨*૬*૧.

તે કાળે પણ પહેલા આરાની જેમ મનુષ્યો યુગ્મિ જ હોય છે. પરંતુ પ્રથમ આરાના યુગ્મિઓ કરતાં ગુણલક્ષણાદિવડે અનંતગુણહીન હોય છે.૨*૬*૨.

પૃથ્વીના અને કલ્પવૃક્ષનાં પુષ્પફળના આહારની ઈચ્છા તે યુગ્મિઓને બે દિવસને આંતરે થાય છે અને બોરડીના ફળ જેટલો આહાર હોય છે. તેઓ અપત્યપાલન *૬*૪ દિવસ પર્યંત કરે છે. તેમાં પણ પૂર્વ પ્રમાશે જ સાત અવસ્થા અનુક્રમે સમજવી.*૬*૪ દિવસોને સાત વડે ભાગીએ તો એક-એક અવસ્થા માટે નવ દિવસ, આઠ ઘડી, ૩૪ પળ ને કંઈક અધિક ૧૭ અક્ષર આવે. પ્રથમ આરા કરતાં અહીં જે અપત્યપાલનના ૧૫ દિવસની વધારે કહી તે ઉત્થાનના બલાદિની અનંતગુણહાનિ થતી હોવાથી

```
दिनानि नव घट्योऽष्टौ चतुस्त्रिंशत्पलानि च ।
अक्षराणि सप्तदश किंचित्समधिकानि च ॥२६६॥
यत्पर्वेभ्योऽधिकोऽपत्य-पालने काल ईरितः ।
तदुत्यानबलादीना-मनंतगुणहानित: ॥२६७॥
पूर्वकालापेक्षयात्र भूयसाऽनेहसा भवेत्।
बालानां व्यक्तता भाव्य-मेवमग्रेऽपि धीधनै: ॥२६८॥
पूर्वीक्तषट्रप्रकारास्तु भवंत्यत्र न मानवाः ।
ताद्वक्कालानुभावेन वक्ष्यमाणा भवंति च ॥२६९॥
एकाः प्रचरजंघाश्च कुसुमाख्यास्तदा भुवि ।
तथा सुशमना<sup>४</sup> एव मनुष्याः स्युश्चतुर्विधाः ॥२७०॥
रूढाः शब्दा अमी प्राग्वत्जनानां जातिवाचकाः ।
अन्वर्थजिज्ञासायां तु सोऽपि भाव्यः क्रमादिति ॥२७१॥
एकाः श्रेष्ठाः पृष्टजंघ-तया प्रचुरजंघकाः ।
कुसुमाः पुष्पमृदवः सम्यक् शांतियुजोंतिमाः ॥२७२॥
भमेः स्वरूपं यत्प्रोक्तं वनवृक्षाद्यलंकृतं ।
दशानां स्वर्द्रुमाणां च प्रथमं प्रथमारके ॥२७३॥
```

સમજવી. પૂર્વકાળની અપેક્ષાએ અહીં ઘણા કાળે બાળકોની વ્યક્તતા થાય છે. તે પ્રમાણે બુદ્ધિમાનોએ આગળ પણ બાળકોની વ્યક્તતા સમજવી. ૨၄૩–૨၄૮.

આ આરામાં મનુષ્યો પ્રથમ કહ્યા પ્રમાશે છ પ્રકારના ન સમજવા, પરંતુ કાળાનુભાવથી આ પ્રમાશે ચાર પ્રકારના સમજવા.૨*૬*૯.

એકા ૧, પ્રચુરજંઘા ૨, કુસુમા ૩ અને સુશમના ૪-આ શબ્દો પણ પૂર્વની જેમ રૂઢ છે અને મનુષ્યોના જાતિવાચક છે. તેના અર્થના જિજ્ઞાસુએ તે શબ્દોના અર્થ અનુક્રમે આ પ્રમાણે સમજવા. એકા એટલે શ્રેષ્ઠ, પ્રચુરજંઘા એટલે પુષ્ટ જંઘાવાળા, કુસુમા પુષ્પની જેવા કોમલ અને સુશમના એટલે સમ્યક્પ્રકારની શાંતિયુક્ત.૨૭૦–૨૭૨.

ભૂમિનું સ્વરૂપ જે પૂર્વે ગાઢ વૃક્ષાદિથી અલંકૃત કહ્યું છે, તે તેમ જ દશ પ્રકારના કલ્પવૃક્ષોનું સ્વરૂપ જે કહ્યું છે, તે અવિચ્છિન્નપણે આ આરામાં પણ સમજવું; પરંતુ વર્જીગંધાદિ પર્યાયોવડે અનંતગુણન્યૂન જાણવું. આ બીજા આરાના પ્રથમ સમયથી પ્રથમની જેમ પ્રતિસમયે વર્જી, આયુ, ઉચ્ચતા વિગેરેમાં अविच्छिन्नं तदत्रापि निःशेषमनुवर्त्तते । किंत्वन्तगुणन्यूनं वर्णगंधादिपर्यवैः ॥२७४॥ अनंतगुणहानिः स्या-दारभ्य प्रथमक्षणात् । वर्णायुरुच्चतादीनां प्राग्वदत्राप्यनुक्षणं ॥२७५॥ अत्रादौ युग्मिनां देहो भवेत्क्रोशद्वयोच्छितः । पल्योपमद्वयं चायुः प्रहीयेते च ते क्रमात् ॥२७६॥ ततोंते क्रोशमानं स्या-द्वपुः पल्यं च जीवितं । एतावदेव प्रथमं तृतीयेऽप्यरके भवेत् ॥२७७॥ द्वितीयस्यारकस्यादौ बिभ्रते भृशमुच्छिताः । अष्टाविंशतियुक्पृष्ठ–करंडकशतं जना: ॥२७८॥ देहहासक्रमेणैषां क्रमात् हानिर्भवेत्ततः । स्युर्यावंत्यरकस्यादौ पर्यंते स्यात्तदर्द्धकं ॥२७९॥ एवं द्वितीयेऽप्यरके क्रमात्संपूर्णतां गते । अरस्तृतीयः सुषम-दुःषमाख्यः प्रवर्त्तते ॥२८०॥ अब्धिकोटाकोटियुग्मं तस्य मानं यदीरितं । कियंतें शास्त्रयस्तस्य प्रथमो मध्यमोंतिमः ॥२८१॥ एकैकस्य विभागस्य मानमेवं भवेदिह । षट्षष्टिःकोटिलक्षाणि तावत्कोटिसहस्रकाः ॥२८२॥

અનંતગુણહાનિ સમજવી. આ આરાના પ્રારંભમાં યુગ્મિનું આયુ બે પલ્યોપમનું ને શરીરની ઊંચાઈ બે ગાઉની હોય છે, તે અનુક્રમે ઘટતી ઘટતી બીજા આરાને અંતે એક પલ્યોપમની સ્થિતિ (આયુ) અને એક ગાઉની શરીરની ઊંચાઈ રહે છે અને તે જ પ્રમાણે ત્રીજા આરાના પ્રારંભમાં પ્રથમ ક્ષણે હોય છે. બીજા આરાના પ્રારંભમાં દેહની ઊંચાઈ ઘણી હોવાથી પૃષ્ઠકરંડક (પાંસળીઓ) ૧૨૮ હોય છે, તે દેહના હ્રાસની સાથે ઘટતી ઘટતી બીજા આરાને અંતે ને ત્રીજા આરાના પ્રારંભમાં તેથી અર્ધી (૬૪) રહે છે.૨૭૩–૨૭૯.

આ પ્રમાણે બીજો આરો ત્રણ કોટાકોટી સાગરોપમનો વ્યતીત થયા બાદ, ત્રીજો આરો સુષમદુઃષમા નામનો પ્રવર્ત્તે છે. તેનું પ્રમાણ બે કોટાકોટી સાગરોપમનું કહેલું છે. તેના ત્રણ ભાગ કરવા.૧ પ્રથમ

| षट् शतानि च कोटीनां षट्षष्टिः कोटयोऽपि च ।               |  |
|----------------------------------------------------------|--|
| लक्षाः षट्षष्टिरब्धीनां षट्षष्टिश्च सहस्रकाः ॥२८३॥       |  |
| षट्शती च सषट्षष्टि-द्वी तृतीयलवौ तथा ।                   |  |
| एकस्य बार्द्धेरित्येवं भाव्यं गणितकोविदै: ॥२८४॥          |  |
| <b>६६६६६६६६६६६६६६</b> ६                                  |  |
| तृतीयभागयोरस्या–रकस्याद्यद्वितीययोः ।                    |  |
| कल्पवृक्षादिकं सर्वं पूर्वोक्तमनुवर्त्तते ॥२८५॥          |  |
| एकक्रोशोच्छ्रिता आदा-वेकपल्योपमायुषः ।                   |  |
| जनाश्चतुःषष्टिपृष्ठ-करंडकयुतांगकाः ॥२८६॥                 |  |
| अहोरात्रानिहैकोना-शीतिं रक्षंति तेंगजान् ।               |  |
| अवस्थाः प्राग्वदत्रापि सप्त तन्मानमुच्यते ॥२८७॥ युग्मं ॥ |  |
| एकादश दिनाः सप्त–दश घट्यः पलाष्टकं ।                     |  |
| चतुस्त्रिंशदक्षराणि किंचित्समधिकानि च ॥२८८॥              |  |
| आद्यसंहननाः प्राग्व-दाद्यसंस्थानशालिनः ।                 |  |
| कासजृंभादिभिर्मृत्वै–तेऽपि यांति ध्रुवं दिवं ॥२८९॥       |  |

ર મધ્યમ અને ૩ અંતિમ. તે દરેક વિભાગનું પ્રમાણ *૬૬* ક્રોડ, *૬૬* લાખ, *૬૬* હજાર ને *૬૬૬* એટલા ક્રોડ, *૬૬* લાખ *૬૬* હજાર છસો ને છાસઠ અને <sup>2</sup>/<sub>3</sub> ભાગ થાય છે. એમ ગણિતશાસ્ત્રના જાણનારાઓ કહે છે. તેની અંકસ્થાપના આ પ્રમાણે *૬૬૬૬૬૬૬૬૬૬૬૬૬૬૬૬ <sup>2</sup>/<sub>3</sub>* સમજવી. આ આરાના પ્રથમના બે ભાગમાં કલ્પવૃક્ષાદિ સર્વ પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે હોય છે.૨૮૦–૨૮૫.

આ ત્રીજા આરાના પ્રારંભમાં એક ગાઉના શરીરવાળાને એક પલ્યોપમના આયુષ્યવાળા યુગ્મિઓ હોય છે અને (૬૪) પૃષ્ઠકરંડકવાળા હોય છે. બાળકોનું ૭૯ દિવસ પ્રતિપાલન કરે છે. તેની અવસ્થા અહીં પજ્ઞ પૂર્વે કહ્યા પ્રમાજ્ઞે સાત પ્રકારની હોય છે. ૭૯ દિવસના સાત ભાગ કરીએ તો એક-એક અવસ્થાનું પ્રમાજ્ઞ ૧૧ દિવસ, ૧૭ ઘડી, ૮ પળ, ને ૩૪ અક્ષરથી કાંઈક અધિક આવે છે. તે યુગ્મિઓ પ્રથમની જેમ પહેલા સંઘયજ્ઞવાળા, પહેલા સંસ્થાનવાળા અને ખાંસી કે બગાસાવડે મૃત્યુ પામી નિશ્વે સ્વર્ગે જનારા હોય છે.૨૮૬–૨૮૯. ततीयेऽस्य त्रिभागे तु समतिक्रामति क्रमात् । षोढा संहननानि स्युः संस्थानान्यपि देहिनां ॥२९०॥ धनुः शतानि भूयांसि प्रथमं तूच्छिता जनाः । असंख्याब्दसहस्रायु-र्भृत: स्वर्गतिगामिन: ॥२९१॥ कालक्रमेण पर्यंते हीयमानोच्छ्यायुषः । अल्पांतराशनाः प्रेम-रागद्वेषस्मयाधिकाः ॥२९२॥ प्राक्तनापेक्षया भरि-कालपालितबालका: । यथाईं यांति गतिषु चतसृष्वपि ते मृताः ॥२९३॥ संख्येयाब्दसहस्राणि जघन्यं चायुरंगिनां । उत्कृष्टमत्रासंख्याब्द-सहस्रप्रमितं मतं ॥२९४॥ आयुर्देहोच्छ्याहारां-तरस्य प्राग् यथाभवत् । नियता हानिरत्रांशे त्वेषा न नियता तथा ॥२९५॥ यथात्रारकयोराद्य-द्वितीययोः क्रमात् हसेत् । क्रोशो दिनं च पल्यं चोच्छ्रयाहारांतरायुषां ॥२९६॥ द्रयोस्त्रिभागयोस्तद्र-द्धीयते तच्छनैः शनैः । ततीये त त्रिभागेस्मिन्न नैयत्येन हीयते ॥२९७॥

આ આરાનો છેલ્લો ત્રીજો ભાગ શરૂ થાય ત્યારથી અનુક્રમે તે બધી બાબતોમાં ઘણો ઘટાડો થાય છે. પ્રાણીઓનાં સંહનનો છએ પ્રકારના હોય છે અને સંસ્થાનો પણ છએ પ્રકારના હોય છે, ત્રીજા ભાગના પ્રારંભમાં ઘણા સેંકડો ઘનુષ્યપ્રમાણ શરીર અને અસંખ્ય હજાર વર્ષોનું આયુષ્ય હોય છે, તેમ જ મરણ પામીને સ્વર્ગે જાય છે. કાળક્રમે ઘટતી ઘટતી શરીરની ઊંચાઈ અને આયુવાળા હોય છે. અલ્પઅંતરે અશનની ઈચ્છાવાળા હોય છે અને પ્રેમ, રાગ, દ્વેષ તથા ગર્વ વધારે થતા જાય છે.૨૯૦–૨૯૨.

પૂર્વની અપેક્ષાએ ઘણા વખત સુધી બાળકોને પાળનારા હોય છે અને મરણ પામીને યથાયોગ્ય ચારે ગતિમાં જાય છે. જધન્ય આયુષ્ય સંખ્યાતા હજાર વર્ષનું અને ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાતા હજાર વર્ષનું હોય છે.૨૯૩–૨૯૪.

આ ત્રીજા ભાગમાં આયુ, દેહની ઊંચાઈ, આહારનું અંતર પ્રથમ કરતાં અવશ્ય હીયમાન હોય છે પણ તે નિયત હોતું નથી. જેમ પહેલા-બીજા આરામાં શરીરપ્રમાણ -એક કોશ, આયુ એક પલ્યોપમ અને આહારાંતર એક દિવસ ક્રમશઃ ઘટતું ઘટતું હોય છે. તેમ આ આરાના પણ પ્રથમના બે ભાગમાં इदमेवारकस्यास्य त्र्यंशक्लृप्तौ प्रयोजनं । पूर्वैः संभावितं भाग-श्चायमस्य पृथक् ततः ॥२९८॥ कल्पवृक्षा अपि तदा स्युः क्रमाद् द्व्दमुष्टयः । लोभार्त्ता इव मूर्खाणां वार्त्तेव विरसा क्षितिः ॥२९९॥ ततस्ते सततं वृक्ष-फलौषध्यादिभोजिनः । तत्संग्रहममत्वाभि-निविष्टा विविदंत्यपि ॥३००॥ पल्याष्टमांशे शेषे स्यु-रस्मिन् कुलकरा वराः । प्रकाशांशा इवासन्नो-दयाद्यजिनभास्वतः ॥३०१॥ रागद्वेषाभिवृद्ध्यात्र नीतिमार्गातिपातिनां । शिक्षणाय कुलकर-कृताः स्युर्दंडनीतयः ॥३०२॥ सैकोननवतिपक्षे शेषेऽस्य त्रुटितांगके । उदेत्यादिमतीर्थेशो जगच्यक्षुरिवोत्तमः ॥३०३॥ लोकानामुपकाराय व्यवहारं दिशत्यसौ । अज्ञानतिमिरच्छेदी सदसन्मार्गदर्शकः ॥३०४॥

તે જ પ્રમાણે ક્રમશઃ ઘટતું ઘટતું હોય છે. ત્રીજા વિભાગમાં તેવો ક્રમ બરોબર હોતો નથી; અનિયતપશું હોય છે.૨૯૫–૨૯૭.

આ આરાના ત્રણ વિભાગ પાડવાનું કારણ તે જ છે, એમ પૂર્વાચાર્યોએ માન્યું છે અને તેથી જ આ ત્રીજા આરાનો આ ત્રીજો વિભાગ પૃથક્ કર્યો છે. કલ્પવૃક્ષો પણ લોભાર્ત્તની જેમ ઓછું આપનારા હોય છે અને મૂર્ખની વાર્ત્તાની જેમ પૃથ્વી પણ ઓછા રસવાળી (વિરસ) થતી જાય છે, તેથી તે વખતના યુગ્મિઓ નિરંતર વૃક્ષના ફળ, ફુલ અને ઔષધિ (ધાન્ય) વિગેરે ખાનારા અને તે તે વસ્તુનો સંગ્રહ કરવામાં અને મમતા કરવામાં અભિનિવેશવાળા હોવાથી પરસ્પર વિવાદ પણ કરે છે.૨૯૮–૩૦૦. ત્રીજો આરો પલ્યોપમના આઠમા અંશ જેટલો બાકી રહે, ત્યારે શ્રેષ્ઠ એવા કુલકરો પ્રથમ તીર્થંકરરૂપ સૂર્ય નજીકમાં ઉગનાર હોવાથી જાણે તેના પ્રકાશના અંશો હોય, તેવા થાય છે. એ વખતે રાગદ્વેષની વૃદ્ધિ થવાથી નીતિમાર્ગને ઉલ્લંઘન કરનારા યુગલિકને શિક્ષણ આપવા માટે તે કુલકરો દંડનીતિની યોજના કરે છે. ત્રીજા આરાના એક ત્રુટિતાંગ ને ત્રણ વર્ષ સાડાઆઠ માસ (૮૯ પક્ષ) બાકી રહે ત્યારે જગચ્ચક્ષુ જેવા ઉત્તમ પ્રથમ તીર્થંકર ઉદય પામે છે (માતાના ગર્ભમાં આવે છે.) ૩૦૧–૩૦૩.

લોકોના ઉપકારને માટે અજ્ઞાનરૂપ તિમિરને દૂર કરનાર અને સદસત્ માર્ગને બતાવનાર તે તીર્થંકર વ્યવહાર શિખવે છે.૩૦૪. क्रमाच्च मध्यमरस-त्वेन कालस्य भूरुहां । मिथः संघर्षणादग्निः प्रादुर्भवति भूतले ॥३०५॥ तदा मंदोदराग्नीनां नैरस्याद् भूरिभोजिनां । रुजत्यजीर्णे जठर-मामौषध्यादिभोजने ॥३०६॥ तेषामनुग्रहायाईन् मृदमत्राणि शिक्षयेत् । अन्नपाकजलाधाना-द्यूचितानि यथायथं ।।३०७।। शिक्षितं प्रथमं येषां शिल्यमेतद्यगादिना । तेषां वंश: कुंभकार इति नाम्ना प्रवर्त्तते ।।३०८।। एवं वक्ष्यमाणशिल्प-कर्मणामनुसारत: । ते ते वंशाः प्रवर्त्तेरं-श्चित्रकन्नापितादयः ॥३०९॥ अधुनापि वदंत्येवं कुंभकारादयो जनाः । वयमस्मिन्नियक्ताः स्मो जगदीशेन कर्मणि ॥३१०॥ लोहशिल्पं विना वेश्म-वाहनास्त्राद्यसंभवः । ततः प्रभुर्लोहकार-शिल्पं लोके प्रवर्त्तयेत् ॥३११॥ विना चित्रं न शोभेत वेश्मशय्यासनादिकं । ततः प्रभुश्चित्रकार-शिल्पं लोके प्रदर्शयेत् ॥३१२॥

અનુક્રમે કાળના પ્રભાવે જમીનના મધ્યમ રસપણાથી વૃક્ષોના અંદર અંદર ઘસાવાવડે પૃથ્વી ઉપર અગ્નિ પ્રગટ થાય છે. તે વખતે ઉદરાગ્નિની મંદતાથી, નીરસપણાને કારણે, ઘણું ભોજન કરવું પડતું હોવાથી અને કાચું ભોજન કરવાથી તે ન પચવાને કારણે જઠરમાં વ્યાધિ થવા માંડે છે. એટલે તેમના અનુગ્રહને માટે અરિહંત અન્ન પકાવવા યોગ્ય તેમ જ જળ ભરી રાખવા યોગ્ય માટીના પાત્ર બનાવવાનું શીખાડે છે.૩૦૫–૩૦૭.

યુગાદિ જિનેશ્વરે પહેલું શિલ્પ જેને શીખવ્યું તેના વંશવાળા કુંભકાર તરીકે ઓળખાય છે. એ પ્રમાશે આગળ કહેવાશે, એવા શિલ્પો અને કર્મોને અનુસારે ચિત્રકાર, નાપિત વિગેરેના વંશો પશ પ્રવર્તે છે.૩૦૮–૩૦૯.

અત્યારે પણ કુંભકાર વિગેરે જનો એમ બોલે છે કે અમને જગદીશ્વરે જ આ કામમાં નિયુક્ત કર્યા છે.૩૧૦.

હવે લોહશિલ્પ વિના ઘર, વાહન, અસ્ત્રો વિગેરેનો અસંભવ હોવાથી પ્રભુ લોહકારનું શિલ્પ લોકમાં પ્રવર્તાવે છે.૩૧૧.

ચિત્ર વિના ઘર, શય્યા, આસનાદિક શોભે નહીં, તેથી પ્રભુ ચિત્રકારનું શિલ્પ પ્રવર્તાવે છે.૩૧૨.

कल्पद्रुदत्तवस्त्राणा–मभावेन गतांबराः । जनाः स्युर्दुखिनस्तंतु–वायशिल्पं ततो दिशेत् ॥३१३॥ असंस्कृतश्मश्रुनखाः स्युर्भीष्माकृतयो जनाः । ततो नापितशिल्पं त–त्कृपया दर्शयेत्प्रभुः ॥३१४॥ पंचैवं मूलशिल्पानि शंसति त्रिजगत्प्रभुः । एकैकस्य ततो भेदाः प्रवर्त्तते च विंशतिः ॥३१५॥ एवं प्रवर्त्तते शिल्प–शतं गुरूपदेशजं । वर्माणि तु प्रवर्त्तते कृष्यादीनि स्वयं ततः ॥३१६॥ एवं च – द्वासप्ततिं कलाः पुंसां चतुष्षष्टिं च योषितां । तथा शिल्पशतं लोकहितायाईन् समादिशेत् ॥३१७॥ शस्त्रे शास्त्रे वणिज्यायां जनानां भोजनादिषु । चातुर्यं दर्शयत्येष पितेव तनुजन्मनां ॥३१८॥ ताद्यकालानुभावाच्य क्रमेण त्वधिकाधिकं । कलाशिल्पेषु लोकानां चातुर्यं परिवर्द्धते ॥३१९॥

કલ્પવૃક્ષોથી મળતા વસ્ત્રોનો અભાવ થવાથી, વસ્ત્ર વિના મનુષ્યો દુઃખી થતા હોવાથી, પ્રભુ તંતુવાય (વણકર)નું શિલ્પ પ્રવર્તાવે છે.૩૧૩.

દાઢી મૂછ વિગેરેના વાળ તેમજ નખ વધવાથી લોકો ભયંકર આકૃતિવાળા દેખાવા લાગ્યા તેથી તેની કૃપાવડે પ્રભુ નાપિતનું શિલ્પ પ્રવર્તાવે છે.૩૧૪.

આ પ્રમાશે પાંચ મૂળ શિલ્પ પ્રભુ બતાવે છે, ત્યારપછી તે એક એક શિલ્પના વીશ વીશ ભેદો પ્રવર્તે છે. એ પ્રમાશે ગુરુના ઉપદેશથી સો પ્રકારના શિલ્પો પ્રવર્તે છે અને ત્યારપછી ખેતી વિગેરે જે કર્મો કહેવાય છે, તે પોતાની મેળે પ્રવર્તે છે.૩૧૫–૩૧*૬*.

એ જ પ્રમાશે પુરુષની ૭૨ કળા અને સ્ત્રીની *૬*૪ કળા તેમ જ ૧૦૦ શિલ્પો લોકના હિત માટે પ્રભુ ઉપદેશે છે.૩૧૭.

શસ્ત્રમાં, શાસ્ત્રમાં, વેપારમાં, તેમ જ ભોજનાદિમાં; મનુષ્યોના હિત માટે પ્રભુ પુત્રોને પિતાની જેમ ચતુરાઈ શીખવે છે. ૩૧૮.

પછી તેવા પ્રકારના કાળાનુભાવથી અનુક્રમે કળાશિલ્પાદિમાં લોકોનું ચાતુર્ય દિનપરદિન અધિક અધિક વધતું જાય છે.૩૧૯. ततो भगवतस्तस्य पाणिग्रहमहोत्सवं । कुर्याद्राज्याभिषेकं च स्वयमागत्य वासवः ॥३२०॥ नवयोजनविस्तिर्णां द्वादशयोजनायतां । शक्रः सुवर्णप्राकारां माणिक्यकपिशिर्षकां ॥३२१॥ धनधान्यसमाकीर्णो–त्तुंगप्रासादबंधुरां । निर्ग्राय राजधानीं द्राक् जगन्नाष्टाय ढौकयेत् ॥३२२॥ ततोऽसौ प्रथमो राजा राजनीतिं समर्थयेत् । तत्या वर्णविभागांश्च चतुरश्चतुराशयः ॥३२३॥ गौतुरंगगजादीनां ग्रहं दमनशिक्षणे । युद्धशस्त्रप्रयोगादीन् नीतीः सामादिकाः अपि ॥३२४॥ युग्मं ॥ काश्चित्पुनः समुत्पन्ने प्रथमे चक्रवर्त्तीनि । निर्धर्माणवकाद्दंड-नीतयः स्युः परिस्फुटाः ॥३२५॥ भगिनीर्पारभोगादीन् व्यवहारांश्च युग्मिनां । निर्वत्तयन्सोऽन्यगोत्र–जातोद्वाहादि दर्शयेत् ॥३२६॥

ત્યારપછી ઈંદ્ર પોતે આવીને તે ભગવંતનો પાણિગ્રહણ મહોત્સવ અને રાજ્યાભિષેક કરે છે. ૩૨૦.

પછી ઈંદ્ર નવ યોજન પહોળી, બાર યોજન લાંબી, સોનાના ગઢ અને માણિક્યના કાંગરાવાળી, ઘનઘાન્યથી પરિપૂર્ણ, ઊંચા ઊંચા પ્રાસાદોથી વ્યાપ્ત એવી રાજઘાની (અયોધ્યા) બનાવીને પ્રભુને અર્પણ કરે છે. ૩૨૧–૩૨૨.

તેઓ પ્રથમ રાજા થાય છે. રાજનીતિ પ્રવર્તાવે છે અને ચતુર આશયવાળા તેઓ ચાર વર્જ્ઞોના વિભાગ પાડે છે. ગાય, ઘોડા, હાથી વિગેરેનો સંગ્રહ કરવામાં આવે છે. તેમનું દમન અને શિક્ષણ તથા યુદ્ધ, શસ્ત્રના પ્રયોગ વિગેરે અને સામાદિ ચાર પ્રકારની નીતિ શીખવે છે.૩૨૩–૩૨૪.

પહેલા ચક્રવર્તી ઉત્પન્ન થતાં માણવક નામના નિધાનમાંથી બીજી પણ કેટલીક દંડનીતિઓ પ્રગટ થાય છે.૩૨૫.

પછી યુગલિકનો જે પોતાની સાથે જન્મેલી બહેનની સાથે પરિભોગરૂપ વ્યવહાર હતો, તેને બંઘ કરીને અન્ય ગોત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલી કન્યા સાથે વિવાહ કરવાનું બતાવે છે.૩૨*૬*. दशानामपि वर्षाणां याम्यस्यार्द्धस्य मध्यमे । खंडे प्रथमतीर्थेशो व्यवस्थामिति दर्शयेत् ॥३२७॥ पंचस्वन्येषु खंडेषु तां जातिस्मरणादिभाक् । क्षेत्राधिष्ठाता देवो वा लोकनीतिं प्रवर्द्धयेत् ॥३२८॥ काश्चित्तु कालमाहात्म्या-त्यवर्त्तते स्वयं ततः । संप्रत्यपि युवा वेत्ति यथा बह्वप्यशिक्षितं ॥३२९॥ तथाहुरस्मद्गुरुपादसमुच्चिते श्रीहीरप्रश्नोत्तरे श्रीजगद्गुरवः-अत्रोत्तरभरतार्द्धेऽपि जातिस्मरणा-दिभाक् क्षेत्राधिष्ठायकदेवो वा कश्चित्तत्र नीतिप्रणेता, कालानुभावतः स्वतो वा कियन्नैपुण्यं जायते इति । जायतेऽस्मिन्नवसरे प्रथमश्चक्रवर्त्त्यपि । न्यायमार्गं द्ध्वीकुर्या-त्स च षट्खंडसाधकः ॥३३०॥ एवं कृत्वा स भगवान् व्यवस्थासुस्थितं जगत् । वितीर्य वार्षिकं दानं चारित्रं प्रतिपद्यते ॥३३१॥

स प्राप्य केवलज्ञानं देवमानवपर्षदि ।

स प्राप्य प्रापलगान दवमानवपर्वाद । दिशति द्विविधं धर्म यतिश्राद्धजनोचितं ॥३३२॥

પાંચ ભરત અને પાંચ ઐરવતરૂપ દશે ક્ષેત્રમાં દક્ષિણબાજુના અર્ધભાગના મધ્યખંડમાં આ પ્રમાણે પ્રથમ તીર્થંકર બધી વ્યવસ્થા બતાવે છે.૩૨૭.

બાકીના તે દશે ક્ષેત્રના પાંચ ખંડોમાં જાતિસ્મરણાદિથી મનુષ્યો અથવા તે ક્ષેત્રના અધિષ્ઠાતા દેવો લોકનીતિ પ્રવર્તાવે છે.૩૨૮.

ત્યારપછી કેટલીક નીતિ તો કાળના માહાત્મ્યથી પોતાની મેળે જ પ્રવર્તે છે, જેમ અત્યારે પણ કેટલાક યુવાનો ઘણી બાબતો વગર શીખવ્યે પણ સમજી જાય છે તેમ ૩૨૯.

અમારા ગુરુમહારાજના કહેલા હીરપ્રશ્નોત્તરમાં તે જગદ્ગુરૂ કહે છે કે-''અહીં ઉત્તર ભરતાર્ધમાં પણ જાતિસ્મરણાદિવાળો મનુષ્ય અથવા ક્ષેત્રનો અધિષ્ઠાયક દેવ નીતિનો પ્રણેતા થાય છે. કાળાનુભાવથી પોતાની મેળે પણ કેટલીક નિપુણતા પ્રાપ્ત થાય છે.''

તે અવસરે પ્રથમ ચક્રવર્તી પણ ઉત્પન્ન થાય છે. છ ખંડ સાધીને તે ન્યાય માર્ગને દઢ કરે છે.૩૩૦. આ પ્રમાણે ભગવાન્ જગતને વ્યવસ્થામાં સુસ્થિત બનાવીને પછી વાર્ષિકદાન આપી ચારિત્ર અંગીકાર કરે છે.૩૩૧.

તે પ્રભુ કેવળજ્ઞાન પામીને દેવ અને મનુષ્યોની પર્ષદામાં યતિ અને શ્રાવકને ઉચિત એવો બે પ્રકારનો ધર્મ ઉપદેશે છે.૩૩૨. ततो गणधरान् गच्छां-स्तथा संघं चतुर्विधं । संस्थाप्य द्वादशांगीं चा-र्थाप्य तीर्थं प्रवर्त्तयेत् ॥३३३॥ एवं कृत्वा मोक्षमार्गं वहमानं स सिद्ध्यति । एकोननवतिपक्षा-वशेषेऽरे तृतीयके ॥३३४॥ एकोननवतिपक्षैः समाप्तेऽरे तृतीयके ॥ दुष्षमसुषमाभिख्यो--ऽरकस्तुर्यः प्रवर्त्तते ॥३३५॥ एतस्मिंश्चारके भूमि-र्नानावृक्षाद्यलंकृता ॥ स्यात्कृत्रिमतृणाढ्यापि कृष्यादीनां प्रवृत्तितः ॥३३६॥ कल्पवृक्षादिरहितं स्वरूपं पूर्णवर्णितं । अत्रापि स्यादनंतघ्न-हीनवर्णादिपर्यवं ॥३३७॥ अत्र चादौ मनुष्याः स्यु-र्धनुःपंचशतोच्छ्रिताः । पूर्वकोट्यंतर्मुहूर्त्तो-त्कृष्टाल्पिष्ठायुषस्तथा ॥३३८॥ अग्निसंपक्वनानान्न-घृतदुग्धादिभोजिनः ।

ગણધરોની, ગચ્છની તથા ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના કરીને દ્વાદશાંગી અર્થથી પ્રરૂપી તીર્થ પ્રવર્તાવે છે. ૩૩૩.

એ પ્રમાશે મોક્ષમાર્ગને વહેતો કરીને પછી પ્રભુ પોતે સિદ્ધિપદને પામે છે. તે વખતે ત્રીજા આરાના ૮૯ પક્ષ બાકી હોય છે.૩૩૪.

બાકી રહેલા ૮૯ પક્ષ વ્યતીત થયે ત્રીજો આરો પૂરો થાય છે અને ચોથો દુઃષમસુષમા નામનો આરો પ્રવર્તે છે.૩૩૫.

એ આરામાં ભૂમિ વિવિધ પ્રકારના વૃક્ષોથી અલંકૃત હોય છે. તથા ખેતી વિગેરેની પ્રવૃત્તિ થવાથી કૃત્રિમ તૃજ્ઞ (વનસ્પતિ)થી પજ્ઞ વ્યાપ્ત હોય છે.૩૩*૬*.

પૂર્વે વર્શવેલું સ્વરૂપ કલ્પવૃક્ષાદિ વિનાનું આ કાળે પશ હોય છે. પરંતુ તે અનંતગુશહીનવર્શાદિ પર્યાયવાળું હોય છે.૩૩૭.

આ આરાના પ્રારંભમાં મનુષ્યો પાંચસો ધનુષ્ય ઊંચા શરીરવાલા અને જધન્ય અંતર્મુહૂર્ત્તના ને ઉત્કૃષ્ટ ક્રોડપૂર્વના આયુવાળા હોય છે.૩૩૮.

તેઓ અગ્નિથી પકાવેલું વિવિધ પ્રકારનું અન્ન, ઘૃત અને દુધ વિગેરેનું ભોજન નિત્ય આહારાર્થીઓ દિવસમાં અનેકવાર કરે છે.૩૩૯. पुत्रपौत्रदुहित्रादि-परिवारा महर्द्धयः । प्रमदापत्यमित्रादि-स्नेहाक्ता जितशत्रवः ॥३४०॥ स्तन्यपानादिभिर्भूयः-कालपालितबालकाः । वर्षक्रमाद्वचक्तवाक्य-गतिचातुर्ययौवनाः ॥३४१॥ राजानो मंत्रिसामंत-श्रेष्ठिसेनापतीश्वराः । केचित्केचिच्चाल्पधनाः प्रेष्याः कर्मकृतोऽपि च ॥३४२॥ एवं प्राक्कृतकर्मानु-सारेण प्राप्तवैभवाः । केचिदि्मध्यादृशः केचि-द्भद्रका मिश्रदृष्टयः ॥३४३॥ केचिदि्मध्यादृशः केचि-द्भद्रका मिश्रदृष्टयः ॥३४३॥ केचित्त्रपन्नसम्यक्त्वा देशचारित्रिणः परे । केचिच्चारित्रिणो यांति पंचस्वपि गतिष्वमी ॥३४४॥ मेघाश्चतुर्विधास्ते च पुष्करावर्त्तसंज्ञकाः । तथा प्रद्युम्नजीमूतौ झिमिकाख्यस्तुरीयकः ॥३४५॥ तत्राद्यस्यैकया वृष्ट्या सुस्निग्धा रसभाविता । भवत्यब्दायुतं भूमि-र्धान्यादृत्यादनक्षमा ॥३४६॥

પુત્ર, પૌત્ર, દુહિત્રાદિ મોટા પરિવારવાળા, મોટી ૠદ્ધિવાળા, સ્ત્રી-પુરૂષને મિત્રાદિના સ્નેહમાં આસક્ત અને શત્રુને જીતનારા હોય છે.૩૪૦.

સ્તન્યપાનાદિ વડે ઘણા કાળ સુધી અપત્યનું પાલન કરે છે અને વર્ષના ક્રમથી બાળકો વ્યક્ત બોલનારાં, ચાલનારાં, યૌવનાવસ્થાવાળા તેમ જ ચતુરાઈવાળા થાય છે.૩૪૧.

કેટલાક રાજાઓ, મંત્રી, સામંત, શ્રેષ્ઠિ, સેનાપતિ અને ઘનવાન હોય છે. કેટલાક અલ્પઘનવાળા, કેટલાક સેવા કરનારા અને કેટલાક અનેક પ્રકારના કામ કરનારા હોય છે.૩૪૨.

આ પ્રમાણે પૂર્વકૃત કર્મને અનુસારે કેટલાક વૈભવવાળા હોય છે, કેટલાક મિથ્યાદ્રષ્ટિ, કેટલાક ભદ્રક, કેટલાક મિશ્રદ્રષ્ટિ,કેટલાક સમક્તિ પામેલા, કેટલાક દેશવિરતિ અને કેટલાક સર્વવિરતિ હોય છે. આ સર્વે પાંચે ગતિમાં જનારા હોય છે.૩૪૩–૩૪૪.

વરસાદ ચાર પ્રકારના હોય છે. ૧ પુષ્કરાવર્ત, ૨ પ્રદ્યુમ્ન, ૩ જીમૂત અને ૪ ઝિમિક ૩૪૫. તેમાં પહેલા પ્રકારના વરસાદની એક વૃષ્ટિથી જમીન સુસ્નિગ્ધ. રસભાવિત અને ૧૦૦૦૦ વર્ષો સુધી ધાન્ય ઉપજાવવાને યોગ્ય થાય છે.૩૪*૬*. द्वितीयस्यैकवृष्ट्या भू-र्भाव्यतेऽब्दसहम्रकं । वृष्टेः स्नेहस्तृतीयस्य दशाब्दानि भवेद्भुवि ॥३४७॥ निरंतरं प्रवृत्ताभि-स्तुरीयस्य च वृष्टिभिः । भूयसीभिर्वर्षमेकं स्नेहस्तिष्ठति वा न वा ॥३४८॥ तत्र तुर्यारकेऽंभोदा उत्तमाः कालवर्षिणः । स्युः स्निग्धा सरसा भूमि-स्ततो भूरिफलप्रदा ॥३४९॥ प्रायो विड्वरदुर्भिक्षेतयो न न च तस्कराः । रोगशोकवियोगाधि-दुःखदौःस्यादि चाल्पकं ॥३५०॥ न्यायाऽनुल्लंघिनो लोकाः पुरुषायुषजीविनः । राजानः श्रावकाः प्रायो धार्मिका न्यायतत्पराः ॥३५१॥ तस्मिन् कालेऽनुक्रमेण स्युस्त्रयोविंशतिर्जिनाः । एकादश चक्रभृतः शार्ङ्गिणः सीरिणो नव ॥३५२॥ एवं च - एकस्यामवसर्पिण्यां स्युश्चतुर्विंशतिर्जिनाः । (चक्रिणो) द्वादश नव केशवा नव सीरिणः ॥३५३॥

બીજા પ્રકારના વરસાદની એક વૃષ્ટિથી એક હજાર વર્ષ સુધી પૃથ્વી તેવી રહે છે, ત્રીજા પ્રકારના વરસાદની એક વૃષ્ટિથી દશ વર્ષ સુધી પૃથ્વી તેવી રસવાળી રહે છે.૩૪૭.

ચોથા પ્રકારના વરસાદની ઘણી વૃષ્ટિ નિરંતર થવા છતાં પણ એક વર્ષ સુધી જ જેમીન રસવાળી રહે કે ન રહે.૩૪૮.

તેમાં ચોથા આરામાં વરસાદ ઉત્તમ પ્રકારના અને યોગ્યકાળે વરસનારા હોય છે, તેથી જમીન સ્નિગ્ધ, સરસ અને ઘણા ફળને આપનારી હોય છે.૩૪૯.

પ્રાયઃ તે આરામાં વિડ્વર, દુર્ભિક્ષ, ઉપદ્રવો હોતા નથી, ચોર હોતા નથી અને રોગ, શોક, વિયોગ, આધિ, દુઃખ ને દુઃખી અવસ્થા વિગેરે અલ્પ હોય છે.૩૫૦.

તે કાળે લોકો ન્યાયનું ઉલ્લંઘન કરતા નથી, પૂર્ણ આયુ સુધી જીવે છે. રાજાઓ પ્રાયઃ શ્રાવક (જૈન ઘર્મ પાળનારા), ધાર્મિક અને ન્યાયમાં તત્પર હોય છે.૩૫૧.

તે ચોથા આરામાં અનુક્રમે ૨૩ તીર્થંકરો થાય છે. ૧૧ ચક્રવર્તીઓ થાય છે અને નવ બળદેવ-વાસુદેવ થાય છે.૩૫૨.

એક અવસર્પિણીમાં એકંદર ૨૪ તીર્થંકરો, ૧૨ ચક્રવર્તીઓ અને નવ વાસુદેવ તથ નવ બળદેવ થાય છે.૩૫૩. चतुष्पंचाशदित्येवं भवंति पुरुषोत्तमाः । स्युस्त्रिषष्टिरमी युक्ता नवभिः प्रतिविष्णुभिः ॥३५४॥ नवभिर्नारदैर्युक्ता-स्ते भवंति द्विसप्ततिः । तथैकादशरुद्राढ्याः स्युस्त्र्यशीतिः समुच्चिताः ॥३५५॥ चतुर्धेति वा पंचधा वाथ पोढा-थवा सप्तधा विश्रुताः स्युः पुमांसः । जिनार्ध्वक्रिणः केशवाः सीरिणस्त-द्विपक्षास्तया नारदाः किंच रुद्राः ॥३५६॥ विश्वार्ध्वर्यदर्कीर्तिकीर्त्तिविजयश्रीवाचकेंद्रांतिष-द्राजश्रीतनयोऽतनिष्ट विनयः श्रीतेजपालात्मजः । काव्यं यत्किल तत्र निश्चितजगत्तत्वाद्भुते त्रिंशतै-कोनेन प्रमितः समाप्तिमगमत्सर्गे निसर्गोज्ज्वलः ॥३५७॥

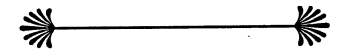
## ।। इति श्रीलोकप्रकाशे एकोनत्रिंशत्तमः सर्गः समाप्तः ॥ श्रीरस्तु ॥

આ પ્રમાશે પ૪ ઉત્તમ પુરુષો થાય છે તેમાં નવ પ્રતિવાસુદેવને ભેળવવાથી *૬*૩ થાય છે. નવ નારદને ભેળવવાથી ૭૨ થાય છે. તેમ જ ૧૧ રુદ્રને ભેળવવાથી ૮૩ થાય છે. ૩૫૪–૩૫૫.

એ પ્રમાશે ઉત્તમ પુરુષોના ચાર, પાંચ, છ અને સાત પ્રકારો પ્રસિદ્ધ છે. તે તીર્થંકર, ચક્રી, વાસુદેવ અને બળદેવ એમ ચાર પ્રકારે, પ્રતિવાસુદેવ યુક્ત પાંચ પ્રકારે, નારદ યુક્ત છ પ્રકારે અને રુદ્ર યુક્ત સાત પ્રકારે સમજવા.૩૫*၄*.

વિશ્વને આશ્ચર્ય પમાડે તેવી કીર્ત્તિવાળા શ્રીકીર્ત્તવિજય વાચકેન્દ્રના શિષ્ય, તેજપાળ ને રાજશ્રીના પુત્ર એવા શ્રીવિનયવિજય ઉપાઘ્યાયે જે કાવ્ય રચ્યું છે, તે નિશ્ચિત કરેલા જગતના તત્ત્વવડે અદ્ભુત એવા આ લોકપ્રકાશ નામના ગ્રંથમાં સ્વભાવે જ ઉજ્જ્વળ એવો ૨૯ મો સર્ગ સંપૂર્ણ થયો.૩૫૭.

ઈતિ શ્રીલોકપ્રકાશ ૨૯ મો સર્ગ સંપૂર્શ.



૨૯મા સર્ગના અંતે બતાવેલ શલાકા પુરૂષોમાંથી જે ૨૪ તીર્થકરો છે, તે આ જન્મથી પાછલા ત્રીજે ભવે તીર્થંકરનામકર્મના હેતુરૂપ વીશ સ્થાનકની આરાધના દ્વારા થાય છે. ૧.

તે વીશ સ્થાનકો આ પ્રમાશે-અરિહંત ૧, સિદ્ધ ૨, પ્રવચન ૩, આચાર્ય ૪, સ્થવિર ૫, બહુશ્રુત (ઉપાઘ્યાય) ૬ અને તપસ્વી (મુનિ) ૭– આ સાતનું વાત્સલ્ય. તેમાં પ્રથમ અરિહંત કહ્યા છે, તે નામાદિ ચાર પ્રકારે,સિદ્ધ સર્વકર્મમળથી રહિત, પ્રવચન તે શ્રુત અથવા તેના આધારભૂત સંઘ, ગુરુ તે ઘર્મના ઉપદેષ્ટા (આચાર્ય), સ્થવિર એટલે વૃદ્ધ-તેના ત્રશ પ્રકાર-વયથી વૃદ્ધ, ચારત્રિપર્યાયથી વૃદ્ધ અને જ્ઞાનથી વૃદ્ધ-સાઠ વર્ષથી વધારે ઉમરના તે વયસ્થવિર, વીશ વર્ષ ઉપરાંતના ચારિત્રપર્યાયવાળા તે પર્યાયસ્થવિર, ચોથા સમવાયાંગસૂત્ર સુધીના સૂત્રાર્થના જાણનાર તે શ્રુતસ્થવિર કે જે ઉત્સર્ગ અપવાદાદિના જાણકાર હોય. તે તે કાળની અપેક્ષાએ વધારે શ્રુતના અભ્યાસી તે બહુશ્રુત અને અનશનાદિ વિચિત્ર પ્રકારના ઉગ્ર તપ કરનારા તે તપસ્વી. એ સાતે ઉપરનો ભક્તિરાગ, લોકમાં તેના સદ્ભૂત ગુણની

For Private & Personal Use Only

|         | तत्कालापेक्षया भूरि-श्रुतोऽत्र स्याद्बहुश्रुतः ६ ।<br>तपस्वी चानशनादि-विचित्रोग्रतपः स्थितः ७ ॥७॥                                 |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | भक्तिरागो यथाभूत–गुणप्रख्यापनं जने ।<br>यथोचितोपचारश्च तेषां वात्सल्यमीरितं ॥८॥                                                   |
|         | सदा ज्ञानोपयोगश्च भवति स्थानमष्टमं ८ ।<br>सम्यक्त्वे ९ विनये १० चाव-श्यके ११ ऽतीचारवर्जनं ॥९॥                                     |
| एतानि - | नवमदशमैकादशानि स्थानानीति शेषः ।<br>शीलव्रतेषु निरती–चारत्वं द्वादशं पदं ।<br>व्रतान्यत्रोत्तरगुणाः शीलं मूलगुणाः स्मृताः १२ ॥१०॥ |
|         | त्रयोदशं क्षणलवा–भिधानं स्थानमीरितं ।<br>तच्च प्रतिलक्षणलवं सदा वैराग्यभावनं १३ ॥११॥                                              |
|         | तपश्चतुर्दशंस्थानं नानाविधतपःक्रियाः १४ ।<br>त्यागः पंचदशं साध्वा–द्यर्हान्नादिसमर्पणं १५ ॥१२॥                                    |
|         | बालादिवैयावृत्यं स्या-त्षोडशं स्थानकं च तत् ।<br>शुद्धोपध्यन्नादिदान-मंगसंवाहनादि च ॥१३॥                                          |

જાહેર તથા યોગ્યભક્તિ, તે તેમનું વાત્સલ્ય કહ્યું છે. ૨–૮.

હંમેશા જ્ઞાનોપયોગ તે આઠમું સ્થાન, સમ્યક્ત્વમાં અતિચારનું વર્જવું તે નવમું, વિનયમાં અતિચારનું વર્જવું તે દશમું, છ આવશ્યકમાં અતિચારનું વર્જન તે અગ્યારમું. ૯.

શીલવ્રતનું નિરતિચારપાલન, તે બારમું. અહીં શીલથી મૂળગુણ અને વ્રતોથી ઉત્તરગુણ સમજવા. ૧૦.

ક્ષણલવ નામનું તેરમું સ્થાન છે. તેમાં પ્રતિક્ષણ કે પ્રતિલવ સદા વૈરાગ્ય ભાવન કરવું તે. ૧૧. તપ એ ચૌદમું સ્થાન છે, તેમાં વિવિધ પ્રકારની તપક્રિયાનો સમાવેશ છે. દાન પંદરમું સ્થાન, તેમાં સાધુ વિગેરેને યોગ્ય અન્નાદિ આપવા તે. ૧૨.

બાલાદિ મુનિની વૈયાવચ્ચ કરવી તે સોળમું સ્થાન છે. તે વૈયાવચ્ચમાં શુદ્ધ ઉપધિ, અન્નપાનાદિ લાવી આપવું તેમ જ અંગનું સંવાહન કરવું-એ વિગેરેનો સમાવેશ છે. ૧૩.

## तथोक्तं प्रश्नव्याकरणांगे

केरिसए पुण आराहए वयमिणं ? जे से उवहिभत्तपाणसंगहदाणकुसले, अच्चंत बालदुब्बलवुड्ढखवगपवत्तिआयरियउवज्झायसाहम्मियतवस्सीकुलगणसंघचेइयठ्ठे य निज्जरठ्ठी वेयावच्चं अणिस्सियं दर्सावहं बहुविहं करेइ । अत्र श्रीजिनप्रतिमाया अन्नोपधिदानांग-संवाहनाद्यसंभवाच्चैत्यस्य किं वैयावृत्त्यमिति यत्कश्चिच्चैत्यापलापी गुरुकर्मा शंकते तत्र जक्खा हु वेयावडियं करेंति तम्हा उ एए निहया कुमारा' इत्युत्तराध्ययनोक्तहरि-केशिमहर्षिवचनात् अवज्ञानिवारणादेरपि वैयावृत्त्यत्वमित्यादि युक्त्या समाधेयं १६॥

> समाधिः स्यात्सप्तदशं स्थानं दुर्ध्यान-वर्जनम् । चित्तस्वास्थ्योत्पादनं वा गुर्वादेर्विनयादिभिः ॥१४॥

अत्राद्यः पक्ष आवश्यकवृत्तौ, द्वितीयस्तु ज्ञाताधर्मकथांगमल्ल्यध्ययनवृत्तौ १७.

તે વિષે શ્રીપ્રશ્નવ્યાકરણ નામના દશમા અંગમાં કહ્યું છે કે-'આ વ્રતનું આરાધન કેવી રીતે કરવું ?'

ઉત્તર - 'ઉપધિ અને ભાતપાશી લાવવામાં ને આપવામાં કુશળ, અત્યંત બાળ, દુર્બળ, વૃદ્ધ, ક્ષપક, પ્રવર્તક, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, સાધર્મિક (સાધુ), તપસ્વી, કુળ, ગણ, સંધ અને ચૈત્ય-એમને માટે નિર્જરાર્થી મુનિ અનિશ્રિતપશે (સતત) દશવિધ સ્થાનમાં બહુવિધ વૈયાવચ્ચ કરે. અહીં જિનપ્રતિમાને અંગે અન્ન અને ઉપધિનું આપવું અને અંગસંવાહના કરવી વિગેરેનો અભાવ હોવાથી ચૈત્યની વૈયાવચ્ચ શી રીતે કરે? એમ ચૈત્યનો અપલાપ કરનાર કોઈક ભારેકર્મી શંકા કરે, તો આ સંબંધમાં શ્રી ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં કહેલા હરિકેશી મહર્ષિના વચન પ્રમાણે જે કોઈ ચૈત્ય (જિનપ્રતિમા) ને અપલાપ કરનારો ગુરુકર્મી હોવાથી ભગવંતના પૂજ્યપણામાં શંકા કરે, તેને અટકાવીને યક્ષ વૈયાવચ્ચ કરે. તે કારણે એ જિનપ્રતિમાનું અપમાન કરનાર તે કુમારોને યક્ષે હણ્યા છે. એટલા ઉપરથી સમજવું કે-જિનપ્રતિમાની અવજ્ઞા કરનારનું નિવારણ કરવું, તે તેમની વૈયાવચ્ચ છે. આ પ્રમાણે યુક્તિથી સમાધાન કરવું.''

હવે સત્તરમું સમાધિસ્થાન છે, તેમાં દુર્ધ્યાન છોડીને અને ગુર્વાદિના વિનય દ્વારા તેમને ચિત્તસ્વાસ્થ્ય ઉપજાવવું તે. ૧૪.

અહીં પહેલો પક્ષ આવશ્યકવૃત્તિ અનુસાર અને બીજો પક્ષ શ્રી જ્ઞાતાઘર્મકથાંગમાં મલ્લ્યઘ્યયનની વૃત્તિ અનુસાર સમજવો. अष्टादशमपूर्वस्य ज्ञानस्य ग्रहणादरः १८ । एकोनविंशतितमं श्रुतस्य बहुमाननं १९ ॥१५॥ स्थानमंत्यं प्रवचन--प्रभावनमिहोदितं । तत्कुर्यात् श्रुतवान् धर्म-कथादिगुणवांस्तथा २० ॥१६॥ तथाहुः - सम्मद्दंसणजुत्तो सड़ सामत्थे प्रभावगो होड़ । सो पुण इत्थ विसिठ्ठो निद्दिठ्ठो अठ्ठहा सुत्ते ॥१७॥ पावयणी १ धम्मकही २ वाई ३ नेमित्तिओ ४ तवस्सी य ५ । विज्जा ६ सिद्धो ७ य कई ८ अठ्ठेव प्रभावगा भणिया ॥१७A॥ एषु द्वित्रादिभिः स्थानैः सर्वैर्वा सेवितैर्भृशं । जिननामार्जयन्मर्त्त्यः पुमान् स्त्री वा नपुंसकं ॥१८॥ तथाहुः श्रीभद्रबाहुस्वामिपादाः-नियमा मणुयगईए इत्यीपुरिसेयरो व सुहलेसो । आसेवियबहुलेहिं वीसाए अन्नयरएहिं ॥१९॥

नियमान्मनुष्यगतौ बद्ध्यते, कस्तस्यां बध्नातीत्याशंक्याह-स्त्री पुरुष इतरो वेति नपुंसक इत्यावश्यकहारिभद्यां

અઢારમું સ્થાન અપૂર્વ જ્ઞાનના ગ્રહણમાં આદર, ઓગણીશમું શ્રુતનું બહુમાન. ૧૫. અને વીશમું પ્રવચનની પ્રભાવનારૂપ કહેલું છે. તે પ્રભાવના જ્ઞાની અને વ્યાખ્યાતા કરી શકે છે.૧*૬*.

કહ્યું છે કે-સમ્યગ્દર્શન યુક્ત મનુષ્ય જો સામર્થ્ય હોય તો શાસનનો પ્રભાવક હોય છે. અને સૂત્રમાં વિશિષ્ટ પ્રભાવક આઠ પ્રકારના કહ્યા છે. ૧૭.

પ્રાવચની ૧, ધર્મકથી ૨, વાદી ૩, નૈમિત્તિક ૪, તપસ્વી ૫, વિદ્યાવાન્ *૬* સિદ્ધ ૭, અને કવિ ૮-એ આઠ પ્રભાવક છે. ૧૭. A.

ઉપર બતાવેલા વીશ સ્થાનકોમાંથી બે, ત્રણ વિગેરે અથવા બધા સ્થાનોની આરાધનાથી પુરુષ, સ્ત્રી કે નપુંસક આદિ ત્રણે વેદમાં વર્તતો મનુષ્ય તીર્થંકરનામકર્મ ઉપાર્જન કરે છે. ૧૮.

તે વિષે શ્રીભદ્રબાહુસ્વામીએ આવશ્યક સૂત્રમાં કહ્યું છે કે–''નિશ્વયે મનુષ્યગતિમાં, સ્ત્રી, પુરુષ કે નપુંસક, શુભલેશ્યાવાળો વીશમાંથી અન્યતર એક અથવા ઘણા સ્થાનોના સેવન વડે તીર્થંકરનામકર્મ બાંધે છે'' ૧૯. तृतीयकर्मग्रंथे तु बंधस्वामित्वनिरूपणे प्रथमनरकत्रयनारको वैमानिक देवो गर्भजमनुष्यश्च सम्यक्त्वादिगुणस्थानवर्त्तिनस्तीर्थकृत्नामकर्म बध्नंतीत्युक्तमिति ज्ञेयं ।

अत्र चैवमुपपत्ति:–बद्धतीर्थंकरनामा मनुष्यो मृत्वा नरकदेवगत्योरुत्पन्नस्तत्रापि तीर्थंकरनामकर्म बध्नाति, जिननामकर्मण: सततबंधकालस्योत्कृष्टतस्त्रयस्त्रिंशत्सागरोपम-मानस्यानुत्तरसुरानाश्रित्य शतके प्रोक्तत्वात्, इति कार्मग्रंथिकैर्गतित्रये जिननामबंध उक्त:,

प्रथमतस्तु मनुष्य एव तद्बंधमारभत इत्यावश्यके 'नियमा मणुअगईए' इति निरूपितमिति । यद्वा नरकस्वर्गगत्योः सामान्येन जिननाम्नो बंधः स्यात् निकाचितबंधस्तु तस्य मनुजगतावेवेत्यावश्यके 'नियमा मणुए' इत्याद्युक्तं भावीति संभाव्यते ।

एतत्संग्रहश्चैवमावश्यकषष्ठांगादिषु-

अरिहंत १ सिद्ध २ पवयण ३ गुरु ४ थेर ५ बहुस्सुए ६ तवस्सीसु ७ । वच्छल्लया य तेसिं अभिक्खनाणोवओगे य ८ ॥१९अ॥ दंसण ९ विणए १० आव-स्सए ११ य सीलव्वए १२ निरइयारो । खणलव १३ तव १४ च्चियाए १५ वेयावच्चे १६ समाही य १७ ॥१९ब॥

''નિશ્વયે તે મનુષ્યગતિમાં જ બંધાય છે. તે મનુષ્યગતિમાં કોણ બાંધે ? એવી આશંકાના ઉત્તરમાં સ્ત્રી, પુરુષ કે ઈતર એટલે નપુંસક'' એમ આવશ્યક હારિભદ્રીમાં કહ્યું છે.

પરન્તુ ત્રીજા કર્મગ્રંથમાં તો બંધસ્વામિત્વની નિરૂપશામાં ''પહેલી ત્રશ નરકનો નારકી, વૈમાનિક દેવ અને ગર્ભજ મનુષ્ય સમ્યક્ત્વાદિ ગુણસ્થાને વર્તતો હોય તે તીર્થંકરનામકર્મ બાંધે'' એમ કહ્યું છે. આ હકીકતની ઉપપત્તિ-સમન્વય આ રીતે કરવી કે તીર્થંકરનામકર્મ જેણે બાંધ્યું છે, એવો મનુષ્ય મરશ પામીને પ્રથમની ત્રશ નરકમાં અથવા વૈમાનિક દેવમાં ઉપજે છે, અને ત્યાં પજ્ઞ તીર્થંકરનામકર્મ બાંધે છે. એટલે તેમાં દળીયાં મેળવે છે. જિનનામકર્મનો સતત બંધકાળ ઉત્કૃષ્ટ તેત્રીશ સાગરોપમ પ્રમાજ્ઞ અનુત્તર વિમાનના દેવોને આશ્રયી પાંચમા શતકકર્મગ્રંથમાં કહેલ છે. એટલે કાર્મગ્રંથિકોએ ત્રજ્ઞ ગતિમાં જિનનામનો બંધ કહ્યો. પ્રથમ તો મનુષ્ય જ તેના બંધનો આરંભ કરે છે, એવા વિચારથી શ્રી આવશ્યકમાં 'નિયમા મજ્ઞુઅગઈએ' એમ કહેલું છે. તેનું સમાધાન કરી લેવું અથવા નરકમાં ને દેવગતિમાં સામાન્યપજ્ઞે તેનો બંધ હોય છે; નિકાચિત બંધ તો મનુષ્યગતિમાં જ થાય છે એવો શ્રી આવશ્યકના 'નિયમા મજ્ઞુએ' કથનનો આશય હોય એમ પજ્ઞ સંભવે છે.

આ વીશ સ્થાનકનો સંગ્રહ શ્રી આવશ્યકમાં અને ષષ્ઠાંગ વિગેરેમાં આ પ્રમાશે છે-અરિહંત ૧ સિદ્ધ ૨, પ્રવચન ૩, ગુરુ ૩, સ્થવિ૨ ૫, બહુશ્રુત *૬*, તપસ્વી ૭, આ સાતનું વાત્સલ્ય, વારંવા૨

| अपुळ्वनाणगहणे १८ सुअभत्ती १९ पवयणे पभावणया २० । |
|-------------------------------------------------|
| एएहिं कारणेहिं तिखयरत्तं लहइ जीवो ॥१९क॥         |
| एतत्तपोविधिसंप्रदायश्चैवं –                     |
| चेत्करोत्युपवासेण विंशतिस्थानकं तपः ।           |
| तदा विंशत्योपवासै–रेका पंक्तिः समाप्यते २० ॥    |
| निरंतरं कृत्यऽशक्तौ सांतरां तां करोति चेत् ।    |
| पंक्तिरेका पूरणीया तत्षण्मासांतरे ध्रुवं ॥२१॥   |
| विंशत्या पंक्तिभिश्चेतत्तपो भवति पूरितं ।       |
| उपवासानां चत्वारि शतानीह भवंति तत् ॥२२॥         |
| एवं शक्त्यनुसारेण प्राज्ञैः षष्ठाष्टमादिभिः ।   |
| मासक्षपणपर्यंतै-स्तप एतद्विधीयते ॥२३॥           |
| पंचशक्रस्तवपाठो-त्कृष्टा या चैत्यवंदना ।        |
| सावश्यं विधिना कार्या तपस्यत्रोपवैणवं ॥२४॥      |

જ્ઞાનોપયોગ ૮, દર્શન ૯, વિનય ૧૦, આવશ્યક ૧૧, શીલવ્રત (નિરતિચાર) ૧૨, ક્ષણલવ ૧૩, તપ ૧૪, દાન ૧૫, વૈયાવચ્ચ ૧૬, સમાધિ ૧૭, અપૂર્વજ્ઞાનગ્રહણ ૧૮, શ્રુતભક્તિ ૧૯, પ્રવચનપ્રભાવના ૨૦. આ કારણોવડે જીવ તીર્થકરત્વને મેળવે છે. ૧૯, અ.બ.ક.

એ તપનો વિધિ આ પ્રમાશે છે –

જો ઉપવાસવડે વીશસ્થાનકને આરાધે તો વીશ ઉપવાસ વડે એક પંક્તિ (એક પદની આરાધના) પૂર્શ થાય છે. ૨૦.

આ પ્રમાણે સતત વીશ ઉપવાસ (આંતરે પારણું કરીને પણ) કરી ન શકે તો આંતરે આંતરે ઉપવાસ કરે, પણ છ માસમાં તો એક પંક્તિ (વીશ ઉપવાસ) જરૂર પૂર્ણ કરે. ૨૧.

એ પ્રમાશે વીશ પંક્તિ કરવાથી આ તપ પૂર્શ થાય છે. એટલે તેમાં કુલ ૪૦૦ ઉપવાસ થાય છે. ૨૨.

આ પ્રમાણે શક્તિઅનુસાર બુદ્ધિમાનોએ છટ્ટઅટ્ટમાદિ યાવત્ માસ ક્ષમણ આદિથી આ તપ કરવો. (એટલે ૪૦૦ ઉપવાસને બદલે યાવત્ ૪૦૦ માસક્ષમણ કરવા, આ પ્રમાણે નંદનમુનિએ કરેલ છે.) ૨૩.

તપને દિવસે પાંચ શક્રસ્તવવડે ઉત્કૃષ્ટ ચૈત્યવંદના વિધિ પ્રમાણે જિનપ્રતિમાની સન્મુખ અવશ્ય કરવી. ૨૪. एकैकस्यामत्र पंक्ता-वेकैकेन दिनेन च । क्रमेणाराधयेद्भकत्या स्थानकानीति विंशतिं ॥२५॥ आद्ये नमोऽर्हद्भ्य इति द्विसहम्रीं जपेद्दिने । अर्हद्भक्तिं विशेषेण कुर्वीत स्तवनादिभिः ॥२६॥ अन्येष्वपि दिनेष्वेव-माराध्यास्ते पुरोदिताः । ज्ञानक्रियाद्यास्तु शुद्ध-पाठाभ्यासादरादिभिः ॥२७॥ रागद्वेषादयो दोषा वर्जनीया विशेषतः । तपोदिने जपेन्मौनी वक्ष्यमाणपदानि च ॥२८॥ सांप्रतीनानि जापपदानि चैवं-

अरिहंत १ सिद्ध २ पवयण ३ आयरिया ४ थेर ५ वायगा ६ साहू ७ । नाणं ८ दंसण ९ विणया १० चारित्तं ११ बंभवयधारी १२ ॥२८А॥ किरियाणं च १३ नमो तह तवस्स १४ सिरिगोयमस्स १५ य जिणाणं १६ । चारित्तं १७ नाम १८ सुआ १९ तित्यं २० इअ वीस जावपया ॥२८B॥

अत्र सर्वत्रापि नमो अरिहंताणं, नमो सिद्धाणं नमो पवयणस्स, इत्यादि पाठकमो ज्ञेयः ।

દરેક પંક્તિમાં અને દરેક દિવસે અનુક્રમે ભક્તિવડે વીશ પદોનું આરાધન કરવું. ૨૫.

પહેલે દિવસે નમોડર્હદ્ભ્યઃ એ પદનો બે હજાર જાપ કરવો અને અરિહંતની ભક્તિ સવિશેષપણે સ્તવનાદિવડે કરવી. ૨*૬*.

બીજા દિવસોમાં પણ એ જ પ્રમાણે પૂર્વે કહેલા અરિહંતાદિને આરાધવા, અને જ્ઞાનક્રિયા વિગેરેને શુદ્ધ પાઠ, અભ્યાસ અને આદર-બહુમાનાદિવડે આરાધવા. ૨૭.

તપને દિવસે રાગદ્વેષાદિ દોષને વિશેષપશે વર્જવા અને મૌનપશે આગળ કહેવાશે તે પદોનો જાપ કરવો. ૨૮.

વર્તમાન કાળમાં જાપપદો આ પ્રમાશે છે ૧ અરિહંત, ૨ સિદ્ધ, ૩ પ્રવચન, ૪ આચાર્ય, પ સ્થવિર, ૬ વાચક, ૭ સાધુ ૮, જ્ઞાન, ૯ દર્શન ૧૦ વિનય, ૧૧ ચારિત્ર, ૧૨ બ્રહ્મવ્રતધારી ૧૩ ક્રિયા ૧૪ તપ, ૧૫ શ્રી ગૌતમ, ૧૬ જિન, ૧૭ ચારિત્ર, ૧૮ અપૂર્વજ્ઞાન ૧૯, શ્રુત અને ૨૦ તીર્થ. આ વીશ પદનો જાપ કરવો. ૨૮ A.B.

તેમાં સર્વત્ર નમો અરિહંતાણં, નમો સિદ્ધાણં, નમો પવયણસ્સ ઈત્યાદિ પાઠનો ક્રમ જાણવો.

| केचिच्चैकैकया पंक्त्या स्थानमेकैकमेव हि ।       |
|-------------------------------------------------|
| आराधयंति विंशत्या पंक्तिभिस्तानि विंशतिं ॥२९॥   |
| उद्यापनादिविधिस्तु संप्रदायादवसेय <b>ः</b>      |
| तपोऽशक्तः पुनः स्थान-मेकं द्वे सकलानि वा ।      |
| यथाशक्ति स्फुरद्धक्तिः सेवेत श्रेणिकादिवत् ॥३०॥ |
| एवं साधुः श्रावको वा साध्वी वा श्राविकापि वा ।  |
| अमून्याराधयन् स्थाना-न्याप्नोति जिनसंपदं ॥३१॥   |
| तीर्थकृन्नामकर्मेत–द्वेद्यते जिनपुंगवैः ।       |
| विश्वोपकारैरग्लान्या धर्मार्थकथनादिभिः ॥३२॥     |
| तथाहुरावश्यकनिर्युक्तिकृतः –                    |
| तं च कहं वेइज्जइ ? अगिलाए धम्मदेसणाईहिं ।       |
| बज्झइ तं तु भयवओ तइयभवोसक्कइत्ताणं ।।३३।।       |
| अयार्जितार्हत्पदाः स्यु-स्ते वैमानिकनाकिनः ।    |
| प्राग्निबद्धायुषश्चार्थः शैलावध्येव नारका: ॥३४॥ |

કેટલાક એક-એક પંક્તિ (વીશ ઉપવાસ) વડે એક-એક સ્થાનને આરાધે છે, તે વીશ પંક્તિ વડે વીશ સ્થાનને આરાધે છે. ૨૯.

તેના ઉદ્યાપનનો વિધિ સંપ્રદાયથી જાણી લેવો.

તપની અશક્તિવાળા એક બે અથવા બધા સ્થાન યથાશક્તિ આરાધે છે અને શ્રેણિકાદિની જેમ સ્કુરાયમાન ભક્તિથી તેની સેવના કરે છે. ૩૦.

આ પ્રમાશે સાધુ, શ્રાવક, સાઘ્વી અથવા શ્રાવિકા આ સ્થાનોને આરાધીને તીર્થકરપદને પ્રાપ્ત કરે છે. ૩૧.

અને એ તીર્થંકરનામકર્મને જિનેશ્વરો (તીર્થંકરપશાના ભવમાં કેવળજ્ઞાન પામ્યા પછી) સતત વિશ્વને ઉપકારક ધર્મદેશના આપવાદિવડે વેદે છે. ૩૨.

શ્રી આવશ્યકનિર્યુક્તિમાં કહ્યું છે–''તે કેવી રીતે વેદે ? ઉ. સતત ધર્મદેશનાદિ દ્વારા અને ભગવંત તે કર્મ, પાછલે ત્રીજે ભવે એક જ વાર બાંધે. (નિકાચિત કરે) છે.'' ૩૩.

હવે જેમશે તીર્થંકરનામકર્મ બાંધ્યું છે, તે વૈમાનિક દેવ થાય, પગ્ન જો પ્રથમ આયુષ્ય બાંધ્યું હોય, તો નીચે ત્રીજી નરક સુધી નારકી થાય છે. ૩૪. तथोक्तं संग्रहण्यां-सुरनेरइएहिं चिअ हवंति हरिअरिहचक्किबलदेवा । चउविहसुरचक्किबला वेमाणिअ हुंति हरिअरिहा ॥३४A॥ बसुदेवचरिते तु नागकुमारेभ्योऽप्युद्धृतोऽनंतरमैरवतक्षेत्रेऽस्यामवसर्पिण्यां जिन उक्त इति ज्ञेयं ।

तेजोऽभिवर्द्धते तेषां देवानां च्यवनावधि । न प्राटुष्यंति चिह्नानि च्यवनस्यान्यदेववत् ॥३५॥ अन्येषामपि विज्ञेय–मेतदंत्यशरीरिणां । तेऽन्यव्यपेक्षया स्वल्प–पीडाः स्युर्नारका अपि ॥३६॥ ततश्चचुत्वा कर्मभूमौ सज्जातिकुलशालिनः । क्षत्रियस्योच्चगोत्रस्य प्राज्यराज्यद्धिराजिनः ॥३७॥ उत्कृष्टभागधेयस्य गुणाढ्यस्य महीपतेः । पत्न्या कुक्षौ सुशीलाया गर्भत्वेनोद्धवंति ते ॥३८॥ स्वर्गाद्वा नरकाद्वा ये यस्मादायांति तीर्थ्रपाः । ज्ञानत्रयं ते तत्रत्यं विभ्रते गर्भगा अपि ॥३९॥

શ્રી સંગ્રહશીમાં કહ્યું છે કે–''દેવ ને નારકી, ત્યાંથી નીકળીને વાસુદેવ, અરિહંત, ચક્રવર્તી ને બળદેવ થાય છે, તેમાં ચાર પ્રકારના દેવમાંથી ચક્રવર્તી ને બળદેવ થાય છે. વાસુદેવ ને અરિહંત વૈમાનિકમાંથી જ થાય છે.''

પણ વાસુદેવચરિત્રમાં તો નાગકુમારથી નીકળીને અનંતરભવે ઐરવત ક્ષેત્રમાં આ અવસર્પિણીમાં એક તીર્થંકર થયાનું કહ્યું છે, તે પ્રસંગોપાત જણાવ્યું છે.

તીર્થંકર થનાર દેવ તેના ચ્યવનકાળ સુધી તેજમાં વૃદ્ધિ પામતો જ રહે છે અને તેને અન્ય દેવોની જેમ ચ્યવનના ચિદ્ધો થતા નથી. ૩૫.

બીજા ચરમશરીરી દેવો માટે પણ તે પ્રમાશે સમજવું. નારકીપણામાં પણ બીજા નારકીઓ કરતાં તેમને અલ્પ પીડા હોય છે. ૩*૬*.

હવે ત્યાંથી ચ્યવીને કર્મભૂમિમાં ઉત્તમ જાતિકુળવાળા, ઉચ્ચ ગોત્રવાળા અને મોટી રાજ્ય ૠદ્ધિવાળા ઉત્કૃષ્ટ ભાગ્યશાળી અને ગુણાઢચ ક્ષત્રિય રાજાની સુશીલા પત્નીની કુક્ષિમાં ગર્ભપણે અવતરે. ૩૭–૩૮.

સ્વર્ગ કે નરકમાંથી આવેલા તીર્થંકરોને પૂર્વભવમાં જેટલા પ્રમાણવાળા ત્રણ જ્ઞાન હોય, તેટલા ગર્ભમાં પણ હોય છે. ૩૯. जानंत्येष्यदतीतं च च्यवनं तत्क्षणे तु न । गर्भोत्पत्तिक्षणेऽप्येषां स्यादेवं महिमोदयः ॥४०॥ अशिवोपद्रवादीनां भवत्युपशमः क्षितौ । नारका अपि मोदंते क्षणं प्राप्तसुखोदयाः ॥४१॥ उदयाभिमुखस्तीर्थं-करार्कः समभूदिति । ज्ञात्वासनप्रकंपेन मुदिता नाकिनायकाः ॥४२॥ सिंहासनात्समुत्याय विनयात्त्यक्तपाटुकाः । पदान्यागत्य सप्ताष्टौ श्रीजिनाभिमुखं रयात् ॥४३॥ पंचांगप्रणिपातेन प्रणम्य जगदीश्वरान् । घटितांजलयः कुर्युः स्तुतिं शक्रस्तवेन ते ॥४४॥

अत्र सक्कस्स य आसणं चलिअं सिग्धं आगमणं भणइ, यावत्तव पुत्तो पढमधम्मचक्कवट्टी भविस्सति, केइ भणंति-बत्तीसंपि इंदा आगंतूण वागरिति, इत्यावश्यकहारिभद्यां श्रीऋषभगर्भावताराधिकारे, सक्कस्स य आसणकंपो यावत् वाणारसीमागंतूण भयवतो जणणिं अहिनंदइ, इति केशीगौतमीयोत्तराध्ययनप्राकृतवृत्तौ ।

તેઓ અતીત ને અનાગતકાળની હકીકત ચ્યવીશ અથવા ચ્યવ્યો–એમ જાશે, પજ્ઞ ચ્યવન સમય અલ્પ હોવાથી ન જાશે, ગર્ભોત્પત્તિના સમયે પજ્ઞ આ પ્રમાશે તેમનો મહિમા હોય. ૪૦.

સર્વ પૃથ્વી પર ઉપદ્રવ શાંત થાય અને નારકી પણ ક્ષણવાર સુખોદયની પ્રાપ્તિથી હર્ષ પામે. ૪૧.

તીર્થંકરરૂપી સૂર્ય ઉગવાનો છે-એમ આસનનાં પ્રકંપથી જાણીને ઈંદ્રો હર્ષ પામે છે. ૪૨.

પછી સિંહાસનથી ઊઠી, પાદુકા તજી, વિનયપૂર્વક સાત આઠ પગલાં ઉતાવળે પ્રભુ સન્મુખ આવીને શ્રી જગદીશ્વરને પંચાંગ પ્રણિપાતવડે નમસ્કાર કરીને, અંજલિ જોડી શક્રસ્તવવડે સ્તુતિ કરે. ૪૩–૪૪.

અહીં શક્રનું આસન ચલાયમાન થાય અને શીઘ્રપશે માતા પાસે આવીને કહે કે--તમારો પુત્ર પ્રથમ ઘર્મચક્રવર્તી થશે-એમ કહેલ છે. કોઈ કહે છે કે બત્રીશ ઈંદ્રો માતા પાસે આવીને કહે છે-આ પ્રમાશે આવશ્યકહારિભદ્રિયટીકામાં શ્રીૠષભદેવના ગર્ભાવતારના અધિકારમાં કહ્યું છે. 'શક્રનું આસન કંપ્યું અને યાવત્ તેશે વાજ્ઞારસીમાં આવી ભગવંતની માતાને અભિનંદન કર્યું.' આ પ્રમાશે શ્રીઉત્તરાઘ્યયનના કેશી-ગૌતમીય અધ્યયનની પ્રાકૃત વૃત્તિમાં કહ્યું છે.

इदं हि घटते यस्मा-दुगर्भवासदिने मुदा । वंदितोऽयं समागत्य सहावाभ्यां सुरेश्वरैः ॥४४А॥ इति श्रीशांतिचरित्रे श्रीशांतिनाथमातापितृवचनमित्यादि दृश्यते, ततो विस्तरतः प्रथमकल्याणकोत्सवपद्धतिर्बहश्रुतेभ्योऽवसेया । तस्मिन्नवसरे वास-भवने स्वर्गहोपमे । स्वः शय्योपमशय्यायां शयिता सा मृगेक्षणा ॥४५॥ समधातुः सुप्रसन्न-चित्ता स्वप्नांश्चतुर्दश । निशीथे गर्भमायाति जिने साक्षादिवेक्षते ॥४६॥ गजं तत्र चतुर्दंतं शुभ्रमैरावणोपमं । शभ्रं दांतं दीप्रदंतं वृषं पिंडमिव त्विषां ॥४७॥ तीक्ष्णदंष्ट्र लोलनेत्रं हर्यक्षं शूरमुज्ज्वलं । देव्याः श्रियोऽभिषेकं च क्रियमाणं दिशां गजैः ॥४८॥ सौरभाकष्टमधुपां नानापुष्पमयीं स्रजं । पूर्णं चंद्रं नवनीत-मिवोन्नीतं सुधांबुधेः ॥४९॥ सहस्रकिरणं लोकलोचनालोकनौषधं । शभ्रमभ्रंलिहं कंग्रं हर्यक्षांकं महाध्वजं ॥५०॥

શ્રી શાંતિનાથ ચરિત્રમાં-ગર્ભાવાસને દિવસે હર્ષપૂર્વક ઈંદ્રે આવીને અમને તથા પ્રભુને વંદના કરી. તેથી આ વાત ઘટે જ છે. ૪૪ A.

એવું શ્રી શાંતિનાથના માતાપિતાનું વચન દેખાય છે. આ પ્રમાશે હોવાથી પ્રથમ કલ્યાશકના ઉત્સવની પદ્ધતિ બહુશ્રતોથી જાશી લેવી.

દેવગૃહ જેવા વાસગૃહમાં, દેવશય્યા જેવી શય્યામાં મૃગસમાન નેત્રવાળા, સમધાતુવાળા, સુપ્રસન્ન ચિત્તવાળા, એવા સુતેલા માતા જે રાત્રિએ જિનેશ્વર ગર્ભમાં આવે છે,તે રાત્રિએ મધ્યરાત્રિને વખતે સ્પષ્ટ ચૌદ સ્વપ્ન દેખે છે. ૪૫–૪*૬*.

તે ચૌદ સ્વપ્ન આ પ્રમાણે-ચાર દાંતવાળો, ઉજ્બ્વળ ઐરાવણ જેવો હસ્તી ૧, ઉજ્બ્વળ, શાંત, દેદીપ્યમાન દાંતવાળો, જાણે કાંતિનો પિંડ હોય તેવો વૃષભ ૨, તીક્ષ્ણ દાઢવાળો, ચપળ નેત્રવાળો, શૂરવીર અને ઉજ્બ્વળ સિંહ ૩, દિગ્ગજોવડે અભિષેક કરાતી લક્ષ્મીદેવી ૪, સુગંઘવડે આકર્ષિત થયેલા ભ્રમરોવાળી અને નાના પ્રકારના પુષ્પ વડે ગુંથેલી માળા ૫, ક્ષીરસાગરમાંથી નીકળેલો જાણે માખણનો પિંડ હોય તેવો પૂર્ણ ચંદ્ર ૬, લોકોના નેત્રોને જોવા માટે અપૂર્વ ઔષધિ જેવો સૂર્ય ૭, ઉજળો, આકાશ कलशं जलसंपूर्णं रौप्यं पद्मप्रतिष्ठितं । पूर्णं पद्मसरः पद्मप्रकरालंकृतोदकं ॥५१॥ वियच्युंबिचलल्लोलकल्लोलं क्षीरसागरं । दीप्यमानं विमानं च दिव्यतूर्यत्रिकांचितं ॥५२॥ अन्पर्यनानारत्नानां निकरं मंदरोच्छ्रितं । निर्द्धूममुज्ज्वलज्वालं घृतसिक्तं महानलं ॥५३॥ श्रेयस्करान् महास्वप्नान् सुखदान् कीर्त्तनादपि । निरीक्ष्यैतान्मृगाक्षी सा भृशं प्रमुदिता भवत् ॥५४॥ निर्गत्य नरकाद्यस्याः कुक्षावेति जगत्पतिः । स्वभावात्सा विमानस्य स्थाने भवनमीक्षते ॥५५॥ सार्वभौमस्य मार्तापि स्वप्नानेतान्निरीक्षते । विंतु किंचिन्नन्न्यूनकांती–नर्हन्मातुरपेक्षया ॥५६॥ सा प्रभो प्रमदा सूते नंदनं चक्रवर्तिनं ॥५६А॥

સુધી લાંબો, કંપતો અને સિંહના ચિન્હવાળો મહાઘ્વજ ૮, જળથી ભરેલો, રૂપાનો પદ્મવડે ઢાંકેલો કળશ ૯, પદ્મના સંમૂહથી અલંકૃત પાણીવાળું પૂર્ણ પદ્મસરોવર ૧૦, આકાશને ચુંબન કરતા ઉછળતા ચપળ તરંગોવાળો ક્ષીરસમુદ્ર ૧૧, દિવ્ય એવા ત્રણ પ્રકારના વાગતા વાજિંત્રોયુક્ત દીપતું એવું દેવવિમાન ૧૨, અમૂલ્ય એવા વિવિધ પ્રકારના રત્નોનો મેરુપર્વત જેવડો ઢગલો ૧૩, નિર્ધૂમ, ઉજ્જ્વળ જ્વાળાવાળો અને ઘીથી સીંચેલો એવો અગ્નિ. ૧૪, ૪૭–૫૩.

આ પ્રમાશે શ્રેયસ્કર અને નામ લેવાથી પણ સુખ આપનાર એવા મહાસ્વપ્નો જોઈને મૃગાક્ષી, એવી તે રાશી ઘશી હર્ષિત થાય છે. પ૪.

તીર્થંકર નરકમાંથી નીકળીને જે માતાની કુક્ષિમાં આવ્યા હોય તે માતા સ્વભાવથીજ વિમાનને સ્થાને ભવન દેખે છે. ૫૫.

ચક્રવર્તીની માતા પણ આ જ ચૌદ સ્વપ્નો દેખે છે, પણ તે અરિહંતની માતાથી જોવાયેલા કરતાં કાંઈક હીન કાંતિવાળા હોય છે. ૫*૬*.

કહ્યું છે કે ''હે સ્વામી આજ ચૌદ સ્વપ્નો કાંઈક અસ્ફુટ એવા જે માતા જુએ છે, તે ચક્રવર્તી એવા પુત્રને જન્મ આપે છે. ૫*૬* A. इयं पुनर्जया देवी स्फुटानेतानलोकत । तन्नाय त्रिजगन्नायं जिनं सा जनयिष्यति ॥५६B॥ इति श्रीवासुपूज्यचरित्रे । यस्याः पुत्रो भवेत्सार्वभौमोऽर्हंश्चेह जन्मनि । सा द्विः स्वप्नानिमान् पश्ये–त्तथोक्तं पूर्वसूरिभिः ॥५७॥ अचिरा नाम तत्पत्नी शीललीलासमुज्वला । सा द्विर्श्चर्तुदश स्वप्ना-न्निशाशेषे व्यलोकयत् ॥५८॥ इति वृद्धशत्रुंजयमाहात्म्ये । एषामन्यतरान् सप्तालोकयेद्वासुदेवसूः । चतुरो बलदेवांबा-श्वैकं मांडलिकप्रसूः ॥५९॥ प्रतिकेशवमाता तु त्रीन् स्वप्नानवलोकयेत् । मातैकं पश्यति स्वप्नं मुनेरपि महात्मनः ॥६०॥ तथा चोक्तं सप्ततिशतस्थानके– जिणचक्कीणय जणणी नियंति चउदस गयाइवरसुविणे । सग चउ तिण्णि इगाई हरिबलपडिहरिमंडलियमाया ॥६०А॥

આ જયાદેવીએ તો એ ચૌદ સ્વપ્નો બહુ સ્પષ્ટ જોયા છે તેથી હે નાથ ! તે ત્રણ જગતના નાથ એવા જિનને જન્મ આપશે.'' પ*ક* B.

આ પ્રમાશે શ્રી વાસુપૂજ્યચરિત્રમાં કહ્યું છે.

જે માતાનો પુત્ર એક જન્મમાં અરિહંત ને ચક્રવર્તી બે પદવીધર થવાનો હોય, તેની માતા બે વખત આ ચૌદ સ્વપ્નો જુએ છે. તે મુજબ પૂર્વાચાર્યોએ કહ્યું છે. પ૭.

કે – ''શીલની લીલાવડે સમુજ્જ્વળ એવી અચિરા નામે વિશ્વસેન રાજાની પત્નીએ શેષ રાત્રીએ પૂર્વોક્ત ચૌદ સ્વપ્નોને બે વાર જોયાં'' પ૮.

આ પ્રમાશે શ્રીવૃદ્ધશત્રું જયમાહાત્મ્યમાં કહ્યું છે.

આ ચૌદમાંથી કોઈ પણ સાત સ્વપ્નો વાસુદેવની માતા જુએ છે. બળદેવની માતા ચાર સ્વપ્નો જુએ છે અને માંડલિક રાજાની માતા એક સ્વપ્ન જુએ છે. ૫૯.

પ્રતિવાસુદેવની માતા ત્રણ સ્વપ્નો જુએ છે અને મહામુનિની માતા પણ એક સ્વપ્ન જુએ છે. *૬*૦. શ્રી સપ્તતિશતસ્થાન ગ્રંથમાં કહ્યું છે કે 'તીર્થંકર અને ચક્રવર્તીની માતા હાથી વિગેરે શ્રેષ્ઠ ચૌદ સ્વપ્નો જુએ છે, અને સાત, ચાર, ત્રણ અને એક સ્વપ્ન વાસુદેવ, બલદેવ, પ્રતિવાસુદેવ ને માંડલિકની માતા અનુક્રમે જુએ છે.' *૬*૦ A. श्रीहीरप्रश्नोत्तरेऽप्युक्तं-प्रतिवासुदेवे गर्भेऽवतीर्णे तन्माता कियतः स्वप्नान् पश्यतीत्यत्र त्रीन् स्वप्नान् पश्यतीति ज्ञायते सप्ततिशतस्यानकशांतिचरित्राद्यनुसारेणेति । श्रीहैमरामचरित्रे तु रावणप्रतिवासुदेवे गर्भेऽवतीर्णे तन्मात्रा कैकस्या एक एव स्वप्नो दृष्ट इत्युक्तमस्ति तथा च तद्ग्रंथः – अन्यदा कैकसी स्वप्ने विश्नंतं स्वमुखे निशि । कुंभिकुंभस्थलीभेद-प्रसक्तं सिंहमैक्षत ॥६०B॥ मुनिमातुरेकस्वप्ननिरीक्षणं च मेधकुमारादिमातृवत् । सोपेत्य कांतं विनया-त्प्रबोध्यैतान्निवेदयेत् । सोऽपि स्वप्नफलं ब्रूते विश्वोत्त्वृष्टांगजोद्धवं ॥६१॥ आकार्य स्वप्नशास्त्रज्ञान् प्रातरंतःसभं ततः । नृपः स्वप्नफलं पृच्छे-त्तेऽपि शास्त्रानुसारतः ॥६२॥ वदंत्येवं महाराज सुतो भावी भवत्कुले ।

तीर्थंकरो वा चक्री वा महास्वप्नानुभावतः ॥६३॥

શ્રી હીરપ્રશ્નોત્તરમાં પણ કહ્યું છે કે--'પ્રતિવાસુદેવ ગર્ભમાં આવ્યેથી તેની માતા કેટલા સ્વપ્નો દેખે ? તેના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે ત્રણ સ્વપ્ન દેખે-એમ સપ્તતિશતસ્થાન અને શાંતિચરિત્ર વિગેરેને અનુસારે જણાય છે.'

શ્રીહેમચંદ્રાચાર્યકૃત રામચરિત્રમાં તો રાવણ પ્રતિવાસુદેવ ગર્ભમાં આવ્યાથી તેની માતા કૈકસીએ એક સ્વપ્ન દીઠું-એમ કહેલ છે. તે સંબંધી શ્લોક આ પ્રમાણે છે.

''એકદા કૈકસીએ સ્વપ્નમાં રાત્રિએ હાથીના કુંભસ્થલને ભેદવામાં તત્પર થયેલા સિંહને પોતાના મુખમાં પ્રવેશ કરતો જોયો'' *૬*૦ B.

મહામુનિ થનારની માતા પણ એક સ્વપ્ન દેખે એમ કહ્યું છે, તે મેઘકુમારાદિની માતાએ જોયેલ છે તે પ્રમાણે સમજવું.

પછી માતા જ્યાં પોતાના સ્વામી સુતા હોય, ત્યાં આવીને વિનયપૂર્વક તેમને જગાડીને પોતાને સ્વપ્ન આવ્યાની હકીકત નિવેદન કરે. તે પણ 'વિશ્વમાં ઉત્કૃષ્ટ એવો તને પુત્ર થશે' એવું સ્વપ્નફળ કહે. *૬*૧.

પ્રભાતે સ્વખ્નશાસ્ત્રના જાણકાર સ્વખ્નપાઠકોને રાજા સભામાં બોલાવે અને રાજા તેને સ્વખ્નનું ફળ પૂછે. તેઓ પણ શાસ્ત્રાનુસારે કહે છે કે-હે મહારાજ ! આ મહાસ્વખ્નના અનુભાવથી તમારા કુળમાં તીર્થંકર અથવા ચક્રવર્તી પુત્ર થશે. *૬૨–૬*૩. स्वप्नशास्त्रे यतः प्रोक्ताः सर्वे स्वप्ना द्विसप्ततिः । तत्र त्रिंशन्महास्वप्ना-स्तेषु चैते चतुर्दश ॥६४॥ इत्याकर्ण्य प्रमुदिता पुत्रजन्ममनोरथान् । दधाना विविधान् राज्ञी सा कुर्यादगर्भपोषणं ॥६५॥ गर्भानुभावोत्पन्नानां दोहदानां शुभात्मनां । सा सेवनात्प्रपूर्णेच्छा सश्रीका शोभतेऽधिकं ॥६६॥ अथानुकूले मरुति प्रसर्पति सुखावहे । भूमौ निष्पन्नशस्यायां फलपूर्णेषु च द्रुषु ॥६७॥ ग्रहेषु सर्वेपूच्चेषु निमित्तेषु शुभेषु च । छत्रादिजन्मयोगेषु शुभे लग्ननवांशके ॥६८॥ जने प्रमुदिते श्रेष्ठे निमित्ते शकुनादिके । अर्द्धरात्रे प्रसूते सा जिनं निधिमिव क्षितिः ॥६९॥ उच्चग्रहास्त्वेवं-अर्काद्युच्चान्यजवृषमृगकन्याकर्कमीनवणिजोंशैः । दियदहनाष्टाविंशति-तिथीषु नक्षत्रविंशतिभिः ॥७०॥

કારણ કે સ્વપ્નશાસ્ત્રમાં કુલ ૭૨ સ્વપ્નો કહ્યા છે. તેમાં ત્રીશ મહા સ્વપ્નો કહ્યા છે, તેમાંથી આ ૧૪ સ્વપ્નો છે. *૬*૪.

સ્વપ્નપાઠક પાસેથી આ પ્રમાશે સાંભળીને હર્ષિત થયેલી રાશી પુત્રજન્મને લગતા અનેક પ્રકારના મનોરથો કરતી, સારી રીતે ગર્ભનું પોષણ કરે. *૬*૫.

ગર્ભના અનુભાવથી ઉત્પન્ન થતા શુભ દોહલાને રાજા પૂર્શ કરે, એટલે પૂર્શેચ્છાવાળી માતા અધિક શોભાને ધારજ્ઞ કરે. *૬૬*.

પછી અનુકૂળ અને સુખાવહ પવન વાતો હોય ત્યારે, સર્વભૂમિમાં ઘાન્ય ઉત્પન્ન થયેલું હોય, અને વૃક્ષો ફળથી પૂર્ણ થયેલ હોય, તેમજ સર્વ ગ્રહો ઉચ્ચ સ્થાને આવેલા હોય, શુભ નિમિત્તો મળ્યા હોય અને છત્રાદિ શુભ જન્મ યોગ આવ્યા હોય, શુભ લગ્નનો નવાંશ હોય અને સર્વલોક પ્રમુદિત હોય, શકુનાદિ શુભનિમિત્ત વર્તતા હોય, તે વખતે અર્ઘરાત્રે પૃથ્વી જેમ નિધાનને પ્રગટ કરે, તેમ માતા પુત્રને જન્મ આપે. ૬૭–૬૯.

ઉચ્ચ ગ્રહો આ પ્રમાકો-મેષ રાશિનો સૂર્ય દશ અંશ, વૃષ **રાશિનો ચન્દ્ર** ત્રણ અંશ, મકર રાશિનો મંગળ અઠ્યાવીશ અંશ, કન્યારાશિનો બુધ પંદર અંશ, કર્ક રાશિનો ગુરુ પાંચ અંશ. મીન રાશિનો શુક્ર સત્યાવીશ અંશ અને તુલા રાશિનો શનિ વીશ અંશ સુધી ઉચ્ચ કહેવાય છે. ૭૦. छत्रादियोगास्त्वेवं-द्वितीये द्वादशे मूर्त्तौ सप्तमे भवने ग्रहाः । छत्रयोगस्तदा ज्ञेयः पुत्रो जातो नृपो भवेत् ॥७१॥ धने व्यये रिपुस्थाने मृत्युस्थाने यदा ग्रहः । योगः सिंहासना नाम देवानामपि दुर्लभः ॥७२॥ तृतीये पंचमे स्थाने नवमैकादशे ग्रहाः । बलयोगस्तदा ख्यातः सर्वसौख्यकरस्सदा ॥७३॥ चंद्रात्सप्तमगो जीवो-ऽथवा स्याच्चंद्रसंयुतः । जीवयोगं तमित्याहु-श्चिरायुः सुखवान् भवेत् ॥७४॥ केंद्रस्थानेषु सर्वेषु यदि सौम्यग्रहस्तदा । चतुःसागरयोगोऽयं देवानामपि दुर्लभः ॥७५॥ इत्यादि तदा दिशः प्रसीदंति सर्वाः प्रमुदिता इव । भवेन्नित्यांधकारेषु प्रकाशो नरकेष्वपि ॥७६॥ तथोक्तं स्थानांगेऽर्थतः चतर्भिः स्थानकैरेभि-र्लोकोद्योतः प्रसर्पति ।

चतुाभः स्थानकराभ–लाकाद्यातः प्रसपात । अर्हज्जन्मज्ञानदीक्षास्तेषां मोक्षोत्सवेऽपि च ॥७६A॥

છત્રાદિ યોગ આ પ્રમાણે-બીજે, બારમે, પહેલે અને સાતમે ભવને ઉચ્ચ ગ્રહો આવ્યા હોય, ત્યારે છત્રયોગ થાય છે. તે વખતે જન્મેલ પુત્ર રાજા થાય છે. ૭૧.

ધન (૨) વ્યય (૧૨) રિપુ (૬) અને મૃત્યુ (૮) સ્થાને જ્યારે 'ગ્રહો આવ્યા હોય, ત્યારે સિંહાસન નામનો યોગ થાય છે, તે દેવોને પણ દુર્લભ છે. ૭૨.

ત્રીજે, પાંચમે, નવમે અને અગ્યારમે સ્થાને ગ્રહો આવ્યા હોય, ત્યારે બળ નામનો યોગ થાય છે, તે સર્વ પ્રકારના સુખનો કરનાર છે. ૭૩.

ચન્દ્રથી સાતમે સ્થાને બૃહસ્પતિ આવેલ હોય અથવા ચન્દ્ર સંયુત હોય, ત્યારે જીવયોગ થાય છે, તે ચિરાયુ કરનાર તેમજ સુખ આપનાર છે. ૭૪.

સર્વ કેન્દ્રસ્થાન (૧–૪–૭–૧૦) માં જ્યારે સૌમ્ય પ્રહો આવ્યા હોય, ત્યારે ચતુઃસાગરયોગ થાય છે,તે દેવોને પણ દુર્લભ છે. ઈત્યાદિ. ૭૫.

પ્રભુના જન્મ વખતે સર્વ દિશાઓ પણ જાણે પ્રમુદિત થઈ હોય તેમ પ્રસન્ન દેખાય છે અને નિત્યાંધકારવાળા નરકમાં પણ પ્રકાશ થાય છે. ૭*૬*.

શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રમાં આ પ્રમાણે અર્થથી કહ્યું છે કે–''અરિહંતના જન્મ, દીક્ષા, જ્ઞાન અને મોક્ષ-

तत्रायांति तदा द्राक्षट्-पंचाशद्दिक्कुमारिकाः । कंपासनाः प्रभोर्जन्म विज्ञायावधिचक्षुषा ॥७७॥ तथाहि – भोगंकरा १ भोगवती २ सुभोगा ३ भोगमालिनी ४ । तोयधारा ५ विचित्रा च ६ पुष्पमाला ७ त्वनिंदिता ॥७८॥ अष्टाधोलोकवासिन्यः किलैता दिक्कुमारिकाः । वदंत्यन्योन्यमाकार्य जातो भो जगदीश्वरः ॥७९॥ जीतं नो दिक्कुमारीणा-मित्यधोलोकवेश्मनः । त्रैकालिकीनां यज्जन्मो-त्सवः कार्यो जिनेशितुः ॥८०॥ यामस्ततो वयमपि कृत्वा श्रीजगदीशितुः । सूतिकर्मादिकां सेवां कुर्महे सफलं जनुः ॥८१॥ निश्चित्यान्योन्यमित्येताः प्रत्येकं स्वाभियोगिकान् । आज्ञापयंति निर्मातुं विमानं गमनोत्सुकाः ॥८२॥ तेऽपि योजनविस्तीर्णं रत्नस्तंभशतांचितं । विचित्रचित्रं निर्माय ढौकयंति तदद्भुतं ॥८३॥

એ પ્રમાશે ચાર કલ્યાશક વખતે સર્વ લોકમાં ઉદ્યોત પ્રસરે છે'. ૭۶ A.

તે વખતે આસનપ્રકંપથી અવધિજ્ઞાનવડે પ્રભુનો જન્મ થયેલ જાણીને તરત જ છપ્પન દિફ્ફુમારીઓ ત્યાં આવે છે. ૭૭.

તે આ પ્રમાશે-ભોગંકરા ૧, ભોગવતી, ૨ સુભોગા ૩ ભોગમાલિની ૪, તોયધારા ૫, વિચિત્રા ૬, પુષ્પમાળા ૭ ને અનિંદિતા ૮–નામની આઠ અધોલોકવાસી દિક્કુમારિકા અન્યોઅન્ય એક બીજીને બોલાવીને કહે છે–''પ્રભુનો જન્મ થયો છે. ૭૮–૭૯.

આ પ્રસંગે ત્રણે કાળમાં થનારો અધોલોકવાસી દિફ્કુમારિકાનો-એ આચાર છે, કે આપણે જિનેશ્વરનો જન્મોત્સવ કરવો. ૮૦.

માટે ચાલો આપશે ત્યાં જઈએ અને શ્રીજગદીશ્વરની સૂતિકર્માદિ સેવા કરીને આપશો જન્મ સફળ કરીએ. ૮૧.''

આ પ્રમાશે નિશ્ચય કરીને ગમનોત્સુક એવી તે પોતપોતાના અભિયોગિક દેવને ત્યાં જવા માટે વિમાન રચવાનો હુકમ કરે છે. ૮૨.

તે દેવ પણ તરત જ એક યોજન વિસ્તીર્ણ, સો રત્નના સ્તંભોવાળું અને ચિત્ર વિચિત્ર રચનાવાળું અદૂભુત વિમાન તૈયાર કરીને તેમની પાસે હાજર કરે છે. ૮૩. सामानिकानां देवानां ताश्चतुर्भिः सहस्रकैः । महत्तराचतुष्केण प्रत्येकं समुपासिताः ॥८४॥ अनीकै: सप्तभि: सेना-धिपैर्देवैश्च सप्तभि: । सहस्त्रैश्च षोडशभि-र्देवानामात्मरक्षिणां ॥८५॥ देवदेवीसमुदायै--रन्यैरप्यमितैर्वृता: । प्रवृत्तदिव्यवादित्र-गीतनाट्या महर्द्धिका: ॥८६॥ तद्विमानं समारुहा गत्या सत्वरया रयात् । आगत्यार्हज्जन्मवेश्म-न्युत्तरंति विमानतः ॥८७॥ तिस्र: प्रदक्षिणाः कृत्वा जिनं च जिनमातरं । स्तुवंति मधुरैर्वाक्यै-र्विनयावनता इति ॥८८॥ नमोस्तू ते कुक्षिरल-धारिके विश्वदीपिके ॥ लोकनाथस्य जर्नान स्वयंबुद्धस्य भास्वतः ॥८९॥ अधोलोकनिवासिन्यो वयं स्मो दिक्कुमारिका: । अर्हज्जन्मोत्सवं कुर्मो भेतव्यं न त्वया तत: ॥९०॥ इत्युदीर्य समुद्धातं कृत्वा वैक्रियमंजसा । संवर्त्तकं विकुर्वति वायुं भूमिविशोधकं ॥९१॥

એટલે તે દરેક દેવી પોતાના ચાર હજાર સામાનિક દેવો અને ચાર મહત્તરા દેવીઓથી સેવાતી, સાત સેના, સાત સેનાધિપતિ દેવો, સોળ હજાર આત્મરક્ષક દેવો અને બીજા અપરિમિત દેવદેવીઓથી પરિવારિત થઈને દિવ્ય એવું વાજિંત્ર, ગીત અને નૃત્ય જેમાં થઈ રહેલ છે, એવા તે વિમાનમાં મોટી ૠદ્ધિ પૂર્વક આરોહણ કરે છે. અને ઉતાવળી ગતિથી અરિહંતના જન્મગૃહ પાસે આવીને વિમાનમાંથી ઊતરે છે. ૮૪–૮૭.

પછી જિનેશ્વરને તેમજ જિનમાતાને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઈ, વિનયવડે નમસ્કાર કરી, મધુર વાકયો વડે આ પ્રમાણે સ્તવના કરે. ૮૮.

''હે કુક્ષિરત્નઘારિકે ! વિશ્વદીપકે ! સ્વયંબુદ્ધ અને સૂર્ય સમાન તેજસ્વી લોકનાથના હે માતા ! તમને નમસ્કાર છે. ૮૯.

અમે અધોલોકવાસી દિફ્કુમારીઓ છીએ. અમે અરિહંતનો જન્મોત્સવ કરવા આવેલી છીએ. તમે અમારાથી ડરશો નહીં.'' ૯૦.

આમ કહીને તરત જ વૈક્રિય સમુદ્ધાત કરીને ભૂમિને શુદ્ધ કરનાર સંવર્તક વાયુ વિકુર્વે. ૯૧.

चतुर्दिशं ततो जन्म-गेहाद्योजनमात्रकं । क्षेत्रं तेन प्रसरता मारुतेन सुगंधिना ॥९२॥ रजःकाष्ठतृणादीनां दुष्टानां दूरमुज्झनात् । क्रियते निर्मलं राज्ञो भृत्येनेव गृहांगणं ॥९३॥ युग्मं ॥ प्रशमय्याथ तं वायुं समागत्य जिनांतिके । कृतस्वकार्या गायंत्य-स्तिष्ठंति मधुरस्वरं ॥९४॥ अन्यासां दिक्कुमारीणा-मप्यागमनपद्धति: । इयमेव विशेषस्तु कर्त्तव्ये सोऽत्र वक्ष्यते ॥९५॥ मेघंकरा ९ मेघवती २ सुमेघा ३ मेघमालिनी ४ । सुवत्सा ५ वत्समित्रा च ६ वारिषेणा ७ बलाहका ८ ॥९६॥ अष्टोर्ध्वलोकवासिन्य इत्येता दिक्कुमारिका: । विकृत्य गगने मेघान सगंधिजलवर्षणै: ॥९७॥ पूर्वं प्रमार्जितं क्षेत्रं भूत्या इव नृपांगणं । अपंकिलं रजोमुक्तं कुर्युः सुरभि शीतलं ॥९८॥ युग्मं ॥ ततो विसृज्य तान् मेघान् पुष्पमेघान् विकृत्य च । तद्योजनमितं क्षेत्रं शक्रस्येव सभांगणं ॥९९॥

પછી પ્રભુના જન્મગૃહની ચાર દિશામાં એક–એક યોજન પ્રમાણ ક્ષેત્રને પ્રસરતા એક સુગંધી વાયુવડે રજ, કાષ્ઠ, તૃણાદિ દુષ્ટ પદાર્થોને દૂર ફેંકીને રાજાના સેવકની જેમ રાજાના ઘરનું આંગણું, શુદ્ધ કરે. ૯૨–૯૩.

ં પછી તે વાયુને સમાવી, પોતાનું કાર્ય પૂર્શ થયેથી પ્રભુ પાસે આવી, મધુર સ્વરે ગાતી ગાતી ઊભી રહે. ૯૪.

બીજી પણ દિફ્કુમારીઓની આગમન પદ્ધતિ આ પ્રમાણે જ સમજવી. તેમના કર્ત્તવ્યમાં જે વિશેષતા છે,તે કહેવાય છે. ૯પ.

મેઘંકરા, મેઘવતી, સુમેઘા, મેઘમાલિની, સુવત્સા, વત્સમિત્રા, વારિષેણા અને બલાહકા– આ નામની આઠ ઊર્ઘ્વલોકવાસી દિફ્ફુમારીકા, પ્રભુના ગૃહપાસે આવી (પ્રભુ તથા માતાને નમી) આકાશમાં મેઘ વિકુર્વી સુગંધી જળ વરસાવીને પૂર્વે પ્રમાર્જિત કરેલા ક્ષેત્રને સેવકોની જેમ રાજાના આંગણાને રજ રહિત, પંક રહિત, સુગંધી અને શીતળ કરે. ૯૮–૯૮.

ત્યારપછી જળના મેઘને વિસર્જીને પુષ્પના મેઘને વિકુર્વી તે યોજનપ્રમાણ ક્ષેત્રને શક્રની સભાના

पंचवर्णप्रसूनानां प्रकरेण सुगंधिना । जानमात्रोच्चेन वृंत-स्थायिना परिमंडितं ॥१००॥ कण्णागरुतुरुष्कादि-सुगंधिद्रव्यजन्मना । धूपेन धूपितं कुर्युः क्रीडाईं द्युसदामपि ॥१०१॥ त्रिभिर्विशेषकं ॥ नंदोत्तरा १ तथा नंदा २ आनंदा ३ नंदिवर्द्धना ४ । विजया ५ वैजयंती ६ च जयंती ७ चापराजिता ८ ॥१०२॥ पर्वरुचकवास्तव्या इत्येता दिक्कुमारिकाः । एत्य नत्वा जिनं सांबं गायंत्यादर्शपाणय: ।।१०३।। समाहारा १सुप्रदत्ता २ सुप्रबुद्धा ३ यशोधरा ४ । लक्ष्मीवती ५ शेषवती ६ चित्रगुप्ता ७ वसुंधरा ८ ॥१०४॥ याम्यदिगुरुचकादेता एत्याष्ट्रौ दिक्कुमारिकाः । गायंति पूर्णकलशकरा दक्षिणत: प्रभो: ॥१०५॥ इलादेवी १ सुरादेवी २ पृथ्वी ३ पद्मावतीति ४ च । एकनासा ५ नवमिका ६भद्रा ७ शीतेति ८ नामत्तः ॥१०६॥ पाश्चात्यरुचकादेताः समेता दिक्कुमारिकाः । गायंत्यात्ततालवृंता: प्रभो: पश्चिमत: स्थिता: ।।१०७।।

આંગણાની જેમ, પાંચ વર્શના સુગંધી પુષ્પોનો સમૂહ વરસાવીને નીચા ડીંટવાળા પુષ્પોથી જાનુપ્રમાણ વ્યાપ્ત કરે. પછી કૃષ્ણાગુરુ ને તુરુષ્કાદિ સુગંધી દ્રવ્યોથી બનાવેલા ધૂપવડે તે જમીનને ધૂપિત કરી, દેવોને પણ ક્રીડા કરવા યોગ્ય તે ક્ષેત્રને બનાવે. ૯૯–૧૦૧.

ત્યારપછી નંદોત્તરા, નંદા, આનંદા, નંદિવર્ધના, વિજયા, વૈજયંતી, જયંતી ને અપરાજિતા–નામની પૂર્વરૂચકપર રહેનારી આઠ દિફ્ફુમારીકા ત્યાં આવી પ્રભુને અને પ્રભુની માતાને નમી હાથમાં આદર્શ લઈને ગાયન કરતી ઊભી રહે. ૧૦૨–૧૦૩.

પછી સમાહારા, સુપ્રદત્તા, સુપ્રબુદ્ધા, યશોઘરા, લક્ષ્મીવતી, શેષવતી, ચિત્રગુપ્તા ને વસુંઘરા નામની દક્ષિણ રૂચકવાસી દિફ્કુમારીકા ત્યાં આવી (પ્રભુ અને માતાને નમી) પૂર્ણ કળશ હાથમાં લઈને દક્ષિણ બાજુએ ગાયન કરતી ઊભી રહે. ૧૦૪–૧૦૫.

પછી ઈલાદેવી, સુરાદેવી, પૃથ્વી, પદ્માવતી, એકનાસા, નવમિકા, ભદ્રા ને શીતા એ આઠ દિફ્કુમારીકા પશ્ચિમ રૂચકથી આવીને (પ્રભુ તથા માતાને નમી) હાથમાં પંખા લઈ ગાયન કરતી પ્રભુની પશ્ચિમ તરફ ઊભી રહે. ૧૦*૬*–૧૦૭. अलंबुसा १ मिश्रकेशी २ पुंडरीका ३ च वारुणी ४ । हासा ५ सर्वप्रभा ६ श्री ७ ह्री ८-रित्यष्टौ दिक्कुमारिकाः ॥१०८॥ उदीच्यरुचकादेत्य प्रभोरुत्तरतः स्थिताः । वीजयंत्यश्चामराणि मुदा गायंति तद्गुणान् ॥१०९॥ चित्रा १ च चित्रकनका २ शतेरा ३ च ततः परा । सौदामिनी ४ चतम्रोऽमू-विदिग्रुचकर्मदिराः ॥१९०॥ दिक्कुमार्योऽभ्येत्य नत्वा विदिश्च चतमुष्वपि । दुष्ठु तिष्ठंति गायंत्यो दीपिकाव्यग्रपाणयः ॥१९१॥ रूपा १ रूपासिका २चापि सुरूपा ३ रूपकावती ४ । एता मध्यमरुचक-वासिन्यो दिक्कुमारिकाः ॥१९२॥ बर्द्धयित्वा प्रभोर्नालं चतुरंगुलवर्जितं । भूमौ निधाय सद्रत्नै-स्तत्खातं पूरयंति च ॥१९३॥ पीठं बध्ध्वा तदुर्पार दुर्वांकुरान् वर्पति च । अर्हदंगप्रतीकस्य मा भुदाशातनेनि ताः ॥१९४॥

પછી અલંબુસા, મિશ્રકેશી, પુંડરીકા, વારુણી, હાસા, સર્વપ્રભા, શ્રી ને ડ્રી – એ આઠ દિફ્ફુમારિકા, ઉત્તર રૂચકથી આવીને (પ્રભુ તથા માતાને નમી) ચામર વીંજતી અને હર્ષથી પ્રભુના ગુણ ગાતી પ્રભુની ઉત્તર તરફ ઊભી રહે. ૧૦૮–૧૦૯.

પછી ચિત્રા, ચિત્રકનકા, શતેરા ને સૌદામિની–એ ચાર દિફ્કુમારિકા વિદિશાના રૂચક પર્વતોથી આવી, પ્રભુને તથા માતાને નમીને હાથમાં દીપક લઈ પ્રભુના ગુણ ગાતી ચારે વિદિશામાં ઊભી રહે. ૧૧૦–૧૧૧.

પછી રૂપા, રૂપાસિકા, સુરૂપા ને રૂપકાવતી–આ ચાર દિફ્કુમારિકા મધ્ય રૂચકથી આવીને પ્રભુને તથા માતાને નમી, પ્રભુનું નાળ ચાર આંગળ ઉપરાંતનું છેદીને ભૂમિમાં નાખી, તે ખાડો ઉત્તમ રત્નો વડે પૂરી, તેની ઉપર પીઠ બાંધે અને તે પીઠ ઉપર દુર્વાંકુરને વાવે. આ ક્રિયા પ્રભુના અંગભૂત વિભાગની પણ કોઈ આશાતના ન કરે તે માટે કરે. ૧૧૨–૧૧૪. दिक्त्रये पश्चिमावर्जे कुर्वंति कदलीगृहान् । तेष्वेकैकं चतुःशालं वेश्म सिंहासनान्वितं ॥११५॥ ततो गृहीत्वा तास्तीर्थं–करं स्वकरसंपुटे । दत्तालंबां जिनांबां च पुरस्कृत्येश्वरीमिव ॥११६॥ स्वामिनीत इत इति नीत्वा दक्षिणदिग्गृहे । सिंहासने चोपवेश्य मृटुविज्ञप्तिपूर्वकं ॥११७॥ शतपाकादिभिस्तैलैरभ्यंजति सुगंधिभिः । उद्वर्त्तयन्ति सुरभिद्रव्योद्वर्त्तनकैस्ततः ॥११८॥ त्रिभिर्विशेषकं ॥ ततः प्राग्वत्समानीय पौरस्त्यकदलीगृहे । सिंहासने स्थापयंति स प्रभुं प्रभुमातरं ॥११९॥ गंधोदकैस्तथा पुष्पो–दकैः शुद्धोदकैर्त्तपि । मज्जयित्वा प्रकुर्वति सर्वांत्तंकारभूषितां ॥१२०॥ समानीय ततः प्राग्व–दुदीच्यकदलीगृहे ।

પછી પશ્ચિમ સિવાયની ત્રણ દિશામાં ત્રણ કેળના ઘર કરે અને તે દરેકમાં સિંહાસન સહિત એક એક ચતુઃશાલ¹ કરે. ૧૧૫.

પછી પ્રભુને પોતાના કરસંપુટમાં લઈને અને માતાને સ્વામિની જેમ હાથનું આલંબન દઈને 'હે સ્વામિની ! આમ ચાલો, આમ ચાલો,' એમ કહેતી દક્ષિણદિશાના કદળીગૃહમાં લાવે અને માતાને કોમળ વિજ્ઞપ્તિપૂર્વક સિંહાસન ઉપર બેસાડે. ૧૧*૬*–૧૧૭.

પછી સુગંધી એવા શતપાકાદિ તેલવડે પ્રભુની માતાને અભ્યંગન કરે અને સુગંધી દ્રવ્યવાળા ઉદ્વર્ત્તનવડે ઉદ્વર્તના કરે. ૧૧૮.

પછી પ્રથમની જેમ પૂર્વ બાજુના કદળીગૃહમાં લાવીને સિંહાસનપર બેસાડી પ્રભુ સહિત માતાને ગંધોદક, પુષ્પોદક ને શુદ્ધોદક વડે નવડાવે, અને (શરીર કોરું કરી) સર્વ વસ્ત્રાલંકારથી વિભૂષિત કરે. ૧૧૯–૧૨૦.

પછી પ્રથમની જેમ ઉત્તર બાજુના કદળીગૃહમાં લાવી ખોળામાં બેસાડેલા પુત્ર સહિત માતાને સિંહાસન પર બેસાડે. ૧૨૧.

૧ વેદિકા અથવા બાજોઠ.

गोशीर्षचंदनैधांस्या--नाययंत्याभियोगिकैः । शरकारणिमाथेनो--त्पादयंत्यनलं नवं ॥१२२॥ संधुक्ष्योद्दीपयंत्यग्निं शकलैश्चांदनैः कृशैः । चंदनानि ततो हुत्वा रक्षां कुर्वन्ति पावनां ॥१२३॥ प्रभोश्च प्रभुमातुश्च रक्षापोट्टलिकां तया । बध्नंति ता दुष्टशाकि--यादिद्यदोषघातिनीं ॥१२४॥ आस्फाल्य रत्नरचना-चित्रौ वृत्ताश्मगोलकौ । भूयाः शैलायुरित्याशी--गिरं संगिरते प्रभोः ॥१२५॥ प्रभुं करतले धृत्वा गृहीत्वांबां च बाह्ययोः । जन्मवेश्मनि शय्यायां नीत्वा गायंति भक्तितः ॥१२६॥ एवं च दिक्कुमारिभिः कृते जन्मोत्सवे प्रभोः । सिहासनं सुरेंद्रस्य कंपते युधि भीरुवत् ॥१२७॥ सोऽप्यर्हज्जन्म विज्ञाय प्रयुक्तावधिचक्षुषा । उत्थाय विनयं प्राग्व-त्कुर्याच्छक्रस्तवावधि ॥१२८॥

પછી આભિયોગિક દેવ પાસે ગોશીર્ષચંદનના લાકડાં મંગાવી શરક અને અરણિના મંથનવડે <mark>નવો</mark> અગ્નિ પ્રગટાવે. ૧૨૨.

ચંદનના કાષ્ઠોવડે તેને પ્રદીપ્ત કરે. પછી તેમાં ગોશીર્ષચંદન હોમી તેની પવિત્ર રક્ષા કરે. ૧૨૩.

અને તે રક્ષાની બે પોટલી કરીને માતાને અને પ્રભુને હાથે દુષ્ટ શાકિન્યાદિનો દષ્ટિદોષ ન લાગે, તે માટે બાંધે ૧૨૪.

પછી રત્નની રચનાવડે વિચિત્ર એવા પત્થરના બે ગોળા પરસ્પર અફળાવીને 'હે પ્રભુ! તમે પર્વત સમાન દીર્ઘ આયુષ્યવાળા થાઓ.' એમ આશીષ આપે. ૧૨૫.

પછી પ્રભુને કરસંપુટમાં લઈ માતાના હાથને ટેકો આપી તેમને જન્મગૃહમાં લાવી તેમને શય્યાપર બેસાડે અને બધી દિફ્કુમારીકાઓ ભક્તિથી ગાયન કરીને પોતપોતાના સ્થાને જાય. ૧૨*૬*. ઈતિ દિફ્કુમારીકાકૃત જન્મોત્સવ.

આ પ્રમાશે પ્રભુનો જન્મોત્સવ કરીને દિફ્કુમારીકા જાય. એટલે યુદ્ધમાં બીક્શની જેમ સુરેંદ્રનું આસન કંપાયમાન થાય. ૧૨૭.

એટલે અવધિજ્ઞાનવડે ઉપયોગ મૂકીને, પ્રભુનો જન્મ થયેલ જાણીને, આસનથી ઉઠી, શક્રસ્તવ કહેવા સુધી સર્વ પ્રકારનો વિનય પૂર્વવત્ કરે. ૧૨૮. ततः पूर्वामुखः शक्रः शक्रसिंहासने स्थितः । चतुरश्चिंतयत्येवं जातोऽयं जगदीश्वरः ॥१२९॥ तज्जीतमेतदस्माकं त्रैकालिकमरुत्वतां । कार्यो यदर्हतां स्फीतो जन्मकल्याणकोत्सवः ॥१३०॥ इति निश्चित्य पादात्य–नायकं नैगमेषिणं । आकार्य ज्ञापयत्येवं स्वःपतिर्विनयानतं ॥१३१॥ स्वर्गेऽस्मिन् सर्वदेवानां घंटावादनपूर्वकं । प्रस्थानं ज्ञापयास्माकं जिनजन्मोत्सवाय भोः ॥१३१॥ शिरस्यारोप्य तामाज्ञां स सुधर्मसभागतां । घंटां सुघोषां त्रिधीरो वादयत्यन्विताभिधां ॥१३३॥ एतस्यां वादितायां द्राग् घंटाः सर्वविमानगाः । युगपन्मुखरायंते ताद्टग्दिव्यानुभावतः ॥१३४॥ शब्दाद्वैतमयः सर्वः स्वर्गः स्यान्नाकिनोऽपि च । त्यक्तान्यकृत्याः शक्राज्ञां शुश्चूषंत्यखिला अपि ॥१३५॥

પછી શક્ર પૂર્વાભિમુખે પોતાના સિંહાસન પર બેસી, ચતુર એવો પોતે એમ વિચારે કે–'જગદીશ્વર (તીર્થંકર) નો જન્મ થયો છે.' ૧૨૯.

ત્રણે કાળમાં થનારા ઈંદ્રોનો એ આચાર છે, કે તેણે અરિહંતના જન્મકલ્યાણકનો ઉત્સવ બહુ સારી રીતે કરવો. ૧૩૦.

આ પ્રમાશે નિશ્ચય કરીને, પોતાની પદાતિ સેનાના નાયક નૈગમેષી દેવને બોલાવે અને નમસ્કાર કરતા એવા તે દેવને સ્વર્ગનો પતિ આ પ્રમાશે કહે કે –૧૩૧.

આ સ્વર્ગના સર્વ દેવોને ઘંટાવાદનપૂર્વક અમારું જિનજન્મોત્સવમાટે જવાનું જણાવો.૧૩૨.

તે દેવ ઈંદ્રની આજ્ઞા મસ્તકપર ધારણ કરીને સુધર્માસભામાં રહેલી સાર્થક નામવાળી <mark>સુધો</mark>ષા ઘંટાને ત્રણ વાર વગાડે. ૧૩૩.

એ ઘંટા વાગવાથી તેવા પ્રકારના દિવ્યપ્રભાવથી, એ સ્વર્ગમાં રહેલા સર્વ વિમાનોની ઘંટાઓ સમકાળે વાગે. ૧૩૪.

એટલે આખું સ્વર્ગ શબ્દમય બની જાય અને સર્વ દેવો પણ બીજા સર્વ કાર્ય તજી દઈને ઈંદ્રની આજ્ઞા શું છે, તે સાંભળવાને સાવધાન થઈ જાય. ૧૩૫. ततः शांते ध्वनौ तासा-मयमुद्घोषयत्यदः । देवाः श्रृण्वंतु शक्राज्ञा-मत्रामुत्र हितप्रदां ॥१३६॥ जिनजन्मोत्सवायेंद्रो मर्त्यलोके प्रतिष्ठते । ततस्तत्र भवंतोऽपि सज्जीभवत सत्वरं ॥१३७॥ मोदंते च तदाकर्ण्य जिनभक्त्युत्सुकाः सुराः । इष्टं वैद्योपदिष्टं च न स्यात्कस्य मनःप्रियं ॥१३८॥ ततो यानविमानाधि-कारिणं पालकामरं । सज्जीकर्त्तुं विमानं द्रागाज्ञापयति वासवः ॥१३९॥ जंबूद्वीपसमायाम-व्यासं पंचशतोच्छ्रितं । पालकाख्यं विमानं स्नाक् सोऽपि निर्माय ढौकयेत् ॥१४०॥ तत्रैकैकं त्रिसोपानं प्रागुदग्याम्यदिक्त्रये । रत्मस्तंभशतो मध्ये स्यात्प्रेक्षागृहमंडपः ॥१४१॥ तस्मिन् रत्नपीठिकाया मध्ये सिंहासनं हरेः । सन्मौक्तिकेन विजय-दुष्येणालंकृतं भवेत् ॥१४२॥

ઘંટાનો ઘ્વનિ શાંત થતાં નૈગેમેષી દેવ આ પ્રમાશે ઉદ્ઘોષણા કરે–''હે દેવો ! તમે આ ભવમાં ને પરભવમાં હિતકારી એવી શક્રની આજ્ઞા સાંભળો –૧૩*૬*.

જિનેશ્વરનો જન્મોત્સવ કરવા માટે ઈંદ્ર મૃત્યુલોકમાં જાય છે, માટે તમે પણ તેની સાથે જવા માટે સત્વર સજ્જ થઈ જાઓ.'' ૧૩૭.

આ પ્રમાશે શકાજ્ઞા સાંભળીને જિનભક્તિમાં ઉત્સુક એવા દેવો ઘણો હર્ષ પામે, 'વૈદ્યે કહેલું અને ઈષ્ટ એવું વચન સાંભળીને કોના મનમાં પ્રીતિ ન ઉપજે ?' ૧૩૮.

પછી ઈંદ્ર યાનવિમાનના અધિકારી પાલક દેવને પાલક વિમાન સજ્જ કરવાની આજ્ઞા કરે. ૧૩૦.

તે પણ તરત જ જંબૂદ્વીપ સમાન (લાખ યોજન) લંબાઈ-પહોળાઈવાળું અને ૫૦૦ યોજન ઊંચું પાલક વિમાન તૈયાર કરીને લાવે. ૧૪૦.

તે વિમાનમાં ચડવા માટે પૂર્વ, ઉત્તર ને દક્ષિણ બાજુ ત્રણ ત્રણ પગથીઆ હોય છે. તે વિમાનના મધ્યમાં સેંકડો રત્નના સ્તંભવાળો પ્રેક્ષાગૃહમંડપ હોય છે. ૧૪૧.

તેની મધ્યમાં રત્નમય પીઠિકા છે, તેની ઉપર મધ્યમાં ઉત્તમ મોતીઓથી તેમજ વિજયદૂષ્ય (વસ્ત્ર)થી અલંકૃત ઈંદ્રને બેસવાનું સિંહાસન છે. ૧૪૨.

वायुश्रीदेशदिक्षु स्यु-स्तस्माद्धद्रासनानि च । सामानिकानां चतुर-शीतिः सहस्रका इह ॥१४३॥ पूर्वस्यां मुख्यपत्नीना-मष्टौ भद्रासनानि च । आग्नेय्यां द्वादश सह-म्राण्यभ्यंतरपर्षदां ॥१४४॥ चतर्दश सहस्राणि याम्यां मध्यमपर्षदां । नैर्ऋत्यां षोडश सहस्राणि स्युर्बाह्यपर्षदां ॥१४५॥ वारुण्यां सप्त सप्तानां सैन्येशानां सुधाभुजां । द्रितीये च परिक्षेपे आत्मरक्षकनाकिनां ॥१४६॥ स्यः सहस्राणि चतुर-शीतिः प्रत्याशमासनाः । सर्वे त्वेषां सषट्त्रिंश-त्सहम्रं लक्षकत्रयं ॥१४७॥ एषामात्मरक्षकाणामिति -ततस्तुष्टमनाः शको रूपमुत्तरवैक्रियं । अर्हत्सेवार्हमुत्कृष्टं कृत्वा सर्वांगभूषितं ॥१४८॥ गंधर्वानाट्यानीकाभ्यां गीतसंगीतमोदित: । शच्यादिभिः प्रेयसीभि-रष्टाभिः परिसेवितः ॥१४९॥ प्रदक्षिणीकृत्य पूर्व-दिक्त्रिसोपानकाध्वना । प्रविश्य पूर्वाभिमुखो निषीदति महासने ॥१५०॥ त्रिभिर्विशेषकं ॥

તે સિંહાસનની વાયવ્ય, ઉત્તર અને ઈશાન દિશામાં ૮૪૦૦૦ સામાનિક દેવોના ૮૪૦૦૦ સિંહાસનો છે. ૧૪૩.

પૂર્વ દિશામાં મુખ્ય ઈદ્રાણીઓના આઠ ભદ્રાસનો છે. અગ્નિકોણમાં ૧૨૦૦૦ અભ્યંતર પર્યદાના દેવોના, દક્ષિણમાં મધ્યમ પર્યદાના ૧૪૦૦૦ દેવોના અને નૈૠત્ય ખૂણામાં બાહ્ય પર્યદાના ૧૬૦૦૦ દેવોના, તત્પ્રમાણ ભદ્રાસનો છે. પશ્ચિમ દિશામાં સાત સેનાધિપતિઓના સાત ભદ્રાસનો છે. બીજા પરિક્ષેપમાં ચારે દિશામાં ચોરાશી ચોરાશી હજાર આત્મરક્ષક દેવોના મળીને કુલ ૩,૩૬,૦૦૦ ભદ્રાસનો છે. ૧૪૪–૧૪૭.

પછી સંતુષ્ટ મનવાળો ઈદ્ર અરિહંતની સેવા કરવાને યોગ્ય ઉત્કૃષ્ટ એવું સર્વાંગભૂષિત ઉત્તરવૈક્રિય શરીર કરે અને ગંધર્વ તથા નાટ્યસેનાએ ગીત ને સંગીતવડે હર્ષ પમાડેલા તથા આઠ શચી વિગેરે ઈદ્રાશીઓથી સેવાતા ઈદ્ર, વિમાનને પ્રદક્ષિણા દઈને પૂર્વદિશાના ત્રણ સોપાનવડે ઉપર ચડી તે માર્ગે પ્રવેશ કરી પૂર્વાભિમુખ સિંહાસન પર બેસે. ૧૪૮-૧૫૦. उदीच्येन त्रिसोपाना-ध्वना सामानिकाः सुराः । प्रविश्यान्ये च याम्येन यथास्थानकमासते ॥१५१॥ जंगमस्वर्गवत्तस्मिन् विमाने प्रस्थिते पुरः । चलंति मंगलान्यष्टौ संपूर्णः कलशस्ततः ॥१५२॥ छत्रं पताकाश्चमरा महेंद्राख्यो ध्वजस्ततः । सहस्रयोजनोत्तुंगो लघुध्वजसहस्रयुक् ॥१५३॥ ततः सेना पंच सेनापतयोऽथाभियोगिकाः । यथाशक्तिप्रकटित-वपुर्वस्त्रविभूषणाः ॥१५३॥ पश्चात्केचित्पुरः केचि-त्केचिच्चोभयपार्श्वतः । परिवृत्य विमानं तत्प्रतिष्ठंते सुधाभुजः ॥१५५॥ देवेंद्रशासनात्केचि-त्केचिन्मित्रानुवृत्तितः । पत्नीप्रेरणया केचि-त्केचिच्छ्रीजिनभक्तितः ॥१५६॥ केचिद्धर्मधिया केचि-ज्जीतबुद्ध्या सुराः परे । कुतूहलार्थिनो नाना-भूषणांबरवाहनाः ॥१५७॥

પછી ઉત્તર બાજુના ત્રણ સોપાનવડે ઉપર ચડી સામાનિક દેવો પોતાના આસન પર બેસે અને બીજા દેવો દક્ષિણ બાજુના ત્રણ સોપાનવડે ઉપર ચડી પોતપોતાના આસન પર બેસે. ૧૫૧.

જંગમ સ્વર્ગ સમાન તે વિમાન ચાલવાને તૈયાર થતાં આગળ અષ્ટ મંગલિક ચાલે. પછી સંપૂર્શ કળશ, છત્ર, પતાકા, ચામર અને મહેન્દ્રધ્વજ કે જે એક હજાર યોજન ઊંચો અને નાની નાની હજાર ધ્વજાઓવાળો હોય છે તે ચાલે. ૧૫૨–૧૫૩.

ત્યારપછી પાંચ સેના, પાંચ સેનાપતિઓ અને યથાશક્તિ પ્રગટ કરેલ છે શરીર, વસ્ત્ર અને આભૂષણો જેણે એવા આભિયોગિક દેવો ચાલે. ૧૫૪.

કેટલાક તે વિમાનની આગળ, કેટલાક પાછળ, કેટલાક બે બાજુએ અને કેટલાક દેવતાઓ, તે વિમાનની ચારે બાજુ ચાલે. ૧૫૫.

કેટલાક દેવો ઈંદ્રની આજ્ઞાથી, કેટલાક મિત્રની અનુવૃત્તિથી, કેટલાક દેવાંગનાની પ્રેરણાથી, કેટલાક પ્રભુપરની ભક્તિથી, કેટલાક ધર્મબુદ્ધિથી, કેટલાક પોતાનો આચાર છે-એવી બુદ્ધિથી અને કેટલાક કુતૂહલ જોવા માટે-એમ અસંખ્ય દેવો અનેક પ્રકારના વસ્ત્રાભૂષણ ધારણ કરી જુદા જુદા વાહનપર બેસીને પૂર્વપુણ્યના અનુસારે જેમને ઐશ્વર્યની ઓછીવત્તી પ્રાપ્તિ થયેલ છે, એવા સર્વ સૌધર્મ દેવલોક-નિવાસી

11

| प्राच्यपुण्यानुसारेणं संप्राप्तैश्वर्यशालिनः ।  |
|-------------------------------------------------|
| देवेंद्रमनुगच्छंति सर्वे सौधर्मवासिनः ॥१५८॥     |
| त्रिभिर्विशेषकं ॥                               |
| सौधर्मस्वर्गमध्येन समृद्ध्यैवं सुरेश्वरः ।      |
| वीक्षितो देवदेवीभि-राश्चर्यस्मेरदृष्टिभिः ॥१५९॥ |
| पंचानीकपरिक्षिप्त-महेंद्रध्वजभाक् पुर: ।        |
| उद्दंडशुंडद्विपवद्द्विषां चेतांसि कंपयन् ॥१६०॥  |
| दिव्यदुंदुभिनिःस्वान-ध्वानव्याप्तनभोंतरः ।      |
| औत्तराहेण निर्याण-मार्गेणोत्तरति द्रुतं ॥१६१॥   |
| त्रिभिर्विशेषकं ।।                              |
| यथा वर्रायता लोके राजमार्गेण गच्छति ।           |
|                                                 |

स्वसमृद्धिं दर्शयितुं जनानां स्वं प्रशंसतां ॥१६२॥ तथेंद्रोऽपि पथानेन जिनजन्मोत्सवादिषु । निर्याति भुयसां बोधि-लब्धये तत्प्रशंसिनां ॥१६३॥ अथासंख्यद्वीपवार्द्धि-मध्येन द्रुतमापतन् । नंदीश्वरे रतिकर-पर्वतेऽग्निविदिग्गते ।।१६४।।

દેવો દેવેંદ્રની સાથે આકાશમાર્ગે ચાલે. ૧૫૮.

સૌઘર્મ દેવલોકના મધ્યમાં થઈને સર્વસમૃદ્ધિ સાથે નીકળતા એવા સુરેશ્વરને સર્વ દેવદેવીઓ આશ્ચર્યયુક્ત દષ્ટિવડે જુવે. પાંચ પ્રકારના સૈન્યથી વીંટાયેલા, આગળ ચાલતા મહેંદ્રધ્વજથી ઊંચા કરેલા શુંડાદંડવાળા હસ્તીની જેમ શત્રુઓના દિલને કંપાવતા અને દિવ્ય દુંદુભિના નાદથી આકાશના અંતરને ભરી દેતા સૌધર્મેંદ્ર ઉત્તર દિશાના માર્ગે ઝડપથી નીચે ઉતરે. ૧૫૯–૧૬૧.

જેમ શ્રેષ્ઠ લોકો, લોકમાં પોતાની પ્રશંસા થાય તે રીતે પોતાની સમૃદ્ધિ દેખાડવા માટે રાજમાર્ગે ચાલે છે, તેમ ઈંદ્ર પણ જિનજન્મોત્સવાદિ પ્રસંગે પોતાની પ્રશંસા કરનાર અનેક જનોને બોધિબીજનો લાભ થવાને માટે આ રીતે જ નીકળે છે. ૧૬૨–૧૬૩.

એવી રીતે નીચે ઉતર્યા પછી, અસંખ્ય દ્વીપ સમુદ્રોની ઉપર થઈને ઝડપથી પ્રયાણ કરતાં નંદ્રીશ્વરદ્વીપમાં અગ્નિકોણમાં રતિકર પર્વત ઉપર આવે. ત્યાં વિમાન સંક્ષેપીને એટલે બીજું નાનું વિમાન વિકુર્વીને कृत्वा विमानसंक्षेपं जिनजन्मपवित्रिते । नगरे शीघ्रमागत्य मंदिरं जिनजन्मनः ॥१६५॥ द्राक्–त्रिप्रदक्षिणीकृत्य विमानेन सुरेश्वरः । विमुंचति तदैशान्यां चतुर्भिरंगुलैर्भुवः ॥१६६॥ विशेत्ततो गृहं स्वाम्यालोकने घटितांजलिः । पुलकैर्जलदासिकत–कदंबकुसुमायितः ॥१६७॥ जिनं समातृकं नत्वा दत्त्वा च त्रिःप्रदक्षिणां । सुरेश्वरो वदत्येवं जगत्यूज्ये नमोऽस्तु ते ॥१६८॥ धन्यासि कृतपुण्यासि सफलं तव जीवितं । जर्गाच्चिंतामणिर्यत्ते कुक्षौ जातो जिनेश्वरः ॥१६९॥ विभासि मातस्त्वं विश्व–चक्षुषा शिशुनामुना । लोकंपृणेन शुचिना प्रातःसंघ्येव भानुना ॥१७०॥ जनयंत्या जगन्नाथं मुक्तिमार्गोपदेशकं । सर्वेषामप्युवकृतं जनानां जननि त्वया ॥१७१॥

જિનેશ્વરના જન્મથી પવિત્ર થયેલા નગરમાં જિનેશ્વરના જન્મવાળા મંદિર પાસે ઝડપથી આવે પછી વિમાન સહિત ઈંદ્ર તે મંદિરને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઈને ભૂમિથી ચાર આંગળ ઊંચું ઈશાનકોણમાં તે વિમાન સ્થાપન કરે. ૧*૬*૪-૧*૬૬*.

પછી તે મંદિરમાં પ્રવેશ કરે અને સ્વામીને દેખતાં જ અંજલિ જોડી, વરસાદથી સીંચાયેલ કદંબવૃક્ષના પુષ્પની જેમ રોમાંચિત થઈને, માતા સહિત પ્રભુને નમસ્કાર કરે. પછી તેમને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઈને ઈંદ્ર કહે કે –''હે જગત્ પૂજ્ય માતા ! તમને નમસ્કાર થાઓ. ૧૮૮.

તમે ધન્ય છો, કૃતપુષ્ય છો. તમારું જીવિત સફળ છે; કારણ કે તમારી કુક્ષિથી જગચિંતામણિ એવા જિનેશ્વર જન્મ્યા છે. ૧*૬*૯.

હે માતા ! તમે વિશ્વના ચક્ષુરૂપ, આ પુત્ર વડે જેમ પવિત્ર અને લોકને પ્રીતિકારક સૂર્યવડે પ્રાતઃસંધ્યા શોભે તેવા શોભો છો. ૧૭૦.

આ મુક્તિમાર્ગના ઉપદેશક એવા જગન્નાથને જન્મ આપીને, તમે હે માતા ! સર્વ જનો ઉપર ઉપકાર કર્યો છે. ૧૭૧. विमोहतिमिरोद्रेक-लुप्तविज्ञानचक्षुषां । प्रददत्यामुमगदं किं नो नोपकृतं त्वया ॥१७२॥ अहं शक्रोऽस्मि देवेंद्रः सौधर्मस्वर्गनायकः । त्वन्नंदनगुणाकृष्ट इहायातोऽस्मि पावने ॥१७३॥ मातस्ततोऽनुजानीहि न भेतव्यं मनागपि । त्वत्सुतस्य करिष्यामो जन्मकल्याणकोत्सवं ॥१७४॥ इत्युदित्वा प्रभोर्मातु-र्दत्तेऽवस्वापिनीं हरिः । पार्श्वे च स्थापयत्यस्याः कृत्वा प्रतिकृतिं प्रभोः ॥१७४॥ केनचिद्दुष्टदेवेन हतनिद्रेह मा स्म भूत्। इयं पुत्रमनालोक्य पिंजलेत्ययमुद्यमः ॥१७६॥ यद्वा परिजनस्तस्या जातमात्रं तदंगजं । अनालोक्य विषादं मा यासीदित्ययमुद्यमः ॥१७७॥ ततश्चार्हंतमादत्ते पंचमूर्तिः सुरेश्वरः । मूर्त्यैकया धौतपूत-धूपिते करसंपूटे ॥१७४॥

મોહરૂપ તિમિરના ઉદ્રેકથી જેના વિજ્ઞાનરૂપી ચક્ષુઓ લુપ્ત થયા છે, તેવા જીવોને ઔષધરૂપ આ પરમાત્માને આપતા તમે શું ઉપકાર કર્યો નથી ? ૧૭૨.

હું શક્ર નામનો દેવેંદ્ર છું. સૌધર્મ સ્વર્ગનો સ્વામી છું. તમારા પુત્રના ગુણથી આકર્ષિત થઈને, હે પવિત્ર માતા ! હું અહીં આવ્યો છું. ૧૭૩.

હે માતા ! તમે આજ્ઞા આપો. તમારે જરા પણ બીવું નહીં. તમારા પુત્રના જન્મકલ્યાણક સંબંધી ઉત્સવ કરીશું.'' ૧૭૪.

આ પ્રમાશે કહીને, પ્રભુની માતાને અવસ્વાપિની નિદ્રા દઈને ઈદ્ર માતાની પાસે પ્રભુનું પ્રતિબિંબ કરીને મૂકે. ૧૭૫.

કોઈ દુષ્ટ દેવ નિદ્રા હરી લે અને માતા પોતાની પાસે પુત્રને ન જોવાથી આકુળવ્યાકુળ ન થાય તે માટે આ ઉદ્યમ છે. ૧૭*૬*.

અથવા તેના પરિજનમાંથી કોઈ ત્યાં આવે અને તરતના જન્મેલા બાળકને ત્યાં ન જુએ તેથી વિષાદ પામી જાય, તેમ ન બને તેટલા માટે આ ઉદ્યમ છે. ૧૭૭.

ત્યારપછી ઈંદ્ર પાંચ રૂપ કરીને, એક રૂપ વડે જળવડે ધોઈને પવિત્ર કરેલા, તેમ જ ધૂપિત કરેલા કરસંપુટમાં પ્રભુને ગ્રહ્ણ કરે. ૧૭૮. एकया छत्रमाधत्ते धत्ते द्वाभ्यां च चामरौ । पंचम्या वत्र्रमादाय पुरो गच्छति भृत्यवत् ॥१७९॥ तत्पालकविमानं च रिक्तमेवानुगच्छति । स्वामिनः पादचारित्वान्नृपानुगगजादिवत् ॥१८०॥ तुष्टैः परिवृत्तो देवैः सानंदः स पुरंदरः । ययौ मंदरमौलिस्थे कानने पांडुकाह्वये ॥१८१॥ एवं च – ज्ञाताईज्जन्मनेशान-स्वामिना शूलपाणिना । आदिष्टः पूर्ववर्त्पत्ति-प्रष्ठोऽलघुपराक्रमः ॥१८२॥ सोऽपि घंटां महाघोषां वादयत्यन्विताह्वयां । उद्घोषणां च कुरुते जिनजन्मोत्सवोचितां ॥१८३॥ विमानं पुष्पकं नाम पुष्पकामरसज्जितं । आरुह्योत्तरलोकार्द्ध-पतिर्गच्छति शक्रवत् ॥१८४॥ दाक्षिणात्येन निर्याण-मार्गेणोत्तीर्य सत्वरं ।

એક રૂપવડે પાછળ છત્ર ધારણ કરે, બે રૂપવડે બે બાજુ રહી ચામર વીંજે અને પાંચમા રૂપવડે હાથમાં વજ ધારણ કરીને સેવકની જેમ આગળ ચાલે. ૧૭૯.

સ્વામી એટલે ઈદ્ર પગે ચાલતા હોવાથી તેનું પાલક વિમાન ખાલી જ તેની પાછળ ચાલે, તે પગે ચાલતા રાજાની પાછળ તેના ગજાદિ ખાલી ચાલતા હોય તેવું લાગે. ૧૮૦.

તુષ્ટમાન એવા દેવોથી પરિવૃત એવા ઈંદ્ર આનંદ સહિત મેરુપર્વતપર રહેલા પાંડુક નામના વનમાં જાય. ૧૮૧.

એ જ પ્રમાશે આસનકંપથી પ્રભુના જન્મને જાણીને શૂલપાણિ એવા ઈશાનેંદ્ર પણ સૌધર્મેંદ્રની જેમ પોતાના પાયદળ સેનાના નાયક અલઘુપરાક્રમ નામના સેનાપતિને આજ્ઞા કરે. ૧૮૨.

તે પશ સાર્થક નામવાળી મહાઘોષા ઘંટા વગાડે અને જિનજન્મોત્સવને ઉચિત ઉદ્ઘોષણા કરે. ૧૮૩.

પછી પુષ્પક નામનો દેવ પુષ્પક નામનું વિમાન સજ્જ કરે. એટલે તેમાં બેસીને ઉત્તરાર્ધના અધિપતિ ઈશાનેંદ્ર પરિવાર સાથે શકેંદ્રની જેમ ચાલે. ૧૮૪.

તે દક્ષિણ બાજુના નીકળવાના માર્ગે નીકળી, નીચે ઉતરી ઝડપથી નંદીશ્વરદ્વીપમાં આવી, ઈશાન

संक्षिप्य पुष्पकं स्वर्ण-महीधरमुपागतः । शक्रवत्प्रणिपत्यानु-शीलति त्रिजगद्गुरुं ॥१८६॥ एवं शेषा अपि समे देवराजा जिनेश्वरं । संभक्ति मंदरमुपागम्य सम्यगुपासते ॥१८७॥ दश वैमानिका इंद्रा भवनेशाश्च विंशतिः । द्वात्रिंशद्वयंतरेंद्रा द्वौ सूर्यांचंद्रमसाविति ॥१८८॥ संख्यातीताः समायांति यद्यप्यर्कहिमांशवः । विवक्ष्येते तथापि द्वावत्र जातिव्यपेक्षया ॥१८९॥ तथोक्तं - श्रीमुनिदेवसूरिकृते श्रीशांतिचरित्रे-

ज्योतिष्कनायकौ पुष्प-दंतौ संख्यातिगाविति । हेमाद्रिमाद्रियंते स्म चतुःषष्टिः सुरेश्वराः ॥१९०॥

उत्तराध्ययनप्राकृतवृत्तौ केशिगौतमीयाध्ययने,आवश्यकहारिभद्यां च श्रीऋषभदेवजन्मो-त्सवाधिकारे, श्रीसमवायांगे द्वात्रिंशे समवाये च व्यंतराणामिंद्रत्वाविवक्षया द्वात्रिंशदेवेंद्रा उक्ताः संतीति ।

કોણના રતિકર પર્વત ઉપર પોતાના પુષ્પક વિમાનને સંક્ષેપે અને તરત જ મેરુપર્વત ઉપર આવી, શકેંદ્રની જેમ ત્રિજગદ્ગુરૂને નમસ્કાર કરી, સેવા કરવા લાગે. ૧૮૫–૧૮*૬*.

એ પ્રમાશે બીજા સર્વ ઈન્દ્રો પશ સમકાળે મેરુપર્વત ઉપર આવે અને ભક્તિપૂર્વક જિનેશ્વરને પ્રશામ કરી, સમ્યગ્ પ્રકારે સેવા કરવા લાગે. ૧૮૭.

દશ વૈમાનિક ઈંદ્ર, વીશ ભવનપતિના ઈંદ, બત્રીશ વ્યંતરોના ઈંદ્ર અને સૂર્ય તથા ચંદ્ર (બે જ્યોતિષિના ઈંદ્ર) આ પ્રમાણે કુલ ૬૪ ઈંદ્રો આવે. ૧૮૮.

જોકે ચંદ્ર-સૂર્ય તો અસંખ્યાતા આવે પરન્તુ અહીં જાતિની અપેક્ષાએ જ બે કહ્યા છે. ૧૮૯. તે વિષે શ્રીમુનિદેવસૂરિકૃત શ્રી શાંતિચરિત્રમાં કહ્યું છે કે–' જ્યોતિષ્કના નાયક અસંખ્યાતા સૂર્ય–ચંદ્ર મંદરગિરિપર આવે છે, છતાં *૬*૪ ઈંદ્રો આવે છે તેમ કહેવાય છે'. ૧૯૦.

શ્રીઉત્તરાધ્યયનસૂત્રની પ્રાકૃતવૃત્તિના કેશી ગૌતમીય અધ્યયનમાં અને આવશ્યક હારિભદ્રી ટીકામાં શ્રી ૠષભદેવના જન્મોત્સવના અધિકારમાં તથા શ્રી સમવાયાંગના બત્રીશમા સમવાયમાં, વ્યંતરોના ઈદ્રપણાની અવિવક્ષા કરીને બત્રીશ જ ઈદ્રો આવે એમ કહ્યું છે. सर्वेष्यागच्छंति मेरुपर्वतं सपरिच्छदाः । विशेषो योऽत्र घंटादिनाम्नां सोऽथ निरूप्यते ॥१९१॥ तृतीये पंचमे स्वर्गे सप्तमे दशमेऽपि च । घंटा सुघोषाथ हरि-नैगमेषी पदातिराट् ॥१९२॥ निर्याणमार्गश्चोदीच्यो गिरी रतिकरोऽपि च । भवेद्विमानसंक्षेप-स्थानं सौधर्मराजवत् ॥१९३॥ तुर्ये षष्ठेऽष्टमेऽथ द्वादशे स्वर्गे बिडौजसां । घंटापत्तीशनामादि पूर्वोक्तं शूलपाणिवत् ॥१९४॥ पालकः १ पुष्पकः २ सौम-नसः ३ श्रीवत्ससंज्ञकः ४ । नंद्यावर्त्तः ५ कामगम-६ स्तथा प्रीतिगमोऽपि ७ च ॥१९५॥ मनोरमश्च ८ विमलः ९ सर्वतोभद्र १० इत्यमी । क्रमाद्दशानामिंद्राणां प्रोक्ता यानविमानकाः ॥१९६॥ तत्तन्नाम्ना तदध्यक्षाः प्रोक्ता देवा अपि श्रुते । सामानिकादयस्त्वेषां विज्ञेयाः क्षेत्रलोकतः ॥१९७॥

આ બધા ઈંદ્રો પરિવાર સહિત મેરુપર્વત પર આવે છે. એમાં ઘંટાનાં નામો વિગેરેમાં ફેરફાર છે તે કહીએ છીએ. ૧૯૧.

ત્રીજા, પાંચમા, સાતમા ને દશમા દેવલોકમાં સુઘોષા ઘંટા અને પાયદળનો સેનાપતિ હરિનૈગમેષી છે. ૧૯૨.

નીકળવાનો માર્ગ ઉત્તર દિશામાં અને રતિકર પર્વત જ સૌધર્મેંદ્રની જેમ વિમાનને સંક્ષેપવાનું સ્થાન છે. ૧૯૩.

ચોથા, છકા, આઠમા ને બારમા સ્વર્ગમાં ઈદ્રોની ઘંટાનું ને પાયદળના સેનાપતિનું નામ વિગેરે પ્રથમ કહેલા ઈશાનેંદ્ર પ્રમાણે છે. ૧૯૪.

પાલક, પુષ્પક, સૌમનસ, શ્રીવત્સ, નંઘાવર્ત, કામગમ, પ્રીતિગમ, મનોરમ, વિમળ ને સર્વતોભદ્ર એ દશ અનુક્રમે દશ ઈંદ્રોના વિમાનનાં નામો છે. ૧૯૫–૧૯*૬*.

તેમ જ તે તે નામના તેના અધ્યક્ષ દેવો પણ શાસ્ત્રમાં કહ્યા છે. તેના સામાનિક વિગેરે દેવોની સંખ્યા ક્ષેત્રલોકથી જાણવી. ૧૯૭.

હવે ભવનપતિ માટે કહે છે–ચમરેંદ્રની ઘંટા ઓઘસ્વરા નામની છે. પદાતિ નાયક દ્રુમ નામનો

भवत्योघस्वरा घंटा द्रुमः पादात्यनायकः । विमानं चमरेंद्रस्य पालकार्द्धप्रमाणयुक् ॥१९८॥ योजनानां शतान् पंचो-त्तुंग इंद्रध्वजोऽस्य च । शेषमुक्तस्वरूपं तु शक्रवत्परिभाव्यतां ॥१९९॥ बलींद्रस्यापि विज्ञेयं सर्वं चमरवत्परं । घंटा महौधस्वरा स्यात्-पादात्येशो महाद्रुमः ॥२००॥ न स्युर्यानविमानोप-कल्पिनोऽधिकृताः सुराः । भवनव्यंतरज्योति-ष्काणां किंत्वाभियोगिकाः ॥२०१॥ शेषाणां दाक्षिणात्यानां भद्रसेनः पदातिराट् । उदीच्यानां च विज्ञेय: पत्तीशो दक्षसंज्ञक: ॥२०२॥ विमानं चार्द्धमानं स्याच्चमरेंद्रविमानतः । इंद्रध्वजश्च सर्वेषां तद्ध्वजार्द्धमितो मत: ॥२०३॥ तथा मेघस्वरा १ हंस-स्वरा २ क्रौंचस्वरापि ३ च । मंजुस्वरा ४ मंजुघोषा ५ सुस्वरा ६ मधुरस्वरा ७ ॥२०४॥ नंदिस्वरा ८ नंदिघोषा ९ घंटासंज्ञाः क्रमादिमाः । नागादिषु निकायेषु देवेंद्राणां निरूपिताः ॥२०५॥

છે અને તેનું વિમાન, પાલક વિમાનથી અર્ધ પ્રમાણવાળું છે. ૧૯૮.

તેનો ઈંદ્રધ્વજ પાંચસો યોજન ઊંચો હોય છે. બાકીનું સ્વરૂપ શક્રેન્દ્ર પ્રમાશે જાણવું. ૧૯૯. બલીન્દ્રનું પણ બધું ચમરેંદ્ર પ્રમાશે જાણવું, પરંતુ ઘંટા મહૌઘસ્વરા નામની અને પદાતિનાયક મહાદ્રુમ નામે જાણવો. ૨૦૦.

બાકીના ભવનપતિ, વ્યંતર અને જ્યોતિષ્કોને વિમાનના રચનારા ખાસ દેવો નથી, પણ તેના આભિયોગિક દેવો જ તે કાર્ય કરે છે. ૨૦૧.

બાકીના દક્ષિણ બાજુના નવ ઈદ્રોનો પદાતિસ્વામી ભદ્રસેન નામનો છે અને ઉત્તર બાજુના નવ ઈદ્રોનો પદાતિસ્વામી દક્ષ નામનો છે. ૨૦૨.

આ નવ ઈંદ્રોનું વિમાન, ચમરેંદ્રના વિમાનથી અર્ધપ્રમાણવાળું હોય છે, અને સર્વનો ઈંદ્રધ્વજ પણ તેમની ધ્વજાથી અર્ધપ્રમાણવાળો હોય છે. ૨૦૩.

નાગકુમારાદિ નવ નિકાયના દેવેંદ્રોની ઘંટાના નામ અનુક્રમે મેઘસ્વરા ૧, હંસસ્વરા ૨, ક્રોંચસ્વરા ૩, મંજીસ્વરા ૪, મંજીઘોષા ૫, સુસ્વરા ૬, મધુરસ્વરા ૭, નંદિસ્વરા ૮ અને નંદિધોષા ૯, છે. ૨૦૪–૨૦૫. याम्यानां व्यंतरेंद्राणां घंटा मंजुस्वराभिधा । उदीच्यानां च सर्वेषां मंजुघोषाभिधा भवेत् ॥२०६॥ सहस्रयोजनव्यासा-यामं यानविमानकं । तेषां शतं सपादं च योजनान्यच्छितो ध्वज: ॥२०७॥ ज्योतिष्केषु च चंद्राणां घंटा स्यात्सुस्वराभिधा । तथा सुस्वरनिर्घोषा भास्वतां शेषमुक्तवत् ॥२०८॥ घंटावादनमेतेषां प्राग्वदुद्घोषणादि च । प्राप्तानुशिष्टयस्तुष्टा विद्धत्याभियोगिकाः ॥२०९॥ वज्रपाणिः परिवृतो देवैरेवं चतुर्विधैः । मंदराचलमौलिस्थे कानने पांडकाह्वये ॥२१०॥ अभिषेकशिलायां च तस्मिन् सिंहासनोत्तमे । निधायार्हंतमुत्संगे तुष्टचित्तो निषीदति ॥२११॥ ततश्चाच्युतदेवेंद्रो वदति स्वाभियोगिकान् । अर्हज्जन्माभिषेकार्हां सामग्रीं सज्ज्यंतु भो: ॥२१२॥ सौवर्णान् राजतान् रत्नान् स्वर्णरत्नमयानपि । रूप्यरत्नमयान् रूप्य-रैजान् रैरूप्यरत्नजान् ॥२१३॥

દક્ષિણ બાજુના વ્યંતરેંદ્રોની ઘંટા મંજુસ્વરા નામની અને ઉત્તર બાજુના ઈદ્રોની મંજુધોષા નામની કહેલી છે. ૨૦*૬*.

એક હજાર યોજન લાંબુ પહોળું અને સવાસો યોજન ઊંચું તેમનું યાનવિમાન હોય છે અને ઈંદ્રઘ્વજ ૧૨૫ યોજન ઊંચો હોય છે. ૨૦૭.

જ્યોતિષ્કમાં ચંદ્રની ઘંટા સુસ્વરા નામની અને સૂર્યની સુસ્વરનિર્ઘોષા નામની હોય છે. બીજું પ્રથમ પ્રમાશે જાણવું. ૨૦૮.

ઘંટા વગાડવાનું અને ઉદ્ઘોષણાદિ કરવાનું તેમનું કાર્ય ઈંદ્ર પાસેથી આજ્ઞા પામીને તુષ્ટમાન થયેલા તેયના આભિયોગિક દેવો કરે છે. ૨૦૯.

આ પ્રમાશે ચારે પ્રકારના દેવોથી પરિવૃત સૌધર્મેંદ્ર મંદરાચલના શિખર પર રહેલા પાંડુક નામના વનમાં આવી, ત્યાં રહેલી અભિષેક શિલાની ઉપર રહેલા ઉત્તમ સિંહાસન ઉપર ખોળામાં પ્રભુને લઈને, પ્રસન્ન ચિત્તે બેસે છે. ૨૧૦–૨૧૧.

તે વખતે અચ્યુતેંદ્ર પોતાના આભિયોગિક દેવોને આજ્ઞા કરે કે–'હે દેવો ! અરિહંતના જન્માભિષેકને યોગ્ય સર્વ સામગ્રી તૈયાર કરો. ૨૧૨. मृत्स्नामयांश्च प्रत्येकं सहस्रमष्टकाधिकं । एवं चंगेर्यात्मदर्श-स्थालपात्रीकरंडकान् ॥२१४॥ सिंहासनच्छत्रताल-वृंततैलसमुद्गकान् ॥ चामरादीन् विकुर्वंति तेऽष्टाधिकसहस्रकान् ॥२१५॥ त्रिभिर्विशेषकं । वृत्रिमाकृत्रिमान् कुंभा-दीनादायाभियोगिकाः । क्षतिरोदादिपयोधीनां गंगादिसरितामपि ॥२१६॥ तीर्थानां मागधादीनां हूदानामपि भूयसां । पवित्रमुदकं मृत्स्नां विविधान्यंबुजानि च ॥२१७॥ तथा हिमवदादिभ्यो गिरिभ्यः सकर्लर्तुजान् । नंदनादिवनेभ्यश्च पुष्पौधान् विविधान् शुभान् ॥२१८॥ गोशीर्षचंदनागुर्वा-दिकान् गंधाननेकशः । कषायांश्चामलकादीन् सिद्धार्थान् विविधौषधीः ॥२१९॥ गृहीत्वागत्य संभूय ढौकयंत्यखिलं च तत् । स्वस्वामिनेऽच्युतेंद्राय विनयेन प्रणम्य ते ॥२२०॥

पंचभिः कुलकं ।

એટલે તે દેવો સોનાના, રૂપાના, રત્નના, સ્વર્શના ને રત્નના, રૂપા ને રત્નના, સોનાના અને રૂપાના, સોના, રૂપા ને રત્નના તથા મૃત્તિકાના એમ આઠ જાતના પ્રત્યેક એક હજાર ને આઠ કળશો, તે જ પ્રમાશે ચંગેરી, આદર્શ, થાળ, પાત્રી (રકેબી) કરંડીયા, સિંહાસન, છત્ર, પંખા, તેલના ડાબડા તથા ચામરાદિ પણ ૧૦૦૮–૧૦૦૮ વિ્કુર્વે. ૨૧૩–૨૧૫.

પછી કૃત્રિમ અને અકૃત્રિમ એવા કળશો વિગેરેને લઈને આભિયોગિક દેવો ક્ષીરોદધિ વિગેરે સમુદ્રોના, ગંગાદિ નદીઓના, માગધાદિ તીર્થોના અને પદ્માદિ અનેક દ્રહોના પવિત્ર પાશી તેમાં ગ્રહશ કરે, તેમ જ તીર્થોની મૃત્તિકા, વિવિધ પ્રકારના કમળો, હિમવતાદિ પર્વતોપરથી અને નંદનાદિ વનોમાંથી સર્વ ૠતુઓના વિવિધ પ્રકારના શુભ પુષ્પોનો સમૂહ ગ્રહશ કરે. તેમ જ ગોશીર્ષચંદન, અગરુ વિગેરે અનેક પ્રકારના સુગંધી પદાર્થો, આમળા વિગેરે કષાયેલા પદાર્થો, સિદ્ધાર્થ (સરસવ) તથા સર્વ પ્રકારની ઔષધિઓ ગ્રહશ કરે અને તે બધું લઈને મેરુપર્વતપર આવી પોતાના સ્વામી અચ્યુતેંદ્રને વિનયપૂર્વક પ્રશામ કરીને બધું રજૂ કરે છે. ૨૧*૬*–૨૨૦. ततोऽच्युतसुरेन्द्रस्तैः कलशैश्चंदनार्चितैः । पष्पम्रवशोभितगलैः पद्मोत्पलपिधानकैः ॥२२१॥ सर्वाग्रेण चतुःषष्ट्याधिकैः किल सहस्रकैः । अष्ट्रभिर्भवपाष्ट्रोधि-पाराय स्वीकतैरिव ॥२२२॥ मामानिकादिनिःशेष-परिवारसमन्वितः । प्रागुक्तोदकपृष्पाद्यै-रर्हंतमभिषिंचति ॥२२३॥ त्रिभिर्विशेषकं । अच्यतेंद्राभिषेकेऽस्मि-न्नीशानेंद्रादयः परे । उर्ध्वंदमा निषेवंते विविधायुधपाणयः ॥२२४॥ चामगंशालयंत्येके केचिच्छत्राणि विभूति । केचिद्धूपानुस्सिपंति परे नृत्यानि कुर्वते ॥२२५॥ वादयंतेऽथ वाद्यानि केचिद् गायंति केचन । केचिद् गर्जंति वर्षंति केचित्तन्वंति विद्युतः ॥२२६॥ पुष्पाभरणवस्त्राणां वृष्टिं कुर्वंति केचन । बालविस्मयदाश्चेष्टाः केचित्कुर्युः प्रभोः पुरः ॥२२७॥ अभिषिच्यैवमईंतं नत्वा कृतजयध्वनिः । गंधकाषायिकेणांगं रूक्षयत्यच्युतेश्वरः ॥२२८॥

પછી અચ્યુતેંદ્ર ચંદનાર્ચિત, પુષ્પમાળા વડે શોભતા કંઠવાળા અને પદ્મકમળ ઢાંકેલા એવા ૮૦૬૪ કળશો ભવોદધિનો પાર પામવા માટે જ હોય તેમ ગ્રહણ કરીને સામાનિકાદિ દેવોના પરિવાર સાથે, ઉપર કહેલા જળ અને પુષ્પાદિવડે પ્રભુને અભિષેક કરે. ૨૨૧–૨૨૩.

અચ્યુતેંદ્રના અભિષેક વખતે ઈશાનેંદ્રાદિ બીજા દેવો વિવિધ પ્રકારના આયુધો <mark>હાથમાં લઈને પ્રભુની</mark> સેવામાં ઉભા રહે. ૨૨૪.

કેટલાક ચામર વીંજે, કેટલાક છત્ર ઘરાવે, કેટલાક ઘૂપ કરે, કેટલાક નૃત્ય કરે, કેટલાક વાજિંત્ર વગાડે, કેટલાક ગાયન કરે, કેટલાક ગાજે, કેટલાક વરસે, કેટલાક વીજળીના ચમકારા કરે, કેટલાક પુષ્પ, આભરા અને વસ્ત્રોની વૃષ્ટિ કરે, અને કેટલાક પ્રભુ પાસે, બાળકોને વિસ્મય પમાડે એવી ચેષ્ટાઓ કરે. ૨૨૫–૨૨૭.

અચ્યુતેંદ્ર ઉપર કહ્યા પ્રમાશે પ્રભુને અભિસિંચન કરી, જયઘ્વનિપૂર્વક નમસ્કાર કરી ગંધકષાયી વસ્ત્રવડે પ્રભુના અંગને કોરું કરે. ૨૨૮. ततोऽलंकारसंभार–भासुरं स्वर्दुमोपमं । प्रभुं विधाय पुरतो दर्शयेन्नृत्यकौशलं ॥२२९॥ आलिख्य मंगलान्यष्टौ ढौकयेत्पुरतः प्रभोः । वितत्य पुष्पप्रकर–मुस्क्षिपेद्धूपमुत्तमं ॥२३०॥ ततो वृत्तशतेनाष्टा–धिकेनार्थगुणस्पृशा । स्तुत्वा कृतांजलिर्ब्रुते भुयः स्तुतिपदावलीं ॥२३१॥

सा चैवं श्री जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रे'णमोत्थु ते सिद्ध बुद्ध णीरय समण समाहिअ समत्त समजोगि सल्लगत्तण णिब्भय णीरागदोस णिम्मम णिस्संग णीसल्ल माणमूरण गुणरयण सीलसागरमणंतमण्मेय भवियधम्मवरचाउरंतचक्कवट्टी णमोत्थु ते' इत्यादि ।

> एवं समापिताशेष-जन्मस्नात्रविधिः प्रभोः । नातिदूरांतिकस्थोऽसौ विनयेन निषेवते ॥२३२॥ त्रिषष्टिरपि देवेंद्राः सौधर्मैंद्रविवर्जिताः । अभिषिचंत्यनेनैव विधिनानुकमेण च ॥२३३॥

પછી અલંકારના સમૂહથી શોભતા એવા પ્રભુને કલ્પવૃક્ષ જેવા બનાવીને પ્રભુની પાસે પોતાનું નૃત્યકૌશલ બતાવે. ૨૨૯.

્ર પ્રભુની પાસે અષ્ટ મંગલિક આલેખે, પુષ્પના ઢગલા વિસ્તારી પુષ્પનો પગર કરે અને ઉત્તમ ઘૂપ ઉખેવે. ૨૩૦.

ત્યારપછી એક સો આઠ વિશિષ્ટ અર્થ અને ગુણવાળા શ્લોકોથી પ્રભુની સ્તુતિ કરીને હાથ જોડીને સ્તુતિનાં પદોની શ્રેણિ બોલે છે. ૨૩૧.

તે સંબંધી જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રમાં આ પ્રમાણે કહ્યું છે. હે સિદ્ધ, બુદ્ધ, કર્મરજ રહિત, શ્રમણ, સમાધિમાન, કાર્યને સમાપ્તિ કરનાર, સર્વયોગનો નાશ કરનાર, ભય રહિત, રાગ દ્વેષ રહિત, મમતા રહિત, સંગ રહિત, શલ્ય રહિત, માનનો નાશ કરનાર, ગુણોમાં રત્ન સમાન, શીલના સાગર, અંત રહિત, પ્રમેય રહિત, સુંદર એવા ધર્મમાં શ્રેષ્ઠ ચાતુરંત ચક્રવર્તી એવા તમને નમસ્કાર થાઓ. ઈત્યાદિ.

અચ્યુતેંદ્ર આ પ્રમાશે જન્મસ્નાત્ર વિધિ સમાપ્ત કરીને, પ્રભુથી અતિદૂર નહીં તેમ અતિ નજીક નહીં, એ રીતે ઊભા રહી વિનયપૂર્વક સેવા કરે. ૨૩૨.

એ રીતે સૌધર્મેંદ્ર સિવાય *૬*૩ ઈંદ્રો અચ્યુતેંદ્ર કરેલ વિધિ પ્રમાણે જન્માભિષેકને લગતો સર્વ વિધિ કરે. ૨૩૩. ततश्चेशानदेवेद्रः पंच मूर्त्तीर्विकुर्वति । जिनं धृत्वैकयोत्संगे शक्रस्थाने निषीदति ॥२३४॥ एकया छत्रमाधत्ते धत्ते द्वाभ्यां च चामरौ । एकया पुरतः शूलं धृत्वा तिष्ठति भृत्यवत् ॥२३५॥ अथ सौधर्मराजोऽपि सामग्रीमखिलामपि । प्राग्वद्विधाय कुरुते विशेषं चैकमद्भुतं ॥२३६॥ कृत्वा चत्वारि शुक्लोक्ष–स्वरूपाणि चतुर्दिशं । तेषां शृंगाष्टकान्नीर–धाराभिर्गगनावधि ॥२३७॥ उर्ध्वमुत्पत्य संभूय पतंतीभिः प्रभूपरि । छत्राकारं विभ्रतीभि–र्जिनं शक्रोऽभिषिचति ॥२३८॥ स एवं विहिताशेष–जन्मस्नात्रविधिस्ततः । प्राग्वदर्हंतमादाय पंचमूर्त्तिर्निवर्त्तते ॥२३९॥ युक्तश्चतुर्विधैर्देवैः कृतप्रौढमहोत्सवैः । जिनं जन्मगृहे नीत्वा स्थापयेन्मातुरंतिके ॥२४०॥

પછી ઈશાનેંદ્ર પાંચ રૂપ વિકુર્વે, તેમાંના એક રૂપે પ્રભુને ખોળામાં લઈને શકેંદ્રને ઠેકાણે સિંહાસનપર બેસે, એક રૂપે છત્ર ધારણ કરે, બે રૂપે, બે બાજુ ચામર વીંજે, એક રૂપે પ્રભુની આગળ શૂલ હાથમાં ધારણ કરીને સેવકની જેમ ઊભા રહે. ૨૩૪–૨૩૫.

પછી સૌધર્મરાજ પણ સર્વ સામગ્રી પૂર્વની જેમ એકત્ર કરીને એક અદ્ભુત વિશેષકાર્ય કરે. ૨૩*૬*. ચાર ઉજ્જવળ વૃષભના રૂપ કરી, પ્રભુની ફરતા ચારે દિશાએ રહી તેના આઠ શૃંગની ધારા આકાશમાં ઊંચે ઉડીને ભેળી થઈ પ્રભુની ઉપર છત્રાકારને ધારણ કરતી પડે તે રીતે શક્રેન્દ્ર પ્રભુનો અભિષેક કરે. ૨૩૭–૨૩૮.

આ પ્રમાશે શકેંદ્ર બધો જન્મસ્નાત્રવિધિ અચ્યુતેંદ્રે કર્યો હતો તેમ કરીને, પછી પાંચ રૂપ કરીને પ્રથમની જેમ પ્રભુને ગ્રહશ કરી, પાછા ફરે અને ચારે પ્રકારના દેવોથી કરાતા મોટા મહોત્સવપૂર્વક જિનેશ્વરના જન્મગૃહમાં આવીને, પ્રભુને માતાની પાસે મૂકે. ૨૩૯–૨૪૦.

I

हत्वावस्वापिनीं मातुः प्रतिबिंबं प्रभोश्च तत् । न्यस्यत्युच्छीर्षके क्षौम--युग्मं कुंडलयुग्मयुक् ॥२४१॥ विचित्ररत्नमालाभिः कृतं श्रीदामगंडकं । लंबयत्यर्हंदुल्लोचे स्फुरज्झुंबनकाकृति ॥२४२॥ उत्तानशायिनस्तच्च पश्यंतः परमेश्वराः । रमंते विकसन्नेत्रा अनुत्तरसुरा इव ॥२४३॥ स्वाम्यंगुष्ठे क्षुधः शांत्यै स्थापयत्यमृतं हरिः । मुखे यत्क्षेपतोऽर्हंत-स्तृप्यंत्यस्तन्यपा अपि ॥२४४॥ ततः शक्राज्ञया श्रीदा-ज्ञापिता जृंभकामराः । कोटीर्द्वात्रिंशतं स्वर्ण-हिरण्यानां जिनालये ॥२४४॥ निद्धत्यन्यदप्येवं भूरिभद्रासनादिकं । उद्घोषणां ततः शक्रः कारयत्याभियोगिकैः ॥२४६॥ कुर्वंति भगवज्जन्म-नगर्यां तेऽपि हर्षिताः । विष्वक्तिकचतुष्कादौ बाढमुद्घोषणामिति ॥२४७॥

પછી માતાની અવસ્વાપિની નિદ્રા અને પ્રભુનું પ્રતિબિંબ હરી લઈ તેમના ઓશીકે વસ્ત્રયુગ્મ અને કુંડળયુગ્મ સ્થાપન કરે. ૨૪૧.

અને અરિહંતના ઉપરના ભાગમાં ઉલ્લોચમાં વિચિત્ર રત્નમાળાવડે બનાવેલ તેજસ્વી ઝુમ્મરની આકૃતિવાળો શ્રીદામગંડક-પુષ્પનો દડો લટકાવે. ૨૪૨.

તે દડાને જોઈ ચત્તા સુતેલા એવા પ્રભુ વિકસિત નેત્રવાળા થઈને અનુત્તર વિમાનના દેવોની જેમ રમે. ૨૪૩.

પછી શકેંદ્ર ક્ષુધાની શાંતિને માટે પ્રભુના અંગુઠામાં અમૃતનો સંચાર કરે, કે જે અંગુઠાને મુખમાં રાખવાથી સ્તનપાન નહીં કરનારા એવા પ્રભુ પણ તૃપ્તિ પામે. ૨૪૪.

ત્યારપછી શક્રની આજ્ઞાથી કુબેર, જૃંભક દેવો દ્વારા બત્રીશ ક્રોડ સ્વર્શ ને હિરણ્યની વૃષ્ટિ પ્રભુના ઘરમાં કરે. ૨૪૫.

બીજા અનેક ભદ્રાસનો વિગેરે પણ સ્થાપન કરે. પછી શક્ર પોતાના આભિયોગિક દેવો પાસે ઉદ્ધોષણા કરાવે. ૨૪*૬*.

તે દેવો પણ ખુશ થઈને ભગવંતની જન્મનગરીમાં ચારેબાજુ ત્રિક, ચતુષ્ક વિગેરે સ્થાનોમાં આ પ્રમાશે ઉદ્ઘોષણા કરે. ૨૪૭. भो भोश्चतुर्विधा देवाः श्रण्वंतु वचनं हरे: । यः प्रभोः प्रभुमातूर्वा विरूपं चिंतयिष्यति ॥२४८॥ आर्यकस्य मंजरीवत् मूर्द्धा तस्य स्फुटिष्यति । आराध्येन विरोधो हि नचिरादेव नाशयेतु ॥२४९॥ ततश्चतूर्विधा देवा इंद्राः शक्रादयोऽखिलाः । गत्वा नंदीश्वरद्वीपे कुर्युरष्टाहिनकोत्सवं ॥२५०॥ यदा च युगपज्जन्म यावतामर्हतां भवेत् । तदा तावंति रूपाणि कृत्वोक्तं सकलं विधिं ॥२५१॥ कुर्वंति दिक्कुमार्याद्याः सर्वेऽर्हद्भक्तिनिर्भराः । मनःसंकल्पसिद्धीनां किमशक्यं हि नाकिनां ॥२५२॥ विज्ञातसूतजन्माई-त्पिताथ नगरं निजं । कारयेद्वहिरंतश्च दुरिताशेषकश्मलं ॥२५३॥ सुगंधिजलसंसिक्ता-पणवीथ्यादिभुमिकं । तथा त्रिकचतुष्कादौ लिप्तं पुष्पाद्यलंकृतं ॥२५४॥ स्थाने स्थाने दह्यमान-काकतुंडादिधूपितं । अलंकताशेषगेहं तोरणस्वस्तिकादिभिः ॥२५५॥

કે-'હે ચારે પ્રકારના દેવો ! ઈંદ્રનું આ વચન સાંભળો કે-જે કોઈ પ્રભુનું કે પ્રભુની માતાનું વિરૂપ ચિંતવશે તેનું મસ્તક આર્યકમંજરીથી જેમ ફૂટી જશે, કેમકે આરાધ્યજનો સાથેનો વિરોધ થોડા કાળમાં નાશ કરે જ છે'. ૨૪૮-૨૪૯.

ત્યારપછી ચારે પ્રકારના દેવો અને શક્રાદિ બધા ઈદ્રો નંદીશ્વરદ્વીપ ઉપર જઈને અખ્ટા<mark>લિકોત્સવ</mark> કરે. ૨૫૦.

જ્યારે, જેટલા પ્રભુનો સમકાળે જન્મ થાય, ત્યારે તેટલા રૂપો કરીને ઉપર કહ્યા પ્રમાણે સર્વ વિધિ અરિહંતની ભક્તિમાં નિર્ભર એવી દિફ્કુમારીઓ વિગેરે સર્વ દેવો કરે. 'મનના સંકલ્પવડે જ જેમની કાર્યસિદ્ધિ થાય છે એવા દેવોનું શું અશક્ય છે ?' ૨૫૧–૨૫૨.

પુત્રના જન્મની હકીકત અરિહંતના પિતાએ પ્રાતઃકાળે જાણીને તરત પોતાનું આખું નગર અંદર અને બહારથી સાફ કરાવે. ૨૫૩.

દુકાનની શ્રેણીવાળા માર્ગો જળ વડે સિંચાવે તથા ત્રિક, ચતુષ્કાદિક લીંપવાપૂર્વક પુષ્પોવડે અલંકૃત કરાવે. ૨૫૪.

સ્થાને સ્થાને કૃષ્ણાગુરુ આદિનો સુગંધી ધૂપ કરાવે. બધા ઘરો તોરણ સ્વસ્તિકાદિ વડે અલંકૃત

ध्वजैर्नानाविधैर्वस्त्रै-विराजन्निखिलापणं । पदे पदे भवद्गीत-नटनत्तककौतकं ॥२५६॥ क्वचिद्धवन्मल्लयुद्धं क्वचिदारव्धरासकं । क्वचिद्विदूषकव्यास-कलाविस्मितमानवं ॥२५७॥ वरत्राक्रीडिभिः कीर्णं व्याप्तं वंशाग्रखेलकैः । कथकैश्च कथावीथी-व्याक्षिप्तमनुजव्रजं ॥२५८॥ निरंतरं वाद्यमान-भंभाभेरीमृदंगकं । झल्लरीवेणुवीणादि-वाद्यैः शब्दमयीकृतं ॥२५८॥ रिक्तकारागृहं मुक्तै-स्तस्करद्विड्नृपादिभिः ॥ ऋणानि दत्त्वा लोकानां निःशेषमनृणीकृतं ॥२६९॥ विवृद्धमानोन्मानादि-सानंदनिखिलप्रजं । उद्गीयमानधवल-मंगलं प्रतिमंदिरं ॥२६१॥ प्रतीष्टेष्टानीयमान-रत्नाद्युत्सवढौकनं ।

કરાવે. બધી દુકાનો વિવિધ પ્રકારની ધ્વજાઓ તથા વસ્ત્રોવડે શોભાવે. સ્થાને સ્થાને ગીત-વાજિંત્ર અને નાટકો વિગેરે કૌતુકના સાધનો કરાવે. ૨૫૫–૨૫*૬*.

કોઈ જગ્યાએ મલ્લયુદ્ધ, કોઈ જગ્યાએ રાસડા લેવાનું અને કોઈ જગ્યાએ વિદૂષકોની અને વ્યાસની કળા વિગેરે પ્રગટ કરાવીને લોકો કૌતુક તેમ જ આનંદ મેળવે તેવી ગોઠવણ કરે. ૨૫૭.

સ્થાને સ્થાને વાંસના અગ્રભાગ ઉપર તથા દોરડા ઉપર નૃત્ય કરનારા નટોથી વ્યાપ્ત કરે, કથાઓની શ્રેણિથી મનુષ્યોના સમૂહને તન્મય કરે એવા કથા કરનારા વ્યાસોને બેસાડે. ૨૫૮.

સતત વાગતી એવી ભંભા, ભેરી, મૃદંગ, ઝલ્લરી, વેશું, વીશાદિ વાજિંત્રો વડે આખું નગર શબ્દમય કરે. ૨૫૯.

તસ્કરાદિ તેમ જ શત્રુ રાજા આદિ સર્વને છોડી દઈને કારાગૃહ (કેદખાનું) ખાલી કરે. લોકોનું ૠજ્ઞ (દેવું) આપી દઈને સર્વ પ્રજાને અનૃશી કરે. ૨*૬*૦.

માનોન્માનાદિમાં વધારો કરીને સર્વ પ્રજાને આનંદ પમાડે. દરેક ઘરમાં ઘવળમંગળ ગાવાનું શરૂ થઈ જાય. ૨*૬*૧.

ઉત્તમ ઈષ્ટજનોના લાવેલા રત્નાદિની પ્રભુના પિતા પાસે ભેટ મૂકવામાં આવે. પોતાની જ્ઞાતિવાળા તેમજ સ્વજન બાંધવોને વિવિધ પ્રકારના સત્કારથી સંતુષ્ટ કરે. ૨*૬*૨. अनेकैः स्वर्णरजत-रत्नांबरविभूषणैः । अनर्गलं दीयमानैः पूरितार्थिमनोरथं ॥२६३॥ आदित एकादशभिः कुलकं । अतुच्छोत्सवसच्छाये-व्वहस्स्वेकादशस्विति । अतिक्रांतेष्वधामंत्र्य स्वजनान् भोजनादिभिः ॥२६४॥ संतोष्याथो तत्समक्षं गुणस्वप्नाद्यपेक्षया । अहंतां स्थापयेन्नाम पिता भद्रंकराक्षरं ॥२६५॥ पाल्यमानाश्च वर्द्धते धात्रीभिस्तेऽथ पंचभिः । अंकादंकं संचरंतः सह पित्रोर्मनोरथैः ॥२६५॥ पाल्यमानाश्च वर्द्धते धात्रीभिस्तेऽथ पंचभिः । अंकादंकं संचरंतः सह पित्रोर्मनोरथैः ॥२६६॥ कलाहेतोरनाराद्ध-कलाचार्यान्तिका अपि । स्वत एवात्तसकल-कलाः संपूर्णचंद्रवत् ॥२६७॥ विद्यानां पारद्धानो विनाभ्यासं वचस्विनः । बाल्येऽपि दक्षस्थविरा इव प्रोद्बुद्धबुद्धयः ॥२६८॥ प्राच्याद्धवादनुगतैः स्नेहवश्यैरिवोत्तमैः ।

અનેક પ્રકારના સ્વર્શ, રજત અને રત્નોના અનર્ગલ આભૂષણો આપીને અર્થીજનોના મનોરથોને પૂર્શ કરે. ૨૬૩.

આ પ્રમાશે મોટા ઉત્સવપૂર્વક અગ્યાર દિવસ પૂર્શ થયા બાદ બારમે દિવસે પોતાના સ્વજનોને આમંત્રશ કરી, ભોજનાદિવડે સંતુષ્ટ કરી, તેમની સમક્ષ ગુણ ને અને સ્વપ્નાદિની અપેક્ષાએ કલ્યાશકારી અક્ષરવાળું પ્રભુનું નામસ્થાપન તેમના પિતા કરે. ૨૪૪–૨૬૫.

એકબીજાના ખોળામાં સંચરતા એવા પ્રભુ પાંચ ધાવ માતાઓ વડે પાલન કરાતા માતા પિતાના મનોરથ સાથે વૃદ્ધિ પામે. ૨*૬૬*.

પછી કળાગ્રહણ કરવા માટે કળાચાર્ય પાસે મૂકયા વિના જ સ્વયમેવ સંપૂર્ણ ચંદ્રની જેમ સમગ્ર કળાના ઘારક થાય. ૨*૬*૭.

કહ્યું છે કે–'અભ્યાસ વિના જ વિદ્યાના પારગામી' વચસ્વી (વાચાળ) અને બાલ્યાવસ્થામાં પશ દક્ષ એવા વૃદ્ધની જેવા પ્રૌઢ બુદ્ધિવાળા પ્રભુ હોય.' ૨*૬*૮.

સ્નેહથી વશ કરેલા ઉત્તમ જનોની જેમ પૂર્વભવથી સાથે આવેલા મતિ, શ્રુત ને અવધિજ્ઞાનરૂપ અમાત્યોવડે સેવિત હોય. ૨*૬*૯. क्रीडापराङ्मुखाः प्रायो बालचेष्टाविवर्जिताः । जगदुत्कृष्टसौंदर्य-भाग्यसौभाग्यशोभना: ॥२७०॥ स्वजनानां जनानां च नयनानंददायिनः । प्रियंकराः प्रियालापाः प्रियाश्च द्विषतामपि ॥२७१॥ जितेंद्रियाः स्थिरात्मानो यौवनोद्योतिता अपि । अचला अचला एव महावाताहता अपि ॥२७२॥ स्त्रीपरिग्रहजय्यानि चेत्प्राक्कर्माणि जानते । तदा वीवाहमप्यंगीकुर्वते ते यथाविधि ॥२७३॥ सतः पाणिगृहीतीभिर्विषयानपि भुंजते । क्षेप्तुं कर्माणि यन्नीचो-पायेनापि रिपुं जयेत् ॥२७४॥ बही रागं दर्शयंतोऽप्यंतः शुद्धाः प्रवालवत् । प्राप्तेऽपि चक्रभुद्राज्ये न व्यासक्ता भवंति ते ॥२७५॥ प्रव्रज्यावसरं स्वस्य ते ज्ञानेन विदंत्यथ । तस्मिंश्च समयेऽभ्येत्य देवा लौकांतिका अपि ॥२७६॥ नत्वा विज्ञपयंत्येवं जय नंद जगदगुरो । त्रैलोक्यस्योपकाराय धर्मतीर्थं प्रवर्त्तय ॥२७७॥

પ્રાયઃ ક્રીડાથી પરાક્ષ્મુખ હોય, બાળચેષ્ટા રહિત હોય અને જગતમાં ઉત્કૃષ્ટ એવા સૌંદર્ય, ભાગ્ય અને સૌભાગ્યવડે શોભિત હોય. ૨૭૦.

સ્વજન પરિવારને નેત્રાનંદના આપનાર, પ્રિયંકર, પ્રિયાલાપી, દ્વેષીજનોને પણ પ્રિય લાગે તેવા યૌવનવયમાં હોવા છતાં પણ જિતેંદ્રિય અને સ્થિર આત્માવાળા હોય, કેમકે મહાપવનથી હણાયેલા પર્વતો પણ અચળ જ હોય છે. ૨૭૧–૨૭૨.

લગ્નથી જ પૂર્વનું ભોગાવળી કર્મ ક્ષય થશે–તેનો જય થશે એમ જો તેઓ જાશે, તો યથાવિધિ વિવાહને પણ સ્વીકારે. ૨૭૩.

પાણિગ્રહણ કરેલી સ્ત્રીસાથે કર્મ ખપાવવા માટે સાંસારિક વિષયોને પણ સેવે, કારણ કે નીચ ઉપાયવડે પણ કોઈ વખતે શત્રુને જીતવા પડે છે. ૨૭૪.

પ્રભુ બહારથી રાગ દર્શાવે છે છતાં પણ અંતરથી પ્રવાળની જેમ શુદ્ધ હોય છે. ચક્રવર્તી-પણું પ્રાપ્ત થાય, તો પણ તેમાં આસક્ત થતા નથી. ૨૭૫.

પછી યોગ્યકાળે પોતાના જ્ઞાનથી પોતે પ્રવ્રજ્યાનો અવસર જાણે, તે સમયે લોકાંતિક દેવો પણ આવીને નમસ્કાર કરી વિજ્ઞપ્તિ કરે કે –''હે જગદ્ગુરૂ ! તમે જય પામો ! આનંદ પામો ! ત્રણ लौकांतिकस्वरूपं तु क्षेत्रलोकतो ज्ञेयं । अत्र कल्पसूत्रे श्रीवीरजिनाधिकारे प्रथमं लौकांतिकदेवागमनं, ततो वार्षिकदानमिति क्रमो इश्यते, षष्ठांगे तु श्रीमल्लिजिनाधिकारे पूर्वं सांवत्सरिकदानं, ततो लौकांतिकदेवागमनमिति क्रमो दृश्यते, श्रीआवश्यके तु श्रीऋषभजिनाधिकारे कल्पसूत्रवत्, श्रीमहावीराधिकारे तु षष्ठांगवत्तथा चोक्तं श्रीज्ञानसागरसूरिभिः स्वकृतावचूर्णौ, आह-ऋषभाधिकारे संबोधनोत्तरकालं परित्यागद्वारमुक्तमिह तु कस्माद्विपर्ययः ? उच्यते-न सर्वार्हतामयं नियमः, यदुत संबोधनोत्तरकालभाविनी महादानप्रवृत्तिरिति ।

ततो दीक्षादिनादर्वाग् वर्षे शेषे जिनेश्वराः । दानस्य धर्मेष्वफ्र्यत्वाद्दानं ददति वार्षिकं ॥२७८॥ कोटिमेकां सुवर्णानां लक्षैरष्टभिरन्वितां । आप्रातराशसमया-न्नित्यं ददति तीर्थपाः ॥२७९॥ पुरे त्रिकचतुष्कादौ कारयेद्धोषणामिति । ईप्सितं यस्य यद्वस्त्र-विभूषावाहनादिकं ॥२८०॥

લોકના ઉપકારને માટે ધર્મતીર્થ પ્રવર્તાવો.'' ૨૭૬-૨૭૭.

લોકાંતિકોનું સ્વરૂપ ક્ષેત્રલોકથી જાણવું.

શ્રીકલ્પસૂત્રમાં શ્રીવીરજિનના અધિકારમાં પ્રથમ લોકાંતિક દેવોનું આગમન થાય અને પછી વાર્ષિકદાન આપે એવો ક્રમ દેખાય છે, પણ છઢા શ્રીજ્ઞાતાઘર્મકથાંગમાં શ્રીમલ્લિજિનના અધિકારમાં પ્રથમ વાર્ષિકદાન અને પછી લોકાંતિકનું આગમન–એવો ક્રમ દેખાય છે, તથા શ્રી આવશ્યકમાં શ્રીૠષભજિનાધિકારમાં કલ્પસૂત્રની જેમ જ કહેલ છે અને શ્રીમહાવીરાધિકારમાં છઢા અંગ પ્રમાણે કહેલ છે. તે વિષે શ્રીજ્ઞાનસાગરસૂરિએ પોતાની કરેલી અવચૂર્શિમાં કહ્યું છે કે –

પ્રશ્ન :- ૠષભાધિકારમાં લોકાંતિકના સંબોધન પછી વાર્ષિકદાન કહેલ છે અને અહીં તેથી વિપર્યય કહેલ છે તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર :- 'સર્વ અરિહંતમાં સંબોધન ઉત્તરકાળે જ મહાદાનની પ્રવૃત્તિ હોય એવો નિયમ નથી.'

દીક્ષાદિવસની અગાઉ એક વર્ષ બાકી રહે, ત્યારે જિનેશ્વરો ચાર પ્રકારના ધર્મમાં દાનધર્મ પ્રથમ હોવાથી વાર્ષિકદાન આપે છે. ૨૭૮.

સૂર્યોદયથી આરંભીને પ્રાતઃકાળના ભોજન સમય સુધી (બે પ્રહર) દરરોજ એક ક્રોડ ને આઠ લાખ સોનૈયાનું દાન તીર્થંકર આપે છે. ૨૭૯.

નગરના ત્રિક ચતુષ્ક વિગેરે સ્થાનોમાં આ પ્રમાણે ઉદ્ધોષણા કરાવવામાં આવે છે કે-'જેને જે વસ્ત્ર, આભૂષણ, વાહનાદિની ઈચ્છા હોય તે યથેચ્છપણે પ્રભુ પાસે આવીને નિઃશંકપણે ગ્રહણ કરો.'

तद्यथेच्छमिहागत्य स गृहणात्वविशंकित: । सर्वाशाः पुरयत्येवं दानैः कीर्त्त्यां च तीर्थकृत् ॥२८१॥ धर्मप्रभावनाबुद्ध्या लोकानां चानुकंपया । जिना ददति तद्दानं न तु कोर्त्त्यादिकांक्षिणः ॥२८२॥ दानं यथा यथा दद्युः स्वापतेयं तथा तथा । श्रक्रवैश्रमणादिष्टा देवाः पिप्रति जुंभकाःः ॥२८३॥ त्रीणि कोटिशतान्यष्टा-शीतिश्चोपरि कोटय: । लक्षाण्यशीतिः स्वर्णानां दद्युर्वेषेण तीर्थपाः ॥२८४॥ एतावद्वार्षिके दाने जृंभकामरढौकितं । जिनेश्वराणां सर्वेषां नियतं परिकीर्त्तितं ॥२८५॥ तच्चैवं - दातं यदाब्दिकं दान-मध्यवस्यंति तीर्थपाः । तदासनप्रकंपेन जानात्यवधिना हरिः ॥२८६॥ जीतमेवेदमस्माकं त्रिकालोद्धववज्रिणां । यदवार्षिकाय दानाय प्रव्रज्यावसरेऽर्हतां ॥२८७॥ हौकनीयं स्वापतेयं स्वर्णकोटीशतास्त्रय: । अष्टाशीति:कोटयश्चा-शीतिलक्षसमन्विताः ॥२८८॥

એ પ્રમાશે પ્રભુ દાનવડે સર્વની આશા (ઈચ્છા) પૂર્શ કરે છે અને કીર્તિવડે સર્વ દિશાઓને પૂર્શ કરે છે. ૨૮૦–૨૮૧.

ધર્મની પ્રભાવના થવાની બુદ્ધિથી, તેમજ લોકોપરની અનુકંપાથી જિનેશ્વરો દાન આપે છે, કીર્ત્ત્યાદિની આકાંક્ષાથી આપતા નથી. ૨૮૨.

પ્રભુ જેમ જેમ દાન આપે છે, તેમ તેમ શકના લોકપાળ વૈશ્રમણની આજ્ઞાથી જૃંભકો તે દ્રવ્ય પૂર્ણ કરે છે. ૨૮૩.

એક વર્ષમાં ૩૮૮ ક્રોડને એંશી લાખ સોનૈયાનું દાન તીર્થંકરો આપે છે. ૨૮૪.

એ બધું વાર્ષિકદાન સંબંધી દ્રવ્ય જૃંભકદેવો, પ્રભુ પાસે લાવેલા હોય છે, અને સર્વ જિનેશ્વરો માટે એટલું દાન નિયતપગ્ને કહેલું છે. ૨૮૫.

તે આ પ્રમાશે '' જ્યારે તીર્થંકરો વાર્ષિકદાન આપવાની ઈચ્છા કરે છે, ત્યારે આસનકંપ વડે અવધિજ્ઞાનથી તે હકીકત જાણીને ઈંદ્ર વિચારે છે. ૨૮૬.

કે 'ત્રણ કાળમાં થયેલા એવા અમારો એ આચાર છે, કે પ્રવ્રજ્યાવસરે અરિહંતોને વાર્ષિકદાન માટે ૩૮૮ ક્રોડ ને એંશી લાખ સોનૈયા જેટલું દ્રવ્ય અમારે પૂરું પાડવું. ૨૮૭–૨૮૮. एवं निश्चित्य धनद-माज्ञापयति वज्रभूत् । स जुंभकामरांस्ते स्वं निक्षिपंति गृहेऽर्हतां ॥२८९॥ अन्यदप्यश्चहस्त्यादि-भूषावस्त्रादि मंदिरात् । यच्छंत्यभीष्टं लोकानां दानवीरा जिनेश्वराः ॥२९०॥ महानसान्यनेक़ानि कारयित्वा स्वसेवकैः । दापयंत्यन्नपानादि दीनादीनामनर्गलं ॥२९१॥ तथोक्तं षष्ठांगे 'तए णं कुंभए मिहिलाए रायहाणीए तत्य तत्य तहिं तहिं देसे बहुईओ महाणससालाओ कारेइ' इत्यादि मल्ल्यध्ययने । पित्रादेः स्वजनस्याथ प्राप्यानुज्ञां कथंचन । यस्मिन् दिने यतंते ते चारित्राय महाशयाः ॥२९२॥ तस्मिन् दिने तन्नगरं ध्वजश्रेण्याद्यलंकृतं । स्वजनाः कारयंत्येषां विष्वक् पूर्वोक्तया दिशा ॥२९३॥ तस्मिन्नवसरे प्राग्व-च्चतुःषष्टिः सुरेश्वराः । आयांत्यासनकंपेन ज्ञात्वा दीक्षाक्षणं प्रभोः ॥२९४॥

આ પ્રમાશે નિશ્વય કરીને સૌધર્મેન્દ્ર કુબેરને આજ્ઞા કરે અને તે જૃંભક દેવતાઓને આજ્ઞા કરે અને તેઓ આટલું દ્રવ્ય જિનેશ્વરના ઘરમાં લાવે છે. ૨૮૯.

એટલા દ્રવ્ય ઉપરાંત બીજું પણ હાથી, ઘોડા, આભૂષણો, વસ્ત્રો વિગેરે પોતાના મહેલમાંથી દાનવીર એવા જિનેશ્વરો લોકોને તેની ઈચ્છા પ્રમાણે આપે છે. ૨૯૦.

પોતાના સેવકો પાસે અનેક રસોડા શરૂ કરાવીને દીનજનોને પૂરતા પ્રમાશમાં અન્નપાનાદિ પશ આપે છે. ૨૯૧.

શ્રીજ્ઞાતાઘર્મકથાંગમાં કહ્યું છે કે 'ત્યારપછી કુંભરાજા મિથિલા રાજધાનીમાં ત્યાં ત્યાં–તે તે પ્રદેશમાં ઘણાં રસોડાં કરાવે છે' ઈત્યાદિ શ્રીમલ્લ્યધ્યયનમાં.

પછી માતાપિતા વિગેરે સ્વજનોની કોઈપણ રીતે અનુજ્ઞા મેળવીને એ મહાશયો જે દિવસે ચારિત્ર લેવા માટે તત્પર થાય, તે દિવસે તે નગરને પૂર્વે જન્મોત્સવમાં કહી ગયા પ્રમાણે સ્વજનો ઘ્વજશ્રેણ્યાદિવડે અલંકૃત કરે. ૨૯૨–૨૯૩.

તે અવસરે આસનકંપવડે પ્રભુનો દીક્ષા અવસર જાણીને ચોસઠે ઈંદ્રો પ્રથમની જેમ ત્યાં આવે. ૨૯૪. देवानां समुदायेना--गच्छता त्रिदिवात्तदा । द्यावाभूम्योर्मध्यमुद्य-त्कोट्यर्कमिव दीप्यते ॥२९५॥ कलशास्तेऽष्टजातीयान् पूजोपकरणानि च । पृथक् सहस्रमष्टानां कारयंत्याभियोगिकैः ॥२९६॥ इंद्रवत्कलशानष्टप्रकारान् स्वजना अपि । शिल्पिभिः कारयंत्यन्या--त्यर्चोपकरणान्यपि ॥२९७॥ कलशास्ते मनुष्याणां दिव्येषु कलशेष्वथ । अनुप्रविष्टेषु भृशं शोभन्ते दिव्यशक्तितः ॥२९८॥ ततः सुराहृतैस्तीर्थ--नीरौषधिमृदादिभिः । वासवाः स्वजनाश्चाप्तमभिषिंचंति सोत्सवं ॥२९९॥ तदा दर्पणभृंगारा-द्यलंकृतकराः सुराः । इंद्राद्याः परिषेवंते प्रोच्चारितजयारवाः ॥३००॥ ततश्च गंधकाषाय्या रूक्षितांगो जगत्यभुः । यथास्थानं परिहित-सर्वालंकारभासुरः ॥३०१॥

તે વખતે દેવ-દેવીના સમુદાય સહિત સ્વર્ગમાંથી આવતાં પૃથ્વી અને આકાશનો મધ્યભાગ, ઉદય પામેલા ક્રોડો સૂર્ય જેવો શોભી ઉઠે. ૨૯૫.

પછી ઈંદ્રો આભિયોગિક દેવો પાસે પૂર્વે કહ્યા પ્રમાશે આઠે જાતિના ૧૦૦૮–૧૦૦૮ કળશો અને પૂજાના અન્ય ઉપકરશો વિરચાવે. ૨૯૬.

સ્વજનો પણ ઈંદ્રની જેમ આઠ પ્રકારના કળશો તેમજ અન્ય પૂજાના ઉપકરણો પણ શીલ્પી પાસે તૈયાર કરાવે. ૨૯૭.

તે મનુષ્યોના બનાવેલા કળશોમાં દિવ્ય શક્તિથી દિવ્ય કળશો પ્રવેશ કરી જાય તેથી તે અત્યંત શોભાવાળા થઈ જાય. ૨૯૮.

ત્યારપછી દેવોએ લાવેલ તીર્થજળ, ઔષધિ અને મૃત્તિકાદિવડે પ્રભુના સ્વજનો અને ઈંદ્રો પૂજ્ય એવા પ્રભુને ઉત્સવપૂર્વક અભિષેક કરે. ૨૯૯.

તે વખતે ઈંદ્રાદિક દેવો દર્પણ, ભૃંગાર, ચામરાદિવડે હાથને શોભાવીને જય જયકાર પૂર્વક પ્રભુની સેવા કરે. ૩૦૦.

ત્યારપછી ગંધકાષાયી વસ્ત્રવડે જગત્પ્રભુના શરીરને લુછી યથાસ્થાન ઘારણ કરાવેલા સર્વ અલંકારોથી વિભૂષિત કરે. પછી કલ્પવૃક્ષના પુષ્પોની માળા વડે શોભતા કંઠવાળા પ્રભુ લક્ષમૂલ્યવાળું, દશીવાળું कल्पद्रमप्रसनस्रग्विराजिगलकंदल: । लक्षार्धं सदशं श्वेतं परिधत्तेम्बरं वरं ॥३०२॥ यग्मं । स्वजनाः कारयंत्येकां शिबिकां शिल्पिप्ंगवै: । विचित्ररचनां भूरि-रत्नस्तंभशतांचितां ।।३०३।। तादृश्या स्वर्गिकृतया मिश्रा िगबिकया च सा । भूशं विभाति मेधेव संगता शास्त्रसंविदा ॥३०४॥ षष्टादिना विशिष्टेन तपसालंकृतस्तत: । उत्तरोत्तरमुत्कृष्ट-वर्द्धमानशुभाशय: ॥३०५॥ तत्र सिंहासने पूर्वा-मुखः स्वामी निषीदति । प्रभोर्दक्षिणतश्चोप-विशेत्कुलमहत्तरा ।।३०६।। पटशाटकमेकं सा बिभुते हंसलक्षणं । अंबधात्री वामतश्च चारुवेषा निषीदति ।।३०७।। प्रष्ठेऽवतिष्ठते चैका तरुणी चारुभुषणा । प्रभूपरि सितच्छत्रं दधाना स्वर्वधूपमा ॥३०८॥ एका च कृतश्रंगारा चकोराक्षी निषीदति । ऐशान्यां दधती हस्ते कलशं जलसंभृतं ।।३०९।।

શ્રેષ્ઠ શ્વેતવસ્ત્ર ધારણ કરે. ૩૦૧–૩૦૨.

પછી સ્વજનો સારા શીલ્પીઓ પાસે વિચિત્ર રચનાવાળી અને રત્નમય સેંકડો સ્તંભોવાળી શિબિકા તૈયાર કરાવે. ૩૦૩.

તે શિબિકામાં, દેવોએ કરેલી તેવી જ શિબિકા મળી જવાથી, તે જેમ શાસ્ત્રના જ્ઞાનવડે બુદ્ધિ શોભે તેમ શોભવા લાગે. ૩૦૪.

પછી છક્ર વિગેરે વિશિષ્ટ તપવડે શોભતા અને ઉત્તરોત્તર ઉત્કૃષ્ટ તેમજ વર્ધમાન શુભાશયવાળા પ્રભુ, તે શિબિકાના મધ્યમાં પૂર્વસન્મુખ સિંહાસનપર બેસે અને પ્રભુની દક્ષિણ બાજુ તેમની કુળમહત્તરા બેસે. ૩૦૫–૩૦*૬*.

તે હંસના ચિત્રવાળું એક વસ્ત્ર હાથમાં રાખે. ડાબી બાજુ સુંદર વેશવાળી ધાવમાતા બેસે. ૩૦૭. પાછળ એક સુંદર આભૂષણવાળી દેવાંગના જેવી તરુણી પ્રભુની ઉપર શ્વેત છત્ર ધારણ કરીને

બેસે. ૩૦૮.

એક શોભાવાળી સ્ત્રી ઈશાનખૂણામાં હાથમાં જળથી ભરેલો કળશ લઈને બેસે. ૩૦૯.

```
एका निषीदत्याग्रेय्यां रम्यालंकारबंधरा ।
हस्ते धृत्वा मणिमयं तालवृंतं मृगेक्षणा ।।३१०।।
ततश्च स्वजनादिष्टाः सहस्रं पुरुषर्षभाः ।
समोच्छायोत्साहरूप-वेषभूषणशालिन: ॥३११॥
वहंति शिबिकां याव-त्तावत्सौधर्मनायकः ।
तस्य बाहां दाक्षिणात्या-मुर्ध्वगां वहति स्वयं ॥३१२॥
उदीच्यामुर्ध्वगां बाहां वहतीशाननायकः ।
अधस्तनां दाक्षिणात्यां चमरेंद्रः स्वयं वहेत् ॥३१३॥
अधस्तनीमौत्तराहां बलींद्रस्तामृदस्यति ।
चत्वार उद्वहंत्येव-मिंद्रा बाहाचतुष्ट्रयं ॥३१४॥
शेषाः सुराः सुरेंद्राश्च चलत्कुंडलभूषणाः ।
प्रौढप्रेमप्रकटित-पुलकांकुरदंतुराः ॥३१५॥
पंचवर्णानि पृष्पाणि वर्षतो देवदुंदुभीन् ।
वादयंतः स्वमात्मानं धन्यंमन्याः स्फुरन्मुदः ॥३१६॥
अहंपूर्वमहंपूर्वमिति सत्वरचेतसः ।
शेषेष्वशेषदेशेषु वहंति शिबिकां प्रभो: 113 १७11
                               त्रिभिर्विशेषकं ।
```

એક રમણીય અલંકાર ઘારણ કરેલી સ્ત્રી અગ્નિખૂણામાં હાથમાં મણિમય પંખો લઈને બેસે. ૩૧૦. પછી સ્વજનોથી આદેશ પામેલા સરખી ઊંચાઈ, ઉત્સાહ, રૂપ, વેષ અને ભૂષણવાળા ૠષભ જેવા હજાર પુરુષો તે શિબિકાને ઉપાડે. તે વખતે સૌધર્મેન્દ્ર તેની જમણી બાજુની ઉપરની બાહાને ઉપાડે. ૩૧૧–૩૧૨.

ઉત્તર બાજુની ઉપલી બાહાને ઇશાનેંદ્ર ઉપાડે, જમણી બાજુની નીચેની બાહાને ચમરેંદ્ર ઉપાડે. અને ઉત્તર બાજુની નીચલી બાહાને બલીંદ્ર ઉપાડે. આ પ્રમાણે ચાર બાહા ચાર ઈદ્રો ઉપાડે. ૩૧૩-૩૧૪.

બાકીના ચલાયમાન કુંડળ તથા ભૂષણવાળા અને પ્રભુ ઉપરના અત્યંત પ્રેમથી જેમના રોમાંચ ખડા થાય છે, એવા દેવો અને દેવેંદ્રો પાંચવર્જાના પુષ્પોને વરસાવતા, દેવદુંદુભિ વગાડતા, પોતાના આત્માને ધન્ય માનતા, અત્યંત હર્ષવાળા થઈને, હું પહેલો, હું પહેલો એમ ઉતાવળા ચિત્તવાળા ચારે તરફથી પ્રભુની શિબિકાને ઉપાડતા ચાલે. ૩૧૫–૩૧૭. तथाहुः श्रीभद्रबाहुस्वामिनः-पुव्वं उक्खिता माणुसेहिं सा हट्ठरोमकूवेहिं । पच्छा वहंति सीअं असुरिंदसुरिंदनागिंदा ॥३१८॥ इद्टग्रियमश्चात्रेवं चतुर्थांगे--पुरतो वहंति देवा नागा पुण दाहिणंमि पासंमि । पच्चच्छिमेण असुरा गरुला पुण उत्तरे पासे ॥३१९॥ शक्रेशानौ ततस्तां तां त्यक्त्वा बाहां सुरेश्वरौ । चामराणि वीजयन्तः प्रभोरुभयतः स्थितौ ॥३१०॥ तदा नभोंगणं दैवेः स्फुरद्वसनभूषणैः । भूमंडलं च मनुजै-र्भवेद्विष्वगलंकृतं ॥३२१॥ निरंतरं वाद्यमानै-रातोद्यैर्विविधैस्तदा । जयारवैश्च लोकानां भवेच्छब्दमयं जगत् ॥३२२॥ नागराणां नागरीणां समुदायैः पदे पदे । वीक्ष्यमाणः स्तूयमानः प्रार्थ्यमानो मनोरथैः ॥३२३॥

શ્રીભદ્રબાહુસ્વામી કહે છે કે–''પ્રભુની શિબિકા પ્રથમ વિકસ્વર રોમરાજીવાળા મનુષ્યો ઉપાડે; પછી અસુરેંદ્ર, સુરેંદ્ર ને નાગેંદ્રો તે શિબિકાને ઉપાડે.' ૩૧૮.

ચોથા અંગ સમવાયાંગમાં એવો નિયમ બતાવ્યો છે કે–'પૂર્વ દિશા તરફ વૈમાનિક દેવો ઉપાડે, દક્ષિણ બાજુ નાગકુમારો ઉપાડે, પશ્ચિમ બાજુ અસુરકુમારો ઉપાડે અને ઉત્તર બાજુ સુપર્શકુમારો ઉપાડે. ૩૧૯.

થોડેક ચાલ્યા પછી, શક્ર અને ઈશાનેંદ્ર તે બાહા તજી પ્રભુની બે બાજુ રહીને ચામર વીંજતા ચાલે. ૩૨૦.

તે વખતે શોભાયમાન વસ્ત્રાભૂષણવાળા દેવોવડે આકાશ અને મનુષ્યો વડે ભૂમંડલ ચારેતરફથી અલંકૃત થઈ જાય. ૩૨૧.

તેમજ અવિચ્છિન્ન વાગતા વિવિધ પ્રકારના વાજિંત્રોવડે અને લોકોનાં જયજયારવવડે આખું જગત શબ્દમય થઈ જાય. ૩૨૨.

નગરજનો અને નગરસ્ત્રીઓના સમુદાયથી પગલે પગલે જોવાતા, સ્તવાતા અને મનોરથો વડે

भवनाइसहस्राणि व्यतिक्रामन् जगद्गुरुः । जनांजलिसहम्राणि गृहणन् शृण्वंश्च तत्स्तुती: ॥३२४॥ वनाय पुर्या निर्याति राजमार्गेण मार्गवित् । सौधर्मेंद्र इव स्वर्गात्पूर्वोक्ताभिः समृद्धिभिः ॥३२५॥ प्रथमं मंगलान्यष्टौ संपूर्णः कलशस्ततः । भुंगारचामरच्छत्र-वैजयंत्यस्ततः क्रमात् ॥३२६॥ पादपीठान्वितं रत्न-स्वर्णसिंहासनं ततः । ततः प्रथक्साष्ट्रशत-मनारोहेभवाजिनां ॥३२७॥ रथानामस्त्रपूर्णानां ध्वजघंटावलीस्यृशां । प्रधानपुरुषाणां च प्रत्येकं शतमष्टयुक् ॥३२८॥ गजाश्वरथपादात्य-सैन्यानि च ततस्ततः । सहस्रयोजनोत्तुंगो ध्वजो ध्वजसहस्रयुक् ॥३२९॥ खड्गग्राहाः कुंतपीठ-फलकग्राहिणस्ततः । हास्यादिकारकाः कांदर्पिकाश्च सजयारवा ॥३३०॥ उग्रा भोगाश्च राजन्याः क्षत्रियाद्यास्ततः क्रमात् । संचरंति ततो देवा देव्यश्च स्वामिनः पुरः ॥३३१॥

પ્રાર્થના કરાતા એવા જગદ્ગુરુ હજારો ઘરો અને દુકાનોને પસાર કરતા, લોકોની હજારો અંજલિ (પ્રશામો)ને ગ્રહશ કરતા, તેમની સ્તુતિઓને સાંભળતા, મોક્ષમાર્ગના જાશકાર એવા પ્રભુ વનમાં જવા માટે રાજમાર્ગે થઈને પૂર્વોક્ત સમૃદ્ધિવડે જેમ સૌધર્મેન્દ્ર સ્વર્ગમાંથી નીકળે તેમ નગરમાંથી નીકળે. ૩૨૩–૩૨૫.

દીક્ષા મહોત્સવના વરઘોડામાં પ્રથમ આઠ મંગળ ચાલે. ત્યારપછી સંપૂર્શ કળશ, ભૃંગાર, ચામર, છત્ર, ઘ્વજાઓ, પાદપીઠ સહિત રત્ન સ્વર્શમય સિંહાસન, ત્યારપછી અસ્વાર વિનાના એક સો આઠ હાથી અને એક સો આઠ ઘોડા, અસ્ત્રપૂર્શ અને ઘ્વજા ઘંટાવળીવાળા ૧૦૮ રથો, ત્યારપછી ૧૦૮ પ્રધાન પુરુષો, ત્યારપછી હાથી, ઘોડા, રથ અને પદાતિરૂપ ચાર પ્રકારની સેના, પછી હજાર યોજન ઊંચો હજાર ઘ્વજાવાળો ઈંદ્રઘ્વજ, ત્યારપછી ખડ્ગ ભાલા અને પીઠફલકને ગ્રહશ કરીને ચાલનારા, તેમ જ હાસ્ય ઉત્પન્ન કરનારા અને જયજય શબ્દ કરનારા કાંદર્પિકો ચાલે. ૩૨*૯*–૩૩૦.

ત્યારપછી ઉગ્ર, ભોગ, રાજન્ય અને ક્ષત્રિયો અનુક્રમે ચાલે. ત્યારપછી દેવદેવીઓ સ્વામીની આગળ ચાલે. ૩૩૧.

www.jainelibrary.org

वदंति सर्वे तत्रैवं जय जीव जगद्गुरो । ज्ञानाद्यैर्निरतीचारै-र्जहि कर्मरिपून् दुतं ॥३३२॥ जयाजितानींद्रियाणि जितं धर्मं च पालय । विघ्नान् जित्वा त्रिभुवनै-श्वर्यमासादय दुतं ॥३३३॥ रागद्वेषमहामल्लौ हत्वा मल्ल इवोद्धटः । आराधनापताकां द्राग् जगद्रंगे समाहर ॥३३४॥ विशुद्धं केवलज्ञानं प्रभो शीघ्रमवाप्नुहि । सन्मार्गं दर्शयास्माकं धर्मे निर्विघ्नमस्तु ते ॥३३४॥ व्ह्युद्धं केवलज्ञानं प्रभो शीघ्रमवाप्नुहि । सन्मार्गं दर्शयास्माकं धर्मे निर्विघ्नमस्तु ते ॥३३४॥ यथोच्तिं प्राप्य वनमशोकादितरोस्तले । संस्थाप्य शिबिकां तस्याः समुत्तरति तीर्थकृत् ॥३३६॥ यथोचितं भूषणानि विमुंचति ततः प्रभुः । तान्यादाय हितं शास्तीत्येवं कुलमहत्तरा ॥३३७॥ उच्चोच्चगोत्रस्त्वं वत्स त्वमसि क्षत्रियोत्तमः । प्रसिद्धमातापितुको व्याप्तकीर्तिर्जगत्त्रये ॥३३८॥

તે સર્વે આ પ્રમાશે બોલે કે–''હે જગદ્ગુરૂ ! જયવંતા વર્તો, ઘશું જીવો, નિરતિચાર એવા જ્ઞાનાદિવડે કર્મશત્રુનો શીઘ્ર નાશ કરો. ૩૩૨.

અજિત એવી ઈંદ્રિયોને જીતો. આચાર અને ધર્મનું પાલન કરો. સર્વ વિધ્નોને જીતી ત્રિભુવનનું ઐશ્વર્ય જલ્દી મેળવો. ૩૩૩.

રાગદ્વેષરૂપ મહામલ્લને, વિશિષ્ટ મલ્લ જેવા તમે હશીને જગત્રૂપી રશભૂમિમાં આરાધનામાં જય મેળવો. ૩૩૪.

હે પ્રભુ ! તમે વિશુદ્ધ એવા કેવળજ્ઞાનને શીધ્ર પ્રાપ્ત કરો. અમને સન્માર્ગ દેખાડો, આપનો ધર્મ નિર્વિધ્ન હો.'' ૩૩૫.

આ પ્રમાણે મહોત્સવપૂર્વક ઉદ્યાનમાં આવીને અશોકાદિ વૃક્ષની નીચે શિબિકા સ્થાપન કરે, એટલે પ્રભુ તેમાંથી ઉતરે. ૩૩*૬*.

પ્રભુ યથોચિતપણે આભૂષણો ઉતારે એટલે તે લઈને કુલમહત્તરા તેમને આ પ્રમાણે <mark>હિતવચનો</mark> કહે. ૩૩૭.

''હે વત્સ ! તમે ઘણા ઉચ્ચ ગોત્રવાળા છો, તમે ક્ષત્રિયોત્તમ છો; પ્રસિદ્ધ માતા–પિતાના પુત્ર છો, અને તમારી કીર્તિ ત્રણ જગતમાં પ્રસરેલી છે. ૩૩૮. दुराराघं दुश्चरं च व्रतमंगीकृतं त्वया । यद्वालुकानां कवल इवास्वादलवोज्झितं ॥३३९॥ दुर्वहं मेरुवत्खड्ग-धाराग्रमिव दुश्चरं । दुस्तरं वार्द्धिवर्भीष्मं क्लीबानां श्रवणादपि ॥३४०॥ ततः प्रमादं मा कार्षी-र्वत्साऽपि त्वं सुखोचितः । तत्रा यतेथास्त्वं धर्मे यथा सिद्ध्य्येत्तवेप्सितं ॥३४१॥ इत्युदित्वा नमस्कृत्य शाटकं हंसलक्षणं । आदाय भूषणैः पूर्ण-मेकतः सापसर्पति ॥३४१॥ इत्युदित्वा नमस्कृत्य शाटकं हंसलक्षणं । आदाय भूषणैः पूर्ण-मेकतः सापसर्पति ॥३४१॥ ततो मुष्ट्य्यैकया कूर्चं तच्चतुष्केण मुर्द्धजान् । उद्धरन् कुरुते लोचं भगवान् पांचमौष्टिकं ॥३४३॥ तदा च प्राप्तवैराग्यै-र्जिनाः केचिन्नृपादिभिः । प्रव्नजंति परिवृताः केचिदेकाकिनोऽपि च ॥३४४॥ केशांस्त्वादाय शकस्तान् सुरभीन् श्यामलान्मृदून् । अनुज्ञाप्य जगन्नाथ-मृत्सुजेत्क्षीरनीरघौ ॥३४५॥

તમે દુરારાધ્ય અને દુશ્વર એવું વ્રત અંગીકાર કરો છો, જે સ્વાદ રહિત વેળુના કવળ જેવું છે. ૩૩૯. મેરુપર્વતની જેવું દુર્વહ છે, ખડ્ગની ધારા જેવું દુશ્વર છે, સમુદ્રની જેવું દુસ્તર છે, ડરપોક જનોને સાંભળતાં ભય પમાંડે તેવું છે. ૩૪૦.

હે વત્સ ! તમે સુખમાં ઉછરેલા છો તેથી તેના આરાધનમાં પ્રમાદ ન કરશો. તમે તે ધર્મના આરાધનામાં એવો પ્રયત્ન કરજો, કે જેથી તમારું ઇચ્છિત સિદ્ધ થાય.'' ૩૪૧.

આ પ્રમાશે કહી, નમસ્કાર કરીને તે કુળમહત્તરા આભૂષણોથી પૂર્શ એવું હંસલક્ષણાશાટક ગ્રહણ કરી એક બાજુ ઊભી રહે. ૩૪૨.

એટલે પ્રભુ એક મુષ્ટિવડે દાઢી–મુછના અને ચાર મુષ્ટિવડે મસ્તકના કેશોનો–એમ પાંચ મુષ્ટિવડે સર્વ કેશોનો લોચ કરે. ૩૪૩.

તે વખતે જેમને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયો છે એવા રાજાઓ અથવા રાજકુમારો સાથે કેટલાક જિનેશ્વરો પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરે અને કેટલાક એકલા પણ પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરે. ૩૪૪.

પ્રભુના સુગંધી, શ્યામ, મૃદુ એવા કેશોને ગ્રહશ કરી પ્રભુને જણાવીને ઈંદ્ર તેને ક્ષીરસમુદ્રમાં પધરાવે. ૩૪૫. वस्त्रं य स्थापयत्येकं प्रभोः स्कंघे हरिस्तदा । देवदूष्याभिधं स्वर्णलक्षमूल्यमनुत्तरं ॥३४६॥ देवमानवशब्दौघो नानातूर्यरवोऽपि च । क्षिप्रमेवेंद्रवाक्येन निखिलोऽप्युपशाम्यति ॥३४७॥ नमो सिद्धार्णामत्युक्त्वा स्वामी सामायिकं ततः । निषिद्धसर्वसावद्य–योगं संप्रतिपद्यते ॥३४८॥ अत्र सामायिकपाठे भंते इति जिना न कथयंतीति कल्पसूत्रवृत्त्यादिषु करोमि भदंत सामायिकं । सर्वान्सावद्ययोगान् प्रत्याचक्षे । न चास्यान्यो भदंतोऽन्यत्र सिद्धेभ्यः आचारार्थं त्वनेन सिद्धान् वा प्रत्युक्तमिति तु तत्त्वार्थवृत्तौ । ततस्तस्य च चारित्रप्रतिपत्त्युत्तरक्षणे । उत्पद्यते महाज्ञानं मनःपर्यायसंज्ञकं ॥३४९॥ एवं गृहीतचारित्रा–स्तेऽर्हंतः परमेश्वराः । आपृच्छ्य स्वजनांस्तस्मि–न्नेवाह्नि विहर्ग्त्यपि ॥३५०॥

પછી ઈંદ્ર લાખ સોનૈયાના મૂલ્યવાળું ને અનુત્તર એવું એક દેવદૂષ્ય નામનું વસ્ત્ર પ્રભુના સ્કંધપર સ્થાપન કરે. ૩૪*૬*.

્ર ત્યારપછી ઈંદ્રના એકવાર જ કહેવાથી દેવમાનવોનો શબ્દસમૂહ તેમ જ નાના પ્રકારના વાજીંત્રોના શબ્દસમૂહ તત્કાળ શાંત થઈ જાય. ૩૪૭.

એટલે પ્રભુ નમો સિદ્ધાર્શ એમ કહીને સર્વ સાવઘયોગના નિષેધરૂપ સામાયિક ઉચ્ચરે–અંગીકાર કરે. ૩૪૮.

અહીં સામાયિકના પાઠમાં ભંતે એમ જિનેશ્વરો ન કહે એમ કલ્પસૂત્રની ટીકાદિમાં કહ્યું છે. હે ભદંત ! હું સામાયિક કરું છું. અને સર્વ સાવદ્યયોગનું પચ્ચક્ખાણ કરું છું. એમ તત્ત્વાર્થવૃત્તિમાં કહ્યું છે. ત્યાં ભદંતથી સિદ્ધ ભગવંત લેવાના છે. કેમકે તેમણે પોતાના આચાર માટે સિદ્ધને ઉદ્દેશીને આ પ્રમાણે કહ્યું છે.

ત્યારપછી પ્રભુને ચારિત્ર પ્રાપ્તિ બાદ તરત મનઃપર્યાય નામનું મહાજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય. ૩૪૯.

એ પ્રમાશે ચારિત્ર ગ્રહશ કર્યા બાદ અરિહંત પરમેશ્વરો સ્વજનોને પૂછીને તે દિવસે જ ત્યાંથી વિહાર કરે. ૩૫૦. वसंत्येकमहोरात्रं ग्रामे द्रंगे च पंच तान् । चंदनाभ्यर्चने वास्या तक्षणे च समाशयाः ॥३५१॥ मणौ मृदि रिपौ मित्रे समाश्च स्तुतिनिंदयोः । द्रव्यक्षेत्रकालभाव–प्रतिबंधविवर्जिताः ॥३५२॥ तत्र द्रव्यं सचित्तादि क्षेत्रं ग्रामगृहादिकं ॥ कालः स्यान्मासवर्षादिर्भावो रागादिरुच्यते ॥३५३॥ एकांते च सभायां च पुरेऽरण्ये समक्रियाः । समाहिताः समितिभिर्गुप्तिभिश्च निराश्रवाः ॥३५३॥ व्योमवत्ते निरालंबा आत्मेवास्खलितस्सदा । सौम्याः शीतांशुवद्दीप्रा सहस्रकरबिंबवत् ॥३५५॥ वायुवच्चाप्रतिबंधाः शरदंभोऽमलाशयाः । पाथोनिधिवदक्षोभ्या अप्रकंप्याश्च मेरुवत् ॥३५६॥ अप्रमत्ताश्च भारंड-खगवद्गजराजवत् । शौंडीराः सिंहवच्छूरा–त्मानो भुवि चरंति ते ॥३५७॥

તેઓ ગામમાં એક રાત્રિ અને શહેરમાં પાંચ રાત્રિ રહે છે. તેઓને કોઈ ચંદનવડે પૂજે કે વાંસલાવડે છેદે–તે બંનેપર તેઓ સમાન આશયવાળા હોય. ૩૫૧.

મણિમાં કે માટીમાં, શત્રુમાં કે મિત્રમાં, સ્તુતિમાં કે નિંદામાં સમાન હોય, દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવના પ્રતિબંધરહિત હોય. ૩૫૨.

તેમાં દ્રવ્ય તે સચિત્ત વિગેરે, ક્ષેત્ર તે ગ્રામ, ઘર, વિગેરે, કાળ તે માસ, વર્ષ વિગેરે અને ભાવ તે રાગ વિગેરે કહેવાય છે. ૩૫૩.

એકાંતમાં કે સભામાં, નગરમાં કે અરણ્યમાં સમક્રિયાવાળા હોય, પાંચ સમિતિ ને ત્રણ ગુપ્તિથી આશ્રવરહિત બનીને સમાધિમાં લીન રહે છે. ૩૫૪.

તેઓ આકાશની જેમ નિરાલંબી હોય, આત્માની જેમ સદા અસ્ખલિત ગતિવાળા હોય, ચંદ્ર જેવા સૌમ્ય હોય, સૂર્યના બિંબ જેવા દીપ્તિમાન્ હોય, વાયુ જેવા અપ્રતિબંધ હોય, શરદૠતુના જળ જેવા નિર્મળ આશયવાળા હોય, સમુદ્ર જેવા અક્ષોભ્ય હોય, મેરુ જેવા નિષ્પ્રકંપ હોય, ભારંડ પક્ષી જેવા અપ્રમત્ત હોય, ગજરાજ જેવા પરાક્રમી હોય અને સિંહની જેવા શૂરવીર તેઓ ભૂમિપર વિચરે. ૩૫૫–૩૫૭. जंखो विविधरागेण कांस्यपात्रं यथांभसा । रज्यते लिप्यते नैव तथा तेऽपि जिनेश्वराः ॥३५८॥ तपसः पारणां ते च कुर्वते यस्य वेश्मनि । तदगुहे पंच दिव्यानि स्युर्देवैर्विहितानि वै ॥३५९॥ सुगंधिजलवृष्टिः स्यात् १ पुष्पवृष्टिस्तथा भवेत् २ । स्यात स्वर्णवृष्टि ३ र्ध्वनति गगने दिव्यदुंदुभिः ४ ॥३६०॥ अहो दानमहो दान-मित्युद्घोषणपूर्वकं । नृत्यंति मुदिता देवा नरजन्मानुमोदिनः ॥३६१॥ स्वर्णवृष्टौ गरिष्ठायां सार्द्धा द्वादश कोटय: । कनिष्ठायां त तस्यां स्य-र्लक्षास्तावत्य एव च ॥३६२॥ त्रैलोक्यस्थामविक्षोभ-प्रभविष्णुभुजा अपि । परीषहोपसर्गांस्ते सहंते निर्जरार्थिनः ॥३६३॥ क्षुत् पिपासा च शीतोष्णे दंशा चेला ऽरति स्त्रियः । चर्या नैषेधिकी शय्या ऽऽक्रोशश्च वधयाचने ॥३६४॥ रोगा ऽलाभवणस्पर्शाः सत्कारो मलिनांगता । प्रज्ञा ऽज्ञानं च सम्यक्त्वं द्वाविंशतिः परीषहाः ॥३६५॥

શંખ જેમ વિવિધ રંગથી રંગાતો નથી અથવા કાંસ્યપાત્ર જળથી લેપાતું નથી તેમ પ્રભુ પણ રાગ કે લેપ વિનાના હોય છે. ૩૫૮.

પ્રભુ જેને ત્યાં તપનું પારશું કરે, તેને ત્યાં દેવો પાંચ દિવ્ય પ્રગટ કરે. ૩૫૯.

તે આ પ્રમાર્શ – સુગંધી જળની વૃષ્ટિ, પુષ્પોની વૃષ્ટિ, સ્વર્શની વૃષ્ટિ, આકાશમાં દેવદુંદુભિનો નાદ અને અહો દાન અહો દાન, એવી ઉદ્ઘોષણાપૂર્વક હર્ષ પામેલા દેવો મનુષ્ય જન્મની અનુમોદના કરતા નાચે છે. ૩૮૦–૩૮૧.

સ્વર્જ્ઞવૃષ્ટિ, ઉત્કૃષ્ટી સાડાબાર ક્રોડ સોનૈયાની થાય છે અને જધન્ય થાય તો સાડાબાર લાખ સોનૈયાની થાય. ૩૬૨.

ત્રણ લોકના બળને વિક્ષોભ પમાડવાને સમર્થ એવી ભુજાવાળા છતાં પ્રભુ નિર્જરાને માટે અનેક પ્રકારના પરિષહ તથા ઉપસર્ગોને સહન કરે. ૩૮૩.

પરિષહો બાવીશ છે તેના નામ આ પ્રમાશે–ક્ષુધા ૧, પિપાસા ૨, શીત ૩, ઉષ્શ ૪, દંશ ૫, અચેલ ૬, અરતિ ૭, સ્ત્રી ૮, ચર્યા ૯, નૈષેધિકી ૧૦, શય્યા ૧૧, આક્રોશ ૧૨, વધ ૧૩ યાચના ૧૪, રોગ ૧૫, અલાભ ૧૬, તૃણસ્પર્શ ૧૭, સત્કાર ૧૮, મલિનાંગતા ૧૯, પ્રજ્ઞા ૨૦, અજ્ઞાન ૨૧ અને સમ્યક્ત્વ ૨૨. ૩૬૪–૩૬૫. अरत्याख्यान्मोहनीया-दरतिः स्यात्परीषहः । जुगुप्सामोहनीयाच्चा-चेलत्वं स्यात्त्रपावहं ॥३६६॥ पुंवेदमोहनीयाच्च स्यात्पुसां स्त्रीपरीषहः । स्त्रीवेदमोहनीयाच्च स्त्रीणां स्यात्पुंरीषहः ॥३६७॥ भयमोहाद्धवेद्धीष्मो नैषेधिक्याः परीषहः । याञ्चापरीषहो मान-भंगकृन्मानमोहतः ॥३६८॥ कोधहेतुः क्रोधमोह-भूराक्रोशपरीषहः । मानहेतुर्मानमोह-भूः सत्कारपरीषहः ।३६८॥ चारित्रमोहमाश्रित्य स्युः सप्तामी परीषहाः । प्रज्ञाऽज्ञानद्वयं ज्ञाना-वरणीयसमाश्रितं ॥३७०॥ सम्यक्त्वं दर्शनमोह-मलाभो विघ्नकर्म च । आश्रित्य वेदनीयं तु भवंत्येकादशापरे ॥३७१॥ तत्राद्याः क्रमतः पंच चर्या शय्या वधो रुजा । तृणस्पर्शश्च मालिन्य-मित्येते वेदनीयजाः ॥३७२॥

આ પરિષહ કઈ કઈ કર્મપ્રકૃતિના ઉદયથી થાય છે તે કહે છે –અરતિ મોહનીયના ઉદયથી અરતિ પરિષહ થાય છે, જુગુપ્સા મોહનીયના ઉદયથી લજ્જા આપનાર અચેલ (વસ્ત્રરહિતપણું) પરિષહ થાય છે. ૩*૬૬*.

પુરુષવેદરૂપ મોહનીયના ઉદયથી પુરૂષને સ્ત્રી પરિષહ થાય છે, સ્ત્રીવેદરૂપ મોહનીયના ઉદયથી સ્ત્રીને પુરુષ પરિષહ થાય છે. ૩*૬*૭.

ભય મોહનીયના ઉદયથી ભીષ્મ એવો નૈષેધિકી (વસતિ) પરિષહ થાય છે. માનભંગ કરનારો યાચના પરિષહ માનમોહનીયના ઉદયથી ઉત્પન્ન થાય છે. ૩*૬*૮.

ક્રોધના હેતુભૂત આક્રોશ પરિષહ ક્રોધમોહનીયથી ઉત્પન્ન થાય છે. માનના હેતુભૂત સત્કાર પરિષહ માનમોહનીયથી ઉત્પન્ન થાય છે. ૩*૬*૯.

આ પ્રમાશે સાત પરિષહો ચારિત્રમોહનીયકર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થાય છે. પ્રજ્ઞા પરિષહ અને અજ્ઞાન પરિષહ જ્ઞાનાવરણીયના ઉદયથી ઉત્પન્ન થાય છે. ૩૭૦.

સમ્યક્ત્વ પરિષહ દર્શનમોહનીયના ઉદયથી ઉત્પન્ન થાય છે. અલાભ પરિષહ અંતરાયકર્મના ઉદયથી થાય છે. બાકીના ૧૧ પરિષહો વેદનીયકર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થાય છે. ૩૭૧.

તેમાં પ્રથમના પાંચ તથા ચર્યા, શય્યા, વધ, રોગ, તૃણસ્પર્શ અને માલિન્ય એ ૧૧ વેદનીયકર્મના ઉદયથી થાય છે. ૩૭૨. एवं च ज्ञानावरणे मोहनीयांतराययोः । वेदनीये चेति कर्मचतुष्केंतर्भवंत्यमी ॥३७३॥ स्युर्द्वाविंशतिरप्येते सप्ताष्टकर्मबंधिनां । युगपद्विंशतिं चामून् वेदयंत्यपि जातु ते ॥३७४॥ चर्यानैषेधिकीयुग्मं युग्मं शीतोष्णयोरपि । न भवेद्युगपत्तेनानुभवो विंशतेः स्मृतः ॥३७५॥ ननु चात्यंतिके शीते पतति ज्वलितेऽनले । मध्यस्थस्यैकतः शीतं तुदत्येवोष्णमन्यतः ॥३७६॥ अत्रोच्यते- शीतोष्णकालोत्थे शीतो-ष्णे एवात्र विवक्षिते । व्यभिचारो न तत्पूर्वो-क्तैः शीतज्वरिभिस्तथा ॥३७७॥ एवंविधो व्यतिकरो न भवेद्वा तपस्विनां ।

એ પ્રમાશે જ્ઞાનાવરશીય, મોહનીય, અંતરાય ને વેદનીય, એ ચાર કર્મમાં બધા પરિષહો અંતર્ભાવ પામે છે. ૩૭૩.

આ બાવીશે પરિષહો જીવને સાત આઠ કર્મ બાંધવામાં કારણ બને છે. કોઈક વખત સમકાળે એમાંથી ૨૦ પરિષહો હોઈ શકે છે. ૩૭૪.

કારણ કે ચર્યા અને નૈષેધિકી તેમ જ શીત અને ઉષ્ણ એનો અનુભવ સમકાળે થતો નથી, તેથી ૨૦ નો અનુભવ કહ્યો છે. ૩૭૫.

પ્રશ્ન :– 'અત્યંત શીતનો ઉપદ્રવ થતાં બળતા અગ્નિનો કોઈ આશ્રય લે છે, તો તે એક બાજુથી શીતને વેદે છે. એ બીજી બાજુથી ઉષ્ણતાને વેદે છે; તો તેથી બે સમકાળે કેમ ન હોય?

ઉત્તર :– કે–'અહીં શીત અને ઉષ્ણૠતુમાં લાગતી શીત ને ઉષ્ણતાની વિવક્ષા કરી છે, તેથી શીત જ્વરાદિવાળો મનુષ્ય તમારા કહેવા પ્રમાણે અનુભવ કરે, તો તેથી અમારા કહેવામાં વ્યભિચાર આવતો નથી. ૩૭*၄*–૩૭૭.

અથવા એવો બનાવ તપસ્વીઓને બનતો નથી, તેથી શીત ને ઉષ્ણ પરિષહ એક કાળે સંભવતા નથી.' ૩૭૮.

|             | ननु शय्या च चर्या च न स्यातां युगपत्ततः ।<br>एकोर्नविंशतेरेव कथं नोक्तः सहोद्धवः ॥३७९॥             |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अत्रोच्यते- | कंचिद्ग्रामं समुद्दिश्य गच्छन्नुत्सुकमानसः ।<br>मार्गे यदीत्वरा शय्यां ताद्व्शीं प्रतिपद्यते ॥३८०॥ |
|             | गमनेच्छानिवृत्तत्वा–त्तदा चर्यापरीषह: ।<br>कंचित्कालं च शय्यापि यौगपद्यं द्वयोरिति ।।३८१।।         |
|             | मोहायुर्वर्जषट्कर्म-बंधिनां तु चतुर्दश ।<br>छद्मस्थानां स्युरष्टाभि-र्वर्जिता मोहनीयजै: ।।३८२।।    |
|             | चर्याशय्वे वोष्णशीते स्यातामेषां समं न यत् ।<br>द्वादशानुभवंत्येते सूक्ष्ममोहास्ततः समं ॥३८३॥      |
|             | ननु पूर्वोक्तया युक्त्या न शय्याचर्ययोः कथं ।<br>सहोद्धवो भवत्येषामिति चेत् श्रूयतामिह ।।३८४।।     |
|             | तद्धेतुमोहानुदया-न्नैषापौत्सुक्यसंभव: ।<br>ततो नेत्वरशय्यायामेषां चर्यापरीषह: ।।३८५।।              |

પ્રશ્ન : 'તમે શય્યા ને નૈષેધિકી પરિષહ એક કાળે થતા નથી એમ કહો છો તે જ પ્રમાણે શય્યા ને ચર્યા પણ એક કાળે થતા નથી તો ૧૯ પરિષહ સમકાળે વેદાય એમ કેમ ન કહ્યું ?' ૩૭૯.

ઉત્તર : કોઈ ગ્રામ તરફ ઉત્સુક મનથી જતાં માર્ગમાં જો થોડા કાળની તેવા પ્રકારની શય્યા મળી આવે, તે વખતે જવાની ઇચ્છા બંદ થવાથી ચર્યા પરિષહ હોય છે અને કેટલોક કાળ શય્યાપરિષહ પણ હોય છે તેથી તે બંને પરિષહ સમકાળે કહ્યા છે.' ૩૮૦-૩૮૧.

મોહનીય ને આયુ સિવાયના છ કર્મના બંધક છવસ્થને મોહનીયકર્મથી ઉત્પન્ન થતા આઠ પરિષહ સિવાયના ૧૪ પરિષહો હોય છે. ૩૮૨.

તેમને ચર્યા ને શય્યા તેમજ ઉષ્ણ ને શીત સમકાળે થતા ન હોવાથી સૂક્ષ્મ મોહવાળાને સમકાળે ૧૨ પરિષહો હોય છે. ૩૮૩.

પ્રશ્ન : 'તમે કહેલી પૂર્વયુક્તિ વડે તેને સમકાળે શય્યા ને ચર્યા પરિષહ કેમ ન હોય ?'

ઉત્તર : 'સાંભળો ! ઔત્સુક્યના હેતુભૂત મોહનીયકર્મનો ઉદય ન હોવાથી તેમને ઉત્સુકતા હોતી નથી, તેથી તેમને ઇત્વરકાળના શય્યા ને ચર્યા પરિષહ સાથે હોતા નથી. ૩૮૪-૩૮૫. छदास्थवीतरागाणा-मथैकं कर्म बध्नतां । सयोगानां केवलिनां भवस्थायोगिनामपि ॥३८६॥ एकादशोपसर्गाः स्यु-र्वेदयंति समं नव । न चर्याशय्ययोः शीतोष्णयोर्यत्सममुद्धवः ॥३८७॥ मोहकर्मोदयाभावा-देषामौत्सुक्यसंभवः । न जातु स्यात्तश्चर्या-शय्ययोर्न सहोद्धवः ॥३८८॥ अमी च सम्यक् सहांते दक्षैर्मोक्षाभिकांक्षिभिः । रागद्वेषाकरणत-स्तस्मादुक्ताः परीषहाः ॥३८९॥ प्रज्ञाप्रकर्षे नोत्कर्षं न चाल्पज्ञपराभवं । विदधीतेति सोढव्यो बुधैः प्रज्ञापरीषहः ॥३८९॥ सत्कारेऽपि कृते भक्तै-भोज्यवस्त्रोत्सर्वादिभिः । न माद्यतीति सोढः स्या-त्सत्काराख्यः परीषहः ॥३९९॥ अभ्यासेऽपि श्रुतानाप्तौ ज्ञानद्विष्टो विषण्णधीः । न स्यात्सोढव्य इत्येवमज्ञानाख्यः परीषहः ॥३९२॥

છવ્તસ્થ વીતરાગ એવા એક જ (વેદનીય) કર્મના બંધકને, સયોગી કેવળીને તેમ જ ભવસ્થ અયોગીને પણ ૧૧ પરિષહો (પ્રજ્ઞા, અજ્ઞાન અને અલાભ વિના) હોય છે અને સમકાળે નવ પરિષહને વેદે છે, કારણ કે તેમને ચર્યા ને શય્યા તેમજ શીત ને ઉષ્ણ પરિષહ સમકાળે ઉત્પન્ન થતા નથી. ૩૮*၄*–૩૮૭.

તેમને મોહનીયકર્મનો ઉદય ન હોવાથી કદાપિ ઉત્સુક્તાનો સંભવ નથી; તેથી ચર્યા અને શય્યા એકી સાથે ઉત્પન્ન થતા નથી. ૩૮૮.

આ પરિષહો મોક્ષના અભિકાંક્ષી એવા દક્ષ જીવો રાગદ્વેષ કર્યા વિના સમભાવે સહન કરે છે તેથી તેને પરિષહો કહ્યા છે. ૩૮૯.

પ્રજ્ઞાના પ્રકર્ષમાં અભિમાન કરવું નહીં અને અલ્પજ્ઞનો પરાભવ પણ કરવો નહીં એમ જાણીને બુઘજનોએ પ્રજ્ઞાપરિષહ સહન કરવો. ૩૯૦.

ભક્તજનો, ભોજન, વસ્ત્ર તથા ઉત્સવાદિવડે સત્કાર કરે તો પણ અભિમાન કરવું નહીં. તે રીતે સત્કાર પરિંષહ સહન કર્યા કહેવાય. ૩૯૧.

અભ્યાસ કરવા છતાં પણ શ્રુત ન આવડે તો તેથી ઉદાસ થઈને જ્ઞાનના દ્વેષી બનવું નહીં. આ રીતે અજ્ઞાન પરિષહ સહન કરવો. ૩૯૨. तपश्चारित्रकष्टानां सोढानामिह जन्मनि । फलासंदेहतः सहाः सम्यक्त्वाख्यः परीषहः ॥३९३॥ शीतोष्णप्रभृतीनां तु वपुश्चेतस्तुदां स्वयं । परीषहत्वं विज्ञेयं स्पष्टत्वान्नेह वर्णितं ॥३९४॥ स्त्रीसप्रज्ञालोकसत्कारा अनुकूला अमी त्रयः । प्रतिकूलाश्च विज्ञेयाः शेषा एकोनविंशतिः ॥३९५॥ परीषहौ स्त्रीसत्कारौ द्वौ स्यातां भावशीतलौ । उष्णाश्च भावतः शेषा विंशतिः स्युः परीषहाः ॥३९६॥ तथाहुः 'इत्थीसक्कारपरीसहो य दो भावसीअला एए' (आचा० २०२ नि०)इत्यादि अत्रानुकूलशीतलयोर्विशेषो बहुश्रुतेभ्योऽन्वेषणीय इति परीषहाः । उपसृज्यत एर्भियत् धर्मात्यच्याव्यतेऽसुमान् । बाधाविशेषास्ते प्रोक्ता उपसर्गा इति श्रुते ॥३९७॥

તપ—ચારિત્રાદિના કષ્ટો આ ભવમાં સહન કરવાથી તેના ફળમાં સંદેહ નહીં રાખીને સમ્યક્ત્વપરિષહ સહન કરવો. ૩૯૩.

શીતોષ્ણ વિગેરે શરીર તેમજ ચિત્તને ખેદ આપનારા પરિષહો પોતાની મેળે જ જાણી લેવા. એ હકીકત સ્પષ્ટ હોવાથી અહીં તેનું વર્જીન કરેલ નથી. ૩૯૪.

સ્ત્રી, પ્રજ્ઞા ને લોકોનો સત્કાર એ ત્રણ અનુકૂળ પરિષહ છે, બાકીના ૧૯ પ્રતિકૂળ પરિષહો છે. ૩૯૫.

સ્ત્રી ને સત્કાર એ બે ભાવશીતળ છે અને બાકીના વીશ પરિષહ ભાવથી ઉષ્જા છે. ૩૯૬. શ્રીઆચારાંગનિર્યુક્તિમાં કહ્યું છે કે-સ્ત્રી અને સત્કાર એ બે પરિષહો ભાવથી શીતલ છે ઈત્યાદિ. અહીં અનુકૂળ ને શીતળમાં શું વિશેષ છે તે બહુશ્રુત પાસેથી જાણવું. <sup>૧</sup>ઈતિ પરિષહઃ ા જેના વડે પ્રાણી ઉપસર્ગ પામે અને જે ધર્મથી વિમુખ કરી દે-તે પીડાવિશેષને ઉપસર્ગો સમજવા, એમ શ્રુતમાં કહ્યું છે. ૩૯૭.

૧ A જે તીવ્ર પરિશામવાળા, પ્રબલ અને વિભૂતિ સ્વરૂપ છે, તે ઉષ્શ, અને જે મંદ પરિશામવાળા અને સામાન્ય જશાતા છે તે શીત.

B જે ઉદયમાં આવીને શરીરનું દુઃખ ઉત્પન્ન કરીને સમ્યક્ સહન ન થવાથી માનસિક પીડા ઉત્પન્ન કરે તે તીવ્ર પરિણામવાળા હોવાથી ઉષ્ણ છે. ઉદયમાં આવીને મહાપુરુષને કેવળ શારીરિક દુઃખ ઉત્પન્ન કરે છે પણ માનસિક દુઃખ ઉત્પન્ન કરતા નથી તે મન્દ પરિણામવાળા હોવાથી ભાવથી શીત કહેવાય છે . दिव्य १ मानुष २ तैस्थ्राः ३ स्वसंवेद्या ४ स्तथैव च । एकैक्श चतुर्भेद इति ते षोडश स्मृताः ॥३९८॥ हास्यात्प्रद्वेषतो वापि तृतीयः स्यात्परीक्षणात् । तुर्यः पृर्थाग्वमात्राख्यो हास्यद्वेषादिसंकरात् ॥३९९॥ स च हास्यात्समारब्यो द्वेषे यद्वा परीक्षणे । निष्ठां यायात्क्रुधारब्यो–ऽप्येवं हास्यपरीक्षयोः ॥४००॥ यद्वारब्धः परीक्षायै निष्ठां हास्यक्रुधोर्व्रजेत् । एतेषां त्रिकसंयोगो–प्येवं भाव्यो मनीषिभिः ॥४०१॥ मानुषा अप्येत एव भवंत्याद्यास्त्रयस्ततः । कुशीलप्रतिसेवाख्य–स्तुर्यो भोगार्थनादिजः ॥४०२॥ भयाद् द्वेषाद्धक्ष्यहेतो–रपत्यपालनाय च । इति तिर्यक्कृता ज्ञेया उपसर्गाश्चतुर्विधाः ॥४०३॥ प्रद्वेषात्कुद्धसर्पाद्या–स्तुर्दोति श्वादयो भयात् । आहारहेतोर्व्याघ्राद्या धेन्वाद्यास्त्रातुमात्मजान् ॥४०४॥

ઉપસર્ગોના મુખ્ય ચાર પ્રકાર છે. ૧ દેવ સંબંધી, ૨ મનુષ્યસંબંધી, ૩ તિર્યંચસંબંધી અને ૪ સ્વસંવેઘ. તે દરેકના ચાર ચાર ભેદ છે. એ પ્રમાણે ૧*૬* ભેદ સમજવા. ૩૮૯.

દેવસંબંધી ઉપસર્ગ હાસ્યથી, દ્વેષથી, પરીક્ષા માટે ને ચોથો પૃથક વિમાત્રાથી થાય છે. એ ચોથો ભેદ હાસ્ય–દ્વેષાદિના સંકરપશાથી થાય છે. ૩૯૯.

તે આવી રીતે–હાસ્યથી આરંભેલ હોય પણ જેનું પરિણામ પરીક્ષણમાં કે દ્વેષમાં થાય, ક્રોધથી આરંભેલ હોય પણ તે હાસ્ય કે પરીક્ષામાં પરિણામ પામે. ૪૦૦.

તેમજ જે પરીક્ષા માટે આરંભેલ હોય પણ તે હાસ્ય કે ક્રોધમાં પરિણામ પામે. એવી રીતે ત્રિકસંયોગી ભેદ પણ બુદ્ધિમાનોએ સમજી લેવો. ૪૦૦–૪૦૧.

મનુષ્ય સંબંધી ઉપસર્ગો પણ એવા જ ત્રણ પ્રકારે, હાસ્યથી, દ્વેષથી અને પરીક્ષા માટે થાય છે અને ચોથો કુશીલ પ્રતિસેવા નામનો પ્રકાર છે, તે ભોગની પ્રાર્થનાદિથી થાય છે. ૪૦૨.

ભયથી, દ્વેષથી, ભક્ષ્ય માટે અને અપત્યપાલના માટે એમ તિર્યંચકૃત ઉપસર્ગના પણ ચાર ભેદ સમજવા. ૪૦૩.

તે આવી રીતે–પ્રદ્વેષથી સર્પાદિ ડસે છે, ભયથી કુતરા કરડે છે, આહાર માટે વ્યાઘ્રાદિ ઉપસર્ગ કરે છે અને ગાય વિગેરે પોતાના બાળકોને બચાવવા માટે સામી થઈ જાય છે. ૪૦૪.

|                  | घट्टनाच्च प्रपतनात् स्तंभनात् श्लेषणादिति ।<br>आत्मसंवेदनीयाः स्यु-रूपसर्गाश्चतुर्विधाः ॥४०५॥                        |
|------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                  | यथाक्ष्णि पतिते रेणौ तस्मिन् हस्तेन मर्द्ति ।<br>मांसांकुरैर्वा कंठादौ कष्टं स्याद्घट्टनोद्धवं ॥४०६॥                 |
|                  | गमनादावयत्नेन दुःखं स्यात्पतनोद्धवं ।<br>सुप्तस्य चोपविष्टस्य पादादौ प्रसृते चिरं ॥४०७॥                              |
|                  | स्थिते स्तब्धे स्तंभनोत्य-मेवं संकुचिते चिरं ।<br>स्थिते तस्मिन् विलग्ने च दुःखं स्यात् श्लेष्णोद्धवं ॥४०८॥          |
| इदमर्थत <i>:</i> | स्थानांगसूत्रवृत्त्यादौ ।<br>एतांश्च सहमानानां क्षीयते कर्मसंतति: ।<br>तेषामनुत्तरज्ञान–तप:क्षांत्यदिशालिनां ।।४०९।। |
|                  | त्यक्तार्त्तरौद्रध्यानास्ते धर्मध्यानसमाहिताः ।<br>ध्यानं ध्यातुं प्रवर्त्तते शुक्लं कर्मेन्थनानलं ॥४१०॥             |

ઘસવાથી, પડવાથી, સ્તંભનથી અને સંકોચાઈ જવાથી એમ આત્મસંવેદની ઉપસર્ગો ચાર પ્રકારે થાય છે. ૪૦૫

તે આવી રીતે આંખમાં રજ વિગેરે પડે અને તેને હાથવડે ઘસવા તથા ગળા આદિમાં મસાદિના કારણે જે ઘર્ષણ થાય તે પ્રથમ ભેદ. ૪૦*૬*.

સંભાળ વગર ચાલવાથી પડી જવાય તે પતનોદ્દભવ જાશવું, તેમ જ સુતેલાને કે બેઠેલાને ઘશા કાળસુઘી પગ વિગેરે લંબાવી રાખવાથી ને સ્તબ્ધપશે સ્થિત રહેવાથી દુઃખ ઉત્પન્ન થાય–તે સ્તંભનોદ્ભવ સમજવું અને એ જ રીતે ઘશા વખત સુધી સંકુચિતપશે રહેવાથી શરીરનો અમુક ભાગ વળગી રહે–લાંબો ટૂંકો થઈ ન શકે તેથી ઉત્પન્ન થતું દુઃખ–તે શ્લેષ્શોદ્ભવ સમજવું. ૪૦૭–૪૦૮.

આ હકીકત સ્થાનાંગસૂત્રવૃત્ત્યાદિમાં અર્થથી કહેલી છે.

એ પરિષહ તથા ઉપસર્ગોને સમ્યક્પ્રકારે સહન કરનારા અનુત્તરજ્ઞાન, તપ ને ક્ષાંતિવાળા એવા તીર્થંકરના ઘાતિકર્મો ક્ષય પામે છે. ૪૦૯.

તેઓ આર્ત્ત, રૌદ્રધ્યાનને તજીને પ્રથમ ધર્મધ્યાનમાં સ્થિત રહેલા હોય છે, પછી કર્મરૂપ ઈંધનને બાળવામાં દાવાનળ સમાન શુક્લ ધ્યાન ધ્યાવાનું શરૂ કરે છે. ૪૧૦. ध्यानं नाम मनःस्थैर्थं यावदंतर्मुहूर्त्तकं । अर्त्तं रौद्रं तथा धर्म्थं शुक्तं चेति चतुर्विधं ॥४११॥ तथोक्तं स्थानांगवृत्तौ – अंतोमुहुत्तमेत्तं चित्तावत्थाणमेगवत्थुंमि । छउमत्थाणं झाणं जोगनिरोहो जिणाणं तु ॥४१२॥ योगास्तत्रौदारिकादि–देहसंयोगसंभवाः । आत्मवीर्यपरीणाम–विशेषाः कथितास्त्रिधा ॥४१३॥ इत्यावश्यकहारिभद्रचां ध्यानशतकवृत्तौ, मुहूर्त्ताद्यप्तरं चित्ता–वस्थानमेकवस्तुनि । सा चिंतेत्युच्यते प्राज्ञै–र्यद्वा ध्यानांतरं भवेत् ॥४१४॥ तथोक्तं– अंतोमुहुत्तपरओ चिंता झाणंतरं व होज्जाहि । सुचिरंपि होज्ज बहुवत्थु–संकमे झाणसंताणो ॥४१५॥

तत्रेह न ध्यानादन्यद्ध्यानांतरं गृह्यते, किं तर्हि ? भावानुप्रेक्षात्मकं चेत इति बहूनि च तानि वस्तूनि च बहुवस्तूनि आत्मगतपरगतानि मनःप्रभृतीनि, तेषु संक्रमः संचरणमिति हारिभद्र्यां

ધ્યાન એટલે મનની સ્થિરતા. તે અંતર્મુહૂર્ત્ત સુધી રહે છે. તે ધ્યાનના ચાર ભેદ છે. ૧ આર્ત્ત, ૨ રૌદ્ર, ૩ ધર્મ અને ૪ શુક્લ.. ૪૧૧.

શ્રીસ્થાનાંગસૂત્રની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે–'એક વસ્તુમાં અંતર્મુહૂર્ત્ત સુધી ચિત્તનું અવસ્થાન તે છદ્મસ્થોને માટે ઘ્યાન કહેવાય છે અને જિનોને (કેવળીને) માટે યોગનિરોધરૂપ ઘ્યાન હોય છે. ૪૧૨.

ઔદારિકાદિ ત્રણ શરીરથી ઉત્પન્ન થયેલા આત્મવીર્યના પરિણામ વિશેષરૂપ યોગો ત્રણ પ્રકારના કહ્યા છે. ૪૧૩.

એમ શ્રીઆવશ્યકહારિભદ્રીમાં ધ્યાનશતકની વૃત્તિમાં કહેલ છે.

મુહૂર્ત્ત ઉપરાંત જે એક વસ્તુમાં ચિત્તનું અવસ્થાન તેને પ્રાજ્ઞ પુરુષોએ ચિંતા કહી છે અથવા તે ધ્યાનાંતર દશા હોય છે. ૪૧૪.

અંતર્મુહૂર્ત્તથી પર ચિંતા અથવા ધ્યાનાંતર હોય છે. બહુ વસ્તુના સંક્રમથી જે ઘણો કાળ ટકી રહે છે, તે ધ્યાનની પરંપરા જાણવી. ૪૧૫.

પ્રશ્ન :– અહીં એક વસ્તુના ધ્યાનમાંથી બીજી વસ્તુના ધ્યાનમાં જવું તે રૂપ ધ્યાનાંતર ન સમજવું, ત્યારે શું સમજવું ? गाढमालंबने लग्नं चित्तं ध्यानं निरेजनं । यत्तु चित्तं चलं मूढ-मव्यक्तं तन्मनो मतं ॥४१६॥ अव्यक्तानां मूर्छितानां मत्तानां स्वापमीयुषां । सद्योजातार्भकाणां चा-ऽव्यक्तं मूढं भवेन्मनः ॥४१७॥ एवं ध्यानं ध्रुवं चित्तं चित्तं ध्यानं न निश्चयात् । खदिरो वृक्ष एव स्यात् स चान्यो वा तरुः पुनः ॥४१८॥ यन्मानसः परीणामः केवलो ध्यानमिष्यत । तन्मिथ्या यज्जिनैस्त्रैधे-ष्वपि योगेषु तत्स्मृतं ॥४१९॥ नन्वंगमनसोः स्थैर्या-पादनात्संभवेद्द्विधा । ध्यानं कथं तृतीयं तु वाचिकं संभवेदिह ॥४२०॥ अत्रोच्यते-यथा मानसिकं ध्यान-मेकाग्रं निश्चलं मनः । यथा च कायिकं ध्यानं स्थिरः कायो निरेजनः ॥४२१॥ तथा यतनया भाषां भाषमाणस्य शोभनां । दुष्टां वर्जयतो ध्यानं वाचिकं कथितं जिनैः ॥४२२॥

ઉત્તર ઃ– ભાવાનુપ્રેક્ષારૂપ ચિત્ત સમજવું, બહુ એવી વસ્તુઓ તે બહુ વસ્તુઓ–આત્મગત ને પરગત મન વિગેરે. તેમાં સંક્રમ–સંચરઙા–એવો– અર્થ હારિભદ્રીમાં કર્યો છે.

આલંબનમાં ગાઢપણે લગ્ન થઈ જાય એવું નિષ્કંપધ્યાન તે ચિત્ત કહ્યું છે અને જે ચળ, મૂઢ તેમજ અવ્યક્ત હોય તે મન કહેવાય છે. ૪૧*૬*.

અવ્યક્ત, મૂર્છિત, મત્ત, ઊંઘમાં પડેલ અને તરતના જન્મેલા બાળકનું મન અવ્યક્તમૂઢ કહેલું છે. ૪૧૭.

એમ ઘ્યાન તે તો ઘ્રુવપણે ચિત્ત જ છે, પણ ચિત્ત ઘ્યાનરૂપ હોય એવો નિશ્ચય નથી. જેમ 'ખેરનું ઝાડ તે તો વૃક્ષ છે જ પણ વૃક્ષ તે તો ખેર હોય પણ ખરો અને ન પણ હોય.' ૪૧૮.

જેઓ માનસના પરિશામને કેવળ ધ્યાન ઈચ્છે છે–માને છે તે મિથ્યા છે, કારશ કે જિનેશ્વરોએ પૂર્વે કહ્યા પ્રમાશે ત્રશ પ્રકારના યોગમાં જ ધ્યાન કહેલ છે. ૪૧૯.

**પ્રશ્ન :-** એ ધ્યાન અંગની ને મનની સ્થિરતા ઉત્પન્ન કરનાર તરીકે બે પ્રકારનું સંભવે છે, <mark>પરંતુ</mark> ત્રીજું વાચિક ધ્યાન શી રીતે સંભવે ? ૪૨૦.

ઉત્તર :– જેમ માનસિક ઘ્યાન એકાગ્ર નિશ્ચળ એવું મન અને જેમ કાયિકઘ્યાન નિષ્કંપ સ્થિર એવી કાયા, તેમ યતના પૂર્વક સારી ભાષા બોલતાં અને દુષ્ટ ભાષાને વર્જતાં વાચિકઘ્યાન જિનેશ્વરોએ કહ્યું છે. ૪૨૧–૪૨૨. तथाहुः - एवंविहा गिरा मे वत्तव्वा एरिसा न वत्तव्वा । इय वेयालिअवक्कस भासओ वाइगं झाणं ॥४२३॥ मनोवचःकाययोगा-न्नयन्नेकाग्रतां मुनिः । वर्त्तते त्रिविधे ध्याने गणयन् भंगिकश्रुतं ॥४२४॥ त्रैधेष्वपीति योगेषु ध्यानत्वे किल निश्चिते । मुख्येनैकतमेनैव व्यपदेशः स्फुटो भवेत् ॥४२५॥ यथा सत्स्वपि दोषेषु वातपित्तकफात्मसु । यदा भवेदुत्कटो यः कुपितः स तदोच्यते ॥४२६॥ यथा गच्छन् राजमार्गे नृपतिस्सपरिच्छदः । गच्छत्ययं नृप इति मुख्यत्वाद्व्यपदिश्यते ॥४२७॥ तथा चित्तस्य मुख्यत्वा-द्ध्यानं चित्तोत्थमुच्यते । वाक्काययोस्वमुख्यत्वा-न्द्ध्यानं नोच्यते पृथक् ॥४२८॥ ज्ञातविश्वस्वभावस्य निस्संगस्य महात्मनः । निर्ममस्य विरक्तस्य भवेद्ध्याने स्थिरं मनः ॥४२९॥

તે વિષે કહ્યું છે કે –'આવા પ્રકારની (શુભ) વાણી મારે બોલવાયોગ્ય છે, અને આવી વાણી મારે બોલવાયોગ્ય નથી,આ પ્રમાણે વિચાર કરીને જે અવક્રભાષા બોલે તેને વાચિકધ્યાન જાણવું. ૪૨૩.

મન, વચન, કાયાના યોગને એકાગ્ર કરતા મુનિ ભંગિકશ્રુતને ગણતા છતાં ત્રિવિધ ધ્યાનમાં વર્ત્તે છે. ૪૨૪.

આ પ્રમાશે ત્રણે પ્રકારના યોગને વિષે ઘ્યાનપશું નિશ્ચિત હોવા છતાં પશ મુખ્યપશે ઘ્યાનનો વ્યપદેશ જ મનથી સ્પષ્ટ થાય છે. ૪૨૫.

જેમ શરીરમાં, વાત, પિત્તને કફ એ ત્રણ દોષ હોવા છતાં જ્યારે જે દોષ ઉત્કટ હોય, તેનો જ વ્યપદેશ કરાય છે. ૪૨*૬*.

જેમ પરિવાર સહિત રાજા રાજમાર્ગે જતો હોય, ત્યારે રાજા મુખ્ય હોવાથી આ રાજા જાય છે એમ વ્યપદેશ કરાય છે. ૪૨૭.

એ જ પ્રમાશે ચિત્તની મુખ્યતા હોવાથી ધ્યાન ચિત્તથી ઉત્પન્ન થયેલ જ કહેવાય છે. વચનને કાયાની મુખ્યતા ન હોવાથી તે બે પ્રકારના ધ્યાન જુદા કહેવાતા નથી. ૪૨૮.

જેશે વિશ્વનો સ્વભાવ જાશ્યો હોય, જે મહાત્મા નિસ્સંગ, નિર્મમ અને વિરક્ત હોય, તેમનું મન જ ધ્યાનમાં સ્થિર થાય છે. ૪૨૯. नित्यं यतीनां युवती-पशुक्लीबादिवर्जितं । विजनं शस्यते स्थानं ध्यानकाले विशेषतः ॥४३०॥ महात्मनां हि शमिनां ध्याननिश्चलचेतसां । न विशेषो जनाकीर्णे पुरे वा निर्जने वने ॥४३१॥ ततो वाक्कायमनसां समाधिर्यत्र जायते । भूतोपघातहीनोऽसौ देशः स्याद् ध्यायतो मुनेः ॥४३२॥ यत्र योगसमाधान-मुत्तमं लभते मुनिः । स ध्यानकालो दिवस-निशादिनयमस्तु न ॥४३३॥ ध्यानस्थैर्यं प्रजायेता-सनाद्यवस्थया यया । स्थितो निषण्णः सुप्तो वा ध्यायेत्तस्यामवस्थितः ॥४३४॥ यद्देशकालचेष्टास्व-वस्थासु निखिलासु च । मुनीश्वरा शिवं प्राप्ताः क्षपिताशेषकल्मषाः ॥४३५॥ तद्देशकालचेष्टानां ध्याने कोऽपि न निश्चयः । यथा योगसमाधिः स्या-द्यतितव्यं तथा बुधैः ॥४३६॥

મુનિઓને નિરંત઼રને માટે યુવતી, પશુ ને નપુંસકના નિવાસ રહિત સ્થાન જ રહેવા યોગ્ય કહેલ છે અને ધ્યાન સમયે તો વિશેષે મનુષ્ય રહિત સ્થાન જોઈએ. ૪૩૦.

જેઓ ધ્યાનમાં નિશ્વળ મનવાળા થઈ ગયા છે એવા સમતાધારી મહાત્માને તો જનાકીર્શ નગરમાં કે વિજન એવા વનમાં કાંઈ વિશેષતા નથી. (બંને સમાન છે) ૪૩૧.

તેથી વચન, કાયા અને મનની જ્યાં સ્થિરતા (સમાધિ) થાય તેવું પ્રાણીઓના ઉપઘાત વિનાનું સ્થાન, ઘ્યાન કરનારા મુનિ માટે યોગ્ય ગણાય છે. ૪૩૨.

હવે જે વખતે મુનિ યોગનું સમાધાન ઉત્તમ પ્રકારે મેળવી શકે તે ધ્યાનનો કાળ સમજવો, તેમાં દિવસ કે રાત્રિનો નિયમ નથી. ૪૩૩.

વળી જે આસનાદિ અવસ્થામાં ધ્યાનની સ્થિરતા થાય, તે અવસ્થામાં એટલે ઊભા, બેઠેલા કે સુતા ગમે તે સ્થિતિમાં અવસ્થિત થઈને ઘ્યાન કરે. ૪૩૪.

કારણ કે સર્વ દેશકાળ, સર્વ ચેષ્ટા અથવા સર્વ અવસ્થામાં રહેલા મુનીશ્વરો સર્વ કર્મ ખપાવીને મોક્ષને પામેલા છે. ૪૩૫.

તેથી ધ્યાનમાં કોઈ પણ દેશકાળ કે ચેષ્ટાનો નિશ્ચય નથી; માટે પંડિતજનોએ જે રીતે યોગ સમાધિ થાય તેમ પ્રયત્ન કરવો. ૪૩*૬*. अत्रार्त्तरौद्रे दुर्ध्याने स्मृते दुर्गतिदायिनी । शुभध्याने पुनर्धर्म्य-शुक्ले स्वः शिवदायिनी ॥४३७॥ एषां स्वरूपं यथा–तत्रार्त्तस्य पीडितस्य रोगाकिंचनतादिभिः । लोभादिभिर्वा यद्ध्यानं तदार्त्तं स्याच्चतुर्विधं ॥४३८॥ शब्दादीनामनिष्टानां संबंधे सति देहिनः । ध्यानं यत्तद्वियोगस्य तदार्त्तं प्रथमं भवेत् ॥४३९॥ अभीष्टानां च लब्धानां शब्दादीनां निरंतरं । अविच्छेदस्य या चिंता तद्द्वितीयं प्रकीर्त्तितं ॥४४०॥ आतंके सति तस्योप–शान्तेश्चिंतातृतीयकं । भुक्तानां कामभोगानां स्मरणे स्यात्तुरीयकं ॥४४१॥ अन्ये त्वाहुश्चक्रिविष्णु–सुरशक्रादिसंपदां । आशंसया निदानस्य चिंतने तत्तुरीयकं ॥४४२॥

અહીં આર્ત્ત ને રૌદ્ર બે દુર્ધ્યાન છે અને તે દુર્ગતિ આપનારા છે. ધર્મ ને શુક્લ બે શુભ ધ્યાન છે અને તે સ્વર્ગ કે મોક્ષને આપનારા છે. ૪૩૭.

એ ચાર ધ્યાનનું સ્વરૂપ આ પ્રમાશે સમજવું. રોગ અને દરિદ્રતા વિગેરેથી તથા લોભાદિથી પીડાયેલ–દુઃખી થયેલ મનુષ્ય જે ધ્યાન કરે તે આર્ત્ત કહેલું છે, તેના ચાર પ્રકારો છે. ૪૩૮.

અનિષ્ટ શબ્દાદિ વિષયોનો શરીર સાથે સંબંધ થવાથી તેનો વિયોગ કેમ થાય ? એવું ધ્યાન કરવું, તે રૂપ–અનિષ્ટ સંયોગ પ્રથમ આર્ત્તધ્યાન છે. ૪૩૯.

અભીષ્ટ એવા શબ્દાદિ ને મળેલા નિરંતર વિષયો ટકી રહે તેનો વ્યવચ્છેદ ન થાય તો ઠીક–એમ ચિંતવવું તે ઈષ્ટ વિયોગ રૂપ બીજું આર્ત્તધ્યાન છે. ૪૪૦.

કોઈ પણ પ્રકારનો વ્યાધિ થયો હોય તો તેની ઉપશાંતિની ચિંતા કરવી, તે રૂપ–ત્રીજું રોગ ચિંતા આર્ત ઘ્યાન છે. અને ભોગવેલા કામભોગનું સ્મરણ કરવું તે ચોથું આર્ત ઘ્યાન છે. ૪૪૧.

બીજાઓ એમ કહે છે કે–ચક્રી, વિષ્ણુ, દેવ, દેવેંદ્રાદિની સંપદાની આશંસા (ઈચ્છા) વડે જે નિયાણું કરવાનું ચિંતન કરવું તે અગ્રશોચ રૂપ ચોથું આર્ત ઘ્યાન છે. ૪૪૨.

| तथाहुः – देविंदचक्कवट्टित्तणाइ गुणरिद्धिपत्यणामइयं । |
|------------------------------------------------------|
| अहमं नियाणचित्तण-मन्नाणाणुगयमच्चत्तं ति ॥४४३॥        |
| क्रंदनं शोचनं चाश्रुमोचनं परिदेवनं ।                 |
| आर्त्तध्यानस्य चत्वारि लक्षणान्याहुरार्हताः ॥४४४॥    |
| तत्र – क्रंदनं स्याद्विरवणं शोचनं दीनता मता ।        |
| स्पष्टं तृतीयं तत्क्लिष्टवाक्याढ्यं परिदेवनं ॥४४५॥   |
| आत्मवर्त्तित्वादलक्ष्यमप्येर्भिलक्षणैरदः ।           |
| लक्ष्यते इत्यमून्याहु–र्लक्षणान्यस्य धीधनाः ॥४४६॥    |
| हिंसामृषाद्यतिकूरा-ध्यवसायात्मकं भवेत् ।             |
| परप्रद्वेषजं रौद्र–ध्यानं तच्च चतुर्विधं ॥४४७॥       |
| हिंसा १ मृषा २ स्तैन्य ३ संरक्षणा ४ नुबंधिभेदतः ।    |
| तत्राद्यं प्राणीनां दाह–वधबंधादिचिंतनं ॥४४८॥         |
| पैशून्यासभ्यवितथ–वचसां परिचिंतनं ।                   |
| अन्येषां द्रोहबुद्ध्या य–न्मृषावादानुबंधि तत् ॥४४९॥  |

કહ્યું છે કે–'દેવેંદ્ર કે ચક્રવર્તી વિગેરેની ગુણ ૠદ્ધિની પ્રાર્થનારૂપ અધમ નિયાણાને અજ્ઞાનથી ચિંતવવું તે ચોથું આર્ત્તધ્યાન છે. ૪૪૩.

આ આર્ત્તધ્યાનના ક્રંદન, શોચન, અશ્રુમોચન ને પરિદેવન એ ચાર લક્ષણો અર્હંતોએ કહેલા છે. ૪૪૪.

તેમાં ક્રંદન તે વિલાપ કરવો, શોચન તે દીનતા ધારણ કરવી, અશ્રુમોચન–આંસુ પાડવા તે તો સ્પષ્ટ છે અને ક્લિષ્ટ વાકયો બોલવા તે પરિદેવન સમજવું. ૪૪૫.

ધ્યાન આત્મવર્તી હોવાથી અલક્ષ્ય છે પણ આ લક્ષણો વડે તે લક્ષ્યમાં આવી શકે છે. તેથી બુદ્ધિમાનોએ આને લક્ષણો કહ્યા છે. ૪૪۶.

હવે રૌદ્ર ધ્યાનનું સ્વરૂપ કહે છે. હિંસા, મૃષાદિ અતિક્રૂર અધ્યવસાયરૂપ પરના પ્રદ્વેષથી ઉત્પન્ન થયેલ રૌદ્ર ધ્યાન છે. તેના ચાર પ્રકાર છે. ૪૪૭.

હિંસાનુબંધી, મૃષાનુબંધી, સ્તૈન્યાનુબંધી અને સંરક્ષણાનુબંધી. તેમાં પહેલું હિંસાનુબંધી ધ્યાન પ્રાણીઓને દાહ દેવો, વધ કરવો, બંધન કરવું ઈત્યાદિ ચિંતનરૂપ છે. ૪૪૮.

અન્ય ઉપરની દ્રોહબુદ્ધિવડે પૈશૂન્ય, અસભ્ય અને અસત્ય વચન બોલવા સંબંધી ચિંતન કરવું તે બીજું મુષાવાદાનુબંધી છે. ૪૪૯.

| तथाहुः – पिसुणासब्भासब्भूअ-भूयघायाइवयणपणिहाणं ।<br>मायाविणोभिसंधण-परस्स पच्छन्नपावस्स ॥४५०॥      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| परद्रव्यापहरण–चिंतनं तीव्ररोषत: ।<br>तन्नायकोपघाताद्यै–र्भवेत्स्तैन्यानुबंधि तत् ॥४५१॥           |
| स्वीयस्वरक्षणार्थं य–च्छंकमानस्य सर्वतः ।<br>परोपघाताभिप्रायः संरक्षणानुबंधि तत् ॥४५२॥           |
| तथोक्तं – सद्दाइविसयसाहण–धणसंरक्खणपरायणमणिठ्ठं ।<br>सव्वाभिसंकणपरो–वघायकलुसाउलं चित्तं ॥४५३॥     |
| हिंसादिषु चतुर्ष्वेषु यदेका सेऽवनं मुहुः ।<br>रौद्रध्यानस्य तद् ज्ञेयं प्रथमं लक्षणं बुधैः ॥४५४॥ |
| चतुर्ष्वेषु प्रवृत्तिस्तु द्वितीयं तस्य लक्षणं ।<br>तथा कुशास्त्रसंस्कारा-त्मकादज्ञानदोषत: ॥४५५॥ |
| हिंसादिकेष्वधर्मेषु धर्मबुद्ध्या प्रवर्त्तनं ।<br>तृतीयं लक्षणं ज्ञेयं चतुर्थं तु भवेदिदं ॥४५६॥  |

કહ્યું છે કે-'કપટી, માયાવી અને પ્રચ્છન્ન પાપીનું પિશૂન, અસભ્ય, અસદ્ભૂત, અને ઘાતકારી વચનો બોલવાનું ચિંતવન તે મૃષાનુબંધી છે.' ૪૫૦.

તીવ્ર રોષથી પરદ્રવ્યના અપહરશનું તેમ જ તેના સ્વામીના ઉપઘાતાદિનું જે ચિંતવન કરવું તે સ્તૈન્યાનુબંધી રૌદ્ર ધ્યાન છે. ૪૫૧.

પોતાના દ્રવ્યના રક્ષણને માટે ચારેતરફથી શંકિત ચિત્તવાળાનું પરોપઘાતનું જે ચિંતવન તે સંરક્ષણાનુબંધી રૌદ્ર ધ્યાન છે. ૪૫૨.

કહ્યું છે કે–'શબ્દાદિ વિષયના સાધનભૂત ધનના સંરક્ષણમાં પરાયણનું અનિષ્ટ અને સર્વ તરફથી શંકાવાળું તેમજ પરના ઉપઘાતરૂપ કલુષતાથી આકુળ જે ચિત્ત તે સંરક્ષણાનુબંધી છે. ૪૫૩.

હિંસાદિ ચતુષ્કમાંથી જે કોઈ પણ એકનું વારંવાર આસેવન તે બુધજનોએ રૌદ્ર ધ્યાનનું પ્રથમ સ્થાન સમજવું. ૪૫૪.

અને એ ચારેમાં પ્રવૃત્તિ યે રૌદ્ર ઘ્યાનનું બીજું લક્ષણ જાણવું, તેથી કુશાસ્ત્ર સંસ્કારરૂપ અજ્ઞાન દોષથી હિંસાદિ અઘર્મમાં જે ઘર્મબુદ્ધિથી પ્રવર્તન તે ત્રીજું લક્ષણ જાણવું; મહાસંકલિષ્ટ મનવાળા કાલશૌકરિક

| <u></u>  | मरणांतेऽपि संप्राप्ते हिंसादेरनिवर्तनं ।              |
|----------|-------------------------------------------------------|
|          | महासंक्लिष्टमनसः कालशौकरिकादिवत् ॥४५७॥                |
|          | श्रुतचारित्रधर्माभ्या-मनपेतं तु यद्धवेत् ।            |
|          | तद्धर्म्यं ध्यानमुक्तं त–च्चतुर्भेदं जिनोत्तमैः ॥४५८॥ |
|          | आज्ञाविचयसंज्ञं स्यात् श्रुतार्थचिंतनात्मकं ।         |
|          | अपायविचयं त्वाश्रवादिभ्योऽपायचिंतनं ॥४५९॥             |
|          | पुण्यपापफलचिंता–विपाकविचयाभिधं ।                      |
|          | संस्थानविचयं तु स्या–ल्लोकाकृत्यादिचिंतनं ॥४६०॥       |
| तथाहुः - | आप्तवचनं हि प्रवचन–माज्ञाविचयस्तदर्थनिर्णयनं १ ।      |
|          | आश्रवविकथागौरव-परीषहाद्यैरपायस्तु २ ॥४६१॥             |
|          | अशुभशुभकर्मविपाका–नुचिंतनार्थो विपाकविचय: स्यात् ३ ।  |
|          | द्रव्यक्षेत्राकृत्यनु–गमनं संस्थानविचयस्तु ४ ॥४६२॥    |
|          | रुचिराज्ञानिसर्गाभ्यां सूत्रविस्तारयो रुचिः ।         |
|          | चतुर्द्धा रुचयो धर्म–ध्यानचिह्नचतुष्टयं ।।४६३।।       |

કસાઈની જેમ મરણાંત કષ્ટ આવવા છતાં હિંસાથી ન અટકવું તે ચોથું લક્ષણ જાણવું. ૪૫૫–૪૫૭. હવે ધર્મધ્યાનનું સ્વરૂપ કહે છે. જે ધ્યાન શ્રુતધર્મ અને ચારિત્રધર્મથી યુક્ત હોય તે ધર્મધ્યાન જિનેશ્વરોએ ચાર પ્રકારનું કહ્યું છે. ૪૫૮.

પ્રથમ શ્રુતાર્થના ચિંતવનરૂપ આજ્ઞાવિચય નામનું છે. બીજું આશ્રવાદિથી પ્રાપ્ત થતા અપાય–કષ્ટોનું ચિંતવન કરવું તે અપાયવિચય નામનું છે. ૪૫૯.

ત્રીજું પુણ્ય–પાપના ફળની ચિંતારૂપ વિપાક–વિચય નામનું છે અને ચોથું લોકાકૃતિ વિગેરેનું ચિંતવન કરવું તે સંસ્થાનવિચય નામનું છે. ૪*૬*૦.

કહ્યું છે કે–''આપ્તવચન તે જ પ્રવચન, તેના અર્થનો નિર્ણય તે આજ્ઞાવિચય. આશ્રવ,વિકથા અને ગૌરવ તથા પરિષહાદિનું ચિંતવન તે અપાયવિચય. ૪૮૧.

અશુભ ને શુભ કર્મના વિપાકનું અનુચિંતન તે વિપાકવિચય અને ષડ્દ્રવ્ય યુક્ત ક્ષેત્રની આકૃતિનું લોકનાલિકાનું ચિંતવન તે સંસ્થાનવિચય.'' ૪*૬*૨.

આજ્ઞારુચિ, નિસર્ગરુચિ, સૂત્રરુચિ અને વિસ્તારરુચિ–આ ચાર પ્રકારની રુચિ ધર્મધ્યાનના ચાર ચિદ્ધરૂપ છે. ૪*૬*૩.

૩૨૨

सूत्रव्याख्यानमाज्ञा स्या-न्निर्युक्त्यादीह तत्र या । रुचिः श्रद्धानमेषाज्ञा-रुचिरुक्ता महर्षिभिः ॥४६४॥ विनोपदेशं या तत्त्व-श्रद्धा सा स्यान्निसर्गजा । सूत्रे श्रद्धा सूत्ररुचि-स्तद्विस्तारेंतिमा रुचिः ॥४६५॥ तथोक्तं – आगमउवएसाणं निसग्गओ जं जिणप्पणीयाणं । भावाणं सद्दहणं धम्मझाणस्स तं लिंगं ॥४६६॥ धर्मध्यानस्य चत्वारि भवंत्यालंबनान्यथ । सौधाद्यारोहणे रज्ज्वादिवद्यानि जिना जगुः ॥४६७॥ वाचना च प्रच्छना च तथैव परिवर्त्तना । अनुप्रेक्षा चेत्यमूषां स्वरूपमपि कीर्त्त्यते ॥४६८॥ निर्जरार्थं विनेयानां सूत्रदानादिवाचना ॥ सूत्रादौ शंकिते प्रश्नो गुरूणां प्रच्छना मता ॥४६९॥ पूर्वाधीतस्य सूत्रादे-रविस्मरणहेतवे । निर्जरार्थं च योऽभ्यासः स भवेत्परिवर्त्तना ॥४७०॥

સૂત્રનું વ્યાખ્યાન તે આજ્ઞા. તે વ્યાખ્યાન, નિર્યુક્તિ વિગેરેને ભેળવીને કરવાની જે રુચિ–શ્રદ્ધાન તેને મહર્ષિઓએ આજ્ઞારુચિ કહી છે. ૪*૬*૪.

ગુરુ ઉપદેશ વિના જે શ્રદ્ધા તે નિસર્ગરુચિ, સૂત્રમાં જે શ્રદ્ધાન તે સૂત્રરુચિ અને તેના વિસ્તારથી જે શ્રદ્ધાન તે વિસ્તારરુચિ જાણવી. ૪*૬*૫.

કહ્યું છે કે–'જિનપ્રશીત આગમના ઉપદેશનું, તેમાં કહેલા ભાવનું (પદાર્થોનું) જે સ્વભાવથી જ શ્રદ્ધા કરવી તે ધર્મધ્યાનનું ચિહ્ન છે. ૪*૬ ૬*.

મહેલ આદિમાં ચડવા માટે દોરડા વિગેરેનું જે આલંબન હોય છે તેમ ધર્મધ્યાનના ચાર આલંબન જિનેશ્વરોએ કહ્યા છે. ૪૮૭.

વાચના, પ્રચ્છના, પરિવર્તના અને અનુપ્રેક્ષા–આ ચાર આલંબન છે, તેનું સ્વરૂપ પણ કહે છે. ૪૬૮.

નિર્જરાને માટે શિષ્યોને સૂત્રનું દાન આપવું તે વાચના, સૂત્રાદિમાં શંકા પડતાં ગુરુમહારાજને જે પૂછવું તે પ્રચ્છના. ૪*૬*૯.

પૂર્વે ભણેલા સૂત્રાદિ ન ભૂલી જવા માટે જે વારંવાર નિર્જરાર્થે અભ્યાસ કરવો તે પરિવર્તના. ૪૭૦. सूत्रार्थनुस्मरणं चानुग्रेक्षेत्यभिधीयते । धर्मध्याने चतम्रोऽनुग्रेक्षाः प्रोक्ता इमाः पराः ॥४७१॥ अन्विति ध्यानतः पश्चात् प्रेक्षा त्वालोचनं हृदि । अनुप्रेक्षा स्यादसौ चाश्रयभेदात् चतुर्विधा ॥४७२॥ एकर्त्वानित्यत्वा–शरणत्वानां भवस्वरूपस्य । चिंता धर्मध्याना–नुप्रेक्षाः स्युः क्रमादेताः ॥४७३॥ एकोहं नास्ति मे कश्चिन्नाहमन्यस्य कर्स्यचित् । न तं पश्यामि यस्याहं नासौ भवति यो मम ॥४७४॥ इत्येकत्वानुप्रेक्षा कायः सन्निहितापायः संपदः पदमापदां । समागमाः स्वप्नसमाः सर्वमुत्पादि भंगुरं ॥४७५॥ इत्यनित्यत्वानुप्रेक्षा । जन्मजरामरणभयै–रभिद्रुते व्याधिवेदनाग्रस्ते । जिनवरवचनादन्यन्न चास्ति शरणं क्वचिल्लोके ॥४७६॥

અને સૂત્રાર્થનું સ્મરણ કરવું તે અનુપ્રેક્ષા કહેલ છે. ધર્મધ્યાનમાં બીજી ચાર અનુપ્રેક્ષા કહી છે તે આ પ્રમાણે– ૪૭૧.

અનુ એટલે ઘ્યાનની પછી પ્રેક્ષા એટલે હૃદયમાં આલોચન તે અનુપ્રેક્ષા કહેવાય. તે આશ્રયના ભેદથી ચાર પ્રકારની છે. ૪૭૨.

એકત્વ, અનિત્યત્વ, અશરણત્વ, અને ભવસ્વરૂપનું જે ચિંતવન તે ધર્મધ્યાનની અનુક્રમે ચાર અનુપ્રેક્ષા કહી છે. ૪૭૩.

હું એકલો છું, મારૂં કોઈ નથી, હું પણ અન્ય કોઈનો નથી, હું એવો કોઈને જોતો નથી કે હું જેનો હોઉ અને એવો કોઈ નથી કે જે મારો હોય.આ એકત્વાનુપ્રેક્ષા. ૪૭૪.

કાયા અપાયને આપનારી છે, સંપત્તિ બધી આપદાનું સ્થાન છે, સમાગમ બધા સ્વપ્ન સમાન છે અને સર્વપદાર્થ ઉત્પાદ અને વ્યય સ્વરૂપ છે. આ અનિત્યત્વાનુપ્રેક્ષા. ૪૭૫.

જન્મ, જરા, મરણ અને ભયથી વ્યાપ્ત, વ્યાધિ–વેદનાથી પ્રસ્ત એવા આ સંસારમાં (લોકમાં) જિનેશ્વરના વચન સિવાય બીજું કોઈ શરણભૂત નથી–એ અશરણાનુપ્રેક્ષા. ૪૭*૬*.

माता भूत्वा दुहिता भगिनी भार्या च भवति संसारे । व्रजति सुतः पितृतां भ्रा-तृतां पुनः शत्रुतां चैव ॥४७७॥ गर्भोत्पत्तौ महादुःखं महाःदुखं च जन्मनि । मरणे च महादुःखमिति दुःखमयो भवः ॥४७८॥ इति संसारानुप्रेक्षा । शोधयत्यष्टधा कर्म-मलं शुक्लमिति स्मृतम् । शूचं वा क्लमयतीति शुक्लं तच्च चतुर्विधं ॥४७९॥ संविचारं स्यात्पृथक्त्व-वितर्काख्यमिहादिमं । तथैकत्ववितर्काख्य-मविचारं द्वितीयकं ॥४८०॥ सुक्ष्मक्रियं चानिवृत्ति शुक्लध्यानं तृतीयकं । समुच्छिन्नक्रियं चैवा-प्रतिपाति चतुर्थकं ।।४८१।। उत्पादादिपर्यवाणामेकद्रव्यविवर्तिनां । विस्तारेण पृथग्भेदै-र्वितर्को यद्विकल्पनं ॥४८२॥ नाना नयानुसरणा-त्मकात्पूर्वगतश्रुतात् । यत्र ध्याने तत्प्रथक्त्व-वितर्कमिति वर्णितं ॥४८३॥ युग्मम् ।

માતા થઈને પુત્રી, બહેન કે સ્ત્રી તરીકે આ સંસારમાં થાય છે અને પુત્ર, પિતા, ભાઈ તેમજ શત્રુ તરીકે થાય છે. ૪૭૭.

ગર્ભની ઉત્પત્તિમાં મહા દુઃખ છે, જન્મતાં પણ મહા દુઃખ છે, મરણ પામતાં પણ મહા દુઃખ છે. આ સંસાર દુઃખમય જ છે. ઈતિ સંસારાનુપ્રેક્ષા. ૪૭૮.

હવે શુક્લ ધ્યાનનું સ્વરૂપ કહે છે. અષ્ટ કર્મરૂપી મળને જે શોધે છે, તે શુક્લ અથવા જે શોકને દૂર કરે છે તે શુક્લધ્યાન કહેવાય છે. તે પણ ચાર પ્રકારનું છે. ૪૭૯.

તેમાં પ્રથમ પૃથક્ત્વવિતર્કસવિચાર નામનું છે, બીજું એકત્વવિતર્કઅવિચાર નામનું છે. ૪૮૦.

સૂક્ષ્મક્રિયઅનિવૃત્તિ નામનું ત્રીજું છે અને સમુચ્છિન્નક્રિયઅપ્રતિપાતિ નામનું ચોથું શુક્લધ્યાન છે. ૪૦૧.

એક દ્રવ્યમાં વર્ત્તતા ઉત્પાદાદિ પર્યયો તેનો અનેક પ્રકારના નયને અનુસરનારા પૂર્વગત શ્રુતને અનુસારે પૃથક્ ભેદવડે વિસ્તારથી વિતર્ક–વિકલ્પન જે ધ્યાનમાં હોય તે પૃથક્ત્વ વિતર્ક કહેવાય છે. ૪૮૨–૪૮૩. अत्र च व्यंजनादर्थे तथार्थाद्व्यंजनेऽसकृत् । विचारोऽस्ति विचरणं सविचारं तदीरितं ॥४८४॥ मनःप्रभृतियोगाना-मेकस्मादपरत्र च । विचारोऽस्ति विचरणं सविचारं ततोप्यदः ॥४८५॥ एवं च - यत्पृथक्त्ववितर्काढ्यं सविचारं भवेदिह । तत्स्यादुभयधर्माढ्यं शुक्लध्यानं किलादिमं ॥४८६॥ उक्तं च- उप्पार्थठिइभंगाइं पज्जयाणं जमेगदव्वंमि । नाणानयाणुसरणं पुव्वगयसुयाणुसारेण ॥४८७॥ सवियारमत्थवंजण-जोगंतरओ तयं पढमसुक्कं । होइ पुहत्तवियक्कं सवियारमरागभावस्स ॥४८८॥ अनेकेषां पर्यवाणा-मेकद्रव्यावलंबिनां । एकस्यैव वितर्को यः पूर्वगतश्रुताश्रयः ॥४८९॥ स च व्यंजनरूपोऽर्थ-रूपो वैकतमो भवेत् । यत्रैकत्ववितर्काख्यं तद्ध्यानमिह वर्णितं ॥४९०॥

અહીં વ્યંજનથી અર્થ અને અર્થથી વ્યંજનમાં જે વારંવાર વિચાર થાય તે વિચરગ્રને સવિચાર કહેલ છે. ૪૮૪.

મન વિગેરે યોગોનું એકમાંથી બીજામાં જે વિચરવું તે વિચરણ તેને પણ સવિચાર કહેલ છે. ૪૮૫.

એવી રીતે પૃથક્ત્વના વિતર્ક સહિત અને વિચાર સહિત જે ઉભય ધર્મવાળું હોય તે પ્રથમ શુક્લધ્યાન કહ્યું છે. ૪૮*૬*.

કહ્યું છે, કે –ઉત્પાદ, સ્થિતિ ને વિનાશ જે એક દ્રવ્યમાં રહેલા પર્યાયો છે, તેનો પૂર્વશ્રુતને અનુસારે અનેક નયોને અનુસરીને વિચાર કરવો, તેમજ અર્થથી વ્યંજનમાં ને વ્યંજનથી અર્થમાં અને એક યોગથી યોગાંતરમાં સંક્રમણ કરવું તે પ્રથમ શુક્લઘ્યાન પૃથક્ત્વવિતર્કસવિચાર નામનું વીતરાગને હોય છે. ૪૮૭–૪૮૮.

એક દ્રવ્યાવલંબી અનેક પર્યયોમાંથી એક પર્યયનો જ વિતર્ક પૂર્વગત શ્રુતને આશ્રયીને કરવામાં આવે તે વિચાર પણ વ્યંજનરૂપે કે અર્થરૂપે એકરૂપે જ હોય, તે એકત્વવિતર્ક નામનું બીજું શુક્લઘ્યાન કહ્યું છે. ૪૮૯–૪૯૦.

|          | न च स्याद्व्यंजनादर्थे तथार्थाद्व्यंजनेऽपि च ।        |
|----------|-------------------------------------------------------|
|          | विचारोऽत्र तदेकत्व-वितर्कमविचारी च ॥४९१॥ 🕏            |
|          | मनःप्रभृतियोगनामप्येकस्मात्परत्र नो ।                 |
|          | विचारोऽत्र तदेकत्व-वितर्कमविचारि च ॥४९२॥              |
|          | इदं ह्येकत्र पर्याये योगचांचल्यवर्जितं ।              |
|          | चिरमुज्जृंभते दीप्रं निर्वातगृहदीपवत् ॥४९३॥           |
| तथाहुः - | जं पुण सुनिष्पकंपं निवायसरणष्पईवमिव चित्तं ।          |
| ·        | उप्पायठिईभंगा–इयाणमेगंमि पज्जाए ॥४९४॥                 |
|          | अवियारमत्यवंजण–जोगंतरओ तयं बिइयसुक्कं ।               |
|          | पुळ्वगयसुयालंबण–मेगत्तवियारमवियक्कं ॥ ४९५॥            |
|          | क्रियोच्छ्वासादिका सूक्ष्मा ध्याने यत्रास्ति कायिकी । |
|          | निवर्त्तते न यत्सूक्ष्म-क्रियं चैवानिवर्ति तत् ॥४९६॥  |
|          | स्याद्वर्द्धमान एवात्र परिणामः क्षणे क्षणे ।          |
|          | न हीयमानस्तदिद-मनिवर्त्ति प्रकीर्त्तितं ॥४९७॥         |
|          |                                                       |

તેમાં વ્યંજનથી અર્થમાં કે અર્થથી વ્યંજનમાં વિચારનો ફેરફાર થતો નથી તેથી તે એકત્વવિતર્કઅવિચાર નામનું કહેવાય છે. ૪૯૧.

એમાં મન વિગેરે યોગનો પણ એકમાંથી બીજામાં ફેરફારરૂપ વિચાર વર્તતો નથી. તેનો પણ એકત્વવિતર્કઅવિચારમાં જ સમાવેશ છે. ૪૯૨.

અહીં એક પર્યાયમાં યોગની ચંચળતા વિનાનું હોવાથી પવન વિનાના ઘરમાં રહેલ સ્થિર દીપક જેવું દેદીપ્યમાન શુક્લઘ્યાન ચિરકાલ સુધી વિસ્તાર પામે છે–વર્ત્તે છે. ૪૯૩.

કહ્યું છે, કે– જે અતિ પવન વિનાના મકાનમાં રહેલા અત્યંત સ્થિર દીપકની જેમ જે ચિત્ત ઉત્પાદ, વ્યયની સ્થિતિમાંથી કોઈ એક પર્યાયમાં પૂર્વગત શ્રુતને અનુસારે સ્થિર રહ્યું હોય, તેમાંથી એક પર્યાયનો જ વિચાર હોય. વ્યંજન અને અર્થનો કે યોગાન્તરનો ફેરફાર જેમાં ન થતો હોય, તે એકત્વવિતર્કઅવિચાર નામનું શુક્લ, ઘ્યાન છે. ૪૯૪–૪૯૫.

જે ધ્યાનમાં કાયા સંબંધી ઉચ્છ્વાસાદિ સૂક્ષ્મ ક્રિયા વર્તે છે અને જે અટકતી નથી, તે સૂક્ષ્મક્રિયાઅનિવર્તિ નામનું ત્રીજું શુક્લધ્યાન છે. ૪૯*૬*.

આ ઘ્યાનમાં ક્ષણે ક્ષણે પરિશામ વર્દ્ધમાન હોય છે. હીયમાન હોતા નથી, તેથી આને અનિવર્તિ કહેલ છે. ૪૯૭.

|           | तच्च निर्वाणगमन–काले केवलिनो भवेत् ।                   |
|-----------|--------------------------------------------------------|
|           | रुद्धवाक्चित्तयोगस्य वपुर्योगार्द्धरोधिनः ॥४९८॥        |
| उक्तं च   | -निव्वाणगमणकाले केवलिणो दरनिरुद्धजोगस्स ।              |
|           | सुहुमकिरियानियट्टी तइयं तणुकायकिरियस्स ॥४९९॥           |
|           | समुच्छिन्नाः क्रियाः कायि-क्याद्या योगनिरोधतः ।        |
|           | र्<br>यस्मिन् यच्चाप्रतिपाति तच्छुक्लध्यानमंतिमं ॥५००॥ |
|           | इदं त्ववस्थां शैलेशीं प्राप्तस्याखिलवेदिनः ।           |
|           | निरुद्धाशेषयोगस्य शुक्लं परममीरितं ॥५०१॥               |
|           | सिद्धत्वेऽपि हि संप्राप्ते भवत्येतदवस्थितं ।           |
|           | न तु न्यूनाधिकं तेना–प्रतिपातीदमुच्यते ॥५०२॥           |
|           | इयं हि परमा कोटि: शुक्लध्यानस्य निश्चिता ।             |
|           | अत: परं तन्नास्तीति परमं शुक्लमुच्यते ॥५०३॥            |
| तथोक्तं - | - तस्सेव य सेलेसीं गयस्स सेलव्व निष्पकंपस्स ।          |
|           | वोच्छिन्नकिरियमप्पडिवाइ झाणं परमसुक्कं ॥५०४॥           |

આ ઘ્યાન નિર્વાશગમન કાળે કેવળીઓને હોય છે, કે જેમશે વાગ્યોગ ને મનયોગ પૂરા રોકયા હોય છે અને કાયયોગ અર્ઘ રોકેલો (રૂંધેલો) હોય છે. (બાદર–કાયયોગ રૂંધ્યો હોય છે, સૂક્ષ્મ કાયયોગમાં વર્તતા હોય છે.) ૪૯૮.

કહ્યું છે, કે –નિર્વાણગમનકાળે અર્ધકાયયોગ જેણે રૂંઘ્યો હોય છે, એવા સૂક્ષ્મકાયની ક્રિયાવાળા કેવળીને સૂક્ષ્મક્રિયાઅનિવર્તિ નામનું ત્રીજું શુક્લઘ્યાન હોય છે. ૪૯૯.

જે ધ્યાનમાં યોગનિરોધવડે કાયિકી વિગેરે કિયા જેમની સંપૂર્ણ અટકી ગઈ હોય છે અને જે અપ્રતિપાતિ હોય છે, તે ચોથું સમુચ્છિન્નક્રિયાઅપ્રતિપાતિ નામનું શુક્લધ્યાન કહેવાય છે. ૫૦૦.

આ શુક્લઘ્યાન શૈલેષી અવસ્થાને પ્રાપ્ત થયેલા અને સમસ્ત યોગના નિરોધક એવા કેવળીને હોય છે. ૫૦૧.

સિદ્ધત્વ પામ્યા બાદ પગ્ન આ ધ્યાન સ્થિર જ રહે છે–ન્યૂનાધિક થતું નથી તેથી આ ધ્યાનને અપ્રતિપાતિ કહેલ છે. ૫૦૨.

આ શુક્લઘ્યાનની નિશ્ચિત પરમ (ઉત્કૃષ્ટ) કોટિ છે, આથી અધિક કાંઈ પણ નથી તેથી આને પરમ શુક્લ કહે છે. ૫૦૩.

કહ્યું છે, કે–પર્વત જેવા સ્થિર તથા શૈલેષી અવસ્થાને પ્રાપ્ત થયેલા એવા મહાત્માને વ્યુચ્છિન્નક્રિયઅપ્રતિપાતિ નામનું પરમ શુક્લઘ્યાન હોય છે. ૫૦૪. योगनिरोधपद्धतिस्तु द्रव्यलोकतो ज्ञेयेति । अव्यथं चाप्यसंमोहो विवेकः स्यात्तया परः । व्युत्सर्गश्च भवेच्छुक्लध्यानचिह्नचतुष्टयं ॥५०५॥ यद्देवाद्युपसर्गेभ्यो भयं तत्कथ्यते व्यथा । तदभावोऽव्यथं शुक्लध्यानलक्षणमादिमं ॥५०६॥ देवादिमायाक्लृप्तस्य सूक्ष्मार्थजनितस्य वा । संमोहस्येह मौढ्यस्या–ऽभावोऽसंमोह इष्यते ॥५०७॥ जीवस्य देहात्सर्वेभ्यः संयोगेभ्यश्च शुद्धया । भिन्नत्वभावनं बुद्ध्या स विवेको विवेचनात् ॥५०८॥ यन्निःसंगतयांगस्य परित्यागस्तथोपधेः । स व्युत्सगश्चतुर्थं स्या–च्छुक्लध्यानस्य लक्षणं ॥५०८॥ यदाहुः – चालिज्जइ बीहेइ व धीरो न परीसहोवसग्गेहिं १ । सुहुमेसु न संमुज्झइ भावेसु न देवमायासु २ ॥५१०॥ देहविवित्तं पिच्छइ अप्पाणं तह य सव्व संजोगा ३ । देहविवित्तं पिच्छइ अप्पाणं तह य सव्व संजोगा ३ ।

યોગનિરોધની પદ્ધતિ દ્રવ્યલોકથી જાણી લેવી.

આ શુક્લઘ્યાનના અવ્યથ, અસંમોહ, વિવેક તથા વ્યુત્સર્ગ–એ ચાર ચિક્રો કહ્યા છે. ૫૦૫.

જે દેવાદિના ઉપસર્ગોથી થતા ભય તે વ્યથા કહેવાય છે, તેનો અભાવ તે અવ્યથ નામનું શુક્લધ્યાનનું પ્રથમ ચિદ્ધ છે. ૫૦૬.

દેવાદિમાયાથી કરેલો અથવા સૂક્ષ્માર્થથી થયેલો જે સંમોહ – (મૂઢતા) તેનો અભાવ તે અસંમોહ નામનું બીજું ચિદ્ધ છે. ૫૦૭.

દેહથી જીવનું તેમ જ સર્વ સંયોગથી આત્માનું શુદ્ધ બુદ્ધિથી ભેદનું ભાવવું તે વિવેચનાથી વિવેક નામનું ત્રીજું ચિક્ષ છે. ૫૦૮.

જે નિઃસંગપગ્ને અંગનો તેમજ ઉપધિમાત્રનો પરિત્યાગ, તે વ્યુત્સર્ગ નામનું શુક્લઘ્યાનનું ચોથું ચિદ્ધ છે. ૫૦૯.

કહ્યું છે, કે–બીકણની જેમ જે ધીર પુરુષ પરિષહ ઉપસર્ગથી ચલે નહીં, સૂક્ષ્મભાવમાં કે દેવમાયામાં જે મૂંઝાય નહીં, દેહથી આત્માને તેમજ સર્વસંયોગને જે જુદા જાશે અને દેહ તેમ જ ઉપધિનો નિસ્સંગપશે સર્વથા ત્યાગ કરે તે ચાર ચિલ્નો કહ્યા છે. ૫૧૦–૫૧૧. चत्वार्थालंबनानि स्युः शुक्लध्यानस्य च क्रमात् । कषायाणां क्षयात् क्षांति-माईवार्जवमुक्तयः ॥५१२॥ आत्मनोऽनंतवर्तित्वा-नुप्रेक्षा प्रथमा भवेत् १ । तथा विपरिणामानु-प्रेक्षा प्रोक्ता द्वितीयिका २ ॥ ५१३॥ अनुप्रेक्षाऽशुभत्वस्या ३ पायानां ४ चेति नामतः । शुक्लध्याने चतस्त्रोऽनु-प्रेक्षाः प्रेक्षाश्रयैः स्मृताः ॥५१४॥ अनंतकालं भ्रमतो जीवस्य भवसागरे । भावनानंतवर्त्तित्वा-नुप्रेक्षा परिकीर्त्तिता ॥५१५॥ सा चैवं – एसो अणाइनिहणे संसारे सागरुव्व दुत्तारे । नारयतिरिअनरामर-भवेसु परिहिंडए जीवो ॥५१६॥ विविधा ये परीणामा वस्तूनां तद्विभावना । भवेद्विपरिणामानू-प्रेक्षा प्रेक्षावतां प्रिया ॥५१७॥

तथाहि - सव्वद्वाणाइं असासयाइं इह चेव देवलोगे य । सुरअसुरनराईणं रिद्धिविसेसा सुहाइं च ॥५१८॥

શુક્લઘ્યાનના ચાર આલંબનો કહ્યા છે. ચાર કષાયોના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થતા ક્ષાંતિ, માર્દવ, આર્જવ અને મુક્તિ (નિર્લોભતા) એ ચાર શુક્લઘ્યાનના આલંબન કહ્યા છે. ૫૧૨.

આત્માના અનંતવર્ત્તિપણાની અનુપ્રેક્ષા તે પ્રથમ, વિપરણાિમની અનુપ્રેક્ષા તે બીજી, અશુભત્વની અનુપ્રેક્ષા તે ત્રીજી અને અપાયની અનુપ્રેક્ષા તે ચોથી–આ ચાર પ્રકારની અનુપ્રેક્ષા જ્ઞાનીઓએ શુક્લઘ્યાનની કહી છે. ૫૧૩–૫૧૪.

આ જીવ ભવસાગરમાં અનંતકાળથી ભમે છે એવી જે વિચારણા તે અનંતવર્ત્તિત્વ અનુપ્રેક્ષા કહી છે. ૫૧૫.

તે ભાવના આ પ્રમાશે–''આ અનાદિઅનંત અને સમુદ્રની જેવા દુસ્તર સંસારમાં નારક, તિર્યંચ, નર અને અમરના ભવમાં આ જીવ ભમ્યા કરે છે.'' ૫૧*૬*.

વસ્તુઓના જે વિવિધ પરિણામો તેની જે જ્ઞાનીઓને પ્રિય વિચારણા તે બીજી વિપરિણામ અનુપ્રેક્ષા કહી છે. ૫૧૭.

તે આ પ્રમાશે–''અહીં તેમ જ દેવલોકમાં સુર, અસુર અને મુનષ્યોની ૠદ્ધિ વિશેષ અને સુખો વિગેરે સર્વ પદાર્થો અશાશ્વતા છે. ૫૧૮.

| g           | रणभंगुरसंपत्ते-र्विरूपस्य भवस्य यत् ।                  |
|-------------|--------------------------------------------------------|
| ្រា         | वभावनाऽशुभत्वानुप्रेक्षा सा परिकीर्त्तिता ॥५ १९॥       |
| तथाहि 🥍 हि  | ध द्धी संसारो जंमि जुआणो परमरूवगव्वियओ ।               |
| Ţ           | गरिऊण जायइ किमी तत्थेव कलेवरे नियए ॥५२०॥               |
| 5           | कषायेभ्योऽथाश्रवेभ्य: प्रमादविषयादित: ।                |
| ર           | अपायभावनापाया–नुप्रेक्षा सा प्रकीर्त्तिता ॥५२१॥        |
| यथा – व     | कोहो य माणो य अणिग्गहीया माया य लोहा य पवड्ढमाणा ।     |
| च           | वत्तारि एए कसिणा कसाया सिंचंति मूलाइं पुणब्भवस्स ॥५२२॥ |
| इत्यादि इदं | चार्थतः प्रायस्तृतीयांगगतं ।                           |
| ર           | आद्येऽथ शुक्लध्यानस्य ध्याते भेदद्वयऽर्हतां ।          |
| ष्ठ         | व्रातिकर्मक्षयादावि–र्भवेत्केवलमुज्ज्वलं ।।५२३।।       |
| त           | ततो जानंत्यनंतानि द्रव्याणि विविधानि ते ।              |
| 2           | केकालिकांश्च पर्यायान् प्रतिद्रव्यमनंतकान् ।।५२४।।     |
| ्र          | सर्वेषामपि जानंति जीवानामागतिं गतिं ।                  |
| f           | रियतिं चेतश्चिंतितं च कृतं भुक्तं निषेवितं ॥५२५॥       |
|             | 4                                                      |

ક્ષણભંગુર એવી સંપત્તિની તેમજ વિરૂપ એવા સંસારની જે વિચારણા તે ત્રીજી અશુભત્વ અનુપ્રેક્ષા કહી છે. ૫૧૯.

તે આ પ્રમાશે–'આ સંસારને ધિક્કાર છે, ધિક્કાર છે ! કે જેમાં પરમરૂપગર્વિત યુવાન મરશ પામીને પોતાના જ કલેવરમાં કૃમિ તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે. પર૦.

કષાયો, આશ્રવો, પ્રમાદ અને વિષયાદિ એ અપાયના કારણો છે, એવી જે ભાવના તે અપાયાનુપ્રેક્ષા ચોથી કહી છે. ૫૨૧.

તે આ પ્રમાશે–નિગ્રહ નહીં કરેલા અને વઘતા એવા ક્રોઘ, માન, માયા અને લોભ–એ ચારે કાળા કષાયો પુનર્ભવના મૂળને સીંચે છે. ઈત્યાદિ પ૨૨.

આ પ્રમાશે અર્થથી પ્રાયઃ ત્રીજા અંગ (ઠાણાંગ)માં કહેલ છે.

આ ચારમાંથી પ્રથમના શુક્લઘ્યાનના બે ભેદનું ધ્યાન થયા બાદ અરિહંતને ઘાતિ–કર્મનો ક્ષય થવાથી ઉજ્જવળ કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થાય છે. પ૨૩.

તેથી વિવિધ પ્રકારના અનંત દ્રવ્યો તથા તે દરેક દ્રવ્યનાં ત્રણે કાળના અનંત પર્યાયોને જાણે છે. પર૪.

સર્વ જીવોની ગતિ–આગતિ ને સ્થિતિ, તથા મનની વિચારણા, તથા કરેલું, ભોગવેલું ને' સેવેલું સર્વ જાણે છે. પરપ. न जानंति न पश्यंति यत्तन्नास्ति जगत्त्रये । भवंत्यस्तेऽरहसो-ऽर्हंतश्च जगदर्चिताः ॥५२६॥ यत्तृतीयभवे बद्धं तीर्थवृत्र्यामकर्म तत् । प्राप्तोदयं विपाकेन जिनानां जायते तदा ॥५२७॥ तस्मिन्नेव क्षणे देवेश्वरा आसनकंपतः । केवलज्ञानमुत्पन्नं सर्वे जानीयुरर्हतां ॥५२८॥ ततः पूर्वोक्तया रीत्या चतुष्षष्टिः सुरेश्वराः । आगच्छंति प्रमुदिता ज्ञानोत्पादास्पदेऽर्हतां ॥५२९॥ तत्र वायुकुमारा द्राग् योजनप्रमितां महीं । शोधयेयुः कचवर-तृणाद्युत्सृज्य दूरतः ॥५३०॥ ततो मेघकुमारास्तां सिंचंत्यद्भिः सुगंधिभिः । पंचवर्णैः पूजयंति पुष्पैर्ऋत्वधिदेवताः ॥५३१॥ रचयंति ततः पीठं व्यंतरास्तत्र भूतले । भूमेः सपादक्रोशोच्चं स्वर्णरत्नमणिमयं ॥५३२॥

તેઓ ન જાણે કે ન જુએ એવું ત્રણ લોકમાં કાંઈ નથી, તેથી અરહસ્ય (જેનાથી કાંઈ છાનું નથી) એવા અર્હંતુ જગતપૂજિત થાય છે. પર*૬*.

પ્રથમ, ત્રીજે ભવે જે તીર્થંકર નાંમકર્મ બાંધેલું છે, તે આ સમયે જિનેશ્વરોને ઉદયમાં આવે છે, તેને વિપાકોદયપણે ભોગવે છે. ૫૨૭.

તે જ ક્ષણે સર્વ દેવેંદ્રો આસનકંપથી અરિહંતને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું છે–એમ જાણે છે. ૫૨૮. ત્યારપછી પૂર્વોક્ત રીતે ચોસઠે ઈંદ્રો આનંદિત થઈને અરિહંતના કેવળજ્ઞાન ઉત્પત્તિવાળા સ્થળે આવે છે. ૫૨૯.

હવે ત્યાં સમવસરણની રચના કરવામાં આવે છે તેનું વર્શન–

પ્રથમ, વાયુકુમારના દેવો એક યોજનપ્રમાણ ભૂમિમાંથી કચરો, ઘાસ વિગેરે દૂર કરીને શુદ્ધ કરે છે. ૫૩૦.

પછી મેઘકુમારના દેવો તેટલી પૃથ્વીને સુગંધી જળવડે સીંચે છે અને ૠતુના અધિષ્ઠાયક દેવો પાંચ વર્ણના પુષ્પો વડે તે પૃથ્વીને પૂજે છે. પ૩૧.

ત્યારપછી વ્યંતરદેવો તે ભૂતળ ઉપર જમીનથી સવાકોશ ઊંચું સ્વર્શ, રત્ન ને મણિમય પીઠ રચે છે. પ૩૨. तत्र रूप्यमयं वप्रं कुर्वते भवनाधिपा: । सहस्रैर्दशभिः प्राप्यं सोपानानां भुवस्तलात् ॥५३३॥ तच्च सोपानमेकैक-मेकहस्तप्रथुच्छितं । भुमेर्द्धनुःसहस्रे द्वे सार्द्धे तेषां समुच्छ्रयः ॥५३४॥ तस्य वप्रस्य भित्तिः स्यात्पंचचापशतोच्छिता । द्वात्रिंशदंगुलोपेत-त्रयस्त्रिंशद्धनुः पृथुः ॥५३५॥ शोभंते कपिशीर्षाणि तस्या भित्तेरुपर्यथ । निर्धौतस्वर्णसारेण रचितानि स्फुरद्रचा ॥५३६॥ तस्मिन् वप्रे च चत्वारि द्वाराणि रचयंति ते । नानारत्मयान्यूच्चै-र्द्वारशाखादिमंति च ॥५३७॥ प्रतिद्वारं तोरणानां त्रयं मणिमयं सुराः । पांचालिकामणिच्छत्र-मकरध्वजमंजुलं ।।५३८।। ध्वजांश्च मंगलान्यष्टौ पुष्पदाम्नां तथावली: । रचयंति प्रतिद्वारं कलशान् वेदिकां तथा ॥५३९॥ युग्मं ॥ कृष्णागुरुतुरुष्कादि-धूपान् दिव्यान् समंततः । वितन्वतीर्धपघटी-स्तन्वते निर्जरा बहः ॥५४०॥

ત્યાં જમીનથી દશ હજાર પગથીયા ચડ્યા પછી પ્રથમ રૂપાનો ગઢ ભવનપતિના દેવો રચે છે. પ૩૩.

તે દરેક પગથીયાઓ એક–એક હાથ ઊંચા ને પહોળા હોય છે. તેથી આ પ્રથમ ગઢ જમીનથી અઢી હજાર ધનુષ્ય એટલે સવાગાઉ ઊંચો હોય છે. પ૩૪.

તે ગઢની ભીંતો પાંચસો ધનુષ્ય ઊંચી અને ૩૩ ધનુષ્ય ને ૩૨ આંગળ પહોળી હોય છે. પ૩૫.

તે ભીંતની ઉપર દેદીપ્યમાન સારભૂત સોનાથી રચેલા કાંગરા શોભે છે. પ૩*૬*.

તે ગઢ ઉપર જુદા-જુદા રત્નથી બનાવેલા બારસાખથી યુક્ત ચાર દ્વાર રચે છે. પ૩૭.

દરેક દ્વારે પૂતળીયો, મણિછત્ર અને મકરના ચિન્હવાળા ઘ્વજથી સુંદર એવા મણિમય ત્રણ તોરણ દેવો રચે છે. ૫૩૮.

દરેક દ્વારે ઘ્વજાઓ, અષ્ટમંગલ, પુષ્પની માળાઓની શ્રેણિ, કળશો તથા વેદિકા રચે છે. ૫૩૯. કૃષ્ણાગુરુ અને તુરુષ્કાદિ દિવ્ય ધૂપોને વિસ્તારતી એવી ઘણી ધૂપઘટીઓને દેવો રચે છે. ૫૪૦. कोणे कोणे वप्रस्य तस्य स्वादुदकांचिता । एकैका क्रियते वापी मणिसोपानभूत्सुरै: ॥५४१॥ प्राच्ये द्वारे द्वारपालः सुरः स्यात्तस्य तुंबरुः । दाक्षिणात्ये च खट्वांगी स्यात्कपाली च पश्चिमे ॥५४२॥ जटामुकुट्धारी स्यादुदीच्यद्वारपालकः । तंबरुर्नाम देवश्च प्रतीहारोऽर्हतां भवेत् ॥५४३॥ अय तस्याद्यवप्रस्य भवेन्मध्ये समंततः । प्रतर: समभम्यात्मा पंचाशच्चापविस्तुत: ॥५४४॥ तिष्ठंत्यत्र च यानानि देवतिर्यङ्नरा अपि । स्यः प्रत्येकं विमिश्रास्ते प्रवेशनिर्गमोन्मुखाः ॥५४५॥ ततः प्रतरसंपूर्तौ सोपानानामुपक्रमः । भवेद् द्वितीयवप्रस्य हस्तोच्चत्वायतिस्पृशाम् ॥५४६॥ पंचानामिति सोपान-सहस्राणामतिक्रमे । प्राकारः सुंदराकारो द्वितीयः प्राप्यते जनैः ॥५४७॥ जात्यस्वर्णमयं तं च कुर्युज्योतिष्कनाकिनः । नानारलमयैदींप्रै: कपिशीर्षैरलंकतं ॥५४८॥

દેવો, તે ગઢને ચારે ખૂશે એક–એક વાવડી સ્વાદુ જળવાળી અને મશિમય પગથીયાવાળી રચે છે. ૫૪૧.

તે ગઢનાં પૂર્વદ્વારમાં તુંબરુ નામનો દેવ, દક્ષિણદ્વારમાં ખટ્વાંગી નામે દેવ, પશ્ચિમદ્વારમાં કપાલી નામે દેવ અને ઉત્તરદ્વારમાં જટામુકુટધારી નામે દેવ દ્વારપાળ તરીકે ઊભો રહે છે. તેમાં તુંબરુ નામનો દેવ પ્રભુનો પ્રતીહાર તરીકે છે. (કેમકે તે બાજુથી પ્રભુ ઉપર ચડે છે.) ૫૪૨–૫૪૩.

પહેલા ગઢની અંદર ચાર બાજુ સમતલ પ્રતરમાન ૫૦ ધનુષ્યપ્રમાણ હોય છે. ૫૪૪.

આ ગઢમાં વાહનો રહે છે અને દેવ, તિર્યંચ તથા મનુષ્યનું આવાગમન એક-બીજા સાથે મળીને જ હોય છે. ૫૪૫.

ઉપર કહ્યા પ્રમાશે ૫૦ ધનુષ્યના પ્રતર પછી, બીજા ગઢના પગથીઆની શરૂઆત થાય છે. તે એક હાથ ઊંચા અને પહોળા, એવા પાંચ હજાર પગથીઆ હોય છે, તેટલા પગથીયા ચડ્યા બાદ બીજો સુંદર આકારવાળો ગઢ આવે છે. ૫૪*૬*–૫૪૭.

જાત્યસ્વર્જીમય અને વિવિધ પ્રકારના રત્નમય દેદીપ્યમાન કાંગરાવાળા બીજા ગઢને જ્યોતિષ્ક દેવો રચે છે. ૫૪૮. भित्त्युच्चत्वपृथुत्वादि ज्ञेयमस्याद्यवप्रवत् । ज्ञेया चतुर्णां द्वाराणां रचनाप्यखिला तथा ॥५४९॥ जयाभिधाने देव्यौ द्वे पूर्वस्यां द्वारपालिके । श्वेतवर्णे अभयया राजमानकरांबुजे ॥५५०॥ मा भैषीरीति हस्तेन प्रसृतेन प्रदर्शनं । अभया नाम मुद्रेयं श्रुता वृद्धानुवादतः ॥५५१॥ याम्यद्वारे विजयाख्यौ देव्यौ रक्ततनुद्युती । हस्तन्यस्तांकुशे शोभां बिभृतो द्वारपालिके ॥५५२॥ अजिते पश्चिमायां च पीते पाशोल्लसत्करे । मकराढ्यकरे नीले उदीच्यामपराजिते ॥५५३॥ तथोक्तं समवसरणस्तोत्रे – जर्यावजयाजियअवरा-जियत्ति सिअअरुणपीअनीलाभा । बीए देवीजुअला अभयंकुसपासमगरकरा ॥५५४॥ पंचाशतं धनूंषि स्यात्प्रतरोऽत्रापि पूर्ववत् । तिष्ठंत्यत्र च तिर्यंचः सिंहव्याग्रमृगादयः ॥५५५॥

તે ગઢની ભીંતોની ઊંચાઈ અને પહોળાઈ વિગેરે પ્રથમ ગઢ પ્રમાણે જાણવું તેમજ ચાર દ્વારની રચના પણ બધી તે જ પ્રમાણે જાણવી. પ૪૯.

તે ગઢના પૂર્વદ્વારમાં જયા નામની બે દેવીઓ દ્વારપાલિકા તરીકે શ્વેતવર્ણવાળી અને અભયામુદ્રાથી શોભતા કરકમળવાળી હોય છે. ૫૫૦.

''ભય ન પામો'' એમ પોતાના પ્રસાર પામતા હાથવડે જે બતાવવું તે અભયા નામની મુદ્રા છે એમ વૃદ્ધ પુરુષો પાસેથી સાંભળેલ છે. પપ૧.

દક્ષિણદ્વારમાં લાલવર્જાવાળી હાથમાં અંકુશથી યુક્ત, અને મનહર એવી વિજયા નામની બે દેવીઓ દ્વારપાલિકા હોય છે. પપર.

પશ્ચિમદ્વારમાં, પીળાવર્જાવાળી, હાથમાં પાશને પકડીને ઊભી રહેલી અજિતા નામની બે દેવીઓ અને ઉત્તરદ્વારમાં મકરને પકડીને ઊભેલી નીલવર્જીવાળી અપરાજિતા નામની બે દેવીઓ દ્વારપાલિકા હોય છે. પપ૩.

શ્રીસમવસરણસ્તોત્રમાં કહ્યું છે કે–બીજા ગઢમાં જયા, વિજયા, અજિતા અને અપરાજિતા એ દેવીઓના યુગલો અનુક્રમે શ્વેત, રક્ત, પીત અને નીલવર્શવાળા અને અભયા, અંકુશ, પાશ અને મકરને હાથમાં ઘારણ કરનાર હોય છે. પપ૪.

આ ગઢના પ્રારંભમાં પણ પચાસ ધનુષ્યનું પૂર્વવત્ પ્રતર હોય છે. આ ગઢમાં તિર્યંચો સિંહ, વાઘ, મુગ વિગેરે રહે છે. પપપ. ऐशान्यां च भवत्यत्र देवच्छंदो मनोरमः । क्षणोत्तरक्षणेऽध्यास्ते प्रभुर्यं सुरसेवितः ॥५५६॥ अथोर्ध्ध्वं पंचसोपानसहम्रातिक्रमे ततः । तृतीयः प्राप्यते वप्रो जनैर्भाविमहोदयैः ॥५५७॥ एनं रत्नमयं वप्रं कुर्युर्वैमानिकाः सुराः । नानामणिमयैदींप्रैः शालितं कपिशीर्षकैः ॥५५८॥ भित्त्युच्चत्वपृथुत्वादि द्वाराणां रचनापि च । अत्रापि पूर्ववद् ज्ञेया विशेषस्त्वेष कथ्यते ॥५५९॥ पूर्वस्यां द्वारपालोऽत्र सोमो वैमानिकः सुरः । जात्यचामीकरज्योति-र्दधानः पाणिना धनुः ॥५६०॥ दंडपाणिर्यमो याम्यां गौरांगो व्यंतरामरः । प्रतीच्यां पाशभृद्रक्तो ज्योतिष्को वरुणः सुरः ॥५६१॥ उत्तरस्यां च धनदो भवनाधिपन्जिरः । गदाहस्तः श्र्यामकांतिर्भवति द्वारपालकः ॥५६२॥

આ ગઢના ઈશાન ખૂણામાં મનોહર દેવચ્છંદો હોય છે, જેમાં પ્રથમ પહોરે દેશના આપ્યા પછી સુરસેવિત એવા પ્રભુ આવીને બેસે છે. ૫૫*૬*.

આ ગઢથી ઊંચે પાંચ હજાર પગથીઆ ચડે ત્યારે ભાગ્યશાળીઓ ત્રીજા ગઢમાં પહોંચે છે. ૫૫૭.

વૈમાનિક દેવતાઓ આ ત્રીજા ગઢને રત્નથી બનાવે છે અને દેદીપ્યમાન મશિમય કાંગરાઓથી સુશોભિત બનાવે છે. ૫૫૮.

એ ગઢની ભીંતની ઊંચાઈ–પહોળાઈ તથા ચારદ્વારોની રચના પૂર્વ પ્રમાણે જ જાણવી. તેમાં જે વિશેષ છે તે કહેવાય છે. ૫૫૯.

જાતિમાન સુવર્શ જેવા કાંતિવાળા સોમ નામના વૈમાનિક દેવ હાથમાં ઘનુષ્ય ધારશ કરીને પૂર્વદિશાના દ્વારપાલ તરીકે ઊભા રહે છે. પ*ઽ*૦.

દક્ષિણદ્વારમાં ગૌર અંગવાળા વ્યંતર જાતિના યમ નામના દેવ હાથમાં દંડ ધારણ કરેલા હોય છે. પશ્ચિમદ્વારમાં વરુણ નામના રક્તવર્ણવાળા જ્યોતિષી દેવ હાથમાં પાશ લઈને ઊભા રહે છે. પં*દ*વ.

ઉત્તર દિશાના દ્વારમાં શ્યામકાંતિવાળા ભવનપતિનિકાયના ધનદ નામના દેવ હાથમાં ગદા ધારણ કરીને ઉભા રહે છે. (આ પ્રમાણે ત્રીજા ગઢના ચાર દ્વારપાળો હોય છે.) ૫*૬*૨.

| तथोक्तं – पीअसिअरत्तसामा सुरवणजोइभवणा रयणवप्पे ।        |
|---------------------------------------------------------|
| धणुदंडपासगयहत्य सोमजमवरुणधणयवच्वा ॥५६३॥                 |
| तस्य वप्रस्य मध्ये च पीठं स्यात्समभूतलं ।               |
| धनुःशतानि षट्क्रोशमेकं च विस्तृतायतं ॥५६४॥              |
| एतावदेव विस्तार–मानमाद्यद्वितीययोः ।                    |
| वप्रयोरंतरे किंतु तत्पार्श्वद्वयमीलनात् ॥५६५॥           |
| तथाहि – स्याद्रूप्यवप्रात्पंचाश–द्धनूंषि प्रतरोऽग्रतः । |
| शताश्च द्वादशाध्यर्द्धाः सोपानधनुषां ततः ॥५६६॥          |
| त्रयोदशशतान्येवं धनुषामेकतोंतरं ।                       |
| रूप्यस्वर्णवप्रयोः स्यात् परतोऽपि तथैव च ॥५६७॥          |
| पार्श्वयोरुभयोश्चैवं स्याद्विस्तारे समुच्चिते ।         |
| एकः क्रोशः षट् च चापशतमानं यथोदितं ॥५६८॥                |
| मानमेवं स्वर्णरत्नवप्रांतरेऽपि विस्तृतेः ।              |
| एकः क्रोशः षट् शतानि धनुषां भाव्यतां स्वयं ॥५६९॥        |

કહ્યું છે, કે –ત્રીજા રત્નના ગઢમાં સોમ, યમ, વરુણ અને ધનદ અનુક્રમે પીત, શ્વેત, રક્ત અને શ્યામ વર્ણવાળા, વૈમાનિક, વ્યંતર, જ્યોતિષ અને ભવનપતિજાતિના તથા ધનુષ, પાશ, દંડ અને ગદાને હાથમાં ધારણ કરનારા હોય છે. ૫*૬*૩.

હવે તે ત્રીજા ગઢના મધ્યમાં સમભૂતલ એવું પીઠ છે, તે એક ગાઉ ને છસો ઘનુષ્ય લાંબું–પહોળું છે. ૫*૬*૪.

એ જ પ્રમાશે વિસ્તારનું માન પહેલા અને બીજા ગઢના અંતરનું છે, પરંતુ બે બાજુનું મળીને છે. પ*ક*પ.

તે આ પ્રમાણે–રૂપાના ગઢથી આગળ પચાસ ધનુષ્યનું પ્રતર છે અને ૫૦૦૦ પગથીઆના ૧૨૫૦ ધનુષ્યો થાય છે. એ પ્રમાણે એક બાજુનું અંતર ૧૩૦૦ ધનુષનું, રૂપાસોનાના ગઢ વચ્ચે છે. તે જ પ્રમાણે બીજી બાજુનું અંતર છે. બે બાજુના વિસ્તારને એકત્ર કરીએ એટલે એક ગાઉ ને ૬૦૦ ધનુષ ઉપર કહ્યા તે થાય છે. ૫*૬૬–૫૬૮.* 

એ જ પ્રમાશે સોનાના ને રત્નના ગઢની વચ્ચેના અંતરના વિસ્તારનું માન પશ એક ગાઉ ને 500 ધનુષનું છે, તે સ્વયમેવ સમજી લેવું. ૫*૬*૯.

एवं त्रयाणां वप्राणां व्यासमाने समुच्चिते । क्रोशत्रयं स्याद्धनुषा-मष्टादश शतानि च ॥५७०॥ षट्वप्रभित्तयोऽत्र स्यू-रेकैकस्याश्च विस्तृतौ । स्युर्धनुंषि त्रयस्त्रिंशद् द्वात्रिंशदंगुलानि च ॥५७१॥ धनुंषि षड्गुणानि स्यू-रष्टानवतियुक् शतं । अंगुलान्यपि षड्घ्नानि स्युर्द्वानवतियुक् शतं ॥५७२॥ एषा चापद्वये तस्मिंश्चापराशौ नियोजिते । स्याच्चापद्विशती प्राच्य-चापौघे सा नियोज्यते ॥५७३॥ जातः क्रोशोऽस्मिश्च पूर्वोदितैः क्रोशैस्त्रिभिर्युते । वत्तं समवसरणं जातं योजनसंमितं ॥५७४॥ अस्मिंश वृत्तसमव-सरणे ये चतुर्दिशं । सोपानानां सहसाः स्युर्दश ते योजनादुबहिः ॥५७५॥ अयं भाव:- अर्हत्सिंहासनाध:स्य-भूभागादेकतो भुवि । कोशद्वयेन स्यादबाह्य-वप्रपर्यंतभूतलं ॥५७६॥ चतसृष्वपि दिक्ष्वेवं योगे च पार्श्वयोर्द्वयोः । आयामतो व्यासतश्च पूर्णं स्यादेकयोजनं ॥५७७॥

એ પ્રમાશે ત્રશે ગઢના અંતરનું માન ભેગું કરવાથી ૩ ગાઉ ને ૧૮૦૦ ઘનુષ થાય છે. ૫૭૦. હવે અહીં ત્રશ ગઢની બે બાજુની થઈને છ ભીંતો છે, તે દરેક ભીંત વિસ્તારમાં ૩૩ ઘનુષ ને ૩૨ આંગળ છે. તે ૩૩ ઘનુષને છ ગુશા કરતાં ૧૯૮ ઘનુષ અને ૩૨ આંગળને છ ગુશી કરતાં ૧૯૨ આંગળ તેના બે ઘનુષ થાય તે ઘનુષની રાશિમાં ભેળવતાં ૨૦૦ ઘનુષ થાય. તે પૂર્વના ત્રશ ગાઉ ઉપરના ૧૮૦૦ ઘનુષમાં ભેળવીએ એટલે ૨૦૦૦ ઘનુષ થાય. તેનો એક ગાઉ થાય તે પ્રથમના ત્રશ ગાઉમાં ભેળવતાં ચાર ગાઉ એટલે એક યોજન પ્રમાશ ગોળ સમવસરશ થાય. ૫૭૧–૫૭૪.

આ ગોળ સમવસરણની ચારે દિશામાં જે દશ દશ હજાર પગથીઆ છે, તે યોજનની બહાર સમજવા. પ૭પ.

ભાવ આ પ્રમાશે છે–અરિહંતના સિંહાસનના નીચેના ભૂભાગથી એક બાજુ પૃથ્વીથી બાહ્યગઢના બહારના ભાગ સુધી ભૂતળ બે ગાઉ થાય. ૫૭*૬*.

એ પ્રમાણે ચાર દિશામાં બે બે પાસાનો સંયોગ કરવાથી લંબાઈ ને પહોળાઈ એક યોજન પૂર્<u>ગ</u> થાય. ૫૭૭. बाह्यसोपानपर्यंत-भूतलं तु भवेत्ततः । पादाधिकैस्त्रिभिः क्रोशै-र्जिनाधःस्थमहीतलात् ॥५७८॥ सोपानानां सहम्रैर्यदृशभिर्जायते किल । क्रोशः सपादस्तद्योगे भवेन्मानं यथोदितं ॥५७९॥ भूमावलग्नं समवसरणं च भवेदिदं । तथोर्ध्वमूर्ध्वं सोपान-रचनाभिस्समंततः ॥५८०॥ रत्नवप्रस्य परिधिरेकं योजनमीरितं । न्यूनत्रयस्त्रिंशदाढ्या चापानां च चतुःशती ॥५८१॥ द्वे योजने पंचषष्टि-युक् चापाष्टशती तथा । द्विहस्ती त्र्यंगुलोना रै-वप्रस्य परिधिर्भवेत् ॥५८२॥ त्रियोजनी चापशता-स्त्रयस्त्रिंशास्त्रयोदश । हस्त एकोंगुलान्यष्टौ परिधी रौप्यवप्रगः ॥५८३॥ चतुरम्रेऽथ समव-सरणे विस्तृतिर्भवेत् । स्र्वासां वप्रभित्तीनामेकं चापशतं किल ॥५८४॥

બાહ્ય સોપાનના છેલ્લા ભાગ સુધીનું ભૂતળ જિનેશ્વરના નીચેનાં ભૂતળથી સવા ત્રણ ગાઉ થાય. ૫૭૮.

તે દશ હજાર પગથીઆના ૨૫૦૦ ધનુષ એટલે તે સવા ગાઉ અને તેને બે ગાઉમાં ભેળવવાથી સવાત્રણ ગાઉ થાય. ૫૭૯.

આ સમવસરણ ભૂમિથી અદ્ધર હોય છે અને તે પગથીઆઓની રચના વડે ચારે તરફથી ઊંચું ઊંચુ હોય છે. ૫૮૦.

રત્નના ગઢની પરિધિ એક યોજન ને ૪૩૩ ધનુષ્યમાં કાંઈક ન્યૂન હોય છે. ૫૮૧.

સુવર્શના ગઢની પરિધિ બે યોજન ૮૬૫ ધનુષ અને ત્રશ આંગળ ન્યૂન બે હાથની હોય છે. ૫૮૨.

રૂપાના ગઢની પરિધિ ત્રણ યોજન ૧૩૩૩ ઘનુષ, એક હાથને ૮ આંગળની હોય છે. ૫૮૩.

(એક યોજનના સમવસરણની પરિધિ ૩ યોજન ૧૨૯૮ ધનુષ્યથી કંઈક અધિક થાય છે.) હવે ચોરસ સમવસરણની હકીકત કહે છે, તેમાં દરેક ગઢની ભીંતોની પહોળાઈ એક સો ધનુષ્ય હોય છે. ૫૮૪.

| 🐑 कोदंडानां शताः पंच–दशात्रांतरमीरितं ।                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| रूप्यस्वर्णवप्रभित्त्योः प्रत्येकं पार्श्वयोर्द्वयोः ॥५८५॥                                  |
| अत्र पूर्वोक्तसोपान-रुद्धक्षेत्रे पृथक्कृते ।                                               |
| धनुःशतद्वयी सार्द्धा शेषा प्रतर उह्यते ॥५८६॥                                                |
| एवं च - स्यात्सार्द्धकोशविस्तारां-तरो वप्रोऽत्र राजतः ।                                     |
| विस्तारमीलने प्राग्व-दुभयोरपि पार्श्वयोः ॥५८७॥                                              |
| स्वर्णवप्रांतरव्यास एकक्रोशमितो मतः ।                                                       |
| यतः क्रोशार्द्धमेकैक–पार्श्वे व्यासो भवेदिह ॥५८८॥                                           |
| यदुक्तं समवसरणस्तोत्रे ।                                                                    |
| चउरंसे इगधणुसय-पिहु वप्पा सड्ढकोसअंतरया ।                                                   |
| पढमबिया बिअतइआ कोसंतरपुव्वमिव सेसं ॥५८९॥                                                    |
| यद्यप्यस्यावचूर्णावित्युक्तं दृश्यते-अत्र चांतरं पूर्ववत्प्रतरसोपानापेक्षया न गण्यते, किंतु |
| आद्याद्द्वितीयस्यैकतः १५०० धनूंषि, परतोऽप्येवं द्वितीयात्तृतीयस्यैकतः १००० धनूंषि,          |
| द्रितीयपार्श्वेप्येवं संतीत्येवमेव ज्ञेयं, एवमेव पूर्वाचार्याम्नायादिति ।                   |

રૂપાના ને સોનાના ગઢની ભીંતોનું બંને બાજુનું જૂદું જૂદું અંતર ૧૫૦૦ ઘનુષ્યનું હોય છે. ૫૮૫. એમાં પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે ૫૦૦૦ પગથીઆના ૧૨૫૦ ઘનુષ્ય બાદ કરતાં બાકી રહેલ ૨૫૦ ધનુષ્યનું

પ્રતર હોય છે. ૫૮*૬*.

એ પ્રમાશે બે બાજુનું અંતર ભેગું ગણતાં રૂપાના ને સોનાના ગઢ વચ્ચે દોઢ ગાઉનું અંતર થાય છે. ૫૮૭.

સોનાના ને રત્નના ગઢ વચ્ચે અંતર એક ગાઉ છે, કેમકે બાજુના બે ભાગ પાડતાં દરેક બાજુએ અર્ધ અર્ધ કોશનું અંતર છે. ૫૮૮.

સમવસરણસ્તોત્રમાં પણ ઉપર પ્રમાણે કહ્યું છે (આનો ભાવાર્થ ઉપર આવી ગયો છે.) ૫૮૯.

જો કે એની અવચૂર્શીમાં કહ્યું છે કે–અહીં અંતર પૂર્વની જેમ પ્રતરને સોપાનની અપેક્ષાએ ન ગણવું પણ પહેલા ને બીજા ગઢ વચ્ચે એક બાજુ અંતર ૧૫૦૦ ધનુષ, બીજી બાજુ પણ તે જ પ્રમાણે ૧૫૦૦ ધનુષ્ય, બીજા ને ત્રીજા ગઢ વચ્ચે અંતર એક બાજુ ૧૦૦૦ ધનુષ્ય, બીજી બાજુ પણ તે જ પ્રમાણે ૧૦૦૦ ધનુષ્ય સમજવું; કેમકે આ પ્રમાણે પૂર્વાચાર્યોની આમ્નાય છે. એમ કહ્યું છે, તો પણ અહીં સુવર્શના ગઢની અંદર એક બાજુ એક હજાર ધનુષ્યના અંતરમાં ૧૨૫૦ ધનુષ્યમાં સમાઈ तथाप्यत्र सुवर्णवप्रे एकस्मिन् पार्श्वे एकधनुःसहम्रांतरे सार्द्धद्वादशधनुःशतक्षेत्रसंमातव्यानि एकैकहस्तपृथुलानां सोपानानां पंचसहम्राणि कथं संमांतीति बहुश्रुतेभ्यो भावनीयमिति। रत्पप्राकारविस्तारो भवत्यत्रापि पूर्ववत् । कोशेनैकेन धनुषां शतैः षड्भिश्च संमितः ॥५९०॥ वप्रत्रयांतरव्यासे पूर्वोक्त इति मीलिते । सार्द्धं क्रोशत्रयं स्यात् षट्शती च धनुषामिह ॥५९१॥ सुवर्णरत्पप्राकार-भित्तीनां च चतसृणां । चतुर्धनुःशतव्यासयोगे भवति योजनं ॥५९२॥ रूप्यवप्रस्य भित्तेस्तु विस्तृतिर्या धनुःशतं । सा न गण्या योजनेऽस्मिन् बाह्यसोपानकान्यपि ॥५९३॥ त्रयाणामपि वप्राणां परिधिस्तु स्वयं बुधैः । चतुरम्रतया भाव्यो व्यासमानाच्यतुर्गुणः ॥५९४॥ कोणे कोणे च भवतो द्वे द्वे वाप्याहितोत्तमे । उक्तं च वक्ष्यमाणं च शेषमत्रापि वृत्तवत् ॥५९५॥

શકે તેવા એક એક હાથના પ્રમાણવાળા ૫૦૦૦ પગથીઆ શી રીતે સમાય<sup>૧</sup> ? તે બહુશ્રુતથી જાણી લેવું.

રત્નના ગઢની અંદરનો વિસ્તાર અહીં પણ પૂર્વ પ્રમાશે એક ગાઉ ને ક૦૦ ધનુષ્ય પ્રમાશ સમજવો. ૫૯૦.

એ પ્રમાશે ત્રશે ગઢનું અંતર એકત્ર કરીએ ત્યારે ગા કોશ ને ૦૦૦ ધનુષ્ય થાય. ૫૯૧.

તેમાં સુવર્શના (બે) ગઢની ચાર ભીંતોની પહોળાઈના ૪૦૦ ઘનુષ્ય ભેળવીએ એટલે એક યોજન થાય. ૫૯૨.

રૂપાના બે બાજુના ગઢની પહોળાઈના ૨૦૦ ધનુષ્ય તેમજ બહારના દશ–દશ હજાર પગથીઆ આ એક યોજનમાં ન ગણવા. ૫૯૩.

આ ચોરસ સમવસરણમાં ત્રણ ગઢનો પરિધિ ચોખંડું હોવાથી વ્યાસ (લંબાઈ–પહોળાઈ)થી ચારગણો બુધજનોએ પોતાની મેળે સમજી લેવો. ૫૯૪.

આ સમવસરણમાં ચારે ખૂણામાં ઉત્તમ એવી બે બે વાવો હોય છે. કહેલું અને કહેવાશે તેમાં બાકીનું બધું પૂર્વના ગોળ સમવસરણ પ્રમાણે જાણી લેવું. ૫૯૫.

૧ પેલા બીજા વચ્ચે ૬૦૦૦ અને બીજા ત્રીજા વચ્ચે ૪૦૦૦ કુલ ૧૦૦૦૦ પગથીયા સંભવે છે.

अष्टो तृतीयवप्रे यत् प्रागुक्तं समभूतलं । तस्य मध्ये पीठमेकं मणिरत्नमयं भवेत् ॥५९६॥ तत्स्याज्जिनतनूच्छ्राय–परिमाणसमोच्छ्रयं । चतुर्द्वारं त्रिसोपान--रमणीयं चतुर्दिशं ॥५९७॥ विष्कंभायामतस्तच्च कोदंडानां शतद्वयं । कोशद्वयेन सार्द्धेन भवत्युच्चैर्महीतलात् ॥५९८॥ यदेकहस्तोत्तुंगानां सोपानानां सहम्रकै: । विंशत्या क्रोशयोर्युग्मं सार्द्धमेवोच्छ्रयो भवेत् ॥५९९॥ तच्च सिंहासनाधस्थ:-धराया: पीठिकावधि । उच्छ्रयस्य भवेन्मानं समश्रेणिविवक्षया ॥६००॥ कर्णभूमिस्तु भगव-त्सिंहासनस्य मूलतः । बाह्यसोपानमूलांतं रज्जुर्विस्तार्यते यदि ॥६०१॥ अष्टौ चापसहम्राणि द्विशताभ्यधिकानि तत् । भवंत्येकस्तथा हस्तों-गुलानि च दशोपरी ॥६०२॥

હવે ત્રીજા ગઢમાં જે પૂર્વે સમભૂતળ (૧ કોશને ૦૦૦ ઘનુષ્ય) કહેલ છે, તેના મધ્યમાં એક મણિરત્નમય પીઠ હોય છે. ૫૯૦.

તે જિનેશ્વરના શરીરની ઊંચાઈ જેટલી ઊંચી, ચાર દ્વારવાળી અને ચારે દિશામાં ત્રણ ત્રણ રમણીય પગથીયાવાળી હોય છે. ૫૯૭.

તે લંબાઈ–પહોળાઈમાં ૨૦૦ ધનુષ્ય હોય છે અને પૃથ્વીતળથી અઢી ગાઉ ઊંચી હોય છે. ૫૯૮.

તે એક હાથ ઊંચા વીશ હજાર પગથીઆ હોવાથી તેના ૫૦૦૦ ધનુષ્ય એટલે અઢી ગાઉ થાય છે. ૫૯૯.

તે સિંહાસન નીચેની પૃથ્વીથી પીઠબંધ સુધી સમશ્રેષ્ઠિાની વિવક્ષાએ ઊંચાઈનું માન સમજવું. *૬૦*૦.

અને કર્જાગતિથી તો ભગવંતના સિંહાસનના મૂળથી, બાહ્ય સોપાનના મૂળસુધી જો દોરડી લાંબી કરવામાં આવે, તો ૮૨૦૦ ઘનુષ્ય, ૧ હાથને ૧૦ આંગળ ઉપર થાય. *૬*૦૧–*૬*૦૨. जिनासनाद्वाह्यवग्र-शोर्षावधि तु कर्णभूः । धनुषां षट्सहस्राणि त्र्यधिका च चतुःशती ॥६०३॥ एकादशांगुलान्येवं सर्वतोऽपि विभाव्यतां । लीलावत्युक्तरीत्या च कार्या गणितभावना ॥६०४॥ मध्यदेशेऽस्य पीठस्य स्यादशोकस्तरूत्तमः । तत्तज्जिनवपुर्मानात् स द्वादशगुणोन्नतः । शश्चत्पुष्पच्छत्रकेतु-पताकातोरणादियुक् ॥६०६॥ अत्र समवसरणस्तोत्रावचूर्णिः-अस्य च जिनतनुद्वादशगुणोच्चस्य वप्रभित्तितो बहिर्निर्गमाभावेन योजनपृथुत्वं दुर्घटं, परमेतटुपरिस्थायितुंगतस्सालवृक्षेण कृत्वास्य योजनपृथुत्वं संभाव्यते। उक्तं च समवायांगे-चउवीसाए तित्ययराणं चउवीसं चेइयरुक्खा होत्या, तं जहा-निग्गोह १ सत्तवण्णे २ साले ३ पिअए ४ पिअंगु ५ छत्ताहे ६ । सरिसे ७ अ नागरुक्खे ८ मालीय ९ पिलक्खुरुक्खे १० य ॥६०७॥ तिंदुग ११ पाडल १२ जंबू १३ आसोत्ये १४ खलु तहेव दहिवन्ने १५ । नदीरुक्खे १६ तिलए य १७ अंबरूक्खे १८ असोगे१९ य ॥६०८॥

જિનેશ્વરના આસનથી છેલ્લા ગઢનાં કાંગરાં સુધી કર્ષાગતિથી ૪૪૦૩ ધનુષ્ય ને ૧૧ આંગળ થાય. એમ ચારે બાજુ સમજવું. આમાં ગણિતની ભાવના લીલાવતી ગ્રંથમાં કહેલા ગણિતની પદ્ધતિથી કરવી. *૬*૦૩–*૬*૦૪.

આ પીઠના મધ્યભાગમાં ઉત્તમ એવો અશોકવૃક્ષ હોય છે. તે વિસ્તીર્ણ શાખાવાળો અને ગાઢ છાયાવાળો તેમજ એક યોજન વિસ્તારવાળો હોય છે. *૬૦*૫.

તે અશોકવૃક્ષ તે તે જિનેશ્વરના શરીરના માનથી બારગણો ઊંચો અને ચારે બાજુ પુષ્પ, (ત્રણ) છત્ર, ધજા, પતાકા અને તોરણથી યુક્ત હોય છે. *૬૦૬*.

આ પ્રસંગમાં સમવસરણસ્તોત્રની અવચૂર્શિમાં કહ્યું છે કે–'આ પ્રભુના શરીરથી બારગણા ઊંચા અશોકવૃક્ષનું ગઢની (૫૦૦ ધનુષ્ય ઊંચી) ભીંતની બહાર નીકળવું બનશે નહીં, તેથી તેનું યોજન પૃથુત્વ ઘટી શકશે નહીં; પણ એ તેની ઉપર રહેલા અતિ ઊંચા શાલવૃક્ષના કારણે યોજનપૃથુત્વ સંભવે છે.' શ્રીસમવાયાંગસૂત્રમાં કહ્યું છે કે–ચોવીશે તીર્થકરના ૨૪ ચૈત્યવૃક્ષો હોય છે. તે આ પ્રમાણે–ન્યગ્રોધ', રસપ્તવર્શ, <sup>3</sup>સાલ, <sup>૪</sup>પ્રિયક, <sup>૫</sup>પ્રિયંગુ, છત્રાઘ<sup>ડ</sup>, <sup>9</sup>સરિસ, <sup>૮</sup>નાગવૃક્ષ, <sup>૯</sup>માલીક, પીલક્ષુ<sup>૧૦</sup>, તિંદુક<sup>૧૧</sup>, પાડલ<sup>૧૨</sup>, જમ્બૂ<sup>૧૩</sup>, અશ્વત્થ<sup>૧૪</sup>, દધિપર્શ<sup>૧૫</sup>, નંદીવૃક્ષ<sup>૧૬</sup>, તિલક <sup>૧૭</sup>અંબવૃક્ષ<sup>૧૮</sup>, અશોક<sup>૧૯</sup>, ચંપક<sup>૨૦</sup>, બકુલ<sup>૨૧</sup>, વેતસ<sup>૨૨</sup>, ઘવ<sup>૨૩</sup> અને સાલ<sup>૨૪</sup> શ્રીવર્ધમાનસ્વામીનું ચૈત્યવૃક્ષ ૩૨ ધનુષ્યનું કહેલું છે, તેમાં નીચે (૨૧ ધનુષ્ય) चंपय २० बउले य २१ वेडसरुक्खे २२ तहेव धवरुक्खे २३ । साले य २४ वद्धमाणस्स चेइयरुक्खा जिणवराणं ॥६०९॥ बत्तीसं धणुयाइं चेइयरुक्खो य वद्धमाणस्स । निच्चोउगो असोओ उच्छन्नो सालरुक्खेण ॥६१०॥ तिन्नेव गाउआइं चेइयरुक्खो जिणस्स उसभस्स । सेसाण जिणाणं पुण सरीरओ बारसगुणोउ ॥६११॥ सच्छत्ता सपडागा सवेइया तोरणेहिं उववेया । असुरसुरगरुलमहिया चेइयरुक्खा जिणवराणं ॥६१२॥

'चेइअरुक्खति' चैत्यवृक्षा ज्ञानोत्पत्तिवृक्षाः, चतुर्थगाथांयां 'बत्तीसं धणुआइंति' असोगवरपायवं जिणउच्चत्ताओ बारसगुणं विउव्वइ' इत्यावश्यकचूर्णिवचनात्सप्तहस्तमानाद्वीरस्वामि-देहाद् द्वादशगुणीकृतः सन्२१ धनूंषि भवत्यशोकः तदुपरि ११ धनुर्मानः सालवृक्षश्च स्यात्, उभयोर्मीलने ३२ धनुंषि चैत्यद्रमो वीरस्येति संप्रदायः,

तथा 'निच्चोउगो' नित्यं ऋतुरेव पुष्पादिकालोऽस्येति नित्यर्त्तुक इति समवसरणस्तवावचूर्णे ।

સર્વ ૠતુમાં ફળવાળા અશોકવૃક્ષની ઉપર (૧૧ ધનુષ્ય) સાલવૃક્ષ સમજવો. ૬૦૭–૬૧૦.

પ્રથમ ૠષભજિનેંદ્રનું ચૈત્યવૃક્ષ ત્રણ ગાઉનું અને બાકીના જિનેશ્વરોનું તેમના શરીરથી બારગણું સમજવું. *૬*૧૧.

આ જિનેશ્વરોના ચૈત્યવૃક્ષો છત્ર, પતાકા, વેદિકા સહિત તોરણોથી અને અસુર, સુર તેમજ વ્યંતરોથી પૂજિત હોય છે. ૬૧૨.

ચૈત્યવૃક્ષ એટલે જ્ઞાનોત્પત્તિ વૃક્ષ સમજવું. ઉપર કહેલી ચાર ગાથાઓ પૈકી ચોથી (અંક ૯) ગાથામાં બત્રીશ ઘનુષ્યનું ચૈત્યવૃક્ષ કહ્યું છે, તેમાં અશોકવૃક્ષ વીરજિનેશ્વરની ઊંચાઈથી બારગણું અંતર્ગત સમજવું. આ પ્રંમાણે આવશ્યકચૂર્ણિમાં કહેલ છે એટલે, સાત હાથપ્રમાણ વીરપ્રભુના દેહથી બારગણું કરતાં ૨૧ ઘનુષ્ય થાય, તેવડું અશોકવૃક્ષ છે તેની ઉપર ૧૧ ઘનુષ્યપ્રમાણ સાલવૃક્ષ હોય એટલે બંનેના મળવાથી ૩૨ ઘનુષ્ય વીરપ્રભુનું ચૈત્યવૃક્ષ છે એમ સંપ્રદાયથી કહેલું છે.

તે ગાથામાં નિચ્ચોઉંગો પદ છે એટલે નિત્ય પુષ્પાદિવાળો. આ પ્રમાશે સમવસરશસ્તવની અવચૂર્શિમાં કહ્યું છે. अत्र श्रीवीरचैत्यवृक्षाशोकवृक्षयोः समुदितयोर्द्वात्रिंशद्धनुर्मानत्वमुक्तं शेषाणामप्यर्हतां स्वस्वशरीरमानाद् द्वादशगुणत्वं चैत्यतरूणामूचे तथापि पूर्वोक्तानुपपत्तिस्तदवस्थैव । पंचधनुःशतोच्चाया वप्रभित्तेरुपरि भूत्वा तच्छाखानां बहिःप्रसरणस्य दुरुपपादत्वात्,

जिनांगानि हि उत्सेधांगुलेन पंचधनुःशतादिमानानि स्युः, वप्रभित्तिस्तु वर्तमानजिनात्मांगुलेन पंचधनुःशतमानेत्यादि सम्यक् चिंतनीयं, तेन यदि दिव्यानुभावाद्वप्रभित्तिमध्यभागेनाशोकचैत्यवृक्षाणां शाखाः प्रथमवप्राद्वहिः प्रसर्पेयुस्तदा किमनुपपन्नं स्यादित्यवधार्यं ।

अन्यथा वा यथागमं परिभावनीयमिदमिति ।

न्यग्रोधाद्या अमी ज्ञानो-त्पत्तिवृक्षा यथायथं । सर्वेषामर्हतां भाव्या अशोकोपरिवर्त्तिनः ॥६१३॥

અહીં શ્રીવીરપરમાત્માનું ચૈત્યવૃક્ષ અને અશોકવૃક્ષ મળીને ૩૨ ધનુષ્યનું માન કહ્યું. બાકીના પ્રભુનું સ્વસ્વશરીરના માનથી બારગણું ચૈત્યવૃક્ષ કહ્યું; તથાપિ પૂર્વે કહેલી અનુપપત્તિ (અશોકવૃક્ષની પહેલા રત્નના ગઢથી બહાર નીકળવાની અશક્યતારૂપ) તો કાયમ રહી છે, કેમકે પાંચશેં ધનુષ્ય ઊંચી ગઢની ભીંતની ઉપર થઈને તેની શાખાનું બહાર પ્રસાર પામવું, તે ઘટતું નથી.

જિનેશ્વરના શરીર ઉત્સેધાંગુલથી પાંચશે ધનુષ્ય વિગેરે પ્રમાણવાળા છે અને ગઢની ભીંત તો વર્તમાન જિનના આત્માંગુલથી પાંચશે ધનુષ્યપ્રમાણ છે. ઈત્યાદિ સમ્યગૂપ્રકારે ચિંતવવા યોગ્ય છે.

તેથી જો દિવ્યાનુભાવથી ગઢની ભીંતના મધ્ય ભાગમાંથી અશોક ને ચૈત્યવૃક્ષોની શાખા પ્રથમના ગઢની બહાર પ્રસરે, તો શું વાંધો આવે, તે વિચારી જોવું. અથવા જેમ આગમમાં કહ્યું છે, તેમ વિચારણા કરવી.<sup>૧</sup> ઉપર ન્યગ્રોધાદિ જે જ્ઞાનોત્પત્તિ વૃક્ષો કહ્યા છે, તે યથાયોગ્યપણે સર્વે અરિહંતના અશોકવૃક્ષોની ઉપર સમજી લેવા. *૬*૧૩.

૩૪૫

૧ સમવસરણના ગઢની ભીંતો પ્રભુના આત્માંગુલથી ૫૦૦ ધનુષ્યની ન હોય પણ મધ્યની મણિપીઠિકા જેમ પ્રભુના શરીરપ્રમાણ ઊંચી હોય છે, તેમ શરીરપ્રમાણ ઊંચી હોય, તો પ્રથમ પ્રભુના સમવસરણ માટે ૫૦૦ ધનુષ્ય કહેવામાં વાંધો આવે નહીં અને અશોકવૃક્ષ એક યોજન વિસ્તાર પામવામાં પણ અટકે નહીં.

|          | तस्याशोकस्य मूले च देवच्छंदोऽर्हतां भवेत् ।<br>सिंहासनानि चत्वारि तत्र च स्युश्चतुर्दिशं ॥६१४॥        |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | तानि स्वर्णमयान्युद्य–द्रत्नालीखचितानि च ।<br>जिनं द्रष्टुं क्लृप्तलक्षा–क्षाणीवानेकहीरकै: ॥६१५॥      |
|          | पुरश्चैकैकमुद्योति–रत्नज्योतिर्भरैर्लसत् ।<br>पादपीठं धृतोल्लास–मिवार्हस्पदसंगमे ।।६१६॥               |
|          | प्रतिसिंहासनं प्रौढ-च्छत्राणां स्यात्त्रयं त्रयं ।<br>उपर्युपरिसंस्थायि-मौक्तिकश्रेण्यलंकृतं ।।६ १७।। |
| तथाहु: - | तवोर्ध्वमूर्ध्वं पुण्यर्द्धि–क्रमसब्रह्मचारिणी ।<br>छत्रत्रयी त्रिभुवन–प्रभुत्वप्रौढिशंसिनी ॥६१८॥     |
|          | प्रतिसिंहासनं चंद्र–चारुचामरधारिणौ ।<br>सुरौ द्वौ द्वावुभयतः सर्वालंकारभासुरौ ॥६१९॥                   |
|          | सिंहासनस्य पुरतः सुवर्णकमलस्थितं ।<br>चतुर्दिशं धर्मचक्रमेकैकं भानुजित्वरं ॥६२०॥                      |

તે અશોકવૃક્ષના મૂળમાં નીચે અરિહંતનો દેવચ્છંદો (ઉપદેશ દેવાનું સ્થાન) હોય છે. ત્યાં ચારે દિશામાં ચાર સિંહાસન હોય છે. તે સિંહાસન સ્વર્શમય, ઉદ્યોતવાળા રત્નો જડેલા અને જિનેશ્વરને જોવા માટે કરેલા લાખો નેત્રો જ જાશે હોય એમ અનેક હીરાવાળા હોય છે. ૬૧૪–૬૧૫.

તે સિંહાસન આગળ એક–એક ઉદ્યોતવાળા રત્નોની જ્યોતિનાં સમૂહથી શોભતું પાદપીઠ હોય છે, તે જાશે અરિહંતના પગના સમાગમથી ઉલ્લાસવાળું થયું હોય, એમ જજ્ઞાય છે. દરેક સિંહાસન ઉપર તે ઉપરાઉપર રહેલા અને મોતીઓની શ્રેશિઓથી અલંકૃત ત્રજ્ઞ–છત્રો હોય છે. *૬૧૬–૬૧*૭.

કહ્યું છે કે–'હે પ્રભુ ! ઉપર ઉપર પુષ્યર્દ્ધિના ક્રમે મોટા મોટા ત્રષ્ટા છત્રો તમારી ત્રિભુવનના પ્રભુત્વની મોટાઈને કહે છે. *૬*૧૮.

દરેક સિંહાસને ચંદ્ર સમાન ઉજ્જ્વળ ચામરધારી બે બે દેવો બંને બાજુ હોય છે, તે દેવો સર્વ અલંકારથી શોભતા હોય છે. *૬*૧૯.

સિંહાસનની આગળ સુવર્શકમળ ઉપર રહેલું એવું ધર્મચક્ર–ચારે દિશામાં એક એક હોય છે. સૂર્યની કાંતિથી પણ અધિક તેજસ્વી હોય છે. *૬*૨૦.

| तच्चार्हतां त्रिभुवन-धर्मचक्रित्वसूचकं ।                         |
|------------------------------------------------------------------|
| स्फुरज्ज्योतिः स्मृतमपि प्रतिपक्षमदापहं ॥६२१॥                    |
| सिंहासनं धर्मचकं ध्वजञ्छत्रं च चामराः ।                          |
| चरंत्याकाशमार्गेण क्षितौ विहरति प्रभौ ॥६२२॥                      |
| तथाहुः – आगासगएणं चक्केणं, आगासगएणं छत्तेणं, आगासगएणं सपायपीढेणं |
| सिंहासणेणं आगासगयाहिं सेअवरचामराहिं इत्यादि ।                    |
| चतुर्दिशं च चत्वारः सहस्रयोजनोच्छिताः ।                          |
| घंटालघुपताकादि-मंडिताः स्युर्महाध्वजाः ॥६२३॥                     |
| तत्र धर्मध्वजः प्राच्यां याम्यां मानध्वजो भवेत् ।                |
| गजध्वजः पश्चिमाया–मुदक् सिंहध्वजो महान् ।।६२४॥                   |
| यदत्र चापक्रोशादि मानमुक्तं यथास्पदं ।                           |
| भवेत्तदत्राधिकृत-जिनात्मांगुलमानत: ।।६२५॥                        |
| तदुक्तं – 'सव्वं माणमिणं नियनियकरेणेति' ।                        |
| पीठं च चैत्यवृक्षं चा-सनं च छत्रचामरान् ।                        |
| सद्देवच्छंदकादीनि कुर्वंति व्यंतरामराः ॥६२६॥                     |
|                                                                  |

સ્ફુરાયમાન એવું તે ધર્મચક્ર તીર્થંકરનું ધર્મચક્રીપણું સૂચવે છે, અને જે યાદ કરવા માત્રથી પ્રતિપક્ષના મદને દૂર કરનાર હોય છે. *૬*૨૧.

આ સિંહાસન, ધર્મચક્ર, ધ્વજા, છત્ર અને ચામરો, જ્યારે પ્રભુ વિહાર કરે, ત્યારે આકાશ માર્ગે સાથે ચાલે છે. *૬*૨૨.

કહ્યું છે કે–આકાશમાં રહેલા ચક્ર, છત્ર, પાદપીઠયુક્ત સિંહાસન અને શ્વેત ચામરોથી (પ્રભુ) યુક્ત હોય છે.' ઈત્યાદિ.

ચારે દિશાનાં એક હજાર યોજન ઊંચા અને ઘંટા તથા લઘુપતાકા વિગેરેથી શોભતા, ચાર મહાઘ્વજ હોય છે. *૬*૨૩.

તેમાં પૂર્વે ધર્મધ્વજ, દક્ષિશે–માનધ્વજ, પશ્ચિમે ગજધ્વજ અને ઉત્તરે સિંહધ્વજ હોય છે. ૬૨૪. અહીં જે ધનુષ્ય અને ક્રોશાદિ માન કહેલ છે, તે જેનો અધિકાર ચાલતો હોય, તે પ્રભુના આત્માંગુલથી સમજવું. ૬૨૫.

કહ્યું છે કે–આ સર્વ પ્રમાણ પોતપોતાના હાથપ્રમાણે જાણવું.

મણિપીઠ, ચૈત્યવૃક્ષ, આસન, છત્ર, ચામર અને દેવચ્છંદો વિગેરે વ્યંતર દેવો કરે છે. ૬૨૬.

साधारणेऽयं समव-सरणे कथितो विधिः । सर्वमेकोप्यदः कुर्यात्कश्चिद्धकत्या सुरो महान् ॥६२७॥ हर्षोत्कर्षात्सिंहनादं तत्र कुर्वति नाकिनः । समापतंतः स्वर्गेभ्यो वादयंति च दुंदुभीः ॥६२८॥ तत्र सूर्योदये स्वामी द्वयोः कनकपद्मयोः । क्रमेण स्थापयन्पादौ सुरसंचार्यमाणयोः ॥६२९॥ अन्वीयमानः शेषैश्च सप्तभिः स्वर्णपंकजैः । एवं निजपदन्यास-कृतार्थितनवांबुजः ॥६३०॥ पूर्वद्वारेण समव-सरणे प्रविशत्यथ । पूर्वद्वारेण समव-सरणे प्रविशत्यथ । प्रदक्षिणीकृत्य पूर्व-सिंहासने निषीदति ॥६३१॥ पादपीठन्यस्तपादः कृततीर्थनमस्कृतिः । विधत्ते देशनां स्वामी गंभीरमधुरध्वनिः ॥६३२॥ तीर्थं नाम श्रुतज्ञानं यद्वा संघश्चतुर्विधः । आद्यो वा गणभृत्तेन तीर्यते यद्धवांबुधिः ॥६३३॥

આ સર્વ વિધિ 'સાધારણ સમવસરણ માટે કહ્યો છે. બાકી તો કોઈ મહાન દેવ ભક્તિથી આવે, તો તે એકલો પણ બધું કરી શકે છે. *૬*૨૭.

હર્ષના ઉત્કર્ષથી ત્યાં દેવો સિંહનાદ કરે છે અને સ્વર્ગમાંથી ઉતરતા દુંદુભિ વગાડે છે. ૬૨૮. ત્યાં સૂર્યોદયે સ્વામી દેવો દારા સંચરિત બે સુવર્શકમળ પર પગ દેતા દેતા અને બાકીના સાત કમળો પછવાડે ચાલતાં અનુક્રમે તેમાંથી બે બે આગળ આવવાથી નવે કમળોને પાદસ્થાપનવડે કૃતાર્થ કરતા, પૂર્વદ્વારવડે સમવસરણમાં પ્રવેશ કરે છે અને (મણિપીઠને) પ્રદક્ષિણા દઈને પૂર્વસિંહાસનપર બેસે છે. પાદપીઠ ઉપર પગ સ્થાપન કરે છે, તીર્થને નમસ્કાર કરે છે અને ગંભીર તેમ જ મઘુર ઘ્વનિવડે સ્વામી દેશના આપે છે. ૬૨૯–૬૩૨.

અહીં તીર્થ શબ્દથી શ્રુતજ્ઞાન અથવા ચતુર્વિધસંઘ અથવા પ્રથમ ગણઘર સમજવા, તેમ જ જેનાથી સંસારસમુદ્ર તરીએ તે તીર્થ, એવી તેની વ્યુત્પત્તિ સમજવી. *૬*૩૩.

૧. ચારે નિકાયના મળીને કરે તેવા.

तथोक्तं - तित्यं भंते तित्यं तित्ययरे, तित्यं ? गो० अरहा ताव नियमा तित्ययरे, तित्यं पुण चाउव्वणो संघो पढमगणहरो वेति भगवतीसूत्रे । अर्हत्तैतत्पूर्विका य-तथा पूजितपूजक: । लोकोऽप्यर्हत्पूजितत्वा-त्पूजयेत्तीर्थमादरात् ।।६३४।। ततस्तीर्थं नमत्यर्हन् कृतकृत्योऽपि वा यथा । धर्मं कथयति स्वामी तथा तीर्थं नमस्यति 1163411 तथाहुः श्रीभद्रबाहुस्वामिपादाः -तप्युव्विया अरहया पुइयपुआ य विणयकम्मं च । कयकिच्चोवि जह कहं कहए णमए तहा तित्यं ॥ अस्य वृत्तौ-तीर्थं श्रुतज्ञानं तत्पूर्विकाऽर्हत्ता तदभ्यासप्राप्तेरिति । वक्ष्यमाणैर्गुणैः पंच-त्रिंशतालंकता सदा । व्याप्नोत्यायोजनं वाणी सर्वभाषानुगा प्रभोः ॥६३६॥ तथाहः श्रीहेमसूरयः काव्यानुशासने-अक्तिमस्वादुपदां परमार्थाभिधायिनीं । सर्वभाषापरिणतां जैनीं वाचमुपास्महे ॥६३७॥

કહ્યું છે કે–'હે ભગવંત ! તીર્થને તીર્થ કહેવાય ? કે તીર્થંકરને તીર્થ કહેવાય ?' પ્રભુ ઉત્તર આપે છે–'હે ગોયમ ! અરિહંતને તો નિશ્ચયે તીર્થંકર સમજવા અને તીર્થ ચતુર્વિધ સંધ અથવા પ્રથમ ગણધરને સમજવા.' આ પ્રમાણે ભગવતીસૂત્રમાં કહ્યું છે.

અરિહંતપણું એ તીર્થનાં કારણે છે. લોક જેની પૂજા થતી હોય તેની પૂજા કરે. માટે તીર્થ અરિહંતથી પૂજિત હોવાથી આદરપૂર્વક પૂજવું જોઈએ. તેથી જ અરિહંત ભગવંતો તીર્થને નમે છે અથવા તો અરિહંત કૃતકૃત્ય છતાં પણ જેમ ધર્મ કહે છે–ઉપદેશ આપે છે, તે રીતે તીર્થને નમસ્કાર કરે છે. ૬૩૪–૬૩૫. શ્રીભદ્રબાહુસ્વામી કહે છે કે–'અર્હત્તા તીર્થના કારણે છે, પૂજિતની પૂજા તે વિનયકર્મ છે. કૃતકૃત્ય એવા ભગવંત જેમ કહે છે–ઉપદેશ આપે છે, તેમ તીર્થને નમે છે.'

આની વૃત્તિમાં કહે છે કે–'તીર્થ એટલે શ્રુતજ્ઞાન. શ્રુતજ્ઞાનપૂર્વક અરિહંતપણું હોય છે. અર્થાત્ શ્રુતજ્ઞાનના અભ્યાસથી અરિહંતપણું પ્રાપ્ત થાય છે. આગળ કહેવાશે એવા પાંત્રીશ ગુણથી અલંકૃત એવી વાણી નિરંતર સર્વ ભાષા સમજાય, તે રીતે એક યોજનમાં વિસ્તાર પામે છે. *૬*૩૬.

શ્રીહેમચંદ્રાચાર્ય કાવ્યાનુશાસનમાં કહે છે કે–'અકૃત્રિમ અને સ્વાદુપદવાળી, પરમાર્થને કહેનારી,

| तथा – |                                                         |
|-------|---------------------------------------------------------|
|       | तिर्यंचोऽपि च तैरश्चीं मेनिरे भगवद्गिरं ॥६३८॥           |
|       | यथा जलघरस्यांभ आश्रयाणां विशेषत: ।                      |
|       | नानारसं भवत्येवं वाणी भगवतामपि ॥६३९॥                    |
|       | स्यात्प्रभोर्मूलभाषा च स्वभावादर्द्धमागधी ।             |
|       | स्यातां द्वे लक्षणे हास्यां मागध्याः प्राकृतस्य च ॥६४०॥ |
|       | येनैकेनैव वचसा भूयसामपि संशयाः ।                        |
|       | छिद्यंते वक्ति तत्सार्वो ज्ञाताशेषवचोविधिः ॥६४१॥        |
|       | कमच्छेदे संशयाना–मसंख्यत्वाद्वपुष्मतां ।                |
|       | असंख्येनापि कालेन भवेत्कथमनुग्रहः ।।६४२।।               |
|       | शब्दशक्तेर्विचित्रत्वात्संतींद्यंश वचांसि च ।           |
|       | प्रयुक्तैरुत्तरं यत्स्या–द्युगपद्भूयसामपि ।।६४३।।       |
|       | सरः शरस्वरार्थेन भिल्लेन युगपद्यथा ।                    |
|       | सरो नस्यि ति वाक्येन प्रियास्तिस्त्रोऽपि बोधिता: ॥६४४॥  |
|       |                                                         |

સર્વ ભાષામાં પરિષ્રામનારી એવી જિનેશ્વરભગવંતની વાષ્ટીની અમે ઉપાસના કરીએ છીએ. ૬૩૭. તથા–દેવો દૈવી, મનુષ્ય, મનુષ્ય સંબંધી, શબરો (ભીલો) શાબરી અને તિર્યંચો તિર્યંચોની ભાષા તરીકે ભગવંતની વાષ્ટીને માને અર્થાત સમજે છે. ૬૩૮.

જેમ જળધર (વરસાદ)નું પાણી આશ્રય વિશેષથી જુદા જુદા સ્વાદવાળું થાય છે, તેમ ભગવંતની વાણી માટે પણ સમજવું. *૬*૩૯.

પ્રભુની મૂળ ભાષા તો સ્વભાવે અર્ધમાગધી છે, એટલે તેમાં માગધી ને પ્રાકૃત બે ભાષાનો સમાવેશ થાય છે. *૬*૪૦.

જે એક જ વચનવડે અનેકના સંશય નાશ પામે તેવું વચન, વાશીના સમસ્ત વિધિને જાણનારા સર્વજ્ઞ બોલે છે. *૬*૪૧.

પ્રાણીઓ અસંખ્ય હોવાથી જો તેમના સંશયનો ક્રમથી છેદ થાય, તો અસંખ્ય કાળે પણ તે સર્વનો અનુગ્રહ કેમ થાય ? (ન થાય) *૬*૪૨.

શબ્દશક્તિની વિચિત્રતા હોવાથી એવી વાણીનો પ્રયોગ કરવામાં આવે છે, કે જે બોલવાથી સમકાળે ઘણાઓના પ્રશ્નોના ઉત્તરો મળી જાય છે. *ક*૪૩.

સર, શર ને સ્વરના અર્થમાં ભિક્ષે સરો નત્યિ એવા વાકયવડે ત્રણે સ્ત્રીઓને એક સાથે સમજાવી દીધી હતી. *ક*૪૪. तथोक्तं -भिल्लस्स तिन्नि भज्जा एगा मग्गेइ पाणियं पाहि । बीया मग्गइ हरिणं तइया गवरावए गीयं ॥६४५॥ प्रष्टमाकांक्षितो योऽर्थ: प्राक् संदिग्धश्च यो भवेत् । येन वा यस्य वैराग्यं यो वा यस्यावबोधकत् ॥६४६॥ सर्वोऽपि लोकः प्रत्येकं तमर्थमवबुध्यते । अर्हदच्चारितादेक-वाक्यादप्यतिशायिनः ॥६४७॥ अविच्छेदेन भगवान् विधत्ते देशनां यदि । तदा नोद्विजते श्रोता यावज्जीवमहर्निशं ॥६४८॥ न क्षुत्तुष्णा न च व्याधिः काचिदाधिश्च न स्पृशेत् । श्रण्वतो भगवद्वाणीं सकलानपि देहिनः ॥६४९॥ माधुर्यं भगवद्वाण्या वाचां यद्यप्यगोचरं । तथापि सौख्यवन्मुक्ते-रौपम्येन निरूप्यते ॥६५०॥ यथासीद्राणीजः कोऽपि मितंपचशिरोमणिः । आतप्तिं नात्मनाप्याद योऽन्नं लोभ इवांगभूत् ।।६५१।। अन्नं नाजीर्यदन्येषां यस्मिन पश्यति भक्षितं । यः सिक्थाशंकया पश्यन् स्थालीक्षालनवार्यपि ॥६५२॥

કહ્યું છે કે–એક ભિક્ષને ત્રણ સ્ત્રી હતી, તેમાંથી એક કહે છે કે 'મને પાણી પા' બીજી કહે છે કે 'મને હરણ લાવી આપ' ને ત્રીજી કહે છે કે 'ગીત ગાઓે.' *૬*૪૫.

(આના ઉત્તર માટે ઉપરનો સરો નત્યિ શબ્દ સમજી લેવો.)

જે અર્થ પૂછવાને ઈચ્છ્યો હોય જે અર્થ પૂર્વનો સંદેહવાળો હોય અથવા જે અર્થથી જેને વૈરાગ્ય થાય તેમ હોય, અથવા જે જેને અવબોધ પમાડનાર હોય, તે દરેક અર્થને અરિહંતના કહેલા, અતિશયવાળા એક વાકયથી જ સર્વ લોક સમજી જાય છે. *૬૪૬–૬૪*૭.

જો ભગવંત દેશના આપ્યા જ કરે, તો યાવજ્જીવ સતત હંમેશ સાંભળતાં પણ શ્રોતા ઉદ્વેગ(ખેદ) પામે નહીં. *૬*૪૮.

ભગવંતની વાશીને સાંભળતાં સકલ પ્રાશીઓને, ભૂખ, તરસ, આધિ, વ્યાધિ સ્પર્શ કરતી નથી. ભગવંતની વાશીનું માધુર્ય જો કે વાચાને અગોચર છે, તો પશ મુક્તિના સુખની જેમ ઉપમાથી તેનું નિરૂપશ કરવામાં આવે છે. *૬૪૯–૬*૫૦.

એક વર્શિક લોભીઓમાં શિરોમર્શિ હતો. તે જાશે અંગધારી લોભ જ હોય તેમ પોતે પશ તૃપ્તિ થાય તેટલું પૂરું અન્ન ખાતો નહોતો. તેના જોતાં જો બીજો કોઈ ખાય તો તેને પશ અન્ન પચતું નહોતું. लिहति स्म स्वयं स्थालीं योऽसकृत्पाणिना भृशं । काका वराकाः श्वानो वा किं लिहेयुस्तदंगणे ॥६५३॥ जना नोच्चारंयति स्मा-वश्यकेऽपि प्रयोजने । यन्नाम जातूक्ते त्विष्ट-देवान् श्रेयोऽर्थमस्मरन् ॥६५४॥ भार्या तस्यानुरूपासी-द्या शुनीव वनीपकं । दूरादपि क्षोभयति दुर्वाक् तृष्णेव जंगमा ॥६५५॥ आसीद्दासी च तस्यैका जरती गरतीव्ररुक् । क्षुज्जराजर्जरा दीना कृशा मूर्त्तेव दुर्दशा ॥६५६॥ प्रातः स्माह वणिक्पली तां रंडे याहि काननं । एधांस्याहर भूयांसि न दास्याम्यन्यथाशनं ॥६५७॥ प्रतिपद्य वचस्तस्याः क्षीणोपायाश्रयागमत् । वनं शनैः शनैर्याष्ट-मवष्टभ्य सुतामिव ॥६५८॥ तत्रान्यच्छिन्नकाष्ठानां शिलोञ्छं छेदनाक्षमा । संग्रह्य श्रेष्टिनीतुष्ट्यै सामर्थ्याधिकवीवधं ॥६५९॥

વળી થાળી ધોયેલ પાણી પણ રખે તેમાં અન્નનો દાણો રહી ગયો હોય એમ માનીને તેને જોયા કરતો અને પોતે વારંવાર થાળીને હાથવડે ચાટતો હતો; તેથી રાંક એવા કાગડા કે શ્વાન પણ તેને આંગણે શું ચાટે ? કાંઈ ચાટવા પામતા નહોતા. *૬*૫૧–*૬*૫૩.

લોકો જરૂરી કાર્યમાં તેનું નામ લેતા નહોતા. કયારેક ભૂલથી બોલાઈ જાય તો શ્રેયને માટે ઈષ્ટદેવનું નામ તરત જ સંભારતા હતા. *૬*૫૪.

સ્ત્રી પણ તેને અનુરૂપ જ મળી હતી કે, જે દુર્વચનવાળી અને જાણે જંગમ તૃષ્ણા હોય તેવી હતી, તેથી ભિક્ષુકાદિકને દૂરથી જ કુતરીની જેમ ક્ષોભ પમાડતી હતી. *૬*૫૫.

તેને એક દાસી હતી તે, વૃદ્ધ અને અતિ તીવ્ર વ્યાધિવાળી હતી, તેમ જ ક્ષુધા અને જરાવડે જર્જર થયેલ, દીન, કૃશ અને મૂર્ત્તિગાન દુર્દશા જેવી હતી. ૬૫૬.

એક દિવસ પ્રાતઃકાળમાં જ તે વર્શિકની સ્ત્રીએ પેલી દાસીને કહ્યું કે--'હે રાંડ ! જલદી વગડામાં જા અને પુષ્કળ કાષ્ઠો લઈ આવ, નહીં તો હું તને ખાવાનું આપીશ નહીં. *૬*૫૭.

તેનું વચન અંગીકાર કરીને બીજા ઉપાય કે આશ્રય વિનાની ઘીમે ઘીમે પુત્રીની જેમ લાકડીનું અવલંબન કરીને વનમાં ચાલી. *ઽ*૫૮.

ત્યાં તે કાષ્ઠો છેદવામાં અસમર્થ હોવાથી બીજાઓએ કાપેલા લાકડાના કોઈ કોઈ કકડા પડ્યા

कृत्वा शिरसि तृट्ताप-श्रुत्खेदस्वेदविह्वला । पुरस्तस्या ढौकयित्वा दैन्यादन्नं ययाच तां ॥६६०॥ युग्मं ॥ निस्त्रिंशा निस्त्रपा सैवं तामभाषिष्ट दुष्टधीः । अल्पीयांसि किमेधांसि रे रे रंडे त्वमाहरः ॥६६१॥ काष्ठैः प्रज्वाल्यते क्षुद्रै–र्नैतावद्धिर्भवत्यपि । गृहं मे भक्षितं सर्वं रेऽकिंचित्करया त्वया ॥६६२॥ जरत्युवाच हे मात–र्दीनायां मयि मा कुपः । भक्ष्यमुद्धरितं किंचिद्यच्छ क्षुत्पीडितास्म्यहं ॥६६३॥ पुनरप्याहरिष्यामि स्वस्थीभूय क्षणांतरे । शरणं निःशरण्याया–स्त्वमेवासि ममांबिके ॥६६४॥ सा प्रोचे जनकास्थीनि खाद प्रश्रवणं पिब । मृत्वा स्वस्था भवाद्यापि प्रियसे किं न दुर्मरे ॥६६५॥

રહેલા તે વીશીને તેનો ભારો બાંધીને શેઠાશીને પ્રસન્ન કરવા માટે શક્તિ ઉપરાંત ભારને માથે ઉપાડીને ચાલી. ક્ષુધા, તૃષા, તાપ, ખેદ ને સ્વેદથી વિહ્વળ થએલી તે દાસીએ શેઠાશી પાસે તે ભારો નાખીને દીનપશે અન્નની યાચના કરી. કપ૯–કક૦.

નિર્દય અને નિર્લજ્જ એવી તે દુષ્ટ બુદ્ધિવાળી શેઠાણી તેને કહેવો લાગી કે–'અરે રાંડ ! આટલા થોડા લાકડા કેમ લાવી ? *૬૬*૧.

આટલા થોડા લાકડાથી તો તું પણ બળી શકે એમ નથી. અરે આળસુ એવી તું મારું ઘર બધું ખાઈ ગઈ.' *૬૬*૨.

ડોશી બોલી કે –'હે માતા ! દીન એવી મારી ઉપર તમે કોપાયમાન ન થાઓ, કાંઈક ખાતાં વધેલું હોય તે મને આપો, કારણકે હું ક્ષુધાથી ઘણી પીડા પામું છું. *૬૬*૩.

હું જરા સ્વસ્થ થઈને થોડીવાર પછી વળી બીજા કાષ્ઠ લાવી આપીશ. મને શરણ વિનાનીને હે મારી માતા ! તમે જ એક શરણભૂત છો.' *૬૬*૪.

શેઠાણી બોલી કે–'તારા બાપના હાડકા ખા અને તેનો પેશાબ પી–મરી જઈને સ્વસ્થ થા. અરે દુઃખે મરવાવાળી ! તું હજી મરતી કેમ નથી ? *૬૬*૫. आनीतेभ्यश्चतुर्घेषु पुनरप्याहृतेषु रे । काष्ठेषु तुभ्यं दास्यामि भक्ष्यं तद्गच्छ सत्वरं ॥६६६॥ तथैव गत्वा सारण्ये काष्ठभारं चतुर्गुणं । कष्टेन महतोच्चित्य निदधौ मूर्छ्नि दुर्वहं ॥६६७॥ प्रस्फुटद्धृदया श्चासै–रारोहंतीव भूधरं । उत्फुल्लगल्लप्रसर–त्फूत्कारा भुजगीव च ॥६६८॥ स्नातेव क्लिन्नसर्वांगचीवरा स्वेदनिईरैः । पीतमद्येव निश्चेष्टा प्रपतंती पदे पदे ॥६६९॥ पतंतमप्यादधती भारं मूर्ध्नि पुनः पुनः । रुष्टाभीष्टमिवानिष्ट–मपि वेश्येव गर्द्धना ॥६७०॥ प्राप्तपाताप्यवष्टब्धा यष्ट्या जीर्णकुटीव सा । प्रकंपमानसर्वांगो–त्पन्नशीतज्वरेव च ॥६७१॥ विविक्षुरिव भूभ्यंत–र्न्यभूता भूरिभारतः । मृत्युं संभाषमाणेव हृदिः न्यस्तकरा मुहुः ॥६७२॥

આ લાવી છે તે કરતાં ચારગણા કાષ્ઠ લાવીશ ત્યારે તને ખાવાનું આપીશ, માટે જલદી કાષ્ઠ લેવા જા. *૬૬૬*.

શેઠાણીનું આવું વચન સાંભળીને તે તરત જ પાછી અરણ્યમાં ગઈ અને પ્રથમ કરતાં ચારગણા કાષ્ઠો મહામુશીબતથી ભેગા કરીને, તેનો મોટો ભારો બાંધીને, દુઃખે ઉપાડાય એવો તે ભારો માથે મૂક્યો. *૬૬*૭.

જાણે પર્વતપર ચડતી હોય એમ શ્વાસવડે જેનું હૃદય ફુટી જતું હતું અને ફુલેલા ગાલવડે સાપણની જેમ ફૂત્કારા કરતી, પરસેવાથી જાણે ન્હાયેલી હોય તેમ, સર્વ અંગ ને વસ્ત્રો જેના ભીંજાઈ ગયા છે એવી, અને જાણે મદિરા પીધેલી હોય એમ નિશ્ચેષ્ટ થઈને પગલે પગલે પડતી, માથેથી પડી જતા ભારાને વારંવાર પાછી ઉપાડતી, અભીષ્ટ પુરુષની જેમ અનિષ્ટ એવા પણ તે ભારાને રુષ્ટ વેશ્યાની જેમ ઈચ્છતી, જીર્્શ ઝુંપડાની જેમ પડી ગયા છતાં પણ લાકડીના આધારવડે ઊભી રહેતી, ટાઢીઓ તાવ આવેલાની જેમ સર્વાંગે કંપતી, ઘણા ભારવડે જાણે પૃથ્વીમાં પેસવા ઈચ્છતી હોય તેમ નીચી નમી ગયેલી, મૃત્યુ સાથે વાત કરતી હોય તેમ વારંવાર હૃદય ઉપર હાથ મૂકતી, ક્ષુધાવડે ક્ષીણ થઈ ગયેલ પેટવાળી અને હાડ અને ચામડી જ જેના શરીરમાં શેષ રહેલ છે એવી, તેમ જ સમસ્ત દુઃખના क्षत्क्षीणजठरास्थित्वक-शेषाऽशेषाऽसखाश्रिता । समंताद्विश्लथा शुष्क-शमीवाततकोटरा ॥६७३॥ असकद्रसनालीढ-सक्का शष्कगलाधरा दंतशून्यास्यविगल-ल्लालाक्षित्क्षरदश्चका ॥६७४॥ क्षणे क्षणे स्मरंती तं वणिकुपल्याः पराभवं । भक्ष्यं दास्यति सा नो वे-त्येवं चिंताग्रिचुंबिता ॥६७५॥ अनन्यगतिकत्वेना-गच्छंती मंदिरं प्रति । यावत्साऽऽयाति समव-सरणस्यांतिके प्रभो: ॥६७६॥ तावत्कंटकमृद्धर्तुं सोच्चिक्षेप निजं क्रमं । न्यस्थात् पाणिं च तत्र स्वं तदा तत्कर्णकोटरे ॥६७७॥ प्रविवेशार्हतां वाणी पीयुषद्रवपेशला । शुश्राव सैकचित्ता तां विस्मृताखिलवेदनां ।।६७८।। एकादशभिः कुलकं । दिशत्यब्दसहस्राणि भगवान् देशनां यदि । तस्याश्च तावदायश्चे-त्तर्हि सावस्थिता तथा ॥६७९॥

આશ્રયભૂત, ચારેબાજુથી ઢીલી પડેલી વિસ્તૃત કોટરવાળા સુકાયેલા શમીના ઝાડની જેવી, વારંવાર જીભવડે હોઠને ચાટતી, જેનું ગળું ને હોઠ સુકાઈ ગએલ છે એવી, દાંત વિનાના મુખમાંથી ઝરી રહી છે લાળ જેને એવી, ઝરતા આંસુવાળી, ક્ષણે ક્ષણે પોતાની શેઠાણીના પરાભવને સંભારતી, મને હજી પણ ખાવાનું આપશે કે નહીં ? એવી ચિંતારૂપી અગ્નિથી બળતી, બીજે જવાનો આશરો ન હોવાથી શેઠના ઘરતરફ જતી, એવી તે ડોસી પ્રભુના સમવસરણ નજીકથી નીકળી. તેવામાં તેના પગમાં કાંટો વાગવાથી તે કાઢવા માટે પોતાનો પગ ઊંચો કરીને પોતાનો હાથ ત્યાં લગાડે છે, ત્યારે તેના કાનમાં અમૃતના રસ જેવી મધુર, અરિહંતની વાણીએ પ્રવેશ કર્યો. તે સાંભળતાં જ સમસ્ત વેદનાને ભૂલી જઈને તે એક ચિત્તે સ્થિર થઈ જઈને સાંભળવા લાગી. *૬૬૮–૬*૭૮.

જો ભગવાન હજારો વર્ષ સુધી દેશના આપે અને તેનું તેટલું આયુષ્ય હોય તો તે તેજ પ્રમાણે રહેલી, માથે ભાર છતાં તે વાણી સાંભળ્યા જ કરે, એક પગલું પણ પૃથ્વી પર આગળ ભરે નહીં, शृणोत्येवोदूढभारा पादं न्यस्यति न क्षितौ । न स्मरेत्क्षुत्तृडाद्यर्त्ति नाप्युद्धरति कंटकं ॥६८०॥ ईद्य्यसाया भगवद्वाण्याः स्वाभाविकानिह । पंचत्रिंशतमित्याहु–र्गुणान् श्रीहेमसूरयः ॥६८१॥ संस्कारवत्त्व १ मौदात्त्व २ मुपचारपरीतता ३ । मेघगंभीरघोषत्वं ४ प्रतिनादविधायिता ५ ॥६८२॥ दक्षिणत्व ६ मुपनीत--रागत्वं च ७ महार्थता ८ । अव्याहतत्त्वं ९ शिष्टत्वं १० संशयानामसंभवः ११ ॥६८३॥ निराकृतान्योत्तरत्त्वं १२ हृदयंगमतापि च १३ । मिथः साकांक्षता १४ प्रस्ता-वौचित्यं १५ तत्त्वनिष्ठता १६॥६८३॥ आप्रकीर्णप्रसृतत्व १७ मस्वश्लाधान्यनिंदिता १८ । आप्रकीर्णप्रसृतत्व १७ मस्वश्लाधान्यनिंदिता १८ । आभिजात्य १९ मतिस्निग्ध-मधुरत्वं २० प्रशस्यता २१ ॥६८५॥ अप्रमीवेधितौ २२ दार्यं २३ धर्मार्थप्रतिबद्धता २४ । कारकाद्यविपर्यासो २५ विभ्रमादिवियुक्तता २६ ॥८६८॥

ક્ષુધાતૃષાદિની પીડાને સંભારે નહીં અને કાંટો કાઢવાનું પણ વિસરી જાય. ૬૭૯–૬૮૦. આવા પ્રકારના રસવાળી ભગવંતની વાણીના સ્વાભાવિક એવા ૩૫ ગુણ શ્રીહેમચંદ્રાચાર્યજી આ પ્રમાણે કહે છે. ૬૮૧.

૧ સંસ્કારવાળી, ૨ ઉદાત્ત એટલે ઊંચા સ્વરવાળી, ૩ ઉપચારવાળી, ૪ મેધસમાન ગંભીર નાદવાળી, ૫ પડઘો પડે તેવી, ૬ દક્ષતાવાળી, ૭ પ્રેમ ઉત્પન્ન કરનારી, ૮ વિસ્તૃતાર્થવાળી, ૯ વ્યાઘાતવિનાની, ૧૦ શિષ્ટતાવાળી, ૧૧ શંકાવિનાની, ૧૨ અન્યના ઉત્તરો આવી જાય તેવી, ૧૩ હૃદયને ગમે તેવી, ૧૪ પૂર્વાપર સંબંધવાળી, ૧૫ પ્રસંગાનુસારી, ૧૬ તત્ત્વજ્ઞાનવાળી, ૧૭ છુટાછવાયા એટલે તુટક શબ્દો ન બોલાય તેવી રીતે વિસ્તાર પામે તેવી, ૧૮ સ્વશ્લાઘા ને પરનિંદા વિનાની, ૧૯ કુલીનતાવાળી, ૨૦ અત્યંત સ્નેહાળ ને માધુર્યવાળી, ૨૧ પ્રશંસાપાત્ર, ૨૨ કોઈના મર્મને આઘાત ન કરે તેવી, ૨૩ ગંભીર અર્થવાળી, ૨૪ ધર્મ ને અર્થ સાથે સંબંધવાળી, ૨૫ કારકાદિના વિપર્યાસ વનાની, ૨૬ ભ્રાંતિઆદિના અભાવવાળી, ૨૭ આશ્ચર્ય પમાડનારી, ૨૮ અદ્ભુત, ૨૯ વિલંબ વિનાની, ૩૦ અનેક પ્રકારની વિચિત્રતાવાળી, ૩૧ વિશેષતાના આરોપવાળી, ૩૨ સત્ત્વગુણની પ્રાધાન્યતાવાળી, ૩૩ વર્શ, ૫દ चित्रकृत्त्व २७ मद्भुतत्वं २८ तथानतिविलंबिता २९ । अनेकजातिवैचित्र्य ३० मारोपितविशेषता ३१ ॥६८७ ॥ सत्त्वप्रधानता ३२ वर्ण-पदवाक्यविविक्तता ३३ । अव्युच्छित्ति ३४ रखेदित्वं ३५ पंचत्रिंशच्च वाग्गुणाः ॥६८८॥

ને વાકયની સ્પષ્ટતાવાળી, ૩૪ સંબંધના ઉચ્છેદ વિનાની, ૩૫ સાંભળતાં ખેદ ન ઉપજે તેવી–આ ૩૫ વાશીના ગુણ છે. <sup>૧</sup> *૬*૮૨*–૬*૮૮.

૧. આ નીચેની હકીકત શ્રીપાળરાસના અર્થમાંથી ગ્રહણ કરી છે. તેથી ઉપરના મૂળ ગ્રંથના પદોનો જે અનુક્રમ છે, તે અનુક્રમ પ્રમાણે આ અર્થનો અનુક્રમ નથી. આગળ–પાછળ આવેલ છે.

આ ૩૫ વાશીના ગુણ ભાષામાં નીચે પ્રમાશે કહ્યા છે :– ૧ જે જગ્યાએ જે ભાષાનો પ્રચાર હોય ત્યાં તે ભાષામિશ્ર અર્ધમાગધી ભાષા બોલે. ૨ એક યોજન પ્રમાણ સમવસરણમાં સહજ રીતે સંભળાય તેમ ઉચ્ચસ્વરે બોલે. ૩ ગામડીઆ ભાષા કે તોછડી ભાષા વિના બોલે. ૪ મેઘની ગર્જનાસમાન ગંભીર વાણીથી બોલે. પ સાંભળનારને પડછંદાસહ વચનરચનાના છુટા છુટા બોલો સંભળાય ને સારી રીતે સમજાય તે રીતે બોલે. ક સાંભળનારને સંતોષ ઉપજે તેવી સરળ ભાષામાં બોલે. ૭ સાંભળનાર પોતપોતાના હૃદયમાં એવું સમજે કે પ્રભુ મને ઉદ્દેશીને જ દેશના આપે છે, એવી છટાથી બોલે. ૮ વિસ્તાર સહિત અર્થની પુષ્ટિયુક્ત બોલે. ૯ આગળ પાછળના સંબંધમાં વાંધો ન આવે તેવા એકસરખા પ્રબંધની રચનાયુક્ત બોલે. ૧૦ મોટા પુરુષને છાજે તેવા પ્રશંસનીય વાકયો બોલે તેમ જ અપ્રતિહત સિદ્ધાંતો પ્રકાશે. ૧૧ સાંભળનારને શંકા ન પડે તેવી સ્પષ્ટ વાશી બોલે. ૧૨ કોઈપણ દૂષણ લાગુ થઈ ન શકે તેવું નિર્દૂષણ વ્યાખ્યાન કરે. ૧૩ કઠિન અને સૂક્ષ્મ વિચારવાળા વિષયોને પણ સાંભળનાર તરત સમજી શકે, એવી સરલ ભાષામાં પ્રકાશે. ૧૪ જે જગ્યાએ જેવું દષ્ટાંત કે સિદ્ધાંત યોગ્ય ને રુચિકર લાગે તેવું જ પ્રરૂપે. ૧૫ ષડ્દ્રવ્ય ને નવતત્ત્વની પુષ્ટિરૂપ અપેક્ષા સહિત બોલે. ૧૬ સંબંધ, પ્રયોજન ને અધિકારવાળું વાકય બોલે. ૧૭ પદરચનાની અપેક્ષાયુક્ત બોલે. ૧૮ ષડ્દ્રવ્ય ને નવતત્ત્વનું સ્વરૂપ ચાતુર્ય સાથે સમજાવે. ૧૯ સ્નિગ્ધ ને માધુર્યતા સહિત ઘી ગોળ કરતાં પણ વધારે સ્વાદિષ્ટ લાગે તેવી વાણી વાપરે. ૨૦ પરના મર્મ ન ખુલે તેવી ચતુરાઈથી બોલે. ૨૧ ધર્મ અર્થ પ્રતિબદ્ધ બોલે. ૨૨ દીપકના પ્રકાશતુલ્ય પ્રકાશવંત અર્થ પ્રકાશે. ૨૩ પરનિંદા ને આત્મપ્રશંસા રહિત વાણી બોલે. ૨૪ ઉપદેશ દેનાર સર્વગુણસંપન્ન છે, એવી પ્રતીતિ થાય તેવાં પ્રમાશિક વાકય બોલે. ૨૫ કર્તા-કર્મ-ક્રિયા-લિંગ-કારક-કાળ અને વિભક્તિયુક્ત બોલે. ૨૬ શ્રોતાને આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થાય ને હર્ષ વધે તેવું બોલે. ૨૭ ઘણી ધીરજથી વર્શન કરી બતાવે. ૨૮ અવિચ્છિન્ન મેઘધારા સમાન ચાલુ પ્રવાહ યુક્ત બોલે. ૨૯ ભ્રાંતિ ઉપજવા ન પામે, તેવું નિર્ભ્રાંત વચન બોલે. ૩૦ દેવ, મનુષ્ય અને પશુ-પક્ષી વિગેરે પોતપોતાની ભાષામાં સમજી શકે તેવી ભાષામાં બોલે. ૩૧ શિષ્યગણનો બુદ્ધિગુણ વધે તેવી વાશી બોલે. ૩૨ ૫દના અર્થને અનેક રીતે આરોપણ કરીને બોલે. ૩૩ સાહસિકપણે બોલે. ૩૪ પુનરુક્તિ રહિત બોલે અને ૩૫ કોઈનું મન કિંચિત્ પણ ન દુભાય તેવી રીતે બોલે ઇતિ.

अथार्हन्नीदृशा वाण्या धर्मं पंचमहाव्रतं । साधूनां श्रावकाणां च दिशति द्वादशव्रतं ॥६८९॥ अहिंसासूनृतास्तेय-ब्रह्मचर्यापरिग्रहाः । महाव्रतानि पंचेति निर्ग्रंथानां महात्मनां ॥६९०॥ केचित्कालविशेषेण चत्वार्येवादिशंति च । महाव्रतानि स्त्रीत्याग-संग्रहो ह्यपरिग्रहे ॥६९१॥ अणुव्रतानि पंचादौ त्रीणि गुणव्रतानि च । शिक्षाव्रतानि चत्वारि व्रतानि गृहिणामिति ॥६९२॥ संकल्प्य त्रसजीवानां निरपेक्षान्निरागसां । प्राणघातान्निवृत्तिर्या प्रथमं तदणुव्रतं ॥६९३॥ कन्यागोभूम्यलीकेभ्यो न्यासापहरणाच्च या । निवृत्तिः कूटसाक्ष्याच्च द्वितीयं तदणुव्रतं ॥६९४॥ संधिग्रंथ्यादिभेदाद्यै राजनिग्रहकारि यत् ।

અરિહંતો ઉપર જણાવી, તેવી વાણી વડે સાધુનો પાંચ મહાવ્રતરૂપ ધર્મ અને શ્રાવકોનો બારવ્રતરૂપ ધર્મ ઉપદેશે. *૬૮૯.* 

અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય ને અપરિગ્રહ–આ પાંચ નિર્ગ્રંથ મહાત્માના મહાવ્રતો છે. ૬૯૦.

કોઈ કાળવિશેષે બાવીશ તીર્થંકરો સ્ત્રીત્યાગનો સંગ્રહ અપરિગ્રહમાં કરીને ચાર મહાવ્રતોને જ પ્રરૂપે છે. શ્રાવકના પાંચ અશુવ્રત, ત્રણ ગુણવ્રત ને ચાર શિક્ષાવ્રત—એમ બાર વ્રતો કહે છે. ૬૯૧-૬૯૨.

નિરપરાધી એવા ત્રસ જીવોની નિરપેક્ષપશે સંકલ્પથી હિંસા ન કરવી, તે શ્રાવકનું પહેલું અશુવ્રત છે. *૬*૯૩.

કન્યા, ગાય અને ભૂમિસંબંધી અસત્ય ન બોલવું, થાપણ ન ઓળવવી અને ખોટી સાક્ષી ન પૂરવી–એ બીજું અશુવ્રત છે. *૬૯*૪.

સંધિ, ગ્રંથિ વિગેરેનો ભેદ કરવો વિગેરે, રાજ્યદંડ ઉપજે તેવી ચોરી ન કરવી, તે ત્રીજું અણુવ્રત છે. ૬૯૫. स्वदारैरेव संतुष्टिः स्वीकृतैर्जनसाक्षिकं । निवृत्तिर्वान्यदारेभ्य-श्चतुर्थं तदणुव्रतं ॥६९६॥ परिग्रहस्य सत्तेच्छा-परिमाणान्नियंत्रणा । परिग्रहपरिमाणं पंचमं तदणुव्रतं ॥६९७॥ सीमा नोल्लंघ्यते यत्र कृता दिक्षु दशस्वपि । ख्यातं दिक्परिमाणाख्यं प्रथमं तद्गुणव्रतं ॥६९८॥ भोगोपभोगद्रव्याणां मानमाजन्म चान्वहं । क्रियते यत्र तद्भोगो-पभोगविरतिर्व्वतं ॥६९९॥ तत्र च - सकृदेव भुज्यते यः स भोगोऽन्नग्रगादिकः । पुनः पुनः पुनर्भोग्य उपभोगोंगनादिकः ॥७००॥ द्वाविंशतेरभक्ष्याणा-मनंतकायिनामपि । यावज्जीवं परिहारः कीर्त्त्यतेऽस्मिन् व्रते जिनैः ॥७०१॥ तथाहुः-पंचुंबरि चउविगई ९ हिम १० विस ११ करगा १२य सव्वमट्टीय १३। रयणीभोयणगं चिय १४ बहुबीअं १५ अणंत १६ संघाणं १७॥७०२॥

જનસાક્ષીએ સ્વીકારેલી સ્વદારા વડે જ સંતુષ્ટ રહેવું અર્થવા પરદારાનો ત્યાગ કરવો, એ ચોથું અગ્નવ્રત છે. *૬૯૬*.

વિદ્યમાન પરિગ્રહનું ઇચ્છા પરિમાણથી જે નિયંત્રણા કરવી, તે પરિગ્રહ પરિમાણરૂપ પાંચમું અણુવ્રત છે. ૬૯૭.

દશે દિશામાં પરિમાણ બાંધેલી દિશાની સીમાનું ઉલ્લંઘન ન કરવું, તે દિગ્પરિમાણ નામનું પહેલું ગુણવ્રત છે. *૬*૯૮.

ભોગ ને ઉપભોગના દ્રવ્યોનું જન્મપર્યંતને માટે અને રોજને માટે જે પ્રમાશ કરવું, તે ભોગોપભોગવિરતિ નામે ત્રીજું ગુણવ્રત છે. ૬૯૯.

તેમાં જે એક વાર ભોગમાં આવે તેવા અન્ન ને પુષ્પમાળા વિગેરે તે ભોગ કહેવાય અને વારંવાર ભોગમાં આવે તેવા સ્ત્રી વિગેરે ઉપભોગ કહેવાય. ૭૦૦.

આ વ્રતમાં બાવીશ અભક્ષ્યોનો અને અનંતકાયોનો પણ યાવજ્જીવ પરિહાર કરવાનું શ્રીજિનેશ્વરોએ કહ્યું છે. ૭૦૧.

घोलवडां १८ वायंगण १९ अमुणियनामाणि फुल्लफलयाणि २०। तच्छफलं २१ चलिअरसं २२ वज्जेह अभक्ख बावीसं ॥७०३॥ उदंबरवटप्लक्ष-काकोदुंबरशाखिनां ł पिप्पलस्य चेत्यभक्ष्य-मार्यार्णा फलपंचकं 1180811 मद्यं १ मांसं २ नवनीतं क्षौद्रं चेति ४ चतुष्टयं । विकृतीनामभक्ष्यं स्या-च्छुद्धालूनां शुभात्मनां ॥७०५॥ द्विदलान्नं पर्युषितं शाकपुपादिकं च यत् । दध्यहर्द्वितयातीतं क्वथितान्नफलादिकं ॥७०६॥ वर्षास पक्षात्परतः शीततौँ मासतः परं । पक्वान्नं विंशतिदिना-तिक्रमे ग्रीष्म एवं च ॥७०७॥ इत्याद्यभक्ष्यं चलित-रसमुक्तं जिनेश्वरैः । द्वींद्रियत्रसजीवानां यदुत्पत्तिर्भवेदिह ॥७०८॥ शेषाण्यभक्षाणि प्रतीताति, अनंतकायनामानि प्रागुक्तान्येव । पापोपदेशो विविधः १ पापोपकरणार्पणं Ş आर्त्तरौद्राभिधे ध्याने ३ प्रमादाचरणं ४ तथा ॥७०९॥

બાવીશ અભક્ષ્ય આ પ્રમાશે–પાંચ ઉબરા વિગેરેના ત્રસજીવાકુળ ફળો, ચાર મહાવિગય (મધ, મદિરા, માંસ ને માખણ) ૯, હિમ, ૧૦ વિષ, ૧૧, કરા, ૧૨ સર્વ જાતની માટી ૧૩, રાત્રિભોજન ૧૪, બહુબીજ ૧૫, અનંતકાય ૧૬, સંધાન (બોળ-અથાણું) ૧૭, ઘોળવડાં ૧૮, વેંગણ ૧૯, અજ્ઞાતફળ ને ફલ ૨૦, તુચ્છ ફળ ૨૧, ને ચલિતરસ ૨૨, આ બાવીસ અભક્ષ્ય વર્જવા. ૭૦૨-૭૦૩.

હવે બાવીસ અભક્ષ્યમાંથી કેટલાકનું વર્શન કરે છે ઃ- ઉદુંબર, વડ, પ્લક્ષ, કાકોદુંબર અને પિપ્પળ–આ પાંચ વૃક્ષના ફળો, આર્યજનોને ખાવા લાયક નથી. ૭૦૪.

મઘ, માંસ, નવતીન ને મઘ–આ ચાર વિગય છે, તે શ્રદ્ધાળુ એવા શુભાત્માને અભક્ષ્ય છે. ૭૦૫.

હવે ચલિતરસ બતાવે છે–દ્વિદળાન્ન (કાચા દૂધ–દહીં–છાશમાં કઠોળનું મિશ્રણ થવું તે) વાસી એવા શાક, પુડલા વિગેરે, બે દિવસ વ્યતીત થએલું દહીં, કોહી ગયેલ અન્ન અને ફળ વિગેરે, વર્ષાૠતુમાં ૧પ દિવસ ઉપરાંત, શીતર્તુમાં એક મહીના ઉપરાંત અને ગ્રીષ્મૠતુમાં ૨૦ દિવસ ઉપરાંત–પકવાન્ન ઇત્યાદિ ચલિતરસ કહેવાય છે. તેને જિનેશ્વરોએ અભક્ષ્ય કહેલ છે; કારણ કે તેમાં દ્વીંદ્રિયત્રસજીવોની ઉત્પત્તિ થાય છે. ૭૦*૬*-૭૦૮.

બાકીના અભક્ષ્યો પ્રસિદ્ધ છે. અનંતકાયના નામો પૂર્વે કહેલા છે.

વિવિધ પાપોપદેશ. હિંસક ઉપકરણ આપવા, આર્ત--રૌદ્રધ્યાન અને પ્રમાદનું આચરણ આ ચાર

चतुर्भेदादित्यनर्थ-दंडाद्यद्विनिवर्त्तनं । श्रावकाणां तदाख्यातं तार्त्तीयीकं गुणव्रतं ॥७१०॥ विषयाश्च कषायाश्च निद्रा च विकथापि च । मद्यं चेति परित्याज्याः प्रमादाः पंच सात्त्विकैः ॥७११॥ राज्ञां स्त्रीणां च देशानां भक्तानां विविधाः कथाः । संग्राम १ रूप २ सद्वस्तु ३-स्वादा ४ द्या विकथाः स्मृताः॥७१२॥ मुहूर्त्तावधि सावद्य-व्यापारपरिवर्जनं । आद्यं शिक्षाव्रतं सामायिकं स्यात्समताजुषां ॥७१३॥ देशावकाशिकं नाम दिक्संक्षेपो दिनं प्रति । चतुर्दशानां संक्षेपो नियमानामुतान्वहं ॥७१४॥

वाहण ८ सयण ९ विलेवण १०-बंभ ११ दिसि १२ न्हाण १३ भत्तेसु १४ ॥७१५॥

પ્રકારના અનર્થદંડથી વિરમવું, તે શ્રાવકનું ત્રીજું ગુણવ્રત કહ્યું છે. ૭૦૯-૭૧૦.

મઘ, વિષય, કષાય, નિદ્રા અને વિકથા–એ પાંચ પ્રમાદો સાત્ત્વિક મનુષ્યોએ તજવા. ૭૧૧.

રાજકથા, સ્ત્રીકથા, દેશકથા અને ભક્ત (ભોજન) કથા–આ ચાર પ્રકારની વિવિધકથા તેમ જ સંગ્રામકથા, રૂપકથા, સદ્વસ્તુકથા ને સ્વાદકથા વિગેરે વિકથાઓ કહેલી છે. (અર્થાત્ રાજાની સંગ્રામકથા, સ્ત્રીની રૂપકથા, દેશમાં રહેલી જુદી જુદી વસ્તુઓની કથા અને ભોજનની શુભાશુભ સ્વાદુપણાની કથા–આ પ્રમાણે સમજવું.) ૭૧૨.

એક મુહૂર્ત (બે ઘડી) સુધી સાવદ્ય વ્યાપારનું વર્જન, તે સમતાયુક્ત જીવોને માટે સામાયિક નામનું પહેલું શિક્ષાવ્રત કહ્યું છે. ૭૧૩.

દેશાવગાશિક નામનું બીજું શિક્ષાવ્રત છે, તેમાં દરરોજ દિશાનો સંક્ષેપ કરવામાં આવે છે, તેમ જ ચૌદ નિયમોનો પગ્ન સંક્ષેપ કરવામાં આવે છે. ૭૧૪.

તે ચૌદ નિયમ આ પ્રમાણે છે–૧ સચિત્ત, ૨ દ્રવ્ય, ૩ વિગઇ, ૪ ઉપાનહ, ૫ તંબોળ, *૬* વસ્ત્ર, ૭ કુસુમ, ૮ વાહન, ૯ શયન, ૧૦ વિલેપન, ૧૧ બ્રહ્મચર્ય, ૧૨ દિશિ, ૧૩ સ્નાન, ૧૪ ભાતપાણી (આહાર) ૭૧૫. पोषं धर्मस्य धत्ते य-त्तद्भवेत्पौषधव्रतं । आहार १ देहसत्कारा-२ ब्रह्म ३ व्यापार ४ वर्जनं ॥७१६॥ चतुर्विधः स्यादाहारो-ऽशनं तत्रौदनादिकं । पानं सुराखिलं चांबु सौवीरप्रभृतीन्यपि ॥७१७॥ खादिमं भृष्टधान्यानि द्राक्षादीनिफलान्यपि । स्वादिमं तु लवंगैलापूगजाती फलादिकं ॥७१८॥ कृते चतुर्विधाहार-त्याग आहारपौषधः । सर्वतः स्यान्निर्विकृत्या चाचाम्लादौ तु देशतः ॥७१८॥ एवमन्येऽपि त्रयः स्युर्देशसर्वत्वयोर्द्धिम । आद्य एव हि भेदे त-द्व्यवहारस्तु सांप्रंतं ॥७२०॥ सदा क्वचिद्वा दिवसे साधूनां दानपूर्वकं । भुज्यते यत्तदतिथि-संविभागाभिधं व्रतं ॥७२१॥ महाव्रतापेक्षयाद्य-पंचव्रत्या मताणुता । तद्गुणाधायकत्वेन गुणता चोत्तरत्रये ॥७२२॥

ઘર્મનું જે પોષણ કરે, તે પૌષધ કહેવાય, તે ચાર પ્રકારે છે–આહારપૌષધ, દેહસત્કારપૌષધ, બ્રહ્મચર્યપૌષધ ને અવ્યાપાર પૌષધ. ૭૧*૬*.

આહારના ચાર પ્રકારમાં અશન તે ઓદનાદિક, પાનશબ્દથી સુરા, સર્વ જાતના પાણી અને સૌવીર વિગેરે. ૭૧૭.

ખાદિમ એટલે ભુંજેલા ધાન્યો, દ્રાક્ષાદિ ફળો અને સ્વાદિમ એટલે લવિંગ, એલચી, સોપારી, જાયફળ વિગેરે. ૭૧૮.

આ ચારે પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરવાથી સર્વથી આહાર પૌષધ અને આયંબિલ, નીવી વિગેરે કરવા તે દેશથી આહારપૌષધ. ૭૧૯.

એ પ્રમાગ્ને બીજા ત્રગ્ને પૌષધ પગ્ન સર્વથી ને દેશથી એમ બે પ્રકારે છે; પરંતુ હાલ વ્યવહાર આહારપૌષધ જ દેશથી ને સર્વથી કરવાનો છે. બીજા ત્રગ્ને પૌષધ સર્વથી જ કરાય છે. (આ ત્રીજાું શિક્ષાવ્રત છે.) ૭૨૦.

દરરોજ અથવા કોઈ દિવસે સાધુને દાન દેવાપૂર્વક ભોજન કરવું, તે અતિથિસંવિભાગ નામનું ચોથું શિક્ષાવ્રત છે. ૭૨૧.

મહાવ્રતોની અપેક્ષાએ પ્રથમનાં પાંચ વ્રતોમાં વ્રતોની અલ્પતા છે અને તે વ્રતોમાં ગુણોનું સ્થાપન કરનાર હોવાથી ત્યારપછીના ત્રણ ગુણવ્રત કહેવાય છે. ૭૨૨.

मुहुर्गुर्वादिशिक्षाव-न्निषेव्याणि यथोचितं । शिक्षाव्रतत्वमंत्येषु चतुर्ष्विति मतं जिनै: ॥७२३॥ अन्यत्र तु अंत्यानि सप्तापि शिक्षाव्रतान्युच्यंते. तथोक्तं-'पंचाणुवइयं सत्तसिक्खावइयं दुवालसविहं' इत्यादि विपाकसूत्रे सुबाह्वधिकारे । – तत्त्वानि सप्त नव वा धर्माद्यर्थांश्च षड् ध्रुवान् । तथा दानादिकं चतुर्द्धा च धर्ममादिशति प्रभुः ॥७२४॥ तथोक्तं- दानशीलतपोभावभेदाद्धर्मं चतुर्विधं । मन्ये युगपदाख्यातुं चतुर्वक्त्रोऽभवद्भवान् ॥७२५॥ यथासुमंतो बद्धचन्ते मुच्यंतेऽपि च कर्मभिः । यथा च यांति निर्वाणं स्वामी सर्वं तथादिशेत् ॥७२६॥ यथादिशति पूर्णस्य तुच्छस्यापि तथैव सः । निःस्पृहः समचित्तश्च चक्रवर्त्तिदरिद्रयोः ॥७२७॥ पूर्णतुच्छस्वरूपं चैवमाचारांगवृत्तौ । ज्ञानैश्वर्यधनोपेतो जात्यन्वयबलान्वितः 1 तेजस्वी मतिमान् ख्यातः पूर्णस्तुच्छो विपर्ययात् ॥७२८॥

ગુરુમહારાજની શિખામણ પ્રમાણે યથોચિત–યોગ્યરીતે વારંવાર સેવન કરવા યોગ્ય હોવાથી છેલ્લા ચારને જિનેશ્વરોએ શિક્ષાવ્રત કહ્યા છે. ૭૨૩.

અન્યત્ર પાછલા સાતને શિક્ષાવ્રત કહ્યા છે.

કહ્યું છે કે–પાંચ અણુવ્રત અને સાત શિક્ષાવ્રત એમ બાર પ્રકારના થાય છે. ઇત્યાદિ વિપાકસૂત્રમાં સુબાહુના અધિકારમાં કહ્યું છે.

ું આ પ્રમાશે શ્રાવકના બાર વ્રતોનું સ્વરૂપ પ્રભુ કહે છે, ઉપરાંત સાત અથવા નવ તત્ત્વો, ધર્માદિ છ પદાર્થો અને દાનાદિક ચાર પ્રકારનો ધર્મ પ્રભુ ઉપદેશે છે. ૭૨૪.

તે વિષે કહ્યું છે કે--''હે પ્રભુ ! દાન, શીલ, તપ અને ભાવ-એ ચાર પ્રકારના ઘર્મ એક સાથે કહેવાને માટે જ આપ ચાર મુખવાળા થયા છો-એમ હું માનું છું.' ૭૨૫.

જેવી રીતે પ્રાણી કર્મથી બંધાય છે, મુકાય છે અને નિર્વાણ પામે છે-તે સર્વ તે રીતે જ પ્રભુ કહે છે. ૭૨*૬*.

ચકવર્તી ને દરિદ્રીમાં સમચિત્ત અને નિઃસ્પૃહ એવા પ્રભુ, જેવી રીતે પૂર્શને કહે છે, તેવી રીતે તુચ્છને–અપૂર્શને પણ ઉપદેશ આપે છે. ૭૨૭.

પૂર્શ ને તુચ્છનું સ્વરૂપ શ્રી આચારાંગવૃત્તિમાં આ પ્રમાણે કહ્યું છે–જ્ઞાન, ઐશ્વર્ય અને ધનવાળો, જાતિ, કુળ અને બળયુક્ત, તેજસ્વી અને બુદ્ધિમાન, તેને પૂર્શ કહેલ છે અને તેથી રહિત હોય એને તચ્છ કહેલ છે. ૭૨૮.

स्वयं कृतार्थोऽप्यन्येषां हितार्थं धर्ममादिशन् । लोकेषु ष्डविधेष्वेष उत्तमोत्तम उच्यते ॥७२९॥ श्रीउमास्वातिवाचकपादा:-तथाह : कर्माहितमिह चामुत्र चाधमतमो नर: समारभते । इह फलमेव त्वधमो विमध्यमस्तुभयफलार्थं ॥७३०॥ परलोकहितायैव प्रवर्त्तते मध्यमः क्रियासु सदा । मोक्षायैव तु घटते विशिष्टमतिरुत्तमः पुरुषः ॥७३१॥ यस्तु कृतार्थोऽप्युत्तम-मवाप्य धर्मं परेभ्य उपदिशति । नित्यं स उत्तमेभ्यो-ऽप्युत्तम इति पुज्यतम एव ॥७३२॥ तस्मादर्हति पूजामर्हन्नेवोत्तमोत्तमो लोके । देवर्षिनरेंद्रेभ्य: पुज्येभ्योऽप्यन्यसत्त्वानां ॥७३३॥ कदापि निष्फला नैषां देशना जायतेऽर्हतां । लाभाभावेऽमूढलक्ष्याः प्रवर्त्तेरन्न ते यतः ॥७३४॥ सामायिकं स्यात्सम्यक्त्वं श्रृतसामायिकं तथा । सामायिके द्वे विरती देशतः सर्वतोऽपि ये ॥७३५॥

તીર્થંકર પોતે કૃતાર્થ હોવા છતાં પણ અન્યના હિતને માટે ધર્મોપદેશ આપે છે; કારણ કે છ પ્રકારના મનુષ્યોમાં પ્રભુ ઉત્તમોઉત્તમ કહેવાય છે. ૭૨૯.

પૂજ્ય શ્રી ઉમાસ્વાતિ વાચકે કહ્યું છે કે–અઘમાધમ પુરુષ, આ ભવ અને પરભવમાં અહિત કરનારા કાર્ય કરે છે, અધમ મનુષ્ય, આ ભવનાં સુખને માટે જ કાર્ય કરે છે, વિમધ્યમ, ઉભય લોકના ફળને માટે કાર્ય કરે છે, મધ્યમ, પરલોકના હિતને માટે જ સદા ક્રિયામાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, વિશિષ્ટમતિવાળો ઉત્તમ પુરુષ, મોક્ષને માટે જ ઉદ્યમ કરે છે, અને જે કૃતાર્થ થયેલ ઉત્તમ પુરુષ પોતે ઉત્તમ ધર્મને પ્રાપ્ત કર્યા છતાં પણ પરના હિતને માટે ધર્મોપદેશ કરે છે, તે ઉત્તમમાં પણ ઉત્તમ હોવાથી પૂજ્યતમ છે. ૭૩૦–૭૩૨.

આ પ્રમાશે હોવાથી જ લોકમાં ઉત્તમોઉત્તમ એવા અરિહંત જ અન્ય પ્રાશીઓને પૂજ્ય એવા પણ દેવ, મુનિ અને નરેંદ્રોથી પણ અત્યંત પૂજા કરવા યોગ્ય છે–પૂજનીય છે. ૭૩૩.

એ પરમાત્માની દેશના કયારે પણ નિષ્ફળ જતી નથી; કારણ કે અમૂઢલક્ષ્ય એવા મનુષ્ય લાભના અભાવમાં પ્રવૃત્તિ કરતા જ નથી. ૭૩૪.

સામાયિક ચાર પ્રકારે છે-૧. સમ્યક્ત્વસામાયિક, ૨ શ્રુતસામાયિક, ૩ દેશવિરતિ સામાયિક

सामायिकस्वरूपं चैवमाहुः – सावज्जजोगविरओ तिगुत्तो छसु संजओ । उवउत्तो जयमाणो आया सामाइयं होइ ॥७३६॥ तथा जो समो सव्वभूएसु तसेसु थावरेसु य । तस्स सामाइयं होइ इइ केवलिभासिअं ॥७३७॥ सामायिकानि चत्वारि त्रीणि द्वे एवमेव वा । निश्चयात्प्रतिपद्यंते नरतिर्यक्सुधाशिषु ॥७३८॥ चत्वारि प्रतिपद्यंते नरा एवादितस्त्रयं । तिर्यंचस्त्वमराश्च द्वे अंतिमासंभवात्क्रमात्॥७३९॥ पूर्वं प्रपन्नसम्यक्त्वो देशत सर्वतोऽथवा । विरतिं चेल्लभेत स्या–त्तदा होकाप्तिसंभवः ॥७४०॥ सामायिकस्य कस्यापि प्रतिपत्ता भवेन्न चेत् ।

અને ૪ સર્વવિરતિસામાયિક. ૭૩૫.

સામાયિકનું સ્વરૂપ આ પ્રમાશે કહ્યું છે, સાવઘ યોગથી વિરત, ત્રશ ગુપ્તિએ ગુપ્ત, ષટ્ કાયમાં અથવા પાંચ ઈંદ્રિય અને મન એ છમાં સંયત અને ઉપયોગપૂર્વક જયશા સાથે પ્રવૃત્તિ કરતો આત્મા જ સામાયિક થાય છે. ૭૩*૬*.

જે ત્રસ અને સ્થાવર સર્વ જીવોમાં સમાન ભાવવાળા છે, તેને સામાયિક હોય છે–એમ કેવલી ભગવંતોએ કહ્યું છે. ૭૩૭.

ઉપર કહેલા ચાર પ્રકારના સામાયિકમાંથી ચાર, ત્રણ, બે અને એક નિશ્ચયથી મનુષ્ય તિર્યંચ ને દેવગતિમાં પામી શકાય છે. ૭૩૮.

મનુષ્ય ચારે સામાયિક પ્રાપ્ત કરે છે. પ્રથમના ત્રણ સામાયિક તિર્યંચો પ્રાપ્ત કરે છે અને દેવો (ઉપલક્ષણથી નારકી જીવો) પ્રથમના બે પ્રાપ્ત કરે છે. અનુક્રમે પાછલાનો તેમાં અસંભવ છે. ૭૩૯.

પૂર્વભવમાં જેણે સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત કર્યું છે, એવો જીવ આ ભવમાં સર્વવિરતિ કે દેશવિરતિ પ્રાપ્ત કરે, ત્યારે એક સામાયિક પ્રાપ્ત કરે એમ સમજવું. ૭૪૦.

જો કોઈ પણ સામાયિકનો સ્વીકારનાર મનુષ્યમાં કે તિર્યંચમાં (પ્રભુની દેશનાવડે) કોઈ પણ ન હોય, તો દેવગતિમાં તો જરૂર સ્વીકારનાર હોય. ૭૪૧. कश्चित्प्रक्षीणमिष्ठ्यात्वः सम्यक्त्वं प्रतिपद्यते । अर्हद्गिरामवंध्यत्वा-दसंख्यत्वाच्च नाकिनां ॥७४२॥ तत्र ये सर्वविरतिं प्रपद्यंते नराः स्त्रियः । प्रव्राजयति तान्नाथः शिक्षयन् सकलं विधिं ॥७४३॥ गंतव्यमेवं स्थातव्यं भोक्तव्यं विधिनामुना । वक्तव्यं भाषयैवं च यथा धर्मो न सीदति ॥७४४॥ याश्च चारित्रपुत्रस्य मातरोऽष्टौ भवंत्यमूः । सम्यगाराधनीयास्ता मोक्षाकांक्षिमुमुक्षुभिः ॥७४५॥ युगमात्रावलोकिन्या दृष्ट्या सूर्याशुभासितं । विलोक्य मार्गं गंतव्य-मितीर्यासमितिर्भवेत् ॥७४६॥ हितं यत्सर्वजीवानां निरवद्यं मितं वचः । तद्धर्महेतोर्वक्तव्यं भाषासमितिरित्यसौ ॥७४७॥ तदुक्तं - सत्यं बूर्यात्प्रियं बूया-न्न बूयात्सत्यमप्रियं । प्रियं च नानृतं बूया-देष धर्मः सनातनः ॥७४८॥

કારણ કે–અરિહંતની વાણી અવંધ્ય હોવાથી અને દેવો અસંખ્ય હોવાથી (ભગવંતની વાણી વડે) કોઈ, જેનું મિથ્યાત્વ નાશ પામેલું છે,એવો દેવ ફરીને સમ્યક્ત્વ પામે છે. ૭૪૨.

તેમાં જે પુરુષો અને સ્ત્રીઓ સર્વવિરતિને અંગીકાર કરે છે, તેઓને ભગવાન ચારિત્ર સંબંધી વિધિને શીખાડે છે. ૭૪૩.

તે વિધિ કહે છે⊶આ પ્રમાશે ચાલવું, આ પ્રમાશે ઊભા રહેવું, આ વિધિએ આહાર કરવો, આવી ભાષાવડે બોલવું કે જેથી ઘર્મ સીદાય નહીં. ૭૪૪.

તથા ચારિત્રપુત્રની જે આઠ માતાઓ છે, તેને મોક્ષાકાંક્ષી મનુષ્યોએ સમ્યગ્ પ્રકારે આરાધવી. ૭૪૫.

તે આઠ માતાઓ આ પ્રમાણે–સૂર્યના કિરણો વડે પ્રકાશિત માર્ગને યુગમાત્ર (ચાર હાથ) પ્રમાણ દ્રષ્ટિવડે જોઈને ચાલવું–તે ઈર્યાસમિતિ છે. ૭૪*૬*.

સર્વ જીવોને હિતકારી, નિરવદ્ય અને મિત–પ્રમાણોપેત, જે વચન હોય, તે ધર્મ માટે જ બોલવું–તે ભાષાસમિતિ છે. ૭૪૭.

કહ્યું છે કે–'સત્ય બોલવું, પ્રિય બોલવું, અપ્રિય એવું સત્ય ન બોલવું, તેમ જ પ્રિય એવું અસત્ય ન બોલવું–આ સનાતન ધર્મ છે.' ૭૪૮. सप्तचत्वारिंशता य-दोषैरशनमुज्झितं । भोक्तव्यं धर्मयात्रायै सैषणासमितिर्भवेत् ।।७४९॥ ग्राह्यं मोच्यं च धर्मोप-करणं प्रत्युपेक्ष्य यत् । प्रमार्ज्य चेयमादान-निक्षेपसमितिः स्मृता ॥७५०॥ निर्जीवेऽशुषिरे देशे प्रत्युप्रेक्ष्य प्रमार्ज्य च । यत्त्यागो मलमूत्रादेः सोत्सर्गसमितिः स्मृता ॥७५१॥ कल्पनाजालनिर्मुक्तं समभावेन पावनं । मुनीनां यन्मनः स्थैर्यं मनोगुप्तिर्भवत्यसौ ॥७५१॥ मौनावलंबनं साधोः संज्ञादिपरिहारतः । वाग्वृत्तेर्वा निरोधो यः सा वाग्गुप्तिरिहोदिता ॥७५३॥ स्थितस्य कायोत्सर्गादा-वुपसर्गजुषोऽपि यत् । स्थैर्यं धैर्येण कायस्य कायगुप्तिरिद्यं मता ॥७५४॥ शय्यासनोर्ध्वस्थानादौ कायचेष्टा नियम्यते ।

૪૭ દોષ રહિત અન્ન, જે સંયમના નિર્વાહ માટે જ વાપરવું; તે એષણાસમિતિ છે. ૭૪૯.

જોઈને અને પ્રમાર્જીને ધર્મના ઉપકરશો લેવા અને મૂકવા, તેને આદાનનિંક્ષેપ-સમિતિ કહી છે. ૭૫૦.

નિર્જીવ અને પોલાણ વિનાની જમીનપર જોઈને અને પ્રમાર્જીને મળમૂત્રાદિનો ત્યાગ કરવો, તે ઉત્સર્ગસમિતિ કહી છે. ૭૫૧.

કલ્પનાજાળરહિત અને સમભાવથી પવિત્ર એવી મુનિના મનની જે સ્થિરતા, તે મનોગુપ્તિ સમજવી. ૭૫૨.

મુનિએ સંજ્ઞાદિને છોડીને મૌનનું જ આલંબન કરવું અથવા વાગ્વૃત્તિનો નિરોધ કરવો, તેને સાધુની વચનગુષ્તિ કહેલી છે. ૭૫૩.

કાયોત્સર્ગાદિમાં સ્થિત રહેલાને ઉપસર્ગાદિ થવા છતાં પણ ઘીરતા પૂર્વક કાયાની જે સ્થિરતા રાખવી, તે કાયગુપ્તિ કહેવાય છે. ૭૫૪.

શય્યામાં બેસતાં કે ઊભા રહેતાં સાધુએ ધર્મબુદ્ધિથી જે કાયચેષ્ટાને નિયમમાં રાખવી, તે બીજી રીતે કાયગુપ્તિ કહેવાય છે. ૭૫૫. एता एव द्वादशांग्याः सारो धर्मस्य साधनं । ततो युष्पाभिरेतासु यत्नः कार्यो मुहुर्मुहुः ॥७५६॥ आदिश्यैवं साधुसाध्वी-श्रावकश्राविका इति । प्रभुश्चतुर्विधं संधं स्थापयेत्तीर्थमद्भुतं ॥७५७॥ तत्र च-साधवः स्युः पात्रगुच्छ-रजोहरणधारिणः । येऽष्टादशसहम्राणि शीलांगानां च बिभ्रते ॥७५८॥ तानि चैवमाहुः-जे नो करिति मणसा निज्जिआहारसन्नसोइंदी । पुढविक्कायारंभं खंतिजुआ ते मुणी वंदे ॥७५८॥ करणं कारणं चानु-मतिर्योगत्रयं तथा । आहारद्याश्चतम्रश्च संज्ञाः पंचेंद्रियाणि च ॥७६०॥ पृथ्व्यंबुवह्रिमस्ता-मारंभाः स्युर्वनस्पतेः । द्वित्रिचतुःपंचखाना-मजीवस्येत्यमी दश ॥७६१॥ क्षमार्जवं माईवं च मुक्तिस्तपश्च संयमः । साधोर्धर्मा दश ब्रह्य-सत्यशौचापरिग्रहाः ॥७६२॥

આ આઠ માતાઓ જ દ્વાદશાંગીના સારભૂત અને ધર્મના સાધનભૂત છે, માટે તમારે વારંવાર એના આરાધનમાં યત્ન કરવો. ૭૫*၄*.

આ પ્રમાશે કહીને પછી પ્રભુ સાઘુ, સાઘ્વી, શ્રાવક ને શ્રાવિકારૂપ ચતુર્વિઘ સંઘને અદ્ભુત તીર્થપશે સ્થાપન કરે છે. ૭૫૭.

તે (ચતુર્વિધ સંઘ) માં પાત્ર, ગુચ્છ ને રજોહરણાદિના ઘારણ કરનારા અને અઢાર હજાર શીલાંગને ઘરિષ્ટમકરમારે£ું⊨સાધુ કહેવાય છે. ૭૫૮.

તે શીલાંગના આ પ્રમાશે–આહારસંજ્ઞા જીતેલા, શ્રોત્રેંદ્રિયને વશ કરેલા, ક્ષમાયુક્ત મનથી પૃથ્વીકાયનો અરિભ<sup>િ</sup>ન્નક કરે તિથી મુન્નિને હું વંદુ છું: છુપ્પટ.

આ પ્રમાશે કરશ, કરાવશ ને અનુમોદનરૂપ ત્રશ કરશ વડે; મન, વચન, કાયારૂપ ત્રશ યોગવડે; આહારીદિવ્યાસ્થિત્તા તેમજ શ્રોત્રેદ્રિયારિ માંચ ઈદ્રિયોને જિતીને પૃથ્વી, જળ, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પતિ, દ્વંદ્રિય, ત્રાંદ્રિય, ચતુરિદ્રિય, પંચેંદ્રિય અને અજીવ–એ દશનો આરંભ, ક્ષમાં આર્જવ્ર, માર્દવ, મુક્તિ, ત્યુ, સંત્રમ, શ્રિક, સત્ય, શ્રોય અને આપરિગ્રહ સ્થોદ્રશ્વ પ્રકારના હતિકાર્મયુક્ત શઈને તકરે. 950-જી કર.

હવે ઉપર જણાવેલ રીતે ૧૮૦૦૦ શીલાંગ શી રીતે થાયમ્ય લે કહે છેમ્ઇન્ડ કરીણમાર તેરે

भवंति दश शीलांगा-न्यधःस्थैर्दशभिः पदैः । क्षमादिभिः साधुधर्मवाचिभिः परिवर्त्तितैः ॥७६३॥ शतं दर्शभिरारंभ-पदैः स्युः परिवर्तितैः । प्रत्येकमारंभपदे पूर्वीक्तदशकान्वयात् ॥७६४॥ शतं शतानि पंच स्युः पदैरिंद्रियवाचिभिः । सहस्रद्वितयी तेषां चतुःसंज्ञापदान्वयात् ॥७६५॥ मनोवाक्काययोगेन षट् सहस्रा भवंति ते । अष्टादश सहस्रश्च करणादित्रयान्विताः ॥७६६॥ नष्टोदिष्टविधिं चात्र वक्ष्ये येनाप्यते द्रुतं । अंकाद्विवक्षितं रूपं रूपाच्चांको विवक्षितः ॥७६७॥ त्रिकं त्रिकं चतुष्कं च पंचकं द्विर्दश न्यसेत् । भाजकानां ध्रुवांकाना–मियं भवति पद्धतिः ॥७६८॥ अंकराशिं परिपृष्टं प्रथमं दशभिर्भजेत् । लब्धं भूयोऽपि दशभि-र्लब्धं तत्रापि पंचभिः ॥७६९॥ चतुस्त्रिभिरेवं च लब्धं लब्धं विभज्यते । सर्वत्र भागशेषं स्व-भाजकस्य लिखेदधः ॥७७०॥

સાધુધર્મવાચિ ક્ષમાદિ દશ પદોને પરાવર્તિત કરવાથી દશ શીલાંગ થાય છે, પછી દશ પ્રકારના આરંભપદ વડે પૂર્વોક્ત દશને ગુણવાથી સો થાય. પછી પાંચ ઈંદ્રિયો વડે ગુણવાથી પાંચ સો થાય. પછી ચાર સંજ્ઞાવડે ગુણવાથી બે હજાર થાય. પછી મન, વચન, કાયરૂપ ત્રણ યોગવડે ગુણવાથી છ હજાર થાય. તેને ત્રણ કરણવડે ગુણવાથી ૧૮૦૦૦ થાય. ૭૪૩–૭૪૪.

નષ્ટોદ્વિષ્ટ વિધિવડે હવે સમજાવે છે, કે જેથી અંકથી વિવક્ષિત રૂપ અને રૂપથી વિવક્ષિત અંક જલ્દી આવે. ૭૮૭.

તેને માટે ત્રણ, ત્રણ. ચાર, પાંચ અને બે વાર દશ એમ છ અંક સ્થાપવા. ઘ્રુવાંકના ભાજકની આ પદ્ધતિ છે. (૩–૩–૪–૫–૧૦–૧૦) ૭૬૮.

પછી પૂછેલી ૧૮૦૦૦ રાશિને પહેલાં દશથી ભાગવા, તેથી જે અંક આવે તેને ફરી દશવડે ભાગવા, તેથી જે અંક આવે તેને પાંચ વડે ભાગવા, તેથી જે અંક આવે તેને ચારવડે ભાગવા, તેથી જે અંક આવે તેને ત્રણ વડે ભાગવા, તેથી જે અંક આવે તેને ફરીને ત્રણ વડે ભાગવા. એવી રીતે ભાગમાં આવેલા અંકને સર્વત્ર ભાગવા. જે શેષ રહે તેને સ્વ ભાજકની નીચે સ્થાપવો. ૭૮૯–૭૭૦.

|        | भाजकेन हते राशौ यदि किंचिन्न शिष्यते ।                |  |  |
|--------|-------------------------------------------------------|--|--|
|        | तदा तद्भाजकस्याधः शून्यं स्थाप्यमिति स्थितिः ॥७७१॥    |  |  |
| किंच – | यदा राशौ भज्यमाने किंचिदप्यवशिष्यते ।                 |  |  |
|        | सैकं कार्यं तदा लब्धं निःशेषे तु न तत्तया ॥७७२॥       |  |  |
| यथा -  | मितं चतुर्भिर्नवकै रूपं भवति कीदृशं ।                 |  |  |
|        | शीलांगानां तत्र राशिं यथोक्तं दशभिर्भजेत् ॥७७३॥       |  |  |
|        | लब्धा नवनवत्याढ्याः शता नव नवोपरि ।                   |  |  |
|        | शिष्यंते ते च सर्वांत्यदशकस्य लिखेदधः ॥७७४॥           |  |  |
|        | भागशेषतया राशे–र्लब्धं सैकं विधीयते ।                 |  |  |
|        | सहस्रं जायते तच्च दशभिः प्रविभज्यते ॥७७५॥             |  |  |
|        | लब्धं शतं भागशेषा-भावाच्छून्यं निवेश्यते ।            |  |  |
|        | उपांत्यदशकस्याधः सर्वत्रैवं विधीयतां ॥७७६॥            |  |  |
|        | ्रशते च पंचभिर्भक्ते विंशति: प्राप्यतेऽथ सा ।         |  |  |
|        | चतुर्भिर्भज्यते लब्धाः पंच तांश्च त्रिभिर्भजेत् ॥७७७॥ |  |  |

ભાગાકાર કરવાથી છેવટે શેષ કાંઈ ન આવે ત્યારે ભાજકની નીચે શૂન્ય મૂકવું.' ૭૭૧. હવે બીજી રીતે ભાગાકાર કરવાનો પ્રકાર કહે છે–જો રાશિને ભાગતાં કાંઈપણ અવશેષ રહે, તો તે લબ્ધ અંકમાં એક ઉમરેવો. જો નિઃશેષ થઈ જાય–કાંઈ પણ બાકી ન રહે તો તેમ ન કરવું. ૭૭૨.

જેમકે--જો શીલાંગોની રાશિ ચાર નવડા પ્રમાણ હોય તો કેવું રૂપ આવે ? ઉક્તરાશિ ૯,૯૯૯ને પ્રથમ દશ વડે ભાગવું એટલે નવસો ને નવાણું આવે ને નવ વધે. તે આંક છેવટના દશકની નીચે મૂકવો. ભાગ શેષ રહેલ હોવાથી લબ્ધરાશિ ૯૯૯ માં એક ઉમેરવાથી હજાર થાય, તેને દશ વડે ભાગવું. એટલે સો આવે. શેષ કાંઈ ન વધે, તેથી શૂન્ય ઉપાંત્ય દશકની નીચે મૂકવું. સર્વત્ર આ પ્રમાણે કરવું. ૭૭૩–૭૭*૬*..

સોને પાંચથી ભાગતા વીશ આવે. હવે વીશને ચારથી ભાગતા પાંચ આવે તેને ત્રણવડે ભાગીએ એટલે એક આવે ને બે વધે. તેને બીજા ત્રણની નીચે લખીએ અને લબ્ધ થએલ અંકમાં એક ઉમેરી

૧. જેમકે–૧૮૦૦૦ ને દશવડે ભાગતાં ૧૮૦૦; તેને દશવડે ભાગતાં ૧૮૦, તેને પાંચવડે ભાગતા ૩*૬*, તેને ચારવડે ભાગતા ૯, તેને ત્રણવડે ભાગતા ૩ ને તેને ત્રણવડે ભાગતાં શૂન્ય અથવા એક આવે છે.

लब्ध एको द्वयं शिष्टं लिख्यतेऽधस्त्रिकस्य तत् । लब्ध एकोऽपि सैकस्त-ल्लेख्य आद्यत्रिकादधः ॥७७८॥ 4 20 20 -----आदौ द्विकद्वयं शून्य–त्रयं नवक एव च । शीलांगरूपमित्यूहां चतुर्भिर्नवकैर्मितं ॥७७९॥ पदसंख्योह्यतामंकै-र्यथास्थानं पदानि च । स्वस्वपंक्तेः पदं सर्वां-तिमं शून्यैश्च भाव्यतां ॥७८०॥ तद्र्पं चैवं-जे कारिंति न वयसा निज्जिअपरिग्गहसन्नसोइंदी । अजिआणं आरंभं अकिंचणा ते मुणी वंदे ॥७८१॥ अथ द्विकद्वयं शून्य-त्रयं नवक एव च । कथितं रूपमित्येवं पृष्टे विधिरिहोच्यते ॥७८२॥ पर्वोक्तभाजकांकानामध:पृष्टांकपंक्तिका 1 क्रमेण लिख्यते सा च स्थापना प्राक् प्रदर्शित्ता ॥७८३॥ द्वितीयोंकोऽश्रोर्ध्वपंक्ते-रध:स्थपंक्तिवर्त्तिना । गण्यते प्रथमांकेन जातं यत्तद्धो लिखेत् ॥७८४॥

પહેલા ત્રણની નીચે મૂકીએ.  $\frac{3}{2}$   $\frac{3}{2}$   $\frac{3}{2}$   $\frac{3}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$ 

પહેલા બે બગડા, પછી ત્રણ શૂન્ય, પછી નવડો. આ પ્રમાણે ચાર નવડા શીલાંગનું રૂપ સમજવું. ૭૭૯.

પદસંખ્યા અંકોવડે જાણવી. તથા પદો યથાસ્થાને એટલે અનુક્રમે જાણવા અને પોતપોતાની પંક્તિનું છેલ્લું પદ શૂન્યો વડે જાણવું. ૭૮૦.

તેનું રૂપ તેનાથી બનતી ગાથા આ પ્રમાણે–''જે પરિગ્રહ સંજ્ઞાને અને શ્રોત્રેંદ્રિયને જીતનાર, વચન વડે અજીવોનો આરંભ ન કરાવે તેવા અકિંચન મુનિને હું વંદુ છું.'' ૭૮૧.

હવે બે બગડા, ત્રણ શૂન્ય ને એક નવક–એવું રૂપ જે કહ્યું છે, તે શી રીતે આવે ? તેનો વિધિ કહીએ છીએ. ૭૮૨.

પૂર્વોક્ત ભાજક અંકની નીચે પૂછેલા અંકની પંક્તિ અનુક્રમે લખવી. તેની સ્થાપના પૂર્વે બતાવી છે. <sup>3</sup>/<sub>2</sub> <sup>3</sup>/<sub>2</sub> / <sup>6</sup>/<sub>0</sub> / <sup>10</sup>/<sub>6</sub> ૭૮૩.

હવે ઊર્ઘ્વપંક્તિગત બીજો (ત્રણ) અંક નીચેની પંક્તિના પહેલા અંક (બે) વડે ગુણીએ અને જે આવે તે (*દ*) નીચે લખવું. ૭૮૪. ऊर्श्वपंक्तिगतांकस्य गुणितस्यास्य चेदधः । भवत्यंकः कोऽपि तर्हि राशिमेनं निरेकयेत् ॥७८५॥ अधःपंक्तौ च शून्यं चे-त्तस्यांकस्य भवेदधः । राशिस्तदा तथावस्थः स्थाप्य इत्यग्रतोऽपि च ॥७८६॥ यथा पूर्वस्थापनाया-मूर्थ्ध्वस्थपंक्तिगस्त्रिकः । आद्यं मुक्त्वा द्वितीयो यः स चाधःपंक्तिवर्त्तिना ॥७८७॥ द्विकेनाद्येन गुणितो जाताः षट् ते निरेककाः । पंच जाताश्चतुर्घ्नास्ते विंशतिस्ते च पंचभिः ॥७८८॥ ताडिताः स्युः शतं ते च सहम्रं दर्शाभर्हताः । दशघ्नास्तेऽप्येकहीना-श्चत्वारो नवकाः स्थिताः ॥७८९॥ तत्तश्चायं भावः-सहम्राणि नव नवत्यधिकाश्च शता नव । एषां शीलांगरूपाणा-मंत्यं रूपं यथोदितं ॥७९०॥ आभिश्च पंक्तिभिः षड्भिः स्थापिताभिरधः क्रमात् । स्याद्रथस्याकृतिस्तस्मा-च्छीलांगरथ उच्यते ॥७९१॥

ગુણેલા ઊર્ઘ્વ પંક્તિગત અંકની નીચે જો કોઈપણ અંક હોય, તો આ રાશિમાંથી એક બાદ કરવું. અને નીચેની પંક્તિમાં તે અંકની નીચે જો શૂન્ય હોય, તો તે રાશિ તેવી જ રાખીએ. એમ આગળ પણ સમજવું. ૭૮૫–૭૮*૬*.

જેમ પૂર્વસ્થાપનામાં ઉપરની પંક્તિમાં પ્રથમનો અંક મૂકીને બીજો અંક જે ત્રણનો છે, તેને અધઃપંક્તિવર્ત્તિ એવા આદ્ય અંક દ્વિક (૨) વડે ગુણતાં છ થયા, તેમાંથી એક બાદ કરતા પાંચ રહ્યા, તેને ચારવડે ગુણતાં વીશ થયા–તેને પાંચે ગુણતાં ૧૦૦ થયા;

| З | 3 | ४  | પ   | ૧૦   | ૧૦   |
|---|---|----|-----|------|------|
| ૨ | પ | ૨૦ | ٩٥٥ | 1000 | ૯૯૯૯ |

તેને દશ વડે ગુણતાં હજાર થયાં, તેને દશવડે ગુણીને એક બાદ કરતાં ચાર નવડા આવે.  $\int_{\frac{3}{2}}^{\frac{3}{2}} \frac{x}{o} \frac{y}{o} \frac{y}{o} \frac{y}{o} \frac{y}{o} \frac{y}{e} + y - 20 - 900 - 9000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 - 2000 -$ 

ભાવાર્થ એ છે કે નવ હજાર નવસો નવાણું શીલાંગોનું છેલ્લું (એટલે ૯૯૯૯મું) રૂપ પૂર્વે કહ્યું તેવું આવે. ૭૯૦.

આ (૩–૩–૪–૫–૧૦–૧૦) છ પંક્તિ ઉપર નીચે ક્રમસર સ્થાપવાથી રથાકૃતિ થાય છે, તેથી આને શીલાંગરથ કહે છે. ૭૯૧. अन्येऽपि संति भूयांसः सामाचार्यादयो रथाः । ज्ञेयास्तेऽप्यनया रीत्या नात्रोक्ता विस्तृतेर्भयात् ॥७९२॥ मणगुत्तो सन्नाणी पसमिअकोहो अ इरिअसमिओ अ । पुढविजिए रखंतो इच्छाकारी नमो तस्स ॥७९३॥ इच्छा मिच्छा तहक्कारो आवसिआ अ निसीहिआ । आपुच्छा पडिपुच्छा छंदनिमंतोवसंपया ॥७९३А॥ इति दिक् गुणैरनेकैरित्याद्यैः प्रथिताः पृथुबुद्धयः । साधुसाध्व्यो भवेत्तेषां जिनेंद्राणां परिच्छदः ॥७९४॥ श्रावकाणां तु भेदौ द्वा–वष्टौ द्वात्रिंशदेव च । सप्तत्रिंशाः शताः सप्त स्थूलभेदविवक्षया ॥७९५॥ सम्यक्त्वं बिभ्रते केचि–त्तद्युक्तां विरतिं परे । द्विधा श्राद्धा अविरता विरताविरता इति ॥७९६॥

બીજા પણ ઘણા સામાચારી વિગેરેના રથો છે. તે પણ બધા આ રીતે જાણવા. વિસ્તારના ભયથી અહીં કહ્યા નથી. ૭૯૨.

સામાચારીરથની એક ગાથાનો ભાવાર્થ–'મનગુપ્તિવડે ગુપ્ત, શ્રુતજ્ઞાની, ક્રોધનો ઉપશમ કરનાર, ઈર્યાસમિતિવાન્, પૃથ્વીકાય જીવોની રક્ષા કરતા એવા ઈચ્છાકાર સામાચારી વાળા મુનિને નમસ્કાર થાઓ. ૭૯૩.

સામાચારી-ઈચ્છા ૧, મિચ્છા ૨, તથાકાર ૩, આવશ્યકી ૪, નૈષેધિકી ૫, પૃચ્છા ૬, પ્રતિપૃચ્છા ૭, છંદના ૮, નિમંત્રણા ૯, અને ઉપસંપદા ૧૦–એમ દશ પ્રકારની કહી છે.<sup>1</sup> એ રીતે સમજવું. ૭૯૩ **A**.

આ પ્રમાશે અનેક ગુણોવડે પ્રખ્યાત તથા વિસ્તારવંત બુદ્ધિવાળા સાધુ, સાધ્વીઓ તે જિનેશ્વરોનો પરિવાર હોય છે. ૭૯૪.

શ્રાવકના ભેદ–બે, આઠ, બત્રીશ અને સાત સો સાડત્રીશ–સ્થૂળભેદની વિવક્ષાએ થાય છે. ૭૯૫.

તે આ પ્રમાશે-કેટલાક માત્ર સમક્તિને ધારશ કરનારા હોય છે અને કેટલાક ઉપર કહી ગયા ૧. (૧ શ્રુત, ૩ ગુષ્તિ, ૪ કષાય-૧૨, ૫ સમિતિ-૬૦, ૬ કાય-૩૬૦, ૧૦ સામાચારી ૩૬૦૦, જો જ્ઞાન પાંચ લેવામાં આવે તો આના પશ ૧૮૦૦૦ ભેદ થાય.)

બીજો સામાચારીરથ, ૩ સન્નાણી સદ્દીઠી સચ્ચરણી, ૩ ગુપ્તિમાન, ૪ કષાયોપશમી, ૫ સમિતિમાન્, ૧૦ પૃથ્વીકાયાદિની રક્ષા કરતો, ૧૦ વિધ સામાચારીવાન્ એટલે–૩ x ૩ = ૯ x ૪ = ૩૬ x ૫ = ૧૮૦ x ૧૦ = ૧૮૦૦ x ૧૦ = ૧૮૦૦૦ આ પ્રમાણે પણ સામાચારી રથ થાય છે.

| अणुव्रतानि पंचापि षड्भिरुच्चारभंगकैः ।               |
|------------------------------------------------------|
| पृथक् पृथक् स्वीकृतानि यैस्तेषां षड् भिदोऽभवन् ॥७९७॥ |
| प्रतिपन्नोत्तरगुण-व्रतः केवलदर्शनः ।                 |
| इति द्वयान्विता एते षडित्यष्टौ भिदोऽभवन् ।।७९८।।     |
| एवं सर्वत्राप्यग्रे भाव्यं ।                         |
| द्विविधत्रिविधं प्रोक्तं १ द्विविधद्विविधं २ तथा ।   |
| द्विविधैकविधं ३ चैक–विधत्रिविधमेव च ४ ॥७९९॥          |
| एकविधद्विविधं ५ चै–कविधैकविधं ६ तथा ।                |
| श्राद्धानां षडमी प्रोक्ता व्रतोच्चारणभंगकाः ॥८००॥    |
| न करोमि स्वयं नान्यै: कारयामि च पातकं ।              |
| स्थूलहिंसादि मनसा वाचांगेनाद्यभंगके ।।८०१।।          |
| एवमन्येऽपि भंगका भाव्या:-                            |
| षट्स्वप्येतेष्वनुमतिर्गृहस्थैर्न निषिध्यते ।         |
| एषामनुमतिप्राप्तेः स्त्रीपुत्रादिकृतेष्वपि ॥८०२॥     |

પ્રમાશે બાર વ્રતરૂપ વિરતિને ધારણ કરનારા હોય છે. એમ શ્રાવક અવિરત અને વિરતાવિરત એવા બે પ્રકારના હોય છે. ૭૯*૬*.

પાંચ અણુવ્રતોને છ ભંગ (ત્રણ યોગ ને બે કરણ)ના ઉચ્ચારવડે જુદા જુદા સ્વીકાર કરનાર હોય, તેથી તે રીતે શ્રાવકના છ ભેદ થાય છે. ૭૯૭.

ઉત્તરગુણને અંગીકાર કરેલા તેમ જ ફક્ત દર્શન (સમકિત)વાળા એમ બે પ્રકારના તથા પૂર્વોક્ત છ ભેદવાળા–એ રીતે મળીને આઠ પ્રકારના શ્રાવક થાય છે. ૭૯૮.

આ પ્રમાશે આગળ બધા ભેદમાં સમજી લેવું.

ઉપર જે શ્રાવકપણું ઉચ્ચરવાના છ પ્રકાર કહ્યા છે, તે આ પ્રમાણે–દિવિધ ત્રિવિધ ૧,દ્વિવિ દ્વિવિધ, ૨, દ્વિવિધ એકવિધ ૩, એકવિધ ત્રિવિધ, ૪ એકવિધ દ્વિવિધ ૫, એકવિધ એકવિધ ૬, ૭૯૯–૮૦૦.

પહેલા ભંગનું ઉદાહરણ–'હું સ્થૂળ હિંસાદિ પાપને મન, વચન અને કાયાવડે કરું નહીં અને બીજા પાસે કરાવું નહીં.' ૮૦૧.

આ પ્રમાશે બીજા ભંગો પણ સમજવા. આ છએ ભંગમાં ગૃહસ્થોને અનુમતિનો નિષેધ આવતો નથી. કેમકે એને સ્ત્રી–પુત્રાદિ જે કરે તેમાં અનુમતિ આવી જાય છે. ૮૦૨. अन्यथा हि सर्वदेशविरत्योर्न भिदा भवेत् । त्रिविधं त्रिविधेनेति भंगको गृहिणां न तत् ॥८०३॥ एषामुत्तरभंगास्तु जायंत एकविंशतिः । ते चैवमस्याः षड्भंग्याः प्रतिभेदावबोधकाः ॥८०४॥ स्थाप्या अधस्तादेष्वंकाः क्रमात्कोष्टेषु षट्स्वपि । एकको द्वौ त्रिकावेको द्विकः षट्कद्वयं ततः ॥८०५॥ अयं भावः-भंगो यथोक्त एवाद्ये कोष्ठे नात्रान्यसंभवः । द्वितीये तु मनोवाचौ मनोंगे वाक्तनू त्रयं ॥८०६॥ भंगानामिति शेषः, मनोवाक्तनुभिर्व्यस्तैः स्यात्तृतीयेऽपि तत्त्रयं । करणेन कारणेन तुर्ये कोष्ठे च भिद्द्वयं ॥८०७॥ त्रयो द्वितीयकोष्ठोक्ता योगभंगा विशेषिताः ।

करणेन कारणेन षडु भंगा इति पंचमे ॥८०८॥

જો એમ ન હોય તો સર્વવિરતિ ને દેશવિરતિમાં ભેદ જ ન પડે; તેથી ત્રિવિધ ત્રિવિધે એ ભાંગો ગહસ્થ માટે કહેલ નથી. ૮૦૩.

એ છ મૂળ ભંગના ઉત્તરભંગ ૨૧ થાય છે. તે ઉત્તરભંગ આવી રીતે જાણવા. ૮૦૪.

છ ભેદના છ કોઠા કરી તેની નીચે અનુક્રમે ૧-૩-૩-૨-*۶-૬* મૂકવા. ૮૦૫.

પહેલા કોઠામાં ઉપર કહી ગયા પ્રમાશે એકડો જ મૂકવો, કેમકે તેનો ભંગ એક જ થાય છે. મન વચન, મન કાયા અને વચન, કાયા. એમ બે બે બીજા કોઠામાં મૂકવા. ત્રીજામાં મન, વચન, કાયા એમ ત્રશે (એકલા) મૂકવા. ચોથા કોઠામાં કરશ ને કરાવશ એ બે ભેદ મૂકવા. બીજા કોઠામાં મૂકેલા બે યોગવાળા ત્રશ ભંગને કરશ અને કરાવશ વડે વિશેષિત કરતાં છ ભંગ થાય. એ પાંચમા કોઠામાં મૂકવા. છઠ્ઠા કોઠામાં પણ કરશ અને કરાવણ વડે થએલા છ ભંગ મૂકવા. આમ ૨૧ ભંગ થયા છે.<sup>૧</sup> ૮૦*၄*–૮૦૯.

આની વિશેષ સમજણ માટે આની નીચે ૨૧ ભંગ લખેલા છે.

| <br>૧ પ્રથમ ૩ યોગ ને પછી ૨ ક   | રણ એમ લેતાં નીચે પ્રમાણે ભાંગા થાય. |
|--------------------------------|-------------------------------------|
| ૧ ત્રણ યોગ અને બે કરણનો એક     | ૨ ત્રણ યોગ અને એક કરણના બે          |
| ૩ બે યોગ અને બે કરણના ત્રણ     | ૩ એક યોગ અને બે કરણના ત્રણ          |
| <i>ઽ</i> બે યોગ અને એક કરણના છ | ૬ એક યોગ અને એક કરણના છ             |

व्यस्ता मनोवचःकायाः षड्विधाः स्युर्विशेषिताः । करणेन कारणेन षष्ठे षड्भंगका इति ॥८०९॥ आवश्यकाभिप्रायोऽयं प्रज्ञप्त्यादौ तु कीर्त्तितः । त्रिविधं त्रिविधेनेति भेदोऽपि गृहमेधिनां ॥८१०॥ तथाहि- स्वयंभूरमणांभोधिमत्स्यमांसाशनादिकं । त्रिविधं त्रिविधेनापि प्रत्याख्यात्येव कोऽपि यत् ॥८११॥ अस्याल्पविषयत्वेन कादाचित्कतयापि च । नैवावश्यकनिर्युक्तौ भंगकोऽयं विवक्षितः ॥८१२॥

આવશ્યકસૂત્રનો આ પ્રમાશે અભિપ્રાય છે. પ્રજ્ઞપ્તિ વિગેરેમાં તો ગૃહસ્થને માટે ત્રિવિધ ત્રિવિધ એવો ભેદ પશ કહ્યો છે. ૮૧૦.

તે આ પ્રમાશે–સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રના મત્સ્યનું માંસ ખાવા સંબંધી ત્રિવિધે ત્રિવિધે પણ કોઈ શ્રાવક પ્રત્યાખ્યાન કરી શકે છે. ૮૧૧.

આનો વિષય અલ્પ હોવાથી અને કોકવાર કોઈક લેતું હોવાથી આવશ્યક નિર્યુક્તિમાં આ ભંગની વિવક્ષા કરી નથી. ૮૧૨.

પ્રથમ કરણ ને પછી યોગ ર એક કરણ અને ગણ યોગના બે ૧ બે કરણ અને ત્રણ યોગનો એક ૩ બે કરણ અને એક યોગના ત્રણ <u>ઽ</u> એક કરણ અને એક યોગના છ ૩ બે કરશ અને બે યોગના ત્રશ *ક* એક કરણ અને બે યોગના *ક* 90 9.9 = 29આ એકવીશ ભેદ વિગતવાર નીચે પ્રમાશે–પહેલી રીતે લખ્યા છે. ૧૧ મનવચનકાયાવડે કરું નહીં. ૧ મનવચનકાયાવડે કરું નહીં–કરાવું નહીં. ૧૨ મનવચનકાયાવડે કરાવું નહીં. ર મનવચનવડે કરું નહીં-કરાવું નહીં. ૧૩ મનવડે કરું નહીં-કરાવું નહીં. ૩ મનકાયાવડે કરું નહીં-કરાવું નહીં. ૧૪ વચનવડે કરું નહીં–કરાવું નહીં. ૪ વચનકાયાવડે કરું નહીં--કરાવું નહીં ૧૫ કાયાવડે કરું નહીં–કરાવું નહીં. પ મનવચનવડે કરું નહીં. ૧૬ મનવડે કરું નહીં. ક મનકાયાવડે કરું નહીં. ૧૭ વચનવડે કરું નહીં. ૭ વચનકાયાવડે કરું નહીં. ૧૮ કાયાવડે કરું નહીં. ૮ મનવચનવડે કરાવું નહીં. ૧૯ મનવડે કરાવં નહીં. ૯ મનકાયાવડે કરાવં નહીં. ૨૦ વચનવડે કરાવું નહીં. ૧૦ વચનકાયાવડે કરાવું નહીં. ૨૧ કાયવડે કરાવું નહીં.

| षोढा पूर्वीक्तषड्भंग्या स्यादेकैकमणुव्रतं ।               |
|-----------------------------------------------------------|
| त्रिंशद्धिदोऽथ द्वात्रिंश-त्ससम्यक्त्वोत्तरव्रताः ।।८१३॥  |
| तथा – त्रिका द्विका एकका ये प्रत्येकं ते त्रयस्त्रयः ।    |
| स्थाप्यंते किल पंक्त्योर्ध्वं करणादित्रयांकका: ।।८१४।।    |
| एषां नवानामंकाना–मधः पंक्त्या क्रमाल्लिखेत् ।             |
| मनोवाक्कायसूचायै त्रिशस्त्रिकद्विकैककान् ॥८ <i>९</i> ५॥   |
| आद्यो भंगोऽत्र सावद्यं न कुर्वे कारयामि न ।               |
| नानुजानामि मनसा वचसा वपुषापि च ॥८१६॥                      |
| एवमन्येऽपि भंगका भाव्याः,                                 |
| ,<br>प्रज्ञप्त्याद्यदिता मूल–भंगा नव भवंत्यमी ।           |
| एषामेकोनपंचाश-द्भवंत्युत्तरभंगका: ।।८१७।।                 |
| तथाहि – त्रिभिर्मनो १ वचः २ कायै ३-स्त्रयो भेदा भवंत्यथ । |
| मनोवाग्भ्यां भवेत्तुर्यो ४ मनोंगाभ्यां च पंचमः ५ ॥८१८॥    |

પૂર્વે કહ્યા પ્રમાશે છ ભંગ, એક–એક અશુવ્રત આશ્રયી હોવાથી પાંચ અશુવ્રતના ત્રીશ ભંગ થાય છે, તેમાં સમ્યક્ત્વ અને ઉત્તરગુશરૂપ બે ભેદ ઉમેરવાથી ૩૨ ભેદ થાય છે. ૮૧૩.

તથા એક પંક્તિમાં ઉપર ત્રણ તગડા, ત્રણ બગડા ને ત્રણ એકડા સ્થાપન કરીએ, એ રીતે ત્રણ કરણ આશ્રયીને નવ અંક થાય. ૮૧૪.

એ નવ અંકની નીચે અનુક્રમે મન, વચન, કાયાને સૂચવનાર ત્રણ તગડા, ત્રણ બગડા ને ત્રણ એકડા લખવા. ૮૧૫.

એટલે પહેલો ભંગ મન, વચન, કાયાવડે કરું નહીં, કરાવું નહીં ને અનુમોદું નહીં–એવો થયો. ૮૧*૬*.

આ પ્રમાશે બીજા ભંગો માટે પણ ભાવના કરવી.  $\frac{3}{3} - \frac{3}{2} - \frac{3}{4} - \frac{3}{2} - \frac{3}{4} - \frac{3}{3} - \frac{3}{2} - \frac{3}{4} - \frac{3}{3} - \frac{3}{4} - \frac{3$ 

પ્રજ્ઞપ્તિ વિગેરમાં કહેલા ત્રણ કરણ, ત્રણ યોગવડે મૂળ નવ ભંગના ૪૯ ઉત્તરભંગ આ રીતે થાય છે. ૮૧૭.

૧ મનવડે, ૨ વચનવડે, ૩ કાયાવડે, ૪ મનવચનવડે, ૫ મનકાયાવડે, ૬ વચનકાયાવડે, ૭ મનવચનકાયાવડે. આ પ્રમાણે સાત ભેદ થાય છે. પછી તે દરેકના કરણવડે સાત સાત ભેદ કરવા તે આ પ્રમાણે–૧ કરણ, ૨ કરાવણ, ૩ અનુમતિ, ૪ કરણ–કરાવણ, ૫ કરણ–અનુમોદન, ૬ કરાવણ-

वाक्कायाभ्यां भवेत् षष्ठ ६-स्त्रिभिरेभिश्च सप्तमः ७ । एते सप्तापि योज्यंते सप्तभिः करणादिभिः ॥८१९॥ ते चैवं – करणं १ कारणं २ चानु–मति ३ श्चेति भिदां त्रयं । भेदश्चतुर्थः करण-कारणाभ्यां प्रकीर्त्तितः ॥८२०॥ करणानुमतिभ्यां च भेदो भवति पंचमः । कारणानुमतिभ्यां च षष्ठस्तैः सप्तमस्त्रिभिः ॥८२१॥ प्रत्येकमेषु भंगेषु पूर्वोक्तसप्तकान्वयात् । उक्ता एकोनपंचाशद्-व्रतोच्चारणभंगका: ।।८२२।। प्रत्येकं भंगकेष्वेषु कालत्रितययोजनात्। सप्तचत्वारिंशदाढ्यं जायंते भंगकाः शतं ॥८२३॥ त्रिकालविषयत्वं च स्यादतीतस्य निंदया संवरेणाधुनिकस्य प्रत्याख्यानाद्धविष्यतः ॥८२४॥ तथाह - अईयं निंदामि, पडुप्पन्नं संवरेमि, अणागयं पच्चक्खामि, तथा च- मण १ वयण २ काय ३ मणवय ४ मणतणु ५ वयतणु ६ तिजोगि ७ सगसत्त । कर १ कार २ णुमइ ३ दुतिजुइ तिकालि सीआलभंगसयं ॥८२५॥ सम्यग् य एतान् जानाति प्रत्याख्यानस्य भंगकान् ।

स एव कथितः शास्त्रे प्रत्याख्यानविचक्षणः ॥८२६॥

અનુમોદન ૭, કરણ–કરાવણ–અનુમોદન–આ પ્રમાશે પ્રથમના સાતના સાત સાત ભેદ થવાથી કુલ ૪૯ ભેદ થાય. ૮૧૮–૮૨૨.

આ દરેક ભંગમાં ત્રણ કાળની યોજના કરવાથી ૧૪૭ ભેદ થાય. ૮૨૩.

અતીતની નિંદાથી, વર્તમાનના સંવરથી અને ભવિષ્યના પ્રત્યાખ્યાનથી–આ ત્રિકાલ વિષયક બને છે. ૮૨૪.

(આનો ભાવાર્થ ઉપર વિસ્તારથી આવી ગયો છે.) ૮૨૫.

આ પચ્ચક્ખાશના ભંગોને જે સમ્યક્ પ્રકારે જાશે છે, તેને જ શાસ્ત્રમાં પ્રત્યાખ્યાનમાં વિચક્ષશ કહ્યો છે. ૮૨*૬*. अणुव्रतै: पंचभिश्च गुणिता भंगका अमी । पंचत्रिंशाः शताः सप्त तेषु केवलदर्शनैः ॥८२७॥ युक्तेषु चोत्तरगुणा-ढ्यैस्ते स्युः श्रावका इह । सप्तत्रिंशाः सप्तशता व्रतानां मूलभेदतः ॥८२८॥ व्रतानां द्व्यादिसंयोगो-द्ववा भेदा भवंति ये । षडभंग्यादिव्रतोच्चार-प्रकाराणां च या भिदः ॥८२९॥ परस्परं तद्गुणने व्रतानां भूरयो भिदः । भवंति ताभिस्तावंत: श्रावका इह तद्यथा ॥८३०॥ अणुव्रतानां पंचानां भंगाः पंचैकयोगजाः । दश च स्युर्द्वियोगोत्या-स्त्रियोगोत्या दशैव च ॥८३१॥ तर्ययोगोद्धवाः पंच स्यादेकः पंचयोगजः । अथैतद्भंगकोत्पत्तौ करणं प्रतिपाद्यते ॥८३२॥ क्रमोत्क्रमाभ्यां द्वे पंक्त्यौ संस्थाप्येते उपर्यधः । विवक्षितव्रतांकाना-मथाधःपंक्तिवर्त्तिना ॥८३३॥ उपांत्यांकेनोर्ध्वपंक्ति-गतोंत्योंको विभज्यते । लब्धेन तस्योपांत्यस्यो-परिस्थोंको निहन्यते ॥८३४॥

આ ૧૪૭ ભંગને પાંચ અશુવ્રતવડે ગુણવાથી ૭૩૫ ભેદ થાય છે, તેમાં માત્ર સમકિત અને ઉત્તરગુણના બે ભેદ મેળવવાથી વ્રતના મૂળ ભેદથી ૭૩૭ પ્રકારના શ્રાવકો હોય છે. ૮૨૭–૮૨૮.

આ શ્રાવકના વ્રતોના બે વિગેરેના સંયોગથી જે ભેદો થાય છે અને ષડ્ભંગ્યાદિ વ્રત ઉચ્ચારણના જે પ્રકારો થાય છે, તેને પરસ્પર ગુણવાથી, એ વ્રતોના ઘણા ભેદો થાય છે, તેથી તે ભેદોવડે અહીં શ્રાવકો તેટલા પ્રકારના કહેવાય છે. ૮૨૯–૮૩૦.

તે આ પ્રમાશે–પાંચ અશુવ્રતના એક સંયોગી પાંચ ભેદ, બે સંયોગી દશ ભેદ ત્રિકસંયોગી દશ ભેદ, ચતુઃસંયોગી પાંચ ભેદ અને પંચ સંયોગી એક ભેદ એમ ૩૧ ભેદ થાય છે. હવે એ ભાંગાની ઉત્પત્તિનું કરશ કહે છે. ૮૩૧--૮૩૨.

વિવક્ષિત વ્રતોના અંકોની બે પંક્તિઓ ક્રમઉત્ક્રમવડે ઉપર નીચે લખવી. 🖕 ટ્રે 🚽 પછી નીચેની પંક્તિમાં રહેલા ઉપાંત્ય અંકવડે ઊર્ઘ્વ પંક્તિના અંત્ય અંકને ભાગવો. પછી તેનાથી લબ્ધઅંકનો તે ઉપાંત્યની ઉપરના અંકની સાથે ગુણાકાર કરવો. એ રીતે જે આવે, તે દ્વિસંયોગી ભંગ જાણવા. यज्जातं ते द्विसंयोगा भंगकास्ते च पूर्ववत् । उपांत्यपाश्चात्यांकेन भज्यंते लभ्यते च यत् ॥८३५॥ तेन तस्योपरितनो गुण्यतेंको भवेच्च यत् । ते त्रिसंयोगजा भंगाः स्याच्छेषेष्वप्ययं विधिः ॥८३६॥ भंगेषु नैकयोगेषु करणस्य प्रयोजनं । विवक्षितव्रतमिता भंगका ह्येकयोगजाः ॥८३७॥ अत्रोदाहरणं – कमोत्क्रमाभ्यां पंचांता लिख्यंतेंका द्विकेन च । भक्तेऽधःपंक्त्युपांत्येनो-परिस्थे पंचकेंतिमे ॥८३८॥ लब्धौ द्वौ सार्द्धकौ ताभ्या-मुपांत्यस्योपरि स्थितः । चतुष्को गुण्यते जाता दश तेऽत्र द्वियोगजाः ॥८३९॥ त्रिकोऽथोपांत्यपाश्चात्यो भज्यंते तेन ते दश । लब्धास्त्रयः सत्रिभागाः सांशैस्तैश्च निहन्यते ॥८४०॥ त्रिकस्तस्योपरिगतो दश स्युस्ते त्रियोगजाः ।

તે ભાંગા ઉપર કહ્યા પ્રમાશે ૧૦ આવે છે. પછી ઉપાંત્યની પાછળના ત્રશ અંકવડે ઉપર આવેલા દશના અંકને ભાગવો. પછી તેના લબ્ધ અંકને તેની ઉપરના ત્રશના અંકવડે ગુણવા. જે આવે તે ત્રિકસંયોગી ભંગ સમજવા. બીજાઓને વિષે આ જ વિધિ જાણવો. ૮૩૩–૮૩*૬*.

એક સંયોગી ભાંગા માટે કરણની જરૂરત નથી, કેમકે એક સંયોગી ભાંગા વ્રતની સંખ્યા પ્રમાણે થાય. ૮૩૭.

ઉદાહરણ આ પ્રમાણે છે--ક્રમ–ઉત્ક્રમથી પાંચે અંકો ઉપર નીચે લખવા. પછી નીચેની પંક્તિના ઉપાંત્ય બેના અંકથી ઉપરની પંક્તિના છેલ્લા પાંચ અંકને ભાગવો એટલે અઢી આવશે. તેના વડે ઉપાંત્યની ઉપરના ૪ વડે ગુણતાં દ્વિસંયોગી દશ ભંગ આવશે. ૮૩૮–૮૩૯.

પછી ઉપાંત્યની પાછળના ત્રણના અંકથી દશને ભાગવા, એટલે ૩ું આવશે. તેને તેની ઉપરના ત્રણવડે ગુણતાં દશ આવશે, તે ત્રિકસંયોગી જાણવા. તે દશને પાશ્ચાત્ય ચતુષ્કથી ભાગતા અઢી આવશે તેને તેની ઉપરના બેથી ગુણતાં પાંચ આવશે, તે ચતુઃસંયોગી સમજવા. તે પાંચને નીચેની પંક્તિના પહેલા પાંચના અંકવડે ભાગતાં એક આવે, તેને ઊર્ઘ્વ પંક્તિના એકના અંકથી ગુણતાં એક

|         | सार्द्धं द्वयं तेन तस्यो–परिस्थो गुण्यते द्विकः ।<br>जाताः पंच चतुर्योगा भज्यंते पंचकेन ते ॥८४२॥        |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| · 1     | आद्येनाधःपंक्तिगेन प्राप्त एकोऽथ गुण्यते ।<br>अनेनैकस्तदूर्ध्वस्थ इत्येकः पंचयोगजः ॥८४३॥                |
| यद्वा – | जिज्ञासिताः स्युः संयोगा यावतां तावतोंककान् ।<br>एकाद्येकोत्तरानूर्ध्वं-दमश्रेण्या क्रमान्न्यसेत् ॥८४४॥ |
|         | चथास्वमंत्यं मुक्त्वा तानुपर्युपरि निक्षिपेत् ।<br>एवमेकादियोगोत्थ–भंगसंख्यामितिभवेत् ॥८४५॥             |
| तत्र च  | – सर्वोपरितनांकेन लभ्यंत एकयोगजाः ।<br>शेषैरधोऽधःस्थैरंकै–र्लभ्यंते द्व्यादियोगजाः ॥८४६॥                |
|         | अत्रैकको द्विके क्षिप्तो द्विकस्थाने त्रिकोऽभवत् ।<br>त्रिकः स चोपरितन-त्रिके षट्कं भवेत्तदा ॥८४७॥      |
|         |                                                                                                         |

જ આવે તે પંચસંયોગી સમજવો. સ્થાપના <u>૧ ૨ ૩ ૪ ૫</u> ૫ ૪ ૩ ૨ ૧ ૮૪૦-૮૪૩.

અથવા ઈચ્છિત એવા સંયોગોના અંકો, એક એક વધતા ઉપરની શ્રેણિમાં લખવા. ૮૪૪. પછી અંત્યના અંકને મૂકીને તેને ઉપર ઉપર નાખવા એટલે એકાદિ સંયોગથી થતા ભંગની સંખ્યા આવશે. ૮૪૫.

તેમાં સર્વ ઉપરિતન અંકવડે નીચેના અંકને ગુણતાં એક સંયોગીની સંખ્યા આવશે. પછી નીચે નીચેના અંકોવડે દ્વ્યાદિ સંયોગીની સંખ્યા આવશે. ૮૪*૬*.

| પ | ૧ | ૨ | Э  | ४  | પ |
|---|---|---|----|----|---|
| ጽ |   | ώ | ې  | ૧૦ |   |
| ૩ |   | ४ | ٩٥ |    |   |
| ૨ |   | પ |    |    |   |
| ٩ |   | ૧ |    |    |   |

જેમ એકનો અંક બેના અંકમાં નાખ્યો એટલે દ્વિકને સ્થાને ત્રણ થયા. તેને ઉપરના ત્રણ સાથે મેળવતાં છ થયા. ૮૪૭. षट्केऽस्मिंश्चोपरितने चतुष्के योजिते दश । पुनरेकस्त्रिके क्षिप्त-श्चतुष्कः स्यात्स चोर्ध्वगे ॥८४८॥ षट्के क्षिप्तो दशाभूवन् पुनरेकश्चतुष्कके । क्षिप्तः पंचाभवन्नेक-स्ततोऽधः स्यात्तथा स्थितः ॥८४९॥ अथवा – लभ्यंते द्व्यादिसंयोगा अंकचारणया मिथः । चार्यते पूर्वपूर्वींकोऽनुक्रमादुत्तरोत्तरैः ॥८५०॥

सा चैवं-१-२ । १-३ । १-४ । १-५ एवं चत्वार एकचारणया २-३ । २-४ । २-५ । एवं त्रयो द्वितीयचारणया ३-४ । ३-५ एवं द्वौ तृतीयचारणया ४-५ एकश्चतुर्थचारणया एवं दश द्विकसंयोगजा लब्धाः, एवं त्रिकसंयोगजा अपि दश यथा-१-२-३ । १-२-४ । १-२-५ । १-३-४ । १-३-५ । १-४-५ । एवमेकचारणया षट् २-३-४ । २-३-५ । २-४-५ । इति द्वितीयचारणया त्रयः । ३-४-५ एवं तृतीयचारणया त्वेकः, इति

તેમાં ઉપરના ચતુષ્કના મેળવતાં દશ (દ્વિસંયોગી) થયા. ફરીને એક ને ત્રણ સાથે મેળવતાં ચાર થયા. તેને ઉપરના છમાં નાખતાં દશ (ત્રિકસંયોગી) થાય. ફરી એકને ચારમાં નાખતાં પાંચ (ચતુઃસંયોગી) થાય. પાંચની નીચે ઉપાંત્ય પાંચ, તેનાવડે ભાગી પાંચની નીચે એક છે, તેની સાથે ગુણતાં એક જ રહે એટલે પંચસંયોગી એક ભંગ થયો. ૮૪૮–૮૪૯.

અથવા અંકની ચારણાથી દ્વ્યાદિસંયોગી સંખ્યા આવે, તેમાં પૂર્વપૂર્વનો અંક ઉત્તર ઉત્તરની સંગાતે ચારવવો. ૮૫૦.

તે આ પ્રમાશે– ૧–૨, ૧–૩, ૧–૪, ૧–૫ આ ચાર દ્વિસંયોગી ભંગ એકડા સાથે ચારણા કરતાં આવે. ૨–૩, ૨–૪, ૨–૫ આ ત્રણ દ્વિસંયોગી ભંગ બગડા સાથે ચારણા કરતાં આવે. ૩–૪, ૩–૫, આ બે દ્વિસંયોગી ભંગ ત્રગડા સાથે ચારણા કરતાં આવે. ૪–૫ આ એક દ્વિસંયોગી ભંગ ચોગડા સાથે ચારણા કરતાં આવે. એમ કુલ દશ દ્વિસંયોગી થાય. એ જ પ્રમાણે ત્રિસંયોગી પણ દશ થાય તે આ પ્રમાણે –૧–૨–૩, ૧–૨–૪, ૧–૨–૫, ૧–૩–૪, ૧–૩–૫, ૧–૪–૫ એમ છ ત્રિકસંયોગી ભંગ એકડાસાથે ચારણા કરતાં આવે. ૨–૩–૪, ૨–૩–૫, ૨–૪–૫ એમ ત્રણ ત્રિકસંયોગીભંગ બગડા સાથે ચારણા કરતાં આવે. ૩–૪–૫ આ એક ત્રિકસંયોગીભંગ ત્રગડાસાથે ચારણા કરતાં આવે, એમ કુલ દશ ત્રિકસંયોગી ભંગ થાય. (આ એક વ્રતરૂપે સમજવા) व्रतानां च द्वादशाना-मेवं विज्ञैर्यथारुचि । भंगानां भावना कार्या द्व्यादिसंयोगजन्मनां ॥८५१॥ व्रतोच्चारप्रकाराणा-मप्येवं गुणने मिथः । भवंति भूरयो भेदाः षड्भंग्यां तानथ बुवे ॥ ८५२॥ एकव्रते षड्भंगा ये द्विविधत्रिविधादिकाः । ते षट्त्रिंशद्धवंत्येवं संयोगे व्रतयोर्द्वयोः ॥८५३॥

આ પ્રમાશે બાર વ્રતોના ભંગોની વિજ્ઞ પુરુષોએ યથારુચિ દ્વચાદિસંયોગથી થતા ભંગની ભાવના કરવી.<sup>૧</sup> ૮૫૧.

આ પ્રમાશે એકસંયોગી ૫, દ્વિસંયોગી ૧૦, ત્રિસંયોગી ૧૦, ચતુઃસંયોગી ૫ ને પંચસંયોગી ૧ કુલ ૩૧ ભંગનું વિવરણ સમજવું.

ઉપર પ્રમાશે વ્રતોચ્ચારના પ્રકારોને પશ અંદરઅંદર ગુશવાથી ઘશા ભેદો થાય છે. તેમાંથી ષડ્ભંગી સંબંધી ભેદો કહે છે. ૮૫૨.

એક વ્રતના ઉચ્ચારમાં જે છ ભંગ દ્વિવિધ–ત્રિવિધાદિ કહ્યા છે. તેના બે વ્રતના સંયોગથી ૩*૬* ભંગ થાય. ૮૫૩.

|                                                                                                                                                                                                                                           | wige of the Select And the Selection of |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૧. પાંચ વ્રતો ઉચ્ચારનારમાં આવી રીતે                                                                                                                                                                                                       | ૩૧ ભંગ પડે, તે વધારે સ્પષ્ટ થાય તે માટે બતાવ્યા છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ૧ કોઈ એક પહેલું વ્રત જ ઉચ્ચરે.<br>૨ કોઈ એક બીજું વ્રત જ ઉચ્ચરે.<br>૩ કોઈ એક ત્રીજું વ્રત જ ઉચ્ચરે.<br>૪ કોઈ એક ચોથું વ્રત જ ઉચ્ચરે.<br>૫ કોઈ એક પાંચમું વ્રત જ ઉચ્ચરે.                                                                    | ૧૭ કોઈ પહેલું, બીજું, ચોથું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૧૮ કોઈ પહેલું, બીજું, પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૧૯ કોઈ પહેલું, ત્રીજું, ચોથું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૨૦ કોઈ પહેલું ત્રીજું, પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૨૧ કોઈ પહેલું, ચોથું, પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૨૨ કોઈ બીજું, ત્રીજું, ચોથું વ્રત ઉચ્ચરે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ૬ કોઈ પહેલું ને બીજું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૭ કોઈ પહેલું ને ત્રીજું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૮ કોઈ પહેલું ને ચોથું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૯ કોઈ પહેલું ને પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.                                                                                  | ૨૩ કોઈ બીજું, ત્રીજું, પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૨૪ કોઈ બીજું, ચોથું, પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૨૫ કોઈ ત્રીજું, ચોથું, પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ૯ કોઈ પહેલું મે પાયનું પ્રા ઉચ્ચરે.<br>૧૦ કોઈ બીજું ને ગીજું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૧૨ કોઈ બીજું ને પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૧૩ કોઈ ગીજું ને પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૧૪ કોઈ ગીજું ને પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૧૫ કોઈ ચોથું ને પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે. | ૨૬ કોઈ પહેલું, બીજું, ત્રીજું, ચોથું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૨૭ કોઈ પહેલું, બીજું, ત્રીજું, પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૨૮ કોઈ પહેલું, બીજું, ચોથું, પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૨૯ કોઈ પહેલું, ત્રીજું, ચોથું, પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.<br>૩૦ કોઈ બીજું, ત્રીજું, ચોથું, પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <br>૧ <i>૬</i> કોઈ પહેલું, બીજું, ત્રીજું વ્રત ઉચ્ચરે.                                                                                                                                                                                    | ૩૧ કોઈ પહેલું, બીજું, ત્રીજું, ચોથું ને પાંચમું વ્રત ઉચ્ચરે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

आदावाद्यव्रतस्याद्यो भंगकोऽवस्थितोऽश्नृते । द्वितीयव्रतसत्कान् षट् भंगकाननवस्थितान् ॥८५४॥ एवं भंगो द्वितीयोऽपि षट्प्रत्येकं षडप्यमी । लभंते इति षट्त्रिंश–ज्जाता उच्चारभंगकाः ॥८५५॥ वतानां त्रिकयोगे तु द्विशती षोडशोत्तरा । शतानि द्वादश चतु-योंगे षण्णवतिस्तथा ॥८५६॥ सहस्राः सप्त सप्तैव शताः षट्सप्ततिस्तथा । योगे व्रतानां पंचानां भवंत्युच्चारभंगकाः ॥८५७॥ उच्चारभंगका एते व्रतानां प्राक् प्रदर्शितैः । हता एकद्र्यादियोगै: स्य: सर्वाग्रेण भंगका: ॥८५८॥ यथा वतानां पंचाना-मेकयोगैर्हि पंचभिः । हता उच्चारभंगाः षट् स्युस्त्रिंशदेकयोगजाः ॥८५९॥ दशभिर्द्विकयोगे षट्-त्रिंशदुच्चारभंगकाः । हताः स्युस्त्रिशती षष्ट्र्या-भ्यधिका सर्वसंख्यया ॥८६०॥ द्विशती षोडशाढ्या च त्रियोगैर्दशभिर्हताः षष्ट्र्याढ्यानि त्रियोगानां स्युः शतान्येकविंशतिः ॥८६१॥

તે આ પ્રમાશે–પહેલા વ્રતનો પહેલો ભંગ તે અવસ્થિત ભંગ, તેની સાથે બીજા વ્રતના અનવસ્થિત છએ ભંગ થાય. ૮૫૪.

એમ બીજો ભંગ પણ અવસ્થિત, તેની સાથે પણ બીજા વ્રતના અનવસ્થિત છએ ભંગ થાય. આ પ્રમાણે પહેલા વ્રતના છએ ભંગ સાથે બીજા વ્રતના છએ ભંગ થતા હોવાથી ઉચ્ચારના ૩*૬* ભંગ થાય. ૮૫૫.

ત્રણ વ્રતના સંયોગથી ત્રિકસંયોગીના ૨૧૬ ભાંગા થાય છે. ચતુઃસંયોગી ભાંગાના ૧૨૯૬ થાય. ૮૫૬.

પાંચ સંયોગી ભાંગાના ઉત્તર ભંગ ૭૭૭૬ થાય. ૮૫૭.

આ વ્રતોના પૂર્વપ્રદર્શિત એક બે આદિવડે ગુણવાથી ઉચ્ચારભંગો નીચે પ્રમાણે થાય. ૮૫૮.

પાંચ વ્રતોના એક સંયોગી પાંચને છ ઉચ્ચાર ભંગ વડે ગુણવાથી ૩૦ થાય. ૮૫૯.

દ્વિકસંયોગી દશ પ્રકારને ઉચ્ચારભંગ ૩૬ વડે ગુણતાં ૩૬૦ થાય. ૮૬૦.

ત્રિકસંયોગી દશ પ્રકારને ઉચ્ચાર ભંગ ૨૧૬ વડે ગુણતાં ૨૧૬૦ થાય. ૮૬૧.

चतुर्योगै: पंचभिश्च हता उच्चारभंगका: 1 शता द्वादश पूर्वोक्ताः षण्णवत्यधिकाश्च ये ॥८६२॥ स्य: शतानि चतु:षष्टि-रशीत्याभ्यधिकानि ते । चतर्योगजभंगानां सर्वसंख्या भवेदियं ॥८६३॥ सहस्राः सप्त सप्तैव षट्सप्तत्यधिकाः शताः । एकेन पंचयोगेन हतास्तावंत एव ते ॥८६४॥ ड्यं च स्थापना प्राज्ञै-स्ताद्याकारसंभवात् । शास्त्रेष देवकुलिका-कारेति व्यपदिश्यते ॥८६५॥ पंचस्वणुव्रतेष्वेवं निर्दिष्टानां यथाक्रमं । संयोगजानां भंगानां भवेत् संकलना त्वियं ॥८६६॥ महमाः षोड़शाष्ट्री च शताः षडधिका अथ । उत्तरव्रतभुत्सम्यग्-दृग्योगेऽष्ट्राधिका अपि ॥८६७॥ द्वादशानां व्रतानां च भंगसंकलना भवेत् । विविच्यमाना षड्भंग्या कोटीशतास्त्रयोदश ॥८६८॥ कोट्यश्चतरशीतिश्च लक्षाणि द्वादशोपरि सप्ताशीतिः सहस्राणि द्वाभ्यां युक्तं शतद्वयं ॥८६९॥

ચતુઃસંયોગી પાંચપ્રકારને પૂર્વે કહ્યા પ્રમાશે ઉચ્ચારભંગ ૧૨૯કથી ગુણતાં ચતુઃસંયોગીની સર્વ સંખ્યા ક૪૮૦ થાય. ૮ક૨–૮ક૩.

પાંચ સંયોગી એક જ પ્રકારને ૭૭૭૬ ઉચ્ચારભેદવડે ગુણતાં ૭૭૭૬ થાય. ૮૬૪.

આ ભંગોની સ્થાપના કરતાં તેના દેવકુલિકા જેવો આકાર થતો હોવાથી, તેને દેવકુલિકા કહેવાય છે. ૮*૬*૫.

ઉપર બતાવ્યા પ્રમાણે પાંચ અણુવ્રતના સંયોગીભંગના ઉત્તરભેદની સંકલના કરતાં ૧૮૮૦૬ થાય, તેમાં ઉત્તરવ્રતધારીનો ૧ અને માત્ર સમક્તિદ્યષ્ટિનો ૧ મેળવતાં કુલ ૧૮૮૦૮ થાય. ૮૬૬–૮૬૭. બાર વ્રતોના ભંગોની ષડ્ભંગીથી વિવેચન કરતાં, સંકલના તેરસો ચોરાશી ક્રોડ, બાર લાખ, સત્યાશી હજાર, બસો ને બે (૧૩૮૪,૧૨,૮૭,૨૦૨) થાય છે. ૮૬૮–૮૬૯. अय शतोपरितनं यद्द्वयं तदुत्तरगुणधारिकेवलसम्यक्त्वधारिरूपं भेदद्वयं ज्ञेयं अत्रोत्तरगुणाश्च विविधतपोऽभिग्रहरूपा इति ध्येयं ।

अत्रायमाम्नाय:-

षड्भंगा व्रत एकस्मिन् ये निर्दिष्टा जिनैः श्रुते । द्वितीयव्रतयोगे ते हन्यंते सप्तभिः किल ॥८७०॥ षट् क्षिप्यंतेऽत्र चैवं स्यु-र्भंगका व्रतयोर्द्वयोः । अष्टचत्वारिंशदेव जातास्ते विधिनामुना ॥८७१॥

अत्र चैवं प्रकारांतरेण वासनाद्वयोर्व्रतयोरूर्ध्वपंक्तिस्थापना अत्र च ''यथा स्वमंत्यं मुक्त्वा तानुपर्युंपरि निक्षिपेत्,'' इति पूर्वोक्तवचनात् अंकक्षेपसंभवो नास्तीति तथैव स्थिता, तथा च एकयोगे द्वौ भंगौ, द्विकयोगश्चैक:, तत्र द्वयोरेकयोगयो: प्रत्येकं षट् भंगा इति द्वादश द्विकयोगस्य षट्त्रिंशदिति अष्टचत्वारिंशदिति ।

> विवक्षितव्रतांकेभ्य एकन्यूनांकसंख्यया । एवं मुहुः कृते शेष-भंगसंकलनाप्यते ॥८७२॥ व्रतेषु च द्वादशसु वारानेकादशे तकि । कृते पूर्वोदिता सर्व-भंगसंकलना स्फुटा ॥८७३॥

આમાં બે ઉપર છે, તે કેવળ ઉત્તરગુણધારી ને કેવળ સમકિતધારી સંબંધી સમજવા. અહીં ઉત્તરગુણ તે વિવિધ તપ ને અભિગ્રહરૂપ સમજવા.

ઉપર જણાવેલી સંખ્યા લાવવા માટે આ પ્રમાણે આમ્નાય સમજવો.

એક વ્રતમાં જે છ ભંગ જિનેશ્વર ભગવંતોએ શ્રુતમાં કહ્યા છે, તેને બીજા વ્રતના યોગથી સાતવડે ગુણવા અને તેમાં છ નાંખવા. એમ કરવાથી જે અંક આવે, તે બે વ્રતના ભંગ સમજવા. આ પ્રમાણે કરવાથી ૬ x ૭ = ૪૨ + ૬ = ૪૮ ભંગ થયા. ૮૭૦–૮૭૧.

અહીં પ્રકારાંતર બતાવે છે–કે એ બન્ને વ્રતની ઊર્ઘ્વ પંક્તિ રૂપે સ્થાપના કરવી. અહીં – ''યથા યોગ્ય પોતાનો અંત્ય અંક મૂકીને બાકીના ઉપર ઉપર નાંખવા.'' આ પ્રમાણે કરવાથી અંકક્ષેપનો સંભવ રહેતો નથી, એટલે તે જ પ્રમાણે અંક રહે છે; તથા એક યોગે બે ભંગ, દ્વિકયોગે એક. તે એક યોગના બે ભંગ થયા છે, તે દરેકના છ છ ભંગ થવાથી ૧૨ ને દ્વિકયોગના ૩૮ એટલે બે મળીને ૪૮.

વિવક્ષિત વ્રતના અંકમાંથી એક ન્યૂન અંક સંખ્યાવડે ગુણવા. એમ વારંવાર કરવાથી શેષભંગની સંકલના આવશે. ૮૭૨.

એ પ્રમાશે બાર વ્રતમાં અગ્યાર વાર ગુણવાથી પૂર્વે કહેલ સર્વે ભંગની સંકલના સ્પષ્ટ થશે.૮૭૩.

| त्रिकाल्या गुणने त्वेषां भंगकानां भवंत्यमी ।                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| कोटीशतान्येकचत्वा-रिंशच्चोपरि कोटय: ॥८७४॥                                          |
| द्विपंचाशत्तथालक्षा-ण्यष्टात्रिंशदथोपरि ।                                          |
| एकषष्टिः सहम्राणि षड्भिर्युक्ता च षट्शती ॥८७५॥                                     |
| एवं च वक्ष्यमाणैकविंशतिभंगीनवभंग्यैकोनपंचाशद्भंगीभंगकानामपि त्रिकाल्या गुणनं       |
| न्याय्यमेव प्रतीमः, सप्तचत्वारिंशशतभंग्यामेव त्रिकाल्याः प्रविष्टत्वादिति ज्ञेयं । |
| एवे व्रतानां भंगास्तु षड्भंग्यैव प्रदर्शिताः ।                                     |
| एकविंशत्यादिभिस्तु भंगै: स्युरतिभूरय: ।।८७६।।                                      |
| तथाहि – एकविंशतिरेकस्मिन् ये भंगास्तान् व्रतद्वये ।                                |
| द्वाविंशतिगुणान् कृत्वा क्षिप्यतेऽत्रैकविंशतिः ।।८७७।।                             |
| वारानेकादशैवं च कृते द्रुतमवाप्यते ।                                               |
| सर्वसंख्या भंगकानां व्रतेषु द्वादशस्वपि ॥८७८॥                                      |
| सा चेयं १२८५५००२६३१०४९२१५ अंकाः सप्तदश                                             |

શ્રાવક વ્રતભંગ પ્રકરશની ટીકામાં બતાવેલ છે–કે પ્રથમ વ્રતના છ ભંગને સાતથી ગુણી છ ઉમેરવા એટલે બે વ્રતના ૪૮ આવ્યા. તેને સાતથી ગુણી છ ઉમેરતાં ૩૪૨ ભંગ ત્રણ વ્રતના આવ્યા. આ પ્રમાશે અગ્યાર વખત સાતથી ગુણવા અને દરેક વખતે છ ઉમેરવા એટલે છેવટે બાર વ્રતના ૧૩,૮૪,૧૨,૮૭,૨૦૦ ભંગનો આંક આવશે. (ગુણાકાર કરીને જોતાં આ સંખ્યા બરાબર આવે છે.) તે, આ નીચે બતાવેલ છે, તેમાં ઉત્તરગુણને માત્ર સમક્તિના બે પ્રકાર ઉમેરવા. પછી આ સંખ્યાને ત્રિકાલ આશ્રયી ત્રણવડે ગુણતાં ૪૧૫૨ ક્રોડ, ૩૮ લાખ, ૬૧ હજાર, ૬૦૬ આવશે. ૮૭૪–૮૭૫. આ પ્રમાશે આગળ કહેવાશે એવી ૨૧ ભંગી, ૯ ભંગી અને ૪૯ ભંગી સંબંધી ભંગની સંખ્યાને પણ ત્રણ કાળવડે ગુણવા તે ન્યાય્ય છે–એમ અમે જાઊએ છીએ. ૪૯ ભંગના ૧૪૭ ભંગ, એ પ્રમાશે

પણ ત્રણ કાળવડે ગુણવા તે ન્યાય્ય છે–એમ અમે જાણીએ છીએ. ૪૯ ભગના ૧૪૭ ભગ, એ પ્રમાણ ત્રણવડે ગુણવાથી જ આવે છે.

આ વ્રતોના ભંગો ષડ્ભંગીવડે જ ઉપર બતાવ્યા છે. પણ એકવીશ વિગેરે ભંગથી ઘણા ભંગો થાય છે. ૮૭*૬*.

તે આ પ્રમાશે–એક વ્રત સંબંધી ૨૧ ભંગ તેને બે વ્રતના ભંગ કરવા માટે બાવીશથી ગુણીને ૨૧ ઉમેરવા. ૮૭૭.

આ પ્રમાશે અગ્યાર વખત કરવાથી બાર વ્રતના ભંગની સંખ્યા ૧૨૮૫૫૦૦૨૬૩૧૦૪૯૨૧૫ (અંક સત્તર) આવશે. ૮૭૮.

હવે એક વ્રતના જે નવ ભંગ કરેલા છે તેને દશવડે ગુણીને નવ ઉમેરવા. એ પ્રમાણે ૧૧ વાર

एकव्रतस्य ये भंगा नव ते दशभिर्हताः । नवान्विताश्च सर्वाग्रं वार एकादशे भवेत् ॥८७९॥ तच्चैदं - ९९९९९९९९९९ अंकाः द्वादश । एकव्रतस्याथैकोन-पंचाशद्भंगको हि ये । ते पंचाशद्गुणा एको-नपंचाशद्युता मुहुः ॥८८०॥ एकादशे वारे सर्वाग्रं चैवं २४४१४०६२४९९९९९९९९९९९ अंका एकविंशतिः सप्तचत्वारिंशदाढ्यं शतमेकव्रतस्य ये । भंगकास्तेऽष्टचत्वारिं-शदाढ्यशतताडिताः ॥८८१॥ सप्तचत्वारिंशदाढ्य-शतोपेताः कृता मुहुः । भवंत्येकादशे वारे सर्वेऽपि व्रतभंगकाः ॥८८२॥ ते चैवं ११०४४३६०७७१९६११५३३३५६९५७६९५ अंकाः सप्तविंशतिः एतेषु षड्भंग्यादिषु स्थानेषु यथाक्रममागता द्वादशापि राशय उपर्यधोभावेन व्यवस्थाप्यमाना अर्द्धदेवकलिकाकारां भुमिमास्तृणंतीति एताः पंचापि खंडदेवकुलिका इति व्यपदिश्यंत

डति ज्ञेयं ।

तत्र षड्भंग्याखंडदेवकुलिकास्थापना । श्रावकपदनिरुक्तं चैवं । अवाप्तदृष्ट्यादिविशुद्धिसंपत्–परं समाचारमनुप्रभातं । शृणोति यः साधुजनादतंद्र–स्तं श्रावकं प्राहुरमी जिनेंद्राः ।।८८३।।

કરવાથી બાર વ્રતના ૯૯૯૯૯૯૯૯૯૯ (અંક બાર) ભંગ આવશે. ૮૭૯.

એક વ્રતના ૪૯ ભંગ કર્યા છે, તેને પચાસવડે ગુશીને તેમાં ૪૯ ઉમેરવા–એમ અગ્યાર વખત કરવાથી બાર વ્રતના ૨૪૪૧૪૦*૬*૨૪૯૯૯૯૯૯૯૯૯૯૯ (અંક એકવીશ) ભંગ આવશે. ૮૮૦.

એક વ્રતના ૧૪૭ ભંગ પૂર્વે કર્યા છે, તેને ૧૪૮ વડે ગુણીને તેમાં ૧૪૭ ઉમેરવા. આ પ્રમાશે અગ્યાર વાર કરવાથી ૧૧૦૪૪૩૦૦૭૭૧૯૦૧૧૫૩૩૩૫૦૯૫૭૦૯૫ (અંક સત્યાવીશ) બાર વ્રતના ભંગો આવશે. ૮૮૧–૮૮૨.

આ ષડ્ભંગી વિગેરે સ્થાનોમાં અનુક્રમે આવતી બારે રાશિ, ઉપર નીચે સ્થાપન કરીએ તો અર્ઘ દેવકુલિકાના આકાર જેવી ભૂમિને રોકે, તેથી આ પાંચે ખંડ દેવકુલિકા કહેવાય છે. જેની સ્થાપના ૩૮૯ પેઈજ ઉપર છે.

શ્રાવક પદનો અર્થ આ પ્રમાણે સમ્યગ્ટષ્ટિ રૂપી વિશુદ્ધ સંપત્તિને પ્રાપ્ત કરીને દરરોજ પ્રભાતે અપ્રમત્ત સાધુજન પાસે સામાચારીને સાંભળનાર શ્રાવક કહેવાય છે એમ જિનેન્દ્રો કહે છે. ૮૮૩. श्रद्धालुतां श्राति पदार्थचिंतना–द्धनानि, पात्रेषु वपत्यनारतं । किरत्यपुण्यानि सुसाधुसेवना–दतोऽपि श्रावकमाहुरुत्तमा: ।।८८४।। श्राति पचति तत्त्वार्थश्रद्धानं निष्टां नयतीति, श्रां पाके इत्यस्य रूपं, इति स्थानांगवृत्तौ ।

| છ ભંગની દેવકુલિકા (અંક ૧૧)              | ૨૧ ભંગની ખંડદેવકુલિકા (અંક ૧૭)                  |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------|
| 9 ۶                                     | <b>૧</b> २१                                     |
| २–४८                                    | २–४८३                                           |
| 3-382                                   | <b>३–१०</b> <i>६</i> ४७                         |
| 8-3800                                  | ૪–૨૩૪૨૫૫                                        |
| ૫–૧ <i>૬૮૦૬</i>                         | ૫–૫૧૫૩૬૩૧                                       |
| <i>૬</i> –-११७ <i>९४८</i>               | <i>६</i> –११३३७८८०३                             |
| ૭–૮૨૩૫૪૨                                | ૭–૨૪૯૪૩૫૭૮૮૭                                    |
| ८–५७५४८००                               | ૮–૫૪૮૭૫૮૭૩૫૩૫                                   |
| ૯–૪૦૩૫૩ <i>۶</i> ૦ <i>۶</i>             | ૯–૧૨૦૭૨ <i>૬</i> ૯૨૧૭૭૯૧                        |
| ૧૦–૨૮૨૪૭૫૨૪૮                            | ૧૦–૨૬૫૫૯૯૨૨૭૯૧૪૨૩                               |
| ૧૧–૧૯૭૭૩૨ <i>૬</i> ૭૪૨                  | ૧૧–૫૮૪૩૧૮૩૦૧૪૧૧૩૨૭                              |
| १२–१३८४१२८७२०२                          | ૧૨–૧૨૮૫૫૦૦૨૬૩૧૦૪૯૨૧૫                            |
| નવ ભંગની દેવકુલિકા (અંક ૧૨)             | ૪૯ ભંગની દેવકુલિકા (અંક ૨૧)                     |
| १-८                                     | १-४७                                            |
| ૨–૯૯                                    | २-२४७७                                          |
| 3-666                                   | 3-928666                                        |
| <u> </u>                                | 8-5286666                                       |
| <b>u</b> -6666                          | u-31286666                                      |
| 5–666666                                | ૬–૧૫૬૨૪૯૯૯૯૯                                    |
| しーにたいたいで                                | ૭–૭૮૧૨૪૯૯૯૯૯૯                                   |
| 2-44466666                              | ८–36055866666666                                |
| C - C C C C C C C C C C C C C C C C C C | ૯–૧૯૫૩૧૨૪૯૯૯૯૯૯૯૯                               |
| 90-666666666                            | ૧૦–૯૭૬૫૬૨૪૯૯૯૯૯૯૯૯૯                             |
| <b>११</b> -८८८८८८८८८८                   | 11-822212866666666666666                        |
| 92-66666666666                          | 12-28818052866666666666666666666666666666666666 |
| के पदार्थ जिततन टांग श्रदाने धागण ह     | ે છે હંમેશા પોતાનં ધન પાત્રમાં વાવે છે અને      |

જે પદાર્થ ચિંતવન દ્વારા શ્રદ્ધાને ઘારણ કરે છે, હંમેશા પોતાનું ઘન પાત્રમાં વાવે છે અને સુસાધુ સેવાથી પાપને વિખેરી નાંખે છે, તેને ઉત્તમ પુરુષો શ્રાવક કહે છે. ૮૮૪.

શ્રાતિ એટલે પચતિ. ઉત્કૃષ્ટ શ્રદ્ધાને પરિપકવ કરે છે.''શ્રાં પાંકે' એ ધાતુનું રૂપ છે–એમ સ્થાનાંગસૂત્રની વૃત્તિમાં કહેલું છે. एवं च विविधैर्भगैः स्वीकृतव्रतपालकाः । श्रावकाः श्राविकाश्चेषामर्हतां स्यात्परिच्छदः ॥८८५॥ साधुष्वथो गणधर-पदयोग्या भवंति ये । उत्पत्तिनाशधौव्यार्था त्रिपदीं शिक्षयंति तान् ॥८८६॥ अधीत्य त्रिपदीं तेऽपि मुहूर्त्ताद्बीजबुद्धयः । रचयंति द्वादशांगीं विचित्ररचनांचितां ॥८८७॥ ततः सौगंधिकरत्न-चूर्णस्थालं करे धृतं । शक्रः पुरो ढौकयति पदस्थापनहेतवे ॥८८८॥ तिष्ठंति चार्द्धावनताः पदयोग्याः पुरोऽर्हतां । गंधवासांस्तच्छिरस्सु क्षिपंते मुष्टिभिर्जिनाः ॥८८९॥ ददते सूरिमंत्रं च तेभ्यस्तीर्थप्रवर्त्तकाः । द्रव्यक्षेत्रकालभावै-स्तीर्थानुज्ञां च कुर्वते ॥८९०॥ कुर्वंति सर्वे शक्राद्या देवाः पदमहोत्सवं ।

આ પ્રમાશે વિવિધ પ્રકારના ભંગોવડે ગ્રહશ કરેલા વ્રતોને જે પાળે છે, તેવા શ્રાવક અને શ્રાવિકાઓ અરિહંતની પર્ષદા હોય છે. ૮૮૫.

હવે સાધુઓમાં ગણઘરપદને યોગ્ય જે હોય, તેમને ઉત્પત્તિ, નાશ અને ધ્રૌવ્ય અર્થવાળી ત્રિપદી ભગવંત શીખવે છે. ૮૮*૬*.

તે ત્રિપદીનો અભ્યાસ કરીને તેઓ પણ બીજબુદ્ધિવાળા હોવાથી મુહૂર્ત્તમાં (બે ઘડીમાં) વિચિત્ર રચનાયુક્ત એવી દ્વાદશાંગીને રચે છે. ૮૮૭.

ત્યારપછી ગણઘરપદની સ્થાપના માટે ઈંદ્ર સૌગંધિક પદાર્થોથી ભરેલો રત્નનો થાળ હાથમાં લઈને પ્રભુની પાસે ઘરે છે. ૮૮૮.

તે વખતે પદને યોગ્ય એવા ગણધર ભગવંતો અર્ધા નમીને અરિહંતની સામે ઊભા રહે છે. તેમના મસ્તક ઉપર જિનેશ્વર મુઠી ભરીને સુગંધી વાસક્ષેપ નાખે છે. ૮૮૯.

તીર્થના પ્રવર્ત્તક તીર્થકરો તેઓને સૂરિમંત્ર આપીને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવથી તીર્થની અનુજ્ઞા પણ આપે છે. ૮૯૦.

તે વખતે ઈદ્રાદિ સર્વ દેવો ત્રણે પ્રકારના શ્રેષ્ઠ વાજિંત્રો વગાડવાપૂર્વક અત્યંત હર્ષ અને ભાવોલ્લાસ સહિત ૫દ મહોત્સવ કરે છે. ૮૯૧.

सूत्रं गणधरा एव ग्रध्नन्त्येते महाधिय: । दिशंति केवलानेव प्रायोऽर्थांस्तीर्थपाः पुनः ॥८९२॥ यथोच्चै: सहकारादि-तरुमारूढवान्नर: । स्वजनानामधःस्थाना-मुपकाराय शालिनां ॥८९३॥ फलानां कुरुते वृष्टिं द्वित्राः केचन तेषु च । पतंति तानि गृहणंति पटेन प्रभविष्णवः ॥८९४॥ अथ ते तान्यूपादाय संस्कृत्य च यथाविधि । उपयोज्य प्रीणयंति स्वजनानात्मनोऽपि च ॥८९५॥ तथा तीर्थंकरा ज्ञान-कल्पद्रमशिर:स्थिता: । भव्यानामुपकाराय वर्षंत्यर्थाननुत्तरान् ॥८९६॥ गृहणंति तान् गणधरा वितत्य धिषणापटं । आत्मानं रचितैस्तेश्चा-नुगृहणंत्यपरानपि ॥८९७॥ यथा फलानि व्यस्तानि न सर्वानुपकुर्वते । कृतार्था न तथैवार्थाः स्युः सूत्ररचनां विना ॥८९८॥ मुक्ताफलानि व्यस्तानि शतानि कुसुमानि वा । नासूत्राण्युपयुज्यंते तथार्था अपि देहिनां ॥८९९॥

મહાબુદ્ધિવાળા ગણધરો જ સૂત્રની રચના કરે છે. અને તીર્થકરો કેવળ અર્થનો જ પ્રાયઃ ઉપદેશ આપે છે. ૮૯૨.

જેમ કોઈ આમ્રાદિ વૃક્ષ ઉપર આરૂઢ થયેલ મનુષ્ય, નીચે રહેલા સ્વજનોના ઉપકાર માટે સુંદર (પાકાં) ફળોની વૃષ્ટિ કરે છે. તેમાંથી સ્વજનો તે પડતાં બે–ત્રણ ફળોને વસ્ત્રવડે ગ્રહણ કરવા શક્તિમાન થાય છે. ૮૯૩–૮૯૪.

પછી તે ફળ મેળવનાર તે ફળ લઈને, યથાવિધિ સંસ્કાર કરીને પોતાના સ્વજનોને એકઠા કરીને, તેમને ખાવા આપી પ્રેમ ઉત્પન્ન કરે છે; પોતે પણ ખાય છે. ૮૯૫.

તે જ પ્રમાણે જ્ઞાનરૂપે કલ્પવૃક્ષ ઉપર સ્થિત થયેલા તીર્થંકરો ભવ્યજનોના ઉપકારને માટે અનુત્તર એવા અર્થને વરસાવે છે. ૮૯*૬*.

તેને ગણધરો બુદ્ધિરૂપ પટ વિસ્તારીને તેમાં ગ્રહણ કરે છે. પછી તેને ગ્રંથ (દ્વાદશાંગી) રૂપ રચીને તે વડે પોતાને તેમજ પરને ઉપકાર કરે છે. ૮૯૭.

જેમ છુટા છુટા પડેલા ફળો સર્વનો ઉપકાર કરી શકતા નથી તેમ સૂત્રરચનાવિના અર્થો કૃતાર્થ થતા નથી. ૮૯૮.

છુટા મુકતાફળો તેમજ સેંકડો કુસુમો સૂત્રવડે ગુંથ્યા વિના માળા તરીકે પહેરવાના ઉપયોગમાં

|        | याटक्स्वरूपाः सार्वैंद्राः प्राच्यां सिंहासनस्थिताः ।<br>तन्वते देशनां दीप्यमाना लोकोत्तरश्रिया ॥९००॥ |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        | तथैव शेषदिक्ष्वर्ह-त्प्रतिमाः सुरनिर्मिताः ।<br>विद्ध्युर्देशनां मूल-स्वरूपादविशेषिताः ॥९०१॥          |
|        | जनः कोऽपि न जानाति स्वरूपेषु चतुर्ष्विति ।<br>मूलस्वरूपं कतम-त्कतमद्वात्र कृत्रिमं ॥९०२॥              |
| तथाहु: | जे ते देवेहिं कया तिदिसिं पडिरूवगा जिणवरस्स ।<br>तेसिं पि तप्पभावा तयाणुरूवं हवइ रूवं ॥९०३॥           |
|        | प्रतिरूपेषु यत्तेषु नाकिभिर्विहितेष्वपि ।<br>रूपं स्याद्भगवत्तुल्यं तन्महिम्नैव तद्धुवं ॥९०४॥         |
|        | अन्यथा तु सुराः सर्वे यदि संभूय कुर्वते ।<br>अंगुष्ठप्रमितं रूपं सर्वशक्तिप्रयत्नतः ॥९०५॥             |
|        | ु<br>तज्जगज्जैत्ररूपार्ह-त्यादांगुष्ठस्य सन्निधौ ।<br>निर्वाणांगारविच्छायं भवेदुर्वादिवृंदवत् ॥९०६॥   |

આવતા નથી, તેમ પ્રાણીઓને છુટા અર્થો પણ ઉપયોગી થતા નથી. ૮૯૯.

જે રીતે સર્વજ્ઞ પ્રભુ પૂર્વદિશાના સિંહાસન ઉપર બેસીને લોકોત્તર લક્ષ્મીવડે શોભતા દેશના આપે છે, તેમ બાકીની ત્રણ દિશાઓમાં પણ દેવનિર્મિત અરિહંતની પ્રતિમા મૂળસ્વરૂપથી ફેરફાર વિના (તેના સરખી જ) દેશના આપે છે. ૯૦૦–૯૦૧.

તેથી કોઈ પણ મનુષ્ય ચાર સ્વરૂપમાં મૂળ સ્વરૂપ કયું અને કૃત્રિમ સ્વરૂપો કયા, તે જાણી શકતા નથી. ૯૦૨.

કહ્યું છે કે–દેવોના કરેલા તે ત્રશે દિશાના પ્રતિરૂપમાં પણ ભગવંતસદશ રૂપ પ્રભુના મહિમાથી જ થાય છે. ૯૦૩.

જો કે પ્રભુના પ્રતિરૂપને દેવો બનાવે છે, તો પણ પ્રભુના મહિમાથી જ તે પ્રતિરૂપ પ્રભુતુલ્ય થાય છે. ૯૦૪.

જો એ કારણ ન હોય, તો સર્વ દેવો એકઠા થઈને સર્વ શક્તિના પ્રયત્નથી એક અંગુષ્ઠ પ્રમાણરૂપ વિકુર્વે, તો તે જગતના રૂપને જીતવાવાળા પ્રભુના પગના અંગુઠાની પાસે પણ, દુષ્ટવાદીઓના વૃંદની જેમ બુઝી ગયેલ અગ્નિ (કોયલા) જેવો લાગે. ૯૦૫–૯૦*૬*. आहुध्र– यैः शांतरागरुचिभिः परमाणुभिस्त्वं निर्मापितस्त्रिभुवनैकललामभूत । तावंत एव खलु तेऽप्यणवः पृथिव्यां यत्ते समानमपरं न हि रूपमस्ति ॥९०७॥ ताद्यशाच्यार्हतां रूपा-ज्जगद्वाचामगोचरात् । अनंतगुणहीनाः स्यू रूपतो गणधारिणः ॥९०८॥ तेभ्यश्चाहारका देहा अनंतगुणहीनकाः । तेभ्योऽप्यनुत्तरा देवा-स्ततोऽधोऽधः क्रमात्सुराः ॥९०९॥ यावद्व्यंतरगीर्वाणा-स्तेभ्यश्च चक्रवर्तिनः । वासुदेवा बलदेवा महामांडलिकाः क्रमात् ॥९१०॥ अनंतगुणहीनाः स्यु-स्तच्छेषास्तु नृपादयः । लोकाः सर्वेऽपि षट्स्थान-पतिता रूपतो मिथः ॥९११॥ अनंता १ संख्य २ संख्येय ३-भागहीनाः परस्परं । संख्येया ४ संख्येया ५ नंत ६-गुणहीनाः स्वरूपतः ॥९१२॥ ताद्य्रूपाश्च तेऽर्हतो मनोनयनसौख्यदाः ।

શ્રી ભક્તામરસ્તોત્રમાં કહ્યું છે કે-'હે ત્રણ ભુવનના અદ્વિતીય લલામભૂત પ્રભુ ! જે શાંતરાગની રુચિવાળા પરમાણુઓવડે આપનું રૂપ બનાવવામાં આવ્યું છે, તેવા પરમાણુઓ આ જગતમાં તેટલા જ હતા, જેથી આપના રૂપ સરખું રૂપ આ જગતમાં બીજું જણાતું નથી.' ૯૦૭.

જગતની વાચાને અગોચર એવા તેવા પ્રકારના અરિહંતના રૂપ કરતાં ગણધરોનું રૂપ અનંતગુણહીન હોય છે. ૯૦૮.

તે કરતાં આહારક દેવ અનંતગુણહીન હોય છે, તેનાથી અનુત્તર વિમાનવાસી દેવોનું રૂપ અનંતગુણહીન હોય છે. એ પ્રમાણે નીચે નીચે ઉતરતાં યાવત્ વ્યંતર દેવોનું રૂપ અનંતગુણહીન હોય છે. તે કરતાં ચક્રવર્તીનું, વાસુદેવનું, બળદેવનું, મહામાંડલિકનું અનુક્રમે અનંત અનંતગુણહીન હોય છે. શેષ રાજાદિ સર્વ લોકોનું રૂપ અંદર અંદર ષટ્સ્થાન પતિત હોય છે. ૯૦૯–૯૧૧.

એટલે અનંતભાગહીન, અસંખ્યાતભાગહીન, સંખ્યાતભાગહીન, સંખ્યાતગુણહીન, અસંખ્યાતગુણહીન, અનંતગુણહીન એવા સ્વરૂપથી હોય છે. ૯૧૨.

આવા પ્રકારના રૂપવાળા અરિહંતો મન તથા નેત્રને સુખ આપે છે. લોકોને તેમની પાસે જવાની ઈચ્છા થાય, તથા તેમની વાણી સ્વીકારવાનું મન થાય તેવા હોય છે. ૯૧૩. तथा ताद्यक् प्रभो रूपं निरूप्यानुत्तरं जनाः । त्यक्तरूपाभिमानाः स्यु-र्न नीचैर्गोत्रबंधिनः ॥९१४॥ धर्मादेवाप्यते रूप-मीद्यौश्चर्यबंधुरं । इति धर्मे प्रवर्तते तेऽर्हद्रूपनिरूपणात् ॥९१५॥ यदीद्य्यूपभाजोऽपि राजवंश्या जिनेश्वराः । यतंते संयमे तर्हि वयं किं न यतामहे ? ॥९१६॥ इत्यालोच्याल्पकर्माणो यतंते केऽपि संयमे । बहुधेत्यर्हतां रूपं भवेल्लोकोपकारकृत् ॥९१७॥ यथा रूपं तथा संह-ननं संस्थानमेव च । वर्णो गतिः स्वरस्सत्त्वं स्यादुच्छ्वासाद्यनुत्तरं ॥९१८॥ अन्यासामपि सर्वासां प्रकृतीनामनुत्तराः । प्रशस्ताः स्युः परिपाका-स्ताद्धान्नामकर्मतः ॥९१९॥ असातवेदनीयाद्या दुष्टाः प्रकृतयोऽपि याः ।

તેવા પ્રકારનું અનુત્તર એવું પ્રભુનું રૂપ જોઈને જીવો રૂપનું અભિમાન તજી દે છે, તેથી નીચગોત્રને બાંધતા નથી. ૯૧૪.

તેવા પ્રકારનું અરિહંતનું રૂપ જોવાથીી લોકો એમ વિચારે છે કે–આવું ઐશ્વર્યથી વ્યાપ્ત રૂપ ઘર્મથી જ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે અને તેથી ધર્મમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. ૯૧૫.

આવા અદ્વિતીય રૂપવાન રાજવંશી એવા જિનેશ્વરો પણ સંયમમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, તો અમે તેવો પ્રયત્ન કેમ ન કરીએ ? ૯૧*૬*.

આ પ્રમાશે વિચારીને અલ્પકર્મવાળા ઘણા લોકો સંયમમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. આ રીતે ઘણા પ્રકારે અરિહંતનું રૂપ લોકોને ઉપકાર માટે થાય છે. ૯૧૭.

જેમ રૂપ તેમ જ સંહનન, સંસ્થાન, વર્ષ, ગતિ, સ્વર, સત્ત્વ અને ઉચ્છ્વાસ પણ અનુત્તર હોય છે. ૯૧૮.

બીજી પણ બધી શુભ પ્રકૃતિઓનો ઉદય તેવા પ્રકારના નામકર્મને કારણે અનુત્તર અને પ્રશસ્ત હોય છે. ૯૧૯.

અસાતાવેદનીય વિગેરે અશુભ (દુષ્ટ) પ્રકૃતિઓ પણ ક્ષીરસમુદ્રમાં લીંબડાના રસના બિંદુની જેમ દુઃખ આપનારી થતી નથી–નિષ્ફળ થાય છે. ૯૨૦. अर्हतां पादमूले च सदा सन्निहितो भवेत् । प्रायो गणधरो ज्येष्ठः कदाचिदपरोऽपि वा ॥९२१॥ परं न स्वामिपादाब्ज-मेकेन गणधारिणा । भवेत्कदापि रहितं त्रिदशेनेव नंदनं ॥९२२॥ ज्येष्ठो गणी सोऽपरो वा प्रणम्य परमेश्वरान् । पार्श्वे निषीदत्याग्रेय्या-मन्येऽप्येवं गणाधिपाः ॥९२३॥ मुनयः केवलज्ञान-शालिनोऽथ जिनेश्वरान् । त्रिश्च प्रदक्षिणीकृत्य कृत्वा तीर्थनमस्कृतिं ॥९२४॥ यथाक्रमनिविष्टानां पृष्ठतो गणधारिणां । निषीदंति पदस्थानां रक्षंतो गौरवं स्थितेः ॥९२५॥ कृतकृत्यतया ताद्ट-क्कल्पत्वाच्य जिनेश्वरान् । न नमस्यंति तीर्थं तु नमंत्यर्हन्नमस्कृतं ॥९२६॥ उक्तं च धनपालेन महात्मना – होही मोहुच्छेओ, तुह सेवाए, धुव ति नंदामि । जं पुण न वंदिअव्वो, तत्थ तुमं तेण जिज्झामि ॥९२७॥

અરિહંતની પાસે નિરંતર પ્રાયઃ જયેષ્ઠ ગણધર રહે છે. કોઈ વખત બીજા ગણધર પણ રહે છે. ૯૨૧.

જેમ નંદનવન દેવતા રહિત નથી હોતું, તેમ તીર્થંકર ભગવંત પણ ગણધર વિના હોતા નથી. ૯૨૨.

હવે સમવસરણમાં બાર પર્ષદા કેવી રીતે બેસે છે તે બતાવે છે –

પ્રથમ જ્યેષ્ઠ ગણઘર અથવા બીજા ગણઘર પરમેશ્વરને પ્રણામ કરીને અગ્નિકોણમાં પ્રભુની પાસે બેસે છે. તેમની પાછળ બીજા ગણઘરો બેસે છે. ૯૨૩.

કેવળજ્ઞાની મુનિઓ જિનેશ્વરને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઈને, તેમને નમસ્કાર કરીને અનુક્રમે બેઠેલા ગણઘરોની પાછળ બેસે છે. પદસ્થની સ્થિતિનું ગૌરવ તેઓ જાળવે છે. ૯૨૪--૯૨૫.

કેવળજ્ઞાનીઓ કૃતકૃત્ય થયેલા હોવાથી અને તેવો કલ્પ હોવાથી, તેઓ જિનેશ્વરને નમતા નથી, પરંતુ અરિહંતે નમસ્કાર કરેલા તીર્થને નમસ્કાર કરે છે. ૯૨*૬*.

ધનપાલ મહાત્માએ કહ્યું છે કે–'હે પ્રભુ તમારી સેવાથી (મારા) મોહનો ઉચ્છેદ જરૂર થશે–એમ ઘારીને હું આનંદ પામું છું, પરંતુ મોહનો ક્ષય થયા પછી આપને વંદાશે નહીં–એમ ઘારીને હું ખેદ પામું છું.' ૯૨૭. मनःपर्यायज्ञान्याद्या-स्ततोऽतिशयिसाधवः । नत्वार्हत्तीर्थगणिनः सर्वज्ञांश्चासते ततः ॥९२८॥ तेषां च पृष्ठतः शेष-संयता अर्हदादिकान् । प्रणिपत्य निषीदंति विनयेन यथाक्रमं ॥९२९॥ तेषां च पृष्ठतो वैमानिकदेव्योऽर्हदादिकान् । प्रणिपत्यासते तासां पृष्ठे साध्व्यस्तथैव च ॥९३०॥ इत्येताः पर्षदस्तिम्रो निषीदंत्यग्रिकोणके । प्रविश्य पूर्वद्वारेण कृत्वा चार्हत्प्रदक्षिणां ॥९३१॥ देव्योऽथ भवनज्योतिर्व्यंतराणामिति त्रयं । याम्यद्वारा प्रविश्यास्ते नैर्ऋत्यां दिशि पर्षदां ॥९३२॥ सुरास्त्रयोऽमी पूर्वोक्ताः पुनस्तिष्ठंत्यनुक्रमात् । प्रविश्य पश्चिमद्वारा वायव्यां विनयानताः ॥९३३॥ वैमानिकाः सुरास्सेंद्रा मनुजा मनुजस्त्रियः । प्रविशंत्यत्तरद्वारा तिष्ठंत्यैशानकोणके ॥९३४॥

કેવળજ્ઞાનીની પાછળ મનઃપર્યવજ્ઞાની, (અવધિજ્ઞાની, ચૌદપૂર્વી) વિગેરે બેસે છે. તેમની પાછળ અતિશયવાળા સાધુઓ બેસે. તે સર્વ અરિહંતને, તીર્થને, ગણધરને અને કેવળીઓને નમસ્કાર કરીને બેસે છે. ૯૨૮.

તેની પાછળ સામાન્ય મુનિઓ અરિહંતાદિને વિનયપૂર્વક નમસ્કાર કરીને અનુક્રમે બેસે. ૯૨૯. તેમની પાછળ વૈમાનિક દેવીઓ અરિહંતાદિને નમસ્કાર કરીને ઊભી રહે, તેમની પાછળ સાઘ્વીઓ,

તે જ પ્રકારે અરિહંતાદિને નમસ્કાર કરીને ઊભી રહે. ૯૩૦.

આ ત્રણ પર્ષદા પૂર્વદ્વારવડે સમવસરણમાં પ્રવેશ કરીને, અરિહંતને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઈને અગ્નિકોણમાં બેસે. ૯૩૧.

ભવનપતિ, વ્યંતર ને જ્યોતિષીની દેવીઓ,એ ત્રણ પર્ષદા દક્ષિણદ્વારથી પ્રવેશ કરીને નૈૠત્યકોણમાં બેસે. ૯૩૨.

એ જ પ્રમાશે ભવનપતિ, વ્યંતર ને જ્યોતિષીના દેવોરૂપ ત્રશ પર્ષદાના દેવો, પશ્ચિમદ્વારે પ્રવેશ કરી વિનયથી નમીને વાયવ્ય કોણમાં બેસે. ૯૩૩.

ઈદ્રો સહિત વૈમાનિક દેવો, મનુષ્યની સ્ત્રીઓ (એ ત્રણ પર્ષદા),ઉત્તરદ્વારથી પ્રવેશ કરી ઈશાનકોણમાં બેસે. ૯૩૪.

આ પ્રમાશે બારે પર્ષદા પ્રભુને પ્રદક્ષિણા કરીને તથા અરિહંત અને ગણઘરાદિને નમસ્કાર કરીને,

पर्षदो द्वादशाप्येवं निषीदंत्युक्तदिक्षियमाः । प्रदक्षिणीकृत्य नत्वा-र्हतो गण्यादिकांस्तथा ॥९३५॥ आयाति यो यज्जातीयः स तत्पर्षदि तिष्ठति । न तत्र मानो द्वेषो वा न भयं न नियंत्रणा ॥९३६॥ महर्द्धिकं समायांतं नमंत्यल्पर्द्धिकाः स्थिताः । व्रजंतोऽपि नमंतोऽमी यांति प्रौढर्द्धिकं स्थितं ॥९३७॥ यो यो यस्य परीवारो यो वा यन्निश्रयाऽऽगतः । त्रिदशो वा मनुष्यो वा स तत्पार्श्वे निषीदति ॥९३८॥ देव्यश्चतुर्द्धा साध्व्यश्च शुण्वंत्यूर्ध्वंदमाः क्षणं । देवाः सर्वे नरा नार्यो निविष्टाः श्रमणास्तथा ॥९३९॥ वृत्तावावश्यकस्येदं चूर्णै चोत्कटिकासनाः । शृण्वंति साधवोऽथोर्ध्वाः साध्व्यो वैमानिकांगनाः ॥९४०॥ उपविश्यैव शृण्वंति देशनामाप्तभास्वतां ।

ઉપર કહ્યા પ્રમાણે વિદિશાઓમાં બેસે. ૯૩૫.

નવો જે આવે તે પોતાની જાતિની પર્ષદામાં બેસે. તેમાં માન, દ્વેષ, ભય કે નિયંત્રણા બીલકુલ હોતાં નથી. ૯૩*૬*.

કોઈ મહર્દ્ધિક આવે તો તેને પ્રથમ બેઠેલા અલ્પર્દ્ધિવાળાઓ નમે અને અલ્પર્દ્ધિવાળા જાય તો બેઠેલા મહર્દ્ધિકને નમીને જાય. ૯૩૭.

જે જેના પરિવારનો હોય, અથવા જે જેની નિશ્રામાં આવ્યો હોય, તે મનુષ્ય કે દેવ તેની પાસે જ બેસે. ૯૩૮.

ઉપર જણાવેલી ૧૨ પર્ષદામાંથી ચાર પ્રકારની દેવીઓ અને સાઘ્વીઓ ઊભા ઊભા દેશના સાંભળે અને ચાર પ્રકારના દેવો, મનુષ્ય, મનુષ્યની સ્ત્રીઓ અને સાઘુઓ– (એ ૭ પર્ષદા) બેસીને દેશના સાંભળે. ૯૩૯.

આવશ્યકવૃત્તિમાં આ પ્રમાણે કહ્યું છે, પરંતુ તેની ચૂર્શિમાં કહ્યું છે કે–સાધુઓ ઉત્કટિકાસને સાંભળે અને વૈમાનિકની દેવી તથા સાધ્વીઓ બે પર્ષદા જ ઊભી રહીને સાંભળે. ૯૪૦.

બાકીની નવ પર્ષદા આપ્તમાં સૂર્યસમાન પરમાત્માની દેશના બેસીને સાંભળે કે ઊભી રહીને સાંભળે તે વિષે કાંઈ કહ્યું નથી.<sup>૧</sup> તત્ત્વ કેવળી જાશે. ૯૪૧.

૧ બાકીની નવ પર્ષદા બેસીને સાંભળે એમ પણ કહેલ છે. આ ગાથાના ચોથા પદનો અર્થ તેવો પણ કરે છે. अपूर्व यत्र समव--सरणं नेक्षितं च यै: । अपि द्वादशयोजन्या--स्ते तत्रायांति साधवः ॥९४२॥ अथ चेत्साधवस्तत्र ते नायांति श्लथादराः । तत्प्रायश्चित्तमर्हंति चतुर्गुरुकसंज्ञकं ॥९४३॥ आगच्छतां च बालानां ग्लानानां जरतामपि । न कोऽप्युपद्रवो नार्ति--र्न त्रास स्यान्न वा श्रमः ॥९४४॥ तावदुत्तुंगसोपान--सहस्रारोहणे भवेत् । न कस्यापि श्रमश्चास-व्यथाः शंभुप्रभावतः ॥९४५॥ स्त्रीक्षेत्रवित्ताद्युत्थानि पितृघातोदितान्यपि । तत्रागतानां शाम्यंति द्रुतं वैराणि पापवत् ॥९४६॥ युद्धचमाना मिथः क्रूराः क्रोधरक्तेक्षणाननाः । कंपमाना उदस्तास्त्रा उच्छुंडाः कुंजरा इव ॥९४७॥ भवंति ये तेऽपि तत्रा--गता विस्मृतविग्रहाः । प्रशांतचित्ताः शुण्वंति धर्मं स्वामिप्रभावतः ॥९४८॥

જ્યાં અપૂર્વ (નવું જ) સમવસરણ થયું હોય અને જેમણે સમવસરણ જોયું જ ન હોય, તેવા સાધુ બાર યોજનથી પણ ત્યાં આવે. ૯૪૨.

જો કોઈ સાધુ શિથિલ આદરવાળા થઈને ન આવે તો તેને ચતુર્ગુરુ નામનું પ્રાયશ્વિત આવે. ૯૪૩.

બાળ, ગ્લાન કે વૃદ્ધ, કોઈને પણ સમવસરણમાં આવતા ઉપદ્રવ, પીડા, ત્રાસ કે થાક લાગતો નથી. ૯૪૪.

એટલા બધાં ઊંચા (વીશ હજાર) પગથીઆઓ ચડતાં કોઈને પણ પ્રભુના પ્રભાવથી શ્રમ, શ્વાસ કે વ્યથા ન થાય. ૯૪૫.

સ્ત્રી, ક્ષેત્ર કે દ્રવ્યાદિના હરણાદિથી ઉત્પન્ન થયેલા તેમજ પિતૃઘાતથી થયેલા વૈરો ત્યાં આવનારના પાપની જેમ તત્કાળ શમી જાય છે. ૯૪*૬.* 

અંદરઅંદર યુદ્ધ કરનારા, ક્રૂર, ક્રોધવડે લાલમુખવાળા, કંપતા અને શસ્ત્રો ઊંચા કરેલા હોવાથી જાણે ઊંચી કરેલી શૂંઢવાળા હાથી જ હોય, તેમ તેઓ ત્યાં આવતાં જ પ્રભુના પ્રભાવથી કલેશને ભૂલી જઈને અને પ્રશાંત ચિત્તવાળા થઈને દેશના સાંભળે છે. ૯૪૭–૯૪૮.

ત્યાં કોઈ વિકથા કરતું નથી, કોઈ બીજાને વ્યાક્ષેપ કરતું નથી, સર્વે જનો એક ચિત્તે પ્રભુની દેશના સાંભળે છે. ૯૪૯. न कोऽपि विकथां कुर्या-दुव्याक्षेपं कोऽपि नापरं । तदेकचित्ताः श्रण्वंति जिनानां देशनां जनाः ॥९४९॥ श्रण्वंति येऽपि तिर्यंचः स्थिता वप्रे द्वितीयके । तेऽपि विस्मृतजात्यादि-वैराः स्युस्तत्प्रभावतः ॥९५०॥ पार्श्वस्थं सिंहमातंगं शार्दुलहरिणं तथा । श्येनपारावतं व्याघ्र-च्छागं मार्जारमुषकं ॥९५१॥ महिषाश्चं च नकुल-सर्पं शुकरकुर्कुरं । एकाग्रचित्ताः शुण्वंति प्रभोरत्यमृतं क्षणं ॥९५२॥ बिभेति तत्र नो बाध्यो बाधकस्तं न बाधते । स्यः सार्वातिशयाच्छांत-रसतृप्ताः समेऽपि ते ॥९५३॥ प्रथमां पौरुषीं याव-द्धर्ममाख्याति पारगाः । अत्रांतरे च यस्तत्र चक्रवर्त्त्यादिको नृपः ॥९५४॥ श्राद्धोऽमात्यादिको वा य-स्तदभावे च पूर्जन: । जनो जानपदो वापि सज्जयत्यदुभूतं बलिं ॥९५५॥ तण्डुलास्तत्र कलमशालीनां स्युः सितत्विषः उद्दामसौरभाः स्निग्धा-स्तनवः कोमला भूशं ॥९५६॥

બીજા ગઢમાં જે તિર્યંચો રહેલા છે, તે પણ પ્રભુના પ્રભાવથી જાતિવૈરને ભૂલીને દેશના સાંભળે છે. ૯૫૦.

પાસે રહેલા હાથી ને સિંહ, હરિષ્ઠ ને શાર્દૂલ, પારેવા ને બાજ, બોકડા ને વાઘ, ઉંદર ને બિલાડી, અશ્વ ને મહિષ (પાડો), સર્પ ને નોળીઓ, ભુંડ ને કુતરો–એ સર્વ પ્રભુની અમૃતથી પષ્ઠ શ્રેષ્ઠ દેશના એકાગ્ર ચિત્તે સાંભળે છે. ૯૫૧–૯૫૨.

બાધ્ય એવા પશુઓ ત્યાં બીતા નથી અને બાધક તેને બાધ કરતા નથી. સર્વજ્ઞના અતિશયથી સર્વ જીવો શાંતરસમાં તૃપ્ત થયેલા હોય છે. ૯૫૩.

પહેલી પૌરુષી પૂર્શ થાય, ત્યાં સુધી તીર્થંકર પરમાત્મા દેશના આપે છે. તે વખતે ત્યાં ચક્રવર્ત્યાદિક જે અગ્રજ્ઞી રાજા હોય, તે અથવા શ્રાવક કે અમાત્ય વિગેરે, અથવા તે ન હોય તો નગરજનો અને દેશવાસી જનો અદ્ભુત એવો બલિ તૈયાર કરે છે. ૯૫૪–૯૫૫.

તે બલિમાં કલમશાળી ચોખા, ઉજ્જ્વળ વર્શવાળા, ઉત્કટ સુગંધવાળા, સ્નિગ્ધ, પાતળા, અત્યંત કોમળ, દુર્બળ સ્ત્રીએ ખાંડેલા, પવિત્ર બળવાળી સ્ત્રીએ ફોતરારહિત કરેલા, અખંડ અશીશુદ્ધ ચાર दुर्बलाकंडिताः पूता बलवत्याऽतिनिस्तुषाः । अखंडाग्राश्चतुःप्रस्थ-प्रमिताढकसंमिता: ॥९५७॥ अर्पिताः स्वजनानां ये तुषभग्रादिशुद्धये । पुनस्तेभ्यः समुच्चित्य शोधिताः शुद्धवारिणा ॥९५८॥ अर्द्धस्विन्नानिमान् रत्नस्थाले निक्षिप्य निर्मले । सज्जिताखिलश्रंगारा मौलौ धत्ते सुवासिनी ॥९५९॥ गंधद्रव्याणि दिव्यानि निक्षिपंत्यत्र नाकिनः । तेनासौ भूरिसौरभ्यसुभगो जायते बलिः ॥९६०॥ नीयते गीतवाद्यादि-महोत्सवपुरस्सरं । श्राद्धेनासौ प्रभोरग्रे श्लाघ्यमानेन धार्मिकैः ॥९६१॥ पूर्वद्वारा प्रविशति बलिरेवं महामहै: 1 तस्मिन्नागतमात्रे च विरमंति क्षणाज्जिनाः ॥९६२॥ ततः स चक्रवर्त्त्यादिः श्रावको बलिना सह । तिस्र: प्रदक्षिणा: कृत्वा प्राच्यां प्रभुपदांतिके ॥९६३॥ किरत्याशासु सर्वासु तं बलिं प्रौढमुष्टिभिः । तस्य प्रागेव भूपाता-दर्द्धं गृहणंति नाकिनः ॥९६४॥

પ્રસ્થ અથવા એક આઢક પ્રમાણ હોય છે. ૯૫૮–૯૫૭.

પ્રથમ તે ચોખા ફોતરા તેમ જ ખંડિત ચોખા કાઢી નાખવા માટે સ્વજનોને આપેલા હોય, તેમની પાસેથી આવ્યા પછી પણ ફરીને શોધ્યા હોય અને શુદ્ધ પાણીવડે ધોયેલા હોય, પછી તેને અર્ધ પક્વ' કરી, નિર્મળ રત્નના થાળમાં નાખીને સંપૂર્ણ શૃંગારવડે સજ્જ થયેલી સૌભાગ્યવંતી સ્ત્રી, તેને માથાપર લે. ૯૫૮–૯૫૯.

તેમાં દેવતા દિવ્ય એવા સુગંધી દ્રવ્યો નાંખે, તેથી તે બલિ અત્યંત સુગંધીવાળો અને સુંદર થાય છે. ૯૬૦.

પછી તે બલિને ગીત વાજિંત્ર સાથે મહોત્સવપૂર્વક ધાર્મિક જનોવડે પ્રશંસા કરાતો એવો શ્રાવક ત્યાંથી લઈને ચાલે. ૯૮૧.

એ પ્રમાશે મહામહોત્સવ સાથે તે બલિ પૂર્વદ્વારે થઈને સમવસરશમાં આવે એટલે તરત જ જિનેશ્વર ક્ષણમાત્ર દેશનાને બંધ કરે. ૯૬૨.

પછી ચક્રવર્તીવિગેરે શ્રાવકો બલિસહિત પ્રભુની ત્રણ પ્રદક્ષિણા આપે અને પૂર્વ સન્મુખ પ્રભુ પાસે આવીને તે બલિ મોટી મુઠીઓ ભરીને સર્વ દિશામાં ઉછાળે. તેમાંથી પૃથ્વીપર પડ્યા પહેલાજ અર્ઘ ભાગ દેવતાઓ અદ્ધરથી જ લઈ લે છે. ૯૬૩–૯૬૪.

૧ અર્ધપાકેલા–તદ્દન પાકેલા નહીં

अर्द्धं च शेषस्यार्द्धस्य गृहणात्येतद्विधायक: । अवशिष्टं यथालाभं गृहणंत्यन्येऽखिला जनाः ॥९६५॥ मूर्धिन न्यस्तेन तस्यैक-कणेनाप्तेन भाग्यतः 1 रोगाः सर्वेऽपि शाम्यंति पर्जन्येनेव वह्नयः ॥९६६॥ प्रादुर्भवति षण्मासा-वधि रोगो न नूतनः । तस्मान्मौलिस्थिताद्रल-दीपादिव तमोंकुर: ॥९६७॥ इत्यं बलिविधौ पूर्णे जिनाः प्रथमवप्रतः । अवतीर्य द्रितीयस्य वप्रस्यैशानकोणके ॥९६८॥ देवच्छंदकमागत्य सुखं तिष्ठंति नाकिभिः । अप्यल्पैः कोटिसंख्याकैः सेविता भृतकैरिव ॥९६९॥ ततो द्वितीयपौरुस्या-माद्योऽन्यो वा गणाधिप: । सिंहासने नृपानीते पादपीठेऽथवार्हतां ॥९७०॥ उपविश्यादिशेद्धर्मो-पदेशमतिपेशलं स छद्मस्थोऽपि भव्यानां पृच्छतां सर्ववेदिवत् ॥९७१॥ व्याकुर्वन् विविधान् भावान्-संख्यातीतभवादिकान् । छद्मस्योऽयं जिनो वति न छद्मस्थैः प्रतीयते ॥९७२॥

બાકી રહેલા અર્ધભાગમાંથી અર્ઘ તે બલિના કરાવનાર લે. બા્કી રહેલ બલિ જેને મળી શકે, તે સર્વ લોકો ગ્રહશ કરે. ૯૮૫.

ભાગ્યવડે પ્રાપ્ત થયેલ આ બલિનો એક કણ પણ માથે રાખવાથી વરસાદથી જેમ અગ્નિ શાંત થઈ જાય, તેમ સર્વ રોગો શાંત થઈ જાય. ૯૬૬.

રત્નમય દીપવડે જેમ અંધકારનો અંશ ઉત્પન્ન ન થાય, તેમ મસ્તક ઉપર રાખેલા તે ક્રણથી છ માસ સુધી નવા રોગ ઉત્પન્ન ન થાય. ૯૮૭.

આ પ્રમાણે બલિનો વિધિ પૂર્ણ થાય એટલે પ્રભુ પહેલા ગઢમાંથી નીકળે. પગથીઆ ઉતરીને બીજા ગઢમાં ઈશાન કોણે રહેલા દેવચ્છંદામાં આવીને જઘન્યથી પણ ક્રોડ પ્રમાણ સેવક જેવા દેવોથી સેવાતા પ્રભુ બેસે. ૯૬૮–૯૬૯.

પછી બીજી પોરીસીમાં પહેલા અથવા અન્ય ગણધર, રાજાએ લાવેલા સિંહાસન ઉપર અથવા પ્રભુના પાદપીઠ ઉપર બેસીને અતિ સુંદર એવો ધર્મોપદેશ આપે. તેઓ છદ્મસ્થ હોય છે, છતાં પણ પૂછનારા ભવ્ય જીવોના અસંખ્યાતા ભવ વિગેરે વિવિધ ભાવોને સર્વજ્ઞની જેમ કહે, તે એવી રીતે કે બીજા છદ્મસ્થો એમ ન જાણી શકે કે–આ છદ્મસ્થ છે કે કેવળી છે ? ૯૭૦–૯૭૨. तथाहुः श्रीभद्रबाहुस्वामिपादाः-

राओवणीअसीहासणे निविट्ठो व पायपीढंमि । जेट्ठो अण्णयरो वा गणहारि कहेइ बीयाए ॥९७३॥ संखाईए वि भवे साहइ जं वा परो उ पुच्छिज्जा । न य णं अणाइसेसी विआणइ एस छउमत्यो ॥९७४॥ पुनः पाश्चात्यपोरुष्यां स्थित्वा सिंहासने जिनाः । कुर्वते देशनां सर्वा व्यवस्थात्रापि पूर्ववत् ॥९७५॥ प्राक्कदापि न जातं स्या-द्यत्र तत्र चतुर्विधाः । कुर्वति देवाः समवसरणं विधिनामुना ॥९७६॥ जातेऽप्यस्मिन्मुहुर्यत्र देवः कश्चिन्महर्द्धिकः । नंतुमेति स तत्रैकः कुरुते भक्तिमानिदं ॥९७७॥ यदापि न स्यात्समव-सरणं स्यात्तदापि हि । वक्ष्यमाणं प्रातिहार्या-ष्टकं नियतमर्हतां ॥९७८॥ अशोकवृक्षः सश्चीको भवेद्योजनविस्तृतः । चलत्किसलयो भव्यान् कराग्रैराह्वर्यन्निव ॥९७९॥

તે વિષે શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામી કહે છે કે–''રાજાએ લાવેલા સિંહાસન ઉપર અથવા પ્રભુના પાદપીઠ ઉપર બેસીને મોટા અથવા બીજા ગણઘર બીજી પોરસીએ દેશના આપે છે. ૯૭૩.

તે વખતે બીજો કોઈ પ્રશ્ન પૂછે, તો તેને અસંખ્યાતા ભવો પણ કહે છે, જેથી આ ગણધર છદ્મસ્થ છે–એમ કોઈ પણ જાણી શકે નહીં'' ૯૭૪.

પછી પાછલે પહોરે જિનેશ્વર સિંહાસનપર બિરાજીને દેશના આપે, તે વખતની પર્ષદાદિની વ્યવસ્થા બધી પૂર્વવત્ જાણવી. ૯૭૫.

પૂર્વે જ્યાં સમવસરણ થયું ન હોય, ત્યાં ચારે પ્રકારના દેવો મળીને ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે સમવસરણ રચે. ૯૭૬.

જયાં વારંવાર સમવસરણ થયેલ હોય, ત્યાં કોઈ મહર્દ્ધિક દેવ નમવા આવે, તો ભક્તિમાન્ એવો તે એકલો પણ સમવસરણ રચે. ૯૭૭.

જ્યારે સમવસરશ ન હોય, ત્યારે પશ અરિહંતના આઠ પ્રાતિહાર્યો, જે આગળ કહેવાશે તે તો જરૂર હોય. ૯૭૮.

તે પ્રાતિહાર્યો આ પ્રમાશે-

૧ શોભાયમાન એવો અને એક યોજન વિસ્તારવાળો અશોક વૃક્ષ હોય છે, જેનાં પાંદડા પવનથી ચાલી રહ્યા છે તે જાણે ભવ્ય જીવોને બોલાવતા હોય તેમ લાગે છે. ૯૭૯. अधोवृन्तानि पुष्पाणि पंचवर्णानि नाकिनः । तन्वते जानुदध्नानि जिनानां देशनावनौ ॥९८०॥ मालवकैशिकोमुख्यग्रामरागांचितोऽर्हतां । आयोजनं ध्वनिर्दिव्य-ध्वनिमिश्रः प्रसर्पति ॥९८१॥ चामराष्ठांद्ररुचिरा नमनोन्नमनैर्मुहुः । उच्चैः प्रभुनमस्कारा-च्छंसंतीव गतिं सतां ॥९८१॥ स्वर्णसिंहासनं पाद-पीठयुग्मणिमंडितं । अध्यासते जिनास्तच्च मार्गे व्योम्नि पुरश्चरेत् ॥९८३॥ छत्रत्रयं तथैवाभ्रे चरत्युज्ज्वलमौक्तिकं । जगद्वंद्योपरिस्थित्या मुदेवोद्धरकंधरं ॥९८४॥ भामंडलं सार्वपृष्ठे भात्यर्कस्येव मंडलं । प्रपन्नं शरणायेव नियतास्तकदर्थितं ॥९८५॥ सति प्रभौ कुतः कर्म-कृच्छ्रं सासहार्तेगिभिः । वक्तीतीवांगिनां गर्ज-स्तसुरो देवदुंदुभिः ॥९८६॥

૨ પ્રભુને દેશના આપવાની પૃથ્વી ઉપર દેવો નીચે ડીંટવાલા પાંચ વર્જાના પુષ્પોની જાનુપ્રમાણ વૃષ્ટિ કરે. ૯૮૦.

૩ માલવકૈશિકી મુખ્ય ગ્રામરાગમાં કહેવાતી અરિહંતની દેશનાનો ઘ્વનિ, દિવ્ય ઘ્વનિથી મિશ્ર થઈને એક યોજન સુધીમાં પ્રસાર પામે. ૯૮૧.

૪ ચંદ્ર જેવા ઉજ્જવળ ચામરો વારંવાર નમીને અને ઊંચે જઈને, પ્રભુને નમસ્કાર કરવાથી સજજનોની ઉચ્ચ ગતિ થાય છે–એમ જાણે કહે છે. ૯૮૨.

પ મણિમંડિત અને પાદપીઠયુક્ત સ્વર્શમય સિંહાસન ઉપર પ્રભુ બેસે છે, અને જ્યારે પ્રભુ વિહાર કરે છે, ત્યારે તે આકાશમાં સાથે ચાલે છે. ૯૮૩.

૬ ઉજ્જ્વળ મોતીનાં ત્રણ છત્ર જગદ્વંઘ પ્રભુની ઉપર રહેવાથી, હર્ષથી ઊંચી કાંધ કરીને આકાશમાં ચાલે છે. ૯૮૪.

૭ નિયમિત અસ્ત થવાથી કદર્થના પામેલું સૂર્યનું મંડળ જાણે શરણને માટે આવ્યું હોય, તેમ પ્રભુની પાછળ આવેલા સૂર્ય જેવું ભામંડળ શોભે છે. ૯પ.

૮ પ્રભુની હાજરીમાં પ્રાણીઓ કર્મજન્ય કષ્ટને શા માટે સહન કરે ? એમ જીવોને કહેતી હોય, તેમ દેવદુંદુભિ પ્રભુની આગળ વાગ્યા કરે છે. ૯૮*૬*. ४०४

एवं च-अशोकदुः १ पुष्पराशिः २ सध्ध्वनि ३ श्रामरा ४ सने ५ । छत्रं ६ भामंडलं ७ भेरी ८ प्रातिहार्याष्टिकं ह्यदः ॥९८७॥ तथा चतुस्त्रिंशता ते-ऽतिशयैः सहिता जगत् । दीपयंति प्रकृत्योपकारिणो भास्करादिवत् ॥९८८॥ अतिशयांश्चैवमाहु:-तेषां च देहोऽद्भुतरूपगंधो निरामयः स्वेदमलोज्झितश्च १ ।

तेषां च दहाऽद्भुतरूपंगधा ।नरामयः स्वदमलाण्ड्रल्छ र । श्वासोऽब्जगंधो २ रुधिरामिषं च गोक्षीरधाराधवलं हाविम्रं ३ ॥९८९॥ आहारनीहारविधिस्त्वदृश्य ४ श्वत्वार-एतेऽतिशयाः सहोत्याः । क्षेत्रे स्थितिर्योजनमात्रकेऽपि नृदेवतिर्यग्जनकोटिकोटेः १ ॥९९०॥ वाणी नृतिर्यक्सुरलोकभाषा-संवादिनी योजनगामिनी च २ । भामंडलं चारु च मौलिपृष्ठे विडंबिताहर्पतिमंडलश्रि ३ ॥९९१॥ साग्रे च गव्यूतिशतद्वये रुजा ४ वैरे ५ तयो ६ मार्य ७ तिवृष्टय ८ वृष्टयः९। दुर्भिक्ष १० मन्यस्वकचक्रतो भयं ११ स्युर्नैत एकादश कर्मघातजाः ॥९९२॥

આ પ્રમાશે અશોકવૃક્ષ, પુષ્પરાશિ, ઉત્તમ ઘ્વનિ, ચામર, સિંહાસન, છત્ર, ભામંડળ અને દેવદુંદુભિ (ભેરી) એ આઠ પ્રાતિહાર્યો જાણવા. ૯૮૭.

તથા પ્રભુ ચોત્રીશ અતિશયો વડે સ્વભાવે જ ઉપકારી એવા સૂર્યાદિની જેમ જગતમાં દીપે છે.૯૮૮.

તે અતિશયો આ પ્રમાણે–

૧ પ્રભુનો દેહ અદ્ભુત રૂપ અને ગંધવાળો, વ્યાધિરહિત અને પ્રસ્વેદાદિ મળરહિત હોય છે. ૨ શ્વાસ કમળ જેવો સુગંધી હોય છે. ૩ રુધિર ને માંસ, ગાયના દૂધ જેવું ઉજ્જ્વળ અને દુર્ગંધરહિત હોય છે. ૯૮૯.

૪ આહાર ને નિહાર ચર્મચક્ષુથી અગોચર હોય છે. આ ૪ અતિશયો જન્મ સાથે જ ઉત્પન્ન થએલા હોય છે. ૧ યોજન પ્રમાણ સમવસરણની ભૂમિમાં મનુષ્ય, દેવો, અને તિર્યંચો, કોટાકોટિની સંખ્યામાં સમાય છે. ૯૯૦.

૨ પ્રભુની વાણી મનુષ્ય, તિર્યંચ ને દેવોની ભાષાને અનુસરતી અને એક યોજનમાં સંભળાય તેવી હોય છે.

૩ સૂર્યના મંડલનો પણ તિરસ્કાર કરે એવું સુંદર ભામંડળ પ્રભુના મસ્તક પાછળ હોય છે. ૯૯૧.

૪ ચારે દિશામાં અઢીસો ગાઉમાં વ્યાધિ, વૈર, ઇતિ, મારી, અતિવૃષ્ટિ. અવૃષ્ટિ, દુર્ભિક્ષ અને સ્વચક્ર–પરચક્રનો ભય–આ આઠ વસ્તુ હોતી નથી. આ ૧૧ અતિશયો ઘાતિકર્મોનો ક્ષય થવાથી ઉત્પન્ન થાય છે. ૯૯૨.

૪૦૫

छन्नत्रयं ४ रत्भमयध्वजों ५ ह्रिन्यासे च चामीकरपंकजानि ६।।९९३॥ वप्रत्रयं ७ चारुचतुर्मुखांगता ८ चैत्यदुमो ९ ऽधोवदनाश्च कंटकाः १० । द्रुमानति ११ र्दुंदुभिनाद १२ उच्चकै– र्वातोऽनुकूलः १३ शकुनाः प्रदक्षिणाः १४ ॥९९४॥ गंधांबुवर्ष १५ बहुवर्णपुष्प-वृष्टिः १६ कचरुमश्रुनखाप्रवृद्धिः १७ । चतुर्विधामर्त्त्यनिकायकोटि-र्जधन्यभावादपि पार्श्वदेशे १८ ॥९९५॥ ऋतूनामिंद्रियार्थाना-मनुकूलत्व १९ मित्यमी । एकोनविंशतिर्दैव्या-श्चतुस्त्रिंशच्च मीलिताः ॥९९६॥ यत्तु श्रीसमवायांगसूत्रे एतेषु केचिदतिशया अन्यथा दृश्यंते तन्मतातरं बोद्धव्यं । चत्त्वारोऽतिशयाश्चान्ये तेषां विश्वोपकारिणां । पूजा १ ज्ञान २ वचो ३ ऽपाया-पगमाख्या ४ महाद्भुताः ॥९९७॥ अष्टकं प्रातिहार्याणां चत्वारोऽतिशया इमे । इत्येवं द्वादश गुणा अर्हतां परिकीर्त्तिताः ॥९९८॥

હવે દેવકૃત ૧૯ અતિશયો કહે છે. ૧ આકાશમાં ધર્મચક્ર, ૨ ચામર, ૩ સપાદપીઠ સિંહાસન, ૪ ઉજજવળ છત્રત્રય, ૫ રત્નમય ધ્વજ, ૬ પ્રભુના ૫ગ નીચે સ્વર્શકમળો, ૭ ત્રજ્ઞ ગઢ, ૮ સુંદર એવા ચાર મુખ, ૯ ચૈત્યવૃક્ષ, ૧૦ કાંટાઓનું અધોમુખ થઈ જવું. ૧૧ વૃક્ષોનું નમવું, ૧૨ દુંદુભિનો નાદ, ૧૩ પવનનું અનુકૂળ વાવું, ૧૪ પક્ષીઓ પ્રદક્ષિણા આપે, ૧૫ સુગંધી જળની વર્ષા, ૧૬ બહુવર્શના પુષ્પોની વૃષ્ટિ, ૧૭ દાઢી-મૂછના ને મસ્તકના કેશ તથા નખની અવૃદ્ધિ (ન વધવું), ૧૮ જઘન્યથી પજ્ઞ પ્રભુ પાસે ચારે નિકાયના મળી ક્રોડ દેવોનું રહેવું અને ૧૯ છએ ૠતુઓનું તેમજ ઇન્દ્રિયાર્થોનું અનુકૂળ વર્તવું. આ ૧૯ દેવકૃત અતિશયો છે અને સર્વ મળીને (૪+૧૧+૧૯=૩૪) ચોત્રીસ અતિશયો થાય છે. ૯૯૩-૯૯૬.

શ્રી સમવાયાંગસૂત્રમાં કેટલાક અતિશયો આ કરતાં જુદી રીતે કહેલા દેખાય છે તે મતાંતર સમજવું.

એ વિશ્વોપકારી પ્રભુના બીજા ચાર અતિશય પૂજાતિશય, વચનાતિશય, જ્ઞાનાતિશય ને અપાયાપગમાતિશય–એ નામના છે. ૯૯૭.

આઠ પ્રાતિહાર્ય અને આ ચાર અતિશય એ બે મળીને બાર અરિહંતના ગુણો કહેલા છે. ૯૯૮.

गुणैस्ते सकलैः पूर्णा निर्विपक्षस्थितेरिव । नानास्थानाप्तिगर्वेण त्यक्ता दोषेश्च दूरतः ॥९९९॥ तथाहुः – को विस्मयोऽत्र यदि नाम गुणैरशेषै-स्त्वं संश्रितो निरवकाशतया मुनीश ! । टोषैरुपात्तविविधाश्रयजातगर्वै: स्वप्नांतरेऽपि न कदाचिदपीक्षितोऽसि ॥१०००॥ दोषास्तीर्थकृतां यद्य-प्यनंता विलयं गताः । तथाप्यग्रेसरास्तेषा-ममी ह्यष्टादशोदिताः ॥१००१॥ अंतराया ५ दान १ लाभ २वीर्च ३ भोगो ४ पभोगगाः ५ । हासो ६ रत्य ७ रती ८ भीति-९र्जुगुप्सा १० शोक एव च ११ ॥१००२॥ कामो १२ मिथ्यात्व १३ मज्ञानं १४ निद्रा १५ चाविरति १६ स्तथा । रागो १७ द्वेषश्च १८ नो दोषा-स्तेषामष्टादशाप्यमी ॥१००३॥ हिंसा १ ऽलीक २ मदत्तं च ३ क्रीडा ४ हास्या ५ रती ६ रतिः ७ । शोको ८ भयं ९ क्रोध १० मान ११-माया १२ लोभा १३ स्तथा मदः १४ ॥१००४॥ स्युः प्रेम १५ मत्सरा १६ ज्ञान १७-निद्रा १८ अष्टादशेत्यमी । द्रेधापि सप्ततिशत-स्थानके प्रतिपादिताः ॥१००५॥

દોષરૂપ શત્રુની સ્થિતિ નહીં હોવાથી પ્રભુ સર્વગુણો વડે પરિપૂર્ણ હોય છે અને પોતાને અનેક સ્થાનો મળી ગયેલા હોવાથી દોષોએ તો દૂરથી જ તેમને તજી દીધા છે. ૯૯૯.

શ્રી ભક્તામરસ્તોત્રમાં કહ્યું છે કે–'હે મુનીશ ! જો કદાચ સમસ્ત ગુણોએ તમારો નિરવકાશપણે આશ્રય કરેલો છે, તો તેમાં શું આશ્ચર્ય છે ? કેમકે વિવિધાશ્રયની પ્રાપ્તિ વડે થયો છે ગર્વ જેને એવા દોષો એ આપને સ્વપ્નાંતરમાં પણ જોયેલા નથી. ૧૦૦૦.

એ પરમાત્મામાંથી અનંતા દોષો જો કે નાશ પામેલા છે તથાપિ દોષોના અગ્રેસર તરીકે આ અઢાર દોષો જ ગયાનું કહેલું છે.– ૧ દાનાંતરાય, ૨ લાભાંતરાય, ૩ ભોગાંતરાય, ૪ ઉપભોગાંતરાય, ૫ વીર્યાંતરાય, ૬ હાસ્ય, ૭ રતિ, ૮ અરતિ, ૯ ભય, ૧૦ શોક, ૧૧ જુગુપ્સા, ૧૨ કામ, ૧૩ મિથ્યાત્વ, ૧૪ અજ્ઞાન, ૧૫ નિદ્રા, ૧૬ અવિરતિ, ૧૭ રાગ અને ૧૮ દ્વેષ. તીર્થંકરોમાં આ અઢારે દોષ હોતા નથી. ૧૦૦૧-૧૦૦૩.

બીજી રીતે પણ અઢાર દોષો કહ્યા છે, તે આ પ્રમાણે-૧ હિંસા, ૨ અલીક, ૩ અદત્ત, ૪ ક્રીડા, ૫ હાસ્ય, ૬ રતિ, ૭ અરતિ ૮ શોક, ૯ ભય, ૧૦ ક્રોધ, ૧૧ માન, ૧૨ માયા, ૧૩ લોભ, ૧૪ મદ, ૧૫ પ્રેમ, ૧૬ મત્સર, ૧૭ અજ્ઞાન અને ૧૮ નિદ્રા-આ બન્ને પ્રકારના અઢાર દોષો સપ્તતિશતસ્થાનક પ્રંથમાં પ્રતિપાદન કરેલા છે. ૧૦૦૪-૧૦૦૫. जिनाश्च विहरंत्येते भूमौ विश्वोपकारिण: । भाविभद्रेषु देशेषु भाग्यवल्लोकशालिषु ॥१००६॥ श्राद्धाश्च चक्रवर्त्त्याद्या-स्तेषां विहरतां सुखं । उदंतशंसिनां नृणां वृत्तिं यच्छंति वार्षिकीं ।।१००७।। अर्हत्सुखविहारादि प्रत्यहं ते परापराः । आचक्षते स्वनाथेभ्योऽधिकृतास्तत्र कर्मणि ॥१००८॥ लक्षाणि स्वर्णटंकाना-मद्ध्यर्द्धानि त्रयोदश । वृत्तिदानं नियुक्तानां ददते चक्रवर्त्तिनः ॥१००९॥ वासुदेवास्तु रौष्याणां लक्षाः सार्द्धास्त्रयोदश । दद्यर्मांडलिकाः सार्द्धां-स्त्रयोदश सहस्रकान् ॥१०१०॥ अर्हदागमनोदंतं यदा यः कोऽपि शंसति । प्रीतिदानं तदा तस्मै ददते चक्रवर्तिनः ॥१०११॥ कोटिस्त्रयोदशाद्ध्यर्द्धाः सौवर्णानां प्रमोदतः । वासदेवास्त रौष्याणां कोटी: सार्द्धास्त्रयोदश ॥१०१२॥ दद्युमांडलिका रौप्य-लक्षाः सार्द्धास्त्रयोदश । परेऽपि ददते लोकाः शक्तिभक्त्युनुसारतः ॥१०१३॥

વિશ્વોપકારી એવા એ પ્રભુ પૃથ્વીપર ભાવિભદ્ર અને ભાગ્યવંત લોકોવાળા દેશોમાં વિહાર કરે છે. ૧૦૦*૬*.

સુખેથી વિહાર કરતા પ્રભુના વૃત્તાંતને કહેનારા માણસોને ચક્રવર્તી વિગેરે શ્રાવકો વાર્ષિક આજીવિકા કરી આપે છે. ૧૦૦૭.

તેથી અરિહંતના સુખવિહારાદિના સમાચાર, તે કાર્યમાં જોડેલા અનુચરો દરરોજ પોતાના સ્વામીને આપ્યા કરે છે. ૧૦૦૮.

તેમાં ચક્રવર્તી તે કાર્યમાં જોડેલ અનુચરને સાડાબાર લાખ સોનૈયાની આજીવિકા કરી આપે છે. ૧૦૦૯.

વાસુદેવ સાડાબાર લાખ રૂપૈયાની કરી આપે છે, અને માંડલિકો સાડાબાર હજાર રૂપૈયાની કરી આપે છે. ૧૦૧૦.

હવે અરિહંત પધાર્યાની પધરામગ્રી જે કોઈ ચક્રવર્તીને આપે છે, તેને તે પ્રીતિદાન તરીકે સાડાબાર ક્રોડ સોનૈયા હર્ષથી આપે છે. વાસુદેવ સાડાબાર ક્રોડ રૂપૈયા આપે છે. ૧૦૧૧-૧૦૧૨.

અને માંડલિક સાડાબાર લાખ રૂપૈયા આપે છે તથા બીજા લોકો પણ પોતાની શક્તિને ભક્તિ અનુસારે આપે છે. ૧૦૧૩. एवं विह्तत्य भूपीठं भव्यजीवान् विबोध्य च । निजायुःप्रांतसमयेऽनशनं कुर्वते जिनाः ॥१०१४॥ तदा केचिद्रणधराः केचनान्येऽपि साधवः । कुर्वंत्यनशनं सार्द्धं स्युः प्राप्तावसरा यदि ॥१०१५॥ ततोऽधिरुह्य शैलेशीं सर्वकर्मक्षयक्षणे । संप्राप्य शाश्वतं स्थानं निर्बाधाः सुखमासते ॥१०१६॥ क्षणं तदांधकारः स्या-द्यतो लोके भवेत्तमः । विच्छेदे जिनतद्धर्म-पूर्वश्रुतहविर्भुजाम् ॥१०१७॥ तत्रैव समये सर्वे देवेंद्रार्श्वलितासनाः । ज्ञात्वार्हन्निर्वृतिं ज्ञाना-द्वदंत्येवं विषादिनः ॥१०१८॥ हा ! निर्वृता जगन्नाथा जगद्दीपनभास्कराः । तदस्माभिर्द्धतं कार्य-स्तन्निर्वाणमहोत्सवः ॥१०१९॥ इत्युक्त्वा पादुके त्यक्त्वा पूर्ववद्विधिपूर्वकं । तत्रस्था एव वंदंते भावतो जिनभूघनान् ॥१०२०॥

આ પ્રમાશે ભૂપીઠ ઉપર વિચરી અનેક ભવ્યજીવોને પ્રતિબોધ પમાડી પોતાના આયુષ્યના અંત સમયે જિનેશ્વર અનશન કરે છે. ૧૦૧૪.

તે વખતે જો પોતાને પણ અત્યં અવસર પ્રાપ્ત થયો હોય, તો કેટલાક ગણઘરો તેમજ કેટલાક સાધુઓ પણ પ્રભુની સાથે અનશન કરે છે. ૧૦૧૫.

પછી સર્વ કર્મના ક્ષયને સમયે શૈલેશીકરણપર આરૂઢ થઈને, શાશ્વત સ્થાનને પામીને પ્રભુ નિર્બાધપણે સુખમાં રહે છે. ૧૦૧*૬*.

તે વખતે ક્ષણ માત્ર સર્વ લોકમાં અંધકાર પ્રસરે છે, કારણ કે જિનેવર, તેનો ધર્મ અને પૂર્વશ્રુતરૂપ અગ્નિનો વિચ્છેદ થવાથી અંધકાર થાય જ. ૧૦૧૭.

તે સમયે સર્વ દેવેન્દ્રો આસન ચલિત થવાથી અરિહંતનો નિર્વાશસમય અવધિજ્ઞાનવડે જાણીને વિષાદ પામીને આ પ્રમાશે કહે છે. ૧૦૧૮.

કે-'ખેદની વાત છે, કે જગતના નાથ જગતને પ્રકાશ આપવામાં સૂર્ય સમાન એવા પ્રભુ નિર્વાશ પામ્યા, તેથી અમારે જલ્દી તેમનો નિર્વાશ મહોત્સવ કરવો જોઈએ. ૧૦૧૯.

આ પ્રમાશે કહી પાદુકા તજી પૂર્વની જેમ વિધિપૂર્વક ત્યાં રહીને જ પ્રભુના શરીરને ભાવપૂર્વક વંદન કરે. ૧૦૨૦. निर्जीवान्यपि वंदंते वपूंषींद्रा यदर्हतां । तदर्हदूव्रव्यनिक्षेपो वंद्यः सम्यग्द्रशामिति ॥१०२१॥ सामानिकादिनिःशेष–परिच्छदसमन्विताः । ततस्ते दिव्यया गत्या निवाणस्थानमर्हतां ॥१०२२॥ उपेत्याश्रुविमिश्राक्षा विषादविधुराननाः । निरानंदा निरुत्साहाः शोचंतश्च मुहुर्मुहुः ॥१०२३॥ तिम्नः प्रदक्षिणाः कृत्वा नत्वा च भगवत्तनूः । नात्यासन्ना नातिदूर–देशस्थाः पर्युपासते ॥१०२४॥ धर्मभृत्यान् कुतो नास्मा–नीक्षसे नाथ पूर्ववत् । अकांडेऽयं किमारब्ध–स्त्यागोऽस्माकं निरागसां ॥१०२५॥ किमात्मंभरिता युक्ता विश्वेशानां भवाद्शां । अनंतसुखसाम्राज्यं भुज्यतेऽस्मान् विहाय यत् ॥१०२६॥ वयं क्व यामः किं कुर्मो व्याकुलाश्चिंतयानया । त्यजतैकपदे स्वामिन् ! निरालंबाः कृतास्त्वया ॥१०२७॥

નિર્જીવ એવા અરિહંતોના શરીરને ઇન્દ્રો પણ નમસ્કાર કરે છે, તે ઉપરથી અરિહંતનો દ્રવ્યનિક્ષેપો સમ્યગ્દષ્ટિને વંદનીય છે, એમ સિદ્ધ થાય છે. ૧૦૨૧.

પછી ઈદ્રો પોતાના સામાનિક વિગેરે સર્વે દેવો સહિત દિવ્યગતિ વડે જ્યાં અરિહંતનું નિર્વાજ્ઞસ્થાન છે, ત્યાં આવીને અશ્રુમિશ્ર નેત્રવાળા, વિષાદ યુક્ત મુખવાળા, નિરાનંદી, નિરુત્સાહી અને વારંવાર શોક કરતા ભગવંતના શરીરને ત્રજ્ઞ પ્રદક્ષિજ્ઞા આપીને, નમીને નહીં અતિ નજીક અને નહીં અતિ દૂર એમ બેસીને સેવા કરે અને કહે કે–''હે નાથ ! અમે આપના ધર્મસેવકો છીએ, અમારી સામું તમે પૂર્વવત્ કેમ જોતા નથી ? અકાળે અમારા જેવા નિરપરાધીનો ત્યાગ કેમ કરો છો ? ૧૦૨૨-૧૦૨૫.

શું તમારી જેવા વિશ્વેશ્વરને સ્વાર્થી બનવું યુક્ત છે ? જેથી આ અનંતસુખનું સામ્રાજય અમારા વિના–અમને મૂકીને ભોગવો છો ? ૧૦૨*૬*.

હે પ્રભુ ! અમે તમારા વિના કયાં જઈએ ? શું કરીએ ? આવી ચિંતા વડે વ્યાકુળ એવા અમને હે સ્વામિન્ ! એકદમ ત્યજી દેવાથી તમે નિરાલંબી બનાવી દીધા છે. ૧૦૨૭. अद्यारम्यमिदं नाथ जातं क्षेत्रं त्वया विना । निश्यस्तदीपगृहव-द्गतादित्यांतरिक्षवत् ॥१०२८॥ स्वामिन् भवंतं समव-सरणस्थं महाश्रियं । स्मारं स्मारं मुहुर्वक्षो दीर्यते शतधाद्य नः ॥१०२९॥ भवान् यद्यपि हे स्वामि-न्ननंतसुखभागभूत् । विशोचामस्तथाप्येवं वयं स्वार्थीय केवलं ॥१०३०॥ शकोऽथ विलपन्नेवं निर्जरैराभियोगिकैः । गोशीर्षचंदनैधांसि बहून्याहरयेद्रयात् ॥१०३१॥ ततस्तैर्नंदनानीतै-श्चंदनौधैश्चितात्रयं । अर्हतां च गणीनां च कारयेद्यतिनामपि ॥१०३२॥ तत्र प्राच्यां भगवतां चिता भवति वर्त्तुला । याम्यां गणभृतां त्र्यसा प्रतीच्यां यतीनां पुनः ॥१०३३॥ चतुरसा भवेच्चित्या भेदः संस्थानदिग्भवः ।

આજથી આ ક્ષેત્ર હે સ્વામિન્ ! તમારા વિના દીપક વિનાની રાત્રિ જેવું અને સૂર્ય વિનાના આકાશ જેવું થઈ ગયું છે. ૧૦૨૮.

હે સ્વામિન્ ! સમવસરજ્ઞમાં બેઠેલા અને મહાશોભાવાળા આપને વારંવાર સંભારતાં અમારી છાતીના સો ટુકડા થઈ જાય છે. ૧૦૨૯.

હે ભગવન્ ! જોકે તમે તો અનંત સુખના ભાજન થયા છો પરંતુ અમે અમારા કેવલ સ્વાર્થને માટે–આ પ્રમાણે શોક કરીએ છીએ.'' ૧૦૩૦.

આ પ્રમાશે વિલાપ કરતા શકેંદ્ર પોતાના આભિયોગિક દેવની પાસે તત્કાળ ઘણા ગોશીર્ષ ચંદનના કાષ્ઠો મંગાવે. ૧૦૩૧.

પછી નંદનવનમાંથી લાવેલા ચંદનના કાષ્ઠ વડે ત્રણ ચિતાઓ–એક અરિહંત માટે, એક ગણધરો માટે અને એક સામાન્ય મુનિઓ માટે રચાવે. ૧૦૩૨.

તેમાં પૂર્વ તરફ ભગવંત માટેની ચિતા ગોળ કરાવે, દક્ષિણ તરફ ગણધરો માટેની ચિતા ત્રિખૂણી કરાવે અને પશ્ચિમ તરફ મુનિઓ માટેની ચિતા ચોખૂણી રચાવે. આ ચિતાની દિશાનો અને આકૃતિનો ભેદ શ્રી આવશ્યકવૃત્તિ વિગેરે અનુસારે બતાવેલ છે. ૧૦૩૩-૧૦૩૪. ततः क्षीरार्णवानीतैः क्षीरैर्भगवतां तनूः । स्नपयित्वाय गोशीर्ष–चंदनेनानुलिप्य च ॥१०३५॥ परिधाप्योत्तमं हंस–लक्षणं पटशाटकं । वज्रभृत्कुरुते भक्त्या सर्वालंकारभूषिता ॥१०३६॥ अन्ये च देवा गणभृ–द्वपूंषि विधिनामुना । परे मुनिशरीराणि स्नपयंत्यर्चयंति च ॥१०३७॥ अथेंद्रवचनात्तिम्नः शिबिकाः कुर्वते सुराः । तत्रैकस्यां जिनांगानि शक्रः स्यापयति स्वयं ॥१०३८॥ गणीनां च मुनीनां च परस्मिन् शिबिकाद्वये । स्थापयंति परे देवा–स्ततः शक्रसुरा अपि ॥१०३९॥ भक्त्या स्वस्कंधमारोप्य शिबिकाः समहोत्सवं । स्थापयंत्यर्हदादीनां देहांध्रित्यात्रये क्रमात् ॥१०४०॥ ततः शक्राज्ञया वह्नि–कुमाराः साश्रुलोचनाः । विमनस्काः क्षिपंत्यग्निं चित्यासु तिसृषु क्रमात् ॥१०४१॥

પછી ક્ષીરસમુદ્રમાંથી મંગાવેલ જળવડે પ્રભુના શરીરને સ્નાન કરાવી ગોશીર્ષ-ચંદન વડે વિલેપન કરે. ૧૦૩૫.

પછી ઇંદ્ર પોતે ભક્તિ વડે હંસના ચિત્રવાળું ઉત્તમવસ્ત્ર પ્રભુને પહેરાવીને પ્રભુના શરીરને સર્વ અલંકારથી વિભૂષિત કરે છે. ૧૦૩*૬*.

બીજા દેવો, એ જ વિધિ પ્રમાણે ગણધરોના શરીરને અને અન્ય દેવો સામાન્ય મુનિઓના શરીરોને સ્નાન કરાવી વિલેપન કરે. ૧૦૩૭.

પછી ઇદ્રની આજ્ઞાથી દેવતાઓ ત્રણ શિબિકાઓ તૈયાર કરે-તેમાં એક શિબિકામાં પ્રભુના શરીરને ઇદ્ર પોતે પધરાવે અને બીજી બે શિબિકામાં ગણધરોના અને મુનિઓના શરીરોને દેવતાઓ પધરાવે. પછી ઇદ્ર અને દેવતાઓ ભક્તિથી તે શિબિકા પોતાના સ્કંધ પર ઉપાડીને, મહોત્સવપૂર્વક ચિતા પાસે લાવે અને ત્યાં શિબિકા નીચે મૂકી તેમાંથી પ્રભુના શરીરને ઇંદ્ર પોતે ચિતામાં પધરાવે અને બીજી બે શિબિકામાંથી ગણધરો અને મુનિઓના શરીરો અન્ય દેવો ઉપાડીને ચિતામાં પધરાવે. ૧૦૩૮-૧૦૪૦.

પછી ઇંદ્રની આજ્ઞાથી આંખમાં આંસુવાળા અગ્નિકુમારના દેવો ઉદાસપણે ત્રણે ચિતામાં અનુક્રમે અગ્નિ પ્રગટાવે. ૧૦૪૧.

तथैव च ततो वायुकुमाराः स्वःपतेर्गिरा । द्रुतमुज्ज्वालयंत्यग्निं पवमानैर्विकुर्वितै: ।।१०४२।। ततश्चतुर्विधा देवा आज्ञप्ता वज्रपाणिना 1 तुरुष्ककाकतुंडादि-भारान् सारान् सहस्रशः ॥१०४३॥ कंभान् मध्यघतानां च जुहुयुर्वह्निदीप्तये । ततोंगेष्वस्थिशेषेषु संस्कृतेषु हविर्भुजा ॥१०४४॥ निर्वापयंति जीमूत-कुमारा वासवाज्ञया । क्षीरोदादाहृतै: क्षीर-कल्पनीरैश्चिताश्च ता: ॥१०४५॥ त्रिभिर्विशेषकम् । ततश्च - याम्यामूर्ध्वस्थां जिनानां दाढां गुह्णाति वज्रभृत् । चमरेंद्रोऽधस्तनीं तां तत्तदृश्याधिपत्यतः ॥१०४६॥ वामामुपरिगां दाढा-मिंद्रो गृहणाति शूलभृत् । बलींद्रश्चाधस्तनीं तां शेषाः सर्वे सुरासुराः ॥१०४७॥ अस्थीन्यथांगोपांगानां सर्वाण्याददते मुदा । अर्हदभक्त्यनुरागेण केचित्केचिच्च जीततः ॥१०४८॥

તેવી જ રીતે વાયુકુમારના દેવો ઇંદ્રની આજ્ઞાભી વાયુ વિકુર્વે અને તે વાયુ વડે અગ્નિને શીધ્ર સળગાવે. ૧૦૪૨.

પછી ઇંદ્રે આજ્ઞા કરેલા ચારે નિકાયના દેવો તુરુષ્ક, કાકતુંડ વિગેરે સુગંધી દ્રવ્યો હજારો ભાર જેટલા તે ચિતામાં નાંખે, તેમજ મધુ અને ઘૃતના ઘડાઓ પજ્ઞ અગ્નિને વધારે પ્રદીપ્ત કરવા માટે નાંખે. પછી જ્યારે અસ્થિ સિવાયનું સર્વ શરીર અગ્નિથી બળી જાય, ત્યારે ઇંદ્રની આજ્ઞાથી મેધકુમારના દેવો ક્ષીરસમુદ્રમાંથી લાવેલા ક્ષીરસમાન જળ વડે તે ત્રણ ચિતાઓને શાંત કરે. ૧૦૪૩-૧૦૪૫. પછી જિનેશ્વરની દક્ષિણ (જમણી) બાજુની ઉપરની દાઢા શકેન્દ્ર ગ્રહણ કરે અને તે બાજુની નીચેની દાઢા ચમરેંદ્ર ગ્રહણ કરે. એ બંને દક્ષિણ દિશાના સ્વામી હોવાથી તે પ્રમાણે કરે. ૧૦૪૬. ડાબી બાજુની ઉપર દાઢા ઇશાન ઇંદ્ર ગ્રહણ કરે અને બલીંદ્ર તે બાજુની નીચેની દાઢા ગ્રહણ કરે, બાકીના બીજા દેવતાઓ પ્રભુના અંગોપાંગના સર્વ અસ્થિઓ હર્ષથી ગ્રહણ કરે. તેમાં કેટલાક અરિહંતપરની ભક્તિના અનુરાગથી અને કેટલાક પોતાનો આચાર છે–એમ માનીને ગ્રહણ કરે. ૧૦૪૭-૧૦૪૮. पूर्वं माहात्म्यमेतेषां क्षेत्रलोके निरूपितं । ग्रंथांतरे प्रसिद्धोऽय–मपि हेतुर्निशम्यतां ।।१०४९।। पूअंति सुरा ताओ अह कोइ पराभवं जइ करेज्जा । तो पक्खालिअ ताओ सलिलेण करंति निअरक्खं ।।१०५०॥ आस्तां त्रिजगदर्च्याना–मस्थिग्रहणमर्हतां । सुरा आददतेऽस्थीनि योगभृच्चक्रिणामपि ।।१०५१।। इत्यर्थतो जंबू प्र० वृ० । चिताभस्मापि गृहणंति शेषं विद्याधरादयः । सर्वोपद्रवनिर्नाश–विधौ परममौषधं ।।१०५२।। रजस्यपि गृहीतेऽस्मा–दहंपूर्विकया नरैः । गर्त्ता भवत्यखातैव चितास्थाने ततोऽर्हतां ।।१०५३।। मा भूदपरलोकांह्रि–स्पर्शादाशातनेत्यथ । सातत्येन च तीर्थस्य प्रवृत्तिर्भवतादिति ।।१०५४।।

એનું માહાત્મ્ય પ્રથમ ક્ષેત્રલોકમાં બતાવેલું છે. ગ્રંથાંતરમાં પણ પ્રસિદ્ધ એવો તેનો હેતુ આ પ્રમાણે બતાવેલો છે તે સાંભળો. ૧૦૪૯.

'દેવતાઓ તેને પૂજે છે અને કોઈ અન્ય દેવ તેનો પરાભવ કરે, તો તે પ્રસંગે તેનું પ્રક્ષાલન કરીને તે જળ વડે પોતાની રક્ષા કરે છે.' ૧૦૫૦.

શ્રી જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે–'ત્રણ જગતના પૂજનિક અરિહંતના અસ્થિને દેવો ગ્રહણ કરે છે તે વાત બાજુ પર રહો; યોગધારી ચક્રવર્તીના અસ્થિઓને પણ દેવો ગ્રહણ કરે છે.'

વિદ્યાધરો વિગેરે ચિતાની બાકી રહેલી ભસ્મ પણ પ્રહણ કરે છે, કારણ કે તે સર્વ ઉપદ્રવોનો નાશ કરવામાં પરમ ઔષધરૂપ છે. ૧૦૫૨.

પ્રાંતે તેની ૨જ પણ બીજા સામાન્ય મનુષ્યો 'હું પહેલો હું પહેલો' એમ બોલતા ગ્રહણ કરે છે, કે જેથી અરિહંતની ચિતાને ઠેકાણે ખોદ્યા વિના જ ખાડો પડી જાય છે. ૧૦૫૩.

પછી 'અન્ય જનોના ચાલવાથી આ ભૂમિની આશાતના ન થાઓ' એમ વિચારીને તેમજ 'સતતપશે અહીં તીર્થની પ્રવૃત્તિ થાઓ' એમ ધારીને ઇદ્ર સુરાસુર પાસે રત્નો વડે તે ખાડો પૂરાવીને તેની ઉપર रत्नैरापूर्य तां गर्त्तां खचितं रत्नकांचनैः । कारयत्यर्हतां चैत्यस्तूपं शक्रः सुरासुरैः ॥१०५५॥ गणिनां च मुनीनां च चित्यास्थानकयोरपि । शक्रः स्तूपौ कारयति रत्नस्वर्णमणिमयौ ॥१०५६॥ एवं चतुर्विधा देवा निर्वाणस्य महोत्सवं । यथोचितं विदधते भक्तिनिर्भरचेतसः ॥१०५७॥ ततो नंदीश्वरे गत्वा विधायाष्टाहिकोत्सवं । यांति स्वस्वविमानेषु यथास्वं भवनेषु च ॥१०५८॥ सुधर्माख्यसभावर्त्ति–चैत्यस्तंभावलंबिषु । समुद्रकेषु यान्यास–न्नस्थीनि प्राक्तनार्हतां ॥१०५९॥ तान्यर्चयंति संस्थाप्य सिंहासने समुद्रकान् । समुद्रकेषु तेष्वेव सद्यस्कानि क्षिपंति च ॥१०६९॥ ततोऽभ्यर्च्य पुनः स्तंभे लंबयति समुद्रकान् । चैत्यदैवतवत्तानि नित्यमाराधयंति च ॥१०६१॥ इदमर्थतः षष्ठांगसूत्रवृत्तौ मल्त्लिर्न्वाणाधिकारे ।

રત્ન-કાંચન વડે અરિહંતનો ચૈત્યસ્તૂપ કરાવે. ૧૦૫૪-૧૦૫૫.

તે જ પ્રમાશે ગણધરો અને મુનિઓના ચિતાસ્થાને પણ ઇંદ્ર રત્ન, સ્વર્શ અને મણિમય બે જુદા જુદા સ્તૂપ દેવો પાસે કરાવે. ૧૦૫*૬*.

આ પ્રમાણે ભક્તિથી નિર્ભરચિત્તવાળા ચારે પ્રકારના દેવો યથોચિતપણે નિર્વાણ-મહોત્સવ કરે. ૧૦૫૭.

પછી ત્યાથી નંદીશ્વરદ્વીપમાં જઈને, અક્રાઈમહોત્સવ કરીને; સર્વે ઈદ્રો અને દેવો પોતાના વિમાનમાં તેમજ ભવનમાં જાય. ૧૦૫૮.

ત્યાં જઈને સુઘર્મા નામની સભામાં ચૈત્યસ્તંભમાં લટકતા દાબડાઓમાં કે જેમાં પૂર્વના અરિહંતોના અસ્થિઓ છે, તેની સિંહાસન પર દાબડા મૂકીને પૂજા કરે. પછી તેમાં આ વખત લાવેલ દાઢા વિગેરે મૂકે. ૧૦૫૯-૧૦*ઽ*૦.

ત્યાર પછી તેની ફરી પૂજા કરીને તે દાબડા સ્તંભ સાથે લટકાવેલ શીંકામાં મૂકે અને તેની દેવની જેમ નિરંતર આરાધના કરે. ૧૦*૬*૧.

આ પ્રમાણે શ્રીજ્ઞાતાધર્મકથાસૂત્રની વૃત્તિમાં શ્રી મલ્લિનાથના નિર્વાણ અધિકારમાં અર્થથી કહેલ છે.

सभायां च सुधर्मायां तेषामाशातनाभिया । कामक्रीडां न कुर्वन्ति जिनभक्ताः सुराधिपाः ॥१०६२॥ कालेन कियता चैते गतशोकाः सुरेश्वराः । गीतनाट्यादिसौख्यानि भुंजानाः सुखमासते ॥१०६३॥ इत्यनंतगुणरत्नशालिना–मईतामुदितमागमोदधेः । वर्णनं तदुरुवर्णवर्णिका–कर्णिकारविपिनप्रसूनवत् ॥१०६४॥ विश्वाश्चर्यदकीर्त्तिकीर्तिविजयश्रीवाचकेंद्रांतिष– द्राजश्रीतनयोऽतनिष्ट विनयः श्रीतेजपालात्मजः । काव्यं यत्किल तत्र वर्णितजगत्तत्त्वेऽद्भुतस्त्रिंशता । संख्यातः परिपूर्णभावमभजत्सर्गो निसर्गोज्ज्वलः ॥१०६५॥

## ।। इति श्रीलोकप्रकाशे त्रिंशत्तमः सर्गः समाप्तः ॥ श्रीरस्तु ॥

એ સુધર્મા સભામાં તે દાઢાની આશાતનાના ભયથી જિનેશ્વરના ભક્ત એવા ઈદ્રો કામક્રીડા કરતા નથી. ૧૦*૬*૨.

હવે તીર્થંકરના નિર્વાણ પામ્યા પછી થોડા સમયે ઇંદ્રો શોકરહિત થયા. પછી ગીતનાટ્યાદિ સુખ ભોગવતા આનંદમાં રહે. ૧૦*૬*૩.

આ પ્રમાણે અનંતગુણયુક્ત એવા અરિહંતોના પંચ કલ્યાણકોનું વર્જાન આગમોમાં કહેલું છે. તે ઘણું વિસ્તારવાળું હોવાથી તેમાંથી માળી જેમ વાડીમાંથી ફૂલો વીણી લે તેમ નમૂના તરીકે ગ્રહણ કરીને મેં રજૂ કર્યું છે. ૧૦*૬*૪.

વિશ્વને આશ્ચર્ય પમાડનાર છે કીર્તિ જેની એવા વાચકેંદ્ર શ્રી કીર્તિવિજયના શિષ્ય, અને રાજશ્રી તથા તેજપાળના પુત્ર શ્રી વિનયવિજયે જે કાવ્ય રચ્યું છે, તે જગત્તત્ત્વના વર્શનવાળા આ ગ્રંથમાં સ્વભાવે ઉજ્જ્વળ અને અદ્ભુત એવો આ ત્રીશમો સર્ગ પરિપૂર્ણ થયો. ૧૦*૬*૫.

## ઇતિ શ્રીલોકપ્રકાશ સર્ગ ૩૦ સમાપ્ત.

।। अथैकत्रिंशत्तमः सर्गः प्रारभ्यते 11 स्वरूपमर्हतामेव-मुक्तं शास्त्रानुसारतः । अथोच्यते यथाशास्त्रं स्वरूपं चक्रवर्त्तिनां ॥१॥ शंगग्राहिकया कर्म चक्रवर्त्तित्वसाधनं । पृथग् यद्यपि न प्रोक्तं तीर्थकन्नामकर्मवत् ॥२॥ तथापि – तीव्रानुभागं यत्सातवेदनीयं घनाणुकं । उच्चैर्गोत्रं तथोत्कृष्टं नामकर्मापि तादृशं ।।३।। लाभभोगादिविघ्नानां क्षयोपशमपाटवं 1 इत्यादिभिस्समृदितैर्जायते चक्रवर्त्तिता ॥४॥ पूर्वोक्तविंशतिस्थानां-तर्गतैरेव कैश्चन साध्वैयावृत्यदानसत्तपःसंयमादिभिः ॥५॥ विशिष्टाध्यवसायेन सातवेद्यादिकर्मणां । तादृशः स्यात्परीणामः प्राग्जन्मन्यार्षभेरिव ॥६॥

સર્ગ ૩૧ મો.

એ પ્રમાશે શાસ્ત્રાનુસારે અરિહંતનું સ્વરૂપ કહ્યું, હવે જેમ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે તેમ ચક્રવર્તીઓનું સ્વરૂપ કહીએ છીએ. ૧.

તીર્થંકર નામકર્મની જેમ વ્યક્તિગત જણાવી શકાય તેવી રીતે ચક્રવર્ત્તીપણાના સાધનભૂત ચક્રવર્તીનામકર્મ જો કે જુદું કહ્યું નથી. ૨.

તો પણ સાતાવેદનીય કર્મનો ઘનપ્રદેશ રૂપ જે તીવ્ર અનુભાગ તેમજ ઉત્કૃષ્ટ એવું ઉચ્ચ ગોત્ર અને તેવું જ શ્રેષ્ઠ નામકર્મ તેમજ લાભ--ભોગાદિ અંતરાય કર્મનો વિશેષ ક્ષયોપશમ ઇત્યાદિ શુભકર્મો એકત્ર થવાથી ચક્રવર્તીપણું પ્રાપ્ત થાય છે. ૩-૪.

ભરતચક્રીના પૂર્વજન્મની જેમ પૂર્વોક્ત વીશ સ્થાનકની અંદર રહેલા જ કેટલાક સ્થાનો–જેમકે સાધુપદની વૈયાવચ્ચ, તેમને દાન અને સંયમ તથા તપાદિના આરાધનથી વિશિષ્ટ અધ્યવસાય દ્વારા સાતાવેદનીય વિગેરે કર્મનો તેવા પ્રકારનો પરિણામ થાય છે કે જેથી જીવ ચક્રવર્તીપણું પામે છે. तथोक्तमावश्यकनिर्युक्तौ - बिइओ वेयावच्चं किइकम्मं तइयओ कासि । भोगफलं बाहुबलं ।। इति ।

तीर्थकृन्नामहेतूनां स्थानानां ननु विंशतेः । कयं चक्रित्वहेतुत्वं पटहेतुत्ववन्मृदः ? ॥७॥ अत्रोच्यते-यथैकस्माद्रसादिक्षो-र्नानाखंडगुडादयः । स्युः सामग्रीभिदाऽत्रापि तथा सम्यग्विभाव्यतां ॥८॥ स्युर्यथा वैकजातीय-तंतुभ्यो विविधाः पटाः । तेषामेव वरत्रा स्या-त्सामग्र्यंतरभेदतः ॥९॥ एवं बलत्वविष्णुत्व-नृपत्वादिपदेष्वपि । षाव्यः कर्मपरीणामो-ऽध्यवसायविशेषतः ॥१०॥ उद्धृत्य सर्वदेवेभ्यो घर्माया एव च क्षितेः । उत्पद्यतेंगिनश्चक्रि-तया नान्यगतेः पुनः ॥११॥ तथोक्तं -सुरनेरइएहिं चिय हवंति हरिअरिहचविक्बबलदेवा । चर्उविहसुरचक्किबला वेमाणिअ हुंति हरिअरिहा ॥१२॥

શ્રી આવશ્યકનિર્યુક્તિમાં કહ્યું છે કે– 'બીજા (ભરતના) જીવે વૈયાવચ્ચ કરી અને ત્રીજા (બાહુબલિના) જીવે કૃતિકર્મ કર્યું કે જેથી ભોગફળકર્મ અને બાહુનું બળ તે બંને જીવે ઉપાર્જન કર્યું.' ઇતિ.

પ્રશ્ન :– 'તીર્થંકરનામકર્મના હેતુભૂત વીશ સ્થાનકો ચક્રવર્તીપણાના હેતુ કેવી રીતે બને ? જેમ માટી પટનો હેત ન થાય. ૭.

ઉત્તર :- એક જ પ્રકારના શેરડીના રસમાંથી વિવિધ સામગ્રી વડે અનેક પ્રકારના ખાંડ, ગોળ વિગેરે પદાર્થો થાય છે, તેમ અહીં પણ સમ્યક્ પ્રકારે વિચારી લેવું.' ૮.

જેમ એક જ જાતના તંતુ–તાંતણાઓથી વિવિધ પ્રકારના વસ્ત્રો થાય છે, તેમ જ સામગ્રીના ભેદથી દોરડાઓ વિગેરે પણ થાય છે. ૯.

તે જ રીતે બળદેવ, વાસુદેવ અને રાજાદિપશું પ્રાપ્ત કરવામાં અધ્યવસાયવિશેષથી જુદા જુદા કર્મપરિશામ સમજવા. ૧૦.

સર્વ જાતિના (ચાર નિકાયના) દેવમાંથી અને પહેલી નરકમાંથી ઉદ્ધરીને–ચ્યવીને જ જીવ ચક્રવર્તી થાય છે: અન્ય ગતિમાંથી થતા નથી. ૧૧.

કહ્યું છે કે–દેવ અને નરકરૂપ બે ગતિમાંથી જ અરિહંત, ચક્રવર્તી, બળદેવ ને વાસુદેવ થાય છે. (દેવગતિ સંબંધી વિચાર કરતાં) ચારે પ્રકારના દેવો ચક્રવર્તી ને બળદેવ થાય છે અને વાસુદેવ ને અરિહંત વૈમાનિકમાંથી જ થાય છે. ૧૨. इति संग्रहण्याद्यभिप्रायः । श्रीआवश्यकनिर्युक्तौ तु मनुष्यगतेरागतस्यापि श्रीवीरस्य प्राग्भवे चकित्वमुक्तं,

तथाहि – चुलसीइमण्ड्हे सीहो नरएसु तिरियमनुएसु । पिअमित्तचक्कवट्टी मूअविदेहाइचुलसीए ॥१३॥ इति ज्ञेयं । तीर्थंकरवदेतेऽपि जातिगोत्रोन्नतिस्पृशां । वंशेषु भूभृतामेवो--त्पद्यंते न त्वनीदृशां ॥१४॥ तद्वच्चतुर्दशस्वप्न-सूचितोत्पत्तयः क्रमात् । जायंते जनकोन्नीत-प्रौढजन्ममहोत्सवाः ॥१५॥ अर्हद्वन्नाकरनरका-गतयोश्चक्रिणोः प्रसूः । पर्श्वति द्वादशे स्वप्ने विमानभवने क्रमात् ॥१६॥ धात्र्येकाधिकृता स्तन्ये द्वे मज्जनविभूषयोः । अन्योत्संगार्पणे नित्यं परा च क्रीडनादिषु ॥१७॥

આ પ્રમાશે સંગ્રહશી વિગેરેનો અભિપ્રાય છે, પરંતુ શ્રીઆવશ્યકનિર્યુક્તિમાં તો મનુષ્યગતિમાંથી આવેલા શ્રી વીરપ્રભુના પૂર્વભવના જીવનું ચક્રવર્તીપણું કહેલું છે. તે આ પ્રમાશે–'મનુષ્યપશામાં ચોરાસી લાખ વર્ષનું આયુ ભોગવી, અપ્રતિષ્ઠાન નરકવાસમાં (સાતમી નરકે) જઈ, ત્યાંથી નીકળીને પછી સિંહ, નરકમાં ગમન, તિર્યંચ, મનુષ્ય અને ત્યાંથી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં મૂકાનગરીમાં પ્રિયમિત્ર નામે ચક્રવર્તી ૮૪ લાખ પૂર્વના આયુષે ઉત્પન્ન થયા.' આ પ્રમાશે કહેલ છે. ૧૩.

તીર્થંકરની જેમ ચક્રવર્તી પણ ઉચ્ચ એવા જાતિ અને ગોત્રમાં રાજાનાં જ કુલ (વંશ)માં ઉત્પન્ન થાય છે. હલકા જાતિ, કુળ કે વંશમાં ઉત્પન્ન થતા નથી. ૧૪.

અરિહંતના માતાની જેમ જ ચક્રવર્તીની માતા પણ ૧૪ સ્વપ્નો જુએ છે, અને તે જીવ ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તે જન્મે છે ત્યારે તેના પિતા શ્રેષ્ઠ જન્મ-મહોત્સવ કરે છે. ૧૫.

અરિહંતની જેમ ચક્રવર્તીની માતા પણ જો તે પુત્ર નરકમાંથી આવેલ હોય, તો બારમે સ્વપ્ને ભૂવન દેખે અને સ્વર્ગથી આવેલ હોય, તો વિમાન દેખે છે. ૧*૬*.

તે પુત્રને એક ધાત્રી સ્તનપાન કરાવે છે, બીજી મજજન (સ્નાન) કરાવે છે, ત્રીજી વસ્ત્રાભૂષણ પહેરાવે છે, ચોથી ખોળામાં બેસાડે છે અને પાંચમી તેને રમાડે છે. ૧૭. एवं च- धात्रीभिः पंचभिः पाल्य-मानाः क्लृप्तोचिताह्वयाः । ते सुखेनैव वर्द्धते नंदनस्वद्रुमा इव ॥१८॥ साक्षीकृत्य कलाचार्य-मधीताखिलवाङ्मयाः । प्राप्ताशेषकलाश्च स्युः शस्त्रशास्त्रविशारदाः ॥१९॥ आद्यसंहनना आद्यसंस्थानाः प्राप्तयौवनाः । लक्षणानां सहस्रेणा-ष्ठोत्तरेण विराजिताः ॥२०॥ लोमभिर्दक्षिणावर्त्ते रचितेनाधिकश्रिया । महापुरुषचिह्नेन श्रीवत्सेनाप्तवक्षसः ॥२१॥

तथोक्तं श्रीजंबूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रे भरतचक्रिवर्णने- 'पसत्थलोमविरइय-सिरिवच्छलं-छणविउलवच्छदेसे ।' इति ।

षट्त्रिंशता नृपगुणै–स्ते प्रशस्तैरलंकृताः ।

राज्यं क्रमाद्वर्द्धमानं पालयंति क्रमागतं ॥२२॥

षट्त्रिंशतं नृपगुणांश्चैवमाहु:-

अव्यंगो १ लक्षणै: पूर्णो २ रूपसंपत्तिभृत्तनुः ३ ।

अमदो ४ जगदोजस्वी ५ यशस्वी च ६ कृपालुहृत् ७ ॥२३॥

આ પ્રમાશે પાંચ ઘાવમાતાઓ પાલન કરે છે. તેમનું યથોચિત નામ પાડવામાં આવે છે અને નંદનવનમાં રહેલા કલ્પવૃક્ષોની જેમ સુખપૂર્વક વૃદ્ધિ પામે છે. ૧૮.

પછી કળાચાર્યની હાજરી માત્રથી જ સર્વ શાસ્ત્રનો અભ્યાસ કરીને–ભણીને, સમસ્ત કળાઓ, શસ્ત્ર અને શાસ્ત્રકળામાં વિશારદ થાય છે. ૧૯.

તેઓ પ્રથમ સંઘયણવાળા, પ્રથમ સંસ્થાનવાળા હોય છે. અનુક્રમે યૌવનાવસ્થા પામે છે અને એકહજાર ને આઠ લક્ષણો વડે શોભે છે. ૨૦.

તેઓ દક્ષિણાવર્ત એવી રોમરાજીથી અધિક શોભતાં, અને મહાપુરુષના ચિન્હરૂપ શ્રીવત્સથીયુક્ત વક્ષઃસ્થળવાળા હોય છે. ૨૧.

શ્રી જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રમાં શ્રી ભરતચક્રવર્તીના વર્જ્ઞનમાં કહ્યું છે કે–'પ્રશસ્ત લોમથી વિરચિત શ્રીવત્સના ચિન્હથી વિપુલ વક્ષઃપ્રદેશવાળા.'

રાજાઓના પ્રશસ્ત એવા ૩*૬* ગુણો વડે તેઓ અલંકૃત હોય છે અને અનુક્રમે વૃદ્ધિ પામતા એવા ક્રમાગત રાજ્યને તેઓ પાળે છે. ૨૨. कलासु कृतकर्मा च ८ शुभ्रराजकुलोद्धवः ९ । वृद्धानुग १० स्त्रिशक्तिश्च ११ प्रजारागी १२ प्रजागुरुः १३ ॥२४॥ समर्थनः पुमर्थानां त्रयाणां सममात्रया १४ । कोशवान् १५ सत्यसंधश्च १६ चरद्या् १७ दूरमंत्रद्या्१८ ॥२५॥ आसिद्धि कर्मोद्योगी च १९ प्रवीणः शस्त्र २० शास्त्रयोः २१ निग्रहा २२ नुग्रहपरो २३ निर्लंचं दुष्टशिष्टयोः ॥२६॥ उपायार्जितराज्यश्री २४-र्दानशौंडो २५ ध्रुवं जयी २६ । न्यायप्रियो २७ न्यायवेत्ता २८ व्यसनानां व्यपासकः २९ ॥२७॥ अवार्यवीर्यो ३० गाभीर्यौ ३१-दार्य ३२ चातुर्य ३३ भूषितः । प्रणामावधिकक्रोधः ३४ तात्त्विकः ३५ सात्त्विको ३६ नृपः ॥२८॥ तथा च सूत्रं-'छत्तीसाहि य पत्थिवगुणेहिं संजुत्ते' इति । एवं गच्छति कालेऽस्य प्रादुर्भवति कर्हिचित् । चक्रमायुधशालायां प्राच्यं पुण्यमिवांगभृत् ॥२९॥

રાજાના છત્રીશ ગુણો આ પ્રમાણે કહ્યા છે–૧ ખામીરહિત, ૨ લક્ષણોથી પૂર્ણ, ૩ રૂપસંપત્તિયુક્ત શરીરવાળા, ૪ મદવિનાના, ૫ જગતમાં પરાક્રમી ગણાય તેવા, ૬ યશસ્વી, ૭ કૃપાળુ હૃદયવાળા, ૮ સર્વ કળા અને કર્મોને જાણનારા (કળાઓમાં નિપુણ), ૯ શુદ્ધ રાજકુળમાં ઉત્પન્ન થયેલા, ૧૦ વૃદ્ધના અનુયાયી, ૧૧ ત્રણ પ્રકારની (પ્રભુ, મંત્ર અને ઉત્સાહ નામની) શક્તિવાળા, ૧૨ પ્રજા પર રાગી, ૧૩ પ્રજાના ગુરુ (પિતાતુલ્ય), ૧૪ સમાનપણે ત્રણે પુરુષાર્થને સાઘનારા, ૧૫ ભંડારથી ભરપૂર, ૧૬ સત્યપ્રતિજ્ઞાવાળા, ૧૭ ચર પુરુષોરૂપ દષ્ટિવાળા, ૧૮ લાંબો વિચાર કરવાવાળા, ૧૯ કાર્યની સિદ્ધિ થાય ત્યાં સુધી ઉદ્યમ કરનારા, ૨૦ શસ્ત્રમાં પ્રવીણ, ૨૧ શાસ્ત્રમાં પ્રવીણ, ૨૨-૨૩ દુષ્ટ અને શિષ્ટ જનોનો નિષ્પક્ષપાતપણે નિગ્રહ–અનુગ્રહ કરવામાં તત્પર, ૨૪ સામ, દામ, દંડ અને ભેદ ઉપાય વડે ઉપાર્જન કરેલ રાજલક્ષ્મીવાળા, ૨૫ દાનવીર, ૨૬ નિશ્વયે જય મેળવનાર, ૨૭ ન્યાયપ્રિય, ૨૮ ન્યાયવેત્તા, ૨૯ વ્યસનોને તજી દેનાર, ૩૦ અત્યંત પરાક્રમી, ૩૧ ગાંભીર્ય, ૩૨ ઔદાર્ય, ૩૩ ચાતુર્યથી ભૂષિત, ૩૪ પ્રણામપર્યંત જ ક્રોધ રાખનારા તેમજ ૩૫-૩૬ તાત્ત્વિક ને સાત્ત્વિક. ૨૩-૨૮.

આ સંબંધમાં સૂત્રમાં કહ્યું છે કે–'છત્રીશ રાજગુણોથી સંયુક્ત' ઇતિ.

આ પ્રમાશે સુખપૂર્વક કાળ પસાર થઈ રહ્યો છે. ત્યારે અન્યદા તેની આયુધશાળામાં પૂર્વભવનાં મૂર્તિમંત પુષ્ટ્ય જેવું ચક્રરત્ન ઉત્પન્ન થાય છે. ૨૯. इदं प्रायोऽस्त्रशालायां स्यादन्यत्रापि कस्यचित् । यथाभवत्सुभूमस्य स्थालमेव तदात्मकं ॥३०॥ ततश्चायुधशालाया अध्यक्षो मुदिताशयः । चक्ररत्नं नमस्कृत्य निवेदयति भूपतेः ॥३१॥ तदाकर्ण्य प्रमुदित-स्तदाशाभिमुखं नृपः । पदान्युपेत्य सप्ताष्टौ चक्ररत्नं नमस्यति ॥३२॥ प्रतिदाने मौलिवर्जं दत्ते सर्वांगभूषणं । वित्तं चास्मै जीविकार्हं सत्कारार्हांशुकादि च ॥३३॥ ततः स्नात्वात्तसर्वार्चा-र्हद्रव्यः सपरिच्छदः । उपेत्यायुधशालायां विधिना चक्रमर्चति ॥३४॥ ततः सोऽष्टादश श्रेणी-राहूयेत्यादिशेत्पुरे । महिम्ने चक्ररत्नस्य कुरुताष्टाहिकोत्सवं ॥३५॥ अर्हत्पितृकृतो योऽर्ह-ज्जन्मन्युक्तो महोत्सवः । यथार्हं सोऽनुसंधेय इहाप्यष्टाहिकोत्सवे ॥३६॥

આ ચક્ર પ્રાયઃ અસ્ત્રશાળામાં જ ઉત્પન્ન થાય છે. કોઈને અન્યત્ર પણ થાય છે, જેમ સુભૂમચક્રવર્ત્તીની આંગળી ઉપર ફરતો થાળ ચક્રરૂપ બની ગયો હતો. ૩૦.

તે વખતે આયુધશાળાનો અધિકારી ખુશ થઈને ચક્રવર્તી પાસે જઈ, નમસ્કાર કરીને, ચક્રરત્ન ઉત્પન્ન થયાનું નિવેદન કરે છે. ૩૧.

તેની વાત સાંભળીને હર્ષ પામેલ રાજા, તે દિશાની સન્મુખ સાત–આઠ પગલાં જઈને ચક્રરત્નને નમસ્કાર કરે છે. ૩૨.

પછી રાજા, પ્રીતિદાનમાં મુકુટ વિનાના બીજા બધા આભૂષણો તેને આપે છે અને જીવિતપર્યંતની આજીવિકાને યોગ્ય દ્રવ્ય આપે છે, તેમજ સત્કારને યોગ્ય અન્ય વસ્ત્રાદિ આપે છે. ૩૩.

ત્યાર પછી રાજા સ્નાન કરીને પૂજાને યોગ્ય સર્વ દ્રવ્યો લઈ, પરિવારસહિત આયુધશાળામાં આવે છે અને વિધિપૂર્વક ચક્રની પૂજા કરે છે. ૩૪.

પછી અઢાર શ્રેણિઓને બોલાવીને હુકમ કરે છે કે–'આખા નગરમાં ચક્રરત્નનો મહિમા કરવા માટે અષ્ટાદ્ધિકા મહોત્સવ કરો.' ૩૫.

અરિહંતના જન્મ વખતે અરિહંતના પિતા જેવો મહોત્સવ કરે છે, જેની હકીકત પૂર્વે કહેલી છે તે પ્રમાણેનો અષ્ટાક્ષિકોત્સવ અહીં પણ યથાયોગ્ય રીતે જાણી લેવો. ૩*૬*.

| अष्टादश श्रेणीश्चैवमाहु: ।                        |
|---------------------------------------------------|
| कुंभार १ पट्टइल्ला २ सुवण्णकारा य ३ सूवकारा य ४ । |
| गंधव्या ५ कासवगा ६ मालाकारा य ७ कच्छकरा ८ ॥३७॥    |
| तंबोलिया य ९ एए नवप्पयारा य नारुआ भणिया ।         |
| अह णं णवप्पयारे कारुअवण्णे पवक्खामि ॥३८॥          |
| चम्मयर १ जंतपीलग २ गंच्छिय ३ छिंपयग ४ कंसकारा य । |
| सीवग ६ गुआर ७ भिल्ला ८ धीवर ९ वण्णाइं अट्ठदसा।३९॥ |
| चित्रकारादयस्त्वेतेष्वेवांतर्भवंति ।              |
| मुदा पौरजनैः क्लृप्ते समाप्तेऽष्टाहिकोत्सवे ।     |
| निर्गत्यायुधशालाया-श्चक्ररत्नं महोज्ज्वलं ॥४०॥    |
| व्योम्ना संचरते दिव्य-वाद्यवाचालितांबरं ।         |
| अधिष्ठितं सहग्रेण यक्षाणां वीक्षितं जनैः ॥४१॥     |
| नगर्यास्तच्च निर्गत्य प्रतिपक्षभयंकरं ।           |
| प्रतिष्ठिते मागधाख्य–तीर्थाभिमुखमुद्धतं ॥४२॥      |
| ततश्चक्र्यपि सन्नह्य चतुरंगचमूवृतः ।              |
| अनुगच्छति तच्चकं भेरिमुखरितांबर: ॥४३॥             |
|                                                   |

અઢાર શ્રેણિ આ પ્રમાશે–કુંભકાર ૧, પટેલ ૨, સુવર્શકાર ૩, સૂપકાર ૪, ગંધર્વ ૫, કાશ્યપ (વાશંદ) ૬,માળાકાર ૭, કચ્છકાર (શાકભાજી વેચનાર) ૮, તંબોળી ૯–આ નવ નારૂક કહ્યા છે. હવે નવ પ્રકારના કારૂકનું વર્શન કહું છું. ૧ ચર્મકાર, ૨ યંત્રપીલક, ૩ ગંઠીક (ગુંથનાર) (પટવા), ૪છીપા (રંગનાર),૫ કંસારા, ૬ સીવગ (દરજી), ૭, ગુઆર (ગોવાળ), ૮ ભિલ,૯ ધીવર (માછીમાર), આ પ્રમાશે અઢાર વર્શ જાણી લેવા. ચિત્રકાર વગેરેને એની અંતર્ગત સમજી લેવા.૩૭-૩૯.

નગરજનોએ હર્ષપૂર્વક કરેલો અષ્ટાહિ્નિકોત્સવ પૂર્શ થયા બાદ મહા ઉજ્જવળ એવું ચક્રરત્ન આયુધશાળાની બહાર નીકળે છે. ૪૦.

અને હજાર યક્ષોથી અધિષ્ઠિત તે ચક્ર, દિવ્ય વાજિંત્રોથી આકાશને શબ્દાયમાન કરતું ચાલે છે. તેને સર્વ લોકો જુએ છે. ૪૧.

પછી પ્રતિપક્ષીને ભયંકર એવું તે ચક્રરત્ન, નગરીની બહાર નીકળીને માગધ નામનાં તીર્થની સન્મુખ સ્વતંત્રપશે આકાશમાર્ગમાં ગમન કરે છે. ૪૨.

ં ત્યારપછી ચક્રવર્તી પણ સારી રીતે સજ્જ થઈને ચાર પ્રકારની સેનાથી પરિવરેલા વાજિંત્રો વડે આકાશને પૂરતા, ચક્રની પાછળ ચાલે છે. ૪૩. प्रमाणांगुलजातैक-योजनप्रमितां भुवं । अतिक्रम्य स्थितं तच्च प्रयाणस्यादिमेऽहनि ॥४४॥ क्षेत्रमेतावदेवाति-क्रामति प्रतिवासरं । सुखिनो हि तथैव स्यु-र्बहुसैन्यचमूचराः ॥४५॥ चक्रिणां भरतादीनां महादेहा नरादयः । सुखेन क्षेममेताव-न्निर्वहंति स्वशक्तितः ॥४६॥ चक्रिणामितरेषां तु हीयमानांगशक्तयः । इयत्क्षेत्रं निर्वहंति नित्यं दैवतशक्तितः ॥४६॥ अनुगंगासरित्कूलं गच्छन् दक्षिणपार्श्वतः । तत्रत्यान् सेवकीकुर्वन् देशग्रामपुराधिपान् ॥४८॥ प्रतीच्छन् प्राभृतान्येषा-मनुयातश्च तैर्नृपैः । आरान्मागधतीर्थस्य स्कंधावारं निवेशयेत् ॥४९॥ नवयोजनविस्तीर्णो द्वादशयोजनायतः । स्कंधावारो भवत्यस्य राजधानीसमस्थितिः ॥५०॥

પ્રયાશને પહેલે દિવસે પ્રમાશાંગુલ પ્રમાશ એક યોજન જઈને ચક્ર સ્થિર થાય છે. ૪૪.

દરરોજ ચક્ર એટલું જ ચાલે છે એટલે વિશાળ સૈન્યના સૈનિકો પણ એટલું ચાલવાથી સુખી રહે છે. ૪૫.

ભરતાદિ ચક્રવર્તીના મોટા દેહવાળા મનુષ્ય વિગેરે તો પોતાની શક્તિથી એટલી જમીન સુખપૂર્વક ચાલી શકે છે. ૪*૬*.

બીજા ચક્રિઓનાં ઓછા શરીર અને શક્તિવાળા સૈનિકો દિવ્ય શક્તિથી એટલું જ ક્ષેત્ર ચાલી શકે છે. ૪૭.

ચક્રી, ગંગા નદીની દક્ષિણ બાજુના કિનારે કિનારે ચાલતાં અને ત્યાં રહેલા દેશ, ગ્રામ અને નગરના અધિપતિઓને પોતાના સેવક કરતા, તેમજ તેમના ભેટણાનો સ્વીકાર કરતા અને તે રાજાઓને પણ સૈન્યસહિત સાથે લેતા, અનુક્રમે માગધતીર્થની નજીક આવી છાંવણી નાંખે. ૪૮-૪૯.

ચક્રવર્તીની છાવશી તેમની રાજધાની જેવડી બાર યોજન લાંબી અને નવ યોજન પહોળી હોય છે. ૫૦.

| अथ वार्द्धकिरत्नं स समाहूयेति शंसति ।             |
|---------------------------------------------------|
| कुरु पौषधशालां न आवासं च महाद्भुतं ॥५१॥           |
| ततः पौषधशालायां सोत्तीर्य जयकुंजरात् ।            |
| प्रविश्य सस्तरे दार्भे निषीदति कृताष्टमः ॥५२॥     |
| ब्रह्मचारी विमुक्तान्यव्यापारस्त्यक्तभूषण: ।      |
| मागधेशं स्मरत्येक–चित्तोऽस्मिन् पौषधत्रये ॥५३॥    |
| यस्तु चक्री जिनस्तस्य नाष्टमेन प्रयोजनं ।         |
| स्मृतिमात्रादसौ कंपा–सनस्तमुपतिष्ठते ।।५४।।       |
| यदाहुः श्रीहेमसूरयः श्रीशांतिचरित्रे –            |
| ''ततो मागधतीर्थाभि-मुखं सिंहासनोत्तमे ।           |
| जिगीषुरप्यनाबद्ध-विकारो न्यषदत्प्रभुः ॥५५॥        |
| ततो द्वादशयोजन्या तस्थुषो मागधेशितुः ।            |
| सिंहासनं तदा सद्य: खंजपादमिवाचलत् ॥५६॥'' इत्यादि. |
| अय प्रकृतं–ततश्चतुर्विधाहारे संपूर्णे पौषधत्रये । |
| प्रातस्ततः परिहित-चारुनेपथ्यभूषणः ॥५७॥            |

હવે ચક્રવર્તી વાર્ધકીરત્નને બોલાવીને આજ્ઞા કરે કે–'મહાઅદ્ભુત આવાસ અને પોસહશાળાને બનાવો.' ૫૧.

તે તરત જ પોસહશાળા બનાવે એટલે ચક્રવર્તી જયકુંજર ઉપરથી ઉતરી, પૌષધશાળામાં પ્રવેશ કરી, અક્રમ તપ કરીને ડાભના સંથારા ઉપર બેસે. પર.

ત્યાં ત્રણ દિવસ પૌષધની અંદર આભૂષણ અને અન્ય વ્યાપારનો ત્યાગ કરીને બ્રહ્મચર્ય પૂર્વક એક ચિત્તે માગધાધિપતિનું સ્મરણ કરે. ૫૩.

જે તીર્થંકર તે ભવમાં ચક્રી થવાના હોય, તેઓને અક્રમ કરવાનું પ્રયોજન નથી. તેમની પાસે તો સ્મરણ માત્રથી આસન કંપ વડે તે હકીકત જાણીને, તે તે દેવો તરત જ આવે છે. પ૪.

શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય શાંતિનાથ ચરિત્રમાં કહે છે–'ત્યાર પછી માગધતીર્થની સામે ઉત્તમ સિંહાસન ઉપર તેને જીતવાની ઇચ્છાવાળા છતાં પણ વિકાર વિનાના પ્રભુ બેસે છે. ૫૫.

એટલે ત્યાંથી બાર યોજન દૂર રહેલા માગધેશનું સિંહાસન લુલા પગની જેમ તરત જ ચલાયમાન થાય છે.' પ*૬* ઇત્યાદિ.

હવે કર્ત્તા પ્રસ્તુત વાત કરે છે-પછી ચૌવિહારવાળા ત્રણ પૌષધ પૂર્ણ થયા બાદ ચોથા દિવસની

रथं सांग्रामिकं सज्जा--युधमध्यास्य चक्रभूत् । दीप्रोऽग्रे चक्ररत्नेन चमूचक्रैश्च पृष्ठतः ॥५८॥ शब्दाद्वैतं जगत्कुर्वन् प्रवाह इव वारिधेः । तीर्थेन मागधेनांतः--पयोधि प्रविशत्यथ ॥५९॥ रथांगनाभिद्वयसे गत्वा जलनिधेर्जले । रथं संस्थाप्य कोदंड--मादत्तेऽरिमदापहं ॥६०॥ सटंकारवमारोप्य प्रत्यंचां तत्र योजयेत् । निजनामांकितं बाणं रिपुघ्नं देवताश्रितं ॥६१॥ वैशाखमाश्रयेत्स्थानं वेध्यवेधनकोविदः । स्थानानामिह पंचानामिदमेव यदर्हति ॥६२॥ पंचस्थानानि चैवं – स्थानान्यालीढ १ वैशाख २प्रत्यालीढानि ३ मंडलं ४ । समपादं

पचस्थानानि चव – स्थानान्यालाढ १ वशाख २प्रत्यालाढानि ३ मडल ४ । ५ चेति.

वैशाखस्थानलक्षणं चैवमाहुः-पादौ कार्यौ सविस्तारौ समहस्तप्रमाणतः । वैशाखस्थानके वत्स ! कृटलक्ष्यस्य वेधने ॥६३॥

પ્રભાતે સુંદર વસ્ત્રાભૂષણ ધારણ કરીને ચક્રી આયુધો વડે સજજ એવા સંગ્રામ સંબંધી રથપર બેસે. એટલે ચક્રરત્ન આગળ ચાલે, તેના વડે દેદીપ્યમાન એવા ચક્રી પણ ચાલે અને તેની પાછળ સૈન્યસમૂહ ચાલે. પ૭-૫૮.

સમુદ્રના પ્રવાહની જેમ જગતને શબ્દમય કરતા ગકી, માગઘાધિપતિના તીર્થને રસ્તે સમુદ્રમાં પ્રવેશ કરે. ૫૯.

ચક્રી, સમુદ્રના જળમાં રથની નાભિ સુધી જઈને રથને સ્થિર કરી, શત્રુના તેજને હરનાર ઘનુષ્ય પ્રહશ કરે. *૬*૦.

પછી ટંકારવ કરવાપૂર્વક તેના પર પ્રત્યંચા ચડાવે અને પોતાનું નામાંકિત, શત્રુનો વિનાશ કરનારું અને દેવાધિષ્ઠિત બાણ તેની સાથે જોડે. *૬*૧.

પછી વેઘ્યવેધનમાં પંડિત એવા ચક્રી, વૈશાખ સ્થાનનો આશ્રય કરે. કારણ કે પાંચ પ્રકારના સ્થાનો પૈકી આ કાર્યમાં તે સ્થાન જ ઉપયોગી છે. *૬*૨.

પાંચ સ્થાનો આ પ્રમાશે–૧ આલીઢ, ૨ વૈશાખ, ૩ પ્રત્યાલીઢ, ૪ મંડલ અને ૫ સમપાદ. વૈશાખસ્થાનનું લક્ષણ કહે છે–હે વત્સ ! કૂટ (કિલ્લો, પર્વતનું શિખર વગેરે) એવા લક્ષ્ય (નિશાન)ને अंतःस्यांश्च बहिःस्यांश्च बाणाधिष्ठायकान् सुरान् । प्रणमाम्यद्य ते संतु सहाया मे द्विषज्जये ॥६४॥ बाणाधिष्ठातृदेवानां वश्र्यानामपि या नतिः । उचिता साऽधुना शस्त्र-भृतां शस्त्रार्चनादिवत् ॥६५॥ इत्युक्त्वाकर्णमाकृष्य मुक्तस्तेन शरो द्रुतं । शक्रमुक्तः पविरिव याति द्वादशयोजनीं ॥६६॥ तत्र मागधदेवस्य गत्वा पतति पर्षदि । भुंजानस्य सुखं स्वैरं दिव्यनाट्यानि पश्यतः ॥६७॥ सौत्पातिकं तमालोक्य धूमकेतुमिवोदितं । भुकुटीभीषणो वक्ति कोधाहंकारदुर्द्धरः ॥६८॥ मुमूर्षुरेष को मूर्खो यमातिष्यमपेक्षते । भुजंगास्ये करमिव यश्चिक्षेप शरं मयि ॥६९॥ आसनाद् द्रुतमुत्याय रोषावेशवशंवदः । यावदबाणं तमादाय पश्यति कृरया दृशा ॥७०॥

વીંઘતી વખતે એક હાથપ્રમાણ પગને પહોળા રાખી ઊભા રહેવું તે વૈશાખસ્થાન કહેવાય છે. આ પ્રમાણે કરીને વિચારે કે–'અંતઃસ્થને બહિઃસ્થ એવા બાણના અધિષ્ઠાયક દેવોને આજે હું પ્રણામ કરું છું, તેઓ મને શત્રુના જયમાં સહાયકારી થાઓ.' *૬*૩-*૬*૪.

પોતાના વશ એવા પણ બાણાધિષ્ઠાયક દેવને નમસ્કાર કરવા તે શસ્ત્રધારીને શસ્ત્રપૂજાની જેમ અત્યારે ઉચિત છે. *૬*૫.

ઉપર કહ્યા પ્રમાશે બાશાધિષ્ઠાયક દેવોને કહીને કાન સુધી ઘનુષ્યને ખેંચી તે બાશને તરત જ છોડે એટલે તે શકેંદ્રના મૂકેલા વજની જેમ બાર યોજન સુધી જાય. *૬*૭.

અને જ્યાં માગઘકુમારદેવ સ્વેચ્છાપૂર્વક સુખ ભોગવે છે અને દિવ્ય નાટકો જોઈ રહેલ છે ત્યાં તેની સભામાં જઈને પડે. *૬*૭.

ઘૂમકેતુના ઉદયની જેમ ઉત્પાતકારી એવા તે બાણને જોઈને ક્રોધ અને અહંકાર વડે દુર્ઘર એવો તે દેવ ભયંકર ભૂક્ટીવાળો થઈને બોલે. *૬*૮.

કે–'મરવાને ઇચ્છતો એવો આ કોણ મૂર્ખ યમનો અતિથિ થવાને ઇચ્છે છે, કે જેશે ભુજંગના મખમાં હાથ નાખવાની જેમ મારા ઉપર બાણ મૂક્યું છે ?' *૬*૯.

આમ કહી આસનથી એકદમ ઊભા થઈ, રોષાવેશને વશ થયેલ એવો તે જેટલામાં બાણને

तावच्चक्रभृतो नाम-वर्णालीं तस्य पश्यतः । शाम्यति कुध् विषमहेः शृण्वतो जांगुलीमिव ॥७१॥ विमृशत्येवमुत्पन्नः क्षेत्रेऽस्मिंश्चक्रवर्त्त्यसौ । तज्जीतमेतदस्माभि-र्मान्यमस्यानुशासनं ॥७२॥ अविमृष्योनपुण्येन कोपोऽकारि वृष्टा मया । इदं नियतमेवामी स्वामिनः सेवका वयं ॥७३॥ विलंब्य तदलं स्वामी पूज्योऽयमतिथिर्मम । निश्चित्येत्युपदां हार-कोटीरकटकादिकां ॥७४॥ चिरसंचितरत्नादि सद्वस्तून्यपराण्यपि । उपादाय शरं तं च तीर्थस्यास्य च मृज्जले ॥७५॥ उत्पतन् दिव्यया गत्या द्रागुपागत्य चक्रिणं । तत्सर्वं प्राभृतीकृत्य नत्वा विज्ञपयत्यदः ॥७६॥ स्वामिन्! मागधतीर्थांत-मिदं क्षेत्रं त्वया जितं । अहं त्वत्किंकरोऽस्मीह प्रदेशस्यास्य रक्षकः ॥७७॥

લઈ ક્રૂર દષ્ટિ વડે તેને જુએ છે તેટલામાં તે બાણ ઉપર લખેલી ચક્રવર્તીના નામવાળી વર્ણોની પંક્તિ જોઈને જાંગુલી મંત્ર સાંભળવાથી જેમ સર્પનું વિષ શમી જાય, તેમ તેનો ક્રોધ શમી જાય છે. ૭૦-૭૧.

એટલે તે વિચારે છે કે–'આ ક્ષેત્રમાં આ ચક્રવર્તી ઉત્પન્ન થયેલ છે, તેથી અમારો આચાર છે કે–અમારે તેની આજ્ઞાનો સ્વીકાર કરવો. ૭૨.

હીનપુષ્યવાળા મેં વિચાર કર્યા વિના ફોગટ કોપ કર્યો કારણ કે એ સ્વામી અને અમે સેવક એ ભાવ નિયત જ છે. ૭૩.

હવે વિલંબ કર્યા વગર મારે આ સ્વામીરૂપ અતિથિની પાસે જલ્દી જઈને તેમની પૂજા કરવી જોઈએ.' આમ વિચારી નિશ્ચય કરીને હાર, મુગટ, કડાં વિગેરે આભૂષણો, ઘણા કાળથી ભેગા કરેલાં રત્નો અને બીજી વસ્તુઓ ભેટણા તરીકે લઈને તેમજ તે બાણને પણ સાથે લઈને, તે તીર્થની મૃત્તિકા તથા જળ પણ સાથે લઈને દિવ્યગતિ વડે ઉડીને જલ્દીથી ચક્રવર્તીની પાસે આવે અને નમસ્કાર કરવાપૂર્વક લાવેલી વસ્તુઓ તેમની પાસે ભેટ તરીકે ઘરીને આ પ્રમાણે કહે. ૭૪-૭૫.

કે–'હે સ્વામિન્ ! આ માગધતીર્થપર્યંત ક્ષેત્ર આપે જીત્યું છે, હું તમારા કિંકર તરીકે આ સ્થળનો રક્ષક છું.' ૭૭. अथ चक्री तदादाय प्राभृतं प्रीतमानसः । सत्कृत्य बहुमानेन मागधेशं विसर्जयेत् ॥७८॥ सर्वेषामपि तीर्थानां ये चाधिष्ठायकाः सुराः । जात्या नागकुमारास्ते चक्रिवश्या महर्द्धिकाः ॥७९॥ तत्यो नगकुमारास्ते चक्रिवश्या महर्द्धिकाः ॥७९॥ ततो रथं परावर्त्त्य स्वमावासममुपेत्यसौ । वाद्यमानजयातोद्य-स्त्रिजगत्यसरद्यशाः ॥८०॥ ततः स्नात्वा जिनार्चाश्चा-र्चयित्वा कृतपारणः । प्रकृतीः प्राग्वदाहूया-दिशत्यष्टाहिकोत्सवं ॥८१॥ ततो मागधदेवस्य संपूर्णेऽष्टाहिकोत्सवं ॥८१॥ वाग्रज्ज्योतिर्जगज्जैत्रं चक्ररत्नं प्रतिष्ठते ॥८२॥ वरदामाभिधं तीर्थं शुद्धदक्षिणदिक्स्थितं । याति साधयितुं चक्रं पथा नैर्त्रहतगामिना ॥८३॥

પછી ચક્રી તેનું ભેટણું સ્વીકારીને પ્રીતિયુક્ત મનવાળા થઈને તે માગધેશનો બહુમાનપૂર્વક, સત્કાર કરી તેને વિસર્જન કરે. ૭૮.

માગધાદિ સર્વ તીર્થોના અધિષ્ઠાયક દેવો, નાગકુમાર નિકાયના મહર્દ્ધિક દેવો હોય છે. અને તે સર્વ ચક્રવર્તીને વશ થાય છે. ૭૯.

શ્રી જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે–'તે નાગકુમારની જાતિના હોવાથી કુમાર તરીકે ઓળખાય છે.

હવે ચક્રી રથને પાછો વાળીને વાગતા એવા જયવાજિંત્રો વડે ત્રણ જગતમાં યશનો ફેલાવો કરતાં પોતાના આવાસમાં આવે. ૮૦.

પછી સ્નાન કરી, જિનપૂજાદિ કરીને પારણું કરે અને પોતાના (પ્રધાન) વર્ગને બોલાવીને પ્રથમની જેમ અષ્ટાદ્ધિકોત્સવ કરવાની આજ્ઞા કરે. ૮૧.

માગઘદેવ સંબંધી અષ્ટાદ્ધિકોત્સવ પૂર્શ થાય એટલે જાગૃત જ્યોતિવાળું અને જગતને જીતવાની શક્તિવાળું ચક્રરત્ન આગળ ચાલે. ૮૨.

પછી નૈૠત્ય દિશા તરફના માર્ગે દક્ષિણદિશામાં રહેલા વરદામ તીર્થને સાધવા માટે ચક્રરત્ન ચાલે. ૮૩. तथोक्तं-आउहघरसालाओ पडिनिक्खमित्ता दाहिणपच्चत्थिमं दिसिं वरदामतित्थाभिमुहे पयाए यावि होत्थत्ति ।

> ततश्चमूपरिवृत-श्चक्रवर्त्त्यपि पूर्ववत् । अनुगच्छति तच्चक्र-मिवांगी कर्मणां फलं ॥८४॥ वर्द्धमानचमूर्भूपै-र्विजित्य स्वीकृतैः पथि । दुर्वारप्रसरः प्रौढ-प्रवाह इव सैंधवः ॥८५॥ प्रयाणकानि कतिचिद्-गत्वा नैर्ऋतसंमुखं । ततोऽपाचीमनुसरन् वरदामं प्रयाति सः ॥८६॥ वरदामांतिके प्राग्वत् स्कंधावारं निवेश्य सः । साधयेद्वरदामेशं देवं मागधदेववत् ॥८७॥ वरदामाधिपस्याथ संपूर्णेऽष्टाहिकोत्सवे । जेतुं प्रभासतीर्थेशं चक्रं चरति पूर्ववत् ॥८८॥ स्थितं शुद्धप्रतीच्यां त-द्वायव्यविदिगध्वना । चक्रं प्रवर्त्तते गंतुं प्रत्यक् च वलते पुरः ॥८९॥

કહ્યું છે કે--'આયુધશાળામાંથી નીકળીને દક્ષિણ-પશ્ચિમ દિશાએ એટેલે નૈૠત્ય ખૂણા તરફ વરદામ તીર્થની સન્મુખ ચક્ર પ્રયાણ કરે.'

ત્યાર પછી ચક્રવર્તી પણ પ્રથમની જેમ–જેમ કર્મના ફળ પ્રાણી પાછળ જાય–તેમ સેનાથી પરિવરેલા ચક્રી, ચક્રની પાછળ ચાલે. ૮૪.

સમુદ્રના પ્રૌઢ પ્રવાહની જેમ, દુર્વાર પ્રસારવાળા ચક્રી, માર્ગમાં આવતા રાજાઓને જીતી, તેમનો સ્વીકાર કરી લશ્કરમાં વધારો કરતા ચાલે. ૮૫.

નૈૠત્યદિશા સન્મુખ કેટલાક પ્રયાશો કરીને પછી દક્ષિણદિશા તરફ વરદામ તીર્થની સામે ચાલે. ૮૬. પછી પ્રથમની જેમ વરદામ તીર્થની પાસે લશ્કરનો પડાવ કરીને માગધદેવની જેમ વરદામ તીર્થના

સ્વામી વરદામદેવને પણ જીતે. ૮૭.

વરદામપતિ સંબંધી અષ્ટાહ્નિકોત્સવ પૂર્શ થયા પછી પ્રભાસ તીર્થના સ્વામીને જીતવા માટે ચક્ર, પ્રથમની જેમ તે તરફ પ્રયાશ કરે. ૮૮.

પ્રથમ વાયવ્ય દિશાને માર્ગે ચાલીને પછી શુદ્ધ પશ્ચિમ દિશામાં રહેલા પ્રભાસતીર્થની તરફ એટલે પશ્ચિમ દિશાની સામે ચક્ર ચાલે. ૮૯.

|             | वशीकृत्य प्रभासेशं पूर्वोक्तविधिना ततः ।<br>तत्सिंधुदेवीभवनाभिमुखं परिसर्पति ॥९०॥                 |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | सिंघोर्दक्षिणकूलेन पूर्वदिग्गामिनाध्वना ।<br>गत्वाभ्यर्णे सिंधुदेवी–भवनस्याशु तिष्ठति ॥९१॥        |
| ननु च-      | सिंधुदेव्यास्तु भवनं भरतस्योत्तरार्द्धके ।<br>सिंधुकुंडेऽस्ति तद्द्वीपे कथं तस्यात्र संभवः ? ॥९२॥ |
| अत्रोच्यते- | महर्द्धिकानां वेश्मानि स्थाने स्थाने भवंति हि ।<br>इंद्राणीनां राजधान्यो यथा नंदीश्वरादिषु ॥९३॥   |
|             | ततः सिंधुद्वीपवर्त्ति-भवनादपरं खलु ।<br>इदं भवनमभ्यूह्यं सिंधुदेव्या महाश्रियः ॥९४॥               |
|             | निवेश्य चक्रभृत्तत्र स्कंघावारं यथाविधि ।<br>कृताष्टमतपाः सिंधुदेवीं मनसि चिंतयेत् ॥९५॥           |
|             | साथ कंप्रासना दत्तो-पयोगा चक्रवर्त्तिनं ।<br>ज्ञात्वोत्पन्नमुपादायो-पदांतमुपतिष्ठते ॥९६॥          |

પૂર્વોક્ત વિધિથી પ્રભાસેશને પણ વશ કરીને સિંઘુદેવીના ભવનની સન્મુખ ચક્ર ગતિ કરે. ૯૦. સિંઘુના દક્ષિણ કિનારે પૂર્વ દિશા તરફના માર્ગે ચાલી સિંધુદેવીના ભવન પાસે આવીને ત્યાં ચક્ર ઊભું રહે. ૯૧.

પ્રશ્ન :–'સિંઘુદેવીનું ભવન તો ઉત્તર ભરતાર્ધમાં સિંઘુપ્રપાતકુંડમાં તેના નામના દ્વીપમાં છે, તો તેના ભવનનો અહીં સંભવ કયાંથી ?' ૯૨.

ઉત્તર :--'જેમ ઇન્દ્રની ઇન્દ્રાશીઓની રાજધાનીઓ નંદીશ્વરદ્વીપાદિમાં હોય છે, તેમ મહર્દ્ધિક દેવ–દેવીઓના ભવન તો સ્થાને સ્થાને હોય છે. ૯૩.

એટલે સિંધુદ્વીપમાં જે તેનું ભવન છે તેથી જુદું મહર્દ્વિક સિંધુદેવીનું આ ભવન સમજવું. ૯૪. પછી ચક્રી ત્યાં લશ્કરની છાવણી નાખીને યથાવિધિ અટ્ઠમ તપ કરી સિંધુદેવીનું મનમાં ઘ્યાન કરે. ૯પ.

એટલે તેનું આસન કંપવાથી ઉપયોગ દઈને ચક્રવર્તીને આવેલા જાણી ભેટણું લઈને ચક્રી પાસે હાજર થાય. ૯*૬*. एवं च सिंघुदेवीव-द्वैताढ्यादिसुरा अपि । शरमोक्षं विनैव स्यु-रनुकूलाश्चलासनाः ॥९७॥ कुंभानां रत्नचित्राणा-मष्टोत्तरसहस्रकं । नानामणिस्वर्णरत्न-चित्रं भद्रासनद्वयं ॥९८॥ कटकत्रुटीतादीनि भूषणान्यपराण्यपि । चक्रीत्यादिकमादत्ते सिंधुदेव्योपदीकृतं ॥९९॥ अहं त्वद्देशवास्तव्या तवास्म्याज्ञप्तिकिंकरी । इत्युक्त्वा प्रणिपत्यास्यां गतायां सोऽत्ति पूर्ववत् ॥१००॥ अष्टाहिकोत्सवांतेऽस्या ऐशानीगामिनाध्वना । वैताढ्यकटकाभ्यर्णमेति चक्रानुगोऽथ सः ॥१०१॥ सिंधुदेवीभवनतो जेतुं वैताढ्यनिर्जरं । वैताढ्यकूटगमने ऋजुर्मार्गोऽयमेव हि ॥१०२॥ कटके दाक्षिणात्येऽस्य कटके स्थापितेऽमुना । आष्टमे च कते सिंहासनं चलति तद्विभोः ॥१०३॥

સિંધુદેવીની જેમ વૈતાઢ્યાદિના અધિષ્ઠાયક દેવો પણ બાણ મૂક્યા વિના આસન ચલિત થવાથી જ ચક્રવર્તી પાસે આવે છે ને ખનુકૂળ થાય છે. (આજ્ઞા માને છે). ૯૭.

સિંઘુદેવી જુદા-જુદા રત્નોથી ભરેલા ૧૦૦૮ ઘડા, વિવિધ પ્રકારના મણિ, સ્વર્શ અને રત્ન વડે બનાવેલ બે ભદ્રાસનો, કડાં, બાજુબંધ વિગેરે આભૂષણો ચક્રવર્તીની પાસે ભેટ તરીકે ધરે. ચક્રી તેનો સ્વીકાર કરે. ૯૮-૯૯

સિંઘુદેવી કહે કે–'હું અહીં તમારા સ્વામિત્વવાળા પ્રદેશમાં રહીને તમારી આજ્ઞા માનનારી સેવિકા છું.' આ પ્રમાશે કહીને તથા પ્રશામ કરીને તે જાય, એટલે ચક્રી પૂર્વની જેમ પારશું કરે. ૧૦૦

સિંધુદેવી સંબંધી અષ્ટાદ્ધિકોત્સવ કર્યા પછી ઇશાનકોણના માર્ગે વૈતાઢ્ય કટકની સમીપે ચક્રની પાછળ ગમન કરતા ચક્રવર્તી આવે. ૧૦૧.

સિંધુદેવીના ભવનથી વૈતાઢ્યદેવને જીતવા માટે વૈતાઢ્યકટક સન્મુખ જવાનો સરલ માર્ગ આ જ છે. ૧૦૨.

વૈતાઢ્યના દક્ષિણ કટક પાસે લશ્કરની છાવણી નાખીને ચક્રી અટ્ઠમ કરે એટલે વૈતાઢ્યના સ્વામીનું આસન કંપાયમાન થાય. ૧૦૩. दत्तोपयोगो वैताढ्यकुमाराख्यः सुरोऽथ सः । गृहीत्वा प्राभृतं ताद्याभिगच्छति चक्रिणं ॥१०४॥ आज्ञां स्वीकृत्य नत्वाथ सुरेऽस्मिन् गतवत्यथ । अष्टाहिकोत्सवांते ऽस्य चक्री चक्रानुगस्ततः ॥१०५॥ गुहां तमिम्रामभ्येति प्रतीचीगामिनाध्वना । वैताढ्यकूटोपांताद्धि प्रतीच्यामेव सा गुहा ॥१०६॥ गुहायाश्च तमिम्रायाः स्थापयित्वांतिके चमूं । नाकिनं चिंतयत्येष कृतमालं कृताष्टमः ॥१०७॥ जिगीषुं सोऽपि विज्ञाय चक्रिणं चलदासनः । ढौकयत्येत्य विनम–न्नलंकारांश्चतुर्दश ॥१०८॥ ते चैवं – हार १ द्धहार २ इग ३ कणय ४ रयण ५ मुत्तावली ६ उक्तेऊरे ७ । कटए ८ तुडिए ९ मुद्दा १० कुंडल ११ उरसुत्त १२ चूलमणि १३ तिलयं १४ ॥१०९॥

અવધિજ્ઞાનનો ઉપયોગ મૂકીને વૈતાઢ્યકુમારદેવ, ચક્રીને આવેલા જાણી ઉત્તમ પ્રકારનું ભેટણું લઈને ચક્રી પાસે આવે. ૧૦૪.

તે દેવ આજ્ઞા સ્વીકારી નમસ્કાર કરી પાછો જાય, એટલે તે સંબંધી અખ્ટાદ્ધિકોત્સવ કરીને ચક્રી ચક્રની પાછળ ચાલે. ૧૦૫.

પશ્ચિમ તરફને માર્ગે ચાલતા ચક્રી, તમિસ્રા ગુફા પાસે; કારણ કે વૈતાઢ્ય<sup>ા</sup> કૂટના ઉપાંત ભાગથી તે ગુફા પશ્ચિમ તરફ છે. ૧૦*૬*.

તમિસ્રા ગુફા પાસે સૈન્યને સ્થાપન કરીને ચક્રી અક્રમ તપ કરી, તે ગુફાના સ્વામી કૃતમાલદેવનું ચિંતન કરે–ધ્યાન કરે. ૧૦૭.

તે પણ આસન ચલિત થવાથી જીતવાને ઇચ્છતા ચક્રીને, ત્યાં આવેલા જાણીને, તેમની પાસે આવી નમસ્કાર કરી ચૌદ અલંકારો અર્પણ કરે. ૧૦૮.

તે ચૌદ અલંકારના નામ– ૧ હાર, ૨ અર્ધહાર, ૩ એકસરો હાર, ૪ કનકાવળી, ૫ રત્નાવળી, ૬ મુક્તાવળી, ૭ કેયૂર (બાજુબંધ), ૮ કડાં, ૯ ત્રુટિત (તોટી), ૧૦ મુદ્રા (વીંટી), ૧૧ કુંડળ, ૧૨ ઉરસુત્ત (છાતી સુધી લટકતો દોરો), ૧૩ ચૂડામણિ (મુકુટ) ને ૧૪ તિલક. ૧૦૯.

૧ વૈતાઢ્ય ઉપરના કૂટ પૈકી વૈતાઢ્ય નામના કૂટના સમશ્રેણીએ રહેલા નીચેના ભાગની પશ્ચિમમાં.

अलंकारानुपादाय स्त्रीरत्नस्योचितानिमान् । विसर्जयति सत्कृत्य कृतमालं नरेश्वरः ॥११०॥ अयोत्सवे समाप्तेऽस्य सार्वभौमः समादिशेत् । सेनानीरत्नमाहूय सिंधुनिष्कुटसाधनं ॥१११॥ सिंधुः स्यात्तस्य खंडस्य पूर्वदक्षिणयोर्दिशोः । उत्तरस्यां च वैताढ्यः प्रतीच्यां लवणोदधिः ॥११२॥ यद्याप्येभिस्त्रिभिः क्लृप्तं मध्यखंडात्तथाप्यदः । सिंध्वा पृथक्कृतं तस्मा–त्सिंधुनिष्कुटमुच्यते ॥११३॥ स चर्मरत्नमादाय चतुरंगचमूवृतः । प्रस्थानं कुरुते तत्र द्वितीय इव चक्रभृत् ॥११४॥ गर्जदूर्जितनिःस्वान-ध्वानध्वस्तेतर्ध्वनिः । अनूदितजयारावः क्षुण्णैर्द्विविधभूधरेः ॥११५॥ जयकुंजरमारूढः सच्छत्रश्चल्चामरः । कवचच्छत्रसर्वांगो मेधैर्वृत इवोडुपः ॥११६॥

સ્ત્રીરત્નને યોગ્ય આ અલંકારોને સ્વીકારીને કૃતમાલદેવનો સત્કાર કરી, ચક્રી તેને વિસર્જન કરે. ૧૧૦.

તેના નિમિત્તનો ઉત્સવ સમાપ્ત થયા બાદ ચક્રી, સેનાનીરત્નને બોલાવીને સિંધુનિષ્કુટ સાધી આવવાની આજ્ઞા કરે. ૧૧૧.

તે ખંડની પૂર્વમાં ને દક્ષિણમાં સિંધુ નદી, ઉત્તરમાં વૈતાઢચ-પર્વત અને પશ્ચિમમાં લવણસમુદ્ર આવેલો છે. જો કે આ મધ્યખંડ ત્રણ વડે વીંટળાયેલ છે તો પણ આ સિંધુએ જુદો પાડેલ ખંડ હોવાથી તે સિંધુનિષ્કુટ કહેવાય છે. ૧૧૨-૧૧૩.

ચક્રવર્તીની આજ્ઞા થતાં સેનાની જાણે બીજો ચક્રી હોય, તેમ ચર્મરત્ન લઈને ચતુરંગસેના સાથે તે તરફ પ્રસ્થાન કરે. ૧૧૪.

ગાજતા મોટા ઘ્વનિના સ્વર વડે રોકી દીધા છે બીજા ઘ્વનિ જેણે એવો, જીતાયેલા બે પ્રકારના 'ભૂઘરો જેની પાછળ જયજય શબ્દ બોલી રહેલ છે એવો જયકુંજર પર બેઠેલો, માથે છત્ર તથા બે બાજુ પર ચામર ઢળાતો, કવચ વડે જેણે આખું શરીર ઢાંકી દીધેલ છે તેથી મેઘોથી આવૃત્ત જાણે

૧ ખૂંદેલા ભૂધરો-પર્વતો અને વશ કરેલા ભૂધરો-રાજાઓ.

चर्मरलेन सद्यान-पात्रीभूतेन तेन सः । सिंघुमुत्तीर्य शैलोच्च-वीचीवलयदुस्तरां ॥१७॥ तत्रत्यानां प्रतीपानां चिकित्सक इवाद्भुतः । विरेकरु्घरश्राव-वहिनकर्मादिकोविदः ॥११८॥ दशांगुल्यौषधीवर्ग-रसपानोपदेशकः । हरत्यस्त्रै: प्रतापोष्णै-रौद्धत्यं सान्निपातिकं ॥११९॥ पंचभिः कुलकं ॥ एवं च -सिंहले यवनद्वीपे नानाम्लेच्छाश्रयेष्विति । रोमारवालसंडादि-देशेषु विविधेषु सः ॥१२०॥ म्लेच्छाननेकजातीयान् विजित्य रणकर्मठः । आज्ञामखंडां सर्वत्र प्रवर्त्तयति चक्रिणः ॥१२२॥ चत्रवर्त्युचितान्येषां प्राभृतानि सहस्रशः । जितकाशी समादाय सिंधुमुत्तीर्य पूर्ववत् ॥१२२॥ भूरिभिः किंकरीभूतैः सेवितो म्लेच्छपार्थिवैः । वाचालजयवादित्रः स्तूयमानोऽसकृज्जनैः ॥१२३॥

ચંદ્રમા હોય તેવો, તે સેનાની, સુંદર પર્વત જેટલા ઊંચા મોજાનાં વલય વડે દુસ્તર એવી સિંધુ નદી, પ્રવહણરૂપ થયેલ ચર્મરત્ન વડે ઉતરીને, ત્યાં રહેલા અનેક શત્રુ રાજાઓનો જાશે અદ્ભુત વૈદ્ય હોય તેમ રેચ, રુધિરનો સાવ, વદ્ધિ કર્મ વિગેરેમાં કુશળ અને દશ આંગળીઓ રૂપ ઔષધિસમૂહના રસપાનના ઉપદેશક<sup>1</sup>, એવા તેશે પ્રતાપ વડે ઉષ્શ એવા અસ્ત્રો વડે તેઓના અભિમાનનો સન્નિપાત દૂર કર્યો. ૧૧૫-૧૧૯.

એવી રીતે સિંહલ, યવનઢીપ અને નાના પ્રકારના મ્લેચ્છોના આશ્રયભૂત રોમ, આરવાલ, સંડાદિ વિવિધ દેશોમાં અનેક જાતિના મ્લેચ્છોને જીતીને રણસંગ્રામમાં કુશલ સેનાની, સર્વત્ર ચક્રીની અખંડ આજ્ઞા પ્રવર્તાવે. ૧૨૦-૧૨૧.

પછી તેમની પાસેથી ચક્રવર્તીને ઉચિત એવા હજારો ભેટણને ગ્રહણ કરીને, સર્વત્ર જીત મેળવેલ સેનાની પ્રથમની જેમ સિંધુ નદી ઉતરીને, સેવક થયેલા અનેક મ્લેચ્છ રાજાઓથી સેવાતો, વાચાળ એવા જયવાજિંત્રો વગડાવતો, લોકોથી વારંવાર સ્તુતિ કરાતો સેનાની ચક્રવર્તી પાસે આવી નમસ્કાર

૧ દશ આંગળી મુખમાં નાંખી દાસપણું સ્વીકારવારૂપ પરમ ઔષધિના બતાવનાર.

उपेत्य चक्रिणं नत्वा ढौकयित्वोपदाश्च ताः । विज्ञो विज्ञपयत्येवं विनयेन कृतांजलिः ॥१२४॥ ॥ त्रिभिर्विशेषकं ॥ स्वामिन्! भवत्प्रसादेन सिंधुखंडो जितो मया । भूपाः सर्वेऽपि तत्रत्या मया त्वत्किंकरीकृताः ॥१२५॥ पूते नमंति ते केचिदिदं तेषां च ढौकनं । प्रहवीभूतेषु चैतेषु कार्यः स्वामिन्ननुग्रहः ॥१२६॥ तदाकर्ण्य प्रमुदित-श्चकवर्त्ती चमूपतिं । सत्कृत्य वस्त्रालंकारै-रनुजानाति वेश्मने ॥१२७॥ ततः स्वावासमागत्य स भुंक्ते कृतमज्जनः । ततश्च रमते स्वैरं गीतसंगीतकादिभिः ॥१२८॥ अथान्यदा कदाचित्तं चक्रीत्याकार्य शंसति । वत्स गच्छ तमिम्राया उद्घाटय कपाटकौ ॥१२९॥ प्रमाणमाज्ञेत्यानम्य स्वमंदिरमुपेत्य च । कर्यात्यौषधशालायां साष्टमं पौषधत्रयं ॥१३०॥

કરી, ભેટણાઓ રજૂ કરીને વિજ્ઞ એવો તે, વિનયપૂર્વક અંજલિ જોડીને આ પ્રમાણે કહે–૧૨૨-૧૨૪. 'હે સ્વામિન્ ! તમારી કૃપાથી મેં સિંધુનો દક્ષિણનિષ્કુટ જીત્યો છે અને ત્યાંના બધા રાજાઓને મેં આપના સેવક બનાવ્યા છે. ૧૨૫.

તેમાંના મારી સાથે આવેલા કેટલાક રાજાઓ આપને નમસ્કાર કરે છે, ભેટણું ધરે છે અને સાથે આવવા તૈયાર છે, તો આપ, નમ્ર થયેલા તેઓની ઉપર અનુગ્રહ કરો.' ૧૨*૬*.

તે સાંભળીને હર્ષ પામેલા ચક્રવર્તી સેનાનીનો વસ્ત્રાલંકારાદિ વડે સત્કાર કરીને તેને સ્થાને જવાની આજ્ઞા આપે. ૧૨૭.

તે પછી સેનાની પોતાને સ્થાને આવી સ્નાન કરીને ભોજન કરે અને ગીત-સંગીતાદિ વડે સ્વેચ્છાએ ક્રીડા કરે. ૧૨૮.

હવે એક દિવસ ચક્રી, સેનાનીને બોલાવીને કહે કે–'હે વત્સ ! તું જા અને તમિસ્રા ગુફાના દ્વાર ઉઘાડ.' ૧૨૯.

સેનાની આજ્ઞા પ્રમાણ કરી, નમીને પોતાને આવાસે આવે. પછી તે પૌષધશાળામાં જઈ અઢમતપ સાથે ત્રણ પૌષધ કરે. ૧૩૦. आराध्य विधिनैवं च कृतमालं गुहाधिपं । दिने तुर्ये परिहित-शुद्धनेपथ्यभूषणः ॥१३१॥ आत्तपूजोपकरणो-ऽन्वीयमानो नृपादिभिः । दासीदासैश्च विविध-पूजोपस्करपाणिभिः ॥१३२॥ एत्य दर्यास्तमिम्रायाः कपाटौ याम्यदिग्गतौ । प्रमृज्य लोमहस्तेना-भ्युक्षति प्रवरोदकैः ॥१३३॥ चंदनैश्चारुकर्पूर-कस्तूर्यादिविमिश्रितैः । पूजयत्यंबरैर्नाना-विधेश्च सुमदामभिः ॥१३४॥ धूपाधानमुपादाय धूपमुस्क्षिपति स्वयं । पंचवर्णप्रसूनानां निकरं रचयेत्पुरः ॥१३५॥ मंगलान्यालिखत्यष्टौ पुरो रजततंडुंलैः । पंचांगस्पृष्टभूपीठ-स्तौ कपाटौ नमत्यसौ ॥१३६॥ प्रयुज्योपायमित्याद्यं प्रयुयुक्षुरिवांतिमं ।

એ રીતે વિધિપૂર્વક તમિસ્નાગુફાના અધિપતિ કૃતમાલદેવને આરાધીને ચોથે દિવસે શુદ્ધ વસ્ત્રાભૂષણ ધારણ કરી, પૂજાના ઉપકરણો લઈને, અનેક રાજાઓથી પરિવરેલો તથા વિવિધ પ્રકારના પૂજાના સાઘનો જેના હાથમાં છે એવા અનેક દાસદાસીઓથી અનુસરાતો, તમિસ્ના ગુફા પાસે આવીને તેના દક્ષિણદિશાના બંને દ્વારો લોમહસ્ત (પીંછી) વડે પ્રમાર્જે. પછી શ્રેષ્ઠ ઉદક વડે પ્રક્ષાલ કરે. ૧૩૧-૧૩૩.

સુંદર એવા કર્પૂર, કસ્તૂરી વિગેરેથી મિશ્રિત, ચંદન વડે અને નાના પ્રકારની પુષ્પમાળા તથા વસ્ત્રો વડે તેની પૂજા કરે. ૧૩૪.

ઘૂપઘાશું હાથમાં લઈને પોતે ઘૂપ કરે અને પાંચ વર્જાના પુષ્પોની તેની સમીપમાં છાબ ભરે. ૧૩૫.

રુપાના તંદુળો વડે તેની પાસે અષ્ટમંગળિક આળેખે અને પંચાંગ વડે જમીનનો સ્પર્શ કરીને તે દ્વારોને નમસ્કાર કરે. ૧૩*૬*.

આ પ્રમાણે દ્વાર ઉઘાડવાનો પ્રથમ (સામ) ઉપાય કરીને પછી અંતિમ (દંડ) ઉપાય કરવાને ઇચ્છતો હોય તેમ તે સેનાની દંડરત્ન હાથમાં ગ્રહણ કરે. ૧૩૭. केवलं मार्दवोपेतो मृद्यतेंऽगी मृदादिवत् । काठिन्यवांश्च दूरेण त्यज्यते दृषदादिवत् ॥१३८॥ मृदुत्वकठिनत्वाभ्यां संगताभ्यां तु संगतः । गौरवं लभते लोके जनो हीरांकुरादिवत् ॥१३९॥ सामादिषु ततः श्रेष्ठा--वुपायावादिमांतिमौ । न मध्यमौ तु कातर्या-दित्यादि विमृशन्निव ॥१४०॥ दृढघाताय सप्ताष्टा-वपसृत्य पदानि सः । त्रिस्ताडयति दंडेन बाढशब्दमथाररीं ॥१४४१॥ वृतान्नंदाविव न्नोंचा-रवदंभेन तावथ । विघट्य पृथुवेगेन तस्थतुः स्वस्वतोडुके ॥१४२॥ द्वयोः संहतयोः सिद्धि-र्न स्यात्कार्यविरोधिनोः । इतीव भेदनीतिज्ञः स कपाटौ व्ययोजयत् ॥१४३॥

यश्चात्र द्वादशयोजनानि तुरगारूढः सेनापतिः शीघ्रमपसरतीत्यादिप्रवादः सोऽनागमिक इव लक्ष्यते, इत्यावश्यकटिप्पनके ।

''આ દુનિયામાં કેવળ પોચાપણું ઘારણ કરે છે તો તે માટીની જેમ કચરાય છે અને કેવલ કઠિનતા ઘારણ કરે છે તો તે પથ્થરની જેમ દૂરથી જ તજી દેવાય છે. ૧૩૮.

એટલે મૃદુત્વ અને કઠિનત્વ બંને જેમાં મળેલા હોય તે લોકમાં હીરાના અંકુરાની જેમ ગૌરવને પામે છે. ૧૩૯.

તેથી સામાદિ ચાર<sup>૧</sup> ઉપાયોમાં પહેલો અને છેલ્લો ઉપાય શ્રેષ્ઠ જણાય છે; મધ્યના બે તો કાયરના ઉપાયો જણાય છે.'' આમ વિચારીને જ જાણે હોય, તેમ સેનાની પ્રથમ પૂજાદિ વડે સામ ઉપાય કર્યા પછી દઢપણે પ્રહાર કરવા માટે સાત-આઠ પગલા પાછા ભરીને દંડ વડે ત્રણ વાર દ્વાર ઉપર પ્રહાર કરે કે જેથી બારણાઓ ગાઢ શબ્દ કરે. ૧૪૦-૧૪૧.

અને ક્રૌંચ પક્ષીની જેમ જાશે આક્રંદ કરતાં હોય તેવો શબ્દ કરતાં મોટા વેગથી તે બંને બારશા ઉઘડી જઈને પોતપોતાની પાછળના તોડા સાથે અડીને સ્થિર થાય. ૧૪૨.

કાર્યના વિરોધી એવા બે ભેળા મળેલા હોય તો તે કાર્યસિદ્ધિ થવા ન દે, તેમ ભેદનીતિને જાણનારાની જેમ સેનાની એ બંને બારણાને છુટા પાડે. ૧૪૩.

અહીં 'સેનાની દંડ વડે પ્રહાર કરીને અશ્વ ઉપર બેઠેલો બાર યોજન પાછો હઠી જાય ઇત્યાદિ (દંતકથા) છે તે અનાગમિક જણાય છે.' એવું આવશ્યકના ટિપ્પનકમાં કહ્યું છે.

૧. સામ, દામ, ભેદ અને દંડ.

सोत्साहः कृतकार्योऽथ चक्रभृच्चरणांतिके । एत्य विज्ञपयत्येवं सेनानी रचितांजलिः ॥१४४॥ वच्मि स्वामिन्नभीष्टं ते तमिम्रोद्घाटिता गुहा । उदीच्यभरतार्द्धस्य मार्गोऽयं सुखदोऽस्तु वः ॥१४५॥ श्रुत्वेति मुदितश्चक्री सत्कृत्य पृतनापतिं । प्रस्थानं कुरुते सद्यः सन्नद्धाशेषसैनिकः ॥१४६॥ कुंजरं पर्वतप्रौढ–मारूढो मघवानिव । वन्रोपमां दघद्धेम–सृणिं दिक्प्रसरघृणिं ॥१४७॥ याम्येभकुंभन्यस्तेन मणिरत्नेन शोभितः । गुहां विशति चक्रीशः शशी घनघटामिव ॥१४८॥ मणिरत्नं च तद्धाति कुंभिकुंभस्थले स्थितं । रवेर्बिंबमिव ध्वांत–ध्वंसि पूर्वाद्रिमूर्द्धनि ॥१४८॥ तेन प्रकाशिताध्वासौ द्वादशयोजनावधि ।

પછી કૃતાર્થ એવા સેનાની ઉત્સાહપૂર્વક ચક્રવર્તીના ચરણ પાસે આવી બે હાથ જોડીને વિજ્ઞપ્તિ કરે. ૧૪૪.

'હે સ્વામિન્ ! તમારું ઇષ્ટ તમને નિવેદન કરું છું, કે તમિસ્ના ગુફા મેં ઉઘાડી છે એટલે હવે ઉત્તર ભરતાર્ધમાં જવાનો આપનો માર્ગ સુખકારી થાઓ.' ૧૪૫.

ું આ પ્રમાશે સેનાનીના વચનો સાંભળીને ચક્રી હર્ષ પામી, તેનો સત્કાર કરે, અને પછી સર્વે સૈનિકોને તૈયાર કરીને તત્કાળ તમિસ્ના ગુફા તરફ પ્રયાશ કરે. ૧૪૪.

પર્વત જેવા પ્રૌઢ હસ્તી ઉપર ઇન્દ્રની જેમ ચક્રવર્તી આરોહણ કરે અને જેના તેજનો દિશાઓમાં પ્રસાર થઈ રહ્યો છે એવા વજ્ર જેવા સોનાના અંકુશને હાથમાં ધારણ કરે. ૧૪૭.

પછી હાથીની જમણી બાજુના કુંભસ્થળ ઉપર દેદીપ્યમાન મણિરત્નને સ્થાપીને ચક્રી, વાદળાંની ઘટામાં ચંદ્ર પ્રવેશ કરે, તેમ ગુફામાં પ્રવેશ કરે. ૧૪૮.

તે વખતે હાથીના કુંભસ્થળ ઉપર સ્થાપન કરેલ મણિરત્ન પૂર્વાચલ ઉપર રહેલ અંધકારનો ઘ્વંસ કરનાર સૂર્ય બિંબની જેવું શોભે છે. ૧૪૯.

તે રત્ન વડે બાર યોજન સુધી પ્રકાશ પડે છે. તેણે પ્રકાશિત કરેલા માર્ગે ચાલતા ચક્રી, રત્નમાં મુખ્ય કાકિણીરત્ન વડે બે બાજુની ભીંતો ઉપર (ગોળ) મંડળો આળેખે છે (કરે છે). ૧૫૦. ततो

|            | अवस्थितप्रकाशानि स्थिरमार्त्तंडपंक्तिवत् ।                        |
|------------|-------------------------------------------------------------------|
|            | पांथानां संचरिष्णूनामुपकुर्वंति तानि च ॥१५१॥                      |
| मंडलानां   | स्थितिसंख्यादिस्वरूपं च क्षेत्रलोके वैताढ्याधिकारे प्रोक्तमस्तीति |
| ं ज्ञेयं । |                                                                   |
|            | एकोनपंचाशन्मानै-र्मंडलैस्तैर्मतांतरे ।                            |
|            | अष्टानवत्या स्यान्नित्य-मध्याह्नं तद्गुहोदरं ॥१५२॥                |
|            | अथ वार्द्धकिरत्नेन सद्यः सज्जितपद्यया ।                           |
|            | नद्यावुत्तीर्य निर्मग्रजलोन्मग्रजलाभिधे ।।१५३।।                   |
|            | यावद्दर्या औत्तराहं द्वारं गच्छति चक्रभृत् ।                      |
|            | तावत्कपाटौ तत्रत्यौ स्वयमेवापसर्पतः ।। १५४।।                      |
|            | हयहेषारवाकीर्णं गजगर्जारवोर्जितं ।                                |
|            | स्फुरद्रथघटत्कारै-रुद्धतैर्धुतभूतलं ।।१५५।।                       |
|            | छन्नाशेषनभोमार्गं पताकाकेतुकोटिभिः ।                              |
|            | रणवादित्रनिर्घोषा–टोपकंपितकातरं ।।१५६।।                           |
|            | करालकवचास्त्रालि-भीषणं भटकोटिभि: ।                                |
|            | दर्शनीयं च भूपालै: सुरैरिव महर्द्धिकै: ॥१५७॥                      |
|            | ating a furre drive drager utter                                  |

તે મંડળો સ્થિર સૂર્યની પંક્તિની જેમ અવસ્થિત પ્રકાશવાળા હોય છે અને તેમાં આવ જા કરનારા મુસાફરોને ઉપકારક થાય છે. ૧૫૧.

એ મંડળોની સ્થિતિ અને સંખ્યાદિસ્વરૂપ ક્ષેત્રલોકમાં વૈતાઢ્ય પર્વતના અધિકારમાં કહેલ છે તેથી ત્યાંથી જાણવું.

કુલ મળીને ૪૯ અને મતાંતરે ૯૮ મંડળો વડે તે ગુફાનો મધ્ય ભાગ નિરંતર મધ્યાહ્ન જેવો પ્રકાશિત રહે છે. ૧૫૨.

પછી વાર્ધકીરત્ને તરતમાં જ બાંધી દીધેલા પુલ વડે આખા લશ્કર સહિત નિમગ્નજળા ને ઉન્મગ્નજળા બંને નદી ઉતરીને ચક્રી, જેટલામાં ઉત્તર તરફના દ્વાર પાસે પહોંચે, તેટલામાં તે બાજુના દ્વાર તરત જ સ્વયમેવ ઉઘડી જાય. ૧૫૩-૧૫૪.

હયના હેષારવથી વ્યાપ્ત, ગજના ગર્જારવથી ભરપુર, તેજસ્વી એવા રથની ઘણઘણાટીથી ઉછળી રહેલ ભૂતળવાળા, ફરફરતી ક્રોડો પતાકા અને કેતુથી આકાશ માર્ગને ઢાંકી દેતા, રણસંબંધી વાજિંત્રોના નિર્ધોષના આટોપથી કાયર જનોના હૃદયને કંપાવતા, વિકરાળ એવા કવચ અને અસ્ત્રો વડે ભીષણ, अगण्यं चक्रिणः सैन्यं निर्गच्छत्कंदरोदरात् । जानंति म्लेच्छभूपाला नष्टैः पर्यंतवासिभिः ॥१५८॥ चतुर्भिः कलापकं ॥ ततः सन्नहा ते सर्वे संभूय रणकर्मठाः । युध्यंते चक्रिसैन्येन दत्तदैन्येन विद्विषां ॥१५९॥ खड्गाग्रच्छिन्नमत्तेभ–गलद्रुधिरपिच्छिलं । शिरोभिः स्यान्मिथस्छिनैः स्थपुटं तत्र भूतलं ॥१६०॥ तत्र शत्रुशराश्लेष–परावृत्ताः शरा निजं । यांत्याश्रयं सजातीया–तिथ्यं कर्तुमिवोद्यताः ॥१६१॥ भटाः केचिच्छरशतै–भांत्यापिच्छं वपुर्गतैः । उत्पन्नपक्षाः स्वर्गतु–मिव संख्यमुखे हताः ॥१६२॥ केचिन्निष्पिष्टरदनच्छदा हस्ताग्रवर्त्तिभिः । भटाः खड्गैर्विराजंते मूर्त्ता वीररसा इव ॥१६३॥ केचिद्घातशतोद्धिन्नै–रंत्रकैः कंठवर्त्तिभिः । विभांति वरणम्रग्भि–रिव युद्धे जयश्रियाः ॥१६४॥

ક્રોડો પદાતિઓથી, તેમ જ મહર્દ્ધિક દેવોની જેવા હજારો રાજાઓથી, જોવા લાયક અને અગણિત એવું ચક્રીનું સૈન્ય, ગુફામાંથી બહાર નીકળે એટલે નજીક રહેલા લોકોને નાસતા જોઈ મ્લેચ્છ રાજાઓ ચક્રીના આગમનને જાણે. ૧૫૫-૧૫૮.

રણકર્મમાં કુશળ એવા તે બધા મ્લેચ્છ રાજાઓ તૈયાર થઈ, એકઠા થઈ, શત્રુ સૈન્યને દીનતા પમાડનાર એવા ચક્રીનાં સૈન્ય સાથે યુદ્ધ કરે. ૧૫૯.

તેમની સાથેના યુદ્ધથી ખડ્ગવડે ભેદાયેલા હાથીઓના મસ્તકમાંથી ગળતા રુધિરવડે જમીન વ્યાપ્ત થઈ જાય; પરસ્પરના છેદેલા મસ્તકોથી બધી જમીન ઢંકાઈ જાય. ૧૮૦.

શત્રુના બાણની સાથે સંઘટ્ટ થવાથી પાછા આવતા બાણો જાણે સજાતીયનું આતિથ્ય કરવાને તત્પર થયા હોય તેમ પોતાને સ્થાને પાછા આવે. ૧*૬*૧.

કેટલાક સુભટો સેંકડો બાશોવડે ભેદાયેલા પોતાના શરીરથી સ્વર્ગે જવાને માટે જાશે પાંખો આવી હોય એવા દેખાવા લાગે. ૧*૬*૨.

કેટલાક સુભટો હોઠ પીસીને હાથમાં રહેલા ખડ્ગોવડે મૂર્ત્તિમંત વીરરસ હોય એવા શોભવા લાગે. ૧*૬*૩.

કેટલાક સુભટો સેંકડો પ્રહારથી નીકળેલા અને કંઠમાં વીંટાઈ ગયેલાં આંતરડાઓ જાશે યુદ્ધમાં

कुट्टयंति द्विषां केचि-न्मौलीन् कुट्टाकपाणयः । निरंकुशाः काननस्थ-सहकारानिवाध्वगाः ॥१६५॥ केचिच्च कंदुकक्रीडो-त्कटा इव महाभटाः । निर्लोठयंति भूपीठे खड्गाग्रैवैरिमस्तकान् ॥१६६॥ अन्ये च रिपुकुंभींद्रा-नारोहंति हतद्विषः । सोपानीकृततद्दंत-मुशलाः कुशलाशयाः ॥१६७॥ घनामपि द्विषत्सेनां भिंदंते केचिदायुधैः । शूंगैः शंढा मदोन्मत्ता निम्नगायास्तटीमिव ॥१६८॥ महिषा इव गाहंते केचित्संग्रामपल्वलं । आहत्य द्विण्मुखाब्जानि पृथ्वीं पंकिलयंति च ॥१६९॥ जातायां तत्र रुधिरा-पगायां भटमौलयः । पद्मायंते तटायंते मृतमत्तेभपंक्तयः ॥१७०॥ चलन्मत्स्यकुलायंते तरंतः पतिताः शराः । खगायंते नभःस्थाश्च भटमुक्ताः शरोत्कराः ॥१७१॥

તેને વરવા માટે જયલક્ષ્મીએ માળા પહેરાવી ન હોય તેવા લાગે. ૧*૬*૪. કેટલાક સુભટો મુદ્દગર હાથમાં લઈને માર્ગે જનારા લોકો, બગીચામાં રહેલા આમ્રવૃક્ષને જેમ

તોડે, તેમ નિરંકુશપણે શત્રુઓના મુકુટોને તોડી નાખે. ૧કપ. કેટલાક મહાસુભટો ખડ્ગના અગ્રભાગવડે વૈરીના મસ્તકોને કંદુકની ક્રીડા કરવાની જેમ ઊંચે ઉડાડીને જમીનપર પછાડે. ૧કક.

કેટલાક કુશળ બુદ્ધિવાળા સુભટો શત્રુઓના હસ્તી ઉપર તેના દાંતરૂપ મુશળને પગથીઆરૂપ કરી તેનાં પર ચડી જઈને શત્રુઓને મારી નાખે. ૧*૬*૭.

મદોન્મત્ત સાંઢો નદીના કિનારાને તોડી પાડે તેમ, કેટલાક સુભટો આયુધોવડે ઘણી શત્રુસેનાનો ભેદ કરે. ૧*૬*૮

કેટલાક સુભટો પાડાઓની જેમ, સંગ્રામરૂપ તળાવને ખુંદીને અને શત્રુઓના મુખરૂપ કમળોને હણી નાખીને પૃથ્વીને કાદવવાળી કરે. ૧*૬*૯.

તે વખતે વહેતી એવી લોહીની નદીમાં સૈનિકોનાં મસ્તક કમળ જેવા લાગે અને હાથીઓ કિનારા જેવા લાગે. ૧૭૦.

તેમાં પડેલા બાણો તરતા એવા મત્સ્યોના સમૂહ જેવા લાગે અને સુભટોના મૂકેલાં બાણો આકાશમાં પક્ષીઓ જેવા જણાય. ૧૭૧. दंतादंतिप्रवृत्तेभ-युद्धोद्यद्धुतभुक्कणाः । द्योतंत इव खद्योता-स्तत्र रेणुतमोघने ॥१७२॥ घोरांघकारे तत्राश्च-खुरक्षुण्णरजोभरैः । विध्यंति रिपुमर्माणि वीराः शब्दानुगैः शरैः ॥१७३॥ कबंघास्तत्र धावंतः पथि घ्नंति तरूनपि । प्रतिपक्षधिया खड्गैः स्फूर्जद्वीररसोद्धटाः ॥१७४॥ तत्र तुर्यारवोत्फुल्ल-पुलकोत्साहसाहसाः । वीरास्तृणाय मन्यंते जीवितेन समं जगत् ॥१७४॥ यद्येवंविधसंग्रामे परिभूयेत कर्हिचित् । अतुच्छविक्रमैर्फ्लेच्छ-चक्रगैश्चकिणश्चमूः ॥१७६॥ तदा सन्नहा सेनानी-र्योद्धं प्रक्रमते द्व्वं । तुरंगरत्नमारूढः खड्गरत्तं करे दधन् ॥१७७॥ एतरिमन् युघ्यमाने च भज्यंते नाकिनो यदि । तदा के नाम ते म्लेच्छा गर्जाद्वषि वृका इव ॥१७८॥

હાથીઓ દાંતવડે પરસ્પર યુદ્ધ કરે છે. તેના ઘર્ષણથી અગ્નિના કણીયાઓ પ્રગટે છે અને તે કણીયા ઉડતી રજથી થયેલા ગાઢ અંધકારમાં ખજ્જુઆ જેવા લાગે. ૧૭૨.

ઘોડાઓની ખરીથી ખોદાયેલી જમીનના રજસમૂહવડે થયેલ ઘોર અંઘકારમાં સુભટો, શબ્દવેધી બાણોવડે શત્રુઓના મર્મને વીંધે. ૧૭૩.

ત્યાં સ્ફરાયમાન વીરરસથી ઉદ્ભટ એવા સુભટોના ધડો દોડે છે અને માર્ગમાં પ્રતિપક્ષીની બુદ્ધિથી ખડગોવડે વૃક્ષો પર પણ પ્રહાર કરે છે. ૧૭૪.

ત્યાં રણવાજિંત્રોના અવાજ અને ખડા થયેલા રૂંવાટાવાળા ઉત્સાહિત સાહસવાળા વીર સુભટો, પોતાના જીવિતસહિત આખા જગતને પણ તૃણ સમાન ગણે. ૧૭૫.

આવા પ્રકારના સંગ્રામમાં જો કદાચ અત્યંત પરાક્રમવાળા મલેચ્છોના સમૂહથી ચક્રીની સેના કાંઈક પરાભવ પામે, એટલે સેનાની પોતે દઢપણે બખ્તર પહેરી, અશ્વરત્નપર આરૂઢ થઈ, હાથમાં ખડ્ગરત્ન ધારણ કરી, તરત જ યુદ્ધ કરવા તત્પર થાય. ૧૭૮–૧૭૭.

જ્યારે સેનાની યુદ્ધ કરવા લાગે ત્યારે દેવતાઓ પણ તેની સામે ટકી શકે નહીં, તો પછી મલેચ્છોનો શો આશરો ? તેઓ તો સિંહને જોતાં વરૂઓ નાસી જાય, તેમ નાસી જ જાય. ૧૭૮. अथासौ भटकोटीर-स्तीव्रशस्त्रज्वरांकुशैः । कुक्षिक्षिप्तैः शमयति प्रतिपक्षमदज्वरं ॥१७९। तदा च केचिन्नश्यंति केचित्क्रंदंति चार्द्तिताः । लुठंति केचिद् भूपीठे तिष्ठंत्यन्ये मृता इव ॥१८०॥ केचित्त्यजंति शस्त्राणि वस्त्राणीवास्तचेतनाः । क्षिपंति वदने केचि-द्दीनवाचो दशांगुलीः ॥१८१॥ तृणान्याधाय दंतेषु याचंते जीवितं परे । लज्जाविलक्षाः शोचंति चेति केचिदधोमुखाः ॥१८२॥ हा गतं राज्यमस्माकं हा गता स्वैरचारिता । ते धन्याः प्राग्विपन्ना ये धिगस्मान् दुःखदर्शिनः ॥१८२॥ अश्लाधामहि ये शौर्य-मात्मीयं योषितां पुरः । ते कथं कातरस्तासां मुखं दर्शयितास्महे ॥१८४॥ वृथाभूद्दोर्मदोऽस्माकं वृथाभूच्छस्त्रकौशलं । भग्नैः कथमथ स्थेय-मस्माभिर्भटपर्षदि ॥१८५॥

સેનાની શત્રુભટોના મદરૂપ જ્વરને તેની કુક્ષિમાં તીવ્ર શસ્ત્રોરૂપ જ્વરાંકુશ દાખલ કરીને શાંત કરે. ૧૭૯.

તે વખતે કેટલાક નાસી જાય, કેટલાક પીડાથી રોવા લાગે, કેટલાક જમીન પર આળોટવા લાગે, કેટલાક જાણે મરણ પામેલા હોય, તેમ જમીનપર સ્થિર થઈ જાય. ૧૮૦.

કેટલાક ચેતના વિનાના જેમ વસ્ત્ર તજી દે, તેમ શસ્ત્રો તજી દે, કેટલાક મોઢામાં દશે આંગળીઓ નાખીને દીન વાણી બોલવા લાગે. ૧૮૧.

કેટલાક દાંતમાં તૃણ લઈને જીવિતની યાચના કરવા લાગે, કેટલાક લજ્જાથી વિલખા થયેલા નીચું મુખ રાખીને આ પ્રમાણે શોક કરવા લાગે. ૧૮૨.

'હા ! અમારું રાજ્ય ગયું, અમારૂં સ્વેચ્છાચારીપણું નાશ પામ્યું, જેઓ અમારી અગાઉ મરજ્ઞ પામ્યા છે, તેઓને ધન્ય છે અને આવા દુ:ખને જોનારા અમને ધિક્કાર છે. ૧૮૩.

અમો જે અમારી સ્ત્રીઓ પાસે અમારા શૌર્યની પ્રશંસા કરતા હતા, તે અમો અત્યારે કાયર થઈ જવાથી તેની પાસે મુખ કેવી રીતે દેખાડી શકશું ? ૧૮૪.

અમારો ભુજાનો મદ ફોગટ ગયો, અમારું શસ્ત્ર–કૌશલ્ય વૃથા થયું, ભાંગી પડેલા અમે સુભટોની પર્ષદામાં કેવી રીતે બેસી શકશું ?' ૧૮૫. विषण्णा इति ते स्वेष्ट-देवाननुस्मरंति चेत् । तदा ते बोधयंत्येवं खिद्यध्वे किं जडा मुधा ॥१८६॥ एष षट्खंडभूपालैः सेव्यते युद्धनिर्जितैः । युष्माकमत्र का लज्जा न दुःखं पंचभिः सह ॥१८७॥ पराजयोऽपि शोभायै महता विद्विषा युधि । भवेज्जयोऽपि लज्जायै हीनानां युधि भूभृतां ॥१८८॥ या विधिप्रापितौन्नत्यैः स्पर्द्धा स्वस्यैव साऽहिता । निर्दंताः स्युर्गजा एव खनंतः स्पर्द्धया गिरीन् ॥१८९॥ अथैषामुपरोधेन तद्गृह्या नाकिनोऽपि चेत् । कुर्वत्युपद्रवं चक्रि-सैन्येऽकालांबुदादिकं ॥१९०॥ तदा विज्ञाय तान् शीघ्रं चक्रभृत्सेवकाः सुराः । मृगानिव त्रासयंति तत्कृतोपद्रवैः सह ॥१९९॥ अनन्यगतयस्तेऽथ मध्ये कृत्वाप्तपूरुषान् ।

આ પ્રમાશે ખેદ પામેલા એવા તેઓ, જો પોતાના ઈષ્ટ દેવને સંભારે, તો તે ત્યાં આવીને તેમને સમજાવે કે 'હે મૂર્ખો ! કેમ ફોગટ ખેદ પામો છો ? ૧૮*૬*.

યુદ્ધમાં જીતાયેલા છ ખંડના રાજાઓ આ ચક્રીને સેવે છે. તો તમને શું લાજ આવે છે ? કારશ કે પાંચની સાથે દુઃખ હોતું નથી. ૧૮૭.

યુદ્ધમાં મોટા પરાક્રમી શત્રુથી પોતાનો પરાજય થાય તો તે શોભાને માટે જ છે અને હીન રાજાઓનો જય થાય તો તે લજ્જાને માટે છે. ૧૮૮.

જે ભાગ્યયોગે ઉન્નત અવસ્થા પામેલ હોય, તેની સાથેની સ્પર્ધા તે પોતાને જ અહિતકારક છે. જેમકે પર્વતની સાથે સ્પર્ધા કરી તેના પર દાંતવડે પ્રહાર કરનાર હાથી દાંત વિનાના થાય છે.' ૧૮૯.

આ પ્રમાણે કહ્યા પછી પણ મલેચ્છોના આગ્રહથી તેના આરાધેલા દેવો ચક્રીના સૈન્યને અકાળે વર્ષા વિગેરે કરીને ઉપદ્રવ કરે. ૧૯૦.

તો તે હકીકતને જાણીને ચક્રવર્તીના સેવક સમાન દેવો તેના ઉપદ્રવો સહિત હરણીઆઓની જેમ તેઓને ત્રાસ પમાડીને ભગાડી મૂકે. ૧૯૧.

પછી બીજું કોઈ પશ શરશભૂત નથી–એમ જાશીને તે મ્લેચ્છરાજાઓ, પોતાના આપ્તજનને આગળ કરીને સેનાની પાસે જઈ, તેને નમે. એટલે તે તેઓને ચક્રવર્તી પાસે લઈ જાય. ૧૯૨. ढौकयित्वा प्राभृतानि नत्वा विज्ञपयंत्यदः । प्रभो दृष्टोऽनुभावस्ते वयं स्मः सेवकास्तव ॥१९३॥ अज्ञानात्प्रातिकूल्यं च यदस्मामिः कृतं त्वया । कृपामाधाय सहां त-च्छरणागतवत्सल ! ॥१९४॥ चक्रवर्त्त्यपि सत्कृत्य स्निग्धगीः सांत्वयत्यमून् । सुखं वसंतु निर्भीका मदाज्ञावशवर्त्तिनः ॥१९५॥ सेनापतिमथाहूय चक्रभृद्विनयानतं । आदिशत्युत्तरार्द्धस्य-सिंधुनिष्कुटसाधनं ॥१९६॥ अस्य प्राच्यां नदी सिंधुरुदीच्यां हिमवान् गिरिः । दक्षिणस्यां च वैताढ्यः प्रतीच्यां हिमवान् गिरिः । दक्षिणस्यां च वैताढ्यः प्रतीच्यां लवणांबुधिः ॥१९७॥ अथ निर्जित्य तान् म्लेच्छा-नादाय प्राभृतानि च । सार्वभौमं नमत्याशु पूर्ववत्यृतनापतिः ॥१९८॥ अथान्यदा चक्ररत्नं ततश्चरति सोत्सवं । कनिष्ठहिमवच्छैला-भिमुखं चक्रिणान्वितं ॥१९९॥

તેઓ ચક્રીને પ્રશામ કરી ભેટ્યું ઘરીને વિજ્ઞપ્તિ કરે કે–'હે પ્રભો ! અમે તમારો પ્રભાવ જોયો. આજથી અમે તમારા સેવકો છીએ. ૧૯૩.

અજ્ઞાનવડે અમે જે આપની સાથે પ્રતિકૂળ આચરશ કર્યું, તેને હે શરશાગતવત્સલ ! તમે કૃપા કરીને ક્ષમજો.' ૧૯૪.

પછી ચક્રી તેમનો સત્કાર કરીને મીઠી વાણીવડે તેઓને શાંત કરે અને કહે કે 'મારી આજ્ઞાપૂર્વક તમે અહીં આનંદથી નિર્ભય થઈને રહો.' ૧૯૫.

પછી ચક્રવર્તી સેનાપતિને બોલાવે અને વિનયવડે નમ્ર એવા તેને આજ્ઞા કરે કે–'તમે ઉત્તરાર્ધમાં રહેલા સિંધુના નિષ્કુટને સાધી આવો.' ૧૯*૬*.

એ ખંડની પૂર્વમાં સિંધુ નદી, ઉત્તરમાં હિમવાન પર્વત અને દક્ષિણમાં વૈતાઢ્ય તથા પશ્ચિમમાં લવણસમુદ્ર આવેલ છે. ૧૯૭.

ચક્રવર્તીની આજ્ઞાપૂર્વક તે સેનાની ત્યાં જઈ, ત્યાં રહેલા મ્લેચ્છોને જીતી, તેઓના ભેટણા લઈ, ચક્રવર્તી પાસે આવીને પ્રથમની જેમ નમસ્કાર કરે. ૧૯૮.

એક દિવસ ચક્રરત્ન ત્યાંથી ઉત્સવસહિત લઘુ હિમવાન પર્વત તરફ ચાલે. ચક્રી પણ તેની પાછળ સર્વ સૈન્યસહિત ચાલે. ૧૯૯. प्रथमं च प्रयातीद-मैशानीगामिनाध्वना । यियासोर्हिमवन्मध्य-मृजुरध्वायमेव यत् ॥२००॥ अंतर्गतान् वशीकुर्वन् देशग्रामपुराधिपान् । प्रयाणैर्योजनांतैः स प्राप्नोत्युपहिमाचलं ॥२०१॥ निवेश्य कटकं तत्र पूर्ववद्विहिताष्टमः । प्रातस्तुर्येऽह्नि सन्नह्या-रूढः सांग्रामिकं रथं ॥२०२॥ अनुयातो नृपैः सर्वै-र्वज्रभृत्रिदशैरिव । प्रेरयंस्तुरगान् रथ्यान् रंहसा वायुजित्वरान् ॥२०३॥ हिमवद्भूभृतो भित्तिं रथाग्रेणातिरंहसा । त्रिस्तार्डयित्वा तुरगा-न्निगृहणाति स कोविदः ॥२०४॥ प्राग्वन्नामांकितं बाणं धनुष्यारोप्य निर्भरं । मुंचत्याकर्णमाकृष्यो-न्नतद्यष्टिर्विहायसि ॥२०५॥ उत्पत्य योजनानि द्वा-सप्ततिं स शरः स्फुरन् । हिमवद्गिरिदेवस्य पुरः पर्तति द्रतवत् ॥२०६॥

પ્રથમ તે ઈશાન દિશા તરફ ગમન કરે, કેમકે હિમવાનના મધ્યભાગ તરફ જવાની ઈચ્છાવાળાને આ જ સરલ માર્ગ છે. ૨૦૦.

દરરોજ એક યોજન પ્રમાણ પ્રયાણ કરતાં અને માર્ગમાં આવતા દેશ, ગ્રામ અને નગરના સ્વામીઓને જીતીને વશ કરતાં અનુક્રમે હિમાચળપર્વત પાસે આવે. ૨૦૧.

ત્યાં સૈન્યની છાવણી નાખીને પ્રથમની જેમ અટ્ઠમ કરે. ચોથે દિવસે પ્રાતઃકાળે તૈયાર થઈને સંગ્રામસંબંધી રથ ઉપર ચક્રી આરૂઢ થાય. ૨૦૨.

પછી દેવોથી પરિવરેલા ઈંદ્રની જેમ, અનેક રાજાઓથી પરિવરેલા ચક્રી વેગવડે વાયુને પશ જીતે એવા રથના અશ્વોને પ્રેરણા કરીને ચલાવે. ૨૦૩.

એ રીતે ચલાવીને તે કુશળ ચક્રી રથના અગ્રભાગવડે હિમવંતપર્વતની તળેટીને અતિ જોરથી ત્રણ વખત તાડન કરે. પછી ઘોડાઓને સ્થિર ઊભા રાખે. ૨૦૪.

અને પ્રથમની જેમ પોતાનું નામાંકિત બાજ્ઞ ધનુષ્યપર આરોપજ્ઞ કરી, ધનુષ્યને કર્જા સુધી અત્યંત ખેંચી, ઊંચી દષ્ટિ કરીને આકાશમાં છોડે. ૨૦૫.

તે સ્ફુરાયમાન બાણ બોંતેર યોજન ઊંચે હિમગિરિના સ્વામીદેવની પાસે (તેની સભામાં) દૂતની જેમ જઈને પડે. ૨૦*૬*. तं दृष्ट्वा सोऽपि रुष्टः प्राक् पश्यन्नामाथ चक्रिणः । प्रीत्या प्राभृतमादाय राजेंद्रमुपतिष्ठते ॥२०७॥ वक्त्येवं सकलं क्षेत्रं त्वयेदं तरसा जितं । त्वत्सेवकोऽस्म्यहं देवो–दीच्यपर्यंतरक्षकः ॥२०८॥ सर्वौषधीस्तथा कल्प–द्रुमपुष्पस्रजोऽद्भुताः । हिमवद्गिरिकुंजोत्यं चंदनं तद्धृदांबु च ॥२०९॥ उपादायोपदां तस्ये–त्यादिकां भूपभूपतिः । तं सत्कृत्य विसृज्याथ व्यावर्त्तयति वाजिनः ॥२१०॥ अशेषदिक्तटव्याप्त–जयतूर्यव्रजध्वनिः । उपैत्यृषभकूटाद्रिं चक्री शक्र इवर्द्धिमान् ॥२११॥ त्रिः स्पृष्ट्वा तं रथाग्रेण पौरस्त्ये कटकेऽस्य च । रत्नेन काकिणीनाम्ना निजं नाम लिखत्ययं ॥२१२॥ तच्चैवं – ओसप्पिणी इमीसे तइयाऍ समाऍ पच्छिमे भाए । अहमंसि चक्कवट्वी भरहो इअ नामधिज्जेणं ॥२१३॥

તેને જોઈને પ્રથમ તો તે પણ રુષ્ટમાન થાય, પણ પછી બાણ ઉપર ચક્રીનું નામ વાંચીને શાંત થઈ પ્રીતિપૂર્વક ભેટણું લઈને ચક્રી પાસે આવે. ૨૦૭.

નમસ્કાર કરીને કહે કે–'આ સર્વ ક્ષેત્ર તમે પરાક્રમવડે જીતી લીધેલું છે તેથી હે દેવ ! હું તમારો સેવક છું અને ભરતક્ષેત્રના ઉત્તર છેડાનો રક્ષક છું.' ૨૦૮.

પછી સર્વઔષધિ, કલ્પવૃક્ષના પુષ્પોની અદ્ભુતમાળા, હિમવંતપર્વતના કુંજમાં ઉગેલું ચંદન અને તેના પરના (પદ્મ) દ્રહનું પાણી વિગેરે ભેટ તરીકે ઘરે. ૨૦૯.

તે સર્વ ભેટને ગ્રહણ કરીને ચક્રી તેનો સત્કાર કરી વિસર્જન કરે, અને તે ઘોડાઓને પાછા વાળે. ૨૧૦.

પછી સમસ્ત દિશામાં વ્યાપી રહેલા જયવાજિંત્રોના ઘ્વનિપૂર્વક ઈંદ્રસમાન ૠદ્ધિવાળા ચક્રી ત્યાંથી ૠષભકૂટ પાસે આવે. ૨૧૧.

તે ૠષભકૂટને રથના અગ્રભાગ વડે ત્રણ વાર સ્પર્શ કરીને પૂર્વ બાજુના તેના કટક ઉપર કાકિણીરત્ન વડે ચક્રી પોતાનું નામ લખે. ૨૧૨.

તેમાં આ પ્રમાણે લખે–''આ અવસર્પિણીમાં ત્રીજા આરાને પાછલે ભાગે હું ભરત એવા નામનો ચક્રવર્તી થયો છું. ૨૧૩. अहमंसि पढमराया अहं य भरहाहिवो णरवरिंदो । णत्थि महं पडिसत्तू जिअं मए भारहं वासं ॥२१४॥ रीत्यानया यथाक्षेत्रं यथाकालं यथाह्वयं । नामलेखनमाभाव्यं सर्वेषामपि चक्रिणां ॥२१५॥ ततो निवृत्य कटक-मुपेत्य कृतपारणः । हिमवद् गिरिदेवस्य विधत्तेऽष्टाहिकोत्सवं ॥२१६॥ महोत्सवे समाप्तेऽस्मिन् व्याघुट्येतः प्रवर्त्तते । वैताढ्याभिमुखं चक्रं याम्यदिग्गामिनाध्वना ॥२१६॥ वैताढ्याभिमुखं चक्रं याम्यदिग्गामिनाध्वना ॥२१७॥ वैताढ्यस्योदग्नितंबे निवेशितचमूस्ततः । जेतुं विद्याधराधीशान् पूर्ववत्वुरुतेऽष्टमं ॥२१८॥ एतेऽनुकंपप्यमनुज-मात्रत्वात्तत्र नोचितं । शरमोक्षणमित्येष नैनमाद्रियते विधि ॥२१९॥

इति श्रीजंबूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रे, यत्तु श्रीहैमऋषभचरित्रे भरतस्यात्र शरमोक्षणमुक्तं तन्मतांतरमवसेयं ।

હું પ્રથમ રાજા છું. હું આખા ભરતનો સ્વામી નરેંદ્ર છું. મારો કોઈ પ્રતિશત્રુ નથી. મેં આખા ભરતક્ષેત્રને જીતેલું છે.'' ૨૧૪.

આ રીતે જે ક્ષેત્રમાં જે કાળે જે નામના ચક્રી થાય, તે પોતપોતાના ક્ષેત્ર સંબંધી ૠષભકૂટ ઉપર પોતાનું નામ લખે. આ પ્રમાશે સર્વ ચક્રી માટે સમજવું. ૨૧૫.

હવે ચક્રી ત્યાંથી પાછા વળીને સૈન્યમાં આવી પારણું કરે અને હિમવદ્ગિરિના દેવસંબંધી અખ્ટાક્ષિકા મહોત્સવ કરે. ૨૧*૬*.

મહોત્સવ સમાપ્ત થયે ચક્રરત્ન ત્યાંથી પાછું વળે અને દક્ષિણ દિશાને રસ્તે વૈતાઢ્ય સન્મુખ ચાલે. ૨૧૭.

ચક્રી પણ તેની પાછળ ચાલીને વૈતાઢ્ય પર્વતની ઉત્તર તરફની તળેટી પાસે લશ્કરનો પડાવ કરે, અને વિદ્યાધરોના સ્વામીને જીતવા માટે પૂર્વની જેમ અટ્ઠમ કરે. ૨૧૮.

વૈતાઢ્ય પર રહેલા વિદ્યાધરો અનુકંપા (કૃપા) કરવા લાયક મનુષ્ય જ હોવાથી બાણ મૂકવા વિગેરે ક્રિયા કરવાનું ત્યાં ઉચિત નથી તેથી તે ક્રિયા ન કરે. ૨૧૯.

આ પ્રમાણે શ્રીજંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રમાં કહેલું છે. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યકૃત શ્રીૠષભગ્રરિત્રમાં ભરતચક્રીએ બાણ મૂકયાનું કહ્યું છે, તે મતાંતર જાણવો. अथ विद्याधरास्तेऽपि जानंति चक्रवर्त्त्यसै । समरत्यस्मान् वयं चास्य सेवकाः शाश्वतस्थितेः ॥२२०॥ यदमी अवधिज्ञाना--द्यभावेऽपि विदंति वै । चक्रिणश्चिंतितं तच्चा--चिंत्यदिव्यानुभावतः ॥२२१॥ सौधर्मेशानगा देव्यो यथोर्थ्वस्वर्गवासिनां । कामुकानामभिप्रायं जानंति दिव्यशक्तितः ॥२२१॥ तेऽथ प्राभृतमादाय स्त्रीरत्नादिकमद्भुतं । नर्माति चक्रिणं स्वामिन् वयं स्मः सेवका इति ॥२२३॥ युयुत्सवः कदाचित्ते चेद्धवंति धृतायुधाः । युयुत्सवः कदाचित्ते चेद्धवंति धृतायुधाः । साधितानेकविद्यास्त्रा भटंमन्या महाभुजाः ॥२२४॥ तदा रणरसं तेषामापूर्य विविधाहवैः । वशीकरोति तांश्चक्री निषादी कुंजरानिव ॥२२५॥ अत एव जंबूद्वीपप्रज्ञपित्तचूर्णौ भरतचक्र्यधिकारे 'अण्णे भणंती' त्युक्त्वा द्वादशवर्षावर्धि नर्माविनमिभ्यां सह युद्धमुक्तमिति ज्ञेयं ।

હવે વિદ્યાધરો પણ જાણે કે–'આ ચક્રવર્તી આવેલ છે, તે અમને સંભારે છે. અમે એમના સેવક છીએ એવી શાશ્વત સ્થિતિ છે.'

આ વિદ્યાધરો અવધિજ્ઞાનનો અભાવ હોવા છતાં પજ્ઞ આ પ્રમાણે ચક્રવર્તીનું ચિંતિત જાણે છે, તે દૈવીપ્રભાવ જાણવો. ૨૨૧.

જેમ સૌધર્મ અને ઈશાન દેવલોકમાં રહેલી દેવીઓ, તેની ઉપરના દેવલોકમાં રહેલા દેવોની કામુક અવસ્થાના અભિપ્રાયને દિવ્ય શક્તિવડે જાણે છે, તેમ અહીં સમજવું. ૨૨૨.

પછી તે વિદ્યાધરો સ્ત્રીરત્ન આદિ અદ્ભુત ભેટ્શું લઈને ચક્રવર્તી પાસે આવે અને તેને નમસ્કાર કરે. પછી કહે કે–'હે સ્વામિન્ ! અમે તમારા સેવકો છીએ.' ૨૨૩.

કદાચ અનેક વિદ્યા અને અસ્ત્રની સાધનાને કારણે પોતાને મહાબળવાન માનીને તેઓ યુદ્ધ કરવાની ઈચ્છાથી શસ્ત્રને ધારણ કરી યુદ્ધ કરવા આવે છે, ત્યારે તેમના યુદ્ધરસને વિવિધ પ્રકારના સંગ્રામવડે પૂર્શ કરીને, મહાવત જેમ હાથીને વશ કરે તેમ તે ચક્રી, વિદ્યાધરોને વશ કરે છે. ૨૨૪–૨૨૫. આ જ કારણથી શ્રીજંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિની ચૂર્શિમાં ભરતચક્રીના અધિકારમાં 'અન્ય કહે છે' એમ કહીને બાર વર્ષ સુધી નમિ–વિનમિ સાથે યુદ્ધ થયાનું કહેલ છે. स्वीकृत्य प्राभृतं तेषां सोऽथ सत्कृत्य तानपि । विसृज्य मुदितस्तेषां कुरुतेऽष्टाहिकोत्सवं ॥२२६॥ वैताढ्यात्तत ऐशान्यां गंगादेवीगृहं प्रति । प्रतिष्ठते चक्ररत्नं गंगाखंडजयोत्सुकं ॥२२७॥

अत्र जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिवृत्तिः--यच्चक्री ऋषभकूटतः प्रत्यावृत्तो न गंगां साधयामास तद्वैताढ्यवर्त्ति-विद्याधराणामनात्मसात्करणेन परिपूर्णोत्तरखंडस्यासाधितत्वात्कथं गंगानि-ष्कुटसाधनायोपक्रमत इत्यवसेयं ।

निवेश्य कटकं गंगा-देव्याश्च भवनांतिके ।

सिंधुवत्साधयत्येष तां नतां निहितोपदां ॥२२८॥

यच्चात्र भरतचक्रिणो गंगादेवीभोगेन वर्षसहम्रातिवाहनं श्रूयते, तज्जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रे चूर्णौ चानुक्तमपि श्रीऋषभचरित्रे प्रोक्तमस्तीति ज्ञेयं । तस्या अप्युत्सवे पूर्णे चक्ररत्नं ततः पुनः । गंगापश्चिमकूलेन दक्षिणस्यां प्रतिष्ठते ॥२२९॥

પછી ચક્રી, તે વિદ્યાધરોનું ભેટણું સ્વીકારીને, તેમનો સત્કાર કરીને, તેમને વિસર્જન કરે છે, અને ખુશ થઈને તે નિમિત્તે અષ્ટાલ્નિકોત્સવ કરે. ૨૨*૬*.

મહોત્સવ પૂર્શ થયા બાદ ગંગાખંડને જીતવા માટે ઉત્સુક એવું ચક્રરત્ન વૈતાઢ્યથી ઈશાન ખૂણામાં ગંગાદેવીના ગૃહ તરફ ચાલે. ૨૨૭.

અહીં જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે–'ૠષભકૂટથી પાછા વાળેલા ચક્રી, ગંગાને સાધતા નથી કારણ વૈતાઢ્યવર્ત્તી વિદ્યાધરોને વશ નહીં કરેલા હોવાથી, પરિપૂર્ણ ઉત્તરખંડને સાઘ્યા વિના ગંગાનિષ્કુટને સાધવાનો પ્રયાસ કેમ કરે ?'

પછી ચક્રી, ગંગાદેવીના ભવન પાસે લશ્કરનો પડાવ કરીને, સિંધુદેવીની જેમ ગંગાદેવીને સાધે, તે નમસ્કાર કરીને ભેટશું ઘરે. ૨૨૮.

અહીં તે ભરતચક્રીએ ગંગાદેવી સાથેના ઉપભોગમાં હજાર વર્ષ વ્યતીત કર્યાનું સાંભળીએ છીએ, તે જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રમાં કે તેની ચૂર્શિમાં કહેલ નથી. માત્ર ૠષભચરિત્રમાં કહેલ છે–એમ સમજવું. અહીં ત્યાં ગંગાદેવી ગંબાંધી અભ્યુદ્ધિ ગણ હવે અને તે બળી ભાગ પણ વ્યવસાય છે.

ચક્રી ત્યાં ગંગાદેવી સંબંધી અષ્ટાલ્નિકોત્સવ કરે અને તે પૂર્ણ થયા બાદ ચક્રરત્ન, ગંગાના પશ્ચિમ કિનારાને માર્ગે દક્ષિણ તરફ ચાલે. ૨૨૯. क्रमात्खंडप्रपाताया गुहाया द्वारसन्निधौ । उपेत्य चक्रभृत्तत्र स्कंधावारं निवेशयेत् ॥२३०॥ कृताष्टमतपाश्चित्ते नक्तमालं गुहाधिपं । चिंतयेत्सोऽप्युपैत्येनं सोपदः कृतमालवत् ॥२३१॥ ततस्तस्योत्सवे पूर्णे जिगीषुश्चक्रवर्त्त्रथि । समादिशति सेनान्ये गंगानिष्कुटसाधनं ॥२३२॥ गंगा प्रत्यग् वहत्यस्य प्राच्यां लवणतोयधिः । वैताढ्यहिमवंतौ च दक्षिणोत्तरयोर्दिशोः ॥२३३॥ चतुर्भिः कृतसीमापि गंगया मध्यखंडतः । पृथक्कृतं विभज्येति गंगानिष्कुटमुच्यते ॥२३४॥ सोऽपि गंगामयोत्तीर्य चर्मरत्नेन सिंधुवत् । म्लेच्छान्निर्जित्य तत्राज्ञां प्रवर्त्तयति चक्रिणः ॥२३५॥ चरितार्थो गृहीत्वा त–त्याभृतान्यर्यमद्युतिः । नत्वा चक्रिक्रमौ वक्ति तज्जयं निहितोपदः ॥२३६॥

અનુક્રમે તે ખંડપ્રપાતાગુફાની નજીકમાં આવીને ઊભું રહે. તેની પાછળ ચાલતા ચક્રી પણ ત્યાં આવીને પડાવ કરે. ૨૩૦.

પછી અક્રમતપ કરીને, ચિત્તમાં તે ગુફાના અધિપતિ નક્તમાલદેવનું ધ્યાન કરે. તે પણ આસનકંપથી તરત જ ચક્રી પાસે આવે અને ભેટણું ધરી કૃતમાલદેવની જેમ તેની આજ્ઞા સ્વીકારે. ૨૩૧.

તેના સંબંધનો અષ્ટાક્ષિકોત્સવ પૂર્શ થયા બાદ જીતવાને ઈચ્છતા ચક્રી, સેનાનીને ગંગાના ઉત્તરનિષ્કુટને સાધવા માટે આજ્ઞા કરે. ૨૩૨.

એ વિભાગની પશ્ચિમમાં ગંગા વહે છે, પૂર્વમાં લવણસમુદ્ર આવેલો છે અને દક્ષિણ તેમ જ ઉત્તર દિશામાં વૈતાઢ્ય અને હિમવંત પર્વત આવેલા છે. ૨૩૩.

આ પ્રમાણે ચાર સીમાવાળા મધ્યખંડમાંથી ગંગાએ વિભાગ પાડીને તેને જુદો પાડેલ છે, તેથી તે (ઉત્તર) ગંગાનિષ્કુટ કહેવાય છે. ૨૩૪.

સેનાની પણ ચર્મરત્નવડે સિંધુ નદીની જેમ ગંગા નદી ઉતરીને મ્લેચ્છોને જીતી, ત્યાં ચક્રીની આજ્ઞા પ્રવર્તાવે. પછી કૃતાર્થ બનીને, સૂર્યની જેવી કાંતિવાળો સેનાની તે રાજાઓના ભેટણા લઈને, ચક્રવર્તી પાસે આવે અને તેમના ચરણને નમીને ભેટણું આગળ ઘરી મ્લેચ્છોના જયની હકીકત નિવેદન કરે. ૨૩૫–૨૩*૬*. विसृष्टश्चक्रिणाप्येष भूरिसत्कारपूर्वकं । स्वावासे विहितास्नान-भोजनो रमते सुखं ॥२३७॥ चक्री वक्त्यन्यदाकार्य द्वारं भो पृतनापते ! । दर्याः खंडप्रपाताया औत्तराहं प्रकाशय ॥२३८॥ तमिस्रायाम्यदिग्द्वारोद्घाटने यो विधिः कृतः । तेनैव विधिना द्वार-मुद्घाटयति सोऽप्यदः ॥२३९॥ तेनैव विधिना चक्री विशत्यस्यां चमूवृतः । आत्मा कर्मावृतो मातुः कुक्षाविव शिवाप्तये ॥२४०॥ मंडलान्यालिखन् भित्त्यो-र्नद्यावुत्तीर्य ते उभे । निर्याति याम्यद्वारेणो-द्घाटिताररिणा स्वयं ॥२४१॥ नजु च - तमिस्रया प्रविर्शति विनिर्गच्छिति चक्रभूत् । खंडप्रपातया तत्र किं कारणमिहोच्यते ॥२४२॥ प्वं दिग्विजयः सृष्ट्या कृतः स्याद्यच्च शोभनं ।

ચક્રી અત્યંત સત્કારપૂર્વક તેને રજા આપે એટલે તે પણ પોતાના આવાસમાં આવી, સ્નાન ભોજન કરીને આનંદપૂર્વક રહે. ૨૩૭.

ફરી સેનાનીને બોલાવીને ચક્રી આજ્ઞા કરે કે–'હે સેનાની ! ખંડપ્રપાતા ગુફાના ઉત્તર બાજુના દ્વારને ઉઘાડો. ૨૩૮.

સેનાની પણ તમિસ્રાગુફાના દક્ષિણ દિશાના દ્વાર ઉઘાડવા માટે જે વિધિ કર્યો હતો તે સર્વ વિધિ દ્વારા આ દ્વાર પણ ઉઘાડે. ૨૩૯.

પછી ચક્રી પણ પૂર્વોક્ત વિધિ પ્રમાશે જેમ મોક્ષ પ્રાપ્તિને માટે કર્માવૃત એવો આત્મા માતાની કુક્ષિમાં પ્રવેશ કરે તેમ<sup>્</sup> સેનાસહિત તેમાં પ્રવેશ કરે. ૨૪૦.

અંદરની બંને ભીંતો ઉપર મંડળો આળેખીને, બંને નદીઓ ઉતરીને, પોતાની મેળે ઉઘડી ગયેલા બારણાવાળા દક્ષિણબાજુના દ્વારવડે ચક્રી, સેનાસહિત ગુફાની બહાર નીકળે. ૨૪૧.

પ્રશ્ન :- ચક્રી તમિસા ગુફા વડે પ્રવેશ કરે અને ખંડપ્રપાતાવડે નીકળે તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર :– 'લોકમાં પણ જે શુભ કાર્ય હોય, તે સર્વ સૃષ્ટિના ક્રમવડે જ કરાય છે. તે પ્રમાશે કરવાથી તે કાર્યનું પરિશામ સારું આવે છે, તેથી સર્વ ચક્રીઓ, ઉપર કહેલા ક્રમવડે જ વિજયને માટે

૧ મોક્ષપ્રાપ્તિ મનુષ્યભવ વિના થઈ શક્તી નથી, તેથી મનુષ્યપણાની પ્રાપ્તિ માટે ગર્ભપ્રવેશ કરવો પડે છે.

तत्पूर्वोक्तक्रमेणैवो–पक्रमंते जयाय ते । प्रवर्त्तयेत्तानेवं हि चक्रं तन्मार्गदेशकं ॥२४४॥ स्कंधावारं निवेश्याथ गंगायाः पश्चिमे तटे । अष्टमं कुरुते चक्री निधानानि नव स्मरन् ॥२४५॥ अथाष्टमपरीपाके निधीनामधिदेवताः । प्रत्यक्षीभूय शंसंति नत्वैवं चक्रवर्तिनं ॥२४६॥ भवता भूरिभाग्येन वयं स्वामिन् वशीकृताः । भृत्यानस्मान्निधीश्चैता–न्नवापि स्वीकुरु प्रभो ॥२४७॥ यथेच्छमुपयुंक्ष्वामूं–स्त्वदायत्तानथ प्रभो । स्वैरं नियोजयास्मांश्च किंकरान्निधिरक्षकान् ॥२४८॥ वशीकृतनिधिश्चक्री ततः पूर्णीकृताष्टमः । स्नातभुक्तो निधानानां विधत्तेऽष्टाहिकोत्सवं ॥२४९॥ कदाचिदथ सेनान्य–माहूयाज्ञपयत्यसौ । अपाच्यभरतार्धस्थ–गंगानिष्कुटसाधनं ॥२५०॥

યત્ન કરે છે અને તેમને માર્ગ દેખાડનાર ચક્રરત્ન પશ તેમને એજ રીતે પ્રવર્તાવે છે.' ૨૪૨–૨૪૪. હવે ચક્રવર્તી ગંગાના પશ્ચિમ કિનારે લશ્કરનો પડાવ કરીને નવ નિધાનનું સ્મરણપૂર્વક અટ્ટમ કરે. ૨૪૫.

અક્રમ પૂર્જા થતાં નવનિધિના અધિષ્ઠાયક દેવો પ્રગટ થઈને ચક્રવર્તીને નમસ્કાર કરી આ પ્રમાજ્ઞે કહે કે–'હે સ્વામિન્ ! અત્યંત ભાગ્યવાળા એવા તમે અમને વશ કર્યા છે, તો હવે હે પ્રભો ! સેવક એવા અમારો અને આ નવે નિધાનોનો તમે સ્વીકાર કરો. ૨૪*૬*–૨૪૭.

હે પ્રભો ! આ તમારે વશ એવા નિધાનોનો ઈચ્છા મુજબ ઉપયોગ (ઉપભોગ) કરો, અને તમે તે નિધિના રક્ષકો, જે તમારા સેવકો છીએ તેને સ્વેચ્છાએ આપના કાર્યમાં જોડી દ્યો.' ૨૪૮.

વશ થયેલા છે નિધિ જેને એવા ચક્રી, અક્રમ પૂર્ણ થયા બાદ સ્નાન–ભોજનાદિ કરીને તે નિધાનો સંબંધી અષ્ટાદ્મિકોત્સવ કરે. ૨૪૯.

અન્યદા ચક્રી સેનાનીને બોલાવીને આજ્ઞા કરે કે 'દક્ષિણ ભરતાર્ધમાં રહેલા ગંગા નિષ્કુટને સાધી આવો.' ૨૫૦. प्राच्यपाच्योः समुद्राभ्यां प्रतीच्यामथ गंगया । वैताढ्येनोत्तरस्यां तन्निष्कटं विहितावधि ॥२५१॥ सोऽप्युत्तीर्य तथा गंगां म्लेच्छान्निर्जित्य पूर्ववत् । उपात्तप्राभृतः सर्वं निवेदयति चक्रिणः ॥२५२॥ एवं साधितषट्खंडे कृतकार्येऽथ चक्रिणि । स्वराजधान्यभिमुखं वलते चक्रमृत्सवैः ॥२५३॥ ततश्चकी गजारूढ-श्चामरच्छत्रशोभितः निनदन्मंगलातोद्यः साश्चर्यं वीक्षितो जनैः ॥२५४॥ स्वराज्यधान्या अभ्यर्णे स्कंधावारं निवेशयेत् । कृताष्ट्रमतपास्तत्र कुरुते पौषधत्रयं ॥२५५॥ स्वराजधान्यधिष्ठात्-र्देवस्यानेन साधनं । कुरुते तच्च निर्विधन-वासस्थैर्यार्थमात्मनः ॥२५६॥ अथाष्ट्रमपरीपाके आरुह्य जयकुंजरं । नदत्सु भूरिवाद्येषु विविधर्द्धिसमन्वितः ॥२५७॥ साश्चर्यं वीक्षितो लोकै: पूर्वपुण्यप्रशंसिभि: । राजधानीं प्रविशति यदा चक्री महोत्सवैः ॥२५८॥

તે નિષ્કુટની પૂર્વ અને દક્ષિણમાં લવણ સમુદ્ર છે. પશ્ચિમમાં ગંગા નદી અને ઉત્તરમાં વૈતાઢ્ય પર્વત આવેલ છે. ૨૫૧.

સેનાની પણ પ્રથમ પ્રમાશે જ ગંગાને ઉતરીને, મ્લેચ્છોને જીતીને, બધાની પાસેથી ભેટશું લઈને, ચક્રવર્તી પાસે આવે અને તે સર્વ હકીકત નિવેદન કરે. ૨૫૨.

આ પ્રમાશે છએ ખંડ સાધીને ચક્રી કૃતકૃત્ય થયે છતે ચક્ર, ઉત્સવપૂર્વક રાજધાની તરફ વળે. ૨૫૩.

તેની પાછળ હાથી ઉપર બેસીને ચાલતા ચક્રી, ચામર–છત્રવડે શોભતા, મંગળ–વાજિંત્રો વાગતા અને લોકોથી આશ્ચર્યપૂર્વક જોવાતા પોતાની રાજઘાની સમીપ આવીને, ત્યાં લશ્કરનો પડાવ કરે. પછી અક્રમનો તપ કરીને ત્રણ પૌષધ કરે. ૨૫૪–૨૫૫.

આવી રીતે અક્રમ દ્વારા પોતાના નિર્વિધ્ન અને સ્થિર નિવાસ માટે પોતાની રાજધાનીના અધિષ્ઠાતા દેવની સાધના કરે. ૨૫*૬*.

અક્રમ પૂર્શ થયા બાદ હાથી ઉપર બેસીને, વિવિધ પ્રકારની ૠદ્ધિ સહિત, અનેક પ્રકારના વાજિંત્રો વાગતે છતે અને પૂર્વપુણ્યની પ્રશંસા કરતા લોકોથી આશ્ચર્યપૂર્વક જોવાતા--એવા ચક્રવર્તી तदाभियोगिका देवा बहिरंत:प्रमार्जितां । सुगंधिनीरै: सीक्तां तां कुर्युर्नाध्वजांचितां ॥२५९॥ केचिच्च मुदिता देवा: पुरीं विशति चक्रिणि । वृष्टिमाभरणस्वर्ण-रत्नवन्नैर्वितन्वते ॥२६०॥ तदा तं बहव: काम-भोगद्रव्यार्थिनो जना: । प्रशंसंत: स्तुवंतश्चो-च्चारयंत्याशिषां शतान् ॥२६१॥ बहुभिर्वासरैर्दृष्टा-मपूर्वामिव तां पुरीं । बहुभिर्वासरैर्दृष्टा-मपूर्वामिव तां पुरीं । नरीक्षमाण: सानंद-मतिक्रामन् गृहावली: ॥२६१॥ अददान: क्रमादेति स्वप्रासादावतंसकं ॥२६३॥ अथावरुह्य नागेंद्रात् सेवकान्नाकिनो नृपान् । सेनापत्यादिरत्नानि सर्वं चान्यपरिच्छदं ॥२६४॥ सत्कृत्य विसृजत्याशु गमनाय निजाश्रयान् । स्त्रीभिर्नाट्यै: परिवृतो विशत्यंतर्गृहं स्वयं ॥२६५॥

જ્યારે મહોત્સવપૂર્વક પોતાની રાજધાનીમાં પ્રવેશ કરે, તે વખતે તેના આભિયોગિકદેવો નગરીને અંદર અને બહારથી સાફ કરે, સુગંધી જળવડે સીંચે અને નાના પ્રકારની ધ્વજાઓ વડે વ્યાપ્ત કરે. ૨૫૭–૨૫૯.

કેટલાક હર્ષ પામેલા દેવો, ચક્રી નગરીમાં પ્રવેશ કરે તે વખતે આભરશ, સ્વર્શ, રત્ન અને વજીમણિની વૃષ્ટિ કરે. ૨*૬*૦.

તે વખતે સુખ અને ધનના અર્થી એવા ઘણા જનો ચક્રીની પ્રશંસા કરે, સ્તવે અને સેંકડો આશિષો આપે. ૨*૬*૧.

ઘણા દિવસો બાદ જોએલી તે નગરીને જાણે અપૂર્વ જોતા હોય તેમ આનંદપૂર્વક જોતા અને ગૃહોની શ્રેણીઓને પસાર કરતા હજારો નર–નારીઓના નમસ્કારરૂપી અંજલિને હર્ષથી ગ્રહણ કરતા, અનુક્રમે પોતાના મુખ્ય પ્રાસાદ પાસે આવે. ૨*૬*૨–૨*૬*૩.

પછી ત્યાં હાથી ઉપરથી નીચે ઉતરીને પ્રથમ સેવક દેવતાઓને, રાજાઓને, સેનાપતિ વિગેરે રત્નોને અને સર્વ અન્ય પરિવારને સત્કાર કરીને પોતપોતાને સ્થાને જવા માટે જલ્દી રજા આપે પછી સ્ત્રીઓથી અને નાટકોથી પરિવરેલો પોતાના મહેલમાં પ્રવેશ કરે. ૨*૬૪–૨૬*૫. तत्र स्वजनवर्गं स्वं मित्राणि ज्ञातिजानपि । संबंधीनश्च भृत्यांश्चा-लापयेत्क्षेमपृच्छया ॥२६६॥ कृतस्नानस्ततो भुंक्ते जिनार्चार्चनपूर्वकं । ततोऽद्भुतैतर्गीनाट्या-दिभिर्भुंक्ते सुखानि सः ॥२६७॥ अथ षोडश देवानां सहस्राः पार्थिवास्तथा । सेनापत्यादिरत्नानि परिवारस्तथाखिलः ॥२६८॥ एत्य विज्ञपयंत्येवं प्रणताश्चक्रवर्तिनं । जिग्ये क्षेत्रमिदं स्वामिन् चतुरंतावधि त्वया ॥२६९॥ तत्कुर्मश्चक्रवर्त्तित्वा-भिषेकं समहोत्सवं । यथा वो रुचिरित्येवं चक्री तदनुमन्यते ॥२७०॥ अथ राज्याभिषेकार्थ-मष्टमं कुरुते तपः । अभिषेकास्पदं सज्जी-कारयत्याभियोगिकैः ॥२७१॥ राजधान्यास्ततस्तेऽस्या ऐशान्यां विमलीकृते । भूतले रचयंत्युच्च-मभिषेकाय मंडपं ॥२७२॥

પછી (પાછળ રાજધાનીમાં રહેલા બધા) પોતાના સ્વજનવર્ગને, મિત્રોને, જ્ઞાતિજનોને, સંબંધીઓને અને સેવકોને કુશળ પૂછે. (સર્વની ખબર લે.) ૨*૬૬*.

પછી સ્નાન કરી, જિનાર્ચન કરીને ભોજન કરે. ત્યારબાદ અદ્ભુત એવા ગીત–નાટ્યાદિવડે સુખ ભોગવે. ૨૮૭.

અન્યદા સોળ હજાર દેવો અને સોળ હજાર રાજાઓ તથા સેનાપતિ રત્ન વિગેરે સમસ્ત પરિવાર ચક્રવર્તી પાસે આવીને પ્રણામપૂર્વક આ પ્રમાણે વિજ્ઞપ્તિ કરે--'હે સ્વામિન્ ! ચારે દિશાના છેડાપર્યંત આ ભરતક્ષેત્ર આપે જીતી લીધું છે, તેથી અમે મહોત્સવપૂર્વક આપને ચક્રીપણાનો અભિષેક કરવા ઈચ્છીએ છીએ.' એટલે ચક્રી, જેમ તમારી ભાવના–એમ કહીને તે વાતનો સ્વીકાર કરે. ૨૮૮–૨૭૦.

હવે રાજ્યાભિષેકને માટે ચક્રી અક્રમતપ કરે અને રાજ્યાભિષેક કરવાનું સ્થાન આભિયોગિક સેવકો પાસે તૈયાર કરાવે. ૨૭૧.

તેઓ આ રાજધાનીના ઈશાનખૂશામાં સ્વચ્છ કરેલી જમીન ઉપર મોટો અભિષેકમંડપ રચે. ૨૭૨. रत्नबद्धक्षितेस्तस्य रत्नस्तंभशतस्पृशः । विकुर्वंत्यभिषेकार्थं मध्ये पीठं मणिमयं ॥२७३॥ चतुर्दिशं त्रिसोपान-प्रतिरूपकशालिनः । मध्येऽस्य रचयंत्येकं रत्नसिंहासनं महत् ॥२७४॥ इत्यादि विरचय्यैते नत्वा शंसंति चक्रिणं । प्रभो सज्जीकृतोऽस्माभि-रभिषेकाय मंडपः ॥२७५॥ ततश्चक्री गजारूढ; सोत्सवं सर्पारच्छदः । उपेत्य मंडपे तस्मिन् कृत्वा पीठप्रदक्षिणां ॥२७६॥ तत्र प्राच्यत्रिसोपान-पथेनारुह्य सोत्सवं । सिंहासनमलंकृत्य तिष्ठति प्राङ्मुखः सुखं ॥२७७॥ अथोत्तरप्रोष्ठपदा-प्रमुखे विहितोडुनि । विजयादौ मुहूर्त्ते च तेऽभिषिंचंति चक्रिणं ॥२७८॥ तथा चोक्तं – अभिषिक्तो महीपालः श्रुतिज्येष्ठालघुध्रुवैः । मृगानुराधापौष्णैश्च चिरं शास्ति वसुंधरां ॥२७९॥

રત્નથી બાંધેલી અને સેંકડો મણિમય સ્તંભયુક્ત તે પૃથ્વીની મધ્યમાં, અભિષેકને માટે મણિમય પીઠ રચે છે. ૨૭૩.

તે પીઠની ચારે બાજુ ત્રણ ત્રણ પગથીઆ એકસરખા અને સુંદર હોય છે. તેની મધ્યમાં એક મોટું રત્નમય સિંહાસન રચે છે. ૨૭૪.

આ પ્રમાશે તૈયાર કરીને, તેઓ ચક્રવર્તી પાસે આવીને નમસ્કાર કરીને તે હકીકત નિવેદન કરે કે–'હે સ્વામિન્ ! અમે અભિષેક માટે મંડપ તૈયાર કર્યો છે.' ૨૭૫.

પછી ચક્રી હાથી ઉપર બેસી, પરિવાર સહિત ઉત્સવપૂર્વક તે મંડપ પાસે આવે. ત્યાં હાથી ઉપરથી ઉતરી, પીઠને પ્રદક્ષિણા કરી, ઉત્સવસહિત પૂર્વ બાજુના ત્રણ પગથીઆવડે પીઠ ઉપર ચડીને સિંહાસન ઉપર પૂર્વદિશા સન્મુખ સુખપૂર્વક બેસે. ૨૭*૬*–૨૭૭.

પછી ઉત્તરભાદ્રપદા પ્રમુખ નક્ષત્રો સાથે ચંદ્રનો યોગ થાય ત્યારે, વિજયાદિ મુહૂર્ત્તમાં બધા મળીને ચક્રીનો અભિષેક કરે. ૨૭૮.

કહ્યું છે કે–શ્રવણ, જ્યેષ્ઠા, લઘુ (હસ્ત, અશ્વિની, અભિજિત્, પુષ્ય) ઘ્રુવ (રોહિણી, ત્રણ ઉત્તરા) તથા મૃગશિર, અનુરાધા ને રેવતી નક્ષત્રમાં અભિષેક કરાયેલો રાજા ઘણા કાળપર્યંત પૃથ્વીને પાળે છે. ૨૭૯. विजयमुहूर्त्तश्चैवं-द्वौ यामौ घटिकाहिनौ द्वौ यामौ घटिकाधिकौ । विजयो नाम योगोऽयं सर्वकार्यप्रसाधकः ॥२८०॥ प्राग्वर्णितोऽभिषेको यः क्षेत्रलोके सविस्तरः । वैमानिकानामुत्पत्तौ सर्वोऽप्यत्रानुवर्त्त्यतां ॥२८१॥ तथाभिषिक्तं तं गंध-काषाय्या रूक्षितांगकं । सर्वांगालंकृतं कुर्यु-र्भूषणैर्मुकुटादिभिः ॥२८२॥ जय चक्रिन् जय स्वामिन् जयातुलपराक्रम । राजराज जय प्रौढ-पुण्य भद्रं सदास्तु ते ॥२८३॥ त्वयाजितमिदं क्षेत्रं चतुरंतं महौजसा । तत्पालयासंख्यवर्ष-कोटीर्निर्विघ्नमस्तु ते ॥२८३॥ एवं देवाध्र भूपाश्च पौराध्र सपरिच्छदाः । वदंतो मंगलालापा-नभिषिच्य नमंति तं ॥२८५॥ ततः कृताभिषेकोऽसौ भृत्यानाहूय शंसति । पूर्यामस्यां गजारूढा विष्वगुद्घोषयंत्विति ॥२८६॥

વિજયમુહૂર્ત આ પ્રમાશે છે–એક ઘડી ન્યૂન પ્રથમના બે પહોર વ્યતીત થાય અથવા એક ઘડી અધિક બે પહોર બાકી રહે ત્યારે સર્વ કાર્યનો પ્રસાધક એવો વિજય યોગ થાય છે. ૨૮૦.

પૂર્વે ક્ષેત્રલોકમાં વૈમાનિકદેવની ઉત્પત્તિના પ્રસંગે, જે અભિષેક વિસ્તારપૂર્વક વર્જાવેલો છે તે અહીં સમજી લેવો. ૨૮૧.

તેવા પ્રકારે અભિષેક કર્યા પછી, ગંધકાષાયી વસ્ત્રવડે ચક્રીના શરીરને લુછીને, સર્વ અંગને મુકુટાદિ ભૂષણોવડે અલંકૃત કરે. ૨૮૨.

તે વખતે 'હે ચક્રી ! તમે જય પામો, હે સ્વામિન્ ! તમારો જય થાઓ, હે અતુલપરાક્રમી ! જય પામો, હે રાજાઓના રાજા ! તમે વિજય પામો, હે પ્રૌઢપુષ્ટયવાળા ! તમારું સદા કલ્યાણ થાઓ, તમે આ ભરતક્ષેત્રને ચારે દિશાના પર્યંત ભાગ સુધી મહાપરાક્રમવડે જીતી લીધું છે. તેને અસંખ્યકોટી વર્ષપર્યંત પાળો અને તમને નિર્વિધ્નપણું થાઓ.' આ પ્રમાણે ચક્રીને અભિષેક કરીને પરિવારસહિત દેવો, રાજાઓ અને નગરજનો મંગળશબ્દોને બોલતા નમસ્કાર કરે. ૨૮૩–૨૮૫.

અભિષેક થયા બાદ ચક્રી, સેવકોને બોલાવીને આ પ્રમાશે કહે કે–'તમે હાથી ઉપર બેસીને આખા નગરમાં, ચારે તરફ ફરીને, આ પ્રમાશે ઉદ્ધોષશા કરો. ૨૮*૬*.

सर्वे महोत्सवं पौराः कुर्वंतु द्वादशाब्दिकं । अष्टाहिकोत्सवस्येव जेया सर्वात्र पद्धतिः ॥२८७॥ ततो याम्यत्रिसोपान-मार्गेणोत्तीर्य पीठतः । पट्टहस्तिनमारुह्य चक्री सर्वसमुद्धिभिः ॥२८८॥ प्रासादं निजमागत्य स्नात्वा कृतजिनार्चनः । स्वर्णस्थाले सुखासीनः कुरुतेऽष्ट्रमपारणां ॥२८९॥ वारांस्त्रयोदशैवं च कुर्यादिग्विजयेऽष्टमान् । वारांश्च चतुरश्चकी कुरुते शरमोक्षणं ॥२९०॥ तीर्थत्रये सिंधगंगा-देव्योर्वेताढ्यनाकिनः । गुहेशयोः कृतमाल-नक्तमालकसंज्ञयोः ॥२९१॥ हिमवद्गिरिदेवस्य विद्याधरमहीभूतां । निधीनां राजधान्याश्रा-भिषेकावसरेऽपि च ॥२९२॥ त्रयोदशाष्ट्रमा एवं निर्दिष्टाश्चकवर्त्तनां । तीर्थत्रये हिमवति चतुर्षु शरमोक्षणं ॥२९३॥ अतुच्छैरुत्सवैरेवं प्रजाभिस्सह चक्रिण: । अब्देषु द्वादशस्वाशु संपूर्णेषु निमेषवत् ॥२९४॥

કે–'હે પૌરજનો ! તમે સર્વે બાર વર્ષપર્યંત આ મહોત્સવ કરો.' એની પદ્ધતિ બધી અખ્ટાલિકોત્સવ પ્રમાશે જાણવી. ૨૮૭.

આમ કહીને દક્ષિણ બાજુના ત્રણ પગથીઆઓવડે પીઠપરથી ઉતરી, પટ્ટહસ્તીપર બેસી ચક્રી, સર્વ સમૃદ્ધિવડે પોતાના પ્રાસાદમાં આવે. ત્યાં સ્નાન કરવાપૂર્વક પ્રભુને પૂજીને, સુખપૂર્વક બેસીને સોનાના થાળમાં અક્રમતપત્તું પારશું કરે. ૨૮૮–૨૮૯.

ઉપર કહ્યા પ્રમાણે દિગ્વિજયમાં કુલ તેર વખત અક્રમ તપ કરે, અને ચાર વખત બાણ મૂકે. ૨૯૦.

ત્રણ તીર્થ, ગંગા અને સિંઘુદેવી, વૈતાઢ્યકુમારદેવ, બે ગુફાના સ્વામી કૃતમાલ ને નક્તમાલદેવ, હિમવદ્ગિરિદેવ, વિદ્યાઘર રાજાઓ, નવ નિધાનો, રાજધાની અને અભિષેક અવસર–આ ૧૩ પ્રસંગે ચક્રી અક્રમ કરે એમ કહ્યું છે અને તેમાંના ત્રણ તીર્થે તથા હિમવંત પર્વતે–એમ ચાર ઠેકાણે બાણ મુકે એમ કહ્યું છે. ૨૯૧–૨૯૩.

પ્રજા સાથે સવિશેષ ઉત્સવમાં વર્તતા ચક્રીને બાર વર્ષ તો પલ માત્રમાં પૂરા થઈ જાય. ૨૯૪. ततो यक्षान्नपांश्चापि रत्नान्यपि च नागरान् । चकी यथाईं सत्कृत्य भुंक्ते राज्यमकंटकं ॥२९५॥ युग्मं । षट्खंडराज्ये संजाते निःशल्य इति चक्रिणः । प्रविशत्यस्त्रशालायां चकरलं महामहै: ॥२९६॥ चकं १ दंड २ स्तथा खड्गं ३ छत्रं ४ चर्म ५ तथा मणिः ६ । स्यः काकिणीति ७ रत्नानि सप्तैकाक्षाणि चक्रिणां ॥२९७॥ सेनापति श्र्गृहपति २र्वार्द्धकिश्च ३ पुरोहितः ४ । गजो ५ ऽश्व: ६ स्त्री ७ ति रत्नानि सप्त पंचेंद्रियाण्यपि ॥२९८॥ चक्ररत्नं भवेत्तत्र मुख्यं विजयसाधनं । वज्रतुंबं लोहिताक्षा-रकं जांबूनदप्रधि ॥२९९॥ मणिमौक्तिजालेना-लंकृतं किंकिणीयुतं । नानारत्मणिस्वर्ण-घंटिकाजालवेष्टितं ॥३००॥ सर्वर्त्तुजप्रसूनस्रक्-पूजितं रविबिंबवत् । दीग्रं द्वादशभंभादि-तुर्यध्वनिनिषेवितं ॥३०१॥ अनेकदिव्यवादित्र-निर्घोषैः पूरितांबरं । सदा नभः स्थितं यक्ष-सहस्रपरिवारितं ॥३०२॥ चतुर्भिः कलापकं ।

પછી યક્ષો, રાજાઓ, રત્નો અને નગરજનોનો ચક્રી યથાયોગ્ય સત્કાર કરે અને નિષ્કંટક એવું રાજ્ય ભોગવે. ૨૯૫.

એ પ્રમાશે ચક્રવર્તિને ષટ્ખંડ રાજ્યની પ્રાપ્તિ નિઃશલ્યપશે થયા બાદ ચક્રરત્ન મોટા મહોત્સવ સાથે આયુધશાળામાં પ્રવેશ કરે. ૨૯*૬*.

ચક્ર, દંડ, ખડ્ગ, છત્ર, ચર્મ, મણિ અને કાકિશી આ સાત એકેન્દ્રિય અને ૧ સેનાપતિ, ૨ ગૃહપતિ, ૩ વાર્ધકી, ૪ પુરોહિત, ૫ ગજ, *૬* અશ્વ અને ૭ સ્ત્રી–આ સાત પંચેંદ્રિય કુલ ૧૪ રત્નો ચક્રવર્ત્તીને હોય છે. ૨૯૭–૨૯૮.

તેમાં વિજયના મુખ્ય સાધનરૂપ ચક્રરત્ન વજ્રના તુંબ (મધ્યભાગ) વાળું, લોહિતાક્ષના આરાવાલું, જાંબુનદની પરિધવાળું, મણિમોતીની (માળા)વડે અલંકૃત; ઘૂઘરીઓવાળું, નાનાપ્રકારના રત્નમણિ અને સુવર્શની ઘંટડીઓથી વેષ્ટિત, સર્વ ૠતુમાં થનારા પુષ્પોની માળાઓથી પૂજિત, રવિબિંબ જેવું તેજસ્વી, બાર પ્રકારના ભંભાદિ વાજિંત્રોના ઘ્વનિથી સેવિત, અનેક દિવ્ય વાજિંત્રોના નિર્ઘોષથી આકાશને પૂરી દેનારું સદા આકાશમાં જ રહેનારું અને હજાર યક્ષોથી પરિવરેલું હોય છે. ૨૯૯–૩૦૨. अमोघशक्तिकं तच्च खेचरक्ष्माचरादिषु । विना स्वगोत्रं सर्वेषु वैरिषु प्रोत्कटेष्वपि ॥३०३॥ पाताले वा पयोधौ वा वज्रकोष्ठे स्थितस्य वा । रिपोः शीर्षं छिनत्त्येत-च्चक्रिमुक्तं चिरादपि ॥३०४॥ अकृत्वा तच्छिरश्छेदं न कदापि निवर्त्तते । मासैर्बहुभिरब्दैर्वा तं हत्वैवैति चक्रिणं ॥३०५॥ नाप्नोत्यवसरं याव–त्तावत्तदनुशात्रवं । इव श्येनोऽनुशकुनि बंभ्रमीति दिवानिशं ॥३०६॥ इति चक्ररत्नं । स्याद्दंडरत्नं सर्वत्रा–ऽव्याहतं वर्ज्रनिर्मितं । स्पुरद्रलमयैर्दीप्रं पंचभिः पर्वभिः शुभैः ॥३०७॥ पथि संचरतश्चक्रि–सैन्यस्य सुखहेतवे । क्षुद्राद्रिगर्त्तापाषाण–विषमक्ष्मोपमर्द्दकं ॥३०८॥ युग्मं ।

અમોઘ શક્તિવાળું તે ચક્ર, સ્વગોત્રી સિવાય બીજા સર્વ બળવાન એવા <sup>૧</sup>મનુષ્ય કે <sup>3</sup>ખેચર કોઈ પણ ઉત્કટ શત્રુપર ચક્રીએ મૂક્યું હોય. અને તે વૈરી પાતાળમાં, સમુદ્રમાં કે વજના કોઠામાં કોઈપણ સ્થાને રહ્યો હોય, તો પણ તરત અથવા અમુકકાળે તેના મસ્તકને છેદે જ છે. પરન્તુ શત્રુના મસ્તકનો છેદ કર્યા વિના તે કદાપિ પાછું આવતું નથી. ઘણા દિવસો, માસો કે વર્ષો અતિક્રમે તો પણ તેને હણીને જ ચક્રીપાસે આવે છે. ૩૦૩–૩૦૫.

જ્યાં સુધી શત્રુનું મસ્તક છેદવાનો અવસર મળતો નથી, ત્યાં સુધી તે શ્યેન પક્ષી જેમ તેના ભક્ષ્યરૂપ બીજા પક્ષીની પાછળ ભમે, તેમ શત્રુની પાછળ રાતદિવસ ભમ્યા કરે છે. ૩૦૬. ઈતિ ચક્રરત્ન.

**૨ દંડરત્ન** – સર્વત્ર અવ્યાહત, વજનું બનેલું, સ્ફુરાયમાન રત્નોના શુભ એવા પાંચ પર્વોવડે દીપ્ત હોય છે. ૩૦૭.

માર્ગે ચાલતાં ચક્રીના સૈન્યના સુખને માટે નાના સરખા ટેકરા, ખાડા, પાષાણ અને વિષમ પૃથ્વીને સમ કરનાર (ઉપમર્દન કરનાર) હોય છે. ૩૦૮.

૧. પૃથ્વી પર ચાલનાર ૨. વિદ્યાધર.

प्रयोजनविशेषेण प्रयुक्तं स्वामिना च तत् । सहस्रयोजनोद्विद्धं कुर्यात्खातं भुवि द्रुतं ॥३०९॥ परिखाष्टापदस्याद्रे-र्यथा सगरनंदनैः । सहस्रयोजनोद्विद्धा दंडरत्नेन निर्मिता ॥३११॥ भेदकं शत्रुसैन्यानां कुलीशं भूभृतामिव । नृदेवतिर्यगुत्पन्ना-शेषोपद्रवजिच्च तत् ॥३११॥ ज्वलनप्रभनागेंद्रा-त्सगरस्यांगजन्मनां । योऽभूटुपद्रवः सत्य-प्यस्मिन् स त्वनुपक्रमः ॥३११॥ ध्वंसः सोपक्रमस्यैवो-पद्रवस्य भवेदितः । इतरस्तु भवत्येव वीरांतेवासिदाहवत् ॥३१३॥ तथेदं चक्रिणां सर्वं मनश्चिंतितसाधकं । महाप्रभावं स्याद्यक्ष-सहस्रसमधिष्ठितं ॥३१४॥ इति दंडरत्नं खड्गरत्नं भवेत्तीक्ष्ण-धारं नीलाब्जमेचकं । नानारत्नलताचित्र-विचित्रं च सुगंधि च ॥३१५॥

કોઈ વિશિષ્ટ પ્રયોજન આવતાં એનો ઉપયોગ કરે, તો જમીનમાં ઊંડું એક હજાર યોજન ખોદી શકે છે. ૩૦૯.

જેમકે સગરચક્રીના પુત્રોએ દંડરત્નવડે અષ્ટાપદ પર્વતની ફરતી ખાઈ એક હજાર યોજન ઊંડી તેનાવડે ખોદી હતી. ૩૧૦.

પર્વતને ભેદનાર વજાની જેમ, શત્રુસૈન્યનું ભેદન કરે છે. દેવ, મનુષ્ય અને તિર્યંચના કરેલા સર્વ ઉપદ્રવોને જીતનાર હોય છે. ૩૧૧.

સગરચક્રીના પુત્રોને જ્વલનપ્રભ નાગેંદ્ર તરફથી તે દંડરત્નની હાજરીમાં પજ્ઞ જે ઉપદ્રવ થયો (તેઓને બાળી નાખ્યા) તે ઉપદ્રવ અનુપક્રમી હતો. ૩૧૨.

જેમ વીરપ્રભુના શિષ્યોને ગોશાળાએ બાળી દીધા, તેમ આ દંડરત્નથી સોપક્રમી ઉપદ્રવનો જ નાશ થઈ શકે છે; નિરુપક્રમી ઉપદ્રવ તો થાય જ છે. ૩૧૩.

આ દંડરત્ન, ચક્રીના મનચિંતિત સર્વ અર્થનું સાધક, મહાપ્રભાવવાળું અને એક હજાર યક્ષોવડે અધિષ્ઠિત હોય છે. ૩૧૪. ઈતિ દંડરત્ન

**૩ ખડ્ગરત્ન** – તીક્ષ્ડા ધારવાળું, નીલકમલ જેવું શ્યામ, નાના પ્રકારની રત્નમય લતાથી ચિત્રવિચિત્ર;

रलस्वर्णादिरचना-विचित्रोत्कृष्टमुष्टिकं । सद्यः शाणोत्तीर्णमिव शश्वत्तेजोराभद्भुतं ॥३१६॥ गिरिवज्रादिदुर्भेद-भेदकं शत्रुसैन्यभित् । चराचराणां सर्वेषां छेदनेऽमोघशक्तिकं ॥३१७॥ त्रिभिर्विशेषकं । पंचाशदंगुलायामं षोडशांगुलविस्तृतं । स्यादर्द्धांगुलबाहल्य-मेतद्यक्षसहम्रयुक् ॥३१८॥ तथोक्तं जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रे-पण्णासंगुलदीहो सोलसअंगुलाइं विच्छिण्णो । अद्धंगुलसोणीको जेट्ठपमाणो असी भणिओ ॥३१९॥ यत्तु संग्रहण्यां 'बत्तीसंगुलखग्गो' इति श्रूयते तन्मध्यममानापेक्षया, यदाह वराहः अंगुलशतार्द्धमुत्तम ऊनः स्यात्पंचविंशतिं खड्गः । अनयोश्च संख्ययोर्यो मध्ये स तु मध्यमो ज्ञेयः ॥३२०॥

સુગંધી, રત્નસ્વર્ષાદિકથી રચેલી વિચિત્ર એવી ઉત્કૃષ્ટ મુઠવાળું, તરતમાં જ શરાષ્ટ્ર ઉપરથી ઉતારેલું હોય તેવું ચોતરફ ફેલાતા તેજવડે અદ્ભુત, પર્વત અને વજાદિક દુર્ભેદ્ય વસ્તુઓને પણ ભેદી શકે તેવું, શત્રુના સૈન્યનો નાશ કરનારું ચર અને સ્થિર એવી સર્વ વસ્તુઓના છેદનમાં અમોઘ શક્તિવાળું હોય છે. ૩૧૫–૩૧૭.

પચાસ આંગળ લાંબું, સોળ આંગળ પહોળું, અને અર્ધ આંગળ જાડું - અને એક હજાર યક્ષો વડે અધિષ્ઠિત હોય છે. ૩૧૮.

શ્રીજંબૂદ્ધીપસૂત્રમાં પ્રજ્ઞપ્તિ પચાસ આંગળ લાંબું, સોળ આંગળ પહોળું અને અર્ધ આંગળ જાડું આ પ્રમાશે મોટા પ્રમાણવાળું જ ખડુગ કહ્યું છે. ૩૧૯.

સંગ્રહશીમાં જે ૩૨ આંગળનું પ્રમાશ કહ્યું છે, તે મધ્યમ માનવાળા ખડૂગ માટે સમજવું.

તે વિષે વરાહ કહે છે કે–૫૦ આંગળ પ્રમાણ ઉત્તમ ને ૨૫ આંગળ પ્રમાણ તે જઘન્ય કહેલ છે. આ બે સંખ્યાની મધ્યની સંખ્યાના પ્રમાણવાળું તે મધ્યમ જાણવું. ૩૨૦. ઈતિ ખડુગરત્ન. छत्ररत्नं भवेत्पूर्ण-शरच्छीतांशुमंजुलं । नवनवत्या सहम्रै रैशलाकाभिरंकितं ॥३२१॥ दर्शनादेव दस्यूनां भुजशस्त्रादिशक्तिहत् । पुष्टप्रौढस्वर्णदंडं नानाचित्रैश्च चित्रकृत् ॥३२२॥ स्थाने च दंडारोपस्य पंजराकारराजितं । परितो मौक्तिकालीभि-र्मणिरत्नैश्च मंडितं ॥३२३॥ वृष्टचातपमरुच्छीता-द्युपद्रवनिवारकं । विषादिनानादोषघ्न-च्छायं प्राप्यं तपोगुणै: ॥३२४॥ शीतकाले विशालोष्णच्छायं ग्रीष्मे च शीतलं । सर्वर्त्तुसुखदच्छायं विमानमिव जंगमं ॥३२५॥ ऐश्चर्यशौर्यधैर्यादि-प्रदलक्षणलक्षितं । चक्तिभाग्यमिवाध्यक्षं राजचिहनं महोज्ज्वलं ॥३२६॥ ख्इभि: कुलकं ॥ व्यामप्रमाणमप्येत-द्विस्ताराध्यवसायिना । व्यामप्रमाणमप्येत-द्विस्ताराध्यवसायिना ।

૪ છત્રરત્ન-શરદ્ૠતુના પૂર્શચંદ્ર જેવું મનોહર, ૯૯ હજાર સુવર્શની સળીઓવાળું, જોવામાત્રથી જ શત્રુ વિગેરેની ભુજાની અને તેના શસ્ત્રાદિની શક્તિને હરનારું, નાના પ્રકારના ચિત્રોવડે ચિત્રિત, પુષ્ટ અને પ્રૌઢ સ્વર્શના દંડવાળું, દંડનું આરોપજ્ઞ કરવાને સ્થાને એટલે છત્રના અગ્રભાગને સ્થાને તે પંજરાકાર જેવું શોભતું, ચારેતરફ મોતી અને મણિરત્નોની શ્રેણિઓ-માળાઓથી મંડિત, વૃષ્ટિ, તાપ, પવન અને શીતાદિ ઉપદ્રવનું નિવારક, તપગુજ્ઞ વડે પ્રાપ્ત શક્તિવાળું અને તેની છાયામાં રહેનારા વિષાદિ નાના પ્રકારના દોષનું નાશ કરનારું, શીતકાળે વિશાળ એવી ઉષ્ણ છાયા આપનાર અને ગ્રીષ્મકાળે શીતળ છાયા આપનાર, જંગમ એવા વિમાનની જેમ સર્વ ૠતુમાં સુખકારી છાયાને આપનાર, ઐશ્વર્ય, શૌર્ય, ધૈર્યાદિને આપે તેવા લક્ષણોથી લક્ષિત, જાણે પ્રત્યક્ષ ચક્રીનું ભાગ્ય હોય એવું અને મહાઉજ્જ્વળ રાજચિદ્ધરૂપ હોય છે. ૩૨૧–૩૨*૬*.

એક વ્યામ અથવા બે હાથ પ્રમાણ સ્વાભાવિક હોય છે પરંતુ કાર્ય માટે તેનો વિસ્તાર કરવો હોય, ત્યારે ચક્રવર્ત્તીના હાથના સ્પર્શથી બાર યોજનથી કંઈક અધિક વિસ્તાર પામે છે. ૩૨૭.

साधिकत्वं चात्र परिपूर्णचर्मरत्नपिधायकत्वेनेति जंबुप्र० व० । इति छत्ररत्नं । चर्मरत्नं भवेच्चारु-श्रीवत्साकारबंधुरं । मुक्तातारार्द्धचंद्रादि-चित्रैश्चित्रं समंततः ॥३२८॥ समग्रचक्रभुत्सैन्यो-द्वहनेऽपि मनागपि । न न्यंचति द्विषच्छस्त्रै-र्दुर्भेदं वज्रवर्मवत् ॥३२९॥ महानद्यंभोधिपार-प्रापकं यानपात्रवत् । तत्कालं गृहपत्युप्त-शाकधान्यादिसिद्धिकृत् ।।३३०।। ताटक्प्रयोजने हास्मिन् धान्याद्युप्तमहर्मुखे । लुनाति सायं निष्पन्नं रत्नं कौटुंबिकाग्रणी: ।।३३१।। द्विहस्तमानमप्थेतत् स्पृष्टं विस्तारकांक्षिणा । व्याप्नोति योजनानि द्वादशेषदधिकानि वा ॥३३२॥ चक्रिसैन्यावकाशाय व्यासो द्वादशयोजनः । नन् – अस्य स्यादुचितो यच्चाधिक्यं तत्तु निर्र्श्वकं ॥३३३॥ अत्रोच्यते- सत्येव किंचिदाधिक्ये सुखं तिष्ठति सा चमूः । स्याच्चैवं छत्रयोगेऽस्य संपुटत्वं निरंतरं ॥३३४॥

અહીં સાધિકપશું કહ્યું છે, તે પરિપૂર્શ બાર યોજન વિસ્તૃત અને ચર્મરત્નને ઢાંકી દેનાર હોવાથી સમજવું. આ પ્રમાશે જંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિમાં કહ્યું છે. ઈતિ છત્રરત્ન.

**પ. ચર્મરત્ન**-સુંદર એવા શ્રીવત્સના આકારવાળું, મુક્તા, તારા અને અર્ધચંદ્રાદિ ચિત્રોવડે ચોતરફ ચિત્રિત, આખી ચક્રવર્તીની સેના તેની ઉપર ચડાવવામાં આવે તો પણ કિંચિત્માત્ર ન નમે એવું, વજના બખ્તર જેમ શત્રુઓના શસ્ત્રોથી દુર્ભેઘ (ન ભેદાય તેવું) પ્રવહણની જેમ મહાનદી અને સમુદ્રના પારને પમાડનારું, ગૃહપતિના વાવેલા શાક ધાન્યાદિને તરત જ ઉગાડનારું, તેવા ખાસ પ્રયોજન વખતે તેની ઉપર સવારે વાવેલું ધાન્ય–શાકાદિ સાંજે ખેડૂતોએ લણી લેવાય તેવું હોય છે. ૩૨૮–૩૩૧.

બે હાથના પ્રમાણવાળું અને વિસ્તાર કરવાની ઈચ્છાવડે ચક્રીના હસ્તસ્પર્શથી બાર યોજન અથવા તેથી કાંઈક અધિક વિસ્તૃત થાય તેવું હોય છે. ૩૩૨.

પ્રશ્ન :– 'ચક્રીના સૈન્યના અવકાશ માટે બાર યોજન બસ છે, તેથી અધિક કહ્યું છે તે નિરર્થક છે.' ૩૩૩.

ઉત્તર :− કાંઈક અધિક હોવાથી જ તેમાં લશ્કર સુખે રહી શકે, તેમ જ છત્રની સાથે આંતરારહિત સંપુટ બની શકે. ૩૩૪. तथोक्तं – चर्मच्छत्रयोरंतरालपूरणायोपयुज्यते साधिकविस्तार इति जंबू० प्र० वृ० श्रीवत्साकारमप्येत-ज्ञानाकारं यथाक्षणं । स्यात्ततञ्छत्रयोगेऽस्य संपुटत्वं न दुर्घटं ॥३३५॥ श्रूयते भरतक्षेत्रा-र्द्धस्योदीच्यस्य साधने । तत्रत्यम्लेच्छपक्षीयै-र्नागैर्मेघमुखाभिष्टैः ॥३३६॥ मुशलस्थूलधाराभिः सप्ताहानि निरंतरं । वृष्टौ कृतायां भरत-चक्रिसैन्यमहार्त्तये ॥३३७॥ स चक्री छत्रचर्मभ्यां कृत्वा संपुटमद्भुतं । सैन्यमस्थापयत्तत्र वेश्मनीवानुपद्रवं ॥३३८॥ पार्थिवत्वेऽपि तत्साम्या-च्चर्मेति व्यपदिश्यते । अन्यथास्य श्रुतख्यात-मेकाक्षत्वं विरुघ्यते ॥३३९॥ दंडोऽप्येवं पार्थिवस्त-त्साम्यात्तद्व्यपदेशभाक् । भाव्यमेवं पार्थिवत्त्वं सप्तानामपि धीधनैः ॥३४०॥

આ સંબંધમાં શ્રીજંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિવૃત્તિમાં કહ્યું છે કે–'ચર્મછત્રનો અંતરાળ ભાગ પૂર્શ કરવા માટે અધિક વિસ્તારની જરૂર છે.'

શ્રીવત્સના આકારવાળું છતાં તે યોગ્ય સમયે નાના પ્રકારના આકારવાળું પણ હોય છે અને તેની સાથે છત્રરત્નનો યોગ થાય, ત્યારે સંપુટપણું પણ બરાબર થાય છે, તે ઘટે છે. ૩૩૫.

શાસ્ત્રમાં સાંભળીએ છીએ કે ભરતક્ષેત્રના ઉત્તરાર્ધના જય વખતે ત્યાં રહેલા મ્લેચ્છના પક્ષવાળા મેઘમુખ નામના નાગકુમારોએ ભરતચક્રીનાં સૈન્યને મોટી પીડા ઉત્પન્ન કરવા માટે મુશળપ્રમાણ સ્થૂળ ધારા વડે સાત દિવસ સુધી અવિચ્છિન્ન વૃષ્ટિ કરી, તે વખતે ચક્રીએ ચર્મ અને છત્રરત્નનો અદ્ભુત સંપુટ બનાવીને ઉપદ્રવ વિનાના ઘરની જેમ તેની અંદર સૈન્યને સ્થાપન કર્યું હતું. ૩૩૬–૩૩૮. આ રત્ન પૃથ્વીકાય છે, તો પણ તે ચર્મ સમાન હોવાથી, એનો ચર્મ નામથી વ્યપદેશ માત્ર કરાય છે. નહીં તો આગમમાં કહેલું તેનું એકેન્દ્રિયપણું ઘટે નહિં. ૩૩૯.

દંડ પણ એજ રીતે પૃથ્વીકાય છે. દંડ જેવા આકારથી જ તે દંડ ઓળખાય છે. આ પ્રમાણે સાતે રત્નોને બુદ્ધિમાનોએ પૃથ્વીકાય સમજવા. ૩૪૦. ઈતિ ચર્મરત્ન. मणिरत्नं भवेद्विश्चाद्भुतं निरुपमद्युति । वर्यवैडूर्यजातीयं श्रेष्ठं सर्वमणिष्विह ॥३४१॥ सर्वेषामपि भूतानां प्रियं न्यस्तं च मूर्द्धनि । सर्वदुःखहरं क्षेम-तुष्ट्यारोग्यादिकृत्सदा ॥३४२॥ सुरासुरनृतिर्यग्जा-शेषोपद्रवनाशकं । जयप्रदं च संग्रामे शस्त्राघातनिवारकं ॥३४३॥ त्रिभिर्विशेषकं । सदावस्थिततारुण्य-मवर्द्धिष्णुनखालकं । विप्रमुक्तं भयैः सर्वै-रिदं कुर्वीत धारकं ॥३४३॥ त्रांधकारे तमिम्रादा-वुद्योतं कुरुतेऽर्कवत् । अचिंत्यावाच्यमूल्यं त-द्देवानामपि दुर्लभं ॥३४५॥ इदं हि प्रागुरुच्छत्र-चर्मसंपुटसंस्थिते । सवितेवाकृतोद्योतं सैन्ये भरतचक्रिणः ॥३४६॥ गुहाद्वये प्रविवेश-श्चेदमेव हि चक्रिणः । कुंभिकुंभस्थितं ध्वांत-व्रातघाताय कल्पते ॥३४७॥

**૬. મણિરત્ન**–વિશ્વમાં અદ્ભુત એવું અને નિરુપમ કાંતિવાળું, ઉત્તમ વૈડૂર્યજાતિનું અને સર્વ મણિઓમાં શ્રેષ્ઠ, સર્વ પ્રાણીઓને પ્રિય લાગે તેવું, તેમજ જો માથાપર રાખ્યું હોય તો સર્વ દુઃખને હરનારું અને સદા ક્ષેમ, તુષ્ટિ તથા આરોગ્યને કરનારું હોય છે. સુર, અસુર, મનુષ્યને તિર્યંચસંબંધી સર્વ ઉપદ્રવોનો નાશ કરનારું, સંગ્રામમાં જય આપનારું તેમજ શસ્ત્રના ઘાતને નિવારનારું હોય છે. ૩૪૧–૩૪૩.

આ રત્ન પોતાના ધારકની યૌવન અવસ્થાને કાયમ રાખનારું, નખ–કેશને ન વધવા દે તેવું અને સર્વ ભયથી રહિત કરનારું હોય છે. ૩૪૪.

તમિસ્રાગુફા વિગેરેના અંધકારમાં સૂર્યની જેવો પ્રકાશ આપનારું, અચિંત્ય અને અવાચ્ય મૂલ્યવાળું તેમજ દેવોને પણ દુર્લભ હોય છે. ૩૪૫.

પૂર્વે કહી ગયા પ્રમાશે ચર્મ અને છત્રના સંપુટમાં રહેલા ભરત ચક્રીના આખા સૈન્યમાં આ મશિરત્ને સૂર્યની જેવો ઉદ્યોત કર્યો હતો. ૩૪*૬*.

ચક્રી જ્યારે વૈતાઢ્યની બંને ગુફામાં પ્રવેશ કરે, ત્યારે હાથીના કુંભસ્થળ ઉપર સ્થાપન કરેલું આ મણિરત્ન જ અંધકારના સમૂહનો નાશ કરવામાં સમર્થ થાય છે. ૩૪૭. चतुरंगुलदीर्धं स्या-दंगुलद्वयविस्तृतं । मध्ये वृत्तोन्नतं तच्च षड्भिः कोणैरलंकृतं ॥३४८॥ इति मणिरलं । भवेच्च काकिणीरलं षट्तलं द्वादशास्रकं । तथाष्टकर्णिकं तौल्ये सुवर्णैरष्टभिर्मितं ॥३४९॥ स्वर्णकारोपकरणं ख्याताधिकरणिर्जने । तामाकृत्यानुकुरुते चतुरस्रत्वसाम्यतः ॥३५०॥ चतुर्दिशमधोऽथोर्ध्वं तत्रैवं स्युस्तलानि षट् । न्यस्तं भूमाववैषम्या-त्तिष्ठेद्येनेह तत्तलं ॥३५१॥ प्रत्येकमध अर्ध्वं च चतसृष्वपि दिक्षु च । तच्चतुःकोटिसद्धावाद् द्वादशास्रं प्रकीर्त्तितं ॥३५२॥ मिलत्यस्त्रित्रयं यत्र स कोणः कर्णिकोच्यते । उपर्यधश्चतसृणां तासां युक्त्याष्टकर्णिकं ॥३५३॥ सुवर्णः स्यात्कर्ममाषै-स्तौल्ये षोडशभिः समः । कर्ममाषप्रमाणं च प्रागत्रास्ति निरूपितं ॥३५४॥

તે ચાર આંગળ લાંબું અને બે આંગળ પહોળું હોય છે. મધ્યમાં વૃત્ત અને ઉન્નત હોય છે. તેમજ છ ખૂણા (છ હાંશ)થી સુશોભિત હોય છે. ૩૪૮. ઈતિ મણિરત્ન.

૭ કાકિણીરત્ન–છ તળવાળું, ફરતી બાર ખૂણાવાળું અને આઠ કર્ણિકાવાળું હોય છે, તોલમાં આઠ સોનૈયા જેટલું હોય છે. ૩૪૯.

સોનીનું ઉપકરણ લોકોમાં એરણ તરીકે ઓળખાય છે. ચતુરસ્રપણાની સામ્યતાથી તેની આકૃતિ જેવું આ હોય છે. ૩૫૦.

ચાર દિશામાં અધો અને ઊર્ધ્વ એમ તેના છ તળ હોય છે. એવી રીતે હોવાથી વિષમતા ન હોવાને કારણે ભૂમિ ઉપર સારી રીતે સ્થાપન કરી શકાય છે. ૩૫૧.

અઘો, ઊર્ઘ્વ અને ચારે દિશામાં ચાર–ચાર કોટી હોવાથી બાર અસ્રવાળું કહ્યું છે તે બરાબર છે. ૩૫૨.

જ્યાં ચાર અસ્ન મળે તે કોણ, કર્ણિકા કહેવાય છે, તેથી ઉપર અને નીચે એવી ચાર–ચાર કર્ણિકા હોવાથી અષ્ટકર્ણિક કહ્યું છે તે પણ બરાબર છે. ૩૫૩.

તોલમાં સોળ કર્મમાષવડે એક સુવર્શ કહેવાય છે. કર્મમાષનું પ્રમાણ અહીં પૂર્વે કહેવામાં આવેલ છે. 'એવા આઠ સુવર્શ (આઠ તોલા) સરખું તોલમાં કાકિણીરત્ન કહ્યું છે.' આ માન વિચક્ષણોએ सुवर्णैरष्टभिस्तुल्यं काकिणीरत्नमीरितं । एतदार्षभिकालीयं मानं ज्ञेयं विचक्षणैः ॥३५५॥ अन्यथा कालभेदेन मानवैषम्यसंभवे । न भवेत्काकिणीरत्नं सर्वेषां चक्रिणां समं ॥३५६॥ इष्यते तुल्यमेवेदं सर्वेषामपि चक्रिणां । पुरातनेषु शास्त्रेषु तथैव प्रतिपादनात् ॥३५७॥ किंच- केचिदात्मांगुलैराहुः काकिणीमणिरत्नयोः । मानमौत्सेधिकैः केचि-त्तत्रमाणांगुलैः परे ॥३५८॥

तथा चोक्तं जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिवृत्तौ– अत्र चाधिकारे एतानि च मधुरतृणफलादीनि भरतचक्रवर्तिकालसंभवीन्येव गृह्यंते, अन्यथा कालभेदेन तद्वैषम्यसंभवे काकिणीरत्नं सर्वचक्रिणां तुल्यं न स्यात्, तुल्यं चेष्यते तदित्येतस्मादनुयोगद्वारवृत्तिवचनादेतद्देशीयादेव स्थानांगवृत्तिवचनात्

> ''चतुरंगुलो मणी पुण तस्सद्धं चेव होइ विच्छिण्णो । चउरंगुलप्पमाणा सुवण्णवरकागणी नेया ॥३५८८॥''

ભરતચક્રીના સમયનું જાણવું. અન્યથા કાળભેદથી માનની વિષમતાનો સંભવ હોવાથી કાકિણીરત્ન સર્વ ચક્રીઓનું સમાન થશે નહીં, અને આ રત્ન તો સર્વ ચક્રીઓનું તુલ્ય જ ઈચ્છ્યું છે; કારણ કે પુરાતનશાસ્ત્રમાં તેવી રીતે જ પ્રતિપાદન કરેલ છે. ૩૫૪–૩૫૭.

'કેટલાક કાકિશી અને મશિરત્નનું પ્રમાશ આત્માંગુળથી કહે છે, કેટલાક ઉત્સેઘાંગુળથી કહે છે અને કેટલાક પ્રમાશાંગુળ વડે કહે છે.' ૩૫૮.

તે વિષે શ્રીજંબૂઢીપપ્રજ્ઞપ્તિની ટીકામાં કહ્યું છે કે–'આ અધિકારમાં આ મઘુર એવા તૃણફળાદિ ભરતચક્રીના કાળમાં સંભવે તેવા જ જાણવા. અન્યથા કાળભેદથી તેની વિષમતા માનવામાં આવે, તો કાકિણરત્ન પણ સર્વ ચક્રીઓનું સમાન થશે નહીં, અને શાસ્ત્રમાં તો તેને તુલ્ય કહ્યું છે.' શ્રી અનુયોગઢારવૃત્તિમાં તેમજ તેવા પ્રકારના સ્થાનાંગવૃત્તિનાં પ્રસંગમાં પણ એ પ્રમાણે જ કહેલું છે. – 'મણિરત્ન ચાર આંગળ લાંબું ને તેથી અર્ધવિસ્તૃત હોય છે, તેમજ ચાર આંગળ પ્રમાણવાળું, સારા વર્જાવાળું કાકિણીરત્ન પણ હોય છે.' અહીં આંગળ તે પ્રમાણાંગળ સમજવી. ૩૫૮ A.

સર્વ ચક્રવર્તીઓના કાકિણી વગેરે રત્નો તુલ્ય પ્રમાણવાળા હોવાથી અને મલયગિરિકૃત બૃહત્સંગ્રહણીની બૃહદ્વૃત્તિમાં એ પ્રમાણે કહેલ હોવાથી શ્રીઅનુયોગદ્વારસૂત્રમાં 'એક એક ચાઉરંત ચક્રવર્ત્તીનું કાકિણીરત્ન, इहांगुलं प्रमाणांगुलमवगंतव्यं; सर्वचक्रवर्त्तिनामपि काकिण्यादिरत्नानां तुल्यप्रमाणत्वादिति मलयगिरिकृतबृहत्संग्रहणी, बृहद्वृत्तिवचनाच्च केचनास्य प्रमाणांगुलनिष्पन्नत्वं, केचिच्च ''एगमेगस्स णं रण्णो चाउरंतचक्कवट्टिस्स अठ्ठसोवण्णिए कागणिरयणे छत्तले दुवालसंसिए अठ्ठकण्णिए अहिगरणिसंठाणसंठिए पण्णत्ते, तस्स णं एगमेगा कोडी उस्सेहंगुलविक्खंभा तं समणस्स भगवओ महावीरस्स अद्धंगुलं, इत्यनुयोगद्वारसूत्रबलादुत्सेधांगुलनिष्पन्नत्वं, केऽपि चैतानि सप्तैकेंद्रियरत्नानि सर्वचक्रवर्त्तिनामात्मांगुलेन ज्ञेयानि, शेषाणि तु सप्त पंचेंद्रियरत्नानि तत्कालीनपुरुषोचितमानानीति प्रवचनसारोद्धारवृत्ति-बलादात्मांगुलनिष्पन्नत्वमाहुः,

अत्र च पक्षत्रये निर्णय: सर्वविद्वेद्य:, अत्र तु बहु वक्तव्यं, तत्तु ग्रंथगौरवभयात्रोच्यते इति ज्ञेयं ।

अस्रयो द्वादशाध्यस्य चतुर्भिरंगुलैर्मिताः ।

स्युः प्रत्येकं समचतु-रम्रत्वात्सर्वतः समाः ॥३५९॥ अयं भावः विष्कंभायामयोर्नात्र विशेषः कोऽपि विद्यते । षण्णामपि तलानां तच्चतुरंगुलमानता ॥३६०॥ तथोक्तं जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रे-'तं चउरंगुलप्पमाणमित्तमित्यादि'

આઠ સોનૈયાપ્રમાણ તોલવાળું, છ તળવાળું, બાર અસવાળું, આઠ કર્શિકાવાળું અને અધિકરણીના સંસ્થાનવાળું કહ્યું છે.

તેની એક એક કોટિ ઉત્સેધાંગુલના પ્રમાણવાળી કહી છે, તે મહાવીર પરમાત્માની અર્ધાંગુલપ્રમાણ જાણવી.' આ કથનના બળથી કાકિણીરત્ન ઉત્સેધાંગુળનાં માપનું જણાય છે. વળી કેટલાક 'આ સાતે એકેન્દ્રિય રત્નો, સર્વ ચક્રીના આત્માંગુલ પ્રમાણથી જાણવા અને બાકીના સાત પંચેન્દ્રિય રત્નો તો તત્કાલીન પુરુષ ઉચિત પ્રમાણવાળા જ હોય છે.' એમ પ્રવચનસારોદ્ધારની વૃત્તિના બળથી આત્માંગુલપ્રમાણ (સાત એકેન્દ્રિય રત્નો) કહે છે.

આ પ્રમાણે ત્રણે પક્ષોનો નિર્ણય સર્વજ્ઞ જ જાણી શકે છે. અહીં ઘણું કહેવા જેવું છે પણ તે ગ્રંથગૌરવના ભયથી કહેતા નથી.

કાકિણીરત્નના બાર ખૂણા ચાર ચાર આંગળ પ્રમાણ હોય છે અને તે ચોખંડા હોવાથી સર્વત્ર સમાન થાય છે. ૩૫૯.

અહીં કહેવાનો આ ભાવ છે – વિષ્કંભ અને આયામમાં અહીં કાંઈ વિશેષ નથી અને છએ તળ ચાર આંગળની સમાનતાવાળા હોય છે. ૩૮૦.

શ્રીજંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રમાં પણ તે સર્વતઃ ચાર આંગળ પ્રમાણવાળું જ હોય એમ કહ્યું છે.

अनुयोगद्वारसूत्रे तु यदस्य काकिणीरलस्यैकैका कोटिरुत्सेधांगुलप्रमितोक्ता तन्मतांतरं, तत्सूत्रं प्राग् लिखितमिति ज्ञेयं ।

जंगमादिबहुविध-विषापहरणक्षमं । ताद्यजातीयगांगेय-निष्पन्नत्वाद्धवेदिदं ।।३६१।। तदानीं सर्वमानानां तत्प्रामाण्यप्रवर्त्तकं । अनेनैवांकितानि स्यु-स्तानि प्रत्यायकानि यत् ॥३६२॥ यथाधुनाप्याप्तक्लृप्त-निर्णयांकं प्रतीतिकृत् । कुडवादि भवेन्मानं व्यवहारप्रवर्त्तकं ॥३६३॥ खटीखंडादिवच्चैत-दित्त्यादौ मंडलादिकृत् । स्थिरोद्योतं करोत्येत-न्मंडलैर्गुहयोस्तयोः ॥३६४॥ इति काकिणीरत्नं । इति सप्तैकेंद्रियरत्नानि । अथ सेनापतिरत्नं भवेत्प्रौढपराक्रमः । हस्त्यादिचकिसैन्यानां स्वातंत्र्येण प्रवर्त्तकः ॥३६५॥

અનુયોગદ્વારસૂત્રમાં જે આ કાકિશીરત્નની એકેક કોટી ઉત્સેધાંગુલ પ્રમાશ કહી છે, તે મતાંતર સમજવો. તેનો સૂત્ર–પાઠ ઉપર લખી ગયા છીએ.

તે તેવા પ્રકારના સુવર્ણમાંથી બનેલું હોવાથી, એ કાકિણીરત્ન જંગમ સ્થાવર અનેક પ્રકારના વિષને શમાવવાને સમર્થ હોય છે. ૩૮૧.

તે વખતે સર્વ પ્રકારના માનના પ્રામાણ્યનું પ્રવર્તક એ હોય છે કેમકે એનાવડે જ અંકિત કરેલા તે માનો પ્રમાણભૂત ગણાય છે. ૩*૬*૨.

જેમ અત્યારે પણ આપ્ત પુરુષનો કરેલો નિર્ણયાંક પ્રતીતિવાળો ગણાય છે. અને તેના ઉપરથી જ કુડવાદિ (એક પ્રકારનું પ્રમાણ) બધા માન વ્યવહાર પ્રવર્તેલ હોય છે. ૩૬૩.

ખડીના કકડાની જેમ એનાવડે ભીંત વિગેરેની ઉપર મંડળો આલેખી શકાય છે, અને તેના મંડળો વડે જ બંને ગુફાઓ સ્થિર ઉદ્યોતવાળી કરવામાં આવે છે. ૩૮૪. ઈતિ કાકિણીરત્ન.

ઈતિ એકેન્દ્રિય સાત રત્નોનું સ્વરૂપ.

હવે પંચેન્દ્રિય સાત રત્નોનું સ્વરૂપ કહેવાય છે -

**૧. સેનાપતિરત્ન**– પ્રૌઢ પરાક્રમી હોય છે, ચક્રવર્ત્તીના હસ્તી વિગેરે આખી સેનાનો સ્વતંત્રપશે પ્રવર્તાવનાર હોય છે. ૩*૬*૫. समग्रभरतव्याप्त-यशोराशिर्महाबलः । स्वभावतः सदोदात्त-स्तेजस्वी सात्त्विकः शुचिः ॥३६६॥ यवनादिलिपौ दक्षो म्लेच्छभाषाविशारदः । ततो म्लेच्छप्रभृतिषु सामदानाद्युपायकृत् ॥३६७॥ विचारपूर्वकाभाषी यथावसरवाक्यवित् । गंभीरमधुरालापो नीतिशास्त्रार्थकोविदः ॥३६८॥ जागरूको दीर्घदर्शी सर्वशस्त्रकृतश्रमः । ज्ञातयुद्धविधिश्चक-व्यूहाद्यूहविशेषवित् ॥३६९॥ रिपुमित्रगणस्यापि दंभादंभादिभाववित् । प्रत्युत्पन्नमतिर्धीरो-ऽमूढः कार्यशतेष्वपि ॥३७०॥ स्वामिभक्तः प्रजाश्रेष्ठः प्रसन्ननयनाननः । दुर्दर्शनो द्विषां वीर-रसावेशे भयंकरः ॥३७१॥ लंचादिलोभानाकृष्टः स्वामिकार्यैकसाधकः । सल्लक्षणः कतज्ञश्च दयालुर्विनयी नयी ॥३७२॥

સમગ્ર ભરતક્ષેત્રમાં તેનો યશોરાશિ વિસ્તરેલ હોય છે, મહા બળવાન, સ્વભાવથી જ સદા ઉદાત્ત, તેજસ્વી, સાત્ત્વિક અને પવિત્ર હોય છે. ૩*૬૬*.

યવનાદિ લિપિ વાંચવા–લખવામાં દક્ષ હોય છે, મ્લેચ્છ ભાષામાં વિશારદ હોવાથી મ્લેચ્છ વિગેરે રાજાઓને વશ કરવામાં સામદામાદિ ઉપાયનો કરનાર હોય છે. ૩૮૭.

વિચારપૂર્વક બોલનાર, યોગ્ય અવસરે કેમ બોલવું તેને સમજનાર, ગંભીર, મધુરાલાપી અને નીતિશાસ્ત્રમાં પ્રવીશ હોય છે. ૩૮૮.

જાગરૂક (નિરંતર જાગૃત રહેનાર), દીર્ઘદર્શી, સર્વશસ્ત્રો ચલાવવામાં પ્રવીણ, યુદ્ધવિધિનો અને ચક્રવ્યુહાદિ વ્યુહોનો જાણનાર હોય છે. ૩*૬*૯.

શત્રુ અને મિત્ર સમૂહનાં દંભ અને સરળતાદિ ભાવને જાણનાર હોય છે. તત્કાલ ઉપાયની સૂઝવાળો; ઘીર અને સેંકડો કાર્યમાં પણ ન મૂંઝાય એવો હોય છે. ' ૩૭૦.

સ્વામીભક્ત, પ્રજાપ્રિય, નેત્ર ને મુખની પ્રસન્નતાવાળો, શત્રુઓથી દુઃખે જોઈ શકાય તેવો અને વીરરસના આવેશ વખતે ભયંકર હોય છે. ૩૭૧.

લાંચ વિગેરેના લોભથી ન ખેંચાય તેવો, સ્વામીના કાર્યનો અદ્વિતીય સાધક, સારા લક્ષણવાળો, કૃતજ્ઞ, દયાળુ, વિનયી અને ન્યાયી હોય છે. ૩૭૨.

૧ ચક્રીના મંત્રીની ગરજ તે સારે છે. ચક્રીને જુદો મંત્રી હોતો નથી.

जेतव्यवर्षे निम्नोच्च-जलशैलादिदुर्गवित् । नानाविषमदुर्गाणां भंगादानादिमर्मवित् ॥३७३॥ संधाने प्रतिभिन्नानां संहतानां च भेदने । उपायज्ञोऽप्रयासेन द्विषतैव द्विषं जयन् ॥३७४॥ दशभिः कुलकं ॥ तदुक्तं नीतिशास्त्रे । भंगोऽस्तु कस्याप्येकस्य योधने द्विषतो द्विषा । भवत्युभयथा लाभो मिथो मोदकयोरिव ॥३७५॥ इति सेनापतिरलं । कोष्ठागाराद्यधिकृतो रत्नं गृहपतिर्भवेत् । सर्वेषां चक्रिसैन्यानां भोज्यवस्त्रादिचिंतकः ॥३७६॥ सर्वेषां चक्रिसैन्यानां भोज्यवस्त्रादिचिंतकः ॥३७६॥ सुलक्षणः सुरूपश्च दानशौडो विशेषवित् । स्वामिभक्तः कृतज्ञश्च विवेकी चतुरः शुचिः ॥३७७॥ शाल्यादिनानाधान्यानां शाकानां चातिभूयसां । सिद्धिकृत्पातरुप्तानां सायं ताद्यक्र्प्रयोजने ॥३७८॥ त्रिभिर्विशेषकं ॥

જીતવાયોગ્ય ક્ષેત્રમાં આવેલ નીચા–ઊંચા ભાગ, જળ અને પર્વતાદિ દુર્ગનો જાણનાર હોય છે. તથા વિવિધ પ્રકારના વિષમ દુર્ગનો–કિલ્લાનો ભંગ કરવામાં અને તેને જીતી લેવા વિગેરેની યુક્તિને જાણનાર હોય છે. ૩૭૩.

જુદા પડેલાઓનું સંધાન કરવામાં અને ભેળા મળેલા હોય તેનો ભેદ કરવામાં ઉપાયજ્ઞ અને દ્વેષ કરનારા શત્રુઓને વગર પ્રયાસે શત્રુવડે જ જીતી લેનાર હોય છે. ૩૭૪.

નીતિશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે–'શત્રુની સાથે શત્રુનું યુદ્ધ થાય, તો તેમાં બેમાંથી ગમે તેનો ભંગ–પરાજય થાય તેમાં લાભ જ છે; કેમકે બે મોદકને સામસામા અથડાવવાથી જે મોદક ભાંગે તે ઠીકજ છે. બન્ને પ્રકારે લાભ જ છે. ૩૭૫.

ઈતિ સેનાપતિરત્ન.

**૨ ગૃહપતિરત્ન**–કોષ્ઠાગાર (અન્નાદિના કોઠાર) વિગેરેનો અધિકારી અને ચક્રવર્ત્તીના સર્વ સૈન્યની ભોજન–વસ્ત્રાદિકની ચિંતા કરનારો હોય છે. ૩૭*૬*.

સારા લક્ષણવાળો, રૂપવંત, દાનશૂર, વિશેષજ્ઞ, સ્વામીભક્ત, કૃતજ્ઞ, વિવેકી, ચતુર અને પવિત્ર હોય છે. ૩૭૭.

તેવા પ્રકારનું ખાસ પ્રયોજન હોય, ત્યારે શાલ્યાદિ અનેક પ્રકારના ધાન્ય અને અનેક પ્રકારના પુષ્કળ શાક (ચર્મરત્ન ઉપર) સવારે વાવીને સાંજે ઉગાડી શકે છે. ૩૭૮. एतस्यैवानुभावेन सैन्यं भरतचकिणः । चर्मच्छत्रसमुद्रस्यं सप्ताहान्याप भोजनं ॥३७९॥ तथोक्तं ऋषभचरित्रे -चर्मरत्ने च सुक्षेत्र इवोप्तानि दिवामुखे । सायं धान्यान्यजायंत गृहिरत्नप्रभावतः ॥३८०॥ इति गृहपतिरत्नं । अथ स्याद्वार्द्धकीरत्नं दक्षधीस्तक्षकाग्रणीः । स्कधावारपुरग्राम-निवेशेऽधिकृतः शुचिः ॥३८१॥ स चाधीति व्याकरणे वास्तुशास्त्रार्थतत्त्ववित् । शब्दव्युत्पत्तिशून्यो हि शास्त्रं किमपि नार्हति ॥३८२॥ तथाह सिद्धांतशिरोमणौ भास्कराचार्यः-यो वेद वेदवदनं सदनं हि सम्यग् बाह्म्याः स वेदमपि वेद किमन्यशास्त्रं । यस्मादतः प्रथममेतदधीत्य धीमान् । शास्त्रांतरस्य भवति श्रवणेऽधिकारी ॥३८३॥

એના પ્રભાવથી જ ભરતચક્રીનું સૈન્ય ચર્મ અને છત્રના સંપુટમાં રહ્યું હતું, ત્યારે સાત દિવસ સુધી ભોજન મેળવી શક્યું હતું. ૩૭૯

શ્રીૠષભચરિત્રમાં કહ્યું છે કે–'ગૃહપતિરત્નના પ્રભાવથી સારા ક્ષેત્રની જેમ ચર્મરત્નપર સવારે વાવેલું ધાન્ય સાંજે ઉગી શકે છે.' ૩૮૦. ઈતિગૃહપતિરત્ન.

<mark>૩ વાર્ધકીરત્ન</mark>–કુશળ બુદ્ધિવાળો, સુથારોમાં અગ્રેસર, લશ્કરની છાવણી, નગર, ગામ વિગેરે નવા સ્થાપન કરવામાં અધિકારવાળો અને પવિત્ર હોય છે. ૩૮૧.

તે વ્યાકરણશાસ્ત્ર ભણેલો હોવાથી વાસ્તુશાસ્ત્રમાં અર્થને અને તત્ત્વને જાણનાર હોય છે; કારણ કે જો કોઈ પણ મનુષ્ય શબ્દની વ્યુત્પત્તિના જ્ઞાનરહિત હોય, તો તે કોઈ પણ શાસ્ત્ર જાણવામાં લાયક હોતો નથી. ૩૮૨.

તે વિષે સિદ્ધાંતશિરોમણિ નામના ગ્રંથમાં ભાસ્કરાચાર્યે કહ્યું છે કે–'સરસ્વતીના ઘરરૂપ વ્યાકરણને જે મનુષ્ય સારી રીતે જાણે છે, તે વેદને પણ જાણે છે; તો પછી અન્ય શાસ્ત્રને જાણે તેમાં શું કહેવું ? તેથી બુદ્ધિમાન મનુષ્ય પ્રથમ વ્યાકરણશાસ્ત્ર ભણીને જ બીજાં શાસ્ત્રો શ્રવણ કરવાનો અધિકારી થાય છે.' ૩૮૩. पत्तनग्रामनगर-प्रासादापणवेश्मनां । निवेशने यथौचित्यं दिक्स्यानादिविचक्षणः ॥३८४॥ गृहाणां बहवो भेदा वास्तुशास्त्रोदिताश्च ये । तत्र सर्वत्र दक्षोऽसौ शिल्पवित् प्रतिभापटुः ॥३८५॥ तत्र सर्वत्र दक्षोऽसौ शिल्पवित् प्रतिभापटुः ॥३८५॥ तथाहि - धुवं १ धन्यं २ जयं ३ नंदं ४ खरं ५ कांतं ६ मनोहरं ७ । सुमुखं ८ दुर्मुखं ९ क्रूरं १० विपक्षं ११ धनदं १२ क्षयं १३ ॥३८६॥ आक्रंदं १४ विपुलं १५ चैव विजयं १६ चेति षोडश । संग्रत्यमीषां पस्त्यानां प्रस्तारः प्रतिपाद्यते ॥३८७॥ लघुर्भवेत्सरत्वया वक्रया रेखया गुरुः । प्रस्तारत्त्वनाथैभिः कर्तव्या वृत्तजातिवत् ॥३८८॥ तत्रायमाम्नायः -गुरोरघो लघुं न्यस्येत् पृष्ठे त्वस्य पुनर्गुरून् ।

अग्रतस्तूर्ध्ववद्दद्या-द्यावत्सर्वलघुर्भवेत् ॥३८९॥

તે વાર્ધકીરત્ન પાટણ, ગામ, નગર, પ્રાસાદ, દુકાન અને ઘર વિગેરે બનાવવામાં તેની યથાયોગ્ય દિશા, સ્થાન વિગેરે જાણવામાં વિચક્ષણ હોય છે. ૩૮૪.

તથા કારીગરીને જાણનાર અને કુશળબુદ્ધિવાળા તે વાર્ધકી વાસ્તુશાસ્ત્રમાં ઘરોના જે અનેક પ્રકારો કહ્યા છે, તે સર્વ પ્રકારો જાણવામાં નિપુણ હોય છે. ૩૮૫.

ઘરના સોળ પ્રકાર આ પ્રમાશે કહેલા છે. – ઘ્રુવ ૧, ઘન્ય ૨, જય ૩, નંદ ૪, ખર ૫, કાંત ૬, મનોહર ૭, સુમુખ ૮, દુર્મુખ ૯, ક્રૂર, ૧૦, <sup>૧</sup>વિપક્ષ ૧૧,ઘનદ ૧૨, ક્ષય ૧૩, આક્રંદ ૧૪, વિપુલ ૧૫ અને વિજય ૧૬.

હવે આ સોળ પ્રકારના ઘરોનો પ્રસ્તાર કહે છે. ૩૮૬–૩૮૭.

સીઘી ઉભી લીંટી (I) કરવી તે લઘુ કહેવાય છે અને વાંકી (S) જેવી રેખા કરવાથી તે ( S) ગુરુ કહેવાય છે. આ લઘુ અને ગુરુવડે વૃત્તજાતિ (શ્લોકની જાતિ)ની જેમ ઘરસંબંધી પ્રસ્તારની રચના કરવી. ૩૮૮.

તેમાં અહીં આ પ્રમાણે આમ્નાય (પરંપરા) છે.

પહેલા ગુરુની નીચે લઘુને સ્થાપન કરવો (મૂકવો), તેની પાછળ (પહેલાં) ગુરુને મૂકવા અને તેની આગળ (પછી) ઉપલી પંક્તિમાં જે રીતે ગુરુ–લઘુ હોય તે જ પ્રમાણે મૂકવા. આ પ્રમાણે છેવટ સર્વે (ચારે) લઘુ આવે ત્યાં સુધી કરવું. ૩૮૯.

૧. કોઈ ઠેકાણે 'સુપક્ષ' કહ્યું છે.

चत्वारो गुरवः स्थाप्या आद्यपंक्तौ ततः परं । श्रेषासु पंक्तिषु स्थाप्यो लघुराद्यगुरोरधः ॥३९०॥ अग्रे तूर्ध्वपंक्तिसमं रिक्ते स्थाने तु दीयते । गुरुरेवं कृते भंगों-तिमः सर्वलघुर्भवेत् ॥३९१॥ अथ प्रकृतं-प्रतिशालाद्यलिंदाढ्या दिक् स्याल्लघूपलक्षिता । गुरूद्विष्टाऽनावृत्ता स्या-त्ताश्चतस्रो यथाक्रमं ॥३९२॥

એટલે કે –પહેલી પંક્તિમાં ચારે ગુરુ સ્થાપવા. ત્યારપછી બીજી ત્રીજી વિગેરે બાકીની પંક્તિઓમાં ગુરુની નીચે લઘુ મૂકવો. તેની પછી ઉપરની પંક્તિમાં હોય, તે પ્રમાણે ગુરુ–લઘુ મૂકવા અને તેની પહેલા જેટલા ખાલી સ્થાન હોય, તેમાં ગુરુ જ મૂકવા. આમ કરવાથી છેલ્લા (સોળમા) ભંગમાં સર્વે (ચારે) લઘુ આવશે. ૩૯૦–૩૯૧.

તેની સ્થાપના -

|    | ઘરનું નામ      | ફલ          |       | પ્રસ્તાર |        |       | શુભાશુભ |
|----|----------------|-------------|-------|----------|--------|-------|---------|
|    |                |             | પૂર્વ | દક્ષિણ   | પશ્ચિમ | ઉત્તર |         |
| ٩  | ધ્રુવ          | સ્થિરતા     | S     | 5        | 5      | S     | શુભ     |
| ૨  | ઘન્ય           | ધનપ્રાપ્તિ  | 1     | 5        | 5      | S     | શુભ     |
| з  | જય             | જય          | S     | l        | 5      | 5     | શુભ     |
| 8  | નંદ            | પુત્ર       | I     | 1        | 5      | 5     | શુભ     |
| પ  | ખર             | દારિદ્રચ    | 5     | 5        | l      | s     | અશુભ    |
| ર  | કાંત           | સર્વસંપત્   | I     | 5        | l      | S     | શુભ     |
| ૭  | મનોહર          | મનનો આહ્વાદ | 5     | L        | 1      | S     | શુભ     |
| ٤  | સુમુખ          | લક્ષ્મી     | 1     | I        | 1      | S     | શુભ     |
| Ŀ  | · દુર્મુખ      | યુદ્ધ       | 5     | 5        | S      | ļ     | અશુભ    |
| 90 | ±₹?            | વિષમતા      | l     | S        | S      | t     | અશુભ    |
| ૧૧ | વિપક્ષ(સુપક્ષ) | બાંધવ       | s     | 1        | S      | 1 I   | શુભ     |
| ૧૨ | ધનદ            | ધન          | 1     | ł        | S      | I     | શુભ     |
| ૧૩ | ક્ષય           | ક્ષય        | 5     | 5        | I.     | 1     | અશુભ    |
| १४ | આકંદ           | મૃત્યુ      | 1     | 5        | 1      | I     | અશુભ    |
| ૧૫ | વિપુલ          | આરોગ્ય      | 5     | 1        | 1      | ł     | શુભ     |
| 95 | વિજય           | સર્વસંપત્   | Į 1   | 1        | 1      | ł     | શુભ     |

હવે પ્રસ્તુત વાત–અહીં દરેક (સોળે પ્રકારના) ઘરમાં જે દિશામાં લઘુ મૂક્યો છે તે દિશા 'અલિંદથી વ્યાપ્ત છે એટલે તે દિશાએ અલિંદ હોય એમ જાણવું, અને જે દિશામાં ગુરુ મૂક્યો હોય, તે દિશા આવરણરહિત એટલે અલિંદ વિનાની છે એમ જાણવું. તે દિશાઓ પૂર્વાદિના અનુક્રમે ચાર છે. ૩૯૨.

ઓશરી, પરસાળ, ઓરડી વિગેરે નાનો ભાગ.

| तत्र स्यात्प्रथमे भंगे चतुर्भिर्गुरुभिर्गृहं ।                 |
|----------------------------------------------------------------|
| एकोऽपवरकोऽलिंद-वर्जितः स चतुर्दिशं ॥३९३॥                       |
| धुवसंज्ञं गृहं तत्स्या–द्धन्यं प्राच्यामलिंदयुक् ।             |
| यस्यां दिशि गृहद्वारं सा च प्राची भवेदिह ॥३९४॥                 |
| तथोक्तं विवेकविलासे -                                          |
| पूर्वादिर्दिग् विनिर्देश्या गृहद्वारव्यपेक्षया ।               |
| भास्करोदयदिक् पूर्वा न विज्ञेया यथा क्षुते ॥३९५॥               |
| दक्षिणस्यामलिंदः स्या–द्यत्र तज्जयसंज्ञकं ।                    |
| एवं स्युः षोडशे भंगे चतुर्द्दिशमलिंदकाः ।।३९६।।                |
| वास्तुशास्त्रे फलं चैषामेवमाहुः                                |
| स्थैर्यं १ धनं २ जयः ३ पुत्राः ४ दारिद्र्यं ५ सर्वसंपदः ६ ।    |
| मनोह्लादः ७ श्रियो ८ युद्धं ९ वैषम्यं १० बांधवा ११ धनं १२॥३९७॥ |

તેમાં પહેલા ભંગમાં (પંક્તિમાં) ચારે ગુરુવાળું ઘર કહ્યું છે, તેથી તે ચારે દિશામાં અલિંદરહિત માત્ર એક જ ઓરડો છે. તેને ઘ્રુવનામનું પહેલું ઘર કહ્યું છે; તથા ઘન્ય નામનું જે બીજું ઘર છે, તેમાં પૂર્વ દિશામાં અલિંદ હોય છે. અહીં જે દિશા ઘરનું (ઓરડાનું) દ્વાર હોય છે, તેને જ પૂર્વ દિશા સમજવી. ૩૯૩–૩૯૪.

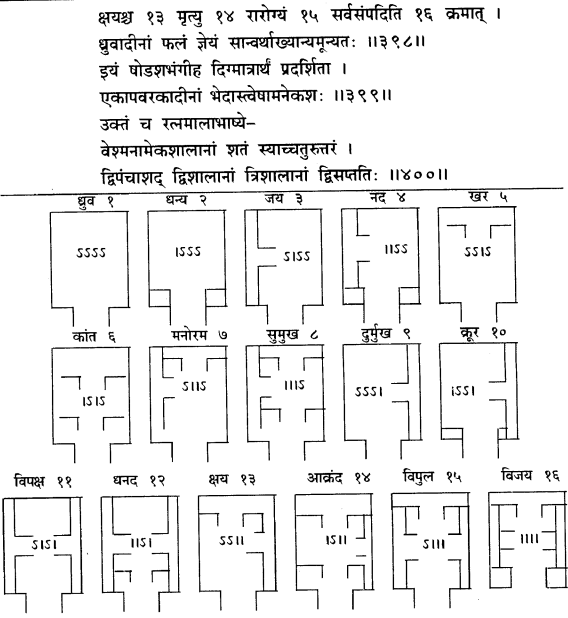
તે વિષે વિવેકવિલાસ નામના ગ્રંથમાં કહ્યું છે કે – 'ઘરના દ્વારની અપેક્ષાએ પૂર્વાદિક દિશા કહેવી, પરંતુ જે દિશામાં સૂર્ય ઉગે છે તેને (આ પ્રસંગમાં) પૂર્વ દિશા ન કહેવી. જેમ છીંકને વિષે સૂર્યોદયની અપેક્ષાએ પૂર્વાદિક દિશા ધારવામાં આવતી નથી, પરંતુ જે દિશાતરફ મુખ રાખીને પોતે છીંક ખાઘી હોય તેજ તેની પૂર્વ દિશા કહેવાય છે તેમ. ૩૯૫.

તથા જે ઘરમાં દક્ષિણ દિશામાં અલિંદ હોય તે ઘર જય નામનું (ત્રીજું) જાણવું. આ જ પ્રમાણે સોળમા ભાંગાવાળા ઘરમાં ચારે દિશામાં અલિંદ હોય છે. ૩૯*૬*.

(તેની સ્થાપના પાછળના પેઈજમાં છે.)

વાસ્તુશાસ્ત્રમાં આ સોળ પ્રકારના ઘરોનું ફળ આ પ્રમાશે કહ્યું છે –

સ્થિરતા ૧, ધન ૨, જય ૩, પુત્ર ૪ દારિદ્રચ ૫, સર્વસંપદા ૬, મનનો આહ્વાદ ૭, લક્ષ્મી, ૮, યુદ્ધ ૯, વિષમતા ૧૦, બાંધવ ૧૧, ધન, ૧૨, ક્ષય ૧૩, મૃત્યુ ૧૪, આરોગ્ય ૧૫ અને સર્વસંપદા ૧૬. આ પ્રમાણે ઘ્રુવ વિગેરે ઘરોનું અનુક્રમે ફળ જાણવું, કારણ કે તે ઘ્રુવ વિગેરે નામો જ સાર્થક



છે-તેના પ્રમાશે જ તેના શુભાશુભ ફળ છે. ૩૯૭-૩૯૮.

આ સોળ પ્રકારનાં ઘરો અહીં દિશામાત્રથી જ બતાવ્યા છે. એક ઓરડાવાળા, બે ઓરડાવાળા વિગેરેની વૃદ્ધિ કરવાથી તેમના ઘણા ભેદો થાય છે. ૩૯૯.

તે વિષે રત્નમાલા ભાષ્યમાં કહ્યું છે કે–'એક શાળા (ઓરડા)નાં ઘરો એકસો ને ચાર પ્રકારનાં થાય છે, બે શાળાનાં ઘરો બાવન પ્રકારનાં થાય છે અને ત્રણ શાળાનાં ઘરો બોંતેર પ્રકારનાં થાય છે. ૪૦૦.' नंद्यावर्त्तं वर्द्धमानं स्वस्तिकं च तथा परं । सर्वतोभद्रमित्याद्याः स्युर्भेदा वेश्मनां शुभाः ॥४०१॥ तथाह वराहः – नंद्यावर्त्तमलिंदैः शाला–कुड्यात्प्रदक्षिणांतगतैः । द्वारं पश्चिममस्मिन् विहाय शेषाणि कार्याणि ॥४०२॥ द्वारोऽलिंदान्तगतः प्रदक्षिणोन्यः शुभस्ततश्चान्यः । तस्मिंश्च वर्द्धमाने द्वारं तु न दक्षिणं कार्यं ॥४०३॥ अपरांतगतोऽलिंदः प्रागंतगतौ तदुत्थितौ चान्यौ । तदवधिविधृतश्चान्यः प्राग्द्वारं स्वस्तिकं शुभदं ॥४०४॥ अप्रतिषिद्धालिंदं समंततो वास्तु सर्वतोभद्रं । नृपविबुधसमूहानां कार्यं द्वारैश्चतुर्भिरपि ॥४०५॥

વળી નંઘાવર્ત, વર્ધમાન, સ્વસ્તિક અને સર્વતોભદ્ર વિગેરે ઘરોના શુભ પ્રકારો હોય છે. ૪૦૧. તે વિષે વરાહ કહે છે કે–

'મકાનની ભીંતથી પ્રદક્ષિણાના છેડાપર રહેલા અલિંદ એટલે ઓશરી વડે નંઘાવર્ત્ત નામનું ગૃહ થાય છે. આ ઘરમાં પશ્ચિમદિશાને છોડીને બાકીની ત્રણે દિશામાં દ્વાર કરાય છે. ૪૦૨.

દ્વાર અને અલિંદ<sup>1</sup> (ઓસરી) એ બેને છેડે રહેલ એક પ્રદક્ષિણા હોય, તેથી એક બીજી શુભ પ્રદક્ષિણા પણ હોય, તે વર્ધમાન ગૃહ કહેવાય. તેમાં દક્ષિણ દિશામાં દ્વાર કરવું નહીં. ૪૦૩.

પશ્ચિમદિશાના છેડે રહેલ ઓશરી હોય અને પૂર્વદિશાના છેડે રહેલી તે મકાન સાથે જોડાયેલી બીજી બે ઓશરી હોય અને તે ઓશરીની મર્યાદાથી ધારણ કરાયેલી એક જુદી ઓશરી હોય, એવું પૂર્વદિશાના દારવાળું સ્વસ્તિક નામનું ગૃહ કહેવાય છે. જે શુભને આપનારું છે. ૪૦૪.

ચારેતરફ ઓશરીવાળો, રાજા અને પંડિતોના સમુદાયોને ઉચિત, એવું સર્વતોભદ્ર નામનું ગૃહ હોય છે. તેને ચારે દિશાઓમાં દ્વાર કરવા.<sup>ર</sup> ૪૦૫.

૧. ઉંબરાની નીચે જે પહોળું લાકડું અથવા પત્થર રાખવામાં આવે છે કે જેના ઉપર આવનાર માણસ પગ મૂકીને આવે છે તે અથવા બહારના ભાગના ખૂણાની બાજુમાં ઓરડીઓ કરવામાં આવે છે તે. આવા બે અર્થ અલિંદના કરેલા છે.

ર. ચાર ગૃહોનું સ્વરૂપ વરાહસંહિતાની સાક્ષીથી શ્રીજંબૂદ્વીપપ્રજ્ઞપ્તિ ટીકાકારે કહેલ છે. તે જ પ્રમાશે અહીં લોકપ્રકાશકારે પજ્ઞ કહેલ છે. જંબૂદ્વીપ્રજ્ઞપ્તિના મૂળમાં આ ચાર નામોની સાથે ચક્ર નામનો પાંચમો પ્રાસાદ પજ્ઞ કહેલો છે. આ સંબંધની વિશેષ હકીકતના જિજ્ઞાસુએ સમરાંગણસૂત્રધાર નામના છપાયેલા શિલ્પસંબંધી ગ્રંથ વિગેરેની સહાય મેળવવી.

| तथा –   | वास्तुक्षेत्रोद्गतैर्वल्ली-वृक्षैर्भूखातपूरितैः ।    |
|---------|------------------------------------------------------|
|         | वेश्माभ्युदयिकं दुःख–कृद्वा वेत्ति विचक्षणः ॥ ४०६॥   |
|         | आसन्नफलदा वास्तु-प्ररूढा गर्भिणी लता ।               |
|         | अनासन्नफला कन्या वंध्या भवति निष्फला ॥ ४०७॥          |
|         | वृक्षाः प्लक्षवटाश्वत्यो-दुंबराद्याः शुभाः स्मृताः । |
| -       | अप्रशस्ताः कंटकिनो रिपुचौरादिभीतिदाः ॥ ४०८॥          |
| तथाह वर | हः-शस्तौषधिदुमलतामधुरा सुगंधा                        |
|         | स्निग्धा समानशुषिरा च मही नराणां ।                   |
|         | अप्यध्वनि श्रमविनोदमुपागतानां                        |
|         | धत्ते श्रियं किमुत शाश्वतमंदिरेषु ॥ ४०९॥             |
|         | विज्ञो वास्तुष्वधायर्क्ष-व्ययांशादीन् विचारयेत् ।    |
|         | अमीभिरनुकूलैर्यत् स्यादभ्युदयकृद् गृहं ॥४१०॥         |

તથા–વાસ્તુ (ઘર) બનાવવાનું જે ક્ષેત્ર (ભૂમિ) હોય તેમાં વેલાઓ કે વૃક્ષો વિગેરે જે ઉગેલા હોય, તે ઉપરથી તેમાં થનારું ઘર સુખકારક છે કે દુઃખકારક છે ? તે વિદ્વાન્ પુરુષ જાણી શકે છે. ૪૦*૬*.

જેમકે વાસ્તુક્ષેત્રમાં ઉગેલી લતા જો ગર્ભવાળી હોય, તો તે શીઘ્ર ફળ આપનારી થાય છે, કન્યા (બાલ્યાવસ્થાવાળી–કુમારિકા) હોય તો તે ચિરકાળે ફળ આપનારી થાય છે અને વંધ્યા (વાંઝણી–ફળરહિત) હોય તો તેનું. કાંઈપણ ફળ મળતું નથી. ૪૦૭.

વાસ્તુના ક્ષેત્રમાં પીપળો, વડ, અશ્વત્થ (પીપળા જેવું વૃક્ષ) અને ઉમરા વિગેરેનાં વૃક્ષો ઉગેલાં હોય, તો તે શુભ કહેલાં છે. કાંટાવાળા વૃક્ષો ઉગેલાં હોય તો તે અશુભ કહેલાં છે અને તે શત્રુ તથા ચોરાદિકનો ભય આપનાર થાય છે. ૪૦૮.

તે વિષે વરાહ કહે છે કે–'ઉત્તમ ઔષધિ, વૃક્ષ અને લતાવાળી, મધુર, સુગંધી, સ્નિગ્ધ (ચિકાશવાળી–રસવાળી) અને સરખા છિદ્રવાળી પૃથ્વી ઉપર માર્ગમાં ચાલવાથી શ્રમિત થયેલા રાજાઓ માત્ર વિશ્રાંતિ લેવા માટે જ થોડો વખત બેઠા હોય તો પણ તેમને તેવી પૃથ્વી લક્ષ્મીને આપનારી થાય છે, તો પછી તેવી પૃથ્વી ઉપર નિરંતર રહી શકાય તેવા મકાનો કર્યા હોય, તો તે લક્ષ્મીને આપનાર થાય તેમાં શું કહેવું ? ૪૦૯.

હવે વાસ્તુશાસ્ત્રના વિદ્વાને આય, નક્ષત્ર, વ્યય અને અંશ વિગેરેનો વિચાર કરવો, કારણ કે તે સર્વે અનુકૂળ હોય, તો તે ઘર શુભ ઉદયને કરનારું થાય છે. ૪૧૦. विवक्षिते गृहक्षेत्रे विस्तारो योंगुलात्मकः । दैर्घ्येणांगुलरूपेण गुण्यते जायतेऽथ यत् ॥४११॥ तत्स्यात्सेत्रफलं तस्मि-न्नष्टभक्तेऽधिकं च यत् । तदंकमानस्तत्राय-स्तेषां नामक्रमस्त्वयं ॥४१२॥ ध्वजो १ धूमो २ हरिः ३ श्वा ४ गौ ५ खरो ६ हस्ती ७ द्विकः ८ क्रमात्। पूर्वादिबलिनोऽष्टाया विषमास्तेषु शोभनाः ॥४१३॥ ईशानांतासु दिक्ष्वेते पूर्वादिक्रमतः स्थिताः । सार्न्वर्थनामधेयत्वा-त्समाः क्वापि न शोभनाः ॥४१३॥ एषां स्थापनव्यवस्था चैवं विवेकविलासे-वृषं १ सिहं २ गजं ३ चैव खेटकर्बटकोट्टयोः । द्विपः पुनः प्रयोक्तव्यो वापीकूपसरस्सु च ॥४१५॥ मृगेंद्रमासने दद्या-च्छयनेषु गजं पुनः । वृषं भोजनपात्रेषु छत्रादिषु पुनर्ध्वजं ॥४१६॥

તે આ પ્રમાશે–ઈચ્છેલા ઘરની ભૂમિનો વિસ્તાર જેટલા આંગળનો હોય, તેને લંબાઈના આંગળવડે ગુણવો. તે પ્રમાશે લંબાઈ પહોળાઈના આંગળનો ગુણાકાર કરતાં જે આવે, તે ક્ષેત્રફળ સમજવું. તે ક્ષેત્રફળના આંગળની સંખ્યાને આઠે ભાગતા જે શેષ વધે, તેટલી સંખ્યાવાળો (તેટલામો) તે ક્ષેત્રનો આય જાણવો. તે આયોનાં નામ અનુક્રમે આ પ્રમાશે છે. ૪૧૧–૪૧૨.

– ધ્વજ ૧, ધૂમ ૨, હરિ ૩, શ્વાન ૪, બળદ ૫, ગધેડો દ્ર, હાથી ૭ અને કાગડો. ૮. આ આઠ આયો અનુક્રમે પૂર્વાદિ દિશાઓમાં બળવાન છે. તેમાંના એકી (૧–૩–૫–૭) આયો શુભકારક છે. ૪૧૩.

પૂર્વાદિના અનુક્રમે<sup>1</sup> ઈશાન ખૂણાપર્યંત રહેલા આ આઠે આયોનાં નામ સાર્થક હોવાથી બેકી (૨–૪–*၄*–૮) આયો કદાપિ શુભ નથી. ૪૧૪.

આ આયોને સ્થાપવાની વ્યવસ્થા વિવેકવિલાસ નામના ગ્રંથમાં આ પ્રમાણે કહી છે–'ખેટ (ગામ), કર્બટ (નગર) અને કિલ્લાને વિષે વૃષ, સિંહ અને ગજ આય લેવો. વાવ, કૂવા, અને સરોવરને વિષે દ્વિપ (હાથી) આય લેવો, આસનમાં સિંહ આય લેવો, શય્યામાં ગજ આય લેવો, ભોજનનાં પાત્રોમાં

૧ પૂર્વ-ધ્વજ, ૨ અગ્નિ–ધૂમ, ૩ દક્ષિણ–સિંહ ૪ નૈર્ૠત–શ્વાન, ૫ પશ્ચિમ–વૃષભ, ૬ વાયવ્ય–ખર, ૭ ઉત્તર-ગજ, ૮ ઈશાન–કાક.

| अग्निवेश्मसु सर्वेषु गृहे वह्नगुपजीविनां ।               |
|----------------------------------------------------------|
| धूमं नियोजयेत्किंच श्वानं म्लेच्छादिजातिषु ॥४१७॥         |
| खरो वेश्यागृहे शस्तो ध्वांक्षः शेषकुटीषु च ।             |
| वृष: सिंहो गजश्चापि प्रासादपुरवेश्मसु ॥४१८॥              |
| इत्याया वास्तुनः प्रोक्ता नक्षत्रमथ कथ्यते ।             |
| तत्र सामान्यतो वास्तु-जन्मभं कृत्तिका भवेत् ॥४१९॥        |
| यदुक्तं व्यवहारप्रकाशे -                                 |
| भाद्रपदतृतीयायां शनिदिवसे कृत्तिकाप्रथमपादे ।            |
| व्यतिपाते रात्र्यादौ विष्ट्यां वास्तोः समुत्पत्तिः ॥४२०॥ |
| अथेष्टवास्तुनः क्षेत्र-फलांकेऽष्टगुणीकृते ।              |
| विभक्ते सप्तविंशत्या शेषं भवति जन्मभं ॥४२१॥              |
| अस्मादेव च नक्षत्रा-द्गृहाणां स्वामिना सह ।              |
| राशेर्बलं प्रीतिषडप्टमकादि विचिंतयेत् ॥४२२॥              |

વૃષભ આય લેવો, છત્રાદિને વિષે ઘ્વજ આય લેવો, સર્વ પ્રકારના અગ્નિના ઘરો (રસોડા વિગેરે)ને વિષે તથા અગ્નિવડે આજીવિકા કરનારના ઘરોને વિષે ધૂમ આય લેવો, મ્લેચ્છાદિ જાતિનાં ઘરોમાં શ્વાન આય લેવો, વેશ્યાના ઘરમાં ખર આય શ્રેષ્ઠ છે, બીજા નીચા વર્જ્ઞોની ઝુંપડીઓને વિષે ઘ્વાંક્ષ (કાક) આય લેવો, તથા પ્રાસાદ, પુર અને સારા ઘરોને વિષે વૃષ, સિંહ અને ગજ આય લેવા સારા છે. ૪૧૫–૪૧૮.

આ પ્રમાણે વસ્તુના આય કહ્યા. હવે તેનું નક્ષત્ર કહે છે. તેમાં સામાન્ય રીતે વાસ્તુનું જન્મનક્ષત્ર કુત્તિકા છે. ૪૧૯.

તે વિષે વ્યવહારપ્રકાશમાં કહ્યું છે કે–'ભાદરવાની ત્રીજને દિવસે, શનિવારે કૃત્તિકા નક્ષત્રના પહેલા પાયામાં, વ્યતિપાત યોગમાં, રાત્રિના પ્રારંભમાં અને વિષ્ટિ યોગમાં વાસ્તુની ઉત્પત્તિ થયેલી છે.' ૪૨૦.

હવે ઈષ્ટ વાસ્તુ (ઘર)ના ક્ષેત્રફળની જે સંખ્યા હોય, તેને આઠે ગુણી સત્તાવીશથી ભાગતાં જેટલા બાકી રહે, તેને તે વાસ્તુનું જન્મ નક્ષત્ર જાણવું. ૪૨૧.

આ પ્રમાશે આવેલા ઘરના જન્મ નક્ષત્રની ગૃહસ્વામીની સાથે રાશિબળ, પ્રીતિ અને ષડાષ્ટક વિગેરે વિચારવું. ૪૨૨. सप्त सप्ताग्निभादीनि न्यस्येत्परिघचक्रवत् । पूर्वादिषु चतसृषु दिक्षु भानि यथाक्रमं ॥४२३॥ इष्टस्य वास्तुनो जन्म-धिष्ण्यमेवं समेति चेत् । द्वारदिश्यस्य गेहस्य तदोह्योऽभिमुखः शशी ॥ ४२४॥ पाश्चात्यभित्तिदिक्ग्राप्ते जन्मभेऽभीष्टवास्तुनः । चंद्रो भवति पृष्ठस्थो–ऽनिष्टौ चैतावुभावपि ॥४२५॥ तथाहुः – प्रारब्धं संमुखे चंद्रे न वस्तुं वास्तु कल्पते । पृष्ठस्थे घातपाताय द्वयोस्तेन त्यजेद् गृही ॥४२६॥

પરિઘચક્રની જેમ ચક્ર કરીને તેમાં પૂર્વાદિ દિશામાં અનુક્રમે કૃત્તિકાદિ સાત સાત નક્ષત્રો સ્થાપન કરવા. તેમાં ઈષ્ટ વાસ્તુનું જન્મનક્ષત્ર જો ઘરના દ્વારની દિશામાં આવે, તો તે ઘરની સન્મુખ ચન્દ્ર છે--એમ જાણવું, ૪૨૩–૪૨૪.

અને ઈષ્ટગૃહનું જન્મનક્ષત્ર જો પાછલી ભીંતની દિશામાં આવે, તો ચન્દ્ર પાછળ રહેલો છે–એમ જાણવું. આ સન્મુખ અને પાછળનો એ બંને ચન્દ્ર અશુભ છે. ૪૨૫.

તે વિષે કહ્યું છે કે 'ચન્દ્ર સન્મુખ હોય, તો પ્રારંભેલું ઘર વસવા લાયક નથી અને ચન્દ્ર પાછળ હોય, તો ચોરી થાય છે, તેથી ગૃહસ્થે આ બન્ને ચન્દ્ર ત્યાગ કરવા લાયક છે. ૪૨*૬*.

|                        | કૃ. રો. મૃ. આ. પુ. પુ. અ. |        |                            |
|------------------------|---------------------------|--------|----------------------------|
| ઘ. શ. પૂ. ઉ. રે. અ. ભ. | મક્ષીમ                    | ાક્ષીઉ | મ. પૂ. ઉ. હ. ચિ. સ્વા. વિ. |
|                        | અ. જેવે. મૂ. પૂ. ઉ. અ. બ. |        |                            |

863

गृह एव निषिद्धोऽयं चंद्रमाः सन्मुखस्थितः । प्रासादनृपसौधश्री–गृहेषु त्वग्रगः शुभः ॥४२७॥ गुरुशिष्यादिवत्तारा वर्ज्यात्रापि विवेकिभिः । तृतीया पंचमी चापि सप्तमी चापराः शुभाः ॥४२८॥ तथोक्तं– गणयेत्स्वामिनक्षत्रा–द्यावद्धिष्ण्यं गृहस्य च । नवभिस्तु हरेद्धागं शेषं तारा प्रकीर्त्तिता ॥४२९॥ शांता १ मनोरमा २ क्रूरा ३ विजया ४ कलहोद्धवा ५ । पद्मिनी ६ राक्षसी ७ वीरा<sup>९</sup> ८ आनंदा ९ चेति तारकाः ॥४३०॥ ॥ इति नक्षत्रं ॥ नक्षत्रांकेऽष्टभिर्भक्ते शेषांकेन व्ययो भवेत् । भागाप्राप्तावथाष्टाभि-र्भाक एव व्ययो भवेत् ॥४३१॥ स्यात्त्रिधासौ च पैशाचो राक्षसो यक्ष एव च ।

आयेन तुल्योऽभ्यधिको न्यूनश्चायाद्यथाक्रमं ॥४३२॥

આ સન્મુખ રહેલો ચન્દ્ર ઘરને વિષે જ નિષેધ કરેલો છે, પરંતુ પ્રાસાદ (ચૈત્ય), રાજમહેલ અને ખજાનાના ઘરને (ભંડાર) વિષે તો સન્મુખ રહેલો ચન્દ્ર શુભ કહેલો છે. ૪૨૭.

આ ઘરની બાબતમાં વિવેકી પુરુષોએ ગુરુ–શિષ્યાદિના સંબંધમાં જેમ અશુભ તારા વર્જવાના છે, તેમ ત્રીજી, પાંચમી અને સાતમી તારા વર્જવા લાયક છે, તે સિવાયની બીજી તારાઓ શુભ છે. ૪૨૮.

તે વિષે કહ્યું છે કે–'ગૃહસ્વામીના નક્ષત્રથી ઘરનું જન્મનક્ષત્ર ગણવું. જે સંખ્યા આવે તેને નવથી ભાગ દેવો. બાકી જે રહે તે (તેટલામી) તારા કહેલી છે. ૪૨૯.

તેના નામ આ પ્રમાણે–શાંતા ૧, મનોરમા ૨, ક્રૂરા ૩, વિજયા ૪, કલહોદ્ભવા (કલેશ કરનારી) ૫, પદ્મિની *૬*, રાક્ષસી ૭, વીરા ૮ અને આનંદા ૯. ૪૩૦.

ઈતિ નક્ષત્રવિચાર

હવે વ્યય કહે છે–નક્ષત્રના અંકને આઠથી ભાગતા જે શેષ રહે, તે વ્યય કહેવાય છે. તેમાં જો આઠથી ભાગ ન ચાલે, તો તે નક્ષત્રનો અંક જ વ્યય કહેવાય છે. ૪૩૧.

તે વ્યય ત્રણ પ્રકારનો છે–પૈશાચ ૧, રાક્ષસ ૨ અને યક્ષ ૩. તેમાં આયની તુલ્ય વ્યય હોય, તો તે પૈશાચ કહેવાય છે. આયથી અધિક હોય, તો તે રાક્ષસ કહેવાય છે અને આયથી ન્યૂન હોય, તો યક્ષ કહેવાય છે. ૪૩૨.

૧ વાલા ઈતિ પાઠ :

| तथाहः – पैशाचस्तु समायः स्या-द्राक्षसश्चाधिके व्यये ।<br>आयात्तूनतरो यक्षो व्ययः श्रेष्ठोऽष्टधा त्वयं ॥४३३॥       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| शांतः १ क्रूरः २ प्रद्योतश्च ३ श्रेया ४ नथ मनोरमः ५ ।<br>श्रीवत्सो ६ विभव ७ श्रैव चिंतात्मको ८ व्ययोऽष्टमः ॥४३४॥  |
| अत्र च -एकशेषे व्यय: शांतो द्विशेषे क्रूर इष्यते ।<br>एवं यावत् शून्यशेषे भवेच्चिंतात्मको व्यय: ॥४३५॥ इति व्यय: ॥ |
| व्ययांकेनाभीष्टवेश्म-नाम्नश्चाक्षरसंख्यया ।<br>युक्ते क्षेत्रफले भक्ते त्रिभिः शेषमिहांशकः ॥४३६॥                  |
| इंद्रांशः स्यादेकशेषे द्विशेषे च यमांशकः ।<br>शून्यशेषे ज राजांशो–ऽधमस्तत्र यमांशकः ॥४३७॥ इत्यंशकः ॥              |

તે વિશે કહ્યું છે કે—'આયની સમાન સંખ્યાવાળો વ્યય હોય તે પૈશાચ કહેવાય છે. આયની સંખ્યાથી વ્યયની સંખ્યા અધિક હોય, તો તે રાક્ષસ કહેવાય છે અને આયની સંખ્યાથી વ્યયની સંખ્યા ન્યૂન હોય તો તે યક્ષ કહેવાય છે. તેમાં યક્ષ નામનો વ્યય જ શ્રેષ્ઠ છે.' તે વ્યય આઠ પ્રકારનો છે. તેના નામ આ પ્રમાણે—શાંત ૧, ક્રૂર, ૨, પ્રદ્યોત ૩, શ્રેયાન ૪, મનોરમ ૫, શ્રીવત્સ, *૬* વિભવ ૭ તથા આઠમો ચિંતાત્મક ૮. ૪૩૩–૪૩૪.

અહીં (નક્ષત્રના અંકને આઠે ભાગતા જો) એક શેષ રહે તો શાંત નામનો વ્યય જાણવો, બે શેષ રહે તો ક્રૂર નામનો વ્યય જાણવો. એ જ પ્રમાણે યાવત્ શૂન્ય શેષ રહે, તો ચિંતાત્મક વ્યય જાણવો. ૪૩૫.

ઈતિ વ્યય વિચાર

હવે અંશ કહેવાય છે–વ્યયનો અંક, જે નામનું ઘર ઈચ્છિત હોય, તેના અક્ષરોની સંખ્યાનો અંક અને ક્ષેત્રફળનો અંક આ ત્રણે એકઠા કરવા (સરવાળો કરવો). પછી તેને ત્રણે ભાગતાં જે શેષ રહે, તેને અંશ જાણવો. ૪૩*૬*.

તેમાં જો એક શેષ રહે, તો તે ઈંદ્ર અંશ જાણવો, બે શેષ રહે તો યમ અંશ જાણવો અને શૂન્ય શેષ રહે તો રાજા અંશ જાણવો. આ ત્રણેમાં યમ અંશ અધમ–અશુભ છે (બાકીના બે શુભ છે). ૪૩૭.

ઈતિ અંશ વિચાર

| तथा –     | वैशाखे श्रावणे मार्गे पौषे फाल्गुन एव च ।                             |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------|
|           | कुर्वीत वास्तुप्रारंभं न तु शेषेषु सप्तसु ॥४३८॥                       |
|           | एते तूक्ताश्चंद्रमासाः शुक्लप्रतिपदादिकाः ।                           |
|           | सौरमासांश्चैवमाहुः सूर्यसंक्रांतिचिह्नितान् ॥४३९॥                     |
|           | धामारभेतोत्तरद्दक्षिणास्यं तुलालिमेषर्षभभाजि भानौ ।                   |
|           | प्राक् पश्चिमास्यं मृगकर्ककुंभ–सिंहस्थिते द्व्यंगगते न किंचित् ॥४४०॥  |
| तुलालीत्य | ाद्युक्तेऽपि पूर्वीक्तचंद्रमासपंचक एव, न शेषमासेष्विति स्वयं ज्ञेयं । |
| -         | संक्रांते द्विस्वभावेषु राशिष्वर्के न कल्पते ।                        |
|           | एकस्या अप्यभिमुखं सदनं दिक्चतुष्टये ॥४४१॥                             |
| •         | अथ दक्षिणपार्श्वोप–पीडं सुप्तस्य वास्तुनः ।                           |
|           | नागस्य स्याच्छिरः १ पृष्ठं २ पुच्छं ३ कुक्षिर्यथाक्रमं ॥४४२॥          |

હવે વાસ્તુ પ્રારંભ કરવાનો વિચાર કહે છે–વૈશાખ ૧, શ્રાવણ ૨, માર્ગશીર્ષ ૩, પોષ ૪ અને ફાગણ ૫, આ પાંચ માસમાં જ ઘર ચણાવવાનો પ્રારંભ કરવો. બાકીના સાત માસમાં આરંભ કરવો નહીં. ૪૩૮.

અહીં શુકલ પ્રતિપદાથી પ્રારંભ થતા ચાંદ્રમાસો કહ્યા છે અને સૂર્યમાસ લેવા હોય, તો સૂર્યની સંક્રાંતિથી યુક્ત આ પ્રમાણે કહ્યા છે. ૪૩૯.

તુલા, વૃશ્ચિક, મેષ અને વૃષભ એ ચાર સંક્રાંતિમાં સૂર્ય હોય ત્યારે ઉત્તર અને દક્ષિણ દિશાના દ્વારવાળા ઘરનો આરંભ કરવો તથા મકર, કુંભ, કર્ક અને સિંહ એ ચાર સંક્રાંતિમાં સૂર્ય હોય, ત્યારે પૂર્વ અને પશ્ચિમ દિશાના દ્વારવાળા ઘરનો આરંભ કરવો. પરંતુ દ્વિસ્વભાવ રાશિ એટલે મિથુન, કન્યા, ધન અને મીન એ ચાર સંક્રાંતિમાં સૂર્ય હોય, ત્યારે કોઈપણ ઘરનો આરંભ કરવો નહીં. ૪૪૦. અહીં તુલા, વૃશ્ચિક વિગેરે સંક્રાંતિ આશ્રયીને ગ્રાહ્યાગ્રાહ્યપણું કહ્યું છે, તોપણ પૂર્વે કહેલા પાંચ ચાંદ્ર માસમાં જ ઘરનો આરંભ કરવો, બીજા માસોમાં ન કરવો. એમ પોતાની મેળે જ સમજી લેવું. દ્વિસ્વભાવ રાશિમાં એટલે મિથુન, કન્યા, ધન અને મીન રાશિમાં સૂર્યની સંક્રાંતિ આશ્રયીને ગ્રાહ્યાગ્રાહ્યપણું કહ્યું છે, તોપણ પૂર્વે કહેલા પાંચ ચાંદ્ર માસમાં જ ઘરનો આરંભ કરવો, બીજા માસોમાં ન કરવો. એમ પોતાની મેળે જ સમજી લેવું.

ઈતિ વાસ્તુપ્રારંભના માસનો નિર્ણય.

હવે ખાતનું મુહૂર્ત્ત કહે છે--નાગના આકારવાળો વાસ્તુપુરુષ પોતના શરીરના જમણા પડખાને

भाद्रादिमासत्रितये दिक्षु पूर्वादिषु क्रमात् । मार्गादिमासत्रितये दिक्षु स्युर्दक्षिणादिषु ॥४४३॥ फाल्गुनादित्रये तु स्यु-र्दिक्षु ते पश्चिमादिषु । ज्येष्ठादिषु त्रिषूदीच्या-दीनां चतुष्टये दिशां ॥४४४॥ कर्त्तव्यो वास्तुनः कुक्षौ प्रथमं खननोद्यमः । यथा स्यात्सुखसंपत्ति-र्वैपरीत्ये विपर्ययः ॥४४५॥ तथोक्तं - शिरः खनेन्मातृपितृन्निहन्यात् खनेच्च पृष्ठे भयरोगपीडाः । पुच्छं खनेत् स्त्रीशुभगोत्रहानिः स्त्रीपुत्ररत्नान्नवसूनि कुक्षौ ॥४४६॥ इति वास्तुनो दिग्नियमः ॥

દબાવીને સુતેલો છે. તેનું મસ્તક ૧, પૃષ્ઠ ૨, પુચ્છ ૩ અને કુક્ષિ ૪ આ ચાર અવયવો અનુક્રમે ભાદ્રપદાદિ ત્રણ ત્રણ માસમાં પૂર્વાદિ દિશાના અનુક્રમે હોય છે. એટલે કે–ભાદ્રપદ, આશ્વિન અને કાર્તિક એ ત્રણ માસમાં વાસ્તુપુરુષનું મસ્તક પૂર્વ દિશામાં હોય છે. પૃષ્ઠ દક્ષિણ દિશામાં, પુચ્છ પશ્ચિમ દિશામાં અને કુક્ષિ ઉત્તર દિશામાં હોય છે. એ જ રીતે માર્ગાદિ ત્રણ માસ એટલે માર્ગશીર્ષ, પોષ અને માઘ માસમાં દક્ષિણાદિ દિશામાં હોય છે. એટલે કે–દક્ષિણ દિશામાં મસ્તક, પશ્ચિમ દિશામાં પૃષ્ઠ, ઉત્તર દિશામાં પુચ્છ અને પૂર્વ દિશામાં વાસ્તુપુરુષની કુક્ષિ રહેલી હોય છે. એ જ રીતે ફાલ્ગુનાદિ ત્રણ માસમાં પશ્ચિમાદિ ચાર દિશામાં હોય છે. એટલે કે ફાગણ, ચૈત્ર અને વૈશાખ એ ત્રણ માસમાં વાસ્તુપુરુષનું મસ્તક પશ્ચિમ દિશામાં, પૃષ્ઠ ઉત્તર દિશામાં, પુચ્છ પૂર્વદિશામાં અને કુક્ષિ દક્ષિણ દિશામાં હોય છે. એ જ રીતે જ્યેષ્ઠાદિ ત્રણ માસમાં ઉત્તરાદિ ચાર દિશામાં હોય છે. એટલે કે -૦ બ્યેષ્ઠ, અષાઢ અને શ્રાવણ માસમાં વાસ્તુપુરુષનું મસ્તક ઉત્તરદિશામાં, પૃષ્ઠ પૂર્વદિશામાં, પુચ્છ દક્ષિણ દિશામાં અને કુક્ષિ પશ્ચિમ દિશામાં હોય છે. ૪૪૨–૪૪૪.

અહીં વાસ્તુની કુક્ષિને વિષે પ્રથમ ખોદવાનો ઉદ્યમ કરવો (ખાત કરવું). તેથી સુખસંપત્તિ પ્રાપ્ત થાય છે અને વિપરીત કરવાથી વિપર્યય થાય છે. એટલે કુક્ષિ સિવાય બીજા અવયવમાં ખાત કરે, તો તે અશુભ ફળને આપનાર થાય છે. ૪૪૫.

તે વિષે કહ્યું છે કે–'વાસ્તુપુરૂષના મસ્તકે ખાત કરવામાં આવે તો ઘરધણીના માતાપિતા મરણ પામે, પૃષ્ઠ ઉપર ખાત કરવાથી ભય, રોગ અને પીડા ઉત્પન્ન થાય, પુચ્છ ખોદવાથી સ્ત્રી, શુભ અને ગોત્ર (કુળ)ની હાનિ–નાશ થાય અને કુક્ષિમાં ખાત કરવાથી સ્ત્રી, પુત્ર, રત્ન, અન્ન અને ધનની પ્રાપ્તિ થાય છે. ૪૪*૬*.

ઈતિ વાસ્તુદિશા નિયમ.

विदिग्रियमं त्वेवमाहुः

ईशानादिषु कोणेषु वृषादीनां त्रिके त्रिके । शेषाहेराननं त्याज्यं विलोमेन प्रसर्पतः ॥४४७॥ यदा च मुखमैशान्यां नाभिराग्नेयगा तदा । पुच्छं भवति नैर्ऋत्यां वायव्यामुत्कलं शुभं ॥४४८॥ एवं च – वृषादौ मुखमैशान्यां सिंहादौ वायुकोणके । वृश्चिकादौ च नैर्ऋत्यां कुम्भादौ हुतभुग्दिशि ॥४४९॥ वृष्टिकादौ च नैर्ऋत्यां कुम्भादौ हुतभुग्दिशि ॥४४९॥ वृष्टिकादौ च नैर्ऋत्यां कुम्भादौ हुतभुग्दिशि ॥४४९॥ वृश्चिकादौ शुभाग्नेयी तथैशानी घटादिषु ॥४५०॥ इति खातारंभः ॥ अथ वास्तुनि भागाः स्यु–र्देवतानां पृथक् पृथक् । भागानां स्वामिनः पंच–चत्वारिंशत्सुराः स्मृताः ॥४५१॥

વાસ્તુની વિદિશાનો નિયમ આ પ્રમાશે કહ્યો છે.–વૃષાદિ ત્રશ ત્રશ સંક્રાંતિમાં ઈશાનાદિ ચાર ખૂશામાં વિલોમ (ઉલટા) ફરતા એવા શેષ નાગનું મુખ તજવા લાયક છે. ૪૪૭.

જ્યારે શેષનાગનું મુખ ઈશાન ખૂણામાં હોય, ત્યારે તેની નાભિ અગ્નિ ખૂણામાં હોય છે. પુચ્છ નૈૠત્ય ખૂણામાં હોય છે અને વાયવ્ય ખૂણો ખાલી હોય છે, તેથી તે શુભ છે. ૪૪૮.

આથી વૃષ, મિથુન અને કર્ક એ ત્રણ સંક્રાંતિમાં શેષનું મુખ ઈશાન ખૂણામાં હોય છે. સિંહાદિ એટલે સિંહ, કન્યા અને તુલા સંક્રાંતિમાં શેષનું મુખ વાયવ્ય ખૂણામાં હોય છે. વૃશ્ચિકાદિ એટલે વૃશ્ચિક, ઘન અને મકર સંક્રાંતિમાં શેષનું મુખ નૈૠત્ય ખૂણામાં હોય છે. તથા કુંભાદિ એટલે કુંભ, મીન અને મેષ સંક્રાંતિમાં શેષનું મુખ અગ્નિ ખૂણામાં હોય છે. ૪૪૯.

તથા ખાતને માટે વૃષાદિ ત્રણ સંક્રાંતિમાં વાયુ ખૂણો (ખાલી હોવાથી) શ્રેષ્ઠ છે, સિંહાદિ ત્રણ સંક્રાંતિમાં નૈૠત ખૂણો શ્રેષ્ઠ છે, વૃશ્ચિકાદિ ત્રણ સંક્રાંતિમાં અગ્નિ ખૂણો શ્રેષ્ઠ છે અને કુંભાદિ ત્રણ સંક્રાંતિમાં ઈશાન ખૂણો શ્રેષ્ઠ છે. ૪૫૦.

ઈતિ વિદિશા નિયમ. ઈતિ ખાતારંભ.

હવે વાસ્તુક્ષેત્રના દેવો કહેવાય છે–વાસ્તુના ક્ષેત્રમાં દેવતાઓના જુદા જુદા ભાગ હોય છે. તે સર્વ ભાગોના સ્વામી તરીકે પીસ્તાલીશ દેવો કહેલા છે. ૪૫૧.

| तत्र भागाश्चतुःषष्टिः पुरे नृपगृहेषु च ।                 |
|----------------------------------------------------------|
| एकाशीतिः शेषगृहे शतं प्रासादमंडपे ॥४५२॥                  |
| तथोक्तं सूत्रधारमंडनकृतवास्तुसारे -                      |
| चतुःषष्ट्या पदैर्वास्तुपुरे राजगृहेऽर्चयेत् ।            |
| एकाशीत्या गृहे भाग–शतं प्रासादमंडपे ॥४५३॥                |
| ईशः १ पर्जन्यो २ जयें ३ द्रौ ४                           |
| सूर्यः ५ सत्यो ६ भृशो ७ नभः ८ ।                          |
| अग्निः ९ पूषा १० थ वितथो ११                              |
| गृहक्षत १२ यमौ १३ ततः ॥४५४॥                              |
| गंधर्वी १४ भृंगराजश्च १५ मृगः १६ पितृगणस्तथा १७ ।        |
| दौवारिको १८ ऽथ सुग्रीवः १९ पुष्पदंतौ २० जलाधिपः २१ ॥४५५॥ |
| असुर: २२ शोष २३ यक्ष्माणौ २४                             |
| रोगो २५ ऽहि २६ र्मुख्य २७ एव च ।                         |
| भल्वाट २८ सोम २९ गिरय ३०                                 |
| स्तथा बाह्ये दिति ३१ र्दितिः ३२ ॥४५६॥                    |

તેમાં નગર અને રાજાના ગૃહોમાં સર્વ દેવોના મળીને ચોસઠ ભાગ (૫દ) હોય છે, બાકીના ગૃહોમાં એકાશી ભાગ હોય છે અને પ્રાસાદ તથા મંડપમાં સો ભાગ હોય છે. ૪૫૨.

તે વિષે મંડન નામના સૂત્રધારે કરેલા વાસ્તુસાર નામના ગ્રંથમાં કહ્યું છે કે–'નગરને વિષે અને રાજાના ગૃહને વિષે ચોસઠ પદ (ભાગ) વડે વાસ્તુની પૂજા કરવી, બીજા ગૃહોને વિષે એકાશી પદ વડે અને પ્રાસાદ તથા મંડપને વિષે સો પદ વડે વાસ્તુની પૂજા કરવી.' ૪૫૩.

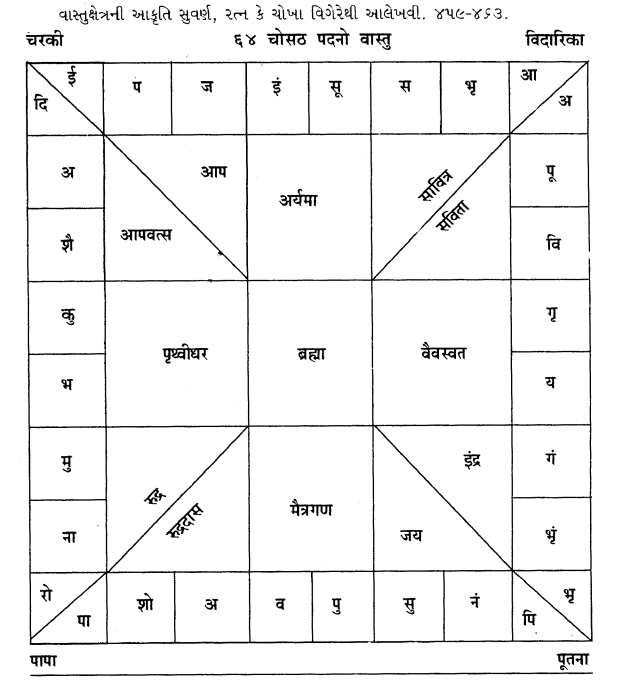
તેના પીસ્તાળીશ દેવો અનુક્રમે આ પ્રમાશે છે–ઈશ ૧, પર્જન્ય ૨, જય, ૩, ઈદ્ર ૪, સૂર્ય ૫, સત્ય ૬, ભૃશ ૭, નભ ૮, અગ્નિ ૯, પૂષા ૧૦, વિતથ ૧૧, ગૃહક્ષત ૧૨, યમ ૧૩, ગંધર્વ ૧૪, ભૃંગરાજ ૧૫, મૃગ ૧૬, પિતૃગણ ૧૭, દૌવારિક ૧૮, સુગ્રીવ ૧૯, પુષ્પદંત ૨૦, જલાધિ૫ (વરુણ) ૨૧, અસુર ૨૨, શોષ ૨૩, યક્ષ્મા ૨૪, રોગ ૨૫, અહિ ૨૬, મુખ્ય ૨૭, ભલ્વાટ ૨૮, સોમ ૨૯, ગિરિ (શૈલ) ૩૦, અદિતિ ૩૧, અને દિતિ ૩૨. આ બત્રીશ દેવોને ચારે દિશામાં બહારના ભાગમાં સ્થાપવા. પછી અંદરના ભાગમાં ઈશાન ખૂણામાં આપ ૩૩ અને આપવત્સ ૩૪ એ બે દેવો आपा ३३ पवत्सा ३४ वीशाने, सावित्रः ३५ सविता ३६ ग्रिगौ । इंद्र ३७ इंद्रजयो ३८ ऽन्यस्मिन् वायौ रुद्रश्च ३९ रुद्रराट् ४० ॥४५७॥ मध्ये ब्रह्मास्य ४१ चत्वारो देवाः प्राच्यादिदिग्गताः । अर्यमाख्यो ४२ विवस्वांश्च ४३ मैत्रः ४४ पृथ्वीधरः ४५ क्रमात् ॥४५८॥ ईशकोणादितो बाह्ये चरकी १ च विदारिका २ । पूतना ३ पापा ४ राक्षस्यो हेतुकाद्याश्च निष्पदाः ॥४५९॥ चतुष्षष्टिपदे वास्तु मध्ये ब्रह्मा चतुष्पदः । अर्यमाद्याश्चतुर्भागा द्विद्वचंशा मध्यकोणगाः ॥४६०॥ बहिःकोणेष्वर्द्धभागाः शेषा एकपदाः सुराः । एकाशीतिपदे ब्रह्मा नवार्याद्यास्तु षट्पदाः ॥४६१॥ द्विपदा मध्यकोणेऽष्टौ बाह्ये द्वात्त्रिंशदेकशः । शते ब्रह्माष्टसंख्यांशो बाह्यकोणेषु सार्द्धकौ ॥४६२॥

સ્થાપવા, અગ્નિ ખૂણામાં સાવિત્ર ૩૫ અને સવિતા ૩૬ એ બે દેવો સ્થાપવા. નૈૠત ખૂણામાં ઈન્દ્ર ૩૭ અને ઈન્દ્રજય ૩૮ એ બે દેવો સ્થાપવા અને વાયવ્ય ખૂણામાં રુદ્ર ૩૯ અને રુદ્રરાટ ૪૦. એ બે દેવો સ્થાપવા. પછી બરાબર મધ્ય ભાગમાં બ્રહ્મા ૪૧ સ્થાપવા. તેની પૂર્વાદિ ચાર દિશામાં અર્યમા ૪૨; વિવસ્વાન ૪૩, મૈત્ર ૪૪ અને પૃથ્વીધર ૪૫–એ ચાર દેવો અનુક્રમે સ્થાપવા. ૪૫૪–૪૫૮.

તે ઉપરાંત મંડળની બહાર ઈશાન વિગેરે ખૂણામાં અનુક્રમે ચરકી ૧, વિદારિકા ૨, પૂતના ૩ અને પાપા ૪ એ ચાર રાક્ષસીઓ શસ્ત્ર સહિત સ્થાપવી. આ ચાર રાક્ષસીઓ પદ (ભાવ) રહિત છે. (એટલે કે વાસ્તુની ભૂમિમાં તેમનું સ્થાન નથી. તેથી અલગ જ છે.) અહીં વાસ્તુ ક્ષેત્રના ચોસઠ પદ કરીએ ત્યારે મધ્યમાં રહેલા બ્રહ્માના ચાર પદ (ભાગ) જાણવા, અર્યમા વિગેરે ચાર દેવોના દરેકના ચાર ચાર પદ જાણવા. મધ્યના ખૂણામાં રહેલા આઠ દેવોના દરેકના બે–બે ભાગ જાણવા. બહારના ખૂણામાં રહેલા આઠ દેવોનો દરેકનો અર્ધ અર્ધ ભાગ જાણવો. તથા બાકીના ચોવીશ દેવોનો દરેકનો એક એક ભાગ જાણવો (કુલ ૬૪ પદ થાય છે.)

હવે વાસ્તુક્ષેત્રમાં એકાશી પદનું મંડલ કરીએ ત્યારે બ્રહ્માના નવ પદ (૯), અર્યમા વિગેરે ચારના છ છ પદ (૨૪), મધ્યના ચાર ખૂણાના આઠ દેવોના બે બે પદ (૧*૬*) તથા બહારના બત્રીશ દેવોનું એક એક પદ (૩૨) છે. (કુલ ૮૧ પદ થાય છે.)

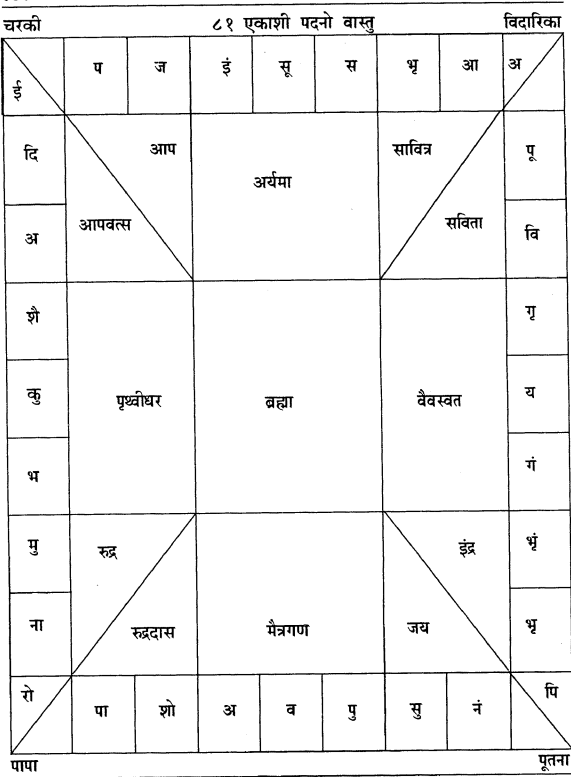
હવે વાસ્તુક્ષેત્રમાં સો પદનું મંડલ કરીએ ત્યારે બ્રહ્માના ૧૬, અર્યમાદિ ચારના આઠ આઠ હોવાથી ૩૨, મધ્ય ખૂણાના આઠના બે-બે હોવાથી ૧૬, બહારના ખૂણાના આઠના દોઢ દોઢ હોવાથી ૧૨,

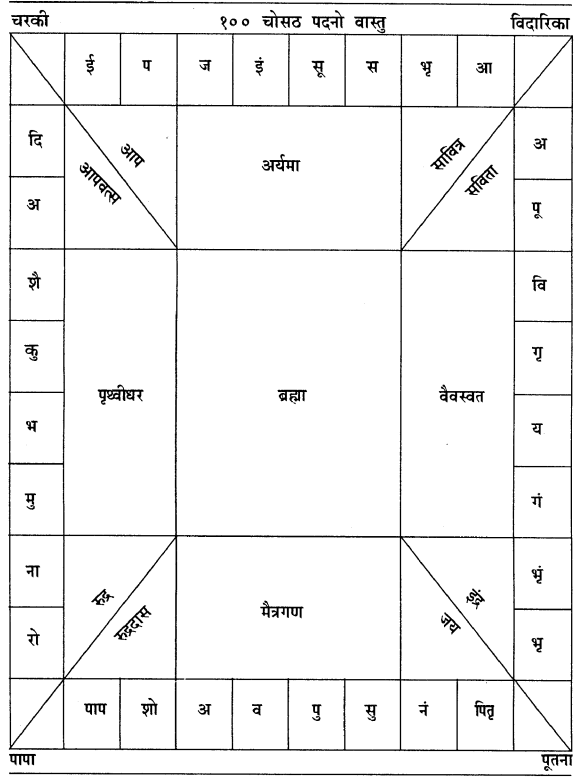


બાકીના ૨૪નું એકેક પદ હોવાથી ૨૪–એમ કુલ મળીને સો થાય છે.

अर्यमाद्यास्तु वास्त्वंशाः शेषाः स्युः पूर्ववास्तुवत् । हेमरत्नाक्षताद्यैस्तु वास्तुक्षेत्राकृतिं लिखेत् ॥४६३॥







अभ्यर्च्य पुष्पगंधाद्यै-र्बलिं दध्याज्यमोदनं । दद्यात्सुरेभ्यः सोंकारै-र्नमोंतैर्नामभिः पृथक् ॥४६४॥ वास्त्वारंभे प्रवेशे च श्रेयसे वास्तुपूजनं । अकृते स्वामिनाशः स्यात्तस्मात्पूज्यो हितार्थिभिः ॥४६५॥ इत्यादि कियद्वास्तुशास्त्रं श्रीजंबूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रेऽपि संगृहीतं बोद्धव्यं । तथा च सूत्रं-एगासीतिपदेसु सब्वेसु चेव वत्थूसु णेगगुणजाणए पंडिए विहिण्णू पणयालीसाए देवयाणमित्यादि वार्द्धकिरत्नस्वरूपनिरूपणे । औशान्यां देवगृहं महानसं चापि कार्यमाग्नेय्यां । नैर्ऋत्यां भांडोपस्को-ऽर्थधान्यानि च मारुत्यां ॥४६६॥ दंडः प्रकाशे प्रासादे प्रासादकरसंख्यया । सांधकारे पनः कार्यो मध्यप्रासादमानतः ॥४६७॥

પુષ્પ અને ચંદન વિગેરે વડે પૂજીને, પછી દહીં, ઘી અને ભાતનું બલિદાન દેવું. તે વખતે ૐકારપૂર્વક તે તે દેવોનું નામ (ચતુર્થી વિભક્તિ યુક્ત) લઈ પાછળ નમઃ બોલવું. આ પ્રમાણે સર્વ દેવોના પૃથક્ પૃથક્ મંત્ર બોલી પૂજા અને બલિદાન કરવું. ૪*૬*૪.

વાસ્તુના આરંભમાં તથા પ્રવેશ કરતી વખતે કલ્યાણને માટે વાસ્તુનું પૂજન કરવું. જો પૂજન ન કરે તો સ્વામીનો વિનાશ થાય, તેથી પોતાના હિતની ઇચ્છાવાળા પુરુષોએ વાસ્તુની પૂજા કરવી જોઈએ. ૪*૬*૫.

ઇત્યાદિ કેટલુંક વાસ્તુશાસ્ત્ર શ્રીજંબૂદીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રમાં પણ કહેલું છે ત્યાંથી પણ જાણી લેવું.

તેમાં આ પ્રમાશે સૂત્ર લખ્યું છે–'એકાશી આદિ પદવાળા સર્વ પ્રકારના વાસ્તુને વિષે અનેક ગુણના જાણનાર વિધિજ્ઞ પંડિતોએ પીસ્તાલીશ દેવતાઓની પૂજા કરવી.' ઇત્યાદિ વાર્ધકીરત્નનું સ્વરૂપ કહેતી વખતે કહ્યું છે.

ઘરના ઇશાન ખૂણામાં દેવગૃહ કરવું જોઈએ. અગ્નિ ખૂણામાં રસોડું, નૈૠત્ય ખૂણામાં વાસણ વિગેરે સામગ્રી રાખવાનું સ્થાન, અને વાયવ્ય ખૂણામાં ધન-ધાન્ય વિગેરે રાખવાનું સ્થાન કરવું જોઈએ. ૪૬૬.

પ્રકાશવાળા પ્રાસાદમાં પ્રાસાદના હાથની સંખ્યા પ્રમાણે ધ્વજાદંડ કરવો જોઈએ અને અંધકારવાળા પ્રાસાદમાં મધ્ય પ્રાસાદના માન વડે ધ્વજાદંડ કરવો જોઈએ. ૪૮૭. इत्यादिवास्तुशास्त्रज्ञ-श्चक्रिरत्नं स वार्द्धकिः । मुहूर्त्तमात्राद्रचयेत् स्कंधावारपुरादिकं ।।४६८॥ इति वार्द्धकिरत्नं । भवेत्पुरोहितो रत्नं कुर्वन् शांतिकपौष्टिकं । चतुर्दशानां विद्यानां पारव्धा सदा शुचिः ॥४६९॥ अनेकगुणसंपूर्णः कलावान् कुशलः कविः । विज्ञः शब्दादिशास्त्राणां मंत्रयंत्रादिमर्मवित् ॥४७०॥ इति पुरोहितरत्नं । भवत्यथ गजो रत्नं सप्तांग्या भूप्रतिष्ठितः । उत्तुंगो भद्रजातीय ऐरावत इवापरः ॥४७१॥ बलीयान्मांसलः शूरः पटुर्वप्रादिभेदने । द्य्यमात्रोऽपि शत्रूणां सैन्यशस्त्रादिदर्पहत् ॥४७२॥ शास्त्रोक्तैर्लक्षणैर्न्यक्षैः प्रशस्तैर्लक्षितः शुचिः । लक्ष्मीलीलागृहं रूप--शाली सर्वसमृद्धिकृत् ॥४७३॥ त्रिभिर्विशेषकं । इति गजरत्नं ।

ઇત્યાદિ વાસ્તુશાસ્ત્રને જાણનાર તે ચક્રવર્તીનો વાર્ધકીરત્ન એક મુહૂર્ત્ત માત્રમાં જ સ્કંધાવાર, નગર વિગેરેની રચના કરી શકે છે. ૪*૬*૮. ઇતિ વાર્ધકીરત્ન.

૪**. પુરોહિતરત્ન**−શાંતિક પૌષ્ટિકનો કરનાર, ચૌદ વિદ્યાનો પારગામી અને નિરન્તર પવિત્ર હોય છે. ૪*૬*૯.

અનેક ગુણ સંપૂર્શ, કળાવાન્, કુશળ, કવિ, શબ્દાદિક શાસ્ત્રમાં પ્રવીશ અને મંત્ર-યંત્રાદિના તત્ત્વમાં પણ વિજ્ઞ હોય છે. ૪૭૦. ઇતિ પુરોહિતરત્ન.

**૫. ગજરત્ન**–સાતે અંગથી પૃથ્વી પર પ્રખ્યાત હોય છે, ઊંચો, ભદ્ર જાતિનો અને જાશે બીજો ઐરાવત હોય તેવો હોય છે. ૪૭૧.

બળવાન, માંસલ, શૂર, ગઢ વિગેરેને તોડવામાં પ્રવીણ, દેખવા માત્રથી જ શત્રુના સૈન્યશસ્ત્રાદિ અહંકારનો નાશ કરનારો હોય છે. ૪૭૨.

શાસ્ત્રોક્ત એવા પ્રત્યક્ષ ને પ્રશસ્ત લક્ષણો વડે લક્ષિત તેમજ પવિત્ર હોય છે. લક્ષ્મીના ક્રીડાગૃહ જેવો, રૂપશાળી અને સર્વ પ્રકારની સમૃદ્ધિને પ્રાપ્ત કરાવનાર હોય છે. ૪૭૩. ઇતિ હસ્તિરત્ન. अश्वो रत्नं भवेच्चारु-प्रकृतिर्विनयान्वितः । द्वात्रिंशदंगुलोत्तुंग-मूर्द्धावस्थितयौवनः ॥४७४॥ चतुरंगुलदीर्घोच्चैः स्तब्धकर्णश्च यौवनात् । पततो हि जरस्यश्च-कर्णौ नारीकुचाविव ॥४७५॥ विंशतिं चांगुलान्यस्य बाहा भवति दैर्घ्यतः । बाहा त्वधः शिरोभागा-ज्जानुनोरुपरि स्थिता ॥४७६॥ षोडशांगुलजंघोऽयं चतुरंगुलजानुकः । तावदुच्चखुरोऽशीति-मंगुलान्येवमुच्छ्रितः ॥४७७॥ एकन्यूनांगुलशत-परिणाहो भवत्यसौ । अष्टोत्तरांगुलशत-दीर्घश्च परिकीर्त्तितः ॥४७८॥ तुंगत्वं स्यानुरंगाणा-माखुरात् श्रवणावधि । पृष्ठोदरस्य परिधिः परिणाहो भवेदिह ॥४७९॥ आपुच्छमूलमायामो मुखादारभ्य कीर्त्तितः । भवत्यत्रांगुलं मान-विशेषस्तज्ज्ञदर्शितः ॥४८०॥

၄. અશ્વરત્ન—સ્વભાવે જ સુંદર અને વિનયાન્વિત હોય છે. બત્રીશ આંગળ ઊંચા મસ્તકવાળો અને અવસ્થિત યૌવનવાળો હોય છે. ૪૭૪.

યૌવનાવસ્થાને કારણે ચાર આંગળ દીર્ઘ ને ઊંચો તેમજ સ્તબ્ધકર્ણવાળો હોય છે, કેમકે અશ્વના કર્ણ પણ સ્ત્રીના સ્તનની જેમ જરાવસ્થામાં નમી પડે છે. ૪૭૫.

વીશ આંગળ લાંબી બાહા હોય છે. આ બાહા શિરોભાગથી નીચે ને જાનુની ઉપરની ગણાય છે. ૪૭*૬*.

સોળ આંગળની જંઘાવાળો, ચાર આંગળની જાનુવાળો, ચાર આંગળ ઊંચી ખુરાવાળો-એમ એકંદર એંશી આંગળ ઊંચો હોય છે. ૪૭૭.

નવાણ આંગળના પરિણાહ વાળો અને ૧૦૮ આંગળ લાંબો હોય છે. ૪૭૮.

આ અશ્વની ઊંચાઈ જે ૮૦ આંગળની કહી તે ખરીથી માંડીને કર્શ સુધી સમજવી અને પીઠ તથા ઉદરની પરિધિ તે પરિણાહ સમજવો. ૪૭૯,

પુચ્છના મૂળથી મુખપર્યંત લંબાઈ સમજવી. અહીં આંગળ એ અમુક પ્રકારનું માન વિશેષ છે તે, તે વિષયના જાણકારે બતાવેલું સમજવું. ૪૮૦. इत्यश्चरत्नमाश्रित्य निर्दिष्टं मानमागमे । लोके त्वन्योत्तमहया-पेक्षयेदं तदीरितं ॥४८१॥ जधन्यमध्यश्रेष्ठाना-मश्चानामायतिर्भवेत् । अंगुलानां शतं हीनं विंशत्या दशभिस्त्रिभिः ॥४८२॥ परिणाहोंगुलानि स्या-त्सप्ततिः सप्तसप्ततिः । एकाशीतिः समासेन त्रिविधोऽयं यथाक्रमं ॥४८३॥ तथा षष्टिश्चतुःषष्टि-रष्टषष्टिः समुच्छ्र्यः । द्विपंचसप्तकयुता विंशतिः स्यान्मुखायतिः ॥४८४॥ इत्यादि । पृष्ठं तस्य भवेदीष-न्नतं मृदुलमांसलं । सल्लक्षणं कशावेत्र-लताद्याघातवर्जितं ॥४८५॥ अश्वोचितानेकरत्न-स्वर्णांलंकारभासुरः । भवत्यसौ च निर्दोषा-रौद्रपक्ष्मललोचनः ॥४८६॥ उदात्तगतिवेगेन मनःपवनतार्क्ष्यजित् । मृणालांभोनिश्रयापि लाघवेन समुत्यतन् ॥४८७॥

આ પ્રમાણનું માન આગમમાં અશ્વરત્નને આશ્રયીને કહ્યું છે. લોકમાં તો ઉત્તમ અશ્વને આશ્રયીને આ પ્રમાણે માન કહ્યું છે. જઘન્ય, મધ્યમ અને શ્રેષ્ઠ અશ્વની લંબાઈનું માન સોમાં વીશ, દશ ને ત્રણ આંગળ ઓછું કહ્યું છે. એટલે જઘન્યનું ૮૦, મધ્યનું ૯૦ ને શ્રેષ્ઠનું ૯૭ આંગળ સમજવું. ૪૮૧–૪૮૨.

પરિશાહ-જધન્ય, મધ્યમ ને શ્રેષ્ઠના ૭૦–૭૭ ને ૮૧ આંગળના અનુક્રમે સંક્ષેપથી કહેલ છે. ૪૮૩.

તથા *૬*૦–*૬*૪ ને *૬૮* આંગળ મુખની ઊંચાઈ હોય છે અને લંબાઈ ૨૨–૨૫ ને ૨૭ આંગળ હોય છે. ૪૮૪. ઈત્યાદિ.

તેની પીઠ કાંઈક નમેલી, મૃદુ, માંસલ, સારા લક્ષણવાળી અને ચાબુક, વેત્ર કે લતાના આઘાતરહિત હોય છે. ૪૮૫.

અશ્વને ઉચિત એવા અનેક રત્ન અને સ્વર્ણના અલંકારો વડે શોભતો હોય છે, અને નિર્દોષ તથા અરૌદ્ર પાંપણયુક્ત નેત્રવાળો હોય છે. ૪૮*૬*.

ઉદાત્ત એવી ગતિના વેગ વડે મન, પવન અને ગરુડને પણ જીતે એવો હોય છે. મૃણાલ અને જળનો આશ્રય કરીને પણ તે એકદમ લઘુલાઘવીકળાવડે કુદી જનાર હોય છે. ૪૮૭. सुकुलोत्थः सुजातिश्च शुचिः शास्त्रोक्तलक्षणः । तनुस्निम्धोल्लसद्रोमा मेधावी भद्रकोऽल्परुट् ॥४८८॥ अंभःपंकाग्निपाषाण-वालुकोल्लंघने पटुः । अद्रिगर्त्तादिविषम-पथे जितपरिश्रमः ॥४८९॥ लत्ताघातास्यदंशादि-दुष्टचेष्टाविवर्जितः । रिपुष्वतर्कितापाती-स्यात्सुशिष्यवदाश्रयः ॥४९०॥ कालहेषी रक्ततालु-जिह्वो जितपरीषहः । निद्रालुः सर्वदा जाग-रूकश्च समरांगणे ॥४९१॥ तथोक्तं - सदैव निद्रावशगा निद्राछेदश्च वाजिनां । जायते संगरे प्राप्ते कर्करस्य च भक्षणे ॥४९१॥ तथारोहकसर्वांग-सुखावहवपुर्गतिः । प्रशस्तद्वादशावर्त्तो-ऽनश्रुपाती श्रमेऽपि हि ॥४९३॥ सप्तभिः कुलकं ।

વળી તે અશ્વ સારા કુળમાં ઉત્પન્ન થયેલ, સુજાતિવાન્, શુચિ અને શાસ્ત્રોક્ત લક્ષણવાળો હોય છે. પાતળા, સ્નિગ્ધ અને ઉલ્લસાયમાન રોમવાળો, મેધાવી, ભદ્રક અને અલ્પ ક્રોધવાળો હોય છે. ૪૮૮.

પાણી, કાદવ, અગ્નિ, પાષાણ અને રેતીનું ઉલ્લંઘન કરવામાં ચતુર હોય છે. પર્વત, ખાડા વિગેરે વિષમ પંથમાં પણ પરિશ્રમને જીતનાર અર્થાત્ વિના પરિશ્રમે તેને ઉલ્લંઘનાર હોય છે. ૪૮૯.

લતાઘાત (પાટુ મારવી) અને આસ્યદંશ (કરડવું) વિગેરે દુષ્ટ ચેષ્ટારહિત હોય છે. શત્રુઓને વિષે અતર્કિત આપાત કરનાર હોય છે. અને સુશિષ્યના આશ્રય જેવો હોય છે. ૪૯૦.

અમુક કાળે હેષારવ કરનાર (કાળહેપી), રક્ત તાળુ અને જિહ્વાવાળો, પરિષહને જીતનારો, નિરંતર નિદ્રાળુ અને સમરાંગણમાં સદા જાગૃત રહેનારો હોય છે. ૪૯૧.

કહ્યું છે કે–'અશ્વો સદૈવ નિદ્રાવશ હોય છે. તેમનો નિદ્રાછેદ સંગ્રામમાં અને ખાવામાં કાંકરો આવે ત્યારે થાય છે.' ૪૯૨.

આરોહશ કરનારને સર્વાંગ સુખ આપે તેવી શરીરની ગતિવાળો, પ્રશસ્ત એવા બાર આવર્ત્તવાળો અને શ્રમ વખતે પશ આંસુ ન પાડે તેવો હોય છે. ૪૯૩. द्वादशावर्त्ताश्चेमे वराहोक्ता:-

ये प्रपाणगलकर्णसंस्थिताः पृष्ठमध्यनयनोपरिस्थिताः ।

ओष्ठसक्थिभुजकुक्षिपार्श्वग–स्ते ललाटसहिता: सुशोभना: ।।४९४।। अत्र प्रपाणमुत्तरोष्ठतलं सक्थिनी पश्चात्यपादयोर्जानूपरिभागा:, कुक्षिरत्र वामो, दक्षिणकुक्ष्यावर्त्तस्य गर्हितत्वात् अत्र कर्णनयनादिस्थानानां द्विसंख्याकत्वेऽपि जात्यपेक्षया द्वादशैव स्थानानि, स्थानभेदानुसारेण स्थानिभेदा अपि द्वादशैवेति ।

> तत्र कंठे स्थितोऽश्वानां स्याद्देवमणिसंज्ञकः । महालक्षणमावर्त्तः केषांचित्पुण्यशालिनां ॥४९५॥ इत्यश्वरत्नं ॥ स्त्रीरत्नं च भवेत्सर्व--नारीवर्गशिरोमणिः । रूपलक्षणसंयुक्ता मानोन्मानप्रमाणयुक् ॥४९६॥ अवर्द्धिष्णुरोमनखा सदा संस्थितयौवना । आशुस्पर्शमहिम्ना च सर्वरोगोपशांतिकृत् ॥४९७॥ बलवृद्धिकरी भोक्तुः सर्वर्तुषु सुखावहा । शीतकाले भवत्युष्णा ग्रीष्मकाले च शीतला ॥४९८॥

અશ્વો ઉપર બાર આવર્ત્ત વરાહે આ પ્રમાશે કહ્યા છે–૧ પ્રપાશ, ૨ ગળસંસ્થિત, ૩ કર્શસંસ્થિત, ૪ પૃષ્ઠોપરિ, ૫ મધ્યોપરિ, ૬ નયનોપરિ, ૭ ઓષ્ઠ, ૮ સક્થિ, ૯ ભુજાઉપર, ૧૦ કુક્ષિઉપર, ૧૧ પડખામાં અને ૧૨ લલાટ ઉપર સારા શોભતા હોય.' ૪૯૪.

અહીં પ્રપાણ તે ઉત્તરોષ્ઠનું તળ સમજવું. સક્થિ એટલે પછવાડેના બે પગના જાનુનો ઉપરનો ભાગ સમજવો. કુક્ષિ તે અહીં વામ બાજુની સમજવી–દક્ષિણ કુક્ષિનો આવર્ત્ત તો નિંદિત ગણાય છે. અહીં કર્શનયનાદિ સ્થાન બે બે ની સંખ્યાવાળા હોય છે, છતાં જાતિની અપેક્ષાએ બાર સ્થાનો જાણવા. સ્થાનભેદના અનુસારે અહીં સ્થાની ભેદો પણ બાર જ સમજવા.

તેમાં અશ્વના કંઠ ઉપર રહેલો દેવમણિ નામનો મહાલક્ષણવાળો આવર્ત્ત કોઈ પુણ્યશાળી અશ્વને જ હોય છે. ૪૯૫. ઈતિ અશ્વરત્ન.

<mark>૭. સ્ત્રીરત્ન</mark>–સર્વ નારીવર્ગમાં શિરોમણિ હોય છે. રૂપલક્ષણ સંયુક્ત અને માનોન્માન પ્રમાણયુક્ત હોય છે. ૪૯*૬*.

રોમ અને નખ ન વધે તેવી, સદા અવસ્થિત યૌવનવાળી, સ્પર્શના મહિમાથી શીઘ્રપજ્ઞે સર્વ રોગની શાંતિ કરનારી હોય છે. ૪૯૭.

ભોક્તાના બળની વૃદ્ધિ કરનાર, સર્વ ૠતુમાં સુખ આપનાર, શીતકાળે ઉષ્ણ અને ઉષ્ણકાળે શીત સ્પર્શવાળી હોય છે. ૪૯૮. फुल्लाब्जाक्षी शशिमुखी पीनस्तब्धोन्नतस्तनी । प्रशस्तजघना चारु--चरणा गजगामिनी ॥४९९॥ सुस्मिता मधुरालापा सुस्वरा प्रियदर्शना । हावभावविलासादि--चतुरा स्वर्वधूपमा ॥५००॥ इति स्त्रीरलं ॥ चतुर्दशैवं रत्नानि चक्रिणां प्राज्यपुण्यतः । स्युः सहस्रेण यक्षाणां प्राज्यपुण्यतः । स्रुः सहस्रेण यक्षाणां सेवितानि पृथक् पृथक् ॥५०१॥ द्वौ सहस्रौ च यक्षाणां चक्रभृद्देहरक्षकौ । चतुर्दश च रत्नानां सहस्राः षोडशेत्यमी ॥५०२॥ अथैवं सार्वभौमानां भवंति निधयो नव । नैसर्प्यः १ पांडुकश्चैव २ पिंगलः ३ सर्वरत्नकः ४ ॥५०३॥ महापद्मश्च ५ कालश्च ६ महाकाल ७ स्तथापरः । तथा माणवकः ८ शंखः ९ शाश्वता अक्षया अमी ॥५०४॥ पुस्तकानीह नित्यानि संति दिव्यानि तेषु च । आख्यातास्त्यखिला विश्व-स्थितिरेकमिदं मतं ॥५०५॥

પ્રફુલ્લ કમળ જેવા નેત્રોવાળી, ચન્દ્ર સમાન મુખવાળી, પીનસ્તબ્ધ ને ઉન્નત સ્તનવાળી, પ્રશસ્ત જઘનવાળી, સુંદર ચરણવાળી અને હાથી જેવી ગતિવાળી હોય છે. ૪૯૯.

સુંદર સ્મિત કરનારી, મધુર બોલનારી, સુંદર સ્વરવાળી, પ્રિયદર્શનવાળી, હાવભાવવિલાસાદિમાં ચતુર અને દેવાંગનાની ઉપમાને યોગ્ય હોય છે. ૫૦૦. ઈતિ સ્ત્રીરત્ન.

આ પ્રમાશે ચૌદ રત્નો ચક્રીને પૂર્વ પુણ્યના યોગથી પ્રાપ્ત થાય છે. તે દરેક રત્ન હજાર હજાર યક્ષોવડે સેવિત હોય છે. ૫૦૧.

બે હજાર યક્ષો ચક્રવર્તીના પોતાના દેહના રક્ષક હોય છે. તે અને ૧૪ રત્નના ૧૪૦૦૦ મળી કુલ ૧*૬*૦૦૦ યક્ષો ચક્રીના સેવક હોય છે. ૫૦૨.

તદુપરાંત ચક્રવર્તીને નવ નિધિઓ હોય છે. તેનાં નામ–૧ નૈસર્પ, ૨ પાંડુક, ૩ પિંગળ, ૪ સર્વરત્નક, ૫ મહાપદ્મ, *૬* કાળ, ૭ મહાકાળ, ૮ માણવક અને ૯ શંખ. આ નિધિઓ શાશ્વત અને અક્ષય હોય છે. ૫૦૩–૫૦૪.

તે નિધિઓમાં શાશ્વત અને દિવ્ય પુસ્તકો હોય છે. તેમાં સમગ્ર વિશ્વની સ્થિતિ લખેલી હોય છે–એવો એક (કોઈનો) મત છે. ૫૦૫. मतांतरे तु तत्कल्प-पुस्तकप्रतिपादिताः । साक्षात्प्रादुर्भवंत्यर्था-स्तेषु तेषु निधिष्विह ॥५०६॥ आकरग्रामनगर-पत्तनानां निवेशनं । मडंबानां द्रोणमुख-स्कंधावाराइवेश्मनां ॥५०७॥ स्थापनाविधयः सर्वे वास्तुशास्त्रेऽधुनापि ये । दृश्यंते तत्पुस्तकानि संति नैसर्पके निधौ ॥५०८॥ तत्र वृत्यावृतो ग्रामो लोहाद्युद्धव आकर: । नगरं राजधानी स्या-द्रलयोनिश्च पत्तनं ॥५०९॥ जलस्थलपथोपेत-मिह द्रोणमुखं भवेत् । अर्द्धततीयक्रोशांत-ग्रीमशुन्यं मडंबकं ॥५१०॥ इति प्रथमो निधिः ॥ दीनारनालिकेरादेः संख्येयस्य धनस्य यः । पारिच्छेद्यस्य मुक्तादेः प्रकारश्च समुद्भवे ॥५११॥ प्रस्थादिमेयं यद्धान्यं तोल्यं यच्च गुडादिकं । तयो: सर्वं प्रमाणं च मानोन्मानं च तादृशं ॥५१२॥ शाल्यादिधान्यबीजानां वापार्हाणामनेकधा । उत्पत्तिपद्धतिः सर्वा दर्शिता पांडुके निधौ ॥५१३॥ इति द्वितीयः ।

મતાંતરે તો તે કલ્પપુસ્તકમાં પ્રતિપાદિત એવા પદાર્થો તે તે નિધિમાંથી સાક્ષાત્ પ્રગટ થાય છે. ૫૦*૬*.

તેમાં ખાશ, ગ્રામ, નગર અને પાટશની સ્થાપના, મડંબકો, દ્રોશમુખો, સ્કંધાવાર (છાવશી), હાટ અને ઘરોની સ્થાપનાનો સર્વ વિષય તથા હાલ જે વાસ્તુશાસ્ત્રમાં દેખાય છે, તે સંબંધી પુસ્તકો **નૈસર્પ** નામના પહેલા નિધિમાં હોય છે. ૫૦૭–૫૦૮.

તેમાં વાડથી આવૃત્ત તે ગામ કહેવાય, લોહાદિ ધાતુ જેમાંથી નીકળે તે આકર (ખાણ) કહેવાય, નગર તે રાજધાની કહેવાય અને રત્નયોનિ તે પત્તન કહેવાય. ૫૦૯.

જળ ને સ્થળ બંને પ્રકારના માર્ગવાળા તે દ્રોણમુખ અને અઢી ગાઉ ફરતું કોઈ ગામ ન હોય, તે મડંબક સમજવો. ૫૧૦. ઈતિ પ્રથમ નિધિઃ ા

ધન, સોનૈયા અને નાળિયેર કે જે ગણાય, મુક્તા વિગેરેના ઢગલા તે ઉદ્ભવતી વખતે પરીક્ષા કરીને લેવાય, ધાન્ય કે જે પ્રસ્થાદિવડે મપાય, ગોળ વિગેરે જે તોળાય તે સર્વનું પ્રમાણ, તેવા પ્રકારનું માનોન્માન અને વાવવાલાયક શાલ્યાદિ અનેક પ્રકારના ધાન્યબીજમી અનેક પ્રકારે ઉત્પત્તિની પદ્ધતિ તે બધું બીજા **પાંડુક** નિધિમાં બતાવેલું છે. ૫૧૧–૫૧૩. ઈતિ દ્વિતીયઃ ા विधा आभरणानां या नानास्त्रीपुरुषोचिताः । तुरंगाणां गजानां च ख्याताः पिंगलके निधौ ॥५१४॥ इति तृतीयः । चकिणां यानि रत्नानि चक्रार्दीनि चतुर्दश । व्यावर्णिता तदुत्पत्तिः सर्वरले महानिधौ ॥५१५॥ स्फातिमंति भवंत्येत-न्निधानस्य प्रभावतः । चतुर्दशापि रत्नानी-त्येवमाहुश्च केचन ॥५१६॥ इति चतुर्थः ॥ उत्पत्तिः सर्ववस्त्राणां रंगाद्यारचनापि च । ख्याता निधौ महापद्मे विधिश्च क्षालनादिकः ॥५१७॥ इति पंचमः ॥ कालज्ञानं निधौ काले ज्योतिःशास्त्रानुबंधि यत् । तथा वंशास्त्रयो येऽई-च्चक्रभृत्सीरिशार्ङ्गिणां ॥५१८॥ तेषु वंशेषु यद् भूतं वर्त्तमानं च भावि यत् । शुभाशुभं तद्विज्ञेयं सर्वमस्मान्महानिधेः ॥५१९॥ कर्मणां कृषिवाणिज्या-दीनां शिल्पशतस्य च । निरूपिता स्थितिः सर्वा-प्यस्मिन्नेव महानिधौ ॥५२०॥ इति षष्ठः ॥

સ્ત્રી–પુરુષોને ઉચિત તેમજ અશ્વને અને ગજને ઉચિત અનેક પ્રકારના આભરણો સંબંધી વિધિઓ ત્રીજા **પિંગલક** નિધિમાં બતાવેલ છે. ૫૧૪, ઈતિ તૃતીયઃ ા

ચક્રીના ચક્ર વિગેરે જે ચૌદ રત્નો, તેની ઉત્પત્તિ **સર્વરત્ન** નામના ચોથા નિધિમાં બતાવેલી છે. એ નિધાનના પ્રભાવથી ચૌદ રત્નો ઘણા કાંતિવાળા થાય છે, એમ કેટલાક કહે છે. ૫૧૫–૫૧*૬*. ઈતિ ચતુર્થઃ ા

સર્વ પ્રકારના વસ્ત્રોની ઉત્પત્તિ, તેમને રંગવા વગેરેની રચના, તેમ જ ધોવા વિગેરેનો વિધિ પાંચમા **મહાપદ્મ** નામના નિધાનમાં બતાવેલો છે. ૫૧૭. ઈતિ પંચમઃા

**કાળ** નામના છટ્ઠા નિધિમાં કાળજ્ઞાન કે જે જ્યોતિષ શાસ્ત્રાનુબંધી છે, તે હોય છે, તથા અરિહંત, ચક્રી, વાસુદેવ ને બલદેવના વંશો, તે વંશમાં ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્યકાળને લગતું જે શુભાશુભ હોય, તેનું જ્ઞાન આ મહાનિધિમાંથી થાય છે. ૫૧૮–૫૧૯.

કૃષિ વાણિજ્યાદિ કર્મ અને સો શિલ્પ, તે સર્વની સ્થિતિ (હકીકત) આ કાળનિધિમાં બતાવેલી છે. ૫૨૦. ઈતિ ષષ્ઠઃ ા नानाविधस्य लोहस्य स्वर्णस्य रजतस्य च । मणीनां चंद्रकांतार्क-कांतादीनां महात्विषां ॥५२१॥ मुक्तानां स्फटिकानां च प्रवालानां य आकराः । तेषामुत्पत्तिराख्याता महाकाले महानिधौ ॥५२२॥ इति सप्तमः । खड्गकुंतादिशस्त्राणां नानावरणवर्मणां । उत्पत्तिर्युद्धनीतिश्च सद्व्यूहरचनादिका ॥५२३॥ सामदानादिका दंड-नीतयो विविधाश्च याः । हाकाराद्याश्च ताः सर्वाः प्रोक्ता माणवके निधौ ॥५२४॥ ताः स्युर्हाकार १ माकार २धिक्काराः ३ परिभाषणं ४ । मंडले बंधनं ५ कारा-क्षेपणं ६ चांगखंडनं ७ ॥५२५॥ परिभाषणमाक्षेपा-न्मा गा इत्यादि शंसनं ॥ संरोध इंगिते क्षेत्रे मंडले बंध उच्यते ॥५२६॥ तथोक्तं स्थानांगे-'सत्तविहा दंडनीई पण्णत्ता, तं० हक्कारे १ मक्कारे २ धिक्कारे ३ परिभासे ४ मंडलिबंधे ५ चारत्ते ६ छविच्छेदे ७ ॥इत्यष्टमः ॥

અનેક પ્રકારની લોહની, રૂપાની, સોનાની ચંદ્રકાંત-સૂર્યકાંતાદિ મહાતેજવાળા મણિની, મોતીની, સ્ફટિકની અને પ્રવાળાદિકની ખાણોની ઉત્પત્તિ **મહાકાળ** નામના સાતમા નિધિમાં બતાવેલી છે. ૫૨૧–૫૨૨. ઈતિ સપ્તમઃ ા

ખડ્ગ અને ભાલાદિ શસ્ત્રોની અને નાનાપ્રકારના બખ્તરોની ઉત્પત્તિ, યુદ્ધનીતિ અને ઉત્તમ વ્યૂહરચના વિગેરે, તેમજ સામ, દામાદિ વિવિધ દંડનીતિ તથા હાકારાદિ સર્વ નીતિઓ **માણવક** નામના આઠમા નિધિમાં બતાવેલ છે. ૫૨૩–૫૨૪.

તે નીતિઓ આ પ્રમાશે–૧ હાકાર, ૨ માકાર, ૩ ધિક્કાર, ૪ પરિભાષણ, ૫ મંડળમાં બંધન*, ૬* કારાક્ષેપણ ને ૭ અંગખંડન. આમાં પરિભાષણ તે આક્ષેપવડે **'ન જા'** ઈત્યાદિ કહેવું તે. અને ઈંગિતક્ષેત્રમાં જે સંરોધ તે મંડળે બંધ સમજવો. ૫૨૫–૫૨*૬*.

તે વિષે સ્થાનાંગસૂત્રમાં કહ્યું છે કે–'સાત પ્રકારની દંડનીતિ કહી છે. તે આ પ્રકારે–હક્કાર ૧, મક્કાર ૨, ધિક્કાર ૩, પરિભાસા ૪, મંડલિબંધ ૫, ચારક્ષેપણ ૪ ને છવિચ્છેદ ૭.' ઈતિ અષ્ટમઃ ા सर्वोऽपि नाट्यकरण-प्रकारो नाटकस्य च । अभिनेयप्रबंधस्य प्रकारा येऽप्यनेकशः ॥५२७॥ चतुर्विधस्य काव्यस्य तूर्यांगाणां च भूयसां । नानाविधानामुत्पत्तिः ख्याता शंखे महानिधौ ॥५२८॥ काव्यचातुर्विध्यं चैवं त्रेधा-धर्मार्थकाममोक्षाख्यं पुरुषार्थचतुष्टयं । काव्यं तत्प्रतिबद्धत्वा-द्बुधैरुक्तं चतुर्विधं ॥५२९॥ संस्कृतं प्राकृतं चापभ्रंशं संकीर्णकेति च । भाषाश्चतग्रस्तद्बद्धं भवेत्काव्यं चतुर्विधं ॥५२९॥ तत्र संस्कृतप्राकृते प्रतीते, अपभ्रंशो भवेतत्त-द्देशेषु शुद्धभाषितं । संकीर्णा सौरसेन्यादि-र्भाषा प्रोक्ता विचक्षणौः ॥५३९॥ गद्यं पद्यं च गेयं च चौर्णं चेत्यथवा भिदः । तत्र स्याद्गद्यमच्छंदो-बद्धं बद्धं च तैः परं ॥५३२॥ गांधर्वरीत्या यद्वद्धं गेयं गानोचितं हि तत् ।

चौर्णं भूरि बाहुलक-गमाव्ययनिपातयुक् ॥५३३॥ इति नवम: ॥

સર્વે નાટ્ય કરવાના પ્રકારની, અભિનય પ્રબંધવાળા નાટકના અનેક પ્રકારોની, ચાર પ્રકારના કાવ્યની અને અનેક પ્રકારના વાજિંત્રોની વિધિ–એમ વિવિધ પ્રકારની ઉત્પત્તિ શંખ નામના નવમા મહાનિધિમાં બતાવેલી છે. ૫૨૭–૫૨૮.

કાવ્યનું ત્રણ પ્રકારે ચાતુર્વિધ્ય આ પ્રમાણે–ધર્મ, અર્થ, કામ ને મોક્ષ–એ ચાર પુરુષાર્થસંબંધી જે કાવ્ય, તે તત્પ્રતિબદ્ધ હોવાથી પંડિતોએ ચાર પ્રકારનું કહ્યું છે. ૫૨૯.

સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, અપભ્રંશ અને સંકીર્શક--એ પ્રમાશે જે ચાર ભાષા તત્પ્રતિબદ્ધ કાવ્ય, તે પશ ચતુર્વિધ કહ્યું છે. ૫૩૦.

તેમાં સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષા તો પ્રસિદ્ધ છે. તે તે દેશમાં શુદ્ધ ભાષા તરીકે ગણાય તે અપભ્રંશ અને શૌરસેનાદિ જે ભાષા, તે સંકીર્શ વિચક્ષણોએ કહેલ છે. ૫૩૧.

શ્લોક વિના કાવ્યના ગઘ, પઘ, ગેય ને ચૌર્શ–એમ ચાર પ્રકાર પણ કહ્યા છે. તેમાં ગદ્ય તે શ્લોક વિના અને પદ્ય તે શ્લોકથી બદ્ધ. ૫૩૨.

ગાંધર્વ રીતિથી જે બદ્ધ હોય તે ગાનોચિત ગેય અને ઘણા બાહુલક, ગમ, અવ્યય ને નિપાતવાળું તે ચૌર્શ. ૫૩૩. ઈતિ નવમઃ ા

| नवयोजनविस्तीर्णा द्वादशयोजनायताः ।<br>उच्छिता योजनान्यष्टा-वष्टचक्रप्रतिष्ठिताः ॥५३४॥                                              |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| सौवर्णा विविधै रलैः पूर्णा वैडूर्यरलजैः ।<br>कपार्टश्चारुरचना-रमणीयैरलंकृताः ॥५३५॥                                                 |  |  |
| कपाट्यारुरचना-रमणावरलकृताः ॥व र २॥<br>निधिनामसमाख्यानां पल्यायुष्कसुधाभुजां ।<br>आवासास्ते महर्द्धीनां सदा स्युर्जाह्नवीमुखे ॥५३६॥ |  |  |
| चक्रवर्तिनि चोत्पन्ने तद्धाग्येन वशीकृताः ।<br>वर्षं जित्वा वलमानं गृहान् प्रत्यनुयांति तं ॥५३७॥                                   |  |  |
| तथोक्तमृषभचरिते –<br>इत्यूचुस्ते वयं गंगा-मुखमागधवासिनः ।                                                                          |  |  |
| आगतास्त्वां महाभाग त्वद्धाग्येन वशीकृताः ॥५३८॥<br>पातालमार्गेणायांति तिष्ठंति च पुराद्बहिः ।                                       |  |  |
| तेषां: नगरतुल्यानां पुर्यामनवकाशत: ॥५३९॥                                                                                           |  |  |

એ નિધાનો નવ યોજન પહોળા, બાર યોજન લાંબા, આઠ યોજન ઊંચા અને આઠ ચક્ર ઉપર રહેલ હોય છે. પ૩૪

એ નિધાનો સુવર્શના હોય છે, વિવિધ રત્નોથી પૂર્શ હોય છે, સુંદર રચનાથી રમશીય અને વૈડ્ર્યરત્નથી બનાવેલા એવા તેના કપાટો હોય છે. પ૩પ.

તે નિધિના નામ સમાન નામવાળા, પલ્યોપમના આયુષ્યવાળા અને મહર્દ્ધિક એવા તે નિધિના અધિષ્ઠાતા દેવોના આવાસો ગંગા નદીના મુખ પાસે (કિનારે) હોય છે. ૫૩*૬*.

જ્યારે ચક્રી ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે તેના ભાગ્યવડે વશીકૃત થયેલા તે નિધિ, તે ક્ષેત્ર જીતીને પાછા વળતા એવા ચક્રીની પાછળ ચાલે છે. ૫૩૭.

શ્રી ૠષભચરિત્રમાં કહ્યું છે કે, તે નિધિઓ ચક્રીને કહે છે કે–'હે મહાભાગ્યવાન, અમે ગંગાના મુખ પાસે રહેનારા છીએ અને તમારા ભાગ્યથી વશ થયેલા અમે તમારી પાસે આવ્યા છીએ.' પ૩૮.

તેઓ પાતાળ માર્ગે ચક્રવર્તીની પાછળ ચાલે છે અને નગરની બહાર રહે છે, કેમકે રાજધાનીના પ્રમાણ જેટલા વિસ્તારવાળા તે એકેક નિધાન હોવાથી તેનો નગરમાં નિવાસ શી રીતે થઈ શકે ? પ૩૯. एवं सेनाश्चतम्रोऽपि पत्त्यश्वेभरथात्मिकाः ।

पुर्यां न प्रविशंत्यंत-रवकाशविवर्जिताः ॥५४०॥

तथोक्तं जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रे- 'णवरि णव महाणिहीओ चत्तारि सेणाओ ण पविसंतीत्यादि'

लोके तु- महापद्मश्च १ पद्मश्च २ शंखो ३ मकर ४ कच्छपौ ५ । मुकुंद ६ कुंदौ ७ नीलश्च ८ चर्चश्च ९ निधयो नव ॥५४०आ। चतुर्दश सहम्राणि यक्षा रत्नाधिदेवताः । द्वे सहम्रे चांगरक्षाः सहम्राः षोडशेति ते ॥५४१॥ एकातपत्रं षट्खंड-राज्यं नगरनीवृत्तां । मौलिभृद्भूपतीनां च स्युर्द्वात्रिंशत्सहम्रकाः ॥५४२॥ गजानां च रथानां च निःस्वानानां च वाजिनां । स्युः प्रत्येकेन चतुरशीतिः शतसहम्रकाः ॥५४३॥ ऋतुकल्याणिकानां स्युः पुरंधीणां सहम्रकाः । द्वात्रिंशताश्च सुस्पर्शाः सर्वनुषु सुखावहाः ॥५४४॥

તે જ રીતે ચક્રવર્તીની સેના ગજ, અશ્વ, રથ અને પદાતિરૂપ ચાર પ્રકારની છે તે પણ તેને રહેવા જેટલો નગરમાં અવકાશ ન હોવાથી નગરીમાં પ્રવેશ કરતી નથી. ૫૪૦.

જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રમાં કહ્યું છે કે–'એટલું વિશેષ કે નવમહાનિધિ ને ચાર પ્રકારની સેના નગરમાં પ્રવેશ કરતી નથી.'

લોકિકમાં '૧ મહાપદ્મ, ૨ પદ્મ, ૩ શંખ ૪, મકર, ૫ કચ્છપ, ૪ મુકુંદ, ૭ કુંદ, ૮ નીલ અને ૯ ચર્ચ–એ નામના નવ નિધિ કહ્યા છે.' ૫૪૦ અ.

ચૌદ હજાર ચૌદ રત્નોના અધિષ્ઠાયક યક્ષો અને ચક્રીના બે હજાર અંગરક્ષક યક્ષો એમ કુલ ૧*૬* હજાર યક્ષો હોય છે. ' ૫૪૧.

એકાતપત્રવાળું છ ખંડનું રાજ્ય હોય છે અને મોટા નગરોથી આવેલા મુકુટઘારી (બત્રીશ હજાર) ૩૨૦૦૦ રાજાઓ હોય છે. ૫૪૨.

હાથી, રથપતિ અને ઘોડા–પ્રત્યેક ૮૪ લાખ ૮૪ લાખ હોય છે. ૫૪૩.

ૠતુકલ્યાશી<sup>ર</sup> એવી પુરંધ્રીઓ ૩૨૦૦૦ સારા સ્પર્શવાળી અને સર્વ ૠતુમાં સુખ આપનારી હોય છે. ૫૪૪.

૧–૫૦૨મો શ્લોક આ જ ભાવવાળો છે. ૨–ૠતુ એટલે અટકાવ નિયમિત આવતો હોવાથી કલ્યાણકારક.

देशाधिपानां कन्या या उदूढाश्चकवर्त्तना । तासामपि सहस्राणि द्वात्रिंशत्स्वर्वधूश्रियां ॥५४५॥ पुरंधीणां भवंत्येवं चतुष्षष्टिः सहस्रकाः । भवंति द्विगुणास्ताभ्यः सुरूपा वारयोषितः ॥५४६॥ एकं लक्षं द्विनवति–सहस्राभ्यधिकं ततः । अंतःपुरिणां निर्दिष्टं भोगार्थं चक्रवर्त्तिनः ॥५४७॥ द्वात्रिंशत्पात्रबद्धानां नाटकानां सहस्रकाः । द्वात्रिंशत्पात्रबद्धानां नाटकानां सहस्रकाः । द्वात्रिंशत्यात्रबद्धानां नाटकानां सहस्रकाः । द्वात्रिंशत्यात्रबद्धानां नाटकानां सहस्रकाः । द्वात्रिंशत्यात्रबद्धानां नाटकानां सहस्रकाः । द्वात्त्रिंशद् ढौकितानां स्व–कन्योद्वाहेऽखिलैर्नृपैः ॥५४८॥ ग्रामाणां च पदातीनां कोट्यः षण्णवतिः स्मृताः । रत्तस्वर्णाद्याकराणां विंशतिः स्युः सहस्रकाः ॥५४९॥ स्तोत्रे तु षोडश सहस्रा रत्नाकराणामुक्ताः संतीति । द्वासप्ततिः पुरवर–सहस्राणि भवंत्यथ । सहस्रा नवनवतिः श्रुता द्रोणमुखा अपि ॥५५०॥ अष्टचत्वारिंशदेवं पत्तनानां सहस्रकाः ।

દેશાધિપોની જે કન્યા ચક્રવર્તી પરશે છે તેની સંખ્યા પણ ૩૨૦૦૦ ની હોય છે. તે દેવાંગનાઓને પણ જીતે એવી રૂપવંત હોય છે. પ૪૫.

એ રીતે એકંદર *૬*૪૦૦૦ સ્ત્રીઓ હોય છે અને તે કરતાં બમણી ૧,૨૮,૦૦૦ રૂપવંત એવી વારાંગનાઓ હોય છે. ૫૪*૬*.

એ પ્રમાણે ૧,૯૨,૦૦૦ અંતઃપુરીઓ ચક્રવર્તીને ભોગને માટે કહેલી છે. ૫૪૭.

બત્રીશબદ્ધ એવા નાટકો ૩૨૦૦૦ હોય છે, તે દરેક રાજાઓએ પોતપોતાની કન્યાઓના વિવાહ વખતે ચક્રીને અર્પણ કરેલા હોય છે. ૫૪૮.

પદાતિ ૯૬ ક્રોડ હોય છે, ૯૬ ક્રોડ ગ્રામ હોય છે. અને વીશ હજાર રત્ન અને સ્વર્ણાદિની ખાણો હોય છે. ૫૪૯.

એક સ્તોત્રમાં સોળ હજાર રત્નોની ખાણો કહેલી છે.

બોંતેર હજાર મોટા નગરો હોય છે, નવ્વાશુ હજાર દ્રોશમુખો હોય છે. ૫૫૦.

અડતાલીશ હજાર પત્તન હોય છે, ચોવીશ હજાર કર્બટો ને મંડબો હોય છે. ૫૫૧.

द्वीपांतराणां खेटानां स्युः षोडश सहम्रकाः । भवंति कोटयस्तिम्रो हलानामथ गंत्रिणां ॥५५२॥ संवाहानां सहम्राणि चतुर्दश भवंत्यथ । वेलाकुलसहम्राश्च-षट्पंचाशत्प्रकीर्त्तिताः ॥५५३॥ कोट्योऽष्टादशाश्चानां महतां परिकीर्त्तिताः । अभ्रंलिहानेकवर्ण-ध्वजानां दश कोटयः ॥५५४॥ महाबंदिबंदिनां च चतुःषष्टिः सहम्रकाः । तथा गोकुलकोट्येका भोज्यं कल्याणनामकं ॥५५५॥ अंगमर्द्दकसंवाहि--सूदभूषणधारिणां । षट्त्रिंशत्कोटयस्तिम्रो लक्षा भोजनवेश्मनां ॥५५६॥ आत्रोद्यधारिणां तिम्रो लक्षा दीपकधारिणां । पंचलक्षीत्यादि नाना संपत्स्याच्यक्रवर्त्तिनां ॥५५७॥

इवं च चक्रवर्त्तिनां समृद्धिः कियती श्री जंबूद्वीपप्रज्ञप्तिसूत्रानुसारेण, शेषा च चक्रिसमृद्धिगर्भितश्रीशांतिनाथस्तोत्रानुसारेणेति ज्ञेयं ।

બીજા દ્વીપો ને ખેડાઓ સોળ–સોળ હજાર હોય છે. ત્રણ ક્રોડ હળ અને ગાડાં હોય છે. ૫૫૨. સંવાહ ચૌદ હજાર હોય છે, અને વેળાકુળ છપ્પન હજાર હોય છે. ૫૫૩.

અઢાર ક્રોડ મોટા અશ્વો હોય છે અને આકાશ સુધી પહોંચે એવા અનેક વર્ષાવાળી દશ ક્રોડ ધ્વજાઓ હોય છે. ૫૫૪.

મહાબંદી એવા બંદીઓ *૬*૪ હજાર હોય છે. એક ક્રોડ ગોકુળ હોય છે અને કલ્યાણ નામનું ભોજન હોય છે. ૫૫૫.

અંગમર્દક, સંવાહક, રસોઈઆ અને આભૂષણ જાળવનારા છત્રીશ ક્રોડ હોય છે, ત્રણ લાખ ભોજનશાળા હોય છે. ૫૫*૬*.

ત્રણ લાખ વાજિંત્રધારી અને પાંચ લાખ દીવીના ધરનારા હોય છે. ઈત્યાદિ અનેક પ્રકારની સંપત્તિ ચક્રવર્તીને હોય છે. ૫૫૭.

આ ચક્રવર્તીની ૠદ્ધિ અમે કેટલીક જંબૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિને અનુસારે અને બાકીની ચક્રીસમૃદ્ધિગર્ભિત શ્રીશાંતિનાથના સ્તોત્રને અનુસારે કહી છે. हारो मुक्तामणिमयः स्याच्चतुःषष्टियष्टिकः । महार्घोऽत्यंतरुचिरः सर्वेषामपि चक्रिणां ॥५५८॥ यथागममिति प्रोक्तं स्वरूपं चक्रवर्त्तिनां । अथ तद्वासुदेवानां प्रोच्यते सीरिणामपि ॥५५९॥ एतेऽपि प्राग्भवाचीर्ण-तपःसंयमसंवरैः । अर्जितोत्तमकर्माण उत्पद्यंते सुधाशिषु ॥५६०॥ तेभ्यञ्च्युत्वोच्चगोत्रेषु महर्द्धिकमहीभृतां । कुलेषु ते प्रजायंते न तु नीचाल्पसंपदां ॥५६१॥ वैमानिकेभ्य एवात्र वासुदेवा भवंति ते । अवश्यं तत्पदप्राप्त्यै प्राक्कल्पितनिदानकाः ॥५६१॥ अतः एवातिगाद्ध्येन भुक्त्वा भोगाननुत्तरान् । प्रयांति नरकेष्वेव ते व्रताऽप्रभविष्णवः ॥५६३॥ बलदेवास्तु देवेभ्यः सर्वेभ्योऽपि भवंति ते । प्राग्भवे नीर्निदानत्वा–दंते स्वीकृत्य संयमं ॥५६४॥

સર્વ ચક્રવર્તીઓને ચોસઠ સરનો મુક્તામણિમય હાર હોય છે. તે હાર મોટી કીંમતવાળો અને અત્યંત મનોહર હોય છે. ૫૫૮.

એમ અર્થથી ચોથા અંગમાં કહ્યું છે. આ પ્રમાશે આગમમાં કહ્યા પ્રમાશે ચક્રવર્ત્તીનું સ્વરૂપ કહ્યું. હવે વાસુદેવ અને બળદેવનું સ્વરૂપ કહીએ છીએ. પપ૯.

એ વાસુદેવ અને બળદેવ પણ પૂર્વભવે આચરેલા તપ, સંયમ અને સંવરવડે ઉત્તમ કર્મને ઉપાર્જન કરીને દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થયેલા હોય છે. પ*5*૦.

ત્યાંથી ચ્યવીને ઉચ્ચગોત્રમાં અને મહર્દ્ધિક એવા રાજાના કુળમાં ઉત્પન્ન થાય છે; પણ નીચકુળમાં કે અલ્પ સંપદાવાળાને ત્યાં ઉત્પન્ન થતા નથી. પ*ઽ*૧.

વાસુદેવો વૈમાનિકમાંથી આવીને જ ઉત્પન્ન થાય છે અને તેઓ તે પદની પ્રાપ્તિને માટે પૂર્વભવમાં અવશ્ય નિયાણું કરેલા જ હોય છે. પ*ઽ*૨.

તેથી અતિ ગૃદ્ધતાવડે અનુત્તર એવા ભોગને ભોગવીને નરકમાં જ જાય છે. તેઓ વ્રત લઈ શકતા નથી. ૫*૬*૨.

બલદેવ ચારે પ્રકારના દેવોમાંથી આવીને ઉત્પન્ન થાય છે. તેઓ પૂર્વભવમાં નિયાણું કર્યા વિનાના હોય છે, તેથી તે અંતે, સંયમ ગ્રહણ કરીને સ્વર્ગે અથવા મોક્ષે જાય છે; પરંતુ એમને વૈરાગ્યની स्वर्गं यांत्यथवा मुक्ति-मेषां वैराग्यवासना ।

खिन्नानां जायते विष्णौ विपन्ने प्रेष्ठबांधवे ॥५६५॥

यत्तु श्रीमहानिशीथे पंचमाध्ययने कुवलयाचार्यप्रबंधे कुवलयप्रभाचार्यो मृत्वा व्यंतरो बभूव १, ततः सूनाधिपो २, मृत्वा सप्तमपृथिव्यां ३, ततो मृगजातिः ४, ततो महिष५, स्ततो मनुष्य ६, स्ततो वासुदेव इति मनुष्यभवादनंतरमागतस्य वासुदेवत्वमुक्तं तन्मतांतरमिति ज्ञेयं ।

> एतौ च द्वौ विमात्रेयौ भवतो भातरौ मिथ: । जगत्यनुत्तरस्नेहौ हली ज्येष्ठो हरिर्लघु: ॥५६६॥ एते जितत्रिखंडा: स्यु-श्चक्रितोऽर्द्धसमृद्धय: । महीभृतां सहस्रैश्च सेव्या: पोडशभिस्सदा ॥५६७॥ त्यक्तनिष्कारणक्रोधा: सानुक्रोशा अमत्सरा: । प्रकृत्यैव परगुण-ग्राहिणो गतचापला: ॥५६८॥ गंभीरमधुरस्वल्पा-लापा: सदुचितस्मिता: । सत्यसंपूर्णवचना: शरणागतवत्सला: ॥५६९॥

ભાવના વહાલા બંધુરૂપ વાસુદેવ મરણ પામ્યા પછી તે કાર્યથી ખેદ પામીને થાય છે. ૫૬૪–૫૬૫.

શ્રી મહાનિશીથના પાંચમા અધ્યયનમાં કુવલયાચાર્યના પ્રબંધમાં કુવલયાચાર્ય મરણ પામીને વ્યંતર થાય છે, ત્યાંથી ચ્યવી કસાઈખાનાના સ્વામી થાય છે, મરીને સાતમી નરકે જાય છે, ત્યાંથી નીકળી મૃગ થાય છે, પછી મહિષ થાય છે, પછી મનુષ્ય થાય છે અને પછી વાસુદેવ થાય છે એમ કહ્યું છે. એટલે કે મનુષ્યમાંથી અનંતર વાસુદેવ થવાનું કહ્યું છે તે મતાંતર જાણવું.

એ બંને (બળદેવ અને વાસુદેવ) જુદી જુદી માતાના પુત્રરૂપે ભાઈઓ થાય છે, પરંતુ તેમનો સ્નેહ જગતમાં અનુત્તર કહ્યો છે. તેમાં બળદેવ મોટા હોય છે અને વાસુદેવ નાના હોય છે. પ*૬૬*.

એઓ ત્રણ ખંડને જીતે છે અને ચક્રવર્તી કરતાં અર્ધસમૃદ્ધિવાળા હોય છે. તેઓ નિરંતર સોળ હજાર રાજાઓથી સેવાય છે. ૫*૬*૭.

વાસુદેવ અને બળદેવ બંને નિષ્કારણ ક્રોધ નહીં કરનારા, દયાયુક્ત ચિત્તવાળા, મત્સરવિનાના, સ્વભાવે જ પરગુણને ગ્રહણ કરનારા, ચપલતા વિનાના, ગંભીર, મધુર અને સ્વલ્પ બોલનારા, સારું અને ઉચિત સ્મિત કરનારા, સત્યથી સંપૂર્ણવચનવાળા શરણાગતના વત્સલ, એક સો આઠ લક્ષણયુક્ત શરીરવાળા, ઉત્કૃષ્ટ સત્ત્વવાળા, સંગ્રામશૂર, નિરંતર જયના મેળવનારા, પ્રચંડ આજ્ઞાવાળા, આળસવિનાના,

| लक्षणानां शतेनाष्टा-धिकेनांचितभूधनाः ।                |
|-------------------------------------------------------|
| उत्कृष्टसत्तवाः संग्राम-शूराः प्राप्तजयाः सदा ॥५७०॥   |
| प्रचंडाज्ञा अनलसाः प्रतिपक्षाऽसहिष्णवः ।              |
| सितच्छत्रेण सततं चामराभ्यां च शोभिताः ॥५७१॥           |
| श्रीवत्सलांछनाः पद्म-नयनाः प्रियदर्शनाः ।             |
| यशःकीर्तिसुधापूर्ण-त्रैलोक्या गजगामिनः ॥५७२॥          |
| श्यामलद्युतयस्तत्र वासुदेवा महौजसः ।                  |
| पीतकौशैयवसना नरसिंहाः स्फुरद्रुचः ॥५७३॥               |
| रत्नेन कौस्तुभाख्येन सदालंकृतवक्षसः ।                 |
| उदात्तसत्त्वाः संग्राम-सोत्साहा गरुडध्वजाः ॥५७४॥      |
| तथोक्तं 'जुद्धसूरा वासुदेवा'                          |
| पांचजन्याभिधः शंखः १ स्याच्चक्रं च सुदर्शनं २ ।       |
| गदा कौमोदिकी ३ चापं शार्ङ्गं ४ खड्गस्तु नंदकः ५ ॥५७५॥ |
| मणिश्च ६ वनमाला ७ च सप्तरली भवेदियं ।                 |
| उत्कृष्टा वासुदेवानां सदा देवैरधिष्ठिता ॥५७६॥         |

પ્રતિપક્ષને સહન નહીં કરનારા, શ્વેત છત્ર અને ચામરોવડે શોભતા, શ્રીવત્સના લાંછનવાળા, કમળસમાન નેત્રવાળા, પ્રિયદર્શનવાળા, યશઃકીર્ત્તિરૂપ સુધા વડે ત્રૈલોક્ચને પૂર્ણ કરનારા અને હાથી સમાન ગતિવાળા હોય છે. પ*૬૮–*૫૭૨.

તેમાં વાસુદેવ શ્યામ કાંતિવાળા, મોટા પરાક્રમવાળા, પીળા વર્જાના કૌશેય (રેશમી) વસ્ત્રને ધારજ્ઞ કરનારા, નરમાં સિંહસમાન અને તેજસ્વી હોય છે. પ૭૩.

તે નિરંતર કૌસ્તુભ રત્નવડે અલંકૃત વક્ષઃસ્થળવાળા, વિશાળ સત્ત્વવાળા, સંગ્રામમાં ઉત્સાહવાળા અને ગરુડના ચિદ્ધયુક્ત ધ્વજાવાળા હોય છે. ૫૭૪.

'વાસુદેવ યુદ્ધમાં શૂરવીર હોય છે' એમ કહ્યું છે,

૧ પાંચજન્ય શંખ, ૨ સુદર્શન ચક્ર, ૩ કૌમોદિકી ગદા ૪ શાર્ઙ્ગ ધનુષ્ય, ૫ નંદક ખડ્ગ, *૬* કૌસ્તુભ મણિ અને ૭ વનમાળા–આવા ઉત્કૃષ્ટ સાતરત્નો વાસુદેવોને હોય છે, જે હંમેશ દેવોથી અધિષ્ઠિત હોય છે. ૫૭૫–૫૭*૬*.

તેમાં શંખ છે, તે વાસુદેવ સિવાય બીજા કોઈ વગાડી ન શકે એવો હોય છે. તેના શબ્દને સાંભળતાં

तत्राशकतो वादयितुं शंखोऽन्येन हरिं विना । श्रुत्वैवास्य ध्वनिं द्यतं वैरिसैन्यं पलायते ॥५७७॥ दंडरत्नवदुत्कृष्ट–प्रभावाढ्या परेण च । दुर्वहा स्याद्गदा द्य्य-द्वैरिदोर्मदखंडिनी ॥५७८॥ दूराकर्षं धनुः शार्ङ्ग–मन्येनाद्भुतशक्तिकं । पलायते शत्रुसैन्यं यस्य टंकारवादपि ॥५७९॥ श्रूयते धातकीखंडं गते चरमशार्ङ्गिणि । द्रौपदीहारिणः सैन्ये पद्मोत्तरमहीपतेः ॥५८०॥ पांचजन्यस्य शब्देन तृतीयोंशः पलायितः । शेषो नष्टस्तृतीयोंशो धनुष्टंकारवेण च ॥५८१॥ वनमालाभिधा च स्रक् सदा हृदयवर्त्तिनी । आम्लाना सततं सर्व–र्त्तुकपुष्पातिसौरभा ॥५८२॥ चक्रादीनां च रत्नानां वर्णनं प्राग् निरूपितं । यथासंभवमत्रापि योजनीयं मनीषिभिः ॥५८३॥

જ અભિમાની વૈરીનું સૈન્ય પલાયન થઈ જાય છે. ૫૭૭.

દંડરત્નની જેવી ઉત્કૃષ્ટ પ્રભાવવાળી, બીજાથી ન ઉપાડી શકાય તેવી અને દર્પધારી વૈરીના ભુજામદને ખંડન કરનારી ગદા હોય છે. ૫૭૮.

શાર્ડ્ગ ધનુષ્ય બીજા ચડાવી ન શકે તેવું, અદ્ભુત શક્તિવાળું અને જેના ટંકારવમાત્રથી પણ શત્રુસૈન્ય પલાયન કરી જાય એવું હોય છે. પ૭૯.

સાંભળીએ છીએ કે છેલ્લા વાસુદેવ (કૃષ્ણ) ધાતકી ખંડમાં ગયા હતા, ત્યાં દ્રૌપદીનું હરણ કરનારા પદ્મોત્તર રાજાના સૈન્યનો બીજો ભાગ પાંચજન્ય શંખના શબ્દથી અને ત્રીજો ભાગ શાર્ઙ્ગ ધનુષ્યના ટંકારવથી યુદ્ધક્ષેત્રમાંથી પલાયન કરી ગયો હતો. ૫૮૦–૫૮૧.

**વનમાળા** નામની માળા નિરંતર વાસુદેવના હૃદયમાં રહેલી હોય છે, તે મ્લાન થતી નથી અને તે સતત સર્વ ૠતુઓનાં અતિસુગંધી પુષ્પોની હોય છે. ૫૮૨.

ચક્રાદિ રત્નોનું વર્શન જે પૂર્વે વર્શવેલું છે, તે યથાસંભવ અહીં પણ બુદ્ધિમાનોએ જોડી દેવું. ૫૮૩. प्रश्नव्याकरणसूत्रे तु वासुदेववर्णने शक्तिः शस्त्रं दृश्यते, मणिश्चात्र न दृश्यते, तथा च तद्ग्रंथः'संखचक्कगयसत्तिणंदगधरा इति' शक्तिश्च त्रिशूलविशेष इति तद्वृत्तौ । भवंति बलदेवास्तु गौरांगा नीलवाससः । योषिद्दुक्कार्मणी भूत-रूपास्तालध्वजान्विताः ॥५८४॥ एषां स्युस्त्रीणि रत्नानि सेवितानि सुरैः सदा । धनुः परैरनाकर्ष्यं मुशलं च हलं वरं ॥५८५॥ त्रीण्यप्यमूनि द्विषतां पटूनि मदभेदने । दुर्लभानि सूराणाम-प्यमोघानि च सर्वदा ।५८६॥ उक्तानि चैतानि रामचरित्रेऽनंगलवणमदनांकुशसंग्रामे पद्मस्य बलदेवस्य । तथाहि- पद्मनाभोऽप्यभाषिष्ट ममापि शिथिलायते । धनुः श्वभे स्थितमिव वन्रावर्त्तं न कार्यकृत् । अभून्मुशलरत्नं च वैरिनिर्दलनक्षमं । कणखंडनमात्रार्ह-मेवैतदपि संप्रति ॥५८८॥

શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણસૂત્રમાં વાસુદેવના વર્શનમાં શક્તિ નામનું શસ્ત્ર દેખાય છે અને મણિ દેખાતું નથી. તેનો પાઠ આ પ્રમાણે–'શંખ, ચક્ર, ગદા, શક્તિ અને નંદકને ધારણ કરનારા–' આમાં શક્તિ એટલે ત્રિશૂળ સમજવું એમ તેની વૃત્તિમાં કહ્યું છે.

બલદેવો ગૌર શરીરવાળા અને નીલ વસ્ત્રવાળા, સ્ત્રીઓની દષ્ટિને કાર્મણરૂપ એવા અદ્ભુત રૂપવાળા, અને તાલના ચિદ્ધયુક્ત ધ્વજાવાળા હોય છે. ૫૮૪.

એમને ત્રણ રત્નો દેવોવડે સેવિત હોય છે. બીજા ખેંચી ન શકે એવું ઘનુષ્ય, શ્રેષ્ઠ એવું હળ અને મુશળ. ૫૮૫.

આ ત્રણે શત્રુના મદને ભેદવામાં પ્રવીણ, દેવોને પણ દુર્લભ, અને સદા અમોઘ હોય છે. ૫૮૪.

આ હકીકત રામચરિત્રમાં અનંગલવણ અને મદનાંકુશ સાથેના સંગ્રામમાં પદ્મ (રામ) નામના બળદેવના અધિકારમાં કહેલ છે કે –

પદ્મનાભ (રામચંદ્ર) પણ લક્ષ્મણને કહે છે કે–મારું આ વજાવર્ત ધનુષ્ય પણ અત્યારે શિથિલ થાય છે અને ખાડામાં પડેલું હોય તેમ કાર્ય કરતું નથી. ૫૮૭.

જે મુશળરત્ન વૈરીઓને દળી નાંખવા માટે સમર્થ હતું તે અત્યારે અનાજ ખાંડવાને યોગ્ય થઈ ' ગયું છે. ૫૮૮. अनंकुशेंव

अनंकुशेंकुशीभूतं यद्दुष्टनृपदंतिनां । हलरत्नं तदप्येत–दभूद्भूपाटनोचितं ॥५८९॥ सदा यक्षै रक्षितानां विपक्षक्षयकारिणां । तेषामेव ममास्त्राणा–मवस्था केयमागता ॥५९०॥ इत्यादि. स्युः षोडश सहस्राणि विष्णूनां प्राणवल्लभाः । जगदत्तरसौभाग्यशालिन्यः स्वर्वधूसमाः ॥५९१॥

तथोक्तं दशमांगे-'सोलसदेवीसहस्स वरनयणहिययदइया' इति,

अंतकृत्सूत्रस्याप्यादौ कृष्णवर्णने 'रूप्पिणीपामोक्खाणं सोलसण्हं देवीसहस्साणं इति' केचिद्वासुदेवानामर्द्धचक्रित्वेन द्वात्रिंशत्सहम्राणि प्रेयसीनामाहुः ।

तथोक्तं षष्ठांगे पंचमाध्ययने (रूप्पिणीपामोक्खाणं बत्तीसाए महिलासाहस्सीणं' इति ज्ञेयं ।

सीरिणां तु प्रियासंख्या-नैयत्यं नोपलभ्यते ।

ज्ञेयो दिग्विजयोऽमीषां कथंचिच्चक्रवर्त्तिवत् ॥५९२॥

અન્ય રાજાઓરૂપ હાથીઓને અંકુશરૂપ નહીં છતાં પણ અંકુશરૂપ થતું હળરત્ન અત્યારે જમીન ખોદવા યોગ્ય થઈ ગયું છે. ૫૮૯.

નિરંતર યક્ષોથી રક્ષણ કરાતાં અને વિપક્ષનો ક્ષય કરનારા એવા તે જ મારા શસ્ત્રોની આવી અવસ્થા થઈ ગઈ છે.' ઈત્યાદિ. ૫૯૦.

વાસુદેવને ૧*૬*૦૦૦ સ્ત્રીઓ હોય છે, તે જગતમાં સૌભાગ્યવડે શોભતી દેવાંગનાઓ જેવી હોય છે. ૫૯૧.

દશમા અંગમાં કહ્યું છે કે–'નયન અને હૃદયને પ્રિય એવી શ્રેષ્ઠ સોળ હજાર દેવી (રાણી)ઓ હોય છે.'

શ્રી અંતકૃતસૂત્રમાં પણ કૃષ્ણના વર્શનમાં કહ્યું છે કે–'રૂક્મણિ પ્રમુખ સોળ હજાર દેવીઓના' ઈતિ, તથા વાસુદેવો અર્ધચક્રી હોવાથી કોઈક તેમની ૩૨૦૦૦ સ્ત્રીઓ કહે છે.

તે જ પ્રમાશે છકા અંગના પાંચમા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે—'રૂક્મિશી વિગેરે બત્રીશ હજાર મહિલાઓના' ઈતિ.

બળદેવની પ્રિયા સંબંધી ચોક્કસ સંખ્યા જણાતી નથી. એમનો દિગ્વિજય લગભગ ચક્રવર્તી પ્રમાણે સમજી લેવો. ૫૯૨. षोडशाशेषसैन्याढ्याः पार्थिवानां सहस्रकाः । आकर्षंत्यंधुकंठस्थं बद्धं शृंखलया हरिं ॥५९३॥ नौष्ठौपपीडं स्वं स्थाम प्रयुंजाना अफ्रीशते । पदाच्यालयितुं ते तं महीधरमिव द्विपाः ॥५९४॥ स तु तान् शृंखलाप्रांत-विलग्नान् कीटकानिव । तांबूलभक्षणव्याजा-दाकर्षंत्येकहेलया ॥५९५॥ बलमेवंविधं कोटि-शिलोत्क्षेपक्षमं भवेत् । विष्णूनां द्विगुणं तेभ्यो बलं स्याच्यकवर्त्तिनां ॥५९६॥ अगोचरं जगद्वाचा-मनंतं बलमर्हतां । प्रकंप्य मेरुं बाल्येऽपि महावीरेण दर्शितं ॥५९७॥ घनश्यामस्निम्धवर्णा-धिष्ठिता देवतागणैः । शिला कोटिशिला याम्य-भरतार्द्धे भवेदिह ॥५९८॥ चंदनैः कुंकुमोपेतै-रर्चिता कुसुमोत्करैः । सा शिला भाति देवीव भूषणैर्भूषिताभितः ॥५९९॥

વાસુદેવના બળ ઉપર દષ્ટાંત આપે છે—સોળ હજાર રાજાઓ પોતાના સર્વ સૈન્ય સાથે એક કૂવાને સામે કાંઠે રહેલા વાસુદેવને સાંકળવડે બાંધીને, હોઠ ભીંસીને પોતાના બળનો ઉપયોગ કરે, તો પશ જેમહાથી પર્વતને ચલાવી શકે નહીં, તેમ એક પગલા જેટલું પશ વાસુદેવને ચલાવી શકે નહીં. ૫૯૩–૫૯૪. અને વાસુદેવ તાંબૂલ ખાવાને બ્હાને રમતમાત્રમાં ખેંચે તો તે શૃંખલાના પ્રાંત ભાગ સાથે વળગેલા તે સર્વને કીડાની જેમ પાડી દે. ૫૯૫.

આ પ્રકારનું વાસુદેવોનું બળ કોટિશિલાને ઉપાડવાને સમર્થ થાય છે. વાસુદેવથી બમણું બળ ચક્રવર્તીનું હોય છે. ૫૯૬.

જગતની વાશીને અગોચર અનંતબળ અરિહંતનું હોય છે. કે જે બળ, બાળપશામાં મેરુને કંપાવીને મહાવીરે બતાવ્યું હતું. ૫૯૭.

મેઘના જેવા અત્યંત શ્યામ ને સ્નિગ્ધવર્ણવાળી, દેવતાઓના સમૂહથી અધિષ્ઠિત કોટિશિલા નામની શિલા દક્ષિણ ભરતાર્ધમાં હોય છે. ૫૯૮.

કેશરયુક્ત ચંદન અને પુષ્પના સમૂહથી પૂજેલી તે શિલા, ચારે બાજુથી ભૂષણોવડે શોભતી દેવીની જેમ શોભે છે. ૫૯૯. सिंधुदेशे दशार्णाद्रि-समीपे वा मतांतरे । योजनायामविष्कंभो-च्छ्रया सास्ति निरत्यया ॥६००॥ आद्यं मतं पद्मचरित्रे, द्वितीयं विचारसप्ततौ । विजित्य भरतस्यार्द्ध-मत्र सर्वेऽपि केशवाः । निजं बलं परीक्षंते समुदस्य शिलामिमां ॥६०१॥ इमां वामभुजस्याग्रे नयत्यादिमकेशवः । द्वैतीयीकश्च शिरसि कंठपीठे तृतीयकः ॥६०२॥ वक्षःस्यले तुरीयश्च पंचमो जठरोपरि । षष्ठः कटितटेऽथोरु-प्रदेशे सप्तमो हरिः ॥६०२॥ आजानु चाष्टमोंत्यश्च कथंचिज्जानुसंनिधौ । कमोऽयमवसर्पिण्या-मुत्सर्पिण्यां विपर्ययः ॥६०४॥ गणभृच्छांतिनाथस्या-मुष्यां चक्रायुधाभिधः । आदौ सिद्धिं गतोऽनेकैः कलितः साधुसिंधुरैः ॥६०५॥ ततस्तयैव गणभृ-त्युंगवस्य क्रमादिह । द्वात्रिंशता युगैः सिद्धाः संख्येया मुनिकोटयः ॥६०६॥

મતાંતરે તે સિંઘુ દેશમાં દશાર્શ પર્વતની નજીકમાં હોય છે. એક યોજન લંબાઈ, પહોળાઈ અને ઊંચાઈવાળી તે શિલા શાશ્વતી હોય છે. 500.

પહેલો મત પદ્મચરિત્રનો છે અને બીજો મત વિચારસપ્તતિનો છે.

બધા વાસુદેવો ભરતાર્ધને જીતીને અહીં આવે છે. અને આ શિલાને ઉપાડીને પોતાના બળની પરીક્ષા કરે છે. *૬*૦૧.

તેમાં પ્રથમ વાસુદેવ આ શિલાને ઊંચા કરેલા ડાબા હાથના અગ્રભાગ સુધી ઊંચી કરે છે, બીજા મસ્તકસુધી, ત્રીજા કંઠ સુધી. ચોથા વક્ષઃસ્થળ સુધી, પાંચમા જઠર સુધી, છઠ્ઠા કટિતટ સુધી, સાતમા ઉરુપ્રદેશ સુધી, આઠમા જાનુ સુધી અને નવમા જાનુથી કાંઈક નીચે સુધી ઊંચી કરે છે. અવસર્પિણીનો આ ક્રમ સમજવો, ઉત્સર્પિણીમાં તેથી વિપર્યય સમજવો. ૬૦૧–૬૦૪.

આ કોટિશિલા ઉપર શાંતિનાથ પ્રભુના ચક્રાયુદ્ધ નામના ગણધર અનેક મુનિમહારાજ સાથે સૌ પ્રથમ સિદ્ધિપદને પામેલા છે. *૬૦*૫.

તે જ શ્રેષ્ઠ ગણધરથી બત્રીશ પાટ સુધી સંખ્યાતા ક્રોડો મુનિ અહીં સિદ્ધ થયા છે. 505. ततः श्रीकुंथुनाथस्याष्टाविंशत्या युगैः सह । सिद्धाः शिलायामेतस्यां संख्येया मुनिकोटयः ॥६०७॥ अरस्य चतुर्विंशत्या युगैर्द्वादश कोटयः । श्रीमल्लेर्युगविंशत्या मुनीनां कोटयश्च षट् ॥६०८॥ तिग्रः कोट्यः सुव्रतस्य तीर्थे कोटिर्नमिप्रभोः । सिद्धा मुनीनामित्येषा नाम्ना सिद्धिशिलाप्यहो ॥६०९॥ स्वरूपं प्रतिविष्णूना–मप्यूहां वासुदेववत् । पर्यंते त्वायुषोऽमीषां विष्णुर्जगति जृंभते ॥६१०॥ मिथश्चोपस्थिते युद्धे मुक्तं विष्णुजिघांसया । जायते विष्णुसाच्चकं लंचयेव वशीकृतं ॥६११॥ तेनैवाथ स्वशस्त्रेण चक्रेणामोघशक्तिना । प्रयांति नरकं मृत्वा हरिणा छिन्नमस्तकाः ॥६१२॥ नवानां वासुदेवानां काले स्युर्नारदा नव । तेषां मनःप्रिया नाना–देशवार्त्तादिशंसिनः ॥६१३॥

ત્યારપછી કુંથુનાથ પ્રભુના મુખ્ય ગણધર અને તેના ૨૮ પાટો સહિત સંખ્યાતા ક્રોડો મુનિ અહીં સિદ્ધ થયા છે. *૬*૦૭.

અરનાથ પ્રભુના મુખ્ય ગણધરના ૨૪ પાટ સાથે ૧૨ ક્રોડ મુનિ અહીં સિદ્ધ થયા છે. મલ્લિનાથ પ્રભુના મુખ્ય ગણધરના ૨૦ પાટ સાથે છ ક્રોડ મુનિ અહીં સિદ્ધ થયા છે. *૬*૦૮.

મુનિસુવ્રતસ્વામીના તીર્થમાં ત્રણ ક્રોડ અને નમિનાથ ભગવાનના તીર્થમાં એક ક્રોડ મુનિ અહીં સિદ્ધ થયા છે; તેથી આ શિલાનું બીજું નામ સિદ્ધિશીલા પણ છે. *૬૦*૯.

પ્રતિવાસુદેવનું સ્વરૂપ પણ વાસુદેવ પ્રમાણે સમજવું. તેમના આયુષ્યના અંતે વાસુદેવ જગતની અંદર પ્રગટ થાય છે. *૬*૧૦.

તે બંનેના પરસ્પરના યુદ્ધમાં વિષ્ણુને મારવા પ્રતિવિષ્ણુ ચક્ર મૂકે છે. એટલે તે ચક્ર લાંચથી વશ કરેલા અધિકારીની જેમ વાસુદેવનું થઈ જાય છે. *૬*૧૧.

તે પ્રતિવાસુદેવના શસ્ત્રરૂપ અમોઘ શક્તિવાળું ચક્ર, વાસુદેવ, પ્રતિવાસુદેવપર મૂકે છે. તે તેનું મસ્તક કાપી નાંખે છે. એટલે તે મરણ પામીને નરકે જાય છે. ૬૧૨.

નવે વાસુદેવના વખતમાં નવ નારદો થાય છે. તેઓ વાસુદેવોના મનને પ્રિય હોય છે અને વિવિધ દેશની વાર્તાદિ તેમને કહેનારા હોય છે. *૬*૧૩. तथोवतं रामचरित्रे तत्कालीननारदस्वरूपं -

मरुत्तो रावणं नत्वो-वाच कोऽयं कृपानिधिः । पापादमुष्पाद्यो ह्यस्मां-स्त्वया स्वामित्र्यवारयत् ॥६१४॥ आचख्यौ रावणोऽप्यासी-न्नाम्ना ब्रह्यरुचिर्द्विजः । तापसस्याभवत्तस्य भार्या कूर्मीति गुर्व्यभूत् ॥६१५॥ तत्रैयुः साधवोऽन्येद्यु-स्तेष्वेकः साधुरब्रवीत् । भवभीत्या गृहवास-स्त्यक्तो यत्साधु साधु तत् ॥६१६॥ भूयः सदारसंगस्य विषयैर्लुब्धचेतसः । गृहवासाद्वनवासः कथं नाम विशिष्यते ॥६१७॥ श्रुत्वा ब्रह्यरुचिस्तनु प्रपन्नजिनशासनः । तदैव प्राव्नजत्सा च कूर्म्यभूच्छ्राविका परा ॥६१८॥ मिथ्यात्ववर्जिता तत्र सा वसंत्याश्रमे सूतं । सुषुवे नारदं नाम रोदनादिविवर्जितं ॥६१९॥ गतायाश्चान्यतस्तस्या-स्तं जहुर्जुंभिकामराः । पुत्रशोकादिंदुमाला-याँतिके प्राव्नजच्च सा ॥६२०॥

શ્રી રામચરિત્રમાં તેના વખતમાં થયેલા નારદનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે કહ્યું છે– 'મરુત્ત રાજા રાવણને નમીને પૂછે છે કે–હે સ્વામિન્ ! આ કૃપાનિધિ કોણ છે, કે જેણે તમારી સાથે આવીને આ મહાપાપથી મને નિવાર્યો ? *૬*૧૪.

ત્યારે રાવણ કહે છે કે–'બ્રહ્નરુચિ નામનો બ્રાહ્મણ તાપસ થયેલો હતો. તેને કૂર્મી નામની સ્ત્રી હતી, તે સગર્ભા થઈ. *૬*૧૫.

ત્યાં અન્યદા કોઈ સાધુ આવ્યા. તેમાંથી એક સાધુ બોલ્યા કે–'સંસારના ભયથી જેણે સારી રીતે ગૃહવાસ તજ્યો હોય તે સારું છે, પરંતુ તે સાધુ પણ જો વિષયમાં લુબ્ધચિત્તવાળો થઈને, ફરીને સ્વદારાનો સંગ કરે, તો ગૃહવાસથી વનવાસમાં વિશેષ શું ?' *૬૧૬–૬૧*૭.

તે સાંભળીને બ્રહ્મરુચિ પ્રતિબોધ પામ્યા. તેમણે જિનશાસન સ્વીકાર્યું અને તરત જ તે મુનિ પાસે દીક્ષા લીધી; તથા કૂર્મી શ્રેષ્ઠ શ્રાવિકા થઈ. ં ૬૧૮.

મિથ્યાત્વરહિતપણે તે આશ્રમમાં વસતાં તેણીએ પુત્રને જન્મ આપ્યો, તેનું નામ જન્મ વખતે રુદન ન કરવાના કારણે નારદ સ્થાપ્યું. *૬*૧૯.

કૂર્મી કાંઈક આઘીપાછી ગઈ તેવા અવસરે, તે બાળકને જૂંભક દેવો (પૂર્વભવના સ્નેહથી) ઉપાડી ગયા. પુત્રવિરહના શોકથી તેણે ઇદુમાળા આર્યાની પાસે ચારિત્ર લીધું. *૬*૨૦. तेऽमराः पालयामासु शास्त्राण्यध्यापयंश्च तं । आकाशगामिनीं विद्यां ददुस्तस्मै क्रमेण च ॥६२१॥ अणुव्रतधरः प्राप यौवनं च मनोहरं । स शिखाधारणान्नित्यं न गृहस्थो न संयतः ॥६२२॥ कलहप्रेक्षणाकांक्षी गीतनृत्यकुतूहली । सदा कंदर्पक्रौकुच्य-मौखर्यात्यंतवत्सलः ॥६२३॥ वीराणां कामुकानां च संधिविग्रहकारकः । छन्निकाख्यो वृषीपाणि-रारूढः पादुकासु च ॥६२४॥ देवैः स बर्द्धितत्वाच्च देवर्षिः प्रथितो भुवि । प्रायेण ब्रह्मचारी च स्वैच्छाचार्येष नारदः ॥६२५॥ इत्येतदनुसारेण परेषामपि भाव्यतां । स्वरूपं नारदर्षीणां यथासंभवमागमात् ॥६२६॥ एवं चासौ रामचरित्राद्यनुसारेण सम्यग्द्यिरिणुव्रतधारी च प्रतीयते । षघ्ठांगे तु तत्कालीनस्य नारदस्य स्वरूपमेवमुक्तमर्थतः--

દેવો તે બાળકને પાળવા લાગ્યા, તેને શાસ્ત્રો ભણાવ્યા અને અનુક્રમે તેને આકાશગામિની વિદ્યા આપી. *૬*૨૧.

તે નારદ અણુવ્રતધારી થયો. અનુક્રમે મનોહર એવું યૌવન પામ્યો. તે નિત્ય શિખાને–ચોટલીને ધારણ કરતો હોવાથી ગૃહસ્થ નહીં અને મુનિ પણ નહીં એવો થયો. *૬*૨૨.

તે નારદ કલહ જોવાનો ઈચ્છુક, ગીતનૃત્યમાં કુતૂહળી, સદા મજાક–મશ્કરી અને વાચાલતાનો પ્રેમી થયો. *૬*૨૩.

વીરોમાં અને કામીઓમાં સંધિ અને વિગ્રહ કરાવનારો, છન્નિક નામનો, હાથમાં દર્ભનું આસન ધારણ કરનાર અને પાદુકા પહેરનારો થયો. *૬*૨૪.

દેવોએ તેને ઉછરેલો હોવાથી તે દેવર્ષિ તરીકે પૃથ્વી પર પ્રસિદ્ધ થયેલો છે. નારદો પ્રાયઃ બ્રહ્મચારી તેમજ સ્વેચ્છાચારી હોય છે. *૬*૨૫.

આને અનુસારે બીજા નારદોનું સ્વરૂપ પણ આગમોથી યથાસંભવ જાણવું. કરક.

આ પ્રમાણે રામચરિત્રને અનુસારે નારદને સમકિતદ્યષ્ટિ અને અણુવ્રતધારી સમજી શકાય છે.

कच्छुल्लो नारदो नाम दर्शनेनातिभद्रकः । विनीतश्चेष्टयुद्धत्वा-दंतः कलुषिताशयः ॥६२७॥ व्रतित्वाध्धृतमाध्यस्थः श्रितानां प्रियदर्शनः । सुरूपो वल्कवसनो मुकुटभ्राजिमस्तकः ॥६२८॥ वक्षःक्लृप्तोत्तरासंगः श्यामेन मृगचर्मणा । यज्ञोपवीतयुक् दंडी कमंडलुं करे दधत् ॥६२९॥ मौझेन कटिसूत्रेण रुद्राक्षजपमालया । विज्ञः कच्छपिकापाणि-र्गीतगांधर्वकौतुकी ॥६२९॥ आकाशगामी सकल-भूतलाटनलंपटः । विविधानां स विद्यानां निधानं केशवप्रियः ॥६३९॥ युद्धप्रियस्तदन्वेषी जनानामसमाधिकृत् । पार्थिवांतःपुरादाव-प्यनिरुद्धगतिस्सदा ॥६३२॥ स चाप्रत्याख्यातपाप-कर्मा विरतिवंचितः । पैशुन्यभीरुभिर्भूपै-र्मिथ्याद्यापि पूज्यते ॥६३३॥

तथोक्तं षष्ठांगवृत्तौ–न प्रतिहतानि सागरोपमकोटीकोट्यंतःप्रवेशनेन सम्यक्त्वलाभतः, न च प्रत्याख्यातानि सागरोपमकोटीकोट्याः संख्यातसागरोपमैर्न्यूनताकरणेन सर्वविरतिलाभतः

છકા અંગમાં તો તત્કાલીન નારદનું સ્વરૂપ આ પ્રમાશે અર્થથી કહ્યું છે—'કચ્છુલ્લ નામનો નારદ જોવા માત્રથી જ અતિભદ્રક, વિનીત, યુદ્ધ (ક્લેશ) ઈષ્ટ હોવાથી અંતઃકરણના કલુષિત આશયવાળો, દ્રતી હોવાથી માધ્યસ્થ્યને ધારણ કરનારો, આશ્રિતોને પ્રિયદર્શનવાળો, રૂપવંત, વલ્કલના વસ્ત્રોવાળો, માથે મુકુટ (શિખા) ને ધારણ કરનારો, કાળા મૃગચર્મનું વક્ષઃસ્થળ ઉપર ઉત્તરાસંગ કરનારો, યજ્ઞોપવીત ધારણ કરનારો, દંડી (દંડ રાખનારો), કમંડળુ હાથમાં રાખનારો, મુંજનો કંદોરો અને રૂદ્રાક્ષની જપમાળાવડે શોભતો, વિજ્ઞ, હાથમાં કચ્છપિકા નામની વીણાને રાખનારો, ગીત—ગાંધર્વનો કૌતુકી, આકાશગામી, સકલ જગતમાં ફરવાની ચાહનાવાળો, વિવિધ પ્રકારની વિદ્યાઓનો નિધાન, વાસુદેવની પ્રીતિવાળો, યુદ્ધપ્રિય, યુદ્ધનું છળ જોવામાં તત્પર, લોકોમાં અસમાધિ કરનારો, રાજાના અંતઃપુરોમાં છુટથી જનારો, પાપના ત્યાગ વિનાનો, વિરતિરહિત અને તેની પિશુનતાથી ભય પામેલા રાજાઓ મિથ્યાત્વી છતાં પણ જેને પૂજે છે એવો હોય છે.' *ક૨૭–૬*૩૩.

છકા અંગની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે–'(સાત કર્મોની) અંતઃસાગરો૫મ કોટીની સ્થિતિ દ્વારા ઉત્પન્ન

पापकर्माणि ज्ञानावरणीयादीनि येन स तथा ।

प्रश्नव्याकरणवृत्तावप्युक्तं-नारदमुनिर्गगनादवततार, अभ्युत्थितश्च सपरिवारेण पांडुना, द्रौपद्या तु श्रमणोपासिकात्वेन मिथ्याद्यष्टिमुनिरयमिति कृत्वा नाभ्युत्थित इति. रुद्रा अपि भवंत्येव-मेक्रादश महोद्धता: । वशीकृतानेकविद्यो-र्जिताः सम्यक्त्वशालिन: ॥६३४॥ जघन्यमध्यमोत्कृष्टा-स्त्रिधा ये पुरुषा भुवि । तेषूत्कृष्टा अमी प्रोक्ता-स्त्रिधा धर्मादिभेदत: ॥६३५॥ अर्हतो धर्मपुरुषा-श्चकिणो भोगपुरुषा: । वासुदेवा: पुनः कर्म-पुरुषा इति कीर्त्तिता: ॥६३६॥ एते यथोक्ता: पुरुषा विदेहेषु निरंतरं । भवंत्यन्येषु दशसु भरतैरावतेषु तु ॥६३७॥

થતા સમ્યક્ત્વથી જેણે મિથ્યાત્વને હણ્યું નથી એવો, અંતઃ કોટાકોટીસાગરોપમની સ્થિતિમાંથી પણ સંખ્યાતા સાગરોપમની સ્થિતિ ઘટાડવાથી થનારા સર્વવિરતિના લાભવડે જેણે આશ્રવોના પચ્ચક્ખાણ કર્યા નથી એવો,તેમ જ જ્ઞાનાવરણીયાદિ પાપકર્મોનો જેણે ક્ષયોપશમ કર્યો નથી,એવો નારદ હોય છે.'

પ્રશ્નવ્યાકરશની વૃત્તિમાં પશ કહ્યું છે કે–'નારદ મુનિ આકાશમાંથી ત્યાં ઉતર્યો. પાંડુરાજાએ પરિવાર સહિત તેનું અભ્યુત્થાનાદિ કર્યું, પરંતુ દ્રૌપદી એ શ્રમણોપાસિકા હોવાથી આ મિથ્યાદષ્ટિ મુનિ છે, એમ જાણીને અભ્યુત્થાનાદિ ન કર્યું.' ઈતિ નારદસ્વરૂપ.

હવે રુદ્રોનું સ્વરૂપ કહે છે.

'રુદ્રો પણ અગ્યાર થાય છે. તે મહાઉદ્ધત હોય છે, વશ કરેલી અનેક વિદ્યાઓથી બલવાન હોય છે અને સમ્યક્ત્વશાળી હોય છે. *૬*૩૪.

પૃથ્વીપર જે જધન્ય, મધ્યમ ને ઉત્કૃષ્ટ એમ ત્રણ પ્રકારના પુરુષો કહ્યા છે, તેમાં ઉત્કૃષ્ટપુરુષો ધર્માદિના ભેદથી ત્રણ પ્રકારે કહ્યા છે. ૬૩૫.

તે આ પ્રમાશે–અરિહંતને ધર્મપુરુષ, ચક્રવર્તીને ભોગપુરુષ અને વાસુદેવને કર્મપુરુષ કહ્યા છે. ૬૩૬.

એ યથોક્ત પુરુષો પાંચ મહાવિદેહમાં નિરંતર હોય છે અને ભરત–ઐરાવતરૂપ દશ ક્ષેત્રમાં

૧. રુદ્રોને માટે માત્ર આ એક જ શ્લોક છે. તેના વિષે કાંઈ પણ વિશેષ હકીકત જણાવવામાં આવી નથી. તે કયારે થાય છે તે પણ જણાવ્યું નથી.

स्युः क्रमादवसर्पिण्या-मुत्सर्पिण्यां तथोत्क्रमात् । आयुर्देहादिभिस्तुल्या जगतामुपकारिणः ॥६३८॥ इति गदितया रीत्या विश्वे भवंति हि चकिणो, भजबलजितस्वस्वक्षेत्राः क्षताखिलशत्रवः । हरिहलभूदादीनामप्यूह्यतां दिगियं बुधाः । श्रतजलनिधेरेषां शेषं विदंतु विशेषतः ॥६३९॥ विश्वाश्चर्यदकीर्त्तिकीर्तिविजयश्रीवाचकेंद्रांतिष-द्राजश्रीतनयोऽतनिष्ट विनयः श्रीतेजपालात्मजः । काव्यं यत्किल तत्र निश्चितजगतत्त्वप्रदीपे किलै-कत्रिंशत्तम एष पूर्त्तिमभजत्सर्गो निसर्गोज्ज्वल: ॥६४०॥ ।। इति लोकप्रकाशे एकत्रिंशत्तमः सर्गः समाप्तः श्रीरस्तु ।। ग्रं. ७१७

તો ક્રમથી અવસર્પિણીમાં અને ઉત્ક્રમથી ઉત્સર્પિણીમાં આયુ દેહાદિવડે તુલ્ય અને જગતના ઉપકારી થાય છે. ૬૩૭-૬૩૮.

આ પ્રમાણે ઉપર કહેલી રીતે વિશ્વમાં ચક્રવર્તીઓ ભુજાબળથી પોતપાતાના ક્ષેત્રને જીતનારા અને સર્વ શત્રુનો નિરાસ કરનારા હોય છે. તેમની તેમજ વાસુદેવ–બળદેવની હકીકત પણ બુધજનોએ ઉપર કહ્યા પ્રમાશે જાણવી. તેમની શેષ હકીકત વિસ્તારથી શાસ્ત્રરૂપી સમુદ્રથી જાણવી. ૬૩૯.

વિશ્વને આશ્ચર્ય કરે તેવી કીર્ત્ત છે જેની એવા શ્રી કીર્ત્તવિજયવાચકેંદ્રના શિષ્ય. માતા રાજશ્રી અને પિતા તેજપાળના પુત્ર વિજયવાન્ વિનયવિજયે જે કાવ્ય રચ્યું છે, તે જગતના તત્ત્વરૂપપ્રદીપને નિશ્ચય કરનારા કાવ્યમાં સ્વભાવથી જ ઉજ્જ્વલ એવો આ એકત્રીશમો સર્ગ સંપૂર્ણ થયો. ૬૪૦.

## ॥ ઈતિ શ્રીલોકપ્રકાશે એકત્રિંશત્તમઃ સર્ગઃ સમાપ્તઃ ॥

કાલલોકપ્રકાશ (પૂર્વાર્ધ) ચતુર્થભાગ સમાપ્ત

## બાર આરાનું કાલચક્ર

સર્ગ-૨૯, શ્લોક-૨૯

