

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

# 

# म गवं रचरित

9

जैनवाषायकुसुरदाला पुष्प ७ वे.

# श्रीमावीरचरित्र



प्रसिद्ध मिति मार्ग. शु. ५ बीर सं. २४७७

किंमतः १॥ रु.

छेखक अज्ञात.

प्रकाशकः— मोतीलाल हिराचंद गांधी, पो. मु. उस्मानाबाद.



मुद्रकः— लक्ष्मण भाऊराव कोकाटे, हनुमान प्रेस, ३०० सदाशिव पेठ, पुणे सिटी

थीं. अज्ञात उर्फ मोतीलाल गांधीं यांनी प्रस्तन 'श्री महावीर चरित्र' लिहन जनधर्मानुयायीच नव्हे तर सर्व मराठी वाचकांवर उपकार केले आहेत, असे हें पुस्तक वाचणाऱ्यांस वाटल्यावाचन राहणार नाहीं. सामान्य वाचकांपैकींच पण त्यांच्याहन कांहीं गुणांनी श्रेष्ठ अशा पुरुषाचे चरित्र वाचकाना एका दृष्टीने जास्त मनोरंजक वाटण्याचा संभव आहे. कारण अशा चरित्रांत साधारण माणसाच्या अनुभवाच्या गोर्शीचाच मुख्यतः समावेश होतो व अशा सर्वसाधारण प्रसंगी आपल्याद्यन कांडी अंशी थोर असणाऱ्या चरित्रनायकार्ने काय केलें हें जाणण्याची उत्कंडा बाटते. शंकडो जन्मात ज्यांनी आत्मोन्नर्ताची पूर्वतयारी अलोकिक प्रमा-णांत केली असल्यामुळे चरित्र विषयभूत आयु:क्रमांत ज्यांचे जीवन सामान्य दृष्टीनें अतिशय चमत्कृतिपूर्ण झालेलें असतें त्यांचें चरित्र अशा वाचकांना, कीं ज्यांना स्वत: न्या व चरित्रनायकाच्या जीवनांत कांहींतरी साम्य पाहण्याची इच्छा असते त्यांना, आकर्षक वाटणें करीण आहे. परंत अशा मुकात्म्यांची चरित्रं निराळ्याच भावनेने वाचलीं पाहिजेता आपल्या आकंचित जीवनांत येणारे लहानसान अनुभव, छोट्यामांत्र्या पण सांसारिक अडचणी व त्यांतन पार पढ-ण्याचे सांसारिक मार्ग श्रीमहावीरस्वामीं त्याः चरित्रांत आढळणार नाहींत परंतु अशा गोष्टीकरितां त्यांचे चरित्राकडे जाणें हेंच लुकीचें आहे. फुटक्या शिपल्या गोळा करण्यासाठी समुदाच्या तळाला जाणे मूर्खपणाचे आहे. त्या पाहिजे अस-ल्यातर गांवोगावचे उथळ ओढे काय कर्ना आहेत ? परंतु ज्यांना असल्या शिंप-न्याऐवर्जी बिनमोल मोर्ती हवी असतील त्यांनी महासागरांत बुडी माराबी व तेथेंच त्यांच्या प्रयत्नाला यशहि येण्यामारखें असते. ज्या दु:खपरिणामी सुखाच्या आशेनें प्रत्येक जीव सगणित वर्षे धडपडत आहे व इतकें करूनहि जी आशा क्यीं तुप्तच होत नाहीं त्या आशेनें केल्या जाणाऱ्या विफल घडपडींतून आत्म्याची कायमची सुटका व्हावी व शाश्वत आनंद प्राप्त व्हावा अशी इच्छा उपांच्या अंत:-करणांत जागृत झाली असेल त्यांना या चारित्रांत मार्गदर्शक प्रकाश मिळेल. श्री-महावीरचरित्र तें कोणीहि लिहिलेलें असी, हा एक धर्मग्रंथ आहे याच दर्शनें हैं चरित्र हातीं घेतलें पाहिजे व त्या दृष्टीनें हें पुस्तक वाचणाऱ्यांना पृथ्कळच फायहा होईल यांत शंका नाहीं.

या पुस्तकांतील काहीं भागः साधारण माणसाला असंभवनीय वाटतील व श्रद्वायुक्त वाचकांनाच अशा कथा आवडतील. पण हा भाग या चरित्रांतील मह-स्थाचा भाग नन्हे. तर महावीरस्वामींच्या कालांतील धर्माची अवनति आणि ती दूर करण्यासाठी त्यांनी जी तत्वे प्रतिपादन केली ती तत्वे, यांचा अभ्यास करण्यास हें पुस्तक उपयोगी आहे, याच गोष्टींत या पुस्तकाचें महत्व आहे. रा. गांधी यांनी है पुस्तक लिहिताना अशा जिज्ञासंना शक्य तेवडी मदत करण्याचा हेत आपल्या मनांत सदोदित ठेविला असावा असं स्पष्ट दिसतें. माङ्ग्यामतें, हा हेत त्यानी पुष्कळ अंशांने साध्यहि केला आहे. महावीरस्वामीचे चरित्र म्हणजे जैनधर्माचें प्रतिपादनः स्वामींच्या जन्मापासन निदान ते दक्षाि धेईपर्यंत. विज-हना त्यांना केवलज्ञान प्राप्त होईपर्यंत, मनुष्यजन्मांत साधारणपणे येणारे अनेक अनुभव त्यांना आले असतील आणि त्यांच्या अनुभवाच्या अशा गोष्टी जर कोणी लिष्ठन ठेविल्या असत्या तर त्या मनोरंजकच नव्हे तर बोधप्रदृहि झाल्या असत्या-परंत अशा गोष्टींना महावीरस्वामींनी अथवा त्यांच्या शिष्यांनी महत्त्व दिलें नाही. कारण जैनसिद्धांताचे पुनहज्जीवन करण्याच्या त्यांच्या कार्याच्या मानानें, त्यांच्या लोकिकजीवनांतील लहानसान गोष्टी कांहींच नव्हत्या. त्यांचे जीवन म्हणजे जैन-धर्माची प्रभावना त्यापलीकडे कांहीं नाहीं किंवात्यापलीकडे कांहीं असर्णेच शक्य नाहीं, अशा भावनेने आजवर सर्वीनी त्यांच्या जीवनाग्रहल विचार केला आहे. अर्थात्च या चरित्रांत जेनधर्माच्या सिद्धांतांचे संक्षिप्त विवरण हाच मुख्य हेतु असावा हे स्वाभाविक आहे.

असे असलें तरी, वीरचरित्राभोंवतीं कालाच्या प्रभावानें जमलेलें अनैतिहा-सिक भुकें नाईसि करून, ऐतिहासिक दृष्टीनें खऱ्या ठरण्यासारख्या गोष्टी निश्चित करण्याचा रा. गांधी योनीं प्रयत्न केला असून त्याचा उपयोग वाचकांना चांगला होण्यासारखा आहे. वीरकार्ल न् समाज, राज्यव्यवस्था व वैदिक आणि बौद्ध-मतातील कोणत्या वैगुण्यामुळें जैनमतास त्यावेळीं विशेष महत्त्व आलें हें रा. गांधी योनीं शक्य तैवख्या कसोटीनें वार्णलें आहे. यामुळें प्रस्तुत चरित्र कोणा-स्नाहि वाचनीय वाटेल यांत शंका नाईीं.

> बेळगांव ता॰ १३।६।३१ **आः वाः लहे**र (२)

भारतीय संस्कृतींत भातिकाला केव्हांही गोण स्थानच मिळालेलं आहे. हिदवासीयांची आस्तिक्यशुद्धि अतिप्राचीन काळापासून हरमूल झालेली असल्यामुळे पारले। किकसुखाची श्रद्धा जन्मापासूनच त्याच्या हाडीमासी खिळलेली असले. त्यामुळे परलोकी आपण मुखी कर्ने होकं या गोष्टीकडेच लोकांचे लक्ष लागून राहिले. इंद्रियें देहव्यवहाराचीं केवळ उपकरणें असल्यामुळें आणि हा देह मरणानंतर थेथेंच सोडून द्यावयाचा असल्यामुळें इंद्रियं लेखने आणि शारी। रिक मोह ही परलोकहिताला अयोग्य ठरलीं. मृत्यूच्या पलीकडे आत्मा हा एकटाच अवाधित असल्यामुळें त्याला इहपरलोकीं मुख व समाधान कर्मे होईल या गोष्टीकडेच प्रत्येक जाणत्या माणसाचे विचार लागून राहिले. एतहेशीय प्रत्येक धर्मात हीच विचारसरणी आढळून येईल यांत संशय नाहीं. आत्म्याचे अमरत्व प्राह्म टरल्यानंतर नीतिधर्माची आणि जर्मातील पारस्पर्राक जवाब-दार्शची उपपत्ति मुलभरीतीनें लावतां येते. आणि म्हणूनच ह्या देशांत मौतिका-पेक्षां अध्यात्मिक संस्कृति श्रेष्ठ टरली आहे.

मारतीय संस्कृतीचे हेंच वेशिष्टय होऊन गेल्यामुळें, मानव जातीची आध्यातिमक तृष्णा शमविष्याकरिता हिंदुम्थानांत अनेक धर्म उत्पन्न झाले. त्यांपैकीं
कांहीं पूर्वीच्याच स्वरूपांत आजही राहिले आहेत; कांहींत कालानुरूप आणि
परिस्थितीला अनुमहन बदलही झालेला आहे; आणि कांहीं नामशेषही होऊन
गेले आहेत. एकामागून एक असे अनेक धर्म येथें उदयाला आल्यामुळे भारतभूला
धर्माचे माहेरधर समजण्यांत यार्वे द्यात नवल नाहीं. प्रत्येक धर्माचे ध्येय
त्याची मांडणी परिस्थितीला अनुमहन इतर धर्मीहून कांहींशी वेगळी असली
तरी मनुष्याचा आध्यातिमक हव्यास पूर्ण करणें आणि त्या हष्टीनें जगांतील
सर्व घडामोडीची उपपत्ति लावणें हेच आहे. त्यामुळें हिंदुस्थानांतील प्रत्येक
व्यक्तिमात्राच्या जीवनाला धर्माची कायमची सांगड लागून राहिली आहे.
त्याच्या जीवनावर परिणाम करणारी धर्म ही एक मोठी शक्तीच झालेली आहे.
त्याच्या जीवनकमाला हे विशिष्ट बळण फार प्राचीन काळापासून लागत आले
आहे. व्यक्तिगत आयुध्यक्रमावर प्रभाव पाडणारें एखादें विशिष्ट तस्व राष्ट्रीय
जीवनकमांत आढळून आल्यावांचून राहणार नाहीं. जगांतील अनेक देशांच्या

राष्ट्रीय जीवनांचे विशिष्टतत्त्व ज्याप्रमाणें अर्थकारण आहे याप्रमाणें हिंदुस्था-नच्या राष्ट्रीय जीवनांचें विशिष्ट तत्त्व धर्मकारण आहे.

अफाट विस्तार आणि प्राक्टितिक विभाग ह्यामुळें इतर हर्ष्टीनी हिंदुस्थानच्या लोकांत अनेक भेद असले तरी धार्मिक जीवनाचे हें विशिष्ट तत्त्व सर्वत्र सारखें आढ- कून येतें. ह्या जीवनाचे अनेक सांप्रदाय होत जाऊन परस्परिवरोधही उत्पन्न झाला, ह्याचें कारण ह्या विशिष्ट तत्त्वाची प्रवलताच. इतके धर्म एका ठिकाणीं असलेला देश पृथ्वीच्या पाठीवर हिंदुस्थानाशिवाय दुसरा नाहीं. इतरत्र क्षुष्टक बावर्तीत- सुद्धां परस्परिवरोध दिसून येईल. पण हिंदुस्थानांत जीवनांतील विशिष्ट धार्मिक तत्त्वामुळे सिहंग्णुता हा हिंदुवासीयांचा सामान्य स्वभावधर्मच झालेला आहे. प्राक्ति, यवन, मोगल, इंग्रज हे सर्व आपापले धर्म घेऊनच हिंदुस्थानांत आले, आणि ते सर्व आज विनहरकत हिंद्वासी होऊन राहिले आहेत. कांहीं केवळ देश पाइण्याच्या जिज्ञासेने आले, कांहीं ह्या सुवर्णभूमीतील संपत्ति छुटण्या- करितां आले आणि कांहीं व्यापाराच्या उदेशाने आले. राजकीय हर्ष्टीनें हिंदुस्थानला ह्या लोकांचें दास्यत्व पत्करावें लागलें असलें तरी सांस्कृतिक हर्षीनें हिंदुस्थानचा जयच झालेला आहे. " जिंकणारी जात जित जातीकहून सांस्कृतिक हर्षीनें नेहमीं जिंकांग जाते" हें विधान हिंदुस्थानच्या बावर्तीत तरी अक्षरशः खरें ठरतें.

वरील विवेचनावहन हिंदुस्थानचा धार्मिक इतिहास लिहिणें किती अवधड आहे हें सहज कळून येईल. एखादी भावनाप्रधान कादंबरी लिहिणें त्या मानानें फारच सोपें आहे. ज्यांना इतिहासांत अत्यंत महत्त्व आहे असे समकालीन पुरावे मिळणें प्राय: अशक्य असेतं, अशा पुराव्यांच्या अभावीं उत्तरकालीन आणि परंपरागत किंवा दंतकथात्मक पुराव्यावरच सर्व भिस्त टेवावी लागते. तथापि हे पुरावे केंव्हांही दुण्यम प्रतीचेच टरतात. भारतीय संस्कृतीचा आरंभकाल शतकांनी किंवा सहस्त्रांनीहि गणणें अशक्य झालें आहे. अशा स्थितींत बापापासून मुलाला आणि गुरुपासून शिष्याला मिळत आलेलें परंपरागतज्ञान निर्मेळ, गुद्ध अतएव विश्वरनीय असेल अशी कल्पनाही करवत नाहीं. इतक्या प्राचीन कालाच्या परंपरागतज्ञानांतहीं परिपूर्णता आणि मुसंगतता हे गुण योढेंच असणार आहेत! मुसगंतपणा हा तर ऐतिहासिक पुराव्यांचा एक गुणच समजला जातो. मुसगंतपणामुळें मिळालेले पुरावे बनावट किंवा कायमठशाचे

नाहींत एवढें तरी सिद्ध होतें. एखाद्या विशिष्ट गोष्टीसंबंधीं दोन उत्तरकालीन पुरान्यांत परस्परविरोध दिसून आत्यास दोन्हीं मतें एकाच दृष्टीनें केन्द्रांही प्राह्म ठरणार नाहींत. दोहोपैकीं एकच कोणते तरी प्राह्म आणि दुसरें त्याज्य ठरवांवें लागेल. प्राह्माप्राह्मतेचा हा प्रश्न भति गुंतागुंतीचा आणि म्हणूनच विकट आहे. विद्वान आणि अनुभवी संशोधकांकडूनहि ह्या बावतींत कित्येकदां चुका होतात. एखाद्या बावतींत पुरावें अगदीं गोण असतील तर ऐतिहासिक तर्कावरच भिस्त ठेवावी लागते आणि आपलीं अनुमानानें फारच जपून करावीं लागतात.

हिंदुस्थानासारम्या ह्या एका मोठ्या खंडांत समाबिष्ट झालेले लोक मानववेशांच्या एकाच शाखेचे आणि संस्कृतीचे आहेत असेही नाहीं. भौगोलिक परिस्थितीच्या भिन्नतेमुळें त्यांच्या स्वभावधभीतहीं भिन्नता उत्पन्न झालेली आहे.
अशा लोकांचा धार्मिक इतिहास लिहितांना कुशाम्र बुद्धीच्या मनुष्यानेहि फार
सावधानता राखली पाहिजे. भिन्न संस्कृतींचे लोक एकाच ठिकाणीं फार दिवस
राहिल्यामुळें त्यांच्यांतील सांस्कृतिक विभिन्नता सकृह्शनीं दिसून येत नाहीं. ह्या
गोष्टीकडे दुर्लक्ष झाल्यामुळें कांहीं धार्मिक इतिहासकारांनीं हिंदुस्थानांतील सर्व लोकांत एकच सांस्कृतिक प्रवाह प्रस्थापित करण्याचा चुकीचा प्रयत्न केला आहे.

हिंदुस्थानांत प्राचीन वाद्ययांचे संरक्षण मोखिक परंपरेनेंच झाले. त्यामुळें प्रतिकूल परिस्थितींत त्याचा बराच मोडा भाग स्मृतींत्न नष्ट झाला असला पाहिंजे यांत शंका नाहीं. तथापि एका संस्कृतीच्या वाद्ययाचा एक भाग- ऋग्वेदादिग्रंथ-आजतागायत शावत राष्ट्रिला आहे हे सुरेवच म्हणावयाचें. जगांत कोण्त्याहि संस्कृतीच्या ग्रंथांत ते सर्वाहृत प्राचीन आहेत. ह्या ग्रंथांची प्राचीनतमता ग्राह्य केल्यानंतर त्यांच्या वालनिर्णयाच्या वाद्यस्त प्रश्नांत शिरण्याचें आज कांहींच प्रयोःत नाहीं. हें ग्रंथ आयींचे अन्न हे आर्य हिंदुस्थानचे मूळ रहिवासी नसून बाहेस्नच हिंदुस्थानांत आलेले असावेत असा भाषाशास्त्रज्ञांचा तके आहे. ऋग्वेदांतील भोगोलिक वर्णनाचा कांहीं भाग हिंदुस्थानला लावतां येत नाहीं. अर्थात् ऋग्वेदांचा कांहीं भाग आर्य हिंदुस्थानांत थेण्यापूर्वींच रचला गेला असला पाहिजे. ह्या वर्णनावस्न पाहतां कांहीं भाग पंजाबांत लिहिला थेला असला पाहिजे यांत शंका नाहीं. ऋग्वेदकालांतील आर्थीचा प्रवेश मध्य-

हिंदुस्थानांत आणि विध्यपर्वताच्या खाली झाला नम्हता. पंजाबांत स्थिरस्थावर होऊन बराच काल लोटस्थानंतरच आर्यानीं मध्यभागांत आणि दक्षिणेत झाक-मण केलें. ऋग्वेदकालीं सरस्वती आणि द्ष्यद्वती या दोन नद्यांच्या मध्यवतीं भागांत आर्याचें केंद्रस्थान होतें. ब्राह्मणकालांत हे केंद्रस्थान पूर्वेकडे सरकत जाऊन कुरुक्षेत्राच्या भागांत आलें. अथर्वाच्या कांहीं भागांत—हे भाग ऋग्वेदा-इतकेच जुने आहेत—रोगराई मगधदेशांत जाऊं दे असे म्हटलें आहे. ऐत्रेय ब्राह्मणांत दक्षिणतींल आंध्र वंगरे लोकांचा उल्लेख बहिष्कृतासारखा आहे. ऋग्वेदकालापासून ब्राह्मणकालापर्यंत आर्याची वस्ति मध्यदेशापर्यंतच येऊन ठेपली होती. पूर्व व दक्षिणभागांत कांहीं आर्थेतर लोक रहात होते. पुर्वे म्हणजे उपनिषदकालांत आर्याचा प्रसार सर्व हिंदुस्थानभर झाला असावा असे दिसतें.

आतां ऋग्वेदकालापासन आर्थाची धार्मिक भावना व कल्पना काय होती ते भाषण पाइं. ऋग्वेदकाली धार्मिक कत्पना फारशी ग्रंतागुंतीची नव्हती. धर्मसंबंधी कल्पनाची ती प्रथमावस्था असल्यामुळे, धर्माविषयी त्यांची चिकित्सकबुद्धि **भगा**पि जागृत झाळी नव्हती. तथापि त्या वेळच्या धार्मिक श्रद्धेंत प्ररोहितांच्या धर्ततेची छाप मात्र पडलेळी दिसन येते. त्यावेळचे धार्मिक आचाराविचार अगदीं साधे होते. सर्ष्टीतील नेसर्गिक शक्तीवर मनुष्यत्वाचा आरोप करून आणि त्यांच्या ठिकाणी देवी शक्तीची कलाना करून त्यांचीच तें प्रार्थना करीत असत. यांत द्यावा, पृष्त्री, वहण, इंद्र, उषस् इत्यादि देवतांची स्तुतीच आहे. वहणाला थोडेसें नैतिक अधिष्ठान मिळालेलें आहे. इंद्र शत्रंचा संहारक असन तो भक्तांना पाऊस वंगेरे पाठवितो. भक्तानें कांडीं मागितलें तरी तें द्यावयाची त्यांची त्यारी असते. उपेची स्तुति फारच रम्य आहे, आणि ती लिहिणाऱ्या कवीच्या कल्पनाविलासाचें कितीहि कोतुक केलें तरीहि तें थोडेंच वाटतें. हे देव पूजेनें प्रसन्न होऊन कांहींही द्यावयास तयार असत. आणि यज्ञयागांची कल्पना त्यांची कृपा संपादण्यासाठींच प्रसृत झाली होती यांत शंका नाहीं. भक्तानें देवीची उपासना कशी करावी हैं माहित झाल्यानंतर देव त्यांच्या आधीन होतात. धर्म विषयक कल्पनांच्या प्रगतींतील ही एक पुढची पायरी होय. या कल्पने मुळे पुरोहितांना महत्त्व प्राप्त झालें. यज्ञांत देवांना दूध, तुप, धान्य, मांस, सोमरस इस्यादि पदार्थ बली देत असत. देवांना संतुष्ट करावयाची गुरुकिली एकदा

इस्तगत झाल्यानंतर दिवसेंदिवस सोमसगाचा प्रसार होऊं लागला; आणि होतू, अप्वर्यु, उद्गातु, इत्यादि पुरोहितांचें प्रस्थिहि समाजांत वाढलें.

वर ऋग्वे रांतील धार्भिक कल्पनांची जी रूपरेषा मांडली तिच्यांत क्रिया-बाडाशिवाय दुसरे विशेष असे कांहींच नाहीं. सर्व ऋरवेद एकाच वेळेला रचला गैला नाहीं हैं एकदा वर सांगितलेच आहे. त्याचें कांहीं भाग फारच जुने भाहेत तर काहीं भाग फार अलिक उचे आहेत. दहाव्या मंडळाची गणना प्राचीन भागांत होत नाहीं. ह्या मंडलांत तत्वलानाच्या काहीं कल्पना प्रादुर्भत झाल्याच्या आढळतात. देवांच्या अनेकत्वाविषयी शंका प्रदर्शित करण्यांत येकं लागली भाणि विश्वःचे भादितत्व एकच या दिशेने विचारप्रवाह वाहूं लागला. प्रथम जलाच्या स्वरूपांत व नंतर उष्णतेच्या स्वरूपांत याप्रमाणे असत् पासन सत्ची उत्कान्ती झाली असा जगदुः पत्तीचा क्रम आहे असे दाखविण्याकरितां बरेंच प्रयत्न ज्ञालेले आहेत. मृत्यूनंतरच्या प्राण्यांच्या अवस्थेनिषयीं ऋग्वेदांत कांहींच विशेष असे सांपडत नाहीं. मृतात्म्याच्या मरणोत्तर स्थितीविषयींही एकम्त दिसन येत नाहीं. यम हा प्रथम भरण पावलेला व मृत लोकांचा राजा म्हणून समजला गेळा होता असे दियते. मेल्यानंतर लोक यमाबरोबर आनंदाने बोलत असतात अशीहि एक कटाना दृष्टीस पडते. दुसऱ्या एका ठिकाणी असे सांगि-तलें आहे की देव व पितर हे निरनिराळ्या ठिकाणी राहतात. तिसरी ही एक कल्पना अशी आहे कीं, आत्मा हा जलाशी व वनस्वतीशी एकरूप होती. या-वरून ऋरंबेदकार्छी पुनर्जन्माविषयीं कल्पना रूड होती असे तत्काछीन् पुराव्या-वरून तरी सिद्ध होत नाहीं, दुष्ट लोकांची मरणोत्तर स्थिती काय होते याचीहि उपपत्ति योग्य रीतीने लावलेला दिसत नाहीं. परंतु हा संग्दिधपणा ऋग्वेदाच्या नीतिधर्माविषयी दिस्त येणाऱ्या तौलानिक औदासिन्याचे चिन्ह आहे. राजा वर्हण हा सर्व द्रष्टा आहे किंवा सर्व शक्तिमान् आहे एवट्याचवरून नैतिक चांगुलपणा किंवा कहाणपणा हे त्याचे विशिष्टयदर्शक आहे असे होत नाहीं, पुढें माद्मागकाली यज्ञयागादि क्रियाकाड जास्त जास्तच बाहत गेलें व त्यावरोवर पुरोहितांची संख्याहि बाढत गेली. याच्या पुढील काळांत धान्यादिकांच्या बलींचें महत्त्व पूर्वीइतकें राहिलें नाहीं. पशुबलींचें प्रस्थ जास्त बाढलें ब त्या-बरोबरच सोमयागाचीही महती बाढली. वर्षभर चालगारे यागसत्र सुरू होऊन पुरोहितांचे महत्त्व वाह्नं लागलें व राजे लोकहि आपल्या सार्वभोमत्वाचे स्थापक

विन्ह म्हणून राजस्ययज्ञ करवं लागले. पुढे पुढे विश्वस्थायी राहण्यासाठी यज्ञ करणे अवस्य आहे अशी कल्पना रूढ झाल्याचे दिसन येते. पढे या यज्ञाला कां होंतरी लाक्षणिक अर्थ येत गेला व परुष, काल, अप्नि व प्रजापति या सर्वाची एकरूपता दाखविण्यास सुरुवात झाली. यापासन पुढें आधारभत तत्वाचा ( underlying Reality ) तपास सुरू झाल्यासारखें दिसतें व पुढें ब्रह्माची कल्पना उत्पन्नः झालीः या ब्रह्मतत्वाची व नश्वर जगाच्या स्वरूपाची उपपत्ति लावण्यासाठीं श्रीशंकराचार्याना मध्यावादाची कांस धरावी लागली. या तत्वाची योग्य उपपात्ति उपनिषद्कालीं झालेली नव्हती म्हणूनच निरनिराळें भाष्यकार उपनिषदावहन निरिनराळें सिद्धांत काढण्याचा प्रयत्न करूं लागरें. सांप्रदायिक दृष्ट्या प्रत्येकाला थोडेबहुत यशहि आलें आहे. याच्यावरून एक गोष्ट स्पष्ट होत आहे कीं, उपनिषद्कालीं वैदिक तत्वज्ञान एकस्वरूप झालेलें नव्हतें आणि सर्व उपनिषदें एकाच काळी लिहिली गेली नसल्यामुळे त्यांमध्ये परस्पराविरोध इष्टो-त्पत्तीस येणेही अशक्य नाहीं. उपानिषद् म्हणजे वैदिक तत्वज्ञानीं लोकांच्या स्वतंत्र विचाराचा एक महत्वाचा संग्रह आहे. त्यांमध्यें असेंहि काहीं नाविन्य-पूर्ण विचार आहेत कीं, कोणत्याहि समंजल व विचारी माणसाला असा संशय येतो कीं, उपनिपदांतील विचार परंपरा बैदिक धर्मातीलच आहे की नाहीं. कियाकाण्ड उपनिषदकालीं निष्फल व हलकें ठरले. प्ररोहितांचें प्रस्थ कमी झालें. मोठमोठाल्या यज्ञसत्राच्या ठिकाणी याज्ञवल्क्यादि ऋषिलाकांची ज्ञानसत्रें दिसं लागली. कित्येक उपनिपदांवहन असे समजते की. ब्राह्मणलोक ब्रह्मज्ञानासाठी क्षत्रियांकडं जात असतः म्हणजे यावरून असं म्हणण्यास हरकत नाहीं कीं. उपनिषद्कालीं ज्या क्षत्रिय वर्गाबरोबर आर्यपुरोहितांचा संबंध आला होता त्या क्षत्रियवर्गात तत्वज्ञानाची बाढ चांगलीच झालेली असावी व तो क्षियवर्ग बह-तेक आर्थेतर संस्कृतिपैकींच असावा.

श्वेताश्वेतर उपिनषदावहन योग व अध्यात्मशास्त्राचा बराच विकास झालेला दिसते। उपिनषत्कालीन् वाङ्मयांत इन्द्र, अप्ति, आदिकहन देवांची पडछाया देखील पडलेली दिसत नाहीं. ब्राह्मणकालीं पुनर्जन्माविषयीं कांहींच कल्पना नव्हती; परंतु पुनर्मरणाची भीति मात्र कित्येकांना वाटत असे. पुनर्जन्माच्या कल्पनेपातृन पुनर्मरणाची कल्पना फारच भिन्न आहे. उपिनषद्काली मात्र पुनर्जन्माची कल्पना स्पष्टशणे पुढें आलेली दिस्न येते. छांन्दोग्य व बृहदारण्यक

उपनिषदामध्ये पुनर्जन्मतस्याची रूपरेषा आखलेली दिसून येते. उदाहरणार्थः ब्रह्मत्वरूपीत निमम झालेला मनुष्य मरणानतर देवांच्या मार्गानं जातो, ब्रह्मस्वरूपीत निमम झालेला मनुष्य मरणानतर देवांच्या मार्गानं जातो, ब्रह्मस्वरूपीत लीन पावतो व पुनः या मृत्युलोकांत परत येत नाहीं. जो मनुष्य सत्कृत्य करतो आणि ज्याला ज्ञानाची प्राप्ति झालेली आहे तो माल चंद्रलोकांत जाऊन फर्ळे भोगतो व नंतर वनस्पतिरूपानं किंवा मनुष्यरूपानं जन्म घेतो. पण पुष्ट लोक माल चाण्डाळ कुन्नी वगैरे योनीत जन्म घेतात. कोषीतकी उपनिषद्मध्ये वर्णन केलेला मार्ग याहुन थोडासा भिन्न आहे. पण यावरून एवळे सिद्ध होते कीं, ब्राह्मणकाली इष्टोत्यतीस येत नसलेली पुनर्जन्माची कल्पना उपनिषदकाली विदिकसंस्कृतिप्रवाहांत रूढ झाली होती.

उपनिषद्काली पुनर्जन्मासारखी वैदिकवाद्ययांत भाकस्मात् उद्भृत होळन नवीनच हृढ झालेली दुसरी एक कल्पना म्हणजे कर्मासंबंधी होय बृहदारण्यक उपनिषदामध्ये एके ठिकाणी असे म्हटले आहे की, पूर्वकृत कर्मानुसारच मरणोत्तर गीत टरविली जाते ऋग्वेदकालापासून उपनिपदकालापर्यत वैदिक लोकांच्या वार्मिक कल्पनेची हृपरेना येथायीत आपण पाहिली प्रत्येक चीकसबुद्धीच्या मनुष्याला असे दिसुन येईल की वेदबाह्मण व उपनिपद् या दोन धार्मिक कल्पना—प्रवाहामध्ये वराच मीटा खंड दर्धास पडती. पुनर्जन्म व कर्म या तत्त्वांची कल्पना उपनिपद्काली नवीनच दिसतें हीं जी दोन विशिष्ट तत्त्वें उपनिषद्काली हृढ झाली त्यांना बाहेरून खितच कांही तरी पेरणा मिळाली असली पाहिजे आणि ही प्रेरणा कोणाकहुन मिळाली याचीहि उपपत्ति लागावयास पाहिजे

ज्यावेळी आर्थ लोक हिंदुस्तानांत आले त्यावेळी हिंदुस्तानदेश हा एक ओसाउ व निर्जन प्रदेश असावा अशी फल्पनाहि करवत नाहीं. त्या प्राचीन काळांत संग्रंथ हिंदुस्तानांत आजच्याइतकी जनविस्त नसली तरी गंगेसारस्या नदीकीं ग्रंथित प्रदेशांत लोक खास राहत असतील यांत संशय नाहीं. त्यावेळी गंगानदीकाठीं जे लोक राहत होते त्यांची संस्कृति कशा प्रकारची होती हैं सागा-व्यास आजतरी काहीं प्रसान नहीं. त्याच सुमारास दक्षिणेंत राहणाच्या मूळच्या रहिवाशांची संस्कृति श्रेष्ठ दर्जाची होतीं, याच्यावरूनच दक्षिणदेशापेक्षां सुनीक अशा गंगानदीकाठची संस्कृति श्रेष्ठच असेल अशी कल्पना करावयास काहींच हरकत दिसत नाहीं. पण निश्चित पुराव्याअभावीं अशाप्रकारच्या संस्कृतीच्या अस्तित्वाविषयीं विद्वान् लोक सांशंक आहेत. परंतु वैदिकवाङ्मयच बारकाईने

मतांचे प्राचीनत्व इतिहासाने आज सिद्ध झालेलेंच आहे. म्हणून या आर्येतर-संस्कृतींचें काहीं पुरावें जैनधर्मात सांपडतात की काय हैं पहावयास पाहिजे.

कर्मतत्व हें जेनांचें एक वेशिष्टय आहे हें वर सांगितलें आहे. आमच्या अल्पमतीप्रमाणें आम्हांला असे वाटतें कीं, वैदिक व बौद्धधर्मात जी कर्माची कल्पना आहे ती जैनकर्मकल्पनेहृन निराळी आहे. जैनधर्माप्रमाणें कर्म हे पुरूल परमाणुं असून त्याचा जीवाबरोवर संबंध आल्याकारणानें जीव संसारांत फिरतों आणि हें कर्म परमाणुर्जीवानें दूर केल्याबरोवर त्याला निर्वाणपद प्राप्त होतें. जनधर्मात कर्मांचे इतकें बारीक सारीक तपशील दिलेले आहेत कीं तें एक स्वतंत्र शास्त्रच आहे व तें उपलब्ध पुराध्यावक्ष्म निदान महावीरतीर्धकराच्या वेळेपासून जनतत्वज्ञानांत अस्तित्वांत असावें असे वाटतें. ते जनांनी दुसऱ्याक्ष्म उसनें घेतलें आहे असे वाटत नाहीं. कदाचित् हें कर्मतत्वज्ञान आयेंतर संस्कृतींचें वेशिष्टयच असावें व त्याची पडछाया विदेक दर्शनांत उपनिपद्काला-पासून पडावयास सुरवात झाली असावीं। तसेंच अहिंसातत्त्राची छाप वेदिक धर्मावर किती पड़ली आहे हे आज सर्वाना विदितच आह.

परंतु ज्यावेळी पाश्चात्य विद्वान् लोकांनों भारतीयधर्माचा अभ्यास सुरूं केला त्यावेळी जेनांच्या दुराग्रहामुळे जेनधर्मग्रंथ जेनेतरांना वाचावयास मिळालें नाहोंत. म्हणून प्रारंभी कित्येक विद्वानांनी जेनधर्म हा बौद्धधर्मांची शाखा आहे असे समजून त्याप्रमाणें प्रतिपादन केले. नंतर थोडथोडें त्यांचे ग्रंथ पाहित्यावर जैनधर्म हा बौद्धधर्मांच्या पूर्वीचा आहे व त्याचा संस्थापक महावीराऐवर्जी पूर्वी कोणीतरी झालेला असावा. कदाचित् तो पार्श्वनाथ असावा असे ते माने लागले व म्हणूंही लागले. बहुतेक इतिहासज्ञांचें मत असे आहे कीं, जेनधर्म ही एक हिंदु-धर्माची बंडखोर कन्या आहे. पण ती कल्पनाहि कल्पनाच असून त्या मताला प्रवल पुरावाच नाहीं.

उपीरिनिर्दिष्ट आर्थेत्तर लोकांच्या संस्कृतीचे दर्शने जैनधर्माकडे पाहिल्यास जनधर्म हा एक स्वतंत्र धर्म असून फारच प्राचीनकालापासून गंगानदीच्या सुपीक प्रदेशांत त्याचा पुष्कळ तीर्थकरांकडून (जनधर्मात या कालांत २४ तीर्थकर मानले आहेत ) उपदेश केला गेला होता असे मानणें भाग पहतें.

जेनथर्सातील कमतत्व, पुनर्जन्मतत्व, विश्वरचना व उत्पत्ति, संन्यासधर्म, अहिंसादि आचार, देवाची कल्पना इत्यादि तत्वें इतर्की स्वतंत्र आहेत कीं, तो

विदिकधर्मातून निघाला आहे असे म्हणतांच येत नाहीं. परंतु या दर्षीनें अधापि जनधर्माचा अभ्यास झालेला नाहीं. तरी तो लवकरच सुरू होईल अशी आशा बाळगण्यास जागा आहे.

जैनवर्म हा आंधेतरसंस्कृताची प्रांतिनिधिक असून गंगेच्या सुपीक तीरांवर त्याचा पुष्कळ प्रचार झाला होता असे म्हणण्यास जिनपुराणांवरूनसुद्धां दुष्यम प्रतीचे पुरावे सांपडतात. उदाहरणार्थ—महावीरतीर्थकराचे जन्मस्थान मगध-देशामध्ये व पार्थनाथतीर्थकराचे जन्मस्थान काशी हें होय व पूर्वीचे कित्येक तीर्थंकर अधीध्येत जन्मले होते याच्यावरून जनपुराणकारांनासुद्धां आपल्या संस्कृतीचे केंद्रस्थान मध्यदेशांतच होतें याची जाणीव होती. आतां दुसरी मह-वाची बाव म्हणजे ज्या 'बात्य 'लोकांचे वर्णन वर दिलेलें आहे ते लोक जनांचेच पूर्वज होतें असे प्रो. चकवतीं यांचे मत आहे जनांचे आचारांमध्यें वत पाळणे यांस फार महत्त्व आहे. व या वत शब्दावरूनच त्या लोकांना बात्य दें नांव मिळाले अपति सिक्ति असा त्यांचा तर्क आहे. आणि तो थोडासा सयुक्तिक ही दिसतो. आयत्रसंस्कृतीविषयीं अजुनहि फार कहिं। संशोधन झालेलें नाही म्हणून आम्हीं आमचें मत अथापपोवते। झालेल्या संशोधनाच्या आधारानेंच ्क प्रयोगावस्थें तिल सूचना या दर्शनेंच मांडलेलें आहे.

जैनधर्म आयेतरसंस्कृतिषिका आहे हें आमचे मत थोक्या अशी व निराज्या दर्दीने थ्रो. शेपिगरीराव धांनी आमच्या पूर्वी मृचित केलें आहे. तें अशा रीतीनें प्रश्न करतात की, 'Whether jainism was an original premitive Indian faith of the Nothern Indian forest, homes and tribes etc '' म्हणजे जैनधर्म हा उत्तर हिंदुस्तानांतील जंगलांमध्यें राहणाच्या लोकांच्या व टोळ्यांच्यामध्यें प्रचलित असलेला असा एक मूळ्याच व फीर प्राचीन भारतीय संप्रदाय आहे की काय १ परंतु प्रो. शेषिगरीराव यांचे कल्पनेमध्यें असे ध्वरीन केलेल विसतें की, ही आधेतरसंस्कृति फार कांहीं उच्च दर्जाची नव्हती.

डॉ. हर्मन थॉक्र्यासाहेब यांनी जैनधर्माचा अभ्यास विशेष केटा आहे व भरत-वर्षासंबंधी संशोधनावर्राह ते मीटे प्रमाण मानले जातात. त्यांनी आपत्या एका लेखांत जैनधर्माची व सर्व भारतीयधर्माची सविस्तर तुलना करून असा निर्णय दिस्रेखा आहे. " In conclusion let me asert my conviction

that jainism is an original system quite distinct and independent from all others; and that therefore it is of great importance for the study of philosophical thought and religious life in Ancient India. " म्हणजे शेवटीं मला निश्चितपणे असे सांगावयाचे आहे कीं, जैनधर्म हें एक स्वतंत्र दर्शन असून इतर दर्शनाहून अत्यंत भिन्न आहे. म्हणूनच प्राचीन भरतखंडांतील तत्वज्ञान-विचार व धार्मिक जीवन यांच्या अध्ययनासाठीं त्या धर्माचें कार महत्त्व आहे.

प्रो. ज्वालाप्रसादिह असेंच म्हणतात, The history of jainism for records back almost into the prehistoric past. जैन-धर्माचा इतिहास देखील इतिहासकालापूर्वीच्या अज्ञातकाळात दूरवर जाऊन पाँचतो.

कोणतादि धर्म प्राचीन आहे एवड्यानेंच त्याला कांहीं वेशिष्टय येतें असें थोंडंच आहे. तरी पण इतिहासभक्तांन प्रत्येक प्रश्नाचा निर्णय शोधकबुद्धीने लावणें अत्यवस्य आहे. वेद वेगेरे प्रंथांत जैनधर्मीविषयीं खान्नीलायक उल्लेख मिळत नाहींत याचे कारण होंच आहे की, ऋग्वेदाचें कित्येक भाग आर्यठोक हिंदस्थानात येण्यापर्वी व कित्येक भाग पंजाबात लिहिलें गेलें त्यावेळी आर्थ-लोकार्चे आर्थेतर संस्कृतीबरोबर अजन संपर्कच झाला नसल्याने जनधर्मासंबंधी स्पष्ट उल्लेख वेदांत मिळत नाहींत यांत कांहींच नवल नाहीं. १० वें मंडल अलिंकडचेच आहे वें वर सागितलें आहे. यांत नाहीं म्हटलें तरी ' मुनयोवात-वसना ' असा नम्मनीविषयीं एक उहेख मिळतो. याच्यावहन दहावें मंडल लिहिलें गेलें त्योवळीं नम्न राहणाऱ्या भारतीय मूळनिवासी संन्याशी सांप्रदायाची थोडीबहुत माहिती झाली होती असे मानण्यास काहीं हरकत नाहीं. जैन लोकांत नम संप्रदाय फार प्राचीन कालापासून आहे हें उघडच आहे. व हा संप्रदाय त्यावेळच्या बहुतेक आर्येतरधर्मात असावा असं वाटतें. कारण आजीविक वगेरे पंथांतही नम्न राहण्याची सुभा होती. 'सुनयोवातवसनाः ' हा उहेख जैनांना उद्देशन आहे असे बेबर साहेबाचेंही मत आहे. कित्येक जैनपांडितांचे मत असे आहे कीं, आपण आर्यच आहोत याला कांहींतरी कारण असेल तर स्मृति-कालांत आर्थ शब्दाला आचारनिदर्शक अर्थ प्राप्त झाला हेंच होय. प्रो. याकोबी यांनी बरेंच दिवसांपूर्वी बौद्धवाड्ययाच्या उहेखावरून असे सिद्ध करून दाखिवलें

आहे कीं, "There can be little doubt that the most important doctrives of the jina Religion have remained practically unaltered since the begining of our era." म्हणजे खिस्त शकाच्या आरंभापासून जैनधर्माच्या बहुतेक महत्त्वाच्या तत्वामध्ये व्यवहारांत अजिवात फरक झाला नाहीं द्यांत तिळमात्र संशय नाहीं. तसेंच मधुरा येथांळ शिलालेखावरून बुल्हरेसाहेबांनी जैनांचे रीतिरिवाज बहरीं कसें विश्वसनीय आहेत हें दाखविले आहे. जैनसंप्रदाय बरेच दिवस जैनांच्या विशिष्ट स्वमतसंरक्षक प्रकृतीमुळे जशाचा तसाच राहिल्याकारणोंन व त्या परंपरागत आहेतारी अलातदालने प्रकाशित करण्यासाठीं जैनधर्माचा व त्यावरावरच सांख्य व बोद्धधर्माचा अभ्यास करणे अत्यवदय आहे. डी. याकोबी यांनी महटल्याप्रमाण त्यायोगे भारतीय तत्वज्ञानरूपी प्रवाहाच्या एका अंधःकारमय कोपच्याचर जाम्त प्रकाश पडण्यासारखा आहे. उपा पुम्तकाला आम्ही प्रस्तावना लिहित आहो त्या पुस्तकातील महाचीर तीर्थकरापवी जैनसंस्कृतीची पार्श्वभूभी काय होती यांची कल्पना कहन देण्यासाठी इतका उद्दापोह करण्यांत आला आहे.

युद्धनिर्वाणापृत्री हिंदुस्तानच्या इतिहासांत सर्वमान्य व निश्चित असा एकहीं कालांवमाग किंवा तारीख नाहीं आणि पुडच्या काळांत मिळणाऱ्या तारखा जुनवी असृन अजमासांने केलेल्या खुणाप्रमाणें केव्हा मानेपुढें सरकत्या जातील याचा काहीं नेम नाहीं, परंतु खुद्धानंतर लवकरच बीद्ध व जनप्रंथ तसेच कोटिलिय अर्थशास्त्र व काहीं प्राचीन धर्मसूत्रें मिळतात वत्यायोगंतत्कार्ळान् भारतीय, श्वामिक व सामाजिक परिस्थितीवर काहीं तरी प्रकाश पडतो, पर्श्वनाथ-त्रीथंकर-ज्यांना जिनसप्रदाय आपला तैविसावा तीर्थकर मानतो व ज्याला आधुनिक इतिहासकार जिनधमीचा संस्थापक असे मानतात—याच्या निर्वाणकालानंतर महावीरस्वपी सुमार १७८ वपांनी जन्मात आले. महावीरस्वामींचे वेळीं पार्श्वनाथतीर्थकराचे कांडी परंपराशिष्य हयात होते. तथापि या मध्यंतरीच्या काळीं जैनधमीस वरीच गलानी आली होती असे श्वतांवर—आगमावहन समजते. आणि याचवेळी वैदिकधमीस जास्त जोर मिळाला असावा व तसेंच महावीरकाळीं निरनिराळ्या मतांचे पुरस्कतेंही फार होऊन गेले असे वीद्ध व जनप्राचीन वाङमयावहन समजते.

महावीर व बुद्ध यांचा काल वरील कारणामुळे भारतीय तत्वज्ञानप्रवाहांत **भहत्वा**चा समजला जातो व त्यावेळी प्रचलित असलेल्या सर्व नाहींतरी महत्त्वाचे मतांविषयीं माहिती गोळा करणें हें एक महत्त्वाचे काम होऊन बसलें आहे. जैन-धर्मासंबंधी प्राच्यसंशोधकांचे मत दिवसेदिवस बदलत गेल्यामळें त्यावेळी प्रच-लित असलेल्या धर्माशी जैनधर्माचा काय संबंध होता याविषयीहि निरनिराळी मतें प्रचारित झालेलीं आहेत. जनतत्वज्ञानाची प्रत्यक्ष अशी ओळख फार थोज्या संशोधकांना असल्याकारणाने गरसमज पसरविणारी बरीच ठोकळ मते प्रतिपादिली गेलीं आहेत. गेल्या शतमानांत प्रतिपादिलीं गेलीलीं मतें आज बाह्य टरत नाहींत कारण त्यानंतर संशोधनाचें काम बरेंच पुढें गेलेलें आहे. डॉ. हमीन याकोबी यांनी १८८४ च्या समारास जनसत्ताचें भाषांतर केलें त्यावेळीं लिहिलेल्या त्यांच्या प्रस्तावनेत त्यांनी म्हटलें होतें की. महावीर व बद्ध या दोर्घावर तत्कालीन मतांचा कार परिणाम झाला आहे. परंत हें मत त्यांनीं पढ़ें कसें सोडन दिलें तें त्यांच्या एका अलीकडच्या लिखाणांतील उताऱ्यावरून दाखिवलें आहे. त्यांत ते स्पष्ट म्हणतात " जैनधर्म हा एक स्वतंत्र प्रार्चन धर्म आहे. आणि तसे असणे है भारतीय संस्कृतीत कसे शक्य आहे है वर दाखविले आहे. आम्ही भार्येतर-संस्कृतीची रूपरेषा वर दिली आहे. व त्याच दृष्टीने बुद्धसमकालीन सर्व तिर्थका-कडे नजर टाकल्यास जनधर्माच्या स्वतंत्रतेची कल्पना येण्यासारखी आहे. सम-सामइक तीर्थकांच्याविपयीं जी माहिती सांपडते ती बहुधा बौद्ध व जनसूत्रांत सांपड़ते व ती फारच त्रोटक आहे. आतांप्यत उपलब्ब असलेल्या माहितींत ही एकमूत्रता दिसन येत नाहीं. या सर्व तीर्थकांचे जैन किंवा बोद्धसूत्राप्रमाणें स्वतंत्र प्रथ उपलब्ध नसत्याकारणाने या त्रोटक माहितीवरून आम्ही मागें सार्गि-तलेल्या आर्येतरसंस्कृतीवर विशेष प्रकाश पडण्यासारखें कांद्वींच अनुमानितां थेत नाहीं तरीपण मिळालेली त्रोटक माहिती अल्पांशी का होईना जैन व बौद्ध-कल्पनेशीं जुळत असल्याकारणाने व त्या सर्व तीर्थकांना वेदिकसंस्कृतिप्रवाहांत जागा न मिळाल्याकारणाने ते सर्व तीर्थक आर्येतरंसस्कृतिप्रवाहांकडे हे।ते असं गृहीत धरण्यास काहींच व्यत्यय दिसून येत नाहीं. जनसूत्रांत नांबीनशीसीहत गोशालाखेरीज कोणत्याहि इतर तर्थिकांची विशेष माहिती सांपडत नाहीं. म्हणून आपणांस बहुतेक माहिती बौद्धप्रंथावरूनच ध्यावी लागते. सुत्रकृतांग

वंगरे जैनसूत्रांत त्यांची माहिती मिळतें पण त्यांत निर्दिष्ट केलेलीं मतें अमक्या-चीच याचा मात्र स्पष्ट उल्लेख नाहीं.

पूरण्यकाश्यप हा बुद्धापेक्षांहि वयोग्रद्ध होता. पार्श्वनाथ व महाबिल यांच्या मध्यंतरकाली ह्याला व त्याच्या मताला बरीच लोकप्रियता प्राप्त झाली होती. हा नम राहात होता असे बोद्धप्रंथावहन समजतें. आपण पूर्णज्ञानी असल्या के प्रितिपादन करी. हा अकियावादी होता. त्याच्या मताप्रमाणें आत्मा हा निष्क्रिय आहे व जेव्हां जेव्हां आपण कांहीं कार्य करतो किंवा करावितो तेव्हां तेव्हां आत्म्यावर जवाबदारी अशी काहींच राहत नाहीं. असे असल्यामुळें आपण सक्तमं केलें वाय किंवा पाप केलें काय तें सर्व सारखेंच या विचाराची साहशाबावत तुलना विदिक्ततामर्थाल मारहाज व नासिकेत यांच्या मताशीं करण्यांत थेते. पण सूत्रज्ञतांगाचे शिकाकार शिलांक यांना या पूरणकाद्यपाच्या मताची तुलना सांख्यावरोगर केली आहे व ती जास्त योग्यहि दिसते. पुरण्यकाद्यप यांची दिले विकृत व विपर्यस्त आहे आणि थोडीबहुत सांख्यावरोवर कुळते. यांचे कारण दोन्हीं मतें आर्थेतरसंस्कृति प्रवाहातीलच आहेत. दर्शनसार नामक दिगवरजनप्रयावहन असे दिसने कीं, पूरणकादयप हा अलेयवादी होता.

कुकुद कात्यायन हा पिष्पळाद ब्राह्मण ऋषीचा एक समकाळीन होता असे प्रक्षेपिनेषदाव्यन समजते. हा थंड पाण्याचा उपयोग न करता ऊन पाण्याचाच उपयोग करता ऊन पाण्याचाच उपयोग करता ऊन पाण्याचाच उपयोग करता असे असत् ग्रासून कोडी उत्पन्न होता नाहीं व सत् कथींच नाश पावत नाहीं असे त्याचें मत होतें. चार महामूर्ते, मुख, दुःख व आत्मा अशी सात तत्वें जो मानीत असे त्याच्या मताप्रमाणे ती सातही तत्वें भिन्न व स्वतं- त्यच आहेत. थंड पाण्यांत जीव आहे हे म्हणणे जनमुनी लोकाच्या आचरणाशीं तें बोतंत जुळतें, कारण जनमुनी नेहमीं गरम पाण्याचाच उपयोग करतात. याव- स्न कात्यायन यानीं पार्श्वनाथसाप्रदायी मुनचिं अनुकरण केळं असल्यास त्यांत कांहीं नवल नाहीं.

भजितकेशाकवली हा वैदिक कियाकाण्डाचा कहर विरोधी होता. शरीर व जीव हे दोन्ही एकच असे तो समजत असे. म्हणजे शरीराचा नाश झाल्या-बरोबर त्याच्यावरोबर जीवाचाहि नाश होती असे तो प्रतिपादन करीत असे. यावहन असे अनुमान काढण्यास आधार आहे की, त्यानें अहिंसातत्वास खास तिलांजली दिली होती. त्यानें संपूर्णपणें जडवादाचाच प्रचार केला होता. निर-

निराळी द्रव्यं मिसळल्याने ज्याप्रमाणे दारू तयार होते त्याचप्रमाणे पंचमहाभूतां-तून जीवाची उत्पीत होते असे तो मानीत असे. तो परलोक अजिबात मानीत नसे. थोडक्यांत सांगावयाचे म्हटलें म्हणजे तो चार्वाकमताचा सूचकच होता.

मस्करीगोशाल हा आजीविकपंथाचा पुरस्कर्ता होता. आज हा संप्रदाय हिंदुस्तानांतून नष्ट झाला असला तरी त्याचा उल्लेख अशोकराजाच्या शिला-लेखांत सांपडतो. हा अहिंसावादाचा पुरस्कर्ता होता व स्वतः नम्नहि राहत असे. मुद्दाम तयार केलेला उद्दिष्टादि आहार तो स्वीकारीत नसे तो आचारावर फार जोर देत असे. जनतत्वजान व आचार यावरावर आर्जाविक मताची फारच साम्यता दिसन येते. व या साम्यतेवरून याकोबी वेगरे विद्वान पंडितांनी अशी कल्पना केली आहे कीं, महावीरतीर्थकरांनी गोशाळ याच्या मनांतून नमता, अहिंसा, आहार विहाराचे नियम वंगरे तत्वे घेतली असावीत संकृतदर्शनीं हें किंचित् बरोबर दिसतें परंत् थोड्या बुईान पाहिल्यावर गोशाल व महाबीर यांचा काय संबंध होता हैं समजेल. गोशाल हा महावीराहनहीं वयोत्रद्ध होता. व दोघे सहा वर्षे मिळूनिह राहात होते. पण पुढें त्यांचे न पटल्याकारणाने गोशाल हा महावीरतीर्थकरांना सोइन गेला. गोशाल याची मते जेनवर्माशी जुळतात याचे कारण असे आहे कीं, गोशाल हा प्रथमत: पार्श्वनाथतर्थिकराच्या परंपरेतील होता. याला पुरावा भावसंग्रह नामक प्राकृत दिगंबरजैनग्रंथांत सांपडतो. त्यांत मस्त्ररी हा पार्श्वनाथतीथीत उत्पन्न झाला होता असे सांगितलें आहे. म्हणूनच त्याची मतें जैनधर्मीशी इतकीं जुळतात. दुसरा एक महत्त्वाचा प्रश्न म्हणजे लायमनसाहेबाचे मताप्रमाणे महावीरतीर्थंकरांनी गोशालाचे अनुकरण करूनच लेखातत्वाचा उपदेश केला. हे मत तरी खास फोल आहे. यांत तिळ-मात्र शंका नाहीं. आर्जीविकमताप्रमाणि मनुष्यवर्गाचे सहा भाग केलेले आहेत. या सहा भागांचा व जेनाच्या सहा लेड्यांचा वरील साहेबाच्या समज्तीप्रमाणे कसा संबंध पोहोंचतो है कांडी कळत नाहीं. या दोन्हींत कांहीं तरी साम्य असले तर ते सहा हा आंकडाच होय. लेश्यातत्व हें एक स्वतंत्र जैनांचें तत्व असृत त्याचा जेनकर्मतत्वाबरोबर अत्यंत निकट असा संबंध आहे व जनकर्मतत्व हैं जैनांचेंच वैशिष्टय आहे हैं वर सांगितलेंच आहे. गोशालानें वरींच तत्वें पार्श्व-नाथर्तार्थंकरांच्या संप्रदायांत्न घेतलीं होतीं व पार्श्वनाथ व महावीर हें एकव संप्रदायाचें क्रमागत तीर्थंकर असल्यामुळे गोशाल याची कांही मतें जैनधर्मा-

बरोबर तंतोतंत जुळतात यांत कांहींच आश्चर्य नाहीं. कांहीं मतें महावीर-तीर्थंकरांनीं गोशालाकडून घेतलीं असें म्हणणें ऐतिहासिकटष्टया योग्य ठरत नाहीं हें भावसंग्रहाच्या आधारावरून स्पष्ट होत आहे.

सजयबेलहुपुक्त हा मतस्थापक बुद्धापेक्षाहि वयोग्रद्ध होता त्याच्या अज्ञेयवादाचा बराच प्रचार झालेला होता. त्याच्या जीवनचरित्ताविषयी विशेष काहीं माहिती सांपडत नाहीं. पुण्य व पाप या दोन्हीचें स्वरूप नकी असें समजत नाहीं म्हणून त्याविषयी खात्रीचें विधान कोणीही करूं नये असें त्यांचें म्हणणें असे. या त्याच्या गतावरून असें दिसतें कों, संजयाला मुद्रीला अगम्य विषयाबद्दल नकी विधान करण्यास धेर्यच नव्हतें. या मताविषयी मिळणारी माहिती फारच त्रोटक असल्यामुळें यापुटें उगीच जास्ती तर्क लडविण्यांत कांहीं विशेष निष्यन होईल असें दिसत नाहीं.

दर जी निरनिराळ्या मतप्रचारकाची माहिती दिलेली आहे ती कारच त्रोटक आहे. कारण गांपेकी प्रत्येक मताचे स्वतंत्र ग्रंथ आजमित्तीस मुळींच मिळत नाहीत, किंवा त्यांच्या स्वतंत्र अशा सांप्रदायिक आख्यायिकाही दुर्लम आहेत. ही त्रोटक माहितीहि अक्षरशः सत्य असेल अशी कल्पनाहि करवत नाही वर्णल सर्व मतांचे सिंहावलोकन केल्यास व सर्वाची मते एकंद्रशित पाहिल्यास वर निर्दिष्ट केल्पाप्रमाणे या मतांचे जन, बीद वंगरे धर्मावरोवर के साम्य आहे व जे विषम्य आहे ते वयक्तिक कल व बुद्धवेचित्र्यासुळेंच असलेले दिसते नजता, आहिंसा, कियाकाण्डाविरुद्ध तकार वंगरे लक्षणे पाहूं गेल्यास ही सर्व मते आर्येतरसंस्कृतित्रवाहातीलच होती असे म्हणावयास हरकत नाहीं। गोशाल पार्श्वनाथ-र्वार्थकरांचा अनुयायी अगल्यामुळें तो तरी मुख्यतः आर्थेतरसंस्कृतीमधीलच अमावा.

है। सर्व मते आज नामशेष झालेली आहेत व प्राच्यसशोधकांशिवाय दुस-त्यांना त्यांची नांवें देखील माहीत नाहीत. हिंदुस्तानांत एके काळी उर्जिताव-स्थेच्या उच शिखरावर आरूढ झालेला वीद्धधमसुद्रा आज आपल्या मातृभूमीस पारखा झाला आहे. — कालाय तस्मे नमः । परंतु आश्चर्याची गोष्ट ही कीं, जनधमे अनेक प्रकारची संकटें सहन करून आजतागायत हिंदुस्तानांतला एक प्रमुख धमे म्हणून गणला जातो. जनधमीचा प्रचार हिंदुस्तानाबाहेर फार झाला होता असे म्हणावयास पुरावे फार त्रोटक आहेत. बाहेरील प्रचाराविषयीं काहीं

( १९ )

#### महाबीरचरित्र.

कां असेना जैनधर्म हिंदुस्तानांतील आपले स्थान कायम राख्न आहे. याला निरानिराळीं ऐतिहासिक कारणें असलीं तरी जैनधर्म हा आर्थेतरभारतीय संस्कृतिचा प्रातिनिधिक असल्याकारणानें त्याला हिंदुस्तानदेशाला पारखें ऋषें लागलें नाहीं असे आम्हांला वाटतें !! असों.

महाबीरतीर्थकराच्या चरिवांत मतभेद होण्यासारखीं स्थळें कार आहेत. पुनः दिगंबर व श्वेतांबर आम्रायाप्रमाणें ते मतभेद कार दिवसापासून चाळत आल्याकारणोंने एकपक्षी निर्णय देणें कठीण झालें आहे. एकापक्षाविषयीं दुराम्रह सोहून देऊन निःपक्ष्यातानें सर्व गोष्टींचा विचार व्हावयास पाहिजे. कित्येक मतभेद असे आहेत की त्याचा एकपक्षी निर्णय देणें सध्यां तरी शक्य होईल असे आम्हांठा वाटत नाहीं. पण सर्व जैनबबुंना मला एवडेंच सांगावयाचें आहे की मतभेद आहेत ते प्रत्येकाला माहीत आहेत आणि त्यांच्या संबंधी निःपक्ष-पाती निर्णय देण्यास सबळ ऐतिहासिक पुरावे कमी आहेत. याकरतां मतभेद सुसते वाढवीत न यसतां मतभेदांविपयीं अनुकूळ अशी सहानुभूति उत्पन्न करा-वयास पाहिजे. दोन व्यक्षींच्या मुखचर्येमध्ये ज्याप्रमाणें साम्यता मिळणे कठीण त्याप्रमाणेंच एकाच धर्मातत्या दोन सांप्रदायांत मतभेदाभाव असणें हेंही तितक्षेंच दुर्लभ; किंबहुना मतभेद हे असणारच. पण हे मतभेद मतहेपाला कारण होंकं नयेत हीच माझी इच्छा.

वीरिनिर्वाणकालाविषयीं ही बरेच मतभेद आहेत. पण ते सांप्रदायिक नाहींत. प्रस्तुत पुस्तकाच्या लेखकानें बावूकामताप्रसादजी याच्याव लेखांचें अनुकरण केलें आहे. व प्रचालित वीरिनिर्वाणसंवत यांत १८ वर्षे मिळविण्याची सला दिलेली आहे. पण लेखकानें दुसऱ्यावर केलेला दुराप्रहाचा आरोप पुन्हां त्याच्यावरच उलट येण्याचा संभव दिसतों. विषय फार कर्राण आहे व योड-क्यांत त्याचा कहापोहंदी होण्यासारखा नाहीं. तरी आम्हांला एवर्डेच येथं सांगांव वाटतें कीं बाबूकामताप्रसादजीच्या पुस्तकानंतर वीरिनिर्वाणकाळ गणने-संबंधीं दोन महत्त्वाचें निर्यंध प्रसिद्ध झाले आहेत. पंडित लुगलकिशोर यांचा "भगवानमहावीर और उनका समय" या नांवाचा लेख अनेकांत, किरणांत प्रसिद्ध झाला आहे. हा पहिला लेख होय. मुनि श्रीकल्याणविजयजी यांचा एक दुसरा उहापोहयुक्त लेख (१८० पानांचा) नाग्री प्रचारणीपित्रकृत प्रसिद्ध झाला आहे. व हा लेख पुस्तकरूपानेंही मिळतो. या दोन्ही लेखति हिगंबर व

# निवेदन.

उपसंहारांत बहुनेक सगळें सांगितले असल्यामुळें अधिक सांगण्यासारखें कांहींच उरलेलें नाहीं. प्रस्तुत ग्रंथ लिहितांना मला बऱ्याच ग्रंथांची मदत ध्यावी लागलेली आहे. त्यांना मी पाहिलें नसतें तर कदाचित हा ग्रंथ पुढें आलाच नसतां. अशा ग्रंथांपैकीं प्रमुखपणे श्री. रं. बावृकामताप्रसादजी यांचे ' भगवान महावीर व म. गौतमबुद्ध ' ' भगवान महावीर ' ब्र. जैनधर्म-भूषण शीतल प्रसादजी यांचा ' जैनधर्मप्रकाश '; व श्री. पं. अशगकवीचे ' महावीर चरित्र ' होत. याशिवाय इतर बरेंच प्रथ पाहण्यांत आले आहेत व त्यांचा उपयोगिंह करून घेतला आहे. त्याची यादी देण्याचे कारण नाहीं. जैनधर्मातील बहुतेक सर्वच ग्रंथांचा की ज्यांत महावीरचरित्रासारख्या ग्रंथ-लेखनास उपयुक्त होईल असा मसाला मिळूं शकतो त्याचा मी उपयोग करून घेतलेला आहे. त्या सर्व ग्रंथकत्यांचा मी अत्यंत ऋणी आहें. प्रंथ लिहन झाल्यानंतर त्यास प्रस्तावना लिहन देण्याचें कार्य माझी ओळख देखील नसतांना, केवळ माझ्या विनतीवरून आपला अमृत्य वेळ खर्ची घालन रा. ब. श्री. ल्रेंड व प्री. ए. एन. उपाध्ये या उभय-तांनी अल्पवेळेंत पूर्ण करून दिलें याबदल मी त्यांचा आभारी आहें. तसेच पुस्तक-छपाई सुबक व वेळेवर करून दिल्याबहुल हुनुमान प्रेसचे मालक श्री, रुक्ष्मणराव भाऊराव कोकाटे यांचाहि मी आभारी आहें. आज तागायत मार्छेतून निघाळेल्या पुष्पांचा सुवास वाचकवर्ग प्रेमाने घेत आले तसा याही पुष्पांचा चिरकाल घेत राइतील अशी आशा वाळगून हे आभारप्रदर्श-नात्मक निवेदन आटोपतें घेतीं.

> ता. मिति. मार्गशीर्ष ग्र. ८ १ आपटा सर्वोचा नम्र. वीरसंवत् २४७७ भ अज्ञात १

### शुद्धीपत्रक.

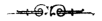
00:00

#### महाबीर चरित्र.

| पा-         | ओळवरून     | अ <u>शुद्धः</u>    | शुद्धः              |
|-------------|------------|--------------------|---------------------|
| بع          | २०         | अन्यायतेन          | अनायतने.            |
| २५          | દ્         | ह <b>दम्</b> थ     | दढरथ.               |
| <b>१</b> १२ | <b>२</b> ४ | विद्रभिज्झमिकेमि । | विद्रमिज्झके ।      |
|             |            | ञ्झमिका            | मिञ् <b>झमिका</b> . |

याशिवाय कांहीं किरकोळ चुका असतील त्या वाचकांनी कृपाकरून योग्य सुधारून घेऊनच वाचाव्या. उ०—स्वरुपविराम, अनुस्वार वंगरे ही विनंती.

# अनुक्रमणिका.



## महावीर चरित्र.

| प्रकरण.                             | पान.       |
|-------------------------------------|------------|
| १ तीर्थंकरमाहात्म्य <b></b>         | १ ते १२    |
| २ जैनधर्माचे प्राचिनत्व             | १३ ते २४   |
| ३ महावीरपूर्वकाल                    | २५ ते ३६   |
| ४ महावीरसमकारु                      | ३६ ते ४८   |
| ५ जन्मस्थान व वर्षनिर्णय            | ४८ ते ५६   |
| ६ वीरजन्मकल्याणक                    | ५८ ते ६५   |
| ७ दीक्षाग्रहण व केवल्रज्ञानप्राप्ती | ६५ ते ७१   |
| ८ महावीरशासन ,                      | ७१ ते ८०   |
| . ९ एकाद्श गणधर व क्षात्रशिष्यगण    | ८१ ते ८८   |
| १० भगवान् महावीर व महात्मा बुद्ध    | ८९ ते १०२  |
| ११ महावीर निर्वाणकल्याणक            | १०३ ते १११ |
| १२ महावीर पश्चातकाळ                 | ११२ ते १२५ |
| १३ उपसंहार                          | १२५ ते १३७ |

# श्रीमहाबीरचरित्र

प्रकरण १ लें.



### तीर्थंकरमाहातम्य.

नह चंदु घाइ कम्मो दंसण सुरणाण वीरिय महयो।
सुर दंह त्यो अणा सुद्धा अरिहो विश्वितिओ ॥ द्रव्यसंग्रह
जो नष्ट चतुर्वती दर्शनसुधवोध वीर्ययुक्त असा।
शुद्धातमा अरिहंत न तो शुभ देहस्य चितनीय कसा॥१॥
नह ह कम्म देहा छोया छोयस्य जाणओ दृष्टा।
पुरूसायारी अणा सिद्धो झाएइ छोयासिहरत्यो॥२॥
जाणी छोक अछाकां पाही, देहास अष्ट कर्मास ।
नाइति, होकाग्रस्थित जप पुरुषाकार सिद्ध आत्म्यास॥२॥

अनेक अवतारी पुरपांची पुराणे प्रतिमाशाली महातम्यांनी लिहिली आहेत; फार प्राचीन कालापासून थोर पुरपांचे पोवाडे कविजन गात खाले आहेत; ज्यांनी विद्यावलाने, शस्त्रवलाने विवा धनवलाने लहानमोट्या प्रमाणावर जगांत काति घडनून आणली अशा अनेक लहानमोट्या माणसांची चरिचेहि इतिहासांत

नमद भाहेत: हें सर्व वाङ्मय आबालवृद्ध पुरुषांना कळूं शकते. पुराणांतून चम-त्कार असतात; पोवाक्यांतून अतिशयोक्तांचीं वर्णने असतात; व थोर पुरुषांच्या चरित्रांतनींह अजब गोष्टी वर्णिलेल्या असतातः तथापि त्या सामान्य लोकांनाहि आकलन होतात व पटतातहिः वरील सर्व थोर पुरुष अलोकिक खरेच: तरीपण त्यांची अलौकिकता सामान्य बुद्धीलाहि आकलन होकं शकते. पण आम्ही ज्या महाबीर स्वामीचे चरित्र लिहिणार आहोंत त्यांचे माहातम्य बुद्धिगम्य नार्हा. तर्काला पटणारे नाहीं व शुद्धात्म्याशिवाय इतर कोणाला अनुभवगम्यद्दि नाही. सामान्य नेसिर्गिक लीलाहि तकीपुढें टिकत नाहीत व बुद्धीला चकीत करून सोडतात; तर मग शुद्धात्म्याचे अलोकिक व परिपूर्ण सामर्थ्य बुद्धीच्या, तर्काच्या व सामान्य माणसाच्या अनुभवाच्या टप्प्यांत न आल्यास त्यांत नवल कसले ? सर्व नेमर्गिक घडामोडी मनोगम्य व बुद्धिगोचर असुनहि सामान्य माणसालाच काय पण भेरीक्तकशास्त्रवेत्त्यालाहि क्षणभर कां होईना पण चिकत करून सोडतात: मग जा विषय इंदियगस्यच नाहीं त्याचा पार युद्धीला कसा लागणार ! थोरांचे गुण गाण्यालाहि त्यांच्यासारखेच प्रासादिक कवी जन्मावे लागतात असं एका कवीचें वचन अहि. त्याला अनुसरून पूर्णात्म्याचें गुणगान करण्यासिंह तसेच लायक शद्धात्मेच असाव लागतात असं म्हणावे लागतें.

पण सामान्य माणसाला ज्या गोष्टी कळत नाईति त्यांचे अस्तित्वच नाईति असे म्हणती येणार नाईति हवा दिसत नाईति; सर्व प्रच्वी कोणी पायाखाळी तुड-विली नाईति; तेजोगीलांची संख्याहि प्रत्येकाने मोजलेली नाईति तरीपण पंच-भूतांचे अस्तित्व व गुणधर्म अनुभवास येतात म्हणून शास्त्रज्ञांच्या सिद्धान्तावर आपण विश्वास ठेवलोचे शिवाय आत्म्याच्या किंवा ईश्वराच्या अस्तित्वाला व साम-व्यीला स्वानुभविश्वाय इतर प्रमाणांची जरूरीच नाईति; पण हा अनुभव केंद्रति तरी सर्वच प्राण्यमाश्रांना यावयाचा असला तरी एका विवक्षित वेळी तो अनुभव सर्वानाच आलेका असती असे नाईति अशा वेळी 'बाबावावयं प्रमाणाम्'' हा अतिशय निदित मार्गच पत्करावा लागती व धार्मिक बावतीत बहुतेकांनी हाच प्रतकरलेला आहे. पण अध्यात्मिक बावतीत बाबावावयापेक्षा आस वाक्याला अधिक महत्व आहे व हे आप्त म्हणूजे आत्मिसिद्ध ज्यांना झालेली आहे तेच होत. या आप्तांना कांही तरी कोंटेंच सांगून दुनियेला झुकविण्याचे कांहींच कारण नसतें;-सत्मकथन हाच त्यांचा उद्देश असतो व म्हणूकच आपत्या मनाला

(२)

#### तीर्थंकरमाहात्म्य

पटत नसलें व बुद्धीला आकलन होत नसलें तरी आप्तांच्या वचनावर श्रद्धा ठेवन त्याचा अनुभव घेण्याचा प्रयत्न केला पाहिजे. अनुभव तसाच मिळेल अशी स्वात्री आप्त देतातच. तीर्थकरमहातम्याची बाब अशीच आहे. तीर्थकर म्हणजे शिवाजी, प्रताप, तैमरलंग, चोंगिझखान, शिकंदर किंवा नेपोलियन नव्हत की त्यांचे इतिहास अजब असले तरी सर्वाना मानावे लागतीलः तीर्थंकर म्हणजे रामकृष्णादि अवतारिह नव्हत की ज्यांच्या ईश्वर्रालीला त्यांच्याशिवाय इतरांना शक्यच नाहति . रामकणादि अवतारांप्रमाणे तीर्थंकरांमध्येहि कांहीं विशेष आहेतच की जे इतरांना प्राप्त होणें शक्य नाहीं. तथापि अवतारांचे चमत्कार जसे अविश्वसनीय व जगविलक्षण असतात तस कांही तर्थिकरांचे विशेष नसतात. ते पूर्णपणे शास-सिद्ध व स्वाभाविक असतात. उपमाच द्यावयाची झाल्यास परिस व किमयेची देशा येईल. अवताराचे चमत्कार म्हणजे परिस जवळ असल्याभुळें लोखंडाचें सोनें बनविणाऱ्याप्रमाणें होत, व तीर्थंकरांचे विशेष हे किमया जाणणाऱ्या सुवर्ण-कारासारखें आहेत. परिस व किसया विद्या हीं दोन्ही दुर्सिळच: पण किसियेची विद्या प्रयन्न करणाऱ्या थोक्यांना तरी मिळावितां येते. उलट परिसाला अस्ति-त्वच नाहीं. एकंदरींत तीर्थकराचे विशेष कितीहि विलक्षण वाटले तरी त्यांना शास्त्रसिद्ध अस्तित्व आहे. हें जाणून वाचकानी सम्यक् श्रद्धावान बनले पाहिजे. उगीच भोळी श्रद्धा ठेवण्याचे कारण नाहीं. ती अनिष्टच होय.

तीर्थंकर म्हणजे तीर्थंकारक किंवा तीर्थंप्रवर्तक. जन्ममरणाच्या फेच्यांत सांपडलेल्या आत्म्यांना तहन जाण्याचा मार्ग जे दाख्तवून देतात ते तिर्थंकर होत. एण तहन जाण्याचा मार्ग आम्ही दाखिवतीं असे अनंतव्यसनी फटिंगवाधा-पासून प्रत्येक धर्माच्या शार्खापंडितापर्यंत व साधुमहात्म्यापर्यंत प्रत्येकजण सांगत आला आहे. त्यांचे उपदेशिह मूलत: बरेच जुळत असले तरी त्यांमध्यें जी इतर मतल्बी भेसळ करण्यांत आलेली असते त्यांमुळें त्या मूळ सिद्धांतांनािह हरताळ फासला जातो. समिक्त बोध व मिण्या बोध यांमधील फरक हाच. कोणतािह बोध श्रेष्टच आहे. पण जो बोध निहंतुक असेल तोच विशुद्ध व परि-णामकारक असूं शकतो. ज्याला वाणी आहे तो प्रत्येक बोधवाणी उच्चाकं शकेल. पण त्याचीच बोधवाणी शुद्ध व परिणामकारक असूं शकेल की जो स्वतः शुद्ध व ज्ञानदर्शन चारितबल्धारी असेल. काहीं प्रमाणांत या बोधींचा अनुभव सर्वाना नित्य येतीच. आतां असा पूर्ण शुद्ध व बल्याली आत्मा कोण अस्न-

(३)

#### महावीरचीरेत्र

त्यांना कोणीं ओळखलें नाहीं. व कांहींजणांचा तर छळच झाला. पण तिर्ध-करांचें तसें नाहीं. त्यांची खूण भव्यात्म्यांना पटतेच. त्यांचा छळ झाला तर तो त्यांच्या पूर्वकर्मांचाच उदय होय; व गौरव होतो तोहि त्यांच्या आत्मतेजा-चाच परिणाम होय. त्यांना कोणी शत्रूच नसल्यामुळे त्यांचा छळ कोणी करीत नाहीं, व त्यांचें माहात्म्य वर्णावयास भक्तांची व पट्टशिष्यांचीहि जरूर नाहीं. पाणी तृपा शमन करतें म्हणून सांगावें लागत नाहीं, व तहानेळेल्याला पाणी पी म्हणून सांगावेंहि लागत नाहीं, तिर्थकर स्वयंप्रकाशी असतात व त्यांच्याकडे आकर्षिले जाणें हा सर्व भव्यजीवांचा स्वभावच आहे.

आता असे तीर्थंकर कोण होऊं शकतात तें जैनशास्त्रांत खालीलप्रमाणें वार्णिलेलें आहे. तीर्थकरजीवाची तयारी अनेक पूर्वजनमांतूनच होत असते. उदाहरणार्थ राम व कृष्ण चक्रवर्तीना होऊन कितीतरी पिड्या लोटन गेल्या, पण ते भविष्यकालीं तिर्थंकर होणार आहेत. तशी त्यांची तयारी चालं आहे व कांहीं झालेली आहे. पोडशकारणभावना ज्या जीवाला झाल्या तो तिर्धिकर होणारच. त्या भावना पूर्णपणे एखाद्या जीवाला झाल्या की नंतरच्या तिसऱ्या जन्मांतच तो तीर्थकर होतो असा नियम आहे. या भावना काय आहेत तेंच आता पाहूं. पिहली भावना दर्शनविशाद्धिः सम्यक्जान, सम्यक्दर्शन व सम्यक्-चारित ही रत्नत्रयी प्राप्त झाल्याशिवाय भोक्षदशा साधत नाहीं. देवमृहत्व, लोकमुद्रत्व व पाखंडीमूहत्व असं मूहत्रयः जाति, कुल, ऐश्वर्य, रूप, ज्ञान, बळ, तप व कीर्ति या अष्टकाचा अभिमान म्हणजे अष्टमदः युदेव, कुगुरु व कुशास्त्र व तीन्हींचे उपासक मिद्दन सहा अन्यायतने; आणि शंका, कांक्षा, जुगुप्सा, मह-दृष्टि, अनुपगृहन, अस्थितिकरण, अवारसत्य व अमार्गप्रभावना हे आठ दोष यामुळें दर्शनमळीन होते हें जाणून त्यांचा त्याग करणें ही दर्शनाविज्ञाद्धि होय. ही पहिली भावना तीर्थकरत्व प्राप्त होण्यास आवस्यक आहे. दूसरी भावना विनयसंपन्नताः दर्शनविनयः, ज्ञानविनयः, चारित्रविनयः, तपविनयं व उपचारविनय हे पांच विनय ज्या जीवांत आले तोच तीर्थंकर गोत्र बांध् शकतो चारित-विश्वद्धि म्हणजे शीलबतेष्वनतिचारः ही तिसरी भावना होय. अतिचार-विरहित चारित्र पाळलें म्हणजे ही तिसरी भावना पूर्ण होतें. ज्ञानविद्युद्धि म्हणजे अभीक्ष्णज्ञानोपयोग ही चवथी भावना होय. शुद्ध ज्ञानप्राप्तीसाठीं झटल्यानें ही भावना पूर्ण होते. पांचवी संयोगभावना म्हणजे विवेकयुक्त वैराग्य शक्तितस्त्याग-

#### तीर्थें करमाहात्म्य

भावना ही सहावी यथाशक्ति त्यांग करीत राहित्याने ही भावना पूर्ण होते. अंतरंग व बहिरंग मोह सोडून तपश्चर्या केल्याने सातवी भावना पूर्ण होते. नेहमी साधुसमाधीत लीन असणे ही आठवी भावनम होय. दहा प्रकारचे वैयावृत्य म्हणजे सत्सेवा केल्याने नववी भावना पूर्ण होते. अहंद्रक्तीत नेहमीं रममाण असणें ही दहानी भावना होय. जैनाचार्याची सेवा करणें ही अकरावी भावना बहुश्रुत उपाष्यायांची भाक्ति करणें व जिन् वाणीचे अध्ययन करणें ही अनुकर्मे बारावी व तेरावी भावना होय. सामायिक, स्तबन, वंदना, प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान व कायोत्सर्ग अशा सहा आवश्यक क्रिया आहेत. त्या नियमितपणें नित्य केल्यानें चौदावी आवस्यक परिहानि भावना प्रपत्त होते. जिनमार्ग प्रभावना ही पंघरावी भावना. प्रवचनवत्सलत्व ही सोळावी भावनाः पहिल्या चीदा भावना आत्मबल प्राप्त होण्यासाठींच आहेत व नंतरच्या दोन तर आत्मबलप्राप्तीच्या मार्गावरून इतर भन्यजीवांना नेणाऱ्या तर्थिकराला तर फारच आवर्यक आहेत. वरील घोडशसावना भावित्यामुळे भव्यजीवाला र्तीर्थकरत्वाची पाचला थेते. जशी तीर्थकरत्वाच्या संख्येला मर्यादा आहे तशीच ज्यांच्याकहन या पोडशभावना पूर्ण होतील अशा मन्यजीवानांहि परिमती आहे हें सांगणें नकीच.

तिर्धिकरत्व प्राप्त होण्यास पूर्वजन्मांतून कोणती तयारी व्हावी लागते त्याचे वर्णन वर केलें. आतां तिर्धिकराला जे सेचाळीस अतिशय असतात ते कोणते तें पार्ट. जन्मकाळचे दहा अतिशय खार्लालप्रमाणें आहेत. बालतिर्धिकराला मलमूल नाहीं. (२) घान थेत नाहीं. (२) वाणी मधुर व हितकारी असते. (४) रूप लावण्य उत्तम असते. (४) रक्त दुधासारखें असते. (६) शरीर सुगंधित असतें. (७) दंहयिष्ट मुंदर असते. (८) शरीर बज्रासारखें असतें. (९) देहावर १००८ ग्रुम लक्षणें असतात. (१०) बाल तिर्धिकर अनंत बलशाली असतो. इतका की नुगत्या हलण्यानिहि मेहपर्वत हालचूं शकतो. पुढें केवलज्ञान प्राप्त झाल्यानंतर तीर्धिकराच्या देहांत दहा बदल होतात. ते खालीलप्रमाणें. (१) तिर्धिकर चतुर्भुख दिसतात. (२) त्याचें गमन अधर असतें. (३) त्यांना कोणताहि उपसर्ग बाधूं शकत नाहीं. (४) त्यांना आहार घ्यावा स्थात नाहीं. (५) त्यांची सावली पटत नाहीं. (६) देहयधी स्फटिकवत् असतें. (७) नख व केस वाढत नाहींत (८) पाणण्या लवत नाहींत (९) ते

#### महावीरचारेत्र

सर्वे विद्यांत पारंगत असतात व (१०) त्यांच्या प्रभावां आसपास शंभर योजनांतील दुर्मिक्ष नष्ट होतें. तीर्थकरांना देवगतीं व इंद्रादिक जीव आउ प्राति-हार्य करतात ते खालीलप्रमाणें. सिंहासन, छन्नत्रय, चौसष्ट चामरें, पुप्पबृष्टि, अशोकवृक्ष, भामंडल, दुंदुभि व दिव्यध्वनि. याशिवाय खालील चौदा अतिशव देवकृत आहत. (१) समवसरण (२) प्रफुल्लित पुष्पफल (३) निवैर्त्व (४) स्वच्छमूमि (५) सुगंधवायु (६) निरम्न आकाश (७) सर्व जीवांना आनंद (८) जेथें जेथें तीर्थकराचें पाऊल पढेल तेथें तेथें कमलोद्धव (९) सर्व धान्य प्रफुल्लित होईल (१०) जयजयकार शब्द (११) गंगोदकवृष्टि (१२) धर्मचक्र (१३) सर्व बोध भाषा (१४) छन्न, चामर, ध्वजा, झार्रा, दर्पण, झंगट व पंखा हीं आठ मंगल द्रव्यें. याप्रमाणें अनंतज्ञान, अनंतदर्शन, अनंत सुख व अनंतवल हे अनंत चतुष्टय तीर्थकराला असते. मिळून शेचाळीस विशेष गुणझाले. याशिवाय तीर्थकर अष्टादश दोषविरिहत असतात. ते दोष खालीलप्रमाणें. (१) क्षुधा (२) तृषा (३) भय (४) द्रेष (५) प्रीति (६) मोह (७) चिंता (८) जरा (९) मृत्यु (१०) खेद (११) स्वंद (१२) मद (१३) रिति (१४) विस्मय (१५) जन्म (१६) निद्रा (१७) रेगेग व (१८) शोक.

वरीलप्रमाणें तीर्थंकराचे विशेष गुण आहेत. हे गुण असतील त्यालाच तीर्थंकर म्हणतां येईल. वरील गुणांत अस्वभाविक असे कांहींच नाहीं. तसे वाटलें तरी तें वाटण्याचें कारण अलान होय. तें वर्णन खोटें आहे असे मात्र नव्हे. वरील वर्णन नीट वाचणाच्यास तीर्थंकर म्हणजे काय याची कल्पना येईल. तीर्थंकर म्हणजे जेनांचा देव अशी सामान्य कल्पना स्ट आहे. पण देवावद्दलच्या कल्पनाहि असंख्य आहेत. महंमदी, खिस्ती, द्यानदी वंगेरे मताचे लोक देव निर्गुण, निराकार, सर्वव्यापी व कर्तुमक्तुमन्यथाकर्तु शक्ति असलेला मानतात. पण यापलीकडें ते त्याचें वर्णन कर्त्र शक्त नाहींत. कारण तो सगुण नाहींचि हिंद्तील कांहीं मताचे लोक देव सगुण मानतात. पण त्या गुणांची निश्चिति नाहीं. 'यद् यद्विभूतिमत्सर्व ' जेथें जेथें कांहीं विशेष दिसल तेथें तेथें देवांश असणारच, अशी त्यांची समजूत. त्यामुळें कसा अनवस्थाप्रसंग ओढवतो ते सर्वाच्या परिचयाचेंच आहे. वरील कल्पनेमुळें वाटेल तो देव ठरूं शकतो व बाटेल तो गुरु होऊं शकतो. सामान्य व्यवहारांत सुद्धां अशास्त्रीयपणा चालत नाहीं. मग विद्यांची विद्या जी अध्यात्मविद्या तीमध्यें असा गोंधळ कसा खपावा देत

## तीर्थंकरमाहात्म्य

निगुण व निराकारवाल्यांची ईश्वराची व्याख्या परिपूर्ण नाहीं व हिंदूंची व्याख्या भतिव्याप्त आहे. तीमध्यें ईश्वरीयत्वाच्या विरुद्ध असलेले गुणहि आलेले आहेत. पण जेनांची ईश्वराची व्याख्या परिपूर्ण व शृद्ध आहे. प्रारंभी दिलेल्या वचना-प्रमाणें ज्या जीवाने ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय व अंतराय अशा चार प्रकारच्या घातिकर्माचा नाश केला आहे व जो अनंतज्ञान, अनंतदर्शन, अनंतसुख व अनंतवीर्य असा अनंतचतुष्टयधारी आहे, ज्याचे शरीर सुंदर आहे व आत्मा दुद्ध आहे तो अरिहत देव समजावा; तोच खरा बलशाली व पवित्र परमात्मा होय. तो सृष्ट्यत्पत्तिस्थितिलय करण्याच्या भानगर्डीत पडत नाहीं व कोणा जीवांच्या पापपुण्याचा फलदाताहि बनत नाहीं. स्वतः शृद्धात्मस्वरूपी चन्त इतर आत्म्यांना मात्र बद्धस्वरूपी वनण्याचा मार्ग दाखवितो. असा उत्कृष्ट ध्येयस्वरूपी जेनांचा देव आहे व तोच तीर्थंकर होय. किंग्रहना जितके जीवात्मे मुक्त होऊन सिद्ध पदबीला गेले ते सर्व जेनांचे देवच होत. ते आपल्याप्रमाणेंच या भवसागरांत पडले होते: पण ते तहन गेल्यामळें देव झाले व आपल्यासारख्या इतर सर्व प्राणिमात्रांना आदर्शरूप बनले. त्यांना आतां भक्त नाहीं व शत्रुहि नाहीं त्यांना सर्व कांहीं सारखेंच. त्यांचा आदर्श पुढें ठेऊन आपणहि त्यांच्या-प्रमाणेंच केव्हांना केव्हांतरी मुक्त होऊं एवडाच त्यांचा आपणांस उपयोग. इतर सिद्ध जीव आपल्या ह्यातींत उद्धरन जाण्यास थो स्वाबहृत जीवांना कारणीभृत होतात व तीर्थंकर असंस्य जीवांना मुक्त होण्यास कारणीभृत होतात हाच त्या दे।हें। मधील फरक. तीर्थकरांची संख्या परिमित आहे व सिद्ध मात्र अनंत आहेत. प्रारंभी दिलेल्या दुमन्या श्लोकांत सिद्धात्म्यांने वर्णन आहे. सर्व कमीचा नाश करन सर्वत बनन जे स्वाभाविक स्थितीत शाश्वतपणें राहतात तेच सिद्ध होत, व तच परमेश्वर होत.

र्तार्थकरांचे विशेष गुण वर वर्णिले आहेत. सामान्य जीव ज्या मार्गानें सिद्ध बनले त्याच मार्गानें तिर्थकरिह सिद्ध बनलेले असतात, व सिद्ध देवळी बनल्याशिवाय तीर्थकरिह होऊं शकत नसल्यामुळें आतां सिद्ध पदवीच्या गुणांचा विचार करूं. सिद्धपद प्राप्त करून घेण्यासाठीं एकादशप्रतिमा सांगितलेल्या आहेत. त्या खालीलप्रमाणें. पहिलीद्शन प्रतिमा. ही प्रतिमा धारण केल्यानंतर सहेव, सद्गुरु व सच्छास्त्र याशिवाय इतरांना न मानणें; मद्य, मांस, मध व पंचीदुम्बर सेवन न करणें: जुगार, मांसभक्षण, भद्यपान, वेरयागमन, शिकार, चीर्यकर्म व

## महाबीरचारित्र

परस्त्रीसेवन हीं सात प्रकारचीं व्यसनें सोडणें आणि प्रत्यहीं जिन-बिंब दर्शन घेणें. या गोष्टी श्रावकाने पाळावयाच्या असतात. दसरी व्रतप्रतिमाः अहिंसा, सत्य, अस्तेय. ब्रह्मवर्य व अपरिग्रह या पांच महाव्रतांचे शक्तिनसार आचरण करणें। है पंचाण वतपालनः दिग्वतः अनुर्यदंडविरति व भोगोपभोगपरिमाण हीं तीन गुणवर्ते; सामायिक, प्रत्याख्यान, प्रोषधोपवास व वैयावृत्व ही चार शिक्षावृते: या तिहींचें पालन म्हणजे व्रतप्रतिमाः तिसरी सामायिकप्रतिमाः त्रिकाल ध्यान करणें हीच सामायिक प्रतिमा. चवधी प्रोपघोपवास प्रतिमा. पर्वतियोंना सोळा प्रहर उपवास करणें म्हणजे शोषधोपवासप्रतिमाः पांचवी सचित्तत्यागप्रतिमाः जीवसहित वनस्वतींचे ग्रहण न करणे म्हणजे सचित्तत्यागप्रीतमाः सह।वी रात्रिभोजनत्याग श्रतिमाः सातवी ब्रह्मच्यप्रतिमाः या प्रतिमेच्या श्रावकानं स्वस्त्रीचाहि त्याग केला पाहिजे. आठवी आरंभत्यागप्रतिमाः कोणताहि धंदा किंवा नवा व्यवहार न करणें म्हणजे आरंभ त्यागप्रतिमाः नववी परिप्रहत्याग प्रतिमाः मिथ्यात्व, लिंगभेद, राग, द्वेष, हास्य, रति, अरति, शोक, भय, जुगुप्सा, कोध, मान, माया, व लोभ हे चौदा अंतरंग परिश्रह व क्षेत्र, वास्तु, हिरण्य, सुवर्ण, धान्य, धन, दासी, दास, कुप्य व भांड हे दहा प्रकारचे वहिरंग परिग्रह मिळन चोबीस परिग्रहांचा त्याग म्हणजे परिग्रह त्यागप्रीतमा. दहावी अनुमति त्यागप्रतिमा. वरील कोणत्याहि कर्माची इतरानांहि अनुमति न देणे म्हणजे अनुमतित्यागप्रतिमाः अकरावी उद्दिष्टविरतिप्रतिमाः सर्व प्रकारच्या सहेतुक किया करण्याचे सोडणें म्हणजे उद्दिष्ट्यागश्रीतमा. या अकरा प्रतिमा धारण केल्यानंतर श्रावक मुनिदीक्षा घेण्यास लायक होतो. सुनीचे अठावीस मूळसुण खाळीळप्रमाणें आहेत.अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य व अपरिग्रह या महाव्रतांचें पूर्णपूर्ण पालन कर्णे हे पांच गुण: ईर्या म्हणजे चलनवलनादि किया अहिंसात्मक पणें करणें, भाषासमिति म्हणजे हित, भित व संशयराहित असेच प्रियवचन बोलणें, फक्त एकाच वेळीं पण तेही निर्दोष आहार घेणें ही एषणासिनिति; आपली उपकरणे अहिंसात्मक रीतीने ठेवणे व वापरणे ही आदाननिक्षेपण-सिमाति व जंतुरिहत स्थानीं जीवोत्पत्ति न होईल अशा रीतीनें मल-मुत्रत्याग करणें ही उत्सर्गसमिति अशा पांच समिति पाळणें; सामा-यिक, स्तवन, वंदना, प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान व कायोत्सर्ग अशा षडावश्यक किया करणें आणि पांच इंदियांचे विषय सोडणें, मिळून एकवीस गुण झाले.

## तीर्थंकरमाहारम्य

शिवाय वस्तत्याग म्हणजे दिगंबरत्व, केशलोच म्हणजे केश उपद्रन कारणें, एकभुक्तता, उभें राहृन भोजन करणें, पात्रें न वापरणें, स्नान न करणें व दंतधावन न करणें हे सात गुण एकंदर अहावीस मूळ गुण झाले. दिगंबरमुनीनें भूमीबर शायन केलें पाहिजे व खालील बावीस परीषद सहन केले पाहिजेत. क्षघा, तृषा, शीत, उष्ण, मशकदंश, नम्नता, अरति, ल्लीखाग, चर्या, निपधा, शय्या, आकोश, वय, याचना, अलाभ, रोग, तृणस्पर्श, मल, सत्कारपुरस्कार, प्रज्ञा, अज्ञान व अदर्शन. मुनीनें आर्त, रोद व धर्मध्यान सोहून केवल शुक्रध्यानांतच नेहभीं ममः असलें पाहिजे. याप्रमाणें वागलें असतां सर्व कर्मीचा क्षय होऊन मोक्षप्राप्ति होजन सिद्ध पदवी प्राप्त होते.

'चणे खावे लोखंडाचे तेव्हा ब्रह्मपदीं नाचे ' अशी म्हणच आहे. वरील वताचरण किती कठीण आहे तें सर्वोच्या ध्यानांत येईल. तें निरर्थक नसन अगर्दी आवश्यक आहे. अनंत कालापासन जडत आलेला कर्मवंघ एकदम सुटर्णे शक्य नाहीं. त्यासाठीं सावधानपणें वरीलप्रमाणें तपाचरण केलेंच पाहिजे. वरील-प्रमाणें आचरण होणेंच शक्य नाहीं असे म्हणण्यांत कांहीं अर्थ नाहीं करारी मनुष्याला काहींच अशक्य नाहीं व आजपर्यंत अनेक मनिजन वरील प्रका-रची तपश्चर्या करून मोक्षाला जात आले आहेत. वरील वर्ते पाटणें हैं येरा-गबाळाचे काम नब्हे हें खरें व म्हणूनच असे मुनि फारच थोडे असतात. पण तसं तपश्चरण केल्याशिवाय जन्ममरणाच्या फेन्यांत्न सुद्रका होणार नाहीं हैं माल निश्चितः साधर्चे ढोंग कहन अध्यात्म साधत नसते. ते साधुत्व खरेखरेंच पाहिजे. सेंट पॉलर्ने म्हटलें आहे कीं, 'जर मतात्मे जीवंत होत नसतील तर खिन्तिहि झालाच नाहीं, ' कर्भमलामुळे आत्मा जडवत् बनला आहे. तो जागत होणें अन्य आहे. हीच गोष्ट जर अशक्य असेल तर तीर्थंकरहि झालेच नाहींत असें म्हणतां येईल, एरव्ही नाहीं. अज्ञानी जीव ज्ञानी बनतांना व पापी पुण्य-शाली बनतांना आपण नेहमीं पाहतों त्याचप्रमाणें प्रहलाचें दास्य सोइन आत्मा स्वतंत्र व पूर्ण बलशाली होणेंही अशक्य नाहीं. आत्म्याचे सामर्थ्य किती आहे, त्याची जाणीव तीर्थकरांचे माहात्म्य वाचल्यानंतर होते. त्या सामर्थ्याची थोडी-बहुत जाणीव म. गांधी व इतर टॉलस्टायादि साधुसंतांच्या चरित्रावरून होतेच. पण हे राधुमहात्मे साधनावस्थेतच असतात. जो सिद्ध बनला त्याचें सामर्थ्य काय वर्णावें ? तें इंद्रियांना अगोचर आहे व म्हणूनच

( ११ )

अवर्णनीय आहे. तथापि त्याचे वर्णन करूं लागत्यास येथवर दिलेल्या तीर्थ करांच्या वर्णनाप्रमाणेंच होईल व श्रद्धाहीन सामान्य जनांना ते विश्वसनीयिह बाटणार नाहीं ती त्यांची पामरता आहे, पण तीर्थकरत्वाला व छिद्ध पदवीला अस्तित्व आहे व तीच आत्म्याची स्वाभाविक स्थिति आहे यांत मुळींच शंका नाहीं. असो.

ज्या दर्जाच्या महाप्रवाचे चरित्र आम्ही लिहावयास घेतले आहे त्याचे माहातम्य प्रथम थोडेंबहत कळावें म्हणून वरील विवेचन केलें आहे. त्यावरून शिवाजी, प्रताप बगेरे ऐतिहासिक व रामकृष्णादि पौराणिक थोर प्रक्षांहन भाणि खिन्त, महंमद, बुद्ध वगैरे धर्मसंस्थापकांहन महावीरस्वामीसारखे तर्थिकर अगरी निराळ्या प्रकारचे महात्मे होत ही गोष्ट वाचकांच्या लक्षांत येईल. त्यांचे चरित्र म्हणजे प्रत्यक्ष आत्मस्वरूपाचेंच खोखरें वर्णन. त्याच दृष्टीनें अर्थात या चरिताकडे पाहिले पाहिजे. हे पौराणिक बार्ड नव्हे, एखादी कृतिम नवलकथा नन्हे, सामान्य इतिहास नन्हे, किंवा अदुभुत वर्णनांचे मनोरंजक साधनहि नव्हे. बालजीवांना तें आकलन झालें नाहीं तरी प्रत्येक जीवाल केव्हांना केव्हांतरी सिद्ध पदनी प्राप्त होगार आहे. म्हणून लौकिक दृष्टि सोइन जर केवळ अध्यात्मिक दर्शानें हें चरित्र वाचक वाचतील तर त्यांच्या आत्म्या-वरिह शुभ परिणाम होतील व शृद्धात्म्याचे महत्त्व जाणण्यास तरी निदान ते खास पात्र होतील. त्या सामर्थ्याची एकदां ओळख झाली म्हणजे आपत्या अंगीं ते बाणून घेण्याची हि बुद्धि होईल व मार्गिहि सुचेल आणि नंतर तो मार्ग आक्रमिण्याची ताकदृहि येईल. सर्व भव्य वाचकांना या चरित्रवाचनाने तर्शः स्फर्ति होवो हीच तीव इच्छा.



## प्रकरण २ रें.

## \*>>

## जैनधर्माचें प्राचीनत्व.

## सर्वमङ्गलमाङ्गल्यं सर्वं कल्याणकारकम् । प्रधानं सर्वधर्मानां जैनं जयतु शासनम् ॥

शा विश्वांतील घडामोडींच्या मळाशी जाऊन जर आम्ही विचार करूं कारलों तर ही गोष्ट स्पष्ट दिसन येणारी आहे कीं, त्या घडोमोडीच्या मुळाशीं कोजतींतरी दोन परस्पर भिन्न भिन्न अशी अनाद्यनंत तत्त्वें असली पाहिजेत. जगांतील सर्व व्यवहार जसजसे अधिकाधिक सुक्ष्म रीतीनें पाहावे तसतसं अधिकाधिक हें स्पष्ट होत जाते कीं, विश्वाची मूलतत्त्वें कमीत कभी दोन असलींच पाहिजेत. या दोन तत्त्वांच्या निरानिराळ्या संबंधानें (मिश्रणानें )च जगांतील असंख्य निचित्र गोष्टा बनलेल्या आहेत. या दोन तत्त्वांपैकी कोण श्रेप आहे व ती कशी निर्माण झाठी याबहरू भिन्न भिन्न मतें आहेत व जीपर्यंत ही गोष्ट इंदियगोचर नाहीं तोंपर्यंत असे ह भिन्नभिन्न तर्क चालणारच. कोणी म्हणतात कीं, हीं दोन्ही नर्स्व स्वतंत्र सत्तार्धाश आहेत व स्वयंभृद्धि आहेत; कोणी म्हणतात कीं, आत्म-तत्त्वांतुनच प्रकृतितत्व निर्माण झालः, कोणी असेहि म्हणतात कीं, प्रकृति-तत्त्वाला निराळें अस्तित्वच नाहीं: तो आत्मतत्वावरील निव्वळ आभास आहे. उलट कोणी असेंहि म्हणतात कीं, प्रकृतितत्वच सुख्य आहे व चेतन किंवा आत्मतत्व यांत्रच निर्माण होतें. पण याप्रमाणें कितीहि मतें असलीं तरी शेवटीं दोन मुलतत्वाबद्दलच बाद असतो. नैयायिक व वैशेषिक मताप्रमाणें सोळा किंवा तेवीस मृलतत्वें आहेत. अलीकडील संशोधक मुलतत्वें शेसष्ट किंवा खांहून<mark>ही</mark> अधिक आहेत असे सिद्ध करतात. पण त्यांचे संशोधन अजून प्रयोगावस्थेतच लाहे. वरील दोन मलतत्वांना चेतन व जड; आत्मा व प्रकृति; ईश्वर व सृष्टि; शक्ति व साहित्य वेगरे निरनिराळी नावें भिन्नभिन्न तत्वज्ञानातून दिल्ली आहेत. ही दोन्हीं तत्वें एकच आहेत किंवा दोन तत्वें नाहींत असे मानणाऱ्यांचीही दिशा-भरू चैतन्याच्या भिन्न भिन्न स्वरूपामुळें झालेली आहे. नर्दाच्या प्रवाहांतील चैतन्य

## महावीरचारेत्र

व माशाचे चैतन्य; मोटारीचे चैतन्य व मुंगींतील चेतन्य; थोडक्यांत सांगावयाचे म्हणजे पंच भूतांतील चैतन्य व प्राणीमाशांतील चैतन्य किंवा आत्मतत्वांतील चेतन्यशक्ति व जडत्वांतील स्पुरणशक्ति यांतील भेद बहिरात्म्यांना किंवा बाळजीवांना उमगत नाहीं व म्हणून ते पंचभृतांच्या रसायनांतृनच आत्मतत्व उत्पन्न होर्डल असे मानतात किंवा हें विश्व म्हणजे एकमेव आत्मतत्वाचीच लीला आहे असे समजतात. पण या दोन्हीं तत्वांतील भेद जर अनुभव चक्ष्त्ने जाणला तर त्या दोन्हीं तत्वांत जर्मानभस्मानाचा फेर आहे हें कळून आल्याशिवाय राहणार नाहीं. चेतन व जड हीं दोन्हीं तत्वें शाक्षत पण परिवर्तनशील व म्हणूनच एकच स्वरूपाच्या ट्यीनें अशाक्षत आहेत. दोहोंचीं रूपांतरें होतात पण दोन्हीं कधींहि सर्वथा नाश पावत नाहीत. म्हणूनच सर्वज्ञ तीर्थकर व सिद्धांनीं चेतन व जड़ हीं दोन्हीं तत्वें भिन्न असून भनायनंत आहेत असे म्हटलें आहे.

जड व चेतन हीं दोन्हीं तत्वें अनादि व अनंत असल्यामुळे त्या दोषांचे संब-धिह अनादि व अनंतच असणार. वरेंबाईट व सुखदु:ख हीं द्वेंद्वेंहि ह्या संबंधा-मळेंच उत्पन्न झालीं व तींहि अनायनंतच आहेत. जडाहन चेतन्य अधिक शक्ति-मुखमय आहे. सर्व ज्ञान्यांचा शाश्वत असा आहे. प्राकृतिक मुखापेक्षां आत्मिक मुख श्रेष्ठ होय व जडत्वाहुन भारमतत्वाकडे अधिक रुक्ष पुरविणे हें प्रकृतिपुरुषयुक्त अशा मानव देह-धाऱ्याचें कर्तव्य आहे असा सिद्धान्त सर्व ज्ञानी महात्म्यांनीं एकमतानें प्रस्था-पित केथेला आहे. म्हणूनच हुद्ध आत्म-तत्व हें बरें व जडबद्ध आत्मतत्व वाईट होय. हा बऱ्यावाईटाचा झगडा नेहमींचाच आहे, व तो सर्व धर्मप्रंथांत्न र्वाणलेला आहे. आत्मवृत्ति व कषाय, देव व दानव, अहरमज्द व अहिरमन बुद्ध व मार, सत्प्रवृत्ति व अमत्प्रवृत्ति, पांडव व कोरव आणि वानर व राधस, पविद्यातमा व सेतान वर्गर झगडे बऱ्या व वार्डेट प्रवृत्तिमधीलच होत. हा झगडा प्रत्येक व्यक्तीच्या हृद्यातिह सतत चाल्लंच आहे. कथीं बन्याचा प्रभाव तर कथीं वाइटाचा प्रभाव दिसून येतो. कालाचेहि उत्सर्पिणी व अवसर्पिणी असे भेद या दृष्टीनेंच पडलेले आंद्रतः बऱ्याबाईटामध्यें कर्माजास्त प्रमाण दिसून येईल, पण सर्वस्ती नाश कथीं हि होणार नाहीं. म्हणून धर्म व अधर्म हीं दोन्हीं अशी अनायनंतच आहत.

वरील दृष्टीने विचार केला असता अलीकडील धर्मशास्त्र्यांची व इतिहास-(१४)

## जैनधर्माचे प्राचिनत्व

कांची कोती दृष्टि स्पष्ट होते. वेदशास्त्रसंपन्न म्हणतात कीं, हें विश्व परन्नद्यांतृन उत्पन्न झाले व उत्पत्तिस्थितिलय न्नद्धाविष्णुमहेश करतात. क्षिश्वन मिशनरी म्हणतात कीं आकाशांतील वापाने हें जग सहा दिवसांत निर्माण केलें व सातवे विवशीं विश्रांती घेतली. मुला में लवीहि अशाच तन्हेंने हें जग अलाने पेदा केलें असे म्हणतात. हृलींचे इतिहासल्लीह आपल्या लानाच्या घमेंडींत असेच म्हणतात कीं, धमेलानाची उत्कांति अलीकडे हों लगांती व पूर्वी ही मानव जाति आगई। रानटी अवस्थेत होती। या कोत्या दृष्टींची जेवडी कींव करावी तेवडी थोडींच. मुधारलेले व रानटी, वरें व वाईट, सुख व दुःख वगेरें सर्व दृद्धें तिन्हीं कालीं असतात म्हणजे ती अनादि अनंत आहेत. काल अनंत आहे व जीविह असंख्य झाल्या असणारच.

वरीलप्रमाणें वस्तृस्थिति अराली तरी मनुष्याची बुद्धि जोंपर्यंत पोहोंचते तेथ-पर्यंतच्या अतीत व अनागतकालाबहलच तेवढी वर्तमानकालीं चर्चा करणें दावरों नाईं। माल पर वर्णिलेकी कोती दृष्टि असूं नये। वस्तुत: इतिहास अना-द्यनंत व भविष्य अनम्य आहे: तथापि प्रचालित कल्पनेप्रमाणे ऐतिहासिक दृष्टीने विचार कहं. जनधर्मग्रंथानुसार सःवीसावर एकशेचाळीस शुन्धें दिलीं असतां जी संख्या होते तितक्या वर्षाचा जुना इतिहास आहे. वेदिक धर्मग्रंथावरून जुना डतिहास इ. स. पूर्व १९७२९४७१०१ इतक्या वर्षीचा प्राचीन आहे. पारसी धर्मश्रंथानुसार सहावर एकशेवीस शन्यं दिली असनां जी संख्या होते तितक्या वर्षाचा जुना इतिहास आहे. यहदी व खिस्त धर्भग्रंथानुसार इ. स. पू. ४००४० व्या वर्षी सुष्टीची उत्पत्ति झाली असं माण्यांत येते. भूगर्भशास्त्रवेत्यांच्या दर्शनें सर्राचा आरंभ हे ऊन कमीत कमी बीस हजार वर्षे झाली असली पाहिजेत असें सिद्ध झालें आहे. भि. जे. एम्. केनेटी लिहितात कीं, आर्य जातीची उत्पात्त इ. च. पूर्वी साठ हजार वर्षांपलीकडची आहे. वरीलप्रमाणे इतिहासकालाबहुल असंख्य दिचार आहेत. मनुष्यजाति सर्वत पूर्वीपासून आहे दी ती कोणत्या तरी एका देशांत असक काळी उर्दन झाली यावहलहि वरेंच अभिप्राय आहेत. लो. टिळकांनी वेद प्रथाधारे उत्तर भुवाजवळ सहा हजार वर्षापूर्वी मनुष्यजाति होती असे सिद्ध केलें आहे. मनुस्मृतीत ती सप्तमनपासून बुरुक्षेत्रात उरपन झाली असे ालीहरू आहे. पं. उमेशचंद्र म्हणतात की भौगोलियांत प्रथम ती निर्माण झाली व श्री. बी. सी. मुजुमदार म्हणतात की ती हिमालयाचे पायश्याजवळ झाली.

सर बाल्टर रॅले वंगेरे पाश्चिमात्य विद्वानांचेंहि असँच मत आहे. मिश्र देशतिल शिलालेखावरून तेथील लोक प्रथम हिंदुस्थानचे रहिवासी असले पाहिजेत असे दिस्त बेतें. डॉ. अलेक्झांडर डेलमारनीं सिद्ध केलें आहे कीं, कोलंबसनें अमेरिका शोधून काढण्याचे पूर्वी भारतवासियांचें अमेरिकेशीं चांगलें दळणवळण होतें. मि. कोंट जॉर्ज्स यांनीहि असे सिद्ध केलें आहे कीं, भारतवर्षातील संस्कृतीची छाप इतर सर्व राष्ट्रातील लोकावर पडलेली आहे. एकंदरींत आजकालच्या इतिहासावरूनहि ही गोष्ट सिद्ध होते कीं, भारतवर्षात मानवजाति फार प्राचीनकाळापासून नांदत आहे. आज जो कांहीं इतिहास प्रत्यक्ष साधनांनीं उपत्रब्ध होत आहे त्यांत भारतीय संस्कृतीचेंच प्राचीनत्व दिस्त येतें.

काल जसा अनादि व अनंत आहे आणि चेतन, जड वगैरे मुलत स्वेंहि अना-बनंत आहेत तसाच धर्मीह अनादि व अनंतच आहे. कालचक बारा आऱ्यांचे अपन तें सतत फिरत असतें. कांईां आऱ्यांतून धर्माची प्रभावना हात असते व कांडींतन धर्मीला ग्लानि येत असली तरी धर्म हा नेहमींच असतो. तथापि अलीकडील पद्धतीनुसार प्रत्यक्ष साधनावरूनहि जनधर्माचे प्राचिनत्व सिद्ध होतें. बेश क्षिस्तानें क्षिश्वनवर्म, महंमदानें मुसलमानीधर्म व बुद्धानें बौद्धधर्म जसा स्थापन केला तसा कांडीं जैनधर्म महावीरस्वामीनीं स्थापन केलेला नाहीं. वीर-शैव धर्म जसा पंचाचार्यानी स्थापन केला व नंतर अनेक प्रमथानी त्याचा पुनहद्वार केला तसा ऋषभादि चोवीस तीर्थंकरांनी जैनधर्माचा प्नरुद्धार केला एवढेंच. वैदिकधर्मात निर्निराळ्या वेळीं अनेक पंथ झालेले आहेत. पण सर्वीचा आधार वेदग्रंथच मानला जातो. तसा जैनधमीचा एक ग्रंथ सांगता येणार नाहीं. पण जैन-धर्माची अविच्छिन्न परंपरा दाखवितां येईल. तीर्थकरांचें अजब वर्णन असलें तरी त्यांचे अस्तित्व नाकारण्याचे जर्से कारण नाहीं तसेंच या वेदग्रयांतनीह तीर्थ-करांचीं नांवें मिळत असल्यामुळें हें तीर्थिकर झालेच नाहींत असें म्हणतां येणार नाहीं. चोवीस तीर्थंकर प्रत्येक कालांत होत आले आहेत. पण सर्वात प्राचीन उपलब्त प्रथ जे वेद त्यांमध्येंहि तर्थिकर स्तति मिळाल्यावर जैनधर्माचे प्राची-नत्व अलीकडील मार्गानींहि सिद्ध झालेंच असे म्हणावयास हरकत नाहीं-

फार प्राचीनकाळीं म्हणजे भोगभूमींत युगलोत्पत्तीच होती. श्रम न करतांच उपजीविका होई, त्यामुळे पापकर्में फारशीं घडतच नसत. विमलवाहन व चंद्र-वशा, चक्षुप्मान व चंद्रकांता, यशस्वान व सुरूपा, अभिचंद्र व प्रतिरूपा, प्रश्लोणि

## जैनधर्माचें प्राचीनत्व

व चक्षकांता, मह्देव व श्रीकांता, आणि नामि व मह्देवी हीं सात जोडपीं किंवा कुलकर जैनशास्त्रांत प्राचीन म्हणून नमृद आहेत. कालचकांतील उत्स-र्पिणी व अवसर्पिणी हे काळ प्रत्येकी दहा कोडाकोडी सागरीपम वर्षीचे असतात. उत्सर्पिणी कालांतील तिसऱ्या आऱ्याची ८४००००३ वर्षे साडे आठ महिनें बाकी असतां नामि व मरूदेवीचे पोटी प्रथम तीर्थंकर ऋषम देवांचा जन्म झाला. त्यांना सनंदा व अशस्मती अशा दोन स्त्रिया होत्या. पहिलीचे पोटी बाहुबळी जन्मास आले व दुसरीचे पोटी भरतचकवर्ती या भरतचकवर्तींचे नांवावरून दिमालयाचे दक्षिणेकडील प्रदेशास भरतखंड असं नागाभिधान प्राप्त झालें. भारतवर्षातील हेच पहिले चक्रवर्ती होत. बाहबली व भरतचक्रवर्ती यांच्यामध्यें वरींच युद्धें झालीं. शेवटीं बाहबलीनां वैराग्य प्राप्त होऊन ते दक्षि-णेत म्हैसर संस्थानांतील श्रमणपुरस्सराजवधील टेकडीवर तपश्चर्या करण्या-साठीं निघन गेले. तथन ते केवलज्ञान झाल्यावर अनेक देशांत विद्वार करीत करीत कैळास पर्वतावर आदिभगवंताच्या समवसरणांत गेले व प्रहें मोक्षास गेले. मोक्षास कोठें गेले याबद्दल कोठेंच उल्लेख नाहीं. पण बहुतेक ते कैलासावर गेळे असावेत असे आम्हास वाटतें. त्यांचें स्मारक म्हणून श्रवण बेळगळ येथें साठ फट उंचीची नम्न प्रतिमा डोंगरावर खोदलेली आहे. ती असंख्य वर्षे ऊन. वारा व पाऊस खात असूनिह नूतनवत् आहे. असी. ऋषभेदेवांनींच मानवा-साठीं धर्ममार्ग घालून दिला अशी कल्पना आहे. त्यानीं चातर्वण्ये स्थापले व भास. मास, कृषि व वाणिज्य वगैरे उपजीविकेचीं साधनें निर्माण करून दिलीं. भरताची भागवतांत बाबीस अवतारांमध्यें गणना केली आहे व त्यांच्या तप-श्चर्येचे वर्णन विकृत स्वरूपांत दिलेले आहे. भागवतांत जी राजांची नांवे दिली आहेत. श्रांच्या कालनिर्णयाचा विचार करतां कशास कांहीं भेळ नाहीं असे इतिहासंस्थोधकांना दिसन आलं आहे. तेव्हां भागवतावरून कांहीं त्यांचा कालानिर्णय बरोबर करतां येणार नाहीं. भागवतावहन एवढेंच मात्र म्हणतां येईल की, भागवतकारांना जैनपद्धतीचा कठोर तपश्चर्ये या मार्ग पसंत नव्हता. त्यांना इंद्रियांचीं मुखें भोगत भोगतच तीं ईश्वरार्थण करून किंवा निर्हेत्पर्वक भोगून वैकुंठ गांठावयाचे होतें. असे असलें तरी जड भरताच्या मार्गाला पूज्य गणणें त्यांनाहि भाग पडले. कारण त्यालाहि त्यानीं विष्णूचाच अवतार ठरविलें आहे. असो. भरतचकनर्तीनीहि शेवटीं दक्षाि घेऊन कैलासपर्वतावर तपश्चर्या-( 29) 3

करून मोक्षप्राप्ती करून घेतली. ऋष्यभर्तार्धिकरांनीहि तपश्चरण करून केवल ज्ञानप्राप्ती करून घेतली व ते केलासपर्वतावरच निर्वाणाप्रत पावले.

इ. स. पू १९७२९४७१०१ ते इ. स. पू. ३१३७ पर्यंतचा काल वेदकाल मानला जातो. वेदांच्या ऋचा निरनिराळ्या काळीं व निरानिराळ्या ऋत्रींनी रचिलेल्या आहेत. ऋग्वेद हा एकच मूलवेद असून त्यांतील ऋचा घेऊन इतर तीन वेद रचिलेले आहत. ऋग्वेदांतीलीहे दहा मंडलेंच काय ती प्राचीन आहेत. या दहा मंडलांत्नच ऋषभतीर्थंकरांचें नांच फार आदरानें उहे खिलेलें आहे. या शब्दाचा अर्थ वेदशास्त्रसंपन्न लोक वाटेल तसा फिरवितात; पण खालील ऋवा इतकी स्पष्ट आहे कीं, ती निर्प्रथ जैन मुनीबद्दलव असली पाहिजे. 'ॐ पवित्रं नप्तमुपविष्रसामहे येषां नमाजाति र्येषां वीराः ॥ ही ती ऋवा होयः त्या वेळीं कपड्याच्या अभावीं इतरहि लोक नम रहात असतील, त्यांचा उहेख वरील ऋवेंत नाहीं जे पवित्र दिगम्बर सुनि आहेत व जे आत्मबलशाली आहेत. त्यांचीच आपण स्तृति करतों असे ऋषोंनीं म्हटलें आहे. ऋग्वेद अ. १ अ. ६ वर्ग १६ ही ऋचा खार्जीलप्रमाणें आहे स्वस्तिनो इंद्रोवृद्धश्रवास्वस्तिन: पूषा विश्व वेदाः । स्वस्तिन स्ताक्ष्यों ऽरिष्टनेमिः स्वस्तिनो बृहस्पतिर्दधातु ॥ " नेमिनाथ तीर्थंकरांचें नांव आले आहे. यज्ञमार्गा वैदिक त्या शब्दाचा अर्थ अप्रीला उद्देशन करितात पण प्राचीनकालींहि त्याचा अर्थ तोच असेल असे म्हणतां येत नाहीं. यज्ञवेंद अ. ९ मन्त्र २५ वा खालीलप्रमाणें आहे. वाज-स्यन प्रसव आबभुवे माच विश्वा सुवनानि सर्वतः। स नेमिराजा परियाति विद्वान्ध्रजां पुष्टिं वर्धयमानोऽस्मे स्वाहा ॥ जे निमनाथ स्वामी केवल ज्ञानाचे राजे आहेत व ज्यांच्या उपदेशामुळ प्रजेला आत्मपुष्टि प्राप्त होते त्यांना स्वाहा म्हणजे त्यांचा जयजयकार असो. असा वरील मेवांचा भावार्थ आहे. से मरसाचा अर्थ दारू. व अज म्हणजे स्वयंभ आत्मा या शब्दाचा अर्थ बोक्ट करणाऱ्या विदि-कांनी वरील मंत्राचाहि अर्थ वाटेल तो केला म्हणून त्यांचे तोड बंद कोण कर-णार ! ऋग्वेद अ. २ अ. ७ वर्ग १७ वी ऋचा खालील आहे. " अर्हन विभिष सायकानि धन्वाईभिष्कं यजनं विश्वरूपम् । अर्हान्नदं दयसे विश्वमन्वं नवा ओ जीयो रुद्रत्व हस्ति "॥ हे अरिहंत, धर्मरूपी बाण, उपदेशरूपी धनुष्य व विश्वरूप प्रकाशक केवळज्ञान आपल्याजवळ आहे. तुम्ही या विश्वांतील सर्व जीवांचे रक्षण करतां. कामादि कषयांना जिंकणारा तुमच्यासारखा बलवान दुसरा कोण आहे? असा

## जैनधर्माचें प्राचीनत्व

वरील ऋचेचा भावार्थ आहे. यजुर्वेद अ. १९ मंत्र १४ वा असा आहे " अति-ध्यरूपं मासरं महावीरस्य नमहुः। रूपमुपसदाम हे तार्जीको रात्रिः सुरासुजा॥ यांतील महावीर शब्दाचा अर्थ अग्नि वेगेरे देवतापर करण्यांत येतोः, व त्या नम किंवा सबस्त्र बाटेल तशा मानतां येतात. याप्रमाणं शुद्ध वेदांचे बाटेल तसे अर्थ फिरवृन ज्यांनीं पिंडपोषण केलें त्यांना घिःकार असी. कारण त्यांच्यामुळें दुनियतें मिध्यात्वाचा प्रसार झाला. तात्पर्य हें कीं, ऋषींनीं ज्ञानमय व त्यागप्रधान जैन-मुनींचीं स्तुतिस्तोत्रें वेदांतून गायिलीं असल्यामुळें वेदकालीं व तत्यूवींहि जन-धर्मीचें अस्तित्व होतें असे सिद्ध होतें.

अप्रभर्तार्थंकर किंवा आदिनाथस्वामी होऊन प्रकळ वर्षे छोटल्यानंतर अजितनाथ तीर्थकर झाले. अयोध्या नगरींत इक्ष्वाक्रवंशाचा धरणीधर नांवाचा राजा राज्य करीत होता. त्याच्या मुठाचें नांव बिद संजय देव. त्यांची राणी इंदुरेखा. हिच्या पोटीं जितदासु राजा जन्मला. याचा विवाह पोदनपुरचे राजा व्यानंद यांची मुलगी विजया ईच्याशीं झाला. या जोडप्यापासून अजितनाथ जन्मले. जितदाम राजाला विजयसागर नांवाचा दुसरा एक भाऊ होता. त्याचे पोटीं सगर चकवर्ती जन्मला. यांचे वर्णन वैदिकपुराणग्रंथांतूनिह आहे. अजित-नाथ तीर्थंकर वैशाख हा. ॥ त्रितीयेस जन्म पावले. त्यांनी अनेक राजकन्यांशी विवाह केला होता व वरीच वर्षे राज्य केले. एकदां वनकीडा करीत असर्ताना नुकर्तेच उमललेलें फूल कोमेजलेलें त्यांना दिसलें, त्यावरीवर त्यांना वैराग्य उत्पन्न झालें व त्यानीं दीक्षा घेतली. बारा वर्षे तपश्चर्या केल्यानंतर त्यांना केवल-जान झालें. नंतर धर्भप्रचार करून त्यांनीं नव्वद गणधर किंवा पृष्टशिष्य. एक लाख मुनि व तीन लाख अर्जिका बन विल्याः सगर चक्रवतींनेहि शेवटीं दीक्षा घेतुली, पण त्यांस केवलज्ञानप्राप्ति झाली नाहीं. त्याचा पुत्र भगीरथ याने माल घनघोर तपश्चर्या करून मोक्षप्राप्ती करून घेतली. देवांनी त्याला अभिषेक केला व तंच गंगाजल अशी आख्यायिका आहे. अजितप्रभु सम्मेद शिखरावहन मोक्षाला गेले. यांची स्तृति यजुर्वेदांत आहे. अजितनाथ होऊन असंख्य वर्षे लोटल्यानंतर श्रावस्ती नगरींत इक्ष्वाकृवंश व कास्यप गोत्राचे राजा टढरथराय किंवा जितारी व राणी सेना किंवा सुवेणा यांच्या पोटीं श्रीसंभवनाथ मार्गशीर्ष यु॥ १४ स जन्मले. यांचे कालापासूनच शंभुमहादेवाची भक्ति मुहं झाली. यरादारा इंद्रादिदेवांची उपासना सुरू होण्यापूर्वीपासून शिवपूजा प्रचित अस-

ल्यामुळे लिंगांगी धर्म हा यज्ञमार्गी वेदिकधर्मापेक्षा फार प्राचीन होय असे म्हटलें जातं. असो. श्री संभवनाथांनीं बरींच वर्षे राज्य करून पढ़ें तपश्चर्या केली व केवळजान प्राप्त झाल्यानंतर धर्मप्रसार करून सम्मेदशिखरावरून ते मोक्षाला गेले. त्यांचे नंतर कोट्यावधि वर्षानीं अयोध्यानगरींत इक्ष्त्राकुवंशाचे राजा संवर व राणी सिद्धार्थ यांचे पोटी अभिनंदन तीर्थकरांनी माघ ग्रद्ध २ ला जन्म घेतला. बरींच वर्षे संसार केल्यावर दीक्षा घेऊन ते केवलज्ञानी झाले व वढें धर्मप्रभावना कहन सम्मेदशिखरावहन मोक्षाला गेले. पढें असंख्य वर्षानंतर अयोध्येतच मेघरथ राजा व समंगल देवीचे पोटी समातिनाथ तीर्थंकर वैशाख शह ८ मीस जन्मले. यांनीहि बरीच वर्षे राज्य केल्यावर दक्षिा घेऊन व केवलज्ञानी बन्न धर्मप्रसार केला व संमदेशिखरावरून ते मोक्षाला गेले. त्यांचे नंतर असंख्य वर्षानीं कौशांबीपरांत राजा मुकटवर व राणी सुसीमा यांचे पोटी पद्मप्रभतीर्थंकर कार्तिक व. ११ स जन्मले. त्यांनींहि मागील तीर्थकराप्रमाणेच धर्मप्रभावना कहन संमेदशिखर पर्वतावरून मुक्ति मिळविळी. त्यांचेनंतर काशी क्षेत्रीं राजा सुप्रतिष्ट व राणी ससीमा यांचे पोटीं सपार्श्वनाथ तथिंकर भादपद व. ८ मीस जन्मले व त्यांनींहि धर्मप्रभावना केली. नंतर चंद्रपरीचे राजा व राणी लक्ष्मणा यांचे पोटीं चंद्रप्रभ तीर्थंकर पोष वच ११ स जन्मले व धर्मप्रभावना करून मोक्षाला गेले. त्यानंतर नववे तीर्थंकर कौकंदीपुरीचे राजा सुप्रीव व राणी जयरामा याचे पोटी पुष्पदंत किंवा सुविधिनाथ यांनी जन्म घेतला व धर्मप्रभावना करून ते मोक्षाला गेले. यांच्या काळांत वैदिक मिथ्यात्वाला सुरवात झाली. या काळापर्यंत शुद्धधर्म प्रचलित होता. पण तेथुन पूढें धर्माचें नांवावर वाटेल तीं थोतांडें सुरू झाली. उत्तर ध्वाकडून कांहीं रानटी टोळ्या याच सुमारास भरतखंडांत आल्या व येथें त्यांनी बराच धुमाकूळ माजविला कांही वर्षानंतर त्यांच्यावर येथील संस्कृतीची छाप पडली पण त्यांची तितकी लायकी नसल्यामुळें धर्माचा त्यांनी विपर्यास केला. आत्मिक शर्कीना भौक्तिक शक्तीच समजून त्यांनाच त्यांनी देवतांचें रूप दिलें, व त्यांच्या नांवावर मांसभक्षण, सुरापान, परदारागमन वैगेरे स्वेच्छाचारास यथेच्छ सरवांत केली. रानटी लोक असा स्वेच्छाचार नेहमींच करतात: पण यांनी तो धर्माचे नावावर सुरू केला; व त्यामुळे मिध्यात्व सुरू झालें. वेदांमध्यें जीं वर्णनें दिसून येतात त्यांचा सूक्ष्म अर्थ केला तर तो अध्यात्मपरच आहे. पण बरवरचा सर्व अर्थ अनीतिमूलकच आहे. त्यांतील नेसर्गिक वर्णन उत्तर धुवा-

## जैनधर्माचें प्राचीनत्व

कडील आहे असें लो. टिळकांनीं साधार सिद्ध केलें आहे. तेव्हां नवव्या तीर्थ-कराचे वेळीं आलेले हे उत्तर धुवाकडील रानटी लोकच वैदिक मिध्यात्वाचे जनक असावेत असे म्हणण्यास कांहीं हरकत नाहीं.

पण भारतीय तत्वज्ञानाशीं त्यांचा अधिकाधिक संबंध येत गेल्यावर वैविक आर्यात अनेक पंथ निघाले व बरीच सधारणा झाली. वैष्णवादि वैदिक पंथांचे तत्वज्ञान भिन्न असलें तरी जैन विचारसरणीची छाप त्यांच्यावर पडलेली दिसते. उपनिपदांतील विचार भारतीय संस्कृतीच्या संस्काराचेच परिणाम होत. कोठें ती उत्तरध्वाकडून आल्याबरोबरची हिंसक व जडरिष्ट व कोठें नंतरची सूक्ष्म व अहिंसक दृष्टि ! हा सर्व परिणाम जैनसंस्कृतीचाच होय. वेदांतून जैनतत्वज्ञान फटन निघाल आहे असे कांडी वैशाभिमानी म्हणतात. पण तें सिद्ध करून दाख-विणे त्यांना अशक्य आहे. जैनांची अहिंसादि महावतें, कमिसिद्धांत, स्याद्वाद पद्धीत, ईश्वराची कल्पना या इतक्या स्वतंत्र आहेत कीं, त्या वेदाच्या भारूडौं-तुन निघणें शक्यच नाहीं. पण वेदांतील ऋवांच्या अथीवर मात्र वरील सिद्धां-तांचा आरोप करता येणे शक्य आहे. इहीं जैन म्हटल्या जाणाऱ्या लोकांची संख्या अल्प आहे म्हणन तो धर्म अवीचीन व हिंदूं की संख्या मोठी आहे म्हणून तो धर्म प्राचीन म्हणू गेल्यास कांहीं कालानंतर खिश्वन व मुसलमानी धर्माह फार प्राचीन ठरतील. महावीरानें यज व चातुर्वण्याविरुद्ध बंड करून निराळा पंथ काढला असे म्हणतात, पण हिंसात्मक यज्ञ व चातुर्वण्यातील उचनिचपणा न मानणारी संस्कृति महावीरांनीं सुरूं केली नसून केवळ तिचे पुनरुद्धारक ते होते हें विसरतां कामा नथे. बुद्धानें कदाचित् वेदांविरुद्ध बंड पुकारलें असें म्हणतां चेईल. कारण तो त्या परंपरेंतील होता. महावीरांची परंपरा दुसरी. तेव्हां ही परं-परा बंडखोर ठरत नसन कदाचित प्रतिस्पर्धी ठरेल. या प्रतिस्पर्धी परंपरेचाच शेवटीं हिंसात्मक परंपरेवर विजय झाला असेंच दिसून येतें. सरळ अर्थाने वेदांत र्जे नाहीं तें वेदप्रामाण्य मानणाऱ्या प्रंथातून लिहिलें गेलें, व वेदांचे अर्थ वाटेल तसे फिरवूनहि या नव्या प्रंथांना आधार देण्यांत आले. याप्रमाणे वैदिक बदलले. उलट जैनिसिद्धांत लिकालाबाधित आहे. प्रत्येक कल्पांत ते। एकसारखाच आहे. वर्तमान चोवीस तीर्थंकरांति आदि तीर्थंकर यूपभनाथांनीं जें उपदेशिलें तेंच अंतिम त्रिकर महावीरांनींही सांगितलें म्हणून वेदांतून जैनसिद्धांत उत्पन्न झाला किंवा त्याविरुद्ध बंड करून तो निघाला हैं म्हणणें चुकीचें असन वैदिकावर जैन-

सिद्धांताची छाप पडली हेंच म्हणणें रास्त होय. प्रारंभी वैदिक जैनसिद्धांत जाणूंच शकले नाहींत व म्हणून त्यांनी त्याचा विपर्यास करून पाखंड प्रवर्ताविलें. पुढें जैनसिद्धांताला शिष्या देतदेतच वैदिकांनी बरेचसे सिद्धांत आत्मसाद केले व बाकीचेहि त्यांना मान्य करावे लागतील. कारण तेच त्रिकालाबाधित सत्य सिद्धांत आहेत. खाज आचरणाच्या हष्टीनें जैन व उच्च वर्णीय वैदिक यांच्यामध्यें विशेष फरक राहिलाच नाहीं. इतका त्यांनीं जैनसिद्धांत पचवून टाकिला आहे. असो.

जनधर्म वेदांतून निघालेला नाहीं, मग तो बौद्धधर्मीतून निघाला हैं म्हणणें अगर्दीच असंबद्ध आहे. उलट जैनसिद्धान्ताच्या पायावर यज्ञमार्गी वैदिकाविरुद्ध पुकारलेलें वंड म्हणजेच बोद्धधर्म असे म्हणतां येईल. वेदकालीन किंवा उत्तर-धवावरून आल्याबरोबर आर्याना जैनासिद्धांन्त न पटल्यामळें प्रारंभी जरी त्याचा त्यांनी विपर्यास केला तरी पुढें जैनतीर्थंकर व मुनिगणाबद्दल वेदिकांचा बाढत गेला व जैनसिद्धांत त्यानी आत्मसात केला असे स्वष्ट दिसतें. उपानिष-दांतील विचार व सांख्यादि दर्शनें व वैष्णवादि पंथ हे जैनसिद्धांतांतील एकेका विचाराचेच प्रतिष्विन होत. वेदांत ज्याप्रमाणें तीर्थंकर व ानेर्प्रथ साध्वहल आदराचे उदार आहेत. तसे पुराणांतनहि आहेत. " ॐ नमो ८ ईतो ऋषमो । व 🕉 त्रैलोक्य प्रतिष्ठितांना चतुर्विशति तीर्थकराणाम् । ऋपनादि वर्धमान्तानां सिद्धानां शरणं प्रपथे ॥ हीं वचनें वैदिक प्रयातीलच आहेत. '' अष्टपष्टि तीर्थेष यात्रायां यत्फलं भेवत् । श्री आदिनाथ देवस्य स्मरणेनापि तत्फलम् ॥ हा श्लोक मनस्मतीच्या जन्या प्रतीतन मिळती म्हणतातः योगवासिष्ठांत खुद रामचंद्राचेच तोंडी हा श्लोक आहे. 'नाइं रामो न में वांछा भावेषु च न में मनः । शान्तिमा-स्थातामिच्छामि स्वात्मन्येव जिनो यथा ॥ अ. १५ श्लो. ८. दिगंबर श्रमणांना आहारदान दशरथ राजानें केलें असा उल्लेख वाल्मिकी रामायण बालकांड सर्ग १४ श्लोक १२ मध्यें आहे. महाभारत वनपर्व अ. १८३ मध्यें अरिनेमिचा उद्धेख आहे. मार्केडेय पुराणांत ऋषभदेवांचें वर्णन आहे. याप्रमाणें व्यासमहर्षि-कृत पुराणांतूनाहि जैन र्तार्थंकरांचा व साधंचा उल्लेख आहे. केवळ अध्या-त्मिक बाबतीतच जैन थीर होते असे नव्हे, तर व्यापाराचा सर्व मक्ता जणुं काय जैन वैश्याकडेच होता व तीच परंपरा अञ्चलही थोड्या प्रमाणांत चार्छ आहे. प्राचीनकाळीं जैन व्यापारी अमेरिका, युरोप व आफ्रिका खंडांतून व्यापारासाठीं जात व तेथें त्यांनीं स्थापन केलेल्या जिनमूर्ति इलीं संशोधकाना सापहं लागल्या

त्यांनीं परश्रामाचा पराभव केला. पूढें बराच काल ले।टल्यानंतर विसावें तीर्थकर सुनिसुवतनाथ यांनी राजगृहचे राजा सुमित्र व राणी पद्मामती यांचे पोटीं जेष्ठ व.८ स जन्म घेऊन बरीच धर्मप्रभावना केली. याच वेळी श्रीरामचंद्र होऊन गेले. ९ढें बऱ्याच वर्षानंतर म्हणजे साठ लाख वर्षानंतर एकवीसावें तर्थिकर नोमेनाथ यांनीं मिथिलापुरांत विजयराजा व विप्राराणी यांचे पोर्टी श्रावण व॥ ८ स जन्म घेऊन बरीच धर्मप्रभावना केली. बाविसावे तीर्थंकर नेभिनाथ होत. हरी-वंशाच्या यदराजाने मधरेत राज्य स्थापले. याच कळांत बृहध्वत्र व वसराजा होऊन गेला. पढें त्यांचें वंशांत शरू नांवाचा राजा जन्मला. त्यास शौरी व सुवीर असे दोन पुत्र होते. शौरीने शौर्यपुर वसावेलें. त्यास अंधकवृष्णि म्हणून एक मुलगा होता. त्याच्या राणीचें नांव सुभद्रा. या जोउप्याचें पोटीं सुमुद्रविजय. सागर व वसदेव वगैरे दहा मुलगे व कंती आणि माद्री या दोन मुली जन्मत्या. समुद्राविजय यांची भार्या शिवा हिचे पोटीं नेमिनाथ तीर्थंकर श्रावण हा॥ ५ स जन्मले, व वसदेव आणि देवकीचे पोटीं कृष्ण चक्रवर्ती जन्मले. शोरीचा भाऊ सुर्वार यास भोजवृष्णि म्हणून एक मुलगा होता. त्यास उत्रसेन व देवक म्हणून दोन पुत्र झाले. उप्रसेनाचा मुलगा कंस व देवकाची मुलगी देवकी होय-कंसाची बहीण राजीमती ही नेमिनाथाला देऊं केलेली होती. पण लन्नसमारंभांत होत असलेला पशुवध पाहून त्यांना वैराग्य उत्पन्न झालें व त्यांनी लग्नमंडपाच्या वाटेबहनच परतन निर्माथ दीक्षा घेतली. त्यांनी गिरनार पर्वतावर उम्र तपश्चर्या करून केवळज्ञान प्राप्त करून घेतलें व बरीच धर्मप्रभावना करून ते. मोक्षाला गेले त्यांनीं एक हजार वर्षीचें आयुष्य भोगलें. याबदृलचा उल्लेख उत्तरपुराण व हरिवंश या दोन्ही ग्रंथांत आहे.

नोमनाथ तीर्थंकरांचें नंतर ८४ हजार वर्षांनी काशीचे राजा अश्वसेन व वामादेवी यांचे पोटीं तेवीसांवें तीर्थंकर पार्श्वनाथ इ. स. पूर्वी ८०६ मध्यें पौप वा। १० स जन्मले. पार्श्वनाथांनी आठवें वर्षी अणुव्रतें घेतली. हे नक हात उंच होते व यांची देहकांती निळी होती. पार्श्वनाथांनी कुमारावस्थेतच दीक्षा घेतली. पार्श्वनाथांनी जेथें दीक्षा घेतली त्याच वनांत पूर्वभवांतील वेर साधण्या-साठीं कमठाच्या जीवानें व्यंतरदेव होकन त्यांना अनेक प्रकारचें उपसर्ग केले. त्यांच्यावर अग्निवर्षाव केला, दुढें प्रचंड भेघधारा वर्षविली. पण कमठाचा जीव तापसी असतां त्याच्या धुर्मात सांपडलेल्या ज्या सर्पयुगलाचे जीव त्यांनीं त्या

## महावीर पूर्वकाल

भवांत वांचितिले होते त्या सर्पानें आपली फणा शुक्रध्यानधारी पार्श्वनाथ स्वामीवर धरून वरील वर्षांवांची बाधा त्यांना होऊं दिली नाहीं. तपश्चर्येमुळें केवल्जान प्राप्त झाल्यावर त्यांनीं वरीच धर्मप्रभावना केली व इ. स. पू. ७७६ मध्यें ते सम्मेदिशिखरावरून मोक्षाला गेले.

वरीलग्रमाणें बीरप्रवेकालाचा इतिहास आहे. काल अनन्त आहे व जीव अनन्त आहेत. शिवाय एकाच जीवाचे जन्महि अनेक असतात. अशा स्थितींत कोणाचें किती वर्णन कराबें व तें कोण करूं शकणार! काळाच्या पोटांत पृथ्कळ गोष्टी गडप झालेल्या आहेत. त्यांचा अंत कसा लागणार! अंत लावूं गेले तरी-हि हास्यास्पद प्रयत्न ठरतात व बुद्धी कोती ठरतें असा अनुभव उपलब्ध अस-लेल्या तंटपंज्या इतिहासावरूनच येतो: पण इतिहास ही हलींची एक विद्या मानिली गेली असल्यामुळें व सत्यास त्याचा निर्णय ऐतिहासिक दृष्टीनें करण्याची पद्धत पडली असल्यामुळें हा खटाटोप करावा लागत आहे, पण हा प्रयत्न अगदीं अपूर्ण असतो है विसरतां कामा नये. हिंदुस्थानांतच काय पण इतर जगांतिह पर्वो इतिहास लिहन ठेवण्याची पद्धत नव्हती. अलीकडे एकदोन शतकांतच ही पद्धत पडलेली आहे. लवकरच ती निरर्थक वाहन समाज सोहन देईल. भातां सामान्य जीवांना मार्गदर्शक व्हावे म्हणून कांहीं लिहन ठेवावे. लागले व जगांत विलक्षण कांती झाल्यास ती आपोआपच पिडयान पिडया लोकांचें लक्षांत राइतेच. त्याच कथा मुलाबाळांना सांगण्यांत येतात व विद्वान कवी त्यावरच आपली प्रतिभा खर्चतात. राम व कृष्ण वगैरेंच्या चरित्राची हीच स्थिति आहे. राम व कृष्णकाली विलक्षण कांति झाली व ती लोक विसर्ह शकत नाहींत. त्या गोष्टी पिढ्यान् पिढ्या लोकांच्या ध्यानांत राहिलेल्या आहेत. रामायण व महाभारतावरच नंतरच्या प्रत्येक काळचे कवि आपली विद्वत्ता खर्च करीत आहेत. त्याचप्रमाणे शिव. विष्णु, तर्थिकर यांचे स्मरण आदर्श म्हणून लोक टेवतात. हेहि कथीं विसरलें जात नाहीत. बाकीचे सर्व मोउमोठे पंडित चक्रवर्ती व इतर संपत्तिमान काहीं काळानंतर विसरलें जाणें अपरिहार्य आहे. वरील प्रकारच्या आदर्श व क्रांतिकारक पुरुषाची चरित्रें लोकांच्या ध्यानीं राहतात तीहि आवडीसाठी व स्फूर्ति मिळविण्यासाठींच होय. म्हणूनच ते जन्मले केव्हां, ते कसें होते वगैरे भानगडींत जनता पडत नाहीं मुख्य मुद्याकडे जनता पाहते व इतर गोष्टी विसरून जाते. त्यामुळे हुर्ह्वी ज्याला आपण

हतिहास म्हणतो तसे ऐतिहासिक स्वरूप या चिरत्रांना राहिलें नाहीं; म्हणून हीं चिरतें खोटी असे मानणें मात्र चुकींचें आहे. हहींचीं पुराणें व धर्मप्रंथ वेगरे-मधूनहिं फार प्राचीनकाळचा इतिहास मिळतो यांत मुळींच शंका नाहीं व म्हणून त्यांचे फार महत्त्व आहे. कदाचित् आज ज्याचा इतिहास आपण मोठ्या खबरदारीनें लिहून ठेविला आहे तो लोक अजीवात विसहन जातील, व तें लिखाण धुळीस मिळून जाईल. पण तिर्धंकर चरित्रे व पुराणें अजरामरच राहतील. पौद्रालिक वरतु नश्यरच आहेत. मोठमोठें प्रासाद जेथें जमीनदोस्त होतात तेथें ग्रंथांची काय कथा १ एवढेंच काय पण जमीन तेथें पाणी, पाणी तेथें जमीन, पर्वत होते तेथें सपाटी व पूर्वी खोलगट जमीन होती तेथें उत्तुंग पर्वत अशा घडामोडी जेथें होत आहेत तेथें जीवांचीं चिरतें कायम राहतील अशी कल्पना करण्यांत तरी काय अर्थ आहे ! म्हणून अनंत कालाचा सुमूत्र इतिहास मिळेल अशी कोणी अपेक्षा बाळगूं नये, व तसा आपल्याजवळ आहे अशी कोणी घमेंडिह बाळगूं नये. त्याचप्रमाणें असा इतिहास उपलब्ध नाहीं म्हणून कमीपणा मानण्याचें किंवा प्रगतीला घोका येता असे मानण्याचेंहि कारण नाहीं. या नश्वर जगांत शाश्वत इतिहास मिळाला तरच नवल !!

पण तारीख व नांवीनशीवर इतिहास मिळाला नाहीं तरी सामान्य सिद्धान्त है ठरलेलेच भाहेत व ते दिक्कालाधीविच्छन्न म्हणजे त्रिकालाधिधित व सर्व देशांना लागू असेच असतात. हें सिद्धान्त माहीत असणें मात्व प्रत्येक व्यक्तीला आवश्यक आहे व ते माहीत होण्यास थोड़ी माहितीहि पुरी होते. पिड़ी ते ब्रह्मांडीं अशी म्हणच आहे. एका विविधित कालांतील एखाद्या ठिकाणच्या सार्व-गिक माहितीवरूनहि आपणांस सर्व ब्रह्मांडाच्या मुळांतील सिद्धान्त अजमावितां येतील, व कोटाकोटी सागरोपमवर्षाच्या कत्यांतृनिह जे तीर्थंकर झाले, चक्रवर्ति साले व असंख्य जीव मोक्षाला गेले आणि भवचकांत अमण करीत राहिले, त्या सर्वाची हकीकत एक, अनुभव एक व उपदेशहि एक याचे कारण विश्वांतील मूळिसद्धान्त निश्चित आहेत हेंच होया नामरूपातीत होऊनहि हे सिद्धान्त जाणता येतात. पण सामान्य जीवांना बोध होण्यासाठीं विविधित कालांतील विशिष्ट नांवाच्या व रूपाच्या व्यक्तींचीं चिरत्रें सांगावीं लागतात व यासाठींच पुराणप्रंथ आहेत. जें वर्तमानकाळीं घडत आहे तेंच पूर्वी घडले व भविष्यकाळींहि तसैच चडणार हे निश्चित होया जो थोडाबहृत फरक या तिन्ही काळांत दिसेल तोहि

## महावीर पूर्वकाल

ठराविक सिद्धातांना धहनच होणार. हे सिद्धान्त जाणण्यासाठींच चरित्ने वाचा-बयाचीं व हे सिद्धान्त जाणले म्हणजे आपण ज्याला हर्ह्या इतिहास म्हणतों त्याची चिकित्सा करण्याची जरूरीच रहात नाहीं. हा सिद्धान्त आपलें पूर्वज जाणत होते म्हणूनच त्यांनी तत्त्वाशीं गांठ घातली व किरकोळ तपशील सोडन दिला. पूर्वीच्या प्रथकत्यांनीं आपलें नांवसुद्धां कचित्च दिलें आहे. मग बाकीचा इतिहास देण्याचे दरच राहिलें. बालजीवांनी विविक्षित तपशीलवार माहिती मागितत्यावर तीहि ठराविक साचाची देऊन त्यांनी मुख्य रहस्य सांगण्याचा प्रयत्न केला जनशास्त्रांतील तीं पूर्व भवांची वर्णनें, तीं ठराविक ठशाची चरित्रें, ती विचित्र अंकाची गणना व इतर अनिश्चित मांडणी जी आहे ती या अनंत कालाच्या अनिश्चित व अफाट घडामोडीमुळेंच आहे. पण त्यांतून काढलेले सिद्धान्त मात्र अगदीं अपरिवर्तनीय आहेत. तात्पर्य हें कीं, वीरपूर्वकालाविषयीं जी वर माहिती दिली आहे त्यांत काही अंशी असलेली साम्यता व अनि-श्चितता पाइन ती माहितीच कित्येक वाचकांना खोटी वाटेल. पण वर दिलेल्या कारणासाठी त्यांनी तसे मानण्याचे घाडस करूं नथे हें बरें. अनंतकालाचा इतिहास हा असाच असावयाचा. ठहानशा प्रमाणांत पाहिले म्हणजे दिसणारी विविधता ताच विषय मोठ्या प्रमाणांत पाहिल्यावर लुप्त होते असा अनुभव आहेच. अनंत-कालाच्या इतिहासांतिह असेंच घडावयाचें सिद्धान्त मात्र सारखाच आहे व न्याच्याद्यीच आपले काम आहे. म्हणून मागील इतिहास कोणी खोटा मानला तरी एकवेळ पत्करेल. पण त्यांतून काढलेले सिद्धान्त मात्र त्यांनी नाकारूं नयेत.

घरोघरीं मार्ताच्याच चुली किंवा कोटेंहि गेलें तरी पळसाला पानें तीनच म्हणतात त्याप्रमाणें कोणत्याहि कालाच्या धार्मिक, सामाजिक, राजकीय वगेरे परिस्थितीचा विचार केला तरी मूल अवस्था व तिचे अनंत पर्याय सारखेच असावयाचे बदल दिसला तरी तोहि नियमसिद्धच. अनंतकालचकांतील कोटाकोटी सागरोपन वर्षाच्या वाटेल त्या आच्याचा इतिहास पाहिला तरी निर्णय एकच. प्रत्येक कालांत मिण्यात्व मातलें व प्रत्येक कालांत त्याचे निरसनहीं झालें. प्रत्येक कालांत बरेच लोक मोक्षाला गेले व प्रत्येक कालांत अगणित जीव भवचकांत अमण करीतहि राहिले पापाचा भार व्हावयाचा हा जसा नियम तसाच पुण्योदय व्हावयाचा हाहि नियम मग अमुक टराविक कालीं अमुक जीव पाप-बन्ध करीत असतील व अमुक जीव पुण्यवस्थ करीत असतील व अमुक जीव सर्व

-बंध विनिर्मुक्त होत असतील. याप्रमाणे पर्यायांत फरक असला तरी मूळस्वरूपात निश्चितताच आहे. सुसुक्ष जीवाने मिण्यात्वाचा त्याग करून सम्यक्तव आदरावे व मोक्षसंपदा मिळविण्यासाठी पोद्वालिक संपदा सोडावी हे योग्य आहे. पण पौद्रलिक संपरेच्या मोहांत्र व मिथ्यात्वांत्न प्रत्येक जीव जातच असतो है भोळखल्यावर कोणाचा तिरस्कार करावयाचा ? कींव मात्र करतां येईल व इतिहासांतील वाईट गोष्टी जाणण्याचा हाच उद्देश आहे. असी. जी गोष्ट धार्मिक बावतींत तिच सामाजिक बावतींतिहि खरी आहे. लोभ, कोघ, मान, माया वैगरे पीडित होऊन जीव अनेक भेट माजवीत उलाहाली कषायांनीं करीत राहणारच. प्रत्येक जीवाचा हा इतिहास कोठपर्यंत वर्णावा ! यण कषायीबीनर्मक्तव शेवटीं सुखी होतो हा सिद्धान्त जाणण्यासाठींच त्या इतिहासाच्या अनुभवाची जरूरी आहे व म्हणूनच तेवढ्यापुरता इतिहासिह हवा असतो. संसारांत सुख दु:ख हें ठरलेलेंच. ही गोष्ट न विसरतां कित्येक कर्षी होतात, कित्येक तें ओळखून सुखदु:ख मानण्याचें सोडतात. पण या दोन्हीं तन्हेचे लोक अनादिकालापासून या जगांत गडबड माजवीत आहेतच. जाणूनबुजुनीह कष्टी है।णारे जीवहि असंख्य आहेत. त्यामळे होणाऱ्या सामाजिक घडामोडी सर्वकाळी सारख्याच. राजकीय बाबतीत्हि सर्वकाळी सारखेच अनुभव भालेले आहेत. राजाराजांच्या चढाओढींत असंख्य जीवांची हत्या, धनाचा अपव्यय व कालहानि झालेली आहे. ही ग्रीष्ट वाईट असे समजून अनेक राजे गुण्यागोविंदानेहि नांदलेले आहेत. राज-सत्ता, लोकसत्ता, सरदारसत्ता व प्रधानसत्ता वगेरे अनेक :तन्हेच्या राज्य-पद्धति निर्गतराळ्या काळीं होऊन गेल्या राजा, लोक. सरदार व प्रधान सज्जन असर्ल म्हणजे प्रजेला मुख लाभते व दुर्जन असले की, प्रजेबर जुल्लम गुद्रतो असाच अनुभन्न आहे. म्हणून सज्जनसत्ता हीच सर्वश्रेष्ठ होय. वर्रात तन्हेच्या निरनिराळ्या राज्यवद्वति प्राचीनकाळीहि वेळीवेळी होऊन गेलेल्या आहत. अनेक मदोन्मत्त राजे होऊन गेले, त्यांनी पुष्कळ डामडौल केला पण सारेच नश्वरः कांहीं सत्ताधान्यांनी धर्मप्रभावना केली. भव्य जीवावर त्याचा योग्य परिणाम झाला. पण अभन्य तसच राहिले. आर्थिक परिस्थितींतही अनेक उलाढाली होत आत्या. अनेक दुर्भिक्षें येऊन गेलीं, असंख्य जीव मेले व पुन्हां जन्मले. कित्येक देश उजाड झाले व नवे वसले, पण सर्वे घडामोडींचे

## महावीर पूर्वकाङ

सार एकच धार्मिक, सामाजिक, राजकीय, आर्थिक वगेरे बाबतींत प्राचीन काळी ठराविक स्वरूपाच्या व िलक्षण पण नियमिसिद्ध अशा अनेक घडा-मोडी झाल्या, पण त्या सर्वीचें तात्पर्य हेंच कीं, कषायामुळें जीव भवश्रमण करीत असती कषायजीनत कर्माचें बंधन संपलें कीं, तो मुक्त होतो जग अनादि अनंत आहे व परिवर्तनशाली आहे.

वीरकालीन अनंत घडामोडींचा इतिहास आणखी सांगितला तरी जो या प्रकरणांत थोडा सांगितला अ:हे तसाच असगार. नांवें व हकीगतीच तेवढ्या भिन्न, पण सर्वाचे सार एकच. हें सार जाणणें हाच इतिहासकथनाचा उरेश आहे. या व मागील प्रकारणांत प्राचीन कालाबहलची जी चर्चा केली आहे तीवरून हेंच दिसन येईल कीं, मिध्यात्व व सम्यक्त्व फार अनादि-कालापासन चालत आहे आहे. मिध्यात्वाचा त्याग करून सम्यक्तवाचा स्वीकार केल्याशिवाय भवनकातन मक्तता होणार नाहीं हें सम्यक्त स्वावलंबनाचे जोरावर कांहींजण प्राप्त करून घेतात. व कांहींजणांना अत्यंत बलशाली अशा नीर्थकरांच्या भागमनाने प्राप्त होते. तथापि नवीं कमें सोडन देऊन जन्या कर्म-बंधांचा क्षय तपश्चर्येने किंवा भोगून प्रत्येक जीवाला स्वतःच करावा लागती. या बाबतीत दुसऱ्याचा उपयोग हे।णार नाहीं. जग हें अनाद्यनंत व स्वयंभू आणि परिवर्तनशाली आहे. जीवाला अनंत भवांतून मार्ग कालावा लागतो, पण शेवटी प्रत्येक भव्यजीवाला मोक्षप्राप्ति आहेच. मोक्षस्थिनी मात्र अगदी स्वासाविक व शाश्वत आहे. अनादि कालापासून अशा घडामोडी होत आल्या आहुत. कालानुसार या घडामोडींत जो फरक दिसन आला त्यालाहि कांहीं टराविक नियम आहेत व ते मागे दिलेच आहेत. अनेक सिद्ध महात्मे, राजे. सरदार, शेटसावकार व इतर प्रकारचे जीव होंऊन गेले, हलीं आहेत आणि पुढ़ें होतील, पण त्या सर्वीचे चरित्र बहतेक सारखेंच. त्या सर्वीच्या चरि-त्राचे सार मारखेंच. माक्षप्रामीच्या बाबतीत तांतडी चालत नाहीं. अनंत कालची कमें एकदम छेदली जात नाहीत. प्रयत्न सर्व जीवांना निश्चित स्वह-पाचेच करावे लागतात. कोणत्याही तीर्थंकरांचे चारेत्र पाहिले तरी त्याने पूर्व-कर्मानुसार अनेक जन्ममरण भागले, कर्मबंध अगदीं पातळ झाल्यावर वैराग्य उत्पन्न झालें, तेव्हां त्यांनीं दीक्षा घेऊन घोर तपश्चर्या कहन जुन्या कर्मबंधांचा क्षय केला व नवे कर्मबंध हे।ऊं दिले नाहींत. सर्व कर्मीचा क्षय झाल्यावर

ते केवळ्तानी झाले व नंतर धर्भप्रभावना करून ते मोक्षाला गेले. त्यांना जे विशेष गुण होते ते सोडल्यास इतर सर्व बावर्तांत प्रत्येक जीवाला वरील प्रकारच्या अवस्थेंतृनच जावें लागतें. जसें ऋतुमान, दिनमान ठरलेलें आहे तसेंच कालमानादि ठरलेलें आहे. विशिष्ट कालांत धर्माची अभिवृद्धी व विशिष्ट कालांत धर्माची अभिवृद्धी व विशिष्ट कालांत धर्मांची अभिवृद्धी व विशिष्ट कालांत धर्माला ग्लानि येत असते. तिर्थंकर होण्याचेहि निश्चित काळ ठरलेले आहेत. याप्रमाणें अनंत कालच्या घडामोडींत्न सुसूब इतिहास वरीलप्रमाणें पाहुन खालीलप्रमाणें निश्चित सिद्धान्त काढतां येतात.

उत्तरधुवाकडून आहेल्या लोकांनी आपल्या पितृभूभीची गीतें भारतभूला मायभूमी बनविल्यावर गाण्याचा परिपाठ ठेवला त्याप्रमाणे वेदांतील ऋबा म्हणजे उत्तरधुवाकडील नैसर्गिक वैभवांचें काव्यमय व सत्रमय वर्णन होय. पुढें या टोळ्या गंगायमुनेच्या किनाऱ्यापर्यंत आल्या. तेथील कमी दर्जाच्या लोकांना त्यांनी आत्मसाद केलें. कच्चें मांस खाणें, गोरस पिणें व सरापान करणें एवट्यावरच न राहतां ते आतां एतहेशीय लोकांकडून शेती करवून घेऊन कच्चें धान्य व कंदमुळेंहि खाऊं लागले. भारतीय उच्च संस्कृतीशींहि स्यांचा पुढें संबंध आला, तेव्हां त्यांनीं इंद्रादि देवांनाच देवता मानलें. पितृ-भूमीबद्दलच्या काव्यांतील ऋचांनाच या इंद्रादि देवांची स्तोत्रें बनविली व आपण खात असलेले पदार्थ अभिमुखांतून या देवतांना अर्पण करण्यास त्यांनीं सरवात केली. याप्रमाणें त्यांची एक यज्ञमागी वैदिक संस्कृति बनली. प्रहें भारतीय संस्कृतीचा अधिक परिचय झाल्यावर त्यांना कळन आलें कीं, इंद्रादि देवांची मानवगतीप्रमाणेंच एक गती आहे. ते कांहीं पूजनीय देव नव्हत. तेव्हां संभवनाथतीर्थंकरांचे काळांत यज्ञमार्गीयावर लिंगी संस्कृतीचाहि परिणाम होऊन शिवपूजा सुरू झाली व अद्वैततत्त्वज्ञान निर्माण झालें. नंतर उपनिषदें व पड़-दरीनें निर्माण झालीं. पुढें ईश्वरकर्तृत्वाचें खूळ निर्माण होऊन दशावतारांची कल्पना निघाली व मिहिनाथ तीर्थंकरांचे कालापासून परशुराम, राम व कृष्ण या तिन्ही चक्रवर्तीना विष्णूचे अवतार समजून देवासमान पुजण्यास सुरुवात झाली-नंतर महावीर काळांतिह गौतमबुद्धाला विष्णूचा अवतार मानून बौद्ध म्हणून भजण्यास सुरवात झाली. आता तर प्रत्येक विभूतीला देवावतार मानून त्याला पूजण्यांत थेऊं लागलें आहे. हिंसात्मक यज्ञांचें मिध्यात्व कमी झाऊं असलें तरी अवतारांचें बंड फार वाढलें आहे व या मिथ्यात्वानें सर्व जनतेला नाडलें आहे.

## महावीर पूर्वकाल

महाबीर पूर्वकाली परशुराम, राम, कृष्ण व शिवभक्तीला ऊत आला होता; हिंसात्मक यज्ञांनाहि पार नव्हता व चार्तुवण्यांतील रहस्य जाऊन असमता व उच्चनीच भेद मातले होते. या सर्व मिध्यात्वांचें निर्दळण करणें हेंच महाबीर तीर्थकरांचें काम होते. असो. आता महाबीर तीर्थकर झालेल्या भव्यजीवाच्या पूर्वभवांचें दिग्दर्शन करून हें प्रकरण संपवं.

प्रत्येक जीवाला जन्ममरणाच्या अनंत फेऱ्यांतून जावें लागतें व कर्माचीं फळें भोगून त्यांचा क्षय झाल्यानंतरच त्याला मुक्ति मिळते. या नियमांत्न इतर जीवां-प्रमाणें तीर्थंकरांचा जीवहि सटलेला नाहीं. तीर्थंकरांच्या जीवालाहि अनेक जन्म धारण करून कर्माचा उच्छेद करावा लागतोः त्याप्रमाणे महावीर तीर्थकरांच्या জাৰাতাটি अनेक जन्ममरणांच्या फेऱ्यांतृन जावें लाग<mark>लें. या पृर्वभवांतृनच</mark> त्यांनी षोडशमावनांचे चितवन केले व तीर्थकरपदवीचे नामगोत्रकर्म बांघलें. महाबीर तीर्थिकरांच्या जीवानें पूर्वी अनेक जन्म धारण केले असतील, पण जैन-शास्त्रांतून त्या जीवाच्या पहिल्या मनुष्य भवापासनचेंच वर्णन आहे. मध्वनांत महावीरस्वामीचा जीव पुरुरवा नांवाचा भिह्न होता. भिह्नाच्या राहणीनुसारच पुरुर-वाची राहणी रानटी होती. पण त्याच्या शुभकर्मोदयासुळे सागरसेन नांवाचे दिगंबर मुनि विद्वारांत असतांना त्याला मधुवनांत भेटले व त्यांनी त्याला घर्मलाभ दिला. अर्डिसेचे अणुवत त्यांनी त्याला दिलें व अशा लोकांच्या स्वभावानुसार त्याने तें एकनिप्ठेनें पाळले. त्यामुळें तो मेल्यानंतर सीधर्म स्वर्गात देव झाला. कर्मानसार तेथील फलभोग संपल्यावर तो जीव भरतचकवर्तीच्या पोटी मरीचि नावाने जन्माला आला. त्यानें ऋषभ तीर्थंकराजवळच दीक्षा घेतली होती. पण कठिण परिषद्द सहन न झाल्यामुळें त्यांनीं दिगंबर मुद्रा सोडून मन:पूत आचरण्यास सरवात केली. याने घातलेल्या नव्या मार्गाचेंच पुढें सांख्यमतांत परि-णमन झार्छे. सांख्यमत जैनतत्त्वज्ञानाशीं बरेंच जुळते पण तितकें तें खोल गेरेले नाहीं व त्यांत चारित्र नाहीं असो भरीचि भेल्यानंतर पांचव्या स्वर्गात कटि-लदेव झाला.

तेथील भोगावली संपत्यावर तो जीव कोलियक नगरीत कोशिकब्राह्मणाचें पोटीं जन्माला आला. या जन्मांतिह मिथ्यात्वाचा जोर होता. तेथून हा जीव पहिल्या स्वर्गात देव झाला. पुढें स्थूणागर नगरांत भारद्वाज ब्राह्मणाचें घरीं पुप्प-मित्र नांवानें तो जीव जन्मला. येथें त्याला हृटयोगाची राचि लागली व मेल्या-

( ३३ )

नंतर तो देवगतीला पोहोंचला. तेथून तो जीव श्वीतिविका नामक नगरींत अग्नि-भृति व गौतमी या अभिहोत्री जोडप्याचे पोटी अभिसह नांवाने जन्मला. वरींच वर्षे अग्निहोत्न करून शेवटीं त्यानें संन्यास घेतला व मेल्यानंतर तो सनत्क्रमार स्वर्गात देव झाला. तेथुन तो मंदिरपुरांत गोतमब्राह्मणाचे पोटी अभिमित्र नांवानें जन्मला. या जन्मांतिह ब्रह्मकर्में करून तो जीव देवगतीला गेला. पढें स्वस्ति-मति नगरीत संतशयन ब्राह्मणाचे पोटीं भारद्वाज नांवानें तो जन्मला शेवटीं संन्यास घेऊन मेल्यानंतर तो देवगतीला पोहोंचला तेथें बराच काल चालवन पढ़ें तो जीव नरक, एकेंद्रिय, द्वीदिय वगरे गतींतून भटकत राहिला. पापबंध . संवल्यावर शभ कर्मीदयामुळे राजगृह नगरींत शांडिल्य व पाराशरी या ब्राह्मण-जोडप्याचे पोटी स्थावर नांवाने तो जन्मला. ब्रह्मकर्मे करून शेवटी संन्यास धेऊन तो ब्रह्मस्वर्गीत देव झाला. नंतर राजगृहीं नगरांत विश्वभृति राजाने पोटीं हा जीव विश्वनंदी नावाने जन्मला कांहीं दिवस संसारसुख भोगल्यानंतर आपला भाऊ विशाखभूती यास राज्य देऊन दिश्वभूति राजा साधु झाला व आपला मलगा विश्वनंदी यांस त्यानें युवराजपद दिले. विशाखभूतीचा मुलगा विशाख-नंदी यास विश्वनंदीबहरू मत्सर उत्पन्न झाला व विशाखभुतीनेहि मुलाचीच कड घेऊन युद्ध केलें, पण विश्वनंदीचा पक्ष न्याय्य असल्यामुळें प्रजेनें त्यालाच अधिक मदत केली व म्हणून त्याचा विजय झाला. तथापि त्याला वैराग्य प्राप्त होऊन त्यानं दीक्षा घेतली. नंतर विशासभूतीनेहि विशासनंदीकडे राज्यकारभार सोंप-वून दीक्षा धेतली. प्रजेच्या मनांतन विशाखनंदी उतरला असल्यामुळे पुढे पदच्यत झाला. एकदा विश्वनंदी मुनि रस्त्याने चालले असता गायीने मारल्या-मुळें खाली पडले. तें पाहून विशाखनंदी हांसला. त्यामुळें विश्वनंदीला अतिशय संताप चढला व त्या भरांत तो मृत होऊन दहाव्या स्वर्गात देव झाला तेथन तो जीव पोदनपुरचा राजा प्रजापति व राणी मृगावित यांच्या पोटी त्रिपिष्ट नांवानें जन्मला त्रिपिष्ट चकवर्ती झाला व अनेक पापें आचरल्यामुळें नरकाला गेला. नरकातील कर्मभोग संपत्यावर प्रविपुळ पर्वतांत सिंहाच्या जन्माला गेला. हा सिंहहि मरून नरकाला गेला व पुन्हा तो वराह पर्वतांत सिंहाचेच जन्मास गेला. शुभकर्मोदयामुळें त्या सिंहाला अमितकीर्ति व अमितप्रभु नामक दोन चारण मुनींचें दर्शन झालें. त्यामुळें भेल्यावर तो जीव सौधर्मस्वर्गीत हरिध्वज-नामक देव झाला.

## महावीर पूर्वकाल

कच्छप्रांतांतील हेमपूरचा राजा कनकाम याचे पोटीं तो जीव कनकष्वज नांवानें जन्मला. उत्तम रीतीनें संसार करून शेवटीं कनकष्वजानें दिगम्बर दक्षिा घेतली. सहेखनाव्रतानें देह सोड्न तो जीव आठव्या स्वर्गात देव झाला. पुढें हा जीव उज्जायेनी नगरीचा राजा वज्रसेन व राणी सुशीला यांचे पोटीं हरिषेण नांवानें जन्मला. संसार करीत असतांना श्रावकवर्ते पूर्णपणें पाळून शेवटीं सुप्र-तिष्र मुनीजवळ त्यानें दक्षिा घेतली व समाधीमरण साधून तो जीव प्रीतिवर्धन विमानांत वैमानिक देव झाला. तेथून हा जीव क्षेमशुति नगरांत धनंजय राजाचे पोटीं प्रियमित्र नांवानें जन्मला. त्यानें जिनमिक्त केली व पुढें चक्रवर्ती झाला. शेवटीं चक्रवर्ती पद सोइन त्याने क्षेमकर मुनींच्या जवळ दीक्षा घेकन समाधी एण साधून तो रूचक वैमानिक देव झाला. तेथून तो जीव श्वेतात्पात्रा नगरींत राजानंदवधन व राणी वीरवती यांच्या पोटीं नंदन नांवानें जन्मला. नंदवर्धनानें नंदनाला राज्य देऊन पिहिताश्रव मुनीजवळ दीक्षा घेतली. मुनीजवळून आपले पूर्वभव ऐकून नंदनालाहि एकदम धराग्य उत्पन्न झालें व सहेखना साधून तो पुष्पोत्तर विमानांत देव झाला. हा देवच पुढें महावीर तिर्धकर म्हणून जन्मला.

याप्रमाणे थेट ऋषभतीर्थकरांचे कालापासून महावीर स्वामींचा जीव मुक्तीसाठीं घडपडत आहे. मध्यंतरी त्या जीवानें तीर्थंकर नामगोत्रकर्म बांधल्यामुळें
महावीर तीर्थंकर होऊन तो मोक्षाला गेला. हें भवश्रमण जीवाला फारच गांजतें
मोक्षाची स्वाभाविक स्थितीच खरी सुखदायक होय. पण पोहलिक सुखाच्या
नादीं लागून जीव आर्ष व रौद्रध्यान लावतो व त्यामुळें कर्मवंथ होऊन त्याची
फलें भोगण्यासाठीं अनेक जन्ममरणांचे फेरे जीवाला फिरावे लागतात. हीं फलें
भोगतां भोगतांच नवे कर्मवंध होतात व रहाटगाडगें तेव्हांच थांबतें कीं जेव्हां
जीव धर्म व शुद्धध्यानीं रत होऊन नवें कर्मवंथ होऊं देत नाहीं, व तपश्चरणांने
जुने कर्मवंथ छेदून टाकतों. महावीर तीर्थंकरांनी तसें केलें व जितकें जीव आजपर्यंत सिद्ध पदवीला पोहोंचले त्या सर्वीना असेंच करावें लागलें. अनंत सिद्धांनी
हा मार्ग आपल्या आचरणांने भव्यजीवांना घाळ्न दिला आहे व तोच तीर्थंकरांनीहि उपदेशिला आहे. हहीं जे अनंत जीव या कर्मभूमींत आहेत त्या सर्वीना
कर्मवंथ करण्याची किवा न करण्याची मुमा आहे. भोगभूमींत असलेल्या जीवांना
केवळ कर्मफलें भोगण्याची सत्ता आहे. नवे कर्मवंथ वांधण्याची किवा जुने छेदण्याची शिक्त त्यांना नाहीं. म्हणूनच रत्नत्रयीला साथक केवळ ही कर्मभूमींच

आहे असे म्हटलें जाते. मनुष्यजन्म हा तर रत्नचितामणी आहे. मनुष्यभवांत मोक्षपद प्राप्त करून घेणें शक्य असतें। तीर्थकरांचा उपदेश अंगीं बाणून घेऊन क्याप्रमाणें व अनंत-सिद्धांच्या मार्गानें प्रत्येक जीवानें प्रयत्न करून अव्याबाध व स्वाभाविक सुखाची प्राप्ति करून घेतली पाहिजे. या बाबतीत सर्व भव्यजीव समान अधिकारी आहेत. तीर्थकराच्या जीवालाहि कर्मभोग चकले नाहीत. त्यांनाहि कर्भबंघ टाळण्यासाठीं खडतर तपश्चर्या करावी लागली; तेव्हांच त्यांना मुक्ति-सख प्राप्त झालें. प्रत्येक जीवाला तसेंच करणें भाग आहे. त्यासाठीं त्यालाच प्रयत्न केले पाहिजेत. तीर्थकर व सिद्ध परमात्मे केवळ ध्येय म्हणून पढें ठेवण्यास उपयोगी आहेत. त्याहन त्यांची अधिक मदत होणें शक्य नाहीं. जसें व जितकें कर्म जीव करील तसें व तितकें फल त्याला भिळेलच असा स्वभाव-सिद्ध कायदाच आहे. हा कोणाच्या मर्जीचा प्रश्नच नाहीं. महावीर तीर्थकरांच्या प्रविभवावरून हाच बोध घ्यावयाचा की कर्मफल कीणालाहि सुटणें नसून प्रत्येकाने तें प्रयत्नानेंच टाळछें पाहिजे. तीर्थकर म्हणजे किती बिछए आत्मसत्ता आहे तें तीर्थकर महात्म्यांत सांगितलें आहे. प्रत्येक जीवाला तसें होतां येणें शक्य नसलें तरी सर्व भव्यजीवांना त्यांची सिद्ध पश्वी प्राप्त करून घेतां येईल. प्रत्येक जीवाची तीच स्वाभाविक स्थिति आहे व ती गांठणेंच प्रत्येक जीवाचें कर्वव्य आहे.

## प्रकरण चवर्थे. •>>≪ महावीर समकाल.

पार्श्वनाथ तीर्थंकरांना होऊन अडीचरोंच वर्षे झालीं होतीं, पण एवढ्या काळात फिल्न मिथ्यात्वाला फारच जोर चढला होता. दिवा विझतांना ज्याप्रमाणें मोठा होती त्याप्रमाणेंच खोट्या उपासनामार्गाच्या मिथ्यात्वापुरता तरी निदान तो खरा ठरला असे म्हणावयास हरकत नाहीं. कारण महावीरतीर्थंकर लगेच अवतरले व त्यांच्यावरोवरच सिद्धार्थ गोतमहि हिंसात्मक यज्ञ व असंख्य देवतो-पासनेला विरोध करण्यास त्याच वेळी सज्ज झाले. या दोन थोर पुरुषांच्या सामुदायिक बलामुळें वेदमार्गाचें मिथ्यात्व जवळ जवळ जिननदोस्तच झालें होतें असे म्हणण्यास हरकत नाहीं, व शंकराचार्यांनीं जेव्हां वैदिक धर्माचें पुरुज्जीवन

#### महावीर समकाल

केलें तेव्हांहि हिंसात्मक तामसी यज्ञाद्धाति अजीवात बंद करून त्यांनी बौद्ध व जनमताचा विजय मान्य केला यांत मुळींच शंका नाहीं. शंकराचार्याच्या ब्राह्मणी धर्मावर जैनमताची छाप पडली याबहरू १९०४ साली बडोद्यास भरलेल्या जैन कॉन्फरन्सचे वेळी खाळील उद्गार टिळकांनी काढलेले आहेत: "जेन धर्माचें महत्त्व आज ब्राह्मणधर्मानुयायांस बरोबर कळत नाहीं तसे दीन हजार वर्षीपूर्वी नव्हतें. जनधमे व ब्राह्मणधर्म यांचा त्यावेळीं मोठा झगडा चालला होता. अहिंसा व मुक्तिसाधनाचे सर्व वर्णाना ज्ञानदान हीं तत्त्वें जनांनी प्रमुखपणें स्वीकारलीं होती. मीमांसक मुक्तीकरितां हिंसात्मक यज्ञयाग करीत. पशुवधानें मोक्षप्राप्ति होत नाहीं असे गाजबून सांगून जर कोणी दयेचा ध्वज प्रथम उभारला असेल तर तो मान जनांनाच आहे. ब्राह्मणधर्म व जनधर्म यांच्या तंट्यांतील कारण हिंसाच होय..... आहिंसेचें तत्त्व पूर्णपणें पाळणारे लोक पृथ्वीवर जैनच आहेत. पंचर्रावेड ब्राह्मण निवृत्तनांस आहेत हा जनांचाच प्रताप हाय. अशा रितिनिं दुस-्या धर्मावर छाप बसवून जय मिळविल्यामुळे जनांनी जैन हें नांव अन्वर्थ केलेलें आहे परायज्ञ वेदविहित मानला असल्यामुळे ब्राह्मण सोडीनात आणि जैन म्हणत कीं, बेदांत हिंसा असेल तर ते बंद आणि अहिंसेने तम होणाऱ्या देवता आम्हांस पुज्य नाहीत बेदामध्ये पश्ययाःसंबंधीचे जे श्रोतप्रकरण आहे त्यावहन जैनांना वेदांचें प्रामाण्य नाकवल करांवें लागलें. शेवटीं ब्राह्मणांनीं जैनांचे अहिंतातत्त्व स्वीकारले आणि हिंदुधर्माची पुन्हा स्थापना झाली. तेव्हां ब्राह्मणांनी अहिसा-तत्त्व आपल्या धर्मीत दाखल केलें ..... जगांत अहिंसा तत्त्वाचा प्रसार करण्यांत महाबीरस्वामीनी जी दढता दाखविली ती अवतारी पुरुषाखेरीज दुसऱ्यांना दाख-वितां येण्याजोगी नाही जनवर्मामागृन झालेल्या बोद्धधर्मानेहि जनधर्मापासूनच अहिंग्रातत्त्व स्वीकारले. '' भिथात्व वेदमार्गायानीं सोडलें. इतकी विलक्षण क्रांति महावीर कार्ली झाली हैं आर्थाय होया सम्यक्ताचा विजय झाला यांत कांहींच आश्चर्य नाहीं कारण सत्यमेव-जयते असा काश्वत ।सद्धान्त आहे इ. स. पूर्व सहावें शतक हें भारतवर्षाला तर विशेष महत्त्वाचें आहेच, पण जगाच्या इतर भागांतिहि या कालांति विशेष फरक झाले आहेत. भरतखंडांत या शतकांत धार्मिक, राजकीय, सामाजिक व अर्थिक वंगेरे सर्वच बाबतींत विरुक्षण क्रांति झाली असल्यामुळे भारतीय इतिहासांत हें शतमान फार महत्वाचें आहे. त्यावेळची परिस्थित जाणण्यासाठीं त्यापूर्वी कोणती स्थिति होती तें प्रथम पाहिलें पाहिजे.

तीच महावीरसमकालीन स्थिति होय. त्यांच्या उपदेशांच्या परिणामामुळे निर्माण झालेली परिस्थिति वीरोत्तरकालीन परिस्थिति होय.

पार्श्वनाथतीर्थंकरांच्या उपदेशामुळें अनेक भव्यजीव मुक्तीला गेले असतील व कांहीं अंशी धार्मिक प्रगति म्हणजे जैनधर्माची प्रभावना झाली असेल, पण मिथ्यात्वाचा जोर कांहीं कमी झाला नहता. उलट पार्श्वनाथस्वामींच्या निर्वाणा-नंतर भिष्यात्वीं मतें अधिकच बाढलीं असे दिसून येतें व त्या सर्वीचा जोर महावीरस्वामींच्या वेळी होता. त्यावेळी मोठमोठे चौऱ्यांशी पंथ प्रचलित होते. असें जैन ग्रंथांतन म्हटलेलें आहे. त्यांपैकीं प्रमुख पंथ व त्यांचें प्रवर्तक खालील-प्रमाणें होते. पहिला पंथ पूर्णकाइयपाचा त्या काली दिगम्बरत्व हें साधला आवश्यक मानलें जात असे. पूर्णकाश्यप नम्नपणे विवस्त असे व स्वतःला तीर्थ-कर म्हणवून घेत असे. जें कांडी कर्म घडतें तें आत्मा करीत नसन आपोआप घडतें असा त्याचा सिद्धांत होता. त्याकाळी नियातिवाद्यांचा जो एक जबरदस्त पंथ होता व ज्याचे रूपांतर पुढें वेष्णवशेवादि ईश्वरेच्छावादी लोकांत झाले त्यापैकींच पुरण काइयप एक होता असे म्हणावयास हरकत नाहीं. दुसरा पंथ प्रवर्तक मक्खिल गोशालः हे पूर्वी पार्श्वनाथस्त्रामींच्या संघातील होते. पुटें दिग-म्बरम्नीचें चारित पाळणें अशक्य झाल्यामुळें ते आजीवकपंथाचे झाले. Ignorance is bliss अज्ञानांतच मुख आहे असे एक वचन आहे व तें एका अर्थी खरें आहे. मोक्षालाहि अज्ञानच साधन आहे असे गोशालाचे मत होतें. म्हणून ज्ञानप्राप्तीसाठीं सुळींच साधना न करतां अगदीं अज्ञान स्थितींतच राहणें उत्तम, असा त्याचा उपदेश होता. तिसरे मोठे पंथप्रवर्तक संजय वरत्थी किंवा मोद्रलायन हे होत. हेहि पार्श्वनायस्वामींच्या शिष्यपरंपरेवैकींच होत. स्याद्वाद-मताचा विषयीस करून हे उपदेश देत असत. चौथे मतप्रवर्तक अजितकेश कंबली होत. यांना पुनर्जन्म मुळींच मान्य नव्हता. चार महाभूतापासून हें जग व आत्मादि निर्माण झालें अशा मताचा ते प्रसार करीत. हे जवळजवळ चार्वाक मतच होतें. पांचवे मतप्रवर्तक पक्षडकात्यायन होत. जें आहे त्याचा कथींहि नाश होत नाहीं व असत्तेमयून कशाची उत्पत्तीहि होत नाहीं असा त्यांचा अभिप्राय होता. पृथ्वी, आप, तेज, वायु, मुख, दु:ख व आत्मा ही सात तत्वें व प्रमुख जगांतील सर्व घडामोड त्यांच्यामुळेंच होते; सुखतत्वामुळेंच संयोग व दु:खतत्वा-मुळे वियोग होतो वगेरे प्रकारचें त्यांचें मत होतें. या मतप्रवर्तकांच्या विचार-

#### महावीर समकाल

सरणींत खोल उतहन कांईी लाभ होणार नाहीं. त्यांच्या सर्व शिकविणींचें सार हेंच कीं, गुभ प्रयत्नांची मुळींच जहर नाहीं व जी कांहीं स्वाभाविक प्रवृत्ति आहे तिला रोकण्याचीहि आवर्यकता नाहीं. त्यामुळें धर्माचरणाचा लोप व स्वेच्छाचारास पाठवळ मिळत असल्यामुळें अर्थात्च या तोतया तीर्थकरांच्या नादीं बहुसंख्यांक मूह समाज लागला असल्यास त्यांत कांहींच नवल नाहीं। मनाला वाटेल तसे वागा. तुमच्या कमीना तुम्ही जवाबदार नाहीं व तुम्हींला जाव विचारणाराहि कोणी नाहीं असे सांगणारा मेटल्यावर मूह जनांना आणखीं काय पाहिजे ? असो.

वेदिक धर्मीयांच्या लीला तर याहनहि अधिक घातुक होत्या त्यांनी तर मांसाशन व सुरापान आणि इतर स्वेच्छाचार मोक्षसाधकच ठरविला होता. त्या-मुळें यत्रयागांना ऊत आला होता, मुक पशुंच्या हिंसेला सीमा नव्हती व पुरुषा-र्थाला थाराच नव्हताः सम्यक्षमीपःसन समाज फार दूर गेल्यामुळे तो दुःखाच्या लोल गर्तेत आध्वकाधिक पडत होता. पण त्यांच्या धर्मगुरूंनी त्याला इतकें भारून सोडलें होतें कीं, वरवर सुखकारक दिसणारा मार्गच शाश्वत सुखदायक मोक्षाचा आहे, असंच त्याला वाटे. अशा वेळी या मुढ जीवांना व मुक प्राण्यांना दुःखांतून सोडवून खऱ्या सुखाच्या मार्गाला <mark>लावणारा कोणी तरी पाहिजे</mark> होताच व अशा योग्य वेळी महावीर तीर्थंकर आल्यामुळे इतर कांही तीर्थंकराच्या काळाला जें महत्व आलें नाहीं तें महत्व महावीरकाळाला आलें यांत शंका नाहीं. उत्तरप्रवाकडील नेसर्गिक वर्णनाना वैदिकानी जे एकदां देवता व अर्चन मंत्र म्हणून कल्पिले ते कायमचैंच. त्या देवतांचे नांवाने अजूनिह यज्ञ चालं आहेतच. भारतीय तत्वज्ञानाची छाप जरी आयीवर पडली तरी त्यांचे एक निरफ्रेंच वैदिक तत्वज्ञान बनलं. ईश्वर, सृष्टि, आत्मा, मोक्ष, मोक्षसाधन वंगेरे कल्पना आर्थीना भारतवर्षात आल्यावर जरी मुचल्या तरी मूळ भारतीय तत्व-ज्ञानाहून त्यांचे तत्वज्ञान अगदीं भिन्न आहे. यज्ञसमारंभ हे या तत्वज्ञानाचे सख्य अंग होय. वीरकारीं तर वैदिकधर्म म्हणजे हिंसात्मक यज्ञ व तें करणें म्हणजेच धर्मसाधन अशीच हर्ही ज्याप्रमाणे हिंदुधर्म म्हणजे जातिधर्म अशी कल्पना आहे. तशी कल्पना रूढ होती. तत्वज्ञानाची चर्चा यज्ञकालीं, पितृत्रपण यज्ञकालीं. राजकीय उहापोद्द यज्ञकालीं, किंबहुना प्रत्येक गोष्ट यज्ञद्वारींच त्यावेळीं केली जात असे. मूल जन्मल्यावर यज्ञ, अध्ययनारंभी यज्ञ, विवाहसमयी यज्ञ व मेल्या-

बरिह यज्ञ. याप्रमाणे उठतां बसतां यज्ञ होऊं लागल्यामुळें पुरोहितवर्गीचें प्रस्थ फार माजल होतें. या ब्राह्मणपुराहितवर्गाच्या हातीं सर्व समाजाच्या नास्या यज्ञाच्या निमित्ताने आल्यामुळे तो वर्ग समाजास डोईजड होऊन बसला. ऐहिक व पारलोकिक अशा दोन्ही कार्यातून त्यांची मध्यस्थी समाजास जाचक हों लागली. याचा प्रतिकार करण्याच सामर्थ्य क्षित्रयवर्गातच होतें व त्या-प्रमाणें तें त्या वर्गानें केलें. गौतमबुद्धाला ही ब्राह्मणांची लुडबुड नका होती. ती ऐहिक बाबतींत नको होती म्हणून मुक प्राण्यांच्या हिंधेच्या सबबीवर यज्ञ-संस्थाच त्यानें बंद पाडली व या कार्याला पायाभूत असलेल्या स्वर्गनरकाच्या व इंद्रादि देवतांच्या कल्पनेलाच त्याने उडवन दिलें. आत्मोन्नतीस ब्राह्मण पुरो-हितांच्या मध्यस्थीची जरूर नसून कोणालाहि भिक्ष होऊन किंवा दीक्षा घेऊन तपश्चर्या करतां येतें असे बुद्ध व महावीरांनीं उपदेशन ब्राह्मणांचें मिण्यात्व व पाखंड हाणून पाडलें. नियातिवादी अनाचारी पंथ व हिंसात्मक यत्नमार्गी वेदिक यांच्याशिवाय व्यर्थ कायशोषण करणारा एक हटयोग्यांचाहि पंथ त्यावेळीं बळावला होता. यालाहि रत्नत्रयमय सम्यक्धमीचा व मध्यस्थीवर्गाचा प्रचार करून महावीर व बुद्धांनीं आळा घातला. तत्कालीन् समाजात उचनीचत्वाचें बंड फारसे नव्हते व आहाराविहारास जन्मजाति फारशा आडव्या येत नसत. ब्राह्मगञ्जलापेक्षां क्षतिय व वैश्यञ्जलाला अधिक मान होता. ब्राह्मगाचा व्यवसाय पौरी-हित्याचा ब्राह्मण म्हणजे भुदेव किंवा ब्रह्मज्ञानी ही कन्पना त्यावेळीं नव्हती ब्राह्मण व वेश्यांच्या मुली क्षात्रिय करीत असत. त्यावेळी हर्लीप्रमाणे जातवार धर्म नव्हते. ब्राह्मण, क्षन्निय व वेदय या तीन्ही वर्णाच्या लोकांचे परस्पराशी रोटीबेटीव्यवहार होत होते. वर्णभेद होण्याला कारण असा मनुष्याच्या शरीरांत वर्ण आकृतीचा विलक्त भेद नव्हता. म्हणून ब्राह्मणादींचा शुद्रादिकांबरोबर गर्भाधानविधि होत असे. जीवन्धर कुमार जातीने क्षत्रियपुत्र होते पण विद्यावर गरुडवेगाची कन्या गन्धर्वदत्ता इच्याशीं त्यांचा गांधर्व विवाह झाला होता. प्रीतिंकर या वैश्यपुत्राला राजा जयसेनानें आपठी मुलगी पृथ्वीसंदरी दिली होती. याशिवाय अनेक राजांचीं लग्ने परस्पर भिन्न जातींत झालेली आहेत. यावरून महावीरकाली जाती-भेद कोणत्याच प्रकारचा पाळला जात नव्हता असे दिसतें. इतिहास हा बहुतेक राजांचा किंवा मोठ्या विभूतींचाच लिहिला जातो; प्रत्येक व्यक्तीचा लिहिला जात नाहीं आणि यावरूनच तत्कालीन् परिस्थितीचें दिग्दर्शन करावयाचें असतें.

## महावीर समकाल

त्याकडे पाइतां आमचीं वरील विधानेंच खरीं ठरतात. सध्यांसारखें जातिभेदाचें वेड त्या वेळेस मुर्ळीच नव्हतें. फक्त वर्णश्रमपद्भतीच अस्तित्वांत होती. धर्मा-वहल निर्दानराळीं मतं होतीं; तीं मर्जाश्रमाणें बदललीं तरी जात बदलत नसे. म्हणजे धर्ममत बदललें तरी जातीला वहा लागत नसे. असो. या धार्मिक बाबी-प्रमाणेंच सामाजिक बावतींत चातुर्वण्यांच्या मूळ हेतूचा दुरुपयोग करून बाह्मणांनीं स्वार्थसाधनास सुहवात केली होती. धर्मगुरुत्व आपणाकडे घेऊन धर्मग्रंथ-वाचनाचा व साशु होण्याचा अधिकार त्यांनीं इतर वर्णापासून हिरावृन घेतला होता. क्षत्रियवेद्यादिकांना या अतिक्रमणाची फार चीड आली होती व ते बाढ़गांचें वर्चस्व झुगारून देण्यास आनुर झाले होते. अशा वेळीं भोक्षसाधनाचा सवाना अधिकार आहे असे सांगणारें महावीर व वाटेल त्याला मिल्न करून घेणारे गोतमवुद्ध अवतरत्यावर त्यांच्याकडे सर्व समाज झुकला असल्यास त्यांत कांहीं नवल नाहीं.

या धार्निक व सामाजिक स्थितीचा परिणाम राजकीय परिस्थितीवर आल्याशिवाय मुळींच राहिला नाहीं. जैन व बीद्वांच्या अहिंसात्मक शिकवणीमुळें समाज निर्वेल बनला व राष्ट्र परतंत्र झालें असा सिद्धान्त कांईां दीड शहाणे ठोकन देतात; पण अहिंसा आत्मबल बाढविणारी आहे, पाहप सची करणारी नाहीं हैं या महाना कळत नाहीं त्याला निरुपाय आहे. अहिंसेची शिकवण बला-त्कार, अत्याचार, क्रौर्यः परपीउन, वंगरे शिरजोरीला रोकील, सामर्थ्याला रोकणार नाहीं. तसे असते तर अहिंसेची ओळलहि नसलेले कोट्यावधि लोक मोठे गर निपजले असते व म. गांधींसारखे अटिंसक वीर निर्माण झालेच नसते. पौहप नाहींसे होते ते अहिसेच्या पालनाने नमन चैनवाजीन आणि बेजवाबदार वात्त व ईश्वरैच्छावादाने होते. ज्या समाजाची धार्मिक कृत्येंसुद्वां मांसाशन, सरापान. व इतर स्वेच्छाचाराशिवाय होत नाहीत त्या समाजावी चेनबाजी काय वर्णावी? ब्राह्मणाकडे सर्व पापपुण्यांचा मक्ता देऊन व ईश्वरेच्छेचा हवाला देऊन मनसोक्त वागणाऱ्या लोकांची बेफिकिरी व स्छेच्छाचारवृत्ति तरी किती वर्णावी ? महा-वीरकालीन समाजांत यज्ञमार्गीयांच्या व नियतिवाद्यांच्या सुळस्ळाटामळें ही स्वेच्छाचारशत्ति फार बोकाळली होती व म्हणूनच समाज कर्तव्यशुन्य बनला होता, पुढेंहि मायाबाद व ईश्वरेच्छाबाद जसजसे फैलावत गेले तसत्वीं महंमदी व खिस्ती लोकांची साम्राज्ये बाढत जाऊन हिंदुसमाज कर्तृत्वशून्य बनला है

ती महावीरस्वामीनींच बंद पाडली हिंसात्मकयज्ञ, कर्मकांड व हटयोग हेच त्यावेळीं धर्म मानले जात असत. त्यामुळें धर्माचे एवजी ढोंग व अधर्मच सर्वत्र पसरलेला होता. अनात्मवादाचें सार्वभौम होते. समाजाचा आत्मा घोर अंध:कारात पडला होता व प्रकाश मिळावा म्हणून धडपडत होता. यज्ञांतील पशुहिंसेमुळें मानवांचीं हृद्यें कठोर व निर्देय तर बनत होतींच पण इतरांच्या जीवांची त्यांना कांहीं किंमतच वाटेनाशी झाली होती। स्वस्रखाखातर ते वाटेल तें करावयास तयार होत असत व जड वस्तेचे महत्त्वच त्यांना अधिक वाटं लागलें होते. अध्यात्मिक बाबीकडे अगदीं दुर्लक्षच झालें होतें असे म्हणावयास हरकत नाहीं। यज केले की पातकांचा परिहार होती व सर्व सखें प्राप्त होतात अशी समाजाची भावना झाली असल्या-मुळें पाप करण्यास समाज कचरत नसे व मुखासाठीं पुरुषार्थहि करीत नसे. असल्या समाजांत पावित्र्य व निर्दोष जीवन कोठन असणार! धात्म्यावरील पापांचे कलंक पुसुन काढण्यास पश्चात्ताप व प्रायश्चित्ताची मुळींच जरूरी नसुन मांस, तूप व हवि जाळून निवणाऱ्या धुरानेंच हे कलंक पुसले जातात अशी उलटी कल्पना रूढ होती. पण या धरानें आत्म्याची कल्लाषितता अधिकच वाढत होती. शिवाय यज करणें हीहि काहीं सोपी बाब नव्हती. बराच पैसा खर्च करावा लागत असल्यामुळे थोडे क्षतिय व वैश्यच यज्ञसमारंभ करूं शकत. त्यामुळे बहजनसमाज या कर्मकाण्डाच्या विरुद्ध बनला. खडतर तपश्चर्या केल्याने आपणांला ऋदिासिदि प्राप्त होतील व देवी शक्ति प्रगट होतील आणि नैसर्गिक शक्तीवरही आपला ताबा राहील अशीहि कल्पना रूढ होती. आत्मा देहरूपी कारावासांत आहे. त्याला त्यांतून सांडविला की तो मुक्त होईल अशीहि कल्पना असल्यामुळे एहिक व परमार्थिक अशा दोन्ही हेतूने कांहीं सामर्थ्यवान लोक हृटयोगाचा अवलंब करीत असत. पण अनुभवानें मनःशांति देण्यास हृटयोग. कर्मकांड व हिंसात्मक यज्ञ यांपैकीं कांहींच उपयोगी पडत नाहीं असे समाजाला दिसन आलें. त्यामळें प्रचलित धर्माविरुद्ध विचारी लोक बोलं लागले होते. पण नवा धर्म समाजापुढें ठेवण्याइतकें सामर्थ्य त्यांच्यामध्यें नव्हतें. तें काम भगवान महावीर व म. बुद्धाचेंच होते. समाजाची मनोभूमिका तयार असल्यामुळें वरील दोन महापुरुषांचें कार्य सलभ झालें. "

याप्रमाणें महावीरस्वामींच्या वेळेची परिस्थिति होती राजकीय व आर्थिक ( ४६ )

#### महावीर समकाल

स्थिति चांगली होती. पण सामाजिक व घार्मिक परिस्थिति अगदीं बिघडली होती. पहिल्या दोन बाबतींतील चांगल्या परिस्थितीचा परिणाम दुसऱ्या दोन बाबतीतील परिस्थिति सधारण्याकडे होत नसे, पण धार्मिक व सामाजिक शोचनीय परिस्थितीचा परिणाम अधिक व राजकीय सस्थितीवर जरूर होत असे. काल हमेशा एकसारखा रहात नाहीं, व कोणतीहि परिस्थिति कायम टिकत नाहीं. जगांत असे कांहीं अभव्य आत्मे आहेत की. जे नेहमीं संसारांत गोते खातच राहणार व सामाजिक परिस्थिति बिघडविणार. कधी सुख व कधी दुःख त्यांनाहि मिळत असते; पण सुखदु:खापासून पूर्णपणें सुटका त्यांची कधीं होत नाहीं. भन्य-जीवांना तरी हा मोक्ष सोपा थोडाच आहे? पूर्वश्चभक्मोंद्यामुळे काललब्धि झाटी तर मोक्षमार्गावर ते येतात; नाहीं तर तेहि गोते खातच भवचकांत फिरत राहतात. म्हणूनच अवसर्पिणी व उत्सर्पिणी असे कालाचे भेद पडलेले दिस्न वेतात. कर्मानुसार जीवांना बुद्धि होते व कालानुसार यशापयश मिळतें. दोन्ही प्रकारचे जीव अनादिकालापामून आहेत. ऋपभदेवांनी यथार्थ मार्ग घालून दिला, पण त्यांचाच नातु मरीचि मिथ्यात्वाचा प्रवर्तक बनला. असे हें घडावयाचेंच. आज तरी वीरकालीन परिस्थिति कोर्टे राहिली आहे! त्यावेळी राजकीय व आर्थिक परिस्थिति तरी चांगली होती पण आतां तीहि अतिशय विघडली आहे. थार्मिक व सामाजिक बाबतीतिहि मिध्यात्व व असमतेची वाहच झाळी आहे. कालकमाच्या ठराविक नियमानुसार आतां तीर्थकर अवतुरून सदा:-स्थिति सुधारणे शक्य नसले तरी कोणीतरी सिद्ध महारमे होणे जरूरच आहे. व त्यांच्या आगमनाला अनुकूल भूभिकाहि तयार होत आहे. महावीरकालीन भरतखंडच आजिह आहे; पण त्या कालाप्रमाणें प्रतिभासंपन्न, शिक्तशाली व दीर्घायुर्पा लोक आता नाहीत. ह्हीचे भारतीय दीनदुबळे झाले आहेत. बुद्धि, राक्ति, रिश्वर्थ वगेरे गमावून बसले आहेत. त्यावेळी सर्व जगाला भारतवर्ष आदर्श होता, पण आज भारतीय त्यांचे दास बनले आहेत, व प्रत्येक बाबतींत परकीयांच्याच ओंजळीने पाणी पीत आहेत. आपल्या प्राचीन वैभवाची आठ-वण त्यांना होत असते, पण पूर्वजन्मी केलेले पराक्रम त्यांचे हातून होत नाहींत. ते होतील तेव्हांच सद्यःस्थिति बदलेलः महावीरकालाप्रमाणेंच आतांहि कांतीची आवस्यकता आहे. तत्कालीन प्रजा कांहीं बाबतींत पीडलेली होती पण हलींचे भारतीय सर्वच बाबर्तीत पीडलेले असून परिस्थितीला कंटाळलेले आहेत. काला-

नुसार ही परिस्थिति बदलेलेच, पण तशी तयारी होण्यासाठीं वीरकालाचा प्राचीन इतिहासहि त्यांना अनुकरणीय आहे.

# प्रकरण ५ वें.

# जनमस्थान व वर्षनिर्णय.

इ. स. प. सहाव्या शतकांत जीं गणराज्यें होतीं व त्यामध्यें जे क्षत्रियवंश प्रख्यात होते त्यांपेकींच लिच्छवी हा एक वंश आहे. या वंशाचे रीतिरिवाज. शासनप्रणाली, धार्मिक व इतर कल्पना बन्याच विशुद्ध होत्या छिच्छवी-वंशांचीं बहतेक सर्व घराणीं जनधर्माचींच होतीं. हा वंश मूळ इक्ष्वाकुवंशांतलाच गोत्र वशिष्टः लिच्छवीवंशांत झालेल्या सुसंस्कृत कमी क्षत्रियामुळें हा वंश फार मानला जात होता वंशाचे क्षत्रिय या वंशाशीं सोयरीक करण्यांत धन्यता मानीत असत. िरुच्छवीवंशाचें क्षत्रिय विजयन संघाचे मानले जात; कारण त्यांची सत्ता सर्व विजयन किंवा वृजदेशावर होती. या संघामध्यें आठ निरनिराळ्या जातींचे क्षातिय होते. त्यांत लिच्छवीवंश श्रेष्ठ होता. या सर्व जातींमध्यें सख्य असल्यामुळे कधीं दफळी माजली नाहीं व रूजदेश सर्व हष्टीनें समृद्ध राष्ट्रिला. रूजदेशांत शांतता व समृद्धि असल्यामुळे अर्थातच कला व मौज शोकाची बृद्धि झाली. तथापि हे क्षत्रिय विलासप्रिय झाले नाहींत. म्हणूनच त्यांचे वैभव टिकून राहिलें. त्याकाळीं मगधाधिपानें बराच धुमाकृळ माजविला होता. पण विजयन संघांपढें त्यांचेंहि कांहीं चाललें नाहीं, तक्षाशिला येथील विद्यापीठ त्यावेळीं बरेंच भरभराटींत होतें व बहतेक सर्व क्षित्रय तरुण तेथून सर्व विद्या शिकून येत. त्यामुळे ते सुसंस्कृत व निर्व्यसनी असतः पराक्रमामुळें व संस्कारितेमुळें या क्षत्रियवंशांतन क्रत्रिम उचनीचता मानली जात असे व म्हणून लिच्छवीवंशांत इतर वंशांतून मुली येत. पण लिच्छवीवंशाच्या मुली इतर वंशांतील तहणांना दिल्या जात नसत. वैशाली राज्याचे बाहेर मूली देतां येणार नाहींत अशी रूढी होती. त्यामुळे वैशालीचा राजा चेटकानें आपली मुलगी मगधेश श्रेणिकालाहि प्रथम देण्याचें नाकबूल केलें होतें, पण घराण्यांची अनुरूपता पाइन रूढी मोहनाई पुढें सोयरिक झाली या-

## जन्मस्थान व वर्षनिर्णय

वरून वरील रूढीचें बंधन हितकारक होतें; समाजघातुक नव्हतें असें स्पष्ट दिसून येतें. असो. लिच्छवी गणराज्याजी राजधानी वैशाली होती. राजधानी-जवळच कुन्डपुर म्हणून गांव होतें. तेथें राजा सिद्धार्थ रहात असे. त्यांचें घराणें फार पूर्वीपासून जैनधर्माचें अनुयायी होते.

जैनग्रंथांतून वैशाली नगरी चेटक राजाची राजधानी होती असे लिहिलेलें आहे. अर्थात् लिच्छवीवंशाची जीं गणराज्यें होतीं त्यांचें मुख्य प्रथक वैशाली हैं असले पाहिजे. वैशाली नगरीजवळ कुंडग्राम किंवा कुंडलपुर होतें. सिद्धार्थाला कुंडग्रासचा राजा म्हणून जैनग्रंथांत लिहिलेलें आहे. सिद्धार्थराजाच्या कुलाचें नांव अस होतें म्हणन महावीरस्वाभीना नातपुत्र म्हणून बौद्ध व काहीं जैन यंथातून संबोधिलेले: आहे. ज्ञातकुलातर्फे राजा सिद्धार्थ विजयन संघात प्रति-निधि होते व त्याकाळीं प्रतिनिधीनांच राजा ही पदवी होती. वैशाली नगरी फार विशाल होती, म्हणनच तिला तें नांव पडलें. चिनी प्रवासी यानाचाना यानें वैशाली नगरीचा विस्तार वीस चौ. मैल असल्याचे लिहिले आहे. या नगरीच्या आसपास तीन किले आहेत असेहि त्यानें लिहिले आहे. विजयन संघात जे वंश सामील होते त्या वंशांच्या राजधानीत किले असत. वैशालीनगरीजव-ळच कंडग्राम होते व ती ज्ञातवंशाची राजधानी होती. अशाच आणखी दोन वंशांच्या राजधान्या वेशाली नगरीजवळ असाव्यात. वृजदेश सोळाशें मैलांच्या परिघाचा आहे असे यानाचानानें लिहिलें आहे. या देशाचें त्यानें केलेलें वर्णन ऐतिहासिकदृष्ट्या महत्त्वाचें आहे. तो लिहितो कीं, हा देश समृद्ध आहे: आंबे. केळी वगेरे फळाचीं झाडें पुष्कळ आहेत. लोक विश्वास्, शुभवत् कार्यरत. उदार. विद्याप्रेमी व सुसंस्कृत आहेत. घरें सुंदर व कलाकौ शल्याने भरलेली आहेत. मनमोहक देवमंदिरें ठिकठिकाणीं आहेत. बागबगीचेहि लोक-वस्तींत्न आहेत. हा देश स्वर्गतल्य आहे! हर्ह्वीच्या मुझफरपुर जिल्ह्यांतील बसाड गांवाचे जागींच पूर्वी वैशाली नगरी होती असा अंदाज आहे. इतर भागाच्या मानानें हर्लीहि हा भाग समृद्ध आहे. मग त्यावेळीं तो तसा असेल त्यांत नवल काय ? वरील ऐतिहासिक वर्णनाप्रमाणेंच अशगकवीचें काव्यात्मक वर्णन आहे. आपल्या महावीरचरित्राच्या सतराव्या सर्गात विदेहदेशाबद्दल कवि लिहितो "या भरतक्षेत्रांत प्रसिद्ध सत्प्रक्षांची उत्कृष्ट निवासभूमि असा विदेह नांवाचा देश आहे. हा सुसंपन्न आहे व खराखर पृथ्वविरिल सर्व शोभिवंत

( 88 )

X

प्रदेश एकत आण्रन ठेवलेला आहे कीं काय असा दिसती. या देशांतील अरण्य क्रभ गायींच्या खिल्लारांनीं व मनसोक्त विचरणाऱ्या हरिणांनीं गजवजलेलें असन लहान मुलांनाहि न भिववितां रात्रीं आनंद देणाऱ्या चंद्रविंबाप्रमाणेंच तो अरण्यभाग दिसतो. अर्थात् हिंस्र जनावरे विदेहदेशाच्या अरण्यात नव्हर्ती. खलता लोकांमध्यें मुळींच नसून ती शेतांत मात्र धान्याच्या खळ्याच्या रूपांने होती: कटिलता समाजांत मुळींच नसून संदर स्त्रियांमध्य तेवढी ती होती: मध्यप्रकाप फुलातुन होता; पण दारू ख्यांचे बडबडणे गांवांतून नव्हते. पंक-स्थिति म्हणजे पापरित लोकांत नव्हती. पंक म्हणजे चिखलांत राहणें, कमलांना व शेतक-यापुरतेंच होतें. बहरंगीपणा लोकांत मुळींच नसून मोरापिच्छांतन तेवढा होता. स्वतःला वेढणाऱ्या नागवेलीच्या पानांच्या कांतीनें ज्यांनीं दिग्भा-गाला हिरवंगार केलें आहे अशा सुपारीच्या झाडांनीं गजबजलेली विदेह देशां-तील गांवें चमकणाऱ्या अमूल्य पाचरत्नांनीं बनाविलेल्या उंच तटपंक्तींनीं वेढ-ल्याप्रमाणं शोभत होतीं. तो देश आश्रित लोकांची तहान भागविणाऱ्या, तळ-भागीं नेहमीं स्वच्छ असलेल्या, कमळांनीं व हंसपक्ष्यांनीं भरलेल्या अज्ञा अनेक सरोवरांनीं जसा शोभत होता तसाच आश्रित लोकांच्या आशातृष्णा शमविणाऱ्या, हृद्यांत नेहभी प्रसन्नता धारण करणाऱ्या, संपत्तीने युक्त व निर्दोप अशा ब्राह्मण क्षत्रिय व बैश्यांकडून आदरणीय अशा असंख्य सत्युक्-पांमळें चोहोंकडे प्रख्यात होता. या विदेह देशांत करताडन मृंदगावरच होई: एकमेकांवर होत नसे बंधन घोड्यांनाच होतें, लोकांना नव्हते द्वंद. उपसर्ग. गुणलोप, विकार वंगरे समाजांत नव्हते: व्याकरणांत तेवढे होते. अशा या विदेहदेशांत सगळ्या वस्तुंना आश्रय देणारे, सर्य, चंद्र, बुध, वृषभरास व तारा-गणांनीं युक्त अशा आकाशात्रमाणें शोभिवत जगविख्यात असें कुंडनपुर नांवाचें नगर होते. या नगरांतिह सर्व प्रकारच्या वस्तु होत्या; अनेक प्रखर कलांना धारण करणारे विद्वान होते. गोधन व सुवर्ण, रीप्य, मौक्तिकहि या नगरींत भर-पूर होते. तटाला बस विलेल्या प्रराग रत्नांच्या प्रतिबिबामुळे व्याप्त झालेला खंदक दुपारीहि सायंकाळची शोभा गांवाला देत असे. कुंडनपुरांतील स्त्रिया निर्मेळ अंतःकरणाच्या, मनोहर व सर्वालंकृत होत्या. शहरातील वाडे अतिशय उच, चंद्रप्रकाशामुळे धवल दिसणारें. गर्चीला जडवलेल्या रत्नांमुळे प्रवृत्युक्त भासणारें व स्त्रीपीरवारांनीं गजबजलेले आहेत. "

#### जन्मस्थान व वर्षनिर्णय.

अशा ह्या वेशाली नगरीजवळ असलेलें कुंडप्रामच महावीर भगवानांचें जन्म-स्यान होय. वैशालीच्या जवळच असलेले कौहागग्रामही महावीरस्वामींचें जन्मस्थान म्हणून सांगतात; कारण तेथेंहि नाथ किंवा ज्ञातिवंशाचे क्षत्रिय राष्ट्रात होते; पण तसा जैनप्रंथांतून उक्षेख नाहीं. बौद्धांच्या महावग्गनामक प्रथांत लिहिलेलें आहे कीं, एकदां महात्मा बुद्ध कोटिग्रामला आले असतां ते एका ज्ञातिवंशाच्या क्षात्रियांचे घरीं उतरले होते. तेथून ते पुढें वैशालीला गेले. यावहन कुंडप्राम किंवा कोटिप्रामांचें अस्तित्व सिद्ध होतें; तसें कौह्याग्यामांचें अस्तित्व सिद्ध होतें; तसें कौह्याग्यामांचें अस्तित्व सिद्ध होतं; पण कुंडप्रामांचें तो वरेश्वर जागा नव्हे.

आतांपर्यंत महावीरस्वामींच्या जन्मस्थानाचा विचार झाला. आतां जन्मवर्षाचा विचार करूं. महावीरस्वामी बहात्तराव्या वर्षी मोक्षाला गेले याबदृल एकमत आहे; पण त्या वर्षाबदृल नीन मतें प्रचलित आहेत. इ. स. प्. ५२७ वें वर्ष हे बन्याच अंशीं मान्य आहे. दुसन्या मतानुसार तें इ. स. प. ४६८ आहे व तिसऱ्या मतानुसार ते इ. स. पू. ६०६ हें होय. पहिले मत दृहीं सर्वत रूढ आहे. त्याला खालील आधार दिले जातात. नन्दी-संघाच्या दुसऱ्या पृहावलीत खालील गाथा आहे. " सत्तरि चदुसद्जुत्तो तिण-काला विकसो हवइ जम्मो । अठवरस बाठालीला सोडस वासे हि भीम्मण देसे ॥ १८ ॥ महावीरिनिर्वाणानंतर ४७० वर्षीनीं विक्रमाचा जन्म झाला. आठ वर्षे बाठलीला केली, वगैरे वरील श्लोकाचा भावार्थ आहे. तिलोयपणात्तीत स्वाठील गाथा आहे. " णिव्वाणे वीर शीणे छन्वीस सदेस पंच बरिसेस । पण मासेसु गतेमु संजादो सगणिओ अहवा ॥ वीरिनर्वाणानंतर सहार्शे पांच वर्षे पांच महिने लोटल्यावर शक राजा झाला, असा वरील श्लोकाचा भावार्थ आहे. त्रिलोकसारांत खःढील श्होक आहे, पण छस्सययस्सं पण मासजुंद गमिय वीरि जिन्दू इदी । सगराजी तो ककी चढुनविमय महित्र सगमासं॥ ८५०॥ वीरीनवीणानंतर६०५ सहाशें पांच वेषं पांच महिने लोटल्यावर शक राजा झाला. व तीनशें चौऱ्याण्णव वर्षे सात महिने लोटल्यावर कल्की झाला असें वरील गार्थेत म्हटलें आहे. आयीवयासुधाकरांत खालील श्लोक आहेत. "ततः कलिनाचखंडे भारते विक्रमात्पुरा । स्वमुन्यं बोधिविमते वर्षे । वीराव्हयो नर: ॥ प्राचारज्जेनधर्मबौद्धधर्मस्तमप्रभम् ॥ बौद्धधर्मासारख्याच प्रभावी धर्माच्या बीर

नांबाच्या पुरुषाने भरतखंडांत प्रचार केला असे वरील श्लोकांत म्हटलें आहे. सरस्वतिगच्छाच्या प्रस्तावनेत 'बहुरिश्रीवीरस्वामिकूं मुक्ति गये पीछें चारसै सत्तर वर्षे गये पीछे श्रीमन्महाराज विकमराजाका जन्म भया " असे स्पष्ट म्हटलें अहे. नेमिचंद्राचार्याच्या (श्वेतावरी) महावीरचीरत्रातीह महावीर-स्वामी च्यानंतर सहाशेंपांच वर्षे पांच महिन्यांनी शकराजा झाला असे म्हटलें आहे. नन्दींसंघाची पट्टावली व सरस्वतीगच्छाची पीठिका यांतील वर दिलेल्या वचनांत महावीरानिर्वाणानंतर ४७० वर्षानी विक्रमाचा जन्म झाला असे स्पष्ट म्हटलें आहे. विक्रमाचा संवत् त्याच्या वयाच्या अठराव्या वर्षी सुरूं झाला हैं प्रसिद्धच आहे. इसवीसनाहून विकासंबत् ५७ वर्षीनी प्राचीन व विकास-संवताहून वीरनिर्वाण काल ४७० + १८ म्हणजे ४८८ वर्षीनीं प्राचीन म्हणजे तो इ. स. पू. ५४५ ठरतो. तर मग इ. स. पू. ५२७ कसा मानण्यांत आला ? याचें कारण विक्रमाच्या अठरावे वर्षी विक्रमसंवत् . सुरू झाला हैं लक्षांत न घतां चालूं विक्रम संवतांत ४७० वर्षे मिळवून जिनानी धीरसंवत गणला हेंच होया बीरनिर्वाणानंतर ६०५ वर्षे पांच महिन्यांनी शकराजा झाला, या अभिप्रायाला मात्र जैनांनी गणलेला प्रचलित गीरसंवत् वरोवर जुळतो. तेव्हा विकमराजा झालेल्या वर्षापासून विकमसंवत् गीरसंवत् वरोवर जुळतो. तेव्हा विकमराजा झालेल्या वर्षापासून विकमसंवत् निर्वाचित्र स्वाच्या हो है स्वच्या वर्षापासून विकमसंवत् तरीं जानंतर ४०० वर्षांनी विकमाचा जन्म झाला अशा आशयाचे आधार तरीं खोटे टरविले पाहिजेत. दोहींकडून आपत्तिच आहे पण शालिवाहन तोच शो वर दिलेले दुसरे आधार व प्रचलित वीरसंवत् जुळत असल्यामुळें स्वरा टरवितां येण्याजीगा आहे. पण बावूकामताप्रसादजींनी आपल्या भगवी न महावीर व म. बुद्ध ' या पुस्तकांत जे विचार प्रदर्शित केले आहेत तेहि लक्षा तेत्र घेणे जरूर आहे. ते लिहितात, "जैनग्रंथावरून हैं निश्चित आहे प्रथावरून हैं निश्चित आहे प्रथावरून हैं निश्चित आहे प्रथावरून हैं निश्चित आहे प्रथावरून हैं निश्चित आहे कीं, महावीर वुद्ध वयाच्या पेशींच्या वर्षी निर्वाचाला गेले. यावरून ही गोष्ट स्पष्ट आहे कीं, "गौतमबुद्ध महावीरस्वामीपेक्षां अधित हैं हले. यावरून ही गोष्ट स्पष्ट आहे कीं, "गौतमबुद्ध महावीरस्वामीपेक्षां विग्निमले वर्षे जगले. आतां डॉ. हार्नलेसाहेबांनी असे सिद्ध केले आहे कीं, महान्तरस्वामी मोक्षाला गेले. असं क्षेत्र कारे आहे कीं, महान्तरस्वामी मोक्षाला गेले. असं क्षेत्र कारे आहे कीं, महानंतर पांच वर्षीनी म. बुद्ध निर्वाणाला गेले. असं क्षेत्र कारे आहे कीं, महानंतर पांच वर्षीनी म. बुद्ध निर्वाणाला गेले. असं महिन्यांनी शकराजा झाला, या अभिप्रायाला मात्र जैनांनी गणलेला प्रचलित क्तरमामी मोक्षाला गेल्यानंतर पांच वर्षीनी म. बुद्ध निर्वाणाला गेले. असे मानल्यास महावीरस्वामीच्या जन्मापूर्वी तीनच वर्षे म. बुद्धाचा जन्म झाला

#### महावीर समकाल

असे सिद्ध होते. म्हणजे महावीरस्वामींच्या जन्माच्या वेळी म. बुद्ध तीन वर्षाचे होते. त्यांच्या दीक्षेच्या वेळीं ते तेहतीस वर्षाचे होते व त्यांना केवलज्ञानप्राप्ती होऊन त्यांनीं धर्म प्रभावनेला सुरवात केली तेव्हां ते पंचेचाळास वर्षाचे होते असे उरते. उलट ज्यावेळी म. बद्धाने आपल्या पस्तीसाव्या वर्षी मध्यम मार्गाचा उपदेश सक केला तेव्हां भगवान महावीर समारें तेहतीस वर्षाचे होते असे म्हणावें लागल. थ्रो. कर्नसाहेबीच्या मतानुसार म. बुद्ध बहात्तर वर्षीचे असतांना श्रेणिक विवसार मरण पावला व त्यानंतर थोड्याच वेळानं बौद्धसंघात देव रत्तानं फट पाडली. मजिझमनिकायांतील अभयराजकुमार सुत्तावरून हें स्पष्ट होतें कीं, या दुफ-र्काची वार्ता भगवान महावीराना समजली होती. दिगंबरप्रयातनहि लिहिलं आह कीं, सम्राट श्रेणिक कालवश झाल्यावरोवर अजातशत्रु मिध्यात्वी झाला व चेलना राणीने महावीरम्बामीकडे जाऊन आर्याचंदनाजवळ दीक्षा घेतळी. यावरून ही गोष्ट स्पष्ट होते कीं, भगवान महाबीर त्यावेळी इहलोकी होते, व बौद्धांच्या सामयगामसत्त व चाटिकासतावरून असे ठरतें कीं.महावीर स्वामींच्या निर्वाणानंतर म.खद्ध कांहीं वेषें हयात होते.यावरून ते जास्तींतजास्त पांच वेषेंच महावीरस्वामी-नंतर हयात असावत असे दिसतें: कारण जैन व बौद्ध या दोन्ही ग्रंथांच्या आधारें सम्राट श्रेणिक बिबिसाराच्या मरणाचे वेळी महावीर स्वामी इहलोकींच होते. ज्याअर्थी यावेळी म. बुद्ध बहात्तर वर्षीचे होते त्याअर्थी भगवान महावीर निदान एकुगसत्तर वर्षाचे असले पाहिजेत. म्हणून महावीर स्वामींच्या निर्वाणानंतर म. बुद्ध पांच वर्ष हन अधिक काल हयात नव्हते असे सिद्ध होतें. म. बुद्धाचे देहावर बालपणी जी चिन्हें होतीं तीं चार तीर्थकारांचीं होतीं व त्यांत महा-वीरस्वामींचें नांव होतें; लांछन नव्हतें. इतर तीर्थकरांचीं लांछने होतीं यावरून महावीरस्वामीचा अजून जन्म व्हाबयाचा होता असे सिद्ध होते. त्याप्रमाणे म. बुद्धाच्या पन्नासीनंतरच्या वीस वर्षाचा इतिहास चांगला मिळत नाहीं. यावरूनहि कांहीं अनुमान काढतां येतें. ज्या वेळीं भगवान महावीरांनीं धर्म-प्रभावनेस सुरवात केली, त्यावेळी म. बुद्ध पंचेचाळीस वर्षीचे होते व मध्यम मार्ग उपदेशन चुकले होते. नंतर पांच वर्षात वीरशासनाचाच विशेष फलाव झाला असल्यास त्यांत कांहींच नवल न हीं. नंतरच्या वीस वर्षीत बौद्धग्रंथां-तुनहि म- बुद्धांच्या हालच लीबहल कांहीं विशेष माहिती मिळत नाहीं: कारण हींच वर्षे भगवान महावीरांच्या धर्मप्रभावनेची होतीं. हीं. हार्नले साहेबांच्या

कालनिर्णयात्रमाणें बऱ्याच बाबींचा उलगडा होत असल्यामुळे तीच योग्य बाटनो. बाद्धग्रंथांतून म्हटलें आहे कीं, नातपुत्त महावीरांचा प्रभाव बराच पढला होता, पण म. बुद्धांच्या दिव्योपदेशामुळे तो क्षीण झाला. या म्हणण्या-चाहि विचार करणें जरूर आहे. उलट जैनधर्मशास्त्रकारांनीहि म्हटलें आहे कीं. महाबीर भगवानांचा उपदेश सहं झाल्यावरोवर बौद्धादि एकांतमताचा विच्छेद झाला. वरील दोन्ही लिखाणें अगदीं स्वाभाविक अशींच आहेत; कारण प्रत्येकाला स्वमतःचें महत्त्व असणारचः पण मग मः बुद्धांच्या आयुष्यात त्यांच्या वयाच्या पन्नास ते सत्तर वर्षामधील इतिहास तेवढा बौद्धशास्त्रकारांनी कां वर्णिलेला नाहीं ? यावरून हें स्थष्ट होतें कीं, हीं वर्षे बौद्धधर्माला भरभराटीचीं गेलीं नाहीत. त्याचप्रमाणे एका महत्त्वाच्या राजकीय घटनेमुळेहि वरील विचा-रासच पृष्टि मिळते. श्रेणिकबिबिसाराच्या मरणानंतर लगेच अजातशत्रु किंवा कृषिक बुद्ध कां झाला ! याच बेळीं त्याला बोद्धधर्म पटला असे थोडेंच आहे ! तो क्षायिकसम्यश्रवी श्रोणिकाच्या मरणाला कारण झाला म्हणून पितृन्न अजातशत्र जैनांच्या दृष्टीनें अगदीं घृणित ठरला होता. अशा वेळीं बौद्धसंघानें त्याला जवळ केला असल्यास त्यांत काय नवल ! त्यामुळें श्रेणिकाच्या मरणा-नंतर मगध व अंगदेशचे राज्य बोद्धधर्माचे झालेले त्या धर्माच्या प्रभावास्ळे नव्हे हैं उपहुच आहे. त्यानंतर थे उद्याच वर्षानी भगवान महावीर निर्वाणाला गेले. त्यावेळी आजीवक पंथाचा राजा पद्म याने जैनसंघाचा छळ केला असा उल्लेख आहे. तो जैन व बौद्धप्रंथानुसार व वरील कालनिर्णय।प्रमाणें बरोबर जुळतो. वीरशासनाचा पूर्वी प्रभाव फार होता व नंतर कमी झाला हैं बौद्धाचार्योंचें मतिह वरील घटनेनुसार खरें ठरतें शिवाय महावीर भगवानानी सुरूं केलेली घर्मप्रभा-वना म.बद्धाच्या मध्यम मार्गात आडवी आली होती असे बौद्धप्रयातिह म्हटलेल आहे महाबीर भगवानांच्या निर्वाणापूर्वी दोनतीन वर्षेच देवदत्ताने बौद्धसंघांत वाद उप-स्थित केला होता. त्याचे म्हणणे संघातून मांसाशन बंद करून भिक्षंता आधिक संयभी बनवावें असे होतें. या प्रश्नावरच दोन तट पडले. मांसाशनत्यागाचा उपदेश महावीरस्वामीशिवाय दुसरें कोणीहि त्यावेळीं करीत नसल्यामुळें त्यांच्याच उप-देशाचा परिणाम बौद्धसंघावर झाला हैं उघड आहे. बौद्धांच्या महावग्गग्रंथा-वरून असे कळतें कीं, भिक्षुंना नमावस्था धारण करण्याची आज्ञा देण्याविषयीं कांई। भिक्षूनी म. बुद्धाला सारखा तगादा लावला होता. दिगम्बर संघाच्या

## जन्मस्थान व वर्षानिर्णय.

प्रमावामुळें भिक्षेचें महत्त्व कमी होत चाललें होतें असे यावरून दिसतें. म. बुद्ध अन्धकविन्दांत होते. तेव्हां त्यांच्याबरोवर १२५० भिक्ष होते व काहीं वर्षानंतर कसीनाराला ते होते तेव्हां त्यांच्याबरोबर अवधे २५० च भिक्ष होते यावरून हें उघड दिसनें कीं. इतर जनतेप्रमाणेंच महावारस्वामींच्या उपहेशाचा प्रभाव बौद्धाभिक्षमंघावरहि पडत होता. तीर्थकराच्या जीवनांत सर्वज्ञ होऊन धर्मप्रभा-वना करण्याचाच प्रसंग अद्वितीय प्रभावशाली असतोः तेव्हां या प्रसंगाचा प्रभाव बौद्धसंपावरहि पडला. तीर्थकराचा विहार समवसरणासहित होतो व उपदेश शास्त्रासिद्ध आणि अनुभवगोचर असतो, कारण ते स्वतः कंवलज्ञानी असतात. तीर्थंकरांच्या पुण्यप्रकृतीच्या प्रभावामुळं आसपास चारशं योजने दुर्भिक्ष रहात नाड़ीं व समवसरणाच्या मानस्तभाचें दर्शन घडलें कीं, मिथ्यात्व दूर होतें. अशा नीर महातम्याचा प्रभाव म. बुद्ध व त्यांच्या संघावर पडला असल्यास त्यांत नवल कसले ? म्हणूनच बहात्तराच्या वर्षी राजगृहनगरीत म. बुद्ध आले असता एका कुंभाराच्याच घरी रात्र काढावी लागली. बौद्धप्रयातच खालील उद्रार आहेत. '' पावापुरीच्या चण्ड नांवाच्या व्यक्तीनें महदेशांतील सामगावांत असलेल्या आनंदाला महावीर तथिकरांच्या निर्वाणाची बातमी दिली. ती ऐकन भानंद म्हणाला, " मिला चंडा ! ही वार्ता तथागत बुद्ध भगवानाला कळविली पाहिजे. चल आपण त्यांच्याकडे जाऊन ही बातमी देऊं." म. बुद्धाला ही बातमी कळिबिल्याबरोबर त्याने संघापुढे एक महत्त्वपूर्ण व्याख्यान दिल. "या उद्गारा-वरून बौद्धसंघाला महावीरनिर्वाणाचें किती महत्व वाटलें तें दिसून येतें. आतां-पर्यंत मध्यम मार्गाच्या प्रसारांत म. युद्धाला जो अउथळा होता तो आतां दूर झाला. वीरनिर्वाणानंतर म. बुद्ध व त्याचा शिष्य सारीपुत्त यानीं मध्यम म गीचा प्रचार वराच केला. वरिल सर्व विवेचनावरून डॉ. हॉर्नलेसाहेबाचाच कालनिर्णय सर्व घडामोडींशीं जुळतो असे दिसून येतें. बोद्ध शास्त्रात एके ठिकाणीं आपर्णं सर्व मतप्रवर्तकांत लघु<sup>ं</sup> आहात का असे विचारलें असता मन्युद्धांनीं मौन सेविल्याचा उल्लेख आहे. हें लघुत्व वयाच्या दर्शनें नसून मताच्या दर्शनें होतें हें उघड आहे. वयानें ते महाबीरस्वामीपेक्षा मोठें होते व मतानें मात्र सर्वे मतांत अवीचीन अथीत लघु होते यांत शंका नाहीं.

बीरनिर्वाणाबहुल तीन मतें जी प्रचलित आहेत तीं वर दिलीं आहेत. त्यां-पैकीं इ. स. पू. ५२७ हें मत हुलीं रूढ आहे. दुसरें मत लीं जॉर्ज चॉपेंटर यांचें (५५)

आहे. तें म्हणजे इ. स. पू. ४६८ या वीरीनर्वाणवर्षाचें. पण या मतानुसार म. बुद्धाच्या निर्वाणानंतर महावीरस्वामी मोक्षाला गेले असे ठरतें व तें जैन आणि बौद्धशास्त्रांना अगदींच सोडून आहे. अथीत् हें मत सर्वस्वी त्याज्यच होय. इ. स. पू. ६०६ हें वर्ष टरविणारें मत पं. नाथराम प्रेमी यानी मांडलें आहे. त्यांनीं देवसेनाचार्य व अभितगत्याचार्य यांचे आधार दिले आहेत. त्यांत विक-माच्या मरणवर्षापासून वी. संवत् सुरूं झाल्याचे धरले आहे. आतां शास्त्रग्रंथां-तुन जे आधार वर दिले आहेत त्यावल्न वीरीनर्वाणवर्ष इ. स. पू. ५४५ ठरतें व सिंहली बौद्धानीं बद्ध परिनिर्वाणाचें वर्ष इ. स. पू. ५४३ निश्चितपणें टरविलें असल्यामुळें आणि डॉ हॉर्नलेसाहेबांचें मतच कसें प्राह्म आहे ते बाबू कामता प्रसादांच्या वर दिलेल्या उताऱ्यांत स्पष्टपणें दिस्न येत असल्यामुळें या दोन्ही मतांशीं इ. स. प. ५४५ हेंच निर्वाणवर्ष बरोबर जुळतें. कारण या वर्षाप्रमाणें म. बुद्ध भगवान महावीरापूर्वी सहा वर्षे जन्मले व म. बुद्ध वीरनिर्वाणानंतर दोन वर्षांनीं निर्वाणाला गेले असे ठरतें. हा काळ इतिहासाला व योग्य प्रमाणाला धरून अ'हे पण रूढ कल्पनेनुसार म. बुद्ध अगोदर निर्वाणाला गेले व नंतर सोटा वर्षीनीं महावीरस्वामीं मोक्षाला गेले असे ठरतें व ही गोष्ट बौद्धग्रंथांतील वर्णनांना सोहन आहे. बुद्ध निर्वाणांचे वर्ष इ. स पू. ४८० हि कांहीं विद्वानांनीं टराविलें आहे. पण खण्डशिरा येथील खारवेळच्या शिलालेखाशी हें वर्ष जुळत नाहीं. सिंहलीबीद्धांच्या मतांशीं खारवेलचा शिलालेखिंह जुळतो म्हणून तेंच मत अधिक विश्वसनीय होय व दोन्ही थोर पुरुषांच्या चरित्रांतील संबंधांशी डॉ. हॉर्नले यांच्या विचारसरणीनसार तें मत जुळत असल्यामुळें ऐतिहासिक दृष्ट्या वीरनिर्वाणवं इ. स. पू. ५४५ च अधिक प्राह्य होय. पण रूढ कल्पना कशी बदलावी ?

वरील नव मतास हिंदी विश्वकोषांतील आणखी एक आधार आहे तो असा तीर्थोद्धार प्रकीण व तीरथुगिलियपयन या दोन प्राचीन जैन प्रंथांनुसार ज्या गर्जी महावीरस्वामीं मोक्षाला गेले त्याच रात्रीं पालक राजाला अवंतीनगरिच्या सिंहासनावर राज्याभिषेक झाला होता पालकवंशान साठ वर्षे राज्य केलें. नंतर नंदवंशाने १५५ वर्षे, मोर्थवंशान १०८ वर्षे, नंतर पुष्पित्र राजाने २० वर्षे, पुढे बलिमत्र किंवा भानुमित्रानें ६० वर्षे, नंतर नरसेन बबरवाहनानें ४० वर्षे, पुढें गर्द मिल्लाने १३ वर्षे राज्य केल्यावर चार वर्षे शकराजानें राज्य केलें. म्हणजे

## जन्मस्थान व वर्षनिर्णय

४७० वर्षे झालीं अशी राजपद्यावली आहे. सरस्वतीगन्छाच्या पद्यावलीतील गार्थेत स्पष्ट म्हटले आहे कीं, " वीरात् ४९२, विक्रमजन्मान्त वर्ष २२, राज्यन्तवर्ष ४, " म्हणजे हीं सर्व समान होत. शक राज्यान्त वर्ष वीरनिर्वाणानंतर ४७० म्हणजे विक्रमजन्मान्तर्वष बाबीसावः वयाच्या अठराव्या वर्षी विक्रमाला राज्याभिषेक झाला असल्यामुळ वीरात् ४९२ म्हणजे विकमाभिषेकाब्दपूर्व ४८८ वें वर्ष. म्हणजे इ. स. पू. ५४५-४४ होय. म्हणजे हल्ली जो महाबीरसंवत गणला जातो तो खऱ्या वीर संवतापेक्षां अठरा वर्षानीं कमी आहे. हें साधार सिद्ध होत आहे. याप्रमाणें वीरजन्मवर्षनिर्णय कर गें फार घोटाळ्याचें झालें आहे. शेवटीं वाद एवढयावरच येऊन ठेपला आहे कीं, वीरनिर्वाणनंतर ४७० वर्षानीं विक्रमजन्म झाला आहे असे स्वष्ट लिहिल असतांना त्याप्रमाणें विक्रम-संबत एहं होण्यापर्यतची १८ वर्षे अधिक धहन वीरसंबत् गणावयाचा कीं. तसें न करतां विक्रम संवतांत अंधपणाने ४७० वर्षेच तेवढीं मिळवून वीरसंवत गणावयाचा ? कसे केल पाहिजे ते वाचकांनीच टरावेले पाहिजे. जनग्रंथ हिंदी विश्वकोष, सरस्वतीगच्छाची पद्यवली, म. बुद्ध आणि भगवान महावीर-स्वानींच्या जीवनक्रमांत वसणारा मेळ, व बौद्ध प्रंथ या सर्वाचेच आधार थाब्यावर बसवून देऊन कोणी तरी चुकून अठरा वर्षे न मिळीवतां वीर-संबताची गणना केली म्हणून तीच चाले ठेवण्याचा हृद्ध धरावयाचा हा केवढा क्दाग्रह होय !



## प्रकरण सहावें.

## वीरजन्मकल्याणक.

->>:o:45-

## जो देवाणिव देवो जं देवा पंजलि नमं संति । नं देवदेव महिअं सिरसा वंदे महावीरम् ॥

राजा सिद्धार्थ हे लिच्छिविवंशाचे असल्यामुळें वेशालीपति मगधाधीश राजा चेटकाला आपली वडील मुलगी सिद्धार्थराजाम देण्यास कांहींच वाटलें नाहीं वेटक स्वतः खरा राजा व सिद्धार्थ विजयनसंघातील ज्ञातिवंशातकें एक प्रतिनिध म्हणूनच केवळ राजा; तरी पण सोयरिक करण्यांत चेटकाला अभिमानच वाटला याचें कारण अर्थात्च सिद्धार्थराजाचें कुलशीलच होय. दोन्हीं घराणीं जैनधर्माचीं व अनुयायी होतीं, पण मिद्धार्थराजा विशेष धर्मनिष्ठ होता. वैय-कितक बाबीप्रमाणेंच सार्वजनिक बाबतींतिह ते कुंडम्रामांत न्यायनिषुण व नि.स्वाधीं म्हणून प्रस्थात होते. ते अनेक विद्यापारंगत होते. आपल्या परुषा-र्थानं त्यानीं ज्ञातिवंशाला मृषविलें होतें. तिशालादेवीहि बापाप्रमाणेंच आदितीय व गुणी होती. तिच्या गुणामुळेच तिला प्रियकारणी हें नामाभिधान प्राप्त झालं होतें. सौंदर्य, दया व शील बेगरे गुण तिच्यामध्यें परिपूर्ण होते. विवाहानें बद्ध झाल्यानंतर एक मनानें व एक विचारानेंच राजा सिद्धार्थ व त्रिशलादेवी संसार करीत होतीं. थोडक्यांत सांगावयाचें म्हणजे हें दांपत्य त्याकाळीं अगदीं आदर्श म्हणून मानलें जात असे.

एका रात्रीं त्रिशलादेवीला पडलेल्या सोळा स्वप्नांचें वर्णन असगमहाकवीनें आपल्या वर्धमानचीरलाच्या सतराय्या सर्गात खालीलप्रमाणें केलें आहे. "इकडे उग्रानें देवगतीतिल आयुष्य सहा महिने उरलें आहे व जो पुढच्याच जन्मीं संसार-समुद्र तरून जाण्यासाठीं अद्विशीय असें तीर्थ निर्माण करणार आहे, त्या पुष्पोत्तर विमानातील प्राणतेंद्र देवाकडे सर्व देव गेले व त्याला नमस्कार करूं लागले. त्यावेळीं अवधिज्ञान झालेल्या सौधर्म इंद्रानें भावी जिनमाता जी विशलाराणी तिची तुम्ही उपासना करा अशी कुंडलपवंतावरील आठ दिक्कुमारींना आज्ञा केली. चूलामणी रत्नांच्या कांतीनें जिचा पुष्पमुकुट शोभत आहे अशी चूलावती,

#### वीरजन्मकल्याणक

त्रैलोक्यसंदर मालनिका, पुष्पभरानें लवलेल्या वनमालेप्रमाणें संदर नवमालिका दिक्कन्या तिशिरा; उमललेल्या फुलाप्रमाणें जिचें हास्यवदन आहे व कल्पवृक्षाचीं फुलं जिने घारण केली आहेत अशी पुष्पचूला, चिलावीचित बाहुभूषणानी युक्त अशीकनक चित्राः स्वनेजानं सुवर्णकांतीसहि लाजाविणारी कनकादेवी व अप्रतिम संदर अशी वारूणी देवी अशा या आठ दिक्कन्यका हात जोडून विनम्र मस्तकानें लिश-ला राणीकडे गेल्या. स्वाभाविक संदर आकृतीच्या या अष्ट दिक्कन्यकानी परिवेष्टित अर्या त्रिशलाराणी अधिकच शोम् लागली. बरोबरच आहे. चंद्रिका एकाकी असली तरी जननयनांना आनंदिवते; मग ती तारांगणानें वेष्टित असल्यावर त्या शोनेचें काय वर्णन करावें ? कुन्नेराच्या आज्ञेनुसार तिर्थग्विज्ञंभक देवानीं एंचरा महिनेपर्यंत ज्यांचे किरण चोहोंकड पसरलेले राहतील अशा साडेतीन काटी रत्नांची वृष्टि केली. अमृतवत् शुत्रमहालांत मऊ कापसाच्या विछान्यावर त्रिशलादेवी पहडली असता, जिनेश्वयाच्या जन्माची सूचना देणारी व भग्यांनी गायिलेली सोळा स्वप्न तिन पाहिली. मस्तच्या मदरसाने ज्याचे गंडस्थळ ओले झालें आहे असा ऐरावत, चंद्रप्रकाशाप्रमाणें शुभ्र व डरकाळी फोडणारा वृष्भ, मोख्या आयाळाचा व भयंकर पिंगाक्ष सिंह, रानहत्तीकहून अभिषिक्त अशी लक्ष्मी, आकाशांत लोंबत असलेल्या संगनितिमय दोन पुष्पमाला, घनांघकारानिवारक पूर्ण चंद्र, कमळविकासी बालसूर्य, स्वच्छपाण्यांत मनसोक्त कीडा करणारे मतस्य-युगल, फलाच्छादित व कमल्युष्पवेष्टित कलशद्वय, स्फटिकाप्रमाणे पाणी अस-. ठेठं कमलसरोवर, आपल्या तरंगानीं सर्व दिशा व्यापून टाकणारा समुद्र, रतन-मणिकिरणांनी सुशोभित सिंहासन, फडफडणारी पताका असलेलें देवविमान, नागकन्य।कांनी गजवजलेलं नागभवन, आकाशभर पसरलेला रानपुंज व धुम-रहित वन्हि हे सोळा विषय त्रिशल राणाने स्वप्नांत पाहिले. ज्या रात्रीं पुष्पोत्तर-विमानांत्त देव च्यवून त्रिशलाराणीच्या गर्भाशयांत प्रवेश करता झाला त्या रात्रीं प्रातःकालाचे थोडें पूर्वी वरील स्वप्ने तिला दिसलीं. प्रातःकाळीं उठल्या-नंतर आश्वर्यचिकत होऊन तिनें तीं सर्व स्वप्नें सिद्धार्थराजाला सांगितलीं. राजालाहि ती ऐकून आनंद झाला, व त्याने स्वप्नफल सांगण्यास सुरवात कली ती खालीलप्रमाणें, " राज्ञे, स्वप्नांत एरावत पाहिला असल्यामुळें तुला त्रेलो-क्याचा अधिपति असा मुलगा होईल. वृषम पाहिला असल्यामुळें मुलगा धर्म-प्रवर्तक होईल. सिंहदर्शनामुळें तो सिंहाप्रमाणें पराकमी होईल. लक्ष्मीदर्शनामुळें मेरू

पर्वतावर इंद्रादि देवाकडून अभिषेक करण्यास योग्य असा होईल. पुष्पमाळ-द्रयाच्या दर्शनामुळें तो यशाचा सांठा संपादन करील. चंद्रदर्शन स्वप्नांत झालें असल्यामुळें तो मोहांघकाराचा नाश करणारा होईल. पूर्यदर्शनामुळें होणारा पुत्त कमलरूपी भव्यलोकांना आनंद देणारा होईल. मत्स्ययुगलांचें दर्शन झालें असल्यामुळें मुलाला अनंतमुखप्राप्ति होईल. स्वप्नांत कलश दिसलें असल्यामुळें मुलाला अनंतमुखप्राप्ति होईल. स्वप्नांत कलश दिसलें असल्यामुळें मुलाला देह १००८ लक्षणांनी युक्त असेल. सरोवरदर्शनामुळें तो लोकांची पिपासा दूर करणारा होईल; आणि स्वप्नांत मिहासन दिसलें असल्यामुळें अंतीं तो उत्कृष्ठ पद म्हणजे मोक्षपद मिळवील. देवीवमानाच्या अवले कन वरून असें सिद्ध होतें कीं, तो देवगतींत्न येथें जन्माला येईल. नागभवनाच्या दर्शनामुळें तो तीर्थप्रवर्तक होईल. रत्नराशीच्या अवलोकनावरून तो अनंत गुणांचा धारक होईल व स्वप्नांत अग्नि दिसला असल्यामुळें कर्मक्षय करणारा होईल.' वरीलप्रमाणं स्वप्नफल सिद्धार्थराजानें त्रिशलाराणीला सांगितलें त्यामुळें तिला जन्मसार्थक्य झाल्यासारखें वाटलें व इतर परिवारालाहि विशेष आनद झाला. मोक्षाधिकारी व धर्मप्रवर्तक असा पुल आपल्या पोटीं जन्मणार असें एकून कोणाला वरें आनंद वाटणार नाहीं ?

पुढें तो प्राणतेंद्रदेव पुष्पोत्तरिक्षमानांतून च्यवृन धवलगजाच्या स्वरूपाने आषाढ गुक्र पष्ठीच्या दिवशीं उत्तराफालगुनी नक्षतावर, चद्र उन्नतावस्थेला प्राप्त झाला अपता त्रिशलादेवीच्या मुखांत प्रविष्ठ झाला. त्याच क्षणीं चार इंद्रांचीं सिंहासनें कंपायमान झालीं व त्यावरून तीर्थकरांचें गर्भावतरण झालें हें ओळखूत त्रिशलादेवीजवळ आले व दिव्य रत्नालंकार, गंध, पुष्पमाला व अमूल्यवस्नें वगैरेंनीं तिचा सत्कार त्यांनीं केला व र्वाथकल्याणक महोत्सव करून परत देव-लोकाला गेले. स्वत:च्या देहकांतीनें आकाशाला प्रकाशित करणाऱ्या श्री, च्ही, श्रुति, लवणा, बला, कीर्ति, लक्ष्मी व वाक् या आठ देवता वृद्धिंगत होणाऱ्या आनंदासह इंद्राच्या आज्ञेनुसार त्रिशलादेवीजवळ आल्या. मुखांत लक्ष्मी, हद्यांत घृति, शरीरात लवणा, गुणामध्यें कीर्ति, बळांत बळादेवी, महत्वामध्यें श्री, भाषणात वाक्देवी व नेत्रांत लज्जा या रीतीनें त्या देवतांनीं त्रिशलादेवीच्या शरिरांतील यथोचित स्थानीं वास केला. जगाला अद्वितीय नेत्राप्रमाणें असलेले प्रमु मातेच्या गर्भामध्यें विराजमान झाले होते, पण ते त्रिज्ञानधारी होते. उदय-पर्वताच्या आड बालसूर्य असला तरी त्याला तेजस्वी किरण असतातच. त्या-

#### वीरजन्मकल्याणक

प्रमाणेंच मातेच्या उदरांतिह तीर्थंकर त्रिज्ञानधारीच होते. चिखलाचा संपर्कहि नसला म्हणजे पाण्यांत खोलपर्यंत बुडालेल्या कमलाच्या देठाला कांहीं त्रास होतों काय ? नाहीं. त्याचप्रमाणें जिनेश्वराला गर्भात वास कहनहि मुळींच त्रास झाला नाहीं. विशलादेवीचा देह शुभ्र झाला, जणुं काय वीरभगवानाचें धवल यशच बाहेर पडत होतें. जिनेश्वराबहलची आपली भिक्त व्यक्त करण्यासाठीं कुबेर मुंदर वह्नें, उटी, पुष्पमाला, रत्नालंकार वंगरे घेऊन त्रिशलादेवीची विकाल पूजा करीत असे इतर स्त्रियात्रमाणें विशलादेवीला भलतेसलते डोहाले झाले नाहींत. कुलाचारानुसार सिद्धार्थानें पूंसवनाविधिह केला.

योग्य कालानंतर सर्व ग्रह उच्चस्थानी येऊन त्यानी लग्न पाहिले असता. चैत्र డా ॥ १३ स सोमवारी पहाटे चंद्र उत्तराफाल्यनी नक्षत्रांत असतां, विश्वला-मातेनें श्रीभगवानाला जन्म दिला. भगवंताच्या जन्माबरोबर सर्व दिशा प्रसन्न झाल्या व सर्व प्राणिम।ताची अंतःकरणें प्रफुक्तित झालीं. आकाश निरम्न झालें. देव पुष्पत्रृष्टि करूं लागले व दंदाभिनाद होऊं लागला बलोक्याचे आहितीय स्वामी. संसारभ्रमणातून जीवाला सोडाविणारें, तीर्थंकराचें वैभव असलेलें बालक जन्मास आल्यामुळे इंदाची आसने कंपायमान झाली. अवधिज्ञानाने तथिकर जन्म झाला असे ओळखन घंटानाद करीत सर्व देवासमवेत इंद्र आनंदाने व विनतमस्तकानें कुंडग्रामाला आले. बालजिनेश्वराची पूजा करण्याबद्दल देवामध्येहि अहमहिमका मुरूं झाली. नानाप्रकारचे रत्नालंकार, उत्तम वेष व संदर विमाने यांसह देवांनी सर्व आकाश धेरून टाक्लें. कुंडग्रामाच्या लोकांना मार्गे मित नसुनहि अंतरालांत देवादिकाची चित्रें कोणीं काढली असे आश्वर्य वाटलें. इतके ते देव स्तब्ध-पणें मार्गप्रतीक्षा करीत होते. ज्योतिर्लोकांत सिंहनाद करून चंद्रादिक ज्योतिर्देव गोळा करण्यांत आले व ते साधर्मेंद्राला येऊन मिळाले. शंखध्वनीने भवनावासां-तील चमर वैरोचन वंगरे भवनवासी देव आपल्या परिवारासह सौधर्मेंद्राला येऊन मिळाले. दंदभिनादानें व्यंतरदेव गोळा झाले व ते कुंडपुराला आले. इंद्रादि देवांनी बालजिनेश्वराचे दर्शन घेतले. नंतर जन्मकल्याांणिक महोत्सवाप्रीत्यर्थ मेरूपर्वतावर अभिषेक करण्यासाठीं एक मायावी बालक त्रिशलादेवी राणीजवळ ठेवून इंदादि देवांनी जिनबालकाला ऐरावतावर इंदाणीचे मांडीवर ठेवून आकाश-मार्गानें मेरूपर्वतावर नेले. मेघगर्जनेप्रमाणें गंभीर व कर्णमधुर वाद्यध्वनीनें त्रैलोक्य व्यापन गेलें. किन्नरेंद्र गाणें गाऊं लागले. ईशानेंद्रानें जिनगलकावर श्वेत छत

( ६१ )

धरले होते. माहेंद्र व सनत्कुमारांनीं चवऱ्या धरल्या होत्या; चामर, स्फटिकमण्याचा दर्पण, पंखा, कलश, कल्पवृक्ष, पुष्पांच्या माळा व इतर अष्टमंगलद्रव्यें इंद्राण्यांनी घेतलीं होतीं. सर्व देव मनोवेगानेंच मेरूपर्वतावर जेथें अक्रुत्रिम जिनालयें आहेत तेथें येऊन पोहोंचले. या पांडकवनांत शंभर योजनें लांब व पन्नास योजनें हंद आणि क्षाठ योजनें उंच अशा चंद्रप्रकाशाप्रमाणें राभ्र असलेल्या पांड्रक शीलेवर सर्व देव आले. चंद्रकलेच्या आकाराच्या त्या पांडुकशिलेवर पांचशें धतुष्य व्यासाचें, **अडीचरों धतुष्य उंचीचें व** त्याच्या दुप्पट लांबीचें असे एक सिंहासन ठेऊन त्यावर जिनबालकाला ठेवण्यांत आलें. सर्व देवांनीं जिनमहिमा गाण्यास सम्वात केली. तेजस्वी महारत्नखचित घागरीत क्षीरसमुद्राचे पाणी भरून आणून इंद्रादि देवांनी शंख, नीवत वगैरे मंगलवायांच्या निनादांत जिनवालकाला अभिपेक केला. न्यांवळी मेहपर्वतिह गद्रद हालला: कारण जिनेश्वर अनंत बलशाली असतात. त्याच वेळी इंद्रादि देवांनींच जिनबालकाचें वीर असे नांव ठेविलें. अभिषेकानंतर अप्सरा नृत्य कहं लागल्याः जिनबालकाला रत्नमय अलंकारानी व मनोहर षस्त्रानीं स्थित केलें, संगल द्रव्यें अर्पण करण्यांत आलीं व इंद्रादिदेवांनीं खालील प्रमाणें स्ताति केली. 'हे बीर नाया! जर तुझी अवाधित जिनवाणी नसती तर भव्यजीवांना या भूतलावर वस्तुंचे खरें स्वरूप कसें समजलें असतें ? सर्यप्रकाशा-वांचन कमलें जशीं विकसत नाहींत त्याचप्रमाणे जिनेश्वराच्या आगमाना-शिवाय भन्यजीविह प्रफुछित होत नाहीत. हे जिनेशा, तेलवातीशिवायचे आपण दीप आहांत; काठिण्यविरहित चिंतामणि आहांत; सर्परहित चंदनवृक्ष आहांत; उष्णतारहित सूर्य आहात. क्षीरसमुद्रावरील फेनाप्रमाणे आपले यश धवल आहे.' याप्रमाणें स्तुति करून व मंगलारति पूर्ण करून सर्व देव जिनबालकाला घेळन कंडग्रामातील सिद्धार्थराजाच्या प्रासादांत आले.

इकडे बुंडग्रामांतिह प्रभु जन्मल्याची वार्ता हत्तीवरून साखर वांटीत लोकांना विदित करण्यांत आली असल्यामुळें भेटी घेऊन पुरवासी नरनारी व बालकें सिद्धार्थाच्या वाक्यांत जमलीं होतीं. देवांनीं प्रथम दिव्यवस्त्रें, अलंकार, पुष्पहार व उटीचे पदार्थ वेगरेनीं सिद्धार्थराजा व राणी त्रिशला यांचे पूजन केलें, भेटी अर्पण केल्या व नृत्यगायन करून जिनस्तुति करीत करीतच इंद्रादिदव देवलोकाला परत गेले. पुरवासी जनांच्या भेटी सिद्धार्थीनें घेतल्या व यथोचित इनिह केलें. वैशालीनगरीस व इतरत्र वीरजन्माची वार्ता कळविण्यांत आली.

म्हणाला, हे वर्धमान, दीक्षा धेण्याची वेळ जवळ आली आहे. तपालक्ष्मी श्रीतशय उरकंठित होऊन आपल्याकडे झपाटयाने येऊं लागली आहे. जन्मत:च उत्पन्न झाळत्या अशा निर्मल तीन तानांनी हे प्रभी, आपण युक्त आहांत. ज्यांना तत्त्वचि थोडेंबहुत स्वरूप समजले आहे अशाकडून आपणाला मोक्षाचा उपदेश कसा वरं केला जाईल ? म्हणून आमचें हें कथन औपचारिकच आहे. हे भगवन तपश्चरणाने घातिकमीच्या प्रकृतीचा नाश करून व केवळजानाची प्राप्ती करून घेऊन भवश्रमणाच्या भयाने त्रस्त झालेल्या भव्यजीवांना मोक्षोपाय दाखवन द्या. याप्रमाणं विनंती करून देवगण निवृन गेळा. महावीरस्वामीनी अवधिज्ञानाने सापल्या आयुक्तर्भाचाहि स्थिति जाणठी व दीक्षा घेण्याचा निश्चय केळा. मातापितरांनी त्यांची मनोवृत्ति प्रथमपासूनच ओळखळी होती. विवाहा-साठीं त्यांना अनेक वेळां आग्रह करण्यांत आला, पण तो त्यांनी जुमानला नाहीं. (श्वेतांवर प्रंथानुसार त्यांनी विवाह केळा होता व त्यांना एक मुलगीहि झाली होती अशी मान्यता आहे. ) तथापि विवाह नाहीं तर नाहीं, पण घर सोइन तपश्चर्येला महावीरस्वामी जाणार ही वार्ता ऐकून मात्र मातापितरांना फार द:ख झाले. हे दांपत्यिह धर्मज होतें पण भोहापुढें त्या धर्मज्ञानाचे कांहीं चालेना. महावीरस्वामींचे अनंतवल बाळपणीं हि हुग्गीचर झाले असुनहि खहतर तपथ्योंचे त्रास तुङ्याकडून कसे सहन केंछ जाणार म्हणून त्रिशछादेवी त्यांना विचाहं लागली. येथे झालें तरी तत्रश्चरण चाललें आहे; श्रावकांचीं बारा वर्ते घेतर्लीच आहेत. म्हणून आम्हाला दुःखांत टाकून तं दीक्षा घेऊन घर सोहन जाऊ नकोस असे मातेचें म्हणणे होते. पण महावीरस्वामीनी तिला खालील-प्रमाणें उत्तर दिलें. 'पुज्य मातोश्री, संसार मृगजलाप्रमाणें आहे. मोंहाधपणामुळें सांसारिक जीवांना सांसारिक वस्त मुळ रूपाइन भिन्न दिसतात. ज्याला मोक्ष-प्राप्तीची इच्छा असेल त्याने सांसारिक वस्तुसंबंधींचा अनुराग सोहन संन्यस्तवृत्ति धारण केली पाहिजे. दश्य सांसारिक वस्तु पाण्यावरील वृडबुक्बाप्रमाणे क्षणिक आहेत. राग, शोक, परिताप ही सतत मागे लागलेलीच आहेत. शारीरिक वलाला व सौंदर्याला तीं क्षीण करतात, मग विधियक सुख तरी कोट्टन मिळणार! मृत्य तर क्षणोक्षणीं मार्गे लागलेलाच असतो. वेळ भरतांच तो झडप घालतो. मृत्यनंतर जीवाबरोबर त्याच्या कमीशिवाय दुसरें कांहीं जात नाहीं. अशा स्थितीत माते. अरण्यांत जाऊन आत्मध्यानांत लीन होणेच माझे मुख्य कर्तव्य

## दीक्षाप्रहण व केवलज्ञानप्राप्ती

नाईं। काय १ ' महावीरस्वामींच्या या उत्तरावर त्रिशलादेवी कांई। बोळ् शक्ली नाईं। पण तिचा पुत्रमोह कांई। दूर झाला नग्हता. श्वेताम्बर प्रंथातून तर म्हटलें श्लाहे कीं, आईच्याखातर आणखी दान वर्षे दीक्षा घेण्याचे महावीरस्वामींनी पुढें ढकलें. पण नंतर तरी मन घट करून त्रिशलादेवीला दीक्षेची अनुज्ञा महावीरस्वामींना द्यावीच लागली. आतेष्टिमत्रांचा निरोप घेऊन, सर्वस्वाचा त्याग करून कुंडग्राम सोहून महावीरस्वामी निघाले. नंतर देवांनी आणलेल्या रत्नखित पालखीमध्ये प्रभु विराजमान झाले व नागखंडवनांत जाऊन उतरले. तेथें उत्तरेकडे तोंड करून एका स्कटिकशीलेवर बसले. अनंतिराद्धांना नमस्कार करून स्यांनी अंगावरील वस्त्रालंकार काढून दान केले. मार्गशीप कृष्ण १० ला त्यांनी परमक्त्वाणकारी निर्मयदीक्षा धारण केली. पांच मुठी केशलोच केला. इंग्रानें प्रभूच केस रत्नपालांत घेऊन क्षीरसमुद्रांन नेऊन टाकले. सर्व देवात्तमवेत इंग्रानें प्रभूच दीक्षाकल्याणक केले व ते सर्व देवलोकी परत गेले.

महावीरकाली नप्तावस्था ही साधुला आवश्यक मानली जात होती व तें यथायोग्यच आहे. नत होण्यापूर्वी कामेच्छा तर पूर्णपणे जिकावी लागतेच, पण ्याधिवाय देहावरील ममर्तााह सोडावी लागते व लज्जेचा आणि मानापमानाचा र्दैशाग करावा लागतो. म्हणून नन्नावस्था ही साधवी एक मोठी कसोटीच आहे यांत शंका नाहीं. दिगम्बरजेनशास्त्राप्रमाणें श्वेतांम्बर व इतर हिंदुशास्त्रांनाहि नमावस्था ( दिगम्बरावस्था ) श्रेष्ठ असल्याचे मान्य आहेच: पण ती इतर धर्म-शास्त्रांनाहि मान्य आहे. बायबलमध्यें सम्युयल १९-२४ मध्यें म्हटलें आहे, 'ज्याने आपर्ली वस्त्र फेंकून दिली व दिवसभर तो नम्न राहिला व नंतर त्याने विचारळें की काय है हा आत्मा पैगम्बरापेकींच आहे हैं "इसाया २०-२ मध्यें म्हटलें औहे, 'प्रभूनें अमोजचा पुल इसा याला महटलें, पादलाण व वस्त्रें काहून ठेऊन ये. तसे त्याने केलें व नम्नपणें विचक्षं लागला.' महंमदापूर्वी काबाची प्रदक्षिणा स्त्रीपुरुषांना नत्र होऊन करावी लागत असे: तेव्हां अरबांनाहि नन्ना-वस्थेंचे महत्त्व माहीत होतें असें दिसतें. स्वर्गाचे राज्य बालकांचें आहे असें वायवलांत म्हटलें आहे. ज्याला परमार्थ साधावयाचा आहे त्यानें बालकाप्रमा-🖣 निर्विकार, निर्मोह, निर्क्षण्ज व निरामय बनलें पाहिजे हें स्पष्ट आहे. बौद्ध— प्रथांतही दिगम्बरत्वाची स्तृतीच केलेली आहे. दिगंबर होणे मूल, मूर्ख व साध या तिघाशिवाय कोणालाहि शक्य नाहीं. मनुष्यमात्राला जीपरीत विकार आहेत

तोंपर्यत त्याला शरम आहेच. झांकृन बेशरमपणें तो कसाहि नागत असेल; पण उघडपणें तसें त्याला नामवणार नाहीं. पण पापाचरणांत लाज असानी; पुण्याचरणांत ती कशाला ! दिगंबरत्व धारण करावयाचें आहे तें पुण्याचरणासाठीं किंवा, पापक्षालनासाठींच. अर्थात् सर्व पापी विचारांचा त्याग केल्याशिवाय दिगम्बरत्व धारण करण्याचें धेर्यच होणार नाहीं. महावीरस्वामींनीं घर सोडल्याबरोबर दिगंबरदीक्षा धेतली. कारण सर्व पापी विचारांचा त्यांनीं कधींच त्याग केला होता.

दक्षा घेतल्यानंतर लोकरच प्रभूंना बुद्धि, विकिया, तप, बल, औषध, रस व क्षेत्र अशा सात बादि प्राप्त झाल्या व मनःपर्यय जानीह प्राप्त झालें. आतां भगवान महावीर दिगंबरमुनींचीं कठिण वर्ते आचरूं लागले व परीषद्व सहन करूं लागले. सहा सहा महिन्यांपर्यतचे उपवास त्यांनी आदरले व पार पाडले. कौल्यिनामक क्षत्रिय जातीचा उक्केख ग्रंथांतन सांपडतो. दिथंनिकाय नांवाच्या बौद्धग्रंथांतील कोल्यिजातीचे क्षत्रिय रामगांवांत बरेच होते असे महापरि-निव्वानसत्तन्तांत म्हटलेलें आहे. या जातीची राजधानी कुलपुर असावी. येथें आहार घेऊन महावीरस्वानी दशपुराला गेले होते. तेथेंहि द्यमाताच्या भिक्षेचा त्यांनी स्वीकार केला. तेयन ते बनांत गेले व बारा प्रकारची तपे आचरूं लागले. पांच महावतें, पांच समिति, तीन गृप्ती व चौऱ्याशीं हजार उत्तरगण त्यांनीं दीक्षा घेतल्यावरीवर घारण केले होते. पढें ते उज्जयिनी नगरीला गेले होते. त्या नगरीजवळील आतिमुक्तक स्मशानांत ते ध्यानस्य बसले असतो भवनामक हदानें त्याना बरेच उपसर्ग केले; पण वीरप्रभंनी आपलें शुक्र-ध्यान मुळींच ढळूं दिलें नाहीं. तेव्हां भवरुद्रानें त्यांची आतिवीर म्हणून स्तुति केली. उज्जीयन हुन प्रभू कौशंबीला गेले. तेथें चंदनबालेनें घातलेल्या भिक्षेनें त्यांनी सहा महिन्यांच्या उपवासाचे पारणे केले. नंतर त्यांनी मौनवत धारण करून आपली बारा वर्षीची तपश्चर्या प्ररी केली. एकदां कमारगांवाजवळ ते कायोत्सर्ग कहन ध्यानस्य उमे असता जवळच्या शेतांतील शेतक-याने बैल सोडले व तो कांहीं कामासाठीं जवळच्या खेडचांत गेला. तेथून बैल चरत चरत भलतीकडेच गेले. शेतकरी परत येऊन पाहती तो तेथे बैल नाहींत. तेव्हां त्याल अतिशय संताप चढला व महावीरस्वामीना तो त्या बाबतीत विचारू लागला. त्यांनी मीनधारण केलें असल्यामुळें ते उत्तर देऊं शकले नाईति. पण त्यामुळें

## दीक्षाप्रहण व केवलज्ञानप्राप्ती

होतकन्याला त्यांचाच संशय आला व त्याचा राग दुणावला. नंतर गांवांत जाऊन हातोडा व खिळ्यासह दोन माणसांना घेऊन येऊन त्याने महाबीरस्वामींच्या हैं।न्हीं कानांत खिळे ठोकले तरी ते शुक्रध्यानापासन चळले नाहींत. अशी श्वेतांबरग्रंथांतन कथा आहे. दिगंबरग्रंथांतन अनेक उपसर्गाची हकीगत नाहीं. असले भयानक उपसर्ग होण्याइतकी महावीरस्वामीची पूर्वकर्मे बलवत्तर नन्हती असे म्हणतात. पण असे उपसर्ग त्यांना झाले म्हणून मानले तरी कोहीं कमी-पणा येत नाहीं किंवा शास्त्रमर्यादाहि सटत नाहीं. त्या शेतक-याचें हें कठोर कार्य संपतें न संपतें तोंच त्याचे बेल चरत चरत तेथेंच परत आले. तेव्हां त्या वैतकऱ्याला आपल्या नीच कृत्याबद्दल फार पश्चात्ताप झाला, पण त्याचा आतां काय उपयोग १ पटील गांवीं गेल्यानंतर लोकांनी त्यांच्या कानांत्न ते खिळे काढविले. तेव्हांच्या असहा वेदना प्रभंनी सहन केल्या व आर्तध्यान केलें नाही. शेतकऱ्याचें खिळे ठीकण्याचें काम च'हं असतां इंद्रानें येंकन त्याचें पारिपत्य करण्याची इच्छा द्शीवेली: पण प्रभूनी त्यावहल नकार द्शीवेला. स्वावलंब-नानेंच तपश्चर्या पूरी करावयाची असा त्यांचा निर्धार होता. एकदा ते एका नदीजवळून चालले असतां तेथें एक विषारी सर्प त्यांना आढळला. त्याच्या . फुत्कारानेंच विषयाधा होत असे म्हणून त्या वाजूला न जाण्याबहल गांवकऱ्यांनीं प्रभूंना सांगितलें होतें. पण महावीरस्वामी सरळपणें गेले तों त्या सर्पाजवळच आले. त्याने एकदम दंश केला व प्रभुच्या पायातून दुधासारखें रक्त खब लागलें. पढें त्या महासर्पाला जातिस्मरण झालें व महन तो उत्तम गतीला गेला.

याप्रमाणें: अनेक उपसर्ग श्वेतांवर प्रंथांत्त वर्णिलेले आहेत. त्यांवरून महावीर स्वामीनी किती खडतर तपश्चर्या केली हें दिसून येतें. असे अनेक अनुकूल व प्रतिकृल उपसर्ग झाले तरी त्यांचे शुक्कतान चळलें नाहीं हेंच विशेष होय. जसे राद्रभयानक असे प्रतिकृल उपसर्ग झाले तसे सुंद्र युवतीचे गाणें, नाचणें व इतर शृंगार. चेष्टादिक अनुकूल उपसर्गहि झाले. पण कोणत्याहि उपसर्गाची वाधा महावीरस्वामीना होऊं शकली नाहीं। पावसाळ्याचे चार महिने सोडून आठ महिने प्रभु विहार करीत असत. पहिल्या वर्षाचा चातु-मीस त्यानीं अस्थिकग्रामांत केला होता. दोन चम्पापुरींत व एक पृष्ट चम्पापुरींत केला होता. बाकीचे आठ वैशाली व वाणिक ग्रामांत केले होते.

बारा वर्षे खडतर तपश्चर्या केल्यानंतर सर्व पूर्वकर्माचा नाश झाला व नवीन (६९)

₹.

कर्मबंधाची द्वारेहि बंद झाली. तेव्हां महावीरस्वामीना केवलज्ञानाची प्राप्ति झाली. एकरां ते ऋजकलानदीचे कांठी सालबक्षाखालील शीलेवर बसले असतां वैशाख शु॰ ॥ १० स अपराण्हकालीं प्रभृच्या घातिकमीचा नाश होऊन त्यांना केवल-ज्ञान प्राप्त झालें. लगेच इंद्रादि देवांनीं येऊन यथास्थित लोकालोकाला एकसम-यावच्छेदंकरून प्रकाशित करणाऱ्या. इंद्रियांची अपेक्षा नसलेल्या, तीर्थंकराच्या दहा विशेष गुणांसहित असलेल्या महावीरप्रभंगा वंदन केलें व समवशरणाची रचना करून दिली. प्रत्येक तीर्थकराचे जसे दिव्य शरीर वनते तसे महावीरप्रभुंचे-हि बनलें. त्यांचें मौन संपलें व जिनवाणी खबूं लागली. त्यांना अनंतज्ञान, अनंत-दर्शन, क्षायिक सम्यक्त, क्षायिक चारित्र, अनंतदान, अनंतलाम, अनंतभोग, अनंत उपभोग व अनंत वीर्य अशा नऊ लाब्य प्राप्त झाल्याः प्राकार, चैत्यवृक्ष, ध्वजा, वनदेवी, स्तप, स्तंभ, तोरणसहित मानस्तंभ या वस्त समवसरणांत अस-तात व ते तिर्थंकरदेहाच्या वारापट उंच असते. महावीरप्रभ केवलजानी झाल्या-मुळे त्यांच्या ज्ञाननेत्राला सर्व लोकालोकांतील चराचर वस्तु दिसूं लागत्या. ते सर्वज्ञ झाले: तिलोकवंदनीय बनले ज्ञानावरणादि चार घातीकमीचा क्षय झाल्यामुळें ते सयोगकेवली झाले. त्यांची ज्ञानधारा एक क्षणिह मंद होणें यापुढें शक्य नव्हते. ही अवस्था प्राप्त करून घेतल्यानंतरचेंच जीवन खरोखर सुखानंद-कारी होय. तें दिव्य होय; परमोत्कृष्ट होय. जेव्हां प्रभूना केवळज्ञानप्राप्ति झाळी तेव्हां लोकालोकांत अलोकिक घटना घड़ं लागत्या. आसमंतातील दुर्भिक्ष दूर झालें. भव्यजीवांची वृद्धि झाली. हॉ. विमलचरण लॉ. एम्. ए यानी या बाबतीत असे लिहिलें आहे की, ' भगवान महावीर सर्वज्ञ, सर्वदर्शी व अनत केवलज्ञानी म्हणजे सर्वकाळी, सर्व अवस्थांमध्ये व सर्व वस्तूंचे ज्ञान असणारे होते. कोणाची बृत्ति कशी आहे हैं ते बरोबर जाणत होते. ते परमिवद्वान होते व शिव्यांचे पूर्वभव सांगत असत. ' केवलज्ञानाची व्याख्या याहन अधिक करणे शक्यहि नाहीं. कारण तीहि इंदियगोचर स्थिति नाहीं. इंदियांच्या अपेक्षेवांचन होणारें ज्ञान तें केवलज्ञान. मग त्या अवस्थेचे वर्णन इंद्रियें काय करणार ! अनंतज्ञान झालेल्या सर्वज्ञांना सृष्टीचें कोडें सुरलेलें असते. त्यांना अनंतमुख व अनंतवीयीह असतें. त्यांच्या भाग्याला काय उणें ! महावीरप्रभूनीं खडतर तपश्चर्येनंतर अशी स्थिति प्राप्त करून घेतली कीं, जीमुळें संसारात पुन्हां येणेंत्यांना जरूर राहिलें नाहीं. आत्म्या-ची जी स्वाभाविक परमोचिस्थिति ती त्यांना प्राप्त झाली. आतां ते क्रियमता

#### महावीरशासन

कशाला धारण करतील १ हीच स्थिति प्रत्येक आत्म्याला प्राप्त करून घ्यावयाची आहे, म्हणून सर्व भव्यजीवांना ती शक्य तितक्या लवकर प्राप्त होवो असेंच कोणीहि इच्छील.

## प्रकरण आठवें.

076395°

## महावीरशासन

## श्रीमत्परमगंभीरस्याद्वादामोघळां छनम् । जीयात त्रिलोकनाथस्य शासनं जिन–शासनम् ॥

केवलज्ञानप्राप्ती झाल्यानंतर प्रभु महावीरांनी दिव्यवाणीने त्रिकालाबाधित तत्वज्ञानाचा उपदेश भव्यजीवांना करण्यास सुरवात केली त्या दिव्यवाणीचा अर्थ मानवी भाषेंत करून गीतमादि गणधरांनीं सांगितला. त्याचा सारांश खालील-प्रमाणें आहे. या विश्वात मूल पर द्रव्यें आहेत तीं येणेंप्रमाणें — जीव, अजीव, धर्म, अधर्म, आकाश व कालः ' अवस्थान्तरं द्रवतीति - गच्छतीति द्रव्यम् '। ज्याचे रूपातर होत असतें तें द्रव्य. 'उत्पादव्ययधोव्ययक्तं स द्रव्याजक्षणम ' उत्पाद म्हणजे उत्पत्ति, श्रीव्य म्हणजे स्थिति व व्यय म्हणजे नाश असे उत्पत्तिस्थितिलय हें द्रव्याचे लक्षण आहे. ' जीवो उवगी गमओ अमुत्ति कत्ता सदेह परिमाणो । भूत्ता संसारत्थो सिद्धो सो विस्स सोहुगई ॥ ' जीव, ( आत्म-तत्त्व ) चेतन्यस्वरूप, अदृश्य, कर्माचा स्वतंत्र कर्ता व भोक्ता, स्वदेष्टपरिमित, संसारी, मुक्त होण्यास लायक व नेहमीं ऊर्ध्वगति असतो। ' मुखदु:खज्ञानं वा हितपरिकर्मचाहितभीरत्वम् । यस्य न विद्यते नित्यं तं श्रमणा वदन्त्यजीवम् '॥ सुखदु:खाचें ज्ञान किंवा हिताविषयीं प्रवृत्ति व अहितापासून भीति जेथें कधींच संभवत नाहीं त्यास अजीव द्रव्य म्हणतात. यास पुद्रलहि म्हणतात. 'स्पर्शरस गन्धवर्णवन्तः पुद्रलाः ' स्पर्शे, रस, गंध व वर्ण ज्याला आहे तें पुद्रल द्रव्य होय. जीव व अजीव द्रव्यांना गमन करण्यास जें सहाय्य करतें तें धर्म द्रव्य होय. त्याची व्याख्या अशी आहे. ' उदयं जहमच्छाणं गमणाणुगगहयरं हवहलोए ।

तहजीव पुरगलाणं धम्मं दव्वं वियाणेहि ॥' माशास जसें पाणी गमनाला साहाय्य-भत होते पण प्रेरक नसते तसे धर्मद्रव्य जीव व अजीव द्रव्यांस गमनास उदासीनपणें साहाय्य करते, प्रेरक नसतें. अधर्म द्रव्याची व्याख्या खालीलप्रमाणें आहे. 'द्रव्याणां पुद्रलादीनामधर्मस्थितिकारणम् । छायेव धर्मतप्तानामधा-दीनामिवक्षिति: ॥ ' घामेजलेल्या व उन्हाच्या तापाने पोळलेल्या जीवांच्या स्थितीस ज्याप्रमाणें सावळी कारणीभृत होते त्याप्रमाणें अधर्म द्रव्य, जीव व अजीव द्रव्यांच्या स्थितीला उदासीनपणें कारणीभत होते त्यांच्या गतीला प्रत्यक्ष अडथळा करीत नाहीं. ' अवगासदाणजोग्गं जीवादीणं वियाण आयासं । जेण्डं लोगागासं अल्लोगागासमिदि दुविह ॥ ' जीव व अजीव दृव्यांना अवकाश देण्यास जें योग्य आहे तें आकाश द्रव्य होय. लोकाकाश व अलोकाकाश असे त्याचे दोन भेद आहेत. पांची द्रव्यांना अवकाश देणारे तें लोकाकाश व त्याचे पाल-कडे असलेलें अलोकाकाश. पहिले पिरिमित आहे तर दुसरें अनंत आहे. ' दब्ब-परिवहरूवो जो सो कालो इवेह ववहारो । परिणामादि लक्खो वहण लक्खोय परमहो ॥ ' जें द्रव्य जीवादि द्रव्यांचें परिणमन करण्यास सहाय्यभत होते तें कालद्रव्य होय. द्रव्याचे पर्याय पालटण्यास कारणीभृत होणारा समय तो व्यवहार काल व त्यांच्या वर्तनाला किंवा कियेला जो आधार तो परमार्थकाल होय. वेळंतील तारतम्यास परिणमन म्हणतात, व पर्यायांच्या अस्तित्वाच्या अनुभ-वास वर्तना म्हणतात.

जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आस्वव, संवर, बंध, निर्जरा व मोक्ष असे नऊ पदार्थ आहेत. जीव म्हणजे आत्मतत्त्व व अजीव म्हणजे जडतत्व. शुभास्रव म्हणजे पुण्य व अशुभास्तव म्हणजे पाप असे आस्वाचेच दोन भेद असल्यामुळे हे दोन निराळे पदार्थ मानलेले नाहींत. गुणभद्राचार्यानीं म्हटलें आहे 'परिणाममेव कारणमाहुः खलु पुण्यपापयोः प्रज्ञाः ॥ कायवाङ्मनः कर्मयोगः स आस्तवः । कायावाचामनेकहन जीं कर्मे घडतात तो आस्वयोग म्हणजे बद्ध आत्मतत्वांत ज्यामुळें बरेंबाईट परिस्पंदन किंवा स्फुरण होतें तो. 'आत्मप्रदेशपरिस्पन्दो योगः ' शुभाशुभकर्मागमद्वाररूपः आस्तवः ' कर्मपुद्रलाच्या आगमनास अनुकूल अशी जीवाची क्रिया म्हणजे आस्तव होय. 'आसमन्तात् स्वतिति – आसवः' असे वचन आहे; तेव्हां आस्त्रव म्हणजे शुभाशुभ कर्माचें द्वार होय. 'आस्ववनिरोध स्थणः संवरः ' कर्मपुद्रलांच्या प्रवेशाचा निरोध करणें

विरहदुःख, चिता, प्रखर विषयाभिलाषा व तळमळ होय. रौद्रध्यान म्हणजे कथायतीवता. अर्थात् हिंसा, असत्य, स्तेय वैगरं पातकांची अभिरुचि; मत्सर, हेवा किंवा कोणांचेंहि वरं न पाहवणे. धर्मध्यान म्हणजे चांगत्या व छुद्र-विषयांचे चितन आणि शुक्रध्यान म्हणजे आत्मध्यान किंवा आत्मरति. शेवटीं मुनीनें समाधिमरण साथांने. अशा मरणास सन्यसन् (सन्यासमरण) किंवा सक्षेखना म्हणतात. उपवास करून, कायोत्सर्ग राख्त व आत्मध्यानीं मत्र होऊन अंतकालपर्यत देह असून विदेहावस्थेत राहणे म्हणजेच सक्षेखना होय. या सन्य-सनवतानें किंवा समाधिमरणाने उत्तम गति प्राप्त होते.

अन्तिय, अशरण, संसार, एकत्व, अन्यत्व, अश्चित्व, आस्वव, संवर, निर्जरा, लोक, बोधिद्रर्रभ व धर्म या बारा अनुप्रेक्षा होत. अनुप्रेक्षा म्हणजे भावना चितवन, विचार किंवा निदिध्यास होय. देह व तदिषयक व्यवहार अनित्य आहेत असा विचार करणें ही अनित्यानुप्रेक्षा होय. धर्माचरणाशिवाय आपणांस दुसरा खरा आसरा नाहीं हैं जाणणें म्हणजे अशरणानुप्रेक्षा होयः जन्ममरणांच्या अनंत फेऱ्यांमुळें हा प्रंपच मागें लागलेला आहे व तो दुःखमय आहे असे चिंतणें ही संसारानुप्रेक्षा होय. आपण आलों एकटे, जाणार एकटें व आपल्या कर्मा-अरतें आपण एकटेच जबाबदार आहोंत याचा विचार करणें म्हणजे एकत्वानुप्रक्षा होयः आत्मा व देहादिक अगर्दी भिन्न आहेत हें ओळखणें ही अन्यत्वानुप्रेक्षा होय. देहाच्या अंमगलतेचा व पातकांच्या अनिष्ठपणाचा विचार करणें म्हणजे अगृचित्वानुप्रेक्षा होय. मिथ्यात्व, कषाय, अविरति, प्रमाद व योग या पांच बंधनकारक कारणांमुळें होणाऱ्या आस्रवास दु:खमूळ समजून, सिंद्रचार, सदा-चार व सदुचार राखण्यास झटणें ही आखवानुप्रेक्षा होयः नव्या बंधनांनी आत्मा बद्ध न व्हावा म्हणून उपाय योजणें ही संवरानुप्रेक्षा होय. नवीन बंधनकारक कमें घडत नसलीं तरी प्रारब्धकर्माचें भोग भोगणें बाकी असतेच. त्यांचा नाश करण्याचा उपाय योजणें ही निर्जरानुप्रेक्षा होय. हें जग अनाद्यनंत आहे व तें स्वयंभ आहे वंगरे प्रकारचा या इह लोकासंबंधींचा विचार करणें यास लोकानुप्रेक्षा म्हणतातः रत्नत्रयीस बोधी म्हणतातः ही रत्नत्रयी जीवाचा स्वभाव असला तरी वैषयिक भाकर्षणामुळें ती दुर्लभ झालेली असते. ती पुन्हां प्राप्त कशी होईल किंवा जीवात्म्यात प्रगट होईल याचा विचार करणें म्हणजे बोधिदुर्लभानुप्रेक्षा होय. जिनेह्मगवानप्रणित दशलाक्षणिक व रत्नत्रयमय धर्मच आत्म्याचा

#### महावीरशासन

स्वामाविक धर्म होय. त्याचेंच पालन केलें असतां आत्मकल्याण होईल असतां विचार करणें ही धर्मानुप्रेक्षा होय. या बारा अनुप्रेक्षांचा प्रत्येक भव्यजीवानें विचार केला पाहिजे.

मोह व योग यांच्या कमी होण्याने व नाशाने रतनत्रयमय च्या शुद्धतेची जी तारतम्यरूप विशिष्ट अवस्था तिला म्हणतात. हीं गुणस्थानें चीदा कल्पिली आहेत. पहिले गुणस्यान होयः ही मिथ्यात्वी जीवाची अवस्था होयः अशा हिताहित व वरेंबाईट उमजतच नाहीं व त्यास सम्यक्तवाची हचीच नसते. दुसरे सासादन गुगस्यान होय. सम्यक्तवापासून च्युत होऊन जेव्हां जीव भिध्यात्व गुणस्थानास जाण्यास प्रवृत्त होतो तेव्हां त्या अवस्थेस सासा-दन म्हणतात. ज्या गुणस्थानावरील जीवास सम्यक्त्वी व मिण्यात्वी असे दोन्ही तन्हेचे परिणाम होतात त्यास मिश्र म्हणतात. चवथे गुणस्थान असंयत र्किंग अविरतसम्प्रग्दृष्टि है।य. या अवस्थेच्या जीवास सम्यक्त्वाची प्राप्ति झालेली असते, पण त्याच्याकइन ब्रताचरण होत नसतें. पांचवें संयतासंयत र्किवा देशविरत गुगस्थान होय. या अवस्थेतील जीवास सम्यक्त्वप्राप्ति झालेली असते व श्रावकाची व्रतेहि तो पाळतो. सहावें गुणस्थान प्रमत्तसंयत किंवा विरत होयः या अवस्थेतील जीव मुनिव्रतें पाळीत असतो; पण त्याचे हातून काचित् प्रमाद घडत असतात. सातवें अप्रमत्तविश्त किंबा संयत गुणस्थान होयः या गुणस्थानावरील मुनीचे हातून प्रमाद घडत नाहीत. आठवें अपूर्वकरण गुण-स्थान होय. या स्थानावरील मुनीच्या कर्मश्रंथाचा नाश झपाट्याने होत असतो. अशी स्थिती त्यानें दर्वी कधींही अनुभवलेली नसते. नववें गुणस्थान अनि-वृत्तीबादरसापराय किंवा अनिवृत्तिकरण होय. या स्थानावरील जीव प्रतिक्षणी झपाट्याने शुद्ध होत जातो. दाहवें सूक्ष्मसांपराय गुणस्थान होय. या स्थाना-वरील जीधाचे कपाय सूक्ष्म झालेले असतात. अकरावें उपशांतमोह किंवा उपशांतकषायवीतरागछद्मस्थगुणस्थान होयः या स्थानावरील जीवास मोहनीय कमीच्या उदयामुळें पुन्हां पतितावस्था प्राप्त हेाण्याचा संभव तो सहाव्या किंवा सातव्या गुणस्थानावर पुन्हां जातो बारावें क्षीणमोह किंवा क्षीणकषायवीतरागछबस्यगुणस्थान होयः या अवस्थेतील जीवाची ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय व अंतराय अशी चार कमें समूळ नाश

पावलेली असतात. त्याची चित्तश्चत्ति स्फटीक मण्याच्या पातांतील पाण्याप्रमाण अत्यंत निर्मळ व स्थिर असते. तेरावें सयोगकेवली गुणस्थान होय.
काययोगशिवाय इतर सर्व योग नाहींसे झाल्यामुळं नवा कर्मयंथ नसतो व
प्रारम्धकर्माचाहि समूळ नाश झालेला असतो. ही स्थिति जीवनमुक्ताची होय.
चौदावें गुणस्थान अयोगकेवली होय. हें गुणस्थान प्राप्त झालें की, पांच निर्मिपांतच काययोगिह नाहींसा होऊन मोलप्राप्ति होते. चौदा गुणस्थानें ओलांइन गेलेला (जीव) तीन लोकांच्या अग्रमार्गी सिद्धशीला म्हणून स्थान
आहे तेथें जातो व फिरून परत थेत नाहीं. या सिध्दातम्यास सम्यक्त्व, अनंतज्ञान, अनंतदर्शन, अनंतवीर्थ, सूक्ष्मत्व, अवगाहनत्व, अगुफ्लघुत्य व अव्यावाधत्व असे हे आठ गुण प्राप्त होतात. याप्रमाणें कमाक्रमानें चोदा गुणस्थानांवस्न आत्मा उर्ध्वगमन करतो.

जिनशासन।च्या न्यायपद्वतीला स्याद्वाद म्हणतात. या पद्वतीमुळे कोण-त्याहि वस्तुचे योग्य स्वरूप अविच्छन्नपणें, स्पष्टपणें व अवाधितपणें दिसून येतें. या पद्धनीने केलेली व्याख्या घोटाळा उत्पन्न करीत नाहीं: कारण या पद्धतीमध्ये प्रत्येक वस्तूचा विचार सर्व दृष्टीनें-स्वकीय व परकीय-केला जातो. वाराव्या शतकाचे शेवटीं झालेले हेमचंद्रभुरी यांनी आपल्या अन्ययोगव्यव-च्छेदिकत म्हटलें आहे की, 'हे भगवन , पर्यायापेक्षेने विचार न करता देवळ एखाद्या वस्तूचा समग्रपणे विचार करूं लागलों तर ती वस्तूच मुल द्रव्य आहे असं वाटतें. अन्वयापेक्षेनें विचार करावयाचें सोडून एखाद्या पर्यायांचाच विचार करूं लागत्यासिंह तो पर्याय मूल द्रव्य होय असे बाटतें; परंतु सकल व विकल या अपेक्षाभेदाने सात तन्हेंने विचार करण्याची विद्वन्मान्य पद्धत है प्रभो, तूंच मात्र दाखवृन दिली आहेस. ' प्रत्येक द्रव्य अनंतर्धर्मसमुदायात्मक असल्यामुळे ते अमुक एकाच प्रकारचे आहे असे म्हणणे अयुक्तिक है।य. त्या द्रव्याच्या अनेक प्रकारांपैकी हा एक प्रकार आहे इतकेच म्हणता येईल. ही गोष्ट दाखिवण्याकरितांच 'स्यात् 'या शब्दाची योजना आहे. स्यात् म्हणजे कथंचित् किंवा एका दृष्टीने हा स्याद्वाद सात वाक्यांनी केला जातो म्हणून त्यास सप्तभंगीनय असेंहि म्हणतात. ' एकत्रवस्तुनि एकेक धर्मपर्यनु-योगवशात् अविरोधेन व्यस्तयोः समस्तयोश्वविधिनिषेधयोः कल्पनयास्यातका--रांकितः सप्तथा वाक्प्रयोगः सप्तमंगीं '. एखाद्या वस्तुबद्दल परस्परविरोध न

#### महावीर्शासन

येतां एका दृष्टीनें व सर्व दृष्ट्या एकेक गुणधर्माचा सात तन्हेनें केलेला काल्प-निक विधिनिषेध म्हणजे सप्तभंगी होयः कोणत्याहि वस्तूचा विचार अपेक्षेनें ्रकरावयाचा असतो. द्रव्य, क्षेत्र, कालव भाव या त्या चार अपेक्षा होत. ही चर्चा करतांना पुन्हां स्वकीय चतुष्ट्य व परकीय चातुष्ट्य अशा दोन दृष्टीने विचार करावा लागता स्मानंगीचा स्यादस्ति हा पहिला प्रकार होया हें अस्तित्व स्वकीय चतुष्टयाच्या अपेक्षेने ठरविण्यांत येते. स्यानास्ति हा दूसरा प्रकार होय. हें नास्तित्व वरील वस्तूचेंच पण परकीय चतुष्टयाच्या भपेक्षेने ठरविण्यांत येतें. तिसरा प्रकार स्यादिस्त च नास्ति च होयः स्वचतुष्ट्यानुसार आहे पण पर-चतुष्टयानुसार नाहीं असा एकसमयावच्छेदेंकरून निकाल या प्रकारांत ठरविण्यांत वेतो 'स्यादवक्तव्यम् 'हा चौथा प्रकार होय. एकदम स्वकीय व परकीय चतुष्टयानुसार एकव उत्तर देणे अशक्य होय असे हा प्रकार दाखिवतो. स्यादिस्तिचावक्तव्यम् हा पांचवा प्रकार होयः स्वकीय चतुष्ट्यानुसार बस्तु आहे पण स्वकीयपरकीयचतुष्ट्यानुसार सांगणं अशक्य आहे ही गीए हा प्रकार दाखिनतोः साहवा प्रकार स्यानास्तिचावक्तव्यम् हा होयः परकीय चतुष्टयानु-सार नाहीं व स्वकीय चतुष्ट्यानुसार सांगणें अशक्य ही गोष्ट हा प्रकार दाख-वितोः स्यादस्तिनास्तिचावक्तव्यम् हा सातवा प्रकार होयः स्वकीय व परकीय चतुष्टयानुसार क्रमाने अस्तित्व व नाहितत्व सांगणे व एकदम ती दोन्ही सांगणें अशक्य आहे ही गाष्ट्र हा प्रकार दाखवितो. अनेके अन्ताः धर्माः यस्मिन भावे सः अयं अनेकान्तः । ज्यामध्ये अनेक धर्मीचा उल्लेख केला जातो त्यास अनेकान्त म्हणतात, म्हणून स्याद्वादास अनेकातवाद असेंहि नांप आहे.

नय व प्रमाण या दोन अपेझेनेंहि प्रत्येक वस्त्वह्ळ चर्चा करता येते. प्रमाणा-पेक्षा म्हणुजे सकलादेश व नयापेक्षा म्हणजे विकलादश एखाद्या वस्त्वह्ळ एक-दम अमेर दृष्टीनें म्हणजे अनेक गुणधमीकडे किंवा पर्यायांकडे लक्ष न देतां विचार करणें म्हणजे सकलादेश किंवा प्रमाणापेक्षा होय, व एखाद्या वस्त्च्या एकेक पर्यायाचा व गुणाचा अनुक्रमानें विचार करणें म्हणजे विकलादेश किंवा नयापेक्षा होय. एखाद्या वस्त्च्या कोणत्याहि पर्यायाचा किंवा गुणाचा निश्चय ज्यामुळे होतो त्यास नय म्हणतात. नेगम, संप्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, शब्द, समिष्ठित व एवंमृत असे सात नय आहेत. अमेदभावाचे ज्ञान कहन देणारा किंवा सामान्य धर्म निराळा व विशेष धर्म निराळा आहे असे ज्यामुळें कळतें तो

नैगमन्य होय. आस्तरव भावनेस न सोडलां हें जग आपापल्या भावनेनुसार चाललें आहे: पण अस्तित्वभावच सुख्य धहन सर्व जगाकडे एकाच दृष्टीनें पाद-ण्यास संग्रहनय शिकवितो त्याच सत्तेस प्रत्येक वस्तूमध्यें भिन्नाभिन्न रूपानें पाइन वागण्यास व्यवहार-नय शिकवितो. या भिन्न भिन्न वस्तुंच्या तात्कालिक स्वरूपाकडेच तेवढें ऋजस्त्रनय लक्ष देता. लिंग, संख्या वगैरे भेद शब्दनय दाखवितो. या भिन्न भिन्न वस्तुकडे संज्ञेच्या दशीने पाहण्यास समिभिरूढनय शिक-वितो. वस्त एकाच शब्दानें नेहमी वाच्य होत नसते. अवस्थांतरानुसार नांवेंहि बदलतात ही गोष्ट एवंभननय दाखिवती. या सात नयांचा योग्य उपयोग केल्यास सम्यग्जान होतें: पण विपरीत उपयोगानें भिण्यात्व उत्पन्न होतें. नैया-यिक व वैशेषिकांनीं नेगमनयाचा, सांख्य व अद्वैत्यांनीं संप्रहन्याचा, चार्वाकांनीं व्यवहारनयाचा, बोद्धांनी ऋजमसनयाचा आणि शब्द, समिमिरूढ व एवंभत नयांचा बैध्याकरणी बंगरेनी दुरुपयोग किंवा एकातिक उपयोग करून भिध्यात्व वाढविलें आहे व तत्त्वज्ञानांत घोटाळा माजविला आहे. या एकांतिक उप-योगास नय।भास म्हणतात. कारण ते कोहीं अंशांनीं कबूठी देऊन इतर अंशांचा पूर्ण निषेध करतात. पण नयाचा उपयोग एखादा अंश ग्रहण करून बाकीच्या अंशाबहरू उदासीन राहनच करावयाचा असला तरी ते इतर अंश विचारांत घ्यावे लागतात.

याप्रमाणें हें वीरशासन आहे. ते येथवर थोडक्यांत सांगितळें आहे. प्रारं-मींच्या श्लोकांत म्हटल्याप्रमाणें जिनशासन गभीर आहे व स्याद्वाद हाच त्याचा विशेष आहे. त्रेळोक्यनाथ महाविराच्या या शासनाचा नेहमीं विजयच होणार. कारण तें सावैगिक, परिपूर्ण व शुद्ध आहे.

## एकादश गणधर व क्षात्र शिष्यगण.

## प्रकरण नववें.

## एकादश गणधर व क्षात्र शिष्यगण.

त्रेकाल्यं द्रव्यषद्कं सकलगणितगणाः सत्पदार्थानवैव । विश्वं पंचास्तिकायवतसमितिविदः सप्ततत्वानि धर्मः । सिद्धे मार्गस्वरूपं विधिजनितफलं जीवषदकायलेश्या । पतान्यः श्रद्धदाति जिनवचनरतो मुक्तिगामी सभव्यः॥

केवळजानप्राप्ति झाल्यानंतर मार्गील प्रकरणांत सांगितलेल्या जिनशासनाचा प्रचार करण्यासाठीं महावीरस्वामी विदारावर निघाले संसारपीरभ्रमणकारक अष्टकर्मीचा उच्छेद त्यांनीं केला होता विवलज्ञान मुळे लोकालोकांचें पूर्णस्वरूप ते ओळखीत होते. क्षापणाला जो अनुभव आला तोच इतर भन्य जीवांनाहि यावा म्हणून तसा उपदेश देण्यासाठींच ते परम कारुण्यभावानें आतां विहार करीत होते. गेली बारा वर्षे जो संचार त्यांनी केला तो स्वात्मोन्नतीसाठीं होय. आतां मोक्षप्राती होईपर्यंत त्यांनीं जो विहार केठा तो परोपकारासाठीं मागील बिहाराप्रमाणिच या विहारांतिह ते चातुर्मासांत एके ठिकाणीं वास्तव्य करीत. पूर्व विद्वारांत त्यांना तपश्चर्या करावयाची असल्यासळे अनेक उपसर्ग सहन करावे लागले होते; पण केवललानप्राप्ती झाली तेव्हां त्यानीं सर्व कमीचा क्षय केलेला असल्यामुळे मुखदु:खात्मक फलें भोगणें आतां त्यांना आवश्यक नव्हते. आतां त्यांना अव्याबाध सुखांत निर्विकारपणें राह्रनच आयुकर्म संपवा-वयाचे होते. हरिवंशपुराणांत जिनसेनाचार्यानी विहिल्याप्रमाणे काशी, कौशल, कोसल, कुसंध्य, अश्वष्ट, साल्ब, त्रिगर्त, पंचाल, भद्रकार, पाटच्चर, मौकमस्य, कनीय, वृकार्थह, सुरतेन, कलिंग, बहजांगल, केक्षेय, अत्रेय, कांबोज, वाल्हीक, यवनवृति, सिंधु, गांधार, सौवीर, सूर, भीरू, दशेरूक, वाडवान, भारद्वाज् काथतोय, जार्ण, कार्ण, प्रच्छाल, वेगरे अनेक देशांत विहार करून महावीर-स्वाभीनी धर्मप्रचार केला.

याप्रमाणें विहार करीत असतां ते अशा एका ठिकाणीं गेले कीं, जेथें बरेच ब्राह्मण यज्ञसमारंभासाठीं जमले होते. तेथें इंद्रानें अग्रभागीं दिलेला श्लोक

( ८१ )

#### ंमहाबीरचरित्र

विद्याध्ययनांतच रत असतः ते सम्राट श्रेणिकावरोवर महावीरतीर्थकरांच्या समवसरणांत गेले होते. तेव्हांच त्यांना वैराग्य उत्पन्न झाले. ते गादीचे वारस युवराज असत्यामुळें त्याचें हें वळण कोणालाहि आवडेना. तेव्हां त्यांनी मुनि-दक्षिणच घेऊन टाकली. वरींच ववें तपश्चर्यावहन होवटीं त्यांनी मोक्षप्राप्ती कहन चेतली.

श्रीणिकाचे दुसरें पुत्र वारिषेण हेहि मुनी झाले. तारुण्यावस्थेंतच त्यांना वैराग्य प्राप्त झाले. त्याचे दर्शन च चारित्र फारच उच्च दर्जाचे होतें. कुमार-बारिषेण हे राजवाडा सोडून रोज जंगलांत जाऊन सामायिक करीत असत. एकटां प्रोवधोपवास घेऊन ते जंगलांत रात्रीं सामाधिक करीत वसले होते. राजगृहीतील विशत नांवाचा एक गृहस्थ दत्तारोटच्या घरातून एक रत्नहार चोहन भाणून वेश्येच्या घरीं घेऊन चालला होता; तें कोतवालानें पाहन विद्युतचा पाटलाग केला. विद्युत गांवाब।हेर पळत सुटला. वाटेंत ध्यानस्त वसलेला इसम पाइन त्याचे अंगावर तो हार टाकून विद्युत पुढें पळून गेला. राजदूत पाठलाग करीत येतच होते. त्यांनी हार घेऊन ध्यानस्थ बसलेला इसम पाहिला व तोच चोर म्हणून त्याला पश्डुन नेलं. या घोर अपराधावहल त्या इसमाला फांशीची शिक्षा दावी, असा हकूम सुटला. त्याप्रमाणें वारिषेण राजपुत्रालाच फांसाकडे नेण्यांत आहें; पण वारिषेणने कांहीं प्रतिकार केला नाहीं. त्याच्यावर उगारलेली तलवार पृष्पद्दार झाली. तेव्हां चांडाळाला विचार पडला व अधिक चौकशी झाली. फांसावर देण्यास काढलेला इसम वारिपेण राजपुत्र आहे असे पाइन सर्वीना अचेवा वाटला व भीतिहि उत्पन्न झाली. पण वारिपेणानी कोणालाहि शासन केंकें नाहीं; उलट आपणच मुनिदीक्षा घेऊन राजगृहनगरी सोहून चालते झाले. महाबीरतीर्थंकरांचे समवसरणांत वारिषेण मुनीहि गेले होते. इतरांना मोक्षमार्गावर आणण्यांत ते फार चाणाक्ष होते व स्वतः।हि मोक्षाला गेले.

राजगृहनगरीच्या या राज्यघराण्यांतील संतति एकापेक्षां एक चारित्रवान जिच्यामुळें निघाली त्या चेहनेचें माहेर तर जैनधर्मानुयायी फार पूर्वीपासून होतें. चेटक राजाच्या घराण्यांतील संततीहि धर्मीद्वारकच निघाली. तीर्थंकर-माता त्रिशलादेवीहि चेटकराजाचीच दुली. त्याची सर्वात लहान मुलगी चंद-नाहि अर्जिकांची नायिका म्हणून जैनशास्त्रांत प्रस्यांत आहे. एकदां ती बागि-

#### एकादश गणधर व क्षात्र शिष्यंगंण.

बांत खेळत असता तिच्या सैंदर्यावर मोहित होऊन एका विद्याधराने तिला विमानांत्न नेली. पण पुढें विद्याधरीच्या भयामुळें त्यानें चंदनेला वाटेंतच जंग-लांत सोहन दिली. तेथं एका भिल्लानें तिला घेऊन कौशांकी नगरींतील शेठ वृषभसेनाला विकृत टाकली. शेटाणी सुभद्रेला तिचें रूपलावण्य पाहून असूया उत्पन्न झाली व तिनें तिला तळघरांत कोंहन ठेविली. पण चंदनवालेच्या पुण्यो-द्यामुळें महावीरस्वामी सहा महिन्यांच्या उपवासाचें पारणें करण्यासाठीं कौशांक बीला आले असतां आपल्या अभिग्रहानुसार त्यांनी चंदनवालेकहून आहार घेतला. त्यामुळें तिचें नांव गांवभर झालें. तिला राजवाक्यांत नेण्यांत आलें. चेटकाची एक मुलगी कौशांबीच्या राजाला दिली होती. तिनें आपल्या लघु-भगिनीला तारकाळ ओळखलें. मृगावती राणीजवळ कांहीं दिवस राहून नंतर चंदनवालेंनें आर्थिकेची दिला घेतली व ती महावीर तिर्थिकरांच्या समवसरणांत येऊन दाखल झाली.

राजपुरीनगरीत सत्येश्वर नांबाचा राजा राज्य करीत होता. तो इतका विषयासक्त होता की सर्व राज्यकारमार काष्टांगार मंत्र्यावर सोंपवून तो विजया राणीकी नेट्सी रमसाण होत असे. राणीला एक दृष्ट स्वप्न पडलें. त्यायहन भापला खुन होणार असे तिला कळून आले. तेव्हां सत्यंबर राजाने एक विमान तयार कहन ते राणीला चालविण्यास शिकविले जेलेंकहन आपति आली असतां आकाशांत उड्डन जातां येईल. काष्टांगाराला पुढें दुष्टबुद्धि सुचली व राजाला माह्न आपणच राज्योपभोग भोगण्याचे त्यानें ठरविलें. म्हणून सर्व **सै**न्य त्यानें सत्यंवर राजाविरुद्ध पाठविकें सत्यंधरानें विजयाराणीला विमानांत बसवुक पाठवून दिली व आपग लढता लढता महन गेला. तें विमान स्मशानांत येऊन उतरलें. तेथं गंघोत्कटशेट आपल्या पुत्राची उत्तरिक्रया करण्यास आला होता. विमानांत विजयाराणी प्रमुत झाळी होती. तिने तो पुत्र स्मशनांत ठेवळा व फिरून विमानांतून उडून गेली व पुढें तपस्त्र्यांच्या आश्रमांत राहिली. इकडे स्मशानांत पडलेलें तान्हें मूल पाइन गंथोत्कट शेटनें नेऊन तें आपल्या पत्नीस दिलें. तिनें त्या तान्ह्ल्याला पुत्रवत् प्रेमानें वाढविलें. त्याचें नांव जीवंबर् ठेव-ण्यांत आर्ले होतें. आपत्या बाललिलांनीं जीवंघरानें शेठ व शेठणीला पुष्कळसें पुढें युवावस्था प्राप्त झाल्यानंतर पुष्कळ विद्याध्ययनहि केलें. गोधार देशाची राजकन्या गंधर्वदत्ता इच्याशीं जीवंधराचे लप्नाहे झालें. जीवंधर

वैश्यकुमार मानला गेला असून वीणाबादनाचा स्वयंवरातील पण जिंकल्यामुळेंच त्याला क्षालकन्येने वरले होते. राजपुरीत सुरमंजरी व गुणमाला अशा दोन क्षात्रक्रमारी होत्या. त्यांना हत्तीच्या तावहींतून सोडवून जीवदान दिल्यामुळें मातापित्यांनी त्या दोवी जीवंधरला अर्पण केल्या पण हा हत्ती होता काष्टी-गाराचा त्याने हत्तीला जखम करणाऱ्याचे शीर तोडण्याचा हकम केला. त्या-प्रमाणें जीवंधराला वयस्तंभाकडे नेण्यांतहि आले. पण यक्षाच्या साहाध्याने जीवंधर जिवंत राहिला व चंद्रोदय पर्वतावर गेला. चंद्राभा नगरीचा राजा धनपति यानें आपली पुत्री पद्मा जीवंधराला हिली. कारण त्यानें तिला चाव-लेल्या सापाचे विष उतहन जीवदान दिलें होतें. तेथन जीवंघर क्षेमपुरी नगरीला गेले व ज्योतिष बरोबर ज्ञळल्यामळें तेथील राजानें आपली पत्री क्षेमश्री जीवं-धराला दिली. तेथन जीवंघर हे माभा नगरीला गेले. तेथील राजपुत्रांना त्यानें धनुर्विद्या शिकविल्यामुळें राजा दृहमित्रानें आपूर्ली कन्या करकमाला जीवं-धराला दिली. येथे गंधोत्कट शेटचे पत्र नंदाढ्य व पद्मास्य त्याला भेटले. तथन जीवंघर परत राजपुरीला आले. सागरदत्त शेडनें आपली मुलगी विमला त्यांना दिली. धरणीतिलका नगरीच्या राजानें लावलेल्या स्वयंवरात चंद्रकयंत्राचें तीन वराह छेदन जीवंबरानें लक्ष्मणा राजकन्येशीं विवाह केला. शेवर्टी काष्टां-गाराचा खन कहन जीवंधरानें वडिलोपार्जित राज्यिह परत मिळविलें. विजया-राणीला तापसाश्रमातून आणण्यांत आलें. पण तिने कांहीं दिवसांनंतर आर्थि-केची दीक्षा घेतली. जीवंधरिह एकदां आपल्या आठ राण्यांशीं कीडा करीत असतां वैराग्य उत्पन्न होऊन सत्यंधरावर राज्यकारभार सोंपवन महावीर तीर्ध-करांच्या समवसरणांत आले व दीक्षा घेऊन महान तप केलें. आणि शेवटीं त्यांनीं मोक्षाहि प्राप्त करून घेतला.



## भगवान महावीर व महात्मा बुद्ध.

## प्रकरण दहावें.

# भगवान महावीर व महात्मा बुद्ध.

->>÷0÷4>-

बोद्धधर्माचे प्रवर्तक म. गोतमबुद्ध हे भगवान भहावीर तीर्थंकरांचे समकालीन होत. त्यांचा काळ इ. स. पू. ६२३ ते. इ. स. पू. ५४३ छसा एकमतानें आतां ठरला आहे. भगवान महावीरांचा काळ जुन्या मताप्रमाणें इ. स. पू. ५९९ ते इ. स. पू. ५४५ ठरतो. कोणताहि काळ धरला तरी म. बुद्ध भगवान महावीरांचे समकाळीनच ठरतात. तेव्हां भगवान महावीरांचे समकाळीनच ठरतात. तेव्हां भगवान महावीरांचे समकाळीनच ठरतात. तेव्हां भगवान महावीर व म. बुद्ध या दोघांचा सर्व दृष्टीनें तुळनात्मक विचार करणें अवश्य आहे. या बावर्तात गैरसमज इतका माजलेळा होता कीं, पाश्चिमात्य संशोधक दोन्ही विभू-तींना एकच समजं ळागले होते; पण वैदिक प्रथात्न दोन्ही व्यक्तींचा व त्यांच्या उपदेशाचा स्वतंत्र उल्लेख असलेळा पाहून पाश्चात्य विद्वान या दोन विभूति भिन्न आहेत असे मानं ळागले. पण जैनधर्म बोद्धधर्मात्नच बोद्ध व जैन धर्म फुद्धन निघाले असेहि मानतात. जैनधर्माचे प्राचीनत्व आम्हीं प्रारंभीच्या प्रकरणांत सिद्ध केलेंच आहे. आतां जैनधर्माचा परिणाम बोद्धधर्मावर कितपत झाला आहे तें या प्रकरणांत दोन विभूतींची तुळना करतांना पाहूं.

बुद्धापूर्वी जैनधमें होता याबद्दल वादच नाहीं; पण बुद्धाचे घराणें जैनधमीं होतें असे आता सिद्ध झालें आहे. लिलतिवस्तार नांवाच्या बौद्ध प्रंथांत बुद्धाच्या गळ्यांत वालपणीं श्रीवत्स, स्वस्तिक व नंयावर्त हीं चिन्हें व वर्धमान हें नांव अडकिवेले होतें असे लिहिलें आहे. पहिलीं तीन चिन्हें अनुक्रमें शीतलनाथ, सुपार्श्वनाथ व अईनाथ या तीर्थकरांचीं लक्षणें आहेत. चोवीसावे तीर्थकर अजून जन्मावयाचे असल्यामुळें त्यांचें लांछन गळ्यांत न बांधतां शुभनामच गळ्यांत वांधेलें असलें पाहिजे हें उघड आहे. शिवाय स्वतः बुद्धांनींहि म्हटलें आहे कीं मी चोवीस बुद्ध पाहिले आहेत. बुद्धापूर्वी बौद्ध धमेच नसल्यामुळें वरीलप्रमाणें त्यांनीं तीर्थकरानांच उद्देशन म्हटलें असलें पाहिजे हें उघड आहे. तीर्थकर होण्यास पूर्वजन्मातून ज्या षोडश भावना व्हाव्या लागतात त्या मार्गल एका

प्रकरणांत दिल्याच आहेत. बुद्ध होण्यासिंह पूर्वजनमांतून तीन पारिमिता पूर्ण कराव्या लागतात असे बोद्धग्रंथांतून म्हटलेलें आहे. सुख्य पारिमिता दहाच असून त्यांचे प्रत्येकीं तीन भेद आहेत. साधारण, उप व परमार्थ असे ते तीन भेद होत. पहिली दानपारिमिता. भौतिक वस्तंचे, दान, देहावयवदान व प्राणदान अशी तीन प्रकारची दाने केली असतां दानपारिमिता होते. शीलवतांचें पालन केल्यानें शील पारिभिता होते. विरक्तावस्थेचा अभ्यास केल्याने नैसकर्भपारिमिता होते. बुद्धीचा विकास बेल्यानें प्रज्ञापारिमिता होते. वोध्य प्रगट केल्यानें वर्धिवारिमिता होते. उत्क्रष्ट प्रकारची सहनशीलता दाखिवल्यांने झांतिपारिमिता प्राप्त होते. सत्यव्रत पाळत्यानें सत्तवारिमिता, आर्हेसा किंवा दयाव्रत पाळल्यानें मेत्री पारिमिता: दढ संकल्प तडीस नेल्याने अदिग्रान पारिमिता व शत्रमिलांचे ठायीं समभाव राख-ल्यानें उपेक्षापारिभिता प्राप्त होते. या पारिभिता प्राप्त करून घेण्यासाठीं बुद्धाच्या जीवाला पूर्वी अनेक जन्म ध्यावे लागले होते व देवगतीत त्यांनी फारच थोडे जन्म घेतले असे बोद्ध प्रंथांत वर्णन आहे. पण राजा शुद्धोदनाचे पोटी बुद्धाचा जीव देवलोकांतूनच आला होता. यावहन पूर्वमव व त्यामधील तयारी या दोहोंचे बाबतीत जनशास्त्राशी बौद्धशास्त्राची कलाना बरीच खुळते असें दिसून येतें. तीर्थंकराला जसे अतिशय असतात तसे बुद्धालाहि विशेष गुण असतातं असे बोद्धशास्त्रांत मानवेलें आहे. मानुषभव, पुरुषलिंग, महापुण्य, बुद्धोपासना, विरक्तता, ध्यानीं, बुद्धपदावर विश्वास आणि बुद्ध होण्याचा निश्चय हे आठ गुण बुद्ध होणाऱ्या जीवाला अवस्य आहेत. जन्मापूर्वी बुद्धाने पंच-महा-विलोकन केलें तें असें. शतायुषी मनुष्य, उत्तमक्षेत्र मगधदेश, जम्बुद्वीप, क्षात्रिय-वर्ण व महामायेची वृक्षी है पंचमहाविलोकन बुद्धानें देवनगरीत केले. ते तुसित विमानात संतुत्तिसत नामकदेव होते व तेथे सत्तावन कोटी साटलाख वर्षे आयुष्य त्यानें व्यतीत केलें असे बौद्ध प्रंथांतून वर्णन आहे. संनुतुसित देवाच्या भीवानेंच शुद्धोदन राजाची राणी महामाया हिच्या पोटी बुद्ध म्हणून जन्म घेतला. शुद्धोदन राजाची राजधानी कपिलवस्तु होती, व हें शाक्य गणराज्य होते. बुद्धानें वैशाख शु. २ ला जन्म घेतला. बालकाचा जन्म झाल्याबरोबर महामायेनें प्राण सोडला. ज्योतिष वगैरे पाहिल्यावर मुलगा संन्यासी हांईल, असें दिसून आहें, तेव्हां शुद्धोदन राजा फार छिन्न झाला. मुलाला वैराग्य

## भगवान महावीर व महात्मा बुद्ध.

उत्पन्न होण्याचा प्रसंग येळं नये म्हणून त्यानें सर्व एकसाधनसंपन्न असा खासः महाल तयार करून त्यांत सिद्धार्थाला ठेवले. इतर तरुण राजकुमारांबरोबर ते अनेक तन्हेची कीडा करीत. एकदां बृद्ध आपला चुलतभाऊ देवदत्त याच्यासह धनुर्विद्या शिकत असतां, एक बाण एक पक्ष्याला लागला व तो तडफडत झाडा-वरून खालीं पडला. तें दर्य पाहून बुद्धाचें हृदय अतिशय कळवळलें. पुढें शुद्धो-दन राजानें लवकरच धुत्राचा विवाह करून टाकला. अशा हेत्नें कीं, तो मायापाशांत इतक गुरफटला जावा की त्याला संन्यास घेण्याची बुद्धीच होऊं नथे. यसोदा नांवाच्या राजवुमारीपासून बुद्धाला र हुळ नांवाचा. मुलगाहि झाला; पण एकदां पूर्वत्मरण होऊन बुद्ध महाल सोइन बनांत निघून गेले. एकदां ते सहस्र वरण्यास स्थात बसन गेले. असतां, एक शेतकरी कडक उन्हांत शेतांत रावतांना त्यांना दिसला. पोटासाठीं व देहपालनासाठीं इतके कष्ट करावे लागतात ही गोष्ट युद्धाला असह्य झाली. पुढें एक रोगी त्यांना दिसला. त्याचे कष्ट पाहनहि ब्रह्माचे सन कळवळलें. नंतर एक अगदी महातारा मनुष्य त्यांच्या नजरेस पडला. कर्मधर्मसंयोगानं त्याच वेळी एक प्रेतयात्राहि त्यांच्या. जबळून गेली. याप्रमाणें ही चार दश्यें पाइन बुद्धांचे मनांत खळबळ उडाली आप-णालाहि या स्थितीत्न जावे लागणार आहे याची त्याला कल्पना आली व अशी दु:स्थिति पुन्हा न येईँठ असा प्रयत्न करण्याचा बुद्धाने निश्चय केला. घरी परत् आल्यावर त्याने संसार सोडून बनांत जाण्याचा निश्चय केला. पण वडील व पत्नीला ही गोष्ट कळून उपयोगी नाहीं हें जाणून मध्यरात्री जाण्याचा बद्धानें निश्चय केला. मध्यराली मुलगा व परनी गाढ निद्रावश झालेली पाहून, दोघांचें चुंबन घेऊन सवकर जंगरु नांटतां यावे म्हणून रथ मानविसा व त्यात बसून तो जगलाच्या मार्गाने चालला. पहाट होईतीपर्यंत रथ जोराने हाकण्यांत आला व दाट जंगलांत पोहोंचल्यावर बुद्धाने सारध्याला रथ परत घेऊन जाण्यास सांगि-तलें. सारध्याला त्याचे आश्चर्य बाटलें. राजाला व छोट्या राणीला जाऊन काय सांग्रं म्हणून तो विचारं लागला. पण रथ घेऊन परत महालाकडे जाण्याची तुला माली आज्ञा आहे यापलीकडे बुद्ध कांहींच सांगेना देव्हां निरुपायाने सारधी रथ घेऊन परत गेला. यशीदा राणीने व छुद्वीदन राजाने फार शोक केला. बरीच वनें धुंडाळ्हीं; पण त्याला बुद्धाचा काहीं शांध लागला नाहीं.

्जन्म, कष्ट, रोग, जरा व मरण या दुःखातृत कायमचें सुटण्याचा मार्ग शाध्नुतः ( ९१ )

## - महाशीरचरित्र

काढण्यासाठी म. बुद्ध जंगलांत गेले होते. असा मार्ग सांगणारा कोणी भेटल्यास त्याची सेवा करीत आपण राहुं व तो सांगेल ती खडतर तपश्चर्या करून आपण तो मार्ग प्राप्त करून घेऊं अशी म. बुद्धाला उमेद होती. खरोखर शहीदन राजानें जर भलतेंच नियंत्रण बुद्धावर घातलें नसतें तर ज्या जैनधमीत त्यांचा जन्म झाला त्याच धर्मीचे साधु योग्य वेळीं त्यांना भेटले असते व योग्य मार्ग त्यांना मिळाला असता; पण तसें होण्याइतकें त्यांचे पुण्यकर्म बलवत्तर नव्हतें असेंच म्हणावें लागतें व म्हणूनच ते भेटेल त्या साधुच्या नादीं लागत गेले भेटला तरी त्यानें सांगितलेल्या शेवरीं जेनसाथ त्यांची श्रद्धा शेवटपर्यंत टिकली नाहीं व तो मार्ग अर्धदटच सोइन स्वकपोलकल्पित मार्गानें ते गेले व जी कांही प्राप्ति झाली त्यावरच संतोष मानन तीच मध्यम मार्ग म्हणून उपदेशावयास फिल्न म. बुद्ध लोकवस्तीत आले. असो. पूर्वकर्म जसें होतें तसें झालें. रथांतन जंगलांत उतरत्यावर होते ते कपडे त्यांनी फेंकून दिले व मार्ग दाखविणाऱ्या साध्च्या शोधांत निघाले. एक सांख्यमताच्या साधु जवळपास रहात आहे असे त्यांना कळल्यावर ते स्याच्याजवळ गेले. या आरादकालम साधनें आपला मार्ग बुद्धाला सांगितला, पण आरादनें जें कांहीं सांगितलें आहे त्यानें मला हवा असलेला मार्ग भिळन माङ्या मनाची शांति होईल असे मला वाटत नाहीं असे म्हणून म० बुद्ध तेथन निघाले. पुढें ते उद्गराम नांवाच्या एका ऋषीच्या तपीवनांत गेले: पण तेथेंहि त्यांचे समाधान झालें नाहीं. सर्व तपोवनें खंडन अनेक मतांच्या साधंचा त्यांनीं समागम केला, पण त्यांच्या मनाचें समाधान झालें नाहीं. हिंडतां हिंडतां ते गयेजवळच्या 'क्याची ' नामक तापसवनांत आले. तेथें त्यांना पांच निर्माध साध दिसले. त्यांचें म्हणणें बुद्धानां प्रमाण वाटलें व त्यांनीं सांगितलेली साधना ते कहं लागले. साधना कहं लागल्यावर थोडा अनुभवहि त्यांना आला. तेव्हां त्त्या पलाशग्राम किंवा वन्त्राम नांवाच्या तापसवनांत राहन साधना पुरी करण्याचा त्यांनी निश्चय केला. ज्या मुनिजवळ त्यांनी दीक्षा घेतली त्याचे नांव पिहिताश्रव. फल ज्याप्रमाणें अचित होऊं शकतें तसें मांसहि होऊं शकतें व कषायवस्त्र असलें तरी दिगंबरत्वास बाध येत नाहीं असा मतभेद झाल्यासुळें पार्श्वनाथ तीर्थकरांच्या परंपरेंतील संघीतून पिहिताश्रव फुटून निघाले होते. केशलोच, ध्यान, उपवास वगेरे इतर सर्व किया ते पाळीत असत. म० बृद्धांनीं

कांहींच नवल नाहीं. एक ठिकाणीं खुद बुद्धानेंच म्हटलें आहे कीं, ' दु:ख वाईट आहे, व त्यापासून दूर राहिलें पाहिजे. अतिरेकांत दु:ख आहे. तपश्चरण हा एक प्रकारचा आतरक आहे व दु:खकारक आहे. तपश्चरणाचे कष्ट सहन करून कांडीं प्रत्यक्ष लामहि होत नाहीं. म्हणून तो निरर्थक आहे ' चार्वाक ऐहिक मखासाठीं ऐहिक भोगोपभोग भोगण्याचाच मार्ग सांगत होते व म. बुद्ध त्याच हेत्नें पण मार्ग मात्र दुसरा म्हण ने संयमादिकाचा सांगत होते एवढाच फरकः पण चार्वाकाप्रमाणेंच या जन्मानंतरच्या जीवनाबद्दल म. बद्धांनी शिष्यां-पढें तरी चर्चा केलेली नाहीं: मग ते स्वतः त्याबद्दल काहींहि समजलेले असीत. या जीवनोत्तर स्थितीबहरू त्यांनीं काहीं साधनें सांगितलेली नाही व स्वतःहि मध्येंच सोडन दिली. म्हणून ते केवलज्ञानी नव्हते हें उघड आहे. उच्च परमा-र्थाच्या दर्शनें त्यांच्या उपदेशास विशेष किंमत नसन लोकिक पण ग्रद्ध सखा-च्या दर्शने महत्व आहे: उलट भगवान महावीरांच्या उपदेशास मुख्यत: या जीवनोत्तर जीवनाच्याच दृष्टीनें महत्त्व आहे. इहलोकीचें खरें सुख त्यांत अंग-भूत असूं शकेल; पण मुख्य विचार शाश्वत सुखाचाच आहे. खुद म. बुद्धानांहि महावीर तीर्थकराच्या माहात्म्याची कल्पना पूर्णपणे होती असे त्यांनी बेळोवेळी काढलेल्या उद्गारावरून दिसतें. खरें सर्वज्ञ किती आहेत म्हणून एकानें त्यांना विचारलें असतां, संसारी लोकांच्या कल्पनेंतिह न येणारी ती गोष्ट आहे असें त्यांनी उत्तर दिलें मिज्झमनीकाय, अंगुतरनिकाय, न्यायबिन्दु वंगेरे भनेक बौद्धंत्रथातून भगवान महावीरांच्या सर्वज्ञतेची स्तृति करण्यांत आली आहे. मज्झिमनिकायांत एक वचन खालीलप्रमाणें आहे. ' मिसुनी, असे कांहीं संन्यासी आहेत कीं, जे म्हणतात प्राणी जे सुखदु:ख भीगतात किंवा समभाव राखू शकतात तो त्यांच्या पूर्वकर्माप्रमाणं होय. निर्प्रथ म्हणतात कीं, आमचे गुरु नातपुत्र सर्वज्ञ आहेत. आपल्या विशेषज्ञानाने त्यांनी असा उपदेश केला आहे कीं, उम्र तपश्चर्या करून तुम्ही पूर्वकर्माचा क्षय कराव नवीं वाईट कोंने करूं नका म्हणजे सर्व दु:खाचा नाश होईल. भिक्षनो, भी या विचाराशी सहमत आहे तथापि त्यांनी तपश्चर्येचा निषेध केला आहे. याचे कारण ज्यांना उच्च ध्येय नाहीं व तपश्चर्येंचे कष्ट सहन होणार नाहींत अशा जीवांना निरर्थक होण।ऱ्या त्रासाची त्यांना कींव आली हेंच होय.

भगवान् महावीरांनीं बारा वर्षे तपश्चर्या करून केवलज्ञान प्राप्त झाल्यावर ( **९६** )

## भगवान महावीर व महात्मा बुद्ध.

धर्मोपदेशास वयाच्या ४३ व्या वर्षी सुरवात केली. म.बुद्धांनी सहा वर्षे तपश्चर्यी-करून वयाच्या ३५ व्या वर्षी धर्मोपदेशास प्रारंभ केला. बोधिवृक्षाखाली ज्ञान झाल्यानंतर ते प्रथम काशीस आले हें वर सांगितलंच आहे. नंतर कमाने ते उरूवेला, गयासीस, राजगृह, कापिलवस्तु, श्रावस्ती, फिरून राजगृह, नंतर श्रावस्ती, फिल्न राजगृह, पुन्हां काशी, भादिय, पुन्हां राजगृह, पुन्हां काशी, अन्यक्रीबंदु, पुन्हा राजगृह, पाटलियाम, कोटियाम, नातिका, आपन, कस्तीनारा, आतूम, पुन्हा श्रावस्ती, फिरून राजग्रह, दक्षिणागिरी, वैशाली, पुन्हां काशी. पन्हां श्रावस्ती, चंत्रा, केशांबी, पारिलेट्यक, पुन्हां श्रावस्ती, बालकालोंकरगांव बेख व कुर्यानारा वगैरे गांवी गेले होते. आसपास स्थि पाठवृन त्यांनी मतप्रचार केटा होता. कालानुसार नव्या गोधी त्यांना ज्या वाटल्या त्या ते भिक्षद्वारा प्रस्त करीत. त्यांचा धर्ममार्ग अंष्टागमार्ग म्हणून प्रसिद्ध आहे. सत्यहिं, सत्य-उपदेश, सत्यवार्वा, सत्यआचरण, सत्य जीवन, सत्य एकाप्रता, सत्य प्रयास ब सत्य ध्यान हे ते आठ मार्ग होत. पहिला मार्ग सम्यक्दर्शनाशीं जुळता आहे. पण दोहोंच्या दृष्टिबिद्त महत्याचा फरक आहेच. दुढील तीन मन, वचन कायेचे तीन सम्यक् योग म्हणतां येतील. पांचवा मार्ग सम्यक्चारित्राचा एकं भाग होय. साहवा मार्ग धर्मध्यानासारखा आहे. सातवा शुद्ध परिणामाबहलचा आहे व आठवा मार्ग शुक्रध्य नाशीं थोडा जुळेल. या अष्टांग मार्गाचः उपदेश भिक्ष व भिक्षणीसाठी आहे; गृहस्थासाठी हा नव्हे. पण यांतील बहुतक जैन श्रावकांसाठींच जैनप्रंथांतून सांगितलेला आहे. बौद्धशास्त्रांतून आठ कील सामि-तले आहेत. ते जैनी बारा शीलव्रतांशी बरच जुळतात. अहिंसा अस्ते . पाप-त्याम किंवा ब्रह्मवर्य, सत्य, मादक वस्तंचा त्याग, रात्रीं भोजन व अनियमित भोजनत्यान, नर्तन, गायन वंगेरे विलासांचा त्याग व भूमिश य्या हो र्जा आठ वर्ते होत दीघनिकाय नावाच्या बोद्धप्रंथांत पहिल्या चार शीलांची पाणातिपात. अदिन्नादान, अन्नह्मचर्य, मुसावादत्याम, अशीच नांवे दिली आहेत. चात्र ीसांत विहार बंद टेवण्याची पद्धत जनमुनीवरूनच घेतली आहे. आखव, संवर, हेडि शब्द बौद्ध प्रयांत आहेत. यावरून जैनत बज्ञानाचा बौद्धावर किनी परिगाम झाला आहे तें स्पष्ट दिसून येतें. पण दुःखाची गोष्ट एवढीच की,सर्व तानी विकृत किंवा विपरीत कहन टाकलें आहे. अति भोगोपभोग भोगूं नये व तत्थरण कहं नये हा मध्यम मार्ग ज्यांनी जाणला ते बौद्धाकहन अहित सानल जात.

v

याच जन्मांत जो सुख भोगतो तो अईत. अष्टांगमार्ग ज्यांन पूर्भपणे आचिरिला स्याला आयंज्ञान प्राप्त होऊन निर्वाणप्राप्ति होते असे बुद्धाने म्हटले आहे. एकंदरींत भगवान् महावीरांचा आत्मप्राप्तीचा मार्ग व म॰ बुद्धाचा सुख-प्राप्तीचा मार्ग या दोहोंमध्ये महदतर आहे. बौद्धांच्या धर्मप्रथाची रचना पाली भाषेत आजपासून सुमारे बावीसरों वर्षापूर्वीच झाली. या प्रथांचे तीन विभाग आहेत. विनयपिटक, सुत्तपिटक व अभिधम्मपिटकः पहिल्या पिटकांत भिक्षंच्या आचारनियमांचे वर्णन आहे. दुसऱ्यांत म॰ बुद्धाचे उपदेश व तिसऱ्यांत बोद्ध तत्वज्ञान आहे.

डॉ. विमलचरण लॉ. एम्. ए. बी. एल्. एफ्. आर. एस्. हे जैन व बौद्ध अशा दोन्ही धर्माच्या वाङ्मयांत पारंगत आहेत. त्यांनी दोन्ही वाङमयांत आढळणाऱ्या कांही पारिभाषिक शब्दांची चांगली तुलना केली आहे. कर्म हा शब्द बौद्ध-वाङ्मयांतिह सांपडतो; पण जनशास्त्रांत त्याचें जितकें सूक्ष्म विवरण आहे तितकें बोद्धप्रंथातून नाहीं. कर्म पुदलाणु आहेत अशी शास्त्रीय मीमांसा जैनाशिवाय इतर कोणत्याहि तत्त्वज्ञानानें केलेली नाहीं. बोद्ध-शास्त्रांत जीव व अजीव या शब्दांचे जिवंत व निर्जीव असे सामान्य अर्थ घेतले आहेत: पण जैनतत्त्वज्ञानांत आत्मतत्व व जडतत्व या अर्थी ते वापरलेले आहेत. कर्मामुळे या दोन तत्वांचा संयोग झाल्यावर जी वस्त बनते तिला जिवंत म्हणतां येईल; पण जैनशास्त्रांतील हा सूक्ष्म भेद लक्षांत न घेतांच बौद्ध-शास्त्रकारांनीं ते शब्द वापरलेले आहेत. आस्त्रव या शब्दाचे बाबतींताह बाँद्धांनीं असाच घोटाळा केला आहे. कर्म म्हणजे वैषायक सुख, भाव म्हणजे जन्म, दित्थि म्हणजे खोटा विश्वास व अविज्ञा म्हणजे अविद्या या चारीमुळे जी पातकें होतात त्याला बौद्ध प्रंथांतून आखव म्हटलेलें आहे. अर्थात बौद्धशास्त्रा-प्रमाणें आख्रव म्हणजे पापच होया पण जैन शास्त्राप्रमाणें पुण्य खब्सद्धां आहे. शुभाशुभ कमीचे द्वार म्हणजे आस्त्रव. कायावाचामनेंकरून जी वरी वाईट कमें घडतात तीं सर्वेच आस्रवः संवर शब्दाचा अर्थ बौद्ध शास्त्रकारांनीं संयम म्हणुनच केला आहे. पण जैनशास्त्राप्रमाणें त्या शब्दाचा अर्थ तोच असला तरी सक्म म्हणजे ' आस्रविनरोधलक्षणः संवरः ' असा आहे. उस्ट बंध या शब्दाचा अर्थ बौद्धांनी संयोजन किंवा संयम म्हणून केला आहे तो अगर्दीच विचित्र आहे. जैनश्रावक हा गृहस्थिहि असूं शकतो; पण बौद्धश्रावक हा भिश्लच असला पाहिजे.

## भगवान महावीर व महात्मा बुद्धः

दुःस्त्रसमुदाय, दुःखनिरोध व दुःखनिरोधगामिनिपतिपदा या चतुष्टयाचे ज्ञान नसणे म्हणजे बौद्धशास्त्रात अज्ञान मानले आहे. धर्मास्तिकाय जैनशास्त्रांशिबाय अन्यत कोणत्याहि शास्त्रांत नाहीं. याची कल्पना बौद्धांच्या पटिकसमृत्पाद यासंबंधींच्या करपनेशी जळणारी आहे. निर्वाण व आकाशवात याशिवाय इतर सर्व बौद्धशास्त्र अशाश्वत मानतें. नरकाच्या कल्पना जैन व बोद्ध शास्त्रांत सारख्याच आहेत. संख्या व नांवें मात्र निराळी आहेत. बुद्ध व तीर्थकरांची संख्याहि समान आहे. नरकाप्रमाणेंच स्वर्गलोकांचीहि कल्पना बौद्ध व जैनांची समान आहे. अर्थात् स्वर्गनरक बौद्ध मानीत नाहींत म्हणून त्यांना नास्तिक म्हणण्यांत येतें असें जें म्हणतात तें चुकीचें आहे. आत्म्याचें भावी अस्तित्व ते विचारांत घेत नाहींत म्हणून नास्तिक गगले जातात. श्रावकाला कांहीं धंदे निषिद्ध आहेत तंस बौद्ध मिक्षंच्या अनुयायांनाहि प्राण्यांची विकी, शस्त्रव्यापार, मतस्यविकय, मांसविकय व मदिराविकय हे पांच धंदे निषिद्ध आहेत. याला पन्नकवाणिज्य म्हटलें आहे. सुखाचा मार्ग शोधन काढण्यासाठीं गेल्यावर दीक्षा घेण्यापासून ते परिनिव्वाणापर्यंत म० बुद्धावर जैन तत्वज्ञानाची छाप पडत गेल्यामुळें बौद्ध-शास्त्रांत जैनसिद्धान्त बरेच आढळतात; पण त्यांचे पूर्णपणे आकलन न केलें गेल्यासुळें ते विवर्धस्त स्वरूपांत आडळतात. नंतरच्या बीद्धाचार्यानी तर जैन-शास्त्राची नक्षलच केली पण तीहि विपर्यस्तच झाली. असी.

कोणत्याहि धर्मसाधनांची योजना भक्कम पायावर करावयाची असेल तर मूल-सिद्धांन्ताचे वाबतींत असंदिग्धपणा टेऊन चालणार नाहीं. म. बुद्धाची हींच चूक झाली. आत्मा म्हणजे काय १ हैं विश्व काय आहे १ टुट निर्णय कसा होईल १ चालूं जन्मांतील खरें सुम्ब एयटें जरीं ध्येय मानले तरी मुखाची व त्याच्या मार्गाची कल्पना येण्यास मूलभूत सिद्धान्तांचे ज्ञान होणें अगर्दी आव-स्यक आहे. म. बुद्धाला तें कांहीं अंशीं झालें होतें व म्हणुनच ते कांहीं अंशीं कां होईना; पण खन्णा मुखाचा मार्ग उपदेशं शकले. पण तात्विक ज्ञान तितकें खोल नसल्यामुळें त्या वादिववादांत आपण टिकूं शकणार नाहीं असे म. बुद्धाला वाटलें असलें पाहिजे; म्हणूनच खालील प्रश्नांचें उत्तर म. बुद्धांनीं दिलेलें नाहीं. (१) लोक नित्य आहे काय १ (२) लोक अनित्य आहे काय १ (३) लोक नियमित आहे काय १ (४) लोक अनंत आहे काय १ (५) शरीर व आत्मा एकच काय १ (६) शरीर व आत्मा भिन्न आहेत काय १

(७) ज्याने सत्य जाणलें तो मरणानंतर जिवंत असतो काय? (८) तसें नसेल तर त्याचे काय होतें १ (९) किंवा जिवंत असतो व नसतोहि १ (१०) किया तो जिनत नसतो व जिनंत असते। असेंडि नव्हे ? याप्रमाणें स्यादाद-शैलीची नकल करून प्रश्न विचारण्यांत आले; पण त्यावर म. बुद्धांचे एकच उत्तर कीं, हे पोत्थपाद, या विषयावर मी आपलें मत प्रगट केलेलें नाहीं विषयसेवन कां अधिक सेवन कहं नका ? तर दु:ख होतें म्हणून. पण दु:ख कां होत यांचे कारण दिलें गेर्ले नाहीं. विषयसेवनांत सुखिह आहे व दु:खिह आहे; पण दु:खिवरिहित सुस्राचा मार्ग अंधुक्पणेंच म. बुद्धांनी दाखिवला आहे. शिवाय असें कां होतें याला उत्तर नाहींच. निदान भरतभूमींत तरी तत्व-ज्ञानाचें बूड नसलेले वर्भ टिकणें अशक्य आहे व म्हणूनच येथें बौद्धधर्म नामशेष झाला. म. बुद्धानंतरच्या भिक्षुनी ही त्रुटि श्रोद्धसून तत्वज्ञान रचलें, पण म. बुद्धाने घातलेल्या पायावरच ते रचावें लागले. वैदिक धर्माने भारतीय तत्वज्ञान पुष्कळ आत्मसात करून घेतलें; पण यज्ञसंत्था, बहुदेवतापूजन वगैरे मूळ पाया काहीं सोडला नाहीं. तसेंच बौद्धधर्मीचे बाबतीतिहि झालें. व असेच होणें स्वाभाविक आहे. म्हणूनच मूळ धर्मसंस्थापकाचें महत्त्व विशेष मानलें जातें. प्रथम तर्थिकर ऋषभदेवानींच भारतीयतत्वज्ञानाचा पाया असा सुंदर घाळून दिल की तो कालत्वयी बदलावा लागत नाहीं व परिपूर्ण आहे. स्वच्छंदानें ज्यांनी तो पाया सोहून दुसरी मतें प्रस्थापित केली ती टिकूं शकत नाहींत; एक जैनशासन मात्र अव्याबाध व शुद्ध राहिले आहे.जैन तत्त्वज्ञानाची बालजीव टिंगल करूं शकतील; पण त्यांत कोणालाहि दोष काटतां येणार नाहीं अवघड आहे म्हणतां येईल. पण ध्येयसाधनास अपूरें असें म्हणतां येणार नाहीं.

बुद्ध व महावीर या पुस्तकांत गुजराथिवशापिठाचे राजिस्टार श्री. मश्र्वाला खाळीळप्रमाणे लिहितात, " बुद्ध व महावीर हे आर्योच्या दोन स्वभावाचे द्योतक आहेत. एक प्रश्चित्तपर स्वभाव व दुसरा निवृत्तिपर स्वभाव या जन्मानंतर काय होणार आहे याची फिकीर न करतां चालूं जन्मांत जास्तींत जास्ती खरें सुख कसें मिळेल याची चिंता म. बुद्धांनीं केली. जन्मच जर दु:खकारक असेल तर तो आहां झालाच आहे. पुढें पुन्हा जन्म असेल तर त्या जन्मांतील सुद्धें या जन्मांत केलेल्या सुकृत्यावरच अवलंबून साहेत. म्हणून या जन्मीं पुष्य करेणें इह व परलोकीं सुककारक आहे. असा विचार करूनच या जन्मां-

# भगवान महावीर व महात्मा बुद्ध.

तील दु:ख निवारण ब्हावें म्हणून में बुद्धानें अष्टांग मार्ग सांगितला. महाबी-राची दृष्टी निराळी आहे. त्याची दृष्टी भावी गतीकडे अधिक होती. ती सुधार-ण्यासाठीं या जन्मीं ते वाटेल तितके कष्ट सहन करण्यास तयार होते व होण्यास सांगतः सुख-दुःखाचें कारण शोधं जातां, तें आपण देलेल्या कमीतच सांपडतें म्हणून पूर्वजन्मी आपण काय केलें व काय होतीं आणि पुढील जन्मी काय होकं याचा विचार करावा लागतो. पूर्वजन्मीं जशीं कमें आपण केलीं तशीं बरीबाईट फर्के भापणांस या जन्मी मिळत आहेत. घक्वाळांतील लंबक जसा इकड़न तिकड़े हालत असतो तसा हा जीव जन्म व मरण यामध्ये येरझारा घालीत असतो. घड्याळाटा चावी नसेल तर लंबक हालत नाहीं. त्याचप्रमाणें कर्माची चाबी दिलेली नसेल तर जीवाला जन्म-मरणाचे फेरे फिरावे लागणार नाहींत हा फेरा सुखकारक नाहीं. कवित सुख होतें: पण ते क्षणभंगुर असतें. शिवाय या क्षणभंगुर मुखामुळें त्या फेन्यांना अधिक गतिहि मिळते. म्हणून परिणामत: हें क्षणभंगुर मुखांहे दु:खकारकच आहे. कांहींहि कहन या दु:खांतून युटलें पाहिजे व त्यासाठीं कर्माच्या किलीचे फेरे कभी केले पाहिजेत. म्हणून हे फेरे कमी करण्यासाठी प्रयत्न करण्याकडेच आर्याची अधिक प्रवृत्ति आहे. कर्भाची दिलेली किली कशी नरी सोडविण्याचा ते प्रयत्न करतात. महावीरस्वामी या प्रयत्नाचेच **आदर्श होत.** त्यांनी कमक्षयासाठी खडतर तपश्चरण केलें! " जर्मनीतील एका पंडिताने महाबीर व बुद्ध या नांवाचेंच पुस्तक लिहिलें आहे व त्यांतिह त्यानें वरील मत प्रगट केल आहे. म. बुद्धाचा भाग खिस्ताप्रमाणें इहलोकांतील प्रशृत्ति-साधक आहे व भगवान महावीराचा मार्ग निवृत्तिपर अतएव कांडी तरी पार-लौकिक ध्येयासिद्धीसाठीं आहे असे जे महटलें जातें तें खरें आहे. म. बुद्धाला ऐहिक खेर मुख भिळवावयाचें होतें व म खिस्ताला भांडखोर लोकांना गुण्या-गोविंदानें नांदावयास शिकवावयाचें होतें. म्हणून अशंगमार्ग व सामान्य नीति आणि ' Sermon on the mount ' सांगून या जगांत मुख-दु:ख भोग-ण्यास य वेंच लागूं नये असा मार्ग त्यांना सांगावयाचा होता. बुद्धादिकांना विषारी बृक्षाला निर्विष करावयाचे होते. भगवान महावीरांना त्याचे मुळच्छेदन करावयाचें होतें. या ध्येयभिन्नते मुळें दोघांचे मार्गहि भिन्न झाले.

भगवान् महावीरांचा काल इ. स. पू. ६१७ ते इ. स. पू. ५४५ आणि म बुद्धाचा काल इ. स. पू. ६२३ ते इ. स. पू. ५४३ आहे. त्यावहून भगवान (१०१)

महावीरांचा जेव्हां जन्म झाला तेव्हां म. ब्रद्ध सहा वर्षांचे होते. महावीरस्वामींनीं जेव्हां दीक्षा घेतली तेव्हां म. बुद्ध छत्तीस वर्षांचे होते व धर्मप्रचार कक लागले होते महावीर भगवानांना केवलज्ञानप्राप्ती होऊन तेहि जेव्हां धर्मप्रभावना करूं लागले तेव्हांपासन अर्थातच मः बुद्धाचा प्रभाव कमी झाला व म्हणून इ.स. पू.५०३ ते इ.स. ५५३पर्यतची गौतमबुद्धाच्या जीवनाची हकीगत बौद्धप्रयातून मुळींच मिळत नाहीं. नंतर कांहीं जैनराजे म. बुद्धाला मिळाल्यामुळें भगवान् महावीरांची धर्मप्रभावना चाल असनहीं फिरून में बुद्धाचा प्रभाव पहुं लागला व त्यानंतर दहा वर्षीनी महावीर तीर्थकर निर्वाणाला गेल्यामुळे म. बुद्धाच्या आयुष्याची शेवटची दहा वर्षे भरभराटींत गेली. महावीरनिर्वाणाचे वेळी म. बद्ध इयांत होते व त्यांनी निर्वाणवार्ता ऐकून एक प्रवचन भिक्षंना दिलें होते. याप्रभाणें या दोन सम-कालीन थोर प्रस्थांचा जीवनक्रम आहे. म. बुद्धाचा उपदेश ख्रिस्ताच्या शिकवणीशीं बराच जुळत असल्यामुळे पाश्चिमात्य विद्वानांचे बोद्ध इतिहासाकडे बरेंच लक्ष वेघलें. ब्रह्मदेश व सिलोनमधील बौद्ध भिक्षंनीहि प्राचीन बौद्धवाड्य-याची वरीच सेवा केली असल्यामुळें बौद्धग्रंथ मुबलक मिळण्याची सीय झाली आहे. महावीरचरित्राचे बाबतीत व जैनवास्त्रयाचे बाबतीत जैनांनी विशेष प्रयत्न केले नाहीत. शिवाय ही दोन्ही अलौकिक असल्यामुळे सामान्य मानवी बुद्धीला आकर्षकिह वाटत नाहींत. त्यामुळे महावीर शित्राबद्दल व इतर जैन वाष्ट्रायाबद्दल इतर लोकांनींहि सायास केले नाहींत, तथापि अलिकडे जैन विद्वानांचें लक्ष या कार्याकडे वेधलें असल्यामुळें इतर संशोधकांचेंहि वेधेल व सत्य इतिहास मिळूं लागेल अशी आशा वाटते. महावीर तीर्थंकर हे ऐति-हासिक पुरुष होते, व त्यांच्या जीवनाचा आणि तत्वज्ञानाचा बराच प्रभाव म. बुद्ध व त्यांच्या तत्वज्ञानावर झाला आहे यांत मुळींच शंका नाहीं. या दोहोंपैकी श्रेष्ठ कोणते व प्राचीन कोणते ते आता सूर्यप्रकाशाइतके स्पष्ट झालेलें आहे.



है। ध्याचें सामर्थ त्याच्यांत आहे. सात तत्वांमुळें किंवा नऊ पदार्थामुळें जीव सायत मोक्ष मिळवूं शकतो. सार्विगिक साधनहि मोक्षासाठीं सांगितलेलें आहे. विश्वाचें कोडें उलगढण्याचा प्रश्न बुद्धिप्राह्म नसल्यामुळें निश्वयपूर्वक सर्वेच कांहीं सांगता येणार नाहीं व पटवून तर देतां येणार नाहींच व म्हणूनच वरवरिह मुर्खदणाची दिसणारी मते सृष्टीच्या घडामे। हीचे बाबतीत प्रचलित आहेत. पण त्या सर्वात तथिकर प्रतिपादित मत जितके शुद्ध व प्राह्य बाटतें तितकें दुसरें कोणतेंच वाटत नाहीं। विश्वाच्या मुळ कोड्याच्या बाबतींत व धर्ममार्गाचे बाबतींत इतके शुद्ध व समर्पक विचार प्रदर्शित करण्याची पात्रता तीर्थकरा-शिवाय इतरांत नाहीं व तीर्थकर आणि सिद्धांताहि ती सर्वज्ञतेमुळं आली, अनंतदर्शनामुळे आली व ग्रद्ध चारिताचे फळ म्हणून प्राप्त झालेल्या बीतरागता व निरूपाधिकत्वामुळे मिळालेल्या अनंतवीर्य व अनंतसुखामुळे आली. हे अनंत चतुष्टय तथिकर व सिद्धाशिवाय इतरांना नाहीं व म्हणूनच त्यांचें अभिप्रायहि एकांतिक आहेत. तीर्थंकर सर्वज्ञ होते हें त्यांचे ज्ञानच सागते. अनंतदर्शनाशिवाय असलें ज्ञान प्राप्त होणार नाहीं. अनंतसस्य व अनंतवीर्थ तीर्थकरांना असते व म्हणूनच सामान्य जीवांना जें असह्य कष्ट होत असतात ते त्यांना होत नाहींत. त्यांना अशक्य असे कांहीं नाहीं व दु:ख कशापासूनहि होत नाहीं. सर्व तीर्थ-करांच्या चारित्रावरूनहि हीच गोष्ट दिसून येते. या अनंतचतुष्टयाची पूर्ण करपना सामान्य जीवांना येणे अशक्य आहे. कांहीं जीवांना त्याची अंधुक ऋत्पना येऊ शकेल व असे धर्मात्मे जीविद्दे फारच थोडे असतात. हे अनंत चतुष्टय हा तीर्थंकर व सिद्धांचा विशेष होय आणि म्हणूनच ते सार्वेगिक व सर्वेष्ठाह्य असा उपदेश देऊं शकले.

एकंदरींत प्रत्यक्ष अनुभव घेऊन तीर्थकर व सिद्धानीं उपदेश केला अस-ल्यामुळें त्यांचा उपदेश सर्वप्राह्म व त्रिकालाबाधित आहे व तो उपदेश सर्वाना लागू पडणारा असूनहि परस्परिवरोधा नाहीं, आणि म्हणूनच तो त्रिकाला-क्यांचत व सार्वीगिक आहे. जैन सिष्दान्ताची स्याद्धाद—शैली तर अप्रतिम आहे. डॉ. मोडारकरांनीं त्यावर अभिप्राय देतांना खालील उद्गार काढले आहेत. ' कोणत्याही विषयासंबंधीं विचार करण्याचे देान मार्ग आहेत. एक द्रव्या-शिकनय व दुसरा पर्यायाधिकनय. मूळ पदार्थाचे बाह्म स्वरूप पाल उलें म्हणजे रमाचा आपण पर्यायाधिकनयानें विचार करतो त्या पदार्थाच्या मूळ स्वरू-

# महाबीर निर्वाणकल्याणक

पाचा जेव्हा विचार करतो तेव्हा द्रव्यार्थिकनयाने विचार करतो. भारमा जेव्हां त्याच्या पापपुण्यानुसार देव, मनुष्य, तिर्येच व नरक गतींत असतो तेव्हां पर्यायार्थिक नयार्ने त्याला देव, मनुष्य, तिर्यंच किंवा नारक म्हणतां येईलः पण द्रव्यार्थिकनयाने त्याला आत्माच म्हणावें लागेल. एखाद्या बस्तूला एकाच वेळीं ती अमुक वस्तू आहे असे जसे तुम्ही म्हणूं शकाल, तसें ती अनुक वस्तु नाहीं असेंहि म्हण शकाल याप्रमाणें सप्तभंगीनयानें किंवा सात प्रकाराने वस्तुचे स्वरूप सांगण्याची पद्धत आहे. घटाची उत्पत्ति म्हणजे पूर्वी नसलेल्या पदार्थाची उत्पत्ति असे पूर्वायार्थिक नयाने म्हणतां रेडेल. पण पूर्वी जिने अस्तित्विह नन्हते अशा वस्तूपासून कांही घट बनला नाहीं. नृत्तिका पूर्वी होतीच म्हणून द्रव्यार्थिकनयाने घटाला मृत्तिका म्हणतां येईल. या रीतीने एका अपेक्षेने तम्ही पदार्थाचे अस्तित्व कवल कराल. दुसऱ्या अपेक्षेतें अस्तित्व नाकारू शकालः पण निरनिराळ्या वेळींच एकाद्या पदार्थाचे अस्तित्व व नास्तित्व दोन्ही तुम्ही दाखवं शकाल. एकाच वेळी मात्र एखाद्या पदार्थाचे अस्तित्व व नास्तित्व एकाच अपेक्षेने सांगणे अशक्य आहे. याचप्रमाणें एका अपेक्षेनें एखाद्या वस्तुचें अस्तित्व सांगणें अवावय होईल. नास्तित्व सांगणे अशक्य होईल, व अस्तित्व नास्तित्व दोन्ही सांगणें अशक्य होईल. म्हणून अनेकांतदादाचा किंवा सप्तभंगी न्यायाचा निष्कर्ष हा की, एखादी वस्त सर्व दृष्टीने, सर्व काळी व सर्व प्रकारे असते, असे मानतां येणार नाहीं. एखादी वस्तू एका ठिकाणी असेल तर दुसऱ्या ठिकाणी नक्षेत्र. एका वेळी असेल, तर दुसऱ्या वेळी नसेल: एखाद्या रूपांत असेल व दुसऱ्या स्वरूपाने नसेल. यावरून कोणत्याहि वस्तुच्या स्वरूपाचा निश्चय करता येणार नाहीं असे जें कांहीं विद्वान म्हणतात तें मात्र खोटें आहे. उलट या उपाया-मुळेंच खरा व शद्ध निश्चय होईल. प्रत्येक निर्शय सापेक्षपणाने करावा. हाच सप्तभंगीन्यायाचा उद्देश आहे. शंकराचार्यानीं 'नैकस्पिन्संभवात ' म्हणजे एकाच वेळी अस्तित्व व नास्तित्व कसें सांगता येईल, असा आक्षेप स्याद्वादाचे बाबतीत आणला आहे. पण तो भ्रामक आहे हें हो भारतर-करांनीहि म्हटलेंच आहे. उलट शंकराचार्याचा अद्वेत सिद्धान्तच आमक आहे ही गोष्ट अवालवृद्धांच्या परिचयाची आहे. एखाद्या पुरुषाला तो सर्वाचा सर्व काळीं बाप आहे हैं म्हणणें जसें श्रामक, तसेंच एक ब्रह्मच सर्वत, सर्वकाळीं

#### **महात्रीरचरित्र**

भरलें आहे हें हाणणें श्रामक होया तो पुरुष पुत्रिपिक्षेनें बाप असेल; पण पित्रापिक्षेनें पुत्रहि आहे हेंच स्याद्वादांतील मर्म आहे. हें मर्म न ओळखल्या-सुळेंच इतर मतें एकांतिक बनलीं आहेत; पण जनमत सार्विगिक व परिपूर्ण आहे.

महावीर तीर्थकरांच्या उपदेशाचें सार थोडक्यांत खालीलप्रमाणें आहे. ( १ ) हें विश्व अनाद्यनंत व स्वयंभ्र आहे. त्यांत जीव, अजीव, धर्म. अधर्म. आकाश व काल ही सहा द्रव्यें अनायनंत व स्वयंभूच आहेत. जीव भिन्न ब अनंत आहेत. (२) स्वभावतः हीं द्रव्यें नित्य असर्की तरी पर्यायांत-रामुळें व त्या दृष्टीनें अनित्यहि आहेत. (३) संसारी जीव अनादि-कालापासून जड व पायपुण्यमय कर्मपुद्रलांच्या संयोगामुळे अशुद्ध आहे. (४) कषायजन्य मनवचनकाययोगामुळे जीवाला कर्मबंध ब त्याच तीन श्रद्ध योगामुळें तो कर्मबंधनांतून विमुक्त हि होतो. (५) कर्माचा फलदाता कोणी ईश्वर नसन पापपुण्यानुसार जीव सद्भाव व असद्भाव देकन मख-दु:ख भोगावयास लावतो. (६ , मुक्त जीवहि संसारी जीवाप्रमाणें अनंत व भिन्न आहंत. ते फिल्ल संसारी होत नाहीत. ( ७ ) मुक्तात्मे तीर्थकर व सिद्धांची उपासना केल्याने ते प्रसन्न होऊन मुक्ति देत नाहीत; पण उपासकाचे भाव या भक्तीमुळे छुद्ध होऊन त्याला मोक्षफल मिळतें. (८) क्रोध, मान, माया व लोभ या चार कषायमुळें कर्मबंब होतो. कषायत्रुत्ति सोडन वीतरागमय आत्मा समाधिस्थ कल्यानें कर्मबंधाचा नाश होतो. म्हणून मुक्तीचे साधन जीवा-चेच हातीं आहे. (९) अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य व अपरिप्रह हे परम धर्म होत. विश्रियमुनि हे धर्म पूर्णपणे पाळतात. गृहस्थीजनानी आपापल्या कुवर्तानुसार पाळावेत. (१०) मुनि व गृहस्थाची नित्य षट्कमें अनुक्रमें खाली-लप्रमाणे आहेत. सामायिक, प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान, मुक्तात्मस्त्रति, मुक्तात्मवंदन व कार्योत्सर्ग, आणि सद्देवपूजा, सद्गुरुभक्ति, सच्छास्त्रपटण, संयम, तप व दान. (११) मुनि निर्मय असतात. ते आरंभ व परिग्रहाचा त्याग केलेले असतात. ( १२ ) गृहस्थाचे खालील आठ मूलगुण आहेत. तप, मांस व मदि-रेचा त्याग, आणि पंचाणुव्रतांचे पालन (१३) जीव, अजीव, पुण्य, पाप, भास्तव. संवर, बंध, निर्जरा व मोक्ष हे नऊ पदार्थ अनाद्यनंत आहेत. (१४) ईश्वर म्हणजे स्वयंभू, अकलंक, वीतराग, उपाधिरहित व वैतन्यमय शुद्धात्मा होब. असे ईश्वर अनंत आहेत. (१५) आत्मतत्त्व व जहतत्त्व ही अगर्दी भिन्न

# महावीर निर्वाणकल्याणक.

आहेत. त्यांचा संयोग होतो; पण तीं कथीं हि एक होणार नाहींत. (१६) सम्यक्दर्शन, सम्यक्जान व सम्यक्चिरित या रत्नत्रयीच्या एकसमयावच्छेदे उपयोग करूनच संसारी जीव मुक्तात्मा होऊं शकतोः (१७) भव्यात्म्याशिवाय इतर जीवांना मुक्ति भिळत नाहीं व मानुषभवाशिवाय इतर भवांतून जीव मुक्तीला जात नाहीं याशिवाय इतरहि अनेक विशेष उपदेश आहेत; पण आत्मोन्नतीच्या वावतींत पूर्णश्रद्धा, जीवाजीवांचे पूर्ण ज्ञान व स्वावलंगाचे जोरादर अजीवाचे संयोगापासून मुटण्याचे प्रयत्न या तीन गोष्टी संसारी जीवाने केल्या पाहिजेत हेंच महावीर तीर्थकरांच्या उपदेशाचे मुख्य सार आहे. या बावतींत अश्रद्धा नुकसानकारक टरते. अपुरे ज्ञान घातुक होतें व परावलंगन विपरीन परिणाम करतें. स्वच्छंद हा केव्हाहि वाईटच. पण सम्यक् आलंबन घेणेंटि महत्त्वाचें आहे. स्वच्छंद व वाईट आलंबन हीं दोन्ही त्याज्यच होत.

पावापुरिचा हस्तिपाल राजा तिर्थंकर संघाची सेवा करण्याची आशा फार दिवसापासन करीत होता व शेवर्टी ती एकदां फळीभृत झाली. मनोहर नांवाच्या बागेत तर्थिकरसंघ उत्तरला होता. नावाप्रमाणेच तो बिगचाहि अतिशय मनोहर होता. पावापुरीच्या छोकांनी गुड्यातोरणे उमाहन, सडासंमार्जन कहन व रांगोद्ध्या घाएन पुरी श्रंगारली होती. सर्व नरनारी व बाल उच्च वस्त्रे परिधान कहन व अलंकार धारण कहन भगवानाला बंदन करण्यास गेले. मनी-हर बगीच्यातील एका तलावांत लहानशी बाग बनविण्यात आली होती. त्यांत भगवान महावरि वसले होते. निर्वाणकाल सभीप काल्यामुळे समवसरण आता विघटित झाले होते. तीर्थंकराच्या तीस वर्धांच्या उपदेशाने सर्वन्न इतका सम-भाव पसरला होता की, सिंहगज, मृगव्याव, मार्जारमुपक बरेरे शाणीहि आपलें नेसर्विक वेर विसहन गेले होते. मग मनुष्यप्राण्यावर भगवानाच्या उपदेशाचा परिणाम झाला असल्यास त्यांत काय नवल ! असा समतामाव सर्वत्र उत्पन्न झाल्यामुळे मुखशांति नांदत होती. सर्व वनस्पतीहि अफुक्षित दिसत होत्या. समवसरण विघाटित झारुले पाहून तीर्थिकराचा निर्वाणकाल जवळ आला असे इंद्रादि देवानीं जाणले. कार्तिक व॰ १४ चे रार्त्री चंद्र स्वाति नक्षत्राला अस-ताना सन्मति भगवानानीं षष्टोपवास धारण करून योगनिरोध करून, कायोत्सर्ग करून. सर्व कर्मीचा नाश केल्यावर महावीर तीर्थकराचा आत्मा मोक्षािलेला गेला. लगेच इंद्रादि देवानी तथिकर शरीराला निर्वाणकल्याणक केले. ज्या

बेळेस महावीरांचा भात्मा मोक्षशिलेकडे चालळा त्या बेळी कृष्णपक्ष असुनाह बंद्रप्रकाशाहन अधिक तेजस्वी प्रकाश सर्वत्र फाकला होता. त्यामुळे सर्व ठिका-चारुषा प्राणीमात्रांना महावीरनिर्वाणाची खबर कळळी. समद्र गेज लागला होता. पृथ्वी कंपायमान होत होती देवलोकांतील घंटा आपीआप वाजं कागल्या होत्या. याप्रमाणे पावापुरीत महावीर तीर्थकराचे निर्वाणकल्याणक झाले. पावापूरीचें वर्णन बँ. जुगमंद्रलाल जेनी. एम्. ए. यांनी खालीलप्रमाणें केले आहे. ' पावापरींत मातीचीच घरें आहेत. व तें लहानसेंच गांव आहे; पण ते अंतिम तीर्थकरांचे मोक्षस्थान असल्यामळे पावापुरीला विशेष महत्व आहे. याचेकहंसाठीं कित्येक टोलेजंग धर्मशाळा आतां तेथें झाल्या आहेत. पांच सहा-मंदिरेंहि बांघलीं गेलीं भाहत. महावीरनिर्वाण तिथीला तेथें मोठी याता जमते. नेहर्मा यालेकरू येत असतातचः पण निर्वाण तिथीपासन काहीं महिनेपर्यत यात्रेकह बरेच येतात. उया तलावातील बागिच्यांत महाबीरस्वामी मोक्षाला गेले तो तलाव हर्हीहि आहे. त्यांत बागचा केलेला असून त्यामध्ये महावीर-स्वामींचें चरणयुगुल आहे. तलावामुळें त्या तीथीला फारच शीभा आली आहे. पाण्यात मासे भरपूर आहेत. कमलिह ऋतकालानुसार तलावांत असतात. भगवानांच्या चरण युगलापर्यंत तलावांत पूल बांधलेला आहे. त्यामुळे दर्शनेच्छ लोक सुलभपणें जाऊं शकतात. चरणयुगलाच्या दोन्ही बाजूस गौतर गणधर व सुधर्माचार्य गणधर यांचीहि पावलें आहेत. या तीर्थाचे दर्शन केल्यामुळे विशेष पवित्र भावना यात्रेकहंच्या मनांत आल्याशिवाय रहात नाहींत " असी.

वीरीनर्वाणाच्या दुसरे दिवशी ठिकठिकाणचे राजे व इतर श्रावक, श्राविका व साधु, साध्वी महावीर तीर्थकारांच्या अवशेषाचें दर्शन घेण्यास आल होते. त्या दिवशी रात्रीं सर्वत दीपोत्सव करण्यांत आला होता. "महावीरस्वामींचा आत्मा मोक्षाला गेला ही आनंदवातीच होती. त्याबहल दुःख करणें हें अज्ञान होय. एवढेंच अज्ञान गीतम गणधरांना होतें व इतर दर्धीनें तें महाज्ञानी व चारित्रसंपन्न असूनहि त्यांना केवल्ज्ञान होत नव्हतें. पण महावीरस्वामींच्या निर्वाणानंतर केलेल्या दुःखाचा विचार करून तसें करणें अयोग्य होतें असे जाणल्यावरोवर गौतमगणधरांनाहि केवल्ज्ञान झालें व नंतर सत्तर वर्षीनीं तेहि मोक्षाला योले." असा उल्लेख श्वेतांवर शास्त्रांतून पाहावयास मिळतो. व दिगंवरांत महावीरस्वामींच्या निर्वाणानंतर गौतमस्वामींना केवल्ज्ञान झालें व त्यांनीं बारा वर्षे विद्वार

# महाबीर निर्वाणकल्याणक.

करून नंतर मोक्षप्राप्ती करून घेतली आणि हेंच सत्य आहे. महावीरस्वामींच्या निर्वाणानंतर करण्यांत आलेल्या दीपोत्सवाची परंपरा अजून चालूं आहे व तिलाच आपण दीपावलीचा सण म्हणती. या सणाला बारेल ती कल्पित कारणें अनेकांकइन सांगितलीं जातात. पण खरें कारण वीरनिर्वाणमहोत्सवाचेंच आहे. आणि दुसरे दिवशीं वीरसंवतचें नवें वर्षहि सुहं होतें. असी. बिगचांतील त्या निर्वाणस्थानावर एक स्तप उभारण्यांत आला होता म्हणतातः पण आज तर त्याचे अस्तित्व नाहीं. याप्रमाणें महावीर तीर्थकरांचें दिव्य आयुष्य पूर्ण झाले. ते स्वत: अव्याबाध सख भोगण्यास गेले व इतर जीवांनाहि त्या मोक्ष-शीलेत येण्याचा मार्ग दाखवन गेले आहेत. त्या मार्गाला अनुसर्गे हें ज्याच्या त्याच्या हातचे काम आहे. कर्मग्रंथि जितक्या कर्मा बनतील तितक्या लबकर मोक्ष पदवी प्राप्त डोईल. सर्व भन्यजीवांना केन्हांना केन्हां तरी त्या स्वाभाविक स्थितीस एकदां पोहोंचावयाचे आहेच. पण जितके ठवकर ते स्थान गांठता येईल तितकें चांगलें. कालाचेंहि बंधन असल्यामुळें विशिष्ट का<mark>लांत मोक्षप्राप्तीचें</mark> प्रयत्नहि होणें शक्य नसेल: पण जन्म-मरण शक्य तितकें कमी करणें केव्हांहि अशक्य नाहीं. शक्य तितके कमी भव करण्यांतच सुख आहे. जेवढें भव होतील तेवड्यामधुनहि सम्यक्तवापासन आत्मा कधीहि ढळणार नाहीं असा प्रयस्त जीवान आदरवा म्हणजे त्यांतल्या त्यांत अधिक सुखी व कल्याणप्रद जीवन होईल. महावीरस्वामीचे तिर्थंकरत्व सर्व जीवांना प्राप्त होणे शक्य नाहीं. पण सिद्ध पदवी सर्व जीवांना शांत होणारी आहे म्हणून महावीरस्वामींचा आदर्श्व नेहमीं डोळ्यांपढ़ें ठेवणें जरूर आहे. महावीर तीर्थकरांचें चरित्र व त्यांचा उपदेश भव्यजीवांना मोक्षाची वाट दाखविण्यास खास उपयोगी पडेल.



गणींना शान्त्याचार्य ह्मणन एक शिष्य होते. त्यांचाः जिनचंद्र नावाचा शिष्य शिथिलाचारी झाला. स्त्रीजन्मांत जीवांना मोक्षप्राप्ती होऊं शकते. असे तो प्रतिपादं लागला. 'केवलज्ञान्यांनाहि आहार ध्यावा लागतो. व म्हणून त्यांना रोगही होतात. वस्त्रधारण करणारे मुनिहि मोक्षाला जातात. महावीरस्यामींच्या गर्भाचे अपदरण झाले होते. प्रासुक आहार कोठेंहि घेतां येतो, वगेर आगम विरुद्ध मिध्यात्वाचा फैलाव करून तो पहिल्या नरकाला गेला. ' देवसंन सुरि-कृत भावसंग्रह नांवाच्या ग्रंथांत खालीलप्रमाणें माहिती आहे. विक्रमराजाच्या भ्रत्यनंतर १३६ वर्षानीं सेरिठ देशांतील बह्नभी नगरांत श्वेताम्बरसंघ निघाला. उजायेनी नगरींत भद्रबाह म्हणून एक आचार्य होते. ते निमित्तज्ञानी होते. बारा वर्षेपर्यंत चालणारा एक भाठा दुष्काळ पडणार आहे असं त्यांनीं मानिसंघाला सांगितले. म्हणून तो देश सोडन मनि अन्यत्र विहार कहं लागले. त्यांपैकी शान्त्याचार्य सोरठ देशाला गेले. पण ते तेथे गेल्यानंतर त्या देशांतिह दुष्काळ पडला. भुकेले लोक दुस-याची पोटें फाइन अन्न खावं लागले. अशी स्थिति पाइन पांढरे कांबळे, दंडा, तुंबा, पात्र, आवरण, व सफेत कपड़ा त्यांनी धारण केला व भिक्षा गोळा करून ते उपजीविका करूं लागले. निर्मंथ मुदीची वृत्ति सोड्न दिली व स्वच्छंदानें याचना करून, बसून ते खाऊं लागले. दर्भिक्ष नाहींसे झाल्यावर शांत्याचार्यानी शिष्यसंघाला बोलाइन फिह्रन नप्न बनण्यांची आज्ञा केली: पण चटावलेले शिष्य थोडेंच ऐकतात! ते म्हणाले दिग-म्बरवतात किती कष्ट आहेत. नम्न राहावे लागते. उपवास करावें लागतात. एकेक दिवस भोजन मिळत नाहीं, कारण अभिग्रह जुळत नाहीं. मनाला वाटेल ते खावयाला मिळत नाहीं. वाटेल तेथें जाता येत नाहीं. मीन पाळावे लागतें. इमारतींत राहतां येत नाहीं. भूमिशय्या व केशलीच करावा लागती. या दूषम कालांत हा दिगंबर वेष आवश्यक नाहीं व योग्यहि नाहीं. शिष्यांचे हे म्हणणे शान्याचार्यांना रुचेना. तसें केल्यास परंपरेचा उच्छेद होईल. जिनाजेचा भंग होईल व मिध्यात्व वाढेल असे त्यांनी म्हटल्याबरोबर शिष्यांनी त्यांना मारून टाक्लें व शान्त्याचार्य महन व्यंतरदेव झाले. नंतर त्या शिष्यसंघान श्वेतांबरत्वाला अनुकूल अशी शास्त्र रचना केली व तसा उपदेश जैनसंघाला करण्यास सरवात केली एवढेंच नव्हें तर दिगंबरमताची निंदा कहं लागले. शान्त्याचार्याचा व्यंतरदेव या शिष्यांना पीडा देऊं लागला तेव्हा त्या व्यंतर

## महाबीर पश्चाकाङ.

देवाची पूजा सुरू झाली व श्वेताम्बर लोक आजतागायत ती करीत आहेत. स्या व्यंतरदेवाच्या नावानेंच पहिली बलिएजा श्वेताम्बर करतात. भावसंग्रह हा ग्रंथ दहान्या शतकांतील आहे. भटारक रत्ननंदीनीं वरीलपेक्षां अधिक माहिती याप्रमाणें दिली आहे. 'भद्रबाहुस्वामींनीं भविष्य कथन केल्यावर बारा हजार साधु त्यांच्या बरोबर दक्षिणेत गेले; पण रामल्य, स्थुलाचार्य व स्थुलभद्र हे साधु आपापल्या संघासह उज्जीयनींतच राहिले. दुष्काळ सुरूं झाल्यावर ते शिथिलाचारी झाले. भद्रबाहुस्वामी स्वर्गाला गेल्यानंतर दक्षिणेतील दिगंबर-साध परत उज्जियनीला आले. तेव्हां शिथिलाचार सोडण्याबद्दल तेथील सुनि संघाला सांगण्यांत आलें. स्थलाचार्य असे सांगतात म्हणून शिष्यांनीं त्यांना मारून टाकलें तेव्हां ते व्यंतर देव झाले. तेव्हांपासून त्यांना श्वेताम्बर कुलदेव म्हणून पुजित आहेत. या शिथिलाचाऱ्यांनी अर्थफालक नांवांचा सांप्रदाय काढला त्यानंतर बन्याच काळाने उज्जयिनीत कीर्तिराजा झाला. त्याची कन्या बहर्मापुरच्या राजाला दिली होती. राजकन्या चंद्रलेखा अर्घ-फालक साधुची भक्त होती. ती सांप्रदायाच्या मुनीनां राजवाक्यांत बेाला-वीत असे. अर्धफालक साध नम्नच असतः पण अंगावर एक वस्त्र नुसते टाकीत. राजाला हें ठचलें नाहीं. त्यानें त्या साधना वस्त्रें दिलीं व तीं खानीं परि-थानहि केलीं या साध्चा मुख्य जिनचंद्र होता.' यावर पं नाथ्राम प्रेमी म्हणतातः 'देवसेनसूरि व रत्ननंदी यांच्यावर दिलेल्या वर्णनांत बराच फरक आहे भद्रबाहुस्वामीना देवसेनसुरि निमित्तज्ञानी म्हणतात व रतनदी पंचमश्रुतकेवली म्हणतात. दिगंबरंग्रथावरून भद्रबाहस्त्रामी वीरसंबत् १६२ व श्वेताम्बरग्रंथा-प्रमाणें वीर सं. ६०३ मध्यें निर्वाणाला गेलें असे मानलें जातें. या कालांत साडेचारी वर्षाचें अंतर आहे. रत्ननंदीने भद्रबाहकालीन मताला अर्धफालक नांव दिलें व नंतरच्या मताला श्वेताम्बर महटलें दोन्ही ग्रंथांच्या उत्पत्तिस्था-नांतीह फरक दाखिक्यांत आला. प्रवर्तकांची नांवेंहि निराळी देण्यांत आली. दिगंबरसांप्रदायांत कुंदकुंदाचार्य जितके मानले जातात, तितकेच श्वेताम्बरांत स्यूलभद्र मानले जातात, अर्थफालक नांवाचा सांप्रदाय निघाल्याचे वर्णन इतर कोणत्याहि ग्रंथांत नाहीं. म्हणून रतननंदींचें वर्णन बनावट आहे. ' पं. नाथ-रामजींनी आपल्या म्हणण्याला अधिक आधार दिलेले नाहीत. म्हणून रतन-नंदींचे वर्णन बनावट म्हणतां येत नाहीं. पं. नाब्रामप्रेमींचा वरील अभिप्राय बाबू कामताप्रसादजींना मान्य नाहीं.

श्वेतांवरसांप्रदायांत या बाबतीत खालील गाथा प्रमाण मानली जाते. छव्वाससहस्सेहिं नवुजरेहिं गयस्स वीरस्स । तो वोडियाण विही रहवीरपुरे समु-पत्रा ॥ प्रभालक्षण नामक प्रंथांत जिनेश्वरसूरीनी दिगम्बरांचें म्हणणे म्हण्न अशी गाथा दिली आहे. छव्वास सएहिं न उत्तरिहिं तह्यासिद्धिं गयस्य वीरस्स । कंबलियाणं दिही बलही पुरिए समुज्जणा ॥ याप्रमाणें श्वेतांबरमताच्याच दोन ग्रंथांत एकाच वेळीं दिगंबर व श्वेतांत्ररमताची उत्पत्ति झाली असा उल्लेख भाढळतो. वरील दोन्ही गाथा बहतेक सारख्याच आहेत. पण दिगंबरमत फार पूर्वीपासून होतें ही गोष्ट इतर धर्मीच्या अंथावरूनीह सिद्ध होत असल्या-मुळें वरील गाथांतृन दिलेल्या काळी श्वेतांबर मतच उत्पन्न झालें असलें पाहिने हें स्पष्ट आहे. डॉ. स्टीव्हन्सनसाहेब या बाबतींत कल्पसूत्राच्या प्रस्तावनेंत लिहितात कीं, 'इ. स. पूर्वी पहिल्या शतकांत श्वेतांबर मत निघालें असेंल पाहिजे. दिगंबर नव्हे. ' डॉ. हॉर्नेठसाहेब या बाबतींत लिहितात ' इ. स. पूर्वी २१० चे सुमारास मगधदेशांत बारा वर्षाचा दुष्काळ पडला. त्या वेळीं मोर्थ चंद्रगुप्त राज्य करीत होते. भद्रबाहु त्यानेळीं जैनसंघाचे आचार्य होते. दुष्का-ळामुळें कांहीं शिष्यासह भद्रवाह कर्नीटकांत गेले. मगध देशांत जे राहिले होते त्यांचे आचार्य स्थूलभद्र होते. द्वार्भिक्ष संपल्यावर पाटलीपुत्रांत एक जैनसेमे-लन करण्यांत आले. त्यावेळी अकरा अंग व चौदा पूर्व ग्रंथ लिपिबद्ध करण्यांत आले. दुष्काळात जैनसाधूंच्या आचरणांत फरक पडला. सामान्य साधु कांहीं वस्त्र धारण करूं शकतात. पण अंतिम दर्जाच्या साधनीं नम्नच राहिले पाहिजे असा आजवर नियम होता. पण दुष्काळांत आहार मिळेना म्हणून नम्न साधुनीं श्वेतवस्त्र धारण करून भिक्षा गोळा करण्यास सुरवात केळी पण दक्षिणेत गेलेल्या मुनींनी मात्र दिगम्बरत्व सोडलें नाहीं. ते मुनि मगध देशांत परत आले तेव्हां श्वेतांबरत्व जैन-साधुंचे बाबतींत अगदीं रूढ होऊन गेले होते. स्यामुळे मुनि-संघात भेद पडला. ' महावीरस्वामींच्या निर्वाणानंतर जैनसंघांत मतभेद झाला असा मोघम उल्लेख वौद्ध प्रंथांसून आहे. तेवढ्यावरून हा मतभेद भद्रबाहु-स्वामींच्या पूर्वीहि होताः पण त्याच्यानंतर दुष्काळामुळे तो मोठ्या प्रमाणांत हरगोचर झाला असे. त्रो. जेकोबी व कांहीं पौर्वात्य विद्वानहि म्हणतात. पण वरील विवरणच अधिक ग्राह्म वाटतें.

# महावीर पश्चात्काल.

याप्रमाणें इ. स. पू. पहिल्या शतकापर्यंत जैनशासनाचें वर्धन आविच्छित्रपणें निर्प्रथ मुनिगग व अनेक सम्राटांनी केलें; पग त्यानंतर मुनिसंघांत वरीलप्रमाणें मतभेद माजला. व साम्राज्यिह लयाला गेलें. अनेक राजे स्वच्छंदानें राज्य करूं लागले ब मुनिगणिह स्वच्छंदानें मतप्रसार कहं लागला. इतर मतांना पुढें येण्यास हा काळ अनुकुल ठरला. बौद्धमतच काय तें इ. स. सातन्या शतकापर्यंत जैनमताच्या बरोबरीने वाडीस लागलें. या काळांत जैन व बौद्ध हे दोधे सम-समान होते असे म्हणावयास हरकत नाहीं एक राजा जैन असे तर दूसरा बौद्ध होई व आपल्या प्रजेलाहि बौद्ध बनवी. पुडें पुन्हां तोच जैन बने व प्रजेलाहि जैन बनवी असाच फेरबहरू या पांचसहा शतकांत चालला होता. स्वतः बुद्धाच्या काळीं हि जो धर्म टिकूं शकला नाही. त्याने भारतवर्पातील प्रमुख धर्माला सामना देण्याइतकें बळ भिळवावें असें कसें झालें ? असें होण्याचें कारण नंतरच्या बौद्धा-चार्यांनीं बोद्धमतात केलेली सुवारणाच होया बद्धकाली सामान्य नीतीला प्राधान्य होतें व तत्त्वज्ञान नकारात्मकच होतें. नंतरच्या बौद्धाचार्यानीं तत्वज्ञान रचले व तात्विक दृष्ट्या इतर दर्शनांचे खंडण करून स्वमताचे समर्थन करण्यास प्रारंभ केला. याप्रमाणें वृद्धिमानावर जेव्हांपासन बौद्धाचार्य विजय मिळवं लागले तेव्हांपासन त्यांच्या मताची सरशी होऊं लागली. त्याचा स्वीकार राजे व इतर प्रजाहि करूं लागली. पण पढें बुद्धिबलावरच सर्व कसरत होऊं लागल्यामुळें आणि राजाच्या पाठबळावरच सर्व करामत बौद्धाचार्य कहं लागल्यामुळे सामान्य नीतीवरचेहित्यांचे अवधान सुटलें व भिक्षभिक्षणीतच अनाचार माजला व त्याचा परिणाम समाजावरहि होऊं लागला, तेव्हां फिरून जेनाचार्याची सरशी होऊं लागली, या काळांतील जैनग्रंथ पाहिल्यास त्यातील निम्मा आवेक भाग बौद्धांचे खंडन करण्यांतच सर्वी, पडला आहे असे दिसून येईल. यावरन जैनाचार्यानींच शेवटीं बौद्धमताचें पारिपत्य केलें असे म्हणावयास हरकत नाहीं.

भगवान महावीर व म. बुद्धानी हिंसात्मक कर्मकांडाचे जें एकदां पेकाट मोडलें तें कायमचेंच होया हिंसात्मक यज्ञानी फिल्ल डोकें वर काढले नाहीं इतका जवरदस्त टोला या दोन महात्म्यांनी त्या हिलिस संस्थेजा दिला ब्राह्मणांचें बंडिह या दोन महापुरुषांनी कमी केलें व म्हणूनच या दोघांना अलीकडील वेदमता-नुयायी आपल्यांतील मोठें बंडिखोर समजताता श्रीरामस्वामी आयगार आपल्या 'दक्षिणेतील जैनधर्म 'या पुस्तकांत म्हणतात, 'काहीं विद्वान जैनधर्माला हिंदू-

मधील बंडखोर व वर्णव्यवस्थेचा उच्छेद करणारा आहे असे म्हणतात. पण ते सर्वस्वीं खोटें आहे. महावीर कालापर्यंत ब्राह्मणांनीं इतर वर्णीशीं इलकेपणानें बागण्याचा जो प्रघात पाडला होता तो बंद पाइन क्षत्रिय वर्णाचें श्रेष्टत्व प्रस्था-पित केलें व इतर वर्गीनाहि त्यांनीं बरोबरीनें वागविलें हें खरें; पण याचा अर्थ वर्णव्यवस्थेचा उच्छेद केला असा होत नाहीं. जैनसमाजांतिह वर्णव्यवस्था आहे; पण त्यांतील उचनीच कल्पना नाहीं." तेव्हां हिंसात्मक यज्ञांचें बंड व वर्ण व्यव-स्येंतील उन्नर्गाचपणा या दोहोंचा नायनाट भगवान महावीर व म. बुद्धांनी केला हें उघड आहे. त्यावरोबरच इंद्रवहणादि देवतांचें खरें स्वरूप काय आहे तेंहि महावीर तीर्थंकरांनी दाखवन दिलें. मनुष्यगतीप्रमाणेंच या देवतांची एक गति आहे. ते मुक्त झालेले पूजनीय देव नव्हतः अर्थात्च त्यांचे पूजन करण्याची जरूरी नाहीं व त्यासाठी हिंसात्मक यज्ञ करण्याची तर मुळीच आवश्यकता नाहीं. असें त्यांनी दाखबून दिले. म. बुद्धानें तर या जन्मानंतरच्या जीवनाची पंचाईत करण्याचेंच टाळलें: मग त्या भावी जीवनांतील सखासाठी यजांचा एवढा खटा-टोप कशाला हवा ? भगवानमहावरि व म. बुद्धांच्या या उपदेशाचा परिणाम सर्व समाजावर चांगला होऊन असंख्य लोक जैन व बोद्ध झाले आणि जे राहिले त्यांनीहि भापला उपासनामार्ग बदलला. वेदांतूनच नवीन शिव किंवा हरू, शाक्ति, विष्णु, गणपति वगैरे देवांना शोधन काढण्यांत आले व त्यांची उपासना सुरूं झाली. राम, कृष्ण वैगेरे क्षात्रवीर कीं, ज्यांचा महिमा त्या कार्ळीहि लोक गात होते त्यांना या देवांचे अवतार ठरविण्यांत आले व अनेक पुराणे रचण्यांत भार्ली. व्यासीकत व इतर पुराणें इ. स. च्या सातव्या शतकापर्यतच झालेर्ली आहेत. बरीचशीं उपनिषदेंहि याच काळांत झालेलीं आहेत. अर्थात बेदानुयाया-मधुनहि कर्मकांड अजीबात लोपून ज्ञानकांड व उपासनाकांडानेंच या काळांत उचल खार्ही होती. जुन्या इंद्रादि देवतापैकीं सूर्य व अमि यांची उपासना कायम राहिली व इतरांचें पूजन कांहीं ठराविक कर्मापुरतेंच राहिलें. अमिहोत्र राहिले: पण त्यांतील हिंसा गेली. एकंदरींत अनेक देवतीपासना चालं राहिली; पण ती रुद्रादिदेवांची: इंद्रादि देवतांची नव्हे.

आडव्या शतकांत जैन व बौद्धांची चुरस बरीच वाढलेली दिसते. बौद्ध-राजांनी जैनांची ऋत्तल करण्यापर्यंत मजल नेली. उलट जैनराजांनीहि त्यांचा सूड उगविला असला पाहिजेच; पण बौद्धिमिश्च व राजांनी जितका निर्दयपणा

# महावीर पश्चाःकाल.

दाखिवल्याचें इतिहास पुराणांतून नमुद आहे तितक जैनसाधु व राजांच्या कोर्याचे दाखले नाहींत व ते स्वामाविकच आहे. पण दोघांच्या भांडण्यांत तिसऱ्याचा लाभ या म्हणीप्रमाणें या काळांत वैदिक्षधर्मीचे चांगलें फावलें. शंकराचार्य याकाळीं अवतरत्यामुळे वे दिकधर्माचा पुनसद्वार झाला असे म्हणा-वयास हरकत नाहीं. पण त्यांनाहि भगवान महावीर व म. बुद्धानीं केलेल्या क्रांतीच्या मागें जातां आले नाहीं. या दोन महापुरुषांच्या पूर्वीचा वेदिकधर्म ते प्रचारांत अःणूं शकले नाहींत. पण त्या पायावर उभारलेला सुवारक धर्मच त्यांना प्रस्त करावा लागला. त्यानांहि हिंसात्मक यज्ञ तामसी म्हणून त्याज्य ठरवावे लागले. इंद्रादि देवतांची उपासना सोडावी लागली. जनाचा कर्मसंन्यास पत्करावा लागला. बोद्धभिक्षूंचा वेष स्वीकारावा लागला. किंबहुना त्यांचा शून्यवादीह मायावादाच्या रूपाने ग्राह्म करावा लागला. एकं-दरींत जुन्या वदिक कर्मकांडावर जन व बोद्धतत्वज्ञानांच्या परिणामाचे फळ म्टणज शंकराचार्यांचें मत होय असे म्हटल्यास त्यांत मुळींच आतेशयोक्ति होणार नाहीं. त्यावेळी सद्र, विष्णु, देवी, गणपीत, सूर्य वगेरे देवतांची उपासना विदिकांत रूढ झाली होती; ती पचायतन पूजा शंकराचार्यीनी मान्य करून सर्व वैदिकांना एक केले. त्यावेळी प्रगट असलेल्या उपनिषदावर त्यांनी संन्यासपर भाष्यें रचली, जैन व बौद्धांचिहि त्यांनीं खंडन केले आहे. पण तें फारच थोडे. त्यामानानें त्या दोन तत्व ज्ञानांतून त्यांनीं घेततेला भागच अधिक आहे. वैदिक साधुचा वर्ग तयार कहन ब्राह्मणेतरानाहि साधु होण्याचा मार्ग त्यांना घाछून द्यावा लागला हा भ. महावीर व म० बुद्धाचा विजयच होय. जागजागी मठ स्थापुन त्यांनीं वैदिकधर्माच्या प्रसाराची सोय केटी. याप्रमाणें वैदिकांची त्यांनी संघटना केल्यामुळे त्या धर्मीत नवचेतन्य आले व राजाश्रयिह पुढे मिळाला. जैनचत्यालयाप्रमाणें व वृद्धभीदराप्रमाणें वैदिक देवांची मंदिरेंहि बांध-ण्यात येकं लागली व समाज या धर्माकडे आकर्षिला जाकं लागला.

शंकराचार्यांचे हें स्मातमित वाहूं लागल्यावर बौद्धमताचा जवळ जवळ लोपच होत चालला. पुढें महमदीयांचें आगमन झाल्यावर निर्गुणोपासनेचीहि लाट उसळली. जेनांमध्यें तारणसमाजी व स्थानकवासी पंथ याचवेळीं निघाले असावेत. वेदांताच्या प्रसारामुळें एकेश्वरीमताकडेहि जनता झुकूं लागली होती. त्याप्रमाणें दक्षिणेंत बाराच्या शतकांत बसवेश्वर अवतरून त्यांनीं एकेश्वरीमत

# महावीरचारेत्र

बाढिविले. एका शिविलिंगाशिवाय दुसरा देव नाहीं हेंच ते मत होय. बसवेश्वरानीं विलक्षण कांती करून बहुतेक जेनांना लिंगायत बनिवेले. नंतर रामानुजाचार्य झाले व त्यांनी वेण्णवमताचा प्रचार केला; पण जगाला मूळ कारण तीन आहेत असे त्यांनी तत्वज्ञान सांगितले. जीव, ईश्वर व सिष्ट ही तिन्ही तत्वें निराळी असून ती कघीहि एक होणार नाहींत असे त्यांचे महणणें होते. याच मुनारास उत्तर हिंदुस्थानांति अनेक साधुमंत झाले व त्यांनी क्षेत्र, वेण्णव काक्त वैगेरे पंथाचा प्रसार केला. नंतर मध्याचार्य व बहुमाचार्य हे दोन आचार्य झाले व त्यांनी हैत व शुद्धाहैत वेण्णव मते स्थापिली. या सर्व पंथानी ईश्वरकर्तृत्वास प्राधान्य दिले व ईश्वरी छुना व्हावी महणून उपासनामार्ग बराच वाह-विला. याप्रमाणें ही एकांतिकमते परीच निघाली व वाहली तरी म. महावीर व म. सुद्धाच्या अहिंसेचा उपदेश ते नाकारू शकले नाहींत व तो उपदेश त्यांना आपल्या उपदेशांत गोंवावाच लागला. महणून जेन व बोद्धांनी आहिंसेचा जितका प्रचार केला तितका लिंगायत, वेणाव व शेवानांहि करावा लागला.

या शैव व बैष्णवांच्या लाटेंत उत्तरहिंदुस्तानांतून जनलेकिसंख्या बाहून गेली असे दिसतें. राज्यिह म्लेंच्लाचेंच सुरूं झाल्यामुळ उन्न दर्जाच्या तात्विक विवेचनाला वावच राहिला नाहीं व शेव, वेष्णवासारख्या एकेश्वरीवार्याची मात्र भरभराट झाली. पुढें पुढें तर नानकासारखें एकेश्वरी व निर्भुणोपासकि है अवतरलें. हा महंमदी संस्कृतीचा प्रभाव होय. दिल्पोत अगर्दी थेट सोळाव्या शतकांपर्यत जैनराजे झाल्यामुळें जैनसमाज बराच मोटा उरला होता. शेव व वैष्णव राजामध्येंच लहालही विशेष चालूं असे. त्याचा शेक जैनराजांनाहि लागला व शेवटीं सर्वच हिंदू राज्यें महंमदी व खिस्ती परदेशी सत्ताधाऱ्यांना बळी पडलीं असा हा दुःखप्यवसायी इतिहास आहे. शैव, व स्मार्त वैष्णवांच्या झटापटींत सर्व जैनबाह्मण त्यांपे ही कोणत्यातरी मताचें झालें; कारण क्षित्य राजेच त्या मताचे बनलें. शहादि इतर सामान्यसमाजिह ज्या मताची सरशी असे त्या मताचे बनलें. शहादि इतर सामान्यसमाजिह ज्या मताची सरशी असे त्या मताचे बनलें. शहादि इतर सामान्यसमाजिह ज्या मताची सरशी असे त्या मताप्रमाणें वागत. वैश्य मात्र स्वतंत्र होते व ते आपल्या जन्या मताना चिकटून राहूं शकत. उत्तरेंत विशेषतः मारवाड व गुजरायेंत वैश्य वर्णच तेवडा . जैन राहिला आहे याचें कारण तरी हेंच होय. दक्षिणेंत माल बन्याच काळपर्यंत जैन राजे असल्यामुळें राज्य गेल्यानंतर त्यांनी श्रेतीं पत्करली पण धर्म सोडला

## महावीर पश्चात्काल.

नाहीं. म्हणून दक्षिणेंत सर्व धंद्यांचे वैश्य आहेत व क्षत्रिय शेतकरी आहेत आणि म्हेसूर संस्थानांत थोडे ब्राह्मणहि आहेत.

श्वेतांबरमताचे जैन बहुनेक गुजराथ व मारवाडांतच आहेत. कारण या भागांतच तो पंथ निघाला व पहें त्याला राजाश्रय मिळाला. क्रमारपालाहि श्वेतांबर जैन राजे गुजरायेंत होऊन गेले. जैनधर्माच्या लोकसंख्येचा ऱ्हास होण्यास अनेक कारणें आहेत. त्यापैकीं श्वेतांबर, दिगंबर भेद हेहि एक कारण मानण्यांत येतें. पण आमच्यामतें हें कारण गोण आहे. सुलभ व व्यवहार्थ मत असेल तिकडे सामान्य लोकांचा ओढा अधिक असतीर त्यामुळेंच बौद्ध, शैव, बेल्पन, शाक्त वेगेरे न अलीकडे महंनदी न खिस्ती मतीचा फैजान झालेला ओह. दिगंबराइतकेच श्वेतांबरिंह जैनधर्यश्रेमी आहेत. जैनधर्माचा प्रसार करण्यांत आत्माराम महाराज, धर्मविजय महाराज, श्री वीरचंद गांधी वगैरे श्वेतांबरांनी बरीच मेहनत घेतली आहे. श्रीमद राजवंद्रासारखे मोठे तत्त्वज्ञानी श्वेतांत्ररांतन झाले व म. गांधीही त्यांचीच जगाला देणगी होय. मदा. मांस व परस्त्रीगमन या व्यसनांची बाधा म. गांधीच्या मातोश्रीने जर जैनसाधुप्रेंट त्यांच्याकडून घेववर्छा नसती व आफ्रिकेत्न शीमर् राजचंद्राशीं त्यांचा पत्र-व्यवहार झाला नसतां तर बॅ. मो. क. गांधी म. गांधी झाले असते किंवा नाहीं याची वानवाच आहे. तेव्हां श्वेतांवरमतामुळेंहि जैनथर्माचा प्रभाव कायम राहिला ही गोष्ट नाकारून चाळणार नाहीं। शिवाय बौद्धमत हिंदुस्तानांत नामशेष झालें असेल तरी मायाबाद व अहिंसेच्या रूपानें ते जसे जिवंत आहे तसेच शैव. वैष्णवादि हिंदनीहि जनमत जिवंत ठेवळें आहे असेहि म्हणतां येईळ. महावीर तीर्थकरांच्या प्रभावी उपदेशाचा परिणाम हिंदी जनतेवर कायमचा झालेला आहे. जैन लोकसंख्या कमी असली तरी तो इतर पंथाच्या अनुयायावर बराच झालेला आहे हे लक्षांत घेणें जरूर आहे.

एकदरींत भगवानमहाधीरानंतर सहा शतकेपर्यंत जैनधर्माचा प्रभाव हिंदुस्तानांत कायम होता व त्याचा प्रचार परदेशांतूनहि झाला मोठमोठे राजे जैन होते महान जैनसाधु व पंडित होऊन गेले व हिंदुस्तानांतील बहुसंख्याक जनता जैनच होती पण वीरनिर्वाणानंतर सहाशें वर्षानीं बौद्धमताची स्पर्धा सुरू झाली ही स्पर्धा इ.स. च्या आठण्या शतकांपर्यंत चालूं राहिली व नंतर वैदिक धर्मीचे पुनहच्चीवन झाल्यामुळे बौद्धधर्माचा इस झाला नंतर वैष्णव व शैव, शाक्तादि

सुलम मतांचा जोर वाहून जैनधर्मासिंह उत्तरती कळा लागली. तथापि दक्षिणंत इ. स. च्या सोळाव्या शतकापर्यंत जैनराजे असल्यामुळें जैनलोकसंख्या इकडें बरीच होती. गुजराथेंत शेव, वैष्णव व जैन या तिथांचे समसमान प्राबल्य अजूनिंह आहे व कुमारपाल राजाचे वेळीं जैनधर्माचा प्रसार गुजराथेंत विशेष होता. महाराष्ट्रांत महानुभव व वारकरी पंथाच्या प्रसारापूर्वी जैनमताचा प्रसार बराच होता. कर्नाटक, आंध्र, व तेलंगणांतिह जैनराजे, पंडित, साधु, कारागीर व व्यापारी सोळाव्या शतकापर्यंत वरेच होते. पण पुढें वेष्णव व लिंगायत मताचा जोर वाहून जैन लोकसंख्येस उत्तरती कळा लागली. असो.

पंडितांच्या वादाविवादावर, राजांच्या लहरीवर व लोकमताच्या छंदावर व्यवहारांत कोणत्याहि धर्ममताचा प्रसार अवलंयून असतो. म्हणून केवल लोक-संख्येवरून कोणत्याहि धर्ममताचा प्रसार अवलंयून असतो. म्हणून केवल लोक-संख्येवरून कोणत्याहि धर्माचा श्रेष्ठ किन्छपणा ठरवितां येणार नाहीं. नीति-समाजासाठीं असतो, पण धर्म मुख्यतः अध्यात्मिक कल्याणासाठीं असतो. केवल या हष्टीनें पाहतां महंमदी, खिस्ती, पारशी व बौद्धमतापेक्षां हिंदूतत्त्वतानें श्रेष्ठ आहेत ही गोष्ठ आतां सर्वमान्य झाली आहे. हिंदूतत्त्वतानंतिह विष्णव, शाक्त, गाणपत्य, शेव, सिख वगरे पंथापेक्षां वेदांत तत्त्वतान अध्यात्मिक दष्टीने उच्च-प्रतीचे आहे ही गोष्टिह निर्विवाद आहे. ज्ञानी लोकांनीं जैन-तत्त्वतानाचे सार्वगिकत्व व सर्व श्रेष्ठत्व असंच विणलें आहेत.

जेनेतर विद्वानिह जैनधर्माची शुद्धता व सर्व श्रेष्ठता अलीकडे कवूल कहं लागले आहेत व जसा जसा जेनदर्शनाचा अभ्यास अधिकाधिक होत जाईल तसतसा त्याचा श्रेष्ठपणा निर्विवादपणें मान्य केला जाईल हे निःसंशय होय. अहिंसेच्या प्रमावाचें महत्त्व म. गांधी जगाला प्रत्यक्ष पटवीत आहेत. आचार्य श्री. शांति-सागरसारखें निर्प्रथमिन जेनदर्शन आचरण्यांत आणून दाखवीत आहेत. विद्या-वारिधी चपतरायंजनांनीं सर्व धर्मीचा तुलनात्मक विचार कहन जेनदर्शनांत विणिलेले तत्त्वज्ञानच सर्व धर्मीचें सार का असलें पाहिजे व कसें आहे तें दाखवून दिलें आहे. इतर पंडितिह आपारत्यापरीने प्रयत्न करीत आहेत. पाश्चिमात्य देशांतून निरीक्षरवाद अनात्मवादाच्या अर्थानें वाढत आहे. ईश्वरकर्तृत्व विद्वानांना पटेनासे झालें आहे; पण जैनदर्शनांतील वीतराग, निरुपाधिक व चैतन्यस्वहण स्वयंभू ईश्वराची कल्पना विद्वानापुढें मांडल्यास आस्तिक्यबुद्धि वाढणें शक्य आहे. जगांतील विद्वानांना जेनदर्शनाचीच तहान लागलेली स्पष्ट दर्गोचर होत

#### उपसंहार.

आहे. ती पुरिवणारा निर्मथ महात्मा हवा आहे. कालानुसार तो जन्माला येऊन सम्यक्धमीचा प्रसार करीलच; पण तींपर्यत प्रत्येकानें शिक्तनुसार छुद्ध धर्माचा प्रसार करण्याची खटपट केली पाहिजे. हटवादी लोकांना कांहींच पटणार नाहीं. व त्याच्या उद्धाराची आशाच नाहीं. पण सत्यशोधक व सत्याग्रही लोकांची समजूत पाडणें शक्य असते व इष्टि असतें. जैनधर्म हा पूर्ण सत्य व अव्याबाध आहे. खच्या मुमुक्सनां तो पटलाच पाहिजे व तेच तो आचरणांत आणूं शकतील आदारीर्थकरापासून निर्वेधपणें चालत आलेलें तत्वज्ञानच महावीर तीर्थकरांनीं सांगितलें. ते त्याच्यानंतर शेंकडों वर्षे मुमुक्स्नीं आचिरलें; आज आचरीत आहेत, व पुढंहि आचरतील.

# प्रकरण तेरावें.

# उपसंहार.

तीर्थकरासारख्या अलौकिक व्यक्तीचें चिरत्र लिहिण्यास केवलज्ञानीच पाहिजेत; तरच ते अगदीं प्रासादिक होईल. त्यांचें चिरत्र लिहिण्यास गणधर लायक
होते. पण त्यांनी लिहिलेलीं चिरतें उपलब्ध नाहींत. चीर्वास तीर्थकरांनंतर खे
अनंत सिद्ध होऊन गेले तिहि तीर्थकरांचे प्रासादिक चिरत्र लिहिण्यास लायक
होते; पण त्यांपैकीं एखाद्या सिद्धानें लिहिलेलें एखाद्या तीर्थकरांचें चिरत्रिह आढआढळत नाहीं. कांहीं मुनीनीं व पंडितांनीं लिहिलेलीं चिरित्रें आहेत; पण रामचिरत्र लिहिणाऱ्या वाल्मिकीप्रमाणें व कृष्णचिरत्र लिहिणाऱ्या व्यासाप्रमाणें या
मुनीची व पंडितांची ख्याति नाहीं. राम व कृष्णचंद्रांचीं चिरत्रें व्यासवाल्मिकींच्या आटोक्यांतील होती. तशी तीर्थकरांचीं चिरत्रें मुनिपंडितांच्याहि
आवाक्याबाहरेचीं आहेत. प्रारंभीं लिहिल्याप्रमाणें त्यांचे वर्णन करण्यास केवलीच
पाहिजेत. इंद्रियातींत ज्ञानाचा हा विषय असल्यामुळें त्यांचे यथार्थ व प्रभावी
वर्षन केवलज्ञान्याशिवाय कोण ककं शकणार ? म्हणून पंतकवींनीं म्हटल्याप्रमाणें

त्तीर्थकरांच्या प्रासादिक चरित्राचे बाबतींत 'स्तवास्तव तुक्या, तुक्यासम कवी कथीं जन्मती १ असा प्रश्न टाकृतच स्वस्थ बसावें लागतें.

पण चाल काळ इतिहासमाहात्म्याचा काल आहे. अलीकडे ऐतिहासिक ज्ञानास विशेष महत्व देण्यांत येते. म्हणून तीर्थंकरांचे प्रासादिक वर्णन जरी करतां आले नाहीं तरी ऐतिहासिक वर्णन करणें मात्र अत्यंत अवस्य होऊन बसलें आहे. हें कामसुद्धां कांहीं साथें नाहीं. यालाहि वन्याच संशोधकबुद्धीची, व विशेष लेखनशलीची जरूरी आहे. जॉर्ज, हेनरी, व्हिक्टोरिया, नेपोलियन, अकबर, अवरंगजेव वंगेरेंच्या चारित्रांची बाउंच्या बाडे प्रसिद्ध करतां बेतील. कारण या व्यक्ति अर्छाकडेच होऊन गेल्या असल्यामुळे साधनें मिळुं शकतात. पण अडीच हजार वर्षीपूर्वीच्या महात्म्यांच्या चरित्राची सामुग्री कोठून मिळ-वावयाची ! सुद्वानं म. बुद्ध व भगवानमहावीरांचे बाबतीत पूर्वाचार्यानी बरीचशी माहिती धर्मशास्त्रांतन प्रथित करून टेविली असल्यामुळे यांची चरित्रें लिहिणें शक्य झालें आहे. तरी पण ही माहिती झाली तरी पुराणवजाच! यौतन इतिहास काढन त्यांचे कितीहि संगतवार चरित्र लिहिलें तरी अलिकडील व्यक्तींचीं चरित्रें जशीं मिळं शकतात तशीं कांडी ती चरित्रें होणार नाहींत. अशा स्थितीतिह बाबुकामताप्रसादजीनी हिंदी भाषेत ऐतिहासिकदर्शने महावीरचरित लिहिण्याचा प्रयत्न केला व तो कांहीं अंशीं साधला आहे. हिंदी भाषेशिवाय इतर कोणत्याहि भाषेत असे महावीर चरित्र नाहीं.

प्रस्तुत लेखकाची विद्वत्ता ऐतिहासिक चिरत्र लिहिण्याइतकीहि नाहीं; मग प्रासादिक चिरत्र लिहिण्याची गोष्ट दूरच राहिली. काव्यमय चिरत्र लिहिण्याचा प्रयत्न होण्याजोगा आहे. पण चालुं काळांत त्यांची मातव्यरी नाहीं. हलीं ऐतिहासिक व गद्यमय चिरत्राचीच विदेशि कदर करण्यांत येते. तसे चिरत्र कानडी मावेत श्री. भिडे यांनी लिहिल्याचे ऐकिवांत आहे; पण तें पुस्तक अम्हास पाहावयास मिळालें नाहीं. व मिळालें तरी तें आम्हीं समजूं शकणार नाहीं. गुजराथी भाषेत महावीरचिरत्रें आहेत व श्वेतांवरद्यीनें तीं लिहिलेलीं आहेत. मराठी भाषेत तसें चिरत्र नसावें यावहल मनाला राहृत राहृत दुःख बादत होतें. महाराष्ट्रांत इतर प्रांतांपक्षां आधुनिक विद्वानांची संख्या अधिक. ते बहुतेक वैदिकमताचे असल्यामुळें त्यांनीं ऐतिहासिकद्यथा वैदिकधर्मीचे व पुरुषांचें ग्रंथ लिहृन 'वेदोच्छिष्टं जगत्सर्वम् ' ही व्यासोक्ति चालू काळांतिह

#### उपसंहार.

खरी करण्यासाठीं चंग बांधला. पण त्यामुळें सत्य दडपले जात असलेले आम्हाला सहन होईना. जनधम सबीत प्राचीन असून तो भारतीय आहे. बेदिकधम बाहेरून आला आहे. जनधमीची छाप बेदिकधमीचर पडल्यामुळेंच तो आर्य म्हणण्यास लायक झाला आहे. नाहींतर हिंसात्मक बलिदान व पंचभूतात्मक प्रकृतींत इंद्रादिदेवांना कल्पून त्यांची भयाकुल अंतःकरणानें पूजा करण्यापलीकडें बेदिकमतांत आरंभी कहींच रहस्य नव्हतें. न बोलेल त्याची द्राह्मीह पडून राहतील व बोलेल त्यांची आंबट बोरेहि खपतील या म्हणीप्रमाणें खिश्चन, बौद्ध व बेदिकमतांचा डंका गाजत आहे. व जनश्रमीच्या नगाऱ्यावर कोणीहि शेवत झडवीत नाहीं अशी स्थिती पाहून पात्रता नसतांनाहि हा प्रयत्न आदरिलेला आहे.

जनांचा प्राचीन गोरव किती म्हणून वर्णावा ? उत्तर ध्रुवाक्डील टोळ्या इकडे येण्यापूर्वी भरतखंडीत एकमेव जनधर्मच होता. वेदिक मिण्यारवाचा प्रसार झपाट्याने होऊं लागल्यानंतरिह जनतत्त्वज्ञानाची छाप वैदिकतत्त्वज्ञानावर पड-तच होती. महावीरकालपर्यत जेन लोकांचे व संस्कृतीचे वर्चस्व कायम होतें. नंतरच्या बौद्धलाटेत अनेक वेदिकमते पुढे सरसावर्णी व बौद्धमताप्रमाणेच विनशासनालाहि उत्तरतीकळा लागली. तथापि दक्षिणेत जेनांचे वर्चस्व बरेंच होतें. पण उत्तरधुवाकडील टोळ्याडीनें जसा जेनसंस्कृतीवर पहिला हला चढाविला तसा महंमदी टोळ्यांनीं अकराव्या शतकांत दुसरा हला चढाविला व पंघराव्या शतकांचे अकेरीस जेनांची लोकसंख्या बरीच कमी झाली व त्यांचे राजकीय विमवहि नष्ट झालें.

अखिल भारताचा दिचार सोडून देखन दक्षिण भारताचा दिचार केला तरी गंग, राष्ट्रकृट, होयसाल व कलचुरी ही राजघराणी सर्वस्वी जैन होती व पहन, संतार, चालुक्य, कदंद व रह वगेरे राजघराण्यांतील बरेच राजे जैन होते. बसवे-श्वर व रामानुजाच्या कालापासून जैन राजेहि शैव व वेष्णव होत गेले आणि जे जैन राहिले त्यांचाहि शेवटी पराजय झाला, राजकीय पाठवल गेल्याबरोबर जैनांची लोकसंख्याहि घटली व राहिले तेवहे बहुतेक शेतकरीच राहिले. दक्षिणतील प्रमुख भाषांना ज्यांनी जन्म दिला व ज्या भाषांतील आख्यंथ जैनच आहेत,त्या भाषे-प्रमाणेंच संस्कृत भाषेतिह प्रथरचना करून ज्यांनी उभयभाषा कोविद म्हणवृत्न घेतलें ते जैनब्राह्मण गेले व त्यांच्याबरोबरच त्यांचे निःसंतान झालें. उपाध्ये व

महैसूर भागांत ब्राम्हण म्हणूनिह कांहीं जैन आहेत; पण ते पार थोडे, ज्यांनीं मोठमीठी राज्यें केलीं ते जैनराजेहि विलयास गेले व त्यांचें संतान असलें तरी ते क्षात्रवृत्तीहीन बनले आहे. ज्यांनी समुद्रपर्यटन करून परदेशांतून जैनधर्मीचा प्रसार केला व तिकडून मुवर्ण आणून भरतभूमीला मुवर्णभूमि हें नामाभिधान प्राप्त करून दिलें तें जैन वैश्यदक्षिणेंत तरी फारसे राहिले नाहींत. गुजराथ व उत्तर हिंदुस्तानांत मात्र जैन मुख्यत्वेंकरून वैश्यच आहेत. शहरवाला हलकेपणा जैनसमाजांत कथींच नव्हता हा उत्पादकवर्ग असून समाजाचा आधारस्तंम होय. या वर्णाचेहि कांहीं जैन दक्षिणेत आहेत.

जैन, ब्राह्मण, क्षत्रिय व वैश्य कालाच्या पोटांत गडप झाले: पण त्यांचा लौकिक तात्रिक व ऐतिहासिक प्रथरूपाने आणि चैत्यालयांच्या रूपाने आजतागायत मौज़द आहे. नुसत्या मंबई इलाख्याचा विचार केला तरी मंबई, अहमदाबाद (करणवती), धंधका, धोलका, धोधा, कपडबंज, मातार, महुआ, निडयाद, उमरेठ, पावागड, चांपानेर, देसार, दाहोद, गोधा, भडोच, गुक्रतीर्थ, अकलेश्वर, साजोत, शाहाबाद, सूरत, रादोर, मांडवी, नवसारी, पाटण, ऊंझा, वडनगर, सरोत्रा, सुंजवर, संखेश्वर, सोजित्रा, ईंडर, खंभात, तारंगा, वडाली, पालीठाणा, गिरनार, वढवाण, गोरखमढी, बह्नभीमपुर, तेलुजायुंफा, भद्रेश्वर, अंजार, इतकी अत्यंत प्राचीन मंदिरें असलेलीं स्थानें आहेत. त्याशिवाय जैनवस्ती आहे तैथें नवीं मंदिरे झालीच आहेत. गुजराथनंतर कर्नाटकाचा विचार केला तर बेळगांव, हालसी, हों गल, हूली, कौन्नर, नंदगड, कलहोले, मनोळी, सौंदत्री, कोकतनूर, विजापर, ऐहोली, अरसी बर्डिंग, बादामी, बागलकोट, हुनगुंद, पृद्दकल, ताली-कोट, अनेपूर, सिंदगी, धारवाड, बंकापूर, हानगल, लक्कुंडा, मुळगुंद, शिगगांव, हुबळी, रुक्ष्मेश्वर, आदुर, डंबळ, देवागिरी, सुंदी, बनवासी, भटकळ, चितकुल, गरेसप्पा, होनावर वगैरे अनेक ठिकाणीं जुन्यावस्त्या आहेत. म्हैसूर संस्थान तर जुन्या बस्त्यांचे आगरच आहे. मदास इलाख्यांतील बहतेक सर्व हिंदू संदिरे पूर्वी जिनालयें होतीं.

आतौ महाराष्ट्राचा विचार करूं ठाण्याच्या आसपास पूर्वी जैन-राज्य होते. त्यामुळे कोंकणप्रांतांत वरींच प्राचीन जिनालयें आहेत. अमरनाथ, बोरीवली, ब डाहणु, कल्याण, कन्हेरी, गुंफा, सोपारा, तारापुर, वज्राबाई, वशाली, कुलाबा, चित्रळ, गोरेगांव, कडागुंफा, महाड, पाले, कोलगुंफा, रायगड, रामधरणपर्वत, (१२८)

#### उपसंहार.

खारेपाटण, दामल, नाशिक, भंजिनी गुंफा, अंकरगुंका, चांदवड, इगतपुरी गुंका, चांमारलेणें, सिकर, मांगीतुंगीं वगैरे. गोवें प्रांतांतिह प्राचीन जैनमीदेरे आहेत. आतो देशावरील जिल्ह्यांचा विचार कर्छ. नंदुरवार, तुरनमाल, यावल-नगर, भामरे, निजामपुर, पीतळ खोरें जैनगुंफा, अजिंठा जैनगुंफा, कन्हाड, वांई, पोमलवाडी, फलटण, बेलापूर, दहीगांव, कोल्ह्यपूर, चाव गुंफा, रायचाग. खेद्रापूर, बीड, हेरले, कुंडल, कुंभोज, स्तवनिधी, बमनी, सावगांव वगैरे या-शिवाय जगदंवा करवीर, पंढरींचा विद्वल ही प्रसिद्ध मंदिरे व इतरिं अनेक मंदिरें पूर्वी जिनालयेंच होतीं.

भातां ज्या राज्यात आमर्चे वास्तव्य आहे त्या हैद्राबाद संस्थानचाच विचार कहं. इ. स. ना पूर्वी या भागावर आधार्चे राज्य होते व त्यावेळी ते बहुतेक जैनव होते. इ. स. ५५० पर्यंत चालुक्यांनी राज्य केलें. यांची राजधानी कल्याणपृष्टम होय. या घराण्यांतील है बहुतेक राजे जैन होते. नंतर ते शैव ब वैष्णव झाले. मलखेडला राष्ट्रकुटानीं इ. सनाच्या आठव्या शतकापर्यत ब नंतर यादवानीं राज्य केलें. यादवाची राजधानी देशगरी होती. दुधनीहन पांच मैलांबर आतन्त्वंद्रनाथाचे मंदिर आहे. चंद्रप्रभतीर्थकराची दोन हात उंच पदा-सनस्य मूर्ति आहे. दींड फूट उंचीच्या तीन नम्न मूर्ती व चोविस तांर्थकरांची एक मर्ति आहे. आळंदहन सीळा मैलांवर अप्टें म्हणून गांव आहे. तेथे शके ५२८ मधील विघहर पार्श्वनाथाचे मंदिर आहे. वाटेंत अचलेश्वरगांवी जे शिवा-लय आहे, तेंहि पूर्नी जिनालय होते. परभणी जिल्ह्यांतील किंगेली स्टेशनाहन चार मैलांबर उललेदगांवीं ने मिनायांची भव्यप्रतिमा पूर्णानदीचे काठी आहे. औरंगाबादेहन वीस मैलावर कचनेर गांबी पार्श्वनाथाचे विशालमंदीर आहे. बारशी शहरापासून वीस मैलांवर कुंथलगिरी आहे. हें सिद्ध क्षेत्र असून देशमुषण कुलभूषण मुनि येथून मोक्षाला गले. त्यांचे चरणचिन्द्व तेथे आहे. अलेरस्टेशनापासून चार मैलावर कुलपाक गांबी माणिकप्रभूं वें स्थान आहे. ती मूर्ति आदिनाथांची आहे. गाणगापुराहृत बारा मेळांवर तडकत्वगांवीं शांतिनाथांचे मंदिर आहे. गुलबर्गा जिल्ह्यांतील शाहाबाद स्टेशनापासून दोन मैलावरील वंकुरगांवीं प्राचीन जैनमंदिर आहे. मलखेडचे प्राचीन नांव मलयादी होते. हीच जैनसम्राट अमोघवर्षाची राजधानी। अकलंकदेव व जिनसेनाचार्यासारखे जैनाविद्वान येथेंच होकन गेले. बार्सीहन बारा मैलांबर सांवरगांवीं पार्श्वनाथांचें जुने मंदिर आहे. होनसलगीला

(. १२९.)

\$

पार्श्वनाथ व शांतिनाथांच्या मूर्ति आहेत. एलोराच्या जनगुका तर जगप्रसिद्ध आहेत. बोधानची मशीद पूर्वी जिनालय होत. पाटनचेह्नला तर खोदावे तेथें जैन अवशेष सीपडतात. येथें इ. सनाच्या सातव्या शतकापासून दहाव्या शतकापर्यंत ज्या राजांनी राज्य केलें ते जैनधमीनुरागी होते. खुद्द पाटनचेह्न गांवांन कितीतरी जिनालयें आहेत. हे गांव हैदाबादपासून अटरा मेलांवर आहे.

आतो खुद्द आमच्याच गांवाचा विचार करूं. उस्मानाबाद्वे पूर्वीचे नांव धाराशिव. हें गांव बार्शी लाइनिवरील येडसी स्टेशनापासून चौदा मैलांबर आहे. शहरापासून तीन मैलावरील डोंगरांत सात जैनगुंफा आहेत. एका गुंफेंत अवगाहनाची पार्श्वनाथांची बैठी मूर्ति आहे. ही गुंफा करकंडुराजांने बांघली. आराधन कथा कीषांत एकरो तेरावी कथा राजा करंकड्वी आहे. त्यांत खालील क्षीक आहेत. ' अत्रैव भरतेक्षेत्रे देशे कुन्तल संज्ञके । पुरे तेरपुरे नील महानीला नरेश्वरौ ४ ॥ अस्मात्तरेपुरादास्त दक्षिणस्यां दिशि प्रमो । गव्यूति कान्तरेचारू पर्वतस्यो परिस्थितम् ॥ १४४ ॥ धाराशिवपुरंचास्ति सहस्रस्तंभसंभवम् । श्रीमजिनद्देवस्य भवनं सुमनोहरम् ॥ १४५ ॥ करकंडश्च भूपालौ जैनधर्भ-धुरंबरः । स्वस्यमातुस्तथा बालदेवस्योश्चेः सुनामतः ॥ १९६ ॥ कारियस्वा सुधी:स्तत्रं लवणत्रयमुत्तमम् । तत्प्रतिष्ठा महाभूत्या शीघ्रं निर्मालय सादरात् ॥ १९ । ।। यावहन तेर नगरीत नील व महानील म्हणून नरेश्वर होते. तेरच्या दक्षिणेस धाराशिव असून तें जिनेंद्रदेवाचें मनोहर भुवनच आहे. जैनधर्मधुरंधर करंक दराजाने आपली आई व बाल देव याच्या नावाने तीन लेणी कोरली व मोठ्या समारंभानें जिनविंबप्रतिष्ठा केली. घाराशिवाहन तेर आठ मैलांवर आहे. विहलभक्त गोराकुंभाराच हैं गांव होय. येथें महावीरखामींचें जुने मंदिर आहे. इ. स. पहिल्या शतकापासून तेर नगरी विख्यात आहे. त्यावळचे तिचें नाव तगर होते. इराणी प्रवाशानीं या नगरीचें वर्णन केलेलें आहे. अकराध्या शतका-पर्यंत हे शहर फार भरभराटीत होतें. तर्णानदीकाठचे उत्तरेश्वरमंदिर पूर्वी जिनालय होते.

याप्रमोणे आमचा हा भाग प्राचीनकाली जैनराजांच्या, पंडितांच्या, शेटर्जीच्या व इतर श्रावकांच्या कर्तवगारीने फुळून गेलेला होता. तत्कालीन् वैभवास म्लेंच्छोंच्या आगमनामुळें व शेववेष्णवादि मिथ्यात्वी मतांच्या हुह डीमुळें उत्तरती कळा लागली. ती इतकी की या हुलंडखोर पंथाप्रमाणेच ज़िनधर्म हााहे एक वै दिक्तुमरीनील पंथ आहे असे मानण्यांत येळं लागले. जैन म्हणजे बतिया व शूद असेंच समजण्यांत येऊ लागले. जैनांची लोकसंख्या फाग्च अल्प राहिली. जिनालयें शिवालयें, मशिदी किंवा विष्णुमंदिर बनलीं. इतकी हीन दशा आली तरी जिनश।सनाची ग्रद्धता कांहीं कभी झाली नाहीं. सत्यमेवजयते या वचनानुसार फिह्न जैनसंस्कृतीची भरभराट झालेली दिसन येईल. तुर्त मात जैनमस्कृतिकडे कोणाचे लक्ष नाहीं. उत्तरकरील जैन व्यापारमम आहेत व दक्षिणेतील जैन पोटाच्या मागें लागलेले आहेत. संस्कृतिप्रसाराची नाहीं सर नाहीं: रक्षणाचीहि फिकीर कोणास नाहीं उत्तरेकडील जैनां क्षा दक्षिणेतील जन अधिक मागासलेले आहेत. अर्थात्च दक्षिणी भाषांतून जैनवः स्वय अलीकडे दिसून येत नसल्यास त्यांत काय नवल ! कानडी, तामिल व तेलगु भाषेंतील जुने वास्त्रय वाचणारेहि जैन दुर्मिळ आहेत; अशा स्थितीत नवी रचना करणारे जैन कोठून मिळणार! महाराष्ट्रभाषेत पूर्वी जैनवास्त्रय होतें किंवा नाहीं याचे संशोधन अजून व्हावयाच आहे. हुली सराठी भाषेत प्राचीन जेनप्रथ एकहि उपलब्ध नाही. नवीन रचना होत आहे; व होणें जरूर आहे. आम्ही मूळचे गुजराथी असलों तरी काहीं विद्या महाराष्ट्रांतच रेल्यामुळे सहाराष्ट्राचा अभिमान आम्हासहि व टणें स्वामाविक आहे. त्यांत पुन्हां इ. स. दहाव्या शतकापूर्वीच्या महाराष्ट्रात सर्वस्वी जैनसंस्कृतीच भरभराटीस पोह्ने-चली होती असे इतिहासावरून कळत असल्यामुळे तो अभिमान दुणावती. म्हणून महाराष्ट्राची सेवा करणें आमचें कर्तव्य आहे. महाराष्ट्र आधेत जैन-वास्त्रयाची फार त्रृटि आहे हे जाणून ती वाण दूर करण्याचा यथाशाकि प्रयत्न आम्ही करीत आहों जैनवाद्ययकुसममालेची सहा पूर्ण आजवर काढली व तैरच्या महावीरस्वामीस स्मेरून हें सातवें पुष्प महावीरचरित्र म्हणून काढलें आह. अष्टें येथील विम्नहरपार्श्वनाथ।च्या कृपेनें ऐतिहासिकदृष्ट्या पार्श्वनाथ-चरित्र लिहिण्याची आमची मनीषा निर्विद्यपण पार पड़ी व मराठी वाह्मयांत जैनवाद्मयाची अधिकाधिक भरती होत जावो हीच तीव इच्छा आहे.

आम्ही येथपर्यंत जें महावीरचारित्र वर्णन केलें आहे तें दिगंबरद्यीनें केलेलें आहे. महावीरचरित्राचा विचार आम्हांला सांप्रदायिक द्यीनें करावयाचा नसून ऐति-हासिक द्यीनें करावयाचा असल्यामुळें बाबुकामताप्रसादनीं आपल्या महावीर-चरित्रांत या द्यीनें जी माहिती दिली आहे ती आम्ही खाळीं देतों. खेतां-

याप्रमाणें महावीर तीर्थकरांच्या चिरताकडे अध्यात्मिक रहीं पाहतांना असें इतरांहून निराळ्या व असामान्य रहींनें पाहांबें लागतें त्याचप्रमाणें व्याव-हारिक रहींनें किंवा ऐतिहासिक रहींनें खांच्या चिरताकडे पाहतांनाहि विशेष निराळ्या रहींनेंच पाहांबें लागतें. अवतारांचें वेड ज्यांच्या डोक्यांत शिरलें आहे किंवा लोककल्याण व कांतींच्या कल्पनेंनें ज्यांच्या डोक्यांत घर केलेंलें आहे त महावीरस्वामींना अवतार समजतात व त्यांनीं वैदिकधमीत कांति कहन लोककल्याण केलें असे मानतात. पण ही गोष्ट खोटी आहे. तसे पाहिल्यास सर्व पुण्यातेम कीं जे देवगतींतून मनुष्यगतींत येतात ते अवतारच होत. या रहींनें महावीरस्वामींहि अवतारच होत. कारण तेहि देवगतींतून मनुष्य लोकीं अवतरले होते. पण जगाच्या उद्धारासाठीं अवतरलेले अवतार ते नव्हत. त्यांनीं कोणा मक्ताचे रक्षण केलें नाहीं किंवा दुष्टाचा संहार केला नाहीं कारण दोन्हींहि त्यांना नव्हतें. त्यांनीं आत्मकल्याण कहन घेतलें व मन्यजीवांचे अतिम ध्येय साध्य केलें आणि ते असें करीत असताना त्यांचे आवरण पाहून जीवांनीं जीं कर्मी केलीं तीं कांतीला कारण झालीं.

एकंदरींत महावीरस्वामीच्या चित्रापासून प्रत्येक जीवानें जो बोध च्याव-शाचा तो हाच की प्रत्येक जीवाला सुखाची इच्छा असल्यामुळें व तोच त्याचा स्वभाव असल्यामुळे सुख मिळविण्याच्या त्याच्या मार्गात कोणीहि जीवानें विद्या छाणूं नये. शाश्वतमुख मिळविण्याचा मार्ग एकातिक नसून अनेकांतिक आहे. कीणत्याहि मार्गाचा हृद्ट घरून चालणार नाहीं. हें शाश्वतमुख कोणीहि कोणाला हें के शक्णार नाहीं. तें ज्याचें त्यानेंच मिळावेलें पाहिज. जगात काहींतरी छाद्भुत करणें हें माणसांचें ध्येय नसून शाश्वतमुख मिळविणें हेंच प्रत्येकाचे ध्येय आह. हें ध्येय माणसापुरतेंच परिमित नसून सर्व पश्चपक्षी, कृमिकीटक, जीवजंतु व वनस्यति यांनाहि आहे. महावीरस्वामीनीं उपदेशिलेल्या आहेंसेचें रहस्य द्या अस्तेय, अपरिग्रह, ब्रह्मचर्य या व्रतांतील रहस्य हेंच की त्यांतच शाश्वत व विरपेक्ष सुख आहे. ईश्वर—कर्तृत्ववाद जो त्यांनीं खोहून दाखविला त्यांचें कारणहि आत्म्याचें निरपाधिकत्व व स्वावलयनच होय. जीवात्म्याला स्वतंत्र कर्तृत्व व मोक्तुत्व आहे यावरच सर्व कर्मतत्त्वज्ञान उभारलेलें साहे. सर्व कर्मांचा त्याग व क्षय हाच निश्वित मोक्षमार्ग आहे व सम्मक्ज्ञान, सम्यक्द्र्शन व

#### उपसंहार.

सम्यक्चरित्र या रत्नत्वयींच्या अवलंबनानेंच तो मार्ग साधेल हें खरें; पण त्यासाठीं अमुक तन्हेंचींच उपासना, व वेष असला पाहिजे असा कदाप्रह त्यांनीं प्रतिपादिलेला नाहीं. म्हणून त्यांच्या तत्त्वज्ञानास अनेकांत बाद म्हण-तात. याप्रमाणे महावीरांनीं उपदेशिलेला मार्ग सर्वसाध्य व परिपूर्ण आहे.

हा मार्ग नेहमींच सुफलदायी व आवश्यक असतो. पण हल्ली जीवाजीवांत जी स्वर्धा चार्छ आहे; मतामतांचा गलबला माजला आहे, देश, वर्ण व जाती-मुद्धे जे कलह मातले आहेत या सर्व संकुचित भावनेमुळे ऐहिक मुखांतिह जो संड पडत आहे तो दूर व्हावा अशी इच्छा असणाऱ्यांनाहि महावीरांचा निर्प्रथ व अनेकान्त मार्गच पत्करणें भाग आहे. खरें सख पौद्रलिक उपभोगाच्या त्यागांतच आहे. हे जीव जाणतील तर क्षणिक मुखासाठीं इतकी धडपड करून जीवाजीवात स्वर्धा वाढविणार नाहींत. शेवटीं प्रत्येक जीव शाश्वत सुखदायक सोक्षपदालाच जाणार आहे, कारण तोच त्याचा स्वभाव आहे हें जाणून प्रखेक जीवाला अनुकूठ असेल तो मार्ग मुखप्राप्तीसाठी मिळविण्याचा अधिकार आहे हें जर जीव जाणतील तर ते परमताबहल असेहिष्णु होणार नाहीत. वनस्पती-पासून पंचेद्रियप्राण्यापर्यंत सर्व जीवांना या जगांत स्थान आहे व ते राष्ट्रणारच हैं जाजन जाति, वर्ण, देशादि परिमित बाबींचा विचार करून कोणा-चाहि द्वेप करण्यांत अर्थ नाहीं हे सर्व जीव जाणतील तर बरेच कलह ताबड-तोब मिटतील. पण या सर्व गोष्टी लक्षांत न घेतां जीव घडपडत आहे न स्वस्वांत माता कालवीत आहे. त्याचींच कर्में त्याच्या दु:खाला कारण आहेत. दसरे कोणी त्याला दु:ख देत नाहीं व सुखिह देत नाहींत. दोन्ही त्याच्याच हाती आहेत. त्याची कमें त्याला नडत आहेत, या कमीचा क्षय होऊन नवीं कम कैरण्याचे टाळून शाश्वत सुख मिळविण्याची सन्मति सर्व जीवांना प्राप्त होवी ही भावना भावन आता पुरे करतीं.







# श्री रत्न जैन यंथ माला नं. ११

# जैन धर्माचें अहिंसातत्त्व. स्र

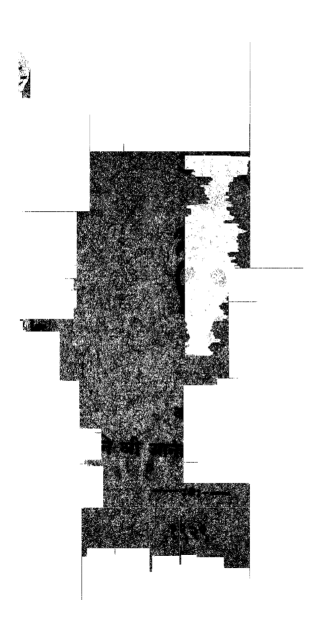
2.於於於在整果於於於於繼續在



अनुवादक मुनि श्री आनंद ऋषिजी महाराज

१९२९

**乔学等等数学学学科**(兴奋学



# सुवर्ण नामावळी

स्तंभः-मुनि श्री आनंद ऋषिजी महाराज

आजीवन सदस्य (Life Members)
१ श्री हीरचंदंजी नानुलालजी पारख
२ श्री मानकचंदंजी सेरमलजी सुराना
सदर बाजार नागपुर-

# आश्रयदाता

१ श्री नंदरामजी चांदमलजी बोहरा ग्रु. गींपला जि. अहमदनगर २ श्री लालचंदजी रतनचंदजी भटेवडा ग्रु. राहु जि. पुणें

३ श्री फतेराजजी धनराजजी सिंगी

मुन्सिंधी जिन्नागपर-

# श्रीरत्न जन ग्रंथमाला नं. ११

॥ श्री पंचपरमेष्ठिभ्यो नमः ॥

# जैन धर्माचें अहिंसातच्य स

अनुवादक

मुनि श्री आनंद ऋपिजी महाराज

श्रीमान् उमेदमळजी चुनीलाळजी कटारीया म्र. रोलगांव जिर यवतमाळ

यांच्या आश्रयाने

प्रका ।। क

श्री जैन धर्म प्रसारक संस्था सदर बाजार नागपूर.

प्रथमा बृत्ति ) बीरसवत / मूल्य प्रति ४/ २५०० ) २४०५ ( हाकडा रू. ५ शिष्य मुनि श्री आनंद ऋषिजी महाराजांनी या पुस्तका पासून महाराष्ट्रीय छोकांनाहीं लाभ मिळावा ह्या हेतुनें मराठी भाषेत भाषांतर करून दिलें. हाणून त्यांचा, त्याचप्रमाणें श्री आत्मानंद जैन ट्रेक्ट सोसायटी अंगाला येथील सेकेटरी कडून मराठी भाषेत पुस्तक प्रसिद्ध करण्याविषयीं आह्यांस परवानगी मिळाली हाणून त्या सोसायटीचा आणि नागपूर चे श्री माणिकराव बालाजी आगरकर जैन मास्तर यांनी या पुस्तकास तपासण्याकारितां जी अमृत्य बेळ दिली हाणून त्यांचा, श्री जैन धर्म प्रसारक संस्था धन्यवाद पूर्वक आभार मानीत आहे.

प्राणीमात्रांच्या ठिकाणी करुणा भावना उत्पन्न होऊन जगांत परस्पर सुखाने नांदोत, अशा छुम मनोकामनेस प्रदर्शित करून ही प्रस्तावना पुरी करितो.

मंत्री

# श्री शांतिप्रभवे नमः

# जैन धर्माचें अहिंसातत्व.

जैन धर्मामध्यें सर्वच आचार आणि विचार फक्त अहिंसेच्या तक्का रचिले गेले आहेत. असे तर भारतवर्षातील ब्राह्मण, बौद्ध वगैरे सर्वच प्रसिद्ध धर्मानीं अहिंसेटा परम धर्म गणिटे आहे आणि सर्व ऋषि मुनि साधु, संत, बैगैरे उपदेशकांनीं अहिंसेचे महत्त्व दाखवन, ती स्टीकार करण्यायोग्य आहे असे दाखिवहें: तरीही या तत्त्वास जितकें विस्तृत, जितके सूक्ष्म जितके खोल, आणि जितके आचरण करण्यास योग्य, जैन धर्मानें दाखिवेंहें, तितकें दुसऱ्या कोणत्याही धर्मानें दाखिवेंहें नाहीं. जैन धर्माच्या प्रवर्तकांनीं अहिंसातत्त्वास चरम सीमेपर्यंत पौंचविर्छे आहे. त्यांनीं फक्त अहिंसेचें कथनच केंडें नाहीं, परंतु तिचें आचरण देखील तसेंच करून दाखित्रलें आहे. निरनिराळ्या धर्मींचें अहिंसातस्त्र फक्त कायिक बनून राहिर्डे आहे, परंतु जैन धर्माचे आहिंसात<del>र</del>व स्यांच्या पेक्षां पुष्तळ अंशीं पुढें वाढून, वाचिक आणि मानसिकाच्याही पुढें आत्मिक रूप बनलें आहे. दुसऱ्याच्या आहेंसेची मर्यादा मनुष्य आणि स्याहून जास्त झाले तर पशु पक्ष्यांच्या जगापर्यंत जाऊन समाप्त होते परंतु जैनधर्माच्या अहिंसेची तर काहीं मर्यादाच नाहीं, तिच्या मर्यादेत सगळ्या चराचर जीवजातीचा समावेश होतो, तरीही ती तशीच अमित राहतें. ती जगासारखी अमर्यादित-अनंत आहे आणि आकाशासारखी सर्व पदार्थ व्यापी आहे. परंतु जैनधर्मातील ह्या मोठ्या तत्वाच्या यथार्थ रहस्यारा समजण्याकरितां फारच योड्या मनुष्यांनी प्रयत केरा आहे. जैनांच्या ह्या अहिंसे विषयीं रोकांमध्यें फारच अज्ञानता आणि बेसमज बाढरी आहे. कोणी या अहिंसेरा अव्यवहार्य हाणजे व्यवहार करण्यास योग्य नाहीं असे दाणतो तर कोणी अनाचरणीय हाणजे आचरण करण्यास योग्य नाहीं असे हाणतो. कोणी ह्या अहिंसेरा आस्याचा घत करणारी आहे असे हाणतों तर कोणी राष्ट्राचा नास करणारी हाणतो. कोणी हाणतों की जैन धर्माच्या अहिंसेने देशारा पर त्रंत्र बनविर्टे आणि कोणी हाणतों की ह्या अहिंसेने प्रजेन्छ वीर्यगहित वाणजे पराक्रमशून्य बनविर्टे आहे. या प्रमाणें जैन धर्माच्या अहिंसे विषयी पुष्कळ मनुष्यांचे पुष्कळसे क्राविचार ऐकण्यांत येतात.

काहीं वर्गंपूर्वी देशभक्त, पंजाब केसरी, टालाजीनीं देखींट एक असाच अमासक विचार प्रकाशित केटा होता, स्यांत महासा गांधीजीकडून प्रचारित अहिंसातत्वाचा विरोध केटा होता, आणि नंतर त्याचें समाधानकारक उत्तर स्वतः महात्माजीनीं दिखें होतें. टालाजी-सारखे प्रौढ विद्वान् आणि प्रसिद्ध देशनायक होऊन, त्याचप्रमाणें जैनसाधूंचा पूर्ण परिचय ठेवीत असतांही, जर ह्या अहिंसेविपयीं असें भ्रांत विचार ठेऊं शकतात, तर मग दुसऱ्या साधारण मनुष्यांची गोष्टच काय सांगावी ?

आतांच कांहीं दिवसापूर्वीं जी. के. नरीमन नांवाच्या एका पारसी विद्वानानें महात्मा गांवीजीस संबोधन कक्कन एक छेख छिहिला आहे. त्यांमध्यें स्थानीं जैनांच्या आहेंसेविषयीं असेच श्रमपूर्ण उद्गार प्रकट केले आहेत. मि. नरीमन एक चांगले ओरिएंटल स्कॉलर हाणजे पौर्वात्य पांडित आहेत आणि त्यांना जैन साहित्य व जैन विद्वानांचा कांहीं परिचय देखील आहे असे माहीत पड़तें. जैन धर्माशी परिचित आणि प्राचीन इतिहासाला जाणणाऱ्या विद्वानांच्या मुखांतून जेव्हां असे अविचारी उद्गार ऐकण्यांत येतात, तेव्हां साधारण मनुष्यांच्या मनांत

वर सांगितछेरी भ्रांति विंबून जाणें साहजिक आहे. याकरितां आर्ह्मी पेथें संक्षिप्त रीतीनें आज जैनधर्माच्या आहेंसेविप्रयीं ज्या वर सांगितछेल्या भ्रांतिमूरुक कल्पना जनसमाजांत प्**सर**ल्या आहेत, व्यांचा खोटेपणा दाख़वितो.

जैनधर्माच्या अहिंसेविपयीं पहिला आक्षेप हा केला जातो कीं, जैन धर्माच्या प्रवर्तकांनीं अहिंसेची मर्यादा इतकी लांब आणि इतकी विस्तृत बनिवली आहे कीं लामुळें सरासरी अव्यवहार्याच्या कोटींत ती जाऊन पाहींचली आहे. जो कोणी या अहिंसेचें पूर्णरूपानें पालन करण्यास इच्छील, त्यास आपल्या सर्व जीवनिकया वेद कराव्या लागतील आणि निश्चेष्ट होऊन शरीराचा लाग करावा लोगेल. जीवनव्यवहारास चालुं ठेवणें आणि ह्या अहिंसेचें पालन करणें, ह्या दोन्हीं गोष्टी परस्पर विरुद्ध आहेत, ह्यणून ह्या अहिंसेचें पालन करण्याचें ताल्पर्य आत्मधात करणें आहे, वैगेरे.

जैन अहिंसेची मर्यादा फारच विस्तृत आहे, सणूनच पालन करणें सर्वाकारितां फारच कठीण आहे, यांत कांहीं संशय नाहा; तथापि ही सर्वथा अन्यवहार्य आहे किंवा आत्मघातक आहे, या सांग-ण्यांत कांहींच तथ्यांश नाहीं. ही अहिंसा अन्यवहार्यही नाहीं; आणि अक्रमघातक देखील नाहीं. ही गोष्ट तर सर्व लोक स्वीकारितात आणि मान्य करितात कीं, ह्या अहिंसा तत्त्वाच्या प्रवर्तकांनीं अहिंसेचें आचरण आपल्या आयुष्यांत पूर्ण रूपानें कलें होतं. अहिंसा पालन पूर्णतया करीत असतांनांहि पुष्कळशा वर्षापर्यंत ते जिवंत राहिलेत आणि जगास आपलें परमतत्त्व समजावीत राहिलेत. त्यांच्या उपदेशानुसारे अन्य असंख्य मनुष्यांनीं आजपर्यंत या तत्त्वांचे यथार्थ पालन केंले, परंतु कीणालाहि आत्मधात करण्याचें काम पढलें नाहीं ह्याकरितां ही गोष्ट तर सर्वांच्या अनुभवावरून सिद्ध झालेलीच आहे कीं, जैन अहिंसा अन्यवहार्यही नाहीं

आणि अहिंसा पालन करण्याकरितां आत्मघाताचीही आक्स्यकता नाहीं. हा विचार तर त्याच प्रमाणें आहे. ज्याप्रमाणें महात्मा गांधी यांनीं देशाच्या उध्दाराकरितां जेव्हां असहयोगाची योजना उद्घोषित केरी होती, तेव्हां अनेक विद्वान आणि नेता हाणाविणाऱ्या मनुष्यांनी त्यांच्या ह्या योजनेस अन्यवहार्य आणि राष्ट्रनाशक दाखिकण्याविषयीं मोठ मोठाल्या गोष्टी केल्या होत्या आणि जनतेस त्यांच्यापासून सावध राहण्याविषयीं सूचना केल्या होत्या; परंतु अनुभव आणि आचरणावरून आतां हें निःसंदेह सिध्द झारें कीं असहयोगाची योजना अव्यवहार्यही नाहीं व राष्ट्राचा नाश करणारीही नाहीं. हां, जो आपल्या स्वाधीचा भोग देण्याकरितां तयार नाहीं आणि आपल्या सुखांचा परित्याग करण्यास तत्पर नाहीं, त्यांच्या करितां ह्या दोन्ही गोष्टी अवस्य अव्यवहार्य आहेत, यामध्ये कांहींच संशय नाहीं. स्वार्थत्याग आणि सुसाकडे दुर्रुक्ष केल्याशिवाय आल्याचा किंवा राष्ट्राचा उध्दार केव्हांही होत नाहीं. राष्ट्राचा स्वतंत्र आणि सुर्खा बनाविण्या-करितां ज्याप्रमाणें सर्वस्व अर्पण करण्याची आवश्यकता आहे, त्याचप्रमाणें आत्म्यारा आधि हाणजे मानसिक दुःख, व्याधि अर्थात् शारीरिक दुःख, आणि उपाधिपासून स्वतंत्र होण्यांकरितां तसेच दुःख द्वंद्वापासून मुक्त बनविण्याकरितां सुष्दां, सर्व क्षणभंगुर सुखांचें बाल्दान करून देण्याची आक्यकता आहे. ह्याकरितां जो मुमुक्षु ह्यणजे बंधनापासून मुक्त हाण्याची इच्छा ठेविणारा आहे, राष्ट्र आणि आत्म्याच्या उघ्दाराविषयीं इच्छा करणारा आहे, त्यारा तर ही जैन अहिंसा अव्यवहार्य आणि आत्मनाशक आहे असें केव्हांही माहीत होणार नाहीं. परंतु स्वार्थामध्यें लुब्ध बनलेले आणि सुखाची इच्छा करणाऱ्या जीवांची गोष्ट वेगली आहे.

जैन धर्माच्या अहिंसेवर दुसरा परंतु मोठा आक्षेप हा केला जातो की ह्या अहिंसेच्या प्रचारानें भारतवर्षास परतंत्र बनविर्के आणि प्रजैस निर्वीर्य ह एजे पराक्रमहीन केले. ह्या आक्षेपास करणाऱ्यांचें मत असें आहे कीं, अहिंसेच्या प्रचारामुळें लोकांत शीर्य राहिलें नाहीं; कां कीं हिंसेपासून उत्पन्न होणाऱ्या नापा पासून भिऊन लोकांनीं मांस भक्षण करणें सोडून दिलें आणि मांस मक्षण केल्याशिवाय शरीरांत शाक्ति व मनांत शीर्य उत्पन्न होत नाहीं, हाणूनच प्रजेच्या हृदयांतून युष्दाची भावना नष्ट झाली. त्या कारणामुळें विदेशी आणि परधमीं लोकांनीं भारतावर आक्रमण करून, त्यास आपल्या स्वाधीन करून घेतलें. याप्रमाणें अहिंसेच्या प्रचारांने देश पराभीन आणि प्रजा पराक्रमशून्य बनली.

अहिंसेविषयीं केल्ली ही कल्पना नितात (विल्कूल) युक्तिशून्य आणि सत्यापासून पराङ्मुख आहे. ह्या कल्पनेच्या मूळांत फारच मोठी अज्ञानता आणि अनुभवशून्यता राहिल्ली आहे. जे ह्या विचारांना प्रदर्शित करितात त्यांना एक तर भारताच्या प्राचीन इतिहासाविषयीं पत्ता नसला पाहिजे, नाहीं तर जगांतील मानव समाजाच्या परिस्थितींचें ज्ञान नसलें पाहिजे. भारताच्या परार्धानतेचें कारण अहिंसा नाहीं परंतु भारताची अकर्मण्यता ( निरुद्यमिल ) अज्ञानता आणि असिहण्णुता ( दुस-यांच्या बढतीला पाहून सहन न होणें ) आहे आणि या सर्वांचें मूळ हिंसा आहे.

जैथपर्यंत भारतवर्शंत आहंसा प्रधान धर्मांचा अम्पुदय राहिटा होता, तेथपर्थंत प्रजेमच्यं शांति, शौर्य, सुख, आणि संतोष यथेष्ट व्यास झालेटे होते, याप्रमाणें भारताचा प्राचीन इतिहास स्पष्टपणें सांगत आहे. आहंसा धर्माचें महान् उपासक आणि प्रचारक नृपति मौर्य, सम्राट् चंद्रगुप्त आणि अशोक होते, यांच्या काळांत भारतवर्ष परतंत्र झालेटा होता काय ? आहंसा धर्माचे कहर अनुयायी दाक्षिणात्र्य कदंब, पहुब, आणि चौछुक्य वंशांतीट प्रसिद्ध प्रसिद्ध

महाराजे होते, यांच्या राज्यकाळी कोणत्याही परचकाने येऊन भारतास गीडित केहें होतें काय? आहींसातत्त्वाचे अनुयायी चक्रवर्ती सम्राट् श्रीहर्प होते, त्यांच्यावेळी भारतास कोणीही पददल्ति केले होतें काय ? अहिंसा मताचें पाटन करणारा दक्षिणस्य राष्ट्रकूट त्रंशांतींछ नृपति अमोघवर्प आणि गुजरार्थेतील चालुक्य वंशीय प्रजापति कुनारपाल होता, यांच्या अहिंसेविपयीं उपासने पासून देशाची स्वतंत्रता नष्ट झाली होती काय? इतिहास तर साक्ष देऊन राहिलेला आहे कीं, ह्या राजांच्या राजत्वकाळी भारतवर्ष अभ्युदयाच्या शिखरावर पोंहोंचलेला होता. जेथपर्यंत भारत वर्पांत बौद्ध आणि जैनधर्माचा जोर होता. तसेंच जेथपर्यंत हे धर्म राश्रीय धर्म हाणित्रेले जात होते, तेथपर्यंत भारतत्रपात स्वतंत्रता, शांति, संपत्ति वगैरे पूर्णरूपाने राहिछेछी होती. अहिंसेची उत्कृष्ट उपासना करणाऱ्या ह्या राजे छोकांनी धर्माचें पारन करीत असतांना सुद्धां पुष्कळशी युद्धें केहीत. पुष्कळशा शबूंचा पराजय केला आणि पुष्कळशा दुष्ट लोकांना दंडही केला. यांच्या अहिंसेच्या उपासनेनें देशाला परतंत्र बनविर्छे नाही व प्रजेला पराक्रमश्रून्यही बनविर्हे नाहीं. ज्यांना गुजराथ आणि राजपुताना येथीरु इतिहासात्रिषयीं थोडे फाराहे वास्तविक ज्ञान असेल, ते जाणूं शकतात कीं, ह्या देशाना स्वतंत्र, समुन्नत आणि सुरक्षित ठेवण्या करितां जैनांनीं कोण कोणत्या प्रकारें पराक्रम करून दाखविन्छे होते. ज्यावेळीं गुजरार्थेतील राज्यकार्याचा भार जैनांच्या स्वाधीन होता महामात्य, प्रधान, सेनापति, कोत्राध्यक्ष वगैरे मोठमोठाले अधिकार जैनांच्या स्वाधीन होते; त्यावेळीं गुजराथर्चे ऐश्वर्य उन्नतीच्या चरम सिमंत्रर चढलेलें होतें. गुजरायच्या सिंहासनाचें तेज चोहोंकडे व्याप्त झालेलें होतें. गुजराथच्या इतिहासांत सेनापित विमलशाहा, मंत्री मुंजाल, मंत्री **शांतु, महा**मात्य उदयन आणि **बाह**ड, वस्तुपाछ आणि तेजपाछ

आभू आणि जगडू, बगैरे जैन राजद्वारी पुरुपां करितां जें स्थान आहे, तें दुसच्या करितां नाहीं. फक्त गुजराथच्याच इतिहासांत नाहीं, परंतु साधारणपणें भारतवर्षाच्या इतिहासांत देखील ह्या आहेंसाधमीची परम उपासना करणाच्यांच्या पराक्रमाशीं सारखेपणा ठेविणारी मनुष्यें फारच कमी मिळतील. ज्या धर्माचे परम अनुयायी स्वतः असे श्रर वीर आणि पराक्रमी होते, तसेच ज्यांनीं आपल्या पुरुपार्थानें देश आणि राज्यास विशेष समृष्ट आणि सत्वशील बनविलें होतें, त्या धर्माच्या प्रचारामुळें देशाची किंवा प्रजेची अधागति कशी हाऊं शकेल १ देशाची परतंत्रता किंवा प्रजेची नवींर्यता यामध्यें केव्हांही आहेंसा कारणीमृत होऊं शकत नाहीं.

ज्या देशांत हिंसेचा विशेष प्रचार आहे, जे अहिंसेचें नांव देखील जाणत नाहींत, ज्यांचें नेहमीं फक्त मांसाचेंच भक्षण आहे आणि पश्र्पेक्षाहि जे अधिक कूर असतात, ते नेहमीं स्वतंत्रच राहतात काय? रोमन साम्राज्यानें कोणत्या दिवशीं अहिंसेचें नांव ऐकिनें होतें? आणि मांस मक्षण सोडिलें होतें? मग त्याचें नांव जगांतून नाहींसे कां झालें? तुर्कस्थानच्या प्रजेमधून हिंसेची भावना केव्हां नष्ट झाली होती? आणि क्रूरतेचा केव्हां लोप झाला होता? मग त्याच्या सम्राज्याची आज अशी दीनैदशा कां होऊन राहिली आहे? आयर्लड देशांत अहिंसेची उद्घीषणा केव्हां केली होती? मग तो देश आज रींकडों वर्णापासून स्वतंत्र होण्याकरितां कां तडफडत आहे.? दुसऱ्या देशांच्या गोष्टी जाऊं था, खुद भारतवर्णांचेंच उदाहरण ध्या. मोगलसामाज्याच्या चालकांनीं केव्हां अहिंसेची उपासना केली होती? त्यामुळें त्यांचें प्रभुत्व नामशेष होऊन गेलें आणि त्याच्याविरुध्द पेशल्यांनीं केव्हां मांस भक्षण केलें होतें? हाणून त्यांच्या ठिकाणीं एकदम वीरतेचा वेग उघडकीस आला? यावरून स्पष्ट दिसतें कीं देशाच्या राजनैतिक उन्नतींत हिंसा कारणी-

सर्व प्राणी मात्रांना रूमातें; याकिरतां आपल्या आस्पासारस्वे दुसऱ्या आस्पांना देखीर अनिष्ट अशा हिंसेचें आचरण केव्हांही न केरें पाहिजे

याच गोष्टीस स्वयं श्रमण भगवान् श्रीमहावीर स्वामीनी देखील अशा प्रकारें सांगितले आहे:——

''सन्ने पाणा पिया उया, सुहसाया, दुहपडिक् ला, अप्पियनहा, पियजीविणा, जीविउकामा। (तक्षा) णातिवाएज्ज किंचणं''

अर्थ:-सर्व प्राण्यांना आयुष्य प्रिय आहे, सर्व सुखाचे आमे-राषा आहेत, दुःख सर्वांना प्रतिकूल आहे, वध सर्वांना अप्रिय आहे, जांचनिक्रया सर्वांना प्रिय लगतें-सर्व जांवांना जिवंत राहण्याची इच्छा आहे, याकरितां कोणताहि जांवाला न मारिले पाहिने किंवा कष्ट न दिले पाहिने. अहिंसेच्या आचरणाविषयीं आवर्यकतेकरितां यापेक्षां जास्त आणखां कांहींच पुरावा नाहीं आणि पुरावाही होऊं शकत नाहीं परंतु येथे एक प्रश्न असा उपस्थित होतो की अशा प्रकारस्था अहिंसेचें पालन सर्वच मनुष्यें करें करूं शकतील १ कांकी ज्याप्रमाणें शास्रांत सांगितलें आहे:-

> जले 'जीवाः स्थले जीवा, जीवाः पर्वतमस्तके ॥ ज्वालामालाञ्चले जीवाः, सर्व जीवमयं जगत् ॥ १ ॥

अर्थ:-पाण्यांत, भूमींत, पर्वतांत, अग्नींत वैगेरे सर्व ठिकाणीं जीव भरछेछे आहेत; सगळें जग जीवमय आहे; याकरितां मनुष्याच्या प्रत्येक व्यवहारांत हाणजे खाण्यांत, पिण्यांत, चारण्यांत, वसण्यांत, व्यापारांत, विहारांत वैगेरे सर्व प्रकारच्या व्यवहारांत जीवहिंसा होते.

१ या स्त्रोकांत जीवा: या शब्दाच्या ठिकाणीं विष्णुः असे देखील हाणतात.

हिंसिशिवाय कोणतीही प्रवृत्ति केली जात नाहीं; हाणून अशा प्रकारच्या संपूर्ण अहिंसेचें पालन करण्याचा तर हा अर्थ होऊं शकता कीं, मनुष्यानें आपल्या सर्व जिन क्रिया बंद करून, योग्यासारेख समाधिस्य होऊन ह्या नरदेहाचा नाश बळजबरीनें करून टाकावा. असे केल्या-शिवाय अहिंसचेंही पालन करणें आणि जीवनाचें (आयुष्याचें) संरक्षण करणें, हें तर आकाशांतील फुलाच्या सुगंधाच्या अभिलापे-सारस्थेंच निरथक आणि निर्विचार आहे. हाणून पूर्ण आहिंसा हा फक्त क्वियानाच्य विषय होऊं शकतो. आचाराचा नाहीं.

हा प्रश्न यथार्थ आहे, ह्या प्रश्नाचें समाधान अहिंसेचें भेद आणि आधिकारी याविषयीं निरूपण केल्यानें होईल. याकरितां आधीं आर्हिसेचें भेद दाखिरिलें जातात. जैनशास्त्रकारांनी आहिसेचें अनेक प्रकार **दाखि**रिलें आहेत. जसें:- स्थूल अहिंसा आणि सृक्ष्म आहिंसा; द्रव्य आहिंसा आणि भाव आहेंसा; स्वरूप आहेंसा आणि परमार्थ आहेंसा; देश आहेंसा आणि सर्व आहिंसा वैगरे. कोणत्याही हारुत्या चारत्या प्राण्यास किंवा जीवास जाणून बुज्न न मारण्याच्या प्रतिज्ञेचे नांव स्थून आहिसा आहे आणि सर्व प्रधारच्या प्राण्यांना सर्व प्रकारचे हेश न पोंहोंचविण्याविषयीं आचरणार्वे नांव सृक्ष्म अहिंसा आहे. कोणत्याही जांवास आपल्या र रिग्यास्त दःस्व न देण्याचे नांव द्रव्य अहिंसा आहे आणि सर्व आ म्याविपयीं कल्याणाच्या भावनेचें नांव भाव अहिंसा आहे. इचि गोष्ट स्वरूप आणि परमार्थ अहिंसेविषयीं देखील सांगितली जाऊं शकते. कांहीं अंशी अहिंसेचें पारुन करणें, ती देश अहिंसा हाणविर्री जाते आणि सर्व प्रकारें हाणजे परिपूर्णतेनें अहिंसेचें पारुन करणें, ता सर्व आहंसा ह्मणविसी जाते.

यद्यपि आत्म्यास अमरत्वाच्या प्राप्तीकरितां आणि संसाराच्या सर्व बंबनापासून मुक्त होण्याकारितां आहिंसेचें आचरण संपूर्ण रूपानें करेंगे फारच आवश्यक आहे, तसें केल्याशिवाय केव्हांही माक्ति मिन्नं शकत नाहीं; तथापि संसारांतील सर्वच मनुष्यांमध्यें एकदम अशा पूर्ण अहिंसेचें पाटन करण्याची शक्ति आणि योग्यता येऊं शकत नाहीं. ह्मणूनच कमी जास्त शांकि आणि योग्यता असणाऱ्या मनुष्याकरितां वर दास्ववि-ल्याप्रमाणें तत्वज्ञानीं अहिंसेचे भेद कम्बन क्रमशः या विषयांत मनुष्यास उन्नत होण्याची व्यवस्था दालवृन दिसी आहे. अहिंसेच्या ह्या प्रकारा-मुळेच निच्या अधिकाऱ्यामध्यें मेद करून दिले आहेत. जीं मनुष्यें अहिंसेचें पूर्णपणें पालन करूं शकत नाहींत; ते गृहस्थ-श्रावक -उपासक-अगुत्रती देशव्रती वंगरे हाणबिके जातात. जोपर्यंत ज्या मनुष्यामधें संमारांतील सर्व प्रकारचे मोह आणि प्रलोभनास सर्वणा सोडून देण्याइतकी आत्मशक्ति प्रकट होत न'हीं, तोंपंयंत तो संपारांत -राहत असतां आणि आपल्या गृहव्यवहारास चान्टवीत असतांना हर्ळुहर्ळ् - आहेंसात्रताचे पालन करण्यामध्ये त्याने उन्नति करीत जावे. जेयपर्यंत होऊं शकेल तथार्यंत त्यार्ने आपल्या स्वार्थास कमो करीत जावे आणि स्वतःच्या स्त्रार्थाकारेता प्राणीमात्रांना मारन-ताडन-छेरन-आक्रोशन वेंगेरे क्रेश उत्पन्न करणाऱ्या व्यवहारांचा निषेध करीत जावा. अशा. गृहस्थाकारितां कुटुंब, देश किंवा धर्माचें संरक्षण करण्याकारितां जर म्थूल अहिंसा करावी लागली, तर त्यास आपल्या ब्रतांत कांहींच भंग होत नाहीं; कांकीं जेथपर्यंत तो गृहस्थाश्रमी अर्थात् संसारी अवस्थेत आहे, तेथपर्यंत समाज, देश आणि धर्माचे यथाशाक्त रक्षण करणे, हें त्याचें परम कर्तन्य आहे. जर एखाद्या म्रांतीच्या वश होऊन तो आपल्या कर्तव्यापासून भ्रष्ट झारा, तर त्यांचे नैतिक अधःपतन होते आणि नैतिक अध:पतनहि एक सूक्ष्म हिंसा आहे; कार्का

त्यापासून आल्याच्या उच्चवृत्तीचें हनन (मरण) होतं. आहंसा धर्माच्या उपासकाकरितां स्वतःचा स्वार्थ—स्वतःच्या छोभानिमित्तांनें स्थूछ हिंसेचा परिग्राग करणें, पूर्ण आवश्यक आहे. जो मनुष्य आपल्या विषय तृष्णेची पूर्ति करण्याकरितां स्थूछ प्राण्यांना दुःख देतो, तो केच्हांहां कोणत्याहि प्रकारें अहिंसाधमीं हाणविद्या जात नाहीं. अहिंसक गृहस्था—करितां जर हिंसा करणें योग्य असेछ, तर फक्त तें दुसऱ्याकरितांच आहे. या सिद्धांतापासून विचार करणारी मनुष्यें समज्ये शकतात कीं, अहिंसावताचें पाछन करीत असतांही, गृहस्थ आपल्या समाज आणि देशाचें रक्षण करण्याकरितां युद्ध करूं शकतो. ह्या विषयाच्या सत्यते-करितां आहीं येथं ऐतिहासिक प्रमाणही देत आहोंत.

गुजराथचा अंतिम चौलुक्य नृपित दूसरा भीम ( ज्यास मोळा भीम देखील हाणतात ) यांच्याकाळीं, एकेवेळीं त्याच्या अणिहिलपुर नांवाच्या राजधानींवर मुसलमानांचा हमला झाला. त्यांवेळीं राजधानींत राजा हजर नव्हता. फक्त राणी हजर होती. मुसलमानांच्या हमल्यापासून शहराचें संरक्षण कर्से करांवें ? याविषयीं स्व अधिकाऱ्यांना फारच चिंता झालें. दंडनायका ( सेनापती ) च्या पदावर त्यासमयीं एक आभू नांवाचा श्रीमाली वाणिक श्रे श्रावक होता. तो आपल्या अधिकात्र्यां नांवाचा श्रीमाली वाणिक श्रे श्रावक होता. तो आपल्या अधिकात्र्यां नवींचच आलेला होता आणि तो विशेष धर्माचरण करणारा पुरुष होता. याकारेतां त्याच्या युद्धविषयक सामर्थ्याविषयीं कोणालाहीं निश्चित विश्वास नव्हता. इकर्डे एक तर राजा गैरहाजर होता, दुसरें, राज्यांत कोणींच तसा पराक्रमी पुरुष दुसरा नव्हता, आणि तिसरें कारण, राज्यांत यथेष्ट हैन्यही नव्हतें. यामुळें राणींला फारच चिंता

क्ष संसारांत राहून स्ूल नियमाप्रमाणे वागणाऱ्या गृहस्थास जैन धर्मामध्ये आवक असे हाणतात.

झाठी. त्या राणीनें विश्वस्त आणि योग्य मनुष्या कडून सेनापति आमृच्या सामध्यी विषयीं काहीं वृत्तांत ऐकून, स्वतः तिने त्यास आपत्यापाशीं बोह्यविटें आणि नगरावर आहेत्या आपत्तीविषयीं कोणता उपाय केला पाहिजे, याबरल सम्मत्ति विचारिली. तेव्हां सेनापतीने सांगितर्छे कीं, जर महाराणीचा माझ्यावर विश्वास असेरु आणि युद्धा-संबंधी पूर्ण सत्ता मरा सोपवून दिरी जाईरु, तर मरा भरंबसा आहे कीं, मी आपल्या देशासा शत्रूच्या हातातून पूर्णपणे वाचवीन. आमुच्या भशा प्रकारें उत्साहजनक वाक्यास ऐकून राणी खूश झाटी आणि युःदासंबंधीं पूर्ण सत्ता त्यास देऊन, युष्दाची घोषणा करून दिली. सैनापति आमू यानें त्याच वैळीं सैनिक संगठन करून टढाईच्या मैदानांत डेरा दिसा दुसऱ्या दिवशीं प्रात:काळापासून युन्द सुरु होणार होते, क्षणून पहिल्या दिवशीं आपल्या सेन्याचा जमाव करता करतांच त्यास संध्याकाळ झाली. ते। व्रतधारी श्रावक होता, हाणून दररोज सकाळी व संय्याकाळी १ प्रतिक्रमण करण्याचा त्यास नियम होता. संन्याकाळ पडल्यानंतर प्रतिक्रमण करण्याची वेळ आही असे पाहून, त्याने एकातांत कोठेंतरी जाऊन प्रतिक्रमण करण्याचा विचार केटा; परंतु त्याच वेळीं माहीत पडरें कीं, त्यासमयी त्याचें तेथून दुसऱ्या ठिकाणीं। जाणें, इच्छित कार्यांत विन्न करणारें होतें, हाणून त्यानें तेर्थेच हत्तीच्या अंबारीवर बसल्या बसल्याच एकाप्रतेने प्रतिक्रमण करण्यास सुरू केर्ट. जेव्हां तो प्रतिक्रमणांत येणाऱ्या—

<sup>(</sup>१) पापिक्रियेपासून मोर्गे हटण्याकरिता घतरेल्या व्रतांचे सकाळी व संध्याकाळी पश्चात्तापपूर्वक चिंतन करणें, त्यांस जैन शास्त्रांत प्रतिक्रमण असें ह्मणतांत.

"(२) जे मे जीवा विराहिया. एगिंदिया बेइंदिया,, बैगर पाठाचें उच्चारण करीत होता, तेव्हां कोणी एका सैनिकानें त्यास ऐकून कोणों एका अधिकान्यांस सांगितकें कीं, पहा महाराज! आमचे सेनापित साहेब तर अशा युष्दाच्या मैदानामचेंही (जेर्ये शख व अखांचा ठणठणाट होऊन राहिटा आहे आणि मारा मारा असे शब्द निघृन साहिटे आहेत तेथें ) एगिंदिया बेइंदिया करून राहिटे आहेत. नरम नरम शीरा खाणारे हे श्रावक साहेब काय बहादुरी करून दाखवितील १ हळुंहळूं ती गोष्ट येट राणींच्या कान पर्यंत जाऊन पोंचली. हें ऐकून ती फारच संशययुक्त बनली, परंतु त्यांवळी दुसरा कांहींच विचार करावयाचा नव्हता, हाणून माविष्याक आधार ठेवून ती गुपचुप राहिटी.

दुसऱ्या दिवशीं प्रातःकाळापासूनच युद्धाचा प्रारंभ झाला, योग्य संधि (बेळ) पाहून सेनापित आभूनें अशा शौर्यानें आणि चातुर्याने शत्र्वर आक्रमण केलें कीं, त्यामुळें थोंड्याच वेळांत शत्रुच्या सैन्याचा पार संहार झाला आणि त्याच्या मालका (सेनापिती) ने आपलें शक्ष खालीं ठेऊन युद्ध वंद करण्याविषयीं प्रार्थना केली.

आभूचा अशा प्रकारें विजय झारा हें पाहून अणिहरपुरच्य प्रजेंत जयजयकाररूप आनंद फैरावरा. राणीनें विशेष सन्मानपूर्वक त्याचें स्वागत केरें आणि त्यानंतर मोटा दरवार करून राजा व प्रजे-कर्डून त्याचा योग्य सन्मान करण्यांत आरा. त्यावेळीं राणीनें हंसत असतां दंडनायकाशीं सांगितरें कीं, हे सेनापती! जेव्हां युद्धाची व्यहरचना करीत असतां मध्येंच आपण 'प्रिंदिया बेहंदिया,, बोलं रागेरे होते, तेव्हां तर आपल्या सैनिकांना देखींरु असा संशय आरा

<sup>(</sup>२) अर्थ:— ज्या जीवांना फक्त एक शरीरच इंदिय आहे, ज्यांना दोन इंदियें, तीन इंदियें , चार इंदियें आणि पांच इंदियें आहेत, अशा जीवांची मी विराधना (हिंसा) केली असेल. वगैरे पाठ प्रतिक्रमणाच्या आधीं बीलावा लगतो. अनुवादक.

प्रकारांत कांद्वांच मेद नसला, तरीही आर्लिंगन करणाऱ्याच्या आंतरिक भावेंनेत फारच मोठा भेद अनुभिवला जातो. पत्नीशीं आर्लिंगन करीत 'असतां पुरुषाचें मन आणि शरीर जेव्हां मिलेन विकारयुक्त भावेनेनें मरेलें असतों, तेव्हां माता वैगेरेशीं आर्लिंगन करीत असतां मनुष्याचें मन निर्मल शुद्ध साविक-वरसल भावेनेने भरलें असते. कर्मा (क्रिये) च्या स्वरूपांत कांद्वींच फरक नसतांही फळाच्या स्वरूपांत इतका विर्पयय (फरक) कां असतो ? याचा जेव्हां विचार केला जातो, तेव्हां स्पष्टच माहीत पडते कीं, किया करणाऱ्याच्या भावेंत विर्पय असल्यामुळें फळाच्या स्वरूपांत विर्पय आहे. याच फळाच्या परिणामावरून कर्त्याच्या मनतिंत्र भावेनसंबंधी चांगलेपणा किंवा वाईटपणा यावदल निर्णय केला जातो. त्याच मनोभावनेच्या अनुसारें कर्माचें शुभाशुभपण मानिलें जातें; हाणून यावरून हें सिद्ध झालें कीं, धर्म-अधर्म, पुण्य-पाप किंवा सुकृत-दुष्कृतांचें मूळ फक्त मनच आहे.

भागवत धर्माच्या नारद पंचरात्र नामक प्रंथांत एके ठिकाणीं असें सांगितरें आहे कीं:- मानसं प्राणिनामेव, सर्वकर्भेककारणम् ॥ मनोऽनुरूपं वाक्यं च, वाक्येन प्रस्फुटं मनः ॥ अर्थः-प्राण्यांच्या सर्व कर्माचें मूळ फक्त मनच आहे, मनाच्या अनुरूपानेंच मनुष्याची वचन व शरीर प्रवृत्ति होते, आणि त्या प्रवृत्ती पासून क्याचें मन माहीत पडतें.

या प्रकारें सर्व कर्मांच्या ठिकाणीं मनाचेंच प्राधान्य आहे, हाणून आत्मसंबंधी विकास करण्यामधें प्रथमारंभीं मनारा शुद्ध आणि संयत ( सम्यक्ज्ञान-दर्शन-चारित्र रूप मोक्षमार्गाच्या ठिकाणीं चांगल्या प्रकारें प्रयत्न करणारा ) बनविण्याची आक्ट्यकता आहे. ज्यांचे मन याप्रमाणें शुद्ध आणि संयत होतें, तेव्हां तो कोणसाही प्रकारच्या कर्मापासून स्ति होते नाहीं. यदापि जेथपर्यंत आस्यानें देहारा धारण केरें आहे, तेथ-

पर्यंत त्यापासृन सर्वथा कर्माचा परित्याग होणें असंभव आहे, कांकी गीतेचें कथन आहे की ''निह देहभूता शक्यं त्यक्तुं कर्माण्यशेषतः,,

तथापि "योगयुक्तो विशुद्धात्मा विजितात्मा जितेदियः ॥ सर्वभू-तात्म भूतात्मा, कुर्वन्नपि न हिप्यते,, गातेत सांगितहेल्या ह्या कथनानु-सार-जो योगयुक्त, विशुध्दात्मा, जितेदिय आणि सर्वभूताविषयीं आत्मबुध्दा ठेविणारा मनुष्य असतो, तो कमौना करूनही त्यापासून अनिम राहतो.

वर सांगितरेत्या ह्या ।सिद्धांतावरून वाचकाच्या रक्षांत आतां हें चांगल्या प्रकारें येऊन जाईर कीं, जे सर्ववर्ता ह्याणेज पूर्ण त्यागी। मनुष्य असतात, त्यांच्याकडून जी कांहीं सूक्ष्म शारीरिक हिंसा होते, तेचें फळ त्यांना कां भिळत नाहीं ? याचकरितां कीं, त्यांच्यापासून होणाऱ्या हिंसेत त्यांची भावना हिंसक नसते आणि हिंसक भावनेशिवाय झारेरी हिंसा, हिंसा ह्याणविरी जात नाहीं याकरितां आवश्यक महा--भाष्य नांवाच्या आप्त जैनग्रंथांत सांगितरें आहे कीं:--

# असुमपरिणाम हेऊ, जीवाबाहो ति तो मयं हिंसा । जस्स उ न सो निमित्तं, संतोवि न तस्स सा हिंसा ॥

अर्थ: -- कोणलाही जीवास कष्ट पोहोन्तिवण्याविषयीं जे अशुभा परिणाम कारणीभूत असतात, तो तर हिंसा आहे आणि वरून हिंसा माहीत पडत असरी, तरीही जेथें ते अशुभ परिणाम कारणीभूत नाहींत, ती हिंसा सणविली जात नाहीं. हीच गोष्ट आणली एका प्रयांत या प्रकारे सांगितली आहे.

> जं नहु भणिओ बंघो, जीवस्स बहेवि सामीहगुत्ताणं ।। भावो तत्थ पमाणं कायवावारो ।।

> > धर्मरक्ष मंजूषाः पृष्ठ ८३२.

अर्थः --- समिति गुप्तियुक्त असणाऱ्या महाव्रतांकडून एखाया जीवाचा वध झारा, तरीही त्यांना त्यांचा बंध होत नाहीं, कांकी बंध-होण्यामध्ये मानीसक भावनाच कारणीभूत आहे, कायिक व्यापार नाहीं. हीच गोष्ट भगवत् गीतेंब देखीर सांगितरां आहे. जर्से:---

#### यस्य नाहंकृतो भावो, बुद्धियस्य न लिप्यते ॥ इत्वापि स इमांक्षोकान्, न हंति न निवद्धयते ॥

अर्थ:-- ज्याच्या हृदयांत्न अहंभाव नष्ट झाला आहे आणि ज्याची बुद्धि अलिप्त राहते, तो मनुष्य कदाचित् लोकांच्या दृष्टीने प्राण्यांना मारणारा दिसतो, तरीहीं तो त्यांना मारात नाहीं आणि त्या कमामुळ ते। बद्धहीं होत नाहीं. याच्याबिरुद्ध ज्याचें मन शुद्ध आणि सयत नाहीं, जो विषय आणि कषायांशी लिप्त आहे, तो बाह्यस्वरूपानें आहिंसक दिसला, तरीही तत्त्वानें तो हिंसकच आहे. त्याच्याकरितां स्पष्ट सांगितले आहे की:--

## " अहणतोवि हिंसो, दुइत्तणओ मओ आहमरोध "।

ज्याचें मन दुष्ट भावनेनें भरहेरें आहे आणि जो कोणारा मारीत नसरा, तराही तो।हिंसकच आहे. याप्रमाणें जैनधर्माच्या आहिंसेचें सांक्षिप्त स्वरूप आहे.

> द्वात कार कार कार कार समाप्त

ॐ शांतिः! शांति !! शांति !!!

# आव यकाय सूचना

वाचकानीं स्राटी दिन्या शुद्धिपत्राकडे रुक्ष ठेवून पुस्तक वाचण्याची कृपा करावी.

| पृष्ठ | पंक्ति     | <b>अशुद्</b>         | গ্রুৎ             |
|-------|------------|----------------------|-------------------|
| ३     | १५         | नाहा                 | नाहीं             |
| ,,    | २०         | करूँ                 | केल               |
| હ     | 6          | हाऊं                 | होऊं              |
| "     | १७         | सम्राज्याची          | साम्राज्याची      |
| 6     | २४         | सर्वौर्श             | सर्वाशी           |
| १०    | Ę          | सने                  | सब्वे             |
| ,,    | १८         | सर्व                 | सर्वे             |
| १५    | 8          | वंगर                 | वगैरे             |
| 15    | <b>१</b> ६ | अण <b>हिरुपुरन्य</b> | अणहिलपुरच्या      |
| १८    | 8          | <b>इंस</b> त         | हिंसेंत           |
| "     | "          | काहाच                | कांहीच            |
| 49 3  | ३          | अस                   | <b>અ</b> ર્સે     |
| २०    | Ę          | विर्पयय              | विपर्यय           |
| २१    | १०         | तिचे                 | तिचें             |
| ,,    | २२         | कायवावारी            | न पमाणं कायवावारी |
| २२    | Ę          | व्हत्वापि            | <b>ह</b> त्वापि   |
| ,,    | १०         | कमामुळ               | कर्मा मुळे        |
| "     | <b>\$8</b> | <b>अहि</b> मरोध      | <b>अहिम्सेन्य</b> |

Printed by R. T. Deshmukh at Saraswati Press, Nagpur.

#### अवरुय मागवा.

१ श्री पंचपरमेष्ठि वंदना ( हिंदी ) मू. ४। ग्रें. १।। मराठी भाषेंत

२ आत्मोन्नतीचा सरळ उपाय

મૂ. બાા હૈ છે.

३ अन्य धर्मापेक्षां जैन धर्मातील विशेषता मृत्या शे २॥

४ वैराग्य शतकः

मू. ना। कें शा

५ जैनदर्शन व जैनधर्म

मृ. गा कें सा

६ माझी भावना (राष्ट्रीय गीत) मुर्गा शें. २

७ जैनधर्माविषयीं अजैन विदानांचे अभिप्राय भाग १ ला

८ उपदेश रत्नकोष

९ मराठी जैन पद्यावली

१० हिंदी जैन पद्यावली

पुस्तकें मिळण्याचें ठिकाणः— श्री जैन धर्म प्रसारक संस्था

सदर बाजार नागपूर





हें पुस्तक रा. रा. कृ. स. पाटकर यांनी आपत्या 'श्रीलक्ष्मीनारायण प्रेस ' ४०६ ठाकुरद्वार मुंबई मध्ये छापिलें. व रा.रा. दत्तात्रय भिमाजी रणदिवे यांनी वर्धा येथे प्रसिद्ध केले.



### आरंभींचे दोन शब्द.

#### 1712

प्रस्तुत पुस्तकांतील कथानक मूळ श्रेणिकपुराणांतील असून, मला तें बरेंच मनोरंजक व बोधप्रद वाटल्यावरून त्यास प्रस्तुतचा साधा वेष देऊन मी तें वाचकांपुढें ठेवीत आहे. यांतील अद्भुतता मुळांतीलच असून, तींत किंवा मूळच्या एकंदर संविधानकांत, सुसंगत करण्यापलीकडे मी कोणताहि विशेष फेरफार केला नाहीं. प्रस्तुत पुस्तक लिहिण्यांत मूळ कथानकाचें स्वरूप कायम ठेवांवें हाहि माझा एक उद्देश असल्यामुळें या बावतींत पुराणकाराशीं एकरूप होण्या- खेरीज मला गत्यंतरच नव्हतें ! हाणून अद्भुततेच्या वावतींत वाचकांकडून मजवर कोणत्याहि प्रकारचा आरोप लाधिल। जाणार नाहीं अशी आशा आहे ! कथानक खुळून दिसावें एवढ्यासाठीं यांत दिलेलीं वर्णनें व भाषणें पात्र माझ्या पदरचीं आहेत. तीं कशीं काय साधलीं आहेत हैं ठरविणें रिसक वाचकांचें काम आहे. त्यांना विशेषतः आमच्या जैनवंधूंना माझा ही कृति आवडल्यास अशा प्रकारचीं जैनपुराणांतील कथानकें पुढें आणण्यास त्यांज्ञकडून मला शक्य तें साह्य मिळेल अशी आशा आहे.

प्रस्तुत पुस्तकाच्या अंतरंगासंबंधी एवहें सांगितत्यानंतर हैं ज्यांच्या निरंपक्ष आणि उदार सहाय्यामुळें इतक्या सुंदर बाह्यवेषाने वाचकांपुढें येत आहे त्यांचे आभार मानणें हें माझें पहिलें कर्तव्य आहे. हे थोर गृहस्थ द्वाणजे नागप्रचे प्रस्यात उदारधी धनिक स्वर्ग० संघई गुलाबसावजी यांचे सत्पुत्र शेट मोती-लालजी होत. यद्याप आपत्या नांवाचा नुसता उद्धेख करण्याचीहि त्यांची इच्छा नव्हती, तरी माझ्या कृतज्ञ लेखणीस त्यांच्या या इच्छेप्रमाणे वागणें केवळ अशक्यू झालें याबहल ते मला क्षमा करतील अशी आशा आहे. यांच्यावरोवस्य ज्यांचा साभार नामोहेख करणें अत्यतं आवर्यक आहे असे दुसेर सद्गृहस्थ द्वाणजे त्यांचेच कारभारी श्रीयुत कनयालालजी हे होत. श्रीयुत शेट मोतीलालजी यांच्या उदारतेइतकीच यांचीही रिसकता प्रस्तुत पुस्तकाच्या वावर्तीत मला सहाय्यभूत झाली आहे.

याशिवाय या पुस्तकास आगाऊ आश्रय देणाऱ्या रसिकमंडळाचा,व वेळवर आणि सुबक काम करून दिल्याबद्दल लक्ष्मीनारायण प्रेसचे मंनेजर व चित्रकार श्रीयुत कापरे यांचाही मी आभारी आहे.

प्रुफकरेक्शनच्या बाबतांत बरीच गैरसीय झाल्यामुळे पुस्तकांत पुष्कळ अशुद्धें राहृन गेळी आहेत. ती शुद्धिपत्रकांत शक्य तितकी दुरुस्त करण्याचा प्रयत्न केळा आहे. तरी या, आणि प्रस्तुत पुस्तकांत इतरही जे काय दोष असतील त्याबद्दल वाचकांची क्षमा मागून हे जवळ जवळ दोनशें शब्दांला मागें टाकणारे दोन शब्द येथेंच संपवितों!

लेखक,

वर्षा, अक्षय तृतीया. शुद्धिपत्र.

| वृद्ध. | ओळ.      | अशुद्ध.                 | गुद्ध.                                          |  |  |  |  |  |
|--------|----------|-------------------------|-------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| २      | ३        | अड <b>वा</b> ल          | आडवाल                                           |  |  |  |  |  |
| X      | 3        | भूपाल शिरोमणि           | <b>भूपालाशेरोमाणि</b>                           |  |  |  |  |  |
| 8      | 98       | अंतरंगांतही             | अंतरंगांत ही                                    |  |  |  |  |  |
| Ę      | ર        | त्याचीही                | त्याची ही                                       |  |  |  |  |  |
| Ę      | 4        | चटकन् दष्टीस पडत        | चटकन् त्याच्या दर्धास पडत                       |  |  |  |  |  |
| Ę      | 98       | त्यांनीं याचे पायच धरले | त्यांनीं याचेच पाय आवळून                        |  |  |  |  |  |
|        |          | पाहिजेत                 | धरले पाहिजेत.                                   |  |  |  |  |  |
| Ę      | २०       | बादत,                   | समजत.                                           |  |  |  |  |  |
| 6      | 92       | संपति                   | संपत्ति                                         |  |  |  |  |  |
| 6      | 96       | स्वभवाची                | स्वभावाची                                       |  |  |  |  |  |
| ٧,     | 90       | पुढें उभयतांची भेटव     | पुढें उभयतांची भेट होऊन                         |  |  |  |  |  |
|        |          | काय संवाद झाला          | काय संवाद झाला                                  |  |  |  |  |  |
| 90     | 3        | हाते                    | होत                                             |  |  |  |  |  |
| 90     | Ę        | करण्याकडे               | करणाऱ्या                                        |  |  |  |  |  |
| 90     | २१       | नाईं। ना                | नाईांत ना                                       |  |  |  |  |  |
| 94     | 9,       | मुख                     | सुख                                             |  |  |  |  |  |
| 44     | २०       | याची कस्पना तरी आहे का  | य <sup>१</sup> याची तुला कल्पना तरी<br>आहे काय? |  |  |  |  |  |
| १६     | ۷        | रााहिल्यास              | राहिलेल्यास                                     |  |  |  |  |  |
| 9 🐒    | 9        | पायावर                  | पायांवर                                         |  |  |  |  |  |
| ,,     | 93       | तो कंवळ तिच्या कल्पनेचा | तो केवळ तिच्या कल्पनेचा                         |  |  |  |  |  |
|        |          | होता                    | खेळ होता                                        |  |  |  |  |  |
| ,,     | 98       | ते कांहीं               | तें कांहीं                                      |  |  |  |  |  |
| 98     | 9        | !                       | ?                                               |  |  |  |  |  |
| ,,     | 99       | गृहिणी पदाचा            | गृहिणीपदाचा                                     |  |  |  |  |  |
| ,,     | २४       | असलेली तुझी             | असलेली तुझी                                     |  |  |  |  |  |
| २१     | <b>३</b> | त्या                    | या<br>                                          |  |  |  |  |  |
| ,,     | 90       | शराचा                   | शरांचा                                          |  |  |  |  |  |
| "      | 99       | कां                     | का                                              |  |  |  |  |  |

#### [२]

| यृष्ट.      | ओळ. | अग्रुद्ध.               | शुद्ध.                    |
|-------------|-----|-------------------------|---------------------------|
| २३          | 93  | आगि                     | आणि                       |
| 1)          | 9 8 | पति सौख्याचा            | पतिसीख्याचा               |
| ,,          | ,,  | अवलांना                 | अबलां ना                  |
| ,,          | 98  | निर्वीय                 | निर्वीये                  |
| २२          | ٩   | मनाबलावर                | मनोबलावर                  |
| ,,          | 98  | आत्मोधाराचा             | आत्मोद्धाराचा             |
| २३          | ų   | ?                       | !                         |
| ,,          | ξ.  | ?                       | !                         |
| २४          | १३  | हलके                    | हलकें                     |
| २५          | 90  | राहित                   | रहित                      |
| २६          | २३  | त्याच                   | त्या <b>चें</b>           |
| २८          | ર્  | धाडसाचा पराकाष्ट्रेच्या | धाडसाचा व पराकाष्ट्रेच्या |
| 26          | 94  | <b>ह्म</b> णतों         | ह्मणतो                    |
| २९          | ٠.5 | एकांतांत आहेत           | एकांतांत बालत आहांत       |
| २९          | 98, | दुर्वासनाच्या           | दुर्वासनांच्या            |
| ३०          | ড   | घेतलें                  | घतलेस                     |
| <b>3</b> оʻ | 48  | नाई।                    | नाहीं                     |
| રૂ <b>૧</b> | 99  | आजाणपणे                 | अजाणपेण                   |
| ३१          | 98  | माणसाना                 | माणसांना                  |
| ३२          | Ę   | i                       | !                         |
| <b>३</b> २  | 38  | असा दूर ढकलूं           | अशी दूर ढकलृंस            |
| ३२          | 9 € | पाहण्याचा               | पाहण्याच्या               |
| ३२          | २३  | निष्टूर                 | निष्टु <b>र</b>           |
|             | 98  | तुझे                    | तुसे                      |
| ३३          |     | कां                     | का                        |
| <b>३</b> ३  | 9 = | पातिवस्यरुपी            | पातित्रत्यरुपी            |
| ३६          |     | प्रकरण ४ थे             | प्रकरण ४ थें              |
| રૂ ૬        | ષ,  | निश्चय                  | क्रम                      |
| ३६          | 90  | ?                       | 1                         |

| વૃષ્ટ. | ओळ.        | अशुद्ध.                      | गुद.                           |
|--------|------------|------------------------------|--------------------------------|
| ,,     | ,,         | ?                            | 1                              |
| ३८     | 8          | कां                          | का                             |
| ३९     | 99         | त्याला                       | याला                           |
| ३९     | २२         | 1                            | ?                              |
| ४३     | १२         | वाट्न                        | पाहृन                          |
| ४७     | ર          | त्याला कोणी तरी              | त्या दे।घांपैकी कोणी तरी       |
|        |            | एखादा                        | एखादा                          |
| 8 8    | 98         | 5                            | !                              |
| २३     | २          | <b>पिशा</b> च                | पिशाच                          |
| ५३     | 99         | ब्र ह्मणू <b>न</b> काढावयाचा | तोंडावाटे ब्र ह्मणून काढावयाचा |
|        |            | नार्हा                       | नाहीं                          |
| 48     | ર          | i,                           | !                              |
| ,,     | ४          | याविषयां त्यांना त्या        | याविषयी त्या घटकेपर्यत         |
|        |            | घटके पर्यंत                  |                                |
| ,,     | 4          | į.                           |                                |
| ,,     | 30         | मंडळी पैकी                   | मंडळी पैकी                     |
| ,, •   | 99         | !                            | !                              |
| 44     | 9.0        | तृण शय्येवर                  | तृणशय्येवर                     |
| ५६     | ৬          | नाही                         | नाहीं                          |
| 40     | 90         | तें                          | हें                            |
| €0.    | 98         | अततात                        | असतात                          |
| € 3    | Ę          | जिनेंद्र सेवा                | जिनेंद्रसेवा                   |
| દ્ ૧   | ٩          | आडकलास                       | <b>आढळलास</b>                  |
| ६२     | હ          | तेंथून                       | तेथून                          |
| ,,     | 94         | सद्गणी                       | सहुणी                          |
| ,,     | २१         | बेळी                         | वेळी                           |
| ,,     | ۶ <b>३</b> | यांविषयी                     | यां विषयी                      |
| ६३     | २          | घरी आर्छा                    | घरीं आली                       |
| ,,     | 3          | सहुणाची                      | सद्गुणाचीं                     |



| प्रकरण  | 8 | छे   | संकेत      | ••••     | ••••     | •••• | •••• | •••• | ?   |
|---------|---|------|------------|----------|----------|------|------|------|-----|
| प्रकरण  | 7 | ₹    | परिसस्पर्श | ••••     | ••••     |      | •••• | •••• | १२  |
| प्रकरण  | ર | ₹    | कसोटीला    | उतरलें   | ••••     |      | •••• | •••• | २ ४ |
| प्रकरण  | 8 | ર્થે | एक आणी     | ोबाणीच   | ॥ प्रसंग | •••• | •••• |      | ३ ६ |
| प्रकरण  | ч | वें  | मग खरा     | नवरा व   | होण ?    | •••• | •••• |      | 88  |
| प्रकरण  | ६ | वें  | देवदत्ताच  | । कबुर्छ | ा जबाब   |      | •••• | •••• | 86  |
| प्रकरंण | હ | वें  | शेवटचा     | गोड घां  | स        | •••• |      |      | ६०  |





'तूं माङ्या अंगाला नुसते बोट तर लाव. की, तूं नाहीं तर मा या दोवांपैकी कीणातर स्याचक्षणा सतप्राण झालेले आढळून येईल !' रूपिणा त्वेपाने ह्याणाला.

"अहाहा! आज खरोखरच माझें भाग्य उदयाला आलें!" एका तरुणानें एका तरुणीस आडवून झटलें.

"हं! खबरदार मला अडवाल तर!" तरुणीनें संतापून हाटलें. पण तो तरुण कसला निगरगर्ट! तो तिच्या संतापाला बिलकुल न जुमानतां हाणालाः—

"अशी सोन्यासारखी आर्छ्डा संधि मी दवडीन असे तुछा वाटतें ? प्यारी, आज किती तरी दिवस मछा तुझा ध्यास छागून राहिछा होता. देवाशपथ आणखी कांहीं दिवस तुझी मेट न होती तर मी खिचत जिवत राहिछों नसतों!"

''पुरे करा हा चाहटळपणा! दुसऱ्याच्या बायकोशी असं बोला-यला तुद्धांला शरम नाहीं बाटत?'' तरुणीनें उत्तर दिलें.

खरोखर या वेळीं तिनें रागाचा असा कांहीं आविर्माव आणिला होता, कीं, दुसरा एखादा साधारण लुच्च्या आणि कमी निर्ल्डन मनुष्य असता, तर तिची ताबडतीब क्षमा मागून तेथून चालता होता. पण तो तरुण अशा कामांत पक्का निर्हावलेला. शिवाय त्याला विशिष्ट प्रकारच्या स्त्रियांच्या स्वभावाची माहितीही चांगली होती. यामुळें तो बिलकुल न डगमगतां तिला ह्मणालाः—

'रूपिणी, असला डोल घालण्यांत काय अर्थ आहे बरें ? तुझ्या या खोत्र्या रागाला मी भिईन असें कां तुला वाटतें? खराखरच जर तुला असें वाटत असेल तर ही भ्रामक समज् त अगोदर तूं आपल्या डोक्यांतून काढून टाक. नकां ! नकां ! प्यारी, त्या तुझ्या कुटिल भिवया नकां अशा वर चढवूंस. तुझ्या या भूभंगानें माझा प्रणयभंग न होतां मनाभंग मात्र होत आहे ! खरोखर तुझ्या या तीत्रतर टक्प्रहा-रांनीं फार तर माझ्या हृदयाचा चुराडा होईल. पण माझें प्रेम ? छे: तें

लवमात्रही भंगलें जाणार नाहीं आणि त्याचा भंग करण्याचें सामर्थ्य तुझ्याच काय, पण जगांतील कोणत्याही मानवी प्राण्याच्या कोपांत • नाहीं! रूपिणी, मी हैं उगाच कांहीं तरी वडबडतों असें नाहीं! माझे शब्द माझ्या हृदयाला फोइन निघत आहेत! ही माझ्या अंतःकर-णाची भाषा आहे! आणि माझ्या या अभंगप्रेमाची साक्ष ह्मणून माझी सारी धनदै। छत आणि माझा देहही मी आज तुला समर्पण करीत आहें, काय १ अजनहीं माझ्या प्रेमाची तला खातरी पटत नाहीं १ अजुनही तुझ्या मनांतील राग नाहींसा होत नाहीं ? अजुनहि मी तुझ्या अनुरागाला पात्र होत नाहीं ! नाहीं ! रूपिणी, आज मी तुला मजबर अशी अप्रसन्न राह्नं देणार नाहीं! माझ्या या एक-निष्ट भक्तीने किंवा पूजादृब्याने माझी हृद्यदेवता जर मजवर प्रसन्न होत नसेल. तर आज मी तिजपुढ़ें आपत्या प्राणाचाही बली समर्पण ं करण्याचा निश्चय केला आहे; आणि हा पहा त्याचा आरंग !" एवढें बोळून त्यानें आपत्या डोकीन्या फेट्याचा फास गळ्याला लाबिला; आणि आतां तो जोरानें ओढणार, इतक्यांत त्या तरुणीनें त्याचे दोन्ही हात जागचे जागी बळकट घरून हाटलें:—

' श्रांबा ! श्रांबा ! देवदत्त, असे साहस करूं नका ! तुमच्या प्रमांची परीक्षा पाहण्याकरितांच मी तुमच्याशी क्षणभर अशी निष्ठ-रतेनें बागलें ! पण खरं पुसाल तर तुझांला पाहिन्या दिवसापासूनच माझं मन तुमचेवर जडलं आहे ! पण आपण हा केवढा आततायी-पणा आतां चालविला होता ! बाई ! बाई ! शर्थ झाली पुरुपांच्या या उतावळेपणाची !

या वेळीं बहुपतिक वसुंधरा जशी भानूच्या, तशी ती तरुणीही त्या तरुणाच्या करपाशांत बद्ध झाळी होती ! बाचकहो ! या उभय- तांना क्षणभर आपण अशाच स्थितींत ठेवून त्यांचा पूर्ववृत्तांत कायां आहे तो पाहूं या.

प्रस्तुतचें कथानक भूपाल शिरोमाण महाराज श्रेणिकांच्या वेळचें असून, उपिनिर्देष्ट तरुणी त्यांच्याच राजधानीतील हाणजे राजगृह नगरीतील एका शेतकव्याची बायको होती. हिच्या नवन्याचें नांव बळिभद्र असून हिचें नांव रूपिणी होतें. ही रूपोनें फारच सुंदर असून, हिचा चेहराही अत्यंत मोहक होता. तिच्या ठुसठुशीत बांध्यानें तर, तिच्या मोहकतेंत विशेपच भर घातली होती । पण हिचें बाद्यांग जितकें मनोरम तितकेंच तिचें अंतरंग घाणेरहें होतें. तिच्या ठिकाणचा हा घाणेरहा दुर्गुण हाणजे तिच्या मनाची चंचलता होय. याच दुर्गुणामुळें तिचें इतकें उत्कृष्ट सींदर्यही केवळ प्रेतावरील पृष्पाप्रमाणें तिरस्करणीय झालें होतें!

इतक्या मुंदर शरीरांत असल्या निंच दुर्गुणाचा कसा प्रादुर्भाक झाला, या नाजुक फुलाच्या अंतरंगांतही दारुण विपारी कीड कशी शिरली, याबिपयी येथे मीमांसा करण्याची आवश्यकता नाहीं. येथे इतकेंच सांगणें पुरे आहे की, तिची वाल्यावस्थेतील परिस्थितीच पुष्कळ अंशी या दुर्गुणास कारणीभूत झाली होती.

तिच्या अशा प्रकारच्या स्वभावामुळें गृहकार्याकडे किंवा गृहिणी विषयक कर्तव्याकडे तिचे बिळकुळ छक्ष नसे. नद्दापट्टा आणि नखरा यांतच तिचा बहुतेक सारा वेळ जाई! यामुळें तिजसंबंधीं गांवांत नानाप्रकारच्या कंड्या पसरळेल्या असत! टवाळ छोकांना काय? जरा कोठें त्रण सांपडाव्याचा अवकाश. कीं, केळाच त्यावर साऱ्यांनीं मिळून के देश! पण या योगाने तिच्या गरीब पण अब्रुदार सासूसासऱ्यांच्या मनाला केवल्या वेदना होत, याची त्यांना किंवा खुद रूपिणीलाई!

कल्पना नसे ! आपणासंबंधीं गांबांत चाललेली निंदा कधीं कधीं तिच्याही कानांवर येई, पण त्यामुळें देखील आपल्या चंचल स्वभा-वांत फरक करण्याइतका परिणाम तिच्या मनावर कधींच झाला नाहीं !

होत निरंचा तसाच सासूसासन्यांच्या उपदेशाचा किंवा शिव्या-शापांचाही तिच्या मनावर बिलकुल परिणाम झाला नाहीं; किंवा होत नसे. तिचा नवरा तर काय, बिचारा अगदीं सात्त्विक. सारा दिवसभर आपल्या कामांत गढलेला. त्यानें दिवस उगवण्याचे आंतच शताला जावें, तों प्रहररात्र उल्टब्यावर घरीं परत यावें. पण त्याला तथें सुख किंवा आनंद यांचा झणून बिलकुल लाभ होत नसे.

आपल्या स्वभावदोपाने आपण आपल्या पतीस दुःखी करीत आहोत, आणि त्यामुळे उभयतांचेही जीवन रूक्ष होत आहे, संसा-रांतीळ खऱ्या सौख्यास उभयतांही मुकत आहोंत, हे त्या अभागिनीस कळत नव्हते!

अशा प्रकारची या तरुणीची स्थिति असून शेतांत जाण्याकरितां ब्राणून ती आज घरांतृन निघाली होती, तो वाटेंत प्रस्तुत प्रकर-णाच्या आरंभीं सांगितल्याप्रमाणें प्रकार घडून आला.

तिला ज्याने आडिवलें तो तरुणही राजगृह नगरीतलाच राहणारा अस्न, तो एका भिक्षुकाचा मुलगा होता. त्याचें नांव जरी
देवदत्त होतें, तरी त्याची वागणूक आणि आचरण पाहून त्याला
दानवदत्त र हेंच नांव विशेष यथार्थ शोभेंट असतें, असें कोणासही
वाटल्याखेरीज राहतें ना ! त्याचा बाप जरी भिक्षुकींचा घंदा करीत
असे, तरी त्याच्या सांपत्तिक स्थितीबद्दल राजगृह नगरीतील मोठमोठ्या लक्ष्मीपुत्रांनाहीं हेवा वाटत होता ! आणि मोठमोठ्या उला-

ढाछी करून रात्रंदिवस तोट्या- नफ्याच्या विवंचनेंत जळणाऱ्या कित्येक व्यापाऱ्यांना तर त्याचीही स्पृहणीय सांपत्तिक स्थिति पाहून, आपण आरंभींच या विनभांडवली पण विनकाळजीच्या धंद्यांत का पडलों नाहीं, असें होऊन जाई!

या गृहस्थाच्या-नव्हे भिक्षुकाच्या ठिकाणी आपल्या घंद्याची हतोटीही तशीच अजब असे. भोळी भावडी सावजें चटकन दर्धास पडत आणि तो हां हां ह्मणतां त्यांची शिकार करी. एखाद्या छक्ष्मीपुत्राचा एकु-छता एक पुत्र आजारी पडणें, एखादा व्यापारी पैशाच्या पेंचांत येणें, किंवा एखाद्या अबृदार माणसांवर राजाची कसळी तरी तोहमत येणें, याळा तो आपल्या घंद्याचा उल्क्रप्ट मोसम समजत असे. त्यावेळीं त्यानें त्या संकटांत सांपडछेल्या माणसांकडे जाऊन त्यास एखाद्या प्रहाच्या पींडचीं, किंवा प्रामदेवतेच्या क्षोभाची अशी कांहीं सडकून तंबी द्यावी, कीं, त्या प्रहांना किंवा देवतांना आंवरून घरण्यासाठीं त्यांनीं याचे पायच घरले पाहिजेत! अर्थात् मग हे भिक्षुक महाराज मागतील तेवडी दक्षिणा ते देत, आणि सांगतील तेवडा खर्च करीत! अमक्याला शनी पार्यी आला, एवढें याला समजलें. कीं, याची पाय-पिटी तेथें मुक्त झालीच! आणि अनेक वेळां यजमानाकडून याचें उखळ इकडे पांढरें होतांच तिकडे प्रहिंग आपर्टी तोंडें काळीं करीत!

शेतकरीवर्गाटा तर हा भिक्षुक नुसती दुभती धनूच नव्हे, तर कामचेनु वाटत असे ! त्यांच्या गरीब स्वभावाबद्दट तर प्रश्नच नाहीं ! अंगी साधारण धूर्तपणा असला ह्राणजे पुरे ! मग वाटेल त्याने ह्यांना पिळावें ! हा भिक्षुक तर धूर्तपणाचा अगदीं पुतळाच असल्यामुळें तो निरनिराळ्या मार्गीनी त्याना पिळून त्यांच्या जवळील द्रव्याचें हरण कसा करीत असेल. ते निराळें सांगण्याची गरज नाहीं.

त्यानें या लोकांच्या कल्याणासाठीं प्रामदेवतांना अभिषेक करण्याचा एवढा सपाटा लाविला होता, कीं, त्यामुळें, गांवच्या खन्या नदीचा ओघ बंद पडून अभिषेकाच्या जलाचीच एक कृत्रिम नदीं निर्माण झाली होती? या अनर्थाबद्दल एकदां खुद त्याच्या मुलानेंच त्याच्याजवळ आश्चर्य प्रदर्शित केंले. तेव्हां तो संतापूनच ह्यणाला--'मूर्खा, तुला विलकुल अक्कल नाहीं! या नदीच्या ओघाच्या उल्टापालटींतच द्रव्याच्या ओघाचीही उल्टापालट राठविली होती, समजलास; तो ओघ इकडे वळला ह्यणूनच लोकांच्या घरांतील द्रव्याचा ओघही माझ्या घराकडे वळला! हा अखंड वाहणारा अभिषक—जलाचा प्रवाह ह्यणंज तुला काय वाटतें १ हा नुसता आपल्या चरांत वाहणारा द्रव्याचा ओघ आहे ओघ! समजलास—" बापाच्या या उत्तरानें मुलगा अगदीं चित झाला असल्यास त्यांत आश्चर्य कसलें?

नेहमीं दुसऱ्याकडे मागण्याची खाठीं हात पसरण्याची या भिक्षु-काला इतकी संवय लागली होती, कीं, त्याचा चुक्न देखील कधीं उपडा हात होत नसे. यायोगाने त्याला जेवण्याची देखील पंचाईत पहूं लागली. त्याच्या उताण्या हातावर बायकोनें जेव्हां घाम ठेवावेत तेव्हां कोठें त्याचें जेवण होई. मुलाच्या थोबाडींत वगैरे मारण्याचा त्याला कधीं प्रसंग आलाच, तर तो उपड्या हातानेंच मारीत असे!

अशा माणसाच्या पोटी देवदत्ताचा जन्म झाठेला, तेव्हां उद्योगा। बद्दल तिटकारा त्याच्या वयावरोबरच त्याच्या मनांत वाढत गेला असल्यास त्यांत आश्चर्य कसलें ? शिवाय त्याच्या बापाचा उपदेशही त्याच्या या वृत्तीला पोपक असाच असे. तो त्याला नेहमीं हाणे:—- ''करावयाचें आहे काय बेट्या आपल्याला कांही उद्योग धंदा करून?



#### प्रकरण २ रें.

#### परीसस्पर्श!



वदत्ताशीं संकेत करून रूपिणी आपल्या शेताकडे जाण्यास निघाली, हें मागील प्रकरणांत सांगितलेंच आहे. वराबाहेर पडून स्वतंत्र राहण्यांत फारच सुख असतें असें तिच्या मनानें पक्कें घतलें असल्यासुळें,

देवदत्तावरं।वर पळून जाण्याचें तिनें अगदीं ठाम ठरविलें होतें. या भावी मुखाच्या मनोराज्यांत गुंग होऊन चालली असतां, रस्ता सोडून जरा बाजूस पण जबळच शिलाशकलावर बसलेल्या एका तेजःपुंज तरुण मुनीवर तिची अवचित दृष्टि गेली.

्हे मुनि एन तारुण्यांत असून त्यांची पंचिवशी देखील अजून उलटली नव्हती. अशा वयांत वैराग्य प्राप्त होऊन सकल विषयसुखो-प्रभोगांचा त्याग करणें ही गोष्ट कांहीं सामान्य नव्हे. या वयांत जे मनोविकार वर्षाकालांतील जलांधाप्रमाणें कोणत्याहि प्रतिबंधाला न जुमानतां कनककामिनी--विलासाकडे धांवावयाचे, त्यांस स्थिर करणाऱ्या—नव्हे उलट गति देणाऱ्या—परमार्थाकडे वळविणाऱ्या या महाभागाचें आत्मिक सामर्थ्य, वर्णन करण्याची शक्ति कोणाच्यां लेखणींत आहे ?

अशा वयांत वैराग्य प्राप्त होण्यास पूर्वजन्मांतील शुभ कमें कारणीभूत असतील, पण तदनुसार असिधारातुस्य खडेतेर व्रतांचें पालन करणें यांत अलीकिक पुरुषार्थ नाहीं असे कोण सगेल! यावेळीं प्रातःकाळचे आठ वाजण्याचा सुमार होता. सृष्टीचें स्वरूप अज्नही साम्य आणि रमणीय असेंच होतें. आणि मुनीश्वर तें अवलोकन करून त्याजवरून सुचणाऱ्या अनेक विचारतरंगांत मग्न होऊन गेले होते. ते अत्यंत सुस्वरूप असून तपःश्रीनें त्यांची कांति अधिकच खुद्धन दिसत होती. त्यांची मुद्रा अत्यंत शांत असून तिच्यांत एवढा मोहकपणा भरला होता, कीं, पाहणारांस एकसारखें तिजकडे पाहतच राहावेंसें वाटे!

्याना पाहतांच रूपिणीच्या मनांत अनावर मोह उत्पन्न झाला, आणि ती आपला मार्ग सोडून त्यांच्याकडे वळली.

ती त्यांच्यासमोर जाऊन उभी राहिलेल्यास बराच वेळ झाला तरी कोणाच्याच तोंडून एक शब्दही निघाला नाहीं. मुनि आपणास कोण कोठील वगैरे प्रश्न विचारतील, नंतर आपण आपला मनोदय त्यांना कळवूं, असा तिचा बेत होता. पण मुनि आपल्याच ध्यानांत मग्न! त्यांनीं तिजकडे नुसतें दुंकून देखील पाहिलें नाहीं! बराच वेळ वाट पाहून कंटाळल्यामुळें ती आपण होऊनच मुनींस बोलं लागर्ली. ती झणाली:——

"महाराज? किंती वेळ तरी मी आपणाजवळ स्मी राहिलें आहें ! पण आपण मजशी एक अक्षर देखील बोलत नाहीं! कां बरं, मी आपल्या क्रपेला पात्र नाहीं कां? महाराज, जिच्या प्राप्ती-करितां शेंकडों तरुण लोक आपल्या सर्वस्वावरही पाणी सोडावयास तयार होतात, ती आपण होऊन तुमन्याकडे आली असतां तुझी तिजकडे नुसता डोळा उघडूनही पाहूं नये? माझ्या सुखाची गोष्ट एका बाज्ला राहूं द्या. पण स्वतःच्या सुखाविषयींही तुझीं इतके बेफिकीर कसे? तुझांळा स्वतःला याचें कांहीं इतकं वाटलं नसेल,

पण अशा वयांत तुमचा हा एवढा सुंदर आणि सुकुमार देह, उन्हा-तान्हांत कष्टत असलेला पाहून माझें काळीज तिळितळ तुटत आहे ? महाराज, अशा तरुण वयांत या भल्त्याच फंदांत पडून, आपल्या जिवाचे असे हाल कां वरें करून वेतां ? तुमच्या मनमोहक चेह-च्याला आणि सुंदर रूपाला पाहून मजसारख्या शेंकडों वायका रात्रं-दिवस नुमच्या सेवेस हजर राहतील. तुह्मांला तोंडांतून एक अक्षर देखील कालवयाची गरज राहणार नाहीं ! मग महाराज असं कां वरं ? छे: सोडाच आतां हें मौन आणि या गरिब दासीला करा पावन ! काय, आपण अजृन देखील कांहींच बोलत नाहीं ? नाहीं वरं, मी नाहीं आपणांस अशी सोडावयाची ! '' एवढें बोल्इन त्या पतित प्रमदेनें त्या निष्पाप सुनिवर्यांचा हात धरला.

ण्यढा वेळपर्यंत तिची चर्षटपंजरी चाछ होती, तरी ते मुनिवर्य स्तन्ध वसले होते. पण तिने त्यांच्या हातास स्पर्श करितांच ''पतित भगिनी, हें काय वरें करतेस'' असे उद्गार त्या शांत. निर्विकार आणि निष्कलंक महात्स्याच्या तोंड्रन बाहेर पडले.

ण्वढेच उद्गार. पण त्याचा त्या पतित प्रमदेवर केवढा तरी विख-क्षण परिणाम झाला. तिने तावडतीब त्यांचा हात सोडून दिला,आणि सर्वस्वी नाहीं तरी त्या उद्गारानें तिचा कामवेग बराच कमी झाला. पुरुषाच्या भाषणाचा किंवा स्पर्शाचा असा विलक्षण अनुभव तिला आजन्मांत आला नव्हता. तथापि 'पीळ जळतो पण वळ जळत नाहीं. 'या न्यायानें ती त्यांना लागलीच हाणाली:—

''महाराज, माझी एवढीहि कामना आपण नाहीं कां पूर्ण करीत? आपण जर माझा हा हेतु पुरिवला नाहीं, तर मी या दुःखानें तळ-मळून तळमळून मरेन. माझं मन आपणावर एवढं जडलं आहे कीं, आपणाशिवाय मला प्रत्यक्ष स्वर्ग जरी मिळाला तरी तो सुद्ध नरका-सारखा वाटेल.''

'' सुख! सुख! सुख! हे अभागिनी। " ते शांतचित्तमुनि मोठ्या गंभीरपणानें ह्मणाले, ''तूं केवढ्या गाढ अज्ञानतिमिरांत बडाली आहेस, आणि तुझें सुखलोलुप मन विकारवशतेच्या भरांत भलत्याच गोष्टीला कसें कवटाळित आहे. सुखाची इच्छा प्रत्येक प्राणिमात्रास असते आणि त्याप्रमाणें तुला त्याची तळमळ लागून रहाबी हें साहजिक आहे. पण सुखाविषयींची तुझी समजूत मात्र चुकीची आहे. खरें मुख आणि तुझी त्याविषयींची समज्त यांत पाणी आणि अग्नि, किंवा दिवस आणि रात्र यांप्रमाणें विरोध किंवा अंतर आहे. तुं मुख समजून ज्याच्या मागें लागली आहेस, आणि अनियंत्रितपणें ज्याचा अनुभव वत आहस, तो विषयोपभोग खरोखरच खरें सुख आहे काय? जर तसें असेल, तर सुखा-विषयीं तुला जी अज्न तळमळ लागून राहिली आहे ती कां ! मुख मिळूर्नाह् सुखाची इच्छा कशी रहावी? यावरून अ:पण भयंकर भ्रमांत पडलों आहों हें नाहीं का तुझ्या लक्षांत येत? तुझ्या बाबतींत बोलावयाचें ह्मणजे हा नुसता भ्रमच नव्हे तर दारुण अध:पात आहे! इंद्रियवेदना शमविण्याच्या प्रयत्नांत विकृत मनास क्षणैक वाटणाऱ्या आनंदास सुख समजून, तूं हैं कसछें भयं-कर विपन्नाशन करीत आहेस, याची कल्पना तरी आहे काय ? या-योगानें तुझ्या आत्म्याची काय भयंकर स्थिति होईछ, तुला कसल्या यातना भोगाव्या लागतील, याचा तूं कधी तरी विचार केला आहेस काय ? कां तो विचार मनांत येऊनहि तूं बेहोपपणानें तिकडे दुर्लक्ष करीत आहेस ? काय व्यभिचारी जीवांना पर शेकीं होणाऱ्या भयंकर

यातनांची तुला कल्पना नाहीं ? कां, हा सारा प्रकार तुला खोटा बाटतो ? थांब ! या प्रकारांत कितपत तथ्य आहे हें जर तुला पहा-वयाचें असेल तर क्षणभर डोळे झांकून स्थिर मनानें रहा, आणि तुला काय दिसतें तें सांग."

रूपिणीचें मन त्या महात्म्याच्या भाषणानें इतकें वेधून गेलें होतें, कीं, तिला तें स्थिर करण्याचा बिलकुल प्रयत्नच करावा लागला नाहीं; तें आपोआपच स्थिर झालें होतें. ती त्यांच्या सांगण्या-प्रमाणें डोळे झांकून उभी राहिल्यास कांहीं थोडा वेळ लोटला नसेल, तोंच मोठ्यानें तिनें एक किंकाळी मारिली, आणि "महाराज, मला वांचवा हो वांचवा: असें झणत त्यांचे पायावर लोळण घेतली."

रूपिणीला जिवंतपणींच या वेळीं जो नरकाचा भयानक देखावा दिसला त्याच्या मुळाशीं त्या महात्म्याचें कांहीं अलीकिक सामर्थ्य होतें, कीं, तो केवळ तिच्या कल्पनेचा होता, हें निश्चितपणें सांगतां येणें अशक्य आहे; त्र्यभिचारी जीवांस नरकलोकीं कसें भयंकर शासन मिळतें, या विषयींच्या गोष्टी नेहमीं तिच्या कानांवर पडत असून त्यावरून तत्संबंधी विचारहि तिच्या मनांत नेहमीं घोळत असत. यामुळें मुनीच्या भाषणानें आधींच विशेष श्रद्धाळू बनलेल्या मनास त्याच विचारांचें काल्पनिक चित्र अगदीं मूर्तिमंत दिसावें ही गोष्ट कदाचित् अधिक संभवनीय असेल. ते कांही असो. एवडी गोष्ट खरी, कीं, तो दिसलेला भयानक देखावा तिला इतका खरा वाटला, आणि त्याचा तिच्या मनावर एवडा जबरदस्त परिणाम झाला, कीं, ती स्थित आपण प्रत्यक्षच भोगीत आहोंत अशी तिच्या मनाची समज्जत होऊन, तिनें वर सांगितल्याप्रमाणें भेदरून जाऊन मोक्योनें किंकाळी फीडिली!

नरक कशा प्रकारचा असतो, आणि असल्या पातकी जीवांना तथें कसल्या दारुण यातना भोगाव्या लगतात याविषयींचीं वर्णनें निरिनराळ्या धर्मप्रंथांतून वाचकांच्या कानांवर नेहमींच येत असल्यामुळें रूपिणीनें या क्षणभराच्या काल्पनिक नरकवासांत कसल्या कसल्या दारुण यातना भोगिल्याचें अनुभविलें तें येथें सविस्तर सांगण्याची आवश्यकता नाहीं.

मुनीच्या पायांवर लोळण घेतलेली रूपिणी बन्याच वेळाने शुद्धि वर आली. तिला भरलेली धडकी अज्नहि कमी झाली नव्हती ! अज्नही तिचें काळीज जोराजोरानें उडत असून सारें अंग घामा-घूम झालें होतें! आएण पाहिलेला तो भयानक देखावा, आणि भोगि-लेल दारुण क्रेश हीं सर्व खरींच होतीं असेंच अज्नहि तिला वाटत होतें. ती जरा शांत झाल्यावर मुनि बोल्लं लागले:—

''रूपिणी, आपल्या या निंद्य दुर्गुणांमुळें आपणास परलोकीं काय शासन मिळेल हें तूं पाहिलेंसच. मरणानंतरचा नरक तुला दिस्न आलाच, पण या निद्य दुर्गुणांमुळें इहलोकींही जो नरक तूं निर्माण केला आहेस तिकडे तुझी नजर कथीं गेली आहे काय ? हा नरक त्या नरकापेक्षां कोणत्याहि प्रकारें कमी भयंकर, कमी दुःसह किंवा कमी यातनावह नाहीं ! इतकेंच नव्हे, तर कांहीं कांहीं बावतींत हा त्यापेक्षांहि जास्त भयंकर आहे ! परलोकच्या नरकांत तुझ्या पापाबदल तुला स्वतःलाच शासन भोगावें लागेल, पण या इहल्लोकच्या नरकांत तुज्यरोबरच तुझ्या प्रियजनांना आणि नातलगांनाही असहा हेश भोगावे लागत आहेत; रूपिणी, याचा—या ऐहिक नरकाचा—या जिवंतपणांतल्या रारवाचा—तूं कथीं तरी विचार केला आहेस काय ? या पापामुळें तुझें मन प्रत्येक क्षणीं कसें साशंक

असतें, अनेक प्रकारचीं भयें तुझ्या हृदयास प्रतिक्षणीं कशी फाडित असतात, निरनिराळ्या प्रसंगी नवीन नवीन काय युत्त्या योजाव्यात आणि कसल्या थापा द्याव्यात या विवंचनेनें अशांतता तुझ्या मागें ं कशी सारखी हात धुऊन लागली आहे आणि सुखाच्या निदेनेंहि तुला कसें सोडविलें आहे या सर्व गोष्टींचा नीट विचार कर ! हें मनस्तापाचें चित्र डोळ्यापुरें घर ! आणि या यातनांची भावी नरक-यातनांशी तुलना करून याही तितक्याच असद्य आहेत की नाहींत तें सांग ? येथला हा मनस्ताप तेथल्या तापलेल्या लोखंडी पुतळ्याच्या आर्टिंगनाच्या तापाहून कोणत्या प्रकोरं कमी आहे ? तापटेल्या तेलाच्या कढईंत तळली जात असतांना तेथलें तुझे तळमळणें आणि अशांतीमुळें येथें होणाऱ्या तुझ्या जिवाची तळमळ यांत काय भेद आहे ? आणि तेथें भाळे, बरच्या, सुया, दाभणें वगैरे तीव शस्त्रांचें शरीरांत भोसकणें आणि प्रत्येक पापप्रसंगीं 'आपण हें निंद्य कर्म करीत आहेंात ' अशा प्रकारचा सदसद्विवेक बुद्धीच्या तीव तरवारीचा येथें तुझ्या हृदयावर होणारा असह्य घाव यांत तुं कोणता फरक समजतेस ? त्याचप्रमाणे या दुर्गुणांमुळे येथे होणारे अब्रुचे धिंडवडे हें तर तेथें होणाऱ्या शरिराच्या चिंधड्यापेक्षांहि नि:-संशय दु:सह होत ! आणि या सर्व यातना, रूपिणी, तूं नित्य अनुभवित असतांनाहि आपण सुखोपभागच अनुभवीत आहोंत असे तुला बाटतें काय ? केवढा हा तुझा भ्रम! पितांना गोड लागतें, एवढ्या-साठींच तूं हें अत्यंत दारुणपीरणामी विष, अमृत समज्न प्राशन करीत आहेस, पण याचा वाईट परिणाम तुझ्यावरच होऊन धांबत ' नाहीं ! तुझ्याबरोबर तुझ्याशीं ज्यांचा ज्यांचा संबंध आहे त्यांच्याहि हृदयाला ते अघोर यातना देत आहे! याचा तूं कधीं विचार केला

आहेस काय ! आपणास सुख व्हावें या आशेने ज्याने मोठ्या आनं-दानें तुझें पाणिप्रहण केलें, व ज्याच्याशीं कोणत्याहि प्रकारें प्रतारणा करणार नाहीं असें तूं लग्नाचे वेळीं वचन दिलेंस त्या तुझ्या पतीची, त्या तुझ्या देहाच्या अधिपतीची, तुझ्या या बेइमानी वर्तनानें काय अवस्था होत असेल, हजारों विंचवानीं नांग्या मारिल्याप्रमाणें किंवा रखरखीत निखाऱ्यावर धरल्याप्रमाणें त्याच्या अंतःकरणास कशा वेदना होत असतील याचें चित्र तूं आपल्या डोळ्यापुढें धर. "

या वेळी रूपिणीच्या डोळ्यांतून अश्रुधारा वाहत होत्या पण मुनीवर्यांनी तिकडे छक्ष न देता आपछा वाक्प्रवाह तसाच चाछूं ठेविछा.

"पापिणां!" ते ह्मणाले. "आपले घर साक्षात् नरक बन-विणारी ही अघोर विपयवासना सुखकारक आहे असे तुला बाटतें तरी कसें! शिवाय या नरकांतील यातनांचा अनुभव तुजबरोबर तुझ्या आप्तांनाहि घणें भाग पडत आहे! केवढें अघोर कर्म हें, खरोखर हिंसा, लवाडी, चोरी, विश्वासघात, वचनभंग या दारुण पातकांचें मूळ हा व्यभिचारच नव्हे काय! आणि जगांतील अशां-ततेच्या मुळाशीं तर या खेरीज दुसरें कोणतें कारण आहे! अष्टचरिते, बोल! या अशांततेच्या कारणास, या दुर्गतीच्या मुळास, या मन-स्तापाच्या बीजास, या गृहिणी पदाच्या कलंकास, या उभय कुलांच्या मुखावर फांसलें जाणाऱ्या काजळास, या पतिविपयक बेड्मानपणास, या अखिल पातकांच्या राशीस, या निःशेष अन-र्थाच्या पायास, या परम निंच व्यभिचारास तूं सुख समजतेस काय! हीं पहा तुझ्या या वर्तनानें असह्य मनोयातना होऊन केवळ मरणाचीच वाट पाहत असलेळी तुझी सामुसासरे, आणि ठेवणें किंवा त्यांचे भयंकर सर्प बनविणें हें केवळ तुझ्या मनाबला-वर आणि शील रक्षणाच्या निश्चयावर अवंखबून आहे. हीं दोन्हीं जर निश्चल असतील तर तुला त्यांच्याकडून बिलकुल पीडा होणार नाहीं, आणि तीं अशीं निश्चल ठेवण्याचें सामर्थ्य तुझ्याच काय, पण प्रत्येक मानवीं आत्म्याच्या ठिकाणीं आहे."

''मग महाराज, मला पतीचाहि त्याग करावा लागेल काय ?''
''नाहीं. रूपिणी, तुला हैं त्रत पाळावयासाठीं पितत्यागाची आवश्यकता नाहीं. संसारत्यक्त साधूना किंवा साध्वीनाच पित पितसंबंधाचा सर्वस्वी त्याग करण्याची आवश्यकता असते, पण शीलत्रताच्या बाबतींत संसारी जनांना हा कडक निबंध लागूं नाहीं. संसारी स्त्रीपुरुपांनीं स्वतःच्या पितपत्निसमागमांत संतुष्ट राहणे हाणजेच शील पाळणे होय. जगांत विवाहसंस्था याच कार्यासाठीं अस्तित्वांत आली असून दुर्वळ मनाच्या स्त्रीपुरुपांस या योगानें आत्मोधाराचा फारच सोपा मार्ग निर्माण झाला आहे. हाणून रूपिणी. खिचपत असलेल्या नरकांत्न निघावयाची तुझी अजूनिह इच्छा असेल तर तूं याच घटकेला हे तत वे आणि तें आजन्म निश्चयाने पाळ. ''

रूपिणीचा निश्चय केव्हांच झाला होता. फक्त ती त्यांच्या आशि-र्वादात्मक प्रोत्साहनासाठींच कांहीं थोडा वैळ थांवर्ला होती. त्यांचें भाषण पूर्ण होतांच तिनें उमें राहून त्यांच्या पायावर हात ठेविला आणि हाटलें:—

" भो ! परम करुणामय साधुवर्य, आपत्या या परम वंद्य, परम निर्मे आणि पतित जनसंरक्षक चरणावर हात ठेवून सांगतें, कीं, या पुढें ही रूपिणी, पतीखेरीज अन्य कोणत्याहि पुरुपास स्पर्शच काय पण पापदृष्टीनें बघणार देखील नाहीं! कसलाहि प्रसंग आला, कितीहि दुर्दशा झाली, कसल्याहि भयंकर विपत्तीनें गांठिलें. संकटांनीं पाठ पुरविली, मनोविकारांच्या उछूंखलतेचा कडेलोट झाला, या देहाला जिवंत जाळलें किंवा त्याचे राई राई एवढाले तुकडे केले, तरी रूपिणी मरेपर्यंत झणून आपलें हें व्रत बिलकुल भंगूं देणार नाहीं! मी ही प्रतिज्ञा याच वेळी याच पायाला स्मरून करितें!"

या बेळीं त्या साधुवर्यांच्या प्रशांत मुद्रेवरिह प्रसन्नतेची किंचित छटा उमटल्याखेरीज राहिली नाहीं.

ह्मिणीच्यानें पुढें बोलवेना ! तिचा कंठ दाटून आला आणि नेत्रांतून अश्रुवर्षाव होऊं लागला. त्या महात्म्याच्या चरणावर आपले डोकें पुन्हां एकदां ठेवून ती तेथून मोठ्या कष्टानें निघाली.

घेतछेलें हें वत तिनें कसें काय पाळलें हें पुढें समजेलच.

रस्यानें जातांना ती स्वतःशींच क्षणूं लागली:—

''आजपर्यंत किती तरी पुरुपांचा स्पर्श या देहास झाला, पण माझं सर्वस्वी रूपांतर करणारा असा हा स्पर्श पहिलाच. परीसस्पर्श क्षणतात तो हाच काय?''





## प्रकरण ३ रें.

### कसाटीला उतरलॅं.



पिणीच्या नवऱ्याला आज आपल्या पत्नीचा कांहीं निराळाच अनुभव येऊं लागला ! तिच्या बोलण्याचालण्यांत व एकंदर वृत्तींत पडलेला फरक पाहून त्यास पराकष्टेचें आश्चर्य वाटलें ! "पण देवा ! हें सर्व क्षणभंगुर तर नसेलना?"

असा विचार त्याचक्षणी त्याच्या मनांत आल्याखरीज राहिला नाहीं. पण आपली ही भीति खोटी आहे हैं पुढें लौकरच त्याच्या अनुभवास आलें. त्या दिवशीं संध्याकाळीं तें जोडपें मोट्या आनंदानें घरीं परतलें. आजच्यासारखा आनंद, आणि आजच्या सारखें समाधान त्या उभतांस साच्या जन्मांतिह अनुभवल्याचें कधीं ठाऊक नव्हते! सृष्टीचें स्वरूप तरी त्यांना आज किती रमणीय आणि सुखप्रद भासत होतें! आज आपल्या हृदयावरचें कसलें ओहें कमी झालें तें रूपिणीस कळेना! तथापि आपलें मन आज फार उल्हिसित आणि हलके झालें आहे एवढें मात्र तिला खास बाटत होतें. नवऱ्याची प्रसन्न मुद्रा पाहून तर तिला किती तरी समाधान बाटलें! या शुद्र सुखाचा अनुभव तिला नवाच होता!

आपल्या मुळांत व सुनेंत उत्पन्न झालेलें हें ऐक्य पाहून सासुसा-सऱ्यासही परमावधीचा आनंद झाला ? म्हातारपणीं त्यांची या शि-वाय दुसरी कोणती इच्छा असणार ? रात्रीं आपल्या पतीचें पाय चुरीत असतांना पतिसेवेच्या या मंगलाचरणाचा तिनें आजच्याच सुम्हूर्तावर प्रारंभ केला होता—ितनें
त्यास त्या महात्म्याचें झालेलें दर्शन, त्यानें पाजिलेलें दिव्य उपदेशामृत, आणि त्यामुळें आपणास झालेला पश्चात्ताप याविषयीचीं
इत्थंभूंत हकीकत निवेदन केली. यावेळीं त्या साधूविषयीं रूपिणीच्या पतिच्या मनांत किती पूज्यबुद्धि उत्पन्न झाली असेल, याची
नुसती कत्पनाच करावी. असी. आतां आपण खन्या शुद्ध प्रेमामृताचा आजच आस्वाद घेणाऱ्या या जोडप्याच्या सुखांत व्यत्यय
न आणतां रूपिणीसाठीं वेडा बनलेल्या देवदत्ताची, काय हकीकत
आहं ती पाहूं.

रूपिणीचा आणि त्याचा कोठें तरी देशांतरीं नियून जाण्याचा बेत ठरतांच तो तिचा निरीप घेऊन शेताकडे जाण्यास निघाला सण्न पहिल्या प्रकरणांत सांगितलेंच आहे. पण त्याप्रमाणें तो शेतांत गेला नाहीं. त्याचें मन तिकडे जाण्याकडे बिलकुल लागेना. ठरलेल्या बेताप्रमाणें सर्व जिनगीची विल्हेबाट लाबून, तिची मार्गप्रतीक्षा करावयासाठीं इष्ट स्थळीं केव्हां जाऊन बसतों असे त्यास होऊन गेलें, यामुळें शेतांत जाण्याचा बेत राहित करून तो मधूनच घराकडे परतला.

घरीं येतांच त्यानें घरांतील चीज वस्त येईल त्या किंमतीस विका-वयास आरंभ केला. विकीचें असे घोरण ठेविल्यावर कोणत्याहि वस्तूस गिन्हाइक मिळण्यास, किंवा तिची विकी होऊन रोख रकम हाती येण्यास कितीसा उशीर लागणार ? हां हां ह्मणतां त्याच्या सर्व स्थावर जंगम जिनगीची विकी होऊन, त्याच्या पदरांत रोख दाम पडले. त्याच्या या कृत्याचें पुष्कळांस आश्चर्य वाटलें. त्याच्या कित्येक स्नेह्मांस तर त्याच्या जिनगीची जवळ जवळ अशी छूट होत असलेली पाहून अतिशय वाईट वाटलें ! पण स्वतः मालकच जर आपल्या जिनगीची समज्न उमज्न अशी विल्हेवाट लावीत आहे तर त्यांना वाईट वाटून काय उपयोग होणार होता ? दुसऱ्याची कोणाची तर त्याला कांहीं ह्मणावयाची किंवा विचारावयाची लाती झालीच नाहीं. पण मध्यंतरी त्याच्या बायकोंने त्याला अडथळा करण्याचें धाडस केलें; त्याचा परिणाम इतकाच झाला, कीं, तिच्या अंगावर चुकून तिचे राहिलेले दागिनेहि त्याने काढून वेऊन त्याची विक्री केली ! अखेर बिचारीला नुसत्या नेसत्या लुगडवानिशींच माहेरीं जाण्याचा प्रसंग आला !

याप्रमाणें मातीमोलानें सर्व जिनगीची विक्री करून, गोळा झालेली रकम बरोबर घेऊन देवदत्त संध्याकाळचे आंत इष्टस्थळीं जाऊन पोंचला. आतां ठरलेली वेळ केव्हां येते आणि रूपिणीची भेट केव्हां होते असे त्याला होऊन गेलें. त्याची उत्कंठा पराकाष्ट्रची वांढली. एकेक पळ त्याला वर्षाप्रमाणें वाट्टं लागलें. आतां तर बरीच रात्र होऊन जिकडे तिकडे गडद काळोख पसरल्यामुळें त्याची उत्कंठा अगदीच अनावर झाली. जरा कोठें कांहीं खुसब-सलें, कीं, रूपिणीच आली असें त्याला वाटे. पण लौकरच तें एखादें श्वापद असल्याविषयींची जेव्हां ल्याची खातरी होई, तेव्हां त्यावेळीं चोंहीकडे पसरलेल्या त्या काळोखांपेक्षांही अधिक भेसूर आणि गडद आशा निराशेच्या काळोखांत त्याचें मन विलीन होऊन जाई.

अखेर ठरलेली वेळ टळून गेली तरी रूपिणी आली नाहीं अशी जेव्हां त्याची खात्री झाली, तेव्हां त्याच मन पराकाष्टेचें अस्वस्थ झालें. पण करणार काय ? ती कां आली नसावी या वि- पयीं त्याचें मन नानाप्रकारचे तर्कवितर्क करूं लागलें. पण त्यांतील अमुकच मात्र खरा असें त्याला ठरवितां येईना. तिनें आपला ठरलेला बेत फिरविला असावा ही गोष्ट त्यास बिलकुल संभवनीय वाटेना. तिला अजूनपर्यंत संधीच मिळाली नसेल यामुळें तिचें येणें झालें नसावें, असेच उलट त्यास ठाम वाटत होतें. तथापि न जाणों संधि सांपडल्यास ती अजूनिह येईल अशा प्रकारची आशा मनांत धक्तन तो दिवस उगवेपर्यंत तिची वाट पाहत राहिला, पण व्यर्थ. फटफटित उजाडलें तरी रूपिणी आली नाहीं. सूर्याच्या किरणजालांनीं पृथ्वीतलावरील सर्व अंधकार नाहींसा केला, तरी त्याच्या अंतःकरणांतील निराशेचा गडद अंधकार मात्र तसाच कायम होता?

झालेल्या निराशेनें देवदत्ताचें डोकें अगदीं भणाणून गेलें ! पुटें काय करावें हें त्याला विलक्ष सूचेना ! एखादें भयंकर जहर भक्षण केल्याप्रमाणें त्याच्या जिवाची तलमळ होऊं लागली ! अखेर खरा प्रकार काय आहे तो तिला समक्ष भेट्टनच विचारावा असा त्यानें निश्चय केला. पण दिवसां गांवांत जाण्यास तोंड नसल्यामुळें त्याला तो समरा दिवस त्या जंगलांतच पश्च्या सहवासांत काढावा लागला. टीकच आहे, पश्च्या सहवासांत एखाद्या नरपश्स राहणें भाग पडलें तर त्यांत वावगें तरी काय झालें? खरें म्हटलें तर असे नरपश्च नेहमींच पश्चसंगतींत राहतील तर जगांतींल पुष्कळच अनर्थ टळतील.

जरा रात्र पडतांच देवदत्त तेथून जो निघाला तो तडक रूपि-णीच्या घरापुढें आला. ती अंधेरी रात्र असून, घरांत समार कोणीच न दिसस्यामुळें तो चटकन आंत शिरला, व अंगणांतच असलेल्या एका खोलीत जाऊन लपून वसला. वास्ताविक पाहिलें तर प्रस्तुत प्रकार म्हणजे अत्यंत धाडसाचा प्रकाष्ट्रेच्या निर्लजपणाचा होय. पण 'कामानुराणां न भयं न लजा 'या सुप्रसिद्ध लक्तीप्र-माणें अशीं माणसें खरोखरच पराकाष्ट्रेचीं निर्लज आणि निर्भय वनतात. त्यांना स्वतःच्या प्राणघाताचें देखील भय वाटत नाहीं. केवटा हा कामवासनेचा प्रभाव ? असो.

देवदत्त ज्या खोडींत शिरला ती रूपिणीची निजावयाचीच खोडी होती. तो तेथें जाऊन बसतो न बसतो तोंच ती आंथरूण वंगेरे घालण्याकरीतां हातांत दिवा घेऊन तेथें आली. तिचा नवरा अज्न शेतांतून आला नव्हता. देवदत्तास तेथें असा अवचित पाहून ती मोठ्यानें ओरडणार तोंच त्यानें नाकावर बोट ठेवृन तिला चूप राहण्याविपयीं खूण केली.

- ं अरे देवा ! '' रूपिणी मनांतले मनांत उद्गारली. '' ज्या कर्माला स्यावें तेंच पुटें करतोस ना ? आतां मी कर्म्म तरी काय ? हा झणतों त्याप्रमाणें मुकाट्यानें बसूं ? कां एकदम आरडाओरड करून याला पळावयाला लावूं ? कर्म्म तरी काय ? '' पण तिला यापेक्षां अधिक विचार करावयास लावून कांहीं निश्चित ठरविण्यास त्यानें बिलकुल अवधीच राहूं दिला नाहीं. तो एकदम पुढें येऊन झणाला:—
- '' रूपिणी, थांब. गडबड करूं नकीस. मला तुझ्याशी दोन— फक्त दोनच–शब्द बोलावयाचे आहेत. त्यांचें सरळ उत्तर तुजकडून मिळालें ह्मणजे मी येथून मुकाव्यानें चालतां होईन. तुला बिलकुल भिण्याचें कारण नाहीं. पण जर तूं मध्यंतरींच गडबड करशील

करून ह्मणाला. "तुझ्यावांचून माझी काय अवस्था झाली आहे, याची तुला करपना देखील नसेल. पण मी तुला खचीत सांगतों कीं, या दोन दिवसांत जेवण आणि निद्रा हीं मला ठाऊक देखील नाहींत। आणि यापुढें तूं आपला हट्ट जर असाच चालविशील तर एका तरु-णाच्या हत्तेचें पाप निःसंशय तुझ्या शिरावर बसेल! तूं शीलवत घेतलें आहेस तर खुशाल घे ? त्याच्या आड येण्याची माझी बिलकुल इच्छा नाहीं. पण फक्त एकच वेळ माझी इच्छा—"

त्याच्या या छोंचटपणाचा रूपिणीस जास्तच तिटकारा आल्यामुळें ती त्याचें भाषण पूर्ण होऊं न देतां मध्येंच ह्मणार्छाः—

''देवदत्त, तुला जें सांगावयाचें तें मी अगोदरच स्पष्टपणें सांगि-तलें असून तूं पुन्हां आपली तीच फाजीलपणाची बडबड चालविली आहेस याला काय सणावें? तुला आतां माझें शेवटचें एकच सांगणें आहे कीं, तूं पुन्हां एक अक्षरंहि न बोलतां येथून चालता हो.''

''हे भूमीवरील अप्सरे! या दीन दासाला नको ग असा दूर ढकलें?' खुपामतीच्या मात्रेचा थोडासा वळसा तरी लागूं पडतो की नाहीं तें पाहण्याचा हेत्नें तो ह्मणालाः—''रूपिणी! सुरूपिणी! आपल्या सौंदर्यानें रितलाहि लाजिवणाऱ्या सुरवरूपिणी! तुइया आधींच वांवड्या असलेल्या ला भिंवया, आणखी नको ग अधिक वांकड्या करूंस ! आणि त्या अष्टमीच्या चंद्रासारख्या तुइया मनोहर कपाळावर तें विशोभित आठ्यांचें जाळेंहि असें नको पसरूंस! खचित नीलकमलाचें सौंदर्य हरण करणाऱ्या तुइया या रमणीय नेत्रांला हें हृदय भेद करणारे तांवतर कटाक्ष, आणि कमलगभीसारख्या नाजुक देहाला हें प्रस्तरतुल्य निष्ठ्र हृदय, बिलकुल शोभत नाहीं! त्याचप्रमाणें निरंतर अमृतरस स्त्रवणारे तुझें हे ओष्ट त्या

तुझ्या कालकूटस्वरूप वाणीस बाहेर येऊं देण्यास कसे नाखूष आहेत यांकडे थोडेंसे तरी लक्ष दे. सुंदरी, अनलन ठेवणारा दाता कालें-करून कृपण किंवा दरिद्री बनला तरी त्याची मजल माशीलाही फिरकूं न देण्यापर्यंत जाईल ही गोष्ट शक्यच नाहीं. त्यांतून हें माझें हृदयनिवासिनीदेवते, मी तुला आपलें सर्वस्व समर्पण करीत आहें. आजपर्यंत कोणत्याही भक्तानें आपल्या आराध्यदेवतेस शृंगारिलें नसेल, अशा प्रकारच्या सुवर्णरत्नालंकारांनीही मी तुला शृंगारीन. इतकेंच नव्हे, तर, तुझ्या प्रसन्नतेसाठी मी आपल्या प्राणाचाही बळी समर्पण करीन! '' कोण जाणे त्याचा हा चार्गटपणा आणखी किती लांवतो तो ! पण रूपिणीस तो अगदी असह्य झाल्यामुळें ती मोठ्या संतापानेंच त्यास हाणाली:—

''देवदत्त ! येथून चालता हो ! एक क्षणभरही मजपुढें उभा राहूं नकोस ! नीचा ! तुझ्या लोचटपणानें, खुषामतीनें, द्रव्याच्या किंवा डागडागिन्यांच्या लालचीनें अगर पाजीपणाच्या कोट्यानें मी पुन्हां त्या दुर्मार्गांत पडेन असें कां तुला वाटतें ? आतां या रूपिणीला जगां-तली सारी संपत्ति आपल्या पातिव्रत्यरूपी हिन्यापुढें कांचेप्रमाणें वाटत आहे! आणि तिचा पातिव्रत्याचा हिरा हरण करावा ह्मणून जगांतैल्या सान्या हिन्यामाणकांचा ढीग जरी कोणी तिजपुढें केला तरी ती त्यास अक्शी लाथेनें झुगारील ! ''

यावेळीं रूपिणी आपल्या विचारांत इतकी तन्मय झाली होती, कीं, आपणापुढें खरेखरच कोणी रत्नाचा ढिगारा केला आहे असे तिला वाट्न; 'अश्शी लाधेनें झुगारीन ' हें वाक्य उचारते वेळी खरोखरच तिनें सपाट्टन लाथ लगाविली ! पण ती कोणत्याहि रत्नांच्या ढिगा-च्याला न लागतां त्या दुर्गणरूप कोळशाच्या राशीला—देवदत्ताला—

मात्र लागली! आपल्या भाषणाचे अखेरीस त्यानें तिला जी उपमा दिली होती तीस अनुसरून अभिनय करणेंही जरुर वाटल्यामुळें तो तिजपुढें गुढघे टेंकून बसला होता तो अजूनपर्यंत तसाच होता!

पण तिर्चा लाथ लागतांच तो अतिशय खवळून गेला, आणि संतापाच्या भरांत ताडकन उठून हाणालाः

"अग! हलकट स्त्रिये! तुझी ऐवढा वेळ विनवणी केळी तरी तुला नाहींना द्रव आला? मला घरादाराचें वाटोळें करावयास आणि सर्वस्वावर पाणी सोडावयास लावून शेवटीं माझी अशी निर्मत्सना करितेस ? अरेरे स्त्रियांची जात खरोखर महा दुष्ट! महा— अधम! महापाजी! महाबेइमान—!"

''चूप! नीच पुरुषा!'' रूपिणी अतिशय संतापानें मध्येंच ह्याणाठी:—''मजसारख्या एखाद्या पापी स्त्रीच्या वर्तनावरून सरस-कट सर्व स्त्रीजातीवर असा निंद्य दोषाराप करूं नकोस! मजसारख्या ज्या पातकी स्त्रिया आहेत, त्यांची तरफदारी करावयाची माझी इच्छा नाहीं. तथापि तुला मी खातरीपूर्वक सांगतें कीं, त्यांच्यापकीं प्रत्येकीच्या पापप्रवृत्तीच्या मुळाशीं कोणी तरी पुरुपच सांपडेल! खचित पुरुष जात स्त्रियांविपयीं खरा पवित्रभाव हृदयांत धारण करील तर पाप हा शब्दच स्त्रीवर्गात सांपडावयाचा नाहीं! खरोखर त्या महात्म्याच्या हजाराव्या हिशानें जरी एखादा सहुणी पुरुप मला आरंभींच भेटता तर मी दुर्विचारांच्या खोल खडुगांत अशी बुडाली नसतें!'

''बस!बस्स!रूपिणी,तुझें हें ब्रह्मज्ञान ऐकण्याकरितां मी येथें आलों ' नाहीं किंवा पुरुषजात पापी कीं स्त्रीजात पापी या वादाशींही मला काहीं करावयाचें नाहीं. यावेळीं तुझ्या प्रेमानें मी अगदीं वेडा झालों आहे. मला माझ्या जिवाची देखिल परवा नाहीं! ह्मणून तूं खुपीनें जरी माझें ह्मणणें मान्य केलें नाहींस तरी मी आपल्या साम•र्थाच्या जोरावर आज आपला इच्छित हेतू तडीस नेल्याखेरीज कथींही राहणार नाहीं!"

'' जारे मुडदारा!'' रूपिणी लेषानेंच हाणाठी.

"तुझेंच काय पण तुझ्या सारख्या जगांतील एकंदर नीच पुरु-पांचें एकवटलेलें सामर्थ्यही आतां या रूपिणीस श्रष्ट करूं शकणार नाहीं! तूं माझ्या अंगाला नुसतें बोट तर लाव, कीं, तूं नाहीं तर मी या दोघांपैकीं कीणी तरी त्याचक्षणीं गतप्राण झालेलें आढळून वेईल!" हें बोलत असतांना तिचें सर्वांग थरथर कांपत असून तिचे डोळे इंगळाप्रमाणें लाल झाले होते!

देवदत्त एवटा पाजीपणांत निर्हावलेला पण तिची ही घोर प्रतिश्चा कितांच त्याचें धैर्य डळमळलें. त्याच्या मनांत आतां अनेक विरुद्ध विचार घोळूं लागेले. आपत्या हेत्च्या सिद्धांस प्रस्तुत परिस्थिती अगदीं प्रतिकूल आहे असेंही त्यास वाट्टं लागेलें ! शिवाय तिचा नवरा येण्याची तर त्यास क्षणोक्षणीं भीति वाटतच होती ! अखेर मागचा पुढचा नीट विचार करून, त्यानें तेथून पाय काटतां विण्याची निश्चय केला व त्याप्रमाणें तो बाहेर पडलाहीं मात्र जातां जातां '' मी आपला हेतू सिद्धीस नेल्याखेरीज कदापि राहणार नाहीं, '' अशी धमकी तिला देण्यास तो विसरला नाहीं!





# प्रकरण ४ थे.

#### <u>~</u> = ° € = +.

#### एक आणीवाणीचा प्रसंग



वदत्त रूपिणीस धमकी देऊन गेल्यानंतर त्याची क तिची पुन्हां भेट झाळी नाहीं, किंवा त्याचें काय झाळें हें ही तिळा कळलें नाहीं. मात्र तो धमकी देऊन गेल्यानंतर तिजवर एक चमत्कारिकच

प्रसंग येऊन गुजरला.

रूपिणीच्या नवन्याचा असा एक नित्यक्रम असे, कीं, प्रहर रात्र टळली ह्मणजे शेतांतून घरीं यावें. आणि पहांटेस कींवडा आरवतांच पुन्हां शेतास जावें. त्याच्या वायकोच्या वर्तनांत सुधारणा झाल्या-पासून तर त्याचा हा निश्चय कथींच चुकला नाहीं. त्याटा आतां घरीं येण्याची किती तरी ओढ लोग, आणि केवढा तरी उल्हास बाटे!

गडद काळोख असो, कीं, पर्जन्याची झड लागलेली असो, तो कशाचीही परवा न करितां मोठ्या उत्कंठेनें घराकडे येत असे.

गडद काळोखांत नुकत्याच उज्वल झालेल्या त्याच्या रमणीच्या मुख-चंद्राची स्मृति त्यास दीपाप्रमाणें मार्ग दर्शक होई, आणि घरीं आल्यावर तर तिच्या सास्मित मुखांतून निघालेल्या भाषणांनी त्याचा र<sup>ं</sup> शीण नाहींसा होई ? त्याला आपर्टें घर म्हणजे आतां स्वर्ग वाटूं लागलें ? रमणी ! केवढें हें तुझें सामर्थ्य ! र्ात्र प्रियपत्नीच्या सहवाससुखांत घालवून पहांटेस पुन्हां नव्या उमेदीनें व उल्हासानें जागृत होऊन शेतास जावें असा त्याचा नित्यक्रम असे.

या क्रमाप्रमाणें तो एके दिवशीं पहांटेस कोंबडा आरवतांच जागा झाला, व शेताकडे जाण्यास निघाला. जाते वेळीं तो आपल्या वायकोस जागें करून जात असे. त्याप्रमाणें आजही त्यानें तिला उठिवलें. जागृत होतांच ती त्याजबराबर अंगणांत आली. पण तेथें येतांच आपला नवरा आज नेहमींपेक्षां फार लौकर शेतांत जात आहे असें तिला दिसून आलें. अशा अपरात्रीं बाहेर जाणें बरें नाहीं असें तिला वाटून, तिनें त्याप्रमाणें त्यास कळिवलें. पण 'ही पहाट आहे अपरात्र नाहीं, नुकताच कोंबडा ओरडला होता, तेव्हां भिण्याचें कारण नाहीं, असें त्यानें तिला कळियलें.

"ओरडला असेल मेला कोंबडा! त्याला काय ?" त्याच्या भाष-णानें समाधान न पात्रतां रूपिणी ह्मणाली. "केव्हां तरी ओरडाव-याचें ? पांखराला कांहीं अकल कां असते ?"

''वेडी आहेस तूं!'' तिचा नवरा ह्मणाला. ''पांखरांला कांहीं कांहींह

''बरें, आपण ह्मणतां तसे असेल. पण मेली माझ्या मनाला थोडी रुखरुख बाटते, तर जरा उशिरां का जाणें होईना! एखादे दिवशीं झाला तर झाला उशीर. पण गडे! आतां नाहींच जायचें आँ!" पतीच्या गळ्यास मिठी मारून त्याच्या तोंडापुढें तोंड नेऊन रूपिणी मोठ्या लडिबाळपणानें ह्मणाली. हा मागून आलेला तरण तर नुसता संतापानें लाल झाला होता; आंत येतांच रूपिणीचें मणगट धरलेल्या त्या तरुणास 'माझ्या बायकोचें मणगट धरणारा तूं चोर कोण ?' असें हाणून त्यानें एक जोरानें गचांडी दिली. त्यावरोवर 'माझ्या घरांत शिरून माझ्या वायकोला आपली बायको हाणणारा आणि मला गचांडी देणारा तूं चोर कोण ?' असें हाणून त्या पहिल्या तरुणा-नेंहि या मागून आलेल्या तरुणास जोरानेंच गचांडी दिली.

त्या दोघांची याप्रमाणें हमरातुमरी चाल्ली असतांना बिचान्या आईबापांच्या जित्राची मात्र त्रेघा उडाली ! त्यांना आपला खरा मुलगा कोणता हेंच समजेना; त्यांच्या दांडगाईनें रूपिणीहि शुद्धीवर आली. पण तिचीहि आपल्या सामुसासन्याप्रमाणेंच अवस्था झाली. आपला नवरा कोणता हें तिलाही ओळखतां येईना; मात्र आपला संशय खरा ठरला आणि आपण एका अडल बदमापाच्या कारस्थानांत्न बचावलों यावहल तिला समाधान वाटलें. पण तिचें हें समाधान फार वेळ टिकलें नाहीं, कारण तिजवरील संकट अजून मुळींच नाहींसे झालें नव्हतें. इतकेंच नव्हें, तर त्याचें भयंकर स्वरूप अजून प्रकट व्हावयाचें होतें यांतृन आपण आपल्या पतीसह धडपणें कसें सुट्टं हाच एक विचार तिचें देहभान नाहींसें करण्यास प्ररेसा होता.





# प्रकरण ५ वें



### मग खरा नवरा कोण?

दोघांचा याप्रमाणें बराच वेळ झगडा चालला तरी त्यापैकीं कोणीच हार जाण्याचें चिन्ह दिसेना ! किंवा त्यापैकीं कोणीच आपण लबाड आहों हें कबूल करीना ! यामुळें तर त्या स्नाताऱ्या आईबापांच्या जिवांची खूपच त्रेधा

उडाली. या कारस्थानामुळें आपण आपल्या खऱ्या मुलास खरोखरच मुक्तुं कीं काय, अशी त्या बिचाऱ्यांस वास्ती पडून तीं मोठमोठ्यानें रड्डं लागलीं ! रूपिणीचीही तीच अवस्था झाली !

यावेळीं चांगेलें उजाडलें असल्यामुळे त्यांच्या या रहण्या ओरड-ण्यांने शेजाऱ्यापाजाऱ्यांची व तमासिगरांची तेथें बरीच दाटी झाली होती!

पण त्या तरुणांच्या भांडणाचें कारण आणि त्या उभयतांचे चहरे अगवाज, वय, आणि पोपाख यांचा सारखेपणा बाटून त्यांचीही अकल गुंग होऊन गेली! आईबापाला किंवा बायकीला जेथें आपला मुलगा किंवा नवरा कोणता हैं ओळखता येईना तेथें इतर जनांची काय कथा ?

छोकांनीं त्या दोघांना नाना प्रकारचे प्रश्न विचारिछे, पण ते दोघेही रूपिणीवर आपछा सारखाच हक तितक्याच जोरानें सांग्रं छागछे. आणि दोघेहि एकमेकांस चोर व तोतया क्षण्ं छागछे. 'अगोदर आलेला. व 'मागून आलेला. हें एक त्या दोघांत भेद पाहण्याचें साधन होतें. पण उभयतांच्या मारामारींत आणि ढक-लाढकलींत तेंहि नष्ट झालें होतें.

झालें, अखेर जमलेल्या तमासगिरांपासून रूपिणीचा खरा नवरा कोणता हें ओळखून काढण्यास तर कांहीं सहाय्य झालें नाहीं, पण उलट तिच्या संबंधींच्या कुत्सित टीकेला मात्र ऊत आला.

खरोखर कावळा जसा त्रणासाठीं तसा समाज दुसऱ्याच्या व्यंगा-साठीं नेहमीं टपून बसलेला असतो. आणि एकदां त्यास तें सांपडलें म्हणजे त्याला आपण अगदीं ऋतार्थ झाल्यासारखें वाटतें. त्यांतून त्या त्रणाचा संबंध स्त्रियांशीं असेल तर त्याच्या आनंदाला पारावारच उरत नाहीं.

रूपिणीनें शीलवत घेतल्यापासून ती त्या गांवांतल्या कुत्सित मंड-ळीच्या बेसुमार टीकेला आधींच पात्र झाली होती. त्यांना तिचें तदनंतरचे शुद्ध वर्तन झणजे नुसतें ढोंग वाटत होतें, आणि पुन्हां त्यांतच ही भानगड उपस्थित झाल्यामुळें तर त्यांना चांगलेंच फावलें. त्यांनीं या प्रकरणाशीं तिचा नसतां संबंध जोडून तिजवर वाटेल तसली कुत्सित टीका करावयास आरंभ केला. '' आपल्या शीलवताचा बिघाड होऊं नये म्हणून नवन्याच्या, एक समयावच्छेदेंकरून अनेक आवृत्त्या निर्माण करण्याची ही रूपिणीचीच शक्कल असावी !'' एवढें एकच वाक्य त्या टीकेचा मासला झणून पुरें आहे!

चुकलेल्या माणसास सुधारावयाचें तर एका बाज्ला राहो, पण तें आपण होऊनच सुधारणेच्या मार्गाला लागलें असलें तरी त्याची पहिली चूक पुनःपुन्हां त्याच्या डोळ्यापुढें धरून समाज त्यास सळो कां पळो करून कसा सोडितो, आणि या दुसऱ्या अवस्थेपेक्षां आपर्छा पहिली पिततावस्थाच त्यास शतपट सुखावह भासावयास कशी लावितो हें रूपिणीच्या वरील उदाहरणावरून चांगलें लक्षांत येईल. असो, रूपिणीला असली असहा टीका सहन करण्याचे तेव्हांपासून अनेक प्रसंग आले होते, पण ती तिजमुळें बिलकुल डगमगली नाहीं, किंवा आपल्या निश्चित मार्गापासून ढळली नाहीं!

रूपिणीच्या निप्रहाबद्दल वाचकांस आश्चर्य वाटेल, पण तिच्या स्वभावांत असलेल्या एका विशेष गोष्टीकडे लक्ष दिलें तर तसें आश्चर्य वाटण्याचें कारण नाहीं. मनेावृत्तीचा उत्कटपणा हेंच तिच्या स्वभावांतील विशिष्टत्व होय. अशा स्वभावांचीं माणसें नेहमीं या नाहीं तर त्या टोंकावर असावयाचीं. मधल्या स्थितींत तीं असणें केवळ दुर्मिळच; दृर्गुणांत रत झाली तर पराकाष्ट्रची दुर्गुणी होतील, सहुणाकडे वळल्यास त्यांचें शिखर गांठल्याखेरीज रहावयाचीं नाहींत.

असो प्रस्तुत भानगड ह्मणजे रिकामटेकड्या स्त्रीपुरुषांना करमणुर्कीचे व मोजेचे एक खमंग पकालच झालें; व त्याचा यथेच्छ स्वाद घेण्याकरितां तशा प्रकारची पुष्कळ मंडळी तेथें जमली सुद्धां. पण त्यामुळें या संकटांत सांपडलेल्या माणसांला उलट त्रास कसा झाला हें वरील वर्णनावरून लक्षांत येईलच. अखेर त्यांतल्या कांहीं सभ्य माणसांनी राजदरवारांत जाऊन या प्रकरणाचा निकाल करून घेण्याविषयीं त्या दोवां तरुणांस आणि रूपिणीच्या सासुसासन्यास सूचना केली, आणि तदनुसार ते राजसभेस गेले.

त्या विलक्षण खटल्याची हर्कीकत ऐकून आणि त्या दोघां तरु-णांस पाहून श्रेणिकाच्या दरबारांतील मंडळी आश्चर्याने थक झाली.यावेळीं न्यायाधिशाचे जागीं नुकतीच युवराज अभयकुमाराची नेमणूक झाली होती. मागें अशाच प्रकारच्या एक दोन विलक्षण खट- स्यांत अभयकुमाराने आपळें अलौकिक न्यायचातुर्य प्रकट करून त्या प्रकरणांतील सत्य बाहेर काढावयास श्रेणिकमहाराजास सहाय्य केलें असल्यामुळें त्यास हें महत्वाचें पद प्राप्त झालें होतें.

तथापि या खटल्याची हकीकत ऐकून त्याचीही अक्कल गुंग होऊन गेली. त्यानें त्या दोघांहि तरुणांची कसून तपासणी केली व इतर बन्याच माहितगारांच्या साक्षी घेतल्या, तरी रूपिणीचा नवरा कोण हें त्याच्या बिलकूल लक्षांत येईना.

या वैचित्रय पूर्ण जगांत केवळ जन्मतांच दोन माणसांचे चेहरे सारखे असणें ही गोष्ट केवळ असंभवनीय आहे, या विषयीं त्याला बिलकुल शंका नव्हती; आणि या दोवांपैकीं कोणी तरी एक लबाड असला पाहिजे ही गोष्ट तर अगदीं उघडच होती. तथापि यापैकीं लबाड कोण आणि त्याची ही लबाडी बाहेर काटावीं कशी हें काय तें मोठें गूद होतें, आणि पुष्कळ विचार केला तरी तें कसें उलगडावें हें त्याला सूचेना.

रूपिणीचें पूर्वीचें दुषणास्पद वर्तन आणि त्याप्रमाणेंच मागाहून तिच्या ठिकाणीं उत्पन्न झालेली अढळ सहुणप्रीति या दोहोंचीही माहिती त्यास बऱ्याच साक्षीदारांकडून झाली होती. कांहीं साक्षी-दारांनीं तर तिची ही सहुणप्रीति झणजे निवळ ढोंग आहे असे तैयास भासवून त्याचे मन तिजविपयीं कलुपित करण्याचा प्रयत्न केला होता पण तो सफल झाला नाहीं. इतकेंच नव्हें तर त्याच्या मनांत उल्ट तिजविषयीं आदर वाट्टं लागला आणि तिच्या या नूतन विद्युद्ध प्रवृत्तीस पोषक असाच न्याय आपल्या हातून तिला मिळावा अशी तो मनांतल्या मनांत परमात्म्याची प्रार्थना करूं लागला. खिचत सहुणास त्याच्यापेक्षां कमी चाहणाऱ्या अशा एखाद्या खिचत सहुणास त्याच्यापेक्षां कमी चाहणाऱ्या अशा एखाद्या

न्यायाधिशाकडे जर प्रस्तुतचा खटला जाता तर रूपिणीच्या पूर्व चरिताकडे लक्ष देऊन त्याला कोणी तरी एखादा तिचा नवरा टरविण्यास त्यानें फारसा उशीर लाविला नसता.

नंतर अभयकुमाराच्या डोक्यांत एक विलक्षण कल्पना येऊन, त्यानें त्या दोघांसिह दोन निरिनराळ्या खोल्यांत कोंडून ठेविलें, आणि त्यांस 'जो यांतून आपोआप बाहेर येईल तोच रूपिणीचा खरा नवरा समजला जाईल' अशा प्रकारची सूचना दिली.

न्याय करण्याची ही अजब तन्हा पाहतांच त्यां दोघांपैकीं एक जणाची तर कंबरच खचली आणि तो मोठ्यांने ओरडून झणाला, "महाराज! असाच जर आपला न्याय असेल तर त्याचा हा तमाशा तरी कशाला उगीच कारितां! हाय रे देवा! हा श्रेणिकाचा मुलगा मोठा न्यायी झणून सगळें जग वाहवा करीत आहे, पण त्याच्या न्यायाचा मासला हा असा? अथवा त्याच्याकडे तरी काय दोष? मीच जन्माचा कपाळकरंटा? सोड, राजपुत्रा, मलाच येथून काळें करूं दे. झणजे तुला न्यायाचा असा अजब तमाशा करण्याची तरी यातायात पडणार नाहीं." तो हें बोलणें बोलत असतांना त्याचे डोळे पाण्यांने मरून आले. तो यापुढें आणखीही कांहीं कोलणार होता, पण मग तसें करण्यास शिपायांनी त्यास मनाई केली.

पण जी गोष्ट एकास दुःखप्रद झाळी तीच दुसऱ्यास अत्यंत आनंदकारक बाट्टं लागली. या अटीनें त्यास पबटा हर्प झाला, कीं, त्याच्या भरांत 'आतां रूपिणी माझी, आतां रूपिणी माझी, असे झणत नुसता नाचूं लागला.

त्याचे प्रत्यक्ष नृत्य जरी दरबारांतील मंडळीस दिसलें नाहीं तरी त्याचे वरील विजयदर्शक उद्गार मात्र सर्वीस ऐकावयास आले.

खरा प्रकार काय आहे तो याप्रमाणें बाहेर पडला. वास्तविक पाहिलें तर याच वेळीं या प्रकरणाचा अखेर निकाल करावयास अभय-कुमारास कांहीं हरकत नव्हती. कारण त्याच्या प्रमाणेंच दरबारांतील इतर चाणाक्ष लोकांसही रूपिणीचा खरा नवरा कोण हें आतां स्पष्ट कळून आलें होतें. पण आपल्या न्यायांतील सत्याचा प्रकाश अगदीं मष्ट माणसाच्याहि डोक्यांत पडावा, अशीच अभयकुमाराची नेहमींची न्याय करावयाची पद्धत असल्यामुळें या खेपेसही त्यानें तिचाच अव-लंब केला.

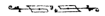
याप्रमाणें थोडा वेळ गेला नाहीं तोंच खोलीत कोंडून ठेविलेल्या त्या दोघांपैकीं एकजण अगर्दी अचानक बाहेर आला !

हा विलक्षण प्रकार पाहतांच सगळें सभागृह क्षणभर आश्चर्यांने थक होऊन गेलें ! पण त्याबराबरच रूपिणीचा खरा नवरा कोण आणि कांहीं अलैंकिक सामर्थ्यांनें त्याचें हुवेहुब स्वरूप वेतलेला तोतया कोण, हें तेथें जमलेल्या सर्व सभासदांच्या लक्षांत येण्यास उद्यीर लागला नाहीं.





### प्रकरण ६ वें.



### देवदत्ताचा कवुलीजबाब!



तरुण बाहेर येतांच अभयकुमारानें 'ठेवा या हरामखोराला पकडून!' अशी एकदम गर्जना केली. त्याबरोबर त्यास चतुर्भुज केलें. नंतर अभयकुमार त्याजकडे वळून अत्यंत शांतपणानें ह्यणालाः—

" तरुण गृहस्था! तुला अजूनही जर मजकडून दयेची अपेक्षा करावयाची असेल तर, आपलें खरें स्वरूप प्रगट करून आपली खरी हकीकत काय असेल ती सांग."

आतां आढेवेटे घेण्यांत कांहीं अर्थ नाहीं हें त्या तरुण गृह-स्थास कळून चुकलें! आपण संपादन केलेल्या अलेकिक सामर्थ्याच्या जोडीस खरी अकल थोडीशी जरी आपल्या अंगांत असती—त्या खीलींतून बाहेर निघण्याचा अशाप्रकारें मूर्खपणा केला नसता—तर रूपिणीच्या प्रातीची कांहीं तरी आशा होती. निदान आपणास खोटें ठरविण्याची तरी या न्यायाधिशाची प्राज्ञा नव्हती. पण आतां त्याचा काय उपयोग ? आतां आपलें पहिलेंच हाणणें कायम ठेवणें हाणजे जास्त गोत्यांत येणें होय! त्यापेक्षां यांना सगळी खरी खरी हकीकत सांगून यांच्या दयेचीच अपेक्षा करावी, हें उत्तम.''

''पण मी हे सर्व पंचाक्षरीय मुहुर्तही बरोबर साधले पण त्यांचा कांहीं उपयोग झाला नाहीं! उलट माझी फजिती व हाल मात्र बरेचा झाले!''

"या साधनासाठीं रात्रीं फिरत असतांना केंक वेळां चोर सम-जून पुष्कळ लोकांच्या हातचा मला खरपूस मार खावा लागला. आणि नदींत गळ्याइतक्या पाण्याचा शोध करितां करितां कधीं कधीं त्याच्या तळाशींच जाण्याचा प्रसंग आला. एखादे वेळीं नदींत उमें राहून मंत्रोचाराकरितां हाणून तोंड उघडावें, तोंच त्यांत पाणी शिक्षन तें कायमचें बंद होण्याचा प्रसंग यावा! याशिवाय घंटेच्या घंटे अशा प्रकारें थंड पाण्यांत घालविल्यानें हींवतापानें महिनेच्याः महिने अंथरुणावर खिळून राहण्याचे प्रसंग येत ते निराळेच!"

"एकदां अशाच एका साधनासाठीं एका झाडाला टांगून घेत असतां उलट तेंच माझ्या अंगावर आलें. मग मला कोठें कळलें कीं, आपण ज्यास टांगून घेत होतों तें झाड फारच कोवळें आहे."

"तथापि एकदां एका स्मशानांत मजवर जो प्रसंग गुदरला, तो फारच भयंकर होता ! त्याचें स्मरण झालें झणजे माझ्या अंगावर अज्नही कांटा उभा राहतो. अमावास्थेची रात्र होती आणि साधन उताणे निज्न करावयाचें होतें. मंत्रोचार करावयाचा तो मनांतल्यामनांत, आणि वाटेल तें झालें तरी तोंडांतून ' ब्र ' झणून काढावयाचा नाहीं, असा आमन्या पंचाक्षत्र्यांचा सक्त हुकूम. झालें ! याप्रमाणें मी साधनास आरंभ करून कांहीं थोडा वेळ लोटला नाहीं तोंच त्या गांवांतील कांहीं मंडळीनीं तेथें एक प्रेत दहन करण्याकरितां आणिलें. अंधारामुळें त्या लोकांस मी प्रथम दिसलों नाहीं ! पण पुटें त्यांनीं पेटविलेल्या चिताग्रीचा प्रकाश जेव्हां चोंहींकडे पसरला

तेव्हां त्यांची दृष्टि मजबर गेली, पण माझी ती नम्न अतएव भेसूर मूर्ति पाहतांच त्यांतील कित्येक फारच भेकड माणसें तर मला पिशाच समजून मोठ्यानें ओरडतच दूर पळालीं, अर्धवट होतीं तीं जागचे जागींच खिळल्यासारखीं झालीं; आणि विशेष समजूतदार व धीट, खरा प्रकार काय आहे तें समजून घेण्यासाठीं मजजबळ आलीं.

प्रथम त्यांनी महा हांका मारून पाहिलें, पण मी त्यांना 'ओ' देण्यासाठीं थोडाच तेथें येऊन निजलों होतों! नंतर त्यांनीं महा स्व्प जोरानें हाहाविलें तरी मी विलकुल हाहचाह केली नाहीं. शेवटीं मी खराखरच मेलों आहे की, जिवंत आहे हें पाहण्यासाठीं त्यांनीं महा एक मोठ्या जोरानें चिमटा वेतला तरी पण " कांहीं झालें तरी 'ब्र' हाणून काढावयाचा नाहीं!" हा आमच्या गुरुजीचा हुकूम मी अक्षरशःपाळिला! आतां मात्र हें शुद्ध प्रेत आहे अशी त्या मंडळीची खात्री, झाली. ती मंडळी 'राजद्वारे स्मशानेच यःस्ति-ष्टित स वांधवः!' अशा विचाराची अत्यंत धार्मिक व परोपकारी असल्यामुळें माझ्या विनवारसी अनाथ प्रेतास अग्निसंस्कार देणें तिला आपलें पवित्र कर्तव्य वाटलें!"

"तथापि नवीन चिता रचण्याचे मानगडींत ते लोक पडले नाहींत. याचें कारण एक तर त्यांच्या जवळ चितेला लागणारे साहित्य तेथें तयार नव्हतें ! आणि दुसरें तें आणावयाचें म्हटल्यास बराच वेळ फुकट जाणार होता ! तेव्हां या मानगडींत किंवा त्रासांत न पडतां पेटविलेल्या चितेंतच ही दुसरीही आहुती टाकावयाची असें त्यांनीं टरविलें. कमी पडल्यास हव्या तर मागाहून आणखी गोंवच्या आणून टाकूं असा त्यांनीं पोक्त विचार केला! यावेळीं एकाच तव्यावर अनेक भाकरी भाजणाच्या

आपल्या गृहिणीचें चित्र त्या प्रत्येकाच्या डोळ्यांस दिसत असावें असे मला वाटतें ? वायकाचें शहाणपण चुलीपुरतें असें समजणाऱ्या त्या माणसांस या चुलीच्या शहाणपणांतच केवढा विश्वव्यापी शहाणपणां भरलेला असतो याविपयीं त्यांना त्या घटकेपर्यंत कत्पना देखील नसेल ! असो, इतक्या थरावर मजल आल्यावर तरी मी शहाणपणा धरावयाला पाहिजे कीं नाहीं ? पण नाहीं ? मला वाट्टं लागलें कीं, सिद्धि प्राप्त होण्याचा समय कदाचित् हाच असेल ? म्हणून यावेळीं आपण जर काहीं हालचाल केली तर आजपर्यंतचे आपले सारे श्रम फुकट जातील ? "

''मी असा विचार करीत आहें तोंच त्या मंडळींपैकी चार पांच जवान माणसांनी मला उचल्लन चितेवर निजिबिटें ! चितेवर ठेविल्या बरोवर तिच्या प्रखर वन्हींचे चटके माइया अंगास वसतांच सिद्धि विपयींचे माझे विचार आणि पंचाक्षऱ्याची आज्ञा न मोडण्याचा माझा निश्चय हीं एका क्षणांत मावळलीं. मी मोठ्यानें शंखध्वनी करीतच '' मेलों ! मेलों ! मला वांचवा! बाहेर काढा!'' असें ओरडतच वाहेर उडी मारली!"

"हा विलक्षण प्रकार पाहतांच नुकर्ताच चिते—जवळ येऊन उभी राहिलेली ती भेकड मंडळी "अरे! भूतरे! भूत! खरोखरच भूत! "असे ह्मणत घामाचूम होत्साती तेथून दूर पळाली!"

''यावेळीं ज्यास अनाथ प्रेत समज्न आपण अग्निसंस्कार केटा तें खरोखरच प्रेत नसून कोणी तरी महाबदमाप साधनी आहे, हें त्या 'परोपकारी' मंडळीच्या टक्षांत यावयाटा फारसा उशीर टागटा नाहीं! माझ्या या पाजीपणाच्या उपद्वापानें चिता ढासळून मूळच्या प्रेत दहनासिह अडथळा आला. हें पाहतांच त्यांची तळव्याची आग मस्तकाला गेली! आणि त्या संतापाच्या भरांत चितेच्या ज्वालांनीं जरी मी अगोदरच अर्धमेला झालों होतों तरी तिकडे लक्ष न देतां त्यांनीं मला यथेच्छ कुबललें!"

"हा प्रकार घडल्यानंतर मात्र जारण, मारण, वशीकरण वगैरेच्या बावतींत माझी पूर्ण निराशा झाली आणि पंचाक्षरी लोकांचाही मला तिटकारा आला! तथापि रूपिणीविपयींचे माझें वेड मात्र बिलकुल कमी झालें नाहीं! तिची प्राप्ति कशी करून ध्यावी हें कांहीं मला सूचेना! अशा स्थितींत मी सारखा जंगलों जंगलीं भटकत होतों! एके दिवशीं माझ्या सुदैवानें एका पर्वताच्या गुहेंत मला एक महात्मा भेटला! त्यावेळीं त्याची सेवा करून राहण्याचा मी निश्चय केला. त्याच्या सेवे- मुळें होणाऱ्या पुण्य प्राप्तीनें तरी रूपिणीची प्राप्ति आपणास होईल असे मला वाटूं लागलें. नंतर मी त्या महात्म्याची सेवा करीत त्याजजवळ बरेच दिवस राहिलों. पण आपला नीच हेतु त्याला कळिविण्याचें मला कथींच धेर्य झालें नाहीं. ''

''अशा स्थितींत कर्मधर्मसंयोगानें एकं दिवशीं मी जागा होऊन पाहतों तों तो महात्मा सिद्धपुरुप आपल्या तृण शय्येवर नाहीं! तो कोठें ग्रेटा असावा म्हणून मी जरा निरखून पाहूं टागटों, तों गुहेच्या शेवटच्या टोंकाला मला त्याची म्र्ति दिसली! तेथें तो काय करीत आहे हें मी पडल्यापडल्याच पाहूं लागटों. तेव्हां एका खबदडीं-तून कसलीशी जिन्नस घेऊन ती त्यांनी आपल्या तोंडांत टाकल्याचें मला दिसलें. पण त्याबरोबर चमत्कार काय झाला! त्या महात्म्याचें एकदम रूपांतर होऊन तो असंत कुरूप व कुष्टरोगप्रस्त असा एक भिकारी बनला. हा प्रकार पाहृन तर माझी अक्कल गुंगच

होऊन गैली. नंतर तो महात्मा तेथून निघून गेला. पण तो कोठें गेला आणि त्यानें काय केलें हें मात्र मला बिलकुल कळलें नाहीं ! किंवा मी तें समजून घेण्याचाही प्रयत्न केला नाहीं! नंतर दूसरे दिवशीं त्याच वेळेळा तो पुन्हां तेथें आळा आणि ती तोंडांतली जिन्नस पूर्वस्थळीं ठेवताच आपटें पूर्वस्वरूप पावला ! हा प्रकारही मी निजल्या निजल्याच पाहिला. यामुळें त्या साधूच्या लक्षांत तें आलें नाही. या नंतर पुढेंही त्या महात्म्यानें त्या जिनसेच्या योगानें आपर्छे असेंच रूपांतर केलेलें भी पाहिलें. तेव्हां त्या वस्तृंतच तें अलैकिक सामर्थ्य असावें अशी माझी खातरी झाली. नंतर एके दिवशीं तो महात्मा बाहेर गेला असतां ती वस्तु काय आहे तें, मी त्या गुहेच्या टोंकाला जेथें ती ठेविली होती तेथें हात घाछून काढून पाहिलें. तों ती एक गुटिका असल्याचें दिस्न आलें. आपणापुढें ठेविलेली हीच ती गुटिका. त्याबरोबर तिचें अङ्गत सामध्ये पाहण्याच्या अनावर जिज्ञासेनें ' रूपिणीच्या पतीप्र-प्रमाणें माझें रुपांतर होवां अशी इच्छा धरून मी ती तोंडांत धरिछी. तों काय आश्चर्याची गोष्ट सांगावी, मी अगदीं त्याप्रमाणें बनलें! या वेळीं मला जो आनंद झाला तो केवळ अवर्णनीय होता ! मला प्रत्यक्ष स्वर्गाच्या किल्लयाच हातीं आल्याप्रमाणें वाटलें. मग मी मागचा पुढचा विचार न पाहतां तेथून सारखा सुटलों ! तो महात्मा येऊन आपणास धरील कीं काय अशी मला धास्ती वाटत होती, पण माझ्या सुदैवानें तसें कांहीं घडून आलें नाहीं ! नंतर कित्येक दिवसांनीं येथें येऊन पोंचलों. येथें आल्यावर मी दिवसभर जंगलांत राहुन रात्रीं गांवांत फिरत असे. नंतर काल रात्रीं संधि पाइन मी रूपिणीचे घराजवळ जाऊन, कोंबड्याप्रमाणें ओरडलों. त्याबरोबर माझ्या अटक-ळीप्रमाणें घडून आलें. रूपिणीचा नवरा नियमाप्रमाणें शेतांत निघून गेला. वास्तविक ती अपरात्र होती. पण मी काढलेल्या कोंबड्याच्या हुबेहुब स्वरानें तो फसला !''

''तो शेतांत निघून जातांच माझा आनंद गगनांत मावेना ! आतां आपण तिच्या नवऱ्याचे स्वरूप घेऊन तिच्या प्रेमाची यथेच्छ बहार ल्रटावी असे मी ठरविलें. माझें सर्व बाबतींत तिच्या नवऱ्याप्रमाणेंच अगदीं हुबेहुब रूपांतर झालें असल्यामुळें तिला आपणाविषयीं शंका येईल अशी नुसती कल्पना देखील माझ्या मनांत येण्याचे काही कारण नव्हतें. नवरा समजून मजशी ती यथेच प्रेमविलास करील अशी माझी पूर्ण खात्री होती. शेताला गेला असतां परत कां आलांत म्हणून तिनें विचारिलेंच तर कांहीं तरी गोड सबब सांगूं हाणजे झालें! बस्स, सौंदर्य-संपन्न रूपिणीच्या प्रेमामृताचा आपणास आतां मुबलक स्वाद चाख-वयास मिळणार, आणि तो चाखून तृप्त झाल्यानंतर आपण आपर्छे खरें स्वरूप प्रकट करून, 'देवदत्तानें केलेली प्रतिज्ञा कशी सिद्धीस नेली तें तिच्या प्रत्ययास आणूं आणि त्या हृद्दी, घमेंडखोर, मानी, आणि होंगी छछनेचा गर्व नाहींसा करूं!'' अशा प्रकारचे मनचे मांडे खात खात मी तिच्या खोळींत शिरलों. पण तेथें गेल्यावर सगळेंच पारडें फिरलें मला ज्याची कल्पनाही नव्हती ती गोष्ट खरी ठरली ! त्या चतुर स्त्रीस माझा पूर्ण संशय आला आणि ती माझ्या सपाव्यांतून निसटली ! असा प्रकार होईल या विषयीं मला कल्पनाही नसल्यामुळें मी खोळीचें दार अगोदरच ळावून घेण्याची खबरदारी घेतली नाहीं. नाहींतर त्यावेळीं बलात्कारानेंही मी आपला

हेतु सिद्धीस नेण्यास मागें पुढें पाहिलें नसतें ! मात्र यावेळीं तिची सद्गुणनिष्ठा आणि शीलप्रेम किती जागरूक आहे हें माझ्या चांगलें प्रत्ययास आलें. ''

''तथापि आपला एवढा खटाटोप आणि जन्मजन्मांतरींही जें साधन मिळणें दुर्छभ तें प्राप्त होऊनही विफल झालें हें पाहून, मला त्यावेळी केवढें भयंकर दुःख झालें असेल याची नुसती कल्प-नाच करा ! मी दुःखानें आणि संतापानें नुसता वेडा होण्याच्या बेतांत आलों होतों. तथापि प्रसंगावधान धरून तिला आणखी आपल्या सपात्र्यांत आणावीं म्हणून मी तिच्या पाठोपाठच धांवलीं पण ती आपल्या सामुसासऱ्यांच्या आश्रयास जाऊल बसलेली. मला त्यांचें मन वळवून तिला परत खोलीत आणणें मोठें दुरापास्त झालें ! तथापि अखेर भी त्यांत यशम्बी झालें ! आणि त्याप्रमाणें आतां त्यांच्या संमतीनें मी तिला धेऊन जाणार तोंच तिचा नवरा तेथें येऊन दाखल झाला. यावेळीं माझी जी त्रेघा उडाली तिचें यथार्थ स्वरूप तुम्हांस समजावून देणें अशक्य आहे ! याचवेळीं रूपिणीच्या बावतींत माझी पूर्ण निराशा झाली ! पण घेतलेल्या सोंगाचा शेवट-पर्यंत संपादणी केल्याखेरीज गत्यंतर नसल्यामुळें मी त्याच्याशीं झग-डत राहिलों !"

"तिचा नवरा असा ऐन वेळीं तेथें कसा आला याबद्दल मला प्रथम मोठें आश्चर्य वाटलें. पण रूपिणीचा संशय खरा आहे कीं, खोटा आहे हें पहावें म्हणून तिच्या सासन्यानें शेतांत आपल्या मुलाच्या शोधासाठीं गडी पाठविला होता, त्यावरून तो पळतपळतच तेथें आला, असें मला नंतर कळलें."

"पुढची सर्व हिकिकत आपणांस ठाऊकच आहे? माझी खरी खरी हिकीकत काय ती हीच. आतां आपण मला तारा किंवा मारा ! बाकी मला माइया नीच कर्माचा आतां अत्यंत पश्चात्ताप वाटत असून आपलें राहिलेलें आयुष्य कोठें तरी निर्जन प्रदेशांत ईश्वर भक्तींत घालविण्याचा मी निश्चय केला आहे. आपण अत्यंत दयाळू आहांत. तेव्हां माझा जरी भयंकर गुन्हा आहे तरी तो पोटांत घाळून आपण मजवर क्षमा कराल अशी आशा आहे."





### प्रकरण ७ वें

17 5 CK

#### शेवटचा गोड घांस.



वदत्ताची ती हिककत ऐकतांच सर्व मंडळी आश्चर्योनें थक झाली ! नंतर अभयकुमार लोकांस उद्देश्न झणालाः—''सम्य गृहस्थ हो, या प्रकरणाचा सर्व निकाल आतां लागलाच असून गुन्हेगाराची इत्थंभूत हिकीकतही आपण

साच्याच तोंडून ऐकिटी आहे. या भानगडीच्या मुळाशीं कांहीं तरी अठींकिक चमत्कार असावा, असे आरंभींच माझ्या टक्षांत आछे. पण तो बाहेर काढावा कसा हेंच काय तें गृढ होतें. पण नंतर ठौकरच त्याचें यथार्थ स्वरूप बाहेर पाडण्याची ही सफल झालेठी युक्ति माझ्या डोक्यांत आछी! साधारणपणें व्यवहारांत आपणास असा अनुभव आहे कीं, चमत्काराच्या मागें टागटेल्या टोकांस बिटकुट अकट नसते, किंब-हुना, ज्याच्या अंगांत काडीची अकट नाहीं असेच टोक चमत्कार प्राप्तीच्या मागें टागटेले अततात! आणि तोच अनुभव आपणास यथेंही आछा! या तरुण गृहस्थाच्या अंगांत थोडीशी जरी अकट असती तरी तो कोंडटेल्या खोटींतून बाहेर येण्याचा असा मूर्खपणा न करितां, आणि तसें झाटें असतें तर आपटें न्यायाचें काम इतकें सुटभ झाटें नसतें. तथापि काहीं झाटें तरी असत्य काहीं शेवट पर्यंत टिकून राहावयाचें

भगिनी ! या अधमाला आपल्या कृतकर्माचा पश्चात्ताप वाटण्यास, याचे सर्व नीच मनोविकार शांत होण्यास, किंबहुना याचें सर्वस्वी परिवर्तन होण्यास तुझेंच अढळ सहुणप्रेम कारणीभूत झालें म्हणून हा जन्मजन्मांतरींही तुझा ऋणीच राहींल!"

यावेळीं ज्याच्या डोळ्यांतून अश्रुबिंदू निघाले नसतील असा मनुष्य तेथें विरळाच असेल !

रूपिणीनें त्याला अंतःकरणपूर्वक क्षमा करितांच तो तेंथून निघृन गेला.

नंतर अभयकुमारानें रूपिणीच्या नवऱ्याचा हात तिच्या हातांत देऊन म्हटलें:—

" प्रिय भगिनी ! पुन्हां एकदां तुझ्या खऱ्या पतीशीं मी तुझें पाणी गृहण करिवतों! परमात्म्याच्या ऋपेनें मला या कामांत यश येऊन, तुझ्या सहुणाचें गोड फळ तुला मिळालें याबदल मला अतिशय आनंद वाटत आहे! तूं कें बत घेतलें आहेस तें अशाच निश्चयानें चालीव ! संकटाला बिलकुल भिऊं नकोस ! सद्गणी माणसांच्या अढळ निश्चयापुढें संकटाचा बिलकुल र्टिकाव लागत नाहीं, हें आतां तुझ्या उदाहरणावरूनच उघड होतें. आपलें पातिब्रत्य मंग न होऊं देण्याविषयींचा तुझा निश्चय पाहून महा जो आनंद झाला तो व्यक्त करितां येणें अशक्य आहे ! जा! आतां तुम्ही उभयतां सुखोनें नांदा! परमात्मा तुमचें सदैव कल्याण करो !"

या वेळी अभयकुमाराचें न्यायचातुर्य आणि रूपिणीची सद्गु-णनिष्टा यांविषयी तेथें सारखा जयजयकार झाळा! नंतर ती नवराबायको आपल्या मातापित्यासह मोठ्या आनंदाने आपल्या घरी आछी.

पुढें रूपिणी आपल्या पतीसह आपल्या सद्गुणाची मधुर फळें चाखित मोठ्या सुखांत कालक्रमणा करूं लागली.



#### श्रीमंत सयाजीराव महाराज गायकवाड यांच्या कृपा-प्रसादास पात्र झालेलें सुरस ग्रंथमालेचें ३ रें पुष्प.

चित्रें प्ष्रप्टें ३५० ]पतिपत्नी-प्रेम - क्षायमच्या प्राहकां-किं. १॥ ह.

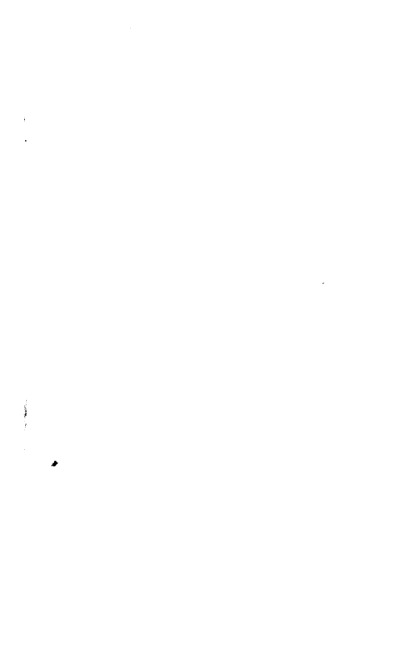
प्रस्तावना ले. श्रीयुत न चिं. केळकर. बी. ए. एल्. एल्. बी. लेखक. श्रीयुत. वा. रा. कोठारी. बी. ए. फेलो फार्युसन कॉलेज.

संसारांतील प्रत्येक गृहस्थ व गृहिणीनें आवश्य वाचनीय असें किववर रवींद्रनाथ टागोर यांच्या एका उत्कृष्ट कादंबरीवरून लिहि-लेलें हें पुस्तक विकीस तयार आहे 'मनुष्यस्वभावाचें ज्ञान व त्याचें उत्कृष्ट चित्र रंगविण्याचें कौशत्य यामुळें ही कादंबरी फारच मनोविधक झाली आहे 'अशी श्रीयुत केळकर या पुस्तकाबद्दल तार्राफ करतात. कोल्हापूर द्रबारचे माजी स्टेटसर्जन डॉ. गोपाळराव वाटवे. एम्. डी. ह्मणतात कीं, 'पुस्तक हातांत घेतल्यावर पूर्ण वाचल्याशिवाय खालीं ठेवणें फार कठीण, इतकें तें मनोविधक आहे...माझ्या मतें ही कादंवरी भाषा व संविधानक या दोन्हीं बाजूंनी मराठी भाषेत पहिल्या प्रतीची आहे. 'एक सन्मान्य वाचक भगिनी कळावितात, कीं, 'पितपत्नी-प्रेम हें पुस्तक पत्नीचें पवित्र प्रेम, पतीची चंचलगृत्ति व विधवेची करणाजनक स्थिती, यांचें आदर्श-स्वरूप आहे. ' करितां मागवून तें वाचाच.

अल्पावकाशांत राजमान्य व लोकप्रिय झालेल्या या मालेचे कायम प्राहक होऊं इच्छिणारांस एक रुपया प्रवेश की भरत्यानें मालेचीं सर्व पुस्तकें निम्मे किं. स. मिळतात. (१) गोषांतील सुंदर स्त्रिया किं. १८ ६ (१) निशाचराचा प्रेमविलास किं. १८ (१) पतिपत्नी-प्रेम किं. १॥ रु. (४) सम्राट् अशोक में मध्यें निघेल. लोकर नांवें नोंदवून मागवा.

ता. ने. पांगळ.

सेकेटरी-सुरस प्रथप्रसारक मंडळी. गिरगांव. मुंबई.





### विकीस तयार.

| 9        | देशभूषण कुरुभूषण चरितसुधा.                                                 | कि. | <b>८</b> ६ |
|----------|----------------------------------------------------------------------------|-----|------------|
| <b>ર</b> | गजकुमारकाव्य ( हें पुस्तक बडोदें सरकारने<br>शाळाखासाठीं मंजूर केलें आहे.). | ,1  | <b>८</b> ३ |
| 3        | दोघां जैनांचा संवाद (द. म. जैन सभेनें                                      | .,  |            |
|          | 'ट्रॅक्ट' मध्यें छापिलें आहे. ).                                           | 2)  | 69         |
| 8        | जयकुमार सुलोचना कान्य<br>( छापत आहे-नांवें नोंदना )                        |     |            |

ही पुरतकें मागविण्याचा पत्ताः-

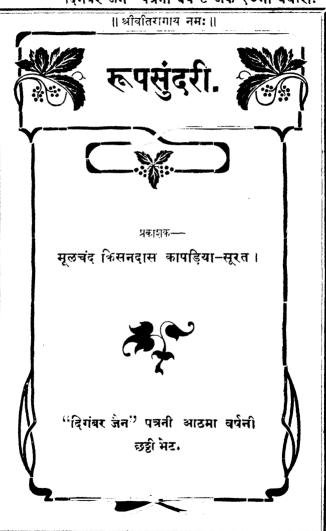
दत्तात्रय भिमाजी रणादेवे,

वर्धा.





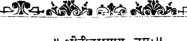
"दिगंबर जैन" पत्रनो वर्ष ८ अंक १०नो वधारो.



## दिगंबर जैन यंथमाला - सुरत.

| नं. | १          | कळियुगनी कुळदेवी (गुजराती २०००)           | 0)0      |
|-----|------------|-------------------------------------------|----------|
| *   | २          | श्रुतपंचमी महत्म्य (गुजराती १०००)         | o)=      |
|     |            | धर्मप्रीक्षा ( गुजराती ११०० )             | ?)       |
| *   |            | सुद्रीनशेठयाने नमे।कारमंत्रनो प्रभाव(१००० | गु.) ।   |
|     | લ          | सुकुम'ल चरित्र ( गुजराती १००० )           | 012      |
|     | દ્         | पंचेंद्रिय संवाद (गुजराती १०००)           | 0)-11    |
| *   | હ          | तमाकुनां दुष्परीणामो ( गुजराती १००० )     | •)-      |
|     | 6          | सामायिक पाठ (संस्कृत-भाषा, विधि, अर्थ,    |          |
|     |            | आले।चना पाठ साहित बाळबे।ध लिपि पत १५००    | 0)0)-11  |
| *   | 6,         | शीलसंदरी रास (गुनराती काविता १३००)        | o)=      |
| 洙   | १०         | सामायिकभाषा पाठ (सार्थ ११००)              | ۰)-      |
|     | \$ \$      | कलियुगकी कुलदेवी( हिंदी १०००० )           | सद्वर्तन |
|     |            | भद्वारक मीमांसा ( गुजराती १२००)           | o)=      |
|     | १३         | प्राचीन दि. अर्वाचीन श्वे. (गुजराती ११००  | ) 0)=    |
|     | 8 %        | पंचकल्याणक पाठ ( सार्थ गुजराती २०००)      | )=(0     |
| 茶   | १५         | मनोरमा ( शीलमहात्म्य गुजराती १३००)        | 0 =      |
|     | •          | श्री हनुमान चरित्र (हिंदी २०००)           | 0=       |
|     | १७         | श्री जीवंधरस्वामी चरित्र (गुजराती १६००)   | 0        |
|     | <b>१</b> ८ | शुं ईश्वर जगत्कर्ता छे ? (गुजराती २०००)   | मफत.     |
|     | १९         | जैनसिद्धांतपवेशिका ( गुजराती १६०० )       | ol       |
|     | २०         | रक्षाबंघन कथा (पूजनसह १५००)               | 0)-11    |
|     | २१         | पुत्रीको मःताका उपदेश ( हिंदी १००० )      | 0)/11    |
|     |            | ( बध पादस्रा प्रशं                        | स्वर )   |

#### दिगबर जैन ग्रंथमाला नं, ३९.



॥ श्रीवीतरागाय नमः॥

# 🗪 🕽 रूपसुंदरी. 🤊 🚤

कवि दत्तात्रय भीमाजी रण रीवे (वर्षा)ना 'क्षिणी' ग्रंथनो अनुवाद.

अनुवादक---

अशाहाल अमुह्न शाह—सुरत.

··\*

पकाशक--

मूळचंद कसनदास कापिडया--सूरत.

प्रथम। वृत्तिः बीर सं. २५४१ प्रत २१८०.

धरणगाम (खानदेश) निवासी शेठ झूमकसा भगवानसा तरकथी ज्ञानावरणीय कर्मना क्षयार्थ 'दिगंबर जैन'-ना ब्राहकोने आठमा वर्षनी छट्टी भेट.

मृत्य. रु. ०-४-०

"अहाहा! आजे खरेखरुं म्हारुं भाग्य उदयमां आब्युं " एक तरुणे एक तरुणीने अटकावी कह्यं.

" हं, खबरदार म्हारा शरीरने अडक्या तो " तरुणी स्हेज गुस्साना आवेशमां बोली, परंतु ते तरुण एटलो काबेल हतो के तेणीना गुस्सा तरफ दरकार न करतां बोल्योः—

" आवी सोना सरखी आवेली तक हुं जवा दईश एम तने लागे छे? प्यारी, आज केटलाक दिवसथी त्हारो जोग जोई रह्यो हतो अने सोगनपूर्वक कहीश के हजु बीजा केटलाक दिवस त्हारो मेलाप न थयो होत, तो हुंजीवतो रही शकत नही!"

''बस करो आ तमारुं मूर्खिपणुं! पारकानी स्त्री साथे आवुं बोलतां शरम पण नथी आवती ?'' तरुणीए उत्तर आप्यो.

आ प्रसंगे तेणीए गुस्सानुं एवं बाह्य स्वरुप बताव्युं हतुं के बीजो कोई साधारण छच्चो तो तुर्तज त्यांथी रवाना थई जात, परंतु आ तरुण—तेवा कामनो काबेल तरुण स्त्री-चरित्रना लक्षणो जाणतो होवाथी न डरतां निडरपणे कहेवा लाग्योः—

"रूपसुंदरी! आवा चाळा करवाथी शो लाभ ! त्हारा आ उपरना गुस्साथी हुं ब्ही जईश एम त्हने लागे छे ! जो त्हने तेमज लागतुं होय तो ते त्हारी अमणाज छे अने ते त्हारे सत्वर काढी नांखवी जोईए. ब्हाली! त्हारी कोधीष्ट

अमरीओ उपर न चढावीश. तहारी आवी वर्तणुक्थी म्हारो निश्चय भंग थतो नथी, परंतु मन टूटी जाय छे. त्हारा आ वाक्पहारथी म्हाग हृदयनो चूरेचूरो थई जाय छे. परंतु म्हारो प्रेम ! छः, ते लेशमात्र पण भंग थनार नथी अने रहेनो भंग करवानुं सामर्थ्य त्हारामां तो छुं, परंतु जगत्मांना कोईपण माणसमां नथी. म्हारा शब्दो म्हारा हृदयना ऊंडा प्रदेशमांथी नीकळे छे, आ म्हारा अंतः करणनी भाषा छे अने म्हारा आ अभंगप्रेमनी साक्षी एटले म्हारी सर्व संपत्ति अने म्हारो देह पण आज त्इने समर्पण करुं छुं. केम ! हजु म्हारा प्रेमनी वहने खातरी थाय छ के नहीं ? हजु पण व्हारो गुस्सो समाय छे के नहीं ? हजु पण हुं त्हारा प्रेमनो थयो छुं के नहीं ! नहीं ! रुपसुंदरी आज हुं तहने म्हारा उपर आवी अप्रसन्न रहेवा दईश नहीं. म्हारी आ एकनिष्ट भक्तियी किंवा पूजाद्रव्यथी म्हारी हृदयदेवता पण प्रसन्न थाय नहीं तो आज में ते पाछळ पोताना प्राणने पण · बळी करवानो निश्चय कर्यो छे अने आ जो रहेनो आरंभ---''

आटलुं बोली रहेणे पोताना फेंटानो फांसो पोताना गळामां नांख्यो अने हवे ते जोरथी खेंचवानी तैयारीमां छे एटकामां ते तरुणी रहेना बन्ने हाथ जोरथी पकडी बोली:—

" सबूर! सबूर! देवदत्त, आवं साइस न करो! वहमारा प्रेमनि प्रीक्षा जीवा माटेज हं वहमाराथी क्षणभर आवी

निष्टुरपणाथी वर्ती ! परंतु खरुं पृछो तो प्रथम त्हमने जोया ते दिवसथीज म्हारुं मन त्हमारा पर आकर्षायुं छे, पण आप आ केटला अविचारीपणाना दृष्टांतने सत्य टराववा तैयार थाओ छो. अरे, खरे ! पुरुषना साहासिकपणानी हद थएली पणजोई!

आ वखते ते तरुणी, तरुणना मोहना पासमां सपडाई हती. वाचक ! उभय अनाचारी स्त्रीपुरुषने तेवीज स्थितिमां रहेवा दई रहेमनो पूर्ववृत्तांत हुं छे ते तपासीए.

आ कथा-बार्तानी शरुआत सर्वोत्कृष्ट भूपाल श्रेणिक-राजाना वस्त्रतनी होई, उपरना बंने पात्रो रहेमना राज्यनाज एटले राजगृहनगरीना इतां. स्त्री एक खेडुतनी पत्नी इती. रहेना पतिनुं नाम बळीभद्र हतुं अने त्हेनुं नाम रुपसुंदरी (रुपिणी) इतुं. तेणी रुपमां अति सुंदर अने तहेनो चहेरो पण मोहक हतो. रहेनामां जेटलुं सौंदर्य हतुं, रहेना करतां ते विधेनी रहेनी खंत रहेने वधारे देविप्यमान बनावती हती, परंतु रहेना बाह्य अंग जेटला मनोरम इतां तेटलांज रहेना अंतरंग मकीन हतां. आ सर्व मलीन अंतरंगने व्हेनुं चंचल मन मददगार हतुं. आवा दुर्गुणथी रहेनुं आटलुं उत्कृष्ट बाह्य सौंदर्य पण पेत उपरना पुष्प प्रमाणे तिरस्कार युक्त थयुं हतुं. आवा संदर शरीरमां आ निंद्य दुर्गुणनो केवी रीते प्रादुर्भाव थयो, आ नाजुक फूलना अंतरंगमां पण दारुण विषधारी कीडो केवी रीते पेठो, ए बाबत अत्रे स्फूट करवानी आवश्यकता

नथी, परंतु एटलुं तो कहेवुंज पड हो के, रहेनी बाल्यावस्थामांनी परिस्थितिज घणे अंशे आ दुर्गुणने कारणभूत थई हती.

करेना आवा प्रकारना स्वभावधी गृहकार्य तरफ किंवा गृहिणी कर्तव्य तरफ रहेणीनुं भिलकुल लक्ष नहोतुं. टापटीप अने नखरा एमांज रहेणीनो घणोखरो वखत जतो, आधी रहेणीना संबंधे गाममां अनेक प्रकारनी शंकाओ प्रसरेली हती. दोरंगी दुन्याने शुं! ज्यां कांई जोवानुं के सांमळवानुं मळ्युं एटले रहेना उपर रजनुं गज करी वात वधारी, परंतु रहेनाथी फायदो छे के नुकशान छे ते तरफ बिलकुल लक्ष राखती नथी. आवी स्थिनियां लोकवाणीना प्रहारथी रुपसुंदरीना साम्रससराना मनमां केटली वेदना थती हशे रहेनी दुन्याने किंवा खुद रुपसुंदरीने पण कल्पना नहोती. गाममां चालेली पोतानी निंदा केटलीक वखत रहेणीना कानपर पण आवनी, परंतु तथी पोताना चंचळ स्वभावमां फरफार करवो, एटली पण तेणीना मनमां असर थई नहीं.

लोकिनिदाथी अने सासुससराना उपदेशथी के अन्य कोईपण कारणथी तेणीना मनपर असर थई नहीं, किंवा श्रती नहीं. तेणीनो पित घणीज सात्विक, सरल स्वभावी अने आस्तो दिवस काममां गुंथाएलो रहेतो. ते सवार श्रतांज खेतरमां जतो अने रात्रिनी एक प्रहर वित्या पछीज घेर आवतो, परंतु रहेने पण सुर्ख किंवा आनंदनो लाम बिल्कुल मळतो नहोतो. पोताना स्वभावर्था पोते पोताना पितने दुःखी करे छे धने तेथी उभयना जीवन विषमय बने छे ए विगेरेना ख्यालो ते अभागणी रपदुंदरीने नहोतां.

आवा प्रकारनी आ तरुणीनी स्थिति होवा छतां खेतरमां जवा माटे ते आज घरमांथी निकळी हती अने रस्तामां उपर जणावी गया, ते प्रमाणेनी हकीकत बनी आवी.

तेणीन जेण अटकावी हती ते तरुण पण राजगृहनगरीनोज रहेनार होई, ते एक भिश्चकनो पुत्र हतो. त्हेनुं नाम जो के देवदत्त हेतुं परंतु त्हेनी वर्तणुंक अने आचरण जोई त्हेने पण जणाया सिवाय रहे नहीं ! त्हेनो बाप जो के भिश्चकनो धंधो करतो हतो, पण त्हेनी आर्थिक स्थिति बदल राजगृहनगरीना मोटा मोटा लक्ष्मीपुत्रो—धनवानोने पण आश्चर्य लागतुं हतुं अने मोटा मोटा व्यापारीओने रालि—दिवस अथाग जथलपाथल करी नफा—नुकसाननी चिंतामां बळवुं पडतुं हतुं. केटलाक व्यापारीओ त्हेनी आर्थिक स्थिति जोई, 'आपणे पण शरुआतथी आवा बीनजोस्तमी धंधामां केम पडया नहीं ?" एम बोलता हता.

आ गृहस्थना नहीं मिश्चकना धंधानो व्यवसाय एवा प्रकारनो हतो के, भोळा मनुष्य रहेनी नजरे पडता के तरतज रहेमनो शीकार करतो. कोई श्रीमंतनो पुत्र मांदो पडे, कोई व्यापारी लक्ष्मीनी अगवडमां आवे किंवा कोई आवरुदार माणस उपर राजानी इतराजी थाय तो आ मिश्चक पोतानी मोसम समजी ते वखते संकटगां सपडायला मनुष्य पासे जइ, एकाद प्रहनी पीडा छे अगर गामदेवतानो कोप छे एम मिथ्या वातोथी त्हेमना मनमां व्हेम बेसाडी देतो अने पछीथी पोतानी इच्छा मुजब त्हेमनी पासेथी द्रव्य कढावतो. आवा अनेक व्यवसायथी ते घणीज संपत्ति प्राप्त करी शक्यो हतो.

खेडुतवर्गने पण आ ब्राह्मण कामधेनु ज़ेवो लागतो. वळी रहेना गरीब स्वभावनुं पूछवुंज नहीं! साधारण धूर्तपणुं राख्युं एटले थयुं, पछी जोईए रहेने पीगळावी पोतानुं कार्य साधी शकाय. आ भिक्षक पण धूर्तपणानुं पुतछंज होवाथी ते जुदा जुदा रस्ते खेडुतवर्गने स्हमजावी-पटाबी रहेमनी पासेना द्रव्यनुं हरण केवी रीते करतो ते जुदुं कहेवानी जरुर नथी.

वळी ते भिक्षके—धूर्ते लोककल्याण माटे गामदेवतानो अभिषेक! करवानुं धर्तींग एटला सपाटाथी चलाव्युं हतुं के जेथी खरी वहेती नदीनो प्रवाह बंध थई आभिषेकना जळनी एक क्रिजिम नदी वहेवा लागी हती. आ अनर्थ बद्दल एक बस्तत रहेना पुत्रे पण आश्चर्यथी खुलासो मांग्यो हतो, त्यारे ते गुस्साना आवेशमां बोल्योः—

"मूर्ख, तहने बिन्कुछ अक्रल नथी. आ नदीना प्रवाहनी उछटपाछटथीज द्रव्यनी उछटपाछट यह छे, समज्यो; ते प्रवाह आ तरफ बळ्यो तेथीज लोकोना द्रव्यनो प्रवाह पण म्हारा घर तरफ बळ्यो ! आ अखंड वहेनार अभिषेक—जळनो प्रवाह एटले त्इने शुं समजाय छे ! आ आपणा घरमां वहेनारो द्रव्यनो प्रवाह छे प्रवाह! समज्यो !'' पिताना आ उत्तरथी पुत्र एकदम ठंडो थई जाय एमां शुं आश्चर्य !

आवा धूर्तविद्यामां निपुण ते भिश्चकना घेर देवदत्तनो जन्म थाय, त्यारे उद्योग प्रत्ये त्हेने तीरस्कार उत्पन्न थाय त्हेमां शुं काश्चर्य ? सिवाय त्हेना पितानो उपदेश पण त्हेनी क्या बृत्तिने पुष्टा आपे तेवो हतो. ते, देवदत्तने हमेशां कहेतो:—

" आपणे कोईपण धंघो करीने शुं करबुं छे ? आपणी वंशपरंपरानो व्यवसाय आपणने युक्तिपुरःसर करतां आवड्यो एटले बस ! अने आ युक्ति प्राप्त करवाने ' हाजी हा ' पणुं धने घणीज धूर्तता, ए सिवाय बीजुं कांईज नथी. पछी आपणने शानी खामी छे ? यजमाननी बधी संपत्ति ते खुशीथी आपणी समज. म्हारो आ उपदेश बराबर ध्यानमां राखी चालीश, तो व्हारा जन्मांत सुधी कशानी पण कमी पडशे नहीं ! "

थयुं ! आ प्रमाणे न्हानपणथी आळसु अने निरुद्योगी बनेलो देवदत्त—तरुण शरुआतथीज स्वच्छंदी अने बदफेलीमां सपडाय एमां शुं आश्चर्य ? अने ते हवे पूर्णपणे दुर्व्यसनमां सपडायो हतो. आ सिवाय लोकनिंदा अने ठष्टामश्करी पण तेना अंगनो एक स्वभावज थई पडयो हतो. केटलाक समये रहेनो पिता मरण पाम्यो अने रहेनी श्रव्छक लक्ष्मी बगर महेनते आवी मळवाथी रहेनी आ नीच वृत्तिने पृष्टिकर श्रद्दे पढी अने ते संपत्ति पण दुर्मार्गे जवा लागी. व्याजबीज छे के गरीब भोळा मनुष्योनी देखती आंखमां धूळ नांखी मेळवेळी कक्ष्मी आवा दुर्मार्गे न जाय, तो जाय पण कया रस्ते ?

आ नीच तरुणने पुष्कळ दिवसथी रुपसुंदरीनो मोह लाग्यो हतो. त्हेणीना स्वभाव वगरेनी जो के दहेने माहीति नहोती किंवा तेणीनी अने त्हेनी ओळख पण थई नहोती, तो-पण त्हेनी वर्तणुक अने मननुं चंचळपणुं देखाडनार त्हेणीनो ध्यमिनय, एटछं बाह्य कारणज त्हेने तेज विषयमां दुर्वासना उत्पन्न थवानुं सबल कारण हतुं; परंतु त्हेणीनो कदिपण एकांतमां मेलाप न थवाथीत्हेणे पोतानी आवासना तेणी पासे आज सुधी खुक्लो रीते कही बतावी नहोती ! ते मेलाप त्हेना सुदैवे (!) त्हेने अचानक आज प्राप्त थयो ! ते पण कोई काम परत्वे आज आवीज रीते पोताना खेतरमां जतो हतो.

रुपसुंद्रीनो पोशाक दररोज प्रमाणे आज पण भभक-दार हतो. त्हेणीए एक काळी चंद्रकळा धारण करी, जरीनी बुट्टेदार चोळी पहेरी हती अने अष्टमीना चंद्र जेवा पोताना ललाटमां कंकुनी एक नानी टीलडी करी हती. आ वखतनो दहेनो पोशाक अने चटकमटक एमांथी एकज तरक जो कोईनी रह्यों ! बोल ! त्हारों आ संशय नष्ट थवा माटे हुं अत्यारेज शुं करुं ते बोल ! म्हारा आ हृदयने विदीर्ण करी त्हेमां त्हारा बहुल वसतो गाढ पेम त्हने शुं देखाडुं !''

"नहीं, नहीं !" रहेना आ नाटकी भाषणथी निःशंक थयेली रुपसुंदरी बोली—"म्हारा घेला मनमां विचित्न शंका उत्पन्न थई ! पण हवे, म्हने मुक्त करो, कारणके खेतरमां जल्दी जवुं जोईए नहीं तो आपणो सघळो विचार धूळधाणी थई जशे !"

तेणीना मधुर भाषणथी अने चंद्रमुखीना जेवा मुख-मंडळनी त्याग करवी देवदत्तने आ वखते घणोज विषम लाग्यो, परंतु पछीनुं अखंड अने अविनाशी सुख (!) तरफ विचार करतां, रहेणे ठरावेली वखत थतां सुधी छूटी करी तेणीना वियोगनुं दुःख सहन करवानी निश्चय कर्यो अने तेणीने पो-तानी बाथमांथी मुक्त करी. मान्न छोडती वखते पोतानुं वचन पाळवानुं फरीथी एकवार याद करावी, सोगनपूर्वक कवृल करावी लीधुं! अने पछीथी बन्ने जण पोतपोताना रस्ते पड्या!



### 🌛 मकरण २ जुं. 🗲

#### →> सत्समागम. ६५



वदत्त साथे संकेत करी रुपसुंदरी पोताना खेतरमां जवा नीकळी, जे पहेला प्रकरणमां जणाववामां आव्युं छे. घेरथी न्हासी जई, स्वतंत्र रहेवाथी घणुंज सुख मळे छे एवं तेना

हृदयमां उसी गयेलुं होवाथी देवदत्त साथे न्हासी जवानो तेणीए पाको विचार कर्यो हतो. आ भावी सुखमां लवलीन थई ते चालती हती, तेवामां रस्तानी एक बाजुए पण नजीकमां शीलापर बेठेला एक तरुण मुनि उपर तेणीनी नजर पडी.

आ मुनिनी उमर हजु पचीस वर्षनी पण थई नथी छतां आटली वयमां वैराग्य प्राप्त करी सकळ विषयसुखोपभोगनो त्याग करवो, ए कांई स्हेलुं नथी. आ वये जे मनोविकार वर्षों सुधी जळवृष्टि प्रमाणे कोईने पण न गणकारतां कनककामिनी— विलास पाछळ दोडवानुं, तेमां मग्न करनारुं—नहीं, उलटी गति आपनारुं—परमार्थ तरफ वाळनार आ महात्माना आत्मबळनुं वर्णन करवानी शक्ति कोनी कळनमां छे ?

आटली वयमां वैराग्य प्राप्त शवो, ए कदाच पूर्वजन्मना शुभक्तमं कारणभूत हशे, परंतु ते प्रमाणे तरवारनी धार जेबां मतनुं पालन करवुं, तेमां अलैकिक पुरुषार्थ नथी एवुं कोण कहेशे? आ वखते प्रातः काळना आठ वाग्यानो सुमार हतो. सृष्टिनुं स्वरुप हजु पण सौन्य अने रमणीय हतुं अने मुनिश्वर तेनुं अवलोकन करी ते उपरथा मळनारा अनेक विचारतरंग-मां मग्न थई गया हता. ते अति स्वरुपवान होवा उपरांत तपथी तेमनी कांति वधारेज खीली नीकली हती. तेमनी मुखमुद्रा अति शांत होवा छतां तेमां एटलुं मोहकपणुं हतुं के जोनारने तेमनी तरफ भक्तिभाव प्रकटी नीकळतो.

ते महात्माने जोई रूपसुंदरीने एकदम मोह उत्पन्न थयो अने पोताना मार्ग छोडी ते तरफ वळी.

ते तेमना समक्ष उभी रह्याने घणोज वखत थवा छतां पण मुनिना म्होंमांथी एक शब्द पण नीकळ्यो नहीं. ' मुनि मने कोण, क्यांना वगेरे प्रश्न पूछशे एटले पछी हुं मारी मनो-कल्पना तेमने जणावीश ' एवा रुपसुंदरीना मनमां विचार हतो, परन्तु मुनि तो पोताना ध्यानमां मग्न होवाथी तेणीना तरफ नजर पण करी नहीं, जेथी घणोज वखत राह जोया पछी कंटाळी जई पोतेज मुनि साथे बोलवा लागी—

' महाराज ! केटला वखतथी हुं भापनी समक्ष उभी रही छुं, छतां पण भाप मारी साथे एक अक्षर सुद्धां बोलता नथी ! केमवारु, हुं आपनी कृपाने पात्र नथी छुं ! महाराज ! जेनी प्राप्ति माटे सेंकडो तरुण पोताना सर्वस्व उपर पाणी फेरववा तैयार छे, ते पोतानी मेळे तमारी पासे भाज्या छतां तमे तेनी तरफ नजर सुद्धां पण करता नथी ! म्हारा सुखनी वात एक बाजुए रहेवा द्यो, परंतु पोताना सुखनी बाबतमां तमे आदला बधा बेफिकर केम ! तमने पोताने कांईपण नहीं सुज्युं होय, पण आवी नानी वयमां आटली सुंदर अने सुको-मळ तमारी देह, टाढ, तडकामां दुःखी थयेली जोई म्हारा हृदयमां कांई कांई थाय छे ! महाराज, आवी तरुणावस्थामां आ मिध्या (!) फंदमां फसाई आपना जीवना आवा हाल केम करो छो ? तमारो मनमोहक च्हेरो अने सुंदर रुप जोई मारा जेवी सेंकडो स्त्रीओ सातिदिवस आपनी सवामां हाजर रहेशे. तमने मुखमांथी एक अक्षर पण काढवानी जरुर रहेशे नहीं, पछी महाराज, आम शा माटे करवुं पडे १ हं: हवे मौनव्रत छोडो अने आ दासीने पावन करो !! केम, आप हजु पण कांई बोलताज नथी ? नहीं नहीं, हवे हुं आपने छोडवानी नथीं एटलुं बोली ते पतीत प्रेमदाए ते निष्पापी मुनिवर्यनो हाथ झाल्यो.

आटला वखत सुधी तेनी वाचाळ चाल हती परन्तु मुनि तो स्वस्थज बेठा हता, पण ज्यारे तेणीए तेमना हाथने स्पर्श कर्यों के 'पतीत भागनी! आ शुं करे छे?' एवा उद्गार ते शांत, निर्विकार अने निष्कलंक महात्माना मुखमांथी बहार पडया.

आटलाज उद्गार, परन्तु तेनुं ते पतीत प्रेमदा उपर केवुं विलक्षण परिणाम थयुं ! तेणीए तरतज तेमनो हाथ छोडी दींधों अने बधों नहीं, तोपण ते उद्घारथी तेनो कामवेग भणोज कमी थई गयो. पुरुषना भाषणनो किंवा स्पर्शनो विरुक्षण अनुभव रुपसुंदरीने आ जन्ममां किंदि पण थयो नहोतो; तथापि 'दोरडी बळे पण वळ बळतो नथी' ए कहेवत मुजब ते तेमने कहेवा लागी:—

'महाराज, मारी आटली पण कामना केम पूरी नथी करता ? आप जो म्हारो हेतु पार नहीं पाडशो, तो हुं झुरीझुरीने आपनी समक्ष मरीश. मारुं मन आपनी उपर एटलुं लाग्युं छे के आपना सिवाय म्हने जो स्वर्ग पग मळे, तो ते नकी जेवुं गणी काढुं !"

"सुख! सुख! सुख! हे अभागिणी!" ते शांतिचित्त मीन मोटा गंभीरपणाथी बोल्या "तुं केवा गाढ अज्ञानतिमि-रमां डूबेकी छे अने तारुं सुखलोद्धित मन, विकारवशमां पडी केवा मिथ्या सुखनी आशा राखे छे? सुखनी इच्छा दरेक प्राणीने होय छे अने ते प्रमाणे तने पण होय ते साहजीक छे, परंतु सुख बाबतमां तारी समजुत मात्र मूल छे. खरुं सुख अने तारी ते विषेनी समजुतमां पाणी अने अमि, किंवा रात्रि अने दिवसना प्रमाणे विरोध अगर अंतर छे. तुं सुख समजी जेना पाछळ छागी छे अने स्वेच्छाथी जेनो अनुभव छे छे, ते विषयभोग खरेखरुं साचुं सुख छे के ? ज्यारे तेम होय तो सुख बाबत तने जे चटपट लागी रहेली छे ते केम? सुख मळवा पछी तेनी इच्छा केम थाय श्या उपरथी तुं म्होटा अममां पडी छे, ए व्हारा कक्षमां नथी आवतुं है तारी साथे बोलवा बाबतमां एकलो अम नहीं परन्तु दारुण अधःपात छे ! इंद्रियवेदना समाववाना प्रयत्नमां विकृत मनने क्षणिक मळनारा आनंदमां सुख समजी, तुं आ केवुं भयंकर विषपान करे छे, तेनी कल्पना पण छे के है आ कार्यथी व्हारा आत्मानी केवी भयकर स्थिति थशे, केवां दुःखो भोगववां पडशे, तेनो वहें कदिपण विचार कर्यों छे है कदि तेवो विचार आवे तो ते तरफ दुर्लक्ष करे छे है व्यभिचारी जीवने परलोकमां भोगववानी भयंकर आपित्रोनी कल्पना पण नथी शुं है केम, आ बधुं तने खोदं लागे छे है सांभळ, आ विषयमां वहने काईपण शंका माछम पडती होय अने ते व्हारे जोतुं होय तो क्षणभर व्हारी आंखो बंध करी स्थिर मनथी रहे, अने पछी व्हाने शुं देखाय छे ते कहे ! ''

रुपसुंदरीनुं मन ते महात्याना भाषणथी एटछं स्थिर थई गयुं हतुं हतुं के, ते वखते मनने स्थिर करवानी जरुर रही नहोती. तेणी ए महात्माना कह्या मुजब आंखो बंध करी थोडी बार उभी रही तेटलामांज तेणीए एक बूम पाडी अने ' महाराज! म्हने बचाबो, बचाबो ' एम कही तेमना पग उपर दली पडी.

रुपसुंदरीने जीवंतपणामांज आ बख़ते जे नकीनो भयानक देखाब देखायो, तेमां ते महात्मानुं अलैकिक सामध्ये २ हतुं के रुगसुंदरीनी करुगना हती ते निश्चिंतपणे कहे वुं अशक्य छे. व्यभिचारी जीवने नर्कमां केवी भयंकर शिक्षा मळे छे, आ विषयनी वातो हमेशां तेणीना कान उपर पडती होवाथी तत्संबंधी विचार पण तेना मनमां घोळाता हता, आधी मुनिना भाषण पहेलांज दृढ श्रद्धाळ बनेला मनने तेज विचारनुं कारुपनिक चित्र, जेवुं ने तेवुंज मूर्तिमंत देखाय, ते वात कदाचित् अधिक संभवित हशे. ते गमे ते हो परन्तु एटली वात तो खरी के, ते देखायलो भयानक देखाव तेणीने एटलो खरो लाग्यो अने तेणीना मनपर एवुं सखत परिणाम थयुं के, ते स्थिति आपणे प्रत्यक्ष भोगवीए छीए एवी तेणीना मननी समजण थईने, तेणीए उपर कह्या मुजब मोटी बूम पाडी!

नर्क केवा प्रकारनुं होय छे अने तेमां आवा पातकी जीवोने केवा प्रकारनुं शासन मळे छे, आ बाबतनी घणी वातो जुदा जुदा धर्मग्रंथोमांथी वांचकोना कानपर हमेशां आववाथी, रुपसुंदरीने आ क्षणभरना काल्पनिक नर्कवासमां केवां केवां दारुण दुःखो भोगव्यानुं अनुभव्युं ते अहिं सविस्तर कहेवानी जरुर नथी.

मुनिना पग उपर ढळो पडेली रुपसुंदरी घणाज वसते शुद्धिमां आवी, तेणीना हृदयमां थयेजी घडक हृज पण कमी थई नहोती, हृजु पण तेणीना काळजामां ते जोरथी होवा छतां आखं शरीर परसेवाथी भीजायलुं हृतुं! पोते जोयेलो ते भयानक देखाव अने भोगवेली दारुण शिक्षाओ, ए सर्व खहं छे एम हृजु अने तेमना पग उपर अविरत अश्रुजळना प्रवाहनो अभिषेक करवा लागी! आ वखते तेणीनो कंठ एकदम भराई आवेलो होवाथी कांई पण बोलायुं नहीं, तथापि ते टूटता गद्गद कंठे बोली:—

" महाराज, आ पापिणीने पोतानां करेलां कर्मनो अत्यंत पश्चाताप हवे थाय छे अने आपनी क्रपाथी एकदम साफ थयेली म्हारी दृष्टिथी म्हारं स्वरूप अत्यंत मलीन देखाय छे! महाराज, कहो आ रुपंसुंदरीना—निह पापिणीना उद्धारनों कोई रस्तो! नर्कमां ड्वेला आ कीडाने उपर आववानी काई आशा छे शुं? कहो, कहो! महाराज, म्हारा हृदयने आ वस्तते कांइ कांई थई रखुं छे!

" रूपसुंदरी, शांत था " मुनि अत्यंत गंभीरताथी बोल्या, " रहने जो पोताना कृतकर्मोनो खरेखरो पश्चाताप थतो हशे अने हवे पछी आ पापथी अलिप्त रहेवानो जो रहारो खरोज निश्चय थयो हशे तो रहारा उद्धारनी हजु पण आशा छे अने ते मार्ग हुं रहने बतावुं छुं."

" अहाहा ! महाराज, आ चांडाळणी प्रत्ये पण आपनी आटली अनुकंपा ! खिचत साधुवर्य, आप साक्षात् इश्वररूप छो " एक दीर्घ निश्वास मूकी रुपसुंदरी बोली. " एक विष-धर प्राणी समान सर्व जगत् जेनो तिरस्कार करे छे अने महा-

रोग प्रमाणे समजी सद्गुणी लोक जेना पडछायामां पण उमां रहेता नथी, ते आ कर्मचांडाळणीनी आपने आटली दया आवे छे ? ते कुमार्गगामिनी पत्ये अमृत वरसाववा आप तैयार थया छो ? आ पतीतनो उद्धार आप करशोने ? अहाहा ! केटल आपनुं दयाळुपणुं! महाराज, त्यारे कहो, आ पतीतना उद्धारनो मार्ग वया छे ते कृपा करी बतावशो. "

" श्रील " मुनिना म्होंमांथी आटलोज शब्द नीकळ्यो.

"पण महाराज, दुष्ट मनोविकारना अपूर्व वेगने रोकवामां अने कामदेवनी असीम वेदनाने विफळ करवामां आ अबळा समर्थ थशे ?"

''रुपमुंदरी! निश्चय ने अशक्य शुं छे? त्ह ने उहे नो भय लागे छे ते मनोविकारने जीतनारा अने कामदेवने तुच्छ गणनारा महात्मा पण कोण हता ? त्हारा सरखा माणस नहोता शुं ? बीजी वात बाजुए रही, परंतु राजुळपती पण अबळा हतीने ? त्हेणे तुं कहे छे ते मनोविकारना अह्ट प्रवाहने केवी रीते रोक्यो ? अने कामदेवनी असहा वेदनाने निर्वार्थ करी; पछी तुंज त्हेनाथी आटली केम व्हीए छे ? पीशाच प्रमाण ते हमेशां त्हेनुं चिंतवन करनारनी पाछळ लागे छे ए ध्यानमां राख. तुं मर्द बनी त्हेने दूर फेंकी दे के ते त्हारी तरफ नजर सुद्धां पण करशे नहीं. याद राख के ते केवळ निर्वळ छे, त्हेमने छे ते स्थितिमां मुकवा अगर त्हेना भयंकर सर्प बनाववा ते

केवळ त्हारा मनोबळपर धने शीलरक्षणना निश्चयपर अवलंबी रहेलुं छे. जो आ बन्ने निश्चय दृढ हुशे तो त्हेना तरफथी कांइ पण त्हने अडचण थशे नहीं अने ते एटला दृढ राखवानुं सामर्थ्य त्हारामां शुं पण प्रत्येक माणसना आत्मामां छे."

"त्यारे महाराज, म्हारे पतिना त्याग करवो पढशे शुं?"

''नहीं, रुगसुंदरी ! तहारे आ वृत पाळवा पित त्यागवानी जरुर नथी. संसारिवरक्त साधु—साध्वीनेज पित पित संबंधीनो स्याग करवानी आवश्यकता छे, परंतु शीस्त्रवत्नी बाबतमां संसारी जीवोने आ कडक नियम लागु नथी. संसारी जीवोने स्वश्ली—पुरुषपांत संतोष मानवो, एज शीस्त्रवत छे. त्यारे रुपसुंदरी, जो तहारे असहा दुःखना स्थान जेवा नर्कमांथी हजु पण नीकळवानी इच्छा होय तो आज वखते ते वृत प्रहण कर अने मरण पर्यंत निश्चयथी पाळ. ''

रुपसुंदरीनो निश्चय क्यारनो थई गयो हतो, फक्त ते दहेमना आशिर्वादात्मक प्रोत्साह माटेज कांई थोडो वखत शोभी हती. त्हेमनुं बोलवुं बंध थतांज तेणीए उमा रही त्हेमना पग उपर हाथ टेक्यो अने बोली:—

"भो ! परम करुणामय साधुवर्य ! आपना आ परम-बंद्य, परमनिर्मळ अने पतीतजनसंरक्षक चरणपर हाथ मूकी अरज करुं छुं के-हवे पछी आ रुपधुंदरी, केबो पण प्रसंग आवे, केटली पण दुर्रशा थाय, केटली पण भयंकर विपाति पडे, तो-पण पति सिवाय अन्य कोईपण परपुरुषनो स्पर्भ तो छुं, पापदृष्टिथी जोशे पण नहीं! संकटोनी परिसीमा थाय, मनो-विकारना उल्लंखलपणानुं अस्तित्व थाय, आ देहने जीवतो बाळवामां आवे।किंवा राई राई जेटला दुकडा करवामां आवे, तोपण रुपसुंदरी मरतां सुधी आ व्रत बिल्कुल मुकशे नहीं! हुं आ प्रतिज्ञा आज वखते आज चरणने स्मरणीने करं छुं."

भा वखते ते साधुवर्यनी प्रशांत मुद्रा उपर प्रसम्तानी किंचित छटा उभराई आव्या सिवाय रही नहीं.

रुपसुंदरीथी आगळ बोळायुं नहीं ! तेणीनो कंठ बंध थई गयो अने नेलोमांथी अश्रुधारा वहेवा लागी. ते महात्माना चरण उपर पोतानुं मस्तक फरीथी एकवार मुकी ते त्यांथी मोटा दुःखे निकळी.

> ्रहीधेलां व्रत रहेणे केवी रीते पाळ्यां, ते हवेपछी समजाशे. रस्ते जतां ते मन साथे कहेवा लागी—

" आज सुधी केटलाक पुरुषोनो स्पर्श आ देहने थयो, पण मारुं सर्वस्व रुपांतर करनार एवो आ स्पर्श पहेलोज. परीस्पर्श कहेवाय छे ते शुं आज ?"



# मकरण ३ जुं. }

### रुपसुंदरीनो अडग निश्चय.



पसुंदरीना पतिने आजे पोतानी पत्निनो कांई जुराज अनुभव आववा लाग्यो. तेणीना गालवा—चालवा वगेरे एकंदर वृत्तिमां पडेलो फरक रहेने आश्चर्य करतो ! ' परंतु दैव! आ

सघळुं क्षणभंगुर तो नथा ' एवा विचार पण रहेना मनमां आव्या सिवाय रह्यो नहीं. आ आंति खाटी छे एम रहेने थोडाज समय पछी जणायुं.

ते दिवसे सायंकाळे दंपति -युगल मोटा आनंदधी घर तरफ वळ्छं. आजना जेवो आनंद अने आजना जेवें समाधान ते बन्नेने जन्मांते पण अनुभववामां आवेलें नहोतुं. सृष्टिनुं स्वरूप पण आज त्हेमने अति रमणीय अने सुखपद भासतुं हतुं, आज पोताना हृदय उपरनां केवां दुःखां कमी थयां हतां ते रुखंदरीने स्हमजातुं नहोतुं! तथापि पोतानुं मन आज घणुंज उल्लासित अने हलकुं थयुं छे एटलं खास तेणीने लागतुं हतुं. पितनी प्रसन्न मुद्रा जोईने पण तेणीने केटलंक समाधान थतुं हतुं. आ शुद्ध सुखनो अनुभव तेणीन नवोज हतों!

पोताना पुत्र अने पुत्रवधूमां आटलुं ऐक्य थयेलुं जोई सासु-ससराने पण अत्यंत आनंद थयो. वृद्धावस्थामां त्हेमनी आ इच्छा सिवाय बीजी कई आकाक्षा होय ?

रात्रे पोताना पतिना चरण दबावतां पतिसेवानुं आ
मंगलाचरण तेणीए आजथीज सुमुहूर्ते शरु कर्युं हतुं—तेणीए ते
महात्माना थएलां दर्शन, रहेमणे पीवडावेलो दिव्य उपदेशामृत
अने तेथी पोताने थयेलो पश्चाताप, ए विषयनी इत्थंभूतं हिककत
पोताना पतिने निवेदन करी. आ वखते ते साधु विषे रुपगुंदरीना पतिने केवी पूज्यबुद्धि उत्पन्न थई हशे रहेनी मात्र
कल्पनाज करी लेवी. हशे ! हवे आपणे खरा शुद्ध प्रेमामृतनो
आजेज आस्वाद लेनारा आ युगलना सुखमा खलेल न
पहोंचाडतां रुपसुंदरी माटे मॅड (गांडोचेलो) बनेला देवदत्तनी
शुं स्थिति थई ते तपासीए.

रुपसुंदरीनो अने होनो, कोईपण देशांतरे नीकळी जवानो निश्चय थतांज ते खेतरमां जवा निकळ्यो, एम पहेला प्रकरणमां जणावी गया छीए, परंतु ते ते प्रमाणे खेतरमां गयो नहीं— होनुं मन ते तरफ जवा बिल्कुल लाग्युं नहीं. ठरेला ठराव प्रमाणे सर्वनी व्यवस्था करी, तेणीनी मार्गप्रातिक्षा करवा माटे घारेला स्थळे क्यारे जई बेसुं एमज होने लाग्युं. आधी खेतर-मां जवानो विचार मांडी बाळी अधवचमांज घर तरफ वळ्यो.

- " म्हें ते नर्कनो रस्तो तेज क्षणे छोड्यो. "
- '' एटले ? "
- "म्हें तेज वस्तते एक परमपूज्य साधु पासेर्था शिक्वत की धुं."
  - " हुं व्हारुं बोलवुं समज्यो नहीं. "
- "बरातर सांभळ त्यारे." रुपसुंदरी जरा हिंमत राखीं बोलवा लागी. "ते वखते दुर्वासनाना नर्कमां तणाती आ पापिणी न्हासी जवा माटे व्हारा विचारने संमत श्रद्ध, परंतु पछीथी म्हारा पूर्वपुन्ये तुरतज म्हने एक साधु, साधु केवा साक्षात् इश्वरज मळ्या अने पापसमुद्रमां गोथा खाती आ अमागीणीनी व्हेमने दया आववाथी व्हेमणे पोताना उपदेशरुपी हाशंथी म्हने बचावी. तेज क्षणे आवा पापमां फरी न पडवानुं, पति क्षिवाय अन्य कोई पण पुरुष साथे केवळ पापदाष्टिए पण न जोदानुं महें वत लीधुं, अने ते प्रमाणे गमे ते थाय तोपण आ जन्ममां ए प्रमाणे वर्तवा महारो निश्चय छे."
  - "रुपसुंदरी, व्हारी आ बधी गपसप खरी मानुं एवी हुं मूर्ख छुं एम तुं माने छे ?" ते अधम बोल्यो. "सिवाय हवे तुं गमे तेवा पतिव्रतना ढोंग करीश तोपण दुनिया ते छुं खरुं माननार छे ? बाकी व्हें परपुरुष तरफ न जोवानो नियम कूतरीने हाडकां तरफ, गीधने मुडदां तरफ अने माखीने मळ तरफ न जोवानो नियम लेवा जेवोज छे."

"देवदत्त" होना आ पाजीपणाना भाषणथी रुपसुंदरी जरा गुस्साथी बोली—"म्हारुं भाषण किंवा वर्तन तुं अथवा एकंदर जगत खरुं मानो के खोडं मानो, ए जोवानी म्हने जरुर नथी—हुं तेनी परवा पण करती नथी. म्हारा मनथी हुं निष्पाप देखाई एटले बस! अधम! म्हारा जेवा गीध, माखी के कुला तो शुं पण तहारा जेवा सदैव उकरडा फूंकता रहेनारा लंबकण पण ते महात्माना दर्शनथी पोतानो स्वभाव तद्दन विसरी जाय!"

तेणी घणीज कळकळती अने गंभीरपणाथी बोलती हती, तोपण त्हेना मनपर त्हेनी बिल्कुल असर थई नहीं. उल्टी तेणी पोतानी मश्करीज करे छे एम त्हेने लागतुं हतुं. त्हेणीनुं बोलवुं बंध थतांज ते बोल्योः—

- " हवे आवो विनोद करवो बंध कर " एटलुं बोलीनेज ते थोभ्यो नहीं, के तरतज तेणीनो हाथ पकडवा त्हेणे पोतानो हाथ लंबाव्यो. हाथ लंबावतांज "हं! खबरदार नीच, म्हारा श्वरारने हाथ लगावीश तो!" एवा उद्गार रुपलुंदरीना म्होमां-थी बह्वार पड्या. आ वखत ते कोई विकायली वाघण प्रमाणे देखाती हती अने तेणीनो अवाज पण एटलो तेजस्वीबाळो हतो के आटलो पाजी देवदत्त पण तेणीनो स्पर्श करवानी हिंमत चलावी शक्यो नहीं. ते दूरथीज तेणी पत्ये बोल्यो:—
  - " त्यारे पछी तुं जे बोले छे ते मइकरी नथी शुं ! "
- " बिल्कुल नहीं ! " फक्त शीलनुं अभेद्य कवच धारण करेली ते ललनाए उत्तर आप्यो.

- " पांतु रहें म्हने जे वचन आप्युं छे रहेनुं शुं ! "
- "तेनो शुं विचार होय! ते पोताना विचारमांथी मुद्दल काढी नांखवो एटले थयुं. नीच कार्य बाबत अजाण-पणाथी आपेलुं वचन ते कार्यनुं हलकापणुं जणाई आव्या पछी पाळवुं एटलेज महत् पाप गणाय, ए बात तुं हवे बिल्कुल वीसरी जा!"
- '' हा; तेम पण करीश, परंतु फक्त एक शर्त उपर '' देवदत्त घणाज शांतपणे बोल्यो.
  - " ते कई शर्त ? " रुपसुंदरीए उत्सुकताथी पूछ्युं.
  - '' त्हारा मधुर प्रेमनो म्हने एकवार पण स्वाद मळे तेज. "
  - " हं ! आवा अभद्र शब्द फरीथी म्हारी पास बोलीश पण नहीं. त्हारा जेवा नीच माणसने हवे पछी म्हारा दर्शन पण नहीं थाय ते खूब ध्यानमां राखने !"
  - "रुपसुंदरी! आवी कठोर बनीश नहीं!" रहेना हृदयना प्रेमनी नहीं, पण दयानी भावना जागृत करवाने पण पोतानो इष्ट हेतु पार पडे छे के नहीं ते जोवाना उद्देशे ते गळगळो थई बोल्यो. " रहारा सिवाय म्हारी शी स्थिति थई छे रहेनी कल्पना पण रहने नहीं होय, परन्तु हुं खचित कहुं छुं के आ वे दिवसमां जमण अने निद्रानी पण महने खबर नथी, अने हजु पण तुं पोतानी हठ जो आवीज राखीश तो एक तरुणनी हत्यानुं पाप निःसंशय रहारा उपर वेसशे. रहें शील-

त्रत लीधुं छे तो भले प्रहण कर, रहेनी आडे आववानी म्हारी बिल्कुल इच्छा नथी, पण फक्त एक ज बखत म्हारी इच्छा—'' रहेना आ लंपटपणा माटे रुपसुंदरीने वधारेज तिरस्कार थवाथी ते रहेनुं बोलवुं पण पुरुं न थवा देतां वचमांज बोली:—

"देवदत्त, त्हने जे कहेवानुं हतुं ते में पहेलांथीज स्पष्ट रीते कही दीधेलुं होवाथी तुं फरी पोताना तेज नफ्फटपणानी बडबड चलावी रह्यों छे, तेने शुं कहीए! त्हने हवे म्हारे छेवटनुं एकज कहेतुं एज छे के, तुं फरीथी एक अक्षर पण न बोळतां अहींथी चालतो था."

''ओ मूमि उपरनी अप्सरा! आ दीन दासने आवी रीते दूर करीश नहीं' खुशामतना माल थे। डा शब्दोथी तेणीना उपर असर थाय छे के नहीं ते जोवा माटे बोल्यो. ''रुपसुंदरी! रुपसुंदरी! रहारा सौंदर्यथी रितने पण लजावनारी सुस्वरुपी रुपसुंदरी! अगाउथीं बांकी बनेली व्हारी भमरीओ हजु पण वधारे बांकी करीश नहीं! अने अष्टमीना चंद्र जेवा व्हारा मैनोहर ललाटपर विशोमित हवे वधारे पसरावीश नहीं! खचीत नील कमळनुं सौंदर्य हरण करनारा व्हारा आ रमणीय नेत्रने आ हृदयमेदक करनारा तीत्रतर कटाक्ष अने कमळगर्भ जेवा नाजुक देहने आ प्रस्तरतुल्य निष्दुर हृदय बिल्कुल शोभतुं नथी! तेज प्रमाणे निरंतर अमृतरस बहेवडावनार व्हारा ओष्ठ ते व्हारी कालकूटस्वरुप वाणीथी

बहार आववा देवाथी केवा नाखुश छे ते तरफ थोडुं पण लक्ष आप. सुंदरी, अन्नछत्र राखनार दातार, काळे करी कृपण किंवा दिदी बने, तोपण त्हेनी वर्तणुंक माखीओने पण उडवा न देवी एटले सुधी जाय, ए तो अशक्यज छे. हे म्हारा हृदय-निवासीनी देवी ! हुं त्हने, पोतानुं सर्वस्व अर्पण करुं छुं. आज सुधी कोई पण भक्ते पोताना आराधक देवताने शणगारेला नहीं होय, एवा प्रकारना सुवर्ण रत्नालंकारेज हुं त्हने शणगारीश, एटलुंज नहीं पण त्हारी प्रसन्नता माटे हुं पोताना प्राणनी बळी पण आपीश!" कोण जाणे त्हेनुं आ बोलवुं क्यां सुधी चालत, परंतु रुपसुंदरीने तो ते एकदम असह्य थवाथी ते मोटा गुस्साना आवेशमां आवी जई त्हेने कहेवा लागीः—

देवदत्त ! अईांथी चाळतो था! एक क्षण पण म्हारी समक्ष उभा रहीश नहीं ! नीच, त्हारा लंपटपणाथी, खुशामतथी, द्रव्यथी के दरदागीनानी लालचथी अगर पाजीपणाथी हुं फरीन ते दुर्मार्गमां पडीश एम शुं त्हने लागे छे ? हवे आ रुपसुंदरीने दुनियानी सर्व संपत्ति पोताना पातित्रत्य-रुपी हीरा आगळकाच प्रमाणे देखाय छे! अने पातित्रत्यनो हीरो हरण करवा एटले जगतना बधा हीरा—माणेकना ढग, जो कोईपण त्हेनी आगळ करे, तोपण त्हेने लात मारी फेंकी दईश!"

आ वस्तते रुपसुंदरी पोताना विचारमां एटली तन्मय बनी हती के, पोतानी समक्ष सरेसर कोईए रत्ननो ढगलो कर्यो छे एम तेणीने लाग्युं; 'लात मारी फेंकी दईश' ए वाक्य उचारती क्सते सरेज जोरथी हाभ पसार्थी! पण ते कोईपण रत्नना ढगलाने न लागतां, दुर्गुणरुपी कोलसानी राशीने—देव-दत्तनेज मात्र लाग्यो ! पोताना बोलवा पछी तेणीए रहेने जे उपमा आपीहती तेने अनुसरी आभेनय करवोज जरुर समजायाथी ते तेणी समक्ष टेकीने बेटो हतो ते हजु सुधी तेवोज हतो ! परंजु तेणीनो हाथ लागतांज ते एकदम खळभळी उठयो अने गुस्साना आवेशमां उभी थई वोल्योः—

" और ! इलकट स्त्री !! तहारी आटलो वखत आजीजी करवा छतां तहने दया न आवी ? म्हारा घरबारनुं सत्यानाश करावनार अने सर्वस्व उपर पाणी फेरवाबी, छेवटे म्हारी आवी निर्भत्सना करे छे ! अरेरे ! स्त्रीओनी जात खरेखर महा दुष्ट ! महा अधम ! महा पाजी ! महा बेईमान—! ''

" चुप! नीच पुरुष!" रुपसुंदरी अतिशय कोधीष्टपणे वचमां बोळी—"म्हारा जेवी एकाद पापी स्त्रीना वर्तनथी सर्व रीते सर्व स्त्रीजाति उपर आवो निद्य दोषारोप करीश नहीं! म्हारा जेवी जे पातकी स्त्रीओ छे, तेमनी तरफदारी करवानी म्हारी इच्छा नथी, तथापि रहने हुं स्त्रात्रीपूर्वक कहुं छुं के, तेओ पैकी प्रत्येक स्त्रीना पापशृत्तिना मूळमां कोई पण पुरुष माळम पडशेज! स्वचित पुरुषवर्ग स्त्रीओ बाबत खरा पवित्र भाव हृद्यमां धारण करशे, तो पाप ए शब्दल स्त्रीवर्गमांथी जडशे नहीं! खरेखर ते महात्माना हजारमा भागनो पण एक सद्भुणी पुरुष म्हने प्रथमथीन मळ्यो होत, तो हुं दुर्विचारना स्वाडामां आवी द्भवी न होत!"

"बस ! बस ! रुपसुंदरी त्हारुं आ ब्रह्मज्ञान सांभळवा माटे हुं अहीं आव्यो नथी किंवा पुरुषवर्ग पापी के स्त्रीवर्ग पापी, आ वाद माटे म्हारे कांई करवानुं नथी. आ वस्तते हुं रहारा प्रेमर्था गांडोघेको थयो छुं, म्हने म्हारा जीवनी पण परवा नथी, एटले तुं खुशीथी जो म्हारु कहेवुं मान्य करीश, तो हुं म्हारा सामर्थ्यना जोरपर आज—पोताना इच्छित हेतु माटे वर लीधा सिवाय रहीश नहीं !"

''जारे मुडदाल'' रुपसुंदरी आवेशथी बोली. ''त्हारुं तो ग्रुं, पण त्हारा जेवा जगत्ना एकंदर नीच पुरुषना एकत्र सामर्थ्यथी पण हवे आ रुपसुंदरी श्रष्ट थनार नथी! तुं म्हारा श्वरीरने आंगळी पण लगाव के तुरतज तुं नहीं के हुं नहीं, एम बे पैकी कोई पण तेज क्षणे गतप्राण थयेला नजरे पडशे!'' आ बोलतां तेणीनुं सर्वीग थरथर कांपतुं हतुं, तेणीनी आंखोः अंगारा प्रमाणे लाल थई हती!

देवदत्त, पाजीपणामां एटलो निपुण हतो, पण तेणीनी आ घोर प्रतिज्ञा सांभळतांज रहेनुं धैर्य डगमम्युं, रहेना मनमां हवे अनेक विरुद्ध विचार घोळावा लाग्या, पोताना हेतुनी सिद्धि माटे प्रस्तुत परिस्थिति एकदम प्रतिकुळ छे एम रहेने जणावा लाग्युं! सिवाय तेणीना पतिने पण तेज क्षणे आववानी व्हीक थती हती! आखरे आगळ पाछळनो पूरी रीते विचार करी, ते बहार नीकळ्यो अने मात्र "हुं महारो हेतु पार पाड्या सिवाय कदि-पण रहेनार नथी" एवी घमकी तेणीने आपवा चुक्यो नहीं! तेज ओरडीनुं बारणुं स्वस्वडयुं. बारणुं खखडतांज ते जागृत यई अने जुए छे तो पोताना पतिने समक्ष उमो थयेलो जोयो. स्वाटलुं कहेबा छतां पण सांभळ्युं नहीं अने हवे पोतानी मेळेज पाछा आववानुं केम थयुं एनुं तेणीने मोटुं आश्चर्य लाग्युं, तथािं हहेने जोतांज तेणी गामरी थई उभी रहीं अने बोली:—

- " अधवचमांज पाछा आववानुं थयुं! केम कंई भूली गया के शुं! निकळती वखते म्हने जे कमकमी थती हती ते निष्कळ नहोती!"
- " छेः छेः, भूली तो बंईए गयो नथी. तुं मिध्याः ब्हाश नहीं!"
- " त्यारे पछी म्हें केटलुंए कह्युं, ते सांभळ्युं नहीं अने हवे केम पाछुं आववानुं थयुं ?
  - " व्हारा माटे!"
  - " एटले <sup>?</sup> "
- " कह्यं एमांज समजी ले ! तहने आ करतां स्पष्ट शुं कहे वुं ! अरेरे ! बहुज वासना ?" एटलुं बोली ते खूब मोटेथी हस्यो.

त्हेना आ इसवाथी अने उपरनां कामवासनायुक्त वच-नोथी रुपसुंदरी एकदम चमकी ! अने तेणीने कांई संशय आव-वा लाग्यो ! तेणीनी आ साशंकवृत्ति जोई व्हेणे एकदम द्रेणीनो इाथ पकड्यो अने कह्युं:— " गांडी ! केवा विचारमां पडी छे ? चाल, स्हवार थवाने बिल्कुल वार नथी, पछी निष्कारण वस्तत शामाटे गुमावे छे ?"

हवे तेणीने एम लागवा मांडयुं के, आ काई पोतानी पित नथी. "आ कोईपण छच्ची—लफंगो होवो जोईए. "तेणी पोताना मनसाथे विचार करवा लागी. "एकसरखा मूखाकृतिवाळा होय, तेथी शुं थयुं ? सरखा मुखना माणसो जगत्मां नथी शुं ? छेः! ते मात्र खात्रीथी नथी. छेः छेः! आवुं गांडपण व्हेना आखा जन्ममां पण देखायुं नहोतुं, पर्छा आटला अरधा कलाकना स्वमावमां आवो फरक केम पड्यो ? छेः बाई, अहीं काई खास घोंटाळो होवो जोईए!

कोई कोई वस्तत स्वर्गमांथी देव पण अनेक प्रकारना वेष लई कोई माणसना त्रतनी परीक्षा ले छे एम म्हें सांभळ्युं छ, त्यारे न जाणे रहेमांनोज काई आ प्रकार होय! ते गमे ते होय. जो आ म्हारो प्रत्यक्ष पित होय, तोपण म्हने जे अर्थे ते परकीय पुरुष होवा संबंधे संशय आव छे ते माटे रहेने पोताना शरीमने हाथ लगाडवा न देवो एज योग्य छे. पछी ब्हेतर छे के ते प्रत्यक्ष पित पण होय! आथी रहेने गुस्सो पण आवे तो ते क्षणवार पछी दूर करतां आवडशे, पंतु जो म्हारं चारित्र मलीन थयुं तो ते मात्र म्हने फरीथी उज्वळ करतां आवडशे नहीं. "

आ विचार तेणीना मनमां आवतांज तेणीनो कांई नकी विचार थयो अने ते साथे तेणी रहेना, हाथने झाटको मारी ओरडीनी बहार नीकळी गई.

पोतानो दाव साधवा माटे जे व्यवस्था द्युतकारे करी होय अने ते नष्ट थतां जे तेनी अवस्था थाय तेंवी स्थिति रुपसुं-दरीना पतिनी थई! ते त्यांथी न्हासेली जोई तहेना शरीरमां भडको सळग्यो. दुःखथी, कोधथी अने पश्चातापथी तहेनुं माथुं फरवां, लाग्युं, तथापि पोताना आ सर्व मनोविकार दबावीने ते तेणीनी पाछळ दोड्यो!

रुपसुंदरी ओरडीनी बहार नीकळतांज सासु—ससराना शयनगृहमां पेठी, एटलामां पण त्यां जई तेणीनो हाथ पकडी बहार खेंचवा लाग्यो. किंद पण नहीं अने आजे पोतानो पुत्र आटलो अगर्यादशील केम बन्यो, एनो ते हुद्ध युगळने संशय थयो ! बाकी ते पोतानो पुत्र नहीं होय एवी शंका लाववानुं कोई कारण नहोतुं.

" बेउने कांई प्रेमकलह थयो ह्शे, छोकरानी जात छे!" एवो विचार ते वृद्धोना मनमां भाववाथी, तेओए रुपसुंदरीने रहेनी साथे जवा माटे कह्यं, पगंतु ते उपरथी रुपसुंदरी एकदम बोली:—" सासु बा! अहीं कंई पण दगा जेनुं जणाय छे. रहमें सारुं कहों के माटुं कहों, पगंतु आ माणसने हुं न्हारा शरीरे हाथ अडकाडवा दईश नहीं! पछी रहमें बधां मळीने न्हारों जीव लेशों, तोपण बहेतर छे!" हवे तेणीनों संशय वधारे हट थयों.

तेणीनुं मा भाषण सांभळी ते वृद्धो निरुपाय थया. तेणीना भा बोलवामां कंई खोटुं एवं कर्युं लाग्युं नहीं, सिवाय ते महस्थना उद्धतपणा उपरथी तेओने पण पोताना पुल प्रमाणेनाज तेज विषयमां संशय आवबा लाग्यो हतो.

परंतु रुपसुंदरीनी आवी वर्तणुकथी तेणीना पतिने-रुपसुंदरीना मत प्रमाणे तेणीना पतिनुं आबेहुब रुपांतर करनार ते ग्रहस्थने पगनी आग मस्तक सुधी लागी गई अने ते उपरांत रहेणे एक थप्पड तुरतज तेणीना म्हों उपर लगावी! आथी रुपसंदरी, चकर खाई एकदम नीचे पडी गई. ते अधम नरे हवे आटलेथी चुप थवुं जोईतुं हतुं, परंतु त्हेनो भडकेलो कामाभि तेवी रीते क्यांथा करवा दे ? ते तेणीने पोताना शयनगृह तरफ लेंचवा लाग्यो. आथी सासु-ससराथी जोई रहेवायं नहीं, तेओए ताबडतोब पाछळ जई त्हेने तेवी रीते खेंची न जवा विषे ठपको आप्यो. आ वखते ते तरुणने तेमना विषे एटलो कोघ चढ्यो के तेमनी पण ठीकज खबर लेवी एम त्हेने काग्युं, परंतु एम करतुं ते पितृवात्सल्य पुत्रने शोभशे नहीं एम शाणपणनो विचार व्हेना मनमां आववाथी, तेमनी साथे मीडा शब्दोमां बोली पोतानुं कार्य सिद्ध करवानो प्रयक्त चलाव्यो.

आ युक्तिशी ते विजयी थाय एटलामां आबेहुन तेना जेवोज अने व्हेना जेटलीज वयनो बीजो एक तरुण त्यां आवी दाखल थयो ! आथी आ पहेला तरुणने केटली व्हीक लागी रहेनुं यथार्थ चित्र आलेखवुं अशक्य छे, तोपण रहेणे पोताना मनोविकार बहार देखाई न आवे, तेवी खबरदारी राखी हती.

पछी आवेलो तरुण पण कोधथी लाल ठाल थई गयो हतो; अंदर आवतांज रुपसुंदरीनी बांद्य पकडेला ते तरुणने 'मारी स्त्रीनो हाथ पकडनार तुं कोण?' एम कही रहेने एक जोरथी धको मार्थो; ते साथे 'म्हाग घरमां पेसी म्हारी स्त्रीने पोतानी स्त्री कहेनार अने म्हने धको मारनार तुं कोण?' एम कही ते पहेला तरुणे आ पछीथी आवेला तरुणने जोरथी धको मार्थो।

ते बन्नेनी आ प्रमाणे होंसातुंसी चाले छे अने बिचारा माबापना जीवने तो कंई कंई थवा लाग्युं. तेओने पोतानो खरें। पुत्र
कयो ते समजातुं नहीं; रहेमनी लढालढथी रुपसुंदरी पण शुद्धिमां
आवी, परंतु तेणीनी पण पोताना सासु—ससरा प्रमाणेज स्थिति
थइ. पोतानो पति कोण ते तेणी पण ओळखी शकी नहीं; मात्र
पोतानो संशय खरों ठथीं अने पोते एक पूरा बदमाशना कारस्थानमांथी बची ते बद्दल तेणीनुं शांत्वन थयुं, परंतु तेणीनुं आ
समाधान घणो वखत टक्युं नहीं, कारणके तेणी उपरनां
संकटो हजु नष्ट थयां नहोतां, एटछंज नहीं परंतु तेनुं मयंकर
स्वरुप हजु प्रकट थनार छे तेमांथी पोते अने पोतानो पति निदींष
रीते केम छूटे एज विचार तेणीनुं देहमान मूळाववाने पुरतो हतो!

# ्रं प्रकरण ५ मुं.

## सत्य माटे शरणुं अने अभयकुमारनो न्याय.



बन्नेनो आ प्रमाणे घणोज वस्नत झगडो चाल्यो, परंतु ते पैकी कोईपण हार्यानुं चिन्ह जणायुं नहीं, किंवा ते पैकी कोईपण पोते लबाड छे एम कबुल करे नहीं. आथी

ते हृद्ध माबापने वधारे चिंता थवा लागी. आ कारस्थानमां पोते पोताना खरा पुत्रने केबी रीते ओळखी काढवो ते मुक्केल धई पडवाथी ते बिचारांओ मोटेथी रडवा लाग्या ! रुपसुंदरीनी पण तेज स्थिति हती.

आ वस्ते बराबर दिवस उग्यो होवाथी तेओना रडवा-ककळवाथी आडोशीपाडोशीनी तथा बीजा लोकोनी घणीज ठड नामी हती ! परंतु ते तहणोने बोलवानुं कारण अने उभय-नो चहेरो, अवाज, उमर अने पोशास्त्रना सरसापणाथी तेमनी अकल पण गुम थई गई ! माबाप के स्त्री, ज्यां पोतानो पति कोण ते ओळखी शके नहीं त्यां इतर लोकनी तो वातज ग्रुं?

लोकोए ते बन्नेने अनेक प्रकारना प्रश्न पूछया, परंतु ते बन्नेए रुपसुंदरी उपर पोतानो सरखोज हक तेटलाज जोरथी बताववा लाग्या अने बन्ने पण एक बीजाने चोर कहेवा लाग्या. 'पहेला आवेलो' अने 'पछी आवेलो' तेओने जोवाने ए एक भेद साधनरुप हतो, पण बन्नेमां मारामारी अने धका बाजीशी ते पण नष्ट थयुं हतुं.

अ:खरे भेगा थयला टोळांथी रापिणीनो खरो पति कोण छे ते ओळखी काढवाने पण कांइ सहाय थयुं नहीं, परंतु उल्टं तेणीना संबंधे कुासित थवा लागी. जेवी रीते काग पक्षी विष्टा माटे तलपी रहे तेवीज रीते समाज बीजाना दोषो माटे इमेशां टांपी बेठेला होय छे, एकाद व्हेमने जडी आवे एटले त्हेने पोते एकदम कृतार्थ थया जेवुं लागतुं, तेमांथी ते विष्टानो संबंध स्त्रीओने हशे. तो रहेना आनंदनो पारावारज नथी. रुपसंदरीए शीलवत लीधा पछी तेणी ते गामनी कुत्सित मंडळीनी बेसुमार टीकाने पात्र थई हती. तेमने तेणीनुं ते पछीनं शुद्ध वर्तन मात्र ढोंग लागतो हतो अने वळी व्हेमां आ भांजगढ उपास्थित थवाथी सारुं फाव्युं. तेणीना आ विषये घणीज कुत्सित टीका कराववा शरु कर्युं. "पोताना शीलवतनो बगाड न थाय एटले पतिनी समय परत्वे घणीज परीक्षा करवाने रुपसुंदरींज इती. " ए एकज वाक्य ते टीकाने पुरतुं हतुं.

भूलेला मनुष्यने सुघारवानुं तो एक बाजुए रह्यं, परंतु ते पोते थई सुघरवा प्रयत्न करे तोपण त्हेनी पहेली भूल पुनः पुनः त्हेना समक्ष खढी करी समाज, त्हेने नाहिंमतवान्, परंतु जे वात एकने दुःखप्रद थई तेज बीजाने अत्यंत आनंदकारक दीसवा लागी. आ रीतथी त्हेने एटलो हर्ष थयो के, त्हेना मनमां 'हवे रुपछुंदरी म्हारी, हवे रुपछुंदरी म्हारी' एम बोलतां बोलतां नाचवा लाग्यो.

त्हेनुं प्रत्यक्ष नृत्य जो के दरबारना माणसोने देखायुं नहीं परंतु त्हेना उपरना विजयदर्शक उद्गार सर्वेना सांभळवामां आव्या.

खरो प्रकार शुं छे ते आ प्रमाण बहार पड्यो. वास्त-विक रीते जोईए तो आज वखते आ मामलानो निकाल करवाने अभयकुमारने बिल्कुल हरकत नहोती, कारणके ते प्रमाणेज दरबारमां इदर चाणाक्ष लोकोने पण रुपसुंदरीनो खरो पित कोण छे ते हवे स्पष्ट समजातुं हतुं, परंतु पोताना न्याय-मांथी सत्यनो प्रकाश तहन मूढ माणसना हृदय पर पडे, एवीज अभयकुमारनी हमेशनी न्याय करवानी पद्धति होवाथी आ वखते पण तेमणे विलंब कर्यों.

आ प्रमाणे थोडो वखत गयो नहीं एटलामां तेज ओरडीमांथी बाकाना रस्ते ते बे पैकी एक जण एकदम बहार आब्यो !

आ विलक्षण प्रकार जोतांज सघळी समा क्षणमर आश्चर्यमां चक्क थई गई, पण ते साथेज रुपसुंदरींनो खरो पति कोण अने कंई अलौकिक सामर्थ्यथी त्हेनुं आबेहुब रुप लेनार हरामस्तोर कोण १ ते त्यां भेगा थयलां मनुष्योना लक्षमां आवनाने विलंब थयो नहीं.



# मकरण ६ हुं.

### **--≈→>®€←---**

### सत्य हिककत जणाई आवी.



तरुण बहार आवतांज अभयकुमारे 'आ हरामखोरने पक्तडी राखो ' एवी एकदम गर्जना करी, अने तेज वखते त्हेने चतुर्भूज करवामां आव्यो. पछी अभयकुमार त्हेनी

पासे जई अत्यंत शांतपणे बोल्याः-

- " तरुण ग्रहस्थ ! तहारे हज पण जो म्हारी पासेथी दयानी अपेक्षा करवानी होय तो पोतानुं खरुं स्वरूप प्रकट करी खरी हिककत हुं छे ते कहे."
- , हवे आडाअवळां व्हानां काढवामां फायदो नथी एवं ते तरुणने स्हमजायुं. पोते संपादन करेला अलौकिक सामध्ये साथे खरी अकल थोडी पण राखी होत तो ओरडीमांथी व्हार नीकळवानुं आवा प्रकारे मूर्खपणुं कर्युं न होत अने त्यारेज रुपसुंदरीनी प्राप्तिनी काईपण आज्ञा राखी शकात, परंतु हवे तेनो शुं उपयोग ? ते करतां तेमने सघळी खरी हकीकत कही तेमनी दयानीज अपेक्षा करवी तेज उत्तम छे.

एम विचार करी, रहेणे पोताना म्होंमांथी एक गुटिका (गोळी) काढी अभयकुमार समक्ष मुकी, पण ते साथे जे विलक्षण चमत्कार बनी गयो तेथी सर्व सभासद आश्चर्यना समुद्रमां डूबवा लाग्या! ते तरुणनुं एकदम रुपांतर थई सर्व नगरवा-सीओनो पश्चित 'देवदत्त 'बन्यो!

वाचक ! आ तरुणनुं मूळ रुप आज ! अने आ बीजो लीजो कोई नहीं, परन्तु त्रीजा प्रकरणमां रुपसुंदरीने धमकी द्यापी निराश थयेला अत्यंत परिचयवाळो ते देवंदत्तज. एणे आवी अलौकिक करामत क्यां अने केवीरीते संपादन करी ते आगळ स्हमजाशे.

सर्व सभा शांत थया पछी तेणे पोतानी हिकिकत कहे-वानो आरंभ कर्यो. प्रथम रुपसुंदरीनो अने पोतानो अचानक मेळाप केवी रीते थयो अने ते पछी कबुल कर्या प्रमाणे तेणी पोतानी पासे न आववाथी, तेणीना घर जई, तेणीनुं मन पोता तरफ वाळवा प्रयत्न कर्यों, पण ते निष्फळ गयो ते सर्व हिकिकत कही आगळ बोल्योः—

"तेणीए आवा प्रकारे म्हारं मनोभंग कयो पछी पण म्हन तेणीनी प्राप्तिनुं गांडपण लाग्युं हतुं. म्हें घणा प्रयत्न कर्या, पुष्कळ कुटणीओने तेणीनुं मन म्हारा तरफ वाळवा माटे रोकवामां आवी पण तेनो कंई उपयोग थयो नहीं ! मात्र ते नीच स्तीओए म्हारा पैसा पडाव्या ! आखरे जारणमारणादि विद्या संपादन करी रुपिणीने ठेकाणे लाववी किंवा कोई वशीकरण मंत्र साध्य करी, तेणीने पोतानी बनाववी एवो म्हें निश्चय करों ! परंतु आ काममां पण म्हारी निराशाज थई ! लफंगा अने लचा गोसांई ओए मीठी मीठी थाप मारी म्हने घणोज नचाव्यो अने घरनार वेची जे पैसा एकठा कर्या हता तेमांना घणाज खरची नांख्या ! तथापि आटलं थवा लतां पण रुपसुंदरीने वश करी लेवानो म्हारी नाद—विचार बिल्कुल ओलो थयो नहीं. आ कामी शरीरने शारीरिक लास पण घणोज सोसवो पड्यो ! आवा प्रकारनी विद्या जाणनार मनुष्य अमुक ठेकाणे रहे छे एम म्हने स्हमजाय के, टाढ तडको न जोतां त्या जतोज ! पछीथी गमे ते थाओ !!

- " ठीक, मांत्रिकोने गामागाम शोधता फरवानो एट-लोज त्रास म्हने भोगववो पडयो एम नहीं, पण ए विद्या साध्य करवा माटे जुदाजुदा मांत्रिको जे जूदीजूदी अगर एकज जातनी साधना करवाने म्हने कहेता ते करतां छतां पण फक्क कहेला त्रास करतां पण घणोज भयंकर त्रास सोसवो पडयो !"
- "कोई नदीमां गळा जेटला पाणीमां बेसी मंत्र साधन करवा कहेतुं, त्यारे कोई स्मशानमां नग्नपणे उमा रही साधन करवा फरमावतुं कोईना साधनमां झांडे उंधा मस्तके टंगावा-नी जरुर पडती, त्यारे कोई मळीन पदार्थ खावा कहंतुं! ग्रहण, अमावास्या अने शनिवार एटले आ साधवानो शुभ दिवस अने उत्कृष्ट मुद्दर्त एटले रात्रिना बारनुंज ठरेछं होय!"

- " म्हें ए सर्व दिवस अने मुहूर्त साचव्यां, परंतु तेनो कंई फायदो नहीं, मात्र फानेती अने वेहाळ ज थयो."
- "आं विद्या साधवा माटे केटलीक वसत रात्रे फरतां फरतां, लोकोए चोर समजीने घणो मार पण मार्थो अने ते म्हारे मुंगे म्होढ सहन करवो पडयो, अने नदीमां गळा जेटला पाणीमां शोध करतां करतां केटलीक वसत तळीए पण जई बेसतो. एक वसत नदीमां उभा रही मंत्रोचार करवा म्हों उघाडतो के तरतज तेमां पाणी भराई जई सदाने माटे बंध अवानो वस्तत आवतो. आ सिवाय कलाकनाकलाक आवा मकारे ठंडा पाणीमां गाळवानो महिना सुधी बस्तत आवतो ते जुदोज!"
  - " एक वस्तत एक साधन माटे एक झाडे टंगाता, तेज झाड म्हारा शरीर उपर धसी आव्युं, परन्तु पाछळथी स्हम-जायुं के हुं ज्हेनापर टंगातो हतो ते झाड तहन कोमळ छे. "
  - "तेमज एक वस्तत स्मशानमां म्हारा उपर जे प्रसंग आव्यो हतो ते घणोज भयंकर हतो, तेनुं स्मरण थतां हजु पण कंपारी छुटे छे. अमावास्यानी रात्रि हती, ऊंधा सूई मंत्र साधन करवानुं हतुं अने ते पण मनमां; गमे ते थाय तोपण महोंमांथी एक शब्द सुद्धां काढवो नहीं एवो मारा गुरुनो हुकम हंतो. आ प्रमाणे म्हें साधनना कामनो आरंभ कर्यो अने थोडो वस्तत थयो नहीं एटलामां गामना लोको एक प्रेतने बाळवा

माटे त्यां रूई आव्या. अंघाराने रूपि प्रथम तो हुं तेमनी नजरे पड़्यों नहीं ! पण तेखोए सळगावेला अग्निनो प्रकाश ज्यारे चारेतरफ प्रसरी गयो त्यारे तेओनी दृष्टि म्हारा उपर पड़ी, परन्तु म्हारी ते नग्न अथवा भेसुरमूर्ति जोतांज तेओमांना केटलाक बहुज व्हिक्ण माणसो, म्हने पिशाच समजी बूम पाडतां पाडतां दूर नाठा; जेओ अर्घा ब्हीकण हतां तेओ स्थंभ माफक त्यांना त्यांज चोंटी गया अने केटलाक हिंमतवान मनुष्य खरी हिंकत शुं छे ते समजवा म्हारी पासे आव्या. '

प्रथम तेओए म्हने हांक मारी, पण हुं तेओने जवाब आपवाने थोडो सुतो हतो ? पछी तेओए म्हने खूब जोरथी हलाव्यो परन्तु बिल्कुल हाल्योज नहीं. छेवटे हुं खरेखरो मृत्यु पामेलो छुं के जीवतो छुं ते जोवामाटे मने एक मोटो चीपीओ मार्था, परंतु 'गमे ते थाय तोपण एक शब्द पण उच्चारवो नहीं 'ए अमारा गुरुजीनो हुकम म्हें अक्षरसः पाल्यो ! हवे तेओने एम पाकी खात्री थई के आ प्रेतमुंडदुं छे. तेओ 'राजद्वारे स्मज्ञाने च य स्तिष्ठाति स बांधवः' एवा विचारना अत्यंत धार्मिक अने परोपकारी होवाथी म्हारा बीनवारसी अनाथ प्रेतने अग्नि संस्कार आपवो, ए तेओने पवित्र कर्तव्य समजायुं, तथापि नवी चीता रचवानी कडाकुटमां तेओ पड्या नहीं, कारण तेनी सामग्री तैयार न होती अने ते लाववा माटे घणोज बखत जाय तेम हतुं, आधी ए त्रासमां न पडतां सळगावेली चितामांज आ बीजीने (मने) पण आह्ति आपवानुं ठराव्युं. "

"आ वस्तते म्हें विचार करों के, शुं गुरुनी भाजा तोडवी ? परंतु बीजीज पळे एम थई आव्युं के, साधन माटेनो आज वस्तत केम न होय ? माटे गमे ते थाय तोपण बोळवुं के हाळवुं नहीं. आसरे चार—पांच जुवान माणसो म्हारी पासे आव्या अने म्हने उंचकी ते सळगती चीतामां पधरावी दीधो ज्यारे चीता उपर म्हने मुकवामां आव्यो अने तेमांना अंगारानी झाळ म्हारा शरीरने लागवा मांडतांज सिद्धि परत्वे म्हारो विचार अने गुरुनी आज्ञा न तोडवानो निश्चय एकन क्षणमां नाज्ञ थयो ! हुं मोटा शंखध्विनथी 'मरी गयो ! मरी गयो !! बचावो, व्हार काढो ' एम कहेतां बहार कूदी पडयो."

" आ विलक्षण प्रकार जोतांज मात्र चीता पासे आवी उभेला व्हीकण मनुष्यो " अरे ! भूत रे भूत! खरेखर भूत!" एम कही – दोडधाम करी मूकी दूर नाठा. "

"आ वस्तते जहेने अनाथ पेत समजी अग्निसंस्कार क्यों ते खरेखरुं पेत नहीं, पण कोई महा बदमाश साधक होवों जोईए, एम ते परोपकारी माणसोना लक्षमां आववाने बार थई नहीं. म्हारा आ पाजीपणाथी चीता दसळी पडी, बेथी मूळ पेतना दहनमां पण धक्को पहोंच्यो. आ जोतांज तेओने खूब गुस्सो चढ्यो अने ते गुस्सामां चीतानी ज्वाळाथी प्रथम तो हुं 'अधमूत्रो ' थई गयो हतो ते तरफ लक्ष न आपतां म्हने यथेच्छ स्वाद चलाड्यो ! "

भा हिकिकत बनी गया पछी मात्र जारण, मारण, वर्शी-करण बगेरे बाबतमां मारी पूर्ण निराशा थई अने मंत्रसाधको उपर पण तिरस्कार छूट्यो, तथापि रुपसुंदरीनी बावतमां म्हारी घेलछा बिल्कुल कमी थई नहीं ! तेणीनी प्राप्ति केवी रीते करवी तेनी मन सुझ पड़े नहीं ! आवी स्थितिमां हुं एक सरखो जंगले जंगले भटकतो हतो. एक दिवसे म्हारा सुदैवे पर्वतनी गुफामां एक महात्मा मळ्या. ते वस्तते तेमनी सेवा करी रहेवानो निश्चय कर्यो. तेमनी सेवाथी थनार पुण्य प्राप्तिथी पण रुपसुंदरीनी प्राप्ति थशे एम म्हने लागवा मांडयुं. पछी हुं ते महात्मानी सेवा करतो तेमनी पासे घणाज दिवस रह्या, परंतु म्हारो ते नीच हेतु तेमने कहेवानी कदिपण म्हारी हिंमत थई नहीं. "

आवी स्थितिमां कर्मसंयोगे एक दिवस हुं जागृत थई जोवा लाग्यो तो ते महात्मा—सिद्धपुरुष पोतानी तृणश्च्या पर नथी! तेओ क्यां गया, ते जाणवा सारु नीरखीनीरखीने जोवा लाग्यो, तो गुफानी छेवटनी टोच पर तेमनी मूर्ति हश्यमान थई! त्यां तेओ शुं करे छे ते हुं सुतांसुतांज जोवा लाग्यो. एक बखोलमांथी कोई वस्तु लई, ते तेमणे पोताना म्होंमां नांखता म्हने देखायुं, पण ते साथे चमत्कार शुं थयो ? ते महात्मानुं एकदम रुपांतर थई, अत्यंत कुरुप व कुछरोगी एवो एक भीखारी बन्यो. आ प्रकार जोई म्हारा आश्चर्यनो पार रह्यो नहीं. पछी तेओ त्यांथी नीकळी गया, पण क्यां गया अने शुं कर्युं ते म्हने बिल्कूल स्हमजायुं नहीं! अगर ते समजवानी म्हें दरकार पण राखी नहीं! पछी बीजा दिवसे

तेज वसते तेओ फरीथी त्यां आव्या अने म्होंमानी ते वस्तु पूर्वस्थळे मुकतांज तेओ पूर्वस्वरुपमां आवी गया ! आ पण म्हें सुतां सुतांज जोयो, तेथी ते साधुना लक्षमां आच्युं नहीं त्यार पछी पण ते महात्माए ते वस्तुथी पोतानुं रुपांतर करेलुं म्हें जोयुं, त्यारे ते वस्तुमांज ते अलौकिक सामर्थ्य होवुं जोईए एवी म्हारी खात्री थई. थोडा दिवस बाद एक दिवस ते महात्मा बहार गयेला होवाथी ते वस्तु शुं छे ते जोवा गुफानी टोचे ज्यां ते मुकेली हती त्यांथी ते काढी जोई तो ते एक गुटिका जणाई. ( आपनी समक्ष मुकेटी तेन गुटिका छे.) ते साथे तेनुं अद्भूत सामर्थ्य जोवानी इच्छाथी रुपसुंदरीना पति प्रपाणे म्हारुं रुपांतर थाओं ' एवी भावना धरी महें ते म्होंमां मूकी तो आश्चर्यनी शुं वात कहेवी ? हुं तदन ते प्रमाणेज बनी गयो. आ वलते म्हने जे आनंद थयो ते अवर्णनीय हतो. म्हने प्रत्यक्ष स्वर्गना किल्ला हाथ होय, ते प्रमाणे लागतुं. पछी हुं आगळ पाछळनो विचार न करतां त्यांथी एकदम न्हासी छटयो. ते महात्मा आवी म्हने पकडशे के शुं १ एवी धास्ती लागती हती पण सुदैवे तेवुं कंई बन्युं नहीं ! पछी केटलाक दिवसे अहीं आवी पहोंच्यो. अहीं आव्या पछी हुं आखो दिवस जंगलमां रही रात्रिए गाममां फरतो हतो. त्यारबाद गई काले राते लाग जोई हुं रुपसुंदरीना घर पासे जई, मरघा प्रमाणे बोल्यो. ते साथेज मारी धारणा मुजब बनी आव्युं अथीत् रुपसुंदरीनो करी नहोती, निहतो ते वखते बळात्कारे पण हुं पोतानो नीच हेतु सिद्ध करवामां आधुंपाछुं जोत नहीं. मात्र ते वखते तेणीनी सदुणिनष्ठा अने शीलप्रेम केटलां जागृत छे एज म्हारा अनुभवमां आन्धुं. "

'' तथापि आटली खटपट अने जन्मजन्मतांरे पण जे साधन मळवुं दुर्लभ छे, ते प्राप्त थयां छतां पण निष्फळ थयुं ए जोई, म्हने ते वखते केटछं भयंकर दुःख थयुं हशे एनी मात्र कल्पनाज करो ! हुं दुःखथी अने पश्चाताप-थी मात्र गांडोघेलो थवानी तैयारीमां आज्यो हतो तथापि प्रसंग विचारी तेणीने फरीथी पोताना सपाटामां लाववी एम धारी तेणीनी पाछळज दोड्यो, परंतु तेणी पोताना सासु-ससराना आश्रयमां जई बेठी. म्हने तेणीना मननुं समाधान करी, पाछी ओरडीमां लावबी ए घणुंज विकट स्हमजायुं, तथापि आखरे हुं तेमां फत्तेहमंद थयो अने ते प्रमाणे हवे तेणीनी संमतिथी हुं लई जाउं तेटलामांज तेणीनो पति त्यां भावी दाखल थयो. भा वखते म्हारी जे महक्तरी थई, तेतुं यथार्थ स्वरूप स्हमनावृतं अशक्य छे ! तेज वखते रुपसुंदरी बाबत म्हारी निराशा थई, परंतु लीधेला वेषने पूर्णपणे छेवट सुबी जाळवी राखवो, एवा अविचार थवाथी हुं तेमनाथी वादविवाद करतोज रह्यो. "

तेणीनो पति श्रींबी खरी वखते त्यां केम भाव्यो ते बद्दल म्हने प्रथम मोटुं आश्चर्य लाग्युं, पण रुपसुंदरीनो संशय खरों छे के खोटो छे ते जोवा माटे तेणीना ससराए खेतरमां पोताना पुत्रनी शोध माटे नोकर मोकल्यो इतो तेथी ते एकदम त्यां आच्यो एम म्हने पछीथी स्हमजायुं. "

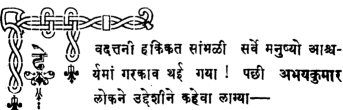
" ए पछीनी सर्व इिककत आपने मालमज छे! म्हारी खरी हिककत शुं ते आज ! हवे आप म्हने बचावो या मारे। ! बाकी म्हने म्हारा नीच कर्मनो हवे अत्यंत पश्चाताप श्वाय छे अने रहेलुं आयुष्य कोईपण निर्जन अदेशमां इश्वरभक्तिमां निर्गमवानो म्हें निश्चय कर्यों छे. आप अत्यंत दयाळू छो, म्हारो जो के भयंकर गुन्हों छे तोपण तेने योग्य शासन मळी चुक्युं छे एम समजी म्हारा उपर क्षमा करशो एवी आशा छे."

#### ーふかふうぐぐぐぐー

# अवि मकरण ७ मुं. | ि

**-%>₩€ᡧ-**

→> देवदत्तने क्षमा अने सत्यनो जय. ఈ



" सभ्य गृहस्थो ! आ मामलानो निकाल हवे थया छतां गुन्हेगारनी इत्थंमूत हिककत पण आपणे त्हेनाज मोंदेथी सांभळी छे. आ बाबतनुं मूळ कंईपण अछौकिक चमत्कार होवा जोईए एम प्रथमथीज म्हारा लक्षमां आव्यं हतुं, परंतु ते बहार केवी रीते काढवं तेज अशक्य हतं. छतां तरतज रहेनं यथार्थ स्वरुप बहार पाडवानी आ सफळ थयेली युक्ति म्हारा मगजमां आबी ! साधारण रीते व्यवहारमां आपणने अनुभव छे के, चमत्कार पाछळ लागेला मनुष्यने बिल्कुल अक्कल होती नथी, किंबहुना, जेने कोडीनी पण अकल न होय एवाज लोक चमत्कारप्राप्ति पाछळ लागेला होय छे, अने तेज अनुभव आपणने अहिंयाज मळ्यो ! आ तरुण गृहस्थने थोडी पण अक्छ होत तो, ते बंध करेंछी ओरडीमांथी बहार आववानुं आवुं मूर्खपणुं न करत, अने तेम थयुं होत तो भाषणुं न्यायनुं काम आटलुं सुलभ थयुं न होत, तथापि गमे ते थाय तोपण असत्य कंइ छेवट सुधी टकी शकत नहीं! ते कदि पण बहार पडतज ! हशे, हवे आ प्रहस्थने रहेना कृतकर्मनो पश्चाताप थयो छे अने निर्जन प्रदेशमां रही जिनेंद्रसेवा करवानो रहेणे पोतानो निश्चय आपणने जणाव्यो छे जेथी म्हने लागे छे के, रहेने क्षमा करवी एज उचित थशे, सिवाय व्हेणे पोताना आयुष्यनो ने आगळनो ध्येय ठरावेलो छे ते पण एक प्रकारनी शिक्षा प्रमाणेज छे!" पछी ते देवदत्त तरफ जोई बोल्याः-

" तरुण ग्रहस्थ ! तहने पोताना कुतकर्मनो थयेको-पश्चाताप जोई हुं तहने तहारा अपराधनी क्षमा करुं छुं. मात्र रहारे पोतानो जाहेर करेलो निश्चय अमलमां मुकवा माटे आज क्षणे अहींथी चालता थवुं जोईए. फरीथी तुं कोईपण जग्याए लोकवस्तीमां अटक्यो किंवा त्हारो पश्चाताप खोटो छे एम अमने जणाई आवे, तो त्हने उहेनी कल्पना पण थशे नहीं, एवी भयंकर शिक्षा त्हारे भोगववी पडशे!"

अभयकुपारनुं आ भाषण सांभळतांज देवदत्तने घणुं लागी अव्युं अने तेवींज भ्थितिमां त्हेमना पगपर मस्तक मुकी, एक सरखो अश्रुवर्षाव करवा लाग्यो. हमेशना माटे त्हेना मनपर एटलुं विलक्षण परिणाम थ्युं कें, त्हेने ते न्यायाधीश न लागतां साक्षात् ईश्वरज भासवा लाग्या.

पछी पोतानुं मस्तक उठावी लई रुपसुंदरी तरफ बळ्यो अने तेणीना पगपर मस्तक मुकी बोल्योः—'' भिगिनी! आ पतीत बंधुए त्हारी साथे जे नीचपणाथी वर्तन कर्यु, ते बहक अतःकरणपूर्वक त्हारी क्षमा मांगे छे! त्यारे ते सर्व अपराध बीसरी जई आ दयासागर न्यायम् तिमाणे तुं पण क्षमा कर छहेन! आ अधमने पोताना कृत्यकर्मनो पश्चाताप थवामां, म्हारा सर्व नीच मनोविकार शांत बनवामां, किंबहुना म्हारुं सर्वस्व परिवर्तन थवामां त्हारों न अचळ सद्गुणपेम कारणभूत थयो, माटे हुं जनमनन्मांतरे पण त्हारों न ऋणी रहीश!"

आ वस्तते उहेनी आंखमांथी अश्रुविंदु नीकळ्या नहीं होय, एवा मनुप्य त्यां भाग्येज हशे !

रुपसुंदरीए रहेने अंतः करणपूर्वक क्षमा करतां ज ते त्यांथी नीकळी पडयो. त्यारबाद अभवकुपारे रुपसुंदरीना पतिनो हाथ तेणीना हाथमां आपी कड्यं:---

"पिय भगिनी! फरीथी एकवार त्हारा खरा पतिथी हुं त्हारं पाणीग्रहण करावुं छुं. सदैवे म्हने आ काममां यश आपी, त्हारा स-द्रुणनां मीठां फळ त्हने मळ्या ते बह्ल म्हने अतिशय आनं द्रथाय छे! तहें जे बत लीधुं छे, ते आवाज निश्चयथी पाळ! संक-टथी बिल्कुल ब्हीश नहीं! सद्रुणी माणसना अचळ निश्चय आगळ संकटनो बिल्कुल टकाव थतो नथी, ते हवे त्हारा उदाहरण उपरथीज खुल्लुं छे. पोतानुं पातिव्रत्य भंग न थवा देवानी बाबतमां त्हारो निश्चय जोई म्हने जे आनंद थयो ते कही संभळाववो अशक्य छे! जाओ, हवे सुलेथी रहो, त्हमारं सदैव कल्याण थाओ!

भा वस्तते अभयकुमारनुं न्यायचातुर्य अने रुपसुंदरीनी सद्गुणिनष्ठा ए विषये त्यां एक सरस्तो जयजयकार थयो. त्यार बाद ते पतिपत्नि पोताना मातापितासह मोटा आनंदथी घेर आव्यां अने रुपसुंदरी, पोताना पति सहित पोताना सद्गुणनां मिष्ट फळो चास्तती अति आनंदमां काळ निर्गमन करवा लागी.



#### २२ श्री महावीर चरित्र (निर्वाणकांड भाषा-गाथा अन निर्वाण पूजनसहित हिंदी २००० ) ०)/॥ \*२३ श्री कुंदकुंदाचार्यचारित्र (गुजराती १७००) ०)≅ \*२४ श्रविकाबाध स्तवनावळो (गुजराती-हिंदी २०००)०) २५ आपणी स्थितिमां द्यं संतोष राखवो जोइए(२०००)०)= **%२६ श्री श्रीपालचरित्र (हिन्दी २००० )** 8)= २७ श्री जम्बूस्वामी चरित्र (हिंदी भाषा २०००) 01 २८ प्रातःस्मरण मंगलपाठ (हिंदी २०००) 01 २९ श्री दशलक्षण धर्म (कथा सहित. हिंदी २०००) ०।-३० त्रेपनिकया विवरण (गुजराती २०००) -॥ ३१ श्रेणिकचरित्र (हिंदी १००० पृ. ४०० पाकुं पुंटुं) १॥। ३२ जिनचतुर्विशतिकाव्य (हिन्दी प्र. २२००) ०)-**\***३३ इश्वरका कर्तृत्व (हिन्दी) विनामूल्य तत्त्वार्थसूत्र (गुजराती टीका ५०० ए. २००) गा= ३५ जीवविचार (गुजराती २१००) 0)= ३६ सागारधर्मामृत पूर्वार्द्ध (पृ. ३५०.प्र. २२५०हिन्दी) १॥ ३७ श्राविका सुबोध (गुजराती प्र. २१००) 0/= ३८ बालशिक्षा (हिन्दी २१००) 0)-11 ३९ रूपसुंदरी (गुजराती २१००) ४० हिंदीभक्तामर और प्राणिपय काव्य (हिन्दी २०००)०)-उपलां पुस्तको तथा सर्वे प्रकारनां हिन्दी गुजराती भाषानां जैन पुस्तको तेमज पवित्र काइमीरी केशर मळवानुं स्थळ-मेनेजर-''दिगंबर जैन पुस्तकाळय''-सुरत.

<sup>\*</sup> अ। निशानवाळां पुस्तको सीलकमां नथी.

### जाणकायोग्य समाचार.

सौथी उत्तम केशर काश्मीरमां पाके छे अने एज केशर विलायती केशर करतां भाव, गुण अने ग्रुद्धतामां चढतुं होय छे.

दरेक जैनने पवित्र केशर वापरवानो खप पडे छे जेथी दरेकने गुद्ध स्वदेशी केशर हर वखते मळी शके माटे 'पवित्र काश्मीरी केशर 'सुरतना दिगंवर जैन पुस्तकालयमांथी मात्र एक रुप्ये तोलाथी सर्वेने छुटक तथा जथावंध पुरुं पाडवामां आवे छे.

समग्र जैनोमां मात्र " दिगंबर जैन " मासिकज एक एवं पत्र छे के जे दर वर्षे चित्रविचित्र खास अंक तथा पंचांग उपरांत हिन्दी-गुजराती भाषानां अनेक पुस्तको भेट आपे छे, ज्यारे एनुं वार्षिक मृत्य मात्र रूपा पोणावेज छे.

गुजराती भाषामां घणीज सस्ती किंमते जैन पुस्तको मळी शके ते माटे सुरतमां 'सस्ती जैन प्रंथमाळा ' स्थपाई छे, जे दर वर्षे पोस्टेज साथे मान आठ आनामां ४०० पानानुं बांचन पुरुं पांडे छे.

सस्ती जैनग्रंथमाळा (सुरत)नो प्रथम मणको 'चेतन-कर्म-चित्र जे २२६ पृष्ठनो छे, ते मात्र चार आनानी किंमते छुटक मळी शके छे.

Matubhai Bhaidas at K. A's. the "Surat Jain" Printing Press, Khapatia Chakla-Surat.

Published by Moolchand Kisandas Kapadia. Chandawadi—Sruat.