# उपाध्याय ज्रमर मुनि

# सन्मति ज्ञान पीठ, आगरा.

Audr.

REU

और

34691

Education International For Private & Personal Use Only w

www.jainelibrary.org

### सन्मति साहित्य रत्नमाला ६४ वाँ रत्न

## महावीर ; सिद्धान्त और उपदेश

## लेखकः

## उपाध्याय अमरमुनि



मुद्रकः वीरायतन मुद्रणालय, राजगृह

संस्करणः तृतीयः १९८५६ मूल्यः छह रुपया

प्रकाशक : सन्मति ज्ञानपीठ लोहामंडी - आगरा–२५२००२ शाखा : वीरायतन राजगृह – ५०३११६ ( बिहार )

लेखक : उपांध्याय अमरमुनि

पुस्तकः महावीरः सिद्धान्त और उपदेश महाश्रमण महावीर का— प्रभास्वर जीवन - चित्र मैंने, अनुभूति की आँखों से देखा ; और देखा – शास्त्र एवं इतिहास के चश्मे से भी ! दोनों का समन्वित रूप , जिन्हें पसन्द है, उन्हीं—– चिन्तकों को ......!

उन्हों को……!

## उना भाम अमर मुनि

Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

# पुस्तक की परिक्रमा

'महावीर : सिद्धान्त और उपदेश' राष्ट्रसंत कविरत्न उपाध्याय श्री अमरमुनिजी म० की अनूठी कृति है। आपने भगवान महावीर के जीवन को शास्त्रों की कसौटी पर कस कर और अनुभव की आँच में तपा कर लिखा है। कविश्रीजी महाराज जैन - समाज के ही नहीं, भारत के लब्धप्रतिष्ठ कान्तदर्शी कथाशिल्पी हैं। आपकी भाषा प्राञ्जल है, भावों में प्रवाह है। आपके साहित्य की यह विशेषता है कि पाठक को पढ़ते हुए कहीं बेचेनी नहीं होती। आपका भगवान महावीर पर विशाल चिम्तन-मनन है।

प्रस्तुत पुस्तक को आपने तीन विभागों में बाँटा है– महावीर की जीवन-रेखाएँ महावीर के सिद्धान्त महावीर के उपदेश

१. महावीर की जीवल - रेरताएँ-इस विभाग में आध्यात्मिक एवं सामाजिक कान्ति के प्रकाश-स्तम्भ महावीर का जीवन-गृहस्थ - जीवन, साधक-जीवन और तीर्थंकर - जीवन के रूप में कविश्रीजी ने अलग- अलग प्रस्तुत किया है। **गुहुस्य - जीवल में** भगवान् महाबीर के बाल्यकाल से लेकर दीक्षा-काल से पहले तक के जीवन के विविध कथा - चित्र प्रस्तुत किए हैं, जो उनके गृहस्थाश्रम के उच्च आदर्श की फांकी प्रस्तुत करते हैं।

उसके पश्चात् महावीर के साधक जीवत की अद्भुत भांकी प्रस्तुत की है, जिसमें उनके साधक-जीवन में आने वाले कध्टों, विघ्नों और उपसर्गों का वर्णन किया है तथा समता की पगडंडी पर चलते हुए वे उनमें से कैसे पार उतरते हैं ? किस प्रकार अपनी तितिक्षा, तपस्या और कष्ट - सहिष्णुता का का परिचय देते हैं ? यह वर्णन अतीव रोमांचक है।

इसके बाद *दीर्थिकर - जीवल* में उन्हें अपनी उत्कृष्ट साधना, घोर तपरुचर्या, अभूतपूर्व समता और स्वीकृत पथ पर दृढ़गति के फलस्वरूप वीतराग और कैवल्य प्राप्त होने का कथाचिन्न उनकी साधना की परिपूर्णता की भांकी करा देता है। साथ ही उन्होंने उस समय के समाज, राष्ट्र और प्रचलित धर्मों में कान्ति का शंखनाद भी किया। उन्होंने समाज को केवल विचार ही नहीं दिये, चतुर्विध संघ के रूप में उसे व्यवस्थित और पुनर्गठित करके उन विचारों को आचरण में भी कियान्वित कराया। इसके लिए समाज और राष्ट्र में प्रचलित मूढ़ मान्यताओं से

#### [ ७ ]

आपको एवं संघ को डट कर लोहा लेना पड़ा। एक ओर ब्राह्मणवाद का जोर था, जो थोथे कर्मकांडों और मूक पशुओं को मौत के घाट उतार कर यज्ञ के नाम पर उनकी बलि देने के बल पर प्रतिष्ठित था। वह अपनी उच्चता और श्रेष्ठता का मिथ्याभिमान जन्मना जातिवाद के नाम पर चला रहा था। धर्म-कर्म के क्षेत्र में रित्नयों और शूद्रों का अधिकार छीन रखा था। उन्हें शास्त - श्रवण और धर्माचरण से वंचित कर रखा था। मानव अपने मानव भगिनी-वन्धुओं को भेड़-बकरी की तरह सरेआम गुलाम बना कर क्य-विक्रय कर रहा था। समाज में गुलामों को विकास के मामलों में कुछ भी बोलने का अधिकार नहीं था।

समाज और राष्ट्र में पनपती हुई इन और ऐसी ही कुरूढियों और धर्मक्षेत्र में प्रचलित ऐसी कुप्रथाओं का भगवान् महावीर ने और उनके श्रमण-श्रमणी-वर्ग ने पूरी शक्ति लगा कर उन्मूलन किया।

उन्होंने जातिवाद का समूलोच्छेदन कर अपने संघ में, धर्म-सभा में, धर्म-साधना के क्षेत्र में सबको सर्वत समान स्थान दिया। नारीजाति को पुरुष के बराबर अपने संघ में सभी अधिकार दिये। समाज में मातृ-जाति का सम्मान बढ़ाया, उसमें नारीत्व जगाया। जूद्र कहलाने वाले सभी प्रकार के लोगों को उन्होंने अपने साधु-श्रावक-वर्ग में स्थान दिया। फलतः मूक पशुओं का निर्दयता से यज्ञ में होने वाला वध रुका। पण्डिसवर्ग, क्षतियवर्ग और साधारणवर्ग के लोगों के जीवन में अद्भुत परिवर्तन हुआ। पशुपक्षियों को भी शान्ति की सांस मिली।

कान्ति के इस प्रकाशमय सूर्य ने मानव-जगत् की अमानवीयता, कर्ता और शोषण पर आधारित समस्त मान्यताओं के अन्धकार को विच्छिन्न कर दिया।

राजा बने हुए लोग एकाधिकार में मत होकर अपनी मनमानी करते और आये दिन युद्ध ठान बैठते, अपने भोग-विलासों में मस्त रहते, भगवान महावीर से उन्हें राष्ट्र में सहजीवन और सह - अस्तित्व की प्रेरणा मिली। कई जनपदों में गणराज्य की नींव पड़ी और कई राजाओं, राजकुमारों एव राजरानियों को ग्रहस्थधर्म की एवं कइयों को साधु-धर्म की प्रेरणा मिली। उनके जीवन का कायापलट हो गया।

सचमुच, महावीर के तीर्थंकरकाल की इन समस्त कान्तिकारी घटनाओं का जीता - जागता वर्णन कविश्वजी ने प्रस्तुत किया है। महावीर ने अपनी साधना के बल पर कैसे युग बदला, किस प्रकार मानव जाति को सुखशान्ति से जीने की कला सिखाई ? किस प्रकार उसकी घातक मान्यताओं में परिवर्तन

### [ ٤ ]

किया ? इसका सजीव चित्रण कविश्रीजी ने अंकित किया है ।

२. महावीर के सिद्धान्त-समाज और राष्ट्र के रूढ़ विचार और रूढ आचार को बदलने के लिए सिद्धान्तों को प्रस्तुत करना आवश्यक होता है। महावीर ने समता, अपरिग्रह, अहिंसा, सत्य, अनेकान्त, ब्रह्मचर्य, साधूता, आदि सिद्धान्तों को समाज और राष्ट्र के सामने इस ढंग से प्रस्तुत किया, जिससे तत्कालीन समाज, राष्ट्र एवं धर्म के क्षेत्र में हलचल मच गई। उन्होंने मानवजाति के हित के लिए ही इन सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया था। भारतवर्ष के आध्यात्मिक, सामाजिक और राष्ट्रीय नेताओं ने इन्हीं सिद्धान्तों पर चल कर एवं दूसरों को चलने की प्रेरणा दे कर समाज एवं राष्ट्र का कायाकल्प किया है । गाँधीजी की आँधी भी इन्हीं सिद्धान्तों पर आधा-रित थी । कबीर का समाज - क्रान्तिकारी नाद इन्हीं सिद्धान्तों को केन्द्र में रख कर हुआ था। संत विनोबा का भूदानयज्ञादि दानों का आन्दोलन भी इन्हीं सिद्धा-न्तों की पृष्ठभूमि पर टिका हुआ है । वास्तव में देखा जाए, तो भगवान् महावीर द्वारा प्ररूपित अतिथि संविभागव्रत तथा 'असंविभागी नहु तस्स मुक्खो' आदि अपरिग्रहवाद ही इस यज्ञ के पीछे काम कर रहा है। सर्वोदय का सर्व-कल्याणकारी सिद्धान्त भी भगवान् [ 90 ]

महावीर ने अपने तथा संघ के जीवन में चरितार्थ कर दिया था । महावीर के उन्हीं सिद्धान्तों का अनूठी शैली में अंकन कविश्रीजी ने किया है ।

३. महावीर के उपदेश-इस विभाग में भगवान् महावीर के कुछ उपदेशों का सूत्ररूप में संकल्ज किया गया है। प्रत्येक सूत्र के सामने उसका अर्थ भी हिन्दी भाषा में दिया गया है। आत्मा, कर्मवाद, अहिंसा सत्य, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह, समता आदि विषयों पर महावीर के उपदेशों का संकलन है। वस्तुतः ये उप-देश तत्कालीन मानव-समाज को शान्ति और तृष्ति प्रदान करते थे, उनके अज्ञानान्धकार को मिटाते थे। आज भी ये उपदेश प्रकाश का काम करते हैं। मानव-समाज की सामाजिक, राष्ट्रिय, धार्मिक आदि सम-स्याओं को हल करने की प्रेरणा आज भी इन उपवेशों से मिलती है। उपदेशों का संकलन भी बहुत सुन्दर ढंग से हुआ है।

कुल मिला कर प्रस्तुत पुस्तक मानव - जीवन के सर्वांगोण विकास के लिए प्रेरणाप्रद और महावीर के जीवन को समग्र पहलुओं से समफने के लिए अति-उपयोगी है। कविश्रीजी पुस्तक लेखन में सफल हुए हैं उनका श्रम सार्थक हुआ है। पाठक इसे अपनायें और हृदयगम करें। जैनभवन, लोहामण्डी )

आगरा २४-६-७४

–मुनि नेमिचन्द्र

## प्रकाशकीय

"महावीर : सिद्धान्त और उपदेश", प्रेमी पाठकों के कर-कमलों में प्रस्तुत करते हुए मेरा हृदय हर्षातिरेक से गद्गद हो रहा है । साहित्य के माध्यम से जन-सेवा करने में तन का श्वम, मन का समर्पण और आत्मा की तपस्या मुख्य रहती है । इस सेवा में तन को तपस्वियों की तरह तपाना पड़ता है— मन को बार-बार एकाग्रता की श्वरंखला में बांधना पड़ता है— तब कहीं होती है अन्ततः साहित्य - सेवा ।

ज्ञान-पीठ का अब तक जिन प्रवचनकार मुनियों एवं विद्वान लेखकों से सम्बन्ध रहा है, वे सब साहि-त्यिक साधना को इसी कसौटी के परखे हुए साहित्य तपस्वी रहे हैं।

पूज्य उपाध्याय कविश्री अमरमुनिजी महाराज की प्रस्तुत पुस्तक के सम्बन्ध में, मैं अपनी ओर से क्या लिखूं ! समूचा समाज ही आपकी सिद्धहस्त लेखनी की प्राँजल भाषा, शैली, विचारों की मौलिकता और विषय - विझ्लेषण की गंभीरता से परिचित है। फिर भी प्रकाशक के नाते मुभे यही कहना है– महावीर-चरित्न अद्यावधि बहुत से प्रकाशित हुए हैं, पर प्रस्तुत संकलन की अपनी एक अनूठी ही विशेषता है। विशेषता क्या और कितनी है, इस विषय की अन्य पुस्तकों में और इसमें, यह पाठकों के निर्णय करने की चीज है ।

भगवान महावीर के २४०० वें निर्वाणवर्ष के उप-लक्ष्य में पुस्तक का यह तीसरा संस्करण प्रकाशित हो रहा है। इसमें कुछ संशोधन-परिबर्द्धन किये गए हैं। पुस्तक की लोकप्रियता का प्रमाण यही है कि इसका द्वितीय संस्करण बहुत शीघ्र पाठकों ने अपना लिया।

नयनाभिराम गेट - अप आदि के अलंकृत पॉकेट साइज की पुस्तकों की मांग आज की खास और आम मांग है। इस मांग की पूर्ति, सीमित साधनों के होते हुए भी पर्याप्त अंशों में की गई है।

कागजों एवं छपाई की भीषण वढ़ती कीमत होने पर भी भगवान महावीर की भक्ति और पाठकों के अनुरोध से प्रेरित हो कर हम तृतीय संस्करण प्रकाशित कर रह हैं।

आशा है, उदारमना पाठक इस पुस्तक को भगवान् महावीर के प्रति श्रद्धा - भक्तिवश पढ़ेंगे और उनके बताए हुए सिद्धान्तों और उपदेशों को अपने जीवन में उतारेंगे । बस, ये ही दो शब्द आपसे कहने हैं ।

### मन्त्री **ओमप्रकाश जै**त

| મયા રું                            | कहा हः        |
|------------------------------------|---------------|
| विषय                               | पृष्ठ         |
| पुस्तक की परिकमा                   | ४–१०          |
| प्रकाशकीय                          | ११–१२         |
| १–महावीर की जीवनरेखाएँ             | (१-४२)        |
| १. गृहस्थ - जीवन                   | १–१२          |
| २. साधक - जीवन                     | <b>१३—</b> ३२ |
| ३. तीर्थंकर - जीवन                 | ヨヨーズく         |
| २-महावीर के सिढान्त (१             | ४३-१०८)       |
| १. शोषण - मुक्तिः अपरिग्रह         | ४४-४२         |
| २. आत्मा का अमर संगीत : अहिंसा     | ४१-६७         |
| ३. जैन - दर्शन का मूल स्वर : अनेका | न्त ६६–९४     |
| ४. महावीर की अमर देन : समन्वय      | ≂४–६२         |
| ५. नैतिकता का मूलाधार : कर्मवाद    | ६३-१०५        |

पुस्तक में

22777 \$ 2

.

\*\* ?

| Ĩ                | ሳጽ | ] |           |
|------------------|----|---|-----------|
| विषय             |    |   | पृष्ठ     |
| ३–महावीर के उपदे | शः |   | (१४१-३०१) |
| १. आत्मा         |    |   | ११०-११७   |
| २. कर्मवाद       |    |   | ११८–१२३   |
| ३. अहिंसा        |    |   | १२४-१२६   |
| ४. सत्य          |    |   | १३०-१३१   |
| ५. अस्तेय        |    |   | १३२–१३३   |
| ६. ब्रह्मचर्य    |    |   | १३४-१३७   |
| ७. अपरिग्रह      |    |   | १३८-१४१   |
| त्र. वैराग्य     |    |   | 885-688   |
| . समता           |    |   | १४६-१४६   |
| १०. मोक्ष        |    |   | ६४०-९४३   |



महावीर की जीवन रे खा एँ

Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

## ग्रहस्थ जीवन

जग्म के पूर्व :

यह ढाई हजार वर्ष पहले के भारत की बात है। वह समय, भारतीय - संस्कृति के इतिहास में, एक महान् अन्ध-कारपूर्ण युग माना जाता है। तत्कालीन इतिहास-सामग्री को ज्यों ही कोई सहृदय पाठक उठा कर देखता है, तो सहसा चकित हो उठता है कि क्या भारतीय - संस्कृति भी इतनी पतित, तिरस्कृत, विकृत एवं कलंकित रह चुकी है।

• जहाँ तक बौद्धिक स्थिति की बात है, वह युग एक बहुत विचित्र स्थिति में से गुजर रहा था। दार्शनिक विचारों का स्थान अन्ध-श्रद्धा ने ले लिया था। जनता अन्ध-विश्वास में, फूठे बहमों में ही अपने कर्तव्य की इतिश्री समफे हुए थी। प्रायः धर्मगुरु, धर्माचार्य, महन्त तथा कुल-गुरु, पंडे और पुरोहित ही उस युग के विचारों के नियन्ता थे। अतः वे अपने मनोऽनुकूल जिधर चाहते उघर ही शास्त्रों के अर्थों को लुढ़का रहे थे, और धर्ममुग्ध जनता को उगलियों पर नचा रहे थे।

• सदाचार की दृष्टि से भी वह युग जघन्यदशा को पहुँचा हुआ था। सदाचार का अर्थ, उस युग को परिभाषा २ : महावीर : सिद्धान्त और उपदेश

में, देवी-देवताओं को पूज लेना था, पशुबलि एवं नरबलि के नाम पर निरीह जीवों को तलवार के घाट उतार देना था, और था मंत्र तंत्रों के बहकावे में खुल्लमखुल्ला मांसा-हार, सुरापान और व्यभिचार का प्रचार ।

तत्कालीन सामाजिक संगठन जात पांत के विषैले सिद्धान्त पर आश्रित था। अखण्ड मानवजाति ब्राह्मण, क्षत्रिय, चैश्य, शूद्र, महाशूद्र, अस्पृश्य, और न जाने कितने अटपटे नामों वाले टुकड़ों में बँट-बँट कर छिन्न भिन्न हो गई थी और आपस में हा एक-दूसरे के रक्त की प्यासी बन गई थी और आपस में हा एक-दूसरे के रक्त की प्यासी बन गई थी। सामाजिक समता का तो उन दिनों स्वप्न भी नहीं लिया जाता था। शूद्रता और अश्पृश्यता के नाम पर करोड़ों की संख्या में मानवदे झारी बन्धु मानवता के मूल अधिकारों से वंचित कर दिये गए। वे पशुओं से भी गई - बीती हालत में जीवन - यापन कर रहे थे। मनुष्य का मनुष्य के तौर पर सम्मान न करके, उस काल में उसे नफरत की निगाह से देखा जाता था।

• पूज्य मातृ-जाति को दशा भी दयनीय थी। वे गृह-स्वामिनी से गृह-दासी बना दी गई थीं। उन्हें सब प्रकार से हेय, यहाँ तक कि पापाचार की मूर्ति समझा जाता था। 'न स्वी स्वातंत्र्यमईति' का ही तुमुरूघोष चहुं ओर गूँज रहा था। अस्तु, उनके हाथ से समस्त सामाजिक समानता के अधिकार छीन लिये गए थे। और तो और, उन्हें धर्म-साधना के भी कोई अधिकार न थे। उनके जात-कर्म आदि के संस्कार भी बिना मंत्रों के ही किये जाते थे, कहीं मंत्र ही अपवित्र न हो जाए इस भय से। प्राचीन धर्म-संघ अस्त-व्यस्त दशा में जीवन को अन्तिम घडियाँ गिन रहे थे। उनका अपना पुराना आदर्श धूमिल हो चुका था, पुराना तेज ठंडा पड़ चुका था। वे निष्प्राण लोक-रूढ़ि के दलदल में पूरे फँसे हुए थे। धर्म के नाम पर अपने अभिमत पथ के अनुसार एकमात्र परम्परागत किया-काण्ड कर लेना ही अलम् समझा जाता था। आत्म-त्याग और आन्तरिक पवित्रता आदि, जो वास्तविक धर्म के अंग हैं, उनके लिए उस युग में कोई उचित स्थान न था। अधिक क्या, सुत्रसिद्ध मनीषी श्री राधवाचार्य के शब्दों में कहें तो "कट्टरतापूर्ण अज्ञान, मिथ्या-विश्वासों से पूर्ण कियाकलाप, तथा समाज के एक वर्ग के द्वारा दूसरे वर्ग का लूंटा जाना– यही तीन उस युग की विशेषताएँ थीं।"

भगवान् पार्श्वनाथ का शासन अब भी चल रहा था। परन्तु, उसमें वह पहले जैसा तेज न रहा था। चारों ओर से पाखण्ड की जो आंधियाँ उठ रही थीं, वह उन्हें दृढ़ता के साथ रोक नहीं पा रहा था। बड़े-बड़े दिग्गज आचार्य अपना साहस खो बैठे थे और तत्कालीन महामुनि श्री केशीकुमार श्रमण के शब्दों में यह सोच रहे थे—"क्या किया जाए मुग्ध जनता अन्धकार में पथ-भ्रष्ट हो कर भटक रही है। कहीं प्रकाश नहीं मिलता। अब कोन महापुरुष अवतीर्ण होगा, जो भारत के क्षितिज पर सूर्य बन कर उदय होगा, और सब ओर प्रकाश-ही-प्रकाश चमका देगा।"

 संक्षेप में यों कहना चाहिए कि एक दिव्य लोकोत्तर महापुरुष के जन्म लेने का काल पक चुका था। ४ : महावीर : सिद्धान्त और उपदेश

#### मगध में सूर्योदय

 आज का बिहारप्रान्त महापुरुषों को जन्म देने की दृष्टि से सदा ही गौरवशाली रहा है। अनेक महापुरुषों ने इस पुण्य-भूमि में जन्म लिया है, सत्य का प्रचार-प्रसार किया है, सुप्त जनता को जगाया है, प्राण-दान देकर भारत के गौरव को अक्षुण्ण रखा है।

 हाँ तो इसी पुण्यभूमि में वह सूर्य उदय हुआ था,
जिसकी ओर ऊपर की पंक्तियों में संकेत कर दिया गया
है। वह सूर्य और कोई नहीं, हमारे अराध्यदेव श्रमण भग-वान् महावीर ही हैं, जिनके दिव्य जन्म से एक दिन यह भारत - भूमि जगमगा उठी थी।

 आज से करीब २६ शताब्दी पहले की बात है। भारत के बिहारप्रान्त में 'वैशाली' का ही एक भाग 'क्षत्रियकुण्ड' नगर था। पुरातत्त्व-वेत्ताओं के मत से गंगा के उस पार उत्तरी बिहार में गंडकी नदी के तट पर, जहाँ आज बसाढ गाँव बसा हुआ है, वहीं क्षत्रिय-कुण्ड ग्राम की अवस्थिति रही है।

अत्रियकुण्ड ग्राम ज्ञात वंशीय क्षत्रियों का प्रधान केन्द्र था। एक प्रकार से यह ज्ञातक्षत्रियों की एक छोटी-सी राज-धानी ही थी। वहाँ ज्ञातक्षत्रियों के राजा श्रीसिद्वार्थ शासन करते थे। इनकी रानी प्रियकारिणी 'त्रिशला' थी, जो वज्जी गणतन्त्र के प्रमुख वैशाली-नरेश चेटक की बहन थी।

महावीर की जीवन-रेखाएँ: ४

 चैत का पावन महीना था, ज्योतिर्मय जुक्लपक्ष था, सर्वसिद्धा त्रयोदशी का जुम दिन था, भगवान् महावोर का सिद्धार्थ राजा के यहाँ त्रिशालादेवी के गर्भ से भारत भूमि पर अवतरण हुआ।

 यह स्वर्णदिन जैन - इतिहास में अतीव गौरवशाली दिन माना जाता है । जैन - इतिहास ही नहीं, भारत के इतिहास में भी यह दिन स्वर्णाक्षरों में लिखा गया है । डूबती हुई भारत की नैया के खिवैया ने आज के दिन ही हमारे पूर्वजों को सर्वप्रथम शिशु के रूप में दर्शन दिए थे ।

 बालक महावीर का नाम माता-पिता के द्वारा 'वर्धमान' रक्खा गया था। परन्तु, आगे चल कर, जब वे अतीव साहसी, दृढ़निश्चयी और विघ्न - बाधाओं पर विजय पाने वाले महापुरुष के रूप में संसार के सामने आए, तब से 'महावीर' के नाम से जन - जन में प्रसिद्ध हो गए। पारिवारिक जीवन :

 बालक महावीर बचपन से ही होनहार थे। आपकी मेधाशक्ति बहुत ही तीव्र एवं निर्मल थी। आप अभय की तो साक्षात् सजीव मूर्ति ही थे। अपका साहस अपराजित या, इस सम्बन्ध में महावीर के वाल्य-काल की कितनी ही कहानियाँ जैन - साहित्य में उल्लिखित हैं।

० वैशाली—क्षत्रियकुण्ड के एक ब्राह्मण पण्डित अपने समय के लब्घकीर्ति विद्वान् थे। उनकी ख्याति दूर - दूर तक के प्रदेशों में प्रसार पा चुकी थी। शताधिक शास्त्रार्थों में उन्हें अप्रतिम विजयश्री प्राप्त हुई थी। इस विद्वान् ब्राह्मण का अपना एक गुरुकुल था, जिसमें अनेक राजाओं, सेनापतियों तथा राजपुरोहितों के पुत्र दूर -दूर से अध्ययनार्थ आते थे। उक्त गुरुकुल का छात्र एवं आचार्य का शिष्य होना, अपने में एक गौरव की बात थी।

राजकुमार वर्धमान लगभग आठ वर्ष के ही होगे, उन्होंने विचार-चर्चा में आचार्य को हतप्रभ कर दिया। इतनी सहज प्रतिभा आचार्य ने, अभी तक बालक में तो क्या, किसी अन्य वयोवृढ विद्वान् में भी नहीं देखी थी। अध्ययन से पृथक् कोई दिव्य प्रतिभाबुद्धि, किसी में जन्म-जात भी होती है, यह पहली बार देखा राजगुरु ने अपनी विस्मय-विमुग्ध आँखों से। वह भक्ति - विभोर वाणी में कह उठा – "यह शिशु नहीं, साक्षात् सरस्वती है ! इसे कोई क्या ज्ञान देगा ? सूर्य को पथ दिखाने के लिए कहीं दीप जलाये जाते हैं ?"

 एक वार ऐसा हुआ कि वर्धमान अपने बाल - साथियों के साथ नगर के बाहर एक वन में खेल रहे थे । खेल का रंग जम रहा था, बालक कहकहे लगाते खेल के मैदान में इघर - उघर दौड़ रहे थे ।

सहसाक्या देखा कि एक वृक्ष के नीचे अजगर जैसा एक महाकाय सर्प फुफकार रहा है। बच्चे तो भय से चीखते-चिल्लाते भागने लगे। सर्प ! और फिर इतना बड़ा ! भला कोई कैसे वहाँ खड़ा रह सकता था ?

महावीर की जीवन-रेखाएँ : ७

महावीर तो महाबीर ! सिंह-शावक कितना ही छोटा क्यों न हो, क्षुद्रकाय हो, आखिर तो वह सिंह ही होता है न ? क्षितिज पर अभी - अभी उदय हुआ, बाल रवि भी क्या कभी चारों ओर परिव्याप्त सघन अन्धकार से डरा है ?

महावीर दौड़कर सर्प के पास आए। देखा और मुस्कराए ''नागराज. तुम्हारा यहाँ खेल के मैदान में क्या काम ? डराने आए हो हमें ! जाओ, जाओ, अपना काम करो'' राजकुमार महावीर ने हंसते - हंसते यह कहा और एक साधारण-सो सुकोमल नागवल्ली की तरह उठा कर महाकाय नाग को खेल के स्थान से बहुत दूर झाड़ियों में छोड़ आए।

वीरता और साहसिकता सहज होती है, खरीदी नहीं जाती, उधार नहीं ली जाती।

 एक और घटना है बचपन की । नगर से काफी दूर वन प्रदेश में कुमार महावीर अपने बालमित्रों के साथ खेल रहे थे। कैसा था वह युग, जब राजकुमार शसस्त्र सैनिकों के पहरे में सुरक्षा के नाम पर, बन्दी नहीं थे।

यह महत्ता के मद से उाजी कैद साम्राज्यवादी एक-तंत्रीय राजघराने में होती है। महावीर राजकुमार तो थे, किन्तु प्रजातंत्रीय राजघराने के राजकुमार थे। प्रजातंत्र का राजा राजा होते हुए भी प्रजा ही होता है। परिवार का मुखिया क्या परिवार से मिन्न अपनी कोई अलग स्थिति रखता है? यह प्रजातंत्र की ही देन थी कि महावीर राज-कुमार हैं, फिर भी प्रजा के साधारण बच्चों के साथ बिना किसी सुरक्षात्मक पहरेदारी के वन-प्रदेश में खेल रहे हैं। महावीर: सिद्धान्त और उपदेश

पुराने कथागुरु कहते हैं कि उक्त बाल-कीड़ा के समय ताड़-जैसा लम्बा, कज्जलगिरि-सा काला-कल्टा, दान-वाकार एक महाभयंकर आदमी आ धमका । महावीर को अपने कंधों पर उठाकर उछलने - कुदने व दौड़ने लगा वह ।

दूसरे बालकों को तो जैसे सांप सू घ गया । कुछ सहसा बेहोश हो गए, धरती पर निष्प्राण मूर्दों की तरह धम से गिर पड़े। और, कुछ चीखने-चिल्लाने लगे, जोर-जोर से रोने लगे । पर, सब बेबस, लाचार ! करें भी, तो क्या करें !

दैत्य कूमार महावीर को कन्धों पर उठाये जा रहा है, यम - दूत की तरहा और, महावीर हैं कि निर्भय और निद्वन्द्व । आस-पास भी कहीं कोई भय की छाया तक नहीं, किसी भी तरह का कोई डर नहीं। ऊगते किरण की नन्हीं-सी-बालकिरण भी कितनी ज्योतिर्मय होती है, देखे कोई उसे प्रभात की स्वर्णिम वेला में !

महावीर ने कुछ देर तो देखा--यह कौन है, क्या करता है ? और जब देखा कि गलत आदमी है, इरादा अच्छा नहीं है इसका, तो कूमार ने कस कर उसके नग्न कपाल पर मुष्टिप्रहार किया । मुष्टि क्या, वज्त्र की ही एक चोट थी ! होश भूल गया वह। नख से शिखा तक तिलमिला उठा सारा अंग । शीघ्र ही चरणों में गिरा, क्षमा मांगने लगा ।

पुराने कथागूरु इसे दैवी घटना का रूप देते हैं। कुछ भी हो महावीर बाल्य - काल से ही बीर थे, महावीर थे। भय की तो कोई एक रेखा भी उन्हें स्पर्शन कर सकी थी।

महावीर की जीवन-रेखाएँ : १

और, सवसे बड़ा अजेय बल अभय ही तो है । अभय के क्षणों में छोटा-से-छोटा नगण्य प्रयोग भी व्यक्ति को विजेता बना देता है ।

राजकुमार महावीर तन और मन दोनों के बल्ली थे । यही कारण है कि उनके समक्ष क्या आसुरी, क्या दैवी, क्या मानवी, सभी विरोधी इक्तियाँ अन्ततः पराजित होगईं ।

महापुरुष पूर्व जन्म से ही दिव्य - संस्कार ले कर आते हैं। उनका जीवन कई जन्मों से बनता-संबरता अन्तिम जन्म में जा कर पूर्ण होता है। अस्तु, महावीर प्रारम्भ से ही दयालु, नीतिमान और मुमुक्षु प्रकृति के थे। आप जब कभी एकान्त पाते, चिन्तन में लीन हो जाते और घण्टों ही कहीं एकान्त में आध्यात्मिक विचार-सागर में डुबकियाँ लगाते रहते।

 राजा सिद्धार्थ महावीर की इस चिन्तनशील प्रकृति से डरते थे कि कहीं राजकुमार वैराग्य की दशा में न चला जाए ? फल्तः 'समरवीर' राजा की सुपुत्री 'यशोदा' के साथ-जो अपने समय की अनिद्य सुन्दरी थी, शीघ्र ही महावीर का विवाह कर दिया गया।

 महावीर विवाह के लिए प्रस्तुत नहीं हो रहे थे। वे अपने निश्चित लक्ष्य पर सीधे जाना चाहते थे, परन्तु पिता के आग्रह और माता के हठ ने उन्हें विवाह के लिए मजबूर कर दिया। महावीर माता-पिता के अनन्य भक्त थे, अतः माता-पिता के स्नेही हृदय को जरा भी ठेस पहुँचाना, महा-घीर का भावक हृदय, स्वीकार न कर सका। १०: महावीर : सिद्धान्त और उपदेश

 महावीर-विवाह-बन्धन में बंध गए। धर्म-पत्नी भी सुन्दरी थी, साथ ही सुशीला भी। राज्य वैभव चरणों में हर समय निछावर था। सांसारिक सुखोपभोगों की कोई कभी न थी। परन्तु, महावीर का वैरागी हृदय इन दुनिशवी उलझनों में नहीं उलझा। वह रह-रह कर मोह-बन्धनों को तोड़ने के लिए उठ खड़ा होता था, उसके समक्ष एक महान् भविष्य का उज्ज्वल चित्र अंकित जो हो रहा था।

० इसका यह अभिप्राय नहीं कि महावीर एक असफल गृहस्थ थे। उन्होंने गृहस्थाश्वम की गाड़ी को भो बड़ी सफलता के साथ चलाया था। तत्कालीन राजनीति पर भी आपने अपने चतुर व्यक्तित्व की छाप खूब अच्छो तरह डाली थी। परि-वार का स्तेह भी पूर्णत्या संपादन किया था। दम्पती का आदर्श प्रेम भी एक आकर्षण की चीज थी। संतति के रूप में परिवार को राजकुमारी प्रियदर्शना के नाम से एक सुपुत्री भी प्राप्त थी। परन्तु यह सब कार्य गृहस्थाश्वम के आदर्श के लिए ही था। विषयासक्ति-जैसी चीज महावीर के अन्त-स्तल में कभी बद्धमूल न रही।

 राजकुमार महावीर की अवस्था २८ वर्ष के करीब हो चुकी थी। इसो बोच माता-पिता का देहान्त हो गया। राजसिंहासन के लिए—महावीर के समस्त परिवार और प्रजा की ओर से आग्रह किया गया, परन्तु उन्होंने स्पष्ट-रूप से इन्कार कर दिया। आखिर, महावोर के बड़े भैया नन्दीवर्द्धन को राजसिंहासन पर बिठा दिया गया। अन्ततः महावीर की जीवन-रेखाएँ: ११

महावीर ने संसार त्यागी भिक्षु होने का प्रस्ताव परिवार के सामने रखा। परन्तु, नंदीवर्द्धन के अत्याग्रह पर दो वर्ष और गृहस्थाश्रम में रहे, और इस प्रकार महावीर ने कुल ३० वर्ष का जीवन गृहस्थ-दशा में बिताया।

#### वैराग्य की ओर

भगवान् महावीर ने राजकुमार-अवस्था में प्रजा की भलाई के लिए बहुत कुछ योग्य प्रयत्न किए। युवावस्था में पदार्पण करने के साथ ज्यों ही तत्कालीन सामाजिक एवं धार्मिक अव्यवस्था का ताण्डव नृत्य देखा, आपका कोमल हृदय चूर-चूर हो गया। आपने राज-शासन के द्वारा सामा-हिक क्षेत्र में सुव्यवस्था लाने का प्रयत्न किया, परन्तु अन्ततः आपने देखा कि राज-शासन जैसी चाहिए, वैसी सुव्यवस्था की स्थापना में पूर्णतः सफल नहीं हो सकेगा।

• वास्तव में देखा जाए, तो राज्य - शासन और धर्म -शासन दोनों का ही मुख्य उद्देश्य जनता को सन्मार्ग पर ले जाना है। परन्तु, राज - शासन के अधिनायक अधिकतर मोह - मायाग्रस्त व्यक्ति होते हैं, अतः वे समाज - सुधार के कार्य में पूर्णतया सफल नहीं हो पाते। भला, जो जिस विकार - वृत्ति को अपने हृदयतल से नहीं मिटा सका, वह दूसरे हजारों हृदयों से उसे कैसे मिटा सकता है ? राजशासन की आधारशिला प्रेम, स्नेह एवं सद्भाव की भूमि पर नहीं रखी जाती। वह रखी जाती है, प्रायः भय, आतंक और दमन की नींव पर। यही कारण है कि राजशासन प्रजा में १२: महावीर: सिद्धान्त और उपदेश

न्याय, नीति और शान्ति की रक्षा करता हुआ भी अधिक स्थायी व्यवस्था कायम नहीं कर सकता, जबकि धर्म-शासन, आपसी प्रेम और सद्भाव पर कायम होता है, फलत: वह सत्पथ-प्रदर्शन के द्वारा मूल से समाज का हृदय - परिवर्तन करता है और सब ओर से पापाचार को हटा कर स्थायी न्याय, नीति तथा शान्ति की स्थापना करता है।

प्रभु महावीर भी अन्ततोगत्वा इसी निर्णय पर पहुँचे। आपने देखा की भारत का यह दु!साध्य रोग साधारण राज-नैतिक हलचलों से दूर होने वाला नहीं है। इसके लिए तो सारा जीवन ही उत्सर्ग करना पड़ेगा, क्षुद्र परिवार का मोह छोड़ कर विश्व - परिवार का आदर्श अपनाना होगा। राजकीय वेशभूषा से सुसज्जित होकर साधारण जनता में नहीं घुला - मिला जा सकता। उस तक पहुंचने के लिए तो ऐच्छिक लघुत्व स्वीकार करना होगा। अर्थात् शुद्ध भिक्षुत्व ही 'स्व' और 'पर' के विकारों एवं दोषों के परि -मार्जन की दिव्य प्रक्रिया है।

भारत के इतिहास में मार्गशीर्ष इष्णा दशमी का दिन सदैव संस्मरणीय रहेगा। इस दिन राजकुमार महावीर स्व-पर कव्याण के लिए, पीड़ित संसार को सुख-शान्ति का अमर सन्देश सुनाने के लिए, अपने अन्दर में सोए परमात्म-तत्त्व (ईश्वरत्व) को जगाने के लिए, राज्य-वैभव को ठुकरा कर, भोग- विलास को तिलांजलि दे कर, अपने पास की करोड़ों की संपत्ति दोन-हीन जनता के उद्धार में अर्पित कर अकिंचन भिक्षु बने थे।

## साधक जीवन

#### साधना के पथ पर

इतिहास के पृष्ठों पर, हम हजाशों की संख्या में जन-नेताओं को असफल हुआ पाते हैं। इसका कारण यह है कि वे सर्वप्रथम अपने जीवन का सुधार नहीं कर पाए थे। हृदय में कुछ करने की एक हलकी-सी तरंग के उठते ही विश्व का सुधार करने को मैदान में कूद पड़े। परन्तु ज्यों ही विध्न-बाधाओं का भयंकर तूफान सामने आया कि हताश होकर वापस लौट पड़े। जिस सिद्धान्त के प्रचारार्थ वे शोर मचाते थे, जब जनता उनमें वह सचाई न पा सकी तो, उसने तिस्कार किया और विश्वोद्धार का स्वप्न देखने वाले नेता अन्धकार के सागर में डुव कर विलीन हो गए।

• परन्तु भगवान् महावीर ने दीक्षा लेते ही धर्म-प्रचार की शीघ्रता न की । पहले उन्होंने अपने आपको साध लेना चाहा । फलतः अन्तस्तल में उन्होंने यह दृढ़-प्रसिज्ञा ग्रहण कर ली कि 'जब तक कैवल्य (पूर्ण बीघ) प्राप्त न होगा, तब तक सामूहिक जन-सम्पर्क से अलग रहूंगा-एकान्त में वीतराग - भाव की ही साधना करता रहूंगा ।''

#### १४ : महावीर : सिद्धान्त और उपदेश

 महावीर का साधना-काल बड़ा ही विलक्षण माना जाता है। यह वह काल है, जिसमें महावीर ने अपने शरीर तक की कोई परवाह न की और निरन्तर उग्र आत्म-साधना में ही संलग्न रहे। क्या गर्मी, क्या सर्दी और क्या वर्षा, अधिकतर निर्जन वनों एवं पर्वतीय गुफाओं में ही वे ध्यान-साधना करते रहते थे। नगरों में भिक्षा आदि के लिए कभी-कभी ही आना होता था।

महावीर की यह साधना १२ वर्ष तक चलती रही। इस बीच में आपको बड़े ही भयंकर कष्टों का सामना करना पड़ा। आपको प्रायः हर जगह अपमानित होना पड़ता था। ग्रामीण लोग बड़ी निर्दयता के साथ पेश आते थे। कभी-कभी तो प्राणान्तक पीड़ा के प्रसंग भी देखने को मिलते थे। ताडन, तर्जन और उत्पीड़न तो रोजमर्रा की खात थी। छाटदेश में तो आपको शिकारी कुत्तों से भी नुचवा डाला था। परन्तु आप सर्वया शान्त एवं मौन रहे। आपके हृदय में विरोधी-से-विरोधो के प्रति भो करुणा का अमृतमय झरना अबाध गति से वहता रहना था। द्वेष और रोष क्या घीज होते हैं, आपका अन्तर् - हृदय इस ओर से सर्वय अस्पृब्ट रहा। भगवान् की तितिक्षा एक प्रकार से चरम सीमा पर पहुंच चुकी थो। वह सहज थी, आरोपित नहीं।

#### अपने बल, अपना उद्वार

० भगवान् महावीर का स्वावलम्न, एक आदर्श था। साधना-काल में आप पर, न जाने कितने विपत्ति के पहाड़ टूटे, परन्तु आपने सहायता के लिए कभी भी किसी की ओर मुँह नहीं किया ।

 स्वयं सहायता मांगना तो दूर, आपने तो सेवा-भाव के नाते सेवा करने वालों को भी अपने पास न रखा। जैन-साहित्य इस सम्बन्ध में, एक वड़ी ही उदात्त घटना का उल्लेख करता है।

० एक बार की बात है कि−देवराज इन्द्र प्रभु की सेवा में उपस्थित हुए । भगवान् ध्यान में थे, बड़ी नऊता के साथ इन्द्र ने प्रार्थना की−

"भगवन्, आपको अबोध जनता बड़ी पीड़ा पहुंचाती है। वह नहीं जानती कि आप कौन हैं? वह नहीं समझती कि-आप इनके कल्याण के लिए ही यह सब-कुछ कर रहे हैं। अतः भगवन्, आज से यह सेवक आपश्री के चरण-कमलों में रहेगा। आपको कभी कोई अबोध किसी प्रकार का कष्ट न दे, इसका निरन्तर घ्यान रखेगा।"

भगवान् ने कहा--''देवराज, यह क्या वह रहे हो ? भक्ति के मोह में सचाई को नहीं भुलाया जा सकता। अगर कोई कष्ट देता है तो दे, मेरा इसमें क्या बिगड़ता है ? मिट्टी के शरीर को हानि पहुंच सकती है, पर आत्मा तो सदा अच्छेद्य और अभेद्य है। इसे कोई कैसे नष्ट कर सकता है ?

"भगवन्, आप ठीक कहते है। परन्तु शरीर और आत्मा कोई अलग चीज थोड़े ही हैं। आखिर शरीर की चोट, आत्मा को भी कुछ-न-कुछ पीड़ा पहुंचाती ही है, यह तो अनुभव-सिद्ध बात है।" इन्द्र ने प्रश्न को आगे बढ़ाया। १६: महावीर: सिद्धान्त और उपदेश

''परन्तु यह अनुभव तुम्हारा अपना ही तो है न ? मेरा तो नहीं ? आत्मा और शरीर के ढैंत को मैंने भली-भांति जान लिया है, फलतः शरीर की किसी भो पीड़ा से मैं प्रभावित होऊँ, तो क्यों ?''

"भगवन्, आप जैसे दिव्य ज्ञानी के समक्ष मैं क्या तर्क कर सकता हूं ? मैं कुछ नहीं जानता । मैं तो सिर्फ यही एक बात जान पाया हूं कि मैं आपका तुच्छ सेवक हूं इसलिए सेवा में रहूंगा ही ।''

''आखिर, इससे लाभ ?''

'भगवन, लाभ की क्या पूछते हैं ? इस लाभ की तो कोई सीमा ही नहीं। इस तुच्छ सेवक को आपकी सेवा का लाभ मिलेगा, पामर आत्मा पबित्र हो जाएगी।''

"यह तो तुम अपने लाभ की बात कह रहे हो ! मैं अपने लाभ की पूछता हूँ ?''

"भगवन्, सेवक को सेवा का लाभ मिले यह भी तो आपका ही लाभ है। क्या ही अच्छा हो, प्रभो कि कोई आपको व्यर्थ ही न सताए और आप सुख - पूर्वक साधना करते हुए कैवल्य प्राप्त कर सकें ?"

''इन्द्र, तुम्हारी यह धारणा सर्वथा मिथ्या है।''

"भगवन, कैसे ?

''साधक की अर्हन्त होने की साधना अपने स्वयं के बल पर ही सफल हो सकती है। 'स्ववीयेंणेव गच्छन्ति जिनेन्द्राः परमं पदम्।' कोई भी साधक अतीत में आज तक किसी देव, इन्द्र अथवा चकवर्ती आदि की सहायता के बल पर न

महावीर की जीवन-रेखाएँ: १७

अर्हन्त (पूर्ण पवित्र परमात्मा) हो सका है, न अब वर्तमान में हो सकता है और न भविष्य में हो सकेगा । सहायता लेने का अर्थ है–अपने आपको पराश्रित पंगु वना लेना, सुविधा का गुलाम बना लेना । सुख पूर्वक साधना, यह शब्द साहस-हीन हृदय की उपत्र है । सुख और साधना का तो परस्पर शाश्वत वर है, इन्द्र !''

देवेन्द्र भक्ति - गद्गद हृदय से प्रभु के चरणों में गिर जाता है, साथ रहने के लिए गिड़गिड़ाता है, शत-शत बार प्रार्थना करता है। परन्तु, महावीर हर बार दृढ़ता के साथ 'नकार' में उत्तर देते हैं। यह है भिक्षु जीवन का महान् उदात्त आदर्श ! 'एगो चरे खग्गविसाणकप्गे।'

#### दरिव ब्राह्मण को वस्त्रदान

भगवान् वड़े ही उदार - हृदय के महापुरुष थे। अपना और बेगाना, उन्होंने प्रारंभ से हो नहीं सीखा था। उनके हृदय में दुःखितों के प्रति अपार करुणा भरी हुई थी। प्राचीन काल से चले आ रहे महावीर-जीवन-चरित्रों में इस सम्बन्ध में भी एक मधुर प्रसंग है।

 एक समय की बात है- भगवान् निर्जन वन में ध्यान लगाए खड़े थे। परिग्रह के नाम पर भगवान् के पास कुछ भी संपत्ति न थी। एकमात्र दीक्षा के अवसर पर ग्रहण किया हुआ देवदूष्य चीवर ही शरोर पर पड़ा हुआ था। १८: महावीर : सिद्धान्त और उपदेश

० एक दरिद्र ब्राह्मण भगवान् के पास आकर प्रार्थना करने लगा–

"भगवन्, मुझ दरिद्र ब्राह्मण पर भी कृपा की जिए। मैं सब प्रकार से भाग्य-हीन हूं। और तो क्या, घर में खाने को एक जून का अन्न तक नहीं है। विपत्ति का मारान जाने कहाँ - कहाँ भटका हूं। यहाँ पर भी कितने भीषण जंगलों की खाक छानता हुआ श्रीचरणों में आया हूं। दयालु ! दया करके मुफो भी कुछ अपनो करुणा का दान दी जिए।"

भगवान् मौन थे ।

''भगवन्, दास पर दया करनी ही होगी ! यह भुखा ब्राह्मण आपको छोड़कर अन्यत्र कहाँ जाए ? किससे मांगे ? भगवान फिर भी मौन थे ।

''भगवन् मौन क्यों हैं ? ऐसे कैसे काम चलेगा ? क्या कल्पवृक्ष के पास आ कर भी हताश हो कर जाना पड़ेगा ? नहीं, ऐमा हो नहीं सकता। मैं बिना कुछ लिए हर्गिज न जाऊँगा ? या तो आज से सुख की जिन्दगी होगी, या फिर मृत्यु की गोद। दोनों में से एक का निर्णय आपकी 'हाँ' और 'ना' पर निर्भर है।''

भगवान् समौन मन्थन में थे।

## ब्राह्मण रोता हुआ भगवान् के चरणों से लिपट जाता है । 'भद्र, यह क्या करता है ? रो मत, शाग्ति रख ।'

महावीर की जीवन-रेखाएँ : १९

'भगवन्, शान्ति कहां ? जोवन दूभर हो रहा है । भूख के कारण बिलखते परिवार का हाहाकार देखा नहीं जाता । और अधिक जोर से रोने लगता है ।

"तो भद्र, अब क्या है मेरे पास । जब दीक्षा लेते समय मैंने संपत्ति छोड़ी, जनता को अर्पित की, तब तू क्यों नहीं आया ?"

"भगवन् आता कहाँ ? मुझ अभागे को खबर भी मिली हो ? मैं तो तब दूर देशों में दाने - दाने के लिए भटक रहा था। अब घर आया तो खबर मिली कि यहाँ तो सोने का महामेघ बरस चुका।"

"हौ, तो भद्र, अब क्या हो सकता है ? अब तो में एक अर्किचन भिक्षु हूं।"

''भगवन्, अब भी सब-कुछ हो सकता है ! आज भी आपके पास सब - कुछ है । आपके मुखारविन्द से शब्द निकलने की देर है, सोने का मेह बरस पड़ेगा ।''

भद्र, शान्त न हो ! भिक्षुत्व, शाप और अनुग्रह से परे की स्थिति है। क्या मैं यह साधना सोने का मेह बरसाने के लिए या जनता को चमत्कारों से विमुग्ध करने के लिए कर रहा हूँ ? सोम्य, मैं आत्म-सिद्धि का साधक हूँ, स्वर्ण -सिद्धि का नहीं।"

''भगवन्, कुछ भी करें, मेरा उद्धार तो करना ही होगा। आपके द्वार से भी खाली हाथ जाऊँ, यह तो असंभव

है। दया करो, दीनबन्धु ! दया करो ! दीन ब्राह्मण पर दया करो !''

० ब्राह्मण प्रार्थना करता - करता गद्गद् हो जाता है । आँखों से अश्रु - घारा बह निकलती है । अन्त में फिर वह अवोध वालक की तरह भगवत् - चरणों से लिपट जाता है ।

भगवान् ब्राह्मण की दयनीय दशा पर दयाई हो जाते हैं। देवदूष्य चीवर ब्राह्मण को दे देते हैं। भगवान् महावीर के ज्येष्ठ आता राजा नन्दीवर्ड न को जब इस घटना का पता लगता है, तो वह भगवान् के प्रेम और ब्राह्मण की दीनता को ध्यान में रख कर यथेष्ट धनदान के द्वारा वह चीवर उससे ले लेता है। ब्राह्मण जीवनभर के लिए सुखी हो जाता है। 'धन्यो दयासागर: !'

#### चण्डकोशिक को प्रतिबोध

महापुरुषों की करुणा - वृष्टि मानब - समाज तक ही सीमित नहीं रहती, वह पशु-जगत् पर भी होती है और उसका कल्याण करती है । साधारण मनुष्य खूँखार जानवरों को देख कर भयभीत हो जाते हैं, उन्हें मारने दौड़ते हैं या भाग उठते हैं । परन्तु महापुरुष उनमें भी आत्मभाव के दर्शन करते हैं, और उनसे वैसे ही मिलते हैं, जैसे अपने किसी स्वजन से मिलते हों । परन्तु, शर्त यह है कि सच्ची महापुरुषता होनी चाहिए ।

#### महावीर की जीवन-रेखाएँ : २१

भगवान् महावीर ऐसे ही महापुरुष थे। वे केवल मानव कल्याण के लिए ही नहीं, विश्व-कल्याण के लिए, प्राणिमात्र के कल्याण के लिए निकले थे। फलतः अपने जोवन - मरण को कोई परवाह न कर, वे हिस्र-से-हिस जन्तुओं के पास भी पहुंचते और उन्हें सद्भावना का पाठ पढ़ाते थे। यह महाप्रभाव उनको साधना काल में ही मिल चुका था, जिसके द्वारा उन्होंने नागराज चण्डकोैशिक का भी उद्धार कर दिया था। घटना इस प्रकार है –

भगवान् महावीर एक वार श्वेताम्बिका नगरी की ओर जा रहे थे। इस सुरम्य प्रदेश में इधर-उधर चहुं और प्रकृति का वैभव बिखरा हुआ था। भगवान् के तपस्तेजोमय देदोप्यमान देह की आभा वन - प्रदेश पर छिटक रही थी। भगवान् आत्म-भाव की मस्ती में फूमते चले जा रहे थे।

० मार्ग में कुछ गोपाल चरवाहे मिले । उन्होंने प्रभु **से** निवेदन किया<del>∽</del>

''मुनिवर, इधर न जाइए । इधर कुछ दूर आगे निर्जन प्रदेश में महाभयंकर 'चण्डकौशिक' सर्प रहता है । वह दृष्टिविष है । देखने भर से दूर - दूर तक के वायुमण्डल को विषाक्त बता देता है ।''

# भगवान् मौन रहे । आगे बढ़ने लगे । "भिक्ष, हम तूम पर दया ला कर ही यह सब कह रहे

हैं । क्यों, व्यर्थ ही अपना जीवन नष्ट करते हो ! अधिक हठ करना अच्छा नहीं होता !''

''मैं हठ कहाँ कर रहा हूँ। मैं पथिक हूँ, अपने गन्तव्य पथ की अगेर जा रहा हूँ।''

''आपको इधर जाना ही है, तो इस दूसरे मार्ग से जा सकते हैं ! सर्प के भय से लोग फेर खा कर भी इसी दूसरे मार्ग से बच कर जाते हैं !''

मैं किसी भी प्रकार के भय से इघर - उघर मार्ग नहीं बदलता। मैं भयमुक्ति की साधना में संलग्न तपस्वी हूँ। जीवन में सिंहवृत्ति का आदर्श लेकर घर से निकला हूँ।"

''चण्डकौशिक के आगे बेचारा सिंह क्या कर सकता है ? वह तो अपनी एक ही फुफकार में बलवान से बलवान प्राणी को भी सदा के लिए पृथ्वी पर सुला देता है ।''

'जहर का असर जहर पर ही तो होता है, अमृत पर तो नहीं ! संसारी जीव अन्दर में विकारों के विष से लवा-छव भरे होते हैं, अतः वाहर के जहर से भी कांगते हैं। परन्तु अमृतत्व के साधक पर चण्डकौशिक का क्षुद्र जहर मया असर करेगा ? कभो आत्मा को आत्मा से भी भय हुआ है ? भय का दर्शन विजाति के सम्बन्ध में होता है, स्वजाति के सम्बन्ध में नहीं। चण्डकौशिक भी तो मेरी ही तरह एक आत्मा है।'' ''भूठी फिलासफी बघारने में क्या रखा है ? वहाँ जाना है, तो जीवन की आशा न रखिए, मृत्यु को आगे रख कर जाइए । आप जैसे सैकड़ों साहसी वहाँ गए तो हैं, पर लौटा कोई नहीं।''

"बहुत ठीक ! यदि मेरे जीवनोत्सर्ग से सर्प को कुछ भी परिबोध हो सका, वह शान्त हो सका, तो यह लाभ क्या कुछ कम है ? मैं जा रहा हूँ, आप मेरी चिन्ता न करें।' ० गोपाल रोकते ही रहे, परन्तु भगवान् आगे बढ़ गए। घण्डकोैशिक के निवास स्थान पर पहुंच कर भगवान् कायो-त्सर्गमुदा में ध्यान लगाकर खड़े हो गए। कौशिक फुफकार मारता हुआ वांबी से वाहर निकला। भगवान् पर इसका जरा भी असर न हुआ। कौशिक क्षुब्ध हो उठा, दूने वेग से उसने फुफकार मारी, फिर भी कुछ न हुआ। अब तो वह अपनी असमर्थता पर खीज उठा। भरपूर आवेश में आ कर चरणों में दंश भी मारा। फिर भी कुछ असर नहीं-कौशिक स्तब्ध हो गया, यह क्या ?

'नागराज ! किस द्विविधा में हो ? जैसे चाहो, काट सकते हो, जी भर काट सकते हो । मैं तुम्हारे सामने हूँ, जाता नहीं हूँ ।''

कोशिक टकटकी लगाए देखता रहा !

"कोशिक, दूसरे पामर जीवों को सताने से क्या लाभ ? मैं प्रसन्नता के साथ तुम्हें अपना समस्त शरीर अर्पण

कर रहा हूं । कोई शीझता नहीं, खूब तसल्लो के साथ प्यास बुझा सकते हो, तृप्त हो सकते हो ''

कौशिक महावीर की ओर एक टक देखता रहा !

"भद्र, किस असमंजस में हो ? मुफ्ते दुख है कि तुमते व्यर्थ ही क्यों सैकड़ों मनुष्यों को सताया, कष्ट पहुँचाया, जीवन से हीन किया ? तुम्हें पता नहीं, इस दुष्कर्म का क्या परिणाम होगा ? पूर्वजन्म के पापों ने तुम्हें सर्प बनाया, अब के पाप तुम्हें क्या बनाएँगे ? जरा सोचो-समझो तो सही !"

कौशिक टकटकी लगाए देखता-सुनता रहा।

"देवानुप्रिय, अब भी कुछ नहीं बिगड़ा है। संभल जाओ, क्षोभ की प्रकृति को छोड़ दो ! जीवन को सार्थकता दूसरों को कष्ट पहुंचाने में नहीं, सुख पहुँचाने में है। दुर्भा-ग्यवद्य यदि तुम किसी को सुख नहीं पहुंचा सकते, तो कम-से-कम तो दुःख तो न पहुंचाओ !''

 भगवान् के सुधा-भरे शीतल वचनों से नागराज कुछ-कुछ होश में आया। विचार-सागर में डूव गया। सहसा उसे पूर्वजन्म का भान हो आया। पूर्वपापों का दृश्य, चल-चित्र की तरह उसकी आँखों के सामने झलकने लगा। हृत्य विकल हो उठा। भगवान् के चरणों में वह मस्तक टेक देता है, अपने कृत अपराध की दीनभाव से क्षमा मांगने लगता है।

महावीर की जीवन-रेखाएँ: २४

 सर्पराज का प्रस्तर हृदय आज दयालुदेव की दिव्य दया-दृष्टि से पिघल उठा । वह बार - बार प्रभु को देखता जाता है, रोता जाता है । अन्तर् की चिर-संचित पाप - कालिमा, आज मानो आँखों से आसुओं के रूप में झर-झर कर बाहर बह निकली ।

भगवान् ने सान्त्वना दी, दया का उपदेश दिया ।
नागराज ने आज से किसी भी प्राणी को कुछ भी
पीडान देने का प्रण लिया ।

भगवान् चण्डकोशिक को प्रतिबोध देकर श्वेताम्बी को ओर चले गए। नागराज विष के स्थान में अमृत का पाठ पढ़ने लगा। लोग आश्चर्य में थे कि यह क्या हुआ ? आस - पास के उजड़े हुए तापसाश्रम फिर बस गए थे। जिस सर्प से एक दिन देश-का-देश भयत्रस्त था, जिसे मारने के लिए वह मंत्र - तंत्रों के अनेकानेक प्रयोग कर रहा था, आज वही उसकी पूजा के सामान जुटा रहा था। सर्पराज को घर-घर पूजा हो रही थी! भगवान् उसे विषधर सर्प की जगह सर्प से अमृतघर देव जो बना चुके थे !

#### क्षमा की पशकाष्ठा

 भगवान् महावीर शान्ति - साधना के सर्वमंगल शिखर पर पहुंच गए थे। समग्र विश्व के प्रति, फिर

भले ही वह स्नेही हो अथवा द्वेषी- उनके हृदय में कल्पाण की भावना कूट-कूट कर भरो हुई थी। विरो-धी-से-विरोधी भी उनकी अपार क्षमा, अपार शान्ति एवं अपार प्रेम को देख कर सहसा गद्गद् हो जाता था। एक घटना के द्वारा यह बात बहुत स्पष्ट हो जाती है--

स्वर्गलोक में एक दिन देव-सभा लगी हुई थो। देव-राज इन्द्र, रत्नजटित सिंहासन पर अपनी पूरी छवि के साथ विराजमान थे। अप्सराएँ नाच रही थीं, वाद्यों की मधुर स्वर-लहरे गूँज रही थो, सभा नृत्य और गान में भान भूले हुए थी।

• देवराज इन्द्र शरीर से सिंहासन पर थे, परन्तु मन वहाँ न था। वह मर्त्यलोक में अभु महावीर के दर्शन कर रहा था। भगवान् शून्य वन में प्रकृति के भीषण उपद्रवों में भी प्रशान्त महासागर के समान शान्त थे। इन्द्र प्रभु की अद्भुत तितिक्षा को देख कर सहसा चकित हो उठे-

''प्रभो ! कितना दिव्य धैर्य है ! कितना अदम्य साहस है ! ये प्रकृति के उपद्रव भला आपको कभी पराजित कर सकते हैं ? शक्तिशाली देव और दैत्य भी आपका कुछ नहीं बिगाड़ सकते । आप तो वज्ज-प्रकृति के वने हैं । आप यथानाम तयागुण हैं । आप वस्तूत: सच्चे अर्थ में महावीर है ।''

महावीर की जीवन-रेखाएँ : २७

० देव-सभा में सभी ने तुमुल जयघोष के साथ अनुमोदन किया। परन्तु संगमदेव के हृदय में यह बात न पैठ सकी। वह एक वैभवशाली प्रतिष्ठित देव था और उसे अपने दिव्य दैवी-बल पर घमंड भी बहुत अधिक था। वह भगवान् के पास उन्हें पथ-म्रष्ट करने पहुंचा।

• संगम ने उपसर्गों का तूफान खड़ा कर दिया। जितना भी वह कब्ट दे सकता था, दिया। शरीर का रोम-रोम पीड़ा से बींध डाला। फिर भी पीड़ा से विचलित न हुए, तो प्रलोमनों का जाल बिछाया गया। आकाश-लोक से एक-से-एक सुन्दर अप्सराएँ उतरीं। मृत्य हुआ, गान हुआ, हावभाव प्रदर्शित हुए, सब-कुछ हुआ, परन्तु भगवान् का हृदयमेरु, तनिक भी प्रक-म्पित नहीं हुआ।

 इने-गिने दिन नहीं, पूरे छह महीने तक दुःख-सुख और सुख-दुःख का तांता बंधा ही रहा । अन्त में संगम का धैर्य ध्वस्त हो गया । वह हार गया । परन्तु, हारा हुआ भी अपनी बात जरा ऊपर रखने को बोला—

"भगवन् ! आप जानते हैं, मैं संगमदेव हूं । यह जो कुछ भी हो रहा था, आपकी परीक्षा के लिए हो रहा था । और, कोई हेतु नहीं था मेरा । पर अब विचार

करता हूं कि क्यों किसी साधक को सताया जाए ? मैं देख रहा हूं कि इन छह महीनों में आपको बहुत कथ्ट रहा है। आप अच्छी तरह संयम की आराधना नहीं कर सके हैं। अतः प्रभो, अब आप आराम के साथ साधना कीजिए, मैं जा रहा हूं। दूसरे देवों को भी रोक दूँगा, आपको अब कोई कथ्ट नहीं दे पाएगा।"

भगनवान् की आँखें करुणा से छलछला आईं।
"भगवान् यह क्या ! कोई कष्ट है ?"

"हाँ संगम, कष्ट है ! बहुत बड़ा कष्ट है !"

"भगवन् क्या कष्ट है ? जरा बताइए तो सही, मैं उसे दूर करू गा।"

''संगम, क्या दूर करोगे ? बह तुम्हारे वश की बात नहीं''

"फिर भी ?"

"संगम, तुम समझते होगे कि मैं अपने कब्ट की बात कह रहा हूं ! वत्स, यह बात नहीं है । मैं अपने कब्टों की कभी चिन्ता नहीं करता । छह महीने तो क्या, छह वर्ष भी कब्ट देते रहो, तब भी मेरा कुछ नहीं बिगड़ता । तुम्हारे दिए ये सब कब्ट तन तक ही रहे हैं, अन्दर में मन तक तो इसका एक अणुभर अंश भी नहीं पहुंचा है । अपितु मैं तो इन कब्टों से अध-काधिक संवरता हूं, बिगड़ता नहीं । हाँ, तो वह कब्ट और ही है" "वह कौन - सा है ?"

"वह यह कि तुमने अज्ञानता के कारण मुफे जो कब्ट पहुँच ए हैं, इसका भविष्य में क्या फल मिलेगा ? इसका तुफे कुछ पता नहीं, किन्तु मुफे पता है। जब मैं तेरे उस अन्धकारपूर्ण भविष्य पर नजर डालता हूँ, तो कांप उठता हूँ। एक अबोध जीव मेरे निमित्त से बांधे गए दुष्कमों के फलस्वरूप कितनी भीषण यातना भोगेगा, कितना कष्ट पाएगा ? आह...कितना दारुण दु:ख है ! भद्र जैसे भी हो सके, शान्ति-लाभ कर।

 भगवान के हृदय में करुणा का समुद्र हिलोरें लेने लगता है। आँखों से सद्भावना के करुणाश्रु फिर बहने लगते हैं।

संगम करुणामूर्ति के इस अभिनव करुणाप्लावित हृदय को देख कर पानी - पानी हो जाता है ।

कितना दिव्य और लोकोत्तर जीवन, कितना आदर्श विश्व - प्रेम । भगवान् की अमृत-रस-भरी दृष्टि में शत्रु और मित्र का ढ़ैत कभी रहा ही नहीं। यहां मित्र भी मित्र था और शत्रु भी मित्र !

श्रमण भगवान् महावीर करुणा के देवता हैं। वे व्यक्ति या समाज पर होने वाले किसी भी प्रकार के अत्याचार एवं उत्पीड़न को कभी दरगुजर नहीं कर

सकते हैं। जैसे भी होता है, महावीर अत्याचार के विरोध में तन कर खड़े होते हैं, उसका निर्द्व न्द्व भाव से प्रतीकार करते हैं। देश, धर्म या समाज की किसी भी परम्परा को पुरातनता के नाम पर उन्होंने कभी फूल नहीं चढ़ाए। उनका निर्णय पुरातनता और नवीनता पर आधारित नहीं है, जो भी निर्णय है, वह सत्यता और उपयोगिता के आधार पर है।

भारत में बहुत पहले से दासप्रथा चली आ रही थी। महावीर के युग में उसने अत्यन्त उग्ररूप धारण कर लिया था। दासों का इतना भयंकर उत्पीड़न कि उसमें मानवता का कुछ भो अंश नहीं रह गया था। दास केवल शरीर से ही आदमी थे, व्यवहार में उनको स्थिति पशुओं से भी गई गुजरी थी। दास और दासी खरीदे जाते थे, बेचे जाते थे, पति कहीं तो पत्नी कहीं, पुत्र कहीं तो पुत्री कहीं। दासियों का कोई चारित्र नहीं था, शील नहीं था। वे मालिकों की रखेल होती थीं। उनसे काम-धधा कराने के साथ-साथ वासना-पूर्ति भी की जाती थी।

कौशाम्बी नरेश शतानीक ने 'चंपा' पर विजय प्राप्त की थी। विजय के उन्माद में अंग की समृद्ध राज-धानी चंपा को बुरी तरह ऌूटा गया। धन-सम्पत्ति ही नहीं, स्त्री-पुरुष भी ऌूटे गए। उन्हें दास-दासी के

महावीर की जीवन-रेखाएँ : ३१

रूप में कौशाम्बी के दास-बाजार में पशुओं की तरह बेचा गया। अंगनरेश की सुपुत्री चन्दना भी बाजार में बिक रही थी, वेश्याएँ अपने धंधे के लिए उस अप्सरा-सी रूपसी कन्या को खरीद रही थीं। सौभाग्य से श्रेष्ठी धनावाह ने उसके शील की रक्षा हेतु उसे खरीद लिया। राजकीय विधान के अनुसार वह सेठ की दासी थी, परन्तु सेठ के यहाँ दासी का काम करती हुई भी वह एक प्रिय पुत्री की तरह जीवनयापन कर रही थी। सेठ को पत्नी को आशंका हुई कि कहीं इस सुन्दर दासी को सेठ अपनी रखैल न बना ले। इन प्रकार की शंका उस युग की किसी भी गृहिणी को सहज ही हो सकती थी, चूँकि तत्कालीन समाज का वातावरण ही कुछ ऐसा था।

एक दिन सेठ की अनुरस्थिति में सेठानी ने उसे हथ-कड़ी बेड़ी से बाँध कर कैद में डाल दिया। तीन दिन तक न अन्न का एक दाना, न पानी की एक बून्द। चौथे दिन उसे पशुओं के लिए तैयार किए गए कुलथी (उड़द) के बाकले खाने को मिले। श्रमण भगवान् महावीर उन दिनों कौशाम्वी में थे। पाँच महीने पच्चीस दिन हो गए थे, उन्हें निराहार रहते। किसी भी अभिजात धनी कुल से उन्होंने आहार नहीं लिया था। महावीर ने उड़द के वाकलों का आहार लिया था, दासी चन्दना के हाथ से।

दास शूद्र से भी अधिक निम्न स्तर का अधम व्यक्ति है समाज का । उससे कोई भी धर्मगुरु आहार लेना पसन्द नहीं करता। दास के हाथ का भोजन भला कोई कैसे ले सकता है ? परन्तु महावीर ले लेते हैं। चुँकि महावीर की दुष्टि में मानव-मानव सब एक है। मानव को दास बनाना, यह मानवता का अपमान है । महावीर की करुणा दास-प्रथा के विरोध में उदग्र हो उठती है। महावीर के आहार लेने पर चन्दना दासता के बन्धन से मुक्त हो जाती है। महावीर ने अन्यत्र भी एक दासी के हाथ से भोजन लिया है। अस्तु, आगे चलकर इसी सन्दर्भ में तीर्थंकर महावीर घोषणा करते हैं-- "कोई भी श्रावक दासों के कय-विकय का व्यापार नहीं कर सकता।'' दासप्रथा के विरोध में महावीर ने इस प्रकार वन्धन-मुक्ति के एक साहिवक आन्दोलन का सूत्रपात किया।

भगवान् महावीर के संघ में अनेक दासों तथा दासियों ने श्रमण-दीक्षा ली। अनेक दास और दासी उनके उच्चतम श्रावक और श्राविका बने। और तो क्या, हरिकेश-बल जैसे घृणापात्र चाण्डाल भी मुनि-धर्म में दीक्षित हुए हैं। महावीर ने घर्म के, जीवन विकास के और स्वतन्त्रता के द्वार सभी के लिए खोल दिए। हे करुणा के सागर, वन्धन-मुक्ति के अमर देवता, तेरे चरणों में शत-शत प्रणाम !

## तीर्थंकर जीवन

अहन्ति के पद पर :

• भगवान् महावीर साढ़े बारह वर्ष तक यत्र-तत्र करुणा की अमृत-वर्षां करते हुए आत्म-साधना में छीन रहे। प्रायः निर्जन वनों में रहना, हिंस्र पशुओं का रौद्र आतंक सहना, अममुख्य मनुष्यों और देवों के उपद्रवों को प्रसन्न वित्त से सहना, छह-छह महीने तक अन्न का एक कण और जल की एक बूँद भी मुँह में नहीं डालना। ओफ ! कितना उग्र तपस्वी जीवन था वह !

० हाँ, तो भगवान् उग्रं तपःसाधना करते हुए बिहार प्रदेश के 'जंभिय' गाँव के पास वहने वाली 'ऋजुवालुका' नदी के तट पर पहुंचे। वहाँ साल का एक सधन वृक्ष था। उसके नीचे गोडुह-आसन से वे ध्यानस्थ हो गए। दो दिन से उनका निर्जल निराहार उपवास था। दूसरे दिन का संध्याकाल था। भगवान् की आत्मलीनता चरम सीमा पर पहुंच रही थी। आत्मा पर से ज्ञानावरण आदि घनघाति कर्मों का

आवरण हटा और महावीर केवलज्ञान और केवल-दर्शन के धर्ता बने। नर से नारायण, आत्मा से पर-मात्मा बने। जैन परिभाषा के अनुसार अब आप अर्हन्त और जिन हो गए, तीर्थंकर हो गए।

 वैशाख जुक्ला दशमी का कैवल्य-प्राप्ति का यह शुभ दिन जैन इतिहास में सदा के लिए अजर-अमर रहेगा। आज के दिन ही भगवान की सबसे पहली देशना (प्रवचन) दिव्यध्वनि के रूप में मुखरित हुई, जन-जीवन के मंगल-कल्पाण के लिए।

#### सत्य का जयघोष

 महापुरुषों के जीवन की विश्वेषता एकमात्र स्वयं सत्य की प्राप्ति में ही नहीं है, अपितु उनकी सबसे बड़ी विशेषता तो प्राप्त सत्य को अग्धकारा-च्छन्न मानव-संसार के सम्मुख रखने में है। सूर्य का महत्त्व अपने लिए अन्धकार का नाश करने में ही नहीं है, प्रत्युत चराचर विश्व को प्रकाश देने में है।

 भगवान् महावीर कैंवरूय छाभ कर चुके थे, अपनी दृष्टि से कृतकृत्य हो चुके थे। वे चाहते तो अब आराम के साथ एकाम्त जीवन बिता सकते थे, परन्तु वे तो सच्चे महापुरुष थे। वे तख तक तो जन-खन-सम्पर्क से दूर रहे, जब तक वे स्वयं आत्म-प्रकाझ

महावीर की जीवन-रेखाएँ: ३%

की शोध में रहे। ज्यों ही आत्म-प्रकाश पाया कि संसार को प्रकाश देने में जुट गए। कौन महापुरुष संसार को विनाश के गर्त में गिरता देखकर चुपचाप बैठा रह सकता है ? आराम के साथ जीवन विताना महापुरुष की परिभाषा नहीं है। महापुरुष की अना-दिकाल से परीक्षित एवं प्रमाणित एक हो परिभाषा है और वह है--विश्वकल्याण के लिए संघर्ष संघर्ष सतत संघर्ष !

• भगवान् ने कैवल्य प्राप्त करते ही तत्कालोन रूढ़ियों के विरोध में यथार्थ सत्य का शखनाद गुंजा दिया। सत्य का वास्तविक स्वरूप, जो पाखंडों के तमस् में घुंधला पड़ गया था, फिर से यथार्थरूप में जनता के सामने रखा। जनता के विचारों में कान्ति का मंत्र फूँका। तो, इस तरह सोया हुआ मानव-संसार फिर से जागरण की अँगड़ाई लेकर उठ खड़ा हुआ।

भगवान् महावीर के घर्म प्रचार - क्षेत्र में आते ही धर्म - ध्वजो - वर्ग में हरूचरू मच गई । जिज्ञासु-संसार इस नवागन्तुक धर्म - गुरु की गति - विधि को देखने लगा कि यह क्या करने जा रहा है ? सत्य का प्रचार ज्यों - ज्यों आगे बढ़ता गया, त्यों - त्यों जिन-

धर्म का उच्च, उच्चतर और उच्चतम जय - घोष भारत में चहुँ ओर गूँजने लगा। The second secon

#### यूजी का विरोध :

• भगवान् ने सबसे पहला प्रहार उस समय के हिंसामय यज्ञों पर किया। हजारों मूक पशुओं का धर्म के पवित्र नाम पर रक्त वहता देख उनकी दयाई आत्मा सिहर उठी थी। भगवान् ने पशु वध-मूलक यज्ञों का मूलोच्छेद करने के लिए कमर कस ली। अपने धर्म - प्रवचनों में वे खुल्लम-खुल्ला यज्ञों का खडन करने लगे। आपका कहना था-

''धर्म का सम्बन्ध आत्मा की पवित्रता से है। मूक पशुओं का रक्त बहाने में धर्म कहाँ ? यह तो आमूलचूल भयंकर पाप है। जब तुम किसी मृत-जीव को जोवन नहीं दे सकते, तो उसे मारने का तुम्हें क्या अधिकार है ? पैर में लगा जरा - सा काँटा जब तुम्हें बेचैन कर देता है, तो तलवार से जिनके शरीर के खण्ड - खण्ड कर देते हो, उन्हें कितना दु:ख होता होगा ?

 यज्ञ करना बुरा नहीं है। वह अवव्य होना चाहिए। परन्तु ध्यान रक्खो कि वह विषय - विकारों की वलि से हो, पशुओं की बलि से नहीं। अहिंसक यज्ञ के लिए आत्मा का अग्निक्रण्ड बनाओ। उसमें महावीर की जीवन-रेखाएँ : ३७

मन, वचन और कर्म की शुम प्रवृत्तिरूप घृत उंडे ते। अनन्तर तपरूबी अग्नि के द्वारा दुष्कर्मों को इन्धन के रूप में जला कर शान्तिरूप प्रशस्त होम करो।" ० भगवान् की इस अहिंसाधर्म की देशना का जनता पर प्रभावशाली असर हुआ। यज्ञ - प्रिय जनता के शुष्क हृदयों में करणा का स्रोत फूट निकला।

 यज्ञों का कैसे ध्वंस हुआ ? महावीर के तीर्थकर जीवन की सबसे पहलो महत्त्वपूर्ण घटना ने ही तत्कालीन भारतीय विचार - प्रवाह को नयी दिशा दी, नया मोड़ दिया।

 मध्य पावानगरी में उन दिनों एक विराट् - यज्ञ का आयोजन था। हजारों की संख्या में देश के महान् विद्वान् ब्राह्मण वहाँ एकत्र थे। यज्ञ - मंत्रों के तुमुल घोष से पावा गूँज रही थी। यह यज्ञ उस समय के इन्द्रभूति मौतम आदि सुप्रसिद्ध ग्यारह विद्वानों के तत्त्वाधान में हो रहा था। इस यज्ञ की चारों ओर बड़ी धम थी।

 भगवान् महावीर कैवल्य पाते ही "ऋजुवालुका तट" पर से वैशाखशुक्ला एकादशी के दिन सीधे पहुंचे महासेन वन में। वहाँ समवसरण लगा और पशु - यज्ञ के विरोध में धड़ल्ले से ज्ञानयज्ञ एवं तपो -यज्ञ का प्रचार किया जाने लगा। जनता उमड़ पड़ी।

यज्ञ - स्थल सूना हो गया। इन्द्रभूति गौतम बड़ा घमंडी विद्वान् था। वह अपने ५०० शिष्यों के साथ भगवान् महावीर से शास्त्रार्थ करने पहुँचा। भगवान् ने युक्तिपुरःसर प्रवचनों से इन्द्रभूति गौतम को सत्य का रहस्य समझाया। इन्द्रभूति की आँखों के आगे से मानो अन्धकार दूर हो गया। वह उसी समय वहीं भगवान् के चरणों में अपने पाँच सौ शिष्यों के साथ प्रव्रजित हो गया। यह इन्द्रभूति हमारे वही गौतम गणधर हैं, जिनके नाम को आज जैन-समाज का बच्चा - बच्चा जानता है।

• इन्द्रभूति के प्रव्रजित होने का समाचार ज्यों ही नगर में पहुंचा, तहलका मच गया। बारी-बारो से शेष दस विद्वान् भी आते गए, शास्त्रार्थ करते गए, सत्य का वास्तविक स्वरूप समझते गए और अपने-अपने शिष्य-मंडल के साथ भगवान् के चरणों में प्रव्रजित होते गए। इस प्रकार एक दिन में ग्यारह विद्वानों और उनके चार हजार चार सौ शिष्यों को भगवान् ने जिन-धर्म की मुनि-दीक्षा दी। इन्द्रभूति गौतम आदि ग्यारह विद्वानों को गणधर पद पर नियुक्ति किया, जिसे उन्होंने अन्त तक बड़ी सफलता के साथ निभाया। महावीर की जीवन-रेखाएँ: ३६

धर्म-प्रचार की दिशा में भगवान् की यह पहली सफलता थी, जिसने सहसा जनता की मोहनिदा भंग कर दी। अब तो दूर-दूर तक भगवान् की ख्याति फैल गई। बड़े-बड़े विचारक धर्मगुरु, जननायक और साधारण जन भगवान् के पास आते, समाधान पाते और उनके संघ में सम्मिलित हो जाते थे।

#### जातिवाद का हवंस !

० भगवान् महाधीर ने अपने धर्म-प्रवचनों में जातिवाद की खूब खबर ली। अखण्ड मानव-समाज को छिन्न-भिन्न कर देने वाली जात-पांत की जन्मजात ख्यवस्था के प्रति आप प्रारम्भ से ही विरोध की दृष्टि रेखते थे।

आपका कहना था— ''कोई भी मनुष्य जन्म से उच्च या नीच बन कर नहीं आता। जाति-भेद का कोई ऐसा स्वतन्त्र चिह्न नहीं है, जो मनुष्य के शरीर पर जन्म से ही लगा हुआ आता हो और उस पर से पृथक्-पृथक् जात-पांत का भान होता हो।

० ऊँच नीच की व्यवस्था का यथार्थ सिद्धान्त मनुष्य के अपने भले - बुरे कर्मों पर निर्भर करता है । बुरा आचारण करने वाला दुराचगरी उच्च कुलीन

व्यक्ति भी नीच है, और अच्छा आचरण करने वाला सदाचारी नीच कुलीन भी ऊँच है। जन्म से श्रेष्ठ कही जाने वाली जातियों का कोई मूक्य नहीं। जो मूल्य है, वह शुद्ध आचार और शुद्ध विचार का है। मनुष्य अपने भाग्य का स्रष्टा स्वयं है। वह इधर, नीचे की ओर गिरे तो मनुष्य से राक्षस हो सकता है और उधर, ऊपर की ओर चढ़े तो देव, देवेन्द्र, यहाँ तक कि परमात्मा, परमेश्वर भी हो सकता है। मुक्ति का द्वार मनुष्य मात्र के लिए खुला है--ऊँच के लिए भी, नीच के लिए भी।

'किसी भी मनुष्य को जात पौंत के आधार पर घृणा की दृष्टि से न देखा जाए। मनुष्य किसी भी जाति का हो, किसी भी कुल का हो, किसी भी देश या प्रदेश का हो, वह मानवमात्र का जाति-बन्धु है। उसे सब तरह से सुख - सुविधा पहुंचाना, उसका यथोचित आदर-सम्मान करना, प्रत्येक मनुष्य का मनुष्यता के नाम पर सर्व-प्रधान कर्तव्य है।"

 भगवान् उपदेश दे कर ही रह गये हों, यह बात नहीं। उन्होंने जो कुछ कहा, उसे आचारण में ला कर समाज में रचनात्मक कान्ति की सकिय भावना भी पैदा की। ४१ महावीर की जीवन-रेखाएँ:

 आर्द्र कुमार जैसे आर्येतर जाति के युवकों को उन्होंने अपने मुनि - संघ में दीक्षा दी । हरिकेश जैसे चाण्डाल - जातीय मुमुक्षुओं को अपने भिक्षु - संघ में वही स्थान दिया, जो बाह्यण श्रेष्ठ इन्द्रभूति गौतम को मिला हुआ था। इतना ही नहीं, अपने धर्म - प्रवचनों में <mark>यथावसर इन तिम्न जाती</mark>य साधकों की मु**क्**तकठ **से** प्रशंमा भी करते थे । चाण्डाल मुनि हरिकेर्ब के लिए महावीर ने कहा था - ''प्रत्यक्ष में जो कुछ भी विशे-षता है, वह तप - त्याग आदि सद्गुणों की है। ब्राह्मण, क्षत्रिय आदि उच्च वर्णों या जातियों की अपने सदाचार के बल पर कितनी ऊँची स्थिति को पहुँचा है, जिसके चरणों में देव भी वन्दन करते हैं।'' भगवान् की प्रवचन सभा में, जिसे जैन-परिभाषा 0 में समवसरणे कहते हैं, जातिवाद - सम्बन्धी नीचता या उच्चता के लिए कोई स्थान न था। किसी भी जाति का हो, कोई भी हो, अपनी इच्छानुसार आगे-पीछे कहीं भी बैठ सकता था। उसे इधर - उधर हटा देने का, दूर कर देने का, स्पष्टतः निषेध था। यही कारण है कि हम भगवान् के समवसरण में सम्राट् श्रेणिक, याज्ञिक सोमिल और हरिकेश जैसे चाण्डाल आदि सभी को बिना किसी भेद-भाव के एक सहोदर

भाई के समान एक साथ बैठे देखते हैं। विश्व-बन्धुता का कितना महान् ऊँचा आदर्श है ! काश, आज भी हम इसे ठीक तरह समझ पाएँ।

. Mar. 1.40

#### मारी - जीवम का सम्माम :

• अभिमानी पुरुष - वर्गकी ठोकरों में चिरकाल से भूलुं ठित रहने वाली नारी - जाति ने भी भगवान्को पाकर खड़े होने की कोशिश की । भगवान् ने, सामा-जिक एवं धार्मिक अधिकारों से चिरवंचित मातृ -जाति को आह्वान किया और उसके लिए स्वतन्त्रता का द्वार सोल दिया ।

भगवान् कहा करते थे कि धर्म का संबंध आत्मा से है। स्त्री और पुरुष के लिंग - भेद के कारण उसके असली मूल्य में कोई अन्तर नहीं पड़ता। जिस प्रकार पुरुष धर्माराधना में स्वतन्त्र है, उसी प्रकार स्त्री भी स्वतन्त्र है। कर्म - बन्धनों को काट कर मोक्ष पाने के दोनों ही समानरूप से अधिकारी हैं।

भगवान् की छत्र-छाया में नारी-समाज ने आराम के साथ स्वतन्त्रता की साँस ली। स्त्री-जाति का एक स्वतन्त्र भिक्षुणी-संघ भी स्थापित हुआ था, जिसमें ३६ हजार भिक्षुणियाँ धर्माराधन करती थी, विशेष उल्लेखनीय बात यह थी कि भिक्षुणी-संघ का नेतृत्व भी भिक्षुणी को ही सौंपा हुआ था, जिनका शुभ नाम आर्यो चन्दना था। आर्या चन्दना के गौरव-गान से आज भी साहित्याकाझ अनुगुंजित है।

भगवान् के समवसरण में स्त्रियों को भी पुरुषों के समान ही गौरवपूर्ण अधिकार था। हर कोई स्त्री समवसरण में आ सकती थी, भगवान् के दर्झन कर सकती थो, शंका - समाघान में भाग ले सकती थी। कोई भी ऐसी बाधा न थी, जिससे कि बह अपने मन में कुछ भी अपमान का अनुभव करे।

भगवतीसूत्र में उल्लेख आता है कि- कौशाम्बी को राजकुमगरी जयश्ती भगवान् से वड़े गंभीर प्रश्न पूछा करती थी, भगवान् से तर्क-वितर्क किया करती थी। दार्शनिकता से परिपूर्ण प्रश्नोत्तरी का वह प्रसंग आज भी भगवतीसूत्र में लिखा मिलता है, जो आज के महनीय विद्वानों को भी चमत्कृत कर देता है। स्त्री - जाति का गौरव और स्वतन्त्र विचार-शक्ति का आभास आज भी हमें जैन साहित्य के पन्ने पलटने पर हर कहीं मिल सकता है।

#### जन सेवा ही जिन सेवा :

 भगवान् महावीर बाह्याचार से संबन्धित घार्मिक कियाकांडों की अपेक्षा जीवनोपयोगी सहज किया-कलाप पर ही अधिक भार देते थे। वे उस जीवन को कोई महत्ब न देते थे, जो जन-सेवा से दूर रह कर

मात्र धर्म एवं भक्ति के नाम पर अर्थ-शून्य किया-कौडों में ही उलक्षा रहता हो। प्राचीन आगम-साहित्य में उनके इस उदार व्यक्तित्व की जगह-जगह छाप लगी मालूम होती है। अधिक विस्तार में न जा कर केवल एक संक्षिप्त-सा संवाद ही यहाँ लिख देते हैं, जो गण-धर गौतम और भगवान् महावीर के बीच हुआ था— "भगवन् ! सेवा में एक प्रश्न है— दो व्यक्ति हैं, उनमें से एक हमेशा केवल आपकी ही भक्ति एवं उपासना में लगा रहता है, फलतः जन-सेवा के लिए कुछ भी समय नहीं निकाल पाता। दूसरा दिन-रात दीन-दुःखी पीड़ित जनता की सेवा में ही जुटा रहता है, उसको आपकी भक्ति-उपासना करने का अवकाश नहीं.....!"

''भगवन् ! मैं पूछता हूँ कि इन दोनों में कौन धन्य हैं, कौन अधिक श्रेय का अधिकारी है ?''

"गौतम ! वह, जो जन-सेवा का काम करता है।" "भगवन् ! यह कैसे ? क्या आपको भक्ति कुछ नहीं?" "गौतम ! मेरी भक्ति का अर्थ यह नहीं कि मेरा नाम रटा जाए, मेरी पूजा - अर्चना की जाए। वस्तुत: मेरी भक्ति, मेरी आज्ञा का पालन करने में है। और मेरी आज्ञा है—प्राणि-मात्र को यथोचित सुख, सुविधा, एव बोन्ति पहुँचाना।"

भगवान् महावीर का जन-सेवा के सम्बन्ध में

महावीर की जीवन-रेखाएँ : ४५

क्या आशय था, यह इस संवाद पर से अच्छी तरह समझा जा सकता है। भगवान् जन - सेवा में ही अपनी सेवा मानते थे। जहाँ तक हमें पता है, संसार के अन्य अनेक प्राचीन महापुरूषों में भगवान् महावीर ही सर्वप्रथम महापुरुष हैं, जिनका जन-सेवा के सन्दर्भ में यह सबसे पहला महान् ज्योतिर्मय वचन है।

**य**षार्थ भाषी :

भगवान् महावीर ने अपने जीवन में कभी किसी व्यक्ति के दबाव में आ कर सत्य का अपलाप नहीं किया। चाहे कोई महान् सम्राट् रहा हो, या और कोई, उन्होंने निःसंकोच यथार्थ सत्य का प्रतिपादन किया। एक सच्चे महापुरुष में जो स्पष्टवादिता होनी चाहिए, वह उनमें सौ-में-सौ नंबर थी।

• मगध-सम्राट् अजातशत्रु भगवान् का बड़ा ही कट्टर भक्त था। उसने प्रतिदिन प्रातःकारू प्रभु के सुख - समाचार पाने की व्यवस्था की हुई थी। बिना भगवान् के दर्शन पाए या समाचार पाए, कहरी हैं, वह और तो क्या जल की एक बूंद भी मुँह में न डालता था। परन्तु, उसका आन्तरिक जीवन गिरा हआ था।

० भक्ति की उजली चादर में वह अपने दुर्भाव के काले दाग जनता से छुपाए हुए था । परन्तु, वैशाली

के प्रजातंत्र पर अत्याचार पूर्ण आक्रमण करने के कारण उसका खोखलापन प्रकट हो चुका था, जनता की आँखों में उसका व्यक्तित्व गिर चुका था।

 अपने गिरते व्यक्तित्व को पुनः जनता में प्रति-िठत करने के लिए उसने एक बार भगवान् से विचार-चर्चा को । भगवान् मुफे श्रेष्ठ, धर्मात्मा, स्वर्गया मोक्ष का अधिकारी प्रमाणित कर दें । इस हेतु से उसने सहस्राधिक स्त्री - पुरुषों की सभा के बीच भगवान् से पूछा—

''भगवन्, मृत्यु तो आएगी ही..... !

"अवश्य आएगी !"

'हां तो, मृत्यु के अनन्तर भगवन् ! मैं कहाँ जन्म ऌूँगा ?''

"नरक में ।"

''भगवन्, नरक ?''

''हां, नरक ।''

"आपका भक्त और नरक !"

''क्या कहा, भेरा भक्त ?''

"हाँ, आपका भक्त।"

"भूठ बोलते हो नरेश ! मेरा भक्त होकर क्या निरीह प्रजा का शोषण कर सकता है, वासनाओं का गुल्लाम बन सकता है, हार और हाथी जैसे नयण्य पदार्थों के लिए रण-भूमि में लाखों मनुष्यों का संहार कर सकता है ? कभी नहीं। मेरी मक्ति की ओर नहीं, अपने दुष्कर्मों की ओर देखो। मानव का अपना स्वयं का सदाचार ही मनुष्य को नरक से बचा सकता है, और कोई नहीं ! भक्ति में और भक्ति के ढोंग में अन्तर है राजन् !''

 इस पर अजातशत्रु भगवान् का विरोधी बन गया। विरोधी बने तो बने, भगवान् को इससे क्या ? वह भक्तों की दिल्ल्जोई करने को कभी अत्याचार का-पतित जीवन का समर्थन नहीं कर सकते।

० अपने श्रमण-शिष्यों पर भी भगवान् का बहुत कड़ा अनुशासन था। गलती करने वाला शिष्य, चाहे कितना ही बड़ा हो, संघ का अधिकारी हो, वह उसे अनुशासित करने से न चूकते थे। इन्द्रभूति गौतम भगवान् के एक प्रमुख गणधर थे, एक प्रकार से वे ही श्रमणसंघ के अधिनायक एवं सर्वेसर्वी कर्ता-धर्ता थे। एक बार की बात है कि गौतम आनन्दश्रावक के साथ वार्तालाप करते समय आन्तिमूलक सिद्धान्त की स्थापना कर आए, इसके लिए भगवान् ने आपको तरकाल ही आनन्द से क्षमा - याचना करने भेजा।

चौदह हजार श्रमणों के संघ का अधिपति एक

गृहस्थ से क्षमायाचना करने के लिए उसके द्वार पर जाए, यह न्याय का, निष्पक्षता का, कितना महान् आदर्श है ! भगवान् महावीर जैसे सत्य के प्रखर पक्षधर महापुरुष के नेतृत्व में ही इस प्रकार की ज्व-लक्ष ऐतिहासिक घटनाओं का निर्माण हुआ करता है।

### विशाल वृष्टि

• भगवान् महावीर का तात्त्विक दृष्टिकोण बहुत विशाल था। वे संकुचित साम्प्रदायिक दलवंदियों को अच्छा नहीं समझते थे। उस समय में जो भयंकर धार्मिक तथा सामाजिक कलह हुआ करते थे, साधा-रण-सी बातों पर मनुष्यों के रक्त बह जाया करते थे, भगवान् ने उन सबका समन्वय करने के लिए परस्पर सद्भाव स्थापित करने के लिए स्याद्वाद का आवि-ष्कार किया। स्थाग्चाद का आद्य है-प्रत्येक धर्म एवं विचारपक्ष में कुछ न न कुछ सचाई का अंश रहा हुआ है। अस्तु, हमें विरोध में न पड़ कर, प्रत्येक व्यक्ति, पक्ष तथा धर्म की सचाई के अंश को आदर देना चाहिए और परस्पर प्रेम एवं सद्भाव का वाता-वरण पैदा करना चाहिए।

 भगवान् ने धर्म को परिभाषा बतलाते हुए भी यही उच्च भाव व्यक्त किए थे। आपने कहा था-

#### महावीर की जीवन-रेखाएँ:४१

''संसार में कल्याण करने वाला उत्क्वष्ट मंगल एक-मात्र धर्म ही है। और, वह धर्म और कोई नहीं− अहिंसा, संयम एवं तप ही यथार्थ धर्म है।''

• पाठक देख सकते हैं — भगवान् ने यह नहीं बत-लाया कि जैन-धर्म ही उत्कृष्ट धर्म है, या मैं जो कुछ कह रहा हूँ, वही उत्कृष्ट मंगल है। भगवान् जानते थे कि-कोई भी सत्य- क्षेत्र, काल, व्यक्ति, पंथ या परम्परा आदि के बन्धन में कभी नहीं रह सकता। सच्चा धर्म-अहिंसा है, जिसमें जीव-दया, विशुद्ध प्रेम और भ्रातृ - भाव का समावेश होता है। सच्चा धर्म-संयम है, जिसमें मन और इन्द्रियों को सम्यक् नियं-त्रित कर स्वात्म-रमणता का आनन्द लिया जाता है। सच्चा धर्म- तप है, जिसमें सेवा, तितिक्षा, आत्म-चिन्तन, आत्म-शुद्धि और अध्ययन आदि का समावेश होता है। जब यह तीनों अंग मिल जाते हैं, तो धर्म को साधना पूर्ण अवस्था पर पहुँच जाती है। फलतः साधक सदा के लिए पाप - कालिमा से पूर्णतः मुक्त हो जाता है, आत्मा से परमात्मा बन जाता है।

#### जन - जागरण

 अधिक क्या भगवान् महावीर का तीर्थंकरकाल से सम्बन्धित ३० वर्ष का जीवन बड़ा ही महत्त्वपूर्ण एवं

विश्व-कल्याणकारी रहा है। जीवन का एक क्षण भी इधर - उधर न गँवा कर विश्व - कल्याण के लिए वे सतत् प्रयत्नशील रहे।

 क्या मगध, क्या बंग, क्या सिन्ध, दूर-दूर तक के प्रदेशों में घूम - घूम कर जनता को सत्य का सन्देश सुनाया, उसे सत्पथ पर लगाया। तत्कालीन इतिहास को देखने से पता चलता है कि भगवान् जिधर भी जाते थे, मानव समाज का काया पलट होता चला जाता था। भारत का अधिकांश मानव-समाज भोग-विलास के गर्तों से निकल कर त्याग, वैराग्य की ऊँची-से-ऊँची भूमिकाओं पर आरूढ हो गया था।

 मेघकुमार, नन्दिषेण जैसे अमित वैभव की गोद में पलने वाले राजकुमारों की टोलियाँ, भिक्षु का वाना पहने, नंगे सिर और नंगे पैरों, हजारों विघ्न-बाधाओं को सहती हुई, जब नगर-नगर में, गाँव गाँव में, घर-घर में घूमती होंगी, महावोर का पावन सन्देश जनता को सुनाती होंगी, तब कितना भव्य एवं मोहक रहा होगा-उस समय का वह दृश्य !

 रंग - महलों में जीवन बितानेवाली नन्दा, कृष्णा-जैसी हजारों असूर्यम्पश्या महारानियाँ जव भिक्षुणी बनती होंगी, और जब वे त्याग - वैराग्य की जीती- महावीर की जीवन-रेखाएँ : ५१

जागती मूर्तियाँ भगवान् महावीर के सन्देश का मंगल-गान घर - घर सुनाती फिरती होंगी, तब यह पामर दुनिया क्या-से क्या हो जाती होगी ? पत्थर-से-पत्थर हृदय भी पिघल कर मोम बन जाते होंगे, भगवान् के विश्वोपकारी घर्म-सन्देश के आगे वे श्रद्धा से मस्तक भूका देते होंगे।

 भगवान् के संघ में १४००० भिक्षु थे, ३६००० भिक्षुणियाँ थीं, १,५६००० श्रावक थे, और ३,९८००० श्राविकाएँ थीं। प्रसिद्ध तत्त्वज्ञ वा० मो० शाह के भावों में — "जबकि रेल, तार, पोस्ट इत्यादि कुछ भी प्रचार के साधन न थे, तब तीस वर्ष के छोटे-से प्रचारकाल में पादविहार के द्वारा जिस महापुरुष ने इतना विशाल प्रचार-कार्य आगे बढ़ाया, उसके उत्साह, धैर्य, सहन-शीलता, ज्ञान, वीर्य व तेज कितनी उच्चकोटि के होंगे? इसका अनुमान सहज ही में किया जा सकता है। तत्कालीन इतिहास की सामग्री को उठा कर देखते हैं, तो चहुं और त्याग - थैराग्य एवं आत्म - चिन्तन का समुद्र उमड़ता हुआ मिलता है।"

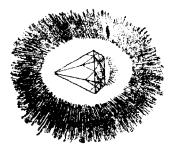
मिर्वाज

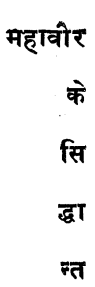
 पावानरेश हस्तिपाल के आग्रह पर भगवान् ने अन्तिम वर्षावास—चातुर्मास पावा में किया हुआ था। धर्म-प्रचार करते हुए कार्त्तिक की अमावस्या आ चुकी

थी, स्वातिनक्षत्र का योग चल रहा था। भगवान् एक प्रकार से विदा लेते हुए सोलह पहर से निरन्तर, जनता को अपनी अन्तिम थाती प्रदान करने के रूप में, धर्म-प्रवचन कर रहे थे। नौ मल्लि और नौ लिच्छवि-इस प्रकार अठारह गण-नरेश सेवा में पौषध किये हुए थे, भगवान् स्वयं भी दो दिन के उपवासी थे, शुक्ल-ध्यान के द्वारा अवशिष्ट रहे वेदनीय, आयुष्य, नाम गोत्र- इन चार अघाति कर्मों के आवरणों को भी हटा कर सदा के लिए अजर-अमर हो गए - जैन परिभाषा में निर्वाण पा कर सिद्ध, बुद्ध, मुक्त हो गए।

वह ज्ञान - सूर्य हम से अलग होकर मुक्ति - लोक में चला गया है। आज हम उसके साक्षात् दर्शन नहीं कर सकते। परन्तु, उसकी धर्म - प्रवचन के रूप में प्रसारित ज्ञानकिरणें आज भी हमारे सामने प्रकाशमान हैं। हमारा कर्तव्य है कि---हम उन ज्ञानकिरणों के उज्ज्वल प्रकाश में सत्य का अनुसन्धान करें और जीवन सफल बनाएँ !







## शोषण मुक्तिः अपरिग्रह

दुःरवौं का मूल

 भगवान् महावीर ने परिग्रह, संग्रहवृत्ति एवं 'तृष्णाको संसार के समग्र डुःख एवं वलेशों का मूल कहा है। संसार के समस्त जीव तृष्णा-वश हो कर अज्ञान्त और दुःखी हो रहे हैं। तृष्णा, जिसका कहीं अन्त नहीं, कहीं विराम नहीं⊸जो अनन्त आकाश के समान अनन्त है, उसकी संपूर्ति सीमित धन-धान्य आदि से कैसे हों सकती है ? जिससे मानव मन को भी शान्ति मिले। फिर भी संसारी आत्मा धन, जन एवं भौतिक पदार्थों में सुख की, शान्ति की गवेषणा करते हैं। परम्तु उनका यह प्रयरन व्यर्थ है। क्योंकि मुष्णा⊦का अन्त किए डिना कभी सुख एवं शान्ति मिलेगी ही नहीं। लाभ से लोभ की अभिवृद्धि होती है । तृष्णा से व्याकुलता की बेल फैलती है, इच्छा-से-इच्छा बढ़ती है। परिग्रह, संग्रह, संचय, तृष्णा, इच्छा तथा लालसा एवं आसक्तिभाव और मुच्छाभाव-ये सभी शब्द एकार्थक हैं। जैसे अग्नि में घृत डालने से वह कम न होकर अधिकाधिक बढ़ती है, वैसे ही संग्रह एवं परिग्रह से तृष्णा की आग शान्त न हो कर और अधिक प्रदीप्त होती जाली है।

#### परिग्रह के मूल केन्द्र

• 'कनक और कान्ता' परिग्रह के मूल केन्द्र-बिन्दु हैं । मेरा धन, मेरा परिवार, मेरी सत्ता, मेरी शक्ति-यह भाषा, यह वाणी परिग्रह-वृत्ति में से जन्म पाती है । बन्धन क्या है ? इस प्रश्त के उत्तर में भगवान् महावीर ने कहा--''परिग्रह और आरम्भ ।'' आरम्भ का, हिंसा का जन्म भी परिग्रह से ही माना गया है । मनुष्य धन का उपार्जन एवं संरक्षण इसलिए करता है कि इससे उसकी रक्षा हो सकेगी । पर यह विचार ही मिथ्या है, भ्रान्त है । भगवान् ने तो स्पष्ट कहा है-"वित्तेण ताणं न लभे पमत्ते ।'' धन कभी किसी प्रमादी की रक्षा नहीं कर सका है । सम्पत्ति और सत्ता का व्यामोह मनुष्य को भ्रान्त कर देता है । सम्पत्ति आसक्ति को और सत्ता अहंकार को जन्म दे कर, सुख की अपेक्षा दुःख की ही सृष्टि करती है ।

#### सुरव का राजमार्ग

० इच्छा और तृष्णा पर विजय पाने के लिए भगवान् ने कहा- ''इच्छाओं का परित्याग कर दो। यही सुख का राजमार्ग है। यदि इच्छाओं की सम्पूर्ण त्याग करने की क्षमता तुम अपने अन्दर नहीं पाते हो, तो इच्छाओं का परिमाण करो। यह भी सुख का एक अर्ध-विकसित मार्ग है।'' संसार में भोग्य पदार्थ

अनन्त हैं। किस-किसकी इच्छा करोगे, किस-किसकी भोगोगे। पुद्गलों का भोग अनन्त-काल से होता था रहा है, क्या कभी शान्ति मिल्ली, सुख मिला? सुख तृष्णा के क्षय में है, सुख इच्छा के निरोध में है। सुखी होने के उक्त मार्ग को भगवान् ने अपनी वाणी में अपरिग्रह - महाव्रत तथा इच्छापरिमाण - अणुव्रत, इस प्रकार दो विकल्पों में प्रस्तुत किया। यह साधक की अपनी शक्ति पर निर्भर है, कि वह कौन-सा मार्ग ग्रहण करता है। आखरी सिद्धान्त तो यह है, कि परिग्रह का परित्याग करो। धीरे - धीरे करो या एक साथ करो, पर करो अवश्य ।

### परिग्रह : मूर्ट्छभाव

 परिग्रह क्या है ? इसके विषय में भगवान् ने अपने प्रवचनों में इस प्रकार कहा है-

''वस्तु अपने आप में परिग्रह नहीं है। यदि उसके प्रति मूर्च्छाभाव आता है, तो वह परिग्रह हो जाता है।

"जो व्यक्ति स्वयं अनावश्यक मर्यादाहीन संग्रह करता है, दूसरों से संग्रह कराता है, संग्रह करने वालों का अनुमोदन करता हू-वह भव-बन्धनों से कभी मुक्त नहीं हो सकता।"

''संसार के जीवों के लिए परिग्रह से वढ़कर अन्य कोई पाश (बन्धन) नहीं है ।'' "धर्म के मर्म को समझने वाले ज्ञानी-जन अन्य भौतिक साधनों पर तो क्या, अपने तन पर भी मूच्र्छा-भाव नहीं रखते।"

''धन संग्रह से दुःख की वृद्धि होती है, धन ममता का पाश है, और वह भय को उत्पन्न करता है।''

''इच्छा आकाश के समान अनन्त है, उसका कभी भी अन्त नहीं आता।''

#### संसार का कारणः तूष्णा

 परिग्रह कलेश का मूल है, और अपरिग्रह सुखों का मूल । तृष्णा संसार का कारण है, सन्तोष मोक्ष का । इच्छा से व्याकुलता उत्पन्न होती है, और इच्छा-निरोध से अध्यात्म सुख । अतः परिग्रह पाप है और अपरिग्रह धर्म है ।

• भगवान् महावीर ने कहा — सुख वस्तु निष्ठ नहीं, विचार - निष्ठ है। सुख बाह्य वस्तु में नहीं, मनुष्य की भावना में है। तन आत्मा के अधीन है, या आत्मा तन के ? भौतिकवादी कहता है — शरीर ही सब-कुछ है। अध्यात्मवादी कहेगा – यह ठीक नहीं है। यह शरीर ही आत्मा के अधीन है। जो कुछ भी करना है यान करना है, वह सब आत्मा के नियंत्रण में होना चाहिए। जब तक जीवन है, तब तक बाह्य

वस्तुओं का सर्वथा त्याग शक्य नहीं, परन्तु अपनी अनर्गल तृष्णा पर नियन्त्रण अवश्य होना चाहिए। बिना इसके अपरिग्रह का पालन नहीं हो सकेगा। अपरिग्रह धर्म की सवसे पहली मांग है-इच्छा-निरोध की। इच्छा - निरोध यदि नहीं हुआ, तो तृष्णा का अन्त नहीं होगा। इसका अर्थ यह नहीं कि मानव आवश्यक वस्तुओं का, खाने-पीने-पहनने आदि की वस्तुओं का सेवन ही न करे ! करे, किन्तु जीवन-रक्षा के लिए, भोग-विलास की भावना से नहीं और वह भी जल-कमल के समान निर्लिप्त हो कर । आयरिज्यह : संस्कृति

अपरिग्रह का सिद्धान्त समाज में शान्ति उत्पन्न करता है, राष्ट्र में समताभाव का प्रसार करता है, व्यक्ति एवं परिवार में आत्मीयता का आरोपण करता है। परिग्रह से अपरिग्रह की ओर बढ़ना- यह धर्म है, संस्कृति है। अपरिग्रहवाद में सुख है, मंगल है, शान्ति है। अपरिग्रहवाद में स्वहित भी है, परहित भी है। अपरिग्रहवाद अधिकार पर नहीं, कर्त्तव्य पर बल देता है। शान्ति एवं सुख के साधनों में अपरिग्रहवाद एक मुख्यतम साधन है। क्योंकि वह मूलत: अध्यात्मवाद-मूलक हो कर भी समाज-मूलक है।

Ж

# आत्मा का अमर संगीत : अहिंसा

जैन - संस्कृति की संसार को जो सबसे बड़ी देन है, वह अहिंसा है। अहिंसा का यह महान् विचार, जो आज विश्व - शान्ति का सर्वश्रेष्ठ साधन समझा जाने लगा है, और जिसकी अमोघ शक्ति के सम्मुख संसार की समस्त संहारक शक्तियाँ कुण्ठित होती दिखाई देने लगी हैं—एक दिन जैन-संस्कृति के महान् उन्नायकों द्वारा ही हिंसा-काण्ड में लगे उन्मत्त संसार के सामने रखा गया था।

 जैन - संस्कृति का महान् संदेश है – कोई भी मनुष्य समाज से सर्वथा पृथक् रह कर अपना अस्तित्व कायम नहीं रख सकता। समाज में घुल मिल कर ही वह अपने जीवन का आनन्द उठा सकता है और आस-पास के अन्य संगी - साथियों को भी उठाने दे सकता है। जब यह निश्चित है कि व्यक्ति समाज से अलग नहीं रह सकता, तब यह भी आवश्यक है कि वह अपने हृदय को उदार बनाए, विशाल बनाए, ब्यापक बनाए, विराट् बनाए और जिन लोगों के साथ रहना है, काम करना है, उनके हृदय में अपनी

ओर से पूर्ण विश्वास पैदा करे। जब तक मनुष्य अपने पार्श्ववर्ती समाज में अपनेपन का भाव पैदा न करेगा अर्थात जब तक दूसरे लोग उसको अपना आदमी न समफोंगे और वह भी दूसरों को अपना आदमी न समफोगा, तबतक समाज का कल्याण नहीं हो सकता। एक बार ही नहीं, हजार बार कहा जा सकता है कि नहीं हो सकता। एक - दूसरे का आपस में अविश्वास ही तो आज तबाही का कारण बना हुआ है।

 संसार में जो चारों ओर दुःख का हाहाकार है, वह प्रकृति की ओर से मिलने वाला तो मामूली - सा ही है। यदि अधिक गहराई से अन्तर्नि रीक्षण किया जाए तो प्रकृति, दुःख की अपेक्षा हमारे सुख में ही अधिक सहायक है। वास्तव में जो कुछ भी ऊपर का दुःख है, वह मनुष्य पर मनुष्य के द्वारा ही लादा हुआ है। यदि हर एक व्यक्ति अपनी ओर से दूसरों पर किए जाने वाले दुःखों के जाल को हटा ले, तो यह संसार आज ही नरक से स्वर्ग में बदल सकता है।

### अमर आदर्श

 जैन-संस्कृति के महान् संस्कर्ता अन्तिम तीर्थंकर भगवान् महावीर ने तो राष्ट्रों में परस्पर होने वाले युद्धों का हल भी अहिंसा के द्वारा ही बतलाया है। उनका आदर्श है कि धर्म-प्रचार के द्वारा ही विश्व भर के प्रत्येक सनुष्य के हृदय में यह जँचा दो कि वह 'स्व' में ही सन्तुष्ट रहे, 'पर' की ओर आकृष्ट होने का कभी भी प्रयत्न न करे। पर की ओर आकृष्ट होने का अर्थ है-दूसरों के सुख-साधनों को देख कर लालायित हो जाना और उन्हें छीनने का दुःसाहस करना।

• हाँ, तो जब तक नदी अपने दो पाटों के बीच में वहती रहती है, तब तक उससे संसार को लाभ-ही-लाभ है, हानि कुछ भी नहीं। ज्योंही वह अपनी सीमा से हट कर आस - पास के प्रदेश पर अधिकार जमाती है, बाढ़ का रूप घारण कर लेती है, तो संसार में हाहाकार मच जाता है, प्रलय का दृश्य खड़ा हो जाता है। यही दशा मनुष्यों की है। जब तक सब - के - सब मनुष्य अपने - अपने 'स्व' में ही प्रवाहित रहते हैं, तब तक कुछ अशान्ति नहीं है, लड़ाई - झगड़ा नहीं है। अशान्ति और संघर्ष का वातावरण वहीं पैदा होता है, जहाँ कि मनुष्य 'स्व' से बाहर फैलना शुरू करता है, दूसरों के अधिकारों को कुचलता है और दूसरों के जीवनोपयोगी साधनों पर कब्जा जमाने लगता है।

प्राचीन जैन-साहित्य उठा कर आप देख सकते
हैं कि भगवान् महावीर ने इस दिशा में बड़े स्तुत्य

प्रयत्न किए हैं। वे अपने प्रत्येक गृहस्य शिष्य को पाँचवें परिग्राह परिमाणव्रत की मर्यादा में सर्वदा 'स्व' में ही सीमित रहने की शिक्षा देते हैं। व्यापार, उद्योग आदि क्षेत्रों में उन्होंने अपने अनुयायियों को अपने न्याय-प्राप्त अधिकारों से आगे कभी नहीं बढ़ने दिया। प्राप्त अधिकारों से आगे बढ़ने का अर्थ है-अपने दूसरे साथियों के साथ मर्यादाहीन घातक संघर्ष में उतरना।

० जैन - संस्कृति का अमर आदर्श है – प्रत्येक मनुष्य अपनी उचित आवश्यकना की पूर्ति के लिए ही, उचित साधनों का सहारा लेकर, उचित प्रयत्न करे। आवश्यकता से अधिक किसी भी सुख-सामग्री का संग्रह करके रखना, जैन - संस्कृति में चोरी है। व्यक्ति, समाज और राष्ट्र परस्पर क्यों लड़ते हैं ? इसी अनुचित संग्रह-वृत्ति के कारण। दूसरों के जीवन की, जीवन के सुख - साधनों की उपेक्षा करके मनुष्य कभी भी सुख-शान्ति प्राप्त नहीं कर सकता। अहिंसा के ब<sup>ं</sup>ज अपरिग्रह वृत्ति में ही ढूँढे जा सकते हैं। एक अपेक्षा से कहें, तो अहिंसा और अपरिग्रहवृत्ति, दोनों परस्पर पर्यायवाची शब्द हैं।

दुद्ध और अहिंसा: अत्म - रक्षा के लिए उचित प्रतिकार के साधन

महावीर के सिद्धान्त: ६३

जुटाना, जैन - धर्म की दुष्टि से विरुद्ध नहीं है । परन्तु आवश्यकता से अधिक संगृहीत एवं संगठित श्रवित अवश्य ही संहार - लीला का अभिनय करेगी, अहिंसा को मरणोन्मूखी बनाएगी । अतः आप आइचर्य न करें कि पिछले कुछ वर्षों से जो निः शस्त्रीकरण आन्दोलन चल रहा है. प्रत्येक राष्ट्र को सीमित युद्ध - सामग्री रखने को कहा जा रहा है, वह जैन - तीर्थकरों ने हजारों वर्ष पहले चलाया था। आज जो काम कानन द्वारा, पारस्परिक विधान के द्वारा लिया जाता है, तब वह उपदेशों द्वारा लिया जाता था । भगवान् महावीर ने बड़े - बड़े राजाओं को जैन - धर्म में दीक्षित किया था और उन्हें नियम दिया था कि वे राष्ट्र - रक्षा के काम में आने वाले शस्त्रों से अधिक शस्त्रों का संग्रह न करें। साधनों का आधिक्य मनुष्य को उद्दण्ड बना देता है । प्रभुता की लालसा में आ कर एक दिन वह कहीं-न-कहीं किसी पर चढ़ दौड़ेगा और मानव-संसार में युद्ध की आग भड़का देगा। इसी दष्टि से तीर्थंकर हिंसा के मूलकारणों को उखाड़ने का प्रयत्न करते रहे ।

जैन - तीर्थंकरों ने कभी भी युद्धों का समर्थन नहीं
किया। जहाँ अनेक धर्माचार्य साम्राज्यवादी राजाओं
के हाथों की कठपुतली बन कर युद्ध के समर्थन में

आए हैं, युद्ध में मरने वालों को स्वर्गका लालच दिखाते आए हैं, राजा को परमेश्वर का अंश बता कर उसके लिए सब - कुछ अर्पण कर देने का प्रचार करते आए हैं, वहाँ जैन - तीर्थंकर इसके विरोध में काफो सुदृढ़ रहे हैं । 'प्रश्नव्याकरण' और 'भगवती-सूत्र' युद्ध के विरोध में कितने अधिक मुखर हैं ? यदि थोड़ा - सा भी अवकाश प्राप्त कर देखने का प्रयत्न करेंगे, तो विपुलमात्रा में युद्ध - विरोधी विवार-सामग्री प्राप्त कर सकोंगे। आप जानते हैं, मगधाधि-पति अजातशत्र कूणिक भगवान् महावीर का कितना अधिक उत्क्रुष्ट भक्त था । 'औपपातिक सूत्र' में उसकी भक्ति का चित्र चरम सीमा पर पहुँचा हुआ मिलता है । प्रतिदिन भगवान् के कुशल-समाचार जान कर फिर अन्न-जल ग्रहण करना, कितना उग्र नियम है । परन्तु, वैज्ञाली पर कूणिक द्वारा होने वाले आक्रमण का भगवान् ने जरां भी समर्थन नहीं किया, प्रत्युत नरक का अधिकारी बताकर उसके पाप - कर्मों का नग्नरूप जनता के सामने रख दिया। अजातशत्रु इस पर रुष्ट भी हो जाता है, किन्तु भगवान् महावीर इस बात की कुछ भी परवाह नहीं करते । भला पूर्ण अहिंसा के अवतार रोमांचकारी नर-संहार का समर्थन कैसे कर सकते थे ?

#### जीओ और जीने दो

० जैन-तीर्थंकरों की तथाकथित अहिंसा का माव आज की मान्यता के अनुसार निष्क्रियता का रूप भी नहीं था। वे अहिंसा का अर्थ- प्रेम, परोपकार, करुणा, दया, सेवा, सहानुभूति, मैत्री, सहयोग, सह -अस्तित्व - भावना, विश्व - बन्धुत्व आदि करते थे। जैन - तीर्थंकरों का आदर्श यहीं तक सीमित न था-'स्वयं आनन्द से जोओ और दूसरों को जीने दो।'' उनका आदर्श था-''दूसरों के जीने में मदद भी करो, और अवसर आने पर दूसरों के जीने में मदद भी करो, और अवसर आने पर दूसरों के जीवन की रक्षा के लिए अपने जीवन की आहुति भी दे डालो यानी दूसरों को जिला कर जीओ।'' वे उस जीवन को कोई महत्त्व न देते थे, जो जन - सेवा के मार्ग से सर्वथा दूर रह कर एकमात्र भक्तिवाद के अर्थ - जून्य किया - काण्डों में ही उलझा रहता हो।

 भवगान् महावीर ने तो एक बार यहाँ तक कहा था— ''मेरी सेवा करने की अपेक्षा दीन - दुखियों की सेवा करना, कहीं अधिक श्रेयस्कर है। वे मेरे भक्त नहीं, जो सिर्फ मेरी भक्ति करते हैं, माला फेरते हैं।'' मेरी आज्ञा है-''प्राणिमात्र को यथोचित सुख, सुविधा ओर शान्ति पहुँचाना ।'' भगवान् महावीर का यह

महान् ज्योतिर्मय सन्देश आज भी हमारी आँखों के सामने हैं। यदि हम थोड़ा - सा भी सत्प्रयत्न करना चाहें, उक्त सन्देश का सूक्ष्म बीज यदि हम में से कोई देखना चाहें. तो उत्तराध्ययन सूत्र की 'सर्वार्थसिद्धि वृत्ति' तथा आचार्य हरिभद्र की 'आवश्यक वृत्ति' में देख सकते हैं।

### अमृतमय सन्देश : अहिंसा

 अहिंसा के अग्रगण्य सन्देशवाहक भगवान् महावीर है । अ<sub>'</sub>ज दिन तक उनके अमर संदेशों का गौरव-गा**न** गाया जा रहा है। आपको मालम है कि ढाई हजार वर्ष पहले का समय भारतीय संस्कृति के इतिहास में एक अतीव अन्धकारपूर्ण युग माना जाता है। देवी-देवताओं के आगे पशुबलि के नाम पर रक्त की नदियाँ बहाई जाती थीं, मांसाहार और सुरापान का दौर , चलता था । अस्पृत्र्यता के नाम पर करोड़ों की संख्या में मनूष्य अत्याचार की चक्की में पिस रहे थे । स्त्रियों को भी मनूष्योचित अधिकारों से वंचित कर दिया गया था। एक क्या, अनेक रूपों में सब ओर हिंसा का घातक साम्राज्य छाया हुआ था। भगवान् महावीर ने उस समय अहिंसा का अमृतमय सन्देश दिया, जिससे भारत का कायापलट हो गया । मनुष्य राक्षसी-भावों से हट कर मनुष्यता की सीमा में प्रविष्ट हुआ ।

६७: महावीर के सिद्धान्त

क्या मनूष्य, क्या पद्यु, सभी के प्रति उसके हृदय में प्रेम का सागर उमड पड़ा । अहिंसा के सन्देश ने सारे मानवीय सुधारों के महल खड़े कर दिए। दुर्भाग्य से आज वे महल फिर गिर रहे हैं। जल, **यल, न**भ कितनी बार खन से रंगे जा चुके हैं और भविष्य में इनसे भी कहीं अधिक भयंकर रूप से रंगने की तैया-रियां हो रहीं हैं। एक के बाद दूसरे युद्ध के स्वप्न देखने का कम बंद नहीं हुआ है । परमाणु वम−आण-विक शस्त्रास्त्रों के आविष्कार की सब देशों में होड रूग रही है । सब ओर अविश्वास <mark>और</mark> दूर्भाव चक्कर काट रहे हैं। अस्तू, आवश्यकता है- आज फिर जैन तीर्थंकरों के, भगवान् महावीर के−'अहिंसा परमोधर्मः' की। मानव - जाति के स्थायी सुखों के स्वप्नों को एकमात्र अहिंसा ही पूर्ण कर सकती है, इसके अति-रिक्त और कोई दूसरा विकल्प नहीं है-

" अहिंसा भूतानां जगति विदितं ब्रह्म परमम्।"



# जैन - दर्शन का मूल स्वर ः

# अनेकान्त

 अनेकान्तवाद जैन-दर्शन की आधार-शिला है।
जैन-तत्त्व-ज्ञान की सारी इमारत, इसी 'अनेकान्त-सिद्धान्त' को नींव पर खड़ी है। वास्तव में अनेकान्त-वाद को जैन - दर्शन का मूल प्राण-तत्त्व ही समझना चाहिए। जैन-धर्म में जब भी, जो भी बात कही गई है, वह अनेकान्त की कसौटी पर अच्छो तरह जाँच-परख कर ही कही गई है। यही कारण है कि दार्श-निक साहित्य में जैन-दर्शन का दूसरा नाम अनेकान्त-दर्शन भी है।

अनेकान्तवाद का अर्थ है - प्रत्येक वस्तु एवं स्थिति को भिन्न-भिन्न दृष्टिविन्दुओं से देखना, परखना, समझना। अनेकान्तवाद का यदि एक ही शब्द में अर्थ समझना चाहें, तो उसे 'अपेक्षावाद' कह सकते हैं। जैन-धर्म में सर्वथा एक ही दृष्टिकोण से पदार्थ के अवलोकन करने की पद्धति को अपूर्ण एवं अप्रामा-णिक समझा जाता है। और एक ही वस्तु में भिन्न-भिन्न धर्मों के कथन करने की पद्धति को पूर्ण एवं प्रामाणिक माना गया है। यह पद्धति ही अनेकान्तवाद है । अनेकान्तवाद के ही–अपेक्षावाद, कथंचित्वाद, स्याद्वाद और नयवाद आदि नामान्तर हैं ।

• जैन-धर्म की मान्यता है कि-प्रत्येक पदार्थ, चाहे वह छोटा - से - छोटा रजकण हो, चाहे बड़ा-से-बड़ा हिमालय या सुमेरु हो, अनन्त धर्मों का समूह है। धर्म का अर्थ-गुण है, विशेषता है। उदाहरण के लिए, आप फल को ले लीजिए। फल में रूप भी है, रस भी है, गन्ध भी है, स्पर्श भी है, आकार भी है, रस भी है, गन्ध भी है, स्पर्श भी है, आकार भी है, भूख बुझाने की क्षमता है, अनेक रोगों को दूर करने की शक्ति है और साथ ही अनेक रोगों को पैदा करने की भी शक्ति है। कहाँ तक गिनाएँ? हमारी बुद्धि बहुत सीमित है। अतः हम वस्तु के समस्त अनन्त धर्मों को बिना पूर्ण अनन्त केवलज्ञान के हुए नहीं जान सकते। परन्तु स्पष्टतः प्रतीयमान बहुत से धर्मों को तो जान ही सकते हैं।

## 'ही' और 'भी'

० हाँ, तो किसी भी पदार्थ एवं स्थिति को केवल एक पहलू से, केवल एक धर्म से जानने का या कहने का आग्रह मत कीजिए । प्रत्येक पदार्थ एवं स्थिति को पृथक् - पृथक् पहलुओं से देखिए और कहिए । इसी का नाम अनेकान्तवाद है, स्याद्वाद है । अनेकान्त वाद अनन्त धर्मात्मक वस्तू के सम्बन्ध में विचार

करने को एक पद्धति है, स्याद्वाद उसी अनेकान्त के हमारे दृष्टिकोण को विस्तृत करता है, हमारी विचार-धारा को पूर्णता की ओर ले जाता है ।

 फल के सम्बन्ध में जब हम कहते हैं कि-फल में रूप भी है, रस भी है, गन्ध भी है, स्पर्श भी है, आदि-आदि, तब तो हम अनेकाग्तवाद का उपयोग करतेहैं और फरू के सत्य काठीक - ठीक निरूपण करते हैं। इसके विपरोत जब हम एकान्त आग्रह में आ कर यह कहते हैं कि-फल में केवल रूप ही है, रस ही है, गन्ध ही है, स्पर्श ही है आदि-आदि, तब हम मिथ्या सिद्धान्त का प्रयोग करते हैं । 'भी' में दूसरे धर्मों की स्वीकृति का स्वर छिपा हुआ है, जबकि ही' में दूसरे धर्मों का स्पष्टतः निषेध है। रूप भी है-इसका यह अर्थ है कि फल में रूप भी है और दूसरे रस आदि धर्म भी हैं। और रूप ही है- इसका यह अर्थ है कि फल में रूप ही है और दूसरे रस आदि कुछ नहीं हैं। यह 'भी' और 'ही' का अन्तर ही अनेका-न्तवाद और एकान्तवाद है। 'भी' अनेकान्तवाद है, तो 'ही' एकान्तवाद ।

एक आदमी बाजार में खड़ा है। एक ओर से एक
छड़का आया। उसने कहा— 'पिताजी'। दूसरी ओर
से एक बूढ़ा आया। उसने कहा— 'पुत्र'। तीसरी ओर

एक अधेड व्यक्ति आया। उसने कहा 'भाई'। चौथी ओर से एक छात्र आया। उसने कहा- 'मास्टरजी।' मतलब यह है कि - उसी आदमी को कोई चाचा कहता है, कोई ताऊ कहता है, कोई मामा, कोई भानजा आदि - आदि । सब झगड़ते हैं- यह तो पिता ही है, पुत्र ही है, भाई ही है, मास्टर ही है, चाचा ही है आदि - आदि । अब बताइए, कैसे निर्णय हो ? उनका यह संघर्ष कैसे मिटे ? वास्तव में यह आदमी है क्या ? यहाँ पर स्याद्वाद को जज बनाना पड़ेगा। स्याद्वाद पहले लड़के से कहता है कि- हाँ, यह पिता भी है । तुम्हारे ही लिए तो पिता है, चूँकि तुम इसके पूत्र हो, पर सब लोगों का तो पितां नहीं है। बूढ़े से कहता है – ह**ौ**, यह पुत्र भी है । तुम्हारी अपनी अपेक्षा से ही यह पुत्र है, ँसब लोगों की अपेक्षा से तो नहीं। क्या सारी दुनिया का पुत्र है। मतलब यह है कि यह आदमी अपने पुत्र को अपेक्षा से पिता है, अपने पिता की अपेक्षा से पुत्र है, अपने भाई की अपेक्षा से भाई है, अपने विद्यार्थी की अपेक्षा से गुरु है। इसी प्रकार अपनी-अपनी अपेक्षा से चाचा, ताऊ, मामा, भानजा, पति, मित्र सब है । एक ही आदमी में अनेक धर्म हैं, परन्तु भिन्न - भिन्न अपेक्षा से । यह नहीं, कि उसी पुत्र की अपेक्षा से पिता, उसी पुत्र की अपेक्षा

से पुत्र, उसी पुत्र की अपेक्षा से भाई, मास्टर, चाचा, ताऊ, मामा, भानजा हो । ऐसा नहीं हो सकता । यह पदार्थ-विज्ञान के नियमों के विरुद्ध है ।

० अच्छा, अनेकान्त एवं स्याद्वाद को समझने के लिए तुम्हें कुछ और बताएँ । एक आदमी काफी ऊँचाहै, इसलिए कहता है – कि 'मैं बड़ा हूं।' हम पूछते हैं — 'क्या आप पहाड़ से भी बड़े हैं ?' वह झट कहता है 'नहीं साहब, पहाड़ से तो मैं छोटा हूं। मैं तो इन साथ आदमियों की अपेक्षा से कह रहा था कि मैं बड़ा हूं।' अब एक दूसरा आदमी है। वह अपने साथियो से नाटा है, इसलिए कहता है कि – मैं छोटा हूं।' हम पूछते हैं— 'क्या आप चींटी से भी छोटे हैं ?' वह झट उत्तर देता है--'नहीं साहब, चोंटी से तो मैं बड़ा हूं। मैं तो अपने इन कदावर साथियों की अपेक्षा से कह रहा था कि मैं छोटा हूँ ।' अब तुम्हारी समझ में अपेक्षावाद आ गया होगा कि हर एक चीज छोटी भी है, और बड़ी भी। अपने से बड़ी चीजों की अपेक्षा छोटी है भौर अपने से छोटी चीजों की अपेक्षा बड़ी है। यह मर्म अनेकान्तवाद के बिना कभी भी समझ में नहीं आ सकता।

 अनेकान्तवाद को समझने के लिए प्राचीन आचार्यों ने हाथी का उदाहरण दिया है। एक गाँव में जन्म के अंधे छह मित्र रहते थे। सौभाग्य से वहाँ एक हाथी आ निकला। गाँव वालों ने कभी हाथी देखा नहीं, धूम मच गई। अधोंने भी हाथी का आना सुना, तो देखने दौड़े। अंधे तो थे ही, देखते क्या ? हर एक ने हाथ से टटोलना शुरू किया। किसी ने पूछ पकड़ी, तो किसी ने सूँड, किसी ने कान पकड़ा, तो किसी ने दाँत, किसी ने पैर पकड़ा, तो किसी ने पेट। एक - एक अंग को पकड़ कर हर एक ने समफ लिया कि मैंने हाथी देख लिया है।

अपने स्थान पर आए तो हाथी के संबंध में चर्चा छिड़ी। पूँछ पकड़ने वाले अंधे ने कहा— "हाथी तो मोटे रस्सा जैसा था।" सूँड पकड़ने वाले ने कहा— "भूठ, बिल्कुल भूठ ! हाथी कहीं रस्सा जैसा होता है। अरे हाथी तो मुसल जैसा था।" तीसरा कान पकड़ने वाला वोला— "आँखें काम नहीं देतीं, तो क्या हुआ ? हाथ तो घोखा नहीं दे सकते । मैंने हाथी को टटोल कर देखा था, यह ठी ह छाज जैसा था। चौथे दाँत पकड़ने वाले सूरदास बोले— "तुम सब क्यों गप्यें मारते हो ? हाथी तो कुशा—कुदाल जैसा था !" पाँचवे पैर पकड़ने वाले महाशय ने कहा— कुछ भगवान का भी भय रखो। नाहक क्यों मूठ बोलते हो ? हाथी तो खंभा जैसा है।" छठे पेट पकड़ने वाले सूरदास गरज उठे-अरे क्यों बकवास करते हो ? पहले पाप किए तो

अन्धे हुए, अब व्यर्थ का फूठ बोल कर क्यों उन पापों की जड़ों में पानी सींचते हो ! हाथी तो भाई, मैं भी देख कर आया हूँ। वह अनाज भरने की कोठी जैसा है।'' अब क्या था, आपस में वाक् - युद्ध ठन गया। सब एक-दूसरे की भर्त्सना करने लगे।

 सौभाग्य से वहाँ एक आँखों वाला सत्पुरुष आ गया। उसे अन्धों की तू - तू, मैं - मैं सुन कर हँसी आ गई। पर, दूसरे ही क्षण उसका चेहरा गंभीर हो गया, उसने कहा- ''बन्धुओं क्यों भगड़ते हो ? जरा मेरी बात भी सुनो । तुम सब सच्चे भी हो और फुठे भी। तुम में से किसी ने भी हाथी को पूरा नहीं देखा है। एक - एक अवयव को लेकर हाथी की पूर्णता का दावा कर रहे हो। कोई किसी को भठा मत कहो, एक-दूसरे के दृष्टिकोण को समझने का प्रयत्न करो। हाथी रस्सा जैसा भी है, पूँछ की दृष्टि से । हाथी मूसल जैसाभी है, सूंड की अपेक्षा से । हाथी छाज जैसा भी है, कान की ओर से । हाथी कु ाल जैसा भी है, दांतों के लिहाज से। हाथी खंभा जैसा भी है, वैरों की अपेक्षा से । हाथी अनाज की कोठी जैसा भी है, पेट के द्ष्टिकोण से।" इस प्रकार समभा - बुभा कर उस सज्जन ने विरोध की आग में समन्वय का पानी डाला।

# ० संसार में जितने भी एकान्तवादी सम्प्रदाय हैं, वे

एकान्त आग्रह के कारण पदार्थ के एक - एक अंश अर्थात् धर्म को हो पूरा पदार्थ समभते हैं। इसीलिए दूसरे धर्म वालों से लड़ते - भगड़ते हैं । परन्तु वास्तव में वह पदार्थ नहीं, पदार्थ का एक अंश मात्र है। स्याद्वाद आँखों वाला दर्शन है । अतः वह इन एकान्त-वादी अंधे दर्शनों को समफाता है कि तुम्हारी मान्यता किसी एक दुष्टि से ही ठीक हो सकती है; सब दुष्टि से नहीं । अपने एक अंश को सर्वथा सब अपेक्षा से ठीक बतलाना और दूसरे अंशों को सर्वथा भ्रान्त कहना, विल्कुल अनुचित है । स्याद्वाद इस प्रकार एकान्तवादी दर्शनों की भूल वता कर पदार्थ के सत्य - स्वरूप को आगे रखता है और प्रत्येक सम्प्रदाय को किसी एक विवक्षा से ठीक बतलाने के कारण साम्प्रदायिक कलह को शान्त करने की क्षमता रखता है। केवल साम्प्र-दायिक कलह को ही नहीं, यदि स्याद्वाद का जीवन के हर क्षेत्र में प्रयोग किया जाए, तो क्या परिवार, क्या समाज और क्या राष्ट्र; सभी में प्रेम एवं सद्भावना का राज्य कायम हो सकता है। कलह और संघर्ष का वीज एक-दूसरे के दृष्टिकोण को न समभने में ही है । और स्याद्वाद इसके समभने में मदद करता है ।

 यहाँ तक स्याद्वाद को समभाने के लिए स्थूल लौकिक उदाहरण ही काम में लाए गए हैं। अब दार्श-निक उदाहरणों का मर्मभी समभ लेना चाहिए।

यह विषय जरा गम्भीर है, अतः हमें सूक्ष्म निरीक्षण-पद्धति से काम लेना चाहिए ।

## निटयत्व तथा अनिटयत्व :

० अच्छा, तो पहले नित्य और अनित्य के प्रइन को ही ले लें। भगवान् महावीर कहते हैं कि प्रत्येक पदार्थ नित्य भी है, और अनित्य भी है। साधारण लोग इस बात से घपले में पड़ जाते हैं कि जो तित्य है, वह अनित्य कैसे हो सकता है ? और जो अनित्य है, वह नित्य कैसे हो सकता है ? परन्तु, महावीर का दर्शन अपने अनेकान्तवादरूपी महान् सिद्धान्त के द्वारा सहज ही में इस समस्या को सुलभा लेता है । • कल्पना कीजिए—एक घड़ा बना<sup>ह</sup>है । हम देखते हैं कि जिस मिट्टी से घड़ा बना है, उसीं से और भी सिकोरा, सुराही आदि कई प्रकार के पात बनते हैं। **हाँ, तो** यदि उस घड़े को तोड़ कर हम उसी घड़े की मिट्टी का बना हुआ कोई दूसरा पान किसी को दिख-लाएँ तो बह कदापि उसको घड़ा नहीं कहेगा। उसी मिट्टी और द्रव्य के होते हुए भी उसको घड़ा न कहने का कारण क्या है ? कारण और कुछ नहीं, यही है कि अब उसका आकार घडे जैसा नहीं है ।

० इस पर से यह सिद्ध हो जाता है कि घड़ा स्वयं कोई स्वतन्त्र द्रव्य नहीं है, बल्कि मिट्टी का एक आकार-विशेष है । परन्तु यह आकार-विशेष मिट्टी से सर्वथा भिन्न नहीं है, उसी का एक रूप है। क्योंकि भिन्न - भिन्न आकारों - पर्यायों में परिवर्तित होती हुई मिट्टी ही जब घड़ा, सिकोरा, सुराही आदि भिन्न-भिन्न नामों से सम्बोधित होती हैं, तो उस स्थिति में परिवर्तित होता हुआ आकार मिट्टी से सर्वथा भिन्न कैसे हो सकता है ? इससे साफ जाहिर है कि घड़े का आकार और मिट्टी, दोनों ही घड़े के अपने स्वरूप हैं । अब देखना है कि इन दोनों स्वरूपों में विनाशी स्परूप कौन-साहै और अविनाशी धृव रूप कौन-साहै ? यह प्रत्यक्ष दुष्टिगोचर होता है कि घड़े का आकार सम्बन्धी स्वरूप विनाशी है, क्योंकि वह बनता और बिगड़ता है । पहले नहीं था, बाद में भी नहीं रहेगा । जैन-दर्शन में इसे पर्याय कहते हैं। और घड़ेका जो दूसरा स्वरूप मिट्टी है, वह अविनाशी है, क्योंकि उसका कभी नाश नहीं होता । घड़े के बनने से पहले भो वह मौजद थी, घड़े के बनने पर भी वह मौजद है, और घड़ें के नष्ट हो जाने पर भी वह मौजुँद रहेगी। मिट्री अपने आप में स्थायी तत्त्व है, उसे बनना और बिगड़ना नहीं है। जैन - दर्शन में इसे द्रव्य कहते हैं । मिट्टी में द्रव्यत्व औपचारिक है । मूल में द्रव्य तो पूर्गल परमाण है । परमाण ही वस्तुतः मूल में पूरगल द्रव्य है, जो पृथ्वी, जल आदि विभिन्न

रूपाकारों में परिवर्तित होता रहता है । प्रस्तुत में मिट्टी को जो द्रव्य कहा है, वह सर्वसाधारण जिज्ञा-सुओं के परिबोध के लिए कहा गया है ।

• इतने विवेचन पर से अब यह स्पष्ट रूप से समभा जा सकता है कि घड़े का एक स्वरूप विनाशी है और दूसरा अविनाशी । एक जन्म लेता है और नष्ट हो जाता है । दूसरा सदा - सवंदा बना रहता है, नित्य रहता है । अतएव अव हम अनेकांतवाद की दृष्टि से यों कह सकते हैं कि घड़ा अपने आकार को दृष्टि से यों कह सकते हैं कि घड़ा अपने आकार को दृष्टि से निनाशीरूप से अनित्य है और अपने मूल मिट्टी या परमाणु के रूप से -- अविनाशीरूप से नित्य है । जैन-दर्शन की भाषा में कहें तो थों कह सकते हैं कि-घड़ा अपने पर्याय की दृष्टि से अनित्य है और द्रव्य की दृष्टि से नित्य है । इस प्रकार एक ही वस्तु में पर-स्पर विरोधी जैसे दीखने वाले नित्यता और अनि-त्यता के धर्मों को सिद्ध करने वाला सिद्धान्त ही अनेकान्तवाद है ।

# टत्पत्ति, स्थिति एवं विनाश

अच्छा, इसी विषय पर जरा और विचार कीजिए ।
जगत् के सब पदार्थ उत्पत्ति, स्थिति और विनाश –
इन तीन धर्मों से युक्त हैं । जैन - दर्शन में इनके लिए
कमराः उत्पाद, ध्रौध्य और व्यय शब्दों का प्रयोग

किया गया है । आप कहेंगे—-एक वस्तु में परस्पर विरोधी धर्मों का सम्भव कैसे हो सकता है ? इसे समभने के लिए एक उदाहरण लीजिए—एक सूनार के पास सोने का कंगन है। वह उसे तोड़ कर, गला कर हार बना लेता है। इससे यह स्पष्ट हो गया कि कंगन का नाश हो कर हार की उत्पत्ति हो गई। परन्तू इससे आप यह नहीं कह सकते कि एक वस्तू विल्कूल ही चष्ट हो गयी, और दूसरी बिल्कुल ही चयी पैदा हो गयी। क्योंकि कंगन और हार में, जो सोने के रूप में मूल तत्त्व है, वह तो ज्यों-का-त्यों अपनी उसी स्थिति में विद्यमान है। विनाश और उत्पत्ति केवल आकार की हुई है । पुराने आकार का का नाझ हुआ है, और नये आकार की उत्पत्ति हुई है। इस उदाहरण से सोने में कंगन के आकार का नाश, हार के आकार की उत्पत्ति, सोने की स्थिति-ये तीनों धर्न भली-भाँति सिद्ध हो जाते हैं।

• इस प्रकार प्रत्येक वस्तु में उत्पत्ति, स्थिति और विनाश — ये तीनों गुण स्वभावलया रहते हैं। कोई भी वस्तु जब बाहर में नष्ट होती मालूम होती है, तो इससे यह न समफना चाहिए कि उसके मूल तत्त्व ही नष्ट हो गए। उत्पत्ति और विनाश तो उसके स्थूल रूप के होते हैं। स्यूल दृश्य रूप के नष्ट हो जाने पर भी उसके सूक्ष्म परमाणु तो सदा स्थित ही

रहते हैं। वे सूक्ष्म परमाणु दूसरी वस्तु के साथ मिल कर नवीन रूपों का निर्माण करते हैं। वैशाख और ज्येष्ठ के महीने में सूर्य की किरणों से जब तालाब आदि का पानी सूख जाता है, तब यह समभना भूल है कि पानी का सर्वथा अभाव हो गया है, उसका अस्तित्व पूर्णतया नष्ट हो गया है। पानी चाहे अब भाष या गैस या अन्य किसी भी परमाणु आदि के रूप में क्यों न हो, पर वह विद्यमान अवर्ड्य है। यह हो सकता है कि उसका वह सूक्ष्म रूप हमें दिखाई न दे, परन्तु यह तो कदापि सम्भव नहीं कि उसकी सत्ता ही नष्ट हो जाए, उसका सर्वथा अभाव ही हो जाए **।** अतएव यह सिद्धान्त अटल है कि—न तो कोई वस्तू मूलरूप से अपना अस्तित्व खो कर नष्ट ही होती है, और न अभाव से भाव हो कर सर्वथा नवीनरूप में उत्पन्न ही होती है। आधुनिक पदार्थ - विज्ञान, अर्थात् साइंस भी इसी सिद्धान्त का समर्थन करता है । वह कहता है--- ''प्रत्येक वस्तु मूल प्रकृति के रूप में झ व-स्थिर है और उससे उत्पन्न होने वाले पदार्थ उसँके भिन्न-भिन्न रूपान्तर मात है।"

 हाँ, तो उपर्युक्त उत्पत्ति, स्थिति और विनाश— इन तीन गुणों में से जो मूल वस्तु सदाः स्थित रहती है, उसे जैन - दर्शन में द्रब्य कहते हैं, और जो उत्पन्न एवं विनष्ट होता रहता है, उसे पर्याय कहते हैं।

महावीर के सिद्धान्त : ५१

कंगन से हार बनने वाले उदाहरण में— सोना द्रव्य है, भले ही वह प्रस्तुत में औपचारिक द्रव्य है और कंगन तथा हार पर्याय हैं। द्रव्य की अपेक्षा से हर एक वस्तु नित्य है, और पर्याय की अपेक्षा से अनित्य है। इस प्रकार प्रत्येक पदार्थ को न एकान्त नित्य और न एकान्त अनित्य, प्रत्युत नित्यानित्य उभय रूप से मानना ही अनेकान्तवाद है।

## सत् और असत्

० यही सिद्धान्त सत् और असत् के सम्वन्ध में है। कितने ही धर्म - सम्प्रदाय कहते हैं— 'वस्तु सत् है।' इसके विपरीत दूसरे सम्प्रदाय कहते हैं— 'वस्तु सर्वथा असत् है–' दोनों ओर से संघर्ष होता है, वाग्युद्ध होता है। अनेकान्तवाद ही इस संघर्ष का समाधान कर सकता है। अनेकान्नवाद कहता है कि प्रत्येक वस्तु सत्भी है और असत् भी है, अर्थात् प्रत्येक वस्तु सत्भी है और असत् भी है, अर्थात् प्रत्येक पदार्थ है भी, और नहीं भी। अपने स्वरूप से है और पर-स्वरूप ने नहीं है। अपने पुत्र की अपेक्षा से पिता पिता-रूप से सत् है, और पर-पुत्र की अपेक्षा से पिता पिता-रूप से असत् है। यदि वह पर - पुत्र की अपेक्षा से भी पिता ही है, तो सारे संसार का पिता हो जाएगा, और यह असंभव है। आपके सामने एक कुम्हार है। उसे कोई सुनार कहता है। अब यदि वह यह

कहे कि मैं तो कुम्हार हूँ, सुनार नहीं हूँ, तो क्या अनुचित कहता हैं । कुम्हार की दृष्टि से यद्यपि वह सत् है, तथापि सुनार की दृष्टि से वह असत् है। कल्पना कीजिए—सौ घड़े रखे हैं। घड़े की दृष्टि से तो सब घड़े हैं, इसलिए सत् हैं । परन्तु प्रत्येक घड़ा अपने गुण, धर्म और स्वरूप से ही सत् है, पर - गुण, पर - धर्म और पर - रूप से असत् है। घड़ों में भी आपस में भिन्नता है। एक मनुष्य अकस्मात् किसी दूसरे के घड़े को उठा लेता है, और फिर पहचानने पर यह कहकर कि यह मेरा नहीं है, वापिस रख देता है। इस दशा में घड़े में असत् नहीं तो क्या है ? 'मेरा नहीं है'—इसमें मेरा के आगे जो नहीं, शब्द है, वही असत् का, अर्थात् नास्तित्व का सूचक है । प्रत्येक वस्तु का अस्तित्व अपनी सीमा में है, सीमा से बाहर नहीं । अपना स्वरूप अपनी सीमा है, और दूसरों का स्वरूप अपनी सीमा से बाहर पर-रूप है। यदि हर एक वस्तु, हर एक वस्तु के रूप में सत् हो जाए, तो फिर संसार में कोई व्यवस्था ही न रहे। दूध, दूध के रूप में भी सत् हो, दही के रूप में भी सत् हो, तब तो दूध के बदले में दही, छाछ या पानी हर कोई ले या दे सकेगा। याद रखो— दूध दूध के रूप में सत् है दही आदि के रूप में नहीं। क्योंकि स्व-रूप सत् है, और पर - रूप असत् ।

# दार्शनिक जगत् का सम्राट् : स्याद्वाद

० स्याद्वाद का अमर सिद्धाप्त दार्शनिक जगत् में बहुत ऊँचा सिद्धान्त माना गया है। महात्मा गौंधी जैसे संसार के महान पुरुषों ने भी इसकी मुक्तकंठ से प्रशंसा की है। पारचात्य विद्वान् डाँ० थामस आदि का भी कहना है कि--- 'स्याद्वाद का सिद्धान्त बडा ही गम्भीर है। यह वस्तु की भिन्न - भिन्न स्थितियों पर अच्छा प्रकाश डालता है।' बस्तुतः अनेकान्त-स्याद्वाद सत्य - ज्ञान की कुँजी है। आज संसार में जो सब ओर धार्मिक, सामाजिक, राष्ट्रिय आदि वैर-विरोध का बोलबाला है, वह अनेकान्त एवं स्याद्वाद के द्वारा ही दूर हो सकता है ? दार्शनिक क्षेत्र में अने-कान्त दर्शन - सम्राट् है, उसके सामने आते ही कलह, ईर्ष्या, अनुदारता, साम्प्रदायिकता और संकीर्णता आदि दोष भाग खड़े होते हैं। जब कभी विश्व में शान्ति का सुराज्य स्थापित होगा, तो वह अनेकान्त एवं अनेकान्त से प्रतिफलित स्यादाद के द्वारा ही होगा---यह बात, अटल है, अचल है।

अनेकास्त ही विरोध में अनुरोध, असहयोग में सह-योग, वैषम्य में साम्य स्थापित कर सकता है । चक्र-वर्तीसम्राट् ही परस्पर विरोधी विभिन्न छोटे - मोटे राजाओं को एक छत्न के नीचे ला सकता है, और

उनमें परस्पर प्रीतिमूलक सहभावना का एक मर्च तैयार कर सकता है। इस सम्बन्ध में जैनाचार्य कहते हैं---

"सर्वे नया अपि विरोधभृतो मिथस्ते-

सम्भूय साधु समयं भगवन् ! भजम्ते ।

भूपा इव प्रतिभटा भुवि सार्वभौम---

पादाम्बुजं प्रधनयुक्तिपराजिता द्राक् ॥"

"जैसे छोटे - छोटे राजा लोग परस्पर में चाहैं कितने ही कलह एव संघर्ष - रत हों, परन्तु चक्रवर्ती-सम्राट् के एकछत शासन में वे आपस का वैर-विरोध भूल कर एकजु ट हो जाते हैं, एक - दूसरे की मर्यादा का ध्यान रखते हैं, परस्पर सहयोगी होते हैं, उसी प्रकार विश्व के सभी एकान्तवादी मत - मताम्तर, चाहे परस्पर में कितने ही विरोधी दृष्टिगत होते हों, एक - दूसरे का खण्डन करते हों, परन्तु स्याद्वादरूपी चक्रवर्ती के शासन में तो वे सब एक - दूसरे का सम्मान करते हुए शान्ति - पूर्वक अविरोधी, अवि-रोधी ही नहीं, सहयोगी रहकर सत्य की साधना में द्धतपर हो जाते हैं।

# भ० महावीर की अमर देन : समन्वय

भारतवर्ष में दोर्जनिक विचारधारों को जितना विकास हुआ है, उतना अम्यत नहीं हुआ । भारतवर्ष दर्शन की जन्मभूमि है। यहाँ भिम्न - भिम्न दर्शनों के भिन्न - भिन्न विचार बिना किसी प्रतिबन्ध और नियंत्वर्ण के फूल्ते - फल्ले रहे हैं। यदि भारत के संभी पुरामे दर्शनों का परिचय दिया जाए, ती एक बहुत विस्तृत प्रन्थ हो जाएँगा। अंतः यहाँ विस्तार में म जा कर संक्षेप में ही भारत के बहुत पुरामें पाँच दार्शनिक विचारों का परिचय दिया जाता है। भगवान महाबीर के समय में भी इन दर्शनों का अस्तित्व था। और आज भी बहुत से लाग इन दर्शनों का विचार रखते हैं।

१. कोलबाँड, २. स्वभाववाद, ३. कर्मवाद, ४. पुरुषार्थवाद ५. और नियतिषाद । अक्त पाँच दर्शनों मैं ही प्रायः समग्र दर्शनों का अन्तर्भाव हो जाता है । इन पाँचों दर्शनों का आपस में भयंकर संघर्ष है और प्रत्येक परस्पर में एक - दूसरे का खण्डन कर केंवल अपने ही द्वारा कार्य सिद्ध होने का दावा करता है । कालवाद :

यह दर्शन बहुत पुरामा है । कालवाद काल को ही सबसे बड़ा महत्त्व देता है । कालवाद का कहना

है कि संसार में जो कुछ भी कार्य हो रहे हैं, सब काल के प्रभाव से ही हो रहे हैं। काल के बिना स्वभाव, पुरुषार्थ और नियति कुछ भी नहीं कर सकते । एक व्यक्ति पाप या पूण्य का कार्ध करता है, भरन्तू उसी समय उसे उसका फल नहीं मिलता । समय आने पर ही अच्छा-चूरा फल प्राप्त होता है । एक बालक आज जन्म लेतें। है। आप उसे किसना ही चलाइये, वह चल नहीं सकत्ता। कितना ही बुलवाइए, बील नहीं सकता। समय आने पर ही चलेगा और बोलेगा। जो बालक आज सेर भर का पर्धे नहीं उठा सकता, वह काल - परिपाक के बाद यूचा होने पर मन भर पत्थर की अधर उठा लेता है। आम का बूक्ष आज बोया है, चया आज ही उसके मधुर फलों का रसा» स्वादन कर सकते हैं ? वर्षों के बाद कहीं आम्रफल के दर्शन होंगे । औष्मऋतु में ही सूर्य तपता है, शीत-काल में ही कीत पड़ता है। युवावस्था में ही पुरुष के दाढ़ी - मूँछ आती हैं। मनुष्य स्वयं कुछ नहीं कर सकता। समय आने पर ही सब कार्य स्वतः होने हैं। अतः काल की बड़ी महिमा है।

## स्वभाववादः

यह दर्शन भी कुछ कमें बजनदार नहीं है। वह भी अपने समर्थन में बड़े अच्छे तर्क उपस्थित करता है। स्वभाववाद का कहना है कि संसार में जो - कुछ

#### महावीर के सिद्धान्त : ५७

भी कार्य हो रहे हैं, सब वस्तुओं के अपने स्वभाव के प्रभाव से ही हो रहे हैं। स्वभाव के बिना काल, कर्म, नियति आदि कुछ भी नहीं कर सकते । आम की गुठली में आम का वुक्ष होने का स्वभाव है, इसी कारण माली का पुरुषार्थ सफल होता है, और समय पर वृक्ष तैयार हो जाता है । यदि काल ही सब - कुछ कर सकता है, तो क्या निंबौली से आम का वक्ष उत्पन्न कर सकता है ? कभी नहीं। स्वभाव का बदलना बडा कठिन कार्य है । कठिन क्या, असम्भव कार्य है । नीम के वक्ष को गुड़ और घी से वर्षों सींचते रहिये, क्या वह मंधुर होंसकता है ? दही बिलोने से ही मक्खन निकलता है, पानी से नहीं । क्योंकि दही में मक्खन देने का स्वभाव है। अग्नि का स्वभाव गर्म है, जल का स्वभाव शीतल है, सूर्य का स्वभाव दिन करना है और तारों का स्वभाव रात करना है। प्रत्येक वस्तु अपने स्वभाव के अनुसार कार्य कर रही है। स्वभाव के समक्ष बेचारे काल आदि क्या कर सकते हैं।

## कर्मवाद ः

यह दर्शन तो भारतवर्ष में बहुत ही प्रसिद्धि - प्राप्त दर्शन है। भारतीय चिन्तन क्षेत्र में यह एक प्रबल दार्शनिक विचार - धारा हैं। कर्मवाद का कहना है काल, स्वभाव, पुरुषार्थ आदि सब नगण्य हैं। संसार

में सर्वत कर्म का ही एकछत्न साम्राज्य है। देखिए एक माता के उदर से एक साथ दो बालक जन्म लेते हैं, उनमें एक बुद्धिमान होता है, दूसरा मूर्ख । एक सुरूप है, दूसरा कुरूप है। एक लोभी-लालची, दूसरा उदार - दानी । बाहर का वातावरण तथा रंग - ढंग एक होने पर भी यह भेद क्यों हैं ? इस भेद का कारण कर्म है । मनुष्य के नाते वरावर होने पर भी मानव-मानव में बहुत बड़ा अन्तर है, बहुत बड़ा भेद है । इस अन्तर का और कोई हेनु नहीं है । कर्म ही इस भेद का प्रमुख कारण है । हर प्राणी के अपने - अपने कर्म है । राजा को रंक और रंक को राजा बनाना, कर्म के बाँएँ हाथ का खेल है । तभी तो एक विद्वान् की कहा है -- 'गहना कर्मणो गतिः ' अर्थात्-- कर्म की गति बड़ी गहन है ।

## पुरुषार्थवादः

इस बात का भी संसार में कम महत्त्व नहीं है। यह ठीक है कि जनता ने पुरुषार्थवाद के दर्शन को अभी तक अच्छी तरह समभा नहीं है और उसने कर्म, स्वभाव तथा काल आदि को ही अधिक महत्त्व दिया है। परन्तु पुरुषार्थवाद का कहना है कि बिना पुरुषार्थ के संसार का एक भी कार्य सफल नहीं हो सकता। संसार में जहाँ कहीं भी, जो भी कार्य होता देखा जाता है, उसके मूल में कत्तों का अपना पुरुषार्थ

#### महावीर के सिद्धान्त : ५६

ही छिपा हुआ होता है । काल कहता है कि समय आने पर ही सब कार्य होते हैं । परन्तु, उस समय में भी यदि पुरुषार्थ न हो, तो क्या वह कार्य हो जाएगा ? आम की गुठली में आम पैदा करने का स्वभाव है, परन्तु क्या बिना पुरुषार्थ के यों ही कोठे में रखी हुई गुठली में से आम का पेड़ लग जाएगा ? कर्म का फल भी क्या बिना पुरुषार्थ के यों ही हाय-पर-हाथ धर कर बैठे हुए मिल जाएगा ? संसार में मनुष्य ने जो भी उन्नति की है, वह अग्ने प्रबल पुरुषार्थ के द्वारा ही की है। आज का मनुष्य हवा में उड़ रहा है, परमाणु वम जैसे महान आविष्कार करने में सफल हो रहा है, यह सब मनुष्य का अपना पुरुषार्थं नहीं तो क्या है ? एक मनुष्य भूखा है, कई दिनों का भूखा है। कोई दयालु सज्जन मिठाई का थाल भर कर सामने रख देता है, वह नहीं खाता है। मिठाई लेकर मुँह में डाल देता है, फिर भी नहीं चबाता है और गले के नीचे नहीं उतारता है । अब कहिए, बिना पुरुषार्थ के क्या होगा? क्या यों ही भूख बुफ जाएगी । आखिर मुँह में डाली हुई मिठाई को चवाने का, और चवा कर गेले के नीचे उतारने का पुरुषार्थ तो करना ही होगा। सोये हुए सिंह के मुख में हिरन अपने आप आ कर नहीं पड़ते हैं। तभी कहा है---''पुरुष हो, पुरुषार्थ करो उठो !''

## नियतिवादः

यह दर्शन जरा गम्भीर है। जड़ - चेतन - रूप विश्व जगत के अटल नियमों को नियति कहते हैं। नियतिवाद का कहना है कि— संसार में जितने भी कार्य होते हैं, सब नियति के अधीन ही होते हैं। सूर्य पूर्व ही में उदय होता है, पश्चिम में क्यों नहीं ? कमल जल में ही उत्पन्न हो सकता है, शिला पर क्यों नहीं ? पक्षी आकाश में उड़ सकते हैं, गधे, घोड़े क्यों नहीं ? हंस श्वेत क्यों है ? कोयल काली क्यों है ? पशु के चार पैर होते हैं, मनुष्य के दो ही क्यों हैं ? अग्नि की ज्वाला जलते ही ऊपर को क्यों जाती है ? इन सब प्रश्नों का उत्तर केवल यही है कि विश्व-प्रकृति का जो नियम है, वह अन्यथा नहीं हो सकता । यदि अन्यथा होने लगे, तो फिर संसार में प्रलय ही हो जाए । सूर्य पश्चिम में ऊगने लगे, अग्नि शीतल हो जाए, गधे-घोड़े आकाश में उड़ने लगें, तो फिर संसार में कोई व्यवस्था ही न रहे। अतः विश्व में अब तक जो कुछ होता रहा है, भविष्य में जो कुछ होगा और वर्तमान में भी जो हो सकता है, वह सब नियत है। नियति के अटल सिद्धान्त के समक्ष अन्य सब सिद्धान्त तूच्छ हैं । कोई भी व्यक्ति विश्व-प्रकृति के अटल नियमों के प्रतिकुल नहीं जा सकता। अतः विश्व में नियति ही सब से महान है।

भगवान महावीर ने उक्त एकान्तवादों के संघर्ष की समस्या को बड़ी अच्छी तरह सुलभाया है। संसार के सामने भगवान महावीर ने समन्वय की वह बात रखी है, जो पूर्णतया सत्य पर आधारित है।

#### समन्वयवादः

 भगवान महाघीर का कहना है कि पाँचों ही वाद अपने - अपने स्थान घर ठीक है। संसार में जो भी. कार्य होता है, वह पाँचों के समबाय से अथति मेल से ही होता है। ऐसा कभी नहीं हो सकता कि एक ही वाद अपने बल पर कार्य सिद्ध कर दे। बुद्धिमान मनुष्य को आग्रह छोड़कर सब का समन्वय करना चाहिए। बिना समन्वय किए कार्य में सफलता की आशा रखना खुराशा मान्न है। यह हो सकता है कि किसी कार्य में कोई एक कारण प्रधान हो और दूसरे सब गौण हों। परन्तु, यह नहीं हो सकता कि कोई एक कारण ही स्वतन्त्र रूप से कार्य सिद्ध कर दे।

हम इसे समफने के लिए आम बोने वाले माली का उदाहरण ले सकते हैं। माली बाग में आम की गुठली बोता है, यहाँ पाँचों कारणों के समन्वय से ही वृक्ष होगा। आम की गुठली में आम पैदा करने का स्वभाव है, परन्तु बोने का और बो कर रक्षा करने का पुरुषार्थ ब हो, तो क्या होगा ? बोने का पुरुषार्थ भी कर लिया

पर विना निश्चित काल का परिपाक हुए आम यों ही असमय में जल्दी थोड़े ही तैयार हो जाएगा ? काल की मर्यादा पूरी होने पर भी यदि शुभ - कर्म अनुकूल नहीं है, तो फिर भी आम नहीं लगने का । कभी-कभी किनारे आया हुआ जहाज भी डूब जाता है । अव रही, नियति । वह तो सब कुछ है ही । आम से आम होना विश्व प्रकृति का निश्चित नियम है, इससे कौन इन्कार कर सकता है ? विश्व जगत् में जो भी घटना घटित होती है, वह नियति के अधीन ही होती है, स्वतन्त्व नहीं ।

० पढ़ने वाले विद्यार्थी के लिए भी पाँचों कारण आव-इयक हैं। पढ़ने के लिए चित्त की एकाग्रतारूप स्वभाव हो, समय का योग भी दिया जाए, पुरुषार्थ यानी प्रयत्न भी किया जाए, अशुभ कर्म का क्षय तथा शुभ-कर्म का उदय भी हो और नियति का योगदान भी साथ हो, तभी वह पढ़ - लिखकर विद्वान् हो सकता है। अने-कान्तवाद के द्वारा किया जाने वाला यह समन्वय ही वस्तुतः जनता को सम्यक् प्रकाश दिखलाता है।



# नैतिकता का मूलाधार : कर्मवाव

• दार्शनिक वादों की दुनिया में कर्मबाद भी अपना एक विशिष्ट महत्त्व रखता है। भगवाच् महावीर की सैद्धान्तिक विचारधारा में को कर्मबाद का अपना एक विशेष स्थान रहा है। बल्कि, यह कहना अधिक उपयुक्त होगा कि कर्मबाद के सर्म को समभ किना जैन - दर्शन का यथार्थ ज्ञान हो ही सहीं सकता। जैन-धर्म तथा जैन - संस्कृति का भव्य भवन कर्मबाद की गहरो एवं सुदृढ़ नींव पर ही टिका हुआ है। अतः आइए, कर्मबाद के सम्बन्ध में कुछ मुख्य - मुख्य कार्ते समभ लें।

## कर्मवाद का ध्येय

कर्मवाद की धारणा है कि संसारी आत्साओं की सुख - दुःख, सम्पत्ति - विपत्ति और ऊँच - नीच आदि जितनी भी विभिन्न अवस्थाएँ दुष्टिगोचर होती हैं, उन सभी में काल एवं स्वभाव आदि की तरह कर्म भी एक प्रबल कारण है। जैन - दर्शन जीवों की इन विभिन्न परिणतियों में ईश्वर को कारण न मान कर, कर्म को ही कारण मानता है। अध्यात्म-शास्त्र के मर्म-स्पर्शी सन्त देवचन्द्रजी ने कहा है---

"रे जीव साहस आदरो, मत थावो तुम दीन; सुख - दुख सम्पद्-आपदा, पूरब कर्म-अधीव ।"

यद्यपि न्याय, वैशेषिक, सांख्य, योग तथा वेदान्त आदि वैदिक दर्शनों में ईश्वर को सृष्टि का कर्त्ता और कर्मफल का दाता माना गया है; परन्तु जैन - दर्शन सृष्टि - कर्त्ता और कर्मफल - दाता के रूप में ईश्वर की कोई कल्पना ही नहीं करता। जैन - धर्म का कहना है कि जीव जैसे कर्म करने में स्वतन्त्र है, वैसे ही उसके फल भोगने में भी स्ततन्त्र है। मकड़ी खुद ही जाला पूरती है और खुद ही उसमें फँस भी जाती है। इस सम्बन्ध में आत्मा का लक्षण वत्ताते हुए, एक विद्वानु आचार्य क्या ही अच्छा कहते हैं---

"स्वयं कर्म करोत्यात्मा,

स्वयं

तत्फलमइनुते ।

## स्वयं भ्रमति संसारे, स्वयं तस्माद विमच्यते ।''

यह आत्मा स्वयं ही कर्म करने वाला है और स्वयं ही उसका फल भोगने वाला भी है। स्वयं ही संसार में परिभ्रमण करता है, और एक दिन धर्म - साधना के द्वारा स्वयं ही संसार के बन्धन से मुक्ति भी प्राप्त कर छेता है।

## आक्षेप और समाधानः

ईश्वरवादियों की ओर से कर्मवाद पर कुछ आक्षेप भी किये गए हैं, परन्तु जैन - धर्म का यह महान् सिद्धान्त आलोचकों की परीक्षाग्नि में पड़ कर और भी अधिक उज्ज्वल एवं समुज्ज्वल बना है। सभी आक्षेपों को यहाँ वतलाने के लिए अवकाश नहीं है, तथापि मुख्य - मुख्य आक्षेप जान लेने आवश्यक हैं। जरा घ्यान से पढ़िए---

१. प्रत्येक आत्मा अच्छे कर्म के साथ बुरे कर्म भी करता है, परन्तु बुरे कर्म का फल कोई नहीं चाहता है। चोर चोरी करता है, पर वह वह कब चाहता है कि मैं पकड़ा जाऊँ ? दूसरो बात यह है कि कर्म स्वयं जड़ - रूप होने से वह किसी भी ईश्वरीय चेतना की प्रेरणा के बिना फल प्रदान में असमर्थ भी है। अतएव कर्मवादियों को मानना चाहिए कि ईश्वर प्राणियों को कर्मफल देता है।

२. कर्मवाद का यह सिद्धान्त ठीक नहीं है कि कर्म से छूट कर सभी जीव मुक्त अर्थात् ईश्वर हो जाते हैं। यह मान्यता तो ईश्वर और जीव में कोई अन्तर ही नहीं रहने देती, जो कि अतीव आवश्यक है। ० जैन - दर्शन ने उक्त आक्षेपों का सुन्दर तथा युक्ति-युक्त समाधान किया है। जैन - दर्शन का कर्मवाद तर्कों के यथार्थ सुदृढ़ धरातल पर स्थित है। अतः वह आधारहीन आलोचनाओं से, धराशायी नहीं हो सकता। पूर्वोक्त किए गए आक्षेपों के निराकरण की उसकी समाधान पद्धति द्रष्टव्य है।

१. आत्मा जैसा कर्म करता है, कर्म के द्वारा उसे वैसा ही फल मिल जाता है। यह ठीक है कि कर्म स्वयं जड़ - रूप है और बुरे कर्म का फल भी कोई नहीं चाहता। परन्तु यह बात ध्यान देने की है कि चेतना के संसर्ग से कर्म में एक ऐसी शक्ति उत्पन्न हो जाती है कि जिससे वह अच्छे - बुरे कर्मों का फल जीव पर प्रकट करता है। जैन - धर्म यह कब कहता है कि कर्म, चेतना के संसर्ग के बिना भी फल देता है। वह तो यहीं कहता है कि कर्म - फल देने में ईश्वर का कोई हाथ नहीं है।

• कल्पना कीजिए कि मनुष्य धूप में खड़ा है। अत्यन्त गर्म चीज खा रहा है, और यह चाहता है कि मुझे प्यास न लगे। यह कैसे हो सकता है ? एक सज्जन मिर्च खा रहे हैं और चाहते हैं कि मुँह न जले क्या, यह सम्भव है ? एक आदमी शराब पीता है, और साथ ही चाहता है कि नशा न चढे। क्या यह व्यर्थ की कल्पना नहीं है ? केवल चाहने और न चाहने भर से कुछ नहीं होता है। जो कर्म किया है उसका फल भी भोगना आवश्यक है। किया की प्रतिक्रिया होना अवश्यंभावी है। इसी विचारधारा को लेकर जैन - दर्शन कहता है कि जीव स्वयं कर्म करता है और स्वयं ही उसका फल भी भोगता है। शराब आदि का नशा चढ़ाने के लिए क्या शराबी

महावीर के सिद्धान्त : ६७

और शराब के अतिरिक्त किसी तोसरे ईश्वर आदि की भी कभी आवश्यकता पड़ी है ? कभी नहीं ।

२. ईश्वर चेतन है और जीव भी चेतन है। तब दोनों में भेद क्या रहा ? भेद केवल इतना ही है कि जीव अपने कर्मों से बँधा है और ईश्वर उन वन्धनों से मुक्त हो चुका है। एक कवि ने इसी बात को कितनी सुन्दर भाषा में अभिव्यक्त किया है---

" आत्मा परमात्मा में कर्म ही का भेद है ? काट दे गर कर्म तो फिर भेद है ना खेद है ।"

जैन-दर्शन कहता है कि ईक्षर और जीव के वीच विषमता का कारण औपाधिक कर्म है। उसके हट जाने पर विषमता टिक नहीं सकती। अतएव कर्मवाद के अनुसार यह मानने में कोई आपत्ति नहीं कि सभी मुक्त जीव ईक्ष्वर बन जाते हैं। सोने में से मैल निकाल दिया जाए, तो फिर मलिन सोने के शुद्ध सोना होने में क्या आपत्ति है ? आत्मा में से कर्ममल को दूर करना चाहिए, फिर आत्मा ही शुद्ध परमात्मा बन जाता है।

 निष्कर्ष यह निकला कि प्रत्येक जीव कर्म करने में जैसे स्वतन्त्र है, वैसे कर्मफल भोग में भी वह स्वतन्त्र ही रहता है। ईश्वर का वहाँ कोई हस्तक्षेप नहीं होता।

# कर्म-सिद्धान्त का व्यावहारिक रूपः

मनुष्य जव किसी कार्य को आरम्भ करता है, तो उसमें कभी - कभी अनेक विघ्न और बाधाएँ उप-स्थित हो जाती हैं। ऐसी स्थिति में मनुष्य का मन चंचल हो जाता है और वह घबरा उठता है। इतना ही नहीं, वह किंकर्तव्य - विमूढ़ - सा बन कर अपने आसपास के संगी-साथियों को अपना शत्नु समभने की भूल भी कर बैठता है। फल - स्वरूप अंतरंग कारणों को भूल कर वाहरी कारणों से जूमता रहता है।

ऐसी दशा में मनुष्य को पथभ्रष्ट होने से बचाकर सत्पथ पर लाने के लिए किसी विशिष्ट चिन्तन की बड़ी भारी आवश्यकता है। यह चिन्तन और कोई नहीं, कर्म-सिद्धान्त ही हो सकता है। कर्मवाद के अनुसार मनुष्य को यह विचार करना चाहिए कि जिस अन्तरंग - भूमि में विघ्न-रूपी विषवृक्ष अंकुरित जौर फलित हुआ है, उसका बीज भी उसी भूमि में होना चाहिए। वाहरी शक्ति तो जल और वायु की भाँति मात्र निमित्त कारण हो सकती है। असली कारण तो मनुष्य को अपने अन्तर् में ही मिल सकता है, बाहर नहीं। और वह कारण अपना किया हुआ कर्म ही है, और कोई नहीं। अस्तु, जैसे कर्म किए हैं, वैसा ही तो उनका फल मिलेगा। नीम का वृक्ष

Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

लगा कर यदि कोई आम के फल चाहे, तो कैसे मिलेंगे ? मैं वाहर के लोगों को ब्यर्थ ही दोष देता हूँ। उनका क्या दोष है ? वे तो मेरे अपने कर्मों के अनु-सार ही इस दशा में परिणत हुए हैं। यदि मेरे कर्म अच्छे होते, तो वे भी अच्छे न हो जाते ? जल एक ही है, वह तम्बाकू के खेत में कड़वा बन जाता है, तो ईख के खेत में वही मीठा भी हो जाता है। जल अपने आप में अच्छा - बुरा नहीं है। अच्छा बुरा है--ईख और तम्बाकू। यही बात मेरे संगी - साथियों के सम्बन्ध में भी है। पदि मैं अच्छा हूँ, तो सब अच्छे हैं, और मैं खुरा हूँ, तो सब बुरे हैं।

• मनुष्य को किसी भी काम की सफल्ला के लिए मानसिक शान्ति की बड़ी आवस्पकता है और वह उसको कर्म - सिद्धान्त से ही मिल सकती है । आँधी और तूफान में जैसे हिमाचल अटल और अडिंग रहता है, वैसे ही कर्मवादी मनुष्य भी अपनी प्रतिक्वल परि-स्थितियों में शान्त एवं स्थिर रह कर अपने जीवन को मुखी और समृद्ध बना कता है । अतएव कर्मवाद का सिद्धान्त मनुष्य के व्यावाहारिक जीवन में वड़ा उपयोगी प्रमाणित्त होता है ।

० कर्म सिद्धान्त को उपयोगिता और क्षेष्ठता के सम्बन्ध में डॉ० मैक्समूलर के विचार बहुत ही सुन्दर और विचारणीय हैं। उन्होंने लिखा है—

''यह तो सुनिद्चित है कि कर्मवाद का प्रभाव मनुष्य जीवन पर बेहद पड़ा है । यदि किसी मनुष्य को यह मालूम हो जाए, कि वर्तमान अपराध के सिवा भी मुफ को जो कुछ भोगना पड़ता है, वह मेरे पूर्वकृत कर्म का ही फल है, तो वह पुराने कर्ज को चुकाने वाले मनुष्य की तरह शान्तभाव से प्राप्त कष्ट को सहन कर लेगा। और,यदि वह मनुष्य इतनाभी जानता हो कि सहनशीलता से पुराना कर्ज चुकाया जा सकता है, तथा उसी से भविष्य के लिए समृद्धि भी एकत्र जा सकती है, तो उस को भलाई के रास्ते पर चलने की प्रेरणा स्वतः मिल जाएगो। अच्छा या बूरा कोई भी कर्म नष्ट नहीं होता। यह नीतिशास्त्र का मत और पदार्थशास्त्र का बलसंरक्षण-सम्बन्धी मत समान ही है। दोनों मतों का आशय इतना ही है कि किसी का नाश नहीं होता । किसी भी नीतिशिक्षा के अस्तित्व के सम्बन्ध में कितनी ही शंका क्यों न हो, पर यह निर्विवाद सिद्ध है कि कर्में-सिद्धान्त सबसे अधिक जगह माना गया है । उससे लाखों मनुष्यों के कष्ट कम हुए हैं और मनुष्यों को वर्तमान संकट फेलने की शक्ति पैदा करने तथा भावी जीवन को सुधारने की दिशा में भी प्रोत्साहन और आत्मिक बल मिलता है।"

# पाप क्या और पुण्य क्या ?

 साधारण जनता यह समभती है कि किसी को कष्ट एवं दुःख देने से पाप - कर्म का बन्ध होता है। परन्तु जब हम दार्शनिक दृष्टि से कर्मवाद का गम्भीर चिन्तन करते हैं, तो पाप और पुण्य की यह उपर्युक्त कसौटी खरी नहीं उतरती है, क्योंकि कितनी ही बार उक्त कसौटी के सर्वथा विपरीत परिणाम भी हाते हैं। एक मनुष्य किसी को कष्ट देता है, जनता सम-भती है कि वह पाप - कर्म बाँध रहा है, परन्तु वह बांधता है अन्तरंग में पुण्य - कर्म। और कभी कोई मनूष्य किसी को सुख देता है, तो ऊपर से वह अच्छा लगता है, परन्तु बाँध रहा है पाप - कर्म । इस भाव को समफने के लिए कल्पना कीजिए—एक डॉक्टर किसी फोड़े के रोगी का आपरेशन करता है उस समय रोगी को कितना कष्ट होता है, कितना चिल्लाता है ? परन्तु डॉक्टर यदि शुभभाव से चिकित्सा करता हो, तो वह पुण्य बाँधता है, पाप नहीं । माता - पिता हित - शिक्षा के लिए अपनी सन्तान को ताड़ते हैं, नियंत्रण में रखते हैं, तो क्या वे पाप बाँधते हैं ? नहीं, <mark>वे पुण्य बाँधते हैं । इसके</mark> विपरीत एक मनुष्य ऐसा है, जो दूसरों को ठगने के लिए मीठा बोलता है, सेवा करता है, भजन - पूजन भी करता है, तो क्या वह

पुण्य बाँधता है ? नहीं, वह भयंकर पाप - कर्म का बन्ध करता है । अन्दर में दुर्वृत्ति का विष रख कर बाहर में कोई कितना ही अमृत-वितरण का नाटक करे, उससे कुछ भी पूण्य-कर्म नहीं हो सकता ।

 अतएव महावीर का कर्म - सिद्धान्त कहता है कि पाप और पुण्य का बन्ध किसी भी बाह्य किया पर आधारित नहीं है। बाह्य कियाओं की पृष्ठ - भूमि-स्वरूप अन्तःकरण में जो शुभाशुभ भावनाएँ हैं, वे ही पाप और पुण्य - बन्ध की खरी कसौटी है। वयोंकि जिसकी जैसी भावना होती है, उसे वैसा ही शुभा-सूभ कर्म - फल मिल्ला है—

ं आंदुगी भावना यस्य, सिद्धिभेवति तादुगी :

## कर्म का अनादित्व

दार्शनिक क्षेत्र में यह प्रश्न चिरकाल से चक्कर काट रहा है कि कर्म सादि हैं अथवा अनादि ? सादि का अर्थ है—आदिवाला, जिसका एक दिन प्रारम्भ हुआ हो। अनादि का अर्थ है–आदि - रहित, जिसका कभी भी प्रारम्भ न हुआ हो, जो अनन्त काल से चला आ रहा हो। भिन्न - भिन्न दर्शनों ने इस सम्बन्ध में भिन्न - भिन्न उत्तर दिए हैं। जैन - दर्शन भी इस प्रश्न का अपना एक अकाट्य उत्तर रखता है। वह अनेकान्त की भाषा में कहता है कि - कर्म सादि भी है, और अनादि भी। इसका स्पष्टीकरण यह है कि

महावीर के सिद्धान्त : १०३

कर्म किसी - किसी विशेष कर्म की अपेक्षा से सादि भी है, और अपने परम्परा - प्रवाह की दृष्टि से अनादि भी है ।

 कर्म का प्रवाह कब चला ? इस प्रश्न के उत्तर में जैन - दर्शन का कहना है कि कर्मप्रवाह से अनादि है। आत्मा अनादि है, तो उसके सुख - दुःख का, जन्म मरण का, अन्य भी अनेक परिवर्तनों का हेतु कर्म चक्र भी अन।दि है। और इधर प्रत्येक प्राणी अपनी प्रत्येक किया में नित्य नए कर्म-बन्धन करता रहता है। अतः ब्यक्ति की अपेक्षा से कर्म सादि भी कहा जाता है।

भविष्यत्काल के समान अतीतकाल भी असीम एवं अनन्त है। अतएव भूतकालीन अनन्त का वर्णन 'अनादि' शब्द के अतिरिक्त अन्य किसी प्रकार से हो नहीं सकता। इसलिए कर्म - प्रवाह को अनादि माने बिना दूसरी कोई गति नहीं है। यदि हम कर्म-बन्ध की अमुक निश्चित तिथि मानें, तो प्रश्न उठता है 'कि उससे पहले आत्मा किस रूप में था? यदि शुद्ध 'रूप में था, कर्म - बन्धन से सर्वथा रहित था, तो फिर शुद्ध आत्मा को कर्म कैसे लगे? यदि शुद्ध को भी कर्म लग जाएँ, तो फिर शुद्ध होने पर मोक्ष में भी कर्म -बन्धन का होना मानना पड़ेगा। ऐसी दशा में मोक्ष का मूल्य ही क्या रहेगा? केवल मुक्त आत्मा की ही

क्या बात ? ईश्वर - वादियों का शुद्ध ईश्वर भी फिर तो कर्मबन्धन के द्वारा विकारी एवं संसारी हो जाएगा। अतएव शुद्ध अवस्था में किसी प्रकार से कर्म-बन्धन का मानना, युक्ति - युक्त नहीं है। इसी अमर सत्य को ध्यान में रख कर जैन - दर्शन ने कर्म-प्रवाह को अनादि माना है।

## कर्म-बन्ध के कारणः

 यह एक अटल सिद्धान्त है कि कारण के बिना कोई भी कार्य नहीं होता । बीज के बिना कभी वृक्ष पैदा होता है ? कभी नहीं । हाँ, तो कर्म भी एक कार्य है । अतः उसका कोई - न - कोई कारण भी अवश्य होना चाहिए । बिना कारण के कर्म - स्वरूप कार्य किसी प्रकार भी अस्तित्व में नहीं आ सकता ।

जैन - धर्म में कर्प-वन्ध के मूल कारण दो बतलाए हैं----राग और द्वेष । भगवान महाबीर ने पावापुरी के अपने प्रवचन में कहा---रागो य दोसो बीय कम्म-बीयं । अर्थात्--राग और द्वेष ही कर्म के बीज हैं, मूल कारण हैं । आसक्ति - मूलक पवृत्ति को राग, और घृणा मूलक प्रवृत्ति को द्वेष कहते हैं । पुण्य कर्म के मूल में भी किसी - न - किसी प्रकार की सांसारिक मोहमाया एवं आसक्ति ही होती है । घृणा और आसक्ति से रहित शुद्ध प्रवृत्ति तो कर्म - बन्धन को तोड़ती है, बाँधती नहीं है ।

# कर्म - बन्धन से मुक्ति का उपायः

कर्म - बन्धन से रहित होने का नाम मुक्ति है। जैन - धर्म की मान्यता है कि - जब आत्मा राग-द्वेष के बन्धन से छुटकारा पा लेता है, आगे के लिए कोई नया कर्म बांधता नहीं है, और पुराने बँधे हुए कर्मों को भोग लेता है या धर्म-साधना के द्वारा पूर्ण रूप से नष्ट कर देता है, तो फिर सदा काल के लिए मुक्त हो जाता है। जब तक कर्म और कर्म के कारण राग-द्वेष से मुक्ति नहीं मिलेगी, तब तक आत्मा किसी भी दशा में मोक्ष प्राप्त नहीं कर सकता।

अब प्रदन केवल यह रह जाता है कि कर्म - बन्धन से मुक्ति पाने के क्या साधन हैं, क्या उपाय हैं ? जैन-धर्म इस प्रदन का बहुत सुन्दर उत्तर देता है । वह कहता है कि आत्मा ही बाँधने वाला है और वही उसे तोड़ने वाला भी है । कर्मों से मुक्ति पाने के लिए वह बाहर में किसी देव यम ईश्वर आदि के सामने गिड़गिड़ाने अथवा नदी, नालों और पहाड़ों पर तीर्थ-यावा के रूप में भटकने के लिए कभी प्रेरणा नहीं देता । वह मुक्ति का साधन अपनी आत्मा में ही तलाश करता है । जैन - तीर्थकरों ने मोक्ष - प्राप्ति के तीन साधन माने हैं:---

(१) सम्पग्दर्शन - आत्मा है, वह चैतन्य तत्त्व है, जड़ पदार्थ नहीं। वह अजर - अमर - अविनाशी है, तीन काल में कभी नष्ट नहीं हो सकता। वह कर्मों से बँधा हुआ हैं और एक दिन अपनी ही सुप्त चेतना के जागृत होने पर बन्धन से मुक्त हो कर सदा के लिए शुद्ध, बुद्ध, निरंजन, निर्विकार परमात्मा भी हो सकता है। इस प्रकार के दृढ़ आत्म - विश्वास का नाम ही समयक् - दर्शन है। सम्यग्दर्शन के द्वारा आत्मा की हीनता के और दीनता के भाव क्षीण हो जाते हैं और अपनी ही आत्म - शक्ति के प्रचण्ड तेजो-मय विश्वास के अचल-भाव जागृत होते हैं।

(२) खम्यव्य्झाल - चैतन्य और जड़ पदार्थों के भेद का ज्ञान करना, संसार और उसके राग-द्वेषादि कारण तथा मोक्ष और उसके सम्यग्दर्शनादि साधनों का भली - भांति चिन्तन - मनन करना, सम्यग्ज्ञान कहलाता है। सांसारिक दृष्टि से कोई कितना ही बड़ा विद्वान् क्यों न हो, यदि उसका ज्ञान मोह - माया के बन्धनों को ढीला नहीं करता है, विश्वकल्याण की भावना को प्रोत्साहित नहीं करता है, आध्यात्मिक जागृति में बल पैदा नहीं करता है, तो वह ज्ञान सम्यक् - ज्ञान नहीं कहला सकता। सम्यक् - ज्ञान के लिए आध्यात्मिक चेतना एवं पवित उद्देश्य की अपेक्षा

महावीर के सिद्धान्त : १०७

है । मोक्षाभिमुखी आत्म - चेतना ही वस्तुतः सम्यक्-ज्ञान है ।

(३) सम्यक् - धारिग्र- विश्वास और ज्ञान के अनुसार आचरण भी तो आवश्यक है। महावीर का धर्म चारित प्रधान धर्म है। वह केवल स्थुल भाव-नाओं और संकल्पों की ही सीमा में आबद्ध नहीं है, वह अन्तर्जगत को ज्योतिर्मय बनाने के लिए यथोचित आत्म-पुरुषार्थ के जागरण का धर्म है । अतएव सम्यक-दर्शन और सम्यग्ज्ञान के अनुसार व्यवहार में निर्मल-भाव से अहिसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य तथा अपरिग्रह आदि की साधना करना ही सम्यक्-चारित्न है । और निश्चय में मोह और क्षोभ से, राग और द्वेष से मुक्त शुद्ध वीतरागभाव ही सम्यक्-चारित्न है। निश्चय चारित्र मोक्ष का साक्षात् कारण है और व्यवहार-चारित परंपरा कारण । क्रिया-काण्डरूप चारित शुद्ध निक्चय चारित्र के लिए केवले पृष्ठभूमिमात है । इस कारण वह देशकालानुसार परिवर्तित भी होता रहता है। अतः वह औपचारिक धर्म है, आत्मनिष्ठ शुद्ध मूलधर्म नहीं है। आत्मलीनता-रूप वीतरागता शुद्ध मूलधर्म है, वह देशकालानुसार न कभी परिवर्तित हुआ है और न होगा। भगवान् महावीर इसी वीतरा-गता को सम्यक् - चारित कहते हैं।

सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्-चारित — जब तीनों पूर्ण हो जाते हैं, पूर्णता की दृष्टि से जब तीनों शुद्ध आत्म-चेतना के रूप में एकाकार एवं एकरस हो जाते हैं, एक सहज पूर्ण अद्व तभाव प्रतिष्ठापित हो जाता है, तब आत्मा परमात्मा हो जाता है। यह है जैन - दर्शन की साधना का चरम लक्ष्य। इसी भाव को लक्ष्य में रखते हुए कहा गया है —

# "कर्मबद्धो भवेज्जीवः, कर्ममुक्तस्तथा जिनः।"





# महावीर

के

ਤ

प

दे

श

Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

आत्मा

: १ : जे एगं जाणइ, से सब्वं जाणइ । --- आचारांग

ः २ः पुरिसा ! तुममेव तुमं मित्तं, किं बहिया मित्तमिच्छसि । — आचारांग

: ३ : बंध - पमोक्खो, अज्भत्थेव । --- आचारांग

: 8 :

अप्पा नई वेयरणी, अप्पा मे क्रुडसामली । अप्पा कामदुहा धेणू, अप्पा मे नंदणं वर्ण ॥ ---- उत्तराध्ययन

ः ४्ः अप्पाणमेव जुज्फाहि, किं ते जुज्फोण वज्फओ । अप्पाणमेव अप्पाणं, जइत्ता सुहमेहए ।। — उत्तराध्ययन

ः ६ः आयओ वहिया पास। आचारां**ग** 

महावीर के उपदेश : १११

#### आत्मा

#### 191

जो एक आत्म - स्वरूप को जानता है, वह सब - कुछ जानता है।

#### : २ :

पुरुष ! तू स्वयं ही अपना मित्र है । तू बाहर में मित्रों की किस खोज में है ?

## : ३ :

बन्ध और मोक्ष अपनी स्वयं की आत्मा पर निर्भर है।

: ४ :

अपनी आत्मा ही नरक की वैतरणी नदी तथा कूट शाल्मली वृक्ष है । और अपनी आत्मा ही स्वर्ग की कामदुधा धेनू तथा नन्दन वन है ।

## : ४ :

अपनी आत्मा के विकारों के साथ ही युद्ध करना चाहिए । बाहरी जत्रुओं के साथ युद्ध करने से क्यां लाभ ? आत्मा के द्वारा आत्म-जयी होने वाला ही वास्तव में पूर्ण सुखी होता है ।

#### : ६ :

अपनी आत्मा के समान ही बाहर में दूसरों को भी देख।

#### : 9 :

संबुज्फह कि न बुज्फह, संबोही खलु पेच्च दुल्लहा । नो हूवणमंति राइओ, नो सुल्फ्भं पुणरावि जीवियं ॥ —सूतकृतांग

## : 5 :

जे आया से विन्नाया जे विन्नाया से आया । जेण विजाणाइ से आया ॥ तं पडुच्च पडिसंखाए ।

---आचारांग

## : 3 :

कि मे कडं, कि च मे किच्चसेसं । कि सक्कणिज्जं न समायरामि ।। ----दशवै० चूलिका

### : 20 :

अप्पा कत्ता विकत्ता य, दुहाण य सुहाण य । अप्पा मित्तममित्तं च, द्रुपट्ठिअ-सुप्पट्ठिओ ॥ —उत्तराध्ययन

## : ११ :

पुरिसा ! अत्ताणमेव अभिणिगिज्भ, एवं दुक्खा पमुच्चसि । —आचारांग : 10 :

मनुष्यो ! जागो'''''जागो ! अरे तुम क्यों नहीं जागते हो ? मृत्यु के बाद परलोक में अन्तर्जागरण प्राप्त होना दुर्लभ है । बीती हुई रात्रियाँ कभी लौट कर नहीं आतीं । मानव-जीवन पुनर्वार पाना आसान नहीं है ।

#### : 5 ;

जो आत्मा है, वही विज्ञाता है। जो विज्ञाता है, वही आत्मा है। क्योंकि ज्ञान के कारण ही आत्मा है, अर्थात् जड़ से भिन्न है। जानने की इस शक्ति से ही आत्मा की प्रतीति होती है।

## : 3 :

प्रत्येक साधक प्रतिदिन चिन्तन करे कि— मैंने क्या सत्कर्म कर लिया है, और अभी क्या करना है ? कौन-सा ऐसा शक्य सत्कार्य है-- जिसको मैं कर तो सकता हूं, पर कर नहीं रहा हूं।

## : 90 :

स्वयं आत्मा ही अपने सुख - दुःख का कर्ता तथा भोक्ता है। अच्छे मार्ग पर गतिशील निज आत्मा ही अपना मित्र है, और बूरे मार्ग पर चलनेवाला निज ही अपना शत्रु है।

## : 99 :

मानव ! तू अपने आपको अपने वश में कर । ऐसा करने से ही तू दुःखों से छुटकारा पा सकेगा ।

ः १२ः एगे अहमंसि, न मे अत्थि काइ, न याऽहमवि कस्स वि ।

--आचारांग

ः १३ ः

इमेणमेव जुज्माहि, किं ते जुज्मेण बज्मओ ? जुज्मारिहं खलु दुल्लहं ॥

—आचारांग

ः १४ ः

न तं अरी कंठछेत्ता करेइ।

जं से करे अप्पणिया दुरप्पा ।।

— उत्तराध्ययन

ः १४ ः

एगो मे सासओ अप्पा, नाण-दंसण-संजुओ । सेसा मे बाहिरा भावा, सब्वे संजोग-लक्खणा ॥ ----संथारपइन्ना

: १६ :

अत्थि मे आया उववाइए जे आयावादी, लोयावादी, कम्मावादी, किरियावादी । — आचारांग

ः १७ ः

से असइं उच्चागोए, असइं नीआगोए । नो हीणे, नो अइरित्ते ।

— आचारांग

## महावीर के उपदेस : १९२

: १२ :

मेरा आत्मा अकेला है—मैं अकेला हूं। न कोई मेरा है, और न मैं किसपे का हूं।

: 93 :

युद्ध करना है, तो अपनी वासनाओं से युद्ध करो । बाह्य युद्धों से सुम्हें क्या मिलेका ? यदि इस बार चूक गए, तो फिर आत्मजयी युद्ध का अवसर मिलना दुर्लभ है ।

: 98 :

सिर काटने वाला शत्रु भी उतना अवकार महीं करता, जितना कि दुराखरण में आसक्त अथनी आत्मा करती है।

: 92 :

ज्ञान, दर्शन और चारित्र से परिपूर्ण मेरी आत्मा ही शाख्वत है, सत्य सनासन है। आत्मा के सिवा अन्य सब बाह्य भाव संयोग - मात्र हैं।

: ૧૬ :

यह मेरी आत्मा औषपातिक है, कर्मानुसार पुनर्जन्म ग्रेहण करती है। आत्मा के पुनर्जन्म सम्बन्ध्वे सिद्धान्त को स्वीकार करने वाखा हो वस्तुतः आत्पवादी, लोकवादी, कर्मवादी एवं क्रियावादी है।

: 20 :

थह जीवात्मा अनेक बार उच्चगोत्र में जन्म ले चुका है और अनेक बार नीचगोत्र में । इस प्रकार विभिन्न गोत्रों में जन्म लेने से न कोई हीन होता है, न कोई महान् ।

११६ : महावीर : सिद्धान्त और उपदेश ः १८ ॥ एगमप्पाणं संपेहाए घुणे सरीरगं। --- आचारांग : 38 :: नो इंदियगेज्भ अमुत्तभावा अमुत्तभावाविव इोइ निच्चो --- उत्तराध्ययन : २० : अन्नो जीवो अन्नं सरीरं — सूत्रकृतांग : २१ : एगप्पा अजिए सत्तू। --- उत्तराध्ययन ः २२ ः सरीरमाहु नावत्ति, जीवो वुच्चई नाविओ। संसारो अण्णवो वुसो, जं तरंति महेसिणो। --- उत्तराध्ययन ः २३ः एगे आया। --- स्नानांगसूत्र : २४ : हत्थिस्स य कुंथुस्स य समे चेव जीवो। -- भगवतीस्व ः २४ ः जीवा सिय सासया, सिय असासया। दब्वट्ठयाए सासया, भावट्ठयाए असासया । - भगवती सूत

महावीर के उपदेश ? ११७

: १८ : आत्मा को शरीर से पृथक जानकर भोग-लिप्त शरीर को धून डालो । : 38 : आत्मा अमूर्त है, इसलिए वह इन्द्रिय-प्राह्य नहीं है। अमूर्त होने के कारण ही आत्मा नित्य हैं । : Ro : आत्मा और है, शरीर और है। : २१ : स्वयं ही अविजित-असंयत आत्मा ही स्वयं का प्रधान शत्र हैं। : २२ : यह शरीर नौका है, जीव - आत्मा उसका नाविक (मल्लाह) है और संसार समुद्र है। महर्षि इस देहरूपी नौका के द्वारा संसार - सागर को तैर जाते हैं। : २३ : स्वरूप - दृष्टि से सब आत्माएँ एक (समान) हैं। : 28 : आत्मा की दृष्टि से हाथी और कुथूआ दोनों में आत्मा एक समान है। : २४ : जीव णाश्वत भी हैं, अशाश्वत भी । द्रव्यदृष्टि ( मूल-स्वरूप) से शाश्वत (नित्य) हैं तथा भाबदृष्टि (मनुष्य-आदि पर्याय - दुष्टि ) से अशाश्वत ( अनित्य ) हैं।

## कर्मवादः

: 8 :

जमिणं जगई पुढो जगा, कम्मेहि लुप्पन्ति पाणिणो । सयमेव कडेहि गाहइ, नो तस्स मुच्चेज्ज पुट्टयं।। — सूत्रकृतांग

ः २ सकम्मुणा विष्परियासमुवेइ । — सूत्रकृतांग

: ३ :

सब्बे सयकम्मकष्पिया, अवियत्तेण दुहेण पाणिणो । हिंडति भयाउला सदा, जाइ-जरा-मरणेहिभिद्दुया ॥ ---- सूत्रक्वतांग

: 8 :

सेणे जहा संधिमुहे गहीए, सकम्मुणा किच्चई पावकारी । एव पया पेच्च इहं च लोए, कडाण कम्माण न मोक्ख अस्थि। — उत्तराध्ययन

: ४ :

अष्पणा चेव उँदौरेइ, अप्पणा चेव गरेहद्द । अष्पणा चेव संवरइ ।

--- भगवतीसूत्र

महावीर के उपदेश ? ११९

## कर्मवाद

इस जगत् में जो भी प्राणी हैं, वे अपने - संचित कर्मों के कारण ही संसार में भ्रमण करते हैं और स्वकृत कर्मों के अनुसार ही भिन्न - भिन्न योनियाँ पाते हैं। फल भोगे बिना उपार्जित कर्मों से प्राणी मुक्त नहीं होता।

: २ :

प्राणी अपने ही कृत - कर्मों से प्रतिकूल (दुःखरूप) फल पाता है।

: ३ :

सब प्राणी अपने कर्मों के अनुसार पृथक्-पृथक् योनियों में अवस्थित हैं। कर्मों की अधीनता के कारण अव्यक्त दुःख से दुःखित प्राणी जन्म, जरा और मरण से सदा भयभीत रहते हुए चार गति - रूप संसार - चक्र में भटकते हैं।

: ४

जैसे पापकर्मा चोर खात के मुँह पर पकड़ा जा कर अपने कर्मों के कारण ही दु:ख उठाता है, उसी तरह से इस लोक या परलोक में कर्मों के फल भोगने ही पड़ते हैं। फल भोगे बिना संचित कर्मों से छुटकारा नहीं हो सकता।

: 2 :

आत्मा स्वयं अपने द्वारा ही कर्मों की उदीरणा करता है, स्वयं अपने द्वारा ही उसकी गर्हा-आलोचना करता है और अपने द्वारा ही कर्मों का संवर (आश्रव-निरोध) करता है।

रागो य दोसो बिय कम्म बीयं, कम्मं च मोहप्पभवं वयंति । कम्मं च जाईमरणस्स मूलं, दुक्खं च जाई - मरणं वयंति ॥ — उत्तराध्ययन

: ७ :

एगो सयं पच्चणुहोइ दुक्खं। —सूत्रकृतांग

: 5 :

सुवकमूले जहा स्क्खे, सिंचमाणो ण रोहति । एवं कम्मा ण रोहंति, मोहणिज्जे खयं गए ॥ : ९ :

जहा दड्ढाणं, बीयाणं, ण जायंति पुण अंकुरा । कम्मबीएसु दड्ढेसु, न जायंति भवंकुरा ।। --- दशाश्रुतस्कंध

: 20 :

जं जारिसं पुव्वमकासि कम्मं,

तमेव आगच्छति संपराए । ---- सूत्रकृतांग

: 88 :

जह रागेण कडाण कम्माणं पावगो फलविवागो । जह य परिहीण - कम्मा सिद्धा सिद्धालयमुवेति ।। --- औपपातिक सूत

## महावीर के उपदेश : १२१

: ६ :

राग और द्वेष ये दोनों कर्म के बीज हैं। कर्म मोह से उत्पन्न होता है, ऐसा ज्ञानियों का कथन है। कर्म जन्म-मरण का मूल है और जन्म-मरण दुःख की परम्परा है।

: 19 :

आत्मा अकेला ही अपने किये दुःख को भोगता है।

: 5 :

जिस तरह मूल के सूख जाने से सींचने पर भी वृक्ष लह-लहाता, हराभरा नहीं होता, इसी तरह से मोह-कर्म के क्षय हो जाने पर पुन: नवीन कर्म उत्पन्न नहीं होते ।

#### : 3 :

जिस तरह दग्ध बीजों में से पुनः अंकुर प्रकट नहीं होते, उसी तरह से कर्म - रूपी बीजों के दग्ध हो जाने से भव-अंकूर उत्पन्न नहीं होते हैं।

: 90 :

पहले जैसाभी कुछ कर्म किया गया है, वह भविष्य में उसी रूप में फल देने आता है।

## : ११ :

जैसे राग-द्वेष द्वारा उपार्जित कर्मों से फल बुरे होते हैं, वैसे ही सब कर्मों के क्षय से जीव सिद्ध हो कर सिद्धलोक को पहुँच जाते हैं।

: १२ :

जहा कडं कम्म, तहासि भारे --- सूत्रकृतांग

ः १३ ः

सुचिण्ण कम्मा सुचिण्णफला भवंति, दुचिण्णा कम्मा दुचिण्णफला भवति । --- औपपातिकसूत्र

: 88 :

अज्भत्थहेउं निययस्स बंधो, संसारहेउं च वयंति बंध ---- उत्तराध्ययन

: १५ :

कत्तारमेव अणुजाइ कम्मं

— उत्तराध्ययन

## : १६ : नाणी नवं न बंधइ — दशवैकालिक निर्युक्ति

महावीर के उपदेश : १२३

: १२ :

जैसा किया हुआ कर्म, दैसा ही उसका फल - भोग।

: १३ :

अच्छे कर्मका अच्छा फल होता है, बुरे कर्मका फला भी बुरा होसा है।

: 88 :

कारणों से ही आत्मा के कर्म-बन्धन हैं, और कर्म-बन्धन ही संसार का कारण कहलाता है।

: xy :

कर्म सदा उसके कर्ता के ही पीछे - पीछे चलते हैं।

झानी नये कमों का बन्ध नहीं करता।

अहिंसा

: 8 :

> ः २ः अहिसा सब्वभूय - खेमंकरी । — प्रश्नव्याकरणसूत

> > 131

एवं खु नाणिणो सारं, जं न हिंसइ किंचण । अहिंसा - समयं चेव, एयावन्तं वियाणिया ।। —-सूतक्ठतांग

: 8 :

अप्पसमं मन्निज्ज छष्पिकाए। ---- उत्तराध्ययन

: 2 :

वेराइं कुव्वइ वेरी, तओ वेरेहिं रज्जइ। पावोवग्गा य आरंभा, दुक्खफासा य अंतसो॥ — सूतकृतांग

## र ६ र

सब्वे पाणा सुहसाया दुहपडिक्नला। सब्वेसि जीवियं पियं नाइवाएज्ज कंचण । ---आचारांग

महावीर के उपदेश : १२४

## अहिंसा

: 9 :

जैसे मुझे दु:ख प्रिय नहीं है, बैक्को ही अन्य सब जीवों को भी दु:ख प्रिय नहीं है, यह समझ कर जो न स्वयं हिंसा करता है और न दूसरों से हिंसा करवाता हैं, वंही श्रमण है, भिक्षु है।

: २ :

अहिसा समस्त प्राणियों का क्षेम-कुशल करने वाली है।

#### ्र :

किसी भी प्राणी की हिंसान करना ही जानी होने का सार है। क्षहिंसा— सिद्धान्त ही सर्वश्रेष्ठ है, विज्ञान केवल इतना ही है।

: \* :

छही काया के (समस्त) जीवों को अपन समान समझो ।

: 2 :

वैर रखने वाला मनुष्य सदा वैर ही किया करता हैं। वह वैर में ही आनन्द मानता है। हिंसा-कर्म पाप को उत्पन्न करने वाले हैं, अन्त में दुःख पहुँचाने वाले हैं।

: 4 :

सब प्राणियों को सुख प्यारा लगता है, दु:ख अप्रिय है। सब को अपना जीवन प्रिय है। अत: किसी भी प्राणी कीं हिंसा मत करो।

ে ৩ :

जीव - वहो अप्प - वहो, जीव - दया अप्प-दया होइ । ता सब्व जीव - हिंसा, परिचत्ता अत्तकम्मेहि ॥ भक्त - परिज्ञा

: 5 :

भगवती अहिंसा'''''भीयाणं विव सरणं । — प्रदन•याकरणसूत्र

: 8 :

जं किंचि सुहमुआरं पहुत्तणं पयइ - सुदरं जं च । आरुग्गं सोहग्गं, तं तमहिंसा - फलं सब्वं ॥ — भ<del>व</del>त - प्ररिज्ञा

: 20 :

सब्वपाणा न हीलियब्वा, न निदियब्बा ---- प्रश्नव्याकरणसूत

2 22 : .....

तुंगं न मंदराओ, आगासाओ विसालयं नत्थि । जह तह जयम्मि जाणसु, धम्ममहिंसा-समं नत्थि ॥

: **१२** : चित्र - संग्रहा

जइ ते न पिअं दुक्खं, जाणिअ एमेव सब्व-जीवाणं । सब्वायरमुवउत्तो, अत्तोवम्मेण कुणसु दयं ॥ — भक्त-परिज्ञा

महावीर के उपदेश : १२७

#### . . . . .

जीव-हिंसा अपनी हिंसा है, जीव-दया अपनी दया है। इसी दृष्टि को ले कर आत्मार्थी साधकों ने हिंसा का सर्वथा परित्याग किया है।

#### ·:-=:

भगवती अहिंसा भयाकान्त के लिए शरण - प्राप्ति की तरह हितकर है ।

संसार में जो कुछ भो श्रेष्ठ सुख, प्रभुता, सहज सुन्दरता, आरोग्य एवं सौभाग्य दिखाई देते हैं, वे सब अहिंसा के ही फल हैं ।

## : १० :

विश्व के किसी भी प्राणी की अवहेलना नहीं करनी चाहिए, और न निन्दा ही करनी चाहिए ।

: : ?? :

संसार में जैसे सुमेरु से ऊँची और आकाश से विशाल कोई दूसरी चीज नहीं है, इसी प्रकार यह निश्चय समझो कि अखिल विश्व में अहिंसा से बढ़कर कोई धर्म नहीं है ।

### : १२ :

जैसे तुझे दु:ख अप्रिय है, इसी प्रकार संसार के सब जीवों को दु:ख अप्रिय है---ऐसा समझ कर सब प्राणियों के प्रति उपयोगपूर्वक आदर एवं आत्मवत् दया करो ।

## : १३ :

एस खलु गंथे, एस खलु मोहे, एस खलु मारे, एस खलु णिरए । --- आचारांग

#### : 88 :

तमंसि नाम तं चेव, जं हंतव्वं ति मन्नसि तुमं सि नाम तं चेव, जं अज्जावेयव्वं ति मन्नसि तुमं सि नाम तं चेव, जं परियावेथव्वं ति मन्नसि । — आचारांग

## : १४ :

## ः १६ ा

तत्थिमं पड्ढमं ठाणं महावीरेण देसियं । अहिंसा निउणा दिट्ठा, सव्वभूएसु संजमो ।। —- दशवैकालिक

#### : 9३ :

यह जीव - हिंसा ही ग्रन्थ -- कर्मो का बन्ध है, यही मोह है, यही मृत्यु है, और यही नरक है ।

: 88 :

जिसे तू मारना चाहता, वह तू ही है । जिसे तू शासित करना चाहता है, वह तू ही है । जिसे तू परिताप देना चाहता है, वह तू ही है । (यह अद्वैतभावना ही अहिंसा का मूलाधार **है** ।)

: १५ :

संसार में सभी प्राणी जीना चाहते हैं, मरना नहीं चाहते । इसलिए प्रागिवध को घोर समझ कर निर्ग्रन्थ उसका परि-त्याग करते हैं ।

## : १६ :

उन पाँचों महाव्रतों में सबसे प्रथम स्थान, जिसका भगवान् महावीर ने निर्देश किया है, अहिंसा का है। सभी प्राणियों पर संयम रखने को ही उन्होंने कुशल अहिंसा कहा है।

सत्य ः

ः १ः पुरिसा ! सच्चमेव समभिजाणह । सच्चस्स आणाए उवट्टिए मेहावी मारं तरइ ॥ --- आचारांग

- प्रइनव्याकरण

ः ३ः अप्पणट्टा परट्ठावा, कोहावाजइ वा भया। हिंसगं न मुसं बूया, नो वि अन्नं वयावए।। ः ४ः ग्वन्वनगराव वर्षति कंप्राग्रा।

मुहुत्तदुक्खाहु हवंति कंटया । अओमया ते वि तओ सुउद्धरा ।। वायादुरुत्ताणि दुरद्धराणि । वेराणु - बंधीणि महब्भयाणि ।। — दशवैकालिक

ः ५ः सच्चं लोगम्मि सारभूयं, गंभीरतरं महासमुद्दाओे।

> ---- प्रश्नव्याकरण : ६ : भासियव्वं हियं सच्चं ।

> > --- प्रइनव्याकरणसूत्र

महावीर के उपदेश : १३%

# सत्य

#### : 9 :

भानव ! सत्य को पहचान । जो सनीकी साधक सत्य-सार्ग पर चलता है, वह मृत्यु को पार कर जाता है।

: २ :

सत्य ही भगवान् है।

: ३ :

अपने स्वार्थ के लिए अथवा दूसरों के लिए, कौध अथवा भय से – किसो प्रसंग पर दूसरों को पीड़ा पहुँचाने वाला असत्य वचन न को स्वयं बोले, न दूसरों से बुलवाए ।

: 8 :

लोहे के कण्टक तीर तो थोड़ी धेर तक ही दुःख देते हैं, और बे भी शरीर से बड़ी सरलत्ता से निकाले जा सकते हैं। किन्तु, वाणी से कहे हुए तीक्ष्ण वचन के तीर वैर-विरोध की परस्परा को बढ़ा कर भय को उत्पन्न करसे हैं, और उन कटु-वचनों का जीवन-पर्यन्त हृदय से निकलना बड़ा ही कठिन है।

: १ :

सत्य ही लोक में सार-तत्त्व है। थहं महासमुद्र से भौ अधिक गम्भीर है।

### : ६ :

## हितकारी सत्य ही बोलना चाहिए।

# : 8 : संविभागसीले संगहोवगगहकूसले, से तारिसए आराहए वयमिणं। - प्रश्नव्याकरण : 4 : असंविभागी न हु तस्स मोक्खो। —- दशवैकालिक : ६ : अणुन्नविय गेण्हियव्वं । प्रक्तब्याकरण

असंबिभागी, असंगहरूइ अप्पमाणभोई, से तारिसाए नाराहए वयमिणं।

## : 3 :

अदत्तादाणं .... अकित्तिकरणं, अणज्जं ... सया साहुगरहणिज्जं ।

: २ :

आचारांग

अणणन्नविय पाणभोयणभोई से निग्गंथे अदिन्नं भुं जिज्जा ।

: 8 :

अस्तेयः

१३२ : महावीर : सिद्धान्त और उपदेश

## अस्तेय

: १ :

जो गुरुजनों की आज्ञा लिए बिना भोजन करता है, वह अदत्तभोजी है अर्थात् एक प्रकार से चोरी का अन्न खाता है।

: २ :

चोरी अपयणकारी अनार्य कर्म है । यह श्रेष्ठ जनों द्वारा सदैव निन्दनीय रहा है ।

: ३ :

जो असंविभागी है, असंग्रहरूचि है, अप्रमाण-भोजी है, षष्ठ अस्तेय-व्रत का सम्यक्-आराधक नहीं है।

: 8 :

जो संबिभागशील है, संग्रह और उपग्रह में कुशल है, बह अस्तेय क्रत का सम्यक् - आराधक है।

: १ :

जो संविभागी नहीं है अर्थात् प्राप्त सामग्री का साथियों में सम दितरण नहीं करता है, उसकी मुक्ति नहीं होती ।

#### : ૬ :

दूसरे की कोई भी वस्तु हो, आज्ञाले कर ग्रहण करनो चाहिए।

: ७ : तवेसु वा उत्तमं बंभचेरं । — सूलकृतांग

जहां कुम्भे सअंगाइ, सए देहे समाहरे । एवं पावाइ मेहावी, अज्भष्पेण समाहरे ॥

: ६ :

: ५ : जे गुणे से आवट्टे । — आचारांग

ः ४ः अत्रंभचरियं घोरं षमायं दुरहिट्ठियं — दशवैकालिक

- उत्तराध्ययन

कामाणुगिद्धिप्पभवं खु दुक्खं । सन्वस्स लोगस्स सदेवगस्स । खं काइयं माणसियं च किंचि, तस्संतगं गच्छई वीयरागो ।।

: 3 :

ः २ः न कामभोगा समयं उवेति --- उत्तराध्ययन

आसं च छदं च विगि च धीरे ! तुमं चेव तं सल्लमाहट्टु। --आचारांग

बत्त्वच्यं ः

१३४ : महावोरः सिद्धान्त और उपदेश

# ब्रह्मचर्यं

: 8 :

धीर पुरुष ! भोगों की आशा तथा लालसा छोड़ दे ! तू इस काँटे को लेकर क्यों दु:खी हो रहा है ?

ः २ ः

काम-भोगों से णात्ति नहीं मिलती ।

: ३ :

देवताओं सहित समस्त संसार के दुःखों का मूल एकमात्र काम-भोगों की वासना ही है। काम-भोगों के प्रति वीत-राग—नि:स्पृह साधक शारीरिक तथा मानसिक सभी प्रकार के दुःखों से छूट जाता है।

: ४ :

अब्रह्मचर्य भयंकर प्रमाद का घर है और असेव्य है।

: ५ :

इन्द्रियों का विषय ही वस्तुतः संसार है ।

: ६ : जैसे कछुआ खतरे के समय अपने अंगों को अपने शरीर में सिकोड़ लेता है; उसी प्रकार ज्ञानी-जन भी विषयाभिमुख इन्द्रियों को आत्म - ज्ञान से सिकोड़ कर रखे।

#### : 0 :

तपस्याओं में ब्रह्मचर्य सर्वोत्तम तप है।

जे य कंते पिए भोए, ल्द्धे विपिट्ठीकुव्वई । साहीणे चयइ भोए, से हु चाइ त्ति वुच्चइ ।। --- दशवैकालिक

#### : 3 :

:=:

देव-दाणव-गंधव्वा, जक्ख-रक्खस्स-किन्नरा । बंभयारि नमंसंति, दुक्करं जे करंति ते ।। — उत्तराध्ययन

> ः १०ः कामा दुरतिक्कमा।

> > — आचारांग

: ११ :

सल्लं कामा विसं कामा, कामा आसीविसोपमा । कामे पत्थेमाणा, अकामा जंति दुग्गइं ।। — उत्तराध्ययन

## ः १२ ः

मूलमेयमहमस्स महादोससमुस्सयं । तम्हा मेहुणसंसग्गं निग्गंथा वज्जयंति णं ॥ — दशवैकालिक : 5 :

जो मनुष्य सुन्दर और प्रिय भोगों को प्राप्त करके भी उनकी ओर से पीठ फेर लेता है, सब प्रकार के स्वाधीन भोगों का परित्याग कर देता है, वही सच्चा त्यागी है।

: 3:

जो मनुष्य दुष्कर ब्रह्मचर्य-व्रत का पालन करता है, उसे देव, दानव, गन्धर्व यक्ष, राक्षस और किन्नर आदि सब नमस्कार करते हैं।

#### : 90 :

काम दुरतिकम हैं, अर्थात् कामनाओं की पूर्ति होना कठिन है ।

: ११ :

कामभोग शल्य हैं, विष के समान भयंकर हैं, आक्षीविष सर्प के समान शीझ प्राणनाशक हैं। कामों की लालसा से अतृष्त दशा में ही प्राणी दुर्गति में जाते हैं।

### : १२ :

अब्रह्मचर्य (मैथुन-सेवन) अधर्म का मूल महान् दोषों का स्रोत है। इसीलिए निर्गन्थ मैथुन-सेवन को वर्जित (निषेध) करते हैं।

अपरिग्रह

: १ :

नत्थि एरिसो पासो,

पडिबंधो अर्दिथ सब्त-जीवाणं ।

-- प्रश्नव्याकरण

: २ :

जे ममाइयमइं, जहाइ, से जहाई ममाइयं। से हु दिट्ठपहे मुणी जस्स नदिथ ममाइयं।। —आचारांग

: ३ :

पुढवी साली जवा चेव, हिरण्ण पसुभिस्सह । पडिपुण्ण णालमे<del>गर</del>स इइ विज्जा तव चरे ।। — उत्तराध्यय**न** 

: ४ : जया निव्विदए भोए, जे दिव्वे जे य माणुसे । तया चयइ संजोगं सब्भिंतर—बाहिरं ॥ — दशवैकालिक

> : ५ : मुच्छा परिग्गहो वृत्तो । —दशवैकालिक

जं पि वत्थं व पायं वा, कंबलं पायपुंछणं । तं पि संजम-लजट्ठा, धारंति परिहरंति य ॥ — दशवैकालिक

## अपरिग्रह

: 9 :

सँसार के सब जीवों को जकड़ने वाले परिष्रह से बढ़कर कोई दूसरा पाश अर्थात् जाल---बन्धन नहीं।

: २ :

जो ममत्व बुद्धि का परित्याग करता है, वही ममत्व का स्याग कर सकता है। वस्तुतः वही संसार-भोरु ( मोक्षमार्भ का द्रष्टा) साधक है, जिसे किसी प्रकार का ममत्व नहीं है। : ३ :

चावल, जौ, सोना और पशुओं सहित समूची पृथ्वी भी एक मनुष्य के सन्तोष के लिए पर्याप्त नहीं है। यह जान कर मनुष्य तप-संयम (सन्तोष) धारण करे।

जब व्यक्ति देव-मनुष्य-सम्बन्धी समस्त भोगों से विरक्त हो जाता है, तो वह बाहर और अन्दर के सब परिग्रह को छोड़ कर आत्म-साधना में जुट जाता है।

: 2 :

2 8 3

वस्तुतः मूच्छों ही परिग्रह कहा जाता है।

## मुनि जो भी वस्त्र, पात्र, कम्बल और रजोहरण आदि वस्तुएँ रखते हैं, वे सब एक-मात्र संयम-रक्षा के निमित्त हैं । उनके रखने में किसी प्रकार की परिप्रह-बुद्धि नहीं है ।

: ६ :

#### : 19 :

सव्वारंभ-परिच्चाओ, निम्ममत्तं सुदुक्करं । ---- उत्तराध्ययन

अवि अष्पणो पि देहम्मि, नाऽऽयरंति ममाईयं । —- दशवैकालिक

: 5 :

#### : 3 :

सुवण्ण-रूवस्स उ पब्वया भवे। सिया हु केलाससमा असंखया। नरस्स लुद्धस्स न तेहि किचि, इच्छा हु आगाससमा अणंतिया। — उत्तराध्ययनसूत्र

१०ः ममत्तभावं न कहिंपि कुज्जा । — दशवैकालिक चुर्णि

ः ११ः जहा लाहो तहा लोहो, लाहा लोहो पवड्ढइ — उत्तराध्ययन

: १२ : तण्हा हया जस्स न होइ लोहो। लोहो हओ जस्स न किचणाइ॥ —- उत्तराध्ययन

#### : 9 :

इस प्रकार से अहिंसक तथा निर्ममत्य होना बड़ा ही हुष्कर है।

: 5 :

सच्चे साधक, और तो क्या अपने शरीर तक पर ममत्व महीं रखते हैं।

#### : 8 :

कैलाश पर्वत के समान कदाचित् सौने और चौदी के असंख्य पर्वत भी पास मैं हों, तो भी लोभी मनुष्य की पृष्ति के लिए वे नगण्य हैं। क्योंकि तृष्णा आकाश के समान अनग्त है।

: १० : कहीं भी मम<del>र</del>वभाव नहीं करना चाहिए ।

## : ११ :

उयों-ज्यों साभ हीता है, त्यों-त्यों लोभ पैवा होता है। धास्तव में लाभ होने पर लोभ वढ़ता है।

#### : ११ :

जिसको लौभ नहीं होता, उसकों तृष्णां नष्ट हो जातीं है। और, जो अकिंचन (अपरिप्रह) है, उसका लोभ नष्ड हो जाता है।

वैराग्य

: १ :

सोही उज्जुभयभूयस्स, धम्मो सुद्धस्स चिट्ठइ । निब्वाणं परमं जाइ, घयसित्ते य पावए ॥ --- उत्तराष्ट्ययन

: २ :

जीवियं चैव रूवं च, विज्जुसंपाय-चंचलं । जत्थ तं मुज्भसि राय, पेच्चत्थं नावबुज्भसि ।। ---- उत्तराध्ययन

## : 3 :

जो परिभवई पर जण, संसारे परिवत्तई महै । अदु इंखिणियाउ पाविया, इति संखाय मुणी ण मज्जई । --- सूत्रकुतांग

: 8 :

जेण सिया तेण णो सिया, इणमेव नावबुज्भति जे जणा मोह-पाउडा । — आचारांग

: 2 :

जह तुब्भे तहे अम्है, तुम्हे वि होहिहा जहा अम्हे । अब्भाहेद्र पडंतं, पंडुअ - पत्तं किसलयाणं ॥ --- अनुयोगद्वार

: १ :

## वैराग्य

सरल आत्मा जुद्ध होती है, और खुद्ध आत्मा में ही धर्म ठहरता है। घृत - सिचित अग्नि की तरह प्रदीप्त शुद्ध साधक ही निर्वाण को प्राप्त करता है।

#### : २ :

मनुष्य का जीवन और रूप - सौन्दर्य बिजली की चमक की तरह चंचल है। राजन् ! आक्ष्चर्य है, फिर भी तुम इस पर मुग्ध हो रहे हो ! परलोक की ओर क्यों नहीं निहारते ?

#### : ३ :

जो मनुष्य दूसरे का तिरस्कार करता है, वह चिरकाल तक संसार में परिभ्रमण करता है । पर-निन्दा पाप का कारण है, यह समझकर साधक अहंभाव का पोषण नहीं करते ।

: ४ :

तुम जिनसे सुख की आशा रखते हो, वस्तुत: वे सुख के कारण नहीं हैं । मोह से घिरे हुए लोग इस वात को नहीं समझते ।

#### : १४ :

पीला पत्ता जमीन पर गिरता हुआ अपने साथी पत्तों से कहता है–''आज जैसे तुम हो, एक दिन मैं भी ऐसा ही था, और आज जैसा मैं हूं, एक दिन तुम्हें भी ऐसा ही होना है ।''

: દુ:

जीवियं नाभिकंखेज्जा, मरणं नो वि पत्थए । दुहओ वि न सज्जेज्जा, जीविए मरणे तहा ।।

पुरुषा वि व राज्यज्या, जाविद वर्ष रहा त —आचारांग

: ७ :

धीरेण वि मरियव्वं, काउरिसेण वि अवस्सं मरियव्वं तम्हा अवस्स-मरणे, वरं खु धीरत्तणे मरिउं॥ —- मरण-समाधि

#### : 5 :

लाभोलाभे सुहे दुक्खे, जोविए मरणे तहा । समो निदा-पसंसासु, तहा माणावमाणओ ।। — उत्तराध्ययन

: 3 :

असंखयं जीवियं मा पमायए,

जरोवणीअस्स हु नत्थि ताणं।

## : 20 :

सव्वओ पमत्तस्स भयं, सब्वओ अपमत्तस्स नत्थि भयं। --- आचारांग

: ६ :

साधक न तो जीवित रहने की इच्छा करे और न शीघ्र मरना ही चाहे। जीवन तथा मरण किसी में भी आशक्तिन रखे।

: 9 :

धीर पुरुष को अवश्य मरना है, और कायर पुरुष को भी अवश्य मरना है। जब मरण अनिवार्य है, फिर तो धीर पुरुष की तरह प्रशस्त मौत से मरना ही बेहतर है।

: 5 :

सच्चा साधक लाभ - अलाभ, सुख - दुःख, निन्दा-प्रशंसा और मान - अपमान में सम रहता है ।

: 3 :

यह जीवन असंस्कृत है, बुढ़ापा आने पर कोई भी इसकी रक्षा करने वाला नहीं है ।

: 90 :

प्रमत्त को सब ओर से भय रहता है, अप्रमत्त को किसो ओर से भी भय नहीं है ।

: 99 :

सब स्थानों में, सब समय पाप, कषाय आदि से विरक्त रहना चाहिए ।

समताः

ः १ः

समयाए समणो होइ ।

- उत्तराध्ययन

: २ :

समयाए धम्मे आरिएहिं पवेइए । — आचारांग

: ३ :

सामाइयमाहु तस्स जं, जो अष्पाण भए ण दंसए। : ४ :

सब्वं जगं तू समयाणुपेही, पियमप्पियं कस्स वि नो करेज्जा --- सूत्रकृतांग

: ४ :

जो उवसमइ अत्थि तस्स आराहणा।

जो ण उवसमइ तस्स नत्थि आराहणा।

····उवसमसारं खु सामण्णं । — बृहत्कल्पसूत्र

ः ६ः जो समो सब्वभुएसु तसेसु थावरेसु य तस्स सामाइयं होई --- आवश्यकसूत्न

#### समता

. ? .

समता से ही श्रमण होता है।

: २ :

आर्य-पुरुषों ने समभाव में हो धर्म कहा है ।

: ३ :

समभाव उसी को रह सकला है, जो अपने को हर किसी भय से कुक्त रखता है।

: 8 :

समग्र विश्व को जो समभाव से देखता है, वह न किसी का प्रिय करता है और न किसी का अप्रिय । अर्थात् वह समदर्शों हो कर अपने-पराये की भेदवुद्धि से परे होता है ।

: \* :

जो कषाय को शान्त करता है, वही आराधक है। जो कषाय को शान्त नहीं करता, वह उसकी आण्डावन नहीं करता। अमणत्व का सार उपन्नव (शान्ति) है।

ं ६ :

जो त्रस और स्थावर समस्त प्राणियों घर समभाव रखता है, उसी की समला— सामाबिक होती है।

: 9 :

णिमम्मो णिरहंकारो णिस्संगो चत्तगारवो। समो य सव्वभूएसु तसेसु थावरेसु य॥ लाभालाभे सुहे, दुक्खे, जीविए मरणे तहा। समो णिदापसंसासु, तहा मागावमाणए॥ गारवेसु कसाएसु, दंडसल्लभएसु य। णियत्तो हाससोगाओ, अणियाणो अबंधणो॥ अणिस्सिओ इह लोए, परलोए अणिस्सिओ। वासी - चंदणकप्पो य, असणे अणसणे तहा॥ — उत्तराध्ययन

#### : 5 :

सव्व - भूयष्पभूयस्स, सम्मं भूयाइं पासओ । पिहिआसवस्स दंतस्स, पावकम्मं न बंधइ । — दशवैकालिक

> ः ६ः समया सब्वत्थ सुव्वते। ः १०ः समयं सया चरे।

--- सूलकृतांग

: 10 :

जिसमें ममता न हो, अहंकार न हो, जो आसक्ति-रहित ही, गौरव (महत्त्वाकांक्षा) से रहित हो, और त्रस-स्थावर सभी प्राणियों पर सम ही। जो लाभ और अलाभ में, सुख और दुःख में, जीवन और मृत्यु में, निन्वा और प्रर्शशा में सथा सम्मान और अपमान में सम हो। जो महत्ता से, कषायों से, दंड, गल्य, भय, हात्थ्य जौर शोक से निवृत्त हो, मिदान से दूर हो, बन्धन से दूर हो। जिसकी इह लोक में भी कोई आसक्ति न हो, परलोक में भी आसक्ति न हो, तथा जो वयूले से शरीर को काटने वाले पर भी और चन्दन का लेप लगाने वाले पर भी समभावी हो। अशन और अम्शन (उपवास) दोनों में उसकी समता है। ऐसा साधक ही वास्तव में समत्वयुक्त होता है।

: 5 :

जो सब प्राणियों को आत्मवल् दैवता हैं, समस्त प्राणियों के प्रति समदर्शी है, आश्रवों को रोक लेता हैं, इन्द्रियों का धमन कर लेता है, वह समत्व-साधक पापकर्म का बन्ध नहीं करता।

#### : 8 :

इन्द्रियों का दमन और कषायों का शमन करने वाले सुव्रती साधक में सर्वत्र समता होनी चाहिए ।

## ः १० ः

सदा समता का आचारण करे।

मोक्ष

: १ : अरइ आउट्टे से मेहावी खणंसि मुक्के । --- आचारांग

> ः २ः आयाणं निसिद्धा सगडव्भि।

> > --- आचारांग

: ३ : माणं च दंसणं चेव, चरित्तं तवो तहा । एस मग्गु त्ति पण्णत्तो, जिणेहि वरदरिसिहि ।। --- उत्तराध्ययन

8

नाणेण जाणई भावे, दंसणेण य संदुरे। चरित्तेण निगिण्हाइ, तवेण परिमुज्फइ ॥

-- उत्तराध्ययन

ध्यः आदंसणिस्स नाणं, नाणेण विणा न हु ति घरणगुणा । अगुणिस्स नत्थि मोक्खो, नत्थि अमोक्खस्स तिब्वाणं ।। —- उत्तराष्ट्ययन

: ६ :

को दुक्ब पार्विज्जा, कस्स य सुक्खेहि विम्हओ हुज्जा । को वा न लभिज्ज मुक्खं, रागद्दोसा जइ न हुज्जा ॥ — मरण-समाधि

## मोक्ष

जो साधक अरति को दूर करता है, वह क्षण-भर में मुक्त हो जाता है।

: 9 :

: २ :

भावी कर्मों का आश्रव रोकने वाला साधक पूर्व-संचित कर्मों का भी क्षय वर देता है।

: ३ :

सर्वदर्शी ज्ञानियों ने ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप को ही मोक्ष का मार्ग बतलाया है।

: ४ :

साधक ज्ञान से यथार्थ तत्त्वों को जानता है, दर्शन से उनका श्रद्धान करता है, चारित्र के ढारा उन्हें ग्रहण करता है, और तप से परिशुद्ध होता है।

: ४ :

श्रदा-हीन को ज्ञान नहीं होता, ज्ञान-हीन को आचरण नहीं होता, आचरण-हीन को मोक्ष नहीं मिलता, और मोक्ष पाये बिना निर्वाण-पूर्ण शान्ति नहीं मिलती।

: ६ :

यदि राग-द्वेष न हों, तो संसार में न कोई दुःख पाए और न कोई सुख पा कर विस्मित ही हो, प्रत्युत सब मुक्त हो जायँ।

: 10 :

जया संवरमुक्किट्टं, धम्मं फासे अणुत्तरं । तया धुणइ कम्मरयं, अबोहि - कलुसं कडं ।। — दशवैकालिक

#### : 5 :

जया जोगे निरुभित्ता, सेलेसि पडिवज्जइ। तया कम्मं खवित्ताणं, सिद्धि गच्छइ नीरओ ॥ : १ :

जया कम्मं खवित्ताणं, सिद्धि गच्छइ नीरओ । तया लोग - मत्थयत्थो, सिद्धो हवइ सासओ ।। ---- दशवैकालिक

: 20 :

नाणस्स सव्वस्स पगासणाए, अन्नाणमोहस्स विवज्जणाए। रागस्स दोसस्स य संखएण, एगंतसोक्खं समुवेइ मोक्खं। — उत्तराध्ययन

#### : 22 :

तं ठाणं सासयं वासं, जं संपत्ता न सोयंति। --- उत्तराध्ययन

#### : 10 :

जब साधक उत्कृष्ट, अनुत्तर धर्म का स्पर्श करता है, तब आत्मा पर से अज्ञान-कालिमाजन्य कर्मरज को झाड़ देता है । : ५ :

जब मन, वचन और शरीर के योगों का निरोध कर आत्मा शैलेशी अवस्था को पाती है – पूर्णत: स्पन्दन रहित हो जाती है, तब वह कर्मों का क्षय कर सर्वथा मल-रहित हो कर सिद्धि (मोक्ष) को प्राप्त होती है।

#### : 3 :

जब आत्मा समस्त कर्मों को क्षय कर, सर्वथा मलरहित हो कर सिद्धि (मोक्ष) को पा लेती है, तब लोक के अग्रभाग पर स्थिति हो कर सदा के लिए सिद्ध हो जाती है ।

: 90 :

हान के समग्र प्रकाश से, अज्ञान और मोह के विवर्जन से तथा राग और द्वेष के क्षय से, आत्मा एकान्त सुखरूप मोक्ष को प्राप्त करती है ।

## : ११ :

वह स्थान (मोक्ष) शाश्वत वास है, नित्य है, अक्षय है, अप्रतिपाती है, निराबाध - सुखयुक्त है, जिसे प्राप्त होने पर साधक सदा के लिए शोकरहित हो जाता है ।

Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



#### यह प्रतक

'महावीर सिद्धान्त और उपदेश' अपने विषय की सर्वश्रेष्ठ पुस्तक है। संक्षिप्त, किन्तु मार्मिक शैली में एक महापुरुष के जीवन और कार्यों का सार प्रस्तुत करने में लेखक ने अनुपम सफलता प्राप्त की है। मेरी सम्मति में इस अकेली पुस्तक से जैन - धर्म के मूल तत्त्वों का ज्ञान प्राप्त किया जा सकता है। लेखक और प्रकाशक को भूरि-भूरि वधाई !

आगरा कॉलेज, ( आगरा, मई. ६० ) डॉ. कमलेश