

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

# महावीर : मेरी हरि में

## भगवान् श्री रजनीश

2100

सम्पादन :

डॉ॰ दयानन्द भागंद

स्वामी योग चिन्मय



जीवन जागृति आन्दोलन प्रकाशन, बम्बई

प्रकाशकः
साधु देश्वर सम्पंतः
मंत्री, जीवन जागृति केन्द्र
के१; इजरायक मीहल्ला, भगवान् भुवन, पहला माला
मस्जिद बन्दर रोड
बम्बई-४००-००६

प्रथम संस्करण : अगस्त, १६१७

मुद्रकः उद्या प्रिटिंग वन्सं उस्मानपुरा, वाराणसी ।

# सम्पादकीय

### ( प्रथम।संस्करण ) "

प्रस्तुत प्रवचनमाला की आयोजना के मूल प्रेरणा-स्रोत श्री मुुन्दरलाल जैन, प्रोप्राइटर मैसर्स मोतीलाल बनारसोदास हैं। वे धर्म में बहुत रुचि रखते हैं। सत्य की खोज की लगन उनमें बहुत पुरानी है। महावीर और उनके सन्देश को जानने की उनमें उत्कट जिज्ञासा रही है। संसार के सम्मुख महावीर के सन्देश को प्रस्तुत करने का उनका आन्तरिक सङ्कल्प रहा है। इस आशय से उन्होंने अनेक प्रयत्न किये किन्तु सफलता न मिली। किन्तु उनका सङ्कल्प सत्य था क्योंकि वह अन्ततः फलवान् बना। महाबीर का मार्ग, जिसे काल ने धूमिल कर दिया था पुनः आलोकित हुआ रजनीश की उस रिश्म से जो इस ग्रन्थ के रूप में प्रकाशित हो रही है।

सितम्बर का मास था। श्री सुन्दरलाल जी का आग्रह स्वीकार करके भगवान् श्री रजनीश श्रीनगर में डल झील के किनारे चश्मे-शांही पर उपस्थित थे। गिने चुने लोग उनके श्रोता थे। महावीर पर प्रवचन होते थे और प्रश्नोत्तर चलते थे। वही यहाँ प्रस्तुत है। जो भगवान् श्री के सम्पर्क में आये हैं उन्हें जात है कि उनके अस्तित्व में ही एक सुगन्थ है। उनका जीवन सहजता की मूर्ति है, उनके विचार निविचारता में ले जाने का द्वार है। उनकी वाणी निरन्तर उस ग्रोर इङ्गित करती है जो वाणी से परे है। उनका स्पर्श मानों अपना ही स्पर्श है।

भगतान् श्री की दिव्ट में महावीर को जानने का एक ही उपाय है—सीधा और सरल, जिसमें न शास्त्र की जरूरत है, न सिद्धान्त की, न गुरु की। इसमें न कोई साथी है, न कोई संगी है। अकेले की उड़ान !है अकेले की तरफ, बीच में कोई भी नहीं। जरा भी बीच में ले लेते हैं किसी को तो भटकन शुरू हो जाती है।

यह प्रेम का मार्ग है। प्रेम में कोई शर्त नहीं होती, कोई पूर्वाग्रह नहीं होता, अतः हम प्रेम के मार्ग से महावीर को जान सकते हैं। जानना मुक्किल नहीं है क्योंकि उनके अनुभव की सूक्ष्म तरंगें, सूक्ष्म आकाश में, अस्तित्व की गहराइयों पर आज भी सूरक्षित हैं और अगर हम प्रेम भरे चित्त से महावीर का पूर्ण व्यान लेकर इन गहराइयों पर उतरें तो हमारे लिए वे द्वार खुल जाते हैं जहां वे सूक्ष्म तरंगे हमें उपलब्ध हो जाएँ। उधर अधारीरी आत्माएं भी प्रेम-बध, करुणावश्च हमारी आत्मा के सम्बन्ध कोचले को आतुर हैं, उरसुक हैं। मन्दिरों में महापुरुषों की जो अचेत प्रतिकाएं प्रतिष्ठित हैं, वे भी उनकी सवारीरी आत्माओं से हमारा संपर्क कराने के ही साधन हैं।

मगवान् श्री व्यक्ति को किसी से नहीं वांचना चाहते । जीवन में जो मूस्यकान् हैं वह स्वयं उपलब्ध करना होता है, यही उसकी मूस्यवत्ता है यदि वह दूसरे से प्राप्त किया जा सके तो वह मूस्यवान् नहीं रह जायेगा । सस्य स्वयं में निहित है जिसे उचावृत्ता है; वह न किसी से लिया जा सकता है, न किसी को दिया जा सकता है । जो सस्य पाने की आशा में किसी के आखित हो गये हैं, उनकी मुक्ति कैसे सम्भव है ?

यह द्वति न तो शतहास प्रश्व है न शोध प्रश्व । इतिहास वतीत की घटनाओं का संकलन है, शोध दिये गये तथ्यों का विदलेषण है। इसमें ये दोनों नहीं है। इस ग्रंथ में भगवान भी जी ने योग के बल पर अतीत की कुछ घटनाओं से अपना ताबारन्य स्थापित करके उन घटनाओं के तथ्यों में निहित कुछ ऐसे सस्यों का उद्घादन किया है जो त्रैकालिक हैं। वे अतीत की मृत घटनाओं के सम्बन्ध में उत्सुक नहीं है; उनकी उत्सुकता उन घटनाओं में छिपे उन रहस्यों का उद्घादन करने में है जिन रहस्यों के कारण वे घटनाएं मानवमात्र के लिए मूल्यवान हैं। महावीर के जीवन से सम्बद्ध ऐसी अनेक घटनाओं का रहस्य इस ग्रंथ में प्रथम बार उद्घादित हुन्ना है जिनके कारण उन घटनाओं को नया अर्थ प्राप्त हो गया है। इन रहस्यों के बिना वे घटनाएं आज के युग में अदि-श्वसनीय मिय मात्र बन कर रह गई थीं। भगवान श्री की व्याख्या से महावीर के जीवन की वे घटनाएं मानों हमारे अपने ही जीवन की सम्मावित घटनाएं अप वर्ष हैं।

इस ग्रंथ की अर्थवत्ता न तो इसमें है कि हम जो भगवान् श्री ने कहा है उस पर विश्वास कर कें और न तर्क-वितर्क द्वारा इस ग्रंथ का सण्डन करने से ही किसी का कोई प्रयोजन सिद्ध होगा। यह ग्रंथ शास्त्र नहीं है। इस पर एकेटे-विक्र वर्षा जितान्त व्यर्थ है। इस ग्रंथ का एक भात्र प्रयोजन यह है कि पाठक स्वतं सम्बद्धा में उत्तर कार्य।

ं जनकार् मिक वृष्टिकोण में तीन वार्ते महस्वपूर्ण है। प्रथम तो उनका वृद्धिकोक कैंतिक वहीं, जतिनैतिक है। यह दृष्टि मूखतः जीने सांस्की की दृष्टि है। उनमें पाय और पुष्य बोनों को काँहै और तोने की प्रश्नका माना गया है। दूतरे ज्ञावान् की ने वर्धन को ही महत्त्वपूर्ण माना है; चरित्र को दर्धन का सहस्व प्रतिक्त माना है। यह दृष्टि भी जैन वाल्गों की मूल दृष्टि है। जैन वाल्गों में सम्प्रक् दृष्टि के बमाव में अच्छे से अच्छे कर्म की भी निर्ध्यक माना गया है। वस्प्रक् दृष्टि के बमाव में अच्छे से अच्छे कर्म की भी निर्ध्यक माना गया है। वस्प्रक् दृष्टि के बिना, आवरण कैपर से ओड़ा जा सकता है किन्तु वह पासंब है। वास्तविक आवरण सम्बन्ध, दर्धन में स्वतः प्रस्कृतित होता है। वस्तुतः सम्बन्ध, दृष्टि को करती है वही सम्बन्ध कारित्र है; यह कहना सत्य नहीं होता कर्म्यक् विश्वर वृद्धि सम्बन्ध वारित्र का पासन करतो है। सूर्यं पूर्व में उदित नहीं होता कर्म्यक् जिथर वृद्ध उदित होता है उस दिसा को हम पूर्व दिसा कहते हैं। भगवान् को के इन प्रवक्तों की तोसरी सहस्तपूर्ण विसेयता यह है कि बहाबीर के बीवल को सम्बन्ध में को साम्प्रवायिक करनेव के उनका इक्कों निराधरण हो गया है। विन्होंने तथ्य को बेका, उन्होंने यह नाया कि महाबीर विवाहित और पुनौकान् हैं। किन्तु जिनकी दृष्टि सत्य पर गई, उन्होंने नाया कि वे अविवाहित और पुनौकान् हैं। किन्तु जिनकी दृष्टि सत्य पर गई, उन्होंने नाया कि कारण वे विवाह करते हुए मो अविवाहित रहे, यह एक दार्थानक सत्य है।

अनवान् को ने तर्कसंबत होने का आग्रह नहीं किया है। तर्क विरोध को स्क्रीकार नहीं करता, किन्तु बीवन बिरोधी तर्थों से बना है — इसलिए बीवन तर्क की क्क्ष के चूक बाला है। अतः बीवन का सस्य तर्क में नहीं, तर्क से परे है। भगवान् भी की यह दृष्टि भो जैन शास्त्रों से मेल खाती है जिनकी कहना है कि सस्य वहां है जहां से शब्द कीट आते हैं, वहां तर्क नहीं जा सकता और न बहां बुद्धि की पहुँच है— सब्बे सरा जियष्टुंति, तक्का जल्ब न विज्ञति । मिल तर्थ न गाहिता ( बाचाराक्त )।

भगवान् श्री की वृष्टि में महावीर न परिग्रही हैं, नं पलायनवादी हैं उन्होंने चर छोड़ा, जो चर नहीं था। एक सपना था, जो टूट गया। भीग श्रीर स्थान दोनों सपने हैं जो प्रष्टा हो जाने पर बिदा हो जाते हैं। महावीर जब प्रष्टा हुए तब न भीग रहा, न त्याग रहा। राग-विराग, सुख-रु: स न रहे वह निर्देश्व हो गए। लेकिन अनुवाबियों ने सोचा कि वह महात्याणी वे क्योंकि उन्होंने जीवन के ताबी त्यागे, पर त्याना, सम्नति त्यानी। मगर सही अर्थी में उन्होंने शुक्त नोवा ही नहीं। सिर्फ जोनी ही त्यान कर सकता है। मोग और त्यान, रान और विराग एक ही तराजू से उत्तर गए, वीतराज हो गए। फिर उनके तीक का स्थान ही नहीं सठता।

महाबीर, निविचत ही नग्न रहे, इसमें कोई विकल्प नहीं है। उनकी काया को देखकर लगता है कि ऐसी सुन्दर काया बाला कोई व्यक्ति नहीं हुआ। ऐसी सुन्दर काया न बुद्ध के पास थी, न जीसस के पास थी और लगता है कि इतना सुन्दर होने की वजह से वे नग्न खड़े हो सके। असल में नग्नता को छिपाना कुरूपता को छिपाना है। हम सिफ उन्हीं अङ्गों को छिपाते हैं जो कुरूप हैं। महाबीर इतने सुन्दर थे कि छिपाने को कुछ भी नहीं था।

उनकी नग्नता उनके जान का ग्रंग थी, उनके चरित्र का ग्रंग नहीं थी। अगर किसी व्यक्ति को विस्तीणं ब्रम्हाण्ड से, मूक ख्रात् से सम्बन्धित होना है तो वस्त्र एक बाघा है। जितने ज्यादा वस्त्र पैदा होते जा रहे हैं, उतनी ज्यादा बाघाएँ बढ़ती जा रही हैं। नवीनतम वस्त्र चारों तरफ के वातावरण से घारीर को तोड़ देते हैं। जिस व्यक्ति को ब्रम्हाण्ड से संयुक्त होना है, जड़ के साथ भी वादारम्य स्थापित करना है, पशु जगत् को भी सम्देश पहुँचाना है, उसके लिए किसी तरह के वस्त्र बाघा बन जाएंगे।

• साधारणतः यह घारणा है कि अणुष्रत से महाव्रत फिलत होता है। मगर गहराइयों पर उत्तरने से लगता है कि महाव्रत हमारे मीतरी विस्फोट का परिणाम है। जब चेतंना पूरी की पूरी विस्फोट होती है, तब महाव्रत उपलब्ध होता है। वह अणुब्रतों से नहीं निकलता। साधारणतः कायक्लेश सम्बन्धी धारणाएँ भी भ्रामक हैं। शरीर को सताना ही कायक्लेश तप माना जाता है। बिना नहीए-घोए, बिना । खाए-पिए शरीर की दुश्मनी में तप माना जाता है। यही मोक्ष का उपाय समझां जाता है। एक बादकी सुबह घंटे भर व्यायाम करता है, पसीना बहाता है, अपने ह्वास्थ्य के लिए। वह भी कायक्लेश कर रहा है लेकिन शरीर के हित में, शरीर के विरोध में नहीं। महावीर की सुन्दर काया को देखकर लगता है कि उन्होंने शरीर के हित में ही कायक्लेश किया। शरीर को संवारने में, शरीर के हित के लिए ओ हम क्लेश उठाते हैं, सही अधीं में वही कायक्लेश है।

इसी प्रसंग में 'उपवास' का अर्थ भी देखें। उपवास का अर्थ है आत्मा • के निकट होना, अर्थात् व्यक्ति आत्मा में इतना लीन हो गया है कि शरीर का पता नहीं चलता। मेकिन सामान्यतः इसे 'अनशन' का पर्याय समझ लिया गया है। इस भान्त भारणाओं के कारण कायक्लेश और उपवास के सही मर्थों को महीं समझा जा सका। उपवास अनशन से बिस्कुल उलटा है। उपवास का मतलब है कि चेतना एकदम मीतर आत्मा के निकट चली आए कि उसको बाहुर का स्त्राल ही न रहे। अनशन में, उपवास के बिल्कुल विपरीत, आदमी चौबीस घंटे शरीर के पास रहता है जितना कि साने वाला भी नहीं रहता। उसके मन में दिन भर खाना चलता रहता है। उपवास और अनशन बिल्कुल विरोधी प्रक्रियार्थे हैं।

' आत्मवर्शन की प्रक्रिया में व्यान का गहरा स्थान है। वह आत्मानुभूति का एकमात्र उपाय है। व्यान के दो अरखा हैं: प्रतिक्रमण स्त्रैर सामायिक। प्रतिक्रमण का अर्थ है कि जहां-जहां चेतना गई, वहां-वहां से उसे वापिस पुकार लेना; मित्र के पास से, शत्रु के पास से, पत्नी के पास से, बेटे के पास से, मकान से, धन से, सब ओर से उसे वापिस बुला लेना। सामायिक का अर्थ है समय में यानी आत्मा में होना। प्रतिक्रमण प्रक्रिया है चेतना को भीतर लौटाने की। सामायिक प्रक्रिया है बाहर से लौटी हुई चेतना को आत्मा में बैठाने, की। प्रतिक्रमण और सामायिक मार्ग हैं, दर्शन उपलब्धि है। सामायिक में स्थिर हो जाना आत्मा में प्रवेश करना है।

मोच यात्रा का अन्त है। प्रत्येक मृत्यु में स्थूल देह मरती है, भीतर का सूक्ष्म शरीर नहीं मरता। सूक्ष्म शरीर एक जोड़ है जो आत्मा और शरीर को पृथक् नहीं दिखने देता। लेकिन जब व्यक्ति न कर्ता रहा है, न भोक्ता रहा है, न प्रतिक्रिया करता है, केवल साची रह जाता है तब सूक्ष्म शरीर पिघलने लगता है, बिखरने लगता है। फिर आत्मा और शरीर पृथक् दिखते हैं और व्यक्ति समझ लेता है कि यह आखिरी यात्रा है।

मगर मोक्ष के द्वार से भी वह करणावश छोट तकता है सस्य की अभिक्ष्मिक के लिए। महाबीर उन व्यक्तियों में हैं जो मोख के द्वार से लौट आए हैं। उनकी बारह वर्ष की जो साधना है वह सस्य की उपलब्धि के लिए नहीं क्योंकि उपलब्धि तो उन्हें पिछले जन्म में ही हो गई है। साधना इसलिए है कि वह जीवन के सब तलों तक, सब क्यों तक, पत्थर से लेकर देवता तक, सत्य का अभिव्यक्त कर सकें। उनकी यह सतत चेष्टा रही है भूत, जड़, मूक जगत् में अनुभूति तरंगें पहुँचाने की। और इस चेष्टा में इतना गहरा ताबात्म्य हो गया है मूक, जड़ जगत् से कि कान में कीलें भी ठुकें तो पता म चले क्योंकि वह चट्टान हो गए हैं। महीनों बीत जाएँ, भोजन की विक्ता नहीं क्योंकि ताबात्म्य हो जाने पर सूक जगत् से सन्हें सूक्ष्म भोजन भी जिल सकता है। महावीर के सम्बन्ध में यह घारणा भगवान श्री की विल्कुल अपनी मौलिक है।

महाबीर की यह देन बिल्कुल बनोखी है। इस बोर न जीसस ने, न बुद्ध ने, न जरथुल ने, न मुहम्मद ने, न किसी दूसरे महामानव ने कोई मार्ग बताया है। अनुसूति की पूर्णता को कोई व्यक्ति प्राप्त हुए हैं मगर अभिव्यक्ति की पूर्णता महाबीर को ही उपलब्ध हुई है।

महाबीर की साक्षा सूक्ष नई है। शाक्षा सूख जाती है तो भी वृध खंड़ा वहता है। वह फिड्डिसे फूट सकता है, यदि महाबीर को ठीक से समझा जा सके। किर नवे अंकुर आ सकते हैं इसमें और नवे अंकुर आने चाहिए। भगवान् श्री का यह प्रत्य इस विशा में ही एक चरण है।

— हयानन्द्र भागंब

रामबस कालेब, दिल्ली। रेर-७-१६१७

# ग्रन्तर्वस्तु भ्रमुक्रम

|    | सम्पादकीय (द्वितीय संस्करण)                                                                                                                         | स्वामी योग चिन्मय             | I-II           |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|----------------|
|    | सम्पादकीय ( प्रथम संस्करण )                                                                                                                         | <b>बॉ॰ देवानम्ब भार्णव</b>    | ,<br>HI-VIII   |
| ₹. | प्रवासन :                                                                                                                                           | _                             | • १-२७         |
|    | रचना का स्रोत और उसकी प्रामाणिक                                                                                                                     | IT 1                          |                |
| ₹. | प्रकोसर-प्रकार :                                                                                                                                    |                               | ₹ <b>€—७</b> ₹ |
|    | अन्तर्जीवन का विश्लेषण, इतिहास और<br>स्रोज में शास्त्रीय माध्यम पर चर्चा,<br>कायक्लेश उपवास ।                                                       | •                             |                |
| ₹. | प्रवचन :                                                                                                                                            |                               | , <b>७५-६६</b> |
|    | जन्म, विवाह, वीतरागता, नग्नता ।                                                                                                                     |                               | ,              |
| ¥. | प्रश्नोत्तर-प्रवचनः                                                                                                                                 |                               | 60-185         |
|    | बधरीरी बात्माओं से सम्पर्क, राग, श<br>बर्घ, जातिस्मरण, घृणा और प्रेम, द्वन्द्व<br>और दकाई लामा, मैथुन और अनुभूति,<br>व्यवहारदृष्टि और निश्चयदृष्टि। | के प्रति जाग <b>रूकला, बु</b> | <b>a</b>       |
| X. | प्रवचन :                                                                                                                                            | j                             | <b>१४३-१६७</b> |
|    | परिग्रह और अपरिश्वह ( भोग बोर त्या<br>अभिव्यक्ति के उपकरण सोजने की सार                                                                              | • •                           | • <b>'</b>     |
| ٩. | प्रश्नोत्तर-प्रवचनः                                                                                                                                 |                               | 4-8-39 P       |
|    | साहस, विवेक, जागरण, करुणा का रूप<br>असत्यता का विचार, अनुभूति और अधि                                                                                |                               |                |
| v. | प्रवचन :                                                                                                                                            |                               | ₹•४-२२६        |
|    | विभिन्यक्ति के उपायों की सोज।                                                                                                                       |                               |                |
| ۲, | प्रश्नोत्तर-प्रवचन :                                                                                                                                |                               | २ऱ्८-२७३       |
|    | बनेकान्तवाद (सापेक्षतावाद ), साम्प्रव                                                                                                               | विकता का विरोध,               |                |

महावृत और अर्पुत्रत, दर्शन, ज्ञान, चरित्र, विविध योनियाँ और मोच, महावीर से सुम्मक स्थापित करने की सम्भावना ।

**१. प्रवचन**ः

398-385

महावीर से सम्पर्क स्थापित करने का मार्ग, आवक सब्द का वर्ष, आवक बनने की कला, प्रतिक्रम्।,सामायिक ।

१०. प्रवचन :

**२**६**८-३**२३

सामायिक की व्याख्या।

११. प्रश्नोत्तर-प्रवचनः

324-34E

नैतिकता और नैतिक साहस, पासण्डी ब्रह्मचर्य और सही ब्रह्मचर्य, कामोपभोग का सम्यक् प्रकार, दैनिक प्रक्रिया में सतत लागरण, व्रतमीमांसा, भूत-प्रेतों के सम्बन्ध में।

१२. प्रस्नोत्तर-प्रवदन :

358-803

 सामायिक और वीतरागता में अन्तर, कार्यकारण सिद्धान्त का सविस्तार विश्लेषण, कर्मों की सूखी रेखा का सिद्धान्त, कर्मवाद की न्याय-संकृति, कर्मवाद और समाजवाद, कर्मों की सूखी रेखा की व्याख्या।

१३. प्रवचन :

80K-838

संकल्प और उसका उपयोग, विकास सिद्धान्त, विकास-प्रक्रिया में डारविन के मत की आलोचना, कर्मवाद और पुनर्जन्म, तीर्थक्करों की माताओं के स्वप्न, जागृत दशा में मृत्यु, तिब्बत में 'बारदो' का प्रयोग, सूक्ष्म शरीर।

१४. प्रकासर-प्रवचन :

X3K-XKK

महावीर को गुरु की खोज अनावश्यक, भिक्षा की शते, गृहत्याग पलायन नहीं है।

१४. प्रश्नोत्तर-प्रवचनः

840-8E0

महावीर अहंवादी नहीं हैं, प्रेम में शर्त नहीं है, महावीर का जन्म जगत् की जरूरत थीं, अध्यात्म विज्ञान की सोज में तिब्बत का योग, महावीर और अहिंसा, सीमित क्षेत्र में ही तीर्थकूरों का जन्म लेना, तीर्थकूरों की श्रुखता में चीर्बास व्यक्तियों का होना, उसके कारण, श्रुक्कला बन्द करने में अनुयायियों का हाब, पश्चिम में फकीरों की श्रुक्कला, मुहम्मद के बाद मुखलमान फकीर, रहस्यवादी सूफियों के सम्बन्ध में, साधना पढ़ितयों के विभिन्न प्रयोगों में लक्ष्य की एकता, पश्चिक्षा के विषय में समझौता अमान्य, वनस्थित जीवन और पशु जीवन में अन्तर, शाकाहारी और अशाकाहारी व्यक्तियों की करणा में अन्तर।

### १६, प्रश्नोत्तर-प्रवचन :

86**E-**433

जगत् अनादि और अनन्त, जड़ और चेतन एक ही वस्तु के दो रूप, सृष्टि के आदि को जारना असम्भव, जीवन की प्रतिकूल परिस्थितियों में महाबीर की मानसिक स्थिति का विश्लेषण, महाबीर की अहिंसा में स्थिरता।

#### १७. प्रश्नोतर-प्रवचनः

**474-4**50

महावीर की अहिंसा को समझने में कठिनाई, महावीर के सिद्धान्तों का प्रयोगात्मक रूप, महावीर की साधुता और दूसरों को साधु बनने का उपदेश, महावीर के संघ में साध्ती संघ, महावीर के जीवन का विश्लेपण और समाज, समाज की स्थिति और नए समाज का निर्माण, राग-विराग, देष-घृणा आदि द्वन्द्रों से मुक्त, ध्यान की भूमिका, निगोद की व्याख्या, निगोद से मोख तक।

#### १८. प्रश्नोत्तर-प्रवचनः

468-**4**53

मुक्त आत्मा का पुनरागमन, आवागमन से छूटने के उपाय।

#### १६. प्रश्नोतर-प्रवचनः

X=X-400

अकेले की खोज अकेले के प्रति, कहानियाँ ऐतिहासिक नहीं, सस्य की खोज में विधि की असमर्थता, अनेकान्तवाद।

#### २०. प्रक्तोत्तर प्रवचनः

**49-103** 

एकातवाद उपयोगी नहीं, सुरक्षा-असुरक्षा की मीमांसा, सामुकों में अहंकार ।

### २१. प्रश्नोत्तर-प्रवचन :

\$8X-558

जीवन्त सम्पर्क के किए खेकमाण प्राकृत का प्रयोग, जान के अधिकारी-जनधिकारी का प्रदन, पण्डितों की नाराजणी, गोशालक और महावीर, कुक्कुटासन और गोशोहासन, महावीर का गोहत्याग ।

#### २२. प्रश्नोत्तरं-प्रवद्धः

**\$\$3-\$5\$** 

त्याग और भोग, सैक्स परवर्स और वामिक परवर्स, नासाय ध्यान, शंकर त्रीर चार्वाक ।

#### २३. प्रशासिर-प्रवचन :

₹**59-**90?

चेत्ता और मूर्जा, महावीर और पारसनाथ की परम्पराएँ, प्रेम अनाद् है, प्रेम की अंनुभूति नवीन है, धर्म और सम्प्रदाय, एक धर्म की स्थापना असम्भव, धर्म की नहीं, धार्मिकता की स्थापना सम्भव है।

#### २४. प्रश्नोत्तर-प्रवचन :

850-F00

सुस की स्रोज, स्वतन्त्रता, उपलब्ध बात्माओं को उतरने की स्वतन्त्रता ।

#### २४. प्रश्नीतर-प्रकल :

**644-645** 

पुल, दुःस और वानन्द की व्यास्या।

#### १६. समापन-प्रवचन :

973-680

महाबीर को समझने का एकमात्र उपाय-अंम, उपसंहार।

परिशिष्ट-१:

326-530

(१) वहिंसा।

परिशिष्ट-२ :

730-130

(२) ध्यान ।

\*रहस्यदर्शी झरुषि रजनोश : एक सलक ।

980-085°

\*मगवान् भी रजनीश साहित्य सूची

**MER-503** 

में महावीर का, अनुयायी नहीं हूं, प्रेमी हूं, वैसे ही जैसे क्राइस्ट का, कृष्ण का, बुढ़ का, लाओरसे का; और मेरी दृष्टि में अनुयायी कभी भी नहीं समझ पाता।

और दुनिया में दो हो तरह के छोग हैं। साधारणतया याँ तो काई अनुयायो होता है या कोई विरोध में होता है। न अनुयायी समझ पाता है न विरोधी समझ पाता है।

एक और रास्ता भी है 'प्रेम'; जिसके अतिरिक्त हम और किसी रास्ते से कभी किसी को समझ ही नहीं पाते। अनुयायों की एक कठिनाई है कि वह एक से बंध जाता है और विरोधों को भी कठिनाई है कि वह विरोध में बंध जाता है। सिर्फ प्रेमी को एक मुक्ति है। प्रेमी को बंधने का कोई कारण नहीं है। और जो प्रेम बांधता है, वह प्रेम ही नहीं ।

तो महावीर से प्रेम करने में महावीर से बंधना नहीं होता। महावीर से प्रेम करते हुए भी बुद्ध को, कृष्ण को, काइस्ट को प्रेम किया जा सकता है क्योंकि जिस चीज को हम महावीर में प्रेम करते हैं वह हजार-हजार लोगों में उसी तरह प्रकट हुई है। महावीर को थोड़े ही प्रेम करते हैं। वह जो शरीर है वर्धमान का, वह जो जन्मतिथियों में बंधी हुई है एक इतिहास रेखा है, एक दिन पैदा होना, और एक दिन मर जाना - उसे तो प्रेम नहीं करते। प्रेम करते हैं उस ज्योति को जो उस मिट्टी के दिये में प्रकट हुई। वह दिया कौन था, यह बहत अर्थ की बात नहीं।

बहुत दियों में वह ज्योति प्रकट हुई हैं; जो ज्योति को प्रेम करेगा बह दिये से नहीं बंघेगा। और जो दिये से बंघेगा, उसे ज्योति का कभी पता नहीं लगेगा। क्योंकि दिये से जो बंघ रहा है, निश्चित है कि उसे ज्योति का पता नहीं घला। जिसे ज्योति का पता चल जाए उसे दिये की याद भी रहेगी? उसे दिया फिर दिखाई भी पड़ेगा? जिसे ज्योति दिख जाए, वह दिये को मूल जाएगा। इसिलए जो दिये को याद रखे हैं उन्हें ज्योति नहीं दिखी है और जो ज्योति को प्रेम करेगा, वह इस ज्योति को या उस ज्योति को थोड़े ही प्रेम करेगा, वह जो ज्योति मंं इस ज्योति को शे के स्म करेगा। जब एक ज्योति मंं इंघ जाएगा उते तो कहीं भी ज्योति है, वहीं दिख जाएगी—सूरज में भी, घर में जलने वाले छोटे से दिये में भी, चाँद-तारे में भी, आग में —जहां कहीं भी ज्योति है, वहीं दिख जाएगी। लेकिन अनुयायी व्यक्तियों से इंघे हैं। विरोधी भी व्यक्तियों से इंघे हैं। प्रेमी भर को व्यक्ति से इंघने की कोई जरूरत नहीं।

तो मैं प्रेमी हूं। और इसलिए मेरा कोई बंधन नहीं है महावीर से। ग्रीए बंधन न हो तो ही समझ हो सकती है—अण्डरस्टैंडिंग हो सकती है।

यह भी ध्यान में रखना जरूरी है कि महावीर को चर्चा के लिए क्यों चुनें? बहाना है सिर्फ। जैसे खूंटी होती है। कपड़ा टांगना, प्रयोजन होता है। खूंटी कोई भी काम दे सकती है। महावीर भी काम दे सकते हैं ज्योति के स्मरण में, बुद्ध भी, कृष्ण भी, क्राइस्ट भी। किसी भी खूंटी से काम लिया जा सकता है। स्मरण उत्त ज्योति का जो हमारे दिये में भी जल सकती है। स्मरण प्रेम मांगडा है, अनुकरण नहीं। और वह स्मरण भी महावीर का जब हम करते हैं, तो भी महावीर का स्मरण नहीं है वह। स्मरण है जस तत्त्व का को महाबीर में प्रकट हुआ। और उस तत्त्व का स्मरण आ जाए तो ज़त्काल आत्म-स्मरण बन जाता है। और वही सार्थक है जो आत्म-स्मरण की तरफ ले जाए। लेकिन महाबीर की पूजा से यह नहीं होता। पूजा से आत्म-स्मरण नहीं बाता। बड़ी मजे की बात है।

पूजा आतम-विस्मरण का उपाय है। जो अपने को मूलना चाहते हैं वे पूजा में लग जाते हैं। उनके लिए भी महावीर खूंटी का काम देते हैं, बुद्ध, कृष्ण—सब खूंटी का काम देते हैं। जिसे अपने को भूलना है वे अपने भूलने का वस्त्र खूंटी पर टांग देते हैं। अनुयायी, भक्त, अन्धे अनुकरण करने वाले भी महावीर, बुद्ध, कृष्ण की खूँटियों का उपयोग कर रहे हैं, आत्म-विस्मरण के लिए। पूजा, प्रार्थना, अर्चना सब बिस्मरण है।

स्मरण बहुत और बात है। स्मरण का अर्थ है कि हम महावीर में उस सार को खोज पाए—किसी में भी, कहीं से भी। वह सार हमें दिख जाए; उसकी एक झलक मिल जाए, उसका एक स्मरण हो जाए कि ऐसा भी हुआ है, ऐसा भी किसी व्यक्ति में होता है। ऐसा भी सम्भव है। यह सम्भाववाओं का बोध तत्काल हमें अपने प्रति जगा देश है कि जो किसी एक में सम्भव है, जो एक मनुष्य में सम्भव है, वहै फिर मेरो रीम्भावना क्यों, न बने ? और तब हम पूजा में न आयेंगे बिल्क एक अन्तर पीड़ा, एक इनर सफरिंग में उतर जायेंगे। जैसे जले हुए दिये को देख कर एक बुझा हुआ दिया एक आत्मपीड़ा में उतर जाए और उसे लगे कि मैं व्यर्थ हूं, मैं सिर्फ नाम मात्र का दिया हूं क्योंकि वह ज्योति कहां, वह प्रकाश कहां ? मैं सिर्फ वासर हूं जिसमें ज्योति प्रगट हो सकतो है, लेकिन अभी हुई नहीं है। लेकिन बुझे हुए दियों के बीच बुझा हुआ दिया एखा रहे तो उसे ख्याल भी न आए, पता भी न चले। तो करोड़ बुभे हुए दियों के बीव में भी जो स्मरण नहीं आ सकता वह एक जले हुए दिये के निकट आ सकता है।

महावीर, या बुद्ध, या कृष्ण का मेरे लिए इससे ज्यादा कोई प्रयोजन नहीं कि वे जले हुए दिये हीं, और उनका ख्याल उनके जले हुए दिये की लपट एक कार भी हमारी आंखों में पहुँच जाए तो हम फिर वही आदमी नहीं हो सकते जो हम कल तक थे, क्योंकि हमारी एक नई सम्भावना का द्वार खुल गया; जो हमें पता ही नहीं था कि हम हो सकते हैं उसकी प्यास जग गई। यह प्यास जग जाए तो कोई भी बहाना बनता हो, इससे कोई प्रयोजन नहीं। तो मैं महावीर को भी, काइस्ट को भी बहाना बनाऊंगा, कृष्ण को भी, बुद्ध को भी, लाओत्से को भी।

फिर हममें बहुत तरह के लोग हैं। और कई वार ऐसा होता है कि जिसे लाओते में ज्योति दिख सकती है, हो सकता है उसे बुद्ध में ज्योति न दिखे। और यह भी हो सकता है कि जिसे महावीर में ज्योति दिख सकती है उसे लाओते में ज्योति न दिखे। एक बार अपनी हो ज्योति दिख सकती है उसे लाओते में ज्योति न दिखे। एक बार अपनी हो ज्योति दिख जाए तब तो लाओते, बुद्ध का मामला हो नहीं, तब तो मड़क पर चलते साधारण आदमी में भी ज्योति दिखने लगती है। तब फिर ऐसा आदमो ही नहीं दिखता जिसमें ज्योति न हो। तब तो आदमी बहुत दूर की बात है पशुपक्षी में बही ज्योति दिखने लगती है। पशुपक्षी भी बहुत दूर की बात है, पत्थर में भी वह ज्योति दिखने लगती है। पशुपक्षी भी बहुत दूर की बात है, पत्थर में भी वह ज्योति दिखने लगती है। एक बार अपने में दिख जाए तो सब में दिखने लगती है। लेकिन, जब तक स्वयं में नहीं दिखी तब तक जरूरी नहीं कि सभी लोगों को महाबीर में ज्योति दिखे। उसके कारण हैं। व्यक्ति-

व्यक्ति के देखने के ढंग में भेद है और व्यक्ति-व्यक्ति की ग्राहकता में भेद है और व्यक्ति-व्यक्ति के रक्षान और रुचि में भेद है। एक सुन्दर युवित है, जरूरी नहीं सभी को सुन्दर मालूम पड़े।

मजनू को पकड़ लिया था उसके जाव के सम्राट्ने। और मजनू की पीड़ा करे खबरें उस तक पहुंची थीं। प्सका रात देर तक वृचों के नीचे रोना और चिल्लाना; उसकी आंखों से बहते हुए आंसू; गांव भर में उसकी चर्चा। तो सम्राट्ने दया करके उसे बुला लिया, बोला तू पागल हो गया है। लैला को मैंने भी देखा है। ऐसा क्या है? बहुत साधारण है। उससे सुन्दर लड़िक्यों तेरे लिए मैं इन्तजाम कर दूंगा। देख। लड़िक्यां बुला ली थीं उसने। कतार लगा दी दीवार के सामने और कहा कि देख! नगर की सुन्दरतम लड़िक्यों वहां पर उपस्थित थीं, राजा का निमन्त्रण था। लेकिन, मजनू ने देखा तक नहीं। और मजनू खूब हंसने लगा। उसने कहा, आप समझे नहीं। लैला को देखने के लिए मजनू की आंख चाहिए। वह आंख आपके पास नहीं। तो हो सकता है लैला आपको साधारण दिखे। लेला को मैं ही देख सकता हं असाधारण। मैं मजनू हूँ। मजनू की आंख लैला को पैदा करती है, आविष्कार करती है, उद्घाटन करती।है—यानी लैला होने के लिए मजनू चाहिए।

एक-एक व्यक्ति में बुनियादी भेद है। इसलिए दुनिया में इतने तीर्थंकर, इतने अवतार, इतने गुरु हैं। और इसलिए ऐसा हो सकता है कि बुद्ध और महावीर जैसे व्यक्ति एक हो जगह में एक ही दिन ठहरे और गुजरे हों, एक ही 'इलाके में वर्ष-वर्ष घूमे, हों; फिर भी, गांव में किन्हीं को बुद्ध दिखाई एड़े हों, किन्हीं को महावीर दिखाई पड़े हों, और किन्हीं को दोनों न दिखाई पड़े हों।

जब मैं कुछ देखता हूं तो जो है, दिखाई पड़ रहा है, वही महत्त्वपूर्ण नहीं है। मेरे पास देखने की एक विशिष्ट दृष्टि है। और, दृष्टि प्रत्येक व्यक्ति की अलग है। किसी को महावोर में वह ज्योति दिखाई पड़ सकती है। और, तब उस बेचारे को मजबूरी है। हो सकता है कि वह कहे कि बुद्ध में कुछ भी नहीं है और वह कहे जीसस में क्या है? सुहम्मद में क्या है? लेकिन, उसकी नास-मझी है। वह जरा जल्दी कर रहा है। वह सहानुभूतिपूर्ण नहीं मालूम हो रहा है। वह समझ नहीं रहा है। और जब कोई उससे कहेगा कि महावीर में कुछ भी नहीं है तो वह क्रोध से भर जाएगा। अब भी वह नहीं समझ पारहा है। जब मैं कहता हूं कि जीसस में कुछ नहीं दिखाई पड़ रहा है तो हो सकता है कि किसी को महावीर में कुछ भी न दिखाई पड़े।

महावीर में जो है उसे देखने के लिए विशिष्ट आंख चाहिए। हां, जमीन पर भिन्न-भिन्न तरह के लोग हैं। बहुत भिन्न-भिन्न तरह के लोग। कोई इनकी जातियां बनाना भी मुश्किल है, इसने भिन्न तरह के लोग हैं। .लेकिन, एक बार दिख जाए साम्य शो सब भिन्नुताएं खो जाती हैं।

•सब भिन्नताएं दिये की भिन्नतीएं हैं - ज्योति की भिन्नता नहीं है। दिये भिन्न-भिन्न हैं। बहुत-बहुत आकार के हैं। बहुत बहुत रूप के हैं। बहुत-बहुत रंगों के हैं। बहुत बहुत कारीगरों ने उन्हें बनाया है। बहुत-बहुत उनके स्नष्टा हैं, उनके निर्माता हैं। तो हो सकता है कि जिसने एक ही तरह का दिया देखा हो, दूसरे तरह के दिये को देखकर कहने लगे कि यह कैसा दिया है। ऐसा दिया होता भी नहीं। लेकिन, जिसने एक बार ज्योति को देख छिया चाहे कोई भी रूप हो, चाहे कोई भी आकार हो-जिसने एक बार ज्योति देख ली-दूसरी किसी आकार की ज्योति को देखकर वह यह न. कह सकेगा कि यह कैसी ज्योति है ? क्योंकि ज्योतिर्मय का जो अनुभव है, वह आकार का अनुभव नहीं। और दिये का जो अनुभव है, वह आकार का अनुभव है। दिया एक जड़ है, पदार्थ है, ठहरा हुआ, रुका हुआ़। ज्योति एक चेतन है, एक सत्य है जीवन्त, भागी हुई। दिया रखा हुआ है। ज्योति जा रही है। और यह कभी स्थाल किया कि ज्योति सदा ऊपर की बोर जा रही है। कोई भी उपाय करो, दिये को कैसा भी रखो "" बाड़ा कि तिरङ्गा, ऊँचा कि नीचा, छोटा कि बड़ा, इस आकार का कि उस आकार का, ज्योति है कि बस भागी जा रही है अपर को। कैसी भी ज्योति है, भागी जा रही है ऊपर को। निराकार का अनुभव है ज्योति में और ऊर्ज्वं-गमन की पहचान कि सिर्फ ऊपर ही ऊपर जाना। और, कितनी जल्दी ज्योति का आकार खो जाता है। देर नहीं लगती है, देख भी नहीं पाते कि आकार स्रो जाता है। पहचान भी नहीं पाते कि आकार स्रो जाता है। ज्योति कितनी जलती है। छोटा सा आकार लेती है, फिर निराकारमय हो जाती है, फिर खोजने चले जाओ, मिलेगी नहीं। यी कभी-अब थी, और अब नहीं, लेकिन ऐसा नहीं हो सकता है कि जो था, वह अब न हो जाए।

ज्योति एक मिलन है आकार-निराकार का। प्रतिपन आकार निराकार में जा रहा है। हम आकार तक देख पाएं तो भी हम अभी ज्योति को नहीं देख पाए, न्योंकि को आकार के पार संक्रमण हो रहा है निराकार में, वही ज्योति है। बीर इसलिए ऐसा हो जाता है कि दियों को पहचानने वाले ज्योतियों के सम्बन्ध में झगड़ा करते रहते हैं। और दियों को पकड़ने वाले ज्योतियों के नाम पर पंच , और सम्प्रदाय बना लेते हैं। और ज्योति से दिये का क्या सम्बन्ध ! ज्योति से दिये का सम्बन्ध ही क्या है ? दिया सिर्फ एक अवसर था जहां ज्योति घटो। और जो , ज्योति का /गकार दिखा था वह भी सिर्फ एक अवसर था, जहां से ज्योति निराकार में गई।

वर्धमान ती दिया है, महावीर ज्योति; सिद्धार्थ तो दिया है, बुद्ध ज्योति है; जीसस तो दिया है—क्राइस्ट ज्योति है। लेकिन हम दिये को पकड़ लेते हैं। और महावीर के सम्बन्ध में सोचते-सोचते हम वर्धमान के सम्बन्ध में सोचने लगते हैं। भूल हो गई। वर्धमान को जो पकड़ लेगा, महावीर को कभी नहीं जान सकेगा। सिद्धार्थ को जो पकड़ लेगा उसे बुद्ध की कभी पहचान हो नहीं होगी। जौर जीसस को, मरियम के बेटे को, जिसने पहचाना, वह क्राइस्ट को, परमाक्ष्मा के बेटे को कभी नहीं पहचान पाएगा। इनमें क्या सम्बन्ध है? दोनों बात ही बलग है। लेकिन, हमने दोनों को इकट्ठा कर रखा है—जीसस, क्राइस्ट, वर्धमान, महावीर, गीतम बुद्ध को, दिये और ज्योति को, और ज्योति का हमें कोई पता नहीं है। दिये को हम पकड़े हैं।

मेरा दिये से कोई सम्बन्ध नहीं। कोई अर्थ ही नहीं देखता हूँ इनमें। तो फिर दिये तो हम हैं ही। इसकी चिन्ता हमें नहीं करनी चाहिए। दिये हम सब' हैं ही। ज्योति हम हो सकते हैं, जो हम अभी नहीं हैं। ज्योति की चिन्ता करनी चाहिए। इधर महाबीर को निमित्त बनाकर ज्योति पर विचार करना हैगा। जिन्हें महावीर की तरफ से ज्योति पहचान में आ सकती है अच्छा है वहीं से पहचान आ जाए। जिनको नहीं आ सकती उनके लिये किसी और को निमित्त बनाया जा सकता है। सब निमित्त काम में आ सकते हैं।

बहुत विशिष्ट हैं महावीर—इसलिए सोचना तो बहुत जरूरी है उन पर। लेकिन विशिष्ट किसी दूसरे की तुलना में नहीं। आम तौर से हम ऐसा हो सोचते हैं कि कोई व्यक्ति विशिष्ट है तो हम पूछते हैं—किस से? जब मैं कहता हूँ बहुत विशिष्ट हैं महावीर तो मैं यह नहीं कहता हूँ कि बुद्ध से, कि मुहम्मद से। तुलना मैं नहीं कर रहा हूँ बिल्फ विशिष्ट हैं—इस अर्थ में—जो घटना घटो उससे। वह जो घटना घटो, वह जो ज्योतिर्मय होने की घटना और निराकार में विलीन हो जाने की घटना, उससे विशिष्ट हैं। उस घटना से जीसस विशिष्ट हैं। मुहम्मद विशिष्ट हैं, कनफ्यूसियस विशिष्ट हैं। उस वर्ष

में वही विशिष्ट है जो आकार को खोकर निराकार में चला गया है। यही है विशिष्टता।

हम अविशिष्ट हैं। हम साघारण हैं। साघारण इस अर्थ में कि वह घटना अभी नहीं घटी। दुनिया में दो हो तरह के लोग हैं—साघारण और असाघारण। साघारण से मेरा मत्लुब है जो अभी सिर्फ दिया है, ज्योति वन सकते हैं। साघारण असाघारण का अवसर है, मौका है, वैं जि है। और असाघारण वह है जो ज्योति बन गया और गया वहां, उस घर की तरफ जहां पहुँच कर शान्ति है, जहां आनन्द है, जहां खोज का अन्त है और उपलब्ध। इसिलिए जब मैं विशिष्ट कह रहा हूं तो मेरा मतलब यह नहीं कि किसी से विशिष्ट। विशिष्ट जब मैं कह रहा हूं तो मेरा मतलब है—साघारण नहीं असाघारण। हम सब साधारण हैं। हम सब असाघारण हो सकते थे। और जब तक हम साघारण हैं, तब तक हम साधारण और असाघारण के बीच जो भेद खड़े करते हैं, वहु:एकदम नासमझी के हैं।

साधारण बस साधारण ही है। वह चपरासी है कि राष्ट्रपति, इससे कोई फर्क नहीं पड़ता। यह साधारण के हो दो रूप हैं। चपरासी पहली सीढ़ी पर और राष्ट्रपति आखिरी सीढ़ी पर। चपरासी भी चढ़ता जाए तो राष्ट्रपति हो जाए और राष्ट्रपति उतरता जाए तो चपरासी हो जाए। चपरासी चढ़ जाते हैं, राष्ट्रपति उतर आते हैं। दोनों काम चलते हैं। यह एक ही सीढ़ी पर मारा खेल है—साधारण की सीढ़ी पर। साधारण की सीढ़ी पर सभी साधारण है—चाहे वह किसी भी पायदान पर खड़े हों—नम्बर एक की कि नम्बर हजार की कि नम्बर हजार की कि नम्बर हजार की है नम्बर शून्य की। इससे कोई फर्क नहीं पड़ता। एक सीढ़ी साधारण की है और इस साधारण की सीढ़ी से जो छलांग लगा जाते हैं, वे असाधारण में पहुंच जाते हैं।

असाधारए की कोई सीढ़ी नहीं है। इसिलए असाधारए दो व्यक्तियों में नीचे-ऊपर कोई नहीं होता। फिर कई लोग पूछते हैं कि बुद्ध ऊंचे कि महावीर, कृष्ण ऊंचे कि क्राइस्ट। तो वे अपनी साधारए को सीढ़ी के गणित से असाधारण लोगों को सोचने चल पड़े। और ऐसे पागल हुए हैं कि कितावें भी लिखते हैं कि कौन किससे ऊंचा। और उन्हें पता नहीं कि ऊंचे और नीचे का जो ख्याल है, साधारए दुनिया का ख्याल है। असाधारए ऊंचा और नीचा नहीं होता। असल में जो ऊंचे-नीचे की दुनिया से बाहर चला जाता है, बही असाधारण है। तो भला कैसे तोलें कि कबीर कहां कि नानक कहां, और ऐसी किताबें हैं, ऐसे नक्शे बनाए हैं, लोगों ने कि कौन किसके ऊपर खड़ा है। वहां भी कौन आगे हैं, कौन पीछे है, कौन किस खण्ड में पहुंच गया है। वे साधारए। लोगों की दुनिया और साधारए। लोगों के ख्याल हैं। वे वहां भी वहीं सोच्करहें हैं। वहां कोई क्रेंचा नहीं हैं, कोई नीचा नहीं है।

असलू में ऊंचा और नीचा जहां तक हैं, वहां तक 'दिया' है। बड़ा और छोटा जहां तक हैं, वहां तक 'दिया' है। ज्योति बड़ी और छोटी होती नहीं। ज्योति या तो ज्योति होती है या नहीं होती। 'ज्योति' बड़ी और छोटी होती नहीं। ज्योति या तो ज्योति होती है या नहीं होती। 'ज्योति' बड़ी और छोटी का क्या मतलब है ? और निराकार में खो जाने की क्षमता छोटी ज्योति की उत्तनी ही है, जितनी बड़ी से बड़ी ज्योति की और निराकार में खो जाना ही प्रसाधारण हो जाना है। तो छोटी ज्योति कौन ? और बड़ी ज्योति कौन ? छोटी ज्योति घीरे-धीरे खोती है, बड़ी ज्योति जल्दी खो जाती है यह वैसे ही मूल बढ़े, इसे घोड़ा समझ लेना उचित होगा।

हजारों साल तक ऐसा समझा जाता था कि अगर हम एक मकान की छत पर ख़ड़े हो जाएं और एक बड़ा पत्थर गिराएं और एक छोटा पत्थर-एक साथ, तो बढ़ा पत्थर जमीन पर पहले पहुंचेगा और छोटा पत्थर पीछे। हजारों साल तक यह ख्याल था किसी ने गिराकर देखा नहीं था, क्योंकि. बात इतनी साफ-सीधी मालुम पड़ती थी और उचित तर्कयुक्त कि कोई यह कहता भी कि चलो जरा छत पर गिराकर देखो तो लोग कहते पागल हो। इसमें भी कोई सोचने की बात है। बड़ा पत्थर पहले गिरेबा, बड़ा है, ज्यादा वजन है। छोटा पीछे गिरेगा। बड़ा पत्थर ? बड़ा पत्थर जल्दी आएगा। छोटा पत्थर धीरे आएगा। लेकिन, उन्हें पता नहीं था कि बड़ा पत्थर छोटे पत्थर का सवाल नहीं है गिरने में —सवाल है ग्रेवीटेशन का, सवाल है जमीन की कशिश का। और वह कशिश दोनों पर बराबर काम कर रही है। छोटे और बड़े का उस किशश के लिए भेद नहीं। तो जब पहली दफा एक आदमी ने चढ़कर 'पिसा' के टावर पर गिराकर देखा, वह अद्भुत बादमी रहा होगा। गिराकर देखे दो पत्थर छोटे और बड़े। और जब दोनों पत्थर साथ गिरे तो वह खुद ही चौंका। उसको भी विश्वास न **आया होया । बार-बार गिराक़र देखा॰ कि पक्का हो जाए, नहीं तो लोग** कहेंगे पागल हो गया है—ऐसा नहीं हो सकता है। और जब दौड़कर उसने विश्वविद्यालय में 'खबर दी, जिसमें कि वह अध्यापक था, तो अध्यापकों ने कहा कि ऐसा कभी नहीं हो सकता। छोटा और बड़ा पत्वर साथ-साधः

कैसे गिर सकते हैं ? छोटा पत्थर छोटा है, बड़ा पत्थर बड़ा। बड़ा पहले गिरेगा, छोटा पत्थर पीछे गिरेगा। और उन्होंने जाने से इन्कार किया। पण्डित सबसे ज्यादा जड़ होते हैं; अध्यापक थे, विश्वविद्यालय के पण्डित थे। उन्होंने कहा यह हो ही नहीं सकता। जाने की जरूरत नहीं। फिर भी, बामुश्किल प्रयास करके वह ले गया और पण्डितों ने देखा कि बराबर दोनों साथ गिरे, तो उन्होंने कहा कि इसमें जरूर कोई जालसाजी है। क्योंकि ऐसा हो कैसे सकता है ? या शैतान का कोई हाथ है।

इस उदाहरण को मैं इसलिए कह रहा हूँ कि जमीन के अतिरिक्त और एक ग्रेवीटेशन (गुरुत्वाकर्षण) है। एक किशश, एक गुरुत्वाकर्षण नीचे खींचने का। और परमात्मा में भी, निराकार में भी एक ग्रेवीटेशन है, एक किशश है, ऊपर खींचने का। यह जो निराकार फैला हुआ है ऊपर, वह चीजों को ऊपर खींचता है। हम जमीन की किशश को तो पहचान गए घीरे-घीरे, परन्तु ऊपर की किशश को हम नहीं पहचान पा रहे हैं क्योंकि जमीन पर हम, सब हैं, उस ऊपर की किशश को कभी कोई जाता है और जो जाता है वह लौटता नहीं तो कुछ खबर मिलती नहीं। वह जो ऊपर की, किशश है, उसी का नाम ग्रेस है। इसकी ग्रेविटी, उसका ग्रेस। इसका गुरुत्वाकर्षण, उसका प्रभुप्रसाद। कोई और नाम भी दो तो उससे कोई फर्क नहीं पड़ता। वहां छोटी और बड़ी ज्योंति का सवाल नहीं। वह ज्योंति भर बन जाए बस। छोटी ज्योंति उतनो हो गित से चली जाती है जितनी बड़ी, वह ग्रेस खींच लेती है निराकार की। इसलिए वहां कोई छोटा-बड़ा नहीं, क्योंकि वहां छोटे-बड़े का कोई अर्थ नहीं।

तो बुद्ध और महावीर में कौन बड़ा, कौन छोटा — यह साधारण लोगों की गणित की दुनिया है जिससे हम हिसाब लगाते हैं। और साधारण गिरात की दुनिया से असाधारण लोगों को नहीं तोला जा सकता। इसलिए वहां कोई वड़ा-छोटा नहीं। साधारण से बाहर जो हुआ, वह बड़े और छोटे की गणना से बाहर हो जाता है। इसलिए इससे बड़ी आन्ति कोई नहीं हो सकती कि कोई कुटरण में, काइस्ट में, कोई बुद्ध में, कोई महाबीर में तौल करने बैठे। कोई ककीर में, नानक में, रमण में, कुटणमूर्ति में, कोई तौल करने बैठे कि कौन बड़ा, कौन छोटा; कोई छोटा-बड़ा नहीं है। लेकिन, हमारे मन को बड़ी तकलीफ होती है, अनुयायी के मन को बड़ी तकलीफ होती है, कि हमने जिसे पकड़ा है वह बड़ा होना चाहिए। और इसी-

लिए मैंने कहा कि अनुयायी कभी नहीं समझ पाता, समझ ही नहीं सकता। अनुयायी कुछ ध्येपता है अपनी तरफ से। समझने के लिए बड़ा सरल चित्त चाहिए; अनुयायी के पास सरल चित्त नहीं। विरोधी भी नहीं समझ पाता क्योंकि वह छोटा करने के आबह में होता है, अनुयायों से उल्टी कोशिश में लगा होता है। प्रेम ही समझ पाता है। इंसलिए जिसे समझना है, उसे प्रेम करना है और अमें सदा बेशतें हैं। अगर कृष्ण को इसलिए प्रेम किया है कि तुम मुझे स्वर्ग ले चलना तो यह प्रेम शर्तपूर्ण होगा, उसमें कन्डीशन शुरू हो गई। अगर इसलिए महावीर से प्रेम किया है कि तुम ही सहारे हो, तुम्हीं पार ले चलोगे भवसागर से, शर्त शुरू हो गई, प्रेम खत्म हो गया। प्रेम है बेशतें। कोई शर्त ही नहीं। प्रेम यह नहीं कहता कि तुम मुझे कुछ देना। प्रेम का मांग से कोई सम्बन्ध ही नहीं। जहां तक मांग है, वहां तक सौदा है, जहां तक सौदा है वहां तक प्रेम नहीं है।

सब अनुयायी सौदा करते हैं। इसिलए कोई अनुयायी प्रेम नहीं कर पाता "और विरोधी किसी और से सौदा कर रहा है, इसिलए विरोधी हो गया है! और विरोध भी इसीलिए हो गया है क्योंकि उसे सौदे का आश्वासन नहीं दिखाई पड़ रहा है कि ये कृष्ण केसे ले जाएंगे? तो कृष्ण को उसने छोड़ दिया है, इन्कार कर दिया है। प्रेम का मतलब है बेशर्त, प्रेम का मतलब हैं बह आंख जो परिपूर्ण सहान्सूति से भरी है और समझना चाहती है। मांग कुछ भी नहीं है।

महावीर को समझने के लिए पहली बात तो मैं यह कहना चाहूँगा कि कौई मांग नहीं, कोई सौधा नहीं, कोई अनुकरण नहीं, कोई अनुयायी का भाव नहीं। एक सहानुभूतिपूर्ण दृष्टि से कि व्यक्ति हुआ जिसमें कुछ घटा हम देखें कि क्या घटा, पहचाने क्या घटा? खोजें कि क्या घटा? इसलिए जैन कभी महावीर को नहीं समझ पाएगा। उसकी शर्त बंधी है। जैन महावीर को कभी नहीं समझ सकता। बौद्ध बुद्ध को कभी नहीं समझ सकता। इसलिए प्रत्येक ज्योति के आसपास अनुयायियों का जो समूह इकट्ठा होता है, वह ज्योति को बुझाने में सहयोगी होता है; उस ज्योति को और जलाने में नहीं। अनुयायियों से बड़ा दुश्मन खोजना बहुत मुश्किल है। इन्हें पता ही नहीं कि ये दुश्मनी कर बैठते हैं।

अब महावीर का जैन होने से क्या सम्बन्ध ? कोई भी नहीं। महावीर को पता हो न होगा कि वे जैन हैं। और पता होगा तो बड़े साधारण

आदमी थे, फिर उस असाधारण दूनिया के आदमी नहीं थे जिसकी हम बात करते हैं! महावोर को पता भी नहीं हो सकता सपने में भी कि मैं जैन हूँ। न क्राइस्ट को पता हो सकता है कि मैं ईसाई हूँ। और जिनको यह पता है वे समझ नहीं पाएँगे क्योंकि जैसे। हम समझने से पहले कुछ हो जाते हैं तो जो हम हो जाते हैं वह हमारी समझ में बाधा डालता है; क्योंकि हम हो पहले जाते हैं और फिर हम समझने जाते हैं। समझने जाना हो तो खाली मन जाइए। इसलिए जो जैन नहीं है, बौद्ध नहीं है, हिन्दू नहीं, मुसलमान नहीं, वह समझ सकता है, वह सहानुभूति से देख सकता है। उसकी प्रेमपूर्ण दृष्टि हो सकती है क्योंकि उसका कोई आग्रह नहीं । उसका अपना होने का कोई आग्रह नहीं। और बड़े मजे की बात है कि हम जन्म से जैन हो जाते हैं, जन्म से ही बौद्ध हो जाते हैं। मतलब जन्म से हमारे धार्मिक होने की सम्भावना समाप्त हो जाती है। अगर कभी भी मनुष्य को धार्मिक बनाना हो तो जन्म से धर्म का सम्बन्ध बिल्कुल ही तोड़ देना जरूरी है। जन्म से कोई कैसे घामिक हो सकता है, और जो जन्म से ही पकड़ लिया किसी धर्म को तो वह समझेगा क्या ? समझने का मौका क्या रहा ? अब तो उसका आग्रह निर्मित हो गया--प्रैज्डिस, पक्षपात निर्मित हो गया। अब वह महावीर को समझ हो जहीं सकता क्योंकि महावीर को समझने के पहले महावीर तीर्थंकर हो गए, परम गुरु हो गए, सर्वज्ञ हो गए, परमात्मा हो गए। अब परमात्मा को पूजा जा सकता है, समझा तो नहीं जा सकता, तीर्थंकर का गुणगान किया जा सकता है, समझा तो नहीं जा सकता। समझने के लिए तो अत्यन्त सरल द्धिः चाहिए जिसका कोई पक्षपात नहीं।

यह मैं कह सकता हूँ कि महावीर को समझ सका हूँ क्योंकि मेरा कोई पक्षपात नहीं, कोई आग्रह नहीं। लेकिन हो सकता है कि जो मेरी समझ हो, वह शास्त्र में न मिले। मिलेगी भी नहीं, न मिलने का कारण पक्का है। क्योंकि शास्त्र उन्होंने लिखे हैं जो बंचे हैं, शास्त्र उनके लिखे हैं जो अनुयायी हैं, शास्त्र उन्होंने लिखे हैं जो जैनी हैं, शास्त्र उनके लिखे हैं जिनके लिए महावीर तीर्थंकर हैं, सर्वंत्र हैं, शास्त्र उनके लिखे हैं जिनके लिए महावीर तीर्थंकर हैं, सर्वंत्र हैं, शास्त्र उनके लिखे हैं जिन्होंने महावीर को समझने के पहले कुछ मान लिया है। मेरी समझ शास्त्र से मेल न खाए "अर यह मैं आपसे कहना चाहता हूँ कि समझ कभी भी शास्त्र से मेल नहीं खाएगी। समझ और शास्त्र में बुनियादी विरोध रहा है। शास्त्र नासमझ इन अर्थों में कि वे पक्षपातपूर्ण हैं। नासमझ इन अर्थों में कि वे

कुछ सिद्ध करने को आसुर हैं। नासमझ इन अर्थों में कि उनमें समझने की उतनो उतनो उतनो उत्सुकता नहीं, जितनी कुछ सिद्ध करने की।

एक व्यक्ति हैं, वे आत्मा के पुनर्जन्म पर शोध करते हैं। मुझे किसी ने उनसे मिलाया तो उन्होंने मुझक्के कहा; हिन्दुस्तान के बाहर न मालुम कितने विश्वविद्यालयों में वह बोले हैं। यहां के एक विश्वविद्यालय से सम्विन्धत हैं। एक उस विकित्रद्धालय में विभाग भी बना रहे हैं जो पुनर्जन्म के सम्बन्ध में खोज करता है। कुछ मित्र उन्हें लाए थे मेरे पास मिलाने। बीस-पचीस मित्र इकट्टे हो गए थे। आते ही उनसे बात हुई तो मैंने उनसे पूछा आप क्या कर रहे हैं ? तो उन्होंने कहा कि मैं वैज्ञानिक रूप से सिद्ध करना चाहता है कि आत्मा का पुनर्जन्म है। मैंने कहा कि एक बात मैं निवेदन करूँ कि अगर वैज्ञानिक रूप से सिद्ध करना चाहते हैं, तो ऐसा कहते ही आप अवैज्ञानिक हो गए। वैज्ञानिक होने की पहली शर्त है कि हम कुछ सिद्ध नहीं करना चाहते, जो है उसे जानना चाहते हैं। वैज्ञानिक होना है तो आपको कहना °चाहिए हम जानना चाहते हैं कि आत्मा का पुनर्जन्म होता है या नहीं होता है। आप कहते हैं कि यह वैज्ञानिक रूप से सिद्ध करना चाहता हैं कि भारमा का पुनर्जन्म होता है तो आपने पहले ही मान लिया है कि पुनर्जन्म होता है। अब सिर्फ सिद्ध करने की बात रह गई सो आप वैज्ञानिक रूप से सिद्ध कर सकते हैं। तो अवैज्ञानिक आप हो ही गए। तो मैंने कहा इसमें विज्ञान का नाम पीछे मत डालें, व्यर्थ है। वैज्ञानिक बुद्धि कुछ भी सिद्ध नहीं करना चाहती; जो है, उसे जानना चाहती है। और शास्त्रीय बुद्धि इसलिए अवैज्ञानिक हो गई कि वह कुछ सिद्ध करना जाहती है, जो है उसे जानना नहीं चाहती ।

जो है, हो सकता है हमारे मन में समझने-सोचने से बिल्कुल भिन्न हो, विप-रीत हो। इसलिए शास्त्रीय बुद्धि का आदमी परम्परा से बंधा है, सम्प्रदाय से बंधा है, भयभीत है, सत्य पता नहीं कैसा है? और सत्य कोई हमारे अनुकूल ही होगा, यह जरूरी नहीं। और अनुकूल ही होता तो हम कभी का सत्य में मिल गए होते। सम्भावना तो यही है कि वह प्रतिकूल होगा। हम असत्य हैं, वह प्रतिकूल होगा। लेकिन हम सत्य को अपने अनुकूल ढालना चाहते हैं, तब सत्य भी असत्य हो जाता है। सब शास्त्रीय बुद्धियां असत्य की तरफ ले जाती हैं। तो मेरी बात न मालूम कितने तलों पर मेल नहीं खाएगी? मेल खा जाए कभी तो यही आश्चर्य है। खा जाए तो वह संयोग की बात है। न खाना बिल्कुल स्वामाविक होगा। फिर शास्त्र से मेरी पकड़ नहीं है। महावीर को खोजने का एक ढ़ंग तो यह है कि महावीर के सम्बन्ध में जो परम्परा है, जो शास्त्र है, जो शब्द संग्रहीत है, हम उसमें जाएँ। और उस सारी परम्परा के गहरे पहाड़ को तोड़ें, खोजें और महावीर को पकड़ें कि कहाँ हैं महावीर। महावीर को हुए ढाई हजार साल हुए। ढाई हजार सालों में जो भी लिखा गया महावीर के सम्बन्ध में, हम उस सबसे गुजरें और महावीर तक जाएँ। यह शास्त्र के द्वारा धाने का रास्ता है जैसा कि क्ष्म तौर से जाया जाता है। लेकिन, मैं मानता हूँ कि इस मार्ग से कभी जाया ही नहीं जा सकता। कभी भी नहीं जाया जा सकता। आप जहां पहुंचेंगे उसका महावीर से कोई सम्बन्ध ही नहीं होगा। उसके कारण हैं। थोड़े हमें समझ लेने चाहिएं।

महावोर ने जो अनुभव किया है, किसी ने भी जो अनुभव किया, उसे शब्द में कहना किन है। पहली बात है। जिसे भी कोई गहरा अनुभव हुआ है, वह शब्द को असमर्थता को एकदम तत्काल जान पाता है कि बहुत मृश्किल होगी। परमात्मा का, सत्य का, मोच का अनुभव तो बहुत गहरा अनुभव है। साधारण सा प्रेम का अनुभव भी अगर किसी व्यक्ति को हुआ हो तो वह पाता है कि क्या कहूँ? कैसे कहूँ? नहीं, शब्द में नहीं कहा जा सकता। प्रेम के सम्बन्ध में अक्सर वे लोग बातें करते रहेंगे जिन्हें प्रेम का अनुभव नहीं हुआ है। जो प्रेम के सम्बन्ध में बहुत आधासन से बातें करता हो, समझ ही लो कि उसे प्रेम का अनुभव नहीं हुआ है क्योंकि प्रेम के अनुभव के बाद हैजीटेशन आएगा, आश्वासन नहीं रह जाएगा। बहुत उरेगा वह, चिन्तित होगा कि कैसे कहूँ? क्या कहूँ? कहता हूँ तो गड़बड़ हो जातों है सब। कहना चाहता हूँ वह पीछे छूट जाती है। जो कभी सोचा भी नहीं था वह शब्द से निकल जाता है।

जितनी गहरी अनुभूति, उतने ही थोथे और व्यथं हैं शब्द । क्योंकि शब्द हैं सतह पर निर्मित । और शब्द हैं उनके द्वारा निर्मित जो सतह पर जिए हैं । अब तक सन्तों की कोई भाषा विकसित नहीं हो सकी है । जो भाषा है वह साधारण जनों की है उस भाषा में असाधारण अनुभव को डालना ऐसा ही कठिन है जैसा कि हम संगीत सुनें और कोई बहरा आदमी कहे कि संगीत को मैं सुन नहीं सकता तो तुम संगीत को पेन्ट कर दो, वित्र बना दो ! तो मैं शायद थोड़ा समझ जाऊँ। क्या किया जाए संगीत को पेन्ट करने के लिए ? कैसे पेन्ट करें, की है कोशिश लोगों

ने: राग और रागिनियों को भी चित्रित किया है। लेकिन, वे भी उनकी ही समझ में आ सकती हैं, जिन्होंने संगीत सुना है। बहरे बादमी के वे भी कुछ समझ नहीं पड़ती। मेघ घिर गए हैं, वर्षा की बूंदें आ गई हैं, और मोर नाचने लग्ने हैं और एक लड़की हैं। उसकी साड़ी उड़ी जाती है और वह घर की तरफ भागी चली जाती है। उसके पैर के घुँष छ बज रहे हैं। अब किसी राग दने, किसी ने चित्रित किया है। लेकिन बहरे आदमी ने कभी आकाश के बादलों का गर्जन नहीं सुना । इसलिए चित्र में भी बादल बिल्क्रल शान्त मालुम पड़ते हैं। उनके गर्जने का सवाल ही नहीं उठता। बहरे आदमी ने कभी पैरों में बंधे घुंबरू की आवाज नहीं सुनी। तो घुँबरू दिख सकते हैं और उसे जो दिखता है घूंथरू-घूंथरू ही नहीं। जो दिखता है, वह दिया है, धंघरू तो कुछ और ही है जो घटता है वह जो दिखता है वह और है। घंघरू सूना जाता है। और जो जो दिखता है उसमें, और जो सूना जाता है उसमें, बड़ाफर्कहै। एक चीज दिखाई पड़ रही है, घृंघरू पैर में बंधे। प्लेकिन, जिसने कभी घंघरू नहीं सुने उसे क्या दिखाई पड़ता है ? उसे एक चीज दिलाई पड़ रही है जिसका घूंघरू से कोई सम्बन्ध नहीं। वह चित्र बिल्कूल मृत है क्योंकि उस चित्र से घ्वनि का कोई अनुभव उस आदमी को नहीं हो सकता जिसने व्विन ही नहीं सुनी। मगर यह भी आसान है क्योंकि. कान और आंख एक ही तन की इन्द्रियां हैं। यह इतना कठिन नहीं। है तो बिल्कूल कठिन फिर भी उतना कठिन नहीं है।

जब कोई व्यक्ति अतीन्द्रिय सत्य को जानता है तो सभी इन्द्रियां एकदम व्यर्थ हो जाती हैं और जवाब देने में असमर्थ हो जाती हैं। बोलना पड़ता है इन्द्रिय से और यह जाना गया है वह वहां जाना गया है, जहां कोई इन्द्रिय माध्यम नहीं है। एक इन्द्रिय माध्यम है जानने में तो दूसरी इन्द्रिय अभिव्यक्ति में माध्यम नहीं बन पातो। और अगर इन्द्रिय माध्यम ही न हो अनुभव की तो किर इन्द्रिय कैसी रही? इसलिए जो जानता है, एकदम मुश्किल में पड़ जाता है। बहुत बार तो वह मौन हो जाता है। 'मौन' भी बड़ी पीड़ा बेता है क्योंकि लगता है उसे कि कहूँ, लगता है कि कह दूँ। चारों तरफ वह ऐसे लोगों को देखता है जिनको भी यह हो सकता है। और बासुओं से भरी हुई आंखें देखता है, क्लान्त चेहरा देखता है, चिन्ता भरे हुए हृदय देखता है। बारों तरफ रुग्ण, विक्षुच्य मनुष्यों को देखता है। और मीतर देखता है, जहां परम आनन्द घटित हो गया है और भि लगता है कि उसे भी देख सकता

5

है जो निकट खड़ा है। कोई कारण नहीं हैं, कोई बाघा नहीं है, कोई रुकावट नहीं है, तो उसे कह दूँ। और कहने में शब्द एकदम असमर्थ हो जाता है।

तो महावीर जैसा व्यक्ति जब बोलता है पहला झूठ वह हो जाता है जब वह बोलता है। वह जो उसने बोला वह अपन प्रतिशत भी वह नहीं है जो उसने जाना। फिर भी वह शि्म्मत करता है, साहस जुटा<mark>ता है</mark> और सोचता है क्या है। नहीं हजार किरणें पहुंचेगी तो एक किरण पहुंचेगी। खबर तो पहुंच जाएगी। वह बोलता है। अगर महावीर की वाएगी पकड़ कर ही कोई महावीर की खोज करने जाए तो भी महाबीर नहीं मिलेंगे। ठेठ महावीर को सुनकर हो कोई अगर उनकी वाणी पकड़कर स्रोजने जाए तो एङ्गल बिल्कुल बदल जायेगा। जो महावीर की वाणी को ही पकड़कर महावीर को खोजने जायेगा तो कहीं पहुंचेगा जहां महावीर नहीं होंगे। बिल्कुल चुककर निकल जायेगा वहां से, बिल्कुल ही चूक जायेगा। क्योंकि शब्द ने नहीं जाना है। वह जाना है जो महावीर ने जाना है। वह जाना है नि:शब्द ने। और हमने पकडा है शब्द । अब शब्द से हम जहां जाएंगे वह वहां नहीं ले जाने वाला है जहां नि:शब्द में जाने वाला गया होगा। और फिर अढ़ाई हजार साल बाद महावीर का शब्द जिन्होंने मुना उनमें से जिन्होंने समझा होगा थोड़ा-बहुत, वे मौन में चले गये होंगे। जिनको थोड़ी भी समझ आई होगी, पकड़ म्राई होगी और निःशब्द की झलक का जरा सा इशारा मिला होगा, वे नि:शब्द में भाग गए होंगे। जिनकी समझ में नहीं आई होगी वे शब्द-संग्रह करने में लग गये होंगे।

तो महावीर के पास जो समझा होगा वह सौन में गया होगा। जो नहीं समझा होगा वह गणघर बन गया होगा। अब यह बड़ा उल्टा मामला है। बाम तौर से हम सोचते हैं कि महावीर के पास जो गणघर हैं, वे उनके सबसे अधिक समझने वाले लोग हैं। इससे बड़ा झूठ नहीं हो सकता। महावीर के पास जो सबसे ज्यादा समझने वाला होगा वह मौन में चला गया होगा। बह तो गया होगा खोज में वहां। और जो सबसे कम समझने वाला है, वह महावीर क्या बोल रहे हैं, उसको दूसरे तक पहुंचाने की व्यवस्था करने में लग गया होगा। तो गणघर वे नहीं हैं जो महावीर को सर्वाधिक समझ सकें। गणघर वे हैं जो महावीर को सर्वाधिक समझ सकें। गणघर वे हैं जो महावीर की वाणी का यथार्थ मर्म तो समझ न पाए, किन्तु उनके शब्दों को पकड बैठे और उनका संग्रह करने म

परिप्रही जो व्यक्ति होगा, वह चीज सब संग्रह करता है। चाहे घन संग्रह करे, चाहे घन्द संग्रह करे, चाहे यश संग्रह करे, इसमें कोई फर्क नहीं पड़ता। एक परिग्रह की वृत्ति है मनुष्य के अन्दर कि इकट्ठा कर लो। लेकिन कुछ चीजें ऐसी हैं जिनके इकट्ठा करने में कुछ थोड़ा-बहुत अर्थ भी हो सकता हैं—जैसे कि कोई घन इकट्ठा करे। घन इकट्ठा करने में थोड़ा अर्थ हो सकता हैं क्योंकि घन परिग्रह की वृत्ति से ही पैदा हुआ है और परिग्रहो वृत्ति का ही वाहन है, परिग्रहो वृत्ति की ही विनिमय मुद्रा है। यानी परिग्रहो व्यक्ति का ही घन आविष्कार है। घन का कोई व्यक्ति संग्रह करे तो सार्थक भी है क्योंकि घन परिग्रह का ही माघ्यम है और परिग्रह के लिए ही है लेकिन जिस ग्रनुभव से महाबीर गुजरे हैं वह अपरिग्रह में घटा है। और उनके शब्दों को जो इकट्ठा कर रहा है, वह परिग्रहो वृत्ति का व्यक्ति है।

महावृीर को उत्सुकता नहीं है शब्द संग्रह की, न बुद्ध को है, न क्राइस्ट को है। वैसे तो महावीर भी किताब लिख सकते थे लेकिन महावीर ने किताब नहीं लिखी, कृष्ण ने भी किताब नहीं लिखी, बुद्ध ने भी किताब नहीं लिखी और जीसस ने भी किताब नहीं लिखी। सिर्फ लाओत्से ने, इन असाधारण लोगों में से, किताब लिखी और वह भी जबरदस्ती में लिखी।

लाओत्से ने अस्सी साल की उम्र तक किताब नहीं लिखी। लोग कहते कि
कुछ लिखो। और वह कहता कि जो लिख्गा वह झूठ हो जाएगा। जो
लिखना है वह लिखा नहीं जाता, इसलिए इस उपद्रव में मैं नहीं पड़ता।
अस्सी साल तक बचा रहा लेकिन सारे मुल्क में यह भाव पैदा हो गया कि
अब बूढ़ा हुआ जाता है, अब मर जाएगा, जो जानता है वह खो जाएगा।
अन्तिम उम्र में लाओत्से पर्वतों की तरफ चला गया, सब छोड़-छाड़कर, पता
नहीं कि वह कब मरा। उसने कहा कि इससे पहले कि मृत्यु छीने, मुझे खुद
ही चला जाना चाहिए। आखिर मृत्यु की प्रतीक्षा क्यों करें, इतना परवश भी
क्यों हों? जब वह चीन की रेखा सीमा छोड़ने लगा तो चीन के सम्राद ने
उसे रक्तवा दिया अपनी चुंगी-चौकी पर और कहा कि टैक्स चुकाए बिना नहीं
जाने देंगे। लाओत्से ने कहा कैसा टैक्स? न हम कोई सामान ले जाते हैं
बाहर, न कुछ लाते हैं, अकेले जाले हैं। खाली; सच तो यह है कि जिन्दगी
भर से खाली हैं। कुछ सामान कभी गया नहीं जिस पर टैक्स देना पड़े। टैक्स
कैसा? सम्राट् ने बहुत मजाक किया और उससे कहा कि टैक्स तो बहुत-बहुत
लिए जाते हैं। इतनी सम्पत्ति कभी कोई आदमी ले ही नहीं गया, सब कुछ

न कुछ दे ही जाते हैं। तुम बोलते नहीं हो। कि नया तुम्हारे भीतर है। वह सब चुका दो, कम से कम टैक्स दे दो, सम्पत्ति मत दो; नहीं तो हम क्या कहेंगे, एक आदमी के पास था, वह बिल्कुल ले गया, बिल्कुल ले गया चुपचाप? ऐसा नहीं हो सकता, इस चुँगो-चौको के बाहर नहीं जाने देंगे। जबरदस्ती लाओत्से को रोक लिया । वह भी हंसा। उसने कहा: बात तो शायद ठीक ही है। लिए तो जाता हूँ। लेकिन देने का कोई उपाय नहीं है, इसलिए जाता हूँ और कुछ नहीं। देना मैं भी चाहता हूँ। तब उसने एक छोटी-सी किताब लिखी।

उस तरह के असाधारण लोगों में लिखने वाला वह अकेला आदमी है। पर पहला ही वाक्य यह लिखा है "बड़ी भूल हुई जाती है, जो कहना है वह कहा नहीं जाता। और जो नहीं कहना है वही कहा जाएगा। सत्य बोला नहीं जा सकता। जो बोला जा सकता है वह सत्य हो नहीं सकता। बड़ी भूल हुई जाती है। और मैं इसको जानकर लिखने बैठा हूँ, इसलिए भी भी आगे पढ़ोगे, इसको जानकर पढ़ना कि सत्य तोला नहीं जा सकता। कहा नहीं जा सकता। और जो कहा जा सकता है, वह सत्य हो नहीं सकता। That which can be said is not the Toa. इसे पहले समझ लेना फिर किताव पढ़ना।" तो किसी ने किताब लिखी नहीं जिसने लिखी उसने प्रश्निह्त पहले लगा दिया। यानो सच तो यह है कि जो समझ जाएगा उसके आगे किताव पढ़ेगा हो नहीं। मामला यह है कि लाओत्से होशियार आदमी मालूम होता है। राजा समझा कि हम चुंगो ले रहे हैं। वह गल्तो में पड़ गया। जो समक्षेगा वह उसके आगे किताब पढ़ेगा नहीं। बात खत्म हो गई है। जो नहीं समझेगा वह पढ़ डालेगा। उससे कोई मतलव नहीं। तो नासमझ किताब पढ़ते हैं, समझवार एक जाते हैं।

बुद्ध महावोर जैसे लोगों ने किताब नहीं लिखी। कारण हैं बहुत। पक्का नहीं है कि जो कहना है वह कहा जा सकता है। फिर भी कहा। कहने का माध्यम उन्होंने चुना, लिखने का नहीं चुना। इसका भी कारण है। वयोंकि कहने का माध्यम प्रत्यक्ष है आमने-सामने और मैं गया, आप गए कि खो गया। लिखने का माध्यम स्थायो है, आमने-सामने नहीं है। परोक्ष है। न मैं रहूँगा, न आप रहेंगे, वह रहेगा, वह हम से स्वतन्त्र होकर जाएगा। कहने में भूल होती है लेकिन फिर भी सामने है आदमी। अगर मैं कुछ कह रहा है, तो आप मुझे देख रहे हैं; मेरी आँख को देख रहे हैं, मेरी तहप, मेरी पीड़ा को भी

देख रहें हैं: मेरो मुसीबत भी देख रहे हैं कि कुछ है जो नहीं कहा जा सकता। हो सकता है कि आप थोड़ा समझ जाएं। लेकिन, एक किताब हैं, न आंख है, न तड़प है, न पीड़ा है। सब साफ-सुथरा सीधा है। फिर, किताब बचती है।

इसमें से किसी ने भी यह फिक्क नहीं की कि किताब बचे। इन सबकी फिक्क यह थी कि कह दें तो बात खत्म हो जाए। इससे ज्यादा उसको बचाना नहीं है। लेकिन, बचा ली गई। बचाने वाले लोग खड़े हो गए। उन्होंने कहा इसको बचाना होगा; बड़ी कीमतो चीज है; इसको बचा लो। उन्होंने बचाने की कोशिश की। फिर उनकी बचाई हुई किताब पर किताबें चलती आई, टीकाएं होती रहीं। और वह बचाना भी महावीर के ठीक सामने नहीं हो सका। उसका कारण है कि शायद महावीर ने इन्कार किया होगा। बुद्ध ने इन्कार किया होगा कि यह सामने न हो। तुम लिखना मत। तो वह तीन-तीन सी, चार-चार सी, पांच-चांच सी वर्ष बाद हुआ, यानी जो भी लिखा गया है सुनकर नहीं लिखा गया है। किसी ने सुना है. फिर किसी ने किसी से कहा है। ऐसे दो चार पीढ़ी बीत गई हैं और कहते-कहते वह लिखा गया है। महावीर असमर्थ हैं कहने में। फिर उनको सुननेवाले ने किसी से कहा है, फिर उसने किसी से कहा है, फिर, दो, चार पांच पीढ़ियों के बाद वह लिखा गया है। फिर उस पर टीकाएं चलती रही हैं, विवाद चलते रहे हैं। वे हमारे पास शास्त्र हैं।

अगर किसी को महावीर से चूकना हो तो उन शास्त्रों से सुगम उपाय नहीं।
 इन शास्त्रों में चला जाए तो वह महावीर तक कभी नहीं पहुंच सकेगा। तो मैं
 कोई शास्त्रों से महावीर तक पहुंचने की न तो सलाह देता हूँ और न मैं उस रास्ते से उन तक गया हूँ और न मानता हूँ कि कोई कभी जा सकता है। मैं
 बिल्कुल ही अशास्त्रीय व्यक्ति हूँ। अशास्त्रीय से कहना चाहिए एकदम शास्त्र-विरोधी।

फिर, महावीर तक पहुंचने का क्या रास्ता है ? शास्त्रीय रास्ता दिखाई पड़ता है तो इसिलए साधु-संन्यासी शास्त्र खोले हुए हैं, खोज रहे हैं महावीर को और क्या रास्ता है और क्या मार्ग है ? अगर सारे शास्त्र खो जाएं तो साधु, संयासियों और पंडितों के हिसाब से महावीर खो जाएंगे। क्या बचाव है इस में ? अगर सारे शास्त्र खो जाएं तो महावीर का क्या बचाव है ? महावीर खो जायेंगे। लेकिन क्या सत्य का अनुभव खो सकता है ? क्या यह सम्भव है कि महावीर जैसी अनुभूति घटे और अस्तित्व के किसी कोने में

सुरिक्तत न रह जाए ? क्या यह संभव है कि कृष्ण जैसा आदमी पैदा हो और सिर्फ आदमी की लिखी किताबों में उसकी सुरक्षा हो और अगर किताबें खो जाएं तो कृष्ण खो जाएगा। अगर ऐसा है तो न कृष्ण का कोई मूल्य है, न महावीर का कोई मूल्य है। आदमी के रिकार्ड, कैंकों के रिकार्ड, गणैंघरों के रिकार्ड ही अगर सब कुछ हैं, तो ठीक है किताबें खो जाएंगी और ये आदमी खो जाएंगे। मगर इतना सस्ता नहीं है यह मामला कि इतनी बंड़ी घटनाएं घटें जिन्दगी में और वह खरबों वर्षों में और वहां, खरबों लोगों के बीच कभी कोई आदमी परम सत्य को उपलब्ध होता हो, उसके परम सस्य के उपलब्ध होने की घटना सिर्फ कमजोर आदमियों की कमजोर भाषा में सुरक्षित रहे और अस्तित्व में इसकी सुरक्षा का कोई उपाय न हो, ऐसा नहीं है। ऐसा हो भी नहीं सकता। इसलिए एक और उपाय है।

मेरा कहना है कि जगत् में जो भी महत्त्वपूर्ण घटता है, महत्त्वपूर्ण तो बहुत दूर की बात है, साघारण, और अमहत्त्वपूर्ण घटता है, वह भी किसी तरह पर मुरचित होता है, महत्त्वपूर्ण तो मुरक्षित होता ही है, वह तो कभी नष्ट नहीं होता। इसिलए जो भी महत्त्वपूर्ण घटा है जगत् में कभी भी वह मनुष्य पर नहीं छोड़ दिया गया है कि आप उसे मुरक्षित करें। वह तो ऐसे ही होगा कि अन्धों के एक समाज में एक आदमी को आंख मिन्न जाए और उसे प्रकाश दिखाई पड़े, और अन्धों के ऊपर निर्भर हो कि तुम उसके अनुभव को मुरिक्षित रखों, अन्धों को छूट हो इस बात की कि तुम्हारे बीच जो आंख वाला एक खादमी पैदा हुआ और उसे जो अनुभव हुआ, तुम उसे मुरक्षित रखना; तुम वेद क बनाना, तुम आगम रचना, तुम गीता रचना, तुम बाइबिल बनाना, इन्हें मुरिक्षित रखना। और फिर अनुभव के अनुभव की टीकाएं होती जली जाएं। और हजार दो हजार साल बाद आंख वाले आदमी की देखी गई बात अन्धों द्वारा सुरक्षित की गई हो, अन्धों द्वारा व्याख्यायों की गई हों और फिर उनके द्वारा हम आंख वाले आदमी की बात को खोजने निकलें तो हमसे ज्यादा मूढ़ कोई दूसरा नहीं होगा 1

तो मैं यह कहना चाहता हूँ कि अस्तित्व में कुछ भी खोता नहीं। मच तो यह है कि अभी भी मैं जो बोल रहा हूँ वह कभो खोएगा नहीं। आप भी जो बोल रहे हैं, वह भी नहीं खोएगा। जो शब्द एक बार पैदा हो गया है, वह नहीं खोएगा कभी। आज हम जानते हैं, लंदन में कोई बोल रहा है, रेडियों से हमू यहां श्रीनगर में उसे सुनते हैं। आज से दो सौ वर्ष पहले नहीं





प्रश्नः आपने कहा कि आप महावीर के सम्बन्ध में अन्तर्वृद्धि से कुछ बतलाएंगे और यिव यह जानना हो कि जो आपने कहा है वह ठीक है या गलत है, दूसरा कोई ग्रादमी भी उसी प्रकार का प्रयोग करके बंध ले। मुश्के लगता है कि दूसरा भी साधन है जिससे आपके कथन की प्रामाणिकता जांची जा सकती है। वह साधन यह है कि हममें से किसी के जीवन की कोई घटना जो अब तक साक्षात् जानना सम्भव नहीं है, आप यिव बतला वें तो यह प्रमाणित हो सकता है कि जिस प्रकार आप हमारे जीवन की कोई ऐसी घटना जान गए जो आपने कभी देखी-मुनी नहीं उसी प्रकार आप महावीर के पिछले जीवन को अन्तर्वृद्धि से जान सके होंगे। क्या आप इस प्रकार करवा पसंद करेंगे?

उत्तर: दो तीन बातें समझनी चाहिए। पहली बात यह है कि महावीर के बाह्य जीवन की घटना जानना एक बात है और महावीर के अन्तर्जीवन में क्या घटा, यह जानना दूसरी बात है। महावीर के बाह्य जीवन से मुझे प्रयोजन ही नहीं है; न जानने की उत्सुकता है। लेकिन अन्तर्जीवन में क्या घटा उससे प्रयोजन है, उत्सुकता भी है, उस तरह दृष्टि भी है। तुम्हारे अन्दर भी देखा जा सकता है। तुम्हारे बहिर्जीवन से मुझे कोई प्रयोजन नहीं है। सच बात तो यह है कि जिसे हम बाहर का जीवन कहते हैं वह एक स्वप्न से ज्यादा मूल्य नहीं रखता। हमें वह बहुत महत्त्वपूर्ण मालूम पड़ता है क्योंकि हम उस स्वप्न में ही जीते हैं जैसे रात कोई स्वप्न देखे, तो स्वप्न में उसे पता ही नहीं चलता कि यह सपना है। लगता है वह बिल्कुल सत्यं है। जब तक जाग न जाए तब तक सपना सत्य ही मालूम पड़ता है। जागते ही सपना एकदम व्यर्थ हो जाता है।

तो मेरे लिये बाहर के जीवन का कोई अर्थ ही नहीं कि महावीर कब पैदा हुए, कब मरे; शादी की या नहीं की; बेटी पैदा हुई कि नहीं हुई। इन सबसे मुझे प्रयोजन ही नहीं, कोई अर्थ हो नहीं। हो तो ठीक, न हुआ हो तो ठीक। मैं तो यहां तक कहना चाहता हूं कि महावीर भी हुए हों तो ठीक, न हुए हों तो ठीक। यह महैत्वपूर्ण ही नहीं है। जो महत्त्वपूर्ण है वह तो अन्तर में जो गित हुई, चेतना में जो विकास हुआ, जो रूपान्तरण हुआ वह महत्त्वपूर्ण है। वैसे तो किसी के अन्तर्जीवन में उतरा जा सकता है लेकिन तब भी तुम जांच नहीं कर पाओंगे क्योंकि तुम खुद हो अपने अन्तर्जीवन से परिचित न हो। अगर फिर भी मेरी बात की जांच करनी हो तो तुम्हें अपने अन्तर्जीवन में उतरना पड़ेगा।

दूसरी बात यह है कि तुम्हारे बिहर्जीवन के बारे में यदि कोई कुछ घटनाएं बताये तो इससे यह पक्का नहीं होता कि वह महावीर के वारे में जो बताएगा वह ठीक होगा। क्योंकि तुम मौजूद हो और तुम्हारे बिहर्जीवन की घटनाओं में उतरना बड़ी साधारण-सी कला की बात है जो एक साधारण-सा टेलिपैथिस्ट भी बता सकेगा, एक साधारण सा ज्योतियी भी बता सकेगा। वह चार आने लेकर भी बता सकेगा। तो बिहर्जीवन का कोई मूल्य नहीं, अगर कोई बता भी दे तुम्हारे बिहर्जीवन को तो उससे कुछ प्रामाणिकता नहीं होती कि वह महावीस के अन्तर्जीवन के बारे में जो कहेगा वह कोई अर्थ रखता है। असल में बिहर्जीवन का कोई ऐसा सम्बन्ध ही नहीं है अन्तर्जीवन से, और इसीलिए यह समझने जैसा है कि बाइस्ट का बाहरी जीवन एक है, महावीर का बाहरी जीवन दूसरा है, बुद्ध का तीसरा है; फिर भी अन्तर्जीवन एक है और बिहर्जीवन को देखने वाले लोग इसलिए मुक्कल में पड़ जारो हैं।

जिसने महावीर के बहिर्जीवन को पकड़ लिया है; बुद्ध का जोवन समझने में वह असमथं हो जाएगा। क्योंकि जो महावीर के बहिर्जीवन में है, वह सोचता है कि अन्तर्जीवन से अनिवार्य रूप से बंधा हुआ है। जैसे वह देखता है कि महावीर नग्न खड़े हैं तो वह सोचता है कि जो परम ज्ञान को उपलब्ध होगा वह नग्न खड़ा होगा। और यदि बुद्ध वस्त्र पहने हुए हैं तो वह कैसे परम ज्ञान को उपलब्ध होंगे। बहिर्जीवन की पकड़ के कारण ही अन्तर्जीवन के सम्बन्ध में इतनी खाइयाँ खड़ी हो गई हैं। मुझे तो उससे प्रयोजन ही नहीं है।

तीसरी बात यह कि मैं ठीक कह रहा हूं महावीर के सम्बन्ध में या नहीं, इस बात की जांच का भी कोई अर्थ नहीं है। अर्थ केवल एक है कि वैसे अन्त-

जीवन में उतरा जा सकता है या नहीं। मेरी इस जांच-पड़ताल का भी कोई अर्थ नहीं है क्योंकि मैं इसिलिए कह ही नहीं रहा हूं कि मैं सही हूं या गलत हूं, या कुछ सिद्ध किया जाए। कह इसलिए रहा हूं कि तुम जहां हो ब्रहां से सरक सको, और किसी दूसरी दिशा में गाँत कर सको। इसलिए यदि सारी बातचीत तुम्हें अन्तर्दशा में गित देने वाली बन जाती है तो मैं मान लूंगा कि काफी प्रमाण हो गया है। और अगर नहीं बनती है और सब तरह से प्रमाणित हो जाता है कि जो मैंने कहा वह ठीक था तो मैं मानूंगा कि बात अप्रामाणिक हो गई। यानी, मेरे लिए अर्थवत्ता इसमें है कि महावीर के जीवन के सम्बन्ध में मैं जो कहुं वह किसी रूप में तुम्हारे जीवन को रूपान्तरित करने वाला बनता हो। न बनता हो तो वह कितना भी सही हो गलत हो गया और बनता हो तो सारी दूनिया सिद्ध कर दे कि वह गलत है, तो मेरे लिए वह गलत न रहा। इसका मतलब यह है; और इसका समझना बहुत उपयोगी हीगा, और यहो वजह है कि जो लोग जानते रहे हैं उन्होंने इतिहास लिखने पर जोर नहीं दिया। इतिहास को जगह उन्होंने पुराण ( मिथ ) पर जोर दिया। एक दूनिया है, लोग हैं, जो इतिहास पर जोर दे रहे हैं, एक दूसरी दुनिया है, दूसरा जगत् है, कुछ थोड़े से लोगों का, जो इतिहास पर जोर नहीं देते, जो पुराण पर जोर देतें हैं। और दोनों का अन्तर समझना उपयोगी होगा।

इतिहास का आग्रह है कि बाहर घटी घटनाएं तथ्य (फैक्ट्स) की तरह संगृहीत की जाएं। पुराण इस बात पर जोर देता है कि बाहर की घटनायें तथ्य की तरह इकट्ठो हों या न हों, निष्प्रयोजन हैं। बे इस भ्रांति इकट्ठी हों कि जब कोई उनसे गुजरे तो उनके भीतर कुछ घटित हो जाएं। इन दोनों बातों में दृष्टि अलग हैं। तथ्य और इतिहास को सोचने वाला महावीर पर जोर देगा, काइस्ट पर जोर देगा—कैसा जीवन! पुराणकथा (भिथ) की दृष्टि वाला व्यक्ति 'तुम' पर जोर देगा कि महावीर का कैसा जीवन कि 'तुम' बदल जाओ। इसमें बुनियादी फर्क पड़े हैं।

यह हो सकता है कि पुराण (मिय) किसी दृष्टि से अप्रामाणिक मालूम पड़े। जैसे जीसस का सूली पर चढ़ना और फिर तीन दिन बाद जीवित हो जाना। ऐतिहासिक तथ्य की तरह शायद इसे प्रमाणित नहीं किया जा सकता कि ऐसा हुआ हो — जैसे जीसस का कुंआरी मां से पैदा होना। ऐतिहासिक तथ्य

की तरह प्रमाणित नहीं किया जा सकता कि कुंआरी लड़की से कोई पैदा हो सकता है, जिससे पुरुष का सम्पर्क न हुआ हो। बाहर की दुनिया की यह घटना हो नहीं है। बाहर की दुनिया में किसी कुंआरी लड़की से कोई लड़का कैसे पैदा होंगा । लेकिन जिन्होंने इस पर जोर दिया है, उनकी दृष्टि बड़ी गहरी है । वे भीतर की घटना को ही कह रहे हैं कि जीसस जैसा बेटा अत्यन्त कुंआरी आत्मा से ही जन्म ले सकता है, अत्यन्त 'इनोसेण्ट', भोली। कुंआरा शरीर नहीं, कुंबारी आत्मा—कुंबारे चित्त से। और यह भी हो सकता है कि शरीर कुंबारा हो और चित्त बिल्कुल कुंबारा न हो। इससे उल्टा भी हो सकता है कि शरीर कुंजारान हो और चित्त बिल्कुल कुंआराहो। जीसस जैसे व्यक्तिका जन्म बर्जिन गर्ल ते ही हो सकता है, कूंजारी लड़की से ही हो सकता है। यह इतिहास में नहीं है। लेकिन इतिहास अगर सिद्ध भी कर देती नुकसान ही बहुंचाएगा। बानी मैं मानुंना कि यह बात अप्रमाणित ही रहनी चाहिए कि जीसस असे व्यक्ति का जन्म एक कुंबारे मन से होता है। और यदि किसी मां को जीसस जैसे बेटे को जन्म देना हो तो उसके चित्त का अत्यन्त कूंआरा होना जरूरी है और कूंबारेपन का कोई सम्बन्त शरीर से है ही नहीं। शरीर तो यन्त्र है। कुंजारापन तो आन्तरिक मनोदशा है।

अब जैबे, महावीर के पैर को सर्प काट लेता है और दूध बहता है। इसे किसी भी ऐतिहासिक की तरह से, बैज्ञानिक की तरह से सिद्ध नहीं किया जा सकता। करने वाले करते हों, पर गलत करते हैं। वे महावीर को व्यर्थ करवा देंगे। जौर जो बात है, जो भिष्य है, जो गाथा है, वह खो जाएगी। बात बहुत खौर है। इस बात में किसी चित्त भाव पर ही ख्याल है। सर्प भी काटे, जहर भी महावीर को कोई दे, मारने को भी कोई आ जाए तो भी महावीर का मन मां से भिन्न नहीं हो पाता है। दूब निकलने का कुल मतलब इतना है कि महावीर का मन मातृत्व से अरपूर है, मां से अन्वया वह नहीं हो सकते। उनका होना ही मातृत्वमय है। उनके भीतर से कुछ और नहीं निकल सकता है सिवाय दूध के। लेकिन, न तो शारीरिक अर्थों में, न तथ्य और इतिहात के अर्थों में, इस बात का कोई मूल्य है। अब, जैसे हम, जो भी हिसाब करने जायेंगे—और हम दोनों तरक एक जैसे लोग होते हैं—कोई कहेगा यह बिल्कुल सचता है? बोत ही झूठी है। और दूसरे व्यक्ति यह सिद्ध करने की कोशिश करेंगे किसी तरकीब से कि पैर से दूध कैसे निकल सकता है?

एक मुनि को मैं सुनने गया। यह मुझसे पहले बोले कि मैंने यह वैज्ञा-निक रूप से सिद्ध कर दिया है कि महावीर के पैर से दुध निकला। कैसे सिद्ध कर दिया है ? तो उन्होंने कहा: ऐसे सिद्ध कर दिया है कि जब मां के स्तन से दूघ निकल सकता है, यानी शरीर के किसी अंग से दूर्य निकल सकता है तो पैर से क्यों नहीं निकल सकता है ? तो मैंने उनसे पूछा कि इसके दो अर्थ हुए। एक अर्थ यह हुआ। कि महावीर को पुरुष न माना जाए क्ोंकि पुरुष के स्तन से भी दूध निकलना मुश्किल है, पैर का तो मामला बहुत दूर ह। और अब तक किसी स्त्री के पैर से भी दूध नहीं निकला । दूसरी बात यह मानी जाए कि स्तन का जो यन्त्र है वह महावीर के पैरों में लगा हुआ है जो स्त्री के स्तन में होता है। महावीर के पैर में वैसी यांत्रिक व्यवस्था है जिससे खून दूध में रूपान्तरित होता है। लेकिन मैंने उनसे कहा कि ये बातें अगर प्रमाणित भी हो जाएं कि ऐसा था कि महावीर के पैर स्तन का काम कर रहें थे तो भी जो मतलब था वह खो गया, महावीर का जो मूल्य था वह गया। अगर किसी के भी पैर स्तन का काम कर रहे हों तो उनसे दूध निकल आयेगा। इसम फिर महावीर का कुछ होना न रहा। और यदि मां के स्तन से दूध कि निकलता है तो यह कोई बड़ी खुबी को बात नहीं है। यह आन्तरिक बात है। अगर सिद्ध भी कर दोगे तो महावीर को पोंछ डालोगे । उनकी जो बात थी वह खो जाएगी। वह बात कुल इतनी है कि महावोर का प्रत्युत्तर मां का उत्तर होने वाला है। चाहे तुम कुछ भी करो, चाहे तुम जहर डालो, शत्रुता करो, चोट पहुँचाओ वहां से प्रेम और करुणा ही बह सकती है।

अब दूष का मतलब क्या होता है। दूथ का मतलब है जो तुम्हें पोपण दे सके; और कुछ मतलब नहीं होता। महावीर को चाहे तुम गाली दो, महावीर जो भी करेंगे वह तुम्हारा पोषक ही सिद्ध होगा, वह तुम्हें पोपण ही देगा। हमें कोई गाली दे, हम जो करेंगे वह घातक सिद्ध होगा उसके लिए। और हम जो करेंगे दो हो बातें कर सकते हैं या तो वह घातक सिद्ध हो या पोपक सिद्ध हो। महावीर से जो प्रत्युत्तर निकलेगा, जो रिएक्शन होगा महावीर का, वह पोषक सिद्ध होने वाला है। इतनी भर बात है उसमें। लेकिन तथ्य में जाने पर यह भी जरूरी नहीं कि किसी दिन तर्प ने काटा ही हो। यह भी जरूरी नहीं कि पैर से दूध निकला हो। जरूरी केवल इतना है कि महावीर के पूरे जीवन को जिसने भी अनुभव किया है उसे ऐसा लगा है कि इसे अगर हम किवता में कहें तो ऐसे कह सकते हैं कि सर्प भी काटे महावीर को, तो दूध ही

निकल सकता है। लेकिन इसलिए मुझे कोई प्रयोजन नहीं है। यह मैं सिद्ध करने जाऊंगा ही नहीं। सिद्ध कर भी सकता हूं तो भी सिद्ध करने नहीं जाऊंगा; क्योंकि मेरी दृष्टि ही यह है कि महाबीर को प्रसंग बना कर 'तुम' कैसे गति कर सकति हो। और यह तक हो सकता है कि बहुत कुछ जो कहा जाता है वह छोड़ देना पड़े; बहुत कुछ जो नहीं कहा जाता है, उसे खोज लेना पड़े। और, हम अब एक दृष्टि लेकर प्रवेश करते हैं और अन्तस् की खोज में चलते हैं? कि कठिनाई क्या है?

समझो कि मैं एक बहुत बहादुर आदमी के सम्बन्ध में कहूँ कि यह बहुत हरों के हैं तो शायद वह भी मुझसे पहली बार राजी न हो कि आप यह मेरे सम्बन्ध में क्या कह रहे हैं? मेरे पास प्रमाण पत्र हैं बहादुरी के, सर्टिफिकेट हैं। मैं सिद्ध कर सकता हूँ कि मुझसे बड़ा कोई बहादुर नहीं है। महावीर-चक्र हैं मेरे पास। युद्ध के मैदान पर कभी पीछे नहीं लौटा हूँ। लेकिन ये प्रमाण-पत्र हुछ गलत नहीं करते हैं। फिर भी यह हो सकता है कि वह भीतर से एक भयभीत आदमी हो। और ऐसा हुआ है कि जो व्यक्ति अन्तस् चेतन में भयभीत होता है, वह बाहर के कृत्यों में निर्भय सिद्ध करने की कोशिश में लगा रहता है, यानी वह बाहर के कृत्यों में अपने को निर्भय सिद्ध करने के जो उपाय कर रहा है, वह उपाय कर हो इसलिए रहा है कि भीतर जो उसका भय है उसे भूल जाए और मिट जाए।

अब एक व्यक्ति मेरे पास आया जिसको कोई भी नहीं कह सकता कि वह मयभीत होगा। शरीर से बिलंध है; हर तरह के संघर्षों से गुजरा है, जेलें काटी हैं, दबंग हैं; और उसके मामने खड़ा हो जाए तो आदमी हिल जाए। उस आदमी ने मुझसे कहा कि मैं इतना डरता हूँ कि जब मैं बोलने खड़ा होता हूँ तो मेरे पैर कांपने लगते हैं और मुझे लगता है कि आज मेरे मुख से शब्द निकलेगा, या नहीं। निकल जाता है, यह दूसरी बात है परन्तु सदा भय बना रहता है। अब इस आदमी को खुद ही ख्याल आ जाए तो ठीक है। नहीं तो इससे कहा जाए कि ऐसा है तो बहुत मुश्किल हो जाए। अब अन्त-र्जीवन के तथ्य हमें ही जात नहीं। और यदि मैं कहूँ आपके सम्बन्ध में यह अन्तर्जीवन की बात है तो हो सकता है कि आप सबसे पहले इन्कार करने वाले व्यक्ति हों। और यह बात घ्यान रहे कि आप जितने जोर से इन्कार करने वाले व्यक्ति हों। और यह बात घ्यान रहे कि आप जितने जोर से इन्कार करेंगे उतने ही जोर से मेरे लिए सही होगा कि यह तथ्य आप के अन्दर है क्योंकि जोर से इन्कार इसीलिए आता है। अगर वह तथ्य न हो तो शायद आप

कहें: 'मैं सोचूंगा, मैं खोजूंगा',लेकिन यदि वंह तथ्य है, जैंग्ने भयभीत आदमी बाहर से बहादुर बनने की कोशिश में लगा है तो उससे यह, कहने पर भी कि तुम्हारे अन्दर भी रुता है, वह इतने जोर से इन्कार करेगा कि उसका कोई हिसाब नहीं।

परन्तु मुझे बाहर के तथ्यों से कोई प्रयोजन ही नहीं। इसलिए उस तरह की प्रामाणिकता में जाने की मैं कोई तैयारी नहीं दिखाऊंगा। मैं तो एक ही प्रामाणिकता मानता हूं कि जो मैं कह रहा हूं वह जिन प्रयोगों से मुझे दिखाई पड़ता है कि ऐसा है उन प्रयोगों में से कोई भी गजरने को तैयार हो। अब जैसे समझ लें एक आदमी है जिसने पहली दफा दूरबीन बनाई जिससे दूर के तारे देखे जा सकते हैं। दूरबीन बनी। पहले आदमी ने जिसने दूरबीन बनाई मित्रों को आमंत्रित किया कि तूम आओ कि मैं तुम्हें ऐसे तारे दिखला देता हूं जो तूमने कभी नहीं देखे। उन्होंने दूरबीन से देखने से इन्कार कर दिया कि हो सकता है कि तुम्हारी दूरवीन में कुछ बात हो जिससे कुछ तारे दिखाई पहुते हैं, जो नहीं हैं। तुम खुली आंख से कुछ ऐसी बातें बताओं जो दूर की हैं फिर हम मानें कि तुम्हारी दूरबीन की कोई बात हो सकती है। पहले खुली आंख से कुछ • बताओ जो कि दूर का है, जो कि हमको नहीं दिखाई पड़ता परन्तु तुमको दिखाई पड़ रहा हो फिर हम दूरबीन से झांकें। उन्होंने दूरबीन से झांका तो उन्होंने कहा कि इसमें कुछ पक्का नहीं होता है। हो सकता है यह दूरवीन की ही करतूत हो । मेरी बात आप समझे न ? लेकिन वह आदमी क्या कर सकता है, इसके सिवा और क्या उपाय है। वह तो यही कह सकता है कि तुम भी दूरवीन बनालो जिसमें कि तुम्हें यह पक्काहो जाए-। तुम अपनी दूरवीन बनालो और तुम अपनी दूरवीन से झांको। और मामला इतना जटिल है कि जरूरी नहीं कि मैं अन्तस् प्रयोगों के लिए कहूं तो तुम्हें ठीक वही दिखाई पड़े जो मुझे दिखाई पड़ता है। लेकिन एक बात पक्की है कि तुम्हें जो भी दिखाई पड़े तुम इतना अनभव कर सकोगे कि जो कुछ मैं कह रहा हूं वह दिखाई पड़ रहा होगा। दूसरे तुम यह भी अनुभव कर सकोगे कि जो कुछ मैं कह रहा हूं उसके पीछे जो दृष्टि है, वह तुम्हें कूछ भी दिखाई पड़े तो फौरन तुम्हारी समझ में आ जाएगा कि वह दृष्टि क्या है और यह भी तुम्हें दिखाई पड़ेगा कि महावीर मेरे लिए गौण हैं। न क्राइस्ट का कोई मूल्य है, नृबुद्ध का कोई मूल्य है। मूल्य है हशारा जो भटक रहे हैं, और इनको किसी तरफ से, किसी कोण से एक चीज दि अई पड़ जाए जो इनकी भटकन को मिटा दे, और एक दिन ये वहां पहुँच जाएं जहां कि कोई भी महावीर कभी पहुंचता रहा है।

इसलिए मेरा प्रयोजन ही भिन्न है। और एक ही उपाय है उस प्रयोजन का---व्योंकि मेरा प्रयोजन तभी सिद्ध होता है, नहीं तो सिद्ध ही नहीं होता--अग मैं यह बता भी दूं कि तुम कब पैदा हुए, तुम्हारी कब शादी हुई, कब लड़का पैदा हुआ तो भी मेंक् प्रयोजन सिद्ध नहीं होता, असिद्ध होता है क्योंकि फिर में तुम्हारे बैहिर्जीवन परे ही जोर देता हूं और तुम्हारी दृष्टि को मैं फिर भी अन्तर्म्खी नहीं कर पाता । और तुम बहिर्मुखी जीवन दृष्टि को ही पुनः पुनः सिद्ध कर लोगे और फिर भीतर उतरनें से रहे जाओगे। मैरा कहना यह है कि अगर मेरी बातचीत से तुममें बेवैनी पैदा हो जाए और ऐसा लगने लगे कि पता नहीं यह बात सच है या झूठ, तो तुम मुझसे प्रमाण मत पूछो। फिर तुम प्रमाण की तलाश में निकल जाओ खुद। अगर बात झूठ भी हुई तो भी तुम वहां पहुंच जा अंगे जहां पहुंचना चाहिए। और बात सही भी हुई तो भी तुम बहां पहुंच जाओंगे। और जिस दिन तुम वहां पहुंच जाओंगे तो जरूरी नहीं कि तुम छौटकर मुझसे कहने आओगे। जैसे समझ लो कि इस कमरे में आग नहों लगी है और मैं तुमसे चिल्लाकर कहता हूं कि इस कमरे में आग लगी हुई है और मर जाएंगे अगर हम भीतर रहते हैं, चलो बाहर ! चलो ! और तुम कहो कि कहीं कोई ताप नहीं लगता, कोई लपट नहीं दिखाई पड़ती । और मैं तुमसे कहता हूं कि तुम बस वाहर चले चलो तो तमको पता चल जाएगा कि मकान में आग लगी थी। जय तक तूम भीतर हो कुछ दिखाई नहीं पड़ेगा, और तुम बाहर पहुँच जाओं और सच में ही कही कि मकान में आग नहीं लगी थी। लेकिन बाहर जाकर तम देखोगे कि सूरज निकला है, जो तुमने कभी नहीं देखा, और ऐसे फूल खिले हैं जो तुमने कभी नहीं देखे और ऐसा आनन्द है जो तुमने कभी नहीं अनुभव किया तो तुम मुझे धन्यवाद दोगे, तुम मुझे कहोगे कि कृता की, कह दिया कि मकान में अः लगी है। नयों ई हम मकान की भाषा ही समझ सकते थे; सूरज और फूल की भाषा हम समझ ही नहीं सकते थे क्योंकि सूरज और फूल हमने देखा हो नहीं था। अगर तुमने कहा भी होता कि बाहर सूरज है और फूल हैं, आनन्द की वर्षा हो रही है तो हम कहते कि हम कुछ समझे ही नहीं। कैसाबाहर! कैसा सूरज! कैसा फूल! हम तो एक ही भाषा समझ सकत थे मकान की । और हम यही समझ सकते थे कि अगर मकान में आग लगी हो तो ही बाहर जाया जा सकता है। नहीं तो जाने की कोई जरूरत नहीं । अगर मकान सुरक्षित है तो बाहर्र जाने की वया जरूरत है ? हो सकता है कि बाहर जाकर तुम देखोगे कि मकान में आग नहीं लगी है लेकिन फिर भी तुम मुझे धन्यवाद दोगे कि ठीक कहा कि मकान में आग लगी हैं, नहीं तो हम

बाहर कभी न आ पाते । और अब उस मकान के भी तर कभी न जाएंगे। यद्यपि उस मकान में आग नहीं लगी है लेकिन मकान में होना ही आग में होना है। मेंरा मतलब समझे न तुम ? यानी यह जरूरी नहीं है तुम बांहर से मुझसे यहीं कहो कि मकान में आग नहीं लगी है लेकिन कान में होना ही आग में होना है, क्योंकि हम चूके जा रहे थे, वह सब जला जा रहा था जीवन, चूका जा रहा था सब कुछ जो मिल सकता था। इसलिए बहुत सी बातें हैं और जिसको आम तौर पर हम प्रमाण करते हैं उस पर मेरी कोई श्रद्धा नहीं, किसी तरह के प्रमाण पर । प्रमाण एक ही है कि तुम महुंच जाओ। और तुम पहुंच जाओगे तो इन्कार नहीं कर सकते; इतना मैं वादा करता हूं। यानी तुम पहुंच जाओ तो मैं जो कहता हूं उससे इन्कार नहीं कर सकते, इतना मैं वादा करता हूं।

प्रश्न : वापने रात को शास्त्रों के बारे में कुछ बात कही थी। मुक्ते ऐसा लगता है कि आप जो भी कुछ कहते हैं वह शास्त्रों में भी उपलब्ध हो सकता है। और आप जो कुछ कह रहे हैं वह भी स्वयं में एक शास्त्र ही बनते चले जा रहे हैं। और जो बात आप शास्त्रों के सम्बन्ध में कह रहे हैं वह आपकी कही हुई बातों पर भी ज्यों की त्यों लागू हो जाएगी। जो देखने वाला है उसे इसमें भी दीखेगा, जो नहीं देखने वाला है उसे इसमें भी नहीं दीखेगा। जो देखने वाला है उसे प्राचीन शास्त्रों में भी दीख ही जाता है और न देखने वाले को उनमें भी नहीं दीखता। फिर उनकी नित्या का क्या प्रयोजन?

उत्तर : उनकी निंदा मैं करता ही नहीं हूं। शास्त्र क्वी निंदा मैं नहीं करता ' हूं क्योंकि शास्त्रों को मैं निन्दा योग्य भी नहीं मानैता। प्रशंसा के योग्य मानना तो दूर, निन्दा योग्य भी नहीं मानता। क्योंकि निन्दा भी हम • उसकी करते हैं जिससे कुछ मिल सकता होता और नहीं मिला। शास्त्र में मिल ही नहीं सकता। उसकी निन्दा का कोई अर्थ नहीं है क्योंकि शास्त्र से न मिलना शास्त्र का स्वभाव है यानी यह शास्त्र का स्वभाव है कि उससे सत्य नहीं मिल सकता। मिल जाए तो आश्चर्य हो जाएगा; असम्भव घटना हो जाएगी। मैं शास्त्र की निन्दा नहीं करता हूं कि शास्त्र से नहीं मिलना है। जैसे समझिए कि एक आदमी एक रास्ते से जा रहा है और किसी जगह पहुंचना •चाहता है और हम उससे कहते हैं कि यह रास्ता वहां नहीं जाता है। इसका मतलब यह नहीं कि हम उस रास्ते की निन्दा करते हैं। इसका कुल मतलब इतना है कि हम यह कहते हैं कि वह जहां जाना चाहता है वहां वह रास्ता नहीं जाता। इम यह भी नहीं

कहते कि यह रास्ता कृशिं नहीं जाता है। यह रास्ता भी कहीं जाता है। लेकिन जहां वह जाना जाहता है वहां नहीं जाता बल्क उससे उल्टा जाता है। प्रज्ञा की सोज में निकलें हुए व्यक्ति को शास्त्र व्यर्थ है क्योंकि शास्त्र का रास्ता प्रज्ञा को नहीं जाता, पांडित्य को जेला है। और पांडित्य प्रज्ञा से बिल्कुल उल्टो चीज है। पांडित्य है उचार और प्रज्ञा है स्वयं की। और ऐसा असम्भव है कि उधारं सम्मदा को कोई कितना ही इकट्ठा कर ले तो वह स्वयं की सम्मदा बन जाए। जब मैं यह कहता हूं कि शास्त्र से नहीं जाया जा सकता तो भूल कर भी मत सोचना कि मैं शास्त्र की निन्दा करता हूं।

मैं तो केवल शास्त्र का स्वभाव बता रहा हूं और यदि शास्त्र का स्वभाव ऐसा है तो मेरे शब्दों को मानकर जो शास्त्र निर्मित हो जाएंगे उनका स्वभाव भी ऐसा ही होगा, यानी उनसे कभी कोई प्रज्ञा को नहीं जान सकेगा। अगर मैं ऐसा दृहं कि दूसरों के शास्त्र से कोई प्रज्ञा को नहीं जानता और मेरे शब्दों पर जो शास्त्र बन गया है उससे कोई प्रज्ञा को जानेगा तब तो गलत बात हो गई। तब तो मैं किसी भी शास्त्र की निन्दा कर रहा हं और किसी के शास्त्र की प्रशंसा कर रहा हूं। नहीं, मैं तो शास्त्र मात्र का स्वभाव बता रहा हूं। वह चाहे महावौर का हो, चाहे बुद्ध का हो, चाहे कृष्ण का हो, चाहे मेरा हो, चाहे तुम्हारा हो। इससे कोई फर्क नहीं पड़ता। किसी का भी शास्त्र सत्य ले जाने वाला नहीं है। हां, लेकिन दूसरी बात सच है कि अगर दिखाई पड जाए किसी को तो शास्त्र में दिखाई पड़ सकता है। लेकिन दिखाई पहले पड़ जाए। उसका मतलब यह हुआ कि शास्त्र किसी को दिखला नहीं सकता है लेकिन •िजसको दिखाई पड़ता है उसे शास्त्र में भी दीख सकता है। लेकिन दिखाई पहले पड जाए तो फिर शास्त्र की क्या बात है, उसे पत्थर, कंकड़, दीवार, पहाड़ सबमें दिखाई पड़ता है। यानी यह सवाल फिर शास्त्र का नहीं रह जाता। जिसे दिखाई पढ गया उसे सबमें दिखाई पड़ता है। तो उसे शास्त्र में क्यों दिलाई पड़ेगा ? अब शास्त्र में उसे नहीं दिलाई पड़ेगा जो उसे दिलाई पड़ रहा है। और कल तक चूंकि उसे नहीं दिलाई पड़ रहा था, इसलिए शास्त्र अन्धे वे क्योंकि उसके अन्धकार को भी तो अन्धकार ही दिखाई पड़ रहा था।

मेरा मतलब यह है कि शास्त्र में भी हमें वही दिखाई पड़ सकता है, जो हमें दिखाई पड़ रहा है। शास्त्र उससे ज्यादा नहीं दिखला सकता। इसलिए शास्त्र में हम वह नहीं पढ़ते जो कहने वाले या लिखनेवाले का इरादा रहा होगा। शास्त्र में हम वह पढ़ते हैं जो हम पढ़ सकते हैं। शास्त्र किसी भी अर्थ में हमारे ज्ञान की वृद्धि नहीं करता। शास्त्र उतना ही बता देता है जैसे समझ लें आइना है। बाइना में भी हमें वही दिखाई पड़ जाता है, जो हम हैं। आइना इसमें कोई वृद्धि नहीं देता। और कोई यह सोचता हो कि कुरूप आदमी आइने के सामने सड़ा होकर सुन्दर हो जाएगा तो वह गलती में है, वह एकदम गुलती में है। कोई यदि यह सोचता है कि कोई अज्ञानी आदमी शास्त्र के सामने खड़ा होकर ज्ञानी हो जाएगा तो वह गलती में है। हां, ज्ञानी को शास्त्र में ज्ञान मिल जाएगा, अज्ञानी को अज्ञान ही दिखता रहेगा। और मजा यह है कि ज्ञानी शास्त्र में देखने नहीं जाता क्यों कि जब खुद ही दिख गया है तो उसे और किसी दूसरे से क्या देखना है। और अज्ञानी शास्त्र में देखने जाता है। अनसर ऐसा होता है कि सुन्दर आदमी दर्पण से मुक्त हो जाता है और कुरूप आदमी दर्पण से आस-पास घूमता रहता है। वह जो कुरूपता का बोध है वह किसी भांति दर्पण से पक्का कर लेना चाहता है कि मिट जाए, नहीं है अब । सन्दर दर्पण से मुक्त हो जाता है। असरू में हम जितनी बार दर्पण को देखते हैं उतनी ही बार हमें कुरूपता का बोध होता है और किसी भांति पनका करना चाहते हैं कि. दर्पण यह कह दे कि अब हम कुरूप नहीं हैं। विश्वास में आ जाए कि हम अब कुरूप नहीं हैं। लेकिन घड़ी भर बाद फिर दर्पण देखना पड़ैता है। क्योंकि कुरूपता का बोघ है वही दर्पण में दिलाई पड़ता है बार-बार । शास्त्र में वही दिलाई पड़ता है, जो हम हैं।

लेकिन यह बात ठीक है कि आज नहीं, कल मेरे शब्द इकट्ठे हो जाएंगे, और शास्त्र बन जाएंगे और जिस दिन मेरे शब्द शास्त्र बन जाएं उसी दिन उनकी हत्या हो गई। फिर भी, ध्यान रहे कि मैं किताब का विरोधी नहीं हूं, शास्त्र का विरोधी हूं। इन दोनों में फर्क करता हूं। किताब का दावा नहीं सत्य देने का। किताब का दावा है सिर्फ संग्राहक होने का। किसी ने कुछ कहा या उसे संग्रह किया गया। शास्त्र का दावा सिर्फ संग्राहक होने का नहीं; शास्त्र का दावा सत्य देने का है। शास्त्र का दावा यह है कि मैं सत्य हूं। जो किताब यह दावा करती है कि मैं सत्य हूं, वह शास्त्र बन जाती है। किताब सिर्फ केवल विनम्न संग्रह है, दावा नहीं करती। जैसा कि मैंने कल कहा था कि लाओत्से ने किताब लिखने से पहले लिखा कि जो कहा जाएगा वह सत्य नहीं होगा, इसे समझकर किताब को पढ़ना। शास्त्र नहीं बन रही है यह किताब; यह विनम्न किताब है, यह सिर्फ संग्रह है और इस किताब को यदि कोई शास्त्र बनाता है तो खुद ही जिम्मेदार है। यह किताब उस पर बोझ बनने की तैयारी में नहीं

थी; यह किताव उसको शुक्त करने की तैयारी में थी। पुरा इसका भाव यही था। तो मेरी सारी बातें शेसी हैं कि अगर उनको काट पीट न किया जाए ती शास्त्र बनाना मुंश्किल है -ज्यादा से ज्यादा किताब बन सकती है। लेकिन शास्त्र बनाए जा सकते हैं। शास्त्र बनाना कठिन नहीं है। क्योंकि शास्त्र कोई बोलता है कुछ, इससे नहीं बनते। कोई पकड़ता है, इससे बनते हैं। यानी शास्त्र महावीर के बोलने से नहीं बनता गया। गणधरों के पकड़ने से बना है। और पकड़ने वाले हैं तो पकड़ने वाला पकड़ ही न पाए, इसका सारा उपाय हमारी वाणी में होना चाहिए। यानी वह बाएी ऐसी कांटों बाली हो, ऐसी श्रंगारों से भरी हो कि पकड़ना मुश्किल हो जाए। लेकिन अंगारे भी बुझ जाते हैं, एक न एक दिन राख हो जाते हैं और पकड़ने वाले भी उन्हें मुट्टी में पकड़ लेते हैं। इसका मतलब सिर्फ यह हुआ कि बार-बार ज्ञानी की पुराने ज्ञानियों की दुश्मनी में खड़ा होना पड़ता है। यह बड़ा उल्टा काम है। निरन्तर ज्ञानियों को पुराने ज्ञानियों की दुश्मनी में खड़ा होना पड़ता है। और यह दुश्मनी .नहीं है; इससे बड़ी कोई मित्रता नहीं हो सकती क्योंकि इस भांति जो राख पकड़ ली गई है, उसको छुड़ाने का कोई रास्ता नहीं होता। तो अगर जो महावीर को प्रेम करता है उसे जैनियों के खिलाफ खड़ा होना ही पड़ेगा। अगर महावीर भी लौट आएं तो उन्हें भी खड़ा होना पड़ेगा क्योंकि जो उन्होंने दिया था वह जीवित अंगारा था: वह पकड़ा नहीं जा सकता, सिर्फ किया जा सकता, समझा जा सकता था। फिर अब राख रह गई है। उसको लोगों ने पकड़ लिया है और उसको पकड कर वे बैठ गए हैं।

दुनिया में यह जो एक करिश्में को बात दिखाई पड़ती है, आश्चर्यजनक मालूम पड़ती है कि क्यों कभी ऐसा होता है कि कृष्ण के खिलाफ महावीर खड़े हैं कि महावीर के खिलाफ बुद खड़े हैं कि बुद के खिलाफ कोई और खड़ा है। यह कैसा अजीब है। होना तो यह चाहिए कि महावीर बुद का समर्थन करते हों, क्राइस्ट बुद का समर्थन करते हों, मोहम्मद महावीर का समर्थन करते हों, महावीर कृष्ण-राम का समर्थन करते हों। होना तो यह चाहिए लेकिन हुआ इसका उल्टा। होने का कारण है। इससे पहले कि किसी के जीवन में नए जान की किरण आए, जैसे ही यह किरण आती है उसे दिखाई पड़ता है कि लोगों के हाथ में राख है। कमी वह भी किरण थी लेकिन अब वह राख है। तो छुटकारा होने वाला नहीं। फिर भी, न बुद्ध महावीर के खिलाफ हैं, न महावीर कृष्ण के खिलाफ हैं। खिलाफ हैं शास्त्र बन जाने के। और जो भी शास्त्र बन जाता है वहां सत्य मर जाता है.। यदि यह स्मरण रखें तो शास्त्र बनने की उम्मीव मिटती है, आशा मिटती है, लेकिन फर भी बन सकता है। इसलिए लड़ाई जारी रहेगी। इसलिए किसी अनी पर लड़ाई खत्म नहीं हो जायेगी। जानी होंगे और आने वाले ज्ञानियों को उनका। सण्डन करना हरेगा। यह बड़ा कठोर कृत्य है लेकिन प्रेम इतना कठोर भी होता है। यह बड़ा कठोर कृत्य है।

एक ज़ेन फकीर हुए हैं। अब जोन फकीर बुद्ध के अनुयायी हैं। नेकिन जेन फक्तीर अपने अनुयायियों से कहते हैं कि अगर बुद्ध बीच में आएं तो एक चांटा मारकर अलग कर दें; और आयेगा बुद्ध बीच में तुम्हारे। परम ज्ञान के उपलब्ध होने के पूर्वबुद्ध तुम्हारे बीच में मार्गरोकेगातो एक चांटाम।र कर अलग कर देना। एक ज़ेन फकीर का तो यहां तक कहना है कि यदि बुद्ध का मुंह में नाम आए तो पहले कुल्ला करके मुख साफ कर लेना फिर दूसरा काम करना। तो उसमे पूछो कि तुम यह क्या कहते हो ? और बुद्ध की मूर्ति रखते ही मन्दिर में। वह कहता है--यह दोनों हो सही हैं। बुद्ध से हमारा प्रेम है लेकिन यदि बुद्ध किसी के आड़े आ जाए तो उससे हमारी लड़ाई है। और इसके लिए बुद्ध का आशीर्वाद हमको मिला हुआ है। यानी बुद्ध से हमने यह पूछ लिया है कि हम लोगों से यह कह दें तो कुछ बुरा तो नहीं कि तुम्हारा नाम मुख में आ जाए तो कुल्ला करके साफ कर लेना। अब यह आदमी समझने में मुश्किल हो जाएगा। लेकिन यह आदमी है और यह ठीक कह रहा है। एक तरफ यह मूर्ति रखे हुए है, रोज सुबह उसके सामने फुल भी रख आता है और दूसरी तरफ छोगों को समझाता है कि बृद्ध से बचना। इससे खतरनाक आदमी ही नहीं हुआ है, और इसका नाम भी मुख में आए तो कुल्ला करके साठ कर लेना, इतना अपवित्र है यह नाम । और कहता है कि बुद्ध से पूछ लिया है, आशोर्वाद ले लिया हैं कि हां यह करो। अब इसका मतलब क्या है ? इसका मतलब यह है कि हर चोज वाधा बन जाती है। असल में जो भी सीढ़ी है वह मार्ग का पत्यर भी बन सकती है और जो भी पत्थर है वह मार्ग की सीढ़ी भी बन सकता है। सब कुछ बनाने वाले पर निर्भर है। और जब पुरानी सीढ़ी पत्थर बन जाती है तो उसे हटाने की बात करनी पड़ती है, मिटाने की बात करनी पड़ती है। यह लड़ाई निरन्तर जारी रहेगी। इस लड़ाई को राकना मुश्किल है। यानी मैं जो कहकर जाऊंगा कल किसी को हिम्मत जुटा कर उसे गलत कहना ही पड़ेगा। मैं जो कहकर जाऊंगा, मुक्ते प्रेम करने वाले किसी व्यक्ति को मेरे खिलाफ लड़ना ही पड़िगा। इसके सिवाय कोई उपाय ही नहीं क्योंकि वे सुनने वाले

उसको पकड़ेंगे, औद् शास्त्र बनाएंगे और उससे छुटकारा दिलाना होगा। यानी जो व्यक्ति भी हमारे किए मुक्तिदायी सिद्ध हो सकते हैं उन्हें हम बंघन बना लेते हैं और जब उन्हें बंधन पना लेते हैं तो उनसे भी मुक्ति दिलानी पड़ती है। और जो हमें फिर मुक्ति दिछाते हैं, हम उसे फिर बंघन बना लेते हैं।

लम्बो कथा है यह कि मुक्तिदायी विचार भी कैसे बंधन बन जाते हैं, कि मुक्तिदायी व्यक्ति भी कैसे बंधन बन जाते हैं; फिर कैसे उनसे छुड़ाना पड़ता है और इसलिए कोई भी विचार सदा रहने वाला नहीं हो सकता। और इसलिए किसी भी विचार की एक सीमा है प्रभाव की। जीवन्त उस प्रभाव केत्र में जितने लोग आ जाते हैं और जीवन्त प्रयोग में लग जाते हैं, वं तो निकल जाते हैं। पीछे फिर केवल राख रह जातो है। इसलिए सब वीर्थं करों, सब अवतारों, उन सब निष्ठावान लोगों के आस-पास राख का संग्रह हो जाता है। और वह जो राख्य का संग्रह है वह सम्प्रदाय बन जाता है। और किर वे राख के संग्रह एक दूसरे से लड़ते हैं, अगड़ते हैं, उपद्रव करते हैं। और तब जरूरत होती है कि कोई फिर खड़ा हो और सारी राख को मिटा दे। लेकिन इसका यह मतलब नहीं होता कि वह राख नहीं बन जाएगा। वह बनेगा। जो भी अंगारा जलेगा, वह बुझेगा। जो विचार एक दिन जीवन्त होगा एक दिन मृत हो जाएगा।

जब महावीर ही मिट जाते हैं, बुद्ध ही मिट जाते हैं तो जो कहा हुआ है, वह भी मिट जाएगा। इस जगत् में जिसमें हम जी रहे हैं कुछ भी शाश्वत नहीं है। न कोई वाणी, न कोई विचार, न कोई व्यक्ति, कुछ भी शाश्वत नहीं है। यहां सभी मिट जाएगा। मिट जाने के बाद भी पकड़ने वाला आग्रह उसको पकड़े रखेगा और तब किसी को चेतना पड़ेगा कि लहर चली गई है, हाथ तुम्हारा खाली है। तुम कुछ भी नहीं पकड़े हो। अब दूसरी लहर आ गई है, तुम पुरानी के चक्कर में पड़े हो। इसे पकड़े रहे तो नई लहर से भी चूक जाओगे। पुरानी लहर जा चुकी। यह जो हमें ख्याल में आ जाए, तो मैं शास्त्र की निन्दा नहीं कर रहा हूं। वह जो वस्तुस्थित है, वह कह रहा हूं।

और वह जो तुम कहते हो ठीक है। मेरी बहुत सी बातें शास्त्र में मिल जायेंगी। इसिटए नहीं कि वह शास्त्र में हैं, इसिलए कि तुम मेरी बातों को समझ लोगे। अगर मेरी बातें तुम्हें समझ में पड़ गई तो तुम्हें शास्त्र में मिळ जाएंगी क्योंकि शास्त्र में तुम्हें वही मिल जाएगा जो तुम्हारी समझ है क्योंकि हम शास्त्र में अपनी समझ डालते हैं। जाम तौर पर हम यह समझते हैं कि शास्त्र से समझ निकलती है। निकलता नहीं। हम शास्त्र में अपनी समझ डालते हैं।

इसीलिए तो गीता की हजार टीकाएं हो सकती हैं। अजगर गीता से समझ निकलती हो तो उसकी हजार टीकाएं कैसे हो सकती हैं है कृष्ण के अगर हजार मतलब रहे होंगे तो कृष्ण का दिमाग खराब रहा होगे। कृष्ण का तो एक ही मृतलव रहा होगा। हजाँर टीकाएं हो सकती हैं, आब टीकाएं हो सकती हैं, क्योंकि हर व्यक्ति अपनी खोज, अपनी समझ उसमें खोज लेगा । और शब्द इतना बेजान है कि तुम उसे मार ठीक कर जहां लाना चाहो, आ जाता है। वह कुछ कर ही नहीं सकता। तुमने उसकी गर्दन में डाली फांस और खींचा तो तम जहां लाना चाहते हो ले बाते हो । उसी गीता से शंकर निकाल लेंगे "कि जगत सब माया है, कर्ममुक्त हो जाना ही संदेश है।" उसी गीता से तिलक निकाल लेंगे कि ''कर्म ही जीवन है और जीवन सत्य है।'' उसी गीता से दोनों निकाल रहे हैं। उसी गीता से अर्जुन निकालता है कि युद्ध में जीत जाओ। अर्जुन सूनने वाला है। श्रोता है पहला वह। पहली टीका उसी की है समझे। पहला कमेन्टेटर वही है। सुना है उसने। सुन ही तो नहीं लिया, जो सुना है उसको समझा है, गुना है, अपना मतलब निकाला है। अर्जुन मतलब निकाल लेता है युद्ध में जीत जाओ और महाभारत का युद्ध हो जाता है। और उसी गीता को गांधी अपनी माता समझते हैं और अहिंसा का संदेश निकालते हैं। अब यह बहत मखेदार मामला है-अर्जन हिंसा में उतर जाता है और गांघी उसको जिन्दगी भर हाथ में रलकर अहिंसा में चले जाते हैं। तो गीता बेचारी कुछ है या कि गीता में हम कुछ डालते हैं। शास्त्र अपनी बुद्धि को बाहर निकाल कर पढ़ने का उपाय है। भीतर पढ़ना जरा मुश्किल है। इसलिए प्रोजेक्ट कर लेते हैं पर्दे पर । शास्त्र पर्दा बन जाता है, उसमें अपने भीतर को बाहर लिख लेते हैं । फिर हमें दोहरी तिम मिल जाती है। एक तो हमें अपने पर विश्वास नहीं है। **जब** हम गीता में पढ़ लेते हैं अपने को तो हम मजबूत हो जाते हैं कि ठीक है; क्योंकि कृष्ण भी यही कहते हैं। यानी हमें कोई भटक जाने का डर नहीं। महावीर भी यही कहते हैं, बुद्ध भी यही कहते हैं। इस भूल में पड़ना भी मत कि अनुयायी ने कभी भी बुद्ध का या महावीर का साथ दिया है। अनुयायी ने बुद्ध और महावीर का साथ लिया है। दिखता है न कि महावीर के पीछे चल रहा है, महावीर का अनुयायी है। सचाई उल्टी है महावीर का अनुयायी महाबीर को अपने पीछे चला रहा है और चलाकर आध्वस्त है कि हम कोई गलती में तो हो नहीं सकते क्योंकि महावीर साथ है। तो वह हर चीज को निकाल लेता है, हर चीज के उपाय निकाल लेता है।

मूर्ति पारस की हो सकरी है, पारस की नेमि की हो सकती है। सिर्फ नीचे का एक विन्ह नर है। उसरी तुम अलग कर दो तो किसी भी मूर्ति में कोई फर्क नहीं है। क्या ये चौबीस आदमी एक जैसे रहे होंगे ? क्या यह ऐतिहासिक हो सकता है मामला कि इन चौनीस बादिमयों की एक जैसी आंख, एक जैसी नाक, एक जैसे चेहरे, एक जैसे बाल रहे हों ? यह तो असम्भव है। दो आदिमयों का एक जैसा सोजना मुश्किल है। और ये चौबीस बिल्कुल एक जैसे रहे हों, इनमें भेद ही नहीं कोई ? नहीं, यह ऐतिहासिक तथ्य नहीं है। यह तथ्य ज्यादा आन्तरिक है। क्योंकि जेसे ही व्यक्ति ज्ञान को उपलब्ध होता है, सब मेद विलीन हो जाते हैं, और अभेद शुरू हो जाता है। वहाँ सब एक सा चेहरा है, एक सी नाक है और एक सी आँख है। मतलब केवल इतना है कि हमारे भीतर एक ऐसी जगह है जहाँ नाक चेहरे आदि मिल जाते हैं, बिल्कुल एक सा ही रह जाता है 🏲 जो लोग एक जैसे हो गए हैं उनको हम कैसे बताएँ ? तो हमने मित्या एक जैसी बना दी हैं-बिल्कूल एक जैसी। उनमें कोई फर्क ही नहीं दिया है। मृतियाँ कभी एक जैसी नहीं रहीं, हो नहीं सकतीं। इसलिए मृतियाँ की चिन्ता ही तहीं करनी पड़ी। महावीर का चेहरा कैसा रहा हो, यह सवाल ही नहीं रहा है। उस चेहरे की हमने बात ही छोड़ दी। अगर फोटोग्राफ लिया होता तो महावीर की मृति से यह कभी मेल ही नहीं खा सकती थी। क्योंकि फोटोग्राफ सिर्फ बाहर को पकड़ता है। मूर्ति में हमने भीतर को पकड़ने की कोशिश की है। भीतर आदमी एक से हो गए हैं। इसलिए अब इनकी बाहर की मूर्तियों को अलग-अलग रखना गलत सूचना हो जाएगी। अब यह बड़े मजे की बात है कि भीतर को हमने बाहर पर जिता दिया है। फोटोग्राफ में बाहर भीतर पर जीत जाता है। फोटोग्राफ अलग-अलग होता है। परन्तु ये चौबीस तीर्यंकरों की मुर्तियाँ अलग नहीं। ये बिल्कुल एक हैं। उनका लेवल एक हो गया। जैसी ही चेतना एक तल पर पहुँच गई है, सब एक हो गया है। यानी उसके चेहरे एक हो गए, चेहरों में फर्क नहीं रहा । आँखें अलग-अलग रही होंगी लेकिन जो उनसे झाँकने लगा, देखने वाला था, वह एक हो गया। होंठ अलग-अलग रहे होंगे लेकिन जो वाणी निकलने लगी, वह एक हो गई। भीतर सब एक हो गए।

तो एक गोल परिक्रमा है जिसका हम चक्कर अनन्त जीवन तक लगाते रहें तो भी इस गर्भगृह में प्रवेश नहीं कर पाएँगे। परिक्रमा से उतरना पड़ेगा। तो हम वहां जाएँगे, जहां भगवान् को प्रतिष्ठित किया है। भगवान् को अगर हम गौर से देखेंगे तो सब स्थिर है, सब जान्त है। जूस मूर्ति में सब जान्त है, सब स्थिर है जैसे वहाँ कोई गित ही नहीं, कोई कम्प्रिन नहीं। इसिलए, पत्थर की मूर्तियां चुनी गई क्योंकि पत्थर हमारे पास सबसे ज्यादा ठहरा हुआ तत्त्व है जिससे हम खबर दे सकें—सबसे ज्यादा ठहरा हुआ और उस ठहराव में भी जो हमने रूपरेखा चुनी है, वह बिल्कुल ठहरी हुई है। मूवमेन्ट की बात ही नहीं। इसिलए हाथ जुड़े हुए हैं, पैर जुड़े हुए हैं। पैर क्रॉस्ड हैं पदासन में, आँखें आधी बन्द हैं। घ्यान रहे आँखें अगर पूरी बन्द हों तो खोलनी पड़ेंगे। आंखें अगर पूरी खुली हों तो बन्द करनी पड़ेंगी क्योंकि अति से लौटना पड़ता है। अति पर कोई ठहर नहीं सकता। अगर आप श्रम करें तो आपको विश्राम करना पड़ेगा। अगर विश्राम करें बहुत, तो फिर आपको श्रम करना पड़ेगा। 'अति' पर कोई कभी ठहर नहीं सकता। इसिलए आंख को आधा खुला, आधा बन्द रख दिया है, मध्य में जहाँ से न यहाँ जाना है न वहाँ जाना है, ठहरने का प्रतीक है सिर्फ, सब ठहर गया है। अब कहीं कुछ जाना-आना नहीं। अब कहीं कोई गित नहीं। न पीछे लौटना है, न आगे जाना है। अब कहीं कुछ जाना नहीं। यह सब ठहरा हुआ वह बिल्कुल केन्द्र में है।

• तो मन्दिर प्रत्येक व्यक्ति का प्रतीक है कि तुम अपने साथ क्या कर सकते हो। या तो तुम बाहर के कोनों से जा सकते हो, यात्रा पर। यह इन्द्रियों की यात्रा होगी। या तो भीतर मस्तिष्क के विचार में चक्कर लगा सकते हो; वह परिश्रमण होगा। और या तुम सबके बीच में जाकर स्थिर हो सकते हो; वह उपलब्धि होगी। हजार तरह की कोशिश की है। नृत्य में, संगीत में, चित्र में, मूर्ति में, शब्द में, हजार तरह की कोशिश की है। पिरामिड हैं, इजिस के। उनमें जो बड़े अद्भुत रहस्य हैं, वे सब खोद डाले हैं उन्होंने कि कभी भी कोई जानने वाले लोग आएँगे तो पत्थर न मिटेंगे। बड़ी मेहनत की है। सब खोद डाला है कि अन्तरात्मा तक पहुँचने का क्या रास्ता है ? पिरामिड के पूरे पत्थरों में सब इशारे खुदे हुए हैं, पूरे इशारे खुदे हुए हैं।

जिन लोगों ने जाना है, उन्होंने बहुत तरह की कोशिश की है कि जो जाना है वह किसो तरह रह जाए और बाद में जब भी कोई जानने वाला आये तो वह फौरन खोल ले कि वहाँ क्या है। वे हैं कुंजियाँ जिनसे ताले खुलते हैं। लेकिन न आपको ताले का पता है, न आपको कुंजी का पता है। आप कुंजी भी लिए बैठें हैं; ताला भी लटका है, कुछ नहीं खुलता। और पहली बात यह है कि अगर

महावीर : मेरी बृष्टि में

जोर से अंबे की तरह कुँछ पकड़ लिया तो तुम कभी भी कुछ नहीं खोल पाओगे ! इसलिए पकड़ना मत ।

जो मैं निरन्तर कह रहा हूँ उसका कुल मतलब इतना है कि शास्त्र को पकड़ना मत । पढ़ना, पकड़ना मत; सुनना किसी को लेकिन बहरे मत हो जाना; पढ़ो, अंधे मत हो जाना ! सुनना और पूरी तरह जानते हुए सुनना कि सुनने से क्या हो सकता है । और, मैं कहता हूँ कि अगर इस तरह सुना तो सुनने से भी हो सकता है । पढ़ने से क्या हो सकता है ? अगर ऐसा जानते हुए पढ़ा तो पढ़ने से भी हो सकता है । हो सकने का मतलब यह कि वह भी निमित्त बन सकता है हो सकने का मतलब यह कि वह भी निमित्त बन सकता है । लेकिन अंधे होकर पकड़ लेने से सब बाधा हो जाती है । पढ़ो; सुनो ! लेकिन प्रत्येक क्षण यह जानते रहो कि खोज मेरी है और मुझे करनी होगी । इसमें बासा और उधार सत्य नहीं ले सकता है । यह अगर स्मरण रहे तो मैं जो कह रहा हूँ वह तुम्हारे लिए बाधा नहीं बनेगा । नहीं तो वह भी बाधा बन जाएगा ।

अब तुमने देखा खजुराहो का मन्दिर। जिनकी समझ में बात आई उन्होंने कितनी मेहनत से खोदने की कोशिश की है। मन्दिर के बाहर की दीवार पर सारी सेक्स, सारी काम और योनि सब खोद डाला है। बड़ी अद्भुत बात खोदी है पत्थर पर । लेकिन भीतर मन्दिर में नहीं है सेक्स का कोई चित्र । सब बाहर की परिचि पर खोदा गया है। बौर मतलब यह है सिर्फ कि जीवन की बाहर , की परिषि 'सेक्स' से बनी है, काम से बनी है। और अगर मन्दिर के भीतर जाना है तो इस परिधि को छोड़ना पड़ेगा। मन्दिर के बाहर ही रहना हो तो ठीक है, यही चलेगा। 'काम' जीवन की बाहर की दीवार है और 'राम' भीतर मन्दिर में प्रतिष्ठितं है। जब तक काम में उलझे हो तब तक भीतर नहीं जा सकोगे। लेकिन अगर सारे मैथुन चित्रों को कोई घूमता हुआ देखता रहे तो कितनी देर देखता है। फिर चक जाता है, फिर ऊब जाता है, फिर कहता है कि अब मन्दिर में अन्दर चलो। और अन्दर जाकर बड़ा विश्राम पाता है क्योंकि वहाँ पर एक दूसरी दुनिया शुरू होती है। जब जीवन की अनन्त यात्राओं में थक जाएँगे हम, सैक्स के जीवन से बाहर घूम-घूमकर, तब एक दिन मन कहेगा कि अब बहुत हुआ ; अब बहुत देखा; अब बहु**ा समझा; अब मीतर** चलो। इस तथ्य को पत्थर में खोद कर छोड़ दिया किन्हों ने, जिन्होंने जाना उन्होंने छोड़ दिया। अनुभव से यह बात उनको दिखाई पड़ी कि दो ही तरह का

जीवन है —या 'काम' का या 'राम' का । और 'काम' 'राम' के मन्दिर की दीवार है। ऐसा नहीं कि काम राम का दुश्मन है, यिर्फ बाहर की दीवार है। 'राम' को वही सुरक्षित किए हुए है चारों तरफ से । राम के रहने का घर उसी से बना है। राम को निवास न मिलेगा अगर 'काम' न रह जाश । तो 'काम' दुश्मन भी नहीं है। फिर भी 'काम' रोकने वाला है। अगर बाहर ही घूमते रहे, तो मूल ही जाओगे कि मन्दिर में एक जगह है जहाँ 'काम' नहीं है, जहाँ कुछ और शुरू होता है, एक दूसरी ही यात्रा शुरू होती है। लेकिन जब ऊब जाओ तभी तो भीतर जाओगे।

अभी मैं भी देखता है कि जब खुजराहो जाकर बैठ जाता है तो जो देखने वाले आते हैं, वे पहले तो बाहर ही घुमते हैं। मन्दिर को कोई सीधा नहीं जाता। कभी कोई गया ही नहीं भीतर मन्दिर में। कोई भी जा कैसे सकता है ? उधर बैठ कर देखता हूँ तो जो भी यात्री आता है वह पहले बाहर पूमता है। और इतने अद्भुत चित्र हैं कि कहाँ भीतर जाना ? कैसा भीतर ! वे इतने उलझाने वाले हैं और इतने **अद्भुत हैं** कि इतनी मैथुन प्रतिमाएँ इस अद्भुत ढंग से दुनिया में कहीं भी नहीं खोदीं। असल में दुनिया में इस गहरे अनुभव को बहत कम लोग उपलब्ध हए। अतः इसे खोदने का कोई उपाय न था। खोद ही नहीं पाए। अब पश्चिम करीव पहुँच रहा है, जहाँ हमने हजार दो हजार साल पहले खोदे वहाँ अब पहुँच रहा है। अब वहाँ 'सेक्स' की परिधि पूरी तरह प्रकट हो रही है। हो सकता है कि सौ दो सौ वर्षों में वह भीतर के मन्दिर को भी निर्मित करे। जोर से परिश्रमण हो रहा है सेक्स का, अब भीतर का . मन्दिर निर्मित होगा। मैं देखता हैं कि वहाँ तो बाहर यात्री घूम रहा है। धूप तेज होती जाती है और यात्री एक-एक मैथुन चित्र को देखता जाता है। यक गया है, पसीना-पसीना हो गया है। सब देख डाला बाहर; फिर कहता है---चलो अब भीतर भी देखें। बाहर से यक जाएगा तो कोई भीतर जाएगा। अब इसको पत्थर में भी खोदा है; कितनी मेहनत की है। इसे किताबों में भी लिखा है। लेकिन किताब में इतना ही लिखना पड़ेगा कि जब बाहर में थक जाओगे, 'काम' से जब वक जाओगे तब 'राम' की उपलब्धि होगी। लेकिन हो सकता है कि इतना सा वाक्य किसी के रूपाल में ही.न आए; हो सकता है कि इसको पढकर तुम कुछ भी न समझो। तो इसका एक मैन्दिर भी बनाया है। और इसको हजार रूप में खोजा है-संगीत से भी, नत्य से भी, सब तरफ से सब माध्यम से।

जिसको भी ज्ञात हो गया है वह कोशिश करेगा तुम्हें खबर देने की । लेकिन फिर भी जरूरी नहीं । अगर तुमने खबर को भी पकड़ लिया, जैसे किसी ने कहा कि यही सत्य है कि अजराहो के मन्दिर में बाहर 'काम' है, अन्दर 'राम' है, तो हम इसी मन्दिर में ठहर जाते हैं, झंझट छोड़ें, जब यही सत्य है और सब सत्य इसमें खोदा हुआ है तो हम इसी मन्दिर के पुजारी हो जाते हैं । तो हो जाओ तुम पुजारी ! चूक गए तुम बात । अगर तुम समझ जाते तो इस मन्दिर से कुछ लेना देना ही नहीं था । बात खत्म हो गई थी । अगर इशारा समझ में आ गया होता तो इस मन्दिर में न भीतर था, न बाहर था कुछ । बात खत्म हो गई थी और तुम कहते कि ठीक है । और तुम लोगों से कहते कि देखना मन्दिर में मत उलझ जाना; मन्दिर से कुछ न मिलेगा और अगर ध्यान रहा कि मन्दिर से कुछ न मिला तो शायद खोज हो और मन्दिर से भी कुछ मिल जाए । मेरी कोई का नहीं मन्दिर से, शत्रुता होने का कोई सवाल ही नहीं, न कोई निन्दा है । क्योंकि निन्दा करने का क्या अर्थ हो सकता है ? जो मैं कह रहा हूँ, वह फिर लिखा जाएगा, तो लिखे हुए का क्या अर्थ हो सकता है लेकिन इतनी चेतावनी जरूरी है कि न निन्दा करना, न प्रशंसा करना । समझना; समझा तो बह मुक्ति की तरफ ले जाता है ।

प्रश्न: तो सिर्फ तीर्थंकरों की ही क्यों, बुद्ध और महावीर में भी वहीं रूप की समानता है। काइस्ट, राम और कुष्ण—सबमें वहीं समानता है। लेकिन वे अलग-अलग समय में हुए इसलिए इनकी बात छोड़ें हम। केवल बुद्ध और महावीर की बात करें। वोनों समकालीन हैं। दोनों में से महावीर ने क्यों नहीं कहा कि जो में हूं, वहीं बुद्ध हैं; जो मेरा रूप है वहीं बुद्ध का रूप है। और बुद्ध ने क्यों नहीं कहा कि जो में हूं वहीं महावीर का रूप है?

उत्तर : विचारणीय बात है । चौबीस तीर्थंकरों की मूर्तियाँ एक जैसी है । तो क्यों क्राइस्ट की, क्यों बुद्ध की भी ऐसी नहीं है ? और ठीक कहते हैं आप, कम से कम बुद्ध तो महावीर के साथ ही थे, एक ही समय में थे । इन दोनों की मूर्तियाँ एक जैसी हो सकती थीं । लेकिन नहीं ! और नहीं हो सकती थीं । कारण कि ये जो चौबीस तीर्थंकरों की एक खारा है इस धारा ने एक सोचने का ढंग निर्मित किया है, अभिव्यक्ति की एक 'कोड' लेंग्वेख निर्मित की है इस धारा ने । और यह घारा कोई तीर्थंकर नहीं बनाती । यह घारा तीर्थंकरों के आस पास निर्मित होती है । यह सहज निर्मित होती है । एक भाषा, एक ढंग, एक प्रतीक की व्यवस्था निर्मित हुई है, शब्दों की परिभाषा और ढंग निर्मित

हुवा है, और यह ढंग कोई तीर्थंकर निर्मितं नहीं करता, उनके होने से निर्मित होता है। उनकी मौजूदगी से निर्मित होता है। जैसे सूरज निकला है। सूरज अब कोई आपकी बिगया का फूल निर्मित नहीं करता ऐलेकिन सूरज की मौजूदगी से फूल खिलते हैं, फूल निर्मित होते हैं। सूरज न निकले तो आपकी अनिया में . फुल नहीं खिलेंगे। फिर भी सूरज सीधा जिम्मेदार नहीं है आपकी बिगया के फूल खिलाने को । फिर आपने अपनी बगिया में एक तरह के फूल लगा र**खे हैं** और मैंने अपनी बिगया में दूसरी तरह के । मेरी बिगया में दूसरी तरह के फुल खिलते हैं और आपकी बिगया में दूसरी तरह के। दोनों सूरज से खिलते हैं। फिर भी, दोनों में भेद होगा और आपने अपनी बिगया में इस तरह के फूल सगा रखे हैं तो उनमें भी भेद होगा। प्रत्येक घारा जैसे कि चौबीस तीर्थंकरों की एक धारा है, एक प्रतीक व्यवस्था में खड़ी हुई है। उसका अपना प्रतीक है, अपने शब्द हैं, अपनी 'कोड' लैंग्वेज है। और वह, उसके अफ्रस्पास जो वर्तुल खड़ा हो गया है उन शब्दों, उन प्रतीकों के आस-पास, वह न दूसरे प्रतीक समझ सकता है, न पहचान सकता है। बुद्ध की एक बिल्कुल नई परम्परा शुरू । हो रही है जिससे सब प्रतीक नए हैं और मैं मानता हूँ कि उसका भी एक कारण है। असल में पुराने प्रतीक एक सीमा पर जाकर जड़ हो जाते हैं और हमेशा न्धर प्रतीकों की जरूरत पड़ती है। अगर बुद्ध यह कह दें कि जो मैं कह रहा हूँ वही महावीर कहते हैं तो जो फायदा बुद्ध पहुँचा सकते हैं, वह कभी नहीं पहुँचा सकेंगे। महावीर पर एक घारा खत्म हो रही है और जड़प्राय होकर नष्ट हो रही है। महावीर अन्तिम हैं एक भाषा के और वह भाषा जड़ हो गई होगी, उसड़ गई होगी और अब उसकी गति चली गई होगी, टुटने के करीब हो? गई होगी।

बुद्ध एक बिल्कुल नई घारा के सिर्फ प्रारम्भ हैं। इसे नई घारा को पूरी चेण्टा करनी पड़ेगी कि वह कहे कि यह महावीरवाली धारा तो है ही नहीं। मजा तो यह है कि यह पूरी तरह जानते हुए कि जो महावीर हैं वही बुद्ध हैं, बुद्ध को पूरे समय जोर देना पड़ेगा, और ज्यादा जोर देना पड़ेगा कि कहीं भूल-चूक से भी वह उस घारा से न जुड़ जाएँ क्योंकि वह जो मरती हुए घारा हो गई है, जिसका वक्त पूरा हो गया है विद्वा हो रही है, अगर उससे यह भी जुड़ गई तो यह जन्म ही नहीं ले पाएगी। आप मतलब समझ रहे हैं न? मेरा मतलब यह है कि बुद्ध को बहुत सचेत होना पड़ेगा। इसलिए क्याल में आपको आ जाए कि महावीर ने बुद्ध के । खिलाफ एक शब्द भी नहीं कहा, बुद्ध का कोई

स्वण्डन नहीं किया। लेकिन बुद्ध ने बहुत बार महावीर का खण्डन किया और बहुत कठोर शब्द कहे र इसलिए मैं कहता हूँ कि महावीर वृद्ध थे, बुद्ध जवान थे महावीर विदा हो रहे थे शोर बुद्ध आ रहे थे। बुद्ध को एकदम जरूरी था यह हिस्टिक्सन बनाना, यह मेद बनाना, बिल्कुल साफ। उस व्यवस्था से हमें कुछ लेना देना नहीं। वह बिल्कुल गलत है, क्योंकि लोक मानस में वह विदा होती हुई व्यवस्था हुई वा रही है और अगर उससे कोई भी सम्बन्ध जोड़ा तो नई व्यवस्था के जन्मने में बाधा बनने वाली है, और कुछ नहीं होने वाला है।

फिर बौर भी बात है। चाहे कोई व्यवस्था विचार की, चिन्तन की, दर्शन की कितनी ही गहरी क्यों न हो वह केवल एक विशेष तरह के व्यक्तियों को ही प्रभावित करती है। कोई ऐसी व्यवस्था नहीं है जो सब तरह के व्यक्तियों के काम आ सके। अब तक नहीं है और न हो सकती है। अब तो यह पक्का माना जा सकता है कि वह नहीं हो सकती। महावीर के व्यक्तित्व को जो प्रभावित करती है बात, वह पारस वाली, नेम वाली, आदिनाथ वाली बात उन्हें प्रभावित करती है। वह उस टाइप के व्यक्ति हैं, और इस टाइप के बनने में भी अनन्त जन्म लगते हैं। एक खास टाइप के बनने में उनको वह खास तरह की वारा ही प्रभावित कर सकती है। बुद्ध बिल्कुल भिन्न तरह के व्यक्ति हैं। उनके व्यक्तित्व की अपनी यात्रा है। उन्हें उत्समें कुछ रस नहीं मालूम होता। लेकिन मैं मानता हूँ कि बुद्ध की चिंतना ने बहुत से लोगों को, जो महावीर से कभी कोई लाभ नहीं ले सकते थे, लाभ दिया । और वे बुद्ध से लाभ ले सके। लेकिन बुद्ध और महावीर की एक धारा है, मीरा की अपनी चिन्तना, अपनी घारा है। महाबोर और मीरा का व्यक्तित्व बिल्कुल उल्टा है। अगर महाबीर की अकेली चिन्तना दुनिया में हो तो बहुत थोड़े से लोग ही सत्य के अन्तिम मार्ग तक पहुँच पायेंगे क्योंकि मीरा के टाइप के लोग वंचित रह जायेंगे, उनसे उसका मेळ'ही नहीं हो पाता। अनन्त घाराएं चलती हैं इसलिए कि अनन्त प्रकार के व्यक्ति हैं और चेष्टा यही है कि ऐसा एक व्यक्ति भी न रह जाए जिसके योग्य और जिसके अनुकुल पड़ने वाली घारा न मिल सके । इसलिए अनन्त धाराएं हैं और रहेंगी। दूनिया जितनी विकसित होती जाएगी उतनी बाराएँ ज्यादा होती जाएंगी । वाराएं ज्यादा होना चाहिए ।

महाबोर की जो जीवनुषारा है वह एकदम पुरुष की है, उसमें स्त्री का उपाय ही नहीं है। पुरुष और स्त्री के मानस में बुनियादी भेद है। जैसे स्त्री के पास जो मन है वह निष्क्रिय (पैसिव) मन है। पुरुष के पास जो मन है वह

आक्रामक (एग्रेसिव) मन है। इसलिए स्त्री अगर किस्ती को प्रेम भी करे तो आक्रमण नहीं करेगी। प्रेम भी करे, उसका मन किसी के पास जाने की हो, तब भी बैठकर उसकी प्रतीचा करेगी कि वह आए। यानी वह किसी की प्रेम भी करती है तो जा नहीं सकती उठकर उसके पास । वह प्रतीक्षा करेगी कि . वह आए । उसका पुराका पुरामन निष्क्रिय (पैसिव ) है । आप आएँगे तो खुश होगी, आप नहीं आएँगे तो दुखी होगी । लेकिन इनेशियेटिव नहीं ले सकती, पहल नहीं कर सकती कि वह खुद आप पर जाएँ। अगर एक स्त्री किसी को प्रेम करती है तो वह कभी प्रस्ताव नहीं करेगी कि मुझसे विवाह करना है। वह प्रतीक्षा करेगी कि कब तुम प्रस्ताव करो। किसी स्त्रो ने कभी प्रस्ताव नहीं किया विवाह का । हाँ वह प्रस्ताव के लिए सारी योजना करेगी । प्रस्ताव लेकिन तुम्हीं करो। प्रस्ताव कभी वह नहीं करने वाली। और प्रस्ताव किए जाने पर भी कभी कोई स्त्री सीघा 'हां' नहीं भर सकती क्योंकि 'हां' अप्रजनक है। और एकदम से 'हाँ' भरने से पता चलता है कि उसकी तैयारी थी। तो कभी एकदम 'हाँ' नहीं करेगी। वह 'ना' करेगी। 'ना' को घीरे-घीरे, घीमा करेगी। 'ना' को घीरे-घीरे 'हाँ' के करीब ला पाएगी। 'निगेटिव' है उसका माइन्ड। शारीरिक रचना भी उसकी निगेटिव है, पाजेटिव नहीं। इसलिए स्त्री कभी किसी पुरुष पर बलारकार नहीं कर सकतो क्योंकि पुरुष यदि राजी नहीं है तो स्त्री किसी तरह का काम सम्बन्ध उससे स्थापित नहीं कर सकती। लेकिन स्त्री अगर राजी भी नहीं होती तो भी पुरुष उसके साथ सम्भोग कर सकता है, व्यभिचार कर सकता है। क्योंकि वह है निगेटिव; पुरुष है पाजिटिव।

महावीर की जो जीवन चिन्तना है वह पुरुष की जीवन चिन्तना है। इसलिए महावीर के मार्ग में स्त्री को मोच पाने का उपाय भी नहीं है। अकारण नहीं है वह बात। इसका मतलब यह नहीं कि स्त्री को मोझ नहीं हो सकता। इसका मतलब केवल इतना है कि महावीर के मार्ग से नहीं हो सकता। महावीर के मार्ग में स्त्री को एक बार और पुरुष योनि लेनी पड़े तब वह मोच को तरफ जा सकती है। क्योंकि महाबीर की जो व्यवस्था है, वह संकल्प को है; इच्छा की, आक्रमण की, बहुत गहरे आक्रमण की व्यवस्था है। उस व्यवस्था में कहीं हारना, टूटना, पराजित होना उसका उपाय नहीं। महावीर कहते हैं कि जीतना है तो जीतो, समग्र शक्ति लगाकर जीतो। एक इंच शक्ति पीछे न रह जाए। और काओत्से कहता है अपने एक शिष्य को जो उससे पूछता है कि आप कभी हारे। लाओत्से कहता है अपने एक शिष्य को जो उससे पूछता है कि आप कभी हारे। लाओत्से कहता है 'मैं कभी नहीं हारा'। शिष्य कहता है 'कभी तो

हारे होंगे, जिन्दगी में, किसी मौके पर ।' लाओत्से कहता है, 'बिल्कुल नहीं! कभी मैं हारा हो नहीं! तो उसका रहस्य क्या था; राज क्या था? लाओत्से कहता है, 'राज यह था कि मैं सदा हारा हुआ हो था। मैं पहले से ही हारा हुआ था। कोई मेरी छाती पर चढ़ने आता तो मैं जिस्दी से लेट जाता और उसको बिठा लेता। वह समझता कि मैं जीत गया; मैं समझता कि खेल हुआ क्योंकि मैं पहले से हारा हुआ था। जीते क्या तुम ? तो मुझे कोई हरा ही नहीं सकता क्योंकि मैं सदा हारा हुआ हूं।"

अब यह जो लाओत्से है, यह स्त्री के मार्ग का प्रप्रणी व्यक्ति है। यह हराई नहीं जाएगी। यह पूरी तरह हार जाएगी और आपको मुश्किल में डाल देगी। स्त्री किसी को हराने नहीं जाएगी और हारने के लिए जाकर मुश्किल में पड़ जाएगी । वह पूरी तरह हार जाएगी; पूर्ण आत्म-समर्पण कर देगी । वह कहेंगों के तुम्हारी दासी हूँ, तुम्हारे चरणों की घूल हूँ। और तुम हैरान हो जाओगे कि अब वह तुम्हारे सिर पर बैठ गई, तुम्हें पता नहीं चलेगा। उसके जीतने का रास्ता हार जाना है, पूरी तरह हार जाना, सम्पूर्ण समर्पण। और जो स्त्री सम्पूर्ण समर्पण नहीं कर पाती, वह कभी नहीं जीत पाती, वह जीत ही नहीं सकती । इसलिए इस युग में स्त्रियाँ दुखी होती चली जाती हैं क्योंकि उनका समर्पण खत्म हुआ जा रहा है और वे भूल कर रही हैं। वे सोच रही हैं कि पुरुष जैसा हम भी करें। वे उसमें हार जाने वाली हैं। पुरुष का करना और ढंग का है। पुरुष के जीतने का मतलब है जीतना। स्त्री के जीतने का मतलब है हारना। उसका पूरा का पूरा मानस ही भिन्न है। इसलिए जो स्त्रो जीतने की कोशिश करेगी वह कभो नहीं जीत पायेगी। उसका जीवन नष्ट हो जायेना क्योंकि वह पुरुष की कोशिश में लगी है जो कि उसके व्यक्तित्व की सम्मावना ही नहीं। और इसीलिए, पश्चिम दें स्त्रियां बुरी तरह हार रही हैं क्योंकि वे पुरुष को जीतने की कोशिश में लगी हैं। वह बात ही उन्होंने छोड़ दी है कि 'हम समर्पण करेंगे, हम जीतेंगे। पुरुष को जीतने का एक ही उपाय था कि हार जाओ । इस तरह मिट जाओ कि पता ही न लगे कि तुम हो; और तुम जीत गए। पुरुष बच ही नहीं सकता; तुमसे जीत ही नहीं सकता।

काओत्से कहता है कि हम पहले से ही हारे हुए थे, इससे हमें कभी कोई हरा नहीं सकता। लाओत्से और महावीर का मार्ग बिल्कुल उल्टा है। एक दम हो उल्टा है, इसमें कोई समानता हो नहीं है। लाओत्से का मार्ग उन लोगों के लिए उपयोगी है जो हारने में समर्थ हैं, महावीर का मार्ग उनके लिए

उपयोगी है जो जीतने में समर्थ हैं, जो सिर्फ जींत ही सकते हैं। इसलिए 'महावीर' शब्द उनको मिल गया । महावीर शब्द मिलने का और कीई कारण नहीं है । लड़ने की, आक्रमण की जो चरम चमता है उससे वह महावीर कहलाए। और कोई कारण नहीं है। यांनी वहां गुंजाइश नहीं छोड़ी कोई उन्होंने किसी तरह के भय की, किसी तरह के समर्पण की । इसीलिए महावीर परमात्मा को इन्कार करते हैं। उसकी वजह है कि अगर भगवान् है तो समर्पण करना पड़ेगा। हम से ऊपर कोई है यह महावीर मान ही नहीं सकते। पुरुष यह मान ही नहीं सकता कि वह जो पुरुष का चित्त है, उसके ऊपर है कोई। यह असम्भव है। महाबीर भगवान से इन्कार करते हैं। यह दार्शनिक (फिलासिफकल) नहीं है मामला। यह कोई दर्शन का मामला नहीं है कि कोई परमात्मा नहीं है। तम ही परमात्मा हो । मैं ही परमात्मा हैं । आत्मा शुद्ध होकर परमात्मा हो जाती है । यानी आत्मा ही जब पर्ण रूप से जीत ली जाती है तो परमात्मा हो जाती है पर्सा कोई परमात्मा नहीं है जिसके पैरों में तुम सिर झुकाओ, जिसकी तुम प्रार्थना करो। परमात्मा से इन्कार कर देते हैं बिल्कुल क्योंकि परमात्मा है तो समर्पण करना पड़ेगा, भक्ति करनी पड़ेगी। इसलिए परमात्मा से बिल्कुल इन्कार है।

• लाओत्से अपने को इन्कार करता है। लाओत्से कहता है: 'मैं हूँ ही नहीं। वही है; क्योंकि मैं अगर थोड़ा सा भी बचा तो हमला जारी रहेगा, लड़ाई जारी रहेगी। अगर जरा इंच भर 'मैं' हूँ तो वह 'मैं' लड़ेगा।' इसलिए लाओत्से कहता है कि 'मैं हूँ ही नहीं। मैं एक सूखा पत्ता हूँ। जब हवाएँ मुझे पूरव ले जाती हैं, मैं पूरव चला जाता हूँ; पश्चिम ले जाती हैं, पश्चिम चला जाता हूँ। मैं एक सूखा पत्ता हूँ। जब हवाएँ नीचे गिरा बेती हैं, नीचे गिर जाता हूँ; ऊपर उठा लेती हैं, ऊपर उठ जाता हूँ। क्योंकि 'मैं हूँ ही नहीं।' हवाओं की जो मर्जी है वह मेरी मर्जी है। सूखे पत्ते की तरह 'मैं नहीं हूँ।' तो उसके लिए परमात्मा ही रह जाता है।

ये दोनों रास्ते एक ही जगह पहुँचा देते हैं। इससे कोई फर्क नहीं पड़ता। या तो मैं पूरी तरह मिट जाऊँ। तो एक ही बच गया परमात्मा। या परमात्मा को पूरी तरह मिटा दूँ तो एक ही बच गया 'मैं'। बस एक ही बच जाना चाहिए आखिर में। दो रहेगा तो उपद्रव है, आप कि है। एक ही बचाने के दो उपाय हैं। पुरुष एक को बचा लेता है, एकदम स्त्री को मिटाकर अपने में विलीन कर लेता है। स्त्री भी एक को बचा लेती है, वह अपने को मिटा देती

है और पूरी तरह मिद्ध जाती है। इसमें जो सवाल है किसी के ऊपर-नीचे होने का नहीं है। सवाल टोइप ऑफ माइन्ड का है। वह जो हमारे मस्तिष्क का टाइप है उसका।

वो महावीर का एक है मार्ग, एक है ढंग; बुद्ध का ढंग दूसरा है। बुद्ध की एक नई भाषा खड़ी हो रही है अब, नए प्रतीक खड़े हो रहे हैं। बुद्ध को समझना होगा तो उन्हीं प्रतीकों से समझना होगा। बुद्ध की एक नई मूर्ति निर्मित हो रही है। काइस्ट का बिल्कुल और है मार्ग—तीसरा है। काइस्ट जैसा तो कोई आदमी नहीं है इनमें से। काइस्ट तो बिना सूली पर चढ़े हुए सार्थक ही नहीं। और महावीर ग्रगर सूली पर चढ़े तो हमारे लिए व्यर्थ हो जाएँगे। जो महावीर को एक घारा में सोचते हैं उनके लिए बिल्कुल व्यर्थ हो जाएँगे। जो महावीर को एक घारा में सोचते हैं उनके लिए बिल्कुल व्यर्थ हो जाएँगे। लेकिन काइस्ट का बिना सूली पर चढ़े अर्थ ही नहीं है। काइस्ट का और तरह का, उसका कोई हिसाब ही नहीं। हम कल्पना ही नहीं कर सकते कि कृष्ण और महावीर में कैसे मेल बिठाएँ, कोई मेल ही नहीं।

और यह सब सार्थक है, सब सार्थक इन अर्थों में कि पता नहीं कीन सा व्यक्तित्व ज्योति की अनुभूति कराए; किस व्यक्तित्व में आपको ज्योति दिखे। आपको उसमें ही ज्योति दिखेगी, जिस व्यक्तित्व का आपका टाइप होगा। नहीं तो आपको नहीं दिखेगी। मैं मानता हूँ कि यह बड़ा विचित्र है कि यह सब भिन्न-भिन्न टाइप हैं, यह भिन्न-भिन्न तरह के लोग हैं, इन-इन भिन्न-भिन्न ज्योतियों से भिन्न-भिन्न तरह के लोगों को दर्शन हो सकते हैं। और हो सकता है, अभी भी बहुत सम्भवना शेष है। और हो सकता है उन्हीं सम्भावनाओं के शेष होने की वजह से बहुत बड़ी मानव जाति अब तक धार्मिक नहीं हो पाई। उसका कारण है कि उस टाइप का आदमी अब तक ज्योति को उपलब्ध नहीं हुआ। मेरा मतलब आपने समझा न? यानी जिसको वह समझ सकता था उस आदमी की पहुँच हो नहीं उस जगह जहाँ से उसको ज्योति दिखाई पड़ जाए।

मेरी अपनी दृष्टि है, मेरा अपना प्रयोग रहा और मैं नहीं समझता कि किसी ने वैसा प्रयोग अब तक किया है। मेरा प्रयोग यह रहा कि मैं अपने व्यक्तित्व का टाइप मिटा दूं। मेरा प्रयोग यह रहा कि मैं सिर्फ व्यक्ति रह जाऊँ अत्यन्त व्यक्तित्वहीन, जिसका कोई टाइप नहीं। जैसे मकान में दो खिड़कियाँ हैं। एक तरफ से हम देखेंगे तो एक दृष्य दिखाई पड़ेगा। दूसरी

तरफ से देखेंगे तो दूसरा दृश्य दिखाई पड़ेगा। और देंभीं दृश्य एक ही बड़े दृश्य के हिस्से हैं। जिसको मैं इस खिड़की की बात कहूँ, वह दूसरी खिड़की पर खड़ा हो तो कहेगा सब झूठ है, सरासर झूठ है। कैसी? कहाँ की झील है कुछ नहीं है; सब झूठ बात है। मैं भी खिड़की पर खड़ा हूँ। मैं भी बाहर देख रहा हूँ; झील नहीं है, पहाड़ है। और, मैं कहूँ कि कैसा पहाड़? झील के अतिरिक्त तो यहाँ कुछ भी नहीं दिखाई पड़ रहा है। और हम लड़ते हैं क्योंकि दूसरे की खिड़की पर जाना बहुत मुश्किल हैं। क्योंकि दूसरे की खिड़की पर जाने का मतलब दूसरा हो जाना है। और कोई उपाय नहीं। सारा का सारा व्यक्तित्व दूसरे जैसा हो जाए तो उसकी खिड़की पर आप खड़े हो जाएँ। वह हो नहीं सकता; वह बहुत मुश्किल मामला है।

हजार खिड़िकयों हैं जीवन के भवन में । जिसको जो खिड़की करीब पुड़ गई वह उस खिड़की पर जाकर दर्शन कर सकता है । लेकिन एक रास्ता और भी है कि हम मकान के बाहर ही क्यों न आ जाएँ ? दूसरे की खिड़की पर जाना तो बहुत मुश्किल है । लेकिन मकान के बाहर आ जाना मुश्किल नहीं है । और मेरा मानना है कि मकान के बाहर आ जाना सब तरह की खिड़की पर खड़े लोगों के लिए एक जैसा ही आसान है । अगर एक खिड़की को हम पकड़ते हैं ती दूसरे को खिड़की के दुश्मन हो जाते हैं, हो हो जाएँगे । और अगर हम मकान के बाहर आ जाते हैं तो हमें पता लगता है कि उस मकान के भीतर जितनी खिड़िकयाँ हैं, वे सब एक ही दृश्य को दिखला रही हैं।

दृश्य बहुत बड़ा है, खिड़िकयां बहुत छोटी हैं। खिड़िकयों से जो दिखाई पड़ता है वह पूरा नहीं। अब अगर कभी भी कोई क्यिक्त बाहर आ जाए, सारी दृष्टियों को, सारे 'मैं' को छोड़कर, तो उसे दिखाई पड़ता है कि 'कृष्ण' एक खिड़की है, 'राम' एक खिड़की है, 'बुद्ध' एक खिड़की है, 'महावार' एक खिड़की है । महावार उस खिड़की से छलांग लगा चुके हैं बाहर। लेकिन खिड़की रह गई और उनके पीछे आने वाले खिड़की पर खड़े रह गए। महावार पहुँच गए बाहर, लेकिन खिड़की से गए बाहर। महावार तो निकल गए। खिड़की के पीछे जो उनके साथ आये थे, वे खिड़की पर खड़े रह गए। और वे कहते हैं कि जिस खिड़की से महावार गए वही सत्य हैं। एक बुद्ध वाली खिड़की है, वहाँ भी लोग सत्य हैं। और, अब दुनिया में सम्भावना इस बात को पैदा हो गई है कि हम मनुष्य को द्वार से बाहर ले जा सकते हैं खिड़की के बाहर ले जा सकते हैं। और वहाँ जो दिखाई पड़ेग। उसमें हमें सब एक से मालूम पडेंगे क्योंकि हम

सिड़की के बाहर सड़े । होकर देलेंगे । तो मुझे बुद्ध और महावीर में कोई फर्क नहीं दिखाई पड़ता, लेकिन मकान के बाहर सड़े हों तो हो, नहीं तो फर्क है क्योंकि फर्क सिड़को से निर्मित होता है जिससे वह कूदे । वह खिड़की हमारी नजर में रह गई, वह बिल्कुल अलग है । महावीर का ढंग है —अत्यन्त संकल्प का । यानो महावीर कहते हैं कि अगर किसी भी चीज में पूर्ण संकल्प हो गया है तो उपलब्धि हो जाएगी । बुद्ध को बिल्कुल और हो बात हैं । बुद्ध कहते हैं : संकल्प तो संघर्ष है । संघर्ष से कैसे सत्य मिलेगा ? संकल्प छोड़ो, शान्त हो जाओ । संकल्प हो मत करो तो उस शान्ति में हो सत्य मिलेगा । यह भी ठीक है । यह भी एक खिड़की है । ऐसे भी मिल सकता है । और महावीर भी कहते हैं, वह भी ठीक है । वैसे भी मिल सकता है ।

हुम इस तरह विचार करें कि अलग-अलग मूर्तियों जो बनीं, अलग-अलग मन्तिर बेंगे, मस्जिदें खड़ी हुई, उनके अलग-अलग प्रतीक हुए, अलग भाषा बनी, अलग कोड बना तो वह बिल्कुल स्वामाविक था। और फिर भी कोई अलग नहीं है। यानी कभी न कभी एक मन्तिर दुनिया में बन सकता है जिसमें हम क्राइस्ट की, बुद्ध की, महावीर की एक सी मूर्तियाँ ढालें। इसमें कोई कठिनाई नहीं। लेकिन बड़ी कठिनाई यहीं मैं कह रहा हूँ आपसे कि यदि आप महावीर से प्रेम करते हैं तो आप क्राइस्ट की मूर्ति महावीर जैसी ढालेंगे और अगर आप क्राइस्ट से प्रेम करते हैं तो आप महावीर की मूर्ति क्राइस्ट जैसी ढालेंगे। तब फिर बात गड़बड़ हो गई। अगर क्राइस्ट को प्रेम करने वाला आदमी महावीर की मूर्ति ढालेगा तो सूली पर लटका देगा। क्योंकि अभी वह 'कोड' और लेंकिज (भाषा) पैदा नहीं हो सकी जो सारी मूर्तियों में काम आ सके। लेकिन वह भी हो सकता है।

बहुत दिनों तैक, बुद्ध के मरने के बाद बुद्ध की मूर्ति नहीं बनी क्यों कि बुद्ध ने इन्कार किया है कि मूर्ति बनाना मत । और मूर्ति की जगह केवल प्रतीक चला—बोधिवृक्ष । सात-आठ सौ वर्ष बाद घीरे-घीरे अकेला वृक्ष-प्रतीक रखना मुश्किल हो गया । और बुद्ध की मूर्ति वापस आ गई । अगर हम झाँकना चाहें सबके भीतर, समान के लिए, तो हमें मूर्ति मिटा देनी पड़ेगी । फिर हमें एक नया कोड विकसित करना होगा ।

जैसे मुहम्मद की कोई मूर्ति नहीं है। और उस कोड के विकास करने में एक प्रयोग है ब्रह, और वह हिम्मत का है। बुद्ध की मूर्ति नहीं थी परन्तु पाँच-छ: सौ साल में हिम्मत टूट गई और मूर्ति आ गई। मुसलमानों ने बड़ी हिम्मत जाहिर की है। चौदह सौ साल हो गए। मूर्ति को प्रवेश नहीं करने दिया है। खाली जगह छोड़ी। बहुत मुक्किल है, बहुत आसान नहीं है। मन मूर्ति के लिए लालायित हो उठता है। मन कहता है कि कोई रूप? कैसे थे? मन की इच्छा होती है कोई रूप बने। बहुत रूप बनाकर लोगों ने देख लिए। कुछ लोग हैं, जिनके लिए सब रूपों में मूल दिखाई पड़ी है। उन्होंने रूप हटाकर भी वैस्न लिया; रूप नहीं रखा। मृहम्मद को विदा ही कर दिया। मस्जिद खाली रह गई। कुछ लोगों के व्यक्तित्व की दशा बड़ी हो सकती है। बहुत मन्दिर, बहुत मस्जिद बन गए। कुछ लोगों ने मन्दिर और मस्जिद को भी विदा करके देख लिया। सब तरह के लोग हैं इस पृथ्वी पर, अनन्त तरह के लोग; अनन्त तरह की उनकी इच्छाएँ; अनन्त तरह की उनकी व्यवस्थाएँ। और सबके लिए समुचित मार्ग मिल सके, इसलिए उचित ही है कि यह भेद रह। लेकिन वक्त आएगा जैसे जैसे में कुछ हो हे देंगे, व्यक्ति का आग्रह छोड़ देंगे, व्यक्ति का आग्रह छोड़ देंगे, व्यक्ति का आग्रह छोड़ देंगे। यह पहले भी मुक्किल पड़ा होगा, इतना आसान नहीं है यह। इसलिए, हमने प्रतीक थोड़े से बचा लिए।

चौबीस तीथंकर हैं जैनों के । अच्छा तो यह होता कि उनके अलग-अलब प्रतीक भी न रहते लेकिन मन ने थोड़ा सा इन्तजाम किया होगा कि एकदम कैसे कर दें, कि थोड़ा सा चिन्ह रखो कि ये कौन हैं, थोड़ा सा चिन्ह बना लो । उतने में भी भेद हो गया । तो पारस का मन्दिर अलग बनता है, महाबीर का मन्दिर अलग बनता है। उनके चिन्ह में भी भेद ला दिया । वह चिन्ह भी विदा कर देने की जरूरत है। लेकिन मनुष्य का मन बदले तभी, उसके पहले नहीं हो सकता है।

आप ठीक पूछते हैं, जो अनुभव हुआ है वह तो एक हो है। लेकिन उस अनुभव को कहा गया अलग-अलग शब्दों में। महावीर कहते हैं; आत्मा को पाना परम ज्ञान है। इससे ऊँचा कोई ज्ञान नहीं। और बुद्ध वहीं, उसी समय में, उसी क्षेत्र में मौजूद रहते हैं और कहते हैं कि आत्मा को मानने से बड़ा अज्ञान नहीं है और दोनों ठीक कहते हैं। और मैं जानता हूँ कि न महावीर इसके लिए राजी हो सकते हैं बुद्ध से; और ब बुद्ध इसके लिए महावीर से राजी हो सकते हैं। और दोनों जानते हैं भली भौति कि कोई भेद नहीं है। और दोनों राजी नहीं हो सकते हम पर कहिए। के कारए। राजी हुए तो हमारे लिए व्यर्थ हैं। महावीर इसीलिए बहुत बड़े व्यापक वर्ग को प्रभावित नहीं कर सके

जितना बुद्ध ने इतने बब्धे व्यापक वर्ग को प्रभावित किया। उसका कारण है कि महाबीर के पास जो प्रतीक थे, वे अतीत के थे और बुद्ध के पास जो प्रतीक थे वे भविष्य के थे। महाबीर के पास जो प्रतीक थे उनके पीछे तेईस तीर्थंकरों की घारा थी। प्रतीक पिट चुके थे, प्रतीक प्रचलित हो चुके थे, प्रतीक परिचित्त हो गए थे। इसीलिए महाबीर का बहुत क्रान्तिकारी व्यक्तित्व भी क्रान्तिकारी नहीं मालूम पड़ता था क्योंकि प्रतीक, जो उन्होंने प्रयोग किए, पीछे से आये थे। और बुद्ध का उतना क्रान्तिकारी व्यक्तित्व नहीं था जितना महाबीर का। किन्तु वह ज्यादा क्रान्तिकारी मालूम हो सका।

बुद्ध के प्रतीक भविष्य के हैं। यानी बहुत फर्क पड़ता है। भाषा जो बुद्ध ने चुनी वह भविष्य की थी। सच तो यह है कि अभी बुद्ध का प्रभाव और बढ़ेगा। आने वाले सौ वर्षों में बुद्ध के प्रभाव के निरन्तर बढ़ जाने की भविष्यवाणी की जा सकता है क्योंकि बुद्ध ने जो प्रतीक चुने वे आने वाले सौ वर्षों में मनुष्य के और निकट आ जाने वाले हैं, एक दम निकट आ जाने वाले हैं। यानी मनुष्य अभी भी इन प्रतीकों से पूरी तरह चुक नहीं गये हैं, बिल्क करीब आ रहे हैं। इसिलए, पश्चिम में इस समय बुद्ध का प्रभाव एकदम बढ़ता जा रहा है। बुद्ध ने सारे प्रतीक नए चुने हैं, सारी भाषा नई चुनो है। जैसे कि महावीर ने आत्मा की बात की है; बुद्ध ने आत्मा को इन्कार कर दिया है। बुद्ध ने कहा कि आत्मा वगैरह कोई भी नहीं है। महावार ने इन्कार किया परमात्मा को, परमात्मा नहीं है, मैं ही हूँ। बुद्ध ने परमात्मा की बात ही नहीं की, इन्कार करने योग्य भी नहीं माना। बात ही फिजूल है, चर्चा के योग्य नहीं। और भैं हूँ इसको भी इन्कार कर दिया और कहा कि जो अपने 'मैं' के पूर्ण इन्कार को उपलब्ध हो जाता है, उसका निर्माण हो जाता है।

यह जो आने थाली सदी है, घीरे-घीरे उस जगह पहुँच रहो है जहाँ व्यक्ति अनुभव कर रहा है कि व्यक्ति होना भी एक बोझ है। इसको भी इसलिए बिदा हो जाना चाहिए, इसकी भी कोई आवश्यकता नहीं। अहंकार 'इगो' भी एक बोझ है इसे भी विदा हो जाना चाहिए। फिर भी महाबीर ने जो व्यवस्था की उसमें मोक्ष पाने का स्थाल है, मोक्ष मिल जाए। उसमें एक उद्देश, एक लक्ष्य है, ऐसा मालूम पड़ता है। जो प्रतीक उन्होंने चुने हैं उनकी वजह से ऐसा मालूम पड़ता है कि मोच एक लक्ष्य है। उसके लिए साधन करो, तपस्या करो तो मोक्ष मिलेगा। बुद्ध ने कहा कि कोई लक्ष्य नहीं क्योंकि जब तक लक्ष्य की भाषा है तब तक इच्छा है, वासना है, तृष्णा है। लक्ष्य की बातें

मत करो। उसका मतलब हुआ कि अभी जिओ, इसी क्षण में जिओ, कल की बात मत करो। तो दुनिया, पुरानो दुनिया गरोब दुनिया थी और गरोब दुनिया कभी भी इसी क्षण में नहीं जी सकतो। गरीब दुनिया को हमेशा भविष्य में जीना पड़ता है। अगर किसी गरीब आदमी से कहो कि आज ही जियो तो क्या आप कहते हैं, कल का क्या होगा। लेकिन दुनिया बदल गई है, समृद्ध दुनिया पैदा हो गई है।

अमेरिका में पहली दफा धन इस बुरी तरह बरस पड़ा है कि अब कल का कोई सवाल नहीं। बुद्ध की यह बात कि 'आज इसी क्षण जियो' पहली बार सार्थक हो जाएगो। पहली दफा, कल की चिन्ता करने की जरूरत नहीं। कल का कोई मतलब ही नहीं। आयेगा, आयेगा; नहीं आएगा, नहीं आएगा। गरीब दुनिया जो है वह स्वर्ग बनाती है आगे। वहाँ तृप्तियां हैं। यहाँ तो सुख मिलता नहीं, तो आदमी सोचता है मरने के बाद। समृद्ध दुनिया जो है, वह स्त्रां अगि क्यों बनाए। वह आज ही बना लेती है, इसी वक्त बना लेती है। हिन्दुस्तान का स्वर्ग भविष्य में होता है; अमेरिका का स्वर्ग अभी और यहीं। इसी से हमें इर्ष्या होती है। मौतिकवादी से ईर्ष्या का अधिकार है हमको। इसिजए हम गाली देते हैं, निन्दा करते हैं, उसका भी कारण है। उसका स्वर्ग अभी बना जा रहा, है, हमारा मरने के बाद, पक्का भरोसा नहीं कि होगा कि नहीं होगा।

बुद्ध ने जो संवेश दिया वह तात्कालिक जीने का है, उस क्षण जीने का है। महाबोर का जो संवेश है, मन के संकल्प का है। संकल्प तनाव (टेन्शन) से चलता है। संकल्प को जो प्रक्रिया है, वह तनाव की प्रक्रिया है, परम तनाव की। और मजे की बात यह है कि सब चीजें अगर उनकी पूर्णता तक ले जाई जाएँ तो अपने से विपरीत में बदल जाती हैं। यह नियम है। अगर आप तनाव को उसके अति (एक्स्ट्रीम) पर ले जाएँ तो विश्राम शुरू हो जाता है। जैसे कि हम इस मुट्ठी को बांधे और पूरी ताकत लगा दें बांधने में। फिर मेरे पास ताकत ही न बचे तो मुट्ठी खुल जाएगी। क्योंकि जब मेरे पास ताकत नहीं बचेगी और सारी ताकत बांधने में लग जाएगी और आगे ताकत नहीं मिलेगी बांधने को तो क्या होगा? मुट्ठी खुल जाएगी। और में मुट्ठी को खुलते देखूंगा, बांध भी नहीं सक्ती अपने आप, क्योंकि ताकत मेरें पास सद्ध शेष है जिससे में उसको बांधे रहूँगा। इसलिए महाबीर कहते हैं कि संकल्प पूर्ण कर दो। इतना तनाव पैदा होगा कि तनाव की आखिरी गति आ जाएगी और फिर तनाव समास हो

जाएगा, शिथिल हो जाएगा। ले जाते हैं वे भी विश्राम की ओर लेकिन उनका मार्ग है पूर्ण तनाव से भरा। और बुद्ध कहते हैं कि तनाव कष्टपूर्ण होगा। जितना तनाब है वह भी छोड़ दो।

अब ऐसा हुआ कि बीच में हम खड़े हैं आघे तनाव में । महाबीर कहते हैं 'पूणं तनाव' ताकि तनाव से बाहर निकल आओ । बुद्ध कहते हैं जितना तनाव है उससे भी पीछे लौट आओ । तनाव ही छोड़ दो । तभी विज्ञान आता है । महाबीर की भाषा को अब इस सदी में समझना मुश्किल पड़ जाएगा । क्योंकि कोई तनाव पसंद नहीं करता । तनाव वैसे ही बहुत ज्यादा है । आदमी इतना तना हुआ है इसीलिए मैं कहता हूँ कि भविष्य की जो भाषा है वह बुद्ध के पास है । पश्चिम में महाबीर की बात कोई नहीं मानेगा कि और संकल्प करो और तपश्चर्या करो । हम मरे जा रहे हैं वैसे ही । अब हम पर कृपा करो । हमको कुछ विकाम भी चाहिए । बुद्ध कहते हैं विश्वाम का यह रहा रास्ता कि जितना तनाव है वह भी छोड़ दो, पूर्ण विश्वान्त हो जाओ । यह जैंचेगा । तनावों से भरा हुआ आदमी जचेबा नहीं ।

महावीद के पहले के तेईस तीयंकरों के लम्बे काल में प्रकृति के परम विश्राम में आदमी जी रहा था। कोई तनाव न था। विश्राम ही था जीवन में। उस विश्राम में महावीर की भाषा सार्थक बन गई क्योंकि विश्राम की बात सार्थक होती ही नहीं उस दुनिया में। उस दुनिया में आदमी से विश्राम की बात करना बिल्कुल फिजूल था। जैसे बम्बई के आदमी से कहो: चलो डल झील पर वहाँ बड़ी शान्ति है, तो उसको समझ में आता है। डल झील के पास एक गरीब आदमी अपनी बकरियाँ चरा रहा है। उसको कहो तुम कितनी परम शान्ति में हो। वह कहता है कभी बम्बई के दर्शन करने को मन होता है। उसके मन में बम्बई बती है। कभी बम्बई वह जाए स्वाभाविक है। जो जहाँ है बहाँ के भिन्न जाना चाहता है।

जब सारा जगत् प्रकृति की गोद में बसा हुआ था, न कोई तनाव था, न कोई चिन्ता थी उस स्थिति में संकर को बढ़ाकर तनाव को पूर्ण करने की बात ही अपील कर सकती थी। वह भाषा ही काम कर सकती थी। तो वह चली। फिर एक संक्रमण आया। उस संक्रमण में महावीर बहुत प्रभावी नहीं हो सके और जो लोग उनके पीछे भी गए वे भी उनको मान नहीं सके। वह नाम मात्र की यात्रा रहो। और नए लोगों को वह उस दिशा में नहों ला सके क्योंकि नया आदमी उसके लिएं राजी नहीं हुआ। रोज-रोज संगठन क्षीण होता गया। जैसे दिगम्बर जैन मुनि हैं। व्वेताम्बर जैन मुनि महावीर से बहुत दूर हैं क्यों कि उसने बहुत समझौते कर लिए हैं। इसलिए उसकी संख्या ज्यादा है। वह अभी भी हैं समझौते करके। दिगम्बर जैन मुनि ने समझौता नहीं किया, महाबीर की जैसी बात थी ठीक वैसा ही प्रयोग किया। तो मुश्किल से बोस-बाईस गुनि हैं पूरे मुल्क में। और हर साल अगर एक मरता है तो फिर पूरा नहीं होता। अगर इनकीस रह जाते हैं तो बाईस करना मुश्किल होता है। तीस-पैतोस वर्षों में वे बोस-बाईस जैन-मुनि मर जाएंगे। पचास साल बाद दिगम्बर जैन मुनि का होना असम्भव है। भाषा चली गई। कोई राजी नहीं है। एक मरता है तो वे उसका पूरा नहीं कर पाते, दूसरे को नहीं ला पाते और जिनको वे आज रखे भी हैं उनमें से कौई शिक्षित नहीं है। यानी एक अर्थ में वे पुरानी सदी के लोग हैं, इसलिए राजी भी हैं। एक शिक्षित आदमी को, ठीक आधिनक शिक्षा पाए हए आदमी को, दिगम्बर जैन मुनि नहीं बनाया ज' सका अब तक, निर्वाधन नहीं सकता। उसकी माषा सब बदल गई है। तो अशिक्षित, बिल्कूल कम समझ के लोग, गांव के लोग, दक्षिण के लोग हैं, उत्तर का एक जैन मिन नहीं है दिगम्बरों के पास । और वह भी आज क्यों नहीं बनता ? यानी वे भी सब पचपन वर्ष से ऊपर उम्र के लोग हैं जो बीस-पच्चीस वर्षों में विदाँ हो जाएंगे। एक मरता है तो दूसरा उसकी जगह नहीं ला पाते। वह भाषा मर गई। स्वेताम्बर मृति की संख्या बची है, बढ़ती है, क्योंकि वह वक्त के साथ भाषा को बदलता रहा है, समझौते करता रहा है। समझौते की तरकी बें निकालता रहा है। समझौते करके ही वह बचा हुआ है। और वह रोज समझौते करता जा रहा है। माइक से बोलना है तो वह माइक से बोलने लगेगा। यह करना है, वह करना है, वह सब समझौते कर रहा है। कल वह गाड़ी में बैठने लगेगा, परसों वह हवाई जहाज में उड़ेगा। वह सब समझौते कर लेगा। वह समझौते करके ही बच रहा है। लेकिन समभौते करने में उसका महाबीर से कोई सम्बन्ध नहीं रह गया।

मैं यह कह रहा हूँ कि भविष्य के लिए, महावीर की जो साधना है वह सार्यंक हो सकती है और एक ही उपाय है कि उसे भविष्य की भाषा में सिर्फ पूरा का पूरा रख दिया जाए। मैं कहता हूँ कि समझौता जीवन में मत करो। जीवन में समझौता बेईमानी है। समझौता ही बेईमानो है वसल में। प्रत्येक युग में जब नई भाषा बनती है तो भाषा बदलती है। नए शब्द चुनेंगे, नई दृष्टि चुनेंगे, नया दर्शन चुनेंगे। और मूल साधना का सूत्र स्थाल में न रह

जाएगा। जैसे मैं कहता हूँ कि आज अगर महावीर की नहीं हैं कोई अपील सारे जगत में तो उसका कारण है कि उनकी भाषा विल्कुल ही पिटी-पिटाई हो गई। लेकिन अब भी हो सकती है अपील। भाषा इस युग के अनुकूल आज हो तो आज अपील हो जाए। अपील आप क्या कहते हैं इसकी नहीं है, अपील इस बात की है कि आप उसको कैसे कहते हैं; वह युग के मन के अनुकूल है या नहीं। नहीं तो वह खो गई अपील। एक तो वह इसलिए विछड़ गए क्योंकि उन्होंने अतीत की भाषा का उपयोग किया। महावीर एक अर्थ में अतीत के प्रति अनुगत हैं। बुद्ध अतीत के प्रति बिस्कुल नहीं, भविष्य के प्रति अनुगत हैं। अतीत इन्कार ही कर दिया है। इसलिए अपने से पहले किसी परम्परा को उन्होंने नहीं जोड़ा। नई परम्परा को सूत्रबद्ध किया। और भी बहुत से कारण हैं जिनकी वजह से परिणाम नहीं हो सका जितना हो सकता था।

परम्परा पुनरुज्जीवित की जा सकती है। भाषा में कोई कठिनाई नहीं है। लेकिन अनुयाया कभी उसकी हिम्मत नहीं जुटा पाता क्योंकि उसे लगता है कि सब खो जाएगा। भाषा ही उसकी सम्पत्ति है। अगर उसको बदला तो सब खो गया । जबिकू भाषा सम्पत्ति नहीं है, भाषा सिर्फ कन्टेनर है, डिब्बा है, विषयवस्तु (कन्टेन्ट) की बात है असल में। इसमें पता नहीं कितना फर्क पड़ता है। अभी मैंने पढ़ा कि एक अमेरिकी लेखक ने एक लाख किताबें छ।वाई लेकिन नहीं बिक सकीं। तीन वर्ष परेशान रहा। तो उसने जानकर विज्ञापन-सलाह-कारों से सलाह की। उन्होंने कहा तुमने जो किताबों का नाम रखा है वह पिटा-पिटाया है। किताबों का जा कह्नर (मुखपृष्ठ) है वह गलत है। वह आधुनिक मन के अनुकूल नहीं। इसलिए वह किताबों में रखा रहेगा, कभी उस पर नजर ही नहीं पड़ने वाली किसी खरीदने वाले की। किताब पीछे देखी जाती है, किताब का कह्वर पहले देखा जाता है। तो उसने कह्वर बदल दिये। नए रंग, नई डिजाइन । आधुनिक कला से सम्बन्धित कर दिया, नाम बदल दिये। वे किताबें दस महीनों में ही बिक गईं। और भारी प्रशंसा हुई उन किताबों की । हमेशा ऐसा होता है। महावीर के ऊपर बहुत पुराना कह्वर है। अब नया कह्नर होना चाहिए, और यह जरूरी है। क्योंकि महावीर की घारा का इतना अद्भत अर्थ है कि वह स्रो जाए तो नुकसान होगा, सारी मानव जाति का नुकसान होगा। जैनियों को तो नुकंसान हुआ कह्नर बदलने से। मानव जाति का नुकसान होगा महाबीर की घारा का अर्थ खो जाने से। इसलिए हमें जैनियों के नुकसान की चिन्ता नहीं करनी चाहिए।

मनुष्यजाति की समृद्धि में महाबीर आगे भी सार्थक रहें, यह मेरा चाहना है। उस पर जैसे हम उनकी साधना प्रकृति को पूरा समझेंगे तो स्थाल में आ जाएगा लेकिन उसमें क्या, है? जैसे मैं यह कह रहा हूँ उदाहरण के लिए, महाबीर की साधना पूर्ण संकरन की साधना है। और जैन परम्परा कहती है दमन की साधना। दमन शब्द सार्थक नहीं, खतरनाक है। फायड के बाद दमन की जो भी साधना बात करेगी उसके लिए जगत् में कोई स्थान नहीं, हो ही नहीं सकता। अब फायड के बाद दमन का जिस साधना पद्धित में प्रयोग किया, वह पद्धित उस शब्द के साथ ही दफना दी जाएगी। वह नहीं रह सकती है अब। और ऐसा नहीं है कि महाबीर की साधना दमन की साधना है। असल में दमन का अर्थ ही और था तब। फायड ने पहली बार दमन को नया अर्थ दिया है जो कभी था ही नहीं।

तब कायाक्लेश शब्द का हम उपयोग करते थे। अब नहीं करते हैं। अब किसी ने कहा 'कायाक्लेश' वह गया। उसी शब्द के साथ डूब जाएगा पूरा का पूरा उसका विचार। क्यों कि काया-क्लेश आने वाले भविष्य के लिए सार्थक नहीं, निरर्थक है। और काया-क्लेश का जो मतलव है वह अब भी सार्थक है। महावीर की पद्धित में जिसकों काया-दमन कहा है, वह अब भी सार्थक है। लेकिन यह शब्द बाधा पड़ गया है, एकदम खतरनाक हो गया है। फायड के बाद जो काया-क्लेश दे रहा है वह आदमी खुद को सताने में मजा ले रहा है। वह आदमी रुण है, मानसिक बीमार है जो अपने को सताने में मजा ले रहा है। दो तरह के लोग हैं: जो दूसरों को सताने में मजा लेते हैं सैडिस्ट और जो अपने को सताने में मजा लेते हैं वे हैं मैसोचिस्ट । इसलिए जैनियों की नासमझी में वह महावीर फंस जाने वाले हैं और उनके बचाव का कोई उपाय नहीं है।

और अगर महावीर के शरीर को देखों तो तुम्हें पता चल जाएगा कि सुम्हारी काया-कलेश की वात नितान्त नासमझी की है। हाँ, तुम्हारे मुनि को देखों तो पता चलता है कि काया-कलेश सच है। महावीर की काया को देखकर लगता है कि ऐसी काया को संवारने वाला आदमी ही नहीं हुआ। महावीर को देखकर तो ऐसा ही लगता है। ऐसी सुन्दरे काया न.बुद्ध के पास थी, न क्राइस्ट के पास थी जैसी महावीर के पास । जितना सुन्दर शरीर महावीर के पास था ऐसा किसी के पास नहीं था। और मेरा अपना मन मानता है कि इतना सुन्दर होने की वजह से वह नग्न खड़े हो सके। असल में नग्नता को छिपाना कुरूपता

भीतर चली जाए कि बाहर का उंसको स्थाल ही न रहे। इसका शरीर तो स्वांस छोड़ देगा फीरन । लेकिन शब्दों में ज्यान ही नहीं है।

मैंने उस संन्यासी को कहा कि तुम भी जिस दिन ज्यान करो, ज्यान में इतना दूब जाओ कि उठने का मन न करे तो उठना ही मत तुम। जब उठने का मन हो उठना, न हो तो मत उठना। तो उन्होंने तीन महीने ज्यान किया था। उनके साथ एक युवक रहता था। उसने एक दिन सुबह आकर खबर दी कि आज चार बजे से वह ज्यान में गए हैं तो नौ बज गया है। अभी तक उठे नहीं हैं और उन्होंने कह दिया है कि यदि न उठें तो उठाना मत लेकिन मुझे बहुत डर लग रहा है। वह पड़े हैं। मैंने कहा उन्हों पड़े रहने दो। दो बजे वह फिर दोपहर में आया फिर जरा घबराहट होने लगी क्योंकि वह पड़े ही हैं, न करवट लेते हैं, न हाथ चलाते हैं, कहीं कुछ नुकसान न हो जाए। मैंने कहा तुमें मते डरो। आज उपवास हो गया तो हो जाने दो। रात नौ बजे वह फिर आया और कहा अब तो मेरी हिम्मत से बाहर हो गया है और आप चिलए। मैंने कहा कोई जाने की जरूरत नहीं है। ग्यारह बजे रात वह आदमी उठा और भागा हुआ मेरे पास आया। उसने कहा कि आज समझा कि उपवास और अनशन का क्या अर्थ है, कितना भेद है। कभी कल्पना भी नहीं की थी कि ऐसा भी उपवास का अर्थ हो सकता है।

जब आप भीतर चले जाते हैं तो बाहर का स्मरण ही छूट जाता है। उस स्मरण के छूटने में पानी भी छूट जाता है। और शरीर इतना अद्भुत यन्त्र है कि जब आप भीतर रहते हैं तो शरीर सावधान हो जाता है, अपनी व्यवस्था पूरी कर लेता है। आपको कोई चिन्ता की जरूरत नहीं। और शरीर को साधना का मतलब है कि शरीर ऐसा हो कि जब आप भीतर चले जाएं तो उसे आपको कोई जरूरत न हो, वह अपनी व्यवस्था कर ले। वह स्वचालित यन्त्र की तरह अपना काम करता है, आपकी प्रतीक्षा करता रहे कि जब आप बाहर आयों तो वह आपको खबर देगा कि मुझे भूख लगी है, कि मुझे प्यात लगी है, नहीं तो वह चुपचाप झेलेगा, आपको खबर भी नहीं देगा। काया-क्लेश का मतलब है काया की ऐसी साधना कि बाधा न रह जाए, साधन हो जाए, सीढ़ी बन जाए। लेकिन शब्द बड़े खत्रनाक है इसलिए इसको काया-क्लेश मत कहो, इसको काया-साधनां कहो। इसको क्लेश कहा तो क्लेश शब्द ऐसा बेहदा है कि उससे ऐसा लगता है कि सता रहे हो। उपवास को 'न खाना' मत कहो, अनशन मत कहो, उपवास को कहो आस्मा के निकट होना। आरमा के निकट

होकर शरीर भूल जाता है। वह दूसरी बात है, वह गौण बात है। अनशन हो जाएगा लेकिन वह दूसरी बात है। अनशन करने से उपवास नहीं होता, उपवास करने से अनशन हो जाता है।

यह तब स्थाल में आ जाए तो महावीर की धारा के खो जाने का कोई कारण नहीं। और अगर जैन मुनि और साधु-संन्यासियों के हाथ में रही तो वह खो जाने वाली है। इसका कोई उपाय ही नहीं, और यह भी घ्यान रहे कि महावीर जैसा आदमी दुबारा पैदा होना मुश्किल है, एकदम मुश्किल है क्योंकि वैसे आदमी को पैदा होने के लिए जो पूरी हवा और वातावरण चाहिए, वह दुबारा असम्भव है। जैसा काल, जैसा चित्त चाहिए, वह दुबारा सम्भव नहीं है। मेरा मतलब है कि कोई आदमी कभी भी नहीं खोना चाहिए। जिसने कोई भी मूल्यवान् बचाया है, वह बचा रहना चाहिए ताकि उसके अनुकूल लोगों के लिए वह ज्योति बन सके। जरखुस्त्र नहीं खोना चाहिए, कनफ्युश्चियस उहीं खोना चाहिए, किलरेपा नहीं खोना चाहिए। इन लोगों ने अलग-अलग कोणों से पहुँच कर ऐसी चीज पाई है जो बचनी ही चाहिए। मनुष्य जाति की असली सम्पत्ति वह है। बेकिन वे जो उसको खो रहे हैं, वही उसको बचाने वाले मालूम पड़ते हैं। वे जो उसके रक्षक हैं, वही उसको खोए दे रहे हैं।

महावीर के जन्म से लेकर उनकी साधना के काल के शुरू होने तक कोई स्पष्ट घटनाओं का उल्लेख उपलब्ध नहीं है। यह बंड़ी महत्वपूर्ण बात है। जीसस के जीवन में भी पहले तीस वर्षों के जीवन का कोई उल्लेख नहीं है। इसके पीछे बड़ा महत्त्वपूर्ण कारण है। महावीर जैसी आत्माएं अपनी यात्रा पूरी कर चुकी होती हैं पिछले जन्म में ही, घटनाओं का जो जगत् है, वह समाप्त हो चुका होता है। इस जन्म में उनके आने की जो प्रेरणा है उनकी स्वयं की कोई बासना उसमें कारण नहीं है। सिर्फ करुणा कारण है। जो उन्होंने जाना है, जो उन्होंने पाया है उसे बांटने के अतिरिक्त इस जन्म में उनका अब कोई काम नहीं। ठीक से समझें तो तीर्थंकर होने का अर्थ है ऐसी आत्मा जो अब सिर्फ मार्ग दिखाने को पैदा हुई हो। और जो अभी स्वयं ही मार्ग खोज रहा हो वह मार्ग नहीं दिश्वा सकता। जो खुद ही अभी मार्ग खोज रहा है उसके अभी मार्ग बनाने का कोई अर्थ नहीं । नयोंकि मार्ग क्या है, यह मार्ग पर चलने से नहीं, **मंजिल पर पहुंच जाने से पता चलता है।** चलते समय तो सभी मार्ग ठीक मालूम होते हैं जिन पर हम चलते हैं, वही मार्ग ठीक मालूम पड़ते हैं। और चलते समय कसौटी भी कहां है कि जिस मार्ग पर हम चल रहे हैं, वह ठीक होगा। क्यों कि मार्ग का ठीक होना निर्भर करेगा मंजिल जाने पर । मार्गके ठीक होने का एक ही अर्थ है कि जो मंजिल मिला दे। लेकिन यह पता कैसा चलेगा मंजिल मिलाने के पहले कि इस मार्ग से मंजिल मिलेगी। यह तो उसे ही पता चल सकता है जो मंजिल पर पहुंच गया है। लेकिन जो मंजिल पर पहुंच गया है, उसका मार्ग समाप्त हो गया है। और मंजिल पर पहुंच जाना इतना कठिन नहीं है जितना मंजिल पर पहुँच कर मार्ग पर लौटना। साधारणतः कोई भी कारण नहीं मालूम देता कि जो मंजिल पर

पहुँच गया हो वह मंजिल पर विश्वाम न करे। दुनिया में मुक्त आत्माएं तो बहुत होती हैं क्योंकि मुक्ति के मंजिल पर पहुँचते ही वह को जाती हैं निराकार में। लेकिन थोड़ी सी आत्माएं फिर अंधेरे पथों पर वापस लौट आती हैं। ऐसी आत्माएं जो मंजिल पर पहुँच कर वापस लौटती हैं तीर्थंकर कहलाती हैं। कोई परम्परा उन्हें तीर्थंकर कहती है, कोई परम्परा अवतार कहती है, कोई परम्परा उन्हें ईश्वरपुत्र कहती हैं, कोई परम्परा पैगम्बर कहती हैं। लेकिन पैगम्बर, तीर्थंकर, अवतार का जो अर्थ है, वह इतना है सिर्फ, ऐसी चेतना जिसका काम पूरा हो चुका और लौटने का कोई कारण नहीं रह गया है।

मंजिल खोजना कठिन है; मंजिल पर पहुँच कर जब परम विश्राम का क्षण आ गया तब लौटना उन रास्तों में बहुत मुक्किल है, अत्यन्त कठिन है। इसलिए उन् थोड़ी सी आत्माओं को परम सम्मान उपलब्ध हुआ है जो मंजिल पाकर वापस रास्ते पर लौट आती हैं। और यही आत्माएं मार्गदर्शक हो सकती हैं। तीर्थंकर का मतलब है जिस घाट से पार हुआ जा सके। तीर्थं कहते हैं उस घाट को जहाँ से पार हुआ जा सके। और तीर्थंकर कहते हैं उस घाट के मल्लाह को जो पार करने का रास्ता बता दे।

महाबीर का इस जन्म में और कोई प्रयोजन नहीं है अब । इसलिए बचपन का सारा जीवन घटनाओं से शून्य है। घटनाएं घटने का कोई अर्थ नहीं हैं। बह बिल्कुल शुन्य है घटनाओं से । इसलिए कोई घटनाएं उल्लिखित नहीं हैं, उल्लिखित होने का कोई कारण नहीं है। जीसस का प्रारम्भिक जीवन बिल्कुल शून्य है घटनाओं से । अब यह भड़ी हैरानी की बात है कि बाम तौर से जिन्हें इम विशिष्ट पुरुष कहते हैं, उनके बचपन में विशिष्ट घटनाएं नहीं घटती हैं। जिन्हें हम विशिष्ट पुरुष कहते हैं उनका प्राथमिक जीवन बिल्कुल घटनाश्न्य होता है। इस अर्थ में घटनाशृत्य होता है कि वह लगा है किसी और काम में, अपना अब कोई काम नहीं रहा । बस वह चुपचाप बढ़ता चला जाता है । चारों तरफ चुप्पी होती है, वह चुपचाप बड़ा हो जाता है उस क्षण की प्रतीचा में जब वह जो देने आया है कुछ देना शुरू कर दे। मेरी दृष्टि में तो महाबीर को वर्षमान का नाम इसीलिए मिला। इसलिए नहीं कि जैसा कहानियों की किताबों में लिखा हुआ है कि उनके घर में पैदा होने से घर में सब चीओं की बढ़ती होने लगी, धन बढ़ने लगा, यश बढ़ने लगा। मेरी दृष्टि में तो नाम ही यह अर्घ रखता है कि जो चुपचाप बढ़ने लगा, जिसके बासपास कोई घटना न घटो यानी जिसका बढ़ना इतना नुपनाप था जैसे पीघे चुपनाप बड़े होते हैं,

किर्छियों फूल बनती है और कभी पता नहीं चलता, कहीं कोई शोर गुल नहीं होता, कहीं कोई आवाज नहीं होती । ऐसे चुपचाप बड़ा होने लगा । मैं तो उसमें यही अर्थ देख पाता हूँ कि चुपचाप बढ़ने लगा। और यह चुपचाप बढ़ना दिखाई पड़ने लगा होगा क्योंकि घननाएँ न घटना बहुत बड़ी घटना है ि छोटे से छोटे मी आदमी के जीवन में घटनाएँ घटती हैं, चाहे वे छोटी हों। बड़े मादमी के जीवन में बड़ी घटनाएँ घटती हैं, चाहे कैसी भी हों। लेकिन ऐसा कोई व्यक्ति. है जिसके जीवन में कोई घटना न घटी हो, जो इतना चुपचाप बढ़ने लगा हो कि चारों तरफ कोई वर्तुल पैदा न होता हो समय में, क्षेत्र में। तो वह अनुठा दिखाई पड़ा होगा कि वह कुछ विशिष्ट ही है। इसिक्रए शिक्षक उसे पढ़ाने आए होंगे, उसने इन्कार कर दिया होगा क्योंकि वह पढ़ेगा नहीं। वह पढ़ा हुआ ही है। शिक्षक पढ़ाने आए हैं तो वर्धमान ने मना कर दिया है। क्योंकि शिक्षकों ने पढ़ा है जो उसे पढ़ा सकते हैं, वह पहले से ही जानता है। इसर्लिस कोई शिक्षा नहीं हुई। शिक्षा का कोई कारण भी न था. कोई अर्थ भी न था। कोई घटना न घटी। वह चुपचाप बड़े हो गये। और हो सकता है कि यह बात भी अनुभव में आई होगी लोगों को। इतने चुपचाप कोई भी बड़ा नहीं हो सकता। ऐसा ही जीसस का भी जीवन है। वे चुपचाप बड़े हो गए हैं।

दूसरी बात घ्यान में रख लेनी जरूरी है महावीर के जन्म के सम्बन्ध में, जो अर्थपूर्ण है। जो गाया ( मिय ) है, जो कहानी है वह यह है कि वह बाह्मणी के गर्भ में आए और देवताओं ने गर्भ बदल दिया। और क्षत्रियों के गर्भ में पहुँचा दिया। यह बात तथ्य नहीं है। यह कोई तथ्य नहीं है कि किसी एक स्त्री का गर्भ निकाला और दूसरी स्त्री में रखंदिया। लेकिन यह बड़ी गहरी बात है और गहरी बात कई चीजों की सूचना है वह हमें समझनी चाहिए। पहली सूचना तो यह है कि महावीर का जो पथ है वह पुरुष का, आक्रमण का, क्षत्रिय का है। महावीर का जो व्यक्तित्व है और उनकी खोज का पथ है वह क्षत्रिय का है। महावीर का जो व्यक्तित्व है और उनकी खोज का पथ है वह क्षत्रिय का है। अत्र इसीलिए महावीर जिन कहलाए। जिन का मतलब है जीतने वाला, जिसका और कोई पथ नहीं सिवाय जीउने के। जीतेगा तो हो उसका मार्ग है। और इसलिए पूरी परम्परा जैन हो गई। तो यह बड़ी मीठी कहानी चुनी है। बाह्मणी के गर्भ में या किन्सु देवताओं को उसे उठाकर क्षत्रिया के गर्भ में कर देना पड़ा। क्योंकि वह बच्चा बाह्मण होने को न था।

अब ब्राह्मण भी समझने जैसी बात है। ब्राह्मण का अपना मार्ग है। जैसे
मैंने कहा पुरुष का एक मार्ग है आक्रमण का, स्त्री का एक मार्ग है समपंशा
का। ब्राह्मण का एक मार्ग है आक्रमण का, स्त्री का एक मार्ग है समपंशा
का। ब्राह्मण का एक मार्ग है भिक्षा माँग लेने का। यानी ब्राह्मण यह कह
रहा है कि परमात्मा से लड़ोगे? अशोभन है। समपंण करोगे किसके प्रति?
उसका अभी कोई पता नहीं है। लेकिन अज्ञात घेरे हुए है चारों तरफ और हम
अत्यन्त क्षुद्र और दीन-हीन हैं। हम जीत नहीं सकते और हम समपंण भी क्या
करेंगे? हमारे पास समपंण को भी क्या है? दीनता, हीनता इतनी है, असहाय
हम इतने हैं तो देंगे क्या हम? देने को क्या है? और छीनेंगे कैसे? एक ही
मार्ग है कि हाथ फैला दें विनम्रता से। और भिक्षा में हम ले लें। तो ब्राह्मण
का जो मार्ग है, ब्राह्मण की जो वृत्ति है वह भिक्षक की है।

, कहानी कहती है कि महावीर जैसा व्यक्ति अगर बाह्मण के गर्भ में आ जाएगा तो देवताओं को उसे हटा कर क्षत्रिया के गर्भ में रख देना पड़ेगा। वह व्यक्तित्व ब्राह्मणी का नहीं है। और व्यक्तित्व ।गर्भ से आते हैं। वह व्यक्तित्व हो जन्मना क्षत्रिय का है। जो जीतेगा, माँग नहीं सकता है। महावीर ऐसे हाथ नहीं फैला-सकते, परमात्मा के सामने भी नहीं, किसी के भी सामने नहीं; वह जीतेंगे। जीत कर ही अर्थ है उनकी जिन्दगी का। और इस देश में जी परम्परा थी, उन क्षणों में जो परम्परा थी, सर्वाधिक प्रभावी, वह ब्राह्मणों की थी । वह असहाय, मांगने वाले को थी । अदुभुत है यह बात । इतनी आसान नहीं जितना कोई सोचता हो। क्योंकि असहाय होना बड़ी अद्भुत कान्ति है, बिल्कुल असहाय हो जाना। वह भी एक मार्ग है; लेकिन वह मार्ग बुरी तरह पिट गया था, असहाय ब्राह्मण मरा दम ही हो गया था। जो अद्भुत घटना घट गई थी वह यह थी। क्योंकि मार्ग तो या असहाय होने का लेकिन परम्परा इतनी गाढी हो गई थी. इतनी मजबत हो गई थी कि असहाय ब्राह्मण सबसे ज्यादा अकड़ कर सड़क पर खडा था। ब्राह्मण की जो मौलिक घारणा थी वह खंडित हो चुकी थी। बाह्मण गुरु हो गया था, बाह्मण ज्ञानी हो गया था, बाह्मण सबसे उपर बैठ गया था। वह जो असहाय होने की घारणा थी वह खो गई थी। उस बात को तोड देना जरूरी था। इसको बड़े प्रतोक रूप में कथा कहती है कि ब्राह्मणी के गर्भ में भी आकर देवताओं को हटा देना पड़ा। यानी बाह्मणी का गर्भ अब महावीर जैसे व्यक्ति को पैदा करने में असमर्थ हो गया था। उसका यह मतलब है कि ब्राह्मण की दिशा से महावीर जैसे व्यक्ति के होने की सम्भावना न थी। सुख गई थी घारा. अकड गई थी, ऐंठ गई थी, गलत हो

गई थी। अब क्षत्रिय की घारा है। इसलिए जो संघर्ष था उस दिन वह बहुत गहरे में ब्राह्मण और चित्रय के मार्ग का संघर्ष था। और यह थोड़ी सोचने की बात है कि जैनों के चौबीसों तीर्थंकर हो क्षत्रिय हैं। असल में वह मार्ग हो क्षत्रिय का है। कोई पूछता है कभी कि क्या क्षत्रिय के अलावा और कोई तीर्थंकर नहीं हो सकता? नहीं हो सकता। चाहे वह बेटा ब्राह्मणी के ही गर्भ से क्यों न पैदा हो वह होगा चित्रय ही, तो ही उस मार्ग पर जा सकता है। वह मार्ग आक्रमण का है, वह मार्ग विजय का है। वहां भाषा विजय को और जीत की है।

दूसरी बात लोग निरन्तर पूछते हैं कि क्या गरीब का बेटा तीर्यंकर नहीं हो सकता? वह सब राजपुत्र थे — क्षत्रिय और राजकुल के। यह भी बहुत अर्थपूर्ण है कि जो अभी इस संसार को ही नहीं जीत पाया है, वह उस संसार को कैसे जीतेगा? आक्रमण का मार्ग है न? तो अभी जब इस संसार में ह्री नहीं जीत पाए तो वहाँ कैसे जीत लोगे? यह इतनी छोटी सी जीत नहीं तय कर पाए तो उस बड़ी जीत पर कैसे जाओगे? इसलिए चौबीसों बेटे राजपुत्र हुए हैं। राजपुत्र इस अर्थ के सूचक हैं कि जीतने वाला जो है वह कुछ भी जीतेगा। और जब वह इसको जीत लेगा तब उसकी तरफ उसकी नजर उठेगी। जब वह इस लोक को जीत लेगा तब उस लोक को जीतेगा। जीत के मार्ग पर पहले यहो लोक पड़ने वाला है। बाह्मण इस लोक में भी मिक्षा मार्गगा, उस लोक में भी। वह मानता ही यह है कि प्रसाद से ही मिलेगा जो मिलना है। आक्रमण की बात ही नहीं है कोई। ग्रेस से, प्रभु की कुपा से मिलेगा। जो इतिहास के क्षेत्र में शोघ करने वालों ने बाह्मणजाति के विद्वद क्षत्रिय जाति के संवर्ष की चर्चा की है वह निराघार है।

बाह्मण और सित्रय ऐसी दो जातियों का कोई संघर्ष नहीं, संघर्ष है ऐसी दो परम्पराओं का, ऐसे दो मार्गों का जो सत्य की खोज में निकले हों। और तब एक मार्ग कुन्ठित हो जाता है,—और सब मार्ग कुन्ठित हो जाते हैं सीमा पर जाकर क्योंकि सब मार्ग अहंमन्य हो जाते हैं। बाह्मण का मार्ग प्राचीनतम मार्ग है। वह कुन्ठित हो गया है। उसके विरोव में बगावत जरूरी थी। वह बगावत सित्रय से आनी स्वामाविक थी क्योंकि हमेशा बगावत ठीक विपरीत से बाती है, विद्रोह जो है ठीक विपरीत से आता है। बाह्मण है मार्गने वाला; क्षित्रय है जीतने वाला। एक दान और दर्यों में लेगा! दूसरा दुश्मन को समाप्त करके लेगा। ठीक बगावत विपरीत वर्ग से आने वाली थी, इसिलए वह चित्रय थे। इसिलए वह जन्म की कथा बड़ी मीठी है। यानी वह यह बताती है कि

बाह्मण की जो कोख थी, वह बाँझ हो गई है। अब उसमें महावीर जैसा व्यक्ति पैदा नहीं हो सकता। वह परम्परा चीण हो गई थी, सूख गई थी। बाह्मण उस मुग में महावीर या बुद्ध की हैसियत का एक भी आदमी पैदा नहीं कर पाया। वह मार्ग सूख गया था। उसने पैदा किया जागे लेकिन वक्त लग गया डेढ़ हजार वर्ष का। फिर जावा संवर्ष। डेढ़ हजार वर्ष में महावीर और बुद्ध ने जो परम्परा छोड़ी वो वह सूख बई और जड़ हो गई। तब ठोक विपरीत विद्रोह फिर काम कर गया। ये जो प्रतीक इस तरह चुने हैं बड़े अर्थपूर्ण हैं। और इन प्रतीकों को जो जदता से तक्यों की भीति पकड़ लेता है वह बिल्कुल भटक ही जाता है। उसे पता ही नहीं चलता कि क्या अर्थ हो सकता है। महावीर के जीवन में मैं कहता हूँ कोई घटना नहीं घटी।

बेकिन कुछ बातें सोचने जैसी हैं। जैसे दिगम्बर कहते हैं कि महावीर अविवाहित रहे। मजेदार घटना है। और श्वेताम्बर कहते हैं कि वे न केवल बिवाहित हैं बल्कि उनकी बेटी भी हुई। कितनी ही चीजें विकृत हो जाएँ, लेकिन बह असम्भव है कि एक अविवाहित न्यक्ति के साथ एक पत्नी और लड़की भी जुड़ जाएँ। बह करीब-करीब असम्भव है। लेकिन यह भी असम्भव है कि एक विवाष्ट्रित व्यक्ति और उसकी एक लड़की और दामाद के होते हुए एक परम्परा उसे अबिवाहित घोषित करे। यह दोनों बातें असम्भव हैं। ये बातें कैसे सम्भव ह्रो सकती हैं ? अगर विवाह हुआ हो, लड़की हुई हो, दामाद हो और ये सब बातें तब्य हों तो कोई कैसे इन्कार करेगा इस बात को कि यह हथा ही नहीं। यहां सिर्फ यह बात समझ लेनी है कि तथ्य जरूरी नहीं सदा सत्य हो । बहुत बार तुच्यों में बुनियादी हेर-फेर हो जाती है। और जो सत्य को नहीं देख पाते वे सिर्फ मृत तक्यों को संगृहीत कर लेते हैं। मेरा मानना है कि महावीर का विवाह जरूर दुवा होगा लेकिन वे बिल्कुल अविवाहित की भौति रहे होंगे। जिन्होंने यह तथ्य देखा उन्होंने कहा कि विवाह जरूर हुआ। और जिन्होंने सत्य देखा उन्होंने कहा कि वह आदमी अविवाहित था। अविवाहित होना एक सत्य 🕏 और विवाहित होना एक तथ्य है।

कोई व्यक्ति बिना विवाहित हुए विवाहित हो सकता है, मन से, चित्त से, बासना से। और विवाहित होने की वासना क्या है, इसे हम समझ लें। विवाहित होने की वासना है कि मैं अकेला काफी नहीं, पर्याप्त नहीं। दूसरा भी चाहिए को आए और मुक्ते पूरा करे। विवाहित होने का मतलब क्या है? विवाहित होने का गहरा मतलब है कि मैं अपने में पर्याप्त नहीं हूं। जब तक कि कोई मुझे मिले, जोड़े और पूरा न करे, पुरुष अपर्याप्त है अपने में, आधा है, स्त्री जोड़े यह विवाहित होने की कामना है। यह विवाहित होने का चित्त है। स्त्री अधूरी है अपने में। पुरुष के बिना खाली है। पुरुष आएं और उसे भरे और पुरा करे। यह विवाहित होने की कामना है। तो दिगम्बरों को मैं कहना है उन्होंने ठोक ही कहा कि महावीर अविवाहित थे। क्योंकि उस व्यक्ति में किसी से पुरे होने की काई कामनान बची थी। वह पुरा था। कहीं कोई अधुरायन न था जो किसी और से उसे पूरा करना है। इसलिए यह मैं मानता हूँ कि **ब्वेताम्बरों से दिगम्बरों की आंख गहरी पड़ी, बहुत गहरी पड़ी। बहुत गहरा** देखा उन्होंने कि यह आदमी अविवाहित है। इस साघारण तथ्य के लिए कि स्त्री से उसका विवाह हुआ है, उसको विवाहित कहना एकदम अन्याय हो जाएगा। आप मेरा मतलब समझ रहे हैं ? एकदम अन्याय हो जाएगा इस आदमी को विवाहित कहना क्योंकि यह आदमी बिल्कुल अविवाहित है। और इसलिए सम्भव हो सका कि जिन्होंने गहरे देखा उन्हें वह अविवाहित दिलाई पड़े और जिन्होंने तथ्य देखा उनके लिए वह विवाहित होने का तथ्य ठीक था। विवाह तो हुआ था। और यह आदमी अपने में इतना पूरा था कि दूसरा इसके पास हो सकता है, दूसरा इसके निकट हो सकता है, दूसरा चाहे तो इससे अपने को भर सकता है लेकिन इस आदमी को दूसरे की अपेक्षा नहीं। इसलिए यह हो सकता है कि पत्नी ने पति पाया हो लंकिन महावीर ने पत्नी नहीं पाई। इसलिए उन दिगम्बरों की आँख गहरी गई। वे कहते हैं कि पत्नी नहीं यी इस आदमी के पास । यह हो सकता है कि पत्नी ने पित पाया हो । यह भी हो सकता है कि पत्नी ने इससे सन्तान पाई हो। लैकिन महाबीर पिता नहीं थे और न पति थे। यह घटना घटी भी हो तो अत्यन्त वाह्य तल पर घटी। लेकिन भीतर यह आदमी पुरा था। इस पर जोर देने के लिए दिगम्बरों ने कहा कि इस आदमी ने कभी शादी नहीं को । मगर उनसे भी जैसे-जैसे बात आगे वही, भूछ होती चली गई। वह तथ्य से इन्कार करने लगे। उनको भी ख्याल न रहा इस बात का कि तथ्य यह था कि शादी की थी। और मैं मानता हूँ कि यह बात भी अर्थपूर्ण है कि महावीर ने इन्कार नहीं किया शादी के लिए। असल में जो शादी के लिए आतुर हो वह, और जो शादी के लिए इन्कार करता है वह, दोनों स्त्रियों को अर्थ देते हैं। इन्कार करने वाला, भी अर्थ देता है, इन्कार करने वाला भी भय प्रकट करता है, इन्कार करने वाला भी प्लायन करता है। इन्कार करने वाला भी मानता है कि स्त्री कुछ है जो पास होगी, तो मैं कुछ और हो जाऊँगा। महावीर ने ना भी न की होगी इसलिए शादी हो गई होगी। ना कर

देते तो शादी दक सकती थी। लेकिन ना तक भी न की होगी। आदमी इतना पूरा था कि ना करने तक का उपाय न था। ठीक है। स्त्रो आती है तो आए, न आती है तो न आए। ये दोनों बातें अर्यहीन हैं। अन्य घटनाओं से भी लगता है कि यह बात सच रही होगी।

महाबीर ने आजा चाही है पिता से कि मैं संन्यासी हो जाऊँ। पिता ने कहा-मेरे रहते नहीं। मैं जब तक जीवित है तब तक तुम बात ही मत करना दुवारा। और महावीर चुप हो गए। अद्भुत आदमी रहा होगा। जिसको संन्यास लेना हो वह ऐसा काम करे कि आज्ञा माँगे ! पहली बात यह कि जिसको संन्यास लेना हो वह आज्ञा क्यों माँगे ? संन्यास का मतलब हो यह है कि मोह-बंधन तोड़ रहा है। संन्यास की भी आज्ञा माँगनी पड़ती है? जैसे कोई आत्महत्या करने की आज्ञा माँगे कि मैं आत्महत्या करना चाहता हूँ, आप **बाजा देते हों ? तो कौन आजा देगा ? संन्यास की कभी आजाएँ दी गई हैं,** संन्यास लिया जाता है। और महावीर ने आजा माँगी संन्यास की, कि मैं संन्यास ले लूँ। कौन पिता राजी होगा और महावीर जैसे बेटे का ? ऐसे बेटे हैं उनके, और पिता संन्यास के लिए राजी हो जाए? महावीर जैसे बेटे का कोई पिता राजी होगा संन्यास के लिए ? इन्कार किया होगा और कहा होगा कि मैं मर जाऊँ तब यह बात करना, यह बात ही मत करना मुझसे। और मजा यह है, घटना यह है कि यह छड़का तो बहुत अद्भुत है, यह चुप हो गया और फिर इसने बात ही न को । निश्चित ही संन्यास लेने या न लेने से कोई बुनियादी फर्क न पड़ता होगा इसको । इसलिए जोर भी नहीं है कोई कि ठाक है, नहीं भी हुआ तो भी चलेगा। पिता मर गए तो मरघट से छौटते वक्त अपने बड़े भाई से कहा कि मुझे आज्ञा दे दें। अब तो पिता चल बसे, मैं संन्यासी हो जाऊँ। बड़े भाई ने कहा तुम पागल हो गए हो। एक तो पिता के मरने का दुख और तुम अभी मुझे छोड़कर चले जाओ गे। और घर भी नहीं पहुँचे, वह भी अभी रास्ते पर । मुझसे यह बात कभी मत करना । तो बड़ी मजेदार घटना है कि महावीर ने फिर यह बात ही नहीं की । फिर वह घर में ही रहने लगे। लेकिन थोड़े ही दिनों में घर के लोगों को पता चला कि महावीर जैसे नहीं हैं। हैं घर में, और नहीं हैं। उनका होना न होने के बराबर है। न वे किसी मार्ग में आड़े आते हैं, न वे किसी की तरफ देखते हैं; न, कोई उन्हें देखे, इसकी आतुरता रहती है। वे ऐसे हैं जैसे उस बड़े भवन में अकेले हैं, जैसे कोई है ही नहीं। कोई उनसे पूछे, 'हाँ और ना' में जवाब माँगे तो भी नहीं देते । किसी पक्षः

और विपन्त में नहीं पड़ते। किसी वाद-विवाद में रस नहीं लेते। घर में क्या हो रहा है, नहीं हो रहा है, उन्हें कुछ प्रयोजन नहीं। अतिथि हो गए हैं। तो घर के लोगों को लगने लगा कि वह तो गए ही। सिर्फ शरीर रह गया है । तब घर के लोगों ने कहा कि शरीर को रोकना उचित नहीं। जो जा ही चुका है-हम इसे भी रोकने के भागीदार क्यों बनें ? तब घर के लोगों ने प्रार्थना की कि अब आपकी मर्जी हो तो आप संन्यास ले लें क्योंकि हमारी तरफ से तो लगता है संन्यास परा हो ही गया। आप घर में हैं या नहीं, बराबर हो गया। हम क्यों इस पाप के भागीदार हों कि आपको रोक लें? और महावीर चल पड़े। ऐसा जो व्यक्ति है उसने शादी के वक्त यह भी नहीं कहा होगा कि नहीं करनी है। क्योंकि नहीं करने में भी तोस्त्री को हम मूल्य देते हैं, दूसरे को मूल्य देते हैं, डरते हैं कि नहीं करनी है। शादी के बाद भी ऐसे रहा होगा जैसे कि शादी के पहले रहता था। कुछ फर्क ही न पड़ा होगा। इसलिए जिन्होंने गहरे देखा उन्होंने माना कि वह अविवाहित हैं। जैसा कि मैंने कहा कि जीसस की मां कूँवारी है और बेटे को जन्म दिया क्योंकि उसके कुँवारेपन में ही पैदा हो सकता है जीसस जैसा बेटा । महावीर जैसा व्यक्ति पति हो, कैसे हो सकला हुं ? यानी पति होने की जो घारण। है, उसे हम थोड़ा सोचें और समझें कि महावीर जैसा व्यक्ति पति कैसे हो सकता है ?

पित में पहले तो स्वामित्व है और जो व्यक्ति जड़ वस्तु पर भी स्वामित्व नहीं रखना चाहता वह किसी जीवित व्यक्ति पर स्वामित्व रखेगा, यह असम्भव है। यह कल्पना ही असम्भव है। यानी जो घन को भी नहीं कह सकता कि मैं इसका मालिक हूँ, वस्तु के साथ भी ऐसा दुव्यवहार नहीं कर सकता मालिक होने का, वह किसी जीवित स्त्री के साथ मालिक होने का दुव्यवहार कैसे करेगा? पित होना एक तरह का दुव्यवहार है, एक प्रभुत्व है, एक स्वामित्व है। महावीर पिता भी कैसे हो सकते हैं? हां, लड़की जन्मी हो, यह हो सकता है। पिता की कामना क्या है, यह भी हम ठीक से समझ लें।

पिता की कामना है, स्वयं को, स्वयं की देह को, स्वयं के अस्तित्व को दूसरे के माध्यम से आगे जारी रखना। पिता की कामना का अर्थ क्या है? आखिर कोई पिता होना क्यों चाहता है? कामना यह है कि मैं तो नहीं रहूँगा, कोई फिक्र नहीं। लेकिन मेरा अंग रहेगा, रहेगा और रहेगा। इसिलए बौझ पिता दुखी है, बौझ मौ दुखी है। दुख क्या है? दुख है खत्म हो गई एक रेखा—जहाँ हम समाप्त हो रहे हैं, जहाँ से हम में से कुछ भी नहीं बचेगा जीवित। जैसे एक

शाखा जिसमें आगे पत्ते आना बन्द हो गए। पिता की आकांक्षा क्या है ? पिता की आकांक्षा है कि चाहे यह शरीर मर जाए लेकिन इस शरीर का एक अंश फिर शरीर निर्मित कर लेगा और रहेगा। मैं जीऊँग दूसरों में। इसलिए बाप बेटे को बनाने के लिए इतना आतुर है। बेटे में बाप की महत्वाकांक्षा और अहंकार जीना चाहते हैं। बेटे के रूप में वे बने रहना चाहते हैं।

महावीर जैसे व्यक्ति को बने रहने की आकांक्षा का सवाल ही नहीं। न अहंकार है, न होने की तृष्णा। न होने का अनुभव करके लौटा हुआ आदमी है। जहाँ सब खो जाता है, वहाँ से लौटा हुआ आदमी है। तो इसको ख्याल हो सकता है कि पिता बनो ? हाँ यह हो सकता है लड़की पैदा हुई हो। इस बात को ठीक से समझे बिना गड़बड़ हो जाती है, कि नाई हो जाती है। जब लैंड़की पैदा हुई तो महावीर पिता हैं। ऐसा तथ्य पकड़ने वाले को दिखेगा। मगर जो सत्य को पकड़ने जाता है उसके लिए लड़की का होना न होना अप्रासंगिक है। हो सकता है महावीर की पत्नी, जो अपने को पत्नी मानती रही हो माँ भी बनना चाही हो, और माँ बन गई हो। लेकिन महावीर पिता नहीं बन पाएँ। और इसलिए एक घारा में जिन्होंने देखा, उन्होंने बिल्कुल इन्कार कर दिया और कहा कि आदमी ऐसा चा ही नहीं, यह बात ही झूठ है। लेकिन उन्होंने तथ्य को इन्कार किया और दूसरों ने तथ्य को पकड़ लिया। और सत्य को देखना बहुत मुक्किल होता है। तथ्य आवरण बन जाता है।

एक छोटी कहानी मुझे याद आती है। एक गाँव के बाहर एक नग्न मुनि ठहरा हुआ है। सम्राद्, की पित्नयाँ उसे मोजन कराने गाँव के बाहर जा रही हैं। नदी दूर पर है, कोई पुल नहीं, कोई नाव नहीं। वे अपने पित से, सम्राट् से पूछती हैं कि हम क्या करें? कैसे पार जाएँ? तो वे कहते हैं कि तुम नदी से जाकर कहना कि यदि मुनि जीवन भर के उपासे हों तो मार्ग मिल जाय। नदी मार्ग दे देगी अगर उस पार ठहरा हुआ वह मुनि जीवन भर का उपवास किया हुआ है। तो उन्होंने जाकर कहा है। और कहानी हैं कि नदी ने मार्ग दे दिया। वे बहुत बहुमूस्य मोजन बनाकर, स्वादिष्ट मिष्टान्न बनाकर ले गई—मुनि के सामने रखती हैं। मुनि उनकी सारी थालियाँ साफ कर गए हैं, कुछ भी नहीं बचा है। अब वे लौटने को हुई तब बड़ी चिन्तित हुई कि अभी तो नदी को कहकर हम लौट आई थीं कि मुनि अगर जीवन मर के उपासे हों तो—अब क्या करेंगी? मुनि से पूछती हैं कि अब हम क्या करें? अभी तो हम कह कर आ गई थीं कि आप जीवन भर के उपासे हैं; लेकिन

**अब** तो यह नहीं कह किती हैं। सामने हो भोजन कर लिया है। तो मुनि वे कहा कि इससे क्या फोर्क पड़ता है। तुम जाओ और नदीं से यही कही कि अगर मुनि जीवन भरे के उपासे हैं तो नदी राह दे दे। उन स्त्रिक्रों को बड़ी मुश्किल हो गई क्योंकि भोजन थोड़ा भी नहीं, बहुत ज्यादा, पूरा ही मुनि कर गए हैं, कुछ छोड़ा भी नहीं है पीछे और फिर भी कहते हैं उपासे हैं। बड़ी शंका में, बड़े सन्देह में उन्होंने नदी से जाकर कहा। खुद पर हैंसी आती है कि यह कैसे सम्भव है। लेकिन नदी ने फिर मार्ग दे दिया। तो वे लौटकर अपने पति से पछती हैं। जाते वक्त जो घटा वह बहुत छोटा चमत्कार या। <mark>छोट</mark>ते वक्त जो घटा है, उस चमत्कार का मुकाबला ही नहीं। <mark>जाते वक्त भी</mark> चमत्कार हुआ या कि नदी ने मार्ग दिया। लेकिन वह बहुत छोटा हो गया अब । वह मुनि जो कि सब खा गए और फिर उपवासे हैं! उनके पित ने कहा जो उपवास स्थायी ही है उसी के करने वाले को हम मुनि कहते हैं। भोजन से उपवास का कोई सम्बन्ध नहीं है। असल में भोजन करने की तृष्णा एक बात है और भोजन करने की जरूरत बिल्कुल दूसरी बात है। भोजन की तृष्णा भोजन न करो तो भी हो सकती है। भोजन करना और उसकी जरूरत विल्कुल दूसरी बात है। भोजन करो तो भी हो सकता है तृष्णा न हो। **खब** तकंगा छूट जाती है भ्रीर सिर्फ जरूरत रह जाती है शरीर की तो आदमी उपवासी है। जैसा मैंने सुबह कहा वह भीतर वास किए चला जाता है। शरीर की जरूरत है--सुन लेता है, कर देता है। इससे ल्यादा कोई प्रयोजन नहीं है। खुद कभी भी उसने भोजन नहीं किया है। तो अबर यह हो सकता है तो फिर महाबीर पिता नहीं होंगे, लड़की हो तो भी; पित नहीं होंगे अवर पत्नी हो तो भी। तथ्य अक्सर सत्य को डांक लेते हैं और इम सब तथ्यों को ही देख पाते हैं और हमारा ख्याल होता है कि तथ्य बड़े कीमतो हैं। और तथ्य के बहुत पहलू हो सकते हैं।

मैंने सुना है एक अदालत में एक मुकदमा चला। एक आदमी ने एक हत्या कर दी है। आंखों देखे गवाह ने कहा कि खुले आकास के नीचे यह हत्या की गई है। जब हत्या की गई, मैं मौजूद था। और आकाश में तारे थे। दूसरे आदमी ने कहा कि यह हत्या मकान के भीतर को गई है, मैं मौजूद था। चारों तरफ दीवार से बन्द परकोटा था। द्वार पर मैं खड़ा था। चारों तरफ दीवार से बन्द परकोटा था। द्वार पर मैं खड़ा था। चारों तरफ दीवार से बन्द परकोटा था। द्वार पर मैं खड़ा था। चारों तरफ दीवार से बन्द परकोटा था। द्वार पर मैं खड़ा था। चारों तरफ दोवार थी, मकान था जिसके भीतर हत्या की गई है। उस न्यायाचीश ने कहा कि मुझे बहुत मुश्किल में डाल दिया है तुमने क्योंकि एक कहता है

खुले आकाश के नीचे और दूसरा कहता है मकान हैं भीतर। एक तीसरे आंख वाले बवाह ने जिसने खुद देखा था कहा कि दोगों ही ठीक कहते हैं। मकान अधूरा बना था। अभी सिर्फ दीवार ही उठी थी ऊपर आकाश में तारे थें — छप्पर नहीं था मकान पर। और ये दोनों ही ठीक कहते हैं। आकाश में तारे थे और खुले आकाश के नीचे ही हत्या हुई। चारों तरफ दीवार थी और मकान था, वह भो सच है। जीवन बहुत जिटल है और एक ही तथ्य को हम बहुत तरह से देख सकते हैं और फिर दूसरी गहराई यह कि तथ्य करें। नहीं कि सत्य हो। सत्य कुछ और भी हो सकता है, तथ्य से विपरीत भी हो सकता है। लिकन चूंकि हम तथ्यों को ही जाते हैं और सत्यों से हमारा कोई सम्बन्ध नहीं, इसलिए अक्सर हम तथ्यों को पकड़ लेते हैं और तबू मुश्किल में पड़ जाते हैं और बहुत कि तन्त्र हैं जाती है।

जैनियों के एक वीर्थंकर हैं। श्वेताम्बर मानते हैं कि वह स्त्री है, दिगम्बर मानते हैं कि वह पुरुष है। ऐसा झगड़ा हो सकता है एक व्यक्ति के सम्बन्ध में। यह झगड़ा भी हो सकता है दो परम्पराओं में कि वह स्त्री है या पुरुष। अब यह तो बड़ी सीधी तथ्य को बाते हैं। इनमें भी झगड़ा हो सकता है। लेकिन तथ्य बड़ा झूठा बोल सकते हैं, और जब कभी सत्य के विपरात होता है तो कठिनाई पैदा हो जाती है। हो सकता है कि जिस तीर्थंकर के बारे में यह स्थाल है, वह स्त्री हा शरीर से। लेकिन तीर्थंकर हो हो नहीं सकता कोई व्यक्ति जब तक आक्रामक न हो, जब तक कि पुरुष-वृत्ति न हो, जब तक कि संघर्ष और संकल्प न हो। यह भी हो सकता है कि संघर्ष, संकल्प और आक्रमण ने पूरे व्यक्तित्व को बदल दिया हो। यह भी हो सकता है जब वह संन्यास लिया हो, स्त्री रहा हो, तो पुरुष हो गया हो। यानी मेरा, मतलब समझ लेना कि यह पूरा परिवर्तन भी सम्मव है।

ऐसा बभी रामकृष्ण के वक्त हुआ है। रामकृष्ण ने सारी साधनाएँ कीं, सब मार्गों से जाना चाहा कि वह मार्ग ले जा सकता है कि नहीं। तो उन्होंने ईसाइयों की, सूष्टियों की, वैष्णवों की, भक्ति-मार्गियों की, योगियों की, हठयोगियों की, सब तरह की साधनाएँ कीं, उससे उन्होंने एक सखी सम्प्रदाय की भी साधना की जिसमें व्यक्ति अपने को कृष्ण की स्त्री मान लेता है, परिपूर्ण भाव से सखी हो जाता है, गोपी बन जाता है, पुरुष भी हो तो भी। वह रात को कृष्ण की मूर्ति साथ लेकर सोता है पित की तरह, पत्नी होकर। रामकृष्ण ने समग्रभाव से स्वीकार कर लिया और कुछ महीनों तक उन्होंने स्त्रीभाव की कामना की।

बड़ी अद्भुत घटना घटी उनके साधना-काल में; उनकी आवाज बदल गई, स्त्री की सी आवाज हो गई। चाल बदल गई। वह स्त्रियों जैसे चलने लगे। उनके स्तन उमर आए और तब विवाहट हुई कि कहीं उनका पूरा शरीर तो रूपान्त्ररित नहीं हो जाएगा। कहीं उनका पूरा का पूरा लैंगिक रूपान्तरण न हो जाए। और उन्हें रोका उनके मित्रों ने, भक्तों ने। लेकिन वह उघर जा चुके थे। वह कहते थे कैसा पुरुष? कौन पुरुष? कौन रामकृष्ण? वह तो अब नहीं रहा। साधना पूरी हो जाने पर भी छः महीने तक उन पर स्त्री के चिह्न रहे। छः महीने तक उनको देखकर लोग हैरान हो जाते थे कि इनको क्या हो गया? अगर यह सम्भव है तो फिर अगर किसी ने उन्हें उन दिनों में देखा होगा तो वह लिख सकता है कि वह स्त्री थे।

अब मेरे अपने ज्ञान में ऐसा है कि वह व्यक्ति स्त्री ही रही होगी जब वह साधना के जगत में प्रविष्ट हुई लेकिन जो साधना चुनी वह पुरुष की साधना है। और उस साधना ने पुरा का पुरा रूपान्तरण किया होगा, न केवल व्यक्तित्व का बिल्क देह का भी । अब तो हम जानते हैं वैज्ञानिक ढंग से कि तीव मनोभावों से पूरी देह बदल सकती है। जिन्होंने तथ्य पकड़ा होगा उन्होंने देखा होगा कि वह स्त्री थी, तो स्त्री रही उनकी किताब में और जिन्होंने रूपान्तरण देखा होगा उनके लिए पुरुष हो गए। तथ्य को एकदम अन्धे की तरह पकड़ लेना खतरन।क है। सत्य पर नजर होनी चाहिए। तथ्य रोज बदल जाते हैं। यह तथ्य है कि आप पुरुष या स्त्रो हैं किन्तू यह सत्य नहीं है। विल्कुल सत्य नहीं है। सत्य वह है जो नहीं बदलता। पुरुष-स्त्री हो सकते हैं और स्त्री पुरुष हो सकती हैं। बहुत गहरे में कोई आदमी अलग-अलग नहीं होता। स्त्री भी होती है, भीतर पुरुष भी होता है, मात्रा में फर्क होता है। जिसको हम पुरुष कहते हैं, उसमें ६० प्रतिशत पुरुष और ४० प्रतिशत स्त्री होती है। इसको हम स्त्री कहते हैं वह ६० प्रतिशत स्त्री और ४० प्रतिशत पुरुष होता है। यह मात्रा वहुत कम भी हो सकती है। यह बहुत सीमान्त पर भी हो सकती है। यह ५१ प्रतिशत जैसी स्थिति में भी हो सकती है। और अब जरा फर्क भिन्न का, और रूपान्तरण हो जाएगा। दो प्रतिशत की बदलाहट और पुरा व्यक्ति बदल जाएगा। लेकिन मनुष्य जाति को हमेशा बाधा पड़ी है इस बात से कि उसने तथ्यों को एकदम बिल्कुल अंघों की तरह जकड़ कर पकड़ लिया है। और तथ्य बड़ा झूठ बोल सकते हैं।

महावीर के सम्बन्ध में भी बातें कहीं जाती हैं। अर्घ जैसे एक वर्ग मानता है कि वह वस्त्र पहने हुए थे, चाहे वह देवताओं का रिया हुआ वस्त्र हो, चाहे वह आंबों से न दिखाई पड़ने वाला वस्त्र हो। लेकिन वह वस्त्र पहने हुए हैं, नग्न नहीं हैं। और एक वर्ग मानता है कि वह बिल्कुल नग्न हैं, वस्त्र उन्होंने छोड दिए हैं। किसी प्रकार का वस्त्र उनके शरीर पर नहीं है। और ये दोनों बातें एक साथ सच हैं। वह बिल्कुल सच है कि महावीर ने वस्त्रछोड़ दिये थे। वह बिल्कुल नग्न हो गए लेकिन उनकी नग्नता भी ऐसी थी कि उसे ढाँकने के लिए बस्त्रों की जरूरत नहीं थी। अब हमें थोड़ा समझना जरूरी होगा। एक बादमी इस भाति वस्त्र पहन सकता है कि वह नंगा हो। एक बादमी इस भाँति वस्त्र पहन सकता है कि वह नग्नता को प्रकट करे। सच तो यह कि नंगा नहीं होता जितना वस्त्र उसे नंगा कर सकते हैं। जानवरों को देखकर हमें शायद ही स्थाल जाता हो कि वे नंगे हैं। लेकिन आदमी और स्त्रियाँ इस तरह के वस्त्र पहुन सकते हैं कि उनके वस्त्र पहुनने से तत्काल ह्याल आए उनके नंगेपन का। और आदमी ने ऐसे वस्त्र विकसित कर लिए हैं कि वह उसके शरीर को उघाड़ते हैं, टौकते नहीं। जो वस्त्र ढाँकता है उसे कौन पसन्द करता है ? जो व्यक्ति वस्त्र उघाड़ता है, इतना उवाड़ता है कि और उघाड़ने की इच्छा जगे, इतना नहीं उघाडता कि उघाडने की इच्छा मिट जाए, उघाड़ता है और उघाड़ने की इच्छा जायती है ऐसा व्यक्ति वस्त्र पहने हुए भी नंगा है। ठीक इससे उल्टा भी हो सकता है कि व्यक्ति नंगा खड़ा हो नया है और इतना उषाड़ा हुआ है कि उघाड़ने को कुछ नहीं बचा है; उघाड़ने की कोई इच्छा भी नहीं है उसको, उघाड़ने की कोई कामना भी नहीं है, कोई उघाड़ कर देखे यह आमन्त्रण भी नहीं है तो उसकी नग्नता भी वस्त्र बन जाती है। जब कोई वस्त्रों में नंगा हो सकता है तो कोई नग्नता में वस्त्रों में क्यों नहीं हो सकता ? महावीर बिल्कुल नग्न थे लेकिन उनकी नग्नता किसी को भी नग्नता जैसी नहीं लगी। इसिल्ड यह स्वाभाविक था कहानी का बन जाना कि जरूर वे कोई ऐसे वस्त्र भी पहने हुए हैं जो दिसाई नहीं पड़ते, जो देवताओं के दिए हैं, देवदूत के दिए हैं। देवताओं ने ऐसे वस्त्र दे दिए हैं उनको जो दिखाई भी नहीं पड़ते और फिर भी उनकी नग्नता दिखाई नहीं पड़ती । तो कहीं कोई अदृश्य वस्त्र उनको छिपाए हुए है । यह घारणा पैदा हो जाना बिल्कुल स्वाभाविक है। पर महावीर निपट नग्न हैं। असल में निपट नम्न आदमी ही नम्नता से मुक्त हो सकता है। वस्त्रों में ढके हुए आदमो की नग्नता से मुक्त होना बड़ा मुश्किल है क्योंकि वस्त्रों में जिसे वह

सकते हैं लेकिन अगर वहीं रुक गए तो सदा के लिए वहीं अटक सकते हैं। और हमारी आँखें तथ्यों को हो देखती हैं। असल में मैं पदार्शवादी उसको कहता है जो तथ्यों को ही देखता है।

. मेरी दृष्टि में मौतिकवाद का कोई मतलब नहीं है—जो तथ्यों को ही देखता है, जो कहता है इतना रहा तथ्य, बाकी सब झूठ है। यह तथ्य को गिना लेता है और कहता है कि इसके आगे कुछ भी नहीं है। लेकिन मजे की बात यह है कि तथ्य सत्य की सबसे बाहरी परिधि है, सबसे बाहरी परकोटा है। जो भी है उसके भीतर और जितने हम गहरे भीतर जाएँगे उतना तथ्य छूटता चला जाएगा और सत्य निकट आता जाएगा । इसीलिए सत्य को कहने की भाषा तथ्य की नहीं हो पाएगी। सत्य की कहने के लिए नई भाषा खोजनी पड़ेगी जो प्रतीकात्मक है। सत्य को तथ्य की भाषा में नहीं कहा जा सकता, कहें तो इतिहास बन जाता है। अब जैसे कि यह बात है कि महावीर कभी बुढ़े नहीं इए, न कोई दूसरा तीर्थंकर कभी बूढ़ा हुआ। न बुद्ध कभी बूढ़े हुए। न राम, न कुष्ण। इनकी कोई बुढ़ापे की मृति आपने कभी देखी कि ये वृढे हो गए हैं? तो क्या मामला है ? क्या ये लोग जबान ही रह गए ? जवानी के आगे नहीं गए ? बए तो जरूर होंगे। यह तो असम्भव है कि न गए हों। तथ्य यही होगा कि महाबीर को बुढ़ा होना पड़ेया, बुढ़े हुए होंगे। जब मरना पड़ता है तो बुढ़ा होना पड़ेगा। लेकिन सत्य यह कहता है कि वह आदमी कभी बूढ़ा नहीं हुआ होगा। जो उसने पा लिया है, वह इतना युवा है, वह इतना सदा यौवन है कि वहाँ कैसा बुढ़ापा ? जिन लोगों, ने तक्य पर जोर दिया होगा वे महावीर की बुढी मृति अंकन भी करते। लेकिन सत्य पर जिन्होंने आंख रखी तो फिर गाया (मिथ) बनानी पड़ी कि महावीर कभी बूढ़े नहीं होते।

अब कभी आपने घ्यान दिया कि ये कोई भी तीर्थं कर कभी बूढ़े नहीं हुए । यह युवा होने की सम्भावना कहाँ है ? तथ्य में तो नहीं है, इतिहास में तो नहीं है लेकिन गाथा (मिथ) में है । इसीलिए मैं कहता हूँ कि इतिहास से ज्यादा गहरी घुस जाती है माइथोलॉजी (गाथाशास्त्र) । उसकी पकड़ ज्यादा गहरी है । लेकिन उसको कहने के लिए तथ्य छोड़ देने पड़ते हैं और कहानी गढ़नी पड़ती है कि नहीं, नहीं, कृष्ण कभी बूढ़े नहीं होते । बच्चे होते, जवान होते हैं, बस फिर ठहर जाते हैं, फिर बूढ़े नहीं होते । असल में जो बित्त सदा नया है और जो बित्त सत्य को जान गया है, वह कैसे वृद्ध होगा ? वह कैसे सीण होगा ? वह चीण होता हो नहीं । वह सदा के लिए उस हरियाली को पा गया है जो अब

कहीं नहीं मिलती। इसिलए युवा होने तक तो यात्रा है उसकी। जब तक िक वह सत्य पाकर युवा नहीं हो गया तब तक वह बच्चा होता है, बड़ा होता है। जैसे वह पहुँच गया उस √बिन्दु पर जहां सत्य पा लिया जाता है, जो सदा जवान है, जो कभी बूढ़ा नहीं होता वैसे ही फिर उसकी यात्रा रक जाती है। शरीर की तो नहीं रुक सकती, शरीर तो बूढ़ा होगा और मरेगा। लेकिन हम उस तथ्य को इन्कार कर देते हैं और कह देते हैं कि वह तथ्य झूठ है, उसका कोई मतलब नहीं। वह आदमी भीतर जवान है, वह जवान ही रह गया है। वह अब कभी बूढ़ा नहीं होगा।

इसलिए बहुत से इन अद्भुत लोगों की मृत्यु का कोई उल्लेख नहीं है कि वे मरे कब। वह उल्लेख इसलिए नहीं है कि जन्म तक तो बात ठीक है; मरना उसका होता नहीं। तथ्य में तो वे मरे। इसलिए जैसे-जैसे दुनिया व्यादा ताम होती बई वैसे-वैसे हमारे पास रिकार्ड उपलब्ध होने लगा। जैसे महाबीर का रिकार्ड है हमारे पास कि वह कब मरे। लेकिन ऋषभ का नहीं है रिकार्ड उपलब्ध । दुनिया और भी मिथ के ज्यादा करीब थी । अभी लोग तच्य पर जोर ही नहीं दे रहे थे। राम का कोई रिकार्ड नहीं है कि वह कव मरे। इसका कारण यह नहीं कि वह नहीं मरे होंगे। जिन्होंने सारी जिन्दगी की कहानी लिखी, वे एक बात पर चुक गए जो कि बड़ी भारी घटना रही होगी मरने की। यानी जन्म का सब ब्यौरा लिखते हैं. बचपन का ब्यौरा लिखते हैं, विवाह है. लडाई है, झगड़ा है, सब आता है, सब जाता है। सिर्फ एक बात चुक जाती 🖁 कि आदमी गए कब ? नहीं, मिथ उसकी इन्कार कर देते हैं। वह कहते हैं ऐसा आदमी मरता नहीं। ऐसा आदमी परम जीवन को उपलब्ध हो जाता है। इसलिए मृत्यु की बात ही मत लिखो। इसलिए इस मुल्क में हम जन्मदिन मनाते हैं। पश्चिम में मृत्युदिन । पश्चिम में जो मरने का दिन है वह बड़ी कीमत रखता है। और उसका कारण है क्योंकि हम जन्म को स्वीकार करते हैं। हम मृत्यु को इन्कार ही कर देते हैं। पश्चिम में जन्म जितना स्वीकृत है, मृत्यु उससे ज्यादा स्वीकृत है क्योंकि जन्म तो पहले हो चुका है, मृत्यु तो बाद में हुई है। जो बाद में हुआ है ज्यादा ताजा है, ज्यादा कीमती है। जन्मदिन की ही बात किए चले जाते हैं और उसका कारण है कि हम जन्म को तो मानते हैं मृत्यू को नहीं । जीवन है; मृत्यु नहीं ।

ये सारे तम्य अगर तथ्य की तरह पकड़े जाएँ तो कठिनाई हो जाती है। लेकिन अयर हम इनकी गहराई में उतर जाएँ और इनके मिथ की जो गुप्त भाषा है उसे खोल दें तो बड़े रहस्य के पर्दे उठने लगते हैं। जैसे अब गांधी की हमने मरणितिय मनानी शुरू की है। वह पश्चिम की नकल है। अगर महावीर जैसे व्यक्ति का हम मृत्युदिन मनाते भी हैं तो उसे मृत्यु (दवस हम नहीं कहते हैं। उसे )नर्वाण दिवस कहते हैं। मरता नहीं, वह सिर्फ निर्वाण को उपलब्ध हो जाता है। उसको भी मृत्युदिवस नहीं कहते हैं। उसको भी कहेंगे निर्वाणदिवस ।

तथ्यों ने ऐसी व्यर्थ की बातों में उलझा दिया है कि जिसका हिसाब लगाना मृश्किल है और उनके समक्ष वे लोग जो निरंतर सत्य पर जोर देते रहे हैं आज इस तरह हारे हुए खड़े हैं और वे हारे इसलिए खड़े हैं कि वे खुद ही तथ्य से हार गए हैं और उनको भी लग रहा है कि कोई बड़ी भूल-चूक हो गई है। मेरी दृष्टि में तथ्यों का भी मूल्य है अगर वे सत्यों को बता पाएँ, अन्यथा जूनका कोई मूल्य नहीं है। शाश्वत की तरफ इनसे इशारा हो जाए तो ठीक है अन्यथा कोई भी मूल्य नहीं है। मील के पत्थर हैं जो हमें कहते हैं आगे चलो लेकिन कुछ नासमझ लोग मील के पत्थरों को पकड़कर एक जाते हैं। मील के पत्थरों का क्या मूल्य है सिवाय कि वे कहें कि और आगे और आगे। तथ्य भी मील के पत्थर्रों का क्या मूल्य है सिवाय कि वे कहें कि और आगे और आगे। तथ्य भी मील के पत्थर् हैं सत्य की यात्रा में और इसलिए अगर महावीर के जीवन की प्रारंभिक सारी घटनाओं को उनकी गहराई में—उनकी खाल को छोड़कर उनके सार को पकड़ लिया जाए तो ही महावीर का उद्घाटन होगा और तो ही बाद में महावीर क्या हो पाते हैं यह समझ पायेंगे, और उसको समझने को दृष्टि मिल सकती है।

४ .प्रश्नोत्तर-प्रवचन

प्रश्नः यदि तीर्षं क्रूर पहले जन्म में ही कृतकृत्य हो चुके हैं और केवल करणावश संसार में आते हैं तो फिर वे केवल एक ही बार क्यों आते हैं? बारम्बार क्यों नहीं आते? इस प्रकार तो उन्हें अब भी संसार में ही होना चाहिए था। और जो वे करणावश आते हैं सो क्या अपनी इच्छा से आते हैं या उनका यह आना स्वाभाविक होता है?

उत्तर : यह बात बहुत महत्त्वपूर्ण है मेरी दृष्टि में । जिसके जीवन का कार्य पूरा हो चुका है वह ज्यादा से ज्यादा एक ही बार वापिस लौट सकता है । वापिस लौटने का कारण है जैसे कोई आदमी साइकिल चलाता हो, पैडल चलाना बन्द करदे तो पिछले वेग से साइकिल थोड़ो देर बिना पैडल चलाए आगे जा सकती है । लेकिन बहुत देर तक नहीं । इसी तरह जब एक व्यक्ति का जीवन-कार्य पूरा हो चुका है तो उसके अनेक जीवन की वासमाओं ने जो वेग दिया है, गित दी है वह ज्यादा से ज्यादा उसे एक बार और लौटने का अवसर दे सकती है । इससे ज्यादा नहीं । जैसे पैडल बन्द कर दिए हैं तो भी साइकिल थोड़ी दूर तक चलती जा सकती है लेकिन बहुत दूर तक नहीं । और यह भिन्न-भिन्न समय की अवधि होगी क्योंकि पिछले जीवन की कितनी गित और कितनी शिक्त चलाने की शेष रह गई है, प्रत्येक का अलग-अलग होगा । इसलिए बहुत बार ऐसा हो सकता है कि कोई करणा से लौटना चाहे और न लौट सके।

दूसरा प्रश्न भी विचारणीय है। क्या, तीर्थंकर अपनी मर्जी से लौटते हैं? हां, लौटते तो वे अपनी मर्जी से हैं लेकिन ऐसा जरूरी नहीं है कि सिर्फ मर्जी से ही लौटें। अगर थोड़ी शक्ति शेष रह गई है तो मर्जी सार्थंक हो जाएगी। अगर शक्ति शेष नहीं रह गई है तो मर्जी निर्यंक हो जाएगी। उस स्थिति में करणा

दूसरा रूप ले सकती है लेकिन लीट नहीं सकती है। और यह भी समझ लेना चिंत है जैसा कि मैंने कहा कि साइकिल चलाते वक्त पैडल बन्द हो जाए; जिस दिन ब्रसना क्षीण हो गई उस दिन पैडल चलना बन्द हो गए। लेकिन, चाक थोड़ो दूर और चल जाएँगे, अपनी हो मर्जी से। अगर वह व्यक्ति साइकिल से नीचे उतर जाना चाहे तो उसे कोई रोकने वाला नहीं है। वह अपनी ही मर्जी से अब भी बैठा हुआ है। पैडल चलाना बंद कर दिया है; वासना क्षीण हो गई. है। लेकिन अब भी देह के वाहन का वह उपयोग करता है थोड़ी दूर तक। लिंकन ऐसा भी हो सकता है कि अब देह के वाहन को चलाने की कोई शक्ति शेष ही न बची हो। अक्सर इसलिए ऐसा हो जाता है कि इस तरह की आत्माओं का दूसरे जन्मों का जीवन अस्ति क्षीण होता है। शंकराचार्य जैसे व्यक्ति जो तीग-पैतीस साल ही जी पाते हैं, इसका कोई और कारण नहीं है। वेग बहुत कम है। अक्सर इस तरह की आत्माओं का जीवन अत्यल्प होता है। जैसे जीसस क्राइस्ट हैं-अत्यल्प जीवन मालूम होता है। यह जो अत्यल्प जीवन है वह इसी कारण है। और कोई कारण नहीं। वेग ही इतना है। अपनी ही मर्जी से लौट सकते हैं, न लौटना चाहे तो कोई लौटाने वाला नहीं है। लेकिन लौटना चाहें तो अगर शक्ति शेष है तो ही लीट सकते हैं। फिर मैंने कहा कि करुणा से कोई नहीं रोक सकता है। शरीर नहीं उपलब्ध होगा। तब दोहरी बातें हो सकती हैं। यातो वैसाव्यक्ति किसी दूसरे के शरीर का उपयोग करे जैसा कि मस्तली शोसाल ने किया।

यह बात भी महावीर के सन्दर्भ में है, इसलिए समझ लेना उचित है। कहानियां कहती हैं—मधली गोसाल बहुत वर्षों तक महावीर के साथ रहा। फिर उसने साथ छोड़ दिवा। फिर वह महावीर के विरोध में स्वतन्त्र विचारक की हैसियत से खड़ा हुआ। लेकिन जब महावीर ने शिष्यों को कहा कि मखली गोसाल तो मेरा शिष्य रह चुका है, मेरे साथ रहा है तो उसने स्पष्ट इन्कार किया। उसने कहा बहु मखली गोसाल जो आपके साथ था मर चुका है। यह तो में एक बिल्कुल ही दूबरी बात्मा हूँ, उसके शरीर का उपयोग कर रहा हूँ। मैं वह अपित नहीं हूँ। साधारणतबा महावीर के अनुयायी समझते रहे हैं कि यह झूठा है। पर यह झूठा नहीं है। यह बात बिल्कुल ही सच है। मखली गोसाल नाम का जो अपिक महाबीर के ताथ रहा था, वह अतिसाधारण अपित था। किन्हीं कारणों से असमय में उसकी मृत्यु हुई और उसकी देह का उपयोग दूसरी स्वतन्त्र चैतना ने किया जो तीर्षंकर को ही हैसीयत की थी। लेकिन अपना

चारीर उपलब्ध करने में असमर्थ थी तो उसने मसली गोसाल के घारीर का उपयोग किया। और इसीलिए इस ब्यक्ति का, जो अभी नया ब्यक्ति बना, पुराने चारीर में मसली गोसाल के, महावीर से कोई मेल नहीं हो सका। यह एक बिल्कुल स्वतन्त्र चेतना थी जिसका अलग अपना काम था और अपना काम किया उसने। इसलिए मसली गोसाल भी तीर्थंकर होने का एक दावेदार था।

उस युग में अकेले महाबीर या बुद्ध ही नहीं थे, मसली गोसाल था, अजित-केश कम्बल था, संजय वेल हिपुत्त था, प्रबुद्ध कात्यायन था, पूर्ण काश्यप था— ये सबके सब तीर्यंकर की हैसियत के लोग थे। लेकिन सब अलग-अलग परम्पराओं के तीर्यंकर थे। उनमें से सिर्फ दो की परम्पराएँ पीछे जेष रह गई, एक महाबोर की, एक बुद्ध की। बाको सब परम्पराएँ खो गईं। एक रास्ता तो यह है कि वैसा व्यक्ति प्रतीक्षा करे असमय में किसी के शरीर छूट जाने की और उसमें प्रवेश कर जाए। एक यह उपाय है जिसका कई बार प्रयोग किया गया है। दूसरा उपाय यह है कि वह व्यक्ति अशरीर ही रहकर थोड़े से सम्बन्ध स्थापित करे और अपनी करुणा का उपयोग करे। उसका भी उपयोग किया गया है। कुछ चेतनाओं ने अशरीर हालत से संदेश भेजे हैं, सम्बन्ध स्थापित किए हैं।

और जो कल बात छट गई थी वह यह कि मृतियों का सबसे पहला प्रयोग पुजा के लिए नहीं किया गया है। उसका तो पूरा विज्ञान है। मूर्ति का सबसे पहला प्रयोग अशरीरी आत्माओं से सम्पर्क स्थापित करने के लिए किया गया है। जैसे महावीर की मृति है। इस मृति पर अगर कोई बहुत देर तक चित्त एकाप्र करे और फिर आंख बंद कर ले तो मृद्धि का निगेटिव आंख में रह जाएगा। जैसे कि हम दरवाजे पर बहुत देर तक देखते रहें और आँख बंद कर लें तो दरवाजे का एक निगेटिव, जैसा कि कैमरे को फिल्म पर जाता है, आंख पर रह जाएगा। उस निगेटिव पर भी अगर घ्यान केन्द्रित किया जाय तो उसके बहुत गहरे परिणाम हैं। महावीर की मर्ति, बुद्ध की मृति का जो पहला प्रयोग है, वह उन लोगों ने किया है जो अशरीर आत्माओं से सम्बन्ध स्थापित करना चाहते हैं। महावीर की मूर्ति पर अगर घ्यान एकाग्र किया और फिर आंख बंद कर ली और निरन्तर अभ्यास से निगेटिव स्पष्ट बनने लगा तो वह जो निगेटिव है. महावीर की अशरीरी आत्मा से सम्बन्धित होने का मार्ग बन जाता है और उस द्वार से अशरीरी आत्माएँ भी सम्बन्ध स्थापित कर' सकती हैं। यह अनन्त काल तक हो सकता है, इसमें कोई बाधा नहीं है। तो मूर्ति, पूजा के लिए नहीं है, एक डिवाइस है, बड़ी गहरो डिवाइस जिसके माध्यम से, जिनके शरीर स्रो गए हैं

और जो शरीर ग्रहण नहीं कर सकते हैं, उनमें एक खिड़की खोछी जा सकती है, उनसे एक सम्बन्घ स्थापित किया जा सकता है | फिर रास्ता यह है कि अशरीरी आत्माओं से कोई सम्बन्ध खोजा जा सके / अशरीरी आत्माएँ भी सम्बन्ध खोजने की कोशिश करती हैं। करुणा फिर यह मार्ग ले सकती है और आज भी जगत् में ऐसी चेतनाएँ हैं जो इन मार्गों का उपयोग कर रही हैं। थियोसोंकी का सारा का सारा जो विकास हुआ है वह अशरीरी आत्माओं के द्वारा मेजे गए संदेशों पर निर्भर है। थियोसॉफी का पूरा केन्द्र इस जगतु में पहली बार बहुत व्यवस्थित रूप से बलावेट्स्की अल्काट, ऐनीबीसेन्ट, लीडबीटर इन चार लोगों की पहली दफा अशरीरी आत्माओं से संदेश उपलब्ध करने की अद्भुत चेष्टा पर आधारित है। और जो संदेश उपलब्ध हुए हैं, वे बहुत हैरानी के हैं। संदेश कभी भी उपलब्ध हो सकते हैं। क्योंकि अशरीरी चेतना कभी भी नहीं खोती । लेकिन शरीरी आत्मा तब तक आसानी से उस अशरीरी चेतना से सम्बन्ध स्थापित कर लेगी जब तक करुणावश वह भी सम्बन्ध स्थापित करने को उत्सूक है। धीरे-धीरे करुणा भी क्षीण हो जाती है। करुणा अन्तिम बासना है। जब सब वासुनाएँ चोण हो जाती हैं, करुणा ही सिर्फ रह जाती है। लेकिन अन्त में करुणा भी क्षीण हो जाती है। इसलिए पुराने शिचक घीरे-धीरे खो जाते हैं। करुणा भी जब क्षीण हो जाती है तब उनसे सम्बन्ध स्थापित करना अति कठिन हो जाता है। उनकी करुणा शेष रहे तब तक सम्बन्ध स्थापित करना सरल है। क्योंकि वे भी आतूर थे। जब उनकी करुणा क्षीण हो गई, अन्तिम वासना गिर गई तब फिर सम्बन्ध स्थापित करना निरन्तर कठिन होता चला जाता है। जैसे कुछ शिक्षकों से अब सम्बन्ध स्थापित करना करीब-करीब कठिन हो गया है। महाबीर से सम्बन्ध स्थापित करना अब भी सम्भव है। लेकिन उसके पहले के तेईस तीर्थंकरों में से किसी से भी सन्बन्ध स्थापित नहीं किया जा सकता और इसलिए महावीर कीमती हो गए और तेईस एकदम से गैर कीमती हो गए। इसका बुनियादी कारण यह है कि अब उन तेईस तीर्थंकरों से कोई सम्बन्ध स्यापित नहीं किया जा सकता है, किसी तरह का भी।

प्रश्न : इसका अर्थ यह हुआ कि ये जो मोक्ष के बारे में कहा जाता है, आत्मा चली गई है और सारे जगत् में लीन हो गई है, फिर उस आत्मा से कैसे सम्बन्ध स्थापित हो ?\*

उत्तर: इसको थोड़ा समझना पड़ेगा— इसे थोड़ा समझना पड़ेगा। मैं पूरी बात कह लूँ फिर आप समझ जाएँगे। तेईस तीर्थंकर एकदम गैर ऐतिहासिक हो गए मालूम पड़ते हैं। उनके गैर ऐतिहासिक हो जाने का और कोई कारण नहीं है। वे बिल्कुल ऐतिहासिक व्यक्ति थे; लेकिन आध्यारिमक लोक में उनके अन्तिम सम्बन्ध का सूत्र भी चीश हो जाने के कारण अब उनसे कोई सम्बन्ध स्थापित नहीं किया जा सकता। महाबीर से अभी भी सम्बन्ध स्थापित हो सकता हैं और इंसीलिए महाबीर अन्तिम होते हुए सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण हो गए उस धारा में । बुद्ध से अभी भी सम्बन्ध स्थापित किया जा सकता है। जीसस से अभी भी सम्बन्ध स्थापित किया जा सकता है। जीसस से अभी भी सम्बन्ध स्थापित किया जा सकता है। हमें अवाई हजार वर्ष बहुत लम्बे मालूम पड़ते हैं क्योंकि हमारा कालमान बहुत छोटा है। शरीर से छूट जाने पर बढ़ाई हजार वर्ष ऐसे हैं जैसे क्षण गुजरा हो। मुहम्मद से अभी भी सम्बन्ध स्थापित हो सकता है।

इनिलए जिन परम्पराओं के शिक्षकों से अभी सम्बन्ध स्थापित हो सकता है, वे फैलती-फूलती हैं। जिन परम्पराओं के शिक्षकों से अब कोई सम्बन्ध स्थापित नहीं हो सकता वह एकदम सूखकर नष्ट हो जाती हैं। किन्तु उनका मूल स्थापित नहीं हो सकता वह एकदम सूखकर नष्ट हो जाती हैं। किन्तु उनका मूल स्थापित नहीं हो सकता वह एकदम सूखकर नष्ट हो जाती हैं। किन्तु उनका मूल स्थापित नहीं हुए मालूम पड़ते हैं, पुराने शिक्षक हारते हुए मालूम पड़ते हैं। अब यह बड़ी हैरानी की बात है कि महावीर से पहले तेई सवें तीर्थंकर को ज्यादा वक्त नहीं हुआ, अढ़ाई सौ, वर्ष का ही फासला है लेकिन उस तीर्थंकर से भी सम्बन्ध स्थापित करना मुश्किल हो गया है। इसलिए उस तीर्थंकर के निकट जाने वालों को महाबीर के पास आ जाना पड़ा। लेकिन एक बुनियादी विरोध भीतर छूट गया जिसने पीछे परम्पराओं को दो खंडों में तोड़ने में हाथ बटाया। क्योंकि मूलतः जो शिक्षक पार्श्व से सम्बन्धित थे उनका प्रेम, उनका समर्पण और उनका द्वार पार्श्व के प्रति खुला था। लेकिन, चूँकि पार्श्व खो गए बहुत जल्दी और उनसे कोई सम्बन्ध स्थापित करना सम्भव न हुआ इसलिए महावीर के पास वे आए। लेकिन उनका मन, उनका धन, उनका व्यक्तित्व पार्श्व के अनुकूल था। इसलिए दो धाराएँ फीरन टूटनी शुरू हो गई। वह आ गए पास लेकिन भेद रहे।

किसी ने पूछा है कि एक ही समय में दो तीर्थं कर क्यों नहीं होते। एक परम्परा में, एक ही समय में दो तीर्थं कर नहीं होते। इसका कारण यह है कि अगर एक तीर्थं कर काम कर रहा है उस परम्परा का तो दूसरा तत्काल विलीन हो जाता है। उसकी कोई जरूरत नहीं, होती। जैसे एक ही कचा में, एक ही समय में दो शिक्षकों की कोई जरूरत नहीं, होती। उससे सिर्फ बाषा ही पैदा होगी और कुछ भी न होगा। एक उपद्रव ही होगा कि एक ही कक्षा में दो चार विकास एक ही पीरियड में उपस्थित हो जाएँ। उसकी बजह से सिर्फ संवर्ष

फैलेगा। एक शिक्षक पर्यात होता है। एक शिक्षक यदि काम कर रहा है तो दूसरा शिक्षक अगर होने की स्थिति में भी है तो भी, नहीं होता। उसकी कोई जकरत नहीं होती। करुणा पीछे भी काम कर सकती है। और पीछे भी सम्बन्ध स्थापित किए जा सकते हैं।

चीन के हाथ में तिम्बत के चले जाने से जो बड़े से बड़ा नुकसान हुआ वह भौतिक अर्थों में नहीं नापा जा सकता। सबसे बड़ा नुकसान यह हुआ है कि बुद्ध से तिब्बत के लामाओं का प्रति वर्ष एक दिन निकट समार्क स्थापित होता रहाया। उस परम्पराको घात पहुँच गया। प्रतिवर्ष बुढपूर्णिमाके दिन पाँच सौ विशिष्ट निक्षु और लामा एक विशेष पर्वत पर मानसरोवर के निकट उपस्थित होते थे। यह अत्यन्त गुप्त व्यवस्था थी। ठीक पूर्णिमा की रात, ठीक समय पर बुद का साक्षात्कार पाँच सौ व्यक्तियों को निरन्तर हजारों वर्षों से होता रहा। और इसलिए तिम्बत का बौद्ध भिक्षु जितना जीवन्त, जितना गहरा था उतना दुनिया का कोई बौद्ध भिक्षु नहीं या क्योंकि और किसी के जीवित सम्पर्क नहीं थे बुद्ध से । एक वर्ष की शर्त ृरी होती रही थी निरन्तर बुद्ध पूर्णिमा के दिन और इन दिनों को मनाने का कारण भी यह है कि इन दिनों का सम्पर्क आसानी से स्थापित हो सकता है। वे दिन उस चेतना की स्मृति में भी महत्त्वपूर्ण दिन हैं। और उन महस्वपूर्ण दिनों में ज्यादा करुणा विगलित हो सकती हैं और बह भी आतुर हो सकती है कि किसी बारा से सम्बन्धित हो जाए। ऐसा नहीं कि ठीक पाँच सी भिक्षुओं के समक्ष बुद्ध अपने पूरे रूप में ही प्रकट होते रहे। किन्तु मंह भी सम्भव है। क्योंकि हमारा यह शरीर गिर जाता है इससे ही ऐसा मत मान लेना कि हमारे सब शरीर होने की सम्भावना मिट जाती है। सुक्षम शरीर कभी भी रूपाकार ले सकता है। और अगर बहुत से लोग आकांचा करें तो सूक्ष्म शरीर के रूपाकार लेने में कोई किठनाई नहीं। ऐसा होगा सूक्ष्म शरीर कि अगर तलवार उसमें से निकालो तो तलवार निकल जाएगी कुछ कटेगा नहीं। अस्यन्त सूक्ष्म अणुओं का बना हुआ शरीर होगा। मनो-अणुओं का ही कहना चाहिए। अब तक विज्ञान पहुँच सका है जिन अणुओं तक वे भौतिक अणु हैं। लेकिन जिन्होंने सूक्ष्म आन्तरिक जीवन में खोज की है उन्होंने उन अणुओं की भी खबर दी है जिन्हें मनो-अणु कहूना चाहिए--'मनो अणुओं' की भी एक बेह है। यह मनोकाया जैसी चीज भी है। अगर बहुत लोग आकांक्षा से और एकाप्रवित्त होकर प्रार्थना करें और करुणा शेष रह गई हो किसी चेतना में जो करीर नहीं पकड़ सकती है तो वह 'मनोदेह' में प्रकट हो सकती है।

सब मूर्तिया बहुत गहरे में उस 'मनोदेह' को प्रकट करने की एक उपाय मात्र हैं। सब प्रार्थनाएँ, सब आकांचाएँ उस चेतना को विगलित करने के उपाय मात्र हैं कि उससे किसी तरह का सम्बन्ध स्थापित हो सके। और यह ,बहुत रहस्यवादी प्रयोग की बात है। इसलिए मन्दिर, मस्जिद में जो अब हो रहा है वह तो सब कचरा लेकिन जो व्यवस्था है पीछे वह बड़ी अर्थपूर्ण है। उस अर्थपूर्ण व्यवस्था का उपयोग जो जानते हैं वे करते ही रहे हैं और आज भी करते हैं। चीण होती जाती है निरन्तर वह सम्भावना, यानी ख्याल ही मिटते जाते हैं कि हम क्या करें ? ऐसा ही है जैसे कि समझें कि तीसरा महायुद्ध हो जाए, दुनिया खत्म हो जाए, कुछ लोग बच जाएँ और हमारा यह बिजली का पंखा उनको मिल जाए। तो वे अतीत संस्मरण की तरह उसे रखे रहेंगे कि पता नहीं यह किस काम का था। लेकिन यह कुछ भी समझ में न आ सके कि यह हवा करता रहा होगा। क्योंकि न उसके पास बिजली का ज्ञान रह जाए, न उसके पास प्लग का ज्ञान रह जाए, न इस पंखे की आन्तरिक व्यवस्था को समझने की उनकी अक्ल रह जाए; तो हो सकता है, वह अपने म्यूजियम में इस पंखें को रख लें, तार को रख लें, रेल के इंजन को संभाल कर रख लें; हो सकता है कि पूजा भी करने लगें, अतीत के स्मृतिशेष चिन्हों के स्मरण की तरह। लेकिन यह कोई पता न होगा कि रेल का इंजन हजारों लोगों को खींच कर भी ले जाता रहा होगा क्योंकि न पटरियां बचें, न इंजिनियरिंग शास्त्र बचें. न कोई सबर देने वाला बचे कि कैसे चलता होगा? कैसे क्या होता होगा? क्यों कि कोई भी व्यवस्था हजारों विशेषज्ञों पर-निर्भर करती है। हो भी सकता है कि एक आदमी ऐसा बच जाए जो कहे कि मैं रेल में बैठा वा और यह इंजन रेल के डिब्बे खींचने का काम करताथा। लेकिन, लोग उससे कहें कि तुप चलाकर बता दो तो वह कहे मैं सिर्फ बैठा था, मैं चलाकर नहीं बता सकता। बाकी मुझे इतना पक्का स्मरण है कि मैं इस गाड़ी में बैठा था, इसमें हजारों लोग बैठते थे और यह गाड़ी एक गाँव से दूसरे गाँव जाती थी। मगर मैं चलाकर नहीं बता सकता; लेकिन मैं बैठा था इतना पक्का है। और यह बैठने वाला चिल्लाता रहे और किताबें भी लिखे कि यह रेल का इंजन है, इसमें लोग बैठते थे, चलाते थे लेकिन कोई उसकी सुनेगा नहीं क्योंकि यह चलाकर नहीं बता सकेगा। तो हर दिशा में, बाह्य या आन्तरिक हैजारों उपाय खोजे जाते हैं। लेकिन कभी-कभी आमुल सम्यताएँ नष्ट हो जाती हैं, खो जाती हैं अन्यकार में अगर उनके विशेषज्ञ स्रो जाएँ। हजार कारण होते हैं स्रो जाने के। आज

मन्दिर और मस्जिद बने हुए हैं। तन्त्र, मन्त्र, यन्त्र सब बचे हुए हैं बहुत, बहुत रूपों में लेकिन कुछ उनका मतलब नहीं है। क्योंकि उनसे क्या हो सकता था इसका कुछ पता नहीं। वह कैसे हो सकता था इसका भी कुछ पता नहीं। और तब-जैसे रेल के इंजन की पूजा करे कोई आगे भविष्य में जाकर, ऐसा हम मूर्तियों की पूजा कर रहे हैं। ही, कुछ लोगों की स्मृति रह गई थी कि कुछ होता था, उनके पीछेवालों को भी वह कह गए हैं कि कुछ होता था, वह आज भी मन्दिर के घेरे में उनकी सुरक्षा के लिए खड़े हुए हैं। क्योंकि उनके पास कुछ भी बताने को नहीं है कि क्या होता था, क्या हो सकता था— वह करके कुछ भी नहीं बता सकते।

चेतनाएँ जैसे ही मुक्त होती हैं, मुक्ति के पहले सारी बासनाएँ समाप्त हो जाती हैं। इसको थोड़ा ठीक से समझ लेना चाहिए। मुक्ति होती ही उस चेतना की है जिसकी सारी वासनाएँ समाप्त हो गई हैं। लेकिन अगर सारी वासनाएँ समाप्त हो जाएँ तो अमुक्त स्थिति और मुक्त स्थिति के बीच सेतु क्या होगा? दोनों को जोड़ता कौन होगा ? वह आत्मा तो अपने को पहचान ही नहीं सकेगी क्योंकि उसने अपने को वासना में ही जाना था। और अगर सारी वासनाएँ एक क्षण में समास हो जाएँ और दूसरे क्षण कोई वासना न रह जाए तब वह आत्मा अपने को पहचान ही नहीं सकेगी कि मैं वही हूँ। इसलिए जब सारी वासनाएँ समाप्त हो जाती हैं तब सिर्फ सेतु की तरह एक वासना शेष रह जाती है जिसको में करुणा कह रहा हूँ, वही शेष रह जाती है। यही उसका पुराने जगत् से एक मात्र सेतु होता है। अमुक्त आत्मा और मुक्त आत्मा के बीच जो एक सेतु है, वह करणा का है। लेकिन अन्ततः सेतु के पार हो जाता है सब और करणा भी चली जाती है। तो तीर्थंकर का होना करुणा की वासना से होता है। और एक जन्म से ज्यादा असम्भव है इस मोमन्टम में जाना, इस गति में जाना। इसलिए एक जन्म से ज्यादा नहीं हो सकता, और जैसा कि मैंने कहा है कि सभी ज्ञानियों को ऐसा हो जाता है ऐसा भी नहीं है । इसलिए महावीर की स्थिति में अनेकों पहुँचते हैं लेकिन सभी तीर्थंकर नहीं हो जाते क्योंकि मुक्ति का आकर्षण इतना तीव्र है, मुक्ति का आनन्द इतना तीव्र है कि बहुत बलशाली लोग ही वापस लौट सकते हैं, एक जन्म के लिए ही। और यह बलशाली लोग एक जन्म में लौटकर इतना इन्तजाम कर जाते हैं, पूर्ण इन्तजाम कर जाते हैं, यानी जनके लौटने का प्रयोजन ही यह होता है असल में कि यह पूरा इंतजाम कर जाते हैं कि जब वह शरीर नहीं ग्रहरण कर सकेंगे तब उनसे कैसे सम्बन्ध स्थापित किया जा सकेगा । अब इसकी बहुत गहरी व्यवस्था है।

समझ लें कि एक पिता है, उसके छोटे छोटे बच्चे हैं और वह लम्बी यात्रा पर जा रहा है, जहाँ से वह कभी नहीं लौटेगा। वह अपने बच्चों के लिए इन्तजाम कर जाता है सब तरह का । उन्हें कह जाता है कि इस पते पर जिट्टी लिखनातो मुझे मिल ज।एगी। वह घर में अपना चित्र भी छोड़ जाता है कि जब तुम बड़े हो जाओ तो तुम पहचानना कि मैं ऐसा था। वह उन बच्चों के लिए स्मृति भी छोड़ जाता है कि तुम जब बड़े हो जाओ तो मैं तुमसे कहना चाहताथा, वह इसमें लिखा है, वह तुम समझ लेना। और जब भी मुझसे सम्बन्ध स्थापित करना चाहो तो यह मेरा फोन नम्बर होगा। इस विशेष फोन नम्बर पर तुम मुझसे सम्पर्क स्थापित कर सकोगे। मैं नहीं लौट सक्रुँगा अब। अब लौटना असम्भव है। तो प्रत्येक करुणापूर्ण शिक्षक एक बार लौटकर सारा इन्तजाम कर जाता है कि पीछे उससे कैसे सम्बन्ध स्थापित किए जा सकेंगे। जब शरीर खो जाएगा तो उसका कोड नम्बर क्या होगा, जिस विशेष मनःस्थिति में, जिस विशेष कोड नम्बर पर उससे सम्पर्क स्थापित हो जाएगा। सारे धर्मी के विशेष मंत्र कोड नम्बर हैं। जिन भन्त्रों में निरन्तर उच्चारण से ब्यानपूर्वक चित्त एक विशिष्ट द्यूनिंग को उपलब्ध होता है और उस द्यूनिंग में विशिष्ट शिक्षकों से सम्बन्ध स्थापित हो सकते हैं। वह बिल्कुल टेलिफोनिक नम्बर है कि'चित्त अगर उसी ध्वनि हें अपने को गतिमान करे तो एक विशिष्ट ट्यूनिय को उपलब्ध हो जाता है। और वह कोड नम्बर किसी एक शिक्षक का ही है, वह दूसरे के लिए काम में नहीं आ सकता। दूसरे के लिए वह उपयोगी नहीं है। इसलिए इन कोड नम्बरों को ग्रत्यन्त गृप्त उसने की व्यवस्था की गई है। इसलिए चुपचाप अत्यन्त गुप्तता में ही वे किए जाते हैं।

सम्बन्ध स्थापित हो सके इसिलए बहुत उपाय छोड़ जाते हैं; चिन्ह छोड़ जाते हैं; मूर्तियाँ छोड़ जाते हैं; शब्द छोड़ जाते हैं; मंत्र छोड़ जाते हैं; बिरोच आकृतियाँ जिनको तंत्र कहें वह छोड़ जाते हैं, यंत्र छोड़ जाते हैं। जिन आकृतियों पर चित्त एकाग्र करने से विशिष्ट दशा उपलब्ध होगी उस दशा में उनसे संबंध स्थापित हो सकेगा। लेकिन वह सब खो जाता है। और, धीरे-धीरे उनसे सम्पर्क स्थापित होना बन्द होता चला जाता है। जब उनसे पूरा सम्पर्क टूट जाता है तब उनके पास कोई उपाय नहीं रह जाता। तब वैसे शिक्षक घीरे-धीरे खो जाते हैं, विलीन हो जाते हैं। ऐसे अनन्त शिक्षक मनुष्य जाति में पैदा हुए हैं। सभी शिक्षकों का अपना काम था वह उन्होंने पूरा किया और पूरी मेहनत भी की है।

कुछ जीवन्त परम्पराएँ हैं जिनमें कि वह चलता है। जैसे कि तिब्बत का कामा है, दलाई लामा है। बड़ी अद्भुत बात है लेकिन बड़ी कीमत की है। जब एक दलाई लामा मरता है, तो वह सब चिन्ह छोड़ जाता है कि मेरा अगला जन्म जो होगा उसमें तुम मुझे कैसे पहचान सकोगे ? वह सारे चिन्ह छोड़ जाता है। मेरा अगला जन्म होगा तो ये मेरे चिन्ह होंगे। और ये सवास्र तुम मुझसे पूछना तो ये जबाब मैं तुम्हें दूँगा । तब तुम पक्का मान लेना कि मैं वही आदमी हैं। नहीं तो तूम पहचानोगे कैसे, मानोगे कैसे कि मैं वही है जो पिछला दलाई कामा मरा था। जो अभी दलाई कामा है इसका पहला गुरु जब मरा यह वही आत्मा है। वह चिन्ह छोड़कर गया था कि पूरे तिब्बत में खोज बीन करना इतने वर्षी बाद। और जो लड़का इन चीजों का यह जवाब दे दे, समझना कि वह मैं हैं। बातें अत्यन्त गुप्त थीं। वे सील बन्द मोहर उत्तर हैं उनके। वह कोई खबर किसी को नहीं मिल सकती। सारे तिब्बत में खोज शुरू हुई। और सारे तिब्बत में सैकड़ों, हजारों बच्चों से पुछे गए वही सवाल । लेकिन कोई बच्चा कैसे जवाब देता ? इस बच्चे ने सारे जवाब दे दिए तो स्वीकृत कर लिया गया कि पुरानी आदमा उसमें उतर आई है। तब उसको फिर गद्दी पर बिठा दिया गया। सिर्फ शरीर नया हो गया, आत्मा वही है। शिचक यह भी करते रहे तािक वे अनन्त जन्मों तक निरंतर उपयोगी हो सकें। जब खो जाएँ वे जन्मों से तब भी वे उपयोगी हो सकें।

एक जन्म से ज्यादा तो नहीं हो सकता यह। लेकिन जन्म बन्द हो जाने के बाद बहुत समय तक सम्बन्ध स्थापित रह सकते हैं। सम्बन्ध स्थापित रहने के दो सूत्र रहेंगे। उस शिचक की करुण को वासना शेष रह गई हो जितनी दूर तक, और जितने दूर तक उससे सम्बन्ध होने के सूत्र साफ और स्मरण में रह गए हों। इसीलिए जैसा मैंने कल कहा कि कई वर्षों तक तो जरूरत नहीं पड़ती है लिखने की कि क्या कहा था क्योंकि बारंबार सम्बन्ध स्थापित करके जांच की जा सकती है कि यही कहा था। लेकिन जब वे सूत्र क्षीण होने लगते हैं और सम्बन्ध स्थापित करना मुश्किल होने लगता है तब लिखने की बारी आती है। इसलिए पुराना कोई भी महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ सैकड़ों वर्षों तक नहीं लिखा गया क्योंकि तब तक वे सूत्र थे जिससे कि सम्बन्ध जोड़ कर हम पूछ सकते थे, जान सकते थे कि यही कहा है। लिखने की कोई जरूरत न थी। लेकिन जब सम्बन्ध कीण होने लगे और अन्तिम शिक्षक मरने लगे जिनका सम्बन्ध हो सकता था तो फिर उनसे कहा कि अब लिख दिया जाए। अब पूरी बात लिख

दी जाए। जैसा कि सिक्सों के मामले में हुआ। दसवें गुरु के बाद कोई व्यक्ति नजर नहीं आया जो कि ग्यारहवाँ गुरु हो सकेगा। जरूरी हुआ कि ग्रन्थ लिख दिया जाए क्योंकि अब सम्भावना नहीं है कि सम्पर्क हो सकेगा। बाकी दुस गुरुओं की जो परम्परा है उसमें निरन्तर सम्पर्क स्थापित है। वह नानक से ट्टती नहीं है। उसमें कोई कठिनाई नहीं पड़ती है। नानक निरन्तर उपलब्ध हैं: सम्बन्ध जोड़ा जा सकता है। यहां पर बिठाने की जो बात थी वह घीरे-घीरे पीछे तो बड़ी स्वार्थ की बात हो गई। मगर वही अर्थ की थी। बहुत अर्थ की शी। लेकिन हम सभी अर्थ की बातों को व्यर्थ कर सकते हैं।

अब जैसे कि शंकराचार्य की गद्दो पर जो शंकराचार्य बैठे हैं उन्हें कुछ भी पता नहीं; कुछ भी मतलब नहीं। अब उनका गद्दो पर बैठना बिल्कुल राजनीतिक चुनाव जैसा मामला है। लेकिन प्राथिमक रूप से शंकराचार्य अपनी जगह उस द्यादमी को बिठाल गया है, जिससे वह सम्बन्ध स्थापित रख सकेगा। और कोई मतलब नहीं है उसका। अपनो जगह उस आदमो को बिठाल दिया जा रहा है जिससे कि अब वह सम्बन्ध स्थापित रख सके। मर कर भी वह मरेगा नहीं इस जगत् में। उसका एक सम्बन्ध सूत्र कायम रहेगा। एक व्यक्ति मौजूद रहेगा जिससे वह काम जारी रखेगा। और उस व्यक्ति को वह कह कर जाएगा. समझौ कर जाएगा कि वह कैसे व्यक्ति को चुन कर बिठा जाएगा ताकि इस व्यक्ति के लो जाने पर भी सम्बन्ध सूत्र जारी रहे। और, वह सम्बन्ध सूत्र खत्म हो गए। अब शंकराचार्य से किसी शंकराचार्य को कोई सम्बन्ध सूत्र नहीं है। सम्पर्क टूट गया है। इसलिए अब सब फिजूल बात हो गई। अब उसमें कोई मल्य नहीं रह गया। अब वह मामला सिर्फ धन-सम्पत्ति, पद-प्रतिष्ठा का है कि कौन आदमी बैठे। तो झगड़े हैं, अदालत में मुकंदमें भी चलते हैं, और सब निर्णय अदालत करती है कि कौन आदमी हकदार है। यह निर्णय करने की बात हो नहीं है । यह प्रश्न हो नहीं है निर्णय करने का क्योंकि निर्णय कौन करेगा ? यह निर्णय पुराना शिक्षक कर सकता था, पिछला शिक्षक कर सकता वा और तब कई बार ऐसा हुआ है कि बिल्कुल ऐसे लोगों के हाथ में गही सौंप दी गई है जिनके बाबत किसी को कोई स्थाल ही नहीं था।

एक शिचक मर रहा था चीन में। पाँच सी उसके भिक्षु थे। उसने खबर भेजी की जो भिक्षु चार पंक्तियों में मेरे दरवाजे पर शाकर लिख जाए घर्म का सार उसको मैं अपनी गद्दी पर विठा जाऊँगा क्योंकि मेरा वक्त विदा का आ गया है; अब मैं जाता हूँ। तो पाँच सी थे भिक्षु। बड़े ज्ञानी, पण्डित थे उनमें। जीर सबको पता था कि कौन जीतेगा क्योंकि जो सबसे बड़ा पण्डित था, वहीं जीतेगा। उस पण्डित ने जाकर द्वार पर लिख दिया शिक्षक के धर्म को चार सूत्रों, में। लिख दिया कि मनुष्य की आत्मा एक दर्पण की मिति है; उस पर विकार की, विचार की घूल मच जाती है। उस भूल को पोंछ डालने का जो साधन है, वह धर्म है। सारे लोग पढ़ गए और कहा कि अद्भुत है; बात तो पूरी हो गई। और तो कुछ होता ही नहीं आत्मा में। सिर्फ धूल जम जाती है, उसको झाड़ देने का जो साधन है वह धर्म है। लेकिन गुरु सुबह उठा है, बूढ़ा गुरु अस्सी वर्ष का। उसने देखा। उसने कहा कि यह किस नासमझ ने दीवार खराब की है। उसको पकड़ कर लाया जाए इसी वक्त। तो वह पंडित एकदम भाग गया क्योंकि उसने कहा कि वह गुरु पकड़ लेगा फौरन क्योंकि यह सब किताबों से पढ़ कर उसने लिखा है। सारे आश्रम में चर्चा हुई। वह दस्तलत भी नहीं कर गया था उसके नीचे। इसी डर से अगर गुरु पसन्द करेगा तो जा कर कह दूँगा मैंने लिखा है और अगर नापसन्द कर देगा तो झंझट के बाहर हो जाएँगे। सारे आश्रम में चर्चा चल पड़ी कि क्या हो गया।

एक आक्ष्मी आज से कोई बारह साल पहले आया था और बारह साल पहले इस बुड्ढे के पैर को पकड़ कर कहा था कि संन्यासी होना है मुझे। इस बुड्ढे आदमी ने पूछा था: तुझे संन्यासी दीसना है या कि होना है। उसने कहा या कि दीख कर क्या करेंगे? और दोखना होता तो आपसे पूछने की क्या जरूरत थी। हम दीख जाते। तो उसने कहा होना बहुत मुश्किल है। होना है तो फिर एक काम कर। आश्रम-में पांच सी भिक्षु हैं। उनका जो चौका है, जहाँ चावल बनता है, खाना बनता है वहाँ तू चावल कूटने का काम कर और दुबारा मेरे पास मत आना, आना ही मत । जरूरत होगी तो मैं तेरे पास आऊँगा। न किसी से बात करना, न कपड़े बदलना, चुपचाप जैसा तू है, उस आश्रम के चौके के पीछे चावल कूटने का काम कर और दुबारा आना मत, भूल कर भी मेरे पास । जरूरत होगी तो मैं आ जाऊँगा । नहीं होगी तो बात खत्म हो गई। वह युवक बारह साल पहले से आश्रम के पोछे जाकर चावल कृटता रहा। लोग घीरे-घीरे उसको भूल भी गए क्योंकि वह और कोई काम हो नहीं करता था। बह आश्रम के पीछे चावल कूटता रहता था। न किसी से बोलता था। सुबह उठता था; चावल कूटता थाँ। शाम को यक जाता था, सो जाता था। बारह साल हो गए। न कभी गुरु उसके पास गया। न कभी वह दुवारा पुछने भाया ।

भाज, सारे आश्रम में एक ही चर्चा थी, भोजनालय में भी भिक्षु चर्चा कर रहे थे। वह चावल कूट रहा था। उसके पास से दो तीन भिक्षु चर्चा करते निकले कि बड़ी हद कर दी गुरु ने। इतने सुन्दर वचनों को, इतने श्रेष्ठ वदनों को कह दिया कचड़ा है। वह बावल कूटने वाला जो बारह साल से चुपचाप चावल कूटता रहा या, लोग उसको भूल ही गए थे। उसके पास से निकलते थे, तो कौन ध्यान देता था, फिर वे सब बड़े भिक्षु थे, ज्ञानी थे। वह साधारण चावल कूटने वाला चावल कूटते-कूटते हँसने लगा। उन भिक्षुओं ने इक कर उसको देखा कि तुम भी हँसते हो, किस बात से हँसते हो ? उसने कहा कि ठीक ही गुरु ने कहा है कि क्या कचरा लिखा है। उन्होंने कहा: अरे ! तू एक चावल कृटने वाला । बारह साल से सिवाय चावल के तूने कुछ और कृटा नहीं और तूभी वक्तव्य देरहा है इस पर । तुझको पता है कि धर्म क्या है। उसने कहा मुझको पता तो है पर लिखना भूल गया। पता तो मुझे हो गया लेकिन लिखना भूल गया, लिखें कैसे ! और धर्म क्या लिखा जा सकता है ? इसलिए मैं अपना चावल ही कृटता रहता है। खबर तो मुझे भी मिल गई थी कि वह दरवाजे पर लिखने के लिए कहा था। लेकिन एक तो यह कि कौन गद्दी की झंझट में पड़े। दूसरा यह कि लिखें कैसे। उन भिक्षुओं ने सिर्फ मजाक में कहा—अच्छा. चलो हम लिख देंगे, तू बोल दे। तो उसने कहा—'यह हो सकता है।' घर्म के साथ अक्सर यह हुआ है। बोला किसी ने, लिखा किसी ने। यह हो सकता है क्योंकि हम जिम्मेदार न रहे। इससे कोई न कह सकेगा कि तुमने लिखा। हम सिर्फ बोलें। चल कर उसने कहा, मैं बोल देता हैं। उसने बोल दिया और उन भिक्षओं ने दीवाल पर लिख दिया। वे जो चार लिखी पंक्तियां काट दी थीं गुरु ने, उनकी बगल में उसने दूसरी चार पंक्तियाँ लिखीं। उसने कहाः 'कौन कहता है कि आत्मा दर्पण की भौति है। जो दर्पण की भौति है उस पर तो धूल जम ही जाएगी। आत्मा का कोई दर्पण ही नहीं है, धूल जमेगी कहाँ?' जो इस सत्य को जान लेता है, वह धर्म को उपलब्ध हो जाता है।

गुरु भागा हुआ आया और उसको पकड़ लिया और कहा कि 'तू भाग मत जाना क्योंकि ऐसे लोग निकल कर भाग जाते हैं। तूने ठीक बात लिख दी है।' उसने कहा कि लेकिन मुझसे गलती हो ग्रई है। मैं अपना चावल ही कूटना चाहता हूँ। मैं किसी का गुरु वगैरह नहीं होना चाहता। नेकिन उससे गुरु ने कहा कि तेरे बिना कोई चारा नहीं। तुझसे मेरा सम्बन्ध हो सकेगा पीछे भी। उसको अपनी गद्दी पर बिठाया और उसने कहा: मैं जानता था अगर कोई लिख सकेगा तो वह चावल कूटने वाला, जो बारह साल से छौटा नहीं, चावल ही कूट रहा है। और, जिसने शिकायत भी नहीं की एक बार की गृष्ठ अब तक नहीं आया; अब मर जाएँगे तब आएगा। मैं जानता चा कि उसकी मिल ही गया है, इसलिए नहीं लौटा। उसने कहा कि सब मिल गया था इसलिए आपके आने की जरूरत भी न थो थयों कि चावल कूटता रहा, कूटता रहा। कुछ दिन तक विचार चले पुराने नयों कि नए विचारों का कोई उपाय हो न था। न किसी से बात करता, न कुछ पढ़ना। चावल हो कूटता। और चावल कूटने से विचार कहीं पैदा होते हैं? धीरे-धीरे सव विचार मर गए। चावल कूटना ही रह गया। जब सब विचार मर गए और सिर्फ चावल कूटना रह गया तो मैं इतनी तेजी से जागा जिसका कोई हिमाब नहीं। सारी चेतना मुक्त हो गई।

यह जो खो गया शिचक है, वह करुणावश कुछ रास्ते ऐसे छोड़ जाता है पीछे। लेकिन सभी चीजें क्षीण हो जाती हैं। सभी सम्पर्क सूत्र ि। यिल पड़ जाते हैं और खो जाते हैं।

प्रश्नः आपने जो बातें कहीं, उनमें से कुछ विचित्र भी लगीं। आपने उपवास की जो तुलना की — भोजन कर लिया पर भोजन न करने के समान; विवाह कर लिया पर विवाह न करने के समान—इतने तक समऋ में आया। पर सन्तान उत्पन्न करने के समान; मंगुन किया पर न करने के समान —यह प्रक्रिया तो ऐसी नजर झाती है कि बिना बासना और तुष्णा के हो हो न वाए।

उत्तर: बगर भोजन की बात समझ में आती है तो मैथुन की क्यों नहीं? यदि भोजन द्रष्टा ज्ञाता के रूप में किया जा सकता है तो मैथुन क्यों नहीं? अगर किसी भी किया को करते समय पीछे साक्षों खड़ा है और देख रहा है तो कोई भी किया बंधनकारी नहीं होती। भोजन करते समय अगर साखी पीछे देख रहा है कि भोजन किया जा रहा है और मैं बलग खड़ा हूँ तो भोजन सिर्फ शरीर में जा रहा है। पीछे अछूता कोई खड़ा है जिसको कुछ भी नहीं छू सकता, जो सिर्फ देख रहा है, जो सिर्फ द्रष्टा है भोजन किए जाने का। अब ज्यान रिखए भोजन शरीर में जा रहा है और मैथुन में शरीर से कुछ बाहर जा रहा है। उसका भी साक्षी हुआ जा सकता है। साचो तो किसो भी किया का हुआ जा सकता है, साचो तो किसो भी किया का हुआ जा सकता है, चाहे वह अन्तर्गामी हो चाहे बहिर्गामी। असल में जो भोजन शरीर में जा रहा है, वही मैथुन में शरीर से बाहर जा रहा है। भोजन में क्या जा रहा है, वही मैथुन में शरीर से बाहर जा रहा है। भोजन में क्या जा रहा है, वही मैथुन में शरीर से बाहर जा रहा है। सोकन में क्या जा रहा है शतिर? उसी का सारभूत फिर मैथुन से बाहर जा रहा है। लेकिन यह

जा रहा है शरीर में, वह आ रहा है शरीर से। अगर चेतना साक्षी हो सके तो बात समास हो गई है। तब नदी से गुजर सकते हो ऐसे कि पाँव न भीगें। नदी से गुजरोगे तो पाँव भीग ही जाएँगे। लेकिन बिल्कुल ऐसे जैसे पाँव न भीगें: अगर पीछे कोई साक्षी रह गया है तो बात खत्म हो गई है। गहरे में प्रश्न सािचामाव का है। सिर्फ और कुछ नहीं। फिर कौन सी क्रिया है, इससे कोई सम्बन्ध नहीं। जैसे ही क्रिया के साक्षी हुए कर्ता मिट गया। कर्ता मिटा कि कर्म मिट गया। क्रिया रह गई सिर्फ। अब यह क्रिया हजारों कारणों से उद्भूत हो सकती है।

वह जो तुम कहते हो सन्तित है उसके पैदा करने में कोई वासना न हो। सच तो यह है कि जब ऐसी सन्तित पैदा हो जिसमें कोई वासना न हो तब केवल शरीर एक उपकरण बना है एक किया का। इससे ज्यादा कुछ भी नहीं हुआ है। चेतना उपकरण नहीं बन सकती। लेकिन साधारणतः आदमी मैथुन में बिल्कुल खो जाता है। होश रह हो नहीं पाता। बेहोश हो जाता है। तब केवल शरीर हो उपकरण नहीं बनता, भीतर आत्मा सो गई होती है, मूक्तिल हो गई होती है। और मैथुन का जो विरोध है वह केवल इसीलिए है कि आत्मा की मूर्ज्य सर्वाधिक मैथुन में होती है। अगर वहां आत्मा कमूर्ज्य सर्वाधिक मैथुन में होती है। अगर वहां आत्मा कमूर्ज्य तह जाए तो बात खत्म हो गई। कोई बात न रहो। और प्रश्न मोजन का नहीं। वह भी एक किया है। किसी भी किया में, जैसे अभी तुम मुझे सुन रहे हो, सुनना भी एक किया है, अगर तुम साची हो जाओ तो तुम पाओगे कि सुना भी जा रहा है और तुम दूर खड़े होकर सुनने को देख भी रहे हो।

जैसे में बोल रहा हूँ और मैं साक्षी हूँ। मैं बोल भी रहा हूँ और पूरे वक्त मैं जानता हूँ कि मेरे भीतर सबोला भी कोई खड़ा हुना है। और नसल में जो अबोला खड़ा है वही मैं हूँ। जो बोला जा रहा है, यह उपकरण है यह सावन है। वह मैं नहीं हूँ। चल रहे हो रास्ते पर और अगर जाग जाओ तो तुम पाओंगे कि चल भी रहे हो, कुछ भीतर अचल भी खड़ा है जो नहीं चल रहा है, जो कभी चला ही नहीं, जो चल ही नहीं सकता है। और अगर चलने की क्रिया में तुम पूरे जाग गए हो तो तुम पाते हो कि चलने की क्रिया हो रही है और भीतर कोई अचल भी खड़ा है। और इस अचल का बोच हो जाए तो तुम किसी दिन कह सकते हो कि मैं कभी चला ही नहीं। और इजारों कोगों ने तुम्हों चलते देखा होगा और रिकार्ड होंगे तुम्हारे चलने के और कोटोबाफ होंगे तुम्हों चलने के कि तुम चले थे, यह रहा फोटोग़फ, और अदालत निर्णय देगी कि हाँ तुम चले थे। लेकिन, इससे कोई फर्क नहीं पड़ता। तुम कहोने कि वह तिर्फ दिखाई पड़ा था तुम्हें कि हम चले थे। लेकिन भीतर में अचल था। कोई नहीं चला था।

कौन सी किया है यह सबाल नहीं है महत्त्वपूर्ण। यदि किया के भीतर तुम जागे हुए हो तो तुम किया से भिन्न हो गए। और तब किया जगत् के इस जाल का एक हिस्सा हो गई। जैसे स्वांस चल रही है और अगर तुम देख रहे हो बो स्वांस का चलना या न चलना जगत् की विराट् व्यवस्था का हिस्सा हो गया और तुम बिल्कुल बाहर होकर देखने लगे कि स्वांस चल रही है। जैसे तुमने सूरज को उचते इसते देखा। सूरज दूर है। फर्क इतना ही है स्वांस जरा पास चलती है। एक पक्षी मैंचुन कर रहा है। वह देह तुमसे थोड़ो दूर है। लेकिन उसको मैंचुन करते देखकर यह तो नहीं कहते कि मैं मैंथुन कर रहा हूँ। तुम कहते हो: मैं देख रहा हूँ। पक्षी मैंचुन करता है। तुम बाहर हो गए। एक तल पर जिस दिन चेतना सम्पूर्ण रूप से साक्षी हो जाती है, यह शरीर दूर खड़े पक्षी से ज्यादा अर्थ का नहीं रह जाता। उतना ही फासला हो जाता है। और तुम कह सकते हो—शरीर से हो रहा है। समझना कठिन मालूम पड़ता है इमें। कठिन इसलिए कि हम मैंथुन में निरन्तर मूच्छित हुए हैं, भोजून में मूच्छित हुए हैं, सब चीजों में मूच्छत हुए हैं।

गुरजीएफ एक फकीर था। उसका काम था कि लोग उसके पास आएँ। बहुत अद्भुत था वह व्यक्ति। इसी सदी में थोड़े से जानने वाले दो चार लोग जो हैं, उनमें से एक आदमी था वह। लोगों को ऐसी चीजें सिखाता कि तुम सोच ही नहीं सकते। लोगों से कहता तुम कोघ करो। वह ऐसा अवसर पैदा कर देता कि उसको कीघ आ जाए। जैसे कि आप आए हो तो वह ऐसे उपद्रव खड़े करवा देगा आपके चारों तरफ कि आप कोधित हो जाओ और आप विल्लावे लगो, आब-बब्ला हो जाओ, सारा इन्तजाम होगा कि आप को आग-बब्ला किया जाए। जौर किर वह एकदम से कहेगा—देखो, क्या हो रहा है और तुम चौंक गए हो। आंखें लाल हैं, हाथ कांप रहे हैं। और तुम हंसने लगे हो। जुम्हारा हाथ अब भी कांप रहा है और आंखें लाल हैं। तुम्हारो होंठ फड़क रहे हैं, तुम्हारा मन किसी की गर्दन दवा देने को है। और उसने कहा कि देखो। और तुम्हें याद आ गया कि उसने क्रोध का इन्तजाम करवाया था पूरा का पूरा। अब तुमने देखा और तुम एक क्षण में अलग हो गए, क्रोध अलग हो बया और तुम एक क्षण में अलग हो गए, क्रोध अलग हो बया और तुम एक क्षण में अलग हो गए, क्रोध अलग हो बया और तुम एक क्षण में अलग हो गए, क्रोध अलग हो बया और तुम एक क्षण में अलग हो गए, क्रोध अलग हो बया और तुम एक क्षण में अलग हो गए, क्रोध अलग हो बया और तुम एक क्षण में अलग हो गए, क्रोध मलग हो बया और तुम एक क्षण में अलग हो गए, क्रोध हो गया है भीतर। मगर

शरीर अब भी काँप रहा है। जैसे कभी तुमने रात सपना देखा हो, डर गए हो, नींद खुल गई, और सपना टूट गया और अब तुम जानते हो, अब तुम हँसते हो कि वह सपना था। फिर भी हाथ काँप रहे हैं, फिर भी स्वांस घड़क रही है और अभी डर मौजूद है। और तुम जानते हो कि अब तुम जग गए हो और वह सपना था सिर्फ। लेकिन सपने का प्रभाव इतनी जल्दी थोड़े ही चला जाएगा। शरीर को वक्त लगेगा शांत होने में। वह सब तरह के उपाय करता और लोगों को उन उपायों के बीच में कहता कि जागो! और अगर उस वक्त सुनाई पड़ जाए बात तो अभी आदमी जाग जाए।

तन्त्र ने इसके उपाय किए बहुत । नग्न स्त्री को सामने बिठाया हुआ है । साधक उसको देख रहा है और खोता चला जा रहा है। आंखों में उसके सम्मोहन आता चला जा रहा है, वह भूला चला जाता है, कभी कोई चिल्लाता है कि जागो और वह एक क्षण में जाग कर देखता है और अब शिथिल हो गया। नग्न स्त्री सामने रहती है चित्रवत्। उसका कांगता हुआ मन और शरीर रह गया है। दूर और भीतर कोई जाग गया है और देख रहा है। वह हँसता है कि क्या पागलपन था ? वह सारी व्यवस्था किसी भी क्षण जागने में उपयोगी हो 'सकती है। ऐसी कोई किया नहीं है जिसमें न जागा जा सके। हाँ मैथुन सर्वाधिक कठिन है। उसका कारण है कि मैथुन ऐसी किया है जो मनुष्य के ऊपर प्रकृति ने नहीं छोड़ी। अगर छोड़ दी जाए तो शायद कोई पुरुष कोई स्त्री कभी मैथुन करने को राजीन हो। अगर मनुष्य पर छोड़ दी जाए तो कोई कभी भी राजी न हो क्योंकि ऐसी एब्सर्ड, ऐसी व्यर्थ, ऐसी वेमानी क्रिया है। तो प्रकृति ने उसके लिए बहुत गहरी हिप्नें।सिस डाली है भीतर। इतना गहरा सम्मोहन और इतनी गहरी मुर्चा डाली है कि उसी प्रभाव में ही कोई कर सकता है; नहीं तो कर नहीं सकता। मुश्किल पड़ जाय। वह मुच्छी बहुत गहरी है।

मैं इस पर बहुत प्रयोग करता रहा और बड़े हैरानो के अनुभव हुए। एक युवक मेरे पास था जिससे मैंने वर्षों सन्मोहन के प्रयोग किए। उसको मैंने संमोहित करके बेहोश किया है। पास में एक तिक्या पड़ा है। और उससे मैं बेहोशों में कहता हूँ कि उठने के पन्द्रह मिनट बाद तू इस तिकए को चूमना चाहेगा। कोई उपाय नहीं कि तू इसको चूमने से रुक जाए। तुझे इसे चूमना हो पड़ेगा। अब उसे होश वापस लौटा दिया है। वह होश में आ गया है। अब

वह बैठा है। और सब लोगों को पता है। पन्द्रह लोग वहाँ बैठे हैं, सबको पता है। अब वह लड़का बार-बार चोरी से उस तकिए को देखता है जैसे कोई किसी स्त्री को देखता है। अब वे पन्द्रह लोग जाकर उसको देख रहे हैं कि क्या मामला है ? वह कभी मौका मिल जाए तो चुपचाप उसे छू लेता है। उसके मन में इतनी गहरी हिप्नोसिस, सम्मोहन है कि तकिए ने एक कामुकता का अर्थ ले लिया है। वह खुद भी संकोच कर रहा है कि यह क्या पागलपन है कि वह तिकए को देखे। लेकिन अब उसका भीतर पूरा मन तिकए की तरफ डोला चला जा रहा है। अब तिकया यहाँ रखा है और वह वहाँ बैठा है। वह किसी भी बहाने यहाँ पास आकर बैठ गया है। बहाना बिल्कुल दूसरा है। क्योंकि तिकए के पास आकर बैठने के लिए वह कैसे कह सकता है ? वह कहता है कि मुझे वहाँ से सुनाई नहीं पड़ता है तो मैं ठीक से आप के पास आकर बैठ जाता हूँ। मैंने तिकया उठा कर इस तरफ रख लिया है वह इधर तिकए के पास आकर बैड गया है। अब वह बड़ा बेचैन है। वह कहता है कि अब वहां जरा दीवार से टिक कर बैठना मुझे ठीक होगा। वह आकर दीवार से टिक कर बैठ गया है। वह तकिए की तलाश में है। मैंने तकिया उठा कर आलमारी में बंद कर दिया है। पन्द्रह मिनट अब पूरे हुए जाते हैं और वह बेचैन है, बिल्कुल तड़फ रहा है। और कहता है चाबी दीजिए उस आलमारी में मेरा फाउन्टेनपेन रखा हुआ है। तिकए के लिए अब वह कैसे कहे? वह खुद भी नहीं सोच पा रहा है कि तिकए के लिए मैं कैसे कहैं। हम सब बैठे हैं। उसको चाबी दे दी गई है। उसने जाकर ताला खोला है। वह सब तरफ देख रहा है। फाउन्टेनपेन उठाता है और झुक कर तकिए को चूम लेता है। और एकदम मुक्त हो जाता है। अब उससे पूछते हैं तुम यह क्या करते हो। वह एकदम रोने लगता है और कहता है कि मेरी समझ के बाहर है कि मैं क्या कर रहा है लेकिन वह परेशान है। उस तिकए से मेरा क्या हो गया है। लेकिन मैं उसकी चूम कर बड़ा हल्का हो गया हैं। तिकए के प्रति एक यह हालत पैदा की जा सकती है। किसी भी चीज के प्रति हिप्नोसिस की जा सकती है।

प्रकृति ने मैथुन के साथ एक हिप्नोसिस डाली हुई है, एक सम्मोहन डाला हुआ है उसी सम्मोहन के प्रभाव में सारा खेल चलता है। इसलिए आदमी बिल्कुल अपने को विवश पाता है। जब एक सुन्दर चेहरा उसे खींचता है तो बह अपनी सामर्थ्य में, होश में नहीं है, बिल्कुल बेहोश है। इस सम्मोहन (हिप्नोसिस) को तोड़ा जाए और इसको तोड़ने की विधियाँ हैं। और सबसे बड़ी

विधि साक्षी होना है तो सम्मोहन एकदम टूट आता है, कट जाता है। अगर सम्मोहन कट जाता है तो महाबीर जैसे व्यक्ति को स्त्री में कोई आकर्षण नहीं है, कोई अर्थ नहीं है लेकिन स्त्री को हो सकता है अर्थ और आकर्षण। महावीर, को पिता बनने में कोई अर्थ और आकर्षण नहीं लेकिन स्त्री को हो सकता है अर्थ **और आकर्षण । और महावीर बिल्कुल—िनरपेक्ष द्रष्टा (पैसिव आनल्कर ) की** तरह हैं। मैथून से भी गुजर सकते हैं। इसमें कोई कठिनाई नहीं। एक दफा सम्मोहन (हिप्नोसिस) टूट जाए बस तब किसी भी किया से आदमी देखता हुआ गुजर सकता है। और जिस दिन मैथुन से कोई देखता हुआ गुजर जाता है, उसी दिन मैथुन से मुक्त हो जाता है। फिर मैथुन में कोई मतलब न रहा क्योंकि हिप्नोसिस पूरी तरह टूट गई है। लेकिन ऐसा व्यक्ति इन्कार करने का भी कोई कारण नहीं मानता। वयोंकि ऐसे व्यक्ति को इन्कार करने में भी कोई अर्थ नहीं है। जैसे कि उस युवक से कहो कि तुम तकिए की चूमना चाहते हो तो वह कहेगा---नहीं ! "मैं नहीं चूमना चाहता।" वयोंकि अब शर्म मालूम पड़ती है कि तकिए को चूमूँ। वह इन्कार करेगा। हो सकता है वह कसम खाले भगवान् की कि मैं तिकिए को कभी नहीं चूमूँगा । लेकिन, तिकए के प्रदि-उसका पागलपन जारी है। इस कसम में भी वह छिपा है। इसलिए ब्रह्मचर्य काम से छुट-जाना नहीं है, काम से जाग जाना है। तब हम कृष्ण जैसे व्यक्ति को भी ब्रह्मचारी कहते हैं — 'ब्रह्मचर्य को उपलब्ध है वह और अद्भुत है वह ।'

प्रकृति ने, सन्तित जारी रहे इसलिए, बहुत गहरी मूर्च्छा डाली है। लगता हमें कठिन है लेकिन कुछ भी कठिन नहीं है; साक्षी के लिए कुछ भी कठिन नहीं है। इसलिए मैंने ऐसा कहा कि महावीर की पत्नी है लेकिन वे अविवाहित हैं। महावीर को पुत्री हुई है लेकिन वे निःसन्तान हैं। हमें ये दोनों बातें बड़ी सरलता से समझ में आ जाती हैं। स्त्री से भागता हुआ आदमी भी समझ में आ जाता है; स्त्री की तरफ भागता हुआ आदमी भी समझ में आ जाता है। स्त्री की तरफ मुँह किये समझ में आ जाता है। स्त्री की तरफ पीठ किये समझ में आ जाता है।

कृष्ण और गोपियों को देखें। कृष्ण की उपलब्धि बहुत अद्भुत है। कितनी हजार स्त्रियों उसे घेरे हुए हैं। उसे कोई फर्क नहीं पड़ता। वह एक लीला है, एक खेल है और कृष्ण पूरे वक्त जागा हुआ है। उससे कोई मतलब नहीं है। जीवन में जीना है तो दो रास्ते हैं। सोकर जियो; तो मोजन भी सोकर करोगे नुम नींद में। कपड़े भी सोए हुए पहनोगे, प्रेम भी सोए हुए करोगे, सेक्स में भी सोए हुए गुजरोगे। दूसरा एक रास्ता है—जागे हुए। प्रस्पेक किया जागे हुए

करो। सेक्स सर्वाधिक गहरी है क्योंकि बाइलोजी (जीवविज्ञान) और पूरी प्रकृति उसमें उत्सुक है। लेकिन ऐसा व्यक्ति जिसके छिए स्त्री ही मिट गई है, चुपह्याप खड़ा आदमी, हमें समझ में बहुत मुक्किल से आता है। न, भागता है, न उत्सुक है, न स्त्री के प्रति उन्मुख है, न स्त्री से विमुख है। न राग में है, न विराग में है इसलिए महावीर के लिए जो शब्द इस्तेमाल हुआ है वीतराग, बड़ा अद्भुत है। वीतराग का मतलब है—राग से मुक्त। न विराग है न राग।

राग और विराग एक ही सिक्के के दो पहलू हैं कि एक व्यक्ति राग की दुश्मनों में विरागी हो जाए; विराग की दुश्मनों में रागी हो जाए। लेकिन वीतरागी का मतलब है जिसका राग-विराग गया, जो सहज खड़ा रह गया; न भागता है, न भाता है, न बुलाता है, न भयभीत है। वीतराग का मतलब ही यह है कि जहां न राग है, न विराग है; और महावीर के पीछे चलने वाला जो साधक है वह राग से विराग को पकड़ता है। राग को वदलता है विराग में। विरागी सिफं उल्टा रागी है—शीर्षांसन करता हुआ रागी। सिफं सिर के बल पर खड़ा हो गया है। रागी कहता है—स्पर्श करूँगा, प्रेम करूँगा, जिऊँगा। विरागी कहता है—स्पर्श करूँगा, जिऊँगा। विरागी कहता है स्पर्श करूँगा, प्रेम करूँगा, जिऊँगा। विरागी कहता है क्वा को। एक बंधने को आतुर है, एक बंधने से भयभीत है। लेकिन, बंधन दोनों के केन्द्र में हैं। दोनों की नजरों में बंधन है। इसलिए रागी विरागी की पूजा करने निकल जाएँगे।

वीतरागी को पहचानना बहुत मुश्किल हैं। क्योंकि, बीतरागी, जो हमारी कैटेगरीज हैं—नाप जोल हैं—उनके बाहर पड़ जाता है एकदम। तराजू के इस पल्लू पर रखो तब भी तोल हो जाती है, तराजू के उस पल्ले पर रखो तब भी तोल हो जाती है, तराजू के उस पल्ले पर रखो तब भी तोल हो जाती है। तराजू से उतर जाओ तो तोल कहाँ? राग एक पलड़ा है, विराग दूसरा पलड़ा है। दोनों पर तोल हो सकती है। लेकिन वीतराग की तोल क्या होगी? वीतराग को कैसे तोलों ? महावीर को सताए जाने का जो लम्बा उपक्रम है उसमें वीतरागता कारण है? विरागी को इस मुक्त ने कभी नहीं सताया, यह व्यान में रहे। महावीर के जमाने में कोई विरागियों को कमी नहीं रही। विरागी का सदा आदर रहा है। विरागी को कभी नहीं सताया किसी ने क्योंकि रागी विरागी को कभी सता ही नहीं सकते—रागी सदा विरागी को पूजते हैं क्योंकि रागी को लगता है कि मैं कैसी गंदगी में उलझा हूँ लेकिन विरागी कैसा मुक्त हो गया है सारी गंदगी से। लेकिन वीतरागी को दोनों सताती हैं—रागी भी बौर विरागी भी, क्योंकि रागी को लगता है कि यह आदमी

कैसा है ? विरागी को लगता है कि यह सब तोड़े जा रहा है, सब नष्ट किए जा रहा है।

महावीर को दो तरह के दुष्मन सता रहे हैं। एक जो रागी हैं, सता रहे हैं, पत्थर मार रहे हैं। वे कह रहे हैं यह आदमी विरागी ही नहीं है। एक विरागी भी सता रहा है। वह कह रहा है यह आदमी कैसा विरागी है। वितरागी को पहचानना ही मुश्किल है। इन्द्र को हम पहचान सकते हैं, निईन्द्र को नहीं। बैत को हम पहचान सकते हैं, अदैत को नहीं। बौर महावीर को पूरी वृत्ति वीतराग की है, पूरा भाव वीतराग का है। और प्रत्येक स्थिति में, क्यों कि वीतरागों के लिए स्थिति का सवाल नहीं है। स्थिति को रागी कहता है—ऐसी स्थिति चाहिए और विरागी कहता है—ऐसी स्थिति चाहिए। रागी कहता है—स्त्री हो, धन हो, पैसा हो, यह सव होना चाहिए। इसके बिना में जी नहीं सकता। विरागी कहता है—स्त्री न हो, धन न हो, पैसा न हो, इसके साथ मैं जी नहीं सकता। यानी जीने की दोनों को कन्डोशन है, शर्त है। एक की शर्त ऐसी है, एक की शर्त वैसी है। लेकिन दोनों का जीना कन्डीशन है, बाशर्त है। वीतरागी कहता है—जो हो सो हो ! उसे कुछ लेना-देना नहीं है। वह अछ्ता खड़ा है।

जो आदमी अछूता होगा वह बेशर्त होगा और बेशर्त आदमी को पहचानना बहुत गुश्किल हो जाएगा। इसिलए महावीर का जमाना महावीर को बिल्कुल नहीं पहचान पाया। बहुत मुश्किल था पहचानना। निरन्तर यातना दी जा रही है; निरन्तर सताया जा रहा है। उस आदमी को हम सतायें ने ही जो हमारे सब मापदण्डों से अलग खड़ा हो जाए; जिससे हम तोल न कर सकें, लेबिल न लगा सकें कि यह है कौन! लेबिल लगा देने से हमें सुविधा हो जाती है। एक लेबिल लगा दिया है कि यह आदमी फर्ला है। फिर हम लेबिल के साथ ब्यवहार करते हैं, आदमी के साथ नहीं। पक्ता पता लगा लिया कि यह आदमी संन्यासी है, लिख दिया संन्यासी है। फिर संन्यासी के साथ जो करना है, वह हम इसके हाथ करते हैं। लिख दिया रागी है तो जो रागो के साथ करना है, वह हम इसके साथ करते हैं। लेबिन एक आदमी ऐसा है जिस पर लेबिल लगाना मुश्किल है कि यह कौन है।

महावीर वर्षों तक इस हालत में घूमें हैं कि लोग पूछ रहे हैं कि यह है कौन, यह आदमी कैसा है और महावीर कोई उत्तर नहीं दे रहे हैं। महावार मीन है। क्योंकि हैं कौन, इसका क्या उत्तर देना ? कोई लेबिल होता तो उत्तर दे देते। महावीर निरन्तर मौन हैं। छोग जो कहते हैं वह चुपचाप खड़े हैं, सब सह लेते हैं। बाँव के पास खड़े हैं। गाय चराने वाला अपनी गाय और बैल को चुनके पास छोड़ जाता है और कहता है—जरा देखना, मैं अभी लौटकर आता है। मेरी कोई गाय खो गई है। वह यह भी नहीं कहते कि मैं नहीं देखुँगा। इतना कह दें तो मामला खत्म हो जाए। वह यह भी नहीं कहते कि में देखुँगा। इतना कह दें तो बात खत्म हो जाए। वह आदमी एक लेबिल लगा ले; झंझट के वाहर हो जाए। महावीर खड़े रहते हैं जैसे कि सुना अनसूना किया, जैसे प्रश्न पूछा नहीं गया। ऐसे खड़े रहते हैं। वह आदमी चला गया है सोजने । वह शाम होते-होते सोजकर लौट आता है । गाय और बैल जो पीछे महावीर के पास छोड़ गया था, उठकर जंगल में चले गए हैं। उस आदमी ने पूछा कि गाय-बैल कहाँ हैं ? तब भी वह वैसे ही खड़े हैं क्योंकि आने-जाने का हिसाब ही नहीं रखते वह कुछ । वह वैसे ही खड़े हैं । वह कहता है कि तुमने उसी वक्त क्यों नहीं कह दिया था तब भी वह वैसे ही खड़े हैं। तब वह आदमी समझता है कि इसने चुरा लिये हैं. इसने कहीं छूपा दिए हैं। यह आदमी बेईमान है: - त्रह मारपीट करता है। वह मारपीट को भी सह रहे हैं फिर भी बैसे खड़े हैं। लेकिन बोड़ी देर में वह गाय बैल लौट आए हैं जंगल के बाहर्। सीम होने लगी है; घूप दब गई तो बापस लीट पड़े। वह बादमी बहत दूखी होता है। वह क्षमा माँगता है। तब भी वह वैसे ही खड़े हैं। यह आदमी कोई शर्त में नहीं, कोई लेबिल में नहीं; जो हो रहा है, उसमें वैसा ही खड़ा है, अजेय है। अद्भुत घटना है। जो भी हो रहा है, कुछ भी हो रहा है जैसे इसे मतलब ही नहीं कि क्या हो रहा है। यह हर हालत में वैसा ही खड़ा है और सब चीजों को देस रहा है। इस व्यक्ति को समझने में बड़ी कठिनाई है।

पीछे, जिन्होंने शास्त्र लिखे, उन्होंने कहा: महावीर बड़े क्षमावान् हैं; उन्होंने क्षमा कर दिया है। कोई मारता है तो उसे क्षमा कर देते हैं। मगर समझ ही नहीं पाए लोग। क्षमा वही करता है जो क्रोधित होता है। क्षमा, क्रोध के बाद का हिस्सा है। जो महावीर को क्षमावान् कहता है, वह महावीर को समझता ही नहीं। महावीर को क्षोध ही नहीं उठता, खमा कौन करेगा, किसको करेगा? महावीर देख रहे हैं। वे ऐसा ही देख रहे हैं कि इस आदमी ने ऐसा-ऐसा किया है। पहले मारा; फिर खमा मांगो। देख रहे हैं, ऐसा-ऐसा हुआ। और ख़ड़े हैं चुपवाप और सब देख रहे हैं। उसमें कोई चुनाव मी नहीं

कर रहे हैं कि ऐसा होना था और ऐसा नहीं होना था। ऐसे निरन्तर कि वह राग और विराग के बाहर हो गए हैं, चुनाव के बाहर हो गए हैं, अच्छे-बुरे के बाहर हो गए हैं, कौन क्या कहता है, इसके बाहर हो गए हैं। यह बीत-रागता परम उपलब्धि है जो जीवन में सम्भव है। जीवन की यात्रा में जो परम बिन्दु है वह वीतरागता है। वह जीवन का अन्तिम बिन्दु है क्योंकि उसके बाद फिर मुक्ति की यात्रा शुरू हो जाती है। वीतराग हुए बिना कोई मुक्त नहीं होता। रागी मुक्त नहीं हो सकता। विरागी मुक्त नहीं हो सकता। दोनों बंधे हैं। लेकिन हम जो समझते नहीं है, वीतराग का मतलब विरागी कहते हैं जो कि राग से छूट गया है। नहीं, विराग राग ही है, सिर्फ उल्टा राग है जो राग से छूट गया है।

राग शब्द बड़ा अच्छा है। राग का मतलब होता है रंग। विराग का मतलब होता है उससे उल्टा। हमारी आंखें हमेशा रंगी है, कुछ रंग है आंख पर । उस रंग से ही हम देखते हैं । चीजें हमें वैसी दिखाई पड़ती हैं, जो हमारा रंग होता है आँख का । चीजें वैसी नहीं दिखाई पड़ती जैसी वे हैं। रंगी आँख कभी सत्य को नहीं देख सकती हैं। अब एक रागी है। उसे राह से एक हती जाती दिखाई पड़ती है तो लगता है स्वर्ग है। स्त्री सिर्फ स्त्री है। रागी को लगता है स्वर्ग है। विरागी बैठा है वहीं पर। उसको लगता है नरक जा रहा है; आँख बन्द करो। स्त्री सिर्फ स्त्री है। विरागी को दिखता है नरक जा रहा है। आँख बन्द करो। इसलिए लिखता है अपनी किताबों में— स्त्री नरक का द्वार है, और रागी लिखता है कि स्त्री स्वर्ग है; वही मुक्ति है, वही आनन्द है। स्त्रियाँ सोचेंगी कि यह ऐसे ही लिख रहे हैं। रागी स्त्री को स्वर्ग बना लेता है, एक रंग है उसकी आँख पर। विरागी स्त्री को नरक बना लेता है, एक रंग है उसकी आँख पर । वीतरागी खड़ा रह जाता है। स्त्री—स्त्री है। वह अपने रास्ते जाती है, मैं अपनी जगह खड़ा है। न वह स्वर्ग है, न वह नरक है। वह उसके बाबत कोई निष्कर्ष नहीं लेता क्योंकि उसकी आंखों में कोई रंग नहीं है, रंगमुक्त है वह । इसलिए जो-जो जैसा-जैसा है, वैसा-वैसा उसे दिखाई पडता है। बात खत्म हो जाती है। वह कुछ भी अपनी त्तरफ से नहीं डालता। न वह कहता है सुन्दर किसी को; न वह कहता है असुन्दर । क्योंकि सुन्दर और असुन्दर हमारे रंग हैं, जो हम थोपते हैं । चीजें सिर्फ चीजें हैं। न तो कुछ सुन्दर है, न कुछ असुन्दर है। हमारा भाव है जो इम उसमें बाल देते हैं।

अब जैसे देखिए कि आज सुशिक्षित और सुरुचिपूर्ण घर में कैक्टस छगा हुआ है। हाँ, काँटे वाले पौधे हैं, महस्थल में उगने वाले। गाँव के बाहर लगते थे धतूरा, नागफनी । वे आज के घर के बैठक खाने में लगे हए हैं। आज से सी भारु पहले अगर उन्हें कोई बैठकसाने में ले आता तो उस आदमी को हम पागलखाने ले गए होते कि तुम्हारा दिमाग खराब हो गया है। क्या नागफनी घर में लगाने की चीज है ? लेकिन गुलाब एकदम बहिष्कृत हो गया है । नाग-फनी आ गई है उसकी जगह। सुशिक्षित आदमी के घर में नागफनी लगी हुई है, क्या हो गया ? नागफनी एकदम सुन्दर हो गई। जो कभी सुन्दर न बी, जो कुरूपता का साकार रूप थी सदा; वह आजकल एकदम सौन्दर्य की अनुभृति बन गई। क्या हो गया ? रंग बदल गए; एकदम रंग बदल गए। और हर बार हम रंग से ऊब जाते हैं, तो बदल देते हैं क्योंकि एक ही रंग को देखते-देखते ऊब हो जाती है। गुलाव को हजार साल तक सुन्दर-सुन्दर कहते हुए ऊब हो गई। तो छोड़ो। इसको बाहर करो। इसको घर से बाहर करो। ब्राह्मण को आदर देते बहुत ऊब हो गई तो अब शुद्र को बिठाओ। नागफनी शृद्र थी बहुत दिनों तक, अबु एकदम ब्राह्मण हो गई। नागफनी गाँव के बाहर रहती थी जैसे शूद्र रहता था अब वह एकदम से अभिजात्य हो गई, घर के भोतर आ गई।

उन्न सदा अति पर ले जाती है। जब हम एक चीज से उन्नते हैं तो ठीक उससे उन्टी चीज पर चले जाते हैं। जो आदमी नाच-गाने से उन्न जाएगा, खाने से उन्न जाएगा, उपवास करने लगेगा। कपड़ों से उन्न जाएगा, त्याग करने लगेगा। घन से उन्न जाएगा, घम्नं की तरफ चला जाएगा। मधुशाला से उन्नेगा, मन्दिर जाएगा। मन्दिर से उन्ना आदमी मधुशाला की खोज में निकलता है। जहाँ से हम उन्नते हैं, उन्टे हो जाते हैं। राग से उन्तते हैं तो विराग पकड़ लेता है। विराग से उन्न जारे हैं तो राग पकड़ने लगता है। और अगर हम रागियों और विरागियों के मस्तिष्क को खोलकर देखें तो हमें बड़ी हैरानी होगी कि उसके भीतर हमें उन्टे आदमी मिलेंग। रागी के भीतर निरन्तर विरागी होने का भाव मिलेगा, बुरी से बुरी स्थिति में भी। इसलिए रागी विरागी की पूजा करते हैं। वह उनका गहरा भाव है। वह भी होना चाहते हैं यही। और विरागी के भीतर अगर हम झांकें तो रागी के प्रति ईर्ष्या मिलेगी। जैसे रागी के मन में विरागी के प्रति आदर मिलेगा। इसलिए विरागी निरन्तर रागियों को गाली दे रहा है। वह गाली ईर्ष्यांजन्य है। उसके भी मन में यही कामना है। जो-जो उसकी कामना है, उस-उसके लिए वह रागी को गाली दे रहा है कि तुम यह-पह पाप

कर रहे हो। नरक में सड़ोगे। वह डर रहा है, घमका रहा है। लेकिन भीतर उसके कामना वही है।

मुझे बड़े-से-बड़े सामु मिलते हैं जो सामने आत्मा-परमात्मा की बात करते हैं। एकान्त में सिवाय सेक्न के दूसरी बात ही उनके चित्त में नहीं होती। और बड़े घबड़ाते हैं कैसे इससे छुटकारा हो और कहते हैं कि बस यही घेरे हुए हैं। चौवीस घंटे परमात्मा की और मोक्ष की चर्चा चल रही हैं। लेकिन भीतर वासना का दौर चल रहा है पूरे वक्त। और यह हो सकता है कि मबुशाला, वेश्या के घर में बैठा हुआ एक आदमी कई बार संन्यासी हो जाता है मन में कि छोड़ो सब वेकार है। उल्टा खींचता रहता है। रागी विरागी हो जाता है और विरागी रागी हो जाता है। जो इस जन्म में रागी है, अगले जन्म में विरागी हो जाए। यह जानकर में बहुत हैरान हुआ हूँ। इघर कुछ बहुत से गहरे प्रयोगों ने कुछ अजीब से नतीजे दिए हैं जो चौंकाने वाले हैं। जैसे कि एक आदमी है जो बिल्कुल ही राग-रंग में पड़ा हुआ है, उसके पिछले जन्म में उतरने की कोशिश करो तो तुम दंग रह जाओगे कि वह संन्यासी रह चुका है। और संन्यासी रहते वक्त उसने इतना विरोध पाल लिया है संन्यासी होने से कि यह जन्म उसका रागी का हो गया है।

एक स्त्री मेरे पास आती थी और उसे बड़ा आतुरता थी कि किसी तरह विखले जन्म में वह उतर जाए। मैंने उससे बहुत कहा कि यह आतुरता छोड़ दो क्योंकि इसमें कठिनाइयाँ पड़ सकती हैं। उसकी बड़ा सही-साब्वी होने का ख्याल था। और उसे उसका इतना भाव पकड़ा कि मुझे बाए ही था कि पिछले जन्म में वह वेदया रह चुकी होनी चाहिए। नहीं तो इतने और से सकी-साब्वी होने का भाव नहीं पकड़ता है। वह जिससे ऊत गई है, वह नह जन्म की बुखआत बन जाती है। फिर भी वह नहीं मानी। मैंने कहा कि ठोक है, तू प्रयोग कर। वह छः महीने तक पिछले जीवन में उतरने का, जातिस्मरण का प्रयोग करती रही। एक दिन आकर एकदम चिल्लाने-रोने लगी कि मुझे किसी तरह भुलाओ क्योंकि मैं दिक्सन के किसी मन्दिर में देवदासी थी, वेस्या थी। और मैं इसको भूलना चाहती हूँ। मैं इसे याद ही नहीं करना चाहती कि ऐसा कभी हुआ। मैंने कहा जो याद आ गया उसको भूलना चृदिकल हैं। इसलिए प्रकृति ने सारी व्यवस्था की है कि पिछला जन्म आपको याद न आए क्योंकि पिछले जन्म में आप निरन्तर रूप से उस्टे रहे होंगे। आम तौर से लोग सोचते हैं इस जन्म

में जो संन्यासी है, उसने पिछले जम्म में संन्यासी होने का अर्जन किया होगा। ऐसा मामला नहीं है। इस जन्म में जो विरागी है, वह पिछले जन्म में राग के चक्कर में घूमता रहा है। यह फिक्क न करें कि हमें क्या होना है, रागी कि विस्ता। फिक्क इसकी करें कि हम जो भी हों, उसमें हम जागें। हम कुछ होने की चिन्ता छोड़ दें। वह जो जागना है, वीतरागता में ले जाएगा। और वह वीतरागता बिल्कुल ही भिन्न बात है।

इसी सन्दर्भ में यह भी, जैसा कि मैंने जातिस्मरण की बात की, पिछले जन्म के स्मरण की — महाबीर की बड़ी देनों में एक देन है। ये उस तरह की ज्यान-पद्धतियाँ हैं जिनसे व्यक्ति अपने पिछले जन्मों में उतर जाए। और अगर एक व्यक्ति अपने पिछले जन्मों में उतर जाए और दो चार जन्म भी जान ले तो बहुत हैरान हो जाए। फिर वही वह आदमी नहीं हो सकता जो अभी था क्योंकि वह पाएगा कि यह सब तो में बहुत बार कर चुका; इससे उल्टा भी कर चुका मगर कुछ भी नहीं पाया। हर बार जैसे चाक के स्पोक घूम कर फिर अपनी जगह पर आ जाते हैं, ऐसे हो मैं घूमा और अपनी जगह पर आ गया। कई बाद जुना चाक को कि ऊपर पहुँच गया हूँ लेकिन जब उसे लग रहा था कि ऊपर पहुँच रहा हूँ तभी नीचे आना शुरू हो गया था। कई बार चाक को छगा बिल्कुल गिर गया हूँ नरक में तभी ऊपर चढ़ना शुरू हो गया। बहुत बार स्वर्ग छुआ, बहुत बार नरक छुआ; बहुत बार सुख छुआ, बहुत बार दुख छुआ; बहुत बार राग छुआ, बहुत बार कि जमर दस-पांच जीवन स्मरण आ जाएँ तो यह सब इतनी बार हो चुका है। अगर दस-पांच जीवन स्मरण आ जाएँ तो यह सब इतनी बार हो चुका है कि अब इसमें चुनाव का कोई मतलब नहीं है।

कातिस्मरण का मतलब यही है कि यह द्वन्द हम बहुत बार भोग चुके हैं, इन दोनों से हम जाग सके हैं। इन दोनों में चुनाव का कोई उपाय नहीं है। से किन, मन का नियम यह है कि जो वह करता है उससे उल्टे को चुनता है। इसलिए संन्यासियों के पास रागियों की भोड़ होती है। जो वह चुनता है, अभी कर रहा है, उसके अनकॉन्शस में, अचेतन में उल्टे का इकट्ठा होना शुरू हो जाता है। जब वह सेक्स में होता है, तब उसको ब्रह्मचर्य की बातें स्थाल में आती हैं। और जब वह ब्रह्मचर्य साधता है तो सेक्स की बातें ध्यान में आती हैं; जब वह भोजन कर रहा होता है तब वह सोचता है भोजन-त्याग कैसे करूं और जब वह मोजन त्याग करता है, तब मोजन का स्मरण आने लगता है। इतनी अद्मुत है हमारे द्वन्द में धूमने की स्यवस्था। और हम एक बार एक ही

जगह होते हैं इसिलए दूसरा हमें आर्कीयत करता रहता है उल्टा। अगर दो चार जन्मों का यह स्मरण आ जाए कि हम दोनों तरफ घूम चुके हैं तो फिर तीसरा उपाय है। और वह जो तीसरा उपाय है वही महाबीर का उपाय है— बीतरागता का।

इन दोनों में कोई अर्थ नहीं तो अब क्या करूं ? अगर मोग नहीं, अगर योग नहीं, तो तीसरा क्या रास्ता है ? तीसरा रास्ता सिर्फ यह है कि दोनों के प्रति जाग जाऊं। तो तिकोण बन जाता है। उस तिकोण की, तिभुज की नीचे की एक रेखा है जिस पर दो इन्द्र हैं। इधर राग है, उघर विराग है ? जो इघर होता है वह उघर आ जाता है, जो उघर होता है, वह इधर आना चाहता है। और इन्हों दोनों के बीच हम घूमते रहते हैं। जो इन दोनों से जागता है, वह जो तिभुज का ऊपर का छोर है वहाँ पहुँच जाता है। वह बीतराग है। वह बोनों से पार हो गया है। बह न राग में है, न विराग में है। लेकिन जो राग में खड़ा है, जो विराग में खड़ा है, उन दोनों के लिए बेबूझ हो जाता है कि यह आदमी कहाँ है ? क्योंकि हमारे होने की परिभाषा में दो ही बिन्दु हैं राग और विराग। यह बादमी कहां है ? तो इस बादमी को समझना मुश्कल हो जाता है । लेकिन समझने का प्रश्न नहीं है। यह आदमी हम दोनों को समझ पाता है और हम दोनों इस आदमी को बिल्कुल नहीं समझ पाते।

जाति-स्मरण का प्रयोग महाबीर की बड़ी से बड़ी देन है। और मैं समझता हूँ उस पर कोई काम नहीं हो सका। असली बात वहीं है। उस साधना से गुजर करके किसी व्यक्ति को बीतरागता में लाया जा सकता है, किसी भी व्यक्ति को। और जब तक उस साधन से नहीं गुजरता तब तक वह यही होगा कि रागी है तो विरागी हो जाएगा और बिरागी है तो रागी हो जाएगा। और यह दोनों एक-से मूढतापूर्ण हैं। इन दोनों को कोई चुनाव का सवाल नहीं है। और हमें रोज दिखाई पड़ता है कि हम विरोधी को अनजाने चुनने लगते हैं। महलों में जो आदमी बैठा हुआ है वह निरन्तर यही कहता है कि झोपड़ी का मजा यहाँ कहां है। और ईर्ज्या करता है झोपड़ी के आदमी से, और उसकी नींद और उसकी मौज से। झोपड़ी में जो बैठा है वह पूरे वक्त महल के लिए ईर्ज्याल है कि जो महल में हो रहा है, वह यहाँ कहां; झोपड़ी में मरे जा रहे हैं। झोपड़ी वाला महल की तरफ जा रहा है, महल वाला झोपड़ी की तरफ आ रहा है। बड़े शहर वाला छोटे गाँव की तरफ भाग रहा है, उससे विपरीत की तरफ हम की तरफ भाग रहा है। पूरे समय जहां हम हैं, उससे विपरीत की तरफ हम

जा रहे हैं क्योंकि जहां हम हैं वहां हम ऊब जाते हैं, वहां हम बोरडम से भर जाते हैं। और जिससे हम ऊब गए हैं उससे उल्टे की तरफ हम जाते हैं। जैसे पूरब भौतिक की तरफ जाएगा क्योंकि वह अध्यातम से ऊब गया है और पश्चिम अध्यात्म की तरफ आएगा क्योंकि वह भौतिकवाद से ऊब गया है। पश्चिम में इस समय जो चिन्तना है कि क्या है अध्यातम में, कैसे हम आध्यात्मिक हो जाएँ और पूरब की जो कामना है पूरी की पूरी कि कैसे हम वैज्ञानिक हो जाएँ, कैसे धन आए, कैसे समृद्ध आए, कैसे अच्छे मकान, कैसे अच्छी मशीन। पूरब का व्यक्तित्व भौतिकवाद की तरफ जा रहा है। पश्चिम का व्यक्तित्व अध्यात्म की तरफ आ रहा है। व्यक्ति में भी वही होता है, समाज में भी वही होता है, राष्ट्र में भी वही होता है, राष्ट्र में भी वही होता है।

महावीर कहते हैं कि दोनों 'अतियों' में हम बहुत घूम चुके हैं; दोनों विरोधों में हम बहुत बार घूम चुके हैं। क्या कभी हम जागेंगे और उस जगह खड़े हो जाएँगे, जहाँ कोई 'अति' नहीं है, कोई विरोध नहीं है, कोई द्वन्द्व नहीं है। इस हियति का नाम वीतरागता है। और यह सभी में है। घ्यान रिवए यह सभी में है। जैसे एक आदमी क्रोध कर रहा है। क्रोध करके आपने कभी ख्याल किया है कि क्रोध करने के बाद आप क्या करते हैं ? आप पछतावा करते हैं। ऐसा आदमी खोजना कठिन हैं, जो क्रोध के बाद पछतावा न करता हो। और अगर मिल जाए तो अद्भुत है। क्रोध करके आदमी पछताता है। पछतावा दूसरी 'अति' है। क्रोध किया कि पछतावा आया। पछतावे के वक्त आदमी सोचता है कि हम बड़े भले आदमी हैं देखो ! हमने क्रोध कर लिया और हम पछतावा भी कर रहे हैं। क्रोध किया कि चमा पीछे आई। विपरीत आता रहेगा सारे जीवन के सब तलों पर। यह कभी आपने स्थाल किया कि जिसको आप प्रेम करेंगे उसके प्रति उसकी घृणा इकट्ठी होने लगती है। फायड ने पहली दफा इस तब्य की तरफ सूचना दी कि जिसको आप प्रेम करते हैं, उसके प्रति आपकी चृणा इकट्ठी होने लगती है। क्योंकि प्रेम तो आप कर लेते हैं। जब प्रेम से कवने लगते हैं तब करेंगे क्या ? और जिस व्यक्ति से बाप घृणा करते हैं पूरी, बहुत सम्भावना है कि उसके प्रति आपका प्रेम इकट्टा होने लगे।

एक यदूदी फकीर था.। उसने एक किताब निली और किताब बड़ी क्रांति-कारी थी। यहूदियों का जो सबसे बड़ा घर्मगुरु था, जो रब्बी था उसके पास उसने वह किताब अपने एक मित्र के हाथ मेंट भेजी कि जाकर रब्बी को मेरी किताब मेंट कर आयो। और उस बहुदी फकीर ने—वह बगावती फकीर था— कहा कि सिर्फ इतना ही स्थाल रखना कि जब तुम रव्वी को किताब दो तो रब्बी क्या कहते हैं, क्या करते हैं, उसे जरा ध्यान से देख लेना। तुन्हें कुछ करने की जरूरत नहीं। तुम सिर्फ नोट कर लाना कि उन्होंने क्या कहा, क्या किया, गुस्से में आए, नाराज हुए, किताब फेंकी, कैसा चेहरा था, सब सवर से भाना । वह आदमी गया, उसने किताब दी । उसने कहा कि यह फर्जां-फर्जां फकीर ने किताब दी है। रब्बी ने किताब को तो देखा भी नहीं। हाथ में उठाकर दरवाजे के बाहर फेंक दिया और कहा कि भागो यहाँ से । इस तरह की किताबों को छुना भी अधर्म और पाप है। रब्बी की औरत पास में बैठी थी। उसने कहा ऐसा क्यों करते हैं। फेंकना ही हो तो वह आदमी चला जाए तो पीछे फेंक सकते हैं। और फिर इतनी हजारों किताबें घर में हैं, एक कोने में उसको भी रख दें। न पढ़ना हो, न पढें। लेकिन ऐसा क्यों करते हैं ? पर रब्बी आग-बनुला हो गया, लाल हो गया। उस आदमी ने नमस्कार किया, वापन आया। उस फकीर ने पृष्ठा--न्याहुआ ? कहा कि ऐसा-ऐसा हुआ। रब्बी बड़ा खतरनाक है। उसकी पत्नी बहत भली है। रब्बी ने किताब बाहर फेंक दी और कहा कि हटो यहाँ से, भाग जाओ यहाँ से-वह आग हो गया एकदम । उस फकोर ने पछा उसकी पत्नी ने जिसको तुम बहुत भली कहते हो क्या किया ? उसने कहा कि किताब को उठा लाओ। उसने नौकर से किताब मैंगवा ली और कहा घर में इतनी किताबें हैं, यह भी रखी रहेगी, ऐसा भी नया ? और फेंकना हो तो पीछे फेंक देना। लेकिन सामने ऐसा क्यों करते हो ? तो उस फकीर ने कहा कि रब्बी से अपना कभी मैल हो सकता है। लेकिन उसकी पत्नी से कभी नहीं। 'रब्बी' से अपना मेल हो ही जाएगा। रब्बी को किताब पढनी ही पडेगी । वह किताब पढेगा ही । मगर उसकी पत्नी कभी नहीं पढेगी । तब उस आदमी ने पृष्ठा-अाप तो उल्टी बात कर रहे हैं। रब्बी बड़ा नाराज था, एकदम आगबब्ला हो गया था। फकीर ने कहा वह नाराज हुआ था तो थोड़ी देर में नाराजगी शिथिल होगी; नाराज कोई कितनी देर रहेगा और जब कोई आग में चढ़ जाता है ऊपर तो वापस उसे शांति में लीटना पड़ता है; जब कोई श्रम करता है तब उसे विश्राम करना पड़ता है; जब कोई जागता है उसे सोना पड़ता है। उल्टा जाना ही पड़ता है। रब्बी कितनी देर क्रोध में रहेगा? ंबासिर डिग्री नीचे बाएगी । **शांत होगां; किताब उठाकर लाकर प**ढ़ेगा । लेकिन उसकी पश्नी ? उससे कोई आशा नहीं। क्योंकि उसकी कोई डिग्री नहीं। क्रोच में नहीं गई तो क्षमा में भी नहीं लौटेगी। उसने चीजों को जिस तटस्यता के

हिया है उससे अपना कोई सम्बन्ध नहीं बन सकता। जब हम क्रोध कर रहे हैं तभी क्षमा इकट्ठी होनी शुरू हो जाती है; जब हम खमा कर रहे हैं तभी क्रोध इकट्ठा होना शुरू हो जाता है; जब हम प्रेम कर रहे हैं तभी पृणा इकट्ठी होने छगती है; जब हम घृणा कर रहे हैं, तभी प्रेम इकट्ठा होने छगता है।

यही दन्द्र है आदमी का कि जिसको प्रेम करता है, उसको घृणा करता है; जिसको घृणा करता है उसको प्रेम करता है। मित्र सिर्फ मित्र ही नहीं होते, शत्रु भी होते हैं। घत्रु सिर्फ शत्रु ही नहीं होते, मित्र भी होते हैं। इसिलए निरन्तर यह होता रहता है। जब मैं निरन्तर अनुभव करता हूँ कि अगर मुझे कोई आदमी बहुत जोर से प्रेम करने लगे तो मैं जानता हूँ कि यह आदमी जल्दी जाएगा क्योंकि उसकी घृणा इकट्ठी होने लगी है। और मैं इसिलए चिन्तित हो जाता हूँ कि यह आदमी जाएगा और अब इसके बिना जाए लौटने का कोई उपाय नहीं होगा। और अगर कोई आदमी जोर से मुझे घृणा करने लगे, क्रोध करने लगे तो मैं जानता हूँ कि वह आएगा। क्योंकि इतनी घृणा में वह कैसे जियेगा, उसे लीटना पड़ेगा।

महावीर कहते हैं कि सब दन्द बांघता है दूसरे से, उल्टे से बांध देता है। इसलिए द्वन्द्व के प्रति जागने से बीतरागता उपलब्ध होती है। न काम; न ब्रह्मचर्य—तब सच में ब्रह्मचर्य उपलब्ध होता है। न क्रोध, न क्षमा—तब सच में ही क्षमा उपलब्ध होती है क्योंकि उससे विपरीत फिर होता ही नहीं। न हिंसा न ऑहसा—तब सच्ची ऑहसा उपलब्ध होती है क्योंकि तब उसके विपरीत कुछ होता ही नहीं। इसलिए बहुत भूल हो जाती है। महावीर की ऑहसा को समझना मुश्किल हो जाता है क्योंकि महावीर की ऑहसा को समझना मुश्किल हो जाता है क्योंकि महावीर की ऑहसा वह ऑहसा नहीं है जो हिंसा के विपरीत है। हिंसा के विपरीत जो ऑहसा है, वह बाज नहीं ती कल हिंसक हो ही जाएगी। महावीर की ऑहसा को समझना मुद्दिल है क्योंकि वह हिंसा के विपरीत नहीं है। जहाँ न हिंसा रह गई, न ऑहसा रह गई, वहाँ जो रह गया उसको महावीर ऑहसा कह रहे हैं।

ऐसा लगता है कि हम राग और विराग के बीच अनेक जन्मों में चूम चुके हैं। ऐसा नहीं है कि राग हो राग में हो घूमते रहे हैं। बहुत बार राग हुआ है, बहुत बार विराग हुआ है। वीतराग कभी नहीं हो सका और वह होगा भी नहीं क्योंकि एक 'अति' पर जाकर ठीक पेन्ड्रुलम दूसरे अति पर जाना शुरू हो जाता है। इसलिए मैं कहता हूं इसकी चिन्ता मत करें कि हमें क्या होना है—राग या विराग।

प्रथन : जीवन के रहस्य को जानने के लिए, जीवन और मृत्यु से अभय प्राप्त करने के लिए बुद्ध ने इतनी साधना की थी। लेकिन वही बुद्ध, दृलाई लामा के रूप में केवल अपने जीवन को बचाने के लिए ही चीनियों के चंगुल से भागकर यहाँ आता है। वही बुद्ध जिसने 'अभयो भव', 'उभयवीतो भव' कहा, वही बुद्ध दलाई लामा के रूप में, एक कायर के रूप में हमारे सामने आ जाता है। यह ऐसी चीजें हैं जिससे लगता है कि या वह बुद्ध कूठ में या यह दलाई लामा जो चिन्ह रूप में आए हैं भूठ हैं।

उत्तर: असल में, चीजें जैसी हमें दिखाई पड़ती हैं वैसी ही नहीं होतीं। दलाई लामा को समझना बहुत मुश्किल है क्योंकि जिस भाषा में हम सोचने के आदी हैं उस भाषा में निश्चय ही वह भागा अपने को बचाने के लिए। कायर मालूम पड़ता है। लड़ना था, जूझना था। भागना क्या था? ऐसा ही हमें दिखाई पड़ता है, बिल्कुल सीघा और साफ। लेकिन मैं आपसे कहता है कि दलाई लामा के भागने में बहुत और अर्थ है। ऊपर से यही विसाई पड़ता है कि दलाई भागा; बचाया अपने को—बड़ा कायर है। सचाई इतनीः त्र<del>ीं है</del>। सचाई ऊपर से ही इतनी दिलाई पड़ रही है। दलाई लामा का भागना अत्यन्त करणापूर्ण, महत्त्वपूर्ण है। दलाई अगर वहाँ लड़ता तो हमारी नजरों में वह बहत बहादर हो जाता। लेकिन दलाई लामा को कुछ और बचाकर छाना था जो हमें दिखाई ही नहीं पड़ रहा है, जो कि लड़ने में नष्ट हो सकता था। समझ लें एक मन्दिर है और एक पुजारी है। और यह पुजारी किन्हीं गहरी सम्पत्तियों का अधिकारी भी है जो उसके मरते ही एकदम स्त्रो जा सकती है इन अर्थों में कि उनते सम्बन्ध का फिर कोई सूत्र नहीं रह जाएगा और जकरी है कि इसके पहले कि वह मरे, वह बारे सूत्र और वह सारी सम्पत्तियों की बाबर किन्हीं को दे दे । दलाई लामा के पास बहुत रहस्यमय सूत्र हैं जिन्हें इस समय जमीन पर मुद्दिकल से चार-पाँच लोग समझ सके हैं। दलाई लामा का भाग आना अत्यन्तः जरूरी था।

तिक्वत का उतना मूल्य नहीं जितना मूल्य दलाई लामा की जान का है और जो वह किसी को दे सकता है उसका है। और, तिक्वत की हार निश्चित थी। विकाद का चीन में डूबना निश्चित था। यह भी दलाई लामा को दिखाई पड़ सकता है जो दूसरे को दिखाई नहीं पड़ सकता। और अगर देसा साफ दिखाई पड़ता हो तो लड़ना उचित नहीं है; चुपचाप हट जाना उचित है। उस सबको सेकर बचाना ज्यादा की मती है। तिक्वत तो बचेगा नहीं और वह सब बच सकता

है नागने से। और आज, दलाई बैठकर वह सारे प्रयोग कर रहा है दस-पण्जीस लोगों को साथ लेकर, जिनके साथ वह भागकर आया है। कीमती लोगों को वह सारी सम्पदा दे रहा है। उसके मरने का कोई सवास्त्र ही नहीं। वह तिब्बत में भी मर सकता था और यहाँ भी मरेगा। मरने से बचने का अश्न ही नहीं है।

बहुत बार ऐसा हुआ है। यह पहली बार नहीं हुआ हिन्द्स्तान में। बौद्ध भिक्षुओं को जागना पड़ा हिन्दुस्तान से । एक वक्त आया जब हिन्दुस्तान से बौद्ध भिक्षुओं को भागना पड़ा। भागना इसलिए जरूरी हो गया कि यहाँ भूमि बिस्कुल बंजर हो बई उनके लिए। उनको ग्रहण करने के लिए, जो उनके पास बा, कोई नहीं बचा। अपनी जान का सवाल न था; लेकिन सवाल था उसका जो वे जानते थे, जो बीज उनके पास थे, जो किसी भूमि में अंकूरित हो सकते ने । उनको भावकर सारी एशिया में खोज करनी पड़ी कि कहीं और हो सकता है कुछ । उन्होंने बड़ी कृपा की कि चीन चले गए, तिब्बय चले गए. बर्मा चले गए, बाई चले गए और जाकर उन्होंने बीज आरोपित कर दिए। फिर उनके बीर्जी से बीज फिर बीज लौटने की संभावना बन सकती है। लेकिन यह हो सकता था कि उस समय वे भी भिक्षु, जो भागे इस मुल्क से, कायर मालूम पड़े होंगे। छड़ना या यहाँ, जाना कहाँ था? लेकिन जिनके पास कुछ है, वह छड़ने से ज्यादा उसको बचाने की फिक्र करेंगे। बुद्ध जिस वृक्ष के नीचे बैठे और 'बोघि' को प्राप्त हुए, वह मूल वृच्च नष्ट हो गया। लेकिन उसकी एक शास्त्रा अपशोक ने लंका भेज दी थी। वह लंका में सुरक्षित है। अब उस वृक्ष की एक शासा बापस आ गई है। मुल वृक्ष नष्ट हो गया। नष्ट किया ही गया होगा क्योंकि जब बौद्धों के पैर उसड़ गए तो सब नष्ट कर दिया गया। आप हैरान होंगे जान कर कि बुद्ध का जो मन्दिर है उसका पुजारी ब्राह्मण है। वह बौद्ध नहीं है। वह सम्पत्ति भी एक बाह्मण पुजारी की है-मन्दिर और उसकी न्यवस्था भी । वह सब नष्ट हो गया । लेकिन अशोक के द्वारा भेजी गई उस नुक्ष की एक शाखा लंका में पल्लवित हो गई। और उस शाखा की एक शाखा लाकर फिर हम जगा सके। उस वृक्ष का एक बच्चा मौजूद है। यह वृक्ष की चर्चा मैंने इसलिए की कि प्रतीक की तरह स्थाल में आ जाए।

तिम्बत में फिर वह हालत आ गई—तिम्बत चीन के हाथ में जाएगा और कम्मुनिज्म जितनी जोर से दुनिया से रहस्य विज्ञान को खत्म कर सकता है उतना कोई चीज खत्म नहीं कर सकती। जो भी आन्तरिक सत्य है और उनके को

भी सूत्र हैं, कम्युनिष्म उनको जड़-मूल से काटने में उत्सुक है। और जहाँ भी जाएगा वहाँ सबसे पहले जा उस मुल्क की आन्तरिक सम्पदा है उसको वह बिल्कुल तोड़ डालेगा। तिब्बत के कम्युनिस्टों के हाथ में जाने के बाद वहाँ जो सबसे पहली चोट होने वाली थी, वह चोट थी उसकी आन्तरिक सम्पदा पर । तिब्बत बहुत अद्भुत या इन अर्थी में कि दुनिया में तिब्बत के पास सर्वाधिक बहुमूल्य सम्पत्ति थी आन्तरिक सत्यों की। नयोंकि वह दुनिया से कटा हुआ जिआ, दुनिया की उसे कोई खबर न थी, दुनिया का कोई सम्बन्ध न था उससे । दुनिया का कोई ताल-मेल न या उससे । वह दूर अकेले में, एकान्त में चुपच।प पड़ा था। अतीत की जो भी सम्पदा थी जानने की वह सब उसने संरक्षित कर ली थी। दलाई का भागना बहुत जरूरी था। लेकिन मुश्किल है कि कोई आदमी इसकी तारीफ कर सके। लेकिन में कहता हूँ कि दलाई वहाँ लड़ता तो दो कौड़ी की बात थी वहाँ लड़ना। कायर नहीं है वह आदमी। मगर जो बचा कर ले आया है उसे आरोपित कर देना जरूरी है। लेकिन इस मल्क में लोगों को ख्याल भी नहीं है कि दलाई के साथ एक वहुत बड़ी मूल आहुता वापस लौटी है जिससे यह मुल्क फायदा उठा सकता है। लेकिन मुल्क को कोई मतलब ही नहीं है, कोई सम्बन्ध ही नहीं लगा इससे। वह आपके मुल्क में है, यह घटना बहुत महत्त्वपूर्ण है। यह आसान न था; उसको ले आना आसान न था। यह बिल्कुल अवसर है, वक्त है, समय है कि उसको यहाँ आ जाना पड़ा है। और उसका हम फायदा ले सकते हैं। बहुत से एसोटेरिक, बहुत से गुह्य . सत्य है जो उससे पता चल सकते हैं। लेकिन हमें कोई द्वेमतलब नहीं है, हमें कोई प्रयोजन नहीं है। और हम को दिखता ऊपर से यही है, लेकिन मैं ऐसा नहीं मानता ।

अगर सोच लोजिए कि यहाँ में हूँ और मुझे लगे कि इस देश में उस बात से कोई मतलब नहीं हल होने वाला, नहीं हैं वे लोग जो उस बात को समझ सकें। अब मैं आप को कहूँगा कि जिन लोगों से मेरे इस जीवन में सम्बन्ध बन रहे हैं, उनमें से मैं बहुतों को पहचानता हूँ जिनसे मेरे पिछले जीवन में सम्बन्ध थे। चालीस-पचास करोड़ के मुल्क से मुझे कोई मतलब नहीं है। मतलब दो चार सौ लोगों से है चालीस-पचास करोड़ लोगों में से। मैं महनत कर रहा हूं इन दो चार सौ लोगों को अपने पास ले आई इसके लिए। और कस मुझे ऐसा लगे कि मुल्क कम्युनिस्टों के हाथ में जाता है या ऐसे लोगों के हाथ में जाता है जो जड़ काट देंगे, तो मैं हो चार सौ लोगों को लेकर कहीं

को पकड़ा देना। और यह एक अनन्त वृत्त है। इसकी उपलब्धि कुछ है नहीं। तुम स्वयं को तो कभी उपलब्ध कर हो नहीं सकते दोनों हालतों में। तुम व्यक्ति ही नहीं बन पाते अगर राग और विराग में पड़े हुए हो तुम।

भीर वह जो कहते हैं कि राग भीर देख से छूट जाना वीतरागता है, वह वड़ी गलत व्याख्या कर रहे हैं। वे विराग को बचा जाते हैं। राग और देख से मुक्त हो जाना अगर वीतरागता का अर्थ उन्होंने किया तो वे विराग को बचा जाते हैं, और वह तरकीब है बहुत कारारतपूर्ण। राग का ठीक विरोधी विराग है, देख नहीं। द्वेष तो राग का ही हिस्सा है, विरोध नहीं। विरोधी तो विराग है। इन्द्र विराग का है राग से, द्रेष से नहीं। तो वे तरकीब से बनाए गए हैं। उन्होंने विरागी को बचा लिया है, विरागी और वीतरागी को सीढ़ी बना दिया है। वे कहते हैं कि वैराग्य से वीतराग की सीढ़ी जाती है। मैं कह रहा हूँ चाहे राग से जाओ, चाहे विराग से, वीतराग होने का फासला दोनों से बराबर है। इसे हम समझें।

दूसरी बात यह कि यह कठिन नहीं है, क्योंकि जो स्वभाव है वह अन्ततः कठिन नहीं हो सकता, विभाग ही कठिन हो सकता है। और, जो स्वमाव इतना आनन्दपूर्ण है कि उसकी एक अलक मिलनी शुरू हो जाए तो हम कितने ही पहाड उसके लिए चढ़ जाते हैं। बस झलक जब तक नहीं मिलती तब तक कठिनाई है। और झलक राग और विराग मिलने नहीं देते। यह जरा सा भी हटे तो उसकी झलक मिलनो शुरू हो जाती है। जैसे आकाश में बादल विरे हए हैं और सूरज की किरण भी दिखाई नहीं पड़ती। जरा सा बावल सरके और किरण झाँकने, पड़ने लगती हैं। राग और विराग के द्वन्द्व की जरा सी ट्ट जाए बिड़की तो वीतरागता का आनन्द बहुने लगता है। और वह बहने लगे तो कितनी ही यात्रा पर जाना सम्भव है, कठिन नहीं। लेकिन हम क्या करते हैं: हम राग से विराग में जाते हैं, विराग से राग में जाते हैं। ये दोनों ही एक से घेरने वाले बादल हैं। इसलिए कभी सन्धि भी नहीं मिळती उसको जाने की। राग और विराग में डोलते हुए मनुष्यों का जो समाज है, वह नियम बनायेगा ही। क्योंकि राग विराग में डोलता हुआ आदमी बहुत सतरनाक है। इसलिए नियम बनाने पड़ेंगे। और नियम कौन बनायेगा ? वही राव विरान में डोलते हुए आदमी नियम बनायेंगे। राग विराग में डोलते हुए लोग सतरनाक हैं। राग विराग में डोलते हुए नियम बनाने वाले लोग और भी खतरनाक हैं।

यानी मामला ऐसा है जैसे पागलखाना है एक। पागलों के लिए कुछ नियम बनाने पड़ेंगे । और नियम बनाने वाले भी पागल हैं । तो नियम और भी सतर-नाक हैं क्योंकि पागल नियम बनायेंगे, और पागलों के लिए। एक तो पागल हुी खतरनाक है, फिर पागल नियम बनायें तो और बहुत खतरा शुरू हो जाता हैं। तो समाज ऐसे ही खतरे में जी रहा है और जब हम कहते हैं कि वीतरागता को तरफ जाना है तो हम यह नहीं कहते कि नियम तोड़ देना है। हम यह नहीं कह रहे। मैं तो यह कह रहा हूँ कि जो व्यक्ति थोड़ी सी भी वीतरामता में गया उसके लिए नियम आवश्यक हैं। यानी वह जीता ऐसे हैं कि उससे किसी को दुख, पीड़ा यह सब सवाल ही नहीं है। हाँ कोई उससे दुख लेना चाहेतो बात ही अलग है, उसकी मुक्ति है उससे। महाबीर ऐसे जीते हैं कि उनके लिए दुख सुख का सवाल ही नहीं मगर कोई दुख सुझ लेना चाहताहै तो लेताहै। लेकिन पूरा जिम्मा लेने वाले पर ही हैं। महावीर का देने का कोई हाथ नहीं उसमें, जरा भी कोई दुख लेगा, कोई सुख देगा। वह उस लेने वाले पर निर्भर है। महावीर तो जैसे जीते हैं, जीते हैं। जितना वोतराग चित्त होगा उतना विवेक पूरा होगा। पूर्ण 🕮 🛪 रागता, पूर्ण विवेक । और वीतरागता के लिए किसी संयम की जरूरत नहीं, किसी नियम की जरूरत नहीं क्योंकि विवेक स्वयं ही संयम है। अविवेक के लिए संयम की जरूरत होती है। इसलिए सब संयमी अविवेकी होते हैं। जितनी बुद्धिहीनता होती है, उतना संयम बांचना पड़ता है। यानी बुद्धि की कमी को वे संयम से पूरा करने की कोशिश करते हैं लेकिन बुद्धि की कमी संयम से पूरी नहीं होती।

अव तक जो हमने समाज बनाया है वह बुद्धि की कमी की संयम से पूरा करने की कोशिश्य कर रहा है। इसलिए हजारों साल हो गए कोई फर्क नहीं पड़ा। तुम पूछ सकते हो कि अगर हम नियम तोड़ दें तो समाज हो टूट जाएगा मगर यह मैं नहीं कह रहा हूँ। यह वैसी ही बात है जैसे पागलखाने के लोग कहें कि अगर हम ठोक हो जाएँगे तो पागल खाने का क्या होगा? फिर पागल खाना टूट जाएगा। अगर लोग विशेकपूर्वक हो जाएँ तो समाज नहीं होगा जैसा हम समाज समझते रहे हैं। बिल्कुल बुनियादी फर्क हो जाएँगे। लेकिन पहलो दफा ठोक अथों में समाज होगा। अभी क्या है— समाज है, ब्यक्ति नहीं। और समाज सब व्यक्तियों को अपने घेरे में कसे हुए है। और समाज केवल व्यवस्था

का नाम है। व्यवस्था बजनी और व्यक्ति कमजोर है। व्यवस्था छाती पर बैठी है और व्यक्ति नीचे दबा है।

जिस व्यक्ति की मैं बात कर रहा हूं और वह बन जाए अगर विवेकपूर्ण . व्यक्ति, वोतराग चित्त से भरा हुआ, जीवन के आनन्द से भरा हुआ, तो भी व्यवस्था होगी। लेकिन व्यक्ति की छाती पर नहीं, व्यक्ति के लिए ही व्यवस्था होगी। अभी व्यवस्था के लिए व्यक्ति हो गया है। और तब भी समाज होगा। लेकिन तब समाज दो व्यक्तियों, दस व्यक्तियों, हजार व्यक्तियों के बीच के अन्तःसम्बन्ध का नाम होगा। व्यक्ति केन्द्र होगा, समाज गौण होगा और समाज केवल हमारे अन्तर्व्यवहार की व्यवस्था होगी। और विवेकशील व्यक्ति का अन्त-व्यंवहार किसी बाहरी समय और नियम से नहीं चलेगा, एक आन्तरिक अनुशासन से चलेगा। जब तक ऐसा नहीं हो जाता तब तक समाज जैसे चलता है चलेगा। यह ऐसा ही है जैसे हम कहें कि सब लोग स्वस्थ हो जाएं तो इन डाक्टरों का, अस्पतालों का क्या होगा ? वह स्वस्थ रह जाते हैं तो उनकी कोई जरूरत नहीं रह जाती क्योंकि वह अच्छा काम नहीं है जो डाक्टर और अस्पताल को करना .: पुडता है। अच्छा लग रहा है क्योंकि हम बीमार होने का काम किए चले जाते हैं। यह अच्छा नहीं है क्योंकि हम जो गलत करते हैं उसको पोंछने का काम करना पड़ता है सिर्फ। और तो कुछ करना नहीं पडता। तो जैसे-जैसे विवेक विकसित हो. वीतरागता विकसित हो, समाज होगा, अन्तःसम्बन्ध होंगे। लेकिन बह बडे गौण हो जाएंगे, व्यक्ति प्रमुख हो जाएगा और उसका अन्तर अनुशासन असली बात होगी । इसलिए मेरा कहना यह है कि समाज की व्यवस्था में व्यक्ति को संयम देने की चेष्टा कम होनी चाहिए; विवेक देने की व्यवस्था ज्यादा होनी चाहिए। विवेक से संयम आएगा और संयम से विवेक कभी नहीं आता है।

प्रश्न: पर जब तक विवेक नहीं संयम की आवश्यकता मान लीजिए ?

उत्तर: बनी ही रहेगी।

प्रश्न: महावीर भी ऐसा ही समझते थे?

उत्तर । समझेंगे ही । इसके सिवाय कोई उपाय हो नहीं । यानी जब तक विवेक नहीं है तब तक किसी न किसी तरह के नियमन की व्यवस्था बनी ही रहेगी । लेकिन यह ध्यान रहे कि किसी भी नियम की व्यवस्था से विवेक आने बाला नहीं, इसलिए विवेक को जगाने की सतत कोशिश जारी रखनी पढ़ेगी । संयम और नियम की व्यवस्था को सिर्फ आवश्यक बुराई समझना होगा । वह गौरब की बात नहीं । चौरास्ते पर एक पुलिस वाला खड़ा है, इसलिए लोग

बाएं-दाएं चल रहे हैं, यह कोई सौभाग्यपूर्ण बात नहीं । लोगों को बाएं-दाएं चलना चाहिए और पुलिस वाले को विदा होना चाहिए। व्यर्थ ही एक आदमी को हम परेशान कर रहे हैं कि वह लोगों को बाएं-दाएं चलता रहे। और लोग कैसे बुद्धिहीन हैं कि अगर चौरास्ते पर एक पुलिसवाला नहीं है तो वे बाएं-दाएं भी नहीं चलेंगे। इसका मतलब है कि समाज ने बृद्धि पैदा करने की कोशिश ही नहीं की है अब तक, और पुलिस वालों से काम ले रही है विवेक का। करोड़ों निकल रहे हैं एक सड़क से और एक पुलिस वाला स्थानापन्त हो गया है. करोड़ों लोगों के विवेक का । वह पुलिस वाला भी विवेकहीन आदमी है। वह किसी तरह चला लेता है बाएं दाएं। लेकिन फर्क क्या पड़ता है ? बस बाएं दाएं चलना हो जाता है और एक्सीडेंट कुछ कम होते हैं सड़क पर। लेकिन अगर हमने समझा है कि विवेक की कमी इसने पूरी कर दी तो हम गलती में हैं। यह सिर्फ सूचक है कि विवेक नहीं है और हमें कोशिश करनी चाहिए कि विवेक आ जाए ताकि हम इसको विदा कर दें। नीति, संयम, नियम धीरे-धीरे विदा हो सकें ऐसा विवेक हमें जगाना चाहिए। जिस समय में कोई नियम नहीं होगा. कोई संयम नहीं होगा, लोग विवेक से जोते होंगे, वह पहली बार सहाँ समाज होगा। नहीं तो समाज का सिर्फ घोखा चल रहां है।

प्रश्न : मेरी इसमें सहमति है जो आप कह रहे हैं। जहां मतमेव मुर्फे लगा यानी विचारकों में मतमेव, वह यह कि जिसको आप कह रहे हैं नियम, यद्यपि वह अन्ततोगत्वा छोड़ने के लिए है और व्यर्थ है, उसे वह व्यवहार दृष्टि नाम देते हैं। तो उस व्यवहार दृष्टि की कोई आंशिक उपयोगिता है या नहीं है, इस पर मतमेव चलता है। यह विचारणीय है।

उत्तर: वह चलेगा जनमें क्योंकि विचार द्रष्टा नहीं हैं। और वह जो चल रहा है जैसा कि जन्होंने मान रखा है कि एक व्यवहार दृष्टि और एक निश्चय दृष्टि, ऐसी कोई चीज नहीं होती। दृष्टि तो एक ही है—निश्चय दृष्टि। ध्यवहार की दृष्टि कहना ऐसा ही है जैसे कि यह कहना कि कुछ लोगों की आँख की दृष्टि होती है, कुछ लोगों की अन्धी दृष्टि होती है। हम कहें कि अन्धे की भी आँख तो होती है, सिर्फ देखती नहीं। और आँख वाले की भी आँख होती है, सिर्फ देखती है, इतना फर्क होता है, इतना ही फर्क होता है, बाकी आँख तो दोनों में ही होती है। तो एक अंधी आँख होती है, एक देखने वाली आँख होती है। व्यवहार-वृष्टि अन्धे की आँख है। वह वृष्टि है ही नहीं। दृष्टि तो एक ही है जहाँ से दर्शन होता है। वह निश्चय दृष्टि है।

ब्यवहार की जो सारी बातचीत है, और ऐसा दो हिस्से करना, कि यह भी एक दृष्टि है और इसकी भी जरूरत है—यह सिर्फ अन्धे अपने को तृप्ति देने की कोशिश कर रहे हैं। यानी अंधा यह मानने को भी राजी नहीं कि मैं अन्धा हूँ। वह कहता है कि मेरा अन्धा होना भी बहुत जरूरी है। आंख की सरफ जाने के लिए मेरा अन्धा होने की बड़ी आवश्यकता है। वह यह कह रहा है। कोई दृष्टि नहीं हैं दो। दृष्टि तो एक ही है। व्यवहार-दृष्टि सिर्फ समभौता है और अन्धों के विचार हैं अपने। अन्धों के भी विचार होते हैं। आंख मिल गई बहां से दर्शन शुरू होता है, विचार खत्म होता है। वहां कोई सोचता नहीं, वहां देखता है।

और ये जो दो टुकड़े हुए इन दो टुकड़ों ने बड़ा नुकसान किया है। क्योंकि वह व्यवहार दृष्टि वाला कहता है कि यह भी जरूरी है। पहले तो इसको पूरा करना पड़ेगा। फिर, इसके बाद दूसरी बात उठेगी-साघते-साघते निश्चय दृष्टि उपलब्ध होगी, इससे ज्यादा गलत बात नहीं हो सकती। वास्तव में बात यह है कि व्यवहार दृष्टि छोड़ते-छोड़ते निश्चय दृष्टि उपलब्ध होगी। साघने का सवाल हैं। नहीं, छोड़ने का सवाल है। यानी अन्धे को साघते-साघते आंख मिलेगी, ऐसा नहीं है । अंघेपन को छोड़ते-छोड़ते आँख मिलेगी । व्यवहार दृष्टि छोड़नी है क्योंकि बह दिन्द नहीं, दृष्टि का घोला है। उपलब्ध तो निश्चय दृष्टि करनी है। इसलिए मैं ये दो शब्द भी लगाना पसन्द नहीं करता क्योंकि वह 'निश्चय' लगाना बेईमानी है बहु तो ब्यवहार के खिलाफ लगाना पड़ता है। इसलिए मैं कहता हूँ ग्रंघापन छोड़ना है, दृष्टि उपलब्ध करनी है; निश्चय का क्या सवाल है ? ऐसी भी कोई दृष्टि होती है, जो अनिश्चित हो। फिर उसको दृष्टि कहना फिजूल है। और व्यवहार की कोई दृष्टि नहीं होती। जैसे कि एक अन्धा आदमी है। वह अपनी लकड़ी टेक-टेक कर रास्ता बना लेता है, दरवाजा खोज लेता है और कहता है कि मुझे लकड़ी की बड़ी जरूरत है। ठीक ही कहता है वयोंकि वह अन्धा है। ु लेकिन उसे घ्यान रखना चाहिए। अगर वह कहे ∙िक आंख मिल जाए तो भी लकडी की जरूरत है तब हम उससे कहेंगे कि तुम फिर पागल हो। तुम्हें पता ही नहीं कि आँख मिलने से क्या होता है। व्यवहार दृष्टि हमारी स्थिति है अन्धेपन का। निश्चय दृष्टि हमारी सम्भावना है आंख की। हमें व्यवहार दृष्टि को तोड़ना है ताकि निश्चय दृष्टि मानी सम्यक् दृष्टि हमें उपलब्ध हो सके ।

महावीर के बचपन के सम्बन्ध में थोड़ी सी बातें कल सोचीं। जैसा मैंने कहा, तीर्यंकर की चेतना का व्यक्ति पूर्णता को ख़कर लौटा होता है। इसका अर्थ यह हुआ कि महावीर के लिए इस जीवन में करने की कुछ भी बाकी नहीं रहा, सिर्फ देने को बाकी रहा है; पाने को कुछ भी बाकी नहीं रहा। यह बात अगर समझ में आए तो इस बात की गहरी निष्पत्तियां होंगी। पहली निष्पत्ति यह होगी कि साधारणतः महावीर के सम्बन्ध में जो यह समझा जाता है कि उन्होंने त्याग किया, वह बिल्कुल व्यर्थ हो जाएगा। आज इस बात को समझ लेना जरूरी है, महावीर ने कभी भी मूलकर कोई त्याग नहीं किया। त्याग दिखाई पड़ा है महावीर ने कभी भी नहीं किया है। और जो दिखाई पड़ता है, वह सत्य नहीं है। क्योंकि जो दिखाई पड़ता है वह देखने वालों पर ज्यादा निर्भर होता है, बजाय इसके कि जो उन्होंने देखा। भोग से भरे हुए लोगों की किसी भी चीज का छूटना त्यान मालूम पड़ता है। और इसलिए महावीर के जीवन पर जिन्होंने लिसा उन्होंने रत्ती-रत्ती भर एक-एक चीज का हिसाब बताया है कि उन्होंने क्या-क्या छोड़ा । कितने बड़े महल बे, कितना बड़ा राज्य था. कितने हाची और कितने घोड़े थे. कितने मणि-माणिक्य । इन सबका एक-एक हिसाब किया है। वे हिसाब देने वाले मोगी चित्त के कोग थे, इतना तो निष्चित है क्योंकि इन्हें मणि-माणिक्य, घोड़े-हाबी और महरू ही बहुत मूल्यवान् मालूम होते थे। इनको महावीर ने छोड़ा, यह घटना इनको बड़ी चमत्कारपूर्व मालूम पढ़ी होनी क्योंकि भोगी चित्त कुछ भी छोड़ने में समर्थ नहीं है। वह सिर्फ पकड़ सकता है. छोड़ नहीं सकता । हाँ उसे छुड़ाया जा सकता है, लेकिन वह छोड़ नहीं सकता । और जब वह देखता है कि कोई व्यक्ति सहज ही छोड़ कर बा रहा है तो इससे ज्यादा महत्त्वपूर्ण और चमत्कारपूर्ण बटना उसे मालूम नहीं

महाबीर : मेरी दृष्टि में

हो सकती । लेकिन महावीर जैसी चेतना कुछ भी छोड़ती नहीं है क्योंकि उस तल पर कुछ भी पकड़ने का भाव नहीं रह जाता है। जो पकड़ते हैं, वे छोड़ भीं, सकते हैं। जो पकड़ते हो नहीं, जिनकी कोई पकड़ नहीं है, उनके छोड़ने का कोई सवाल ही नहीं।

महावीर ने कुछ भी नहीं त्यागा है, जो व्यर्थ है उसके बीच से वह आगे बढ़ गए हैं। बेकिन हम सबको दिखाई पड़ेगा कि बहुत बड़ा त्याग हुआ है। और, ऐसा दिखाई पड़ने में हम पकड़ने वाले चित्त के परिग्रही लोग हैं, यही सिद्ध ह्रोगा; और कुछ सिद्ध न होगा। महावीर त्यागी थे, ऐसा तो नहीं है। लेकिन महावीर को जिन लोगों ने देखा वह भोगी ये-इतना सुनिध्चित है। भोगी के मन में त्याण का बड़ा मूल्य है। उल्टी चीजों का ही मूल्य होता है। बीमार बादमी के मन में स्वास्थ्य का बड़ा मूल्य है। स्वस्थ आदमी की पता भी नहीं चलता। बुद्धिहीन के मन में बुद्धिमत्ता मूल्यवान् है; लेकिन बुद्धिमान् को कभी बता भी नहीं बजता। जो हमारे पास नहीं है उसका ही हमें बोघ होता है। ्राीर जो हम पकड़ना पाहते हैं, उसे कोई दूसरा छोड़ता हो तो भी हम आश्चर्य से चिकत रह जाते हैं। लेकिन यहाँ मैं महावीर के भीतर से चीजों को कहना चाहता है। महावीर कुछ भी नहीं छोड़ गए हैं। और, जो व्यक्ति कुछ छोड़ता है, छोड़ने के बाद उसके पीछे छोड़ने की पकड़ शेष रह जाती है। जैसे एक बादमी लाख रुपये छोड़ दे। लाख रुपये छोड़ देगा; लेकिन लाख रुपये मैंने. छोड़े, यह पकड़ पीछे शेष रह जाएगी। यानी भोगी चित्त त्याग को भी भोग का ही उपकरण बनाता है। भोगी चित्त धन को ही नहीं पकड़ता, त्याग को भी पकड़ लेता है। असल सवाल तो पकड़ने वाले चित्त का है। वह अगर सब कुछ त्याग कर दे तो वह इस सबका हिसाब-किताब रख लेगा अपने मन में कि क्या-क्या मैंने त्यागा है: कितना मैंने त्यागा है। ऐसे त्याग का कोई मुल्य नहीं। यह भोग का ही दूसरा रूप है, परिग्रह का ही दूसरा रूप है। लेकिन एक और तरह का त्याग है जहां चीजें कुट जाती हैं क्योंकि चीजों को पकड़ने से हमारे भीतर की कोई तुप्ति नहीं होती; बल्कि चीजों को पकड़ने से हमारे भीतर का विकास अवरद होता है।

हम चीजें पकड़ते क्यों हैं ? चीजों को पकड़ने का कारण क्या है ? हम चीजों को पकड़ते हैं क्योंकि चीजों के बिना एक असुरक्षा मालूम पड़ती है। अगर मेरा कोई भी मकान नहीं है तो मैं असुरचित हैं; किसी दिन सड़क पर पड़ा हो सकता हूँ। हो सकता है मर रहा हो ऊँ और मुझे कोई छप्पर न मिले। तो मैं असुरिचत हूँ। इसलिए मकान को जोर से पकड़ ता हूँ; घन को जोर से पकड़ता हूँ क्योंकि कल का क्या भरोसा है। कल के लिए कुछ इन्तजाम चाहिए। जिस व्यक्ति के मन में जितनी असुरक्षा का भाव है, वह उतना चीजों को जोर से पकड़ेगा। लेकिन जिस चेतना को यह पता हो गया कि उसके तल पर कोई असुरक्षा नहीं, वहाँ न कोई भय है; न कोई पीड़ा है, न कोई दुःख है; न कोई मृत्यु है—ऐसा जिसे पता चल गया है वह कुछ भी नहीं पकड़ता। पकड़ता या असुरक्षा के कारण असुरक्षा न रही तो पकड़ भी न रही। और जो अपने मीतर प्रविष्ट हुआ है वह तो प्रतिक्षण, प्रतिपल अपने आनन्द से भर गया है कि कल का सवाल कहाँ है कि कल क्या होगा, आज काफी है।

जीसस निकलते थे एक बगीचे के पास से और बगीचे में फूल खिले हैं। और जीसस ने अपने शिष्यों से कहा है: देखते हो इन फुलों को ? खुद सोलोमन भी अपनी पूरी समृद्धि में इतना शानदार न था । सम्राट् सोलोमन, जिसने सारी पृथ्वी के घन को इकट्टा कर लिया था, अपनी पूरी समृद्धि में और साम्राज्य में इन साधारण से फूलों के मुकाबले में नथा। देखते हो इनकी शानदार चमक, इनको मुस्कराहट, इनका नाच। और साधारण से गरीब लिली के फूल! तो किसी ने पूछा है: कारण क्या है? रहस्य क्या है इसका कि सोलोमन साधारण लिली के फूल से भी शानदार नथा। तो जोसस ने कहा: फूल अभी जीते हैं; सोलोमन कल के लिए जोता था। फूल अभी हैं; उन्हें कल की कोई चिन्ता नहीं, आज काफी है। और तुम भी फूलों की तरह ही रही कि आज काफी ही जाए। तो जिसके लिए आज का, अभी का यह क्षण काफी है, आनन्द से भरा है, वह कल के क्षण की चिन्ता नहीं करता। इसलिए कल के क्षण के लिए इकट्टा करने का पागलपन भी उसके भीतर नहीं है। वह जीता है आज के लिए। तो ऐसा व्यक्ति कुछ पकड़ता नहीं; छोड़ने का सवाल ही नहीं। छोड़ना आता है पोछे; त्याग आता है पीछे। जब पकड़ आ जाए तो सवाल उठता है, छाड़ो! ऐसा व्यक्ति पकड़ता हो नहीं।

और घ्यान रहे कि जिसको पकड़ आ गई है अगर वह छोड़ेगा तो पकड़ वाको रहेगी, छोड़ने को पकड़ लेगा। वह पकड़ उसकी आदत का हिस्सा हो गई है। उसने घन पकड़ा था, अब वह त्याम पकड़ेगा। उसने मित्र पकड़े थे, अब वह परमात्मा को पकड़ेगा; परिवार पकड़ा था, अब वह पुण्य, पाप, वर्म पकड़ लेगा। कल खाते-बही पकड़े थे, अब वह शास्त्र पकड़ लेगा। शास्त्र भी चाते-वही हैं और वर्म भी सिक्का है जो कहीं और चलता है। और पुष्य भी मोहरें हैं जो कहीं काम पड़ती हैं। और वह उनको पकड़ेगा। इसलिए ध्यान देपे की यह बात है कि जो व्यक्ति पकड़ने के चित्त से भरा है, वह अगर त्याग करेगा तो वह भी नहीं होने वाला है। इसलिए सवाल त्याग करने का नहीं, सवाल पकड़ने वाले चित्त की वस्तुस्थिति को समझ लेने का है। अगर हमारी समझ में आ,गया कि यह है चित्त पकड़ने वाला और पकड़ना व्यर्थ हो गया तो पकड़ विलीन हो जाएगी, त्याग नहीं होगा। पकड़ विलीन हो जाएगी और चीजें ऐसी दूर हो जाएँगी, जैसे वह दूर हैं हो।

कौन सा मकान किसका है? एक पागलपन तो यह है कि पहले मैं यह मानूँ कि यह मकान मेरा है। और फिर दूसरा पागलपन यह है कि मैं इसका त्याग करूँ। लेकिन यह ध्यान रहे कि अगर यह मकान मेरा नहीं है तो मैं त्याग करने वाला कौन हूँ? त्याग में भी मेरा स्वामित्व शेष है। मैं कहता हूँ यह मकान में त्याग करता हूँ। मैं ही त्याग करता हूँ न? और क्या त्याग मैं कर सकता हूँ उसका जो मेरा ही नहीं? तो त्याग करने वाला यह मानकर ही चलता है कि मकान मेरा है। और वस्तुतः जो त्याग की घटना घटती है वह इस सत्य से घटती है कि किसी को पता चलता है कि यह मकान मेरा है ही नहीं। तो त्याग कैसा? मेरा नहीं है, यह बोध पर्याप्त है, कुछ छोड़ना नहीं पड़ता। जो मेरा नहीं है, वह छूट गया। और चीजें थोड़े ही हमें बीचे हुई हैं। चीजें और हमारे बीच में 'मेरे' का एक भाव है, जो बीचे हुए है।

एक मकान है जिसमें आग लग गई है। तब घर का मालिक रो रहा है; चिल्ला रहा है : और इसी मीड़ में से एक कहता है आप क्यों परेशान हो रहे हैं? आपको पता है कि आपके बेटे ने मकान बेच दिया है और पैसे मिल गए हैं। बेटे ने खबर नहीं दी आपको। और वह आदमी एकदम हँसने लगा और उसने कहा: ऐसा है क्या? अब भी वह मकान जल रहा है, अब भी आदमी वही है, सब भीड़ भी वही है। लेकिन अब वह उसका मकान नहीं रह गया है। मकान बेचा जा चुका है। अब वह मेरा नहीं। वह हंस रहा है और वह सब ऐसी हल्की बातें कर रहा है जैसी कि और सारे लोग कर रहे हैं कि बहुत बुरा हो गया कि मकान जल गया है। लेकिन तभी उसका बेटा भागा हुआ आता है। वह कहता है, वह आदमी बदल गया है। रुपए अभी मिले नहीं हैं। सिर्फ बेचा था। असल में वह आदमी बदल गया है और वह आदमी फिर चिल्लाने लगा है कि मैं मर गया, मैं लूंट गया। अब क्या होगा? एक क्षण में 'मेरा' फिर जुड़ यया

है। मकान मेरा ही है और जल रहा है तो मकान के जलने की पीड़ा है या भिरे के जलने की। और अगर 'मेरे' के जलने की पीड़ा है, तो जो आदमी कहता है 'मेरा मकान', उसकी भी पकड़ है; जो आदमी कहता है 'मेरा मकान' में त्याग करता हूँ, उसकी भी पकड़ है। लेकिन जो आदमी कहता है 'कौन सा मकान ? मेरा है कोई मकान ? मुझे पता नहीं चलता मेरा कौन सा मकान है ? मेरा कोई मकान ही नहीं है, मैं बिल्कुल बिना मकान के हूँ' अगृही है वह। अगृही का मतलब यह है जिसने पाया कि कोई घर है ही नहीं। इसे ठीक से समझ लेना।

संन्यासी को हम कहते हैं अगृहो, गृहस्थ नहीं। लेकिन कौन है अगृही? जिसने घर छोड़ दिया। मगर उसका घर बाकी है; वह चाहे पहाड़ों में, चाहे हिमालय में चला जाए, जिस घर को छोड़ा, वह अभी उसका घर है। अगृही का मतलब है जिसने पाया कि घर तो कहों है ही नहीं, कोई घर ऐसा नहीं है। संन्यासी का मतलब यह नहीं जिसने पत्नी का त्याग किया। संन्यासी का मतलब है कि जिसने पाया कि पत्नी कहाँ है? संन्यासी का मतलब यह नहीं कि जिसने साथी छोड़ दिये हैं। संन्यासी का मतलब है जिसने पाया कि साथी कहाँ हैं? खोजा और पाया कि साथी तो कहीं भी नहीं है कोई, बिल्कुल अकेला हूँ। इन दोनों बातों सें बुनियादी भेद है। पहले में हम कुछ पकड़ कर छोड़ने की कोशिश कर रहे हैं। दूसरे में हम पाते हैं कि पकड़ का उपाय ही नहीं है, किसको पकड़ें, कहाँ पकड़ने बाएँ।

तो महाबीर कुछ त्याग नहीं रहे हैं। जो उनका नहीं है, वह दिखाई पड़ गया है। इसलिए कोई पकड़ नहीं है। इसलिए यह कहना बिल्कुल व्यर्थ की बात है कि वह सब छोड़ कर जा रहे हैं। वह जानकर जा रहे हैं कि कुछ भी उनका नहीं है। और अगर हम इस बात को समझ लेंगे तो महावीर के बाबत समस्त त्याग के बाबत हमारो दृष्टि ही दूसरी हो जाएगी। तब हम लोगों को यह न समझाएँगे कि तुम छोड़ो, तुम त्याग करो। हम लोगों को समझाएँगे कि तुम देखो, तुम्हारा क्या है? तुम्हारा है कुछ ?

एक सम्राट्था इब्राहीम । उसके द्वार पर एक संन्यासी मुबह से ही शोर गुल मचा रहा है। और पहरे दार से कहता है: मुझे भोतर जाने दो, मैं इस

सराय में ठहरना चाहता हैं। और पहरेदार बहुता है: तुम पागल हो गए हो, संन्यासी हो कि पागल हो । यह सराय नहीं, सम्राट् का महल है, उनका निवास-स्थान है। तो वह कहता है कि फिर मुझे उसी सम्राट् से बात करनी है। क्योंकि हम तो सराय समझ कर यहाँ आए हैं और ठहरना चाहते हैं। वह धक्का देकर भी चला जाता है। सम्राट् भी आवाज सून रहा हैं, सब बातें युन रहा है और उससे कहता है: तुम कैसे आदमी हो, यह मेरा निजी महल है। मेरा निवास-स्थान है। यह सराय नहीं, सराय दूसरी जगह है। वह संन्यासी कहता है: मैं समझा कि पहरेदार ही नासमझ है; आप भी नासमझ हैं। पहरेदार क्षमा के योग्य है। आखिर वह पहरेदार ही है। आपको भी यही स्थाल है कि यह आपका निवास-स्थान है, यह आपका घर है। सम्राट्ने कहा: स्याल ? यह मेरा है। स्याल नहीं है यह मेरा। यह मेरा है ही। संन्यासी ने कहा: बड़ी मुश्किल में पड़ गया मैं। वृद्ध दो बार दस साल पहले में आया था। तब भी झंझट हो गई थी। और मैंने कहा था कि इस सराय ्रमें ठहर जाऊँ। तब तुम्हारी जगह एक दूसरा आदभी बैठा हुआ या और वह कहताथा: यह मेरा ही महल है। यह मकान मेरा है। तो उस इब्राहिम ने कहा: वह मेरे पिता थे। उनका अब देहावसान हो गया। उस फकीर ने कहा मैं उनके पहले भी आया था, तब एक और बूढे को पाया था। वह भी इसी जिह में था कि यह मेरा महल है। जब यहाँ कई बार मकान के मालिक बदल जाते हैं तो इसको सराय कहना चाहिए या निवास ? और मैं फिर आऊँगा कभी। पनका है कि तुम मिलोगे? वायदा करते हो? तम न मिले तो फिर बड़ी दिक्कत हो जाएगी। फिर कोई मिलेगा कहेगा मेरा है। तो फिर मुझे ठहर ही जाने दो। यह सराय ही है, किसी का नहीं है। जैसे तुम ठहरे हो वैसे मैं भी ठहर सकता हूँ। इब्राहीम उठा सिहासन से, उस फकीर के पैर छुए और कहा, तुम ठहरी लेकिन अव में जाता है। उसने कहा कहाँ जाते हो? सम्राट्ने कहा कि मैं तो इस भ्रम में टहरा हुआ था कि यह मेरा मकान है। अगर सराय हो गया तो बात खत्म हो गई। जो मैं ठहरा था इस वजह से कि यह मेरा है महल। अगर तुम कहते हो कि यह सराय है तो ठीक है, तुम ठहरो। मैं जाता हूँ। शौर वह सम्राट् छोड़कर चक्रा गका। उस सम्राट्ने त्याग किया क्या ? नहीं। मकान (।हीं था, सराय थी, यह दिखाई पड़ गया। बात खत्म हो गई। सराय का कोई त्याग करता है ? नहीं, सराय में ठहरता है और विदा हो जाता है।

ऐसा बोध महावीर जन्म के साथ लेकर पैदा हुए थे। ऐसा बोध हम चाहें तो हमें भी हो सकता है। और ऐसे बोध के लिए जो जरूरी है, वह सम्पत्ति का त्याग नहीं, सम्पत्ति के सत्य का अनुभव है। सम्पत्ति का त्याग, हो सकता है, उतना हो अज्ञानपूर्ण हो जितना सम्पत्ति का संग्रह था। इसलिए प्रश्न संग्रह और त्याग का नहीं, प्रश्न सत्य के अनुभव का है।

सम्पत्ति क्या है? है कुछ मेरा, यह वोध त्याग बनता है, ऐसा त्याग किया नहीं जाता। इसलिए ऐसे त्याग के पीछे कर्ता का भाय इकट्ठा नहीं होता और जिस कर्म के पीछे कर्ता का भाव इकट्ठा नहीं होता उस कर्म से कोई बन्धन पैदा नहीं होता। और जिस कर्म से कर्ता का भाव पैदा होता है वह कर्म बन्धन का कारण हो जाता है। यानी कर्म कभी नहीं बांधता। कर्म के साध कर्त्ता का भाव जुड़ा हो तो वह बांधता है। और कर्ता का जो भाव है वही हमारा कारागृह, अहंकार है। महावीर से अगर कोई कहे कि यह तुमने त्याग किया तो वह हंसेंगे, कहेंगे किसका त्याग? जो मेरा नहीं था, वह नहीं था। यह मैंने जान लिया। त्याग कैसे करूँ? त्याग दोहरी भूल है—भोग की दोहरी भूल। भोग पीछा नहीं छोड़ रहा है।

'तो पहली बात यह समझ लें कि महावीर जैसे व्यक्ति को त्यागी समझने को मूल कभी नहीं करनी चाहिए। सिर्फ अज्ञानी त्यागी हो सकते हैं; जानी कभी त्यागी नहीं होते। जानी इसलिए त्यागी नहीं होते कि जान ही त्याग है। उसे त्यागी होना हो नहीं पड़ता। उसके लिए कोई प्रयास, कोई श्रम नहीं उठाना पड़ता। अज्ञानी को त्याग करना पड़ता है, श्रम लेना पड़ता है, संकल्य बाँघना पड़ता है, साघना करनी पड़ती है। अज्ञानी के लिए त्याग एक कम है। और इसलिए अज्ञानी का जब त्याग होता है तो अज्ञानी 'त्याग किया' ऐसे कर्त्ता का निर्माण कर लेता है। यह कर्त्ता उसका पीछा करता है। और यही कर्त्ता गहरे में हमारा परिग्रह है। सम्पत्ति हमारा परिग्रह नहीं है। जो कहता है भिने किया' वही हमारा परिग्रह है।

कभी आपने सोचा ? रात आप सपना देखते हैं कि नींद में आप एक आदमी की हत्या करते हैं। सुबह आप उठे और आपको याद आया कि आपने सपने में एक आदमी की हत्या कर दी है। फिर्! क्या आप ऐसा कहते हैं कि यह हत्या मैने की ? चूंकि, ऐसा नहीं कहते, इसलिए कोई प्रधात्ताप भी नहीं। आप सुबह बिल्कुल हक्के फुल्के हैं। एक आदमी की हत्या की है रात और सुबह आप मस्त हैं। क्वोंकि स्वप्त में बाप दृष्टा रहे हैं, कर्ता नहीं हो पाए। सुबह आप जानते हैं सपना देखा था। इसिलए रात हत्या कर दी है, तब से सुबह से हाथ पैर नहीं घो रहे हैं, पछता नहीं रहे हैं और घबरा भी नहीं रहे हैं कि पाप हो गया। आप जानते हैं कि देखा था सपना ही। हो सकता है सपने में आप संन्यासी हो गए हों, सब त्याग कर दिया हो लेकिन सुबह आप हँसते हैं क्योंकि आप दृष्टा हो गए हैं। हो सकता है सपने में जब सो रहे हों तो हत्या करके भागे हो, छाती घड़क गई हो, पसीना छूट गया हो, छिप गए हों कि अब फँसे, अब फँसे। और हो सकता है कि सपने में जब त्याग किया हो तो अकड़ कर चले हों, फूल-मालाएँ पहनी हों रास्ते पर जुलूस निकले हों, स्वागत-सत्कार हुआ हो और अकड़ कर समझा हो कि हाँ, मैंने सब कुछ त्याग कर दिया लेकिन सुबह जाग कर आप कहते हैं कि सपना था, मतलब कि मैं द्रष्टा था।

वब इस बात को ठीक से समझ लेना कि जिस चीज के हम द्रष्टा हो जाते हैं, वह सपना हो जाती है। और जिस चीज के हम कर्ता हो जाते हैं वह सत्य हो जाती है चह सपना ही हो। जब हम कर्ता हो जाते हैं सपने में तो वह सत्य हो जाता है सपना। और चाहे जीवन सत्य ही क्यों न हो जब हम द्रष्टा हो जाते हैं तो वह सपना हो जाता है। यानी सपने को अगर सत्य बनाना हो तो प्रक्रिया यह है कि आप द्रष्टा भर मत हों, आप कर्त्ता हों तब सपना बिल्कुल सत्य हो जाएगा। और ठीक इससे उल्टी प्रक्रिया यह है कि आप जिसको सत्य कहते हैं, उसके द्रष्टा होना, कर्ता भर मत बनना, तब सत्य एकदम सपना हो जाएगा।

तो महाबोर छोड़ कर इसिलए नहीं जा रहे हैं कि सपना था और छोड़ना है और छोड़ रहे हैं। नहीं, एक सपना टूट गया है, और द्रष्टा हो गए हैं और बाहर हो गए हैं। अब कोई लौट कर उनसे कहें कि कितनी सम्पदा थी जो छोड़ी थी तो वह कहेंगे कि सपने की भी कोई सम्पदा होती है, सपने में कोई त्याग होता है। भोग भी सपना है, त्याग भी सपना है क्योंकि दोनों हालत में कर्ता मौजूद है। इसिलए जानी न त्यागी है, न भोगी है, सिर्फ द्रष्टा रह गया है। और इसिलए जो भी द्रष्टा रह जाए उसके जीवन से भोग और त्याग दोनों एक साथ बिदा हो जाते हैं। ऐसा नहीं कि त्याग बच रहा है और भोग बिदा हो जाता है। भोग और त्याग एक ही सिक्के के दो पहलू थे, वह दीख जाता है। दूसरी दृष्टि से देखें तो इसी का अर्थ ही वीतरागता हुआ। अगर मैं कर्ता नहीं हूँ तो वीतरागता फलित हो जाएगी। और अगर मैं कर्ता हूँ तो राग फलित

होगा या विराग फलित होगा; भोग होगा या त्याग होगा; दुःख होगा, या सुख होगा। द्वंद्व में सब कुछ होगा लेकिन निर्द्वन्द्व कुछ भी नहीं हो पाएगा।

महावीर त्याग करते हैं, ऐसी घारणा है। जो उनको मानते हैं, उनके अनुयायी हैं, उनके पीछे चलते हैं उन सबकी ऐसी घारणा है कि वह त्याग करते हैं, महात्यागी हैं, और मुझे लगता है इसमें वे केवल अपनी भोगवृत्ति को खबर दे रहे हैं। महावीर का उन्हें कुछ भी पता नहीं। और यह सवाल महावीर का नहीं। दुनिया में जब भी किसी व्यक्ति से त्याग हुआ है नो वैसे ही हुआ है।

मैंने सुना है एक फकीर थे। रात एक सपना देखा उन्होंने और सुबह जब उठे तब उनका एक शिष्य उनके पास से गुजरा। तब उन्होंने कहा-सुनो जरा! मैंने एक सपना देखा है। क्या तुम उसकी व्याख्या कर सकोगे ? उसने कहा : ठहरिए मैं अभी व्याख्या किए देता है। वह शिष्य गया और पानी का भरा हुआ घड़ा उठा लाया और कहा: जरा अपना मुँह घो डालिए। तो गुरु खूब हँसने लगे। तब एक दूसरा शिष्य गुजरा। उसने कहा: सुनो एक मैंने बहुत अद्भुत सपना देखा है। और इस नासमझ को कहा कि तूम व्याख्या करो तो यह पानी का घड़ा ले आया है और कहता है कि मुँह घो डालिए। तुम व्याख्या करोगे ? उसने कहा: एक दो चण रुकिए । मैं अभी आया। वह एक कर्प में चाय ले आया और कहा : अगर मुँह धी लिया हो तो थोड़ी चाय पी लीजिए। तो गुरु खुब हँसे और वह कहता है कि अगर आज यह घड़ा न लाया होता तो मैंने इसको कान पकड़ कर बाहर कर दिया होता। और अगर यह चाय लेकर न आ गया होता तो इस आश्रम में ठहरने का उपाय न था। सपने की कहीं व्यास्या करनी होती है ? सपना-सपना दिख गया, बात खत्म हो गई। सपने की कहों व्याख्या करनी होती है ? तो ठीक ही किया। पानी ले आया। उससे हाथ, मुँह घो लिया। बात खत्म हो गई। अब क्या मामला है ? अब हाथ मुँह घो डालना हो काफी है। अब और कोई व्याख्या की जरूरत नहीं है। सपने की कोई व्याख्या नहीं करनी होती। व्याख्या सदा सत्य की होती है, सपने की नहीं। सपने की क्या व्याख्या? सपने का बोध त्याग है। सपने का बोध-जो जीवन हम जी रहे हैं वह एक सपने की भांति है— इस बात का बोध। फिर कहाँ, कुछ पकड़ना है ?

मैंने सुना है एक सम्राट्का बेटा पर रहा है। वह उसकी खाट के पास बैठा है। चार दिन, पाँच दिन, दस दिन बीत गए हैं। और बेटा रोज डूबता जा रहा है। और एक ही लड़का है और बचने की कोई उम्मीद नहीं। वहीं

भाशा थी बुढ़ापे की, वही भविष्य था। वह सम्राट्न सो पाता है, न जग पाता है, बेचैन है, परेशान है। और चिकित्सकों ने कह दिया है कि आज रात बेटे के बक्ते की कोई उम्मीद नहीं। सम्राट् उसी के पास कुर्सी रखे बैठा है। कब स्वांस छूट जाए कुछ पता नहीं। जितनी देर स्वांस रह जाए उतना ही अच्छा है। कई दिन का जगा है । उस रात दो बजे सम्राट् की नींद लग गई है । और उसने सपना देखा है कि उसके बारह बेटे हैं। इतने सुन्दर, इतने स्वस्य जैसे कभी देखे नहीं थे, 'जैसे कभी किसी के हुए नहीं। बड़ा चक्रवर्ती सम्राट् है; सारी पृथ्वी का राजा है । अद्भुत स्फटिक के महल हैं, स्वर्ण पथ हैं, सुन्दर नारियाँ हैं, सुन्दर पत्नियाँ हैं। सब सुख है। कोई कमो नहीं। और तभी वह बेटा जो बीमार पड़ा है, मर गया है। राजा की पत्नी चिल्ला कर रोई है, राजा चुपचाप बैंडा रह गया है । थोड़ी देर चुप रहा है; फिर हँसने लगा है, फिर रोने लगा है, फिर हुँसने लगा है। उसकी पत्नी ने कहा: आपको क्या हो गया है। आप पागक तो नहीं हो गए। उसने कहा पागल ? कह नहीं सकता। पहले पागल था कि अब पागल हो गया हूँ। मैं बड़ी मुश्किल में पड़ गया हूँ। रानी ने कहा— ेमुक्किल की क्याबात है। वेटामर गया है, यह बड़ी मुक्किल है। राजाने कहा--अब यह सवाल नहीं रहा। अब मैं बड़ी दिक्कत में हूँ कि मेरे बारह बेटे मर गए, उनके लिए रोऊँ कि मेरा एक बेटा मर गया, उसके लिए रोऊँ ? मैं रोऊँ किसके लिए ? या तेरह के लिए इकट्ठा रोऊँ ? तेरह के लिए इकट्ठा रोना बड़ा मुश्किल है क्योंकि तेरह होते नहीं। वे बारह एक सपने के वे और जब मैं उस सपने में था तब वह था ही नहीं छड़का। कहाँ गया था मुझे पता नहीं। स्तो गया था। और जब जग नया हूँ तो यह एक ही बचा है और वे बारह स्रो गए हैं। और जैसे उन बारह के साथ यह एक भूल गया था, वैसे इस एक के साथ वे बारह भूल गए हैं। क्या यह सच है, क्या झूठ है, मैं इस मुक्किल में पड़ गया हूँ। रोऊँ तो किसके लिए ? उन बारह के लिए रोऊँ, या इस एक के लिए या तेरह के लिए ?्और तेरह का जोड़ नहीं बनता। या फिर किसी के लिए न रोऊँ क्योंकि एक सपना बनता है, एक छूट जाता है; दूसरा बनता है। दूसरा छूट जाता है, तीसरा बनता है, तीसरा छूट जाता है। रोऊँ किसके लिए ? अब पागल नहीं हैं ।

तो इस राजा को हम यह न कहेंगे कि उसने बेटे का मोह त्याग दिया। नहीं, यह बात ही ।व्यर्थ हो गई अब । अब हम यह न कहेंगे कि वह अनासक्त हो गया, निर्मोही हो गया। नहीं, हम यह कुछ भी न कहेंने। अब इस सिर्फ इतना

ऐसी है कि बादमी कहीं और जाना चाहता है, घोड़ा कहीं और जाना चाहता है। इसिलए बड़ा तनाव है। पर घोड़ा वहां कैसे जाना चाहे जहां आदमी जाना चाहू । घोड़ा, घोड़ा है, आदमी आदमी है । और आदमी को घोड़ा कैसे समझे और घोड़े को आदमी कैसे समझे ? घोड़ा किसी और रास्ते पर जाना चाहता है और बादमी किसी और रास्ते पर जाना चाहता है। तो बही तनाव में दोनों उस चित्र में हैं। दूसरे चित्र में घोड़ा आनमी को पटक कर भाग गया है। असल में आदमी ने घोड़े पर चढ़ने की कोशिश की तो घोडा आदमी को पटकेगा। यानी जिस पर हम चढ़ेंगे वह हमको पटकेगा। आदमी को पटककर घोडा भाग गया है। आदमी पड़ा है परेशान और घोड़ा माग गया है। तीसरे चित्र में आदमी घोड़े को खोजने निकला है। घोड़े का कहीं पता नहीं चल रहा। जंगल ही जंगल है। चौथे चित्र में घोड़े की पँछ एक वक्ष के पास दिखाई पड़ती है, सिर्फ पुँछ। पांचवें चित्र में आदमी पास पहुँच गया है, पूरा का पूरा घोड़ा दिखाई पड़ता है। घोड़े की पुँछ पकड़ ली है। और सातवें चित्र में आदमी फिर घोड़े पर सबार हो गया है और अठवें चित्र में वह घोड़े पर सवार होकर घर की ओर वापस लौट रहा है। नौवें चित्र में घोड़े को बांध दिया है। आदमी उसके पास बैठा है। घोड़ा बिल्कूल शान्त है, बादमा बिल्कूल शान्त है। दसवें चित्र में दोनों खो गए हैं, सिर्फ जंगल रह गया है, न घोड़ा है न आदमी । ये दस पूरी साधना के चित्र हैं। लेकिन आखिरी चित्र में दोनों खो गए हैं। लड़ाई भी सो गई है, द्वन्द्र स्त्रो गया है। नी चित्रों में बहुत तरह से लड़ाई चलती रही है। जब तक दोनों है लड़ाई चलती रही है, कुछ न कुछ उपद्रव होता रहा है। लेकिन, आखिरी चित्र में दोनों ही खो गए हैं। अब न घोड़ा है, न घोड़े का मालिक, कोई भी नहीं है। खाली चित्र रह गया है।

इसी प्रकार जिन्दगी में द्वन्द्र की लड़ाई है। क्रोध से हम लड़ रहे हैं, घृणा से हम लड़ रहे हैं, हिन्सा से हम लड़ रहे हैं, भोग से हम लड़ रहे हैं। जिससे हम लड़ रहे हैं, उस पर सवार होने की कोशिश कर रहे हैं। और जिस पर हम सवार होने की कोशिश कर रहे हैं, वह हमें पटके दे रहा है, बार-बार पटक रहा है। भोगी त्यागी होने की कोशिश करता है, रोज-रोज पटकें खा जाता है, फिर गिर जाता है, फिर परेशान होता है।

एक घर में में मेहमान था कलकत्ता में। उस घर के बूढ़े आदमी ने कहा कि मैंने ब्रह्मचर्य की जीवन में तीन गर प्रतिक्षा की। बहुत ब्यंग्यपूर्ण बात थी क्योंकि ब्रह्मचर्य की तीन बार प्रतिक्षा लेनो पड़े तो ब्रह्मचर्य है कैसा क्योंकि एक बार लेनी चाहिए प्रतिज्ञा बहावर्य की । मैं खूब हँसने लगा लेकिन मेरे बगल का आदमी नहीं समझ सका जो वहां पास बैठा था । उसने कहा : आपने बड़ी साधना की । वह बूढ़ा भी हँसने लगा । उस आदमी ने पूछा : फिर तीन बार हो लो, चौथी बार नहीं ली । उस बूढ़े आदमो ने कहा कि तुम यह मत सोचना कि मैं तीसरी बार सफल हो गया । नहीं, तीन बार असफल होकर फिर मैंने हिम्मत ही छोड़ दी । जब मैंने बिल्कुल हो छोड़ दिया ख्याल कि कड़ना ही नहीं है क्योंकि तीन दफा हार चुका, बहुत हो चुका तो मैं एकदम हैरान हुआ कि मुझ पर सेक्स को इतनी कम पकड़ कभी भी नहीं थी जिस दिन मैंने यह तय किया कि अब लड़ना नहीं; जो है सो ठोक है । और मेरी पकड़ एकदम ढोलो हो गई । और, मेरी पकड़ बड़ी जोर से थी क्योंकि मैं संकल्प कर रहा था, प्रत कर रहा था ।

असल में वत, संयम, त्याग, संघर्ष-किससे कर रहे हैं हम ? जिससे हम कर रहे हैं, उसको हमने मान लिया। जिससे हम लड्ने लगे, उसको हमने स्वीकृति दे दी। और, हम उस पर कभी बेमीके चढ़ भी जायेंगे तो कितनी देर चढ़े रहेंगे ? अगर आप एक दूश्मन की छाती पर बैठ भी जाएँ, जिन्दगी भर तो नहां बैठे रहेंगे। कभी तो उसकी छाती छोड़ेंगे? और दश्मन, अगर कोई दुसँरा होता तो अपने घर चला जाता। यह दुश्मन ऐसा नहीं कि दूसरा है, अपना हो हिस्सा है। जिस दिन आप छोड़ेंगे, वह वापस लौट कर **ब**ड़ा हो जाएगा। और एक अजीव बात है। किसकी आप दबाते हैं? आपके ही दो हिस्से-आप हो दबाने वाले, आप ही दबने वाले। जिसे आप दबाते हैं वह तो विश्राम कर लेता है हिस्सा। और जो दबाता है वह कक जाता है। बोड़ी देर में उल्टा सिलसिला कुरू हो जाता है। इसलिए जिस चीज को आप दवार्वेगे बोड़े दिन में आप पार्येंगे कि आप उससे दवे हुए हैं। क्योंकि जो हिस्सा दब गया है वह विश्वाम कर रहा है। और जो दबा रहा है उसको श्रम करना पढ़ रहा है। श्रम करने वाला यकेगा, विश्राम करने वाला सबल हो जाएगा। इसलिए रोज उल्टा परिवर्तन होता है। लड़ेंगे तो हारेंगे; दबाएँगे तो गिरेंगे। लेकिन खोज बिल्कुल दूसरी बात है।

पहले चित्र में वह बादमी जबरदस्ती घोड़े पर सवार हो रहा है। दूसरे चित्र में वह खोज पर निकला है। सोगू लड़ाई नहीं है। एक बादमी कोच से छड़ रहा है एक बात, और एक बादमी कोच की खोज में निकला है कि कोच क्या है यह बिल्कुल दूसरी बात है। और जब वह खोज पर निकला है तब उसे पुँछ दिखाई पड़ गई है। थोड़ा सा दिखा है। फिर पुँछ के करीब और चला ग4ा है। पूरा घोड़ा दिलाई पड़ गया है। फिर उसने घोड़े को पकड़ लिया है क्योंकि जिसे हम समझ लेते हैं फिर उससे लड़ना नहीं पड़ता है। उसे हम ऐसे ही सहज पकड़ लेते हैं क्योंकि वह आपका ही हिस्सा है। उससे लड़ना क्या है ? वह अपना ही हाय है। बाएँ को दाएँ हाय से लड़ाएँ तो क्या फायदा होगा ? वह घोड़े को लेकर घर की तरफ चल पड़ा है। उसने घोड़े को लाकर घोड़े को जगह बांघ दिया है। उसके पास चुपचाप बैठ गया है। वह लड़ नहीं रहा है, न सवार हो रहा है। अब कोई संघर्ष हो नहीं है। घोड़ा अपनी जगह है। चुपचाप दोनों अपनी जगह पर हैं। दसवें चित्र में दोनों विलीन हो गए हैं। क्रोघ भी विलीन हो गया है, क्रोघ से लड़ने वाला भी विलीन हो गया है। तब नया रह गया है ? एक खाली चित्र रह गया है । दसवाँ चित्र बहुत अद्भुत है । वह कोरा चित्र जब किसी को भेंट किए किसी ने तो उसने कहा : नौ तो ठीक हैं। दसवें चित्र की क्या जरूरत है? क्योंकि वह बिस्कुल खाली कैनवास का टुकड़ा है। तब उससे कहा गया कि दसवाँ ही सार्थक है। बाकी नौ तो सिर्फ तैयारी है। उसमें कुछ नहीं है। जो है इस दसवें में है। तब आदमी पूछता है लेकिन इसमें तो कुछ भी नहीं है। उस चेतना में कुछ भी नहीं है, सब खो गया। रिकता रह गई है; खाली आकाश रह गया है, शून्य रह गया है। कोई इन्द्र नहीं है, सब अखण्ड हो गया है। ऐसा अखण्ड व्यक्ति ही देने में समर्थ है। सिण्डत व्यक्ति देने में समर्थ नहीं है। ऐसा अखंड व्यक्ति ही तीर्थंकर जैसी स्थिति में हो सकता है।

मेरा कहना है कि यह महाबीर लेकर ही पैदा हुए थे और जो हमें दिखाई पड़ रहा है वह हमारी आन्तियों का गट्ठर है। हम कभी चौजों के बहुत पास जाकर नहीं देखते, सदा दूर से देखते हैं, बहुत फासले से देखते हैं। हम चीजों को पास से देख मी नहीं सकते क्यों कि पास से देखना हो तो खुद ही गुजरना पड़े उनसे। इसके पहले देख भी नहीं सकते। यानी महावीर घर से कैसे गए, इसे हम कैसे देख सकते हैं? क्यों कि हम कभी अपने घर से गए ही नहीं। यह हमारे लिए देखना मुश्किल है। मुश्किल इसिलए है सिर्फ क्यों कि हम कभी पास से गुजरे ही नहीं किसी चीज के कि हम भी देख लेते। वहुत फासला है। कोई गुजरता है और हम देखते हैं, भूल हो जाती है। क्यों कि जब कोई गुजरता है तो केवल उसकी याह्य व्यवस्था भर दिखाई पड़ती है। उसका भीतरी अनुभव

दिलाई नहीं पड़ता। और सब कथाएँ, जो भो लिला गया है, वे एकदम बाहर से लोचें गए चित्र हैं। और बाहर से यहां दिलाई पड़ता है कि महल था, महल छोड़ दिया; घन था, घन छोड़ दिया; पत्नो छोड़ दा; प्रियजन थे, निकट के रिश्तेदार थे, सब छाड़ दिये। यहो दोलता है। यहो दिल सकता है। तब त्याग को एक व्यवस्था हम खड़ा करेंगे और उस त्याग को व्यवस्था में बहुत से लोग छोड़ने को कोशिश करेंगे, मर जाएँगे और दिनकत में पड़ जाएँगे। बहुत लोग यही कोशिश करेंगे कि छाड़ दें मकान को लेकिन मकान पीछा करेगा।

एक जैन मुनि थे। वे बीस वर्ष पहले अपनी पत्नी को छोड़कर गए थे। उनको जीवन-कथा किसी ने लिखी तो वह उसे मेरे पास लाया। मैंने उल्टा पुल्टा कर उसे देखा तो उसमें मुझे एक बात पढ़ने को मिली—'बीस साल हो गए हैं, पत्नी को छोड़े, काशी में रहते हैं। पत्नी मरी है, तार आया है। उन्होंने तार पढ़कर कहा—'चलो झंझट छूटो।' उस जीवनकथा लिखने वाले ने लिखा है—'कैसा परमत्यागी व्यक्ति : कि पत्नी मरो तो केवल एक वौक्य मुख से निकला कि 'चलो झंझट छुटो' और कुछ भी न निकला।' वह लेखक खुद किताव लेकर आए थे, मैंने उनसे कहा, 'किताब बन्द करो; किसी को पता न दो।' उन्होंने कहा, 'क्यों ?' मैंने कहा: तुमको पता नहीं --क्या लिखा है इसमें ? अगर ऐसा ही हुआ है तो बोस साल पहले जिस पत्नो का छोड़कर तुम्हारा मुनि चला गया था उसकी झंझट बाकी थो। अब उसके मरने से कहता है कि 'झंझट छूटी'—तो झंझट बाकी थी। किसी न किसी चित्त के तल पर झंझट रही होगी। यह पत्नी के मरने की प्रतिक्रिया नहीं है। यह प्रतिक्रिया वित्त के भीतर झंझट चलने की है। झंझट खत्म हुई पत्नी के मरने से। पत्नी को छोड़ने से भी पूरी न हुई वह झंझट; क्योंकि वह पत्नी है यह भी न मिटा; क्योंकि उस पत्नी को छोड़ा है यह भी न मिटा; क्योंकि उस पत्नी को क्या-क्या होता होगा यह भी न मिटा। यह कुछ भी न मिटा। और अब वह मर गई तो झंसट छूट गयो।" और मैंने कहा कि यह भी हो सकता है कि तुम्हारे इस मुनि ने कई दफा चाहा हो कि पत्नी मर जाए क्योंकि इसका यह कहना इसकी भीतरी आकांचा का सबूत भी हो सकता है। इसने कई बार चाहा हो कि वह मर जाए। शायद छोड़ने के पहले चाहा हो कि यह मर जाए। वह नहीं मरी। उसने शायद बाद में भो कभी सोचा ही कि यह मर जाए। क्योंकि यह शब्द. बड़ा अद्भुत है और उसके पूरे अचेतन की खबर लाता है।

एक दूसरी घटना सुनाता हूँ। एक फकीर गुजर गया है। उसका एक शिष्य हैं जिसकी बड़ी रूपाति हैं; इतनी स्थाति है कि गुरु से भी ज्यादा। और लोग कहते हैं कि वह परम ज्ञान को उपलब्ध हो गया है। लाखों लोग इकट्ठे हुए हैं — गुरु मर गया है। शिष्य मन्दिर के द्वार पर बैठा छाती पीट-पीट कर रो रहा है। लोग बड़े चौंके हैं क्योंकि ज्ञानी और रोए! दो चार जो निकट हैं, उन्होंने कहा: यह आप क्या कर रहे हैं? सब जिन्दगी की इज्जत पर पानी फिर जाएगा। आप—और रोते हैं? जानी और रोए। तो उस आदमी ने आंखें ऊपर उठाई और कहा-मैं ऐसे ज्ञानी से छुटकारा चाहता हूँ जो रो भी न सके। नमस्कार! इतनी भी आजादी न बचे तो ऐसा ज्ञानी मुझे नहीं होना। क्योंकि ज्ञान की खोज हम आजादी के लिए किए हैं। ज्ञान एक नया बन्धन बन जाए और मुझे सोचना पड़े कि क्या कर सकता है, क्या नहीं कर सकता है तो मैं क्षमा चाहता हूँ। तुमसे कहा किसने कि मैं ज्ञानी हूँ? फिर भी उन लोगों ने पूछा: मई ठीक तो है लेकिन आप ही तो समझाते थे कि आत्मा अमर है अब काहे के लिए रो रहे हैं? उसने कहा: आत्मा के लिए कौन पानल रो रहा है ? वह शरीर भो बहुत प्यारा था। और वैसा शरीर अब दुबारा नहीं हो सकेगा। अद्वितीय था वह। आत्मा के लिए रो कौन रहा है ? अरीर कुछ कम या क्या ! तुम मेरी चिन्ता मत करो क्योंकि मैंने अपनी चिन्ता छोड़ दी है। अब जो होना है, सो होता है। हँसी आती है तो हँसता हूँ; रोना आता है तो रोता है। अब मैं रोकता ही नहीं कुछ। क्योंकि अब रोकने वाला ही कोई नहीं है। कौन रोके ? किसको रोके ? क्या रोकना है ? क्या बुरा है ? क्याभला है ? क्या पकड़ना है ? क्या छोड़ना है—सब जा चुका है। जो होता है, होता है। जैसे हवा चलती है, वृच हिलते हैं, वर्षा आती है, बादल आते हैं, सूरज निकलता है, फूल खिलते हैं। बस ऐसा ही है। न तुम फूल से जाकर कहते हो कि क्यों खिले हो तुम। न तुम् बदलियों से जाकर कहते हो कि क्यों आई हो तुम। न तुम सूरज से पूछते हो कि क्यों निकले हो तुम। मुझसे क्यों पुछ रहे हो कि क्यों रो रहे हो । कोई मैं रो रहा हूँ ? रोना आ रहा है । कोई रोने बाला नहीं है। यह तो बहुत मुक्किल में पड़ गए हैं। और किसी एक ने कहा कि "आप कहते हो सब माना है, सब सपना है।" वह कहता है अभी मैं कब कह रहा हूँ कि सब माया नहीं है, सब सपना नहीं है। मेरा कहना है कि अगर उतनी ठोस देह भी सत्य साथित न हुई, मेरे ये तरल आंसू कितने सत्य हो सकते हैं ? इसे समझना हमें मुश्किल हो जाएगा। उस मुनि को समझना

बहुत आसान है जिसने कहा, ''झंझट छूटो ।'' क्योंकि हमारा चित्त भी वैसा है । वह द्वन्द्र में हो जीता है ।

इतना निर्द्धन्द्व होना बहुत मुश्किल है कि जहाँ रहना भी क्रिया न रह जाए, जहाँ उसके भी हम कर्ता न रह जाएँ, जहाँ उसके भी हम द्रष्टा हो जाएँ, जहाँ उस पर कभी भो हम रुकें न, कुछ बन्धन न डार्ले, कुछ व्यवस्थान डालें, जो होता हो, होता रहे। जैसे वक्षों में पत्ते आते हैं: जैसे आकाश में तारे निकलते हैं, ऐसा ही सब हो जाए । ऐसा अखण्ड व्यक्ति हो सत्य को उपलब्ध होता है और ऐसे अखंड व्यक्ति से ही सत्य की अभिव्यक्ति हो सकती है। लेकिन इतना अखंड हो जाना हो सत्य की अभिन्यिक्त के लिए काफी नहीं है। अखंड न्यक्ति भी, हो सकता है, बिना सत्य की अभिव्यक्त किए ही मर जाए और बहत से अखंड व्यक्ति बिना सत्य को प्रकट किए ही समाप्त हो जाते हैं। यह ऐसा ही है जैसे कि सौन्दर्य को जान लेना सौन्दर्य को निर्मित करना नहीं है। एक आदमी सुबह के उगते सूरज को देखता है और अभिभृत हो जाता है सौन्दर्य से। लेकिन यह अभिभूत हो जाना पर्याप्त नहीं है कि वह एक चित्र बना दे सुबह के उगते सूरज का, अभिव्यक्त कर दे उसको, जरूरी नहीं है। तुम सुबह बैठे हो वृझ के नीचे और पत्ती ने गीत गाया और तुम डुब गए संगीत में। तुमने अनुभव किया है संगीत लेकिन जरूरी नहीं कि वीणा उठाकर तुम गीत को पुनर्जन्म दे दो। यानी सत्य को अनुभृति एक बात है और उसकी अभिव्यक्ति बिल्कूल दूसरी बात । बहुत से अनुभृतिसम्पन्न लोग बिना अभिव्यक्ति दिए समाप्त हो जाते हैं। दुनिया में कितने कम लोग हैं जो सौन्दर्य को अनुभव नहीं करते, लेकिन कितने कम लोग हैं जो सौन्दर्य को चित्रित कर पाते हैं; कितने कम लोग हैं जिनके प्राणों को आन्दोलित नहीं कर देता संगीत लेकिन कितने कम लोग हैं जो संगीत को अभिग्यक्त कर पाते हैं; कितने कम लोग हैं जिन्होंने प्रेम नहीं किया है, लेकिन प्रेम की दो कड़ी लिख पाना बिल्कुल दूसरी बात है।

यहाँ दो-तीन बार्ते कहूँ ताकि आगे का सिलसिला स्थाल में रह सके।
पहली बात—अखंड को अनुभूति हो जाना पर्याप्त नहीं है। अभिव्यक्ति के लिए
कुछ और करना पड़ता है अनुभूति के अतिरिक्त । अगर वह और न किया जाए
तो अनुभूति होगी मगर व्यक्ति खो जाएगा। तीर्यंकर वैसा अनुभवी है। वह जो
कुछ करता है—अभिव्यक्ति के लिए। इसलिए महावीर को जो बारह वर्ष को
साधना है वह मेरी दृष्टि में सत्य-उपलब्धि के लिए नहीं है। सत्य को उपलब्ध
है। सिर्फ उसकी अभिव्यक्ति के सारे माध्यम सोजे जा रहे हैं उन बारह वर्षों

में। और, घ्यान रहे सत्य को जानना तो कठिन है ही, सत्य को प्रकट करना और भी कठिन है। महावीर की अपनी शक्ति है। अगर महावीर को सब मिल गया है तो यह तपश्चर्या, यह साधना, यह उपवास, यह बारह वर्षों का लम्बा काल—यह क्यों हो रहा है? यह क्या कर रहे हैं? अगर मैं कहता हूँ कि वह पाकर छीटे हैं तो यह क्या कर रहे हैं?

तो जितना गहरा देखने की मैंने कोशिश की उतना मैं इस नतीजे पर पहुँचा है कि यह अभिज्यक्ति के सब उपकरण खोजे जा रहे हैं और बहुत तरहों पर अभिज्यक्त करने की कोशिश की जा रही है जिसकी कम शिक्षकों ने फिक्र की है, कभी भी। यानी जीवन के जितने तल हैं और जितने रूप हैं, उन सब रूपों तक सस्य की खबर पहुँचाने की अद्भुत तपश्चर्या की है उन्होंने। यानी सिर्फ मनुष्य से ही यह नहीं बोल देना है—वयों कि मनुष्य तो सिर्फ जीवन की एक छोटी सी घटना है; मनुष्य जीवन-यात्रा की केवल एक सीढ़ो है—एक ही सीढ़ी पर सत्य नहीं पहुँचा देना है, मनुष्य से पीछे की सीढ़ियों पर भी उसे पहुँचा देना है, मनुष्य से भिन्न सीढ़ियों पर भी उसे पहुँचा देना है। यानी पत्थर से लेकर देवता तक सुन सकें, इसकी सारी व्यवस्था उन्होंने की है। जो चेष्टा है वह यह कि जीवन के सब रूपों से संवाद हो सके और सब रूपों पर सत्य को अभिज्यक्त किया जा सके। वह तपश्चर्या सत्य की उपलब्ध के लिए नहीं है, सत्य की अभिज्यक्त खोजने के लिए है। और तुम हैरान होगे कि सुबह सूरज को देखकर सौन्दर्य को अनुभव कर लेना बहुत सरल है; लेकिन उगते हुए सूरज को देखकर सौन्दर्य को अनुभव कर लेना बहुत सरल है; लेकिन उगते हुए सूरज को विवित करने में हो सकता है कि जीवन लग जाए, तब आप समर्थ हो पाएँ।

विन्सेन्ट वानगाँग ने जो अन्तिम चित्र चित्रित किया है, वह है सूर्यास्त का।
यह इधर मनुष्य जाति में हुए दो चार बड़े चित्रकारों में एक है वानगाँग। और
अन्तिम चित्र उसने सूर्यास्त का चित्रित किया जिसे पूरा करते ही उसने आत्महत्या कर ली। और लिखा गया कि जिसे चित्रित करने के लिए जीवन भर से
कोशिश कर रहा था वह काम पूरा हो गया। और अब सूर्यास्त ही चित्रित हो
गया। अब और रहने का अर्थ क्या है और इतनी आनन्दपूर्ण घड़ी से मरने के
लिए और अच्छी घड़ी न मिल सकेगी। सूर्यास्त चित्रित हो गया है, और वह
मर गया है। आप हैरान हो जाएँगे कि इस चित्र को चित्रित करने के लिए
उसने कैसी मुरिकलें उठाई, उसने सूर्य को कितने रूपों में देखा। सुबह से भूखा
खेतों में पड़ रहा; जंगलों में पड़ा रहा; पहाड़ों पर पड़ा रहा। सूर्य की पूरी
यात्राएँ, उसके मिन्न-भिन्न चेहरे, उसकी मिन्न-भिन्न स्थितियाँ, उसके मिन्न-भिन्न

रंग, उसका भिन्न-भिन्न रूप, बह जो प्रतिपल भिन्न होता चला जा रहा है, उगने से लेकर डूबने तक, उसकी सारी यात्रा 'और लीज' में जहाँ सूरज सबसे ज्यादा तपता है एक वर्ष तक, थोड़ा नहीं देखता रहा। पागल हो गया क्योंकि इत्नी गर्मी सहना सम्भव नहीं था। एक वर्ष तक निरन्तर आंखें सूरज पर टिकी रहीं, आंखों ने जवाब दे दिया और सिर घूम गया। एक साल पागलखाने में रहा। जब पागलखाने से वापस हुआ तब कहा: अब चित्रित कर सकूँगा क्योंकि जब जिया ही न था, उसे देखा ही न था, उसके साथ ही न रहा था उसे कैसे चित्रित करता?

एक सूर्यास्त को चित्रित करने के लिए एक आदमी एक वर्ष तक सूरज को देखे, पागल हो जाए, तब चित्रित कर पाए तो सत्य को, जिसका कोई प्रकट रूप दिखाई नहीं पड़ता, उसे कोई जाने, फिर शब्द में, और माध्यमों से उसे पहुँचाने की कोशिश करें तो उसके लिए लम्बी साधना की जरूरत पड़ेगी। महाबीर की जो साधना है वह अभिव्यक्ति के उपकरण खोजने की साधना है। किठन हैं; बहुत ही कठिन हैं। उसे समझने की हम कोशिश करेंगे कि वह साधना में कैसे अभिव्यक्ति के लिए एक-एक सीढ़ी खोज रहे हैं, एक-एक मार्ग खोज रहे हैं; कैसे वह सम्बन्ध बना रहे हैं अलग-अलग जीवन की स्थितियों से, योनियों से १ वह हमारे स्थाल में आ जाएगा तो पूरी दृष्टि और हो जाएगी, सोचने की बात ही और हो जाएगी।

प्रश्न : यदि जो कुछ महावीर ने पिछले जन्म में प्राप्त किया था, उससे विश्व के सभी तलों को लाभ हो, इसलिए अभिव्यक्ति के माध्यमों की लोज उन्होंने इस जन्म में की तो फिर उनके पिछले जन्मों की साधना क्या थी जिससे उनके बन्धन कट कर उन्हें सत्य की उपलब्धि हो सकी ?

उत्तर: इस सम्बन्ध में सबसे पहली बात यह समझ लेनी जरूरी है कि तप या संयम से बन्धनों की समाप्ति नहीं होती; बन्धन नहीं कटते । तप और संयम कुरूप बन्धनों की जगह सुन्दर बन्धनों का निर्माण भर कर सकते हैं। लोहे की जंबीर की जगह सोने की जंजीर आ सकती है। जंजीर मात्र नहीं कट सकती है क्योंकि तप और संयम करने वाला व्यक्ति वही है जो अतप असंयम कर रहा था। उस व्यक्ति में कोई फर्क नहीं पड़ा है। एक आदमी व्यभिचार कर रहा है। इसके पास जो चेतना है, इसी चेतना को लेकर अगर कल वह ब्रह्मचर्य की साधना करने लगे तो व्यभिचार बदल कर ब्रह्मचर्य हो जाएगा। इस व्यक्ति के भीतर की चेतना जो व्यभिचार करती है ब्रह्मचर्य साधेगी। व्यभिचार जैसे एक बन्धन था, ब्रह्मवर्य भी एक बन्धन ही सिद्ध होने वाला है। इसलिए सवाल तप और संयम का नहीं है। सवाल है चेतना के रूपान्तरण का, चेतना के बदल जाने का। और चेतना को बदलने के लिए बाहर के कर्मों का कोई भी अर्थ नहीं है; चेतना को बदलने के लिए भीतर की मुख्छों के दूटने का प्रश्न है। चेतना के दो ही रूप हैं; मूर्चिछत और अमूच्छित; जैसे कर्म के दो रूप हैं—संयम और असंयम । अगर कर्म में बदलाहट की गई तो संयम आ सकता है असंयम को जगह, मगर चेतना इससे अमून्छित दक्षा में नहीं पहुँच जाएगी। मून्छित के भोतर व्यक्ति सोया हुआ है, प्रमाद में है। वह अप्रमाद में कैसे पहुँचेगा ?

महाबीर की पिछले जन्मों की साधना अप्रमाद की साधना है। हमारे भीतर जो जीवन चेतना है वह कैसे परिपूर्ण रूप से जागृत हो ? इस विषय में महाबीर कहते हैं: 'हम विवेक से उठें, विवेक से बैठें; विवेक से चलें, विवेक से भोजन करें, विवेक से सीएँ भी ।' अर्थ यह है कि उठते-बैठते, सोते, खाते-पीते प्रत्येक स्थिति में चेतना जागृत हो, मूच्छित नहीं । थोड़े गहरे में समझना उपयोगी होगा। हम रास्ते पर चलते हों तो शायद ही हमने कभी ख्याल किया हो कि चलने की जो क्रिया हो रही है, उसके प्रति हम जागृत हैं। हम भोजन कर रहे हैं तो शायद ही हमें यह स्मरण रहा हो कि भोजन करते वक्त जो भी हो रहा है उसके प्रति हम सचेत हैं। चीजें यन्त्रवत् हो रही हैं। रास्ते के किनारे खड़े हो जाएँ और लोगों को रास्ते से देखें तो ऐसे लगेगा कि मशीनों की तरह वे चले जा रहे हैं। ऐसे भी लोग दिखाई पड़ेंगे जो हाथ हिलाकर किसी से बातें कर रहे हैं और साथ में कोई भी नहीं है। ऐसे लोग भी मिलेंगे जिनके होठ हिल रहे हैं और बात चल रही है लेकिन साथ में कोई भी नहीं है। किसी स्वप्न में खोए हए, निद्रा में डुबे हुए ये लोग मालूम पड़ेंगे। दूसरे के लिए ही नहीं है ऐसा । हम अपने में भी देखें, अपना भी ख्याल करें तो यही प्रतीत होगा । जीवन में हम ऐसे जीते हैं जैसे किसी गहरी मुच्छी में पड़े हों। हमने जिन्हें प्रेम किया है, वह मुच्छी में, हमें पता नहीं क्यों ? हम नहीं बता सकते कोई कारण । हमने जिनसे घृणा को है, वह मुच्छा में; हम जब क्रोध किए हैं तब मुच्छा में; हम जैसे भी जिए हैं उस जीने को एक सजग व्यक्ति का जीना तो नहीं कहा जा सकता। वह एक सोए हए व्यक्ति का जीना है। कुछ लोग हैं जो रात में भी नींद में उठ बाते हैं। एक बीमारी है निदा में चलने की-नींद में उठते हैं, साना सा लेते हैं, घूम लेते हैं, किताब पढ़ लेते हैं, फिर सो जाते हैं। सुबह उनसे पृष्टिए वे कहेंगे-कौन उठा ? कोई भी नहीं उठा । अमेरिका में एक आदमी था जो रात निद्रा में उठकर अपनी छत से पड़ोसी की छत पर पहुँच जाता था। बाठ-नौ मंजिल के मकानों की छत पर से कृदना और बीच में फासला दस-बारह फुट का। यह रोज चल रहा था। घीरे-घीरे पड़ोसियों को पता चला कि वह रोज रात यह करता है। एक दिन सौ-पचास लोग नीचे इकट्ठे हुए बेखने के लिए। वह तो नींद में करता था। होश में तो वह छलांग भी नहीं लगा सकता था। जैसे ही छलांग लगाने को हुआ नीचे लोगों ने जोर से आवाज दी और उसकी नोंद टूट गई। वह बीच खड़ में गिर गया और प्राणान्त हो गया। यह वह वर्षों से कर रहा था लेकिन वह मानता नहीं या कि मैं यह करता है।

निद्रा में हम बहुत से काम करते हैं। लेकिन जागे हुए भी किसी सुक्स निद्रा में हम जीते हैं, इसे महावोर ने प्रमाद कहा है। जागे हुए भी, होश से भरे हुए भी हमारे भोतर एक धीमी सी तन्द्रा का जाल फैला हुआ है। जैसे एक आदमी ने आपको घक्का दिया है और आप क्रोध से भर गए हैं। कभी आपने सोचा कि यह क्रोध आपने जानकर किया है या कि हो गया है। जैसे बिजलो का बटन दबाएँ तो पंखा चल पड़ता है। हम पंखा को नहीं कह सकते कि पंखा चल रहा है। पंखा सिर्फ चलाया गया है। और एक आदमी ने आपको घक्का दिया फिर आपके भीतर क्रोध चल पड़ा। हम यह नहीं कह सकते हैं कि आपने क्रोध किया है। हम इतना हो कह सकते हैं कि बटन किसी ने दबाया और क्रोध चल पड़ा। आप भी नहीं कह सकते कि मैं क्रोध कर रहा हूँ क्योंकि जो आदमी यह कह सकता है कि मैं क्रोध कर रहा हूँ उस आदमी को कभी क्रोध करना सम्भव नहीं है। क्योंकि अगर वह मालिक है तो करेगा हो नहीं। अगर मालिक नहीं है तो ही कर सकता है।

हमारी सारी जीवन किया सोई-सोई है। हम सब नींद में चल रहे हैं। इसे महावीर ने कहा है प्रमाद। यह है मुच्छी। और साधना एक हो है कि कैसे हम किया मात्र में जागे हुए हो जाएँ? क्योंकि जैसे ही हम जागेंगे वैसे ही वेतनां का रूपान्तरएग गुरू हो जाएगा। आपने कभी स्थाल किया कि रात जब आप सोते हैं तब आपकी चेतना बिल्कुल दूसरी हो जाती है। वही नहीं रहती जो जागने में थी। सुबह जब आप जागते हैं तो चेतना वही नहीं रहती जो जागने में थी। सुबह जब आप जागते हैं तो चेतना वही नहीं रहती जो जागने में थी। सुबह जब आप जागते हैं तो चेतना वही नहीं रहती जो सोने में थी। चेतना मूल रूप से दूसरे तलों पर पहुँच जाती है। जो आपने कभी सोचा नहीं था वह आप कर सकते हैं रात में। जो आप करपना नहीं कर सकते थे कि पिता को मार डालूँ, वह आप रात में हत्या कर सकते हैं। और जरा भी दहशत नहीं होगो मन को। दिन में जो भी आप थे, जो आपके सम्बन्ध थे, वे सब खो गए निद्रा में। एक धनी वैसा ही साधारण हो गया है निद्रा में जैसा एक दिद्र भिखमंगा सड़क पर सोया हो।

एक फकीर था। उसके गाँव का सम्राट् एक दिन उसके पास से निकल रहा था। सम्राट् ने उससे पूछा कि हममें तुममें क्या फर्क है? फर्क तो निश्चित है। तुम भिक्षारी हो एक गाँव के सड़क पर मोख माँगने वाले। मैं सम्राट् हूँ। उस आदमी ने कहा, फर्क जरूर है लेकिन जहां विक जागने का सम्बंध है वहीं तक। सोने के बाद हममें तुममें कोई फर्क नहीं। क्योंकि सोने के बाद न तुम्हें स्थाल रह जाता है कि तुम सम्राट् हो, और न मुझे कि मैं भिखारी हूँ। खेल जगने का है। सोने में आपको यह भी पता नहीं रह जाता कि आप कीन हैं। जो आप जागने में थे उसका भी पता नहीं रह जाता। आपको उम्र क्या है यह भी पता नहीं रह जाता। आप बीमार हैं कि स्वस्थ यह भी पता नहीं रह जाता। निश्चित ही चेतना किसी और तल पर सक्रिय हो जाती है। इस तल से एकदम हट जाती है। नींद और जागने की साधारण स्थितियों से हम जान सकते हैं कि अगर हम जागने को भी समझें कि वह भी एक तन्द्रा है तो वह तन्द्रा जिसकी टूट जाती होगी, वह बिल्कुल ही नए लोक में प्रवेश कर जाता होगा। साधना का एक हो अर्थ है कि हम कैसे जागे हुए जीने में प्रवेश कर जात्य और महाबीर की पूरी साधना ही इतनी है कि सोना नहीं है, जागना है।

जागने की प्रक्रिया क्या होगा ? जागने की प्रक्रिया जागने का ही प्रयास होगी। जैसे किसी आदमी को हमें तैरना सिखाना है तो वह हमसे कहे कि तैरना सीखने का कोई रास्ता बतायें क्यों कि मैं तो तभी पानी में उतरूंगा जब तैरना सीख जाऊं; बात तो वह बिल्कुल ठोक दलील की कह रहा है कि बिना तैरना जाने पानी में उतरना खतरनाक है। लेकिन सिखाने वाला कहेगा कि अगर तुम बिना तैरे पानी में उतरने को राजी नहीं हो तो तैरना कैसे सिखाया जा सकता है? क्यों कि तैरना सीखने की एक ही तरकी ब है कि तैरो ! तैरना सीखने की और कोई तरकी ब ही नहीं है। तैरना शुरू करना पड़ेगा। पहले हाथ-पैर तड़फडाओ गे; उल्टा सीचा गिरो गे, डूबो गे, उतरो गे। लेकिन तैरना शुरू करना पड़ेगा। उसी शुरू करना पड़ेगा। उसी शुरू करना पड़ेगा। उसी शुरू का में तिर को शेर कोई तरकी ब हैं : जागने की तरकी ब क्या है ? जागने की कोई तरकी व नहीं है। जागना ही पड़ेगा। पहले हाथ-पैर तड़फड़ाने पड़ेगे; गलत-सही होगा; डूबना उतरना होगा। क्षण भर को जागेंगे फिर सो जाएँगे ऐसा होगा। लेकिन जागना ही पड़ेगा। निरन्तर जागने की घारणा से धीरे-घीरे जागना फिलत हो जाता है।

जागने की तरकीब का मतलब इतना हो है कि हम जो भी करें यह हमारा प्रयास ही, यह हमारा संकल्प हो कि हम उसे जागे हुए करेंगे। और आप इसकी कोशिश करेंगे तो आप पाएंगे कि मींद बहुत गहरी है। एक आण भी नहीं जाग पाते है कि नींद पकड़ लेती है। एक छोटा सा काम है—रास्ते पर चलने का और आप तय करके ही चलें कि आज में जागा हुआ ही चलूंगा तब आपको पता चलेगा कि निद्रा कितनी गहरी है और निद्रा का क्या मतलब है। आप एक सेकेंड एक दो कदम उठा पाएंगे कि फिसल जाएगा दिमाग; चलने की किया से हट जाएगा, और कहीं चला जाएगा। किर आपको क्याल आएगा कि मैं फिर सो गया; जागना तो भूल गया था; चलना तो भूल गया था। क्षण भर को भी पूरी तरह जाग कर चलना मुक्किल है क्योंकि नींद बहुत गहरी है लेकिन हमें नींद का पता नहीं चलता क्योंकि हमें जागने का कोई पता ही नहीं है।

तो तुलना नहीं है हमारे पास कि हम किसको जागना और सोना कहते हैं। एक आदमी ऐसा पैदा हो जो रात न सो सके, उसे कभी पता नहीं चलेगा कि वह जिस हालत में है, वह जागी हुई हालत है। इस सीए और जागने में उसे फर्क तभी हो सकता है जब वह दूसरी स्थिति को भी समझ ले। जब महावीर जैसे लोग कह रहे हैं कि हम सोए हुए जी रहे हैं तो हमारी समझ में नहीं पड़ती बात । क्योंकि जागकर जीने का क्षण भर का अनुभव भी हमें नहीं है। तुलना कहां से हो, कैसे हो ? कहां तीलें ? इसका थोड़ा सा प्रयास करें। एक क्षण को भी अगर जागकर चल लेंगे दो कदम तो आप पाएंगे कि बिल्कूल ही अलग चित्त की दशा है। लेकिन क्षण भर में खो जाते हैं और नींद फिर पकड़ लेतों है जेसे बादल जरा सो देर को हटते हैं और सूरज दिख भी नहीं पड़ता कि फिर घिर जाते हैं। और नींद का हमारा लम्बा अम्यास है, और अकारण नहीं है नींद का अम्यास । कारण है उसमें -- कारण है उसमें । पहला कारण तो यह है कि सोए हुए जीना बड़ा सुविधापुर्ण है। इसलिए सुविधापुर्ण जीने में -- क्या हो रहा है, क्या नहीं हो रहा है, क्या कर रहे हैं, क्या नहीं कर रहे हैं-इसकी कोई विभेदक रेखा नहीं खिचती। जगे हुए व्यक्ति को फौरन विभेदक रेखा खड़ी हो जाती है कि यह करने जैसा है, यह न करने जैसा है। और फिर जो न करने जैसा है उसे करने में वह एकदम असमर्थ हो जाता है। और जिसे हम जिन्दगी कह रहे हैं, उसमें निन्यानवे प्रतिशत ऐसा है जो न करने जैसा है! जिसे हम सोए रहें तो ही कर सकते हैं, जागें तो नहीं कर सकते। और जो जागता जाता है, वह नहीं कर पाता है। भीतर कहीं भय भी है कि जैसे हम हैं उसमें कहीं से आमुल उपद्रव न हो जाए। इसुलिए सोए हुए चलना हो ठीक मालूम पड़ता है। दूसरी बात है कि सोए हुए लोगों के साथ सोए हुए होने में ही सरलता पड़ती है। चारों तरफे लोग सोए हुए हों और एक आदमी जाग जाए तो आप नहीं समझ सकते कि इसकी कठिनाई कैसी होगी ?

मेरे एक मित्र थे, वह पागल हो गए। पागल हो गए १९३६ के करीब। वे घर से भाग गए और एक अदालत में पकड़े गए । कूछ उन पर मुकदमें चले । . मजिस्ट्रेट ने कहा—''वह पागल है, उन्हें छः माह को सजा दी जाय लेकिन सजा उनकी पायलखाने में कटे।" और लाहौर के पागलखाने में भेज दिए गए। वह मुझे कहते हैं कि दो महीने मेरे बड़े आनन्द से कटे क्योंकि मैं पागल वा और सब वहाँ पागल थे। कोई तीन सौ पागलों का जमाव था। बडा आनन्द ही आनन्द था। बाहर मैं कष्ट में ही था। चुंकि मेरा ताल-मेल ही नहीं बैठता था किसी से; चुंकि सब ठीक थे मैं पागल था, मैं जो करता उनको न जैंचता वह जो करते, मुझको न जँचता था। पागलखाने में पहुँच कर तो मैं जैसे स्वर्ग में पहुँच गया। जाकर जो मैंने पहला काम किया —वह परमात्मा को, उस मजिस्ट्रेट को धन्यवाद दिया जिसने मुझे पागलखाने में भेजा था। सब अपने-जैसे लोग थे। बहुत ही बढ़िया था सब। लेकिन दो महीने बाद बड़ी मुश्किल हो गई। छ: महीने की सजा हुई थी और दो महीने बाद, पागलखाने में कहीं एक डिब्बा मिल गया रखा हुआ फिनायल का; और वह उसको उठा कर पी गए। पागल बादमी थे। वह फिनायल पी गए। इस फिनायल पीने से उनको पन्द्रह दिन तक इतने कै-दस्त हए कि सारी सफाई हो गई और सब गर्मी निकल गई; वह बिल्कूल ठीक हो गए। यानी उस पागलखाने में वह गैर पागल हो गए। और वह डाक्टरों को कहने लगे कि अब मैं बिल्कूल ठीक हो गया है। और अब मेरी बड़ी मुसीबत हो गई है। लेकिन वहाँ कीन मानता था क्योंकि डाक्टरों ने कहा यहाँ सभी पागल यही कहते हैं कि हम ठीक हैं। यह कोई बात है। कोई पागल कभी मानता है कि मैं पागल है। उन्होंने जितनी समझाने की कोशिश की, कोई समझने को राजी न था। छः महीने की सजा पूरी करनी पड़ी। वह मुझसे कहते थे कि चार महीने मेरे इतने कष्ट में कटे कि ऐसा नरक में कोई किसी को न डाले। क्योंकि सब थे पागल और मैं हो गया था ठीक। कोई मेरी टाँग खींच रहा है: कोई मेरा कान घुमा रहा है; कोई घक्का ही मार देता है; कोई पानी ही डाल देता है ऊपर आकर; सो रहा हैं तो कोई घसीट कर दो कदम आगे कर जाता है। यह मैं भी करता रहा होऊँगा दो महीने पहले। लेकिन तब हम सब साथी थे। तब कभी स्थाल न आया वा कि यह गलत कर रहा है। अब बड़ी मुश्किल हो गई। और अब मैं असमर्थ हो गया कि मैं भी यही कहैं। अब मैं न किश्ली की टाँग खोंच सकता, और न किसी पर पानी डाल संकता। मैं बिल्कुल दीक था और वे सब पागल थे। उनको जो

मर्जी आती वे करते। कोई चलते चपत मार जाता, कोई बाल खींच जाता, कोई आकर कंघे पर बैठ जाता, कोई गोदी में बैठ जाता। चार महीने निरन्तर यही भगवान् से प्रार्थना रही कि या तो जल्दी बाहर कर या फिर पागल कर दे ! क्योंकि यह तो फिर बड़ा असुविधापूर्ण हो गया।

पागल बाने में किसी आदमी के ठीक हो जाने की जो तकलीफ है, वहीं सोए हुए जगत् के बीच जागने की तकलीफ है। क्योंकि वह आदमी फिर सोए हुए आदमी के ढंग से व्यवहार नहीं कर सकता और सोया हुआ आदमी तो अपना ढंग जारी रखता है। तो महावीर जैसे लोग जिस कष्ट में पड़ जाते हैं, उस कष्ट का हम हिसाब नहीं लगा सकते क्योंकि हमें पता ही नहीं है कि वह कष्ट कैसा है? क्योंकि हम सोए हुए लोगों के वीच में एक आदमी जाग गया, उसकी भाषा बदल गई, उसकी चेतना बदल गई, वह एकदम अजनवो हो गया।

अगर एक तिब्बती भारत में आ जाए या आप तिब्बत में चले जाएँ तो जो अजनबीपन है वह सिर्फ भाषा के शब्दों का है, बहुत ऊपर का अजनबीपन है, भीतर आदमी एक जैसे हैं। क्रोध उसको आता है, क्रोध आपको आता है। घुणा उसको आती है, घुणा आपको आती है। ईब्यों में वह जीता है, ईब्यों में आप जोते हैं। फर्क है तो इतना कि ईर्ष्या का शब्द आपका अलग है, उसका अलग। थोड़े दिनों में पहचान हो जाएगी और 'ईर्ष्या' के शब्द मेल स्ना जाएँगे तब अजनबीपन मिट जाएगा। यानी साधारणतः पृथ्वी के अलग-अलग कोनों पर रहने वाले को हम अजनबीपन कहते हैं। लेकिन वह अजनबीपन वड़ा छोटा है, सिर्फ भाषा का है। आदमी-आदमी एक जैसे हैं। लेकिन जब कोई आदमी सोई हुई पृथ्वी पर जागा हुआ हो जाता है तो जो अजनबीपन शुरू होता है, उसका हिसाब लगाना मुश्किल है, क्योंकि अब भाषा का भेद नहीं, अब तो सारी चेतना का भेद पड़ गया है। सब आमुल बदल गया है। अगर हमें कोई गाली देता है तो हमारे भीतर क्रोध उठता है। उसे कोई गाली देता है तो उसके मीतर करणा उठती है। इतनी चेतना का फर्क हो गया है क्योंकि उसे दिखाई पड़ता है कि एक बादमी बेचारा गाली देने की स्थिति में बाया है, किउनी उकलीफ में होगा। और उसके भीतर से करणा बहनी शुरू हो जाती है और हमारे लिए समझना आसान है-अगर आप मुझे गाली दें, और मैं भी आपको गाली दूँ। तो, आपका मैं मित्र हूँ क्योंकि आपकी दुनिया का हीं निवासी है। आप मुझे गाली दें और मैं आपको प्रेम कड़ तो आप जितना क्रोध से भरेंगे मेरे प्रति उतना गाली देने वाले के प्रति शायद न भरें।

सपना देख रहा था। क्योंकि न तलवार थी हाथ में, न वजीर थे सामने लेकिन सपने में गर्दन काट रहा था। तुम जब निकले वहाँ से अगर वह उस समय मर धाता तब वह सातवें नरक में गिर जाता। लेकिन अब अगर पूछते हो इस वक्त तो वह श्रेष्ठतम स्वर्ग पाने का हकदार हो गया है। लेकिन सन्नाट् ने कहा : अभी घड़ी भर भी नहीं हुआ हमें वहाँ से गुजरे। महावीर ने कहा कि जब उसने तलवार रख दी नीचे तो जैसी उसकी सदा आदत थी युद्धों के बाद अपने मुकुट को संभालने की, वह सिर पर हाथ ले गया। लेकिन सिर पर तो घुटी हुई खोपड़ी थी। वहाँ कोई मुकुट न था। तब एक सेकेन्ड में वह जाग गया—सारी निद्रा से वापस आ गया। सब स्वप्न खंड-खंड हो गए। और उसने कहा कि 'मैं यह क्या कर रहा हूँ? और मैं वह प्रसन्नचन्द्र नहीं हूँ अब जो तलवार उठा सके। उसके उठाने का तो मैं ख्याल छोड़ कर आया है। ' और क्षण में वह लौट आया है। इस समय वह बिल्कुल वहीं खड़ा है। अभी वह स्वर्ग का हकदार है।

हम सोए हैं तो हम नरक में हो जाते हैं, हम जागे हैं तो स्वर्ग में हो जाते हैं। यह जागने की चेष्टा हमें सतत करनी पड़ेगी। जन्म-जन्म भी लग सकते हैं। एक चण में भी हो सकता है। कितनी तीव्र हमारी प्यास है, कितना तीव्र संकल्प है—इस पर निर्भर करेगा। तो महावीर ने अपने पिछले जन्मों में अगर कुछ भी साधा है तो साधा है विवेक, साधा है जागरण। और इस जागरए। की जितनी गहराई बढ़ती चली जाती है उतने ही हम मुक्त होते चले जाते हैं क्योंकि बंधने का कोई कारण नहीं रह जाता। उतने ही हम पुण्य में जीने लगते हैं क्योंकि पाप का कोई कारण नहीं रह जाता। उतने ही हम अपने में जीने लगते हैं क्योंकि दूसरे में जीना भ्रामक हो जाता है। उतना ही व्यक्ति शान्त है, उतना ही अनन्दित है, जितना जागा हुआ है। जिस दिन पूर्ण जागरण की घटना घट जाती है; चेतना के कण-कण जागृत हो उठते हैं; कोने-कोने से निद्रा विलीन हो जाती है। उस दिन के बाद फिर लौटना नहीं। उस दिन के बाद फिर परिपर्ण जागना । ऐसी परिपूर्ण जागी हुई चेतना ही मुक्त चेतना है । सोई हुई चेतना, बंधी हुई चेतना है। इसलिए ध्यान से समझ लें कि पाप नहीं बांबता है कि हम पुष्प से उसको मिटासकें। मूर्च्छाबींघती है। मूर्च्छितपाप भी बांधता है, मुक्छित पुण्य भी बांधता है। मुक्छित असंयम भी बांधता है, मुक्छित संयम भी बौघता है। और इसलिए गह बहुत समझ लेने जैसा है कि अगर कोई असंबम से संबंभ बनाने में लग गया है तो कुछ भी न होगा; पाप को पुष्य बनाने

में लग गया है तो कुछ न होगा; क्रूरता को दया बनाने में लग गया है तो भी कुछ न होगा; क्योंकि वह व्यक्ति केवल क्रिया को बदल रहा है और उसके भीतर की चेतना वैसी की वैसी अमृच्छित बनी है और कई बार उल्टा भी हो जाता है। उल्टेका मतलब यह कि कई बार लोहेकी जंजीर ही ठोक है क्योंकि उसे तोड़ने का मन भी करता है। और सोने की जंजीर गलत है क्योंकि उसे संभालने का मन करता है; क्योंकि सोने की जंजीर को जंजीर समझना मुश्किल है। सोने को जंजीर को आभूषण समझना आसान है। इसलिए पापी भी कई बार जागने के लिए आतुर हो जाता है। और जिसे हम सामु कहते हैं, वह जागने के लिए आतुर नहीं होता। फर्क ऐसा हो है जैसे कोई आदमी दुखद स्वप्न देख रहा है और एक आदमी सुखद स्वप्न देख रहा है लेकिन सुखद स्वप्न देक्षने वाला जागना नहीं चाहता। वह चाहता है कि थोड़ो देर और सो लूँ। सपना बहुत सुखद है, कोई तोड़ न दे। और थोड़ी देर सो लूँ। लेकिन दुखद स्वप्नवाला, ( दुःस्वप्न ) वाला, एकदम जाग जाता है हड़बड़ा कर । पापी दुखद म्बप्न देख रहा है। पुण्यात्मा सुखद स्वप्न देख रहा है। इसलिए बहुत बार डर है कि पापो जाग जाए, पुण्यात्मा रह जाए। मैं यह कहता हूँ कि इसकी फिक़ ही मत करना कि पाप को कैसा पुण्य बनाएँ, असंयम को कैसे संयम बनाएँ, हिंसा को कैसे ऑहसा बनाएँ, कठोरता को कैसे दया बनाएँ। इस चक्कर में ही मत पड़ना। सत्राल यह है ही नहीं कि हम क्रिया को कैसे बदलें। सवाल यह है कि कर्त्ता कैसे बदले ? अगर कर्त्ता बदल जाता है तो क्रिया भी बदल जाती है। क्यांकि तब व्यक्ति किसी क्रिया के करने में असमर्थ और किसी क्रिया के करने में समर्थ हो जाता है। भीतर से कर्त्ता बदला, चेतना बदली।

तो मैं कहता हूँ कि पाप वह है जो सजग व्यक्ति नहीं कर सकता है और पुष्य वह है जो जागे हुए व्यक्ति को करना हो पड़ता है। इसलिए ऐसे भी पुष्य हैं जो किए हुए पाप हैं क्योंकि आदमो हो सोया हुआ है। दिखता पुष्य हैं, वह होगा पाप ही क्योंकि आदमी ही सोया हुआ है। सोया हुआ आदमी कैसे पुष्य कर सकता है? इसलिए पुष्य दिखाई पड़ेगा, भीतर पाप छिपा होगा। और ऐसा भी सम्भव है कि जागा हुआ व्यक्ति कुछ ऐसे काम करे जो आपको पाप लगें मगर वे पान हों। क्योंकि जागा हुआ व्यक्ति पुष्य कर हो नहीं सकता। इसलिए दोनों तरह की भूलें सम्भव हैं।

कबीर को एक रात ऐसा हुआ। कवीर थोड़े से जागे हुए लोगों में से एक हैं। रोज लोग आते हैं कबीर के घर सुबह, भजन-कीर्तन चलता है, कबीर के

पास बैठते हैं, फिर जाने लगते हैं। कबीर कहता है खाना तो सा जाओ। कभी दो सी, कभी चार सी गरीब आदमी। कबीर का बेटा और पत्नी परेशान हो गए। और उन्होंने कहा-हमारी बरदाश्त के बाहर है। हम कैसे सम्भाल पाएँ, कैसे इन्तजाम करें ? आपने इतना कह दिया कि 'भोजन कर जाओ ।' यह भोजन हम कहाँ से लाएँ? कबीर ने कहा कि भोजन लाने की व्यवस्था इतनी कठिन नहीं है जितनी घर आए आदमी को खाने के लिए न कहें, यह कठिन है। यह हो नहीं सकता कि कोई घर में आए और मैं उसको कहें कि खाना मत खाओ। तो आप कुछ इन्तजाम करो । आलिर कब तक इन्तजाम चलता । उधारी भी ले ली गई। उघारी भी चढ़ गई। फिर एक दिन सांझ लड़के ने कहा कि अब बरदश्त के बाहर हो गया है। कोई हम चोरी करने लगें ? कबीर ने कहा : अरे यह तुम्हें स्थाल क्यों नहीं आया अब तक ? लड़के ने क्रोध में कहा था लेकिन यह सुनकर लड़का हैरान हुआ कि कबीर कहते हैं कि तुम्हें चोरी करने का ख्याल क्यों नहीं आया ? तब लड़के ने बात की जाँचने के लिए कहा : तो क्या मैं चोरी करने जाऊँ? कबीर ने कहा: हां! अगर मेरी जरूरत हो तो मैं भी चलूँ। लड़के ने और आंचने के लिए कहा: अच्छा ठीक है, मैं चलता है। उठो आप । पर उसको समझ के बाहर हो गई यह बात कि कबीर और चीरी करें। समझ रहे हैं कबीर कि नहीं समझ रहे हैं कि मैं क्या कह रहा है। फिर जाकर उस लड़के ने एक दीवाल खोद डाली, सेंघ लगा दी। कबीर से कहता है: जाऊँ मीतर! कबीर कहते हैं: बिल्कूल चला जा। वह भीतर गया। वह वहाँ से एक बोरा गेहूँ खिसका कर लाया बाहर। बाहर बोरा निकल आया। कबीर उसे उठावे लगे और फिर उस लड़के से पूछा: घर के लोगों को कह आया है कि नहीं कि हम एक बोरा ले जाते हैं। तब लड़के ने कहा कि चोरी है यह । कोई दान में तो नहीं ले जा रहे, किसी ने भेंट तो नहीं की । तब कबीर ने कहा: यह नहीं हो सकता। तुम जाकर कह आ घर में कि हम चोरी करके एक बोरा ले जा रहे हैं। घर के मालिक को खबर तो कर देनी चाहिए।

बड़ी अद्भुत बात है। दूसरे दिन लोगों ने कबीर से पूछा तो कबीर ने कहा : बड़ी गलती हो गई। गलती इसलिए कि यह भाव ही चला गया कि क्या मेरा है, क्या उसका हैं। तब बाद में स्थाल आया कि चोरी तो उसी भाव का हिस्सा था कि वह उसकी चीज है, यह मेरी। जब मेरी कोई चीज न रही तो किसी की कोई चीज न रही। पर इतनी बात जरूर थी कि घर

से लाये थे; सुबह ढूंढेगा, परेशान होगा, इतनी खबर कर देनी चाहिए कि एक बोरा ले जाते हैं।

अब इस आदमी को समझना हमें बड़ा मुहिकल हो जाएगा। इसके चोरी करने में भी इतना अद्भुत पुण्य है क्यों कि उसे यह भाव ही खो गया है कि क्या दूसरे का है, क्या अपना? कबीर जैसा व्यक्ति अगर चोरी करने भी चला जाए तो भी पुण्य है। और हम जैसा व्यक्ति अगर दान भी करता हो तो भी चोरी है। क्यों कि दान में भी हमारी जो वृक्ति और मूच्छी होगी, वह चोरी की है। दान में भी हमें लगता है कि यह मेरा है और इसे मैं दे रहा हूँ। और कबीर को चोरी में भी नहीं लगता कि वह दूसरे का है और मैं ले रहा हूँ। यह जो फर्क हमें ख्याल में आ जाए तो वह दान हमारा पाप है क्यों कि उसमें 'मेरा' मौजूद है। और कबीर की चोरी को कोई परमात्मा कहीं बैठा हो तो पाप नहीं कह सकता क्यों कि वहां 'मेरा' नहीं है। हां इतनी बात थी कि घर के लोगों को खबर कर देनी थी, नहीं तो सुबह बेचारे ढूंढेंगे। वह जो खबर करवाने भेजी है, वह इसलिए नहीं कि चोरी बुरी चाज है, विलक इसलिए कि सुबह घर के लोग व्यर्थ में ही धूप में परेशान होंगे, खोजेंगे कि कहाँ चला गया बोरा। इतना जगाकर तू खबर कर आ, मैं घर चलता हूँ।

यह जो ऐसा बहुत बार हुआ है हमें समझना मुक्तिल हो जाता है। अब जैसे कृष्ण ही हैं। अर्जुन समझ नहीं पाया कृष्ण को। अर्जुन समझ लेता तो बात ही और होती। अर्जुन साग रहा है कि 'धे मेरे प्रिय जन हैं, मर जाएँग।'' कृष्ण उसे कहते हैं: ''पागल, कभी न कोई मरता है न कोई मारता है।'' अब कृष्ण किस तल पर खड़े होकर कह रहे हैं, अर्जुन को कुछ खबर नहीं। अर्जुन जिस तल पर खड़ा है, वही समझेगा न? अर्जुन समझ रहा था—'मेरे हैं।' कृष्ण कहते हैं—'कौन किसका है', यह दो बिल्कुल अलग तलों पर बात हो रही है। और मैं समझता हूँ कि गीता को पढ़ने वाले निरन्तर इस भूल में पड़े हैं। क्योंकि बिल्कुल, भिन्न तलों पर यह वात हो रही है। अर्जुन कहता है—''ये मेरे प्रिय जन हैं, मेरे गुरु हैं। मेरे रिश्तेदार हैं।'' कृष्ण कहते हैं: ''कौन किसका है? कोई किसी का नहीं है। अपने हो तुम नहीं हो।'' अर्जुन समझ लेता तो किर ठीक था। मगर उसने गलत समझा। उसने समझा कि जब कोई अपना नहीं है तो मारा जा सकता है। पीड़ा तो अपने की होती है। अर्जुन कहता है कि मर जाएँगे तो पाप, लगेगा। कृष्ण कहते हैं कि न कभी कोई मरा और न कभी किसी ने मारा। श्रीर के मारने से कहीं वह मरता है,

जो भीतर है। यह बिल्कुल और तल से कहो जा रही है बात । अर्जुन सोचता है कि जब कोई मरता ही नहीं तो मारने में हर्ज ही क्या है ? मारो । और यह भू% निरन्तर चलती रही है। यानी मैं मानता हूँ कि अगर अर्जुन कुष्ण को ठीक समभ जाता तो महाभारत का युद्ध कभी नहीं हो सकता था। लेकिन अर्जुन समझा ही नहीं। और समझने की कठिनाई जो थी वह भी मैं मानता हैं। कठिनाई यही है कि कृष्ण जिस चेतना में खड़े होकर कह रहे हैं, वह अर्जुन की चेतना नहीं है। सवाल अर्जुन की चेतना को बदलने का है। जो अर्जुन ने समझा, वह उसने किया। अब अगर कबीर का बेटा-कल कबीर मर जाए, और कल उसके घर में खाना न हो तो चोरी कर लाएगा क्योंकि वह कहेगा कि चोरो में पाप ही क्या है? क्यों कि खुद कबीर ने साथ दिया था चोरी में। लेकिन कबीर जिस चोरी को गया था, वह बात और थी। और कमाल उसका बेटा जिस चोरी को चला जाए वह बात और है। यह दो तल की बातें थीं जिनमें भूल हो जानी सम्भव है। और ऐसी ही मूल कृष्ण और अर्जुन के बीच हो गई है और वह मूल अब तक नहीं मिट सकी। और हजार-हजार टोकाएँ लिखी गई हैं गीता पर । लेकिन किसी को भूल ख्याल में नहीं। भूल बुनियादी हो गई है। दो अलग चेतनाओं के बीच में हुई बात में निरन्तर भूल हो गई है। क्योंकि जो कहा गया वह समझा नहीं गया। जी समझा गया वह कहा नहीं गया। इसलिए मेरा जोर निरन्तर यह है कि हम कर्म को बदलने के विचार में न पड़ें, हम चेतना को बदलने के विचार में पडें नयोंकि चेतना से कर्म आता है। चेतना बदल जाती है तो कर्म बदल. जावे हैं।

महाबीर की पूरी साधना विवेक की साधना है, संयम की साधना नहीं। क्योंकि विवेक से संयम छाया की तरह आता है। लेकिन निरन्तर यह समझा यया है कि महावीर संयम की साधना कर रहे हैं। और वह बुनियादी भूल है।

प्रश्न: मुक्त आत्माओं में करणा शेष रह जाती है और करणा भी वासना का ही एक सूक्ष्म रूप है—ऐसा आपने कहा। वासना में सदा द्वन्द्व रहता है। सदा दो रहते हैं—परस्पर विरोधी दो। ऐसी स्थिति में करणा का विरोधी कौन सा तत्त्व है, जो मुक्त आत्माओं में शेष रह जाता है?

उत्तर : पहली बात यह है कि करुणा वासना का सूक्ष्म रूप है—ऐसा नहीं। करुणा वासना का' अन्तिम रूप है। इ्∳दोनों में भेद है। अन्तिम रूप से मेरा

मतलब है कि वासना और निर्वासना के बीच जो सेतु है-चाहे हम करणा को वासना का अन्तिम रूप कहें, चाहे करुणा को निर्वासन का प्रथम रूप कहें, यह बीच की कड़ी है, जहाँ वासना समाप्त होती है और निर्वासना शुरू होती है,। करुणा सूक्ष्म रूप नहीं है वासना का। अगर सूक्ष्म रूप हो तो करुणा में भी द्वन्द्व रहता ही है। इसलिए वासना में दुःख है क्योंकि जहाँ द्वन्द्व है, वहाँ दुःख है। वासना चाहे कितनो ही सुखद हो, उसके पीछे उसका दुखद रूप खड़ा ही रहेगा। सब वासनाएँ एक सीमा पर अपने से विपरीत में बदल जाती हैं। प्रत्येक वासना का विरोधी तत्क्षण मौजूद ही रहता है। वह कभी अलग होता ही नहीं। जब हम प्रेम की बात करते हैं, तभी घृणा खड़ी हो जाती है। जब हम क्षमा की बात करते हैं, तभी क्रोध खड़ा हो जाता है। जब हम दया की बात करते हैं, तभी कठोरता आ जाती है। यानी अगर ठीक से समझें तो दया कठोरता का ही अत्यन्त कम कठोर रूप है। यानी जो फर्क वह वह इस तरह का जैसे ठंडे और गरम में। गरम टंडे में फर्क क्या है? गरम-ठंडी दो चीजें नहीं है। ये एक ही तापमान के दा तल हैं। हम ऐसा समझें तो ठीक समझ में आ जाएगा। एक बर्तन में गरम पानी रखा है। दूसरे बर्तन में बिल्कुल ठंडा पानी रखा है। आप दोनों में अपने दोनों हाथ डाल दें। एक आइसकोल्ड ठंडे पानी में, एक उबलते हुए गरम पानी में। फिर दोनों हाथों को निकालकर एक हो बाल्टी में डाल दें, जिसमें साधारण पानी रखा है। और तब आप हैरान रह जाएँगे। आपका एक हाथ कहेगा कि पानी बहुत ठंडा है। और आपका दूसरा हाथ कहेगा कि पानी बहुत गरम है। और पानी बिल्कुल एक बाल्टी में है। आपके हाथ की ठंडक और गर्मी पर निर्भर करेगा कि आप इस पानी को क्या कहते हैं। और आप बड़ी मुश्किल में पड़ जाएँगे कि इस पानी को क्या कहें? क्योंकि एक हाथ खबर दे रहा है कि पानी ठंडा है, दूसरा हाथ खबर दे रहा है कि पानी गरम है।

कठोरता और दया इसी तरह की चीजें हैं। इनमें जो भेद है, वह भेद अनुपात का है। तब यह भी हो सकता है कि एक बहुत कठोर आदमी को जो चीज बहुत दयापूर्ण मालूम पड़े, एक बहुत दयापूर्ण आदमी को वह चीज बहुत कठोर मालूम पड़े। वह तो सापेक्ष होगा। तैमूरलंग जैसे आदमी को जो बात बहुत दयापूर्ण मालूम पड़े वह गाँघो जैसे आदमी को अत्यन्न कठोर मालूम पड़ सकती है। दोनों हाथ हैं लेकिन एक ठंडा, एक गरम। तो पानी की खबर वे वैसी देंगे। नैतिक पुरुष इसी द्वन्द्व में जीता है, इसके बाहर नहीं जाता। वह

कहता है-कठोरता छोड़ो, दया पकड़ो; शोषण छोड़ो, दान पकड़ो; हिंसा छोड़ो, अहिंसा पकड़ो । नैतिक व्यक्ति कहता है कि जो बुरा है, उसे छोड़ो; जो अच्छा है उसे पकड़ो। लेकिन, वह यह भूल जाता है कि जिसे वह अच्छा कह रहा है, वह उसी बूरे की अत्यन्त छोटी, कम विकसित अवस्था है। वह उससे भिन्न और विरोधी नहीं है। लेकिन जैसे ही व्यक्ति वासना से निर्वासना के जगत् में प्रवेश करता है तो बीच की एक बफर स्टेज, जिसको कहना चाहिए दो अवस्थाओं के बीच का रिक्त स्थान, उसमें भी करुणा सेत् है। करुणा कठोरता का उल्टा नहीं है। करुणा और दया समानार्थक नहीं हैं। दया कठोरता की प्रहरी है इस फर्क को ठोक से समझ लेना उपयोगी होगा। जब मैं किसी व्यक्ति पर दया करता है तब घ्यान में दूसरा व्यक्ति होता है जिस पर मैं दया कर रहा है। भूखा है, दयायोग्य है। दया दूसरे की दीनता पर, दूख पर, दरिद्रता पर निर्भर करती है। दूसरा केन्द्र में होता है। और जब मैं कठोर होता है तब भी दूसरा केन्द्र में होता है। यह दूसरा दूशमन है, बुरा है; उसे मिटाना जरूरी है। दया और अदया—दोनों में दृष्टि बिन्दु दूसरे पर होती है। करुणा का दूसरे से कोई सम्बन्ध नहीं। दूसरा कैसा है, करुणा का इससे प्रयोजन नहीं। मैं कैसा है, यह प्रयोजन है। मैं करणापूर्ण है।

जैसे एक दिया जल रहा है और उससे रोशनी बरस रही है। पास से कोई निकलता है, इससे दिया रोशनी कम और ज्यादा नहीं करता। कौन पास से निकलता है-अच्छा या बुरा आदमी, दीन, दरिद्र, या घनवान्, हारा हुआ कि जीता हुआ, दिया जलता रहता है। कोई नहीं निकलता तब भी जलता रहता है। क्योंकि दिए का जलना दूसरे पर निर्भर नहीं करता। दिए का जलना उसकी अन्तर अवस्था है। एक भिखारी सड़क पर निकला तो आप दयापूर्ण हो गये। लेकिन अगर एक सम्राट् निकला तो फिर आप कैसे दयापूर्ण होंगे? भिखारी निकला तो आप दयापूर्ण होंगे और सम्राट् निकला तो आप दया की आकांक्षा करेंगे। क्योंकि दया दूसरे से बंबी थी, आप पर निर्भर नहीं थी। लेकिन महावीर जैसे व्यक्ति के पास से कोई निकले—दीन, भिखारी या सम्राट्-इससे कोई फर्क नहीं पडता। करुणा बरसवी रहेगी, सम्राट् पर भी उतनी ही, भिखारी पर भी उतनी ही क्योंकि करुए। दूसरे पर निर्भर नहीं करती है। महावीर का दिया है जो जल रहा है, जिससे रोशनी बरस रही है। इसलिए करुणा को कोश शब्द में जो दया का पर्यायवाची बताया जाता है वह बुनियादी भूल है। एकदम, भूल है। दया बात हो और है। दया कोई अच्छो चोज नहीं। हौ, बरी चीजों में अच्छी है।

करुणा बात ही और है। करुणा से विपरीत कुछ भी नहीं है। करुणा में हुन्द्र नहीं है। दया में हुन्द्र है क्योंकि दया सकारणा है। वह आदमी दोन है, इसलिए दया करो; वह आदमी भुखा है, इसलिए रोटी दो, वह आदमी प्यासा है, इसलिए पानी दो । उसमें दूसरे आदमी की शर्त है। करुणा है बिना शर्त । दूसरा कैसा है इससे इसका कोई सम्बन्ध नहीं। मैं करुणा दे सकता है। इससे कोई फर्क नहीं पड़ता कि वह कैसा है, कौन है, क्या है ? अगर कोई भी नहीं तो भी करुणापूर्ण व्यक्ति अकेले में खड़ा है। अगर महावीर एक वक्ष के नीचे अकेले खड़े हैं, कई दिन बीत जाते हैं और कोई नहीं निकलता वहाँ से तो भी करणा झरती रहती है। जैसे एक फुल खिला है निर्जन में और उसकी सुगन्ध फैल रही है। रास्ते से कोई निकलता है तो उसे भिल जाती है, अगर कोई नहीं निकला तो भी झरती रहती है। सुगंध देना फुल का स्वभाव है। राहगीर को देखकर नहीं कि कौन निकल रहा है। इसको जरूरत है कि नहीं यह सवाल ही नहीं। यह फूल का आनन्द है। करुणा एक अन्तर अवस्था है, दया अन्तः सम्बन्ध है, अन्तर अवस्था नहीं। मैं किससे जुड़ा है, दया इस पर निर्भर करती है। मैं इधर से भी लें सकता हूँ, उधर से भी लें सकता है। मैं किससे जुड़ा हूँ इस पर निर्भर करेगी यह बात । मगर कहणा अन्तर अवस्था है और वासना को अन्तिम छोर है अन्तिम छोर इन अर्थों में कि उसके बाद फिर निर्वासना का जगत शुरू हो जाता है या निर्वासना का प्रथम छोर है क्योंकि उसके बाद निर्वासना शुरू हो जाती है।

वासना का जगत् द्वन्द का जगत् है। यह थोड़ा समझने जैसा होगा। वासना दैत का जगत् है—जहाँ दो के बिना काम नहीं चलता। सब चोजें विरोध होंगी। अंधेरा प्रकाश, जन्म मृत्यु—ऐसा जहाँ विरोध होंगा। वासना और निर्वासना के बीच में अदित का सेतु है। बासना है दैत—जहाँ हम स्पष्ट कहेंगे: दो हैं। और बीच का सेतु है अदित—जहाँ हम कहेंगे: दो नहीं हैं। अभी हम दो का उपयोग करेंगे। पहले कहते थे, दो हैं, अब हम कहेंगे—'दो नहीं हैं।' निर्वासना का जो जगत् है वहाँ तो हम यह भी नहीं कह सकते कि अदित है। क्योंकि वहाँ 'दो' का शब्द भी उठाना गलत हैं। वासना में संस्था का सवाल है; निर्वासना में संस्था का सवाल ही नहीं। यानी यह भी कहना गलत है वहाँ कि 'दो नहीं हैं।' बीच का जो सेतु है, वहाँ हम कह सकते हैं कि 'दो नहीं हैं। बीच का जो सेतु है, वहाँ हम कह सकते हैं कि 'दो नहीं हैं' क्योंकि वासना छूट गई है और निर्वासना अभी आ रही है। बीच के अन्तराल में करणा है। करणा से हैं, धारत के भी उपर एक लोक है,

जहां से यह भी कहना गलत है कि 'अद्वैत' अर्थात् जहां हम कहें 'दो नहीं'। पहले 'दो हैं' ऐसी एक सार्यकता थी; फिर दो नहीं ऐसी एक सार्यकता थी; अब कुछ भी कहना मुश्किल है। मौन हो जाना हो ठीक है। अब 'एक', 'दो' या 'तीन' का कोई सवाल ही नहीं उठता। वह है निर्वासना। लेकिन, इसके पहले कि हम संख्या से असंख्या में पहुँचे, सीमा से असोमा में पहुँचे, बीच में निषेष का एक चाण, निषेघ की एक यात्रा है। वह है करुणा जिसका कोई विरोधी हो नहीं है। दया का विरोधी है, करुणा का विरोधी नहीं है। बुद्ध ने करणा कहा है महावीर उसे अहिसा कहते हैं; जीसस उसे प्रेम कहते हैं। ये शब्दों की पसंदिगयाँ हैं। ये सभी शब्द सेतू पर इंगित करते हैं करुणा से गुजरना पड़ेगा, बुद्ध कहते हैं। अहिंसा से गुजरना पड़ेगा, महावीर कहते हैं। प्रेम से गुजरना पड़ेगा, जीसस कहते हैं। यह सिर्फ शब्द भेद है; सेतु एक ही है जहाँ से हम द्वन्द्व से छूटते हैं और द्वन्द्व-मुक्त में जाते हैं। वीच में एक जगह है जिसे मैंने कहा है करुणा, अहिंसा, प्रेम। इसका विरोधी कोई भी नहीं। कुछ चीजों के विरोधी होते हैं, कुछ चीजों के विरोधी नहीं होते। जिनके विरोधी नहीं होते, वे सेतु बनते हैं। और फिर आगे तो न पक्ष है, न विपक्ष है; विरोधी का सवाल ही नहीं है क्योंकि वह ही नहीं है जिसका विरोधी हुआ जासके।

प्रश्नः द्रव्टा-भाव में संसार स्वय्न है, ऐसा आपका कहना है। किन्तु यह व्यक्तिपरक दृष्टिकोण की बात हुई। वस्तुपरक दृष्टि से संसार क्या स्वय्न ही है? इस सम्बन्ध में महाबीर की दृष्टि शंकराचार्य के मायावाद से कहाँ भिन्न है?

उत्तर: मैंने कल रात कहा था कि अगर स्वप्न में कर्ता भाव आ जाए तो स्वप्न सत्य हो जाता है। इससे ठीक उल्टे, अगर सत्य में, यथार्थ में कर्ता भाव आ जाए तो वह सत्य भी स्वप्न हो जाता है। इसमें अहंकार ही सूत्र है। चाहे तो स्वप्न को सत्य बना लो, और चाहो तो सत्य को स्वप्न कर दो। यह मैंने कल कहा था। उसी सम्बन्ध में यह प्रश्न है। इसका यह मतलब हुआ कि अगर हम समझ लें कि जगत् स्वप्न है तो क्या सबमुच हो जगत् नहीं है या कि यह स्वप्न होने का भाव शिर्फ मेरा आत्मपरक हो है। मुझे ऐसा लग रहा है कि यह मकान नहीं है, सपना है तो क्या इसका यह मतलब मान लिया जाए कि सच में ही मकान नहीं है, खाली जगह है यह। जैसा कि रात सपने का मकान खो जाता है ऐसे ही यह मकान भी क्या इतना हो असत्य है? तो फिर शंकर के मायावाद में कि सब जगत् माया है, और महावीर के दैतवाद में— क्योंकि महावीर जगत् को माया नहीं कहते हैं—क्या फर्क है ?

इसमें बहुत बातें समझनी होंगो। पहली बात यह कि स्वप्न भी असत्य नहीं है। स्वप्न का भी अस्तित्व है। जब आप सपना देखते हैं तो आप सुबह जाग कर कहते हैं कि 'सब सपनाथा, कुछ भी नथा।' लेकिन जो नहीं तो सपने तक भी नहीं हो सकता है। स्वप्न के बाबत बड़ी भ्रान्ति है। स्वप्न असत्य नहीं है। स्वयन की अपनी तरह की सत्ता है, अपने तरह का सत्य है उसमें। वह सुक्ष्म मानस परमाणुओं का लोक है; तरल परमाणुओं का लोक है। असत्य नहीं है। असत्य का मतलब होता है जो है ही नहीं। तो तीन चीजें हैं। असत्य, जो है ही नहीं। सत्य, जो है। और इन दोनों के बीच में एक स्वप्न है जो न तो इन अर्थों में नहों है जिन अर्थों में खरगोश के सींग या बौंझ मों का बेटा। और न इन अर्थों में है जैसे पहाड़। जो दोनों के बीच है, जो हो भी किसी सुक्ष्म अर्थ में, और जो न भी हो किसी सुक्ष्म अर्थ में। शंकर का भी 'माया' से यही मतलब है। शंकर कहते हैं तीन यथार्थ हैं-सत्, असत् और माया। माया को मिथ्या कहिए तो भी कोई फर्क नहीं पड़ता। लेकिन मिण्या से लोगों को स्थाल होता है कि जो नहीं है। एक तो ऐसी चीज है जो है ही नहीं और एक ऐसी चीज है, जो बिल्कूल है। और, एक ऐसी चीज है, जो दोनों के बीच में है, जिसमें दोनों के गुण मिलते हैं।

स्वप्न असत्य नहीं है। हाँ, जागरण-जैसा वह सत्य नहीं है। स्वप्न का अपना सत्य है। और अगर स्वप्न के सत्य की खोज में कोई जाए तो जितना सत्य उसे बाहर की दुनिया में मिल सकता है, उतना ही सत्य वहाँ भी मिल सकता है। लेकिन हम तो बाहर की दुनिया में ही नहीं जा पाते, स्वप्न की दुनिया में जाना तो बहुत मुश्किल है। क्योंकि बिल्कुल छायाओं का लोक है वह जहाँ अत्यन्त तरल चीजें हैं जिनको मुट्ठी में बाँघना मुश्किल है। स्वप्न में भी खोज की जा सकती है, और होती रही है। जो लोग स्वप्न-लोक की गहराइयों में गए हैं वे बहुत हैरान हो गए हैं कि जिसको हम स्वप्न कहते हैं वह बहुत गहरे अर्थों में हमारे सत्य लोक से जुड़ा है। बहुत से स्वप्न हमारे पिछले जनमों की स्मृतियों हैं; बहुत से स्वप्न हमारो प्रविष्य की झलक हैं बहुत से स्वप्न हमारो अन्तर्यात्राएँ हैं मनोजगत् में, जिनका हमें पता नहीं चलता क्योंकि इस बेह से वे यात्राएँ नहीं होतीं, सूक्ष्म देहों से होती हैं।

तो मैं स्वप्न को असत्य नहीं कहता हूँ। फर्क इतना ही कर रहा हूँ कि स्वप्न में जो सत्य दिखाई पड़ता है, वह स्वप्न के सत्य होने से नहीं आता। वह हमारे कर्ता होने से आता है। और हमारा कर्तापन मिट जाए तो हमारे लिए स्वप्न मिट जाएगा, स्वप्न का सत्य तो बना ही रहेगा। अगर हमारा कर्तापन का भाव मिट जाए, अगर मैं नींद में जाग जाऊँ और मुझे ख्याल आ जाए कि यह स्वप्न है और मैं तो। सिर्फ स्वप्न देख रहा हूँ तो एकदम विलीन हो जाएगा। इसका यह मतलब नहीं कि स्वप्न के सत्य नष्ट हो गए। स्वप्न के सत्य अपने बल पर बने रहेंगे।

कत्तीभाव से स्वप्न में सत्य प्रकट हुआ था। अब वह अप्रकट हो गया। ठीक ऐसे ही जागने में जो चीजें हमें दिखाई पड़ रही हैं वे हैं। उनकी अपनी सत्ता है। महावीर को भी निकलना हो, शंकर को भी निकलना हो तो दरवाजे से निकलेंगे, दीवाल से नहीं निकलेंगे। माया या स्वप्नवत् कहने का मतलब बहत दूसरा है। वह यह है कि दीवाल यानी वस्तु का अपना एक सत्य है। लेकिन वह सत्य एक बात है और हम कत्ती होकर, मोहग्रस्त, अहंग्रस्त होकर उस पर और सत्य प्रोजेक्ट कर रहे हैं जो कहीं भी नहीं है। जैसे एक मकान है, उसका अपना सत्य है। लेकिन यह मकान मेरा है यह बिल्कुल हो सत्य नहीं है। 'यह मेरा', बिल्कुल मेरे प्रक्षेप ( प्रोजैक्शन ) की बात है। मकान की पता भी नहीं होगा कि मैं किसका था और कई बार इसकी भ्रान्तियां गहरी हैं। जैसे कि हम कहते हैं कि यह देह मेरी है। आपको ख्याल होना चाहिए कि इस देह में करोड़ों कीटाणु जी रहे हैं और वे समझ रहे हैं कि यह देह उनकी है। और उनमें से किसी को पता नहीं कि आप भी इसमें हैं एक । आपका बिल्कुल पता नहीं। जब आपको कैंसर हो गया, घाव हो गया, नासुर हो गया और दस कीड़े उसमें पल रहे हैं तो आप सोच रहे हैं कि यह मेरी देह को खाए जा रहे हैं। कोड़ों को ख्याल भी नहीं हो सकता। कीड़ों को अपनी देह है, वह उसमें जी रहे हैं। जब आप उन्हें हटाते हैं, तो उनको स्वत्व से वंचित कर रहे हैं। आप समझ रहे हैं कि आपकी देह में कितने लोग देह बनाए हुए हैं। और वह अरबों, खरबों कीटाणु देह बनाए हुए हैं और सब यह मान रहे हैं कि उनकी देह है। जब हम यह कह रहे हैं कि वस्तु की अपनी सत्ता है, इस देह की अपनी सत्ता है तो 'मेरा है', यह घारणा बिल्कुल स्वप्नवत् हो जाती है। जिस दिन आप जागेंगे, देह रह जाएगी और अगर 'मेरा' न रह जाए तो 'देह' बहुत और अर्थों में प्रकट होगी, जिन अर्थों में वृह कभी प्रकट नहीं हुई थी। 'मेरे' की

वजह से ही उसने दूसरारूप लेलिया था। जब मैं कह रहा हुँ कि अगर हम जाग जाएँ, और कर्त्ता मिट जाए, साची रह जाए तो भी वस्तुओं का सत्य रहेगा। लेकिन तब वह वस्तु सत्य रह जाएगी। और मैं उसमें कुछ प्रक्षेप ( प्रोजेक्ट ) नहीं करूँगा । और तब एक बहुत बड़ो दुनिया मिट जाएगी एकदर्म जिसको आप अपना बेटा कह रहे हैं, उसको आप अपना बेटा नहीं कहेंगे। अगर आप बिल्कूल 'साची' हो गए तो आप सिर्फ पैसिव ( निष्क्रिय ) रह जाएँगे, एक द्वार रह जाएँगे जिससे वह व्यक्ति आया। लेकिन आप पिता नहीं रह जाएँगे। और बहुत गहरे में देखेंगे तो पता चलेगा कि आपने अपने शरीर का मैल छोड़ दिया है। इस मैल के आप पिता नहीं कहलाते और आप अपने वीर्य अणुओं के पिता कैसे हो सकते हैं। यह मैल भी शारीर में उसी तरह पैदा होता है जिस तरह वोर्य अणु पैदा होते हैं। यह नाखुन आप काटकर फेंक देते हैं और यह बास्त्र आप काटकर फेंक देते हैं, कभी नहीं कहते कि मैं इनका पिता हूं। कभी लौट कर भी नहीं देखते इन्हें। जिस शरीर ने ये सव पैदा किए हैं उसी शरीर ने वीर्य अणुभी पैदा किए हैं। आप कौन हैं? आप कहाँ हैं? यानी मैं यह कह रहा है कि अगर आप ठीक से साक्षी हो जाएँ तो कौन पिता है ? कौन बेटा है ? क्या मेरा है ? यह सब एकदम बिदा हो जाएगा। और ये अगर सारे अन्तः सम्बन्ध एकदम बिदा हो जाएँ तो जगत् बिल्कुल दूसरे अर्थों में प्रकट होगा । तब जगत् होगा, आप होंगे लेकिन बीच में कोई सम्वन्ध नहीं होगा । जी हम बांधते हैं, वह सब बिदा हो जाएगा।

जब मैं यह कहता हूं कि आप अगर जाग जाएँगे तो जगत् स्वप्नवत् हो जाएगा मेरा मतलब यह नहीं कि जगत् झूठा हो जाएगा। जगत् और अर्थों में रहेगा। जिन अर्थों में आज है, उन अर्थों में नहीं रह जाएगा। स्वप्न भी बचता है, वह कहीं खो नहीं जाता। उसकी भी सार्थकता है। और आप हैरान होंगे कि थोड़ी भी चेष्टा करें तो एक ही स्वप्न में हजार बार प्रवेश कर सकते हैं। हमको क्यों स्वप्न मिथ्या मालूम पड़ता है? उसका कारण है कि आप स्वप्न में दुबारा प्रवेश नहीं कर पाते। और एक ही मकान में दुबारा जग जाते हैं तो मकान सच्चा मालूम होने लगता है क्योंकि वार-वार इसी मकान में आप जगते हैं रोज सुबह। यही मकान, यही दूकान, यही मित्र, यही पत्नी, यही बेटा—तो यह वार-वार घूमता है। अगर हर बार सुबह आप जागें और मकान दूसरा हो जाए तो आपको मकान का सत्य भी उतना ही झूठा लगेगा जितना स्वप्न का । क्या भरोसा कि कल सुबह क्या हो जाए? सपने में आप एक हो बार जा पाते

हैं. दुबारा उस सपने को आप चालू नहीं कर पाते। क्योंकि आप जागने में ही अपने मालिक नहीं है, सोने की मालकियत तो बहुत दूर की बात है। आप सपने में कैसे जा सकते हैं ? लेकिन इस तरह की पद्धतियां और व्यवस्थाएँ हैं कि एक **भ्री स्वप्त में बार-बार जाया जा सकता है। तब आप** हैरान रह जाएँगे कि स्वप्न इतना ही सत्य मालूम होगा जितना यह मकान । क्योंकि आज स्वप्न में एक स्त्री आपकी पत्नी थो तो कल वह नहीं रह जाएगी। कल आप खोजें कितना भी तो भी पता नहीं चलेगा कि वह कहाँ गई। लेकिन अगर ऐसा हो सके, और ऐसा हो सकता है कि रोज रात आप सोएँ और एक निश्चित स्त्री रोज रात सपने में आपकी पत्नी होने लगे, ऐसा दस वर्ष तक चले तो आप ग्यारहवें वर्ष पर यह कह सकेंगे कि रात झूठ है ? आप कहेंगे जैसा दिन सच्चा है, वैसी रात भी सच्ची है। स्वप्न को स्थिर करने के भी उपाय हैं। उसी स्वप्न में रोज-रोज प्रवेश किया जा सकता है। तब वह सच्चा मालूम होने रुगेया। और अगर हम गौर से देखें तो रोज-रोज हम उसी मकान में सुबह जागते भी नहीं जिसमें हम कल सोए थे। क्योंकि मकान बुनियादी रूप से बदल जाता है। अगर हमारी दृष्टि उतनी भी गहरी हो जाए कि हम बदलाहट को देख सकें तो जिस पत्नी को आपने कल रात सोते वक्त छोड़ा था, सुबह आपको बही पत्नी उपलब्ध नहीं होती। उसका शरीर बदल गया, उसका मन बदल गया, उसकी चेतना बदल गई। उसका सब बदल गया। लेकिन उतनी भूक्ष्म दृष्टि भी नहीं है हमारी कि हम उतनी गहरी दृष्टि से जाँच कर सकें कि सब बदल गया है, यह तो दूसरा व्यक्ति है। इसलिए आप कल की अपेक्षा करके झंझट में पड़ जाते हैं। कल वह बड़ी भान्त थी। बड़ी प्रसन्न थी। आज सुब्ह से वह नाराज हो गई। आप कहते हैं कि ऐसा कैसे हो सकता है। क्योंकि आप अपेक्षा कल की लिए बैठे हैं। कल उसने बहुत प्रेम किया था और आज बिल्कूछ पीठ किए हुए है। आपको लगता है कि यह कुछ गड़बड़ हो रहा है। लेकिन आपको रूपाल नहीं है कि सब चीजें बदल गई हैं। जिस दिन हम बहुत गहरे में इधर घुस जाएँ यानी अगर गहरे स्वप्न में चले जाएँ तो स्वप्न भी मालूम होगा वही है। और अगर गहरे सत्य में चले जाएँ तो पता चलेगा कि वही कहाँ है? रोज बदलता चला जा रहा है।

मेरा कहने का प्रयोजन यह है कि इन सारी स्थितियों में, चाहे स्वप्न, चाहे जागरण, अगर 'साक्षी' जग जाए तो बिल्कुल ही एक नई चेतना का जागरण होता है। लेकिन उससे कोई मिथ्या जगत् हो जाता है ऐसा नहीं। उससे सिर्फ इतना हो जाता है कि जो कल तक जगत् हमने बनाया था वह विदा हो जाता है और एक बिल्कुल नया वस्तुपरक सत्य सामने आता है। जो हमने बनाया था, वह विदा हो जाता है।

महाबीर उसके लिए 'माया' का प्रयोग नहीं करते क्योंकि 'माया' के प्रयोग' से लगता है जैसे कि सब झूठ है। वे कहते हैं कि वह भी सत्य है। यह भी सत्य है। लेकिन दोनों सत्यों के बीच हमने बहुत से झूठ गढ़ रखे हैं, वे बिदा हो जाने चाहिए। तब पदार्थ भी अपने में सत्य है और परमात्मा भी अपने में सत्य है। और बहत गहरे में दोनों एक ही सत्य के दो छोर हैं। शंकर उसके लिए 'माया' का प्रयोग करते हैं, उसमें भी कोई हर्ज नहीं है क्योंकि जिसमें हम जी रहे हैं वह बिल्क्ल माया जैसी बात है। एक आदमी रुपए गिन रहा है, ढेर लगाता जा रहा है, तिजोरी में बन्द करता जा रहा है। रोज गिनता है और रोज बन्द करता है। अगर हम उसके मनोजगत् में उतरें तो वह रुपयों की गिनती में जी रहा है। और बड़े मजे की बात है कि रुपयों में क्या है जिसकी गिनती में कोई जिए । कल सरकार बदल जाए और कहे कि पुराने सिक्के खत्म तो उस आदमी का पूरा का पूरा मनोलोक एकदम तिरोहित हो जाएगा। वह एकदम नंगा खड़ा हो गया। अब कोई गिनती नहीं है उसके पास। तो हम स्वप्त के जगत में जी रहे हैं और ऐसे ही सिक्के हमने सब तरफ बना रखे हैं— परिवार के, प्रेम के, मित्रता के, जो कल सुबह एकदम बदल । जाएँगे नियम बदल जाने से।

मुझे एक मित्र ने एक पत्र लिखा। बहुत बिढ़िया पत्र था। कुछ लोग मेरे साथ थे, साथ नहीं रह गए। उन्होंने मुझे पत्र लिखा। और हम सबको यह भ्रान्ति, होती है कि जो साथ है, वह सदा साथ है, यह बिल्कुल पागलपन है। जितनी देर साथ है, बहुत है। जिस दिन अलग हो गए, अलग हो गए। जैसे साथ होना एक सत्य था, वैसे अलग होना एक सत्य है। साथ ही बना रहे तो फिर हम एक माया के जगत् में जीना शुरू कर देते हैं। आप मेरे मित्र हैं, तो बात काफी है इतनी। आप कल भी मेरे मित्र हों, तो फिर मैंने एक कल्पना जगत् में जीना शुरू कर दिया। फिर मैं दु:ख भी पाऊँगा, पीड़ा भी पाऊँगा। अपेक्षा मैंने बना ली। कल कौन कह सकता है क्या हो जाए? रास्ते कभी हमारे पास आ जाते हैं, कभी चले जाते हैं। कभी एक दूसरे का रास्ता कटता भी है। कभी बड़े फासले हो जाते हैं तो कुछ मित्र मुझे छोड़कर चले गए हैं। एक मित्र ने मुझे एक कहानी लिखी। उसने लिखा कि यूनान में एक बार ऐसा हुआ कि एक

साधु या एथेन्स नगर में। उस साधु पर मुकदमा चला। उसकी बातों को एथेन्स नगर के न्यायाधीशों ने कहा कि लोगों को बिगाड़ देने वाली हैं। इसलिए "हम तुम्हें नगर निकाला देते हैं, नगर से बाहर किए देते हैं। साधु नगर से निकाल दिया गया । वह एथेन्स छोड़कर दूसरे नगर में चला गया । दूसरे नगर के लोगों ने उसका बड़ा स्वागत किया क्योंकि उस साधु की जो मान्यताएँ यीं उस नगर के लोगों से मेल खागईं। उस नगर का एक नियम था कि जो भी नया आदमी उस नगर में मेहमान बने. सारा नगर मिलकर उसका मकान बना दे । तो राज ने ईंटे जोड़ दीं, ईंटें बनाने वाले ने ईंटें ला दीं । पत्यर वाला पत्यर लाया, बढ़ई लकड़ी लाया। खपरा लाने वाला खपरा लाया। सारे ग्राम के लोगों ने श्रम किया। जल्दो ही उसका एक मकान बन गया। प्रवेश होने क तैयारी हो रही है। साधुद्वार पर आया। तभी गाँव एकदम मकान पर टूट पड़ा। छप्पर वाला छप्पर ले गया, ईंट वाला ईंट ले गया, दरवाजे वाला दरवाजा निकालने लगा। सब चीजें एकदम अस्त-व्यस्त होने लगों। सारा मकान एकदम टूटने लगा। तब साधुने खड़े होकर पूछा कि यह क्या बात है ? मुझसे कोई गलती हो गई क्या ? तो जो लोग सामान ले जा रहे थे उन्होंने कहाँ नहीं, तुम्हारी गल्ती का सवाल नहों। हमारा संविधान बदल गया। कल तक हमारे विधान में यह बात थी कि जो भी नया आदमी गाँव में आए और रहे उसका हम मकान बनाएँ। रात की घारासभा में वह हमने खत्म कर दिया। हमारा विघान बदल गया । इसलिए हम अपना-अपना सामान लिए जा रहे हैं । बात खत्म हो गई। अब तुम्हारा प्रवेश हो जाता तो मुश्किल हो जाता। इसलिए हमें जल्दी करनी पड़ रही है। तुम्हारे प्रवेश के बाद पुराना संविधान लागू हो जाता। अभी तुम्हारा प्रवेश नहीं हुआ, इसिलए हम इसे लिए जा रहे हैं। मित्र ने मुझे यह कहानी लिखी और यह पूछा : क्या साधुकी कोई मूल थी। मैंने उत्तर दिया कि साधु की एक ही भूल थी। उसने आदामयों के बनाए हए नियम को ज्यादा मूल्य दिया था। जो आदमी नियम बनाते हैं वे कभी भी तोड़ सकते हैं। साधुकी भूल इतनी ही थी कि उसने यह भी क्यों पूछा कि क्या मुझसे कोई भूल हो गई है ? यह भी नहीं पूछना था। उसे जानना चाहिए था कि जो मकान बनाते हैं, वे गिरा सकते हैं। नियम बदल गया था। साधुने नियम को अपना सम्मान समझ लिया यायह भूल हो गई थो उससे। यह उसका सम्मान नहीं था, यह सिर्फ नियम का सम्मान था। नियम बदल गया, सारी बात खत्म हो गई।

हम एक जिन्दगी में जीते हैं, जो हमारे बनाए हुए नियमों, बनाई हुई मान्यताओं, बनाई हुई व्यवस्थाओं की है। उन्हें जैसे हो हम जानेंगे, एकदम झूठी मालूम पड़ेंगी। पत्नी एकदम झूठी मालूम पड़ेंगी। स्त्री सत्य रह जाएगी। वह हमारी बनाई हुई व्यवस्था है। युवक रह जाएगा लेकिन उसका बेटा होना खो जाएगा। मकान रह जाएगा लेकिन 'मेरा होना' चला जाएगा। धन का छेर रह जाएगा लेकिग गिनती का रस खो जाएगा। जगत् होगा वस्तुपरक लेकिन उसकी आत्मपरकता कि वह यहाँ है, वहाँ है, तिरोहित हो जाएगी जैसे कोई जादू की दुनिया है एकदम जग गया हो और सब खो जाए। जैसे वृच्च हो, वृक्ष में लगें फल और सब बिदा हो जाएँ और चीजें जैसी हैं वैसी रह जाएँ। वस्तु रह जाएगी लेकिन हमारी कल्पित वस्तु एकदम बिदा हो जाएगी। इस अर्थ में मैंने कहा कि स्वप्न भी सत्य बन जाता है, अगर हम उसमें लोन हो जाते हैं और जिसे हम सत्य कहते हैं, वह भी स्वप्नवत् हो जाएगा अगर हम अपनी लीनता को तोड़ लेते हैं।

प्रश्न: महावीर पूर्व जन्म में ही पूर्ण हो गए यह आपका कहना है। किन्तु वर्तमान जगत् में अभिव्यक्ति के साथन सोजने के लिए उन्हें तपश्चर्या करनो पड़ी | पूर्ण में यह अपूर्णता कैसी ? क्या पूर्णता में ग्रिभिष्यक्ति के साधनौं की उपलब्धि शामिल नहीं ?

उत्तर : ठोक है। नहीं; पूर्णता की उपलब्धि में अभिव्यक्ति के साधन सिम्मिलित नहीं हैं। अभिव्यक्ति की पूर्णता उपलब्धि की पूर्णता से बिल्कुल अलग है। असल में पूर्णता भी एक नहीं है, अनन्त पूर्णताएँ हैं। इससे हमें बड़ी किठ-नाई होती है। एक दिशा में एक आदमी पूर्ण हो जाता है, इसका मतलब यह नहीं कि वह सब दिशाओं में पूर्ण हो जाता है। एक आदमी चित्र बनाता है। वह चित्र बनाने में पूर्ण हो गया है। इसका यह मतलब नहीं कि वह संगीत में भी पूर्ण हो जाएगा यानी कि वह बीणा बजा सकेगा। बीणा की अपनी पूर्णता है, अपनी दिशा है। अगर कोई आदमी बोणा बजाने में पूर्ण हो गया तो उसका यह मतलब नहीं है कि वह नाचने में भी पूर्ण हो जाए। नाचने की अपनी पूर्णता है। बहुत आयाम हैं पूर्णता के। क्या सर्वतोमुखी पूर्णता किसी को मिली है? नहीं, कोई व्यक्ति समस्त पूर्णताओं में पूर्ण नहीं हुआ। कई पूर्णताएँ ऐसी हैं कि एक में होंगे तो फिर दूसरे में हो हो नहीं सकते। वे बिरोधी पूर्णताएँ है। एक व्यक्ति पुण्य में पूर्ण हो जाए तो फिर वह पाप को पूर्णता में पूर्ण नहीं हो। सकता। पाप को भी अपनी पूर्णता है। और अगर वह पाप में पूर्ण हो

को परिपूर्ण ज्ञान की क्षमता उपलब्ध होगी वह तरकाल सब दिशाएँ छोड़ बेगा ज़्रीर परमारमा में सीन हो जाएगा। जो इस पूर्ण स्थिति में पहुँचता है, जहाँ सिर्फ जानना ही छोष रह जाता है, वह एकदम डूब जाता है, सर्वव्यापक हो जाता है, हो हो गया, जैसे कि एक बूँद सागर में गिरी और सर्वव्यापी हो गई। क्यों कि वह सागर से एक ही हो गई। और जब तक वह दिशा पकड़े रहता है, तब तक वह सर्वव्यापी नहीं होता।

जीसस ने कहा कि जो अपने को बचाएँगे, वे नष्ट हो जाएँगे। जो अपने को स्रो देंगे, वे सब पा लेंगे। बंचाओ मत, अपने को स्रो दो। लेकिन स्रो वही सकता है जिसका कोई विकास नहीं। किनारा खोने की हिम्मत होनी चाहिए। अगर किनारा पकडे रहें तो सागर में कैसे जाएँगे। दिशाओं के किनारे होते हैं. आयाम होता है मगर परमात्मा अनन्त और आयामशून्य है। वहाँ कोई किनारा नहीं है। उसमें खोने की क्षमता का ही अर्थ केवल-ज्ञान है जहाँ आदमी ड्व जाता है फिर जानने की कोशिश में नहीं पड़ता। यहाँ दो सम्भावनाएँ हैं : या तो वह डुब जाए परमात्मा में जो सामान्यतया होता है: या एक जीवन के लिए वह लीट आए और जहां पहुँचा है उस क्षमता की खबर दे। उसी को मैं करणा कहता है: और वह करुणा है तो उसे अभिव्यक्ति की पूर्णता पानी होगी। उपाय करना होगा दूसरे से कहने का। गुँगा भी जान सकता है सत्य को लेकिन वह कह नहीं सकता। गुँगा भी प्रेम कर सकता है लेकिन वह कह नहीं सकता। अगर गुँगे को कहना हो अपनी प्रेयसी से कि मैं तुझे प्रेम करता हूं तो उसे वाणी सीखनी पडेगी। प्रेम करने के लिए वं शी सीखने की जरूरत नहीं है। प्रेम करना एक और बात है। वह गूँगा भी कर सकता है। गूँगा हजारों से कुछ बातें कर सकता है। लेकिन अगर उसे कहना हो, क्या जाना उसने प्रेम में, तो फिर उसे और दूसरी तरह की, यानी अभिव्यक्ति की, पूर्णता प्राप्त करनी होगी। महाबीर इस जन्म में उस दूसरी तरह की पूर्णता की साधना में लगे हैं।

सत्य की अनुभृति को अभिव्यक्ति कैसे मिले, यही बड़े से बड़ा सवाल महावीर के सामने इस जन्म में था। महावीर ही पहले शिक्षक नहीं ये जिनके सामने अभिव्यक्ति की बात उठी हो । जिन्होंने सत्य जाना है उन सभी के सामने यह सवाल है लेकिन महावीर के सामने सवाल कुछ बहुत गहरे रूप में उपस्थित हुआ था। महावीर के व्यक्तित्व की विशेषताओं में एक विशेषता यह थी कि उन्हें सत्य की जो अनुमूति हुई, उसकी अभिव्यक्ति को उन्होंने जीवन के समस्त तलों पर प्रकट करने की कोशिश की। मनुष्य तक कुछ बात कहनी है, किंदन तो है फिर भी बहुत किंदन नहीं। लेकिन महावीर की चेष्टा अनूठी है। उन्होंने चेष्टा की कि पौघे पशु-पक्षी, देवी-देवता सब तक, जीवन के जितने तल हैं--- उन सब तक उन्हें जो मिला है, उसकी खबर पहुँचे। महावीर के बाद ऐसी कोशिश करने वाला दूसरा आदमी नहीं हुआ। यूरोप में फ्रांसिस ने चोड़ी सी कोशिश की है पक्षियों और पशुद्रों से बात करने की। अभी-अभी श्री अरविन्द ने कोशिश की हैं पदार्थ तत्त्व पर चेतना के स्पन्दन पहुँचाने की । लेकिन महावीर जैसा प्रयास न पहले कभी हुआ, न बाद में हुआ। वे जो बारह वर्ष आम तौर पर सत्य की साधना के लिए समझे जाते हैं, वे सत्य की जो उपज्रब्धि हुई है, उसकी अभिव्यक्ति के लिए साधन खोजने के हैं। और इसीलिए ठीक बारह वर्षों बाद महाबीर सारी साधना का त्याग कर देते हैं। नहीं तो साधना का कभी त्याग नहीं किया जा सकता। सत्य की उपलब्धि की जो साधना है, उसका कभी त्याग किया ही नहीं जा सकता क्योंकि वह ऐसी नहीं है कि सत्य उपलब्ध हो जाने पर व्यर्थ हो जाए। जैसा कि मैंने सुबह कहा सत्य को उपलब्धि का मार्ग है-अमूच्छित चेतना, अप्रमाद, विवेक, जाबरण। तो ऐसा नहीं है कि जिसको सत्य उपस्रब्ध हो जाए वह जागरण, विवेक, अप्रमाद

का त्याग कर दे। यह असम्भव है, क्योंकि जो सत्य उपलब्ध होगा, उसमें जागरण अनिवार्य होगा। यानी वह सत्य भी जागी हुई चेतना का एक रूप ही ्होगा। इसलिए फिर ऐसा नहीं है कि जागरण छोड़ दिया जाए। सिर्फ वही साधना छोड़ी जा सकती है जो परम उपलब्धि की तरफ न हो बल्कि साधना की तरह उपयोग की हुई हो। जैसे कि आप यहाँ एक बैलगाड़ी में बैठकर आए हैं। आप उतर कर बैलगाड़ी को छोड़ देंगे। क्योंकि बैलगाड़ी पहुँचाने का साधन थी; इसके बाद व्यर्थ हो जाती है। जो साधन कहीं जाकर व्यर्थ हो जाते हैं, वे साधन के हिस्से नहीं होते इसलिए व्यर्थ हो जाते हैं। लेकिन जो साधन अनिवार्यतः साधन में विकसित होते हैं, वे कभी व्यर्थ नहीं होते। विवेक कभी व्यर्थ नहीं होता । लेकिन महाबोर, बारह वर्ष की साधना के बाद सब छोड़ देते हैं। और उनके पीछे चलने वाले चिन्तक कभी यह विचार नहीं कर पाए कि यह कैसी बात है। इसका कोई उत्तर भी नहीं दे पाए। न दे पाने का कारण है कि वे समझ हो न सके कि यह केवल अनुभूति को अभिव्यक्त करने के साघन खोजने का इन्तजाम था. आयोजन था। वे माध्यम मिल गए हैं और आयोजन व्यर्थ हो गया । यानी आयोजन शास्वत नहीं था, सामयिक था, जरूरत का था। इससे ज्यादा उसका मुल्य नहीं है।

क्या किया जाए जीवन के समस्त तलों तक अपनी अनुभूति प्रतिष्वित्त की तरंग पैदा करने के लिए ? तीन बातें समझ लेनो जरूरी हैं। एक तो अस्तित्व का मूक अंग हैं। जैसे पत्थर है, पौधा है, पची है, पशु हैं। ये अस्तित्व के मूक अंग हैं। फर्क है पत्थर और पशु में बहुत। लेकिन यह विभाग मूक है। अगर इस मूक अंग से सम्बन्धित होना हो किसी व्यक्ति को और अपने अनुभव को इस तक पहुँचाना हो तो उसे परम जड़ अवस्था, परम मूक अवस्था में उतरना पड़ेगा। तभी उसका ताल-मेल, सामंजस्य हो सकेगा। उदाहरण के लिए अगर कोई व्यक्ति वृच्च के पास बैठकर पूर्णतया मूक हो जाए ऐसा जैसे कि जड़ हो गया, जैसे कि उसका शरोर कोई जीवित वस्तु नहीं है, और उसको चेतना परिपूर्ण शान्त होती चली जाए और उस जगह पहुँच जाए, जहाँ एक शब्द नहीं है तो इस परिपूर्ण सूक अवस्था में वृक्ष से संवाद होना सम्भव है। राम कृष्ण निरन्तर ऐसी अवस्था में उतरते रहे, जिसे मैं रामकृष्ण की जड़-समाधि कहता हैं।

महावीर ने इस दशा में मनुष्य जाति के इतिहास में सबसे गहरे प्रयोग किए हैं। आप जानकर हैरान होंगे कि महावीर को जो अहिंसा को बात है, वह किसी तत्त्व विचार से नहीं निकली है। वह आहिसा की बात नीचे के जगत् के तादात्म्य से निकली है। उस तादात्म्य में उन्होंने जो पीड़ा अनुभव की नीके के जगत् की, उस पीड़ा की वजह से, आहिसा उनके जीवन का परम तत्त्व बन गया है। इसमें दो बातें समझने जैसी हैं। आम तौर से यह समझा जाता है कि जो आहिसक है, वह मोच की साधना कर रहा है; आहिसा से जिएगा तो मोक्ष में चला जाएगा। लेकिन ऐसे लोग भी मोक्ष में चले गए हैं, जो आहिसा से नहीं जिए हैं। न तो क्राइस्ट अहिसक है, न रामकुष्ण, न मुहम्मद। ऐसे लोग मोक्ष में चले गए हैं जो ग्राहिसा से नहीं जिए हैं।

इसलिए जिनको यह ख्याल है कि अहिंसा से जीने से मोच में जाएँगे वे महायोर को नहीं समझ पाए। बात बिल्कुल ही दूसरी है। महावीर ने मनुष्य से नीचे का जो मूक जगत् है, उससे जो तादात्म्य स्थापित किया है और उसकी जो पीड़ा अनुभव की है, वह इतनी सघन है कि अब उसे और पीड़ा देने की कराना भी असम्भव है। इतना असम्भव किसी के लिए भी नहीं रही कभी भी, जितनी महावीर के लिए असम्भव हो गई। और यह जिस अनुभव से आया है, वह उस जगत को अपने प्राणां में विस्तीणं करने का प्रयोग था। इस प्रयोग करने में अहिंसा निर्मित होने में दो बातें हुईं। एक यह कि जो पीड़ा अनुभव की, उन्होंने नीचे के जगत् की, वह इतनी ज्यादा है कि उसमें जरा भी कोई बढ़ती करे किसी भी कारण से तो वह असहा है। दूसरी बात उन्होंने यह अनुभव की कि अगर व्यक्ति पर्ण अहिसक न हो जाए तो नीचे के जगत से ताबात्म्य स्थापित करना बहुत मुश्किल है। यानी हम ताबात्म्य उसी से स्थापित कर सकते हैं जिसके प्रति हमारा समस्त हिंसक भाव, बाक्रामक माव विलीन हो गया हो और प्रेममात्र उदय हो गया हो। तारात्म्य सिर्फ उसी से सम्भव है। अगर मुक जगत से तादात्म्य स्थापित करना है तो अहिसा सर्त भी है। नहीं तो वह तादातम्य स्थापित नहीं हो सकता।

जैसे मैंने संत फांसिस का नाम लिया। इस बादमों ने पशुनों के साम सम्बन्ध स्थापित करने में बेजोड़ काम किया है। इस बात की आँखों देखी बबाहियाँ हैं कि जब संत फांसिस नदी के किनारे खड़ा हो जाता तो सारी मछित्रां तट पर इकट्टो हो जातीं, सारी नदी खालो हो जाती। न केवल वे इकट्टी हो जातीं बल्क छलांग लगातो फांसिस को देखने के लिए। जिस वृध्य के बीचे वह बैठ जाता उस जगत् के सारे पक्षी उस वृष्य पर बा जाते! न केवल

वृच्च पर वा जाते बल्कि उसकी गोद में उतरने लगते, उसके सिर पर बैठ जाते, उसके कंचों को घेर लेते। संत फांसिस से जब भी किसी ने पूछा कि यह कैसे सेम्भव हुआ है तो वह कहते : और कोई कारण नहीं है। वे भली भौति जानते हैं कि मेरे द्वारा उसके लिए कोई भी नुकसान कभी भी नहीं पहुँच सकता।

पक्षियों के पास अन्तःप्रज्ञा है जो हमने बहुत पहले खो दी है। जापान में एक ऐसी साधारण चिड़िया है जो गाँवों में आम तौर पर होती है और दिन भर बाँव में दिखाई पड़ती है, भूकम्प आने पर चौबीस घंटे पहले वह गाँव छोड़ देती है। अभी हमने भूकम्प की जाँच पड़ताल के कितने भी उपाय किए हैं, वे भी दो, ढाई घंटे से पहले खबर नहीं दे सकते और वह खबर भी विश्वसनीय नहीं होती । लेकिन वह चिड़िया चौबीस घंटे पहले एकदम गाँव छोड़ देती है । उस चिड़िया का गाँव में न दिखाई पड़ना पक्का है कि चौबीस घंटे के भीतर मुकम्प आ जाएगा । बड़ी कठिनाई की बात रही कि वह चिड़िया कैसे जान पाती है क्योंकि चिड़िया के पास जानने के कोई यन्त्र नहीं है, कोई शास्त्र नहीं है, कोई विधि नहीं है। ऊपर उत्तरी ध्रुव पर रहने वाले सैकड़ों पची हैं, जो प्रति वर्ष सदीं के दिनों में, जब बर्फ पड़ती है तो यूरोप के समुद्री तटों पर चले जाते हैं। बर्फ पड़नी शुरू हो जाए अगर तब वे यात्रा शुरू करें तो उनका आना बहुत मुक्किल है। इसलिए बर्फ गिरने के महीने भर पहले वे उड़ान शुरू कर देते हैं। और यह बड़े आश्चर्य की बात है कि वे जिस दिन उड़ान शुरू करते हैं उसके ठीक एक महीने बाद बर्फ गिरनी शुरू हो जाती है। फिर वे हजारों मील का फासला तय करके यूरोप के समुद्र तटों पर आ जाते हैं और बर्फ गिरना बन्द होने के महीने भर पहले वे वापस यात्रा शुरू कर देते हैं। वे कभी भटकते नहीं। हजारों मील के रास्ते पर कभी नहीं भटकते। ये जहाँ से आते हैं ठीक वहाँ अपनी जगह वापस लौट जाते हैं। पक्षियों और पशुओं के जगत् में जिन स्रोगों ने प्रवेश किया है वे हैरान हुए हैं कि उनके पास एक प्रज्ञा **है जो बिना** बुद्धि के उन्हें चौजों को साफ कर देती है। यह जो हमारे हृदय में भाव की षारा उठती है-प्रेम की या घृणा की, उसके स्पन्दन काफी हैं। वे उन्हें स्पर्श कर लेते हैं और वे हमसे सचेत हो जाते हैं।

महावीर ने अहिंसा के तत्त्व पर जो इतना बल दिया है, उस बल का और कोई कारण नहीं है। एक कारण यह है कि नाचे के मूक जगत् से पूर्ण अहिंसक वृत्ति के बिना सम्बन्धित होना असम्भव है। और दूसरा कारण यह है कि जब सम्बन्धित हो जाएँ तो उस मूक जगत् की इतनी पीड़ाओं का बोध होता है—

उतनी अन्तहोन अनन्त पोड़ाएँ हैं उसकी, कि उसमें हम किसी भी भौति थोड़ा मार हल्का कर सकें कि भार न बढ़े इसको भावना पैदा हो जाना भो स्वाभाविक है। बुद्ध भी इस बात को नहीं समझे हैं। गौतम बुद्ध का भा सत्य के अनुभव को संवाहित करने का जो प्रयोग है, वह मनुष्यों से ज्याद्या गहराई पर नहीं गया है। सब बात यह है कि न जासस ने, न बुद्ध ने, न जरथुस्त्र ने, न मुहम्मद ने, न किसी दूसरे ने मनुष्य तल से नोचे जा एक मूक जगत् का फैलाव है जहीं से हम आ रहे हैं, जहां हम कभा थे, जिससे हम पार हो गए हैं—वहां पहुँ बने का कोई मार्ग बताया है। उस जगत् के प्रति भो हमारा एक अनिवार्य कर्तं थ्य है कि हम उसे पार होने का रास्ता बता दें ओर खबर कर दें कि वह कैसे पार हो सकता है।

मेरी समझ यह है कि महाबोर ने जितने पशुशों और जितने पौक्ष की अत्माओं को विकसित किया है, जतना इस जगत् में किसी दूसरे आदमों ने नहीं किया। यानी आज पृथ्वो पर जो मनुष्य हैं, जनमें से बहुत से मनुष्य सिर्फ इसिलए मनुष्य हैं कि जनको नशुयोंनि या जनको पौधे को योनि में या जनके पत्थर होने में महाबीर ने संदेश भेजे थे और उन्हें बुलावा भेजा था। इस बात को भी खोज बीन की जा सकती है कि कितने लोगों को उस तरह को प्रेरणा जपलब्ध हुई और वे आगे आए। यह इतना अद्भुत कार्य है कि अकेले इस कार्य की वजह से महावीर मनुष्य मानस के बड़े से बड़े जाता बन जाते हैं। यानी अगर उन्होंने अकेले सिर्फ एक हो यह काम किया होता तो भी वे मनुष्य जाति के मुक्तिदाताओं में हो नहीं, बिलक जीवन शिवत के मुक्तिदाताओं में विरस्मरणाय हो जाते। यह काम बहुत कठिन है क्योंकि नीचे के तल पर तादात्म्य स्थापित करना अत्यन्त दुष्टह बात है। उसके कारण हैं। हमसे जो ऊगर है, उससे तादात्म्य स्थापित करना हमेशा सरल है क्योंकि हमारे अहंकार को नृप्ति मिलती है, उसके तादात्म्य से। यह कहना बहुत सरल है कि 'मैं परमात्मा हूँ' लेकिन यह कहना बहुत कठिन है कि 'मैं परमात्मा हूँ' लेकिन यह कहना बहुत कठिन है कि 'मैं परमात्मा हूँ' लेकिन यह कहना बहुत कठिन है कि 'मैं परमात्मा हूँ' लेकिन यह कहना बहुत कठिन है कि 'मैं परमात्मा है' लेकिन यह कहना बहुत कठिन है कि 'मैं परमात्मा है'

चूंकि नोचे अहंकार को चोट लगतो है, उत्तर अहंकार को तृप्ति मिलती है, इसलिए हम सब उत्तर जाना चाहते हैं; हमारा गहरी आकांका उत्तर जाने की है, हमारा चित्त उत्तर को तरफ उन्मुक्त होता है। जैसे नदी है, समुद्र को तरफ भाग रही है। समुद्र को तरफ भाग रही है। समुद्र को तरफ भाग रही है। समुद्र को तरफ मागना बहुत आसान है क्योंकि ढाल उस तरफ है, उन्मुक्ता उस तरफ है। लेकिन कोई गंगोत्री की तरफ जाने का विचार

करे तो बड़ी मुश्किल में पड जाए क्योंकि वहाँ चढ़ाव है, और वहाँ सागर भी नहीं है।

महावीर की यह चेष्टा है कि पीछे के लोगों को पीछे की स्थितियों को तरफ लौटाकर वहाँ जो जाग गया है उसको आगे बढ़ाया जाये। यह बहुत कठिन है। एक तो पीछे जाने का कभी ख्याल ही नहीं आता। हमें आगे जाने का स्याल आता है। जो हम रह चुके होते हैं वह हम भूल चुके होते हैं। उससे कोई सम्बन्ध ही नहीं रह जाता। और मूलने का भो कारण है। क्योंकि जो अपमानजनक है, उसे हम स्मरण नहीं रखना चाहते । असल में अतीत जन्मों को भूल जाने का जो कारण है, गहरे से गहरा, वह यह है कि हम उन्हें याद रखना नहीं चाहते। जो कि हम नीचे से नीचे से आ रहे हैं उसको हम भूल जाना चाहते हैं। एक गरीब आदमी है, वह अमीर हो जाए तो सबसे पहला काम वह स्मृति के चिह्न मिटा देना चाहता है, जो उसकी गरीबी को कभी भी बता सके कि वह कभी गरीब था। यहाँ तक कि गरीबी के दिनों में जिनसे उसकी दोस्ती रही उनसे मिलने से वह कतराने लगता है क्योंकि उनकी दोस्ती. उनकी पहचान, सबको खबर देती है कि आदमी कभी गरीब था। वह अब नया सम्बन्ध बनाता है, नई दोस्तियां कायम करता है। वह नोचे को भूछ जाता है। तो जब अमीर आदमी गरीब मित्रों तक को छोड़ सकता है तो पीछे को पशु योनियाँ, पक्षियों की योनियाँ, पौधों की योनियाँ, पत्यरों की योनियाँ जो रही हों उन्हें आकर मूल जाना चाहे, तो आश्चर्य नहीं। फिर उनसे तादातम्य स्थापित करने की कौन फिक्र करे? महावीर ने पहली बार चेष्टा की है और इस चेष्टा को करने की जो विधि है उसको भी थोड़ा समझ लेना जरूरी है।

अगर किसी भी व्यक्ति को पीछे की अविकसित स्थितियों से तादातम्य बनाना है तो उसे अपनी चेतना को, अपने व्यक्तित्व को उन्हीं तलों पर लाना पड़ता है जिन तलों पर वे चेतनाएँ हैं। यह जानकर आप हैरान हागे कि महाबीर का बिन्ह है सिंह और उसका कारण शायद आपको कभी भी क्याल में न आया होगा और न आ सकता है। उसका कारण यह है कि पिछली चेतनाओं से तादात्म्य स्थापित करने में महावीर को सबसे ज्यादा सरलता 'सिंह' से तादात्म्य स्थापित करने में मिली। कोई और कारण नहीं है। उनका व्यक्तित्व भी 'सिंह' जैसा है। वह पिछले जन्मों में 'सिंह' रह चुके हैं और छोटकर उससे तादात्म्य बनाना उनके लिए एकदम सरल हो गया है। सच तो ऐसा है कि जब उनका सिंह से तादातम्य हुआ तो उन्होंने पूरी तरह जाना होगा कि 'मैं सिंह हूँ' और यह उनका प्रतीक बन गया, चिह्न बन गया। और उनके व्यक्तित्व में यह बातें भी हैं जो सिंह में हों। जैसे 'सिंह' झुण्ड में नहीं चलेगा, भीड़ में नहीं चलेगा। एकदम अकेला खड़ा रहेगा महावीर में वैसा गुण है। सिंह में जो आक्रमण है, जीत को विषय का जो अदम्य भाव है, वह महावीर में है; सिंह में जैसा अभय है वह महावीर को साधना का प्रथम सूत्र है। यह चिह्न आकस्मिक नहीं है। कोई चिह्न कभो आकस्मिक नहीं होता, उस चिह्न के पीछे बहुत वैज्ञानिक मामला है।

जुंग ने बहुत काम किया है। इस सम्बन्ध में कई परीक्षण किए उसने। और इस बात की क्षोज की कि प्रत्येक व्यक्ति के मानस में कुछ चिह्न हैं जो उसके व्यक्तित्व के चिन्ह हैं। अगर उन चिह्नों को समझा जा सके तो हम उसके व्यक्ति को उघाइने में सफल हो सकते हैं। यह जो महावीर के नीचे 'सिंह' बना हुआ है, यह उसके व्यक्तित्व की पहचान की कूंजी है। पीछे उतर कर तादात्म्य स्थापित करना इसके लिए चेतना को निरन्तर शिथल करना होगा और चेतना को उस स्थिति में ले आना होगा जहाँ चेतना में कोई गति नहीं रहती, जहाँ चेतना बिल्क्ल, शिथिल, शान्त और विराम को उपलब्ध हो जाती है और शरीर विल्कुल जड़ अवस्था को उपलब्ध हो जाता है। शरीर जब जड़ हो और चेतना शिथिल और शून्य हो तब किसी भी वृक्ष, पश्, पौधे से तादात्म्य स्थापित किया जा सकता है। और एक मजे की बात है कि अगर वृक्षों से तादात्म्य स्थापित करना हो तो किसी खास नृक्ष से तादात्म्य स्थापित करने की जरूरत नहीं। वृक्षों की पूरी जाति के साथ एकदम तादात्म्य स्थापित हो सकता है क्योंकि वृक्षों के पास व्यक्तित्व अभी पैदा नहीं हुआ। अभी वे एक जाति की तरह जीते हैं। जैसे कि गुलाब के पौधे से तादातम्य स्थापित करने का मतलब है समस्त गुलाबों से तादातम्य स्थापित हो जाना क्योंकि किसी पौधे के पास अभी व्यक्ति का भाव नहीं है, अभी अहंकार और अस्मिता नहीं हैं। लेकिन मनुष्यों से अगर तादात्म्य स्थापित करना हो तो बहुत कठिन बात है। हाँ, बादिवासी जातियों से इकट्टा तादात्म्य अभी भी स्यापित हो सकता है वयोंकि वे कबीले की तरह जीते हैं। उनका कोई व्यक्तित्व नहीं है लेकिन जितना समाज सम्य होगा, जितना सूसंस्कृत होगा उतना मुश्किल हो जाएगा। जैसे बगर बटेंड रसल से तादातम्य स्वापित करना हो तो सीचा व्यक्ति से तादातम्य स्थापित करना होगा । अंग्रेज जाति से तादातम्य स्थापित करने में और किसी से भी तादातम्य स्थापित हो जाए, बटेंड रसल छूट जाएगा बाहर । उसके पास अपना व्यक्तित्व है । जितने नोचे हम उतरते हैं, उतना वहाँ व्यक्तित्व नहीं है । इसलिए इस वर्ग में तादातम्य पूरी जाति से होता है । इस तादातम्य की स्थिति में जो भी भाव-संकल्प किया जाए वह प्रतिष्वनित होकर उन सारे जीवों तक व्याप्त हो जाता है । जैसे गुलाब के पौधे की जाति से तादातम्य स्थापित किया गया हो तो उस क्षण में जो भी भाव-तरंग पैदा की जाए वह समस्त गुलाबों तक संक्रमित हो जाती है।

ऐसी अवस्था में महावीर ने बहुत समय गुजारा। और ऐसी अवस्था की उपलब्ध करने में उनको बहुत सी बातें करनी पड़ी जो पीछे समझाने वाले को मुश्किल होती चली गई। असे महावीर खड़े हैं, कोई उनके कानों में कीलें ठोक दे, महाबीर को पता नहीं चलता। कारण कि पत्थर में कील ठोक दो तो पत्थर को क्या पता चलता है क्योंकि सब करीब-करीब अचेतन है। महावीर के कान में कीलें ठोके जा रहे हैं तो उनको पता नहीं चलता। कारएा कि उस समय वे ऐसी चीजों से तादात्म्य कर रहे हैं जिनको पता नहीं चलता की लें ठोंके जाने से। आप मेरा मतलब समझ रहे हैं न ? जिस प्राणी जगतु से वह सम्बन्ध स्थापित किए खड़े हैं, उस प्राणी को कान में कीला ठोके जाने से पता नहीं चलेगा। इसलिए महावीर को भी कभी पता नहीं चल सकता है। अगर महावीर का कोई हाथ भी काट लेगा तो भी उन्हें पता नहीं चलेगा, जैसे कोई वृक्ष की एक शाखा काट ले। यह इस बात पर निर्भर करता है कि उनका तादात्म्य क्या है। हम सब जातते हैं कि लोग अंगारों पर कृद सकते हैं। तादातम्य किससे है, इस पर सब बात निर्भर करती है। अगर उस व्यक्ति ने किसी देवता से तादातम्य किया है तो वह अंगारों पर कृद जाएगा, जलेगा नहीं क्योंकि वह देवता नहीं जल सकता है। जो रहस्य है वह कुल इतना है। आदमी तो फौरन जल जाएगा लेकिन अगर उसने अपना तादात्म्य किसी देवता से किया हआ है, उसके साथ अपने को एक मान लिया है, उसकी घुन में नाचता हुआ चला जा रहा है तो उसके नीचे अंगारों के ढेर लगा देने पर भी उसके पावों पर फफोला नहीं आएगा क्योंकि जिससे उसका तादातम्य है, चेतना उस वक्त वैसा ही व्यवहार करना शुरू कर देशी है। हमारे वादात्म्य पर निर्भर करता है कि हम कैसा व्यवहार करेंगे। यह जो हम मनुष्य हैं अभी यह भी गहरे में हमारा तादातम्य ही है। इसलिए मनुष्य को कैसे व्यवहार करना चाहिए, वैसा हम

न्यवहार करते हैं। गहरे में यह भी हमारी मनोभूमी की पकड़ है कि ''हम मनुष्य हैं'', तो फिर हम मनुष्य जैसा व्यवहार कर रहे हैं।

इस सम्बन्ध में बहुत सी घटनाएँ मुझे ख्याल में आतो हैं। महावीर के जीवन में बहुत जगह है जहाँ समझना मृश्किल हो जाता है। न समझने की बजह से हम कहते हैं कि आदमी क्षमावान् है, अक्रोधी है। यानी क्रोध नहीं करता है। यह सब ठीक है। क्रोध न करे, चमा करे लेकिन कान में कीलें ठुकें और पता न चले। यह अक्रेले अक्रोधी और चमावान् को नहीं होने वाला है। कितना ही अक्रोधी हो, अक्रोध और बात है लेकिन कान में कीलें ठुके और पता न चले, यह बिल्कुल अलग बात है। यह तभी हो सकता है जब महाबीर बिल्कुल चट्टान की तरह हों उस हालत में।

सुकरात एक रात स्तो गया। घर के लोग रात भर परेशान रहे। सुबह मित्र स्तोजने निकले तो एक वृक्ष के नीचे जहां बर्फ पड़ी है, सब बर्फ से ढ़का हुआ है, वह घुटने-घुटने तक बर्फ में डूबा हुआ है। वह वृक्ष से टिका हुआ खड़ा है। उसकी आंख बंद है और वह बिल्कुल ठंडा है। सिर्फ घोमी सी स्वांस चल रही है। उसे हिलाया है, बमुश्किल वह होशा में आया है, उसके हाथ पैर पर मालिश को है, उस गर्म किया है, कपड़े पहनाए हैं। फिर जब वह थोड़ा होशा में आया है, उससे पूछा है कि तुम क्या कर रहे थे। तो कहा कि बड़ी मुश्किल हो गई। रात जब मैं खड़ा हुआ तो सामने कुछ तारे थे; मैं उनको देख रहा था। और कब मेरा तारों से तादात्म्य हो गया मुझे बाद नहीं। और कब मैंने ऐसा जाना कि मैं तारा हूँ, मुझे पता नहीं, और तारे तो ठंडे होते हैं, इसलिए मैं ठंडा होता चला गया। और चूंकि मैं तारा समझ रहा था अपने को इसलिए कोई बात ही नहीं उठी, घर लौटने का स्थाल ही नहीं था। वह तो तुमने जब मुझे हिलाया तब मैं जंसे एक दूसरे लोक से वापस लौटा हूँ।

हम जहाँ तादातम्य कर लेते हैं, वही हो जाते हैं। तादातम्य की कला बहुत अद्भुत बात है। और जरा सी चूक हो जाए तादातम्य में तो सब गड़बड़ हो जाएगा। महावीर जो अभिन्यक्ति का उपाय खोज रहे हैं, वह है भूत, जड़, मूक जगत् उस सब में तरंगें पहुँचाने का। और ये तरंगें अब तो वैज्ञानिक ढंग से भी अनुभव की जा सकती हैं।

तीर्च और मन्दिर जिस दिन पहली बार खड़े हुए, उनके खड़े होते का कारण बहुत ही अद्भुत या । वह यही था। अगर महावीर जैसा व्यक्ति इस कमरे में रह जाए कुछ दिन तो इस कमरे से उसका तादातम्य हो जाता है। बैंार इस कमरे के रग-रम पर, कल-कण पर उसकी तरंगें शंकित हो जाती हैं। फिर इस कमरे में बैठना किसी दूसरे के लिए बडा सार्थक हो सकता है. बढ़ा सहयोगी हो सकता है। इस कमरे में अगर एक आदमी वे किसी की हत्या कर दी हो, या आत्महत्या कर ली हो तो आत्महत्या के क्षण में इतनी तीव्र तरंगों का विस्फोट होता है—क्योंकि आदमी मरता है, टूटता है—िक सैकडों वर्षों तक इस कमरे की दीवारों पर उसकी प्रतिघ्वनियां अंकित हो जाती हैं और यह हो सकता है कि एक रात आप इस कमरे में आकर सोएँ और रात आप एक सपना देखें आत्महत्या करने का। वह आपका सपना नहीं है। वह सपना केवल इस कमरे की प्रतिध्वनियों का आप के चिल पर प्रभाव है। और यह भी हो सकता है, इस कमरे में रहते हुए आप किसी दिन आत्महत्या कर गुजरें — यह भी बहुत कठिन नहीं है। इससे उल्टा भी हो सकता है। लेकिन महावीर और भीरा जैसा कोई व्यक्ति इस कररे में बैठकर एक तरंगों में जिया हो तो यह कमरा उसकी तरंगों से भर जाएगा। इसके कण-कण में -- क्यों कि उघर जो हमें कण दिखाई पड़ रहा है मिट्टी का, और यह जो हम में कण हैं उनमें - कोई बुनियादी भेद नहीं है। वह सब एक से ही बहुत विद्यत के कण हैं और सब विद्युत के कण तरंगों को पकड़ सकते हैं, तरंगों को देख सकते हैं। कमजोर आदमी को तरंगें दे देते हैं और शक्तिशाली आदिमयों से उनको तरंगें लेना पडती हैं।

मैंने परसों बोधिवृक्ष की बात की थी। इस वृक्ष को इतता आदर देने का और तो कोई कारण नहीं है। वह वृक्ष ही है। बुद्ध उसके नीचे बैठकर अगर निर्वाण को भी उपलब्ध हुए तो क्या मतलब है? लेकिन मतलब निश्चित है। इस वृक्ष के नीचे निर्वाण की घटना घटी तो उस क्षण में इतनी तरंगें बुद्ध के चारों तरफ विस्फोट को तरह फैलीं कि यह वृक्ष उसका सबसे बड़ा गवाह है और इस वृक्ष के कण-कण से उसकी तरंगों का ग्रंकन है। और आज भी जो रहस्य को जानता है वह उस वृक्ष के नीचे बैठकर उन तरंगों को वापस अपने में बुला सकता है। आकिस्मक नहीं था कि हजार-हजार, दो-दो हजार, तीन-तीन हजार मील तक बौद्ध मिक्षु चक्कर लगाएँ, दो क्षण उस वृच्च के पैरो में पड़े रहने के लिए आते रहें। आकिस्मक नहीं है। इसके पीछे सारी की सारी विज्ञान की बात है।

सस्मेद शिक्षर है, गिरनार है, काबा है, काशी है, जेरसलम है—इन सब के साथ कुछ संकेत और कुछ गहरी लिपियों में कुछ जुड़ा है। उनकी तरंगें चीरे-चीरे नब्द हो गई हैं। करीब-करीब इस समय पृथ्वी पर कोई भी जीबित , तीर्थ नहीं है, सब तीर्थ मर गए हैं। उनकी तरंगें नब्द हो गई हैं। इतनी तरंगें का उनके उपर और आघात हो गया है इतने लोगों के आने जाने का कि वे करीब-करीब कट गई है और समाप्त हो गई हैं। लेकिन इस बात में तो अर्थ या हो, इस बात में तो अर्थ है हो। जड़ से जड़ वस्तु पर भी तरंगें क्रान्तिकारीं परिवर्तन ला सकती हैं।

अभी एक नवीनतम प्रयोग बहुत हैरानी का है। वह प्रयोग यह है कि जैसे-जैसे हम अणु को तोड़ कर और परमाणुओं को तोड़कर इलैक्ट्रोन की दुनिया में पहुँचे है, वहाँ जाकर एक नया अनुभव आया है जो बहुत घबड़ाने वाला है और जिसने विज्ञान की सारी व्यवस्था उलट दी है। वह अनुभव यह है कि अगर इलैक्ट्रोन को बहुत खुर्दबीनों से निरीच्चण किया जाए तो जैसा वह अनिरोक्षित व्यवहार करता है, निरोक्षण करने पर उनका व्यवहार बदल जाता है। कोई उसे नहीं देख रहा है तो वह एक ढंग से गति करता है और खुर्दबीन से देखने पर वह डगगगा जाता है और गति बदल देता है। यह बड़ी हैरानी की बात है कि पदार्थ का म्रन्तिम अलु भी मनुष्य की आंख और निरीक्षण से प्रभावित होता है। ऐसे जैसे आप अकेले सड़क पर चले जा रहे हैं, कोई नहीं है सड़क पर, फिर अनानक किसी खिडकी में से कोई झांकता है और आप बदल गए। आप दूसरी तरह चलने लगे। अभी जिस शान से आप चल रहे थे वैसा नहीं चल रहे। अभी गुनगुना रहे थे, अब गुनगुनाना बंद हो गया । अपने बाथरूम में आप स्नान कर रहे हैं, गुनगुना रहे हैं, नाच रहे हैं, या आइने के सामने मुंह बना रहे हैं और अचानक आपको पता लगे कि बगल के छेद से कोई आदमो झांकता है, आप दूसरे आदमी हो गए। निरीक्षण आदमी में फर्क लाये, यह समझ में आता है। लेकिन अणु भी, परमाणु भी, निरीक्षण से डगमगा जाए तो बड़ी हैरानी की बात है। और यह सब इस बात की खबर देते हैं कि हम कुछ गलती में हैं। वहाँ भी प्राण, वहाँ भी आत्मा, वहाँ भी देखने से भयभीत होने वाला, देखने से सचेत होने वाला, देखने से बदलने वाला मौजूद है।

इन परमाणुओं तक भो महावीर ने खबर पहुँचाने की कोशिश की है। इम खबर पहुँचाने के लिए ही, जैसा मैंने कहा, पहले तो यह अनेक बार ऐसी अवस्था में पाए गए, जहाँ वह जीवित हैं या मृत हैं कहना मुश्किल है। और यह अवस्थाएँ लाने के लिए उन्हें कुछ और प्रयोग करने पड़े वे भी हमें समझ ते लेने चाहिए।

महावीर का चार-चार महीने तक, पाँच-पाँच महीने तक भूखा रह जाना बड़ा असाचारण है। कुछ न खाना और शरीर को कोई क्षीणता न हो, शरीर को कोई नुकसान न पहुँचे, शरीर वैसा का वैसा ही बना रहे शायद ही आपने कभी सोचा हो। या जो जैन मुनि और साधु संन्यासी निरन्तर उपवास की बात करते हैं, उनमें से, अढ़ाई हजार वर्ष होते हुए महावीर के हुए, एक भी यह नहीं बता सकता है कि तुम चार-पांच महीने का उपवास करो तो तुम्हारी क्या गति होगी। महावीर को क्यों नहीं हो रहा है ऐसा। यह आदमी चार-चार पाँच-पाँच महीनों तक नहीं खा रहा है। बारह वर्ष में मुश्किल से जोड़-तोड़ कर एक आध वर्ष भोजन किया है यानी बारह दिन के बाद एक दिन तो निश्चित ही, कभी दो दिन, कभी दो महीने बाद, कभी-कभी तीन महीने बाद, इस तरह चलता है लेकिन इसके शरीर को कोई क्षीणता उपलब्ध नहीं हुई है। इसका घरीर पूर्ण स्वस्य है, असाधारण रूप से स्वस्य है, असाधारण रूप से सुन्दर है—क्या कारण है ? अब मेरी अपनी जो दृष्टि है, जैसा मैं देख पाता हैं, वह यह है कि जो व्यक्ति नीचे के तल पर, पदार्थ के परमाणुओं, पौधों के परमाणुओं, पक्षियों के परमाणुओं को इतना बड़ा दान दे रहा है अगर ये परमाणु उसे प्रत्युत्तर देते हों तो आश्चर्य नहीं। यह परमाणु जगतु का प्रत्युत्तर है। जो आदमी पास में पड़े हुए पत्थर की आत्मा को भी जगाने का उपाय कर रहा है, जो पास में लगे हुए वृक्ष की चेतना को जगाने के लिए भी कम्पन भेज रहा है अगर ऐसे व्यक्ति को सारे पदार्थ-जगत् में प्रत्युत्तर में बहुत सी शक्तियाँ मिरुती हों तो आक्चर्य नहीं। और उसे वे शक्तियाँ मिल रही हैं। आखिर वृक्ष को हम भोजन बनाकर लेते हैं, काटते हैं, पीटते हैं, आग पर पकाते हैं, फिर वह जो वृच है, वृक्ष का पत्ता है, या फल है, इस योग्य होता है कि हम उसे पचा सकें और वह हमारा खुन और हड़ी बन जाए। बनता तो वृक्ष ही है। और वृक्ष क्या है, मिट्टी ही है; मिट्टी क्या है, सूरज की किरणें ही हैं। वह सब चीजें मिल कर एक फल में आती हैं। फल हम लेते हैं। हमारे करीर में पचता है भीर पहुँच जाता है। आंज नहीं कल, विज्ञान इस बात को खोज लेगा कि जो किरणों को पीसकर वृक्ष का फल 'D' विटामिन लेता है, क्या जरूरत है कि इतनी लम्बी यात्रा की जाए कि हम फल को लें और फिर 'डी' विटामिन हमें मिले। सूरज की किरण से सीधा क्यों न मिले? यह सूरज की किरण को हम एक छोटे केपस्यूल में क्यों न बंद करें और वह आदमी को दें ताकि वह पचास फल खाने में जितना 'डी' विटामिन इकट्ठा कर पाए, एक कैपस्यूल उसको पहुँचा दे। आज नहीं कल, विज्ञान उस दिशा में गित करेगा ही। लेकिन विज्ञान की गित और तरह की है। वह छोन-सपट की गित है। महावीर की भी एक तरह की गित है और वह गित भी किसी दिन स्पष्ट हो सकेगी कि क्या यह सम्मव नहीं है। आखिर पानी ही तो हमें बचाता है, हवा बचाती है, सूरज बचाता है यही सब तो हमारा भोजन बनते हैं। न्या यह संभव नहीं है कि बहुत गहरे प्रतिदान में जो आदमी इन सब के लिए एकात्म्य साथ रहा हो उसकी इनसे भी प्रत्युत्तर में कुछ मिलता हो जो हमें कभी नहीं मिलता, या मिलता है तो बहुत श्रम से मिलता है।

इस तरह की दो घटनाएँ और घटी हैं। अभी यूरोप में एक औरत जिन्दा है जिसने तीस साल से भोजन नहीं किया और पूर्ण स्वस्थ है और वैसी ही सुन्दर है, वैसी ही स्वस्य है जैसे महावीर रहे होंगे। और तीस साल से उसने कुछ भी नहीं लिया है। उसके शरीर में कुछ भी नहीं गया है। उसके सब एक्स-रे हो चुके हैं, जांच-पड़ताल हो चुकी है। उसका पेट सदा से खाली है। तीस साल से उसने कुछ भी नहीं लाया है। लेकिन उसका एक छटाँक वजन भी नहीं गिरता है नीचे। वह पूर्ण स्वस्य है। न केवल वजन नहीं गिरता है बिल्क एक और दुर्घटना है जो उसके साथ चलती है। ईसाइयों में, ईसाई फकीरों में एक तादात्म्य का प्रयोग है जो स्टिगमेटा कहलाता है। जैसे जीसस की जिस शुक्रवार को शूली लगी, उनके दोनों हाथों पर कीले ठोके गए तो जो ईसाई फकीर, ईसाई साधक जीसस से तादात्म्य कर लेते हैं, शुक्रवार को एंसा हाय फैला कर बैठ जाते हैं और हजारों लोगों के सामने उनके हाथों में अचानक छेद हो जाते हैं और खून बहुने लगता है वह जीसस से तादातम्य के आधार पर-यानी उस क्षण वह भूल गए हैं कि मैं हूँ, वह जीसस है। शुक्रवार का दिन आ गया और बह शूली पर लटका दिए गए हैं। उनके हाथ फैल जाते हैं। हजारों लोग देस रहे हैं। उनकी हयेली फटती है और खून बहना शुरू हो जाता है। इस औरत ने तोस साल से खाना तो लिया नहीं और तीस साल से प्रति शुक्रवार सेरों सून इसके हाथ से बह रहा है। दूसरे दिन हाब ठीक हो जाते हैं और सब घाव मिट जाते हैं और उसके वजन में कमी नहीं आती। पश्चिम में घटना घटे, वहाँ तो वैज्ञानिक चिन्तन चलता है किसी भी बात पर । लेकिन उनकी पकड़ में अब तक नहीं आ सका कि बात क्या हो सकती है।

बंगाल में एक औरत थी। उसे मरे अभी कुछ वर्ष हुए। पैतालिस वर्ष तक उसने कोई मोजन नहीं किया। वह बहुत स्वस्य नहीं थी किन्तु साघारण स्वस्य थी। इतने वर्ष भोजन न करने से कोई असुविधा नहीं आई थी, चलती फिरती थी। बुढ़ी ओरत थी। सब ठीक था। उसका पति जिस दिन मरा उस दिन से भोजन नहीं लिया। घर के लोगों ने समझाया-बुझाया कि भोजन ले लो । उसने कहा मैं पित के मरने के बाद भोजन कैसे ले सकती है। घर के लोगों ने, मित्रों ने कहा कि ठीक है, रहने दो, ठीक ही कहती है, वह कैसे ले सकती है। दो दिन बीत गए तब फिर लोगों ने कहा तो उसने कहा कि अब तो पति के मरने के बाद ही सब दिन है। अब इससे क्या फर्क पड़ता है कि एक दिन, दा दिन, तीन दिन । अब तो बाद में ही सब कुछ है। और जब उस दिन तुम राजी हो गए तो अब तुम राजी ही रहो। अब मैं बाद में कैसे भोजन ले सकती है। अब बात खत्म हो गई। वह पैतालीस साल जिन्दा रही। उसने भोजन नहीं लिया। लेकिन वैज्ञानिक उसकी भी चिन्तना करते रहे, विचार करते रहे। उनको साफ नहीं हो सका कि बात क्या है। मेरी अपनी समझ यह है, और महावीर से हो वह समझ मेरे ख्याल में आती है कि हो सकता है किसी न किसी तरह से परमाएओं का सुक्ष्म जगत सीधा भोजन देता हो। इसके अतिरिक्त और कोई बात नहीं है। वह कैसे देता हो, किस ढंग से देता हो यह हमारी बातें हैं। लेकिन, सुक्ष्म जगत से सीघा भोजन मिलता हो, और बीच में माध्यम न बनाना पडता हो।

महावीर को ऐसा भोजन मिला है। इसलिए महावीर के पीछे जो भूखों मर रहे हैं, वे बिल्कुल पागल हैं। वे निपट शरोर को गला रहे हैं और नासमझो कर रहे हैं। इसलिए महावीर के उपवास को मैं कहता हूँ 'उपवास' है और बाकी पीछे लोग अनशन कर रहे हैं वे सिर्फ मांसाहारी हैं—अपना ही मांस पचा जाते हैं। एक दिन के उपवास में एक पींड मास पच जाता है। तो चाहे हम दूसरे का मांस खाएँ या अपना खाएँ, इसमें कोई फर्क नहीं पड़ता है। वह मांसाहारी ही है क्योंकि शरीर को जरूरत है उतने की। जितनी गर्मी चाहिए, जितनी शक्ति चाहिए वह शरीर लेगा। अगर आप बाहर से नहीं देते हैं तो वह शरीर से पचा लेगा। तो इतनी चर्बी पचा जाएगा और उस पचाने में आप उपवास समझेंगे। वह उपवास नहीं है। शरीर में कोई फर्क न बाए, शरीर जैसा

भा वैसा रहे तब तो जानना चाहिए कि भोजन के सूक्ष्म मार्ग उपलब्ध हो गए हैं, सिर्फ भोजन बंद नहीं किया गया है।

महावीर जो तीन-चार महीने के बाद एक आध दिन भोजन कर लेते हैं, वह इसिलए नहीं लेते कि एक दिन के भोजन लेने से कोई फर्क पड़ जाएगा क्योंकि जब चार महीने भोजन के विना एक आदमी रह सकता है तो आठ महीने क्यों नहीं ? वह सिर्फ इस रहस्य को प्रकट न करने के लिए है कि अगर साल दो साल भूखा रह जाए आदमी तो लोग पूछेंगे कि यह हुआ कैसे ? और यह हर किसी को बताना खतरनाक भो हो सकता है। सभी बातें सभी को बताने के लिए नहीं भी हैं। जो वे एक दिन खाना ले लेते हैं वह सिर्फ इसिलए कि लोगों को सात्वना हो जाए कि वे खाना ले लेते हैं। एक दिन खाना ले लेते हैं तो दो चार-महोने बात खत्म हो जाती है। इसिलए अभी इनका प्रयोग नहीं कह रहा हूँ उसमें कुछ सूत्र छोड़े जा रहा हूँ। इसिलए अभी इनका प्रयोग नहीं किया जा सकता। आप इनका प्रयोग नहीं कर सकते।

महाबीर पाखाना नहीं जाते, पेशाब नहीं जाते । बड़ी चिन्तना की बात है कि यह कैसे हो सकता है ? महाबीर को पसीना नहीं बहता, यह कैसे हो सकता है ? अगर भोजन ले लें तो यह सब होगा क्योंकि यह भाजन से जुड़ा हुआ हिस्सा है । अगर आप भीतर डालेंगे तो बाहर निकालना पड़ेगा । लेकिन अगर सूक्ष्म तल से भोजन मिलने छगे तो इसका कोई मतलब हो नहीं रह जाता है । निकालने को कुछ है ही नहीं । इतना सूक्ष्म है भोजन कि निकालने लायक कुछ भी उसमें से बचता नहीं । वह सीधा शरीर में लोन हो जाता है ।

महावीर की अहिंसा को भी इस तरह से समझने की कोशिश करना जरूरी है। और तरफ से भी हम समझने की कोशिश करेंगे। महावीर के लम्बे उपवास समझ लेने जरूरी हैं कि सूक्ष्म भोजन प्राप्त करने की प्रक्रिया उन्हें उपसब्द है।

काशी में एक संन्यासी था विशुद्धानन्द और उसने एक अति प्राचीन विज्ञान को जो एकदम खो गया था फिर से उज्जीवित किया। वह है सूर्य किरण विज्ञान। उस आदमी ने इस तरह लेंस बनाए थे कि एक मरी हुई चिड़िया को ले जाकर आप रख दें तो वह लेंस से सूरज की किरणों को पकड़ेगा और उस चिड़िया पर डालेगा। थोड़ी देर कुछ करता रहेगा बैठा हुआ। और आपके सामने चिड़िया जिन्दा हो जाएगी। और यह प्रयोग पश्चिम के डाक्टरों के सामने भी किए गए और यूरोप से आने वाले न जाने कितने लोगों ने ये सब समझ लेता है। यह बड़ी भारी बाधा है। और मनुष्य शब्द सुनता है और शब्द को पकड़ने का, संग्रह करने का उपाय ईबाद कर लिया है उसने---भाषा को वह सब संग्रहीत कर लेता है। वह कहता है 'यह सब लिखा हुआ है।' वह शब्द पकड़ लेता है फिर शब्दों की व्याख्या करता है और मटक जाता है। इसलिए मनुष्य के साथ बड़ी कठिनाई है। क्योंकि मनुष्य पशु है लेकिन वह पशु नहीं रह गया है। मनुष्य देवता हो सकता है लेकिन अभी हो नहीं गया है। वह बीच की कड़ी है। अगर ठीक से हम समझें तो वह प्राणी नहीं है, सिर्फ कड़ी है। पशु से चला आया है वह आगे। लेकिन पशु विल्कुल खो नहीं गया है। इसलिए जो जरूरी चीजें हैं, वह अब भी भाषा के बिना करता है। जैसे क्रोध आ जाए तो वह चांटा मारता है, प्रेम आ जाए तो वह गले लगाता है। जो जरूरी चीजें हैं, वह अभी भी भाषा के साथ नहीं करता है। भाषा अलग कर देता है फौरन। उसका पशु होना एकदम प्रकट हो जाता है। पशु के पास कोई भाषा नहीं है। प्रेम है तो वह गले लगा लेता है, क्रोध है तो चांटा मार देता है। वह नीचे उतर रहा है। वह भाषा छोड़ रहा है। वह जानता है कि भाषा समर्थ नहीं है। इसलिए जो बहुत जरूरी चीज है उसमें वह गैर भाषा के काम करता है। या फिर जो बहुत जरूरी चीजें हैं जिनमें भाषा बिल्कुल बेकार हो जाती है तो वह मौन से काम करता है। मनुष्य पशु नहीं रह गया है और देवता भी नहीं हो गया है। वह बीच मे खड़ा है। एक तरफ का कास रोड है, एक तरह का चौरास्ता है जो सब तरफ से बीच में पड़ता है। कहीं भी जाना है तो मनुष्य से हुए बिना जाने का उपाय नहीं है।

इस मनुष्य को समझाने की चेष्टा ही सबसे ज्यादा किन चेष्टा है। देवता समझ लेते हैं जो कहा जाता है वैसा ही क्योंकि बीच में कोई शब्द नहीं होता। व्याख्या करने का कोई सवाल नहीं है वहाँ। पशु समझ लेते हैं क्योंकि उनसे कहा ही नहीं जाता। व्याख्या की कोई बात ही नहीं होती। सिर्फ तरंगें प्रेषित की जाती हैं। तरंगें पकड़ ली जाती हैं। जैसा कि अब यह टेप रिकार्डर मुझे सुन रहा है। आप भी मुझे सुन रहे हैं। इस कमरे में कोई देवता भी उपस्थित हो सकता है। यह टेप रिकार्डर कोई व्याख्या नहीं करता है। यह सिर्फ रिसीव कर लेता है, सिर्फ तरंगों को पकड़ लेता है। इसलिए कल इसको बजाएँगे तो जो इसने पकड़ा है, वह दुहरा देगा पदार्थ के तल पर, और पशु के तल पर जो श्रहण शक्ति है वह इसो तरह की सीधी है। सिर्फ तरंगें सम्प्रेषित हो जाती हैं। देवता तल पर वरंगें पहुँचती

हैं, अर्थ वह खुद खोजता है। तब बड़ी मुश्किल हो जाती है। तब उसकी सब व्यास्पाएँ खड़ी हो जाती हैं। व्यास्याओं पर व्यास्पाएँ खड़ी हो जाती हैं।

जैसा मैंने कहा कि महावीर शायद अकेले व्यक्ति हैं जिन्होंने न मालूम कितने पशुत्रों, न मालूम कितने पक्षियों, न मालूम कितने पौघों को आमन्त्रित किया है मनुष्य की तरफ। दूसरी बात भी समझ लेनी जरूरी है। वही शायद ऐसे अकेले व्यक्ति हैं और लोगों ने भी शायद चेष्टा की है, बहुत लोगों ने सफलता पाई है जिन्होंने देवताओं को भी मनुष्य की तरफ आकर्षित किया है। इस पर हम पीछे बात करेंगे। मनुष्यों से कैसे सम्प्रेषण हुआ है, देवताओं सें कैसे सम्प्रेषण हो सकता है, वह हम फिर बात करेंगे। बारह वर्ष की पूरी साधना अभिव्यक्ति, संप्रेषण की साधना है। कैसे पहुँचाया जा सके जो पहुँचाना है ? और जैसे ही उसकी साघना पूरी हो गई है, उन्होंने छोड़ दी है और वह पहुँचाने के काम में लग गए हैं। दो छोटे सूत्र स्थाल में रख लेने चाहिए। पशु के पास संप्रेषण करना है तो मुक होना पड़ेगा। मुक का मतलब यह कि वाणी सो देनी पड़ेगी; वह रह हो नहीं जाएगी भीतर। करीब-करीब मुच्छित और जड़ जैसा मालून पड़ने लगेगा व्यक्ति । लेकिन शरीर जड़ होगा. मन जड होगा, मगर भोतर चेतना पूरी जागी होगी। अगर मनुष्य से संबन्ध जोड़ना है तो दो उपाय हैं : जो मनुष्य साधना से गुजरे उसके साथ बिना शब्द के संबं**ध** जोड़। जा सकता है क्यों कि साधना से गुजर कर उसे उस हालत में लाया जा सकता है नहीं देवता होते हैं। तब वह मौन में समझ सकता है। जैसे मैंने कल कहीं कि महाकाश्यप को बुद्ध ने कहा कि वह मैंने तुझे दे दिया है जो मैं शब्दों से दूसरे को नहीं देसका है। या फिर वाणी है जो सीघी उनसे कही जाय। वह उसे सुने, समझे। लेकिन, वह नहीं समझ पाता है। इसलिए महावीर की कथा यह है कि महावीर कहते हैं, गणवर सुनते हैं, गणवर लोगों को समझाते हैं। यह बड़ा खतरनाक मामला है महावीर किसी को कहते हैं, वह सुनता है। फिर वह जैसा समझता है, व्यास्या करके लोगों को समझाता है। बीच में एक मध्यस्य खड़ा होता है और महावीर है सीघा संबंध नहीं हो पाता क्योंकि हम शब्दों को समझ सकते हैं; अनुभृतियों को नहीं और या फिर हम अनुम्तियों में प्रवेश करें, घ्यान में जाएँ, समाधि में उतरें और उस जगह सड़े हो जाएँ जहाँ शब्द के बिना तरंगें पकड़ी जा सकती हों। एक रास्ता वह है, नहीं तो फिर मध्यस्य होंगे, व्यास्थाएँ होंगी, शब्द होंगे-सब बदस बाएगा, सब स्रो जाएगा।

जो भी शास्त्र निर्मित हैं, वे आदिमयों के बोले गए शब्दों द्वारा निर्मित हैं। वे शब्द भी दीकाकारों के हैं। और फिर हमने अपनी समझ और बुद्धि के अनुसार उसको संगृहीत किया है, अपनी व्यास्या की है। और इसलिए सब छड़ाई झगड़ा है, सब उपद्रव है। महावीर ने मौन में क्या कहा है उसे पकड़ने की जरूरत है। या उन्होंने जिनसे मौन से बोला वा सकता था, उन देवताओं से क्या कहा है, उसे पकड़ने की जरूरत है या जिनके साथ शब्द का उपयोग असम्भव था, उन पिक्षयों, पौषों, पत्थरों को क्या कहा, उसे पकड़ना जरूरी है। और जो मैंने पहले दिन कहा वह सब किसी गहनतम अस्तित्व की बहराइयों से सुरक्षित है। वह सब वापिस पकड़ा जा सकता है। सिर्फ मन की एक अवस्था में हमें उतरना पड़ेगा जहाँ हम फिर उसे पकड़ सकते हैं।

प्रश्न : महावीर सब कुछ अपना मौलिक कहते हैं। वे किसी के अनुयायी नहीं ये। उनका अपना कुटुम्ब रहा होगा। उन्होंने अपना पंच स्वतः निर्माण किया। फिर वह पाश्वंनाय के पंच से कैसे मेल सा गया? और जैन नाम का जो सम्प्रदाय महावीर के साथ जुड़ा वे कौन लोग थे और वे क्या कहलाते थे?

उत्तर : इसमें दो तीन बार्ते समझने की हैं। पहली बात यह कि महावीर के साब ही पहली बार विचार की एक घारा सम्प्रदाय बनी। महावीर के पहले जो विचारचारा थी उसका आर्यपरम्परा से पृथक् अस्तित्व नहीं था। वह आर्य-परंपरा के भीतर पैदा हुई एक धारा थी। उसका नाम 'श्रमण' था। वह जैन नहीं कहला रही थी तब तक । और 'श्रमण' कहलाने का कारण यह था कि क्राह्मणघारा इस बात पर श्रद्धा नहीं रखती है कि श्रम, साघना और तप के माध्यम से परमात्मा को पाया जा सकता है। ब्राह्मण घारा का विश्वास है कि परमात्मा को पाया जा सकता है विनम्र भाव में, प्रार्थना में, शास्त्रविधि में, दीन-भाव में, जहां हम बिल्कुल असहाय हैं, जहां हम कुछ भी नहीं कर सकते, जहां करने वाला वही है। इस पूर्ण दीनता को जीसस ने 'पावर्टी आफ स्पिरिट' कहा है, जहां मनुष्य कहता है कि मैं दीन और दरिद्र हूँ, मैं कर ही क्या सकता हूँ, मैं सिर्फ मौग सकता हूँ, मैं अपने को हाथ जोड़कर समर्पण कर सकता हूँ। ऐसी एक बारा थी जो परमात्मा को या सत्य को दीन और विनम्र भाव से मांगती थी । उससे ठीक भिन्न और विपरीत एक घारा चलनी गुरू हुई जिसका आयार श्रम था, प्रार्थना नहीं; जिस का आधार यह नहीं या कि हम प्रार्थना करेंगे, पूजा करेंगे और मिल जाएगा किन्तु जिसका वाधार यह था कि हम श्रम करेंगे, संकल्प करेंगे, श्रम और संकल्प से जीता जाएगा।

यह बार्य जीवन-दर्शन बड़ी बात है। इसमें श्रमण सम्मिलित है, बाह्मण सम्मिलित है। महाबीर पर बाकर इस घारा ने अपना पुषक् अस्तित्व घोषित ्किया। महावीर के पहले तक वह घारा पृथक् नहीं है। इसलिए बादिनाय का नाम तो वेद में मिल जाएगा लेकिन महावीर का नाम किसी हिन्दू ब्रंथ में नहीं मिलेगा। पहले तीर्थंकर का नाम तो वेद में उपलब्ध होगा पूरे समादर के साथ। लेकिन महावीर का नाम उपलब्ध नहीं होगा। महावीर पर आकर विचार की घारा सम्प्रदाय बन गई और उसने आर्य जीवन पथ में अलग पगहंडी तोड़ ली। तब तक वह उसी पथ पर थी। अलग चलती थी, अलग घारा थी चिन्तना की लेकिन थी उसी पथ पर। उस पथ से भेद नहीं खड़ा हो गया था और एकदम से भेद खड़ा होता भी नहीं है। वक्त लग जाता है। जैसे जीसस पैदा हुए तो जीसस के वक्त में ही इसकी वारा अलग नहीं हो नई। जीसस के मर जाने पर भी दो तीन सी वर्ष तक यहूदी के अन्तर्गत ही जीसस के विचारक चलते रहे। लेकिन चैसे-चैसे भेद साफ होते गए और दृष्टि में विरोध पड़ता गया-जीसस के तीन सी, चार सी, पाँच सी साल बाद-क्रिश्चियन धारा अलग खड़ी हो गई। जीसस तो यहदी ही पैदा हए और यहदी ही मरे। जीसस ईसाई कभी नहीं थे।

जैनों के पहले तेईस तीर्थंकर आर्य ही थे, आयं ही पैदा हुए और आर्य ही मरे। वे जैन नहीं थे। लेकिन महावीर पर आकर घारा बिल्कुल पृथक् हो गई, बलशाली हो यई, उसकी अपनी दृष्टि हो गई और इसलिए फिर वह 'श्रमण' न कहलाकर जैन कहलाने लगी। 'जैन' कहलाने का और भी एक कारण या क्योंकि श्रमणों की एक बड़ी घारा थी। सभी श्रमण 'जैन' नहीं हो गये। श्रम और संकल्प पर आस्था रखने वाले आजीवक भी थे, बौद्ध भी थे और दूसरे विचारक भी थे। जब महावीर ने अलग पूरा दर्शन दे दिया तब फिर इस श्रमणवारा की भी एक वारा रह गई। बौद्ध घारा भी श्रमण घारा है। पर वह बलक हो गई। इसलिए फिर इसको एक नया नाम देना जरूरी हो गया। और यह महावीर के साथ जुड़ गया। क्योंकि जैसे बुद्ध को हम कहते हैं: बौतम बुद्ध, बाग्नत पुरुष वैसे महावीर को हम कहते हैं महावीर जिन: महावीर विजेता, जिसने जीता और पाया। बसल में जिन बहुत पुराना शब्द हैं। वह बुद्ध के लिए भी उन्युक्त हुआ है। जिन का मतलब जीतना ही है। लेकिन फिर नेदक रेखा खींचने के लिए जरूरी हो गया कि जब गौतम बुद्ध के अनुयायी बौद्ध कहलाने लगे तो महावीर के अनुयायी जैन कहलाने लगे। 'जिन'

खीर 'जैन' शब्द महावीर के साथ प्रकट हुए ंऔर दो स्थितियां हुई—एक तो आर्यमूलवारा से श्रमणधारा टूट गई और श्रमणधारा में भी नए पंथ हो गए जिनमें जैन एक पंथ बना। इसलिए महावीर के पहले तीर्थंकर हिन्दू संघ के भीतर हैं। महावीर पहले तीर्थंकर हैं जो हिन्दू संघ के बाहर खड़े होते हैं। समय लगता है किसी विचार को पूर्ण स्वतन्त्रता उपलब्ध करने में। वह समय लगा।

दूसरी बात यह कि महात्रीर निश्चित ही किसी के अनुयायी नहीं हैं। उनका कोई गुरु नहीं है। पर उन्होंने जो कहा, उनसे जो प्रकट हुआ, उन्होंने जो संवादित किया वह जो तेईस तीर्यंकरों के अनुयायी चले आते थे, उनसे बहुत दूर तक मेल खा गया। महावीर को चिन्ता भी नहीं है कि वह मेल खाए। वह मेल सा गया यह संयोग की बात है। नहीं मेल साता तो कोई चिन्ता की बात न थी। वह मेल खा बया। और वे अनुयायी धीरे-धीरे महावीर के पास आ गए। और दूसरे लोग, जो पार्ख की परंपरा के जीवित थे, महावीर के करीब आ गए। बहुत बार ऐसा होता है। ऐसा भी नहीं है कि महावीर सब वही कह रहें हैं जो पिछले तेईस ती बंकरों ने कहा हो । बहुत कुछ नया भी कह रहे हैं। जैसे किसी पिछले तीर्थं कर ने ब्रह्मचर्य की कोई बात नहीं की है। और पार्श्व-नाथ का जो वर्म है वह चतुर्याम है; उसमें ब्रह्मचर्य की कोई बात नहीं है। महाबीर पहली बार ब्रह्मचर्य की वात कर रहे हैं। और बहुत सी बातें हैं जो महावीर पहली बार कर रहे हैं। नेकिन वे बातें पिछले तेईस तीयंकरों के विरोध में नहीं हैं, चाहे वे उनको आगे बढ़ाती हों, कुछ जोड़ती हों, उनसे भिन्न हों, उनसे ज्यादा हों लेकिन उनके विरोध में नहीं हैं। इसलिए स्वमावतः उस धारा से संबद्ध लोग महावीर के निकट इकट्रे हो गए हैं। और महावीर जैसा बलशाली व्यक्ति किसी भारा को मिल जाए तो वह धारा अनुगृहोत ही होगी। सब तो यह है कि महावीर के पहले तेईस तीर्थंकर बड़े साधक थे, सिद्ध ये लेकिन जो एक दर्शन निर्मित करता है ऐसा उनमें कोई भी न था। वह महावीर ही व्यक्ति है जो उसको उपलब्ध हुआ। इसलिए चौबीसवौ होते हुए भी वह करीब-करीब प्रथम हो गए। सबसे अन्तिम होते हुए भी उनकी स्थिति प्रथम हो गई। अगर बाज उस विचारवारा का कुछ भी जीवन्त अंश शेष है तो सारा श्रेय महावीर को उपलब्ध होता है। व्यवस्था और दर्शन बनाने वाला एक बिस्कूल अलग बात है। बहुत तरह के विचारक होते हैं। कुछ विचारक ऐसे होते हैं जो सण्ड-लण्ड में सोचते हैं, जो कभी सारे ट्कड़ों को इकट्ठा जोड़कर समग्र दर्शन स्वापित नहीं

कर पाते। इस तेईस तीर्थंकरों की हजारों वर्षों की यात्रा में, जो सारे सण्ड थे, उन सारे खण्डों को महावीर ने एक सम्बद्ध रूप दिया। इसिल्ए जैन दर्जन पैदा हो सका।

निश्चित ही, जैसा आप पूछते हैं, महावीर के परिवार के लोग किसी पंच को, किसी विचार को मानते रहे होंगे। लेकिन कोई भी पंच और कोई भी विचार आयं जीवन-गय के ही हिस्से थे। उनमें कोई भिन्नता नहीं थी। इसलिए सम्मव है कि कृष्ण का चचेरा भाई तोयंकर हो सके और कृष्ण हिन्दुओं के परम औतार हो सकें। इसमें कोई बाधा न थी। विचार पद्धतियां थीं किन्तु वे अभी सम्प्रदाय न बन पायी थीं। जैसे कि आज कोई कम्यूनिस्ट है, सोशलिस्ट है, फासिस्ट है। एक ही घर में एक आदमी सोशलिस्ट हो सकता है, एक आदमी फासिस्ट हो सकता है, एक आदमी कम्युनिस्ट हो सकता है। लेकिन कभी ऐसा हो सकता है कि जब ये सम्प्रदाय बन जाए तो कम्युनिस्ट का बेटा कम्युनिस्ट हो, सोशलिस्ट का बेटा सोशलिस्ट हो। तब बिचार पद्धतियां न रहीं। तब जन्म से बंचे हुए संप्रदाय हो गए। महावीर के पहले भारत में विचारपद्धतियां थीं और आयं जीवन-दृष्टि सबको घेरती थी। उनमें वेद के क्रियाकाण्डो लोग थे और ठीक उनके विरोध में उपनिषद् के विचारक थे। लेकिन इससे वह कोई अलग बात नहीं हो जातो थी।

अब मजा है कि वेदान्त शब्द का मतलब है कि जहां वेद का अन्त हो जाता है, सत्य का प्रारम्भ होता है। यानी वेद तक तो सत्य हो नहीं। जहां वेद समाप्त हुआ, वहां से सत्य शुरू होता है। अब ये वेदान्त की दृष्टि वाले लोग भी आर्य जीवन-दृष्टि के हिस्से थे। उपनिषद् इतना ही विरोधी है वेद का जितना कि बौद्ध विचारक या जैन विचारक, महावीर या बुद्ध। उपनिषद् के ऋषि वेद के विरोध में हैं और इतनी सक्त बातें कही हैं कि हैरानी होती है। ऐसी सक्त बातें कही हैं वैदिक क्रियाकाण्डी ब्राह्मणों के लिए उपनिषद् तक ने कि आश्चर्य होता है। लेकिन तब तक कोई सम्प्रदाय नहीं है। तब तक सभी एक परिवार के, सभी तरह के विचारक हैं। वह सभी एक ही परिवार की धावाएँ हैं। वह लड़ते भी हैं, झगड़ते भी हैं, विरोध भी करते हैं लेकिन अभी कोई जन्मतः ऐसा भेद नहीं पड़ गया है कि आदमी जन्म से किसी सम्प्रदाय का हिस्सा हो गया हो। महावीर के साथ पहली दफा आर्य जीवन-पद्धित में एक अलग रास्ता टूट गया। फिर श्रमण जीवन पद्धित में भी बुद्ध के साथ अलग रास्ता टूट गया। ऐसे ही जैसे एक वृक्ष होता है, नीचे पीड़ होती है, वह तो एक ही होती है।

फिर पीड़ एक जगह से दो शाखाओं में टूट जाती है। अब हम जो शासाओं पर बैठे हों, पूछ सकते हैं कि पीड़ के समय में हमारी शासा कहाँ थी। शासा थी ज्ञान की पर पीड़ में इकट्टी एक ही जगह थी।

भारत में जो विचार का विकास हुआ है, वह वृक्ष की भांति है। उसमें पीड़ तो आयं जीवन-पद्धति है। उसमें दो शाखाएँ टूटो हैं—एक हिन्दू, एक अमण। श्रमण में भी दो शाखाएँ टूटी हैं—बौद्ध और जैन। हिन्दुओं में भी कई शाखाएँ टूटी हैं—सांख्य, वैशेषिक, योग, मीमांसा, वेदान्त।

प्रश्नः पहले सम्प्रदाय जो आपने कहा वह तो महावीर के बाद का मालूम होता है।

उत्तर : हां, हां वही तो मैं कह रहा हूं।

प्रश्न : महाबीर के समय में नहीं ?

उत्तर: नहीं, नहीं, वह महावीर के साथ ही टूट गया। अनुभव बहुत बाद में होता है हमें। महावीर पहला मुसबम्बद्ध चिन्तक है जैन तीर्थंकरों की घारा में। महावीर के समय में भी भारी विवाद था कि चौबीसवां तीर्थंकर कौन है? इसके लिए गोशालक भी दावेदार था कि चौबीसवां तीर्थंकर में हूँ। क्योंकि तेईस तीर्थंकर हो गए थे और चौबीसवें की तलाश थी कि चौबीसवां कौन? बौर जो भी व्यक्ति चौबीसवां सिद्ध हो सकता था वह निर्णायक होने वाला था क्योंकि वह अन्तिम होने वाला था। दूसरा, उसके वचन सदा के लिए आप हो जाने वाले थे क्योंकि पच्चीसवें तीर्थंकर के होने की बात नहीं थी। भारी विवाद था महावीर के समय में। अजित केश कम्बल और मंखली योशाल दावेदार थे चौबीसवें तीर्थंकर होने के। परम्परा अपना अन्तिम सुसंगित देने वाला व्यक्ति खोज रही थी। बुद्ध बौर महावीर के समय म कोई आठ व्यक्ति तीर्थंकर होने के दावेदार थे। इनमें महावीर विजेता हो गए क्योंकि परम्परा ने उनमें वह सब पा लिया जो उसे पाने जैसा लगता था और वह सील-मोहर बन गई।

सम्प्रदाय तो फिर घोरे-घोरे बना है। महावीर के मन में सम्प्रदाय का सवाल हो नहीं या लेकिन महावीर ने जितनी सुसम्बद्ध रूप रेखा दे दी श्रमण जीवन-दृष्टि को उतनी ही वह धारा बँच गई, सम्प्रदाय बन गया। सम्प्रदाय शब्द बहुत पीछे जाकर बदनाम हो गया है। गन्दगो की कोई बात न थी इसके साय। सम्प्रदाय का मतलब इतना था कि जहाँ से जीवन-दृष्टि मिलती हो, जहाँ से

मार्ग मिलता हो, जहाँ से प्रकाश मिलता हो, वहाँ प्रत्येक को हक है उस प्रकाश की धारा में बहने का और चलने का। जो सत्य दिखाई पड़ता है, उसे मानने ' का हक है प्रत्येक को । फिर महावीर की बात तो बहुत अद्भुत है । महाबीर से ज्यादा गैर-साम्प्रवायिक चित्त सोजना कठिन है। लेकिन संप्रदाय के जन्मदाता वही हैं। तो भी वे गैर-सांप्रदायिक हैं क्योंकि शायद सारी पृथ्वी पर ऐसा दूसरा आदमी ही नहीं हुआ जिसके पास इतना गैर-सांप्रदायिक वित्त हो। क्योंकि जो किसी की बात को सापेक्ष दृष्टि से सोचता हो उसकी दृष्टि में सांप्रदा-यिकता नहीं हो सकती । बहुत बाद में आइंस्टीन ने सापेश्ववाद की बात कही है। विज्ञान के जगत् में सापेक्ष की बात आइंस्टीन ने अब कही, घर्म के जगत् में महावीर ने अढ़ाई हजार साल पहले कही । बहुत कठिन या उस वक्त यह कहना क्योंकि उस वक्त आर्यधारा बहुत टुकड़ों में टूट रही थी और प्रत्येक टुकड़ा पूर्ण सत्य का दावा कर रहा था। असल में साम्प्रदायिक चित्त का मतलब यह है कि जो यह कहता हो कि मूल्य यहीं है और कहीं नहीं। साम्प्रदायिक चित्त का मतलब है कि सत्य का ठेका मेरे पास है और किसी के पास नहीं। और सब असत्य है, सत्य में हूँ। ऐसा जहां आग्रह हो, वहां साम्प्रदायिक चित्त है। लेकिन जहाँ इतना विनम्न निवेदन हो कि मैं जो कह रहा हूँ वह भी सत्य हो सकता है, उससे भी सत्य तक पहुँचा जा सकता है तो सम्प्रदाय निर्मित होगा पर साम्प्र-दायिक चित्त नहीं होगा वहां । सम्प्रदाय निर्मित होगा इन अर्थों में कि कुछ लोग जाएँगे उस दिशा में, स्रोज करेंगे, पाएँगे, चलेंगे, अनुगृहीत होंगे उस पंय की तरफ. उस विचार की तरफ।

महावीर एकदम ही गैर-साम्प्रदायिक वित्त हैं। बहुत हो अद्भुत है उनकी दृष्टि। वह जहाँ विल्कुल ही कुछ न दिसाई पड़ता हो वहाँ भी कहते हैं कि कुछ न कुछ होगा। चाहे दिसाई न पड़ता हो तो भी कुछ न कुछ सत्य होगा क्योंकि पूर्ण सत्य भी नहीं होता, पूर्ण असत्य भी नहीं होता। असत्य में भी सत्य का अंश होता है, सत्य में भी असत्य का अंश होता है। वह कहते हैं कि इस पृथ्वी पर पूर्ण जैसी कोई चीज नहीं होती, सब चीजें अपूर्ण होती हैं। अगर कोई उनसे पूछे कि ऐसा है तो कहेंगे 'ही' है।' और साथ यह भी कहेंगे कि 'नहीं भी हो सकता है' महावीर की सापेचता भी एक कारण बनी महाबीर के अनुयायियों की संस्था न बढ़ने में। क्योंकि संस्था बढ़ने में अन्धदृतता का होना जरूरी है संस्था तब बढ़ती है जब दावा पक्का और मजबूत हो कि जो हम कह रहे हैं, वह सही है, और जो दूसरे छोग कह रहे हैं, सब ठीक नहीं। तब पागल इकट्ठे

होते हैं क्योंिक इस दावे में उनको रस मालूम होता है। लेकिन एक बादमी कहे, 'यह मी सहो, वह भी सहो, तुम जो कहते हो वह भी ठीक, हम जो कहते हैं वह भी ठीक। तीसरा जो कहता है वह भी ठीक—तो ऐसे आदमी के पास पागल इकट्ठे नहीं हो सकते। क्योंिक वे कहेंगे कि इस आदमी की बातों में क्या मतलब है यानी यह तो सभी को ठीक कहता है। यह कहता है नास्तिक भी ठीक है, आस्तिक भी ठोक है क्योंिक दोनों में ठीक का कोई अंश है। तो इसके पास पागल समूह इकट्ठा नहीं हो सकता।

अन्धविश्वासी इकट्रे करने हों तो दावा इतना पक्का मजबूत होना चाहिए कि उसमें संशय की जरा भी रेखा न हो। क्योंकि महावीर की बातों में संशय की रेखा मालूम पड़ती है, वह संशय नहीं है, सम्भावना है लेकिन साधारण आदमी को समझना मुश्किल होता है कि सम्भावना और संशय में क्या फर्क है ? महावीर से कोई कहे: 'ईश्वर है।' तो महावीर कहेंगे: 'हो भो सकता है, नहीं भी हो सकता। किसी अर्थ में हो सकता है, किसी अर्थ में नहीं हो सकता है। यह महावीर सिर्फ सब सत्यों की सम्भावना की बात कर रहे हैं। वह यह नहीं कह रहे कि मुझे संशय है कि ईश्चर है, या नहीं। वह यह नहीं कह रहे कि मैं संशय करता है कि ईश्वर है, या नहीं। वह यह कह रहे हैं कि सम्भावना है ईश्वर के होने की भी, न होने की भी। अगर कोई ऐसा मानता हो कि आत्मा परम शुद्ध होकर परमात्मा हो जाती है तो ठीक हो कहता है। अगर कोई ऐसा मानता है कि परमात्मा कहीं पर बैठा हुआ हम सबको खिलीनों की तरह नचा रहा है तो ऐसा नहीं है। जब वह कहते हैं कि ईश्वर है और ईश्वर नहीं है-दोनों एक साय-तो वह ईश्वर के अर्थों में भेद करते हैं। लेकिन महावीर की इतनी सुक्म दृष्टि अन्वविश्वास नहीं बनाई जा सकतो क्योंकि दूसरे को गलत एकदम से नहीं कहा जा सकता। और जहाँ दूसरे को एकदम गलत न कहा जा सकता हो वहां अनुयायी इकट्टे करना बहुत मुश्किल हैं, एकदम असम्भव है। क्योंकि अनुयायी पक्का मानकर आना चाहता है। अनुयायी पूरी सुरक्षा चाहता है। मगर जब वह देखता है कि यह आदमी खुद ही संदिग्घ दिखता है, सुबह कुछ कहता है, दोवहर कुछ कहता है, सांझ कुछ कहता है, कभी इसका खुद का ही ठिकाना नहीं हो पाया है तो हम इसके पीछे कैसे जाएँ ? जब एक आदमी जोर से टेबिल पर घुंसा मार कर कहता है कि जो मैं कहता है, परम सत्य है और सबके सब गलत हैं तो जितने कमजोर बृद्धि के लोग हैं वे सब उससे एकदम प्रभावित हो जाते हैं।

ुकमजोर बुद्धि के लिए दावा चाहिए मजबूत । वह बुद्धिमान् आदमी से चौंक जाता है। उधर अगर कोई दावे से कहे कि यही ठीक है तो बुद्धिमान् आदमी जरा चौंक जाएगा कि यह आदमी कुछ गलत होना चाहिए क्योंकि ठीक का इतना दावा बुढिमान् आदमी नहीं करता । बुढिमान् आदमी झिझक जाता हैं क्योंकि जिन्दगी बड़ी जटिल है। वह इतनी सरल नहीं कि हमने कह दिया कि 'सब ऐसा है।' जिन्दगी इतनी जटिल है कि उसमें विरोधो के सच होने की भी सम्भावना बनी रहती है। इसलिए जो आदमी जितना बुद्धिमान् होता चला जाता है, उतना हो उसके वक्तव्य 'स्यातु' होते चले जाते हैं। वह कहता है 'स्यात् ऐसा हो', फिर वह एकदम से नहीं कह देता: 'ऐसा है ही।' लेकिन बृद्धिमान् की जो यह बात है उसे समझने के लिए भी बृद्धिमान् ही चाहिए। जितने ज्यादा बुद्धिमान् दावे होंगे उतनी बुद्धिहीनों की संख्या ज्यादा होगी। एकदम दावा होना चाहिए आम आदमी के लिए जैसे कि एक ही अल्लाह है, और उसके सिवाय दूसरा कोई अल्लाह नहीं। तो फिर आदमी की समझ में आता है कि यह पक्का जानने वाला आदमी है जो साफ दावा कर रहा है और जिसके हाथ में तलवार भी है कि अगर तुमने गलत कहा तो हम सिद्ध कर देंगे तलवार से कि तुम गलत हो। कमजोर बुद्धि के लोगों को तलवार भो सिद्ध करती है। बुद्धिमान् आदमी जिसके हाथ में तलवार देखेगा, उसकी गलत ही मानेगा। तलवार से कहीं सिद्ध होता है कि क्या सही है, क्या गलत?

दुनिया में जितने दावेदार पैदा हुए हैं उतनी ज्यादा उन्होंने संख्या इकट्ठी कर ली है। महावोर संख्या इकट्ठी नहीं कर सके हैं। संख्या इकट्ठी करना बहुत मुश्किल था, एकदक असम्भव था। क्योंकि महावीर किसको प्रभावित करेंगे? आदमो आता है गुरु के पास इसलिए कि उसे पक्का आश्वासन मिल जाए। जो गुरु उसे कहता है कि लिख कर चिट्ठी देते हैं कि स्वर्ग में तुम्हारी जगह निश्चित रहेगी, वह गुरु समझ में आता है। जो गुरु कहता है कि पक्का रहा मैं तुझे बचाने वाला रहेगा, जब सब नरक में जा रहे होंगे तब तुझे जो मानता है वह बचा लिया जाएगा। तब वह मानता है कि यह आदमी ठीक है, इसके साथ चलने में कोई अर्थ है। महावीर का कोई भी दावा नहीं है। इतना गैर-दावेदार आदमी ही नहीं हुआ इस खगत् में। उसने सत्य को इतने कोनों से देखा है जितना किसी ने कभी नहीं देखा।

दुनिया में तीन सम्भावनाओं की स्वीकृति महाबीर के पहले से चली आती भी। असे कोई कहे यह घड़ा है। तो इस का मतलब यह बा कि (१) 'घड़ा है, (२) घड़ानहीं है, क्यों कि मिट्टी ही तो है, और (३) घड़ा है भी. नहीं भी है। घड़े का अर्थ में घड़ा है; मिट्री के अर्थ में नहीं भी हैं। एक . आदमी कह सकता है: 'यह तो मिट्टी ही है, घड़ा कहाँ ?' तो इसको गलत कैसे कहोगे ? मिट्री ही तो है। लेकिन एक आदमी कहे कि 'नहीं, मिट्री है ही नहीं, यह तो घड़ा है। क्योंकि मिट्टी तो पड़ी है बाहर, उसमें और इसमें भेद हैं' तो उसे भी सही मानना पड़ेगा। सत्य के तीन कोण हो सकते हैं-(१) है, (२) नहीं है, (३) दोनों, नहीं भी और है भी। 'यह त्रिभंगी महावीर के पहले भी थी। लेकिन महावीर ने इसे सप्तभंगी किया है। और कहा कि तीन से काम नहीं चलेना। सत्य और भी जटिल है। इसमें चार 'स्यात्' और भी जोड़ने पड़ेंगे। तो बहुत ही अद्भुत बात कही लेकिन वात कठित होती चली गई, उलझ गई और साधारण आदमी की पकड़ के बाहर हो गई। ये तीन बातें ही पकड़ के बाहर हैं लेकिन फिर भी समझ में आती हैं। घड़ा सामने रखा है। कोई कहता है—घड़ा है। हम कहते हैं: हाँ, घड़ा है। लेकिन, हम एकदम ऐसा नहीं कहते कि 'हौ, घड़ा है।' हम कहते हैं,— 'स्यात घड़ा है।' नयोंकि दूसरी संभावना बाकी है कि कोई कहे कि मिट्री ही है, घड़ा कहा, तो हम सिद्ध न कर पाएँगे कि घड़ा कहां है। तो हम कहते हैं । 'स्यात् घड़ा है।' 'स्यात् घड़ा नहीं है', 'स्यात् घड़ा है भी और नहीं भी है।' महावीर ने इसमें चौथी भंगी 'जोड़ी' और कहा: 'स्यात अनिवंचनीय है', शायद कुछ ऐसा भी है जो नहीं कहा जा सकता यानी इतने से काम नहीं चलता है। मिट्री है, घड़ा है, यह भी ठीक है। लेकिन कुछ बात ऐसी भी है जो नहीं कही जा सकती। इसे कहना मुश्किल है। क्योंकि वडा अणु भी है, परमाणु भी है, इलेक्ट्रोन भी है, प्रोट्रोन भी है, विद्युत भी है-सब है और इस सबको इकट्रा करना मुश्किल है। घडा जैसी छोटी सी चीज भी इतनी ज्यादा है कि इसको अनिर्वचनीय कहना पड़ेगा। ओर एक बात तो पक्की है कि बड़े में को है-पन है, एश्किरटैश्स है, को होना है, वह तो सनिवंचनीय है हो क्योंकि 'है' की क्या परिभाषा ? क्या अर्थ ? अस्तित्व का क्या अर्थ ? घड़े का भी अस्तित्व है और अस्तित्व अनिर्वचनीय है। अस्तित्व तो ब्रह्म है। महावीर ने चौथा जोड़ा। 'शायद घड़ा अनिर्वचनीय है।' पाँचवा, जोड़ा कि 'स्यात् है और अनिर्वचनीय है। ' छठवां जोड़ा कि 'स्यात् नहीं है और अनिर्वचनीय है' और सातवां ओड़ा कि 'स्यात् है भी, और नहीं भी है और अनिर्वचनीय है।, अब यह जटिल होती चली गई इसिलए अनुयायी सोजना मुरिकल है।

इस प्रकार सत्य को सात कोणों से वेद्धा जा सकता है, यह महावीर का कहना है और बड़ी अद्भुत बात है। आठवें कोण से नहीं देखा जा सकता। सात सन्तिम कोएा हैं इसलिए सप्त भंग की सात दृष्टियों से सत्य को देखा जासकता है। ओर जो एक ही दृष्टिका दावाकरता है, वह छः अर्थो में असत्य का दावा करता है क्योंकि छः दृष्टियाँ वह नहीं कह रहा है। और जो एक ही दृष्टि को कहता है कि यही पूर्ण सत्य है वह जरा अतिशय कर रहा है. सीमा के बाहर जा रहा है। वह इतना ही कहे कि यह एक दृष्टि से सत्य है तो महावीर को किसी से झगड़ा ही नहीं। अगर वह विचार इतना रहे कि 'इस दृष्टि से मैं यह कहता हूँ' तो महावीर कहेंगे कि 'इस दृष्टि से यह सत्य है।' लेकिन इससे उल्टा आदमी आ जाए और वह कहे कि 'इस दृष्टि से मैं यह कहता है कि वह असत्य हैं तो महावीर उससे कहेंगे तुम भी ठीक कहते हो-इस दृष्टि से यह असत्य है। लेकिन तीन की दृष्टि बहुत पुरानी थी। साफ था कि तीन तरह से सोचा जा सकता है। है, नहीं है, दोनो है --है, नहीं भी है। महावीर ने उसमें चार और दृष्टियां जोड़ी। चौथी दृष्टि ही कीमती है। फिर बाकी तो उसी के ही रूपान्तरण हैं। वह है अनिवंचनीय की दृष्टि कि कुछ है जो नहीं कहा जा सकता; कुछ है जिसे समझाया नहीं जा सकता; कुछ है जो अञ्यास्या है; कुछ है जिसकी कोई व्याख्या नहीं हो सकती है, छोटे से छोटे में और बड़े से बड़े में भी है, वह है कुछ भव्य अस्तित्व जो कि बिल्कुल ही व्याख्या के बाहर है। उसकी हम क्या व्याख्या करें।

अब यह मजे की बात है। उपनिषद् कहते हैं: ब्रह्म की व्याख्या नहीं हो सकती। बाइबिल कहती है: ईश्वर की व्याख्या नहीं हो सकती। लेकिन महावीर कहते हैं ईश्वर ब्रह्म तो बड़ी बातें हैं, घड़े की ही व्याख्या नहीं हो सकती। ईश्वर ब्रह्म तो बड़ी बातें हैं, घड़े की ही व्याख्या नहीं हो सकती। ईश्वर ब्रीर ब्रह्म को तो छोड़ दो, घड़े में भी एक तत्त्व है ऐसा 'ब्रस्तित्व' जो उत्तमा ही अव्याख्येय है, जितना ब्रह्म। छोटी सी छोटी चीज में वह मीजूद है और ब्रिनवंचनीय है। इसलिए वह चौबी मंग जोड़ते है कि 'स्यात् अनिवंचनीय है।' लेकिन उसमें भी वह 'स्यात्' लगाते हैं। जो खूबी है महावीर की वह बहुत अद्भुत है। वह ऐसा भी नहीं कहते कि 'अनिवंचनीय है' क्योंकि वह कहते हैं कि यह भी दावा ज्यादा हो जायगा। इसलिए ऐसा कहो 'स्वात्'। वह जो भी कहते हैं, 'स्यात्' पहले लगा देते हैं। लेकिन 'स्यात्' का मतलब 'शायद' नहीं है। शायद में सन्देह है। महावीर जब कहते कि 'स्यात्' तो उसका मतलब है: 'ऐसा भी हो सकता है,' इससे बन्यथा भी हो सकता है। 'स्यात्' शब्द में

हो नार्ते जुड़ी हैं ऐसा है, इससे अन्यवा भी है, इसिलए कोई दावा नहीं है। तब है वह अनिर्वचनीय पर फिर ने तीन 'भंगियों' को वापस दोहरा देते हैं। वह कहते हैं: है, और अनिर्वचनीय है। कोई चीज है और अनिर्वचनीय है। लेकिन ऐसा भी हो सकता है: कोई चीज नहीं है और अनिर्वचनीय है। जैसे शून्य। शून्य है तो नहीं। शून्य का मतलब ही है, जो नहीं है। लेकिन, 'शून्य' अनिर्वचनीय है। 'न होते हुए भी' वह अव्याख्येय है। और सातवीं वह जोड़ते हैं: 'है भी, नहीं भी है, और अनिर्वचनीय भी है।' यानी इन सात कोणों से सत्य को देखा जाने पर इन सातों ही कोणों से जो व्यक्ति बिना किसी दृष्टि से बंघे, देखने में समर्थ है, वह पूरे सत्य को जानने में समर्थ हो जाएगा लेकिन बोलने में समर्थ नहीं होगा।

पूरा सत्य जब भी बोला जाएगा तभी इन्हीं भंगियों में बोलना पहेगा। इसलिए महावीर से आप पूछते जाएँ: कि 'ईश्वर है।' वह सात उत्तर देते हैं। तब आप चुपचाप घर चले आते हैं कि इस आदमी से क्या लेना देना है। हम साफ उत्तर वाहते हैं, हम पूछने गए हैं कि 'ईश्वर है' तो हम चाहते हैं कि या कहे हैं, या कहे नहीं हैं, बात खत्म करे। आप महावीर से पूछने जाते हैं। वह कहते हैं: "(१) स्यात्—है भी; (२) स्यात्—नहीं भी है; (३) स्यात् है भी, नहीं भी; (४) स्यात् अनिर्वचनीय है; (५) स्यात् है और अनिर्वचनीय है; (६) स्यात नहीं है और अनिर्वचनीय है; (७) स्यात् है भी, नहीं भी है और अनिर्वचनीय भी है।" आप घर छीट आते हैं कि इस आदमी से कुछ लेना देना नहीं है क्योंकि इस बादमी से हम उतने ही उलझे लीटे जितने हम गए थे। क्योंकि इस बादमी से हम उत्तर लेने गए थे और इस बादमी ने उत्तर दिया है लेकिन इतना परा उत्तर देने की कोशिश की है कि कम बुद्धि को वह उत्तर पकड़ में नहीं आ सकता। इसिछए महावीर का अनुगमन नहीं बढ़ सका। महावीर के बनुयायी बढ़े ही नहीं। महावीर के जीवन-काल में जो लोग महावीर के जीवन से प्रभावित हुए ये फिर उनकी सन्तति भले ही महावीर के पीछे चलती रही बन्धे की तरह, किन्तू नए लोग नहीं जा सके, क्यों कि महावीर जैसा व्यक्ति ही पैदा नहीं कर सकी वह परम्परा फिर, क्योंकि उसके लिए बड़ा बदुमुत व्यक्ति चाहिए जो इतने भिन्न कोणों से लोगों को आकर्षित कर सके। सीधी-सीधी बात से आकर्षित करना बहुत सरल है। इतनी जटिल बात से आकर्षित करना बहुत कठिन है । इसलिए महावीर के सीघे सम्पर्क में जो कोग बाए ये, फिर उनके बच्चे ही पीछे खड़े होते चले गए। मगर बन्म से कोई भर्म का सन्तन्य नहीं है इस-1.6

लिए 'जैन' जैसे कोई चीज नहीं है दुनिया में। वह महावीर के साथ ही खत्म हो गई। जन्म से कोई सम्बन्ध नहीं है। इसिलए इस तमय पृथ्वी पर 'जैन' जैसी कोई जाति नहीं है। वे जो सब जन्म से जैन लोग हैं इनको कुछ पता ही नहीं है और बड़े मजे की बात यह है कि यह जो जन्म से जैन लोग हैं, ये ऐसे दावे करते हैं जो महाबीर सुन लें तो बहुत हैंसे। इनके दावे सब ऐसे हैं कि जो महाबीर के उल्टे हैं क्योंकि यह कहेंगे कि महावीर तीयंकर हैं। जुद महावीर कहेगा: 'स्यात् हो भी सकता है, स्यात् नहों भी हो सकता है।'

प्रश्न : स्यात् क्या हर वर्ष में होगा ?

उत्तर: हां, हर वर्म में है। जैनों में बहुत ज्यादा। लेकिन बात इतनी जिटल है कि उसे सिर्फ जन्म से ही नहीं पकड़ा जा सकता किसी भी हालत में। जैसे मैं यह मानता हूँ कि एक आदमी जन्म से मुसलमान हो सकता है क्योंकि बात बहुत बरल है, बहुत गहरी नहीं है। जन्म से कोई स्फी नहीं हो सकता क्योंकि बात बहुत बहरी है। स्फी मुसलमान फकी रों का ही हिस्सा है लेकिन जन्म से कोई स्फी नहीं हो सकता। स्फी होने के लिए तो स्वयं होना ही पड़ेगा। कोई यह कहे कि 'मेरे बाप स्फी बे, इसलिए में स्फी हूँ' तो कोई नहीं मानेगा। मुसलमान हो सकता है। कोई दम नहीं है उसमें। जन्म से जैन होना बिल्कुल ही असम्भव है। कारण कि वह मामला हो स्फियों जैसा है। वह बिल्कुल साधन से उपलब्ध हो सकता है। जिन बन जाओ, तो ही जैन बन सकते हो। यानी वह जीत न ले जब तक, बनने का उपाय नहीं है कुछ, और बात इतनी जटिल है जिसका कोई हिसाब नहीं है क्योंकि जीवन हो जटिल है। महावीर कहते हैं कि जीवन हो इतना जटिल है कि हम उसको सरल करें तो क्रूठ हो जाता है। जैसे कि अरस्तू का तक है।

दुनिया में वो हो तर्क हैं। एक अरस्तू का तर्क है, एक महावीर का। दुनिया में तीसरा तर्क नहीं है। दुनिया अरस्तू के तर्क को मानती है। महावीर के तर्क को कोई मानता नहीं क्योंकि अरस्तू का तर्क सीधा है, यदापि भूठ है। और, अरस्तू का तर्क यह है कि अ अ है और 'अ' कभी 'ब' नहीं हो सकता। 'ब' 'ब' है। 'ब' कभी 'अ' नहीं हो सकता। यह अरस्तू कहता है। दुनिया अरस्तू के तर्क को मानती है। पुष्प पुष्प है, स्त्री स्त्री है। पुष्प स्त्री नहीं हो सकता, स्त्री पुष्प नहीं हो सकती। 'काला' 'काला' है, 'सफेद' 'सफेद' है। 'सफेद' काला नहीं, 'काला' 'सफेद' नहीं। अंघेरा अंघेरा है, 'उजाला' उजाला है। ऐसा साफ है तर्क अरस्तू का। वह वीओं को तोड़कर अलग-अलग कर

देता है। तर्क का मतलब है कि सचाई पैदा हो। महावीर कहते हैं: 'अ' 'अ' भी हो सकता है, 'अ' 'ब' भी हो सकता है। यह भो हो सकता है कि 'अ' भी न हो। और 'अ' अनिर्वचनोय है। महावीर कहते हैं 'स्त्री' स्त्री मी है, 'पृष्ठव' भी है। 'पृष्ठव' 'पृष्ठव' भो है, 'स्त्रो' भो है। पृष्ठव 'स्त्री मी हो सकती है। स्त्री पृष्ठव भो हो सकता है और अनिर्वचनोय भी है। हो भी सकते हैं, नही भो हो सकते हैं। इस तर्क को समझना बहुत मृश्किल मामला है। लेकिन सच महावीर हो हैं।

जिन्दगी इतनी सरल नहीं जैसा अरस्तू समझता है। जिन्दगी में न कोई चोज काली है, न सफेर। काले और सफेर का भेद काफो नहीं है। कोई स्थान ऐसा नहीं है जो बिल्कुल अंघेरा है। और कोई स्थान ऐसा नहीं है जो बिल्कुल प्रकाशित है। असल में गहरे प्रकाश में भी अंवकार की मौजूदगो है और अंत्रकार से अंबकार जगह में भी प्रकाश की मौजूदगी है। ठोक तोड़ा नहीं जा सकता। जिन्दगी बिल्कुल घुली-मिलो है। कीन-सो चीज ऐसी है जो बिल्कुल ठंडी है और गरम नहीं है। और कौन सो चीज ऐसी है जो बिल्कुल गरम है और ठंडी नहीं है। बिल्कुल सापेच बातें हैं। ऐसा कुछ मी नहीं है साफ दूटा हुआ। तो महाबीर कहते हैं कि जिन्दगी बिल्कुल जुड़ो हुई है—एकदम जुड़ी हुई है। एक पैर जिन्दगी है और दूसरा पैर मीत है और दोनों साथ-साय चल रहे हैं। ऐसा नहीं है कि एक आदमो जिन्दा है और एक आदमी मरा है। मरना और जीना बिल्कुल साथ-साथ चलता है। अंधेरा और प्रकाश बिल्कुल एक ही चीज के हिस्से हैं। अरस्तू के तर्क से गणित निकलता है क्योंकि गणित सफाई चाहना है कि दा-दो चार होने चाहिएँ। महाबोर के गणित से दा-दो चार नहीं होते, कभी पाँच भी हो सकते हैं, कभी तीन भी हो सकते हैं। ऐसा पक्का नहीं कि दो-दो चार ही होंगे। जिन्दगी इतनी तरल है, इतनी ठीस नहीं है। ऐसी मुर्दा भी नहीं है तो वहाँ दो दो कभी पाँच भी हो जाते हैं, कभी दो और दो तीन भी रह जाते हैं। तो महाबीर के तर्क से निकलता है रहस्य। भीर अरस्तू के तर्क से निकलती है गिएत। क्योंकि रहस्य का मतलब यह है कि जहाँ हम साफ-साफ न बांट सकें कि ऐसा है। महावीर को इस गहरी दृष्टि में उतरने के लिए केवल उसी के घर में जन्म लेना बिल्कुल ही व्यर्थ है। उससे कोई मतलब हो नहीं जुड़ता है। इतनो गहरो दृष्टि के लिए तो इतनी नहरो दृष्टि में उतरने को हा जरूरत है। कोई उतरे ता हो स्थाल में आ सके।

महाबोर के पोछे जा वर्ग खड़ा हुआ है, महाबोर के सीधे सम्पर्क में जो कोग आए थे, वे लोग महाबीर से प्रमावित हुए होंगे। अब उनके बच्चों चलना मुस्किल है। और इसलिए अनुयायी खड़े हो जाते हैं। और अनुयायी कभी भी किसी अर्थ के नहीं होते।

प्रश्न : जो कुछ आपने आज तक कहा वह सब एक ही प्रश्न को विशेष रूप से जम्म बेता है। वह प्रश्न है: क्या आप जो कुछ कह रहे हैं, वह जैन परिभाषा में सम्यक् दर्शन के नाम से कहा गया है और आप आन्तरिक विवेक और जागरूकता पर पूरा बल दे रहे हैं ? पर एक सम्यक् चरित्र भी उसका ग्रंग है और वह चरित्र बाह्य रूप में भी प्रकट होता है, चाहे वह आता दर्शन में से ही है, पर उसका स्वयं का स्वरूप कुछ बाह्य में भी होता है। जैसे आप अगर अपरिग्रह को लें तो एक असम्पत्ति का भाव उसका मूल है, मुर्च्छा का अभाव उसका मूल है। पर बाह्य में वह, बाह्य पदार्थी की सीमा बंबती चली जाए, इस रूप में प्रकट होना ही चाहिए। ऐसी जैन दर्शन की मुक्ते भावना लगती है। इसी भाषार पर तो अगुत्रत और महात्रत का नेव हुआ। बाज मेरी मुर्च्छा टूट गई पर सब पदार्थ मुफसे आज ही छूट नहीं जाते अचानक, क्योंकि मेरी आवश्यकताएँ धीरे-धीरे हो छूटने वाली हैं। बही आब आचरण के रूप में अणुवत से प्रारम्भ होगा, कल महावत में समाप्त होगा । आज अगर यह मेद ही न मानें, केवल मुख्य दूटना ही अगर प्रहुए। कर लें तो अणुवत महावत का कोई भेव, कोई कम नहीं रहेगा। और चारित्र नहीं केवल दर्शन ही रह जाएगा ?

उत्तर: इसमें भी दो तीन बातें समझनी चाहिए। एक तो अणुव्रत से कोई कभी महाव्रत तक नहीं जाता। महाव्रत की उपलब्धि से अनेक अणुव्रत वैदा होते हैं।

प्रश्नः ( दोनों शब्दों का अर्थ )?

उत्तर: हां, में बताता हैं। महावत का अर्थ है जैसे पूर्ण अहिसा। पूरे अहिसक उंग से जीने का अर्थ है महावत—पूर्ण अपरिग्रह, पूर्ण अनासिक । अणुवत का मतलब है जितनी सामध्यें हो। एक आदमी कहता है कि मैं पांच क्यये का परिग्रह रखूँगा। वह अणुवत है। एक आदमी कहता है: मैं नग्न रहूँगा। यह महावत है। साधारणतः ऐसा समझा जाता है कि अणुवत से महावत की यात्रा होती है कि पहले पांच कपए का रखो, फिर चार का, फिर तीन का, फिर दो का, फिर एक का। फिर विरुक्त मत रखो। साधारणतः ऐसा समझा जाता है। हम छोटे से छोटे का अम्यास करते-करते बड़े की तरफ जाएँगे

किन्तु यह बात ही गलत है। हो सकता है कि एक आदमी दस रवए की जगह पौच रुपए का रखने का अम्यास करे। यह अम्यास होगा। मूच्छा नहीं टूटेगी। क्यों कि अगर मूच्छी टूट गई होती तो महाव्रत उपलब्ध होता। मूच्छी के टूटते ही महावत उपलब्ध होता है। महावत का जीवन व्यवहार में अणुवत दिखाई पड़ सकता है। लेकिन मूर्च्छा दूटते ही अगुव्रत उपलब्ध नहीं होता, महावत उपलब्ध होता है। और अगर एक आदमी के पास दस रुपए थे और उसने अम्यास कर पाँच का अणुव्रत साथ लिया, कल अम्यास करके चार का साथ लिया, परसों तीन का, फिर दो का, फिर एक का और आखिर में उसने अपरिग्रह भी साथ लिया तो भी मूच्छी नहीं टूट सकती क्योंकि हमें साधना उसे पड़ता है जिसकी हमारी मूच्छी नहीं टूटती है। जिसकी मूच्छी टूट जाती है वह साधना नहीं पड़ता है। वह सहज आता है। मूच्छी टूटी या नहीं, इसका एक ही सबूत है कि जो आपसे हो रहा है साघना पड़ा है, या कि आया है। अगर आया है तो मूर्च्छा टूटी और अगर साधना पड़ा तो मूर्च्छा नहीं टूटी क्योंकि साधना उसके खिलाफ करनी पड़ती है, अपने ही मन के खिलाफ। मेरा मन कहता है कि मैं दस रुपए रखूँ। मेरा वत कहता है कि मैं पौच रुपए रखूँ। तो मैं लड़ता किससे हूँ ? अपने मन से लड़ता हूँ जो कहता है दस रखो। मन तो दस का है, और वर्त पाँच का है। तो मैं लड़ता अपने से हूँ। सूच्छा टूट जाए तो मन ही दूट जाता है। दस का नहीं, पाँच का नहीं, दो का नहीं, एक का नहीं। मन परिग्रह का ही टूट जाता है। उस हालत में भी वह पौत्र रुपए रख सकता है। लेकिन तब वह सिर्फ जरूरत होगी उसकी मूच्छी नहीं क्योंकि जीवन-अ्यवहार में, जीवन में जहां हम जी रहे हैं, मूच्छी टूट जाने पर भी एक आदमी मकान में सो सकताहै। लेकिन मकान उसका परिग्रह नहीं है। मूच्छा ट्टनेका मतलब यह नहीं कि चीजें हट जाएँगी। मुच्छी टूटने का मतलब यह है कि चीजों से जो हमारा लगाव है वह छूट जाएगा। एक आदमी मकान में सो रहा है। यह मकान 'मेरा' है। मूच्छा इस 'मेरे' में है। मूच्छा मकान में सोने में नहीं है। तुम्हारे खोसे में पाँच रुपए हैं, इसमें मूच्छी नहीं है।

मैंने सुना है एक नदी के किनारे दो फकीर हैं। उनमें विवाद हो रहा है। एक फकीर कहता है कुछ भी रखना ठोक नहीं है। वह एक पैसा भी पास नहीं रखता है। दूसरा फकीर कहता है: 'कुछ न कुछ पास होना जरूरो है।' नहीं तो बड़ी मुश्किल पड़ जाएगी। किर वे दोनों नदी के तट पर आए। सौझ हो नई है। सूरज ढल रहा है। नाव वाला है। नाव वाला उनसे कहता है; एक

इपया लेंगे हम पार कर देंगे। नहीं, अब मैं जाता नहीं। मेरा गाँव इसी तरफ है। मैं नाव बांचकर अब घर जा रहा हैं। अब रात हो गई। दिन भर काम से वक गया हूँ। उन फकीरों को उस तरफ जाना जरूरी है। उस तरफ लोग प्रतीक्षा करते होंने, हैरान होंगे। इस तरफ घना जंगल है, कहाँ पड़े रहेंगे। वह फकीर एक रुपया निकालता है जो कहता है: कुछ रखना जरूरी है। एक देता है। नाव में दोनों सवार होकर उस तरफ पहुँच जाते हैं। वह फकीर कूदता है कि देशो मैंने कहा था कुछ जरूरी है। नहीं तो हम उसी पार रह गए होते। वह जो फकीर कहताथा: कुछ भी रखना जरूरी नहीं, छोड़ना जरूरी है वह कहता है कि तुम रखने की वजह से इस पार नहीं पहुँचे। तुम एक रुपया छोड़ सके, इसलिए पार पहुँचे सिर्फ रखने से इस पार नहीं पहुँचे। फिर विवाद शुरू हो जाता है। बड़ी मुक्किल हो गई। जिसने एक रुपया दिया था उसने सोचा था, बिवाद जीत गए। उस पार नदी के फिर विवाद चलने लगा है और इस बात का कोई अन्त नहीं हो सकता क्योंकि दूसरा फकीर यह कहता है कि हम इस पार आए ही इसलिए कि तुम एक रुपया छोड़ सके। छोड़ने से हम इस पार आए। वह फकीर कहता है हम आते ही नहीं अगर एक रुपया हमारे पास न होता। और मेरा मानना यह है कि कोई तीसरे फकीर की वहाँ जरूरत है जो कहे कि हां, हो तभी छोड़ा जा सकता है, न हो तो छोड़ा भी नहीं जा सकता। इसलिए मैं कहता हूँ कि चीजें हों और तुममें सतत छोड़ने की सामर्थ्य हों। बस इतनी ही बात है। चीजें न हों, यह सवाल नहीं है। सवाल यह हैं कि तुम में सत्त छोड़ने की सामर्थ्य हो।

एक सम्राट् एक संन्यासी से बहुत प्रभावित था। संन्यासी नग्न पड़ा रहता था एक नीम वृच्च के नीचे। उस सम्राट् पर असर बढ़ता गया और एक दिन उसने कहा: यहाँ नहीं, मेरे पास इतने बड़े महरू हैं, आप वहाँ चलें। सोचा था उसने कि संन्यासी इन्कार करेगा कि महरू में नहीं जा सकता, में अपिश्वहीं हूँ। संन्यासी ने कहा: जैसी आपको मर्जी। वह डंडा उठाकर खड़ा हो गया। सम्राट् के मन में बड़ी मुक्तिरू हुई। सोचा था कि अपिश्वही है, इन्कार करेगा। सम्राट् को बड़ी शंका आने लगी मन में, सन्देह आने लगा कि कुछ भूल हो गई मुझसे। आदमी, दिखता है, कि महरू की प्रतीक्षा ही कर रहा है। सिर्फ नीम के नीचे शायद इसीलिए पड़ा हो कि कोई महरू में ले बाने वाला मिरू जाए। इसलिए एक दका इन्कार भी नहीं किया। यह कैसा अपिश्वही है ? अपिश्वही को ती कहना चाहिए: कभी नहीं जा सकता महरू में। महरू ? पाप है। वहाँ

मैं कैसे जा सकता हूँ? फिर भी, सम्राद् ने कहा, देखें, कोशिश करें, जांच-पड़ताल करें। तो जो उसका अपना कमरा था, जहां बहुमूल्य सामान था, श्रेष्ठ से श्रेष्ठ गिंद्यां थों, मलमलें थीं, कीमती कालीन थीं, उसने कहा कि आप तो यहां ठहर सकेंगे न? उसने कहा बिल्कुल मजे से। वह जैसा नीम के नीचे सोया था, वैसे ही मलमली गद्दे पर सो गया। सम्राट् ने अपना सिर ठोका और कहा: कुछ गलती एकदम हो गई है। हम एकदम गलत आदमी को ले आए हैं क्योंकि परिग्रही को अपरिग्रहीं तब समझ में आता है जब वह परिग्रह की दुश्मनी में हो। परिग्रही को, जिसको चीजों से पकड़ है, सिर्फ वही समझ में आता है जो चीजों को पकड़ने से ऐसा डर कर हाथ फैला दे कि 'नहीं' मैं छू नहीं सकता। ये चीजों पाप हैं। जिसको रुपए से मोह है, वह रुपए लात मारने वाले को ही आदर देता है। परिग्रही सिर्फ उसको ही समझ सकता है जो ठीक उससे उल्टा करे।

सम्राट् बहुत मुश्किल में पड़ गया। वह फकीर ऐसे रहने लगा जैसे सम्राट् रहता है। छः महीने बीत गए तो एक मुबह अपने बगीचे में टहलते हुए सम्राट् ने उससे पूछा कि अब तो मुझ में और आप में कोई भेद नहीं मालून पड़ता। बल्कि शायद आप हो ज्यादा सम्राट् हैं। मुझे चिन्ता, फिक्र और सब इन्तजाम भी करना पड़ता है। तब तो एक फर्क था जब आप नीम के नीचे पड़े थे, मैं सम्राट्या। क्या मैं पुछ सकता हूँ कि कोई फर्क बाको है। संन्यासी ने कहा: 'फर्क पछते तो। चलो, थोडा आगे चले चलें, थोडा आगे बताएँगे।' बगीचा पार हो गया। गांव निकल गया। सम्राट्ने कहाः बता दें। उसने कहाः थोडा और आगे चलें। गाँव की नदी आ गई। वे नदी के पार हो गए। सम्राट् ने कहा, 'कब बताएँगे। पूप चढ़ी जाती है।' उसने कहाः 'चले चलो अभी, अपने आप पता चल जाएगा। सम्राट्ने कहाः 'क्या मतलब।' फकीर ने कहा: अब मैं लौटुँगा नहीं। अब तुम चले ही चलो मेरे साथ। सम्राट्ने कहाः में कैसे चल सकता है ! मेरा मकान, मेरा राज्य !' उस फकीर ने कहा तो तुम लौट जाओ । लेकिन अब हम जाते हैं । अगर फर्क दिस जाए तो ।दिस जाए । मगर यह मत समझना कि हम कोई तुम्हारे महल से बर गए। तुम अगर कही कि 'लौट चलो' तो हम लौट जाएँ। लेकिन तुम्हारी शंका फिर पैदा हो जाएगी। इसलिए अब हम जाते हैं। अब तुम अपना महल संभाला। इसमें फर्क तुम्हें दिखता है कि हम जा सकते हैं किसी भी क्षण।

अपरिग्रह का मतलब यह नहीं है कि चीजें न हों। क्योंकि चीजें न होने पर जो जोर है, वह बीजें होने पर जो जोर या उसका ही प्रतिरूप है। चीजें हों या न हों यह सवाल नहीं है अपरिग्रह का । अपरिग्रह क सवाल है कि व्यक्ति चीजों के सदा बाहर है। उसके भीतर कोई चीज नहीं है। उस फकोर ने कहा कि हम तुम्हारे महल में थे लेकिन तुम्हारा महल हम में नहीं है। बस इतना ही फर्क है। तुम महल में कम हो, महल तुममें ज्यादा है। हम छोड़ कर कहीं भी जा सकते हैं। हमारे भीतर नहीं है कोई मामला। हम उसके भीतर से निकल सकते हैं। कोई महल हमको पकड़ नहीं सकता और जैसे हम नीम के नीचे सोते थे वैसे तुम्हारे महल में भी सोए। वही आदमी है, वैसे ही सोया है।

तो महावत के अणुवत फलित हो सकते हैं लेकिन अणुवतों के जोर से कभी मह वत नहीं निकलता है क्योंकि अणुवत की कोशिश मू च्छित खित की कोशिश है। और महावत की तुम कोशिश हो नहीं कर सकते। वह तो अमूच्छ लाओ तभी उपलब्ध होगा। महावत अम्यास से नहीं आ सकता। तुम्हारी मूच्छ टूट जाए तभी फलित होता है, तुम्हारा चित्त महावती हो जाता है। लेकिन जीवन में हजार तरह से अणुओं में प्रकट होगा वह महावत—हजार-हजार अणुओं में। लेकिन जिसको हम साधक कहते हैं आम तौर पर वह अणुवत से चलता है महावत तक पहुँचने की कोशिश में। मगर वह कभी नहीं पहुँच पाता। वह अणुओं के जोड़ पर पहुँच जाएगा, महावत पर नहीं। महावत अणुओं का जोड़ नहीं है। महावत बिस्फोट है और जब चेतना पूरी की पूरी विस्फोट होती है तब उपलब्ध होता है। महावीर महावती हैं। जीवन तो अणुवती होगा क्योंक कहीं जाकर मिक्षा मांग लेंगे। विश्वाम के लिए किसी छाया के तले रुकेंगे, फिर चलेंगे, फिरेंगे, बात करेंगे। इस सब में अणु होंगे लेकिन भीतर जो विस्फोट हो गया, वहाँ महान होगा।

फिर जो दूसरी बात पूछी गई वह इसी से सम्बन्धित है। तीन शब्द हैं
महावीर के: सम्यक् दर्शन, सम्यक् झान, सम्यक् चारित्र। लेकिन अनुयायियों
ने बिल्कुल उल्टा किया हुआ है। वे कहते हैं सम्यक् चारित्र, सम्यक् ज्ञान,
सम्यक् दर्शन। वे कहते हैं पहले चरित्र साधो, फिर ज्ञान स्थिर होगा। जब
ज्ञान स्थिर होगा तब दर्शन होगा। पहले चारित्र को बनाओ, जब चरित्र शुद्ध
होगा तो मन स्थिर होगा, स्थिर मन से ज्ञान होगा। जानोगे तुम, जानने से
दर्शन उपलब्ध होगा तो मुक्त हो जाओगे। स्थिति बिल्कुल उल्टी है। सम्यक्
दर्शन पहले है। जिसका हमें दर्शन होता है, उसका हमें ज्ञान होता है। दर्शन है
सुद्ध बुद्ध । जैसा तुम एक फूल के पास से निकले, और तुम खड़े हो गए और

तुम्हें दर्शन हुआ फूल का, अभी ज्ञान नहीं हुआ। जब दर्शन को तुम समझने की कोशिश करोगे तुम कहोगे गुलाब का फूल है! बढ़ा सुन्दर है। यह ज्ञान हुआ। जब दर्शन को तुम बांधते हो तब वह ज्ञान बन जाता है। और फिर तुमने फूल तोड़ा और उसकी सुगन्ध भी। यह चरित्र हुआ। दर्शन जब बंधता है तब जाल बन जाता है। जाता है। चरित्र अन्तिम है—प्रथम नहीं। दर्शन प्रथम है। जीवन का सत्य क्या है इसका दर्शन चाहिए। वह ज्यान से होगा, समाधि से होगा। इसिल्ए साधना ज्यान और समाधि की है। दर्शन उसका फल है। जब दर्शन हो जाएगा और तुम सचेत हो जाओगे दर्शन के प्रति तब ज्ञान निर्मित होगा। जब तुम उससे अन्यथा आचरण नहीं कर सकते हो तब तुम्हारा आचरण सम्यक् हो जाएगा।

प्रश्न : वह आचरण किस रूप में होगा ?

उत्तर : वह कई रूपों में हो सकता है क्योंकि आचरण बहुत सी चोजों पर निर्भर है। वह सिर्फ तुम पर निर्भर नहीं है। जीसस में एक तरह का होगा, कृष्ण में एक तरह का होगा, महावीर में एक तरह का होगा। वर्धन बिल्कुल एक होगा। ज्ञान में मेद पड़ जाएगा क्योंकि उस दर्धन को ज्ञान बनाने बाला प्रत्येक व्यक्ति अलग-अलग है। जगत् के जितने अनुभूति-उपलब्ध व्यक्ति हैं सबका दर्धन एक है। लेकिन ज्ञान सबका अलग होगा। मतलब यह कि उनकी भाषा, उनके सोचने का ढंग, उनकी शब्दावली, वह सबकी सब ज्ञान बनेगी। फिर ज्ञान आचरण बनेगा। आचरण भी भिन्न होगा। जैसे समझ लें कि अगर आज महावीर न्यूयार्क में पैदा हों तो वह नंगे नहीं खड़े होंगे क्योंकि न्यूयार्क में नंगे खड़ा होने का एक ही परिणाम होगा कि पागल खाने में बन्द करके उनका इलाज किया जाए। इस स्थिति में उनका आचरण नग्न होने का नहीं होगा। जिस स्थिति में वे भारत में थे, उस दिन नग्नता पागलपन का पर्याय नहीं थी, संन्यास का पर्याय थी।

प्रश्न : उत्तरी ध्रुव में वह मांस भी का सकते हैं, अगर ऐसा हो ?

उत्तर: सम्भव है। लेकिन मैंने कल रात को बात कही अगर आपने सुनी है तो उत्तरी ध्रुव में मौस नहीं साएँगे—अगर उन्हें मूक जगत् से सम्बन्ध स्चापित करना है तो वह मांस नहीं सा सकते। और अगर सम्बन्ध स्चापित न करना हो तो वे मौस सा सकते हैं और मोच हो सकता है। मौस साने से मोच का कोई विरोध नहीं है। सेकिन तब वह मनुष्य से ही सम्बन्ध स्थापित कर सकेंगे ज्यादा से ज्यादा । और वह सम्बन्ध भी बहुत शुद्ध सम्बन्ध नहीं होगा । उसमें योड़ी बाधाएँ होंगी । अगर पूर्ण शुद्ध सम्बन्ध स्थापित करना है तो इस जगत् के प्रति किसी तरह की चोट आने-अनजाने नहीं होनी चाहिए । तब सम्बन्ध पूर्ण स्थापित होगा । मुझे अगर तुमसे सम्बन्ध स्थापित करने हैं तो मुझे तुम्हारे प्रति पूर्ण अवैर साधना होगा । जितना मेरा वैर होगा, जितना में तुम्हों चोट पहुँचा सकता हूँ, जितना तुम्हारा घोषण कर सकता हूँ, जितनी तुम्हारी हिंसा कर सकता हूँ, जितनी तुम्हारी हिंसा कर सकता हूँ, उसी मात्रा में मैं तुम्हें जो पहुँचाना चाहूँगा, नहीं पहुँचा सकूँगा । प्रेम को पहुँचाने के लिए सत्य के अतिरिक्त कोई और द्वार नहीं है । इसलिए महावीर अगर उत्तरी घ्रुव में पैदा हों और उनको अपने नीचे के मूक पशु जगत् और पदार्थ जगत् से सम्बन्ध स्थापित करना हो तो वह मांसाहार नहीं करेंगे लेकिन अगर करना हो तो यहाँ भी कर सकते हैं कोई कठिनाई नहीं है । इसलिए अहिंसा की जो मेरी दृष्ट है वह बात हो और है । अहिंसा को मैं अनिवार्य तत्त्व मान रहा हूँ मनुष्य के नीचे की योनियों से सम्बन्ध स्थापित करने का ।

तो ज्ञान-भेद होंगे, दर्शन एक होगा, ज्ञान-भेद हो जाएगा तो फिर चरित्र-भेद भी हो जाएगा। क्यों ? क्योंकि दर्शन है शुद्ध स्थिति । न वहाँ मैं हूँ, न वहाँ कोई और है। दर्शन में कोई विकार नहीं है। फिर ज्ञान में भाषा आ गई, शब्द आ गए। जो भाषा मैं जानता हुँ, वही आएगी। जो तुम जानते हो, वही आएगी। अब जीसस को पालि, प्राकृत नहीं आ सकती। जब उन्हें ज्ञान बनेगा बहु पालि, प्राकृत या संस्कृत में नहीं बन सकता। बहु आरमेक में बनेगा। अब कनफ्यूसियस को दर्शन होगा क्योंकि वह पुरुष मुक्त है इसलिए वह दर्शन वही होगा जो बुद्ध को होगा, महाबीर को होगा। लेकिन जब ज्ञान बनेगा तो चीनी में बनेगा जिस शब्दावली में वह जिया है और पला है। महावीर को जब मुक्ति अनुभव होगी तो वह उसे मोक्ष कहेंगे, उसे निर्वाण नहीं कहेंगे क्योंकि वह निर्वाण शब्द में पले ही नहीं हैं। शंकर को जब अनुभृति होगी तो वह कहेंगे 'ब्रह्म उपलब्ध ।' वह 'ब्रह्म उपलब्धि' शब्द है मगर बात वही है। जो महावीर को मोक्ष में होती है, बुद्ध को निर्वाण में होती है, शंकर को ब्रह्म-उपलब्ध में होती है। शब्द कलम-कलग है। ज्ञान में शब्द आ जाएगा। विशुद्धि गई, अशुद्धि आनी शुरू हुई। जो परम अनुभव था वह अब शासाओं में बँटना शुरू हुआ। किर भी जान तो सिर्फ शब्दों की वजह से अगुढ़ है। चरित्र तो और भी नीचे उत्तरता है। चरित्र तो समाज, लोक व्यवहार, स्थिति, युग, नीति, व्यवस्था, राज्य — इन सब पर निर्भर होगा क्योंकि जब मैं शुद्ध दर्शन में है तब न 'मैं' है, न कोई बौर है — सिर्फ दर्शन है।

जब मैं ज्ञान में आया तो 'दर्शन' और 'मैं' भो आया वापिस । और जब मैं चरित्र में आया तो समाज भी आया। चरित्र जो है वह समाज के साथ है। समाज को एक नीति है तो चरित्र में प्रकट होनी शुरू होगी। अगर दूसरी नीति है तो दूसरो तरह से प्रकट होनी शरू होगी। उनमें कोई भी मिथ्या नहीं है क्योंकि लोक परिस्थित सारी जगह अलग-अलग है। चरित्र मुझसे दूसरे का सम्बन्ध है। चरित्र में मैं अकेला नहीं हैं, आप भी हैं। इसलिए चरित्र प्राथमिक नहीं है। वह सबसे आखिरो प्रतिष्विनि है दर्शन की। लेकिन, हाँ चरित्र में कुछ बातें प्रकट होंगी। उसको दर्शन होगा। वह कुछ बातें हमारे स्थार में ले सकते हैं। लेकिन उनको बहुत बांधकर मत लेना; बांध लेने से मुश्किल हो जाती है। क्योंकि वह किसी न किसी परिस्थित में ही प्रकट होंगी। जैसे समझ लें कि सूरण की किरणें आ रही हैं और यह जो खिड़की लगी है, नीले काँच की है। और बह जो खिड्की लगी है. पीले काँच की है। तो पीले काँच की खिड्की जो से किरणें भीतर भेजेगी, वे पीली दिखाई पडेंगी, नीले काँच की किरणें नीली दिखाई पहेंगी। अगर तुमने यह मान लिया कि सुरज नीले या पीले रंग का होता है तो तुम गलती में पड़ जाओगे। तुम इतना ही मानना जो ज्यादा आवश्यक है कि जब सूरज निकला है वह अनेक रूपों में प्रकट होता है लेकिन प्रकाश होता है। तुम पीले और नीले में भी ताल-मेल बिठा पाओगे। महाबीर में वह एक तरह से निकलता है क्योंकि महावीर का व्यक्तित्व एक तरह का है। बुद में दूसरी तरह से निकलता है, क्राइस्ट में तीसरी तरह से निकलता है, कृष्ण में चीये तरह से निकलता है। हजार तरह से वह निकलता है। यह सब कौच है-व्यक्तिस्व। प्रकाश तो एक है। फिर इनसे निकलता है। फिर तुम देखने वालों के बीच जिस समाज में वह आदमी जी रहा है, वे देखने वाले भो सम्बन्धित हो जाते हैं। और सम्बन्ध तो तुमसे करना है उसे। प्रत्येक युग में नीति बदल जाती है, व्यवस्था बदल जाती है, राज्य बदल जाता है।

प्रश्न : क्या बेसिक मोरेलिटी जैसी कोई चीज है ?

**उत्तर :** बिल्कुल नहीं है, बिल्कुल नहीं है ।

प्रश्न : सत्य भी बेसिक मोरेलिटी नहीं है ?

जत्तर: सत्य मोरेलिटी का हिस्सा ही नहीं है। सत्य तो अनुभूति का, दर्शन का हिस्सा है, चरित्र का नहीं। प्रश्न : बहाचर्य ?

उत्तर: नहीं, वह भी बेसिक नहीं है।

अरब को लें। वहाँ औरतें चार पाँच गुना ज्यादा हैं पुरुषों से। पुरुष एक है तो स्त्रियां छ: हैं या पांच हैं। फिर भी वह छड़ाकू कबीला है, दिन-रात रुडता है। पुरुष कट जाते हैं, स्त्रियाँ वच जाती हैं। समाज अनैतिक हुआ जा रहा है। क्योंकि जहाँ स्त्रियाँ पाँच हो, पुरुष एक हो, वहाँ अगर मुहम्मद ब्रह्मचर्य का उपदेश दें तो वह मुल्क सड़ जाएगा बिल्कुल। मर ही जाएगा मलक क्योंकि ऐसी कठिनाई खड़ी हो गई कि चार स्त्रियों को पति ही नहीं मिल रहे हैं। और वे मजबूरी से व्यभिचार में उतर रही है। इन चार स्त्रियों के व्यभिचार में उतरने से पुरुष भी व्यभिचारी हो रहे हैं। इन चार स्त्रियों के लिए कोई व्यवस्था करनी जरूरी हैं; नहीं तो समाज बिल्कुल अनैतिक हो जाएगा। अगर महावीर भी वहाँ हों मुहम्मद की जगह, तो मैं मानता है कि वह विवाह करेंगे। क्योंकि उस स्थिति में उसके सिवाय कोई नैतिक तथ्य नहीं हो सकता। मुहम्मद कहते हैं कि चार विवाह प्रत्येक के लिए धर्म है, नीति है। चार तो प्रत्येक करे ही ताकि कोई स्त्री बिना पित के न रह जाए और कोई स्त्री बिना पति के पीड़ा न उठाए? और बिना पति की स्त्री व्यभिचार को मजबूर न हो जाए; वह समाज को कुत्सित रोगों में न फेर दे। मुहम्मद इसके लिए उदाहरण बनते हैं। वह नी विवाह कर लेते हैं।

प्रश्न : चरित्र समाज से आएगा या सम्यक् दर्शन से ?

उत्तर: चरित्र आएगा सम्यक् दर्शन से लेकिन प्रकट होगा समाज में । सम्यक् दर्शन जिसको प्राप्त हुआ है, उसे दृष्टि प्राप्त हुई है करणा की, प्रेम की, दया की । उस दृष्टि को प्रकट होने के लिए जैसा समाज है वैसे उपकरण खोजे गए । जैसे मुहम्मद के लिए यही करणा है कि वह चार विवाह का इन्तजाम कर दे । और चार विवाह का इन्तजाम करता है, अगर वह नी विवाह खुद करके न बता सके तो चार का इन्तजाम करेगा कैसे ? मुहम्मद के लिए जो करणा पूर्ण है, वह यही है । महावीर के लिए यह सवाल नहीं है । जिस युग में वह हैं, जहां वह हैं, वहां की यह परिस्थित नहीं है । यह कल्पना में भी आना मुश्किल है महावीर को । मुहम्मद के लिए बहावयं की कल्पना बहुत मुश्कल है क्योंकि मुहम्मद अगर बहावयं की बात करें तो आप यह समझ लीजिए कि अरब मुक्क सदा के लिए नष्ट हो जाए , बुरी तरह नष्ट हो जाए । सम्यक् वर्जन से कदणा आ जाएगी ही। वह क्या-क्या कप नेगी यह बिल्कुल अलग बात है। अब यह हो सकता है कि कदणा यह कप ने कि एक आदमी की टाँग सड़ रही है तो उसको काट दे। और दूसरा आदमी कहे कि तुमने टाँग काट दी इस आदमी की, तुम्हारी कैसी कदणा?

गांघी जी के आश्रम में एक बछड़ा बीमार है और वह तड़फ रहा है, परे-शान है। डाक्टर कहते हैं कि बचेगा नहीं, दो-तीन दिन में बहु मर जायेगा, उसको केंसर हो गया है। गांधो जी कहते हैं, उसे जहर का इन्जेक्शन दे दें। इन्जेक्शन दे दिया गया है। सारे आश्रम के लोग संदिग्व हो गए हैं। उन्होंने कहा कि यह आप क्या करते हैं ? बड़े-बड़े पंडित गांधी जी के पास इकट्रे हुए। उन्होंने कहा कि यह तो हुद हो गई। यह तो गी-हत्या हो गई। गांधी जी ने कहा कि उस गी-हत्या का पाप मैं झेल लूँगा। लेकिन इस बछाड़े को कच्ट में नहीं देख सकता। अब गो-हत्या नहीं होनी चाहिए, ऐसा मानने बाला जो जड़-बृद्धि आदमी है वह कभी नहीं बर्दाश्त कर सकता क्योंकि उसके पास अपनी कोई दृष्टि नहीं, सिर्फ बना हुआ नियम है। लेकिन जिसके पास अपनी बनी हुई दृष्ट है, वह उसका उत्योग करेगा, चाहे वह नियम के प्रतिकृल जाती हो। लेकिन यह विशेष परिस्थिति पर ही निर्भर करता है। गांधी जी किसी अच्छे बछड़े को जहर नहीं पीला सकते। मेरा कहता है कि दृष्टि आपको होगी, परि-स्थिति बाहर होगी। बछडा बीमार पड़ा है, कैंसर से पीडित है, आपको पाहर पिलाना पढ रहा है। करुणा आपसे आ रही है। करुणा क्या रूप नेगी यह कहना कठिन है। करुणा कभी तलवार उठा सकती है, कभी तलवार का निषेध कर सकती है। मुहम्मद की तलवार पर मुहम्मद ने लिखा हुआ है कि मैं शांति के लिए लड़ रहा हूँ। इस्लाम का मतलब है शांति। लेकिन मुहम्मद की परिस्वितिकों में और जिन लोगों से वे घिरे हैं, तलवार के सिवाय कोई दूसरी भाषा ही नहीं है।

प्रश्न : क्राइस्ट ने कोड़े मारे, वह करणा है ?

उत्तर: बिल्कुल ही करुणा है। क्राइस्ट जब पहली दफा बहुदियों के बड़े त्यौहार पर गए तो वह जो वड़ा मन्दिर था यहूदियों का, वहाँ सारा देश इकट्ठा होता था, देश के बड़ें ब्याजलोर इकट्ठे होते थें, ब्याज पर पैसा देते थे और लेते थे। वह वड़ा सर्चीला त्यौहार था। गरीव आस्त्री भी उचार लेकर रुपए खर्च करता था और वह कई जन्मों तक भी न चुका पाता उन ब्याओं को। ब्याज की दूकानें मन्दिर के सामने लगी रहतीं। तस्तों पर लोग बैठे

रहते उधार देने बाले यात्रियों को। मन्दिर के सामने दिया गया उधार कोई साधारण उधार नहीं था। वह चुकाना ही पढ़ेया, नहीं तो नरक में जाओगे। जीसब वहां गए और उन्होंने यह सब देखा कि करोड़ों लोगों का घोषण चल रहा है; मन्दिर के पुजारी के एजेंट उन तक्तों पर बैठे हुए हैं जो ब्याज पर वैसा दे रहे हैं और वह पैसा सब मन्दिर में चढ़ाया जा रहा है और वह पैसा फिर ब्याज से दिया जा रहा है। यह जो चक्कर देखा तो उन्होंने उठाया कोड़ा, तक्ते उलट दिए और मारे कोड़े लोगों को। और कहा: भाग जाओ। इस मन्दिर को खालो करो। शत्रु को लगेगा कि यह आदमी कैसा है? जो कहता है कि एक नाल पर कोई चांटा मारो तो दूसरा गाल सामने कर दो। यह कोड़ा उठा सकता है? हाँ उठा सकता है, उठाने का हकदार है व्योंकि इसको निजी क्रोध का कोई कारण नहीं है। लेकिन महावीर को कोई ऐसा मौका नहीं, इसलिए कोड़ा नहीं उठाते।

में जो कह रहा हूँ वह यह कि दर्शन तो एक ही होगा, ज्ञान भिन्न होगा क्योंकि शब्द आ जाएगा, और चरित्र भिन्न होगा क्योंकि समाज आ जाएगा, परिस्थित आ जाएगी। उसकी अभिव्यक्ति बदलती चली जाएगी, एकदम बदलती चली जाएगी। मगर उसमें भी काम तो दर्शन ही करेगा। असल में जिनके पास दर्शन नहीं है उनका चरित्र जड़ होता है, नियमबद्ध होता है। परिस्थित भी बदल जाती तो भी वह नियमबद्ध चलता रहता है क्योंकि उसे कोई मतलब ही नहीं। उसकी कोई अपनी दृष्टि हो नहीं। वह तो नियमबद्ध है।

लेकिन चरित्र तीसरे वर्तुल पर आता है। इसलिए मैं चरित्र को केन्द्र नहीं मानता, परिधि मानता हूं। दर्शन को केन्द्र मानता हूँ। तो दर्शन जान ही चरित्र है। मगर आपका साधु क्या कर रहा है? वह चरित्र साध रहा है और सोच रहा है कि जब चरित्र पूरा हो जाएगा तब फिर ज्ञान होगा; जब ज्ञान पूरा हुआ तो दर्शन होगा। वह उल्टा चल पड़ा है। उससे कुछ नहीं होगा। वह सिर्फ उसकी आत्मवंचना है।

प्रश्न : महाबीर के अनुयायी कहते हैं कि महावीर का दर्शन आज भी खपयोगी है। दर्शन बदलता नहीं है देश-काल के साथ, सम्यक् दर्शन बदलता नहीं। पर महाबीर का विरित्र आज जिस रूप में प्रकट हो सकता है, स्या अभिन्यक्ति ले सकता है आज की परिस्थित में?

उत्तर: असल में ऐसा सोचना नहीं चाहिए कि आज अगर महावीर होते को उनका आचरण क्या होता ? यह इसलिए नहीं सोचना चाहिए कि महावीर से कोई किसी का बन्धन थोड़े ही है कि उनका जैसा आचरण होता है बैसा हमारा हो, जैसा महाबीर का आवरण होता, वैना हमारा हो ही सकता। जैसा हमारा हो सकता है, महाबीर लाख उपाय करें तो वैसा उनका नहीं हो सकता। इसके कई कारण हैं क्योंकि प्रत्येक व्यक्ति अनूठा है। यही अर्थ है प्रत्येक व्यक्ति के आत्मवान् होने का। किसी के आचरण का हिसाब ही मत रखो। वह सम्यक् दृष्टि नहीं है। आचरण से प्रयोजन मत रखो; दर्शन कैसे उपलब्ध हो इसकी फिक्र करो। आवरण तो पीछे से आएगा। जैसे तुम यहाँ आए तो तुम फिक्र नहीं करते कि तुम्हारे पीछे तुम्हारी लम्बी छाया आ रही है। दुपहर में आते तो कैसी छाया आती, साझ में आते तो कैसी छाया आती, सुबह आते तो कैसी छाया आती, तुम यह फिक्र नहीं करते। तुम आते हो, छाया तुम्हारे पीछे आती है। वह लम्बी हो जाती है, छोटी हो जाती है, चौड़ी हो जाती है, जेसी होती रहे, तुम्हें फिक्र नहीं उसकी। सबाल तो गहरे दर्शन का है, चिरत्र तो उसकी छाया है, जैसी धूप होगी वैसी होती रहेगी। उससे कोई सम्बन्ध नहीं है, कोई प्रयोजन नहीं है यानी उसको सोचना ही नहीं है।

मेरा कहना यह है कि चरित्र बिल्कुल ही अविचारणीय है। क्योंकि दर्शन का हमें स्थाल नहीं रह गया इसलिए हम चरित्र की फिक्न करते हैं। विचारणीय है दर्शन। और दर्शन, काल एवं परिस्थित से आबद्ध नहीं है। दर्शन कालातीत, क्षेत्रातीत है। जब भी तुम्हें दर्शन होगा तो वही होगा जो किसी दूसरे को हुआ हो। महावीर से कुछ लेना-देना नहीं। किसी को भी हुआ हो, वह वही होगा। क्योंकि दर्शन तभी होगा, जब न तुम होगे, न कुछ और होगा, सब मिट गया होगा, और जब वह दर्शन होगा तो अपने आप अपने को रूपान्तरित करेगा ज्ञान में। ज्ञान अपने ग्राप रूपान्तरित होगा चरित्र में। उसकी चिन्ता ही नहीं करनी है। नहीं तो फिर दूसरा बन्धन शुक्त हो जाता है। जैसा कि अगर में तुम्हें कहूँ कि महावीर ऐसा करते तो तुम शायद सोचो कि ऐसा हमें करना चाहिए। नहीं, तुम्हें करने का सवाल ही नहीं है क्योंकि तुम्हें वह दर्शन नहीं है। वही तो जैन साधु और जैन मुनि कह रहा है बेनारा। वह कहता है कि वे ऐसा करते थे, हम भी ऐसा करते हैं।

में एक गाँव में गया । वह गाँव था व्यावर । वहाँ का कलेक्टर आया और मुझसे कहा कि मैं एकान्त में बात करना चाहता हूँ। उसने दरवाजा बन्द कर दिया बिल्कुल, सांकल लगा दी। अन्दर बैठकर मुझसे पूछा कि मुझे दो चार बातें ूँछनी हैं। पहली तो यह कि आप जैसा चादर सपेटते है, ऐसा लपेटने

से मुझे कुछ लाभ होगा? वह बिल्कुल ठीक पूछ रहा था। हम उस पर हंसते हैं। लेकिन हमारा साधु क्या कर रहा है। महावीर कैसे खड़े हैं, कैसे बैठे हैं, कैसी पिच्छी लिए, केसा कमण्डल लिए, मुँह पर पट्टी बाँधे, वह पक्का कर लेता है, फिर वैसा करना गुरू कर देता है। चूक गया वह बुनियादी बात। मैंने उससे कहा कि चादर से क्या सम्बन्ध है? मेरी मौज आए तो मैं कोट-टाई बहन लूं, उसमें क्या दिक्कत है। उससे 'मैं' मैं ही रहूंगा, उससे क्या फर्क पड़ने बाला है। हां, तुम्हें फर्क पड़ सकता है मुझे देखकर। फिर तुम समझोगे कि इस आदमी के पास क्या होगा, यह तो कोट-टाई बांधे हुए है। लेकिन मुझे क्या फर्क पड़ने वाला है। मैं जैसे हूँ वैसा रहूँगा और तुम जैसे हो वैसे रहोगे। चाहे चादर लपेटो, चाहे नग्न हो जाओ। इससे कुछ फर्क नहीं पड़ता। वह बुनियादी मूल है जो हम सोचते हैं कि बाहर से भीतर की तरफ जाता है जीवन। वास्तव में खीवन सदा भीतर से बाहर की तरफ आता है। और अगर बाहर से किसी ने भीतर को बदलने की कोशिश की तो भीतर वही रह जाएगा, बाहर बदल जाएगा। और उस आदमी के भीतर हन्द्व पैदा होगा। जो जादमी आचरण से शुरू करेगा वह पाखण्डी हो जाएगा।

प्रश्न : क्या आज का कान भी पुराने ज्ञान से अलग होगा ?

उत्तर: दर्शन भर अलग नहीं होगा। वह अशुद्धतम है। ज्ञान अलग होगा क्यों कि आज की माषा बदल गई है, सोचने के ढंग बदल गए हैं। इसलिए मुश्किल हो जाती है पहचानने में। पुराने को पकड़ लेने वाले के लिए नए को पहचानना मुश्किल हो जाता है। अगर मुझे दर्शन है तो भी मेरी भाषा वह नहीं हो सकती जो महाबीर की होगी। महाबीर को मानने वाला कहेगा कि इस आदमी से अपना कोई तालमेल नहीं। क्यों कि यह आदमी न मालूम क्या कह रहा है। हमारे महाबीर कहते नहीं। वह कह नहीं सकते क्यों कि अढाई हजार साल का फासला हो गया है। अढाई हजार साल में सब चीजों ने स्थिति बदल ली है। वह कहीं और पहुँच गई है। सारो बात बदल गई है, सोचने के ढंग बदल गए हैं, भाषा बदल गई है। सबके बदल जाने पर ज्ञान भिन्न होगा। पर दर्शन कभी भिन्न नहीं होगा क्यों कि दर्शन होता ही तब है जब हम सब छोड़कर अन्दर जाते हैं। भाषा, समाज, धर्म, शास्त्र, शब्द, विचार सब छोड़ देते हैं। जहाँ सब छूट जाता है, वहाँ दर्शन होता है। इसलिए दर्शन तो हमेगा वही रहेगा क्यों कि कुछ भी छोड़े बोई, सब छोड़ना पड़ेगा। मुझे कुछ और छोड़ना पड़ेगा। महानीर को कुछ और छोड़ना पड़ेगा। महान

बीर ने डारविन की नहीं पढ़ा या तो डारविन को नहीं छोड़ना पड़ा होगा। महावीर ने वेद छोड़े होंगे, उपनिषद् छोड़े होंगे। मैंने डारविन को पढ़ा तो मुझे डारविन की, मैंने मार्स्स को पढ़ा तो मुझे मार्स्स को छोड़ना पड़ेगा। यह फर्क पड़ेगा। लेकिन जो भी मेरे पास हो वह छोड़ना पड़ेगा। छोड़कर दर्शन उपलब्ध होता है कभी भी । इसिछए दर्शन हर काल में छोड़कर हो होगा क्योंकि उसका जोर उस पर है कि तुम जो भी जानते हो, तुमने जो भी सोखा है, जो भी पकड़ा है, उस सब को लीन. कर दो। लेकिन, जब दर्शन हो जाएगा और जब आप ज्ञान बनाएँगे उससे, तब आपको सब विद्वत्ता आजाएगी । अर्रावद जब बोलेंगे तो उसमें डारविन मौजूद रहेंगा। इससे अरविंद की सारी भाषा बदल जाएगी। महावीर की वह भाषा नहीं हो सकती क्योंकि महावीर को डारविन का कोई पता नहीं है। महावीर डारबिन को भाषा नहीं बोल सकते। अरबिन्द बोलेगा तो डारविन की भाषा में बोलेगा। जैसे महावीर मार्क्स की भाषा में नहीं बोल सकते लेकिन अगर मैं बोर्लुगा तो मार्क्स को भाषा बोच में आएगी। मैं कहुगा शोषण पाप है, महातीर नहीं कह सकते यह । क्योंकि महावार के युग में शांवन के पाप होने की घारणा ही नहीं थो। उस वक्त जिसके पास धन था वह पृथ्य था। धन शोषण है और चारी है यह धारणा तोन सी वर्षों में पैदा हुई है। यह घारणा जब इतनी स्पष्ट हो गई तो आज अगर कोई कहेगा कि घन प्ण्य है तो इस जगत में उसका कोई अर्थ नहीं यानी वह अजानो सिद्धाहाने वाला है। इसलिए अनसर यह दिनकत हो जाती है।

न तो हमें पीछे को तरफ लीटकर सोचना चाहिए और ना हो नई शब्दा-बिल्मों को पुराने पर थोपना चाहिए। महाबीर को हम इसलिए कमजोर नहीं कह सकते कि उन्हें विकास को भाषा का पता नहीं था। वह भाषा थी हो नहीं। वह भाषा नई विकसिन हुई है। आज मे हजार साल बाद जो लोग दर्शन को उपलब्ब होंगे, जो भाषा बोलेंगे उसकी हम करपना भी नहीं कर सकते क्योंकि एक हजार साल में वह सब कुछ बदल जाएगा। इसी बदला हुई भाषा में फिर ज्ञान प्रकट होगा। तब अभिज्यिक के माध्यम बदल जाएँगे। समझ लं कि आज से दो हजार, तीन हजार साल पहले भाषा नहीं थी, उसे सिवाय स्पृत में रखने के कोई अन्य उपाय नहों था। सारा ज्ञान स्मृति में हो संचित होता था। ज्ञान को इस ढंग से बताना पड़ता था कि वह स्मृति में हो जाए। इसलिए जो पुराने ग्रन्थ हैं, वे सब कान्य में हैं क्योंकि कान्य को स्मरण रखा जा सकती है, गुविधा से, गद्य को नहीं रखा जा सकता। इसिलए जब कि स्मृति के सिवाय दूसरा छपकरण न या संरक्षित करने का तो सारे ज्ञान को पद्य में ही बोलना पढ़ता था। उसको गद्य में बोलना बेकार था। क्योंकि गद्य में बोला तो उसको याद रखना ही बहुत मुश्किल था। उसको पद्य में बोलने से स्मरण रखने में सुविधा हो जाती थी। आप एक किवता स्मरण रख सकते हैं सरलता से बजाय एक निबन्ध के क्योंकि उसमें एक तुकबन्दी है जो कि आपको गाने की सुविधा देती है। वह स्मृति में जल्दी बैठ जाती है। इसलिए पुराने ग्रन्थ पद्य में हैं। गद्य बिल्कुल नई खोज है। जब लिखा जाने लगा तब पद्य की जरूरत न रही। तुकबन्दी जोड़ने में जो नहीं कहना वह भी मिलाना पड़ता था। सीधा गद्य में लिखा जा सकता है तो फिर नए शब्द आए। इसलिए नई भाषाएँ काव्यात्मक नहीं हैं। पुरानी भाषाएँ ही काव्यात्मक हैं जैसे संस्कृत। आजकल की भाषा वैज्ञानिक है। आप किवता भी बोलो तो गणित का सवाल मालूम पड़े। सारा फर्क पड़ता चला जाता है। जो उपकरण उपलब्ध होंगे उनमें ज्ञान प्रकट हो जाएगा। नई किवता बिल्कुल गद्य है क्योंकि उसे पद्य होने की जरूरत नहीं। पुराना गद्य भी पद्य है। नया पद्य भी गद्य है। और यह सब बदलते चले जाते हैं रोज-रोज।

जो ज्ञान बनेगा, वह दर्शन से उतरेगा नीचे। दूसरी सीढ़ी पर खड़ा होगा और जो उस युग की ज्ञान-व्यवस्था है, उसका अंग होगा तभी वह सार्थक होगा। फिर वह नीचे उतरेगा तभी चिरत्र बनेगा। तो हमारे समाज का जो भीतरी सम्बन्ध है, वह उस पर निर्भर करेगा। आएगा दर्शन से, उतरेगा चिरत्र तक। चिरत्र सब से ज्यादा अशुद्ध रूप होगा क्योंकि उसमें दूसरे सब आ गए। ज्ञान और कम अशुद्ध होगा। दर्शन पूर्ण शुद्ध होगा। और दर्शन की उपलब्धि के रास्ते अलग होंगे। चरित्र उसकी उपलब्धि का रास्ता नहीं हैं।

प्रश्न : महावीर की नग्नता चरित्र का श्रंग था, या वर्शन का ?

उत्तर : बहुत सी बातें हैं। असल में महाबीर को, जैसा मैंने कल रात को कहा, बहुत सी बातें करनी पड़ रही हैं जो हमारे स्थाल में नहीं हैं। वह स्थाल में आ जाएँ तो हमें पता चल जाएगा कि वह किस बात का अंग था। महाबीर की नग्नता उनके ज्ञान का अंग है, चरित्र का नहीं। ज्ञान का अंग इसलिए है कि अगर किसी को विस्तीणं ब्रह्मान्ड से, मूक अगत् से सम्बन्धित होना है तो सम्त्र एक बाधा है। जितने वस्त्र पैदा होते जा रहे हैं, उतनी ज्यादा बाधाएँ हैं। नवीनतम वस्त्र चारों तरफ के बातावरण से आपके शरीर को वोड़ देते हैं। उनमें से बहुत कम भीतर जाता है, बहुत कम बाहर आता है। अस्त्र-अस्त्रम

बस्त अलग-असग तरह से काम करता है। सूती वस्त्र अलग तरह से तोड़ता है, रेचमी वस्त्र अलग तरह से तोड़ता है, ऊनी वस्त्र अलग तरह से तोड़ता है। जिनमें प्लास्टिक मिला हुआ है या काँच मिला हुआ है, वे वस्त्र और तरह से तोड़ते हैं। जिस व्यक्ति को ब्रह्माण्ड से संयुक्त होना है, उसके लिए किसी तरह के मी वस्त्र बाधा बन जाएँगे। महावोर को नग्नता उनके झान का हिस्सा है, चित्र का हिस्सा नहीं है। उनको यह साफ समझ में पड़ रहा है कि उन्हों जो कुछ अभिव्यक्त करना है वह ब्रह्माण्ड से एक होकर ही किया जा सकता है।

जैसे हम जानते हैं कि कितनी छोटी-छोटी चीजों से फर्क पड़ता है। आप एक रेडियो लगाए हुए हैं। सब दरवाजे बन्द कर दें, हवा बिस्कुल न आए, एयर कण्डीशन कमरा हो तो आपका रेडियो बहुत मृश्किल से पकड़ने लगेगा क्योंकि जो लहरें आ रही हैं उन पर बाधा पड़ रही है। एयर कण्डीशन कमरे में उसको काम करना मृश्किल हो जाएगा क्योंकि हवा बाहर से नहीं आ रही है, सब बन्द है। सम्पर्क बाहर की तरंगों से टूट गया है। जितने खुले में आप रख रहे हैं उतना उसका सम्पर्क बन रहा है। या तो उसे खुले में रखें या एक एरियल बाहर खुले में लगाएँ ताकि एरियल पकड़े और भीतर तक खबर पहुँचा दे। समझ लो कि हमें कोई ज्ञान न हो रेडियो शास्त्र का तो हम कहेंगे कि यह क्या बात है? रेडियो को बाहर रखने की क्या जरूरत है, एरियल को बाहर छटकाने की क्या जरूरत है? अपने घर में रखो, अपने घर में अन्वर एरियल लगा लो, सब तरफ द्वार दरवाजे बन्द कर लो।

मनुष्य के शरीर से प्रतिक्षण कम्पन बाहर जा रहे हैं और प्रतिक्षण कम्पन भीतर आ रहे हैं। महावीर नग्न होकर एक तरह का तादात्म्य साथ रहे हैं उस सारे जगन् से जहाँ वस्त्र भी बाबा बन सकता है। वस्त्र बाधा बनता है और प्रत्येक वस्त्र अलग तरह की बाधा और सुविधा देता है। जैसे रेक्षमी वस्त्र हैं। वब आपको यह जानकर हैरानी होगी कि यह जो रेशमी बस्त्र है, बह बस्दी आपके शरीर में कामबासना को पहुँचाता है बजाय सूती वस्त्र के। रेक्षमी वस्त्र पहने हुए स्त्री ज्यादा काम को उत्तेजित करेगी। उसी स्त्री को सूती या खादी पहना दो तो वह काम को कम उत्तेजित करेगी। रेशमी बस्त्र उसके शरीर से और शरीर के बारों तरफ से जो कामबासना की सहरें चल रही हैं, उनको बस्दी से बस्दी पकड़ रहा है। यह स्त्रियों को बहुत पहले बमझ में जा गया है कि रेशमी वस्त्र किस तरह उपयोगी है।

कनी वस्त्र बहुब अद्भुत हैं। आप देखते हैं कि सूफी फकीर कन का वस्त्र ही पहनते हैं। सूफ का मतलब कन होता है। जो कन के कपड़े पहनते हैं उन्हें सूफी कहते हैं। गरमी में भी, सर्दी में भी लपेटे हैं कम्बल को क्योंकि कनी वस्त्र सब तरह की लहरों से संरक्षित करता है। वह ठंड में उपयोगी होता है। वह नरम नहीं है। वह सिर्फ आपके शरीर की गर्मी को बाहर नहीं जाने देता। कमी वस्त्र में गर्मी जैसी कोई चीज नहीं है। सिर्फ आपका शरीर जो गर्मी को प्रवाहित करता है प्रतिपल, वह उसको बाहर नहीं निकलने देता। गर्मी उसके बाहर नहीं हो पाती, वह भीतर ही इक जाती है। बस वह भीतर की हुई गर्मी कनी वस्त्र को गर्म बना देती है। कनी वस्त्र में गर्म होने जैसा कुछ भी नहीं है। सिर्फ आपके ही शरीर को गर्मी को बाहर नहीं होने देता और रोक देता है। सूफी सैकड़ों वर्षों से कनी वस्त्र का उपयोग कर रहे हैं। अनुभव यह है कि न केवल गर्मी को बल्क और तरह के सूक्ष्म अनुभवों को भी कनी वस्त्र रोकने में सहयोगी होता है। जिन लोगों को किसी गुद्ध (एसोटेरिक) विज्ञान में काम करना हो उनके लिए कनी वस्त्र बहुत उपयोगी है। वह कुछ चीजों को बिल्कुल जीतर रोक सकता है, जिनको वह प्रकट न करना चाहे।

महाबीर की नग्नता उनके ज्ञान का हिस्सा है, चरित्र का नहीं। लेकिन जो लोग चरित्र का हिस्सा समझकर नग्न खड़े हो जाते हैं, वे बिल्कुल पागल हैं। वेतो कुछ लहरें हैं जिसे पहुँचाना चाहते हैं सारे लोक में। वह नग्न स्थिति में ही पहुँचाई जा सकती है। अगर शरीर में उनकी तरंगें पैदा होती हैं तो नग्न स्थिति में पूरी की पूरी हवाएँ उन लहरों को लेकर यात्रा कर जाती हैं। कपड़ों में वे लहरें भीतर रह जाती हैं। उन्नी वस्त्रों में बिल्कुल भीतर रह जाती हैं। सूकी यह सब जानकर कह रहे हैं; महावीर भी जानकर नग्न खड़े हुए हैं। लेकिन उस युग की चरित्र-व्यवस्था नग्न खड़े होने की सुविधा देती थी। हर युन में महाबीर नग्न सड़े नहीं हो सकते क्योंकि जिस काम के लिए सड़े हो रहे हैं अपर उस काम में बाघा पड़ जाए नग्न खड़े होने से तो नग्न होना व्यर्थ हो जाएगा। जैसे आज अगर न्यूयार्क में पैदा हों तो वे नग्न साई नहीं हो सकते। बम्बई में भी नग्न खड़े होना मुक्किल है। नग्न आदमी को सड़क पर निकलने के लिए गवर्नर की अनुमति चाहिए। या फिर उसके मक्त उसको घेर कर घलें। वह बीच में रहे। चारों तरफ भक्त घेरे रहें ताकि जिनको नान नहीं देखना, वे न देख पाएं। न्यूथार्क में नग्न व्यक्ति बिल्कुल पकड़ लिया जाएगा, बंद कर दिया जाएगा । काम की बात अलग रही, काम में बावा पड़ जाएगी ।

तो कुछ और रास्ते खोजने पड़ेंगे। नई परिस्थिति में नए रास्ते खोजने पड़ेंगे। पुराने रास्ते काम नहीं देंगे।

उस वक्त हिन्दुस्तान में नग्नता बड़ी सरल बात थी। एक तो ऐसे ही आम आदमी अर्द्धनग्न था, एक लंगोटी लगाए हुए था। नग्नता में कुछ बहुत ज्यादा नहीं छोड़ना पड़ता था जैसा हम सोचते हैं अबसर। वह तो राजपुत्र थे इसलिए सब कपड़े थे। बाकी आदमी के पास कपड़े कहाँ थे? एक लंगोटी बहुत थी। आम आदमी मी लंगोटी उतार कर स्नान कर लेता था। नग्नता बड़ी सरल, एकदम सहज बात थी। उसमें कुछ असहज जैसा नहीं था कि कोई बात नई हो रही है। हिस्सा तो ज्ञान का था, परिस्थित मौका बेती थी। और ज्ञानवाच् आदमी वह है, जो ठीक परिस्थित के मौके का पूरा से पूरा, ज्यादा से ख्यादा उपयोग कर सके। वही ज्ञानवाच् है, नहीं तो नासमझ है। यानी सिर्फ नंबे की जिह कर ले और सब काम में रुकावट पड़ जाए, कोई मतलब नहीं है उसका। काम के लिए कोई और रास्ते खोजने पहेंगे।

प्रश्न : कल आपने कहा था कि महाबीर पिछले जन्म में सिंह ये और उन्हें पिछले जन्म में अनुमूति हुई । तो क्या प्राश्मिमात्र को उस अवस्था की अनुमूति हो सकती है ? या उनको अनुमूति उनके मनुष्य जन्म में हुई ?

' उत्तर : हाँ, मैंने 'पिछले जन्म' जो कहा, सीधे उसका यह मतलब नहीं कि उसके पहले जन्म में । अनुभूति होना बहुत मुश्कल है दूसरे प्राणिजनत् में । हो सकता है किन्तु बहुत किठन है । किठन तो मनुष्य योनि में भी है; सम्भव तो दूसरी योनि में भी है । लेकिन अत्यधिक किठन है, असम्भव के करीब है । मनुष्य योनि में असम्भव के करीब है । कभी हो किसी को हो पाती है । पिछले जन्मों से मेरा मतलब अतीत जन्मों से है । महावीर को सत्य का जो अनुभव हुआ है वह तो मनुष्य जन्म में ही हुआ होगा । लेकिन सम्भावना का निपेष नहीं है । आज तक ऐसा जात भी नहीं है कि कोई पशु योनि में मुक्त हुआ हो । लेकिन निषेध फिर भी नहीं है । यानी यह कभी हो सकता है । और यह तब हो सकेमा जब मनुष्य योनि बहुत विकसित हो जाए—इतनी ज्यादा कि मनुष्य योनि में मुक्ति बिल्कुल सरल हो जाए । तब सम्भव है कि जो अभी स्थित मनुष्य योनि की है, वह पिछली निम्न योनियों की हो जाए । मेरा मतलब है कि जभी मनुष्य योनि की है, वह पिछली निम्न योनियों की हो जाए । मेरा मतलब है कि जभी मनुष्य योनि की है, वह पिछली निम्न योनियों की हो जाए । मेरा मतलब है कि जभी मनुष्य योनि की है, वह पिछली निम्न योनियों की हो जाए । मेरा मतलब है कि जभी मनुष्य योनि की है, वह पिछली निम्न योनियों की हो जाए । सेरा मतलब है कि जभी मनुष्य योनि में ही असम्भव की स्थित है । कभी करोड़ वो करोड़, अरब वो अरब, आविमयों में एक आवमी उस स्थित को उपलब्ध होता है । कभी ऐसा वक्त आवकता है, और आना चाहिए विकास के बौर में जबकि मनुष्य

है। आप वो सीमित हैं। अगर आप सागर के तट पर भी जाएँगे तो भी चुल्लू भर पानी भर सकते हैं। लेकिन जो नदी सागर में खो गई है उसका पता कगाना मुक्लिल है कि वह कहां खो गई है। गंगा गिर गई है सागर में। लेकिन गंगा का कण-कण मौजूद है सागर में। वह खो गई है सागर में, मिट नहीं गई। जो या वह तो अब भी है। सीमा की जगह असीम हो गया है। ऐसी कुछ विधि है कि सागर के तट पर जब आप खड़े होकर गंगा को पुकारे तो वे अगु जो अनन्त सागर में खो गए हैं उस तट पर इकट्टे हो जाएँगे। आप चुल्लू भर गंगा ले सकते हैं सागर से। मैं उदाहरण के लिए कह रहा हूं। यह पुकार है आपकी अणुओं को क्योंकि अणु कहीं खो नहीं गया है। वह सब सागर में मौजूद है। क्या कठिवाई है कि पुकार पर वे अणु आपके पास चले न आएँ और गंगा का चुल्लू भर पानी आपको सागर से मिल जाए। कठिवाई नहीं है। इसी तरह चेतना के महासागर में महावीर जैसा व्यक्ति खो गया है। क्लिन खोने के पहले ऐसा प्रत्येक व्यक्ति कुछ ऐसे संकेत छोड़ जाता है जो कभी भी उस अनन्त के किनारे खड़े होकर पुकारे जाएँ तो उसके अणु आपको उत्तर देने के लिए समर्थ हो जाएँगे। इस सबकी पूरी-पूरी अपनी टेकनीक है।

जैसे आपने कभी रास्ते पर देखा होगा कि एक आदमी खेल दिखा रहा है। क लड़के की छाती पर ताबीज रख दिया है, लड़का बेहोश हो गया है और वह पृष्ठता है कि अब आपकी घड़ी में कितना बजा है? लड़का बताता है। बह आपके नोट का नम्बर बताता है, वह आपका नाम बताता है, और फिर वह मदारी ताबीज बेचना शुरू कर देता है कि यह छः-छः आने के ताबीज हैं। भौर ताबीज की यह शक्ति है जो आप देख रहे हैं अपनी आँखों के सामने। आपको भी लगता है कि ताबीज की बड़ी भारी शक्ति है। छः आने देकर आप त्ताबीज खरीद लेते हैं। घर आते हैं। आप कुछ भी करिए, ताबीज से कुछ भी नहीं होगा। क्योंकि ताबीज की शक्ति हो न थी। मामला बिल्हल दूसरा था। उस छड़के को बेहोश करके बहुत गहरी बेहोशी में कहा गया है कि जब भी यह ताबीज तेरी छाती पर रखेंगे तू बेहोश हो जाएगा। इसको कहते हैं पोस्ट हिपनाटिक सजेशन । अभी बेहोश है वह । अभी उसको कह रहे हैं : यह ताबीज पहचान ले ठीक से । औल खोल ! वह बेहोश है । इतनी चौड़ाई का यह लाल रंग का ताबीज जब भी तेरी छाती पर हम रखेंगे तू तस्काल बेहोश हो जाएगा। ऐसा महीनों उसको बेहोश किया जाता है और वह ताबीज बता कर उसके मन में यह सुप्ताव बैठाया जाता है।

वह ताबीज संकेत हो गया। जैसे ही उसकी छाती पर रखा कि वह बेहोश हो गया। अब उसको सबके सामने बेहोश नहीं करना पड़ता, नहीं तो बेहोश करने में बक्त लगता है। बेहोश करने की शिक्षा पहले दे दो है। और ताबीज से एसोसिएशन जोड़ दिया है उसका। अब ताबीज जब भी छाती पर रखेंने, नह बेहोश हो जाएगा। बेहोश होने से ही वह फैल गया सब में। अब वह वहीं से पढ़ सकता है आपके खीसे के नोट के नम्बर। क्योंकि चेतना बहुत फैली हुई है नीचे। इघर छोटे से चेहरे से दिखाई पड़ रही है, उघर पीछे फैलती चली गई है। अगर यहाँ से बेहोश कर दी जाय तो वह वहाँ पूरे से सम्बन्ध जोड़ लेगी। जैसा इस बेहोश के साथ ताबीज का सम्बन्ध जोड़ा गया है, ऐसा प्रत्येक शिक्षक जो पीछे भी उपयोगी होना चाहता है और जो उसके पीछे भी उसका सहयोग, मार्ग-दर्शन चाहेंगे वह उनके लिए ध्यवस्थित सूत्र छोड़ बाता है कि इन सूत्रों का प्रयोग करने से मैं पुन: उपस्थित हो जाऊँगा।

दक्षिण में एक योगी था— बह्मयोगी। अभी कुछ वर्ष पहले बंटन उससे आकर मिला। तो उसने अपना एक फोटो दिया बंटन को। उसने कहा : मैं आपको गृष्ठ बना लेता हूँ लेकिन मैं तो लंदन चला जाऊँगा। उसने कहा इससे क्या फर्क पड़ता है। लंदन कोई बहुत दूर तो नहीं। तुम यह फोटो ले जाओ। तुम इस मौति इस आसन में बैठकर, इस तरह इस फोटो को रखकर एक-दो मिनट एकाग्र होकर फोटो को देखना। और तुम्हें जो प्रक्ष्म पूछना हो, पूछना। उत्तर तुम्हें आ जाएगा। बंटन बहुत हैरान हुआ कि यह कैसे होगा लेकिन बहु सारी व्यवस्था की जा सकती है। उसने कुछ प्रश्न पूछे। उत्तर एकदम आ गया उसी व्यवस्था की जा सकती है। उसने कुछ प्रश्न पूछे। उत्तर एकदम आ गया उसी व्यवस्था की जा सकती है। जसने बहु सब लिख रखा जब भी उसने जो जो पूछा। पीछे आकर उसने बहुयोगी को पूछा कि मेंने एक दफा यह पूछा था, आपने क्या कहा था। तो जो उसने लिखा था उसने बताया कि 'मैंने' यह कह दिया था। अब यह ऐसा उपाय है जिससे काल और क्षेत्र मिट बाते हैं, और सम्बन्ध हो जाता है।

जो लोग बिल्कुल स्तो गए हैं अनन्त में, वे ही पीछे उपाय छोड़ जाते हैं। सभी नहीं छोड़ जाते। वह उनकी मर्जी पर निर्भर है कि वे छोड़ें या न छोड़ें। कोई शिश्वक कुछ भी नहीं छोड़ जाते, कोई शिक्षक, कुछ छोड़ जाते हैं। महावीर निश्चित छोड़ गए हैं कि इस उपाय से सम्बन्ध स्वापित हो सकेगा। महावीर का कोई व्यक्तिश्व नहीं बनता लेकिन उस अनन्त से उत्तर आ जाता है। इसलिए मैंने कहा कि महाबीर से अभी भी सम्बन्ध स्वापित हो सकता है। कुछ शिक्षकों से सम्बन्ध स्थापित होना असम्भव है जैसे जरणुस्त्र । उससे कोई सम्बन्ध स्थापित नहीं हो सकता क्योंकि उसने कोई उपाय नहीं छोड़ा है । उसकी अपनी समझ है । वह कहता है कि पुराने शिक्षक की क्यों फिक्र करनी । नए शिक्षक आते रहेंगे, तुम उनसे सम्बन्ध बनाना । जरणुस्त्र से क्या लेना-देना । उसकी अपनी समझ है, वह यह कि क्या फिक्र बुम्हें, में ही काम पड़ सकता हूँ, मेरा उपयोग किया जा सकता है ।

यह अपनी समझ की बात है। सम्बन्ध बिल्कुल स्थापित किए जा सकते हैं लेकिन जो शिक्षक उपाय छोड़ गया हो उसी से।

प्रश्न : महावीर के बाद किसी को इस सांकेतिक भाषा ( कोड वर्ड ) का यता है ?

उत्तर: हाँ, पता है लेकिन यह पता नहीं कि यह काहे के लिए है और इसकी क्या विधि है। यानी जैसे मैं आपको लिखकर दे जाऊँ, कुछ दिन तक उसका उपयोग होता रहे, शास्त्र न लिखे जाएँ। मगर जब उपयोग छूट जाएगा या कुछ लोग खो जाएँगे जो जानते ये तब झगड़े चलेंगे। झगड़े तो पीछे चलते ही हैं क्योंकि फिर पूछना मुश्किल हो जाता है।

प्रश्न : आज महावीर से सम्पर्क बनाने वाला कोई नहीं है ?

उत्तर: नहीं, कोई नहीं है, मगर सम्पर्क आज भी हो सकता है। उनकी परम्परा में कोई नहीं है लेकिन और लोगों ने सम्पर्क स्थापित किए हैं महावीर से। कुछ लोग निरन्तर श्रम कर रहे हैं। उलावटस्की ने करीब-करीब सभी शिक्षकों से सम्बन्ध स्थापित करने की कोशिश की है। उनमें महावीर भी एक शिक्षक हैं।

बलावटस्की एक रूसी महिला है। थियोसॉफिकल सोसाइटी की जन्मदात्री है। और उसके साथ अल्काट ने भी सम्बन्ध स्थापित किए हैं, एनी बीसेंट ने भी। ये सब मर चुके हैं। थियोसॉफी में बाज कोई ऐसा नहीं रहा है। वह स्रोत सूख गया है। लेकिन थियोसॉफिस्टों ने हजारों साल बड़ी मेहनत की और जो बड़े से बड़ा काम किया वह यह कि सारे पुराने शिक्षकों से सम्बन्ध स्थापित किया, ऐसे शिक्षकों से भी जिनकी कोई किताब भी नहीं बची थी।

प्रत्येक शिक्षकों से सम्बन्ध स्थापित करने की असग-असग विधियाँ हैं। कुछ से सम्बन्ध स्थापित नहीं हो सकता है। या तो विधि ठीक नहीं है या करने

बाला ठीक नहीं कर पा रहा है। मैं चाहता है कि इधर कुछ लोग उत्सुक हों तो बराबर इस विधि पर काम करवाया जाए। इसमें कोई कठिनाई नहीं है।

प्रश्न : महावीर के सम्बन्ध में आप जो कुछ कह रहे हैं वह बहुत पुश्किल और रहत्यवादी बनता चला जा रहा है। ऐसा जो सामान्य व्यक्ति की समझ में आ जाए और करने लायक भी हो महावीर का वह सन्देश कहें। क्योंकि यह जो आप कह रहे हैं बहुत ही बोड़े लोगों के वल्ले पड़ने वाली बात है।

उत्तर : बात ही ऐसी है। असल में जिन्हें भी करना है, उन्हें असाधारण होने की तैयारी दिखानी पड़ती है। कोई सत्य साधारण होने को कभी तैयार नहीं है। व्यक्तियों को ही असाधारण होकर उसे झेलना पड़ता है और सत्य को साधारण किया तो असत्य से भी बदतर हो जाता है। यानी सत्य उतर कर तुम्हारे मकान के पास नहीं आएगा। तुम्हें ही जाकर सत्य की चोटी तक पहुँचना होगा और सत्य अगर आ गया तुम्हारे मकान तक तो बाजार में विकने वाला हो जाएगा। उसका कोई मूल्य नहों रहेगा।



महाबीर ने जो जाना उसे जीवन के मिन्न-मिन्न तलों तक पहुँचाने की अथक चेष्टा की है। कल हम सोचते थे कि मनुष्य के नीचे जो मूक जगत् है उस तक महावीर ने कैसे संवाद किया ? कैसे वह प्रतिष्वनित किया जो उन्हें अनुभव हुआ ? दो बात छूट गई थीं वह विचार कर लेनी चाहिए। एक तो मनुष्य से ऊपर के लोक की है। उन लोगों तक महावीर ने कैसे बात पहुँचाई और मनुष्य तक पहुँचाने के उन्होंने क्या-क्या उपाय खोजे। वेक्लोक तक बात पहुँचानी सर्वाधिक सरल है। मगर देव जैसी कोई चीज की स्वीकृति हमें बहुत कठिन मालूम पड़ती है। जो हमें दिखाई पड़ता है हमारे लिए वही सत्य है। जो नहीं दिखाई पड़ता है, वह असत्य हो जाता है। और देव उस अस्तित्व का नाम है जो हमें साधारणतः दिखाई नहीं पड़ता लेकिन थोड़ा-सा भी श्रम किया जाए तो उस लोक के अस्तित्व को भी देखा जा सकता है। उससे सम्बद्ध भी हुआ जा सकता है। साधारणतः यह स्थाल है कि देव कहीं और, प्रेत कहीं और, हम कहीं और जगह पर रहते हैं। यह बात एकदम हो गलत है। जहाँ हम रह रहे हैं, ठीक वहीं देव भी हैं और प्रेत भी हैं।

प्रेत वे बात्माएँ हैं जो इतनी निक्षष्ट हैं कि मनुष्य होने की सामर्थ्य उन्होंने खो दो है और नीचे उतरने का कोई उपाय नहीं रहा है। वे एक किठनाई में हैं। ऐसी आत्माएँ प्रतीक्षा करेंगी जब तक उन्हें योग्य देह उपलब्ध न हो जाए या उनके जीवन में परिवर्त्तन हो जाए, रूपान्तरण हो जाए और वे जन्म ग्रहण कर सकें। देव वे आत्माएँ हैं जो मनुष्य से कपर उठ गई हैं लेकिन उनमें मोख को उपलब्ध करने की सामर्थ्य नहीं है। यह प्रतीक्षामय जीवन है। यह कहीं दूर दूसरी जगह नहीं, किसी चौद पर नहीं, ठोक हमारे साथ है। और हमें

कठिनाई होती है कि अगर हमारे साथ है तो हमें स्पर्ध करना चाहिए, हमें दिखाई पड़ना चाहिए। कभी कभी हमें स्पर्श भी करती हैं और कभी-कभी किन्हीं छाहों में दिखाई भी पड़ती हैं। साधारणतः नहीं। क्योंकि हमारे होने के ढंग और उनके होने के ढंग में बुनियादी भेद है। इसलिए दोनों एक ही जगह मौजूद होकर भी, एक दूसरे को काटने, एक-दूसरे की जगह घेरने का काम नहीं करतीं। जैसे इस कमरे में दिए जल रहे हैं। और दियों के प्रकाश से कमरा भरा हुआ है; मैं आऊँ और एक सुगन्धित इत्र यहाँ छिड़क दूँ तो कोई मुझसे कहे कि कमरा प्रकाश से बिल्कुल भरा हुआ है, इत्र के लिए जगह नहीं है। इत्र पुरे कमरे में फैल कर सुगन्ध भर दे अपनी। प्रकाश भी भरा था कमरे में, स्गन्य भी भर गई कमरे में। न स्गन्य प्रकाश को छ्ती है, न प्रकाश स्गन्य को ख़ता है। न एक-दूसरे को बाघा पड़ती है इससे कि कमरा पहले से भरा है। उन दोनों का अलग अस्तित्व है। प्रकाश का अपना अस्तित्व है, सुगन्य का अपना अस्तित्व है। दोनों एक दूसरे को न काटते, न छूते। दोनों समानान्तर चलते हैं। फिर कोई तीसरा व्यक्ति आए और वीगा बजाकर गीत गाने लगे बौर हम उससे कहें कि कमरा बिल्कुल भरा हुआ है, वीणा बज नहीं सकेगी। प्रकाश पूरा चेरे हुए है, सुगन्य पूरा घेरे हुए है। अब तुम्हारी व्वनि के लिए जगह कहां है ? लेकिन वह वीणा बजाने लगे और घ्विन भी इस कमरे को भर ले। घ्वनि को जरा भी बाघा नहीं पड़ेगी इससे कि प्रकाश है कमरे में, कि गन्ध है कमरे में । क्योंकि घ्वनि का अपना अस्तित्व है, घ्वनि अपनी स्पेस पैदां करती है अलग, ध्विन का अपना आकाश है, गन्ध का अपना आकाश है, प्रकाश का अपना आकाश है। प्रत्येक वस्तु और प्रत्येक अस्तित्व का अपना आकाश है और वे दूसरे को काटते नहीं।

इसलिए जब हमें यह सवाल उठते हैं कि कहाँ रहते हैं देवता, कहाँ जीते हैं प्रेत तो हम सदा ऐसा सोचते हैं कि 'हमसे कहीं दूर।' ऐसी बात ही गलत है। वे ठीक समानान्तर हमारे जी रहे हैं, हमारे साथ। और यह बड़ा उचित ही है कि साधारणतः वे हमें दिखाई नहीं पढ़ते और साधारणतः हम उनके स्पर्श में नहीं आते हैं, नहीं तो जीवन बड़ा कठिन हो जाए। लेकिन किन्हीं घड़ियों में, किन्हीं क्षणों में वे दिखाई भी पड़ सकते हैं; उनका स्पर्श भी हो सकता है: उनसे सम्बन्ध भी हो सकता है: उनसे सम्बन्ध भी हो सकता है: जीवन में निरन्तर उनका सम्बन्ध और सम्पर्क रहा है। जिसे परम्पराएँ समझने में एकदम असमर्थ हैं। वे बातचीत ऐसे ही हो रही है जैसे दो व्यक्तियों के

बीच हो रही है—महाबीर की, इन्द्र की या और देवताओं की । उसमें कहीं की ऐसा नहीं है कि कोई कल्पनालोक में बात हो रही हो । यह बत्यन्त आमने-खामने बात हो रही है। और यह किसी एक के साथ ऐसा नहीं हो रहा है। बुद्ध के साथ भी वैसा हो रहा है, जीसस के साथ भी, मुहम्मद के साथ भी।

ऐसा प्रतीत होता है कि हमारे भीतर कुछ उनसे सम्बन्धित होने का मार्ग है लेकिन प्रमुप्त है। मनुष्य के मस्तिष्क का शायद एक तिहाई माग काम कर रहा है। दो तिहाई भाग बिल्कुल काम नहीं करता। इससे वैज्ञानिक भी चिन्तित हैं। अगर हम एक आदमी की खोपड़ी को काटें तो एक तिहाई हिस्सा केवल सिक्तय हैं। बाकी दो-तिहाई हिस्सा बिल्कुल निष्क्रिय है। शरीर में और सब चीजें सिक्तय हैं। वैज्ञानिकों को यह स्थाल आना शुरू हुआ है कि यह दो तिहाई हिस्सा जीवन के किन्हीं तलों को स्पर्श करता होगा, अगर सिक्रय हो जाए। अब जैसे आपकी आँख देखती हैं क्योंकि आँख से जुड़ा हुआ मस्तिष्क का हिस्सा सिक्रय है। अगर वह हिस्सा निष्क्रय हो जाए, आपकी आँख देखना बन्द कर देगी। वह भी हो सकता है कि आँख बिल्कुल ठीक हो लेकिन मस्तिष्क का वह हिस्सा, जिससे आँख सिक्रय होती है निष्क्रय पड़ा हो तो बिल्कुल ठीक आँख नहीं देख सकेगी।

एक सड़की मेरे पास बाती थी। उस लड़की का किसी से प्रेम था और घर के लोगों ने उस विवाह को इन्कार कर दिया और लड़की को उस युवक को देखने की भी मनाही कर दी। सक्त पाबन्दी लगा दी। उसे घर के भीतर बिल्कुल केंद्र कर दिया। वह लड़की दूसरे दिन अंघी हो गई। सब चिकित्सकों को दिखाया गया। उन्होंने जांच-पड़ताल की और कहा, आंख तो बिल्कुल ठीक है। लेकिन यह भी पक्का है कि उसे दिखाई नहीं पड़ता। वह मित्र मुझे कहे कि बड़ी मुश्किल में हम पड़ गए। पहले तो हमने समझा कि बहु सिर्फ घोखा दे रही है क्वोंकि हमने उस पर क्कावट लगाई थी। लेकिन अब तो डाक्टर भी कहते हैं कि आंख ठीक है लेकिन उसे दिखाई नहीं पड़ रहा। मालसिक संवापन है उसे। इसका मतलब यह है कि मस्तिष्क का वह हिस्सा जो आंख से जुड़कर खांच को दिखाने का काम करता है बंद हो गया है। जैसे ही उस लड़की को कहा कि जिसे वह प्रेम करती है वह उसे अब नहीं देख सकेगी, हो सकता है उसके मस्तिष्क को यह स्थाल आया हो कि अब देखने का कोई अर्थ ही नहीं। जिसे हम प्रेम करते है उसे ही न देख सकें तो अब देखने की भी क्या जरूरत है। और मस्तिष्क का वह हिस्सा बंद हो गया और आंख ने देखना बन्द कर दिया।

बहुत से प्राणी हैं, बहुत सी योनियां हैं, जिनके पास मस्तिष्क का वह हिस्सा है जो देख सकता है लेकिन निष्क्रिय है। तो उन प्राणियों में बांबों पैदा नहीं हो पाई हैं। ऐसे भी प्राणी हैं जिनके पास कान नहीं हैं। हिस्सा है जो सुन सकता है लेकिन निष्क्रिय है। इसिछए कान पैदा नहीं हो पाए। मनुष्य की पांच इन्द्रियों हैं अभी क्योंकि मस्तिष्क के पांच हिस्से सिक्रिय हैं। शेष बहुत बड़ा हिस्सा निष्क्रिय पड़ा हुआ है। अब नैज्ञानिकों को भी ख्याल में आया है कि वह जो शेष हिस्सा निष्क्रिय पड़ा है उसमें से अगर कुछ भी सिक्रिय हो जाए तो नई इन्द्रियों शुरू होंगी। अब जिस आदमी ने कभी प्रकाश देखा ही नहीं है वह कल्पना ही नहीं कर सकता कि प्रकाश कैसा है और जिसने घ्वनि नहीं सुनी वह कल्पना भी नहीं कर सकता की घ्वनि कैसी है? हम समझ लें कि एक गांव हो जिसमें सब बहरे हों तो उस गांव में घ्वनि की चर्चा भी नहीं होगी। और अगर उन बहरों को कोई किताब मिल जाए जिसमें लिखा हो कि घ्वनि होती थी, या कहीं घ्वनि होती है तो वे सब हँसेंगे कि यह कैसी बात है। घ्वनि, यानी क्या? घ्वनि कहां है—किस जगह है? हम कहां घ्वनि को पकड़ें, कहां घ्वनि हमें मिलेगी? उनके सब प्रवन संगत होते हुए भी व्यर्थ होंगे।

हमारे मस्तिष्क के बहुत से हिस्से हैं जो निष्क्रिय हैं। और अगर वे सिक्रिय हो जाएँ तो जीवन और अस्तित्व की अनन्त सम्भावनाओं से हमारे सम्बन्ध जुड़ने क्षरू हो जाएँगे। जैसे कि तीसरी आंक्ष की बात निरन्तर हम सुनते हैं। वह अगर सक्रिय हो जाए, वह हिस्सा जो हमारी दोनों आंखों के बीच का निष्क्रिय पड़ा है सिक्रय हो जाए तो हम कुछ ऐसी बातें देखना शुरू कर देंगे जिनकी हमें करपना ही नहीं है। हवाई जहाज में अगर आप बैठकर इंजन के पास गए हों तो आपने राडार देखा होगा जो सी मील या डेढ सी मील आगे तक के चित्र देता रहता है। इसलिए चालक को हवाई जहाज के भीतर बैठकर बाहर देखने की कोई जरूरत नहीं क्योंकि हवाई जहाज इतनी गति से जा रहा है कि अगर चालक देखा भी छे कि सामने हवाई जहाज है तो भी उसे बचाया नहीं जा सकता टकराने से । क्योंकि जब तक वह बनाएगा तब तक वह टकरा ही जाएगा। गति इतनी तीव है। अब तो उसे डेढ़ सौ-दो सौ मील दूर की ही चीजें विकाई पड़नी चाहिएँ। दो सौ मील पर उसे विकाई पड़े कि बादल हैं तो तभी वह बचा सकता है। और बचाते-बचाते वह दो सौ मील पार कर जाएगा, तभी वह बचा पाएगा, और बादल के आगे, नीचे या ऊपर हो जाएगा। तो राहार है जो दो सी मील दूर से देख रहा है कि उसके दो सी मील आने

वर्षा हो रही है कि बादल जा रहे हैं कि हवाई जहांज है, कि दुरमन है, कि क्या है ? वह सब चित्र का रहा है ।

मनुष्य की जो तीसरी आँख है, वह राडार से भी अद्भुत है। उसमें कोई स्थान और काल का सवाल ही नहीं। वहां दो सौ मील का सवाल नहीं है। वह एक बार सिक्रय हो जाए तो कहीं भी क्या हो रहा है उसके प्रति व्यानस्थ होकर उस होने को तत्काल पकड़ सकती है। आगे क्या होगा, उसकी बहुत सी सम्मावनाएँ भी पकड़ी जा सकती हैं। पीछे क्या हुआ है, ये सम्मावनाएँ भी पकड़ी जा सकती हैं। पीछे क्या हुआ है, ये सम्मावनाएँ भी पकड़ी जा सकती हैं। मस्तिष्क का एक और हिस्सा है जो अगर सिक्रय हो जाए तो हम दूसरे के मन में क्या विचार चल रहे हैं, उनकी झलक पा सकते हैं। और हमारे मन में जो विचार चल रहे हैं अगर हम उन्हें बिना वाणी के दूसरे में डालना चाहें तो वह भी हो सकता है। सवाल है कि मस्तिष्क के हमारे और हिस्से कैसे सिक्रय हो जाएँ? मस्तिष्क का एक हिस्सा है जो सिक्रय होने से देवलोक से जोड़ देता है। उस जुड़ जाने के बाद हम खुद भी मुक्कल में पड़ जाएँगे क्योंकि हम दूसरे को बता नहीं सकते कि यह हो रहा है।

.स्वडनबोर्ग एक अद्भुत व्यक्ति हुआ। बाठ सौ मील दूर एक मकान में आग लग गई है बारह बजे और वह किसी मित्र के घर ठहरा हुआ है। वह एकदम चित्लाया है: पानी लाओ, आग लगी है, भागा और बाल्टी पर पानी लेकर आ गया। मित्रों ने कहा, 'कहाँ आग छगो है।' उसने कहा, 'अरे' बड़ी मूल हो गई। बाल्टी नीचे रख दी। आग तो बहुत दूर लगी है। लेकिन जब मुझे दिखी तो मुझे ऐसा लगा कि यहीं लगी है। वह तो आठ सौ मील दूर लगी है। वह तो वियना में लगी है। फर्ला-फर्ला घर बिल्कुल जला जा रहा है। मित्रों ने कहा कि आठ सी मील दूर का फासला है यहाँ से कैसे तुम्हें दिख सकता है ? उसने कहा : मुझे दिखता है बिल्क्ल जैसे कि यहाँ बाग लगी हो। मुझे दिख रहा है। तीन दिन छग गए खबर लाने में। लेकिन ठीक जिस जगह उसने बताया या वहीं तक आग लगी थी, आगे नहीं लगी थी। उसने देवताओं के सम्बन्ध में बहुत अद्भुत बातें कही हैं। यूरोप में देवलोक के बारे में जानकारी रसने वाला वह पहला आदमी है। उसने एक किताव लिखी: स्वर्ग और नरक । और यह बड़ी अद्भुत किताब है । इसमें उसने आंखों देखे वर्णन दिए हैं। लेकिन उन पर तो भरोसा करने की बात नहीं उठती क्योंकि हमारे लिए वह सब निरर्थक है।

स्विहनबोर्ग की जिन्दगी में और ऐसी घटनाएँ थीं जिनकी वजह से छोगों को मजबूर होना पड़ा कि जो वह कहता है ठीक होगा। यूरोप के एक सम्राट् ने उसे अपने घर बुछाया और कहा: मेरी पत्नी मर गई है। तुम उससे संबंध स्थापित करके मुझे कहो कि वह क्या कहती है? उसने दूसरे दिन आकर खबर दी कि तुम्हारी पत्नी कहती है कि फर्ला-फर्ला अलमारी में ताला पड़ा है। बाबी उसकी खो गई है। वह तुम्हारी पत्नी के वक्त में ही खो गई थी, उसका ताला तोड़ना पड़ेगा। उसमें उसने तुम्हारे नाम एक पत्र लिखकर रखा है और उस पत्र में उसने ये-ये लिखा है। पत्नी को मरे पन्द्रह साल हो गए हैं। वह अलमारी कभी खोली नहीं गई। बड़ा सम्राट् है, बड़ा महल है। चाबी खोजी गई, चाबी नहीं मिल सकी। वह पत्नी के पास ही हुआ करती थी। फिर ताला तोड़ा गया है। निश्चित उसमें एक बंद लिफाफे में रखा हुआ पत्र मिला जो पन्द्रह साल पहले उसकी पत्नी ने लिखा था। उसे खोला गया और वही इबारत जो स्वीडनबोर्ग ने बताई थी उसमें मिली।

ये जो सम्भावनाएँ हैं मस्तिष्क के और तलों के मुक्त हो जाने की, महावीर वे इन पर अथक श्रम किया है अधिव्यक्ति के लिए। अगर देवलोक के साथ अभिव्यक्ति करनी है तो हमारे मस्तिष्क का एक विशेष हिस्सा टूट जाना चाहिए, एक द्वार खुल जाना चाहिए। वह द्वार न खुल जाए तो उस लोक तक श्रम कोई खबर नहीं पहुँचा सकते। जैसे मनुष्य तक खबर पहुँचानी हो तो शब्द का द्वार होना चाहिए, नहीं तो पहुँचाना मुश्किल हो जाएगा। वैसे उस लोक से जी मस्तिष्क के कुछ द्वार खुलने चाहिए। और हमें कठिनाई यह होती है कि जो हमारी ,सीमा है इन्द्रियों की उससे अन्यथा को स्वीकार करना मुश्किल हो जाता है।

एक बादमी पिछले दूसरे महायुद्ध में ट्रेन से गिर पड़ा बीर ट्रेन से गिरने के बाद एक अव्भूत घटना घटी जो पहले कभी नहीं घटी थी जमीन पर । ऐसे बहुत लोगों ने कहा था लेकिन उसका वैज्ञानिक विश्लेषण नहीं हो सका था। गिर जाने से उसके मस्तिष्क का एक हिस्सा; जो निष्क्रिय भाग है, सिक्रय हो गया। और उसे दिन में आकाश में तारे दिखाई पड़ने लगे। तारे जुत होते नहीं, वे तो रहते हैं, लेकिन सूरज के प्रकाश में ढँक जाते हैं। हमारी आँख समर्थ नहीं है उनको देखने में। लेकिन उस आदमी को दिन में तारे दिखाई पड़ने लगे। पहले लोगों ने समझा कि वह पागल हो गया है। लेकिन जो जो उसने सूचनाएँ दीं वे बिल्कुल सही थीं। और जब प्रयोगशासाओं ने सिद्ध कर

दिया कि जहाँ जो बताता है, वहाँ वह है उस वक्त तब फिर बड़ा मुश्किल हो गया। लेकिन वह आदमी घवड़ा गया था और उस आदमी को बड़ी मुक्किल हो गई थी। उस आदमी के सिर का आपरेशन करना पड़ा ताकि उसे दिन में तारे दिखाई पड़ना बंद हो जाएँ।

एक आदमी दूसरे महायुद्ध में चोट खाया, अस्पताल में भर्ती किया गया और उसे ऐसा लगा कि आस-पास कोई रेडियो चला रहा है। उसने सब तरफ देखा कि अस्पताल में कोई रेडियो नहीं चल रहा है लेकिन उसे साफ सुनाई पड़ रहा है। चोट लगने से उसका कान इस भौति हो गया कि वह जिस नगर में था, दस मील आस-पास के किसी भी स्टेशन को उसका कान पकड़ने लगा और बंद करने का कोई उपाय नहीं था। उस आदमी के पागल होने की नौबत आ गई। और जब पकड़ने लगा वह ब्वनियाँ, पहले तो शक हुआ किन्तु जब नसीं और डाक्टरों ने कहा कि तुम पागल तो नहीं हो गए हो, यहाँ तो कोई रेडियो नहीं, यह शान्त भूमि है, यहाँ कोई रेडियो बज ही नहीं सकता, यहाँ कोई बदि आवाज हो तो हमको भी आनी चाहिए। तब उसने कहा कि फलां-फलां गीत की कड़ी आ रही है। वे लोग आगे गए, जाकर सामने के होटल में रेडियो खोला। कड़ियाँ बा रही थीं। फिर उन्होंने ताल-मेल बिठाया। जिस नगर में हई थी यह घटना वह उस नगर के स्टेशन को पकड लेता था। उसके मस्तिष्क का एक हिस्सा सक्रिय हो गया था, जो हमारा सक्रिय नहीं है। तब उसका आपरेशन करना पड़ा। अगर उसका वह हिस्सा सक्रिय रहता तो उसकी जिन्दगी मुश्किल हो जाती। क्योंकि रेडियो को तो हम बंद कर सकते हैं, लेकिन विचार को बंद नहीं कर सकते। वह चलता चला जाएगा।

हमारे मस्तिष्क की सम्भावनाएँ अनन्त है। लेकिन स्वभावतः जितनी सम्भावनाएँ प्रकट हुई हैं उन सबके आगे अंघकार मालूम पड़ता है। वह मालूम पड़ेगा ही। यह जो अभी रूस में एक वैज्ञानिक है फयादेव उसने एक हजार मील दूर तक टेलीपैयिक संदेश भेजकर नए चमत्कार उपस्थित किए हैं। और, इस में यह बात बहुत महत्त्वपूर्ण है क्योंकि रूस इस तरह की बातों पर अनायास विश्वास करने के लिए कतई तैयार नहीं है। फयादेव ने मास्को में बैठकर एक हजार मील के फासले पर तिफिलस नगर के एक व्यक्ति से अपना संबंध स्थापित किया है। उसके मित्र एक बगीचे की झाड़ी में खिपे हुए हैं और वायरलेस से सम्बन्ध है उनका। वह मित्र फयादेव से कहते हैं कि दस नम्बर की बैंच पर एक बादमी आकर बैठा है। तुम उसे मास्को से सुझाब देकर सुला दो। फयादेव

कहता है कि मैं पाँच मिनट में उसे सूला दूँगा। वह पाँच मिनट तक मास्को में बैठकर चित्त को एकाग्न करके एक हुजार मील दूर तिफलिस के फला बगीचे में दस नम्बर की बैंच पर जो आदमी बैठा हुआ है, उसकी तरफ तीव्र प्रवाह से विचार भेजता है। और वह आदमी पाँच मिनट बाद सो जाता है, उसी बैंच पर। लेकिन उसके मित्र कहते हैं कि हो सकता है कि वह यका मौदा हो और अनायास सो गया हो। तुम उसे तीन मिनट के भीतर उठा दो अब वापिस। वह उसे फिर सुझाव भेजता है उठने के। वह आदमी तीन मिनट के भीतर उठ जाता है। मित्र उस आदमी के पास जाते हैं और उससे पछते हैं कि तुम्हें कुछ लगा तो नहीं। उसने कहा सच में बड़ी हैरानी की बात है। कुछ लगा जरूर। पहले मैंने स्थाल नहीं किया। जैसे मैं बैंच पर आकर बैठा, कोई मेरे भीतर जोर से कहने लगाः सो जाओ। और मैं बिल्कुल थका-मौदा नहीं था। मैं किसी की प्रतीचा करने इस बगीचे में आकर बैठा है। कोई आने वाला है, उसकी प्रतीचा कर रहा है। लेकिन इतने जोर से आया सो जाने का स्याल मुझे कि मैं सो गया। और अभी-अभी किसी ने मुझे जोर से कहा: उठो ! उठो ! तीन मिनट के मीतर उठ जाना !' मेरी समझ में कुछ नहीं आया कि क्या बात हो गई है। फिर फयादेव ने बहुत प्रयोग करके बताए और सिद्ध किया कि बिचार की तरंगे सम्प्रेषित होती हैं बिना वाणी के।

सोहन यहाँ बैठी हुई है । उसके घर में मैं पहली या दूसरी दफा मेहमान था। वह रात आकर मेरे बिस्तर के नीचे बिस्तर लगाकर सो गई। और उसने कहा कि मैं तो आपसे कभी कुछ पूछती नहीं। सिर्फ एक सवाल मुझे पूछना है: आपकी मां का नाम क्या है? उससे मैंने कहा कि यह भी कोई पूछने को बात है। तू और बंद कर ले। तुझे जो पहला नाम जा जाए, बोल दे। अगर वह कहती कि इससे कैसे होगा, कैसे पता चलेगा तो फिर में उसे बता देता। क्योंकि वैसा कहने वाला व्यक्ति फिर संवेदनशील नहीं हो सकता। मगर उसने बात मान ली। उसने कुछ नहीं पूछा; आँख बंद कर ली और कहा 'सरस्वती।' मैंने कहा कि वही मेरे मां का नाम है। पर उसे विक्वास न पड़ा। उसने कहा कि में यह कैसे मानूँ? पता नहीं आप किसी भी नाम में 'हां' भर दें। मैंने कहा कि यह तो कोई कठिन बात नहीं है। तू मेरी मां से भी मिल लेना और पता सग जाएगा। यह झुठ कितनी देर खल सकता है?

अब यह कैसे हुआ ? वह जब दो मिनट शान्त होकर लेट गई थी तब मैं मन में 'सरस्वती, सरस्वती' दोहराता रहा। चूँकि वह उत्सुक थी जानने की, **प्रवचन-६** २८५

इसलिए उसके विचार शान्त हो गए वे और शब्द उसके मन में प्रतिब्बनित हो गए। उसने कहा 'सरस्वती।' मगर उसको पता नहीं कि यह कैसे आया। बोड़े से इसको प्रयोग करके देखिए।

आप रास्ते पर जा रहे हैं और सामने एक बादमी जा रहा है। बाप दोनों आंखों की पलके बन्द करके उसकी गर्दन पर देखते रहना थोड़ी देर, पीछे चलते रहना चुपचाप और देखते रहना। और फिर मन में जोर से कहना कि पीछे लौटकर देखो। सौ में निन्यानवे बादमी लौटकर पीछे देखेगा कि क्या बात है? और उसे पता भी नहीं चलेगा कि उसने पीछे लौटकर क्यों देखा? ठीक उसकी गर्दन पर अगर आपकी आंखें केन्द्रित हों तब कोई भी विचार एकदम से सम्प्रेषित हो जाता है उसके प्रति। लेकिन होना चाहिए आपके पास तीव्रता से सम्प्रेषण करने की क्षमता यानी अगर आप साथ में ऐसा कहें कि 'पता नहीं कि लौटकर देखेगा कि नहीं देखेगा' तो सब गड़बड़ हो जाएगा। क्योंकि साथ-साथ आपका सन्देह भी सम्प्रेषित हो जाएगा और वह भी आदमी को पहुँच जाएगा और किर वे दोनों कट जाएँगे। वह आदमी सीधा चला जाएगा, लौटकर पीछे नहीं देखेगा।

• हमारे मस्तिष्क की सम्मावनाओं का हमें ठीक-ठीक बोध नहीं है। देवलोक से सम्बन्धित होने के लिए मस्तिष्क का एक विशेष हिस्सा है जो सिक्तय होना जरूरी है। सिक्तय होने से हम दूसरी दुनिया में प्रवेश कर गए। जैसे रात हम सपने में प्रवेश कर जाते हैं, सुबह जागकर फिर एक नई दुनिया शुरू हो जाती हैं, ठीक वैसे ही हम एक नई दुनिया में प्रवेश कर जाते हैं। यह प्रवेश उतना तथ्य ही है जैसे कि आपने रेडियो खोला जो व्वनियां चल रही थीं वे पकड़ाई जानी शुरू हो गईं। कोई ऐसा नहीं है कि रेडियो खोलने के वक्त व्वनियां आनी शुरू हो जाती हैं। ध्वनियां इस कमरे में पहले से ही दौड़ रही हैं, सिर्फ खोलने पर पकड़ी जाती हैं। देवता प्रतिखण उपस्थित हैं ही, केवल आपके मस्तिष्क की एक व्यवस्था खुल जाने पर वे पकड़े जाते हैं, देखे जाते हैं। यह निर्भर करता है कि मस्तिष्क का वह हिस्सा कैसे टूट जाए? उसके लिए दो-तीन बातें ख्याल में रखनी चाहिएं।

एक बात कि अगर कोई व्यक्ति समग्र चेतना से, सारे शरीर को छोड़कर सिर्फ दोनों आंखों के बीच में आज्ञाचक पर ध्यान को स्थिर करता रहे तो वहाँ हमारा ध्यान स्थिर होता है, वहीं सोए हुए केन्द्र तत्काल सक्रिव हो जाते हैं। क्यान सिक्रयता का सूत्र है। शारीर में किन्हीं भी केन्द्रों पर व्यान जाने से वे केन्द्र सिक्रय हो जाते हैं। जैसे एक हो स्थाल हमें है सैक्स के सेन्टर का, जिसका कोगों को अनुभव है। कभी आपने स्थाल किया कि जैसे ही आपका व्यान सैक्स की तरफ जाएगा, सैक्स केन्द्र तत्काल सिक्रय हो जाएगा। जागते में ही नहीं, सोते में भी, स्वप्न में भी अगर सैक्स को तरफ स्थाल गया तो सैक्स केन्द्र फौरन सिक्रय हो जाएगा। सिर्फ प्यान जाने से ही, सिर्फ जरा सी कल्पना उठने से ही सैक्स, वासना का केन्द्र सिक्रय हो जाएगा।

एक केन्द्र का हमें सामान्य स्थाल है, इसलिए मैं उदाहरण के लिए कहता है। दूसरे केन्द्र का हमें सामान्यतः बोघ नहीं है। फिर भी एक-दो केन्द्रों का थोड़ा-थोड़ा हमें बोध है। ऐसा कोई आदमी नहीं मिलेगा जो प्रेम की बात करते वक्त सिर पर हाथ रखे, मगर इदय पर हाथ रखने वाला आदमी मिलेगा। स्त्रियां जब प्रेम की बात करेंगी तब उनका हाथ हृदय पर चला जाएगा। बह एक केन्द्र है जो प्रेम का ध्यान आते ही सक्तिय हो जाता है। लेकिन जैसे कोई चिन्तित है और विचार में सिक्य है तब उसका हाथ सिर पर जा सकता है, माथे पर जा सकता है। क्योंकि चिन्तित व्यक्ति को जहाँ विचार सक्रिय होता है उसी केन्द्र के आस-पास बोघ हो जाएगा। आज्ञाचक्र वह जगह है जिसे दूसरे लोग 'तीसरी आँख' ( चर्ड आई ) कहते हैं। अगर सारा घ्यान वहाँ केन्द्रित हो जाए तब करीब-करीब भीतर एक आंख के बराबर का एक टुकड़ा बिल्कुल खुल जाता है। कोई ऊपर से खोजने जाएगा तो उसे पता नहीं चलेगा लेकिन भीतर अगर ध्यान केन्द्रित हो तो ध्यान में व्यक्ति को निरन्तर पता चलेगा कि कोई चीज वहां टूट रही है, कोई छेद वहां हो रहा है। और जिस दिन उसे नगता है कि छेद हो गया उसी दिन उसे वे चीजें. जिन्हें हम देव कहें. प्रेत कहें. जनसे उसके सीघे सम्बन्ध स्थापित हो जाते हैं, जो हमारे सम्बन्ध नहीं हैं।

तो महावीर का बहुत समय जिसको हम साधनाकाल कह रहे हैं अभि-व्यक्ति के माध्यम खोजने का, इस तरह के केन्द्रों को सिक्रय करने और तोड़ने के लिए व्यतीत हुआ। इस तरह के केन्द्रों को तोड़ने में जितना ज्यादा ध्यान बिना बाघा के दिया जा सके उतना उपयोगो है। क्योंकि मामला वहाँ ऐसा है कि अगर आप पाँच चोटें करके छोड़कर चले गए तो दुबारा जब आप आएँगे तब तक पाँच चोटें विलीन हो चुकी होंगी। यानी आपको फिर 'अ' 'व' 'स' से शुक्त करना होगा। यह वजह है कि महावीर को बहुत दिन तक के लिए खाना, पीना, निद्रा आदि सारे काम त्याग करने पड़े। चोट सतत और सीची होनी चाहिए। कोई भी बाघा बीच में नहीं होनी चाहिए। कोई भी बाघा बीच में नहीं होनी चाहिए। कोई भी बाघा बीच में नहीं होनी चाहिए। क्योंकि जब कोई दूसरी बात बीच में आएगी ध्यान वहां जाएगा। और ध्यान दूसरी जगह गया कि वहां से जो काम हुआ था वह अधूरा छूट जाएगा। वह अधूरा न छूट जाए इसलिए जोवन के सारे कामों से—जो बीच में बाधाएँ डाल सकते हैं—ध्यान हटाना पड़ेगा। तभी एक केन्द्र को पूरी तरह से सिक्रय किया जा सकता है।

तो महावीर निरन्तर एकान्त में खड़े हैं, और यह व्यान रहे कि महाबोर का भी साधना का अधिकतम हिस्सा खड़े-खड़े व्यतीत हुआ है। दूसरे साधकों ने बैठकर साधना को है। महाबींर की अधिकतम साधना सड़े-सड़े हुई है। महावीर के ज्यान का प्रयोग भी खड़े-खड़े करने के लिए है। कुछ कारण है उसमें। बैठा हुआ आदमी, लेटा हुआ आदमी सो सकता है। और अगर एक चण को भी वहाँ से घ्यान हट जाए तो पहला काम एकदम विलीन हो जाएगा। उस चक्र पर तो सतत काम करना चाहिए। वह काम खड़े होकर ही किया जा सकता है क्योंकि खड़े हए आदमी की सोने की सम्मावना एकदम न्यून हो जाती है, क्षीण हो जाती है। निद्रा से वचने के कई उपाय किए उन्होंने। और कोई कारण नहीं। सिर्फ कारण है कि निदा में उतनी देर के लिए प्यान अलग हो जाएगा और तब हो सकता है कि उतना काम व्ययं हो जाए। निद्वा से बचने के लिए भोजन को छोड़ देना चाहिए नयोंकि नींद का पचहत्तर प्रतिशत भोजन से सम्बन्धित है। जैसे ही भोजन पेट में गया, मस्तिष्क की सारी शक्ति पेट की तरफ आनी शरू हो जाती है, भोजन को पचाने के लिए। इसलिए भोजन करने के बाद नींद का हमला शुरू हो जाता है कारण कि मस्तिष्क में जो शक्ति काम कर रही है उसे पहले जरूरी है भोजन पचाना। क्योंकि ज्यादा देर वह बिना पचा रह जाए तो वह जहर हो जाएगा, ठंडा हो जाएगा । इसलिए पेट सारे शरीर से एकदम सारी शक्ति को वापस बुला लेता है और मस्तिष्क की शक्ति उतर जाती है नीचे। आँखें शपकने लगती हैं, नींद आने लगती है। अगर नींद को बिल्कुल ही तोडना हो तो पेट में कुछ नहीं होना चाहिए। इसलिए उपवास के दिन आपको नींद आना मुश्किल है। क्योंकि उस शक्ति को नीचे आने का कोई उपाय ही नहीं रह जाता।

और जो लोग बाजाचक पर काम कर रहे हैं, वहाँ ज्यान लगा है उनकी शक्ति नीचे नहीं भानी चाहिए । वह ऊपर ही लगी रहनी चाहिए तो ही वह चक्र खुल सकता है। सत्य की अनुमूर्ति से बह चक्र नहीं खुल जाता। हाँ, उस अनुभूति को उस चक्र के माध्यम से प्रकट करना हो तो उसे खोलने की जरूरत पड़ती है। तिब्बत ने इस दिशा में सर्वाधिक मेहनत की है, तीसरी आंख के सम्बन्ध में | तोड़ने के लिए अथक श्रम किया है। और तिब्बत में निरन्तर ऐसे लोग पैदा होते रहे जिन्होंने उसका पूरा उपयोग किया। आज्ञाचक के माध्यम से ही देवताओं से खुड़ा जा सकता है। वहाँ वाणी को कोई जरूरत नहीं रहती। माव जो भीतर पैदा हो वह आज्ञाचक्र से प्रतिब्बनित हो जाता है और देव-चेतना तक प्रवेश कर जाता है।

यह मैंने दो बातें कहीं। जड़ सम्बन्धित होना हो तो चेतना इतनी शिथिल हो जानी चाहिए कि जड़ के साथ तादात्म्य स्थापित हो जाए और मनुष्य से ऊपर की योनियों से सम्बन्धित होना हो तो चेतना इतनी एकाग्र होनी चाहिए कि आज्ञाचक टट जाए। सर्वाधिक कठिनाई मनुष्य के साथ है। मनुष्य से सम्बन्धित होने के लिए महावीर ने तीन प्रयोग किए हैं। पहला प्रयोग यह है कि किसी भी मनुष्य को सम्मोहन की हालत में कोई भी सन्देश दिया जा सकता है। और उस वक्त सन्देश उसके प्राणों के आखिरी कोर तक सूना जाता है। और इस बक्त चैंकि तर्क बिस्कूल काम नहीं करता, विचार काम नहीं करता. चेतना काम नहीं करती इसलिए न वह विरोध करता है, न विचार करता है। जो कहा जाता है उसे चुपचाप स्वीकार कर लेता है यहाँ तक कि अगर एक व्यक्तिको बेहोश करके कहा जाए कि तुम घोड़े हो गए हो तो वह बराबर चारों हाब पैर से खड़ा हो जाएगा, घोड़े की तरह आवाज करने छगेगा; वह यह मान लेगा। उसके बिल्क्ल अचेतन तक अगर यह बात प्रविष्ट हो जाए तो हम जो उसे कहेंगे. वह बही हो जाएगा। उसे कहा जाए कि तुम्हें छकवा छग गया है हो उसके शरीर को एकदम लकवा लग जाएगा। फिर वह हाथ पैर हिला नहीं सकेगा। सौ में से तीस पुरुष, पवास स्त्रियों और पचहत्तर बच्चे सम्मोहित हो सकते हैं। जितना सरल चित्त हो उतनी शीघ्रता से सम्मोहन प्रवेश कर जाता है।

महाबीर वर्षों तक काम कर रहे हैं कि सम्मोहन के द्वारा कैसे संदेश पहुँचाया जाए। लेकिन अन्ततः उन्होंने उस प्रक्रिया का प्रयोग नहीं किया है क्योंकि सम्मोहन के द्वारा सन्देश तो पहुँच जाता है लेकिन कुछ सूक्ष्म नुकसान दूसरे को पहुँच जाते हैं। बैसे उसकी तर्क शक्ति कीण हो जाती है, जैस वह परवत्त हो जाता है और वह घीरे-घीरे दूसरे के द्वाप में जीने लगता है। मैंने भी इषर सम्मोहन पर बहुत प्रयोग किये हैं इसी दृष्टि से। क्योंकि घंटों मेहनत करें तक

एक बात मुश्किल से समझाई जा सकती है। इघर दो मिनट बेहोन किया जाए तो बहु बात उसमें प्रवेश कराई जा सकती है। लेकिन में भी इस नतीजे पर पहुँचा कि उस व्यक्ति में कुछ बुनियादी नुकसान पहुँच जाते हैं। सन्देश पहुँच जाएगा लेकिन वह व्यक्ति ऐसे जीने लगेगा जैसे उसकी कोई स्वतन्त्रता नहीं रही; बहु परवश्च है, कोई और उसे चला रहा है, ऐसा चलने लगेगा।

रामकृष्ण ने विवेकानन्द को जो पहला संदेश दिया वह सम्मोहन की विधि से दिया गया था जिसमें उनके स्पर्शमात्र से विवेकानन्द को समाधि हो गई। वह सम्मोहन के द्वारा दिया गया संदेश है और इसीलिए विवेकानन्द सदा के लिए रामकृष्ण का अनुगत हो गया। और भी मजे की बात है कि रामकृष्ण ने जिस दिन स्पर्श द्वारा विवेकानन्द को संदेश दिया उसी दिन से विवेकानन्द के भीतर एक शक्ति प्रकट हुई जो उसकी अपनी नहीं थी. किसी दूसरे के दबाव में उसके भीतर आ गई थी। कमरे में बैठे हुए हैं विवेकानन्द। और उस कमरे में एक मक्त भी रहता था। गोपाल वाबु उसका नाम था। वह सब तरह की भगतान की मृतियां रखे हुए था अपने कमरे में और दिन मर पूजा चलती थी क्यों कि इतने भगवान् थे कि उनकी उसे रोज दो तीन घंटे पूजा करनी पड़ती थो। वह कभी सांझ को भोजन कर पाता, कभी रात में। इतने भगवान् और एक भक्त ! बडी मुश्किल हो गई थी । विवेकानन्द ने कई बार उससे कहा तु क्या पत्थर इकट्टे कर रहा है। जिस दिन विवेकानन्द को पहली बार रामकृष्ण से सम्मोहन का सन्देश मिला उस दिन वह कमरे में जाकर बैठे और उन्हें एकदम से ख्याल आया कि इस वक्त अगर मैं गोपाल बाबू को कहूँ कि 'जा'! सारी मृतियों को बांध कर गंगा में फेंक आ तो बराबर हो जाएगा।" इस वक्त उनके पास बड़ी तीव्र शक्ति है जिसको वह विस्तीर्ण कर सकते हैं। उन्होंने यह कहा सिर्फ मजाक में कि 'गोपाल बाब ! सब भगवानों को बांधी और गंगा में फेंक आओ।' गोपाल बाबु ने सब भगवान चहर में बांधे और गंगा में फेंकने चले। रामकृष्ण घाट पर मिले और कहा, 'खुब'! गोपाल बाबू को कहा: 'वापस चलो' ! जाकर विवेकानन्द का दरवाजा स्रोला और कहा कि 'तेरी **चाबी** में अपने हाथ में रखे लेता है क्योंकि तू तो कुछ भी उपत्रव कर सकता है। और जो तुझे आज अनुभव हुआ है अब वह तेरे मर्ने के तीन दिन पहले ही तुझे हो सकेगा, उसके पहले नहीं।' और विवेकानन्द को जो समाधि का अनुभव हुआ रामकृष्ण के स्पर्श से फिर जिन्दगी भर तड़प रही, वह कभी नहीं हो सका। लेकिन मरने के तीन दिन पहले वह फिर बनुमुव हुआ। वह भी विवेकानन्द का अपना नहीं है। वह भी सम्मोहन अवस्था में कहा गया है कि फलां दिन तुझे फिर होगा। लेकिन चाबी मेरे पास है तो फलां दिन वह फिर हो जाएगा।

में एक बच्चे पर सम्मोहन के बहुत से प्रयोग करता था। उससे मैंने कहा कि यह किताब सामने रखी है। इसके बारहवें पन्ने पर तुम पेंसिल उठा कर अपने दस्तखत कर देना । लेकिन आज नहीं, पन्द्रह दिन बाद ठीक ग्यारह बजे दोपहर! और कर ही देना; भूल मत जाना। बात खत्म हो गई। वह तो होश में आ गया। स्कूल जाना था, स्कूल चला गया। पन्द्रह दिन बीत गए। किताब वहीं टेबिल पर पड़ी रही। लेकिन उसने कभी उस पर दस्तस्त नहीं किए। पन्द्रहवें दिन उसका दस बजे स्कूल लगता था। उसने कहा: आज मेरा सिर कुछ भारी है। मैं स्कूल नहीं जाना चाहता है। मैंने कहा: सुबह तो तिबयत ठीक थी। उसने कहाः बिल्कुल ठीक थी पर अभी मेरा सिर भारी 🗿 । मैंने कहा: तुम्हारी मर्जी। मैं उसी कमरे में बैठा हूँ और टेबिल पर किताब रखी है, वह लड़का भी वहीं लेटा हुआ है। ठीक ग्यारह बजे उठा है, पेन्सिल उठाई है जाकर। जो पन्ना मैंने कहा था उसने खोला है और अपने दस्तखत करने लगा है। मैंने उसको दस्तखत करते वक्त पकड़ा है कि तू यह क्या कर रहा है। उसने कहा 'समझ में नहीं आ रहा है कि मैं क्या कर रहा है। न तो मेरा सर दुख रहा है और न कुछ और। लेकिन मुबह से ऐसा लग रहा है कि आज स्कूल मत जाना; कोई जरूरी काम करना है। बस मीतर से यही चल रहा है। और जब मैंने दस्तखत कर दिए हैं तो मेरे भीतर से बोझ उतर गया है जैसे मेरा पहाड़ उतर गया हो। मेरा सिर बिल्कुल ठीक हो गया है। दस्तखत करके मैं बिल्कुल हल्का हो गया है। पता नहीं यह क्यों हुआ है कि दस्तखत मुझे करने हैं। यह पन्द्रह दिन पहले दिया गया संमोहन त्रयोग है।

रामकृष्ण ने जिस विधि का उपयोग किया है उस विधि को महावीर ने बहुत दूर तक विकसित किया है लेकिन छोड़ दिया, उसका प्रयोग नहीं किया और मैं यह जानता हूँ कि विवेकानन्द को नुकसान पहुँचा। विवेकानन्द कुछ भी अपना काम नहीं कर सका। अपनी कमाई अभी बाकी रह गई है। यह हुआ है दूसरे के द्वारा। इसमें विवेकानन्द की अपनी कोई उपलब्धि नहीं हैं। इसिछए विवेकानन्द बहुत चिन्तित, दुखित और परेशान रहे क्योंकि वे रामकृष्ण से बँधे थे। आखिरी समय में जो पत्र लिखे हैं उन्होंने, वे बड़े दुःख के हैं, बड़ी

पीड़ा के हैं, बहुत सन्ताप है उनमें। जैसे जिन्दगो एकदम व्यर्थ हो गई हो, कुछ भी नहीं पा सके। रामकृष्ण ने ऐसा क्यों किया! अगर महावीर ने इसका प्रयोग नहीं किया तो रामकुष्ण ने क्यों किया ! कुछ कारण हैं। महावीर चाणी में समर्थ थे। रामकृष्ण वाणी में असमर्थ थे। और वाणी के लिए विवेका-नन्द को साधन की तरह उपयोग करना जरूरी हो गया, नहीं तो रामकृष्ण ने जो जाना या वह खो जाता। रामकृष्ण ने जो जाना था। उसे जगत् तक पहुँचाने के लिए रामकुष्ण के पास वाणी नहीं थी। उस वाणी के िलए विवेकानन्द का उपयोग करना जरूरी था। विवेकानन्द सिर्फ रामकृष्ण व्वति-विस्तारक यन्त्र हैं, इससे ज्यादा नहीं। और वह विल्कुल सम्मोहित अवस्था में सारे जगत् में घूम रहे हैं, बिल्कुल सोयी अवस्था में । रामकृष्ण जो बुलवाना चाह रहे हैं, वे बोल रहे हैं। विवेशानन्द का उपयोग किया गया हैं एक साधन की मांति। यह जरूरी था रामकृष्ण के लिए। नहीं तो रामकृष्ण किसी को कुछ भी न दे पाते। यही जिवे कानन्द से कहा है राम-कुष्ण ने "तुझे मैं समाधि में नहीं जाने दूँगा नयोंकि तुझे अभी एक बहुत बड़ा राम करना है।" और जब भी विवेशानन्द ने उनसे पूछा 'परमहंस देव, उस दिन जो खुशी मिली थी, प्रकाश मिला था, आतन्द मिला था, वह फिर कब मिलेगा।" तो उन्होंने बहुत जोर से उसे डांटा है, डाटा है, और कहा है कि तू बहुत लोभी है, स्वार्थों है, तू अरने ही आनन्द के पोछे पड़ा है। तुझे मैं एक बड़ा वृत्त बताना चाहता हूँ जिसके नीचे बहुत लोग छाया में विश्राम करें। तुझे तो एक बड़ा काम करना है। वह कौन करेगा? तूसमाधि में चला जाएगा तो वह कार्य कीन करेगा? महावीर की यह कठिनाई नहीं है। महाबीर के पास रामकृष्ण के अनुभव भी हैं। धिवेकानन्द की सामध्य भी है। इसलिए दो व्यक्तियों की जरूरत नहीं पड़ती। एक ही व्यक्ति काकी है।

अस्तर ऐसा हुआ है, जैसे गुरिजिएफ की मैं बात करता हूँ निरनोर ।
गुरिजिएफ ने आस्पेंस्को का इसी तरह उपयोग किया है जैसा कि विवेकानन्द का
रामकृष्ण ने । गुरिजिएफ के पास वाणो नहीं है; आस्पेंस्को के पास वाणो है,
बुद्धि है, तक है । आस्पेंस्की का पूरा उपयोग किया है गुजरिएफ ने । गुरिजिएफ
की आप किताब पढ़े तो समझ हा नहीं सकते हैं कुछ भी, क्योंकि उसके पास
वह अभिन्यिक्त है हो नहीं लेकिन आस्पेंस्को से उसने सब लिखवा लिया है जो
उसे लिखवाना था। आस्पेंस्को की किताबें इतनी अद्भृत हैं जिनका कोई
हिसाब नहीं। गुरिजिएफ को जो कहना था वह आस्पेंस्को से कहलवा लिया है।
और यह बिना सम्मोहन प्रयोग के नहीं हो सकता है। महाबीर के पास भी वह

साधना है लेकिन उन्होंने देखा कि वह साधन व्यक्ति को नुकसान पहुँचाता है और सोचा कि किसी को अपने साधन की तरह उपयोग करने का सवाल नहीं है; वह तो उसके मीतर संदेश भर पहुँचाने का सवाल है। इसलिए उसका प्रयोग तो उन्होंने बहुत किया, लेकिन किसी को अपने साधन की तरह उपयोग कभी नहीं किया। दूसरा रास्ता है कि दूसरा व्यक्ति ध्यान को उपलब्ध हो जाए तो फिर मौन में ही बात हो सकती है; फिर कोई जरूरत नहीं है उससे शब्दों का उपयोग करने की, वयोंकि शब्द सबसे असमर्थ चीज हैं। मौन में जो कहा जाए वह पहुँच जाता है; जो कहा ही नहीं गया जो समझा जा सकता है वह भी पहुँच जाता है।

इसिलए महावीर का जो भक्त है उसको कहते हैं श्रावक यानी ठीक से सुनने वाला। सुनते हम सभी हैं। हम सभी श्रावक हैं। लेकिन हम सभी श्रावक नहीं हैं। श्रावक वह है जो ध्यान की स्थिति में बैठकर सुन सके—उस स्थिति में जहाँ उसके मन में कोई विचार नहीं है, शब्द नहीं है, कुछ भी नहीं है, मौन में बैठ कर जो सुन सके वह श्रावक है। यह शब्द का उपयोग आकस्मिक नहीं है। भक्त को श्रोता कहने से काम नहीं चलता क्योंकि श्रोता का मतलब है सिर्फ सुनना। श्रावक का मतलब है सम्यक् श्रवण। हम सब सुनते हैं लेकिन हम श्रावक नहीं हैं। श्रावक हम तब होते हैं जब हम सिर्फ सुनते हैं और हमारे भीतर कुछ भी नहीं होता।

गुरजिएफ की मैं अभी बात कर रहा था। पहले कि वह संदेश दे आस्पेंस्की को उसे श्रावक बनाना जरूरी है। वह सुन ले और संदेश को ले जाए। तो गुरजिएफ आस्पेंस्की को जंगल में ले जाकर तीन महीने रहा। उस मकान में तीस व्यक्तियों को वह लाया जिनको वह श्रावक बना रहा था। तीन महीने उन तीस लोगों को रखा एक ही बंगले में जो सब तरफ बंद कर दिया गया, जिसमें बाहर जाने का कोई उपाय नहीं है और जिसमें गुरजिएफ कभी बाहर से खोल कर भीतर बाता है और जिसे बंद कर बाहर जाता है। मकान सब तरफ से बंद है। मोजन का इन्तजाम है। सारी व्यवस्था है। शर्त यह है कि तीन महीने न तो कोई कुछ पढ़ेगा, न कोई कुछ लिखेगा, न कोई किसी से बात करेगा। तीस आदमी एक मकान के भीतर हैं। गुरजिएफ ने कहा कि तुम ऐसे समझना कि एक-एक ही वहां हो, तीस नहीं। उन्तीस यहां हैं हो नहीं तुम्हारे अलावा। आंख के इशारे से भो यत बताना कि दूसरा है। सुबह तुम बैठोंगे तो कोई जा रहा है तो जाने देना। तुम यत सोचना कि कोई जा रहा है हो

अगर कोई नमस्कार भी करे तो नमस्कार मत करना क्योंकि कोई है ही नहीं जिसको तुम नमस्कार करो। आँख से भी मत पहचानना कि तुम हो। मुस्कराना भी मत, भाव भी मत प्रकट करना। और जो आदमी इस तरह के भाव प्रकट करे उसे मैं बाहर निकाल दूँगा। पन्द्रह दिन में 'छँटाई' करूँगा। पन्द्रह दिन में सत्ताईस आदमी उसने बाहर कर दिए। तीन आदमी रह गए। उनमें एक रूप का गणितक्क आस्पेंस्की भी था। आस्पेंस्की ने लिखा है कि पन्द्रह दिन बहुत कठिनाई के थे, दूसरे को न मानना बड़ा कठिन था। कभी सोचा भी नहीं था कि कठिनाई हो सकती है। लेकिन संघर्ष से, संकल्प से पन्द्रह दिन में वह सीमा पार हो गई। दूसरे का स्थाल बंद हो गया। आस्पेंस्की ने लिखा है कि जिस दिन दूसरे का स्थाल बंद हो गया। आस्पेंस्की ने लिखा है कि जिस दिन दूसरे का स्थाल करना चाहते हैं। मगर दूसरे का स्थाल कुछ हुआ। अब हम सब अपना स्थाल करना चाहते हैं। मगर दूसरे का स्थाल महीं कहा नहीं सकता। क्योंकि जगह साली नहीं। कहा है और उसो के बोच दूसरे का स्मरण भी हो रहा है और फिर हम आत्मस्मरण करना चाहते हैं।

आस्पेंस्की ने लिखा है कि तब तक मैं समझा ही नहीं था कि आत्म-स्मरण का मतलब क्या होता है। और बहुत बार कोशिश की थी अपने की याद करने की। कुछ नहीं होता था। तब स्थाल में आया पन्द्रह दिन के बाद कि वह जो दूसरा भीतर बैठा था बिदा हो गया है । जब भीतर साली रह गया तो सिवाय अपने स्मरण के कोई मौका ही नहीं रहा । तब पहली बार मैं अपने प्रति जागा। सोलहवें दिन सुबह उठा जैसा कि मैं जिन्दगी में कभी नहीं उठा था। पहली बार मुझे बोघ हुआ कि अब तक मैं दूसरे के बोघ में ही उठता था। सुबह उठने से दूसरे का बोध शुरू हो जाता था। अब अपना बोध चौबीस घंटे घेरे रहने लगा क्योंकि अब कोई उपाय न रहा। दूसरे को भरने की जगह न रही। एक महीना पुरा होते-होते, उसने लिखा है कि मैं हैरानी में पड़ गया। दिन बीत जाते हैं, मुझे पता ही नहीं चलता कि जगत भी है, कोई व्यावहारिक संसार भी है, बाजार भी है, लोग भी हैं। दिन बीत जाते हैं, और पता नहीं चलता । सपने विलोन हो गए । जिस दिन दूसरा मुला उसी दिन सपने विलीन हो गए। क्योंकि सब सपने बहुत गहरे में दूसरे से .सम्बन्धित हैं। जिस विन सपने विलीन हुए उस दिन मुन्ते रात में भी अपना स्मरण रहने लगा। ऐसा नहीं है कि मैं रात में सोया हुआ है। रात में भी सब सोये हैं और मैं जागा हुआ है, ऐसा होने लगा।

तीन महीने पूरे होने के तीन दिन पहले गुरजिएक ने दरवाजा खोला। आर्स्पेंस्की ने लिखा है: उस दिन मैंने पहली बार देखा कि यह आदमी कैसा अद्भुत है। इतना खाली या कि अब मैं नहीं देख सकता था। भरी हुई आंख क्या देखेगी? गुरजिएक को मैंने पहली बार देखा: ओफ! यह आदमी और इसके साथ होने का सौभाग्य! पहले समझा था कि जैसे और लोग थे वैसा गुरजिएक था। खालों में पहली बार गुरजिएक को देखा। बार्स्पेंस्की ने लिखा है, उस दिन मैंने जाना कि यह कौन है। गुरजिएक सामने बैठ गया और बोला: आर्पेंस्की! पहचाना मुझे! मैंने चारों ओर चौक कर देखा: गुरजिएक चुप बैठा है। आवाज गुरजिएक की है। फिर भी मैं चुप रहा। फिर आवाज आई: आर्पेंस्की! पहचाना नहीं, सुना नहीं। तब मैंने चौंक कर गुरजिएक की ओर देखा। मैं बिल्कुल चुप बैठा था। मेरे मुँह से कोई शब्द निकल रहा था। तब गुरजिएक खूब मुस्कराने लगा और फिर कहा: अब शब्द की कोई जरूरत नहीं है। बिना शब्द के भी बात हो सकती है। अब तू इतना चुप हो गया कि मैं भीतर सोचूँ और तू सुन लेगा क्योंकि जितनी शांति है उतनी सुक्स तरंगे पकड़ी जा सकती हैं।

तुम रास्ते से भागे चले जा रहे हो। तुम्हें किसी ने कहा है; तुम्हारे मकान में आग लग गई है। और मैं रास्ते में तुम्हें मिलता हूँ और कहता हूँ नमस्कार! तुमने सुना? तुमने नहीं सुना। तुमने देखा? तुमने नहीं देखा। तुम भागे चले जा रहे हो। तुम्हारे घर में आग लग गई है। दूसरे दिन तुम मुझे मिलते हो। मैं कहता हूँ रास्ते में मिला था, नमस्कार की थी, तुमने कोई जवाब नहीं दिया। तुम कहते हो: मैंने देखा हो नहीं। मेरे घर में आग लग गई थी, मैं भागा जा रहा था। मुझे तुम नहीं दिखाई पड़े। न मैंने देखा कि तुमने हाथ जोड़े। न मैं इस हालत में था कि हाथ जोड़ सकता था। अगर मकान में आग लग गई तो तुम्हारा चित्त इतने जोर से चलता है कि जोड़े गए हाथ दिखेंगे नहीं, किया हुआ नमस्कार सुनाई नहीं पड़ेगा। अगर चित्त का चक्र घीमा हो गया है, ठहर गया है तो जरूरी नहीं कि मैं बोलूँ! इतना ही काफी है कि मैं कुछ चाहूँ कि तुम पर चला जाए, वह एकदम चला जाएगा।

विद्यासागर ने लिखा है कि बंगाल का गवर्नर उन्हें एक पुरस्कार देना च हता था। विद्यासागर एक गरीब आदभी थे, पुराने ढंग से रहने के आदी थे। वही पुराना बंगाली कुर्ता, पुरानी घोती है। डंडा हाथ में है। मित्रों ने कहा: इस वेष में गवर्नर के दरबार में जाना ठीक नहीं है। हम तुम्हें नए

कपड़े बनवा देते हैं। विद्यासागर ने कहा कि मैं जैसा हैं, ठीक हैं। मित्र नहीं माने । उन्होंने खूब कीमती कपड़े बनवाए । कल सुबह जाना है विद्यासागर को गर्द्गर के सामने और पुरस्कार लेना है। दरबार भरेगा। सांझ को वह घूमने निकले। समुद्र के तट पर से घूमकर लौट रहे हैं। सामने ही एक मुसलमान मोलबी छड़ी लिए चुपचाप शान से चला जा रहा है। एक आदमी भागा हुआ बाया है और मौलवी से कहा: मीर साहब! तेजी से चलिए, आपके मकान में आग लग गई है। मीर ने कहा ठीक है और फिर वह उसी चाल से चला। विद्यासागर हैरान हो गए वयोंकि सूना है उन्होंने, आदमी ने अभी आकर कहा है कि मकान में आग लग गई है। मगर वह उसी चाल से चल रहा है। फिर, उस आदमी ने घबड़ाकर कहा है: शायद आप समझे नहीं हैं। आपके मकान में आग लग गई है। तो कहा: मैंने समझ लिया है। फिर वह उसी चाल से चलने लगा है। तब विद्यासागर कदम बढ़ा कर आगे गए और कहा: "सूनिए ! हद हो गई है। आपके मकान में आग लग गई है और आप उसी चाल से चल रहे हैं।" उस आदमी ने कहा कि मेरी चाल से मकान का क्या सम्बन्ध है ? और मकान के पीछे चाल बदल वें जिन्दगी भर की ? लग गई है ठीक है, लग गई है। अब मैं क्या करूँगा? विद्यासागर ने घर आकर कहा कि मुझे वे कपड़े नहीं पहनने हैं। जिन्दगी भर की चाल छोड़ दूँ गवर्नर के लिए। एक आदमी जिसके मकान में आग लग गई है उसी चाज से जा रहा है, एक कदम नहीं बढ़ा रहा है। नेकिन ऐसा आदमी मिलना मुश्किल है और अगर मिल जाए तो वह श्रावक हो सकता है।

महाबीर की सतत चेटा इसमें लगी कि कैसे मनुष्य श्रावक बने, कैसे सुनने वाला बने, कैसे सुन सके। और वह तभी सुन सकता है जब उसके जिल की लारी विचार-विश्वमा ठहर जाए। फिर बोलने की जरूरत नहीं। वह सुन लेगा। ऐसी जो न बोली लेकिन सुनी गई वाणी है, उसका नाम दिक्य ध्वित है। बोली नहीं गई है लेकिन सुनी गई है। दी नहीं गई है लेकिन पहुँच गई है। सिर्फ मीतर उठी है और सम्प्रेषित हो गई है। तो श्रावक बनाने की कला खोजने के लिए बड़ा श्रम करना पड़ा। अब तो हम किसी को भी श्रावक कहते हैं। जो महावीर को मानता है वह श्रावक है। मगर महावीर के मरने के बाद श्रावक होना ही मुक्किल हो गया। असल में जो महावीर के सामने बैठा था वही श्रावक था। उसमें भी सभी श्रावक नहीं थे। बतुत से श्रोता थे। श्रोता काम से सुनता है, श्रावक प्रास्त से सुनता है। श्रोता को

शब्द बोले जाएँ तो वह सुन से, जरूरी नहीं है। वह शब्द बोले, जरूरी नहीं है। महावीर ने श्रावक की कला को विकसित किया। यह बड़ी से बड़ी कला है जगत् में। क्योंकि जीसस लोगों को नहीं समझा पाए। उन्होंने सिर्फ इसकी फिक्र की कि मैं ठीक ठीक कहूँ। इसकी फिक्र ही नहीं की कि वह ठीक-ठीक सुन सकता है, या नहीं सुन सकता। मुहम्मद इसकी फिक्र नहीं कर रहे हैं कि वह सुन सकेगा या नहीं। वह इसकी फिक्र कर रहे हैं कि वो मैं कह रहा है वह ठीक होना चाहिए। वह बिल्कुल ठीक है। लेकिन कहना ही ठीक होने से कुछ नहीं होता; सुनने वाला भी ठीक होना चाहिए। नहीं तो कहना व्यर्थ हो जाएगा। तुम कहोगे कुछ, सुना कुछ जाएगा, समझा कुछ जाएगा।

इसलिए मैं महावोर की दूसरी बड़ी देनों में से आवक बनने की कला को नानता है। यह बड़े से बड़े योगदान में से एक है कि आदमी आवक कैसे बने। और तभी उन्होंने शब्द उठा दिया 'प्रतिक्रमण'। 'प्रतिक्रमण' शब्द आवक बनाने की कला का एक हिस्सा है। हमें ख्याल भी नहीं कि 'प्रति-क्रमण' का अर्थ क्या होता है ? 'आक्रमण' का अर्थ हम समझते हैं क्या होता है। बाक्रमण से उल्टा मतलब होता है प्रतिक्रमण का। 'आक्रमण' का वर्ष होता है दूसरे पर हमला करना और प्रतिक्रमण का अर्थ होता है सब हमला सीटा लेना, वापस लीट जाना । हमारी चेतना आक्रामक है साधारणतः। प्रतिक्रमण का अर्थ है बापस लौट आना, सारी चेतना को समेट लेना बापस, जैसे सूर्य शाम को अपनी किरणों की जाल समेट लेता है ऐसे ही अपनी फैली. हुई चेतना को मित्र के पास से, शत्रु के पास से, पत्नी के पास से, बेटे के पास से, मकान से और घन से वापस बुला लेना है। जहाँ-जहाँ हमारी चेतना ने क्रॅंटियां गाड़ दी हैं और फैल गई हैं, उस सारे फैलाव को वापस बुला खेना है। प्रतिक्रमण का मतलब है वापस लोट आना। जाना है आक्रमण, छोट आना है प्रतिक्रमण । जहां जहां चेतना गई है, वहां वहां से उसे वापस पुकार लेना है कि 'आ जाओ'।

बुद्ध ने एक कहानी कही है। सांस को नदी के तट पर कुछ बच्चे रेत के घर बना रहे हैं। बहुत से बच्चे हैं। कोई घर बनाता है, कोई गढ़वा खोदता है, किसी बच्चे का किसी के घर में पैर लग जाता है। और जहाँ इतने बच्चे हों वहाँ पैर लग जाना भी सम्भव है। किसी का घर गिर जाता है, मारपीट होती है, गाली गलीज होती है, बच्चे बिल्काते हैं: मेरा घर मिटा दिया।

क्यों यहाँ पर रख रहे हो। ये सब झगड़ते हैं, मारते हैं, पीटते हैं, फिर शान्त हो जाते हैं। और नदी के तट से कुछ दूर घर-घर से बच्चों की मां पुकारती है ''लौट बाओ, लौट आओ। अब बहुत खेल हो गया'' और बच्चे जो लड़ते थे इस पर कि मेरे घर पर लात मत मारना वे अब अपने ही घर को लात मार कर घर की ओर भागते हुए वापस लीट गए हैं। घर पड़े रह गए हैं टूटे-फूटे। नदी तट निर्जन हो गया है। बच्चे घर चले गए हैं अपने ही घर को लात मार कर जिस पर लड़े थे कि मेरा तोड़ मत देना। बुद्ध कहते हैं: ऐसा एक करण आता है जीवन में जब तुम रेत के घरों को लात मारकर खुद ही चापस लौट आते हो इसका ग्रर्थ है प्रतिक्रमण। और अगर इसका अभ्यास जारी रहे कि तुम रोज घड़ी भर को प्रतिक्रमण कर जाओ, सब तरफ से चेतनाओं को वापस बुला लो, सब रेत के घरों से आ जाओ वापस अपने मीतर, कहीं से सम्बन्ध न रखो, असंग हो जाओ तो प्रतिक्रमण हुआ। प्रतिक्रमण व्यान का पहला चरण है। क्योंकि जब तुम लौटोगे ही नहीं, चेतनाओं को धापस नहीं लाओगे तो घ्यान कौन लगाएगा ? अभी तो चेतना ही नहीं है मौजूद, बह तो घर के बाहर गई हई है: वह तो किसी दूसरे ओर भटक रही है, वह तो कहीं और जगह है। तुम चेतना को नहीं लौटाओंगे तो घ्यान कैपे.करोगे ?

प्रतिक्रमण है पहला चरण घ्यान का, सामायिक है दूसरा चरण । सामायिक वर्यात् घ्यान । सामायिक घ्यान से भी अद्भुत शब्द है। महावीर ने जो इस शब्द का उपयोग किया है, वह घ्यान से वेहतर है। घ्यान शब्द में कहीं दूसरा छिपा हुआ है। जैसे हम कहते हैं 'घ्यान में आओ' तो आदमी कहता है 'किसके घ्यान में, किस पर घ्यान करें, कहां घ्यान लगाएँ।' घ्यान शब्द किसी न किसी छन में पर-केन्द्रित है। उससे सवाल हुआ है 'किसका घ्यान!' सामायिक को महावोर ने बिल्कुल मुक्त कर दिया है। समय का मतलब होता है आत्मा और सामायिक का मतलब है आत्मा में होना। प्रतिक्रमण है पहला हिस्सा कि दूसरे से लौट आओ, सामायिक है दूसरा हिस्सा अपने में हो आओ। और जब तक दूसरे से न लौटोगे तब तक अपने में होओगे कैसे ? इसलिए पहली सीढ़ी प्रतिक्रमण और दूसरी सीढ़ी सामायिक है। लेकिन वह जो बकवास प्रतिक्रमण के नाम से चलता है, वह प्रतिक्रमण नहीं है। उससे कोई मतलब ही नहीं है। यह तो दूसरे के लिए मटकना है।

प्रतिक्रमण बहुत अद्भृत बात है। वह चेतना को सब तरफ से असम्बन्धित कर देना है: पत्नी, अब पत्नी नहीं है; बेटा, अब बेटा नहीं है; मकान, अब मकान नहीं है। शरीर, अब शरीर नहीं है। प्रतिक्रमण है सब तरफ से छौटा लेना; सब तरफ से काटते चले आना।

चेतना लीट आए अपने में तो फिर दूसरी बात शुरू होती है कि अब अपने में कैसे रम आए क्यों कि न रम पाई तो फिर दूसरे में चली जाएगी। अगर बच्चे शाम घर भी लीट आए और अगर मां न रमा पाई तो बच्चे फिर लीट जाएगे नदी के तट पर। वे फिर दूरेत के घर बनाएँगे। वे फिर खेलेंगे और फिर लड़ेंगे। लीट आना सिर्फ सूत्र है लेकिन लीट अते हैं तो रमें कैसे, ठहर कैसे आएँ उसकी चिन्ता करनी है। अगर चिन्ता नहीं की तो बौट भी नहीं पाएँगे। तो प्रतिक्रमण सिर्फ प्रक्रिया है, स्त्रमात्र नहीं। इसलिए कोई प्रतिक्रमण में ही दकना चाहे तो वह नासमझी में है। चेतना इतनी शोघ्रता से आती है और इतनी शीघ्रता से लीट जाती है कि पता ही नहीं चलता। एक दफा सोचती है कि कहाँ मकान? क्या मेरा? लीटती है एक क्षण को। लेकिन यहाँ ठहरने को जगह नहीं पाती। पुनः वहीं लीट जाती है। दूसरा सूत्र है सामायिक। वह हम कल बात करेंगे कि चेतना कैसे स्वयं में ठहर जाए। वह स्थाल में आ गया। तो सब स्थाल में आ गया।

महावीर का जो केन्द्र है वह सामायिक है। सामायिक बड़ा अद्भुत शब्द है। दुनिया में बहुत शब्द लोगों ने उपयोग किए हैं नेकिन इसके अद्भुत शब्द का उपयोग नहीं हो सका कहीं भी। समय का अर्थ है आत्मा; सामायिक अर्थात् आत्मा में होना। इसमें कोई यह नहीं पूछ सकता कि सामायिक किसकी। पूछोगे तो वह यस्रत हो जाएगा। यह सवाल ही नहीं है। ध्यान हो सकता है किसी का। सामायिक किसकी होगी? किसी की भी नहीं होगी।

महावीर की साधना-पद्धित में केन्द्रिय शब्द है—सामायिक । यह शद बब्ना है समय से । पहले इस शब्द को थोड़ा-सा समझ लेना उपयोगी होगा।

पदार्थ का अस्तित्व है तीन आयामों में : लम्बाई, चौड़ाई, ऊँचाई । किसी भी पदार्थ में तीन दिशाएँ हैं अर्थात् पदार्थ का अस्तित्व तीन दिशाओं में फैला हुआ है । अगर आदमी में हम इस पदार्थ को नापने जाएँ तो लम्बाई मिलेगी, चौड़ाई मिलेगी, ऊँचाई मिलेगी। अगर प्रयोगशाला में आदमी की काट-पीट करें तो जो भी मिलेगा, लम्बाई, चौड़ाई, ऊँचाई में घटित हो जाएगा। लेकिन आदमी की आत्मा चूक जाएगी हाथ से। आदमी की आत्मा लम्बाई, चौड़ाई और ऊँचाई की पकड़ में नहीं आती है। तीन आयाम है पदार्थ के। आत्मा का चौथा आयाम है। लम्बाई, चौड़ाई, ऊँचाई—ये तीन दिशाएँ हैं जिनमें सभी वस्तुएँ आ जाती हैं। लेकिन आत्मा की एक और दिशा है जो वस्तुओं में नहीं है, चेतना की दिशा है। वह है समय जो अस्तित्व का चौथा आयाम है। वस्तु हो सकती है तीन आयामों में लेकिन चेतना कभी भी तीन आयामों में नहीं हो सकती है तीन आयामों में लेकिन चेतना कभी भी तीन आयामों में नहीं हो सकती। वह चौथे आयाम में हो सकती है। जैसे अगर हम चेतना को अलग कर लें तो दुनिया में सब कुछ होगा, सिर्फ समय नहीं होगा।

समझ लें। कि इस पहाड़ पर कोई चेतना नहीं है तो पत्यर होंगे, पहाड़ होगा, चांद निकलेगा, सूरज निकलेगा, दिन इवेगा, उजेगा लेकिन समय जैसी कोई चीज नहीं होगी। क्योंकि समय का बोध ही चेतना का हिस्सा है। चेतना के बिना समय जैसी कोई चीज नहीं है। और अगर समय न हो तो चेतना भी नहीं हो सकतो। इसिलए वस्तु का अस्तित्व है लम्बाई, चौड़ाई, ऊँचाई में, और चेतना का अस्तित्व है काल में, समय की धारा में। आईस्टीन ने फिर

बहुत अद्मुत काम किया है इस तरफ। और उसने यह चारों आयाम जोड़कर अस्तित्व की परिभाषा की है। काल और क्षेत्र दो अलग चीजें समझी जाती रही हैं सदा से। समय अलग है, क्षेत्र अलग है। आइंस्टीन ने कहा ये अलग चीजें नहीं हैं। ये दोनों इकट्ठी हैं और एक ही चीज के हिस्से हैं। उसने काल और क्षेत्र को जोड़ दिया। ये अलग चोजें नहीं हैं। किसी भी चीज के अस्तित्व में तीन चीजें हमें ऊपर से दिखाई पड़ती हैं— सम्बाई, चौड़ाई और ऊँचाई लेकिन अस्तित्व होगा हो नहीं। हम बता सकते हैं कि कौन सी चीज कहां है, किस जगह है। लेकिन अगर हम यह न बता सकें कि कब है तो उस वस्तु का हमें कोई पता नहीं चलेगा। तो आइंस्टीन ने अस्तित्व को अनिवायंता मान लिया समय को। इस बात का पहला बोध महावीर को हुआ है कि समय चेतना की दिशा है। चेतना का कोई अस्तित्व अनुभव में भी नहीं आ सकता समय के बिना। समम का जो बोध है, जो भाव है, वह चेतना का अनिवार्य अंग है। अतः महावीर ने आत्मा को समय हो कह दिया।

इस बात में और भी बातें अन्तर्निहित हैं। इस जगत् में सब चीजें परि-वर्तनशील हैं। सब चीजें क्षणभंगुर हैं। आज है, कल न होंगी। सब चीजें समय की घारा में बदलती हैं, मिटती हैं, बनती हैं। आज बनती हैं, कल बिखरती है, परसों बिदा हो जाती हैं। सिर्फ इस जगत् की लम्बी धारा में समय भर एक ऐसी चीज है जो कभी नहीं बदलता, जो सदा है जिसके भीतर सब बदलाहट होती है। जो न हो तो बदलाहट न हो सकेगी। अगर समय न हो तो बच्चा बक्चा रह जाएगा, जवान नहीं हो सकेगा; कली कली रह जाएगी, फल नहीं हो सकतो। क्योंकि परिवर्तन की सारी सम्भावना समय में है। जगत् में सब चीजें समय के भीतर हैं और परिवर्तनशील हैं लेकिन समय अकेला 'समय' के बाहर है और परिवर्तनशील नहीं है। समय अकेला शाश्वत सत्य है जो सदा था, सदा होगा। और ऐसा कभी भी नहीं हो सकता कि जो न हो। क्यों कि किसी चीज के न होने के लिए भी समय जरूरी है। समय के बिना कोई चीज नहीं हो भी सकती। जैसे जन्म के लिए समय जरूरी है वैसे मृत्यु के लिए भी समय जरूरी है, बनने के लिए भी समय जरूरी है, मिटने के लिए भी समय जरूरी है। उदाहरण के लिए हम ऐसा समझे : यह कमरा है। इसमें से इम सब चीजें बाहर निकाल सकते हैं, या भीतर भर सकते हैं। लेकिन इस कमरे के भीतर जो जगह है उसे हम बाहर नहीं निकाल सकते। कोई उपाय नहीं है। चाहे मकान रहे, चाहे जाए, क्षेत्र तो रहेगा। मकान क्षेत्र में ही बनता

है और क्षेत्र में ही विलीन हो जाता है। लेकिन क्षेत्र रहेगा। ठीक ऐसे ही समझने की जरूरत है कि समय की जो घारा है, उस घारा में सब चीजें बनेंगी, मिटेंगी। जो तत्त्व है, सदा से है और सदा है वह समय है।

महाबीर आत्मा को समय का नाम इसलिए भी देना चाहते हैं क्योंकि वही तत्त्व शाश्वत, सनातन, अनादि, अनन्त सदा से और सदा रहने वाला है। सब आएगा, जाएगा। वही भर सदा रहने वाला है। इस कारण भी वह आत्मा की समय का नाम देते हैं। और इस कारण से भी कि आम तौर से हमें ख्याल में नहीं है यह बात कि महावीर की दृष्टि इस सम्बन्व में भी बहुत गहरी गई है। आम तौर से हम समय के तीन विभाग करते हैं: अतीत, वर्तमान और भविष्य । लेकिन यह विभाजन बिल्कुल गलत है । अतीत सिर्फ स्मृति में है और कहीं भी नहीं। और भविष्य केवल कल्पना में है और कहीं भी नहीं। है तो सिर्फ वर्तमान । इसलिए समय का एक ही अर्थ हो सकता है : वर्तमान । जो है वही समय है। लेकिन अगर कोई पुछे कितना है वर्तमान हमारे हाथ में तो क्षण का कोई लाखों हिस्सा भी हमारे हाथ में नहीं है। जो क्षण का अन्तिम हिस्सा हमारे हाथ में है, उसको महावीर समय कहते हैं। जैसे कि पदार्थ को वैज्ञानिकों ने तोड़कर अन्तिम परमाण पर ला दिया है और अब परमाण को भी तोड़ कर इलैक्ट्रोन पर ला दिया है। इलैक्ट्रोन वह हिस्सा है जो अन्तिम खण्ड है, जिसके आगे और खन्ड सम्भव नहीं है। क्योंकि वैज्ञानिक पदार्थ का विश्लेषण कर रहा है, इसलिए उसने पदार्थ के अन्तिम खण्ड को पकड़ने की कोशिश की है। और महावीर चेतना का विश्लेषण कर रहे हैं, इसलिए उन्होंने चेतना के अन्तिम खण्ड अणु को पकड़ने की कोशिश की है। उस अन्तिम अणु का नाम 'समय' है। 'समय' एक विभाजन है वर्तमान क्षण का जो हमारे हाच में होता है। लेकिन वह छोटा हिस्सा है। जैसे अणु दिखाई नहीं पड़ता है, परमाणु दिखाई नहीं पड़ता है, ऐसे ही क्षण का वह हिस्सा भी हमारे बोध में नहीं आ पाता। जब वह हमारे बोध में आता है तब तक वह जा चुका होता है। तो इतना बारीक हिस्सा है, इतना छोटा टुकड़ा है कि जब हम जागते हैं तब तक यह जा चुका होता है। यानी हमारे होश से भरने में भी इतना समय लग जाता है कि समय जा चुका है। जैसे इस चण हमारे हाथ में क्या है ? अतीत नहीं, वह जा चुका। भविष्य अभी आवा नहीं। दोनों के बोच में एक बारीक बाल के हजारवें हिस्से का छोट सा टुकड़ा हमारे हाथ में होगा। लेकिन वह इतना छोटा टुकड़ा है कि जब हम बीच से भरेंगे उसके

महावीर : मेरी वृष्टि 🗗

प्रति कि यह रहा वर्तमान तब तक वह जा चुका है, तब तक वह बतौत हो चुका है।

तो महावीर आत्मा को 'समय' इस अर्थ में भी कह रहे हैं कि जिस दिन आप इतने शांत हो जाएँ कि वर्तमान आपकी पकड़ में जा जाए, उस दिन आप सामायिक में प्रवेश कर गए। इसका मतलब यह हुआ कि इतना मांत वित्त चाहिए, इतना शांत, इतना निर्मल कि वर्तमान का जो कण है कत्यल्य, छोटा सा कण, वह भी झलक जाए। अगर वह भी झलक जाए तो समझना चाहिए कि हम सामायिक को उपलब्ध हुए। यानी समय के अनुभव को उपलब्ध हुए, समय को हमने जाना, देखा और अनुभव किया। अब तक हमने समय की अनुभव नहीं किया है। हम कहते हैं कि हमारे पास घड़ी है। हम समय नापते भी हैं। हम बताते भी हैं कि इस समय इतना बजा है। लेकिन जब हम कहते हैं---''इतना बजा है, वह बज चुका है।'' जब हम कहते हैं कि इस वक्त आठ बजा है जितनी देर में हमने यह कहा कि आठ बजा उतनी देर में आठ बज चुका। घड़ी आगे जा चुकी। जरा कण भी सरक गई, आगे हो गई। यानी हम जब भी कुछ कह पाते हैं, अतीत का ही कह पाते हैं। जब भी पकड़ पाते हैं, अतीत को ही पकड़ पाते हैं। ठीक वर्तमान हमारे हाथ से खुक जाता है। और अतीत कल्पना स्मृति है सिर्फ। वह है नहीं यहाँ। है वर्तमान। जो है, अस्तित्व जो है, वह अभी एक समय का है। और उत एक समय का हमें कोई बोध नहीं क्योंकि हम इतने व्यस्त हैं, इतने छलझे और अशांत हैं कि उस छोटे से क्षण की हमारे मन पर कोई छाप नहीं बन पाती। न हमें वह दिखाई पड़ता है। उससे हम चूकते ही चले जाते हैं। समय से निरन्तर चुकते चले जाते हैं। तो हम अस्तित्व से परिचित कैसे होंगे, क्योंकि जो अस्तित्व है समय भी वही है, बाकी सब या तो हो चुका या अभी हुआ नहीं। जो है, उससे ही प्रवेश करना होगा। और उसका हमें बोध ही नहीं हो पाता, उसे हम पकड़ हो नहीं पाते। तो महावीर इसिलए भी आत्मा को समय कहते हैं कि तुम आत्मा को उपलब्ध तब हुए जब तुम समय का दर्शन कर लो। उसके पहले तुम आत्मा को उपलब्ध नहीं हो। क्योंकि जब तुम अस्तित्व का ही अनुभव नहीं कर पाते तो तुम्हारे अस्तित्व का मतलब क्या है? आत्मा तो सबके भीतर है सम्भावना की तरह, सत्य की तरह नहीं। जैसे एक बीज में छ्पा हुआ है वृच-एक सम्भावना की तरह, सत्य की तरह नहीं। बीज वृक्ष हो सकता है। इस भा आत्मा हो सकते हैं। जब हम कहते हैं कि सबके भीवर

आत्मा है तो उसका मतलब सिर्फ इतना है कि हम भी आत्मा हो सकते हैं, अभी हैं नहीं। और इम उसी चण आत्मा हो जाएँगे जिस दिन अस्तित्व आमने-सामने हमारे हो जाएगा, उसी क्षण जब हम अस्तित्व को देखने, जानने, पहचानने में समर्थ हो जाएँगे। उसके पहले हम अस्तित्ववान् नहीं हैं।

इसे दूसरी तरह भी समझा जा सकता है: अतीत और भविष्य मन के हिस्से हैं, बर्समान आत्मा का हिस्सा है। मन हमेशा अतीत और मविष्य में रहता है, पीछे या आगे। यहाँ, इसी वक्त, अभी, अव—ऐसी कोई बीज मन में नहीं होती। मन संग्रह है अतीत का और भविष्य की योजनाओं का। मन जीता है अतीत और भविष्य के बीच में एक अत्यन्त सूक्ष्म रेखा है जो दोनों को तोड़ती है। वह वर्समान है। और वह इतनी बारीक है कि उस बारीक रेखा के अनुभव के लिए हमें अत्यन्त शांत होना जरूरी है। जरा सा कम्पन हुआ कि हम चूक जाएँगे। जरा सा भी कम्पन हुआ मीतर कि निकल जाएगी रेखा। हमारा कम्पन उसे पकड़ नहीं पाएवा। इसलिए सकस्प चैतना जिस विन हो जाए, तब समय के क्ष्म का छोटा सा वर्षम भी हमें होगा। वह दर्शन हमें अस्तित्व में उतार देता है यानो ऐसा समझें कि बर्तमान का क्ष्मण ही द्वार है अस्तित्व में प्रवेश का। बह्म में प्रवेश कहें, सत्य में प्रवेश कहें, मोक्ष में प्रवेश कहें, कुछ भी कहें, वर्तमान के चण से हम प्रविष्ट होते हैं। वही है द्वार। और वह चूक-चूक जाता है।

एक कहानी मैंने सुनी। एक अंघा आदमी एक बड़े भारी राजमवन में मटक गया है। बड़ा है भवन ! हजारों द्वार हैं उस भवन में। लेकिन एक ही द्वार खुला है। सब द्वार बन्द हैं। वह अंघा आदमी द्वारों को टटोलता-टटोलता मटक रहा है कि शायद कोई द्वार खुला मिल जाए। बस पहुँचा जा रहा है खुले द्वार के करीब। ऐसे हजारों द्वार टटोलता-टटोलता वह यक गया है। और जब वह ठीक उस द्वार पर पहुँचा है जो खुला है तो उसे खुजान उठ गई है। उसने माथे पर खुजाया है और वह द्वार फिर चूक गया है। जब फिर खुजारों द्वार हैं और वह फिर टटोल रहा है। मीलों के चक्कर के बाद वह फिर उस द्वार पर आया है लेकिन इतना चक गया है। टटोलते-टटोलते कि उसने टटोलना बन्द कर दिया है। वह ऊत्र गया है। वह टटोलना बन्द कर दिया है। वह ऊत्र गया है। वह द्वार फिर निकल गया है। वह का करें। फिर निकल गया है। चेकिन क्या करेगा अंधा आदमी? निकलना है तो कने या न करें। फिर

टटोलना घुड़ करता है। ऐसे वर्षों बीत जाते हैं और वह अन्धा आदमी बार-बार उस खुले द्वार के पास से आकर चूक जाता है।

यह एक कहानी है। हजारों जन्मों तक हम समय के द्वार को टटोलते हुए घूम रहे हैं कि कहा से द्वार मिल जाए मोक्ष का, कहा से द्वार मिल जाए जीवन का, कहा से द्वार मिल जाए आनन्द का। टटोलते आते हैं मगर या तो हम बन्द द्वार टटोलते हैं जो अतीत के हैं जो बन्द हो चुके हैं या हम भविष्य के द्वार टटोलते हैं जो हैं ही नहीं। जो हैं नहीं उनको हम टटोल नहीं सकते; जो नहीं हो गए हैं उनको भी हम टटोल नहीं सकते। लेकिन एक द्वार जो खुला है बर्तमान का, वह बार-बार चूक जाता है। उस वक्त या तो हम माथा खुला है अगते हैं या कुछ और करने लगते हैं और वह चूक जाता है। मतलब यह कि जब भी उस द्वार पर हम आते हैं, हम किसी और चीज में व्यस्त होते हैं। वर्त्तमान के क्षण में हम सदा व्यस्त हैं, इसलिए चूक जाते हैं। इसलिए सामायिक का प्रयं है अव्यस्त होना। कुछ भी नहीं कर रहे हैं, कुछ भी नहीं सोच रहे हैं तो ही उस समय को हम पकड़ पाएँगे क्योंकि हम कुछ कर रहे हैं तो चूक आएँगे। उतनी देर में तो वह निकल गया। वह निकलता हो चला जा रहा है।

महाबीर ने यह नाम बड़े गहरे प्रयोजन से दिया है। वह तो यही कहने लगे कि समय ही आत्मा है और समय को जान छो, समय में खड़े हो जाआ, समय को पहचान लो और देख लो तो तुम अपने को देख लोगे, अपने को पहचान लोगे। लेकिन समय की जानना ही बहुत मुश्किल बात है। सबसे ज्यादा कठिन है वर्समान में सड़े होना क्योंकि हमारी पूरी आदत या तो पीछे होने की होती है या आगे होने की होती है। एक आदमी को पूछो कि तुम क्या कर रहे हो। या तो तुम उसे अतीत में पाओगे, या भविष्य में पाओगे। या तो वह उन दृश्यों को देख रहा है जो आ चुके हैं या उन दृश्यों की सोच रहा है जो आएँगे। लेकिन शायद ही कभी किसी व्यक्ति को पाओगे कि वह कहे कि मैं कुछ भी नहीं कर रहा है। ऐसा आदमी नहीं मिनेगा। ऐसा आदमी मिल जाए तो समझना कि वह सामायिक में था उस वक्त । उस क्षण में वह कहीं भी व्यस्त नहीं था । नस या। जब हम कुछ भी नहीं कर रहे हैं, बस हैं, कुछ भी नहीं कर रहे हैं, नंत्र भी नहीं जप रहे हैं, रवास भी नहीं देख रहे हैं, सामायिक में हैं। जिसे में रवास देखने के लिए कहता हैं वह सामायिक नहीं है। वह सिर्फ इसलिए कह रहा हूँ कि जिससे आपकी व्यर्थ की दूसरी व्यस्तताएँ छूट आएँ । एक हो व्यस्तता रह जाए कम से कम तब में कहुँगा कि इससे भी छलांग लगा जाएँ। इतनी

बहुत सी ज्यस्तताएँ टूट गईं। एक ही ज्यस्तता रह गई कि स्वांस ही देखना है। अब यह ऐसी ज्यस्तता है कि न इससे कोई घन कमाई का उपाय है, न इससे कोई लाम है। यह एक ऐसी ज्यस्तता है जिससे छलांग लगाने में कठिनाई नहीं पड़ेगी। यह एक ऐसी ज्यस्तता है कि अगर आप सबसे छूट गए तो इससे छूटने में देर नहीं लगेगो। जैसे मैं कहूँगा 'छोड़ें!' आप तो तैयार ही थे कि अब इसको छोड़ें। यह अमो सामायिक नहीं है। यह सामायिक के पहले की सोड़ी है—सिर्फ छलांग लगाने को। जैसे नदी का किनारा है। वहाँ तक्ता लगा हुआ है जिस पर खड़े होकर छलांग लगाई जाती है। अगर आप यहाँ पहुँच गए हैं तो अब एक ही छलांग में आप सागर में पहुँच सकते हैं।

जब तक हम कुछ भी कर रहे हैं तब तक हम चूकते जाएँगे वर्तमान से। जब हम कुछ भी नहीं करते तब हम उतर जाएँगे। लेकिन यह हमारी समझ से एकदम बाहर हो जाता है कि कोई ऐसा मौका भी हमें मिले जब हम कुछ भी नहीं कर रहे, बस हैं। ओर अगर यह समझ में आ जाए तो कोई किठनाई नहीं है। इसमें क्या किठनाई है कि कुछ चगों के लिए आप 'बस' हो जाएँ और कुछ न करें? कमरे में पड़े हैं, कोने में टिके हैं, सिर्फ हैं। कुछ भी नहीं कर रहे हूँ। बस हैं। आखिर होना इतना किठन क्या है? वृक्ष हैं, पत्थर हैं, पहाड़ हैं, चौंद-तारे हैं, सब हैं और शायद वे इसिलए सुन्दर हैं कि समय में कहीं गहरे डूबे हुए हैं। इस शायद इसीलिए इतने कुछ हैं, इतने परेशान, चिन्तित, दुखी और हैरान हैं क्योंकि समय से भागे हुए हैं, समय के बाहर छिटक गए हैं। जैसे जीवन के मूल स्रोत से कहीं झटका लग गया है, जड़ें उखड़ गई हैं, हम कहीं और हैं।

दो तरह की कियाएँ हैं। एक तो हमारे शरीर की कियाएँ हैं जो हमारी निद्रा में शिथिल हो जाती हैं, बेहोशी में बन्द हो जाती हैं। शरीर की कियाओं को रोकना बहुत किन नहीं है। शरीर की कियाओं से कोई गहरी बाधा नहीं है। उसके भीतर हमारे मन की कियाएँ हैं। वही हैं असली बाधाएँ क्योंकि वही हमें समय से वुकातो हैं। शरीर नहीं चुकवाता हमें समय से। शरीर का अस्तित्व तो निरन्तर वर्तमान में है। यह घ्यान रहे कि लोग आम तौर पर साधक होने को स्थिति में शरीर के दुश्मन हो जीते हैं जबकि शरीर बेचारे को कोई दुश्मनो हो नहीं है। शरीर तो निरन्तर समय में है। शरीर तो एक चएा भो न अतीत में जाता, न भविष्य में जाता है। शरीर वहीं है जहाँ है। शरीर ने कभी भी किसो बादमी को नहीं भटकाया है बाज तक। मटकता

चरित्र है। वहाँ नीति की पकड़ गहरी है। वहाँ अभिनय भारी है। लेकिन क्रुष्ण के मामले को हम कहते हैं—'श्रीला।' क्योंकि वहाँ चीजें तरल हैं; पकड़ नहीं है। सब खेल है। और भीतर एक आदमी बाहर खड़ा है जो खेल के बिल्कुल बाहर है। क्या ऐसा कर सकते हैं आप कि क्षण भर खेल के बाहर उतर आएँ, वे वस्त्र उतार दें जो नाटक के मंच पर पहने थे, वे चेहरे भी निकाल दें, वह मेकअप भी हटा दें जो काम करता या मंच पर, और साली घर लौट आएँ जैसे आप हैं? ऐसा अगर कर सकें तो इसके पहले हिस्से का नाम प्रतिक्रमण है-इस लौटने का नाम। दूसरे का नाम है सामायिक जब आप अपने में ठहर गए हैं, जैसे झींगुर बोल रहा है, वृक्षों में पत्ते लग रहे हैं, आकाश में चौद की किरणें गिर रही हैं, ऐसा ही किसी क्षण में आप कुछ कर नहीं रहे हैं, जो हो रहा है हो रहा है; स्वांस चल रही है चल रही है, आप चला नहीं रहे हैं; आंख झपक रही है झपक रही है, आप झपका नहीं रहे हैं; पैर वक गया है, हिल गया है, आपने हिलाया नहीं है। और आप बिल्कुल ऐसे हो गए हैं जैसे हैं ही नहीं। उस क्षण में आपको पता चल सकेगा कि मैं कौन हूं, मेरी आत्मा क्या है, मेरा अस्तित्व क्या है और एक बार इसका पता चल जाए तो फिर जीवन दूसरा होगा; फिर जीवन वही कभी नहीं होगा जो था। इसे हम दो चार उदाहरणों से समझाने की कोशिल करें।

तिन्वत में एक फकीर हुआ है मार्ग । वह अपने गुरु के पास गया । गुरु लेटा हुआ है । वह गुरु से कहता है : आप इस समय क्या कर रहे हैं ? गुरु कहता है : िकसी समय मैंने कुछ नहीं किया । मार्ग कहता है : कुछ तो कर ही रहे होगें ? बिना किए कैसे हो सकते हैं ? गुरु कहता है : करने वाला कभी हुआ है ? किया कि गए । नहीं किया कि पाया । मार्ग कहता है कि कुछ समझ में नहीं आया । गुरु कहता है : तुम समझने की कोशिश कर रहे हो इसिएए समझ में कैसे आए ? समझने की कोशिश न करो । देखो, जानो खौर पहचानो ।

एक जर्मन विचारक है हैरीगेल । वह जापान गया । वहाँ उसने बहुत सी तरकी में खोजों जिनके माध्यम से वह 'सामायिक' में ले जाना सिखाते हैं । उनमें फूल जमाने की कला भी एक है जिससे आप ध्यान को उपलब्ध हो जाते हैं । जिस दिन फूल जमाने की कला में कोई निष्णात हो । जाता है, गुद पूछता है । जब वह कहता है कि बहुत अच्छे जमाए फूल तो उसका गुद कहता है उससे : ऐसा मत कह, तू कह कि फूल जम गए, मैंने कुछ किया नहीं है, फूल ऐसे जमना

चाहते थे। मैंने फूल जमाए नहीं। मेरा उन्होंने उपयोग से लिया और फूल जम गए। तो फूल जमाने से भी सिखाते हैं, तलवार बलाने से भी सिखाते हैं, तीर चलाने से भी सिखाते हैं। हैरीगेल जिस गुरु के पास गया वह घनुर्विद्धा से ध्यान सिसाता था। तीन साल तक हैरीगेल ने वनुर्विद्या सीखी। उसके निशाने अचुक हो गए। लेकिन गुरु रोज कहता है: नहीं, अभी कुछ भी नहीं हुआ है। तो हैरीगेल कहता है कि मैं परेशान हो गया तीन साल मेहनत करते-करते। मेरा एक निशाना भी नहीं चुकता है और आप कहते हैं: कुछ नहीं हुआ है। गुरु कहता है: निशाने से लेना-देना क्या है? अभी तीर तू चलाता है, वह चलता नहीं है। निशाने से स्था मतलब ? निशाना लगे न लगे यह गौण बात है। और निशाना क्यों न रुगेगा ? निशाना लगेगा। निशाने से कुछ लेना-देना नहीं है। लेकिन तू तीर चलाता है, तीर अभी चलता नहीं। तीन साल परेशान हो गया हैरीगेल। जो भी देखने बाता, वह कहता हैरीगेल बद्भुत हो तुम ! उसका कोई निशाना नहीं चूकता लेकिन उसका गुरु रोज कह देता 'नहीं, अभी कुछ नहीं हुआ है। अाखिर यक गया है हैरीगेल । और उसने कहा : अब चमा करें। अब मैं लीट जाऊँ। लेकिन गुरु ने कहा : सर्टिफिकेट नहीं दे सक्ँगा। इतना लिख सकता हूँ कि तीन साल मेरे पास रहा लेकिन असफल लौटता है। वह कहता है कि सब निशाने ठीक लगते हैं। गुरु ने कहा निशाने से हमें कोई मतलब ही नहीं। हम तुन्ने देख रहे हैं। तू ही ठीक नहीं है क्वोंकि तू बभी तक ऐसा नहीं हो पाया है कि तीर चले। अभी बू तीर चलाता है। हैरीगेब पश्चिमी भारमी है। उसकी समझ से बाहर है बिल्कुल ही यह बात। वह लिखता है अपनी किताब में : मेरी समझ के ही बाहर है कि तीर चलेगा ही कैसे जब तक में न चलाऊँगा। यह निपट बकवास मालूम पड़ती है कि तीर अपने आप चर्षे। और वह कहता है ऐसा चलाओ जैसा कि तुमने न चलाया हो। वस तीर चल जाए। तुम बीच में मत आओ, तुम किया मत बनो, तुम कर्ता मत बनो। वक गया वह । आखिर तीन साल बाद उसने कहा कि मैं कल टिकट बुक करवा आया है। मैं वापस जा रहा है। गुव ने कहा : जैसी तुम्हारी मर्जी। दूसरे दिन सांझ को हवाई जहाज चलना है। सुबह वह अन्तिम बिदा लेने गुरु के पास जाता है। गुरु दूसरे शिष्यों को तीर चछाना सिखाता रहा है। हैरीगेल एक बेंच पर बैठ गया है। उसके गुरु ने तीर उठाया है। तीर चलाया है। हैरीमेल एकदम से खड़ा हो गया है। गया है गुरु के पास बिना बोले। धनुष हाब में किया है। तीर चलाया है। गुरु ने कहा ठीक: तीर चल गया। हैरीगेल ने

कहा: लेकिन इतने दिन से क्यों नहीं हो सका। उसने कहा: तू इतने दिन से कोशिश में लगा रहा। आज तू कोशिश में नहीं था। आज तू ऐसे आकर बैठा था कि बिदा लेनी है। हैरीगेल ने कहा: 'हाँ, मैं आज तक देख हो नहीं सका आपको। आज मैंने पहली दफा देखा कि तोर चल रहा है और आदमी मौजूद नहीं है। फिर मैं उठा। मैं यह भी नहीं कह सकता कि क्यों उठा? उठ गया। तीर हाथ में आ गया। तीर चल गया।' गुरु ने कहा: अब मैं तुझे लिखकर दे सकता हैं। वैसे एक ही दिन काफी है। बात खत्म हो गई। तुझे समझ में आ गया फर्क। न हम कर्ती हैं, न हम अकर्ती हैं। एक क्षण मी अकर्ती हो जाएं तो बात खत्म हो गई। एक क्षण मी अकर्ती हो एक और घटना मुझे याद आती है।

चीन में एक हुईहाई फकीर हुआ। वह अपने गुरु के पास जाकर कहता है कि मुझे मोक्ष पाना है, सत्य पाना है। गुरु कहता है: जब तक पाना है तब तक कहीं और जा। जब पाना न हो तब मेरे पास आना। उसने कहा जब मुझे पाना नहीं होगा तो मैं आपके पास वयों आऊँगा ? गुरु कहता है: 'मत आना ।' लेकिन जब तक पाना है तब तक मुझसे क्या 'लेना-देना' क्योंकि पाने की भाषा तनाव की भाषा है। जब तक तू कहता है: 'पाना है तो पाना होगा भविष्य में। तू होगा आज में। और तेरा मन खिचेगा भविष्य तक। तनाव हो जाएगा'। वह गुरु से पूछता है : आप कुछ पाने के लिए नहीं करते ? गुरु कहता है 'नहीं, जब तक हम पाने के लिए करते थे नहीं पाया। जिस दिन पाना छोड़ दिया, उस दिन पा लिया। मेरे बूढ़े गुरु ने मुझसे कहा था कि 'सोजो और स्रो दोगे। मत स्रोजो, और पा लो।' तब मैं भी नहीं समझता था कि मामला क्या है 'मत खोजो और पा लो।' 'खोजोगे और खो दोगे?' गुरु ने जब मुझसे कहा था तो मैंने कहा कि यह तो बिल्कुल पागलपन की बात है। स्रोजेंगे नहीं तो पाएंगे कैसे ? गुरु ने मुझसे कहा था कि तुम खोजते हो इसीलिए सो रहे हो क्योंकि जिसे तुम सोजते हो उसे तुम पाए ही हुए हो। एक क्षरण तुम सोज को रोको, दौड़ को रोको, ताकि तुम देख सकी कि तुम्हें क्या मिला हुआ है। तो गुरु ने कहा: 'मैं भी तुझसे कहता हैं कि जब तक पाना हो तू कहीं सौर खोज ले। और जब न पाना हो तब आ जाना। वह युवक कई आश्रमों में भटकता फिरा। कई जगह खोज की। धक गया, परेशान हो गया, कहीं कुछ मिला नहीं, कहीं कुछ पाया नहीं। धका-मांदा नापस स्त्रीटा । तब गुरु ने पूछा : 'क्या इरादे हैं । और खोजो ?' वह कहता है : नहीं मैं बहुत बक गया। कुछ खोजना नहीं है। विश्वाम के लिए आया है। तब गुरु ने कहा: आओ, स्वागत है। कभी-कभी जो श्रम से नहीं मिलता है, विश्वाम में मिल जाता है।

न भूत में जाना, न भविष्य में जाना, न कुछ पाना, न कहीं कुछ खोजना, वस जहां है वहीं रह जाना, नहीं तो सम्पूर्ण उपर बीत जाती है। बुद्ध को जिस दिन उपलब्ध हुई, उस दिन सुबह उनसे लोगों ने पूछा: 'आपको क्या मिला?' बुद्ध ने कहा: मिला कुछ भी नहीं। जो मिला ही हुआ था, वहो मिल गया। कैसे मिला? बुद्ध ने कहा 'कैसे, की बात मत पूछो। जब तक कैसे की भाषा में मैं सोचता था, तब तक नहीं मिला। क्योंकि जो मिला ही हुआ था, उसको मैं खोजता था। फिर मैंने सब खोज छोड़ दी। और जिस क्षण मैंने खोज छोड़ी, पाया कि जिसे मैं खोजता था वह है हो। असल में स्वभाव का, स्वरूप का मतलब है जो है हो। खोज का मतलब है वह जो नहीं है, उसे हम खोज रहे हैं। इसलिए जब कोई आदमी आत्मा को खोजने लगना है तब वह पागलपन में लग गया है। क्योंकि आत्मा को कौन खोजेग? कैसे खोजेग? वह तो है ही हमारे पास। जब हम खोज रहे हैं तब भी, जब नहीं खोज रहे हैं तब भी। फर्क इतना ही पड़ता है कि अब खोजने में हम उलझ जाते हैं, चूक जाते हैं। नहीं खोजते हैं—दिख जाता है, मिल जाता है, उपलब्ध हो जाता है।

यह बात ठोक से ख्याल में आ जानी चाहिए कि सामायिक है प्रश्रयास अ-स्तोज, कोई लक्ष्य नहीं है जो भविष्य में है, यह भी अभी, और यहीं, अगर हम लक्ष्य को सोजते हुए भटकते रहे तो हम चूकते चले जाएँगे, अनन्त जन्मों तक, अगर आप इसी क्षण में हो सकते है, और कुछ भी नहीं करते तो आप वहीं पहुँच जाएँगे जहाँ महावीर सदा से खड़े हैं। लेकिन हमारा मन वहीं प्रश्न बार-बार उठाए जाता है: केसे करें? क्या करें, कहाँ जाएँ? कहाँ सोजें? जो नहीं जानते हैं वे कहेंगे उसे जो सोजने की इच्छा कर रहा है 'सोजो ।' जो जानते हैं के कहेंगे उसे जो सोजने की इच्छा कर रहा है 'सोजो ।' जो जानते हैं कहेंगे: और कहीं मत सोजो, जहाँ से प्रश्न उठा है, वहीं उतर जाओ । वे कहेंगे कि जहाँ यह जो भीतर पूछ रहा है कि आत्मा को कैसे पाएँ, मोझ को कैसे पाएँ, इसी में उतर जाओ । और इसी में उतरने से मोझ मिल जाएगा, आत्मा मिल जाएगी। यही है आत्मा; यही है मोझ। लेकिन कहीं कुछ मनुष्य के चित्त की पूरी यांत्रिकता में कुछ बुनियादी भूल है कि यह चूकता ही चला जाता है। एक बारीक सी बात उसके स्थाल में नहीं आ पाती कि जो मुझे पाना है, वह मुझे किसी न किसी वर्ष में मिला ही हुआ है। अगर यह स्थष्ट स्थ

से स्थाल में आ जाए तो दूसरी बात स्थाल में आ जाएगी कि हमें अम से नहीं थाना है इसे, विभान में थाना है। तब यह भी समझ में आ जाएगा कि पाने की भाषा ही गलत है। जो पाया ही हुआ है उसका अविष्कार कर लेना है। इसिलए आत्मा उपलब्ध नहीं होता सिफं आत्म-आविष्कार होता है। कुछ ढँका हुआ था, उसे उधाड़ लिया है। और ढँका है हमारी खोज करने की प्रवृत्ति से; ढँका है हमारे और कहीं होने को स्थिति से। हम कहीं और न हों तो उधड़ जाएगा, अपने से उधड़ जाएगा, अभी उधड़ जाएगा। सामायिक न तो कोई क्रिया है, न कोई अम्यास है, न कोई प्रयत्न है, न कोई साधना है, न कोई साधना है, न कोई साधन है।

मैं एक छोटी सी घटना से समझा दूँ। मुछाला महावीर में पहला शिविर हुआ। राजस्थान की एक वृद्ध महिला भूरबाई भी उस शिविर में आई। उसके साथ उसके कुछ मक्त भी आए। फिर जब भी मैं राजस्थान गया है. निरन्तर प्रतिवर्ष हर जगह भूरबाई बाती रही साथ कुछ लोगों को लेकर। सैकड़ों लोग पूजा करते हैं उसकी। सैकड़ों लोग पैर छूते हैं, सैकड़ों लोग उसे मानते हैं। और वह एक निपट साधारण, ग्रामीण स्त्री है। न कुछ बोंलती, न कुछ बताती। लेकिन लोग पास बैठते हैं, उठते हैं, सेवा करते हैं और चले जाते हैं। ज्यादा से ज्यादा वह प्रेम करती है लोगों को। उनको खिला देती है, उनकी सेवा कर देती है और उनको बिदा कर देती है लेकिन फिर भी, सैकड़ों लोग उसकी प्रेम करते हैं, उसके पास आते हैं। तो वह आई। पहले दिन ही सुबह की बैठक में मैंने समझाया कि च्यान नया है जैसे अभी आप से कहा कि 'सामायिक' नया है और कहा कि भ्यान करना नहीं है, 'न करने' में दुब जाता है। उस भूरवाई के पास एक अ्यक्ति पच्चीस वर्षों से उसकी सेवा करते हैं। वह कभी हाईकोर्ट के वकील थे। फिर सब छोड़ कर वे भूरवाई के दरवाजे पर बैठ गए। उसके कपड़े घोते. उसके पर दबाते और आनन्दित हैं। वह भी आये थे। जब साझ को सब व्यान करने आए तो उन सज्जन ने मुझे आकर कहा कि बड़ी अजीब बात है। भूरवाई को हमने बहुत कहा कि ज्यान करने चलो। वह खुब हँसती है। जब हम उससे बार-बार कहते हैं तो वह कहती है कि तुम जाओ। और जब हम नहीं माने तो उसने कहा कि तुम जाओ यहाँ से, तुम ध्यान करो। तो उसने मुझे आकर कहा कि मुझे बड़ी हैरानी हुई कि हम आए किस्रिए। वह तो आती नहीं कमरे को छोड़ कर। मैं इचर आया कि

उसने दरवाजा बंद कर लिया। मैंने कहा कि कल जब वह सुबह आए तो उसके सामने ही मुझसे पूछना। सुबह वह बुढ़िया आई और मेरे पैर पकड़ कर हंसने लगी और कहने लगी: रात बड़ा मजा हुआ। आपने सुबह कितना समझाया कि ध्यान करना नहीं है और हमारा यह वकील कहता है: ध्यान करने चलो। तो मैंने उससे कहा कि तू जल्दी से जा यहाँ से क्योंकि करने वाला रहेगा तो कुछ न कुछ गड़बड़ करेगा। तू जल्दी से जा यहाँ से। तू ध्यान कर। और जैसे ही यह बाहर आया, मैंने दरवाजा बंद कर लिया और मैं ध्यान में चली गई। और आपने ठीक कहा। 'करने से' नहीं हुआ। वर्षों तक नहीं हुआ करने से और कल रात हुआ क्योंकि मैंने कुछ नहीं किया। बस मैं पड़ गई, जैसे मर गई हूँ। पड़ी रही, और हो गया। और यह कहता था ध्यान करने चलो। यह इघर ध्यान करने आया और मैं उघर ध्यान में गई और यह चूक गया। आप इसको समझाओ कि वह करने की बात मूल जाए।

करने की बात हमें नहीं भूलती, किसी को भी नहीं भूलती। इसलिए मुझे भी समझने में आप निरन्तर चूक जाते हैं कि मैं क्या कह रहा हूँ। महावीर को समझने में भी लोग निरन्तर चूके हैं कि वे क्या कह रहे हैं।

• एक छोटी सी घटना है। लाबोत्से एक जंगल से गुजर रहा है। उसके साथ उसके कुछ शिष्य हैं। किसी राजा का महल बन रहा है और जंगल में इस वृक्ष की शाखाएँ काटी जा रही हैं, तने काटे जा रहे हैं, लकड़ियाँ काटी जा रही हैं। पूरा जंगल कट रहा है। सिर्फ एक वृक्ष है बहुत बड़ा जिसके नीचे हजार बैलगाड़ी ठहर सकती हैं। उस वृच की किसी ने एक शाखा भी नहीं काटी है। लाबोत्से ने अपने शिष्यों से कहा कि जरा जाबो, उस वृत्त से पूछी कि इसका रहस्य क्या। है। जब सारा जंगल कट रहा है ती यह वृक्ष कैसे बच गया है। इस वृक्ष के पास जरूर कोई रहस्य है। जानो, अरावृच से पूछ कर आओ। शिष्य दरस्त का चक्कर लगा कर आते हैं और छोट कर कहते हैं कि हम चक्कर लगा आए मगर वृक्ष से क्या पूछें? यह बात जरूर है कि वृक्ष बड़ा भारी है, किसी ने नहीं काटा उसे। बड़ी छाया है उसकी, बड़े पत्ते हैं उसके। बड़ी दूर से आ आकर पत्ती विश्राम करते हैं। हजारों बैकगाड़ियाँ नीचे ठहर सकती हैं। लाबोस्से ने कहा तो जाओ, उन छोगों से पूछो जो दूसरे वृक्षों को काट रहे हैं कि इसकी क्यों नहीं काटते । रहस्य जरूर है उस वृक्ष के पास । तो ने गए हैं और एक बढ़ई से चन्होंने पूछा है कि तुम इस वृक्ष को नमीं नहीं काटते। उस बढ़ई ने कहा है

कि इस वृक्ष को काटना मुश्किल है। यह वृक्ष बिल्कुल लाओरसे की भौति है तो उसके शिष्यों ने कहा कि हम लाओत्से के शिष्य हैं। तब बढ़ई ने कहा यह वृक्ष लाबोत्से की भांति है, बिल्कुल बेकार है, किसी काम का नहीं, लकड़ी कोई सीघी नहीं, सब तिरछी हैं, किसी काम में नहीं आतीं, जलाओ तो धुंआ देती हैं। इसे काटे भी कौन? इसलिए बचा हुआ है। वे लौटे। उन्होंने लौटकर कहा बड़ी अजीव बात हुई। बढ़ई ने कहा है कि लाओत्से की भौति है यह वृक्ष । लाओत्से ने कहा: बिल्कुल ठीक इसी वृक्ष की भौति हो जाओ। न कुछ करो, न कुछ पाने की कोशिश करो। क्योंकि जिन वृक्षों ने सीघा होने की कोशिश की, सुन्दर होने की कोशिश की, कुछ भी बनने को कोशिश की उनकी हालतें देख रहे हो। एक भर वह वृक्ष है जिसने कुछ भी बनने की कोशिश नहीं की. जो हो गया हो गया, तिरछा तो तिरछा, भाड़ा तो भाड़ा, धुंभा निकलता है तो धुंभा निकलता है। देखो वह कैसा बच गया है-बिल्कूल लाओत्से जैसा। और ऐसे ही हो जाओ अगर बचना हो और बड़ी छाया पानी हो। और तुम्हारी शालाओं में बड़े पक्षी विश्राम करें और तुम्हें कभी कोई काटने न आए। फिर शिष्यों ने कहा कि हम ठीक से नहीं समझे कि बात क्या है। यह तो एक पहेली हो गई। वृक्ष से तो नहीं पूछ सके लेकिन जब आप कहते हैं कि मेरे ही भौति यह वृक्ष है तो हम आपसे ही पूछते हैं कि रहस्य क्या है ? तब लाओत्से ने कहा कि रहस्य यह है कि मुझे कभी कोई हरा नहीं सका क्योंकि मैं पहले से ही हारा हुआ था। मुझे कभी कोई उठा नहीं सका क्योंकि मैं सदा उस जगह बैठा जहाँ से कोई उठाने आता ही नहीं। मैं जूवों के पास ही बैठा सदा। मेरा कभी कोई अपमान नहीं कर सका क्योंकि मैंने कभी मान की कामना नहीं की। मैंने कुछ होना नहीं चाहा, न बनी होना चाहा, न यशस्वी होना चाहा, न बिद्वान होना चाहा, इसलिए मैं वही हो गया जो मैं है यानी कुछ और होना चाहता तो मैं चुक जाता। यह वृक्ष - ठीक कहते हैं वे लोग, मेरे जैसा इसने कुछ नहीं होना चाहा। इसलिए जो था, वही हो गया। और परम मानन्द है, वही हो जाना जो हम हैं, जो हम हैं उसी में रम बाना मुक्ति है, जो हम हैं उसी को उपलब्ध कर लेना सत्य है।

सामायिक को अगर ऐसा देखेंगे तो समझ में आ जाएगा और मन्दिरों में जो सामायिक की जा रही है, अगर वहां समझने गए तो फिर कभी समझ में नहीं आएगा। वे सब करने वाले लोग हैं। वे वृद्दों भी सामायिक कर रहे हैं, वहीं भी व्यवस्था दे रहे हैं। मंत्र है, जप है, इन्तजाम है—सब कर रहे हैं। वह सब किया है और किया के पीछे लोग हैं। वर्गों कि ऐसी कोई किया हो नहीं जिसके पीछे लोग ल हों, पाने की कामना न हो। स्वर्ग है, मोक्ष है, आत्मा है, कुछ न शुछ उन्हें पाना है। उसके लिए वे किया कर रहे हैं। और बिसके भी पाने की आकांक्षा है, सब पा लें सिर्फ स्वयं को नहीं पा सकते। क्योंकि स्वयं को पाने की आकांक्षा से नहीं पाया जा सकता। पाने की सब आकांक्षा स्वयं के बाहर से बाती है। जब पाने की कोई आकांक्षा नहीं रही तो आदमी स्वयं में वापस लीट आता है। यह जो वापस लीट आना है और घर में ही ठहर जाना है, इसका नाम 'सामायिक' है। महावीर ने अद्मुत व्यवस्था की है उस 'अकिया' में उतर जाने की । जिसको समझ में आ बाद उसे करने मात्र का सवाल नहीं है फिर। और जिसकी समझ में न आए वह कुछ भी करता रहे, उसे कोई फई पड़ने वाला नहीं।

प्रश्न : अठतालीस मिनट का इसमें क्या हिसाब है ?

उत्तर: कुछ मतलब नहीं है। यहाँ मिनट का स्वाल ही नहीं है। एक समय मर ठहर जाना काफी है। एक अप का को हजारवी हिल्ला है, छाखवां हिल्ला है उत्तमें भी अगर तुम ठहर गए तो बात हो यह ।

बरन : यह चुत्र क्यों बनाए हैं सामायिक के ?

उत्तर: सूत्र अनुयायी बनाते हैं और बीधते हैं। महावीर को फोई सम्बन्ध नहीं है इन सूत्रों से। असल में सदा ही यह कठिनाई रही है कि अनुवायी क्या करता है। यह बड़ा मुक्तिल मामला है। वह जो कर सकता है करता है। और वह सब इन्तजाम कर देता है पूरा का पूरा। और उसमें जो महत्वपूर्ण या वह इन्तजाम में ही खो जाता है। और अनुयायी प्रेम से इन्तजाम करता है। वह कहता है कि सब अयदिश्यत कर दो। छोग पूछते हैं कि क्या करना चाहिए, कैसे करना चाहिए। अछ इन्तजाम करें, नहीं तो लोग कैसे समसेंग, सामान्य आदमी कैसे समसेगा। सामान्य आदमी केसे समसेगा। सामान्य आदमी केसिस होगा। सामान्य आदमी केसिस होगी इन्तजास कर देता है। फिर वह इन्तजाम चलता है। खर्म का उससे कोई सम्बन्ध वहीं रह बाता।

महावीर जैसे छोगों को समझना ही मुश्किल है। वयोंकि वह जो बाद कह रहे हैं, इतनी गहराई की है, बोर हम जहाँ खड़े हैं वह इतने सम्बोपन में है बहिक सम्बोपन में भी तट पर खड़े हुए हैं और वहीं से जो इमारी वयक में भाता है, वह इन्तवाम हम कर बेते हैं। अनुवासी सारी व्यवस्था देता है, जीर कुछ व्यवस्थापरक मस्तिष्क होते हैं जो सदा व्यवस्था देते रहते हैं। वह किसी भी चीज को व्यवस्थित कर देते हैं। कुछ चीजें ऐसी हैं जो व्यवस्था में ही मर जाती हैं। असल में जीवनबोध की कोई भी चीज व्यवस्था में ही मर जाती है। मेरा कहना है कि व्यवस्था मत देना। क्योंकि व्यवस्था दी तो जिनके समझ में भी कभी आ सकता था उनकी समझ में भी कभी नहीं आएगा फिर। इसलिए उसको अव्यवस्थित ही छोड़ देना। जैसा है वैसाही छोड़ देना।

प्रश्न-अगर करना हो 'सामायिक' तो क्या कहेंगे ? सामायिक करेंगे या नहीं?

उत्तर-नहीं, बिल्कुल नहीं करेंगे।

उसका मतलब इतना है कि कुछ देर के लिए कुछ भी नहीं करना है। जो हो रहा है, होने देना है। विचार आते हैं, विचार आने दो। भाव आते हैं, बाने दो । हाथ हिरुते हैं, हिलने दो । करवट बदलना है, बदलने दो । सब होने दो। थोड़ी देर के लिए कर्ती मत रही बस साक्षी रह जाओ। जो हो रहा है, होने दो; कुछ मत करो । जो व्यवस्था उत्पन्न होगी, वह सामायिक है । यानी सामायिक के लिए कुछ भी नहीं करना है। अगर आप कुछ भी न कर रहे हों बोडी देर तो हो ही जाएगा। सामायिक तब होगी जब आप बिल्क्र्ल ही अधयास में पडेंगे। जैसे कभी आपने स्याल किया हो किसी का नाम आपको भूल गया है और आप कोशिश कर रहे हैं याद करने की और वह याद नहीं आ रहा है, फिर आप ऊब गए और थक गए और आपने कोशिश छोड़ दी 'और आप दूसरे काम में लग गए और अचानक वह नाम याद आ गया है। तो अब अगर कोई कहे कि हमें किसी का नाम भूल जाए और उसे याद करना हो तो हम क्या करें उससे हम यह कहेंगे कि कम से कम नाम याद करने की कोशिश मत करना। नो वह कहेगा कि हमको नाम ही तो याद करना है और आप यह नया कहते हैं ? तो उससे हम कहेंगे कि नाम याद करने की कोशिश मत करना तो नाम याद आ जाएगा। और तुमने कोशिश की तो मुश्किल में पड़ जाओगे क्योंकि तुम्हारी कोशिश अशान्त कर देती है मस्तिष्क को । तो उसमें से जो आना चाहिए वह भी नहीं आ पाता । मस्तिष्क सस्त हो जाता है।

जुजुस्यू एक कला होती है युद्ध की, लड़ाई की, कुरती की । बाम तौर से जब वो बाबियों को लड़ने के लिए हम सिखाते हैं, तो हम कहते हैं कि तुम दूसरे बर हमला करना । लेकिन जुजुस्यू में वह सिखाते हैं कि तुम हमला मत करना । जब दूसरा तुम्हारी जाती में घूसा मारे तो उसके मूसे के लिए जमह

बना देना। बिल्कुल राजी होकर घुँसे को पी जाना। तब उसके हाथ की हड्डी ट्ट जाएगी और तुम बच जाओगे। बहुत कठिन है यह क्योंकि जब कोई आपकी छाती में बुंसा मारे तो आपकी छाती संस्त हो जाएगी फौरन। और सस्ती में . आपकी हड्डी टूट जाने वाली हैं। जैसे दो आदमी चल रहे हैं एक बैलगाड़ी में बैठे हुए। एक शराब पिए हुए है। एक बिल्कुल शराब थिए हुए नहीं है। बैलगाड़ी उलट गई। तो जो शराब पिए हुए है उसको चोट लगने की सम्भावना कम है। जो शराब नहीं पिए है उसको चोट लगेगी। कारण कि वह शराब जो पिए है वह हर हालत में राजी है। वह उलट गई तो वह उसी में उलट गया। उसने बचाव का कोई उपाय नहीं किया। लेकिन वह जो होश में है. बैलगाड़ी उलटी तो वह सजग हो गया। उसने कहा, 'मरे। बचाओ।' तो वह सब सक्त हो गया। जो हड्डियाँ सक्त हो गईं, उन पर जरा सी चोट लगी कि 'टूटो ।' इसलिए शराब पीने वाला गिरता है सड़कों पर । कभी हड्डी टूटते देखी उस बेचारे की ? आप जरा गिर कर देखो । कारण कि वह ऐसा गिरता है जैसे बोरा गिर रहा है। उसमें कुछ है ही नहीं। गिर गया तो गिर गया, उसी के लिए राजी हो गया। उसको बोट नहीं लगती। तो जुजुत्सू कहता है कि अगर चोट.न सानी हो तो ऐसे गिरना कि जैसे गिरे ही हुए हो। यानी तुम नहीं गिरना है इसका ऐसा स्याल हो मत करना।

प्रश्ने: गिरना भी नहीं है ?

उत्तर: हाँ, गिरना भी नहीं है, तो चोट नहीं खाओगे। दूसरा जब हमला करे तो तुम पो जाना उसके हमले को। तुम राजो हो जाना। ठीक सामायिक का मतलब भी यही है कि चारों तरफ से चित्त पर बहुत तरह के हमले हो रहे हैं। विचार हमला कर रहा है, कोष हमला कर रहा है, वासना हमला कर रही है। सबके लिए राजी हो जाना; कुछ करना ही मत। जो हो रहा है, होने देना। और पुपचाप पड़े रहना। एक क्षण को भी अगर यह हो जाए तो सब हो गया। मगर हम करने को इतने आतुर हैं कि विचार आया नहीं कि हम उस पर सवार हुए। या उसके साथ गए, या उसके विरोध में गए। हम बिल्कुल तैयार ही हैं लड़ने को। मैं जब समझना चाहूँ तो यही कह सकता हूं कि कुछ मत करना। जो हो रहा हो उसको एक घड़ी भर देखना। तेईस घंटे हम कुछ करते ही हैं। एक घंटा कर लेना कि कुछ नहीं करेंगे; बैठे रहेंगे; जो होगा होने देंगे। देखेंगे कि यह हो रहा है। इसे सिर्फ देखना है। साची रह जाना है। साखी भाव ही सामायिक में अवेश दिला देता है।

प्रश्न: ग्राप जो कुछ जैन दृष्टि के बारे में कह रहे हैं उसमें मुक्ते ऐसा लगा कि दो तिहाई बातों से सभी लोग सहमत हो जाएँगे। किन्तु एक तिहाई ग्रंश ऐसा है जिससे सहमति कठिन है। पहली बात आप कहते हैं सम्बक दर्जन की । जिसने थोड़ा भी शास्त्र पढ़ा है वह यह जानता है कि सम्यक् दर्शन के बिना चरित्र का कोई अर्थ नहीं। सम्यक् दर्शन के बिना जो कुछ होता है, वह चरित्र कहलाता ही नहीं । यह दृष्टि बहुत स्पष्ट है । यह भी स्पष्ट है कि चरित्र का और कोई अर्थ नहीं है अतिरिक्त 'आत्मस्थिति' के। आत्मा में स्थित हो जाना, यही चरित्र का अर्थ है। इन दोनों अर्थों में आपसी सहमति लगती है। पर, सम्यक् दर्शन होने के बाद और 'आत्मस्थिति' में पूर्ण स्थिति होने के पहले जो बीच का अन्तराल है, उसमें आपकी वृष्टि परम्परागत वृष्टि से कुछ भिन्न नजर बाती है। परम्परा में ऐसा मामते हैं लोग कि एक चरित्र का क्रमिक विकास है। उस चरित्र का बाह्य स्वरूप भी है जिसे त्रिगुप्ति और वंचसमिति नाम से अब्टप्रवचनमात्का कहते हैं। उंसे कि मन, वचन, कार्य का संयम और आहार व्यवहार में विवेक । यही परित्र का स्वक्य मानते हैं। बर यह जो अष्टप्रवचनमात्का है, यह पंच वतों की रक्षा करने के लिए हैं। इस पंचवत और अष्टप्रवचनमात्का का भी एक सुनिश्चित स्थान जैन आचार मीमांता में है। अब प्राप उस सम्बन्ध में क्या कहेंगे ? यदि यहाँ आपकी सम्मति कुछ बने और परम्परा से मिल सके तो शतप्रतिकत सहमति हो बाए। पर यदि न मिल सके तो मुक्ते लगता है कि दो तिहाई तो सहमति हो पाएगी, एक तिहाई ग्रंश में नहीं।

उत्तर : यदि हो पाएगी तो पूरी हो पाएगी। नहीं हो पाएगी तो बिल्कुछ न हो पाएगी। क्योंकि वरित्र की वैसी बारखा रही है उस बारणा से सै

बिल्कुल असहमत है। और वैसी घारणा महावीर की भी नहीं थीं, ऐसा भी मैं कहता है। एक दृष्टि है बाह्य आचरण को व्यवस्थित करने की। असल में बाह्य आचरण को व्यवस्थित नहीं कर सकता है वह जिसके पास अन्तिविवेक नहीं है। अन्तर्विवेक हो तो बाह्य आचरण स्वयं व्यवस्थित हो जाता है, करना नहीं पड़ता। जिसे करना पड़ता है वह इस बात की खबर देता है कि उसके पास अन्तर्विषेक नहीं है। अन्तर्विषेक की अनुपस्थिति में बाह्य आचरण अंधा है चाहे हम उसे अच्छा कहें या बुरा कहें, नैतिक कहें या अनैतिक कहें। निश्चित ही समाज को फर्क पड़ेगा। एक को समाज अच्छा आचरण कहता है, एक को बुरा कहता है। समाज अच्छा आचरण उसे कहता है जिससे समाज के जीवन में सुविवा बनती है। बुरा वाचरण उसे कहता है जिससे असुविवा बनती है। समाज को व्यक्ति की आत्मा से कोई मतलब नहीं है, सिर्फ व्यक्ति के व्यवहार है मत्तरुष है क्योंकि समाज व्यवहार से बनता है, आत्माओं से नहीं बनता। समाब की चिन्ता यह है कि जाप सब बोलें। यह चिन्ता नहीं है जि बाप सत्य हों। आप अपूठ हों कोई चिन्ता नहीं, पर बोलें सच। आप मन में झूठ को नढ़े, कोई विन्ता नहीं लेकिन प्रकट करें सच को। आपका जो चेहरा प्रकट होता है समाज को मतलब है उससे। जापकी आत्मा जो अप्रकट रह जाती है, उससे कोई सतखब नहीं।

बसाब इसकी विन्ता ही नहीं करता कि भीतर आप कैसे हैं। बमाज कहता है बाहर बाप कैसे हैं ? वस हमारी वात पूरी हो जाती है। वाहर बाप ऐसा व्यवहार करें जो समाज के लिए अनुकूल है, समाज के जीवन के लिए सुविधापूर्च है, जो सबके साथ रहने में व्यवस्था लाता है। समाज की विन्ता आपके बायरण है है, वर्म की विन्ता बापकी धात्मा से है। इसकिए समाज इतना किक घर कर लेता है कि आदमी बाह्य रूप से ठीक हो जाए। वस इसके बाद वह फिक छोड़ देता है। बाह्य रूप को ठीक करने के लिए वह जो सपाय छाता है वे जपाय भव के हैं। या तो पुलिस है, जवारूत है, कानून है, पाप-पुष्य का घर है, स्वर्च है, नरक है। ये सारे भय के रूप उपवोच में छाता है। बब यह बड़े मजे की बात है कि समाज के द्वारा आचरण की बो व्यवस्था है वह भय पर आधारित है और बाहर तक समास हो जाती है। परिचाम में समाज व्यक्ति की केवल पाखण्डी बना पाता है या अनैतिक—नैतिक कभी नहीं। पाखण्डी इन अवों में कि मीतर व्यक्ति कुछ होता है, बाहर हुछ होता है। और जो व्यक्ति पाखण्डी हो गया उसके वार्मिक

होने की सम्भावना अनैतिक व्यक्ति से भी कम हो जाती है। इसे समझ लेना जरूरी होगा। समाज की दृष्टि में वह आद्त होगा, साधु होगा, संन्यासी होगा जेकिन पाखण्डी हो जाने के बाद वह अनैतिक व्यक्ति से भी बुरी दशा में पड़ जाता है। स्योंकि अनैतिक व्यक्ति कम से कम सोधा है, सरल है, साफ है। उसके मीतर पाली उठती है तो गाली देता है और कोघ उठता है तो कोघ करता है। वह बादमी स्पष्ट है जैसा है वैसा है। उसके बाहर और मीतर में कोई फर्क नहीं है। परम ज्ञानी के भी बाहर और भीतर में फर्क नहीं होता। परम ज्ञानी जैसा भीतर होता है वैसा ही बाहर होता है। अज्ञानी भी बैसा बाहर होता है वैसा ही भीतर होता है। बीच में एक पाखण्डी व्यक्ति का मतस्त्रव है कि बाहर वह जानी जैसा होता है और भीतर अज्ञानी जैसा होता है। एसके जीतर गाली उठती है, क्रोध उठता है, हिंसा उठती है। मगर बाहर वह जानी जैसा होता है, अहिंसक होता है, ''अहिंसा परमो घर्मः'' की तस्ती छवाकर बैठता है, चरित्रवान दिसाई पड़ता है, नियम पालन करता है, अनुशासनबद्ध होता है। बाहर का व्यक्तित्व वह ज्ञानी से उधार लेता है और भीतर का व्यक्तिस्व वह अज्ञानी से उघार लेता है। यह पाखण्डी व्यक्ति, जिसको समाज नैतिक कहती है, कभी भी उस दिशा से उपलब्ध नहीं होगा जहां धमं है। खबैतिक व्यक्ति उपलब्ध हो भी सकता है। अक्सर ऐसा होता है कि पापी पहुँच जाते हैं और पुण्यात्मा भटक जाते हैं। क्योंकि पापी के दोहरे कारच हैं पहुँच जाने के। एक तो पाप दुखदायी है। उसकी पीड़ा है को क्यान्तरच लाती है। दूसरी बात यह है कि पाप करने के लिए, समाज के विपरीत बाचे के लिए भी साहस चाहिए। जो पाखण्डी लोग हैं वे मध्यम (मीडियाकर) हैं। उनमें साहस नहीं है। साहस न होने की वजह से वे चेहरा वैसा बना खेते हैं जैसा समाज कहती है, समाज के हर के कारण। और भीतर वैसे रहे नाते हैं, जैसे वे हैं। अनैतिक व्यक्ति के पास एक साहस है जो कि बाध्यारिमक गुण है और पाप की पीड़ा है। यह दो बार्ते हैं उसके पास । पाप उसे पोड़ा और दुख में ले जाएगा। दुख और पीड़ा में कोई व्यक्ति नहीं रहना चाहता। बौर साहस है उसके पास कि जिस दिन भी वह साहस कर के वह उस दिन बाहर हो जाए।

वै एक छोटो थी कहानी से समझाऊँ। एक ईसाई पादरी एक स्कूस में बच्चों को समझा रहा है कि नैतिक साहस क्या होता है। एक बच्चा पूछता है कि स्वाहरण से समझाइए। वह कहता है कि समझ लो कि तुम तीस बच्चे

हो, तुम पिकनिक के लिए पहाड़ पर गए। दिन भर के वक गए हो, नींद आ रही है। सर्द रात है। उन्तीस बच्चे जल्दी से बिस्तर में कम्बल ओढ़कर सो जाते हैं। लेकिन एक बच्चा कोने में घुटने टेक कर परमात्मा की प्रार्थना करता है। पादरी कहता है कि उस लड़के में नैतिक साहस है। जब उन्तीस बिस्तर में सो गए हैं, सर्द रात है, दिन भर की थकान है जब कि प्रकोभन पूरा है कि 'मैं भी सो जाऊं' तब भी वह हिम्मत जुटाता है और कोने में भगवान की प्रार्थना करता है सर्द रात में । तब सोता है जब प्रार्थना पूरी कर सेता है। महीने भर बाद, वह पादरी वापिस आया है। उसने फिर नैतिक साहस पर कुछ बातें की हैं और उसने कहा है कि अब मैं तुमसे समझना चाहुँगा कि नैतिक साहस क्या है। तो एक लड़के ने कहा है कि मैं--जैसा उदाहरण आपने दिया था वैसा ही उदाहरण देकर समझाता है। तीस पादरी हैं। एक पहाड़ पर पिकनिक को गए हए हैं। दिन भर के चके मांदे छीटते हैं. सर्द रात है। उन्तीस पादरी प्रार्थना करने बैठ जाते हैं। एक पादरी कम्बल ओढ़ कर सो जाता है तो जो आदमी कम्बल के भीतर सो जाता है, वह नैतिक साहस का उदाहरण है। और आपने जो उदाहरण दिया या उससे यह ज्यादा अच्छा है कि जब उन्तीस पादरी प्रार्थना कर रहे हों और कह रहे हों कि नरक जाओगे अगर तुम बिस्तर में सोबोगो तब एक आदमी चुपचाप बिस्तर में सो जाता है।

नैतिक साहस होता हो नहीं उनमें जिन्हें हम नैतिक व्यक्ति कहते हैं। उनकी नैतिकता साहस की कमी के कारण होती है, साहस के कारण नहीं। एक आदमी चोरी नहीं करता। आम तौर से हम उसकी प्रशंसा करते हैं। मणर चोरी न करना ही अचोर होने का लक्षण नहीं है। चोरी न करने का कुल कारण इतना हो सकता है कि आदमी तो चोर है लेकिन चोरी करने का साहस नहीं जुटा पाता। सौ में निन्यानवे मौकों पर ऐसा होता है कि चोरी सब करना चाहते हैं! लेकिन साहस नहीं जुटा पाते। चोरी करना साधारण साहस की बात नहीं है। अंघरी रात में, दूसरे के घर में अपने घर जैसा व्यवहार करना बहुत मुश्किल बात है। तो जिनको हम नैतिक कहते हैं अक्सर वे साहस-होन लोग होते हैं। और धर्म एक साहस की यात्रा है। साहसद्दीन लोब इसलिए नैतिक होते हैं कि उनमें साहस नहीं है। बुरे लोगों में एक गुण स्पष्ट है कि वे पूरे समाज के विरोध में साहसी हैं। जब उन्तीस छोग प्रार्थना कर रहे हैं तब वे सोने चले गए हैं। अब सवाल यह है कि उनका साहस पाप की बोर के हहकर पुष्य की और कैसे जाए? आपको ले जाने की जकरत नहीं है। पाप.

की पीड़ा ही अपने आप में इतनी सचन है कि वह आदमी को इससे उठने के लिए मजबूर कर देती है। आज नहीं, कल वह आदमी उठता है।

तो मेरी दृष्टि यह है कि पापी की सम्भावनाएँ घर्म के निकट पहुँचने की ज्यादा है अपेक्षाकृत उसके जिसको हम नैतिक व्यक्ति कहते हैं। और जिस दिन पापी धर्म की दुनिया में पहुँचते है वह उतनी ही तीवता में पहुँचता है जितनी तीवता से वह पाप में गया था। नीत्से ने लिखा है: जब मैंने वृक्षों को आकाश छुते देखा तो मैंने खोजबीन की। मुझे पता चला कि जिस बुक्ष को आकाश छूना हो उस वृक्ष की जड़ों को पाताल छूना पड़ता है। उसने लिखा है कि तब मुझे ख्याल आया कि जिस व्यक्ति को पुण्य की ऊँचाइयाँ छूनी हों उस व्यक्ति के भीतर पाप की गहराइयों को छुने को क्षमता चाहिए। अगर कोई पाप का पाताल छूने में असमर्थ है तो वह पुष्य का आकाश भी नहीं छू सकता क्योंकि कपर शिखर उतना ही जाता है जितना नीचे जड़ें जा सकती हैं। यह हमेशा अनुपात में जाता है। जिस घास की जड़ें भीतर बहुत गहरी नहीं जातीं वह षांस उतना ही ऊपर आता है जितनी जड़ें जाती हैं। तो पापी की गति बुरे की तरफ है लेकिन वह अच्छे की तरफ भी जा सकता है। तो मेरी दृष्टि में झूठी नैतिकता बाहर से थोपी गई है। परिणाम यह हुआ कि इनिया में धर्म कम होतां चला गया । अच्छा तो यही है कि आदमी सीधा हो चाहे वह पापी हो। बजाय झूठे, व्यर्थ के आडम्बर थोपने के वैसा ही हो जैसा है। इसमें बदलाहट की बड़ी सम्भावना है कि जैसा वह है, अगर वह दुखद है तो बदलेगा। करेगा क्या ? लेकिन पालण्डी आदमी ने तो व्यवस्था कर ली है। जैसा है वह छिपा लिया है। जैसा नहीं है वह व्यवस्था कर ली है उसने। समाज से आदर मी पाता है, सुख भी पाता है, सम्मान भी पाता है और जैसा है वैसा वह है। इसलिए जो गलत होने की पीड़ा है, वह भी नहीं भोग पाता। वही पीड़ा मुक्तिदायी है।

तो मेरी दृष्टि में पाखण्डी समाज से सीधा ऐन्द्रिक समाज ज्यादा अच्छा है। जीर इसिलए में कहता है कि पश्चिम में धर्म के उदय की सम्भावना है, पूरव में मित्री है। इसको में भविष्यवाखी कह सकता है कि आने वाले सी वर्षों में पश्चिम में धर्म का उदय होगा और पूरव में धर्म, प्रतिदिन श्लीण होता चला जाएगा क्यों कि पूरव पाखण्डी है और पिष्टम सफ है। पिष्टम बुरा है मगर साफ है। यह साफ बुरा होना पीड़ा देने वाला है। और उस पीड़ा से उसको बाहर भी निकलना पड़ेगा। पाखण्डी का जूश अच्छा होना पीड़ा भी नहीं बनता।

उस घंटे में भी विस्मृत नहीं हो पाते। वे चौबीस घंटे उसी रस में दूवे हुए हैं। मैं उन्हें ब्रह्मचर्य की ओर खे जाने की बात कर रहा है। मैं कह रहा हूँ कि सत्य को समझो, इससे भागो मत, हरो मत, भयभीत मत हो, इसे पहचानो, जागो। जागोने, पहचानोने, समकोने तो यह खीण होगा, और एक घड़ी ऐसी आती है कि पूर्ण समझ की स्थिति में सेक्स उपान्तरित हो जाता है। उसकी सारी शक्ति नए मार्गों से उठनी शुक हो जाती है। और जब वह नए मार्गों से उठती है तो वह शक्ति व्यक्ति का परम अनुभव हो जाता है।

सेक्स शक्ति के विसर्जन का सबसे नीचे का केन्द्र है। उसके कपर और केन्द्र है जिसे हम ब्रह्मरंघ्र कहते हैं। वह सेक्स की ही क्रजों के विसर्जित होने का अन्तिम श्रेष्ठतम केन्द्र है। नीचे से सेक्स विसर्जित होता है तो प्रकृति में ले जाता है। और जब ब्रह्मरंघ्र से सेक्स की शक्ति विसर्जित होती है तो वह परमारमा में ले जाती है। और इन दोनों के बीच की जो यात्रा है, वह बात्रा वही शक्ति कर सकती है जो समझपूर्वक सेक्स की क्रजों को क्यर उठाने के प्रयोग में लग जाए। मेरा कहना है कि ब्रह्मचर्य की सामना में सेक्स पहला कदम है, विरोध नहीं। जिस कर्जा को हमें ऊपर उठाना हो, उसे कड़कर हम ऊपर नहीं उठा सकते। उसे समझकर हम प्रेमपूर्ण आमंत्रण से ही कपर उठा सकते हैं क्योंकि कड़कर तो हम दो हिस्सों में टूट जाते हैं। बौर दो हिस्सों में टूट जित हम गए। पासण्डी व्यक्ति खंड-खंड हो जाता है। कई खंड उसमें हो जाते हैं। और मैं चाहता है कि व्यक्ति हो अखण्ड क्योंकि अखण्ड व्यक्ति ही कुछ कपान्तरण का सकता है। बह्मचर्य सरल है अगर चोपा न जाए। ब्रह्मचर्य कठिन है अगर चोप लिया जाए। तो मैं कहता है कि समाज को सिखाओ वासना, ठीक से। समाज को सम्बक् वासना सिखाओ, सम्यक् काम सिखाओ।

प्रश्न : महाबीर भी यही कहना चाहते वे ?

उत्तर: वित्कुल कहेंगे ही । इसके सिवाय उपाय ही महीं है, क्योंकि महाबीर भी जिस ब्रह्मचर्य को उपलब्ध हुए हैं, बहु जन्म-जन्मान्तरों की वासना की समझ का ही परिणाम है।

प्रश्न : वह भोगकर अ।एगी या बिना भोग के भी आ सकती है ?

उत्तर: बिना भोग के नहीं आ सकती। जिस चीज को मैंने जाना ही नहीं, जिया ही नहीं, उसको मैं समझूँगा कैसे? समझने के लिए मुझे गुजरना पड़ेगा उस मार्ग से। वहाँ कभी भी कोई गुजरा हो, यह सबाल नहीं है। लेकिन बिना गुजरे कभी भी समझ में नहीं आ सकती यह बात । और बिना गुजरने की जो आकांक्षा है हमारे मन में वह भय है। वह समझ नहीं आने देगा। वह डर है। वह कहता है जाओ मत उघर। लेकिन जब जाएँगे नहीं तो जानेंगे कैसे ? जीवन में जो भी हम जानते हैं वह हम जाकर ही जानते हैं। बिना जाए हम कभी नहीं जानते और अगर बिना जाए कोई एक गया तो किसी दिन वह जाने की इच्छा ही मुसीबत बन जाएगी।

प्रश्न: भोगने से समझ को प्राप्त हो सकता है?

उत्तर: बिल्कुल प्राप्त हो सकता है। कोई सवाल ही नहीं है। हम जब भोग रहे हैं तभी हम समझपूर्वक भोग सकते हैं। गैर समझपूर्वक भोगते हैं तो हम ब्रह्मचर्य की ओर जाते हैं। अगर एक समझपूर्वक भोगते हैं तो हम ब्रह्मचर्य की ओर जाते हैं। अगर गैर समझपूर्वक भोगते हैं तो हम उसी में घूमते हैं। सवाल भोगने का नहीं है, सवाल जागे हुए भोगने का है। अब सेक्स के साथ बड़ा मजा है कि छोग उसे बन्म-जन्मान्तरों में भोगते हैं लेकिन सोए हुए भोगते हैं। इसलिए कभी भी अनुभव हाथ में नहीं आ पाता कुछ भी। सेक्स के क्षण में आदमी पूच्छित हो जाता है, होश ही सो देता है। बाहर आता है, जब होश में आता है तो वह क्षण निकल चुका होता है। फिर उस क्षण की माँग शुक्त हो जाती है। तो ब्रह्मचर्य की साधना की प्रक्रिया का सूत्र यह है कि सेक्स के क्षण में जागे हुए होने का अभ्यास कर रहे हैं तभी आप सेक्स के क्षण में भी जागे हुए हो सकते हैं।

ठीक ऐसा ही मृत्यु का मामला है। हम बहुत बार मरे लेकिन हमें कोई पता नहीं कि हम पहले कभी मरे। उसका कारण है कि हर बार मरने के पहले हम मृष्ण्यित हो गए हैं। मृत्यु का भय इतना ज्यादा है कि मृत्यु को हम जागे हुए नहीं मोग पाते। और एक दफा कोई मृत्यु में जागे हुए गुजर जाए, मृत्यु बत्म हो गई, क्योंकि वह जानता है कि यह तो अमृत हो गया, मरा तो कुछ भी नहीं, सिर्फ घरीर छूटा है और सब बत्म हो गया। लेकिन हम मरते हैं कई बार, हम बेहोश हो जाते हैं। और जब हम होश में आते हैं तब तक नमा जन्म हो चुका है। वह जो बीच की अविध है मृत्यु के गुजरने की, उसकी इमारे मन में कोई स्मृति नहीं बनती। स्मृति तो तब बनेगो जब हम जागे हुए हों। जैसे एक आदमी को बेहोशी में हम श्रीनगर घुमा ले जाएँ। वह मृन्छित पड़ा है। छसको हमने क्छोरोफार्म सुंघाया हुआ है। श्रीनगर पूरा घुमार्से, हवाई जहाज है दिल्ली बापस पहुँचा द और वह दिल्ली में फिर जगे और हम उससे कहें सुम श्रीनगर

होकर आए हो। वह कहे: क्या पागलपन की बाते हैं! मैं यहीं सोया था, यहीं जगा हूँ। सिर्फ श्रीनगर से गुजर जाना काफी नहीं है, होश से गुजर जाना जरूरी है। नहीं तो वह आदमी क्लोरोफार्म की हालत में श्रीनगर घूम भी गया और फिर दिल्ली पहुँच कर कहेगा कि मैंने श्रीनगर देखा हो नहीं। मेरे मन में लालसा रह गई श्रीनगर को देखने की। वह मैं देख नहीं पाया। वह कैसा है श्रीनगर? इसी तरह हम मृत्यु से मूच्छित गुजरते हैं, इसलिए मृत्यु से अपरिचित रह जाते हैं। जो मृत्यु से परिचित हो जाए वह आत्मा के अमर स्वरूप को जान लेता है। हम सेक्स से मूच्छित गुजरते हैं, इसलिए हम सेक्स से अपरिचित रह जाते हैं। जो सेक्स से परिचित हो जाए, वह बहावर्य को जान लेता है। तो मेरा कहना है कि किसी भी स्थित से अगर हम जागे हुए गुजरे हैं तो सब बदल जाएगा क्योंकि ओ हम जानेंगे, वह बदलाहट लाएगा। अगर आपने एक बार किसी का हाथ पकड़ कर चूमा है और बहुत आनन्दित हुए हैं तो दुबारा फिर उस हाथ को होश से चूमें, जागे हुए चूमें और देखें कि आनन्द कहाँ आ रहा है, कैसा आ रहा है, आ रहा है कि नहों आ रहा है।

एक दिन बुद्ध एक सड़क से गुजर रहे हैं। एक मक्सी उनके कन्ने पर बैठ गई है। आनन्द से बातें कर रहे हैं। मक्सी को उड़ा दिया है। फिर रुक गए हैं। मक्सी तो उड़ गई। आनन्द चौंक कर खड़ा हो गया कि वह क्यों रुक गए ? फिर, बहुत धीरे से हाथ को ले गए कंघे पर। आनन्द ने पूछा कि आप यह क्या कर रहे हैं, मक्सी तो उड़ चुकी है। बुद्ध ने कहा कि वह जरा गलत गंग से उड़ा दी मैंने। मैं तुम्हारी बातों में लगा रहा और बेहोशी में मक्सी उड़ा दो मैंने। अब मैं जागे हुए ऐसे उड़ा रहा हूँ जैसे उड़ाना चाहिए था। यह मक्सी के साथ दुर्व्यवहार हो गया। मैं मूच्छित था, इसिलए दुर्व्यवहार हो गया। अब मैं जागकर उड़ा रहा हूँ। तो किसी का हाथ चूमा, और बहुत आनन्द आया। फिर दुबारा हाथ पकड़ लें और पूर्ण होश्वपूर्वक चूमें और देखें कि कौनसा आनन्द कहां आ रहा है तब बहुत हैरान हो जाएँगे। तब देखेंगे कि हाथ है, होठ है, चुम्बन है मगर आनन्द कहां ? और यह जो अनुभव जागा हुआ होगा, यह जो हाथ का पागल आकर्षण होगा वह विलीन हो सकता है, बिल्कुल विलीन हो सकता है।

एक बार किसी भी अनुभव से होशपूर्वक गुजर जाएँ तो उस अनुभव की पकड़ आप पर वहां नहीं हो सकती जो आपकी बेहोशी में थी। तरकीब यह है प्रकृति की कि उसने सब कीमती अनुभव आपको बेहोशों में गुजरवाने का

इन्तजाम किया है। क्योंकि नहीं तो आप फिर नहीं गुजरेंगे उससे। और सेक्स प्रकृति की गहरी जरूरत है। वह सन्तति उत्पादन की व्यवस्था है। वह नहीं चाहती कि आप उसको छुएँ, उसमें कुछ गड़बड़ करें। वहाँ से जाकर वह आपको एकदम बेहोशी की हालत में कर देती है। जिसको आप आमतौर से प्रेम आदि कहते हैं, वह सब बेहोश होने की तरकी बें हैं, और कुछ भी नहीं। आपको वेश्या के साथ सम्भोग करने में वह सुख नहीं मिलता जो अपनी प्रेयसी से सम्भोग करने में मिलता है। कारण कि वेश्या के पास आपकी मुच्छी कभी गहरी नहीं हो पाती क्योंकि यह घन्चा सौदे का काम है। दस रुपया फेंक कर सम्बन्ध बनाया। कोई सम्मोहित होने का सवाल नहीं है बड़ा। इसलिए वेश्या वह तुसि नहीं दे पाती जो प्रेयसी देती है। वह पत्नी भी नहीं दे पाती क्योंकि पत्नी के पास रोज-रोज गुजरने से मुच्छित होने का कारण नहीं रह जाता । वह सम्बन्ध बिल्कूल यांत्रिक हो गया है । लेकिन प्रेयसी के पास आपको पहले मुच्छित होना पड़ता है, उसे मुच्छित करना पड़ता है। प्रेमक्रीडा से गुजरने के पहले सारा गोरख-धन्धा एक दूसरे को मृज्छित करने का उपाय है, चुमना है, चाटना है, गले मिलना है, कविताएँ सुनाना है, गीत गाना है, अच्छी-अच्छी बातें करना है, एक दूसरे की तारीफ करना है, एक दूसरे की सम्मोहित करना है। जब वे दोनों सम्मोहन में आ गए तब फिर ठीक है। तब वे बेहोश गजर सकते हैं।

यह जो मेरा कहना हैं वह कुल इतना है कि ऐसी किसी भी किया से जिससे हम मुक्त होना चाहते हों कभी भी हम मूच्छित हालत में मुक्त नहीं हो सकते। और पाखण्ड मूच्छित हालत को थोड़े ही तोड़ता है, उल्टा भ्रम पैदा करवा देता है। और गलत चोजें हमें पकड़ा देता है। लेकिन हम पकड़ते ऐसे ढंग से हैं कि हमें ख्याल में नहीं आता। जैसे महात्रीर हैं। अगर महावीर स्त्रियों को छोड़कर जंगल चले गए हैं तो हमें लगता है कि हम भी स्त्रियों को छोड़ें और जंगल चले जाएँ। हम महावीर की बुनियादी बात समझना भूल गए हैं। महावीर इसलिए जंगल नहीं चले गए हैं कि स्त्रियों को छोड़ें जा रहे हैं। वे इसलिए जंगल चले गए हैं कि स्त्रियों में कोई रस नहीं रहा है। वे इसल जंगल जा रहे हैं तो पीछे स्त्रियों की स्मृति नहीं है, उनके मन में। और आप भी जंगल जा रहे हैं स्त्रियों को छोड़कर लेकिन जितनी स्मृति कभी घर पर नहीं थी, उतनी जंगल में आपको घेरे हुए है। और आप समझ रहे हैं कि आप वही काम कर रहे हैं जो महावीर कर रहे हैं। आप भी जंगल में जा कर बैठ

जाएँगे। मगर महावीर बैठेंगे तो स्वयं में स्त्रो जाएँगे। आप बैठेंगे तो स्त्रियों में स्त्रो जाएँगे। आप कहेंगे कि यह तो महावीर ने भी किया जो हम कर रहे हैं। हमारी कठिनाई यह है कि ऊपर का रूप हमें दिखाई पड़ता है। महावीर जंगल जाते दिखाई पड़ते हैं। उनके भीतर क्या घटी है, यह हमें दिखाई ही नहीं पड़ता। और अगर वह हमें दिखाई पड़ जाय तो बिल्कुल बात और ही हो जाएगी।

बिना अनुभव के कोई मुक्ति नहीं है। पाप के अनुभव के बिना पाप से भी मुक्ति नहीं है। इसिलए भयभीत होकर जो पाप से रुका हुआ है, वह पाप से मुक्त नहीं होगा। वह सिर्फ पाप करने की शक्ति अजित कर रहा है। और आज नहीं, कल वह पाप करेगा ही। और पाप करके पछताएगा। स्वयं पछता कर वह फिर दमन करने लगेगा। दमन करके वह फिर पाप करेगा और फिर पछताएगा और यह एक बुरा चक्र है पाप पश्चात्ताप, पाप पश्चात्ताप। मैं कहता हूँ पश्चात्ताप भूल कर भी मत करना। पश्चात्ताप की जरूरत ही नहीं है। पश्चात्ताप का मतलब है कि पाप पहले हो गया है, पीछे फिर आप पश्चात्ताप कर रहे हैं। मैं कहता हूं जानकर पाप करना, पूरे जागे हुए पाप करना। जो भी करना पूरे जागे हुए करना। किसी को गालो भी देना तो पूरे जागे हुए देना। शायद दुवारा गाली देने का मौका न आए और पश्चात्ताप की भी जरूरत न पड़े।

एक फकीर ने लिखा है कि उसका बाप मर रहा था। बूढ़े बाप के पास वह बैठा था। उसकी उम्र कोई पन्द्रह-सील ह साल की थी। मरते हुए बाप ने उसके कान में कहा कि तू एक ही ध्यान रखना: किसी भी बात का जवाब बौबीस घंटे से पहले मत देना। और जिन्दगी भर का अनुभव मैं तुझे एक ही सूत्र में कहे देता हूँ: किसी भी बात का जवाब चौबीस घंटे के पहले देना ही मत। वह फकीर बड़ी शांति को उपलब्ध हुआ और जब लोगों ने उससे पूछा कि तुम्हारी शान्ति का रहस्य क्या है तो उसने कहा कि रहस्य बड़ा अद्भुत है। मेरा बाप मर रहा था और उसने कहा था कि चौबीस घंटे से पहले तुम किसी का जवाब ही मत देना। अगर किसी स्त्री ने मुझसे कहा मैं तुझे बहुत प्रेम करती हूँ तो मैं चौबीस घंटे चुप ही रहा। चौबीस घंटे के बाद सब खत्म ही हो चुका था नयोंकि यह स्त्री बिदा ही हो चुकी थी दिमाग से उसके। उसने कहा: यह क्या बात है। हम जब कहें तब तो तुम कुछ उत्तर ही नहीं देते। अब आए हो जब नशा ही जा चुका है। किसी ने गाली दी तो वह चौबीस

घंटे बाद जवाब देने गया कि जो तुमने गाली दो थी उसका हम जवाब देने आए हैं। उस आदमी ने कहा: लेकिन अब तो सब बात ही खत्म हो गई। अब क्या फायदा ? अब तुम क्या जबाब दे रहे हो। उस आदमी ने लिखा है कि मैं जब भी चौबीस घंटे बाद गया मैंने पाया कि मैं हमेशा लेट पहुँचता है, ट्रेन छुट चुकी होती है। वह तो उसी वक्त हो सकता था और उसी वक्त अगर होता तो मुच्छित होता। और चौबीस घंटे सोष-विचार के बाद हुआ तो वह बड़ा जागृत था। कई दफे तो मैं यह कहने गया कि तुमने गाली बिल्कुल ठीक दी थी। चौबीस घंटे सोचा तो पाया कि तुमने जो कहा था, बिल्क्ल ही ठीक कहा था कि मैं बेईमान हूँ। दबाने की बात नहीं है। अगर दबाया चौबीस घंटे तब तो गाली और मजबूत होकर आएँगी। चौबीस घंटे समझने की कोशिश की कि क्या उत्तर देना है उस आदमी को तो बात बदन जाएगी। उसके बाप ने कहा है कि कोई अगर तुम्हें गाली दे तो मैं मना नहीं करता कि तू गाली मन देना और अगर बाप यह कहता कि तू गानी मत देना चौबीस घंटे, बाद चमा मांगना तो बात उल्टी हो जाती । तब वह गाली को दबाता । उसके बाप ने कहा कि वाली जरूर देना. मगर चौबीस घंटे बाद देना । लेकिन चौबीस घंटे समझ लेना कि कौन-सी गालो देनी है, कितने बजन की देनी है, देनी है कि नहीं देनी है, उसकी गाली का मतलब क्या है ? अगर बाप यह कहता है कि चौबीस घंटे बाद क्षमा मांगने जाना तो शायद वह दमन करता । उसने कहा था कि तू गाली देना मजे से लेकिन चौशीस घंटे बाद । इतना अन्तरास छोड देना और यह बडे मजे कि बात है कि कोई भी बुरा काम अन्तराल पर नहीं किया जा सकता, तत्काल ही किया जा सकता है क्योंकि अन्तराल में समझ आ जाती है, स्थाल आ जाता है।

डेल कार्नेगी ने एक अनुभव लिखा है कि लिंकन पर उसने भाषण दिया
रेडियो से और जन्मतिथि गलत बोल गया। उसके पास कई पत्र पहुँचे गुस्से के
कि तुमको जन्मतिथि तक मालूम नहीं है, तुमने भाषण किसके लिए दिया और
एक स्त्रो ने उसको बहुत हो सक्त पत्र लिखा और उसमें वह जितनी गालियाँ
दे सकतो थीं दीं। बड़ा क्रोध आया कार्नेगी को। उसने उसी वक्त रात को
उठकर जवाब लिखा। जैसी गालियाँ उसने दी, उसने दुगुने वजन की गालियाँ
दीं। लेकिन रात को देर हो गई थी और नौकर चला गया था। उसने चिट्ठी
दबाकर रख दी। सुबह उठा, सोचा कि एकबार चिट्ठी को पढ़ लूँ। लेकिन अब
बारह घंटे का फर्क पढ़ गया था। चिट्ठी पढ़ी तो रुगा कि ज्यादती हो गई है

चिट्ठी में। उस स्त्री की चिट्ठी को दुबारा पढ़ा तो वह उतनी सक्त नहीं मालूम पड़ी जितनी बारह घंटे पहले मालूम पड़ी थी क्योंकि अब दुबारा पढ़ी थी। और अपनी चिट्ठी पढ़ी तो लगा कि जरासक्त उत्तर हो गया है। दूसराउत्तर लिखा। वह पहले से ज्यादा विनम्र था। लिखते वक्त उसे स्थाल आया कि बाहर घंटे और रुककर देखें कि कोई फर्क पड़ता है क्या ? यह जो बारह घंटे में इतना फर्क पड़ गया तो उसने पहली चिट्ठी फाड़ कर फेंक दी, दूसरी चिट्ठी दवा कर रखदी। साँझ को जब दफ्तर से लौटा, उस पत्र को पढ़ा। उसने कहा अभी भी उसमें कुछ बाकी रह गई है चोट। फिर पत्र तीसरा लिखा। पर उसने कहा: इतनी जल्दी भी क्या? औरत ने मांग तो की नहीं। कल सुबह तक और प्रतीचा कर लें। वह सात दिन तक निरन्तर यह करता रहा। सातवें दिन उससे जो पत्र लिखा वह पहले पत्र से बिल्कुल ही उल्टा था। पहला पत्र सस्त दुश्मनी का था। सातवें दिन पत्र मैत्री का था। वह पत्र उसने भेजा। लीटती डाक से उत्तर आया। उस स्त्री ने क्षमा मांगी क्योंकि उसकी भी समय गुजर गया था। अगर वह गालियां देता तो उसको क्षमा मांगने का मौका ही न मिलता। वह फिर गाली देती। डेल कार्नेगीने लिखा है कि तब से मैंने नियम बना लिया कि किसी पत्र का उत्तर सात दिन से पहले देना ही नहीं है। उसमें होता क्या है ? समय के बीत जाने पर आपके दिमाग का पागलपन क्षीण हो जाता है। बनार्ड शा कहता था कि मैं पन्द्रह दिन के पहले किसी पत्र का उत्तर देता नहीं हूँ। यह सवाल नहीं है कि आप सात ही दिन प्रतीक्षा करेंगे। एक अन्तराल चाहिए बीच में। एक विचार का मौका चाहिए। नहीं तो हम बिना विचार के उत्तर दे रहे हैं।

प्रश्न : किसी के साथ ऐसा चौबीस घंटे में भी हो सकता है?

उत्तर: हो सकता है। बिल्कुल हो सकता है। उसमें सिर्फ तय यह करना है कि तत्काल उत्तर नहीं देना है। तत्काल उत्तर मूच्छी से आ सकता है ऐसा कोई जरूरी नहीं है। अगर आदमी जागृत हो तो तत्काल उत्तर मूच्छी से नहीं बाता है। लेकिन चूँकि हम जागृत नहीं हैं, इसलिए अन्तराल का सवाल है।

मैं बनार्ड शा के सम्बन्ध में कह रहा था वह निरन्तर पन्द्रह दिन तक उत्तर ही नहीं देता था। पन्द्रह दिन तक उत्तर न देने पर कुछ पत्र अपना जवाब खुद ही दे देते हैं। इस तरह कुछ से छुटकारा हो जाता है। फिर बहुत कम बचते हैं, जिनका उत्तर देने की जरूरत पड़ती है। मेरा मतलब केवल इतना है कि हमारा कोई भी अनुभव, जितना जागरूक हो सके उतना अच्छा है। दमन का सवाल नहीं है। मेरी निरन्तर यह घारणा रही है कि अनैतिक व्यक्ति को जितना बुरा कहा गया है, वह कहना गलत है। नैतिक व्यक्ति को जितना यला कहा गया है, वह कहना भी गलत है। मेरी समझ में जीवन की व्यवस्था ऐसी होनी चाहिए कि व्यक्ति को सरल और सहज होने का उपाय और मौका हो, न उसकी निन्दा हो, न उसका दमन हो, न उसको जबरदस्ती ढालने-बदलने की चेष्टा हो। लेकिन समाज उसे समझने का विज्ञान और व्यवस्था देता हो; शिक्षा उसे समझने का मौका देती हो। एक बच्चा स्कूल में गया। हम उससे कहते हैं: क्रोध मत करो, क्रोध बुरा है। हम दमन सिखा रहे हैं। सच्चा और अच्छा स्कूल उसे सिखाएगा: क्रोध करो लेकिन जागे हुए। कैसे करो, हम इसकी विधि बताते हैं। क्रोध जरूर करो, लेकिन जागे हुए, जानते हुए, पहचानते हुए करो। हम क्रोध का दुश्मन तुम्हें नहीं बनाते। केवल तुम्हें हम समझदार क्रोध करना सिखाते हैं। अगर ऐसी व्यवस्था हो तो व्यक्ति धीरे-धीरे क्रोध के बाहर हो जाएगा क्योंकि समझपूर्वक कोई कभी क्रोध नहीं कर सकता है।

मेरी बात कई दफा उल्टी दिखती है। कई दफा ऐसा लगता है कि इससे स्वच्छंदता फैल जाएगी, अराजकता फैल जाएगी। लेकिन अराजकता फैली हुई हैं, स्वच्छंदता फैली हुई है। मैं जो कह रहा है उससे स्वच्छंदता मिटेगी, अराजकता मिटेगी। मेरी बातों से कई दफा ऐसा हो सकता है कि साधारण आदमी आन्त हो जाए, गलत रास्ते पर चला जाए । इस सब में एक बात तुम मान कर चले हो कि सावारण आदमी ठीक रास्ते पर है। अगर यह मानकर चलोगे तो हो। सकता है कि साधारण आदमी इसलिए साधारण बना है कि वह बळत रास्ते पर है। नहीं तो कोई आदमी ऐसा नहीं जो असाघारण न हो जाए। लेकिन जिन रास्तों पर वह चल रहा है, वे रास्ते ही उसे साघारण बना रहे हैं। मैं जानता हूँ कि रास्ते साधारण या असाधारण बनाते हैं। जिन रास्तों पर हम चल रहे हैं, वे रास्ते हुमें साधारण बना देते हैं। ऐसे रास्ते भी हैं जो हुमें असाघारण बना सकते हैं पर उन पर हम चलेंगे तभी । समाज बाहता नहीं कि व्यक्ति असाधारण बने। समाज साधारण व्यक्ति चाहता है क्योंकि साधारण व्यक्ति सतरनाक नहीं होते, विद्रोही नहीं होते, अद्वितीय नहीं होते, व्यक्ति ही नहीं होते, सिर्फ भीड़ होते हैं। समाज नाहता है भीड़, नेता नाहते हैं भीड़, गुरु वाहते हैं भीड़ शोषक चाहते हैं भीड़ जिसमें कोई व्यक्तित्व न हो। उस भीड़ का शोषण किया जा सकता है। और मैं कहता हूँ कि चाहिए व्यक्ति क्योंकि भीड़ की कभी आत्मा नहीं होती। और एक ऐसी दुनिया, एक

ऐसा समाज बनाने की जरूरत है जहाँ व्यक्ति हो। व्यक्ति अलग-अलग होंगे अलग-अलग रास्तों पर चलेंगे। लेकिन यही व्यवस्था होनी चाहिए कि अलग-अलग रास्तों पर चलने वाले लोग, अलग-अलग व्यक्तित्व वाले लोग एक-दूसरे के प्रति प्रेमपूर्वक रह सकें।

पोलपरे के खिलाफ एक आदमी था और उसने पोलपरे को इतनी गालियाँ दीं, और उसके खिलाफ किताबें लिखीं कि पोलपरे को नाराज हो जाना चाहिए था। वह एक दिन रास्ते में पोलपरे को मिला और कहा कि महाशय, आप चाहते होंगे कि मेरी गर्दन कटवा दें क्योंकि मैं आपके खिलाफ ऐसी बातें कर रहा हूँ। पोलपरे ने कहा नहीं, अगर तुम मुझसे पूछोगे तो तुम जो कह रहे हो उसे कहने का तुम्हें हक है। और इस हक को बचाने के लिए अगर जरूरत पड़े तो मैं अपनी जान गंवा दूँगा हाटांकि तुम जो कह रहे हो, वह गलत है। हमारा भिन्न-भिन्न होने का सवाल नहीं है। सवाल हमारी मिन्नता की स्वीकृति का है। अभी जो समाज हमने पैदा किया है, वह मिन्नता को स्वीकृति का है। अभी जो समाज हमने पैदा किया है, वह मिन्नता को स्वीकृति का है। और यदि वह मिन्नता को नहीं मानेगा और भिन्न रहता हो चला जाएगा तो वह कहेगा: भगवान् है, मगर कभी स्वीकार नहीं करेगा कि हमारे बीच में हैं। अच्छी दुनिया वह होगी जहाँ भिन्नता स्वीकृत होगी; एक-एक व्यक्ति का अद्वितीय होना स्वीकृत होगा। और हम दूसरे की भिन्नता को आदर देना सीखेंगे।

अभी हम यह कहते हैं कि जो हमसे राजी है वह ठीक है, जो हमसे राजी नहीं, वह गलत है। यह बड़ी अजीब बात है! यह बहुत हिंसक भाव है कि जो मुझसे राजी है वह ठीक है। जो मुझसे राजी है इसका मतलब यह हुआ कि जिसका कोई व्यक्तित्व नहीं है, मैं जिसको पी गया पूरी तरह वह ठीक है। और जो मुझसे राजी नहीं, वह गलत है। यह बहुत ही शोषक वृत्ति है। इसको मैं हिंसा मानता हूँ। और जो गुरु अनुयायियों को इकट्ठे करते फिरते हैं, वे हिंसक वृत्ति के लोग हैं। वे कहते हैं कि हमारे साथ एक हजार लोग राजी हैं; एक हजार लोग हमें मानते हैं। यानी एक हजार लोगों को उन्होंने मिटा दिया है। दस हजार लोग हों तो उनको और मजा आए, करोड़ हैं तो और, क्योंकि इतने लोगों को उन्होंने बिल्कुल पोंछकर मिटा दिया है। ये खतरनाक लोग हैं। अच्छा आदमी यह नहीं चाहता कि आप उससे राजी हों। अच्छा आदमी यह नहीं चाहता कि आप उससे राजी हों। अच्छा आदमी चाहता है कि सोचना आपको

मुझसे बिल्कुल भिन्न ले जाए। मैं यह नहीं कहता कि जो मैं कहता हूँ वह आप मान लें। मेरा जोर यह है कि आप भी इस भौति सोचना शुरू करें। हो सकता है सोचकर आप उस जगह पहुँचे जहां मैं कभी आपसे राजी न हूँ या आप मुझसे राजी न हों। लेकिन आप सोचना शुरू करें। जीवन में सोचना शुरू हो, जागना शुरू हो, दमन बन्द हो, अनुगमन बंद हो तब प्रत्येक व्यक्ति को आत्मा मिलनी शुरू होगी और आत्मा प्रत्येक को असाधारण बना देती है। मुझे इससे चिन्ता नहीं कि साधारण आदमी भटक जाएगा क्योंकि मैं मानता हूँ कि साधारण आदमी भटका ही हुआ है। अब उसके और भटकने का कोई उपाय नहीं है। वह क्या भटकेगा और ? उसे हम अगर और भटका दें तो शायद वह ठीक रास्ते पर पहुँच जाए।

प्रश्नः अब जो आपने कहा, क्या उसका यह अर्थ होगा कि जो लोग आपका विचार पढ़ें या सुनें और उसमें जो जैन श्रावक के वर्तों का, या उन साधु के वर्तों का पालन कर रहे हों, उन्हें सत्य की प्राप्ति के लिए पहले अपने वर्त छोड़ वेने होंगे, तभी कुछ हो पाएगा? यानी सारा जैन समाज, जो श्रावक वर्ग और साधु वर्ग का है, पहले अपने वर्तों को छोड़ वे तभी वह सत्य को पाएगा। इसी के साथ जुड़ा हुआ यह भी प्रश्न है कि क्या इन अवाई हजार वर्षों में जिन्होंने इन वर्तों का पालन किया, श्रावक या साधु वे सबके सब पाखण्डी थे, उनमें कोई सत्य की सम्भावना नहीं थी।

उत्तर: नहीं, कभी भी सम्भावना नहीं थी।

असरु में द्रत पालने वाला कभी भी पाखण्डी होने से नहीं बच सकता है। द्रती पाखण्डी होगा ही। सवाल यह है कि द्रत पकड़ता वही है जो भीतर सोया हुआ है। जो भीतर जग गया है, वह द्रत को नहीं पकड़ता है। द्रत आते हैं उसके जीवन में।

प्रश्न : कोई व्रती पालंडी न रहा हो, यह सम्भव नहीं क्या ?

उत्तर : नहीं, असम्भव है यह । यह तो ऐसा है जैसे कोई व्यक्ति आंख फोड़ ले और फिर सोचे कि उसे दिखाई पड़ सकता है कि नहीं । मेरी बात समझ लें। मैं यह कहूँगा कि चाहे अढाई हजार साल तक कोई फोड़े आंखें, चाहे हजार साल तक फोड़े, आंख फोड़कर दिखाई नहीं पड़ेगा। और आंख फोड़ता ही वहीं है जिसे दिखाई पड़ने से डर पैदा हो गया है, देखना नहीं चाहता।

व्रत का मतलब क्या है ? व्रत का मतलब है चित्त की वह दशा जिसके विपरीत आप वृत ले रहे हैं। वृत है दमन का नियम। मैं कामवासना से भरा हूँ, ब्रह्मचर्य का व्रत लेता हूँ। हिंसा से भरा हूँ, अहिंसा का व्रत लेता हैं। परिग्रह से भरा हैं, अपरिग्रह कावत लेता हैं। परिग्रह का वत नहीं लेना पड़ता किसी को, न हिंसा का लेना पड़ता है, न कामवासना का लेना पड़ता है। क्यों कि जो हम हैं उसका व्रत नहीं लेना पड़ता। जो हम नहीं हैं उसका वत लेना पड़ता है। तो वत का मतलब हुआ कि जो मैं हैं, वह उलटा हैं और उससे ठीक भिन्न उलटा वत ले रहा हूँ। उस वत को बांधकर मैं अपने को बदलने की कोशिश करूँगा। निश्चित ही वृत दमन लाएगा, मेराः भाव है लोभ का कि मैं करोड़ों रुपए कमा लूँ और व्रत लेता है कि मैं एक लाख रुपए की ही सीमा बांधता है। मेरा मन है करोड़ वाला तो मैं करोड वाले मन को लाख वाले मन की सीमा में बांधने की चेष्टा करूँगा। चेष्टा का एक ही परिणाम हो सकता है कि मेरा लाभ दूसरी जगह से प्रकट होना शुरू हो। मेरा मन कहे कि लाख पर अगर तुम रुक गए तो स्वर्ग में तुम्हें जगह मिलेगी । यह लोभ का नया रूप हुआ। लोभ करोड़ का था। लाख पर बांघने की कोशिश की तो उसकी घाराएँ टूट गईं। अब वह स्वर्ग में लोभ करने लगा कि वहाँ अप्सराएँ कैसे मिलेंगी, कल्पवृक्ष कैसे मिलेगा, मकान कैसा होगा, भगवान् के पास होगा कि दूर होगा ?

प्रश्न : व्रती को निःशल्य तो होना ही है क्योंकि यह तो उसकी शतं है।

उत्तर: न, नहीं। असल में व्रती निःशल्य हो ही नहीं सकता क्योंकि व्रत हो एक शल्य है। अव्रती निःशल्य हो सकता है। व्रती निःशल्य नहीं हो सकता। श्रास्य तो लगी है पीछे। कांटा चुभा है छाती में। एक स्त्री निकल्ल रही है, वह अपनी पत्नी नहीं है, तो उसको देखना नहीं है, वह चाहे कैसी भी हो। और जो चुपचाप देख लेता है, वह शायद कम शल्य से भरा हुआ है। कांटा कम है उसके चित्त में। लेकिन जो आंख बंद करके एक तरफ बैठ जाता है कि हमने व्रत लिया है कि हमें पत्नी के सिवाय किसी का चेहरा नहीं देखना है तो उसको एक कांटा चुभा ही हुआ है चौबीस घंटे। व्रती तो निःशल्य हो हो नहीं सकता। अव्रती निःशल्य हो सकता है लेकिन मैं यह नहीं कह रहा है कि अव्रती होने से ही कोई निःशल्य हो जाएगा। अव्रती होना हमारे जीवन की स्थित है। अव्रती दशा में जागना हमरी साधना है। अव्रती स्थित में दो विकल्प हैं या तो अव्रती स्थित को व्रत लेकर तोड़ो। लेकिन तब मीतर जागने की कोई जरूरत नहीं पड़ती। दूसरा रास्ता यह है कि अवती स्थिति के प्रति जागो ताकि अवती स्थिति बिदा हो जाए। तब वृत से तुम जो मांग करते थे, वह आएगा। वह तुम्हें लाना नहीं पड़ेगा।

जैसे मैंने उदाहरण के लिए अभी कहा कि सेक्स हमारी स्थित है, ब्रह्मचर्यं हमारा वत है। सेक्स के प्रति जागना साधना है। जो व्यक्ति सेक्स की स्थिति को अस्वीकार करेगा, ब्रह्मचर्य का वत लेकर, उसका सेक्स कभी मिटाने वाला नहीं। वत बाहर खड़ा रहेगा, सेक्स भीतर खड़ा हो जाएगा। जो व्यक्ति ब्रह्मचर्य का वत नहीं लेता, सिर्फ सेक्स की वस्तुस्थिति को समझने की साधना का प्रयोग करता है, उसका धीरे-धीरे सेक्स बिदा होता है और ब्रह्मचर्य आता है। यानी ब्रह्मचर्य तुम्हारे वत की तरह कभी नहीं आता; वह तुम्हारी समझ की छाया की तरह आता है। और जब आता है तो तुम्हों कसम नहीं खानी पड़ती किसी मन्दिर में जाकर कि मैं ब्रह्मचर्य घारण रखूंगा। क्योंकि कोई सवाल हो नहीं है। आ गया है। इसके लिए कोई कसम की जरूरत नहीं है और जिसकी तुम कसम खाते हो उससे तुम सदा उलटे होते हो। और जो तुम होते हो उसकी तुम्हें कभी कसम नहीं खानी पड़ती।

प्रश्न : पर इतने लम्बे काल में जो सावक हुए, उनमें कोई ऐसा सावक नहीं जिसका सहज फलित ब्रह्मचर्य हो ?

उत्तर: वह बिल्कुल अलग बात है। मगर उसको मैं वती नहीं कह रहा। तुम जो कह रहे हो कि अढ़ाई हजार साल में वती....वती तो कभी नहीं पहुँचता। अढ़ाई हजार साल या पच्चीस हजार साल हों उसका कोई सवाल नहीं उठता। वती तो कभी नहीं पहुँचता। जो पहुँचता है वह सदा अवती, प्रज्ञावान् व्यक्ति होता है। पर इनमें कुछ लोग ऐसे हैं जैसे कुन्दकुन्द । कुन्दकुन्द बेसा ही व्यक्ति है जैसा महाबीर। कुन्दकुन्द कोई वत नहीं पाल रहा है। वह समझ को जगा रहा है। जो समझ रहा है, वह छूटता जा रहा है। जो व्यर्थ है, वह फिकता चला जा रहा है। लेकिन है वह अवती व्यक्ति। और वह जो वतो व्यक्ति है, वह सदा झूठ है, निपट पाखण्ड है। वत पालना बिल्कुल सरल है। इसमें क्या कठिनाई है? क्योंकि यह सिर्फ वासनाओं को दबाना है। लेकिन वत पालने से कोई कभी कहीं नहीं पहुँचा। महाबीर को भी में अवती कहता हूं। कुन्दकुन्द भी अवती है। ऐसा है उमास्वाति। ऐसे कुछ और लोग भी हैं। लेकिन जब तुम कहते हो 'जैन श्रावक', 'जैन साधु' तो न तो कुन्दकुन्द जैन हैं, न उमास्वाति जैन हैं। मतलब यह है कि

जिनको जैन होने का कोई पागलपन नहीं है। जिनको जैन होने का पागलपन है, वे कभी नहीं पहुँचते। क्योंकि जैन होने का भ्रम व्रत आदि से होता है कि मैं रात को खाना नहीं खाता इसलिए मैं जैन हूँ, कि मैं पानी छानकर पीता हूँ इसलिए मैं जैन हूँ, कि मैंने अणुव्रत लिए हुए हैं इसलिए मैं जैन हूँ, कि मैं सामायिक करता हूँ, इसलिए मैं जैन हूँ। यानी उसका जैन होना व्रतों पर ही निर्भर है। वह श्रावक है, तो श्रावक के व्रत हैं। साधु है तो साधु के व्रत हैं। अव्रती बात ही अलग है। सब अव्रती है। लेकिन अव्रती स्थित में जो प्रज्ञा को जगाता है तो वह अव्रती सम्यक् हो जाता है।

प्रश्नः मैं समझता हूं कि जैसा शास्त्र कह ही रहे हैं कि जो व्यक्ति बत, अवत दोनों से ऊपर हो जाता है वही बात आप कह रहे हैं।

उत्तर: वह तो पीछे होगा। लेकिन वृत पालनेवाला, वृत बांघनेवाला कभी नहीं हो पाएगा। समझ आएगो तो चीजें मिट जाती हैं। उदाहरण के लिए, अगर समझ आएगो तो हिंसा मिट जाती है। शेष रह जाती है अहिंसा। लेकिन वृती की हिंसा भीतर होती है और वह अहिंसा थोपता है। वृती की अहिंसा हिंसा के विरोध में तैयार करनी पड़ती है। प्रजावान की हिंसा विदा हो जाती है, शेष रह जाती है अहिंसा। प्रजावान की अहिंसा हिंसा का विरोध नहीं है, वह हिंसा का अभाव है। वृती की अहिंसा हिंसा का विरोध नहीं है, वह हिंसा का अभाव है। वृती की अहिंसा हिंसा का विरोध है, अभाव नहीं। और जिसका विरोध है, वह सदा मौजूद रहता है। वह कभी नहीं मिटता।

प्रश्न : व्रत निरर्थक है । यह व्रत पालने से मालूम पड़ेगा ?

उत्तर: हाँ, बिल्कुल पड़ेगा। और जितने व्रती हैं, उनको जितने जोर से मालूम पड़ता है, उतना आपको नहीं मालूम पड़ता। अगर वे भी सेक्स को तरह इसमें मून्छित हो लगे हों कि रोज सुबह मन्दिर चले जाते हैं मून्छित और कभी जागकर नहीं देखा कि क्या मिला, यह प्रश्न हो अगर न पूछा तो जन्म जन्मान्तर तक व्रत मानते रहेंगे। यह प्रश्न पूछ लिया हो तो अभी टूट जाएगा इसी वक्त। अगर व्रती समझ ले मेरी बात को तो उसको जल्दी समझ में आ जाएगी बजाए आपके। क्योंकि उसको व्रत की व्यर्थता का अनुभव भी है। सेकिन वह अनुभव को देखना नहीं चाहता, मून्छी की तरह चला जाता है। वह कहता है अभी नहीं हुआ तो कल होगा, कल नहीं हुआ तो परसों होगा और कुछ तो हो ही रहा है। मेरे पास लोग आते हैं और कहते हैं कि मैं

इतने दिन से णमोकार का पाठ कर रहा हूँ तो मैं पूछता हूँ उससे क्या हुआ ? वह कहता है, बड़ा अच्छा लग रहा है, शांति लग रही है। फिर थोड़ी देर में मुझसे पूछता है: शांति का कोई उपाय बताइए ? मैं कहता हूँ: अब मैं कैसे बताऊँ तुम्हें जब मिल ही रही है शांति। वह कहता है: नहीं, अभी कुछ खास नहीं मिल रही। मैं कहता हूँ: तुम मुझे बिल्कुल साफ-साफ कहो। अगर थोड़ा-थोड़ा लगता है तो करते चले जाओ, घीरे-धीरे ज्यादा लगने लगेगा फिर मुझसे मत पूछो। तुम बिल्कुल ईमानदारी से कही कि सच में कुछ हुआ है। वह कहता है: कुछ हुआ तो नहीं है। यानी वह जो कह रहा था उसकी भी उसे होश नहीं थी कि वह क्या कर रहा है। एक आदमी कहता है कि मैं मन्दिर जाता हूँ रोज। वह फिर भी पूछता है: "शान्ति चाहिए"। उसको पूछो तो वह कहता है कि मन्दिर जाने से शान्ति मिलती है। मिलती है तो फिर अब और क्या शांति चाहिए? ठीक है, जाओ। वह कभी जागा हुआ हो नहीं है कि वह क्या कह रहा है, क्या कर रहा है, वह भी सुनी-सुनाई बातें दोहरा रहा है। यानी मन्दिर जाने से शांति मिलती है, यह उसने सुना है और वह मन्दिर जाता है। अब वह भी कह रहा है कि बड़ो शांति मिलती है।

अगर जगे कोई वती तो वत से एकदम मुक्त हो जाए। अवती भी समझ ले तो उसके भी समझ में आ सकता है, क्योंकि ऐसे हम अन्नती भले हों, चाहे हमने कभी कसम खाकर व्रत न लिए हों लेकिन वैसे किसी न किसी रूप में हम सब वती हैं। जैसे कि आपने शादी की तो पत्नीवत या पतिवत लिया। आपको ख्याल में नहीं है। मन्दिर में जाकर नहीं लिया जाता, वह तो हम चौबीस घंटे जो भी कर रहे हैं, उसमें वत पकड़ रहे हैं। और अगर हम जाग जाएँ तो हमको पता चले कि कुछ हुआ नहीं है उस वृत से। चीजें कहीं बदली नहीं हैं। और चित्त वैसा हो रह गया है जैसा था। चित्त की वही दौड़ हैं, वही भाग है। वह तो सभी चीजें अनुभव से आती हैं लेकिन जिन्दगी में व्रत चल हो रहे हैं चौबीस घंटे। जैसे एक व्यक्ति है जो कहता है: "मेरे पिता हैं, इसलिए मैं उनकी सेवा कर रहा है।" यह वत ले रहा है सेवा का। इसकी पिता की सेवा करने में कोई आनन्द नहीं है। यह कह रहा है: "कर्तव्य है"। यह वृती बादमी है। पिता की सेवा भी कर रहा है और. पूरे वक्त कोघ से भी भरा हुआ है कि कब छुटकारा हो जाए, यह पैर दबाने से कब छुटकारा मिले? लेकिन यह व्रतपूर्वक, नियमपूर्वक कर रहा है। पिता है इसलिए कर रहा है। अब सच बात तो यह है कि इसको कभी आनन्द नहीं मिलेगा। यानी पिता है',

इसलिए पैर दबाऊँ, अगर यह कर्त्तव्य भाव है तो आनन्द कभी नहीं मिलेगा। और अगर इसे आनन्द आ रहा है पैर दबाने में तो फिर व्रत नहीं रह गया। फिर इसकी एक समझ है, एक प्रेम है, एक दूसरी बात है। एक नसें है। वह एक बच्चे को व्रतपूर्वक पाल रही है। एक माँ है। वह अपने बच्चे को आनन्द-पूर्वक पाल रही है। और अगर कोई उस माँ से पूछेगा कि 'तूने अपने बेटे के लिए बहुत किया तो वह कहेगी कि कुछ भी नहीं कर पाई। जो कपड़े देने थे नहीं दे पाई, जो खाना देना था नहीं दे पाई। लेकिन कोई नसी से पूछे: 'तुमने फलां लड़के के लिए बहुत किया।' वह कहेगी: 'बहुत किया। पाँच बजे सुबह से काम पर जातो थी, पाँच बजे शाम को छोटती थी। बहुत किया।'

कर्त्तव्य, त्रत की भाषा है, त्रत की बात है। प्रेम अत्रत की भाषा है, अत्रत की बात है। लेकिन अत्रत अकेले काफी नहीं है। अत्रत और जागरण। वह कोई भी करे, जैन करे, मुसलमान करे, ईसाई करे, पुरुष करे, स्त्री करे, इससे कोई सम्बन्ध नहीं है। घटना उस करने से घटती है। लेकिन होता क्या है: परम्पराएँ घीरे-घीरे जड़ नियम बन जाती हैं और जड़ नियम थोपने की प्रवृत्ति शुरू हो जाती है और जब जड़-नियम थोप दिए जाते हैं और लोग उन्हें स्वीकार कर लेते हैं तो वे जड़ नियम भी लोगों को जड़ करते हैं। इसलिए त्रती व्यक्ति जड़ होता चला जाता है घीरे-घीरे।

प्रश्न: महावीर का पौरुष या व्रती का जागरण जल्दी फलित होगा या अव्रती का जागरण जल्दी फलित होगा ?

उत्तर: जागरण, चाहे वह अन्नती का हो या नती का हो, फलीभूत होता है। आप जिस स्थिति में हों, वहीं जाग जाएँ। हम किसी न किसी स्थिति में हैं हो, किन्हीं-न-किन्हीं सीमाओं में बंधे हैं, कुछ न कुछ कर रहे हैं। कोई दूकान चला रहा है, कोई मन्दिर में पूजा कर रहा है, कोई मकान बना रहा है, कोई मन्दिर बनवा रहा है, कोई उपवास कर रहा है, कोई खाना खा रहा है। हम कुछ न कुछ कर रहे हैं। हम जो भी कर रहे हैं उसके प्रति जागरण फलोभूत होता है। हम जो भी कर रहे हैं इससे कोई सम्बन्ध नहीं। एक आदमी चोरी कर रहा है और एक अरदमी पूजा कर रहा है। करने के प्रति जागने से फल आना शुरू हो जाता है। चोरी करने वाला चोरी करने के प्रति जाग जाए तो वहीं फल लाएगा। जागरण के पीछे बल होगा अवश्य।

धरन : वती का ज्यादा होगा या अवती का ?

उत्तर: असल बात यह है कि यह होगा। यह बड़ी बात है। बड़ी इसलिए है कि कौन सा व्रत? एक आदमी व्रत लिए है पांच बार माला फेर लेना। एक आदमी चोरी करने जा रहा है। यह प्रत्येक घटना पर निर्भर करेगा कि क्या व्रत या क्या अव्रत? लेकिन कुल कीमत की बात इतनी है कि आदमी जो भी कर रहा है, उसके प्रति उसे जागकर करना है। वह मन्दिर जा रहा हो तो भी जागना है, वेश्यालय जा रहा हो तो भी जागना है। जो भी करे उसे होश-पूर्वक करना है। होशपूर्वक करने से जो शेष रह जाएगा वह धर्म है। जो मिट जाएगा, वह अधर्म है।

प्रश्न : महावीर क्या इसी जागरूकता को पौरुष और क्षात्रधर्म मान रहे हैं या कोई और पौरुष है ?

उत्तर । इसको ही, इससे बड़ा और कोई पौरुष नहीं है। नींद तोड़ने से बड़ा कोई पौरुष नहीं है।

प्रश्न : पर आपने यह मेद किया कि एक मार्ग आत्मसमर्पण का है, दूसरा पौक्ष का है।

खत्तर : हां, हां, नींद तोड़ना दोनों में बराबर है। मगर बिल्कुल ही अलग-अलग रास्ते से नींद टूटेगी। समर्पण करने वाले की नींद अगर थोड़ा भी पौरुष हुआ तो नहीं टूटेगी। क्योंकि समर्पण करने में एकदम स्त्रीभाव चाहिए। यानी समर्पण करने में यही पौरुष होगा कि पौरुष बिल्कुल न हो। बीर पौरुष करने वाले में यही पौरुष होगा कि उसमें समर्पण का भाव न हो जरा भी। महावीर के हाथ तुम किसी के प्रति नहीं जुड़वा सकते हो। तुम कल्पना ही नहीं कर सकते हो कि यह आदमी हाथ जोड़े हुए खड़ा हो कहीं।

प्रश्न : वह अपने आन्तरिक शत्रुओं से लड़ा, यह पौरव नहीं है ?

उत्तर : नहीं, नहीं, कोई आन्तरिक शत्रु नहीं है सिवाय निद्रा के, मूर्च्छ के, प्रमाद के । इसलिए महावीर से कोई पूछे : धर्म क्या है ? वह कहेंगे : अप्रमाद । और अधर्म क्या है ? वह कहेंगे : प्रमाद । कोई पूछे कि साधुता क्या है ? वह कहेंगे : अप्रच्छा । और सारी साधना का सूत्र है विवेक । कैसे कोई जागे, कैसे कोई होश से भरा हुआ हो तो महावीर का पौरष काम, क्रोध, लोभ से लड़ने में नहीं है । क्योंकि ये तो लक्षण हैं सिर्फ । इनसे पागळ लड़ेगा । इनसे महावीर नहीं छड़ सकता । मूर्च्छा है मूल वस्तु । काम, क्रोध, लोभ, सब इससे पैदा होते हैं । जैसे कि तुम्हें बुखार चढ़ा। अगर

तक खबर पहुँचाने वाले जो स्नायु तन्तु हैं, वे हिलते हैं। अंगुठा सिर में तो है नहीं। अंगुठा तो छः फुट दूर है। दर्द अँगुठे में होता है, सिर में पता चलता है। पता लाने के लिए जो तन्तु हैं, वे हिलते हैं बीच में। उन तन्तुओं के खास ढंग से हिलने से दर्द पता चलता है। अंगुठा तो कट गया, वे तन्त्र उसी खास ढंग से हिले जा रहे हैं। वे तन्तू जो आगे के हैं उसी तरह से कांप रहे हैं जिस तरह दर्द में कांपना चाहिए। दर्द का पता चल रहा है और अंगुठे में पता चल रहा है जो है ही नहीं। क्यों कि वह अंगुठे के दर्द की खबर लाने वाला तन्तु है। इसके बाद तो फिर बड़ी काम की चीजें हाथ लगीं। फिर तो यह पता चला कि आपके कान के पीछे जो तन्तु हैं उनमें खास तरह की चोट करके आपके भीतर खास तरह की व्वनियाँ पैदा की जा सकती हैं। जैसे मैंने कहा: राम! तो आपके कान के भीतर का तन्तु एक खास ढंग से हिला। कोई राम बाहर न कहे मगर सिर्फ उस तन्तु को आपके कान के पीछे इस तरह से हिला दे जैसे राम बोलते वक्त हिलता है तो आपके भीतर राम सुनाई पड़ेगा। जैसे आपकी आंख है, उससे रोशनी भीतर जाती है। तन्तु एक तरह से हिलते हैं। आपकी आंख बंद कर दी जाए और सिर के भीतर इलेक्ट्रोड हालकर आंख के तन्त्र इस प्रकार हिला दिए जाएँ जैसा कि वे प्रकाश के बक्त हिलते हैं, आपको भीतर प्रकाश दिखाई पड़ेगा और आप अंधेरे में बैठे हैं।

यह मैं इसिलिए कह रहा हूँ कि भूत, प्रेत, देवताओं के लिए दो उपाय हैं जिससे वे वाणी पैदा कर सकें। एक उपाय यह है कि वे किसी मनुष्य के शारीर का उपयोग करें जैसा कि आमतौर पर वे करते हैं। तब वे बोल सकते हैं। क्योंकि वे आपके कंठ का, आपके बोल के संत्र का उपयोग कर लेते हैं। क्योंकि वे आपके कंठ का, आपके बोल के संत्र का उपयोग कर लेते हैं। दूसरा उपाय यह है कि आपके रिसीविंग सेन्टर पर, आपके रेडियो स्टेशन पर तरंगें पैदा की जा सकें तो आपका रिसीविंग सेंटर कहेगा कि आवाज हो रही है। इसिलए उस दस मिनट में जो आवाज पकड़ी गई उनमें कोई शब्द नहीं पकड़े गए। सिर्फ रोने, हँसने, शोरगुल की आवाज थीं वे। कोई शब्द नहीं है स्पष्ट। शब्द स्पष्ट पैदा करना बहुत कठिन है। लेकिन इस तरह की तरंगें पैदा की जा सकती हैं कि वे रोने, चिल्लाने, शोर-गुल की आवाज पैदा कर दें। वे तरंगे ही पैदा को गई हैं। वे तरंगे पैदा करने के लिए वाणी की जरूरत नहीं है। तरंगें पैदा करने के दो ही उपाय हैं। या सीघी तरंगें पैदा कर दो आएँ या किसी मनुष्य के यंत्र का उपयोग किया जाए। आमतौर

से मनुष्य के यंत्र का उपयोग किया जाता है लेकिन तरंगें भी पैदा की जा सकती हैं। वहाँ बोलने वाले की जरूरत नहीं है। बोलने से जो तरंगें मंडल में पैदा होती हैं वे पैदा कर दी जाएँ तो वे जो भी मनोकामना करें, पैदा हो जाए। जोर जैसा मैंने कहा कि देव या प्रेत योनि में जो सबसे बड़ी अद्भुत खूबी की बात है, वह यह है कि वहाँ कंठ की जरूरत नहीं, वाणी की जरूरत नहीं, सिर्फ मनोकामना पर्याप्त है।

प्रश्न : आपने कहा कि सामायिक आत्म-स्थिति है। लेकिन जिसे आप सामायिक या आत्म-स्थिति कह रहे हैं क्या वह वीतरागता हो नहीं? धौर जब व्यक्ति आत्म-स्थिति में यानी चेतना-स्थिति में हो गया है तो किर वह जीवन-व्यवहार में आकर क्या आत्म-स्थिति को नहीं खो बेगा?

उत्तर: नहीं, नहीं खो देगा। जैसे कि आप स्वांस ले रहे हैं, तो चाहे जगें, चाहे सोएँ, चाहे काम करें, चाहे न करें, स्वांस चलती रहेगी क्योंकि वह जीवन की स्थिति है। ऐसी ही चेतना को स्थिति है। और एक बार वह हमारे ह्याल में आ जाए तो फिर वह मिटती नहीं। यानी जीवन-श्यवहार में उसका घ्यान नहीं रखना पड़ता कि वह बनी रहे, वह बनी ही रहती है। जैसे एक आदमी धनपति है और उसे पता है कि मेरे पास घन है तो उसे चौबीस घंटे याद नहीं रखना पड़ता कि वह धनपित है। लेकिन वह धनपित होने की स्थिति उसकी बनी रहती है चौबीस घंटे। चाहे वह जुछ भी कर रहा हो, वह सड़क पर चल रहा है, काम कर रहा है, उठ रहा है, बैठ रहा है इससे कोई मतलब नहीं। एक भिखारी है, वह कुछ भी कर रहा है। उसकी वह स्थिति भिलारी होने की बनी ही रहती है। हमारी स्थितियाँ हमारे साथ ही चलती हैं। होनी चाहिए बस यह है बड़ा सवाल । तो एक पल के हजारवें हिस्से में भी अगर हमें अनुभव में आया है तो वह बना रहेगा क्योंकि इमारे पास पल के हजारवें हिस्से से बड़ा कोई समय होता ही नहीं। उतना ही समय होता है हमेशा। जब भी होगा, उतना ही होगा। वह हमें दिखाई पड़ गया तो बना रहेगा। गीता में जिसे स्थितप्रज्ञ कह रहे हैं, वह वही बात है। उसमें कुछ फर्क नहीं। सामायिक और वीतराग में जो समानता दिखाई

पड़ती है उसका मतलब कुल इतना है कि 'सामायिक' है मार्ग, 'वीतरागता' है उपलब्धि । इससे जाना है, वहाँ पहुँच जाना है । तो दोनों में मेल होगा ही ।

यहाँ बोड़ा सा समझ लेना उपयोगी है। सामायिक के लिए मैंने जो कहा, वीतरागता के लिए जो कहा, वह बिल्कुल समान प्रतीक होगा क्योंकि 'सामायिक' मार्ग है, वीतरागता मंजिल है। सामायिक द्वार है, वीतरागता उपलब्धि है। साघना और साध्य अन्ततः अलग-अलग नहीं हैं। क्योंकि साधन ही विकसित होते-होते साध्य हो जाता है। तो वीतरागता में परम उपलब्धि होगी उसकी जिसे सामायिक में घीरे-घीरे उपलब्ध किया जाता है। सामायिक में पूरी तरह श्यिर हो जाना वीतरागता में प्रवेश करना है। कृष्ण ने जिसे 'स्थिर' या 'स्थितप्रज्ञ' कहा है, वह वही है जो वीतराग है। निश्चित ही वह वही है। दोनों शब्द बहमुल्य हैं। वीतराग वह है जो सब इन्हों के पार चला गया है, सब दो के पार चला गया है, जो एक में ही पहुँच गया है। अब ध्यान रहे कि स्थिर या स्थितप्रज्ञ का अर्थ है जिसकी प्रज्ञा ठहर गई, जिसकी प्रज्ञा काँपती नहीं। प्रज्ञा उसकी काँपती है जो द्वन्द्व में जीता है, दो के बीच में जीता है। वह काँपता रहता है, कभी इघर कभी उघर। जहां द्वन्द्व है, वहां कम्पन है। जैसे कि एक दिया जल रहा है। तो दिए की ली कांपती है क्योंकि हवा कभी पुरब झुका देती है, कभी पश्चिम झुका देती है। दिया कांपता रहता है। दिए का कंपन तभी मिटेगा जब हवा के झोके न हों, यानी जब इस तरफ, उस तरफ जाने का उपाय न रह जाए, दिया वहीं रह जाए जहाँ है। तो कृष्ण उदाहरण देते हैं कि जैसे किसी बन्द भवन में जहाँ हवा का कोई झोंका न जाता हो दिया स्थिर हो जाता है ऐसे ही जब प्रज्ञा, विवेक, बुद्धि स्थिर हो जाती है और कौपती नहीं; डोलती नहीं तब वैसा व्यक्ति 'स्थितधी' है, 'स्थितप्रज्ञ' है। वीतराग का भी यही मतलब है कि जहां राग और विराग स्रो गया, जदां द्वन्द्व स्रो गया वहां कांपने का उपाय स्रो गया और जब चित्त कांपता नहीं है तो वह स्थिर हो जाता है, ठहर जाता है। महाबीर ने द्वन्द्व के निषेश्व पर जोर दिया है इसलिए वीतराग शब्द का उपयोग किया है। द्वन्द्व के निषेध पर जोर है, द्वन्द्व न रह जाए। कृष्ण ने द्वन्द्व की बात ही नहीं की, स्थिरता पर जोर दिया है। एक ही चीज को दो तरफ से पकड़ने की कोशिश की है दोनों ने । कृष्ण पकड़ रहे हैं दिए की स्थिरता से; महावीर पकड़ रहे हैं दृन्द्र के निषेध से। लेकिन इन्द्र का निषेध हो तो प्रज्ञा स्विर हो जाती है, प्रज्ञा स्थिर हो जाए तो इन्द्र का निषेध हो जाता है। ये दोनों एक ही अर्थ रखते हैं। इनमें जरा भी फर्क नहीं है।

और आपने पूछा है कि एक क्षण में, एक क्षण के हजारवें हिस्से में जिसे समय कहते हैं अगर ज्ञान उपलब्ध हो गया, दर्शन हुआ तो क्या जीवन व्यवहार में वह स्थिर रहेगा? असल में जीवन व्यवहार आता कहां से हैं? जीवन व्यवहार आता है हमसे! तो जो हम हैं, गहरे में, जीवन व्यवहार वहीं से आता है। अगर झरना जहर से भरा है, अगर मूल स्रोत जहर से भरा है तो जो लहरें छलकतीं हैं, जो बिन्दु फिरते हैं, और बूँद उचटती हैं उनमें जहर होगा। अगर मूल स्रोत अमृत से भर गया तो फिर उन्हीं बूँदों में, उन्हीं लहरों में अमृत हो जाता है। जीवन व्यवहार हमसे निकलता है। हम जैसे हैं वैसा ही हो जाता है। हम मूच्छित हैं तो जीवन व्यवहार मूच्छित होता है। जो हम करते हैं, उसमें मूच्छा होती है। हम अज्ञान में हैं तो जीवन-व्यवहार अज्ञान से भरा होता है। और अगर हम ज्ञान में पहुँच गए तो जीवन व्यवहार ज्ञान से भर जाता है।

जैसे यह कमरा अंधेरे से भरा हो तो हम घिर उठते हैं और निकलने की कोशिश करते हैं। कभी द्वार से टकरा जाते हैं, कभी दीवार से टकरा जाते हैं, कभी फर्नीचर से टकरा जाते हैं। बिना टकराए निकलना मुक्किल होता है। और कई बार ऐसा हुआ है कि टकराते ही रहते हैं और नहीं निकल पाते। निकल भी जाते हैं तो टकराए बिना नहीं निकल पाते हैं। फिर कोई व्यक्ति हमसे कहे कि एक दिया जला लो तो हम उससे कहेंगे कि दिया जला लेंगे। लेकिन क्या दिए के जल जाने पर हम बिना टकराए निकल सकेंगे ? क्या फिर टकराना नहीं रहेगा ? क्या फिर सदा ही हमारा टकराने का जो व्यवहार था बन्द हो जाएगा ? तो वह कहेगा कि तूम दिया जलाओ और देखो । क्योंकि दिया जलाने पर तुम टकराओगे कैसे ? टकराते थे अंधेरे के कारण। टकराना भी चाहो तो न टकराओंगे क्योंकि चाह कर कभी कोई टकराया है और द्वार जब दिखलाई पड़ेगा तो तुम दीवार से क्यों निकलोगे ? दीवार से भी निकलने की कोशिश चलती थी क्योंकि द्वार दिलाई नहीं पड़ता था। ज्योति जल जाए भीतर तो वह ऐसी नहीं है कि क्षण भर जले और फिर बुझ जाए, दिया हम जलाएँ, वह फिर बुझ सकता है, हम फिर टकरा सकते हैं। दिए का तेल चुक सकता है, दिए की बाती बझ सकती है, हवा का झोंका आ सकता है, हजारों घटनाएँ घट सकती है। जला हुआ दिया भी जरूरी नहीं कि जलता ही रहे। बुझ भी सकता है। लेकिन जिस अन्तर्ज्योति की हम बात कर रहें हैं, वह ऐसी ज्योति नहीं है जो कभी बुशती है। अभी भी वह जल रही है। अभी भी जब हम

खसके प्रति जागे नहीं हैं, वह जल रही है। सिर्फ हम पीठ किए हैं। वह कभी बुझी नहीं क्योंकि वह हमारी चेतना का अन्तिम हिस्सा है, वह हमारा स्वभाव हैं। पीठ फेरेंगे; लौट कर देखेंगे तो उसे जली हुई पाएँगे। जलेगी नहीं वह, जली हुई थी ही, सिर्फ हमारी पीठ बदलेगी। हम पाएँगे कि वह जली है और ऐसी ज्योंति जो कभी बुझी नहीं, जो कभी बुझती नहीं, न तेल है, न बाती है, जहाँ जो हमारे अन्तर्जीवन की अनिवार्य चमता है, उसको हमने एक बार देख लिया तो बात खत्म हो गई। एक बार हमें पता चल गया कि ज्योंति पीछे है फिर हम चाहें भी कि हम पीठ करके चलें ज्योंति को तरफ तो हम न चल पाएँगे क्योंकि ज्योंति की तरफ पीठ करके कौन चल पाया है? कौन चलेगा? एक बार जान लें। न जानें तो बात अलग है। इसलिए एक क्षण को भी उसकी उपलब्धि हो जाती है तो वह उपलब्धि सदा के लिए स्थायी हो गई और उसकी अनुपात में हमारा जीवन-व्यवहार बदलना शुरू हो जाएगा। एकदम हो बदछ जाएगा क्योंकि कल जो हम करते थे, वे आज हम कैसे कर सकेंगे? वह करते थे अधेरे के कारण। अब है प्रकाश इसलिए वह करना असम्भव है।

प्रश्नः एक प्रश्न जो मन में उठता है वह है पुनर्जन्म वाली बात । क्या अन्य प्राणी मनुष्य योनि के अन्दर आ सकते हैं ? और आ सकते हैं तो स्वतः आते हैं या वह उनकी उपलब्धि है ?

उत्तर: कर्म के सम्बन्ध में बहुत कुछ समझना जरूरी है क्योंकि जितनी इस बात के सम्बन्ध में नासमझी है, उतनी शायद किसी बात के सम्बन्ध में नहीं। इतनी आमूल भ्रान्तियाँ परम्पराओं ने पकड़ ली हैं कि देल कर आश्चर्य होता है कि किसी सत्य-चिन्तन के आस-पास असत्य की कितनी दोवारें खड़ी हो सकती हैं। साधारणतः कर्मवाद ऐसा कहता हुआ प्रतीत होता है कि जो हमने किया है, वह हमें भोगना पड़ेगा। हमारे कर्म और हमारे भोग में एक अनिवार्य कार्य-कारण सम्बन्ध है। यह बित्कुल सत्य है कि जो हम करेंगे, हम उससे अन्यथा नहीं भोगते हैं। भोग भी नहीं सकते। कर्म भोग की तैयारी है। असल में, कर्म मोग का प्रारम्भिक बीज है। फिर वही बीज भोग में वृक्ष बन जाता है। जो हम करते हैं, वही हम भोगते हैं। यह बात तो ठीक है लेकिन कर्मवाद का को सिद्धान्त प्रचलित मालूम पड़ता है, उसमें ठीक बात को भी इस ढंग से रखा गया है कि वह बिन्कुल गैर ठीक हो गई है। उस सिद्धान्त में ऐसी बात न मालूम किन कारणों से प्रविष्ट हो गई है और वह यह है कि कर्म तो हम अभी करेंगे और मोगेंगे अगले जन्म में। अब कार्य-कारण के बीच कभी मन्तरास

नहीं होता। अन्तराल हो ही नहीं सकता। अगर अन्तराल बीच में आ जाएगा तो कार्य-कारण विच्छिन्न हो जाएँगे। उनका सम्बन्ध टूट जाएगा। मैं अभी आग में हाथ डालूँगा तो अगले जन्म में जलूँगा। अगर मुझसे कोई कहे तो यह समझ के बाहर बात हो जाएगी क्योंकि हाथ मैंने अभी डाला और जल्गा अगले जन्म में। कारण तो अभी है और कार्य होगा अगले जन्म में। यह अन्तराल किसी भौति समझाया नहीं जा सकता। और कार्य-कारण में अन्तराल होता ही नहीं। कार्य और कारण एक ही प्रक्रिया के दो रूप हैं, जुड़े हुए और संयुक्त। इस छोर पर जो कारण है उसी छोर पर वह कार्य है। और यह पूरी श्रृंखला जुड़ी हुई है। इसमें कहीं चण भर के लिए भी अगर अन्तराल हो गया तो भृंखला टूट जाएगी। लेकिन इस तरह के सिद्धान्त की, इस तरह की भ्रान्ति की कुछ वजह थी और वह यह कि जीवन में हम देखते हैं कि एक आदमी भला है और दुःस उठाता हुआ मालूम पड़ता है। एक आदमी नुरा है और सुस चठाता हुआ मालूम पड़ता है। इस घटना ने कर्मवाद के पूरे सिद्धान्त की गरुत व्यास्था को जन्म दिया है। इस घटना को कैसे समझाया जाए ? अगर प्रतिपरू हमारे कार्य और कारण जुड़े हुए हैं तो फिर इसे कैसे बताया जाए ? एक बादमी मला है, सम्बरित है, ईमानदार है और दुःस भोग रहा है, कष्ट पा रहा है, और इक आदमी बुरा है, बेईमान है, बदमाश है और सुख पा रहा है, पद पा रहा है, यज्ञ पा रहा है, घन पा रहा है। इस घटना को कैसे समझाया जाए? अगर अच्छे कार्य तत्काल फल लाते हैं तो अच्छे आदमी को सुख मोगना चाहिए। और अवर बुरे कार्य तत्काल बुरा लाते हैं, तो बुरे बादमी को दुःस भोनमा चाहिए । लेकिन यह तो दिखता नहीं । भला आदमी परेशान दिखता है, बुरा आदमी परेशान नहीं दिखता। तो इसको कैसे समझाएँ? इसको समझाने के पागलपन में गड़बड़ हो गई। तब रास्ता एक ही मिला कि जो अच्छा आदमी दुः स भोग रहा है, वह अपने पिछले बुरे कार्यों के कारण और जो बुरा आदमी मुख भोग रहा है वह अपने पिछले अच्छे कर्मी के कारण । हमें एक-एक जीवन का अन्तराल खड़ा करना पड़ा इस स्थिति को सुलझाने के लिए। लेकिन इस स्थिति को सुलक्षाने के दूसरे उपाय हो सकते थे और अप्तल में दूसरे उपाय ही सच हैं। यह स्थिति इस तरह सुलझाई नहीं गई बल्कि कर्मवाद का पूरा सिद्धान्त विकृत हो गया है और कर्मवाद की उपादेयता भी नष्ट हो गई है।

कर्मवाद की उपादेयता थी कि हम प्रत्येक व्यक्ति को कह सकें कि तुम जो कर रहे हो, वही तुम भोग रहे हो। इसल्लिए तुम ऐसा करो कि तुम सुख भोग

सको, आनन्द भोग सको। उपादेयता यह थी। उसका जो गहरे से गहरा परिणाय होना चाहिए था व्यक्ति के चित्त पर वह यह था कि तुम जो कर रहे हो वही तुम भोग रहे हो। अगर तुम क्रोध करोगे तो दुःख मोगोगे, भोग ही रहे हो। इसके पीछे ही वह आ रहा है छाया की तरह। अगर तूम प्रेम कर रहे हो, शान्ति से जी रहे हो, दूसरे को शान्ति दे रहे हो तो तुम शान्ति अजित कर रहे हो जो आ रही है पीछे उसके, जो तुम्हें मिल जाएगी, मिल ही गई है। यह तो अर्थ था उसका। लेकिन इस सिद्धान्त का इस तरह से उपयोग करना जीवन की इस घटना को समझने के लिए उस वर्ष को नष्ट कर देगा। क्योंकि कोई भी व्यक्ति इतना दूरगामी चित्त का नहीं होता कि वह अभी कर्म करे और अगले जन्म में मिलने वाले फल से चिन्तित हो। होता ही नहीं इतना दूरगामी चित्त । अगला जन्म अंघेरे में खो जाता है । क्या पक्का भरोसा है अगले जन्म में । पहले तो यही पक्का नहीं कि अगला जन्म होगा। दूसरा यह पक्का नहों कि जो कर्म अभी फल नहीं देपारहा, वह अगले जन्म में देगा। अगर एक जन्म तक रोका जा सकता है फल को तो अनेक जन्मों तक क्यों नहीं रोका जा सकता? फिर दूसरी बात यह कि मनुष्य का चित्त तत्काल जीवी है। चित्त की यह क्षमता ही नहीं है कि वह इतनी देर तक की व्यवस्था को पकड़ सके। वह जीता तत्काल है। वह कहता है, ठीक है, जगने जन्म में जो होगा, होगा। अभी जो हो रहा है, वह हो रहा है। अभी मैं सुख से जी रहा है। अभी मैं क्यों चिन्ता करूँ अगले जन्म की। जो उपादेयता थी बह भी नष्ट हो गई, जो सत्य या वह भी नष्ट हो गया। सत्य है कार्यकारण सिद्धान्त जिस पर सारा विज्ञान खड़ा हुआ है। और अगर कार्य-कारण सिद्धान्त को हटा दो तो सारा विज्ञान का भवन गिर जाएगा।

ह्यूम ने इंग्लैण्ड में इस बात की कोशिश की कि कार्य-कारण का सिद्धान्त गलत सिद्ध हो जाए। वह बहुत कुशल और अद्भुत विचारक था। उसने कहा कि तुमने कार्य-कारण देखा के ब है। तुमने देखा है कि एक आदमी ने आग में हाथ डाला और उसका हाथ जल गया। लेकिन तुम यह कैसे कहते हो कि आग में डालने से हाथ जल गया। दो घटनाएँ तुमने देखीं। आग में हाथ डाला यह देखा। हाथ जला हुआ निकला यह देखा। लेकिन आग में डालने से जला, इस बोच के सूत्र तुम कैसे पहचान गए? तुम्हें यह कहाँ से पता चला? हो सकता है कि ये दोनों घटनाएँ कार्य-कारण न हों, सिर्फ सहगामी घटनाएँ हों। जैसे ह्यूम ने कहा कि दो घड़ियाँ हमने बना लीं। दो घड़ियाँ लटका लीं दीवार पर जिनमें भीतर कोई सम्बन्ध नहीं। लेकिन, ऐसी व्यवस्था की कि एक घड़ी में जब बारह बजेंगे तो दूसरी घड़ी बारह के घंटे बजाएगी। यह **व्यवस्था हो सकती है। इसमें क्या तकलीफ है? एक घड़ी में जब बारह पर** कांटा जाएगा तो दूसरी घड़ी बारह के घंटे बजा देगी। कार्य-कारण सिद्धान्त मानने वाला कहेगा कि जब इसमें बारह बजते हैं तब इसमें बारह के घंटे बजते हैं। इनके बीच कार्य-कारण का सम्बन्ध है जब कि वे सिर्फ समानान्तर चल रही हैं। कोई सम्बन्ध वगैरह है ही नहीं। ह्यूम ने कहा कि हो सकता है कि प्रकृति में कुछ घटनाएँ समानान्तर चल रही हों। यानी इधर तुम आग में हाथ डारुते हो उधर हाथ जल जाता है और दोनों के बीच कोई सम्बन्ध नहीं रहता। क्योंकि सम्बन्ध कभी देखा नहीं गया। घटनाएँ देखी गईं। तुम दोनों का सम्बन्ध कैसे जोड़ते हो ? तो ह्याम ने बड़ी चेष्टा की कार्य-कारण सिद्धान्त को गलत सिद्ध करने की। अगर ह्याम जीत जाता तो पश्चिम में साइंस खड़ी न हो सकती। क्योंकि साइंस खड़ी हो रही है इस आधार पर कि चीजों के सम्बन्ध जोड़े जा सकते हैं। एक आदमी क्षयग्रस्त है, तो हम कारण-कार्य के हिसाब से इलाज कर पाते हैं कि उसको जो कीटाण हैं, वे दवा देने से मर जाएँगे। यह दवा उनकी मृत्यु का कारण बनेगी और मृत्यु कार्य हो जाएगी। तो हमं इलाज कर लेते हैं। फलां बम पटकने से आग पैदा होगी, छोग मर जाएँगे तो बम बन जाता है।

धर्म भी विज्ञान है और वह भी कार्य-कारण सिद्धान्त पर खड़ा है। अगर चार्वाक जीत जाए तो धर्म गिर जाए पूरा का पूरा। जो ह्यूम विज्ञान के खिलाफ कह रहा है, वही चार्वाकों ने धर्म के खिलाफ कहा है: "आओ, पिओ, मौज करो क्योंकि कोई मरोसा नहीं है कि जो बुरा करता है, उसको बुरा ही मिलता है, देखो एक आदमी बुरा कर रहा है और भला भोग रहा है। कहाँ कोई कारण का सम्बन्ध है इसमें? एक आदमी भला कर रहा है और पीड़ा झेल रहा है। कोई कार्य-कारण का सम्बन्ध नहीं है।" इसलिए चार्वाकों ने कहा: "ऋणं कृत्वा, घृतं पिबेत्।" अगर ऋण लेकर भी घी पीने को मिले तो पिओ क्योंकि ऋण चुकाने की जरूरत ह्या है? तबाल असलो में घी मिलने का है। वह कैसे मिलता है, यह सवरल ही नहीं है। और मुमने ऋण में लिया और नहीं चुकाया, तो इसका बुरा कल मिलेगा, बह सब पासलपन की बातें हैं। कहां फल मिल रहे हैं? ऋण जेने बाले मजा कर रहें हैं; न लेने वाले दु:ख उठा रहें हैं। कोई कार्य-कारण का सिद्धान्त नहीं है। ह्यूम

ने इंग्लैंड में विज्ञान के खिलाफ जो बात कही, अगर ह्यूम जीत जाता तो विज्ञान का जन्म नहीं होता। अगर चार्बाक जीत जाता तो वर्म का जम्म नहीं होता। अगर चार्बाक जीत जाता तो वर्म का जम्म नहीं होता क्योंकि चार्वाक ने भी यही कहा कि इसमें कोई क्रम नहीं है। असम्बद्ध क्रम है घटनाओं का। चोर मजा कर सकता है, अचोर दुःस उठा सकता है। कोघी आनन्द कर सकता है, अकोघी पीड़ा उठा सकता है। जीवन के सभी कर्म असम्बद्ध हैं। इनमें कोई सम्बन्ध ही नहीं है। और यदि कहीं कोई सम्बन्ध दिखाई पड़ता है तो वह समानान्तरता की भूल है। वह सिर्फ इसिक्ए दिखाई पड़ जाता है कि चीज समानान्तर कभी-कभी घट जाती हैं। बस और कोई मतलब नहीं है। लेकिन बुद्धिमान् आदमी इस चक्कर में नहीं पड़ता है, चार्बाक ने कहा। बुद्धिमान् आदमी जानता है कि किसी कर्म का किसी फल से ट्रोई सम्बन्ध नहीं है। इसिलए जो सुखद है, वह करता है चाहे लोग उसे बुरा कहें चाहें मला कहें क्योंकि दुवारा लोटना नहीं है, दुवारा कोई जन्म नहीं है।

चार्वाक के विरोध में ही महावीर का कर्म सिद्धान्त है। इस विरोध में ही कि न तो बस्तु-जगत में और न चेतना-जगत में कार्य-कारण के बिना कुछ हो रहा है। विज्ञान में तो स्थापित हो गई बात ह्यूम हार गया और विज्ञान का भवन खड़ा हो गया। लेकिन धर्म के जगत में अब भी स्थापित नहीं हो सकी यह बात । और न होने का बड़े से बड़ा जो कारण बना वह यह कि विज्ञान कहता है : अभी कारण, अभी कार्य; तथाकथित धार्मिक कहते हैं : अभी कारण, कार्य अगले जन्म में । इससे सब गड़बड़ हो गया । यानी धर्म का भवन खड़ा नहीं हो सका। इस अन्तराल में सब बेईमानी हो गई। क्योंकि यह अन्तराल एकदम झुठ है। कार्य और कारण में अगर कोई सम्बन्ध है तो उसके बीच में अन्तराल नहीं हो सकता क्योंकि अन्तराल हो गया तो सम्बन्ध क्या रहा ? चीजें असम्बद्ध हो गईं, अलग-अलग हो गईं। फिर, कोई सम्बन्ध न रहा। और यह अयाख्या नैतिक लोगों ने खोज ली क्योंकि वे समझा नहीं सके जीवन को। तो जीवन की पहली बात मैं आपकी समझा दूँ जिसकी वजह से यह अन्तराल टूटे। मेरी अपनी समझ यह है कि प्रत्येक कर्म तत्काल फलदायी है। जैसे मैंने क्रोध कियातों मैं क्रोघ करने के क्षण से ही क्रोघ को भोगना शुरू करता है। ऐसा नहीं कि अगले जन्म में क्रोध का फल भोगूँ। क्रोध करता हुँ और क्रोध का दुःख भोगता है। क्रोघ का करना और दुख का भोगना साथ-साथ चल रहा है। क्रोघ बिदा हो जाता'है लेकिन दृःस का सिलसिला देर तक चलता है। तो पहला हिस्सा कारण हो गया, दूसरा हिस्सा कार्य हो गया। यह असम्भव है कि कोई

आदमी क्रोध करे और दुःख न होते। यह भी असम्भव है कि कोई आदमी प्रेम करे और आनन्द का अनुभव न करे। क्योंकि प्रेम की क्रिया में ही आनन्द का झरना शुरू हो जाता है। एक आदमी रास्ते पर गिरे हुए किसी आदमी को उठाए, उठाए अभी और अगले जन्म तक आनन्द की प्रतीक्षा करे, ऐसा नहीं। उठाने के चण में ही भरपूर आनन्द उसके हृदय को भर जाता है। ऐसा नहीं है कि उठाने का छत्य कहीं अलग है और फिर आनन्द कहीं दूसरी जगह प्रतीक्षा करेगा। तो कहीं कोई हिसाब-किताब रखने की जरूरत नहीं। इसलिए महावीर, भगवान् को बिदा कर सके। अगर हिसाब-किताब रखना है जन्म-जन्मान्तर का तो फिर नियन्ता की व्यवस्था अखरी है।

नियन्ता की जरूरत वहाँ होती है जहाँ नियम का लेखा-जोखा रखना पड़ता है। क्रोध मैं अभी कहाँ और फल मुझे किसी दूसरे जन्म में मिले तो इसका हिसाब कहाँ रहेगा? यह कहाँ लिखा रहेगा कि मैंने क्रोध किया था और मुझे यह-यह फल मिलना चाहिए और कितना क्रोध किया था, कितना फल मिलना चाहिए? अगर सारे व्यक्तियों के कमों की कोई इस तरह की व्यवस्था हो कि अभी हम कमें करेंगे फिर कभी अनन्त काल में भोगेंगे तो वड़े हिसाब-किताब की जरूरत पड़ेगी, बड़े खाते-बहियों की। नहीं तो कैसे होगा यह? फिर इस सब इन्तजाम के लिए एक महालिपिक की भी जरूरत पड़ेगी जो हिसाब-किताब रखता हो। और परमात्मा को बहुत से लोगों ने महालिपिक की तरह ही सोचा हुआ है। तो इनके विचार में वह नियन्ता है, सारे नियम की देखरेख रखता है कि नियम पूरे हो रहे हैं या नहीं।

महावीर ने बड़ी वैज्ञानिक बात कही है। उन्होंने कहा: नियम पर्याय हैं, नियन्ता कि जरूरत नहीं है क्यों कि नियम स्वयं वह काम करता है। जैसे आग में हाय डालते हैं, हाथ जल जाता है। यह आग का स्वभाव है कि वह जलता है। यह हाथ का स्वभाव है कि वह जलता है। अब डालने की बात है। डालने से संयोग हो जाता है। डालना कर्म बन जाता है और पीछे जो भोगना है वह फल बन जाता है। इसमें किसी को भी व्यवस्थित होकर खड़े होने की जरूरत नहीं। आग को कहने की जरूरत नहीं कि तू अब जला, यह आदमी हाथ डालता है। हाथ डालना और जलना यह बिल्कुल ही स्वयंभू नियम के अन्तर्गत हैं। नियम है, नियम्ता नहीं। क्योंकि महावीर कहते हैं कि अगर नियन्ता हो तो नियम में गड़बड़ होने की सम्भावना रहती है। क्योंकि प्रार्थना करें, खुशामर करें, हाथ जोड़ें नियन्ता को। नियम्ता किसी पर खुश

हो जाए, किसी पर नाराज हो जाए तो कभी आग में हाथ जले, कभी न जले । कभी प्रह्लाद जैसे भक्त आग में न जलें क्योंकि भगवान् उन पर प्रसन्न है। तो महावीर कहते हैं कि अगर ऐसा कोई नियन्ता है तो नियम सदा गड़बड़ होगा क्योंकि वह जो नियन्ता है वह एक व्यर्थ की परेशानी खड़ी करता है। अब प्रह्लाद उसका भक्त है तो वह उसको जलाता नहीं। पहाड़ से गिराओ तो उसके पैर नहीं टूटते। और दूसरे किसी को गिराओ तो उसके पैर टूट जाते हैं। तो फिर पक्षपात शुरू होगा। प्रह्लाद की कथा पक्षपात की कथा है। उसमें अपने आदमी की फिक्र को जा रही है। उसमें अपने व्यक्ति के लिए विशेष सुविधाएँ और अपवाद दिए जा रहे हैं। महाबीर कहते हैं कि अगर ऐसे अपवाद हैं तो फिर धर्म नहीं हो सकता।

वर्म का बहुत गहरे से गहरा मतलब होता है नियम । और कोई मतलब नहीं होता। और नियम के ऊपर अबर कोई नियन्ता भी है तो फिर सब गड़बड़ हो जाएगी। कभी ऐसा हो सकता है कि क्षय के कीटाण किसी दवा से मरें। और कभी ऐसा हो सकता है कि क्षय के कीटाणु भी प्रह्लाद की तरह भगवान् के भक्त हों और दवा कोई काम न करे। इसमें क्या कठिनाई है। फिर नियम नहीं हो सकता। अगर नियम है तो नियन्ता में बाघा पड़ेगी। इसलिए महावीर नियम के पक्ष में नियन्ता को बिदा करते हैं। यह बड़ी महत्त्वपूर्ण बात है नियम के पक्ष में नियन्ता को बिदा करने की। वे कहते हैं नियम काफी है और नियम अलण्ड है। नियम से, प्रार्थना, पूजा, पाठ से बचने का कोई उपाय नहीं है। नियम से बचने का एक ही उपाय है कि नियम को समझ लो कि आग में हाय डालने से हाय जलता है, इसलिए हाय मत डालो। इसको समझ लेना जरूरी है। अगर नियन्ता है तो फिर यह भी हो सकता है कि नियन्ता को राजी कर लो फिर हाथ डालो। क्योंकि नियन्ता उपाय कर देगा कि तुम न जलो! 'अच्छा ठहरो', आग को कह देगा: 'रुको अभी ! इस आदमी को जलाना मत।' महावीर कहते हैं कि चार्वाक को अगर मान लिया जाए तो भी जीवन अध्य-वस्थित हो जाता है क्योंकि वह कहता है कि दो वर्गों के बीच कोई अनिवार्य सम्बन्ध नहीं है। महाबीर कहते हैं कि अगर नियन्ता के मानने वालों को मान लिया जाए तो वे भी यह फहते हैं कि अनिवार्य सम्बन्ध के बीच में एक व्यक्ति है जो अनिवार्य सम्बन्धों को शिथिल भी कर सकता है। इसलिए वह कहते हैं कि चार्वाक भी अव्यवस्था में ले जाता है, नियन्ता को मानने वाला भी अव्यवस्था में ले जाता है। यह दोनों एक ही तरह के लोग हैं। चार्वाक नियम को तोड़कर

अध्यवस्था पैदा कर देता है और नियन्ता को मानने वाला भी नियम के ऊपर किसी नियन्ता को स्थापित करके।

महावीर पुछते हैं कि वह भगवान् नियम के अन्तर्गत चलता है या नहीं। अगर नियम के अन्तर्गत चलता है तो उसकी जरूरत क्या है? यानी अगर भगवान् आग में हाथ डालेगा तो उसका हाथ जलेगा कि नहीं ? अगर जलता है तो वह भी वैसा ही है जैसे हम हैं और अगर नहीं जलता है तो ऐसा भगवान खतरनाक है। क्योंकि हम मगवान से दोस्ती बनाएँगे तो हम आग में हाथ भी डालेंगे और शीतल होने का उपाय भी कर लेंगे। इसलिए महाबीर कहते हैं कि हम नियम को इन्कार नहीं करते क्योंकि नियम का इन्कार करना अवैज्ञानिक है। नियम तो है मगर हम नियन्ता को स्वीकार नहीं करते क्योंकि नियन्ता की स्वीकृति नियम में बाधा डाल देती हैं। तो जो विज्ञान ने अभी पश्चिम में तीन सो वर्षों में उपलब्ध किया है वह यह है कि विज्ञान सीधे नियम पर निर्धारित है. सीधे नियम की खोज पर । विज्ञान कहता है कि किसी भगवान से हमें कुछ सेना-देना नहीं । हम तो प्रकृति का नियम सोजते हैं । ठीक यही बात अढाई हजार साल पहले महावोर ने चेतना के जगत में कही है कि नियन्ता को हम बिदा करते हैं, चार्वाक को हम मान नहीं सकते। वह सिर्फ अन्य रस्या है, अराजकता है। दोनों के बीच में एक उपाय है वह यह कि हम मान लें कि नियम शाश्वत है, अलग्ड है और अपरिवर्तनीय है। उस अपरिवर्तनीय नियम पर ही धर्म का विज्ञान खड़ा हो सकता है। लेकिन उस अपरिवर्तनीय नियम में पीछे के व्यास्थाकारों ने जो जन्मों का फासला किया, उसने फिर गड़बड़ पैदा कर दी। यह तीसरी गड़बड़ थी।

पहली गड़बड़ थी चार्वाक की, दूसरी गड़बड़ थी भगवान के भक्त की, तीसरी गड़बड़ थी दो जनमों के बीच में अन्तराल पैदा करने वाले लोगों की। महावीर को फिर झुठला दिया गया। यह असम्भव ही है कि एक कर्म अभी हो. और फल फिर कभी हो। फल इसी कर्म की प्रृंखला का हिस्सा होगा जो इसी कर्म के साथ मिलना शुरू हो जाएगा। हम जो भी करते हैं उसे भोग लेते हैं। और अगर यह हमें पूरी समनता में स्मरण हो जाए कि हमारे जीवन में और हमारे कर्म में अनिवार्य अन्तर नहीं पड़ने वाला है, में जो भी कह रहा हूँ वहीं भोग रहा हूँ, या मैं जो भोग रहा हूँ, वही मैं जरूर कर रहा हूँ तो बात स्पष्ट हो जाती है। एक आदमी दुःखो है, एक आदमी अशान्त है और वह आपके पास आता है और पूछता है: शान्ति का रास्ता चाहिए। अशान्त है तो वह सोचता

है कि किसी पिछले जन्म का कर्मफल भोग रहा है। तो उसके पास अनकिया करने का कोई उपाय नहीं है। मगर सही बात यह है कि जो मैं अभी कर रहा है उसे अनिकया करने की अभी मेरी सामर्थ्य है। अगर मैं आग में हाथ डाल रहा हैं और मेरा हाथ जल रहा है, और अगर मेरी मान्यता यह है कि पिछले जन्म के किसी पाप का फल भोग रहा है तो मैं हाथ डाले चला जाऊँगा क्योंकि पिछले जन्म के कर्म को मैं बदल कैसे सकता है ? इघर आग में हाथ डालूँगा और जलूँगा और गुरुओं से पूर्खुंगा: शान्ति का उपाय बताइए, क्योंकि हाथ बहुत जल रहा है। और वे गुरु जो यह मानते हैं कि पिछले जन्म के फल के कारण जल रहा है वे यह नहीं कहेंगे कि हाथ बाहर खींचो क्योंकि हाथ जल रहा है। इसका मतलब यह हुआ कि हाय अभी डाला जा रहा है और अभी डाला गया हाथ वाहर भी खींचा जा सकता है लेकिन पिछले जन्म में डाला गया हाथ आज कैसे बाहर खींचा जा सकता है? तो हमारी व्याख्या ने कि अनन्त जन्मों में फल का भीग चलता है मन्ष्य को एकदम परतन्त्र कर दिया है। परतन्त्रता परी हो गई क्योंकि पीछा उसका बँघा हुआ हो गया। अब उसमें कुछ किया नहीं जा सकता। किन्तु मेरा मानना है कि सब कुछ किया जा सकता है इसी वक्त, क्योंकि जो हम कर रहे हैं, वही हम भोग रहे हैं।

एक मित्र मेरे पास आए कोई दो या तीन वर्ष हुए। उसने कहा कि मैं बहुत अशान्त हूँ। मैं अरिवन्द आश्रम गया, वहाँ भी शान्ति नहीं मिली। मैं रमण आश्रम गया, वहाँ भी शान्ति नहीं मिली। मैं शिवानन्द के यहाँ गया, वहाँ भी शान्ति नहीं मिली। सब घोखा-घड़ी है, सब बातचीत है, कही शान्ति नहीं मिलती। पाण्डीचेरी में किसी ने आपका नाम लिया तो वहाँ से सीघा यहीं चला आ रहा हूँ। तो मैंने कहा: अब तुम सीघे एकदम मकान से बाहर हो जाओ इसके पहले कि तुम जाकर कहीं कहो कि वहाँ भी शान्ति नहीं मिली। फिर मैंने उससे पूछा कि तुम अपनी अशान्ति खोजने किससे पूछ कर गए थे? तुमने किस से सलाह लीं थी। कौन है गुरु तुम्हारा? उसने कहा: कोई गुरु नहीं। अशान्ति खोजने के लिए मैंने किसी से नहीं पूछा। मैंने कहा, इस अशांति के लिए तुम खुद ही गुरु हो, पर्याप हो और शान्ति का हमने ठेका लिया हुआ है तुम्हारे लिए? शान्ति बुम हमसे पूछोगे? न मिले तो हम घोखा सिद्ध हुए। मजा यह है कि अशान्ति तुम पैदा करो, शान्ति मैं तुम्हें दूँ और न दे पाऊँ तो घोखा मैं हूँ। मैंने उससे कहा कि इपा करके इतना ही खोजो कि तुम्हें अशान्ति कैसे मिल रही है, बस। जिस ढंग से तुम अशान्ति पा रहे हो, उस ढंग को

बदलो । वह ढंग अशान्ति देने वाला है वह कारण है तुम्हारी अशान्ति का । उसको तो तुम देसना नहीं चाहते । वह आदमी कहता है कि वह अञ्चान्ति का ढंग तो जन्म-जन्मान्तरों का है । मैंने कहा कि तब जन्म-जन्मान्तर में कोशिश करनी पड़ेगी शान्ति के लिए । फिर यह इतना जल्दी होने वाला भी नहीं । पर मैं तुमसे कहता हूँ कि हो सकता है क्योंकि यह जन्म-जन्मान्तर की बात नहीं, तुम अभी कर रहे हो अशान्ति के लिए सब उपाय ।

मैंने कहा कि तुम दो-तोन दिन रुक जाओ कृपा करके। तुम अपनी अशांति की चर्चा करो मुझसे । क्या अशान्ति है ? कैसे पैदा हो रही है ? क्या पैदा हो रहा है ? तीन दिन वह आदमी रुका था। चुँकि मैं शान्ति की कोई तरकीब बता हो नहीं रहा था, उसको अपनी अशान्ति की ही बात करनी पड़ी। बीरे-बीरे उसकी बात खुली। वह लखपित आदमी है, बड़ा ठेकेदार है। एक ही लडका है उसका और उस लड़के ने, जिस लड़की से बाप नहीं चाहता था कि उसकी शादी हो, शादी कर ली। तो दरवाजे पर बन्द्रक लेकर खड़ा हो गया जब वे दोनों आए। और कहा कि सिर्फ लाश अन्दर जा सकती है तुम्हारी, वापिस लौट जाओ । अब मुझसे तुम्हारा कोई सम्बन्ध नहीं है । मैंने उससे पूछा : उस लड़की में कोई खराबी है। उसने कहा कि नहीं, लड़की में कोई खराबी नहीं है। लड़की तो एकदम ठीक है। मैंने कहा कि उस लड़की और लड़के के संबंध में कोई पाप है, उसने कहा: वह भी नहीं है। मैंने कहा: मामला क्या है? आपकी नाराजगी क्या है ? सिर्फ इतनी ही कि आपके अहंकार को तृप्ति न मिछी. लड़के ने आपकी आज्ञा नहीं मानी। और अहंकार अशान्ति लाता है। अब उस लड़के को बाहर निकाल दिया है। बड़े आदमी का लड़का था। पढ़ा-लिखा भी नहीं था ठीक से । वह दिल्ली में नब्बे इपए महीने की नौकरी कर रहा है। अब बाप तड़प रहा है। यह कभी अरविन्द आश्रम जा रहा है, कभी इधर जा रहा है, कभी उधर जा रहा है। मैंने कहा कि तुम्हें कहीं जाने की जरूरत नहीं। लडके से जाकर क्षमा मांगो। तुम्हारा अहंकार तुम्हें दुःख दे रहा है। और अहंकार दुख देता है। और तुम्हारा अहंकार से किया गया कृत्य अशान्ति ला रहा है। मैंने कहा कि तुम अपने दिल की बात कहो कि तुम्हारा मन लड़के को वापस लाने का है या नहीं। उसने कहा : बिल्कूल है। वही मेरा एक लड़का है। अब मैं कितना पछता रहा है। हम बुड्ढे-बुड्ढी हैं दोनों, मरने के करीब हैं। यह सब उसका है और जब हमें पता चलता है कि वह नब्बे रुपए महीने की नौकरी कर रहा है दिल्ली में तो हमारी नींद उचट जाती है। अब यह मी

लगता है कि उस लड़की का भी क्या कसूर है ? मैंने कहा कि इसमें तो कोई बात नहीं । तुम जब बन्दूक लेकर खड़े हो सकते थे तो जाकर क्षमा भी मांग सकते हो । तुम प्रेम का निमंत्रण करोगे । तुम्हारा लड़का है । तुमने बीच में बाधा डाली है इसलिए तुम दुःख भोग रहे हो । मैंने कहा कि तुम अब सीचे चले जाओ दिल्ली और उस लड़के से क्षमा मांग लो । बात उसकी समझ में आ गई । वह आदमी दिल्ली गया । उसने क्षमा मांगी । पन्द्रह दिन बाद उसका पत्र आया कि मैं हैरान है । आपने ठीक कहा था । वह लड़का और बहू घर आ गए हैं और मैं इतना आनन्दित हूं जितना मैं कभी भी नहीं था । इतना शान्त हूं जितना मैं कभी नहीं था ।

अब हमारी कठिनाई यह है कि हम जो कर रहे हैं, वह अशांति स्त्रा रहा है। कुछ बदलाहट लाई जा सकती है इसी वक्त। अगर कभी कुछ किया था वह अशांति ला रहा है तब तो बदलाहट का काई उपाय नहीं। और यह जो पैद। करना पड़ा सिद्धान्त जिन्दगी की विषमता को समझाने के लिए उसका कारण दूसरा है। जैसे मेरी अपनी समझ में एक बुरा आदमी सफल होता है, सुबी होता है तो बुरा आदमी एक बहुत बड़ी जटिल घटना है। हो सकता है वह भूठ बोलता है, बेईमानी करता है लेकिन उसमें कुछ और गुरा हैं जो हमें दिलाई नहीं पड़ते। वह साहसी हो सकता है, पहल करने वाला हो सकता है, बुद्धिमान् हो सकता है, एक-एक कदम को समझ कर उठाने वाला हो सकता है। बेईमान हो सकता है, चोर हो सकता है। बुरा आदमी बड़ी घटना है। उसके एक पहलू को ही कि वह वेईमान है, देख कर आपने निर्णय करना चाहा, तो आप गलती में पड़ जाएँगे। और एक अच्छा आदमी भी एक बड़ी घटना है। हो सकता है कि अच्छा आदमी चोरी भी न करता हो बेईमानी भी न करता हो लेकिन वह बहुत भयभीत आदमी हो। शायद इसलिए चोरी और बेईमानी न करता हो कि उसमें बिल्कुल साहस की कमी हो, जोखिय उठा न पाता हो, बुद्धिमान् न हो, बुद्धिहिन हो क्योंकि अच्छा होने के लिए कोई बुद्धिमान् होना जरूरी नहीं। बल्कि अनसर ऐसा होता है कि बुद्धिमान् आदमी का अच्छा होना मुश्किल हो जाता है। बुद्धिहीन आदमी अच्छा होने के लिए मजबूर होता है। कोई बचने का उपाय नहीं होता क्योंकि बुद्धिहीनता बुरे होने में फौरन फंसा देती है। लेकिन हम इन सब बातों को नहीं वोलेंगे। हम तो कहेंगे: बादमी बच्छा है, मन्दिर जाता है, उसको सफलता मिलनी चाहिए। मेरी मान्यता है कि सफलता मिलती है साहस से। अगर बुरा बादमी को छिपा देता है, मिटा देता है। और अपने अच्छे कमों की लम्बी कतार बढ़ा कर खड़ी कर लेता है। और तब एक मुश्किल खड़ी हो जाती है; दूसरे के अगुभ कमं दिलाई पड़ते हैं क्योंकि दूसरे को शुभ मानना भी हमारे अहंकार को दुःख देना है कि हमसे भी कोई अच्छा हो सकता है। साप्रारण आदमी को छोड़ दें। बड़े से बड़े साधु से कहें कि आप से भी बड़ा साधु एक गांव में आ गया है। वह और भी पिवत्र आदमी है। आग लग जाएगी क्योंकि यह कैसे हो सकता है कि मुझसे ज्यादा पिवत्र कोई आदमी हो? तो दूसरे की अपिवत्रता को हम खोजते रहते हैं निरन्तर, इसीलिए निन्दा में इतना रस है। शायद उससे गहरा कोई रस हो नहीं है। न संगीत में आदमी को उतना आनन्द आता है, न सीन्दर्य में, जितना निन्दा में आता है। सीन्दर्य छोड़ सकता है, संगीत छोड़ सकता है, सब छोड़ सकता है। अगर जरूरी निन्दा का मौका मिल जाए तो उस रस को वह नहीं चूकेगा। अगर हम दूसरों की बातचीत पता लगाने जाएँ तो सो में से नक्बे प्रतिशत बातचीत किसी भी निन्दा से सम्ब-न्धित होगी।

निन्दा में रस है क्यों कि दूसरे को छोटा दिखाने में अपने बड़ा होने का स्याल है। इसलिए हर आदमी दूसरे को छोटा दिखाने की कोशिश में लगा है। अगर कोई हमसे आकर कहे कि फलाँ आदमी बहत अच्छा है तो हम एकदम से नहीं मान लेते हैं। हम कहेंगे । यह आपकी बात सुनी, जॉच-पड़ताल करेंगे, स्रोजबीन करेंगे क्योंकि ऐसा नहीं हो सकता कि आदमी इतना अच्छा हो । कहाँ इतने अच्छे आदमी होते हैं ? ये सब बातें हैं । सब दिखते हैं ऊपर से अच्छे । भीतर कोई अच्छा होता नहीं। लेकिन एक आदमी हमसे आकर कहता है कि फलां आदमी बिल्कूल चोर है। हम कभी नहीं कहते कि हम खोज-बीन करेंगे। हम कहते हैं कि बिल्कुल होगा ही। यह तो होता ही है। सब चोर हैं ही। जब कोई किसी की बुराई करता है तो हम बिना खोज-बीन के मान लेते हैं, त्तर्क भी नहीं करते, विवाद भी नहीं करते, लेकिन जब कोई किसी की अच्छाई की बात करता है तो हम बड़े सचेत हो जाते हैं। हजार तर्क करते हैं; फिर भी भीतर सन्देष्ठ बना हुआ है। और जाँच रहते हैं जारी कि कहीं कोई मौका मिल जाए और हम बता दें: 'देखो ! वह तुम गलत कहते थे कि यह आदमी अच्छा था। इस आदमी में ये-ये चीजें दिलाई पड़ गई।' हम दूसरे को छोटा दिसाना चाहते हैं। दूसरे को बड़ा मानना बड़ी मजबूरी में होता है। अत्यन्त कष्टपूर्ण है किसी को बड़ा मानना । किसी को हम बड़ा भी मान लें अगर मजबूरी में तो भी हम अपने मन में जींच-पड़ताल जारी रखते हैं कि कोई मौका मिल जाए तो इसको छोटा सिद्ध कर दें।

तो आदमी दूसरे का बेलता है अगुभ और सुख; वह अपना बेलता है गुभ और दुःख। उपद्रव हो गया तो वह कर्मवाद के सिद्धान्त में ही घुस गया। मेरी मान्यता यह है कि अगर वह सुख भोग रहा है तो वह कुछ ऐसा जरूर कर रहा है जो सुख का कारण है क्योंकि बिना कारण के कुछ भी नहीं हो सकता। अगर एक डाकू सुखी है तो उसमें कोई कारण है उसके सुखी होने का। और अगर एक साधु सुखी नहीं है तो उसमें कोई कारण है दुःखी होने का। अब अगर एक साधु सुखी नहीं है तो उसमें कोई कारण है दुःखी होने का। अब अगर दस डाकू साथ होंगे तो उनमें इतना भाईचारा होगा जितना दस साधुओं में कभी सुना ही नहीं गया। लेकिन दस डाकुओं में मित्रता है तो वे मित्रता के सुख भोगेंगे। साधु कैसे भोगेगा उस सुख को ? डाकू कभी एक दूसरे से झूठ नहीं बोलेंगे लेकिन साधु एक दूसरे से बिल्कुल झूठ बोलते रहेंगे। सच बोलने का जो सुख है वह साधु नहीं भोग सकता।

प्रश्न : अकस्मात् जो घटनाएँ हो जाती हैं, उसकी क्या वजह है ?

उत्तर: कोई घटना अकस्मात् नहीं होती। असल में उस घटना को हम अकस्मात् कहते हैं जिसका हम कारण नहीं खोज पाते। ऐसी घटनाएँ होती हैं जिसका कारण हमारी समझ में नहीं आता। लेकिन कोई घटना अकस्मात् नहीं होती।

प्रश्नः लाटरी कैसे निकलती है ?

उत्तर: अकस्मात् नहीं हैं वह भी । सिर्फ हमें दिखता है कि वह अकस्मात् है। मैं एक घटना बताऊँ। मेरे एक मित्र पुँगलिया जी ने चार-पांच वर्ष पहले एक गाड़ी ली और वे मुझे लेने नासिक आए। लेकिन उनकी लड़की ने कहा कि मुझे ऐसा लगता है कि वे आपकी गाड़ी में आएँगे नहीं। पर इस बात का कोई मतलब न था। शायद उसने सोचा होगा कि मैं किसी दूसरी गाड़ी में आ जाऊँ या कुछ हो जाए। बात खत्म हो गई। वे मुझे लेने नासिक आए। सुबह बारह बजे के करीब हम निकले वहाँ से। नया ड्राइवर था। वह इतनी तेजी से भगा रहा था कि मुझे मन में लगा कि यह कहीं भी गाड़ी उलटेगी। लेकिन ऐसी कोई बात नहीं थी। रास्ते में हम एक बंगाली डाक्टर की गाड़ी को पार किए। उस गाड़ी में जो महिला बैठी थी उसको भी लगा कि यह गाड़ी कहीं गिरेगी। एक दो मिनट बाद ही जाकर दुर्घटना हो गयी। वह गाड़ी उतर गई नीचे और रेत में उल्टी हो गई। चारों पहिए ऊपर हो गए। मेरे एक दूसरे मित्र मणिक बाबू ने पूना में रात को सपना देखा कि मेरे हाथ में बहुत चोट आ गई है। तो फिर वे मुझे लेने आए। पुँगलिया की लड़की को जो ख्याल हुआ था कि मैं उनकी गाड़ी में नहीं आऊँगा सही हो गया। हमारी गाड़ी उलट गई और मणिक बाबू की गाड़ी में हमें आना पड़ा। लेकिन यह घटना एकदम अकस्मात् नहीं है। और अगर इस बात का थोड़ा विज्ञान समझ में आ जाए तो कारण भी समझ में आ सकेंगे।

जैसे कि सोवियत रूस के कुछ हिस्सों में बाकू के इलाके में हजारों साल से बड़ा मेला लगता था। यहाँ एक देवी का मन्दिर है और वर्ष के एक खास दिन में उसमें अपने-आप ज्वाला प्रज्वलित होती है। कोई आग लगानी नहीं पड़ती, ईघन डालना नहीं पड़ता । पर जब ज्वाला प्रज्ज्वलित होती है तो भाठ दिन तक जलती है और आठ दस दिन वहाँ मेला भरता है। करोड़ों लोग इकट्टे होते हैं। यह एक बड़ी चमत्कारपूर्ण घटना थी और कोई कारण समझ में नहीं आता था, क्योंकि न कोई ईंघन है, न कोई दूसरी वजह है। फिर कम्यूनिस्ट वहाँ आए। उन्होंने मन्दिर उखाड़ दिया, मेला बन्द कर दिया और खुदाई करवाई। वहाँ तेल के गहरे झरने निकले, मिट्टी के तेल के। लेकिन सवाल यह या कि खास दिन पर वर्ष में क्यों आग लगती है। तेल के झरने से गैस बनती है। गैस जल भी सकती है घर्षण से । लेकिन वह कभी भी जल सकती है। तब खोज-बोन से पता चला कि पृथ्वी जब एक खास कोण पर होती है तभी वह गैस घर्षण कर पाती है। इसलिए खास दिन आग जल जाती है। जब बात साफ हो गई। तो मेला बन्द हो गया। अन्ति देवता बिदा हो गए। अब वहाँ कोई नहीं जाता। अब भी वहाँ जलती है आग। अब भी खास दिन पर जब पृथ्वी एक खास कोण पर होती है तो वह गैस जो इकट्रो हो जाती है वर्ष भर में, फुट पड़ती है। तब तक वह अकस्मात् था। अब वह अकस्मात् नहीं है। अब हमें कारण का पता चल गया है।

प्रश्न : यह जो गाड़ी उलट गई स्नाप सब बच गए उसमें, तो सबका कहना है कि आप उसमें थे इसलिए बच गए।

उत्तर: नहीं। असल में होता यह है कि हम सब बचना चाहते हैं और बचने के लिए बच जाएँ तो भी कोई कारण खोज लेंगे। न बच जाएँ तो भी कोई कारण खोज लेंगे। कारण हम स्थापित कर लें यह एक बात है और कारण की सोज बिल्कुल दूसरी बात है। यानी एक तो यह होता है कि हम

जो होना चाहते हैं उसके लिए भी हम कोई कारण खोज लेते हैं। और इसके पीछे भी एक बुनियादी बात है और वह यह है कि बिना कारण के कोई मी चीज कैसे होगी ? यह बुनिय।दी सिद्धान्त हमारे भीतर काम कर रहा है। अगर चारों आदमी बच गए और जरा भी चोट नहीं पहुँची तो इसका कोई कारण होना चाहिए। अगर ठीक से समझें इतनी दूर तक तो वैज्ञानिक हैं यह मामला। क्योंकि अकारण यह भी नहीं हो सकता लेकिन कारण क्या होगा? हम कुछ भी कल्पित कर लेते हैं कि गाड़ी में एक अच्छा आदमी था इसलिए बच गए। और अगर मान लो न बचते तो भी हम कोई कारण खोज लेते कि एक बुरा आदमी वहाँ था इसलिए मर गए। इसमें एक ही बात पता चलती है वह यह कि आदमी अकारण किसी बात को मानने के लिए राजी नहीं है। और यह बात ठीक है। लेकिन हमसे वह जो कारण बताता है वह कारण ठीक हो यह जरूरी नहीं। कारणों की वैज्ञानिक परिक्षा होनी चाहिए। जैसे कि मुझे बैठाल कर दो चार बार गाड़ी गिरानी चाहिए। और अगर मेरे साथ दो चार दफे गिरने से जो भी गिरे, वे सब बच जाएँ तो फिर जरा पक्का होगा। और अगर न बचें तो बात सतम हो गई। मेरा मतलब यह है कि वैज्ञानिक परीक्षण के बिना कोई उपाय नहीं है। और एक बात ठीक है कि अकारण कोई आदमी किसी बात को मानने के लिए राजी नहीं है और होना भी नहीं चाहिए। लेकिन दूसरी बात ठीक नहीं है। तब हमें कोई कल्पित कारण नहीं मान लेना चाहिए। उतना फिर हुमें व्यान में रखना चाहिए कि कारण को भी हम फिर स्थापित करने के लिए प्रयोग करें। क्योंकि अगर कारण सही है तो वह निरपवाद सही हो जाएगा। दो चार दस बार मुझे गिरा कर देखेंगे तो उससे पता चलेगा कि सबको चोट लगती है या नहीं लगती। और मजे की बात यह है कि चोट अंगर लगी तो थोड़ी सी सिर्फ मुझको हो लगी थी उसमें, बाकी किसी की बिल्कुल नहीं लगी थी। थोड़ा सा जो भी लगा था, वह मेरे पैर में ही लगा था। बाकी तो किसी को भी नहीं लगा था। अगर बुरा आदमी कोई था भी उसमें तो मैं ही था। बाकी जो हम कल्पित आरोपण करते हैं उनका कोई मृत्य नहीं है। लेकिन अकस्मात् कुछ भी नहीं होता है। क्योंकि अकस्मात् अगर हम मान लें तो कार्य कारण का सिद्धान्त गया, एकदम गया। एक बात भी अगर इस जगत् में अकस्मात् होती है तो सारा सिद्धान्त गया। फिर कोई सवाल नहीं है उसके बचने का ।

अकस्मात् कुछ होता ही नहीं क्योंकि होने के पीछे कारण के बीना उपाय नहीं है। कारण होगा ही। अब जैसे एक आदमी है। उसको लाटरी मिल जाती है तो यह बिल्कुल अकस्मात् बात है क्योंकि इसमें तो हम कोई कारण खोज नहीं सकते हैं। लेकिन एक लाख आदिमियों ने अगर लाटिरयों के टिकट मरे हैं और एक आदमी को मिल गई है तो किसी दिन अगर वैज्ञानिक क्षमता हमारी बढ़े और एक लाख लोगों के चित्तों का विश्लेषण हो सके तो मैं आपको कहता हूँ कि कारण मिल जाएगा आदमी को लाटरी मिलने का। और हो सकता है कि एक लाख लोगों में सबसे ज्यादा संकल्प का आदमी यही है, सबसे ज्यादा सुनिश्चित इसी ने मान लिया है कि लाटरी मुझे मिलने वाली है। एक उदाहरण दे रहा हूँ। और हजार कारण हो सकते हैं। इन लाख लोगों में सबसे संकल्पवान् आदमी जो है, इच्छा-शक्ति का आदमी जो है, उसको मिलने की सम्भावना ज्यादा है, क्योंकि उसके पास एक कारण है जो दूसरों के पास नहीं है।

अभी इस पर बहुत प्रयोग चलते हैं। अगर हम एक मशीन से ताश के पत्ते फेंके या मशीन से हम पांसे फेंके तो मशीन में कोई इच्छाशक्ति नहीं होती है। मशीन पांसें फैंक देती है। अगर सौ बार पांसे फैंकती है तो समझ लीजिए दो बार बारह का अंक आता है। तो यह अनुपात हुया मशीन के द्वारा फैंकने का। मशीन की कोई इच्छाशक्ति नहीं है। मशीन सिर्फ फैंक देती है पांसे हिला देती है और फैंक देती है। सी बार फैंकने में दो बार बारह का अंक आता है। अब एक दूसरा आदमी है जो हाय से पांसे फैंकता है और हर बार भावना करके फैंकता है कि बारह का अंक आए। वह सौ में बीस बार बारह का अंक ले आता है। आँख बंद है उसकी। वह देख नहीं सकता कि पांसा कैसा है, क्या है ? और बीस बार ले आता है। एक तीसरा आदमी है जो कितने ही उपाय करता है कि बारह का आकड़ा आ जाए लेकिन सौ में दो बार भी नहीं ला पाता। यानी दो बार जो कि मशीन भी ले आती, जो कि विल्कुल ही गणना का सवाल है। यह जो बीस बार लाता है, इस आदमी से हम दुबारा प्रयोग करवाते हैं कि तू इस बार पक्का कर कि बारह का आंकड़ा नहीं आने देना। वह पांसा फैंकता है, बीस बार नहीं आता। समझे, पांच बार आता है, तीन बार बाता है, दो बार आता है। अब सवाल होगा वह कि भीतर की इच्छाशक्ति काम करती है। इस पर हजारों प्रयोग किए गए है और यह निर्णीत हो गया है कि भीतर का संकल्प पांसे तक को प्रभावित करता है, ताश के पत्तों तक को प्रभावित करता है, घटनाओं को बांघता है, प्रभावित करता है, और हजारों बादमीयों केअनुभवों और कारणों का परिणाम होता है। वह भी आकस्मिक नहीं है कि किसी आदमी को मीतरी संकल्प मिल गया है। भीतरी संकल्प भी उसके हजारों उन अनुभवों और कारणों का पाल होता हैं जिनसे वह गुजरा है। समझ लीजिए कि एक आदमी है और उसने तय किया है कि मैं बारह घंटे तक आँख नहीं खोलूँगा और वह आदमी बैठ गया है और बारह घंटे में उसने तीन ही घंटे बाद आँख खोल दी है तो इस आदमी का मावी संकल्प कीण हो जाएगा। इस आदमी के संकल्प की शक्ति क्षीण हो जाएगी। अगर वह बारह घंटे तक आँख बंद किए बैठा ही रहा, कोई उपाय नहीं किए गए कि वह आँख खोले बारह घंटे में तो यह आदमी एक कम कर रहा है जिसका फल होगा, उसका भीतर संकल्प मजबूत हो जाएगा।

जीवन बहुत जटिल है। उसमें कोई बात कैसे घटित हो रही है यह कहना एकदम मुक्किल है लेकिन इतना कहना निश्चित है कि जो घटना हो रही है: उसके पीछे कारण होगा, चाहे वह जात हो, चाहे अज्ञात हो।

दक्षिण में एक बुढ़े संगीतज्ञ का जन्म दिन मनाया जा रहा है। उसके हजारों शिष्य हैं। वे सब भेंटें चढाते हैं क्योंकि हो सकता है कि अगने वर्ष वह जिए भी नहीं। उसके हजारों भक्त हैं, प्रेमी हैं, वे सब भेंटें चढ़ाने आए हैं। दात दो बजे तक भेंटें चढ़ती रहीं। लाखों रुपयों की भेंटें चढ़ गई हैं। राजा है, रानियाँ हैं। जिन्होंने उससे सीखा है, वे सब भेंटें देने आए हैं। आखिर में दो बजे एक भिखारी जैसा आदमी तम्बूरा लिए हुए द्वार पर आया है। सिपाही ने कहा है कि तुम कहाँ जाते हो ? उसने कहा है कि मैं भी कुछ मेंट कर जाऊँ। उसने कहा कि तुम्हारे पास तो कुछ दिखाई नहीं पड़ता। तो उस मिखारी ने कहा कि जरूरी नहीं कि जो दिखाई पड़े, वही भेंट किया जाए । जो नहीं दिखाई पड़ता है, वह भी भेंट किया जा सकता है। तम्बूरा भी उसने सिपाही के पास रख दिया और भीतर गया। भीतर जाकर उसने गुरु के पर पर सिर रखा। उस भिखारी की उम्र मुक्किल से तीस-बत्तीस वर्ष है। बूढ़ा गुर सबे बहुचान भी नहीं सका। उसने कहा: तुसने कब मुझसे सीखा मुझे याद नहीं पड़ता। भिखारी ने कहा कि मैंने कभी आपसे नहीं सीखा। मैं एक भिखारी का छड़का है। लेकिन महरू के भीबर आप गाते-बजाते थे; मैं बाहर बैठकर सुनबा पा जौर वहीं मैं भी बुछ सीखता रहा। लेकिन अब आज धन्यवाद देने तो आना ही चाहिए। सीखा तो आपसे ही है। दार की सीदी के बाहर बैठ कर दी सीखाः कभी भीतर नहीं आ सका क्योंकि भीतर आने का कोई उपाय नहीं था। आज

भी आना बड़ी मुस्किल से हुआ है। एक छोटी सी भेंट लाया हुँ—अंगीकार करेंगे, इन्कार तो न करेंगे । गुरु ने सहज कहा : नहीं, नहीं, इन्कार कैसे करूँगा? पर देखा कि उसके पास कुछ है तो नहीं। हाथ खाली है, कपड़े फटे है। कहाँ की भेंट है, कैसी भेंट है ? कहा : नहीं, नहीं, इन्कार कैसे कर दूँगा ? तुम जो दोगे. जरूर ले लेंगा। भिखारी ने आँख बन्द की और ऊपर जोर से कहा: 'भगवान्, मेरी शेष आयु मेरे गुरु को दे दो नयों कि मैं जीकर भी क्या करूँगा ?' यह कहते ही वह आदमी मर गया। यह ऐतिहासिक घटना है। अगर इतना प्रबल संकल्प किसी आदमी का है तो वह पूरा हो सकता है। यह बहुत कठिन बात नहीं है। और वह गुरु पन्द्रह वर्ष और जिया जिसकी एक ही साल में मर जाने की आशा थी। ऐसा व्यक्ति अगर लाटरी पर नम्बर लगाये और लाटरी निकल आए तो इसे संयोग कहा जाएगा क्योंकि हमें कारण तो दिखाई पड़ते नहीं। वही तो ह्यम कहता है कि सब संयोग है। क्योंकि कारण कहाँ दिखाई पड़ रहे हैं ? जिसमें हमें दिखाई पड़ जाते हैं उसमें तो हम राजी हो जाते हैं। जिसमें दिखाई नहीं पड़ते, संयोग मालूम पड़ता है। लेकिन संयोग बड़ा अद्भुत है। एक आदमी कहे कि मेरी उम्र चली जाए और उसी वक्त उसकी उम्र चली जाए। इतना एकदम आसान नहीं है संयोग। हो सकता है लेकिन यह होना एकदम आसान नहीं मालूम पड़ता। इतने संकल्प का आदमी अगर लाटरी का नम्बर लमा दे तो बहुत कठिन नहीं है कि निकल आए। बहुत से कारण हैं जो हमें विसाई नहीं पड़ते हैं। और हमको लगता है कि यह आकस्मिक हुआ है मगर आकस्मिक कुछ भी नहीं है।

प्रश्न : किसी एक को लाटरी मिलनी है, इसलिए उसको मिल गई है। क्या ऐसा नहीं कहा जा सकता ?

उत्तर : अब यह जो मामला है इसकी भी भविष्यवाणी की जा सकतो है। ऐसे लोग भी हैं जो बता सकें कि लाटरी किसको मिलेगी, तब क्या कहोगे ? तब समझना बहुत मुश्किल हो जाएगा। हिटलर की मृत्यु को बताने वाले लोग हैं कि किस दिन हो जाएगी। गाँधी की मृत्यु को बताने वाले लोग हैं कि किस दिन हो जाएगी। चीन किस दिन हमला करेगा भारत पर, इसको बताने वाले लोग भी हैं। एक अर्थ में हम कह सकते हैं कि यह सब संयोग है।

प्रश्न । लेकिन हिरोशिमा में दो लाख व्यक्ति एक साथ कैसे मर गए ? उत्तर : हाँ, मरे । दो लाख व्यक्ति भी एक साथ मर सकते हैं क्योंकि हमें ऐसा लगता है कि किसी न किसी दिन सारी पृथ्वी एक साथ मरेगी । हमें लगता है कि यह कितना आकि स्मिक है कि दो लाख आदमी एक साथ मर गए क्यों कि इन दो लाख व्यक्तियों के भीतर हमारा कोई प्रवेश नहीं है। और ऊपर से ऐसा दिखता है कि बिल्कुल आकि स्मिक है कि एटम गिरा। लेकिन कोई पूछे कि हिरोशिमा पर क्यों गिरा? हिरोशिमा कोई महत्त्वपूर्ण नगर न था। टोकियो पर गिर सकता था। नागासाकी पर क्यों गिरा? जब तक हम पूरा भीतर प्रवेश न कर पाएँ कारणों के, जब तक हम हिरोशिमा के लोगों के भीतर न घुस सकें तब तक हम कुछ नहीं कह सकते। कोई नहीं कह सकता कि हिरोशिमा में जापान में सबसे ज्यादा आत्मघाते स्मुक लोग हों कि इसलिए हिरोशिमा एटम को आकर्षित करता हो।

एक मोटर एक्सीडेंट हो जाए, एक एयरोप्लेन एक्सीडेंट हो जाए तो कोई नहीं कह सकता कि उस मोटर में, उस हवाई जहाज में बैठे हुए लोगों के चित्त में क्या चल रहा है और वह किस मौति परिणाम ला सकता है।

मेहरबाबा की जिन्दगी में दो-तीन घटनाएँ बड़ी अद्भुत हैं। एक मकान उनके लिए बनाया गया। उस मकान में वह प्रवेश करने गए। प्रवेश का उत्सव मनाया जा रहा है, फूल-झाड़ लगाए गए हैं, दिए लगाए गए हैं। दरवाजे पर वह दो मिनट रुके और वापस लौट आए। उन्होंने कहा: इस मकान में मैं नहीं जाऊँगा। लोगों ने कहा: क्या मतलब है आपका इस मकान में न जाने से। उन्होंने कहा: और मुझे कुछ नहीं लगता लेकिन दरवाजे पर मैं एकदम ठिठका इसलिए मैं मकान में नहीं जाता। वह मकान उसी रात गिर गया। इस आदमी को भी साफ नहीं है कि क्या हुआ लेकिन सीढ़ो पर उसको एकदम झिझक मालूम हुई और उसने इन्कार कर दिया।

यही मेहरबाबा एक बार हिन्दुस्तान से यूरोप जाते हैं हवाई जहाज से । और अदन में जहाज पर चढ़ने से इन्कार कर देते हैं। उनकी टिकट है आगे तक की। अदन पर जहाज रुका है। वह एयरपोर्ट पर उतरे हैं और उसके के बाद वह एकदम इन्कार कर देते हैं कि मैं जहाज पर नहीं चढ़ सकता और वह जहाज गिर जाता है।

जापान में एक घटना घटो। पिछले महासुद्ध में एक अमेरिकी जनरल जा रहा है एक हवाई जहाज से, किसी सैनिक कार्य से, किसी दूसरे सैनिक कैम्प में। वह घर से निकल गया है सुबह आठ बजे। उसकी टाइपिस्ट भागी हुई उसके घर पहुँची है कोई सवा आठ बजे और उसकी पत्नी से कहा है कि जनरल कहाँ हैं? उसकी पत्नी ने कहा: वयों? उसने कहा: राठ मैंने एक सपना देखा है।

मैं उसको कह दूँ। मैं बहुत ढर गई हूँ। पहले मैंने सोचा कि कहना है कि नहीं, इसलिए देर हो गई। क्या सपना देखा है, उसकी पत्नी ने पछा। तो वह अपना सपना बताती है कि जनरल जिस हवाई जहाज से आज जा रहे हैं, वह टकरा जाता है बीच में। उसमें जनरल है, चालक है और एक औरत है। हवाई जहाज टकरा जाता है हालांकि मरता कोई नहीं है। तीनों बच जाते हैं। तो उसकी पत्नी ने कहा कि तुम्हारा सपना यहीं से गलत हो गया क्योंकि जनरल और चालक दो ही जा रहे हैं। उसमें कोई औरत नहीं है। और वह तो निकल चुके हैं। फिर भी, पत्नी और वह, दोनों कार से एयरपोर्ट पर पहुँचते हैं। तब तक जनरल जा चुका है। लेकिन एयरपोर्ट पर पता चला कि एक औरत भी **गई** हुई है। एक औरत ने वहीं बाकर कहा कि मेरा पित बीमार है। और मुझे इस वक्त कोई जाने का उपाय नहीं है। मुझे आप साथ ले चलें तो क़ुपा होगी। जनरल ने कहा कि हवाई जहाज खाली है, कोई बात नहीं है, तुम चलो। वह औरत साथ गई है। तब उसकी पत्नी घबड़ा गई है। वह एयरपोर्ट पर ही है कि खबर मिलती है कि वह जहाज टकरा गया है लेकिन मरा कोई नहीं है। और उस लड़की ने जिसको सपना आया है कहा है कि कितनी बड़ी चट्टान है जिससे बह जहाज टकराता है, कैसी जगह है, और वहाँ कैसे दरस्त हैं। वह सब शब्द-शब्द सही निकला है। लेकिन अगर यह सपना नहीं है तो बात अकस्मात् है। लेकिन अगर यह सपना है तो बात अकस्मात नहीं है। कुछ कारण काम कर रहे हैं जिनका तालमेल आया घंटा या घण्टा भर बाद उस जहाज को गिरा देने वाला है।

जिन्दगी जैसी हम देखते हैं उतनी सरल नहीं है। सब चीजें समझ में नहीं खाती हैं। लेकिन इतनी बात समझ में आती ही है कि अकारण कुछ भी नहीं है। कम के सिद्धान्त का बुनियादी आधार यह है कि अकारण कुछ भी नहीं है। दूसरा बुनियादी आधार यह है कि जो हम कर रहे हैं वही हम मोग रहे हैं। और उसमें जन्मों के फासलें नहीं हैं। और जो हम भोग रहे हैं, हमें जानना चाहिए कि हम उस भोगने के लिए जरूर कुछ उपाय कर रहे हैं, चाहे सुख हो, चाहे दु:ख हो, चाहे शान्ति हो, चाहे अशान्ति हो।

प्रश्न: जो बच्चे श्रंगहींन पैदा हो जाते हैं या अन्धे पैदा हो जाते हैं या अस्वस्य पैदा हो जाते हैं, उसमें उन्होंने कौन सा कर्म किया है जिसकी वजह से वे वैसे हैं।

उत्तर: हां, बहुत से कारण हैं। अब यह बात समझने जैसी है असल में। एक बच्चा अंघा पैदा होता है तो घटनाएँ घट रही हैं। अगर वैज्ञानिक से पछेंगे तो वह कहेगा कि इसमें माँ-बाप के जो अणु मिले उसमें अंधेपन की गंजाइश थी। वैज्ञानिक यहाँ समझाएगा। वह भी अकारण नहीं मानता इसको। लेकिन वह विज्ञान के कारण खोजेगा। वह कहेगा कि जो मां-बाप के अण मिले उन अणुओं से अंधा बच्चा ही पैदा हो सकता था। अंधा बच्चा पैदा हो गया। उन अणुओं में कोई रसायनिक कमी थी जिससे कि आँख नहीं बन पायी। लेकिन घामिक कहेगा कि बात इतनी ही नहीं है। इसके पीछे और भी कारण हैं। विज्ञान के लिए तो आदमी सिर्फ जन्मता है। जन्म के पहले कुछ भी नहीं है। लेकिन वह इस बात को इन्कार कैसे कर सकता है कि पैदा होने के पीछे भी कारण है, सिर्फ अंधा होने के पीछे ही नहीं। यानी वह इतना तो मानता है कि अंवा पैदा हो गया क्योंकि अणुओं में कुछ ऐसा कारण है जिससे अन्धा पैदा होना है। लेकिन पैदा ही क्यों होगा यह आदमी ? बस वह अणुओं के मिलने पर शुरू-आत मानता है। धर्म कहता है उसके पीछे भी कोई कारण की शृंबला है, उसको अभो तोड़ा नहीं जा सकता। धर्म कहता है कि जो आदमी मरा, मरते वक्त तक ऐसी स्थितियाँ हो सकतो हैं कि वह आदमी खुद भी आँख न चाहे। या उसके कर्मों का पुरा योग हो सकता है उस क्षण में कि आँख सम्भव न रहे। और ऐसा आदमी अगर मरे तो ऐसी आत्मा उसी मां-बाप के शरीर में प्रवेश कर सकेगी, जहाँ अन्धे होने का संयोग जुड़ गया है। यानी ये दोहरे कारण है। अब जैसे मैं उदाहरण के लिए कहूँ। एक लड़की को मैं जानता है जिसकी लांख चली गई सिर्फ इसलिए कि उन्नके प्रेमी से उसको मिलने के लिए मना कर दिया गया। उसके मन में भाव इतना गहरा हो गया इस बांत का कि जब प्रेमी को ही नहीं देखना है तो फिर देखना भी क्या है ? यह भाव इतना संकल्पपूर्ण हो गया कि आँख चली गई। और किसी इलाज से आँख नहीं लौटाई जा सकी जब तक कि उसको प्रेमी से भिलने नहीं दिया गया। मिलने से आंब वापस लौट आई। उनके मन ने ही आँख का साथ छोड़ दिया था। तो मरते क्षण में. मरते वक्त में आत्मा के प्रे के प्रे जीवन की व्यवस्था, उसका चित्त, उसका संकल्प. उसकी भावनाएँ सब काम कर रही हैं। इन सारे संकल्गों, इन सारी भावनाओं, इस सारे कर्म शरीर को, इस सारे संकल्प मारोर को लेकर वह इस शरीर को छोड़ती है। नया शरीर हर कोई ग्रहण नहीं कर लिया जाएगा। वह उसी शरीर की बोर सहज नियम से आकर्षित होगी जहाँ उसकी इच्छाएँ, उसको भावनाएँ चपलम्ब हो सकेंगी।

दो कारण-परम्पराएँ यहाँ मिल रही हैं।एक शरीर के अलुओं की, एक आतमा की। शरीर के अणुओं से बनेगा शरीर। लेकिन उस शरीर को चुनेगा कौन ? यहाँ हम पचास मकान, पचास ढंग के बनाएँ। आप मकान खरीदने आएँ। आप पचास में से हर कोई मकान नहीं चुन लेते। आप खोजते हैं, फिर आप एक मकान चुन लेते हैं। आपके भीतर उसके चुनाव के कारण होते हैं। हो सकता है कि आपके ख्याल सौन्दर्य रुचि वाले हों कि बड़ा सुन्दर मकान चाहिए हो सकता है कि सुविधा के ख्याल हों कि सुविधापूर्ण मकान चाहिए। बड़ा बाहिए, छोटा चाहिए, कैसा बाहिए ? वह आपके भीतर है। तो दोहरे कारण हैं। एक तो इंजीनियर मकान बना रहा है। उसके भी मकान पचास बन गये हैं। उसके भी कारण हैं पचास मकान बनाने के। वह भी हर कुछ नहीं बना देगा। उसके अपने भीतरी कारण हैं, अपनी दृष्टि है, अपने विचार हैं, अपनी वारणाएँ हैं। फिर आप चुनाव करते हैं। पचास में से आपने एक चना। तो यहाँ दोहरी कारण-शृंखलाओं का मिलन हुआ। एक इंजीनियर की कारण-शृंखला और दूसरी आपकी अपनी कारणशृंखला । हो सकता है कि आप पचास में से कोई भी न चुनें, वापस चले जाएँ कि यहाँ मुझे कुछ पसंद नहीं पड़ता। इन दोनों ने क्रास किया और आपने खास मकान चना। जो शरीर हमने चना है, वह हमने चुना है। वह हमारा चुनाव है, चाहे वह अचेतन हो, चाहे वह चेतन हो। लेकिन जो शरीर हमने चुना है उसमें भी कर्म का प्रभाव है नयोंकि कार्य-कारण से अन्यथा कुछ हो ही नहीं सकता।

प्रश्न: एक गाँव है। उसमें जो बच्चे हैं वे तीस प्रतिशत दो साल बाद मर जाते हें। लेकिन क्या ऐसी व्यवस्था है कि सौ के सौ ही जिन्दा रह जाएँ? क्या नस्ल सुधारी जा सकती है?

उत्तर: हाँ बिल्कुल सुधारी जा सकती है। बिल्कुल सुधारी जा सकती है। फिर वे बच्चे पैदा नहीं होंगे उस गाँव में जो दो साल में मरते हैं। एक धौर गाँव है जिसमें दो साल में हर दस में से आठ बच्चे मर जाते हैं। इस गाँव में वे हो बच्चे आकर्षित होते हैं जिनकी दो साल से ज्यादा जीने की सम्भावना नहीं। अगर इस गाँव की नस्ल सुधार दी जाए तो इसका मतलब हुआ कि इंजीनियर ने दूसरे मकान बनाए जिनमें वे ही यात्री आकर्षित होंगे जो खभी आकर्षित नहीं हुए थे। इस गाँव में अब वे बच्चे पैदा होंगे जो सौ वर्ष जिन्दा रहने के लिए आए हए हैं।

प्रश्न : लेकिन क्या सब गाँव में ऐसा किया जा सकता है ?

उत्तर: सब गाँव में किया जा सकता है, तो नक्षत्र बदल जाएँगे। इससे कोई फर्क नहीं पड़ता। यानी एक गाँव बदलता है या दूसरा गाँव यह सवाल नहीं। अगर पूरी पृथ्वी पर हम सौ साल की उम्र तय कर लें तो इस पृथ्वी पर सौ साल से कम पैदा होने वालों का उपाय बन्द हो जाएगा। उनको दूसरे नचत्र चुनने पड़ेंगे।

प्रश्न : तब तो फिर दूसरे जन्म तक कर्म गया ?

उत्तर: मेरा मतलब नहीं समझे। दूसरे जन्म तक तुम जाओगे और तुमने जो किया है, तुमने जो भोगा है उसो से तुम निर्मित हुए हो इसको भी ठीक समझ लेना जरूरी है। समझ लो मैंने पानी बहाया इस कमरे में। एक गिलास पानी लुड़का दिया। पानी बहा, उसने एक रास्ता बनाया, दरवाजे से निकल गया। फिर पानी बिल्कुल चला गया। घूप आई। सब सूझ गया। सिफं एक सूखी रेखा रह गई। पानी नहीं है बिल्कुल अब। लेकिन पानी जिस मार्ग से गया था वह मार्ग रह गया है। आपने दूसरा पानी उलटाया। अब इस दूसरे पानी की हजार सम्भावनाओं में निन्यानवें सम्भावनाएँ यह है कि वह उसी मार्ग को पकड़ ले क्योंकि उसमें न्यूनतम प्रतिरोध है, झगड़ा ज्यादा नहीं है। दूसरा मार्ग बनाना हो तो फिर घूल हटानी पड़ेगी, कचरा हटाना पड़ेगा तब पानी मार्ग बना पाएगा। बना हुआ मार्ग है। यह पानी उस मार्ग को पकड़ लेगा और उसी मार्ग से बह जाएगा। पुराना पानी नहीं रह गया था सिफं सूखी रेखा रह गई थी।

मेरा कहना है कि एक जन्म से दूसरे जन्म में कर्म के फल नहीं जाते। लेकिन कर्म और फल जो हमने किए और भोगे, उनकी एक सूखी रेखा हमारे साथ रह जाती है। उसको मैं संस्कार कहता हूँ। कर्म फल दूसरे जन्म में नहीं जाते। मैंने पिछले जन्म गाली दी थी तो फल वहीं भोग लिया था। लेकिन गाली दी थी मैंने और तुमने नहीं दी थी तो मैंने गाली का फल भोगा, तुमने वह फल भी नहीं भोगा। तो मैं एक और तरह का व्यक्ति हूँ। मेरे पास एक सूखी रेखा है गाली देने और गाली का फल भोगने की। वह सूखी रेखा मेरे साथ है। इस जन्म में मेरे साथ सम्भावना है कि कोई गाली दे तो मैं फिर गाली दूँ क्योंकि वह सूखी रेखा जो है, न्यूनतम प्रतिरोध की वजह से मैं फौरन उसे पकड़ लूँगा। कल रात हम सब लोग सो जाएँ। आप अलग ढंग से जिए। मैं अलग ढंग से जिया। जो मैं जिया वह गया। आप जो जिए वह भी गया। खेकिन उसकी सूखी रेखाएँ साथ रह गई।

प्रश्न: मरने के बाद तो कोई श्रीमन्त के यहाँ जन्मता है, कोई गरीब के यहाँ जन्मता है। इसका क्या कारण है?

उत्तर: हाँ सही है। यहाँ भी हमारी सूखी रेखाएँ ही काम कर रही हैं। हमारा जो चित्त है, उसके जो आकर्षण हैं, हमने जो किया और भोगा है उसने हमें एक खास परिस्थिति दी है, एक खास संस्कार-बढ़ता दी है। वह खास संस्कार-बढ़ता हमें खास मार्गों पर प्रवाहित करती है। वे खास मार्ग सब रूपों में कारण से बंधे होंगे। चाहे वह समृद्ध के घर पैदा हो, चाहे गरीब के घर में, चाहे हिन्दुस्तान में पैदा हो, चाहे अमेरिका में, चाहे सुन्दर हो, चाहे कुरूप हो, चाहे जल्दी मरने वाला हो या देर तक जीने वाला हो इन सारी चीजों में उस आदमी ने जो किया है और भोगा है, उसकी संस्कारशीलता काम करेगी ही। अकारण यह कुछ भी नहीं है।

प्रश्न : कल जब समाजवाद आ जाएगा, कारण और कार्य दोनों सत्म नहीं होंगे उस बक्त ?

उत्तर: कारण और कार्य खत्म हो गए। जैसे आपने आग में हाथ डाले फिर आपने हाथ बाहर निकाल लिए तो डालना खत्म हो गया। आपका हाथ जला वह भी खत्म हो गया। हाथ की जलन भी खत्म हो गई लेकिन आग में डालने से जला हुआ हाथ पास रह गया।

प्रश्न : किसी के कर्म का जो अन्तिम फल है वही तो चला अगले जन्म में ?

उत्तर: फल नहीं चलने वाला है। फल तो खत्म हो गया।

प्रश्न : आग जलने के कारण हाथ पर कुछ निशान रह गए ?

उत्तर: हाँ ये को निशान हैं न तो ये जलन है, न आग है। फल जलन था, वह तुमने भोग लिया। अब तुम्हारा हाथ जल गया है।

प्रश्न : यह भी तो एक प्रकार का फल ही है कि हाथ कुरूप हो बाए ?

उत्तर: बह सूखी रेखां है। सिर्फ चिह्न रह गया है कि तुम्हारा हाय जलाया।

प्रश्न: फल तो उसी का है?

उत्तर: नहीं, तुम फल का मतलब ही नहीं समझते। फल का मतलब होता है जलन। कारण था जापका हाथ डालना, फल या हाथ का जलना। यह एक घटना थी। इस घटना के सूखे संस्कार पीछे रह जाएँगे कि इस जादमी ने

आग में हाथ डाला था। इस बात को मैं संस्कार कहता हूँ, फल नहीं कहता। फल तो जलन थी जो भोग लिया तुमने। प्रत्येक व्यक्ति अपने-अपने भोगने की खबर को लिए हुए है अपने साथ । ये खबरें भी हमें प्रभावित करती हैं । वे हमें न्युनतम प्रतिरोध का मार्ग सुझाती हैं। जिस आदमी ने पिछले दस जन्मों में हत्या की है बार-बार उसकी बहुत सम्भावना इस जन्म में भी हत्या करने की है। कारण कि दस जन्मों से हत्या करने की उसकी जो वृत्ति है, जो माव है, जो संस्कार है, वह निरन्तर गहरा होता चला गया है और जब उससे झगड़ा होता है तो पहली बात उसको यही सूझती है कि मार डालो। दूसरी बात नहीं सूझती उसको । यह निकटतम रास्ता है जिस पर सूखी रेखा बनी है। वृत्ति सिर्फ सूखी है, उसमें कोई प्राण नहीं है। अगर आप बदलना चाहें तो बदल सकते हैं। लेकिन अगर आप कहते हैं फल तो फल सूखा नहीं, फल हरा है। फल भोगना पड़ेगा, आप उसे बदल नहीं सकते । जैसे कोई आग में हाथ डालता है तो उसे उसी वक्त जलना पड़ेगा जब कि वह हाथ डालता है लेकिन मेरा कहना है कि यह आदमी आग में हाथ डालने की वृत्ति वाला है। दूसरे जन्म में भी इससे डर है कि कहीं वह आग में हाथ डाल दे। क्योंकि इसकी बार-बार आग में हाथ डालने की आदत मय पैदा करती है। लेकिन इसका यह मतलब नहीं कि यह आग में हाथ डालने को बँधा है। यह चाहे तो न डाले।

इसका मतलब यह होता है अन्ततः कि कमों की निर्जरा नहीं करनी है आपको। कमों की निर्जरा हर कमं के साथ होती ही चली जाती है। पीछे सूखी रेखा रह जाती है। इसी सूखी रेखा से आपको ज्ञान हो जाना काफो है। इसिलए मोक्ष या निर्वाण तत्काल हो सकता है। पुगनी घारणा में वह तत्काल नहीं हा सकता क्योंकि आपने जितने कमं किए हैं उनके फल आपको मोगने ही पड़ेंगे। जब आप सारे फल भोग लेंगे तभी आपको मुक्ति हो सकती है। और इन फलों को मोगने में फिर आपने कुछ कमं कर लिए तो आप फिर बंध जाएँगे ' और यह अन्तहीन श्रंखला होगी। यानी मैं कह रहा है कि आप प्रतिबार कमंं करके फल भोग लेते हैं। निर्जरा बही हो बाती है, रह जाती है सिर्फ सूखी रेखा, कमं नहीं, फल नहीं। अगर आप होश से मर जाते हैं तो वह अभी विदा हो जाती है।

प्रश्न: सुझी रेखा रहने की जरूरत क्या थी?

उत्तर: उसकी जरूरत है।

प्रश्न: सुखी रेखा का सिद्धान्त क्या है ?

उत्तर: सिद्धान्त की जरूरत नहीं। तथ्य है यह। जैसे समझ लो कि आज दिन भर मैंने क्रोघ किया, दुःख भोगा, गाली खाई, झगड़ा हुआ, उपद्रव हुआ, अशान्त हुआ। फिर मैं सी गया आज रात की। आपने दिन भर क्रोध नहीं किया, प्रेम से लोगों से मिले जुले, आनन्दित रहे। आप भी सो गए। सुबह हम दोनों एक ही कमरे में सोकर चठे। मेरी चप्पल मेरे बिस्तर के पास नहीं मिली मुझे। आपकी भी नहीं मिली। आपको सम्भावना बहुत कम है कि आप क्रोघ में आ जाएँ। मेरी सम्भावना बहुत ज्यादा है कि मैं क्रोघ में आ जाऊँ। वह जो कल का दिन या उसकी सूखी रेखा मेरे साथ है। कल दिन भर जो क्रोध किया वो आज सुबह से ही उपद्रव शुरू हो गया। कहाँ है मेरी चप्पल? कल जो मैंने गाली दो थी, वह भी गई, जो गाली का दुःख था, वह भी गया। लेकिन गाली देने वाला आदमी जिसने दिन भर गालियाँ दीं वह तो शेष है। मझमें और आप में कोई फर्क तो होना चाहिए क्योंकि आपने गाली नहीं दी और मैंने दिन भर गाली दी। और सुबह फिर ऐसा हो जाए कि कोई भेद न रह जाए तब तो फिर व्यवस्था गई। भेद तो रहेगा ही मुझ में और आप में। क्योंकि हम अलग ढंग से जिए। मैं क्रोध में जिया, आप प्रेम में जिए। तो हम में भेद रहेगा। वह भेद वृत्ति का होगा, फल का नहीं। फल तो गया। अब हमारे साथ रह जाएगा वह जो समग्र संस्कार है हमारा। इस समग्र संस्कार के प्रति हमारी मुच्छा कारण होगी इसको चलाने का। जैसे समझ लें कि कल मैंने क्रोध किया दिन भर और सुबह सोचँ कि बहुत क्रोध किया, बहुत दू:ख पाया और जाग जाऊँ तो जरूरी नहीं कि मैं फिर क्रोध करूँ यानी मेरे भीतर क्रोब करने की अनिवार्यता नहीं है। सिर्फ मुच्छी में ही अनिवार्यता है। अगर मैं सोए-सोए कल जैसा व्यवहार करूँ तो क्रोव चलेगा। अगर जाग जाऊँ तो क्रोघ ' टूट जाएगा ।

इसलिए अन्ततः मेरी दृष्टि में कर्म की निर्जरा तो हो चुकी है लेकिन कर्म की सूखी रेखा रह गई है। और वह सूखी रेखा हमारी सूच्छा है। अगर हम मूच्छित रहें तो हम वैसे ही काम करेंगे। अगर हम जाग जाएँ तो काम इसी वक्त बन्द हो जाए। इसिलए मैं कहता हूँ कि एक क्षण में मुक्ति हो सकती है। करोड़ जन्मों में आपने क्या किया है, इससे मुझे कुछ लेना-देना नहीं है। सिर्फ आप जाग जाएँ। इससे ज्यादा कोई शर्त नहीं। यह मेरी व्यक्तिगत दृष्टि है क्योंकि मैं ऐसी व्याख्या कर रहा हूँ। बुनियादी अन्तर पड़ेगा आपकी व्याख्या से।

कर्म के संस्कार की पूरी व्यवस्था का हिस्सा होता है। वह न करने का तुम्हारा सवाल भी व्यर्थ है।

प्रवन : कोशिश करने का भी कारण होता है ?

उत्तर: हां, कारण है। कारण यही है कि तुम दु:ख को नहीं झेल सकते, नहीं देख सकते और उसको बदलने की कोशिश करते हो। तो हम जब यह सोचने लगते हैं कि न करें तब हम गलतो में पड़ जाते हैं। न करने के लिए कारण जुटाना बहुत मुश्किल है। और नहीं तो न करने का जिस दिन कारण जुटा लोगे उस दिन सामायिक हो जाएगी और मोक्ष हो जाएगा। यानी मेरा मतलब समझे आप? करने का कारण ही हमने जुटाया है सब। जिस दिन हम उस हालत में आ जाएँगे कि हम कह सकें कि न करना भी काफी है, अब कुछ नहीं करते तो नियम के हम बाहर हो जाएँगे। उस स्थित का नाम ही मोक्ष है जो करने के बाहर हो गया। लेकिन जो करने के भीतर है, यह कुछ न कुछ करता ही रहेगा।

दूसरी बात यह भी समझ लेनी चाहिए। एक बादमी, हो सकता है कि चांटा मारने में दुःख न उठाए, आनन्दित हो। हम को लगेगा कि फिर उसके साथ क्या होगा? लेकिन हमें ख्याल नहीं है कि जो आदमी चांटा मारने में आनन्दित है वह आदमी नहीं रह गया है। वह आदमी से बहुत नीचे उतर गया है। और उसने चांटा मारने में इतना खोया जितना कि चांटा मार कर दुःखी होने बाना नहीं खोता है। इस बात को जरा ख्याल में रखें। जो चांटा मार कर दुःखी होता है, वह बहुत चोड़ा फल भोगता है लेकिन जो चांटा मार कर आनन्दित होता है उसने तो भारी फल भोग लिया। उसका तो विकास तल एकदम नीचे चला गया। वह तो एकदम जंगली हो गया। उसने दस हजार, बीस हजार, पचीस हजार साल में जो विकास किया, सब खो दिया। उसका किससे तो इतना पिछड़ गया कि उसको जन्म-जन्मान्तरों का चक्कर हो गया जिसमें कि वह वापस उस जगह आए जहां कि चांटा मारने से दुःख होता है। मेरा मतलब समझे आप? फल वह भी भोग रहा है। बहुत भारी फल भोग रहा है। उसका फल बहुत गहरा है, बहुत गहरा है।

प्रश्न: आपने जो कहा कि जीवनप्रस्त कर्म की जो सुली रेला ग्रंकित होती है, उससे पुनर्जन्म का सिद्धान्त फिलत होता है। आपने कहा कि एक आदमी हत्या करता है दस-बारह जन्मों तक तो उसके हत्यारा होने की सम्भावना बनी रहती है। पहले आपने कहा था कि जो पहले जन्म में वेश्या होती है दूसरे जन्म में उसकी मृश्ति दमन की होती है। कर्मों की सूखी रेका से तो उसे वेश्या ही होना चाहिए।

उत्तर : ठीक कहते हैं। साधारणतः तुम समझते हो कि दमन कर्म नहीं है। असल में दमन कर्म है, मोग भो कर्म है, वेश्या होना भी एक कर्म है।

प्रश्न : धौर दमन भी कर्म है ?

उत्तर: हां दमन भी कर्म है। दमन की भी सूखी रेखा रह जाती है। संन्यासी है एक, साध्वी है एक। हजारों सुबी रेखाएँ हैं। हजारों हमारे कर्म हैं, हजारों रेखाओं का जाल है। उस सब बाछ की निष्पत्ति हम हैं। एक वेश्या. प्रतिदिन जब भी वह वेश्या के काम से गुजरती है, दु:सी होती है। सामने उसके एक संन्यासिनी रहती है और वेश्या दिन-रात सोचती है कि कैसा अद्भुत जोवन है उसका। कैसा अच्छा होता कि मैं संन्यासिनी हो जाती। तो दोहरी रेखाएँ पड़ रही हैं। वह वेश्या होने का कर्म कर रही है, यह उसकी एक रेखा है लेकिन उससे भी प्रबल एक रेखा है कि वह वेश्या होने से पीड़ित है और वह संन्यासिनी होना चाहती है। सामने जो संन्यासिनी रह रही है वह सुबह से सांझ तक ब्रह्मचर्य साध रही है। लेकिन जब भी वेरया के घर में दिया जलता है, सुगंधि निकलतो है ओर संगीत बजने लगता है तब उसका मन डांवाडोल हो जाता है। और वह सोचती है कि पता नहीं बेश्या कैसा आनन्द लूट रही होगी। तो साध्वी भी दो रेखाएँ बना रही है। एक रेखा बना रही है वह साध्वी होने की और दूसरी रेखा बना रही है वह वेश्या होने के आकर्षण की। अब इन सबके तालमेल पर निर्भर करेगा अन्ततः कि साध्वो वेश्या हो जाए या वेश्या साध्वी हो जाए।

मेरा मतलब है कि जिन्दगों में हजार-हजार रेखाएँ काम कर रही हैं। साघा रेखा नहीं है कोई, सोघा राश्ता नहीं है कोई। हजार-पगडंडियाँ कट रही हैं। और वे बहुकारणाश्मक हैं। और तुम खुद कभी थोड़ी देर गिर जाते हो, फिर थोड़ो देर उठ जाते हो। तुम कोई सीधी रेखा में नहीं चले जा रहे हो। कभी तुम अच्छे आदमी होने की रेखा में दो कदम चलते हो, दस कदम बुरे आदमी के होने में हट आते हो। तुम्हारी जिन्दगी भी कोई ऐसी नहीं है कि तुम एक रास्ते पर सीधे चले जा रहे हो। तुम बार-बार चौराहे पर लौट आते हो। पीछे जाते हो, आगे जाते हो, बाएँ-दाएँ जाते हो। सब ओर तुम घूम रहे हो। इस सबका समूचा हिसाब होगा। तुम्हारे चित्त पर इस सब के संस्कार होंगे।

थोड़ो सी बातें पिछले प्रश्नों के सम्बन्ध में कर लें।

यह जरूर पूछा जा सकता है कि यदि पता हो कि एक दुर्घटना होने वास्री है तो क्या रुक जाना चाहिए। मगर क्यों रुक जाना चाहिए? मैंने जो मेहर बाबा का उदाहरण दिया वह सिर्फ इस बात को समझाने के लिए कि क्या होने वाला है इसे भी जानने की पूर्ण सम्भावना है। लेकिन जो उन्होंने किया मैं उसके पच में नहीं हूँ। उनका हवाई जहाज से उतर जाना या मकान में न ठइरना, इसके मैं पद्म में नहीं हूँ। मेरी मान्यता यह है कि जीवन में अगर पूर्ण आनन्द, पूर्ण शान्ति उपलब्ध करनी है तो स्वयं को प्रवाह में ऐसे छोड़ बेना चाहिए जैसे किसी ने नदी में अपने को छोड़ दिया हो, जो तैरता नहीं, सिर्फ बहता है, जो हो रहा हो, उसमें सहज बहता है। जीसस को जिस दिन सूली लगी उससे एक क्षण पहले उसने जोर से चिल्ला कर कहा, 'हे परमात्मा ! यह क्या करवा रहा है ?' शिकायत आ गई और परमात्मा गलत कर रहा है यह भी आ गया। और जीसस परमात्मासे ज्यादा जानते हैं यह भी आ षया। लेकिन तत्लाण जीसस की समझ में आ गई बात कि कहने में भूल हो गई है। तो दूसरा वाक्य उन्होंने कहा 'मुझे क्षमा करो ! मैं क्या जानता हूँ ? तेरी मर्जी पूरी हो।' फिर इसके बाद आखिरी वचन जो उन्होंने बोला उसमें कहा कि इन सब लोगों को माफ कर देना क्योंकि ये लोग नहीं जानते कि ये क्या कर रहे हैं। वह उन लोगों की ओर इशाराकर रहाया जो उसे सूली दे रहे ये। और मेरी अपनी समझ यह है कि जिस क्षण जीसस ने कहा कि 'हे परमात्मा ! यह क्या कर रहा है, यह क्या करवा रहा है, यह क्या दिखला रहा है, तब तक वह जोसस हो ये और जैसे ही उन्होंने समग्र मन से यह कहा कि 'तेरी मर्जी पूरी हो, क्षमा कर' उसी क्षाण वह काइस्ट हो गए।

तो मैंने जो यह कहा कि मेहर बाबा लौट गया मकान से या हवाई जहाज से उतर गया, इसका बहुत गहरा अर्थ यह है कि व्यक्ति का अहंकार अभी सुरक्षित है। अभी विश्व के प्रवाह में वह अलग होने को, पृथक् होने को, अपने को बचाने को आतुर और उत्सुक है। मैंने यह नहीं कहा कि जो किया वह ठोक किया। मैंने कुल इतना कहा कि इस बात की सम्भावना है कि बातें पहले से जानी जा सकती हैं। लेकिन परम स्थिति यह है कि जीवन एक बहाव हो, तैरना भी न रह जाए। जिन्दगो जहां ले जाए और जो हो उसके साथ चुरवाप राजी हो जाना चाहिए। ऐसो स्थिति को ही मैं आस्तिकता कहता है। मैं कहंगा मेहर बाबा आस्तिक नहीं है। जरा मुश्किल होगी यह समझने में। आस्तिकता का मतलब यह है कि मृत्यु भी आ जाए तो वह वैसे ही स्वीकृत है जैसा जीवन स्वीकृत था। भेद क्या है मृत्यु और जोवन में ? मकान के बचने में और गिरने में फर्क क्या है ? जैसे पौधे अंक्रुरित होते हैं, फूल बनते हैं इतना हो शान्त और चुपचाप बहाब होना चाहिए जिसमें अहंकार कोई अवरोध ही नहीं डालता, कोई बाधा ही नहीं डालता। तभी मुक्ति पूरे अर्थी में सम्भव है तो इसलिए मैं वै अ करने को गलत ही कहता है। दूसरी बात पूछी जा सकती है कि यदि संकल्प से सब हो सकता है तो फिर कुछ भी किया जा सकता है, घन भी, यश भी कुछ भी इकट्रा किया जा सकता है, चाहे वह परोपकार के लिए हो, चाहे स्वार्थ के लिए हो-हाँ निश्चित ही किया जा सकता है। इसमें कोई किननाई नहीं है। लेकिन वही कर सकेगा जो अभी घन के लिए जोता है, यश के लिए जोता है।

अभी कल ही बात हो रही थी कि रामकृष्ण को कैंसर हो गया और राम कृष्ण के भक्त उनसे कहने लगे कि आप एक बार नयों नहीं कह देते हैं माँ को कि कैंसर ठीक करो। रामकृष्ण ने कहा कि दो बातें हैं। एक तो जब मैं उनके सामने होता हूँ तो मैं कैंसर भूल जाता हूँ। यानी ये दो बातें एकसाथ नहीं होती हैं। जब मैं उस दशा में होता हूँ तब कैंसर होता ही नहीं। और जब केंसर होता है तब मैं उस दशा में नहीं होता। इन दोनों का कभी ताल-मेल नहीं होता। और अगर हो भी जाए तो मैं परमात्मा से कहूँ कि कैंसर ठीक कर बे तों इसका मतलब यह हुआ कि मैं परमात्मा से ज्यादा जानता हूं। इसिलए बो हो रहा है, उसे सहज स्वीकार करने के अतिरिक्त और कोई मार्ग नहीं है।

विवेकानन्द बहुत गरीब थे। उनके पिता जब मरे तो बहुत कर्ज छोड़ गए। कई छोगों ने विवेकानन्द को कहा कि रागकृष्ण के पास जाते हो, उनसे पूछ छो कोई तरकीब, कोई रास्ता जिससे धन उपलब्ध हो जाए, कर्ज चुका दो। ऐसी हालतें थी कि दिन-दिन विवेकानन्द भूखे घूमते रहते, खाने की नहीं था। या घर में इतनाकम होता कि मौ अकेली खा सकती या विवेकानन्द खा सकते। तो वह कहते कि आज मैं मित्र के घर निमंत्रित हैं तुम खाना सा लो, में साना साकर लोटुँगा। और वह भूखे हँसते हुए घर आ जाते कि बहत ही बढिया खाना आज मित्र के घर मिला। इतना भी नहीं था घर में उपाय, इन्तजाम । एक मित्र ने कहा कि रामकृष्ण से पूछ लो । रामकृष्ण के पास विवेकानन्द गए और कहा कि नया करूँ, गरीबी है। उन्होंने कहा कि इसमें कहने की क्या बात है? सुबह प्रार्थना के बाद 'मां' को कह देना कि ठीक कर दे, सब इन्तजाम कर दे। विवेक।नन्द गए, प्रार्थना करके वापस लौटे। राम कृष्ण ने पूछा: कहा? विवेकानन्द ने कहा: 'मुँह ही न खुला। क्योंकि यह बात ही अशोभन मालुम पड़ी कि प्रार्थना से भरे चित्त में पैसे को लाया जाए। फिर दूसरे दिन, फिर तीसरे दिन ऐसा ही हुआ। भूखे हैं, रोटी नहीं मिल रही है, कर्जदार पीछे पड़े हैं। रामकृष्ण रोज-रोज पछते हैं: 'क्यों? आज कहा ? तो वह लौटकर कहते हैं : नहीं, परमहंस देव, यह नहीं हो सकेगा । क्योंकि जब मैं प्रार्थना में हो जा हूँ तो इतना धनी हो जाता हुँ कि निर्धनता क्या ? कैसी ? कीन निर्धन ? और जब प्रार्थना के वाहर आता है तो फिर वही निर्धन हो जाता हुँ जो था। तब मन करने लगता है कि कह दूँ। लेकिन जब प्रार्थना में होता है तो मझसे धनी कोई होता ही नहीं।

संकल्प जितना-जितना प्रगाढ़ होता चला जाएगा, उतना ही उसका उपयोग कम होता चला जाएगा। यह समझने जैसी बात है। असल में संकल्प के उपयोग की जो हमारी चित्तवृत्ति है वह संकल्प के न होने के कारण ही है। जैसे-जैसे संकल्प होता जाएगा घना वैसे-वैसे संकल्प का उपयोग बन्द होता चला जाएगा। इस जगत् में सिर्फ शक्तिहीन ही शक्ति के उपयोग की बात सोचते हैं। जिनके पास शक्ति है वे कभी उसका उपयोग करते ही नहीं। क्योंकि शक्ति की उपलब्धि में ही शक्ति के अनुपयोग की सम्भावना छिपी है। आकस्मिक, अनायास कुछ हो जाए तो हो जाए लेकिन सोचते, विचारते, शक्ति का कोई उपयोग नहीं होता। मगर हमें ऐसा लगता है क्योंकि हम घन को मूल्यवान् समझते हैं। एक छोटा बच्चा है। उसके लिए खिलौना मूल्यवान् है। उसका पिता उससे कहता है कि भगवान् से मैं जो भी प्रार्थना करूँ हो जाता है। तो बच्चा कहता है कि मेरे लिए एक खिलौना क्यों नहीं माँग लेते। बाप कहता है। पागल, खिलौना माँग कर मा क्या करेंगे? क्योंकि बाप के लिए खिलौने वेकार हो गए है और यह

कल्पना के बाहर है कि परमात्मा से खिलीने माँगे जाएँ। लेकिन बच्चे की समझ से यह बाहर है कि खिलीने जैसी बिढ़िया चीज भगवान् से क्यों नहीं माँग लेते। सबूत हो जाएगा कि कैसा भगवान् है? कैसी शक्ति है? खिलीने जब तक हमें सार्थक हैं तब तक हमें लगता है कि अगर भगवान् मिल जाए तो हम खिलीने ही माँग लें। अगर संकल्प जग जाए तो घन ही ने लें। मगर यह भी घ्यान रहे कि ऐसे चित्त में संकल्प जगेगा भी नहीं। और फिर भी ऐसा नहीं है कि तुम एकहरा व्यक्तित्व लेकर पैदा होते हो। अनन्त सम्भावनाएँ लेकर तुम पैदा होते हो।

एक बच्चा पैदा हुआ। उसके संन्यासी होने की सम्भावना है क्योंकि उसने संन्यासी होने की भी एक रेखा डाली हुई है। उसके बदमाश होने की भी सम्भावना है क्योंकि उसने वह भी रेखा बाँघी हुई है। वह अनन्त सम्भावनाएँ लेकर पैदा हुआ है। अनन्त सूखी रेखाएँ उसे आमंत्रित करेंगी। अब जो रेखा प्रबल सिद्ध हो जाएगी उसमें वह जाएगा। तो हमारी सारी कठिनाई यह है कि नियम जो हैं, उन्हें जब समझाता है कोई तो वे सीघी रेखा में होते हैं। और जिन्दगी जो है, वह बहुत सी रेखाओं की काट-पीट है। जब मैं समझाने बैठता हूँ और जब तम एक नियम समझ लेते हो तब तत्काल तुमको दूसरा स्याल आ जाता है कि उसका क्या होगा। और उपाय नहीं है कोई भी इकट्टा संमझाने का। अगर मैं क्रोध समझाऊँगा तो क्रोध समझाऊँगा, घृणा समझाऊँगा तो घृणा समझाऊँगा. प्रेम समझाऊँगा तो प्रेम समझाऊँगा, दया समझाऊँगा तो दया समझाऊँगा और तुम एक साथ सब हो -दया भी, प्रेम भी, घुणा भी, क्रोध भी । तुम्हारी सब सम्भावनाएँ हैं । कोई तुम्हें प्रेम से बात करेगा, तुम प्रेमपूर्ण हो जाओगे। कोई छुरी दिखाएगा, तुम क्रोधपूर्ण हो जाओगे। तुम सब हो। क्योंकि अ्यक्ति है अनन्त कारणों से भरा हुआ। और जब हम समझाने बैठते हैं तो एक ही कारण को चुनना पड़ता है। भाषा रे**लाबद है। जिन्दगी ग्रनन्त** रेसाओं का जाल है। इस्लिए भाषा में बहुत मूल होती है न्योंकि भाषा सीघी जाती है एक रेखा में । मैं करुणा समझाऊँगा तो करुणा समझाता चला जाऊँगा । अब करुणा के साथ ही साथ एकदम से क्रोध कैसे समझाऊँ, घृणा कैसे समझाऊँ? वह समझोना मुश्किल है। फिर उनको अलग-अलग समझाऊँगा। ये सब अलग-अलग रेखाएँ बन जाएँगी । व्यक्ति में ये सब रेखाएँ अलग-अलग नहीं हैं, सब इकट्टी जुड़ी खड़ी हैं।

प्रश्न : अगर कोई बलवान् रेला है उसके कमें करने की, अब उससे को कमजोर रेला है उसकी खाया उसमें साथ आएगी या नहीं ? उत्तर: हां बिल्कुल साथ आएगी ।

■श्न : एक कमरा है, मच्छर हैं, चीटियों हैं, मिक्सियों हैं तो एक मन आता है पिलट लगा दो । एक मन आता है पिलट न लगाओ । इसमें मन की स्थिति बड़ी डांवाडोल हो जाती है । तो उसमें क्या उचित है ?

उत्तर : उचित वही है जो आप कर सकोगे और करोगे। उचित मानकर आप चले तो मुक्किल में पड़ जाओगे। अगर मैंने कह दिया कि फ्लिट लगाना उचित नहीं है तो रात भर मुझको गाली दोगे क्योंकि मच्छर काटेंगे। या मैंने कह दिया कि फ्लिट लगाना उचित है तो आप समझेंगे कि हिंसा मैंने की। फल उसका मैं भोगूँगा। यह उचित, अनुचित का सवाल नहीं है। आप सोचो और जिओ। जो ठीक लगे, करो।

संकल्प जग सकता है मगर तभी जब चित्त की घारणाएँ चली जाएँ। संकल्प जग जाए तो फिर इनके प्रयोग का कोई मतलब नहीं क्योंकि जब घारणाएँ छूटें तभी संकल्प जगता है। यानी किठनाई कुछ ऐसी है जैसा बेंक के सम्बन्ध में कहा जाता है। बैंक उस आदमी को पैसे उधार देता है जिसको पैसे की कोई जरूरत नहीं। और जिस आदमी को जरूरत है उसे बेंक पैसा उधार बहीं देता क्योंकि जिसे जरूरत है उससे लौटने की सम्भावना नहीं। बेंक पक्का पता लगा लेता है कि इस आदमी को पैसे की जरूरत नहीं है। फिर बेंक जितना चाहे उतना उधार देता है। और पक्का पता लग जाए कि इस आदमी को पैसे की जरूरत है तो बेंक हाथ खींच लेता है, पैसे नहीं देता है। यह बड़ा उल्टा है नियम। होना तो ऐसा चाहिए था कि जिसे पैसे की जरूरत हो उसे बेंक पैसा दे लेकिन बेंक उसको पैसा नहीं देता। बेंक सिर्फ छसी को पैसा देता है जिसको कोई जरूरत नहीं है।

तो मेरा कहना है कि परमात्मा को विराट् शक्ति उन्हों को उपलब्ध होती है जिन्हें कोई जरूरत नहीं । और जिन्हें जरूरत है उन्हें उपलब्ध नहीं होती । जीसस का कहना है कि जो अपने को बचाएगा वह नष्ट हो जाएगा और जो अपने को बोने के लिए राजी है उसे कोई भी नष्ट नहीं कर सकता । जो मांगेगा उससे छीन लिया जाएगा और जो छोड़कर भागने लगेगा उसे वे दिया जाएगा । असल में मांगने वाला चित्त संकल्प ही नहीं कर सकता । उसका कारण है क्योंकि मांगने वाला चित्त संकल्प ही नहीं कर सकता । उसका कारण है क्योंकि मांगने वाला चित्त संकल्प ही नहीं कर सकता । उसका कारण है क्योंकि मांगने वाला चित्त संकल्प ही नहीं के संकल्प जैसी सम्पदा उसके पास नहीं हो सकती । असल में न मांगने वाला संकल्प कर सकता है । लेकिन हम संकल्प भी इसीलिए करते हैं कि कुछ मांग लेंगे । तक

सारी कठिनाई हो जाती है, सारी असुविधा हो जाती है। तो इसकी बात भी तिनक कर लेनो चाहिए।

जैसा मैंने कहा कि महावीर को कोई फर्क नहीं पड़ता शादी हो या न हो । एक सीमा पर सब बराबर हैं और जहां सब बराबर हैं, वहों मुक्ति है । और जहां तक भेद है वहां तक मुक्ति नहीं है । जहां तक शतं है कि ऐसा होगा तो ठीक, और ऐसा न होगा तो गलत हो जाएगा वहां तक हम बंधे हुए हैं । यह चुनाब ही बांधता है । मैं कहता हूं : बस ऐसा, तो शांत रहूँगा, आनन्दित रहूँगा । ऐसा न हुआ तो फिर अशांत हो जाऊँगा । शांति और अशांति, आनन्द और निरानन्द बंधे हुए हैं कहीं । मैं मुक्त नहीं हूं । ऐसा नहीं है कि मैं हर हालत में आनन्दित रहूँ। जो आदमी हर हालत में आनन्दित है उसको कोई शतं नहीं है । उसको तो यह भी शतं नहीं कि बीमार रहे कि स्वस्थ, जिन्दा रहे कि मर जाए, शादी हो कि न हो, मकान हो कि न हो । उसे कोई शतं नहीं । वह बेशतं जीता है, जो भी हो जीता है।

मैं अपना ही उदाहरण देता हैं। शादी के लिए मैंने कभी मना किया ही नहीं। क्योंकि मना भी वही करता है जिसके मन में कहीं 'हाँ' छिपा हो। 'हीं' ख्रिया हो तभी 'न' सार्थक होती है। और कई बार तो 'न' का मंत्रलब ही 'हां' होता है, यानो 'न' सिर्फ ऊपर की होती है, 'हां', पीछे होती है। मैं विश्व-विद्यालय से लौटा तो घर के लोग चिन्तित थे। शादी की बड़ी चिन्ता थी। मुझसे पहली रात मेरी माँ ने पूछा कि शादी के सम्बन्ध में नया ख्याल है। मैंने उससे कहा कि दो-तीन बातें समझने जैसी हैं। पहली तो यह कि मैंने अब तक शादी नहीं की इसलिए मुझे कोई अनुभव नहीं। तो मेरे 'हाँ' और 'न' दोनों गैर अनुभवी के होंगे। दूसरा यह कि तुमने शादी की है। तुम्हारा जिन्दगी का अनुभव है। तुम पन्द्रह दिन सोच लो और फिर मुझे कहना कि तुमने शादी करने के बाद कोई ऐसा आनन्द पाया जिससे तुम्हारा बेटा वंचित न रह जाए तो में शादी कर लूंगा। और अगर तुम्हें लगा कि शादी करके तुमने कोई आनन्द नहीं पाया और तुम्हें शादी के बाद कई बार ऐसा स्याल आया कि नहीं की होती तो अच्छा थातो मुझे सचेत कर देना कि कहीं मैं कर न बैठूं। मेरी ओर से न 'न' है, न 'हाँ' है। मेरी ओर से कोई शर्त ही नहीं है। मैंने बात सीघी सामने रख दी क्योंकि मेरा कोई अनुभव ही नहीं है। अभी मैंने शादी नहीं की है, कर सकता हूँ। ऐसी कोई कठिनाई नहीं है। लेकिन जो मुझे प्रेम करते हैं उनको इतना तो मेरे लिए सोचना ही चाहिए कि उन्होंने जो अनुमव

किया है वह अगर ऐसे किसी आनन्द का है जिससे मैं वंचित रहूँ तो उन्हें दुःख होगा तो मैं शादी कर लूँगा। फिर मुझसे पूछना ही मत। और अगर कहीं तुम्हारा ऐसा अनुभव हो कि तुमने दुःख पाया तो तुम्हारा पहला काम होगा मुझे सचेत कर देना ताकि कहीं मैं भूल-चूक से भी शादी न कर लूँ।

पन्द्रह दिन बाद जब माँ ने मुझे कहा कि मुश्किल में डाल दिया है। क्योंकि खोजने गई हैं तो कैसा आनन्द ? अब मैं नहीं कह सकती है कि तुम शादी करो। वैसे तुम्हारी मर्जी। मैंने कहा अब जब मेरी मर्जी होगी में तुमसे कहुँगा। यानी तब तक के लिए बात स्थगित हो गई और वह मर्जी नहीं हुई। न मैंने कभी नहीं कहा है, न कभी हाँ कहा है। यहाँ भी कोई समझाने-बुझाने वाला आ जाए तो मैं राजी हो सकता हैं। इसमें कोई तकलीफ की बात नहीं है, इसमें कोई अड्चन नहीं है। मेरे पिता के एक मित्र थे। बड़े वकील थे बड़े तार्किक थे। दूसरे गाँव में रहते थे। पिता ने उनको कहा कि आप आकर समझाएँ। वे आए, रात आकर रके। आते ही उन्होंने मुझसे कहा कि चाहे कितने भी दिन मुझे रुकना पड़े मैं यह सिद्ध करके जाने वाला हूँ कि शादी बहत उपयोगी है। मैंने कहा कि इसमें देर की जरूरत ही नहीं आज ही आप मुझे समझा दें, क्षाज ही मैं राजी हो जाऊँ। लेकिन ध्यान रहे यह एक तरफ नहीं रहेगा मामला । उन्होंने कहा : क्या मतलब ? मैंने कहा आप समझाएँगे तो मुझे भी कुछ बोलने का हक होगा। और अगर सिद्ध कर दिया कि शादी करना आनन्द-पूर्ण है तो मैं कल सुबह हाँ भर दूंगा। और अगर सिद्ध हो गया कि आनन्द-पूर्ण नहीं है तो आपका क्या इरादा है ? क्या आप शादी छोड़ने को राजी हैं ? क्योंकि अकेला एकतरफा मामला ठीक नहीं है। यह बन्याय हो जाएगा। यानी में दाव लगाऊँ जिन्दगी और आप बिना दाव के लड़ें तो फिर मजा नहीं आएगा। उन्होंने कहा कि तुम ठहर जाओ | मैं सुबह तुमसे बात करूँगा । मेरे उठने के पहले वह जा ही चुके थे। पिता से कह गए थे कि मैं इस झंझट में नहीं पड़ता। इस झंझट से मुझे कोई जरूरत नहीं।

संदिग्ध हमारा मन है भीतर तो हम किसी को क्या समझाएँगे ? किर बहुत वर्ष बाद जब वे मुझे मिले तो उन्होंने कहा: 'तुमने मुझे बहुत चिन्ता में डाल दिया। मैं रात-भर सो नहीं सका। फिर मैंने कहा कि यह ज्यादती होगी क्योंकि मैं खुद ही छोड़ने की हालत में बैठा हूँ। मैंने कहा इस बात में मुझे पड़ना हो नहीं है। और मैं हार जाता क्योंकि मैं भीतर से ही कमजोर था। यानी मैं खुद ही इस पक्ष का हूँ कि बहुत गल्ती हो गई लेकिन अब कोई उपाय

नहीं।' लेकिन मैंने मना नहीं किया। अभी तक कोई समझाने वाला नहीं आया। क्या करें, कोई उपाय नहीं है। इसलिए उसकी चिन्ता नहीं लेनी चाहिए।

कमं के सम्बन्ध में आप पूछते हैं कि यह जो विकास हो रहा है जिसमें ये जो पशु-पची हैं मनुष्य योनि तक आ गए हैं क्या अपने आप चल रहा है या उनकी सचेत चेष्टा भी इसमें सहयोगी है। मेरा कहना है कि विकास दो तलों पर चल रहा है। डाविन की खोज बड़ी गहरी है लेकिन एकदक अधूरी है। डाविन ने शरीर के विकास पर सारा सिद्धान्त निर्धारित किया है। ऐसा मालूम पड़ता है कि कभी न कभी कुछ लाख वर्ष पहले, बन्दर के ही शरीर से मनुष्य के शरीर की गित हुई होगी। बन्दर के शरीर की व्यवस्था, उसके मस्तिष्क, उसकी हुड़ी, मांस-पेशियों सब खबर देती हैं कि उससे ही मनुष्य का शरीर आया होगा और खोज करते-करते कहा जा सकता है कि किसी न किसी प्रकार के पौधे से ही आई होगी। इस सब के लिए लम्बा वैज्ञानिक अन्वेषण हुआ है। और यह बात तय हो गई है कि इस तरह का क्रमिक विकास शरीर में हो रहा है। लेकिन चूंकि विज्ञान आत्मा की फिक्र हो नहीं करता, इसलिए बात अधूरी है और आधे सत्य असत्य से भी ज्यादा खतरनाक होते हैं क्योंकि आधे सत्यों में पूर्ण सत्य होने का भ्रम पैदा होता है।

यह विकास का एक आघा हिस्सा है। दूसरा हिस्सा वह है जिसके लिए महावीर जैसे लोगों की खोज कीमती है। वह कहते हैं कि चेतना भी विकसित हो रही है। अगर शरीर ही अकेला है बस तब सब विकास परिस्थितिगत है और प्रकृति के नियम के अनुकूल है। क्योंकि अगर शरीर अकेला हो तो इच्छा का सवाल हो नहीं उठता। लेकिन अगर चेतना भी है तो विकास सहज हालत में नहीं हो सकता क्योंकि चेतना का मतलब हो है कि जो यान्त्रिक नहीं है। एक पंखा चल रहा है। पंखे का चलना बिल्कुल यांत्रिक है। पंखे की कोई इच्छा काम नहीं कर रही। लेकिन अगर पंखे की आत्मा हो तो पंखा कभी भी कह सकता है कि आज बहुत सर्दी है, नहीं चलते। या आज बहुत यक गए हैं, आज चलने का मन नहीं है। कभी तेजी से भी चल सकता है अगर प्रेमी पास आ जाए। दुक्मन आ जाए तो बन्द भी हो सकता है। मगर पंखे के पास कोई चेतना नहीं है। किन्तु जहां चेतना है वहां विकास स्वचालित नहीं हो सकता। उसमें चेतना सिक्रय रूप से भाग लेगी। लेकिन जो हमें विकास दिख रहा है वह मालूम पड़ रहा है और सचेष्ट विकास की यात्रा बहुत कम नजर आती है तो

हम कहते हैं कि विकास शायद निन्याववें प्रतिश्चत स्वचालित है। एक आर्थ प्रतिशत विकास स्वेच्छा से होता है। लेकिन जैसे-जैसे हम ऊपर की तरफ आते हैं विकास सचेष्ट मालूम होता है।

मनुष्य के साथ यह मामला है कि उसके साथ जो विकास होगा वह निन्यानवें प्रतिशत स्वेच्छा से होगा, नहीं तो विकास होगा ही नहीं। और इस लिए मनुष्य कोई पचास हजार वर्षों से ठहर गया है। अब उसमें कोई विकास लक्षित<sup>ी</sup>नहों होता। दस लाख वर्ष के भी जो शरीर मिले हैं उनमें भी कोई विकास हुआ नहीं दिखता। उसमें और हमारे अस्थि-पंजर में कोई बुनियादी फर्क नहीं पड़ा है, न हमारे मस्तिष्क में कोई बुनियादी फर्क पड़ा है। ऐसा प्रतीत होता है कि मनुष्य में निन्यानवें प्रतिशत स्वेच्छा ।पर निर्भर करेगा । कोई बुद्ध, कोई महावीर-यह स्वेच्छा का विकास है और अगर हम स्वचालित विकास से प्रतीक्षा करते रहे तो एक ही प्रतिशत विकास की सम्भावना है जो बहत ही घीरे-घीरे घिसटती रहेगी। जितने पीछे हम जाते हैं, उतनी स्वेच्छा कम है, यांत्रिकता ज्यादा है। मनुष्य तक आते हैं तो स्वेच्छा ज्यादा हैं, यांत्रिकता कम है। लेकिन निम्नतम योनि में भी एक अंशा स्वेच्छाका है जो कि उसे चेतन बनाता है। नहीं तो चेतन होने का कोई अर्थ नहीं। यानी चेतन होने का अर्थ यही है कि विकास में हम भागीदार हैं और पतन में हम जिम्मेदार हैं। चेतना का मतला यही है कि हमारा दायित्व है, हमारी जिम्मेदारी है। जो भी हो रहा है उसमें, हम जो हो सकते हैं उसमें अन्ततः हम जिम्मेदार हैं।

सारा विकास—चाहे पशु, पक्षी, मछली, की हे-मकी हे, पौघा—कोई शी विकिस्ति हो रहा हो उसकी इच्छा सिक्रय होकर काम कर रही है। पहचानना मुक्तिल है। हम कैसे पहचानें कि पशु पक्षी मानव योनियों में प्रवेश कर रहे हैं। कई रास्ते हो सकते हैं लेकिन सरलतम रास्ता एक ही है: और वह यह कि जो मनुष्य चेतनाएँ आज हैं अगर हम उन्हें उनके पिछले जन्मों में उतार सकें तो हम पा जाएँगे पता इस बात का कि वे पिछले जन्मों में पशुओं और पौघों से भी होकर आई हैं। जातीय-स्मरण के गहरे प्रयोग महावोर ने किए हैं। प्रत्येक व्यक्ति जो उनके निकट आता वह उसे जातीय-स्मरण के प्रयोग में ले जाते ताकि वह जान सके कि उसकी पिछली यात्रा क्या है। यहाँ तक भी वह जान सके कि वह पशु कब था, कैसा पशु था, और पशु होने में उसने कौन सा कर्म किया कि वह मनुष्य हो सका। और अगर यह उसे पता चल जाए कि

महाबीर : मेरी दृष्टि में

पश्च होने में उसने कुछ किया जिससे वह मनुष्य बना तो उसे स्थाल में हो सकता है कि मनुष्य होने में कुछ करे तो वह और ऊपर जा सकता है।

महावीर एक व्यक्ति को समझा रहे थे। रात है। महावीर का संघ ठहरा है। हजारों साधु, संन्यासी ठहरे हुए हैं। एक बड़ी घर्मशाला में निवास है। एक राजकुत्रार भी दीक्षित है। पुराने साधुओं को ज्यादा ठीक जगह मिल गयी। मगर राजकूमार वह जो बीच का रास्ता है धर्मशाला का, उस पर सोया हुआ है। रात भर उसे बड़ी तकलोफ हुई है, बड़ा कष्ट हुआ है। यह ऐसा अपमान ! वह राजकुमार **या, कभी जीवन पर चला नहीं या, आज ग**लियारे में सोया है। वृद्ध साधुओं को कमरे मिल गए हैं; वह गिलयारे में पड़ा हुआ है। रात भर कोई गलियारे से निकलता है, तो उसकी नींद टूट जाती है। वह बार-बार सोचने लगा कि बेहतर है मैं लीट जाऊँ। जो या वही ठीक था। यह क्या पागलपन में मैं पढ़ गया है। ऐसा गलियारों में पड़े-पड़े तो मौत हो जाएगी। यह मैंने क्या भूल कर दी। सुबह महावीर ने उसे बुलाया और कहा: तुझे पता है कि पिछले जन्म में तू कौन था? उसने जवाब दिया कि मुझे कुछ पता नहीं। तो महावीर उससे उसके पिछले जन्म की कथा कहते हैं: पिछले जन्म में तू हाथी था । जंगल में आग लगी । सारे पशु, सारे पक्षी भागे । तू भी भागा । जब तुपैर उठा रहा था और सोच रहा था कि किथर को जाऊँ तभी तुने देखा कि एक छोटा-सा खरगोश तेरे पैर के नीचे आकर बैठ गया है। उसने समझा कि पैर छाया है, बचाव हो जाएगा और तु इतना हिम्मतवर था कि तुने नीचे देखा कि खरगोश है तो तूने फिर पैर नीचे नहीं रखा। तू फिर पैर ऊँचा ही किए खड़ा रहा। आग लग गई, तु मर गया लेकिन तुने खरगोश को बचाने की मरते दम तक चेष्टा की। उस कृत्य की वजह से तू आदमी हुआ है। उस कृत्य ने तुझे मनुष्य होने का अधिकार दिया है। और आज तु इतना कमजोर है कि रात भर गलियारे में सो नहीं सका और भागने की सोचने लगा। तो उसे याद आती है अपने पिछले जन्म की और पता चलता है कि ऐसा था। तब सब बदल जाता है। भागने की, पलायन की, छोड़ने की, भयभीत होने की सारी बात खत्म हो जाती है। अब वह दृढ़-संकल्प पर खड़ा हो जाता है। अब एक नई भूमि उसे मिल जाती है।

एक रास्ता यह है कि हम व्यक्तियों को उनके पिछले जन्मों में ले जाएँ। उससे पता चलेगा कि वे किस योनि से कैसे विकसित हुए, कौन-सी घटना थी जिसने उन्हें मूलतः हकदार बनाया कि वे ऊपर की जिन्दगी में चले जाएँ। यहो सरलतम रास्ता है दूसरा रास्ता किन है बहुत। भीर वह यह है कि हम दस बीस पशुओं के निकट रहें और उनसे आन्तरिक सम्बन्ध स्थापित करें। हमें पता चलेगा कि उनमें भी अच्छे, बुरे हैं। वे जो दस कुत्ते हमें दिखाई पड़ रहे हैं, वे सब एक जैसे कुत्ते नहीं हैं। उनका अपना-अपना व्यक्तित्व है।

स्विटजरलैंड के एक स्टेशन पर एक कुत्ते का स्मारक बना हुआ है। वह दुनिया में अकेला स्मारक है कुत्ते के लिए। सन् १६३० या १६३२ की घटना है। एक आदमी के पास एक कुत्ता है। हर रोज जब वह आदमी दफ्तर जाता है सुबह दस बजे की ट्रेन पकड़कर तो वह कुत्ता उसे स्टेशन छोड़ने जाता है। जब ट्रेन छटती है तब वह कूत्ता खड़ा हुआ उसे बिदा देता रहता है। ठीक पाँच बजे जब वह लौटता है तो कुत्ता स्टेशन पर खड़ा रहता है जहाँ उसका मालिक उतरता है। ऐसाहर रोज चलता है। ऐसा कभी नहीं हुआ कि वह सुबह छोड़ने न आया हो। ऐसा भी कभी नहीं हुआ कि वह ठीक पाँच बजे शाम अपने मालिक को लेने न आया हो। लेकिन एक दिन ऐसा हुआ कि मालिक गया और नहीं लौटा । एक दुर्घटना हुई शहर में और मालिक मर गया। पाँच बजे कुत्ता लेने आया। गाड़ी खड़ी हो गई लेकिन मालिक नहीं उतरा। तो फिर उसने एक-एक डिब्बे में जाकर झांका, चिल्लाया, पुकारा। लेकिन मालिक नहीं है। फिर स्टेशन के लोगों ने उसे भगाने की कोशिश की लेकिन किसी भी हालत में वह भागा नहीं और जो भी ट्रेन आती उस पर मालिक को खोजता ऐसे पन्द्रह दिन उसने पानी नहीं पिया, खाना नहीं खाया और वह भी उसी जगह खड़ा हुआ मर गया जहाँ उसका मालिक उसे रोज पाँच बजे की ट्रेन से आकर मिलता था। सब तरह के उपाय किए गए कि वह एक टुकड़ा रोटी का खा ले लेकिन उसने इन्कार कर दिया। स्विटजरलैंड के अखबारों में सब तरफ चर्चा हो गई। उस कुत्ते के बड़े-बड़े फोटो छपे। लेकिन उस कुत्ते ने हटने से इन्कार कर दिया। उसको वहाँ से भगाओ, वह फिर पाँच-दस मिनट बाद वहाँ हाजिर। उसने स्टेशन का पीछा नहीं छोड़ा और जब तक जिन्दा रहा, हर गाड़ी पर चिल्लाता रहा, रोता रहा। उसकी आंख से आंस्र टपकते। वह एक-एक डिब्बे में झांकता। कमजोर हो गया। चल नहीं सकता। वह अपनी जगह पर बैठा है और रो रहा है । आखिर वहीं वह मर गया है, जहाँ मालिक को उसे मिलना था। अब ऐसा कुत्ता कोई साधारण कुत्ता नहीं। इसके व्यक्तित्व में कुछ ऐसा है जो कि मनुष्य तक में कम होता है। यह गति कर जाएगा। इसकी गति निश्चित है। यह उस जगह से कपर उठने बाला है। इसकी

चेतना ने कदम उठा लिया है जो इसे आगे ले जाएगी। उसका स्मारक बना है। वह स्मारक के लायक कुत्ता था। कई आदमी भी स्मारक के लायक नहीं होते जिनके स्मारक बने हुए हैं।

दूसरा रास्ता यह है कि हम पशु-पक्षियों के निकट जाकर उनको जाने, पहचानें। इसके भी बहत से प्रयोग किए गए हैं और इनके आधार पर कहा जा सकता है कि विकास स्वेच्छा से हो रहा है। इसलिए सारे प्राणी विकसित नहीं हो पाते। जो श्रम करते हैं विकसित हो जाते हैं। जो श्रम नहीं करते वे पुनरुक्ति करते रहते हैं उसी योनि में। अनन्त पुनरुक्तियां भी हो सकती हैं। लेकिन कभीन कभी वह क्षण आ जाता है कि पुनरुक्ति ऊबा देती है और ऊपर उठने की आकांक्षा पैदा कर देती है। तो विकास किया हुआ है, चेतना अम कर रही है विकास में। वह जितनी विकसित होती चली जाती है, उतने विकसित शरीर भी निर्णय कर लेती है। इसलिए शरीर में जो विकास हो रहा है वह भी, जैसा डार्विन समझता है कि स्वचालित है वैसा नहीं है। जितनी चेतना तीव विकास कर लेती है उतना शरीर के तल पर भी विकास होना अनिवार्य हो जाता है। लेकिन वह होता है पीछे, पहले नहीं होता। यानी बन्दर का शरीर अगर कभी आदमी का शरीर बनता है तो तभी जब किसी बन्दर की आत्मा इसके पूर्व आदमी की आत्मा का कदम उठा चुकी होती है। उस आत्मा की जरूरत के लिए ही पीछे से शरीर भी विकसित होता है। आत्मा का विकास पहले है, शरीर का विकास पीछे है। शरीर सिर्फ अवसर बनता है। जितनी आत्मा विकसित होती चली जाती है उतना विकसित शरीर को भी बनना पड़ता है।

मनुष्य आगे भी गति कर सकता है और ऐसी चेतना विकसित हो सकती है जो मनुष्य से श्रेष्ठतर शरीरों को जन्म दे सके। इसमें कोई कठिनाई नहीं है। लेकिन मनुष्य तक आ जाना कोई साधारण घटना नहीं है। लेकिन जो मनुष्य है उसे यह ख्याल नहीं आता। हम जिन्दगी ऐसे गंवाते हैं जैसे कि मुफ्त में मिल गई हो। मनुष्य हो जाना साधारण घटना है। लंबी प्रक्रियाओं, लंबी चेष्टाओं, लंबे श्रम और लंबी यात्रा से मनुष्य की चेतना-स्थित उपलब्ध होती है। लेकिन अगर हमने ऐसा मान लिया कि यह मुफ्त में मिल गई है, और अक्सर ऐसा होता है कि अमीर बाप का बेटा जब घर में पैदा होता है तो वह घर की सम्पत्ति को मुफ्त में हुआ ही मान लेता है। वह एक ही काम करता है कि बाप की अमीरी कैसे विसर्जित हो। बाप कमाता है, बेटा गंवाता है। इयोंकि

बेटे को अमीरी जन्म से उपलब्ध हुई है। उसे लगता है कि यह तो है हो। उसे कभी स्थाल भो नहीं होता कि कितने श्रन से वह अमीरो खड़ी की गई है।

फोर्ड एक दक्ता इंग्लैंड आया। स्टेशन से उतर कर उसने इंक्वायरी आफिस में जाकर पूछा कि लन्दन में सबसे सस्ता होटल कौन-सा है। संयोग से इंक्वायरी वाला आदमी फोर्ड को पहचानता था। उसने कहा: "आप सस्ता होटल पूछते हैं। आग फोर्ड हो हैं!" उसने कहा, "हां, मैं फोर्ड ही हूं। सस्ता हाटल कौन सा ह सबसे ज्यादा ?" उसने कहा: "मुझे हैरानी में डालते हैं आप । आपका बेटा आता है तो वह पूछता है कि सबसे महगा होटल कौन सा है ?" फोर्ड ने कहा: "वह फोर्ड का वेटा है। मैं फोर्ड हूँ। मैं गरोब आदमी था, श्रम करके पैसा कमा पाया हूँ। यह अमोर आदमो पैदा हुआ है, श्रम करके गरीब होने की कोशिश करेगा। मैं गरोब आदमी था। मैं सचेत हूँ पूरी तरह कि कैसे कमा पाया है। वह अपमीर का बेटा है। हैनरी फोर्ड का बेटा है। उसको ठहरना हो चाहिए मंहगो जगह । लेकिन मैं ठहरा हैनरी फोर्ड।'' यह हैनरी फोर्ड एक पुराना कोट पहने रहता**या वर्षी** से। वह कभी बदनताही नहीं या उसको। कोट फट गया तो सिलवा लेता, ठोक करवा लेता। किसी मित्र ने कहा कि आपको यह कोट शोभा नहीं देता। तो हैनरी फार्ड ने कहा कि लोग मुझे ठाक-ठोक पहचानते हैं कि मैं हैनरी फोर्ड हूँ। मैं चाहे कोई भा कोट पहन लूँ इससे कोई फर्क नहीं पड़ता। यह तो मेरे बच्चे के लिए है कि वे शानदार कोट पहनें ताकि लोग पहनान सकें कि हैनरी फांडें के लडके हैं।

तो हम एक जन्म में जो कमाते हैं दूसरे जन्म में वह हमारी सहन उपलिब्ध होती है। यानी दूसरे जन्म में वह हमें सम्पत्ति की तरह मिलनी है और
निल्ला जन्म हमें भूल जाता है जैसे कि बेटे को बाप का श्रम भूल जाता
है। पिल्लेल जन्म में जो हमने कमाया है उसे हम इस जन्म में भूल जाते हैं
और हम उसे श्रवसर गंवाना शुरू करते हैं। घन के बाबत ही नहीं, पृष्म के
बावत, ज्ञान के बाबत, चेतना के बाबत भी यही होता है। अवसर का
उपयोग और बढ़े इसके लिए हम आगे और कुछ भी नहीं कर पाते। जो हो
गया है वहीं हम भटक जाते हैं। इसलिए लोग एक ही योनि में बार-बार
पनस्क हो सकते हैं। लाख बार भी पुनस्क हो सकते हैं। नीचे कोई नहीं जाता।
नीचे जाने का कोई उपाय नहीं है। पीछे कोई लौट नहीं सकता। लेकिन

जहाँ है वहीं पुनरुक्त हो सकता है या आगे जा सकता है। दो ही उपाय हैं: या तो आप आगे जाएँ या जहाँ हैं वहीं भटकते रह जाएँ। और जहाँ हैं अगर आप वहीं भटकते रहते हैं तो विकास अवरुद्ध हो जाएगा और अगर आप आगे जाते हैं तो विकास फलित होगा।

विकास चेच्टा पर निर्भर है, संकल्प पर निर्भर है, साधना पर निर्भर है। इसीलिए इतने बड़े प्राणी जगत् में मनुष्यों की संख्या बहुत कम है। बढ़ती भी है तो बहुत चीरे-घीरे बढ़ती है। आज हमें लगता है कि बहुत जोर से बढ़ रही है तो वह भी हम सिर्फ मनुष्य को सोचते हैं, इसलिए ऐसा लगता है। अगर हम प्राणीजगत को देखें तो मनुष्य से ज्यादा छोटी संख्या का कोई प्राणी नहीं है जगत में। एक घर में इतने मच्छर हो सकते हैं जितनी परी मनष्य जाति । और करोड़ों योनियां हैं । एक-एक योनि में कितने असंख्य व्यक्ति हैं। इतने बोडे हैं लोग। जैसे कोई एक मन्दिर बनाए और बडी मारी नींव भरे. फिर उठते-उठते, बाखिर मीनार पर एक छोटी सी कलगी उठी रह जाए। ऐसा बड़ा भवन है जीवन का, उससे मनुष्य की कलगी बड़ी छोटी-सी ऊपर उठी रह गई है। अगर हम सारे प्राणीजगत् की देखें तो हमारी कोई संख्या हो नहीं है। हम एक बढ़े समुद्र में एक छोटी बुंद से ज्यादा नहीं हैं। लेकिन अगर हम मनुष्य को देखें तो हमें बहुत ज्यादा मालूम पड़ता है कि सांदे तीन अरब आदमी है और हमें चिन्ता हो गई है कि हम कैसे बचाएँगे इतने आदमियों को. कैसे खाना जुटाएँगे, कैसे नकान बनाएँगे, कैसे क्या करेंगे ? लेकिन यह कोई बड़ी संख्या नहीं है। और ज्यान रहे. मेरी अपनी यह समझ है कि जब जरूरत पैदा होती हैं तब नए उपाय तत्काल विकसित हो जाते हैं जैसे आने वाले पचास वर्षों में होने वाला है। आदमी के जन्म को; जीवन को रोकने की सभी चेष्टाओं से कुछ इतना ही हो सकता है कि जितनी तीवता से गति हो रही हैं, वह शायद न हो। लेकिन इन आने वाले पचास वर्षों में भोजन के नए रूप विकसित हो जाएँगे। जैसे कि हम समुद्र के पानी से भोजन निकाल सर्केंगे; हवा और सुरज की किरणों से सीघा भोजन लिया जा सकेगा। आने वाले पद्यास वर्षों में भोजन के नए रूप विकसित होंगे जो कभी नहीं थे पृथ्वी पर।

दूसरी बात जो मैं समझता हूँ बहुत कीमत की है। जैसे बड़ी चेष्टा चली चौद पर जाने की, मंगल पर जाने की। यह चेष्टा पृथ्वी पर संख्या के अधिक बढ़ जाने, का आन्तरिक परिणाम है। ऊपर से दिखाई पड़ता है कि इस और अमेरिका में दौड़ लगी हुई है चौद पर जाने की। लेकिन बहुत

कहीं स्मृति भी होती है। उन लोगों में भी इस स्मृति से प्रवेश हो सकता है-विज्ञान शायद प्रवेश नहीं कर पाएगा। क्योंकि चाँद पर विज्ञान पहुँचा, बड़ी कीमती घटना घटी लेकिन अब अगर मंगल पर पहेँचता है तो एक वर्ष जाने में और एक वर्ष आने में लगेगा और सूर्य के जितने उपग्रह हैं उनमें किसी पर जीवन नहीं है पथ्वी को छोड़कर। सूर्य के उपग्रह छोड़कर अगर किसी दूसरे उपग्रह पर जाना है तो मनुष्य की उन्न का अंत ही नहों। अगर दो सौ वर्ष आने-जाने में लगें तो कोई उपाय नहीं। जिस तारे से चार वर्ष लगते हैं प्रकाश आने में तो जिस दिन ।हम प्रकाश की गति को वाहन बना लेंगे, उस दिन चार वर्ष लगेंगे हमको जाने में, चार वर्ष लगेंगे आने में। लेकिन प्रकाश की गति का वाहन कभी हो सकेगा ? क्योंकि कठिनाई यह है कि प्रकाश की गति जिस चीज में भी हो जाय वही प्रकाश हो जाएगा। यानी किरण ही हो जाएगी वह चीज। यानी उतनी गति पर अगर किसी चीज की चलाया तो वह ताप की वजह से किरण हो जाएगी। तो प्रकाश की गति असम्भव मालूम पड़ती है। क्यों कि प्रकाश की गति पर हवाई हजाज चला तो जैसे ही वह उतनी गति पकड़ेगा वह पिघलेगा और प्रकाश हो जाएगा, नयोंकि उतनी गति पर उतना ताप पैदा हो जाता है और उतने ताप पर किरण बन जाती है। प्रकाश की गति पर किसी दिन वाहन ले जाया जा सकेगा, यह असम्भव है। तो विज्ञान हमारे सभी जीवनों से सम्बन्ध बना सकेगा, यह करीब-करीव असम्भव बात है। लेकिन इतना हो सकता है कि विज्ञान की इस सारी खोज-बीन के बाद हमें यह स्याल में आ सके कि धर्म यह सम्बन्ध बना सकता है।

यह जानकर आपको हैरानी होगी कि जैसे ही अन्तरिक्ष की यात्रा शुक् हुई है, कस और अमेरिका दोनों ही योग में उत्सुक हो गए हैं। अमरीका ने कमीशन बिठाई तीन-चार वैज्ञानिकों का। सारी दुनिया का चवकर लगाओं और इसकी खबर लाओं कि क्या विचार का सम्प्रेषण बिना माध्यम के हो सकता है, खबरें लाई गई हैं। क्योंकि इस बात का डर है कि अन्तरिक्ष में यात्री जाए, उसका यंत्र बिगड़ जाए और वह कोई खबर न दे सके। वह अन्तहीन में खो जाएगा। उसका हमें दुवारा कभी पता भी नहीं लगेगा कि वह कहाँ गया? एक तो व्यवस्था होनी चाहिए कि अगर यंत्र भी खो जाएँ तो वह सोधा विचार के सम्प्रेषण से खबर दे सके। अगर विचार का सम्प्रेषण सीधा हो सके तभी यह सम्नावना है कि ,हम दूसरे लोगों के जीवन से सम्बन्ध स्थापित कर सकें। क्योंकि तब विचार की गति का सवाल ही नहीं। विचार में समय लगता हो नहीं। प्रवचन-१३ ४२५

यानी अगर मैं विचार सम्प्रेषित कर सकता हूँ तो मैंने विचार सम्प्रेषित किया और आपने पाया, इसके बीच में पल भी नहीं लगता। जिसको महावीर समय कहते हैं, पल का भी लाखवाँ हिस्सा, वह भी नहीं लगता। विचार समयातीत सम्प्रेषित होता है। तो उसी दिन विचार के सम्प्रेषण से ही दूसरे जीवनों से सम्बन्ध स्थापित हो सकता है। महावीर, बुद्ध, जीसस, ऐसे जीवन की तलाश में हैं। सम्बन्ध स्थापित करने की पूरी कोशिश की गई है और कुछ बातें खोज भी ली गई हैं कि वह सम्बन्ध स्थापित हो सकता है, हुआ है। उस सम्बन्ध के आधार पर कामना बनती है, आशा बनती है कि पृथ्वी पर भी यह हो सकता है, इसमें कोई कठिनाई नहीं है।

कल जो मैंने कहा उससे स्पष्ट हुआ होगा कि एक ही जन्म नहीं है। जन्मों की एक लम्बी यात्रा है। हम जो आज हैं, वह हम एकदम आज के ही नहीं हैं। हम कल भी थे, परसों भी थे। एक अर्थ में हम सदा थे किन्हीं भी रूपों में । कभी पची में, कभी पत्थर में, कभी खनिज में, कभी इस ग्रह पर, कभी उस ग्रह पर । हम सदा थे । होने के साथ हम एक हैं । अस्तित्व में हुमारी प्रतिष्विन सदा थी। लेकिन मूर्ज्छित से मूर्ज्छित थी। अमूर्ज्छित होती चली गई है, जागृत होती चली गई है। हममें से सभी थे। जरूरी नहीं कि महावीर से सम्बन्धित हए, जरूरी नहीं कि महावीर के पास थे, जरूरी नहीं कि महावीर के प्रदेश में थे। लेकिन सब थे। कहीं होंगे, इससे कोई फर्क नहीं पडता। यह भी हो सकता है कि हममें से कोई महावीर के । निकट भी रहा हो, उस गाँव में भी रहा हो जहाँ से महावीर गुजरे हों। जरूरी नहीं कि हम मिलने गए हों। क्योंकि महावीर गाँव से गुजरे तो कितने लोग मिलने जाते हैं इसकी कोई आवश्यकता नहीं। महावीर गाँव में ठहरे भी हों और दस-बीस लोग भी मिले हों तो ठीक है। न मिले हों तब भी कोई जरूरी नहीं। हम सदा थे और हम सदा रहेंगे। मूच्छित या अमूच्छित दो बातें हो सकती हैं। अगर • मूर्विछत रहे हों तो हमारा होनान होना बराबर था। जब से हम अमूर्विछत होते हैं, जागते हैं, चेतन होते हैं, तभी से हमारे होने में कोई अर्थ है। और जितने हम चेतन होते चले जाते हैं उतना हो हमारा होना गहरा होता जाता है। उतना हो हमारा अस्तित्व प्रगाढ़, समृद्ध होता च्रला जाता है। शायद उस अर्थ में होना हमारा अभी भी नहीं। अभी भी बस हम हैं। यह जो होने की स्रम्बी यात्रा है, इसमें बहुत बार शरीर बदलने जरूरी हैं। क्योंकि शरीर क्षणभंगूर है, उसकी सीमा है। वह चुक जाता है। असल में कोई भी पदार्थ

से निर्मित वस्तु शाश्वत नहीं हो सकती । पदार्थ से जो भी निर्मित होगा वह बिखरेगा, जो बनेगा वह मिटेगा । शरीर बनता है मिटता है । लेकिन पीछे जो जीवन है, वह न बनता है न मिटता है । वह सदा नए-नए बनाव लेता है । पुराने बनाव नष्ट हो जाते हैं, फिर नए बनाव लेता है । यह नया बनाव उसके संस्कार, उसने क्या दिया, क्या भोगा, क्या किया, क्या जाना—इन सब का इकट्टा सार है । इसे समझने के लिए दो तीन बातें समझ लेनी चाहिए ।

एक, शरीर हमें दिखाई पड़ता है जो हमारा ऊपर का है। एक और शरीर है ठीक इसके ही जैसी आकृति का जो इस शरीर में व्याप्त है। उसे सुक्ष्म शरीर कहें, कर्म शरीर कहें, मनोशरीर कहें, कुछ भी नाम दें--काम चलेगा। इस शरीर से मिलता हुआ, ठीक बिल्कूल ऐसी ही म्रत्यन्त सुक्ष्म परमाणुओं से निर्मित सूक्ष्म वेह है। जब यह शरीर गिर जाता है तब भी वह शरीर नहीं गिरता है। वह शरीर आत्मा के साथ ही यात्रा करता है। उस गरीर की खबी है कि आत्मा की जैसी मनोकामना होती है, वैसा ही आकार ले लेता है। पहले वह शरीर आकार लेता है और तब उस आकार के शरीर में आत्मा प्रवेश करती है। अगर एक सिंह मरे तो उसके शरीर के पीछे जो छुपा हुआ सूक्ष्म शरीर है, वह सिंह का होगा। लेकिन वह मनोकाया है। मनोकाया का मतलब यह है कि जैसे हम एक गिलास में पानी डालें, उस गिलास का हो जाए रूप उसका, बर्तन में डालें बर्तन जैसा हो जाए, बोतल में भरें, बोतल जैसा हो जाए। हमारा स्थूल शरीर सख्त है और हमारा सुक्ष्म शरीर तरल है। वह किसी भी प्रकार को ले सकता है तत्काल। अगर एक सिंह मरे और उसकी आत्मा विकसित होकर मनुष्य बनना चाहे तो मनुष्य शरीर ग्रहण करने के पहले उसका सूक्ष्म शरीर मनुष्य की आकृति को ग्रहण कर लेता है। वह उसकी मनोआकृति है। सुन्दर, कृष्ट्य, अन्धा, लंगड़ा, स्वस्थ, बीमार—वह उसकी मनोआकृति है जो -उसके शरीर को पकड़ जाती है। सूक्ष्म शरीर जैसे ही देह ग्रहण कर लेता है, मनोआकृति बन जाता है। वैसे ही उसकी खोज शुरू हो जाती है गर्भ के लिए।

अब यह भी समझना जरूरी है कि व्यक्ति स्त्री या पुरुष जीवन में अनेक सम्भोग करते हैं लेकिन संभी सम्भोग गर्भ नहीं बनते । और यह भी जानकर हैरानी होगी कि एक सम्भोग में एक व्यक्ति के इतने वीर्य अणु नष्ट होते हैं जिससे अन्दाजन एक करोड़ बच्चे पैदा हो सकते हैं। यानी एक पुरुष अगर जिन्दगी में साधारणतः आम तौर से कोई तीन हजार से लेकर चार हजार

सम्भोग करता है और एक सम्भोग में अन्दाजन एक करोड बच्चे के सम्भावना-बीज हैं तो अगर एक पुरुष के सारे अणु प्रयुक्त हो सकें और वास्तविक बन सकें तो एक पुरुष अन्दाजन चालीस करोड़ बच्चों का पिता बन सकता है। स्त्री की यह सम्भावना नहीं है क्योंकि उसका महीने में एक ही बीज परिपक्व होता है। वह महीने में सिर्फ एक व्यक्ति को जन्म दे सकती है। लेकिन एक को भी नहीं दे पाती क्योंकि नौ महीने सिर्फ एक व्यक्ति उसके व्यक्तित्व को रोक लेता है। सभी सम्भोग सार्थक नहीं होते। और इसका कारण है जो कि अभी तक वैज्ञानिक नहीं सोच पाए। स्त्री का बीज मौजूद है। उस पर पुरुष के एक करोड़ बीज एकदम से हमला करते हैं। और घ्यान रहे कि जो बाद में प्रकट होते हैं गुण वह बीज में ही छिपे होते हैं। पुरुष के सारे बोजाणु हमलावर होते हैं. तेजी से हमला करते है। स्त्री का बीज प्रतीचा करता है वह हमला नहीं करता। यह जो एक करोड़ वीर्याण हैं बहुत तेजी से गित करते हैं। यह जानकर आप हैरान होंगे कि प्रतियोगिता शरु हो जाती है। वहाँ जो प्रति-योगिता में आगे निकल जाता है, वह जाकर स्त्रीअणु से एक हो जाता है। जो पीछे छूट जाता है, वह हट जाता है, मर जाता है, समाप्त हो जाता है। लेकिन प्रत्येक बार सम्भोग से गर्भ नहीं बनता। उसका वैज्ञानिक कारण नहीं खोज पाए अब तक। और नहीं खोज पायेंगे। उसका कारण यह है कि गर्भ तभी बन सकता है जब वैसी आत्मा प्रवेश करने के लिए आतुर हो। वह हमें दिखाई नहीं पड़ता। दो अणु मिलते हैं, इतना हमें दिखाई पड़ता है। स्त्री और पुरुष के अणओं का मिलन सिर्फ जन्म नहीं है, यह है सिर्फ प्रवसर भर जिसमें एक आत्मा उतर सकती है।

प्रश्न: लेकिन अब तो सम्भावना है बगैर सम्भोग के ही ?

उत्तर: सम्भोग से कोई सम्बन्ध ही नहीं है सम्भावना का। सम्बन्ध तो सिर्फ दो अणुओं के मिलन का है। वह मिलन सम्भोग के द्वारा हो रहा है, यह प्रकृति की व्यवस्था है। कल सिर्जि के द्वारा हो सकता है, वह विज्ञान की व्यवस्था होगी।

प्रश्न : इसमें से हर एक अगु ही उसमें इस्तेम्प्रल हो सकते हैं ?

उत्तर : हाँ, हो सकते हैं और वह तभी हो सकेंगे जब इतनी आत्माएँ जन्म सेने के लिए आतुर हो जाएँ कि गर्भ व्यर्थ हो जाएँ। और इसलिए मैं कह रहा हूँ कि सब जरूरतें अनुकूल तैयार होती हैं, यह हमारे स्थाल में नहीं आता ।

यानी अब तक, इस बात की जरूरत ही नहीं पड़ी थी कि हम वीर्य अणु को प्रयोगशाला में ले जाकर बच्चा पैदा करें। लेकिन अब जरूरत पड़ जाएगी इसलिए क्योंकि स्त्री की सस्भावना समाप्त होने के करीब आ गई है। वह एक बच्चे को नौ महीनों में जन्म दे सकती है। वह कितने ही बच्चों को जन्म दे, बीस-पचीस बच्चों से ज्यादा जन्म नहीं दे सकती। अधिकतम जन्म देने वाली स्त्री ने छब्बीस बच्चों की जन्म दिया है। उसकी सम्भावना इससे ज्यादा नहीं है। लेकिन अगर मनुष्य आत्माओं का तीव्र आगमन होने लगे तो फौरन उपाय करने पड़ेगे। वह हमको दिखता नहीं अभी कि आखिर हम यह उपाय किसलिए कर रहे हैं या यह कभी सम्भव हो सकता है। और तब तो एक व्यक्ति के पूरे के पूरे चालीस करोड़ बीजाणुओं का भी गर्भघारण हो सकता है। लेकिन वह होगा तभी जब आत्मा उतरने को आतुर हो। और मेरा मानना है कि यह जो एक करोड़ की सम्भावना है एक सम्भोग में और चालीस करोड़ की सम्भावना है एक व्यक्ति के जीवन में वह इसलिए है कि आज नहीं कल, हजार वर्ष बाद, दस हजार वर्ष बाद इतनी जीव-आत्माएँ मुक्त होंगी कि इन सब अणुओं की जरूरत पड़ने वाली है। नहीं तो इसका कोई मतलब नहीं है। और प्रकृति बे-मतलब कोई काम नहीं करती। जो भी शरीर में है, उसकी कोई गहरी सार्यकता है, वह हमें पता हो, या न हो। और अगर आज उसकी सार्थकता नहीं तो कल उसकी सार्यकता हो सकती है। एक माँ और एक बाप के व्यक्तित्व से निर्मित जो बीजाणु हैं, वह सम्भावना बनते हैं एक ऐसे व्यक्ति को जन्म देने की जो इन दोनों की सम्भावनाओं से तालमेल खाता हो। इसलिए जो लोग समझ सकते हैं इस विज्ञान को वे यह भी निश्चित करवा सकते है बहत गहरे में कि कैसे बच्चे उनको पैदा हों। सम्भोग के चण में यह उनकी मनोदशा, उनके मनोभाव, उनकी वित्तस्थिति निर्धारित करेगी।

प्रश्त । ये जो महाबीर और बुद्ध के सम्बन्ध में हमें ढेर कहानियाँ प्रचलित मिलती हैं, वह किस अर्थ में सार्थक हैं ? जैसे महावीर के सम्बन्ध में है कि इतने स्वप्त आते हैं या बुद्ध के सम्बन्ध में है कि इतने स्वप्त आते हैं ?

उत्तर: स्वप्न आते हैं, या नहीं आते हैं यह महत्त्वपूर्ण नहीं है। महत्त्व-पूर्ण सिर्फ इतना है कि ऐसे स्वप्न जिस चित्त में आते हों, उस चित्त की एक विशिष्ट अवस्था होगी तो ये स्वप्न आएँगे। सब स्वप्न सबको नहीं आते। चित्त की अवस्था पर स्वप्न निर्भर करते हैं। एक आदमी कोधी है तो वह ऐसे स्वप्न देखता है जिनमें कोध होगा। एक आदमी कामी है तो वह प्रवचन-१३ ४२६

ऐसे स्वप्न देखता है जिनमें काम होगा। एक आदमी लोभी है तो वह ऐसे स्वप्न देखता है जिनमें लोभ होगा। स्वप्न वे ही हैं जो व्यक्ति के चित्त की अवस्थाएँ हैं। महावीर जैसा व्यक्ति पैदा होना है तो वह साधारण मनोदशा में पैदा नहीं हो जाता। उसके माता पिता के भीतर चित्त की, शरीर की एक विशिष्ट अवस्था जरूरो है तभी वैसी आत्मा प्रवेश कर सकती है। और उसके पहले के लक्षण भी जरूरी हैं। वे लक्षण भी होने चाहिएँ। प्रतीक हैं वे लक्षण। वे इस बात की खबर देते हैं कि चित्त कैसा है। फायड कहता है कि अगर कोई आदमी स्वप्न में मछली देखता है तो वह सेक्स का प्रतीक है। हजारों स्वप्नों का अध्ययन करने के बाद यह नतीजा निकाला गया कि स्वप्न में मछलो देखना सेक्स से सम्बन्धित है। मछली जननेन्द्रिय का प्रतीक है। गलत भी हो सकता है उसका ख्याल। लेकिन हजार स्वप्न अध्ययन किए हैं जिसने उसे ऐसा लगता है कि यह हो सकता है।

अभी तक महावीर के स्वप्नों या बुद्ध के स्वप्नों का कोई मनोवैज्ञानिक अध्ययन नहीं हुआ। उनकी माताओं के स्वप्नों का अध्ययन हो सकता है। लेकिन बड़ी कठिनाई यह है कि ऐसे व्यक्ति बड़ी संख्या में पैदा नहीं हए । इसलिए तालमेल बिठाने के लिए उपाय नहीं है हमारे पास । तोल नहीं बिठाई जा सकती। कहा जाता है कि महावीर की माँकी स्वप्न में सफेद हाथी दिखाई पड़े । साधारणतः सफेद हाथी दिखाई नहीं पड़ते । आप इतने लोग यहाँ बैठे हैं शायद ही किसी को स्वप्न में हाथी दिखाई पड़ा हो। और सफेद हाथी दिखाई पड़े तो यह सम्भावना और न्यून हो जाती है। महावीर की माँ को अगर सफेद हाथी दिलाई पड़ा है तो यह अपवाद ही है। अगर इस तरह के सी-दो सी स्वप्न अध्ययन न किए जा सकें तो सफेद हाथी किस बात का प्रतीक है, यह तय करना मुश्किल हो जाता है। लेकिन फायड ने ही पहली बार यह काम नहीं किया है। जैनों के चौबीस तीर्थंकरों की माताओं के स्वप्नों में जो ताल-मेल है इस बात की भी फिक्न की जाती रही है कि जब तीर्थंकर पैदा होता है तो उसकी मां को क्या स्वप्न आते हैं। उसके जन्म के पहले उसकी चित्तदशा क्या है ? शांत है, अशांत है, आनन्दपूर्ण है, प्रेमपूर्ण है, घृणापूर्ण है, क्रोधपूर्ण है, पवित्र है, दिव्य है, साधारण है, क्षुद्र है, कैसी है ? यह बिल्कुल ठीक है कि चित्त की विशिष्ट दशा में ही ऐसी आत्मा उतर सकती है। चंगेजा या तैमूललंग पैदा हों तो भी फिक्र की जानी चाहिए कि उनकी माताएँ कैसे स्वप्त देखती हैं। फिक नहीं की गई है। हिटलर पैदा हो, स्टालिन पैदा हो, तो

कैंते स्वप्न उनकी माताएं देखती रही हैं इसकी भी फिक्र की जानी चाहिए। तो शायद हमें यह साफ हो सके कि चित्त की एक विशिष्ट दशा में ऐसी आत्मा प्रविष्ट होती हैं। इतना तो तथ्य है कि हर दशा में हर आत्मा प्रविष्ट नहीं होती । मा-बाप सिर्फ अवसर बनते हैं आत्मा के उतरने के, अवतरण के । आतमा एक शरीर को छोड़ती है। जैसे ही मरतो है मूर्छित हो जातो है। और दूसरे जन्म तक मूच्छित ही रहती है। यानी मां के पेट के नौ महीनों में भी मुच्छित ही रहती है। लेकिन कुछ आत्माएँ सचेत मरती हैं वे मौं के पेट में भी सचेत हो सकती हैं। जो सचेत मरेगा, वह माँ के पेट में भी सचेत होगा। तो यह कहानियाँ आकस्मिक नहीं हैं कि मां के पेट में भी कुछ सीखा जा सके और बाहर की बातें सुनी जा सकें, या बाहर के अर्थ ग्रहण किए जा सकें। यह असम्भव नहीं है। अगर कोई आत्मा मरते वक्त पूर्ण चेतन थी, होश नहीं खोया था, शरीर होशपूर्वक छोड़ा था तो वह आत्मा होशपूर्वक शरीर लेगी। लाओत्से के सम्बन्ध में कहा जाता है कि वह बुढ़ा ही पैदा हुआ क्योंकि पैदा होते ही उसने ऐसे लक्षण दिखाए जो कि अत्यन्त वृद्ध ज्ञानी में होने चाहिए। और बचपन से उसमें ऐसी बातें दिलाई पड़ने लगों जो कि बड़े अनुभव के बाद ही हो सकती हैं।

सचेतन रूप से मरा हुआ व्यक्ति सचेतन रूप से पैदा हो सकता है। तो मां के पेट में महावीर के संकल्प करने की बात अर्थ रखती है। "मैं अपने माता-पिता को दुःख नहीं दूँगा, उनके जीते संन्यास नहीं लूँगा" इस बात का संकल्प गर्भ में किया गया है। लेकिन सामान्यतः हम मरते समय बेहोश हो जाते हैं और दूसरे जन्म तक यह बेहोशी जारी रहती है। असल में प्रकृति की यह व्यवस्था है मूच्छा करने की। जैसा हम आपरेशन करते हैं एक आदमी का तो हम उसे मूच्छित कर देते हैं ताकि मूच्छा में जो भी हो उसे पता न चल रके। क्योंकि पता चलना बहुत घबराने वाला भी हो सकता है। इसलिए प्रकृति की व्यवस्था है मरने के पहले मूच्छित करने की और दूसरे जन्म तक मूच्छा ही रहती है। और इस मूच्छा में जो भी होगा—जैसा कि मैंने कहा कि आत्मा शरीर यहण करेगी तो वह बिल्कुल स्वाभाविक है। स्वाभाविक का मतलब यह है कि आत्मा रुझान जैसी है अचेतन, वह उस तरफ यात्रा कर जाएगी। सचेतन रूप से जन्म बहुत कम लोग लेते हैं। सचेतन रूप से वही लोग जन्म ले सकते हैं जिन्होंने पिछले जीवन में चेतना की बड़ी गहरी उपलब्धि की है। और तब वे जानते हैं पिछले जनमों को, मृत्यु को, मरने के बाद को।

तिब्बत में एक प्रयोग होता है-बारदो। दूनिया में जिन लोगों ने खोजे की है मृत्यु के बाबत उनमें सबसे ज्यादा लोग तिब्बत के हैं। बारदो एक अद्भृत प्रयोग है। आदमी मरता है तो भिक्षु उसके आस-पास खड़े होकर बारदो का प्रयोग करते हैं। जब वह मर रहा होता है तब वे उसे चिल्लाकर कहते हैं कि होश रख, होश रख, संभल, बेहोश मत हो जाना क्योंकि बडा मौका आया है जैसा कि मरने का मौका फिर सौ वर्ष के बाद आया हो। वे उसे हिलाते हैं, जगाते हैं । आप हैरान होंगे । आँस्पेन्सी नाम का एक अदभुत विचारक चलते-चलते मरा, लेटा नहीं। अभी मरा दस-पन्द्रह साल पहले। और उसने अपने सारे शिष्यों को इक्ट्रा कर लिया मरने से पहले। वह चलता ही रहा। उसने कहा कि मैं होश में ही मरूँगा। मैं लेटना भी नहीं चाहता कि कहीं झपकी न लग जाए। चलता ही रहा। जो लोग मौजूद थे उन्होंने लिखा है कि जो अनुभव हमें उस दिन हुआ वह कभी नहीं हुआ कि कोई आदमी इतने होश से मर सकता है। टहलता ही रहा और कहता रहा कि बस, अब यह होता है. अब यह होता है। अब मैं यहाँ डूब रहा है, अब मैं इस जगह पहुँच रहा है. अब सब इतने सैकेंड में स्वांस चली चली जाएगी। वह एक-एक चीज को नाप कर बोलता रहा। और परा सचेत मरा। मरातब सचेत खड़ा था। बारदो में उस जादमी को चिल्ला चिल्लाकर सचेत करते हैं कि जागे रहना, सो मत जाना। देखो-ऐसा, ऐसा होगा, घबराओ मत। बेहोश मत हो जाना। और फिर अगर वह आदमी होश में रह जाता है तो ''बारदो'' की प्रक्रिया आमे चलती है। फिर उसको बताते हैं अब ऐसा होगा, देख गौर से देख भीतर की अब ऐसा होगा, अब ऐसा होगा। अब शरीर से प्राण इस तरह टूटेगा। अब शरीर छट गया, तु घबराना मत । तु मर नहीं गया है। शरीर छूट गया है लेकिन देख तेरे पास देह है, गौर से देख, घबड़ा मत । वह पूरे प्रयोग करवाएँगे मरते वक्त । और मरने की प्रक्रिया बहुत कीमती है । अगर उस वक्त किसी की सचेत किया जा सके तो उसके जीवन में एक क्रान्ति हो गई जो वहत अदभत है। लेकिन सचेत उसको रखा जा सकता है जो जीवन में सचेत होने का प्रयोग कर रहा हो।

मैं जिस इवास के अम्यास के लिए आपसे कह रहा हूँ अगर वह आप जारी रखें तो मृत्यु के वक्त में कोई सम्पत्ति काम नहीं आएगी, कोई मित्र काम नहीं आएगा, श्वांस की जागरूकता ही सिर्फ काम में आती है। क्योंकि जो स्वास के प्रति जागरूक है उसकी श्वांस जब डूबने लगती है, वह अपनी जागरूकता जारी रखती है। और दवास के डूबने के साथ वह देखता है कि मृत्यु उतरने लगी है। और उसने श्वांस की जागरूकता का इतना अभ्यास किया है कि जब श्वांस बिल्कुल नहीं रह जाती तब भी वह जागा रहता है। वस वहीं कोण है जहाँ से उसकी नई यात्रा शुरू हो गई जागरण की। तब फिर उसका जन्म एकदम जागरूक जन्म है। तो 'बारदो' में बड़ी चेष्टा करते हैं। मैं चाहता है कि 'बारदो' जैसी स्थिति इस मुल्क में पैदा की जाए, जो कभी नहीं हो सकी। यहाँ मरने के नाम फिजूल मूर्खवापूर्ण बातें प्रचिलत हो गई हैं जिनका कोई देना-लेना नहीं है। कोई मनोवैज्ञानिक प्रक्रिया नहीं जगा पाया कि मरते हुए आदमी के लिए हम सहयोगी हो जाएँ। सहयोगी हम हो सकते हैं और उसी माध्यम से वह व्यक्ति जब दुबारा जन्म लेगा तो उसके जन्म की पिछली यात्रा उसके सामने रहेगी सदा। वह आदमी दूसरे ढंग का हो जाएगा। उसके दूसरे जन्म में सायना अनिवार्य हो जाएगी। अब वह दूसरा जन्म खोने को तैयार नहीं हो सकता।

वह जो सूक्ष्म शरीर है, जिसकी मैंने बात कही, उसी सूक्ष्य शरीर में वे सुली रेलाएँ बनती हैं जो कल मैंने कहीं। वे कर्म जो हमने किए, वे फल जो हुमने भोगे और वह जो हम जिए उस सबकी सूक्ष्म रेखाएँ उस सूक्ष्म शरीर पर बनती हैं। इसलिए वह जो सुक्ष्म शरीर है उसका एक नाम महावीर ने रखा कामण शरीर। महावीर का ख्याल है कि जो भी हमने जिया और भोगा उस भोग के कारण विशेष प्रकार के परमाणु हमारे शरीर से जुड़ जाते हैं। जैसे एक क्रोघी आदमी है तो वह एक विशेष प्रकार के परमाणु अपने सूक्ष्म शरीर में जोड़ लेता है। अब तो साइंस बहुत तरह की बातें कहती है कि जब आप क्रोध में होते हैं तो आपके खून में एक तरह का जहर छूट जाता है। जब आप प्रेम में होते हैं तो आपके खून में एक तरह का अमृत छूट जाता है। जब एक आदमी किसी स्त्री के प्रति और कोई स्त्री किसी पुरुष के प्रति पागल हो जाती ·है प्रेम में तो उसके खून में अमृत के फव्वारे छूट जाते हैं जिनकी वजह से सम्मोहन पैदा हो जाता है और स्त्री सुन्दर दिखाई पड़ने लगती है जितनी वह है नहीं। अगर आपको किसी स्त्री से प्रेम नहीं है तो एल एस डी का इंजैक्शन लगाकर उस स्त्री को देखें जिससे आपको प्रेम नहीं तो आप एकदम दीवाने हो जाएँगे क्योंकि वह इंजैक्शन, आपके शरीर में अमृत छोड़ देता है जिससे कोई भी स्त्री आपको अपूर्व सुन्दर दिखाई पड़े। यह सवाल नहीं है कि फर्ला स्त्री। एक साधारण सी स्त्री भी अद्वितीय दिखाई पड़ेगी। एक साधारण सा फूल सुन्दर और आलौकिक दिखाई पहेगा।

जब हम कोध करते हैं तब एक तरह का जहर, और प्रेम करहे हैं तो एक तरह का अमृत—इस तरह सारे के सारे रस शरीर में छुटते रहते हैं। यह तो स्यूष्ठ शरीर के तल पर हो रहा है लेकिन सूक्त शरीर केतल पर भी यह हो रहा है। जब आप कोच कर रहे हैं सूक्ष्म शरीर के साथ विशेष तरह के परमाणु सम्बन्धित हो रहे हैं। जब आप प्रेम कर रहे हैं तो विशेष प्रकार के परमाणु सम्बन्धित हो रहे हैं। इस शरीर के छट जाने पर वह सुक्म शरीर ही सूखी रेखाओं की तरह आपके भोगे गए जीवन को लेकर नई यात्रा शुरू करता है। और वह सूक्ष्म शरीर ही नए शरीर बहुण करता है। वह अन्धा हो सकता है; वह लंगड़ा हो सकता है; बुद्धिमान् हो सकता है। प्रत्येक मृत्यु में स्यूल देह मरती है। किर अन्तिम मृत्यु है महामृत्यु, बिसे हम मोक्ष कहते हैं। उसमें सूक्ष्म शरीर भी मर जाता है। जिस दिन सूदम शरीर मर जाता है, उस दिन व्यक्ति का मोक्ष हो यया। स्यूल शरीर तो हर बार मरता है। मगर भीतर का शरीर हर बार नहीं मरता वह तभी मरता है जब उस शरीर के रहने का कोई वर्ष नहीं रह जाता। जब व्यक्ति न कुछ करता है, न भोगता है, न कर्ता बनता है, न किसी कर्म को ऊपर लेता है, न कोई प्रतिक्रिया करता है। जब व्यक्ति केवल साक्षी मात्र रह जस्ता है तब सूक्ष्म शरीर पिघलने लगता है, विकारने लगता है। साची की जो त्रक्रिया है. वह सुक्ष्म शरीर को ऐसे पिघला देती है जैसे सुरज निकले और बर्फ पिघलने लगे। साक्षी के निकलते ही सूक्ष्म शरीर के परमाणु पिघल कर बहुने लगते हैं। और यह पिषलना ऐसा अनुभव होता है जैसे रात को सर्दी से जुकाम पकड़ गया हो। और जुकाम उतर रहा है तो आप अनुभव करते हैं, किसी को बता नहीं सकते कि अब जुकाम नीचे उतर रहा है। सूक्ष्म शरीर का पिघलना साक्षी को इसी तरह पता चलता है कि कोई चीज भीतर पिघल कर बहती चली जा रही है। और बिस दिन सुक्ष्म शरीर पिघल जाता है, आत्मा और शरीर प्रथक दिकाई देते हैं। सूक्ष्म शरीर जोड़ है। वह प्रथक नहीं दिखाई पड़ने देता। वह दोनों को जोड़कर रखता है। और जिस बिन वे दोनों पुषक् दिखाई पड़ जाते हैं, वह आदमी कह देता है कि यह बाबिरी यात्रा है। अब इसके बाद लीटना नहीं।

बुद्ध को जिस दिन ज्ञान हुआ, बुद्ध ने कहा कि वह घर गिर गया जो सदियों से नहीं गिरा था। तो वे घर के बनाने वाले विदा हो गए जो सदा उस हार को बनाते थे। अब मेरे लीटने की कोई उम्मीद नहीं रही क्यों कि कहीं लीटूँगा? अब वह घर ही न रहा, जिसमें सदा लीटता था। और वह घर जो है, वह सूक्ष्म घरीर का घर, उस पर हमारे सारे कर्म, हमारे सारे कर्मों के फल, हमारा भोग, हमारा जिया हुआ जीवन—वह सब वैसा बन जाता है जैसे स्लेट की पट्टी पर रेखाएँ बन जाती हैं। उस सूक्ष्म घरीर को गलाना ही साधना है। असर मुझसे कोई पूछे कि तपअर्था का क्या मतलब तो मैं कहूँगा कि सूक्ष्म घरीर को गलाना ही तपअर्था है। तप का मतलब होता है—वीच गर्मी, सूर्य की गर्मी ऐसी गर्मी मीतर साक्षी से पैदा करनी है कि सूक्ष्म घरीर पिघल जाए और बह जाए। तप का यही मतलब है। तप का मतलब धूप में खड़े होना नहीं है। वह आदमी पागल है जो भूप में खड़ा होकर तप कर रहा है। जब महावीर को कहते हैं महातपस्त्री तो उसका मतलब यह नहीं है कि वह धूप में खड़े होकर शरीर को सता रहे हैं। और जब महावीर को कहते हैं 'काया को मिटाने बाला' तो उस काया का इस काया से कोई मतलब नहीं है। उस काया का मतलब है मीतर की काया से जो असली काया है।

बाहरी काया तो बार-बार मिलती है। आप इस कमीज को अपनी काया नहीं कह सकते । क्योंकि आप रोज उसे बदल लेते हैं । आप शरीर को काया कहते है क्योंकि जिन्दगी भर उसे नहीं बदलते। महावीर भली भौति जानते हैं कि शह शरीर भी तो कई बार बदला जाता है लेकिन एक और काया है जो कभी नहीं बदकी, बस एक ही बार खत्म होती है, बदलती नहीं। तो उस कार्या के पिघलने में लगा हवा जो अम है वही तपश्चर्या है। और उस काया को पिवलाने की जो प्रक्रिया है वही साक्षीभाव, सामायिक का प्यान है। **क्षो**र वह स्मरण में का जाए और उसके प्रयोग से हम गुजर जाएँ तो फिर कोई पुर्लर्जन्म नहीं है। पुनर्जन्म रहेगा, सदा रहेगा अगर हम कुछ न करें। लेकिन ऐसा हो सकता है कि पुनर्जन्म न हो। हम विराट् जीवन के साथ एक हो जाएँ। ऐसा नहीं कि हम मिट जाते हैं, ऐसा नहीं कि हम खत्म हो जाते हैं। बस ऐसा ही हो जाते हैं जैसे बूँद सागर हो जाती है। वह मिटती नहीं, लेकिन मिट भी जाती है, बूँद की तरह मिट जाती है, सागर की तरह रह जाती है। इसलिए महाबीर कहते हैं कि आत्मा ही परमात्मा हो जाता है। लेकिन नहीं समझे लोग कि इसका क्यां मतलब है। मतलब यह है कि आत्मा कि बूँद स्रो जाती है परमात्मा में और एक हो जाती है। उस एकता में, उस परम अद्वैत में परम आनन्द है. परम शांति है, परम सौन्दर्य है।

प्रश्नः ऐसा कोई व्यक्ति क्यों वहीं मिल सका जिसके बरणों में महावीर आत्मसमर्पण कर सकें ? महावीर क्या सोज रहे हैं जिसकी बजह से वे किसी गुरु के पास नहीं गए ? इस सम्बन्ध में महावीर क्या कहते हैं ?

उत्तर । जीवन में बहुत कुछ है जो दूसरे से नहीं मिळ सकता और जो भी खेड है जो भी सत्य है, बुन्दर है, उसे दूसरे से पाने का कोई भी उपाय नहीं है । जो दूसरे से पाया जा सकता है, उसका कोई महत्त्व नहीं । क्योंकि जिसे हम दूसरे से पा नेते हैं वह हमारे प्राचों से विकसित हुआ नहीं होता । वह ऐसा ही है जैसे कागज के फूल कोई बाजार से से आप और घर को सजा से । वृषों से आप हुए फूळों की बात दूसरी है । वे जीवन्त हों । मगर वे भी मृत हो जाते हैं । बोड़ी देर पुख्यस्ते में बोजा दे सकते हैं जीवित होंने का । लेकिन फिर भी वे जीवित नहीं हैं । सत्य के फूस कभी उचार नहीं मिकते । इसलिए जो भी सत्य को खोजवे निकला हो, वह गुद को खोजवे नहीं निकलता है । हो, असत्य को खोजवे कोई निकला हो तो गुद की खोज बहुत जकरी है । सत्य की खोज में गुप एकदम अवावस्थक है । केकिम शिष्यत्य यागी सीकने की समता बहुत आवस्थक है । असकी सवास सीखवे की समता का है और जिसके पास साखवे की समता है वह गुद नहीं बनाता, सीखता चला जाता है । गुद बनाना एक तरह का बन्धन निर्मित करना है । वह इस बात की चेश्रा है कि सत्य पाएँगे तो इस अपित से और कहीं से नहीं ।

मेरा माणना है कि तत्व कोई ऐसी चीज नहीं है जो किसी एक व्यक्ति से प्रचाहित हो। तत्व पूरे जीवन पर छावा हुआ है। जनर इन तीसने को उत्सुक है, तो सत्व सब बनह ने बीका जा बकता है। पुर कास समझाए कि जिन्दमी 'असार है, कल मौत का जाएगी, चेत जाओ और अगर हम सीख न सकते हों तो आवाज कान में सुनाई पड़ेगी और समाप्त हो जाएगी। बौर अगर कोई सीख सकता है तो एक वृक्ष से गिरते हुए सूखे पत्ते को देखकर भी सीख सकता है कि जिन्दगी असार है और अभी जो हरा था, वह अभी सूख गया; कछ जो जन्मा था, आज मर गया है। और एक सूखा पत्ता गिरता हुआ भी एक व्यक्ति को जीवन की सारी व्यर्थता का बोध करा सकता है। लेकिन सीखने की क्षमता न हो तो यह बोध कोई भी नहीं करा सकता। महावीर में सीखने की अद्भृत क्षमता है, इसलिए उन्होंने कोई गुरु नहीं बनाया। गुरु खोजा भी नहीं। बस सीखने निकल पड़े, खोजने निकल पड़े, बीच में किसी व्यक्ति को लेना नहीं चाहा क्योंकि उधार ज्ञान लेने की उनकी कोई आकांक्षा नहीं। उधार भी कभी ज्ञान हो सकता है? सब चोजें उधार हो सकती हैं, ज्ञान उधार नहीं हो सकता। ज्ञान उसका ही होता है, जो पाता है। वह दूसरे को देते ही व्यर्थ हो जाता है।

गुरुओं की कमी न थी, सब तरफ गुरु मौजूद थे। शास्त्रों की कमी न थी, शास्त्र मौजूद थे। सिद्धान्तों की कमी न थी, सिद्धान्त मौजूद थे। लेकिन महावीर ने सबकी और पीठ कर दी क्योंकि शास्त्र की ओर मुँह करना या सिद्धान्त की बोर या गुरु की बोर-वासे और उपार के लिए उत्सुक होना है। वह निपट अपनी सोज पर चले गए। स्वयं ही पा लेना है। और जो स्वयं न मिले वह दूसरे से मांग कर मिल भी कैसे सकता है ? मिलने का मार्ग भी क्या है ? रास्ता भी क्या है ? दूसरे से ज्यादा से ज्यादा शब्द मिल सकते हैं, सिद्धांत मिल सकते हैं, सेकिन सत्य नहीं मिल सकता। इसलिए महावीर ने किसी गुरु के प्रति समर्पण नहीं किया। यह भी समझ लेने जैसी बात है कि समर्पण ही करना हो तो खुद्र के प्रति, सीमित के प्रति क्या ? समस्त के प्रति क्यों नहीं ? सच तो यह है कि एक के प्रति समर्पण बसक में समर्पण नहीं हैं। एक के प्रति समर्पण में शर्त है। जब में कहता है कि फर्ला व्यक्ति के प्रति में समर्पण करूँगा, और फलां के प्रति नहीं तो मैं शर्त रख रहा है क्योंकि मैं मानता है कि एक ठीक है, दूसरा गलत है। यह पा लिया है, दूसरा नहीं पाया है। इससे मिलेगा, दूसरे से नहीं मिलेगा। यह दे सकता है, दूसरा नहीं दे सकता। तब समपंण कैसा हवा ? यह तो सौदा हुआ। जिससे हुमें मिलेगा, जिससे हुम पा सकते हैं. उसकी आकांचा को ध्यान में रखकर अगर समर्पण किया गया तो समर्पण कैसा हुआ ? वह सौदा हुआ, लेन-देन हुआ । समर्पण का बर्च यह है कि विमा शतं. बिना प्राकांका के स्वयं को छोड़ बेना । तब कोई किसी व्यक्ति के प्रति कभी समर्पित नहीं हो सकता। समपित हो सकता है सिर्फ परमात्मा के प्रति। और परमात्मा का मजलब है समस्त। अगर परमात्मा भी एक व्यक्ति है तो भी समर्पण नहीं हो सकता। जैसे अगर किसी ने परमात्मा को राम मान लिया है तो राम के प्रति उसका समर्पण है, कृष्ण के प्रति समर्पण नहीं है।

एक बड़े रामभक्त सन्त के जीवन में उल्लेख है कि उन्हें कृष्ण के मन्दिर में ले जाया गया। तो बांसुरी बजाते कृष्ण को मृति को उन्होंने नमस्कार करने से इन्कार कर दिया। उन्होंने कहा कि मैं तो धनुर्घारी राम के प्रति ही झुकता है। और अगर चाहते हो कि मैं झुकूं तो इनके हाथ में घनुषवाण दे दो। यानी झकवे वाला सर्त लगाएगा। वह यह भी शर्त लगाएगा कि तुम कैसे खड़े हो ? वनुषवाण लेकर कि बौसुरी लेकर। तुम्हारी कैसी शक्ल हो, तुम्हारी कैसी औं हों, वह सब शर्त लगाएगा। और इस तरह समर्पण में शर्त हो सकती है। यानी कोई यह कहे कि तुम ऐसे हो जाओ तो मैं समर्पण करूँगा तो क्या समर्पण रहा ? समर्पण का तो अर्थ ही सदा बेश ी है। मैं मानता है कि महाबीर का समर्पण है लेकिन किसी व्यक्ति के प्रति नहीं, समस्त के श्रति । और समस्त के प्रति जिनका समर्पण है उनका हमें पता नहीं चलता । क्योंकि पता कैसे चलेगा ? हम तो व्यक्तियों के ही समर्पण को समझ पाते हैं कि यह आदमी फलां आदमी के प्रति सर्मापत है। लेकिन एक आदमी समस्त के प्रति सर्मापत है, उस पत्यर के प्रति भो जो सड़क पर पड़ा है, आकाश के तारे के प्रति भी, आदमी के प्रति भी, और बच्चे के प्रति भी और जानवर के प्रति भी। जो समस्त के प्रति समर्पित है, उसका समर्पण हमारी पहचान में नहीं आएगा क्योंकि हमारा मापदण्ड सीमित सीदे का है।

अगर में एक व्यक्ति को प्रेम करूँ तो समझ में आ सकता है कि मैं प्रेम करता हूँ। लेकिन अगर नेरा समस्त के प्रति प्रेम हो तो समझ में आना मुश्किल हो जाएगा क्योंकि हम प्रेम को पहचान ही तब पाते हैं जब वह व्यक्ति से बंध . जाए। अगर वह फैला हो, असीम हो तो हम नहीं पहचान पाते उसे। इसलिए महाथीर को समझने वाले सोचते रहे हैं कि महावीर ने किसी एक के प्रति इसलिए समर्पण नहीं किया कि एक के प्रति समर्पण करने से शेष के प्रति असमर्पण हो जाता है। अगर पूर्ण समर्पण है तो पूर्ण के प्रति, असीमित के प्रति ही हो सकता है। अपूर्ण के प्रति, सीमित के प्रति समर्पण नहीं हो सकता। अब तक किसी ने भी इस तरह नहीं सोचा है महावीर के प्रति कि वह समर्पित व्यक्ति है। मेरा मानना है कि वे बिल्कुल ही पूर्ण समर्पित व्यक्ति हैं। नेकिन

कूर्ण समर्पित व्यक्ति किसी एक के प्रति समर्पित नहीं होता । वह किसी एक के आगे सिर नहीं मुकाता, इसिकए नहीं कि अहंकार है, बल्कि इसिकए कि उसका सिर भुका ही हुआ है सब ओर । अब वह कैसे अलग-कलग खोजने जाए कि इसके प्रति झुको, उसके प्रति न झुको । उसके किसी एक के प्रति झुकने का सवाल ही नहीं, और ज्यान रहे जो व्यक्ति किसी एक के प्रति झुकतो है, वह दूसरे के प्रति सदा अकड़ा रहता है । और जो व्यक्ति किसी एक के चरण छूता है, वह किसी से चरण छूवाने को आतुर है ।

में एक बड़े संन्यासी के आश्रम में बबा। बड़े मंच पर संन्यासी बैठे हुए हैं। उनके मंच के नीचे एक छोटा तस्त है, उस पर एक दूसरे संन्यासी बैठे हैं। उस तक्त के नोचे और संन्यासी बैठे हुए हैं। उस बड़े संन्यासी ने मुझसे कहा कि आप देसते हैं मेरे बगल में कौन बैठा है? मैंने कहा मुझे देखने की जरूरत नहीं। कोई बैठा है जरूर। उन्होंने कहा, शायद आपको पता नहीं। वह हाईकोर्ट के चीफ जस्टिस हैं. साधारण आदमी नहीं हैं। सेकिन बड़े विनम्न हैं, कभी मेरे साथ तक्त पर नहीं बैठते हैं। मैंने कहा कि वह मुझे दिखाई पढ़ रहा है। लेकिन उनके भी नीचे तस्त पर कुछ सोग बैठे हुए हैं। और वे आपके मरने की प्रतीक्षा कर रहे हैं कि जब आप मरो तो वे इत तस्त पर नैहें, और आपने को कहा कि यह बादमी विनम्न है क्योंकि वापके साथ नहीं बैट्या तो यह भी सोचना जरूरी है कि आप कैसे आदमो हैं। आप बड़े अहंकारी बादमी मानूम होते हैं। बाप कैसे बादमी हैं जो कोई आपके साथ बैठे तो बाप अविनय समझते हैं. नीचे बैठे तो बिनव समझते हैं। नेकिन वे जो चेले नीचे बैठे हैं प्रतीचा करते हैं कि वे कब गुरु हो जाएँ। वे जो हैं किसी के प्रति समर्पित व्यक्ति, वे दूसरों के समर्पण की मांग करते हैं क्योंकि जो वे इवर देते हैं, वह दूसरे से मांग करते हैं। निरन्तर आपने देखा होगा कि जो आदमी किसी की बाह्यामद करेगा वह अपने से पीछे वाले लोगों से खुशामद मांगेगा। जो आदमी किसी की खाशामद नहीं करेगा वह खुशामद भी नहीं मांगेगा । दोनों बातें एक साथ चलती हैं। जो बादमी नम्रता दिखलाएगा वह दूसरों से नम्रता की मांग करेगा।

महावीर को समझना इस वर्ष में कठिन हो जाता है। न वह किसी के प्रति सर्मापत हैं, न कोई उनका गुरु हैं, न वे किसी के चरण छूते हैं, न वे किसी के चरणों में बैठते हैं, न वे किसी के पीछे चलते हैं। तो उन्हें समझना कठिन हो जाता है। लेकिन मेरी अपनी दृष्टि में यह है कि वह इतने समर्पित व्यक्ति हैं, समस्त के प्रति और इस भौति शुके हुए हैं कि अब और किसके लिए शुक्ना

है और क्यों झुकना है। एक बादमी मेरे पास आया और उसने कहा कि अप्र फर्ना-फर्जी बादमी को महात्मा मानते हैं कि नहीं। मैंने कहा कि अगर तुम मुझसे कहते कि आदमी को महात्मा मानते हैं कि नहीं तो मैं जल्दी से राजी हो जाता। तुम कहते हो फलां-फलां व्यक्ति। बब इसमें यह बात छिपी है कि मैं एक व्यक्ति को महात्मा मानुँ तो दूसरों को हीनात्मा मानुँ इसके सिवाय कोई चारा नहीं है। एक को महात्मा मानने में दूसरे को हीनात्मा मानना पड़ेगा। नहीं तो उसे महात्मा कहने का कोई अर्थ नहीं रह जाता। मैंने कहा कि मैं किसी को हीनात्मा मानने में राजी नहीं हैं इसलिए महात्मा भी विदा हो जाता है। मेरे लिए कोई महात्मा नहीं क्योंकि कोई हीनात्मा नहीं है। और एक को महात्मा बनाबो तो हजार, नाख, करोड़ को हीनात्मा बनाना जरूरी है. नहीं तो काम चलता नहीं। यानी एक महात्मा की रेखा खींचने के लिए करोड़ हीनात्माओं का घेरा खड़ा करना पड़ता है, तब एक महात्मा बन सकता है, बनाया जा सकता है। लेकिन एक खादमी को महात्मा मानने में हम करोड़ों बादिमयों को हीनात्मा की दृष्टि से देखना शुरू कर देते हैं। महावीर किसी को न महात्मा मानते हैं. न हीनात्मा मानते हैं। महावीर इस विचार में ही नहीं पहले। वह एक-एक की गिनती नहीं कर रहे हैं: समस्त बीवन का सीवा समर्पण है। व्यक्ति बीच में बाता ही नहीं।

इस प्रश्न से सम्बन्धित दूसरी बात भी मैं आपको याद दिला दूँ कि चूंकि
महावीर ने किसी को गुर नहीं बनाया इसलिए जितने लोगों ने महाबीर को
गुर बनाया छन सबने महाबीर के साथ अन्याय किया है। वे समफ ही नहीं
वाए महावीर को। यानी जिस आदमी ने किसी को कमी गुर नहीं बनाया
है, वह कभी किसी को शिष्य बनाने की बात भी नहीं सोच सकता। दोनों
संयुक्त बातें हैं। क्योंकि जब वह अपने लिए यह ठीक नहीं मानता है कि किसी
को गुर की तरह स्थापित करें, तो वह कैसे मान सकता है कि कोई उसे गुर
की तरह स्थापित करें। इसलिए जो अपने को महावीर के शिष्य और अनुयायी
समझते हैं, वे महावीर के साथ एक बुनियाबी अन्याय कर रहे हैं। वे उस
आदमी को समझ हो नहीं पाए। जिस महावीर ने अपने से पहले चले आए
किसी मास्त्र को नहीं माना उस महावीर का शास्त्र बना लेना उसके साथ
अन्याय करना है। महावीर ने अपने पहले हुए किसी भी व्यक्ति को ऐसा नहीं
कहा है कि उससे मुझे मिल आएगा या वह मुझे देने वाला हो सकता है। बात
हो नहीं उठाई इसकी। उस महावीर के पीछे लाशों लोग हैं जो यह कहते हैं:

. महाबीर एक-एक दिन भी रहे हैं, अपने लिए नहीं, अगर अकरत है परमात्मा को तो ही। और उनका पूरा जीवन इस बात का प्रमाण है कि विश्वसत्ता को जिस व्यक्ति की जरूरत है, वह उसके लिए आयोजित करती है। जिसकी स्वांस से, जिसके होने से, जिसके जीने से, जिसकी बाँख से, जिसके चलने से कुछ घटित हो रहा है, जोकि कल्प-कल्प बीत जाए तो बुबारा घटित मुक्किल से होता है विश्वसत्ता को जरूरत है उसके बस्तित्व की तो वह उसके लिए आयोजन करती है। तो एक-एक दिन के लिए महावीर जी रहे हैं। ऐसा भी नहीं है कि इकट्ठा एक दिन तय कर लिया तो बारह साल के लिए काफी हो गया। इस बादमी को अपनी ओर से जीने का कोई मोह नहीं रह गया। बहुत कीमती है यह बात कि कोई व्यक्ति चाहे तो बराबर वैसा जी सकता है लेकिन तभी जब उसे अपने जीवन का मोह बिदा हो गया हो। तब पूरा अस्तिरव उसके प्रति मोहपूर्ण हो जाता है । और उसे बनाने के उपाय करने लगता है, और उसके ढंग की, बेढंग की शतें भी स्वीकार करने लगता है। फिर वह क्या कहता है क्या नहीं कहता, कैसा उठता है कैसा बैठता है सबको स्वीकृति हो जाती है। सारा जगत् एक गहरे प्रेम से उसे घेर लेता है और उसके लिए जो भी किया जा सके, करने लगता है।

बुद्ध के गृहत्याग की कथा प्रचलित है। बुद्ध घर से चले आधी रात की। उनके चोड़े के पैरों की टाप ऐसी है कि वह बारह कोस तक सुनी जाती है। बुद्ध उस घोड़े पर सवार होकर चले हैं। घोड़े की टाप इतनी होगी कि सारा महरू जग जाए। कहानी कहती है कि घोड़े के टाप के नीचे देवता फूल रखते चले जाते हैं। टाप फूलों पर पड़ती है ताकि गाँव में कोई जग न जाए। क्योंकि बहुत करूपों के बाद ही कभी कोई व्यक्ति महाअभिनिष्क्रमण करता है। जब वे नगर के द्वार पर पहुँचते हैं तो बड़ी-बड़ी कीलें हैं वहाँ जिन्हों पागल हाथी भी धक्के मारे तो खुल नहीं सकतीं। और जब द्वार खुलते हैं तो उनकी इतनी आवाज होती है कि पूरा नगर सुनता है मगर जब बुद्ध वहां पहुँचते हैं तो देवता द्वार को ऐसा खोल देते हैं जैसे वह बन्द हो न था। यह सारी कहानियाँ निर्मित हैं। लेकिन साथ-साथ हो ये इस बात की भी सूचक हैं कि ऐसे ध्यक्ति के लिए सारा जगत्, सारा बस्तित्व सुविधा देने लगता है क्योंकि इस सारे जगत् को, इस सारे अस्तित्व की इस आदमो को जरूरत है। मगर हम सबके लिए अस्तित्व की आवश्यकता रहती है। श्वांस चले इसलिए हवा की जरूरत है, प्यास बुशे इसलिए पानी की जरूरत है, गर्मी मिले इसलिए सूरज की

जरुरत है। सारे अस्तित्व की हमें जरूरत है अपने लिए। लेकिन कभी-कभी ऐसा व्यक्ति भी पैदा हो जाता है जिसके लिए अस्तित्व को उसकी जरूरत है कि वह हो जाए तो थोड़ी देर रह जाए, और उसके लिए कोई असुविधा न हो। और महावीर इस बात को अच्छी तरह जानते हैं कि अगर हमें जिन्दा रखना हो तो आज ऐसा इन्तजाम हो जाए; नहीं तो हम वापस लौट जाएँगे। न कोई शिकायत है पीछे लौटने से, न कोई नाराजगी है। इसनी हो खबर जरूर है कि अस्तित्व कहता है अब तुम्हारी जरूरत नहीं। वह हम स्वीकार कर लेंगे और बिदा हो जाएँगे। इस वजह से वे वैसा भाव लेकर चलते हैं। लेकिन उसको नहीं समझा जा सका। ऐसा आदमी चुनौती दे रहा है विश्वसत्ता को कि रखना हो तो रखो अन्यथा हम जाते हैं।

प्रश्न : महाबीर को पारिवारिक या सामाजिक कौन-सा असंतोष था ? क्या उनका गृहत्याग जवाबवारियों से पलायन नहीं है ?

उत्तर: पहली बात यह है कि महावीर को न तो कोई पारिवारिक असंतोष या, और न कोई सामाजिक असंतोष या। इस जन्म में तो कोई व्यक्तिगत असंतोष भी नहीं था। आम तौर से तीन तरह के असंतोष होते हैं। पारि-वारिक असंतोष, सामाजिक असंतोष या वैयक्तिक असंतोष । पारिवारिक असंतीष आधिक हो सकता है, विवाह-दाम्पत्य का हो सकता है, शरीर की स्विधा-अस्विधा का हो सकता है। वैसा असंतोष जिसे है वह आदमी कभी र्षामिक नहीं हो सकता। क्योंकि वैसा आदमी उस असंतोष को मिटाने में रूगा रहता है। वैसा आदमी अत्यधिक भौतिक होता है। फिर सामाजिक असंतीप है। व्यवस्था है, समाज की नीति है, नियम है, शोषण है, घन है, राज्य है, सम्पत्ति है, वितरण है। यह सब है। ऐसा असंतोष भी होता है। ऐसा सामाजिक, क्रान्तिकारी, सुवारक व्यक्ति भी वार्मिक नहीं होता। वार्मिक होता है वह व्यक्ति जिसके असंतोष का न समाज से कोई सम्बन्ध है, न परिवार से . कोई सम्बन्ध है, न सम्पत्ति से कोई सम्बन्ध है, न शरीर से कोई सम्बन्ध है, जिसके असंतोष का एक ही अर्थ है कि मेरा होना मात्र अभी ऐसा नहीं है कि जिससे मैं सन्तृष्ट हो जाऊँ, जिसकी आखिरी चिन्ता इस बात की है कि मैं जैसा हूँ क्या ऐसा ही होना काफी है, पर्याप्त है ? अगर हिसक है तो हिसक होना ही काफी है, पर्याप्त है ? अगर कोघी है तो कोघित होना ही काफी है ? अशान्त है तो अधान्त होना ही ठीक है ? द:बी है, अज्ञानी हं, सत्य का कोई पता नहीं, प्रेम का कोई अनुभव नहीं, क्या ऐसा होना ही काफी है ? एक ऐसा असन्तोष

है जो इस मीतरी जगत् से उठता है जहाँ व्यक्ति कहता है कि जहाँ अञ्चान नहीं, अंचकार नहीं, दुःस नहीं, अशांति नहीं, क्रोध नहीं, घृणा नहीं, द्वेष नहीं, में ऐसा जीवन चाहता है। इस आन्तरिक असंतोष से धार्मिक व्यक्ति का जन्म होता है। इस जीवन में महावीर को यह असंतोष भी नहीं है क्योंकि धार्मिक व्यक्ति का जन्म हो चुका है लेकिन पिछले जन्मों में जो उनका नितान्त असंतोष है वह आध्यारिमक है; वह सामाजिक या पारिवारिक नहीं है।

बाष्यात्मिक असन्तोष बहुत कीमती चीज है और वह जिसमें नहीं है वह व्यक्ति कभी उस यात्रा पर जाएगा ही नहीं जहां आध्यारिमक संतोष उपलब्ध हो जाए । जिस असन्तोष से हम गुजरते हैं उसी तल का सन्तोष हमें उपलब्ध हो सकता है। अगर धन का असन्तोष है तो ज्यादा से ज्यादा धन मिलने का सन्तोष उपलब्ध हो सकता है। लेकिन बड़े मजे की बात है कि जिस तल पर हमारा असन्तोष होगा उसी तल पर हमारा जीवन होगा। प्रत्येक व्यक्ति को कोज जेना चाहिए कि मैं किस बात से असन्तुष्ट हूँ तो उसे पता चल जाएगा कि वह किस तक पर जी रहा है। अब यह हो सकता है कि एक आदमी महल में जो रहा है, विकास में, भोग में। और एक बादमी लंगोटी बांध कर संन्यासी की तरह सड़ा है--नंबा, घुप में, सर्वी में, वर्षी में। इससे कुछ पता नहीं चलता कि कौन वार्मिक है। पता चलेगा यह जानकर कि इस व्यक्ति के मीतर असंतोष क्या है। हो सकता है कि महत्त में जो व्यक्ति है उड़के मन में यह असन्तोष हो कि यह महल किस मतलब का है, यह धन किस मतलब का है। और उसे यह असन्तोष पकड़े हुए है कि मैं उसे कैसे पाऊँ जो मेरा स्वरूप है, जो मेरा अन्तिम आनन्द है। सोता है महरू में लेकिन उसका असन्तोष उस तल पर चल रहा है। तो वह व्यक्ति आध्यात्मिक है, वार्मिक है। पर एक बादमी लंगोटी वींचे सक्क पर सदा है, मन्दिर में प्रार्थना कर रहा है, पूजा कर रहा है। सेकिन प्रार्थना में माँग कर रहा है कि आज बच्छा भोवन मिल जाए, ठहरने को अच्छी जगह मिल जाए, इज्जत मिल जाए, अनुयायी मिल जाएँ, भक्त मिल जाएँ, बाजम मिल बाए। अगर वह इसी तरह की प्रार्थना मन्दिर में भी कर रहा है तो वह वार्मिक नहीं है। हमारा असन्तोष ही हमारी सबर बेता है कि हम क्या हैं ?

महावीर इस जीवन में किसी असन्तोष में नहीं लेकिन पिछले सारे अन्तों में उनके असम्तोष की एक लम्बी ,यात्रा है। वह निरन्तर यही है कि मेरा अस्तित्व, मेरा सत्य, मेरी वह स्थिति अहीं में परम मुक्त हो जाऊँ, न कोई सीमा रहे, न कोई बंधन रहे, वह कहाँ है ? वह कैसे मिले, उसकी खींज जारी है। ऐसी खोज वाला व्यक्ति मी दूसरों के पारिवारिक असन्तोष को मिटाने के लिए उत्सुक हो सकता है, दूसरों के सामाजिक असन्तोष को मिटाने के लिए भी उत्सुक हो सकता है। ऐसा व्यक्ति निपट सन्त भी रह सकता है, क्रान्तिकारों भी बन सकता है, सुधारक भी बन सकता है। लेकिन ऐसे व्यक्ति को स्वयं की चिन्ता इन तलों पर नहीं हैं। उसकी चिन्ता एक अलग ही तल पर है। और बहुत कम लोग हैं जिनके जीवन में आध्यात्मिक असन्तोष होता है। अगर हम, लोगों के सिर खोल कर देख सकें तो हम बहुत हैरान हो जाएँगे। उनके असन्तोष बहुत हो नीचे तल के होते हैं और जिस तरह के असंतोष होते हैं उस तल पर व्यक्ति होता है।

नीत्से ने कहा है कि अभागा होगा वह दिन जिस दिन आदमी अपने से सन्तृष्ट हो जाएगा । अभागा होगा वह दिन जिस दिन मनुष्य की आकांक्षा का तोर पृथ्वी के अतिरिक्त और किन्हीं तारों की ओर न मुडेगा। हम सबकी आकांक्षाओं के तीर पृथ्वी से भिन्न कहीं भी नहीं जाते। हम सब चीजों से असप्त होते हैं, सिर्फ अपने को छोड़कर । एक आदमी मकान से अतृप्त होगा कि मकान ठीक नहीं, दूसरा बड़ा मकान बनाऊँ। एक आदमी अतप्त होगा कि पत्नी ठीक नहीं है दूसरी पत्नी चाहिए, बेटा ठीक नहीं है दूसरा बेटा चाहिए, कपड़े ठीक नहीं हैं दूसरे कपड़े चाहिए। लेकिन अगर हम खोजने जाएँ तो ऐसा आदमी मुश्किल से मिलता है जो न मकान से अतुप्त है, न कपड़ों से, न पत्नी से, न बेटों से, जो अपने से अतुप्त है। और जो कहता है कि मैं स्वयं ठीक नहीं हैं, मुझे और तरह का आदमी होना चाहिए। जब आदमी अपने प्रति ही श्रसन्तुष्ट हो जाता है तब उसके जीवन में धर्म की यात्रा शुरू होती है। महावीर जरूर असन्तृष्ट रहे। वही यात्रा उन्हें वहाँ तक लाई है जहां तृप्ति और सन्तोष उपलब्ध होता है। क्योंकि जिस दिन व्यक्ति अपने को रूपान्तरित ' करके उसे पा लेता है जो वह वस्तुतः है उस दिन परम तृप्ति का क्षण आ जाता है। उसके बाद फिर कोई अतुप्ति नहीं। अगर वह फिर जीता है एक क्षण भी तो वह दूसरों के लिए ताकि वह उन्हें तिप्त के मार्ग की दिशा दे सके, पर उसकी अपनी यात्रा समाप्त हो जाती है।

आपने पूछा है कि नया उनका गृहत्याग दायित्व से पलायन नहीं है। मेरा कहना है कि महाबीर ने कभी गृहत्याग किया ही नहीं। गृहत्याग वे लोग करते है जिन्हें गृह के साथ आसक्ति होती है। महाबीर ने तो वही छोड़ा है जो घर नहीं था। हमें यह ख्याल में आना जरा मुश्किल होता है क्योंकि हम मिट्टो, पत्थर के घरों को घर समझे हुए हैं। इसलिए गृहत्याग का शब्द ही भ्रान्त है। असल में महाबीर घर की खोज में निकले हैं। जो घर नहीं था उसे छोड़ा है और जो घर है उसकी खोज में गए हैं। और हम जो घर नहीं है, उसे पकड़े चैठे हैं और जो घर हो सकता है उसकी ओर आंख बन्द किये हुए हैं। हम पलायनवादी हैं। पलायन का क्या मतलब होता है? एक आदमी कंकड-पत्थर छोड़ दे और होरों की खोज पर निकल जाए। पलायनवादी कौन है? क्या असन्द की खोज पलायन है? क्या जान की खोज पलायन है? क्या परम जीवन की खोज पलायन है? तो महावीर ने कोई गृहत्याग नहीं किया। वह गृह की खोज में हो गए हैं।

आमतौर से आदमी सोचता है कि जो आदमी जिम्मेदारी से भागता है वह पलायनवादी है। लेकिन क्या पक्का पता है कि यही जिम्मेदारी है? महाबीर जैसा आदमी दुकान पर बैठकर दुकान चलाता है, क्या यही दायित्व होगा उसका जगतु के प्रति, जीवन के प्रति? महावीर जैसा व्यक्ति घर में बैठ कर वाल-बच्चों को बड़ा करता रहे, क्या यही दायित्व हागा उसका ? महावीर जैसे व्यक्ति के लिए इस तरह के शुद्रतम घेरे में खड़े होकर सब खो देने से अधिक दायित्वहीनता और क्या हो सकती है। बड़े दायित्व जब पुकारते हैं छोटे दायित्व तब छोड़ देने पड़ते हैं। वड़े दायित्व की पुकार चैंकि हमारे जीवन में नहीं है, इसलिए हमें देखकर बड़ी मुक्किल होती है कि वह आदमा जिम्मेदारियाँ छोडकर जा रहा है। यह आदमी कितनी बड़ी जिम्मेदारियां ले रहा है, यह हमारे ख्याल में नहीं आता। आदमी एक घर को छोड़ता है तो करोड़ों घर ुसके हो जाते हैं। घर के आँगन को छोड़ता है तो सारा आकाश उसका आँगन हो जाता है। पत्नी को, वेटे को, प्रियजन को छोड़ता है तो सारा जगत् उसका वियजन, और मित्र हो जाता है। लेकिन हमने हमेशा उसने जो छोड़ा है, उस भाषा में सोचा है। जिस विस्तार पर वह फैला है, वह हमने नहीं सोचा। और जो उस एक घर को छोड़कर गया, उसे भी छोड़कर कहाँ गया ?

बुद्ध के जीवन में एक मधुर घटना है। बुद्ध लौटे हैं घर बारह वर्ष बाद। पत्नी नाराज है। बुद्ध का बेटा एक दिन का या जब वह घर छोड़कर चले गये थे। वह अब बारह वर्ष का हो गया है। पत्नी उसे सामने कर देती है व्यंग्य में, मजाक में और कहतीं है कि यह तुम्हारे पिता हैं, पहचान लो। पूछ लो तुम्हारे लिए क्या कमाई इन्होंने छोड़ी है, तुम्हारा दायित्व क्या निभाया है? यही रहे तुम्हारे

पिता। यह जो भिसापात्र लिए सड़े हैं यहो सज्जन तुम्हें जन्म देकर एक ही रात बाद माग गये थे। इन्होंने जगाकर ना पुछे नहां कहा था कि मैं जाता हूँ। अपने दाय का भाग माँग लो। यह तुम्हारे पिता है।

भिक्षु यह सुनकर सन्ताटे में आ गये। आनन्द घवड़ाने लगा कि इस पागन को पता नहीं किससे क्या कह रही है ? तब बुद्ध ने आनन्दित होकर राहुल से कहा कि बेटा निदिवत हा मैं तेरा पिता है। हाथ फैला कि जो सम्पत्ति मैंने तैरे लिए इकट्ठा को वह तुझे दे दूँ। बुद्ध का हाथ ता खाळी है तो भी राहुल ने हाथ फैला दिया है। बुद्ध ने अनना भिक्षापात्र उसके हाथ में दे दिया और कहा कि तू दोक्षित हुआ। क्योंकि बुद्ध जैसा पिता तुमें ऐसी ही सम्पद्ध दे सकता है जो तुमें भी बुद्ध बना दे। मैं तो बहुत दिन मदका, अब तुमें क्यों भटकाऊँ ? यशोधरा रोने लगा है। लोग विल्लाने लगे हैं कि यह क्या पागलपन हा रहा है ? एक बेटा छोड़कर गये थे उसे भो लिए जाते हैं। तो बुद्ध कहते हैं कि और भो जिसको चलना हो, उसको भो मैं ले जाने का तैयार है। क्योंकि जो मैंने वहाँ पाया है, अनने बेटे को कैसे वंवित रखूँ उससे ? जिन हारों को खदान है वहाँ अपने बेटे को कैसे न ले जाऊँ ?

हमें लगता है कि दायित्व छोड़ कर बुद्ध माग गये। लेकिन मैं कहता हूँ कि जैसा बुद्ध थे, वैसा हा रहकर क्या दायित्व पूरा कर लेने हैं? कितने बाप हुए हैं, कितने वेटे हुए हैं, किसने क्या दायित्व पूरा किया है? एक वाप जो कर सकता था ज्यादा से ज्यादा बेटे के लिए वह बुद्ध ने किया है और जो कुछ जाना था, जा कुछ पाया था उसके सामने खाक दिया है। शायद इस दायित्व को समझना हमें मुश्किल हो जाए। अपने दुःख के मार को दूसरे पर लादना हो हम दायित्व समझते हैं। अतान की यात्रा को गित देना ही हम दायित्व समझते हैं।

पलायन वह करता है जो दुःखो हो। भागता वह है जो दुःखो हो, डरता हो, भयभोत हो, जिसे गंक हो कि जीत न सकूँगा। ऐसा आदमा हमें भागता दिखता है। घर में आग लगा हो और एक आदमो घर के बाहर निकले उसे आप भागने वाला तो न कहेंगे। कोई यह तो नहीं कहेगा कि घर में आग लगो थी और यह आदमो बाहर निकल आया। कोई नहीं कहेगा कि यह पलायन-वादी है क्योंकि वहीं भागने का सदाल हो नहीं है। विवेक की वात है कि कोई बाहर हो जाए।

महावीर जैसे व्यक्ति जहाँ से भी हटते हैं, भागते नहीं- जहाँ, जहाँ आग है, हटते हैं। हटना एकदम विवेकपूर्ण है। और इसलिए भी हटते हैं कि जहाँ-जहां दु:ख जन्मता है, जहां-जहां दु:ख बढ़ता है और फैलता है, वहां खड़े रहने का क्या प्रयोजन है ? वहाँ से वे हटते हैं सिर्फ इसलिए कि और बेहतर जगह हैं जहाँ आग नहीं है। जैसे कि आप बीमार पड़े हैं, आप इलाज कराने चले जाएँ और डाक्टर आपसे कहे कि आप बड़े पलायनवादी हैं, बीमारी से भागते हैं। वह आदमी कहेगा कि मैं बीमारी से नहीं भागता। लेकिन बीमारी में खड़े रहने में न तो कोई बुद्धिमत्ता है, न कोई अर्थ है। मैं स्वास्थ्य की खोज में जाता है। हम बीमार आदमी को कभी नहीं कहते कि तुम डाक्टर के यहाँ मत जाओ। एक बंधेरे में खड़ा आदमी सूरज की तरफ आता है तो हम नहीं कहते कि तुम प**लायनवादी हो ।** लेकिन हम महावीर जैसे लोगों को पलायनवादी कहना चाहते हैं। उसका कारण सिर्फ यह है कि अगर महावीर जैसे लोगों को सिद्ध कर देते हैं पछायनवादी तो हम जहां खड़े हैं वहाँ से हटने की हमें जरूरत नहीं रह जाती। हम निश्चिन्त हो जाते हैं कि यह आदमी गड़बड़ है, हम जहाँ खड़े हैं, हम बिल्कुल ठीक हैं। हम सब मिलकर तय कर दें कि यह आदमी सिर्फ मगोड़ा है और हम बहादुर लोग हैं। हम जिन्दगी में खड़े हैं. उस जिन्दगी में जहाँ जिन्दगी है ही नहीं। और बहादुरी क्या है ? और उस बहादुरी से हमें क्या उपलब्ध हो रहा है ?

जिन लोगों ने महाबीर को 'महाबीर' नाम दिया, उन लोगों ने महाबीर को पछायनवादी नहीं समझा था। शायद कारण यह है कि हम अपनी कम-जोरी की वजह से जहाँ से नहीं हट सकते हैं, वहाँ से महाबीर अपने साहस की वजह से हट जाते हैं। लेकिन हम अपनी कमजोरी को भी छिपाते हैं, हम उसके छिए कोई न्याययुक्त कारण खोज लेते हैं और कोई नहीं मानना चाहता कि हम कमजोर हैं। और तब हमारे बीच से अगर एक बहादुर आदमी हटता हो—वड़ी मुक्तिल है हिम्मत जुटाना तो क्या वह पलायन है? घर में आग लगी हो और घर में पचास अधिमी हों और हर आदमी मानता ही न हो कि घर में आग लगी है तो जिस आदमी को आग लगी दिखाई पड़ती हो वह घर के बाहर निकलता हो तो छोग कहेंगे कि यह पलायनवादी है। हमने दुनिया के अंडठतम लोगों को सदा पलायनवादी कहा है।

स्टीफेन जूड ने आत्महत्या की । लेकिन आत्महत्या करने के पहले उसने एक पत्र में लिखा कि ज्यान रहे, कोई यह न समझे कि मैं पलायनवादी हूँ। और यह भी घ्यान रहे कि मैं कायर नहीं हूँ। बिल्क मेरा नतीजा तो यह है जिन्दगी भर का कि लोग चूंकि मरने की हिम्मत नहीं जुटा पाते, इस लिए जिन्दा रहे चले जाते हैं। मैं भो बहुत दिन तक हिम्मत नहीं जुटा पाया इस लिए जिन्दा रहा। इतना मुझे साफ दिखाई पड़ गया है कि इस तरह को जिन्दगो अगर रोज जीनी है तो मैं इसे तोड़ दूँ। और घ्यान रहे कि मैं तोड़ता हूँ तो सिर्फ इस लिए कि मैं हिम्मतवर हूँ और तुम नहीं तोड़ते हो क्योंकि तुम हिम्मतवर नहीं हो। लेकिन मैं जानता हूँ कि मेरे मरने के बाद लोग कहेंगे कि वह कायुर था, पलायनवादी था, मर गया, भाग गया जिन्दगी से।

यह आदमी बहुत कोमती बात कह रहा है। यह उस जगह खड़ा है जहाँ से आदमी या तो आत्महत्या करता है, या आत्मसाधना में जाता है। यह उस जगह खड़ा है जहां जिन्दगी व्यर्थ हो गई है, वही रोज सुबह का उठना, वही रोज शाम सो जाना, वहो काम, वहो कोध, वही लोभ। वही सब रोज-रोज, एक मशीन की तरह हम घूमते चले जाते हैं। कोई उस जगह पहुँच गया है जहां वह कहता है कि अगर यहो जिन्दगी है तो मैं खत्म करता हूँ अपने को। और घ्यान रहे कि मैं कायर नहों। मेरा भो मानना है कि वह कायर नहीं। वह गल्ती करता है, वह चूक गया है एक बिन्दु को जिसको महावीर नहीं चूकते। तो. महावीर उस जगह तक पहुँचते हैं जहां दुनिया के सभो लोग जिनको जिन्दगी में क्रान्ति घटित होतो है, एक दिन पहुँचते हैं, जहां या तो आत्म-हत्या या साधना—दूसरा विकल्प नहीं रह जाता। या तो जैसे हम हैं उसको खत्म करो, शरीर से मिटा दो, या जैसे हम हैं, उसे बदलो आत्मिक अर्थों में ताकि हम दूसरे हो जाएँ। जो आत्महत्या कर लेता है वह कायर नहीं है। है तो बहादुर हो, लेकिन वह भूल से भरा है, व्योंकि आत्महत्या से क्या होगा? जीवन की आकांक्षा फिर नये जीवन बना देगी।

महावोर जैसे व्यक्ति आत्महत्या नहीं करते। आत्मा को ही रूपान्तरित करने में लग जाते हैं। आत्महत्या करने से क्या होगा? आत्मा को ही बदल डालें, नया जीवन कर लें लेकिन हमें दोनों ही भागे हुए लग सकते हैं। और इसके पीछे कारण भी है क्योंकि सौ में से निन्यानवें लोग निश्चित हो भागते हैं। सौ संन्यासियों में से निन्यानवें संन्यासी पलायनवादा ही होते हैं। और उन निन्यानवें के कारण सौ को यह मानना मुश्किल हो जाता है। निम्यानवें ता इसलिए भागते हैं कि वोमारो है, झगड़ा है, पत्नो मर गई है, दिवाला निकल गया है। कुछ ऐसे कारण हैं जो उन्हें कहते हैं कि इस झंझट से दूर हो जाता।

लेकिन ऐसे आदमी अगर झंझट से भागते हैं तो नई झंझटें खड़ी कर लेते हैं। इसमें कोई फर्क नहीं पड़ता नयोंकि आदमी नहीं का नहीं रहा। वह नई झंझटें निमित कर लेता है। ऐसा आदमी पलायनवादी कहा जा सकता है। लेकिन महावीर ऐसे पलायनवादी नहीं हैं। क्योंकि वह कोई नई झंझट खड़ी नहीं कर रहे हैं। और किसी भय से नहीं भाग रहे हैं।

अगर कोई आदमी किसी ज्ञानपूर्ण चेनता में सीढ़ी बदल देता है, दूसरी सीढ़ी पर चला जाता है तो यह पलायन नहीं है। अगर कोई आदमी भाग रहा हो किसी से डर कर तो एक बात, और एक आदमी भाग रहा हो कुछ पाने के लिए तो वह बिल्कुल दूसरी बात। वह आदमी भी भाग रहा है जिसके पीछे बन्दुक लगी हो और वह आदमी भी दौड़ता है जिसको हीरों की खदान दिखाई पड गुई है। लेकिन एक के पीछे बन्द्र का भय है, इसलिए भागता है: एक को हीरों की खदान दिख गई है, इस्टिए भागता है। दूसरे आदमी को आप भागने वाला नहीं कह सकते, उसे गतिवान कह सकते हैं, क्योंकि वह किसी चीज से भाग नहीं रहा है। उसकी दृष्टि का जोर है जहाँ वह जा रहा है, जहाँ से वह जा रहा है वहाँ नहीं । दोनों हालतों में वह जगह छूट जाती है। लेकिन दोनों हालतों में बुनियादी फर्क है। महाबीर वहीं से भी भागे हुए नहीं हैं लेकिन निन्यानवें भागे हए संन्यासियों में से एक गया हुआ संन्यासी पहचानना मुश्किल हो जाता है। और वह मुश्किल हमारी समझ में ऐसी बाधाएँ खड़ी कर देती हैं कि उसके दो ही रास्ते हैं। या तो हम उन संन्यासियों को गया हआ मान लेते हैं, और या हम उन्हें भागा हुआ मान लेते हैं। जबिक जरूरत इस बात की है कि हम जांच-पड़ताल करें कि कोई मादमी पाने गया है. या कोई आदमी सिर्फ छोड़कर भागा है।

पाने गया हो तो जरूर कुछ चीजें छूट जाती हैं। आप सीढ़ियाँ चढ़ रहे हैं। दूसरी सीढ़ी पर पैर रखते हैं, पहली सीढ़ी छूट जाती है, पहली सीढ़ी से आप भागते नहीं, सिर्फ पहली सीढ़ी छूटती है बयों कि दूसरे सीढ़ो पर पैर रखना जरूरी है। जो लोग ऊँची सीढ़ियों पर पैर रखते हैं, नीची सीढ़ियाँ छूट जाती हैं। नीची सीढ़ियों से जो डरता है वह ऊँची सीढ़ी पर नही पहुँच पाता, वह नीचे की सीढ़ियों पर उतर आता है बयों कि वह डरा हुआ है। उसका भागना सिर्फ उसे और नीचे की सीढ़ियों पर ले आता है। इसलिए अवसर ऐसा होता है कि अगर एक गृहस्थ भाग कर संन्यासी हो जाए तो वह महागृहस्थ हो जाता है। उसकी चाल गृहस्थ की नाल से और भी ज्यादा पासण्डी हो जाती है।

वह फिर भी पैसा इकट्ठा करता है। कल वह कमा कर इकट्ठा करता था, आज वह कमाने वालों को फँसा कर इकट्ठा करता है। अब उसका जाल जरा गैहरा सूक्ष्म, चालाकी का हो जाता है। कल भी वह मकान बनाता था, अब भी बनाता है। कल बनाए हुए मकानों को मकान कहता था, अब उनको आश्रम, मन्दिर ऐसे नाम देता है। कल जो कहता था, वही अब करता है। कल भी अदालत में लड़ता था, अब भी अदालत में लड़ता है। छड़ने का आधार कल व्यक्तिगत सम्पत्ति थी, आज आश्रम की सम्पत्ति है। मागा हुआ व्यक्ति नीचो सोढ़ियों पर उतर जाता है। लेकिन ऊपर की सीढ़ी पर जो जाएगा उसकी भी सीढ़ी टूटती है। यह बारीक है पहचान और यह हमें समझ में तब आएगी जब हम अपनी जिन्दगी में इसकी पहचान करें कि हम कहीं से मागे हैं, या कहीं गए हैं।

यहाँ आप सब मित्र आए हैं। कोई आ भी सकता है, कोई भागा हुआ भो आ सकता है। एक आदमी बेचैन हो गया है, परेशान हो गया है, पत्नी सिर लाए जातो है, दफ्तर में मुश्किल है, काम ठीक नहीं चलता, चलो पन्द्रह दिन के लिए सब भूल जाओ। ऐसा भी आदमी आ सकता है। वह भागा हुआ दिखाई पड़ेगा और वह बच नहीं सकता क्योंकि जिससे वह भागा है वह उसका पोछा करेगा। वह सब भय, वे सब चिन्ताएँ इस पहाड़ पर भी उसे घेरे रहेंगी। हाँ, थोड़ो देर के लिए बातचीत में भूल जाएगा लेकिन लीट कर फिर सब पकड़ लेगा। और पन्द्रह दिन पहले जिस उलझन से वह भाग आया था, वह उलझन पन्द्रह दिन में कम नहीं होने वाली है, पन्द्रह दिन में और बढ़ गई होगी। पन्द्रह दिन बाद वह फिर उसी उलझन में खड़ा हो जायगा, दुगुनी परेशानी लेकर वहीं पहुँच जाएगा। लेकिन कोई आदमी आया हुआ भी हो सकता है, कहीं से भागा हुआ नहीं है। वह कहीं कोई ऐसी बात न थी जिससे वह भाग रहा है बल्कि कहीं कुछ पाने जैसा लगा है, इसलिए चला आया है। यह आदमी आ सकेगा सच में और आकर पीछे को सब भूल जाएगा क्योंकि कहीं से आया है, कहीं से भागा नहीं है। और यहाँ से छीटकर दूसरा आदमी होकर भी जा सकता है। और आदमी बदल जाए तो सारी परिस्थितियाँ बदल जाती हैं। मैं महावीर को पलायनवादी नहीं कहता है।

प्रश्न : महावीर ने न नियन्ता को स्वीकार किया है, न समर्पण को, न गुरु को, न शास्त्र को, न परम्परा को । तो क्या यह महावीर का घोर अहंकार नहीं था ? क्या महावीर अहंवादी नहीं थे ?

उत्तर: यह प्रश्न स्वाभाविक है और जो व्यक्ति नियन्ता को स्वोकार करता है, नियन्ता के प्रति समर्पण करता है, गुरु को स्वीकार करता है, गुरु के प्रति समर्पण करता है, शास्त्र परम्परा के प्रति झुकता है, वह साधारणतः हमें विनम्नः, विनीत, निरहंकारी मालूम पड़ेगा? इन दोनों बातों को ठीक से समझ लेना जरूरी है। पहली बात यह है कि परमात्मा के प्रति झुकने वाला भी अहंकारी हो सकता है। और यह अहंकार की चरम घोषणा हो सकती है उसकी कि मैं परमात्मा से एक हो गया हूँ। 'अहं ब्रह्मास्मि' की घोषणा अहंकार की चरम घोषणा है। यानी मैं साधारण आदमी होने को राजी नहीं हूँ। मैं परमात्मा होने की घोषणा के बिना राजी ही नहीं हो सकता हूँ। नीत्से ने कहा है कि यदि ईश्वर है तो फिर एक ही उपाय है कि मैं ईश्वर हूँ। और यदि ईश्वर नहीं है तो बात चल सकती है। ईश्वर के प्रति समर्पण भी ईश्वर होने की अहम्मन्यता से पैदा हो सकता है।

दूसरी बात यह कि समर्पण में अहंकार सदा मौजूद है, समर्पण करने वाला मौजूद है। समर्पण कृत्य हो अहंकार का है। एक आदमी कहता है कि मैंने परमात्मा के प्रति स्वयं को समर्पित कर दिया है। यहाँ हमें लगता है कि परमात्मा ऊपर हो गया है और यह नीचे। यह हमारी भूल है। समर्पण करने वाला भो नीचा नहीं हो सकता क्योंकि कल चाहे तो समर्पण वापस लौट सकता है। कल कहता है कि अब मैं समर्पण नहीं करता हूं। असल में कर्ता कैसे नीचे हो सकता है ? समर्पण में भी कर्ता सदा ऊपर है। वह कहता है मैंने समर्पण किया है परमात्मा के प्रति। और अगर मैं नहीं हूँ तो समर्पण कोई कैसे करेगा, किसके प्रति करेगा। इसे समझ लें तो महावीर की स्थित समझ में आ सकती है। महावीर नितान्त ही निरहंकार हैं। यानी उतना भी अहंकार नहीं हैं कि 'मैं' समर्पण करूँ। वह 'मैं' तो चाहिए समर्पण के लिए। वह समर्पण कराने का कर्त्तव्यभाव चाहिए। और जैसा मैंने कहा कि जो व्यक्ति समर्पण करता है, वह समर्पण मांगता है। यह मांग एक ही सिक्के का हिस्सा है दूसरा। लेकिन महावीर ने समर्पण किया भी नहीं, मांगा भी नहीं। मेरी दृष्टि में यह परम निरहंकारिता हो सकती है। यानी समर्पण करने योग्य भी तो निरहंकार चाहिए। आखिर मैं ही समर्पित होऊँगा, नियन्ता को मैं ही स्वीकृत करूँगा।

महावीर के अस्वीकार में ऐसा नहीं है कि 'नियन्ता' नहीं है । अस्वीकार का कुल मतलब इतना ही है कि स्वीकार नहीं है । 'अस्वीकार' पर जोर नहीं है । महावीर सिद्ध करते नहीं, घूम रहें हैं कि परमात्मा नहीं है, ईश्चर नहीं है । उनके अस्वीकार का कुल मतलब इतना है कि वह सिद्ध करते नहीं, घूम रहे हैं कि इंश्वर है, नियन्ता है । अस्वीकार फिलत है, अस्वीकार घोषणा नहीं । वह सिर्फ स्वीकृति की बात नहीं कर रहे, न समपंण की बात कर रहे हैं । न वे यह कह रहे हैं कि कोई गुरु नहीं है, कोई शास्त्र नहीं है । वह यह भी नहीं कह रहे हैं कि कोई गुरु नहीं है, कोई शास्त्र नहीं है । वह यह भी नहीं कह रहे हैं कि वे गुरु के प्रति समर्पित नहीं हैं, शास्त्र के प्रति समर्पित नहीं हैं । यह फिलत है जो हमें दिखाई पड़ता है कि वे समर्पित नहीं हैं । लेकिन समपंण के लिए भी अहंकार चाहिए । अगर कोई व्यक्ति नितान्त अहंकार शून्य हो जाए तो समर्पण कैसा ? कौन करेगा समर्पण ? समर्पण कृत्य है, कृत्य के लिए कर्ता चाहिए और अगर कर्ता नहीं है तो समर्पण जैसा कृत्य भी असम्भव है । फिर जब कोई कहता है कि मैंने समर्पण किया तो समर्पण से भी 'मैं' को ही भरता है । समर्पण भी उसके 'मैं' का ही पोषण है । वह समझता है कि 'मैं' कोई साधारण नहीं है, मैं ईश्वर के प्रति समर्पित हैं।

एक सन्त के पास—तथाकथित सन्त कहना चाहिए—सम्राट् अकबर ने खबर मेजी: बड़ा उत्सुक हूँ आपके दर्शन को, मिलने को, सुनने को। तथाकथित सन्त ने खबर मिजवाई पापिस कि हम तो सिर्फ राम के दरबार में झुकते हैं। हम बादिमयों के दरबार में नहीं झुका करते। यह व्यक्ति क्या कह रहा है? यह कह रहा है किं हम तो सिर्फ राम के सामने झुकते हैं, आदिमयों के सामने

नहीं झुका करते। और हम राम के दरबार के दरबारी हो गए। ऊपर सें लगता है यह आदमी कितनी बिढ़या बात कह रहा है। लेकिन बड़े गहरे अहंकार से निकलो बात मालूम पड़ती है। अभी इसे आदमी और राम में फर्क है और यह निरन्तर यह भी कहे चला जा रहा है कि सब में राम है। अकबर भर को छोड़ देता है, अकबर में 'राम' नहीं है। सब में 'राम' देखे चला जा रहा है और अकबर में अटक जाता है, और वहाँ उसका अहंकार घोषणा कर देता है कि 'मैं कोई ऐसा आदमी थोड़े ही हूँ कि आदमियों के दरबारों में बैठूँ; मैं तो राम के दरबार का दरबारों हूँ। यह घोषणा बहुत गहरे अहंकार की सूचना है। इससे यह मत समझ लेना कि जिन्होंने भगवान् को स्वीकार किया है, वे अहंकार-शून्य होंगे। हो सकता है यह अहंकार की अतिम चेष्टा हो। अहंकार भगवान् को भी मुठ्ठों में लेना चाहता है। उसकी तृप्ति नहीं होतो। संसार को मुठ्ठों में ले लेने से आखिर में भगवान् को भी ले लेना चाहता है।

महावीर के पास एक सम्राट्गया। और सम्राट्ने कहा: सब है आपकी कृपा से । राज्य है, सम्पदा है, अन्तहीन विस्तार है, सैनिक है, सूख हैं, सूविधा है, शक्ति है, सब है। लेकिन इधर मैंने सुना है कि मोक्ष जैसी भी कोई चीज है। तो मैं उसको भी विजय करना चाहता हैं। क्या उपाय है ? कितना खर्च पड़ेगा ? हँसे होंगे महावीर । सम्राट् है, सब जीतना चाहता है । उसने बहुत इन्तजाम कर लिया है। अब इघर खबर मिली है कि मोक्ष जैसी भी एक चीज है, बौर घ्यान जैसी भी एक अनुभृति है तो उसके लिए भी खर्च करने को तैयार है। यानी ऐसान रह जाए कि कोई कहे कि इस आदमी को मोच भी नहीं मिला, घ्यान भी नहीं मिला। महाबीर ने उससे कहा कि खरीदने को ही निकले हो तो जो तुम्हारे ही गाँव में एक श्रावक है उसके पास चले जाना। उससे पुछ लेना कि एक सामायिक कितने में बेचेगा, एक घ्यान कितने में बेचेगा। खरीद लेना, उसको उपलब्ध हो गया है। तो नासमझ सम्राट् उस आदमी के घर पहुँचा और हैरान हुआ देलकर कि वह बहुत दरिद्र आदमी है। उसने सोचा कि इसको तो पुरा ही खरीद लेंगे। सामायिक का क्या सवाल है। यानी इसमें कोई झंझट ही नहीं है। पूरे आदमी को चुकता खरोदा जा सकता है। यह तो बड़ी सरल बात है। तो उसने कहा कि महावीर ने कहा है कि सामायिक खरोद लो उस आदमी से जाकर । तो वह आदमी हंसने लगा । उसने कहा कि चाहो तो मुभे सरीद लो लेकिन सामायिक सरीदने का कोई उपाय नहीं।

सामायिक पाई जा सकती है, उसे खरीदा नहीं जा सकता। लेकिन अहंकार उसको भी खरीदना चाहता है। ऐसा कोई न कहे कि बस तुम्हारे पास घन ही घन है और कुछ भी नहीं। अहंकार धर्म को भी खरीदने जाता है। लेकिन हमें यह दिखाई पड़ना बहुत मुश्किल होता है। असल में किठनाई क्या है? हमारे मन में दो चीजें हैं: अहंकार या नम्रता। नम्रता अहंकार का ही रूप है, यह हमारे स्थाल में नहीं है।

अहंकार एक विधायक घोषणा है: नम्रता अहंकार की निषेधात्मक घोषणा है। महाबीर नियन्ता के प्रति, गुरु के प्रति, परम्परा के प्रति न नम्न्र हैं, न अनम्न हैं। दोनों बातें असंगत हैं महावीर के लिए। इनसे कुछ लेना-देना नहीं है। मैं एक बड़े वृक्ष के पास निकलूँ और नमस्कार न करूँ तो आप मुझे अनम्न न कहेंगे। लेकिन एक महात्मा के पास से निकलूँ और नमस्कार न करूँ तो आप कहेंगे अनम्र है। लेकिन यह भी हो सकता है कि मेरे लिए महात्मा और वृक्ष दोनों बराबर हों। मेरे लिए दोनों असंगत हों, इस बात से ही मृझे कुछ लेना-देना न हो। लेकिन आप की तोल में एक स्थिति में मैं नम्न हो गया जबिक मुझे इसका कुछ पता ही नहीं।

एक फकीर एक गाँव से निकल रहा है। एक आदमी एक लकड़ी उठा कर उसको मार रहा है पीछे से। चोट लगने पर लकड़ी उसके हाथ से छूट गई है और एक तरफ गिर गई है। उस फकीर ने पीछे लौट कर देखा, लकड़ी उठा कर उसके हाथ में दे दी और अपने रास्ते चला गया। एक दूकानदार यह सब देख रहा है, उसने फकीर को बुलाया और कहा कि तुम कैसे पागल हो? तुम्हें उसने लकड़ी मारी, उसकी लकड़ी छूट गई तो तुमने सिर्फ इतना ही किया कि उसकी लकड़ी उसको उठाकर वापस दे दी और तुम अपने रास्ते चले गए। उस फकीर ने कहा कि एक दिन मैं एक झाड़ के नीचे से गुजर रहा था। उसकी एक शाखा गिर पड़ी मेरे ऊपर तो मैंने कुछ नहीं किया। मैंने कहा कि संयोग की बात है कि जब शाखा गिरी तो मैं उसके नीचे आ गया। मैं शाखा को रास्ते के किनारे सरका कर चला गया। संयोग की बात होगी कि उस आदमी को लकड़ी मारनी होगी हम पर तो इसकी लड़की टूट गई, उसको उठाकर दे दी, और हम क्या कर सकते थे? हम क्याने रास्ते चल पड़े। जो मैंने वृक्ष के साथ व्यवहार किया था वहीं मैंने इस आदमी के साथ भी किया।

एक स्थिति ऐसी हो सकती है कि हमारे प्रश्न असंगत हो जाते हैं। क्योंकि हम जब सोचते हैं तो दो ही में सोच सकते हैं। और यह समझना गलत हो जाता है। क्योंकि जिस तल पर हम समझ सकते थे उस तल पर उनका कोई भी रूप नहीं बन जा है कि वे कैसे आदमी हैं। महावीर अनम्र हैं या विनम्न हैं यह तय करना मुश्किल है क्योंकि ऐसा कोई प्रसंग ही नहीं जिसमें वह कोई भी घोषणा करते हों। तब हमारे ऊपर ही निर्भर रह जाता है कि हम निर्णय कर लें और हमारा निर्णय वही होने वाला है जो हमारी तोल है, जो हमारा माप-दण्ड है। महाबीर उस तोल के बाहर हैं।

इसलिए मैं कहता हूँ कि महावीर से ज्यादा निरहंकारी थोड़े ही लोग हए हैं। हाँ, महावीर से ज्यादा नम्न कई लोग हुए हैं। महावीर से ज्यादा अहंकारी लोग भी हुए हैं लेकिन महावीर से ज्यादा निरहंकारो लोग मृश्किल से हए हैं। महावीर से ज्यादा नम्र आदमी मिल जाएगा जो झुक-झुक कर नमस्कार करेगा। महावीर झुकेंगे नहीं, क्योंकि कौन झुके ? किसके लिए झुके ? फिर जब कोई आदमी झुकता है तो हम कहते हैं कि वह नम्र है लेकिन वह किसलिए झुकता है ? किसी अहंकार की पूजा में, किसी अहंकार के पोषण में वह झुकता है। और महावीर कहते हैं कि मेरा अहंकार तो बुरा है ही, किसी का भी अहंकार बुरा है। मैं झुकूँ और आप की वोमारी बढ़ाऊँ? मैं झुकूँ आपके चरणों में और आपके दिमाग को फिराऊँ? मैं झुकुँगा तो आपको बड़ा रस आएगा कि यह आदमी बड़ा नम्र है। लेकिन रस इसीलिए आएगा कि आपके अहंकार को तृप्ति मिलती चली जाएगी। महावीर से कोई पूछे तो वह कहेंगे कि देवताओं का दिमाग भी आदिमयों ने ही खराव किया है। अगर कहीं भगवान् भी है तो अब तक पागल हो गया होगा। यह जो झुकना चल रहा है दूसरे के अहंकार का पोषण करता है। निरहंकारी न तो अहंकार में जीता है न अहंकार को पोषण देता है। इसलिए उसके जीवन का तल, उसकी अभिव्यक्ति बिल्कुल बदल जाती है। उसे पकड़ पाना मुश्किल हो जाता है कि हम उसे कहाँ पकड़ें, और कहाँ तोलें। महावीर के साथ भी यही कठिनाई मालूम होती है।

प्रश्न : प्रेम में भी कोई शर्त है क्या ? तो फिर महाबीर की शर्त क्यों ? उत्तर : मैं कहता हूँ कि प्रेम सदा वेशर्त है, क्योंकि जहाँ शर्त है वहाँ सौदा है। जहाँ हम कहते हैं कि मैं तब प्रेम करूँगा जब ऐसा हो; या तुम ऐसे हो जाओ या ऐसे बनो, तब मैं तुम्हें प्रेम करूँगा ऐसा 'आदमी प्रेम को शर्त से बाँध रहा है और प्रेम को खो रहा है। महाबीर को शर्तों की बात प्रेम के सम्बन्ध में नहीं है। महाबीर ऐसा नहीं कहते कि जगत् ऐसा करे तो मैं प्रेम करूँगा, जगत् मुझे भोजन दे तो मैं करूँगा। नहीं, यह तो बात ही नहीं है प्रेम का मामला

कि मैं हवाई जहाज को नहीं जाने दूँगा चाहे मुझे मार डालो। प्रेरणा अपने ही जीवन अस्तित्व की है। खुद तो बच गए हैं, हवाई जहाज तो चला गया। उस मकान में जिसमें वह ठहरने गए थे, खुद तो नहीं ठहरे लेकिन किसी को नहीं कहा कि इसमें मत ठहरी, मकान रात की गिर जाएगा। मेहर बाबा को मैं गलत कहैंगा क्योंकि उन्हें बचने की आकांचा है और दलाई को मैं गलत नहीं कहुँगा क्योंकि उन्हें बचने की आकांक्षा ही नहीं है। दलाई के लिए बचने का यही सरल उपाय होता कि वह वहीं रह जाता है और चीनियों के साथ हो जाता। दलाई मुश्किल में पड़ गया और बचा रहा है कुछ जो सबके काम का है। इसमें फर्क समझ लेना। मेहरबाबा बच रहे हैं खुद, दलाई बचा रहा है कुछ जो सबके काम का है। और उस बचाने में दलाई अपनी जान को दाँव पर लगा रहा है। दलाई का भागना दाब पर लगाना है अपने को। और एक अर्थ में शायद वह कभी नहीं लौट सकेगा अव । वह एक भी जाता, सुलह कर लेता और वह राजा भी बना रह सकता था। लेकिन जहाँ तक सबके हित में आने वाली कोई बात हो, और कुछ ऐसी सम्पदा हो जो मेरे होने, न होने से सम्बन्धित नहीं है और जो पीछे भी काम पड़ सकती है उसके बचाने के लिए जरूर कुछ श्रम किया जा सकता है।

महावीर भी यही श्रम कर रहे हैं। फर्क सिर्फ इतना है कि तुम अपने स्वार्थ के लिए उपयोग कर रहे हो या तुम्हारा कोई स्वार्थ नहीं है। इस दृष्टि से में एक को गलत और दूसरे को सही कहूँगा। निर्णायक बात यह है कि व्यक्ति का कोई अपना स्वार्थ निहित है या नहीं। दलाई को कोई छुरा मार दे तो दिनकत नहीं है, कठिनाई नहीं है। लेकिन जो उसके पास है और निश्चित ही एक ऐसा गुह्य विज्ञान उसके पास है वह इस समय पृथ्वी के दो-चार लोगों की समझ में आ सकता है। क्योंकि पिछले डेढ़-दो हजार वर्षों से, सारी दुनिया से अलग, तिब्बत एक प्रयोग कर रहा है। दूसरा महायुद्ध हुआ। दूसरा महायुद्ध जर्मन जीत सकता था। सिर्फ एक आदमी जर्मनी छोड़कर भाग गया और जर्मनी को हारना पड़ा। वह आइंस्टीन था। जर्मनी के हारने का दूसरा कारण नहीं था। लेकिन जो रहस्य थे, वह एक आदमी के हाथ में थे—आइंस्टीन के हाथ में थे। और वह था यहूदी। और यहूदियों के सताए जाने के कारण आइंस्टीन ने जर्मनी को छोड़ा था। जो एटम बम अमेरिका में बना, वह बल्जिन में बना होता। रहस्य एक आदमी के पास था। वह रहस्य अमेरिका में उपयोगी हुआ। एटम बम बना, हीरोशिमा पर गिरा। हो सकता

या कि लन्दन पर गिरता, न्यूयार्क पर गिरता, मास्को पर गिरता। एक बात पनको थी कि आइंस्टोन के बिना वह कहीं भी न गिर सकता या जहाँ आइंस्टीन होता वह वहीं उसके काम में आने वाला था। आज दुनिया में दस-बारह वैज्ञानिकों की इतनी कीमत है कि अरबों रुपये देकर एक वैज्ञानिक को चुरा लेना काफी बड़ी वात है। खरबों खर्च हो जाएँ, कोई फिक्क नहीं है। वैज्ञानिक से रहस्य लेना काफी बड़ी बात है क्योंकि वह सिर्फ दस-बारह लोगों के हाथ में है। जिस तरह से पदार्थ-विज्ञान के सम्बन्ध में यह स्थिति हो गई है, ठीक वैसी स्थिति हो आज अध्यात्म-विज्ञान की है। मुश्किल से दुनिया में दो-बार लोग हैं जो उस गहराई पर समझते हैं। लेकिन उनके पास भी हजारों वर्षों के अनुभव का सार नहीं है।

एक आदमी था गुरजिएफ । उसने अपनी जिन्दगी के पहले वर्ष एक अद्भुत खोज में लगाए, जैसा इस सदी के किसी आदमी ने नहीं किया, पिछली सदियों में भी किसी ने नहीं किया। पन्द्रह-बीस मित्रों ने यह निर्णय लिया कि वे दुनिया के कोने-कोने में, जहाँ भी आध्यात्मिक सत्य छिपे हैं, चले जाएँ और उन सत्यों को खोजकर लौट आएं और मिलकर अपने अनुभव बता दें ताकि एक सुनिध्चित विज्ञान बन सके। यह बीस आदमी दुनिया के कोने-कोने में चले गए; कोई तिब्बत में, कोई भारत में, कोई ईरान में, कोई ईजिप्ट में, कोई यूनान में, कोई चीन में, कोई जापान में। ये सारी दुनिया में फैल गए। इन बीसों आदिमयों ने बड़ी खोज की, पुरी जिन्दगी लगा दी क्योंकि आदमी की जिन्दगी बहुत छोटी है, जो जानने को है वह बहुत ज्यादा है। अब अगर एक आदमो सुफियों के पास सोखने को जाये तो पुरी जिन्दगी लग जाती है क्योंकि व्यवस्था के अनुसार एक फारोर एक सूत्र सिखाएगा, वर्ष लगा देगा, दो वर्ष लगा देगा, फिर कहेगा कि अब तुम फलां आदमी के पास चले जाओ। अब तुम दूसरे फक्रीर के पास चले जाओ और वर्ष भर सेवा करो उसकी । हाय-पैर दाबो उसके । वह जो कहे माना क्योंकि कुछ बातें ऐसी हैं कि वे तुम्हें तभी दी जा सकती हैं जब तुम धैर्य दिखलाओ; नहीं तो तुम उसके योग्य नहीं। अगर तुम वैर्यहान हो गए तो वे चोजें तुम्हें नहीं दो जा सकती। उन बीस लोगां ने सारो द्रानवा में लाज-बोन का और वे बीस लोग बूढ़े होते-होते लीटकर मिले। उनमें से कुछ मर गए, कुछ लीटे नहीं। कहाँ खो गए, पता नहीं चला। लेकिन उनमें से चार लौटे। उन्होंने जो सूचनाएँ दों उनके' आधार पर गुरजिएफ ने एक पूरी साइंस खड़ो को । उसमें उन सूत्रों की पकड़ उसके हाथों म आई जो सारी दुनिया म फैले हुए हैं।

े आध्यात्मिक विज्ञान के सम्बन्ध में तिब्बत के पास सबसे बड़ी सम्पदा है । और दलाई लामा के लिए उपयोगी यही है कि वह सब की फिक्क छोड़ दे, तिब्बत को फिक्क छोड़ दे। तिब्बत का बनना मिटना उतना कीमती नहीं है। तिब्बत के लोग इस राज्य में रहते हैं या उस राज्य में, यह कोई बड़े मूल्य की बात नहीं है। वे किस तरह की व्यवस्था बनाते हैं समाज की, शासन की, वह भी मूल्यवान् नहीं है। मूल्यवान् यह है कि इन डेढ़ हजार वर्षों में एक प्रयोगशाला की तरह तिब्बत ने जो काम किया है वे सूत्र नष्ट न हो जाएँ, उनको भाग कर बचाना जरूरी है। न मेहर बाबा से कोई मतलब है मुझे, न दलाई लामा से कोई मतलब है। मेरा मतलब कुल इतना है कि एक दिशा वह है जहाँ हम परम कल्याण के लिए कुछ बचा रहे होते हैं और एक दिशा वह है जहाँ हम खपने कल्याण के लिए कुछ बचा रहे होते हैं। दोनों में फर्क करना जरूरी है।

प्रश्नः (i) महाबीर ने विघायक शब्द 'प्रेम' का उपयोग न करके निवेधात्मक शब्द, 'ग्रॉहंसा' का उपयोग क्यों किया।

प्रश्न : (ii) महाबीर ने किसी की शारीरिक सहायता वयों नहीं की ?

उत्तर : अहिंसा शब्द से ही निषेध का, नकारात्मक का बोध होता है। अहिंसा शब्द नकारात्मक है। महावीर ने क्यों उस शब्द का चुना? वह 'प्रेम' शब्द भी चुन सकते थे। 'प्रेम' विधायक शब्द है, प्रेम का मतलब होता है किसी को सुख देना। अहिंसा का मतलब होता है किसी को दःख न देना। यानी अगर मैंने आपको दःख नहीं दिया तो मैं अहिंसक हो गया। मगर इतने से ही बात हरू नहीं होती। मैंने आपको सूख दिया कि नहीं? अगर सूख दिया तो ही प्रेम पराहोता है। 'प्रेम' तो विधायक शब्द है और जीसस ने प्रेम शब्द का प्रयोग किया है। अहिंसा निपेघात्मक शब्द है और महावीर ने अहिंसा शब्द का प्रयोग किया है। यह समझना बहुत जरूरी है। महावीर क्यों ऐसा प्रयोग करते , हैं ? इसमें बड़ी गहराइयाँ छिपी हुई हैं । ऊपर से देखने से यही लगेगा कि 'प्रेम' शब्द का प्रयोग ही ठीक होता और जहाँ तक समाज का संबंध है, शायद ज्यादा ही ठीक होता। क्योंकि जिन लोगों ने महावीर का अनुगमन किया उन लोगों ने 'किसी को दुःख नहीं देना' यह सूत्र बना लिया। इसी कारण वे सिकुड़ते चले गए क्योंकि 'किसी को दुःख नहीं देना' इतना ही उनका विचार रहा, सुख देने क्ती तो बात नहीं। चीटी पैर से न दबे इतना काफी हो गया। चीटी भूखी मर जोए, इससे कोई प्रयोजन नहीं है हमारा । हमने चींटी को पैर से दबा कर नहीं मार्य, हमारा कार्म पूरा हो गया। महाबीर का 'अहिसा' शब्द समाज के

लिए महँगा पड़ा क्योंकि अहिंसा का अर्थ पकड़ा गया कि किसी को दु:ख , तहीं देना है बस बात खत्म हो गई। अपने को इससे ज्यादा कोई प्रयोजन नहीं है। और प्रयोजन तब बनता है जब हम किसी को सुख देने जाएँ। अच्छा होता कि महावीर प्रेम शब्द का प्रयोग करते। लेकिन महावीर ने प्रेम का प्रयोग नहीं किया। यह बहुत कीमती बात है। और महावीर की दृष्टि बहुत गहरी है।

अहिंसा शब्द के प्रयोग करने में कई कारण हैं। पहला कारण यह है कि किसी को दुःख नहीं देना। यह कोई साधारण बात नहीं है। इसका मतलब इतना ही नहीं होता कि हम किसी को चोट न पहुँचाएँ। अगर बहुत गहरे में देखें तो किसी क्षण में किसी को सुख न देना भी उसको दुःख देना है। उतने दूर तक अनुयायी की पकड नहीं हो सकी। मैं आपको दुःख न दूँ यह तो ठीक है। बहुत मोटा सूत्र हुआ कि आप को चोट न पहुँचाऊँ, आपकी हिसा न करूँ, तलवार न मारूँ। लेकिन किसी क्षण यह भी हो सकता है कि मैं आपको सुख न पहुँचाऊँ तो निश्चित रूप से आपको दुःख पहुँचे। लेकिन यह पकड़ में आना साधारणतः मुश्किल था। महाबीर इसको साफ कह सकते थे। लेकिन उन्होंने साफ नहीं कहा और उनके भी कारण हैं। क्योंकि महाबीर की गहरी समझ यह है कि कभी-कभी किसी को सुख पहुँचाने से भी उसको दुःख पहुँच जाता है। यानी कभी-कभी आक्रामक रूप से किसी को सुख पहुँचाने को चेष्टा भी उसको दुःख पहुँचा सकती है।

यह जरूरी नहीं कि आप सुख पहुँचाना चाहते हों इससे दूसरे को सुख पहुँच जाए। सुख पहुँचाने में भी दुःख पहुँचाया जा सकता है। सच तो यह है कि अगर कोई कोशिश करे किसी को सुख पहुँचाने की तो उसको दुःख पहुँचाता ही है। अगर बाप अपने बेटे को सुख पहुँचाने की कोशिश में लग जाए, उसके सुधार, उसकी नीति की व्यवस्था करने लगे और सोचे कि इससे उसे सुख पहुँचेगा तो सम्भावना इस बात की है कि बेटे को दुःख पहुँचेगा, और बाप जो भी चाहता है बेटा उसके विपरीत जाएगा इसलिए अच्छे बाप अच्छे बेटों को पैदा नहीं कर पाते। बुरे बाप के घर अच्छा बेटा पैदा भी हो सकता है। अच्छे बाप के घर अच्छा बेटा पैदा भी हो सकता है। अच्छे बाप के घर अच्छा बेटा पैदा भी हो सकता है। अच्छे बाप के घर अच्छा बेटा पैदा भी हो सकता है। अच्छे बाप के घर अच्छा बेटा पैदा होना अपवाद है। अच्छा बाप बेटे को अनिवायंतः विचाइने का कारण बनता है। क्योंकि वह उसे इतना सुख बोझ हो जाता है। यह बड़े मजे की बात है कि हम यदि किसी से सुख लेना चाहें तो हो ले

सकते हैं। सुख इतनो सूक्ष्म चित्त दशा है कि कोई मुझे पहुँचाना चाहे तो नहीं

पहुँचा सकता। मैं लेना चाहूँ तो हो ले सकता हूँ। इसलिए महाघीर ने पहुंचाने पर जोर हो नहीं दिया, बात ही छोड़ दो। हाँ, जो लेना चाहे, उसे दे देना क्योंकि नहीं दोगे तो उसे दुःख मत पहुँचाना। अगर कोई तुमसे सुख लेना चाहे तो दे देना, वह भी सिर्फ इसीलिए कि अगर तुम न दोगे तो उसे दुःख पहुँचेगा। लेकिन तुम सुख पहुँचाने मत चले जाना। क्योंकि अगर तुम सुख पहुँचाने गए तो सिवाय दुःख पहुँचाने के कुछ भी नहीं कर पाओगे। आकामक सुख पहुँचाने बाला आदमी दुःख ही पहुँचाता है। अगर जबरदस्ती हम किसी को सुखी करना चाहेंगे तो हम उसे दुःखों कर देंगे। जबरदस्ती में किसी को भी सुखी नहीं किया जा सकता है। जबरदस्ती में हिसा शुरू हो जाती है। तो महावीर को पकड़ बहुत गहरी है।

और भी एक गहराई है जो कि आज तक महावीर को समझने वाले लोगों की समझ में नहीं आई। और वह यह है कि अन्ततः परम स्थिति में जहाँ अहिंसा पूर्ण रूप से प्रकट होती है, या प्रेम पूर्ण रूप से प्रकट होता है—कोई भी नाम दें—उस परम स्थिति में न विधेय है, न निषेघ है। परम स्थिति में दोनों नहीं हैं।

यह प्रश्न भी पुछा है आपने कि उन्होंने कभी किसी के शरीर को सहायता क्यों नहीं पहुँचाई ? गिरे हुए को क्यों नहीं उठाया ? प्यासे को पानी क्यों नहीं पिलाया ? मूखे को रोटी क्यों नहीं खिलाई ? बीमार के पैर क्यों नहीं दाबे ? किसी के शरीर की सेवा क्यों नहीं की ? सवाल तो पूछने जैसा है। उसका भी कारण है। परम अहिंसा की स्थिति में व्यक्ति किसी को दुःख तो पहुँचाना ही नहीं चाहता, सुख भी पहुँचाना नहीं चाहता। क्योंकि बहुत गहरे में देखने पर मुल और दुःख एक ही चीज के दो रूप हैं। जिसे हम सुख कहते हैं वह दुःख का ही एक रूप है और जिसे हम दु:ख कहते हैं, वह भी सुख का ही एक रूप है। धहत गहरे में जो देखेगा वह पाएगा कि जिसे हम सुख कहते हैं उसकी यात्रा अगर थोडी बढा दी जाए तो वह दु:ख में बदल जाता है। आप भोजन कर रहे हैं, बड़ा मुखद है। और आप ज्यादा भोजन करते चले जाएँ तो मुख दु:ख में बदल जाता है । आप मुझे प्रेम से आकर मिलें, मैंने आपको गले लगा लिया । बड़ा सुखद है एक चण, दो क्षृण । लेकिन मैं छोड़ता ही नहीं अब आप तड़फते लगेंगे कि बाहों से कैसे छूट जाएँ। पाँच मिनट और तब सुख दु:ख में बदल जाता है। और अगर आधा घंटा हो गया तो आप पुलिस वाले को चिल्लाते हैं कि 'मुझे बचाइये यह आदमी मुझे छोड़ता नहीं।' किस क्षण पर सुख दुःख में

बदल गया, बताना बहुत मुश्किल है। एक क्षण तक झलक थी सुख की, दूसरे क्षण में दु:ख शुरू हो गया।

एक प्रेमी है, एक प्रेयसी है। दोनों घड़ी भर मिलते हैं। बड़ा सुखद है। फिर पित-पत्नी हो जाते हैं और बड़ा दुखद हो जाता है। पश्चिम में जहाँ प्रेम-विवाह प्रचलित है वहाँ एक अनुभव हुआ कि प्रेमी जितना प्रेयसी को सुसी करता है उतना ही दु:खी कर देता है। यह बड़ी अजीब बात है। सुख कब दु:ख में बदल जाता है कहना मुश्किल है। सब सुख दुःख में बदल सकते हैं और ऐसा कोई दुःख नहीं जो सुख में न बदल सके। सब दुःख भी सुख में बदल सकते हैं। कितना ही गहरा दु:ख है उसमें भी आप सम्भावनाएँ देख सकते हैं सुख की । एक मांहै। वह नौ महीने पेट में बच्चे को रखती है। दुःख ही उठाती है। प्रसव है, बच्चे का जन्म है। असहा दुःख उठाती है लेकिन सब दुःख सुख में बदल जाता है। आगे की सुख की आशा दुःख को झेलने में समर्थ बना देती है। प्रसव-पीड़ा भी एक सुख की तरह आती है। बच्चे का बोझ भी सुख की तरह आता है। और उसे बच्चे को बड़ा करना लम्बे दुःख की प्रक्रिया है। लेकिन माँ का मन उसे सुख बना लेता है। दुःख को हम सुख बना सकते हैं। अगर आशा, सम्भावना, आकांक्षा, कामना तीव हो तो दुःख सुख बन जाता है। सुख को भी हम दुःख बना सकते हैं। अगर सुख में सब आ शा सब सम्भावना क्षीण हो जाए तो सुख दुःख वन जाता है।

यानी इसका मतलब यह हुआ कि सुख और दुःख में कोई मौलिक भेद नहीं है, हमारी दृष्टि का भेद है। हम कैसे देखते हैं इस पर सब निर्भर करता है। हमारे देखने पर ही सुख दुःख का रूपान्तरण हो जाता है। एक आदमी के पैर में घाव है और डाक्टर आपरेशन करता है। आपरेशन का दुःख भी सुख बन जाता है क्यों कि वहाँ पीड़ा में छुटकारे की आशा काम कर रहीं है। बादमी जहरीली से जहरीली दवाई, कड़वी से कड़वी दवाई पी जाता है क्यों कि वहाँ बीमारी से दूर होने की आशा काम करती है। आशा हो तो दुःख को सुख बनाया जा सकता है। और आशा कीण हो जाए तो सब मुख फिर दुःख हो जाते हैं। महावीर कहते हैं कि न तो तुम किसी को सुख पहुँचाओ, न तुम किसी को दुःख पहुँचाओ। जिस दिन कोई व्यक्ति उस स्थिति में पहुँच जाता है जहाँ वह न किसी को सुख पहुँचाना चाहता है, न किसी को दुःख पहुँचाना चाहता है वहीं से वह व्यक्ति सबको आनन्द पहुँचाने का कारण बन जाता है। इसे समझ लेना बकरी है।

· आनन्द पहुँचाने का कारण ही तभी कोई व्यक्ति बनता है जब वह सूख और दुःख के चक्कर से मुक्त होता है और उस दृष्टि को उपलब्ध होता है जहाँ सुख और दुःख का कोई मूल्य नहीं रह जाता। पर आनन्द को हम जानते नहीं। हमें कोई दु:ख पहुंचाए तो हम पहचान जाते हैं कि यह आदमी बुरा है। हमें कोई सुख पहुँचाए तो हम पहचान जाते हैं कि यह आदमी अच्छा है। लेकिन हमें कोई आनन्द पहुँचाए तो हम बिल्कुल नहीं पहचान पाते कि यह आदमी कैसा है क्यों कि हम आनन्द को पहचान ही नहीं पाते, पकड़ ही नहीं पाते। आनन्द उस चेतना से सहज ही विकोर्ण होने लगता है जो चेतना सुख और दुःख के द्वन्द्व के पार चली जाती है। ऐसे व्यक्ति के जीवन से सहज ही आनन्द की. किरणें चारों तरफ फैलने लगती हैं। निश्चित ही जिनके पास आँखे होती हैं, वे उस आनन्द को देख लेते हैं। जिनके पास आँखें नहीं होती हैं, वे नहीं देख पाते। लेकिन सूरज को चाहे कोई देख पाए, चाहे न देख पाए, जो देखता है उसको भी सूरज गर्मा पहुँचाता है, और जो नहीं देखता है उसको भी गर्मीः पहुँचाता है। फर्क इतना हो है कि नहीं देखने वाला कहता है: कैसा सूरज? किस सूरज को धन्यवाद दूँ, कोई सूरज कभी देखा नहीं, किसी ने कभी कोई गर्मी पहुँचाई नहीं। गर्मी अगर पहुँची है तो वह मेरो अपनी है क्योंकि सूरज का कोई पतानहीं। आरंख वाला जानता है कि गर्मी सूरज से आई। है और इसलिए अनुगृहीत भी है, धन्यवाद भी करता है, कृतज्ञ भी है। लेकिन अन्धे को समझना बहुत मुश्किल है।

महावीर किसी के पैर दाब रहे हों तो हमें समझ में आ सकता है कि वह किसी की सेवा कर रहे हैं। यह ऐसा ही है कि जैसे घर में छोटे बच्चे होते हैं और अगर एक भिखमंगा आए और मैं उसे सौ का नोट उठाकर दे दूँ, और वह बच्चा बाद में मुझसे पूछे कि आपने एक भी पैसा उसे नहीं दिया क्योंकि सौ के नोट का उसे कोई अर्थ ही नहीं होता। वह पहचानता है पैसों को। वह कहता है कि एक पैसा भी उसकी नहीं दिया, आप कैसे कठोर हैं? आया था मांगने, कागज पकड़ा दिया। भूखा था, कागज से क्या होगा? एक पैसा दे देते कम से कम। और वह लड़का जाकर गाँव में कहे कि बड़ी कठोरता है मेरे घर में। एक भिखमंगा आया था तो उसको कागज का टुकड़ा पकड़ा दिया। कागज के टुकड़े से किसी की भूख मिटी है क्या? एक पैसा ही दे देते कम से कम। लेकिन पैसे का सिक्का बच्चा पहचानता है, रुपये के सिक्के से उसे कोई मतलब नहीं, और सौ के नोट का कोई अर्थ नहीं। महावीर निकल रहे हैं एक रास्ते से। एक

आदमी किनारे पर लंगड़ा होकर पड़ा है। अगर महावीर उसके पैर दबाएँ तो हम पैसे के सिक्के पहचानने वाले लोग, एक फोटो निकाल देंगे, अलबार में छाप देंगे कि बड़ा अद्भुत सेवक है महावीर। लेकिन महावीर चुपचाप चले गए हैं। वह जो लंगड़ा पड़ा है किनारे पर, जरूर हो यह कहेगा कि यह कैसा आदमी है। मैं यहां लंगड़ा पड़ा हूँ और यह चुपचाप चला जा रहा है। लेकिन उसके चुपचाप चलने में इतनी किरणें झर सकती हैं, इतनी तरंगें पैदा हो सकती हैं, इतना दान हो सकता है जितना कि हाथ का प्रयोग करने से नहीं। क्योंकि महा-बीर को गहरी से गहरी दृष्टि यह है कि जो शरीर नहीं है उसे शरीर से कोई सहायता नहीं पहुँचाई जा सकती। वह जो लंगड़ा पड़ा है वह पैर से लंगड़ा है। लेकिन हमें ख्याल नहीं है इस बात का कि दु:ख पैर के लंगड़े होने से नहीं पहुँचता। मैं पैर से लंगड़ा हूँ, इस चित्त के भाव से, इस आत्मभाव से पहुँचता है और जरूरी नहीं है कि उस लंगड़े का आप पैर ठीक कर दें तो कोई लाभ हो जायगा। महावीर को क्या जरूरी है, यह बह जानते हैं। जानने का मतलब यह है कि वे जितनी करणा उस पर फेंक सकते हैं, फेंक कर चले जाएँगे।

मैंने सुना है कि सुफी फकीर को एक रात किसी फरिश्ते ने दर्शन दिए और कहा कि परमात्मा तुम पर बहुत खुश है और कुछ मांग लो तो वह वरदान दे देगा। पर उसने कहा कि जब परमात्मा खुश है तो इससे बड़ा वरदान और क्या हो सकता है। बात खत्म हो गई, मिल गया जो मिलना था। लेकिन उस फरिश्ते ने कहा: "नहीं, ऐसे काम नहीं चलेगा? कुछ मांगी।" तो उसने कहा कि अब कोई कमी ही न रही, जब परमात्मा खुश है तो कमी क्या रही ! और जब परमात्मा हो खुश है तब खुशी ही खुशी है, दु:ख आएगा कहाँ से ? तो अब मैं माँगू क्या? अब मुझे भिलारी मत बनाओ, अब तो मैं सम्राट् हो गया। अगर तुम नहीं मानते हो तो तुम्ही दे जाओ जो तुम्हारी इच्छा है। उस फरिस्ते ने कहा कि मैं तुम्हें वरदान देता है कि तुम जिसको छ दो, मरा हो तो जिन्दा हो जाए, बीमार हो तो स्वस्य हो जाए, सुखा वृक्ष हो तो हरे पत्ते निकल आएँ, हरे फूल निकल आएँ। उसने कहा कि यह देते हो तो ठीक है लेकिन सीधा मुझे मत दो, कहीं मुझे ऐसा न लगने लगे कि मेरे हाथ कोई बीमार ठोक हुआ क्योंकि बीमार को तो फायदा हो जायगा किन्तु मुक्ते नुकसान हो जाएगा। तब फरिश्ते ने कहा कि और क्या उपाय हो सकता है। उस फकीर ने कहा कि मेरी छाया को दे दो कि मैं जहां से निकलूं, अगर छाया पड़ जाए किसी वृक्ष पर बौर वह सुखा हो तो हरा हो जाए लेकिन मुझे दिखाई भी न पड़े क्योंकि मैं तक

तक निकल ही चुका हुँगा। मैंने सूखा ही वृक्ष देखा था। मुझे पता भी नहीं चलेगा कि कब हरा हो गया। अगर किसी मरीज पर छाया पड़ जाए तो वह स्वस्थ हो जाएगा लेकिन मुझे पता भी न चले। मैं 'मैं' की ऋंझट में ही नहीं पडना चाहता। फिर कहते हैं उस फरिश्ते ने उसे वरदान दिया। फिर वह सूखे खेतों के पास से निकलता तो वे हरे हो जाते, और मुखे वृद्धों पर उसकी छाया पड़ जाती तो उनमें पत्ते निकल आते, और बीमार ठीक हो जाते, मुर्दे जिन्दा हो जाते, अन्धे को आँख मिल जाती, बहरे को कान मिल जाते। ये सव उसके आस-पास घटित होने लगा । लेकिन उसे कभी पता नहीं चला । उसे पता चलने का कारण भी न था क्योंकि उसकी छाया से यह घटित होते थे। उसका कोई सीधा सम्बन्ध नहीं था। असल में जो परम स्थिति को उपलब्ध होते हैं, उनका होना मात्र करुणा है। उनकी मौजूदगी मात्र काफी है। जो भी होता है उनकी छाया से होता है। उन्हें कुछ सीघा नहीं करना पडता। जिनके पास ऐसी छाया नहीं है उन्हें कुछ सीधा करना पड़ता है। लेकिन वह पैसे के सिक्के हैं। हमें हिसाब मिल जाता है कि इन्होंने कितनो सेवा की, कितने कोढियों की मालिश की. कितने बीमारों का इलाज किया, कितने अस्पताल खोले। ये बिल्क्रल कौडियों की बातें हैं। इनका कोई भी मुल्य नहीं है वहत गहरे में।

श्री अरिवन्द आजादी के घुरू दिनों में आतुर थे और शायद उनसे अधिक प्रतिभाशाली कोई व्यक्ति हिन्दुस्तान की आजादी के आन्दोलन में कभी नहीं आया। लेकिन अचानक एक मुकदमें के बाद वह सब छोड़ कर चले गए। मित्र घबराये कि जिनसे प्रेरणा मिलती थी, वह आदमी चला गया। जाकर अरिवन्द से कहा कि आप भाग आए। अरिवन्द ने कहा, मैं भाग नहीं आया। पैसे कौड़ी का काम तुम्हों कर लो, वह तुम कर सकोगे। मैं कुछ और बड़े काम में लगा हूँ जो मैं कर सकता हूँ। और इस मुल्क में, भारत की स्वतन्त्रता के लिए जितना काम अरिवन्द ने किया जतना किसी ने भी नहीं किया। लेकिन भारत को स्वतन्त्रता के इतिहास में अरिवन्द का नाम शायद ही लिखा जाए। क्योंकि अरिवन्द ने जो काम किया उसका हिसाव कौड़ियों का हिसाव रखने वाले नहीं रख सकते। वह आदमी चौबीस घंटे जागकर सारे प्राणों से इस मुल्क को जिस भौति आन्दोलित करने की चेष्टा करता रहा उसका हम कोई हिसाब नहीं रख सकते। यह हो सकता है कि गांधी में जो बल था, वह बल अरिवन्द का था, सुआव में जो ताकत थी, वह अरिवन्द की थी।

हिन्दुस्तान के विद्रोह और स्वतन्त्रता के इतिहास में जो सबसे वड़ा कीमती आदमो है, हिन्दुस्तान की स्वतंत्रता के इतिहास में कभी उसका उल्लेख नहीं होगा, यह पक्का मानिए । लेकिन वह उस तल पर काम कर रहा है जिस तल पर हमारी कोई पकड़ नहीं है। वह उन तरंगों को पैदा करने की कोशिश कर रहा है जो मुल्क की सोई हुई तन्द्रा को तोड़ दें, जो विद्रोह के भाव को जगाएँ, क्रान्ति की हवा लाएँ। लेकिन हमें ख्याल भी नहीं। और जिस दिन कभी हजार दो हजार साल बाद विज्ञान समर्थ होगा इन सुक्ष्म तरंगों को पकड़ने में, शायद उस दिन हमें इतिहास बिल्क्ल बदल कर लिखना पड़े। जो लोग हमें बहुत बड़े दिखाई पड़ते हैं इतिहास में वह दो कौड़ी के हो सकते हैं। और जिन्हें हम कभी नहीं गिनते थे, वे एकदम परम मूल्य पा सकते हैं। क्योंकि जब तक सौ रुपये का नोट पहचान में न आए तब तक बड़ी कठिनाई है। और वैज्ञानिक कहते हैं कि अगर एक फूल खिल रहा है, माली पानी डाल देता है, खाद डाल देता है और चला जाता है और एक संगीतज्ञ उसी के पास बैठ कर वीणा बजाता है, कल जब बड़े-बड़े फुल खिबेंगे तो संगीतज्ञ को कौन धन्यवाद देगा। संगीतज्ञ से मतलब क्या है फल का। माली को लोग पकड़ेंगे कि तूने इतना बड़ा फूल खिला दिया, तेरे खाद, पानी और तेरी सेवा ने । लेकिन घ्वनि-शास्त्र कहता है कि मालो जो कुछ भी कर सकता है उसके करने का कोई बड़ा मूल्य नहीं है। लेकिन अगर व्यवस्था से संगीत पैदा किया जाए तो फुल उतना बड़ा हो जाएगा जितना कभी नहीं हुआ या। ऐसा संगीत भी बजायाजा सकता है कि फुल सुकड़ कर छोटा रह जाए और वह सिर्फ व्वनियों का खेल है। जब व्वनियाँ फूलों को बड़ा कर सकती हैं तो कोई वजह नहीं कि विशिष्ट चित्त की तरंगें देश की चेतना को ऊपर न उठाती हों।

अभी रूस और अमेरिका के वैज्ञानिक इस चेष्टा में संलग्न हैं कि क्या इस तरह की व्वित तरंगे पैदा को जा सकती हैं कि पूरे मुक्क में आलस्य छा जाए। अमेर इसमें वे काफी हद तक सफल होते चले जा रहे हैं। कोई किठनाई नहीं है कि आने वाले युद्ध बमों का युद्ध ही नहों, वे सिर्फ ध्विन तरंगों के युद्ध हों, आलस्य छा जाए। यानी रूस में रेडियो स्टेशन इस तरह की व्विनि-लहिरयाँ पूरे भारत पर फेंक दें कि पूरे भारत का आदमी एकदम आलस्य से भर जाए। यानी उसको कुछ लड़ने का सवाल ही न रहे, कोई भाव हो न रहे, सैनिक एकदम सो जाएँ और हमारी समझ में कुछ न आए कि यह क्या हो गया। हमारे भीतर जो सिक्रयता है, वह सारी की सारी छीन ली जाए।

हुमें पर बड़ा काम चल रहा है नयों कि आखिर चारों ओर घ्वनि-तरंगे हुमें घेरे हुए हैं। यह उन पर निर्भर है कि हम नया करें? लेकिन उससे भी गहरी तरंगे हैं जिनका अभी विज्ञान को ठीक-ठीक पता नहीं हो पाया। उन तरंगों पर काम करने वाले लोग हैं। महावीर ने कभी किसी की सेवा नहीं को और यह एक उनके ऊपर इल्जाम रहेगा। लेकिन तब तक यह इल्जाम रहेगा जब तक हम पैसे के सिक्के पहचानते हैं। जिस दिन हम सौ घपये के नोट पहचानना गुरू कर देंगे उस दिन यह इल्जाम नहीं रह जाएगा बल्कि इसका पता चलेगा कि जो पैर दबा रहे थे, इसलिए दबा रहे थे कि वे और बड़ा कुछ नहीं कर सकते थे। इसलिए पैर दबा कर तृप्ति पा रहे थे। लेकिन पैर दबाने से होता नया है?

महावीर की अहिंसा उस तल पर है जिस तल पर सुख-द:ख पहुँचाने का भाव बिदा हो गया है, जहां सिर्फ महावीर जीते हैं। विज्ञान में इन्हीं तत्त्वों को कैटेलेटिक एजेन्ट कहते हैं जिनकी मौजूदगी से ही कुछ हो जाता है। जो खुद कुछ नहीं करते हैं अब जैसे कि हाइड्रोजन और आक्सीजन । इन दोनों को आप पास ले आएँ तो वे मिलते नहीं, अलग-अलग ही रहते हैं। लेकिन बीच से बिजली चमक जाए तो वे दोनों मिल जाते हैं और पानी बन जाता है। बिजली की चमक कोई योगदान नहीं करती। उन दोनों के मिलाने में उसका कोई योगदान नहीं है। सिर्फ उसकी मौजूदगी में वे मिल जाते हैं। उससे न कुछ जाता है, न कुछ बाता है, न कुछ मिलता है, न कुछ छूटता है। बस वह मीजूद हो जाती है और वे मिल जाते हैं। जिस भौति भौतिक तल पर कैटेलेटिक एजेन्ट हैं. वैसे ही आध्यात्मिक तल पर कुछ लोगों ने उनकी स्थित को छुआ है, जहां उनकी मौजूदगी सिर्फ काम करती है, जहां वे कुछ भी नहीं करते। यानी महावीर की मौजुदगी ही काम कर देगी इस जगत् में जब वे मौजूद हैं। महा-बीर और कुछ भी नहीं करेंगे, वह सिर्फ हो जाएँगे। उनका होना काफी है। चेतना के बल पर उनकी मौजुदगी हजारों, लाखों चेतनाओं को जगा वेगी, स्वस्थ कर देगी, लेकिन अभी इसकी खोज-बीन होना बाकी है वैज्ञानिक तल पर । आध्यात्मिक तल पर तो खोज-बीन पुरानी है । लेकिन विज्ञान की भाषा में अध्यातम को समझाया जा सके यह कभी किसी वे सोचा ही नहीं है।

यह कभी आप सोचते ही नहीं हैं कि आप हर हालत में वही नहीं होते। आप हर स्थिति में बदल जाते हैं। अगर आप मेरे सामने हैं तो आप वही आदमी नहीं हैं जो आप घड़ी भर पहले थे। आपके भीतर कुछ ऐसा उठ आएगा जो आपके मीतर कभी नहीं उठा था। और उसमें कुछ मैं भी नहीं कर रहा हूँ। वह उठ सकता है मेरी मौजूदगी में। तो बहुत गहरे तल पर काम करने वाले लोग हैं, बहुत गहरे तल पर सेवा है। लेकिन चूँकि हम पैसों के सिक्के पहचानते हैं, इसलिए कठिनाई हो जाती है! महावीर पर यह इल्जाम रहेगा। इसको मिटाया नहीं जा सकता। जिस दिन यह मिटेगा, उस दिन वे जिनकी वजह से यह इल्जाम था, दो कौड़ी के हो जाने वाले हैं। तब महावीर एक नये अर्थ में प्रकट होंगे जिसका हिसाब लगाना अभी मुश्किल है। अरविन्द ने जरूर एक चेष्टा की है इस युग में, भारी चेष्टा की है, बड़ा श्रम उठाया है इस दिशा में लेकिन उनको भी पहचानना मुश्किल पड़ रहा है और उनको भी सहयोग नहीं मिल पाता। यह हमारी कल्पना के ही वाहर है कि एक गाँव में एक आदमो के हट जाने से पूरा गाँव बदल जाता है। वह कुछ भी नहीं करता था, बस वह था। तो भी उसके बदल जाने से पूरा गाँव बदल जाता है।

जबलपुर में एक फकीर थे मग्घा बाबा। वह ऐसे अद्भुत आदमी हैं कि उनकी चोरी भी हो जाती है। उन्हें अगर कोई उठाकर ले जाए तो वह चले जाते हैं। उनकी कई बार चोरी हो चुकी है। वह वर्षों के लिए खो जाते हैं। क्योंकि कोई गाँव उनको चुराकर ले जाता है क्योंकि उनकी मौजूदगी के भी परिणाम हैं। अभी वह दो साल से चोरी चले गये हैं। पता नहीं कौन ले गया है उनको ःउठाकर। ऐसा कई दफा हो चुका है। उनको किसी ने उठा कर गाड़ी में रख लिया तो वह यह भी नहीं कहेंगे कि क्या कर रहा है, कहाँ ले जा रहा है, क्यों ले जा रहा है ? मगर उनकी भौजुदगी के कुछ अच्छे परिसाम हैं जो लोगों को पता चल गये हैं। तो लोग उनको चुराकर ले जाते हैं। और जिस गाँव में वह होते हैं, जिस घर में वह होते हैं, वहाँ को सब हवा बदल जाती है। वहाँ कुछ भी नहीं रहता। और वह पड़े रहते, सीये रहते हैं ज्यादा-तर । वह कुछ नहीं बोलते । लोग आकर उनकी सेवा करते रहते हैं । ऐसा अवसर हो जाता है कि उनको चौबीस घंटे ही नहीं सोने देते । दिन-रात उनकी सेवा करते हैं। एक रात मैं उनके पास से गुजरा, कोई दो बजे थे। उन्होंने मुझसे कहा: मुझ पर कुछ कृपा करो। लोगों को समझाओ। चौबीस घण्टे दबाते रहते हैं। कभी दो-चार आदमी इकट्टे दबा रहें हैं। तो वह बूढ़ा आदमी बेचारा लेटा है और कोई आदमी पैर दबा रहा है, कोई सिर दबा रहा है। उनकी सेवा का आनग्द है और उनके पास होने में आनन्द है। कोई जरूरत नहीं कि वह कुछ करें।

े प्रश्नः बहुत विशाल पृथ्वी है, इस विशाल पृथ्वी पर छोटे से भारत में और वहाँ भी दो-तीन प्रदेशों में ही घोबीस तीर्थंकर क्यों हुए ? हर कहीं क्यों नहीं हुए ?

उत्तर: यह हर कहीं नहीं हो सकते। क्योंकि प्रत्येक की मौजूदगी दूसरे के होने की हवा पैदा करती है। यह एक शृंखला है इसमें वह एक जो मीजुद था उसने उस क्षेत्र की, उस प्रदेश की, चेतना को एकदम ऊँचा उठा दिया। इस ऊँची उठी हुई चेतना में ही दूसरा तीर्थंकर पैदा हो सकता है। एक म्युंसला है उसमें। और यह भी जानकर आप हैरान होंगे कि जब दुनिया में महापुरुष पैदा होते हैं तो करीब-करीब एक शृंखला की तरह सारी पृथ्वी को घेर लेते हैं। महाबीर, बुद्ध, गोशाल, अजित, संजय, पूर्ण काश्यय—ये सब हुए पाँच सी वर्ष के बीच में बिहार में। उन्हीं पाँच सौ वर्षों में एथेन्स में सुकरात, अरस्तू, प्लेटो हुए हैं। यानी पांच सौ वयों में सारी पृथ्वी पर एक प्रृंखला घूम गई जिसे कि अब विज्ञान समझता है शृंखलाबद्ध विस्फोट। अगर हम एक हाइ-ड्रोजन बम के अणुको फोड़ दें तो उसकी गर्मी से पड़ोस का दूसरा हाइड्राजन बम फुट जाएगा और उसकी गर्मी से तीसरा और उसकी गर्मी से चौथा। और एक हाइड्रोजन बम के फुटने पर पृथ्वी नहीं बनेगी क्योंकि शृंखला में पृथ्वी के सारे हाइड्रोजन एटम टुटने लगेंगे। सूरज इसी तरह गर्मी दे रहा है। सिर्फ पहली बार हाइड्रोजन एटम कभी अरबों, खरबों वर्ष पहले टुटा होगा। और वह भी हुआ होगा किसी बड़े तारे की मौजूदगी से जो करीब से गुजर गया होगा। इतना गर्म रहा होगा वह तारा कि उसके करीव से गुजरने से एक अणु टूट गया होगा। उसके टूटने से उसके पड़ोस का अणु टूटा होगा, उसके टूटने से उसके पड़ोस का और तब से सूरज के आस-पास जो हीलियन की गैस इकट्टी है उसके अणु टुटते चले जा रहे हैं। उन्हों से हमें गर्मी मिल रही है। इसीलिए 'वैज्ञानिक कहते हैं कि चार हजार साल बाद सूरज ठंडा हो जाएगा क्योंकि अव जितने अणुबचे हैं वे चार हजार साल में खत्म हो जाएँगे। यह प्रृंखला चल रही है।

जैसे पदार्थ के तल पर शृंखलाबद स्फोट ( एक्सप्लोजन ) होता है वैसे ही अध्यात्म के तल पर शृंखलाबद स्फोट होता है । जैसे एक मकान में आग लग गई तो पड़ोस के मकान में आग लग जाए, पड़ोस के मकान में लग गई तो उसके पड़ोस में लग जाए, और इस प्रकार पूरा गाँव जल जाए वैसे ही एक आदमी महावीर की कीमत का पैदा होता है तो सम्मावना पैदा कर देता है उस कीमत

के सैकड़ों लोगों के पैदा होने की। उपर से दिखता है कि महावीर और बुद्ध दुश्मन हैं। लेकिन महावीर के विस्फोट का फल हैं बुद्ध। फल इन अथों में कि अगर महावीर न हों तो बुद्ध का होना मुश्किल है। उपर से लगता है कि अजित, पूर्ण काश्यप, गोशाल सब विरोधी हैं। लेकिन किसी को स्थाल नहीं है इस बात का कि वे सब एक ही शृंखला के हिस्से हैं। एक का विस्फोट हुआ है तो हवा बन गई है। उसकी उपस्थित ने सारा चेतनाओं को इकट्ठा कर दिया है और आग पकड़ गई है। अब इस आग पकड़ने में जिनकी सम्भावना ज्यादा होगी वह उतनी तीव्रता से फूट जाएँगे। इसलिए अक्सर ऐसा होता है कि एक युग में एक तरह के लोग पैदा हो जाते हैं। एक वक्त में, एक प्रदेश में, एकदम से प्रतिभा प्रकट होती है। इस प्रतिभा के भी आन्तरिक नियम और कारण हैं तो चौबीस तीर्थंकरों का पैदा होना सीमित क्षेत्र में और वहीं-वहीं, एक ही देश में उसका कारण है। उस तरह की प्रतिभा के विस्फोट के लिए हवा चाहिए।

प्रश्न : श्ट्रह्मला में चौबीस व्यक्ति ही क्यों होते हैं ? पच्चीस क्यों नहीं होते, तीस क्यों नहीं होते ?

उत्तर : हीं उसका भी कारण है। उसका संख्या से कोई सम्बन्ध नहीं है। असल में पच्चीस होते हैं, छब्बीस होते हैं, सत्ताईस होते हैं, कितने ही होते हैं इसका संख्या से कोई सम्बन्ध नहीं है। लेकिन जब एक श्रृंखला में एक बहुत ही प्रतिभाशाली व्यक्ति पैदा हो जाता है जैसे कि चौबीस तीर्थंकरों की श्रृंखला में महावीर सबसे ज्यादा प्रतिभाशाली व्यक्ति हैं तब हमें परम बात उपलब्ध हो जाती है। जो जानना था, वह जान लिया गया है, जो पहचानना था, वह पहचान लिया गया है। जो जानना था, वह पहचान लिया गया है। और अनुयायी को हमेशा डर होता है कि अगर प्रतिभा के लिए आगे द्वार खुले तो प्रतिभा हमेशा अस्त-व्यस्त कर देती है क्योंकि वह विद्रोही है और अराजक है। तो अनुयायी भयभीत होता है। वह अपनी सुरक्षा के लिए व्यवस्था कर लेता है। वह कहता है कि अब बस ठीक है।

प्रश्न : बीस तक क्या कम हैं ?

उत्तर : हाँ, कम ही हैं। इन चौबीस तीथँकरों में महावीर केन्द्र हैं। इनके मुकाबले में कोई आदमी नहीं है। ज्ञान तो बराबर उपलब्ध होता है सबको। लेकिन महावीर के बराबर कोई अभिन्यिक्त नहीं कर पाता है, कोई समझा नहीं पाता है, कोई खबर नहीं पहुँचा पाता है। े प्रश्न : आपकी राय में कोई पच्चीसवां तीर्यंकर हो सकता है ?

उत्तर : होता ही रहता है। जैन मना कर देते हैं तो पच्चीसर्वा तीर्थंकर नम्बर एक बन जाता है किसी दूसरी शृंखला का। अगर पच्चीसवाँ होता तो बद्ध को अलग श्रृंखला की जरूरत न पड़ती। बुद्ध पच्चीसवें हो जाते। कठिनाई यह है कि जब भी कोई परम्परा अपने अन्तिम पुरुष को पा लेती है तो फिर बह उसके बाद दूसरों के लिए द्वार बन्द कर देती है स्वाभाविक रूप से क्योंकि फिर वह उपद्रव नहीं लाना चाहती क्योंकि नई प्रतिभा नया उपद्रव लाती है। इसलिए वह सुनिध्चित हो जाती है कि हमारी बात पूरी हो गई, हमारा शास्त्र पुरा हो गया है, अब हम श्रृङ्खलाबद्ध हो जाते हैं, अब हम दूसरे को मौका नहीं देंगे । इसीलिए फिर पच्चीसवें को नई श्रृङ्खला का पहला होना पड़ता है । बुद्ध पच्चीसर्वे हो गए होते। कोई बाघा न थी। मगर इन्होंने द्वार खोल रखे होते। लेकिन एक और कारए हो गया कि बुद्ध मीजूद थे उसा वक्त। और द्वार बन्द कर देने एकदम जरूरी हो गए। क्योंकि अगर बुद्ध आते हैं तो सब अस्त-व्यस्त हो जाता है। जो महावीर कह रहे हैं उसको अस्त-व्यस्त कर देंगे, नई न्यवस्था देंगे । वह नई न्यवस्था मुश्किल में डाल देगी । इस वजह से एकदम दरवाजा बन्द कर दिया गया कि चौबीस से ज्यादा हो ही नहीं सकते और चौबीसवाँ हमारा हो चुका है।

प्रश्न: यह अनुयायियों ने किया ?

उत्तर: यह अनुयायियों की ध्यवस्था है सारी। अनुयायी बहुत भयभीत हैं, एकदम भयभीत हैं। समझ कें कि आप मुझे प्रेम करने लगे और मेरी बात आपको ठीक लगने लगे तो आप एक दिन दरवाजा बन्द कर देंगे क्योंकि आपको लगेगा कि दूसरा आदमी अगर आता है और फिर वह उनको सब बातें गड़बड़ कर देता है तो आपको पीड़ा होगी उससे। आप दरवाजा ही बन्द कर देंगे कि बस अब कोई जरूरत नहीं है। इसलिए मुहम्बद के बाद मुसलमानों ने दरवाजा बन्द कर दिया। जीसस के बाद ईसाइयों ने दरवाजा बन्द कर दिया। बुद्ध के बाद बौद्धों ने दरवाजा बन्द कर दिया। एक मैत्रेय को कलाना चलता है कि कभी बुद्ध एक और अवतार लगे मैत्रेय का। लेकिन वह भी बुद्ध हो लंगे, कोई दूसरा आदमी नहीं लेगा।

यहाँ सबसे ज्यादा प्रभावशाली आदमी इन दो-तीन सौ वर्षों में रमण और कृष्णमूर्ति हैं। लेकिन न तो रमण के पीछे श्रृङ्खला बन सकी और न कुष्णमूर्ति के पोछे बनेगी। कुष्णमूर्ति बनाने के विरोध में हैं और रमण की पोछे बन नहों सको। उस कोमत का आदमा नहों मिला जो बढ़ा सके आगे बात को। रामकृष्ण को विवेकानन्द मिले। विवेकानन्द वहुत शक्तिशाली व्यक्ति थे, अनुभवो नहीं। शक्तिशाला होने को वजह से उन्होंने चक्र तो चला दिया लेकिन चक्र में ज्यादा जान नहीं है। इसलिए वह जाने वाला नहों है। रामकृष्ण बहुत अनुभवी हैं लेकिन शिक्षक होने की, तीर्थंकर होने की कोई स्थित नहीं है उनकी। शिक्षक वह नहीं हो सकते इसलिए ऐसा कई बार होता है कि जब कोई व्यक्ति गिचक नहीं हो सकता तो वह दूसरे व्यक्ति के कंघे पर हाय रखकर शिक्षण का कार्य करता है। तो रामक्रुष्ण ने विवेकानन्द के कन्छे पर हाथ रखकर शिक्षक का कार्य विवेकानन्द से लिया। लोकन गड़बड़ हो गई। रामकृष्ण अपने आप शिक्षक नहीं हो सकतं और विवेकानन्द अनुभवा नहीं हैं। इसलिए सब गड़बड़ हो गई। अस्त-न्यस्त हो गया सब मामला आर फिर राम-कृष्ण को मृत्यु हो गई। फिर विवेकानन्द रह गए। विवेकानन्द ने जो शक्ल दी उस व्यवस्था को, वह विवेकानन्द का है। विवेकानन्द एक बहुत बड़े व्यव-स्थापक हैं। अगर विवेकानन्द की अनुभव होता तो एक शृंखला शुरू ही जाती । लेकिन वह नहीं हो सकी क्यांकि विवेकानन्द को काई अनुभन नहीं था । और जिसको अनुभव है वह व्यवस्थापक नहा । रनए के साथ हो सकतो थी घटना क्योंकि वह उसी कीमत के आदमी हैं जिस कीमत के बुद्ध या महावीर हैं लेकिन वह नहां हो सका क्योंकि काई आदमो नहा उपज्रब्ध हा सका। कुष्णमूर्ति उसके विराध में हैं इसलिए काई सवाल उठता नहों।

प्रश्न: पश्चिम में भी क्या यह श्रृंखला है?

उत्तर । पिरचम में भी यह शृद्धला है । पिश्चम में भी फकीरों की शृंखला है । जैसे जीसस की शृंखला चलो थोड़े दिनों तक । फिर शृद्धला का द्वार बन्द . हो गया । उसके बाद दूसरी शृद्धला चलो । जमंनी में एकहार नाम का एक बहुत कीमत का आदमी हुआ । लेकिन वह शृद्धला नहों पकड़ सका क्योंकि वह कोई शिचक नहों था । जो बातें कहता है वे बेबूझ हो जाती हैं । समझाने की समझ न हो तो समझाया नहीं जा सकता । कुछ बातें एकदम विरोधी मालूम होती हैं । समझ लो तो ही उनके विरोधाभास को मिटाया जा सकता है और समझ के करीब लाया जा सकता है । बोहमे हुआ जमंनी में । वह भी एक शृद्धला बन सकता था लेकिन नहीं बन सका । सब शृद्धलाएँ घीरे-घीरे मर

जाती हैं। जैसे जापान में जोन श्रृङ्खला चलती है। उसमें अभी भी एक प्रतिभा-शाली आदमी था सुजूकी। लेकिन वह मर गया। उसने बड़ी कोशिश की कि वह गति दे दे लेकिन वह गति नहीं हो पाई। और फिर होता क्या है? जब कोई महापुरुष एक श्रृङ्खला को जन्म दे जाता है अगर उसके बाद छोटे-छोटे लोग इकट्ठे हो जाएँ और वे उसके दावेदार हो जाएँ तो दोहरा नुकसान पहुँचता है। एक तो वे कुछ चला नहीं सकते और दूसरा जब कोई प्रतिभाशाली व्यक्ति उस श्रृङ्खला में पैदा भी हो जाए तो उसे उस श्रृङ्खला के बाहर कर देते हैं। वह नासमझों की भोड़ उसे एकदम बाहर कर देती है।

असल में जीसस यहदी श्रृङ्खला का हिस्सा हो सकता था। लेकिन यहदी भीड जोसस को बर्दाश्त न कर सकी। उस भीड़ ने बाहर कर दिया उसकी। यहूदियों का बेटा यहूदियों के बाहर हो गया और ईसाइयत शुरू हो गई। अब ईसाइयत के बीच जो भी कीमती आदमी पैदा होता है, ईसाइयत उसको बाहर कर देती है फौरन। होता क्या है कि वह जो नासमक्तों की भीड़ इकट्टी हो जाती है, वह फिर किसी प्रतिभा को बर्दास्त नहीं कर सकती। और जो प्रतिभा शृंखला को जिन्दा रस सकती है, उसको वह बाहर कर देती है। तब नई श्रुक्कुलाएँ शुरू हो जाती हैं। दुनिया में सिर्फ कोई पचास शृंखलाएँ चली हैं, थोड़ी-बहुत चलीं, टूट गई और मिट गई। मेरा कहना है कि दूनिया को जितना आध्यात्मिक लाभ पहुँच सकता था इन सबसे वह नहीं पहुँच पाया । और अब हमें चाहिए कि हम सारी व्यवस्था तोड़ दें सम्प्रदाय की ताकि प्रतिभा को बाहर निकालने का उपाय ही न रह जाए कहीं से भी। जैसे थियोसाफी की शृङ्खला थी बड़ी कीमती। उसे ब्लेवटस्की ने शुरू किया और वह कृष्ण-मूर्ति तक आई । नेकिन कुष्णमूर्ति इतने साहसी साबित हुए कि थियोसोफिस्ट वर्दाश्त नहीं कर सके। वियोसोफिस्टों ने कृष्णमूर्ति को बाहर कर दिया। वियोसोफिस्ट शृंसला मर गई। वह मर गई इसलिए कि जो कीमती आदमी उसे गति दे सकता था उसको तो बाहर निकाल दिया।

जब तक दुनिया से सम्प्रदाय मिट न जाएँ, सीमाएँ मिट न जाएँ, तब तक विस्फोट छू नहीं पाता । जैसे इस मकान में आग लगी तो पड़ोस के मकान में इसलिए आग लग सकती है कि वह उससे जुड़ा हुआ है । अगर बीच में एक गली है तो आग नहीं लग सकती । अब अगर रमण पैदा भी हो जाएँ तो ईसाइयत से उनका कोई सम्बन्ध नहीं जुड़ता क्योंकि मकान अलग-अलग हैं। तो शुक्काला बहुत दफा पैदा होती है। लेकिन वे जो अलग-अलग टुकड़े बनाकर रखे हुए हैं वह उन्हीं में भटक कर मर जाती है। बाहर जाने का कोई उपाय नहीं। और अगर दुबारा कोई प्रतिभाशाली व्यक्ति पैदा हो जाय तो वह भोड़ उसे निकाल बाहर कर देतो है कि हमारे घरों में इसे रहने नहीं देना, यह आग लगवा देगा, और उसको फिर नया घर बनाना पड़ता है, और नया घर बनाना मुक्तिल है। मतलब यह कि वह मुश्किल से जिन्दगी भर में थोड़े बहुत लोग इक्ट्रा कर पाता है। तो अब तक आध्यात्मिक जगत् में जो नुकसान पहुँचता रहा है मनुष्य को वह इसलिए कि जो सम्प्रदाय हैं, सीमाएँ हैं वे बहुत सख्त और मजबूत हो जाती हैं। पच्चीसवा तीयंकर पैदा हो सकता है निरन्तर। इसमें कोई कठिनाई नहीं है। छड़शेसवा होगा, इसमें कोई सवाल हो नहीं है, कोई सीमा नहीं, कोई संख्या नहीं।

प्रश्न: महावीर का कुछ काम बाकी रहे तब पच्चीसवां हो सकता है ?

उत्तरः काम तो कभी खत्म होता ही नहीं। महावीर का थोड़े ही कोई काम है? काम तो यहाँ ज्ञान और अज्ञान की लड़ाई का है, मूच्छी और अमूच्छी का है। महावीर का थोड़े ही कोई काम है।

प्रश्न : मुसलमानों में भी फकीर हुए हैं क्या मुहम्मद के बाद ?

उत्तर: हाँ, मुहम्मद के बाद बहुत लोग हुए हैं लेकिन उन्हें निकाल दिया मुसलमानों ने बाहर। जैसे वायजिद हुआ। उसे बाहर निकाल दिया फौरन। जैसे मन्सूर हुआ। गर्डन उड़ा दी उसकी। मुहम्मद के बाद जो भी कीमती बादमी हुए वे अलग हिस्सा हो गए सुफियों का। मुसलमान फिक्र नहीं करता उनको मानने की और सुफियों में भी सिलसिले बढ़ते चले गए।

प्रश्न: सुफी किसे कहते हैं मोटे तौर पर ?

उत्तर: सूफी मुसलमानों के बीच में क्रान्तिकारी रहस्यवादियों का एक वर्ग है जैसा कि बौद्धों में जोन फकोरों का एक वर्ग है, जैसा यह दियों में 'हसीत' फकीरों का एक वर्ग है। यह सब बगावती लोग हैं जो परम्परा में पैदा होते हैं लेकिन इतने कोमती हैं कि उनको बगावत करनी पड़ती है। अब जैसे कि मुहम्मद के पीछे नियम बना कि एक ही अल्लाह है और उस अल्लाह का एक ही पैगम्बर है: मुहम्मद। सूफियों ने कहा कि एक अल्लाह है, यह तो बिल्कुल सच है लेकिन पैगम्बर हगरां हैं। बस झगड़ा शुरू हो गया। मुसलमान जब मिस्बद में नमाज पढ़ता है तो वह कहता है कि एक ही परम्परा है और एक हो उसका पैगम्बर है मुहम्मद। सूफो भी मस्जिद में नमाज पढ़ता है लेकिन वह कहता है कि एक ही परमात्मा है लेकिन पैगम्बर अर्थात् सन्देश लाने वाले तो हजारों हैं। क्योंकि वह कहता है कि महावीर भी ठीक, बुद्ध भी ठीक, जीसस भी ठीक, यह सभी पैगम्बर हैं। एक ही खबर लाने वाले ये अनेक लोग है। मगर यह मुसलमान की बरदाक्त के बाहर है।

अभी मेरा एक वक्तव्य छपा। उसमें मैंने महावीर के साथ मुहम्मद और ईसा का नाम लिया। तो एक बड़े जैन मुनि हैं, जिनके बड़े भक्त हैं, उनको वह किताब किसी ने न दी तो उन्होंने उसे उठाकर फेंक दिया और कहा कि महा-वीर का नाम मृहम्मद के साथ! कहाँ मुहम्मद कहाँ महावीर! महात्रीर सर्वज्ञ तीर्थंकर और मुहम्मद साधारण अज्ञानी। कहाँ मेल बैठा दिया। दोनों का नाम साथ दिया, यही पाप हो गया। फिर उन्होंने वहा कि इसको में पढ़ ही नहीं सकता। तो वही मुहम्मद को मानने वाला भी कहेगा कि मुहम्मद का नाम महावीर के साथ लिख दिया। कहाँ पैगम्बर मुहम्मद और कहाँ महावीर? क्या रक्षा है महावीर में। तो वह जो सूफी वहेगा कि सव पैगम्बर हैं उसी के, वह बरदाश्त के बाहर हो जाएगा। अज्ञानियों की भीड़ में ज्ञान सदा बरदाश्त के बाहर हो जाता है, इसलिए किठनाई हो जाती है। सबकी चेतना समान है किन्तु अभिव्यक्ति बिल्कुल अलग-अलग हैं। मुहम्मद मुहम्मद हैं, महावीर महावीर हैं। अभिव्यक्ति अलग-अलग होगी। मुहम्मद जो बोलेंगे, वह मुहम्मद का बोलना है। अपनी भाषा होगी, अपनी परम्परा के शब्द होंगे। अभिव्यक्ति अलग-अलग होगी। अनुभूति बिल्कुल एक है।

प्रश्न: सबकी एक-एक अभिव्यक्ति है तो उनके सुनने वाले समझ कर साधना में लग जाते हैं। फिर आपने सब अभिव्यक्तियों की अलग-अलग बात की है तो आपके सुनने वालों का क्या होगा?

उत्तर: मेरे सुनने वालों को बड़ी किठनाई है वयों कि अगर मैं कोई एक ही बात कहता तब बहुत आसान था मेरे पीछे चलना। पहली वात कि मैं पीछे नहीं चलाना चाहता किसी को। जरूरत ही नहीं मेरे पीछे चलने की। दूसरी बात मैं बीजों को इतना आसान भी बनाना नहीं चाहता वयों कि आसान बनाकर नुकसान हुआ है। सम्प्रदाथ इसीलिए बने। मैं तो उन सारी घाराओं की बात करूँगा, उन सारे नियमों की बात करूँगा और उन सारी पढ़ांत्यों की, उन सारे रास्तों की जो मनुष्य ने कभी भी अख्तियार किए है। शायद इस तरह की कोशिश कभी नहीं की गई। रामकृष्ण ने थोड़ी-सी कोशिश की थी। उन्होंने

सभी साघना-पद्धतियों का प्रयोग किया और वे इस नतीजे पर पहुँचे कि सब रास्ते अलग हैं किन्तु पहाड़ की चोटी पर सब एक हो जाते हैं। लेकिन उनके पास कोई उपाय नहीं था कि वह कह सकते। फिर उन्होंने वही साघना-पद्धति अपनाई जो बंगाल में उन्हें उपलब्ध थी। सारे जगत् के बाबत उनका विचार विस्तीणं नहीं था।

मैं एक प्रयोग करना चाहता हूँ कि सारो दुनिया में अब तक जो किया गया है परम जीवन को पाने का, उसकी सार्थकता को एक साथ इकट्ठा ले आऊँ। निश्चित ही मैं कोई सम्प्रदाय नहीं बनाना चाहता। लेकिन मैं चाहता हूँ कि सम्प्रदाय मिट जाएँ। मैं अनुयायो भी नहीं बना सकता क्योंकि मैं चाहता हूँ कि अनुयायो हो ही नहीं। मेरी चाह यह है कि मनुष्य ने जो अब तक खोजा है वह एकदम निकट आ जाए। इसलिए मेरी वातों में बहुत बार विरोधाभास मिलेगा। क्योंकि जब मैं किसी मार्ग की वात कर रहा होता हूँ तो मैं उसी मार्ग की बात कर रहा होता हूँ तो जब दूसरे मार्ग की बात कर रहा होता हूँ तो उस मार्ग की बात कर रहा होता हूँ। जब दूसरे मार्ग की बात कर रहा होता हूँ तो उस मार्ग की बात कर रहा होता हूँ तो खस मार्ग की बात कर रहा होता हूँ। और इन दोनों मार्गों पर अलग-अलग वृक्ष मिलते हैं, अलग-अलग चौराहे मिलते हैं। इन दोनों मार्गों पर अलग-अलग मन्दिर का आभास है। इन दोनों मार्गों पर अलग-अलग रास्ते को अनुभूतियाँ हैं: मगर परम अनुभूति समान है। बह तो मैं जिन्दगी भर बोलता रहूंगा, धोरे-धोरे जब तुम्हें सब साफ हो जाएगा कि में हजार रास्तों की बात कर रहा हूं तब तुम्हें ख्याल में आएगा और फिर तुम्हें जो ठीक रास्ता लगे चलना। लेकिन एक फर्क पड़ेगा।

मेरी बात समझकर जो गित करेगा वह किसी भी रास्ते पर जाए तो वह उसे अनुकूछ होगा। वह दूसरे मार्ग की दुश्मनी की बात नहीं करेगा। वह इतना ही कहेगा कि मेरे लिए अनुकूछ है यही रास्ता। तब हो सकता है कि पित सूफियों को मानता हो, पत्नी मीरा के रास्ते पर जाती हो, बेटा हिन्दू हो, जैन हो या बौद्ध हो। तब एक परम स्वतन्त्रता होगी रास्तों की। और हर घर में रास्तों के बाबत थोड़ा-सा परिचय होगा ताकि प्रत्येक व्यक्ति अपने लिए रास्तों के बाबत थोड़ा-सा परिचय होगा ताकि प्रत्येक व्यक्ति अपने लिए रास्ता चुन सके कि उसके लिए क्या उचित हो सकता है। अभी किठनाई यह है कि एक आदमी जैन घराने में पैटा हो जाता है। और हो सकता है कि उसके लिए महावीर का रास्ता अनुकूल न हो। मगर वह कभी कृष्ण के रास्ते पर नहीं जाएगा जो कि उसके लिए अनुकूल हो सकता था। एक आदमी कृष्ण को मानने वाले घर में पैदा हो गया तो वह महावीर के बारे में कभी सोचेगा ही

किया है। उसके लिए भोजन इतना महत्त्वपूर्ण नहीं जितना भोजन का साधन महत्त्वपूर्ण है। एक बार वह भोजन से चूक सकता है, लेकिन मनुष्यता से नहीं चूक सकता।

मैंने एक कहानी पढ़ी है। हिन्दुस्तान-पाकिस्तान का बटवारा हुआ। एक गांव में उपद्रव हो गया, दंगा हो गया। एक परिवार भागा। पति है, साथ में पत्नी है, बच्चा है। दो बच्चे कहीं खो गए। गाएँ थीं, भैंसें थीं वह सब खो गईं। सिर्फ एक गाय बचा पाए। लेकिन उस गाय का बछड़ा था, वह भी खो गया। वे सब जंगल में छिपे हैं। दुश्मन आस-पास हैं, मशालें दिखाई पड़ रही हैं। बच्चारोना शुरू करता है। माँ घबड़ा जाती है। वह पहले उसका मुँह बंद करती है, उसे दबाती है, रोकती है। लेकिन वह जितना दबाती है वह उतना रोता है। फिर माँ-बाप उसकी गर्दन दबाते हैं क्योंकि जान बचाने के लिए दूसरा कोई उपाय नहीं है। वह चिल्लाता है तो अभी दुश्मन आवाज सुन लेगा और मौत हो जाएगी। लेकिन तभी उस गाय के बछड़े की आवाश कहीं दूसरे दरख्तों के पास से सुनाई पड़तो है और वह गाय जोर-जोर से चिल्लाने लगती है। गाय को चिल्लाते सुनकर दुरुमन पास आ जाता है। बच्चे की गर्दन दबानी आसान थी. गाय की गर्दन भी नहीं दबती । गाय को मारो कैसे ! कोई उपाय भी नहीं है मारने का। तो वह औरत अपने पित से कहती है कि तुमसे कितना कहा कि इस हैवान को साथ मत ले चलो । लेकिन पति कहता है कि मैं यह विचार कर रहा हूँ कि पशु कौन है ? हम या यह गाय ? हमने अपने बच्चे को मार डाला है अपने को बचाने के लिए तो हैवान कौन हैं? मैं इस चिन्ता में पड़ गया है। दूश्मनों की मशालें करीब आती चली जाती है। गाय भागती है क्योंकि उसी तरफ उसके बछड़े की आवाज आ रही है। वह दुश्मनों के बीच घुस जाती है। लोग उसे आग लगा देते हैं। वह जल जाती है लेकिन बछडे के लिए चिल्लाती रहती है। तो वह पति कहता है कि मैं पूछता हूँ कि पशुकीन है, आज मेरे तरफ से पहली दफ़ा जिन्दगी में ख्याल उठा है कि किसको हम मनुष्य कहें, किसलो हम पशु कहें ? उपयोगी दृष्टि से शायद यह जरूरी है कि मनुष्य पशुओं को मारे, नहीं तो मनुष्य नहीं बच सकेगा। यह बात इस अर्थ में बिल्कुल ठीक है कि मनुष्य अगर शरीर के तल पर ही बचना चाहता तो शायद पशुओं को मारता ही रहता। लेकिन मनुष्य अगर मनुष्यता के आत्मिक तल पर बचना चाहताहो तो पशुओं को मारकर कभी नहीं बच सकता।

एक बार हमें यह ख्याल में आ जाए कि सिर्फ मनुष्य के शरीर को बचाना है या मनुष्यता को बचाना है, तो सवाल बिल्कुल अलग-अलग हो जाएँगे। देहघारी मनुष्य को बचाते हैं तो हम हैवान से ऊपर नहीं हैं। और अगर हम उसके भीतर की मनुष्यता को बचाने के लिए सोचते हैं तो शायद पशुहिंसा किसी भी तरह ठीक नहीं ठहराई जा सकती। लेकिन कहा जाएगा कि फिर आदमी बचेगा कैसे? मेरा कहना है कि आदमी बचने के उपाय खोज लेता है जैसे कृत्रिम खाद्य बनाए जा सकते हैं। जितना पृथ्वी भोजन देती है उससे करोड़ गुना भोजन समुद्र के पानो से निकाला जा सकता है, हवाओं से सीधा भोजन पाया जा सकता है। एक बार यह तय हो जाए कि मनुष्यता मर रही है तो फिर हम मनुष्य को बचाने के हजार उपाय खोज सकते हैं। यह तय न हो तो हम मनुष्य को बचा लेते हैं—देहधारो दिखाई पड़ने वाले मनुष्य को, लेकिन भोतर कुछ गहरा तत्त्व खो जाता है। वह गहरा तत्त्व तभी खो जाता है जब हम किसी को दुःख देने के लिए उत्सुक हो जाते हैं। किसी को दुःख देने का जो भाव है, वहो हमें नीचे गिरा देता है। तो किसी को हम दुःख दें और मनुष्य बने रहें, इन दोनों बातों में कठिनाई है।

यह वात सच है कि आज तक ऐसी स्थिति नहीं बन सकी कि एकदम से मांसाहार वन्द कर दिया जाए, एकदम से पश्हिंसा बन्द कर दी जाए तो आदमी वच जाए। लेकिन नहीं बन सकी तो इसलिए नहीं बन सकी कि हमने उस वात को ख्याल में नहीं लिया, अन्यथा बन सकती है। क्योंकि अब हमारे पास वैज्ञानिक साधन उपलब्ध हो गए हैं जिनसे पशुओं को मारने की कोई जरूरत नहीं। अब तो कृत्रिम मांस भी बनाया जा सकता है। आखिर गाय घास खाकर मांस बनाती है। मशीन भी हो सकता है जो घास खाए और मांस बनाए। इसमें कोई कठिनाई नहीं है। दूध कृत्रिम बन सकता है, मांस कृत्रिम बन सकता है, सब कृत्रिम बन सकता है। मैं अतीत की बात छोड़ देता हूँ जबिक सब नहीं बन सकता था। लेकिन अब, जबकि सब बन सकता है तो मनुष्य के सामने एक नया चुनाव खड़ा हो गया है और वह चुनाव यह है कि अब जब सब बन सकता है तब पर्शीहसा का क्या मतलब ? पीछे कठिनाइयाँ थीं। आदमी को बचाना मृश्किल था। शायद अतीत में शरीर ही नहीं वचाया जा सकता था। जब शरीर हो नहीं बचता थातो आत्माको क्या बचाते आप? शरीर बिल्कुल सारमूत था जिसे बचाए तो पीछे आत्मा भी बच सकती थी, मनुष्यता भी बच सकती थी। इसलिए बुद्ध ने समझौता किया कि मरे हुए

पशु का मांस खाया जा सकता है। यह सिर्फ उस स्थिति का समझौता थां। लेकिन इस कारण बुद्ध पशु जगत् से सम्बन्ध स्थापित करने में असमर्थ हो गए। महावीर इस समझौते के लिए राजी नहीं हुए क्योंकि अगर पशु जगत् तक संदेश पहुँचाना था तो समझौता अमान्य था।

प्रश्न : गहरे में वनस्पतिजीवन और पशुजीवन में क्या अन्तर है ?

उत्तर: बहुत अन्तर है। पशु विकसित है, बहुत विकसित है पौधे से। विकास के दो हिस्से उसने पूरे कर लिए हैं। एक तो पौधे में गति नहीं है, थोड़े से पौधों को छोड़कर जो पशुओं और पौधों के बीच में हैं। कुछ पौधे हैं जो जमीन पर चलते हैं, जो जगह बदल लेते हैं, जो आज यहाँ हैं, तो कल सरक जाएँगे थोड़ा। साल भर बाद आप उनको उस जगह न पाएँगे जहाँ साल भर पहले आया था। साल भर में वह यात्रा कर लेंगे थोड़ी सी। पर वे पौधे सिर्फ दलदली जमीन में होते हैं। जैसे अफीका के कुछ दलदलों में कुछ पौधे हैं जो रास्ता बनाते हैं अपना, चलते हैं, अपने भोजन की तलाश में इघर-उधर जाते हैं। नहीं तो पौधा ठहरा हुआ है। ठहरे हुए होने के कारए बहुत गहरे बन्धन उस पर लग गए हैं और वह कोई खोज नहीं कर सकता, किसी चीज की । जो आ जाए बस वही ठीक है। अन्यथा कोई उपाय नहीं है उसके पास । पानी नीचे हो तो ठीक, हवा ऊपर हो तो ठीक, सूरज निकले तो ठीक, नहीं तो गया वह । यह जो उसकी जड़ स्थिति है उसमें प्रागा तो प्रकट हुआ है— जैसापत्यर में उतनाप्रकट नहीं हुआ। वैसे पत्यर भी बढ़ता है, बड़ा होता है। दुःख की संबदना पत्थर को भी किसी तल पर होती है। लेकिन पौधे को दु:स की संवेदना बहुत वढ़ गई है। चोट भी खाता है तो दृ:खी होता है। शायद प्रेम भी करता है, शायद करुणा भी करता है। लेकिन बँधा है जमीन से। तो परतंत्रता बहुत गहरी है। और उस परतंत्रता के कारण चेतना विक-सित नहीं हो सकती।

अब हमें ख्याल में नहीं है कि गित से चेतना विकसित होती है जितनी हम गित कर सकते हैं स्वतंत्रता से जतनी चेतना को नई चुनौतियाँ मिलती हैं, नये अवसर नये मौके, नये दुःख, नये सुख, जतनी चेतना जगती है। नये का साचात्कार करना पड़ता है। वृक्ष के पास इतनी चेतना नहीं है तो वृच्च करीब उस हालत में है जिस हालत में आप क्लोरोफार्म मे हो जाते हैं। आप चल-फिर नहीं सकते। आप हाथ नहीं उठा सकते। कोई गरदन काट जाए तो कुछ कर नहीं सकते। अप हाथ तती ही चेतना बेती है जितना आप उसका उपयोग

कर सकते हैं। अगर पौधे को इतनी चेतना दे दी जाए कि उसकी कोई गरदन काटें तो वह उतना ही दुःखी हो जितना आदमी होता है तो पौधा बड़ी मुश्किल में पड़ जाएगा। चूँकि गरदन कोई रोज काटेगा उसकी, इसलिए उसे इतनी मूच्छी चाहिए क्लोरोफार्म वाली कि कोई गरदन भी काटे तो भी पता न चले।

पशुपीधे के आगो का रूप है जहाँ पशुने गति ले ली है। अब उसकी गरदन काटो तो वह उस हालत में नहीं है जिसमें कि पौधा है। उसकी पीड़ा बढ़ गई है, संवेदना बढ़ गई है, सूख बढ़ गया है। और गति ने उसको विकसित किया है। लेकिन वह भी एक तरह की निद्रा में चलता रहा है। क्लोरोफार्म की हालत नहीं है लेकिन एक निद्रा की हालत है। उसे अपना कोई पता ही नहीं है। जैसे एक कुत्ता है। उसको आपने झिड़का तो वह भाग जाता है। आपका झिड़कना ही महत्त्वपूर्ण है, उसका भागना सिर्फ प्रत्युत्तर है। आपने रोटी डाली तो खा लेता है, आपने प्रेम किया तो पुँछ हिलाता है। वह कोई कमं नहीं करता, वह प्रतिकमं करता है। जो होता रहता है, उसमें वह भागी-दार है। भूख लगती है, प्यास लगती है तो घूमने लगता है। भूख न लगे तो वह कुछ खाता नहीं। अगर वह बीमार है तो उस दिन वह कुछ नहीं खाएगा। वह घास खाकर उल्टो भी कर देगा। कुत्ते को अगर खाने की स्थिति नहीं है तो वह कुछ नहीं खाएगा। आदमी खाने की स्थिति में नहीं है तो भी खा सकता है। कूत्ते को अगर खाने की स्थिति है तो उपवास नहीं कर सकता। करना पड़े तो वह बात दूसरी है। आदमी पूरा भूखा है तो भी उपवास कर सकता है। यानी इसका मतलब यह हुआ कि आदमी कर्म कर सकता है, कुत्ता सिर्फ प्रतिक्रिया करता है। लेकिन सभी आदमी कर्म भी नहीं करते। इसलिए बहुत कम आदमी बादमी की हैसियत में हैं; अधिकतर बादमी प्रतिकर्म ही करते हैं। यानी किसी ने आपको प्रेम किया तो आप प्रेम करते हैं तो यह प्रतिकर्म हुआ और किसी ने गाली दो तो फिर आप प्रेम करें तो कर्म हुआ। यह वैसा ही हुआ जैसे कुता पूँछ हिलाता है उसको रोटी डालो तो। कोई बुनियादी फर्क नहीं है दोनों में।

तो मैं कह रहा हूँ कि कुछ पौधे सरकने लगे हैं। वह जानवर की दिशा में प्रवेश कर रहे हैं! जानवर भी थोड़ा-बहुत आदमी की दिशा में सरक रहे हैं। कुछ आदमी भी चेतना लोंकों की तरफ सरक रहे हैं। फर्क है स्वतन्त्रता का। पत्थर सबसे ज्यादा परतंत्र है, पौधा उससे कम, पशु उससे कम, तथाकथित मनुष्य उससे कम। महावीर, बुद्ध जैसे लोग बिल्कुल कम। अगर हम ठीक से

समझें तो सारे विकास को हम स्वतन्त्रता के हिसाब से नाप सकते हैं और इसलिए मेरा निरन्तर जोर स्वतन्त्रता पर है। कोई व्यक्ति जितनी स्वतन्त्रता वर्जित करे जीवन में उतना चेतना की तरफ जाता हैं और स्वतन्त्रता बहुत प्रकार की है: गित की स्वतन्त्रता, विचार की स्वतन्त्रता, कमं की स्वतन्त्रता, विता की स्वतन्त्रता, विता की स्वतन्त्रता, विता की स्वतन्त्रता। यह जितनी पूर्ण होती चली जाती है उतना मोक्ष की तरफ बढ़ा जा रहा है। कमं की भाषा में कहें तो जीवन मुक्त होने की तरफ जा रहा है। जितना हम नीचे जाते हैं उतना हम अमुक्त हैं। पत्थर कितना अमुक्त है। एक ठोकर आपने मार दो तो कुछ भी नहीं कर सकता, प्रतिक्रिया भी नहीं कर सकता। जहाँ पड़ गया वहीं पड़ गया। कोई उपाय नहीं हैं उसके पास। सबसे ज्यादा वद्ध अवस्था में है वह। महावीर प्रबुद्ध आत्मा हैं, मुक्त आत्मा हैं।

प्रबुद्ध होने से मुक्त होने तक की यात्रा में कई तल हैं। तो मोटी सीढ़ियां बौट ली हैं हमने लेकिन सब सीढ़ियों पर अपवाद हैं। जैसे समझ लें पचास सीढियाँ हैं और आदमी चढ रहे हैं। कोई आदमी पहली सीढ़ी पर खड़ा है, कोई दूसरी सीढ़ी पर खड़ा है; पहली सीढ़ी से उठ गया है लेकिन अभी दूसरी सीढ़ी पर पर रखा नहीं है, अभी बीच में है। कोई आदमी तीसरी सीढ़ी पर खड़ा है। कोई आदमी दूसरी से पैर उठा लिया है, तीसरी पर अभी रखा नहीं है। इस तरह स्थल रूप में देखें तो हमको ऐसा लगता है कि पत्थर है, पौधा है। कुछ पत्थर पौधे की हालत में पहुँच रहे हैं। कुछ पत्थर बिल्कुल पौधे जैसे हैं। उनकी डिजाइन, उनके पत्ते, उनकी शाखाएँ बिल्कुल पौघे जैसी हैं। वे पौघे की तरफ बढ़ रहे हैं। कुछ पौघे बिल्कुल पशुओं जैसे हैं। कुछ पौघे अपना शिकार भी खोजते हैं। पक्षी उड़ रहा है आकाश में तो वे चारों तरफ से पत्ते बन्द कर लेते हैं और फांस लेते हैं उसे। कुछ पौघे प्रलोभन भी डालते हैं। अपनी किलयों पर बहुत मोठा, बहुत सुगंघित रस भर लेते हैं ताकि पक्षी आकर्षित हो जाएँ और ज्योंही पक्षी उस पर बैठते हैं कि चारों तरफ के पत्ते बन्द हो जाते हैं। कुछ पौधे अपने पत्तों को पक्षियों के शरीर में प्रवेश कर वहाँ से खुन खींच लेते हैं। वे पौधे अब पौधे की हालत में नहीं रहे। वे पशु की तरफ गति कर रहे हैं। कुछ पशु मनुष्य की तरफ गति कर रहे हैं। बहुत से कृत्तों में, घोड़ों में, हाथियों में, गायों में, मनुष्य जैसी बातें दिखाई पड़ती हैं। जिन-जिन जानवरों से मनुष्य सम्बन्ध बनाता है, उन-उन जानवरों से सम्बन्ध बनाने का कारण ही यही है। सभी जानवरों से मनुष्य सम्बन्ध नहीं बनाता।

जिनको हम पालतू पशु कहते हैं वे कहीं, किसी तल पर हमसे मेल खाते हैं। लेकिन फिर भी उसी जाति के सभी पशु एक तल पर नहीं होते। कुछ आगे बढ़े होते हैं, कुछ पीछे हटे होते हैं।

प्रश्नः जो लोग शाकाहारी नहीं होते हैं उनमें करुणा की भावना, मनुष्यता की भावना अधिक होती है सा कि पश्चिमी देशों में। लेकिन हम हिन्दुस्तान में आम तौर से शाकाहारी हैं तो भी हम में करुणा की भावना, मनुष्यता की भावना रह ही नहीं गई। यह कंसे?

उत्तर : हो, उसके कारण है क्योंकि अगर आप करणा के कारण शाका-हारी हुए हैं तब तो बात अलग है और अगर जन्म के कारण शाकाहारी हैं तो इससे कोई सम्बन्ध ही नहीं है करुणा का। यानी आप क्या खाते हैं, इससे करुणा का सम्बन्ध नही है। आपकी करुणा क्या है, इससे आप का सन्बन्ध हो सकता है। तो मुल्क में जो शाकाहारी है वह जबरदस्ती शाकाहारी हैं। उसके चित्त में शाकाहार नहीं है। उसके चित्त में कोई करुणा नहीं है। फिर जो मांसाहारी है उसके मन की कठोरता बहुत कुछ उसके भोजन, उसकी जीवन-व्यवस्था में ानकल जाती है और वह मनुष्य के प्रति ज्यादा सह्य हो सकता है। ओर आप शाकाहारी हैं तो आपको वह भी मीका नहीं है। यानी मेरा कहना यह है कि एक शाकाहारी आदमी में आधा पाव कठोरता है और एक मांसाहारी आदमी में भी आधा पाव कठोरता है तो वह मासाहारी आदमी ज्यादा करुणा-वान सिद्ध होगा बजाय शाकाहारी के क्योंकि वह जो आधा पाव कठोरता है उसकी वह और दिशाओं में बह जाती है। और आपकी आघा पाव कठोरता का कहीं बहने का उपाय नहीं है। वह सिर्फ आदमी की तरफ ही बहती है, वह सिर्फ आदमी को ही चूसती है। इसलिए पूरव के मूल्क मे जहाँ शाकाहार बहुत है वहाँ बढ़ा शोषण है, बड़ी कठोरता है और आदभी के आपसी सम्बन्ध बहुत तनावपूर्ण है। और आदमी आदमी के प्रति इतना दुष्ट मालूम पड़ता है जिसका हिसाब लगाना मुश्विल है। और बाकी मामलों मे वह बड़ा हिसाब लगाता है कि कहीं चींटी पर पैर न पड़ जाये, पानी छान कर पीता है। वह जो कठोरता के बहने के इतर उपाय थे बंद हो हाते हैं। फिर एक ही उपाय रह जाता है। आदमी-आदमी का सम्बन्ध बिगड़ जाता है।

तो मैं शाकाहार का पचपाती हूं, इसलिए नहीं कि आप शाकाहारी हो बिल्क इसलिए कि आप करणावान हों और आप उस चित्त-दशा में पहुँचे हुए हो जहां से जीदन के प्रति कठोरता श्लीण हो जाती है। जब कठोरता श्लीण

होगी तो वह पशु के प्रति भी क्षीण होगी, मनुष्य के प्रति भी क्षीण होगी। मगर जन्म के साथ शाकाहारी हो जाता है आदमी और कठोरता क्षीण नहीं होती। क्यों कि जीवन एक तरह से बहुत ही शक्तियों का ताल-मेल है, उसमें अगर कुछ शक्तियाँ भीतर पड़ी रह जाती हैं तो मुश्किल पड़ जाती है। जैसे उदाहरण के लिए इंग्लैंड भर में विद्यार्थियों का कोई विद्रोह नहीं और उसका कुल कारण इतना है कि इंग्लैंड के बच्चों को तीन घंटे से कम खेल नहीं खेलना पड़ता। तीन घंटे हाकी, फुटबाल—इस तरह थका डालते हैं कि तीन घंटों में उसकी सारी की सारी उपद्रव की प्रवृत्ति निकास पा जाती है। तो वह घर शांत होकर लौट आता है। इंग्लैंड के लड़के को उपद्रव के लिए कहो तो वह उपद्रव की हालत में नहीं है। जिन मुल्कों में खेल बिल्कुल नहीं है-जैसे हमारा मुल्क है, जैसे फांस है खेल करीब-करीब न के बराबर है—उपद्रव बहुत ज्यादा हैं। अब वह ख्याल में नहीं आता कि एक नियत व्यवस्था है कि एक लड़के को कितना उपद्रव करना जरूरी है। खेल का मतलब है व्यवस्थित उपद्रव। लट्ट मार रहा है गेंद में एक आदमी। वह उतना ही है जैसे कोई खोपड़ी में छट्ट मारे। व्यवस्थित उपद्रव अगर करवाते हैं तो उपद्रव कम हो जाएगा। और व्यवस्थित उपद्रव नहीं करवाते तो फिर अव्यवस्थित उपद्रव बढ़ेगा। इन सबके भीतर हमारी एक निश्चित मात्रा है जो निकलनी चाहिए एक उम्र में। उसका निकलना बहुत जरूरी है।

अब जैसे एक आदमी जंगल में लकड़ी काटता है। यह आदमी एक दुकान में बैठे हुए आदमी से ज्यादा करणावान् हो सकता है। कारण कि काटने पीटने का इतना काम करता है वह कि काटने पीटने को वृत्ति मुक्त हो जाती है। वह ज्यादा दयालु मालूम पड़ेगा। एक दुकान पर वैठा हुआ आदमी दयालु नहीं हो सकता क्यों वि उसके काटने-पीटने की वृत्ति मुक्त नहीं हुई। जंगल का एक चरवाहा है। वह भेड़ों को चरा रहा है। उसके चेहरे पर कैसी शांति प्रकट होगी। कारण कि वह जानवरों के साथ जो व्यवहार कर रहा है—उंडा मार रहा है, गाली दे रहा है, कुछ भी कर रहा है—वह व्यवहार आप भी करना चाहते हैं लेकिन कोई नहीं मिलता, किससे करें। पत्नी से करते हैं, बेटे से करते हैं, नये-नये बहाने खोजते हैं कि बेटे का सुधार कर रहे हैं, लेकिन भीतरी कारण बहुत दूसरे हैं। इसलिए अक्सर ऐसा होता है कि गांव का किसान ज्यादा शांत मालूम पड़ता है। उसका कारण है कि काट-पीट के इतने काम उसको मिल जाते हैं, दिन भर में वृक्षों को काट रहा है, पौधों को काट रहा

है, जानवरों को मार रहा है कि वह शान्त हो जाता है। काट-पीट के इतनि काम आपको भी मिल जाएँ तो आप भी शान्त हो जाएँगे। मगर आपको नये रास्ते निकालने पड़ते हैं इसके लिए। आप भी किसी को कोड़ा मारना चाहते हैं। मारें कैसे ? तो हमारे मन को वृत्तियाँ फिर नये-नये रास्ते खोजती हैं। और वे नये उपाय खतरनाक सिद्ध होते हैं।

इसलिए मेरा कहना है कि वृत्तियाँ जाननी चाहिएँ, आचरण बदलने का जोर गजत है। मैं किसी को नहीं कहता कि कोई शाकाहारी हो। मैं कहता हूँ: अगर मांसाहार करना है तो मांसाहार करो। इतना जरूर कहूँगा कि यह कोई बहुत ऊँचे चित्त को अवस्था नहीं हैं। कुछ और ऊँचे चित्त की अवस्थाएँ हैं जिनके खोजने से मांसाहार छूट सकता है। लेकिन मांसाहार छूट जाए और आपकी स्थित वही रहे तो आप दूसरे तरह के मांसाहार करेंगे जो ज्यादा मंहगे साबित होने वाले हैं।

तो हिन्द्स्तान कठोर हो गया है और हिन्द्स्तान में जो लोग गैर मांसाहारी हैं, वे बहुत कठोर हो गए हैं। एक आदमी कभी दो-चार साल में एक बार कठोर हो जाए तो ठोक है। मगर एक आदमी चौबोस घंटे कठोर रहे तो वह ज्यादा मेंहगा पड़ जायेगा । इसलिए बड़े आश्चर्य की बात है कि बर्बर मनुष्य भी हैं जो कच्चे आदमी को खा जाएँ, लेकिन बड़े सरल हैं। आप जाकर कारागृह में देखें कैदियों को । कैदी एकदम सरल मालूम पड़ता है बजाय उन लोगों के जो मजिस्ट्रेट बने बैठे हैं। एक मजिस्ट्रेट की शक्ल देखें और उसके सामने कारागृह में जिसको उसने दस साल की सजा दे दी है, उस आदमी की शक्ल देखें तो अन्तर स्पष्ट हो जायेगा। अब हो सकता है कि दस साल की सजा देने में इस आदमी के भीतर रस हो - कानून तो ठीक ही है, कानून सिर्फ बहाना हो, तरकीब हो, खूंटी हो। मानो वह आदिमियों को सताने के यह उपाय खोज रहा है। मनोवैज्ञानिक कहते हैं कि हर आदमी मजिस्ट्रेट नहीं होता; हर बादमी शिक्षक नहीं होता। मनोवैज्ञानिक कहते हैं कि शिक्षक वे लोग होना चाहते हैं जो बच्चों को सताना चाहते हैं। उनके भीतर वच्चों को सताने की वृत्ति है। तीस बच्चे मुफ्त मिल जाते हैं, तनस्वाह भी मिलती है। और बच्चों को ढंग से सताते हैं और वे बच्चे कुछ कर भी नहीं सकते । बिल्कुल निहत्ये वे है । सौ में से सत्तर शिक्षक सताने वाले मिलंगे। यानी जिनको अगर आप शिक्षक न होने देते तो वे और कहीं सताते। दिन भर सता कर शिक्षक बहुत सीघा-सादा हो जायेगा । जब वह लौटता है घर तो वह बहुत अच्छा आदमी, बहुत भला आदमी मालूम पड़ता है। वह कितना भला बादमी है क्योंकि वह अपना बुरा मन तो निकाल लेता है।

अपने पूछा है कि इस जगत् का, इस जीवन का प्रारम्भ कब हुआ, कैसे हुआ ? महावीर के प्रसंग में भी यह बात बड़ी महत्त्वपूर्ण है। महावीर उन थोड़े से चिन्तकों में से एक हैं जिन्होंने प्रारम्भ की बात को ही स्वीकार नहीं किया। महावीर कहते हैं कि प्रारम्भ सम्भव ही नहीं है। अस्तित्व का कोई प्रारम्भ नहीं हो सकता। अस्तित्व सदा से है। और कभी ऐसा नहीं हो सकता कि अस्तित्व न रह जाए। प्रारम्भ की और अन्त की बात ही वह इन्कार करते हैं। और मैं भी उनसे सहमत हूं। प्रारम्भ की धारणा ही हमारी नासमझी से पैदा होती है। क्योंकि हमारा प्रारम्भ होता है और अन्त होता है इसिलए हमें लगता है कि सब चीजों का प्रारम्भ होता है और अन्त होगा। लेकिन अगर हम अपने भीतर गहरे में प्रवेश कर जाएँ तो हमें पता चलेगा कि हमारा भो कोई प्रारम्भ नहीं, कोई अन्त नहीं। एक चीज बनती है, मिटती है तो हमें ख्याल हो जाता है कि जो भी बनता है वह मिटता है। लेकिन बनना और मिटना प्रारम्भ और अन्त नहीं है। क्योंकि जो चीज बनती है, वह बनने के पहले किसी दूसरे रूप में मौजूद होती है और जो चीज मिटती है वह मिटने के बाद फिर किसी दूसरे रूप में मौजूद होती है।

महावीर कहते हैं कि जीवन में सिर्फ रूपान्तरण होता है। न तो प्रारम्भ है और न कोई अन्त है। प्रारम्भ असम्भव है क्योंकि अगर हम यह मानें कि कभी प्रारम्भ हुआ तो यह भी मानना पड़ेगा कि उसके पहले कुछ भी न था। फिर प्रारम्भ कैसे होगा? अगर उसके पहले कुछ भी न हो तो प्रारम्भ होने का उपाय भी नहीं। अगर हम यह मान लें कि कुछ भी नहीं था, समय भी नहीं था, स्थान भी नहीं था तो प्रारम्भ कैसे हुआ? प्रारम्भ होने के लिए कम से कम

समृय तो पहले चाहिए ही ताकि प्रायम हो सके। और अगर समय पहले है, स्थान पहले है तो सब पहले हो गया। क्योंकि इस जगत् में मौलिक रूप से दो ही तत्त्व हैं गहराई में—समय और स्थान।

महावीर कहते हैं कि प्रारम्भ की बात ही हमारी नासमझी से उठी है। अस्तित्व का कभी कोई प्रारम्भ नहीं हुआ और जिसका कभी कोई प्रारम्भ न हुआ हो उन्हीं कारणों से उसका कभी अन्त भी नहीं हो सका। क्योंकि अन्त होने का मतलब होगा कि एक दिन कुछ भी न बचे। यह कैसे होगा? अस्तित्व अनादि है और अनन्त है। न कभी शुरू हुआ है, न कभी अन्त होगा। सदा है, सनातन है। लेकिन रूपान्तरण रोज होता है। कल जो रेत था वह आज पहाड़ है, आज जो पहाड़ है वह कल रेत हो जाएगा। लेकिन होना नहीं मिट जाएगा। रेत में भी वही था, पहाड़ में भी वही होगा। आज जो बच्चा है, कल जवान होगा, परसों बूढ़ा होगा। बाद बिदा हो जाएगा। लेकिन जो बच्चे में था वही जवान में होगा, वही बुढ़ापे में होगा, वही मृत्यु के क्षण में बिदा भी ले रहा होगा। वह जो था, वह निरन्तर होगा।

अस्तित्व का अनस्तित्व होना असम्भव है और अनस्तित्व से भी अस्तित्व नहीं आता है। इसलिए महावीर ने स्नष्टा की घारणा ही इन्कार कर दी है। महावीर ने कहा कि जब सृष्टि शुरूआत ही नहीं होती तो शुरूआत करने वाले की घारणा को क्यों बीच में लाना है ? जब शुरूआत ही नहीं होती तो स्रष्टा की कोई जरूरत नहीं है। यह बड़े साहस की बात थी उन दिनों। महावीर ने कहा सृष्टि है और स्रष्टा नहीं है। क्योंकि अगर स्रष्टा होगा तो प्रारम्भ मानना पड़ेगा और महावीर कहते हैं कि स्रष्टा भी हो तो भी शून्य से प्रारम्भ नहीं हो सकता। और फिर मजे की बात यह है कि अगर स्रष्टा था तो फिर शून्य कहना व्यर्थ है। तब था ही कुछ। और उस होने से कुछ होता रहेगा। जैसे साधारणतः हम जिसको आस्तिक कहते हैं वस्तूतः वह आस्तिक नहीं होता। साधारणतः आस्तिक की दलील यह है कि कोई चीजों को बनाने वाला है तो परमात्मा भी होना चाहिए। लेकिन नास्तिकों ने और गहरा सवाल पृछा कि अगर सब चीजों का बनाने वाला है तो फिर परमात्मा को बनाने वाला भी होना चाहिए। और तब बड़ी मुश्किल खड़ी हो जाएगी। अगर परमात्मा का स्रष्टा भी मान लें तो फिर अन्तहीन विवाद खड़ा हो जाएगा। नयोंकि फिर उसका बनाने वाला चाहिए, फिर उसका, फिर उसका, इसका अन्त कहाँ होगा? किसी भी कडी पर यही सवाल उठेगा: इसका बनाने वाला कीन है ?

महावीर कहते हैं कि आस्तिक भूछ में है और इसलिए नास्तिक को उत्तूर नहीं दे पा रहा है क्योंकि आस्तिक बुनियादी भूल कर रहा है। महावीर परम आस्तिक हैं खुद भी। लेकिन वह कहते हैं कि बनाने वाले को बीच में लाने की जरूरत नहीं है। अस्तित्व पर्याप्त है। कोई बनाने वाला नहीं है। इसलिए यह भी सवाल नहीं है कि उसके बनाने वाला कहाँ है? महावीर के परमात्मा सष्टा की घारणा अस्तित्व की गहराइयों से निकलती है अस्तित्व के बाहर से नहीं आती। अस्तित्व अलग और परमात्मा अलग बैठकर उसको बना रहा है जैसे कि कुम्हार घड़ा बना रहा हो, ऐसा नहीं है कोई परमात्मा। इसी अस्तित्व में जो सारभूत विकसित होते-होते अन्तिम क्षणों तक विकास को उपलब्ध हो जाता है, वही परमात्मा है। परमात्मा की घारणा में महावीर के लिए विकास है यानी परमात्मा की घारणा अस्तित्व का सारभूत अंश है जो विकसित हो रहा है।

साधारण आस्तिक की धारणा है कि परमात्मा अलग बैठा है और जगत् को बना रहा है। तब प्रारम्भ की बात आ जाती है। उसी आस्तिक की नासमझी को वैज्ञानिक भी पकड़े हुए चला जाता है। हालाँकि वह ईश्वर से इन्कार कर देता है। लेकिन फिर वह सोचता है कि प्रारम्भ कब हुआ ? हाँ, यह हो सकता है कि इस पृथ्वी का प्रारम्भ कब हुआ इसका पता चल जाएगा। इस पृथ्वी का कब अन्त होगा, यह भी पता चल जाएगा लेकिन पृथ्वी जीवन नहीं है, जीवन का एक रूप है। जैसे मैं कब पैदा हुआ, पता चल जाएगा। मैं कब मर जाऊँगा, पता चल जाएगा। लेकिन मैं जीवन नहीं हूँ, जीवन का सिर्फ एक रूप हूँ। जैसे हम एक सागर में जाएँ। एक लहर कब पैदा हुई पता चल जाएगा। एक लहर कब गिरी यह भी पता चल जायगा। लेकिन लहर सिर्फ एक रूप है सागर का। सागर कब शुरू हुआ ? सागर का कब अन्त होगा? और अगर सागर का पता चल जाए तो फिर सागर मी एक लहर है बड़े विस्तार की।

अन्ततः जो है गहराई में वह सदा से है। उसके ऊपर की लहरें आई हैं, गई हैं, बदली हैं। आएँगो, जाएँगो, बदलेंगी। पर जो गहराई में है, जो केन्द्र में है, बह सदा से है। और यह हमारे ख्याल में आ जाए तो प्रारम्भ का प्रश्न समाप्त हो जाता है, अन्त का प्रश्न भी समाप्त हो जाता है। सूरज ठंडा होगा क्योंकि सूरज गर्म हुआ है। जो गर्म होगा, वह ठंडा होगा। वक्त कितना लगता है, यह दूसरी बात है। एक दिन सूरज ठंडा था, एक दिन सूरज फिर ठंडा हो जाएगा। एक दिन पृथ्वी ठंडी होगो। इनके भी जीवन हैं। असल में हमें ख्यास

भी नहीं है कि पृथ्वी भी जीवित है। इसे थोड़ा समक्ष लेना उपयोगी होगा। हर्म कहते हैं कि मैं जीवित हूँ लेकिन हम कभी ख्याल भी नहीं करते कि हमारे शरीर में करोड़ों कीटाणु भी जीवित हैं। उन कीटाणुओं का अपना जीवन है और उन कीटाणुओं से मिले हुए जीवन में एक और भी जीवित हैं जो हमारा है। पृथ्वी का अपना एक जीवन हं। इसलिए महावीर कहते हैं कि पृथ्वी काया है जीवन की। इस पृथ्वी पर पौधों, पक्षियों, मनुष्यों का अपना जीवन है। लेकिन पृथ्वी का अपना जीवन है। पृथ्वी की अपनी जीवनधारा है। उसका जन्म हुआ है। वह मरेगी। सूरज का अपना जीवन है। चाँद का अपना जीवन है। वह भी शुरू हुआ, उसका भी अन्त होगा। लेकिन जीवन का, अस्तिस्व का कोई अन्त नहीं है। ऐसा ही समझ लें कि अस्तित्व एक सागर है, उस पर लहरें उठती हैं, आती हैं, जाती हैं, लेकिन पूरे अस्तित्व का कभी प्रारम्भ हुआ हो, न ऐसा है, न ऐसा हो सकता है।

इसे ऐसा समझना चाहिए। हमारे सारे तर्क एक सीमा पर जाकर व्यर्थ हो जाते हैं। हम यहाँ लकड़ी के तस्तों पर बैठे हुए हैं। कोई हमसे पुछ सकता है कि आपको कौन संभाले हुए हैं तो हम वहेंगे — लक्ड़ी के तस्ते। फिर वह पुछ सकता है कि लकड़ी के तस्तों को कौन संभाले हुए है तो हम कहेंगे— जमीन। फिर वह पूछ सकता है कि जमीन को कौन संभाले हुए है तो हम कहेंगे कि ग्रहों-उपग्रहों का गुरुत्वाकर्षण । फिर वह पूछ सकता है कि ग्रहों-उपग्रहों को कौन संभाले हुए हैं ? तो शायद हम और खोजते चले जाएँ। लेकिन अन्तत: कोई पूछे कि इस समय को, इस पूरे को, जिसमें ग्रह, उपग्रह, तारे, पथ्वी सब आ गए हैं इस सबको कौन संभाले हुए है तो हम उससे कहेंगे कि अब बात जरा ज्यादा हो गई है। इस सबको कौन संभाले हुए हैं, यह प्रश्न असंगत है क्योंकि हमने पूछा कि सबको कौन संभाले हुए हैं ? अगर संभालने वाले को हम बाहर रखते हैं तो सब अभी हुआ नहीं। और अगर उसे भीतर कर लेते हैं तो बाहर कोई बचता नहीं जो उसे संभाले। सबको कोई भी नहीं संभाले हुए है। सब स्वयं संभला हुआ है। एक-एक चीज को एक-एक दूसरा संभाले हुए है। लेकिन समग्र को कोई भी नहीं संभाले हुए है। वह खुद संभला हुआ है। वह स्वयं है। इसीलिए महावीर कहते हैं कि जीवन स्वयंभू है। न इसका बनाने वाला है, न इसका मिटाने वाला है। वह स्वयं है। जैसा कि वे कहते हैं कि इससे क्याफायदाकि तुम एक आदमीको लाओ बीच में। फिर कुछ यही सवाल उठे कि उसको कौन बनाने वाला है फिर तुम किसी और को

लाओ, फिर वही सवाल उठे। फिर परमात्मा का प्रारम्भ कब हुआ, यह सकाल उठे। और फिर परमात्मा की मृत्यु कब होगी, यह सवाल उठे। हमें सवालों में जाने का कोई अर्थ नहीं है।

तो महावीर उस परिकल्पना को एकदम इन्कार कर देते हैं। और मेरी अपनी समझ है कि जो लोग अस्तित्व की गहराइयों में गए हैं, वह सब्टा की घारणा को इन्कार ही कर देंगे। उनकी परमात्मा की घारणा, स्रष्टा की घारणा नहीं होगी। उनकी परमात्मा की घारणा जीवन के विकास की चरम बिन्दु की घारणा होगी। यानी सामान्यतः जिसको हम आस्तिक कहते हैं उसका परमात्मा पहले है। महावीर की जो आस्तिकता है उसमें परमात्मा चरम विकास है। और इसलिए रोज होता रहेगा। एक लहर गिर जाएगी और सागर हो जाएगी। लेकिन दूसरी लहर उठती रहेगी तो इसलिए कोई कभी अन्त नहीं होगा। लहरें उठती रहेंगी, गिरती रहेगी। सागर सदा होगा। इसलिए आस्तिक वह है जो लहरों पर घ्यान न दे, उस सागर पर घ्यान दे जो सदा है। आस्तिक वह है जो बदलाहट पर घ्यान न दे, उस पर घ्यान दे जो सदा से है।

एक आदमी मर रहा है। उससे हम पुछे कि सच में वह तूने किया हो थाया कोई सपना देखा थातो मरते आदमी को तय करना बहुत मुश्किल है कि जिन्दगी में जो लाखों कमाए थे, वे कमाए ही थे, या कि कोई सपना था। बटेंड रसल ने एक मजाक की है कि मरते वक्त में यह नहीं तय कर पाऊँगा कि जो हुआ वह सच में हुआ या कि मैंने एक सपना देखा। और कैसे तय करूँगा, दोनों में फर्क क्या करूँगा कि वह सच में हुआ था। आप ही पीछे छौटकर देखिए कि जो बचपन गुजर गया वह आपका एक सपना था या कि सचमुच था। आज तो आपके पास सिवाय एक स्मृति के और कुछ नहीं रह गया। मजे की वात यह है कि जिसे हम जीवन कहते हैं उसकी स्मृति भी वैसे ही बनती है जैसे कि सपने की बनती है। इसीलिए छोटे बच्चे तय भी नहीं कर पाते कि यह सपना है। छोटा बच्चा अगर रात में सपना देख लेता है कि उसकी गुड्डी किसी ने तोड़ दो है तो वह सुबह रोता हुआ उठता है, पूछता है मेरी गुड्डी तोड़ डाली गई है। उसे अभी साफ नहीं है। उसने जो सपना देखा उसमें और जागकर जो गुड्डी देखी उसमें फर्क है। लेकिन उसे अभी फर्क नहीं मालूम पड़ता। इसलिए हो सकता है कि वह सपने में डरा हो और जागकर रोता रहे। और समझाना मुक्तिल हो जाए क्योंकि हमें पता ही नहीं उसके कारण का कि वह डरा किस

वजह से है। हो सकता है कि सपने में किसी ने उसे मार दिया हो और वह रोता चला जा रहा है जाकर। उसके छिए फासला नहीं है अभी। जो लोग जीवन की गहराइयों पर उतरते हैं वे अन्त में फिर उस जगह पर पहुँच जाते हैं जहां फासले खो जाते हैं।

चीन में च्वांगत्से नाम का एक अद्भुत विचारक हुआ है। एक रात सपना देखा उसने, सुबह उठा। वह बड़ा परेशान था। मित्रों ने पूछा कि आप इतने परेशान क्यों हैं। हमारी परेशानी होती है, तो हम आप से सलाह लेते हैं। आज आप परेशान हैं? क्या हो गया आपको? उसने कहा: मैं बड़ी मुश्किल में पड़ गया हूँ। रात मैंने एक सपना देखा कि मैं तितली हो गया हूँ और फूल-फूल पर भटक रहा हूँ। तो मित्रों ने कहा, इसमें क्या परेशान होने की बात है? सपने सभी देखते हैं। उसने कहा: नहीं, इससे परेशान होने की बात नहीं है। अब मैं इस चिन्ता में पड़ गया हूँ कि अगर रात च्वांग नाम का आदमी सोया और तितली हो गया सपने में तो कहीं ऐसा तो नहीं है कि वह सपने की तितली अब सो गई है और अब सपना देख रही है च्वांग हो जाने का। क्योंकि जब आदमी सपने में तितली हो सकता है तो तितली सपने में आदमी हो सकती है। अब मैं सच में च्वांग हूँ या फिर तितली सपना देख रही है। वह जिन्दगी भर लोगों से पूछता रहा कि कैसे तय हो इस बात का।

जैसे ही कोई आदमी गहरे जीवन में उतरेगा तो उसे पता चलेगा कि वहीं से सपने आते हैं, वहीं से जीवन आता है, वहीं से सब लहरें आती हैं। इसलिए सन लहरें एक अर्थ में समानार्थक होती हैं। तब सुख और दुःख बेमानी है। तब आरम्भ और अन्त बेमानी हैं, तब ऐसा होना और वैसा होना बेमानी हैं। तब सब स्थितियों में आदमी राजी हैं। लेकिन चूँकि हम लहरों का हिसाब रखते हैं इसलिए हम परम सत्य की बाबत भी पूछना चाहते हैं वह कब शुरू हुआ, कब अन्त होगा।

सूरज बनेगा, मिटेगा। वह भी एक लहर है जो जरा देर तक चलने वाली है। पृथ्वी दो अरब वर्ष चलेगी। वह भी मिटेगी, बनेगी। वह भी एक लहर है। हजारों पृथ्वियां बनी हैं और मिटी हैं। हजारों सूरज बने और मिटे हैं। और प्रतिदिन कहीं, किसी कोने पर कोई सूरज ठंडा हो रहा है। और किसी कोने पर सूरज जन्म ले रहा है। इस वक्त भी, अभी जब हम यहां बैठे हैं तो कोई सूरज बूढ़ा हो रहा है। कोई सूरज अभी मरा होगा। कोई सूरज नया जन्म ले रहा होगा। कोई सूरज बच्चा है अभी, कोई जवान हो रहा है। हमारा

सूरज भी बूढ़ा होने के करीब पहुँच रहा है। उसकी उम्र ज्यादा नहीं है। वृह चार-पाँच हजार वर्ष लेगा ठंडा होने में। हमारी पृथ्वी भी बूढ़ी होती चली जा रही है। एक छोटो सी इल्लो है, वह वर्षा में ही पैदा होती है, वर्षा में ही मर जाती है। वह वृच्च पर चढ़ रही है। वृक्ष उसकी सनातन मालूम पड़ता है। उसके बाप भी इसी पर चढ़े थे। यह वृक्ष कभी मिटता हुआ नहीं दिखता। इल्ली की हजारों पीढ़ियाँ गुजर जाती हैं और यह वृक्ष है कि ऐसा ही खड़ा रह जाता है। इल्लियाँ सोचती होंगी कि वृच्च न कभी पैदा होते हैं न कभी मरते हैं। इल्लियाँ पैदा होती हैं और मर जाती हैं। वृच्च की उम्र है दो सौ वर्ष और इल्ली एक मौसम भर जीती है। उसकी दो सौ पीढ़ियाँ एक वृक्ष पर गूजर जाती हैं। हमारी दो सौ पीढ़ियों में कितना लम्बा फासला है। महावीर से हमारा कितना फासला है? पच्चीस सौ वर्ष हो न? अगर हम पचास वर्ष को भी एक पीढ़ी मान लें तो कितना फासला है? कितनी पीढ़ियाँ गुजरी हैं? कोई बहुत ज्यादा नहीं।

तो न कोई प्रारम्भ, न कोई अन्त है। और जिसका प्रारम्भ है और अन्त है, वह केवल एक रूप है, एक आकार है। आकार बनेंगे और बिगड़ेंगे, आकृति उठेगी और गिरेगी। सपने पैदा होंगे और खोएँगे। लेकिन जो सत्य है वह सदा है। उसे हम कभी ऐसा भी नहीं कह सकते कि वह था। उसके लिए ऐसा भी नहीं कह सकते कि वह होगा। उसके लिए तो एक ही बात कह सकते हैं कि वह है और अगर बहुत गहरे में कोई जाता है तो वह पाता है कि यह कहना भी गलत है कि सत्य है। क्योंकि जो है वही सत्य है। सत्य के साथ 'है' को भी जोड़ना बेमानी है क्योंकि 'है' उसके साथ जोड़ा जा सकता है जो नहीं है, हो सकता हो। कह सकते हैं कि यह मकान है क्योंकि मकान 'नहों' है यह भी हो सकता है। लेकिन 'सत्य है' इसके कहने में कठिनाई है थोड़ी। क्योंकि सत्य 'नहीं है' कभी नहीं हो सकता। इसलिए सत्य और 'है' पर्यायवाची हैं। इनका दोहरा उपयोग करना एक साथ पुनक्ति है। 'सत्य है', इसका मतलब है, जो है वह है।

इस दृष्टि का थोड़ा सा स्थाल आ जाए तो सब बदल जाता है। तब पूजा और प्रार्थना नहीं उठती। तब मस्जिद और मन्दिर नहीं खड़े होते, लेकिन सब बदल जाता है। आदमी मन्दिर बन जाता है। आदमी का उठना, चलना, बैठना, सब पूजा और प्रार्थना हो जाती है। क्योंकि अब जो विस्तार का बोध आता है तो अपनी क्षुद्रता स्रो जाने का अर्थ लगने लगता है। फिर उसका कोई मतलब नहीं रह जाता। 'मैं' 'हूँ'— इसका कोई अर्थ नहीं। 'मैं था'— इसका कोई अर्थ नहीं। 'मैं होऊँगा'— इसका कोई अर्थ नहीं। लेकिन मेरे भोतर जो सदा है, वही सार्थक है। और वह सब के भीतर है और वह एक हो है। तो व्यक्ति खो जाता है, अहंकार खो जाता है। तब जिसका जन्म होता है उसी को हम कहेंगे 'बदला हुआ चित्त', बदली हुई चेतना जो भी नाम देना चाहें, हम दे सकते हैं।

प्रश्न: जड़ और चेतना दो पृथक् चीजें हैं या एक ही बस्तु के दो रूप ? उत्तर: ये पृथक् चीजें नहीं हैं। पृथक् दिखाई पड़ती हैं। जड़ का मतलब है इतना कम चेतन कि हम अभी उसे चेतन नहीं कह पाते। चेतन का मतलब है इतना कम जड़ कि अब हम उसे जड़ नहीं कह पाते। वह एक ही चीज के दो छोर हैं। जड़ता चेतन होती चर्छी जा रही है, जड़ता में भीतर कहीं चेतन छिपा है। फर्क सिर्फ प्रकट और अप्रकट का है। और जिसको हम जड़ कहते हैं, वह अप्रकट चेतन है यानी जिसकी अभी चेतना प्रकट नहीं हुई है। जिसको हम चेतन कहते हैं, वह प्रकट हो गया है। जैसे कि एक बीज रखा है और एक वृक्ष खड़ा है। कौन कहेगा कि बीज और वृक्ष एक ही हैं? क्योंकि कहाँ वृक्ष ? और कहाँ बीज ? लेकिन बीज में वृक्ष अप्रकट हैं। बस इतना हो फर्क है। दो दिखाई पड़ते हैं; दो है नहीं। और जहाँ-जहाँ हमें दो दिखाई पड़ते हैं, वहाँ-वहाँ दो नहीं हैं। 'हैं' तो एक ही लेकिन हमारे देखने की चमता इतनी सीमित है कि हम दो में ही देख सकते हैं। यह हुआ है हमारी सीमित क्षमता के कारण क्योंकि जड़ में हमें चेतन दिखाई नहीं पड़ता और चेतन को हम कैसे जड़ कहीं। इसलिए जो झगड़ा चलता आ रहा है वह एकदम बेमानी है।

जिन लोगों ने कहा कि यह पदार्थ ही है, वे भी ठीक कहते हैं। क्यों कि सब पदार्थ में ही तो आ रहा है तो कहा जा सकता है कि पदार्थ ही है। इसमें झगड़ा कहीं है? लेकिन कोई कहता है कि पदार्थ है ही नहीं। बस, चेतन ही है। वह भी ठीक कहता है। वे ऐसे ही लोग है जैसे एक कमरे में आवा भरा गिलास रखा हो और एक आदमी वाहर आए और कहे कि गिलास आधा खाली है। और फिर दूसरा आदमी बाहर आए और कहे: गलत बोलते हो बिल्कुल! गिलास आधा भरा है। और दोनों विवाद करें। और तब दो सम्प्रदाय बन जाएँग। और ऐसे लोगों के सम्प्रदाय बनते हैं जो भीतर कभी जाते नहीं दीखते कि गिलास कैसा है? मकान के बाहर ही निर्णय कर लेते हैं। दो आदमी खबर लाएँ और एक कहें कि मकान के भीतर जो गिलास है वह आधा खाली है

. प्रश्न : जीवन की भिन्न-भिन्न प्रतिकूल परिस्थितियों में महाबीर की मानसिक स्थिति का विश्लेषण उपलब्ध नहीं होता । आज जो साहित्य उपलब्ध है, उसके आधार पर उनकी झंतरंग स्थिति का स्पब्टीकरण क्या हो सकेगा ?

उत्तर: यह बहुत बिढ़िया सवाल है। बिढ़िया इसिलिए है कि हम सबके मन में उठ सकता है कि भिन्न-भिन्न अनुकूल या प्रतिकूल परिस्थितियों में महाबीर जैसे व्यक्ति की चित्तदशा क्या होगी? कोई उल्लेख नहीं है। तो कोई सोच सकता है क उल्लेख इसिलिए नहीं है कि महावीर ने कभो कुछ कहा न हो। मगर यह कारण नहीं है। उल्लेख न होने का कारण दूसरा है जो कि बहुत गहरा, बुनियादी है।

महावीर जैसी चेतना की अभिक्यिक में परिस्थितियों से कोई भेद नहीं पड़ता। इसलिए भिन्न-भिन्न परिस्थिति कहने का कोई अर्थ नहीं है। भिन्न-भिन्न परिस्थिति कहने का कोई अर्थ नहीं है। भिन्न-भिन्न परिस्थितियों में प्रतिकूल, अनुकूल में चित्त सदा समान है। जैसे कि किसी ने गा़ली दी तो हम कुद्ध होते हैं और किसी ने स्वागत किया तो हम आनित्वत होते हैं। प्रत्येक स्थिति में हमारा चित्त रूपान्तरित होता है। जैसी स्थिति होती है वैसा चित्त हो जाता है। इसी को महावीर बन्धन की अवस्था कहते हैं। स्थिति जैसी होती है, वैसा चित्त को होना पड़ता है। फिर हम बँघे हुए हैं। स्थिति दुःख की होती है तो हमें दुःखी होना पड़ता है। स्थिति सुख को होती है तो हमें दुःखी होना पड़ता है। स्थिति सुख को होती है तो हमें सुखी होना पड़ता है। इसका मतलब यह हुआ कि चित्त की अपनो कोई दशा नहीं है। सिर्फ बाहर की स्थिति जो मौका दे देती है चित्त वैसा हो जाता है। इसका अर्थ यह हुआ कि चेतना अभी उपलब्ध हो नहीं हुई। अभी हम उस जगह नहीं पहुँचे हैं जहाँ स्थितियाँ कोई फर्क नहीं लाती है, जहाँ सुख आए, दुःख आए तो प्रतिकूल और अनुकूल जैसी चीज ही नहीं होती।

महाबीर के अंतरंग चित्त में क्या हो रहा है ? किसी दिन बहुत शिष्य इकट्ठे हुए होंगे तो महाबीर का मन कैसा है ? किसी दिन कोई नहीं आया होगा गाँव में सुनने तो महाबीर का मन कैसा है ? किसी दिन सम्राट् आए होंगे सुनने और चरणों में लाखों रुपये रखे होंगे और किसी दिन कोई भिखारी आया होगा और उसने कुछ नहीं रखा होगा तो महाबीर का मन कैसा हुआ होगा ? किसी गाँव में स्वागत-समारम्भ हुए, होंगे, फूल-मालाएँ चढ़ी होंगी और किसी गाँव में पत्थर फेंके गए होंगे, गालियाँ दी गई होंगी और गाँव के बाहर खदेड़ दिया गया होगा

तो महावीर का मन कैसा हुआ होगा ? यानी इन स्थितियों में महावीर के भीतर क्या होता है ?

असल में महावीर होने का मतलब ही यह है कि भीतर अब कुछ भी नहीं होता। जो होता है वह सब बाहर होता है। यही महावीर होने का अर्थ है, यही क्राइस्ट होने का अर्थ है, यही बुद्ध होने का अर्थ है, यही कृष्ण होने का अर्थ है कि अब भीतर कुछ भी नहीं होता । भीतर बिल्कुल अङ्कृता छूट जाता है। जैसे एक दर्पण है और उसके सामने से कोई निकलता है, जैसा व्यक्ति है— सुन्दर या कुरूप-वैसी तस्वीर बन जाती है। व्यक्ति निकल गया, तस्वीर मिट गई, दर्पण रह जाता है। इसमें कोई फर्क नहीं पड़ता कि वह दर्पण सुन्दर व्यक्ति को कुछ ज्यादा रस से झलकाए, कुरूप को कम रस से झलकाए। सुन्दर हैं कि कुरूप है, कौन गुजरता है सामने से, इससे कोई मतलब नहीं है। दर्पेग का काम है ऋलका देना। लेकिन एक फोटो-प्लेट है वह भी दर्पण का काम करती है लेकिन बस एक ही बार। क्योंकि जो भी उस पर अंकित हो जाता है उसे पकड़ लेती है, फिर उसे छोड़ नहीं पाती। इसका मतलब यह हआ कि दर्पण की घटनाएँ सब बाहर ही घटती हैं, भीतर नहीं घटतीं। फोटो-प्लेट में भीतर घटना घट जाती है। बाहर से कोई निकलता है और भीतर घट जाता है। बाहर से तो निकल ही गया लेकिन फोटो-प्लेट फंस गई। वह तो पकड गई भीतर से।

दो तरह के चित्ता हैं जगत् में, फोटो-प्लेट की तरह या दर्गण को तरह काम करने वाले। फोटो-प्लेट को तरह जो काम कर रहे हैं उन्हों को राग-द्रेष प्रस्त कहते हैं। असल में फोटो-प्लेट बड़ा राग-द्रेष रखती है। राग-द्रेष का मतलब है जकड़ती है जल्दी, पकड़ती है जल्दी, फिर छोड़ती नहीं। राग भी पकड़ता है, द्रेप भी पकड़ता है। दोनों पकड़ते हैं। एक मित्र की तरह पकड़ता है, एक शत्रु की तरह पकड़ता है। दोनों पकड़ लेते हैं और चित्त की, जो दर्गण की निर्मलता हैं, वह खो जाती है। हम सब फोटो-प्लेट की तरह काम करते हैं, इसलिए बड़ी मुसीबत में पड़े होते हैं। एकदम चित्त भरता जाता है, खाली नहीं होता और फिर स्थित पकड़ी जाती है। और कोई स्थित ऐसी नहीं है जो हमारे पास से अस्पिश्त निकल जाए। महावीर जैसे व्यक्ति दर्गण की तरह जीते हैं। समाधिस्थ व्यक्ति दर्गण की तरह जीता है। कोई गाली देता है तो वह सुनता है; कोई सम्मान करता है तो वह सुनता है। लेकिन जैसे सम्मान

बिदा हो जाता है ऐसे गाली भी बिदा हो जाती है भीतर कुछ पकड़ा नहीं जाता।

इसलिए महावीर के चित्त की अलग-अलग स्थितियां नहीं हैं जिनका वर्णन किया जाए। इसलिए वर्णन नहीं किया गया। कोई स्थिति ही नहीं है। अब क्या दर्पण का वर्णन करो बार-बार? इतना कहना ही काफी है कि दर्पण है। जो भी आता है वह झलकता है, जो चला जाता है। झलक बंद हो जाती है। इसको रोज-रोज क्या लिखो? इसको रोज-रोज क्या कहो? इसे कहने का कोई अर्थ नहीं है। न महावीर की, न क्राइस्ट की, न बुद्ध की, न क्राइस्ट की, न बुद्ध की, न क्राइस्ट की को अन्तः परिस्थिति का कोई उल्लेख नहीं किया गया, नहीं किए जाने का कारण है। उल्लेख योग्य कुछ है हो नहीं। एक समता आ गई है चित्त की। वह वैसा ही रहता है।

जैसे कि महावीर को कुछ लोग पत्थर मार रहे हैं या कान में कीलें ठोंक रहे हैं, या गाँव के बाहर खदेड़ रहे हैं तो महावीर को मानने वाले कहते हैं कि बड़े चमावान् हैं वह । महावीर ने गाली नहीं दी उन्हें, क्षमा कर दिया और आगे बढ़ गए। लेकिन वह भूल जाते हैं कि चमा तभी की जा सकती ह जब मन में क्रोध आ गया होगा। धमा अकेली बेमानी है। वह क्रोध के साथ ही साथ आती है। नहीं तो उसका कोई अर्थ ही नहीं है। हम क्षमा कैसे करेंगे यदि हम क़ुद्ध न हुए। और वह कहते हैं कि उन्होंने लौटकर गाली न दी, क्षमा कर दी और आगे बढ गए। लेकिन लौटकर तभी कुछ दिया जा सकता है जब भीतर कुछ हुआ हो। नहीं तो लौटकर कुछ भी नहीं दिया जा सकता। तो मैं आपसे कहता हूँ कि महावीर क्षमावान् नहीं थे क्योंकि महावीर क्रोधी नहीं हैं। और महावीर ने क्षमा भी नहीं किया, चाहे देखने वालों को लगा हो कि हमने गाली दी, और इस आदमी ने गाली नहीं दी, बड़ा क्षमावान है। ्रवस इतना ही सहना चाहिए कि इस आदमी ने गाली नहीं दी। बड़ा क्षमावान है, यह कहना भूल हो जायेगी । इस आदमी ने गाली सुनी जैसे एक शून्य भवन में आवाज गुँजे, चाहे गाली की, चाहे भजन की। आवाज गुँजे और निकल जाए और भवन फिर शून्य हो जाए।

इस तल पर, इस चेतता में जीने बाले व्यक्ति शून्य भवन की तरह हैं। जिन में जो मी बाता है, वह गूँजता जरूर है, हमसे ज्यादा गूँजता है क्योंकि इमारी संबेदनशीखता दतनी तीत्र नहीं होती। क्योंकि हमने इतनी चीजें पहने

ń

से मर रखो होतो हैं। जैसे खालो कमरा है। खाली कमरे में आवाज गूँजती हैं बोर बहुत फर्नोंचर भरा हो तो फिर नहों गूँजता। हम फर्नींचर भरे लोग हैं जिनमें बहुत कर लिया है, फोटो-प्लेट ने बहुत इकट्ठा कर लिया है, आवाज गूँजती हो नहों, कई दफा तो सुनाई हो नहों पड़ता कि क्या सुना, क्या देखा, कुछ पता ही नहों चलता। लेकिन महावार जैसे व्यक्ति को संवदनशालता बड़ी प्रगाढ़ है। सब गूँजता है। जरा सी आवाज होता हं, सुई भो गिरता है तो गूँज जातो है। लेकिन बस गूँजतो है। बोर जितनो देर गूँज सकता हं, गूँजता है बोर बिदा हो जातो है। महावोर उसके प्रति काई प्रतिक्रिया नहां करते—न समा को, न क्रांच को। महावोर का सारा योग अप्रतिक्रियायोग है। प्रतिक्रया मत करा, देखो, जानो, सुनो लेकिन प्रतिक्रिया मत करा।

प्रश्नः एक मन्दबुद्धि व्यक्ति भी तो प्रतिक्रिया नहीं करता ?

उत्तर । हाँ, वह इसिलिए नहां करता क्योंकि न वह सुनना है, न वह जानता है, न वह देखता है।

प्रश्न । मन्दबुद्धि भी एक आदमी है ?

उत्तर: हाँ, वह इसोलिए प्रतिक्रिया नहीं करता क्योंकि वह देख नहीं पाता, सुन नहीं पाता, समझ नहों पाता। और वह मंदबुद्धि, प्रतिक्रिया नहीं करता। परम स्थिति में भो अक्सर जड़ जैसो अवस्था मालूम होने लगतो है।

प्रश्नः तो मालूम कैसे पड़े ?

उत्तर: मालूम करने की जरूरत नहीं है। हां! तुम अपनी किक करो कि हम कहाँ हैं। परम स्थिति को उपलब्ध व्यक्ति हमें जड़ जैसा मालूम पड़ेगा। क्योंकि हमने जड़ को ही जाना है। अगर आप एक जड़ को गाली दें तो हो सकता है कि वह बैठा हुआ सुनता रहे। इसलिए नहीं कि उसने गाली सुनी बल्कि सिर्फ इसलिए कि सुना हो नहीं उसने कि क्या हुआ। महावोर को गाली दो तो हो सकता है वह भो वैसे बैठे सुनते रहें, इसलिए नहीं कि उन्होंने गाली नहीं सुनी। गाली पूरी सुनी, जैसी किसी आदमी ने कभी न मुनी होगी। लेकिन कोई प्रतिक्रिया नहीं की क्योंकि गालो की प्रतिक्रिया क्या होती? प्रति-क्रिया का फल क्या है? प्रतिक्रिया से लाभ क्या है, प्रयोजन क्या है?

अनसर ऐसा होता है कि परम स्थिति को उपलब्ध व्यक्ति ठीक जड़ जैसा मालूम पड़े क्योंकि हम जड़ को ही पहचानते हैं। लेकिन फर्क तो बहुत गहरे होंगे। वक्त लगेगा पहचानने में और शायद हम ठीक से पहचान भी न सकें जब तक हमारे भीतर फर्क होना शुरू न हो जाए।

यह कुछ अद्भुत सी बात है लेकिन दो विरोधी अतियाँ कभी-कभी बिल्कूल समान ही मालूम होती हैं। जैसे एक बच्चा है. वह सरल मालूम होता है, निर्दोष मालूम होता है। लेकिन अज्ञानी है, ज्ञान विल्कुल नहीं। परम ज्ञान को उपलब्ध व्यक्ति भी बच्चे जैसा मालुम होने लगेगा। इतना ही सरल, इतना ही निर्दोष । शायद बच्चे जैसा व्यवहार भी करने लगेगा ! शायद हमें तय करना मुश्किल हो जाएगा कि इस आदमी ने बुद्धि खो दी, यह कैसा बच्चों जैसा व्यवहार कर रहा हे, कैसी बालबुद्धि का हो गया है। लेकिन दोनों में बनियादी फर्क है। बच्चा अभी निर्दोष दिखता है लेकिन कल निर्दोषता खोएगा: अभी सरल दिखता है लेकिन कल जटिल होगा। यह आदमी जटिल हो चुका है। निर्दोषता खो चुका है। वह पूर्ण उपलब्धि है कि सरलता छौट आई है, फिर निर्दोष हो गया है। अब खोने का सवाल नहीं है यह जानकर, जी कर लीट आया है। यह उन अनुभवों से गुजर गया है जिनसे बच्चे को गुजरना पड़ेगा। बच्चे की सरलता अज्ञात की है। एक सन्त की सरलता ज्ञान की है। लेकिन दोनों सरलताएँ अनसर एक सी मालूम पहेंगी। एक सन्त भी बच्चों जैसासरल हो सकताहै। और अगर सन्त वच्चों जैसासरल न हो सके तो अभी बृत पुरा नहीं हुआ, अभी बात वापस नहीं लौटी, जटिलता शेप रह गई, कठिनाई शेष रह गई है। कहीं कोई चालाकी शेष रह गई है। इसीलिए कभी-कभी बहुत भूजें हो जाती हैं।

मैं फकीर नसस्हीन की निरन्तर बात करता हूँ। वह ऐसा ही आदमी था जी देखने में परम जड़ मालूम पड़े, जिसका व्यवहार परम जड़ का हो, लेकिन जो देख सके उसे वहीं परम जान दिख जाए। एक बात मैं बताना चाहूँगा। फकीर नसस्हीन एक रास्ते से गुजर रहा है। उसने देखा कि एक व्यक्ति तोता बेच रहा है और जोर से चिल्ला कर कह रहा है कि बड़ा की मती तोता है यह, बड़े सम्राट् के घर का तोता है, इस-इस तरह की वाणियाँ जानता है, इस-इस भाषा को पहचानता है, इस-इस भाषा को वोलता है। और सैकड़ों लोग इकट्ठे हुए हैं। नसस्हीन भी उस भीड़ में खड़ा हो गया है। कई सौ रुपए में वह तोता नीलाम हुआ और बिक गया। नसस्हीन ने लोगों से कहा कि ठहरो, मैं इससे भी बढ़िया तोता लेकर अभी आता हूँ। भागा हुआ घर आया और अपवे तीते के पिजरे को लेकर बाजार में खड़ा कर दिया और कहा वह क्या तीता

था ? अब दाम इसके बोलो । और जहाँ से उसकी बोळो खत्म हुई वहाँ से शुरू करो । लोगों ने समझा कि उससे भी बिढ़या तोता आ गया है तो उन्होंने बोली शुरू की लेकिन तब धीरे-धीरे किसी ने कहा कि वह जो तोता था, वार-बार बोलता था, जवाब देता था, कई दफा बोली भी बढ़ाता था लेकिन यह तो कुछ बोलता ही नहीं है । नसरू होन ने कहा कि बोलने वाले तोते का क्या मूल्य ? यह मौन तोता है, यह बिल्कुल परम स्थिति को पहुँच गया है । उन्होंने कहा हटाओ इसको । कोई एक पैसे का भी नहीं खरीदेगा इसे । उसने कहा बड़े पागल लोग हो तुम । लोगों ने कहा : अरे यह मूर्ख है नसरू होन; इसकी बातों में क्यों पड़ते हो । यह पागल है इसमें कुछ अकल नहीं है । तोता सहित इसको निकाल बाहर करो ।

लोगों ने नसस्हीन को तोता सहित बाहर निकाल दिया। रास्ते पर लोगों ने पूछा: कहो नसस्हिन तोता बिका कि नहीं। उसने कहा कि क्या बिकता क्योंकि वहाँ खरीदाकर केवल वाणी को समझ सकते थे, मौन को कोई नही समझ सकता था। हम पिट गए क्योंकि वहाँ कोई मौन को समझने वाला न था। मैंने तो सोचा कि जब वाणी के इतने दाम लग रहे हैं तो मोन का तो मजा आ जाएगा। लेकिन लोगों को वह आदमी पागल लगता है। जो तोता बोलता नहीं उसको कौन खरीदेगा?

यह आदमी नसल्हीन निरन्तर अपने गधे पर यात्राएँ करता है। गधे पर शक्कर भर कर जा रहा है। नदी पड़ी। गधा नदी में बैठ गया। सारी शक्कर बहु गई। नसल्हीन ने गधे से कहा है कि तू हमसे भी ज्यादा बुद्धिमानी दिखला रहा है। ठहर बेटे, तुझे भी आगे बतलाएँगे। क्योंकि हम कोई साधारण आदमी नहीं, हम भी तर्क जानते हैं। गधे को वापस लाया। उस पर रूई लादी। उसे नदी के पास ले गया। गधा फिर बैठा। रूई भारी हो गई। गथे का उठना मुक्किल हो गया। उसने आस-पास के लोगों को बुलाकर कहा: देखो! नसल्हीन जीत गया, गधा हार गया। लोगों ने कहा: तुम बिल्कुल जड़ बुद्धि हो तुम गधे से विवाद कर रहे हो। नसल्होन ने कहा: विवाद गधे के सिवाय किससे करना पड़ता है। असल में गधों से झगड़ा है। गधों से बकवास है। दोनों एक से हैं। उनकी वातों का कोई मतलब नहीं।

इस आदमी की जिन्दगी में ऐसे बहुत मौके हैं जब कि एकदम समझना मुक्किल हो जाता है कि यह आदमी क्या पागलपन कर रहा है। लेकिन पीछे

कृहीं कोई बात छिपी रहती है। नसरूदीन जा रहा है एक रास्ते से। जोर की वर्षा हो रही है। एक मकान के पास बैठ गया है। गाँव का मीलवी भाग रहा है वर्षा से । नसरूद्दीन चिल्लाता है : अरे मौलवी, भाग रहे हो । मैं सारे गाँव को बता दूँगा। मौलवो ने कहा कि मैंने क्या अपराध किया है ? उसने कहा: पाप तुम कर रहे हो। भगवान् पानी जिरा रहा है और तुम भाग रहे हो। यह भगवान का अपमान है। तो मीलवी घीरे-घीरे चला लेकिन सर्दी से बुखार हो गया। तीसरे दिन मौलवी अपने घर के दरवाजे पर परेशान बैठा था जब कि पानी गिरने लगा। नसरू दीन भागा जा रहा था। मौलवी ने कहा: ठहर नस-रूदीन। मुझे तो तूने धीरे चलने को कहा था, अब तू नयों भाग रहा है। उसने कहा: भगवान् के पानी पर कहीं मेरा पैर न पड़ जाए इसलिए मैं भाग रहा है और वह भाग गया। दूसरे दिन यह मौलवी मिला तो कहा कि तू बड़ा बेईमान है मुझे उपदेश दे रहा था मगर खुद क्या कर रहा है। नसरूद्दीन ने कहा: सब समझदार लोग बेईमान पाए जाते हैं। ईमानदारी करो तो नासमझ हो जाते हैं। फिर व्याख्या हमेशा अपने अनुकूल करनी पड़ती है। शास्त्रों का क्याभरोसा? अपने पर भरोसा रखना पड़ताहै। तुम जब पानी में थे तो हमने वह व्याख्या की। जब हम पानी में हैं तो हमने यह व्याख्या की। सभी बुद्धिमान् यही करते हैं।

क्रपर से मन्द बुद्धि मालूम होता है यह आदमी जो लोग परम प्रज्ञा को उपलब्ध होते हैं उनमें से एक है यह आदमी। मगर उसे पकड़ना मुश्किल है। और कई बार उसकी बातें बड़ी बेहूदी मालूम होती हैं। घर लौट रहा है। एक मित्र ने कुछ मांस मेंट दिया है और साथ में एक किताब दी है जिसमें मांस बनाने की तरकीब लिखी है। किताब बगल में दबाकर, मांस हाथ में लेकर बड़ी खुशी से भागा चला आ रहा है। चील ने झपटा मारा। चील मांस ले गई। नसल्हीन ने कहा: अरे मूर्ख जा क्योंकि बनाने की तरकीब तो किताब में लिखी है।" घर पहुँचा। घर जाकर अपनी पत्नी से कहा: सुनती हो। आज एक चील बड़ी बेवकूफ निकली। क्या हुआ ? मैं मांस लेकर आ रहा था। वह मांस ले गई लेकिन मांस बनाने की तरकीब तो किताब में लिखी है। उसकी बौरत ने कहा कि तुम बहुत बुद्ध हो, चील इतनी बुद्ध नहीं है। उसने कहा कि सभी बुद्धिमानों को मैंने किताब पर भरोसा करते पाया है। इसीलिए मैंने भी किताब पर भरोसा किया। यह आदमी एक बार तो दिखेगा कैसा पागल है ? जह बुद्ध है। लेकिन कहीं कोई गहरे में उसकी भी अपनी समझ है और

वह इतने बड़े व्यंग भी कर रहा है और इतनी सरलता से कि किसी के स्थाल में आए तो उसके प्राणों में घुस जाए, न आए तो वह आदमी बुद्धू है। बहुत बार ऐसा हो सकता है कि हमें पकड़ में ही न आए कि क्या बात है। लेकिन हमें पकड़ में तभी आएगा जब हमारी समझ उतनी गहराई पर खड़ी हो।

प्रश्न : क्या महाबीर की आहिसा पूर्ण विकसित है ? क्या महावीर के बाद आहिसा का उत्तरोत्तर विकास नहीं हुआ है ? क्या गीता और बाइबिल में महावीर से भी अधिक सुक्ष्म रूप हैं ?

उत्तर: पहली बात यह है कि कुछ ऐसी चीजें हैं जो कभी विकसित नहीं होतीं। विकसित हो हो नहीं सकतीं। वे चीजें हैं जहाँ हमारा विचार, हमारा मस्तिष्क, हमारी बुद्धि, सब शांत हो जाते हैं। और वे तब हमारे अनुभव में आती हैं। जैसे कोई कहे कि बुद्ध को ज्ञान उपलब्ध हुए पचीस सौ साल हो गए। अब जिन लोगों को ज्ञान उपलब्ध हुआ है वह आगे विकसित होता हैं या नहीं? महावीर के बाद आज तक की अवधि में लोग विकसित हो गए हैं तो ध्यान आगे विकसित होगा या नहीं, ध्यान है स्वयं में उतर जाना। स्वयं में कोई चाहे लाख साल पहले उतरा हो और चाहे अब उतर जाए। स्वयं में उतरने का अनुभव एक है, स्वयं में उतरने की स्थित एक है। इससे कोई फर्क नहीं पड़ता।

महावीर को जो अहिंसा प्रकट हुई वह उनकी स्वानुभूति का ही बाह्य परिणाम है। भीतर उन्होंने जाना जीवन की एकता को और बाहर उनके व्यवहार में जीवन की एकता अहिंसा के रूप में प्रतिफलित हुई। अहिंसा का मतलब है जीवन की एकता का सिद्धान्त, इस बात का सिद्धान्त कि जो जीवन मेरे भीतर है, वही तुम्हारे भीतर है। तो मैं अपने को ही कैसे चोट पहुँचा सकता हूँ। मैं ही हूँ तुममें भी फैला हुआ। जिसे यह अनुभव हुआ हो कि मैं ही सब में फैला हुआ हूँ, या सब मुझसे ही जुड़े हुए जीवन है उसके व्यवहार में बहिंसा फलित होती है। इसमें काइस्ट को हो कि किसी और को हो, जीवन की एकता का यह अनुभव कम ज्यादा कैसे हो सकता है? । यह थोड़ा समझने जैसा है।

अक्सर हम सोचते हैं कि सब चीजें कम ज्यादा हो सकती हैं। समझ लें कि आपने एक वृत्त (सिक्ल ) खींचा। कभी आपने सोचा कि कोई वृत्त कम और कोई वृत्त ज्यादा हो सकता है ? हो सकता है कि को वृत्त आपने खींचा है कुछ कम हो, दूसरा वृत्त कुछ ज्यादा हो ? यह नहीं हो सकता क्यों कि वृत्त का अर्थ ही यह है कि या तो वह वृत्त होगा, या नहीं होगा। कम ज्यादा नहीं हो सकता। जो वृत्त कम है, वह वृत्त हो नहीं है। जैसे प्रेम है। कोई आदमी कहे कि मुझे कम प्रेम है या ज्यादा प्रेम है तो शायद उस आदमी को प्रेम का पता हो नहीं है। प्रेम या तो होता है या नहीं होता है। उसके कोई टुकड़े नहीं होते। और ऐसा भी नहीं कि प्रेम विकसित होता हो क्योंकि विकसित तभी हो सकता है जब थोड़ा-थोड़ा हो सकता हो। ऐसा नहीं होता। अक्सर हमारी पसंद विकसित होती है इसलिए हम सोचते हैं कि प्रेम विकसित हो रहा है। पसंद कम हो सकती है, ज्यादा हो सकती है लेकिन प्रेम ने बहुत फर्क है। पसंद कम हो सकती है, ज्यादा हो सकती है लेकिन प्रेम न कम होता है, न ज्यादा होता है। या तो होता है या नहीं होता। ऐसा कोई नहीं कह सकता कि ऐसा वक्त आएगा जब लोग ज्यादा प्रेम करेंगे। ऐसा नहीं हो सकता।

जीवन के जो गहरे अनुभव है, वे होते हैं या नहीं होते। महावीर को जो जीवन की एकता का अनुभव हुआ वही जीसस को हो सकता है, बुद्ध को हो सकता है, लेकिन ऐसा नहीं हो सकता कि उसमें किसी को ज्यादा हो और किसी को कम हो। होगा तो होगा, नहीं होगा तो नहीं होगा। दुनिया में कुछ चीजें हैं आन्तरिक जो कभी विकसित नहीं होती। जब वे उपलब्ध होती हैं, पूर्ण ही उपलब्ध होती हैं या उपलब्ध होती ही नहीं हैं। जैसे की पानी भाप बन रहा है। निन्यानवे हिग्री पर गर्मी हो गई, अभी भाप नहीं बना है। अद्वानवे हिग्री पर था, भाप नहीं बना, नब्बे डिग्री पर था, भाप नहीं बना, एक सो डिग्री पर आया कि भाप बन गया। गर्मी कम-ज्यादा हो सकती है। अस्सी डिग्री, नब्बे डिग्री, पचानवे डिग्री, निन्यानवे डिग्री। दस बर्तन रखे हैं सबमें अलग-अलग डिग्री का पानी है। उनमें पानी अभी भाप नहीं बन रहा है। गर्मी कम-ज्यादा हो सकती है। कम होगी तो भाप नहीं बनेगी। जब पूरी होगी तभी भाप बनेगी। या तो भाप बनती है, या नहीं बनती है। इसके बीच में कोई डिग्री नहीं होती। माप बनने की स्थिति आने तक पानी की डिग्रियाँ हो सकती हैं।

ग्रज्ञान की डिग्नियाँ होती हैं ज्ञान की कोई डिग्नी नहीं होती हार्लां कि हम सब ज्ञान की डिग्निय देते हैं। एक आदमी कम अज्ञानी, एक आदमी ज्यादा अज्ञानी, यह सार्थक है। लेकिन एक आदमी कम ज्ञानी, एक आदमी ज्यादा ज्ञानी—यह बिल्कुल ही असंगत, निर्थक बात है। कम-ज्यादा ज्ञान होता ही महीं। हाँ, अज्ञान कम-ज्यादा हो सकता है। दो अज्ञानियों में भी ज्ञान का फर्क नहीं होता सिर्फ सूचना का फर्क होता है। एक आदमी यूनिविसिटी से लौटता है, सूचनाएँ इकट्टा करता है। उसका ही एक भाई गाँव में, देहात में रह गया था। सूचनाएँ इकट्टा नहीं कर पाया। ये दोनों मिछते हैं तो एक ज्ञानी मालूम पड़ता है, दूसरा अज्ञानी मालूम पड़ता है। असल में दोनों अज्ञानी हैं। एक के पास सूचनाओं का ढेर हैं, एक के पास सूचनाओं का ढेर नहीं है। एक ज्यादा अज्ञानी है, यह कम अज्ञानी है, मगर यह भी ज्ञान के हिसाब से नहीं है तोल। जब ज्ञान आता है तो बस आता है। जैसे आँख खुल जाए और प्रकाश दिख जाए, जैसे दिया जल जाए और अंधेरा मिट जाए। ज्ञानी कभी छोटे-बड़े की होते। लेकिन हम चूँकि अज्ञानी हैं सब और छोटे-बड़े की भाषा में जीते हैं तो हम ज्ञानियों के भी छोटे-बड़े होने का हिसाब लगाते रहते हैं। कोई कहता है कबीर बड़ा कि नानक, महाबीर बड़े कि बुद्ध, राम बड़े कि कृष्ण, कृष्ण बड़े कि मुहम्मद। इस तरह बड़े-छोटे का हिसाब लगाते रहते हैं अपने हिसाब से। कोई बड़ा-छोटा नहीं है वहाँ।

आज से तीन सौ चार सौ साल पहले सारी दुनिया में एक ख्याल था कि अगर हम छत पर खड़े होकर एक छोटा और एक बड़ा पत्थर गिरायें साथ-साथ तो बड़ा पत्थर पहले पहुँचेगा जमीन पर, छोटा पत्थर पीछे। यह बिल्कुल ठीक गणित था। किसी ने गिरा कर देखा नहीं था। गणित बिल्कुल साफ ही दिखता था। क्योंकि बड़ा पत्थर है, पहले गिरना चाहिए। छोटा पत्थर है बाद में गिरना चाहिए। जिस पहले आदमी ने पिसा के टावर पर पहली दफा खड़े होकर पत्थर गिरा कर देखा कि दोनों पत्थर साथ-साथ गिरे तो उसने दो-चार बार गिरा कर देखा कि कहीं कुछ भूल जरूर हो रही है क्योंकि बड़ा पत्थर छोटा पत्थर साथ-साथ कैसे गिरे। फिर जब उसने यूनिवर्सिटी के प्रोफेसरों को कहा कि दोनों पत्थर साथ-साथ गिरते हैं तो उन्होंने कहा: तुम पागल हो गए हो, ऐसा कभी हुआ है ? हालांकि ऐसा किसी ने कभी देखा नहां था जाकर । फिर भी उसने कहा कि ऐसा हुआ है। प्रोफेसर बामुव्किल देखने गए नयोंकि पंडितों से ज्यादा जड़ कोई भी नहीं होता। वह जो पकड़े रखते हैं, उसको इतनी जड़ता से पकड़ते हैं कि उसको इंच दो इंच भी हिलने नहीं देते। जब पत्थर गिराकर देखा तो कहा इसमें जरूर कोई शरारत है, इसमें जरूर कोई तरकीब की बात है क्योंकि यह कैसे ही सकता है कि वड़ा पत्थर और छोटा पत्थर दोनों साथ-साथ गिरें। इसमें कोई तरकीब है या शैतान का हाथ है। और तुम इस झंझट में मत पड़ो। इसमें चैतान कुछ पीछे शरारत कर रहा है,

भगरान् के नियमों में गड़बड़ कर रहा है। असल में बड़े छोटे पत्थर बड़े-छोटे होने के कारण नहीं गिरते। गिरते हैं जमीन की किशश के कारण। और किशश दोनों के लिए बराबर है। छत पर से गिर भर जाएँ फिर बड़ा और छोटा होने का कोई मूल्य नहीं है। मूल्य किशश की है और वह सबके लिए बराबर है।

एक सीमा है मनुष्य की । उस सीमा से बाहर मनुष्य छलांग भर लगा जाए, फिर परमात्मा की कशिश उसे खींचती है। फिर उसे कुछ नहीं करना पड़ता। उस सीमा के बाद कोई छोटा-बड़ा नहीं रह जाता। फिर सब पर बराबर कशिश काम करती है। एक सीमा भर है। उस सीमा को मैं कहता हूँ विचार। जिस दिन आदमी विचार से निविचार में कूद जाता है उसके बाद फिर कोई छोटा बड़ा नहीं रहता, कोई कमजोर नहीं है, कोई ताकतवर नहीं है। कोई फर्क ही नहीं है। बस एक बार विचार से कूद जाए निविचार में फिर जो जीवन की, ग्रस्तित्व की परम शक्ति है, वह खींच लेती है एक साथ। तो हमारे सब फर्क कूदने के पहले के फर्क हैं। जब तक हम नहीं कूदे हैं तब तक के हमारे फर्क हैं। जिस दिन हम कूद गए उस दिन कोई फर्क नहीं है। महावीर ने जो छलांग लगाई है वही कृष्ण की है, वही क्राइस्ट की है। उसमें कोई फर्क नहीं है।

इसलिए कोई विकास अहिंसा में कभी नहीं होगा। महावीर ने कोई विकास किया है, इस भूल में भी नहीं पड़ना चाहिए। महावीर ने जो छलांग लगाई है, वह अनुभव वही है। मगर उस अनुभव की अभिन्यक्ति में भेद है। लेकिन ऐसा कुछ नहीं है कि महावीर ने पहली बार अहिंसा का अनुभव किया हो। लाखों लोगों ने पहले किया है। लाखों लोग पीछे करेंगे। यह अनुभव किसी की बपौती नहीं है। जैसे हम आँख खोलेंगे तो प्रकाश का अनुभव होगा। यह किसी की बपौती नहीं है। मेरे पहले लाखों, करोड़ों, अरबों लोगों ने आँख खोली और प्रकाश देखा। और मैं भी आँख खोलूँगा तो प्रकाश देखाँग। मेरी इसमें कोई बपौती नहीं है कि मेरे पीछे आने वाले लोग आँख खोलेंगे तो मुझसे कम देखेंगे या ज्यादा देखेंगे। आँख खुलती है तो प्रकाश दिखता है। कोई विकास नहीं हुआ है, कोई विकास हो ही नहीं सकता।

कुछ चीजें हैं जिनमें विकास होता है। परिवर्तनशील जगत् में विकास होता है। शास्वत, सनातन अन्तरात्मा के जगत् में कोई विकास नहीं होता। वहाँ जो जाता है, परम अन्तिम में पहुँच जाता है। वहाँ कोई विकास नहीं, कोई आगे नहीं, कोई पीछे नहीं। वहाँ सब पूर्ण के निकट होने से, पूर्ण में होने से कोई विकास नहीं होता। परमात्मा से मतलब समग्र जीवन के अस्तित्व का है। वहाँ विकास का कोई अर्थ ही नहीं। जैसे एक बैलगाड़ी जा रही है, चाक चल रहे हैं। बैलगाड़ी में बैठा हुआ मालिक भी चल रहा है, बैल-भी चल रहे हैं। बैलगाड़ी प्रति पल आगे बढ़ रही है। विकास हो रहा है। लेकिन कभी आपने स्थाल किया कि बढ़ते हुए चाकों के बीच में एक कील है जो हिल भी नहीं रही है, जो वहीं की वहीं खड़ी है। चाक उसके ऊरर घूम रहा है। अगर कील भी चल जाए तो चाक गिर जाएगा। कील नहीं चलतो है इसलिए चाक चल पाता है। कील भी चली कि अभी गाड़ी गई। किर कोई विकास नहीं होगा।

मेरा कहना है कि जो कि विकास हो रहा है वह किसी एक चीज के केन्द्र पर हो रहा है पूर्ण के चारों तरफ विकास का चक्र घूम रहा है और पूर्ण अपनी जगह खड़ा हुआ है । हो सकता है आपने कील पर ख्याल ही न किया हो, सिर्फ चाक के घूमने को ही देखा हो । लेकिन जिसने कील पर ख्याल कर लिया उसके लिए चाक का घूमना बेमानी हो जाता है । कबीर ने एक पंक्ति लिखी है कि चलती हुई चक्की को देखकर कबीर रोने लगा । और उसने लौट कर अपने मित्रों से कहा कि बड़ा दुःख मुझे हुआ क्योंकि दो पाटों के बीच जितने दाने मैंने पड़े देखे, सब चूर हो गए । और दो पाटों के बीच में जो पढ़ जाता है, वह चूर हो जाता है । उसका लड़का कमाल हँसने लगा । उसने कहा : एसा मत कहो । क्योंकि एक कील भी है दो चाकों के बीच में और जो उसका सहारा पकड़ लेता है, वह कभी चूर होता हो नहीं ।

इस पूरे अस्तित्व के विकासचक्र के बीच में भी एक कील है। उस कील को कोई परमात्मा कहे, घर्म कहे, आत्मा कहे, इससे कोई फर्क नहीं पड़ता। जो उस कील के निकट पहुँच जाता है वह उतना ही चाकों के बाहर हो जाता है। उस कील के तल पर कोई गित नहीं है। सब गित उसी के ऊपर ठहरी हुई है। महावीर जैसे व्यक्ति कील के निकट पहुँच गये हैं—जहाँ कोई लहर भी नहीं उठती, कोई तरंग भी नहीं उठती, जहाँ कभी विकास नहीं होता, जहाँ कोई भी पहुँचे, अनुभव वही होगा। जहाँ गित नहीं, वहाँ कोई विकास नहीं।

तो महावीर की अहिंसा में कोई गति नहीं है, कोई प्रगति नहीं है, कोई विकास नहीं है।

प्रश्न: महाबीर के भी विरोधी थे। क्या उनके विरोध की चिन्ता महाबीर को नहीं थी? अहिंसक व्यक्ति के भी विरोधी देवा होना अहिंसा के विषय में संदेह पैक्षा करता है।

उत्तर: ऐसी घारणा रही है कि जो अहिंसक है उसका कोई विरोधी नहीं होना चाहिए। क्योंकि जिसके मन में द्वेष, विरोध, घृणा, हिंसा नहीं है, उसके प्रति घृणा, हिंसा और द्वेष क्यों होना चाहिये? ऊपर से देखे जाने पर यह बात बहुत सोधी और साफ मालूम पड़ती है। लेकिन जीवन ज्यादा जटिल है और जितने सरल सिद्धान्त होते हैं, जीवन उतना सरल नहीं है। सच तो यह है कि पूर्ण अहिंसक व्यक्ति के विरोधी पैदा होने की सम्भावना अधिक है। उसके कारण हैं। पहला कारण तो यह है कि हम सब हिंसक हैं तो हिंसक से हमारा ताल-मेल बैठ जाता है। अहिंसक व्यक्ति हमारे बीच एकदम अजनवी हैं, उसे ब रदाक्त करना भी मुश्किल है। बरदाक्त न करने के कई कारण हैं। पहली बात यह है कि अहिंसक व्यक्ति की मौजूदगी में हम इतने ज्यादा निन्दित प्रतीत होने लगते हैं, इतने ज्यादा दीन-होन, इतने ज्यादा क्षुद्र, कि हम निन्दित होने का बदला लिए बिना नहीं रह सकते। हम बदला लेंगे ही। पूर्ण अहिंसक व्यक्ति हिंसक व्यक्ति के मनों में अनजाने ही तीन्न बदले की भावना पैदा कर देता है। यह भावना हिंसा के कारण पैदा होती है।

महाबीर जैसे व्यक्ति को अनिवार्य है कि लाखों बिरोधी मिल जाएँ। लेकिन इससे उनकी अहिंसा पर संदेह नहीं होता। इससे खबर मिलती है कि आदमी इतना अजनवी था कि हम सब उसे स्वीकार नहीं कर सकते थे और जब हम उसे स्वीकार भी करेंगे तब हम उसे बादमी न रहते देंगे; हम उसे भगवान् बना

देंगे। वह भी अस्वीकार की एक तरकीब है। पूजा कर सकते हैं उसकी। लेकिन चुँकि वह आदमी ही नहीं है इसलिए आदिमयों को उससे अब क्या लेना-देना रह जाता है। पहले हम निन्दा करते हैं, विरोध करते हैं। अगर अहिसक व्यक्ति भी हिंसा पर उतर आए तो हमारी और उसकी भाषा एक हो जाती है। तब तो उपाय मिल जाता है। और अगर वह अपनी अहिंसा पर खड़ा रहे और हमारी हिंसा उसमें कोई फर्क न कर पाए तो फिर हमें कोई उपाय नहीं मिलता। हारे-यके, पराजित फिर हम उसे भगवान् बना देते हैं। यह दूसरी तरकीब है आखिरी जिससे हम उसे मनुष्यजाति से बाहर निकाल देते हैं। फिर हमें इसकी चिन्ता करने की जरूरत नहीं रह जाती। फिर हम निश्चिन्त हो जाते हैं। यह भी समझना जरूरी है कि मैं कितने ही जोर से बोलूं, और मेरे बोलने में कितना ही प्रेम हो, कितनी ही आवाज हो, कितनी बड़ी ताकत हो लेकिन जो बहरा है उस तक मेरी आवाज नही पहुँचेगी। यानी जब मैं बोलता हूँ तो दो बाते हैं: मेरा बोलना और आपका सुनना। अगर बहरे तक आवाज न पहुँचे तो यह नहीं कहा जासकता कि मैं गूंगा था। मेरे बोलने पर इसलिए शक नहीं किया जा सकता कि बहरे तक आवाज नहीं पहुँची, इसलिए मैं गूंगा था। महावीर के अहिंसक होने में इसलिए शक नहीं हां सकता कि हिंसक चित्तों तक उनकी आवाज नहीं पहुँच पाती । बहुत गहरे में हम बहरे हैं । न हम सुनते हैं, न हम संवेदन करते हैं, न हम देखते हैं।

इसी सम्बन्ध में एक प्रश्त और भी किसी ने पूछा है कि महावीर के प्रेम में क्या कुछ कभी थी कि वह गोशालक को समझा न पाए। निश्चित ही, समझने में प्रेम काम आता है और पूर्ण प्रेम समझने की पूरी व्यवस्था करता है। लेकिन इससे यह सिद्ध नहीं होता कि पूर्ण प्रेमी समझा हो पाएगा। क्योंकि, दूसरी तरफ पूर्ण घृणा भी हो सकती है जो समझने को राजी ही न हो, पूर्ण वहरापन भी हो सकता है जो सुनने को राजी न हो। महावीर के प्रेम या अहिंसा पर इसलिए शक नहीं हो सकता कि वह दूसरे को नहीं समझा रहे हैं, या दूसरे को नहीं बदल पा रहे हैं, या दूसरे की हिंसा नहीं मिटा पा रहे हैं। इसके तो कई कारण हो सकते हैं। महावीर की अहिंसा की जांच करनी हो तो दूसरे की तरफ से जांच करना गलत है। सीधे महावीर को ही देखना उचित है। सूरज को जानना हो तो किसी अधे आदमी को माध्यम बनाकर जानना मलत है। हम अधे आदमी से जाकर पूर्छे कि सूरज है और वह कहे कि नहीं है तो हम कर सकते हैं कि कैसा सूरज है जो एक अधे आदमी को

भी दिखाई नहीं पड़ रहा है। अगर कोई अंघे से सूरज को जाँच करने जाएँगा तो सूरज के साथ अन्याय हो जाएगा। सूरज की जाँच करनी हो तो सीधी करनी होगी, कोई मध्यस्थ बीच में लेना खतरनाक है क्योंकि तब जांच अधूरी हो जाएगी और मध्यस्थ महत्त्वपूर्ण हो जाएगा। और मध्यस्थ के पास आँखें होंगी तो सूरज हो जाएगा, घोमी आंखें होंगी तो सूरज का प्रकाश घीमा हो जाएगा, अन्धा होगा तो सूरज नहीं होगा।

सीघा ही देखना जरूरो है। महाबीर को भी सीघा देखना जरूरी है। तभी हम पहचान सकते हैं कि उनकी अहिंसा और उनका प्रेम पूर्ण है या नहीं। लेकिन कई बार ऐसा होता है कि हमारी खुद की आंखें इतनी कमजोर होती हैं कि सीघा देखना मुश्किल हो जाता है। तो हम परोक्ष देखते हैं, किशी और से पूछते हैं। खुद की आंखों की इतनी ताकत भी नहीं कि सूरज के सामने सीघा देख लें। तो हम दूसरों से खबर जुटाने जाते हैं। और यही कारण है कि महावीर, कृष्ण या क्राइस्ट जैसे लोगों के सम्बन्ध में हम सीघा देखने से बचते हैं। वहाँ भी प्रकाश बहुत गरिमा में प्रकट होता है। वहाँ भी साधारण कमजोर आंखें बन्द हो जाती हैं, देख नहीं पाती हैं। इसलिए हम बीच के गुरुओं को खोजते हैं, आचार्यों को खोजते हैं, टोकाकारों को खोजते हैं, ज्याख्याकारों को खोजते हैं; उनके माध्यम से हम देखना चाहते हैं। गीता को हम सीघा नहीं देखना चाहते, टोकाकार से देखना चाहते हैं। हम आंख को सीघा उठाने की कोशिश भी नहीं करते।

प्रश्न : महावीर ने जिन सिद्धान्तों की वर्षा की, जैसे ऑहसा, सत्य, ब्रह्म-चर्य, अपरिग्रह, अनेकान्त—उनका प्रयोगात्मक रूप क्या हो सकता है ?

उत्तर । इस सम्बन्ध में भी बड़ी भूल हुई है। पहली बात यह है कि सत्य अहिंसा, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह, अचौर्य ये सिद्धान्त नहीं हैं। और इसलिए इनका । सीधा प्रयोग करने की बात ही गलत है। इनका सीधा प्रयोग हो ही नहीं सकता। जैसे एक आदमी भूसा इकट्ठा करना चाहता हो तो उसे गेहूँ बोना पड़ता है खेत में, भूसा नहीं। और अगर वह पागल आदमी भूसा पैदा करने के लिए भूसा हो बो दे तो जो पास का भूसा है वह भी खेत में सड़ जाएगा, कुछ पैदा नहीं होगा। क्योंकि भूसा उप-उत्पत्ति (बाई प्रोडेक्ट) है, चेहूँ के साथ पैदा होता है। गेहूँ पैदा होता है । गेहूँ पैदा करने का कोई उपाय हो नहों है।

वृदले, मुँदुपट्टी बांघी ओर साधु हो गया। कछ तक असाधु था, आज साधु हो गया। और कल फिर मुँह-पट्टी फेंक दी, दस्त्र बदल लिए फिर असाधु हो गया। यह मुँदु-पट्टी, वस्त्र और यह सब का सब जो बाह्य आडम्बर है, अगर किसी को साधु बनाता है तो बड़ी आसान बात है। कोई साधु बन सकता है, फिर असाधु बन सकता है। लेकिन कभी सुना है ऐसा कि कोई साधु हो गया हो, और फिर असाधु हो जाए। क्योंकि जिसने साधुता का आनन्द जाना है, वह कैसे असाधु होने के बु:स में उतरेगा। असल में वह साधु हुआ ही नहीं था, सिर्फ बस्त्र हो बदले थे, सिर्फ वेष ही बदला था, सिर्फ ढोंग बदला था, सिर्फ अभिनय बदला था। अभिनय फिर बदला जा सकता है। जो हमारे उपर की बदलाहट है वह हमारे भीतर की बदलाहट नहीं है।

महावीर साधु नहीं बने वयों कि जो साधु बना है, वह कल असाधु बन सकता है। शायद महावीर को पता ही नहीं चला होगा कि वह साधु हो गए हैं। होने की जो प्रक्रिया है वह अत्यन्त धोमी, शान्त और मौन है। वनने की जो प्रक्रिया है वह अत्यन्त घोषणापू णें है। बैंड-बाजे के साथ बनना होता है। बनने की प्रक्रिया और है। रात में कली खिल जाती है, फूल बन जाती है, शायद पौधे को भी पता न चलता होगा। कब एक छोटा-सा अंकुर बड़ा पत्ता बन जाता है, शायद पत्ते को भी पता न चलता होगा। आप कब बच्चे थे और कब जवान हो गये, कब जवान थे और कब बूढ़े हो गए, कब जनमें थे, और कब मर जाएँगे, पता चलेगा क्या? यह सब च्यचाप हो रहा है। जीवन चुपचाप काम कर रहा है।

ठीक ऐसे ही अगर कोई अपनी असाधुता को समझता चला जाए, तो वह एक दिन हैरान होगा कि कब वह साधु हो गया, किस क्षण बदल गया। वेष वही होता है, वस्त्र वही होते हैं, सब वही होता है। लेकिन यह घटना चुपचाप घट जाती है। महावीर न कभी साधु बने और न महावीर ने कभी किसी को कहा कि तुम साधु बनो। ही, महावीर को देखने वाले लोग साधु बने और उन्होंने दूसरों को यह समझाया कि साधु बनो। बस देखने में भूल हो जाती है। क्योंकि देखने में हमें 'क्रिमक विकास दिखाई नहीं पड़ता, सिर्फ बाहर की घटनाएँ दिखाई पड़तो हैं कि बाहर कल आदमी ऐसा था आज ऐसा हो गया। भीतर का, बीच का सेतु छूट जाता है। वही मूल्यवान है।

कुछ वर्ष हुए एक मुसलमान वकील मुझे मिलने आए और उन्होंने मुझे कहा-कई महीनों से आना चाहता या लेकिन नहीं आया। चित्त अशान्त था। पुछना चाहता था आपसे कि कैसे शांत हो जाऊँ। लेकिन यह डर लगता था कि आप कहेंगे कि माँस खाना छोड़ो, चोरी करना छोड़ो, बेईमानी छोडो, शराब मत पिओ, जुआ मत खेलो — और ये सब मेरे पीछे लगे हैं। जब भी किसी साधु के पास गया उसने यही कहा कि यह सब छोड़ो तभी शांत हो सकते हो। ये मुझसे छूटते नहीं फिर मैंने साधुओं के पास जाना ही बंद कर दिया। इसिलए मैं आपके पास नहीं आया। फिर मैंने कहा। आज आप कैसे आए? उसने कहा, आज किसी मित्र के घर खाना खाने गया था! उन्होंने मुझसे कहा कि आप कहते हैं कि कुछ छोड़ो ही मत । तो मुझे लगा कि इस आदमी के पास जाना च।हिए। आप कुछ भी छोड़ने को नहीं कहते : शराब पी सकता हूँ, जुत्रा भी खेल सकता हूँ। मैंने कहा मुझे तुम्हारे शराब और जुए से क्या मतलब। यह तुम्हारा काम है, तुम जानो । तो उसने कहा कि फिर आपसे मेरा मेल पड़ सकता है। फिर मैं क्या करूँ ? अशांत हूँ, दुःखी हूँ। मैंने कहा कि आप व्यान का छोटा-सा प्रयोग करें। आत्म-स्मरण का प्रयोग शुरू करें। आधा घंटा रोज बैठकर अकेले स्वयं ही रह जाएँ, सब भूल जाएँ। उतनी देर मन में जुआ न खेर्ले। बाहर के जुए से मुझे कोई मतलब नहीं। उतनी देर मन में गराबन पिएँ, बाहर की शराब मैं मुझे कोई मतलब नहीं। उतनी देर मांस न खाएँ, बस इतना बहत है। उन्होंने कहा कि यह हो सकता है। आधा घंटा बचा सकता है।

फिर छः महोनों के बाद वह आदमी वापस आया। उसकी चाल बदल गई थी। वह आदमी बदल गया था। उसने मुझे आकर कहा कि आपने मुझे घोला दिया। मैं क्यों आपको घोला दूँ? वह आघा घंटा तो ठीक था लेकिन मेरे साढ़े तेईस घंटे दिक्कत में पड़ जाते हैं। कल मैंने घराब पी और मुझे वमन हो गया उसो वक्त। क्योंकि मेरा पूरा मन इन्कार कर रहा था। रिश्वत लेने में एकदम हाथ खिच गए पीछे जैसे कोई जोर से कह रहा हो कि तुम क्या कर रहे हो? क्योंकि उस आधा घंटा में जो शान्ति और आनन्द मुझे मिल रहा है, वह अब मैं चाहता हूँ कि चौबीस घंटे में फैल जाए। मैंने कहा वह तुम्हारा काम है।

छः महीने बाद वह आदमी दुबारा आया और उसने कहा कि जो आनन्द मैंने उस आधे घंटे में पाया वह सारे जीवन में नहीं पाया। अब मैं मांस नहीं खा सकता। अब मुझे तकलीफ होती है यह सोचकर कि मैं इतने दिन कितना संवेदनहीन था कि मांस खाता रहा। आज मैं सोच भी नहीं पाता कि मैं इतने वर्षों तक कैसे शराब पीता रहा? मैंने कहा अब क्या दिक्कत है शराब पीते में? उसने मुझे कहा कि दिक्कत बहुत साफ हो गई है। पहले मैं अशांत था शराब पीता था, अब मैं शान्त हूँ शराब नहीं पीता हूँ। फिर मैंने कहा कि यह तुम्हारी मर्जी है। अब जो तुम समझो करना।

महावीर का ध्यान ऐसा है कि जो उस ध्यान से गुजरेगा वह मांसाहार नहीं कर सकता है। महावीर कहते नहीं किसी को कि मांसाहार मत करो। वह ध्यान ऐसा है कि आप उससे गुजरेंगे तो मांसाहार नहीं कर सकते। इतने संवेदनशील हो जाएँगे आप कि ये बात मूर्खतापूर्ण मालूम पड़ेगी, जड़ता-पूर्ण मालूम पड़ेगी कि भोजन के लिए किसी का प्राण लिया जाए। महावीर कहते हैं कि जो ध्यान से गुजरेगा वह शराब नहीं पी सकता है क्योंकि वह ध्यान इतने जागरण में, इतने आन्द में ले जाता है कि शराब पीना उस सबको नष्ट करना होगा। लेकिन हमारी हालत उल्टो है। हम पकड़े हुए हैं कि मांस मत खाओ, शराब मत पियो, यह मत करो, वह मत करो, बस फिर जो महावीर को है, आपको हो जाएगा। मगर कभी नहीं होने वाला है यह। क्योंकि आप गलत दिशा की ओर चल पड़े हैं। आप भूसा बो रहे हैं, गेहूँ का आपको पता ही नहीं है।

प्रश्न: महाबीर समानता के समर्थक थे। फिर भी उनके संघ में साष्वी-संघ उपेक्षित क्यों रहा?

उत्तर: यह बहुत विचारणीय बात है। महावीर के मन में स्त्री-पुरुष के बीच असमानता का कोई भाव नहीं है। समानता की पकड़ इतनी गहरी है कि मनुष्य और पशु में भी, मनुष्य और पौधे में भी वह असमानता का भाव नहीं रखते। लेकिन फिर भी स्त्री और पुरुष के बीच साधुसंघ में उन्होंने कुछ मेद किया है और उसके कुछ कारण हैं। और वह कारण अब तक नहीं समझे जा सके हैं। न समझे जाने का रहस्य आपको ख्याल में आ सकता है। महावीर स्त्री के विरोध में नहीं हैं, स्त्रैणता के विरोधी हैं और इसको नहीं समझा जा सका। महावीर पुरुष के पच में नहीं हैं लेकिन पुरुष होने का एक गुण है, उसके पक्ष में हैं। इन बातों को हम समझेंगे तो ख्याल में आ जाएगा। कई पुरुष हैं जो स्त्रण हैं, कई स्त्रियता है जो पुरुष हैं। स्त्री जगर प्रेम भी करे तो भी आक्रमण नहीं करती। वह जानकर किसी को पकड़ नहीं लेती कि मुझे

नुमसे प्रेम है। प्रेम भी करे तो चुपचाप बैठकर प्रतीचा करती है कि तुम आओ और उससे कहो कि 'मैं तुम्हें प्रेम करता हूँ।' स्त्री आक्रामक नहीं है। स्त्रण चित्त आक्रामक नहीं है। इससे स्त्री का ही सम्बन्ध नहीं है। बहुत पुरुष ऐसे हैं जो इसी भौति प्रतिक्षा करेंगे। महावीर का कहना है—जैसा मैंने पीछे समझाया कि महावीर की पूरी साधना संकल्प की, श्रम की साधना है—कि जिसे सत्य पाना है उसे यात्रा पर निकलना होगा, उसे खोज में जाना होगा, उसे जुझना पड़ेगा, उसे चुनौती, साहस, संघण में उतरना पड़ेगा। ऐसे बैठ कर सत्य नहीं मिल जाएगा।

तो महावीर कहते हैं कि स्त्री को भी अगर सत्य पाना है तो पुरुष होना पड़ेगा। इस बात को बहुत गलत समझा गया। ऐसा समझा गया कि स्त्री योनि से मोक्ष असम्भव है। स्त्री को भी एक जन्म लेना पड़ेगा पुरुष का, फिर पुरुषयोनि से मोक्ष हो सकेगा। बात बिल्कुल दूसरी है। पुरुषयोनि से ही मोक्ष हो सकता है महावीर के मार्ग पर। लेकिन पुरुष योनि का मतलब पुरुष हो जाना नहीं है शरीर से, पुरुष योनि का मतलब है निष्क्रियता छोड़ देना। एक स्त्री है। उसके मन को सहज यही लगता है कि वह कृष्ण का गीत गाए और कहे तुम्ही ले चलो जहाँ ले चलना हो। तुम्ही हो मार्ग, तुम्ही हो सहारे, मैं तो कुछ भी नहीं हैं, तुम्हीं हो सब, अब जहाँ चाहो मुझे ले जाओ। जितना भक्तिमार्ग है वह सब स्त्रण की उत्पत्ति है-स्त्री की नहीं। जैसे प्रेयसी अपने प्रेमी के कन्धे पर हाथ रख ले, अपने प्रेमी के हाथ में हाथ दे दे और प्रेमी जहाँ ले जाए, वहाँ चली जाए। स्त्रैण चित्त कह रहा है कि कोई ले जाए तो मैं जाऊँ, कोई पहुँचाए तो मैं पहुँचँ, मैं समर्पण कर सकती हैं। जैसे, एक लता है। वह सीधी खड़ी नहीं हो पाती। किसी वृक्ष का सहारा मिल जाए तो वह खड़ी हो सकती है। लता को वृक्ष का सहारा चाहिए, स्त्री सहारा मांगती है और महाबीर सहारे के एक दम खिलाफ हैं। वह कहते हैं कि सहारा मांगा कि तुम . परतन्त्र हुए । सहारा मांगो ही मत, बिल्कुल बेसहारा हो जाओ । तुमने सहारा मौगा कि तुम पंगु हुए। सहारा भगवान् का भी मत माँगना। सहारा माँगना ही दीन हो जाना है।

तो महावीर कहते हैं कि सहारा मांगना ही मत। यह अत्यन्त पुरुषमार्ग है। इस पुरुषमार्ग पर स्त्रेण चित्त की गति नहीं है। लेकिन शरीर से कोई स्त्री हो, किन्तु उसमें पौरुष हो तो गति हो सकती है। एक तीर्थंकर हैं जैनों के मल्ली-बाई। यह स्त्री है और दिगम्बरों ने उसे मल्लीनाथ ही कहा है। उसे स्त्री कहना बेमानी है। क्योंकि वह ठीक पुष्प जैसी बेसहारा खड़े होने की हिम्मत रख सकी। उसने कोई सहारा नहीं माँगा। इसिलए स्त्री कैसी? मल्लीबाई कहा ही नहीं दिगम्बरों ने। उन्होंने कहा: मल्लीनाथ। पीछे झगड़ा खड़ा हो गया कि मल्लीबाई स्त्री थी कि पुष्प। दिगम्बर कहते हैं: पुष्प, श्वेताम्बर कहते हैं: 'स्त्री' तोनों ठीक कहते हैं। मल्लीबाई स्त्री थी। लेकिन उसके चित्त की दशा स्त्रैण नहीं है। यहाँ काश्मीर में एक स्त्री हुई: लल्ला। काश्मीर के लोग कहते हैं कि हम दो हो नाम पहचानते हैं: बल्ला और लल्ला। मगर लल्ला को स्त्री कहना मुश्किल है। इतिहास में वह अकेली ही स्त्री है जो नम्म रही। महावीर नम्म रहे वह ठीक है। पुष्प नम्म रह सकता है क्योंकि वह दूसरे को फिक्र हो नहीं करता। स्त्री चौबीस धंटे दूसरे की फिक्र में है। चाहे वह पित हो, चाहे प्रेमी हो, चाहे समाज हो। महावीर नम्म खड़े हो गए, यह कोई बड़ी बात न थी। लेकिन लल्ला नम्म खड़ी हो गई, यह बड़ी भारी बात है। उसके पास पुष्पित्त है। वह जीवन भर नम्म रही।

गांधी जी ठहरे हए थे रवीन्द्रनाथ के पास, शांतिनिकेतन में । सौझ दोनों घमने जाने वाले थे। तो रवीन्द्रनाथ ने कहा रुकें दो मिनट, मैं जरा बाल संवार आऊँ। वह भीतर गए। एक तो गान्धी जी को यह सुनकर बहुत आश्चर्य हुआ कि बढापे में. बाल संवारने की इतनी चिन्ता क्यों। पर रवीन्द्रनाथ थे। और कोई होता तो शायद गान्धी जी उसको वहीं कुछ कहते भी। एकदम से कुछ कहा भी नहीं जा सका। रवीन्द्रनाथ भीतर चले गए। दो मिनट क्या, दस मिनट बीत गए। गान्धी खिड़की से झाँक रहे हैं। रवीन्द्र आइने के सामने खड़े हैं और बाल संवारे चले जा रहे हैं। वह खो ही गए हैं आइने में। पन्द्रह मिनट बीत गये तब बरदाश्त के बाहर हो गया। गान्धी जी भीतर गए और कहा कि क्या कर रहे हैं आप । रवीन्द्र ने चौंक कर देखा और कहा अरे ! मैं भूल गया। चलता है। चलने लगे हैं तो रास्ते में गान्धी जी ने उनसे कहा कि मुझे बड़ी हैरानी होती है कि इस उम्र में आप बाल संवारते हैं। रवीन्द्र ने कहा कि जब जवान था तो बिना संवारे भी चल जाता था। जब से वूँढ़ा हुआ हूँ तब से बहुत संवारना पड़ता है। बड़ी चिन्ता मन में लगती है कि किसी को देखकर कैसालगँगा। और मुझे तो ऐसाभी लगता है कि अगर मैं कुरूप हुँ तो यह हिंसा है क्यों कि दूसरे की आँख को दु:ख होता है तो मुझे सुन्दर होना चाहिए। मैं जितना हो सके सुन्दर बनने की कोशिश करता हूँ। रवीन्द्रनाथ पुरुष हैं मगर उनके पास एक स्त्रीण चित्त है। अगर कोई हिम्मत करे तो जैसा

मल्लीबाई को मल्लीनाथ कहा है, ऐसा रवीन्द्रनाथ को रवीन्द्र बाई कहने लगे। वह जो चित्त है भीतर गहरे में, वह एकदम स्त्री का है। शायद सभी कवियों के पास स्त्रीग चित्त होता है। असल में शायद कान्य का जन्म ही नहीं हो सकता पुरुष चित्त से।

वह जो काव्य का जगत् है, वह स्त्रीचित्त का जन्म है। इसिलए दुनिया में जितना विज्ञान बढ़ता जा रहा है, काव्य पीछे हटता जा रहा है। विज्ञान पुरुष जित्त की बेन है और पुरुष जीतता चला जाएगा तो काव्य पीछे हटता चला जाएगा। स्त्रों का पूरा चित्त काव्य का है, स्वप्न का है। वह निष्क्रिय है, कुछ कर नहीं सकता, सिर्फ कल्पना कर सकता है। असल में किव का मतलब है निष्क्रिय चित्त। वह कल्पना कर सकता है। असल में नहीं कर सकता। वह कई महल बना सकता है लेकिन कल्पना में। जो बैठे-बैठे बन सकते हैं, वही महल बना सकता है। खड़े होकर और पिट्टी तोड़ कर और पत्थर जमा कर जो महल बनाने पड़ते हैं, वह उसके वश की बात नहीं है। वह बैठकर शब्दों के महल बना सकता है। रवीन्द्र कहते हैं कि मैंने क्या गाया? जब मैं नहीं होता हूं तब परमात्मा ही उतर काता है और मुझसे गाता है। अब यह जो निष्क्रिय चित्त है इसमें कुछ उतरता है, इससे बहता है। यह प्रतीक्षारत है, राह देखता है, अवसर खोजता है लेकिन अपनी जगह चुप और मीन है। तो सभी किविचन स्त्रीचित्त होंगे।

महावीर का यह जो जोर है, इसके पीछे कारण है। यह स्त्री और पुरुष के बीच नीचे-ऊँचे की बात नहीं है। यह स्त्रीण चित्त और पुरुपचित्त क्या कर सकते हैं, इस बात के सम्बन्ध में विचार है। इसिलए महावीर कहते हैं स्त्री का मोक्ष नहीं है। इसका मतलब है स्त्रीण चित्त को मोक्ष नहीं है। स्त्री मोक्ष जा सकती है लेकिन चित्त पुरुष का होना चाहिए—महावीर के मार्ग से। अगर मीरा के मार्ग से कोई जाना चाहे तो मीरा कहेगी पुरुष को कोई मोक्ष नहीं है। मीरा के मार्ग से जाना हो तो स्त्रीचित्त हो चाहिए। उस मार्ग से: पुरुष के लिए कोई मुक्ति नहीं है क्योंकि पुरुष इस तरह की बातें नहीं सोच सकता जैसा मीरा सोच सकती है। और अगर कभी पुरुष सोचता तो वह स्त्रण हो जाता। जब कबीर या सूर कुष्ण के प्रेम में पागल हो जाते हैं तो सोचते क्या हैं? फौरन स्त्रण चित्त की बातें शुरू हो जाती हैं। कब्रीर कहते हैं "मैं तो राम की दुलहनियां"—मैं राम की दुलहन हूँ। वे कहेंगे कि मैं प्रतीक्षा कर रहा हूँ सेज पर तुम्हारी, तुम कब आओगे? स्त्रो का भाव शुरू हो जाएगा। जगत् में दो

ही तहर के चित्त हैं—स्त्रीचित्त और पुरुषचित्त । इसलिए बहुत गहरे में मुक्ति के दो ही मार्ग हैं । स्त्री का और पुरुष का । महावीर का मार्ग पुरुष का मार्ग है, इसलिए महावीर के मार्ग पर स्त्री के लिए कोई गुंजाइश नहीं है ।

प्रश्न : ज्यादातर लोग तो मिश्रित होते हैं ?

उत्तर: हाँ, उनके लिए बीच का कोई मार्ग होता है। मार्ग बहुत हैं लेकिन मौलिक रूप से दो ही मूल मार्ग होंगे क्योंकि मनुष्य जीवन में पुरुष और स्त्री दो अति छोर हैं, जहाँ दो तरह का अस्तित्व होता है। अधिक लोग बीच में होते हैं, वे बीच का रास्ता पकड़ते हैं जिसमें वे घ्यान भी करते हैं और पूजा भी करते हैं। अब यह मजा है कि घ्यान पुरुषमार्ग का हिस्सा है और पूजा स्त्री-मार्ग का हिस्सा है। दोनों के घोल-मेल से मुक्त होना बहुत मुश्किल है, क्योंकि वहाँ कभी हम थोड़ा इस रास्ते पर जाते हैं, थोड़ा उस रास्ते पर जाते हैं। इसलिए चित्त का विश्लेषण जरूरी है कि किस व्यक्ति के लिए कौन-सा मार्ग उचित है? महावीर के मार्ग पर स्त्रियाँ उपेक्षित हैं, ऐसा नहीं है। विक्त स्त्री-चित उपेक्षित है जैसा कि मीरा के मार्ग पर पुरुषचित्त उपेक्षित है।

एक बार मीरा गई वृन्दावन । वहाँ एक बड़ा साधु है, पुजारी है, सन्त है । वह उसके दर्शन के लिए उसके द्वार पर खड़ी हो गई। उसने खबर भेजी कि मैं तो स्त्रियों को देखता नहीं, मिलता नहीं। मीरा ने उत्तर भिजवाया कि मैं तो सोचती थो कि एक ही पुरुष है जगत् में और वह है कुष्ण। मुझे पता न था कि तुम दूसरे पुरुष भी हो। वह भी था कुष्ण का भक्त। वह पुजारी भागा हुआ आया और कहा कि माफ करना, भूल हो गई क्योंकि कुष्ण के साथ सखियों के सिवाय और किसी का निर्वाह नहीं। वहाँ राघा जैसा स्त्री-वित्त चाहिए—पूर्ण समित, और प्रतीचा करता हुआ।

वह भी एक मार्ग है। अगर कोई पूर्ण रूप सै उस तरफ जाए तो उघर से भी उपलब्धि हो सकती है। लेकिन महावीर का वह मार्ग नहीं है। महावीर के मार्ग पर स्त्रीचित्त उपेक्षित होगा ही। मगर वह स्त्री की उपेक्षा नहीं है।

एक साध्वी ने पूछा है कि महाबीर के मार्ग पर यह बड़ी बेबूझ बात है कि एक दिन का दीक्षित साधु हो, सत्तर वर्ष की दीक्षित साध्वी हो, तो मी साध्वी साधु को प्रणाम करेगी। यह पुरुष के लिए इतना सम्मान और स्त्री के लिए इतना अपमान है जबकि महावीर समानता का स्याल रखते हैं। एक तो जो मैंने पूरी बात कही वह स्थाल में रहे। महाबीर के मन में स्त्रीचित्त यानी स्त्रणता के

लिए कोई जगह नहीं है। एक दूसरा मनोवैज्ञानिक कारण भी है कि वृद्धा साध्वी एक दिन के दीक्षित जवान साधु को नमस्कार करे। स्वभावतः लगेगा कि पुरुष को बहुत सम्मान दे दिया गया, स्त्री को बहुत अपमानित कर दिया गया। बात उल्टी है। स्त्रियों से संयम की सम्भावना ज्यादा है सदा पुरुषों के बजाय। वयों कि पुरुष आक्रामक है, उसका चित्त आक्रामक है। स्त्री को जब तक कोई असंयम में न ले जाए, वह अपने से जाने वाली नहीं है, चाहे मोक्ष की तरफ, चाहे नरक की तरफ। हर चीज में—चाहे पाप हो चाहे पुण्य, चाहे मोक्ष हो चाहे नरक, चाहे अंघकार हो चाहे प्रकाश, पुरुष पहले करने वाला है। ऐसा बहुत कम मौका है कि कभी कोई स्त्री किसी पुरुष को पाप में ले गई हो। कभी ले जाए तो उसका कारण यही होगा कि उसके पास पुरुषचित्त है।

महावीर यहां बहुत अद्भुत मनोवैज्ञानिक सूझ का परिचय दे रहे हैं जो कि फायड के पहले किसी आदमी ने कभी दिया ही नहीं था। लेकिन सूझ इतनी गहरी है कि एकदम से दिखाई नहीं पड़ती। चूंकि पुरुष ही पाप में ले जा सकता है, स्त्री कभी नहीं, इसलिए महावीर ने बड़ा सुगम उपाय किया है कि स्त्री पुरुष को आदर दे। और स्त्री जिस पुरुष को आदर देती है, उसके अहंकार को कठिनाई हो जाती है उस स्त्री को पाप की ओर ले जाने में। एक स्त्री आपको आदर दे, पूज्य माने, सिर रख दे पैरों में, तो आपके अहंकार को कठिनाई हो जाती है अब इसको नीचे ले जाने में। इसलिए महावीर ने कहा कि कितनी ही वृद्धा स्त्री हो, पुरुष को आदर दे, उसका पैर छू ले, ताकि उसके अहंकार को कठिनाई हो जाए कि वह किसी स्त्री को पाप में ले जाने की कल्पना भी न कर सके।

यहां अगर घ्यान से देखा जाए तो मालूम होगा झुकती तो स्त्री है किन्तु वस्तुतः पुरुष का अनादर हो गया है इस घटना में और स्त्री का पूर्ण आदर हो गया है। लेकिन यह देखना जरा मुश्किल मामला है। यह भी घ्यान रखें कि महावीर के तेरह हजार साधु थे और चालीस हजार साधिवयां थीं। यह अनुपात हमेशा: ऐसा ही रहा है। और साध्वयां जितनी साध्वयां होती हैं साधु उतने साधु नहीं होते हैं। चूंकि वे पहल नहीं करतीं किसी भी काम में, इसलिए वे जहां हैं, वहीं रुक जाती हैं। अगर स्त्री को काम-वासना में दीक्षित न किया जाए तो वह जीवन भर ब्रह्मवर्य से रह सकती हैं। स्त्री के शरीर और मन को व्यवस्था बहुत और तरह की है। पुरुष के शरीर और मन की व्यवस्था बहुत और तरह की है। पुरुष के शरीर और मन की व्यवस्था बहुत और तरह की है। स्त्री को काम-वासना में भी दीक्षित करना पड़ता है, धर्म

साधना में भी दीक्षित करना पड़ता है। वह पहल लेती ही नहीं। इसलिए निर्दोष लड़कियाँ मिल जाती हैं, निर्दोष लड़के मिलना बहुत मुश्किल हैं। कुंवारी लड़कियाँ मिल जाती हैं, कुंवारे लड़के मुश्किल से होते हैं। लड़कियों पर जो हमें इतने नियंत्रण और बन्धन मालूम पड़ते हैं वे असल में लड़कियों पर नहीं हैं। लड़कियों को जो घर में रोका गया है, लड़को से नहीं मिलने दिया है, वह इसलिए नहीं कि लड़कियों पर अविश्वास है उसका कारण यह है कि लड़कों पर विश्वास नहीं है। वे पहल दे सकते हैं पाप की। और चूंकि लड़कियाँ कोई पहल नहीं दे सकतीं कभी भी, महाबीर ने स्थवस्था की कि हर स्थित में साधी साधु को आदर है। इसमें पृष्ठ के अहंकार की भी तृप्ति हुई। साधुओं ने समझा होगा हमारा बड़ा सम्मान हुआ। आज भी यही समझ रहे हैं।

प्रश्न : नमस्कार करने वाले का अहंकार टूटता है या जिसको नमस्कार किया जाता है, उसका अहंकार टूटता है ?

उत्तर: यहाँ अहंकार तोड़ने का मतलब नहीं है। यहाँ महावीर पुरुप का अहंकार पूरी तरह सुरक्षित कर रहे हैं। साध्वी पुरुष को नमस्कार करे इसमें साध्वी का अहंकार टूटेगा, पुरुष का मजबूत होगा। और जब पुरुष को एक बार पता चल जाए कि एक स्त्री ने मुझे आदर दिया तो वह उस स्त्री को पाप में नहीं ले जाएगा। अगर एक स्त्री आपके पैर छू ले तो आप इस स्त्री को काम की दिशा में ले जाने में एकदम असमर्थ हो जाएगी। इपलिए कि आपके अहंकार को बड़ी बाधा हो जाएगी। अब आप आदर की रचा करेंगे। लेकिन स्त्री के मामले में उल्टो बात है।

अगर यह कहा जाए कि स्त्री को पुरुष आदर दे, उसके पैर छुए, तो इसमें भी समझने जैसा मामला है। स्त्री का चाहे पैर छुओ, चाहे कोई शरीर का अंग छुओ, स्त्री की कामुकता उसके पूरे शरीर पर व्याप्त है। पुरुष की कामुकता सिर्फ उसके काम-केन्द्र के आस-पास है। इसलिए पुरुष को सिर्फ सम्भोग से आनन्द आता है, स्त्री को सिर्फ सम्भोग से आनन्द नहीं आता जब तक कि वह उसके पूरे शरीर के साथ न खेले, और उसके पूरे शरीर को न जगाए। अगर पुरुष स्त्री के पैर भी छू ले तो भी स्त्री में काम की सम्भावना जागृत हो सकती है। उसका पूरा शरीर कामुक है। और यह शुरूआत आगे बढ़ सकती है। पुरुष को अगर पहले ही झुका दिया जाए तो उसको और झुकने में डर नहीं रहा। अब वह स्त्री को किसी भी पाप-मार्ग से दीक्षित कर सकता है। इसलिए महाबीर की बात तो अद्भुत है, आमतौर से यही समझा जाता है कि स्त्री को

अपमानित कर रहे हैं, पुरुष को सम्मानित कर रहे हैं। मामला बिल्कुल हो उल्टा है। पुरुष पूरी तरह अपमानित हुआ है इस घटना में और स्त्री पूरी तरह सम्मानित हुई है।

प्रश्न : ऐसी व्याख्या किसी और ने भी की है क्या ?

उत्तर: नहीं, अब तक तो मुझे ख्याल में नहीं है कि किसी ने की है।

प्रश्न : अभी तक उन्होंने कैसी व्याख्या की है इसकी ?

उत्तर: अभी तक की व्याख्या यही है कि स्त्री नीच योनि है। पुरुष ऊँची योनि है, इसलिए पुरुषयोनि को वह नमस्कार करे। लेकिन मैं इस व्याख्या को विल्कुल ही गलत मानता हूँ।

प्रश्न । महावीर के जमाने में बहुत से लोग साधु और साध्वियाँ हो गए। ध्यान में तो पीछे गये होंगे। लेकिन पहले घर-बार छोड़कर उनके साथ क्यों हो गए? आप तो ऐसी सलाह देते नहीं हैं?

उत्तर: महावीर ने मनुष्य के चार वर्गीकरण किए हैं-शावक, श्राविका. साधु, साध्वी । महावीर की साधना-पद्धति श्रावक से शुरू होती है या श्राविका से। एकदम से कोई साधु नहीं हो सकता। महावीर की साधना का पूरा व्यवस्थाक्रम है। पहले उसे श्रावक होना होगा। साधना, व्यान और सामायिक श्रावक की है। जब वह उससे गुजर जाए, जब उसकी उतनी उपलब्धि हो जाए फिर वह साधु के जीवन में प्रवेश कर सकता है। महावीर सीधे उत्सुक नहीं हैं किसी को भी साधु की दीचा देने को। श्रावक वह भूमिका है जहाँ साघु का जन्म हो जाए तो फिर वह जा सकता है। और तब भी उनका आग्रह नहीं है कि वह जाए ही। वह श्रावक रहकर भी मोक्ष पा सकता है। सिर्फ महावीर ने ही यह कहने की हिम्मत की है। साधु होना अनिवार्य नहीं है बीच में । मान लीजिए कि आप गहरे घ्यान में गए और आप को वस्त्र पहनना ठीक मालम पडता है तो आप जारी रखे। और कहीं आपको ऐसा भीतर लगने लगे कि छोड़ दें, कोई अर्थ नहीं है इनमें तो इसको भी क्यों रोकें, छोड़ दें। यानी महावीर की आस्था है कि एक सहज भाव में अगर एक व्यक्ति को लगता है कि वह शान्त हुआ, ध्यानस्य हुआ, घर में रहकर ही तो ठीक है। अगर उसे लगता है कि यह व्यर्थ हो गया, वह इसे छोड़ दे। इकावट नहीं है उनकी कोई, कोई बाग्रह नहीं है।

त प्रश्न : आवक होने से पहले साधु बनने को उन्होंने नहीं कहा क्या ?

उत्तर: नहीं, बनने का उपाय ही नहीं। श्रावक की व्यवस्था से उसे गुजरना पड़ेगा। या तो श्रावक होने में ही साधु हो जाए और या वह जिसे हम साधु कहते हैं, वैसा हो जाए।

प्रश्न : परम्परा से प्रामाणिक एवं निर्णीत महाबीर के जीवन का बौद्धिक एवं तथ्यपूर्ण आपका विश्लेषण क्या समाज को स्वीकृत होगा ?

उत्तर: समाज को स्वीकृत हो, ऐसी आवश्यकता भी नहीं। समाज को स्वीकृत हो इसका घ्यान भी नहीं। समाज को स्वीकृत होने से ही वह ठीक है, ऐसा कोई कारण भी नहीं।

समाज को जो स्वीकृत है, वह वही है कि जैसा समाज है उसकी वह वैसा ही बनाये रखे। प्राथमिक रूप से जो मैं कह रहा हूँ उसकी अस्वीकृति की हो सम्भावना है समाज से। लेकिन अगर जो मैं कह रहा हूँ वह बुद्धिमत्तापूर्ण है, वैज्ञानिक है, तथ्य है, तथ्यात है, तात्त्वक है तो स्वीकृति को टूटना पड़ेगा; अस्वीकृति जीत नहीं सकती है। और अगर यह तथ्यपूर्ण नहीं है, अवैज्ञानिक है, तात्त्वक नहीं है तो अस्वीकृति जीत जाएगी। सवाल यह नहीं कि कौन उसे स्वीकार करे, कौन अस्वीकार करे। मुक्ते जो सत्य मालूम पड़ता है, वह मुक्ते कह देना है। अगर वह सत्य होगा तो आज नहीं कल स्वीकार करना ही पड़ेगा। लेकिन सत्य प्राथमिक रूप से अस्वीकार किया जाता है, क्योंकि हम जिस असत्य में जीते हैं वह उससे विपरीत पड़ता है। इसलिए वह पहले अस्वीकृत होता है लेकिन अगर वह सत्य तो टिक जाता है और स्वीकृति पाता है और अगर असत्य है तो मर जाता है, गिर जाता है।

एक अद्भुत व्यक्ति थे महात्मा भगवान् दीन । वह जब किसी सभा में बोलते और लोग ताली बजाते तो वह बहुत उदास हो जाते । मुझसे वह कहते थे कि जब कोई ताली बजाता है तो मुझे शक होता है कि मैंने कोई असत्य तो नहीं बोल दिया क्योंकि इतनी भीड़ सत्य के लिए ताली बजाएगी एकदम से, इसकी सम्भावना नहीं है। वह कहते कि मैं उस दिन की प्रतीचा करता हूँ जब भीड़ एकदम से पत्थर मारेगी तो मैं समझूँगा कि जरूर कोई सत्य बोला गया है क्योंकि भोड़ असत्य में ही जीती है, समाज असत्य में जीता है। और सत्य पर पहले तो पत्थर ही पड़ते हैं। वह सत्य की पहली स्वीकृति है। और सत्य अगर सत्य है तो अस्वीकृति को आज नहीं कल मर जाना होगा।

निरन्तर कथा यही है। अंधकार घना है, अज्ञान गहरा है। ज्ञान कृति पहली किरण उतरे, प्रकाश उतरे तो पहला काम हमारा यह होता है कि हमारी आंखें एकदम बन्द हो जाती हैं क्योंकि अंधेरे में जाने वाला व्यक्ति प्रकाश को देखने की चमता भी नहीं जुटा पाता। लेकिन आंख कितनो देर तक बन्द रहेगी, वह तो खोलनी ही पड़ेगी और प्रकाश अगर सचमुच प्रकाश था तो पहचाना भी जा सकेगा। कभी हजार वर्ष लगेंगे, कभी दो हजार वर्ष। मेरी अपनी समझ यह है कि महावीर, बुद्ध, काइस्ट या कृष्ण को जो दिखाई पड़ा वह आज भी स्वीकृत हो सका है? सत्य अभी भी प्रतीक्षा कर रहा है कि वक्त आएगा। सत्य को अनन्त प्रतीक्षा करनी पड़ती है क्योंकि हमारा असत्य बड़ा गहरा है।

एक पुरानी कहानी है कि असत्य के पास अपने कोई पैर नहीं होते। अगर उसे चलना भी है तो सत्य के पैर ही उधार लेने होते हैं। अपने पैर उसके पास नहीं हैं। यानी असत्य अपने पैर पर खड़ा ही नहीं हो सकता। आप सब की स्वीकृति मिल जाए तो वह खड़ा हो सकता है, सत्य जैसा भासने लगता है। और सत्य को अस्त्रीकृति मिल जाए तो भी वह असत्य नहीं हो जाता, असत्य जैसा भासने लगता है। लेकिन सत्य सत्य है, असत्य असत्य है। असत्य करोड़ों वर्षों तक चले तो भी असत्य है। सत्य वित्कृत न चल पाए तो भी सत्य है। गैलीलियों ने जब यह कहा कि सुरज पृथ्वी का चक्कर नहीं लगाता है, पृथ्वी सूरज का चक्कर लगाती है तो ईसाई जगतु में क्रोब पैदा हुआ क्योंकि बाइबल कहती है कि पृथ्वी स्थिर है, सूरज चक्कर लगाता है। तो क्या जीसस को पता नहीं था? क्या हमारे पैगम्बरों को पता नहीं था? सत्तर साल के बूढ़े गैलीलियो को जंजीरें डाल कर पोप की अदालत में लाया गया और उससे कहा गया कि तम कहो कि जो तुमने कहा है वह असत्य है। कहो कि पृथ्वी स्थिर है, मूरज चक्कर लगाना है। गैलीलियों ने कहा जैसी आपकी मर्जी। उसने कागज पर लिखा दिया कि आप कहते हैं तो मैं लिखे देता हूँ कि सूरज ही चनकर लगाता है पथ्वी का, पथ्वी चनकर नहीं लगाती। लेकिन मैं कुछ भी लिख् इससे फर्क नहीं पडता, चवकर तो पथ्ती ही लगाती है। मैं क्या कर सकता है ? यानी मैं चक्कर लगाना थोड़े ही रोक सकता है। ,गैलीलियो भी इन्कार कर दे तो क्या फर्क पड़ता है ? गैलीलियो थोड़े ही चक्कर लगवा रहा है। लेकिन बाइबल हार गई, गैलीलियो जीत गया। नयोंकि सत्य जीतता है। न बाइबल

जीतता है, न गैलीलियो जीतता है, न क्राइस्ट जीतते हैं, न क्रुष्ण, न महाबीर, न मुहम्मद। जीतना सत्य है, असत्य हारता है। लेकिन वक्त लग सकता है।

असत्य अपने को बचाने की सारी कोशिश करता है, अपनी सुरक्षा करता है और उसकी सबसे बड़ी सुरक्षा है स्वीकृति, लोगों में स्वीकृति पैदा कर देना। इसलिए असत्य स्वीकृति में जीता है। सत्य स्वीकृति की चिन्ता भी नहीं करता। वह अस्वीकृति में जी लेगा क्योंकि उसके पास अपने पैर है, अपनी स्वांस है, अपने प्राण हैं और वह प्रतीक्षा करता है अनन्तकाल तक। कभी तो आंखें खुलती हैं और चीजें दिखाई पड़ती हैं।

मुझे चिन्ता नहीं है जरा भी कि जो मैं कह रहा हूँ उसे कौन मानेगा। जिस व्यक्ति को यह चिन्ता होती है, वह कभी सत्य बोल नहीं सकता। क्योंकि तब यह पहले आपकी तरफ देख लेता है कि आप क्या मानोगे? उसको मान्यता ज्यादा मूल्यवान् है। और मान्यता जिन लोगों से पानी है अगर वे सत्य को हो उपलब्ध होते तो बात करने की कोई जरूरत न थी। अंधेरे में खड़े लोगों से सूरज के लिए मान्यता लेनी है तो वे अंधेरे में खड़े लोग कहते हैं कि सूरज से अंधेरा निकलता है। उनकी स्वीकृति लेनी हो तो कहो कि बहुत घना अंधेरा सूरज से निकलता है। वे ताली पीट देगें। या उनसे कहो कि सूरज से अंधेरा कभी निकला ही नहीं। सूरज तो अंधेरे को तोड़ता है तो इसका मतलब हुआ कि तुम अकेले, आंख वाले पैदा हुए हो, हम सब अंधे हैं। और यह बात बड़ी अपमानजनक है कि कोई आदमी कहे कि मेरे पास आंख है और सब ग्रंधे हैं। इससे बड़ा दुःख होता है। फिर सब मिलकर आंख वाले की आंख फोड़ने की कोशिश करें तो उसमें कुछ हर्जा भी नहीं है। वह ठीक ही प्रतिकार ले रहे हैं। वह उनको चोट पहुँची, उनके मन का अपमान हुआ, उनके अहंकार को घक्का पहुँचा। लेकिन सत्य प्रतीक्षा करता है और प्रतीक्षा करने का धैर्य रखता है।

प्रश्न : आप कहते हैं कि समाज ग्रसत्य में जीता है ता क्या असत्य समाज के लिए अनिवार्य है, जीने के लिए ?

उत्तर: जैसा समाज है हमारा, उस समाज के जीने के लिए असत्य अनि-वार्य है। जैसा हमारा समाज है दुःख से भरा हुआ, पीड़ा से भरा हुआ, शोषण, अहंकार, ईर्ष्या और द्वेष से भरा हुआ, इस समाज को जिलाना हो तो यह असत्य पर ही जी सकता है। अगर बदलना हो, नया बनाना हो—आनन्द से, प्रकाश से, प्रेम से भरा हुआ, जहाँ ईर्ष्या न हो, महत्त्वाकांक्षा न हो, घृणा न हो, द्वेष न हो, क्रोष न हो तो फिर सत्य लाना पड़ेगा? प्रश्न : यह तो सबकी इच्छा है ही ?

उत्तर : यह सबकी इच्छा है कि आनन्द मिले। लेकिन में जैसा है वैसा ही मिल जाए, मैं न बदलूँ। लेकिन आनन्द वैसी हालत में नहीं मिलता और मैं बदलने की तैयारो में नहीं हूँ। बदलने की तैयारी दिखाऊँगा तो आनन्द मिल सकता है। यानी मैं कहता है कि प्रकाश तो मिले लेकिन मुझे आँख न खोलनी पड़े। तो फिर मुश्किल है। सब को इच्छा है कि आनन्द मिले। हर आदमी आनन्द की ही कोशिश में लगा हुआ है और सिर्फ दुःख पा रहा है। हर आदमी आनन्द पाना चाहता है, शान्ति पाना चाहता है लेकिन जो कर रहा है शान्ति पाने के लिए, आनन्द पाने के लिए, उस सबसे दुःस पाता है, अशान्ति पाता है। लेकिन वह करने को नहीं बदलना चाहता है। अब जैसे एक आदमा महत्वाकांची है और कहता है कि मुन्ने आनन्द नाहिए। लेकिन महत्वाकांक्षा चित्त कभो भी आनन्दित नहीं हो सकता क्योंकि जा भो भिल जाएगा उससे वह सन्त्रष्ट नहीं होगा और जो नहीं मिलेगा उसके लिए पोड़ित हा जाएगा। कितना हो कुछ मिल जाए उतको, उसका महत्वाकांक्षा चित आगे के लिए पाड़ा से भर जाएगा। वह कहता है कि मैं आनिन्दत हाता चाहता हूँ आर वह यह भा कहता है कि मैं महत्वाकांक्षो सिर्फ इवलिए हैं कि मुने आनन्द चाहिए। अब महत्वाकांक्षा और बानन्द में विरोध है, यह दखते का वह राजा नहीं है। सिर्फ गैर महत्वाकांक्षी व्यक्ति आनन्द को उपलब्य हो सकता है। लेकिन महस्वाकाक्षा चलाए रखना चाहते हैं हम और आनिदत होना भा चाहने हैं।

अब एक आदमो है जो कहता कि मैं प्रेम चाहता हूँ और प्रेम कमो देता नहीं। और यह ऐसी हालत है जैसे एक गाव में सभा भिखमंगे हा; सभा एक दूबरे के सामने हाय जोड़े खड़े हों और सभा मांगना चाहते हों, देना काई भी न चाहता हो। उस गाँव को जा हालत हो जाए वैसा हम सब को हालत हागा? प्रेम देना कोई भो नहों चाहता, प्रेम मांगना चाहता है। और यह भी व्यान रहे जो आदमो प्रेम देने की कला सोख जाता है, वह कभी माँगता नहों। मिलना शुरू हो जाता है, उसके माँगने का सवाल हो नहों रह जाता। माँगता सिर्फ वही है जो दे नहीं पाता। अब बुनियाद यह है कि हम सब प्रेम चाहते हैं। ठोक है, इसमें कुछ बुरा भो नहीं है। लेकिन प्रेम सिर्फ उन्हें मिलता है जो चाहते नहीं और देते हैं। वह सूत्र है पाने का। और वह सूत्र हमारी समझ में नहीं आता इसलिए मूल हो जाती है, भटकन हो जाती है।

हम आनन्द चाहते हैं, शान्ति चाहते हैं, प्रेम चाहते हैं। चाहते हम सब कुछ हैं लेकिन जैसे हम हैं वैसे में चाहते हैं जोकि असम्भव है। हम सब चाहते हैं कि पहुँच जाएँ आकाश में लेकिन पृथ्वो से पाँव न छोड़ना पड़े। गड़े रहना चाहते हैं आकाश में जाना है तो मैं कहता हूं कि आकाश में। अगर काई यह कहे कि आकाश में जाना है तो मैं कहता हूं कि आकाश की फिक्र छोड़ो, पहले जमीन छोड़ो। पर वह आदमी कहता है कि जमीन हम पीछे छोड़ेंगे, पहले हम आकाश पर पहुँच जाएँ। क्योंकि आप हमसे जमीन भी छीन लो और आकाश भी न मिले, तो हम मुश्किल में पड़ जाएँगे। लेकिन बात यह है कि जमीन छोड़ने से आकाश मिल ही जाता है क्योंकि जाओगे कहाँ? यह हमारी कठिनाई है कि हमेशा से हम यही चाहते रहे हैं कि आनन्द हो, शांति हो, प्रेम हो, लेकिन जो हम करते रहे हैं वह एकदम उल्टा है। उससे न शांति हो सकतो है, न प्रेम और न आनन्द।

प्रत्येक व्यक्ति के साथ यह कठिनाई है, प्रत्येक व्यक्ति द्वेष में जी रहा है, ईर्ध्या में जी रहा है, वह चाहता है कि आनन्द हो जाए। मगर ईर्ध्यालु चित्त कैसे आनन्द पायेगा? ईर्ध्यालु चित्त सदा दुखी है। सड़क पर बड़ा मकान दिखता है, बिग्या लगी दिखती है, कार दिखती है, किसी की स्त्रो दिखती है, किसी के कपड़े दिखते हैं तो वह दुखी है। हर चीज उसे दुःख देती है। और ऐसा भी नहीं कि बड़ा मकान ही उसे दुःख दे। कभी-कभी यह भी दुःख देता है कि यह आदमी झोपड़ी में रह रहा है और खुश है। कभी एक भिखारी भी आनन्दित दिख जाता है तो वह दुःखी है कि मेरे पास सब है और मैं सुखी नहीं हूं, यह भिखारी है और आनन्दित है। वह ईर्ध्या चित्त में दुःख पैदा करने की कीमिया है।

ईष्यां हु चित्त दु:ख पैदा करता है और ईष्यां हु चित्त सुख चाहता है। अब बड़ी मुक्किल हो गई। इस विरोध को अगर न देखा जाए तो हम फँस गए। हम फिर जी नहीं सकते, चाहते रहेंगे सुख और पैदा करेंगे दु:ख। और जितना दु:ख पैदा होगा जतना ज्यादा सुख चाहेंगे। और जितना ज्यादा दु ख पैदा होगा, सुख की माँग बढ़ेगी उतने ही ज्यादा जोर से ईष्यां हु होते चले जाएँगे और दु:ख होता चला जाएगा। ऐसा एक-एक ब्यक्ति भीतरी विरोध में फँसा हुआ है। इस विरोध के प्रति सजग हो जाना ही साधना की शुष्टआत है कि इस विरोध के प्रति कि मैं जो चाह रहा हूँ, मैं जो कर रहा हूँ वह सही है। मैं चाह तो रहा हूँ कि मकान के ऊपर चढ़ जाऊँ लेकिन उतर रहा हूँ नोचे की तरफ, वह तो मैं जल्दा काम कर रहा हूँ। तो ईष्यां मुझे नीचे की तरफ ले जा रही है। ईध्यां

मुझे दु:ख दे रही हैं। मगर मुझे सुखी होना है तो ईब्धी से मुझे मुक्त हो जाना चाहिए ताकि मुझे कोई भी दु:ख न दे सके, बड़ा मकान भी न दे सके, बानन्क्ति आदमी भी न दे सके, कार भी न दे सके, स्त्री भी न दे सके, कोई भी चीज दु:ख न दे सके क्योंकि मेरे पास वह जो तरकीब थी दु:ख पैदा करने की, वह बिदा हो गई। अब मैं ईब्यांलु नहीं हूँ तो मुझे हर चीज सुख दे सकती है क्योंकि अब तो दु:ख का कोई कारण नहीं रहा। बह व्यवस्था टूट गई, बह यंत्र ही टूट गया जो दु:ख पैदा कर देता था।

जीवन के विरोध के प्रति जाग जाना कि हम जो चाहते हैं, उससे उल्टा कर रहे हैं, साधना की शुरूआत है। और जब हमें दिखाई पड़ जाय तो हम उल्टा न कर सकेंगे। हम कैसे उल्टा करेंगे ? उदाहरण के लिए एक आदमी सोना चाहता है। नींद उसे आती नहीं। वह नींद लाने की तरकींबें करता है। पैर घोता है, आंख घोता है, पानी पीता है, राम-नाम जपता है, माला फेरता है, करवट बदलता है, टहलता है, भेड़-वकरियाँ गिनता है, हजार तरकी बें करता है कि किसी तरह उसे नींद आ जाए। लेकिन उसे पता नहीं कि जितनी तरकी बें वह कर रहा है, वह नींद न आने देने की हैं। क्योंकि कोई भी प्रयास हा वह नींद को तोड़ने वाला है। वह कुछ भी न करे तो शायद नींद आ जाए। उसने कुछ भी किया तो फिर नोंद नहीं आ सकती क्योंकि करना नींद के बिल्कुल उल्टा है। नींद आती है न करने से। इसलिए एक बार एक आदमी की नीद गड़बड़ हो गई फिर वह बुरे चक्कर में पड़ गया क्योंकि अब वह नींद लाने का उपाय करेगा । उपाय नींद को तोड़ेंगे । जितनी नींद टूटेगी उतने ज्यादा उपाय करेगा; जितने ज्यादा उपाय करेगा उतनी ज्यादा नींद टुटेगी । और वह एक चक्कर में पड़ जाएगा जिसके बाहर निकलना मुश्किल है। उसका यह विरोध दिखाई पड़ जाएगा किसी दिन कि प्रयास से नोद नहीं आ सकती है। नींद तो तव आतो है जब कोई कुछ नहीं करता। चाहे वह मंत्र पढ़े, चाहे माला फेरे, चाहे कुछ भी करे। करना मात्र नींद का उल्टा है। लेकिन हम पूरी जिन्दगी में े विरोधाभास में जीते हैं। जैसे ही कोई इस बोध को उपलब्ध हो जाता है और अपने भोतर विरोध देखने लगता है, वैसे हो क्रान्ति शुरू हो जाती है क्योंकि विरोध दिख जाए तो फिर उसमें जीना मुक्किल है। फिर आप जी नहीं सकते। यह कैसे सम्भव है कि एक आदमी को जाना छत पर है और वह नोचे उतर आए और उसे दिल जाए कि उतर रहा है नीचे का आर, जाना है ऊपर तो क्या वह फिर नोचे उतर सकता है ? बात खत्म हो गई। ऊपर जाएगा हा वह। और

अनन्त के साथ एक मजा है कि उसमें से कितना ही निकालो, पीछे उतना ही दोष रहता है जितना था। इसको थोड़ा समझ लेना जरूरी है। क्योंकि वह जो हमारा आम गणित है वह कहता है कि इस कमरे में कितने ही लोग हों लेकिन अगर दो आदमी बाहर निकल गए तो फिर पीछे उतने तो नहीं रहे जितने थे। हमारा गणित कहता है कि ऐसा कैसे हो सकता है कि पीछे उतने ही रह जाएँ जितने थे क्योंकि दो निकल गए। और अगर हम यह मान लें कि दो के निकलने से पीछे कुछ कम हो गए तो फिर संख्या हो सकती है क्योंकि कम होते चले जाएँगे। एक वक्त आएगा, जून्य भी हो सकता है।

यह गणित की बड़ी पहेलियों में से एक है कि अनन्त में से हम कुछ भी निकालें, अनन्त ही शेष रहता है। इसलिए निगोद उतने का ही उतना है जितना था; उतना ही रहेगा जितना था, और उतना ही सदा है, उतना ही सदा रहेगा। मुक्त आत्माएँ रोज होती चली जाएँगी, मोक्ष में कोई भीड़ नहीं बढ़ जाएगी। इसमें भीड़ बढ़ने का कोई सवाल नहीं है। लेकिन हमारा जो गणित है संख्या का उसे समझना बड़ा मुश्किल होता है। उदाहरण के लिए, हम एक सीधी रेखा खींचते हैं जमीन पर। दो बिन्दुओं के बीच निकटतम जो दूरी है, वह सीधी रेखा बन जाती है। लेकिन जो नयी ज्योमेट्री इसके खिलाफ में विकसित हई है, कहती है कि सीधी रेखा होती ही नहीं क्योंकि जमीन गोल है। इसलिए कितनी ही सीधी रेखा खींचों, अगर तुम उसको दोनों तरफ बढ़ाते चले जाओ, तो अन्त में वह वृत्त बन जाएगी। इसलिए सब सीधी रेखाएँ किसी बड़े वृत्त के खंड हैं। और वृत्त के खंड कभी सीधी रेखाएँ नहीं हो सकते। इसका मतलब हुआ कि सोधी रेखा होती ही नहीं। वह हुमको सीघी लगती है। अगर हम उसे फैलाते चले जाएँ तो अन्ततः वह एक बड़ा सिकल बन जाएगी। और जब वह बड़ा सर्किल वन सकती है तो वह बड़े सर्किल का हिस्सा है। और सर्किल का हिस्सा, सीधा नहीं हो सकता। इसलिए कोई रेखा जगत् में सीधी नहीं है। यह हमारे ख्याल में आना मुश्किल है कि कोई भी रेखा जगत् में सीघी स्त्रींची ही नहीं जा सकती। क्योंकि जितना ही तुम स्त्रींचते चले जाओगे, अन्त में वह मिल ही जाएगी। इसलिए कोई सीघी रेखा नहीं है, सब वृत्त हैं। सब वृत्त खंड है। साधारण गणित कहता है कि बिन्दु वह है जिसमें लम्बाई चौड़ाई नहीं है मगर ज्योमेट्री कहती है कि जिसमें लम्बाई-चौड़ाई न हो वह तो हो ही नहीं सकता, इसलिए कोई बिन्दु नहीं है। सब रेखाओं के खंड हैं—छोटे खंड। रेखा है बड़े वृत्त का खंड, और बिन्दू है रेखा का खंड। सब बिन्द्ओं में लम्बाई-

चौड़ाई है। लेकिन यह बात जब तक मानी जाती रही तब तक बिल्कुल ठीक लगती थी। अब एकदम गड़बड़ हो गई।

जैसी कि हमारी संख्या की, गणित की व्यवस्था है। हम सब मानते हैं कि एक से नौ तक संख्या होती है। कोई कभी नहीं पूछता कि इससे ज्यादा क्यों नहीं होती, इससे कम में क्यों नहीं होती। यह एक परम्परा है। किसी पहले आदमी को फतूर सवार हो गया। उसने नौ का हिसाब बना डाला। वह चल पड़ा। और चूँकि गणित एक जगह पैदा हुआ फिर सारी दुनिया में फैल गया इसलिए कभी किसी ने नहीं सोचा। लेकिन पीछे कई लोग पैदा हुए जिन्होंने कुछ बदछा जैसे लीबिनस हुआ। लीबिनस ने तीन अंकों से काम चलाया। उसने कहा कि तीन से ज्यादा को जरूरत नहीं—एक, दो, तीन। फिर तीन के बाद आता है—१०-११-१२-१३, फिर बीस आ जाता है। बाकी सब बिदा कर दिये उसने। सब गणित हल कर ली उतने में ही। आइंस्टीन ने कहा कि तीन की भी क्या जरूरत है। दो से ही काम चल जाता है। १-२-१०-१९-१२, २०, २१, २२ ऐसे चलता-चला जाता है। अगर हम पुराना गणित मानते हैं तो एक, दो, तीन, चार, पाँच होते हैं। अगर आइंस्टीन का गणित मान लेते हैं, १,२,१०,१९,१२ इस तरह का तो ये पाँच हैं ही नहीं। यह पाँच सिर्फ हमारा गणित का हिसाब है। गणित का हिसाब बदल दें तो ये सब बदल जाएँगे।

तो हमारा संख्या का हिसाब है जगत् में और हम सब चोजों को संख्या से तोलते हैं, जबिक सच्चाई यह है कि संख्या बिल्कुल ही झूठी बात है, आदमी की ईजाद है। क्योंकि यहाँ कोई भी ऐसी चोज नहीं जिसकी संख्या हो। प्रत्येक चीज असंख्य है। और अगर असंख्य का हम ख्याल करें तो गणित बेकार हो जाता है। फिर गणित का कोई मतलब ही नहीं रह जाता। जब असंख्य है, गिना ही नहीं जा सकता, गिनने योग्य ही नहीं है और कितना ही निकाल लो बाहर, उतरना ही फिर पीछे रह जाता है तो जोड़ का क्या मतलब शयान का क्या मतलब ? भाग का क्या मतलब ? गुणा का क्या मतलब ? अगर हम जगत् की पूरी व्यवस्था को ख्याल में लाएँ तो गणित एकदम गिर जाता है, क्योंकि गणित बना है काम बलाऊ हिसाब से कि हम उसमें गिनतो करके काम बला लें। और उसी काम बलाऊ गितत से अगर हम जगत् के सत्य को जानने जाएँ तो हम मुश्कल में पड़ जाते हैं। तो महात्रीर की बात एकदम गणित से उत्टी है। इसलिए उपनिषद् कहते हैं कि वह पूर्ण ऐसा है कि उससे अगर तुम पूर्ण को भी

बाहर निकाल लो तो भी पूर्ण ही शेष रह जाता है। उससे जरा भी कमी नहीं पड़ती। मगर हमारे दिमाग में मुक्किल हो जाती है कि हम जब भी कुछ निकालते है तो पीछे कमी पड़ जाती है। क्योंकि हमने सीमित से ही कुछ निकाला है सदा। अगर हमने असीमित में से कुछ निकाला होता तो हमें पता चलता। असीमित का हमको कोई अनुभव नहीं है।

इसलिए निगोद अनन्त है। उसमें कभी कभी नहीं पड़ती, मोक्ष अनन्त है, वहाँ कभी भीड़ नहीं होती। दोनों के बीच का संसार एक अपना अनन्त है क्योंकि दो अनन्तों को जोड़ने वाली चीज अनन्त हो सकती है। वह भी संख्या में नहीं हो सकती क्योंकि दो अनन्तों का जो सेतु बनता है, वह कैसे सीमित हो सकता है। अनन्तों को अनन्त ही जोड़ सकता है। उस तल पर जाकर गिनती का कोई मतलब नहीं है। मोक्ष की घारणा बहुत लोगों को है। काल में निगोद की घारणा महावीर की अपनी है और मैं मानता हूँ कि बिना निगोद की घारणा के मोक्ष की घारणा बेमानी है क्योंकि वहाँ आत्माएँ चलती चलो जाएँगी। आएँगी कहाँ से?

## प्रश्न । निगोद से आत्मा मोक्ष तक नहीं पहुँच सकती क्या ?

उत्तर: नहीं, मूछित आत्मा मोक्ष तक कैसे पहुँच सकती है ? उसे अमूर्छी के रास्तों से गुजरना पड़ेगा। आप जब निद्रा से जगते हैं तो एकदम नहीं जग जाते। बीच में तन्द्रा का एक काल है, जिससे आप गुजरते हैं। जैसे सुबह आप उठ गए हैं। आपको लगता है कि उठ गए लेकिन फिर करवट बदल कर आंखें बंद कर ली हैं। फिर घड़ी की आवाज सुनाई पड़ी है। फिर किसी ने कहा उठिए, तो आप फिर उठ गए हैं। फिर आंख खोलो है, फिर करवट बदलकर सो गए हैं। सोने और जागने के बीच में, चाहे कितना ही छोटा हो, तन्द्रा का एक काल है जब न तो आप ठोक जाग गए होते हैं, न ठीक सोए हुए होते हैं। सोने की तरफ भी झुकाव होता है, जागने की तरफ भी मन होता है। इन दोनों के बीच एक तनाव होता है।

निगोद से सीघा कोई मोक्ष में नहीं जा सकता। संसार से गुजरना ही पड़ेगा। कितनी देर गुजरना है, यह दूसरी बात है। कोई पन्द्रह बीस मिनट बिस्तर पर करवट बदल कर उठता है, कोई पाँच मिनट, कोई एक मिनट, कोई एक सैकेंड और जो बिल्कुल छलांग लगा कर उठ आता है वह भी सिर्फ हमको दिखाई पड़ता है। बिल्कुल, काल का कोई सूक्ष्म अंश उसको भी बिस्तर पर

गुजारना पड़ता है जागने के बाद। संसार छोटा बड़ा हो सकता है। जीवन में कोई मुक्त हो सकता है। लेकिन संसार से गुजरना ही पड़ेगा। वह अनिवार्य मार्ग है, जहाँ से मोक्ष का द्वार है।

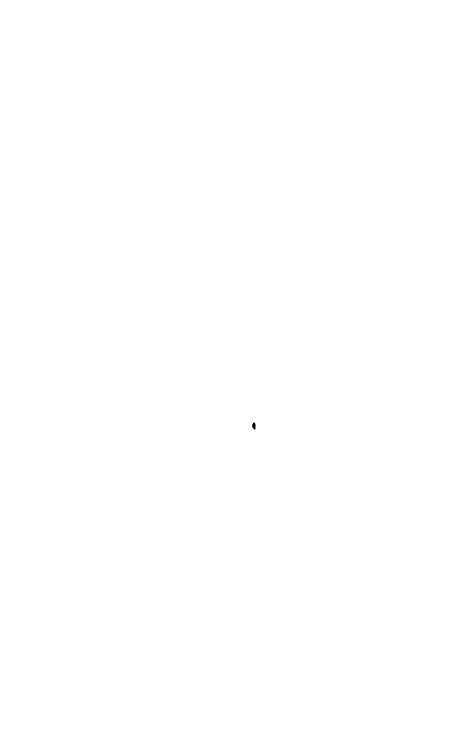
प्रश्न: जैसे समुद्र है। समुद्र से बादल उठते हैं, उसका पानी बरसता है, बर्फ बनती है, लेकिन फिर वह समुद्र में चली जाती है तो एक चक्कर है। इस तरह मुक्त आत्मा निगोद में किसी तरीके से जाती रहती होगी। ऐसा भी हो सकता है?

उत्तर: नहीं, ऐसा चक्र नहीं है क्यों कि पानी, भाप, समुद्र, तीन चीजें नहीं हैं। यह एक ही चीज का यांत्रिक चक्र है। पानी के बीच से कोई बूँद मुक्त होकर पानी के बाहर नहीं हो पाती। चक्र घूमता रहता है जहाँ तक मोक्ष का सम्बन्ध है, वहाँ से लौटना मुश्किल है। क्यों कि यांत्रिकता छूट जाए, चित्त पूणे चेतन हो जाए, तो ही मोक्ष को जा सकता है। पूणे चेतना से लौटना असम्भव है। हाँ संसार में कोई चक्कर लगा सकता है। एक मनुष्य, हजार बार मनुष्य हो कर चक्कर लगा सकता है। वही-वही चक्कर लगा सकता है क्यों कि सोया हुआ है। अगर जग जाय तो चक्कर लगाना बन्द कर दे, बाहर हो जाए चक्कर के। चूँकि मोक्ष समस्त चक्कर के बाहर हो जाने का नाम है, इसलिए वापस चक्कर नहीं लगाया जा सकता।

पानी की बूंद मूछित है, उसमें जो आत्माएँ हैं, वे निगोद में हो है। पदार्थ का जगत् निगोद में ही है। वहीं तो पूरा चक्कर है। हम कह सकते हैं कि पानो गरम करेंगे तो भाप बनेगा। ऐसा पानी कभी नहीं देखा गया जो इन्कार कर दे कि मैं भाप नहीं बनता हूँ उसके पास कोई चेतना नहीं है। हम पूर्वमूचित कर सकते हैं पानी के बाबत। लेकिन आदमी के बाबत पूर्वमूचित करना मुश्किल है। ऐसा जरूरी नहीं कि प्रेम करेंगे तो वह प्रेम करेगा ही। बिल्कुल जरूरी नहीं, साधारणतः जरूरी है। लेकिन एकदम जरूरी नहीं है। और इसलिए आदमी प्रिडिक्शन के थोड़ा बाहर है क्योंकि उसमें चेतना है। उसका पक्का नहीं बताया जा सकता कि वह क्या करेगा? पदार्थ के बाबत पक्का बताया जा सकता है। इसलिए पदार्थ का विज्ञान बन गया है। और आदमी का विज्ञान अभी तक नहीं बन पा रहा है। न बनने का कारण यह है कि पदार्थ की सारी व्यवस्था यांत्रिक है, नियम पक्का है। इतने पर गर्म करो पानी भाप बन जाएगा, इतने पर ठंडा करो वर्फ बन जाएगा। इसमें कोई संदेह ही नहीं है—चाहे तिब्बत में करो,

चाहे चीन में करो, चाहे ईरान में करो, कहीं भी करो। वह भाप बनेगा उतने पर, उतने पर ही बर्फ बनेगा। वह नियम पक्का है क्योंकि यांत्रिक है पूरा। लेकिन जैसे-जैसे हम ऊपर आते हैं यांत्रिकता टूटती चली जाती है। आदमी में आकर भी यांत्रिकता बहुत शिथिल हो जाती है। आदमी के बाबत पक्का नहीं कहा जा सकता कि वह क्या करेगा? आप ऐसा करोगे तो वह क्या करेगा? बिल्कुल ही प्रिडिक्शन के बाहर काम करने वाला आदमी मिल सकता है। तरहतरह के लोग हैं, और उनको तरह-तरह की चेतना है। लेकिन मोधा में तो प्रिडिक्शन बिल्कुल ही नहीं हो सकतो। क्योंकि वहाँ तो जितना पूर्ण मुक्त है, पूर्ण जागरण है, उसकी वावत तुम कुछ भी नहीं कह सकते। क्योंकि वहाँ कोई नियम का यंत्रवत् व्यवहार नहीं है। मनुष्य में इसलिए तकलीफ होती है क्योंकि मनुष्य का विज्ञान नहीं बन सका पूरी तरह। मनुष्य का पूर्ण विज्ञान बनाना मुश्कल भी है। किसी को हम गाली देंगे तो साधारणतः वह क्रोध करेगा लेकिन कोई महावीर मिल सकता है जिसे आप गाली दें तो वह चुपचाप खड़ा रहे और क्रोध न करे।

आदमी जितना चेतन हो जाएगा उतना ही उसकी बाबत कुछ नहीं कहा जा सकता कि गणित के हिसाब से ऐसा होगा। यह प्रकृति चक्र है बिल्कुल। वर्षा आती है, सर्वी आती है, गर्मी आती है, चक्र घूम रहा है। निदयों हैं, पानी है, पर्वत हैं। बादल बने हैं, लौट रहे हैं, चक्कर चल रहा है। जितने नीचे उतरेंगे, चक्कर उतना सुनिश्चित है। जितना ऊपर उठेंगे, चक्कर उतना शिथिल है। जितना कपर उठते चले जाएँगे, चक्कर उतना शिथिल होता चला जाएगा। पूर्ण उठ जाने पर चक्कर नहीं है, सिर्फ आप रह जाते हैं, कोई दवाव नहीं है, कोई दमन नहीं है, कोई वमन नहीं है, कोई दमन नहीं है। अमुक्ति, बंधन, परतन्त्रता का यही अर्थ है कि बँधे हुए चक्कर लगा रहे हैं, कुछ उपाय नहीं है। बटन दवाते हैं, पंखे को चलना पड़ता है, कोई उपाय नहीं है। पंखे की कोई इच्छा नहीं है। कोई स्वतन्त्रता नहीं है। बंधन से मोक्ष की ओर जो यात्रा है, वह अचेतन से चेतन की ओर यात्रा है। बंधन से मोक्ष की ओर जो यात्रा है, वह अचेतन से चेतन की ओर यात्रा है।



प्रश्न: आपने कहा कि महावीर की आत्मा मुक्त होकर भी दापिस आ गयी यी — कृश्वा इते स्पष्ट करें। क्या मुक्त ग्रात्मा घूम कर पिर निगोद अवस्था में नहीं पहुँच जाती?

उत्तर: महायान में एक बहुत मधुर कथा का उल्लेख है। बुद्ध का निर्वाण हुआ। वह मोक्ष के द्वार पर पहुँ व गए। द्वारपाल ने द्वार खोल दिया। बुद्ध को कहा: स्वागत है आप भोतर आएँ। लेकिन बुद्ध उस द्वार की ओर पीठ करके खड़े हो गए। और उन्होंने द्वारपाल से कहा: जब तक पृथ्वी पर एक व्यक्ति भी अमुक्त है, तब तक मैं भोतर कैसे आ जाऊँ। अशोभन है यह। लोग क्या कहेंगे? अभो पृथ्वी पर बहुन लोग बँघे हैं, दुःखो है, और बुद्ध आनन्द में प्रवेश कर गए! तो मैं हकूँगा। मैं इस द्वार से सभी के बाद ही प्रवेश कर सकता हूँ।

यह कहानी महायान बौद्धों में प्रविलत है। इसका अर्थ यह है कि एक व्यक्ति मुक्त भी हो सकता है, लेकिन मुक्त हो जाना ही मोक्ष में प्रवेश नहीं है। इस बात को समझ लेना जरूरो है कि मुक्त होना मोच का प्रवेश-द्वार है। मुक्त होकर ही कोई व्यक्ति मोक्ष में प्रवेश पा सकता है, मुक्त हुए बिना प्रवेश नहीं पा सकता है। लेकिन मुक्त हो जाना ही प्रवेश नहीं है। ठेठ द्वार पर भी खड़े होकर कोई वापिस लौट सकता है और जैसा कि मैंने पीछे कहा कि एक बार वापिस लौटने का उपाय है। वह मैंने पीछे समझाया भी कि क्यों ऐसा उपाय है। जो उपलब्ध हुआ है वह अगर अभिव्यक्त नहीं हो पाया, जो पाया है अगर वह बांटा नहीं जा सका तो एक

जीवन की वापिस उपलिब्स की सम्भावना है। यह सम्भावना वैसी ही है जैसा मैंने कहा कि कोई आदमी साइकिल चलाता हो, पैडल चलाता हो, फिर पैडल चलाना बन्द कर दे तो साइकिल उसी क्षण नहीं रुक जाती। एक प्रवाह है गित का कि पैडल रुक जाने पर भी साइकिल थोड़ो दूर बिना पैडल चलायो जा सकती है, लेकिन अन्तहोन नहीं जा सकती, बस थोड़ो दूर जा सकती है। यह जो थोड़ो देर का वक्त है, जब कि पैडल चलाना बन्द हो गया तब भी साइकिल चल जाती है, ठीक ऐसे हो वासना से मुक्ति हो जाए तो भी थोड़ो देर जीवन चल जाता है। वह अनन्त जीवन का मोमैंटम है पैडल चलाना बन्द कर देने के बाद, कोई चाहे तो थोड़ी देर साइकिल पर सवार रह सकता है, कोई चाहे तो क्षेक लगाकर नीचे उतर सकता है। सवार रहना पड़ेगा, ऐसी भी कोई अनिवार्यता नहीं है। पैडल चलाना बन्द हो गया है तो व्यक्ति उतर सकता है। लेकिन न उतरना चाहे तो थोड़ी देर चल सकता है, बहुत देर नहीं चल सकता।

जैसा मैंने कहा कि जीवन की व्यवस्था में एक जीवन समस्त वासना के क्षीण हो जाने पर भी चल सकता है। मगर यह जरूरी नहीं है। कोई व्यक्ति सीधा मोक्ष में प्रवेश करना चाहे तो कर जाए लेकिन मुक्त व्यक्ति चाहे तो एक जीवन के लिए वापस लौट आता है। ऐसे जो व्यक्ति लौटते हैं इन्हों को मैं तीर्थंकर, अवतार, पैगम्बर, ईश्वरपुत्र कह रहा हूँ यानी ऐसा व्यक्ति जो स्वयं मुक्त हो गया है और अब सिर्फ स्वयर देने, वह जो उसे फलित हुआ है, घटित हुआ है उसे बांटने, उसे बताने चला आया है। हम भोगने आते है, वह बांटने आता है। इतना हो फर्क है। और जो स्वयं न पा गया हो, वह व तो बांट सकता है, न इशारा कर सकता है।

एक जीवन के लिए कोई भी मुक्त व्यक्ति एक सकता है लेकिन जरूरी नहीं है। सभी मुक्त व्यक्ति एकते हैं, ऐसा भी नहीं है। लेकिन जो व्यक्ति एक जाते हैं इस भांति, वे हमें बिल्कुल ऐसे लगते हैं जैसे कि वे ईश्वर के भेजे गए दूत हों क्योंकि वे पृथ्वी पर हमारे बीच से नहीं आते। वे उस दशा से लौटते हैं, जहाँ से साधारणतः कोई भी नहीं लौटता है। इसिलए अलग-अलग धर्मों में अलग-अलग धारणा शुरू हो गई। हिन्दू मानते हैं कि वह अवतरण है परमारमा का, ईश्वर स्वयं उतर रहा है। क्योंकि यह जो व्यक्ति है, इसे अब मनुष्य कहना किसी भी अर्थ में सार्थक नहीं मालूम पड़ता। क्योंकि न तो इसकी कोई वासना है, न इसकी कोई तुष्णा है, न इसकी कोई दौड़ है, न कोई महत्वाकांक्षा है। यह अपने लिए जोता भी नहीं मालूम पड़ता। अपने लिए श्वास भी नहीं लेता। तो

सिवाय इंश्वर के यह कीन हो सकता है ? और मुक्त व्यक्ति करीब-करीब ईश्वर हो गया है।

तो हिन्दुओं ने उसे अवतरण कहा है, यानी ऊपर से उतरना जहाँ हम जाना चाहते हैं। स्वभावतः जिन्होंने भी अवतरण की यह धारणा बनाई, उन्हें वह रूपाल नहीं है कि यह व्यक्ति भो यात्रा करके ऊपर गया होगा तो ही यह वापस लौटा है। इस आधे हिस्से पर उनकी दृष्टि नहीं है। इसलिए हिन्दूओं ने अवतरण कहा है। जैनों ने अवतरण को बात ही नहीं कही; उन्होंने तीथंकर कहा है। तीर्थंकर का मतलब है शिक्षक, गुरु। तीर्थंकर का अर्थ है जिसके मार्ग पर चलकर कोई पार जा सकता है, जिसके इशारे को समझकर कोई पार उतर सकता है। लेकिन पार उतरने का इशारा वही दे सकता है जो पार तक हो आया हो। अगर मैं इस किनारे पर खड़ा होकर बता सकूँ कि वह रहा दूसरा किनारा तो अगर इसी किनारे से वह किनारा दिखता हो तो आपको भी दिखता होगा। तब मुझे बताने की जरूरत नहीं है। किनारा कुछ ऐसा है कि दिखता नहीं है। और जब भी कोई इशारा कर सकता है कि वह रहा किनारा तो एक अर्थ है उसका कि वह उस किनारे से हांकर लौटा हुआ व्यक्ति है, नहीं तो उसकी ओर इशारा कैसे कर सकता है। अगर सबको दिखाई पड़ता होता तो हमको भी दिखाई पड़ जाता। हम सब को दिखाई नहीं पड़ता। सिर्फ उस व्यक्ति का इशारा दिलाई पड़ता है, व्यक्ति की आंखों की शांति दिखाई पड़ती है, उसके प्राणों के चारों ओर भरता हुआ आनन्द दिखाई पड़ता है, उसकी ज्योति दिखाई पडती है। किनारा नहीं दिखाई पड़ता लेकिन उसका इशारा दिखाई पड़ता है और वह आदमी आश्वासन देता हुआ दिखाई पड़ता है। उसका सारा व्यक्तित्व आश्वासन देता हुआ मालुम पड्ता है कि वह किसी दूसरे किनारे का अजनबी है, किसी और तल को छुकर लौटा है। कुछ उसने देखा है जो हम दिखाई नहीं पड़ रहा है। लेकिन वह व्यक्ति भी उस किनारे की ओर इशारा कैसे कर सकता है जहाँ यह हो न आया हो ?

तीर्यंकर का मतलब हो यह हुआ कि जो उस पार को छूकर लौट आया है इस पार खबर देने को । और मैं मानता हूँ कि उचित हो है कि जीवन में ऐसी व्यवस्था हो कि जो उस पार जा सके, कम से कम एक बार तो लौट कर खबर दे सके। अगर यह व्यवव्या न हो, अगर जीवन के अन्तिनयम का यह हिस्सा न हो तो शायद हमें कभो भो खबर न मिले। आज कोई व्यक्ति चाँद से होकर लीट आया है तो चाँद के सम्बन्ध में हमें बहुत सी खबर मिली है। चाँद यहाँ

से दिखाई भी पहता है। परमात्मा तो यहाँ से दिखाई भी नहीं बढ़ता। उसकी खबर मिलने का तो कोई सवाल ही नहीं। लेकिन कभी कोई उसको छूकर लौट आए तो खबर दे सकता है। तीर्थंकर का अर्थ है ऐसा व्यक्ति जो छूकर लौट आया है शायद खबर देने ही; जो उसे मिला उसे बाँटने, जो उसने पाया उसे बताने। जैलों ने अवतरण की बात नहीं की। क्योंकि ईश्वर की घारणा उन्होंने स्वीकार नहीं की। इसलिए एक ही रास्ता था कि जो व्यक्ति गया हो उस किनारे तक वह वापस लौटकर खबर देने आ गया हो।

ईसाई हैं। वेन तीर्थंकर की कोई घारणा करते हैं, न अवतार की। वे तो सीधे ईरवरपुत्र की धारणा करते हैं——ईश्वर के बेटे की। वयों कि ईश्वर के सम्बन्ध में जो खबर देता हो वह ईश्वर के इतना निकट होना चाहिए जितना की बाप के निकट वेटा हो। बेटे का और कोई मतलब नहीं है। उसका मतलब इतना है कि जो उसके प्राणों का हिस्सा हो, उसका ही खून बहता हो जिसमें, वही तो खबर देगा। जगत् में इस तरह की अन्य घारणाएँ हैं। लेकिन उन सब में एक बात सुनिश्चत है और वह यह कि जो जानता है, वही जना भी सकता है। जिसने जाना है, पहचाना है, देखा है, जिया है, वही खबर भी दे सकता है। उसकी खबर कुछ अर्थ भी रखती है।

मुक्त व्यक्ति एक बार लीट सकता है। महावीर के अब लीटने का कोई सवाल नहीं है। महावीर लीट चुके हैं। लेकिन बुद्ध के लीटने का सवाल अभी वाकी है। बुद्ध के एक अवतरण की बात है। मैत्रेय के नाम से कभी भविष्य में उनका एक अवतरण होगा। वयोंकि बुद्ध को जो सत्य की उपलब्धि हुई है, वह इसी जीवन में हुई है। इसके पहले जीवन में नहीं। बुद्ध ने जो पाया है इसी जीवन में पाया है। एक जीवन का उन्हें उपाय और मौका है और बहुत सिंद्यों से, जब से बुद्ध गए तब से उनको प्रेम करने वाले, उन्हें जानने वाले प्रतीक्षा करते हैं उस अवसर की जब कि बुद्ध अवतरित होंगे। बुद्ध के आने की एक बार उम्मीद है। जीसस को भी एक बार आने की उम्मीद है। जीसस को भी एक बार आने की उम्मीद है। जीसस को भी जो उपलब्ध हुई वह इसी जन्म में हुई। दुबारा जन्म हो सकता है। लेकिन एक ही लिया जा सकता है और प्रतीक्षा भी हो सकती है।

फिर हमें ऐसा कठिन मालूम पड़ता है कि बुद्ध को मरे पच्चीस सौ वर्ष होते हैं। जीसस को मरे भी दो हजार वर्ष होते हैं। तो दो हजार वर्ष तक वह जन्म नहीं हुआ। हमारी समय की जो घारणा है उसकी वजह से हमको ऐसी कठि-नाई है। तो थोड़ी-सी समय की घारणा भी समझ लेनी जरूरी है। आप रातः सोए, रात में एक सपना देखा। सपने में सैकड़ों वर्ष बीत जाते हैं। नींद टूट्ती हैं और आप पाते हैं कि झपको लग गई थी और घड़ी में अभी मुहिकल से एक मिनट हुआ है। सपने में वर्षों बीत गए। और अभी आँख खुली है तो देखते हैं कि घड़ी में एक ही मिनट सरका है। झपकी लग गई थी कुर्सी पर और एक लम्बा सपना देख गए। तब सवाल उठता है कि इतना लम्बा सपना वर्षों बीतने वाला, एक मिनट में कैसे देखा जा सका? देखा जा सका इसलिए कि जागने के समय की धारणा अलग है, समय की गित अलग है। सोने के समय की गित अलग है।

मुक्त व्यक्ति के लिए समय की गिति का कोई अर्थ नहीं रह जाता। वहाँ समय की गिति है हो नहीं। हमारे तल पर समय की गिति है। हम ऐसा सोच सकते हैं कि अगर हम एक वृत्त खींचे और एक वृत्त पर, परिधि पर तीन बिन्दु बनाएँ, वे तीनों काफी दूर पर हैं, फिर हम तीनों बिन्दुओं से वृत्त के केन्द्र की तरफ रेखायें खींचें। जैसे-जैसे केन्द्र के पास रेखाएँ पहुँचती जाती हैं, वैसे-वैसे करीब होती जाती हैं। परिधि पर इतना फासला था। केन्द्र के पास आते-आते फासला कम हो गया। केन्द्र पर आकर दोनों रेखाएँ मिल गईं। परिधि पर दूरों थी, केन्द्र पर एक ही बिन्दु पर आकर मिल गई हैं। केन्द्र पर परिधि से खींचो गई सभी रेखाएँ मिल जाती हैं। और जैसे-जैसे पास आती जाती हैं वैसे-वैसे मिलती चली जातो हैं। समय का वड़ा विस्तार है जितना हम जीवन केन्द्र से दूर हैं, समय उतना बड़ा है। और जितना हम जीवन केन्द्र के करीब आते-जाते हैं, उतना समय छोटा होता जाता है।

कभी शायद आपने ख्याल नहीं किया होगा कि दुःख में समय बहुत लम्बा होता है, सुल में बहुत छोटा होता है। किसी को अपना प्रियजन मिल गया है, रात बीत गई है और सुबह प्रियजन बिदा हो गया है तो वह कहता है कि कितनो . जल्दो रात बीत गई। इस घड़ी को क्या हो गया कि आज जल्दी चलो जाती है। घड़ी अपनी चाल से चली जाती है। घड़ी को कुछ मतलब नहीं है कि किस का प्रियजन मिला है किसका नहीं मिला है, घर में कोई बीमार है, उसकी खाट के किनारे बैठकर आप प्रतोक्षा कर रहे हैं। चिकित्सक कहते हैं बचेगा नहीं। रात बड़ी लम्बी हो गई है। ऐसा कि घड़ी के कांटे चलते हुए भी मालूम नहीं पड़ते। ऐसा लगने लगता है कि घड़ी आज चलती हो नहीं, रात बड़ी लम्बी हो गई है। दुःख समय को बहुत बना देता है, सुख समय को एकदम सिकोड़ देता है। उसका कारण है क्योंकि सुख भीतर के कुछ निकट है, दुःख परिधि पर है। र्आनन्द समय को बिल्कुल िमटा देता है। इसलिए आनन्द कालातीत (टाइमलैस) है, वहाँ समय है हो नहीं, साधारण से सुख में समय छोटा हो जाता है, साधारण से दु:ख में समय बड़ा हो जाता है।

आफ रिलेटिनिटी) हमें समझाएँ। आइंस्टोन ने कहा कि बहुत मुक्किल है समझाना क्योंकि जमीन पर थोड़े से लोग हैं, जो सापेक्षता की बात समझ सके हैं क्योंकि जमीन पर थोड़े से लोग हैं, जो सापेक्षता की बात समझ सके हैं क्योंकि जसे समझना बहुत किठन है। सापेक्ष का मतलब है कि जो प्रत्येक परिस्थिति में छोटा-बड़ा हो सकता है। चौड़ा-संकरा हो सकता है, जिसका कोई स्थिर होना नहीं है। फिर उसने कहा कि उदाहरण के लिए मैं कहता हूँ कि तुम अपनी प्रेयसी के पास बैठे हो, आधा घंटा बीत जाता है, कितना लगता है। तो उस आदमी ने कहा कि क्षण भर। तो आइंस्टीन ने कहा: छोड़ो प्रेयसी को। तुम एक जलते हुए स्टोव पर बैठा दिये गये हो और आधा घंटा रखे गए हो। उसने कहा कि आधा घंटा, क्या आप कह रहे हैं? तब तक तो मैं मर हो चुकूँगा। आधा घंटा! जलते हुए स्टोव पर। अनन्त हो जाएगा, समय का एक-एक क्षण गुजारना मुश्किल हो जाएगा, बहुत लम्बा हो जाएगा। आधा घंटा बहुत ज्यादा हो जाएगा। तो आईस्टीन ने कहा कि सापेक्ष से मेरा यहो प्रयोजन है।

समय वही है लेकिन तुम्हारी चित्त की अवस्था के अनुसार बड़ा-छोटा हो जाता है। स्वप्न में एकदम छोटे समय में कितनी लम्बी यात्रा हो जाती है। जागरण में नहीं हो पाती। जागने में समय की परिधि पर हम खड़े हैं। सोने में हम अपने भीतर आए हैं। तो स्वप्न भीतर की ओर है, जागृति बाहर की ओर है। स्वप्न में हम अपने भीतर बन्द हैं, केन्द्र के ज्यादा निकट हैं। जागने में ज्यादा दूर हैं। जब कोई व्यक्ति केन्द्र पर पहुँच जाता है, उसका नाम समाधि है। तब समय एकदम मिट जाता है, एकदम लीन हो जाता है। समय होता हो नहीं। सब ठहर गया होता है। फिर क्षण हो जाता है। यह समय रहित कालातीत चण है। इस क्षण में ठहरे हुए पच्चीस सौ साल बीत गए कि पच्चीस हजार साल बीत गए, कोई फर्क नहीं होता। सब फर्क परिधि पर है, केन्द्र पर कोई फर्क नहीं है। वहाँ सब परिधि से खीचों गई रेखाएँ संयुक्त हो गई हैं।

तो ऐसा व्यक्ति प्रतीक्षा कर सकता है उस क्षण की जब यह सर्वाधिक उपयोगी हो सके और ऐसा भी हो सकता है कि कुछ शिक्षक प्रतीक्षा करते-करते

ही मोक्ष में बिदा ले लेते हों। शायद उनके योग्य पृथ्वी पर समय न बन पाता हो। बहुत बार ऐसा भी हुआ है कि कुछ शिचक प्रतीक्षा करते हुए बिदा हो गए हैं क्योंकि वह बन नहीं पाई बात । और इसलिए इस तरह की चेष्टाएँ चलती हैं कि शिक्षक के जन्म लेने के पहले कुछ और व्यक्ति जन्म लेते हैं, जो हवा और वातावरण तैयार करते हैं। जैसा जीसस के पहले एक व्यक्ति पैदा हुआ—सन्त जोन । उसने सारे यहदी मुल्कों में जैरूसलम में, इजरायल में. सव ओर खबर पहुँचाई कि कोई आ रहा है, तैयार हो जाओ । उसने हजारों लोगों को दीक्षित किया कि कोई आ रहा है, तैयार हो जाओ। लोग पूछते कि कौन आ रहा है तो वह कहता कि प्रतीक्षा करो, नयों कि तुम उसे देखकर ही समझ सकोगे, मैं कुछ बता नहीं सकता। लेकिन कोई आ रहा है। उसकी उसने तैयारी की । उसने पूरी अपनी जिन्दगी गाँव-गाँव घूमकर जीसस के लिए हवा तैयार की। और जब जीसस आ गए तो जोन ने जीसस को आशीर्वाद दिया और इसके बाद वह चुपचाप विदा हो गया । फिर उसका कोई पता नहीं चला। फिर जोन कहाँ गए ? वह जो हवा उसने बनाई थी, जीसस ने उसका परा उपयोग किया। बहत बार ऐसा भी हुआ है कि जब कोई शिक्षक वापस लौटे तो वह कुछ प्राथमिक शिक्षकों को भेजे जो हवा पैदा कर दें।

थियोसॉफी ने अभी एक बहुत बड़ी मेहनत की थी लेकिन वह असफल हो गई। जैसा कि मैंने कहा था कि बुद्ध के एक जन्म की सम्भावना है। थियोसा-फिस्टों ने मैंत्रेय को लाने के लिए भारी प्रयास किया। यह प्रयास अपने किस्म का अनूठा था। इस प्रयास में बड़ी साधना चली। इसमें कुछ लोगों ने प्राणों को संकट में डालकर आमंत्रण भेजा और कृष्णमूर्ति को तैयार किया कि मैत्रेय की आत्मा उसमें प्रविष्ट हो जाए। और कोई बीस-पच्चीस वर्ष कृष्णमूर्ति को तैयारी में लगे। कृष्णमूर्ति को जैसी तैयारी हुई, वृनिया में बैसी किसी मादमी को शायद ही हुई हो। अत्यन्त गृढ साधनाओं से कृष्णमूर्ति को गुजारा गया। ठीक वक्त पर तैयारियाँ पूरी हुई। सारी दुनिया में कोई छ: हजार लोग एक स्थान पर एकत्र हुए जहाँ कृष्णमूर्ति में मैत्रेय की आत्मा के प्रविष्ट होने की घटना घटने वाली थी। लेकिन शायद मूल-जूक हो गई। वह घटना नहीं घटी। और कृष्णमूर्ति अत्यन्त ईमानदार आदमी है। अगर कोई बेईमान आदमी उसकी जगह होता तो वह शायद अभिनय करने लगता कि घटना घट गई है। कृष्णमूर्ति ने इन्कार कर दिया गुरु होने से।

् कृष्णमूर्तिका सवाल ही नथा। सवाल तो किसी और आत्माकाथा। आत्मा के लिए तैयारी थी उनके शरीर की । क्यों कि ऐसा अनुभव किया गया है कि मैत्रेय के उतरने में बड़ी बाघा पड़ रही है। कोई शरीर इस योग्य नहीं मिल रहा है कि मैत्रेय उतर जाएँ। और कोई गर्भ ऐसा निर्मित नहीं हो रहा है कि मैत्रेय के लिए अवसर बन जाए। तो हो सकता है कि दो चार हजार वर्प प्रतिक्षा करनी पड़े। हो सकता है कि प्रतीचा समाप्त हो जाए, और बस चेतना बिदा हो जाए। लेकिन आशा कम है। वह प्रतीक्षा जारी रहेगी। कृष्ण-मृति के लिए किया गया प्रयोग असफल हो गया। और अब ऐसा कोई प्रयोग पृथ्वी पर नहीं किया जा रहा है। अब तक सदा आकिस्मक शिक्षक ही उतरे थे. कभी-कभी तैयारियाँ भी हुई थों। तो वह जो मैंने कहा एक बार लौटने का उपाय है मुक्त आत्मा को और यह उसका हक है, उसका अधिकार है क्योंकि जिसने जीवन में इतना पाया उसे अगर बांटने का और खबर देने का अधिकार भी न मिलता हो तो वह जीवन बड़ा असंगत और तर्कहीन है। उपलब्धि के बाद अभिव्यक्ति का मौका अत्यन्त जरूरी है। इसलिए मैंने कहा कि महावीर पिछले जन्म में उपलब्ध किए हैं, इन जन्म में बांटे हैं, उनकी चेतना के लीटने का कोई सवाल नहीं है।

दूसरी एक बात आपने पूछी है कि हम प्रकृति में वो चक्रीय गति देखते हैं। सब चीजें दौड़ती हैं, घूमती हैं। सब चीजें छौट कर फिर घूम जाती हैं। तो मन में सम्भावना उठतो है, कल्पना उठतो है कि कहीं ऐसा तो नहीं है कि निगोद से आत्माएँ मोक्ष तक जाती हों, फिर वापस निगोद में पहुँच जाती हों। वयों कि जहाँ सभी कुछ चक्र में घूमता हो, वहाँ सिर्फ एक आत्मा की गति को चक्रीय न माना जाए यह कुछ नियम का खंडन होता मालूम पड़ता है। सब चीजें छौट आती हैं, बीज वृक्ष बनता है, फिर वृक्ष में बीज आ जाते हैं। फिर बीज वृक्ष बनते हैं, फिर वृक्ष के बीज आ जाते हैं। सब छौटता चला जाता है।

किसी वैज्ञानिक को कोई पूछ रहा था कि मुर्गो और अंडे में कौन पहले हैं। बहुत जमाने से आदिमियों ने यह बात पूछी हैं। उस वैज्ञानिक ने कहा कि पहले का तो सवाल ही नहीं है क्योंकि मुर्गो और अंडा दो चीजें नहीं हैं। तो उस आदिमी ने पूछा कि अगर दो चीजें नहीं हैं तो मुर्गी क्या है? अंडा क्या है? वैज्ञानिक ने फिर बहुत बढ़िया बात कही कि मुर्गी है अंडे का रास्ता, अंडे पैदा करने के लिए। या इससे उल्टा कह सकते हैं कि अंडा मुर्गी का रास्ता है, मुर्गी पैदा करने के लिए। सब चीजें घूम रही हैं। घड़ी के कौटे की तरह सब

घूम रहा है। फिर काँटे बाहर पर आ जाते हैं। सिर्फ आत्मा के लिए ही इस नियम को तोड़ना उचित नहीं मालूम पड़ता वयों कि विज्ञान बनता है निरपैवाद नियमों से। अगर जीवन के सब पहलुओं पर यह सच है कि बच्चा जवान होता है, जवान बूढ़ा होता है, बूढ़ा मरता है, बच्चे पैता होते हैं, फिर जवान होते हैं, फिर वृदें होते हैं, फिर मरते हैं। अगर जीवन की चक्रीय गित इस तरह चल रही है और आत्मा का पुनर्जन्म मानने वाले भी इस चक्रीय गित को स्वीकार करते हैं कि जो अभी मरा वह फिर बच्चा होगा, वह फिर जवान होगा, फिर बूड़ा होगा, फिर मरेगा, फिर बच्चा होगा, फिर वह चक्र घूमता रहेगा तो सिर्फ आत्मा को यह चक्र क्यों लागू नहीं होगा। साधारणतः लागू नहीं होता। नियम यही है और ऐसे ही सब घूमता चलता है।

मुक्त आत्मा एक अनूठी घटना है, सामान्य घटना नहीं है। सामान्य नियम लागू भी नहीं होते। अपल में चक के बाहर जो कूद जाता है, उसी को मुक्त आत्मा कहते हैं। नहीं तो मुक्त कहने का कोई मतलब नहीं है। संसार का मतलब है जो घूम रहा है, तो घूमता ही रहता है। मुक्त का मतलब है जो इस घुमने के बाहर छलांग लगा जाता है। मुक्त को अगर हम फिर चक्रोय गित में रख लेते हैं तो मुक्ति व्यर्थ हो गई। अगर मोक्ष से फिर निगोद में आत्मा को आना है तो पागल हैं वे जो मुक्त होने की कोशिश कर रहे हैं। वयोंकि इससे कोई मतलब हो नहीं। अगर काँटे को बारह पर लौट ही अना है—वह कुछ भी करे, चाहे मुक्त हो, चाहे न हो—फिर तो मोक्ष अर्थहीन हो गया।

अगर छलांग लगानी है तो हमें सजग होना पहेगा इस चक्र के प्रति। जैसे कि कल आपने क्रोध किया, फिर पश्चात्ताप किया। आज फिर आप कोष कर रहे हैं। फिर कोष है, फिर पश्चात्ताप है। हर क्रोध के पीछे पश्चात्ताप, हर पश्चात्ताप के आगे फिर क्रोध है। एक चक्र में आप घूम रहे हैं। और अगर इस चक्र में आप खड़े रहते हैं, तो घूमना जारी रहेगा। लेकिन यह भी हो सकता है कि आप चक्र के बाहर छलांग लगा जाएँ। छलांग लगाने का मतलब है कि एक आदमी न तो क्रोध करता है न पश्चात्ताप करता है, बाहर हो जाता है। जब उसे कोई गाली देता है तो न वह धमा करता है, न वह पश्चात्ताप करता है। वह कुछ करता हो नहीं, वह एकदम बाहर हो जाता है। यह जो बाहर हो जाना है, 'यह जो छिटक जाना है, चक्र के बाहर, यह तो चक्र में नहीं गिना जा सकता। अगर इसे भी चक्र में गिना जा सकता। अगर इसे भी चक्र में गिना जा सकता। है पड़े हैं। बुढ़ नासमझ हैं,

नासमझी में पड़े हैं। क्राइस्ट भी गल्ती कर रहे हैं। असल में तब मोक्ष की बात करने वाले सब पागल है। क्योंकि अगर सबको यूमते ही रहना है तो सब बात व्यर्थ हो गई। अगर हम मोक्ष की घारणा को, जो सतत (कान्स्टेन्ट) है, समझ लें तो उसका मतलब ही कुल इतना है कि चक्र के बाहर कूदा जा सकता है और जो व्यक्ति इस चक्र के प्रति सचेत हो जाएगा, वह बिना कूदे नहीं रह सकता क्योंकि चक्र बिल्कुल कोल्हू के बैल की तरह घूम रहा है। और कोल्हू के बैल में कीन जुता रहना चाहेगा।

जीवन की जो साधारण यात्रा है, उसकी जो लोहपटरी है, उससे कोई अगर छलांग लगा जाता है, तो वह मुक्त हो जाता है। उसको वापस चक्र में रखने का कोई उपाय नहीं है। हाँ, जैसा मैंने कहा, एक बार वह स्वयं, अपनी इच्छा से चाहे तो उस चक्र में लौट सकता है जिसमें अपने प्रियजनों को, अपने मित्रों को, उन सबको जिनके लिए वह आया है आनन्द में लाना चाहता है। एक बार फिर वापस आकर बैठ सकता है उस चक्र पर लेकिन चक्र पर बैठा हुआ भी वह घूमेगा नहीं। घूमेगा वह इसलिए नहीं कि अब घूमने का कोई मतलब न रहा। और ६सलिए हम उसे पहचान भी पाएँगे कि कुछ अजब तरह का आदमी है, कुछ भिन्न तरह की बात है, यह कुछ और अनुभव करके लौटा है। अब वह खड़ाभी होगाहमारे बाजार में लेकिन हमारे बाजार का हिस्सा नहीं होगा। अब वह हमारे वीच भी खड़ा होगा लेकिन ठीक हमारे बीच नहीं होगा। कहीं हमसे दूर फासले पर होगा। उस व्यक्ति में दोहरी घटना घट रही होगी। वह होगा हमारे बीच और हमसे बिल्कुल अलग होगा। यह हम प्रतिपल अनुभव भर पाएँगे कि कहीं उससे हमारा मेल होता भी है, कहीं नहीं भी होता और कहीं बात बिल्कुल अलग हो जाती है। वह कुछ और ही तरह का आदमी है। यह जो वैज्ञानिक है, भौतिकवादी है, वह यही कह रहा है कि यहां तो सब ंनियम वहीं पहुँच जाते हैं जहाँ से हम आते हैं। आपका जाने का कोई उपाय नहीं है। सागर का पानी सागर में पहुँच जाता है, पत्तों में आई मिट्टो वापिस मिट्टी में पहुँच जाती है। पत्ते गिर कर फिर मिट्टी हो जाते हैं। वही वैज्ञानिक कहता है, वही भौतिकवादी कहता है लेकिन घार्मिक खोजी यह कह रहा है कि एक ऐसी भी जगह है जहाँ से हम नहीं आए हैं और जहाँ जा सकते हैं और जहाँ हम चले जाएँ तो फिर इस चक्कर में गिर जाने का कोई उपाय नहीं है।

अगर यह सम्भव नहीं है तो घर्म की सम्भावना खत्म हो गई; साधना का अयोजन व्यर्थ हो गया। फिर कुछ बात ही नहीं। फिर तो चक्र में हम घूमते रहेंगे। आवागमन से छुटने की जो कामना है, यह उन लोगों को उठी है जिन्हें इस घूमते हुए चक्र की व्यर्थता दिखाई पड़ गई कि जन्मों-जन्मों से एक-सा घूमना हो रहा है; हम घूमते चले जा रहे हैं और इससे छलांग लगाने का स्थाल नहीं आता। छर्लांग लग सकती है, छलांगयह घटना है जिसके लिए फिर वे नियम लागु नहीं होते । जैसे आप छत पर खड़े हैं । दस आदमी छत पर खड़े हैं। कोई भी छत से नहीं गिर रहा है। एक आदमी छत पर छलांग लगाता है। यह आदमी छत से बाहर हो गया। छत इसे जमीन की कशिश से बचा रही थी। अब जमीन इसे खींचेगी अपनी तरफ जो कि छत पर खड़े हुए किन्हीं लोगों को नही खीच सकती है। अभी जो हमने चाँद पर आदमी भेजा इसके लिए सबसे भारी कठिनाई एक ही है। और वह यह कि जमीन की कशिश से कैसे छुटें। दो सौ मील तक जमीन के ऊपर चारों तरफ जमीन की कशिश का प्रभाव है। इसके बाद एक इँच बाहर हो गए कि जमीन का खींचना खत्म हो गया। तो जो सैकड़ों वर्षों से चिन्तना चलती थी कि चांद पर कैसे पहेंचे, उसमें सबसे बड़ी कठिनाई यह थी कि जमीन से कैसे छुटें ? क्योंकि जमीन का गुरुत्वाकर्पण इतनी जोर से खींचता है कि उसके बाहर कैसे हो जाएँ? यह पहले सम्भव नहीं हो सकता था, अब सम्भव हो गया है। क्योंकि हम इतना बड़ा विस्फोट पैदा कर सके रोवेट के पीछे कि उस विस्फोट के धक्के में यह रोकेट गुरुत्वाकर्षण के घेरे के बाहर हो गया। एक बार बाहर हो गया पथ्वी की जकड़ के कि अब वह कहीं भी जा सकता है। अब कोई सवाल नहीं है कहीं जाने का। दूसरा डर चौंद पर उतारने का था कि पता नहीं कितनी दूरो से चौंद खींचेगा या नहीं खींचेगा। तो हर एक कशिश का क्षेत्र है एक, हर नियम का एक क्षेत्र है। और उस नियम के बाहर उठने का उपाय है। अपवाद के रूप में बाहर जा सकते हैं तस क्षेत्र के।

जीवन की जो गहरी परिधि है उसके केन्द्र में पृथ्वी को कशिश है, एसे जीवन के खक्र का केन्द्र बासना है। अगर जीवन के बाहर छिटकना है तो किसी न किसी रूप में वासना के बाहर निकलना होगा। प्रत्येक व्यक्ति के भीतर जो तृष्णा है, जिसको बुद्ध तृष्णा कहते हैं, वह जो वामना है, जो हमें स्थिर नहीं होने देती और कहती है, वह लाओ, वह पाओ, वह बन जाओ, हमें चक्कर में दौड़ाती रहती है। वह इशारे करती है चक्र के भीतर और कहती है कि धन कमाओ, यश कमाओ, स्वास्थ्य लाओ। वह कहती है और जियो, ज्यादा जियो, ज्यादा उम्र बनाओ। वह जो भी कहती है, वह सब उस चक्र के भीतर के

पहलू हैं। जो व्यक्ति एक क्षण भी वासना के बाहर हो जाए, वह अन्तरिक्ष में यात्रा कर गया—उस अन्तरिक्ष में, जो हमारे भीतर है। वह जीवन के चक्र के बाहर छलांग लगा गया। क्योंकि उसने कहा कि न मुझे यश चाहिए, न धन चाहिए, न कोई काम चाहिए, मुझे कुछ चाहिए हो नहीं? मैं जो हूँ, हूँ। मैं कुछ होना नहीं चाहता। वासना का मतलब है कि मैं जैसा हूँ वैशा नहीं, जो मेरे पास है वह काफी नहीं, कुछ और चाहिए। छोटा क्लर्क बड़ा होना चाह रहा है, छोटा मास्टर बड़ा मास्टर होना चाह रहा है। छोटा मिनस्टर वड़ा मिनस्टर होना चाह रहा है।

तो सारे खोजियों की खोज यह है कि एक क्षण के लिए भी वासनाओं के वाहर ठहर जाओ और वह क्षेत्र जो चक्कर लगताता था, उसके आप बाहर हो जाओगे। और एक क्षण भी आप बाहर हो गए तो आप हैरान हो जाओगे यह जानकर कि जिसे हम अनन्त जन्मों से पाने की आकांक्षा कर रहे हैं वह हमारे पास ही था, वह मिला ही हुआ था। वह हमें उपलब्ध ही था। अपने तरफ देखने भर की जब्दत थी। लेकिन जैसे अन्तरिक्षयात्रा नहीं हो सकती जब तक कि जमान की कोशिश से छूट न जाएँ, वैसे हो अन्तर्यात्रा नहीं हो सकती जब तक हम वासना की कोशिश से छूट न जाएँ। और वासना की कशिश जमीन की कशिश से ज्यादा मजबूत है। क्योंकि जमीन की जो कशिश है वह एक जड़ शक्ति है खींचने की। वासना की जो कशिश है वह एक सजग चेतनशक्ति है खींचने की।

आप रास्ते पर चलते हैं, आपको कभी पता नहीं चलता कि जमीन आपको खोंच रही है। यह जब पता चले तब हम कशिश से बाहर हो जाएँ। अभी अन्तिरक्ष में जो यात्री गए उनको पता चला कि यह तो बड़ा मुक्किल मामला है। एक सैकेंड भी कुर्सी पर बिना बेल्ट बांधे नहीं बैठा जा सकता। बेल्ट छूटा कि आदमी उठा, छप्पर से लग गया एकदम। और उनको पहलो दफा जाकर पता लगा कि वजन जैसी कोई चोंज हो नहीं है। जमीन की कशिश है, जमीन का खिचाव है। चूँकी चाँद पर जमीन की कशिश बहुत कम है, इसलिए कोई भी आदमी छलांग लगाकर ऊँची दीवार से निकल सकता है। चाँद की कशिश आठ गुनी कम है। जो आदमी जमीन पर आठ फीट छलांग लगा सकता है वह वहां आठ गुनी छलांग लगा सकेगा क्योंकि उसका वजन कम हो गया है। लेकिन हमें पता ही नहीं है कि हमें पूरे वक्त, जमीन खोंचे हुए है क्योंकि हम उसी में पैदा होते हैं, उसी में पड़े होते हैं और उसी में हम निर्धारित हो जाते हैं। हमको

यह भी पता नहीं है कि वासना हमें चौबीस घंटे खींचे हुए हैं क्योंकि हम उसी में पैदा होते हैं। पैदा हुआ बच्चा कि वासना की दौड़ शुरू हुई। वासना ने उसे पकड़ना शुरू किया। उसे यह चाहिए, उसे वह चाहिए। उसे यह बनाना है, उसे वह बनाना है,

इस चक्र के बाहर, जिसे भी छलांग लगानी हो, उसे वासना के बाहर होना पड़ता है और साक्षी का भाव वासना के बाहर ले जाता है। जैसे कोई व्यक्ति साक्षी हो गया वह वासना के बाहर चला जाता है और हमारी कठिनाई यह है कि जीवन में साची होना बहत कठिन है। हम नाटक, फिल्म तक में साक्षी नहीं हो सकते। फिल्म के परदे पर, जहाँ कुछ भी नहीं है, जहाँ सिवाय प्रकाश के, कम ज्यादा फेंके गए किरएए-जाल के और कुछ भी नहीं है, वहाँ हम कितने दुःखो, सुखी, वया-त्रया नहीं हो जाते ? तीन आयामों (थी डायमैन्शन) में एक फिल्म बनी है। जब पहली बार उसका प्रदर्शन हुआ तो बड़ी हैरानी हुई क्योंकि उसमें तो बिल्कुल ऐमा दिखाई। पड़ा कि आदमो पूरा है। यह जो फिल्में है दो आयामों में बनी हैं, लम्बाई-चीड़ाई गहराई नहीं है इनमें। गहराई फिल्म में आ जाती है तो फिर सच्चे आदमी में और फिल्म के आदमी में कोई फर्क नहीं रहता। पर्दे पर जो दिख।ई पड़ रहा है, वह बिल्कुल सच्चा हो गया है। जव पहली बार यह फिल्म बनी, लन्दन में उसका प्रदर्शन हुआ। उसमें एक घोड़ा है. एक घड़सवार है जो भागा चला आ रहा है। हाल के सारे लोग एकदम झुक गए कि वह घोड़ा एकदम हाल के अन्दर से निकल जाए । एक भाला फेंका उस घडसवार ने और सब लोग अपनी खोपड़ी बचाने की फिक्र में पड़ गए कि कहीं वह खोपडी में न लग जाए। तब पता चला कि आदमी उस पल में कितना भूल जाता है कि यह परदा है। और हम सब रोज भूलते हैं। हम साक्षी नहीं रह पाती।

टालस्टाय ने लिखा है "मैं बड़ा हैरान हुआ। मेरी माँ रोज थियेटर जाती थी। रूप की सर्दी! बाहर थियेटर के बच्चो खड़ा रहती, बच्ची पर दरवान खड़ा रहता क्योंकि मेरी माँ कब बाहर आ जाए, पता नहीं। मैं देखकर हैरान हुआ कि मेरी माँ थियेटर में इतना रोतो कि उसके रूपाल भीग जाते। बाहर हम आते और अक्सर ऐसा होता कि कोचवान बर्फ की वजह से मर जाता, तो उसे बाहर फिकवा दिया जाता और माँ आंसू पोंछतो रहती फिल्म के। मैं दंग रह जाता, हैरान रह जाता यह देखकर कि एक जिन्दा आदमी मर जाय हमारी कोच पर बैठा हुआ सिर्फ इसलिए कि हम उसको छुट्टी नहीं कर सकते, न हटा

सकते, उसको कोच रखनी पड़ती क्योंकि मां किसी वक्त बाहर आ सकती है। तो कोचवान बर्फ की ठंड में मर गया है मां के सामने उसकी लाश फिकवा दी गई है और दूसरा कोचवान सड़क से पकड़ कर बैठा दिया गया है और कोच घर की तरफ चली गई है। मां पूरे रास्ते रोतो रही है उस फिल्म के लिए, या उस नाटक के लिए जहां कोई मर गया था, या जहां कोई प्रेमो बिछुड़ गया था, या जहां कोई और दुर्घटना घट गई थी।

कई बार ऐसा हो जाता है कि बाहर की जिन्दगी हमें उतनी ज्यादा नहीं पकड़ती जितनी चित्र की कहानी पकड़ लेती है क्योंकि बाहर की जिन्दगी बहुत अस्त-ज्यस्त है और चित्र की कहानी बहुत ज्यवस्थित है और आपके मन की कितना हूबा सके, उसकी सारी ज्यवस्था की गई है। बाहर की जिन्दगी में यह सब व्यवस्था नहीं है। तो नाटक तक में, फिल्म तक में, हम साक्षी नहीं रह पाते। बहुत गहरे में हम खोज करेंगे तो फिल्म और जीवन में फर्क ज्यादा नहीं है। यह शरीर उसी तरह विद्युत कणों से बना है, जिस तरह फिल्म के परदे पर बना हुआ शरीर विद्युत कणों से बना है। फिल्म या नाटक की कहानी जितना वर्ष रखती है, उससे ज्यादा हमारे जीवन की कहानी अर्थ नहीं रखती है। हाँ, फकं इतना ही है कि वह तीन घंटे की मंच है; यह शायद सत्तर साल की, सौ साल की मंच है। इसमें अभिनेता बदलते चले जाते हैं, आते हैं, चले जाते हैं; यह नाटक चलता ही रहता है। इस नाटक में दर्शक और अभिनेता अलग-अलग नहीं हैं।

अगर हमें स्मरण आ सके कि यह एक लम्बा नाटक खेला जा रहा है, तो शायद हम भी साक्षी हो सकें। और फिर शायद नाटक के इन पात्रों में क्या मैं हो जाऊँ यह खाल टूट जाए। जो हम हैं, शायद हम उसी को चुपचाप निभाकर बिदा हो जाएँ। ऐसी चित्त की दशा में जहाँ वासना टूट जाती है, तृष्णा टूट जाती है, जहाँ हम दोड़ से बाहर खड़े हो जाते हैं और दौड़ सिर्फ नाटक रह जाती है क्यों छलांग लगा लेता है। फिर भी क्योंकि हम नाटक में जो खोए हैं, नाटक में जो भटके हैं, अभिनय ही जीवन रहा, है, तो हमें वास्तिवक जीवन की खबर समझ में नहीं आती। जैसे कि नाटक के मंच के पीछे ग्रीन रूम है जहाँ कोई राम बना था कोई रावण बना था, मंच पर लड़ रहे थे, झगड़ रहे थे, मगर पीछे ग्रीन रूम में जाकर एक दूसरे को चाय पिला रहे हैं और गपशप कर रहे हैं।

जिस दिन कोई देख पाता है वास्तविक जिन्दगी को तब हैरान होता है कि असली जिन्दगी के नाटक में राम और रावण जब पदें के पीछे चले जाते हैं तब चाय पीते हैं और गण्यप करते हैं। सब झगड़े खत्म हो जाते हैं। लेकिन बह ग्रोन रूम जरा गहरे में छिपा है और पर्वा बहुत लम्बा है। और पर्वे के बाहर हो हम पूरे वक्त रहते हैं कि हमें पता हो नहीं है कि पोछे ग्रोन रूम भी है। तो हम एक बड़े नाटक के हिस्से हैं, कभी आपने सोचा, एक नाटक के पात्र की तरह कभी देखा, कभी सुबह उठकर ख्याल किया कि एक नाटक शुरू होता है—रोज सुबह। रात थक जाते हैं, एक नाटक का अन्त हो जाता है, किर सुबह उठते हैं, नाटक शुरू हो जाता है। और कभी आपने सोचा कि कई बार आपको ज्यान रखता पड़ता है कि नाटक में भूण-चूक न हो जाए।

एक फ़ैन नियकार अमेरिका जा रहा था। उसके मुलकाड़ होने की बड़ी कहानियाँ हैं। उसकी पटनी और उसकी नीकरानी, दोनों उसको बिदा देने एयरपोर्ट आईं। उसने जल्से में नीकरानी को चूम लिया और पटनी को कहा कि खुत रहना, यक्ष्में का ख्याल रलना, और ने दोनों घवड़ा गई। उसकी पटनी ने कहा यह क्या जरते हैं। उसकी पटनी ने कहा यह क्या जरते हैं। उसकी आप चूमते हैं और मुझे नोकरानी बनाते हैं, मैं आपकी पटनी हूँ। उसने कहा : चल्लो, बदने देना हूँ। फिर पटनी को चूम लिया और नौकरानी को कहा : वच्चों का ख्याल रखना और कहा कि कभी-अभी चूम जाता हूँ, ख्याल नहीं रख पाता। तो कुछ लोग ख्यान रख पाते हैं, कुछ लोग चून जाने हैं।

यह मेरा पिता है, यह मेरी परनी है, यह मेरा बेटा है इसका हमें ख्याल रखा। पड़ता है जीवीस घंटे और अगर न ख्याल रखें तो दूमरे हमें ख्याल दिला दें हैं कि वह नुम्हारे पिता हैं, या खुद आदमी ख्याल दिला देता है कि में तुम्हारा पिता है। वह नाटक हमें पूरे वक्त याद रखना पड़ता है कि कहीं भूल न ज एँ, कहीं चूक ग हो जाए। और जो इस नाटक को जितना अच्छी तरह से निश्तह लेता है, उतना करियतिष्ठ है। मैं यह महीं कहता हूँ कि नाटक न निभाएँ। नाटक निश्ति के लिए हो है और बड़ा मनेदार भी है। इसमें कुछ ऐसी तकलीफ भी नहीं है। वस एक ख्याल न भूल जाएँ, और चाहे सब भूल जाएँ कि यह सिर्फ नाटक है और कड़ी भोतर हमारे एक बिन्दु है जहाँ हम सदा बाहर हैं।

स्वामी रामतीर्थं हुए हैं। उनकी बड़ी अजीब सी आदत थी। अमरीका में कोगों को बड़ी मुश्किल हुई क्योंकि वह हमेशा अन्य पुरुष ( थर्ड पर्सन ) में ही बोलते थे। यहाँ तो उनके मित्र उन्हें पहचानने लगे है। वहाँ तो बड़ी कठिनाई हुई। और हम अजीव-अजीब तरह के लोगों के थोड़े आदी भी हैं। सारी दुर्गनया इतनी आदि नहीं है। यहाँ महावीर, बुद्ध जैसे अजीब-अजीब लोग हुए हैं। उन्होंने हमें बहुत सी वातों की आदत डलवा दी है जोकि दुनिया में बहुत लोगः को नहीं है। राम जब वहाँ पहुँचे तो लोग बड़ो मुश्किल में पड़ गए। क्योंकि वह कहते कि राम को इस वक्त बहुत भूख लगी है। अब जो आदमी स मने बैठा है वह चारों ओर देखता है कि कीत है राम ? क्योंकि अगर मुझे भूख लगो है तो मैं कहुँगा कि मुझे भूख लगी है और राम कहते हैं कि राम का बड़ी भूख लगी है, देखते क्या हो, कुछ इन्तजाम करो, राम बड़ा परेशान हो रहा है। उन लोगों ने कहा: कौन राम ? तो उन्होंने कहा कि यह राम। तो लोगों ने कहा कि आप ऐसा क्यों नहीं कहते कि 'मैं' । उन्होंने कहा, वैदा मैं हैसे कह सकता हुँ क्योंकि मैं तो खुद ही देख रहा हूँ कि 'राम' को तकलीफ हो रही है, 'र म' को भूख लगी है। 'राम' को मुश्किल हो रही है। 'राम' को ठंड लगी है। मैं देख रहा हूँ। कई दफा ऐसा होता है कि कई लोग 'राम' को खूब गालो देते हैं, हम बहुत हेंसते हैं। कहते हैं: देखों! राग को कैसी पड़ों? राम कैसो मुश्किल में फँसे ? आ गया न मजा ? अब यह जो ख्याल कि कहीं मैं अलग है, सारे खेल से कहीं दूर है, साक्षी बना देता है। तब वासना की दौड़ टूट जाती है। खेल फिर भो चलता है क्योंकि आप अकेले खिलाड़ो नहीं। खेल फिर भी चलता है क्योंकि खिलाड़ो यहत हैं। और फिर खेलकर क्या विगाड़ना है? बड़े बूढ़े छोटे वच्चों के साथ गुड़िया का खेल भी खेल लेते हैं।

एक मेरे मित्र जावान में किसी के मेहमान थे। उनको पता न था। सुबह हो घर में बड़ी सज-धज बुरू हो गई और घर के वड़े-त्रूढ़े भी बड़े उत्तेजित मालूम पड़े। उन्होंने पूछा कि वात क्या है। तो उन्होंने कहा कि आज वित्राह है। आप भी सम्मिलित हों। उन्होंने कहा: जरूर सम्मिलित हो जाऊँगा। सांझ आ गई। घर में बड़ी तैयारी जलती रही। बच्चों से लेकर बूढ़ों तक सब तैयारी में लगे हैं। वह भी बेचारे बहुत तैयार हो गए। जब देखा तो बहुत हैरान हुए। जो विवाह था, वह एक गुड़िया और एक गुड़डे का था। पड़ोस के घर की एक लड़की ने गुड़िया की शादी रचाई थो। और पड़ोस के दूपरे घर के एक लड़के ने अपने गुड़डे का विवाह रचाया था। उन दोनों का विव ह

हो रहा था। गाँव के बड़े-बूढ़े मोजूद थे। लेकिन मेरे मित्र ने कहा कि यह क्यी पागलपन है। और इतना साज-संवार चल रहा था, इतने बैड-बाजे बज रहे थे, तो मेरे मित्र ने उन घर के बूढ़े को कहा कि यह क्या पागलपन है कि आप लोग इस गुड़िया के विवाह में सम्मिलित हुए। तो उन्हाने कहा कि इस उम्र में बता चल जाना चाहिए कि सभी विवाह गुड़ियों के हैं। उस बूढ़े ने कहा कि इसमें भो क्या फर्क है। उसमें और इपमें कोई फर्क नहां है। अभी बच्चे खेल खेल रहे है, हम उसमें सम्मिलित होते हैं और हम उतना गम्भारता स हा सम्मिलित होते हैं जितनी गम्भोरता से हम असली विवाह में सुड़ियों के खेल से ज्वादा नहीं हैं। बूढ़े दोनों में एक ही गम्भीरता से सम्मिलित होते हैं।

उस बूढ़े का ख्याल देखिए। वह कह रहा है कि बच्चों को अनी से पता चल जाए कि हमारी गम्भीरता में कोई फक नहीं है। गुड़ियां के निवाह में भी हम उसी गम्भीरता से आतं हैं जैसे हम अनला विवाह में आते हैं। दानों में कोई फर्क नहीं है। दोनों में हम कोई भेद भी नहीं करते हैं। ठाक है। वह एक तल की गुड़ियों का विवाह है, वह दूसरे तल को गुड़ियों का विवाह है। लेकिन विवाह हो रहा है। लोग मजा ने रहे हैं और हम पानादार हो जाते है। हम क्यों नाहक लोगों के इस रस में, इस राग-रंग में बाधा बन जाएँ।

जहाँ बुद्धिमत्ता आती है यहाँ जगत् माया से अलग नहीं हा जात', यहाँ जगत् नाटक से अलग नहीं हो जाता। यह नाटक और जगत् एक ही हैं। काई जिन्हा नहीं आ जाती कि नाटक गलत है। ऐसा कुछ भी नहीं हो जाता। वहाँ सब बराबर है, जगत् और नाटक एक हो जाते हैं। सिफ एक घटना वह जाता है कि साक्षी अलग खड़ा हो जाता है। जिल्ल दिन साक्षी अभग खड़ा हो जार जीवन से, उसी दिन दौड़ के बाहर हो जाता है। तो महावार की साधना मौलिक रूप से साक्षी की साधना है। सभी साधनाएँ मौलिक रूप से साक्षा की साधनाएँ हैं कि हम किस भांति देखने वाने न रह जाएँ, जागन वाले न रह जाएँ, करने वाले न रह जाएँ, दर्शक, द्रष्टा, साक्षी हा जाएँ, किस भांति सिफ साक्षी रह जाएँ।

एयोटेक्टस एक अद्भुत व्यक्ति हुआ है। बीमारी भी आती, दुःख भी आता, विन्ता भी आती तब भी लोग उसे वैसा ही पाते जैसा जब वह स्वस्य था, निश्चिन्त था, शांत था, सुखी था। लोगों ने हर हालत में उसे देखा लेकिन वैसा ही पाया जैसा वह था। उसमें कोई फर्क नहीं देखा कभी भी। कुछ लोग उसके

पास गये और कहा कि एपीटेक्टस, अब तो भी करीब आती है, तुम बूढ़े हो गए। तो उसने कहा: जरूर आए, देखेंगे। जब सब चीजें देखने की ताकत आ गई तो मीत को देखने की ताकत भी आ गई। जो जिन्दगी को नहीं देख पाते, वे मीत को भी नहीं देख पाते। जो जिन्दगी को देख लेता हूं वह भीत का भी देख लेता है। लेकिन एपीटेक्टस ने कहा, देखेंगे। बड़ा मजा आयेसा, क्योंकि बड़े दिन हो गए, भीत को नहीं देखा।

मौत आएं है। बहुत से लोग इन्द्राहो गये हैं। एपीटेक्टस मर रहा है लेकिन घर में संगीत हो रहा है क्योंकि उसने अपने कियों और शिष्यों को कहा है कि मरते क्षण में मुझे रोकर बिदा मत देना क्योंकि रोकर हम उपको किदा देते हैं जो जानता नहीं था। मुझे तुम हँग कर विदा देना क्योंकि मैं जानता है, कि मैं मर नहीं रहा है। मैंने देखना सीख लिया है, हर स्थिति को देखना शिख लिया है और जिस स्थिति को मैंने देखना सीखा में उसके बाहर हो गया उसी बक्त । अगर मैंने दुःख को देखा, मैं तुख के बाहर हो गया। अगर मैंने सुख को देखा, मैं सुख के बाहर हो गया। अगर मैंने सुख को देखा, मैं सुख के बाहर हो गया। अगर मैंने सुख को बाहर हो गया। तो तुमसे मैं कहता है कि मैं देखने को कला जानता है। मैं मौत को देख लेंगा और मौत के बाहर हो जाउँगा। तुम इसकी फिक ही मत करो, मैंने जिस चीज को देखा में उसके बाहर हो गया। यह मैरे जीवम भर का अनुभव है कि देख को देखा और बाहर हो जाओ। मगर हम देख ही नहीं पात ।

इम्स्टिंग् इस देखने के तस्व-विचार को 'दर्शन' का नाम दिया है। दर्शन का मतलब है देखने की क्षमता। पिश्चम में जो दर्शन है उसे मीमांसा कहना चाहिए, तस्य विचार कहना चाहिए। भारत में जिस हम दर्शन कहते हैं — महा-वीर, बुद्ध, पतञ्जलि, किपिज, कणाद का दर्शन, वह पिश्चम का दर्शन नहीं है। भारत का दर्शन है देखने की कला: देखा लो और बाहर हो जाओ। सोचने का सवाल नहीं है यहाँ। और जिस चीज को आप देखोंगे उसी के बाहर हो जाओगे। यह कभी सोचा आंपने कि निम चाज को आप देखोंगे उसी के बाहर हो जाओगे। यह कभी सोचा आंपने कि निम चाज को आप देखने में समर्थ हो जाते हैं, आप तत्काल उसके बाहर हो जाते हैं। हम यहाँ इतने लोग बैठ हैं और अगर आप गौर से देखेंगे, आप फौरन बाहर हो जाएँगे। आप अकेले रह गए। कभी कितनी हो भीड़ में आप खड़े हों और गौर से चारों तरफ देखें और जग जाएँ तो अम पाएँगे कि भीड़ चली गई, आप अकेले ही रह गए; भीड़ हैं पर आप विल्कुल अकेले रह गए हैं। जिस चीज को आप देखने की कमता जुटा

लेंगे उसी के बाहर हो जाएँगे। तो इस चक्र में सब चीजें एक सी घूमती चली जाती हैं अगर द्रष्टा हा जाएँ तो हम तत्काल बाहर हो जाते हैं।

पाम्पई के शहर में ाम लगा वर्षोंकि पाम्पई का ज्वालामुखी फूट गया था। सारा गाँव भागा । जिसके पास जो या बचाने की, बचा सकता था, भागा बनाकर । किसो ने घन, किसी ने कितावें, किसी ने यहां खाते, फर्नीवर, काड़े मोती, जवाहर—जो जिसके पास या, लिया और मागा। फिर जो कोई पूरा नहीं यद्या उका क्योंकि जब आग उनता हो तो पूरा बचाना मुश्किङ है । और जब भागने का सवाल हो, जिन्दगों मुद्दिकल में पड़ी हो तो बहुत ज्यादा बचाने की चेष्टा में खुद को अटकाया जो नहीं जा अकता। छोग भागे। आधा रात थी । एक क्षिताहो चौरास्ते पर ाहा है जिसकी सुबह छः बजे इसूरी वदलेगो । तब दूपरा अवसी आएगा। रात से बजे नगर जल उठा है। सारा नगर भाग रहा है। पुलिस बाला अपनो अग्रह पर खड़ा है। जो भी उसके करोब से निकलता है उससे कहता है, भागों, यह कोई वक्त है खड़े रहने का ! वह कहता है लेकिन अभो छः कहाँ बजा है ? और अगर तुम भी खड़ा होना सोख जाओ तो भागने को ारूरत नहीं। अप लगो है, वह बाहर है। और कितनी ही आग लग जाए, अगर में खड़ा हा रहूं और देखता हारहूँ तो आग समाहा बाहर रहेगी क्वोंकि देखने पाला तो मैं पीछे हो, अलग हो, छूट जाऊँगा हर बार । आग करोत्र आ सकतो है, यरीर में लग सकती है लेकिन अगर में देखता ही गया तो में छूट ाऊँगा बाहर । तुम व्यर्थ भाग रहे हो क्योंकि जहाँ तुम आज रहे हो अब बड़ीं भी छए सकतो है और इहीं भी भागीने हा एक दिन आग लगेगो ही।

हम सब भाग रहे हैं और खड़े नहीं हो पात हैं। भागने की जो दौड़ है वह चक्रीय है। हम उसमें चक्कर लगाते चले जले हैं। हर बार लगता है कि कहीं पहुँच रहे हैं, गगर कहों भी नहीं पहुँच पाते क्यों के चक्कर और आगे क्यि इं पहने लगता है। लेकिन कोई खड़ा भी हो जाता है अभी पटरी प्र गोचे उतर कर और देखने लगता है उस चक्कर को तब बहुत हैंसी आता है कि यह लोग व्यर्थ पागल को तरह दौड़े चने जाते हैं। और जिस जगह को छोड़ कर वे भाग रहे हैं थोड़ी देर में उसो जगह पर आ जाएँगे क्योंकि चक्कर गोल है और उसमें वे गोल घूप रहे हैं। कहीं कोई जा नहीं सकता, और सब भागे चले जा रहे हैं एक दूसरे के पोछे। जो व्यक्ति बाहर खड़ा हो जाता है, वह वैसा हो हो जाता है जैसे एक बड़ा नाटक चलता हो और कोई आदमी बाहर खड़ा होकर देखे। जीवन की कला जीवन में खड़े हो जाने की कला ही है। धर्म का विज्ञान करूटा बन जाने का ही विज्ञान है, और सार शास्त्रों का सार है। और उन सारे व्यक्तियों की वाणी का अर्थ एक ही सत्य है और वह यह है कि खड़े हो जाओ, दोड़ो मत, देखो, डूबो मत। पास खड़े हो जाओ, दूर खड़े हो जाओ। अगर कोई अनड्बा खड़ा रह जाए एक क्षण भी तो आप जो पूछ रहे हैं कि क्या फिर छौटना नहीं हो जाएगा? मैं कहता हूँ नहीं! एक बार कोई खड़ा हो गया तो वहाँ से लौटने का सवाल ही नहीं है। मगर हम चूंकि दौड़ रहे हैं, लौटेंगे। बहुत बार लौट चुके हैं, लौटते रहेंगे और दौड़ते ही रहेंगे। और कई बार ऐसा होता है कि थोड़ा दौड़कर हम उपलब्ध नहीं हो पाते तो हम सोचते हैं कि और तेजी से दौड़ें।

छोटी सी कहानी से मैं अपनी बात पूरी करूँ। एक आदमी को अपनी छाया से डर पैदा हो गया। वह अपनी छाया से भयभीत होने लगा। वह अपनी छाया से भयभीत होने लगा। वह अपनी छाया से बचने के लिए भागा। वह जितनी तेजी से भागा, छाया उसके पीछे भागी। उसने देखा कि छाया बड़ी तेज भाग सकती है। इतनी तेजी से काम नहीं चलेगा और तेजी से भागना पड़ेगा। उसने अपनी सारी जान लगा दी। जितनी तेजी से वह भागा, छाया उतनी तेजी से भागी। वयोंकि छाया उसकी ही थी जिससे वह भाग रहा था। वह स्वयं ही से भाग रहा था। पहुँच कहाँ सकता था? छाया से छूट कैसे सकता था? अपने से ही छूटने का उपाय क्या था? लेकिन गाँव-गाँव में खबर फैल गई। और गाँव-गाँव में लोग उसके दर्शन करने लगे और फूल फेंकने लगे। उसको रकने की फुरसत कहाँ थी? क्योंकि रकता है तो छाया और जोर से पकड़ लेती है, रुके और छाया फिर पकड़ ले।

तो वह गाँव-गाँव में भागता रहता । उनकी पूजा होने लगी । उस पर फूल बरसाने लगे । उसके चरणों में लाखों लोग झुकने लगे और जितने लोग ज्यादा झुकने लगे, जितने फूल गिरने लगे वह उतनी ही तेजी से भागने लगा । और गाँव-गाँव में खबर हो गई कि ऐसा तपस्वी कभी नहीं देखा गया जो एक क्षण भी नहीं ठहरता, जो रकता ही नहीं, जो रात बेहोश होकर गिर पड़ता और जब उसकी आँख खुलती और छाया दिखती तो वह फिर भागना शुरू कर देता । आखिर ऐसे आदमी का क्या हाल हो सकता है ? वह आदमी मरा । वह छाया साथ ही रही और मरा । जब मरा तब उसकी लाश की भी छाया बन गई। फिर होगों ने उसको दफना दिया, एक कब बना दी बड़े दरस्त के नीचे और

एक फकीर के पास लोग पूछने गए कि हम उसकी कब पर क्या लिख दें। तो वह फकीर बाया, उसने कब देखी दरस्त की छाया में। कब की कोई छाया न थी। तो उस फकीर ने कब पर लिखा कि जो तू जी कर न पा सका, वह तेरी कब ने पा लिया है और पा लिया है इसलिए कि तू भागता था और कब तेरी खड़ी है। उसकी छाया खो गई है। तू भागता था घूप में और तेजी से; छाया तेरा पीछा करती थी। अपनी कब से तू सीख ले तो अच्छा है, नहीं तो ऐसी तेरी बहुत बार कब बनेगी और तू कभी न सीखेगा, भागता ही रहेगा। खड़ा हो जाना सूत्र है, छाया में ठहर जाना सूत्र है। हम सब घूप में दौड़ रहे हैं। वासना और तृष्णा की गहरी धूप है और हम सब की दौड़ है तो फिर हम चक के बाहर नहीं हो सकते।

प्रश्न: भगवान् महाबीर ने द्वन्द्व को स्पष्ट कहा कि मुक्ते स्वयं कर्मों से युद्ध करना है। तो भी बह एक देवता को उनकी देख-रेख के लिए नियुक्त कर गए। इस घटना में क्या कोई औचित्य है?

उत्तर: इसमें दो बातें समझने योग्य हैं। एक तो कमीं से युद्ध; दूसरा अज्ञान से युद्ध। महावीर इस बात की तैयारी में नहीं थे कि कोई भी उनके संघर्ष में सहयोगी बने। चाहे स्वयं देवता ही सहयोग के लिए क्यों न कहें, महावीर सहयोग के लिए राजी नहीं। उनकी दृष्टि यह है कि खोज में कोई संगी-साथी नहीं हो सकता। अगर खोज में कोई संगी-साथी के लिए रुकेगा तो वह खोज से वंचित रह जाएगा। नितान्त अकेले की खोज है। और जिसे नितान्त अकेले होने का साहस है, वही इस खोज पर जा सकता है। मन तो हमारा चाहता है कि कोई साथ हो, कोई गुरु, कोई मित्र, कोई जानवर, कोई मार्गदर्शक, कोई सहयोगी साथ हो। अकेले होने के लिए हमारा मन नहीं करता है। लेकिन जब तक कोई अकेला नहीं हो सकता तब तक आदिमक खोज की दशा में इंच भर भी आगे नहीं बढ़ सकता। अकेले होने की शक्ति सबसे कीमती बात है। हम तो दूसरे वो साथ लेना चाहेंगे।

मह'वीर को कोई निमंत्रण देता है आकर कि मुझे साथ ले लो, मैं सहयोगी बन जाऊँगा तो वह सधन्यवाद निमंत्रण वापस लौटा देते हैं। देव इन्द्र कहता है आकर कि मैं सहयोगी बनूँ तो वह कहते हैं: क्षमा करिए ! यह खोज ऐसी नहीं है कि इसमें कोई साथी हो सके। यह खोज नितान्त अकेले की है। क्यों? यह अकेले का इतना आग्रह क्यों? अकेले के आग्रह में बड़ी गहरी बातें हैं। पहली बात यह है कि जब हम दूसरे का साथ माँगते हैं तभी हम कमजोर हो जाते हैं। असल में साथ माँगना हो कमजोरी है। वह हमारा कमजोर चित्त ही है जो कहता है कि साथ चाहिए। और कमजोर चित्त क्या कर पाएगा जो पहले से ही साथ माँगने लगा। तो पहली जरूरत यह है कि हम साथ की कमजोरी छोड़ दें और पूरी तरह जो अकेला हो जाता है, जिसके चित्त से संग की माँग, सहयोग की इच्छा मिट जातो है सारा जगत् उसे संग देने को उत्सुक हो जाता है।

कहानी का दूसरा मतलब है यह कि खुद देवता भी उत्सुक हैं उस व्यक्ति को सहारा देने के लिए जो अकेला खड़ा हो गया। दूसरी ओर जो साथ माँगता है उसे साथ मिटना नहीं—नाममात्र को लोग साथी हो जाते हैं। असल में माँग से कोई साथ मा ही नहीं सकता। लेकिन जो माँगता हो नहीं साथ, जो मिले हुए साथ को भी इन्कार कर चेता है, उसके लिए सन्रे जगत् की शुभ शक्तियाँ आतुर हो जाती हैं साथ देने को। कहानी तो कल्पनिक है, पुराण है, गाथा है किन्तु प्रयोध कथा है। वह कहती ह कि जब कोई व्यक्ति नितान्त अकेला खड़ा हो जाता है तो जगत् की सारी जुभ शक्तियाँ उपको साथ देने को आनुर हो जाती हैं। लेकिन अगर ऐसा व्यक्ति उनका साथ लेने की भी तैयार हो जाए तो वह भटक जाता है क्योंकि उसकी यह साथ लेने की जात इस व्यय की खबर है कि मन के किसी अधेरे कोने में, संग और साथ की इच्छा शेप रह गई है। इसलिए निमंत्रण तो मिला है महाबीर को कि हम साथ देते हैं लेकिन वह कहते हैं कि हम साथ लेते नहीं।

तो जब जयत् को सारी शुभ शक्तियाँ भी साथ देने को तहार हों तब भी वैसा आदमी अकेला होने की हिम्मत कायम रखता है। यह बड़ी उध्येरणा है कि भीतर कहीं छिना हो कोई भाव, साथी का, संगी का, समाज का, तो वह 'प्रकट हो जाए। महावीर उसे भी इन्कार कर देते हैं। इस भाँति वे अकेले खड़े हो जाते हैं। और यह उतनी खड़ी घटना है मनोजगत् में व्यक्ति का पूर्णतया अकेले खड़े हो जाना, जिसके मन के किसी भी परत पर किसी तरह के साथ की कोई आकांक्षा नहीं रह गई। यह व्यक्ति एक अर्थ में अय्युत रूप से मुक्त हो गया है वयोंकि जो हमारी साथ की इच्छा हमें बाँधती है, गहरे में बही हमारा बन्धन है। समाज की छोड़कर भागना बहुत आसान है। लेकिन समाज की इच्छा से मुक्त हो जाना बहुत कठिन है। आदमी अकेला नहीं होना चाहता। कोई भी कारण खोज कर वह किसी के साथ होना चाहता है। अकेले में बहुत

भयभीत होता है कि कोई भी नहीं है, मैं बिल्कुल अकेला हूँ। हालांकि सच्चाई यह है कि जब सब है तब भी हम अकेले हैं। तब भो कौन साथ है किसका? आस-पास हो सकते हैं, निकट हो सकते हैं, साथ कैंच हो सकते हैं।

हमारी यात्राएँ अकेली हैं लेकिन हम एक साथ का अप पैदा कर लेते हैं, पित-पत्नी, भित्र-गित्र, गृह-शिष्य साथ का एक अम पैदा कर लेते हें। आदमी इसी अम में दें कि कोई मेरे साथ है, मैं अकेला नहीं हैं। दोनों इस अम को पोस कर बड़े सुख में हैं कि कोई साथ है, कोई डर नहीं। लेकिन साथ कीन किसके हैं? मैं महाँगा तो बस मैं महाँगा, मैं जिउँगा तो बस मैं जिउँगा और आज भी अपने मन की गहराइयों में वहाँ मैं अकेला हूँ। वहां कीन साथ है मेरे ? तो जब तक में साथ मांगता रहुँगा तब तक मैं अपने मन को गहराइयों में मी नहीं उत्तर सहता। वयों कि साथ हो सकता है परिधि पर, केल पर साथ नहीं हो सकता। वहां तो मैं कभी अकेला ही जाउँगा।

उस परिधि पर, जहाँ हमारे शरीर होते हैं, बा वहाँ, उत्तरं दूर तक हम साथ हो सकते हैं। और जो ध्यक्ति साथ के लिए आतुर है, यह परिधि पर ही जिएगा, वह कभी केन्द्र पर नहीं अरक सकता। क्यों कि जैंग-जैसे भीतर गया, वैसे-वै पाय गोवा और गया। अभी हम इतने लोग यहाँ वैहे हैं। हम सब आंख बंब बाके शांत हो जा, और भातर जाएँ तो यहाँ एक-एक आतमी ही रह जाता है। सब अकेले रह जाते हैं यहाँ। किर कोई दूसरा साथ नहीं रह जाता। दो व्यक्ति एक साथ ध्या में थोड़े ही जा सकते हैं। एक साथ वैठ सकते हैं जाने के लिये, जाएँगे तो अकेले-अकेले। और जैसे भीतर सरके कि वहाँ कोई भी नहीं है, किर हम अकेले रह गए। जो व्यक्ति साथ के लिए बहुत आतुर है, वह आदमी परिधि के भीतर नहीं जा सकता। साथ को पूरी तरह कोई इन्कार कर दे, अस्वीकार कर दे तो ही वह अपने भीतर जा सकता है। क्योंक तब परिधि पर होने का कोई रस नहीं रह जाता। यह थोड़ी समझने की बात है।

हम अपनी परिधि पर जीते हो हैं इसलिए कि वहाँ दूसरों के होने की सुविधा है। हम अपने केन्द्र पर इसोलिए नहीं होते कि वहाँ हमारे अकेले होने का उपाय है, वहाँ कोई दूसरा साथ नहीं हो सकता। समाज को छोड़ने का जो मतलब है, वह यह नहीं है कि एक आदमी जंगल में भाग जाए क्योंकि हो सथता है कि जंगल में वह बुक्षों के साथ दोस्ती कर ले, पश्चियों के साथ दोस्ती कर ले, जानवरों के साथ दोस्ती कर ले, पहाड़ों के साथ दोस्ती कर ले। यह सवाल नहीं कि तह भाग जाए क्योंकि वहाँ भी वह संग खोज लेगा। वहाँ भी वह साथ खोज लेगा। सवाल गहरे में यह है कि कोई व्यक्ति परिधि से भीतर जाने का उपाय करे तो उसे दिखाई पड़ेगा कि परिधि के सम्बन्धों की जो आकांक्षा है, वह छोड़ देनी पड़ेगी। इससे यह सवाल नहीं उठता है कि वह सम्बन्ध तोड़ देगा। सम्बन्ध रह सकते हैं, लेकिन अब उनकी कोई आकांक्षा उनके भीतर नहीं रह गई। अब वह परिधि के खेल हैं, और जो लोग परिधि पर जो रहे हैं, वह व्यक्ति उनके लिए परिधि पर खड़ा हुआ भी पालूम पड़ेगा, लेकिन अपने आप में वह अकेता हो गया है, और अपने भीतर जाना शुरू कर दिया है।

महावीर की जो अन्तर्यात्रा है, उसमें चूंकि कोई संगी साशी नहीं हो सकता इसलिए वह सब संग को अस्वोकार कर देते हैं। लेकिन जैसे हो कोई सब संग अस्वीकार करता है जीवन की सारी शक्तियाँ, उसका साथी होना सहती हैं। जो अकेला है, जो असहाय है, जो असुरक्षित है, जीवन उसके लिए सुरक्षा भी बनता है, सहायता भी बनता है। जीवन के आन्तरिक नियम ऐसे हैं कि अगर पूर्णतया कोई असहाय है तो सारा जीवन उसका सहायक बन जाता है। यह जीवन के भीतरी नियम हैं। यह नियम वैसे ही हैं जैने कि चुम्बक लोहे को खों चलेता है और हम कभी नहीं पूछते कि क्यों खों चलेता है। हम कहते हैं कि यह नियम है। चुम्बक में ऐसा शक्ति है कि वह लोहे को खींच लेता है। यह भी नियम है कि जो व्यक्ति भीतर में प्रणंतः असहाय खड़ा हो गया, सारे जगत् की सहायता उसकी तरफ चुम्बक की तरह खिवने लगनी है। क्यों खिचने लगती है यह सवाल नहीं, यह नियम है। नियम का मतलब यह है कि असहाय होते ही, कोई व्यक्ति बेसहारे नहीं रह जाता, सब सहारे उसके हो जाते हैं। और जब तक कोई अपना सहारा खोज रहा है तब तक वह गहरे अर्थी में असहाय होता है। तो हम ऐसा कुछ करें जिसमें सुरक्षा रहे, असुरक्षित न हो जाएँ क्योंकि असुरक्षित चित्त को ही परमात्मा की सुरचा उपलब्ध होती है। जो खुद हो अश्वो सुरक्षा कर लेता है, उसे परमात्मा को कोई सुरक्षा उपलब्ध नहीं होतो क्योंकि वह परमात्मा के लिए तो मौका ही नहीं दे रहा है। वह तो अपना इन्तजाम खुद कर रहा है

एक कहानी है कि कृष्ण भोजन को बैठे हैं, दो चार कौर लिए हैं और भागे हैं याजी छोड़ कर। हिमणी ने उनसे पूछा: आपको का हो गया है? कहाँ जा रहे हैं ? लेकिन उन्होंने सुना नहीं। वह द्वार पर चले गए हैं दौड़ कर जैसे कहीं आग लग गई हो। हिमणी भी उठी है, उनके दो चार कदम पीछे गई है। फिर वह दरवाजे से ठिठक गए, वापस लीट आए। थाली पर बैठ कर चुपचाप भोजन करने लगे। रिक्मणी ने कहा कि मुझे बड़ी पहेली में डाल दिया आपने। एक तो आप ऐसे भागे कि मैंने पूछा: कहाँ जा रहे हैं तो उसका उत्तर देने तक की भी आपको सुविधा न थी। और फिर आप ऐसे दरवाजे से लौट आए कि जैसे कहीं भी न जाना था। हुआ क्या? तो कुष्ण ने कहा कि मुझे प्रेम करने वाला, मेरा एक प्यारा एक रास्ते से गुजर रहा है। लोग उस पर पत्थर फेंक रहे हैं और वह मंजीरे बजाए चला जा रहा है, मेरा ही गीत गाए चला जा रहा है। लोग पत्थर फेंक रहे हैं । उसने उत्तर भी नहीं दिया है उनका। मन में भी सिर्फ देख रहा है कि वे पत्थर फेंक रहे हैं। खून की धारा बह रही है। तो मेरे जाने की जरूरत पड़ गई थी। इतने बैसहारे के लिए अगर मैं न जाऊं तो फिर मेरा अर्थ क्या है? तो रिक्मणी ने पूछा कि फिर लौट क्यों आए? उन्होंने कहा कि जब तक मैं दरवाजे पर गया, वह बेसहारा नहीं रह गया था। उसने मंजीरें नोचे फेंक दों और पत्थर हाथ में उठा लिया। उसने अपना इन्तजाम खुद ही कर लिया। अब मेरी कोई जरूरत नहीं है। उसने मेरे लिए मौका नहीं छोड़ा है।

जब व्यक्ति अपना इन्तजाम स्वयं कर लेता है तो जीवन की शक्तियों के लिए कोई उपाय नहीं रह जाता। और हम सब अपना इन्तजाम स्वयं कर लेते हैं और इसीलिए वंचित रह जाते हैं। संन्यामी का मतलब ही सिर्फ इतना है कि जो अपने लिए इन्तजाम नहीं करता, छोड़ देता है सब इन्तजाम और असुरक्षा में खड़ा हो जाता है। बड़ी कठिन बात है मन को इस बात के लिए राजी करना कि 'असुरक्षा में खड़े हो जाओ, मत करो इन्तजाम।'

मलूक ने कहा है कि पंछी काम नहीं करते, अजगर चाकरी नहीं करता, सबको देने वाले हैं राम। समझी नहीं गई बात। लोगों ने समझा कि बड़े आलस्य की बात सिखाई जा रही है। इसका मतलब हुआ कि कोई कुछ न गरे और जैसे पक्षी और अजगर पड़े हैं, ऐसा पड़ा रह जाए। तब तो सब स्वस्म हो जाए। लेकिन मलूक कुछ आलस्य की बात नहीं कर रहा है। वह कह रहा है कि करो या न करो, भीतर से जैसा पच्ची अमुरक्षित है, कि कल का कोई पता नहीं, साझ का कोई भरोसा नहीं, जैसे अजगर अमुरक्षित पड़ा है, कोई इन्तज़ाम नहीं, कोई सुरक्षा नहीं—ऐसा भी चित्त हो सकता है, और जब ऐसा चित्त हो जाता है तो किर राम ही हो जाता है सहारा, किर कोई सहारा नहीं

खोज़ना पड़ता। यह आलस्य की शिक्षा नहीं है, बहुत गहरे में असुरक्षा के स्टीकार की शिक्षा है।

ऐसी असुरक्षा में महावीर असंग खड़े हो गए हैं। न कोई संगी है, न कोई साधी है क्योंकि वह भी हमारी सुरक्षा का उपाय है। एक स्त्री अकेली होने में डरती है। जगत् भय देने वाला है। एक पित चाहिए जो उसकी सुरक्षा हन जात। पित भी शायद असुरक्षित है क्योंकि स्त्रियाँ उसको आकर्षित करेंगी, स्त्रियाँ उसे खीचेंगी और तब बड़ी असुरक्षा पैदा हो सकती है। इसलिए एक स्त्री चाहिए जो उसे दूसरी स्त्रियों के खिचाव से बचाने के लिए सुरक्षा बन जाए और जो दूसरे खिचावों से रोक सके, और कोई खतरा, कोई उपद्रव जिन्दगी में न हो। जिन्दगी व्यवस्थित हो जाए। जब अहंकार इंतजाम करता है तब परमात्मा को इंतजाम छोड़ देना पड़ता है। जब अहंकार छोड़ देता है तो परमात्मा के हाथ व्यवस्था चलो जातो है।

महावीर इसमें किसी तरह के सहयोग, संग, साथ, सुरक्षा लेने को तैयार नहीं है। लेकिन फिर बिल्कुल अकेले-अकेले ही खोजेंगे, भटकेंगे, उसमें कुछ हुने नहीं है क्योंकि भटकना भी खोज में अनिवार्य हिस्सा है और भटकने में ही वह प्राण, वह चेतना जागती है जो पहुँ वाएगी। तो भटकने का कोई भय नहीं है। इसिलिए वे सब तरह के सहारे को इन्कार करते हैं। लेकिन घ्यान रहे कि ऐसे व्यक्ति को सब तरह के सहारे स्वयं आकर उपलब्ध होते हैं। जो भागते हैं चीजों के पीछे उन्हीं को वे उपलब्ध नहीं कर पाते और जो ठहर जाते हैं या विपरीत चल पड़ते हैं, उसके पीछे चीजें चलने लगती हैं।

जीवन की महराइयों में कहीं कोई बहुत शाश्वत नियमों की व्यवस्था भी है। उसमें एक नियम यह भी है कि जिसके पीछे आप भागेंगे, वह आपसे भागता चला जाएगा और जिसका मोह आप छोड़ेंगे और अपनी राह चल पड़ेंगे आप अचानक पाएँगे कि वह आपके पीछे चला आया। धन को जो छोड़ते हैं उनके पास धन चला आता है। मान को जो छोड़ते हैं उनके पास मान की वर्ष होने लगती है। सुरक्षा जो छोड़ते हैं, उन्हें सुरक्षा उपलब्ध हो जाती है। सब जो छोड़ देते हैं, शायद उन्हें सब उपलब्ध हो जाता है। एक घर वे छोड़ते हैं, शायद सब घर उनके हो जाते हैं। जो एक प्रेमी की फिक छोड़ देते हैं, शायद सब घर उनके हो जाते हैं। और महावीर इसे बहुत देख रहे हैं। इसलिए वह कहीं तीच में कोई पड़ाव नहीं डालना चाहते और इन्द्र के निमन्त्रण को अस्वीकार करने में उनकी यही भावना प्रकट हुई है।

प्रश्न: यह कथा है या फिर वास्तव में बातचीत हुई है इन्द्र और महाबीर में ?

उत्तर: नहीं, यह बिल्कुल कथा है।

प्रश्न: तो फिर इसका उल्लेख क्यों आया है कि महावीर ने इन्द्र से बातचीत की।

उत्तर : हम कहानियाँ ही समझ पाते हैं और वह भी तब जब वे ऐति-हासिक हैं, ऐसा कहा जाए। अगर कोई कहानी ऐतिहासिक नहीं तो हम कहेंगे कि बस यह कहानी है। फिर हम उसे समझ ही नहीं पाएँगे।

मैं एक शिविर में एक पहाड़ पर था। एक दिन की बात है। पर्वत के एक शिखिर पर सूर्यास्त देखने की इच्छा हुई। बड़ी घूप थी। सूर्य ढल रहा था। दो बहनें मेरे साथ थीं। एक बेंच पर उन्होंने बिठा दिया मुझे। फिर उन्हें विता हुई कि बहुत घूप में वे मुझे छाई हैं। दोनों मेरे सामने आकर खड़ो हो गईं भीर कहा कि हम आपके लिए छाया बनी जाती हैं। मैंने कहा ठीक, मगर एक दिन यह बात ऐतिहासिक तथ्य बन जाएगी कि मैं घूप में था और दो बहनें मेरे छिए छतरी बन गईं। वे मेरे छिए छाया बन गईं। उन्होंने घूप झेली और मैं छाया में बैठा रहा। लेकिन कभी यह उपद्रव की बात हो सकती है कि दो स्त्रियाँ छतरी बन गई थीं।

तो हम काव्य को नहीं समझ पाते । बड़ी जड़ता से हम वोजों को पकड़ते हैं । जो भी अद्भुत व्यक्ति पैदा होता है वह इतना अद्भुत होता है कि उसके आस-पास काव्य बन जाता है, कथाएँ बन जाती हैं । कथाएँ सच हैं, ऐसा नहीं है । व्यक्ति ऐसा था कि उसके आस-पास कथाएँ पैदा होंगी । उसके व्यक्तिस्व से ढेर काव्य पैदा होंगे । लेकिन बहुत जल्दी काव्य नहीं रह जाएगा और जब हम उसे जोर से पकड़ लेंगे तब कविता मर जाएगी और तथ्य निकालने की चेष्टा शुरू हो जाएगी । वहीं जाकर जीवन झूठे हो जाते हैं । महावोर का, बुद्ध का, मुहम्मद का, जीसस का—सारा जीवन झूठा हो गया । झूठा होने का कुल कारण इतना है कि जो काव्य था, जो कविता थी और बड़े प्रेम में कही गई थी बहु मर गई । और बहुत बार ऐसा होता है ।

इतनी अनूठी हैं जीवन की घटनाएँ कि उन्हें शायद तथ्यों में कहा हो नहीं जा सकता। उनके साथ हमें काव्य जोड़ना ही पड़ता है। और जब हम काव्य जोड़ते हैं तभी कठिनाई हो जाती है। जैसा मैंने कहा अभी। मुहम्मद के संबंध में कहानी है कि जहाँ भो मुहम्मद जाते, एक बदली सदा उनके ऊपर छाया किए रहती। अब जिन लोगों ने भी मुहम्मद को जाना है, जो उनके पास जिए होंगे, उनको लगा होगा कि ऐसे आदमी पर सूरज भी घूप करे, यह ठीक नहीं। ऐसे आदमी पर बदली भी ख्याल रखे यह बिल्कुल ठीक है। यह बड़ा गहरा भाव है जो कि ने, देखने वाले ने, प्रेम करने वाले ने बदली पर फैला दिया है जो उनके मन में था। कविता तो ठीक थी लेकिन फिर यह तथ्य की तरह हो गई।

तो मैं मानता हूँ कि सभी महापुरुषों के, सभी उन अद्वितीय व्यक्तियों के, आस-पास हजार तरह के काव्य को जन्म मिलता है। उस काव्य को बाद के कोग इतिहास समझ लेते हैं और तब उन व्यक्तियों का जीवन ही झूठा हो जाता है। और अगर हम सिर्फ तथ्य लिखें तो तथ्य रूखे मालुम पड़ते हैं। उन पर काव्य चढ़ाना ही पढ़ता है, नहीं तो वह बड़े रूखे-सूखे हो जाते हैं। जैसे समझें हम कि एक व्यक्ति किसी स्त्री को प्रेम करता हो तो प्रेम में वह ऐसी बातें कहे जो तथ्य नहीं है लेकिन फिर भी सत्य हैं। और जरूरी नहीं कि कोई चीज तथ्य न हो तो सत्य न हो। नहीं तो काव्य खत्म ही हो जाएगा, फिर काव्य का कोई सत्य ही नहीं रह जाएगा। और कुछ लोग ऐसे हैं, जैसे प्लेटो। वह कहता है कि कवि नितान्त झूठे हैं और दुनिया से जब तक कविता नहीं मिटती तब तक झूठ नहीं मिटेगा। ऐसे लोग हैं जो कहते हैं कि कविता नितान्त झूठी है। लेकिन जनके विपरीत लोग भी हैं और उनकी पक**ड़** ज्यादा गहरी है। वे कहते हैं अगर कविता ही झुठी है तो फिर जीवन में कोई सच ही नहीं रह जाता, फिर जीवन सब व्यर्थ है। अब एक युवक एक युवती को प्रेम करता हो तो वह कहता है तेरा चेहरा चाँद की तरह है। अब यह बात बिल्कुल अतच्य है, इससे झुठी कोई बात हो सकती है क्या ? किसी स्त्री का चेहरा चाँद की तरह कैसे हो सकता है ? अगर आइंस्टीन से जाकर कही कि हम ऐसा मानते हैं कि एक स्त्री का चेहरा चाँद की तरह है तो वह कहेगा कि तुम पागल हो गए हो। चाँद का इतना वजन है कि एक स्त्री क्या, पृथ्वी की सारी स्त्रियाँ इकट्री होकर उस वजन को नहीं झेल पाएँगी। तो स्त्री का चेहरा चाँद-सा कैसे हो सकता है। चौद पर बड़े खाई-खड़ू हैं। कहाँ का बेहदा ख्याल तुम्हारे दिमाग में आया है कि तुम एक स्त्री को चौद-सा बता रहे हो। लेकिन जिसने कहा है, वह फिर भी कहेगा कि नहीं! चेएरा तो चाँद ही है। असल में वह कुछ और ही कह रहा है। वह कह रहा है कि चौद को देखकर जैसे मन में छाया छू जाती है, चाँद की घार छूट जाती है, किसी का चेहरा देखकर भी वैसा हो सकता है।

इस कविता को अगर कभी गणित और विज्ञान की कसौटी पर कसने चले गए तो तुम गल्ती में पड़ जाओगे। इसलिए मैं इन सारी बातों को कपक कथाएँ कहता हूँ जिनके माध्यम से कुछ बातें कही गई हैं जो कि शायद और माध्यम से कही नहीं जा सकतीं।

जीसस से किसी ने पूछा कि आप कहानियाँ क्यों कहते हैं, सीघा क्यों नहीं कह देते। तो जोसस ने कहा कि सीघो बात समझने वाले लोग अभी पैदा कहाँ हुए हैं? तो कहानी कहनी पड़ती है। फिर जोसस ने कहा कि कहानी कहने में एक और फायदा है। जो नहीं समझ पाते उनका नुकसान नहीं होता क्यों कि सिर्फ एक कहानी उन्होंने सुनी है। लेकिन जो समझ पाते हैं वे कहानी में से निकाल लेते हैं जो निकालना था। और कभी-कभी सीघे सत्य नुकसान भी पहुँचा सकते हैं। अगर न समझ में आएँ तो किठनाई में डाल सकते हैं। क्योंकि उनको कहानी कह कर आप टाल नहीं सकते। तो वे आपकी जन्दगी पर भारी भी हो सकते हैं। कहानी है तो आप टाल भी देते हैं। लेकिन जो देख सकता है वह खोज लेता है। कहानियाँ सत्य को कहने का एक ढंग हैं कि सत्य रूखा भी न रह जाए, मृत भी न हो जाए, जोवन्त हो जाए। लेकिन अगर नासमझ आदमी के हाथ में कहानियाँ पड़ जाएँ तो वह उनको सत्य बना लेता है। और सत्य बना कर सारे व्यक्तित्व को झूठ कर देता है। तो मैं उनको रूपक कथाएँ, बोध कथाएँ हो कहता हूँ। उनमें बड़ा बोध छिपा है लेकिन वे ऐतिहासिक तथ्य नहीं हैं।

प्रश्न: महावीर ने किसी दूसरे का सहारा लेने से इन्कार कर विया।
सही बात है। लेकिन साथ ही साथ प्रश्न उठता है कि सहारा न लेना जितना
महत्त्वपूर्ण है सहारा न बेना भी उतना ही महत्त्वपूर्ण होना चाहिए। लेकिन
उनकी अभिव्यक्ति और उसके बाव फिर शावक, और श्रमण यह सब
है—यह दूसरे को सहारा देने वाली बातें हैं। तो इस पहलू पर क्यों नहीं
विचार किया गया कि मैं जब सहारा नहीं लेता हूं तो मैं सहारा देने वाला
भी कौन हूँ?

उत्तर: इसे भी समझना चाहिए। यह महत्त्वपूर्ण प्रश्न है। और साधा-रणतः ऐसा ही दिखाई पड़ेगा कि अगर कोई व्यक्ति सहारा नहीं ले रहा है तो बिल्कुल ठीक बात यह है कि वह किसी को सहारा भी न दे। यह बिल्कुल तर्कयुक्त मालूम पड़ेगा लेकिन यह तर्क एकदम आन्त है आंति कहीं है यह समझ लेना चाहिए।

जब हम कहते हैं कि सहारा नहीं लेना है तो इसका कुल मतलब इतना है कि भीतर जाने में मैं किसी को साथ नहीं ले सकता है। भीतर मुझे अकेला हो जाना होगा । अकेले ही जाने का एकमात्र मार्ग है वहाँ पहुँचने का । इसलिए मैं सब सहारे इन्कार करता हूँ। लेकिन अगर यह बात मैं किसी को कहने जाऊँ कि सहारा लोगे तो भटक जाओगे तो एक अर्थ में मैं उसको सहारा दे रहा हूँ और एक अर्थ में उसे सहारे से बचा रहा है। यह दोनों बातें हैं। महावीर जो सहारा दे रहे हैं वह इसी तरह का सहारा है। वह लोगों को कह रहे हैं कि मैं अफेला भीतर गया। जब तक मैंने सहार। पकड़ा तब तक मैं भीतर नहीं गया; तुम भी तो कहीं सहारा नहीं पकड़ रहे हो ? अगर सहारा पकड़ रहे हो तो भीतर नहीं जा सकोगे। 'बेसहारे हो जाओ। मैं जो कहता हूँ लोगों से कि किसी विधि से तुम न जा सकोगे यह कैवल मैं खबर कर रहा है कि विधि के चनकर में मत पड़ना, नहीं तो भटक जाओगे। मैं भटका है। यह खबर मैं तुम्हें दे देता हैं। यह मुझे हक है कि मैं किसी को इतनी बात कह दूँ कि विवि से कभी कोई नहीं पहुँचा है, इसलिए तुम विधि मत पकड़ना। और मेरी भी बात मत पकड़ना। इसकी भी तुम खोज-बीन करना क्योंकि इसकी भी अगर तुमने पकड़ा तो यह तुम्हारो विधि हो जाएगी ।

यूनान के नीचे सिसली एक छोटा सा द्वीप है। वहाँ सूफिस्ट विचारक हुए जो बड़े अद्भुत थे एक अर्थ में और एक अर्थ में बिल्कुल फिजूल थे। अद्भुत इस अर्थ में थे कि जितना तर्क उन्होंने किया किसी ने भी नहीं किया और फिजूल इस अर्थ में थे कि उन्होंने सिर्फ तर्क किया और कुछ भी नहीं किया। तो वे प्रत्येक चीज को खंडित कर सकते थे और प्रत्येक चीज का समर्थन कर सकते थे। क्योंकि उनका कहना था कि कोई भी चीज ऐसी नहीं है जो एक पहलू से खंडित न की जा सके और दूसरे पहलू से समिथित न की जा सके। इसलिए वे कहते थे कि यह सवाल ही नहीं है कि सत्य क्या है। सवाल यह है कि तुम्हारा दिल क्या है, तुम्हारो मर्जी क्या है? तो वे कहते थे कि हम पैसे पर मी सत्य को सिद्ध करते हैं। उनको कोई नौकरी पर रख ले तो वह जो कहेगा वे उसको सत्य सिद्ध कर देंगे और कल उससे विपरीत आदमी उनको नौकरी पर रख ले तो वह उसकी वात सिद्ध कर देंगे।

उनका कहना या कि कीई चीज सिद्ध ही नहीं है। जिन्दगी इतनी जटिल है कि उसमें सब पहलू मौजूद हैं और तर्क देने वाला सिर्फ उस पहलू को जोर से कार उठा लेता है जो पहलू वह सिद्ध करना चाहता है और शेष पहलुओं को पीछे हटा देता है और कुछ भी नहीं करता। लेकिन अगर हमें पूरी जिन्दगी देखनी हो तो हमें स्थाल रखना होगा कि यह बात सच है कि किसी का सहारां कभी मत लेना क्योंकि सहारा भटकाने वाला होगा। और यह बात तो फिर उसके साथ ही जुड़ गई कि मैं आपको सहारा दे रहा हूँ यह बात कह कर। अब आप क्या करेंगे?

सूफिस्ट एक उदाहरण देते थे कि सिसली से एक आदमी आया और उसने ऐयन्स में आकर कहा कि सिसली में सब लोग झूठ बोलने वाले हैं। तो एक आदमी ने खड़े होकर उससे पूछा कि तुम कहाँ के रहने वाले हो। उसने कहा कि मैं सिसली का रहने वाला हूँ। तो उसने कहा: हम बड़ी मुश्किल में पड़ गए। तुम कहते हो सिसली में सब झूठ बालने वाले हैं। तुम सिसली के रहने वाले हो। तुम एक झूठ बोलने वाले आदमी हो। अब हम तुम्हारो बात को क्या कहें? अगर हम यह बात मान लें कि सिसली में कम से कम एक आदमो है जो सब बोलता है तो भी तुम्हारी बात गलत हो जाती हैं कि सिसली में सब झूठ बोलने वाले लोग हैं। अगर हम तुम्हें झूठ मानते हैं तो मुश्किल हो जाती है। तो एक आदमी ने खड़े होकर कहा कि अब हम करें क्या ? अब उस आदमी को शायद कुछ भी नहीं सूझा कि अब वह क्या करे, क्या कहें?

जिन्दगी इतनी जिटल है कि दोनों बातें सही हो सकती हैं। सिसली में सब झूठ बोलने वाले लोग भी हो सकते हैं। इस आदमी का वक्तव्य भी सही हो सकता है। क्योंकि सब लोग सब समय झूठ न बोलते हों। बस मौके पर सिसलो का यह आदमी झूठ न बोल रहा हो। जिन्दगी इतनी बटिल है कि हम जब कभी उसे एक कोने से पकड़ कर आग्रह करने लगते हैं तभी हमारा आग्रह भूठा हो जाता है।

परसों कोई पूछ रहा था अनेकान्त के लिए। तो इस सन्दर्भ में यह समझ लेना जरूरी है। महावीर कहते हैं कि जीवन के एक पहलू को पकड़कर कोई दावा करे तो यह है एकान्त। एकान्तवादी वह है जिसने जीवन का एक ही कोना देखा है, एक हो कोने को देखकर पूरी जिन्दगों के निष्कर्ष निकाले हैं। इसने सब कोने अभी नहीं देखे हैं। और अगर यह सब कोने देख लेगा तो यह दावा छोड़ देगा। क्योंकि इसे ऐसे कोने मिलेंगे जो ठीक इससे विपरीत हैं और इतने ही सही हैं जितना यह सही है। और तब यह दावा नहीं करेगा। महावीर बड़े अद्भुंत व्यक्ति हैं। वह कहते हैं कि सत्य का आग्रह भी गलत है क्योंकि

बह भी एकान्त है। क्योंकि सत्य के अनेक पहलू हैं और सत्य इतनी बड़ी बात है कि ठीक एक सत्य से विपरीत सत्य भी सही हो सकता है। इसिलए महावीर कहते हैं कि मैं अनेकान्तवादी हूँ यानी सब एकान्तों को स्वीकार करता हूँ। अगर एक आदमी आकर महावीर को पूछता है: आत्मा शाश्वत है कि अशाश्वत ? तो महावीर कहेंगे शाश्वत भी, अशाश्वत भी। वह आदमी कहेगा कि ये दोनों कैसे हो सकते हैं। तो महावीर कहेंगे: किस कोने में खड़े होकर तुम देखते हो। अगर तुम शरीर को ही आत्मा समझते हो जैसा कि नास्तिक समझता है तो अशाश्वत है। अगर तुम आत्मा को शरीर से भिन्न समझते हो जैसा आत्मवादी समझता है तो आत्मा शाश्वत है और मैं कोई एक वक्तव्य न दूँगा। क्योंकि एक वक्तव्य एकान्त होगा। अनेकान्त का अथं है जीवन के सब यहलुओं की एक साथ स्वीकृति।

हम सब कहानी जानते हैं कि एक हाथी के पास पाँच अन्चे खड़े हो गए। और जिसने हाथी का पैर छुत्रा उसने कहा: हाथी खम्भे की तरह है, केले के वृक्ष की तरह है। जिसने कान छुए उसने कहा कि हाथी गेहूँ साफ करने वाले सुप की तरह है और उन सबने अपने-अपने दावे किए हैं क्योंकि हाथी न तो खम्भे की तरह है, न सूप की तरह है। और हाथी में कुछ है जो सूप की तरह है और कुछ है जो खम्भे की तरह है। महावीर कहते हैं कि अगर कोई आदमी दिया जलाकर वहाँ पहुँच जाए और उन पाँच अन्धों को विवाद करते देखे तो वह आदमी जिसने दिया जला लिया है वह क्या करे, वह किसका साथ दे। वह प्रत्येक अन्धे से कहेगा कि तुम ठीक कहते हो लेकिन पूरा ठीक नहीं कहते हो। और वह प्रत्येक अन्धे से कहेगा कि तुम जिसे विरोधो समझ रहे हो वह तुम्हारा विरोधी नहीं है। वह भी हाथी के एक अंग के बाबत बात कर रहा है। पुरा हाथी-- तुम जो कहते हो उन सब का जोड़ और उससे ज्यादा भी है। अगर हर पाँचों अन्धों के अनुभवों को भी हम जोड़ लें तो भी असली हाथी नहीं बनेगा। असली हाथी उन सबके अनुभव से ज्यादा भी है क्योंकि कुछ तो ऐसा है जो कि हाथी ही अनुभव कर सकता है कि वह क्या है, जिसको न अन्धा अनुभव कर सकता है, न दिया जलाने वाला अनुभव कर सकता है। यानी पूरो तरह देख को हाथी को तो वह भी हाथी नहीं है। हाथी का एक अपना अनुभव है। और हो सकता है कि हाथी का वह अनुभव अगर हाथी कभी कह सके तो न पाँच अन्धों से मेल खाए और न दिए जलाने वाले से मेल खाए।

महावीर कहते हैं कि अनुभव के अनन्त कोण हैं और प्रत्येक कोण पर खड़ा हुआ खादमी सही है। बस भूल यहां हो जाती है कि वह अपने कोण कों सर्वग्राही बनाना चाहता है। वह कहता है कि जो मैंने जाना, बही ठीक है। और हम जल्दी करते हैं इस बात की कि अगर हमने एक ही कोना जान लिया और पूरी तरह से जान लिया तो हम सोचते हैं कि बस जानना पूरा हो गया।

यहाँ समझ लें कि एक बिजली का बल्व जला हुआ है। उस बिजली के बल्ब को बुझाना हो तो एक आदमी डंडे से बल्ब को चोट कर दे तो बल्ब बुझ जाएगा। दूसरा आदमी कैंची लाए और वायर को काट दे तो भी बल्ब बुझ जाएगा। दूसरा आदमी बटन दवा दे तो भी बल्ब बुझ जाएगा। जिस आदमी ने वायर काटा वह कह सकता है कि बिजली वायर थी। जिस आदमी ने वायर काटा वह कह सकता है कि बिजली वायर थी। जिस आदमी ने बल्ब फोड़ा वह आदमी कह सकता है कि बिजली वल्ब थो। तीसरा आदमी कह सकता है कि बटन बिजली थी और वह भी हो सकता है कि बटन भी न दबे, बल्ब भी न फूटे, तार भी कायम रहे और बिजली भी खो जाए। किसी ने यह भी देखा हो तो वह कहेगा कि इस सबमें कोई बिजली नहीं है। ये चारों आदमी अपनी-अपनी दृष्टि से बिल्कुल हो ठीक कह रहे हैं और प्रत्येक की दृष्टि ऐसी लगती है कि दूसरे की दृष्टि के विरोध में है। लेकिन महावीर कहते हैं कि विरोधी दृष्टि ही नहीं है और सब एक दूसरे के परिपूरक हैं और सब एक ही सत्य के कोने हैं। सिर्फ हमारी सीमित दृष्टि के कारण ही यह सब विरोधी दिखाई पड़ रहा है। अगर हम पूरे को देख सकें तो वह भी एक सहयोगी दृष्टि है।

महावीर कहते हैं कि हम सब दृष्टियाँ जोड़ लें तो भी सत्य पूरा नहीं हो जाता क्योंकि और दृष्टियाँ भी हो सकती हैं जो हमारे ख्याल में न हों। इस-लिए महावीर अनेक की सम्भावना रखते हैं, एक का आग्रह नहीं करते। और उसी युग में उनके कम से कम प्रभाव पड़ने का कारण यही था। बुद्ध की एक दृष्टि है। उनकी दृष्टि पक्की है। वह अपनी दृष्टि पर सस्ती से खड़े हैं। उस दृष्टि में वह इंच मात्र यहाँ-वहाँ नहीं हिलते। और जब कोई एक आदमी सस्ती से एक दृष्टि पर बात करता है तो लगता है कि वह आदमी कुछ जानता है; ढीला ढाला नहीं है दिभाग उसका, हर किसी बात में 'हां' नहीं कह देता। बहुत साफ दृष्टि है उसकी। अब यह बड़े मजे की बात है कि साफ दृष्टि वास्ता हम जिसकी कहते हैं वह एकान्तवादी होता है। क्योंकि वह विल्कुल एक बात पक्की कह देता है कि सूप जैसा है हाथी, इसमें रस्ती थर गुंजाइश नहीं रह जाती शक की। और जो इससे अन्यथा कहता है, वह पागल है, नासमझ है, अज्ञानी

है, भूठ है। वह साफ कह देता है और वह बिल्कुल पक्का है। उसने हाथी को सूर्प को तरह जाना है और बात खत्म हो गई है। लेकिन एक आदमी है जो कहता है: हाथी सूप की तरह भी है, हाथी सूप की तरह नहीं भी है; हाथी खम्भे की तरह नहीं भी है, हाथी कम्भे की तरह नहीं भी है। जो सब दृष्टियों में कहता है कि ऐसा भी है, ऐसा नहीं भी है।

मेरे पिता हैं। मुझे निरन्तर बचपन में उनसे बड़ी परेशानी भी रही। मेरी समझ के ही बाहर था यह। मेरे घर में सब तरह के लोग थे। नास्तिक भी थे घर में। कोई कम्युनिस्ट भी था, कोई सोशिलस्ट भी था, कोई कांग्रेसी भी था, बड़ा परिवार भी था। उसमें सब तरह के लोग थे। घर पूरी को पूरी एक तरह की जमात थी ज़िसमें अपनी-अपनी दृष्टि पर पक्के लोग थे, और जिसको ठीक समझते थे ठीक ही समझते थे, जिसको गलत समझते थे, गलत ही समझते थे। इसमें कोई समझौते का उपाय भी न था। और मैं बहुत हैरान था कि अगर मेरे पिता को जाकर कोई कहे कि ईश्वर नहीं है तो वह कहते कि ठीक कहते हैं। अह मैंने बहुत बार सुना उनके मुख से। सब तरह की बात में स्वीकृति देखी। मैंने उनसे पूछा कि यह बात क्या है? आप सब बातों को स्वीकार कर लेते हैं यह तो बड़ी मुश्कल बात है। सब ठोक कैसे हो सकती है। उन्होंने कहा कि सत्य बहुत बड़ा है, इतना बड़ा कि वह सबको समा लेता है। उसमें आस्तिक भी समा जाता है, नास्तिक भी। और सत्य अगर इतना छोटा है कि उसमें सिर्फ झास्तिक समाता है तो ऐसे सत्य की कोई जरूरत नहीं।

असत्य बहुत छोटा है, अत्यन्त संकीर्ण है। और सत्य संकीर्ण नहीं हो सकता है। सत्य होगा विराट्। उसमें सब समा जाएँगे। इसिलिए सबके लिए 'हाँ' कहा जा सकता है। और कोई चाहे तो सब के लिए 'न' भी कह सकता है। 'न' इसिलिए कह सकता है कि कोई भी सत्य पूरे को नहीं घेरेगा। और 'हाँ' इसिलिए कह सकता है कि कोई भी सत्य पूरे सत्य का हिस्सा होगा। तो इसिलिए जो जानता है वह बड़ी मुश्किल में पढ़ जाएगा कि वह क्या कहे, 'हाँ' कहे या 'न' कहे या दोनों कहे, या चुप रह जाए। तो महाबीर साफ नहीं मालूम पड़ते। हर किसी बात में 'हाँ' कहते हैं, हर किसी बात में 'न' कहते हैं। इसका मतलब है कि या तो इन्हें पता नहीं या पता है तो साफ-साफ पता नहीं।

प्रश्न : ग्रन्तर्राष्ट्रीय विचारकों में बुद्ध या कमप्युसियस का नाम लिया जाता है, महावीर का नाम नहीं लिया जाता है। करोड़ों लोग मिल जाएँगे पृथ्वी पर जिन्होंने महावीर के नाम को कभी नहीं सुना। इतना अद्भुत व्यक्ति और इतने कम लोगों तक उसकी सबर पहुंचे तो इसका क्या कारण हो सकता है?

उत्तर: ठीक पूछा आपने । इसका कारण है । महावीर वादी नहीं है । ओर जो बादी नहीं है उसकी बात हमारी समक्ष में आनी बहुत मुश्किल है । जो वादी नहीं है वह सुबह कुछ, सौंझ कुछ, दोपहर कुछ कहेगा । उसका हर बक्तव्य दूसरे वक्तव्य का विरोधी मालूम होगा । और हम चाहते हैं सुसंगति कि वह एक बार जो बात कहे फिर वही कहता रहे । टालस्टाय ने कहा है कि जब मैं जवान या तो मैं सोचता या कि वही असली विचारक है जो सुसंगत चीज कहता है । जब एक चीज कहता है तो उसके विरोध में कभी दूसरी बात नहीं कहता है । लेकिन अब जब मैं बूढ़ा हो गया हूँ तो मैं जानता हूँ कि सुसंगति है, उसने विचार ही नहीं किया क्योंकि जिन्दगी सारे विरोध से भरी है । जो विचार करेगा उसके विचार में भी विरोध आ जाएँगे । बह ऐसा सत्य नहीं कह सकता जो एकांगी, पूर्ण और दावेदार हो । उसके प्रत्येक सत्य की घोषणा में भी शिक्षक होगी । लेकिन शिक्षक उसके अज्ञान की सूचक बन जाएगी जबकि शिक्षक उसके जान की सूचक है ।

अज्ञानी जितनी तीवता से दावा करता हैं उतना ज्ञानी के लिए करना मुक्किल है। असल में अज्ञानी सदा दावा करता है, दावा कर सकता है क्योंकि समझ इतनी कम है, देखा इतना कम है, जाना इतना कम है, पहवाना इतना कम है कि उस कम में वह व्यवस्था बना सकता है। लेकिन जिसने सारा जाना है और जिन्दगी के सब रूप देखे हैं उसे व्यवस्था बनाना मुश्किल है।

महावीर के अनेकान्त का यही अर्थ है कि कोई दृष्टि पूरी नहीं है, कोई दृष्टि विरोधी नहीं है; सब दृष्टियाँ सहयोगी हैं और सब दृष्टियाँ किसी बड़े सत्य में समाहित हो जाती हैं। जो विराद सत्य को जानता है, न वह किसी के पक्ष में होगा, न वह किसी के विपच में होगा। ऐसा व्यक्ति निष्पच हो सकता है। यह बड़े मजे की बात है कि सिर्फ वही व्यक्ति, अनेकान्त की जिसकी दृष्टि हो, निष्पच हो सकता है और इसिलए मैं कहता हूँ कि जैनी अनेकान्त को दृष्टि वाले लोग नहीं हैं क्योंकि वे पच पर हैं, उनका पक्ष है। वे कहते हैं कि हम महावीर के पक्ष में हैं। और महावीर का. कोई पक्ष नहीं हो सकता क्योंकि अनेकान्त जिसकी दृष्टि है, उसका पच कहाँ? सब पक्ष उसके हैं, कोई पक्ष उसका नहीं। सब पक्षों से अनुस्यूत सत्य उसका है लेकिन किसी पक्ष का दावा नहीं। तो महावीर का पक्ष कैसे हो सकता है?

महावीर को दोहरा नुकसान पहुँचा। पहला नुकसान तो यह पहुँचा कि बहुजन तक उनकी बात नहीं पहुँच सकी। दूसरा नुकसान यह पहुँचा कि जिन तक उनकी बात पहुँची, वे पक्षघर हो गए। कुछ मित्र न बन पाए और जो मित्र बने वे शत्रु सिद्ध हुए। यह इतनी दुर्घटनापूर्ण बात है कि एक तो मित्र न बन पाए बहुत क्योंकि बात ऐसी थी कि इतने मित्र खोजने मुश्किल थे। दूसरे, जो मित्र बने वे शत्रु सिद्ध हुए क्योंकि वे पक्षघर हो गए। और महावीर पच्च घरता के विपरीत हैं।

अब यह बड़े मजे की बात है कि अनेकान्त को भी उनके अनुयायियों ने अनेकान्तवाद बना दिया। अनेकान्त का मतलब है 'बाद' का विरोध क्योंकि 'वाद' हमेशा पक्ष होगा, दृष्टि होगी, नय होगा, एक दावा होगा। वाद का मतलब ही होता है दावा। अनेकान्त को वाद के साथ जोड़ देना, फिर दावा शुरू हो गया। यानी फिर 'अनेकान्त' के पीछे चलने वाले लोगों ने एक नया दावा बनाया जबकि वह दावे का विरोधी था।

इसी ख्याल में यह भी समझ लेना चाहिए कि महावीर शायद हजार दो हजार वर्ष बाद पुनः प्रभावी हो 'सकें; उनका विचार बहुत से लोगों के काम आ सके। क्योंकि जैसे-जैसे दुनिया आगे बढ़ रही है एक बहुत अद्भुत घटना घट रही है। वह यह है कि 'वादी' चित्त नष्ट हो रहा है; पक्षघर बेमानी होता जा रहा है। जितनी बुद्धिमत्ता और विवेक बढ़ रहा है उतना आदमी निष्पक्ष होता चला जा रहा है। सम्प्रदाय जाएगा, वाद जाएगा। आज नहीं कल, ज्यादा दिन टिकने वाला नहीं है। जिस दिन 'वाद' चला जाएगा उस दिन हो सकता है कि आज जो नाम बहुत महत्त्वपूर्ण मालूम पड़ते हैं, कम महत्त्वपूर्ण हो जाएँ और जो नाम आज तक एकदम ही गैर महत्त्व का मालूम पड़ रहा है वह एकदम पुन: महत्त्व स्थापित कर ले। लेकिन जैन अगर महावोर के पीछे इसी तरह पड़े रहे तो महावोर के विचार की क्रान्ति सब लोगों तक कभी नहीं पहुँच सकती।

प्रश्न : आन्तरिक जीवन में असुरक्षा का भाव कठिन है लेकिन व्यावहारिक जीवन में असुरक्षा का भाव कैसे प्रारम्भ कियां जा सकता है ? यानी यह जो बाह्य जीवन है इसमें असुरक्षा का भाव कैसे प्रारम्भ कर सकते हैं ?

उत्तर: असल में सवाल बाहर और भीतर का नहीं है। सवाल इस सत्य को जानने का है कि हम क्या असुरिचत हैं या सुरक्षित हैं, बाहर या भीतर या कहीं भी। सम्बन्ध सुरिचत हैं? नहीं। कल जो अपना था, वह आज भी अपना होगा? नहीं। जो आज अपना है, वह कल सुबह अपना होगा? नहीं। सम्मान सुरक्षित हैं? नहीं। कल जिसके पीछे भीड़ थी, आज वह आदमी जिन्दा है या मर गया इसका भी कोई पता नहीं चल रहा। कौन सी चीज सुरिचत हैं? कोई भी नहीं। तो असुरक्षा इस सत्य का बोध है कि जीवन असुरिधत हैं। न जन्म का भरोसा, न जीवन का भरोसा, न शरीर का भरोसा, किसी भी चीज का कोई भरोसा नहीं हैं। इस सत्य का बोध और इस सत्य के बोध के साथ जोना, भीतर और वाहर दोनों तलों पर।

मैं यह नहीं कहता हूँ कि एक आदमी मकान न बनाए। लेकिन मैं यह कहता हूँ कि मकान बनाते वक्त भी जान ले कि असुरक्षा खत्म नहीं होती । ज्यादा असुरक्षा अपनी जगह खड़ी है। मकान रहे तो भी, मकान न रहे तो भी। ज्यादा से ज्यादा जो फर्क पड़ता है, वह इतना कि जिसके पास मकान नहीं है, जसे असुरक्षा प्रतीत होती है, और जिसके पास मकान है, उसे असुरक्षा प्रतीत नहीं होती लेकिन वह खड़ी अपनी जगह है, उससे कोई फर्क नहीं पड़ता है।

गरीव भी असुरक्षित है, अभीर भी। लेकिन अभीर को सुरक्षा का भ्रम पैदा होता है। यह मैं नहीं कहता हूँ कि परिवार न बसाएँ, विवाह न करें, मित्र न बनाएँ। यह मैं नहीं कहता है। यह जानते हुए कि सब असुरक्षित है आपकी पकड़ नहीं होगी। तब आप जी जान से नहीं पकड़ेंगे क्योंकि आप जानते हैं कि पकड़ो, या न पकड़ो, असुरक्षा अपनी जगह खड़ी है। तब धन भी होगा, आप धनी नहीं हो पाएँगे। क्योंकि धनी होने का कोई कारण नहीं है। तब धन भी होगा और आप दिरद्र बने रहेंगे। क्योंकि आप जानते हैं कि दिरद्रता अपनी जगह खड़ी है; वह धन से नहीं मिट जातो। तब जितना ही अच्छा स्वास्थ्य होगा तो भी मौत भूल नहीं लाएगी क्योंकि आप जानेंगे कि अच्छे या बुरे स्वास्थ्य का सवाल नहीं है। मौत है। वह खड़ी है। वह बीमार के लिए भी खड़ी है, स्वस्थ के लिए भी खड़ी है। असुरक्षा का बोध, असुरचा की मावना आपको करनी नहीं है। हम सुरक्षा की भावना कर-करके असुरक्षा के बोध को मिटाते हैं। लेकिन असुरचा सत्य है।

अभी मैं भावनगर में था। एक चित्रकार युवक मेरे पास आया। वह कई वर्ष अमेरीका रह कर लौटा है और बड़ी प्रतिभा का युवक है। लेकिन परेशान हो गए हैं मौ-बाप । पत्नी परेशान है। वे सब मेरे पास आए । पत्नी, मौ, बाप, बुढ़े -- और यह एक ही लड़का है उनका। उसी पर सब लगा दिया है और अब बड़ी मुव्किल हो गई है। उन्होंने मुझे आकर कहा कि हम बड़ी मुक्किल में पड़ गए हैं। हमारा लड़का बिल्कुल ही ध्यर्थ की असुरक्षाओं से परेशान है, व्यर्थ के भय से पीड़ित है। जो घटना कभी नहीं हो सकती उसके साथ वह मरा जा रहा है। यह लड़का अगर बाहर जाए, किसी को अन्या देख ले तो एक म घर लीट बाता है, बिस्तर पर लेट जाता है, कंपने लगता है और कहता है कि कहों मैं अंघान हो जाऊँ। कोई मर जाए पड़ोस में तो उसकी हमें फिक्र नहीं होती जितनी हमें इसकी फिक्र होती है कि इसको पता न चल जाए क्योंकि इसे पता चला कि यह दो चार दिन के लिए बिल्कुल ठंडा हो जाता है और कहता है कि मैं मर तो नहीं जाऊँगा। हम समझा-समझा कर परेशान 'हो गए । अमेरिका में उसका मनोविश्लेषण भी करवाया है। उससे भी कु**छ** हित नहीं हुआ। हिन्दुस्तान के भी कुछ डाक्टरों को दिखा चुके हैं, उससे मी कुछ फायदा नहीं हुआ। जिसके पास ले जाते हैं वह कहता है कि ये फिजूल के भय हैं। अभी तुम पूरे जवान हो, कहाँ मर जाओगे, तुम्हारी आंखे बिल्कुल ठीक हैं। हम परीक्षाएँ करवा देते हैं, आंखें तुम्हारी विल्कुल ठीक हैं। वह कहता है: यह सब तो ठीक है लेकिन क्या यह पक्का है कि आंख ठीक हो तो अन्धा नहीं हो सकता आदमी । क्या यह बिल्कुल पक्का है कि आदमी जवान हो तो नहीं मरता । वह कहता है कि हम यह सब समझ जाते हैं लेकिन फिरं भी

भय पकड़ता है। एक आदमी लंगड़ा हो गया है तो मुझे डर लगता है कि मैं लंगड़ा तो नहीं हो जाऊँगा।

वह युवक मेरे पास बैठा है। वह डरा हुआ है। मैंने उसके पिता को, उसकी मौ को, उसकी पत्नी को कहा कि तुम सरासर झूठी बातें इस युवक को सिखा रहे हो। एकदम बिल्क्रल झूठी बातें। वह युवक एकदम ठीक कह रहा है। मैंने इतना वहा कि वह युवक जो सिर झुकाए, रीढ़ नीचे किए बैठाया सीघा होकर बैठ गया। उसने सिर ऊँचा किया। उसने मुझे गौर से देखा। उसने कहा, क्या कहते हैं आप कि मैं ठीक कह रहा है। मैंने कहा : हाँ तुम ठीक कह रहे हो। आँख का कोई भरोसा नहीं, जिन्दगी का भी कोई भरोसा नहीं। तुम्हारे मां-बाप सरासर झूठी बातें करके तुम्हें एक भ्रम में रखना चाहते हैं जबिक तुम सच ही कह रहे हो। लेकिन मैंने कहा कि तुम इससे भागना क्यों चाहते हो ? भाग कहाँ सकते हो ? क्या तुम मरने से बच सकते हो ? कोई रास्ता है बचने का ? उसने कहा कि कैसे बच सकता हूँ ? मैंने कहा कि मृत्यू की जो स्थिति है, इसे स्वीकार कर लेना चाहिए। जिससे बच ही नहीं सकते हो वह मृत्यु है। फिर इसमें चिन्ता की क्या बात है? उस युवक ने कहा कि नहीं, ऐसी चिन्ता की बात नहीं मालूम होती। लेकिन यह सब मुझे समझाते हैं कि यह बात ही झुठ है। तब मैं द्वन्द्र में पड़ जाना है। उधर मुझे लगता है कि मौत होगी और ये लोग कहते हैं कि नहीं होगी। तो मैं द्वन्द्व में पड़ जाता है। आप कहते हैं मौत होगी।

मैंने कहा बिल्कुल पक्का है। कल सुबह भी पक्का नहीं कि तुम जिन्दा उठोगे। इसलिए बाज की रात में ही ठीक से सो जाओ। कल सुबह का कोई भरोसा नहीं। मैंने उससे पूछा कि तुम्हें आँख जाने का डर क्यों है। उसने कहा तो फिर मैं पेन्ट कैसे करूँगा? अगर मेरी आँख चली गई तो मैं पेन्ट कैसे करूँगा? मैंने कहा कि जब तक आँखं है तब तक पेन्ट करना। क्योंकि आँख का कोई भरोसा नहीं। जब तुम्हारी आँख नहीं होगी तब तुम पेन्ट नहीं कर सकोगे। अभी तुम्हारी आँख है तो भी तुम पेन्ट नहीं कर रहे हो। आँख नहीं होगी इस चिन्ता में नष्ट किए दे रहे हो। आँख खत्म हो सकती है अगर यह पक्का है तो तुम शीझता से पेन्ट करो।

मौ बाप लाए थे उसे मेरे पास कि मैं उसे आश्वासन हूँ। वे बहुत घवड़ा गए और बोले कि यह आप क्या कर रहे हैं, हम तो और मुश्किल में पड़ जाएँगे। मैंने कहा: मुश्किल में आप नहीं पड़ेंगे। बह युवक दूसरे दिन सुबह मेरे पास आया। उसने कहा कि चार साल बाद मैं पहली बार सो पाया। क्योंकि जब मैंने कहा कि ऐसा है और ऐसा हो सकता है तो अब क्या सवाल है। अब ठीक है। बात खत्म हो गई।

अगर मौत है और उसकी स्वीकृति है तो संघर्ष कहाँ है? मौत है और स्वीकृति नहीं, तो हम मौत नहीं है ऐसे भाव पैदा करते हैं। और इस तरह की अ्यवस्था करते हैं कि पता ही न चले कि मौत है। मरघट गांव के बाहर बनाते हैं कि पता ही न चले कि मौत जिन्दगी का कोई हिस्सा है। गांव में किसी को पता ही नहीं चलता कि कोई मरता है। मरघट होना चाहिए ठोक गांव के बीच में जहाँ से दिन में दस बार निकलना पड़े और दस बार खबर आए कि मौत खड़ो है। उसको बनाते हैं गांव के बाहर ताकि किसी को पता ही न चले कि मौत है। अगर कोई मर जाए तो उनको भेज आते हैं लेकिन जिन्दा आदमी को बचाते हैं। कोई मर जाए, रास्ते से अर्थी निकल रही हो तो बच्चे को मां भीतर घर में बुला लेती है, दरवाजा बन्द कर लेती है कि अर्थी निकल रही है बेटा, मीतर आ जाओ। जबिक मां को थोड़ी समझ हो तो बच्चों को बाहर ले आना चाहिए कि बेटा अर्थी निकल रही है, इसको ठीक से देखो और समझो कि कल मैं महना, परसों तुम मरोगे। यह जीवन का सत्य है। इससे भागने का, बचने का कोई उपाय नहीं है।

असुरक्षा के बोध का यह मतलब है कि उसके अन्दर पूरी चेतनता होनी चाहिए। वह अचेतन में दबा न रह जाए। चेतन हमें स्थाल में हो तो हमारी जिन्दगी बिल्कुल दूसरी हो। जो कुछ चल रहा है उसमें कुछ भी फर्क नहीं होगा लेकिन आप बिल्कुल बदल जाएँगे। आपकी पकड़ बदल जाएगी, आसक्ति इदल जाएगी, राग बदल जाएगा, हेष बदल जाएगा, आप दूसरे आदमी हो जाएँगे, क्योंकि क्या राग करना, क्या हेष करना? धगर जिन्दगी इतनी असुरक्षित है तो इस सब पागलपन का क्या अर्थ है ? क्यों ईच्या करनी? क्यों आकांक्षा करनी ? क्यों महत्त्वाकांद्षा ? वह बोध आपकी इन सारी चीजों को मिटा देगा।

मेरा सारा जोर इस बात. पर है कि अगर हम जीवन के तथ्य को देख लें तो हम सत्य की ओर अपने आप गति कर जाएँगे। हम क्या किये हैं कि तथ्य तक को झुठला दिया है और सब ओर से लीप पोतकर ऐसा कर दिया है कि वह तथ्य ही नहीं रहा है। और झूठ से सत्य की यात्रा नहीं हो सकती। तथ्य से सत्य तक जाया जा सकता है लेकिन तथ्य को छिपा कर, बदल कर, तोड़-मरोड़ कर, हम कभी सत्य तक नहीं जा सकते।

महावीर भी उसी असुरचा के बोघ को संन्यास कहते हैं। लेकिन अब जिसको हम संन्यासी कहते हैं, वह हमारा बिल्कुल उल्टा आदमो है। संन्यासी हमारे गृहस्य से ज्यादा सुरक्षित है। गृहस्य का दिवाला निकल चुका है, संन्यासी का कोई दिवाला निकलने का कोई सवाल ही नहीं उठता। तो गृहस्य के ऊपर हजारों चिन्ताएँ और झंझटें हैं। संन्यासी के ऊपर वे चिन्ताएँ और झंझटें नहीं हैं। संन्यासी बिल्कुल सुरक्षित है। अगर आज संन्यासी को हम देखें तो आज जो उल्टी बात दिखाई पड़ती है वह यह कि संन्यासी ज्यादा सुरक्षित है। उसे न बाजार के भाव से कोई चिन्ता है, न किसी दूसरी बात से कोई चिन्ता है। उसे न कोई दिक्कत है. न कोई कठिनाई है। खाने-पीने का सब इन्तजाम है, भक्त है, समाज हैं, मन्दिर हैं, आश्रम हैं। सब इन्तजाम है। संन्यासी इस समय सबसे ज्यादा सुरक्षित है जबिक संन्यासी का मतलब यह है कि जिसने सुरक्षा का मोह छोड़ दिया, जो इस बोध के प्रति जाग गया कि सभी असुरक्षित है और जब सुरक्षा के स्याल में भी नहीं रहा, अब जो असुरक्षा में ही जीने लगा, कल की बात ही नहीं करता, भविष्य का विचार ही नहीं करता, योजना नहीं बनाता, बस क्षण-क्षण जिए चला जाता है. जो होना होगा, वह उसके लिए राजी है। मौत आए तो राजी है, जीवन हो तो राजी है, दुःख हो तो राजी है, सुख हो तो राजी है। ऐसी चित्त-दशा का नाम संन्यास है और ऐसा व्यक्ति अगृही है। अगर बहुत गहरे में खोजने जाएँ तो सुरक्षा 'गृह' है, असुरक्षा 'अगृह' है! मुरक्षा में जीने वाला, भुरक्षा में जीने की व्यवस्था करने वाला 'गृहस्थ' है। सुरक्षा में न जीने बाला, असुरक्षा की स्वीकृति में जीने वाला संन्यासी है, अगृही है।

इस सम्बन्ध में एक प्रश्न किसी ने पूछा है कि महावीर ने संग्यासियों से यह क्यों कहा कि तुम गृहस्थों को विनय मत देना, उनको तुम नमस्कार मत करना, उनका तुम आदर मत करना। यह बात महावीर ने क्यों कही ? इसे संन्यासी और गृहस्थ के बीच बना लेने से भूछ हो जाती है। असल में अगर हम बहुत ध्यान से देखें तो जो असुरक्षित व्यक्ति है, वह ऐसे जी रहा है जैसे हवा-पानी जी रहा है। वह जो सुरक्षा के भ्रम में, सपने में और नींद में खोया है वह ऐसा ही है जैसे कोई कहे जागे हुए आदमी को कि तू सोए हुए आदमो

को नमस्कार मत करना। क्यों कि कहीं ऐसा न हो कि आदर उसके सोए हुए होने को और बढ़ाए। लगता तो ऐसा है लेकिन महावीर के पीछे आवे वाले साधुओं ने उसका दूसरा ही मतलब निकाला है। उन्होंने इसे बिल्कुल अहंकार की प्रतिष्ठत बना ली है। यानी वे कुछ ऊँचे हैं, अहंकार में प्रतिष्ठित हैं, सम्मानित हैं, पूज्य हैं, दूसरे को उनकी पूजा करनी है। लेकिन बड़े मजे की बात है कि महावोर ने यह कहीं नहीं कहा कि साधु गृहस्य से पूजा ले, संन्यासी गृहस्य से विनय मांगे। इतना ही कहा है कि गृहस्य को अगृहो विनय न दे। क्योंकि गृहस्य से मतलब ही इतना है कि जो अज्ञान में धिरा हुआ खड़ा है इसके अज्ञान की तृप्ति को जगह-जगह से गिराना जरूरी है। इसके अहंकार को बढ़ाना उचित नहीं है।

अहंकार न बढ़ जाए गृही का इसिलए महावीर कहते हैं कि साधु उसे विनय न दे। लेकिन उन्हें पता नहीं या शायद कि उनका साधु ही इसको अहंकार का पोषएा बना लेगा और साधु ही इस अहंकार में जीने लगेगा कि उसे पूजा मिलनो चाहिए और वह अविनीत हो जाएगा। महावीर की कल्पना भी नहीं है कि साधु अविनीत हो सकता है, इसिलए वह कहते हैं कि साधुता का तो मतलब ही है पूर्ण विनम्रता में जीना चौबीस घंटे। यानी कोई न भी हो पास में तो भी विनम्रता में ही जीना। वह तो साधुता का मतलब ही है। क्योंकि साधुता का मतलब है सरलता और सरलता अविनम्र कैसे होगी?

महावीर को यह कल्पना हो नहीं कि साधु भी अविनम्न हो सकता है। हाँ, गृहस्य अविनम्न हो सकता है क्योंकि वह अहंकार में जीता है, वहीं उसका घर है। उसे बिनय मत देना। लेकिन भूल हो गई। मालूम होता है कि भूल ऐसी हो गई कि उन्हें पता नहीं कि साधु भी एक प्रकार का गृहस्य हो सकता है। इसका कोई स्थाल नहीं है उन्हें कि साधु भी बदला हुआ गृहस्य हो सकता है। सिफं कपड़े बदल कर साधु हो सकता है और उसकी चित्तवृत्तियों को सारी माँग वहीं हो सकती है जो गृहस्य की है। असल बात यह है कि जिसे हम गृहस्य कह रहे हैं वह तो गृहस्य है लेकिन जिसे हम साधु कह रहे हैं, वह साधु कहीं है।

जापान के एक सम्राट्ने एक बार अपने वजीरों को कहा कि तुम जाकर पता लगाओं कि अगर कहीं कोई सांघु हो तो मैं उससे मिलना चाहता हूँ। वजीरों ने कहा कि यह बहुत मुश्किल काम है। सम्राट्ने कहा मुल्किल ? मैं

तो रोज सड़क से मिक्षुओं को, साधुओं को निकलते देखता हूँ। वजीरों ने कहा कि यह बहुत कठिन है, वर्षों छग सकते हैं। फिर भी हम स्रोज करेंगे। उन्होंने बहुत खोज-बीन की। आखिर वह खबर लाए कि एक पहाड़ पर एक बूढ़ा है। वह आदमी साधु है। सम्राट् वहाँ गया। वह बूढ़ा एक वृक्ष के पास दोनों पैर फैलाए हुए आराम से बैठा था। सम्राट् जाकर खड़ा हो गया। साधुने न तो उठकर सम्राट्को नमस्कार किया जैसी सम्राट्की अपेक्षा थी, न उसने पैर सिकोड़े। वह पैर फैलाए ही बैठा रहा। न उसने इसकी कोई फिक्क की कि सम्राट् आया है। वह जैसा बैठा था, बैठा रहा। सम्राट् ने कहा: आप जाग तो रहे हैं न ? खड़े होकर नमस्कार करने का शिष्टाचार भी नहीं निभाते हैं आप ! पैर फैलाकर अशिष्ट ग्रामीणों की तरह बैठे हैं ? मैं तो यह सुनकर आया कि मैं एक साधु के पास जा रहा है। वह बूढ़ा खूब खिलखिलाकर हैंसने लगा। उसने कहा कि कौन सम्नाट् और कौन साधु ? यह सब नींद के हिस्ते हैं। कौन किसको आदर दे ? कीन किससे आदर ले ? अगर साधु के पास आना हो तो सम्नाद् होना छोड़कर आओ। क्योंकि सम्राट् और साधुका मेल कैसे होगा? बड़ा मुश्किल हो जाएगा। तुम कहीं पहाड़ पर खड़े हो, हम कहीं गड्ढे में विश्वाम कर रहे हैं। मेल कहाँ होगा ? मुलाकात कैसे होगी ? साधु से मिलना है तो सम्राट् होना छोड़ कर आओ । और रही पैर सिकोड़ने, फैलाने की बात । अगर शरीर पर ही नजर है तो यहाँ तक आने की कोशिश व्यर्थ हुई। अगर इसी पर ही दृष्टि अटकी है तो नाहक तुम यहाँ चढ़े, वापिस लौट जाओ।

सम्राट् को सुन कर लगा कि आदमी असाघारण है। उसके पास कुछ दिन रुका, उसके जीवन को देखा, परखा, पहचाना, बहुत आनन्दित हुआ। जाते वक्त एक बहुमूल्य मखमल का कोट, जिसमें लाखों रुपयों के हीरे-जवाहरात जहे थे, भेंट करना चाहा। उस साधु ने कहा कि तुम भेंट करो और मैं न लूँ तो तुम दुर्खा होगे। लेकिन तुम तो भेट करके चले जाओगे। इस जंगल के पशु-पच्ची ही यहाँ मेरे जान-पहचान के हैं। यह सब मुझ पर बहुत हँसेंगे कि बुढ़ापे में भी मुझे बचपन सूझा है। तुम सोचते हो कि करोड़ों की चीज दिए जा रहे हो, लेकिन वे आंखें कहां हैं जो इसको करोड़ों का समझती हैं। इघर मैं निपट अकेला हूँ। यह पशु-पक्षी मेरे साथी हैं। ये इनको कंकड़-पत्थर समझेंगे और मुझको पागल समझोंगे। यह कोट तो ले जाओ। किसी दिन कोई बहुमूल्य चीज तुग्हें लगे तो ले आना जिसको यहाँ भी बहुमूल्य समझा जा सके। ये पक्षी, ये आकाश, ये चाँद और तारें भी जिसे बहुमूल्य समझें।

सम्राट् वापस छोटा। उसने अपने वजीरों से कहा कि उन्हें कुछ न कुछ तो भेंट देनी ही चाहिए। लेकिन ऐसी कौन सी बहुमूल्य चीज है जिसे मैं वहाँ ले जा सकूं। तो उन वजीरों ने कहा कि वह तो सिर्फ आप ही हो सकते हैं। लेकिन आपको बदल कर जाना पड़ेगा, साधु होकर जाना पड़ेगा क्योंकि बह बहु मूल्य चीज सिर्फ साधुता ही हो सकती है जो उस पहाड़ पर, उस एकान्त जंगल में भी पहचानी जा सके। आदमी के मूल्य तो राजधानी की सड़कों पर पहचाने जा सकते हैं। परमात्मा के मूल्य एकान्त में ही पहचाने जा सकते हैं। जहाँ कोई भी पारखी नहीं है वहीं वे परखे जा सकते हैं। साधुता का अर्थ ही खो गया है आजकल। तो साधु के नाम से बैठे हैं वे आमतीर से बदले हुए गृहस्थ है, जिन्होंने कपड़े बदल लिए हैं मगर गृहस्थी का ही काम कर रहे हैं।

एक साधु मुझसे मिलने आए। मैंने उनसे कहा कि आप मुँहपट्टी क्यों बौधे हुए हैं? यह सच में आपको लगती है कुछ बौधने जैसी? उन्होंने कहा: बिल्कुछ नहीं लगती। मैंने कहा कि इसे छोड़ दें आप। उन्होंने कहा कि अगर छोड़ दें तो कल खाने, पीने का क्या होगा? कौन सम्मान देगा? यह मुँहपट्टी की वजह से सब क्यवस्था है। यह गई कि सब क्यवस्था चली जाएगी।

अब यह मुँह-पट्टी की व्यवस्था का इन्तजाम है। हम मुँह-पट्टी बांघते हैं, हम गेरूआ बस्त्र पहनते हैं वयों कि ये सब हमारी सुरक्षा के साधन हैं। जैसे हम कुछ इन्तजाम कर रहे हैं, ऐसा यह साधु भी इन्तजाम कर रहा है। यह भी हिम्मत करने को राजी नहीं है कि खड़ा हो जाय कि कोई दे देगा तो ठीक, नहीं देगा तो ठीक; रोटी मिलेगी तो ठीक, नहीं मिलेगी तो ठीक। इतनी हिम्मत जुटाकर खड़ा न हो जाए तो इसे गृहस्थ से भिन्न कहने का क्या कारण है? सिर्फ एक ही कारण है कि गृहस्थ दूसरों का घोषण करता है, यह गृहस्थों का घोषण करता है। गृहस्थ शोषण करता है तो वह उसकी वजह से पापी हुआ जा रहा है। ओर यह उन पापियों का घोषण करता है तो उसकी वजह से पापी नहीं हो रहा है। यह किसी बन्धन में नहीं है। इसने बंधन में न होने का भी इन्तजाम किया हुआ है। लेकिन इन्तजाम हो बन्धन है यह इसे ख्याल में नहीं है।

तो यह साधु की जो कल्पना महाबीर के मन में है, उस कल्पना का साधु इतना विनम्न हागा कि उसे विनीत होने की जरूरत ही नहीं है। विनीत होना पड़ता है सिर्फ अहंकारियों को। वह इतना सरल होगा कि कौन साधु है, कौन गहस्य है इसकी पहचान मुश्किल हो जाएगी। लेकिन जो उन्होंने कहाँ है, वह

सिर्फ यह है कि सुर्वित व्यक्ति को, बागुत व्यक्ति सम्मान न दे। लेकिल मजा यह है कि बिना इसकी फिक्र किए कि हम जागृत है या नहीं, सम्मान न दिया जाए तो सब गड़बड़ हो जाता है। उसमें आधी शर्त स्थाल में रखी गई है कि जागृत व्यक्ति मृष्टित को सम्मान न दे। दूसरा व्यक्ति मृष्टित है, यह पक्का है ? लेकिन हम जागृत हैं या नहीं, यह अगर पक्का नहीं है तो शर्त कहीं पूरी हो रही है ? और दूसरा मुख्ति है यह पता भी हमें तभी चल सकता है जब हम जागृत हों। लेकिन पता ही नहीं चलता है कि आदमी सोया हुआ है। अब दस आदमी कमरे में सोए हुए हैं तो सिर्फ जागे हुए आदमी को ही पता चल सकता है कि बाकी लोग सोए हुए हैं। सोए हुए को पता नहीं चल सकता कि कौन सोया हुआ है और जागृत व्यक्ति को कैसी विनम्रद्वा, कैसा अविनय, यह सवाल ही नहीं है। पर व्यान उनका यही है कि मुख्ति को सम्मान कम हो, अमूखित को सम्मान हो ताकि समाज अमुर्छा की ओर बढ़े और व्यक्ति अमुछित दिशा को तरफ अग्रसर हो। साधु के लिए सम्मान का बड़ा ब्यान उन्होंने किया है सिर्फ इसीलिए कि साधु वह है जो सम्मान नहीं माँगता। जो समाज ऐसे व्यक्तियों को सम्मान देता है, वह समाज घीरे-घीरे निरहंकारिता की ओर बढ़ने का कदम उठा रहा है।

प्रश्नः महाबीर प्राकृत भाषा में क्यों बोले ? संस्कृत में क्यों नहीं ?

उत्तर: यह प्रश्न सच में गहरा है। संस्कृत कभी भी लोकभाषा नहीं थी। सदा से पंडित की भाषा रही —दार्शनिक की, विचार की। प्राकृत लोकभाषा थी—साधारण जन की, अशिक्षित की, ग्रामीण की।। शब्द भी बड़े अद्भुत हैं। प्रकृति का मतलब है स्वाभाविक: संस्कृत का मतलब है परिष्कृत। प्रकृति से ही जो परिष्कृत रूप हुए थे, वे संस्कृत बने। प्राकृत मूलभाषा है। संस्कृत उसका परिष्कार है। इसलिए संस्कृत शब्द शुरू हुआ उस भाषा के लिए जो परिष्कृत थी।

संस्कृत धीरे-घीरे इतनी परिष्कृत होती चली गई कि वह अत्यन्त थोड़े से लोगों की भाषा रह गई। लेकिन पंडित, पुरोहित के यह हित में है कि जीवन में जो कुछ भी मूल्यवान् है वह सब ऐसी भाषा में हो जिसे साधारण जन न समझ सके। साधारण जन जिस भाषा को समझता हो, अगर वह उस भाषा में होगा तो पंडित पुरोहित और गुरु बहुत गहरे अर्थों में अनावश्यक हो जाएँगे। उनकी आवश्यकता शास्त्र का अर्थ करने में है। साधारण जन की भाषा में हो अगर सारो बातें होंगी तो पंडित का क्या प्रयोजन ? वह किस बात का अर्थ करे ? पुराने जमाने में विवाद को हम कहते थे शास्त्रार्थ। शास्त्रार्थ का मतलब है—शास्त्र का अर्थ। दो पंडित सड़ते हैं। विवाद यह नहीं है कि सस्य क्या है। विवाद यह है कि शास्त्र का अर्थ क्या है ?

पुराना सारा विवाद सत्य के लिए नहीं है, शास्त्र के अर्थ के लिए है कि ग्याक्या क्या है शास्त्र की ? इतनी दुरूह और इतनी परिष्कृत शब्दावली विक-सित को गई जो साधारण जन की हैसियन के बाहर है और जिस बात को साघारण जन कम से कम समझ पाए, वह अनिवार्य-रूपेण जनता का नेता और गुरु हो सकता है। इसलिए इस देश में दो परम्पराएँ चल पड़ों। एक परम्परा थीं जो संस्कृत में ही लिखती और सोचती थी। वह बहुत थोड़े से लोगों की थी। एक प्रतिशत लोगों का भी उसमें हाथ न था। बाकी सब दर्शक थे। ज्ञान का जो आन्दोलन चलता था वह बहुत थोड़े से अभिजातवर्गीय लोगों का था। जनता अनिवार्य रूप से अज्ञान में रहने को बाध्य थी। महावीर और बुद्ध—दोनों ने जन-भाषाओं का उपयोग किया। जिस भाषा में लोग बोलते थे उसी भाषा में वे बोले। और शायद यह भी एक कारण है कि हिन्दू प्रन्थों में महावीर के नाम का कोई उल्लेख नहीं है। न उल्लेख होने का कारण है क्योंकि संस्कृत में न उन्होंने कोई शास्त्रार्थ किए, न उन्होंने कोई दर्शन विकसित किया। न उनके ऊपर, उनके सम्बन्ध में, कोई शास्त्र निर्मित हुआ। आज भी हिन्दुस्तान में अप्रेजी दो प्रतिशत लोगों की अभिजात भाषा है। हो सकता है कि मैं हिन्दी में ही बोलता चला जाऊँ तो दो प्रतिशत लोगों को यह पता ही न चले कि मैं भी कुछ बोल रहा है। वे अप्रेजी में पढ़ने और सुनने के आदी है।

महावीर चूँिक अत्यन्त जन-भाषा में बोले, इन पंडितों का जो वर्ग था, उसने उनको बाहर ही रखा। जनसाधारण ग्राम्य ही थे, उनको उसने भीतर नहीं लिया। इसलिए किसी भी हिन्दू ग्रन्थ में महावीर का उल्लेख नहीं है। यह बड़े आइचर्य की बात है कि महावीर जैसी प्रतिभा का व्यक्ति पैदा हो और देश की सबसे बड़ी परम्परा में, उसके शास्त्र में, उस समय के लिपिबद्ध ग्रन्थों में उसका कोई उल्लेख भी न हो, विरोध में भी नहीं। अगर कोई हिन्दू ग्रन्थों को पढ़े तो शक होगा कि महावीर जैसा व्यक्ति कभी हुआ भी या नहीं। अकल्पनीय मालूम पड़ता है कि ऐसे व्यक्ति का नाम भी नहीं है।

में उसके बुनियादी कारणों में एक कारण यह मानता हूँ कि महावीर उस माषा में बोल रहे हैं जो जनता की है। पंडितों से शायद उनका बहुत कम सम्पर्क बन पाया। हो सकता है कि हजारों पंडित अपिरिचित ही रहे हों कि यह आदमी क्या बोलता है। क्योंकि पंडितों का अपना एक अभिजात भाव है। वे साधारण जन नहीं हैं। वे साधारण जन की भाषा में न बोलते हैं न सोचते हैं। वे असाधारण जन हैं। वे चुने हुए लोग हैं। उन चुने हुए लोगों की दुनिया का सब कुछ न्यारा है। साधारण जन से कुछ लेना-देना नहीं। साधारण जन तो भवन के बाहर हैं, मन्दिर के बाहर हैं। कभी-कभी दया करके, कुपा करके साधारण जन को भी वे कुछ बता देते हैं। लेकिन गहरी और गम्भीर चंबा

तो वहाँ मन्दिर के मीतर चल रही है जहाँ साधारण जन को प्रवेश निषद्ध है।

महावीर और बुद्ध की बड़ी से बड़ी क्रान्तियों में एक क्रान्ति यह भी है कि उन्होंने धर्म को ठेठ बाजार में लाकर खड़ा कर दिया, ठेठ गाँव के बीच। वह किसी भवन के भीतर बन्द चुने हुए लोगों की बात न रही, वह सबकी—जो सुन सकता है, जो समझ सकता है, बात हो गई।

इसलिए उन्होंने संस्कृत का उपयोग नहीं किया। और भी कई कारण हैं। असल में प्रत्येक भाषा जो किसी परम्परा से सम्बद्ध हो जाती है, उसके अपने सम्बन्ध हो जाते हैं। उसका प्रत्येक शब्द एक निहित अर्थ ले लेता है। और उसके किसी भी शब्द का प्रयोग खतरे से खाली नहीं है। क्योंकि जब उस शब्द का प्रयोग करते हैं तो उस शब्द के साथ जुड़ी हुई परम्परा का सारा भाव पीछे खड़ा हो जाता है। इस अर्थ में जनता की जो सीधी-सादी भाषा है, वह अद्भुत है। वह काम करने की, व्यवहार करने की, जीवन की भाषा है। उसमें बहुत शब्द ऐसे हैं जिनको नए अर्थ दिए जा सकते हैं। और महावीर को जरूरी था कि वह जैसा सोच रहे थे, वैसे अर्थ के लिए नई शब्दावली लें। कठिन था कि वह संस्कृत शब्दावली को उपयोग में ला सकते हैं। वयोंकि संस्कृत सैकड़ों वर्षों से, हजारों वर्षों से, परम्पराबद्ध विचार की एक विशेष दिशा में काम कर रही थी। उसके प्रत्येक शब्द का अर्थ निश्चित हो गया था। तो उचित यह था कि ठीक अनपढ़ जनता की भाषा को सीधा उठा लिया जाए। उसे नए अर्थ, नए तराश, नए कोने दिए जा सकते थे। तो उन्होंने सीधी जनता की भाषा उठा ली और उस जनता की भाषा में अद्भुत चमत्कारपूर्ण व्यवस्था दी।

यह इस बात का भी प्रमाण हो सकता है कि महावीर का मन, शास्त्रीय नहीं है। कुछ लोग ऐसे होते हैं जिनका मन शास्त्रीय होता है, जो सोचते हैं शास्त्र में, समझते हैं शास्त्र में, जीते हैं शास्त्र में। शास्त्र के बाहर उन्हें कोई जीवन लगता ही नहीं। अगर उनकी बातचीत सुनने जाएँगे तो पता चलेगा कि शास्त्र के बाहर कहीं कुछ है ही नहीं, और शास्त्र बड़ी संकीण चीज है, जिन्दगी बड़ी विराद् चीज है। उनके प्रश्न भी उठते हैं तो जिन्दगी से नहीं आते, किताब से आते हैं। वे अगर कुछ पूछेंगे भी तो वह इसलिए कि उन्होंने किताबें पढ़ी हैं। उनकी सीधी जिन्दगी से कोई प्रश्न नहीं उठते। और इस लिहांज से यह बड़ी हैरानी की बात है कि कभी ग्रामीण से ग्रामीण व्यक्ति मी

जीवन से सम्बन्धित प्रश्नों की बात उठा देता है जबकि पंडित से वैसी आशा असम्भव है।

पंडित प्रश्न भी उघार ही पूछता है यानी प्रश्न भी उसका अपना नहीं होता। उत्तर तो बहुत दूर की बात है। वह प्रश्न भी उसने किताब में पढ़ा होगा। और जब वह प्रश्न पूछता है तब उसके पास उत्तर तैयार होता है। यानी वह आपसे कोई बड़े प्रश्न के उत्तर की आकांचा नहीं कर रहा है। वह शायद आपका परीक्षण ही कर रहा है कि आपको भी यह उत्तर पता है या नहीं। उत्तर भी उसके पास है, प्रश्न भी उसके पास है। प्रश्न से भी पहले वह उत्तर को पकड़ कर बैठा हुआ है। और अब वह जो प्रश्न उठा रहा है, वह प्रामाणिक नहीं है, उत्तर प्राणों से नहीं झा रहे हैं।

तो शास्त्रीय लोग भी हैं जिनकी सारी जिन्दगी किताबों के द्रम्द्र-फंदों के भीतर गुजरती है। महावीर खुलो जिन्दगी के पक्षपात हैं, खुले आकाश के नीचे नग्न खड़े हैं। खुलो जिन्दगी, सच्ची जिन्दगी, जैसी है वह उसको छूना चाहते हैं, इसलिए शास्त्र को बिल्कुल हटा देते हैं, शास्त्रीयता को बिल्कुल हटा देते हैं, शास्त्रीय व्यवस्था को ही हटा देते हैं और हमेशा ऐसी जरूरत पड़ जाती है कि कुछ लोग वापिस जिन्दगी का हमें स्मरण दिलाएँ। नहीं तो किताबें बड़ो खतरनाक हैं। घीरे-घीरे हम यह भूल हो जाते हैं कि जिन्दगी कुछ और है और किताब कुछ और है। एक घोड़ा वह है जो बाहर सड़क पर चल रहा है।

एक घोड़ा वह है जो शब्दकोष में लिखा हुआ है। जिन्दगो भर जो किताब में उनहीं रहते हैं, वे किताब के घोड़े को ही असली घोड़ा समझने लगें तो आद्म्य नहीं है। यहाँ, इतना जरूर है कि किताब के घोड़े पर चढ़ने की भूल कोई कभी नहीं करता। लेकिन किताब के परमात्मा पर प्रार्थना करने की भूल निरम्तर हो जाती है। किताब का परमात्मा इतना हो सही मालूम पड़ने लगता है जितना कि असली परमात्मा होगा। लेकिन किताब का परमात्मा बात हो और है। शब्द 'आग' आग नहीं है। किसी मकान पर 'आग' लिख देने से मकान नहीं जल जाता। 'आग' बात ही और है। 'आग' तो कुछ बात ऐसी है कि 'आग' शब्द भी जल जाएगा उसमें। वह भी नहीं बच सकेगा। लेकिन भूल होने का डर है कि शब्द 'आग' को कहीं हम 'आग' न समझ लें और शब्द 'परमात्मा' को कहीं हम परमात्मा न समझ लें। और जो शब्दों की दुनिया में जीते हैं, उनमें यह भूल होती ही है। उन्हें याद हो नहीं रह जाता कि कब जिन्दगी से वे खिसक गए हैं और एक शब्दों की दुनिया में भटक गए हैं।

पंडित का अपना जनत् है। महावीर उस शब्द जाल से भी बाहर का जाना चाहते हैं। इसलिए पंडित का शब्द-जाल है संस्कृत का। आम जनता की बात-चीत तो सीधी-सादी है उसमें जाल नहीं है। न व्याख्या है, न परिभाषा है। जिंदगी को इंगित करने वाले शब्द हैं। तो उन्होंने वे शब्द पकड़ लिए और सीधी जनता से बात शुरू कर दो। वह जनता के आदमी हैं। इन अधों में वे पंडित नहीं है। और उन्होंने यह भी न चाहा कि उनके शास्त्र निमित हों।

किसी ने पूछा भी है एक सवाल कि महावीर के बहुत पूर्व काल से लिखने की कला विकसित हो गई थी और जैन कहते हैं कि खुद प्रथम तीथंकर ने लोगों को लिखने की कला सिखाई। प्रथम तीथंकर को हुए कितना काल ब्यतीत हो चुका था। लोग लिखना जानते थे, पढ़ना जानते थे, किताब बन सकती थी फिर महावीर के जीते जी महावीर ने जो कहा उसका शास्त्र नयों नहीं बना?

हमें ऐसा लगता है कि लिखने की कला न हो तो शास्त्र निर्मित होने में बाधा पड़ती है। लिखने की कला हो तो शास्त्र निर्मित होना ही चाहिए। मेरी अपनी दृष्टि यह है कि महाबीर चुँकि शास्त्रीय-बुद्धि नहीं है, उन्होंने नहीं चाहा होगा कि उनका शास्त्र निर्मित हो और जब तक उनका बल चला शास्त्र न बन पाये ' शास्त्रीय व्यक्ति की बुद्धि जीवन से पृथक् होकर शब्दों की दुनिया में प्रवेश कर जाती है और एक विचित्र काल्पनिक लोक में भटकने लगती है। तो महावीर ने सूनिश्चित रूप से, शास्त्र को रोकने की कोशिश की होगी। इसलिए मर जाने के दो-तीन चार सी वर्षों तक, जब तक लोगों को उनका स्पष्ट स्मरण रहा होगा कि शास्त्र नहीं लिखने हैं तब तक शास्त्र नहीं लिखा जा सका होगा। लेकिन हमारा मोह भारी है, हम प्रत्येक चीज को स्मृति में रख लेना चाहते हैं। तो कहीं ऐसा न हो कि महावीर का कहा हआ विरस्मरण हो जाए: कहीं ऐसा न हो कि महाबीर विस्मरण हो जाएँ, तो हमारे पास उपाय क्या है ? हम लिपिबद्ध कर लें, शास्त्रबद्ध कर लें. फिर नहीं खोएगा । महावीर स्तो जाएँगे लेकिन शास्त्र बचेगा। लेकिन कभी हमें सोचना चाहिए कि जब महाबीर जैसे बीवन्त व्यक्ति भी स्त्रो जाते हैं तो शास्त्र को तुम बचा कर वया महाबीर को बचा सकोगे।

महावीर जैसे व्यक्ति तो यही उचित समझेंगे कि जब क्यक्ति ही बिदा हो जाता है, और वहाँ चीजें परिवर्तनीय हैं, सभी बाती हैं और चली जाती हैं वहाँ कुछ भी स्थिर न हो, वहाँ शब्द और शास्त्र भी स्थिर न हों, वह भी खो जाएँ। क्योंकि जीवन का नियम जब यह है—जन्म लेना और मर जाना, होना और

मिट जाना, और महावीर को भी जब वह जीवन का नियम नहीं छोड़ता है तो महावीर की वाणी पर भी यह क्यों न लागू हो ?

हम नयों आशा बीघें कि हम शब्दों को बचा कर महावीर को बचा लेंगे। नया बचेगा हमारे हाथ में ? अंगारा कभी नहीं बचता। अंगारा तो बुझ ही जाता है। राख बच जाती है। अंगारे को आप सदा नहीं रख सकते; राख को आप सदा रख सकते हैं। राख बड़ी सुविधापूर्ण है। अंगारे को थोड़ी देर रखा जा सकता है। न्योंकि वह जीवन्त है इसलिए वह बुझेगा। असल में अंगारा जिस चण चलना शुरू हुआ है, उसी क्षण बुझना भी शुरू हो गया है। एक पर्त जल गई है, वह राख हो गई है। दूसरी पर्त जल रही है, वह राख हो रही है। तीसरी पर्त जलेगी, वह राख हो जाएगी। अंगार जो है वह थोड़ी देर में राख हो जाएगा। राख बचाई जा सकती है करोड़ों वर्षों तक क्योंकि राख मृत है। हम उसे बाँघ कर रख सकते हैं और खतरा यह है कि कभी हम राख को कहीं अंगार न समझ लें। कभी राख अंगार थी लेकिन राख बनी ही तब जब अंगार 'न' हो गया। अब इसमें सोचने की दो बातें हैं।

राख अंगार थी और राख अंगार नहीं थी। राख अंगार थी—इसका मतलब यह हुआ कि अंगार से ही राख आई है। अंगार के जीने से ही राख का आना हुआ है। लेकिन एक अर्थ में राख कभी भी अंगार नहीं थी क्योंकि जहाँ-जहाँ राख हो गई थी, वहाँ वहाँ अंगार तिरोहित हो गया था। राख जो है वह जीवित अंगार की छूटी हुई छाया है। अंगार तो गया, राख हाथ में रह गई। राख को संजोकर रखा जा सकता है।

महावीर ने चाहा होगा कि राख को मत बचाना । क्योंकि असली सवाल अंगार का है । वह तो बचेगा नहीं । उसे तो तुम संभाल नहीं सकोगे । राख संभाल कर रख छोगे । और कल यह घोला होगा तुम्हारे मन को कि यही है लंगार । और तब इतनी बड़ी भ्रान्ति पैदा होगी जितनी महावीर को सब वाणी खो जाए तो भी पैदा होने को नहीं है । हिम्मतवर आदमी रहे होंगे । अपनी स्मृति के लिए कोई व्यवस्था न करना बड़े साहस की बात है । मृत्यु के विरोध में हम सभी यह उपाय करते हैं कि किसी तरह तो मरेंगे—लेकिन किसी तरह स्मृति की एक रेखा हमारे पीछ रह जाए, बची हो रहे । फिर वह शब्द जो पत्थर पर लगा हुआ नाम है, शहस्त्र है, रह जाए ।

हमारा मन न मरने की आकांका करता है। न मरने के लिए हम कुछ व्यवस्था कर जाते हैं। महावीर ने जीते जी न मरने की कोई व्यवस्था नहीं की है। क्योंकि महावीर की दृष्टि में जो मरने वाला है, वह मरेगा ही। जो नहीं मरने वाला है वह नहीं मरता है। और जो मरने वाले को बचाने की कोशिश करते हैं वे बड़ो आन्ति में पड़ जाते हैं। वह अक्सर राख को अंगार समझ लेते हैं।

शास्त्र से जो धर्म है, वह राख है। जीवन में जो धर्म है, वह अंगार है। तो जीते जी उन्होंने धास्त्र निर्मित नहीं होने दिया। तीन चार सौ वर्षों तक, जब तक कि लोगों को ख्याल रहा होगा उस आदमी का, उसके निषेध का, उसके इन्कार का, तब तक उन्होंने प्रलोभन को रोका होगा लेकिन जब वह स्मृति शिथिल पड़ गई होगी, धीरे-धीरे विस्मरण के गर्त में चली गई होगी, तब उनके सामने सबसे बड़ा सवाल यही रह, गया होगा कि हम कैसे सुरक्षित कर लें जो भी उन्होंने कहा।

यह ध्यान रखने की बात है कि आज तक जगत् में जो भी महत्वपूर्ण है, जो भी सत्य है, जो भी सुन्दर है, वह लिखा नहीं गया है, वह कहा हो गया है। कहने में एक बड़ी जीवन्त बात है, लिखने में वह मुर्दी हो जाती है। क्योंकि जब हम कहते हैं तो कोई जीवन्त सामने होता है जिससे कहते हैं। अकेले में तो कह नहीं सकते, लिखने वाले के समक्ष कोई भी मौजूद नहीं है, सिर्फ लिखने वाला मौजूद है। बोलने वाले के समक्ष बोलने वाले से भी ज्यादा सुनने वाला मौजूद है। और एक जीवन्त सम्पर्क है। इस जीवन्त सम्पर्क के कारण न तो उन्होंने शास्त्रों की भाषा उपयोग का, न शास्त्रीयता का उपयोग किया; न अपने पीछे शास्त्र की रेखा बनने दी।

और लोकमानस का, सामान्य जन का बहुत पुराना संघर्ष है यह जोकि अभी पूर्ण नहीं हो पाया है। ऐसी घारणा रही है कि घर्म थोड़े से चुने हुए लोगों की बात है। और सस्य थोड़े से लोगों की समझ को बात है। मुझसे लोग आकर कहते हैं कि आप ऐसी बातें लोगों से मत कहिए। ये बातें तो थोड़े लोगों के लिए हैं। सामान्य आदमी को मत कहिए। सामान्य आदमी इनसे मटक जाएगा। अब यह बड़े मजे की बात है कि सामान्य आदमी को सत्य भटकाता है और असत्य मार्ग पर लाता है। और मेरी दृष्टि यह है कि वह बेचारा सामान्य ही इसीलिए है कि उसे सत्य की कोई खबर नहीं मिलती।

प्रश्न : क्या अनिधिकारी को ज्ञान नहीं मिलना चाहिए ?

उत्तर: कोई भी अनिधकारी नहीं है ज्ञान को दृष्टि से। कौन निर्णायक है कि कौन अधिकारी है। निर्णय कौन करेगा? फूल नहीं कहता कि अधिकारी को सौन्दर्य विसाई पड़ेगा, अधिकारी को सुगंध देंगे। सुरज नहीं कहता कि अधिकारी को प्रकाश मिलेगा। स्वांस नहीं कहती कि अधिकारी के हृदय में पलूँगा? सून नहीं कहता कि अधिकारी के भीतर बहूँगा। जगत् अधिकारी की मौग नहीं करता। सिर्फ ज्ञान के सम्बन्ध में पंडित कहता है कि अधिकारी पहले पक्का हो जाए। क्यों? सारा जीवन अनिधकारी को मिला हुआ है, सिर्फ ज्ञान भर अधिकारी को मिलेगा। तो भगवान् बड़ा नासमझ है। अनिधकारियों को जीवन देता है और पंडित बड़ा समझदार है। और अधिकारी को पक्का कर ले तब ज्ञान देगा।

अधिकारी की बात ही अत्यन्त व्यापारिक और तरकीब की बात है।
तब वह उसको देना चाह रहा है, जिससे उसे कुछ मिलता हो। वह मिलना
किसी भी तल पर हो सकता है। इज्जत, आदर, श्रद्धा, घन, मान-सम्मान,
किसी भी तरकीब से उसको देगा जिससे कुछ मिलने का पक्का होगा। और
उसको देगा, जो उसका अपना है। सबको नहीं देगा खुले हाथ। अपरिचित,
अनजान, अजनबी ले जाए, ऐसा नहीं देगा। इसी वजह से झान को गुरु-शिष्य
की परम्परा में बांघने की तरकीब है। उस तरकीब में कभी भी जान विस्तीणं
नहीं हो सका।

एडीसन को अगर पता चल गया कि बिजली कैसे बनता है तो वह ज्ञान सबके लिए हो गया। और एडीशन ने नहीं पूछा कि अधिकारो कौन है जिसके घर में बिजली जले। वह सबके लिए खुली किताब हो गई, जो भी उपयोग में लाना चाहें, ले आए। विज्ञान इसीलिए जीता है धर्म के खिलाफ कि घर्म या थोड़े से लोगों के हाथ में, और विज्ञान ने सत्य दे दिया सबके हाथ में। विज्ञान की जीत का कारण यह है कि बिज्ञान ने पहली दफा ज्ञान को सावंतीकिक ज़ना दिया। और घामिक लोगों ने ज्ञान को बना लिया बिल्कुल हो सोमित दायरे में रहने वाला यानी सोच-विचार कर किसको देना, किसको नहीं देना। और कई बार ऐसा होता है कि जानने वाला आदमी पान्न को, अधिकारी को खोजते-खोजते ही मर जाता है और उसे अधिकारी नहीं मिल पाता है।

मैंने सुना है कि एक फकीर हिमालय की तराई पर रहता था और नब्बे वर्ष का हो गया था। कई बार लोगों ने आकर कहा कि हमें ज्ञान दो, पर उसने कहा कि अधिकारी के सिवाय ज्ञान तो किसी को नहीं मिल सकता। अधिकारी लाओ। शर्ते उसकी ऐसी थीं कि वैसा आदमी पूरी पृथ्वी पर खोजना मुश्किल था। अधिकारी की शर्ते ऐसी थों। यानी ऐसा ही है कि जैसे कोई डाक्टर किसी से कहे कि हम बीमार को दवा नहीं देते, हम तो स्वस्थ आदमी को दवा देंगे। स्वस्थ आदमी ले आओ। अब मेरी अपनी समझ है कि स्वस्थ आदमी ले आओ। अब मेरी अपनी समझ है कि स्वस्थ आदमी डाक्टर के पास जाएगा ही नहीं। अधिकारी जो हो गया है, वह किसी से लेने क्यों जाएगा? क्योंकि जिस दिन अधिकार उपलब्ध होता है उसी दिन अपनी उपलब्ध हो जाती है। जिस दिन पात्रता पूरी होती है। उसी दिन परमारमा खुद ही उतर आता है। अनिधकारी ही क्योंजता है। अधिकारी कोलेगा ही क्यों? अधिकारी का मतलब है कि जिसका अधिकार हो गया। अब तो ज्ञान उसे मिलेगा ही। वह सीधी माँग कर सकता है इस बात की। तो अधिकारी किसी के पास नहीं जाता है।

तो लोग यक गये थे। फिर वह बूढ़ा हो गया, बहुत बुढ़ा। फिर एक दिन उसने एक आदमी को जो रास्ते से गुजर रहा था, कहा: सूनो ! ज्यादा नहीं. में तीन दिन में मर जाऊँगा। गाँव में जितने लोगों को खबर हो सके, पहेंचा दो। जिसको भी ज्ञान चाहिए वह एकदम चला आए। उस आदमी ने कहा लेकिन मेरा गांव बहुत छोटा है, अधिकारी वहां कोई भी नहीं। फकीर ने कहा, अब अधिकारी, गैर-अधिकारी का सवाल नहीं रहा। क्योंकि तीन दिन बाद में मर जाने को हैं। जाओ, जो भी आए, उसको ले आओ। वह आदमी गाँव में गया. और डोंडी पीट दी। उस बुढ़े से तो लोगों का कभी कुछ सम्बन्ध नहीं था। फिर भी किसी को दूकान पर आज काम नहीं था तो उसने कहा कि चलो. में भी चल सकता है। किसी की पत्नी मर गई थी तो उसने कहा कि चलो, हम भी चलते हैं। किसो को कुछ और हो गया था। कोई दस बारह लोग मिल गए और वे पहाड पर चढ़कर वहाँ जा पहेँचे। लेकिन वह जो ले जा रहा था मन में बड़ा चिन्तित था कि इन सबको वह फौरन ही बाहर निकाल देगा। इनमें कोई भी अधिकारी नहीं है, कोई भी पात्र नहीं है। उसने डरते-हरते जाकर कहा कि दस-बारह लोग आए हैं लेकिन मुझे शक है कि कोई आपके अधिकार के नियम में उतरेगा। फकीर ने कहा: वह बात ही मत करो। एक-एक को भीतर लाओ । तो उसने पृष्ठा : आपने अब अधिकार की बात छोड दी। तो फकीर ने कहा कि सच बात यह है कि जब तक मेरे पास कुछ नहीं था. तब तक में इस भौति अपने को बचाता था कि अनिधकारी को कैसे दूँ? मेरे पास ही नहीं था देने को कुछ । लेकिन यह मानने की हिम्मत नहीं पड़ती थी कि मेरे पास कुछ नहीं है। तो मैंने यह तरकीब निकाली यी कि पात्र कहाँ है जिसको मैं दूरें। लेकिन अब जब मुझे ज्ञान हो गया है, तब प्राण ऐसे आतुर हैं कि कीई अपान भी आ जाए तो उसको लेकर पात्र हो जाएगा क्योंकि अपात्र रह कैसे सकेगा ? तो अब मेरी फिक्र नहीं है कि तुम किसको छाते हो।

महाबीर ने इस सम्बन्ध में बड़ी भारी क्रान्ति की। ठेठ बाजार में पहुँचा दी सारी बात। इससे क्रोध भी बहुत हुआ। रहस्य की बातें तो हैं ये। पंडित का घंघा चलता था कि बातें गुप्त थीं। आप जानते हैं कि जब डाक्टर प्रिसिक्त प्रान्ति खातें हैं दवाई का तो लैटिन और ग्रीक-भाषा का उपयोग करता है, सीधी-साथी अंग्रेजी का भी उपयोग नहीं करता, हिन्दी की तो बात दूर है। छैटिन और ग्रीक शब्दों का उपयोग दवाइयों के नाम के लिए किया जाता है। कारण कि अगर आपको उसका ठीक-ठीक नाम, पता चल जाए तो आप उसके लिए पाँच रुपये देने को राजी नहीं होंगे। आपको वह दवा बाजार में दो पैसे में मिल सकती है। रहस्य यह है कि जो उसने लिखा है, वह आपको पकड़ के बाहर है। हो सकता है उसने लिखा हो अजवाइन। सेकिन लिखा है छैटिन में। अजवाइन का सत तो हम घर में ही निकाल लेंगे। इसके लिए लिए हम पाँच या दस रुपए वर्यों देंगे बाजार में? लेकिन अजवाइन का सत लिखा है ग्रीक में। आपको पता चलता नहीं कि क्या मतलब है? आप दो पैसे की चीज को पाँच या दस रुपए में खरीद कर लाते हैं।

पूरा मेडिकल घन्या बेईमानी का है। वर्यों कि अगर सी घी-सी घी वार्ते लिख दी जाएँ तो सब दवाई की टूकानें खत्म होने के करीब पहुँच जाएँ। क्यों कि दवाइयों बहुत सस्ती हैं और उन्हीं ची जों से बनी हैं जो बाजार में आम मिल रही हैं लेकिन एक तरकीब उपयोग की जा रही हैं निरन्तर कि नाम अंग्रेजी में भी नहीं हैं, लैटिन और ग्रीक में हैं। अंग्रेजी पढ़ा लिखा आदमी भी नहीं समझ सकता। डाक्टर जिस ढंग से लिखते हैं, वह ढंग भी कारण है उसमें। यानी बहु लैटिन और ग्रीक भी आप ठींक से नहीं समझ सकते कि वह क्या लिखा हुआ है। वह भी सिर्फ दूकानदार ही समझता है जो बेचता है दवा। वह भी खायद नहीं समझता है। बड़े अज्ञान में काम चलता है। मैंने सुना है कि एक आदमी को किसी डाक्टर की चिट्ठी आई थी। किसी डाक्टर ने चिट्ठी लिखी बी। घर पर उसने भोज बुलाया हुआ वा और डाक्टर नहीं आ सकता था तो उसने कमा गाँगी थी लेकिन निरन्तर आदत के बस उसने उसी ढंग से किसा दिया था, जैसा वह प्रिस्क्रिप्ता लिखता था। उस आदमी ने बहुत पढ़ा। उसे समझ में नहीं आया कि वह बा रहा है कि नहीं वा रहा है।

तो उसने सोचा कि छोड़ो, मेरी समझ में नहीं आएगा, जरा चल कर केमिस्ट को दिखा लूँ। वह तो कम से कम डाक्टरों की भाषा समझता है। वह वती देगा कि क्या लिखा है। उसने जाकर वह चिट्ठी एक केमिस्ट को दी। केमिस्ट ने चिट्ठी देखी: कहा रुकिए, भीतर गया। दो बोतर्ले निकाल कर से आया। उसने कहा: माफ करिए! बोतल का सवाल ही नहीं है। इसमें सिर्फ उसके कमा मौगी है कि मैं आज भोज में आ सकूँगा, कि नहीं। यह मेरी समझ में नहीं आ रहा है कि बात क्या है? यह सारा का सारा खेल चलता है।

तो पंडित ने एक तरकीब निकाली है बहुत पुराने दिन से । वह यह कि जनता की भाषा में सीधी-सीधो बात मत कहना कभी भी । उसको ऐसी शब्दावली में कहना कि वह रहस्य हो जाए, वह उसकी समझ से बाहर पड़ जाए और तब लोग तुमसे समझने आएँगे । इसलिए दुनिया में दो तरह के लोग हुए हैं । एक जो जीवन के रहस्य के लिए द्वार बनाना चाहते हैं ताकि प्रत्येक के लिए द्वार खुल जाए और एक जीवन में जो रहस्य नहीं भी है, उसको जबर-दस्ती चारों तरफ से गोल-गोल करके उसे ऐसी स्थिति में खड़ा कर देना चाहते हैं कि वह किसी के लिए सीधा-सरल तथ्य न रह जाए ।

उमर खयाम ने जिला है कि जब मैं जवान था तो साधुओं के पास गया, ज्ञानियों के पास गया, पंडितों के पास गया। और उसी दरवाजे से बाहर आया जिस दरवाजे से भीतर गया था, क्योंकि मेरी कुछ पकड़ में ही नहीं पड़ा कि वहां क्या हो रहा है। वही का वही वापस लौटा जो मैं था क्योंकि मेरी कुछ पकड़ में नहीं पड़ा कि वहां क्या हो रहा है? कौन शब्द वहां चल रहा है? किन शब्दों की वे बातें कर रहे हैं? किन लोगों की वे चर्चा कर रहे हैं? जीवन से उनका कोई सम्पर्क नहीं है।

महावीर की क्रान्तियों में एक क्रान्ति यह भी है कि उन्होंने धर्म के गुह्य रूप को जो छिपा हुआ था, उघड़ा हुआ कर दिया। इसिलए पंडित उन पर नाराज रहे हों तो कोई आश्चर्य नहीं। क्योंकि उन्होंने वह काम किया जैसे कोई डाक्टर सीधी हिन्दी में लिखने छगे कि अजवाइन का सत ले आओ तो दूसरे सारे डाक्टर उस पर नाराज हो जाएँगे कि तुम क्या कर रहें हो, तुम सब घंचा चौपट करवा दोगे। तो महावीर पर पंडितों की नाराजगी बड़ी अर्थपूर्ण है। इसिलए उन्होंने सीधी-सीधी अनमाषा का उपयोग किया है, शास्त्रों की माषा को एकदम छोड़ बिया है जैसे कि शास्त्र हों ही नहीं। महावीर इस तरह बोल रहें हैं कि जैसे शास्त्र रहे ही नहीं। उनका वह उस्लेख भी नहीं करते। ऐसा

नहीं है कि उन शास्त्रों में कुछ भी न था। उन शास्त्रों में बहुत कुछ था। और में हावीर जो कह रहे हैं वह यह है कि कोई खोज करेगा तो उसे शास्त्रों में भी मिल जाएगा, लेकिन महावीर उन शास्त्रों को बीच में लाना ही नहीं चाहते क्योंकि उन शास्त्रों को लाते ही शास्त्रीयता आती हैं, पांडित्य आता है, सारी दूकान आती है, सारी व्यवस्था आती है। वह ऐसे बोल रहे हैं जैसे कि कोई पहला आदमी जमीन पर खड़ा होकर बोल रहा हो जिसको किसी शास्त्र का कोई पता भी न हो।

प्रश्नः गोशालक की कथा का क्या महत्त्व है? महावीर ने प्रथम दो मुनियों को न बचा कर तीसरे को ही क्यों बचाया?

उत्तर : असल में कहानियों को समझना बहुत मृिक्कल होता है क्योंकि वे प्रताक हैं। और उन प्रतीकों में बड़ो बातें हैं जो खोली जाएँ तो ख्याल में आ सकती हैं, न खोली जाएँ तो बड़ी किठनाइयां पैदा करती हैं। महावीर पर गोशालक ने तेजोलेश्या का प्रयोग किया है। वह एक ऐसी मनोवैज्ञानिक प्रक्रिया का, एक योग का प्रयोग कर रहा है कि जिसमें कोई भी जल जाए और भस्म हो जाए। महावीर को बचाने के लिए एक साघु उठा, वह नष्ट हो गया। दूसरा उठा वह मर गया। महावीर देखते रहे। तीसरा उठा उसको महावीर ने रोक लिया। क्या दो के समय महावीर तटस्थ रहे और तीसरे के समय उटस्थता छोड़ दी? यानी दो के समय उनमें कोई करणा न आई। तीसरे के समय उनं पर करणा आ गई। अगर रोकना था तो पहली ही बार रोक देना था ताकि दो व्यक्ति न मर पाते। या नहीं रोकना था, तटस्थ ही रहना था तो तटस्थ ही रहना था तो तटस्थ ही रहना था तो तटस्थ ही रहना था तो

इसमें बहुत बातें हो सकती हैं। पहली बात यह कि व्यक्ति किसलिए उठा, यह बड़ा महत्त्वपूर्ण है। जो व्यक्ति उठा पहले, जरूरी नहीं कि महावीर को बचाने उठा हो। सिर्फ दिखाने उठा हो कि मैं बचा सकता हूँ, सिर्फ अहंकार से उठा हो और अहंकार को कोई भी नहीं बचा सकता, महावोर भी नहीं बचा सकते हैं। अहंकार तो जलेगा और नष्ट होगा। कहानी तो सीघी-सीघी होती है लेकिन पीछे हमें उतरने की जरूरत होती है। पहला आदमी किसलिए उठा ? क्या वह यह सोचता है कि क्या करेगा गोशालक मेरा ? मैं उससे ज्यादा प्रवस्त हूँ; अभी उसे पछाड़ कर रख दूँगा। तो महावीर चुपचाप बैठे रहे होंगे। क्योंकि असल में वहाँ एक महावीर का साधु और दूसरा गोशालक—ऐसा नहीं रहा होगा। वहाँ दो गोशालक थे। दो अहंकार थे जो लड़ने को खड़े हो गए।

महावीर चुप रह गए। चुप रहना ही पड़ा होगा और कोई उपाय न रहा होगा। तीसरे व्यक्ति के सम्बन्ध में हो सकता है कि वह किसी अहंकार से न उठा हो। विनम्न सीधा-साधा आदमी रहा हो, सिर्फ आहूर्ति देने उठा हो। एक व्यक्ति और मरे, इतनी देर भी महावीर जी जाएँ, इसलिए उठा हो। महावीर ने रोका उसे।

असल में कहानी सब नहीं कह पाती और हजारों साल से चलने के बाद खखे तथ्य हाथ में रह जाते हैं जिनके पीछे की सब व्यवस्था साथ में नहीं रह जाती। क्या कारण होगा? लेकिन अगर महावीर को हम समझ सकते हैं तो हमें यहुत कठिनाई नहीं मालूम पड़ती। जिन दो व्यक्तियों को बचाने के लिए वे कुछ नहीं कहें हैं, वे दो व्यक्ति ऐसे होंगे जिनको बचाने के लिए कुछ किया ही नहीं जा सकता होगा। वे दो व्यक्ति ऐसे होंगे जो महावीर के लिय खड़े ही नहीं हो रहे हैं, अपने लिए ही खड़े हो रहे हैं जो गोशालक को भी कुछ दिखा देना चाहते हैं कि हम भी कुछ हैं। तो महावीर के पास सिवाय दर्शक होने के और कोई उपाय नहीं रहा होगा। तीसरे व्यक्ति को उन्होंने रोका, तो इसका मतलब यह हो सकता है कि तीसरा व्यक्ति अहंकार से उठा हो, सिर्फ इसलिए कि जितनी देर तक महावीर बचते हैं। वह इतनी विनम्नता से उठा हो कि महावीर को कुछ कहना पड़ा, रोकना पड़ा।

महावीर के चित्त में क्या हुआ यह समझना हमें कठिन हो जाता है। क्यों कि हम ऊपर से तथ्य देखते हैं —िक दो को मर जाने दिया, एक को बचा लिया। हमें क्याल में नहीं आता कि भीतर क्या कारण हो सकता है। भीतर से महावीर देखते खड़े होंगे तो सिवाय इसके कुछ भी नहीं दिखाई पड़ा होगा। उन दोनों के प्रति भी करणा रही हो क्यों कि महावीर के लिए करणा कोई शर्तबंद चीज नहीं है कि इस अ्यक्ति के लिए रहेगी और उनके लिए नहीं रहेगी। लेकिन वे दोनों करणा के पात्र रहे होंगे। महावीर यह भी जानते होंगे कि उन्हें रोकने से कोई मतलब नहीं है। क्यों कि कुछ लोग हैं जो रोकने से और बढ़ते हैं। न रोके जाएँ तो शायद रक जाएँ। अंहकारी व्यक्ति ऐसा हो होता है। उसे रोको तो और तेज होता है। तो महावीर चुप रहे होंगे। एक घटना से मैं तुम्हें समझाऊँ।

मैं जब पढ़ता या तो एक युवक मेरे साथ पढ़ता था। उसका एक बंगाली लड़की'से प्रेम था। इतना दीवाना था, इतना पागळ था कि वह दो साल

यूनिवर्सिटी छोड़ कर कलकत्ता जाकर रहा, ताकि ठीक बंगाली हावभाव, बंगाली भाषा, बंगाली कपड़ा, बंगाली उठना-बैठना, सब बंगाली हो जाए। वह दो साल बाद बंगाली होकर लौटा और इतना बंगाली हो गया कि हिन्दी भी बोलता तो ऐसे बोलता जैसे बंगाली हिन्दी बोलता है। लेकिन ठीक वक्त पर उस लड़की ने इन्कार कर दिया। उस लड़की को मैंने पूछा कि क्या बात हो गई है? इन्कारी का क्या कारण है? तो उस लड़की ने कहा कि वह मेरे पीछे इतना पागल है और इतनी गुलाम वृत्ति से भरा हुआ है कि ऐसे गुलाम को पित बनाना मुझे पसन्द नहीं है। व्यक्ति ऐसा तो चाहिए जिसमें कुछ तो अपना हो, कुछ व्यक्तिस्व तो हो?

अब बड़ी मजेदार घटना घटी। वह बेचारा इसलिए झुका चला आ रहा था और सब स्वीकार करता चला जाता था कि लड़की उसे पसन्द करे। वह लड़की कहे रात तो रात, दिन तो दिन-ऐसा सब भाव ले लिया था लेकिन यही कारण उस छड़की का विवाह से इन्कार करने का था। उसने इन्कार कर दिया। एक रात मुझे खबर आई, नौ बजे होंगे कि उसने कमरे में अपने को बंद कर लिया है, ताला अन्दर से लगा लिया है और जो भी बाहर से कहे 'दरवाजा खोलो' तो वह कहता है कि मेरी लाश निकलेगी, अब मूझसे बात मत करो। अब जिन्दा मेरे निकलने की कोई जरूरत नहीं है। यह बात फैल गई। भीड़ इकट्टी हो गई। सब प्रियजन इकट्टे हो गए। बुढ़ा बाप रोया। जितना रोया उतनी उसकी जिह बढती गई। मुझे खबर आई. मैं गया। मैंने देखा वहाँ बाहर का सब इन्तजाम । मैंने कहा : यह सब मिल कर उसको मार डार्लेंगे क्योंकि उसका जोश बढ़ता चला जा रहा था। जितना वह समझाते थे कि अच्छी लड़की ला देंगे वह कहता: अच्छी लड़की ! मेरे लिए कोई अच्छी लड़की ही नहीं है दूसरी। अच्छे-बुरे का सवाल ही नहीं है। जितना वह समझाते कि ऐसा करेंगे, वैसा करेंगे दरवाजा खोलो, वह बढ़ता चला जा रहा है, वह रकता नहीं। मैंने उनसे कहा: अगर आप उसे बचाना चाहते हैं तो कृपा करके दरवाजे से हट जाएँ, मुझे बात करने दें।

मैं दरवाजे पर गया। मैंने उससे कहा: अरुण ! अगर मरना है तो इतना शोर-गुल मचाने की जरूरत नहीं। मरने वाले इतना शोर-गुल नहीं मचाते। यह तो जीने वालों के ढंगें हैं। मरने वाले चुपचाप मर जाते हैं। तुम्हें तीन घंटे हो गए। क्या'तीन चार साल लगेंगे मरने में? तुम जल्दी मरो ताकि हम सब तुम्हें मरघट पर पहुँचा कर निश्चिन्त हो जाएँ। उसने चुपचाप सुना, वह कुछ नहीं बोला। अभी वह बढ़ा चिल्ला-चिल्ला कर बोल रहा था। मैंने कहा: बोलते क्यों नहीं ? उसने कहा : हा ! मैं मर जाऊँगा। मैंने कहा : इसमें हमें कोई एतराज ही नहीं है। कौन किसको रोक सकता है ? आज रोकेंगे. कल मर जाओंगे। इसलिये रोकें भी क्यों ? दरवाजा खोलो। मरने वाले क्या ऐसा दरवाजा बन्द करके भयभीत दिखाई पड़ते हैं ? एक ही तो भय है जिन्दगी में मर न जाएँ. भीर तो कोई भय ही नहीं। और तुमने जब वह भय भी त्याग दिया तो अब तुम किससे डर कर अन्दर बन्द हो। दरवाजा खोलो। उसने दरवाजा खोला और मुझे नीचे से ऊपर तक ऐसा देखा जैसे मैं उनका दुश्मन है। मैंने कहा: तुम मेरे साथ गाड़ी में बैठ जाओ, चलो। उसने कहा कही जाना है ? मैंने कहा: भेडाघाट जबलपुर में अच्छी जगह है मरने के लिए। समझदार आदमी कम से कम मरने के लिए अच्छी जगह तो चुन लै। नासमझ तो जिन्दा रहने के लिए भी अच्छी जगह नहीं चुनता। तो तू भेड़ावाट मर। और मैं तेरा मित्र रहा इतने दिन तक तो मेरा कर्तंग्य है कि तुझे आखिरी बिदा करने जाऊँ। यानी मित्र का यही मतलब है कि जो हर वक्त काम आए । इस वक्त कोई तेरे काम नहीं पड़ेगा, इस वक्त मैं ही तेरे काम पड़ सकता है। समझने लगा कि यह आदमी पागल हो गया है। लेकिन अब मुझसे कहने की कोई हिम्मत न रही। क्योंकि अब घमकी देने का कोई सवाल न था कि मर जाऊँगा। यह धमकी तो बेमानी थी।

वह चुपचाप चला आया। रात हम सोए। दोनों तरफ बिस्तर लगा कर, एक बीच में अलार्म घड़ो रखकर मैंगे कहा कि ठंडो रात है और हो सकता है कि मेरी नींद न खुले। और अलार्म बजे तो तुम कृपा करके मुझे उठा देना क्योंकि तीन बजे हमें निकल चलना है। एक घंटे का रास्ता है। तुम वहाँ कूद जाना। मैं अन्तिम नमस्कार करके लौट आऊँगा और मुझे किर वापस भी आना है। और भोर होने के पहले आना चाहिये नहीं तो तुम मरोगे, फँसूँगा मैं। तो तीन बजे ही ठीक होगा। सब बातें वह मेरी ऐसे सुनता रहा चौंक कर लेकिन वह मुझसे कुछ कहता नहीं था। रात हम सो गए। अलार्म बजा। उसने जल्दी से बन्द किया। जब मैं हाथ ले गया तो वह अलार्म बन्द कर रहा था। उसका हाथ मैंने अपने हाथ में ले लिया। मैंने कहा: ठीक है अब मेरी भी नींद खुल गई है। उसने कहा लेकिन अभी मुझे बहुत ठंड मालूम हो रही है। मैंने कहा: यह तो जोने वालों को भाषा है। ठंड मालूम होना, गरमी मालूम होना, यह कोई मरने वालों के क्याल नहीं हैं। ठंड का क्या मतलब है? यह खाखिरी ठंड है। घंटे

भर का सवास्त्र है। सब स्वत्म । और मुझे वापस भी छोटना है। मैंने उससे कहा कि ठंड तो मुझे छगेगी क्योंकि तू जब डूब जाएगा तब मुझे वापस भी फिर बाना है।

वह एकदम गुस्से में बैठ गया और बोला कि आप मेरे दोस्त हो कि दुइमन ? आप मेरी जान लेना चाहते हो; मैंने आपका क्या बिगाड़ा है ? मैंने कहा : मैं तुम्हारी जान नहीं लेना चाहता हूँ और न तुमने मेरा कभी कुछ बिगाड़ा है । लेकिन अगर तुम जीना चाहते हो तो मैं जीने में साथी हो जाऊँगा । अगर तुम मरना चाहते हो तो मैं उसमें साथी हो जाऊँगा । मैं तुम्हारा साथी हूँ । तुम्हारी क्या मर्जी है । उसने कहा : मैं जीना चाहता हूँ । मैंने कहा, तो इतना शोरगुल क्यों मचा रहे थे ?

अब इस आदमी को क्या हुआ ? देखिए । यह आदमी अब भी जी रहा है ! और जब भी मुझे मिलता है तो कहता है : आपने मुझे बचाया है, नहीं तो मैं मर जाता । वे सारे बाहर के लोग मुझे मारने की तैयारी करवा रहे थे । वे जितना मुझे बचाने की बातें करते उतना मेरा जोश बढ़ता चला जाता । आदमी के मन को समझना बड़ा मुश्किल है, एकदम मुश्किल है । और यह भी समझना मुश्किल है कि किस भौति आदमी का चित्त काम करता है ।

क्यों महावीर किसी को रोकते हैं, किसी को नहीं रोकते हैं, इसे एकदम उपर से नहीं पकड़ लेना है। इसे बहुत मीतर से देखना चाहिए कि महावीर के लिए क्या कारण हो सकता है। करणा उनकी समान है। लेकिन व्यक्ति भिन्न-भिन्न है। रोकना किसके लिए सार्थक होगा, किसके लिए नहीं सार्थक होगा, यह भी वह जानते हैं। कौन रोकने से रुकेगा, कौन रोकने से बढ़ेगा यह भी वह जानते हैं। कौन किस कारण से बढ़ रहा है, यह भी वह जानते हैं। इसलिए हो सकता है कि दो व्यक्तियों को नहीं, दो सौ व्यक्तियों को भी न रोकते। एक एक व्यक्ति भिन्न-भिन्न है। उनकी सारी व्यवस्था भिन्न-भिन्न है। और उस व्यक्ति को अगर हम गौर से देखेंगे तो उस व्यक्ति के साथ हमें भिन्न-भिन्न व्यवहार करना पड़ेगा। इसका यह मतलब नहीं है कि मैं भिन्न-भिन्न व्यक्तियों के साथ भिन्न-भिन्न हो जाता हूँ। मैं न भी भिन्न-भिन्न होऊँ तब भी प्रत्येक व्यक्ति भिन्न-भिन्न हो जाता हूँ। मैं न भी भिन्न-भिन्न होऊँ तब भी प्रत्येक व्यक्ति भिन्न है, और उसे देख कर मुझे कुछ करना जरूरी है।

फिर और भी बहुत सी बातें महावीर देखते हैं, जो कि साधारणतः नहीं देखी जा सकतीं। उनकी में इसलिए बात नहीं करता हूँ कि वह एकदम अदृश्य की बातें हैं। महावीर यह देख सकते हैं कि इस व्यक्ति की उम्र समाप्त हो गई है। यह सिर्फ निमित्त है इसके मरने का, इसलिए चुप भी रह सकते हैं। और कोई कारण भी न हो, सिर्फ इतना ही दिखता हो कि इस आदमी की उम्र तो समाप्त हो गई है और यह सिर्फ निमित्त है इसके मरने का और कोई निमित्त सुन्दर है तो इसे मर जाने दें। और एक व्यक्ति की उम्र समाप्त नहीं हुई है, और व्यर्थ उलझाव में पड़ा है, व्यर्थ उपद्रप में पड़ा है, सोच सकते हैं रोक लें तो बह उसे रोक लेते हैं।

किन्हीं क्षणों में मरना भी हितकर है लेकिन उतने क्षण की अनुभूति और उतनी गहराई हमें ख्याल में नहीं आ सकती हैं। अगर मैं किसी को प्रेम करता हूँ तो कोई ऐसा भी क्षण हो सकता है जब मैं चाहूँ कि वह मर ही जाए। हालांकि यह कैसी अजीव बात है क्योंकि जिसको हम प्रेम करते है, उसे हम कभी भी मरने नहीं देना चाहते। चाहे जीना उसके मरने से ज्यादा दुःखदाई हो जाए तो भी हम उसे जिन्दा रखना चाहते हैं किसी भी हालत में। एक बढ़ा बाप है, नब्बे साल का हो गया है, बीमार है, दुःखी है, आँख नहीं है, उठ नहीं सकता, बैठ नहीं सकता। फिर भी बेटे, बहू, बेटिया, प्रेम में उसको जिन्दा रखे चले जा रहे हैं, चेष्टा कर रहे हैं उसको जिन्दा रखने की। अब पता नहीं यह प्रेम है या बहुत गहरे में सताने की इच्छा है। कहना बहुत मुश्किल है। अगर सब में यह प्रेम है तो बड़ा अजीब प्रेम मालूम पड़ता है कि मेरे सुख के लिए आप जिन्दा रहें। मैं आपको दुःख में भी जिन्दा रखना चाहूँ तो यह प्रेम नहीं है। मैं दु: बी होना पसंद करूँगा। आप मर जाएँगे, मुझे दु:ख होगा, पीड़ा होगी। एक खाली घाव रह जाएगा। वह कभी नहीं भरेगा। वह मैं पसन्द करूँगा। लेकिन यह पीड़ा और दुःख आपका नहीं सहूँगा। मगर ऐसे प्रेम का शायद पाना बहुत कठिन होगा कि कोई बेटा अपने बाप को जहर दे दे और कहे कि अब नहीं जीना है आपको क्योंकि मेरा प्रेम नहीं कहता है कि आपको जीना है। मुझे दुःख होगा आपके मरने का। वह दुःख मैं सहूँगा। लेकिन आप—मुझे दुः सन हो — इसिक्ट ए जिएँ यह तो ठीक नहीं। ऐसे क्षण हो सकते हैं मगर ऐसे -बेटे का प्रेम समझ में आना बहुत मुक्तिल है। लेकिन कभी वह वक्त आएगा दुनिया में जब बेटे इतना प्रेम भी करेंगे, पत्निया इतना प्रेम भी करेंगी, पति इतना प्रेम भी करेंगे। प्रेम का मतलब ही यह है कि हम दूसरे को दुःख में न डाल सकें, उसे हम सुख में ले जा सकें।

तो इसिलए किसी भी घटना में बहुत गहरे उतरने की जरूरत है। अब तक धूमें क्याल में आ सकता है कि क्या प्रयोजन रहा होगा। और न भी क्याल में आए तो भी जल्दी निष्कर्ष बहुत मंहगी चीज है। और महाबीर जैसे व्यक्ति के प्रति तो जल्दी निष्कर्ष बहुत ही मंहगा है क्योंकि उन्हें समझना बहुत कठिन है। जिस जगह हम खड़े होते हैं, वहाँ से जो हमें दिखाई पड़ता है, हम वहीं तक सोच सकते हैं। जिन्हें दूर तक दिखाई पड़ता होगा, वे क्या सोचते हैं, कैसे सोचते हैं, वे सोचते भी हैं कि नहीं सोचते हैं यह सब हमारे लिए विचार करना मुश्किल है। वे किसी मौति जीते हैं, क्यों उस भौति जीते हैं, अन्यथा क्यों नहीं जीते यह भी हमें सोचना मुश्किल हो जाता है। हम ज्यादा से ज्यादा अपना ही रूप प्रोजेक्ट कर सकते हैं। हम यहीं सोच सकते हैं कि इस हालत में हम होते तो क्या करते, दो आदिमयों को न मरने देते, या फिर तोनों को हो मरने देते। ये दो ही उपाय थे हमारे सामने। पर हमें उस चेतनास्थिति का कोई अनुभव नहीं है, जो बहुत दूर तक देखती है, और जिसका हमें कोई क्याल नहीं है।

महावीर और गोशालक एक गाँव से गुजर रहे थे। गोशालक ने कहा: जो होने वाला है वही होता है। महावीर कहते हैं: ऐसा ही है, जो होने वाला है वही होता है। पास में ही जिस खेत से वे गुजर रहे हैं, दो पंखुड़ियों वाला एक पौधा लगा हुआ है, जिसमें अभी किलयों हैं जो कि कस फूल बनेंगी। गोशालक उस पौधे को उखाड़ कर फेंक देता है और कहता है कि यह पौधा फूल होने वाला था, और अब नहीं होगा। वे दोनों गाँव से भिक्षा लेकर वापस लौटते हैं। इस बीच पानी गिर गया है, पानी गिरने से कीचड़ हो गया है और उस पौधे ने कीचड़ में फिर जड़ें पकड़ ली हैं, वह फिर खड़ा हो गया है। जब वह उस जगह से वापस लौटते हैं, तो महावीर उससे कहते हैं कि देख! वह 'कली फूल बनने लगी। वह पौधा लग गया है जमीन से और कली फूल बन गई है।

जिसे दूर तक दिखाई पड़ता है उसे बहुत सी बात दिखाई पड़ती है जो हमारे ख्याल में भी नहीं आतीं और जिन्दगी बहुत लम्बा विस्तार है। जैसे कोई एक उपन्यास के पन्ने को फाड़ डाले और उस पन्ने को पढ़े तो क्या तुम सोचते हो कि उस पन्ने से पूरे उपन्यास के बाबत कोई नतीजा निकल सकता है। हो सकता है कि उपन्यास का बिल्कुल उल्टेनतीजों पर अन्त हो। जो उस पन्ने पर लिखा हो उससे भिन्न चला जाए वयोंकि यह पन्ना सिर्फ उस लम्बी पुस्तक का छोटा सा हिस्सा है। जिन्दगी में हम भी क्या करते हैं। एक टुकड़े को उठा लेते हैं और उस टुकड़े को फैला कर पूरी जिन्दगी को जांचने चल पड़ते हैं। मुश्किल है; ऐसा नहीं जांचा जा सकता। पूरी जिन्दगी को देखना होगा और पूरी जिन्दगी को देखेंगे तो हम एक टुकड़े को भी समझ सकते हैं। नहीं तो यह टुकड़ा भी हमारी समझ में नहीं आ सकता।

प्रश्नः ध्यान के लिए ग्रुद्धोकरण की आवश्यकता है और जब भी किसी का मन केन्द्र पर है, तो उसकी बाह्य क्रिया, उठना-बैठना अनायास स्वयं हो जाती है। जब महाबीर ध्यान के लिए बैठते हैं तो कुकुरासन और गोदो-हासन यह विचित्र बात क्यों?

उत्तर: यह भी समझने जैसो बात है। महावीर को ज्ञान भी हुआ गोदो-हासन में। जैसे कोई गाय को दोहते वक्त बैठता है, ऐसे बैठ-बैठे महावीर को परम ज्ञान की उपलब्ध हुई। यह बड़ा अजीब आसन है। न तो वह गाय दोह रहे थे, गाय भी दोह रहे होते तो एक बात थी। वह गाय भी नहीं दोह रहे थे। बैठे थे ऐसे। क्यों बैठे थे? ऐसे कोई साधारणतः बैठता नहीं। यह बड़ी विचित्र स्थिति मालूम पड़ती है। इसे समझना चाहिए। इसमें तीन बातें समझनी जकरी हैं।

पहली बात तो यह कि गोदोहासन हमें असहज लगता है। लेकिन सहज और असहज हमारी आदतों की बातें हैं। पिरचमी व्यक्ति को जमीन पर बैठना असहज है। पालथी मारकर बैठना तो ऐसी असहज बात है कि पिरचमी व्यक्ति को सीखने में छः महीने भी लग सकते हैं। और छः महीने मालिश चले उसकी और वह बेचारा हाथ पैर भी सिकोड़े तभी वह ठीक से पालथी मार सकता है और फिर भी वह सहज नहीं होने वाला। क्योंकि पिरचम में नीचे बैठता ही नहीं कोई। सब कुर्सी पर बैठते हैं। इसलिए नीचे बैठने की जो हमारी अत्यन्तें सहज बात मालूम पड़ती है वह जो लोग नहीं बैठते उनके लिए अत्यन्त असहज है। जो अम्यास में हैं, वही सहज मालूम पड़ता है। जिसका अम्यास नहीं है, वह असहज मालूम पड़ती है वह जो लोग नहीं बैठते उनके लिए अत्यन्त असहज है। जो अम्यास में हैं, वही सहज मालूम पड़ता है। जिसका अम्यास नहीं है, वह असहज मालूम होने लगता है। हो सकता है महावीर निरन्तर पहाड़ में, जंगल में, वर्षा में, घूप में, ताप में रहे—न कोई घर, न कोई द्वार, न बैठने के लिए कोई आसन, न कोई कुर्सी, न कोई गहो। कुछ भो नहीं है तो, यह बहुत कठिन नहीं है कि महावीर जंगल में रोज सहज उकड़ ही बैठते रहे हों। यह बहुत कठिन नहीं है।

फिर महाबीर की एक घारणा और अद्भुत है। महाबीर कहते हैं जितना कम से कम पृथ्वी पर दबाब डाला जाए उतना अच्छा है। क्योंकि उतनो कम हिंसा होने की सम्भावना है। महावीर रात सोते हैं तो करवट नहीं बदलते क्योंकि जब एक ही करवट सोया जा सकता हो, तो दूसरी करवट विलासपूर्ण है। अकारण दूसरी करवट लेने में कोई चींटी, कोई मकोड़ा मर सकता है। किसी वृक्ष के तले, जंगल में वह सो रहे हैं। करवट बदली है। चींटियों मर सकती हैं। तो महावीर एक ही करवट सो लेते हैं। और दूसरी करवट बदलते नहीं रात भर। ऐसा जो व्यक्ति है, वह उकड़ ही बैठता रहा होगा।

जीवन में उनकी जो दृष्टि है, वह यह है कि क्यों व्यर्थ किसी के जीवन को नुकसान पहुँचाएँ। सारी पृथ्वी पर लोग अलग-अलग ढंग से उठते बैठते, सोते-जागते, खाते-पीते हैं। जो हमें बिल्कुल सहज लगता है, वह दूसरे को बिल्कुल असहज लगेगा। तुम हाथ जोड़ कर नमस्कार करते हो, बिल्कुल सहज लगता है। कुछ लोग है जो जीम निकाल कर नमस्कार करते हैं। दो आदमी मिलेंगे तो दोनों जीम निकालों। अब हम सोच भी नहीं सकते कि किसी को नमस्कार करो तो जीम निकालों। लेकिन दो आदमी मिलें तो हाथ जोड़ें यह कोन सी बात है। अगर हाथ जोड़े जा सकते हैं तो जीम भी निकालों जा सकती है। कुछ कौमों में जब आदमी मिलते हैं तो नाक से नाक रगड़कर नमस्कार करते हैं। यह बिल्कुल उनके लिए सहज मालूम होगा। लेकिन हम दो आदमियों को सड़क पर नाक से नाक लगाते देखें तो हमें हैरानी होगी कि कुछ दिमाग खराब हो गया है। पश्चिम में चुम्बन सहज-सरल सी बात है। हमारे लिये भारी उहापोह की बात है कि कोई आदमी सड़क पर दूसरे आदमी को चूम ले। जो अम्यास में हो जाता है वह सहज लगने लगता है। जो अम्यास में नहीं है वह असहज लगने लगता है।

महावीर अहिंसा की दृष्टि से दो पंजों पर बैठते रहे होंगे। सर्वाधिक, न्यूनतम हिंसा उसमें है। दूसरा उनके लिए यह सहज भी हो सकता है। अगर दस आदिमयों को रात सोते देखें तो आप उन्हें अलग-अलग ढंग से सोते देखेंगे। चूँकि अभी अमेरिका में एक प्रयोगशाला बनाई गई है जिसमें अब तक वे दस हजार लोगों को सुलाकर देख चुके हैं। कोई बीस साल से परीक्षण बलता है जिसमें अजीब-अजीब नतीजे निकाले गए हैं। कोई दो आदमी एक जैसे सोते नहीं। सोने का ढंग, उठने का ढंग अपना-अपना है।

दूसरी बात यह कि जगत् में सहज कुछ भी नहीं है। परिस्थित अनुकूल, प्रति-कूल, व्यक्ति के सोचने, समझने का ढंग, जीने की व्यवस्था अलग-अलग स्थितियाँ ला सकती हैं। जैसे आम तौर पर महावीर खड़े होकर ब्यान करते हैं। वह भी साधारण नहीं लगता क्योंकि साधारणतः लोग बैठ कर ब्यान करते हैं। शायद खड़े होकर ब्यान करने में ज्यादा सरल पड़ता हो क्योंकि उसमें मुख्झी ओर तन्त्रा का कोई उपाय नहीं है और हो सकता है कि उकडू बैठने में भी वही दृष्टि हो। उकडू बैठ कर भी आप सो नहीं सकते। महावीर कहते हैं: भीतर पूर्ण सजग रहना है। पूर्ण सजगता के लिए अथक अम जरूरी है। हो सकता है कि निरन्तर प्रयोग से उन्हें पता चला हो कि उकडू बैठ कर नींद आने का कोई उपाय नहीं तो वह उकडू बैठने लगे हों। फिर महावीर का मस्तिष्क परम्परागत नहीं है।

महाबीर का मार्ग परम्परा-मुक्त ही नहीं बहिक एक अर्थ में परम्परा-निरोधक भी है। वे किसी भी चीज में किसी का अनुकरण नहीं करते। उन्हें जो सरल और आनन्दपूर्ण लगेगा, वह वैसा ही करेंगे। जगत् में किसी ने किया हो या न किया हो, यह सवाल नहीं है। हम सब परम्परा के अनुयायी हैं। सब जैसे बैठते हैं, वैसे ही हम बैठते हैं। सब जैसे खड़े होते हैं, वैसे ही हम खड़े होते हैं। सब जैसे वस्त्र पहनते हैं, वैसे ही हम वस्त्र पहनते हैं। सब जैसी बातें करते हैं, वैसी ही हम बातें करते हैं। क्योंकि सबके साथ हमें रहना है और सबसे भिन्न होकर खड़े होना अध्यन्त कठिन है इसलिए सबके साथ चलना सरल मालुम पड़ता है।

महावीर इस तरह के व्यक्ति नहीं हैं। वे कहते हैं: सब क्या करते हैं, यह सवाल नहीं है। मुझे क्या करने जैसा लगता है यह सवाल है। और हो सकता है कि मुझसे पहले किसी को भी करने जैसा न लगा हो और हो सकता है कि मेरे बाद भी किसी को करने जैसा न लगे, लेकिन जो मुझे करने जैसा लगता है, उसका मुझे अधिकार है। मैं वैसा ही जिऊँगा; वैसा ही करूँगा। इन अर्थों में वह निपट व्यक्ति-स्वातन्त्र्य के अपूर्व पक्षपाती हैं। ऐसी-ऐसी बातों में भी, जिनमें कि हम कहेंगे कि इनमें स्वातंत्र्य की क्या जरूरत है।

यह भी समझ लेना जरूरी है इस प्रसंग में कि हमारे शरीर की, और हमारे मन की दशाओं के बीच में एक तरह का तादातम्य हो जाता है। जैसे आपने देखा होगा कि अगर कोई आदमी चिन्तित है' तो वह सिर खुजलाने लगेगा। समी नहीं खुजलाने लगते। कोई चिन्तित होगा तभी सिर खुजलायेगा। अगर यह आदमी दिना कारण भी सिर खुजलाने लगे तो आप पाएँगे कि वह चिन्तित

हो, ऐसे कहीं ज्ञान मिला है किसी को, तो वे कहेंगे: तुम अपने रास्ते जाओ, क्योंकि ज्ञान को लगर लाना है तो मेरी खतों पर, मैं कोई ज्ञान को खतें मानने वाला नहीं हूँ। मेरी खतों पर, मैं जैसा हूँ, उसको वैसे में लाना है तो ठीक। जगर कोई व्यक्ति इतना हिम्मतवर और साहसी है तो परमात्मा को उसी की खतों पर लाना होगा। कोई क्कावट उसमें नहीं पड़ सकती। यह लगर स्थाल में ला जाए तो व्यक्ति-स्वातंत्र्य की घारणा स्पष्ट हो जाती है।

अब मैं कहता हूँ कि किसी भी आसन में सोए, बैठे, लेटे, खड़े व्यान हो सकता है। यह अपने-अपने चुनाव की बात है कि उसके लिए कैसा सरल हो सकता है। क्योंकि गोदोहासन तक में एक व्यक्ति मोच में जा चुका है। इसलिए अब कोई चिन्ता की बात नहीं। अब किसी भी आसन में यह घटना घट सकती है। लेकिन शायद ही कोई जैन मृति गोदोहासन में बैठा मिल जाए क्योंकि आजकल का जैन मृति परम्परागत ढंग बांघ कर बैठा है। उसको चलाए जाता है। महाबीर का गोदोहासन परम्परा को तोड़ने का बतीक है सिर्फ । महावीर जैसा व्यक्ति छोटी-मोटी चीजों में भो परम्परा को तोड़ देना चाहेगा। यानी ऐसी छोटी बातों में भी वह कहेगा, नहीं, मैं जैसा हूँ वैसा हूँ। और प्रत्येक व्यक्ति में इतना साहस आना चाहिए तो ही व्यक्ति साधक हो सकता है। और जिस दिन परम साहस प्रकट होता है उसी दिन सिद्ध होने में क्षण भर की भी देर नहीं सगती।

प्रश्नः आपने पिछले विनों महावीर के सम्बन्ध में एकान्त की बात कही। थी। तो क्या महावीर का आत्मवर्शन भी एकान्त ही था, सम्पूर्ण नहीं था?

उत्तर: इस सम्बन्ध में दो बातें समझ लेनी चाहिए। एक शब्द है 'दृष्टि' और दूसरा शब्द है 'दर्शन'। वृद्धि एकांकी, अधूरी और खण्ड-खण्ड होगी। दृष्टि का मतलब है कि मैं एक जगह खड़ा है, वहां से जैसा दिखाई पड़ रहा है, जो दिखाई दे रहा है, वह महत्त्वपूर्ण है और जिस जगह मैं खड़ा हूँ वह जगह भी कम महत्त्वपूर्ण नहीं है। जहां से खड़े होकर मैं देख रहा है, जैसा मुझे दिखाई पड़ेगा वह दृष्टि होगी और इसी के सम्बन्ध में दर्शन शब्द को समझना बड़ा कीमती है।

दर्शन का मतलब है जहाँ सब वृष्टियों मिट गई, जहाँ मेरे खड़े होने की कोई जगह न रही, सब में जहाँ मैं ही न रहा। वहाँ को होगा, जुसका नाम दर्शन है। दर्शन सदा ही समग्र होगा। वृष्टि सवा ही जण्डित होगी। तो जिसे हम आत्मानुभूति कहें यहाँ जब दृष्टियाँ सब मिट गई, असल में देखने वाला भी मिट गया, असल में वह जगह भी मिट गई जहाँ हम खड़े थे, वह भी मिट गया जो खड़ा हो सकता है, सब मिट गया, मेरी तरफ से कुछ भी न बचा, अब जो मुझे प्रतीति होगी, अब जो अनुभव घटित होगा वह समग्र घटित होगा। तो महाबीर का जो दर्शन है, या बुद्ध का या कुष्ण का या क्राइस्ट का या मुहम्मद का वह सदा ही समग्र होगा।

दर्शन कभी भी अधूरा नहीं हो सकता क्यों कि अधूरा बनाने वाली जो भी बातें थीं, वे सब समाप्त हो गईं। और एक तरफ से समझें।

जब तक मेरे चित्त में विचार हैं, तब तक मेरे पास दृष्टि होगी, दर्शन नहीं होगा। क्योंकि मैं अपने विचार के चहमें से देखूँगा। मेरे विचार का जो रंग होगा, वही उस चीज पर भी पड़ जाएगा, जिसे मैं देखूँगा। और दर्शन होगा तब जब मैं निर्विचार हो जाऊँगा, जब कोई विचार मेरे पास नहीं होगा। जब विचार मात्र नहीं होगा, खाली जगह से मैं देखूँगा, जहां मेरा कोई पक्ष नहीं, कोई विचार नहीं, कोई शास्त्र नहीं, कोई सिद्धान्त नहीं, मैं हिन्दू नहीं, मुसलमान नहीं, ईसाई नहीं, जैन नहीं। जब मैं कोई भी नहीं, निपट खाली मन रह गया है वहां से जब देखूँगा तो वह जो होगा दर्शन होगा। विचार, वृष्टि तक से जाता है, निर्विचार, दर्शन तक।

एक बात और भी समझनी उपयोगी है। दर्शन कितना ही समग्र हो— समग्र होगा हो—लेकिन जब दर्शन को कोई प्रकट करने काएगा तब फिर बृष्ट गुरू हो जाएगी। क्योंकि दर्शन को फिर प्रकट करने के लिए विचार का उपयोग करना पड़ेगा। और जैसे ही विचार का उपयोग किया कि समग्र नहीं हो सकता। असल में विचार की एक न्यवस्था है, वह कभी भी पूरी नहीं हो सकती। विचार चीजों को तोड़कर देखता है। और वस्तु में, सत्य में, सब चीजें जुड़ी हुई हैं। अगर हम विचार से देखने जाएँगे तो जन्म अलग है, मृत्यु अलग है। जन्म और मृत्यु को विचार में जोड़ना अत्यन्त कठिन है। क्योंकि जन्म बिल्कुल उल्टी चीज है, मृत्यु बिल्कुल उल्टी चीज है। लेकिन वस्तुतः जीवन में जन्म और मृत्यु, एक हो चीज के दो छोर हैं। वहां जन्म अलग नहीं, मृत्यु अलग नहीं। जो जन्म पर शुरू होता है, वही मृत्यु पर बिदा होता है। वह एक हो यात्रा के दो बिन्दु हैं। पहला बिन्दु जन्म है, अन्तिम बिन्दु मृत्यु है। अगर हम् जीवन को देखेंगे तो ये इकट्ठे हैं और अगर विचार में सोचेंगे तो काला बौर सफेद बिल्कुल बलग-अलग हैं। ठंडा और गर्म बिल्कुल अलग-अलग हैं। लेकिन अगर अनुभव में सोचने जाएँगे तो ठंडा और गर्म एक ही चीज के दो रूप हैं, काला और सफेद भी एक ही नमूने के दो छोर हैं। लेकिन जब भी हम प्रकट करने चलेंगे तो हमें फिर विचार का उपयोग करना पड़ेगा।

मुहम्मद को, महावीर को, बुद्ध को, कृष्ण को, क्राइस्ट को जो अनुभूति हुई है वह तो समग्र है लेकिन जब वे उसे अभिव्यक्त करते हैं तो वह सूमग्र नहीं रह जाती | तब वह एक दृष्टि रह जाती है। और इसीलिए जो प्रकट दृष्टियाँ हैं, उनमें विरोध पड़ जाता है। दर्शन में कोई विरोध नहीं है लेकिन प्रकट दृष्टि में विरोध है।

मैं और आप श्रीनगर आं रहे हैं। श्रीनगर तो एक ही है जिसमें मैं आऊँगा और आप आएँगे। फिर हम दोनों श्रीनगर से गए। फिर कोई हमसे कहेगा कि क्या देखा ? जो मैं कहुँगा वह भिन्न होगा, जो आप कहेंगे उससे । श्रीनगर एक था। हम आए एक ही नगर से थे। लेकिन हो सकता है कि मुझे झील पसन्द हो और मैं झील की बात करूँ, और आपको पहाड़ पसन्द हो और आप पहाड़ की बात करें। और हो सकता है कि मुझे दिन पसन्द हो मैं सूरज की बात करूँ और आपको रात पसन्द हो आप चाँद की बात करें। और हमारी दोनों बातें ऐसी मालुम पड़ने लगें कि हम दो नगरों में गए होंगे। क्योंकि एक चौंद की बात करता है एक सूरज की, एक अंघेरे को बात करता है एक उजाले की. एक सुबह की बात करता है एक सौंझ की, एक पहाड़ की बात करता है एक झील की । शायद सुनने वाले की मुश्किल हो जाए यह बात कि यह पहाड़ और शील, यह चौद और सूरज, यह रात और दिन-ये सब किसी एक ही नगर के हिस्से हैं। ये इतने विरोधी भी मालूम पड़ सकते हैं कि ताल-मेल बिठाना मुश्किल हो जाए। वे जो सबरें हम ले जाएँगे, वे दृष्टियाँ होंगी, वे विचार होंगे। लेकिन जो हमने जाना और जिया था, वह दर्शन था। उस दर्शन में श्रीनगर एक था। वहाँ रात और दिन जुड़े थे, पहाड़ और झील जुड़ी थी, वहाँ अच्छा-बुरा जुड़ा था, वहाँ सब इकट्ठा था। लेकिन जब हम बात करने गए, चनाव हमने किया, छाँटा तो हम अलग खड़े हो गए । और हमने एक दृष्टि से चुनाव किया।

बैसे ही कोई बात बोली जाएवी वैसे ही दृष्टि बन जाएगी। और यही बहुत सतरा रहा है कि वृष्टियों को वर्शन समझने की भूल होती रही है और इसलिए जैनों की एक दृष्टि है, वर्शन नहीं; हिन्दुओं की एक दृष्टि है, दर्शन नहीं; मुसल- मानों की एक दृष्टि है, दर्शन नहीं। अगर दर्शन की हम बात करते हैं तो हिन्दू, मुसलमान जैन—सब स्रो जाएँगे। वहाँ तो एक ही रह जाएगा। वहाँ कोई दृष्टि नहीं है, कोई विचार नहीं है।

महाधीर का जो अनुभव है, वह तो समग्र है लेकिन अभिव्यक्ति समग्र नहीं हो सकती। जब भी हम वहने जाते हैं, तभी समग्र को हम कह नहीं सकते । परमात्मा का अनुभव तो बहुत बड़ी बात है । छोटे से, सरल अनुभव भी समग्र रूपेण प्रकट नहीं होते। आपने फूल को देखा। यह बहुत सुन्दर है — ऐसा अनुभव किया। फिर आप कहने गए। फिर जव आप कहते हैं तो आपको लगता है कि कुछ बात अधूरी रह गई। यानी बहुत-बहुत सुन्दर है, ऐसा कहने पर भी पता नहीं चलता फूल जैसा था उसका। वह जो आपको अनुभव हुआ जीवन्त, वह जो आपका सम्पर्कहुआ फूल से, वह जो सौन्दर्य आप पर प्रकट हुआ, वह जो सुगन्य आई, वह जो हवाओं ने फूल का नृत्य देखा, वह जो सूरज की किरणों ने फूल की खुशी देखी वह कितनी ही बार कहें कि बहुत-बहुत सुन्दर है तब भी लगता है कि बात कुछ अधूरी रह गई, कुछ बेस्वाद, बिना सुगन्घ की, मृत, मुदी रह गई। कुछ पता नहीं चलता। वह जो देखा था उसका कोई पता नहों चलता। जब हम साधारण सी भी बात कहते हैं तो जो हमने अनुभव किया उसके वर्णनों में बहुत कमी पड़ जाती है। और जब कोई असाघारण अनुभव को कहने जाता है, तब इतनी कमी पड़ जाती है जिसका हिसाब लगाना कठित है। और दुनिया में जो सम्प्रदाय हैं, वह कही हुई बात पर निभंर हैं— जानी हुई बात पर नहीं। जानी हुई बात पर कभी सम्प्रदाय निर्मित हो जाएँ यह असम्भव है क्योंकि जो जाना गया है, वह भिन्न है ही नहीं।

एक बार ऐसा हुआ कि फरीद यात्रा कर रहा था। कुछ मित्र साथ थे। और कबीर का आश्रम निकट आया। फरीद के मित्रों ने कहा कि किटना अच्छा हो कि हम कबीर के पास दो दिन एक जाएँ। आप दोनों की बातें होंगी तो हम घन्य हो जाएँगे। शायद हो जन्मों में ऐसा अवसर मिले कि कनीर और फरीद का मिलना हो और लोग सुन लें। फरीद ने कहा कि तुम कहते हो तो हम जरूर एक जाएँगे, लेकिन बात शायद ही हो। उन्होंने कहा लेकिन बात क्यों नहीं होगी? फरीद ने कहा कि वह तो चलकर ठहरेंगे तो ही पता चल सकता है। कबीर के मित्रों को भी खबर लग गई और उन्होंने कहा कि फरीद निकलता है इसर से, रोक लें। प्रार्थना करें हमारे आश्रम में एक जाएँ दो दिन। आप दोनों की बार्वें होंगी तो कितना आनन्द होगा! कबीर ने कहा दे

रहेको जरूर, आनन्द बहुत होगा लेकिन बातें शायद ही हों। पर उन्होंने कहा: बातें क्यों न होंगी? कबीर ने कहा कि वे तो फरीद आ जाए तो पता चले। फरीद को रोक लिया गया। वे दोनों गले मिले। वे दोनों हुँसे। वे दोनों पास बैठे। दो दिन बीत गए लेकिन कोई बात नहीं हुई। सुनने वाले बहुत अब गए हैं, बहुत घबड़ा गए हैं। फिर बिदाई भी हो गई। फिर कबीर गाँव के बाहर जाकर छोड़ भी आए। वे गले मिले, रोए भी लेकिन फिर भी नहीं बोले। छूटते ही कबीर के शिष्यों ने पूछा: यह क्या पागलपन है? दो दिन आप बोले ही नहीं। कबीर के शिष्यों ने पूछा: यह क्या पागलपन है? दो दिन आप बोले ही नहीं। कबीर के शिष्यों ने पूछा: यह क्या हुआ? हम तो घबड़ा गए। दो दिन कैसे चुप रहे? कबीर ने कहा: जो मैं जानता हूं, वही फरीद जानते हैं। अब बोलने का उपाय क्या है?

दो अज्ञानी बोल सकते हैं, एक जानो और एक अज्ञानी बोल सकता है। दो ज्ञानियों के बोलने का उपाय क्या है? और जो बोलता है वह नाहक अज्ञानी बन जाता है क्योंकि वह जो बोल कर कहता है वह दूसरे ने जो जाना है उससे छोटा होता है। और एक बोल कर कहता है तो जानते हुए कि सामने बोल कर कहना बहुत कठिन बात है। क्योंकि उसको लगता है कि उसका जाना हुआ तो अपार है और बोला हुआ छोटा है। तो जो बोलता है वह नासमझ होता है।

फरीद के शिष्यों ने पूछा तो फरीद ने कहा क्या बोलते ? कबीर के सामने क्या बोलते ? बोल कर मैं फँसता। क्योंकि जो बोलता है वह बोलने से ही गलत हो जाता है। जो जान गया है उसके सामने बोला हुआ सब गलत है। सब न जाना गया हो तो तभी बोला हुआ। सच मालूम पड़ता है। लेकिन जिसने जाना हो उसके सामने बोला हुआ। इतना फीका है, जैसे मैंने आपको देखा हो निकट से, जाना हो, पहचाना हो और फिर मुझे कोई सिर्फ आपका नाम बता दे और नाम का ही परिचय बता दे तो नाम क्या परिचय बनेगा? जिस व्यक्ति को मैं जानता है उसका नाम क्या परिचय बनेगा? ही, जिसको हम नहीं जानते उसके लिए नाम भी परिचय बन जाता है। लेकिन जिसको हम जानते हैं उसके नाम से क्या फर्क पड़ता है? नाम कोई परिचय नहीं बनाता। नाम कोई परिचय है क्या? फरीद ने कहा कि जरूरी था कि मैं चुप रह जाऊँ क्योंकि बोल कर जो मैं कहता, वह सिर्फ नाम होता। और उस आदमी ने जो जाना उसका नाम लेना एकदम बड़ी भूल होतीं।

तो वहाँ झान ही वहाँ भेव नहीं है धौर वहाँ शब्द है वहाँ भेद है। जैसे ही शब्द का प्रयोग करना शुरू हुवा, भेद पड़ने शुरू हो गए। जैसे हम सूरज की किरण को देखें वहाँ कोई भेद नहीं है। सूरज की किरण सीघी और साफ है। लेकिन एक प्रिज्म लें और फिर सूरज की किरण को देखें तो प्रिज्म किरण को सात टुकड़ों में तोड़ देता है। प्रिज्म के इस पार सूरज की इकहरी किरण देखनी मुश्किल है। प्रिज्म के उस पार सूरज की सात खण्डों में विभाजित किरण देखनी मुश्किल है। घाट प्रिज्म का काम कर रहा है। जो जाना गया है वह घाटद के उस पार है। शाटद के इस पार है। शाटद के इस पार है। शाटद के इस पार सब टूट जाता है खण्ड खण्ड। शाटद के उस पार सब अखण्ड है।

इसिलए महाबीर ने जो जाना है वह तो समग्र है लेकिन जो कहा है वह जाहे महाबीर कहें, चाहे कोई भी कहे, समग्र नहीं हो सकता। वह एकान्त ही होगा, वह खंड ही होगा। और इसीलिए जैन खंडित होगा; वह एकांती होगा। क्योंकि महाबीर ने जो कहा है, वह उसे पकड़ेगा। महाबीर का समग्र उसकी पकड़ में नहीं आने वाला। इसिलिए वह जैन होकर बैठ जाएगा। वह अनेकान्त को भी 'वाद' बना लेगा। वह महाबीर के दर्शन को भी वृष्टि बना लेगा और उसको पकड़ कर बैठ जाएगा। इसिलिए सभी अनुयायी खंड सत्य को पकड़ने वाले होते हैं।

बौर यह भी समझ लेना जरूरी है कि जिसने खंड सत्य को पकड़ा है, वह जाने-अनजाने अखंड-सत्य का दुश्मन हो जाता है क्योंकि उसका आग्रह होता है कि मेरा खंड ही समग्र है। और सभी खंडवालों का यही आग्रह होता है कि मेरा खंड समग्र है। सभी खंड मिलकर समग्र हो सकते हैं लेकिन प्रत्येक खंड का यह दावा है कि में समग्र हूँ, दूसरे खंड का भी यही दावा है कि मैं समग्र हूँ। यह दावे मिलकर समग्र नहीं हो सकते। यह दावे सारी मनुष्य जाति को खंड-खंड में बाँट देते हैं। मनुष्य जो कि अखंड है, इसी तरह टुकड़ों में, सम्प्रदायों में बंटकर टूट गया है।

वृष्टि पर हमारा जोर होगा तो सम्प्रवाय होंगे। वर्शन पर हमारा जोर होगा तो सम्प्रवायों का कोई उपाय नहीं। मेरा सारा जोर दर्शन पर है, दृष्टि पर जरा भी नहीं। महावीर का भो जोर दर्शन पर है और बड़े मजे की बात है कि जितनी दृष्टियों से हम मुक्त होते चले जाते हैं उतना ही हम दर्शन के निकट पहुँच जाते हैं। आमतौर से शम्दों से ऐसा भ्रम होता है कि दृष्टि ही दर्शन देती है। लेकिन दृष्टि ही सबसे बड़ी बाघा है दर्शन में। अगर मेरी कोई भी दृष्टि है तो मैं सस्य को कभी नहीं जान सकता हूँ। अगर मेरी कोई दृष्टि नहीं हैं, मैं

महाबीर : मेरी दृष्टि में

दृष्टि मुक्त, दृष्टि शून्य होकर सड़ा हो गया हूँ तो ही मैं पूर्ण को जान सकता हूँ क्योंकि तब पूर्ण को मेरे तक आने में कोई बाधा नहीं है।

प्रश्न: दर्शन और अनुभूति एक बात है ?

उत्तर: हाँ, विल्कुल ही एक बात है।

प्रश्नः महाबीर ने घर में ही रहकर साधना क्यों नहीं की ? बाहर जाने की क्या आवश्यकता थी ?

उसर: ये सवाल भी हमें उठते हैं। ये प्रश्न भी महत्त्वपूर्ण हैं। वयोंकि घर और बाहर हमें दो विरोधी चीजें मालूम पड़ती है। हमें ऐसा लगता है कि घर एक अलग दुनिया है, और बाहर एक अलग दुनिया है। हमें कभी भी ख्याल नहीं आता कि घर और बाहर, एक ही विराद् के दो हिस्से हैं। एक स्वांस भीतर गई तो मैं कहता हूँ कि भीतर गई। और एक क्षण भीतर रही नहीं कि बाहर हो गई। जो एक क्षण पहले बाहर थी वह एक क्षण बाद भोतर हो जाती है। जो एक क्षण भीतर थी वह एक क्षण बाद बाहर हो जाती है। व्या बाहर है और क्या भीतर है? कोन सा घर है, और कोन सा घर से अतिरिक्त अन्यथा है?

हमारी जो दृष्टि है वह हमने बड़ो सीमित बना रखी है। घर से हमारा मतलब है जो अपना है और बाहर से हमारा मतलब है जो अपना नहीं है। लेकिन क्या ऐसा नहीं हो सकता कि किसी के लिए कुछ भी ऐसा न हो जो अपना नहीं है। और अगर किसी व्यक्ति के लिए ऐसा हो जाए कि कुछ भी ऐसा नहीं है जो अपना नहीं है तो घर और बाहर का सवाल समाप्त हो गया। तक घर ही रह गया, बाहर कुछ भी न रहा। या उल्टा भी कह सकते है कि बाहर ही रह गया, घर कुछ भी न रहा। एक बात तय है कि जिस व्यक्ति को दिखाई पड़ना गुरू होगा उसे बाहर और भीतर की जो भेव रेखा है, वह मिट जाएगी। बही बाहर है, वही भीतर है।

ये हवाएँ हमारे घर के मीतर भर गई हैं तो हम कह रहे हैं घर के भीतर । और हमें स्थाल नहीं है कि प्रतिपल ये हवाएँ बाहर हुई चली जाती हैं और प्रतिपल जो बाहर बीं वे भीतर चली आती हैं। घर के भीतर हवाएँ कुछ अलग हैं घर के बाहर से ? यह जो प्रकांश घर में आ गया है वह कुछ अलग है उस प्रकाश से जो बाहर है। 'हाँ, इतना ही फर्क है कि दिवालों ने इसकी प्रसरका छोन ली है। दीवालों ने इसे उतना ताजा और जीवन्त नहीं रहने दिया है जितना वह बाहर है। हवाएँ जो घर के भीतर आ गई हैं थोड़ी गंदी हो गई हैं। दीवालों ने, सीमाओं ने उनकी स्वच्छता छीन ली है, ताजगी छीन ली है। और अगर कोई व्यक्ति घर के भीतर बैठे-बैठे पाता है कि अस्वच्छ हो गया है सब और द्वार के बाहर जाकर आकाश खुले नीचे खड़ा हो जाता है तो हम नहीं कहते हैं कि उसने घर छोड़ दिया है, हम इतना ही कहते हैं कि घर के बाहर और बड़ा घर है जहाँ और स्वच्छ हवाएँ हैं और स्वच्छ सूरज है, और साफ सुन्दर जगह है। आदमी की बनाई हुई दीवालें हैं और गीर से हम देखें तो हमारे मोह की दीवाले हैं जो हमारा घर बनाती हैं।

तो मकान बांघे हुए हैं या हमारा 'मेरा' बांघे हुए हैं ? इसे हम जरा ठीक से समझ लें तो हमें दिखाई पड़ेगा 'मेरा' हमोरा घेरा है। बहुत गहरे में 'मेरे' का भाव, महत्त्व हमारा मकान है। और घ्यान रहे जो कहता है 'मेरा' वह अनिवार्य रूप से शेख को 'तेरे' में बदल वेता है: जो कहता है 'मेरा' वह शेष .को शत्रु बना लेता है। जो कहता है 'अपना' वह दूसरे को पराया बना देता है।

गौषी जी के आश्रम में एक भजन गाया जाता था। 'वैष्णव जन तो तेने कहिए जे पीर पराई जाने।' कोई मुझे पढ़कर सुना रहा था तो मैंने कहा कि इसमें थोड़ा सुधार कर लेना चाहिए। असल में वैष्णव जन तो वह है जो पराए को ही नहीं जानता। पराई पीर तो बहुत दूसरी बात है। पराए की पीर को जानना हो तो पराए को मानना जरूरी है, और अपने को भी मानना जरूरी है। वैष्णव जन तो वह है जो जानता हो नहीं कि कोई पराया है, और तभी यह सम्भव भी है कि पराए की पीर उसे अपनी मालूम होने छगे, तभी जबकि पराया न रह जाए।

तो जो एक हमारे 'मैं' का घेरा है, वही हमारा घर है—'मेरा घर', 'मेरी पत्नी', 'मेरे पिता', 'मेरा बेटा', 'मेरा मिन्न', एक 'मेरे' की हमने दुनिया बनाई हुई है। उस 'मेरे' की दुनिया में हमने कई तरह को दीवालें उठाई हुई हैं — पत्थर की भी उठाई हैं, प्रेम की भी उठाई हैं, घृणा की भी उठाई हैं, देष की भी, राग की भी। और एक घर बनाया है। जबकि पूछा जाता है कि महाबीर ने घर क्यों छोड़ दिया है। क्या घर में ही सम्भव नहीं था? नहीं, घर ही सम्भव नहीं था। घर हो असम्भावना थी। अगर हम बहुत गौर से देखेंगे तो वह जो 'मेरे' का भाव था वही तो असम्भावना थी। वही रोकता था, वही समस्त से नहीं जुड़ने देता था। लेकिन अगर किसी को दिखाई पड़ गया हो कि

सब ही 'मेरा' है, या कुछ भी ऐसा नहीं जो 'मेरा' है और 'तेरा' है तो फिर कौन-सा घर है जो अपना है और कौन-सा घर है जो अपना नहीं है।

हमें एक ही बात दिखाई पड़ती है कि महाबीर ने घर छोड़ा। वह क्यों दिखाई पड़ती है क्योंकि हम घर को पकड़े हुए हैं। हमारे लिए जो सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण प्रश्न है, वह यह कि इस आदमी ने घर क्यों छोड़ा क्योंकि हम घर को पकड़े हुए लोग हैं। घर को छोड़ने की बात ही असहा है। यह कल्पना भी असहा है कि घर छुड़ा लिया जाए। इस आदमी ने घर क्यों छोड़ा? लेकिन हम समझ नहीं पा रहे कि घर की घारणा क्या है?

महाबीर ने घर छोड़ा या कि घर मिट गया ? जैसे ही जाना तो घर मिट गया । जैसे ही समझा तो मेरा और अपना कुछ भी न रहा । सबका सब हो गया । यह अगर हमें दिखाई पड़ जाए तो बड़ा फर्क पड़ जाता है । हम यहाँ बैठे हुए हैं । दस करोड़ मील दूर पर सूरज है । वह अगर ठंडा हो जाए तो हमें पता भी नहीं चलेगा कि वह ठंडा हो गया क्योंकि उसी के साथ हम सब ठंडे हो जाएँगे । दस करोड़ मील जो सूरज है, वह भी हमारे प्राण के स्पन्दन को बांधे हुए है, वह भी हमारे घर का हिस्सा है । उसके बिना हम हो हो नहीं सकते । वह हमारे होने को भी संभाले हुए हैं । लेकिन कब हमने सूरज को घर का साथी समझा है ? कब हमने माना है कि सूरज भी अपना है मित्र और अपने परिवार का है ? लेकिन जिसे हमने कभी परिवार का नहीं समझा है उसके बिना हम कोई भी नहीं होंगे । न परिवार होगा न हम होंगे । वह दस करोड़ मील दूर बैठा हुआ सूरज भी हमारे हुदय की घड़कन का हिस्सा है । घर के भीतर है या बाहर अगर यह सवाल पूछा जाए तो क्या उत्तर होंगे ?

सूरज घर के भीतर है या घर के बाहर ? अगर सूरज को घर के बाहर करते हैं तो हम जीवित नहीं रहते । सूरज अगर हमारे घर के भीतर हो तो ही हम जीवित हैं । हवाएँ, जो सारी पृथ्वी को घेरे हुए हैं, हमारे घर के भीतर हैं, अगर एक क्षण को न हो जाएँ तो हम उसी खण 'न' हो जाएँगे । सूरज तो पास है । दूर के चाँद तारे भी, दूर के यह ग्रह उपग्रह भी, दूर के सूरज और महासूरज भी—वे सब भी किसी न किसी अर्थ में हमारे जीवन का हिस्सा है ।

पत्नी ने आपका खाना बना दिया है तो वह आपके घर के भीतर है। लेकिन एक गाय ने घांस चरी है और आपके लिए दूघ बना दिया है तो वह आपके घर के भीतर नहीं है। और घास को सीघा आप चर कर दूघ नहीं बना सकते हैं। बीच में एक गाय चाहिए जो चास को उस स्थिति में बदल दे जहाँ से वह आपके योग्व हो जाए। लेकिन घास ने भी कुछ किया है। उसने भी मिट्टी को बदला है और घास बन गया। घास आपके घर के भीतर है या बाहर? क्योंकि अगर घास न हो तो आपके होने की कोई सम्भावना नहीं है। और घास अगर न हो तो मिट्टी को खाकर गाय भी दूघ नहीं बना सकती। और घास मिट्टी ही है लेकिन उस रूप में जहाँ से गाय उसका दूध बना सकती है और जहाँ से दूध आपका भोजन बन सकता है।

क्या हमारा घर है ? क्या हमारे घर के बाहर है ? अगर हम आँख खोल कर देखना शुरू करें तो हमें पता चलेगा कि सारा जीवन एक परिवार है, जिसमें एक कड़ी न हो तो कुछ भी नहीं होगा। जीवन मात्र एक परिवार है एक सामने पड़ा हुआ पत्थर भी !किसी न किसी अर्थ में हमारे जीवन का हिस्सा है। अगर वह भी न हो तो हम नहीं कह सकते कि क्या होगा? सब बदल सकता है। तो जिसको जीवन की इतनी विराटता का दर्शन हो जाएगा, वह कहेगा कि सभी सब हैं, सभी मेरे हैं, सभी अपने हैं या कोई भी अपका नहीं है। ये दो भाषाएँ रह जाएँगी उसके पास। अगर वह विधायक ढंग से बोलेगा तो वह कहेगा: मेरा ही परिवार है सब और अगर वह निषेधारमक ढंग से बोलेगा तो वह कहेगा कि 'मैं हो नहीं हूं, परिवार कैसा ?' ये दो उपाय रह जाएँगे और ये दोनों उपाय एक ही अर्थ रखते हैं।

तो महाबीर ने छोड़ा घर, परिवार यह बिल्कुल भूल है। बसल में बड़े परिवार के दर्शन हुए, छोटा परिवार को गया। और जिसको सागर मिल जाए. वह बूँद को कैसे पकड़े बैठा रहेगा? बूँद को तभी तक कोई पकड़ सकता है जब तक सागर न मिला हो और सागर मिल जाए तो हम कहेंगे कि बूंद को आपने छोड़ा। बसल में हमें सागर दिखाई नहीं पड़ता, सिर्फ बूंद हो दिखाई पड़ती है। बूंद को पकड़े हुए लोग, बूंद को छोड़ते हुए लोग—ऐसे हमें दिखाई पड़ती हैं। हमें सागर नहीं दिखाई पड़ता। लेकिन जिसे सागर दिखाई पड़ जाए, वह कैसे बूँद को पकड़े रहे। तो बूँद को पकड़ना निपट अज्ञान हो जाएगा। ज्ञान विराट् में ले जाता है, अज्ञान द्रशु को बाँघ कर पकड़ा देता है। अज्ञान क्षुद्र में ही एक जाता है, ज्ञान निरन्तर विराट् से विराट् हो जाता है।

महावीर ने घर नहीं छोड़ा, घर को पकड़ना असम्मव हो गया। और इन दोनों बातों में फर्क हैं। जब हम कहते हैं कि घर छोड़ा तो ऐसा लगता है कि बर से कोई दुश्मनी है। और जब मैं कहता हूँ कि घर को पकड़ना असम्मव हो गया तो ऐसा लगता है कि और बड़ा घर मिल गया, विराद् सा घर । उसमें पहला ध्वर खूट नहीं गया, सिर्फ वह बड़े घर का हिस्सा हो गया। यह हमारे ख्याल में आ जाए तो त्यांग का एक नया अर्थ ख्याल में आ जाएगा।

त्याग का अर्थ कुछ छोड़ना नहीं, त्याग का बहुत गहरा अर्थ विराद् को पाना है। लेकिन त्याग शब्द में खतरा है। उसमें छोड़ना छिपा हुआ है। उसमें छगता है कि कुछ छोड़ा है। मेरी दृष्टि में, महाबीर या बुद्ध या कुष्ण जैसे छोगों को त्यागी कहने में बुनियादी भूल है। इनते बड़ा भोगी खोजना असम्भव है। अगर अर्थ समझ लें तो त्याग का अर्थ है कुछ छोड़ना, भोगो का अर्थ है कुछ पाना।

महावीर से बड़ा कोई भोगी होना असम्भव है क्योंकि जगत् में जो भी है सब उसका ही हो गया है; उसका भोग भी अनन्त हो गया है, उसका घर भी अनन्त हो गया है, उसका प्राण भी अनन्त हो गया है, उसका प्राण भी अनन्त हो गया है, उसका प्राण भी अनन्त हो गया है, उसका जीवन भी अनन्त हो गया है। इतने विराट् को भोगने की सामर्थ्य क्षुद्र कित में नहीं होती। क्षुद्र, क्षुद्र को हो भोग सकता है इसलिए वह क्षुद्र को पकड़ लेता है। लेकिन जब विराट् होने लगे तो?

एक नदी है, वह चलती है हिमालय से और सागर में गिर गई है। दो तरह से देखी जा सकती है यह बात। कोई नदी से पूछ सकता है: तूने पुराने किनारे क्यों छोड़ दिए? तूने पुराने किनारों का त्याग क्यों किया? ऐसे भी पूछा जा सकता है नदी से: किनारे क्यों छोड़े तूने? और नदी ऐसा भी कह सकती है कि किनारे मैंने छोड़े नहीं, किनारे अनन्त हो गए हैं। किनारे अब भी हैं। लेकिन अब जनकी कोई सीमा नहीं है। अब वे असीम हो गए हैं। बब जो छोटे-छोटे किनारे थे, एक छोटी सी घारा बहुती थी और रोज छोटे किनारे छोड़ती चली आई है इसलिए बड़ी होती चली गई। गंगोत्री पर बड़ा छोटा किनारा था गंगा का। फिर आकर सागर के पास बड़े-बड़े किनारे हो गए। लेकिन फिर भी किनारे थे। फिर सागर में उसने अपने को छोड़ दिया। सागर के बड़े किनारे हैं, लेकिन फिर भी किनारे हैं। कल वह माप बनेगी और आकाश में उठ जाएगी और किनारे छोड़ देगी, कोई किनारा नहीं रह जाएगा।

जीवन की खोज मूलतः किनारों को छोड़ने की या बड़े किनारों को पाने की खोज है। लेकिन जिसको असीम और अनन्त मिल जाता हो उससे जब हम पूछने जाते हैं कि तुमने किनारे क्यों छोड़े तो क्या उत्तर होगा उसके पास ? वह सिर्फ हैंसेगा और कहेगा कि तुम भी आओ और छोड़कर देखो क्योंकि जो मैंने पाया है वह बहुत ज्यादा है और उसमें वह पुराना मौजूद ही है।

जो तुम कहते हो छोड़ दिया, वह कहीं छोड़ा नहीं। घर छूटा नहीं है महाबीर का, सिर्फ बड़ा हो गया है। इतना बड़ा हो गया है कि हमें दिखाई भी नहीं पड़ता क्योंकि हमें छोटे घर हो दिखाई पड़ सकते हैं। अगर घर बहुत बड़ा हो जाए तो फिर हमें दिखाई नहीं पड़ता।

त्याग से हटा देनी चाहिए बात और विराट् भोग पर ज्यादा जोर दिया जाना चाहिए। और मेरी अपनी समझ है कि जो त्याग से हमने बौध जिया है इन सब महापुरुषों को इसलिए हम इनके निकृट नहीं पहुँच पाए क्योंकि त्याग बहुत गहरे में किसी व्यक्ति को भी अपील नहीं कर सकता है। बहुत गहरे में, त्याग की बात ही निषेध की बात है। यह छोड़ो वह छोड़ो, छोड़ने की भाषा ही मरने की भाषा है। छोड़ना आत्मघाती है। इसलिए अगर धर्म इस बात पर जोर देता हो कि छोडो, छोड़ो, तो बहत थोड़े से लोग हैं जो उसमें कस्पूक हो सकते हैं। और अक्सर ऐसा होगा कि रुग्ण लोग उत्सुक हो जाएँगे और स्वस्य लोग उत्सुक नहीं रह जाएँगे। स्वस्य भोगना चाहता है, रुग्ण छोड़ना चाहता है क्योंकि वह भोग नहीं सकता। बीमार, आत्मत्राती चित्त के लोग इकट्रे हो जाएँगे धर्म के नाम पर । स्वस्थ, जीवन्त, जीवन जानने वाले अलग चले जाएँगे, कहेंगे घर्म हमारा नहीं है। इवलिए तो लोग कहते हैं। युवावस्था में धर्म की क्या जरूरत ? वह तो वृद्धावस्था के लिए है। जबकि चीजें अपने से खूटने लगती हैं तो उन्हें छोड़ ही दो। फिर अब क्या दिक्कत है ? छोड़ ही दो, इकूट ही रहा है, झीना ही जा रहा है, लेकिन जब जीवन भोग रहा है, पा रहा है, उपलब्ध कर रहा है तब छोड़ने की भाषा समझ में नहीं आती। इसलिए मन्दिरों में, मस्जिदों में, गिरजों में बूढ़े लोग दिखाई पड़ते हैं, जवान बादमी दिखाई नहीं पड़ते।

वह जो छोड़ने पर जोर था उसने दिक्कत डाल दी है। मैं इस जोर को एकदम बदलना चाहता हूँ। मैं कहता हूँ: भोगो और ज्यादा मोगो? परमास्मा को भोगो और उसका भोग बहुत अनन्त है, क्षुड़ पर मत दक जाना। क्षुद्र को छोड़ना तो इसलिए कि विराट् को भोगना है। जितना हम विराट् होते चले खाएँगे, उतना हमारा अस्तित्व मिटता चला जाएगा। लेकिन असल में, 'अस्तिस्व

निट जाता है', ऐसा कहना भूल है। मेरा अस्तित्व मिट जाता है इतना ही कहना सही है। ईंगो चली जाती है, अस्तित्व तो रहेगा।

प्रश्न : नदी सागर में गई तो नदी का कैसे पता संगेगा ?

उत्तर: पता नहीं लगेगा लेकिन नदी है। अस्तित्व तो है। नदी में जो कण-कण या, वह खोया नहीं है, वह सब है। हाँ, नदी को तरह नहीं है, सागर को तरह है। और नदी की तरह अब नहीं खोजा जा सकता। नदी मर गई लेकिन नदी का जो अस्तित्व था वह पूरा का पूरा सुरक्षित है।

प्रश्न : फिर आप कहते हैं कि छोड़ना तो आत्मघाती है।

उत्तर: हाँ, बिल्कुल आत्मघाती है। छोड़ने को भाषा ही आत्मघाती है। नदी से मत कहो कि मदी होना छोड़ो। नदी से कहो कि सागर होना सीक्षो। नदी से मत कहो कि छोड़ो, नदी से कहो कि भोगो। विराटता के पहले रको मत। दौड़ो, कूद जाओ सागर में, भोगो, सागर को भोगो। मुझे लगता है कि जगत् को ज्यादा घामिक जीवन दिया जा सकता है। नयों कि जो हमारा सामान्य चित्त है और सामान्य चित्त का जो भाव है, वह भोगने का है, त्यागने का नहीं है। और सामान्य चित्त को अगर धर्म की और उठाना है तो उसे विराट् भोग का आमंत्रण बनाना चाहिए। अभी उल्टा हो गया है। जो छोटा-मोटा भोग चल रहा है उसके भी निषेध करने का आमंत्रण बना हुआ है। उसे भी इन्कार करो। और यह मैं मानता हूँ कि अगर हम विराट् को भोगने जाएँगे तो क्षुद्र का निषेध करना पड़ेगा। नदी को सागर बनना है तो वह नदी नहीं रह जाएगी। यह कोई कहने की बात नहीं है। नदी को सागर बनना है तो उसे नदी होना छोड़ना ही होगा। लेकिन इस बात पर जोर मत दो।

दो घटनाएँ घट रही हैं। नदी मिट रही है—एक घटना। नदी सागर हो रही है—दूसरी घटना। किस पर जोर देते हैं आप? अगर सागर होने पर जोर देते हैं तो मैं मानता हूँ कि ज्यादा नदियों को आप आकर्षित कर सकते हैं कि वे सागर बन जाएँ। अगर आप कहते हैं कि नदी मिट जाओ, सागर की बात मत करो तो शायद हो कोई एक आध नदी को आप तैयार कर लें जो मिटने को राजी हो जाए, जो नदी होने से घवड़ा गई हो। बाकी नदियाँ तो कक जाएँगी और कहेंगी: हम बहुत आनन्दित है। हमें नहीं मिटना है। हाँ मिटना तभी सार्थक है जब विराट् का मिलना सार्थक हो रहा हो, अर्थ दे रहा हो।

तो मेरा जोर इस बात पर है कि घर्म का त्याग मत करो। घर्म को विद्वाद् भोग बनाओ। त्याग आएगा, वह सीधा अपने आप होगा। अगर आपको आगे की सीढ़ी पर पैर रखना है तो पिछली सीढ़ी छूटेगी। लेकिन इस पर जोर मत दो कि वागे की सीढ़ी छोड़नी है। जोर इस पर दो कि आगे की सीढ़ी पानी है।

प्रश्न: जैसे त्याग शब्द ने गलती की खब तक, वैसे आपका भोग शब्द भी गलती कर सकता है ?

उत्तर: बिल्कुल कर सकता है। सब शब्द गलती करते हैं। शब्द कोई हो इससे कोई फर्क नहीं पड़ेगा। सब शब्द गलती कर सकते हैं क्योंकि अन्ततः शब्द गलती नहीं करते, अन्ततः लोग गलती करते हैं। लेकिन त्याग शब्द व्यर्थ हो गया है। और त्याग के विपरीत कोई शब्द नहीं है सिवाय मोग के। लेकिन जो मैं कह रहा हूँ अगर उसे ठीक से समझा जाए तो मेरा मोग त्याग के विपरीत नहीं है। मेरा मोग त्याग में से ही है क्योंकि मैं कह रहा हूँ कि दूसरी सीढ़ी पर रखना है तो पहली सीढ़ी छोड़नी हो पड़ेगी। लेकिन मेरा जोर दूसरी सीढ़ी पर पैर रखने पर है। मेरा जोर बागे बढ़ने पर है। मेरा जोर विखली सीढ़ी छोड़ने पर नहीं है। जोर इस बात पर हो कि अगली सीढ़ी पाओ। इसे मैं मोग कह रहा हूँ । पिछला जोर इस बात पर या कि जिस सीढ़ी पर खड़े हो उसे छोड़ो। वह जोर छोड़ने पर या। पिछली सीढ़ी छोड़ो—इसके लिए बहुत कम लोगों को राजी किया जा सकता है क्योंकि जिस तरह हम खड़े हैं, उसे भी छोड़ दें यह कठिन है। हाँ, जो उस सीढ़ी पर अत्यन्त दु:ख में है, शायद वह छोड़ने को राजी हो जाए। वह कहे कि इससे बुरा तो कुछ नहीं हो सकता, यह तो छोड़ ही देते हैं फिर जो होगा, होगा।

काण चित्त त्याग की भाषा को समक्ष लेता है, स्वस्थ चित्त त्याग की भाषा को नहीं समझ सकता। वृद्ध चित्त त्याग की भाषा को समझ लेगा, युवा चित्त त्याग की भाषा को नहीं समझ सकेगा। इसलिए मैं कह रहा हूँ कि पिछले पाँच हजार वर्षों में धर्म ने जो भी रूपरेखा ली है, वह रुग्ण, विक्षिप्त, वृद्ध, बीमार—इस तरह के लोगों को आकृष्ट करने का कारण बनी। 'त्याग' शब्द पर जोर देने का परिणाम यह हुआ कि जो स्वस्थ, जीवस्त, जीने के लिए लालायित है वह उस ओर नहीं गया है। उसने कहा: जब जीवन की लालसा चली जाएगी, तब देखेंगे, अभी तो हमें जीना है।

ु मैं यह कह रहा हूँ कि यह जो जीवन्त घारा है, इसे आकृष्ट करो । और यह तभी आकृष्ट होगी जब विराद जीवन का स्थाल इसके सामने होगा कि छोड़ना नहीं है, पाना है । और छोड़ना होगा ही इसमें क्योंकि बिना छोड़े कुछ भी पाया नहीं जा सकता है । असम्भव ही है कि हम बिना छोड़े कुछ भी पा लें । कुछ भो हम पाने चलेंगे तो कुछ छोड़ना पड़ेगा । और इसलिए सवाल छोड़ने के विरोध का नहीं है । सवाल जोर का है, हम किस चीज पर जोर दें।

भोग शब्द में बहुत निन्दा खिप गई है। वह त्यागियों ने पैदा की है। इसिलए में भोग का ही उपयोग करना चाहता हूँ, जानवृक्ष कर। क्योंकि वह जो भोग की निन्दा है, वह इन त्यागियों ने ही पैदा की है। वे कहते हैं कि भोग की बात ही मत करो, रस की बात ही मत करो, सुख की बात ही मत करो, क्योंकि त्याग करना है। मेरा कहना है कि यह पूरी की पूरी भाषा गलत हो गई है। इसने गलत तरह के आदमी को आकृष्ट किया है, स्वस्थ आदमी को आकृष्ट नहीं किया है।

जीवन को भोगना है उसकी गहराइयों में। जीवन को जीना है उसकी आस्यन्तिक उपलब्धियों में, उसके पूर्ण रस में, उसके पूर्ण रस में। परमारमा इन अयों में प्रकट होना चाहिए कि जो व्यक्ति जितना परमारमा में जा रहा है उतने जीवन की गहराइयों में जा रहा है। अभी तक का जो त्यागवादी रख या वह ऐसा था कि जो व्यक्ति परमारमा की ओर जा रहा है, वह जीवन की ओर पीठ कर रहा है, वह जीवन को छोड़कर भाग रहा है, वह जीवन की गहराइयों में नहीं आ रहा है, वह जीवन को इन्कार कर रहा है। वह कहता है कि जीवन हमें नहीं चाहिए, हमें मृत्यु चाहिए इसिलए; वह मोच की बातें करता है। दूसरी ओर अगर कोई जीवन को मानकर चलेगा तो भी सब छूट जाएगा लेकिन तब उस छुटने पर जोर नहीं होगा।

मेरा जोर यह है कि आपके हाथ में पत्थर है तो मैं आपसे नहीं कहता कि आप पत्थर फेंक दो। मैं आपसे कहता हूँ: सामने हीरों की खदान है। मैं नहीं कहता कि पत्थर फेंको। मैं कहता हूँ कि हीरे बड़े पाने योग्य हैं और सामने चमक रहे हैं। मैं यह जानता हूँ कि हाथ खाली करने पड़ेंगे। क्योंकि बिना हाथ खाली किए हीरों से हाथ मरेंगे कैसे? पत्थर छूट जाएँगे, लेकिन यह छूटना बड़ा सहज होगा। आपको शांयद पता भी नहीं चलेगा कि अब आपने हाथ से पत्थर गिरा दिए और हीरे हाथ में मर लिए। शायद आपको स्थाल मी नहीं आएगा कि मैंने पत्थर छोड़े क्योंकि जिसे हीरे मिल गए वह पत्थर छोड़ने की

बात ही नहीं कर सकता। लेकिन पुराना जोर इस बात पर बा कि पत्थर छोड़ों और इसिलए ऐसे लोग हैं जो पत्थर छोड़ने के आधार पर ही जिन्दगी भर जी रहे हैं कि हमने पत्थर छोड़े। उन्हें कुछ मिला कि नहीं, इसका कुछ पता नहीं, उन्हें आगे की सीढ़ी मिली कि नहीं, इसका कुछ पता नहीं क्योंकि मैं यह कहता हूँ कि यह हो सकता है कि पत्थर छोड़ दिए जाएँ और हीरे न मिलें। लेकिन यह कभी नहीं हो सकता कि हीरे मिल जाएँ और पश्यर न छोड़े जाएँ। हाथ खाली भी रह सकते हैं।

त्याग की भाषा में बहुत से लोगों के हाथ खाली भी करवा दिए हैं। तो जिसके हाथ खाली हैं, वह उन लोगों पर क्रोध से भर जाता है जिनके हाथ भरे हैं। इसलिए हमारा साधु-संन्यासी बहुत ग्लानि में जीता है। वह जीबीस घंटे उनकी निन्दा कर रहा है जिनके हाथ भरे हैं, जो भोग रहे हैं, जो जीवन में सुख पा रहे हैं। वह उन सब को गालियों दे रहा है; उनको नरक भेजने का इन्तजाम कर रहा है। उनको आग में जलवा डालेगा, वह इन्तजाम कर रहा हैं। यह खाली हाथ का आदमी उन लोगों से बदला ले रहा है, जिनके हाथ भरे हुए हैं और जो राजी नहीं है खाली हाथ करने को। और जो लोग उनके आस-पास इकट्ठे हुए हैं उनको भी उसके हाथ खाली दिखाई पड़ते हैं, भरा हुआ कुछ दिखाई पड़ता नहीं। क्योंकि मेरा मानना यह है कि अगर भरा हुआ कुछ दिखाई पड़े तो स्वाभाविक होगा कि हम भी उसी यात्रा पर निकल जाएँ जहाँ आदमी और भी भर गया है।

आप एक संन्यासी के पास जाते हैं, एक त्यागी के पास जाते हैं तो आप मला कितनी ही प्रशंसा करें उसके त्याग की, आप कितना ही कहें कि 'बड़े हिम्मत का आदमी है, इसने यह छोड़ा, वह छोड़ा, लेकिन न तो उसकी आंखों में, न उसके व्यक्तित्व में, न उसके जीवन में, यह सुगंघ दिखाई पड़ती है जो कुछ आने की है।' मेरा मानना है कि अगर उसके जीवन में कुछ आ जाए तो वह भी त्याग की बातें बन्द कर दे क्योंकि वह मूल जाएगा उन पत्थरों को जो छोड़े हैं। अब हीरों की चर्चा होगी जो पाए हैं। लेकिन जो मी त्याग की बातें वह करते चला जा रहा है, अभी भी पत्थर छोड़ने की बातें करता चला जा रहा है, तिहचत है कि उसके हाथ में कुछ और नहीं आया है। पत्थर छूट गए हैं। अब एक ही रस रह गया है कि मैंने इतने पत्थर छोड़, मैंने यह छोड़ा, वह छोड़?। यही उसका रस रह गया है। और हम जो चारो बोर इकट्टे लोग हैं, हमें भी और कुछ दिखाई नहीं पड़ता है उसमें। सिर्फ छोड़ना दिखाई पड़ता है।

• छोड़ना कभी भी चित्त के लिए आकर्षण नहीं बन सकता। असहज सहज नहीं है। पाना ही चित्त के लिए सहज आकर्षण है। तो अगर वह हमारे क्याल में हो जाए, अगर वह साफ हो जाए तो महावीर ने घर छोड़ा—इस भाषा को हम नहीं बोलेंगे। महावीर ने घर छोड़ा यह तथ्य है। तथ्य इतना है कि महावीर घर में नहीं रहे। लेकिन इसको हम किस तरह से देखें यह हम पर निर्भार है यह महावीर पर निर्भार नहीं है अब। और मेरी दृष्टि यह है कि महावीर घर छोड़कर जितने आनन्दित दिखाई पड़ते हैं, जितने प्रसन्न दिखाई पड़ते हैं, उनके जीवन में जैसी सुगंध मालूम पड़तो है, वह खबर देती है कि घर छोड़ो नहीं, बड़ा घर मिल गया है। अगर घर ही छूटता और बाहर रह गए होते सड़क पर तो यह हालत नहीं होने वाली थी। बड़ा घर मिल गया, महल मिल गया, झोपड़ा ही छूटा है। इसलिए जो छूटा है, उसकी बात हो नहीं। जो मिल गया है, वह चारों ओर से उसको आनन्द से भर रहा है।

लेकिन महावीर के पीछे चलने वाले साधु को देखें। ऐसा लगता है कि वह सड़क पर खड़ा है, जो था वह खो दिया और जो मिलना था वह मिला नहीं। तो एक अधूरे में अटक गया है। वह एक कष्ट में जी रहा है, वह एक परेशानी मैं जी रहा है। और हमें जरा सोच लेना चाहिए कि हम किसी को परेशानी में जीते देखकर आदर क्यों देते हैं?

असल में यह भी बड़ी गहरी हिंसा का भाव है। एक आदमी जब परेशानी में होता है तो हम उसको आदर देते हैं। और परेशानी अगर खुद ही स्वेच्छा से ली है तब हम और आदर देते हैं। लेकिन यह हमारा प्रावर भी करण है। असल में हम दूसरे को दुःख देना चाहते हैं, भीतर से हमारे चित्त में यही होता है कि हम किसको कितना दुःख दे दें। और जब कोई ऐसा आदमी मिल जाता है जो दुःख खुद ही वरण करता है तो हम बड़े आदर से भर जाते हैं कि यह आदमी बिल्कुल ठीक है। यह हमारे भीतर की किसी बहुत गहरी आकांचा को तृम करता है। अगर एक आदमी सुखी हो जाए तो आप सुखी नहीं होते। एक आदमी ज्यादा से ज्यादा सुख में जाने लगे तो आप दुःख में जाने लगते हैं।

किसी का मुख में जाना आपका दुःख में जाना बन जाता है लेकिन किसी का दुःख में जाना आपका दुःख में जाना नहीं बनता। हालांकि कभी हो जाता है कि कोई आदमी दुःख में पड़ा हो तो आप बहुत सहानुभूति प्रकट करते हैं लेकिन अगर थोड़ा भीतर झांकेंगे तो आप पाएँगे कि सहानुभूति में भी रस आ रहा है। हो सकता है कोई आदमी बड़ा सुखी हो गया है, या बड़े मकान में जीने लगा है तो आप प्रशंसा भी करते हो और कहते हो कि बहुत अच्छा है, भगवान् की छुपा है लेकिन इसमें भो भीतर ईर्ल्या घाव कर रही होगी लेकिन जब कोई आदमो स्वेच्छा से दुःख में जाता है तब हम उसको बड़ा आदर देते हैं क्योंकि बह वही काम कर रहा है जो हम चाहते थे कि करे। इसलिए त्यागियों, तपस्वियों, तयाकियत छोड़ने वाले लोगों को जो इतना सम्मान मिला है उसका यही कारण है। आप किसी सुखी आदमो को कभी सम्मान नहीं दे सकते। दुःखी हो, और दुःख ओढा गया हो, तब हम उसके पैरों में सिर रख देंगे कि आदमी अव्भृत् है।

यह भी मेरा मानना है कि मनुष्य जाति भीतर से रूग्ण है, इसकी वजह से त्यागियों को सम्मान मिलता है। अगर मनुष्य जाति स्वस्य होगी तो सुखी लोगों को सम्मान मिलता है। अगर मनुष्य जाति स्वस्य होगी तो सुखी लोगों को सम्मान मिलेगा। जो स्वेच्छा से ज्यादा से ज्यादा सुखी हो गए हैं, उनका सम्मान होगा। और यह भी ष्यान रहे कि हम जिसको सम्मान देते हैं, घीरे-घीरे हम भी वैसे होते चले जाते हैं। दु:ख को सम्मान दिया जाएगा तो हम दु:खी होते चले जाएँगे; सुख को सम्मान दिया जाएगा तो हम सुख की सम्मान पर कदम बढ़ाएँगे। लेकिन अब तक सुखी आदिमयों को सम्मान नहीं दिया गया। अब तक सिर्फ दु:खी आदिमयों को सम्मान दिया गया है। यह मनुष्य जाति के भीतर दूसरे को दु:ख देने की प्रवल आकांचा का हिस्सा है।

प्रश्न : क्या त्यागी आपस में एक दूसरे को सम्मान नहीं बेंगे ?

उत्तर: सम्मान देंगे। अगर बड़ा त्यागी मिल जाए, अपने को ज्यादा दुःख देने वाला मिल जाए तो सम्मान देंगे। कारण वही होगा। छोटा त्यागी बड़े त्यागी को सम्मान देगा। क्योंकि छोटा त्यागी पन्द्रह दिन खाता है, बड़ा त्यागी महोने भर भूखा बैठा हुआ है। छोटा त्यागी बड़े त्यागी को सम्मान देगा लेकिन बात वही है। दूसरे का दुःख देख कर हमारे मन में सम्मान पैदा होने की बात ही एक भयंकर भूल है।



कितना शान्त है, कौन आदमी प्रत्येक चीज से कितना सुख लेता है। समझ लें कि एक आदमी फूल के पौषे के पास खड़ा हुआ है, गुलाब के पास खड़ा हुआ है तो दिखता है कि वह अपना हाथ काँटे में चुमो रहा है। वह आदमी हमें नहीं दिखेगा जो फूल की सुगन्ध ले रहा है। वह भी दिख सकता है लेकिन हमने उसे देखा नहीं है। अब तक हमने उस आदमी को आदर दिया है जिसने गुलाब के काँटे को हाथ में चुमो लिया है और खून बहा लिया है। हमने कहा कि यह आदमी को आदर दिया। जिसने फूल की सुगंध ली है हमने कहा कि यह आदमी को आदर दिया। जिसने फूल की सुगंध ली है हमने कहा कि यह आदमी तो साधारण है, फूल की सुगंध कोई भी लेता है। असली सवाल तो काँटे चुमोने का है। मगर वास्तविक स्थित इससे बिल्कुल मिन्न है। काँटा चुमोने वाला भी बीमार है, रुग्ण है और काँटा चुमोने वाले को आदर देने वाला भी खंतरनाक है, रुग्ण है। फूल सूँघने वाला भी स्वस्थ है।

एक ऐसा समाज चाहिए जहां सुझ का समादर हो, दुःख का अनादर हो। लेकिन हुआ उल्टा है और इस समाज ने इस तरह का धर्म पैदा कर लिया कि इस जगत् में जो सबसे ज्यादा सुखी लोग बे उनको सबसे ज्यादा दुःखी लोगों की श्रेणी में रख दिया। इसलिए महाबीर जैसे व्यक्ति को सर्वाधिक सुखी लोगों में से गिना जाना चाहिए। यानी उनके आनन्द की कोई सीमा लगानी मुश्किल है। यह आदमी चौबीस घंटे आनन्द में है। लेकिन हमारी त्याग की दृष्टि ने वह सारा आनन्द सीण कर दिया। हमने यह कहना शुरू किया कि यह आदमी इतने आनन्द में इसलिए है नयोंकि इसने इतना-इतना त्याग किया। जो इतना-इतना त्याग करेगा वह इतने आनन्द में हो सकता है लेकिन बात उल्टी है। यह आदमी इतने आनन्द में है इसलिए इससे इतना त्याग हो गया। यह त्याग हो जाना इतने आनन्द में होने का परिणाम है। कोई आदमी इतने आनन्द में शोने का परिणाम है। कोई आदमी इतने आनन्द में शोगा तो उससे इतने त्याग हो जाएँगे। लेकिन हमने उल्टा पकड़ा। हमने पकड़ा कि इतने-इतने त्याग किए तो महावीर इतने आनन्द में हुए। तुम भी इतने त्याग करोगे तो इतने आनन्द में हो जाओगे। बस बात एकदम गल्ला हो गई।

स्याग करने से कोई आनन्द में नहीं हो जाता । हाथ के पत्थर छोड़ देने से हीरे नहीं आ जाते । लेकिन हीरे आ जाएँ तो पत्थर छूट जाते हैं । स्याग पीछे है, पहले नहीं । और अगर महाबीर को हम इस माचा में देखें और मुझे लगता है कि यही सही भाषा है उनको देखने की, तो हमारा धर्म के प्रति, जीवन के प्रति दृष्टिकोण अलग होगा । महाबीर ने घर नहीं छोड़ा, बड़ा घर पार्या। मैं छोड़ने की भाषा के ही विरोध में हूँ। बड़ा घर पाया, छोटा घर घूट गया। चेकिन इसका मतलब यह नहीं कि वह उसके दुश्मन हो गए। इसका मैतलब सिर्फ यह है कि अब छोटे घर में रहना असम्भव हो गया है। वब बड़ा घर मिल गया है तो छोटा घर उसका हिस्सा हो गया है।

मैं मानता हूँ कि प्रत्येक चीज भ्रान्ति ला सकती है। यह सवाल नहीं है। अगर इसमें भी चुनाव करना हो तो मैं कहता हूँ कि भोग भी भ्रान्ति ला सकता है। अगर भोग या त्याग दोनों में ही चुनाव करना हो तो मैं कहता हूँ कि फिर भोग ही ठीक है क्योंकि वह जीवन के स्वस्य, सहज और सरल होने का प्रतीक है। और यह भी बड़े मजे की बात है कि जो आदमी भोगने चलेगा उससे त्याग घीरे-घीरे अनिवार्य हो जाएँगे। वह औसे-जैसे भोग में उतरेगा वैसे-वैसे बड़े भोग की सम्भावनाएँ प्रकट होंगी। और त्याग उससे अनिवार्य हो जाएँगे। लेकिन जो आदमी त्याग करने चलेगा, उससे पुराने भोग की सम्भावनाएँ छिन जाएँगी और नये भोग की सम्भावनाएँ प्रकट नहीं होंगी। वह आदमी सुखता चला जाएगा। यानी यह बात सच है कि ज्यादा खाना भी खतरनाक है, न खाना भी खतरनाक है। फिर भी अगर दोनों में चुनाव हो तो में कहुँगा ज्यादा खाना चुन लेना क्योंकि न खाने वाला तो मर ही जाएगा नाहक। ज्यादा खाना चाला बीमार ही पड़ सकता है। और ज्यादा खाने वाला आज नहीं, कल इस अनुभव को पहुँच जाएगा कि कम खाना सुखद है। लेकिन न खाने वाला कभी इस अनुभव पर नहीं पहुँचेगा क्योंकि वह मर ही जाएगा।

मेरा कहना यह है कि अगर भूल भी चुननी हो तो सोच-समझकर चुननी चाहिए। भूछ सब जगह सम्भव है क्योंकि आवमी अज्ञान में है। इसिछए बो कुछ भी पकड़ता है तो वह भ्रान्ति छा सकता है लेकिन फिर भी भ्रान्ति ऐसी चुननी चाहिए जिससे छौटने का उपाय हो। जैसे न बाने से छौटने का कोई उपाय नहीं है, लेकिन ज्यादा बाने से बौटने का उपाय है। मेरा मतछब आप साफ समझ रहे हैं न? ज्यादा बाने से छौटने का उपाय है और ज्यादा बाना खुद दु:ब देगा फिर छौटना पड़ेगा। लेकिन न बाना दु:ब नहीं देगा, धमाप्ति कर देगा, मिटा ही डालेगा। उससे छौटने की सम्मावना कम हो जाएगी।

फिर यह बात तो ठीक ही है कि सभी खट्य हमें भरमा सकते हैं, भटका सकते हैं क्योंकि हम शब्दों से बही अर्थ निकाल सेना बाहते हैं, जो हम बाहते हैं कि निकले। हम यह नहीं देखना बाहते कि जो कहा गया है वह हमेशा रहेगा। इसलिए जो बादमी जिन शब्दों का प्रयोग करता है, उन शब्दों के लिए बहुत साफ दृष्टि साथ देनी चाहिए। मैं कह रहा हूँ कि मोग अन्ततः त्याग बन जाता है, लेकिन त्याग अन्ततः मोग नहीं बनता। एक वेच्या भी बहाचर्य को उपलब्ध हो सकती है लेकिन जो जबरदस्ती बहाचर्य थोप कर साध्वी बन गई है, उसका बहाचर्य को उपलब्ध होना बहुत मुक्किल है। एक वेच्या का अनुभव निरन्तर उसे बहाचर्य की दिशा में गतिमान करता है। लेकिन थोपा हुआ बहाचर्य निरंतर वासना की दिशा में गतिमान करता है।

प्रश्न : वे लोग जो खुद को कोड़े मारते हैं अथवा दूसरे को कोड़े मारते हैं, स्वयं को दुःख देते हैं अथवा दूसरों को दुःख देते हैं वे सारे लोग कामशक्ति के विकृत रूप (सेक्स परवर्द्स) हैं। इसी ढंग से इथर हम जिन्हें त्यागी कहते हैं वे कामशक्ति के विकृत रूप हैं धौर निर्माता हैं साथु के। दोनों सेक्स परवर्दस में क्या अन्तर है ? क्या हम दोनों को एक ही स्तर पर रख सकते हैं?

क्लार : आपकी बात बहुत ठीक है। सारे पिछले सी वर्षों के मनोबिकान की लोज यह है कि दूसरे को दु:ल देना या अपने को दु:ल देना या दु:लियों को आदर देना या दु:ल की सम्भावना को सहारा देना किसी न किसी प्रकार की कामशक्ति का विकृत रूप है। यह बिल्कुल ही सच बात है। इसे समझना जरूरी है। असल में काम या सेक्स निम्नतम सम्भावना है सुल को। समझना चाहिए कि काम प्रकृति के द्वारा दिया गया सुल है इससे कोई ऊपर उठे, और बड़े सुल को लोज ले तो फिर काम के सुल की जरूरत नहीं रह जाती। घीरे-धीरे काम रूपान्तरित हो जाता है और अन्ततः ब्रह्मचर्य बन सकता है लेकिन इससे बड़े सुल को न लोजें और इस सुल को भी इन्कार कर हें तो फिर दु:ल की सम्भावनाएँ शुरू हो जाती हैं। यह सीमारेला है। कामबासना के नीचे दु:ल की सम्भावनाएँ हैं, कामवासना के ऊपर सुल की सम्भावनाएँ हैं। अगर कोई बड़े सुल को लोजें और कामवासना को इन्कार कर दे तो नीचे दु:लों में उतर आता है। वा न लोजें और कामवासना को इन्कार कर दे तो नीचे दु:लों में उतर आता है।

तो कामवासना बीच की रेखा है जहाँ से हमारे सुख दु:खों में रूपान्तरित होते हैं। यह सीमारेखा है, जहाँ नीचे दु:ख है, ऊपर सुख है। इसलिए दु:खों आदमी कामी हो जाता है। सुखी आदमी कामी नहीं होता। क्योंकि दु:खों के लिए ही सुझ है। जैसे द्रारिद्र समाज है, दीन समाज है, दु:खों समाज है तो वह एकदम बच्चा पैदा करेगा। गरीब आदमी जितने बच्चे पैदा करता है, अमोर आदमी नहीं करता। अमीर आदमी को अक्सर गोद लेने पड़ते हैं। उसका कारण है कि गरीब आदमी के पास एक ही सुख है बाकी सब दु:ख ही दु:ख हैं। इस दु:ख से बचने के लिए एक ही मौका है उसके पास कि वह कामवासना में चला जाए। एकमात्र सुख का जो अनुभव उसे हो सकता है, वह वही है। अमीर आदमी को और भी बहुत सुख हैं। सुख फैल जाता है तो कामवासना तीव्र नहीं रह जाती। उसकी तीव्रता कम हो जाती है। सुख कई जगहों में फैल जाता है। वह बहुत तरह के सुख लेता है—संगीत का भी, साहित्य का भी, नृत्य का भी, विश्वाम का भी। उसका सुख और तलों पर फैलता है। फैलने की वजह से काम की तीव्रता कम हो जाती है। गरीब और किसी तरह के सुख नहीं लेता। बस एक हो तरह का सुख रह जाता है। वह सेक्स भर उसको सुख देता है। बाकी सब दु:ख है दिन भर। सिर्फ मेहनत, गिट्टी फोड़ना, तोड़ना—वही सब है।

सेक्स है प्रकृति के द्वारा बिया गया सुख। अगर कोई आदमी इसमें ही जीता चला जाए तो सामान्यतः जीवन दुःख होगा, सेक्स सुख होगा। और आदमी सारे दुःख सहेगा सिर्फ सेक्स के सुख के लिए। लेकिन अगर इससे ऊपर उठना शुरू हो जाए यानी और सुख खोजें, वहीं धर्म का जगत् है, सेक्स के ऊपर सुख खोजने का जगत् है। जैसे-जैसे सेक्स के ऊपर सुख मिलना शुरू होता है वह शक्ति जो सेक्स से प्रकट होकर सुख पाती थी, नये द्वारों से झांक कर सुख पाने लगती है और धीरे-धीरे सेक्स के द्वार से बिदा लेने लगती है, ऊपर उठने लगती है। इसको कोई कुंडलिनी कहे, कोई और नाम दे, इससे कोई फर्क नहीं पड़ता।

मामला केवल इतना है कि सेक्स सेण्टर के पास सारी शक्ति इकट्ठी है। वह रिजरवायर है। अगर आप शक्ति को ऊपर ले जा सकते हैं तो वह रिजरवायर नीचे की तरफ शक्ति को फेंकना बंद कर देगा। और अगर अप ऊपर नहीं ले जा सकते तो वह रिजरवायर रिलीज करेगा। और बड़े मजे की बात है कि सेक्स का जो सुख है साधारणतः वह रिलीज का ही सुख है। इतनी शक्ति इकट्ठी हो जाती है कि वह भारी हो जाती है तो वह उसको रिलीज कर देता है। अब समझ लो एक आदमी ऊपर भी नहीं गया और सेक्स के रिजरवायर को भी उसने रिलीज करना बंद कर दिया तो अब उसकी शक्तियाँ नीचे उतरनी शुक्त होंगी, सेक्स से भी नीचे क्योंकि सेक्स सुख की सीमा है। उसके नीचे दुःख की सीमाएँ हैं। और ये शक्तियाँ क्या करेंगी? अब ये शक्तियाँ क्या करेंगी?

या तो ये दुः ख को सताएँगो या दूसरे को सताएँगो। बौर मजे की बात यह है कि जो मजा आएगा वह सेक्सुअल जैसा हो है। यानी जो आदमी अपने को को हे मार रहा है, वह कोड़े मार कर उतनी शक्ति रिलीज कर देगा जितनी सेक्स से रिलीज होती तो सुख देती। उतनी शक्ति रिलीज होने पर वह चक कर विश्राम करेगा। उसको बड़ा आराम मिलेगा। हमको लगेगा कि उस आदमी ने बड़ा कप्ट दिया अपने को। उसके लिए एक तरह का आराम है क्योंकि वह शिंक रिलिज हो गई।

ऐसा आदमी खुद को दुःख देने में सुख पाने छगेगा। यह एक तरह का खुद को दुःख देने में सुख पाना है। जो आदमी खुद को दुःख देने में सुख पाने छगेगा, वह दूसरों को दुःख देने में भी सुख पाने लगेगा। वह दूसरों को भी सताएगा। वह दूसरों को भी परेशान करेगा। वह दूसरों को भी परेशान करने के कई उपाय खोजेगा।

ग्रापने पूछा है कि क्या घामिक विकृत परवर्ट) व्यक्ति और साधारण विकृत व्यक्ति में कोई फर्क है। मेरा कहना है कि थोड़ा फर्क है। साधारण विकृत व्यक्ति उस घामिक विकृत व्यक्ति से अच्छी हालत में इसलिए है कि उसकी भी यह बोध निरन्तर होगा कि कुछ पागलपन हो रहा है, कुछ गलती हो रही है, कुछ भूल हो रही है, मैं कुछ बीमार हूँ। घामिक विकृत को यह बोध भी नहीं होता। वह समझता है कि उससे गलती हो ही नहीं रही। वह साधना कर रहा है। वह सहो कर रहा है। और जो वह कर रहा है उसके लिए उसने न्याययुक्त कारण खोज रखे हैं। इसलिए वह कभी अपने को पागल, विक्षित्त या करण नहीं समझेगा। दूसरी बात यह है कि साधारण विक्षित्त आदमी अपनी विक्षित्तता को छिपाएगा, प्रकट नहीं करेगा। हो सकता है कि वह रात में अपनी पत्नी की गर्दन दबाए, कांटे चुभोए।

'डी सादे' एक बहुत बड़ा लेखक हुआ। उसके प्रेम करने का ढंग हो यही था। उसी से दुःखवादो (सैडिस्ट) शब्द बना। वह जब भी किसी स्त्रो को प्रेम करता उसके छिए कोड़ा, चाकू, किट अपने साथ रखता। एक ही बैग था उसके पास। जब वह किसी स्त्री को प्रेम करता तब वह दरवाजे बन्द कर देता। उसका पहला काम यह था कि वह उसको नग्न कर देता और कोड़े मारना शुक कर देता। वह भागती और चिल्लाती। वह जितनी चीखती और चिल्लाती उतता उसको आनन्द आने लगता। वह कांटे चुभोता। आम तौर से हमको स्थाल में

नहीं आता है कि अगर प्रेम में कोई व्यक्ति किसी स्त्री को नाखून खपा रहा है, नोच रहा है तो किसी अंश में यह सैडिज्म है। अब एक आदमी जरा इसमें आगे चला गया, उसको नाखन काफी नहीं मालुम पडते, तो उसने कांटे बना रखे हैं। लेकिन मजे की बात यह है कि 'डो सादे' से सैकड़ों स्त्रियों का सम्बन्ध रहा । वह बहुत अदुभुत आदमी था । उसको न मालुम कितनी स्त्रियाँ प्रेम करती थीं-वह ऐसा आदमी था। वह बड़ा प्रतिभाशाली भी था। जिन स्त्रियों ने उसको प्रेम किया उनका भी कहना है कि जो आनन्द उसके साथ आया वह कभी किसी के साथ नहीं आया। अब यह बड़े मजे की बात है कि उसका कोडा मारना भी स्त्रियाँ पसंद करती थीं। कारण कि वह कोड़े मार कर इतनी बेदना पैदा कर देता कि वे दीड़ रही है, वह कोड़े मार रहा है, कांटे चुमी रहा है, बाल खींच रहा है, नाखन चुभो रहा है, काट रहा है तो स्त्रों के परे शरीर को वह इतना कम्पन से भर देता कि जब वह सेक्स में जाता उसके साथ तो स्त्री आनन्द की चरम सीमा को उपलब्ध होती जो कि साधारणतः स्त्रियाँ नहीं छू पातीं। सम्भोग में सौ में से निन्यानवें स्त्रियां आनन्द की चरम सीमा को कभी नहीं पहेंच पातीं क्योंकि उनका परा शरीर ही नहीं जग पाता। तो इतना सताने के बाद भी वे उसको पसंद करतीं। वह आदमी अद्भुत था। और उसका कहना था कि जब तक मैं सता न लूँ तब तक मुझे कुछ आनन्द आता ही नहीं।

ठीक डी सादे जैसा एक दूसरा आदमी था 'मेसोच' जिसके नाम पर 'मैसोचिजम' चला है। वह अपने को सताता था। और सता कर बड़ा सुखी होता था। असल में हमारे पास जो शक्ति बच जाती है, या तो हम उसे सुख को दिशा में गितमान कर सकते हैं या फिर दुःख की दिशा में । दो ही दिशाएँ हैं। तीसरी कोई दिशा नहीं। आप ठहर नहीं सकते बीच में। या तो आप सुख की दिशा में अपने को ले जाएँ, नहीं तो फिर शक्तियौं दुःख की दिशा में जाना शुरू हो जाएँगी।

अब एक तीसरा आदमो भी है जो थोड़ा अपने को भी सताता है, थोड़ा दूसरे को भी सताता है। सताने के कई ढंग हो सकते हैं जो हमको स्थाल में नहीं आते। असल में आदमी कैसे-कैसे सताता है, वह हमें पता हो नहीं चलता। जब वह सीमा के बाहर हो जाता है तब पता चलना शुरू होता है कि मामला गड़बड़ हो गया, यह आदमी कुछ गड़बड़ हो गया। मैं यह कह रहा हूँ कि दो ही दिशाएँ हैं। अगर आप बीच में ठहरते हैं तो दोनों दिशाओं का गोलमोल आपके व्यक्तित्व में होगा। कभी आप सताएँगे, कभी न सताएँगे। इसलिए यह

होता है कि पित कभी पत्नी को सताएगा भी, कभी प्रेम भी करेगा। सताएगा फिर प्रेम करेगा, प्रेम करेगा फिर सताएगा। पत्नी भी सताएगी। एक दिन प्रेम करती दिखाई पड़ेगी, दूसरे दिन सताती दिखाई पड़ेगा। सुबह उपद्रव मवाएगी, सांझ पैर दावेगी। यह कुछ समझ में आना मुक्किल होता है कि यह दोनों बातें एक साथ क्यों चलती हैं। और ध्यान रहे कि जिससे हमने थोड़ी देर प्रेम किया, थोड़ी देर बाद हम उसको सताएँगे। अक्सर यह होता है कि पित-पत्नी लड़ते-लड़ते प्रेम में आ जाते हैं और प्रेम में आते-आते लड़ना शुक्ष कर देते हैं। यह तो रही साधारण व्यक्ति की बात लेकिन को असाधारण ( एवनामंल ) व्यक्ति है वह या तो सुख की दिशा में चला जाता है या दुःख की दिशा में चला जाता है। लेकिन सुख की दिशा में जाने से शायद वह अन्ततः परमात्मा तक पहुँच जाता है क्योंकि परमात्मा परम सुख है। और दुःख की दिशा में चाने से शायद वह शैतान तक पहुँच जाता है क्योंकि परमात्मा परम सुख है। और दुःख की दिशा में चाने से शायद वह शैतान तक पहुँच जाता है क्योंकि शैतान होना अन्तिम दुःख है।

यहाँ एक और बात को भी समझ लेना जरूरी है कि धार्मिक आदमी इन कामों को प्रकट में करेगा; अवार्मिक आदमी इनको अप्रकट में करेगा। धार्मिक आदमी ज्यादा खतरनाक भी है क्योंकि वह प्रकट में करके उनको फैलाता भी है, उनका विस्तार भी करता है। वह लोगों में यह भाव भी पैदा करता है कि जो वह काम कर रहा है वे कोई विक्षितता के नहीं। वे काम बड़ी साधना के हैं। और पागल आदमी को यह क्याल में आ जाए कि वह ऊँची बात कर रहा है तो पागलपन के ठीक होने की सम्भावना ही नहीं रहती। हिन्दुस्तान में पागलों की संख्या कम है, यूरोप में पागलों की संख्या ज्यादा है। लेकिन अभी संन्यासी, साधुओं और अपने को सताने वालों की संख्या हिन्दुस्तान के पागलों से जोड़ दी जाए तो संख्या बराबर हो जाती है। वहाँ जो आदमी पागल है वह पागल है; जो आदमी पागल नहीं है वह पागल नहीं है। यहाँ पागल और गैर पागल के पीछे एक रास्ता दूसरा ही है।

जबलपुर में एक आदमी है जो एक सौ आठ बार बर्तन साफ करेगा तब पानी भर कर लाएगा। यह आदमी यूरोप में हो तो पागल समझा जाएगा। यह आदमी हिन्दुस्तान में है तो धर्मिक समझा जाता है। लोग कहते हैं कि परम धार्मिक आदमी है, शुद्धि का कैसा स्थाल है। यह आदमी एक सौ आठ बार बर्तन साफ करता है। और इसमें भी अगर कोई स्त्री निकल गई बीच में तो टूट गई पहली श्रुंखला। वह फिर एक से शुरू करेगा। यह आदमी घार्मिक है। कई लोग इसके पैर छुएँगे और कहेंगे कि आदमी परम घार्मिक है। कमी-कभी उसका दिन-दिन लग जाएगा इसी में क्योंकि वह नल पर वर्तन घो रहा है, और स्त्री फिर निकल गई, अशुद्ध हो गया वर्तन। अब वह फिर शुद्ध कर रहा है। अब यह आदमी अगर यूरोप में हो तो फौरन पागलखाने में भेज दिया जाएगा। मगर यहाँ वह मन्दिर में बैठ जाएगा, पुजारी हो जाएगा, साघु हो जाएगा। इसको आदर मिलने लगेगा। तो घार्मिक पागलपन ज्यादा खतरनाक है।

महावीर के जीवन की एक घटना है। महावीर ने सब तरह के उपकरण बन्द कर दिए हैं। वह साथ में कोई सामान नहीं रखेंगे क्योंकि साधन भी एक बोझ हो जाता है। जिस व्यक्ति ने सारे जीवन की अपना ही मान लिया है वह समझ गया कि अब ठीक है, कल सुबह जो होगा, होगा। तो महाबीर कुछ साथ न रखेंगे। कौन बोफ को ढोता फिरे? वह बाल बनाने का उस्तरा भी नहीं रखते। जब बाल बहुत बढ़ जाते हैं तो उनको उखाड़ देते हैं। महावीर के ब्लार् यह बाल का उलाड़ना भी विचित्तता का कारण नहीं है। यह अत्यन्त सहज बात है क्योंकि कुछ रखना नहीं है साथ। सरलतम यही है कि बाल उखाड़ दिए, साल-दो साल में बढ़ गए, फिर उखाड़ दिए, यात्रा चलती रही। इतना भी सामान साथ नयों रखकर बाँघना ? नयों बोझ लेना है ? नयोंकि सामान का बोझ नहीं है गहरे में लेकिन सामान को पकड़ कर रखने में सुरक्षित होने की कामना है। और वह असुरक्षित ही पुरा जीते हैं। कोई सुरक्षा का भाव नहीं, क्रुड़ रखने का भाव नहीं। जहाँ जो मिल गया वही हाथ में लेकर खा लेते हैं। कौन बर्तन का उपद्रव साथ में करे ? लेकिन महावीर का यह बाल उखाड़ना कुछ पानलों के लिए बहुत आकर्षक मालूम पड़ा होगा। पागलों का एक वर्ग है जो बाल उखाड़ता है, जो बाल उखाड़ने में रस लेता है। वह भी एक तरह का सताना है अपने को । तो इसमें कठिनाई नहीं है कि महावीर का बाल उखाड़ना देखकर कुछ पागल बाल उखाड़ने में रस लेने लगे हों, महावीर के पीछे साधु हो गए होंगे इसलिए कि अब बाल उखाड़ने से कोई उनको पागल नहीं कह सकता ।

महावीर नग्न हो गए हैं क्योंकि अगर कोई व्यक्ति इतना सरल हो जाए, इतना निर्दोष हो जाए कि उसे नग्नता का बोध ही न रहे तो कोई बात नहीं। खुद की नग्नता का बोध हमें तभी तक होता है जब तक हम दूसरे के शरीर को नग्न देखना चाहते हैं। जब तक हमारा शरीर कोई नग्न देख ले इससे भयभीत होते हैं। यह दोनों बातें एक ही सिक्के के दो पहलू हैं। जब तक हम दूसरे के कपड़े उघाड़ना चाहते हैं तब तक हम खुद पर कपड़े ढाँकना चाहते हैं। लेकिन जिस आदमी का दूसरे के घारीर की नग्न देखने का भाव चला गया हो वह खुद नग्न खड़ा हो सकता है। महावीर नग्न खड़े हो गए। लेकिन कुछ लोग हैं जो अपने को नंगा दिखाना चाहते हैं। यह पागलों का वर्ग है। तो महावीर के पास-पास ऐसे संन्यासो हो गए हैं जो यह चाहते हैं कि कोई उन्हें नंगा देखे यानी उनकी चाह बिल्कुल दूसरी है। लेकिन घटना एक सो मालूम होती है।

अभी यूरोप में और कई मुल्कों में ऐसे लोग हैं जो रास्ते के किनारे पर खड़े रहेंगे। जब कोई अकेला निकल रहा है तो पेन्ट खोलकर, नंगा होकर एकदम भाग जाएँगे उसको दिखाकर। इन पर रोक है कि ये आदमी खतरनाक है। अब इनको क्या हो रहा है? इनको क्या रस आ रहा है? दूसरा इनको नंगा देख ले यह इनका रस है। और ये पागल हैं। ये निपट पागल हैं। लेकिन हिन्दुस्तान में ये नंगे साधु हो सकते हैं और तब इनका पागलपन हमको पता ही नहीं चलेगा।

अब कठिनाई यह है कि जोवन में दोनों घटनाएँ घट सकती हैं। एक आदमी इसिलए नग्न हो सकता है कि अब उसके मन में नग्नता को छिपाने, ढाँकने, देखने का कोई भाव ही नहीं रहा। वह परम सरल हो गया है तो बच्चे की तरह नग्न हो सकता है। और एक आदमी पागल की तरह नग्न हो सकता है लेकिन नग्न होने में उसे रस है कि लोग उसे नंगा होते हुए देखें। और यह दोनों घटनाएँ एक साथ घट सकती हैं। इसलिए बड़ी कठिनाई है जीवन को साफ-साफ समझने में । लेकिन कठिनाई पहचानी जा सकती है, नियम बनाए जा सकते हैं। जो आदमी सरलता की वजह से नग्न हुआ है, वह जीवन के और हिस्सों में भी सरल होगा। मगर जिसे नग्नता का बानन्द है उसके लिए यह भोग का ही हिस्सा है। उसके लिए, कपड़े छोड़े, जोर इस पर नहीं, लेकिन नग्नता आई, बोर इस पर है। दूसरी ओर एक आदमी ऐसा है जिसका जीवन इतना सरल हो गगा जैसे एक बच्चे का, पशु-पक्षी का-सरल और निर्दीप कि वह नग्न खड़ा हो गया। लेकिन यह आदमी जीवन के दूसरे हिस्सों में एकदम सरल होगा, निष्कपट होगा, निर्दोष होगा। इसके जीवन के दूसरे हिस्सों में कहीं पागलपन के लंक्षण नहीं होंगे। लेकिन जो आदमी सिर्फ इसलिए नम्न हुआ है कि दूसरे लोग उसको नंगा देखें, यह उसकी बीमारी है। वह आदमी दूसरे

हिस्सों में सरल नहीं होगा। दूसरे हिस्सों में भी उसकी विक्षिप्तता प्रकट होगी; उसका पागळपन प्रकट होगा।

और इस देश में निर्णय लेने की जरूरत पड़ गई है अब । क्योंकि यह कोई पाँच हजार साल से उपद्रव चल रहा है। उस उपद्रव में तय करना मुश्किल हो गया है कि कौन आदमी प्रामाणिक है और कौन आदमी पागलपन की ओर झुक रहा है। ये दोनों ही हो सकते हैं, इसलिए बहुत साफ रेखा खींचना जरूरी है।

धार्मिक पागलपन ज्यादा खतरनाक चीज है क्योंकि उसमें घर्म मी जुड़ा हुआ है। पागलपन सीधा हो तो एक अर्थ में सरल होता है। क्योंकि पागल आदमी निरोह हो जाता है। धार्मिक पागल निरोहें नहीं होता, दूसरों को निरीह करता है। खुद तो उनके ऊपर खड़ा हो जाता है। अब जैसे कि सेंट जोन आफ आर्क को एक पोप ने आग में जलाए जाने की सजा दी। आग में जला दी गई वह औरत। जलाई इसलिए गई कि वह घर्म के विपरीत बातें कर रही थी।, पोप को पूरा मजा था इस बात का कि वह घार्मिक आदमी है और एक औरत को जला रहा है क्योंकि वह बहुत अधार्मिक बातें कर रही है और वह मगवान् का काम कर रहा है। अब एक स्त्री को जलाना और जोन जैसी सरल स्त्री को जलाना एकदम अधार्मिक कृत्य था। लेकिन पोप को एक तृप्ति है। अगर कोई दूसरा आदमी ऐसा काम कर दे तो वह आदमी पागल सिद्ध होता है, अपराघी सिद्ध होता है। पोप अपराधी नहीं हुआ।

सात साल बाद, दूसरे पोप जब सत्ता में त्राए तो उन्होंने विचार किया और पाया कि यह तो ज्यादती हो गई; जोन तो बड़ी सरल औरत थी और उसे तो सन्त की पदवी दो जानी चाहिए। तो वह सेन्ट जोन बनी। जिस पोप ने आग लगवाई थी वह पोप अपराधी हो गया था लेकिन वह मर चुका था। अब क्या किया जाए? तो इस पोप ने उसको सजा दो कि उसकी हिंडुयों को निकाल कर जूते मारे जाएँ और सड़क पर घसीटा जाए। उस मरे हुए पोप की हिंडुयों निकालो गई, उसकी कब खोली गई, उसको जूते मारे गए, उसके ऊपर थूका गया और उसकी हिंडुयों को सड़क पर घसीट कर अपमानित किया गया। अब यह आदमी उससे मी ज्यादा पागल है। लेकिन इसका पागलपन दिखाई नहीं पड़ता। इसका पागलपन एक घामिक परिभाषा ले रहा है। यह घामिक एक जाल पैदा करेगा शब्दों का जो कि बिल्कुल ठोक मालूम पड़ेगा। धर्म इसकी विचित्तता को औषित्य दे रहा है।

् धर्म ने बहुत तरह की विक्षित्तताओं को औषित्य दिया है। पर इस औषित्य को तोड़ देने की जरूरत है और यह साफ समझ में आ जाना चाहिए कि यह तभी टूटेगा जब हम दु:ख को घर्म से अलग करेंगे। नहीं तो वह टूटेगा नहीं। क्योंकि वह जो दुख:वाद है, उसी के भीतर सारा औषित्य छिप जाता है। इसरे को दु:ख देना भी, अपने को दु:ख देना भी सब उसमें छिप जाता है। इसलिए मेरी दृष्टि में घर्म सुख की खोज है, परम सुख की। और घार्मिक व्यक्ति वह है जो स्वयं भी आनन्द की ओर निरन्तर गति करता है और चारों छोर भी निरन्तर आनन्द बढ़े, इसके लिए चेष्टारत होता है। न वह स्वयं को दु:ख देनो की आकांक्षा करता है। न उसके मन में दु:ख का कोई आदर है न कोई सम्मान है। ऐसे व्यक्ति को अगर हम घार्मिक कहें तो धर्म परम आनन्द की दिशा बनता है। नहीं तो अब तक वह परम दु:ख की दिशा बना हआ है।

प्रश्न : महाबीर नासाग्र दृष्टि से घ्यानावस्थित हुए । क्या यह घ्यान की हैं भूका है ?

उत्तर । यह बड़ी महत्त्वपूर्ण बात है। नासाग्र दृष्टि का मतलब है—आंख आघी बंद, आघी खुली। अगर नाक के अग्रभाग को आप आंख सें देखेंगे तो आघी आंख बंद हो जाएगी, आघी खुली रहेगी। न तो आंख बंद न आंख खुली। साघारणतः हम दो ही काम करते हैं। या तो आंख बंद होती है नींद में या आंख खुली होती है जागरण में। नासाग्र दृष्टि होती ही नहीं। इसका कोई कारण नहीं है। आंख या तो पूरी खुली होती है या पूरी बंद होती है। दोनों के बीच में एक बिन्दु है जहाँ आंख आघी खुली है, आघी बंद है। अगर हम खड़े होंगे और नासाग्र दृष्टि होगी तो करीब चार फुट तक जमीन हमें दिखाई पड़ेगी। तो साघारणतः कोई भी नासाग्र नहीं होता।

इसमें दो तीन बातें महत्त्वपूणें हैं। एक तो यह कि पूरी बंद आंख, आंखों के जो स्नायु हैं भीतर उनको निद्रा में ले जाए । पूरी बंद आंख निद्रा में ले जाए । पूरी बंद आंख निद्रा में ले जाती है। बांख जिसकी बन्द होती है पूरी तो मस्तिष्क के जो स्नायु आंख से जुड़े हैं, वे एकदम शिथिल हो जाते हैं और निद्रा हो जाती है। पूरी खुलो आंख जागरण लाती है। ज्यान दोनों से अलग अवस्था है। न तो वह निद्रा है, न वह खागरण है। वह निद्रा जैसा शिथिल है, जागरण जैसा चेतन है। ज्यान तीसरी अवस्था है। नींद नहीं है वह और जागरण भी नहीं है वह। और नींद भी है और जागरण भी है। उसमें दोनों के तत्व हैं। नींद में जितनो

शियिलता होती है उतनी ज्यान में होनी चाहिए। और जागरण में जितना चैतन्य होता है उतना ज्यान में होना चाहिए। तो ज्यान एक मध्य अवस्था है और नासाग्र बृष्टि आंक्ष के पीछे के स्नायुओं को मध्य अवस्था में छोड़ बेती है। उस हालत में न तो स्नायु इतने तने होते हैं जितने कि जागरण में तने होते हैं, न इतने शिथिल होते हैं जितने कि निद्रा में शिथिल होते हैं और सो जाते हैं। मध्य में होते हैं। एक मध्य बिन्दु, सम बिन्दु होता है। नासाग्र वृष्टि का यौगिक मूल्य है, फिजियोलॉजिकल मूल्य है और ज्यान के लिए वह कीमती प्रभाव पैदा करती है।

दूसरी बात समझने की यह है कि पूरी आंख बन्द कर लेने पर व्यक्ति सब ओर से बन्द हो जाता है, जगत् से टूट जाता है। पूरी आंख बन्द है तो व्यक्ति का जगत् से सब सम्बन्ध टूट गया। पूरी आंख खुली है तो व्यक्ति को बाहर के जगत् से जोड़ देती है और वह अपने को भूल जाता है। उसे अपना कोइ पता ही नहीं रहता। बन्द आंख में सब मिट जाता है, वही खुद रह जाता है। खुली आंख में सब सत्य हो जाता है और वह खुद हो मिट जाता है।

आधी बन्द, आघी खुळी आँख का यह भी अर्थ है कि न तो हम टूटे हुए हैं सब से और न जुड़े हुए हैं सबसे। और न ही यह बात सच है कि सब सच है और हम सच हैं। हम भी हैं और सब भी है। महाबीर का सारा ओर सम पर है निरन्तर। 'सम्यक्' शब्द उनका सर्वाधिक प्रयोग में आने वाला शब्द है। प्रत्येक चीज में सम, प्रत्येक बात में सच्द, प्रत्येक बात में वहां खड़े हो जाना जहां अतियाँ न हों। आंख के मामले में भी उनकी अनित है। न तो पूरी खुली आंख और न पूरी बंद।

संसार भी सत्य है आधा। जितना हमें दिखाई पड़ता है उतना सत्य नहीं है। हम भी सत्य हैं लेकिन आधे, जितना बन्द आँख से मालूम पड़ते हैं उतने ही। शंकर कहते हैं: सब जगत् असत्य है, सत्य है ही नहीं। आँख बन्द हो तो जगत् एकदम असत्य हो जाता है। क्या सत्य है? तो जो व्यक्ति आँख बन्द हो तो जगत् एकदम असत्य हो जाता है। क्या सत्य है? तो जो व्यक्ति आँख बन्द करके व्यानावस्थित होने की चेष्टा करेगा वह माया के किसी न किसी सिद्धान्त के करीब पहुँच जाएगा। क्योंकि जब बन्द आँख में उसे आत्मा का अनुभव होगा तो जगत् एकदम असत्य मालूम पड़ेगा। तो जिन, लोगों ने कहा है कि जगत् माया है, वह बन्द बाँख का अनुभव है। अगर बन्द आँख से व्यान किया गया तो जगत् असत्य ही हो जाएगा क्योंकि कुछ बचता ही नहीं वहाँ। सिर्फ स्वयं

बच जाता है। बन्द आँख में बाहर के जगत् का कोई अनुभव नहीं रह जाता, स्वयं की अनुभूति रह जाती है। वह इतनी प्रखर होती है कि कोई भी कह देगा कि बाहर जो या सब असत्य था।

अगर कोई बाहर के जगत् में पूरी आंख खुळी करके जी रहा है जैसा चार्वाक तो वह कहता है: "भीतर कुछ भी नहीं है, आत्मा को सब झूठी बातें हैं, खाओ, पियो, मौज करो।" यह बाहर पूरी खुळी आंख का अनुभव है कि बाहर हो सब कुछ है। खाओ, पियो, मौज करो, भीतर कुछ भी नहीं है, भीतर गए कि मरे, भीतर है ही नहीं कुछ, आत्मा जैसी कोई चीज नहीं है, अगर कोई पूरी खुळी आंख के अनुभव से जिये तो इन्द्रियों के रस ही घोष रह जाते हैं, आत्मा विकीन हो जाती है, तृत्र जगत् सत्य होता है, आत्मा असत्य हो जाती है।

'महाबीर कहते हैं। जगत् भी सत्य है और आत्मा भी सत्य है।' जगत् असत्य नहीं है और आत्मा भी असत्य नहीं है। यह एक दृष्टि है: आंख बन्द करके अगर कोई अनुभव करेगा तो स्वयं सत्य मालूम पड़ेगा, जगत् असत्य मिलूम पड़ेगा। और अगर कोई आदमी घ्यान में नहीं बैठेगा और बाहर के जगत् में ही जिएगा तो वह कहेगा: आत्मा असत्य है, जगत् ही सत्य है।

ये वो वृष्टियों हैं। यह दर्शन नहीं है। महावीर कहते हैं: जगत् भी सत्य है, आत्मा भी सत्य है; पदार्थ भी सत्य है, परमात्मा भी सत्य है। दोनों एक बड़े सत्य के हिस्से हैं। दोनों सत्य है। और प्रतीक है वह नासाप्र दृष्टि। यानी महावीर कभी पूरी आँख बन्द करके ब्यान नहीं करेंगे, पूरी खुली आँख रखकर भी ब्यान नहीं करेंगे। आधी आंख खुली और आधी बन्द ताकि बाहर और भीतर एक सम्बन्ध बना रहे। जागे भी, न जागे भी। बाहर और भीतर एक प्रवाह होता रहे चेतना का। ऐसी स्थिति में जो ब्यान को उपलब्ध होगा उस ब्यान में उन्ने ऐसा नहीं लगेगा कि मैं ही सत्य हूँ। ऐसा भी नहीं लगेगा कि बाहर अस्त्य है या बाहर ही सत्य है। ऐसा लगेगा कि सत्य दोनों में है। वह दोनों के। जोड़ रहा है। वह आधी खुली आँख प्रतीकात्मक रूप से भी अर्थ रखती है और ब्यान के लिए सर्वोत्तम है लेकिन थोड़ी कठिन है। क्योंकि दो अनुभव हमें बहुत सरल हैं—खुली आँख, बन्द आँख। लेकिन आधी खुली आँख थोड़ी कठिन है लेकिन सर्वोत्तम है।

प्रश्नः आप चार्बाक को भी उसी धेणी में लेते हैं जिस भेणी में वंकर हैं ? उत्तर: नहीं, उससे बिल्कुल उल्टी श्रेणी है वह। प्रश्न । स्तर दोनों का एक ही है ?

उत्तर: नहीं, स्तर भी एक नहीं है। दोनों अधूरे सत्यों को कह रहे हैं इस मामले भर में एक हैं।

प्रदन : शंकर ने बन्द आँख में घ्यान किया तो उसको दुनिया कैसी मासूम पड़ेगो ?

उत्तर: असत्य मालूम पड़ेगी।

प्रश्न: चार्वाक ने खुली आँख में ध्यान किया तो उसको दुनिया कैसी माल्म पड़ेगी?

उत्तर: ज्यान किया नहीं, बस खुली आंख रखी। खुली आंख में ज्यान करने का उपाय नहीं है। खुली आंख में तो बाहर का जगत् ही सब कुछ है। और उसी में जिया, पिया, मौज किया और कभी भीतर गया नहीं क्यों कि भीतर जाना पड़ता तो आंख बन्द करनी पड़ती। अभी पिश्चम में एक था जोड़ नाम का विचारक। उससे कई बार लोगों ने कहा कि कभी ज्यान भी करो। गुरजिएफ से वह मिलने गया। तो गुरजिएफ ने कहा कि कभी आंख भी बन्द करो । उसमें कहा: फुरसत कहाँ, लेकिन सुबह उठता हूँ तो भाग दौड़ शुक्त हो जाती है। साँझ जब सोता हूँ तब तक भागता रहता हूँ। ज्यान की फुरसत कहाँ? अलग वक्त कहाँ? या मैं जागता हूँ या सोता हूँ। फुरसत कहाँ है? और तीसरी बात यह कि उपाय कहा है ? कहा या तो जागो या सोयो। सोओ तो तुम ही रह जाते हो, जागो तो सब रह जाते हैं, तुम नहीं रह जाते।

जोड ने जो कहा, वह ठीक कहा। ऐसे अगर चार्वाक से कोईकहता तो वह कहता: कैसा घ्यान! जब थक जाते हैं, सो जाते हैं। जब थकान मिट जाती हैं फिर जग जाते हैं। जीते हैं इन्द्रियों में, इसलिए जीते हैं। अगर जाग सकते हो तो जिओ। जितनी देर जाग सकते हो जिओ। जितना जाग कर जी सको जिओ, जितना भोग सको भोगो। प्रत्येक चीज का रस लो। बौर भीतर क्या है? भीतर कुछ भी नहीं है। भीतर एक झूठ है। क्योंकि भीतर जो कभी गया नहीं है, भीतर झूठ हो हो जाएगा। तो चार्वाक बाहर ही जी रहा है। वही उसके लिए सत्य है। शंकर जैसे व्यक्ति भीतर ही जी रहे हैं। तो जो भीतर है वही सत्य है और बाहर का सब असत्य हो गया है। एक अर्थ में ये दोनों समान हैं, इस अर्थ में कि ये आधे सत्य को पूरा सत्य कह रहे हैं। फिर भी चुनाब करना हो तो इंकर चुनने योग्य हैं, चार्वाक चुनने योग्य नहीं है क्योंकि

चार्वाक कह रहा है कि बस इतना ही जीवन है। खाओ, पियो। बस इतना ही∙जीवन है। महावोर कह रहे हैं कि दोनों बातें सत्य हैं।

प्रश्न : यह तो आप दोनों बातों को उल्टा कह रहे हैं ?

उत्तर: नहीं।

प्रश्नः आप कह रहे हैं कि चुनने योग्य हो तो चार्वाक को नहीं, शंकर को चुना जाए।

उत्तर : हाँ, हाँ ! बिल्कुल ही ।

प्रश्न: तो क्या शंकर त्याग की ओर गया ?

उत्तर: नहीं। मैं कहता हूँ कि वह ज्यादा गहरे योग की ओर गया क्योंकि भीतर में जितना योग है, उतना बाहर नहीं है।

प्रश्न : क्या चार्बाक भोग की ओर गया ?

उत्तर: नहीं, यह मैं नहीं कह रहा हूँ। ऐसी भूल हो जाती है, मेरी निरन्तर बातों से। साधारणतः हम चार्वाक को भोगी कहेंगे। साधारणतः मैं चार्वाक को स्थागी कहूँगा। मैं कहूँगा कि वह, जो अन्तर्योग है, बड़ा योग है उसकी छोड़ रहा है। चार्वाक कह रहा है कि घो भी न्नरण लेकर पीना पड़े तो पियो। न्नरण की चिन्ता मत करो। बस घी मिलना चाहिए। तो वह घी पर ही जी रहा है। लेकिन बहुत बाहर जी रहा है। खाने-पीने तक उसका योग है। लेकिन एक अन्तर्योग भी है। उस ओर कोई दृष्टि नहीं है। उस ओर कोई ध्यान नहीं है। शंकर भी बड़े योगी हैं। क्योंकि शंकर ज्यादा गहरे योग में जा रहे हैं। बौर महाबीर चूंकि प्रत्येक चीज में एक सन्तुलन और समता का ध्यान रखते हैं, वे कहेंगे चार्वाक को कि तुम बिल्कुल ठीक कहते हो कि बाहर सत्य है। शंकर को भी यही कहेंगे कि तुम बिल्कुल हो ठीक कहते हो, एकदम ठीक हो बात है कि भीतर सत्य है। लेकिन तुम्हारे आंख बंद करने से बाहर असत्य नहीं हो जाता। सिर्फ इतना हो है कि तुमहें पता चलना बंद हो जाएगा।

पूरा जीवन बाहर और भीतर से मिलकर बना है। एक को तोड़ देना दूसरे के हित में अपूरा है। इस दृष्टि में महावीर अनेकांगी है। और प्रत्येक पहलू पर क्या-क्या विरोध है वह दोनों में से सत्य को निचोड़ लेना चाहते हैं। चिन्ता नहीं है। चित्त को जहाँ भागना है, भागता है, दौड़ना है दौड़ता है। चित्त फोकत से रहा है और इस चित्त को बाहर देखने की निरन्तर जरूरत है।

बहिर्मुंखता जीवन की अपर्वता में उलझा देती है एकदम और मीतर से तोड़ देती है। दूसरी बात, अन्तर्मुंखता जीवन से तोड़ देती है मीतर हुवो देती है कि सब तरफ से दरवाजे बंद हो गए। यहसी बात भी अधूरी है। दूसरी बात भी अधूरी है। असल में एक तीसरी स्थित है जबिक हम फोकस को तोड़ देते हैं। न हम मीतर देखते हैं न बाहर देखते हैं। सिर्फ देखना रह जाता है, न बाहर की तरफ बढ़ता हुआ, न भीतर की तरफ बढ़ता हुआ। सिर्फ प्रकाश रह जाता है जिसका कोई फोर्कस नहीं है। जैसे कि एक दिया जल रहा है। सब ओर एक-सा प्रकाश फैलता है। पर दिए से भी हम ठोक से नहीं समझ सकते। क्योंकि दिए का भी बहुत गहरे में छोटा-सा फोकस है। इसलिए दिया छूट जाता है, अपने प्रकाश के बाहर छूट जाता है। एक तीसरी स्थित है जहाँ न व्यक्ति अपने प्रकाश के बाहर छूट जाता है। एक तीसरी स्थित है जहाँ न व्यक्ति अपने प्रकाश के बाहर छूट जाता है। यह बस होना मात्र का लोर हो, न भीतर की ओर देख रहा है, बस है। यह बस होना मात्र का लाम है जागृति—पूर्ण जागृति।

तो महावीर कहते हैं: ऐसा जो पूरी तरह जाग गया वह साधु है। जो सोया है वह असाधु है। असाधु दो तरह के हो सकते हैं: एक जो बाहर की ओर सोया हुआ है, एक जो भीतर की ओर सोया हुआ है। साधु एक ही तरह का हो सकता है जो सोया हुआ ही नहीं है, जिसकी मूर्छा कहीं भी नहीं है। और इसलिए एक छोटा सा, फर्क ख्याल में लेना चाहिए कि एकाप्रता और ज्यान में बुनियादी फर्क है।

एकाग्रता का मतलब है कि घ्यान किसी एक बिन्दु पर एकाग्र हो जाए। लेकिन शेष सब जगह सो जाए। जैसा कि महाभारत में कथा है कि दोण ने पूछा अपने शिष्यों से कि वृष्ण पर तुम्हें क्या दिखाई पड़ता है। तो किसी ने कहा पूरा वृक्ष । किसी ने कहा कि वृक्ष के पीछे सूरज भी दिखाई पड़ता है। किसी ने कहा कि दूर गाँव भी दिखाई पड़ रहा है, पूरा आकाश दिखाई पड़ता है, बादल दिखाई पड़ते हैं, सब दिखाई पड़ता है। अर्जुन कहता है कि कुछ भी नहीं दिखाई पड़ता। सिर्फ वह जो पक्षी छटकाया हुआ है नकछी, उसकी आँख दिखाई पड़ती है। तो द्रोण कहते हैं कि तू ही एकाग्र चित्त है।

एकाप्र वित्त का मतलब यह हुआ कि जिस बिन्दु को हम देस रहे हैं, बस सारा ज्यान वहीं हो गया है, सिकुड़ कर एक जगह आ गया है, शेष के प्रति बन्द हो गया है, शेष के प्रति सो गया है। तो एकाप्रता एक बिन्दु के प्रति जागरण और शेष सब बिन्दुओं के प्रति सो जाना है। लेकिन चंचलता और एकाप्रता में थोड़ा फर्क है। एकाप्रता का बिन्दु बदलता नहीं, चंचलता का बिन्दु बदलता चला जाता है। फर्क नहीं है दोनों में। एकाप्रता में एक बिन्दु रह गया है। शेष सब सो गया है। सब तरह मूर्छी है। बस एक बिन्दु की तरफ जागृति रह गई है। चंचलता में भी यह है लेकिन फर्क इतना है कि चंचलता में एक बिन्दु तेजी से बदलता रहता है, अभी यह है, अभी वह है, और शेष के प्रति सोया रहता है।

व्यान का मतलब है ऐसा कोई बिन्दु नहीं है जिसके प्रति चित्त सोया हुआ है। वो घ्यान एकाप्रता नहीं है, घ्यान चंचलता भी नहीं है। ध्यान बस जागरण है।

इसे और गहराई में समझें। अगर हम किसी के प्रति जागते हैं तो हम समग्र के प्रति नहीं जाग सकते। अगर तुम मेरी बात सुन रहे हो तो शेष सारी क्षावार्जे जो इस जगतु में चारों कोर हो रही हैं, तुम्हें सुनाई नहीं पड़ेंगी। मेरी तरफ एकाग्रता हो जाएगी तो बाहर कोइ पक्षी चिल्लाया, कोई कुत्ता भींका, कोई आदमी निकला, उसका तुम्हें पता नहीं चलेगा। यह एकाग्रता हुई । जाग-रूकता का अर्थ यह है कि एकसाय जो भी हो रहा है, वह सब पता चल रहा है। हम किसी एक चीज के प्रति जागे हुए नहीं हैं। समस्त जो हो रहा है उसके प्रति जागे हुए हैं। मेरी बात भी सुनाई पड़ रही है, कीआ आवाज सगा रहा है वह भी सुनाई पड़ रहा है, कुत्ता भींका वह भी सुनाई पड़ रहा है। और यह सब अलग-अलग नहीं क्योंकि काल में ये सभी एक साथ घट रहे हैं। यानी अभी जब हम बैठे हैं तो हजार घटनाएँ घट रही हैं। इन सब के ब्रित एक साथ जागा हुआ होने को महाबीर असूर्छा कहेंगे, जागरण कहैंगे। और ऐसा जाग-रण इतना बड़ा हो जाए कि न केवल बाहर की आवाज सुनाई पड़े, बल्क अपने श्वास की घड़कन भी सुनाई पड़े, अपनी आंख के पलक का हिलना भी पता चल रहा हो, भीतर चलते विचार भी पता चल रहे हों, जो भी हो रहा है इस चग में मेरी चेतना के दर्पण पर प्रतिफल्लित हो रहा है वह सब मुझे पता चल रहा हो, अगर वह समग्र मुझे पता चल रहा है-भीतर से खेकर बाहर तक तो फोक्स टट गया, तब जागरण रह गया । यह पूर्ण स्वभाव की उपलब्ध हुई ।

यह पूर्ण स्वभाव सदा से हमारे पास है। हम उसका उपयोग ऐसा कर रहे हैं कि वह कभी पूर्ण नहीं हो पाता। बल्कि अपूर्ण विन्दुओं पर हम पूरी ताकत समा कर सीमित कर लेते हैं। जागरण हमारे पास है लेकिन हमने कभी जागरण समग्र के प्रति प्रयोग नहीं किया है। न प्रयोग करने के कारण क्षेप के प्रति मूर्छी है, कुछ के प्रति जागरूकता है और इसलिए यह सवाल पैदा हो जाता है कि मूर्छी कहीं से आई? मूर्छी कहीं से भी नहीं आई। मूर्छी हमारे प्रशा निर्मित है। और निरन्तर अनुभव दिखाई पड़ जाएगा तो मूर्छी विसर्जित हो जाएगी। तब हम पारदर्शी हो जाएँगे। तब सिर्फ जागरण होगा और उसकी कोई छाया नहीं बनेगी। कहीं भी कोई छाया नहीं बनेगी।

प्रश्न: तीर्थंकरों के जीक्ष्म में हम पूर्व तीर्थंकरों की परम्परा के आचार्य महीं वेखते। किन्तु महावीर के समय पार्श्वनाथ की परम्परा के आचार्य थे। वह परम्परा बाव में भी खलती रही। इसका क्या कारण था? नये तीर्थंकर का जन्म तो पुरातन परम्परा के छुन्तप्राय होने पर होता है। जब पार्श्वनाथ की परम्परा प्रखलित थी तब नवीन तीर्थंकर की स्थापना क्यों की गई और पुराने की कैसे कलती रही?

उत्तर: पहली बात तो यह समझनी चाहिए कि परम्परा बनती है तब जब जीवित सत्य सो जाता है। परम्परा जीवित सत्य को अनुपहियति पर रह गई सूसी रेसा है। परम्परा तो चल सकती है करोड़ों वर्षों तक। परम्परा बनती ही तब है जब हमारे हाथ में अतीत का मृत बोझ रह जाता है। मैंने सुना है कि एक घर से बूढ़ा बाप था। उसके छोटे बच्चे थे। बाप भी मर गया, मां भी मर गई। बच्चे बहुत ही छोटे थे। देर उम्र में बच्चे हुए थे। फिर वे बड़े हुए। उन बच्चों ने निरन्तर देसा था अपने पिता को कि रोज मोजन के बाद आसे पर जाकर वह कुछ उठाता-रस्ता था। पिता के मर जाने पर उन्होंने सोचा कि यह काम रोज का था। यह कोई साधारण काम न होगा। जरूर कोई अनुष्ठान होगा। तो उन्होंने जाकर देसा तो वहाँ बाप ने बाँत साफ करने के छिए एक छोटी सी छकड़ी रस छोड़ी थी। वह पिता रोज भोजन के बाद उठता, आले पर जाकर वाँत साफ करता। उन बच्चों ने सोचा: इस छकड़ी का जरूरी कोई अर्थ है। यह तो उन्हों पता नहीं था कि अर्थ क्या हो सकता है। यह भी पता नहीं था कि वर्ष का करने के छिए एक छोड़ी था। कि पता चूढ़ा था। उसे दाँत साफ करने के छिए सकड़ी की वर्करत बी।

तो बच्चे नियमित रूप से आमें के पास जाते, लकड़ी को उठाकर देखते , और रख देते। पिता का नियम रोज पालन करते रहे। फिर बे बड़े हुए। फिर उन्होंने बहुत कमाई की, फिर उन्होंने नया मकान बनाया तो सोचा कि इतनी छोटी सी लकड़ी भी क्या रखनी? अब उन्हें कुछ भी पता न था कि वह लकड़ी किसलिए थी तो उन्होंने एक सुन्दर कारीगर से एक बड़ा लकड़ी का उंडा बनवाया, उस पर खुदाई करवाई। और उसे आले में उन्होंने उसे स्थापित कर दिया। बड़ा आला बनवाया, अब रोज उठाने की बात न रही। उनके भी बच्चे पैदा हो गए। उन बच्चों ने भी अपने पिता को बड़े आदर-भाव से उस आले के पास जाते देखा था। फिर उनके पिता भी चल बसे। फिर बच्चे वहाँ जाकर रोज नमस्कार कर लेते क्योंकि उनके पिता उस आले के पास भोजन के बाद जरूर ही जाते थे। यह नियमित कृत्य हो गया था। परम्परा बन गई थी। अब इसमें कुछ भी अर्थ न रह गया था। एक जड़ लीक पड़ जाती है जो पीछे चलती है।

महावीर के समय में विचार की लीक छूट गई थी। आचार्य थे, साघु थे लेकिन मृत थी घारा। मृतवारा कितने समय तक चल सकती है? और मृतघारा जिही हो जाती है। महावीर ने नयी विचारदृष्टि को जन्म दिया, नयी हवा फैली। नया सूरज निकला। लेकिन पुरानी लीक पर चलने वाले लोगों ने नये को स्वीकार नहीं किया। वह अपनी लीक को बाँचे हुए चलते गए। ऐसा मी हुआ कि महावीर ने जो कहा था वह भी चला और जो पिछली परम्परा थी, वह भी चलती रही। एक मृतघारा की तरह उसकी थोड़ी सी रूपरेखा भी चलती रही।

यह प्रश्न सार्थक दिखाई पड़ता है लेकिन सार्थक नहीं है। परम्परा मात्र होने से कोई जीवित नहीं होता। बल्लि उलटी हो बात है। जब कोई जीज परम्परा बनती है तब मर गई होती है। और आचारों के होने से जरूरी नहीं है कि वे किसी जीवित परम्परा के वंशघर हों। सच तो यह है कि उनका होना इसी बात की खबर है कि अब कोई जीवित अनुभवी व्यक्ति नहीं रह गया जो जानता हो। इसलिए जो जाना गया था उसको जानने वाले लोग गुढ़ का काम निवाहने लगते हैं। साधु भी हैं लेकिन न तो साधु से कुछ होता है, न शिचकों से कुछ होता है, न गुड़ओं से कुछ होता है, न गुड़ओं से कुछ होता है जब तक कि जीवित अनुभव को लिए हुए कोई व्यक्ति न हो। और वे व्यक्ति सो गए थे। वे व्यक्ति न रहे वे । इसलिए महावोर के मार्ग-दर्शन में इस बात से कोई अवरोध नहीं पड़ता है

, कि पिछसे तीर्यंकर के कोन धेष थे। उनमें जो भी थोड़े समझदार जीवित सावक थे, वे महावीर के साथ आ गए। जो नहीं थे, जिद्दी थे, अन्थे थे, आग्रह रखते थे वे अपनी क्षीक को पकड़ कर चकते गए।

फिर महावीर जैसे व्यक्तियों का जन्म पिछले व्यक्तियों से नहीं जोड़ा जा सकता । जोड़ने की कोई जरूरत नहीं है । जब भी जगत में जरूरत होती है, प्राण पुकार करते हैं, तब कोई न कोई उपछब्ध चेतना करणावश वापस छीट आती है । जंकरत पर निर्भर है, हमारी पुकार पर निर्भर है । जैसे इस युग में घीरे-घीरे पुकार कम होती चलो गई है । एक वक्त था कि लोग ईश्वर को इन्कार करने का भी कष्ट करते थे । अब लोग ऐसे हैं जो इन्कार करने का कष्ट भी नहीं उठाना चाहते । ईष्ट्रवर को इन्कार करने में भी उत्सुकता थी । जो इन्कार करता था, वह रस लेता था । अब ऐसे लोग हैं जो कहेंगे : 'बस छोड़ो, ठीक है । हो तो हो, न हो तो न हो ईश्वर का छास्तित्व इन्कार करने की भी किसी को पुरसत नहीं है । स्वीकार करने की खाशा तो खहुत दूर है । लेकिन इन्कार करने के लिए भी पुरसत नहीं है । नोत्से से कहा है कि वह वक्त जल्दी खाएगा जब ईश्वर को कोई इन्कार भी न करेगा । तुम उस दिन के लिए तैयार रहो । ठीक कहा उसने । पूरे युग की भाववृष्टि बताती है कि स्थित क्या है ।

जिसकी हमारे गहरे प्राणों में आकांचा और प्यास होती है, वह आकांचा और प्यास ही उसका जन्म बनती है। एक गड्डा है। पहाड़ पर पानी गिरता है। पहाड़ पर नहीं मरता पानी। गिरता पहाड़ पर है, मरता गढ्ढे में है। गड्ढा तैयार है, प्रतीक्षा कर रहा है। पानी भागा हुआ चला आता है, गड्ढे में भर जाता है। शायद हम में से कोई यह कहे कि पानी की बड़ी करणा है कि वह गड्ढे में भर गया, गड्ढे की बड़ी पुकार है। बयोंकि वह बाली है इसिक्षए पानी को आना पड़ा। बाकी गहरे में दोनों बातें एक साथ सब हैं। जब भी जरूरत है, जब भी प्राण प्यासे हैं तब कोई भी उपलब्ध खेतना, इस गड्ढे को भरने के लिए उत्तर आती है। महाबीर के बक्त पुरानी परम्परा चलती थी, पुराने गुर थे। पर वे मृत थे। कोई जीवन उनमें न था। इसिलए उनके आविर्माव पर कोई असंगति की बात नहीं कही जा सकती।

प्रश्नः महावीर ने हमें नया क्या दिया? प्रेम की वर्षा तो जब से मनुष्यकाति है तब से ही होती आई है।

उत्तर: सत्यं न तो नया है न पुराना। सत्य सदा है। जो सहा है वह न कभी पुराना होगा और न कभी नया हो सकता है। जो नया होता है, वह कछ पुराना हो जाएगा। जो आज पुराना दीखता है, वह कल नया था। असल में सस्य के सम्बन्ध में नये और पुराने शब्द एकदम व्यर्थ हैं। नया वह होता है जो जन्मता है, पुराना वह होता है जो बूढ़ा होता है। सत्य न जन्मता है, न बूढ़ा होता है, न मरता है।

छहर नयी हो सकती है, लहर पुरानी भी हो सकती है। लेकिन सागर न नया है, न पुराना हैं। बादल नये हो सकते हैं, पुराने भी हो सकते हैं। लेकिन आकाश न नया है न पुराना है। असल में आकाश वह है जिसमें नया बनता पुराना होता, पुराना मिटता नया बनता है। लेकिन स्वयं आकाश न तो नया है न पुराना है। सत्य भी नया पुराना नहीं है। इसिलए जब भी कोई दावा करता है कि सत्य प्राचीन है या नया तब भी वह मूखंतापूर्ण दावा करता है। नये-पुराने के दावे हो नासमझी से भरे हैं।

दो हो तरह के दावेदार दुनिया में हुए हैं। एक वे हैं जो कहते हैं कि सस्य पुराना है, हमारी किताब में लिखा हुआ है। हमारी किताब इतने हजार वर्ष पुरानी है। दूसरे दावेदार हैं जो कहते हैं कि सत्य बिस्कुल नया है क्योंकि किसी किताब में नहीं लिखा हुआ हैं। लेकिन सत्य के सम्बन्ध में ऐसे कोई दावे नहीं किये जा सकते। फिर भी क्या कहा जा सकता है ? फिर यही कहा जा सकता है कि जो सत्य निरन्तर है उससे भी हमारा निरन्तर सम्बन्ध नहीं रहता । सम्बन्ध कमी-कभी होता है। सत्य निरन्तर है। सत्य एक निरन्तरता है, शाख्वतता है, लेकिन जरूरी नहीं कि आकाश हमारे ऊपर निरन्तर है तो हम आकाश को देखते ही रहें। और अगर कोई ऐसा गांव हो जहां के सारे लोग जमीन की ओर देखते ही वक्त गुजारते हों और उस गाँव में किसी को पता ही न हो कि आकाश भी है और अगर एक आदमी आकाश की ओर आंख उठाए और बिल्ला , कर छोगों को पुकारे कि देखते हो आकाश है, तुम क्यों जमीन की ओर औंखें गड़ाये हुए मरे जा रहे हो तो शायद उनमें से कोई कहे कि इसने बड़ा नया सत्य बताया है या शायद उनमें से कोई कहे कि इसमें क्या नया है; हमारे बाप-दादों ने, आकाश की बातें किताबों में लिखी है। लेकिन ये दोनों ही ठीक नहीं कह रहे।

सवाल यह नहीं है कि आकाश के सम्बन्ध में कुछ कहा गया है या नहीं कहा गया है। सवाल यह भी नहीं है कि आकाश के सम्बन्ध में जो कहा गया है वह नया है या पुराना। सवाल यह है कि क्या उससे हमारा निरन्तर संबंध है। महाबीर जो कहते हैं, बुद्ध जो कहते हैं, जीसस जो कहते हैं, कृष्ण जो कहते हैं वह शायद वहीं है जो निरन्तर मौजूद है। लेकिन उससे हमारा निरन्तर सम्बन्ध छूट जाता है। वह फिर चिल्ला-चिल्ला कर, पुकार-पुकार कर, उस ओर आंखें उठवाते हैं। आंखें उठ मी नहीं पातीं कि हमारी आंखें फिर वापिस लौट आती हैं।

इस अर्थ में अगर हम देखेंगे तो जब भी कोई व्यक्ति सत्य को उपलब्ध होता है तो कहना चाहिए नया हो उपलब्ध होता है। सत्य कोई नया पुराना नहीं है लेकिन व्यक्ति को जब भी उपलब्ध होता है तो वह नया है। इस अर्थ में भी सत्य को नया कहा जा सकता है क्योंकि दूसरे का सत्य बासी हो जाता है और हमारे लिए कभी काम का नहीं होता। हमारे लिए तो तब काम का होगा जब वह फिर नया होगा।

महावीर ने क्या नया दिया यह सवाल नहीं है क्योंकि अगर नया दिया भी होगा तो अब एकदम पुराना हो गया। सवाल यह नहीं है कि महावीर ने क्या नया दिया? सवाल यह है कि सामान्य जन जैसा जीता है क्या महावीर उससे भिंस जिए हैं। वह जीना बिल्कुल नया था। नया इस अर्थ में नहीं कि वैसा पहले कभी कोई नहीं जिया होगा। कोई भी जिया हो, करोड़ों लोग जिए हों, तो भी फर्क नहीं पड़ता। जब मैं किसी को प्रेम करता हूँ तो वह प्रेम नया ही है। मुझसे पहले करोड़ों लोगों ने प्रेम किया है लेकिन कोई भी प्रेमी यह मानने को राजी नहीं होगा कि मैं जो प्रेम कर रहा हूँ, वह बासी या पुराना है। वह नया है। उसके लिए बिल्कुल नया है। और दूसरे का प्रेम किसी दूसरे के काम का नहीं है। वह अनुभूति अपने हो काम की है।

तो महाबीर बिल्कुल हो अपने सत्य को उपलब्ध होते हैं, जो उन्हें उपलब्ध हुआ है, वह बहुतों को उपलब्ध हुआ होगा, बहुतों को उपलब्ध होता रहेगा। लेकिन उस उपलब्ध पर किसी ब्यक्ति की कोई सोल-मोहर नहीं लग जाती। यानी मैं अगर कल सुबह उठकर सूरज को देखूँ तो आप आकर मुझसे यह नहीं कह सकते हैं कि तुम बासी सूरज को देख रहे हो नयों कि मैं भी इस सूरज को देख चुका हूँ। इसे करोड़ों लोग देख चुके हों तब भी सूरज बासी नहीं हो जाता आपके देखने से। और जब मैं देखता हूँ तब नया ही देखता हूँ। उतना ही ताजा, जितना ताजा आपने देखा होगा। सूरज पर कुछ बासे होने की छाप नहीं बन जातो। सत्य पर भी नहीं बन जाती।

ठीक है, प्रेम की चर्चा बहुत लोगों ने की है, बहुत लोग करते रहेंगे। लेकिन फिर भी जब कोई प्रेम को उपलब्ध होगातव वह नया ही उपलब्ध होगा। महावीर जब प्रेम को उपलब्ध हुए हैं, जिसे ऑहसा कहते हैं, ता वे नये ही उपलब्ध हुए हैं। सत्य के सम्बन्ध में तो नया पुराना नहीं होता लेकिन अनुभूति के सम्बन्ध में नया पुराना होता है और अभिव्यक्ति के सम्बन्ध में तो बहुत नया पुराना होता है। महाबीर ने को अभिव्यक्ति दी है ऑहसा को बहु एक दम अनूठी और नयी है। शायद वैसी किसी ने भी पहले नहीं दो थी। अभिव्यक्ति नयी हो सकतो है क्योंकि अभिव्यक्ति पुरानी पड़ जाती है। अब महावीर की अभिव्यक्ति भी पुरानो पड़ गई है। आज अगर मैं कुछ कहूँगा कल पुराना पड़ जाएगा। कल तो बहुत दूर है, अभी मैंने कहा और वह अभी पुराना हो गया।

अभिन्यक्ति नयी भी होती है, अभिन्यक्ति पुरानी भी पड़ जाती है। 'सस्य' न नया होता है और न पुराना पड़ता है। लेकिन फिर भी जब सत्य किसी न्यक्ति को उपलब्ध होता है तो एकदम नया ही उपलब्ध होता है—ताजा, युवा, अलूता, एकदम कुँवारा। इसलिए जिसको उपलब्ध होता है, वह अगर चिल्ला कर कहता है कि नया सत्य मिल गया तो उस पर नाराज भी नहीं होना है। क्योंकि उसे ऐसा ही लगा है। उसके जीवन में पहली बार ही यह सूरज निकला है। किसी और के जीवन में निकला हो, इससे कोई सम्बन्ध ही नहीं है। उसे बिल्कुल ही नया हुआ है। वह एकदम ताजा हो गया है उसके स्पर्श से कि वह चिल्लाकर कह सकता है कि यह बिल्कुल नया है।

शास्त्रों में भी खोजी जा सकती है वह बात जो उसे हुई है। और शास्त्र का अधिकारी कह सकता है कि क्या नया है? यह तो हमारी किताब में लिखा है। मगर सारी किताबों में भी लिखा हो तब भी जब व्यक्ति को सत्य मिलेगा तो उसकी प्रतीति ताजे की, नये की उपलब्धि की ही होगी। उसे हम यों भी कह सकते हैं कि सत्य सदा जीवन्त है, ताजा और नया है। यह हमारे कहने की दृष्टि पर निर्मर करता है कि हम क्या कहते हैं।

मेरी अपनी समझ यह है कि प्रत्येक व्यक्ति को सत्य नया ही उपलब्ध होता है। सत्य सदा से है लेकिन जब कोई व्यक्ति सत्य से सम्बन्धित होता है तब सत्य उसके लिए नया हो जाना है और प्रत्येक व्यक्ति की अनुभूति जिसे वह अभिव्यक्त करता है नयी होती है क्योंकि वैसी अभिव्यक्ति कोई दूनरा नहीं दे सकता क्योंकि वैसा कोई दूसरा व्यक्ति न हुआ है, न है, न हो सकता है।

अब हम किसनी साधारण सी बात समझते हैं एक व्यक्ति का पैदा होना। मेरे पैदा होने में या आपके पैदा होने में कितना बड़ा जगत् सम्बन्धित है, इसका हमें कोई स्थास नहीं है। मेरे पैदा होने में आज तक, इस समय के बिन्दु तक, विषय की जो भी स्थिति थी, वह सबकी सब जिम्मेदार है और अगर मुझे फिर से पैदा करना हो तो ठीक इतनी ही विश्व की स्थिति पूरी की पूरी पुनश्क हो तो ही मैं पैदा हो सकता हूँ, नहीं तो पैदा नहीं हो सकता। मेरे पिता चाहिए, मेरी माँ चाहिए। वे भी उन्हीं पिताओं और माताओं से पैदा होने चाहिए जिनसे वे पैदा हुए।

इस तरह हम पीछे छौटते चले जाएँगे तो हम पाएँगे कि पूरी विश्व की स्थिति एक छोटे से व्यक्ति के पैदा होने में संयुक्त है, जुड़ी हुई है। और अगर इसमें एक इंच भी इघर-उघर हो जाए तो मैं पैदा नहीं हो सकूँगा। जो भी पैदा होगा, वह कोई दूसरा होगा। और अगर मुझे पैदा करना हो तो इतने जगत् का पूरा का पूरा अतीत फिर से पुनरुक्त हो तभी मैं पैदा हो सकता हूँ। इसकी कोई सम्भावना नहीं दिखाई पड़ती। यह कैसे पुनरुक्त होगा? तो एक व्यक्ति को दुबारा पैदा नहीं किया जा सकता। और इसलिए एक व्यक्ति के अनुभव को, उसकी अभिव्यक्ति को भी दुबारा पैदा नहीं किया जा सकता। इस अर्थ में अगर हम देखते चले तो सत्य का अनुभव व्यक्तिगत है। वह एकदम एक ही अनुभव प्रत्येक को भिन्न-भिन्न होता है।

रवीन्द्रनाथ ने लिखा है कि एक बूढ़ा बादमी था जो मेरे पड़ोस में रहता था। पिता के दोस्तों में एक था जो बक्सर उनके पास आता और मुझे बहुत परे-शान करता। जब मैं आत्मा, परमात्मा की कविताएँ लिखता तो वह खूब हैसता और हाथ पकड़ कर हिला देता कि क्या ईश्वर का अनुभव हुआ है, क्या ईश्वर को देखा है और इतना खिल-खिल कर हँसता कि उस बादमी से बर पैदा हो जाता। और वह कहीं सड़क पर मिल जाता तो बचकर निकल जाता क्योंकि वह वहीं पकड़ लेता। अनुभव हुआ है ईश्वर का ? ईश्वर को देखा है ? और मेरी हिम्मत न पड़ती कहने की कि सच में अनुभव क्या हुआ है। कविताएँ लिख रहा था। वह बादमी बहुत ज्यादा परेशान करने लगा था।

एक बार वर्षा के दिन में घर के बाहर समुद्र की तरफ गया। सूरज निकला है। सुबह का वक्त है। समुद्र के जल पर भी सूरज का प्रतिबिम्ब बना है। रास्ते के किनारे जो गन्दे पानी के गड्ड़े बने है उनमें भी सूरज का प्रतिबिम्ब बना है। छौटते वक्त मुझे अचौनक ऐसा लगा कि सागर का जो प्रतिबिम्ब है और इस गन्दे गड्ड़े में जो प्रतिबिम्ब है इन दोनों में कोई मेद नहीं है। मुझे लगा कि प्रतिबिम्ब को गंदा गड्डा कैसे छू सकता है? प्रतिबिम्ब कैसे गंदा

होगा ? वह चाहे शुद्ध जल में बने, चाहे गंदे जल में वह तो वही है। लेकिन फिर भी सागर में वह और दिलाई पड़ रहा है, गंदे डबरे में और दिलाई पड़ रहा है।

उस दिन मैं इतनी खुशी से छीटा कि रास्ते पर जो भी मिला मैं आनन्द से भर गया। मैं उसे गले छगाता, आलिंगन करता। वह आदमी भी मिल गया जिससे मैं बचकर निकलता था। मुझे पहली बार छगा कि वह आदमो भी ईश्वर है। और आज मैंने उसे भी गले छगा लिया। उस आदमी ने कहा ठीक है, अब मैं पहचाना कि तुझे अनुभव हो गया है, अब नहीं पूछूँगा। क्योंकि जब मैं तेरे पास आता था तो तू ऐसे बचता था मुझसे कि मुझे छगता था कि इसको कैसे ईश्वर का अनुभव हुआ होगा। मैं भी तो ईश्वर हीः हूँ। अगर ईश्वर का अनुभव हो गया है तो अब किससे बचना है, किससे भागना है ? अब तुझे अनुभव हो गया, अब ठीक है। अब मैं देखता हूँ तेरी आंख में। तीन दिन तक यह हाछत रही। आदमी चुक गए तो गाय, मैंस, घोड़े जो भी मिछ जाते, उनसे भी गले छगता। वे भी चुक जाते तो वृक्षों के गले लगता। तीन दिन यह अवस्था थी। उन तीन दिनों में जो जाना बस फिर वह जीवन भर के छिए सम्पदा बन गया। सब चीज में वही दिखाई पड़ने छगा।

यह एक छोटी सी घटना है। गंदे डबरे में बना हुँआ प्रतिबिम्ब सागर में बने हुए प्रतिबिम्ब से भिन्न थोड़े ही हो जाएगा। वह तो वही है। फिर भी, सागर का प्रतिबिम्ब सागर का ही है, गड्ढ़े का गड्ढ़े का है। महावीर में जो प्रतिबिम्ब बनेगा सत्य का, वह वही है जो मुझ में बने, आप में बने, किसी में बने। लेकिन फिर भी महावीर का महावीर का होगा, मेरा मेरा होगा, आपका आपका होगा। चाँद वही है, सूरज वही है, सत्य वही है, प्रतिबिम्ब भी वही है। लेकिन जिन-जिन में बनता है, वह अलग-अलग है। और फिर जब वे उसकी अभिव्यक्ति देने जाते हैं तब और अलग हो जाते हैं। महावीर के पहले भी चर्चा थी प्रेम की और बाद में भी रहेगी। लेकिन महावीर में जो प्रतिबिम्ब बना है, वह निपट महावीर का है। वैसा प्रतिबिम्ब न कभी बना था, न बन सकता है।

प्रश्न : क्या आप मत-मतान्तरों के पर्श्नपाती हैं ? क्या बुढ के बौड, महावीर के जैन, ईसा के ईसाई आदि सम्प्रदाय समाप्त करके एक मानव धर्म की स्थापना नहीं की जा सकती ?

महाबीर : मेरी दृष्टि में

उत्तर : मैं मत-मतान्तरों का तिनक भी पचपाती नहीं हैं। न कोई जैन है, न कोई बौद्ध है, न कोई हिन्दू है, न कोई ईसाई है, न कोई मुसलमान है।

दुनिया में दो तरह के ही लोग हैं सिर्फ—धार्मिक और अधार्मिक । जो धार्मिक है, वह बुद्ध हो सकता है, महावीर हो सकता है, कृष्ण हो सकता है, क्राइस्ट हो सकता है। लेकिन वह हिन्दू, जैन, मुसलमान और ईसाई नहीं हो सकता । धार्मिक व्यक्ति वही हो पाता है जो बुद्ध और महावीर हो सकता है। अधार्मिक व्यक्ति न बुद्ध हो पाता है न महावीर हो पाता है। वह जैन हो जाता है और बुद्ध हो जाता है। अधार्मिक आदिमयों के सम्प्रद्राय हैं। धार्मिक आदिमी का कोई सम्प्रदाय नहीं।

इसे ऐसा भी कह सकते हैं कि घर्म का कोई सम्प्रदाय नहीं है, सब सम्प्रदाय अघर्म के हैं। अघामिक आदमी महावीर होने की हिम्मत नहीं जुटा पाता, जीसस नहीं हो सकता, बुद्ध नहीं हो सकता, कृष्ण नहीं हो सकता। अघामिक आदमी क्या करे, ? अघामिक आदमी भी धामिक होने का मजा लेना चाहता है लेकिन घामिक नहीं हो सकता क्योंकि घामिक हो जाना एक बड़ी क्रान्ति से गुजरना है। तब वह एक सस्ता रास्ता निकाल लेता है। वह कहता है कि महावीर तो हम नहीं हो सकते लेकिन जैन तो हो सकते हैं। वह कहता है कि महावीर को हम मान तो सकते हैं, अगर महावीर नहीं हो सकते। मानने में तो कोई किनाई नहीं है। हम महावीर के अनुयायी तो हो सकते हैं। तो हम जैन हैं। लेकिन उसे पता नहीं कि जिन हुए बिना कोई जैन कैसे हो सकता है? जिसने जीता नहीं सत्य को वह जैन कैसे हो सकता है? महावीर इसिलए जिन हैं क्योंकि उन्होंने सत्य को खीता है। यह इसिलए जैन है कि यह महावीर को मानता है।

जागे बिना कोई बौद्ध कैसे हो सकता है ? बुद्ध जागकर बुद्ध हुए हैं। बुद्ध का अर्थ है जागा हुआ यानी जो जाग गया। बुद्ध को जगाना पड़ा बुद्ध होने के लिए लेकिन हम जागने की हिम्मत नहीं जुटा पाते तो हम बुद्ध को मान लेते हैं और बौद्ध हो जाते हैं। जीसस को सूली पर लटकाना पड़ा था क्राइस्ट होने के लिए लेकिन सूली पर लटकाना बहुत मुश्किल है। हम एक सूली वना लेते हैं लकड़ी की, चौदी की, सोने की, गले में लटका लेते हैं और क्रिश्चियन हो जाते हैं। ये तरकी में हैं धार्मिक होने से बचने की।

सम्प्रदाय तरकोवें हैं घानिक होने से बचने की। वर्म का कोई सम्प्रदाय नहीं है। घानिक बादमी का कोई पच नहीं है। सब अवानिक बादमी के सगढ़े हैं। मेरा तो कोई पक्ष नहीं, कोई मत नहीं। महाबीर से मुझे प्रेम है, इसिलए मैं महाबीर की बात करता हूँ; बुद्ध से मुझे प्रेम है, मैं बुद्ध की बात करता हूँ; कुटल से मुझे प्रेम है, मैं कुटल की बात करता हूँ; काइस्ट से मुझे प्रेम है, मैं काइस्ट की बात करता हूँ। मैं किसी का अनुयायी नहीं हूँ। किसी का मत चलना चाहिए, इसका भी पक्षपाती नहीं हूँ। इस बात का जरूर आग्रह मन में है कि इन सबको समभा जाना चाहिए। वयोंकि इन्हें समझने से बहुत परोक्षरूप से हम अपने को समझने में समर्थ होते चले जाते हैं। इनके पीछे चलने से कोई कहीं नहीं पहुँच सकता। लेकिन इन्हें अगर कोई पूरी तरह से समझ ले तो स्वयं को समझने के लिए बड़े गहरे आधार उपलब्ध हो जाते हैं।

दूसरी बात यह है कि क्या मानवधर्म की स्थापना नहीं की जा सकती। यह सब नासमझी की बातें हैं। दुनिया में कभी एक धर्म स्थापित नहीं हो सकता। असल में सभी घर्मों ने यह कोशिश की है। और इस कोशिश ने इतना पागलपन पैदा किया जिसका कोई हिसाब नहीं। इस्लाम भी यही चाहता है कि एक ही घर्म—इस्लाम—स्थापित हो जाए। ईसाई भी यही चाहते हैं कि उन्हीं का घर्म। स्थापित हो जाए। बौद्ध भी यही चाहते हैं। जैन भी यही चाहेंगे कि उन्हीं का घर्म रह जाए। मानवधर्म वही होगा जो उनका धर्म है। अपने घर्म को वह मानव मात्र का घर्म बना लेना चाहते हैं। यह कोशिश असफल होने को बनी हुई है। क्योंकि मनुष्य-मनुष्य इतना भिन्न है कि कभी एक धर्म होना असम्भव है। धार्मिकता हो सकती है एक में। इस दोनों बातों के भेद को भी समझ लीजिए।

मैं किसी मानव घर्म के पक्ष में नहीं हैं। क्योंकि अगर मैं मानव घर्म की कोशिश में लगूँ तो वह सिर्फ हजार घर्मों में एक हजार एक और होगा। इससे ज्यादा कुछ नहीं होगा। सभी घर्म मानव-घर्म की आवाज लेकर आए और मनुष्य का एक घर्म स्थापित करने की चेष्टा की लेकिन उन्होंने एक की संख्या और बढ़ा दी और कोई अन्तर नहीं पड़ सका। मेरी दृष्टि यह है कि मानव धर्म एक हो यह बात ही बेमानी है। घामिकता हो बीवन में। घामिकता के लिये किसी संगठन की जरूरत नहीं कि सारे मनुष्य इकट्ठे हों, एक ही मस्जिद में, एक ही मन्दिर में, एक ही झंडे के नीचे। यह सब पागलपन की बातें हैं। घर्म का इनसे कोई लेना-देना नहीं। हां पृथ्वी घामिक हो इसकी चेष्टा होनी चाहिए। मृतुष्य धामिक हो इसकी चेष्टा होनी चाहिए। काई एक मनुष्य धर्म निर्मित करता है तो फिर वहीं पागलपन शुरू होगा और फिर एक सम्प्रदाय खड़ा होकर

नया उपद्रव करेगा और कुछ भी नहीं कर सकता है। तो मैं किसी मानव धर्म को स्थापित करने की चेष्टा में नहीं हैं।

मेरी चेष्टा कुछ इतनी है कि घामिकता क्या है, घामिक होने का मतलब क्या है। यह साफ हो जाए और जगत् में घामिक होने की आकांक्षा जग जाए। और फिर जिसको जिस ढंग से घामिक होना हो वह हो जाए। वह कैसी टोपी लगाए, वह चोटो रखे कि दाढो रखे, वह कपड़े गेरूएपहने कि सफेद पहने, मन्दिर में जाए कि मस्जिद में, पूरब में हाथ जोड़े कि पिरचम में, यह एक-एक व्यक्ति को स्वतन्त्रता होगी। इसके लिए कोई संगठन, कोई घास्त्र, कोई परम्परा आवश्यक नहीं है। मैं इस चेष्टा में नहीं हैं कि एक मानव धर्म स्थापित हो, मैं इस चेष्टा में हैं कि घमों के नाम से सम्प्रदाय विदा हो आएँ। बस वह जगह खाली कर दें। उनकी कोई जगह न रह आए।

आदमी हो, सम्प्रदाय न हो, और आदमी को चार्मिक होने की कामना पैदा हो, उसका प्रयास हो, फिर हर आदमी अपने ढंग से घार्मिक हो और जिसको जैसा ठीक छगे वैसा हो। सिर्फ घार्मिक होने की बात समझ में आ जाए, उतनी बात क्याल में आ जाए तो दुनिया में घार्मिकता होगी, सम्प्रदाय नहीं होंगे। लेकिन कोई मानव घर्म नहीं बन जाएगा। धार्मिकता होगी। और एक-एक व्यक्ति अपने-अपने ढंग से घार्मिक होगा। और जगत् में दो तरह के लोग रह जाएँगे—- घार्मिक और अधार्मिक। अधार्मिक होंगे वे जो घार्मिक होने के लिए राजी नहीं हैं।

लेकिन मेरी दृष्टि यह है कि अगर सम्प्रदाय मिट जाएँ तो अधार्मिक आदमी बहुत कम रह जाएँगे क्योंकि बहुत से लोग इसलिए अधार्मिक हैं कि साम्प्रदायिक लोगों की मूर्खताएँ देसकर वे धर्म के साथ खड़े होने को राजी नहीं हैं। कोई बुद्धिमान आदमी इनके साथ खड़ा नहीं हो सकता। ये बुद्धुओं की इतनी बड़ी जमाते हैं कि इनमें बुद्धिमान आदमी का खड़ा होना मुश्किल है। तो वह अन्ततः अधार्मिक दिखने लगता है। खोजबीन की जाए तो शायद पता चले कि उसके धार्मिक होने को अभिलाषा इतनी तीव थी कि इसमें से कोई उसे तृप्त नहीं कर सका। इसलिए वह अलग खड़ा हो गया।

अगर सम्प्रदाय मिट जाएँ तो दुनिया में घार्मिक आदमी के प्रति विरोध भी विस्तीन हो जाएगा। और घार्मिकता इतने आनम्द की बात है कि असम्भव है ऐसा आदमी खोजना जो घार्मिक होना न चाहता हो। स्त्रेकिन चार्मिकता बननी चाहिए स्वतन्त्रता। धार्मिकता बननी चाहिए सहस्रता। धार्मिकता बननी चाहिए सद्बिचार, विवेक । धार्मिकता न हो पासंड, न हो दमन, न हो जबर-दस्ती, न हो जन्म से, न हो क्रिया-काण्ड से । धार्मिकता हो मन से, समझ से, तो पृथ्वी पर धर्म होगा—सेकिन मानव धर्म नहीं।

कोई आदमी अपने को क्या करता है, इससे क्या प्रयोजन है? यह सवाल नहीं है। वह कैसी प्रार्थनाएँ करता है यह सवाल नहीं है। वह किससे प्रार्थना करता है यह सवाल नहीं है। वह प्रार्थनापूर्ण है यह सवाल है। वह आदमी किस शास्त्र को सत्य कहता है, किस परम्परा को सत्य कहता है यह बात व्यर्थ है। सार्थक बात यह है कि वह आदमी किस सत्य के अन्वेषण में संलग्न है, किस प्रकार के प्रेम को, ईसाइयत के प्रेम को, जैनियों की अहिंसा को, बौदों की करणा को ढूंढने में लगा है, किस का शोरगुल मचाता है, किसका नारा लगाता है यह सवाल नहीं है। सवाल यह है: क्या वह आदमी प्रेमपूर्ण है? क्या वह आदमी अहिंसक है? क्या उस आदमी में करणा है? करणा का कोई लेबल हो सकता है? प्रेम पर कोई खाप हो सकती है? कैसा प्रेम? कितावें हैं ऐसी जिनके शोर्षक हैं। ईसाई प्रेम। अब ईसाई प्रेम क्या बला होगी? क्या मतलब होगा ईसाई प्रेम का ? प्रेम हो सकता है। मगर ईसाई प्रेम क्या ?

में किसी मानव घर्म के लिए चेष्टारत नहीं है, पुरानी दो तरह की चेष्टाएँ हैं, दोनों असफल हो गई हैं। एक चेष्टा यह है कि किसी एक घर्म ने कोशिश की कि वह सबका घर्म बन जाए। वह सफल नहीं हो सकी। उससे बहुत रक्त-पात हुआ, बहुत उपद्रव फैला। फिर उससे हार कर दूसरी चेष्टा हुई कि सब घर्मों में जो सारभूत है, उसको निकाल कर, निचोड़ कर इकट्ठा कर लिया जाए। थियोसाफी ने वह प्रयोग किया कि सब घर्मों में जो-जो महत्त्वपूर्ण है, सबको निकाल लो।

प्रश्न : अकबर ने भी किया था ?

उत्तर : हाँ, अकबर ने भी किया था। अकबर ने भी दीने इलाही की शक्ल में उसकी कोशिश की। अकबर भी असफल हुआ, वियोसाँकी भी असफल हुई वह भी सम्भव नहीं हो सका। वह कोशिश भी इसलिए असफल हुई कि उसने भी सब सम्प्रदायों को मान्यता दे दी थी। यानी यह तो कहा नहीं कि साम्प्रदायिक होना भूछ है, उसने कहा कि साम्प्रदायिक होने में कोई भूछ नहीं है। तुम्हारे पास भी सत्य है वह भी हम ले लेते हैं। कुरान से भी, बाइवछ से भी, हिन्दू से भो, मुसलमान से भी —सबसे ले लेते हैं। सबको जोड़कर हम एक मत्नव धर्म बना लेते हैं। उससे कोई सम्प्रदाय खंडित न हुआ। सम्प्रदाय अपनी जगह खड़े रहे और धियोसॉफी एक नया सम्प्रदाय बन गई। उससे कुछ फर्क नहीं पड़ा। धियोसॉफिस्ट का अपना-अपना मन्दिर, अपनी व्यवस्था हो गई। धियोसॉफिस्ट का अपनी पूजा का ढंग अपना हिसाब हो गया। एक नया धर्म खड़ा हो गया। उसका अपना तीथ बना, अपना सब हिसाब हुआ। लेकिन उससे किसी पुराने सम्प्रदाय को कोई चोट नहीं पहुँची।

दो कोशिशों की गईं। एक, धर्म सर्वप्राही हो जाए, वह नहीं हुआ। दूसरा, सभी धर्मों में जो सार है उसको इकट्ठा कर लिया जाए, वह भी नहीं हो सका। अब मैं आपको तीसरी दिशा सुझाना चाहता हूँ और वह यह कि सम्प्रदाय मात्र का विरोध किया जाए, सम्प्रदाय मात्र को विस्तित किया जाए और धार्मिकता की स्थापना की जाए—धर्म की नहीं, धार्मिकता की। अगर वह सम्भव हो सका तो मानव धर्म तो नहीं बनेगा, कोई एक धर्म, एक धर्म नहीं होगा, एक पोप नहीं होगा, एक झंडा नहीं होगा लेकिन फिर भी; बहुत गहरे अधीं में मानव धर्म स्थापित हो जाएगा। उस गहरे अर्थ पर ही मेरी दृष्टि है।

प्रश्न : जब आत्मा अमर है, ज्ञानस्वरूप है, फिर वह कैसे अज्ञान में गिरती है, कैसे बन्धन में गिरती है, कैसे शरीर लेती है ? जबकि शरीर छोड़ना है, शरीर से मुक्त होना है तो यह कैसे सम्भव हो पाता है ?

उत्तर: यह सवाल महत्वपूर्ण है और बहुत ऊपर से देखे जाने पर समझ में नहीं आ सकता। थोड़ा भीतर गहरे झांकने से बात स्पष्ट हो जाती है कि ऐसा क्यों होता है। जैसे इस कमरे में आप हैं और आप इस कमरे के बाहर कमी नहीं गए, बड़े आनन्द में हैं, बड़े सुरिचत हैं, न कोई भय, न कोई अंघकार, न कोई दु:ख। लेकिन इस कमरे के बाहर आप कभी नहीं गए। तो इस कमरे में रहने की दो शर्ते हो सकती हैं। एक तो यह कि आपको इस कमरे से बाहर जाने की स्वतन्त्रता ही नहीं है। यानी आप जाना भी चाहें तो नहीं जा सकते। आप परतंत्र हैं इस कमरे में रहने को। एक तो शर्त यह हो सकती है। दूसरी शर्त यह हो सकती है कि अगर आप परतंत्र हैं बाहर जाने के छिए तो आपका सुख, आपकी शांति, आपकी सुरक्षा सभी घोड़े दिनों में आपको कष्टदायी हो जाएगी क्योंकि परतंत्रता से बड़ा कष्ट और कोई भी नहीं है। अगर आपको सुख में रहने के लिए बाध्य किया जाए तो सुख भी दुःख हो जाएगा। एक आदमी को हम कहें कि हम तुम्हें सारे सुख देते हैं सिर्फ स्वतंत्रता नहीं. यानी यह भी स्वतंत्रता नहीं कि अगर तुम चाहो तो उन सुझों को भोगने से इन्कार कर सको, तुम्हें भोगना ही पड़ेगा तो वह सुख भी दुःख में बदल जाएगा। परतंत्रता बड़ा दु:स है। वह सारे-पुत्तों को मिट्टी करी देती है। अगर यह शर्त हो इस कमरे के भीतर रहने की कि बाहर नहीं जा सकते, सुक नहीं छीड़ सकते तो यह सब सुख दुःख हो जाएँने जीर बाहर निकलने की प्यास और खोकर जब आप दुवारा पाते हैं तब आपको पता चसता है कि आनन्द ध्या है। निगोद में भी वही था, पर उसे खोना जरूरी था ताकि वह पाया जा सके। असक में को मिला ही हुआ है, उसका हमें पता होना वन्द हो जाता है। जो हमें मिला ही हुआ है, घीरे-घीरे हम उसके प्रति अचेतन हो जाते हैं, मूलित हो जाते हैं क्योंकि उसे याद रखने की कोई जरूरत ही नहीं होती। ये सवास ही मिट जाता है हमारे मन से कि वह है क्योंकि वह है ही। वह इतना है कि जब हम थे तब वह था। तो जरूरी है कि उसे फिर से सचेतन होने के लिए खो दिया जाए। संसार झारमा की यात्रा में खोने का बिन्दु है। और वह भी हमारी स्वतंत्रता है।

पर नियोद और मोच में, जमीन आसमान का फर्क है। बात बिल्कुल एक ही है। लेकिन नियोद बिल्कुल मूछित है, मोझ बिल्कुल अमूछित है। और वियोद को मोझ बनाने की जो प्रक्रिया है, वह संसार है। यानी इस प्रक्रिया के बिना नियोद मोझ नहीं बन सकता। इसिलए अयर हम स्वतंत्रता के तस्व को समझ लें तो हमें सब समझ में आ जाएगा कि यह सारी यात्रा हमारा निर्णय है, यह हमारा चुनाव है। हमने ऐसा चाहा है, इसिलए ऐसा हुआ है। हमने जो चाहा है, वही हो गया है। कल अयर हम न चाहेंगे इसे तो यह होना बन्द हो जाएगा। परसों अयर हम बिल्कुल न चाहेंगे सब निर्णय छोड़ देंगे, तो वही संन्यास का अर्थ है। जब हम न चाहेंगे, हम छोड़ देंगे। हम नहीं चाहते हैं अब, हम बापिस छोटना शुरू हो जाएँगे। वही बिन्दु हमें फिर उपलब्ध होगो लेकिन हम बदल गए हैं।

इस खोषे की यात्रा में हमने विपरीत का अनुभव किया होगा, हमने वरित्रता जानी होगी। अब सम्पत्ति हमें सम्पत्ति मालूम पड़ेगी, आनम्द हमें आनन्द मालूम पड़ेगा! इसिकए प्रत्येक आत्मा के जीवन में यह अनिवार्य है कि वह संसार में चूमे और इसिकए कई बार ऐसा हो जाता है कि जो संसार में जितने गहरे उतर जाते हैं, जिनको हम पापो कहते हैं, वे उतनी ही तीवता से वापिस छौट आते हैं। और वूसरी ओर जो साधारण जन पाप भी नहीं करते, जो संसार में भी गहरे नहीं उतरते, वे शायद मोख की ओर मी उतनी जल्दी नहीं लौटते क्योंकि कौटने में तीवता तभी होगी अब दुःश और पीड़ा भी तीव हो जाएगी। जब हम इतनी पीड़ा से गुजरेंगे कि लौटना जरूरी हो जाए—नेकिन अगर हम बहुत पीड़ा से नहीं गुजरें हैं तो सायद बौटना जरूरी न हो। जैसे वह बैली लेकर नसक्होन भागा था—पूरी बैकी लेकर भागा था। पीड़ा मारी थी। वह दो

रुपये लेकर भागा होता तो हो सकता है कि उस आदमी ने थैली बांघ ली होती और वह अपने घर चला गया होता कि ठीक है लेकिन तब इस थैली की उपलब्धि का वह रस नहीं हो सकता था क्योंकि थैली फिर वही की वही थी और आदमी फिर गाँव-गाँव में पूछता कि आनन्द का रास्ता क्या है?

सुल कैसे मिले? नसरूद्दोन ने कहा कि 'सुल को खोओ तो सुल मिलेगा।" अब यह बड़ा अजोब मालूम पड़ता है। जिसे पाना है, उसे खोओ क्योंकि जगर वह पाया ही हुआ है तो उसका पता ही नहीं चलेगा। तो संसार में हम बही खोते हैं जो हमें मिला हुआ है। मोक्ष में हम बही पाते हैं जो हमें मिला हुआ है। मोक्ष में हम बही पाते हैं जो हमें मिला हुआ है। और यह सारा का सारा चक्र स्वतंत्रता के केन्द्र पर घूमता है। जितना ज्ञान, जितना आनन्द, उससे भी गहरी स्वतंत्रता इसलिए मुक्ति की हमारी इतनी आकांक्षा है, बंधन का इतना विरोध है और हम मुक्त होना चाहते हैं लेकिन बन्धन को अनुभव कर लेंगे तमी।

प्रश्न : आत्मा स्वतन्त्र है। लेकिन वासना के कारण परतन्त्र • ही रही है?

उत्तर : वासना भी उसकी स्वतन्त्रता है। वासना को भी वही चुनती है, बंधन को भी वही चुनती है। यानी मैं स्वतन्त्र होकर चाहूँ तो हथकड़ी अपने हाथ में बांध लूँ। कोई मुझे रोकने वाला नहीं है। और इसके लिए भी स्वतन्त्र हूँ कि चाबी से ताला लगाकर चाबी को फेंक दूँ, कि उसको खोजना ही मुक्किल हो जाए। मैं इसके लिए भी स्वतन्त्र हूँ कि अपनी हथकड़ी पर सोना चढ़ा लूँ। लेकिन अन्तिम निर्णय मेरा ही है। यहाँ कोई किसी को परतन्त्र नहीं कर रहा है। हम होना चाहते हैं तो हो रहे हैं। हम नहीं होना चाहते तो नहीं होंगे।

बहुत गहरे में जो वासना का है वह भी हमारा चुनाव है। कौन तुमसे कहता है कि वासना करो। तुम्हें लगता है कि वासना को जानें, पहचानें, शायद उसमें भी सुख हो, तो उसे खोजें तो तुम यात्रा करो। यात्रा जरूरी है ताकि तुम जानो कि सुख वहाँ नहीं था और दुःख ही था। और अगर वासना का दुःख प्रकट हो जाएगा तो तुम वासना छोड़ दोगे। तब तुम्हें कोई रोकने नहीं आएगा कि क्यों वासना छोड़ी जा रही है। कोई तुम्हें कहने नहीं आएगा कमी कि क्यों तुम वासना पकड़ रहे हो।

मनुष्य को स्वतन्त्रता परम है और स्वतन्त्रता तभी पूर्ण है अब बुरा करने का भी हक हो। अगर कोई कहे कि अच्छा करने की स्वतन्त्रता है, बुरा करने की नहीं तो स्वतन्त्रता कैसी है यह? एक बाप अपने बेटे से कहे कि तुझे मन्दिर जाने की स्वतन्त्रता है, वेश्यालय जाने की नहीं तो यह मन्दिर जाने की स्वत-न्त्रता हुई? यह तो परतन्त्रता हुई! अगर आप कहें कि मन्दिर जाने की हो तुझे स्वतन्त्रता है बस तू मन्दिर ही जा सकता है, वेश्यालय जाने की स्वतन्त्रता नहीं है, वहाँ तू नहीं जा सकता तो यह स्वतन्त्रता कैसी हुई? यह मन्दिर जाने की स्वतंत्रता को स्वतन्त्रता का नाम देना झूठा है। यह बाप परतन्त्रता को स्वतन्त्रता के नाम से लाद रहा है। लेकिन अगर बाप स्वतन्त्रता देता है तो वह कहता है कि तुझे हक है कि तू चाहे तो मधुशाला जा, चाहे तो मन्दिर जा। तू अनुभव कर, सोच, समझ, जो तुझे ठीक लगे, कर। परम स्वतन्त्रता का मतलब होता है सदा मूल करने की स्वतन्त्रता भी।

प्रश्न : और हमें स्वतन्त्रता के कारण ही भूल होती है ?

उत्तर: स्वतन्त्रता के कारण भूल नहीं होती।

प्रक्त : चुनाव बुरे का ही होता है ?

उसर: यह जरूरी नहीं है। क्योंकि बुरे का चुनाव करने के बाद जिन्होंने भले का चुन।व किया है, वह भी उन्हीं का है। यानी जो मोक्ष गए है, मोक्ष जाने में वे उतना हो चुनाव कर रहे हैं जितना कि संसार में आकर वे चुनाव कर रहे हैं। असल में जो मन्दिर की ओर जा रहा है वह भी उसका चुनाव है; जो वेश्यालय की ओर जा रहा है वह भी उसका चुनाव है। जहाँ तक स्वतन्त्रता का सम्बन्ध है, दोनों बराबर है। स्वतन्त्रता का दोनों उपयोग कर रहे हैं। यह दूसरी बात है कि एक बन्धन बनाने के लिए उपयोग कर रहा है, एक बंघन तोड़ने के लिए उपयोग कर रहा है। यह बिल्कुल दूसरी बात है। और इसके लिए भी हमें स्वतन्त्रता होनी चाहिए कि अगर मैं बंधन ही बनाना चाहता हूं और हथकड़ियाँ हो डालना चाहता हूँ तो दुनिया में मुझे कोई रोक न सके। नहीं तो वह भी परतंत्रता होगी। यानी मान लो कि मैं हथकड़ी डालकर बैठना चाहता है, जंजीरें बौधकर पैरों में और दुनिया मुझे कहे कि यह हम न करने देंगे तो यह परतंत्रता हो जाएगी क्योंकि हथकड़ियाँ डालने की मुझे स्वतंत्रता है। क्योंिक अन्तिम निर्णायक में हूँ और जो मैं कह रहा हुँ वह यह कि अगर सुख को जानना हो तो दुःख की स्वतन्त्रता भोगनी ही पड़ेगी। उस की ही पृष्ठभूमि में सुख की सफेद रेखाएँ उभरेंगी। हम पहीं स्रोट ज़ाते हैं जहाँ से हम आते हैं लेकिन न तो हम वही रह जाते हैं, न वही बिन्दु

वही रह जाता है क्योंकि हमारी सब दृष्टि बदल जाती है। एक सन्त फिर बच्चा हो जाता है लेकिन एक बच्चा सन्त नहीं हो जाता।

प्रश्न : तो फिर मोक्ष की अवस्था में अगर वह वापिस आना बाहे— समभो करणावश, फिर वह चुन सकता है, चुनाव तो फिर भी हो सकता है ?

उत्तर: बिल्कुल चुनाव हो सकता है। लेकिन सिर्फ करुणावश हो। लेकिन फिर वह संसार में आता नहीं है। हमें दिखता भर है आया हुआ। यह भी समझ लेना जरूरी है कि हम जिस भौति संसार में औते हैं फिर वह उस भांति संसार में नहीं आता।

मैंने पीछे कहीं एक वक्तस्य दिया है। जापान में एक फकीर था जो कुछ चोरी कर लेता और जेलखाने चला जाता। उसके घर के लोग परेशान थे। वे कहते थे कि हमारी बदनामी होती है तुम्हारे पीछे और तुम आदमी ऐसे हो कि तुम्हें प्रेम करना पड़ता है और तुम्हारे पीछे हम भी बदनाम होते हैं। बब तुम बूढ़े हो गए, अब तुम चोरी बंद करो। लेकिन फिर वह कहता है कि वह जो जेल में बंद हैं, उनको खबर कौन देगा कि बाहर कैसा मजा है। मैं उन्हें खबर देने जाता हूँ और कोई रास्ता नहीं इसलिए कुछ चोरी कर लेता हूँ और जेल चला जाता हूँ। और वहाँ जो बंद हैं उनको खबर देता हूँ कि बाहर स्वतन्त्रता कैसी है। उनको कौन खबर देगा अगर वहाँ चोर ही चोर जाते रहेंगे? लेकिन इस फकीर का जाना भिन्न है। और यह फकीर एक अर्थ में बहाँ जाता ही नहीं। क्योंकि यह चोरी चोरी के लिए नहीं करता। जब इसके हथकड़ियाँ डालो जाती हैं तब भी यह कैदी नहीं है और जब यह जेल में बंद किया जाता है तब भी यह कैदी नहीं है। यह कैद से बाहर का आदमी है बल्क और कैदियों को भी मुक्त करने के क्याल से आया हुआ है।

तो जब बुद्ध या महावीर या जीसस जैसा आदमी जमीन पर आता है तो हमें लगता है कि वह आया । सच में वह आता नहीं है । यह संसार अब उसके लिए संसार नहीं है । अब यह उसके अनुभव की यात्रा नहीं है । अब इसमें उसकी कोई पकड़ नहीं है, कोई जकड़ नहीं है । अब इसमें कोई रस नहीं है । इसमें कुल करणा इतनी है कि वे जो और भटक रहे हैं उनको वह सबर दे जाए कि एक और लोक है जहां पहुँचना हो सकता है । यहां करणावश उतरना हो सकता है । लेकिन यह करणा अस्तिम ,बासना है क्योंकि अगर बहुत गौर से देखें तो करणा में भी कोड़ा सा अज्ञान शेख है जिसको अज्ञान नहीं कह सकते लेकिन जिसको ज्ञान भी नहीं कहा जा सकता। बहुत बारीक जज्ञान की रेखा शेष है। वह यह है कि किसी को मुक्त किया जा सकता है क्योंकि जो अपनी स्वतन्त्रता से अमुक्त हुए हैं उनको तुम कैसे मुक्त करोगे? कोई दुःख में है, यह भी अज्ञान है। क्योंकि वह दुःख उसके स्वयं का निर्णय है। और किसी को उसके समय के पहले वापिस छौटाया जा सकता है यह भी सम्मव नहीं। उसका अनुभव तो पूरा होगा ही। यानी अगर इस शर्त पर हम गौर करें तो करुणा अन्तिम वासना है। पर उसे वासना कहने में, अज्ञान कहने में भी बुरा छगता है। इस्किए वह एक आध बार जन्म से सकता है, इससे ज्यादा नहीं। क्योंकि तब वह करुणा भी खोण हो जाएगी। वह भी जिस जाएगी।

प्रश्न : यह बात आप कहते हैं कि समय के पहले नहीं लौटता है ?

ख्लार: समय के पहले का मतलब यह नहीं है कि किसी का समय कोई तय है। समय के पहले का मतलब यह है कि उसका पूरा मोग हो जाए। समय के पहले का मतलब यह नहीं है कि एक तारीख तय है कि उस तारीख को तुम छौटोगे। तारीख तय नहीं है लेकिन तुम्हारा अनुभव तो पूरा हो ज़ाए। उसके पहले तुम्हें नहीं छौटाया जा सकता।

प्रश्न : क्या मेरे पर ही निर्भर करता है कि कब सीटें ?

उत्तर: बिल्कुल तुम पर ही निर्भर करता है, नहीं तो परतंत्र हो जाओं ने तुम । फिर मुक्ति नहीं हो सकती तुम्हारों कभी भी । अगर किसी ने तुम्हें मुक्त कर दिया तो वह नयी तरह की परतंत्रता होगी। फिर तुम कभी मुक्त वहीं हो सकते। और इसलिए मैं कहता है कि परम स्वतंत्रता है आत्मा को दुःख भोगने की, नरकों की यात्रा करने की, पीड़ाओं में उतरने की, ईर्घ्याओं में अलने की—सब में उतर जाने की उसे पूरी स्वतंत्रता है और कोई उसे लौटा नहीं सकता।

प्रकृत : उतरने की जरूरत क्या है वापस ? जिन आत्माओं को कवरण की अन्तिम इच्छा रहती है वही उतरती हैं। सभी को उतरने की जरूरत नहीं है।

उत्तर : यही तो मैं कह रहा हूँ। उतरने की जरूरत नहीं है। लेकिन मैं यह कह रहा हूँ कि करणा अन्तिम वासना है और यह उसका चुनाव है। यानी यह जो मैं कह रहा हूँ कि स्वतंत्रता, परम स्वतंत्रता है हमें। और अगर मैं आड मुक्त हो जाता हूँ और फिर भी कीट आना चाहता हूँ तो दुनिया में मुझे कोई रोकने को नहीं है। यानी अगर मुझे ऐसा लगता है कि मैं आपके द्वार पर खटखटाऊँ यह भी जानते हुए कि किसी को जगाया नहीं जा सकता उसके पहले। यह भी हो सकता है कि मैं जानता होऊँ कि किसी को जागने के पहले जगाया नहीं जा सकता, सब की अपनी सुबह है और वक्त पर सबकी नींद पूरी होगी तभी वे जागेंगे और बीच में जगाना दुःखद भी हो क्योंकि वे किर सो जाएँ, यानी नींद तो पूरी हो जानी चाहिए किसी की। मैं जाकर पांच बजे उसका दरवाजा खटखटा दूँ और वह जाग भी जाए, करवट बदले और किर सो जाए। और शायद पहले वह पांच बजे उठा था, अब वह आठ बजे उठे क्योंकि यह बीच का जो अन्तर पड़ा, वह नुकसान दे जाए उसे।

आप जरेंगे कि नहीं, सवाल यह नहीं है । सवाल यह है कि मैं जाग कर जो जानन्द अनुभव कर रहा है, वह मुझे परेशान किए जा रहा है। वह जानन्द मुझे कह रहा है: जाओ, किसी के द्वार खटखटा दो। यानी अब बहुत गहरे में हम समझें तो आप नहीं हैं केन्द्र करणा के। यानी आप जरेंगे कि नहीं यह विचारणीय नहीं है। लेकिन जो जग गया है, वह एक ऐसे आनन्द को अनुभव करता है कि अन्तिम वासना उसकी यह होगी कि वह अपने प्रियजनों को खबर कर दे, मले ही प्रियजन उसको गाली दें कि बेवक्त नींद तोड़ दी, दुश्मन दरवाजा खटखटा रहा है।

बहुत गहरे में देखने पर पता चलेगा कि यह करणा अपना चुनाव है। हमसे, आपसे कोई गहरा सम्बन्ध नहीं है। वासना भी अपना चुनाव है। उसे समझ लें कि मैं आपको प्रेम करने लगू यह मेरा चुनाव है। जरूरी नहीं कि आप मुझसे प्रेम करें और जरूरी नहीं कि मेरे प्रेम से आपको आनन्द भी मिले। और हो सकता है कि मेरा प्रेम आपको दुःल दे और मेरा प्रेम आपको परेशानी में डाले। फिर भी मैं आपके लिए प्रेम से भरा हूँ। यह मेरी भीतरी बात है। और मैं प्रेम करूँगा और यह प्रेम आपके लिए क्या लाएगा, कुछ भी नहीं कहा जा सकता। हालांकि मेरा प्रेम को सिश करे कि आपके लिए हित आए, मंगल आए, सेकिन यह जरूरी नहीं।

करणा को मैं कह रहा है अग्तिम वासना। जिसकी सारी वासनाएँ शीण हो गईं, उस आदमी को आनम्द उपलब्ध हो गया। अग्तिम वासना एक रह बाती है कि यह आनम्द दूसरों को भी उपलब्ध हो बाए। अब अपने लिए पाने को कुछ भी शेव नहीं रहा। उसने आनम्द पा लिया। अब एक अग्तिम वासना शेष रह जाती है कि यह बानन्द दूसरों को भी उपलब्ध हो जाए और वह भी एक तीव भाव है, हासांकि वह भी चुनाव है।

तो जरूरी नहीं कि सभी शिचक वापिस छोटें। इसलिए मैंने कहा कि यह मोज की बात है कि कोई सीधा चुपचाप विलीन हो सकता है मोक्ष में, कोई ठिठक जाए, वापिस छोट आए। हालाँकि वह भी एक जन्म, दो जन्म के बाद विलीन हो जाएगा कहीं लेकिन वह अन्तिम उपाय कर सकता है। यह भी अज्ञान का ही हिस्सा है बहुत गहरे में, क्योंकि अगर पूर्ण ज्ञान हो तो यह बात भी खत्म हो जाने वाली है। जो जा रहा है, अपनी-अपनी स्वतंत्रता है, अपनी-अपरी यात्रा है। लेकिन वैसा पूर्ण ज्ञानी हमें कठोर मालूम पड़ेगा। क्योंकि वह कहेगा, अपनी-अपनी यात्रा है। हालाँकि वह तुम्हें कठोर मालूम पड़ेगा।

तो अपनी-अपनी यात्रा है। त्याग भी तुम्हारा चुनाव है, तुमने जो पीछे किया, जैसे जी हुआ, जैसे तुम चले, वैसे तुम पहुँचे। जब तक जरा सी क्षीण आत्मा है विशेष करुणा की जरूरत होगी और तब तक व्यक्तिस्व रहेगा। पूर्ण बासना निषेत्र होने पर ही व्यक्तित्व विकीन हो जाता है। तो पूर्ण जैसा व्यक्ति तुम्हें बहुत कठोर मालूम होगा। यानी शायद हम समझ ही न पाएँ कि यह आदमी कैसा है ? कोई आदमी कुएँ में डूब कर मर रहा होगा तो वह खड़ा देखता रहेगा । अपनी-अपनी यात्रा है, अपना-अपना चुनाव है। इसकी पकड़ना मुश्किल हो जाएगा, इसको पहचानना मुश्किल हो जाएगा। कोई बादमी बाग में हाथ डाल रहा होगा तो वह खड़ा देखता रहेगा कि अपना-अपना अनुभव है, अपना-अपना ज्ञान है; आग में हाथ डालोगे तो अनुभव होगा कि हाथ जलता है; तो मैं कह कर क्यों व्यर्थ बात करूँ ? मेरे कहने से कुछ होगा नहीं; तुम जब हाथ डालोगे, तभी तुम जानोगे। और अगर बिना हाथ डाले तुमने जान लिया तो हो सकता है कि और कष्ट में तुम पड़ जाओ। क्योंकि मैं तुम्हें कह दूँ कि आग में डालने से हाथ जलता है और तुम मान जाओ लेकिन तुम्हारा अनुभव न हो, कल तुम्हारे घर में आग लग जाए और तुम सोचो कि कीन जलता है तो जिम्मेदार कीन होगा ? यानी मैं ही हूँगा ? इससे तो अच्छा होता कि तुम हाथ डाल लेते और जल जाते, कल तुम्हारे वर में आग लगती तो तुम निकल कर बाहर हो जाते नयोंकि तुम्हारा अनुभव काम करता ।

अपना अनुभव ही काम करता है। और इसिछए व्यक्तिस्य के विवा होने की जो अन्तिम वेला होगी उस वेला में करणा प्रकट होगी। यह ऐसे ही है जैसे सूर्यास्त की लाकिमा है। कभी क्याल ही नहीं किया कि सूर्यास्त की लालिमा का क्या मनस्रव है। सुबह भी लालिमा होती है। अभी सूरक बढ़ेगा और चढ़ेगा; अभी फैनेगा और विस्तीर्ण होगा, अभी जलेगा और तपेगा। अभी दोपहर पाएगा और जवान होगा। सुबह की लालिमा सिर्फ खबर है जन्म की। वह भी वासना है लेकिन विकासमान, फैलने वाली। सौन को फिर अपकाश लाल हो जाएगा। यह सूर्यास्त की लालिमा है लेकिन वह अन्तिम लालिमा है। लेकिन फैलने की नहीं, सिकुड़ने की है। अब सब सिकुड़ता जा रहा है। सूरज सिकुड़ रहा है, किरणें वापस लौट रही हैं, सूरज डूबता चला जा रहा है। लेकिन लौटती किरणें भी छालिमा फेकेंगी, उपती किरणों ने भी फेंकी थीं और अगर किसी को पतान हो तो उगते और डूबले सूरज में भेद करना मुहिकल हो सकता है। अगर पता न रहा हो, एक आदमी दो चार दिन बेहोश रहा हो और एकदम होश में लाया जाए और उससे कहा जाय कि सूरज हूब रहा है कि उठ रहा है तो उसे थोड़ा वक्त लग जाएगा क्योंकि उगता और डूबता सुरज एक-सा लगता है। किरणों का जाल एक में फैलता होता है, एक में सिकुड़ता होता है। एक में लालिमा घटती है, एक में बढ़ती है। लेकिन लालिमा दोनों में होती है, किरणें दोनों में होती हैं। थोड़ी देर लग सकती है उसको पहचानने में कि यह लालिमा सिकुड़ने की है या फैलने की है।

तो व्यक्ति का पहला जन्म किरण होता है जहाँ से वासना फैलती है। वासना ही फैलती हुई इच्छाएँ हैं —फैलता हुआ सूर्योदय। जब सब इच्छाएँ सिकुड़ जाती हैं और सूरज का सिर्फ गोल हिस्सा रह जाता है डूबता हुआ आखिरी—इसकी फिर भी कालिमा है।

दूबते की है यह आकिरी सालिमा। यह करुणा है। यह दूब जाएगा। और कई बार जूक हो जाती है। हम समझते हैं कि सूरज उग रहा है और जब तक हम समझ पाते हैं तब तक वह दूब जाता है। और हम उससे कुछ लाम नहीं से पाते हैं। यह बहुत बार होता है। बुद्ध गाँव में आते हैं, महाबीर गाँव में आते हैं, जीसस भी आते हैं, कुष्ण भी आते हैं। सेकिन हो सकता है कि अभी सूर्यों वय हो रहा है। और तुम वासनाप्रस्त हो और तुम जूक गए हो और तब तक सूरज दूब गया। फिर रोते बैठे रहो। फिर कुछ भी नहीं हो सकता। तब जानने के लिए उपाय नहीं रह जाता। सेकिन सगता, दूबता सूरज एक जैसे मालूम पड़ते हैं। हो सकता है कि बुद्ध जिस बाँव में आए हों, सोगों वे सोचा हो कि यह सब भी वासना है।

एक गाँव में बुद्ध तीन बार गुजरे कीवन में। तो गाँव में एक आदमी बा जो अपनी दूकान पर बैठा रहा। छोगों ने उससे कहा कि बुद्ध बाए हैं। उसने कहा कि अभी तो बहुत ब्राहक हैं, दुबारा जब आएँगे तब सुन लूँगा। बुद्ध तीन बार उस गाँव से गुजरे। आखिर बुद्ध भी क्या कर सकते हैं, कितनी बार उस गाँव से गुजर सकते हैं? बुद्ध की सीमा है और गाँव भी बहुत हैं। और बुद्ध भी क्या कर सकते हैं? अगर ब्राहकी चलती हो रहे और वह कहे बाज तो बहुत काम है, दुबारा जब आएँगे तब देखा जाएगा।

फिर बुद्ध दुवारा उस गाँव में नहीं आते। लेकिन एक दिन उस गाँव से सबर आती है कि पड़ोस के गाँव में बुद्ध का अन्तिम दिन है, लोग इक्ट्रें हो रहे हैं। वे मरने के करीब हैं और उन्होंने कह दिया कि जल्बी हो इब जाएँगे, अस्त हो जाएँगे, जिन्हों जो पूछना हो, भागो। उस आदमी ने दूकान बन्द की, शायद दूकान भी बन्द नहीं कर पाया। घर के लोगों ने कहा: क्या करते हो, अभी बहुत वक्त है, अभी काम है, अभी दूकान पर काफी लोग हैं। उसने कहा, वह तो ठीक है, लेकिन फिर उस आदमी से मिलना नहीं हो पाएगा। वह आदमी भागता हुआ दूसरे गाँव गया। वहाँ लोग इकट्टे थे। बुद्ध ने उनसे पूछा: तुम्हें कुछ और पूछना है? उन सब ने कहा कि हमने इतना पूछा और इतना जाना कि अब कुछ भी पूछने को नहीं है, अब तो करने को है कि हम कुछ करें। तो बुद्ध ने कहा कि फिर मैं बिदा लूँ। तीन बार उन्होंने पूछा जैसी कि उनकी आवत थी। सोगों ने कहा: कुछ भी नहीं पूछना, अब स्था पूछने को है?

तब बुद्ध ने कहा कि मैं बिवा लूँ और वृक्ष के पीछे चले गए। ज्यान में बैठे और दूबने लगे। तब वह बादमी भागा हुआ पहुँचा। तब उसने कहा कि बुद्ध कही हैं? लोगों ने कहा चुप, अब बात मत करना। अब वह वृक्ष के पीछे चले गए हैं। अब वह शान्ति से अपने में उतर रहे हैं, वापिस दूब रहे हैं, व्यक्तिस्व छोड़ रहे हैं, निर्वाण में जा रहे हैं। उस आदमी ने कहा: मेरा क्या होगा? क्योंकि मैं चूक ही गया हूँ, उनसे कुछ पूछना था। लोगों ने कहा, पावल हो गए हो। चालीस साल से इसी इलाके में वह चक्कर लगाते थे तब तुम कहां थे? उसने कहा तब दूकान पर बहुत भीड़ थी। भीड़ तो आज भी थी। लेकिन तब मैंने समझा था सूरज उग रहा है। तब मुझे यह क्याल न था कि दूबने का वक्त भी आ जाएगा। पर मुझे पूछना है, वेर मत करो क्योंकि सूरज तो दूबा जा रहा है। लेकिन लोगों ने कहा कि तुम जोर से आवाज मत करना, नहीं तो वह इतने करणावान हैं कि वापिस लौट सकते हैं। लेकिन तमी बुद्ध

बाहर बा गए वृक्ष के पीछे से और उन्होंने कहा कि ऐसा मत करो, नहीं तो सदियों तक कोग मेरा नाम घरेंगे कि बुद्ध जिन्दा ये और एक बादमी पूछने खाया और द्वार से खाली हाय छीट गया। बभी नहीं ? नया तुझे पूछना है ?

यह जो छोटना है यह उतना ही छोटना है जितना कि सच में कोई मोक्ष से छोट आए। इससे कुछ बहुत फर्क नहीं है। लेकिन यह अन्तिम वासना है, और यह अन्तिम बासना भी अर्थपूर्ण है। इसिछए कि जगत् में इससे ज्ञान की सम्भावना होती है, इतने विचार का जन्म होता है। अगर यह व हो तो जगत् में प्रकाश की कोई सबर ही न पाए। अगर कोई इतना करणावान् न हो कि इसिछए चोरी करे कि जेळखाने जाए तो हो सकता है कि जेळखाने के छोग भूछ ही जाएँ कि बाहर कोई जगत् भी है। लेकिन एक बात पक्की है कि जगे हुए लोग हमारे मन में जागने की कोई न कोई पूक्ष्म वासना पैदा कर जाते हैं। जगे हुए छोगों की मौजूदगी, इनकी बात, इनका चळना, इनका उठना, इनका बैठना—हमारे भीतर कहीं कोई धक्का दे जाता है, शायद अपने घर की याद दिला जाता है। यह करणा इसिलए अर्थपूर्ण है।

मेरी दृष्टि में तो जगत् में कुछ भी अर्थहोन नहीं है। वासना भी अर्थपूर्ण है, करुणा भी अर्थपूर्ण है, निगोद भी अर्थपूर्ण है, मोक्ष भी अर्थपूर्ण है। संसार के सब काम अर्थपूर्ण हैं। लेकिन सबसे पीछे जो परम सत्य है वह स्वतन्त्रता का है। वह हम स्वतन्त्रता के तत्त्व का प्रयोग कर रहे हैं। कैसा कर रहे हैं यह हम पर निर्भर है। हित के लिए कर रहे हैं, अहित के लिए कर रहे हैं यह हम पर निर्भर है। अपने सुझ के लिए कर रहे हैं, दु:ख के लिए कर रहे हैं इसकी भी स्वतन्त्रता है।

महावीर और बुद्ध जैसे व्यक्तियों ने ईश्वर को जो इन्कार किया उसमें एक कारण यह भी है। ईश्वर के इन्कार में, भगवान के इन्कार में भगवत्ता का इन्कार नहीं है। ईश्वर को इन्कार किया है लेकिन ईश्वरपन में पूर्ण स्वीकृति है। अगर ईश्वर को मानें तो स्वतन्त्रता फिर पूरी नहीं हो सकती और अगर उसके रहते स्वतन्त्रता पूरी हुई तो वह बेमानी है। यानी अगर वह है और उसको हम कहते हैं स्रष्टा, नियम और फिर कहते हैं कि आदमी पूर्ण स्वतन्त्र है तो महावीर कहते हैं कि दोनों में मेल नहीं है। उसकी मौजूवगी ही बाधा बनेगी। उसका नियमन भी किसी तरह की परतन्त्रता होगी।

इसलिए वे परमात्मा का इन्कार करते हैं ताकि परतन्त्रता का कोई उपाय न क्ह बाए। इसका यह मतकव नहीं कि वह परमात्मा से इन्कार करते हैं। इसका मतलब है कि परमात्मा के व्यक्तित्व को इन्कार करते हैं और परमात्मा को संब में व्याप्त मानते हैं लेकिन नियासक नहीं। परमात्मा के ऊपर वह किसी को नहीं विठाते हैं। फिर हो सकता है कि परतन्त्रता परमात्मा की इच्छा हो जैसा कि साधारण आस्तिक मानता है कि उसकी इच्छा हुई तो उसने अगत् बनाया। फिर हम बिल्कुल परतंत्र मालूम होते हैं। यानी हमारी इच्छा से हम जगत् में नहीं हैं, उसकी इच्छा से हम जगत् में हैं। फिर उसकी इच्छा होगी तो वह जगत् मिटा देगा। हम मोक्ष में हो आएँगे और जब तक उसकी इच्छा नहीं होगी तब तक कोई उपाय भी नहीं है। तब जगत् बहुत बेमानी है, वह कठ-पृतिलयों का खेल हो जाता है, जिसमें कोई अर्थ नहीं रह जाता। जहाँ स्वतंत्रता नहीं है वहाँ कोई अर्थ नहीं है। जहाँ परम स्वतन्त्रता है वह प्रत्येक चीज में अर्थ है। और परम स्वतन्त्रता है वह प्रत्येक चीज में अर्थ है। और परम स्वतन्त्रता है वह प्रत्येक चीज में अर्थ है। और परम स्वतन्त्रता की घीषणा के लिए ईश्वर को इन्कार कर देना यहा कि उसकी हम कोई जगह नहीं देंगे; वह है ही नहीं।

साघारण आस्तिक की दृष्टि में परमारमा नियामक है, नियन्ता है, स्रष्टा है तो स्वतन्त्रता खत्म हो गई। मगर गहरे बास्तिक की दृष्टि में ईश्वर स्वतन्त्रता है। वह जो परम स्वतन्त्रता का व्याप्त कण-कण है, उस सबका समग्र नाम ही परमारमा है। अगर इसको हम समझ पाएँ तो फिर पापी को दोष देने का कोई कारण नहीं। इतना ही कहना काफी है कि तूने स्वतन्त्रता को जिस ढंग से चुना है वह दु:ख लाएगी। इससे ज्यादा कुछ भी कहने को नहीं। लेकिन वह कह सकता है कि अभी मुझे दु:ख अनुभव करने हैं। निन्दा का कोई कारण नहीं, कोई सवाल नहीं। मैं कहता हूँ कि मुझे गड्ढे में उतरना है। आप कहते हैं गड्ढे में प्रकाश नहीं होगा। सूरज को किरणें गड्ढे तक नहीं पहुँचेंगी। वहाँ अधिरा है। मैं कहता हूँ लेकिन मुझे गड्ढे का अनुभव लेना है। तो अगर आपने अनुभव लिया हो गड्ढे का तो गड्ढे में जाने की सीढ़ियाँ मुझे बता दें। अगर आप गए हों गड्ढे में, और आप जरूर गए होंगे क्योंकि आप कहते हैं कि वहाँ सूरज की किरणें नहीं पहुँचतीं तो मैं भी गड्ढे को जानना चाहता हूँ ताकि गड्ढे में जाने की वासना विदा हो जाए। तो निन्दा कहाँ है?

मेरी दृष्टि में पापी व्यक्ति की कोई निन्दा नहीं है और पुण्यात्मा व्यक्ति की कोई प्रशंसा नहीं है। क्योंकि सवाल यह नहीं है कि वह अपनी स्वतन्त्रता का उपयोग कर रहा है और तुम अपनी स्वतन्त्रता का दुरुपयोग कर रहे हो। और मजा यह है तुम तो सुख के लिए स्वतन्त्रता का उपयोग कर रहे हो। प्रशंसा की बात क्या है? प्रशंसा करनी हो तो उसकी करो जो दु:स के लिए अपनी

स्वतन्त्रता का उपयोग कर रहा है, जो अजीव आदमी है, हिम्मतवर मो है, साहसी भी है, क्योंकि दुःख उठाता है और दुःख में जाने के लिए स्वतन्त्रता का उपयोग भी कर रहा है। हो सकता है कि वह इतना दुःख जानकर स्रोटे कि उसके लिए सुख की गहराइयों का अन्त न रहे।

सभी को जाना पड़ेगा अंघकार में ताकि वे प्रकाश में आ सके और सभी को स्वयं को सोना पड़ेगा ताकि वे स्वयं को पा सकें। यह बहुत अजीव बात मालूम पड़ती है लेकिन बात यही है और अगर कोई इसको भी पूछे कि ऐसा क्यों है तो वह बेमानी पूछता है। ऐसा है और इससे अग्यवा नहीं है। इसके सिवाय जानने का कोई उपाय नहीं है। आग जलाती है। कोई पूछे कि क्यों जलाती है तो हम कहेंगे बस आग जलाती है। बस एक ही उपाय है। न जलना हो तो हाथ मत डालो आग में। जलना हो तो हाथ डाल दो आग में। आग जलाती है। और आग मयों जलाती है, इसका कोई उपाय नहीं है। बर्फ ठंडी है, आग आग है। चीजें जैसी हैं, इसका कोई उपाय नहीं है। वर्फ ठंडी है, आग आग है। चीजें जैसी हैं, वैसी हैं।

स्वतन्त्रता जगत् की मीलिक स्थिति है। इससे अन्यया नहीं है। आगे जाने का कोई उपाय नहीं है क्योंकि अगर कोई कहे कि किसने यह स्वतन्त्रता दी, तो वी गई स्वतन्त्रता स्वतन्त्रता नहीं होगी। किसी ने स्वतन्त्रता नहीं दी। अगर किसी ने स्वतन्त्रता ली तो स्वतन्त्रता तभी लेनी पड़ती है जब कि परतन्त्रता हो, नहीं तो स्वतन्त्रता लेने का कोई सवाल ही नहीं। अगर स्वतन्त्रता है तो उसे न कोई देता है न कोई लेता है। वह जगत् का स्वक्ष्य है, वह वस्तुस्थिति है, वह स्वभाव है। और उसके उपयोग की बात है। कोई उसको दुःस के लिए उपयोग करता है, करे; कोई सुख के लिए उपयोग करता है, करे। सुख वाला विल्ला कर कह सकता है भाई, देखा, उस तरफ जाकर दुःख होगा। फिर की दुःख वाला कह सकता है कि आप गए तब मैं नहीं चिल्लाया। आप क्यों परेशान होते हैं? मुझे जाने दें। तो बात खत्म हो जाती है। इससे ज्यादा कोई मतलब नहीं है।

इबलिए मुझे निरन्तर लोग पूछते हैं कि आप इतना लोगों को समझाते हैं, क्या हुआ ? तो मैं कहता हूँ कि यह पूछना ही ठीक नहीं है। अगर हम पूछते हैं तो हम उनकी स्वतन्त्रता में बाधा डालते हैं। यानी मेरा काम था कि मैं जिल्ला दिया। मेरा काम था जिल्लाना। उन्होंने मुझे कहा भी नहीं वा कि जिल्लानो। यह मेरी मौज बी कि मैं जिल्लाया। यह नेरा चुवाब बा। यह उनकी मौज कां कि उन्होंने सुना या उनकी मौज बी कि नहीं सुना। या उनकी मौज बी कि सुना जौर अनसुना कर दिया। इस बात में वे स्वतन्त्र बे। इससे आगे पूछने की कोई जरूरत ही नहीं।

् हम सब अपनी स्वतन्त्रता में जी रहे हैं और दुःख या सुख हमारे निर्णय हैं। और इसलिए बड़ी मौज है, और जिन्दगी बड़ी रसपूर्ण है। कहीं कोई रोकने वाला नहीं है, कहीं कोई मालिक नहीं है। हम ही मालिक हैं। और इतना समझ में आ जाए तो फिर और क्या समझाने को शेष रह जाता है?

कोई निर्णायक है हो नहीं सिवाय आपके। वह आपका निर्णय है। अब जैसे कि नसरूद्दीन थैली लेकर भाग गया। वह आदमी यह मी निर्णय कर सकता है कि ठीक है, ले जाओ, हम नहीं आते पीछे और कभी न लौटे। वह उसका निर्णय है कि वह पीछा करता है और तब तक पीछा करता है जब तक पा नहीं लेता। लेकिन वह कह सकता है कि ठीक है, ले जाओगे तो हो सकता है कि तुम्हें सोजना पड़े कि मैं कहाँ गया। हालत यह हो जाए कि तुम सोज ते यक जाओ, दुःसी हो जाओ, परेशान हो जाओ क्योंकि तुम कोई चोर तो ये नहीं। वह यैली तो लौटाना है।

प्रश्न : यह निर्एाय करना कौन कराता है ? इसका कोई उत्तर नहीं ?

उत्तर : कोई नहीं कराता । आप करते हैं । स्वतन्त्रता का मतलब ही यही है कि आप निर्णायक हैं और आप हो निर्णय करते हैं ।

प्रश्न : प्रारब्ध क्या है ?

उत्तर: प्रारब्ध कुछ भी नहीं। अपने किए हुए निर्णय प्रारब्ध बन जाते हैं। जैसे कि मैंने एक निर्णय किया कि मैं इस कमरे में बैठूँगा। तो एक ही बात हो सकती है कि या तो मैं इस कमरे में बैठूँगा। तो एक ही बात हो सकती है कि या तो मैं इस कमरे में बैठूँ, या बाहर बैठूँ। निर्णय करते ही प्रारब्ध तुरू हो जाता है। निर्णय का मतलब है कि मैं प्रारब्ध निर्मित कर रहा हूँ। अब मैं एक ही काम १ र सकता हूँ—बाहर बैठूँ कि मीतर। भीतर बैठता हूँ तो यह प्रारब्ध हो बया। मेरा निर्णय शुरू हो गया। अब मैं बाहर नहीं हो सकता एक ही साथ। बगर बाहर जाऊँगा तो भीतर नहीं होऊँगा। मीतर के सुक्ष हुआ मीतर मिर्जेंगे, बाहर के सुख दुःश्व बाहर मिर्नेंगे। अब बह फिर मेरा प्रारब्ध हो क्या क्योंकि जो मैंने निर्णय किया वह मैं मोर्ग्गा।

अब एक आदमी ने निर्णय किया है कि मैं घूप में बैठूँना। तो घूप ना जो भी फल होने वाला है, वह उसे मिलने वाला है। इसमें घूप जिम्मेदार नहीं हैं। इसमें कोई जिम्मेदार नहीं है। घूप का काम घूप है। आपका काम है कि आपने निर्णय किया घूप में बाहर बैठने का। आपका चेहरा काला हो जाएगा। वह जिम्मेदारी आपकी है। वह आपका प्रारब्ध हो जाएगा। लेकिन आज अग्रर चेहरा काला हो गया तो उसको ठीक करने में दस दिन लग आएँगे। तो दस दिन तक प्रारब्ध पीछा करेगा न्योंकि वह जो हो गया उसका क्रम होगा। तो हम जिसको प्रारब्ध कहते हैं वह हमारे अतीत में किए गए निर्णयों का इकहा सारांश है। वह निर्णय हमने किए थे, उनकी व्यवस्था हो गई है। वे हमें करने पड़ रहे हैं।

प्रदतः और अभी पुरुषार्थं करेंगे, सोचेंगे ?

उत्तर: बिल्कुल नहीं, वह तो सवाल ही नहीं, पुरुषार्थ और प्रारब्ध का । तुम स्वतन्त्र हो आज भी। और आज तुम जो करोगे वह फिर निर्णय बनेगा और फिर एक तरह का प्रारब्ध निर्मित होगा उससे। बहुत गौर से देखें तो मोच भी एक प्रारब्ध है। जो आदमी स्वतन्त्र होने का निर्णय करता है अन्त में । मुक्त हो जाता है। संसार भी एक प्रारब्ध है। प्रारब्ध का मतलब ही इतना होता है कि तुमने कुछ निर्णय किया फिर उस निर्णय का फल भोगो।

प्रदन : शास्त्रों में पुरुवार्थ मानी हुई भवितन्यता बताई है। इसका क्या अर्थ है ?

उत्तर: शास्त्रों से मुझे कुछ मतलब ही नहीं। शास्त्रों से क्या लेना-देना है। शास्त्र छिखने वाले की मौज थी। तुम्हारी मौज है पढ़ो या न पढ़ो। वह कहीं बीघता नहीं। उससे क्या लेना-देना? उससे क्या प्रयोजन?

प्रदन : क्या वासना की उन्मत्तता के समय मुक्तात्मा स्वतंत्रता का उपयोग संसार में आने के लिए कर सकता है ?

उत्तर: नहीं कर सकता क्योंकि एक आदमी आग में हाथ डाछने के लिए पहली बार स्वतन्त्रता का उपयोग कर सकता है। लेकिन जल जाने के बाद उपयोग करेगा, मुश्किल है। एक बच्चा है वह दिए पर हाथ रसकर ली पकड़ सकता है। स्वतंत्रता का उपयोग उसने किया, हाथ जल क्या, अनुभव हुआ। अब दुंबारा इस बच्चे से कम आजा है कि विएं की ली पकड़े, क्योंकि इसका अनुभव भी इसके साथ सड़ा हो गया। अब स्वतन्त्रता का वैसा उपयोग करना मुस्किल है।

तो जो मुक्त हो गया वह संसार का दुःख झेलने के लिए वासना करे यह असम्भव है। जाहे तो बा जाए, कोई रोकने वाला नहीं है उसको, लेकिन वह जाह नहीं सकता। महावीर अगर सिद्धशिला छोड़कर वापिस बाना जाहें तो कोई उन्हें रोक नहीं सकता। कौन रोकने वाला है? लेकिन महावोर नहीं आ सकते क्योंकि अब अनुभव भी साथ है। यहां का अनुभव काफी भोग लिया, वह दुःख काफी झेल लिया। वह अनुभव इतना गहरा हो गया कि उसका कोई अर्थ नहीं है, उसका कोई प्रयोजन नहीं है।

दुःख, सुख, और आनन्द इन तीन शब्दों को समझना बहुत उपयोगी होगा। दुःख और सुख भिन्न चीजें नहीं है बल्कि उन दोनों के बीच में जो भेद है वह ज्यादा से ज्यादा मात्रा का, परिमाण का, डिग्री का है। और इसलिए दुःका, मुख बन सकता है और मुख दुःश बन सकता है। जिसे हम मुख कहते हैं वह भी दुःख बन सकता है और गिसे हम दुःख कहते हैं वह भी सुख बन सकता है। इन दोनों के बोच का जो फासला है. भेद है, वह भेद विरोधी का नहीं है, वह में (मात्रा का है: एक अवसी को हम गरीब कहते हैं; एक बादमी को हम अ होर कहते हैं। गरीब और अमीर में भेद किस बात का है? विरोध है दोनों में ? आमतीर से ऐसा दिखा है कि बरीब और अभीर विरोधी व्यवस्थाएँ हैं। ले केन सच्चाई यह है कि गरीबी-अमीरी एक ही चीज की मात्राएँ हैं। एक अंत्रमी के पास एक रुपया है तो गरीब है, एक करोड़ रुपया है तो अमीर है। अगर एक रुपए में गरीब है तो एक करोड़ में अमीर कैसे हो सकता है ? इतना हो हम कह सकते हैं कि यह एक करोड़ गुना कम गरीब है। और एक करोड़ वाला अमीर है तो एक स्पए वाला गरीब कैसे ? फिर इतना ही हम कह सकते हें कि यह एक करोड़ गुना कम अमीर है। इन दोनों में जो मेद है, वह ऐसा नहीं है जैसा दो विरोधियों में होता है। वह भेद ऐसा है बैसे एक ही चीज की मात्रा में होता है। नेकिन गरीबी दुःस हो सकती है और अमीरी सुस हो सकती है। गरीव दुःखी है और अमीर होना चाहता है। तो दुःख और सुख में को भी भेद है, वह भेद सिर्फ मात्रा का ही है। इसी मौति हमारी सारी सुझ की अनु-भूतियां दुःस से जुड़ी हुई हैं और हमारी सारी, दुःस की अनुभूतियां भी सुस से जुड़ी हुई है। इन दोनों के बीच जो बोन रहा है वह संसार में है। संसार में:

होने का मतलब इतना ही नी है कि सिर्फ दु: खानुभूति। अगर संसार में सिर्फ दु: ब की अनुभूति हो तो कोई भटक ही नहीं। फिर तो भटकने का उपाय ही न रहा। भटकता सिर्फ इसिछए है कि सुख की आशा होती है, अनुभूति दु: ख की होती है। और सुख मिल जाता है तो मिलते ही दु: ख में बदल जाता है।

संसार की अनुभूति को दो तीन तरह से देखना चाहिए। एक तो यह कि सुख सदा भिविष्य में होता है कि कल मिलेगा। और कल मिलने वाले सुख के लिए आज हम दुःल झेलने को तैयार होते हैं। आज के दुःल को हम इस आशा में झेल लेते हैं कि कल सुख मिलेगा। अगर कल सुख की कोई आधा न हो तो आज के दुःल को एक क्षण भी, झेलना किन्त है। उमरखय्याम ने एक गीत लिखा है और उस गीत में वह कहता है कि मैं कई जन्मों से भटक रहा हूँ और सबसे पूछ चुका हूँ कि आदमी भटकता क्यों है। लेकिन कोई उत्तर नहीं मिलता। और तब मैंने यक कर एक दिन आकाध से ही पूछा कि तूने तो सब भटकते लोगों करे देला है और उन सबको भी देलता रहेगा जो भटकन के बाहर हो गए, और उन सबको भी देलता रहेगा जो भटकन में आएँगे और उनको भी देलता रहेगा जो भटकन के बाहर होंगे। तू ही मुझे बता दे कि आदमी भटकता क्यों है? तो चारों ओर आकाध से, वह अपने गीत में कहता है, मुझे आवाज सुनाई पड़ी: आधा के कारण। आदमी भटकता क्यों है? खाशा के कारण। और आधा क्या है? इस बात की सम्भावना और आश्वासन कि कल सुख मिलेगा, अ ज दुःल झेल लो।

आज का दुख हम सेलते हैं कल के सुख की याशा में । फिर जब कल सुख मिलता है तो बड़ो अजीव घटना घटती है । सुख मिलते ही फिर दु: स हो जाता .है। जो चीज उपलब्ध हो जाती है वह कुछ भी नहीं होती। कितनी कल्पना की ची कि उसके मिलने पर यह होगा, वह होगा। प्रत्येक व्यक्ति आने अनुभव को बोड़ा जाँचेगा तो हैरान होगा कि उसने कितने-कितने सपने संजोए हैं। फिर वह चीज मिल गई और पाया कि कुछ भी न हुआ। वह सबके सब सपने कहाँ सो गर, यह पता हो न चला। वह सब की सब कल्पना उँ कैसे विलीन हो गई, कुछ पता न चला। चीज हाथ में आई कि जो-जो उसके मिलने की सम्भावना में खिपा हुआ सुख था, वह एकदम तिरोहित हो गया। जब तक नहीं मिला था तब तक प्रतीका में सुख था। जड़ मिल जाता है तब सब सुख समाप्त हो जाता है। किर बौड़ सुक हो जाती है क्योंकि वहाँ दु:स है, वहाँ से हम भोगेंगे।

यह मी समझ लेना चाहिए कि जहां दुःस है, वहां हम रक नहीं सकते। चहां से हम मागेंगे क्योंकि जहां दुःस है वहां कैसे रका जा सकता है। सुस मागता है, दुःस से हम हट जाना चाहते हैं और दुःस से हटने का उपाय क्या है? एक ही उपाय दिखाई पड़ता है साधारणतः और वह यह है कि सुस की किसी आधा में हम आज के -दुःस को भुला दें, विस्मरण कर दें। तो फिर औस ही दुःस शुरू होता है, हम नयी आधा में बंध जाते हैं। इस तरह आदमी जीता दुःस में है लेकिन उसकी आंखें सुस में लगी होती है। जैसे आदमी चलता पृथ्वी पर है, देखता आकाश को है। आकाश पर देखने में सुविधा हो सकती है कि पृथ्वी पर होना मूल जाए। फिर भी होंगे पृथ्वी पर। हम खड़े हुए दुःस में हैं लेकिन आंखें सदा सुस में है। इससे हमें सुविधा हो जाती है कि हम दुःस को मूल जाते हैं और दुःस को शेलने की क्षमता उपलब्ध कर लेते हैं।

बब बगर बहुत गहरे में देखा जाए तो सुब सिर्फ सम्भावना है, सस्य कभी नहीं। दुःख सदा सस्य है, तथ्य है, वास्तिवक है लेकिन दुःख कैसे झेला जाए? तो हम उसे सुख की आशा में झेल लेते हैं। कल का सुख बाज के दुःख को सहनीय बता देता है। और वह सुख जो कल का है, कभी मिलता नहीं। और जिस दिन मिल जाता है भूल-चूक से उसी दिन हम पाते हैं कि भ्रान्त टूट गई। वह बो आशा हमने बांधी थी, सही सिद्ध नहीं हुई। लेकिन इससे सिर्फ इतना ही हम समझ पाते हैं कि यह सुख सही नहीं था। दूसरे सुख सहीं होंगे। उनकी आशा में बागे दौड़ते रहो। यह भूल भ्रान्ति सिद्ध हो गई, टूट गई, दुःख आ गया तो बब फिर चिक्त मागेगा।

हम एक आशा से उचाइते हैं, आशा-मात्र से नहीं उचाइते हैं। एक सुच की व्यर्थता को जानते हैं लेकिन सुखमात्र की व्यर्थता को नहीं जान पाते। इसलिए यह होड़ जारी रहती है। अगर दुःच ही है जीवन में और सुच की कोई सम्भावना नहीं है तो एक व्यक्ति क्षणमात्र भी संसार में नहीं रह सकता। एक क्षण भर रहना भी मुश्किल है। एक क्षण में ही वह मुक्त हो जाएगा। लेकिन आशा उसे आगे गतिमान् रखती है। और मुक्त व्यक्ति को जो मिलता है उसे सुच नहीं कहना चाहिए। उसे जो मिलता है, वह सुच और दुःच दोनों से भिन्न है। इसलिए उसे आनन्द कहना चाहिए।

, अब यह बड़े मजे की बात है कि आनन्द से विपरीत कोई शब्द नहीं है। सुब दु:ब एक दूसरे के विपरीत हैं बेकिन आनन्द के विपरीत कोई अवस्था ही नहीं। आगन्य सुझ नहीं है। अगर उसे सुझ बनाया तो फिर दुःस की दुनिया पुरू हो गई। साधारणतः हम कहते हैं कि वह व्यक्ति आनम्द को उपलब्ध होता है जो दुःस से मुक्त हो जाता है। लेकिन यह कहने में थोड़ी फ्रान्ति है। कहना ऐसा चाहिए कि आनम्द को वह व्यक्ति उपलब्ध होता है, जो सुझ दुःस से मुक्त हो जाता है। क्योंकि जो सुझ दुःस हैं, वह कोई दो चीज नहीं है। इसिकए साधारण जन को निरम्तर यह भून हो जाती है समझने में और वह आनम्द को सुझ ही समझ लेता है। समझता है कि दुःस से मुक्त हो जाना ही सुझ है। इसिकए बहुत से लोग सत्य की लोज में या मोक्ष की खोज में वस्तुतः सुझ की ही सोज में होते हैं। इसिकए महावीर ने एक बहुत बढ़िया काम किया है। सुझ के लोजी को उन्होंने कहा है कि वह स्वर्ग का लोजी है। आनन्द के लोजी को उन्होंने कहा कि वह मोक्ष का लोजी है।

दुःस का सोजी नरक का लोजी है, सुस का लोजी स्वर्ग का लोजी है। लेकिन दोनों से अलग जो मुक्ति का सोजी है, वह आनन्द का लोजी है। स्वर्ग मीच नहीं है। महाबीर के पहले बहुत अ्यापक घारणा यही थी कि स्वर्ग परम उपलब्धि है। उसके आगे क्या उपलब्धि है? सब सुस मिल गया तो परम उपलब्धि हो। लेकिन मनोवैज्ञानिक रीति से समझना चाहिए कि जहाँ सुस होगा, वहाँ दुःस अनिवायं है। जैसे, जहाँ उज्जाता होगी, वहाँ घीत अनिवायं है। जहाँ प्रकाश होगा, वहाँ अँघकार अनिवायं है। असल में ये एक ही सत्य के दो पहलू हैं और एक साथ हो जीते हैं। और इनमें से एक को बचाना और दूसरे को फॅक देना असम्भव है। ज्यादा से ज्यादा इतना ही किया जा सकता है कि हम एक को ऊपर कर लें और दूसरा नीचे हो जाए। जब हम सुस के अप में होते हैं तब दुःस नीचे छिपा है और प्रतीक्षा करता है कि कब प्रकट हो जाऊँ। और जब हम दुःस में होते हैं तब सुव नीचे छिपा होता है और प्रतिपल आशा विए जाता है कि अभी प्रकट होता हूँ, अभी प्रकट होता हूँ। लेकिन दोनों चीजें एक ही हैं और अगर यह समझ में आ जाए तो सुस का भ्रम टूट जाता है।

सुख का भ्रम टूटे तो दु ख का साचात् होता है। सुख का भ्रम बना रहे तो दु: ब का साक्षात् नहीं होता। क्यों कि उस भ्रम के कारण हम दु: ख को सहनीय बना जेते हैं। हम उसे झेल लेते हैं। सुख का भ्रम दु: ब का पूर्ण साक्षात् नहीं होने देता, जैसा दु: ख है उसे पूरा प्रकट नहीं होने देता। उसकी पूरी पैनी घार हमें छेर नहीं पाती। सुख, दु: ब की घार को खोखला कर देता है। असल में हम दु: ब की जोर देखते ही नहीं। हम सुख की जोर ही देखे चने जाते हैं।

दुःख इघर पैरों के नीचे से निकलता है लेकिन हम कभी जीस गड़ा कर दुआ को नहीं देखते हैं। दुःख से सुख की आशा में हम सदा मागे चले जाते हैं।

वही व्यक्ति सुख के भ्रम से मुक्त होगा जिसे यह दिखाई पड़ेगा कि सुस जैसा कुछ भी नहीं है। लौटकर पीछे देखो तो स्थाल में आ सके। लेकिन हुम सदा देखते हैं वागे, इसिन्ध् क्याल में नहीं बाता । क्रीटकर पीछे देखो : ऐसा कौन सा चण या जब सुख पाया । तो बड़ी हैरानी होवी पीछे सौटकर देखने से । एकदम मरुस्थल मालूम पड़ता है, जहाँ सुझ का कोई फूल कभी नहीं खिला। हार्क्षांकि बहुत बार जब बतीत नहीं था, भविष्य था तो हमने सोवा था कि सुख मिनेगा। फिर वह अतीत हो गया और हमारी आशा भविष्य में चली गई। कल जो भविष्य था, आज भतीत हो गया। आंज को भविष्य है, कल भतीत हो जाएगा। और अतीत को नौधकर देखो तो सुख कभी न था। हालाँकि ठीक इतनी ही आशा तब भी बी---मिलने की, पाने की, उपलब्ध की। और इतनी ही भारणा अब भी है। और आगे भी हम वही कर रहे हैं जो हमने पीसे किया था। आज झेल रहे हैं करू की आशा में। इसलिए आज को देख नहीं पाते। इस सूत्र को समझ लेना चाहिए कि जो व्यक्ति सुख के भ्रम में है वह दुःस का साक्षात्कार नहीं कर सकता है। भविष्य में युख का भ्रम दुः व का साक्षास्कार नहीं होने देता। दल्कि असिकयत यह है कि हम सुख का भ्रम इसिकए पैया करते हैं ताकि दुःख का साक्षास्कार न हो सके।

एक आदमी भूखा पड़ा है। वह भूख का साक्षात्कार नहीं कर पाता क्यों कि वह उस वक्त कल जो भोजन बनेगा, मिलेगा उसके सपने देख रहा है। एक आदमी बीमार पड़ा है। वह बीमारी का साक्षात्कार नहीं कर पाता क्यों कि वह कल के उन सपनों में सोया है जब वह स्वस्थ हो जाएगा।

हम पूरे समय चूक गए हैं उन बगह से बहां हम हैं। और जहां हम हैं वहां निरम्तर दुःख है। शायद उस दुःख को शेलना इतना कठिन है कि हमें कूकमा पड़ता है, भागना पड़ता है। हम पकायन करते हैं। सुब का भ्रम टूट जाए तो मागोगे कहां, यह कभी सोचा है? हमें दुःख में जीना पड़ेगा, दुःख भोगना पड़ेगा, दुःख जानना पड़ेगा, दुःख के साथ आंखें गड़ानी पड़ेंगी, क्योंकि कोई उपाय नहीं है कहीं और जाने का। हम हैं और दुःख है। जो म्यक्ति दुःख का साक्षारकार कर लेता है वह उस तीवता ,पर पहुँच जाता है, जहां से वह कोटता है। जब सब ओर दुःख के किंट उसे छेद सेते हैं और मिवक्य में कोई आवा नहीं रह जाती और आमे कोई उपाय भी नहीं रह जाता तम वह जाएगा कहीं? फिर वह अपने में जौटता है। जिस दिन दुःश का पूर्ण साकारकार होता है, उसी दिन बापसी शुरू हो जाती है। उसी दिन व्यक्ति छौटने छगता है। इसे समझ जेना।

दुःस से मागोगे तो सुस में पहुँच जाओगे । हुःस में जाओगे तो आनन्द में पहुँच जाओगे । दुःस से नहीं मागे, दुःस में खड़े हो गए, दुःस को पूरा देखा और दुःस को सामात् किया तो क्पान्तरण शुरू हुआ । क्योंकि जैसे ही दुःस का पूर्ण सामात्कार हुआ, हम वही फिर कैसे कर सकेंगे जिससे दुःस आए । फिर हम उन्हीं ढंगों से कैसे जी सकेंगे जिनसे दुःस आता है । फिर हम उन्हीं वासनाओं, उन्हीं तृष्णाओं में कैसे फिरेंगे जिनका फल दुःस है । फिर हम वे बीज कैसे बोएँगे जिनके फलों में दुःस आता है । लेकिन दुःस को हमने कभी देखा नहीं । दुःस का साकात् आनन्य की यात्रा बन बाता है । बुद्ध कहते हैं यह किया तो इससे यह हुआ; यह मत करो, उससे यह नहीं होगा । ऐसा नियम है । मैंने गाली दी, गाली लौटी । मैंने दुःस दिया, दुःस आया । अब अगर इस दुःस का पूरा-पूरा बोघ मुझे हो जाए तो कल मैं गालो नहीं दूँगा कल मैं दुःस नहीं पहुँचाऊँगा क्योंकि पहुँचाया हुआ दुःस वापिस लौट आता है और तब दुःस की सम्भावना सीण हो जाती है । इसी तरह जीवन के प्रत्येक विकल्प पर कैसे-कैसे दुःस पैदा होता है, वह मुझे दिलाई पड़ना शुक्र हो जाए तो कोई आदमी दुःस में कभी नहीं उतरता ।

सब बादमी सुल की नाव पर सवार होते हैं, दुःल की नाव पर कोई सवार नहीं होता। कौन दुःल की नाव पर सवार होने को राजी होगा। अगर पक्का पता है कि यह नाव दुःल के घाट उतार देगी तो इस पर कौन सवार होगा। हम दुःल की नाव में सवार होते हैं लेकिन घाट सदा सुल का होता है। नाव अगर राह में कह भी देती है, दूबने का डर भी है तो भी कोई फिक नहीं। घाट के उस पार सुल है। लेकिन दुःल की नाव सुल के घाट पर कैसे पहुँच सकती है? असल में दुःल देने वाला साधन सुल का साधी कैसे बन सकता है? असल में प्रथम कदम पर जो हो रहा है, वही अग्तिम पर भी होगा। अगर मैंने ऐसा कदम उठाया है जो अभी दुःल दे रहा है तो यह कैसे सम्भव है कि यही कदम कल और आगे चलकर सुल देगा। इतना ही सम्भव है कि कल और लागे वहकर दुःल देगा। क्योंकि आज जो छोटा है, कल और बड़ा हो वाएगा। कल

में दस कदम और उठा लूँगा, परसों दस कदम और उठा लूँगा और यह रोज बढ़ता चला जाएगा।

यह बुःस का छोटा सा बीज रोज वृक्ष होता चला जाएगा। इसमें और शासाएँ निकलेंगी, इसमें और फल लगेंगे, इसमें और फूल लगेंगे। और न केवल फूल बल्कि एक बीज बहुत जल्दी वृक्ष होकर करोड़ बीज हो जाएगा। बीज गिरेंगे और वृक्ष उठेंगे और यह अन्तहीन फैलाव है। यानी एक बीज कितने वृक्ष पैदा कर सकता है, कोई हिसाब लगाए। शायद पृथ्वी पर जितने वृष्य हैं उन्हें एक हो बीच पैदा कर सकता है। शायद सारे ब्रह्माण्ड में जितने वृक्ष हैं, एक ही बीज पैदा कर सकता है। एक बीज की फैलने की कितनी अनन्त सम्भावना है, इसको सोचने जाओगे तो एकदम घवड़ा जाओगे। अनन्त सम्भावना इसलिए है कि एक ही बीज करोड़ बीज हो सकता है। फिर प्रत्येक बीज करोड़ बीज होता चला जाता है, इसके फैलाव का कोई रकाव नहीं है।

हम जो पहुछा कदम उठाते हैं वह बीज बन बाता है और अन्तिम फल उसकी सहज परिणित है। लेकिन हम बीज जहर के बो देते हैं, इस बाशा में कि फल बमृत के होंगे। वे कभी अमृत के नहीं होते। बार-बार हमने यह अनुभव किया है। निरन्तर प्रतिपक्ष हमने यह जाना है कि जो बीज बोए थे, वही फल आ गए। लेकिन हम अपने को घोखा देने में कुशस्त्र हैं और जब फल आते हैं तो हम कहते हैं: जरूर कहीं कोई भूल हो गई है। जरूर परिस्थितियाँ अनुकूल न थीं। हवाएँ ठीक न थीं। सूरज बक्त पर न निकला, वर्षा ठीक समय वर न हुई, ठीक समय पर खाद नहीं डाला गया। इसलिए फल कहवे आ गए।

हम दूसरी सब चीजों पर दोष देते हैं। लेकिन हम एक चीज को छोड़ जाते हैं कि बीज जहरीला था। और मजे की बात यह है कि अगर वर्षा ठीक समय पर न हुई हो, अनुकूल परिस्थित न मिली हो, माली ने ठीक वक्त पर खाद न दिया हो, सुरज न निकला हो तो हो सकता है कि फल जितना बड़ा हो सकता था, उतना बड़ा न हुआ हो। हो सकता है कि जितना जहरीला फल मिला वह छोटा ही रहा हो। इसे थोड़ा समझना चाहिए। जितना दुःख हमें मिलता है, आम तौर से हम कह देते हैं कि यह परिस्थितियों के ऊपर निर्मर है। यह परिस्थितियों हमें दुःख दे रही हैं। मैं हो ठीक हूँ लेकिन मित्र, पर्मा, पिता, पित, संसार, परिस्थितियों अनुकूल नहीं हैं। ऐसे हम बीज को बचा रहे हैं। मैंने जो किया वह तो ठीक है, लेकिन साब अनुकूल न मिला। हवाएँ उस्टी बह गई, सूरज न निकला, सब गड़बड़ हो गया। लेकिन ज्यान रहे कि अगर प्रतिकूल परिस्थिति में इतना कड़वा फल आया तो अनुकूल परिस्थितियों में कितना कड़वा फल आता है इसका कोई हिसाब नहीं। हम जो इच्छाएँ करते हैं अगर वे पूरी की पूरी हो जाएँ तो हम इतने बड़े बु:ख में गिरेंगे जितने दु:ख में हम कभी भी नहीं गिरे। इसे थोड़ा समझना चाहिए।

वामतौर से हम सोचते हैं कि हम इसलिए दु:सी हैं कि हमारी इच्छाएँ पूरी नहीं होती हैं। हमारा तर्क यह है, हमारे दुःख का कारण यह है कि हम इच्छा करते हैं, वह पूरी नहीं होती। जबकि सच्चाई यह है, हमारे दु.ख का कारण यह है कि हम जो इच्छा करते हैं, वह दुः स का बीज है और वह दिना प्राहुए इतना दुःख दे जाती है तो अगर प्री हो जाए तो कितना दुःख दे जाएगी, बहुत मुक्तिल है कहनां। समझ लें कि एक व्यक्ति की अभी इच्छा पूरी नहीं हुई, वह बहुत दुः ली रहता है। उससे पूछो तो वह कहेगा कि मैं इतना दु: बी है जिसका कोई हिसाब नहीं क्योंकि जिसे पाना है वह नहीं मिल रहा है। हजार बाधाएँ आ रही हैं। एक प्रेमी है जो अपनी प्रेयसी को पाने की खोज में लगा है। वह नहीं मिली है। एक प्रेयसी है जो अपने प्रेमी को पाने की खोज में लगी है, वह नहीं मिला है। लेकिन प्रेयसी मिल जाए तो एक इच्छा पूरी हुई मिछने की और मिछते ही जो आशाएँ हैं वे सब तत्काल क्षीण हो जाएँगी क्योंकि पाने का, जीतने का, सफल होने का जो भी सुख है वह सब चला गया। वह जो इतने दिन तक आशा थी . कि पाने पर यह होगा, वह होगा, वह आशा चली गई क्योंकि वह सब आशा पाने से सम्बन्धित न थी। वह सब आशा हमारे ही सपने और काव्य थें, हमारी ही कल्पनाएँ थीं जो हमने आरोपित की हुई थीं।

और एक प्रेयसी दूर से जैसी लगती है वैसी पास से नहीं। दूर के ढोल सुहावने होते हैं। दूर की चीजें सुहावनी होती हैं। असल में दूरी एक सुहावना-पन पैरा करती है। जितनी दूरी उतनी सुखद क्योंकि दूर से हम चीजों को पूरा नहीं देख पाते। जो नहीं देख पाते हैं वह हम अपना सपना हो उसकी जगह रख देते हैं। दूर से एक व्यक्ति को हम देखते हैं। दिखती है एक क्प-रेखा लेकिन बहुत कुछ हम अपने सपने से उसमें जोड़ देते हैं। इसमें दूसरे व्यक्ति का कहीं कसूर नहीं है। सेकिन जो हमने जोड़ा था वह विवसकर बहने लगे निकट आने पर, और जो हमने सपना जोड़ दिया था, काव्य जोड़ दिया था वह मिटने कमी, जैसा व्यक्ति वा पैका प्रकट हो जाए ऐसा हमने कभी नहीं लेका।

असल में हम सोच भी कैसे सकते हैं कि दूसरा क्यक्ति कैसा है। हम सिर्फ कामना कर सकते हैं कि ऐसा हो। लेकिन हमारी कामनाओं के अनुकूल किसी व्यक्ति का जन्म नहीं हुआ है। क्यक्ति का जन्म उसकी अपनी कामनाओं के अनुकूल हुआ है। कोई किसी दूसरे व्यक्ति की इच्छाओं के अनुकूल ऐदा नहीं हुआ है। प्रत्येक व्यक्ति अपनी इच्छाओं के अनुकूल पैदा हुआ है। लेकिन हमने अपनी इच्छाएँ आरोपित की थीं। वे मिलते ही खंडित हो जाएँगी और वह व्यक्ति प्रकट होगा जैसा हमने उसे कभी नहीं जाना था और जितने हमने सपने जोड़े थे वास्तविकता उन सबको तोड़ देगी, एक-एक चीज में तोड़ देगी।

फिर मैंने चाहा था कि व्यक्ति पूरा मिल जाए। यानी मैं कहें रात तो बह कहे रात, मैं कहूँ दिन तो वह कहे दिन । यह इच्छा कभी पूरी नहीं होगी । और मजे की बात यह है कि उसने भी यही कामनाएँ की थीं कि मैं कहूँ रात तो वह कहे रात और मैं कहैं दिन तो वह कहे दिन। दोनों के प्रेम की कसौटो यही थी। तब बड़ी मुश्किल हो गई बात क्योंकि आप भी उससे कहलवाना चाहते हैं, वह भी आपसे कहलवाना चाहता है। सोचा या शान्ति, होग्र संघर्ष; सोचा था सुख, और होगा विषाद। लेकिन मजे की बात यह है कि यह तो इसलिए.हो रहा है कि मैंने जो चाहा था वह नहीं हो सका है। मैंने कहा था रात और चाहा था कि बह भी कहे रात । यह नहीं हो सका, इसिछए मैं दुःसी हूँ। इच्छा के कारण दुखी नहीं हूँ। ठीक व्यक्ति नहीं मिला, इच्छा पूरी नहीं हुई, इसिलए मैं दुखी हैं। पूरी हो जाए तो में सुखी हो जाऊँ। लेकिन कोई दूसरा व्यक्ति मिल जाए जो तुम कहो रात तो वह भी कहे रात हास्रांकि दिन हो। तुमने उसके पैर में जंजीरें बौघों तो भी तुमने कहा आभूषण, उसने कहा आभूषण । तुमने उस व्यक्ति को पाया कि वह तुम्हारे बिल्कुल हो अनुकूल है, तुम असे हो वैसा ही है--तुम्हारी छाया। और ऐसे व्यक्ति को पाकर तुम्हें जितना बु:ख होगा उसका अनुमान तुम लगा ही नहीं सकते क्योंकि वह व्यक्ति ही : नहीं होगा, वह एक मशीन होगा, वह एक यंत्र होगा। उसमें कोई व्यक्तित्व नहीं होगा, उसमें कोई आत्मा नहीं होगी और जिस व्यक्ति में कोई व्यक्तित्व नहीं होगा, कोई आत्मा नहीं होगी उससे क्या तुम प्रेम कर पाओंगे ? उससे तुम एक चाण प्रेम नहीं कर सकते। यह इच्छा पूरी हो जाए दो इतना दृःस होगा जितना इच्छा के न पूरी होने से कभी भी नहीं हुआ है। कोई भी आया नहीं सरीवना चाहता। हम व्यक्ति चाहते हैं मेकिन हमारी दण्हा बड़ी अन्ठी है। इम ऐसा व्यक्ति बाहते हैं जो हमारी बात माने। इन दोनों बातों में कोई

मेल ही नहीं है। सगर बह व्यक्ति होगा तो अपने ढंग से जिएगा। और अकर हमारी बात मानेगा तो व्यक्ति नहीं होगा, उसमें कोई आत्मा नहीं होगी। वह मरी हुई चीज होगी, वह फर्नीवर की तरह होगा जिसे कहीं भी उठाकर रख दिया, वह वहीं रखा रह गया।

एक आदमी गरीब है और वह कहता है कि मैं इसिलए गरीब हूँ कि जितना घन मैं चाहता हूँ, वह मुझको नहीं मिलता। अगर मुझे उतना धन मिल जाए तो मैं दुखी न रहूँ। ठीक है उसे उतना घन दे दिया गया। पहली बात यह है कि उसे इतना घन मिलने पर उसकी इच्छा और आगे चली जायगी। वह कहेगा: इतने से क्या होता है, यह तो कुछ भी नहीं है। समझ लीजिए कि उसकी इच्छा है कि सारे जगत् का घन उसे मिल जाए और उसकी यह इच्छा पूरी हो जाय कि उसे सारी पृथ्वी का घन मिल जाए तो क्या आपको पता है कि वह कितना दु:ख झेलेगा? आपको कल्पना भी नहीं है। घनी होने का मजा ही इसमें था कि दूसरे धनियों को पीछे छोड़ा। घनी होने का मजा ही यह जा कि प्रतियोगिता थी, प्रतिस्पर्धा थी कि उसमें हम जीतें। अगर एक अपिक को सारी दुनिया का घन मिल जाए उसकी इच्छा के अनुकूल तो वह बिल्कुल उदास हो जाएगा क्योंकि न कोई प्रतिस्पर्धा है, न कोई प्रतिस्पर्धा का उपाय है। अगर सारी पृथ्वी का घन एक व्यक्ति को मिल जाए तो वह क्यक्ति आत्महस्या कर लेगा क्योंकि वह कहेगा अब क्या करें? और वह बहुत उदास हो जाएगा।

जाए तो हम परम बुःस पाएँगे। लेकिन हम यही समझते हैं कि हम इसिछए दुःस पाते हैं कि हमारी इच्छाएँ पूरी नहीं होतीं।

टालस्टाय ने एक कहानी लिखी है। एक बाप की तीन बेटियाँ हैं। तीनों की अलग-अलग जगह शादियाँ हो गई हैं। एक लड़की किसान के घर है, एक लड़की कुम्हार के घर है, एक लड़की जुलाहे के घर है। वर्षा बाने के दिन् हैं लेकिन वर्षा नहीं आई। कुम्हार बड़ा खुश है। उसकी पत्नी भगवान् को घन्यवाद देती है कि भगवान् तेरा घन्यवाद क्योंकि हमारे सब घड़े बनाए हए रखे थे। यदि वर्षा आती तो हम मर जाते। एक आठ दिन पानी इक जाए तो हमारे सब घड़े पक जाएँ और बाजार चले जाएँ। लेकिन किसान की पत्नी बड़ी परेशान है क्योंकि खेत तैयार हैं, पानी नहीं गिर रहा है। अगर आठ दिन की देरी हो गई तो फिर फसल बोने में देरी हो जाएगी और हमारे बच्चे भूसे मर जाएँगे। तीसरी लड़की जुलाहे के घर है। उसके कपड़े तैयार हो गए हैं। उसने रंग कर लिया है और वह भगवान से कहती है कि अब तेरी मर्जी। चाहे आज गिरा, चाहे कल गिरा; अब हमें कोई फर्क नहीं पड़ता है। कहानी कहती है कि भगवान् अपने देवताओं से पूछता है कि बोलो : मैं क्या करूँ ? मैं किसकी इच्छा पूरी करूँ। और ये तो सिर्फ तीन लोग हैं। अगर सारी पृथ्वी के लोगों की इच्छाएँ पूछी जाएँ और पूरी कर दी जाएँ इसी वक्त तो पृथ्वी समाप्त हो जाए।

हमारी इच्छाएँ और उनके दौर से हम क्या पाना चाह रहे हैं, हमें कुछ भी पता नहीं है लेकिन झान्ति चलती चली जाती है क्योंकि हमारा स्थाल यह होता है कि दु:स मिल रहा है इसलिए कि इच्छा पूरी नहीं हुई। सुस मिलता अगर इच्छा पूरी हो जाती। लेकिन जो गहरे इस विचार में उतरेगा उसे पता चल जाएगा कि कोई इच्छा की पूर्ति सुस नहीं लाती है बल्कि वह बड़ा दु:स लाती है। अपूर्ति इतना दु:स लाती है। अपूर्ति इतना दु:स लाती है। अपूर्ति इतना दु:स लाती है। पूरी सुविधा पलती सुविधा मिली तो वह इतना जहरीला फल लाया है। पूरी सुविधा मिलती तो कितना जहरीला फल लाता।

तो प्रत्येक इच्छा दुःख में ले जातो है लेकिन सुल में ले जाने का आश्वासन देती है। प्रत्येक नाव दुःख की है लेकिन सुल के, घाट उतार देने का बचन है। और हजार बार हम नाव में बैठते हैं रोज और हजार बार दुःल की नाव दुःल के घाट पर उतार देती है। लेकिन हम कहते हैं कि कहीं कोई मूल हो गई है अण्यया यह कैसे हो सकता है कि जो नाव सुख के घाट की ओर चली यी वह दुश्व के घाट पर पहुँच जाए। लेकिन हम यह कभी नहीं पूछते कि कहीं नाव ही तो दुःख की नहीं है।

सवाल यह नहीं है कि आप कहाँ पहुँचेंगे। सवाल यह है कि आप कहाँ से चलते हैं, आप किस पर सवार हैं। यह सवाल ही नहीं कि फल कैसा होगा। सवाल यह है कि बीज कैसा बोया? जीसस कहते हैं कि जो बोओगे वहीं तुम काटोगे लेकिन काटते वक्त पछताना मत। पछताना हो तो बोते वक्त। काटते वक्त पछताना मत। पछताना हो तो बोते वक्त। काटते वक्त पछताने का क्या सवाल? फिर तो काटना ही पड़ेगा, लेकिन हम सब काटना कुछ और चाहते हैं, बोते कुछ और हैं। और यह जो दृन्द है चिक्त का कि बोते कुछ और हैं और काटना कुछ और चाहते हैं, बोते कुछ और इस भ्रम को तोड़ देने की जरूरत है जनन्त काल तक, अनन्त जन्मों तक, और इस भ्रम को तोड़ देने की जरूरत है का हम बोते हैं वही हम काटते हैं। हो सकता है कि बोज पहचान में न आता हो। क्योंकि बीज जाहिर नहीं है, अप्रकट है, अभी अभिव्यक्त नहीं हुआ है। यहाँ एक बीज रखा है। हो सकता है न पहचान सकें कि इसका वृच्च कैसा होगा? क्योंकि बीज में वृक्ष है लेकिन दिखाई नहीं पड़ता।

जीसस कहते हैं कि जो तुम बोते हो वही तुम काटते हो। मैं इससे उल्टी बात भी जोड़ देना चाहता हूँ कि जो तुम काटो समझ लेना कि वही तुमने बोया वा क्योंकि हो सकता हं कि बोते वक्त तुम न पहचान सके हो। बोते वक्त पहचानमा जरा कठिन भी है क्योंकि बोज में कुछ दिखाई नहीं पड़ता साफ-साफ। बीज क्या होगा? जहर होगा कि अमृत होगा? तो हो सकता है कि बोते क्या मूछ हो गई हो लेकिन काटते बक्त तो भूछ नहीं हो सकती। हो सकता है कि नाव में बैठते वक्त ठीक से न समझ पाए हो कि नाव क्या है, लेकिन घाट पर स्वरते वक्त तो समझ पाबोगे कि घाट कैसा है। नाव ने कहाँ पहुँचा दिया है, यह तो समझ में आ जाएगा।

तो काटते वक्त देख लेना। अगर दुःख कटा ही तो जान लेना कि दुःख बोबा या और तब जरा समझने की कोशिश करना कि आगे दुःख के बीज को तुम पहचान सको कि वह कौत-कौन से बीज हैं बो दुःख ले आते हैं। कितनी बार ईर्ज्या दुःख लाती है, कितनी बार बूणा दुःख लाती है, कितनी बार कोघ बुःख लाता है। लेकिन हम हैं कि किर उन्हीं का बीज बोए चसे जाते हैं। और बार-बार हम पछताते हैं कि यह दु: ब क्यों ? दु: ब हमें फेलना नहीं और बी ब दु: ब के ही बोते हैं। और इस दुन्द्र में कितना समय हम व्यतीत करते हैं, कितने जन्म और कितने जीवन। लेकिन दुन्द्र हमें दिखाई नहीं पड़ता क्योंकि हमारी खूबी यह है, हमारा मजा यह है, हमारी आत्ववंचना यह है कि हम सिर्फ जो काटता है उस वक्त नाराज होते हैं कि यह कैसो चीज कटो। लेकिन जो हमने बोया है, हम उसका स्थाल हो नहीं करते।

अगर सही नहीं कटा है तो समझना कि सही नहीं बोया था। और दोनों के तारतम्य को समझ लेना जरूरी है ताकि कल हम सहो बोएँ। जिस घाट पर उतरे हैं, वहां खतरा है हमारी नाव को लेकिन हम कल फिर उसी नाव पर बैठ गये हैं और दूसरे घाट पर उतरने की घटना फिर घटती है। और हैरानो यह है कि आदमी रोज-रोज वही-वहीं भूल करता है, नयी भूलें नहीं करता। नयी भूल भी कोई करे तो कहीं पहुँच जाएँ। भूल भी पुरानों ही करता है। लेकिन कुछ ऐसा है कि पीछे जो हमने किया उसे हम भूल जाते हैं और फिर से हम वहीं सोचने लगते हैं।

एक आदमो ने अमेरिका में आठ विवाह किए। उसने पहला विवाह किया वड़ी आशाओं से जैसा कि सभी लोग करते हैं। लेकिन सब आशाएँ महोने में मिट्टी में मिल गईं। तो उसने सोचा कि औरत ठीक नहीं मिली जैसा कि मभी आदमी समझते हैं। उसकी सभी आशाएँ घूमिल हो गईं। तो उसने तलाक वे दिया। फिर साल भर लगाकर उसने दूसरी स्त्री बामुव्किल खोजी और वह अब बड़ा खुश था क्योंकि जब पहले अनुभव के बाद उसने खोज-बीन की थी। फिर उतनी आशाओं के साथ उसने पाया कि छः महीने में सब गड़बड़ हो गया है। तो उसने समझा कि फिर स्त्री ठीक नहीं मिली है।

इस आदमी ने आठ घादियां की जीवन में और हर बार यही हुआ। आठवीं शादी के बाद वह एक मनोवैज्ञानिक के पास गया और कहा कि मैं बड़ी मुक्किल में पड़ गया हूँ। मैं आठ विवाह कर चुका और जिन्हणी गंबा चुका लेकिन हर बार वैसी की वैसो औरत मिली। तब वैज्ञानिक ने कहा कि बह तो ठीक है लेकिन तुम्हारी खोजबीन का मापदण्ड क्या था? अगर कसौटी वह थी जिसने तुमने पहली बौच्च को कसा था तो कसौटी फिर भी बही रही होनी जिससे तुमने दूसरी औरत को कसा और हर बार तुम उस टाइप की स्थी को बोज ज़ाए जिस टाइप की स्थी कुम खोज मकते थे। तुम निस्न तरह के

आदमी हो उस तरह का आदमी जैसी स्त्री को खोज सकता था, तुम खोज लाए।

हो सकता है कि बहुत पुराने दिनों में इसी अनुभव के आधार पर एक ही विवाह की व्यवस्था कर लो गई हो। क्योंकि एक धादमी एक ही तरह की स्थियां खोज सकता है साधारणतः यानी इससे कोई फर्क नहीं पड़ता। हर बार नाप बदल जाएगा, शकल बदल जायगी लेकिन स्त्री वह वैसी ही खोज लाएगा जैसा उसका दिमाग है। उस दिमाग से वह वैसी ही स्त्री फिर बोज लाएगा फिर बार-बार फिजूल की परेशानी में क्यों पड़ेगा। कुछ समझदार छोगों ने कहा है कि एक ही विवाह काफी है, एक ही दफा खोज लो वही बहुत है। और यह भी हो सकता है कि उसी अनुभव के आधार पर व्यक्ति खोजेगा जो उसका पहला अनुभव होगा, इसलिए उसमें भूल हो जाना निश्चत है। इसलिए मां बाप जिन्हें ये अनुभव हो चुके हैं उसके लिए खोजते हैं। जो इस अनुभव से गुजर चुके हैं और वेवकूफी भोग चुके हैं और ना समझी झेल चुके हैं, वे शायद ज्यादा ठीक से खोज सकें। और आदमी की जो पहली खोज होगी वह उसमें भूल करेगा। इसलिए हो सकता है कि वह मां-बाप पर छोड़ दिया गया हो।

इघर निरन्तर अनुभव के बाद कुछ मनोवैज्ञानिक अमेरिका में यह कहने लगे हैं कि बाल-विवाह शुरू कर दो। यह बात भी दुखद है कि मां-बाप बच्चे का विवाह तय करें। लेकिन जैसी स्थिति है उससे यही सुखद मालूम पड़ता है। इससे भिल्न होना अभी कठिन है और यह हो सकता है कि जब हम दुख के बीजों को समझ लें तो हम जो खोज करें वह और तरह की हो। हम जिस नाव पर सवार हों वह और तरह की हो जीवन के सब मामलों में।

सुख दुःख को अलग मत समझना। सुख दुःख को एक समझना। हां, जरा देरी लगती है दोनों को मिलने में। फासला है। फासले की वजह से दो समझ लिए जाते हैं। मुष्टि छोटी है और फासला बड़ा है। हमको कमरे की दोनों दोवारें दिखाई पड़ती हैं। और हम जानते हैं कि दोनों दीवारें इसी कमरे की हैं और हम ऐसी भूल न करेंगे कि यह दीवार बचा लें और यह मिटा दें। क्योंकि ऐसी भूल हम करेंगे तो दीवार भी गिरेगी और मकान भी गिरेगा। अगर दोवारें गिरानी हों तो दोनों को गिरा दो, न गिरानी हों तो दोनों को बचने दो क्योंकि होनों दीवारें दिखाई पड़ती हैं। लेकिन कमरा इतना बड़ा हो सकता है कि जब भी हमें दिखाई पड़ती हो एक ही दीवार दिखाई पड़ती हो।

दूसरी दीवार इतने फासले पर है कि हम कभी सोच ही न पाते हों कि यह कमरा और यह दीवार उसी दीवार से जुड़े हैं और यह वही कमरा है। उसमें फासले बड़े हैं और आदमी की दृष्टि बड़ी छोटी है। ज्यादां देर तक वह देख नहीं पाता, उसे खबर नहीं हो पाती कि कब मैंने क्या बोया था, कब मैं क्या काट रहा है। यह दूसरी दीवार है। और ये दोनों एक हैं।

आदमी को ठीक से दृष्टि मिल जाए दूर तक देखने की तो हम उसे अपने सुखों की आकांक्षा में घिरा हुआ पाएंगे। हमारे सब दुःख हमारे सुख की आशाओं में ही पैदा किए गए हैं। हमारे सब दुःख हमने ही सुख की सम्भावनाओं में बोए हैं। काटते वक्त दुःख निकलें, सम्भावनाएं सुख की हैं। बीज हमने दुःख के ही बोए हैं। इसे हम देखें, अपनी जिन्दगी में खोजें। अपने दुःख को देखें और पीछे लौद कर देखें कि हम कैसे उनको बोते चले आए हैं। और कहीं ऐसा तो नहीं कि आज भी हम वही कर रहे हैं।

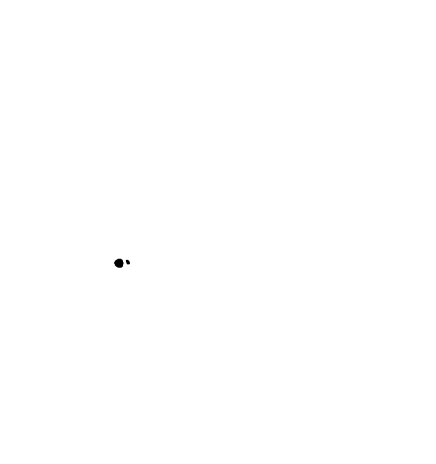
आखिर यह दिखाई पड़ जाए तो तुम सुख की आशा को छोड़ दोगे। सुख की आशा एक दूराशा है, असम्भावना है। अगर ऐसा दिखाई पड़ औए कि जीवन में सुख की सम्भावना ही नहीं है, दु:ख ही होगा चाहे तुम उसे कितना ही सुल कहो, आज नहीं कल वह दु:ख हो जाएगा। अगर जिन्दगी में दु:स की ही सम्भावना है तो सुख की आशा छूट जाती है। और जिस व्यक्ति की आशा छूट जाती है वह दुःख के साथ सीघा खड़ा हो जाता है। भागने का उपाय न रहा। यहां दुःख है, और यहां मैं हूँ और हम आमने-सामने हैं। और मजे की बात यह है कि जो बादमी दु ख के सामने खड़ा हो जाता है उसका दुःख ऐसे तिरोहित हो जाता है कि जैसे कभी था ही नहीं। तब दुःख नहीं जीत पाता क्यों कि तब दुःख के जीतने की तरकीब ही गई। तरकीब थी सुस की सम्भा-बनाओं में । दुःख के जीत की जो तरकीब थी, वह थी सुख को सम्भावना में । वह सुख की सम्भावना नहीं रही । दुःख यहां सामने खड़ा है और मैं यहां खड़ा हूँ और अब कोई उपाय नहीं है, न मेरे भागने का, न दुःख के भागने का। दुःख बौर हम है बामने-सामने । यह साचात्कार है । इस साक्षात्कार में जो रहस्यपूर्ण घटना घटती है वह यह है कि दुःस तिरोहित हो साता है। मैं अपने में वापिस सीट आता हूं क्योंकि सुख पर जाने की चेष्टा छोड़ देता हूँ। सुख में जाने का एक रास्ता था, वह रास्ता मैंने छोड़ दिया है। अब दु:ख के सामने सीधा सड़ा हो गया है। अब यह एव हो रास्ता है कि मैं अपने में छौट आऊं क्योंकि दुःख में तो कोई रह हो नहीं सकता, या तो सुब को बांधा में भागेगा या अपने पर छौट

क्युएगा; या आनन्द में चला जाएगा या सुक्ष में चला जाएगा। सुख में हम जाते रहे हैं। और आनन्द में नहीं पहुँच पाए हैं। अगर दुःख में हम सीधे खड़े हो जाएं तो हम आनन्द में पहुँच जाते हैं।

आनन्द सुझ में नहीं है। आनन्द सुझ दुःख का अभाव है। आनन्द में न सुझ है, न दुःख है। इसिलए बुद्ध ने आनन्द शब्द का प्रयोग नहीं किया है। बुद्ध ने बहुत समझ कर शब्दों का प्रयोग किया है। इतनी समझ किसी आदमी ने नहीं दिखाई क्योंकि आनन्द में कितना ही समझाओ सुख का भाव छुग हुआ है। यानी कितना भी मैं समझाऊं कि आनन्द सुख नहीं है आप फिर मी कहेंगे कि आनन्द कैसे मिले? और जब आप कहेंगे तब आपके मन में यही होगा कि सुझ कैसे मिले? शब्द बदल लेंगे लेकिन भाव सुख का ही रहेगा तो आप कहेंगे कि ठीक है, फिर तरकीब बताइए कि आनन्द कैसे पाया आए। दुःख है तो दुःख से कैसे बचा जाए? कोई विधि बताइये कि हम आनन्द कैसे पा लें खौर आनन्द तो पाना जरूरी है। और अगर गहरे में देखेंगे तो आप आनन्द खब्द का प्रयोग ठीक नहीं कर रहे हैं आप कह रहे हैं कि सुख पाना जरूरी है। सुख कैसे पाया जाए? दुःख से कैसे बचा जाए?

बहुत कठिन है आदमी को समझाना कि आनन्द सुख नहीं है और आमतीर पर हम दोनों का पर्यायताची प्रयोग करते हैं कि आदमी सुखी है, बड़े आनन्द में है। बुद्ध ने इसिलए प्रयोग किया 'शांति'। वह आनन्द नहीं कहते हैं। आनन्द शब्द ठीक नहीं है, खतरनाक है। शांति में भाव बिल्कुल दूसरा है। शांति का अर्थ है न सुख न दु:ख, सब शांका। कोई तरंग नहीं है न दु:ख की, न सुख की । न सुख का भाव है न दु:ख का भाव है। न कहीं जाना है, न कहीं आना है। ठहर गया है सब। रक गए हैं, भौन हैं, खुप हैं। शोल पर एक भी लहर नहीं है। इसिलए बुद्ध कहते हैं: मैं आनन्द का आश्वासन नहीं देता। क्योंकि मैं पुम्हें आनन्द का आश्वासन दूंगा और तुम सुख का आश्वासन लोगे। कठिनाई यह है कि बात आनन्द को को जाएगी, समझी सुख की जाएगी क्योंकि हमारी आकांचा सुख की है।

## २६ समापन प्रवचन



महाबीर पर इतने दिनों तक आनन्दपूर्ण बात की । यह ऐसे ही था जैसे में अपने सम्बन्ध में बात कर रहा हूं : पराये के सम्बन्ध में बात नहीं की जा सकती । दूसरे के सम्बन्ध में कुछ कहा नहीं जा सकता । अपने सम्बन्ध में ही सत्य कहा जा सकता है । अब महाबीर पर इस भौति मैंने बात नहीं की, जैसे वे कोई दूसरे और पराये हैं । जैसे हम अपने आन्तरिक जीवन के सम्बन्ध में ही बात कर रहे हों ऐसा ही मैंने उन पर बात की है । उन्हें केवल निमित्त माना है और उनके चारों ओर उन सारे प्रश्नों पर चर्चा की है जो प्रश्येक साधक के मार्ग पर अनिवार्य रूप से खड़े हो जाते हैं । महत्त्वपूर्ण भी यही है ।

महावीर एक वार्षानिक की भौति नहीं हैं। वे एक सिद्ध, एक महायोगी हैं। वार्षानिक तो बैठकर विचार करता है जीवन के सम्बन्ध में। योगी जीता है जीवन में। वार्षानिक पहुँचता है सिद्धान्तों पर, योगा पहुँचता है सिद्धावस्था पर। सिद्धान्त बातचीत है, सिद्धावस्था उपलब्ध है। महावीर पर ऐसी हो बात की है जैसे वे कोई मात्र कोरे विचारक नहीं हैं। और इसलिए भी बात की है कि जो इस बात को सुनेंगे, समझेंगे, वे भी जीवन में कोरे विचारक न रह जाएँ। 'विचार अद्भुत हैं लेकिन पर्यास नहीं। विचार की मती है, लेकिन कहीं पहुँचाता नहीं। विचार से ऊगर उठे बिना कोई भी व्यक्ति आत्म-उपलब्ध तक नहीं पहुँचता है।

महाबीर कैसे विचार से उठे, कैसे ध्यान से, कैसी समाधि से ये सब बातें हमने कीं, कैसे महाबीर को परम जीवन उपलब्ध हुआ और कैसे परम जीवन की ज्ञपलब्धि के बाद भी वे अपनी उपलब्धि की खबर देने वापिस लौट आए—— ऐसी कदणा की भी हमने बात की। जैसे कोई नदी सागर में गिरने के पहले

महाबीर : मेरी दृष्टि में

लौट कर देखे एक क्षण को, ऐसे ही महाबीर ने अपनी अनन्त जीवन की यात्रा के अन्तिम पड़ाव पर पीछे लौट कर देखा है। लेकिन उनके पीछे लौटकर देखने को केंवल वे ही लोग समझ सकते हैं, जो अपने जीवन की अन्तिम यात्रा की ओर आगे देख रहे हैं। महाबीर पीछे लौटकर उन्हें देखें लेकिन हम उन्हें तभी समझ सकते हैं जब हम भी अपने जीवन के आगे के पड़ाव की ओर देख रहे हों। अन्यथा महावीर को नहीं समझा जा सकता।

साधारणतः महावीर को दो हजार पाँच सी वर्ष हुए। वह अतीत की घटना है। इतिहास यहो कहेगा। मैं यह नहीं कहूँगा। साधक के लिए महावीर भविष्य की घटना है। उसके जीवन में आने वाले किसी क्षण में वह वहाँ पहुँचेगा जहाँ महावीर पहुँचे हैं। और बब तक हम उस जगह न पहुँच जाएँ तब तक महावीर को समझा नहीं जा सकता है। क्योंकि उस अनुभूति को हम कैसे समझेंगे जो अनुभूति हमें नहीं हुई है। अन्धा कैसे समझेगा प्रकाश के सम्बन्ध में। और जिसने कभी प्रेम नहीं किया वह कैसे समझेगा प्रेम के सम्बन्ध में।

हम उतना ही समझ सकते हैं जितने हम हैं, जहां हम हैं। हमारे होने की स्थिति से हमारी समझ ज्यादा नहीं होती। इसिलए महापुरण के प्रति अनिवार्य होता है कि हम नासमझी में रहें। महापुरण को समझना अत्यन्त कठिन है बिना स्वयं महापुरण हुए। जब तक कि कोई व्यक्ति उस स्थिति में खड़ा न हो जाए जहां कृषण है, जहां काइस्ट है, जहां मुहम्मद हैं, जहां महावीर हैं तब तक हम समझ नहीं पाते। और जो हम समझते हैं वह अनिवार्य रूपेण भूल भरा होता है। इसिलए एक बात ध्यान में रखनी चाहिए।

महावीर को समझना हो तो सीघे ही महावीर को समझ लेना सम्भव नहीं है। महावीर को समझना हो तो बहुत गहरे में स्वयं को समझना और क्यान्तरित करना ज्यादा जरूरी है। लेकिन हम तो शास्त्र से समझने जाते हैं और तब भूल हो जाती है। शब्द से, सिद्धान्त से, परम्परा से समझने जाते हैं तब भूल हो जाती है। हम तो स्वयं के भीतर उतरेंगे तो उस जगह पहुँचेंगे जहीं महावीर कभी पहुँचे हों। तभी हम समझ पाएँगे।

मैंने जो बातें की इन दिनों में, उन बातों का शास्त्रों से कोई सम्बन्ध नहीं है। इसिलए हो सकता है कि बहुतों को वे बातें कठिन भी मालूम पढ़ें, स्वीकार-योग्य भी न हों, जिनकी शास्त्रीय वृद्धि है; उन्हें अत्यन्त अजीव मालूम पढ़ें और वे शायद पूछें कि शास्त्रों में यह सब कहीं है तो उनसे मैं पहले ही कह देना चाहता है कि शास्त्रों में हो या न हो, जो स्वयं में खोजेगा वह इनको पा जेगा और स्वयं से बड़ा न कोई शास्त्र है और न कोई दूसरी आप्तता है।

वे मुझसे यह भी पूछ सकते हैं कि मैं किस अधिकार से कह रहा है। तो उनसे पहले यह भी कह देना उचित है कि मेरा कोई शास्त्रीय अधिकार नहीं है। मैं शास्त्रों का विश्वासी नहीं है बिस्क जो शास्त्र में लिखा है, वह मुझे इसी लिए संदिग्व हो जाता है कि शास्त्र में लिखा है। क्योंकि वह लिखने वाले के चित्त की खबर देता है। मगर जिसके सम्बन्ध में लिखा गया है, उसके चित्त की नहीं। फिर हजारों वर्षों की धूल उस पर जम जाती है। बौर शास्त्रों पर जितनी धूल जम गई है उतनी किसी और चीज पर नहीं जमी है।

मुझे एक घटना स्मरण आती है। एक आदमी एक घर में 'शब्दकोष' बेचने गया। घर की गृहिणी ने उसे टालने के लिए उससे कहा कि 'शब्दकोष' हमारे घर में है। वह सामने टेबिल पर रखा है। लेकिन उस आदमी ने कहा: देवी जी क्षमा करें, वह कोई शब्दकोष नहीं है, वह कोई धर्मग्रन्थ मालूम होता है। स्त्री बड़ी परेशान हुई। वह धर्मग्रन्थ था। पर दूर से टेबिल पर रखी किताब को कैसे वह व्यक्ति पहचान गया। उस देवी ने पूछा: कैसे आप जान गये कि वह धर्मग्रन्थ है। उसने कहा उस पर जमी हुई घूल बता रही है। शब्दकोष पर घूल नहीं जमती। उसे कोई रोज खोलता है, देखता है, पढ़ता है। उसका उपयोग होता है। उस पर इतनी घूल जमी है कि यह निश्चित ही धर्मग्रन्थ है।

सब धर्मग्रन्थों पर धूल जम जाती है क्योंकि न तो हम उनसे जीते है, न जानते हैं। फिर धूल इकट्ठी होती चली जाती है। सिंदयों की धूल इकट्ठी होती चली जाती है। सिंदयों की धूल इकट्ठी होती चली जाती है। उस धूल में से पहचानना मुक्किल हो जाता है कि क्या-क्या है? इसिलए मैंने महाबीर और अपने बीच शास्त्र को नहीं लिया है। उसे अलग ही रखा है। महाबीर को सीधा डेकने की कोशिश की है। और सीधा हम उसे ही देख सकते हैं जिससे हमारा प्रेम हो। जिससे हमारा प्रेम न हो उसे हम कभी सीधा नहीं देख सकते। और वही हमारे सामने पूरी तरह प्रकट होता है जिससे हमारा प्रेम हो। जैसे सूरज के निकलने पर कली खिल जाती है और फूल बन जाती है। ऐसा ही जिससे भी हम आत्यन्तिक रूप से प्रेम कर सकें, उसका जीवन बन्द कली से खिले फूल का जीवन हो जाता है। जरूरत है कि हम प्रेम कर पाएँ।

ज्ञान की जरूरत कम है, ज्ञान तो दूर ही कर देता है और ज्ञान से शायद ही कोई किसी को जान पाता हो। सूचनाएँ बाबा डाल देती हैं। सूचनाओं से शायद ही कोई कभी किसी से परिचित हो पाता हो। वे बीच में बड़ी हो जाती हैं। वे पूर्वाग्रह बन जाती हैं, पक्षपात बन जाती हैं। हम पहले से हो जान हो हुए होते हैं। जो हम जानते हुए होते हैं वही हम देख भी लेते हैं। जो महावीर को भगवान् मानकर जाएगा उसे महावीर में भगवान् भी मिल जाएँग। लेकिन वह उसके अपने आरोपित भगवान् हैं। जो महावीर को नास्तिक, महानास्तिक मान कर जाएगा उसे नास्तिक, महानास्तिक मान कर जाएगा उसे नास्तिक, महानास्तिक मान कर जाएगा। वह नास्तिकता उसकी अपनी रोपी हुई होगी। जो महावीर को मान कर जाएगा वही पा लेगा। क्योंकि गहरे में हम अन्ततः अपनी मान्यता को निर्मित कर लेते हैं और सोज लेते हैं, और क्योंक हते हैं। जो हम मानते जाते हैं, वह हम चुन लेते हैं। और तब जो हम जानते हैं वह जानते हुए छोटना नहीं है। वह हमारी ही मान्यता ही प्रतिव्वित्त है।

प्रेम के जानने का रास्ता दूसरा है, ज्ञान के जानने का रास्ता दूसरा है। ज्ञान पहले जान लेता है, फिर खोज पर निकलता है। प्रेम जानता नहीं। खोज पर निकल जाता है—अज्ञान में, अपरिचित में। प्रेम सिर्फ अपने हृदय को खोल नेता है, प्रेम सिर्फ दर्पण बन जाता है कि जो भी उसके सामने आएगा, जो भी जो है, वही उसमें प्रतिफलित हो जाएगा। इसलिए प्रेम के अतिरिक्त कोई कभी किसी को नहीं जान सका है। हम सब ज्ञान के मार्ग से ही जानते हैं, जीते हैं इसलिए नहीं जान पाते। महाबीर को प्रेम करेंगे तो पहचान जाएँगे, कुष्ण को प्रेम करेंगे तो पहचान जाएँगे।

और भी एक मजे की बात है कि जो महाबीर को प्रेम करेगा, वह कृष्ण को, क्राइस्ट को, मुहम्मद को प्रेम करने से बच नहीं सकता। अगर महाबीर को प्रेम करने वाला ऐसा कहता हो कि महाबीर से मेरा प्रेम है, इसलिए मैं मुहम्मद से कैसे प्रेम करूँ, तो जानना चाहिए कि प्रेम उसके पास नहीं है। क्योंकि अगर महाबीर से प्रेम होगा तो जो उसे महाबीर में दिखाई पड़ेगा वही बहुत गहरे में मुहम्मद में, कृष्ण में, क्राइस्ट में, कनस्पूसियस में भी दिखाई पड़ जाएगा, जरमू स्त में भी दिखाई पड़ जाएगा। प्रेम प्रत्येक कली को खोल लेता है जैसे सूरज प्रत्येक कली को खोल लेता है। पंखुड़ियां खुल जाती हैं। और तब अन्त में सिर्फ फूल का खिलना रह जाता है। पंखुड़ियां शुल जाती हैं। और तब अन्त में सिर्फ फूल का खिलना रह जाता है। पंखुड़ियां गैर अर्थ की हो जाती हैं, सुगंध

बेमानी हो जाती है, रंग भूछ जाते हैं। और अन्ततः प्रत्येक फूछ में जो घटना गहरी रह जाती है, वह है उसका खिल जाना।

महावीर खिलते हैं एक ढंग से, कृष्ण खिलते हैं दूसरे ढंग से। लेकिन जिसने इस फूल के खिलने को पहचान लिया वह इस खिलने को सारे जगत् में सब जगह पहचान लेगा। इन व्यक्तियों में से एक से भी कोई प्रेम कर सके तो वह सबके प्रेम में उतर जाएगा, लेकिन दिखाई उल्टा पड़ता है। मुहम्मद को प्रेम करने वाला महावीर को प्रेम करना तो दूर, घृणा करता है। बुद्ध को प्रेम करने वाला, क्राइस्ट को प्रेम नहीं करता है। तब हमारा प्रेम संदिग्ब हो जाता है। इसका अर्थ यह है कि हमारा प्रेम, प्रेम नहीं है। शायद यह भी गहरे में कोई स्वार्थ है, कोई सौदा है। शायद हम अपने प्रेम के द्वारा भी महावीर से कुछ पाना चाहते हैं।

शायद हमारा प्रेम भी एक गहरे सौरे का निर्णय है कि हम इतना प्रेम तुम्हें देंगे, तुम हमें क्या दोगे। और तब हम अपने प्रेम में संकीण होते चले जाते हैं और तब प्रेम इतना सीमित हो जाता है कि घृणा में और प्रेम में कोई फर्क नहीं रह जाता। क्योंकि जो प्रेम एक पर प्रेम बनता हो, और शेष पर घृणा बन जाता हो वह एक पर भी कितने दिन प्रेम रहेगा! घृणा हो जाएगी बहुत। महावीर को प्रेम करने वाला महावीर को प्रेम करेगा और शेष को अप्रेम करेगा। अप्रेम इतना ज्यादा हो जाएगा कि वह प्रेम का बिन्दु कब विलीन हो जाएगा, पता भी नहीं चलेगा। घृणा के बड़े सागर में प्रेम की छोटो सी बूँद को कैसे बचाया जा सकता है। वह तो प्रेम के बड़े सागर में ही प्रेम की बूँद बच सकती है। घृणा के बड़े सागर में प्रेम की बूँद नहीं बचाई जा सकती। लेकिन हम चाहते हैं कि हमारे प्रेम की बूँद बच जाए और शेष घृणा का सागर हो।

एक मुसलमान फकोर औरत हुई राबिया। कुरान में एक जगह बचन आता है: "शैतान को घृणा करो।" तो उसने उस बचन पर स्याही फेर दी। लेकिन कुरान में कोई सुधार करे, यह तो उचित नहीं है। हसन नाम का एक फकीर उसके घर मेहमान था। सुबह उसने कुरान पढ़ने को उठाई तो देखा उसमें सुधार किया गया है। तो उसने कहा कि यह कौन नासमझ है जिसने कुरान में सुधार किया है। कुरान में तो सुधार नहीं किया जा सकता। राबिया ने कहा कि मुझ को ही सुधार करना पड़ा।

हसन ने कहा कि तू नास्त्रिक मालूम होती है। कुरान और सुवार करने की नोरो हिम्मत! यह तो बड़ा पाप है। राविया ने कहा: पाप हो या नहीं, पड़तीं। पुराने महापुरवों का जो अनुयायी है उसने भारणाएं बना रखी हैं जिन्हें जह महाबीर पर कसने की कोशिश करता है। महाबीर उस पर नहीं उतर पाते इसिल्ए क्यर्थ हो जाता है। लेकिन महाबीर का अनुयायी बही बातें बुद पर कसने की कोशिश करता है और तब फिर मृष्किल हो जाती है। हमारा चित्त अबर पूर्वाग्रह से भरा है, महापुरुष तो दूर एक छोटे से व्यक्ति को भी हम प्रेम नहीं कर सकते। एक पत्नो पति को प्रेम नहीं कर पाती क्योंकि पति कैसा होना चाहिए, इसकी घारणा पक्की मजबूत है। एक पति पत्नी को प्रेम नहीं कर पाता क्योंकि पत्नी कैसी होनी चाहिए, शास्त्रों से सब उसने सीख कर तैयार कर लिया है और वही अपेक्षा कर रहा है। वह इस व्यक्ति को, जो सामने पत्नी या पति की तरह मौजूद है, देख ही नहीं रहा।

मैंने जो बातें महावीर के सम्बन्ध में कही हैं, उन पर मेरा कोई पूर्वाग्रह नहीं है। किन्हीं सूचनाओं के, किन्हीं घारणाओं के, किन्हीं मापदण्डों के आधार पर मैंने उन्हें नहीं कसा। मेरे प्रेम में वह जैसे दिखाई पड़ते हैं, वैसी मैंने बात की। गौर जरूरी नहीं है कि मेरे प्रेम में वे जैसे दिखाई पड़ते हैं वैसे आपके प्रेम में भी दिखाई पड़ते हों। अगर वैसा भी मैं आग्रह करूं तो मैं फिर आपसे धारणाओं की अपेचा कर रहा हैं।

मैंने अपती बात कही जैसा वे मुझे दिखाई पड़ते हैं, जैसा मैं उन्हें देख पाता हूँ। और इसलिए एक बात निरन्तर ध्यान में रखनी जरूरी होगी कि महाबीर के सम्बन्ध में जो भी मैंने कहा है, वह मैंने कहा है। और मैं उसमें अनिवार्य रूप से उतना ही मौजूद हूँ जितने महाबीर मौजूद हैं। वह मेरे और महाबीर के बीख हुआ लेग-देन है। उसमें अकेले महाबीर नहीं हैं। उसमें अकेला मैं भी नहीं हैं। उसमें हम दोनों हैं। बीर इसलिए बिल्कुल ही असम्भव है कि जो मैंने कहा है ठीक बिल्कुल वैसा ही किसी दूसरे को भी दिखाई पड़े। मैं किसी दूर बस्तु की तरह खड़े हुए व्यक्ति की बात नहीं कर रहा है। मैं तो उस महाबीर की बात कर रहा हूं जिसमें मैं भी सम्मिलत हो गया हूं, जो मेरे लिए एक आत्मगत अनुभृति बन गया है।

जो मेरी बात को पढ़ेंगे उन्हें समझने में बहुत कठिनाई और मुश्किल हो सकती है। सबसे बड़ी मुश्किल यह होगी कि वे उस जगह खड़े नहीं हो सकते, जहां मैं खड़े होकर देख रहा-हूँ। लेकिन इतनी ही उनकी कृपा काफी होगी कि वे उनकी जिल्ला न करें। एक व्यक्ति ने एक जगह खड़े होकर कैसे महावीर को देखा है, यह समझ भर लें। और फिर अपनी बगह से खड़े होकर देखने की कोशिश करे। यह जरूरी नहीं कि उनका जो स्थास होगा, वह मुझसे मेस साए। मेस साने की कोई जरूरत भी नहीं है। लेकिन अगर इतने निष्पक्ष भाष से मेरी बातों को समझा गया तो जो भी व्यक्ति इतने निष्पक्ष भाव से समझेगा, उसे महाबीर को समझने की बड़ी अद्भुत कुशलता उपलब्ध होगी। अगर उसने बहुत गौर से समझा है तो वह महाबीर को ही नहीं, वृद्ध को भी, मृहम्मद को भी, कुष्ण को भी समझने में इतना ही समर्थ हो जाएगा।

इतिहास को बाहर से दिसाई पड़ता है, लिखा जाता है। और को बाहर से दिलाई पड़ता है, वह एक अत्यन्त छोटा पहलू होता है। इसिलए इतिहास बड़ी सच्ची बार्ते लिखते हुए भी बहुत बार असत्य हो जाता है। वर्क नाम का एक इतिहासक कोई पन्द्रह वर्षों से विश्व इतिहास लिख रहा था। दोपहर की बात है कि घर के पीछे शोर-गुल हुआ, दरवाजा खोलकर वह पीछे गया। उसके मकान के बगल से गुजरने वाली सड़क पर झगड़ा हो गया था। एक बादमी की हत्या कर दी गई थी। बड़ी भीड़ थी, सैकड़ों छोग इकट्ठे थे। आंखों देखे गवाह मौजूद ये और वह एक-एक आदमी से पूछने लगा कि स्या हुआ। एक आदमी कुछ कहता है, दूसरा कुछ कहता है तीवरा कुछ कहता है। आंखों देखे गवाह मीजूद है। लाश सामने पड़ी है, खून सड़क पर पड़ा हुआ है। अभी पुलिस के बाने में देर है। हत्यारा पकड़ लिया गया है। लेकिन हर आदमी अलग-अलग बात करता है। किन्हीं दो आदमियों की बातों में कोई ताल-मेळ नहीं कि क्या हुआ ? झगड़ा कैसे हुआ ? कोई हत्यारे को जिम्मे-दार ठहरा रहा है, कोई मृतक को जिम्मेदार ठहरा रहा है, कोई कुछ कह रहा है और कोई कुछ रहा है। वे सब आंखों देखे गवाह हैं। वर्क खूब हंसने लगा। लोगों ने पूछा, आप किसलिए हंस रहे हैं। आदमी की हत्या हो गई है। उसने कहा कि मैं और किसी कारण से हंस रहा हूँ। अन्दर आया और वह पन्द्रह वर्षों की जो मेहनत थी उसमें आग लगा दी और अपनी डायरी में लिखा कि मैं हजारों साल पहले की घटनाओं पर इतिहास किस रहा हूँ। मेरे घर के पीछे एक घटना घट गई है जिसमें चश्मदीद गवाह मौजूद है। फिर भी किसी का वक्तम्य मेल नहीं खाता। हजार-हजार साल पहने जो घटनाएं घटीं उनके लिए किस हिसाब से हम माने कि क्या हुआ, क्या नहीं हुआ, कीन सही है कीन सही नहीं। कहना मुश्किल है। बर्क ने लिखा है कि इतिहास भी एक कुरुपना हो सकती है अगर हमने बहुत अपर से पकड़ने की कोशिश की।

और कल्पेंनी भी संस्थ हीं सैंकर्ती है अगर हमने बहुते मीतर से पंकेंड़ने की कोशिश की । सवाले वंस्तुपरक नहीं है । सवाल आस्पेंपरक है ।

तो महावीर उतने ही महत्वपूर्ण हैं जितना महावीर की देखने वाका है। और वह वही देख पीएगा जितना देख सकता है। क्या हम महावीर की अपने भीठर लेकर जी संकते हैं? जैसे एक मां अपने पेट में एक बंचने की लेकर जीती है। क्या हम जिसे प्रेम करते हैं उसे हम अपने भीतर लेकर जीने लगते हैं? उस जीने से जो निखर आता है, उसमें हमारा भी हाथ होता है। उसमें महावीर भी होते हैं, हम भी होते हैं। यह इतना ही गहरा है जैसे कि जब आप रास्ते के किनारे छगे हुए फूल को देखकर कहते हैं 'बहुत सुन्दर' तो आप सिर्फ फूल के बाबत ही नहीं कह रहे हैं, अपने बाबत भी कह रहे हैं। क्योंकि हो सकता है कि पड़ीस से एक आदमी निकले, और कहे: 'व्या सुन्दर है इसमें! इसमें तो कुछ भी सुन्दर नहीं है। साधारण-सा फूल है, बास का फूल ।'' वह ऑदमी जो कह रहा है, वह भी उसी फूल के सम्बन्ध में कह रहा है। रात एक भूसा आदमी है। आकाश की तरफ देखता है। चाद उसे रोटी की तरह मालूम पड़ता है। जीसे रोटी तर रही हो आसमान में।

हैनरिक हैन एक जर्मन किव था। वह तीन दिन तक भूखा भटक गया जंगल में। पूणिमा का चांद निकला तो उसने कहा, ''बाश्चर्य अब तक मुझे चांद में सदा स्त्रियों के चेहरे दिखाई पड़े थे और पहली दफा मुझे चांद रोटी दिखाई पड़ी। मैंने कभी सोचा हो नहीं था कि चांद भी रोटी जैसा दिखाई पड़ सकता है लेकिन भूखे आदमी को दिखाई पड़ सकता है।'' तीन दिन के भूखे आदमी को चांद ऐसा लगा जैसे रोटी आकाश में तैर रही हो। आकाश में रोटी तैर रही है। चांद तो है ही, इसमें एक भूखे आदमी की नजर भी है। एक फूल सुन्दर है, इसमें फूल तो है ही, एक सौन्दर्य बोध वाले व्यक्ति की नजर भी सम्मिलत है। कोई फूल इतना सुन्दर नहीं है अकेले जितना आंख उसे सुन्दर बना देती है और प्रेम करने वाला उसे सुन्दर बना देता है और ऐसी चीजें खोल देता है उसमें जो शायद साधारण किनारे से गुजरने वाले को कभी दिखाई न पड़ी हीं।

तो मैंने जो भी कहा है, वह महावीर के सम्बन्ध में ही कहा है। लेकिन मैं उसमें मौजूद हूँ और जो हम दोनों को समझने की कोशिश करेंगा वहीं मेरी बात को समझ प्रा सकता है। जो सिर्फ मुझे समझता है वह नहीं समझ पाएगा। जो सिर्फ शास्त्र से महावीर को समझता है वह भी नहीं समझ पाएगा। यहां दो क्यक्ति, जैसे दो निविध हैं, संगय पर आकर चुछ-मिछ जाए और तय करता मुक्किछ हो जाप्र कि कीत-सा पानी किसका है, ऐसा ही मिछना हुआ है। और में मानुता है कि ऐसा मिछना हो तो ही नहीं को पहचान पाता है, नहीं तो पहचान नहीं प्रापा । और स्थिछए स्थ निवेदन के साथ महावीर की जड़ प्रतिमा को, मृत प्रतिमा को, राज्यों से निर्मित कपरेखा को मैंने बिल्कुछ ही अख्य खोड़ दिसा है। मैंने एक जीवित महावीर को पकड़ने की कोशिश की है और यह कोशिश तभी सस्मन है जब हम स्तने गहरे में प्रेम दे सकें कि हमारा प्राण उनके प्राण से एक हो जाए तो ही वे पुनर्जीवित हो सकते हैं। और प्रत्येक बार जब भी कोई व्यक्ति कृष्ण, बुद्ध, महाबीर के निकट पहुँचेगा तब उसे ऐसे ही पहुँचना पड़ेगा। उसे फिर प्राण डाल देने पड़ेंगे। अपने ही प्राण उन्नेछ देशा तो ही उसे दिखाई पड़ सकेगा कि क्या है लेकिन फिर भी इस बात को निरन्तर स्थान में रखने की जरूरत है कि यह एक व्यक्ति के द्वारा देखे गए महाबीर की बात है—दूसरे व्यक्ति को स्तनी ही परम स्वतंत्रता है कि वह और तरह से देख सके और इन दोनों में न कोई विरोध की बात है, न कोई संवर्ष की बात है और न किसी विवाद की कोई जरूरत है।

आप पूछते हैं कि जो मैंने कहा उसके लिए शास्त्रों के सिवाय आधार भी क्या हो सकता है ? और मैं शास्त्रों के आधार को पूर्णतः निषेष करता है।

फकीर था एक बोकोजू। बुद्ध के सम्बन्ध में बहुत सी बातें उसने कहीं हैं जो शास्त्रों में नहीं हैं। और बहुत से ऐसे वक्तन्य भी दिए हैं जिनका कहीं भी कोई उस्लेख नहीं हैं। पंडित उसके पास आए शास्त्र लेकर और कहा कि कहाँ हैं बुद्ध की ये बातें? शास्त्रों में ये नहीं हैं। तो बोकोजू ने कहा, 'जोड़ खेना।' किन्सु उन्होंने कहा, 'बुद्ध ने यह कहा ही नहीं है।' तो बोकोजू ने कहा कि बुद्ध मिलें तो उनसे कह देना कि बोकोजू ऐसा कहता था कि कहा है। और न कहा हो तो कह देंगे। यह बोकोजू अद्भुत आदमी रहा होगा। और बुद्ध से कहलवाने की हिस्मत किसी बड़े गहरे प्रेम से ही आ सकती है। या कोई साधारण हिस्मत नहीं है। यह उतने गहरे प्रेम से आ सकती है कि बुद्ध को सुवार करना पड़े।

एक बीर घटना मुझे स्मरण आती है। एक संत रामक्या किसते ये और रोज शाम पढ़कर सुनाते थे। कहानी यह है कि हनुमान तक उत्सुक हो गए इस क्या को सुनने के लिए। अब हनुमान का तो सब देखा हुना था से किन क्या इतनी रसपूर्ण हो रही थी कि हनुमान भी छिपकर उसे सुनते थे। यह जगह जाई, जहाँ हनुमान अशोक वाटिका में गए सीता से मिलने। तो संत ने कहा। हनुमान गए अशोक वाटिका में, वहाँ सफेद फूल खिले थे। सुनकर हनुमान अपने से बाहर हो गए क्योंकि फूल सब लाल थे। हनुमान ने खुद देखा था। इस आदमी ने देखा भी नहीं था। हजारों साल बाद कहानी कह रहा था यह संत । हनुमान ने खड़े होकर कहा: माफ करें—इसमें जरा सुधार कर लें। फूल सफेद नहीं, लाल थे। उस आदमी ने कहा कि फूल सफेद ही थे। हनुमान वे कहा कि मुझे स्पष्ट करना पड़ेगा कि मैं खुद हनुमान हूँ और मैं गया था। अब तो सुधार कर लो। तो उसने कहा, नहीं, तुम्हीं सुधार कर लेना। फूल सफेद ही थे।

हनुमान ने कहा, 'यह तो हद हो गई। हजारों साल बाद तुम कथा कह रहे हो और में मौजूद था, मैं खुद गया था। तुम मेरी कथा कह रहे हो और मुझे इन्कार कर रहे हो।' उस आदमी ने कहा, लेकिन फूल सफेद ही थे, तुम सुघार कर लेना अपनी स्मृति में। हनुमान बहुत नाराज हुए। कथा कहती है कि उस संत को लेकर वे राम के पास गए। राम से उन्होंने कहा, 'हद हो गई है। इस आदमी की जिद देखो! मुझसे सुधार करवाता है। मेरी स्मृति में फूल बिल्कुल लाल थे। राम ने कहा कि वह सन्त ही ठीक कहते हैं। फूल सफेद ही थे, तुम सुधार कर लेना। तो हनुमान ने कहा, हद हो गई। राम ने कहा कि तुम इतने क्रोध में थे कि तुम्हारी आंखें खून से भरी थीं, फूल लाल दिखाई पड़े होंगे। फूल सफेद थे।

बहुत बार देखा हो तो भी जरूरी नहीं कि सच हो। और बहुत बार न देखा हो तो भी हो सकता है कि सच हो। सच बड़ी रहस्यपूर्ण बात है। अभी मैं एक नगरी में था। एक बौद्ध भिक्षु मिछने आए। कुछ बात चछ रही थी तो मैंने कहा कि बुद्ध के सामने एक व्यक्ति बैठा हुआ था। बह पैर का अँगूठा हिछा रहा था। बुद्ध बोछ रहे थे। बुद्ध ने उससे कहा कि 'मिन, तेरे पैर का अँगूठा बयों हिछाता है?' उस आदमी ने अपने पैर का अँगूठा हिछाना रोक छिया और कहा कि अपनी बात आप जारी रखिए, फिजूल की बातों से नया मतलब! बुद्ध ने कहा कि नहीं, मैं पीछे बात शुरू करूँगा, पहछे पता चछ जाए कि पैर का अँगूठा क्यों हिछता है? उस आदमी ने कहा कि मुझे पता ही नहीं। मैं क्या बताऊँ क्यों हिछता है। बुद्ध ने कहा कि तू बड़ा पागछ आदमी है। तेरा अँगूठा हिछता है और तुझे पता नहीं। जब शरीर की होश नहीं रखेँगा तो

आत्मा की होश बहुत दूर की बात है। तब बौद्ध भिक्षु ने, कहा कि यह किस प्रम्य में लिखा हुआ है। मैंने कहा: मुझे पता नहीं, हो सकता है न हो। लेकिन न भी हो तो घटना घटनी चाहिए। क्या फर्क पहुता है कि घटी कि न घटी। यह भी बहुत मुख्य का नहीं है कि कौन सी घटना घटती है कि नहीं घटती। बहुत मुख्य का यह है कि वह घटना क्या कहती है। बुद्ध ने बहुत मौकों पर यह बात लोगों को कही होगी कि जो शरीर के प्रति नहीं जगा हुआ है, वह आत्मा के प्रति कैसे जगेगा? और बहुत बार उन्होंने लोगों को टोका होगा उनकी मुर्छी में । घटना कैसी घटी होगी यह बहुत गौ बात है। महत्वपूर्ण बात यह है कि बुद्ध जागरण के लिए निरन्तर आग्रह करते हैं। बौर जो घरीर के प्रति सोया हुआ है, वह आत्मा के प्रति कैसे जागेगा, और बहुत बार वे लोगों को मूर्छी में पकड़ लेते हैं और कहते हैं कि 'देखो ! तुम बिल्कुल सोए हो ।' और सोए हुए आदमी को बताना पड़ता है कि 'यह रही नींद !' और नींद तभी टूट सकती है। घटना बिल्कुल सच है. ऐतिहासिक न हो तब भी। ऐतिहासिक होने से भी क्या होता है ? इतिहास भी क्या है ? जहाँ घटनाएँ पर्दे पर साकार हो जाती हैं, इतिहास बन जाता है। और घटनाएँ अगर पर्दे के पीछे ही रह जाएँ तो इतिहास नहीं बनता है। इस देश में और सारी दुनिया में जो कोग जानते हैं, वे बड़े अद्भुत हैं।

कहानी है कि वाल्मीकि ने राम की कथा राम के होने के पहले लिखी।
यह बड़ी मधुर और बड़ी अद्भुत बात है। राम हुए नहीं तब वाल्मीकि ने कथा
लिखी और फिर राम को कथा के हिसाब से होना पड़ा। फिर कोई उपाय न
था क्योंकि वाल्मीकि ने लिख दो तो फिर राम को वैसा होना पड़ा। वह सब
करना पड़ा जो वाल्मीकि ने लिख दिया था। यह बड़ी अद्भुत बात है, इतनी
अद्भुत कि इसे सोचना मी हैरान करने वाला है। पहले राम हो जाएँ फिर कथा
लिखी जाए, यह समझ में आता है। लेकिन वाल्मीकि कथा लिख दें और फिर
राम को होना पड़े और सब वैसा ही करना पड़े, जो वाल्मीकि वे लिख दिया
था, मुश्किल है। वाल्मीकि ने लिख दिया है तो अब वैसा करना पड़ेगा। तो उस
बोक्जो ने जो कहा कि कह देना बुद को कि वह फिर यह कह दें, अगर न
कहा हो तो वह दें तो वह उसी अधिकार से कह रहा है जिस अधिकार से
वाल्मीकि कथा लिख गए हैं।

इतिहास पीछे किसा जाता है। सस्य पहले ही लिखा जा सकता है क्योंकि सक्य का मतसब है जिससे अन्यया हो ही नहीं-सकता। इतिहास का मतसब है, बैसा हुआ बेकिन इससे अन्यया हो सकता था। सत्य का मतस्य है जैसा हो सर्कता है, जिससे अन्यया कोई उपाय नहीं है। महाबीर, बुढ, जीसस इन जैसे लोकों के प्रति इतिहास की फिक नहीं करनी चाहिए। इतिहास इतनी मोटी बुढि की बात है कि ये बारोक लोग उससे निकल ही जाएँ, पकड़ में हो न आएँ। उन्हें तो किसी और आंख से देखने की जरूरत है, सत्य की आंख से। बौर उस आंख से देखने की जरूरत है, सत्य की आंख से। बौर उस आंख से देखने पर बहुत सी बातें उद्घाटित होंगी जो शायद इतिहास नहीं पर इ पाया है। और इसिए मैंने जो कहा है और बागे भी कृष्ण, बुढ, कनफ्यूसियस, लाओत्से और काहस्ट के सम्बन्ध में जो कहूँगा, उसका ऐतिहासिक होने से कोई समझ ही नहीं है। इसिए जिनको ऐतिहासिक बुढि हो उनसे कोई सगड़ा ही नहीं है, उनसे कोई विवाद हो नहीं है। अगत् को एक किय की दृष्टि से भी देखा जा सकता है और तब जगत् इतने रहस्य लोल देता है जितने इतिहास की वृष्टि से देखने वालों के सामने उसने कभी भी नहीं खोले हैं।

काव्य का अपना दर्शन है। चूँकि वह ज्यादा प्रेम से भरा है इसिछए ज्यादा सत्य के निकट है। शास्त्र उससे मेल भी पड़ सकते हैं, बेमेल भी पड़ सकते हैं। चूँकि हमें स्थाल में नहीं रहा है इसिछए जिन लोगों ने अतीत में इन सारे महापुरुषों की गायाएँ लिखी हैं उनको समझना मुक्किल हो गया। क्योंकि उन गायाओं को लिखते वक्त भी सत्य पर दृष्टि ज्यादा थी, तथ्य पर बहुत कम। तथ्य तो रोज बवल खाते हैं; सत्य कभी नहीं बदलता। इतिहास तथ्यों का लेखा-जोखा रखता है। सत्य का लेखा-जोखा कौन रखेगा? इसिछए जिनको सत्य की बहुत फिक्त थी उन्होंने इतिहास लिखा तक नहीं। यह बात बेमानी थी कि कौन आदमी कव पैदा हुआ, किस तारीख में, किस तिथि में। यह बात बेमानी थी कि कौन आदमी कव पदा हुआ, किस तारीख में, किस तिथि में। यह बात बेमानी थी कि कौन आदमी कव मरा। यह बात भी अर्थहीन थी कि कौन आदमी कव उठा, कव बला, कव क्या किया। महत्त्वपूर्ण तो वह अन्तर्घटना थी जिसने सत्य के निकट पहुँचा दिया और सत्य उस घटना को प्रकट कर सके, ऐसी पूरी की पूरी व्यवस्था की। व्यवस्था बिस्कुल ही कास्पनिक हो सकती है तो भी कठिनाई नहीं है। इतिहास बिस्कुल ही वास्तिक है तो भी व्यर्थ हो सकता है।

इतिहास यह है कि जीसस एक बढई के बेटे थे। और सस्य वह है कि वे ईश्वर के पुत्र हैं। इतिहास खोजने आएगा तो बढई के बेटे से ज्यादा क्या खोज पाएगा ? सैकिन ज़िन्होंने जीसस को देखा उन्होंने जाना कि वे परमारमा के बेटे हैं। यह किसी और आंख से देखी गई बात है और इन दोनों बातों में ताल-भैल

नहीं हो सकता है क्योंकि बढई के बेटे ओर ईश्वर के बेटे में बहुत फर्क है। इससे ज्यादा फर्क क्या हो सकता है। फिर भी मैं कहूँगा कि उन्होंने बढई का बेट्ट ही देसा वे पहचान नहीं पाए उस आदमी को जो बढई से आया था, लेकिन, बढई का बेटा नहीं था। इसका आना और बड़े जगत् से था और वह नहीं पेहचान पाया कोई भी, क्वोंकि जब जीसस ने कहा कि सारा राज्य मेरा है और जो मेरे साथ चलते हैं, वे साम्राज्य के मालिक हो जाएँगे तो जो तथ्यों को जानने वाले थे वे चिन्तित हो गए। उन्होंने कहा मालूम होता है कि जीसस कोई क्रान्ति, कोई बगावत करना चाहता है और जो सच में राजा है उस पर हावी होना चाहता है। जब जीसस को पकड़ा गया और उसको काँटे का ताज पहनाया गया और पूछा गया कि क्या तुम राजा हो तो उसने कहा, हां ! लेकिन फिर भी समझ में नहीं आ सका कि वह आदमी क्या कह रहा है ? फिर उससे पूछा गया, क्या तुम सम्राट् होने का दावा करते हो ? तो उसने कहा, 'हाँ, क्योंकि मैं सम्राट् हूँ।' लेकिन यह बात बिल्कुल असत्य थी क्योंकि जीसस सम्राट् नहीं थे। एक गरीव आदमी के बेटे थे। उस लाख आदमियों की भीड़ में जो सूली देने इकट्टो हुए थे, दस-पाँच ही ये जो पहचान पाए कि हाँ वह सम्राट् है। बाकी ने कहा 'सत्म करो, इस आदमी को। यह कैसी झुठी बार्ते बोल रहा है।' और पाय-छट ने, जो गवर्नर था, जिसकी आज्ञा से सूली दी गई थी, मरते वक्त जीसस के पास खड़े होकर पूछा: सत्य क्या है? जीसस चुप रह गए। कूछ उत्तर नहीं दिया । सूली हो गई । प्रश्न वहीं खड़ा रह गया । जीसस ने उत्तर इसलिए नहीं दिया कि सत्य दिखाई पड़ता है या नहीं दिखाई पड़ता है पछा नहीं जा सकता है। तथ्य पृष्ठे जा सकते हैं। बताया जा सकता है कि यह तथ्य है। जो कोई पुछे सत्य क्या है तो बताया नहीं जा सकता । वह देखा जा सकता है । तो जीसस चुपचाप खड़े रह गए कि देख को अगर दिखाई पड़ जाए तो तुम्हें पता चल जाएगा कि सत्य क्या है, यह आदमी सम्राट् है या नहीं। और अगर तथ्य की बात पृक्षते हो तो फिर ठीक है, आदमी बढई का लड़का है, सूली पर लटका देने योग्य है क्योंकि दिमाग खराब हो गया है और अपने को सम्राट् घोषित कर रहा है।

इघर मैं निरन्तर इस सम्बन्ध में चिन्तन करता रहा है कि तथ्य को पकड़ वे वाली बुद्धि सत्य को पकड़ सकती है या नहीं। और मुझे लगता है कि नहीं पकड़ सकती। सत्य को पकड़ने के लिए और गहरी आँख चाहिए जो तथ्यों के भीतर उतर जाता है और तब ऐसे सत्य हाब लगते हैं जिनको तथ्य कोई खबर नहीं दे पाता। इसी दृष्टि से यह सारी बात मैंगे कही है।

परिशिष्ट १ : झहिंसा परिशिष्ट २ : ध्यान

## परिशिष्ट (१)

## अहिंसा '

अहिसा एक अनुभव है, सिद्धान्त नहीं। और अनुभव के रास्ते बहुत भिन्न हैं, सिद्धान्त को समझने के रास्ते बहुत भिन्न हैं—जबसर विपरीव। सिद्धान्त को समझने के रास्ते बहुत भिन्न हैं—जबसर विपरीव। सिद्धान्त को समझना हो तो शास्त्र में चले आएँ, शब्द की यात्रा करें, तर्क का प्रयोग करें। अनुभव में गुजरना हो तो शब्द से, तर्क से, शास्त्र से क्या प्रयोजन है ? सिद्धान्त को शब्द से बिना नहीं जाना जा सकता और अनुभूति शब्द से कभी नहीं पाई गई। अनुभूति पाई जाती है निःशब्द में और सिद्धान्त है शब्द में। वोनों के बीच विरोध है। जैसे ही अहिसा सिद्धान्त बन गई कैसे ही जर नई। फिर अहिसा के अनुभव का क्या रास्ता हो सकता है?

अब महावीर जैसा या बुद जैसा कोई व्यक्ति है तो उसके चारों तरफ जीवन में हमें बहुत कुछ विखाई पड़ता है। जो हमें दिखाई पड़ता है, उसे हम पकड़ लेते हैं: महावीर कैसे चलते हैं, कैसे खाते हैं, क्या पहनते हैं, किस बात को हिंसा मानते हैं, किस बात को अहिंसा, महावीर के आचरण को देखकर हम निर्णय करते हैं जौर सोचते हैं कि वैसा। आवरण अगर हम मी बना लें तो शायद जो अनुभव है वह मिल जाए। लेकिन यहां भी बड़ी मूल हो जाती है। अनुभव मिले तो आवरण आता है, लेकिन आवरण बना लेने से अनुभव वहीं आता। अनुभव हो भीतर तो आवरण बदलता है, स्थान्तरित होता है। लेकिन आवरण को कोई बदल ले तो अभिनय से ज्यादा नहीं हो पाता। महावीर नग्न खड़े हैं तो हम भी नग्न खड़े हो सकते हैं। महावीर की नग्नता किसी निर्दोष तल पर नितान्त सरल हो जाने से आई है। हमारी नग्नता हिसाब से, गणित से, चालाकी से आएगी। हम सोचेंगे नग्न हुए बिना मोच नहीं मिल सकता। तो फिर एक-एक बात को उतारते चले जाएँगे। हम नग्नता का अभ्यास से कमी कोई सत्य आया है? अभ्यास से अभिनय आता है।

विरुत्ती-विश्वविद्यालय द्वारा आयोजित अश्विल भारतीय अहिसा-गोव्ठी में विया गया भगवान् औ का यह प्रवचन मूल पुस्तक के विषय से सम्बद्ध होने के कारण यहाँ दिया जा रहा है—सम्यादक ।

एक गांव के पास से मैं गुजर रहा था। एक मित्र संन्यासी हो गए हैं। जनका शोपड़ा पड़ता वा पास, तो मैं देखने गया। जंगल में, एकान्त में शोपड़ा है। गास पहुँच कर देखा मैंने कि अपने कमरे में बहु नग्न टहल रहे हैं। वर-वाजा सटसटाया तो देखा वह चावर लपेट कर आए हैं। मैंने उनसे पूछा। भूलता नहीं हैं, खिड़की से मुझे लगा कि आप नंगे टहल रहे थे। फिर चादर क्यों पहन ली हैं? उन्होंने कहा: नग्नता का अम्यास कर रहा हैं। घीरे-घीरे एक-एक वस्त्र छोड़ता गया हैं। अब अपने कमरे में नग्न रहता हैं। फिर घीरे-घीरे मित्रों में, प्रियजनों में, फिर गांव में, फिर रावघानी में नग्न रहने का इरादा है, घीरे-घीरे नग्नता का अम्यास कर रहा हैं क्योंकि नग्न हुए बिना मोक्ष नहीं है।

यह व्यक्ति भी नरन बाढ़े हो जाएँगे। महावीर की नरनता से इनकी नरनता का क्या सम्बन्ध होगा ? मैंने उनसे कहा कि संन्यासी होने के बजाय सरकस में भर्ती हो जाबो तो अच्छा है। ऐसे मी संन्यासियों में अधिकतम सरकस में भर्ती होने की योग्यता रखते हैं। अभ्यास से साधी हुई नग्नता का क्या मूल्य है ? भीतर निर्दोषता का कोई अनुभव हो, कोई फूल खिले सरलता का और बाहर वस्त्र गिर चाएँ और पता न चले तो यह समझ में वा सकता है। लेकिन हमें तो दिखाई पड़ता है आचरण, अनुभव तो दिखाई नहीं पड़ता। महाबीर को हमने देखा तो दिखाई पड़ा आवरण । अनुभव तो दिखाई नहीं पड़ सकता । लेकिन महाबोर का आवरण सबको दिखाई पड़ सकता है। फिर हम उस आचरण को पकड़ कर नियम बनाते हैं, संयम का शास्त्र बनाते हैं, अहिंसा की व्यवस्था बनाते हैं और फिर उसे सामना शुरू कर देते हैं। फिर क्या खाना, न्या पीना, कब उठना, कब सोना, न्या करना, न्या नहीं करना-उस सबको व्यवस्थित कर लेते हैं, उसका एक अनुशासन थोप लेते हैं। अनुशासन पूरा हो जाएगा और अहिंसा की कोई खबर न मिलेगी। अनुशासन से अहिंसा का क्या सम्बन्ध ? सब तो यह है कि ऊपर से थोपा गया अनुशासन भीतर की आत्मा को उवाइता कम है, वांकता ज्यादा है। जितना बुद्धिहीन बादमी हो उतना अनुशासन को सरलता से थोप सकता है। जितना बुद्धिमान् आदमी हो उतना मुश्किल होगा, उतना वह उस स्रोत की खोज में होगा जहां से आचरण वाया छाया की भौति।

इस्रिए पहली बात मैंने कही : अहिंसा अनुभव है। दूसरी बात आपसे कहता है कि अहिंसा आवरण नहीं है। आवरण अहिंसा बनता है लेकिन

UŞU

व्यक्तिसा स्वयं आचरण नहीं है। इस घर में हम दिए को जलाएं तो खिड़िकारों के बाहर भी रोशनी दिखाई पड़ती है। लेकिन दिया खिड़की के बाहर दिखाई पड़ती रोशनी का ही लाम नहीं है। दिया जलेगा तो खिड़की से रोशनी भी दिखाई पड़ेगी। अब उसके पीछे आने वाली घटना है जो अपने आप घट जाती है।

एक आदमी गेहूँ बोता है तो गेहूँ के साथ भूसा अपने आप पैदा हो जाता है, उसे पैदा नहीं करना पड़ता। लेकिन किसी को भूसा पैदा करने का क्याल हो और वह भूसा बोने लगे तो फिर किनाई शुरू हो आएगी। बोया गया भूसा मो सड़ आएगा, नष्ट हो आएगा। उससे भूसा तो पैदा होने नाला ही नहीं। गेहूँ बोया जाता है, भूसा पीछे से अपने-आप साय-साय जाता है। अहिंसा वह अनुभव है, वह आचरण है जो पीछे से अपने आप आता है, लाना नहीं पड़ता। जिस आचरण को लाना पड़े वह आचरण सच्चा नहीं है। जो आचरण आए, उतरे, प्रकट हो, फैले, पता भी न चले, सहज वही आचरण सत्य है। तो दूसरी बात यह है कि आचरण को साथ कर हम अहिंसा को उपलब्ध न हो सकेंगे। बहिंसा आए तो आचरण भी आ सकता है। फिर अहिंसा कै से आए? हमें सीचा-सरल यही दिसाई देता है कि जीवन को एक व्यवस्था देने से अहिंसा पैदा नहीं होती। चित्त के क्या-तरण से अहिंसा पैदा होती है। और यह रूपान्तरण कैसे आए, इसे समझने के लिए दो-तीन बार्ते समझनी उपयोगी होंगी।

पहला तो यह शब्द बहिंसा बहुत अद्भृत है। यह शब्द बिल्कुल नकारात्मक है। महाबीर प्रेम शब्द का भी प्रयोग कर सकते थे, नहीं किया। जीसस तो प्रेम शब्द का प्रयोग करते हैं। शायद प्रेम शब्द का प्रयोग करने के कारण ही जीसस जल्दी समझ में आते हैं बजाय महाबीर के। महाबीर निषेषात्मक शब्द का प्रयोग करते हैं। बहिंसा में वह कहना चाहते हैं 'हिंसा नहीं है।' वह और कुछ भी नहीं कहना चाहते। हिंसा न हो जाए तो जो शेष रह जाएगा, वह बहिंसा होगी। बहिंसा को लाने का सवाल ही नहीं है। वह उस शब्द में ही छिपा है। बहिंसा को विधायक रूप से लाने का कोई सवाल हीं नहीं है, कोई उपाय ही नहीं है।

इसे बौर एक तरह से देखना जरूरी है। हिसा और ऑहसा विरोधी नहीं हैं। प्रकाश बौर अंचकार विरोधी नहीं हैं। अनर प्रकाश बौर अंचकार विरोधी हों तो हम अंपकार को काकर विए के अपर डाल सकते हैं; विए की बुझना पड़ेंगा। नहीं, अंपकार विरोधी नहीं है प्रकाश का, अंपकार अमाव है प्रकाश का। अभाव और विरोध में कुछ फर्क है। विरोधी का अस्तिस्व होता है, अमाव का अस्तिस्व नहीं होता। अंपेर का कोई अस्तिस्व नहीं होता प्रकाश का अस्तिस्व है। अगर अंधेर के साथ कुछ करना हो तो सीधा अंधेर के साथ कुछ नहीं किया जा सकता। न तो अंधेरा कामा जा सकता। है न निकाछा जा सकता है। नहीं तो दुक्मन के घर में हम अंधेरा फेंक आएं। कुछ भी करना हो अंधेर के साथ तो प्रकाश के साथ करना पड़ेगा। अंधेरा काना हो तो प्रकाश बुझाशा पड़ेगा। अंधेरा हटाना हो तो प्रकाश जलाना पड़ेगा। इसिकए जब यहाँ अंधेरा मिटता है तो प्रकाश हो जाता है। हम कहते हैं, अंधेरा मिट गया, इससे ऐसा काता है जैसे अंधेरा था। लेकिन अंधेरा है सिर्फ प्रकाश का अभाव। प्रकाश का गया—इतना सार्थक है। और प्रकाश का गया तो अंधेरा कैसे रह सकता है? वह अब नहीं है। न वह कभी था।

महावीर निषेवारमक अहिंसा खब्द का प्रयोग करते हैं। वह कहते हैं कि हिंसा है, हिंसा में हम बड़े हुए हैं। हिंसा न हो बाए तो बो शेव रह जाएगा उसका नाम अहिंसा है। नेकिन अगर किसी ने अहिंसा को विभायक बनाया तो वह हिंसक रहते हुए अहिंसा साधने की कोशिश करेवा। हिंसक रहेगा और अहिंसा साधेगा। हिंसक के द्वारा अहिंसा कभी वहीं साकी जा बकती। और अगर साथ भी लेगा तो उसकी अहिंसा में हिंसा के सब तस्व मौजूद रहेंगे। वह अहिंसा से भी सताने का काम शुरू कर देगा। इसलिए में गांधीजी की अहिंसा को अहिंसा नहीं है जिस अर्थ में महावीर की अहिंसा है। गांधीजी की अहिंसा उस अर्थ में अहिंसा नहीं है जिस अर्थ में महावीर की अहिंसा है। गांधीजी की अहिंसा में भी दूसरे को दवाने, दूसरे को बदलने, दूसरे को बिंसा अहिंसा अहिंसा अहिंसा है। उसमें हिंसा है। अगर हम ठीक से कहें तो गांधीजों को अहिंसा अहिंसारमक हिंसा है। मैं आपकी छाती पर छुरी नेकर खड़ा हो जाऊँ और कहें कि जो मैं कहता है वह ठीक है, आप उसे मानें तो यह हिंसा है। और मैं अपनी छाती पर छुरी नेकर खड़ा हो जाऊं और कहें कि जो ठीक है वह मानें नहीं तो मैं छुरी मार छूंगा, यह अहिंसा कैसे हो आएगी?

अनवान कैसे अहिंसा हो सकता है ? सत्याग्रह कैसे अहिंसा हो सकता है ? उसमें क्रूबरे पर दवाव डालने जा चाव कूरी तरह उपस्थित है। सिर्फ दवाव डालने का दंग बदक गया है। एक आदमी कहता है कि के भूसा मेर जार्जक

अगर तुम नहीं बदने । अम्बेडकर के विरोध में गांबी जी ने अनशन किया । अम्बेडकर सुक गया। लेकिन बाद में अम्बेडकर ने कहा कि गांधी जी इस भूक में न पड़ें कि मेरा हृदय बदल गया है। मैं सिर्फ यह सोचकर कि मेरे कारण गांधीजी जैसा बादमी न मर जाए, पीछे हट गवा है। और गांधीजी अपने पूरे जीवन में एक आदमी का भी हृदय परिवर्तन नहीं कर पाए। असल में, हिंसा से हृदय परिवर्तन हो ही नहीं सकता। हिंसा दमन है, दबाव है, जबरदस्ती है। हाँ, जबरदस्ती दो ढंग की हो सकती है। मैं आपको मारने की षमकी दूँ. तब भी जबरदस्ती है और मैं अपने को मारने की घमकी दूँ, तब भी अवरवस्ती है। और मेरी दृष्टि में दूसरी अवरदस्ती ज्यादा खतरनाक है। पहली जबरदस्ती में आपके पास उपाय भी है सीघा सिर खड़ा करके छड़ने का। दूसरी जबरदस्ती में मैं आपको नि:शस्त्र कर रहा हूँ, आपका नैतिक वस मी छीन रहा हूँ, आपको दवा भी रहा हूँ। अहिंसा अगर हिंसा के भीतर रहते साधी जाएगी तो ऊपर अहिंसा हो जाएगी, भीतर हिंसा मौजूद रहेगी। व्योंकि अहिंसा और हिंसा विरोधी चीजें नहीं हैं। गांधी जी के स्थाल में अहिंसा और हिंसा विरोधी चीजें हैं। बहिंसा को साधो तो हिंसा खत्म हो जाएगी। लेकिन कौन साबेगा अहिंसा को ? हिंसक आदमी साबेगा तो अहिंसा भी साबन बनेनी उसकी हिंसा का। वह फिर अहिंसा से वही उपयोग लेना शुरू कर देशा जो उसने तखवार से लिया होगा।

पूछा जा सकता है कि महावीर ने जिन्दगी भर सत्याग्रह क्यों नहीं किया ? पूछा जा सकता है कि महावीर ने किसी को बदलने का आग्रह क्यों नहीं किया ? सच तो यह है कि सत्याग्रह शब्द ही बेहूदा है। सत्य का कोई आग्रह नहीं हो सकता क्योंकि जहाँ आग्रह है, वहाँ सत्य कैसे टिकेगा? आग्रह असत्य का ही होता है। सब सत्याग्रह असत्य आग्रह है। कैसे सत्य का आग्रह हो सकता है? महावीर कहते हैं कि सत्य का आग्रह भी किया तो हिंसा शुरू हो गई क्योंकि अगर मैंने यह कहा कि जो मैं कहता हूं वही सत्य है तो मैंने हिंसा करनी शुरू कर दी। ईसिलए महावीर सत्य का आग्रह भी नहीं करते। इसी से उनके स्यात् की कल्पना है, इसी से उनके अनेकान्त की घारणा का जन्म हुआ है।

एक छोटी चेर कहानी समसाना चाहूँगा। एक गाँव में एक क्रोबी आधनी है जिसके क्रोध ने चरन स्थिति ले ली है। उसके अपने कच्चे की शुएँ में बनका रिट वेकर मार बाला। उसने अपनी पत्नी को मकान के भीतर करके आग लगा ही। फिर पख्नताया है, दु: बी हुआ है। गाँव में एक मुनि आए हुए हैं। वह उनके पास गया और उनसे कहा कि मैं अपने क्रोध को किस प्रकार मिटाऊँ। मुझे कुछ रास्ता बताएँ कि मैं इस क्रोध से मुक्त हो आऊँ। मुनि ने कहा कि सब त्याग कर दो, संन्यासी हो जाओ, सब छोड़ दो तभी क्रोध खाएगा। मुनि नव्न थे। उस व्यक्ति ने भी कपड़े फेंक दिए। वह बही नग्न खड़ा हो गया। मुनि ने कहा: अब तक मैंने बहुत लोग देखे संन्यास माँगने वाले लेकिन तुम खैसा तेजस्वी कोई भी नहीं दिखा। इतनी सीव्रता से कुएँ में धक्का दे सकता है, वह उतनी ही तीव्रता से वस्त्र भी फेंक सकता है। वह क्रोध का ही रूप है। असछ में क्रोध बहुत रूपों में प्रकट होता है। क्रोध संन्यास भी छेता है। इस-छिए संन्यासियों में निन्यानवें प्रतिशत क्रोधी इकट्ठे मिल जाते हैं। उनके कारण हैं।

उसने वस्त्र फेंक दिए हैं, वह नग्न हो गया है, वह संन्यासी हो गया है। दूसरे 'साफ पीछे पड़ गए हैं। उससे साधना में कोई बागे नहीं निकल सकता। क्रोध किसी को भी आगे नहीं निकलने देता। क्रोध ही इसी बात का है कि कोई मुझ से आगे न हो जाए। वह साधना में भी उतना ही कोधी है। लेकिन साधना की सबर फैलने लगी। जब दूसरे छाया में बैठे रहते हैं वह पूप में खड़ा रहता है। जब दूसरे भोजन करते हैं वह उपवास करता है। जब दूसरे खीत से बचते हैं वह शीत झेलता है। उसके महातपस्वी होने की सबर गाँव-गाँव में फैल गई है। उसके क्रोध ने बहुत अद्भुत रूप ले लिया है। कोई नहीं पहचानता, वह सुद भी नहीं पहचानता कि यह क्रोध ही है जो नये-नये रूप ले रहा है।

फिर बह देश की राजधानी में आया। दूर-दूर से जोग उसे देखने आते हैं। देश की राजधानी में उसका एक मित्र है बचपन का। वह बढ़ा हैरान है कि बह कोषी व्यक्ति संन्यासी कैसे हो गया हालांकि नियम यही है। वह देखने गया उसे। संन्यासी मंच पर बैठा है। वह मित्र सामने बैठ गया। संन्यासी की बौंखों से मित्र को लगा है कि वह पहचान तो गया। लेकिन मंच पर कोई भी बैठ जाए फिर वह नीचे मंच वालों को कैसे पहचाने? पहचानना बहुत पृश्किल है। फिर वह मंच कोई भी हो। चाहे वह राजनीतिक हो, चाहे गुरु की हो। जिन्न ने पूछा, आपका नाम? संन्यासी ने कहा सान्तिनाच। फिर परमात्मा

की बात करते रहे। मित्र ने संन्यासी से फिर वहीं प्रश्न किया। संन्यासी का हाथ बंदे पर गया। उसने कहा: बहरे तो नहीं हो, बुद्धिहीन तो नहीं ही? कितनी बार कहूँ कि मेरा नाम है शांतिनाथ। मित्र थोड़ी देर चुप रहा । कुछ और बात चळतो रही आत्मा-परमात्मा की। फिर उसने पूछा कि क्षमा करिए। आपका नाम नया है? फिर आप सोच सकते हैं क्या हुआ? बह बंदा उस मित्र के सिर पर पड़ा। उसने कहा कि तुझे समझ नहीं पड़ता कि मेरा न्या मे क्या है? मित्र ने कहा कि अब मैं पूरी तरह समझ गया। यह पता छगाने के छिए तीन बार नाम पूछा है कि आदमी भीतर बदछा है या नहीं बदछा है।

अहिंसा काँटों पर लेट सकती है, मूझ सह सकती है, शीर्षासन कर सकती हैं, आरम-पीड़ा बन सकती है अगर भीतर हिंसा मौजूद हो। दूसरों को भी दुःख और पीड़ा का उपवेश दे सकती है। हिंसा भीतर होगी तो वह इस तरह के रूप लेगी, खुद को सताएगी, दूसरों को सताएगी और इस तरह के ढंग सोजेगी कि ढंग अहिंसक मालूम होंगे लेकिन भीतर सताने की प्रवृत्ति परिपूर्ण होगी। असल में अगर एक व्यक्ति अपने अनुयायी इकट्ठा करता फिरता हो तो उसके अनुयायी इकट्ठा करने में और हिटलर के लाखों लोगों को गोली मार देने में कोई बुनियादी फर्क नहीं है। असल में गुरु भी माँग करता है अनुयायी से कि तुम पूरी तरह मिट जाओ, तुम बिल्कुल न रहो, तुम्हारा कोई व्यक्तिस्व न बचे। समर्पित हो आओ पूरे। अनुयायी की माँग करने बाला गुरु भी व्यक्तिस्व को मिटाता है सूक्ष्म ढंगों से, पाँछ देता है व्यक्तियों को। फिर सैनिक रह जाते हैं जिनके भीतर आरमा समाप्त कर दी गई है। हिटलर जैसा आदमी सीधा गोली मार कर बरीर को मार देता है।

पूछना जरूरी है कि घरीर को मिटा देने वाले ज्यादा हिंसक होंगे या फिर बात्मा को, म्यक्तित्व को मिटा देने वाले ज्यादा हिंसक होते हैं ? कहना मुक्तिल है। लेकिन दिसाई तो यही पड़ता है कि किसी के शरीर को मारा जा सकता है जीर हो सकता है कि व्यक्ति वच जाए। तब आपने कुछ भी नहीं मारा। और यह भी हो सकता है कि घरीर वच जाए और व्यक्ति मीतर मार डाला जाए तो आपने सब मार डाला। अबर भीतर हिंसा हो, अपर महिंसा हो तो दूसरों को मारने की, दवाने की नई-नई तरकीवें खोजी बाएँगी और तरकीवें खोजी जाती हैं। यह भी हो सकता है कि एक आदमी सिर्फ इसीलिए एक तरह का चरित्र बनाने में कम जाए कि उस चरित्र के माध्यम से वह किसी को बवा सकता है, नका चाँट सकता है और मैं पवित्र हैं, मैं सन्त हैं।

भावना से दूबरे की जाती पर बैठ सकती है, इस महैकार की दूसरे की फ़ीसी बैना सकता है, प्रकार पूरी सक्मावना है।

् इसिलए महामीर अहिंसा की विवायक साक्ता का कोई प्रश्न ही नहीं उठाते। बात विस्कृत इसरी है उनके हिसाब ते । अनके हिसाब ते बात यह है कि मैं हिसक हूँ, दूसरे को दुःल देने में मुझे सुख मालूम होता है; दूसरे के सुख से मी: दुःख मालूम होता है। यह हमारी स्थिति हैं, यहाँ हम खड़े हैं। अब क्या किया जा सकता है? ऐसे आचरण को क्षीण किया जाए जो दूसरे का अहित करता हो, और ऐसे आचरण को प्रस्तावित किया जाए जो दूसरे का मंगल करता हो। एक रास्ता यह है। इस रास्ते को मैं नैतिक कहता है और नैतिक व्यक्ति कभी पूरे. अवों में अहिसक नहीं हो सकता।

गौषी को को मैं नैतिक महापुरुष कहता हूँ, घामिक महापुरुष नहीं। शायद उन बैता नैतिक व्यक्ति हुआ भी नहीं। लेकिन वह नैतिक हो हैं। उनकी अहिंसा नैतिक व्यक्ति देश पर है। महावीर नैतिक व्यक्ति नहीं हैं। महावीर घामिक व्यक्ति, हैं। और चामिक व्यक्ति से मेरा क्या प्रयोजन है ? घामिक व्यक्ति से मेरा प्रयोजन है ? घामिक व्यक्ति से मेरा प्रयोजन है ऐसा व्यक्ति जिसने अपनी हिंसा को जाना-पहचाना और जिसने अपनी हिंसा के साब कुछ भी नहीं किया, जो अपनी हिंसा के प्रति पूरी तरह व्यानस्य हुआ, जाणून हुआ, जिसने अपनी हिंसा की कुछ्पता को पूरा-पूरा देसा और कुछ भी नहीं किया।

तो मेरी वृष्टि ऐसी है कि अगर कोई व्यक्ति अपने मीतर की हिंसा को पूरी तरह देखने में समर्थ हो जाए और उसे पूरा पहचान से, उसके अणु-परमाणुओं को पकड़ ले, उठने-बैठने चलने में, मुद्रा में जो हिंसा है उस सबको पहचान ले, जान ले, साक्षी हो जाए, विवेक से मर जाए तो वह व्यक्ति अचानक पाएगा कि बहुा-महाँ विवेक का प्रकाश पड़ता है हिंसा पर, वहाँ-वहाँ हिंसा विवा हो बाती है, उसे विवा नहीं करना होता । वह वहाँ से सीण हो जाती है, समाप्त हो जाती है। न उसे बवाना पड़ता है, न उसे बवलना पड़ता है। सिर्फ चेतना के समझ बाते वह वैसे ही विवा हो जाती है जैसे सुबह सूरज निकले और ओस विवा होने छते। वह ओसकण विवा होते हैं सूरज के निकलते ही, उन्हें विवा करना नहीं होता। जतने ताप को वह झेलने में असमर्थ हैं। चेहना का एक ताप है। महाबीर जिसे बात कृत्वे हैं, वह बेतना का ताप है। सवर चेतना पूरी की पूरी व्यक्ति के प्रति जानक हो जाए तो व्यक्तिक में जानक हो होता। इतने ताप को वह झेलने में असमर्थ हैं। चेहना का एक ताप है। महाबीर जिसे बात कुत्वे हैं, वह बेतना का ताप है। सवर चेतना पूरी की पूरी व्यक्ति के प्रति जानक हो जाए तो व्यक्तिक में जो नी कुतन के प्रति जानक हो जाए तो व्यक्तिक में जो नी कुतन हो ताप है। कर चेतना पूरी की पूरी व्यक्ति के प्रति जानक हो जाए तो व्यक्तिक में जो नी होता।

जो विष रह गया है वह अपरिग्रह है। कोई बोरी छोड़ेना तो सिर्फ छोड़ा हुआ वोर होगा। इससे ज्यादा कुछ भी नहीं हो सकता। भीतर कोरी जारी रहेगी। हाय-पाँव बाँघ लेगा, रोक लेगा अपने को छाती पर पत्थर रखकर कि चोरी नहीं करनी लेकिन भीतर चोर होगा। कोई घोरी करने से थोड़ी ही चोर होता है। लेकिन अगर कोई जागेगा और चोरी बिदा हो जाएगी तो अचौर्य शेष रहा जाएगा। अहिंसा, अचौर्य, अपरिग्रह नकारात्मक है। न्योंकि कुछ बिदा होगा तो कुछ शेष रह जाएगा।

श्रीर यह बड़े मजे की बात है कि अगर हिंसा विदा हो जाए, परिग्रह विदा हो जाए, चोरी विदा हो जाए — अगर यह तीनों विदा हो जाए तो अहिंसा, अचीयं और अपरिग्रह की जो 'जिस्तदशा होगी उसमें सत्य का उदय होगा। इन तीन के विदा होने पर सत्य का अनुभव होगा। ये द्वार वन चाएँगे और सत्य दिखाई पड़ेगा। सत्य को कोई खोज नहीं सकता। हमें पता हो नहीं कि वह कहाँ है। हम उस स्थित में आ जाएँ जहाँ द्वार खुल जाए तो सत्य दिखाई पड़ेगा। सत्य होगा इन तीन के द्वार से उपलब्ध अनुभव और ब्रह्मचर्य होगा उसकी अभिष्यक्ति। वह जो सत्य मिल गया उस जीवन के सब हिस्सों में प्रकट होने लगेगा। ब्रह्मचर्य का अर्थ है ब्रह्म जैसी चर्या, ईश्वर जैसा वाचरण। ये तीन बनेंगे द्वार और तीन में अहिंसा सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण है। क्योंकि जिस आदमी की हिंसा बिदा हो गई है, वह कैसे संग्रह करेगा, क्योंकि सब संग्रह के भीतर चोरी है। इसलिए अगर हम बाकी वो को विदा भी कर दें तो तीन बातें रह जाती हैं: अहिंसा, सत्य, ब्रह्मचर्य। अहिंसा के दो हिस्से हैं— अचीर्य, अपरिग्रह।

अहिंसक चित्त में सत्य का अनुभव होगा और ब्रह्मचर्य उसका आचरण होगा। लेकिन यह अहिंसा समाधि से, ज्यान से उपलब्ध होती है। आप कह सकते हैं कि बहुद से ज्यानी लोग हुए हैं जो अहिंसक नहीं हैं। जैसे, रामकृष्ण जैसा व्यक्ति भी मौसाहारी है। रामकृष्ण मछली खाते हैं और विवेकानन्द भी। तो विचार होता है कि रामकृष्ण जैसा व्यक्ति भी अगर ज्यान को, समाधि को उपलब्ध होकर मछलियों से मुक्त नहीं होता है तो मामला क्या है? मेरी दृष्टि में महाबीर का खो ज्यान है, उसं ज्यान से गुजरने पर ही अहिंसा की उपलब्धि हो सकती है। 'वह आगने का ज्यान है। और रामकृष्ण का जो ज्यान है, वह आवने का नहीं, सो आने का, मूर्कित हो जाने का ज्यान है। रामकृष्ण का ज्यान

दूसरी बात आपने बहुत बढिया पूछी, वह बहु कि स्कूरण कैसे हो विषेक का और साथ में यह भी पूछा कि मैं बताऊंगा को फिर वह सास्य हो जानूगा। बिल्ड्रल ठीक है। अवर मेरे बताने के कारण आप उस पर पर्लेने ही आप शास्त्र पर चले। लेकिन अपने विवेक के कारण अगर आप उस परुषंत्रे तो शास्त्र यहीं पड़ा रह गया । जैसे मुझसे कोई पछे कि तैरना कैसे ? क्या उपाय है ? तो मैं कहुँगा कि तैरने का कोई उपाय नहीं होता सिवाय तैरने के । श्लेकन एक आदमी अगर कहे कि मैं नदी में तभी उत्तरुंगा जब मैं तैरना सीर्व जाऊंगा क्यों कि बिना तैरना सीखे कैसे उतरूं तो वह तर्क्युक्त बात कह रहा है। बिना तैरना सीखे उसे नदी में उतरना खतरे से भरा है। लेकिन सिखाने वाका कहेगा कि जब तक उत्तरोगे नहीं तब तक तैर भी नहीं सकोगे। तैरना भी सीखना हो वो पानी में उतरना होगा । लेकिन पहली बार पानी में उतरना तक फ़्हाना ही होगा, तैरना नहीं हो सकता । असल में तैरना नया है ? तड्फड़ाने का व्यवस्थित रूप है। पहले तड़फड़ाएंगे, फिर तड़फड़ाने में तकलीफ़ होगी तो व्यवस्थित हो जाएंगे। धीरे-धीरे आप पाएंगे कि तैरना आ गया, तड़फड़ाना चला गया। तैरना तड़फड़ाने का ही व्यवस्थित कप है। आदमी पहले दिन पानी में पटकने से ही तैरता है। फिर बाद में जो विकास होता है, वह उसके अपने तैरने के अनुमव से होता है,

तो मैं आपको क्या कहूँ कि विवेक कैसे जगे ? विवेक को जगाना हो तो विवेक करना होगा; तैरना तीखना है तो तैरना शुरू करना होगा। और कोई उपाय नहीं है। रास्ते पर चलते, खाना खाते, बात करते, सुनते, उठते, बैठते विवेकपूर्ण होना होगा। लेकिन ठीक आप पूछते हैं कि जो मैं क्य रहा है और मेरी बात जब मैंने समझाई तो खास्त्र हो गई। मगर यह ध्यान में रखना जरूरी है कि बात समझाने से खास्त्र नहीं होती, बात आपके समझने से बास्त्र होती है। बगर मैंने कहा कि बात किसी तीर्यकर ने कही है, किसी सर्वज्ञ ने कही है, और आपने कहा कि ऐसे व्यक्ति ने कही है जो जानता है और मूल नहीं करता फिर वह शास्त्र बन जाती है, नहीं तो किताब ही रह जाती है।

किताब और बास्त्र में फर्क है। को किताब पागळ हो बातो है वह बास्त्र है। को किताब बाता करने बगती है वह बास्त्र बन जावी है। मैं किताबों का बुध्मन नहीं हैं, बास्त्र का दुष्मन हैं। किताबों को रहनी फाहिएं, बड़ी अव्युप्त हैं, बड़ी जरूरी हैं। किताबों के किया नुकसान हो जाएगा। नेकिन बास्त्र बड़े बुबदुनाक हैं। क्रव कोई किताब बाता करती है कि मैं बरम सस्व है बोद को परिशिष्ट-् १ ७६१

प्क मित्र यह पूछते हैं कि विवेक के लिए विवेक के प्रति जागना क्या अपनी अविवेक बृद्धि के साथ प्रतिहिंसा न होगी। फिर आप मेरे विवेक का मतलब नहीं समझे। मैं यह नहीं कह रहा हूँ कि विवेक से अविवेक को कार्टे। जगर कार्ट्रे तो हिंसा होगी। मैं तो यह कह रहा हूँ कि आप सिर्फ विवेक में जागें। कुछ है जो कट जाएगा, कट जाएगा इस अर्थ में कि वह था ही नहीं, आप सोए हुए, थे इसीलिए था, अन्यथा वह गया। कटेगा भी कुछ नहीं, अंघेरा कटेगा थोड़े ही दिए के जलाने से। इसलिए अंघेरे के साथ कभी भी हिंसा नहीं हुई है। वह नहीं रहेगा बस।

विवेक जगेगा और अविवेक चला जाएगा। इसमें मैं हिंसा नहीं देख पाता हूँ जरा भी। आप यह कहते हैं कि यह तो ठीक, दिखाई पड़ता है कि दिए को जलाया और अंघेरा चला गया। इसको हम सच मान सकते हैं क्योंकि यह हमारा अनुभव है। दूसरे को कैसे सच मानें? मैं कहता ही नहीं कि मानें। अनुभव हो जाएगा तो मान लेंगे। इसको मैं कहता भी नहीं कि मानें मैं कहता हूँ कि आप प्रयोग करके देखें। यदि संशय सच में ही जगा है तो प्रयोग करका कर ही रहेगा। तभी संशय सच्चा है। तो प्रयोग करके देख लें। विवेक जग जाए और अगर अहिंसा रह जाए तो समझना कि मैं जो कहता था, सत्य नहीं कहता था। लेकिन अब तक ऐसा नहीं हुआ है और नहो सकता है।

| 24           | Wisdom of Folly                         |                   |
|--------------|-----------------------------------------|-------------------|
| _            | Two Hundred Two                         | •                 |
|              | Meet Mulla Nasrudin                     | ← (New 6.00°      |
| <b>*27</b> . | Thus Spoke Mulla Nasrudin               | ← (New 6.00 Mulla |
|              | Let Go                                  | Jokes •           |
| <b>*29</b> , | Beyond Laughter                         | •                 |
| <b>±30</b> . | The Inward Revolution                   | 15.00             |
| <b>★31</b> . | I Am the Gate                           | 10:00             |
| 32.          | Seriousness                             | 2.00              |
| 33.          | Secrets of Discipleship                 | . 3.00            |
| <b>*34</b> . | Dynamics of Meditation                  | 20,00             |
| <b>*</b> 35. | The Ultimate Alchemy (2 vols)           | •                 |
|              | III. Critical Studies on Bhagwan Shr    | ee Rajneesh:      |
| 36.          | Acharya Rajnecsh: a Glimpse             | 1.25              |
| 37.          | Acharya Rajneesh: The Mystic of Feeling | 20.00             |
| 38.          | Lifting the Veil                        | 10.00             |
|              |                                         | _                 |

For enquiries and books please contact:

Note; Star (\*) marked books are in Press.

## JEEVAN JAGRITI KENDRA

## (Life Awakening Centre)

| Israil Mohalla     | A-1, Woodlands |
|--------------------|----------------|
| 31, Bhagwan Bhuvan | Peddar Road    |
| Masjid Bunder Road | BOMBAY-26      |
| BOMBAY-9           | Tel. 381159    |
| D                  | •              |

Phones: 327618/321085