

### THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.



HACE CONTRACTOR

THE LIGHT OF MAHAVIRA.

PART I M

# મહાવીર પ્રકાશ.

( પથમ ભાગ. )

્મહાવીર પરમાત્માનું આધ્યાત્મિક અને સિદ્ધાંતિક જીવન<sub>ે</sub>)

પ્રગટ કર્ત્તા, શ્રી જૈનધર્મ વિદ્યા પસારક વર્ગ,

પાલીતાણા.

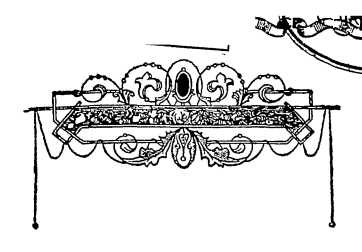
વીર સંવત્ ૨૪૩૬. વિક્રમ સંવત્ ૧૯૬૬.

( प्रगट क्तीं में सर्व ६ इस्त स्वाधीन राज्या छे. )

શ્રી આન'દ મુદ્રાલયમાં મુદ્રિત કર્યું છે.

મૃલ્ય રૂા. ૦-૮-૦.





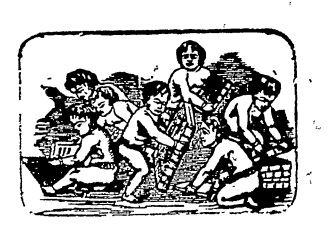
### અર્પણ પત્રિકા.

સદ્દગુણ સુશાભિત, સ્વધર્મનિષ્ટ, સ્વર્ગવાસી રોઠ રતનશી વસનજ પુનશી.

見の中国との中国のの自身のの自身のの自身のの自身のの自身のの自身のの

वर्त्तभान डाणे आप आ જગતમાં અદશ્ય થયા છા, છતાં आपनी यशामूर्त्त दश्यभान छे. आपनु' જીવન अपूर्णु रह्युं छे, ते। पणु तेटले अ'शे प्रडाशित यथु' छे, ते। आ महावीर प्रडाश अ'थ डे केमां ते महात्मा कगइगुइना सिद्धांतिङ अने आध्यात्मिङ ळवननु' शुद्ध स्वइ्प प्रडाशित डरवामां आ०थु' छे, ते अ'थ आपने अर्पणु डरी अमे अमारा डर्त्त्र०यने प्रडाशित डरीओ छीओ. अने तेने आपना ओड यशः शरीरनु' अ'गलूत गणी ते इ्पे आपना पनु' हर्शन अने स्मरणु चिरडाल रहेवानी अमारी लावना सङ्ग डरीओ छीओ.

અમેા છીએ, આપના સ્તેહાધીન, ધર્મ ખ'ધુએો, શ્રી જૈનધર્મ વિદ્યા પ્રસારક વર્ગના વ્યવસ્થાપકા.



١,

. 1

٠ . .

#### મરતાવના.

આઈત સાહિસમાં ગરિતાનુયાગના વિષય વિશ્વ વ્યવહારમાં વિશેષ ઉપયાગી છે, તેની આંદર લર્મી, નીતિ અને વર્ત્તનના એવા ઉત્તમ તત્ત્વા રહેલા છે કે જે તત્ત્વા મનુષ્ય જીવનની ઉચ્ચતાને આપનારા છે. તેમાં પ્રાચીન વીર પુરૂષાના એન્ તિહાસિક જીવનની અને સિહાંતિક કે આધ્યાત્મિક જીવનની દિશાઓ કેવળ જીદી જીદી હોય છે. જે ઐતિહાસિક જીવન છે, તે પ્રયાગ શીલ પૂરાવાની અપેક્ષા રાખ્યનું નથી અને કદિ રાખે તા તે મળી આવવું કદિન છે. જયારે સિહાંતિક કે આધ્યાત્મિક જીવન જગતમાં જેટલા જેટલા આત્માને સત્ય પ્રતીત થઇ શકે છે, તેના ચાક્સ પૂરાવા અને દાખલા—દલીલથી પ્રતીત કરાવી શકાય છે. ઐતિહાસિક જીવનમાં વ્યવહારિક તેમજ બાલા જીવન મોટી જગ્યા રોકે છે. જયારે સિહાંતિક કે આધ્યાત્મિક જીવન અંતર્ગત દશા પ્રતીતિ કરાવવાને અને જે દશ્ય નથી તેના યાગ્યતા પ્રમાણે અનુભવ કરાવવાને લણાંજ વિસ્તીણે જ્ઞાનના વાતાવરણમાં આતમાને આતપ્રેત કરી શકે છે

અહિં પ્રસ્તુતમાં મહાવીર પરમાતમાનું ઐતિહાસિક છવન પ્રસિદ્ધ છે. દરેક એને વર્ષમાં એકવાર તેનું શ્રવણ કરે છે અને માત્ર અપૂર્વ શ્રદ્ધાથી અને પૃત્રય છુદ્ધિ તથા ભક્તિ ભાવથી તેની ઉચ્ચતાને ગ્રંહણ કરે છે, છતાં તેમના છન્વનનું અનુકરણ ઘણાં થાડા મનુષ્યા કરી શકે છે, એમ આપણે કહીએ તા તેમાં ઘણી સત્યતા છે, તે છતાં એતિહાસિક છવન શ્રહાળ મનુષ્યાને અતિ ઘણા ઉપકારને કરનાર્થક પડે છે, એ તિ-શંક છે

ઐતિહાસિક જીવન અને સિહાંતિક જીવનની દિશાઓ જીદી જીદી હોવાથી ખંને પ્રકારના જીવનને સાથે શુદ્ધ ન્યાય આપી શકવા અશક્ય છે. વળી ઐતિ- હાસિક જીવનના ઘણાં સાધના હોવાથી સિહાંતિક કે આધ્યાત્મક જીવનની અગ- ત્યતા જોઇ શકાય છે. જો કે પગમાત્મ પદને પ્રાપ્ત થયેલા શ્રી વીર પરમાત્માનું અંતરંગ સિહાંતિક જીવન લખવાને પ્રષ્ટત્ત થવું, એ એક અતનું જેખમવાળું સાલસ કહી શકાય. કારણુંક, જે સ્થિતિ વર્ણવતાં તે સ્થિતિના પ્રત્યક્ષ અનુભવ વગર તે તાદ્રશપણું વર્ણવી શકાય નહી તાપણ મનુષ્યમાં જે પરમાત્મ અવસ્થા આવગ્ણમાં પ્રચ્છન રહેલી છે, તે અવસ્થાને પ્રગટ કરવાના જે અનુક્રમ માર્ગ વીર પરમાત્મા જેવા મહા પુર્પના, જીવન ચરિત્રમાંથી મળી શકે છે તેના આધારે

અને મતુષ્યની સામાન્ય શક્તિ પ્રપુક્ષિત થઇ શકે તેને આધારે આવા જોખમ-કારક સાહસને થોડા વણા ન્યાય મળવા સંભવ છે.

અપેક્ષિત વિચારા અને વચનાની અપેક્ષા સમજવાની યાગ્યતા આવા યું યાંના વાંચન વિચારમાં પ્રથમ દરજ્જે અગસતા ધરાવે છે. કારણુંક, કાઇ રથળે મહાવીરની વ્યક્તિને પૃથગ્ માનીને લખાએલું હોય છે, ત્યારે બીજે સ્થળે મહાવીરની વ્યક્તિને પૃથગ્ માનીને લખાએલું હોય છે, ત્યારે બીજે સ્થળે મહાવીરને ઉદ્દેશીને લખાયું હોય છે, તે આત્માની પરમાત્મ સ્થિત પરત્વે આત્મા અને મહાવીર પરમાત્માને એક્ય ભાવથી ઉદ્દેશીને લખાએલું હોય છે. આત્માની અંતર ગ દિશા કે જે કેવળ પરાક્ષ છે, તેને વિશેષ સફમ રીતે જાલ્લાને માટે એક દિયના જ્ઞાનવાળા જેઓ કહેવાય છે અથવા જેઓને શાસ્ત્રના અમુક વચનને વળગી રહેવાની ટેવ હોય છે, તેઓને યાગ્યતા વાળા ગણી શકાય નહી. જે વિચારો બાલા અને અંતર ગ જગતના સિદ્ધાંતાને સાદા સરલ પરંતુ યથાર્થ રીતે ખાત્રી આપે તેવા ઉદાહરણા અને પ્રાવાને સિદ્ધ કરી આપે છે, તેના તાદશ અનુભવ શાસ્ત્રના અમુક પાઢાથી કે કાઇ પ્રસંગના અમુક વચનને પકડી રાખવાથી જાણી શકાતા નથી પરંતુ તે જાલુવાને માટે વિવેકની તીક્ષ્ણતા વિશેષ ઉપયોગી સાધન થઇ પડે છે.

આત્માને પરમાત્મ અવસ્થા સુધી લઇ જવાને આ શ્રંથમાં જે સિહાંતાનું પ્રતિપાદન કર્યું છે, તે કાઇ પણ શાસ્ત્રના સીધા આધાર વાળ જણાશે નહીં- પણ આડકતરી રીતે તે તત્ત્વ વિચારમાં વિરામ પામી પ્રમાણ ભૂત દેખાશે. તેમ તેમાં જે અનુકૃમ અને ધારણ અખત્યાર કહેલ છે, તે એવા પ્રકારના છે કે, જે આજ-મુધી કાઇ પણ જૈન શ્રંથા લખવામાં આ પ્રકાર લેવામાં આવ્યા નથી. આ શ્રંથની શૈલી કાંઇક પાશ્રાત્ત્ય તત્ત્વ ન્નાનીઓના ધારણને મળતી આવે છે ખરી તાપણ તેમાં એવા મિશ્રિત ભાવ થઇ ગયેલા જણાય છે કે તેને કાઇ નવીન વિચિત્ર શૈલી કહે તે તે કેવળ ભુલ ભરેલું છે, એમ કહી શકાશે નહીં આ પ્રમાણેની સ્થિતિ હાવાયી લેખક અને વાચક વર્ગને બ'નેને પાતાની જોખમદારી સમજવી જરૂરની છે. તેના અભાવે ઘણી વખતે અનર્થ થવાના સભવ રહે છે.

સાંપ્રતકાળ જે અપ્રતિના અને શાધ ખાળ કરવાના જમાના ચાલે છે અને. વિધાના-તથા-તર્ક શાસ્ત્રીઓ જે પદ્ધતિ સ્વાકારતા જાય છે, તે પદ્ધતિ જૈન સા-ન્ન દિત્યની ખીલવણીને માટે ઘણીજ અગત્યની છે; પર તું જૈન લેખકા જીની શૈલીને ખહુજ ચુસ્ત રીતે વળગી રહેલા હોવાથી તેઓ વિશ્તીણે જેન સાહિસને સકૃચિત. કરતા જાય છે. અને પાતાના શક્તિને ઘણીજ તીત્ર રીતે જાગ્રત કરી શકે તેવા વિદ્વાનાથી જૈન કૃતમ માટે ભાગે ઉપરના કારણથીજ ખેનશીખ રહે.છે. જીની શે લીના સખળ પક્ષ તરફથી નવીન શૈલીને ત્વરિત સારા આવકાર મળશે એમ કહી શકાતુ નથી; તેના પર લણી ડીકાએમ થશે પરંતુ જમાના જે માગે છે; તેની કોંમ્સ અવશ્ય થયા વગર રહેશે નહી.

આ નવીન શેલીના પ્રંથમાં મહાવીરનું જે સિહ્ધાંતિક જીવન છે, તે મોટે લાગે આત્માં અને પરમાત્મા વચ્ચેના ભેદ, તેઓ વચ્ચેના છુપા સંવૌદ, અને તેઓ વચ્ચેના નજીકના સંખધની પ્રતીતિ કરાવવાના ધારણને વધારે મળતું છે, મતલંબ કે આ પ્રથમાં મહાવીર પ્રભુને અમુક મહાન્ વ્યક્તિ તરીકે ગણવાને બદલે પરમાતમા (આત્માની શ્રેષ્ટ સ્થિતિ) તરીકે ચિતરવામાં વિશેષ મુખ્યતા રાખવામાં આવી છે. અને તેથી કાઇ કાઇ બાબતમાં મહાવીર પ્રભુના ઐતિહાસિક જીવનની સાથે આ સિદ્ધાંતિક જીવનના વિરોધા ભાસ જણાય તો તે સંભવિત છે.

જે બાબતનું ગ્રાન શબ્દગાચર નથી અને તેને શબ્દગાચર કરવા! જતાં જેના સાધારણ ખ્યાલ આપવાને ભાષાકાપ પણ પૂરતા નથી. તેવા અદશ્ય સ્વરૂપ વાળા પરમાત્માનું આત્માને ગ્રાન થાય અને અરૂપી આત્મા કમેંથી મુકત થઇ અરૂપી પરમાત્મા થાય તે વિષેની સઘળી ઉત્તરાત્તર સ્થિતિ જે માત્ર અનુભવ ગોચર છે, તે સંસારના ક્ષણિક ઉદાહરણાથી સિદ્ધ કરવા જતાં તેમાં મૂળ વાત વિષે ન્યૂનતા રહે એમાં કશા શક નથી. તે છતાં આ ગ્રંથમાં જે અનુક્રમથી આત્માને જાગ્રત કરી શ્રેણીએ ચડાવેલા છે, તેના જે ઉડા અલ્યાસ કરવામાં આવે તા મનુષ્યને અત્રંતરંગ જગતનું ઘણું સફ્લમ ગ્રાન થાય, એવી માન્યતા છે.

આ ગ્રંથમાં સરલ રીતે કાઇ પણ શાસ્ત્રોના આધાર રાખવામા આવ્યા તથા, તોપણ પર પગએ શાસ્ત્રીય વિચારાની છાયા તેમાં પડેલી દેખાશે. તેમ છતાં હૃદયના અને આત્માના બળપર તેની જેમખમદારી રાખવામાં આવી છે અને તેમાં ટીકા કરી શકાય એવા ઘણા ભાગ મળી આવવા સંભવ છે, કારણુંક, લેખક અને વાચક બંને અપૂર્ણ આતમાં હોવાથી પૂર્ણ આતમાં વિષેના ગહન વિષયના રહસ્યમાં એક મત થઇ શકે એ વાત કાંઇક અસંભવિત જણાય છે, તેથી જેઓ આ ગ્રંથના કાંઇ પણ પર સિંહાતને અનુસરીને યાેગ્ય ટીકા કરી અમારી ભુલ બતાવશે તો તે મહદુપકાર સાર્થે સ્વીકારી સુધારવા લક્ષ રાખવામાં આવશે

અમ લેખમાં વીર,પ્રભુના વચનથી વિર્ધ્ધ કાંઇ પણ લખાયું હોય તો તે મિવ્યાદુષ્કૃત થજો. આ પ્રસંગે જણાવવાને વિશેષ આનંદ થાય છે કે, તાત્વિક વિચારાર્થી બન્રપુર અને શ્રી વીર ભગવાનના સિષ્ધાંતિક અને આષ્યાત્મક જીવનના આદર્શ રૂપ આ શ્રંથ એક સ્વર્ગ વાસી પવિત્ર આત્માને અપેણુ કરવામાં આવ્યો છે. જેમના સ્યૂલ દેહની પ્રતિમા આ શ્રંથના અશ્રભાગ ઉપર આપવામાં આવેલી છે. તે પ્રતિમાની સાથે બીજી એ પ્રતિમાંએ! છે, જેઓમાં એક પ્રતિમા તે સ્વર્ગ વાસીના પિતાની છે, અને બીજી તેમના પુત્રની છે. સ્વર્ગ વાસી શેઢ સ્તનશી વસ્તનજી પુનશી સદ્દરથપણાના સવે સદ્દરાણાથી અલે કૃત હતા અને તેમની પવિત્ર મનેણિતમાં આહેત ધર્મની પૃર્ણ આસ્તા રહેલી હતી, તે ગૃહસ્થના નિર્મળ નામનું સમરણ રાખવાને રોઢ હે સરાજભાઇ મેઘજભાઇએ મહુમની મીલકતમાંથી ત્રણસા રૂપીઆની રકમ આ શ્રંથના ઉત્તેજનને અર્થે આપેલી છે, તેમના આ પ્રસંગે આભાર માનવામાં આવે છે. પવિત્ર જ્ઞાન ખાતાને ઉત્તેજન આપવામાં. અપાવવામાં અને અનુમાદવામાં પ્રયત્ન કરનારા ગૃહસ્થા સરખા પુષ્યના સંપાદક થાય છે અને તેમનું જીવન ખરેખર પારમાર્થિક જીવન ગણાય છે.

સ વત્ ૧૯૬૬. વેશાખ, કૃષ્ણ દશમી. **પાલીતાણા**.

પ્રસિદ્ધ કર્ત્તા. શ્રી જૈનધર્મ વિદ્યા પ્રસારક વર્ગ.





श्री

## મહાવીર મકાશ. (પ્રથમ ભાગ.)

મકરણ ૧ લું.

મનુષ્ય અને મહાવીર.

મનુષ્યમાં મહાવીરપણાની પ્રતીતિ—બીજાના મુખથી આપણે જે સત્ય શ્રવણ કરીએ છીએ, તેની સત્યતા બાલનાર વિષેના વિશ્વાસથી કે પાતાના અ'તઃકરણપર તેનું સ્વચ્છ પ્રતિબિંબ પડતું હાય તેથો પુરવાર થાય છે. પૈસાને ગ્રહણ કરનારા મનુષ્યને જેમ ખાત્રી થાય છે, કે પ્રમાણિક માણુંસ પૈસા આપનારહાવાથી તે પૈસાં સારા છે, અથવા તા તે માંણુંસ પ્રમાણિક છે તેથી સારા પૈસા આપ્રે છે, તેવીજ રીતે સત્યની પ્રતીતિ માટે તેવીજ રીને નિશ્ચય થઇ શકે કે કાંતા તે સત્યના શીખવનાર વિધાસપાત્ર છે, માંઈ તેના સિદ્ધાંત સત્ય અને વિશ્વાસપાત્ર છે અથવા શીખવનાર માણુસ વિશ્વાસપાત્ર છે, કારણુકે તેના સિદ્ધાંતમાંજ સત્યની પ્રતીતિ થાય છે. મહાવીરના સત્ય સિદ્ધાંત તેના જીવનપરથી સ'પૃર્ણ ખાત્રીના પુરાવા આપનાર हता. भनुष्यनी विवेष अदि अने हृहयना शुप्त वियारी लागृत कर-વાને તેમનાં વર્ચના એટલાં ખર્ધા ખ ધેળેસ્તાં હતાં, મનુષ્યની સાંમાં-ન્ય વિચારણા પર સત્ય સ્વરૂપનું પ્રળિબિંબ પાડવાને એવા તો મજ-ખૂત પુરાવા તેમના જીવનમાંથી મળી આવતા અને મનુષ્ય અંતઃક-

રહ્યુની ઉંડી ઇચ્છાઓના જેના જીવનમાંથી એવા તા સ્વચ્છ પડેશ પડતા હતા કે તે પરમાત્માનું જીવન દરેક મનુષ્યને મહાવીર સ્વરૂપે સહજ પ્રતિબિબિત થતું. તેમના સિદ્ધાંતની સ્વર્ગીય સુગ'ધથી જેમના શારીરિક વસ્ત્રા સુગ'ધમય થતાં અને તેથી આકર્ષાઇને જેઓ સ્વાભા-વિક રીતે એમ કહેતા કે અનાદિ જીવનમાંથી મુક્ત કરનાર એક તુંજ છે, તેવા મનુષ્યા મહાવીરપણાને કેવી રીતે પામતા એ વિચારવું તે તત્ત્વવેત્તાને પણ ઘણું મુશ્કેલી ભરેલું જણાશે. સત્યના દીપક માત્ર પાતાના પ્રકાશથી દૃષ્ટિગાચર થતા નથી, તેને જે ગ્રહ્યુ કરનાર છે તેની મુખમુદ્રાપર પણ તેના પ્રકાશ પાછળથી આપાઆપ પડે છે. સત્યના સામાન્ય પ્રતિદાષ પરમાત્મ દૃષ્ટિવંડે તે મહાત્મા દરેક મનુ-ખ્યના અંતઃકરણમાં ધ્વનિત કરે છે.

મનુષ્યને સત્યની પ્રતીતિ કેવી રીતે થાય છે ?—સત્ય-ના જે નિયમ મહાવીર દર્શાવે છે, તેથી દરેક વિચારશીલ મનુષ્ય જા-ણીતાે હાય છે. કેટલાક સત્ય એવા હાય છે કે તે લાંબા વખત સુધીની કે થાડા વખતની અમુક ફિયાથી, ચર્ચાથી અને વાર વાર નવી નવી કલ્પના કરવાથી આપણને પ્રતીતિ થાય છે. તેવીજ રીતે કેટલાંક मेवां पणु सत्य छे के जयारे मनमां पणु तेना स'कहप थाय के तर-તજ તેની પ્રતીતિ થાય છે. સઘળુ વિજ્ઞાન શાસ્ત્ર સત્યના ધારણથી રચાએલું છે કે જે સત્ય પાતાની મેળ ખાત્રી કરાવવાને શક્તિવાન્ રહે છે. સર્વ પ્રકારના જ્ઞાનના ગૃહ રહસ્યના મૂળમાં સાથી પ્રથમના नियभे। એવા હાય છે કે તેના પુરાવાની અપેક્ષા રહેતી નથી. તમારી विवेष्ठ भुद्धिनी स' કલ્પનાની પાછળ ચાલતા જ્યારે, તમે તેના મૂળ સુધી પહેંચશા ત્યારે હમાને છેવટ એવું કારણ મળશે કે, જે પા-તાનાજ આધારે ઉભુ' રહેલું હાય છે. તે પાતેજ પાતાની સાખીતી આપે છે. તમારા ગ્રાનના અનુક્રમ તપાસી જેશા તા તમાને છેવટે એવા નિર્ણય થંશે કે તે જ્ઞાનના અધિષ્ટાયક કાઇના પશુ આધારે નહિ રહેતાં ખીજાને આધાર આપનાર છે. અસ'ખ્ય વિચારવા ચાેગ્ય ભાખતા સંત્ય, વ્યાજબી અને સુ<sup>\*</sup>દર હાવાની ખાત્રી કરાવવાને કદાચ તમે શક્તિવાન થશા પણ કેટલીક બાબતા એવી પણ હાય છે કે જેને માટે તમે કાંઇ પણ કારણ નહિ આપતાં તમે માત્ર એટલું જ કહેશા કે ' હું તે બાબતા સત્ય, સારી કે વ્યાજળી માનું છું અને

તેથી હુ' તેને સત્ય અને સારી કહું છું. મારા મનમાં તે વિષે જરા પણ શ'કા રહેતી નથી અને પરમાત્માની સાક્ષીએ માર્ં અ'તઃકરણ ક'ઇ પણ કારણ વગર તે બાબત કબુલ કરી લે છે.'

હવે પરમાત્માના વચના તે આવા પ્રકારના ઘણા સત્ય રૂપે છે. જે વચના શાસ્ત્રમાં લખાએલાં છે તેમાંના ઘણા વિષે મનુષ્યનું મન એટલું ખાત્રીવાળું હાય છે કે જેવા તે મનપર આવે છે કે તરતજ તેની સત્યતાની પ્રતીતિ થાય છે. જેમ મનાહર દેખાવાની સંદરતા સાબીત કરવાને શાખીન આંખને કાઇ પણ પુરાવાની જરૂર રહેતી નથી, ચ'ચળ કાનને મધુર સ્વરની ખાત્રીને માટે કાંઇ પણ પ્રમાણની જેમ જરૂર રહેતી નથી, તેવીજ રીતે મનુષ્યના આત્માના જગત્ની નૈતિક સંદરતા અને એકયતા જે પરમાત્માના વચનથી જણાય છે, તેમાં એટલા બધા ગૃઢ અને સત્ય વ્યવહાર રહેલા છે કે આંતર ચ क्षुक्या ने ह्षित न डाय ता स्वालाविक भात्री अने प्रभाणुयी स्रोक्त દમ દૈવિક સત્ય પદાર્થના સ્વરૂપને અનુભવી શકે છે. આત્માના મૂળ ખ ધારણમાં વગર લખેલા એવા સત્ય સિદ્ધાંતા છે કે જે ખહારના લખેલા શાસ્ત્રરૂપે પરિણામને પામે છે, કહેવાનું તાત્પર્ય એવું છે ફે શાસ્ત્રીય સિદ્ધાંતાનું મૂળ આત્મામાં છે. અ'તઃકરણના ઉડાણમાં એવું ज्ञान રહેલું છે કે મહાવીર પરમાત્માના જ્ઞાનના પ્રતિબિબિત અવાજ છેક ત્યાં જઇ અથડાય છે અને અધી જાતના આડા આવતા અજ્ઞાન શહ્યને તે દ્વર કરી શકે છે. હું કામાં સરળ એ તાંકરેણુવાળા મનુષ્યમાં મહાવીરપણાનું તાત્કાલિક, દઢ અને સીધું પ્રતિબિંખ પડે છે ઉપરના સિંદ્ધાંતને સ્કુટ કરવાની હજી અગત્ય છે. જે કે તેમાં ગુ'ચવાઇ જવાના ઘણા ભય રહે છે તાપણ સત્યતાનું ખરૂ' રહસ્ય ખની શકે તેટલું સ્કુટ કરવાને પ્રયત્ન કરીશું.

જે સત્ય વિષે મનુષ્યને સ્વાભાવિક પ્રતીતિ થાય છે તે સત્ય પોતાના અ'તઃકરણને કેળન્યા વગર તે શોધી કાઢે છે તેવું નથી. મહાવીરના સત્ય વચના પ્રતિદ્યાપિત થવાથી કે હ્રુદયમાં ઊંડા ઉતર-વાથી તે વચનાના સિદ્ધાંતાનું મૂળ શાધવાની મનુષ્યમાં યાગ્યતા હાય છે એમ કહી શકાય નહિ. જો તેમ હાય તા વિવેક ખુદ્ધિના અને અ'તઃકરણના નિયમથી કાઇની પણ મદદ વગર શાસ્ત્રીયસિદ્ધાંતા

મનું ખાપાઓપ શાધી શકત; પરંતુ તેજ સ્થળે મહાવીર અને મનું પ્રવાસ વચ્ચેના તફાવત વ્યક્ત થાય છે. મનુષ્યમાં જ્યારે મહાવીર વીરપણું આવે ત્યારેજ તેમાં તેવી શક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે. મહાવીર પ્રભુમાં તેવી સ્વાભાવિક શક્તિ હતી અને તેથી તે બીજાની ગુમ સ્હેલી શક્તિઓને પણ જાગૃત કરી શકવાને સમર્થ થતા.

सत्यने खाण भवानी शक्ति जयारे प्राप्त थाय छे त्यारे तेनी સાથેજ તેજ સત્યના મૂળને શાધી કાઢવાની શકિત હાતી નથી. .ધારણા શક્તિના અનુક્રમ જે વિચારા જાણવાને અને નક્કી કરવાને મનુષ્યને શક્તિમાન કરે છે, તે અનુક્રમ જે શક્તિથી વિચાર ઉત્પન્ન કરી શકાય છે, તેના કરતાં ઘણાજ હલકા પ્રકારના હાય છે. આપણે .જે શાધી શકીએ નહિ તે સમજી શકીએ, જેમકે કુદરતના કાઇ પણ મહાન કાનુન શાધી કાઢવાને અને તે વિજ્ઞાન શાસ્ત્રના નિયમને લાંગુ કરવાને શોધ કરનારની માનસિક શક્તિએ ઘણીજ તીક્ષ્ય અને અસાધારણ હાય છે; પરંતુ જ્યારે તે નિયમની શાર્ધ કરી એક વખત જાહેરમાં મુકવામાં આવે છે ત્યારે સે કડા બુદ્ધિશાળી મનુષ્યા તેને સહેજવારમાં સમજ લે છે કે જેની જ દગી સુધી શાધ કરવાથી પણ તેઓ ફતેહ મેળવી શકત નહિ. દ્રવ્ય ગુણ પર્યાયના જે લોદ મહાવીરના સિદ્ધાંતમાં મળી આવે છે, અને દરેક પુદાર્થને લાગુ કરી શકાય છે, તેવીજ રીતે સપ્ત ભ'ગી અને સ્યાદાદના પણ જે જે નિયમા પદાર્થને બ'ધબેસ્તા થઇ જાય છે અને વસ્તુ સ્થિતિ સમજાય છે, તે શાધ ગમે તેવા તીકણ ખુદ્ધિના મનુષ્યથી પણ થઇ શકે તેવું કહી શકાશે નહિ. મહાવીરપણ ખરા સ્વરૂપમાં તાે ફકત મહાવીર માંજ મળી આવે છે, અને મહાવીરની મદદેથીજ મનુષ્ય મહાવીર-પણાને પહેાંચી શકે છે. દરેક મતુષ્યમાં મહાવીરપણ રહેલું છે, અને તે શક્તિને વિ, ગારથી, જોવાથી અને ભેકત્રાનથી અ તઃકરણના ઊંડાં ભાગમાં **દેચલપાચલ** કરીને રૃત્ય સમજવાને શક્તિવાળા થવાય છે પછી-તે છતાં સત્યના મૃળ શાધક થવાનું અને જગત્**ના મનુષ્ય**ના હ્દ્યમાંથી સત્યની પ્રતીતિ કરાવવાનું મહાવીર જેવું ભાગ્ય કાઇ विरक्षानेજ માટે નિર્માણ થએલું હોય છે. એક મહાન્કવિ માણ-સંના મનને પ્રકુદ્ધિત કરવાને અને કૂજાવવાને શક્તિવાન હાય છે, તેમાં ગમે તે ગુપ્ત ભેદ હાય પણ એટેલું તો નક્કી છે કે તે માત્ર પેહ

તાના ત્વેચારા અને પાતાની લાગણીઓને શખ્દદ્વારા મહાર લાવે છે કે જે વિચારા અને લાગણીઓ ઘણા થાડાજ માણસા દર્શાવી શકે તે છતાં સામાન્ય સમજવાળા મનુષ્યા તે વિચારાને પાતાના વિચાર તરીકે ગહણ કરી લે છે, કેમકે તેજ લાગણી અને વિચારા ગુમપણ દરેક મનુષ્યમાં રહેલા હાય છે તે અમુક કારણ પામીને જાગૃત થાય છે. મહાન શ્રંથકારાના લેખની સત્યતા સમજવાની શકિત ધરાવનારા મનુષ્ય લાખા ગમે હાય છે, પણ તેઓ પાતાથી તેવા લેખા ઉત્પન્ન કરવાનું કિંદ ખની શકતું નથી. સુંદરતાના અને સત્યતાના ઝાંખા, અસ્વચ્છ અને આચ્છાદનવાળા વિચારા ઘણા માણસાના મનમાં ઉદ્દેભવે છે, પણ જેનામાં વિચાર ઉત્પન્ન કરવાનું શુદ્ધજ્ઞાન હાય તેજ સત્યને ખરા સ્વરૂપમાં અને ખરી સુંદરતામાં પ્રગટ કરી શકે છે, અને સત્ય તે પાતે પાતાને સમજાવવાથી અનુકમે મનુષ્યનું અંતા કરણ મહાવીરની દૃષ્ટમાં મહાવીરપણું અનુભવે છે.

હવે આં સિદ્ધાંતમાં હુજુ જરા આગળ વધીશું તાે એટલું તાે સ્પષ્ટ છે કે શાસ્ત્રીય સિદ્ધાંતા જે મનુષ્યની વિવેક યુદ્ધિ અને અ'ત: કરણ સમજ શકે છે તે સિદ્ધાંતા મનુષ્યની વિવેક બુદ્ધિમાં કાઇની પણ સહાયતા વગર દૈવિક શત્ય શોધી કાઢવાની ચાગ્યતા લાવી શક-તા નથી. શાસ્ત્રાથી જે બાળતા માણુસ શાધી ન શકે તે સારીરીતે સમજવાને તે શક્તિવાન્ થાય છે જે કે આત્મામાં ગુપ્ત શ્રદ્ધા, ઝાંખી લાગણીએા, ન સમજાય તેવી આશાએા, અને ઊંડી ઇચ્છાએા રહેલી છે તાપણ જ્યાં સુધી દેવિક સત્યના ખહારના પ્રકાશ તેને અજવા-ળામાં લાવતા નથી ત્યાં સુધી તે મનુષ્યને પાતાને જણાતા નથી તે મ તેનાથી તેના અનુભવ થઇ શકતા નથી. વળી મનુષ્યના હૃદય અ-ને મનપર એક અજાણી લાષાના એવા અક્ષરા લખાએલા છે કે જે ને સ્કુટ કરવાની ચાવી ફકત કુદરતના સર્વ માન્ય સત્યમાં રહેલી છે એક અશ્રદ્ધાળુ અથવા એક અજ્ઞાન માણુસને દેવીક સત્ય સમજાવ-નારની સામે ઉલાે રાખાે અને જેવા તે લક્ષપૂર્વક સાંભળશે કે તર-તજ તેના અ'ત:કરણમાંથી કાેઇ એવી વીજળી ખહાર આવશે કે તેને સત્યની પ્રતીતિ થયા વગર રહેશે નહિ. તેને સઘળા વિષે ખાત્રી થશે. તે સઘળી ખાબતની તુલના કરી શકશે, તેના અ'તઃકરણુના ગુપ્ત રહસ્યાે

ખુલ્લાં થશે,અનેતેથી તે મહાવીર પરમાત્માની બકિત કરશે,આરાધના કરશેઅને વીરપ્રભુને પાતાની નજદીકમાં જોઇ શકશે.અનાદિ અને અ દશ્યસત્યતાની દુનીઆમાં જ્યાં આપણે શ્રેષ્ટપ્રાણી તરીકે રહીએછીએ, ત્યાં મનુષ્યને ઉડવાને ઘણી ઉ'ચી જગ્યાએા છે, અવનત મનુષ્યત્વમાં થી ઉન્નત થવાને ઘણા છુપા માર્ગ છે કે જે વિચારવ'ત પ્રાણીએા મેળવી શકે છે. જોકે ગમે તેવી શાેધથી આપણે પરમાત્માને શાેધી શકીએ નહિ, વળી જોકે પવિત્ર નૈતિક કાયદાની ખાત્રી છે કે અમર-પદનું સ્વપ્ત ગમે તેવા પ્રયત્નથી અને માનુષિક વિવેક ખુદ્ધિથી અપ્રાપ્તવ્ય છે તાપણ મનુષ્યના સ્વભાવના ખ'ધારણમાં એટલું બધુ' દૈવિક તત્ત્વ રહેલું છે, તેના અ'તઃકરણ પર એવા સ્વચ્છ નૈતિક ધારહુની છાપ પડેલી છે, જગતના અંતઃકર્ણમાં અમરપણા પાછળ એટલી ખધી મજબુત અને ઉંડી લાગણી તથા ઇચ્છા શાંતપણ રહે-લી છે કે મહાવીર પરમાત્મા જાગૃત થએલા આત્મામાં પાતાના સ-ર્વ માન્ય ઉપદેશના તાત્કાલિક ખદલા અને પ્રમાણ જોઇ શકતા તેથી કરીને દૈવિક સત્ય જોકે મનુષ્યની વિવેક ખુદ્ધિ શોધિ શકતી નથી તાપણ તેની સાથે તેને ઘણા નિકટના સંખ ધ છે, જોકે તે માનવ હૃદય સુધી પહાંચી શકતું નથી તાેપણ તેના નિયમા અને ધારણા ઘણી ખાત્રી આપે છે, મનુષ્ય મુખથી તેને બાલી શકતાનથી તાપણ મહાવીર જે રૂપે મનુષ્યને સત્ય સમજાવે છે, તે રીતે તેઓ તેને તાદશ ગહુણ કરી શકે છે.

વળી મનુષ્ય અ'તકરણને સર્વ માન્ય સિદ્ધાંતની આપોઆપ પ્રતીતિ થાય છે એમ નક્કી કરવામાં આપણું તે સત્ય શોધવાની શકિત મનુષ્યમાં નથી એમ કખુલ કરીએ છીએ એટલું જ નહિ પણ અ'તઃકરણ તેની અપૂર્ણ અને અશાંત સ્થતિમાં તે સત્યની શોધ થયા પછી પણું તેને સ'પૂર્ણપણું એાળખવાને અને વિસ્તારવાને ચાગ્ય તાવાળું હાય છે એમ પણ કહી શકાય નહિ. એટલું તો કખુલ કરી શકાય કે માણસનું હૃદય ને પવિત્ર અને પૂર્ણ સ્થિતિવાળું હાયતા મહાવીરના અ'તઃકરણની સાથે તે ને કાંકા શકે છે અને તેના પવિત્ર વચનના પડેયા પવિત્ર અને પૂર્ણ હાતું નથી, તેન્મની વિવેક ખુદ્ધિ આંખી અને રજ્ય ન થઇ શકે તેવી થઇ ગઇ હાય

છે, તેથી સ'પૂર્ણ અને સ્વચ્છ પ્રતિબિંબ પડવાને બદલે તેમાંથી સે'-કંડા જૂડી કલ્પનાએ અને અસત્ય પ્રમાણા કૂટી નીકળે છે. અંતરિક यक्षुभा भने डणु ने ६६ अने तंहुरस्त वियार वातावरणुवासा है।य તા દૈવિક પદાર્થની સુંદરતા અને એક્યતા ત્વરિત ગહુણ કરી શકે છે, પણ માનવ આત્માની દૃષ્ટિ દૂષિત થએલી હાય છે, તેથી તેનામાં સત્યની તુલના કરવાનું વ્યાજબી ધારણ કયાંથી હાઇ શકે? એમ કેમ ખાત્રીથી કહી શકાય કે સત્યને દરેક મનુષ્યનું અ તઃકરણુ ગ્રહ-ણ કરી શકે છે. શાસના બીજા સિદ્ધાંતાની સાથે એવા પણ સિદ્ધાંત નથી કે મહાવીર પરમાત્માના રહસ્યવાળા ગૂઢ વિચારા માણુસ ગ્રહ-ણુ કરી શકે નહિ કે જાણી શકે નહીં, કારણકે તે તાત્વિક સ્વરૂપે નુકા પડે છે. જે એવું કહેવામાં આવે કે જેઓ સત્યને ગહુણ કરે છે, તેમના અ'તઃકરણપર મહાવીર પરમાત્મા જાગૃતિની ક્રિયા કરે છે તે છતાં પણ તેની સાથે એટલું હાવું નોઇએ કે, સત્યને માન્ય રાખ વાથી અને સમજવાથી મહાવીર પરમાત્મા અ તઃકરણને જાગૃત કર-વાને અને પવિત્ર કરવાને કુદરતી રીતે કામ કરે છે, અને તેથી કરીને સત્યની પ્રતીતિ કેટલેક અ'શે પવિત્રતા અને લલાઇવાળા અ'તઃકર-શુમાં પ્રથમ દરજજાવાળી હાય છે. વિચારા કે અપૂર્ણ અને અસ્વ-ચ્છ અ'તઃકરણને સત્ય સમજાય છે, એમ કહી શકાશે કે? આંધળી આંખાવઉ પ્રકાશ કેવી રીતે જોઇ શકાય? બહેરાં કાનથી સુંદર સ્વર કેમ સાંભળી શકાય?

આ મુશ્કેલી ભરેલા પ્રશ્નનું નિરાકરણ કદાચ એવી રીતે કરી શકાય કે દેવિક સત્ય મનુષ્યના અ'ત:કરણપર પ્રતિબિંબ પાડવાને અને તેને જાગૃત કરવાને એકદમ પ્રયત્ન કરે છે કે તે સત્ય મનમાં એવી યાગ્યતા ઉત્પન્ન કરે છે કે જેથી તે ભેદને પામી શકે છે. જેવી રીતે સૂર્યનું કીરણ રમતું રમતું સૂતેલા માણસની મુખમુદ્રા પર પડે છે અને પાતાના પ્રકાશ જોવાને માટે તેની ચક્ષુએા ઉઘાડે છે તેવીજ રીતે મહાવીર પરમાત્માનું સત્ય આત્માપર પ્રકાશતું તેની શકિત ચંચળ અને જાગૃત કરે છે કે જેથી કરીને તેજ સત્યને તે જાઇ શકે છે જાનાસા માનસિક શકિતને જાગૃત કરે છે તે છતાં મનસિક શકિત છત્ત્રાસામાં એાતપ્રાત થયેલી છે તેથી એમાંથી પ્રથમ કિયા કાની છે તે ચાકસ કહેવાતું નથી પણ તેઓ એક સાથેજ કામ

કરે છે એમ સામાન્ય રીતે કહેવાય છે. સત્ય મનને જાગૃત કરે છે તાપા મન ચંચળતામાં હાવુંજ જોઇએ, નહિતર સત્ય તેને પહાંચી શકે નહિં. આવીજ બેવડી કિયા આત્માના અનુક્રમવાળા અભ્યા-સમાં ચાલી આવે છે પ્રકાશ અને કલ્પના,જ્ઞાન અને સમજણ, દેવિક સત્ય અને વિવેક ખુદ્ધિ સાથે જ ઉત્પન્ન થાય છે અને વિસ્તારને પામે છે તેમાં વાર વાર પરાવર્ત ન થયા કરેછે,તેએા અનુક્રમે કારણરૂપ થાયછે. અને અસર કરનારા થાયછે.સાંસારિક અભ્યાસના ધારણ અને વિચાર નીપેઠે આ બાબતમાં પણ જેમજેમ દરેકમાણસ જ્ઞાનમાં આગળ વધે છે તેમ તેમ તેની જાણવાની શક્તિ વધારે ખીલે છે અને તે શક્તિના નિયમથી જ્ઞાનમાં વિશેષ ને વિશેષ વૃદ્ધિ થાય છે. નવી નવી શ'કાનું સમાધાન થયા પછી સાહિત્યમાં કે વિજ્ઞાન શાસ્ત્રમા દરેક મુશ્કેલી દૂર થઇ શકે છે. જેવાની, મુકાળલાે કરવાની, જુદા પાડવાની વિગેરે શક્તિએા ૮ઢ થાય છે, ધ્યાન આપવાની માનસીક પ્રકૃતિ મજણત થાય છે અને એવી રીતે જ્ઞાનના વિસ્મૃત અનુક્રમ, સત્યના વિસ્તાર-वाणा, पवित्र अने जाणी शंडाय तेवा हेणाव, मनने प्रतीत थाय છે. વળી કુદરતના નિરીક્ષણથી સુંદરતાનું વિવેક ખુદ્ધિ પ્રથમ અનુ-માન કરતા શીખે છે અને પછી કેળવાય છે. વિચાર કરવાના કામમાં વિચાર કરવાની સક્તિ વિસ્તારને પામે છે, જીજ્ઞાસા ત્વરિત થાય છે, વિચાર અને લાગણીના તત્ત્વેા પવિત્ર અને પ્રકુદ્ધિત કરાય છે અને તેથી કરીને કુદરતની નિરીક્ષા કરનારનું આખું મન અને ઉત્સાહ સંપૂર્ણ સમજવાળું અને કેળવાએલું થઇ જાય છે, તેવીજ રીતે આંતિ?ક ભેદ જાણવાની શક્તિ પ્રથમ દેવિક સત્યનું માહાતમ્ય અને સુંદરતા એાળખવાને ચાગ્ય હાતી નથી તે હુમેશના અલ્યાસ અને પંરિચયથી તેને જાણવાને વિશેષ ને વિશેષ કેળવાતી જાય છે. મહા-વીર પરમાત્માના વચનના આતુર અભ્યાસના દરેક કાર્યમાં સુધાર-ાંની લ'ચી ક્રિયા ચાલુ રહે છે, મનની જર્ડતા અને શ્રુન્યતા દ્વર ફે'કી દેવામાં આવે છે, અને આંતરિક તીક્શુતાના નવા સ્પર્શના અનુભવ-થાય છે, ધાર્મિક અભિરૂચિ તેને ચાગ્ય ખારાક મળવાથી વધારે ને વધારે દૈવિક પાષણ મેળવવાને યાગ્ય થતી જાય છે. અ'તરચક્ષુ છ-ત્રાસાને અભ્યાસથી વધારે ને વધારે સૂક્ષ્મ કરે છે, કે જેના પરિણામે લાંળા વખતના સત્યના અનુસવથી આન્મા લગભગ સ્વચ્છ ખાત્રીની

પવિત્ર પ્રકૃત્તિ હાય તા પણ સત્યના પ્રભાવથી છુપાઇ રહેલી શક્તિ-એા જાગૃત થાય છે અને મહાવીર પરમાત્માના જીવનમાં અને તેના સત્યવચનમાં પવિત્ર દૃષ્ટિ હાય ત્યાં સુધી ઉચ્ચ સ્થિતિનું રક્ષણ થાય છે.

#### મનુષ્યે ગુમાવેલું મહાવીરપણું ફરી કેમ પ્રાપ્ત થાય ?

સત્યના સિદ્ધાંતની મનુષ્યમાં મહાવીરપણાથી કેમ પ્રતીતિ થા-ય છે તેના કાંઇક પ્યાલ આપી હવે તેનું ખરૂં રહસ્ય શું છે તે સમ-જવાને પ્રયત્ન કરીશું. પ્રથમ દરેક મનુષ્યે પાતામાં છુપાઇ રહેલું મ હાવીરપણું પ્રગટ કરવાને પ્રયત્નવાન થવું જોઇએ.

મહાવીર પરમાત્મા એક રીતે મનુષ્યત્વનું ખરૂં તત્વ પ્રગટ કરનાર છે,પાપકર્મથી આપણા આત્માએ પાતાના સ્વેર્યને જે અ'-ધારામાં રાખી દીધુ છે તે કરી અજવાળામાં લાવવાને મહાવીર સ**-**મર્થ છે. જ્યારે મનુષ્ય પાતાની કર્મ પ્રદ્વિત્તથી અવનતિના ખાડામાં પડી જાય છે અને પાતે બહાર આવવાને કાઇ પણ રીતે શક્તિવાન થતાે નથી. ત્યારે મહાવીરના વચનાે જે શાસ્ત્રમાં છે તે તેને પાતાની ઉન્નતિના માર્ગ ખતાવે છે. ગુમાવેલા સત્ય વિચારા મેળવવાને માન-સિક પરાવર્તન થવુ' જોઇએ કે જેના સ'ભવ નોતિવાન અને ધાર્મિક મનુષ્યને ખાત્રી આપવાને મુશ્કેલ નથી એક કાેહો જતા છેાડવાને પે તાની પડતીનું ભાન હાતું નથી તેમજ તેમાંથી નકામું જંગલી પુ-ષ્પ થાય તાે પણ ખીજા સુંદર અને સુગ ધિ છાેડવામાં તે પાતાના મૂળ સ્વરૂપને ઓળખી શકતું નથી એક પાળેલું અને ઘરમાં રાખેલું પ્રાન્ ણી કે જેને કદમાં **કીંગણું કરેલું હાય અને તેની સઘળી** શક્તિને કાંખુમાં લીધી હાય તે પ્રાણી જયારે પાતાના જ ગલી સાથી જનાવર-તે કૂર, જોરાવર અને સ્વતંત્ર જુએ છે અને જે સ્થિતિમાંથી પાતે ન-કાર્સું શઇ ગયું હાય છે તે પ્રત્યક્ષ અનુભવે છે ત્યારે પણ તેને પાતા-ની જાતનું ભાન આવતું નથી આ પ્રમાણે છે તાે પણ જેમને શુદ્ધ અને નૈતિક અ'ત:કરશની ખક્ષીસ છે તેવા મનુષ્યને તેના સ'ળ'ધમાં એથી ઉલટાજ પ્રકાર છે. મનુષ્ય ગમે તેટલા અજ્ઞાન અ ધકારમાં ગું ગળાઇ ગયા હાય તા પણ તેના આંતરિક આત્મામાં તેના મૂળ સ્વ-રૂપને તેણે ગુમાવ્યું નથી. તેના મનમાંથી પાતાની ઉત્તમત્તાની ગુપ્ત M. P.-2

યાદદાસ્ત કરી ભુંશી શકાશે નહિ કે જેને ગુમાવવાને માટે તે પાતાના દેષ અને કંગાળીયત માને છે તેથી કરીને અજ્ઞાનથી અને કર્મ- શ્રી પતિત થયેલા મનુષ્યને બાહ્યસ્વરૂપે કે આંતરિકસ્વરૂપે જો કદા હિ ચ મહાવીરપણાના યાગ થાય તો તેના સ'પૂર્ણ પ્રભાવથી નૈતિક સું દરતાનું સત્ય પ્રતિબિંબ પડતાંજ ઢંકાઇ રહેલી ગુમ શક્તિએા મૂળ સ્વરૂપે જાગૃત થાય અને તેને તે જાતે એાળખીને અનુભવી શકે. એ પ્રમાણે કરવાને પતિત થઇ ગયેલી વિવેકખુહિની સામે થઇને પાતાનું મૂળસ્વરૂપ શોધવું અને એમ કરતાં અ તરમાં સત્યસ્વરૂપ જાગૃત થશે અને જે કારણથી પતિત અવસ્થા પ્રાપ્ત થઇ હતી તે દ્વર થશે ત્યારે સત્ય સ્વરૂપની શુદ્ધ પ્રત્યક્ષ પ્રતીતિ સ્વયમેવ બહાર આવશે.

હુવે પશ્ચાતાપના સમયમાં મનુષ્યના જાગૃત થએલા આત્મા મડાવીર પરમ તમાએ ખતાવેલા માર્ગના અવલ બનથી ઉપર પ્રમાણે પાતાની સ'પૂર્ણ સ્થિતિને પહેાંચે છે, કારણ કે એમ વિચારલું જો-ઇએ કે પશ્ચાતાપ અને સ્વાત્મ લઘુતા જે સત્યની પ્રતીતિ થયા પછી જાગૃત થએલા અને પશ્ચાતાપવાળા હુદયમાં પ્રગટ થાય છે તે ખરી આગતમાંથી ચાકસ સૂકમતા શાધી કાંહે છે એટલે કે આત્મસ્વરૂ-પની શાધના તે પશ્ચાતાપ નથી પરંતુ મૂળ સ્થિતિનું ફરી લાન થ-વાનાજ તે પશ્ચાતાપ છે. મહાવીરના પવિત્ર વચનાના વિચાર કર-વામાં અને મુખ્યત્વે કરીને મહાવીરની જાત અને જીવનમાં પરમ સ્ત્રરૂપનું જે પ્રતિબિ'બ પહે છે તે પરથી પશ્ચાતાપવાળા જાગૃત આત્માનું કર્તવ્ય માત્ર નિરીક્ષણા કરવાનું નથી પણ પાતાના ભુલી જવાએલા સ્વરૂપને નસ્રતાથી એાળખવાનું છે. જે મહાવીરના આપણને પરિચંચ છે તેને મળતી આપણી માનસિક ક્રિયાના અનુ-કુમ હાવા જાઇએ. જયારે કાઇ એક શબ્દ, નામ કે વિચાર જે આ પણે તરત યાદ લાવી શકતા નથી તાેપણ તે શબ્દ કે વિચાર આપણે એક વખત જાણતા હતા એવી આપણને ખત્ત્રી હાય છે તેથી કરીને ઘણી વખત મગજને મહેનત આપ્યા પછી તે શળ્દ નામ કે વિચાર આપણી યાદદાસ્તમાંથી ઝખકી ઉઠે છે ત્યારે આપણે તે શબ્દ કે વિન ચારને તદન નવીન તરીકે એાળખતા નથી પણ એક જાણીતી પરિ-ચિત ખાખત કે જે પાતાના હુદયમાં લાંગા વખત સુધી રહેલી હતી ते र ते छे अभ आपणुन भाजी थाय छे अथवा भडावीर परभा

ત્માના સત્યની પ્રતીતિ જાગૃત થએલા આત્માને જે રીતે થાય છે, તેની સરખામણીનું વધારે સારૂં ઉદાહરણ એવું આપી શકાય કે એક માણુસને જેમ પાતાના ભવિષ્યના ઉલટ પાલટ થવા પછી ઘણા વરસા વીતી ગયા ખાદ જે જગ્યા એ પાતે સુખો દીવસા કાઢેલા હતા અને જેના તે પરિચિત છે તે જગ્યાની ફરી મુલાકાત લેવાથી તે જગ્યા વિષે તેને નવીન સંસ્કાર નહિ થતા જીના સંસ્કાર તાજા થાય છે તેમ જાગૃત થએલા આત્માને ઘણા જીના વખતનું પરિચિત મહાવીરપણ પ્રગટ થવાની સાથે તેને તેની પ્રતીતિ થાય છે. જીના દેખાવા અને જીના પદાર્થીમાં તેની સાથેના પાતાના અંતઃકરણુના સંખ'ધ જાણ્યા વગર કેાઇ મનુષ્ય થાેડા વખત સુધી લપટાઇ રહે પરંતુ તે સંબંધમાં આખરે કાંઇક એવા આભાસ થાય છે કે જેથી તરતજ યાદદાસ્તીના જીસ્સામાં જુની લાગણી-એા, જીના વિચારા અને જુના ખનાવા જાગૃતીની સાથેજ હ્રુદયમાં ઉભરાઇ આવે છે અને ખહારના દેખાવ નવી ચળવળથી ઢંકાઇ જાય છે તથા સઘળું મૂળ સ્વરૂપે નવા રૂપમાં દશ્ય થાય છે. વિચાર છે તે દેખાવ નથી પણ અ'તા કરણની કબુલત છે અને જેમ જેમ જે દરેક પદાર્થ આખ નુએ છે તે જોનારને પાતાના ઝળકતા અને વધારે સારા ભૂતકાળતું ભાન કરાવે છે; પાતે હાલ જે સ્થિતિમાં છે તેની સાથે તે સરખામણી કરે છે અને જીએ છે કે એક વખત હું કેવા આન' દી, તં દુરસ્ત અને સુખી હતા તે યાદ આવતાં તેને હાલ ઘણું તીણું અને ઉંડું દુઃખ થાય છે, પાતાની મૂળ સ્થિતિ યાદ આવતા ઘણાજ તીત્ર પશ્ચાતાપ થાય છે કે જે વર્તમાન કાળે તેના આત્માને આરપાર વેદના ઉત્પન્ન કરે છે. દુવે આ પ્રકારને ખરાખર મળતીજ ક્રિયા જાગૃત થએલા આત્માને સત્યની પ્રતીતિ થવામાં છે. પવિત્રતાના શાસ્ત્રીય ધારણમાં અને મહાવીર પરમાત્માના જવન કુમમાં જે ઉચ્ચતા પ્રત્યક્ષ થાય છે તેમાં જયારે આત્માને સન્મુખ લાવવામાં આવે છે ત્યારે તેના આંતરિક હૃદયમાં પાતે ગુમાવેલા શુક્ મૂળ સ્વરૂપને માટે તેને કાંઇક ભાન થાય છે અને તેને ખરેખરી રીતે ઘણું તીણું દુ:ખ થાય છે. જે મહા શર પરમાત્માનું જીવન આપણને तहन न कर्णाय तेवु' छाय ते। हे। बित अ'तः इरण्ने अर्धु हुः भ ओर्छु થાય. તેમાં જો આપણે ઘણા ભસકેં છે એમ જોઇએ અને જેને આ

પણા અંતઃકરણના પરીધથી આપણે અર્ધુ પણ ન સમજ શકીએ તા જેમ એક કીડા ગીધની સામે ન થઇ શકે અથવા બાબડુ' બાળક જેમ કાઇ વિદ્રાનના ડહાપણ અને વાકચાતુર્યની તુલના ન કરી શકે તેમ આપણા સ્વરૂપને લુલી જવા માટે આપણને વિશેષ શરમ કે દિલગીરી થાય નહીં. પણ ગુપ્ત રહેલું તત્ત્વ કે જે જાગૃત થચ્મેલા મનપર આત્મઘાતીપણાના તીણા ડંખ મારે છે અને મહાવીરપણા-ની પ્રતીત કરાવે છે જે રવરૂપ ગુમાવી દીધું છે તે યાદ આવે છે, મનુષ્યના આત્મા પૂર્ણતાને પહેાંચેલા છે એમ મહાવીર જણાવે છે પરંતુ તે કર્મના આવરાયુથી પરવશપણાને પામેલા છે એવા નિ-श्वयं के मढावीरना छवनमांथी थाय छे ते काशीने कागृत आत्माने પાતાની સ્થિતિને માટે કેમ ળેવડા પશ્ચાતાપ અને શરમ ઉત્પન્ન થયા વગર રહે ? પશ્ચાતાપ એ મહાવીરપણામાંથી માણસપણામાં પતિત થવા માટેની યાદદારતી છે. જેમ અસરકારક અને દુઃખી હ્દ્રય આશ્ચર્યકારક જીવનની વાત ધ્યાન પુર્વક શ્રવણ કરે છે, જેમ મહા પુરૂષને મનુષ્યાકારમાં સ પૂર્ણ નિર્દોષપણાની દૃષ્ટિ હાય છે, મા-નસિક અને નૈતિક હચ્ચતા કે જેમાં સ્વાલિમાનપણું રહેલું નથી, માણુસ સાથે નિરંતર મહેનત અને વાતચીત કરતાં છતાં પરમાત્માં સાથે પવિત્ર પ્રેમ રાખનારા મહાત્માના જીવનની જેમ આપણે માનસિક તુલના કરીએ છીએ. સ્વાત્મભાેગી, પાેતાના સુખના એક પણ વિચાર વગરતું, સ્વાર્થ સાધુપણાના એક પણ કાર્ય વગરતું જીવન, માતાના જેવા નિર્મળ પ્રેમવાળા પરાપકારથી વધારે પુષ્ટ થએલાં, ગમે તે પ્રસંગે નિદીષ આળ અને અપમાન થયા હાય તેવા અને ટુંકામાં સંપૂર્ણ પવિત્ર જીવન હિય તેવા આત્માને પાતાના ગુમ થએલા સ્વરૂપને શાધવાનું આપા આપ ભાન થાય છે. શ્રષ્ટતાનું ધારણ કે જેને માટે માંણુસને લાગણી થાય છે. તેની તેને ઘણા લાખે કાળે પ્રતીતિ થાય છે. આત્માની, ગુન્દ્વાની નાખુશી ભરેલી કંપુલત પ્રત્યક્ષ છે, તે વિચાર છે કે મારા પાપીપણાની આ તરતની ખાત્રી છે તે છતાં મેં તેના તરફ કદી તિરસ્કાર ખતાવ્યા નથી, જે પ્રકાશ નેવાને મારૂ' મલિન અ તઃકરણ તરફડીઆ મારતું હતું, જે પવિત્ર ધારણને हु धिक्षारते। हते।, के पवित्रताने हु अपवित्र गण्ता हते।, भारा આત્માની શાંતિ અને નિર્દોષતાનું સ્થળ જે હું તજી દેતા હતા, હ-

મેશાં અંતઃકરણથી ઉલટી રીતે ચાલતા હતા તે હું આજે મારૂં ગુપ્ત મહાવીર પશું જાગૃત થવાથી મને જુદાજ રૂપે જેઉં છું. મારા ભટ-કતા અને અંધારાવાળા વિચારા હવે ખરાપણાને જોઇ શકે છે, મારી નખળી અને વલતલા થઇ ગએલી કલ્પના શક્તિ ખરા માર્ગે અને શાંતિપણે જાગૃત રહે છે, મહાવીર પરમાત્માના જીવનની આ સત્યતાથી મારા અંતઃકરણમાં મારૂં મહાવીરપણું જે દખાઇ રહેલું તે આજ પ્રત્યક્ષ થાય છે.

#### મહાવીરપણું મેળવવાની રીતિની શાેધ.

મહાવીરના સત્ય સ્વરૂપથી મનુષ્યના અંતઃકરણુમાં પોતાના ગુમાવેલા સ્વરૂપનું ભાન થાય છે, એટલું જ નહિ પણ મહાવીરનું સત્ય મનુષ્યને પોતાનું સ્વરૂપ પાછું મેળવવાની રીતિની શોધ કરવાના માર્ગ દર્શાવે છે. મનુષ્યને પોતાની જીદી જીદી સ્થિતિ ખતાવવામાં શાસ્ત્રા ક્કત તેના વાસ અને અવનતિના માર્ગ દ્વર ખતાવે છે, એટલું જ નથી પણ તેમાંથી કેમ બચાવ કરવા અને કેમ ઉન્નત થવું તેની રીતિ પણ ખતાવે છે. માણસના હૃદયમાંથી તેના શા રાગ છે. તેના જવાબ માગવામાં આવે છે એટલું જ નહિ પણ જે ઉપાય ખતા વવામાં આવે તે માફક આવે તેવા અને પુરતા છે કે નહિ તેના પાછા જવાબ માગે છે. મહાવીર પરમાત્મા પાતાના ઉપદેશથી માણસના હૃદયમાં પડે યા પાડી જાગૃત કરે છે, અને પહેલા દિલગીરી ભરેલી કખુલતથી મનુષ્ય કહે છે કે "આવા પ્રકારની પવિત્રતા અને શાતિ મે ગુમાવી દીધી." અને પછી આનંદિત રીતે યાદ લાવીને કહે છે. " આ રીતિ સિવાય બીજ કાઇ પણ રીતી તેને પાછી મળવવાની નથી."

ઇચ્છાતિ કે વગર ઇચ્છાથી માણસ મનુષ્યત્વથી પતિત થતો હાય તેના જેવી દુઃખકારક મનની સ્થિતિ ખીજી કાઇ પણ હાઇ શકે નહિ. મારામાં ઉચું અને ઉમદા પ્રકારનું ધારણ હાય છતાં તેથી મારી સઘળી કિયા ભયંકર રીતે નાશ કરનારી હાય, શ્રેષ્ટતા અને સુંદરતાના દેખાવ જે હું ઘણાજ વખાણતા હાઉં પણ હું જે કર્ં તેમાં તેના અંશ પણ ન હાય, આવા પ્રકારની જે સ્થિતિ છે તેનું દુઃખ કાઇ પણ માણસ સહન કરી દંદ્યું હિ. માણસના પાતાના ભુખને માટે કાંતા તેણે પાતાની સ્થિતિ ભુલી જવી અથવા તેને ક્રી પ્રાપ્ત કરવાને પ્રયત્ન કરવા. કાંતા મનમાંથી પાતાની અધમ થઇ ગએલી સ્થિતિ વિષે અને ગુમાવેલાં સુખ અને પવિત્રતા માટેના વિચાર કાઢી નાખા અથવા તા તેને મેળવવાને દઢતા પૂર્વકતૈયારથાએા.

એક ખાળક કે જેનું નશીબ ઘણાજ હલકી જાતના જીવનવાળું છે તેને લઇને કાેઇ પૈસાવાળા સુંદર ખંગલામાં રાખવું અને બધી જાતના ઉંચા પ્રકારના સ્વાદ, ટેવ અને લાગણીથી પરિચિત કરવું કે જેથી તેના મનમાં અસ'તાષવાળી ઇચ્છાએ જાગૃત થાય, અને તે પાતાની હલકી સ્થિતિમાં તેના સાધનના માર્ગ ટું કા હાવાથી ઘણા કંગાળ અને દુઃખી થાય, એવી રીતે કરવું તે આળકપર ઘણી ભુલ ભરેલી દયા ખતાવેલી ગણાશે. અથવા કાઇ જંગલી અને મૂર્ખ જા-તના કાઇ માણુસ લ્યા, અને જયાં સુધી તેનું મન સુધારાવાળા વિચારથી અને આરામના રહેડાણથી પરિચિત થાય અને ટેવાઇ જાય ત્યાં સુધી રાખીને પાછા તેને તેનાં જ'ગલી ઝુ'પડામાં અને જ ગલી માણુસામાં માકલો આપા, હવે આવી જાતના ઉપકારનુ परिणाभ अन्ने स्थितिभांथी ते भाणुंसने पायभास धर्या अराजर नि આવે ? તે સુધારેલામાં પણ રહી શકશે નહિ, અને જંગલીમા પણ તેનાથી રહેવારો નહિ. આ ઉપરથી કહેવાનું તાત્પર્ય એવું છે કે માણુસને પાતાની સ્થિતિનું ભાન થાય તેની સાથેજ તે સ્થિતિ સંપૃ-खु रीते प्राप्त थाय तेवा प्रयत्नमां उतरवु ने निधं मे. ने भाष्यसने મનુષ્ય જીવનની ઉચ્ચતાની છાપ પહેલી છે, અને માણુસની જંદગી સ્વાર્થી પણાથી અને પાપથી ભરપૂર હાય તાપણ જો મહાવીર પરમાત્માના ઉચ્ચ મનાભાવ અને ને.તેક મહત્વતા તેને પ્રત્યક્ષ થયોલ હાય તા તેના કમનશીખમાં ઉપર કહેલા ઉદાહરણા લાગુ થતા નથી. આવી જાતના માણસને માટે બે માર્ગ છે કે જેમાં પ્રયત્ન કરવાથી તે પાતાની ગુમાવેલી હંમેશની શાંતિ પાછી મેળવી શકે એક તાે પાતાની સ્થિતિને કંગાલીયત ભરી અને અને અસર વગરની રીતિથી ભુલી જવી અને ખીજી રીનિ પાતાની મૂળ સ્થિતિ સમજને તેને મેળવવાને પ્રયત્ન કરી હંમેશની શાંતિ પ્રાપ્ત કરવાની છે.

મહાવીર પરમાત્મા જિજ્ઞાસુ માણુસની સન્મુખ તેણે ગુમાવેલા

મહાવીરપણાને પ્રત્યક્ષ દેખાંડે છે એટલું જ નહિ પણ તે પાતે પાન તાના જીવનથી તેના આત્માને એવી રીતે મળે છે અને અસર કરે છે કે જેથી મનુષ્યને અંતઃકરણની પ્રકૃતિ બદલીને તેને તેની જરૂરી-આત ભરી માગણીઓના જવાબ આપાઆપ મળે છે. આત્માને પાનતાની સ્થિતિ પાછી પ્રાપ્ત કરવાને બે માટી મુશ્કેલીઓ નહે છે (૧) દેષનું જ્ઞાન અને (૨) કર્મ દેષદ્ધર કરવામાં મનની નૈતિક નબળાઇ આથી જાગૃત થએલા અત્માને બે ખાસ જરૂરીઆત રહે છે જેમાંથી એક ક્ષમા કરવાની (સહન કરવાની) જરૂર અને બીજી નૈતિક પરિમાની જરૂર આ બન્ને જરૂરીઆતો પુરીપાડવાને મહાવીર પરમાત્માનું સત્ય સ્વરૂપ ઘણીજ મજબુત રીતે માણસના અંતઃકરણને અસર કરે છે.

### ૧ પાપકર્મની મુક્તિ.

સંપૂર્ણ શાંતિ અને પવિત્રતાને ચાહનાર આત્મા પ્રથમ પાપ કર્મની મુક્તિને ચાહે છે. અને તેને માટે જે ઉ'ડી લાગણી રહે છે તેના જવાળ મહાવીર પરમાત્મા પાતાના જીવનમાંથી આપે છે. તે શીખવે છે કે હે મનુષ્ય પ્રાણી ? તું વિચાર કર કે યાપકર્મના જ્ઞાનથી તારું જાગૃ તથયેલું મન અને તારી શક્તિ કેવી રીતે દખાઇ જાય છે? અને તે પાપકર્મને દ્વર કરવાને તને કચા માર્ગ અનુકૂળ છે? મહા-વીરતું જીવન તેના શુદ્ધ માર્ગ તાત્કાલિક ખતાવે છે. એક કરજદાર માણસનીગું ચવાડા ભરેલી સ્થિતિને મળતી આવે તેવીજ સ્થિતિ એક કુલીન આત્માની હાય છે, જયારે એક માણુસ ન છુટી શકાય તેટલા દેવાદાર થઇ જાય છે ત્યારે આપણે જોઇએ છીએ કે તેની સ્થિતિ ત-દન નાલાયક અને નખળાઇથી ભરેલી હાય છે. માણુસની શક્તિઓ પર કરજ એ મરણતાલ બાજારૂપે રહે છે જે માણુસ દિન પ્રતિદિન ઉપકારના બાજા નીચે દખાતા જય છે અને થાડી મુશ્કેલી પણ દ્વર કરવાને જેને કશા સ'ભવ જણાતા નથી તે પાતાના મનની કરી જાગૃ ત થવાની શક્તિ ગુમાવે છે એટલુંજ નહિ પણ તે ઉત્સાહ વગરના શુન્ય અને નખળા થઇ જાય છે. જયાંસુધી ભૃતકાળની વળગેલા ભૂત જેવી સ્થિતિ તેની સન્મુખ હાય ત્યાં સુધી કાેંધ્ર પણ નવા કામમાં કે નવા સાહસમાં ઉતરવાની તેની હિ'મત હાતી નથી. તે એવુ' વિચારે

છે કે હું ગમે તેટલું કરીશ તાેપણ જે બાજાથી હું કચરાઇ ગયેલાે છું તેના અમુક અ'શ દૂર થવા શિવાય બીજાં ક'ઇ થવાનું નથી અને એ વિચારથી તેની મુખ્ય શકિત અને મહેનત કરવાની ખંત રહેતી નથી ભૂતકાળના ભૂતને દુર કરવાને ખદલેતે તદન નિરાશામાં પાતાની છંદ ગોને નશીબપરે પડતી સુકે છે અથવા તાે પાતે કંઇ સારૂ' નહીં કરી શકે એવી લાગણીમાં પાતે જે વધારે ખરાખ કરતા હાય તે પણ જાણવાને તે એદરકાર થઇ જાયછે.આવા માણસને પ્રયત્નમાં લાગુ કરી જાગૃત કર-વાને જે પ્રથમ કરવાનું છે તે એ છે કે તેના ભૂતકાળ સાથેના સંખં-ધ તદન દૂર કરવા અને છંદગીની કૂરી શરૂઆત કરવાને તેતે ઉત્સાહિત કરવા. આખરૂ અને આગારના નુકશાનકારક हुरक्षारथी जो तेने वार'वार असर थाय ते। तेना हाषनी याह आधीन તેના આત્માની જરૂરીઆતાે વિષે ખાત્રી કરાવવામાં મદદ કરવી. સમાજમાં જે માણુસ ન્યાત બહાર ધ્થયો હાય છે તે તેની સાથ પ્રયત્ન કરવાની ઘણીજ પ્રભળ હીં મત પણ ગુમાવે છે. ગેરવિશ્વાસ અને શકનું વાતાવરણ કે જે ઘણી ભુલા કરાવે છે તેનાથી આશા અને ઉત્સાહના નાશ થઇ જાય છે. દયા, માન અને જાહેર રીતની લાગણી તેનામાં રહેતી નથી. સમાજમાં માન અને ચાગ્યતા પ્રમા-ણેની પાતાની ગુમાવેલી જગ્યા નહિ મળવાના સંભવને લીધે તેના (ક્દયમાં આશા અને લાભ મરી જાય છે, અને પાતે કેટલી ખરાખ સ્થિતિએ પહેાંચ્યાે છે, તે જાણતા છતાં કદાચ તેને માટે તદન બેદર-કાર થઇ રહે છે. જો તે નવીન જ દગી શરૂ કરી શકે, તેનાે ધિક્કારવા લાયક ભૂતકાળ ન ભુલી શકાય તેવી યાદદાસ્તમાંથી હંમેશને માટે ભુલી જવાય તા તેને માટે કાંઇક જીદીજ સ્થિતિ થઇ શકે, પણ તે ભય'કર ભૂતકાળ તેના વિચારામાં વાર'વાર દેખાય છે, તેના સાખતી અને સંખંધીઓના મુખથી તેને ઘણું સાંભળવું પડે છે, અને જ્યાં જાય છે ત્યાં તે તેને હેરાન કરે છે અને દરેક રીતે દખાવે છે. આવી स्थितिमां भाषास गमे ते धरे तापण तेने पाताना विषे सारा वि-ચાર નહિ આવે અને તે નિરાશાના કંગાળ સંતાષપર પાતાને દ્વમેશને માટે તજ દે છે.

હવે જે આતમાં પાતાનું નેતિક માહાતમ્ય પાછું મેળવવાને

લાંબા વખતથી ઇચ્છા રાખે છે, પર તુ તેના પાપકર્મથી તેને જે જે મુશ્કેલીએા જણાય છે, તેને ઉપરના ઉદાહરણા સહાયરૂપ થશે. કર-જની પેઠે અ'તઃકરણુંનું પાપ જાગૃત થએલા આત્માને શલ્યરૂપે તાર્લું દુઃખ આપે છે, અને તે શક્તિઓને પાછી હઠાવે છે. જ્યાં-સુધી નહિ ખજાવેલી કરજ અને જવાયદારીની નાધ તેની સામે થાય ત્યાંસુધી સારૂં કરવાના નવા પ્રયત્નથી શું લાલ ? હંમેસની ફરજ अलववाने अभे तेवे। अयत्न है।य ते। पणु ते पुरते। नथी, पापड-ર્મના પૂર્વના સમૂહને દૂર કરવાને તે ઘણાજ થાઉા ઉપયોગના થઇ શકે. દરેક દિવસે હુમેશના વધતા જતા અને નહિ ભરાતા કરજમાં કાંઇક વૃદ્ધિ થાય છે, અને હૃદયપરનાે બાજે માણસ ગમે તે કરે તાે પણ વધારે ને વધારે ભારે થતા જાય છે. જો તે નવીન જીંદગી શરૂ કરે, ભૂતકાળના પાપને ભૂકી જાય, દુઃખી આત્માને એમ લા-ગણી થાય કે ભૂતકાળમાં કાંઇ થયું જ નથી, જે અ'તઃકરણને નિદો-ષતાના જોરથી પાતાના કર્તા બ્યની નવીન સૃષ્ટિમાં પ્રવેશ કરવાને છુટું કરવામાં આવે તા ભવિષ્યને માટે કાંઇક સારી આશા રાખી શકાય. પરંતુ પ્રવાહની સાથેજ એક તણુખલાની પેઠે ઘસડાઇજનારા મનુષ્ય માં એવી કાઇ પણ શક્તિ અસર કરી શકે નહિં. પાપકર્મના કરજ-ની ભય'કર જવામદારીમાંથી આત્માને કાઇ પણ દૂર કરી શકે નહીં સામાજીક શિક્ષાની જાહેરાતની પેઠે પાપ અંતઃકરણમાં દૈવિક શિક્ષા-ની જાહેરાત સાંભળે છે, અને પ્રયત્ન કરવાને પાતાને અયાગ્ય માને છે. વિશેષ ભય'કર એ લાગે છે કે આ સઘળા ઉદાહરણા પાપના નૈતિક પાછા પાડવામાં સ'પૃર્ણુ રીતે મળતા આવે તેવા નથી, કારણ કે કરજ ગમે તેવું ભારે હાય તા પણ તે તદૃન દ્વર ન કરી શકાય અને કાઢી ન શકાય તેવું નથી, પરંતુ પાપકર્મને માટે તેવું છે. કર-જદાર માણસ લા લઇને Insolvent બેવડા પ્રયત્નથી અથવા નશી ખના કાઇ અણ્ધારેલા લાભથી અથવા કાઇ મિત્રના વચ્ચે પડવાથી ભૂતકાળની ન ભુંસી શકાય તેવી જવાખદારીમાંથી કદાચ મુક્ત થઇ શકે, પરંતુ પાપ એક વખત કર્યા પછી તેને નહિ કરેલું થઇ શકશે નહિં. પાપી કાર્યથી જે કરજ થએલું હાય છે, તે આ જગતના કાઇ પણ ખાત્રીવાળા સાધનથી ભરી શકાતું નથી, અને એકનું પાપ ખી-જાને પણ આપી શકાય તેવા પણ કાઇ સ'લવ નથી. વળી જે માણ-M. P.-3

સ સમાજથી દૂર થએેલેઃ હાેય તે ૃવખતના જવા પછી અથવા પાે-તાના ખરાળ કામને તજી દેવાથી સામાજીક ધિક્કાર અને ગેરવિધા-સની અસરથી છુટેા થઇ શકે છે, અને સમાજ તેને પાતાના સમુદા-યમાં કરી લે છે, પરંતુ પાપની જાહેરાતવાળાને માટે તેવા કાંઈ પણ ખચાવ નથી. તેના પાપકર્મના ન્યાય કુરવત ત્ર અને અદલ છે. તે તેનું રહેઠાણ જેતા નથી, તેમજ હજારા અને લાખા વરસ જાય તા પણુ તેના પાપનું પ્રાયસ્થિત મળવામાં જરા પણુ ખામી આવતી નથી. અનેક લવ વીતિ ગયાં, પછી ઘણાં પાપ ઉદયે આવે છે, અને તેના માઠા ફળ ત્યારે ભાગવવા પહે છે, જાગૃત થએલા ઉપાયી માણ-સનું પાય તા તેને પાતાનેજ સન્મુખ રહીને હુઃખ આપે છે, તે તેના થી ભૂલાતું નથી. જાગૃતીવાળું મન પાતાને માફી મળે એવી ઇચ્છા રાખતું નથી, પરંતુ તેમાંથી સુક્ત થવાની ઇચ્છાના ભારે દુઃખમાં તે પાપની શિક્ષા ભાગવવાને તત્પર રહે છે. જે પાપના ઉદયથી પાતા-ને દુઃખ લાેગવવું પડે છે તે શિક્ષાના નિયમને તે વખાણે છે. ગમે तेवी सारी हथा, जरा पण क्षमा है डांध पण तेने संतीष आपशे निह्नं, परंतु पापना इणना नियमधी के हुः भने! निशानी पाताना પર થાય, તેજ તેની શાતિનું કારણ થાય છે. મારા પાપ હું શાંતિથી ભાગવું તાજ હું પવિત્ર થાઉં એવા તેના નિશ્ચય હાય છે, અને તેથી જયાંસુધી પાપ તદ્દન નષ્ટ થઇ અને તેના ચુરેચુરા થઈ જાય ત્યાંસુધી તે ધીરજથી તેની સામે ઉલાે રહે છે.

હવે મહાવીર પરમાત્માના જવનમાં જે મહાવીરપણું પ્રત્યક્ષ થાય છે. અને જેમાં પાપની સ પૃષ્ટું શિક્ષા આવી જાય છે. તે જાણવાની ઉંડી જરૂર જાગૃત થએલા આત્માને છે. કારણું કે એક રીતે મહાવીર પરમાત્માના જીવનમાં જે અસાધારણ પવિત્રતા છે. તેને પાપના સમૂહ સાથે કેવી રીતે ટકાવી રાખવામાં માં આવી છે તે આપ છે અનુભવવાનું છે. ઘાર પાપ કર્મના ઉદય વખતે પણુ તે પવિત્રતા તા શેષમાત્ર ગઇ નથી. અને ખરેખર દુઃખી અંતઃકરણુંને માટે તે કાંઇ એછા દિલાસારૂપ નથી. જે કાઇ ભલા અને પવિત્ર માણસ કાંઇ ગરીખ ન્યાત ખહાર થએલા માણસને માટે તેની સઘળી જાઠી વર્તાશું ક ભૂલી જઇને પાતે લેલકાની અપકીર્ત્તિ સહન કરે અને તે ન્યાત બહાર થએલા પાપી માણસને પાતાના પ્રેમ અને મિત્રતા ખતાવે

તા તે કાંઇ એાછી વાત નથી. ન્યાતના તિરસ્કાર પાતાનુ' અને ખીજા નું અપમાન એ સહન કરતાં જે તેને દિલાસાનું એક કારણ આશા અને સુખનું એક સ્થાન મળે તેા તે દુઃખી માણસને કેટલી ખુશાલી કેટલી આશા અને કેવું નવું જીવન આવશે તે કલ્પના શક્તિથી જા ણી શકાય તેવું છે એક ઘણા ભલા અને આખરૂદાર માણુસ તેની સાથે મળેલા છે એ તે તેને કાંઇ એાછી ઉમેદનું કારણ નથી. તેવીજ રીતે એક પાપી માણુસને જો એમ જણાય કે મહાવીર પરમાત્મા મને પાપીને સહાયક છે, તેની હાજરીમાંજ મે' મારી વપવિત્રતા જા'-ખી જાણી છે તે તેની સેન્મુખ પાતાના પાપને કણલ કરે;છે અને છુ પી રીતે તે તેનું દુઃખ સહન કરવાને તૈયાર રહે છે. જ્યારે વીર પરમા-ત્મા કે જેના મધ્યમાં સઘળા કુદરતના નિયમ અને ધારણનું મધ્ય બિંદુ દેખાય છે, જે પાતેજ પવિત્રતાની મૃર્ત્તિ છે અને જે પાપી મા-ણુસને પણ મહાવીરપણાને પ્રતીતિ કરાવે છે. તેને પાતાની સન્મુખ જુએ છે ત્યારે ખરેખર ધૂજતું એ તઃકરણ નિરાશ થતું અટકે છે અને ભૂતકાળને નિરાશાવાળા ગણી ભૂલી જવાય છે એથી પણુ વિશેષ મહાવીર પરમાત્મા પાતાની અપૂર્વ શક્તિથી પાપી માણુસને તેની પ્રકૃતિ બદલી નાખવાને વાળે છે એટ-લુંજ નહિ પણ તેના પાપ અને પરમાત્મા પ્રત્યેની શત્રુતા અને ધિક્કાર જે તેનામાં હાય છે ને તેને પ્રત્યક્ષ ખતાવીને તેમાથી તેને ખહાર ખેંચી લાવે છે. ઘણાંજ ધાસ્તીવાળા અને નિરાશ અંતઃ કરણને સાબીત કરી આપવાનેજ જાણે ન હાય તેમ માણુસના મહાન્ દાષની કણલતમાંથી તેના તરફ વિશાળા દયા ખતાવવામાં દુઆવેવી છે જોકે કુદરતના કાયદાે ધિક્કારવા લાયક સ્વરૂપમાં પાપ સાથેના લાંબા વખતના ચાલું સ'બ'ધથી પાપનું જે દુઃખદાયક ફકળ આપી શકાય તે ભયંકર દુઃખ આપવાને રજા આપે છે. તીક્ષ્ણું છેરી તીરથી પાપીને શિક્ષા કરી નિદોષપણાનું લાન કરાવવાનું તે કહે છે, જગ-તના અને નર્કના દુઃખા પાપના ધિક્કાર તરીકે અતાવીને ઘણાજ પવિત્ર અને નમ્ર આત્મા થતા શીખવે છે. અને આખરે પાપના ભાગ તરીકે તેને માતના હાથમાં પણ તે મુકે છે. આ પ્રમાણે છે તે છતાં પહેલેથી છેલે સુધી માણસના દેાષને બાજુએ રાખીને પાતાનું મહાસાગર જેવું દયાથી ભરેલું અંતઃકરણ ખતાવોને ઘણા પાપી છ-

વાને પણ મહાવીર પરમાત્માં દયાથી ખરા માર્ગ અતાવીને તેમને પાપથી મુકત ક<sup>રુ</sup> છે તેના દરેક વચનમાં, દૃષ્ટિમાં અને કાર્યમાં તે પાપી તરફ દયા અને પ્રેમની લાગણીથી જુએ છે, અને છેવટે તે वीर परभात्मा आपणा मढावीरपणाने अतावीने कुहरतना नियम-થી પાપનું જે પ્રાયચિત આપણે ભાગવી પાયમાલ થાત તેનાથી બ-ચાવે છે \* અને લવી છવાને મહાવીર પણ મેળવી મહાવીર થવાને દરેક સરલતા કરી આપે છે. તેથી કરીને આપણે માનવું નેઇએ કે તે વીરપરમાત્મા પાસેજ પાપી આત્માની જરૂરીઆતા પુરી પાડવાના પુરતા ખજાના છે. જે કે પાપ ખરી રીતે પુષ્ય થઇ જતું નથી, જો કેલ્તકાળ પાછા આપી શકતા નથી, જો કે કાઇપણ કાર્ય કરેલ હાય તે કદી નહિ કર્યું થતું નથી તા પણ માણસના ધુજતા અ'ત:ક રામાં ખરેખર મહાવીરપણાંનું ભાન થવા પછી ઘણાં પ્રકારે શાંતિ થાય છે, ભૂતકાળ ભૂલીજવાય તેવી ખાત્રી રહે છે, પાપની શિક્ષા ભાગવીને પાપને દૂરે કરેલું જાણી શકાય છે અને જ્યારે મહાવીર પરમાતમા માણુસમાં મહાવીરપણ લાવે છે ત્યારે કુદરતના નિયમને, ન્યાયને, સર્વ માન્ય ધારણને, સંસને તેના ખરા સ્વરૂપમાં જાણી શકે છે અને પાતે પાતાના પાપકર્મથી મુક્ત થવાને શક્તિમાન થાય છે.

### ર આત્મિક ૃંતબળાઇ.

આપણા મૂળ સ્વરૂપને પાછું મેળવવાની બીજ માટી મુશ્કેલી આત્મિક નબળાઇ એટલે પવિત્રતા પાછળના આત્માના પ્રયત્નમાં હ્દિયિક જડના અને હૃદયની નિર્ળળતા મુખ્ય છે. અને માણુસના ઉત્સાહની આ જરૂરીઆત પુરી પાડવાને મહાવીર પરમાત્મા પાતે હૃદયમાં સ્થિતિ કરે છે અને મહાવીરપણું ઉપસ્થિત કરે છે. ગુમાવે લા સત્ય સ્વરૂપને પહાચવાના પ્રયત્નમાં આત્મા પાતાની નૈતિક નબ બળાઇથી જાણીતા થાય છે. જયારે આજરી માણુસ રાગથી પટકાઇ પડે છે અને બીછાનામાં પડી રહે છે ત્યારે તેને પાતાની નબળાઇનું ભાન થતું નથી. પરંતુ જયારે તે સાજે થઇને ઉઠવા જાય છે. અને

<sup>્</sup>ર તૃદિ કેવા નિકાચિત એવા સકચિત એટલે ભાગવ્યા વિના છુડી કાંકે એવા કેટલાક કમેની હકીડન આવે છે તેના આધારે આ બાબતલખો છે. લેખક

ચાલવાના પ્રયત્ન કરે છે ત્યારે તેના ધુજતા પગલા અને લથડતા શરીરને જોઇને તેને જણાય છે કે તેની શક્તિ કેટલી બધી એાછી થ ઇ છે. જ્યારે સ્વત ત્ર સત્તા એ દેશની પ્રજાને ઘણી ઉશ્કેરી સુકી હા ય અને તેની ગુલામગીરી જરાપણ દૂર કરવાની દરકાર કરવામાં ન આવે ત્યારે તેને તેના ખ ધનની નિરાશા શાધવાની સ્થિતિ નથી.પરંતુ જયારે ખંડ કરવાના જીસ્સાે ફાટી નીકળે છે, રાજ્યની ધિક્કારવા લા-યક ધુંસરી ફે'કી દેવાના પ્રયત્ન થઇ ચુકે છે ત્યારે તે ખંડ શાંત કર-વાને દરેક પ્રયત્ન નિષ્ફળ જાય છે અને ત્યારેજ કડવા અનુભવ થાય છે કે સત્તાની અ'ધાધું ધમાં કેટલી ખરાખી થઇ છે. તેવીજ રીતે જ્યાં સુધી પાપ આત્મામાં કંઇપણ હરકત કર્યા વગર પડી રહે છે. ત્યાં સુધી પાપને અટકાવવાની દરકાર થતી નથી. પરંતુ જયારે તેની દૃષ્ટિ પર પવિત્રતાનું નવું ધારણ પ્રકાશેછે, જ્યારે કર્ત વ્યના પહેલા પ્રયત્ન કરવામાં આવે છે,ત્યારેજ તેના નિશ્ચયની નખળાઇમાં અને સારા થવાના પ્રયત્નનો ઝાંખી અસરથી તેને દુઃખ ભરેલી ખાત્રોમાં પાતાની નૈતિક અને આત્મિક નખળાઇનું ભાન થાય છે.અને ત્યારે વળી આંતરિક સહાય-તાની ઉંડી ઇચ્છા જાગૃત થાય છે અને તે વિચારે છે કે નિરાશા અને ઉંડી ઇચ્છાનું :દુદય વગરનું બેલવું શા કામનું છે ? મહાવીર પરમાત્માની મહાન આત્મિક શક્તિનું જ્ઞાન હાવાથી શું લાભ છે? મનુષ્યત્વના ઉમદા પદાર્થ જોવાની શક્તિ શું ઉપયોગની છે ? કે જ્યારે આ સઘળું ન મેળવી શકાય તેવું શ્રેય કરવાને ખદલે માત્ર માણુસ ની કમનરીીળીની મરકરી કરવામાં કામ લાગતું હાય. શ્રેષ્ટતા કે સું-દરતા, પાયના પ્રતિકાર, અને પવિત્ર જ દગીની ઉચ્ચતાની નકામી વાત કરશા નહીં. તે સર્વ ખરૂં છે અને સર્વ કાઇ જાણે છે પર તુ તે મેળવવાને જે ખરા માર્ગ હાય તેજ જોઇએ છીએ. એક ગરીખ ગુ લામ જે છુટકારાના નિઃશાસા નાખે છે તેને છુટકારાના માર્ગ ખતાવવા અને તેની નળળાઇ દૂર કરવાની છે. જે ખરૂં સત્વ છે તેને પહાંચવા ના કરા માર્ગ છે તે ખતાવા અને હે મહાવીર ? મારી નખળી થઇ ગએલી શક્તિએા અને હાથમાં દૈવિક શક્તિ આપેા, મારી આત્મીક શક્તિની પાછી બક્ષીસ કરા, અને છેલી જે સુક્તિની નેમ છે તે પાર પાડવાને દરેક ચંચળતા અને નિશ્ચિયિક દ્રહતા આપા. મહાવીર પ-રમાત્મા આત્માની આવી ઉંડી લાગણીને તેના પાતામાંથી જવાબ

આપે છે. તે આંતરિક સ્ત્રરૂપ ખાદ્યથી આત્મામાં,ખતાવે છે. એટલું-જ નહીં પણ અ'તરથી મનુષ્યત્વની શકિત અને આશા જાગૃત કરે છે. આત્માની ઉંચી ઇચ્છાએ અના થાડા લાલાને માર્ગ તેમાંથી મળશે નહિ પરંતુ તેના એકાંતમાં અને નખળાઇમાં તેની સાથે કાેઇ દૈવિક મહાત્માની હમેશાંની હાજરી અને રક્ષણ તેને મળશે. તારી દરેક હુદયિક નખળાઇની વચ્ચે કાેઇ સ્વર્ગીય દેવતા તારૂ' રક્ષણ કરવાનું ધ્યાનપર લે તા તે તારાં માટે કેટલું લાભ કારક છે તેની તું કલ્પના કરી એ, તારી નખળી અને ગુંચવાડાવાળી છ'દગીમાં કાઇ મહાત્મા કે જેનામાં સ્વર્ગીય શક્તિએ હાય, અને તારામાં કદી નહિ આ-વેલી તેવી શ્રેષ્ટ પવિત્રતા હાય તે તારા અ'ગરક્ષક તરીકે રહેતા તેથી તને કેટલી સહાયતા મળશે, તેના તું વિચાર કર. તારા સુંદર સ્વ-ભાવ કેવી રીતે ખદલી જાય છે, તારા પાય કેવી રીતે દાર્ખી દેવામાં આવે છે, તારા ઉત્સાહ કેવી રીતે ઉજ્ઞત કરવામાં આવે છે, તું જ્યાં જ્યાં જાય ત્યાં ત્યાં મધુર, પ્રકાશિત અને પ્રેમી આત્માઓ તારી આ-સપાસ કરતાં તું જુએ છે. લાલચંના સઘળા દેખાવા જે તને છાડ-તા ન હતા, અને નિશ્ચય વગર તારા કાનમાં લાલચ ઉત્પન્ન કરતા હતા, તેમાં તને શિખામણના અને ચેતવણીના શબ્દ તે મહાત્મા સ'લળાવે છે, અને તુ' તારૂ' હિત જોઇ શકે છે. તારા સઘળા ગુંચ-વાડાની મુશ્કેલીએ દૂર કરનાર તરી કે તારા હુદયના મિત્ર જે મહાવીર તારી પાસે હાજર રહે છે, અને તને તારા કર્તાવ્યના માર્ગ ખતાવે છે. આ જગત્માં જેની હાજરી મનુષ્ય જીવનની ઉમદી ઇ-ચ્છાએ પૂર્ણ કરે છે, જે મકાવીર પરમાત્મા તારા એકાંત અને વિચારના વખતમાં તારી બાજીએ સ્થિર થાય છે, અને જેવી વાત-ચીતથી વિચારની ઉચ્યતા, લેક્તિની પ્રાધાન્યતા, અને શ્રેષ્ટ નિશ્ચ-યિક શ્રદ્ધા આત્મ પ્રદેશામાં ઉભરાઇ રહે છે તે પરમાત્માની નખળા અને ધ્રુજતા માણુસને આ કેવી ઉત્તમ ખક્ષીસ છે. સ્વાત્મ વિશ્વા-સઘાતી દરેક ગરીખ મનુષ્ય આવી સાખતના કેટલા આવકારથી સ્વીકાર કરશે? દેવિક મહાત્માના સમાગમથીજ જયારે આટલા આ-ન'દ થાય છે ત્યારે ખુદ વીર પરમાત્મા જયારે પ્રત્યક્ષ રીતે મનુષ્યની વચમાં રહે અને ખરા માર્ગ અતાવે તેા તે કેટલું હિતકારક છે! કાઇ શાક ગરત આત્મા, જે સ્થિતિ પેત્તે ચાહે છે, તેને માટે ઇચ્છા

કરતા હાય અર્ને દુઃખથી ઘેરાએલા હાય જે એમ વિચારે કે મહા-વીર પરમાત્મા તેના સાેબતી અને સ્નેહી તરીકે એક વરસ સુધી તેની સાથે રહે છે, ત્યારે એ વિચારથી તેને કેટલી જાગૃતિ થશે ? જયારે તમારૂં અ'ત:કરણ માનસિક નખળાઇવાળું હાય મદદની ત-મારી ખુમ પરમાત્માને પહેાંચતી હાય, તે ખુમ સાંભળીનેજ જાણે મહાવીર પરમાત્મા તમારી પાસે આવી તમારા દુઃખમાં ભાગીદાર હાય અને તમારી નળળાઇ દુર કરી તમારા સલાહકારક અને ભા-મીઆ તરીકે તમારી સાથે રહેતા તમા શું કલ્પના કરશા ? જયાં તે મહાત્મા આરામ લેતા હશે તે સ્થળમાં કેવી શાંતિ હશે ? તે જગ્યાનુ વાતાવરણ કેટલું પવિંત્ર થતું હશે ? તેના સુખી રહીશા બધી મુશ્કે. લી અને ગુંચવાડામાં કેવી સહેલાઇથી માર્ગ શાધી કાઢતા હશે ? કેવી પવિત્ર સુગ'ધ, કર્તવ્યમાં કેવું પરિબળ દરેક અ'તઃકરશુમાં ઉ-ભરાતું હશે ? જે શ્રી વીર પરમાત્માની સુખકારક હાજરી અને સર-દારી આપણા ભાગ્યમાં હાય તા દરેક સ્વાત્મ વિશ્વાસઘાતી આત્મા તેને એક કુદરતી બક્ષીસ માની ઉચ્ચપદને પ્રાપ્ત ન કરે? તેઓ શું એમ ન કહે કે હે મહાવીર ? તારી શીતળ છાયામાં અમાને સમાવી . દે અમારા વિચારા ગુંચવાઇ ગયા છે, અમારા પ્રેમ દાષિત છે, અ-મારા હેતુ નળળા અને ધૂજતા છે, એા તરણતારણ ? તું અમારી યાસે આવ અને તારા દર્શનથીજ અમારા આત્મા પ્રકાશિત અને દૃઢ થઇ જશે.

જેમ વીર પરમાત્માની બાહ્ય હાજરી અને રક્ષણથી આત્માની જરૂરીઆતા પુરી પહે છે, તેમ તેના શસ્ત્રાથી પણ ઘણ અ'શે જરૂરી-આતા પુરી પહી શકે છે, કારણ કે જે શાસ્ત્રીય સિદ્ધાંતા આત્મામાં પ્રત્યક્ષ થાય, જે જાગૃત આત્માનું ધ્યાન, વિચાર, ખળ વિગેરે માન-સિક જીવનમાં મદદરૂપ થાય, તા પણ તે માણસમાં મહાવીરપણું લાવવાને કાંઈ એાછું સહાયરૂપ નથી. મહાવીર પરમાત્માનીજ જે બરાબર એાળખાણ થાય તા તેની હાજરી આપણા દરેક પવિત્ર વિચારને ઉત્તત કરવાને અને દરેક શકા દૂર કરવાને આશીર્વાદ સમાન છે. ખાદ્ય મેળાપથીજ જે મહાવીર પરમાત્માના અ'તા કરણમાં આનુરતાથી આદર થાય. જો તે પરમાત્મા આપણાંજ રહેઠાણમાં સ્થિન્ત કરતા હાય તા આપણને જે માટા ઉપકાર થાય તે તેના

ઘરમાં રહેવાથી નહીં પરંતુ આપણા હુદયમાં-અ'તઃકરણમાં तेने। निवास थवाथी आपणी युक्ति थर्ध शहे, हरें क्रिश्त भारता है के भागे वीर परभात्माने भाह्य स्वरूपे आ क्रिश्त क्रिया छे ते भा सर्वना हृहय अने अंतः हरणुमां ते शाश्वतना सुणना णीक रेत्पी शह्या छे. के भागे धणाक ध्यान પૂર્વક તેની મુખમુદ્રા જોઇ છે, અને તેના વચના પ્રવશ્ કરેલા છે, તેમનામાં તેઓ જ્યાં હશે ત્યાં મહા રીરપણાની શક્તિ હજુ પણ જા-ગૃત હશે. તમારી મુશ્કેલી અને મું ઝવણ વખતે પાતે તમારી ખાજુમાં છે, એમ જાણવાને તમને જો તે શક્તિમાન કરે, તેના વચન સાંભળવાને તમને પેરણા કરે, તેના મજણત હાથ પકડવાને તમને ઉત્સાહવાળા કરે તા તમારે સંમજવું કે તે મહાવીરની કૃપાથી તમા જરૂર મહાવીર થશા. એવી રીતે તેમણે ઘણા માણુસાને મહાવીર કીધા છે, અને આજ પણ કરે છે. તમારે એમ માનવું જોઇએ કે हरें पवित्र विचार के तमारा हुहयमां ७ तमा थाय छे ते महावीर પણાની સૂચના છે. લક્તિ ભાવનામાં આત્માને જે લીન ભાવ ચાય છે તે મહાવીરપણું પ્રગટ થવા પછીજ થાય છે. તમારા હુદયપાટ તે મહાવીર પાસે ખુલા કરા અને તેનું મહાવીરપણું તમારા આત્મામાં પ્રવેશ કરશે. તમારે આત્મા તેની સાથે એકમેક થશે અને મહાવીર-પણાથી તમાર્ હૃદય ધડકશે, તમાર્ માહાત્મ્ય મહાવીર જેવું જ થશે. અરે! નખળા અને ધ્રજતા મનુષ્ય ? તને પવિત્ર, શાંત અને સખળ થવાને જે કાંઇ જોઇએ છીએ તે આ સઘળું નથી ? મૂર્ણ પામતા शरीरने लानवाणा करवानी पेठे ते महावीर परमात्मा तारी हुई-शामांथी तने महावीर जनाववाने परम प्रयत्नवान छे के नहि तेने। તું વિચાર કર અને તારી આત્મિક નળળાઇ દ્વર કરીને મહાવીર-પણાના અનુસવ કર.

#### ઉપસંહાર,

જે વિષયની આપણે લંખાણથી નિરીક્ષા કરી છીએ તેં અંતમાં એમ ખતાવે છે કે મહાવીરના સત્યની પ્રતીતિના શ્રેષ્ટ પાઠ તેમાંથી કરેક મનુષ્ય શીખી શકશે અને તેની જવાળદારી તેના પર રહેશે. દેષિક સત્યના જે પુરાવાથી આપણે તેના સ્ત્રીકારના હક્ક રાખી શકીએ

તે સવ<sup>િ</sup> માન્ય અને સર્વ શિક્ષિત છે. તં મનુષ્યને એક ઘણા કેળવા-એલા અને સ'પૂર્ણ ખુદ્ધિશાળી ખનાવે છે. એમ નહિ તાપણ તે મા ણુસને માણુસ ખનાવી મહાવીર થવાના માર્ગ ખતાવે છે જુતાન નાલુત ગામાં મહામાર પ્રમાન મારા માના કેલી તેની ક્રી યાદગીરી યાદ લાવવાને પછી જરૂરીઆત રહેતી નથી. જે મહાન શકિત ઘણા થાડા માણસામાં પ્રકુિલિત થઇ હાય છે તેને માટે તેને આપાઆપ લક્ષ જાય છે અને ઉંચા પ્રકારની વિવેકખુદ્ધિ, નૈતિક શ્રષ્ટ પ્રકૃતિ જે સહેલાઇથી પ્રાપ્ત થઇ શકે છે તેનું કુદરતી શિક્ષણ મળે છે. મુખ્યત્વે કરીને મહાવી-રના સત્વ સિદ્ધાંત મગજને અસર કરે છે તેના કરતાં તે હૃદયના ઉ'ડા ભાગમાં વધારે અસર કારક નિવડે છે. મહાવીરના દૈવિક સત્વ તર્ફ જે લક્ષ આપે છે તેમાંના કાેઇ એવી રીતે નાકખુલ નહિ થાય કે આતિહસિક સાળીતી વગર, સૂક્ષમ દલીલા વગર અને વિવેક ખુ-દ્ધિની ગુચવાય ભરેલી ચર્ચા વગર તે સત્ય ગ્રહણ કરવાને તૈયાર નથી. મહાવીરનું સત્ય એ જે સાહિત્ય હાતતા આવા ખચાવના અંત આવી જાય, ઉદાહરણ તરીકે એમ માની લઇએ કે ઉંચા પ્રકારના ગણિત શાસ્ત્ર અથવા વિજ્ઞાન શાસ્ત્રના અભ્યાસને માટે જે શક્તિએ। કેળવવામાં આવે તે છતાં તેના પુરાવા ઘણું માણુસની શાકેતથી ન સમજાય તેવા હાેવાથી અને અજ્ઞાન તથા અલણુ માણુસા તેના અજાણ પણાને લીધે ખધી જવાબદારીથી દૂર રહે તા ગણિત શાસ્ત્ર કે વિજ્ઞાન શાસ્ત્રથી ઘણાં લાેકા અજ્ઞાત રહે છે કારણકે તે સાહિત્ય છે અને તેમાં પુરાવાની જરૂર પહે છે પરંતુ મહાવીર એ કાંઈ સાહિત્ય નથી. મહાવીરનું સત્ય આપા આપ વિસ્તારને પામે છે, તેમાં તીક્ષ્ણ ખુદ્ધિની જરૂર રહેતી નથી પણ મનુષ્યત્વપણાનું સામાન્ય અ'તઃકરણ અને સામા-ન્ય હુદય તેને ગહેણું કરી શકે છે. આપણી પ્રકૃતિના સામાન્ય જ્ઞા-નથી જે. અ'તઃકરણું જાગૃત છે, જે આત્માં પ્રેમ, દયા, કાેમળતા અને સત્યતાની ચાગ્યતા ધરાવે છે, તેઓ સવે મહાવીરના સિદ્ધાંતા શ્રવ-ણુ કરવાને અને ગહણુ કરવાને દરેક રીતે ચાગ્ય છે. એક નાનુ ખા-ળક કે જે મહાવીર પરમાત્માને પહેલીવાર એાળએ છે, અને પ્રાર્થ-ના કરે છે, એક ગરીખ રાજ દાે મજુર કે જેની ખુદ્ધિ પાતાના કામ AF TO A

सिवाय डांर्ड पण वधारे हाती नथी, र्येड नणेण डंटाणी गर्में से हरिंड के हु: भी भिछानापर पडेंदे। हाय अने डांर्ड पण विद्यार डे विवेड अहि केथी नष्ट थर्ड गरंतु भात्र प्रेम अने प्रार्थना नी शिंद हेथ ते संवें माटी माटी धार्मिंड संस्था अने डिंगा तानिवड सिद्धांतिड मनवाणा मनुष्या डरतां महावीरने डांर्ड पण रीते स्था आनथी स्थाण भे छे स्था नथी. महावीरपणानी छाप तेमनी सज्ञानतामां पण तेवीक सक्कर रीते पडे छे.

એટલું ખરૂં છે કે ઉંચા વિચારવાળા મનુષ્યા યાગ્ય રીતે સત્યની સાખીતી શાધી કાઢવાને અને પદ્ધતિસર અભ્યાસ અને ખી-લવણી કરવાને તેમની શક્તિએ યોગ્ય રીતે કામે લગાડી શકે, પર'તુ જે કુદરતી બક્ષીસ અને પ્રાપ્તિ એક શ્રદ્ધાળુ માણુસને મળેલી છે, તેને એક દૈવિક શાસના પ્રેાફેસરની સાથે મિશ્રિત કરી શકાય નહિ, જાણવાની, સમજવાની, જોવાની અને માનવાની શક્તિઓને જે શક્તિઓની વ્યાખ્યા કરવામાં જરૂર પડે છે, તેનાથી જુદીજ ગણવી જોઇએ. સંગીત શાસ્ત્રના નિયમાે શાધી કાઢવાને અને લાગુ કરવાને ઘણાને શક્તિ હાય છે, તે છતાં તેવા પ્રકારની શક્તિ જેનામાં નથી હાતી, તેઓ ઘણી સરસ રીતે ગાળી રાકે છે, અને વિશેષ આનંદ પણ આપી શકે છે. સંગીત મનુષ્યને પાવરધવ કરવાને માટે હજારા પદ્ધતિસરના શિક્ષણ કરતાં સૂર ગ્રહુણુ કરી શકે તેવા તીક્ષ્ણુ કાન વધારે સારી રીતે કામ કરી સ કે છે સું દરતાના નિયમા અને વ્યાખ્યા જીદીજીદી રીતે ચર્ચવાને અને નક્કી કરવાને ઘણી સૂક્ષ્મ ખુદ્ધિ જોઇએ પરંતુ ઘાસના સાદર્થનું મા-द्धात्म्य अने पुष्पनी इंदरती मनाद्धरता दक्षपूर्वक निरणवाने तेवी કાઇપણ શક્તિની જરૂર પડતી નથી. સુંદર આંખામાંથીજ સઘળું પ્ર-ત્યક્ષ થાય છે. નીતિના નિયમા અને સિંહાંતા શાધી કાઢવાને અને નક્કી કરવાને ઘણીજ સૂક્ષ્મખુદ્ધિ મનુષ્યા સે કડા વર્ષ સુધી શાેધ ચ-લાવે છે પરંતુ એક નિઃસ્વાર્થ અને ઉમદા કાર્યને માન આપવાને નીચતા અને સ્વાર્થી પણાને એાળખીને ધિક્કાર ખતાવવાને જે પવિત્ર અને પ્રેમમય છે તેની પ્રશ'સા કરવાને એવા ગુણા ને અએ છીએ કે જે કાઇપણ તીક્ષણ ખુદ્ધિના ચાતુર્યથી મળી શકે નહિ તે છતાં તે

એક જુંપડામાં કે શિખરપર જ્યાં અભણુ અને અજ્ઞાન માણુસ રહેછે. ત્યાંથી પણ મળી આવે છે તેથી કરીને મહાવીરનું સત્ય એક વિદ્વાન કે પ્રોફેસરનેજ મળી શકે છે અને બીજા તેને મેળવવાને શકિતમાન થતા નથી એવું નથી. સત્યની કેળવણી અને લેદ કરવાને માટે ગમે તે શકિત જરૂરની હાેય તેને માટે વાંધા નથી પણ માનસિક જરૂરી . આત જાણે તેવું અંતઃકરણ, મહાવીર પરમાત્માં પ્રત્યે ક્ષમા, શાંતિ અને કણુલતવાળી નમ્ર પ્રાર્થના, જેમ માળાપ વગરના છાકરા પાતા ના ગુમાવેલા ખાપથી નિરાશ થાય છે તેમ જાગૃત અને આતુર આ-ત્માની ભાવના, ઉંડા વિશ્વાસ, પશ્ચાતાપ આ સર્વ ગુણા જે વિદ્વાના નો ખુદ્ધિ અને ચાતુર્યથી જુદા છે તેનામાં જ ગલી અને અશિક્ષિત મનનું ચાકસ ખંધારણ કરી શકે છે દૈવિક સત્યનું ઉંડું રહસ્ય જેટ-લું આ ગુણાથી જાણી શકાય છે તેટલું ઘણી સૂક્ષ્મ ખુદ્ધિ અને શ્રેષ્ટ વિદ્વત્તાથી ઘણી વખતે સમજ સકાતું નથી મહાવીરનું સત્ય, ડાહ્યા અને સમજી માણુસાથી ઘણી વખતે છુપું રહે છે અને એક બાળકને તે પ્રત્યક્ષ થઇ શકે છે (નાગકેતુનું દર્શત ) ખુદ્ધિવાળા જમાનાના અભ્યાસથી મહાવીર પરમાત્માનું સત્ય અને શકિત કદાચ નહિ શીખી શકાય તા પણ તે શીખવાને માટે તે મહાન તરણ તારણ મુકિતના આપનારના ચરણ કમળમાં ઉંડી દૃષ્ટીથી અને આંસ વાળી આંખાથી એક ક્ષણ પણ પુરતી થઇ પડશે. જેએ પાતાના બુદ્ધિ સામર્થ્યથી સત્યના સિદ્ધાંતા નક્કી કરે છે અને તેની પ્ર-તીતિ કરાવે છે તેમને માન આપા પરંતુ તમારી વિવેક્ણદ્ધિની બ-ક્ષીસના ઉપયાગ તે સત્ય જાણવામાં ગ્રહેણું કરવામા અને તે પ્રમાણે વર્તવામાં કરજો. તમારૂ' અ'તઃકરણ તેની સામે ખુલું કરી દેજો. તે મહાવીર પણાના સ્વાભાવિક શિક્ષણમાં તમારા આતમાને અપે શુ ક-રજો મહાવીરને પગલે ચાલવાની અને જે શુદ્ધ માર્ગ મળે તેની પ્રા-ર્થના કરજે અને ત્યારે કાંઇ પણ શાધ વગર ખરૂં સત્ય સ્વરૂપ આપે આપ તમાને પ્રતીત થશે તમારા અંતઃકરણમાંથી ઉંડા અંતઃકરણમાં તે તમાને દરેક ખાત્રી કરાવશે, તમા તેના પર લક્ષ આપશા એટલે સ્વર્ગીય અવાજ તમારા આંતરીકકર્ણ ઉપર પડશે, જે સાદર્થ આ જગતની સપાટી પર નર્ધ. તે તમારી શ્રદ્ધાળુ આંતરિક ચક્ષુઓમાં-

થી\* પ્રકાશિત થશે. અને તમા પ્રત્યક્ષ રીતે અનુલવશે કે માણુ સમાં મહાવીરપણું પ્રગટી નીકળે છે.

## મકરણ ર જાું.

'મહાવીર અને મનુષ્યનું આહિમક જ્ઞા<mark>ન</mark>.



દરેક જાતની અજ્ઞાનતામાં જે સાથી વિશેષ આશ્ચર્યકારક અજ્ઞાન છે, અને જે ઇચ્છાપૂર્વક જણાય છે, તે પોતાનું આત્મિક અજાણપણ છે. આ વિષય ઘણા રસિક અને મહત્ત્વના છે, એટલુંજ નહિ પણ ત એક એવા વિષય છે કે જેમાં આપણને ઘણી સગવડ અને સૂચનાની તક મળી શકે તેવું છે. જો કાઇ માણુસને હાલ એમ કહેવામાં આવે કે તારા ઘરમાં ઘણા વર્ષ સુધી એક માણસ રહે છે, તે છતાં તું તેના ચહેરા જોઇ શકયા નથી, અને હજા પણ તું તેને ઓળખતા નથી, તાે તે તેને તેમજ દરેક સાંભળનારને કેવી અજાએબ ભરેલી અને ન માની શકાય તેવી વાત લાગશે ? તે છતાં એ કાંઇ કલ્પના નથી પણ શ'કા વગરની સત્ય બાબત છે કે આપણા ઘરમાં નહિ પણ આપણા હ્દયમાં હાલ એક ગુપ્ત મુસાફર, ખરા મિત્ર અને સ્નેહી તથા ખ'ધુ કરતાં ઘણા નજીક રહે છે, તે છતાં હજાસુધી તેના વિષે આપણે ઘણું થાડું અથવા કાંઇ પણ જાણતા નથી, આપણામાં એક ખુદ્ધિમાન વિ દ્વાનું માણુસ હાય કે જેની પાસે વર્ષો સુધી આખા જગતમાં વખણા એલું અને સર્વ માન્ય શાસ્ત્ર હાવા છતાં તેના પાના તેણે કદી ઉઘાડ્યાં ન હાય તેા એથી તે શું શરમાશે નહિ ? અથવા ખુર્દ્ધિના ઘણીજ ઉત્તમ ચીજો અને વિજ્ઞાન શાસ્ત્ર તથા કળાના ન મળી શકે તેવા શ્રેષ્ટ નમુનાથી ભરપુર એક ભંડાળ હાય છતાં તેના માલીકને તે જો-

<sup>&#</sup>x27;નાટ—મહાવીર પરમાત્માને ઉપરના પ્રકરણમાં કર્તા કે ક્રિયાર્પે પ્રત્યક્ષ રૂપે તેમજ મનુષ્યના અનુભવમાં આવી શક એવી નીતે જે વિવેચન આપેલું છે તેનું ત'ત્પર્ય એવું છે કે દરેક આત્મા પાને અ'તરગત પરમાત્મા મહાવીરજેવા છે. અને આત્મુ.ની શ્રષ્ટ ફ્રિયાએને મહાવીરની ક્રિયા કહેવાની અપેસા છે.

વાના કદી વિચાર પણ ન થાય એ શું એ છું એ દકારક છે ? વાંચનને માટે ઘણાંજ શ્રેષ્ટ પુસ્તક, અભ્યાસના સવેત્તિમ આશ્ચર્યકારક સાધન-વાળું મનાહર સ્થળ, આનંદથી ભરપુર સંગ્રહસ્થાન. આ સઘળું હાવા છતાં તેને જોવાને પણ આકર્ષણ ન થાય એ શું સખેદાશ્વર્ય નથી ? જે મનુષ્યાએ ઘણી લાં મી મુસાફરી કરી હાય તેવા માણસ પાસે આપણે ઘણી વખતે જઇએ છીએ, અને દૂરદેશની આશ્ચર્યકારક વાતા સાંભળીએ છીએ, તે છતાં આપણા પાતાના સ્વરૂપથી તદ્દન અજાણ્યા રહેવામાં સંતાષમાનીએછીએ એ શું વિચિત્ર અને નવાઇ જેલુંનથી? જ્ઞાનજ્ઞાનના સર્વ માર્ગતરફ જઇને, દુનીઆ, સમુદ્ર અને આ કાશના સઘળાભાગના આશ્ચર્ય જોવાય અને નવી શાધ કરાય તે છતાં હુદયમાં રહેલી એક નાની દુનીયા હુજી તદૃન શાધ્યા વગરની અને <u>ન્નિયા</u> વગરની રહી જાય એ કેવી મૂર્ખાઇ છે? બીજા દેખાવા અને વિષયા આપણે થાઉ થાઉ આંતરે અભ્યાસ કરી શકીએ, તેને ઘણી મહેનતથી અને લાંબી મુસાક્રીથી પહેાંચી શકાય પણ હૃદય સમુ-દ્રના પુલ તા તરત આળંગી શકાય તેટલા નજીક છે, આપણે કરી આંખ ખ'ધ કરવી અને ખહારની દુનિઆના વિચારા કોઢી નાંખવા કે જેથી કરીને અ તરની આશ્ચર્યકારક દુનીઆના દેખાવા અને કુદરતી સાદર્યમાં ગમે તે ક્ષણે ભટકવાનું ખની શકશે. બીજા પદાર્થી તપા-સવાને નાના અને માટા હથી આરાની જરૂર પડશે. જયાતિષ શાસ્ત્રી રસાયણ શાસ્ત્ર, વિજ્ઞાન શાસ્ત્ર વિગેરેને ઉચા અને કીંમતી હથીઆ-રાેની જરૂર પડેશે. પર'તુ વિચાર કરવાની શકિત કે જે કાેઇ પણ યાંત્રીક વિંદ્યા કરતાં ઘણી નવાઈ જેવી છે, જે કળા હંમેશા સુધરેલી છે તે સર્વ કાઇનામાં હોઇ શકે છે. ગરીળ અને અલણુ તેમજ ઘણા કેળવાએલા અને પૈસાદાર સર્વ કાેઇને આત્માનું અંતરનું સ્વર્ગ શાેધી કાઢવાને અને તેના વિચાર, લાગણી તથા નિશ્ચયને ખઢાર લાવવાને એક સરખું શસ્ત્ર મળેલું છે. અને તે છતાં આ જાતનું જ્ઞાન મેળવવાને દરેક સગવડ હાેવા છતાં એવા પ્રશ્ન થઇ શકશે કે તે જ્ઞાન એવું છે કે જે તદૃન ત્તામાન્ય રીતે ભૂલી જવામાં આવ્યું છે? અને વળી જેઓ એ ઇતિહાસ, વિજ્ઞાન શાસ્ત્ર અને સાહિત્યમાં ઘણું શ્રેષ્ટ પ્રકારનું જ્ઞાન મેળવેલું છે, તેવા જથાળધ મહાન વિદ્વા-નાંએ પાતાના આત્માનું ત્રાન અ'શ માત્ર પણ મેળવ્યું નથી ?

મુખ્યત્વે કરીને આત્મિક અજ્ઞાનને ભૂલી જવાની 🕏 બાબત ઉપર કહી તે જેમને ઉદ્દેશીને આ લખાય છે તેમાંના ઘણાના સં-ખ'ધમાં લાગુ થતી હશે. આપણા સ્વભાવના અમુક ભાગ એવા છે કે જેને લઇને દ્વષિત જ્ઞાન ઘણું સામાન્ય અને ઘણું નાશકારક નિ-વડે છે નવાઇની બાબત તરીકે અને આનંદી અભ્યાસના એક વિષય-તરીકે દરેક ખુદ્ધિશાળી મનુષ્યે પાતાના માનસિક સ્વભાવના ખંધા-રાષુ, નિયમા અને ક્રિયાઓ વિષે થાડું ઘણું જાણવું જોઇએ. અને ખરૂં કહીએ. તાે એક નવાઇના વિષય તરીકે નહિંપર'તુ એક છેલી અને ઉંચી જરૂરીઆત તરીકે આપણે આપણી નૈતિક પ્રકૃતિથી અને મહાવીર પરમોત્માની સાથે સરખાવતાં આપેણાં અ'તઃકરણની સ્થિ-તિથી આપણે અવશ્ય જાણીતા હાવા જોઇએ. આપણી શારીરિક ત'-દુરસ્તીની સંભાળ આપણું ખીજાને સાંપી શકીએ, અને એક વૈદ્યની હુંશીઆરીથી આપણી શારીરિક અજ્ઞાનતા સહજવારમાં દ્વર થઇ શ કે, આપણી છુદ્ધિ ખીલવવામાં બેદરકારીથી, અને વર્તન સુધાવામાં દુલેક્ષથી ખાટી મગરૂરી, ધિક્કાર, અને પાતાના અભિપ્રાયની હઠ રિંગેરેથી ખહુ નુકશાન થતું નથી પરંતુ જયારે આપણી અજ્ઞાનતા માત્ર શરીર સંખંધીની નહિ પણ આત્મા સંખંધીની હોય છે, મગ જની નહિ પણ અ'તઃકરણની હોય છે ત્યારે તેનું ભય કર નુકશાન કાઈ પણ ભાષા કહી શકે તેવું નથી. આપણી આત્મિક તંદુરસ્તી અને આંત્મિક અનુભવની ખીલવણીનું કાર્ય આપણે કદી કાઈ ખી-જાને સાંપી શકીએ નહિ. આ જગત્ પર કાઇ પણ મિત્ર આત્માના વેદ્ય થઇ શકતા નથી અથવા આપણને આપણી એકાંતીક જવાળદા-રી અને કર્મના બાજામાંથી કાઇ મુકત કરી શકતું નથી. અને અ'ત:કરણની અજાણી ભૂલાથી આપણી સ્વાભાવિક સ્થિતિને નુકસાન પહુાંચ છે એટલુંજ નહિં પણ તેથી આ પણા હમેશના નાશ થવાની શરૂઆત થાય છે.

અનુભવધી એમ જણાય છે કે મનુષ્યનો નૈતિક ખામી ઘણું કરીને તેવી પાતાની શાધ કરવાની બે દરકારને લીધે છે આપણા પાપ વિ-ષેના કેટલાક ખાસ ગુપ્ત અને ન શાધી શકાય તેવા ભેદ છે, શારીરિક રાગ કે નુકશાન ઘણાખરાના સંખ'ધમાં શરીરમાં થતા દુઃખથી જ-ણાય છે અને તેથી મનપર તેની અસર થાય છે તેથી કરીને એક માં-

દા માણુસને માટે પાતાના ભયથી કે દુઃખથી લાંબા વખત સુધી અજાણપણું કે તે દરદને દુર કરવાની બેદરકારી રહેતી નથી પણું નૈ-તિક આંતરીક દરદ એવા પ્રકારનું છે કે જે પાતાનું ભય'કાર કારસ્થાન છુપીરીતે કરે છે. પાપ એ એવી જાતનું ગાન છે કે તે અ'તરમાં અસર કરે છે કે જે પાતાની મેળે શાધી શકાતુ નથી તે એક એવું અધકાર ઉત્પન્ન કરે છે કે જે આપણી વચ્ચે રહીને આપણને નુકશા ન કરે છે અને તેને જે લાગ થઇ ગયા હાય તેને આંધળા કરીને તેન ને વિનાશ કરવાનું તે કામ કરે છે. કાેઇપણ શારીરિક રાેગને તે કદા ચ મળતું હાય તા તે નાશકારક શાંતિ માંદા માણસને છેતરે છે અને તેના ભયના પ્રમાણમાં વધારે ઊંડુ' અને છેતરવા જેવું કરે છે અને જે મરતા માણસના ધ્યાન વગરના આનંદ ખંને આશ્ચર્યકારક અને દિલગીરી ઉપજાવે એવા હાય, જે કદાચ ક્ષય રાગ લાગુ થયા હાય અને ચહેરા ફીકા પડી ગયાે હાય, માંદા માણુસના મુખથી નિરાશા ભરેલા શખ્દા દયા અને આશ્ચર્યની મિશ્રિત લાગણીથી સાંભળ્યા હા-ય તેના કરતાં ખરેખર વધારે દયાને પાત્ર તાે તેવાં માણસાે છે કે જે એા પાતાના આંતરીક રાગથી અજાણ્યા છે અને ભુલથી હંમેશની નિરાશા અને હમેશના માતને માટે જેઓ છેતરાઇ જેવી તેવી શાં-તિથી આ જગત પર આંધળા થઇને ચાલ્યા કરે છે.

પોતાની મેળે છુપાઇ રહે તેવું પાપનું વલા અને આપણું ચાકસ પ્રમાણ નક્કી કરવાની હમેશની મુશ્કેલી આપણને ઉલદે રસ્તે જતા અટકાવતા નથી. પોતાની ભૂલા કાઇ સમજ શકતું નથી અને પાતાના ગુપ્ત દાખે દૂર કરવાને પ્રયત્નવાન થતા નથી. હું અહીં કેટન્લાક એવા વિચારા રજી કરીશ કે જેથી પાતાની જાતના અજાણ-પણામાં પાપી મનની કેવી ભૂલા થાય છે, તેના કેટલાક કારણા અને વિચારા સમજવાને તમને અનુકૂળતા થશે.

#### ૧ પાપને અટકાવવાથીજ તેતું પ્રમાણ જણાય છે.

પાપી માણુસ પાતાની લુલ કેમ સમજ શકતા નથી તેનું પહેલું કારણ એ છે કે પાપ ખરેખર રીતે જ્યારે અટકાવાય છે ત્યારે જ તેનું પ્રમાણ થઇ શકે છે, જ્યાંસુધી આપણે આપણા દુર્શુણ સામે થઇએ નહિ ત્યાંસુધી તે દુર્ગુણનું આત્મામાં જોર કેટલું છે તે

જાણુવું અસંભવિત છે, અને જે બેદરકાર પાપી માણુસ પાપની સામે થતા નથી તેને પાપથી કેટલું નુકસાન થાય છે તે તે ભાગ્યેજ જાણી શકે છે. જયાંસુધી પાપ કે દુગુ<sup>ર</sup>ણુ સામે થયા વગરના આત્મા પર રાજ્ય કરશે ત્યાંસુધી તેના કારસ્થાન કાંઇથી જાણી શકાશેનહિ. જયાંસુધી માણુસ શંકા કે વિચાર વગર સાંસારિક લાલચ અને અપવિત્ર ઇચ્છાને આધીન થઈ જાય છે, અને નઢારી ટેવના ગુલામ થઇ જાય છે, ત્યાંસુધી તેની હયાતી શાધવાને કે તેનું પ્રમાણ કરવાને તેને કદી પણ વિચાર આવતાે નથી. કારણ કે ઘણી આખતાેની પેઠે આમાં પણ અટકાવથીજ જોરનું પ્રમાણુ થઇ શકે છે. કુદરતના ઘણા શક્તિવાળા એજ'ડા જયારે સામે થનાર કાઇ ન હાય ત્યારે પાતાનું કામ શાંતપણે અને કાંઇ પણ આકર્ષણ ન કરે તેવી રીતે કરે છે. જ્યારે કાઇ સામે થનારી શકિત તેની સામે થાય છે ત્યારે તેની હા-જરી અને શક્તિ તરફ ધ્યાન ખેં ચાય છે. એક નેસ લેર વહેતા ઝરા જ્યાંસુધી તેને અટકાવનાર કાઇ પદાર્થ આઉન હાય ત્યાંસુધી શાંત અને અવાજ વગર વહાા કરે છે; પર'તું ખાબાચીયા ખડક અને અટકાવેલા પ્રવાહની ગર્જના તરતજ તેનું જાર ખતાવી આપશે. પવન જયારે ખુલાં મેદાનમાં પુંકતા હાય ત્યારે તેનું જોર કળી શકાશે નહિ પણ જ્યારે તે જ'ગલના વૃક્ષપર અથવા સમુદ્રના માજપર થઇને પસાર થાય છે, ત્યારે તેના અટકાવ થવાથી તમે તેનું જોર **નાઇ શકાે છાે.** 

હવે તેવાજ પ્રકાર આંતરિક દુની આમાં છે. પાપનું પરિબળ માત્ર તેના અટકાવ કરવાથોજ અનુભવાય છે, કાઇ પણુ પાપની સામેના એજંટ જયાંસુધી તપાસ થઇ નથી ત્યાંસુધી પાતાના કામમાં વધારે શક્તિવાળા કે મહેનતવાળા જણાશે નહીં. ઘણા સાંસારિક અને નાસ્તિક અંતઃકરણમાં પાપ, શાંત પવનની પેઠે અને ઝડપથી ચાલતા ઝરાની પેઠે રાજ્ય કરે છે. સ્વાર્થી પણામાં, સાંસારિક માહનીમાં મગરૂરીમાં, લાભમાં અને તેવાજ દુર્ગુણામાં તે શાંતપણે રાજ્ય કરે છે, એટલુંજ નહિ પણુ પાપ તે આંતરિક જગતમાં એટલા વગ ધરાવે છે કે શીયાળાની ટ!ઢને જેમ દૂર ન કરી શકાય તેમ તેના માર્ગમાં કાઇ પણ આડે ન આવે તેવી રીતે તે સામાજ્ય કરે છે. તેને ઉઘાડું પાડનાર તેના સામે ઘઇને અટકત કરનાર છે. જયારે

મ'તઃકરણમાં ઉંચા અને પવિત્ર જીવન વિષેના વિચાર ઉદ્દેભવે છે, અને અ'તરના હઢ ઉત્સાહ મગરૂરી અને દુર્ગુણને દાખી દેવાને પાન તાની શકિતએાને જાગૃત કરે છે, ત્યારે અપવિત્ર ઇચ્છા અને નીચમ ના વિકારના પ્રવાહ અટકાવવાને પ્રયત્ન થાય છે. જ્યારે દૈવિક પ્રમના નમ્ર નિયમ નાસ્તિક અ'તઃકરણની ઠંડી ભૂલ દ્વર કરે છે ત્યારે આત્માને પાપનું લયંકર જેર જણાય છે. જાગૃત થએલા આત્મામાં હેમેશાં આશ્ચર્યકારક શાધથીજ પાપકર્મનું લાન એકાએક થઇ આ-વે છે, નવીન અને ઉચ્ચ અ'તઃકરણની ઉન્નતિની સાથે અજાણ્યાે બાજે ભારે અને ન સહન થઇ શકે તેવા દુર્ગું ખુના ભાર આત્માને પાતાની નવી શક્તિઓને કચરી નાંખતા ઉંડી લાગણીથી ઉચે આવ-તા દેખાય છે જે આજસુધી પાપની સાેડમાં આરામથી રહેતા તે આત્મા મહાવીર પરમાત્માના દર્શનથી ઉત્સાહ પૂર્વંક ખહાર ધસી આવે છે, તેની નજીક આવવાને ખુમ પાઉ છે, અને ખંધ-નની અધિરાઇ તથા તાજું ભાન થવાથી પાતે મહાવીરથી દૂર થએલ છે, તે વિચારતાં તેને પાતાની સ્થિતિ જણાઇ આવે છે. જેવી રીતે એક્ક બાળક જયારે ધ્યાન વગર અજાણ્યા માણસ. ની સાહમાં સૂતું હાય અને જેવું તે પાતાના મા ખાપને જુંએ છે કે તરતજ તેના તરફ જવાને તરફડીઆં મારે છે અને ઢાથ લ'-ખાવે છે તેમજ અભાગુપણે ખીજાના હાથમાં રહેવાથી જે અશાંતિ હતી તે વ્યક્ત કરે છે તેવીજ રીતે એક જાગૃત થએલા પાપી માણ-સને થાય છે. તે છતાં પશ્ચાતાપના પહેલાં તરફડીયામાં આત્માની વર્તા છું કમાં પાપ સંપૂર્ણ રીતે જણાતું નથી. આત્મિક જ્ઞાનની વૃદ્ધિ-ની સાથે જે પાપ રહી જાય છે તે આત્માની તીક્ષ્ણ મનાવૃત્તિ પર वधारे असर करे छे अने तेनी जगृत थती शक्तिओने वधारे कं ટાળા ભરેલું લાગે છે. ભૂલ અને પાપ તેના આગલાં અ'તઃકરણથી અદ્દેશ્ય અને અજ્ઞાન હતાં તે ધાર્મિક છ'દગીની ઉ'ચી સ્થિતિમાં વ-ણાજ ધિક્કારવા લાયક જણાય છે. અને પહેલા જે નીચ અને નઠા-રાં કામ કરવામાં આવતાં તેના કરતાં પવિત્ર અને સારાં કામ ્કરતી वभते हवे पाप तरइ वधारे इरडी नजर थाय छे. यं यण अ'तः इ-रण्ने हरेक पगले पापना गाउनी भाने वधारे लारे कणाती जयके અને જેમ જેમ શ્રદ્ધાળુ આત્મા મહાવીરના જવનની નજદિક આ-M. P-5

વતા જાય છે તેમ તેમ તેના મુખમાંથી અધિરાઇથી એવી છુમ પઉ છે. કે " મહાવીર પરમાત્મા વિના આ મરાથુના શરીરમાંથી મને કાૈાથુ મુક્ત કરશે. ? "

આત્માને જાગૃત થતા પાપની ધારતી લાગે છે.

સ્વાત્મ અજ્ઞાન માટે પાપી માણુસને બીજુ' કાંરણ એ છે કે પાપ વાર વાર આત્મિક સ્વરૂપ જાણવાને મનુષ્યને ડરાવે છે. આત્મા માં કમીના સ'ચારથી જે શ'કાશીળ સંદા પેસેલા હાય છે તે આત્મિક સ્વરૂપને જેવા જતાં મનુષ્યને ધાસ્તી ઉત્પન્ન કરે છે. જે કે એ ઘણું આર્શ્વર્ય જેવું લાગે છે તા પણ મનુષ્યની સ્થિતિ એક એવી અસા-ધારણ પ્રકારની રહે છે કે જેથી મનુષ્ય એમ માની લે છે કે તેના આત્મામાં સઘળુ ખરાખર નથી. તેા પણ સઘળું સત્ય જાણવા**ની** અનિચ્છાથી કાંઇપણ આગળ તપાસ કરતાં તે ખેંધ પહે છે. એ વાતા ઘણા થાડાજ મનુષ્યા હશે કે જેઓ પાતાના વિષે થાડું ઘણું પણ જાણતા ન હાય. થાડીક મુશ્કેલીથી હજરા મનુષ્યા કાંઇ પણ વધારે જાણવાને ના કહે છે. ઘણીજ બેદરકારક જ દગીમાં પણ અવરનપર રૂહિના પ્રવાહ ચાલ્યાજ કરે છે અને આત્મા પાતાની ઉડી આંતરિક કંગાલીઅતને પકડી રાખે છે. કંગાલ સ્થિતિના અધકાર એટલા લ-ય'કર હાય છે કે ખહુજ થાડા મનુષ્યા તેના સન્સુખ જેવાની હિંમત કરે છે અને એં રીતે મહાવીરની શક્તિવાળા આત્મા મેંઢા જેવા ગ-રીબ થઇ જાય છે. પાપી માણસનું અંતઃકરણ પાતાની તપાસ કર-વાને જો ખુલું કરવામાં આવે તા તેને એક એવા કરડા દર્ષ્ટિપાત જણાયછે કે જેના સામે જીવાને કંપારી આવ્યા વગર રહેશે નહિ. તેથી ઘણાખરા મનુષ્યા અજ્ઞાનપણાની નકામી શકિતથી આત્મિક સ્ત્રરૂપ જાણવાથી દ્વર રહેવાનું જ પસંદ કરે છે.

અને તાપણ આ 'જાણી જોઇને રાખેલી અસાનતા કેટલીક બાબતમાં જયારે આપણી વર્તણુંકની સામે થવામાં આવે છે, ત્યારે જયાં આત્માના લાભા જોખમમાં હાય ત્યાં ઘણીજ અજાએબી ભરેલી રીતે આત્માના પક્ષમાં જોવામાં આવે છે, આ જગતના વ્યવહારમાં મનુષ્ય ન રાકી રાકાય, તેવા પાપથી ખરેખર ભડકે છે, અને જે દુઃખા અટકાવવાનું પાતાની શક્તિની બહાર હાય તેના વિચારથી તે પાપને હરકત કરવાની ના કહે છે, પરંતુ જયારે શ'કા શીળ પાપ ઉપાયની બહાર હાેતું નથી, ત્યારે ઘણા મનમાં તેને દૂર કરવાને ઉલટી વર્તણક વાળી પ્રકૃતિ હાય છે કે જે પ્રકૃતિ કાઇ પણ ધાસ્તીવાળા પાપના જરા પર્ણું દેખાવથી તેનું નઠારૂં પૈરિણામ જાણી શકે છે, પણ એકા-એક કાંઇ કરી શકતી નથી. ઉદાહરણ તરીકે એક ડાહ્યા વ્યાપારી પાતાના વિશ્વાસુ નાકરના હિસાબમાં કાંઇક ગાટાળા જુએ અથવા તાે તેના કાેઇ કરજદાર કે જેની સાથે તેને ઘણા નેખમવાળા વહીવટ હાય તેના વિષે શક ઉત્પન્ન થાય તા માટે ભાગે તે એકાએક કાઇને કાંઇ પણ કહેશે નહિ. પાતાને નહિ ગમતી તેવી સૂચનાચેયા તરફ પાતાની આંખા ખંધ કરીને અને બધી આગળ તપાસ ચલાવવાથી દ્ભર રહીને તે વર્ત માનની અયાગ્ય શાંતિથી જાણી જોઇને પાતાની ભવિ-<sup>ે</sup> વ્યની પાયમાલીનું જોખમ ખરીદ કરી લેશે. એટલુંજ નહિ પરંતુ ખરી હકીકતનું મૂળ શાધી કાઢતાં એ કે તેની તપાસ એવીજ જણાય કે નાકરે તેના મીલ્કત નષ્ટ કરી નાખી છે અને તેના કરજદાર દેવાળુ કાઢવાની અણીપર છે તાેપણ તરતને માટે તે પાતાની ઘાતકી તપાસ એક ખાજુએ રાખી લે છે. અથવા કાઈ ચિંતાતુર અને માયાળુ સગા ધાંસ્તીથી જાણે છે કે જેનાપર તેને ઘણા પ્રેમ છે તે નજીકના સગા રાંગના ભય કરે ચિન્હા છે, તેના ગાલપર ગરમીના ચિન્હાને જુએ છે, તે વળી વિચાર છે કે હું તેના ઝીણા શ્વાસ ચાલુ થયેલા સાંભળું છું અને તેને ભવિષ્યની સઘળી ધાસ્તી ઉત્પન્ન થાયછે, તે છતાં શું તેને એ કંદર તે માણુસના મૃત્યુ વિષે વિચાર આવશે ખરા ? આવા પ્રસંગે કયા માબાપ, ઘણી, મિત્ર પાતાની સ્વાર્થી ભયભીત શક્તિની સલાહ નહિ લેશે અને તે રાગ વધતા અટકાવવાને જે બની શકે તે ઉપાયા નહિ લે?

આપણા સાંસારિક લાલના પરિઘમાં એવા ખનાવા ઘણા શાડા હાય તો પણ આત્મિક બાબતામાં પાતાની મરજીની બેદરકારી ઘણા ડાહ્યા વિદ્વાન અને સાધુ પુરૂષામાં અપવાદ તરીકે નહિ પણ ઉત્સર્ગ નિયમિત રીતે જેવામાં આવે છે. બીજી બાબતામાં આશ્ચર્યકારક, અશાત અને સહિલાઇથી ધાસ્તી લાગે તેવું હાય તા પણ ઘણાં માણસા આવી બાબતમાં તા આશ્ચર્યકારક રીતે બેદરકાર થઇ જાય છે. તેઓની ધાસ્તી અને શ'કા વધવાને બદલે એ.છાં થાય છે, અને જયારે ત'દ્દરસ્તી કે પૈસા અથવા સાંસારિક સુખની વાત ન હાય પ્

રંતુ આત્માનું હંમેશનું સુખ અને ઉત્તમ વર્તશુંકની ખાબત હાય તા જગત્ના માટા ભાવના વ્યવહાર આત્મિક સુખની સામેની ધાસ્તી અટકાવવા તરફ હાતા નથી, પણ તેની નિશાનીઓ પણ ભૂલી જવામાં આવે છે. ધર્મ તરફ તેઓ गमे तेवा अविचारी अने भेहरहार है।य ते। पणु भरेभर धणु ચાડા માણુસા પાતાની આત્મિક સ્થિતિ વિષેના પ્રસ'ગાપાતના જ્ઞાન વગર જી'દગી પસાર કરી શકે એવા પણ પ્રસ'ગ આવે છે કે જ્યારે અ'તઃકરણ ગમે તેવા બેદરકાર માણુસને તેની ખબર આપે છે અને આત્મા तथा तेना अविष्य विषेना यिंतातुर हे भावे। धणा કઠण અ'તઃકરણને પણ કહી દેખાંઢે છે. સાંસારિક સુખની શ્રેષ્ટ સ'ભાળ અને માજશાખની વચ્ચે માણસના ઉ'ડા સ્વભાવ પણ ઉ'ઘતા રહે છે. સામાન્ય જીવનના સપાટ પ્રવાહ સ'સારમાં મગ્ન રાખે છે અને આત્માને ઉ'ઘવાને લલચાવે છે પરંતુ લગભગ દરેક માણુસને એવા પ્રસંગા અવશ્ય આવેછે કે જ્યારે સાંસારિક સુખના સપાટ પ્રવાહના છ-વનમાં આંતરા પહેછે અને તેના આત્મા થાડા વખતની જાગૃતિના અનુભ-વ કરે છે. એકાંત માંદગીના ખીછાનાની શાંતિમાં, સ'સારના ક'ટાળામાં, તખીયતની ખરાખીમાં, ઘણીજ તંગીમાં, જયારે આપણે રમશાનમાં ઉભા હાઇએ છીએ અને મનુષ્યને મરતા જોઈએ છીએ ત્યારે દરેક મનુષ્યને પરમાત્મા એક ખરી વસ્તુ છે એમ ઘડીલર માન્યતા થાય છે अने ध्याक अवियारी तथा संसार रउत थयेला भनुष्यने पण् करा વાર શાભીને વિચારમાં પડી જવું પડે છે. અથવા જયારે કાઈ પાપી માણસ સ'સારની અનિત્યતાના ઘણે જ અસર કરે તેવા બાધ સાંભળ છે અથવા જે ઘણીજ વેરાગ્યવાળી અને પવિત્ર જ દગી કાઢે છે તેના સંઅ'ધમાં આવે છે ત્યારે પાતાની બેદરકારી વિષે તેને દુઃખ લરી લાગણી થાય છે, ઉંચા પવિત્ર જવનના અભાવથી પાતાના તરફ ધિ-ક્રાર છેટે છે અને તેની સાથે પાતાનું જવન સરખાવતા તેના મન માથી જાગૃતિના અવાજ ઉઠે છે પરંતુ આવા વિચારા કમભાગ્યે લાંબા વખત રહી શકતા નથી. મનુષ્યના તે વિચારાને પાતાના મન-માં ટકાવી રાખવ ને ભાગ્યેજ ઇચ્છા પૂર્વક નિશ્ચય હાય છે. તેઓને आत्मिक शि'ताकी थी पाताना सांसीनिक व्यवदारमां दुर्दत थय अवी धन्छा हाती नधी. तेमना कात्माधी तेमना मेाकशा भमा ખલલ પઉ એવા આત્મિક વિચારની તેઓ દરકાર કરતા નથી. અને પછી જેવી રીતે એક સુદર ચહેરાપર રાગ થયા પછી બેડાળ ડાઘા-ચ્યા પડી ગયા હાય તેનાપર આરસી જાતાંજ પહેલીજ નજર પડેછે ત્યારે રાગના ચાગ્ય ઉપાય નહિ થવા માટે જેમ દુ:ખ થાય છે, તે भक क्यारे आत्मानी अहरहारीथी पापनु हरह तेनी , केंडेाज નિશાનીઓ ખતાવે છે, અને જાગૃત થએલા આત્મા પહેલી વખત તેને જુએ છે ત્યારે મન તેને મહાર દેખાતા અટકાવવાને ઘણી દાેડા-દાેડ કરી મુકે છે. વળી તેમ કરવાના આત્મામાં વિશ્વાસુ પ્રતિબિખનું ખરૂ' સુખ શાધવાને બદલે, ગમે તેવું દુ:ખી પણ વિચારશીળ, મ-મહાવીરનું ખતાવેલું, આત્માના પાયને દ્ ર કરવાનું સાધન મેળવ-વાને અદલે ત્યચ મન ઉતાવળમાં જે ખરા માર્ગ નથી તે તરફ ધસી-ને સંતુષ્ટ થાય છે, અને દુનીઆના દાર'ગી વિચારમાં ખાટા પ્રકાશ-વાળા અભિપ્રાયની સાથે મળોને પાતાની ખરી રિથતિથી વેગળું રહે છે. આવી રીતે ઘણા મનુષ્યાના છવન પાતાના આતમાની આળખાણ વગરના ઉલટે માર્ગે ચાલેલા પ્રતીત થાય છે, જે ખરૂં સ્વરૂપ તેમના-માં છે, અને જે તેમના હૃદયમાં એક વખત જાગૃત થશે તે લાંબા કાળ સુધી ભૂલી જવાય છે. તે છતાં ઘણાં પ્રયત્ના થાડા ઘણી ફતેહ વાળા પણ હોય છે. ઘણાંજ સ'સારી અને એદરકાર અ'તઃકરણમાં ઘણાં ઉંડા ભાગમાં ઘણી વાર પાપને અર્ધા રીતે જાણેલું હાવાથી અને જે મૂર્છિત રહેલું પણ ભુલાએલું નહિ તેવું હાેવાથી છુપી પણ અશાંતિ અને આરામ વગરના વિચારા સેવે છે. કાંઇપણ ગંભીર સુધારા કરવાને અશકત અંતઃકરણની ખાત્રીમાં માડું ભવિષ્ય પ્રતીત થાય છે. નહિ દિધેલા કરજની પેઠે પાપનું લક્ષ રહે છે અને નહિ સારા થએલા દરદની પેઠે અંદરના ભાગમાં તે છુપી રીતે કામ કરે છે. પેલાના સ્વરૂપને જાણવાની ના કહેતા છતાં માણુસ વાર વાર તેને ભુલી જવામાં સુખથી ઘણા દ્વર રહે છે. તેના સારા વખત, આવતા લવના અજાણ્યા લક્ષની પેંઠે ઢંકા-એલા રહે છે. તેના સંઘળા ખુશાલીના પ્રસ'ગમાં સ'તાપ અને અ-ચાકસપણું જણાય છે.અને તેને જે ઘણું નજીદિકનું સુખ હાય છે તે એક ગરીબ ઉડાઉના ક્ષણિક ભભકદાર આનંદ જેવું હોય છે, તેના કામકાજ તપાસવામાં પણ તે દુઃખિત જણાય છે. અથવા એક ડુખ-

તા વહાણમાં કાઇ સૂર્છિત કંગાલ દારૂના જેસથી પાતાની મૂર્છા પાછી વાળે પણ તેથી જેમ તે આવતા ભયને દૂર કરવાને વધારે અ-શકત થાય છે તેમ જે મનુષ્ય પાતાના સ્વરૂપને થાડું ઘણું જાણે છે પણ સંસારના પ્રવાહમાં ઘસડાઇ જાય છે. તેની સ્થિતિ પણ તેવીજ થાય છે.

### પાપિ પ્રકૃત્તિ ધિમે ધિમે અ'ધાય છે.

પાપી માણુસનુ' આત્મિક અજ્ઞાન એવી રીતે સંભ્રાજય ભાગ વે છે કે ઘણા ખરા મનુષ્યામાં પાપી ટેવા અને પાપી પ્રકૃતિ ઘણી ધીમેથી દાખલ થાય છે. બીજો વિચાર બાજીએ રાખીએ તાપણ વર્ત શુકમાં જે ધિમે ધિમે ફેરફાર થાય છે તે રીતમાંજ કાંઇ એવી માહ-ની છે કે જેથી મનુષ્ય પાતાની ભૂલા વિષે અ'ધારામાં રહેછે કારણકે, દરેક માણુસ એટલું તા જાણું છે કે જે સૂક્ષ્મ રીતે અને ધીમેધીમે ફેરફાર થાય છે તેથા આપણે કેવા અજ્ઞાન રહીએ છીએ. દાખલા ત રીકે ने એક રૂતુમાંથી ખીજ રૂતુના ફેરફાર એકાએક થતા હાત તા આ પણને હાલ રૂતના ફેરફારની જે ખબર પહે છે તેના કરતાં વધારે સારી રીતે ધ્યાન રહી શકત પરંતુ જ્યારે આપણે મધ્ય ઉનાળામાંથી શીયાળામાં કુદી પડતા નથી અને આજના દિવસ કાળના જેવાજ જ ણાયછે,તેથી, દિવસનું અજવાળું ધિમેધિમે વધેછે અને ઘટેછે તેથી તે मेक द्वामां ठंडी इत घण्रिक धीभी रीते कण्यायके तेथी आपष्टे का-ચ્યેજ નિઇ શકીએછીએ.કે કુદરતના ફેરફાર ક્યારે અને કેવીરીતે થાય છે વળો તેવીજ રીતે આપણા છવનમાં પણ કેવા ધીમા ફેરફાર થા-ય છે. જો આપણે એકદમ ખાળપણમાંથી યુવાન થઇ જઇએ અથવા આ પણ યુવાનીમાં સૂધને ઉઠતી વખતે આપણને ઘરડા એઇએ તા આપણે તે ફેરફાર નાંધી રાખ્યા વગર રહી શકીએ નહિ. પણ આજે તમે કાળના જે વાજમનુષ્ય હાવાથી અને તમારૂ' છવન ધિમે ધિમે ખદલાતુ' હાવા થી ગ'લીર ચિંતા,લાભ અને જેખમ ધિમે ધિમે તમારી પાસે એકઠા થાય છે. તેથી અને તમે છેક ચડીને પછી ઉતરતી અવસ્થામાં આવે છા, તેવા ચિન્હા ધિમે ધિમે જણાવાથી,વળી જીતા મિત્રા દૂર નહિ થતાં નવા તેમાં વૃદ્ધિ કરે છે, તેથી અને જીતું સ્વરૂપ એકાએક રીતે ખદલતું નઘી, તેથી તમાને ખહુ આશ્ચર્ય લાગતું નથી, જીવનના

ધિમા નાશના વિચાર કરવાની તમને ખહુ ક્રજ પડતી નથી, અને તેના નાશ થાય છે, ત્યાં સુધી તમે જાણે અજ્ઞાત હા તેવી રીતે સઘળી પ્રવૃત્તિ કરતા રહા છા.

કુદરતી જગતમાં અને આપણ પાતાના શરીરમાં આવી રીતે ધિમે ધિમે ફેરફાર થાય છે, ત્યારે શું તે ઉપરથી આપણે એમ નહિ કખુલ કરીએ કે ન ધ્યાન રહે તેવા અને ઘણા ધિમા તેને મળતાજ ફેરફારા આપણી ધાર્મિક અને નૈતિક વર્તા હું કમાં પરમાત્મા પાસે આપણા આત્માની સ્થિતિમાં થતાજ હશે. હું ખાત્રીયુર્વંક કહું છું કે ખરેખર તે તેમજ છે. આત્માના શિયાળા તેની છેક વૃદ્ધાવસ્થા અને મૃત્યુ જેને ઘણા માણુસા ધિમેધિમે પહાંચે છે અને ઘણા પહાંચી ગયા હાય છે તે છતાં તેઓ ખધા છેવટ સુધી અજ્ઞાન હાય તેમ ધિમેધિમે પાતાના ક્ષણિક વ્યવહાર વધારતાજ રહેલા હાય છે. વર્તણું કનું ખં-ધારણ ઘણું જ ધિમેથી થાય છે. વિસ્તારથી અને ઉતાવળથી તેની ચુવાની કહીં આવી શકતી નથી. દરેક પસાર થતા દિવસના ખનાવા સૂક્ષ્મ સ્પર્શથી તેનું ખંધારણ કરવામાં મદદ કરે છે. આપણી ખાહ્ય જી'દગીના ઉપરાઉપરી ફેરફારા કાંઇને કાંઇ પાછળ મુકતા જાય છે, જો કે જાંહેરમાં આવે તેવા માટા પ્રમાણનું ખ'ધારણ થવાને ઘણા લાંબા વખત જોઇએ છીએ. ધાર્મિક લાંગણીના દરેક ધારાસાં આપણા આત્મ પ્રદેશાને હલાવે છે અને ઘસંડે છે પણ તેને અમુક ચાકસ દિશામાં વાળવાને ઘંણા વખત લાગે છે કે જે પરથી ચાલતા પવનની પેઠે આપણે તેની અમુક ચાકસ સ્થિતી જોઇ શકીએ. જેમ આપણે દરેક એક ખીજાથી જુદા પડીએ છીએ તેમ કદાચ આપણ દરેકની વર્તણું કમાં આપણા અહારના પરાક્રમાપર આપણે કાંઇ ખાસ છાપ મારતા નથી કારણકે તે કુદરતના ધારણમાં સમાઇ શકે છે. અંધર્મ અને પાપી માણુંસના સંબ'ધમાં વખતના ધીમા અને સ્વરૂપ બનાવનારા હાથ માણુસના કુદરતી દુઈો અમુક આકારમાં બાંધે છે કે જે આકાર તેમની વર્ત શુકથી તેઓ પછી જોઇ શકે છે. નીચ સ્વાથી-પેશું. કંબ્રુસપાશું, નીચપાશું, કઠશુ—નિર્દયપાશું અને અધર્મિપાશું વિગેર મનુષ્યમાં ગમે તેવી દુર્ગુણ વાળી વર્તાશુંક નેવામાં આવે તે કદીપણ એક દિવસમાં કે થાડાજ અવાજથી અથવા મનની સહેજ કાંચી ખુદ્ધિથી તુરતજ તેવા પ્રકારે થવા પામી ન

હાતી તેથી ઉલટું તે ઘણા નાના પાપની શરૂઆતથી, અસ'ખ્યાત સૂક્ષ્મ કષાયથી, વિકારની લાગણીને હજારા વખત વશ થઇ જવાથી માજશાખના માઠા ફળના લાંખા વખતના અજાણપણાથી, વિગેરે એવા પ્રકારના લાંખા અનુભવથી મનુષ્યનું વર્તન અમુક પ્રકારના ચાકસ ધારણવાળું થયેલું હાય છે. સારામાંથી માહું થવાના ફેરફાર એક દર રીતે બીજા જોનારાઓને પણ દિનમતિદિન ઘણા ધીમા જણા યછે તેથી કરીને સ'સારમાં રકત થયેલા બેદરકત કે અર્ઘમી' માણસને જ નહી પરંતુ ખુલી રીતે દુષ્ટ અને તજાએલા માણુસને પણ દુર્ગુ ચુની અસર ઘણીજ ધીમેધીમે થતી જાયછે અને અધં કાર પછી અ'ધકારમાં વૃદ્ધિ થાય છે ઘણાજ કઠણ અને નિર્લજ હરામખાર એકજ કુદકાથી હરામખારની પદવી પામ્યા હાય તા તેના ખાળપણના આનંદી ચહેરા અને સ્વચ્છ તેજસ્વી આંખે<u>ા</u> એક દિવસમાં ફેલ્લાવાળા દેખાવના કે શંકાશીલ ગુસ્સાવાળા બદલી ગયા હાત. પર'તુ માણુસ પ્રત્યક્ષ રીતે જ્એ છે કે કદરૂપાપ-ણાની નિશાનીએ ચહેરા પર હમેશાં જોઇ શકાતી નથી તેવીજ રીતે આત્માને પછાત પડવામાં કેવા ઉંડા ઘા લાગે છે તે હમેશાં જાણી શકાતુ નથી. મહાવીર પરમાત્માના પરિચયની શરૂઆત થાય છે કે તેના વચનાના પડઘા જયારે હુદયના ઉ'ડા ભાગ પર પડે છે ત્યારે જ ઘણાં લાંબા વખતની થએલી પાયમાલીનું ભાન થાય છે.

#### આત્માનું અજ્ઞાન પાપના તાલ કરવાના ધિમા અને નઠારા ધારણને પણ આભારી છે.

આત્મામાં પાપની વૃદ્ધિ થવાનું બીજીં જે વલશું જોવામાં આવે છે તે જેવી રીતે વર્તન ધિમે ધિમે બરાબર થાય છે તેમ પાપના તોલ કરવાનું ધારણ પણ તેવીજ રીતે ખરાબ કરનારું હાવાથી માણુસને પાપી કરે છે. જેમ જેમ પાપની વૃદ્ધિ થાય છે તેમ તેમ હૃદયનું બળ એાછું થતું જાય છે જે શકિત પાપને જુએ છે તે પાપથી આત્માને જે નુકશાન થાય છે તેની સાથે ભાગીન્દાર થાય છે. જયારે આત્માના બીજા તત્ત્વા ઇચ્છાએ શુંદ્ધ પ્રેમ નૈતિક બળ વિગેરે અવનત સ્થિતિમાં હાય ત્યારે પાપને જોવાવાળી શકિત કાંઇ શાંત રહેતી નથી પરંતુ તે પણ હલકા પ્રકાર-

ની થતી જાય છે. કીનારે ઉભા રહીને એક જેનાર જે પ્રવાહમાં ચાલ-તા વહાણની જરાપણ ગતિને જોઇ શકે છે તેને આ બાળત મળતી આવતી નથી પણ તેવાજ એક દરીયાઇ સુસાકર જે ગતિમાં પાતે ભાગ લે છે તેમાં પાતાના મિત્રાને પ**ણ જોઇ શકતા નથી તેને બરા**બર મળતી આવે છે વળી જેમ તાવ અને બીજા રાગ જે મગજને અસર કરે છે તે રાગ દરદીની લાનવાળી શક્તિને હરી લે છે તેમ પાપ એ પણ એવા રાગ છે કે નૈતિક અંતઃકરણનું નુકસાન કર્યા વગર અને નુકશાનની જાણ થાય તેવી રીતે તેની શક્તિપર અસર કર્યા વગર આગળ ચાલતું નથી. ગમે તેવા નખળા અને અજ્ઞાન અધકારવાળા અ'તઃકરણને પણ પાપ તેના ઘણા સ્વરૂપમાં પહેલાં બેડાળ દેખાવ ખતાવે છે. પણ તેની શક્તિથી તે ઘણી ઝડપથી પરિચિત થઇ જાય છે. પાતાની ક્રેજ બજાવવામાં, પાતાના ધર્મ જાળવવામાં, મૃત્યુ, ન્યાય અને કણુલતના ખરા સત્યને સમજવામાં માણુસનું અ'ત: કરણ તેની ગમે તેવી કુદરતી પડતી સ્થિતિમાં કદી પણ તદ્દન અસા-ત હાઇ શકે નહિં, પરંતુ તેની ખરી હકીકત નહિ માનવાથી આપણે આપણા અ'તઃકરણને છેતરીને પાપી થવા તત્પર હાઇએ છીએ. સત્ય નહિ માનનારાઓની કિયામાં એ તદ્દન સંભવિત છે કે પાપ તરફની નાપસ'દગી નહિ થવાથી ગમે તેવું ભય'કર પાપ થાય અને તેને ચેતવણી કે સૂચના આપવામાં આવે તાેપણુ તેના આત્માપર ઘણા ધીમાં અને ઝાંએ! પડઘા પણ પડી શકતા નથી. જેવી રીતે શિયાળામાં એટલી અધી ટાઢ પડે કે ટાઢ માપવાનું થરમામીટર (ય'ત્ર) પણ ઠરી જાય છે, અને તેથી ટાઢના વધારાનું માપ કરવાના સાધન વગરના થઇ રહેવાય છે, તેવીજ રીતે પ્રકૃતિની અવનતિ થ-વામાં પણ એટલે સુધી ખને છે કે જ્યાં માણુસની વધતી જતી ઠંડી, કડિણુતા અને સ્વાર્થી પણું પછી જાણી શકવાનું સાધનજ રહેતું નથી. જે યંત્રથી નૈતિક ફેરફારા જોઇ શકાય છે, તે પાતાની મેળે સત્વ વગરના અને ગતિ વગરના થઇ પડે છે. અને ત્યારેજ ભય કર અજ્ઞાનપણામાં પાપી માણસનું પાપ એક છુપી વસ્તુ થઇને રહે છે. ત્યારેજ ભયંકર છુટ મેળવવામાં આવે છે, અને દરેક જાતના અંકુશ રહિત તદન સ્વતંત્રપણે વર્તન રખાય છે. અંકુશ વગરની પ્રકૃતિપર આત્મા એવી સ્થિતિએ પહાંચ્યાે હાય છે કે અંકુશ વગરની પ્રકૃતિ M. P-6

માં તે પાપ કરી શકે છે, જાલ્યા વગર હંમેશાં પાપના કરજમાં વ-ધારા કરે છે, પાતાનીજ ઉપર વધારે ઉંડા અને ન સુધરી શકે તેવા ઘા મારે છે તે છતાં તે વખતે દુઃખ થતું નથી, અને જવાબ વગરના ગુસ્સાના દિવસની સામે વિશેષ ક્રોધ ખતાવે છે. જલદી પાયમાલ કરે તેવી બાબત પણ કાઇ જાતની ચેતવણીથી એકાએક રાકી શકા-તી નથી. ભયંકર નાશ પ્રત્યક્ષ હાય તેવી કાઈ પણ બાબત કે ભ-વિષ્યના કાઇ પણ ભયથી તે ચમકતા નથી. તેનામાં જે પ્રકાશ હતા તે અ'ધકાર થઇ ગયા હાય છે, અને તે અ'ધકાર પણ એટલા વિશેષ ફે-લાએલા હાય છે કે તેમાં કાંઇ પણ જોઇ શકાતુંજ નથી.

આવી રીતે ઘણા પ્રકાર એવા છે કે જેમાં પાપ પાતાને છુપુ રાખે છે, અને ખરેખર દરેક વાંચનારની સ્થિતિ મે' ઉપર જણાવી તેવી થવાના સ'લવ છે. તેના પાપ અને લયની ખાત્રી માટે થાડાજ શખ્દ પુરતા થશે. દેાષને માટે કાેઇ પણ મનુષ્ય એમ બડાઇ નહિ મારી શકે કે પાપના અજાણપણામાં તેનું કોઇ પણ કામ પાપયુક્ત નથી. અથવા ગુન્હેગારના ગુન્હા એાંછા થાય છે એમ પણ કાઇ અભિમાન કરી શકશે નહિ. જાણીતી અજ્ઞાનતા જયાંસુધી ગ્રુપૂર્ણ સુધારાવાળી હોય છે, ત્યાંસુધી દેષને વધારે ખરાખ કરનારી હોય છે. જે મનુષ્ય જાણી જોઇને દીવા ખુઝાવી દે છે, તે પાતે અ'ધારાથી જે ભુલવાળા પરિણામ આવે છે તેમાંથી ખચવા પામતા નથી. એક છાડકા માણુસ ગાંડા થઇને ગુન્હા કરે તે જાણે કુદરતી રીતે જવાબ-દારજ નથી એમ ગણી શકાય નહિ, અને અ તઃકરણનું અજવાળું અટકાવીને અથવા અંત:કરણના પ્રકાશ તદન અંધકારરૂપ થઇ જાય ત્યાં સુધી તેને પાપના દાષથી સુધારવાને બદલે પાપમાં વધારે અનુરક્ત રહેવાય તા તે એક એવા માટા ગુન્હા છે કે જેના ઘણાજ માઠા પરીણામ નીપજે તેમાં આશ્વર્ય નથી. જે મનુષ્ય મહા-વીર પરમાત્માનું જીવન કે તેમની ભાવના જાણતા નથી અથવા જાણી શક્યા નથી તે પ્રમાણિક રીતે અજ્ઞાનતાનું ખ્હાનું કાઢી શકે. પરંતુ તે અધુ' જાણતા છતાં એપરવાઇવાળા કઠેણુ અ'તઃકરણથી જાણી જેને ઈને અજ્ઞાન રહેવું, તે પાયને ઘણીજ દુઃખી રીતે ખરાખ કરનાર્ અને તેની ભયંકર શિક્ષાને આપા આપ ભાગ થઇ પડવા જેવું છે.

આત્મિક અત્તાનના ભય પાપ કરતાં કાંઇ એકિકા નથી કારણુકે

ખધા દુર્ગુ હોમાંથી છુપા દુર્ગુ હાથી છૂટા થઇ જવું સારૂં છે, ખધા દુશ્મનામાં છુપાઇ રહેલા દુશ્મન સાથી વધારે ખરાખ છે, એક ઉંડા ખાડા હાય તેના કરતા સીધી ઉંચી ટેકરી વધારે સારી છે, વગર પીડાના મૃત્યુ કરતા સુધરી શકે તેવા દરદની મહા પીડા સારી, અને તેવીજ રીતે તમારા આત્માને ગમે તેવા પાપ અને ભય હાય તાપહુ તેનાથી જાહીતા રહેવું તે વધારે સારૂં છે. આત્મિક અર્ગાનતાના ભયંકર દુર્ગુ હો કરતાં ગમે તેવું ધાસ્તીવાળું અને ગમે તેવું દુઃખકારક આત્મિક જાહ્યુપાશું વધારે સારૂં છે.

ले ખરેખર તમારી સ્થિતિ કાઇપણ આશા અને મદદ વગરની નિરાધાર હાય, જો તમારા પાપ ઉપાય વગરનાજ હાય, અને તમારા નાશ ન રાકી શકાય તેવા હાય તાે સઘળી તપાસ કરવા નકામી છે, તા પછી આગળની જવાબદારી ઘાતકી પણું છે પણુ દયા નથી. એક મન રતા માણુસની નકામા ઉપાયાથી હેરાન કરવા. એ કાઇ પણ રીતે જરૂરનુ' નથી. ફાંસીની શિક્ષા પામેલા ગુન્હેગારને તેને ફાંસી આપવામાં આવે ત્યાં સુધી શાંતપણે એકાંતમાં દિવસા કાઢવા આપવા નાઇએ. પરંતુ તમારા સ'ળ'ધમાં તેવું કાંઇજ નથી, કાેઇ પણ માણસ પાતાની મેળ કે બીજાઓથી વિનાશી તરીકે પડતા મુકાય એવી કાેઇ પણ જરૂર નથી. કાેઇ પણ જવતા આત્મા ઉપાય વગરના હાેઇ શકે જ નહિ, દુ:ખ ઉત્પન્ન કરનાર કારણ પછી તે ગમે તેવું છુપું હાય તા પણ તે ખુલું કરવામાં તમારે જરા પણ પાછા હઠવું નહિ, અને આત્માના તે ઘા સુધારવાની ક્રિયા ગમે તેવી દુઃખકારક અને તદન નિષ્ફળ જેવી લાગતી હાય તા પણ તેનાથી ડરવું નહિ, કારણ કે તમારી ઇજા સહેલાઇથી સુધરી શકે એમ ધારી શકાય નહિ તેમજ નકામા ઉપાયાથી ઉપર ઉપરની શાંતિ શાધની એ પણ એાછુ જરૂરનું છે, જ્યારે ते **દરદના वैद्य મહાવીર પરમા**તમા પા-તેજ થઇને દુઃખ દૂર કરવાને તમારી સન્મુખ હાજર દેખાય છે, ત્યારે તમાએ ખરા વૈદ્ય શાધી કાઢયા છે, તા થાડા ઘણા દુઃખની दरकार क्यी वगर तमाइ' दरद हर धाय ये तमाने केम निर्ध गमे? એવું કાઇ પાપકર્મનું જાર નથી કે જે મહાવીરના અંકુશમાં આવી શકે નહિ, તે મહાવીર પરમાત્મા આગલ તમારું આપું અ-तः अरु अब्द अरी है। तमारी भरेभरी स्थिति तेमने कणावे।

તેની પાસે તમારા દરેક છુપા દુઃખની કેખુલત આપા તે હેમેશાં સાંભળવાને અને સહાય કરવાને તત્પર છે. ગમે તેવી ભયંકર સ્થિતિ સુધારવાને તે સંપૂર્ણ સામર્થ્યવાન છે; જીવન અને મરણ એક સરખી રીતે તમારા આત્માને દુઃખી કરતા હાય તા છેક છેલ્લે વખતે પણ તે મહાવીરને યાદ કરા, તમારા આત્માની પરીક્ષા કરવાનું તેમને સાંપા, તેના શ્રહાળુ પ્રેમ અને મદદ ઉપર તમારાં ગમે તેવું જીવન અર્પણ કરા અને તમારા ઉદ્ધાર ખાત્રી પૂર્વક થશેજ તે તમારામાં છુપાઇ રહેલું મહાવીરપણું ઉત્પન્ન કરશે, અને તેની મદદથી તમા ગમે તેવા શત્રુને દૂર કરી મહાવીરપણાને પામશા.

પરંતુ ખીજી રીતે જે આળસ અને બેદરકારપણ વધતું રહે અને તમારા લય જાણવાની તમા ના કહા, મહાવીર પરમાતમાની મદદ શાધા નહિ, તા પછી વિચાર કરા કે એવા વખત નહિ આવે કે જયારે આત્મિકજ્ઞાન લાંબા વખત મરજીની બાબત રહીશકશેનહિ ? પ્રકાશને દ્વર કરવા હમણા સ'ભવિત છે. પર'તુ જયારે અજવાળું અ'-ધારાના સ્વરૂપને ધારે છું કરશે ત્યારે આપણી ઇચ્છા હશે કે નહિ તાે-પણુ દરેક અંતઃકરણુના ઉંડા ભાગમાં તેની અસર થશે અને પછી આતમાની સ્થિતિ ફકત મહાવીરનેજ જણાશે. આત્માને ભુલી જ્વાની શાંતિ શાધવી એ જો કે હમણા શક્ય છે, દુ:ખ નહિ સહન કર-વાની ઇંગ્છા પણ સ'ભવિત છે, અને થાંડા વખત પાતાની સ્થિતિના સંતાષકારક રવપ્નમાં પડી રહેવું એ પણ ખની શકે તેવું છે પરંતુ તે શાંતિ જેટલી નાશકારક છે તેટલીજ ખાટી છે. તરતજ આખરે જાગૃત થઇને ઢીલ કરવાના ભયંકર સમયની સામે થવું પહે છે. આ દુનીયામાં કેટલીક ખેદકારક જાગૃત અવસ્થા પણ હાય છે. રાત્રિની સ્વપ્ન અવસ્થામાં ભાગવેલા આનંદ અનુભવવા, જુના દે-ખાવા કરી જોવા, આપણા પ્રેમી અને ગુમ થયેલા ન લુલાય તેવા સ્વરૂપની સામે રહેવું, જુના પરીચિત માણુસને જોવા, અને લાંબા વખતથી શાંત થઇ ગયેલા સ્વર કરી સાંભળવા, અને પછી આપણા એકાંત સ્થળમાં દુઃખની લાગણીથી સવારના અજવાળામાં જાગવું એ ઘાંગુંજ ખેદકારક છે એક ગરીબ ગુન્હેગાર માણુસને મુખી દિવસાના વગરના, આશા અને શાંતિના જ્યારે માયાળુ મિત્રા અને સુખી ઘર તથા તેનું આખરૂવાળું અને ડાઘ વગરનું નામ હેપ્ય તેના મધુર સ્વ- ખનના અનુભવીને પછી પાતાના કેદખાનામાં જાગૃત થવું, ફાંસીની સવાર જેવી અને સ્વપ્નમાં જેએલું સઘળું હુમેશા ગએલું છે એમ યાદ આવવું તથા આજેજ ફાંસીને લાક મરવું છે તેમ ત્રાસથી નક્કી કરવું તે કેટલું ખધું ખરાબ અને દુઃખકારક છે? પરંતુ આથી પણ વધારે ભયંકર અને દુઃખકારક સ્થિતિ જે જગત્ના સ્વપ્નામાં કરી આવતી નથી તે આત્મિક અજ્ઞાનવાળા આત્માને જાગૃત થતાંજ જણાય છે અને જયારે તેને મહાવીર પરમાત્માના આલ'બનથી છ'- દગીના સ્વપ્નમાંથી ભય અને અધર્મની સાથે જાગૃત કરવામાં આ-વે છે અને તે વીર પરમાત્મા પાસે પાતાના નયાય કરાવવાને તે હિલા થાય છે ત્યારે તેને પાતાની પાયમાલ થઇ ગએલી સ્થિતિનું જ્ઞાન થાય છે અને મહાવીરને પગલે ચાલી મહાવીરપણું પ્રાપ્ત કરવા પાછળ પાતાનું અજ્ઞાન દૂર કરી બાકીનું જીવન તે ગાળે છે અ'તમાં મહાવીરપણાને પામે છે.

નાટઃ—આ પ્રકરણમાં જયાં જયા પાપ શુબ્દ વાપરેલા છે તે કમે શત્રુના અર્થમાં છે. લેખક.



# મકરણ ૩ જાું.

#### મહાવીર સાથે આત્માના લાગવગ.

પવન વાય છે અને દરેક મનુષ્ય તેના અવાજ સાંભળે છે પણ તે કયાંથી આવે છે અને કયાં જાય છે તે કાઇ કહી શકતું નથી. તેવીજ રીતે આત્મા છે પણ તે કયાંથી આવે છે અને કયાં જાય છે તે કહી શકાતું નથી.

આપણા મહાવીર જે ફેરફાર વિષે અંત્રે કથન કરે છે તે કાંઇ શરીર સંબ'ધી છે એમ કરી ધારવું નહિ. તાપણ કેટલેક દરજજે માણુસના જીવનમાં એવી જાતનું પરાવર્તન થઇ જાય છે કે આશ્વ-યંકારક કલ્પના પણ ઘણી વખતે તદ્દન ખરી હાય તેવા ભાસ થાય છે. જો કે એક ખુઢૃા માણુસને માટે ખાળક થવું એ અશક્ય છે, ચિંતા અને જોખમદારીથી ઘેરાએલા ચુવાન માણુસને અથવા ઉમરમાં

વધતા જતા તરૂણને ઉતરતી છ'દગીના વખતને પકડી રાખવા એ જે કે અશકય છે તાપણ યુવાની પાછી મેળવવી કે માણુસની *ખા*હ્ય જી'દગીમાં ખાળક થવું એ નવીન આત્માના ઇતિહાસમાં કાંઇ ખહુ અજાએબ ઉત્પન્ન કરે તેવું નથી. કારણ કે આત્માના બીજા જન્મમાં તેવું પણ પ્રત્યક્ષ ખને છે. આપણે ક્ષણભર એમ અનુમાન કરીએ કે એક માણુસ જે અહીંઆ ઘણા વૃદ્ધ છે અને ઘણા જાગૃત પણ થચ્મેલા છે તેને જાણે કાંઇ ચમતકારથી તેની શારીરિક જ દગીમાં તાનું લાહી આવવા જેવું દેખાય અને વખતના જવાની સાથે તેના આકારમાં જે લુલ ભરેલાં ફેરફારા થયા હતા તે ખદલીને ખાળપણની નાજીકતા અને નવીન મનાહેરતામાં ખદેલી જાય અને અજાએખ જેવી અસરથી તે થાકેલા અને કરચલી પહેલા માણુસ એક ચકચ-કીત ચહેરાવાળા તરૂણ જણાય તાેપણ તે વખતે આવી સ્થિતિ થવા છતાં આત્માના લોગવગથી જે ફેરફાર થઇ શકે છે, તેના જેવા આશ્ચર્યકારક અને અદ્વિતીય ફેરફારા આપણી સન્મુખ આપણે જોઇ શકીએ છીએ, કારણ કે તે કહે છે કે આત્માના લાગવગથી બાહ્ય સ્વરૂપનુ' નહું ખ'ધારેષુ થાય છે, એટલુંજ નહિ પણ આંતરિક જીવન ને ફરીથી નવીનપણે ઉત્પન્ન કરવામાં આવે છે. માત્ર બાહેરની ડાક ડમાળ સ્થિતિ સુધારવામાં નથી આવતી પણ અ'તર'ગ જીવનને જરૂ-રના સ્થાયિ ફેરફાર કરવામાં આવે છે, અને એમાં તા જરા પણ શ'કાજેવુ'નથી કેમાનસિકઅને નૈતિકફેરફારાશારીરિકકરતાંઘણાજસૂક્ષ્મ અને અગત્યના છે. આત્માના આવાગમનથી મનુષ્યના જીવનમાં જે પરાવર્તન થઇ શકશે તે શારીરિક સ્વરૂપ અને દેખાવ કરતા ઘણું સ'પૂર્ણ સ્થિતિવાળુ થશે. માણુસની પ્રકૃતિનું ખરૂં સત્ત્વ આત્મા છે પણ શરીર નથી. આત્માથીજ વર્તન, વિચાર, અને નૈતિક પ્રકૃતિ અ'તર'ગમાં શક્તિ ધારણુ કરે છે અને જે ખહાર દેખાય છે તે તા ખનાવટ માત્ર છે. જીવનના શારીરિક આકારમાં હજારા ફેરફાર થાય તાપણ તે માણસ ખરી રીતે બદલ્યા વગરનાજ રહે છે અથવા જે થાઉા ઘણા ફેરફાર જણાય છે, તે એક નવા ખાંલેલા ઘરના રહેવાશી જેવા અથવા નવી જાતના ડ્રેસ પહેરવાથી બીજારૂપમાં દેખાતા માથુ સના જેવાહાય છે.જ'દગીના જલદી અનુભવથીમનની શકિતઐાયુવા-નીમાં ઘાકી જાય છે, અને તેથી ચુવાન માણુસના પાતમાં ઘરડા

માણુસના આત્મા ઢંકાએલા રહે છે, અને બીજી બાજુએ નિઇએ તા પ્રકૃતિને અનુક્ષળ જરૂરની શક્તિઓાના વ્યય થયા હાય તા એક ઘરડા માણુસ પણ જીવનના છેડા સુધી યુવાનીના જીસ્સા જાળવી રાખે છે; પરંતુ બધા માણુસાના સંબંધમાં આત્માની સ્થિતિ કેવા પ્રકારે રહે છે તે સમજલું નિઇએ. તેથા કરીને ઘરડામાંથી બાળકનું સ્વરૂપ પાછું મેળવલું. તે બાળકનું અંતઃકરણુજ પાછું મેળવવાની સાથે સરખાવતા થાડોજ ઉલટપાલટ ફેરફાર થયા ગણાશે. અને ને કે યુવાની અને ઉપરના આકાર કાંઈ પણ ફેરફાર વગરના રહે છે, તાપણ માણુસના આત્માના છુપા ઉડાણુમાં એ નવીન જ દ્રગીના જન્મ હાય તા બાળકના જેવા અંતઃકરણ અને આત્માનું પાછું મળવું થાય છે અને ત્યારે ઘરડા માણુસ નવીન જ દ્રગી શરૂ કરે તેના કરતાં આ ફેરફાર વધારે આશ્ચર્યકારક અને વધારે સૃક્ષ્મ છે.

મહાવીર પરમાત્માની છાયાનીચે જેઓ પસાર થયા હશે તેઓ દરેક આત્માને અ'તર'ગના આ ફેરફારવાળા ઇતિહાસ**ની** શરૂઆત-ના સારા અનુભવ હશે. ઉપરના કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે જ્યારથી માણુસ પાતાના આત્મિક સ્વરૂપમાં મહાવીરપણ જોઇ શકે છે અને એ મહાવીરપણાની મદદથી પોતાનું જીવન કરી શરૂ કરેછે ત્યારથી તે ગમે તેવા ઘરડા કે યુવાન માણુસ હાય તા પણ તેનું નવું ખાળ-પણુ શરૂ થાય છે અને એજ રીતે ઘરડા અને ચુર્વાન બાળકના સ્વન રૂપને ધારણ કરે છે. મહાવીરપણાની પ્રતીતિ ચતાંજ દરેક શ્રદ્ધાળુ આત્મા પાતાના દેાષ, હુર્ગુણ, ઢાંગ અને ઇર્ષ્યાને દ્વર મૂકીને તથા ખાટા મનુષ્યપણાની સઘળી ટેવ અને વિકારના ત્યાગ કરીને નવા જન્મેલા ખાળકની પેઠે મહાવીરના વચનનું સત્યસત્ત્રવાળું દ્વધ પીવાની ઇચ્છા કરે અને તેનાથો વધવાની ચાહના રાખે તાે તે વિચાર એ કાંઇ કેવળ કાલ્પનિક નથી. અથવા બી જા શબ્દાેમાં કહીએ તાે એક ક્ષ્તાના બાલકની સામાન્ય ઇચ્છાએા અને સ્વાદ તેમના અ'તઃકરણમાં ક્રી જાગૃત થાય છે. કારણુ કે આત્મામાં મહાવીર વિષેતી આતુર શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થવા લાગે છે. કે તરતજ નવીન દૈવિક જીવન ધીમેં ધીમે જાગૃત થતું જા-ય છે. ખાળપણના આન'દ કરતાં વધારે ઉંડા અને ઝળહળતાં આ-

<sup>ુ</sup> ઋપાળકતું દ્રષ્ટાંત વાર'વાર એટલા માટે આપ્યું છે કે એ અવસ્થા કેવળ નિર્દોષ અને આન€દત હોય છે. કર્ત્તા•

નંદ ઉપર તુરી આવશે નવા જન્મેલા આત્માને તરતના દેખાવથી જી દગીના નવાજ અર્થ લાગશે. જગતપર ધીમે ધીમે વધારે મહત્ત્વ વાળી આશાએાનું પરાહીઉં થશે અને જયારે ખાળપણની નવાઇ જેવી નજરથી સઘળી ચીજાે તાજી અને નવીન જણાતી હતી ત્યારે અહારના પદાર્થો અને અનાવા લાંબના અજાણુપણામાં સુખી વખતમાં આશ્ચર્ય તરીકે જેવાતા હતા. શ્રદ્ધાળું મનુષ્યના અ'તઃકરણુમાં પણ ધીમે ધીમે શાંતિ, ચિંતા રહિત વિશ્વાસ, અને સાંસારિક પ્રીકરમાંથી મુક્તિ જાગૃત થએલ જ-થાશે, કે જે સ્થિતિ એક નાનું ખાળક પાતાના પિતા તરફથી સઘળી જરૂરીઆતા પુરી પડશેજ તેવા વિશ્વાસથી અનુભવે છે, તેને મળતી-જ રીતે મહાવીર જેવા પિતા મળવાથી તેમાં શ્રદ્ધા રાખનાર આત્મા નિર્શ્વિત થઇ શકે છે. એકજ શખ્દમાં કહીએ તા આત્માને ક્રી વ-ખતના લાગવગથી મહાવીર પરમાત્મા સાથે સ'ળ'ધ થવા દો, અને વહે-લું કે માેડું તેનામાં નવીન છવન ખાળપણના ચિન્હાે દેખાવા લાગશે, બાળપણુથી દરેક આકર્ષણ કરે તેવા ગુણુંની ઉત્પત્તિ થશે, જે વ-ધારે પર્વિત્ર, વધારે ઉમદા પ્રકારના અને જીવનને ઘણુંજ મંહત્વનું **ક**रे तेवा थशे.

મનુષ્યના આત્મામાં ફેરફાર થવાની સાથે આવી રીતે મહાન વીર પરમાત્મા દરેક આત્માને માક્ષ માટે ફરી જીવન શરૂ કરવાને તેમના વચનામાં જાહેર કરે છે. અને નવીન જન્મના વિચાર જો કદાચ આશ્ચર્યકારક લાગે તો જે માણુસ મહાવીર પરમાત્માના વચનનું રહસ્ય સમજી શકે છે, તે અ'ત:કરણુને તેમના વચનાનું ખરૂં સિદ્ધાંતિક રહસ્ય ઘણીજ અસર કરશે, અને જો તે આત્માને તે વખતે સમ્યકત્વની ક્રસના થશે તા ત્યારથી તેના નવીન જન્મની શરૂઆત થશે. એવો રીતે મહાવીર પરમાત્માના પવિત્ર વચન થો હજારા આત્મા સમ્યકત્વ પામી નવીન જીવન શરૂ કરી જીવનના અ'તને પામ્યા છે, અને હજા પણુ તેજ રીતે નવું જીવન શરૂ કરી અનાદિકાળ દુઃપ્રાપ્ય એવી મુક્તિને પ્રાપ્ત કરવા દરેક સામથી સહન્જ મેળવી શકે છે; તમે જાઓછા કે તેમના ઉડા રહસ્યવાળા સિદ્ધાં તા સમજવાને જે મુશ્ફેલીએા નડે છે, તે સિદ્ધાંતા મનુષ્યના અ'તઃકરણુમાં સ્થાપિત થઇ શકે એટલા માટે તે વીર પરમાત્માએ સાદા

વિચારો અને સરળ ઉદાહરે છો અપેલા છે. ઘણું જ દળા થયી તે જગત્વં ઘ મહાવીર પરમાત્માં આત્મિક કલ્યા હુના શોધક મનુષ્યની અશ્રદ્ધા દ્વર કરવાને આ કુદરતી સંસારના ચેક્કસ અને તેટલાજ સત્ય સ્વરૂપવાળા જે કે મિશ્રિત ભાવવાળા જણાય તો પણું આત્મિક ફેરફારને બરાખર મળતા આવે તેવા દાખલા દલીલાથી તૈના મન્નને ખરા માર્ગ તરફ પ્રેરે છે. પોતાની આસપાસ સહીને જંગત આત્મા ધ્યાનપૂર્વક શ્રવણ કરે છે, તેને સંસારની ઘણીજ પરિચિત આબતા અને રાજ અનતા અનાવો જેવાને તે આશા કરે છે, કે જેન્માંથી આતમા નવીન જન્મના સિદ્ધાંતમાં જે ક્રિયાઓ અને શક્તિઓના પુરાવાની અપેક્ષા રહે છે તે સરળતાથી મળી શકે છે. મહાન્વીર પરમાત્મા કહે છે કે તમારે ફરી જન્મ લેવા પડશે તેમાં જેરા પણ શકા જેવું નથી. પત્રનેની પેઠે આત્મા કયાંથી આવે છે, અને ક્યાં જય છે, તે માણસ કહી શકતા નથી, પણ તેની જેમ ગતિ છે તેમજ આત્માને એક ગતિમાંથી અજિ ગતિમાં જયું પડે છે.

ઉપર કહી તે મુખ્યદલીલ સ'સાર અને મોક્ષના માર્ગમાં એક સ-રખી મુશ્કેલીઓના આભાસ કરાવે છે, તે કરીને તેને વધારે સ્પૃ-ષ્ટ કરવાને આપણે પુનર્જન્મના સિદ્ધાંતના ચાકસ કારણા વીધે વિચા-ર ચલાવીશું. પુનર્જન્મના નિયમની સાથે જે મુશ્કેલીઓ સંબ'ધ ધરાવે છે, તેને આપણે મહાવીર પરમાત્માની ત્રણ બાબતા સાથે દ્વર કરીશું. (૧) સંસારમાં મહાવીરની શ્રેષ્ટતા (૨) સર્વ'દ્મપણું અને (૩) છુપા રહસ્થવાળું તેમનું સર્વોત્તમ જીવન. આ ત્રણમાંથી છેલ્લી બાબતની સાથે મુખ્ય દલીલ ઘણાજ નીકટના સંબ'ધ ધરાવે છે, પરંતુ ઉદાહરણથી બીજી બે બાબતા તેટલીજ સિદ્ધ થયેલી છે.

#### મહાવીરની શ્રેષ્ટતા મનુષ્યને કેવી રીતે પ્રતીત થાય છે.

ઘણા મનુષ્યાના અ'તઃકરણમાં મહાવીરમાં સ'સારના નિયમ ' થી શ્રેષ્ટપણ' જણાય'જે પ્રસાવિક આશ્ચર્યો તે મહાપુરૂષના જીવનમાં પ્રત્યક્ષ થાય તે નહિ માનવાથી એ બાબત તરફ ખાસ કરીને માન ની લાગણી થઇ શકતી નથી. જે કે અજ્ઞાન અને અંક્તિ વગરના મનુષ્યા માટે પણ અદશ્ય જગત નવાઇ જેવું આંકર્ષણ ધરાવેં છે, અને અ'તઃકરણને કુદરતથી શ્રેષ્ઠ બનાવા વિષે પ્રતીતિ કરાવે છે, \. 1. P-7.

તેમજ ઘણા સાધારણ પ્રસંગામાં પણ અદશ્ય અને છુપી શક્તિએા વિષે આશ્ચર્ય ઉપ્તેન કરે છે, તાેપણ એક એવા પ્રતિપક્ષી અ'તઃકરણ વાળા વર્ગ પણ છે કે જે દરેક ખાખત સ'સારના સામાન્ય કુદરતી કારણાથી જેટલી સમંજાય તેટલીજ સરસ રીતે સમજવાની અને જા-ણીતી તથા પરિચિત **ખાખતાની સત્યતા સિવાય ખીજી કાેઇ** પણ ખાખત નહિ માનવાને દઢ વલણુ ધરાવે છે. અજ્ઞાનતા એ ખરેખર ઠગાઇવાળી ભક્તિની માતા છે પર'તુ દરેક ખાખત વિષેની શ'કા એ વધારે દયાજનક છે કે જેના માળાપ આત્માનું પુરતું જ્ઞાન છે. ઘણાજ અ'ધારાવાળા જમાનામાં ધર્મનુ' કદાચ એવુ' વલણ હશે કે દરેક નહિ સમજાવેલી સત્ય બાબત અથવા કુદ્દરતનું અસાધારે આશ્રય ધર્મ ગુરૂએ પ્રત્યક્ષ રીતે તરજીમા કરીને સમજાવતા હાય. જે સમજાવ-વાને ભાષામાં શખ્દ નથી અને માણુસમાં જે વિષેની શકિત નથી તે સમજાવવાને કેવુ ઉલદું વલણ લેવું પડતું હશે, તે કહી શકાતું નથી. દેરેક તાેફાનમાં એક જ ગલી ગરીખ માણુસ ક્રાંધી અવાજ સાંભળ છે અને કાઇ અસાધારણ શકિતની હાજરીથી ધૂજે છે, જ્યારે સૂર્ય-ના પ્રતિબિંખમાં થઇને રોક્ષસી છાયા પસાર થાયે છે ( ગ્રહણુ થાય છે) અર્થવા આકાશની વીજળી થાય છે ત્યારે તેને ક'પારી છૂટે છે. અજ્ઞાન અ.તઃકરણું સ્વપ્નમાં, લાગણીમાં અને દેવની નકલ કરે તેવા સ્વરૂપની હોંજરીમાં પોતાની મેળ ભર્ય અને ધાસ્તી ઉત્પન્ન કરે છે. પરંતુ જેમ જેમ સમાજ જ્ઞાનમાં વધતી જાય છે અને ઉપર કહ્યા તેવા ખનાવા જે અગાઉ કાઇ દેવતાઇ કાપરૂપ ગણાતા તેની માત્ર કુદરતના નિય-, મના કારણ તરીકે શાધ થાય છે ત્યારે ઘણીવાર એવું ખને છે કે દે-વના અસ્તિત્વનું અનુભવિકજ્ઞાન અસાધારણ શ્રેષ્ટતાની પેઠે નષ્ટ થઇ જાય છે. માં ખુસ જાત ને જાણી શકે તેવી કાઇ શકિત નથી અને માણુસથી કાઈ માટા દેવતા નથી એવી માન્યતા ઘણા અશ્રદ્ધાળું અ'તઃકરણુમાં જ્ઞાન થવાથી થાય છે. કુદરતના કારણા જે પાતાની આસપાસ ખુનતા હાય તેની નિરીક્ષા કરવાની ટેવ પડી જવાથી મા-ણસ બીજી શ્રેष्ट બાળતના વિચાર કરવાનું તજ हें है. દરેક બાબતને કુદ્દરતના નિયુમા લાગુ પાડવાની ટેવ પડી જવાંથી એવા પ્રકારનું વલા થઇ જાય છે કે જયારે દરેક કુદરતી દેખાવના ખાદ્ય અને શા-રીરિક કારે શુા ખતાવી શકાય છે ત્યારે તેના સ'યુણે જ્ઞાતા આપણે .

છીએ, એમ મનોય છે. જ્યારે વીજળીના નિયમાં ( Laws of Electricity ) જણાય છે ત્યારે તેની ગર્જનામાં મહાવીર પરમાત્માના . અવાજ લાંબા વખત સુધી સ'લળાતા નથી. જે શાધક શાંતપણે બે-સીને સૂર્ય ગઢણના વખત અને અ'તરની ગણના કરતા હાય તેના એ'ધારાવાળા અજવાળામાં પરમાત્માની દિશાની છાયા પડતી નથી. દાવિક આશ્ચર્યના પ્રદેશ આવી રીતે પાછળ અને પાછળ મુકાતા જાય છે, પરંતુ ખાટી લક્તિના પ્રદેશ ધર્મ ત-રીકે ભાગ્યેજ છતી શકાય છે. જંગલી લાકાના જુના દેવા હાલ લાંખા વખત થયા જંગલ, વૃક્ષ અને નદી નાળામાંથી અદશ્ય થઇ ગયા છે. એવા પ્રકારના ન્હેમ હવેની કેળવાએલી દુનીઆમાં રહ્યા નથી. તે છતાં સિદ્ધ પરમાત્મા તરફની માન્યતા ગઇ નથી, અને ધર્મ સ્થાનકામાં હવે આકર્ષણના, ગરમીના, લાહગું બકના કે વીજળીના પ્રયોગા થતા નથી. નૈતિક દુનીઆમાં આપણે તેવું જ વ-લા રાખી શકીએ તેવી સ્થિતિ છે. નૈતિક અને ઓત્મિક ફેરફારા ના ખાળ સ્વરૂપ આપણે જેમાં રહીએ છીએ, તેવાજ છે. વિવેક છું-હિની શક્તિ કેળવણીના લાગવગ, સૂચનાં આ, ચેતવણી, સલાહ વિગેરે પરમાત્માના ઉપદેશના નિયમથી જુદી રીતે વર્તનના ફેરફારા કરે છે, મહાવીર પરમાત્માના ઉપદેશ પ્રમાણે ચાલ્યા વગર આપણે કદી સારા થઇ શકશુ' નહિ એમ આપણે ખરાખર રીતે માનવાને તૈયાર હાઇએ, પણ આ કખુલતની સત્ય અગત્યતા આપણે બાગ્યેજ સ્વીકારીએ છીએ, આત્મિક સુધારણાના દરેક ઉદાહરણમાં દૈવિક શક્તિની સ્થિતિની ના પાડી શકાય નહિં, પરંતુ ઘણીવાર એ ખા-ખત વિષે અજા વહુવાય છે. એક ખાળક માટું થાય છે. જયારે નમ્ર માયાળુ, પવિત્ર થાય છે. પણ જયારે આપણુ એમ કહી એ છીએ કે, તેને ધાર્મિક કેળવણીના સારા લાભ મળેલા છે, ત્યારે તે બધુ આપણે પાતેજ આપેલું છે, એમ આપણને લાગે છે. એક એદરકાર તરૂણુ વિચાર શીળ અને ગ'લીર મનુષ્ય તરીકે પાતાના વર્તનને સુધારે છે, અને વર્ષના જવાથી જે અસર થાય છે, તે આ-પણું લક્ષ ખેં એ છે. એક અધર્મી મનુષ્ય પૃવિત્ર અને ધર્મી થાય છે, અને સય'કર માંદગી કે તીવ કાેટું બિક **૦યાં ધિ** અથવા કાેઇ ધર્મી મિત્રની સાેબતથી આપણે ઘણી વખતે તેને ઢાં<sub>દ્ધા</sub>ઃઅને લલા માણસ

થમેલા નિર્ધા છીએ, આ, પ્રમાણની જનસમાજની માન્યતા છે, પણ તેમાં છુપી રીતે મહાવીરપણાની જે કૃતિ છે, તે તરફના વિચાર કુદરતી રીતે લાંગ્યેજ મનુષ્યને આવી શકે છે,મહાવીરપણાની શક્તિ શી:આ પ્રમાણે કેરફાર થાય છે, એમ કહેવામાં આવે, તો તે ઘણાને ગેરવ્યાજણી, લાંગશે, પણ આત્મા કમેથી દબાએલા છતાં ખરા સ્વ-ફપને સમજવાને શક્તિમાન થાય છે, તે મહાવીરપણું પ્રગટ થયા વગર ખૂતી શફેજ નહિ એ વાત કલ્પના શક્તિની અહારની નથી. માણુસના અંતઃ કરણમાં છુપી રીતે મહાવીરની શક્તિ અને શ્રદ્ધા કામ કરે છે, તે વિચાર ઘણી વાર નવાઇ જેવા લેદ ભરેલા ખાસ કરીને ફેલિક શાસના રાજ્યમાં આપણા છુપા ન્યાયમાં આ-શ્ર્યુક કારફ લાંગશે પણ આપણા સામાન્ય અનુભવથી તદન અલગ હું મેશની જાદાંગીની સાદી સત્યતાના અનુભવમાં તે સહજ પણ આ-શ્ર્યુ વગર પ્રતીત થાય છે.

🍰 ઃચ્યાઃજાતનું વલણ રહે તેમાં અને કુદરતથી પણ શ્રેષ્ટ ખાબ-તાથી હરતા રહેવું તેમાં ખાસ સુધારાની જરૂર છે. કારણ કે એથી ,આપણા વિચારવાળા વાતાવરણમાં એવા પ્રકારની બ્રાંતિ થાય છે કે, મહાવીરમાં સાંસારિકથી કે ફિંદરતથી જે કાંઇ શ્રેષ્ટતા હતી, તે ધર્મ ુસાથે સ'ભ'ધ ધરાવતી નથી. ચર્મચક્ષુથી આ જગત્**માં જે** કાંઇ દે-માંય છે, તેની પેલી પાર અ'તર'ા ચક્ષુવઉ ઘણું દ્વર જોવાની આ-પહિં જરૂર છે, અને કુદરતની ઘણીજ પરિચિત કિયાએ અને દે-रणावामां अवी साणीतीया मणशे हे तरतक छपा लेहवाणी हैविड -શક્તિ જે; ધર્મથી જણાય છે. તે મનુષ્યને પ્રતીત થાય છે, દેવિક રશાસ્ત્રના છુપા રહસ્યના ઝાંખા પ્રદેશમાંજ નહિ પરંતુ હંમેશ-્ની છંદગીનાઃ દેખાવા અને અવાજોમાં આપણે આશ્ચર્યની દુ-નીઆમાંજ ચાલીએ. છીએ. માત્ર માનસિક બાળતાજ નહિ પરંતુ ાદરેક ખીલતી કળી, દરેક ચાલતા પાંદડા, દરેક ઝળકતા સૂર્યના કીર-ા**ણુ અને ચળકતા ઝાકળના** કણીયા, પવનની ઠંડી લહેર, વરસાદનું ઝાપટું, વહેતા ઝરા અને દરેક કુદરતની રચનામાં છુપીશક્તિનું અ-્સ્તિત્વ ખતાવે છે, અને તે છુપીરીતે આપણી આસપાસ ક્રિયા કરે છે. તા પછી જે મહાવીર પરમાત્મા સર્વજ્ઞ અને સર્વત્ર છે, અને ાજેની શકિતનું કંદિ માપ કે, કલ્પના થઇ શકે તેલું નથી, તેમાં કુદરતી

આ શ્રહ્યું અને શ્રેષ્ટતા હાય એ વિષે શ'કા જેવું શું છે? વિજ્ઞાનશાસ પાતાની સઘળી કતેહ છતાં જગત્ના એક નાના ભાગમાં સમાઇ શકે છે, અને કુદરતની સામાન્ય હિલચાલમાં પણ આશ્ચર્યકારક શક્તિની હયાતી છે, એમ જેને તરત કણુલ કરવાની ફરજ પડે છે તે સામા-ન્યું ખુદ્ધિથી પણ પ્રતીત થાય તેવું છે. કારણકે, વિજ્ઞાન શાસના ગમે તેવા ઉંડા: રહસ્ત્રા-કુકરતના નિયમિત અનાવા કરતાં કાંઇ પણ વધારે અસાધારણુઃ બાબતઃ ખુલી કરવાને શક્તિમાન થતા નથી. કારણુકે, તેના કુદરતના નિયમ જે રીતે કામ કરે છે તેમાંજ સમાવેશ પામે છે. આંકલેંગુ, વીજળી, ગરમી, અને રસાયણુ વિગેરે માત્ર જીદા જીદાત કુદરતના સ્વરૂપ છે, ને તેમાં કુદરત કામ કરતી ન હાય તા તેની પાતાની શક્તિ કાંઇજ કરી શકે નહિં. જીવન વગરના પદાર્થ ગમે તેવી રીતે ગાઠવવામાં આવે તાપણ તે પાતાની શક્તિથી કાંઇ કરી શકશે નહિ, અસાધારણ ચ'ચળતા અને શક્તિ છવન વગરની વસ્તુમાં કહી પણ રહી શકે નહિ, તે માત્ર જીવનવાળા, વિચારવાળા પ્રાણીમાંજ વાસ કરીને રહે છે, યાંત્રિક શક્તિવાળા મનુષ્ય. પાતે ખ-નાવેલા સંચાને ગતિમાં મુકી દે છે, અને કુદરતના નિયમા જયાંસન ધી તેને અનુકૂળ હાય છે, ત્યાંસુધી જે પદાર્થોથી તે.સ ચા અનેલા હાય તે કામ કરે છે. લેહું ખગડતું નથી, અને વરાળ પાતાની વિ-શાળ શક્તિ ખતાવે છે, પરંતુ તે કુદરતના રહસ્યની ખહારની વાત નથી. પરંતુ, મહાવીર પરમાત્મા આંતરિક સંચાએ જે નિયમથી ચલાવે છે, તે સંચાચેન માનસિક વિકાર જેવાને કે માર્હરાજા જેવા ઠગારાને તે સાંપી દેતા નથી, તેના દરેક સૂક્ષ્મ ભાગની હીલચાલમાં તેનું મહાવીરપણ જ સંપૂર્ણ સામ્રાજ્ય લાગવે છે. અને તેથીજ મ-હાવીરપણાના જે આત્મામાં અભાવ છે, અને માહરાજા જેવા હુરચા . એા રાજ્યમાં ઉથલપાથલ કરી નાખે છે, તેમને મહાવીરની અસા-ધારણ શ્રેષ્ટતા નેઇને આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થાય તેમાં નવાઇ જેવું નથી. હિંદુક આત્માએ મહાવીરની પેઠે એવા નિશ્ચય કરી રાખવા નોઇએ કે મારા આત્માની જે હું દરકાર નહિ કરૂં તા બીજે શું તેને ખધન-મુક્તઃકરી શકવાના હતા! એ બાબતમાં જરા પણ પ્રમાદ થાય તા .આત્માની સ્થિતિ ઘણી કરેાડી થઇ જાય છે. સૂક્મ અને નજીવી ખા-અતમાં પણ પાતાના-જાગૃત આત્માને મહાવીરે પ્રમાદને વશ થવા

हीधा नथी, तैना सर्वीत्तम हेतु अने स्वात्मावस अनं क्षेष्ठ क्षण वार પણુંનખળા પડતા નથી. દરેક ક્ષણે આખા જગત્ના નિયમાની પેઠે અ ધનમુક્ત થવાની ક્રિયા તેનામાં ચાલુ રહે છે. અને બીજા આત્મા-એ જયારે સાંસારિક સુખદુ:ખથી ઘણા સચેત હાવા છતાં બ'ધાય છે ત્યારે ગમે તેવા લાલચના ને દુઃખના પ્રસ'ગે પણ મહાવીરનુઃ મહાવીરપણ' ચલાયમાન થયું નથી. તેમનુ' જ્ઞાન એટલું ખધું વિશા-ળ હતું કે તેના આત્મા લાક પ્રયાણ પ્રદેશમાં પ્રાણીએ પર પ્રભાવ પા-હતા હતા, જ્યાં જ્યાં તે વીરપરમાત્મા વિચરતા હતા ત્યાં ત્યાંની ભૂમિ વનસ્પતિ, પ્રાણીઓ અને મનુષ્યામાં કાંઇ નવીન પ્રકારતું સ્વન ગીંય જીવન આવતું હતું. વીરપરમાત્માના અતિશયની વાતા જે શાસ્ત્રામાં લખેલી છે તે વિષે ઢાલના પાશ્વિમાત્ય કેળવણી લીધેલા યુવકાને શ્રદ્ધા રહેતી નથી પર'તુ મહાત્માચ્યાના પવિત્ર ધાસા ધાસ અને ઉદ્દગારાથી હવાનું વાતાવરે ચુ એટલું બધું પવિત્ર થઇ જાય છે. કે તેને લીધે જન્મ વેરી એવા પ્રાણીઓ પણ પાતાનું જન્મ વેર તછને શાંતિના અનુભવ કરે છે, દરેક પાંદડ પ્રસન્નતાથી ચાલે છે, દરેક વનસ્પતિમાં તેના પ્રભાવ પડે છે, આકાશ તેના વિચારવાથી રમણિક થઇ જાય છે, સુર્યમાં પણ શાંતિ જેવું લાગે છે, પવન મ ધુર અને સુખકારક લાગે છે અને તે વીરપરમાત્માની સવીત્તમ શ્રેષ્ટતા કુદરતી પદાર્થીમાં પણ પ્રત્યક્ષ અનુભવાય છે. મહાવીર પર-માત્મા વિષે જે જે અતિશય શાસકારાએ કહેલા છે તેથી કદી. પશ આશ્ચર્ય પામવાનું નથી પરમાત્મમય જગત્ કહેવાય છે તેનું રહસ્ય સમજવું ઘણું જરૂરતું છે. આ જગત્ આત્માથી ભરેલું છે તે દરેક જગ્યામાં પરમાતમાં પાતાના સર્વજ્ઞપણાથી સર્વત્ર છે, તે સર્વત્ર છે અને નથી એમ જે સ્યાદ્વાદ સિદ્ધાંત છે તેના લેદ ખુદ્ધિમાનાજ સ-મજ શકે છે. સિદ્ધ થઇ આવેલા આત્માઓ પાતાની અવગાહના સહિત મોક્ષમાં રહે છે અને તેથી એમ કહેવાય કે તેના આત્મા સ-ર્વત્ર નથી પણ આત્માના જે મુખ્ય ગુણુત્તાન છે તે સર્વત્ર હાવાથી તે સર્વત્ર છે એમ પણુ કહી શકાય આ બધી સપ્તભ'ગીના ભેદમાં આપણે અત્રે ઉતરવાંુમાગતા નથી. માત્ર કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે મહાવીર પરમાત્મા જયારે દરેક સૂક્ષ્મ પદાર્થમાં પ્રતિશિય પાડી શકે છે તેા તેના જેવાજ આત્માંઓ કે જેઓનું સ્વરૂપ કર્મ

થી આવ્છાદિત થઇ ગયું હાય છે તેમાં તેની સ્થિતિ થઇને ખીજા આંત્માઓને મહાવીરપણાની કેમ પ્રતીતિ ન કરાવે ? તેમના પ-વિત્ર આત્મા જ્યાં વિચરતાં હાય ત્યાં તેની સર્વોત્તમ શકિત અને સુગ'ધની અસેર કેમ ન થાય ? એક ખગીચા કે જેમાં સુગ'ધિ પુષ્પા હાય ત્યાં જઇએ છીએ તેા તે પુષ્પની સુગ'ધથી આસપાસની સઘળી જગ્યા સુગ'ધમય થઇ ગઇ હોંય છે, એક રમણુકસ્થાનમાં દીપક મુકેલા હાય તા તે અધકાર દૂર કરી આખા સ્થાનમાં પ્રકાશ પાંડે છે, એક મધુર વાજ ત્ર જયાં મુકેલું હાય ત્યાંના આસપાસમાં તે પાતાના મધુર સ્વરથી શ્રાતાઓના મન રંજન કરે છે, સૂર્ય જ્યાં ઉગે છે ત્યાંથી અન ધકાર આપા આપ નષ્ટ થઇ ધાન્ય પાકવાની વિગેરે ફિયા પણ સ્વાભાવિક રીતે થવા માંડે છે તેા પછી જેની સુગ'ધ-મય શક્તિ જગત્ના કાેઇ પણ આત્મા કરતા વધારે વિસ્તાર વાળી છે, જેના પ્રકાશ જગત્પર હેમેશનું અપૂર્વ અજવાળું પાંડે છે, જેની બરાખરી હજારા સૂર્ય પણ કરી શકે તેવું નથી તેવા પ્રવિત્ર મહાવીરના આત્મા જયાં વિચરતા હાય ત્યાં સર્વત્ર શ્રષ્ટતાના પ્રતિ-બિંબ પડે તેમાં આશ્ચર્ય જેવું શું છે ? તે મહાવીરના પવિત્ર સિદ્ધ સ્વંરૂપી આત્મા કયા જીવાપર કેવી અસર કરે છે અને અશુદ્ધ અને અપવિત્ર નળળા આત્માં એવી રીતે શુદ્ધ, પવિત્ર અને સંખળ થઇ જાય છે તેના તાલ કે કલ્પના કરવી એ ઘણું મુશ્કેલ છે, પરંતુ ગાૈ-તમાદિ ગાણધરા જેવા મહાન્ પુરૂષા કે જેઓ તે. વીર પરમાત્માથી પાતાને શ્રેષ્ટ ગણી મિથ્યાભિમાનથી તેમના પરાજય કરવા ધરયા હતા તેઓને દર્શન માત્રથી પાતાની સ્થિતિનું ભાન આવે અને વચન માત્રથી ક્ષણુવારમાં સઘળી સ્થિતિ અને વિચાર ઉલટપાલટ થઇ જાય એ કેટલું આશ્ચર્યકારક છે તે સમજવાથી મહાવીરના છવનની ઉચ્ચ તા અને બીજાઓનું મહાવીરપણં જાગૃત કરવાની તેની સ્વાભાવિક શ્રેષ્ટતા વિષે કાંઇક કલ્પના આવી શકશે. આવા પ્રકારનું છુપું રહસ્ય જેમાં રહેલું છે તેનાથી મનુષ્યના હૃદયની ગમે તેવી કઠણ જમીન શું નશ્મ અને રસકસવાળી ન થઇ શકે ? અને જીવ વગરના પદાર્થો કરતા ગમે તેવા અંજ્ઞાન અને પ્રમાદી મનુષ્ય શું તેની કૃપાથી સ-चेतं अने सज्ञान न थ्रध शहे ? दुलरा पापी प्राणी भागी तेवी रीते.

ઉદ્ધાર થયા છે અને જેમના વચનાથી આજ પણું પાયી મનુષ્યને પાતાની સ્થિતિનું સહજ ભાન થઇ આવે છે તે વીર પરમાત્માનું માન્ હાત્મ્ય કાેણ કહી શકશે ?

મહાવીરની સાવ ભામતા મનુષ્યને સ'પૂર્ણ કરે છે.

મહાવીરની સાર્વભેમતા અથવા પ્રત્યક્ષ સ્વત ત્રતા (સંપૂર્ણતા) જાગૃત થયોલા આત્માંઓને ખીજાં મુખ્ય અવલ ખન છે પવન કે મનુષ્યાત્મા કયા સ્થળેથી આવે છે એ જાણુવું જે મનુષ્યની શક્તિ અને જ્ઞાનની અહાર છે તે મહાવીર પરમાત્માનું જ્ઞાન સ'પૂર્ણ હા-વાથી અને તેનું આત્મિક સામ્રાજ્ય સાર્વભામપણ અનુભવે છે તેથી તેમને પ્રત્યક્ષ છે. એક ધાર્મિક આત્મા તરીકે મનુષ્યને મહાવીર સાથે જે સંખ ધ છે તે મનુષ્યાત્માને આ આશ્ચર્ય કારક સંપૃર્ણ સા-નની ખાખતથી કેવી કેવી કરપના થશે ? ધર્મ તેના દરેક શ્રેષ્ટ્રે સ્વરૂપ સહિત હાેવા છતાં મનુષ્યમાં સ'પૃર્ણપણ લાવી શકતાે- નથી. પવિત્ર-જીવનવાળા આત્માઓ દરેક પાપથી ભરેલી જગ્યામાં હાય છે એવા निश्चय नथी. પરંતુ જ્યારે થાડાક ભાગ્યવાન પ્રદેશા તેવા અાત્માના અસ્તિત્વથી પવિત્ર થાય છે અને આ જગત્માં ન દેખાય તેવા નૈતિકઃ અને માનસિક સાદર્યથી તે પ્રદેશા જ્યારે મનાહર દેખાય છે ત્યારે એવા ઘણા અનાર્ય પ્રદેશ છે કે જ્યાં તે અપૂર્વ શક્તિવાળા આતમા વિચરતા નથી અને તેથી તે પ્રદેશ જમાનાના જમાના સુધી વેરાન જ'ગલની પેઠે ખાલી પડી રહે છે અથવા કાંટાવાળા છેાડવાએ ત્યાં-માત્ર ઉગે છે. મનુષ્યની કાઇ પણ શક્તિ આ જાતના વિરાધના કાઇ પણ નિયમ શાધી શકશે નહિ. પોતાની સવેદત્તમ શક્તિઓના આવી<sup>દ</sup> રીતે ઘણી પ્રજાતે લામ નથી મળતા તેના કારણા મનુષ્યની વિવેક' ખુદ્ધિ ચાક્સપણે આપી શકે નહિ તેવીજ રીતે અમુક' પ્ર દેશની પેઠે અમુક વ્યક્તિએાના સ'બ'ધમાં પણ તે<sup>,</sup> મહાવીર<sup>ા</sup> ના લાગવગ કાંઇ ઉપયોગમાં નથી આવતા તેના કા-રહ્યા સમજાવવા ઘણા મુશ્કેલ છે. સુધરવાના ખહારના સાધના એક સરખા હોવા છતાં કેટલાક આત્માંઓ પાતાનું કલ્યાણ કરી શકે છે અને કેટલાક અનેક ભવ સુધી રખેડ છે, તેનું રહસ્ય સમજવું મુશ્કેલ થઇ પન ડરો, સત્ય સિદ્ધાંતના ખીજ એક અ'તઃકરણમાં ઝડપથી અને

આળાદપણ ઉગી નીકળે છે, જયારે બીજા અ તઃકરણમાં તે બીજ વ ધારે વેરેલાં હાય છે, તાપણ તે ઉગી નહિ નીકળતાં અ'દરજ કર-માઇ જાય છે. કેટલાક મનુષ્યાને માત્ર પ્રેમમય-દૃષ્ટિથી જે કહેવામાં આવે છે અને અજાણુપણ જયાં લઇ જવામાં આવે છે, ત્યાં કાંઇ પણ શાંકા વગર તેઓ ચાલ્યા આવે છે, જયારે કેટલાક મનુષ્યા એવા હાય છે કે તેમને દરેક રીતે સમજાવવા છતાં, દરેક જાતની ખાત્રી ભાપવા છતાં નિશાન વગરના તીરની પેઠે તેમને માટે કરેલાં સઘળાં પ્રયત્ના નિષ્ફળ જાય છે. એક અ'તઃકરણ દુઃખની લહિમાંથી અને ન ટાળી શકાય તેવી પરત ત્રતામાંથી નમ્રપણે તાગે થઇને ચાલ્યું માવે છે, અને આત્મિક સ્વરૂપતાને પામે છે, જયારે બીજાઓ હુ: ખ વગરની દિલગીરીની કામળતા હાવા છતાં તરતજ કડે ચુ અ તઃકરણ-માં ઠરી જાય છે અને તેમના અજ્ઞાનપણામાં વિશેષ વૃદ્ધિ થતી જો-વામાં આવે છે. જો કદાચ આવી જાતના લેદ ભરેલા કારણા ખાદ્ય સોંધનથી ન જોઇ શકાતા હાય અને તેને અ તરંગ શક્તિની હાજરી કે ગેરહાજરી અસર કરે તેવા કારણા હાય તાે તેવા પ્રકારની શક્તિ એક મનુષ્યમાં જેવામાં આવે અને બીજામાં ન આવે જેવામાં આ-વે<sup>'</sup>તેનું કારણુ આપણે કહી શકીશું <sup>9</sup> શું મહાવીર**ની** શક્તિના ઝરા એવી રીતે સંકુચિત રહેતા હશે કે તેના કીંમતી ભાગ અમુકને મળે અને ખીજાઓને તે ન મળી શકે! નખળા અને લુલ કરનારા મનુ-ષ્ય તરફના સ પૃર્ણ અને કારણ વગરના પ્રેમને સાંસારિક ઉપકારાના પ્રેમની સાથે આપણે સરખાવી શકીશું ? જે મનુષ્યના ફેરફારમાં કૃ-પાની જરૂર હાય, જે તેના વગર સ્વર્ગના દેવતાના 'આધ પણ નિષ્ફળ करो। द्वायं अने तेनी साथे घणा नणणा मनुष्यना वयने। गमे तेवा એકરકાર મનુષ્યપર અસર કરતા હેાય તેા આપ**ણે એવા પ્રક્ષ કરવાને** નહિ લલચાઇએ કે મહાવીરની કૃપાના વરસાદ પ્રમાણ વગર અપ-વિત્ર આત્માના સમાજમાં પણ એકસરખી રીતે નથી વરસતા ? સ્વાર્થી પણાનુ વાતાવરણ આત્માપર ફેલાએલું રહે છે અને તેથી શ્રેષ્ટપણાની-મહત્ત્વની યાગ્યતા રહી શકતી નથી એમ જો કહેવામાંુ આવે તા તેના જવાળમાં એમ કેમ નહિ કહી શકાય કે તે મ-ે હાવીરની શક્તિ એ સ્વાર્થો પણ કાઢી ઉત્તરમાંથી તેને દક્ષિણમાં કાં 🖊 લાવે ? પાપથી મરણતાલ થઇ ગએલા અથવા છવતાં છતાં તે M. P.—8

મરે તેવા મરહાતાલ આત્મા જગતમાં કેમ નહિ પ્રકાશી શકે <sup>9</sup> જેની દેયાનું માપ પણ થઇ શકે નહિ તેમાં શું આટલા સંકાચ હાવાના કહી સંભવે છે કે ?

આવા અનેક પ્રશ્ના જેએ! મહાવીર પરમાત્માના કાર્યની સંપૃર્ણીતા જોનારા છે તેમને પણ વિચારવા ચાગ્ય અને અ'તઃ-કરણની ચિંતા ઉત્પન્ન કરે તેવા જણાય તા તેમાં આશ્ચર્ય જેવું નથી. પરંતુ તેના જવાબ ટુંકા શખ્દમાં એટલાજ આવી શકાય કે જ્યાંસુધી તમારા આત્માં જાગૃત **ચઇ સર્વજ્ઞપ**ણું <mark>પ્રાપ્ત કરે</mark> ત્યાંસુધી તેમાં કાંઇપણ આશ્ચર્ય કે શ'કા લાવવી નહિ. કર્મના નિયમા કે જે મહાવીરને પણ તેટલાજ લાગુ થતા હતા તેના ઉંડા ભેદ સમજવા સમજાવવાને આપણી ચાગ્યતા ન હાય તા નિરાશ કે શંકાશીલ ન થતાં પાતાની આત્મિક ઉન્નતિના માર્ગમાં આગળ વધવું, કારણુંકે મનુષ્ય શક્તિથી નેઇ શકાય તેના કરતાં ઘણે દૂર કર્મના નિયમા પોતાનું કામ કરે છે કે જે જેઇ શકાતા નથી છતાં તેઓ સ'પૂર્ણ શક્તિવાળા અને ગણત્રીમાં ન આવે તેવા છે. પવનની સામાન્ય ગતિના નિયમા જે માણુસથી જાણી શકાતા નથી તેને પરમાત્માની શક્તિના ધારણા ન સમજાય તેમાં કાંઇ विशेष આશ્ચર્ય નથી. એવી રીતે પવનની ગતિ માણુસ જાણી શકતા નથી તેમ આત્માની ગતિને જાણી શકતાે નથી તાે પછી પરમાત્માના નિયમા તે ન જાણી શકે એમાં શ'કા જેવું કાંઇજ નથી. એક કલાક પછી પવનની ગતિ કેવી થશે, તે કાેેે કહી શકશે ? તે કાઇ વખત સ્થિરપદ્યું રહે છે, અને કાઇ વખત ઘણું તાફાન કરી મુકે છે, ઉનાળાના વખતમાં કાઇ વખત ખેતરમાં ઢંડી લહેર આવે છે, અથવા વ'દાળીએ થઇને પૃથ્વીપર જે હાય તે ઘસડી નય છે. શીર્યાળામાં ઘણા જેરથી તે કું કે છે, જ્યારે ખીજા પ્રદેશમાં સ્થિ રતાથી પાતાનુ અસ્તિત્વ પણ જણાવા દેતા નથી, ઘણા દિવસા સુધી જે પાંદડા ફરકતા પણ નથી. તેજ પાંદડાયર વસ'તરતુમાં તે એવું જાર કરે છે, કે ટપાટપ તે સઘળા ખરી પડે છે. ત્યારે કહેવાની સત-લખ એવી છે કે, આવી પ્રત્યક્ષ ખાખત વિષે જયારે મનુષ્ય તેની હિલગાલના નિયમા જાણવાને અશક્ત છે, તેા જે શક્તિ ઘણી અદ-

શ્ય છે, અને જેની પ્રસંક્ષ અસર ક'ઇ પણ નથી, તેના તાલ કરવાને કે ન્યાય કરવાને મનુષ્યનું અ'તઃકરણ કેમ ચાગ્યતાવાળું કહી શકાય? આત્મા અને કર્મના સંઅંધ જે અનાદિકાળના છે, તેનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન જેઓ કમીથી મુકત થઇને સર્વજ્ઞપણ પામ્યા છે, તેઓનેજ હોય છે. જ્યાં સુધી એ સ્થિતિ પ્રાપ્ત નથી. થઇ ત્યાં સુધી મહાવીર પરમા-ત્મા જે આત્માને કર્મથી સુકત કરવામાં ઘણું સરળ નિમિત્ત છે, તેના આલ'બનથી કર્મ મુકત થવાના દરેક પ્રયતન કરવા કે તે પ્રયતનમાં જેમ જેમ ક્ષયાપશંમ થતા જશે તેમ તેમ ખરૂં રહસ્ય સમજાતું જશે પવનની લહેરથી ઘાસ ચાલે છે અથવા ઝરો વિવિધ રીતે ઉછાળા મારે છે, તેનું કારણ શાધી કાઢવું એ જયારે મનુષ્યની ખુદ્ધિ મર્યાદા ખહારની વાત છે, ત્યારે જે શકિત અન તકાળથી અદેશ્ય પણું દરેક આત્માપર પાતાનું કામ કરે છે તેની હિલચાલ સમજવી મુશ્કેલ પડે એમાં આશ્ચર્ય જેવું કશું નથી. તે મહાન્ શકિત કર્મ નું પ્રમાણ સંપૂર્ણ રીતે જાણવાને અને દરેક શંકા દ્વર કરવાને મ-નુષ્ય અ'તઃકરણે તેવીજ અન'ત શકિતવાળુ' કરવાની અંગત્ય છે, અને **ખરાખર જ્યાં સુધી તે**ના અ'ત આપણે પાંસી શકીએ **નહિ** ત્યાં સુધી મહાવીરની પેઠે આપણે આપણા સાહસમાં મક્કમપણે આગળ વધવું જોઇએ.

પરંતુ આપણું જો આપણાજ વિચારમાં આગળ વધીએ તો પરમાત્માની જે સંપૂર્ણતા આપણું કળી શકતા નથી તે ઘણું રીતે પ્રત્યક્ષ પણું જણાય છે. અને તેના નિયમાં આપણું ને જેકે જણાતા નથી તોપણું તે બરાબર અને ન બદલે તેવા કાયદાવાળા છે એમ પ્રતીત થાય છે દરેક કુદરતી પદાર્થમાં પણ તેલું છે આત્માના સંબંધ પણું તેમજ છે કે જેનું તે પ્રતિબિંબ છે પવનની ગતિ વિષેની કલ્પના ચાગ્યતા અને અનિયમિતપણું એ માત્ર બહારથી તેમ દેખાય છે પરંતુ પવન કદી પણ જેમ આવે તેમ નિયમ વગર ચાલતા નચી તેની અંત વગરની અસ્થિરતા, તેના ન અટકે એવા અને ન જાબણી શકાય એવા ફેરફારા પદાર્થના નિયમથીજ થાય છે અને જેમ સર્વ શહા, શંદ્ર, સૂર્ય વિગેરે અમુક ધારણથી કરે છે તેમ પવનના સંબંધમાં પણું અમુક ખાસ ધારણું છે. જેકે વિજ્ઞાનશાસ્ત્રે પવનના અને તાફાનના નિયમાં શાધી કાઢવાને ઘણા શાંદા અભ્યાસ વધારે-

લા છે અને કદાચ તે વિષે માણુસનું જ્ઞાન હુંમેશાં અપૂર્ણ રહે તેવા સ'લવ છે તાપણ તે અજ્ઞાનના અને અપૂર્ણતા કુદરતમાં નથી પણ આપણા પાતામાં છે એમ કુઝુલ કરવું જોઇએ. આપણી શક્તિની અ સુક મર્યાદા હાવાથી જ અસ્થિર એવા પવનની દરેક ગતિ દરેક બ-हं दाता वाहणाना आधरो, आधाशना हेरहारा विगेरे आणताना धा-રણા જેટલી સહેલાઇથી એક પથ્યર જમીનપર શામાટે પડેછે તેના કારણા આપી શકોએ તેટલી સંહેલાઇથી આપી શક્તા નથી. આજે પ્રમાણે મહાવીર પરમાત્મા મનુષ્ય સાથેના પાતાના ઘણા છુપા કાર્યમાં કહી કારગુ વગર પ્રેરગુા કરતાં નથી. આપગુને જેના નિયમા જधाता नथी ते संवर्ण तेने नियमित જ आय छे. जगत्नी के विथि-ત્રતાં અપવિત્ર હુદયથી ક'ટાળા ભરેલી લાગે છે તે મહાવીરના અ'તઃ કરણને આખું જગત્ શ્રેષ્ટતા અને ડડાપણથી પ્રકાશી રહેલું જગાય છે, અને જે સઘળુ' મનુષ્યની આંખતે અ'ધારાવાળુ', ન સમજ શ-કાય તેવું, અને ક.લ્પનિક લાગે છે તે આપણે ખાત્રીયી માનવું જોર્ગએ કે આપણા નખળા અ'તઃકરણ તે સમજવ<sup>ું</sup>ને શંક્તિમાન નથી તેથી લાગે છે. એવા વખત હતા કે જેવારે માણુસ પૃથ્વીને ઘણીજ નાની માનતા હતા પણ અમેરીકા ખંડની શેષ્ધ પછી પૃથ્વી ઘણી જ विशाળ હશે એમ દરેક વિચારશી મનુષ્યને પ્રતીન થયું. તેવીજ रीते કંદાચ એવા વખત આવે કે જે ઘણાં વસ્તુના ભેક જણાતા નથી તેનાપર પ્રકાશ પડશે, અને આકર્ષણના નિયમની શાધની પેઠે મનુ-ध्यनी शक्ति वधीने केम केम क्षये। पशम थने। करो तेम तेम पहा-ર્થનું યથાર્થ સ્વરૂપ તે સંપૂર્ણ રીતે સમજી શકશે; પરંતુ જમાં સુધી કુંદરતના, કર્મના અને પરમાત્મની સંપૂર્ગતા અને સાવભામના સમજવાની શક્તિ નપી ત્રું ત્યાં સુધી જેમાં મનુષ્યની શકિત ઘણી નખળી અને અજ્ઞાનરૂપ છે, એમ સાંસારિક પદાથોના અનુભવથી ખાત્રી છે, તેવી બળ્યતામાં ટીકા નહિ કરતાં, શંકાશીળ નહિ થતાં પ્રશ્ન નહિ કરતાં શ્રદ્ધાળુ થવું એ સંપૂર્ણ અને શ્રેષ્ટ થત્રાના માર્ગ છે. મહાવીરનું ભેદીજીવન મનુષ્યને જાગૃત કરે છે. મનુષ્ય જીવનની નવીન જાગૃિની સત્યતા મહાવીરના છુપા

અતે ન જાણી શકાય તેવા જીવનને આલાવી છે. આ દલીલ સિંદ્ધ કરવાને જરા મુશ્કેલી પડેશે તે! પણ લેદી છવનના લેદ ભરેલા રહે.

સ્યની કેટલીક વિગતમાં આપણે જરા ઉંડા ઉતરીશું. જેકે આત્મા-માં હુમેશાં ઘણા સૂક્ષ્મ ફેરફાર થાય છે, તાપણ તેમાં એવી જાતના ફેરફાર છે કે જેને માટે સીધી રીતે આપણું અંતઃકરણ પ્રતીત થઇ શકે નહિ, કે તાત્કાલિક પુરાવા આપી શકે નહિ. આપણા આત્માના છેક છુપા ઉંડાણુમાં પરસાત્માનું શક્તિવાળું જીવન શું કાર્ય કરે છે તે આપણે જાણી શકતા નથી. તેમજ તેના જીવનની અસર જે આપણ-ને છુપી રીતે થાય છે, તેને માટે કાઇ પશુ બાહ્ય ચિન્હ થતા નથી, ચહેરાપર તેની કાંઈપણ મહત્ત્વતા જણાતી નથી, અયવા એવા કાેઇ પણ પ્રકાશ તેની ખાત્રી આપતા નથી. ન દેખાય તેવી રીતે તેની અ સર થાય છે, અને તેવીજ રીતે તે આપણાથી દૂર પણ રહે છે. આ-પંચા આત્મિક ઇતિઢાસની સઘળી દિશાઓ આપણાથી અજ્ઞાત રહે છે, અને હૃદયમાં અસાધારગુ બનાવ બને છે, ત્યારેજ આપણને તેની પ્રતીતિ થાય છે. અને જે ફેરફાર બુદ્ધિ કે લાગણીયી તદ્દન ખાત્રી વગરના રહે છે, તે પહેલાં તા અસ લવિત જેવા જણાય છે, અને જ્યારે એમ કહેવાય કે દરેક મનુષ્ય નવીન જીવન શરૂ કરે છે ત્યારે પ્રથમ કદાગ આશ્વર્ય પણ લાગશે, મનુષ્યના સાંસારિક ઇતિ-હાસમાં બાહ્ય દેખાવ અને હીલગાલથી, બહારના ભપકા અને સ'-ચાગથી આપણે અસાધારણ બનાવા વિષે જાગુીએ છીએ, અને આ-પણ લાગ્યેજ એવા વિચાર લાવી શકીએ કે બાહ્ય મહત્વતા ખરી અગત્યતાથી તદ્દન જુદીજ પાડી શકાય. જયારે સાંસારિક ખજાનાના કે મહાન્પદના વારસ જન્મે છે, ત્યારે તે નગળા બાળકનું પહેલું રડ-લું જગતની ખુશાલીની નિશાનીરૂપ થઇ પડે છે, અને હજારા અજા-ણ્યા માણુસા તે ખુશાલીના બનાવના ફેલાવા કરી મુકે છે. જયારે ચાક્કસ લડાઇથી કાઇ માટા વાંધા ભરેલાં કજી આના અ'ત આવે છે કે જેમાં પ્રજાતા લાભ સમાએલા હાય છે, તેની જીતની ખુશાલી ભરી ખૂમ માત્ર રાષ્ટ્રક્ષેત્રમાંજ પુરી થતી નથી, પણ જયાંસુધી એક દેશમાંથી ખીજે દેશ આનં દની નિશાનીએ ખતાવાય, દરેક ઊંચી જ-ગ્યાએ વાવટાઓ કરકાવવામાં આવે, અને તે બનાવના જેટલા ખને તેટલા ફેલાવા થાય નહિ ત્યાંસુધી તે જીતની હકીકત શાંત થતી નથી. ત્યારે કહેવાને કેટલું બધું આશ્ચર્ય લાગે છે કે મનુષ્યના ઇતિ-હાસમાં ઘણાજ શ્રેષ્ટ ફેરફાર છુપી રીતે અને શાંતપણે થાય, પરમા-

ત્માના વારસ તરીકે આત્મા પરમાત્મપણ વારસ થઇ નવા જન્મ ધારણ કરે કે જેની પાસે જગત્ના મનુષ્યના જન્મ ઘણા પ્રીકા દેખા ય છે તે ખનાવ કાઇની પણ જાણ વગર પસાર થઇ જાય છે. જે લ-ડાઇમાં એક અ'ધકારની અને એક ચીજવાળાની સત્તા સામસામી રાકાએલી છે, અને જેના પરિણામનું પ્રમાણ વખત પણ કરી શકતા નથી, તેના કાઇ ઘણાજ શુભ વખતે ચાક્કસ રીતે અ'ત આવે છે. (માક્ષ થાય છે) અને તાપણ તે ઘણાજ દઢ છુપા ભેદમાં કતેહના એક પણ શબ્દ કે એક પણ નિશાની વગર આત્મા કર્મની સામે જત મેળવી જાય છે.

વળી આપેલું આ બાબતમાં એક સાદી દક્ષીલયી વિચાર ક-રીએ. આપણે શીખી ગયા છીએ કે જે સંબ'ઘથી અશ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થાય છે, તે સંબ'ધ દેખાવ અને ખરાપણાના, બાહ્ય મહત્ત્વતા અને ખરી અગત્યતા વચ્ચેના હાવા છતાં તદ્દન ભુલ ભરેલા છે. તેની સાખીતી માટે દશ્યતા અને મહત્ત્વતા, શક્તિ અને દેખાવ ન જીદા થઇ શકે તેવા છે. આપણુ ઘણા મળતા દેખાવા નિયા છે કે જે આ જગત્માં હંમેશાં એક સંરખી રીતે બને છે. કુદરતમાં એવા પ્રશ્ન કરી શેકાશે નહિ કે મહાન્ શક્તિ અને તેના કાર્યો હંમેશાં અદશ્યજ રહે છે. તેમની અસરની હયાતી જણાય છે અને તેમના કામની પદ્ધતિ માત્ર અજ્ઞાન અને ન ને એઇ શકાય તેવી રહે છે. તેથી કરીને જે આપણે જોઇએ તેજ માનવું, જે ખુદ્ધિથી ગ્રહ્યુ ન કરી શકે તે સઘળાની હયાતી નહિ સ્વીકારવી તે ધારણ વિજ્ઞાન શાસને તેમજ ધર્મને નાશકારક છે. જ્યારે લાહુચું બક લાખંડનું આકર્ષણ કરે છે. जयारे ध्रुवना तारापर जये।तिष यह इरे छे त्यारे क्षेत्र अध्या के આકર્ષણ થાય છે તેની આશ્વર્યકારક શક્તિ કાણુ નાઇ શકે છે? એક પદાર્થ બીજા પદાર્થને ખેંચે છે તેમાં જે સંબ ધની દારી રહેલી છે, તે ક'ઇ આંખ જોઇ શકશે ? સૂર્ય અને ચ'દ્ર અનેક દુનીઆના પ્રદેશ પર જે ગતિ કરી રહ્યા છે, તેના લેદ લરેલા નિયમા અને એક દૂરના પ્રદેશમાં ખનતા ખનાવાની કાને ખબર પડી શકે છે? આકર્ષણ ચક્રને કયા તીક્ષ્ણ ચરમાથી નાઇ શકાય છે ? કુદરત આ પ્રમાણે જે પ્રખળ ક્રિયાએ કરે છે, તેમાંથી પદાર્થની પાતાની શક્તિની પ્રતીતિ થાય છે. तेवीक रीते आत्मानी न हेणाय तेवी गति अने शक्ति माठे हाध

પણુ ઉદાહુરણું આપવાની જરૂર નધી. જેમ કાેઇ શાંત ઋતુમાં કુદ-રતનું સ્વરૂપ તમે જુએા છા તેમ ગીષ્મઋતુની બપારે અથવા ઝાંખા ઝળઝળીઓના વખતે દરેક પ્રદેશમાં શાંતિ હાય છે, દરેક વૃક્ષ શાંત અને સ્થિર સ્થિતિમાં રહે છે. દરેક ઝરાે કાંઇ પણ અવાજ વગર વહે છે, દરેક છેાડવા, દરેક પુષ્પ અને દરેક પાંદેડું જાણે શાંતિમાં ચરત થઇ ગયું હાય તેમ દેખાય છે; પરંતુ વળી તમે કદાચ કાઇ અદશ્ય શક્તિની કરમાશથી તે દેખાવ ઉપર ફેરફાર થતા જોશા. કાઇ સ્થળેથી તમારા કાનપર મધુર સ્વર પડશે, પાંદડાએં ચાલતા અને ખડખડાટ અવાજ કરતા સંભળાશે.વૃક્ષા વળી જતા અને ચાલતા થઇ જશે. ઝરાે જેરથી પ્રવાહમાં વહે તાે અને અવાજ કરતાે જણારી, અને દરેક સ્થળે જે જે ફેરફારા થવા માંડે છે, તે પરથી એમ જણાય છે કે કાઇ નવીન કુદરતી શકિત નજીકમાં કામે લાગે-લી છે. કુંદરતના આ ફેરફારા આપણે પ્રત્યક્ષ નેઇએ છીએ, પરંતુ તેમાં તેવા ફેરફારા શાથી થાય છે, તે આપણે નેઇ શકીએ છીએ? આ ઉપરથી સમજાશે કે કુદરતના નિયમાને માણસ જાણવાને અન સમર્થ છે તા પછી કુદરત જેને તાળે છે અને જેના સૂકમ લાવાન જેમનામાં પ્રતિબિંખ પડે છે, તે મહાવીર પરમાત્માના છૂપા જીવનના કાર્યો કાેેે જાણ જાણી શકે? તે કેવી રીતે કમેંથી સુકત થાય છે, અને ખીજાને કર્મથી મુક્ત કરે છે, તે કેાઇ જાણી કે વર્ણન કરી શકશે? રાહીણીયા ચાર જેવાના કે જમાલી જેવા નિન્હવ જન્મ શાસના તેની કઇ શક્તિએ અ'ધકાર દ્વર કર્યો તે કહેવું મુશ્કેલ છે. માણુસ મહાવીર ન થાય ત્યાંસુધી મહાવીરના ભેદને પાંમી શકશે નહિ, તે માત્ર તેના કામાની અસર જેશે પણ તેની અ'તર'ગ ક્રિયા જોઇ શકાશે નહિ. આત્મા ક્યાંથી આવે છે અને ક્યાં જાય છે. જાય છે તે તમે જાણતા નથી પરંતુ તે સઘળું જાણે છે અને તમારા ઉદ્ધારમાં જરૂર પહે ત્યારે તેવા ચોરત્રા તે કહી સ'-ભળાવે છે. તમારે તેના મહાવીરપણામાં શ્રદ્ધા રાખવી નેઇએ અને મહાવીર થવા પ્રયત્નવાન થવું જોઇએ.

જેઓ જાગૃત આત્મા હાય છે તેમને માટે 'પણ તેવું જ અને છે કુદરતના રહસ્યના જેમ પાર પામી શકાતા નથી તેમજ જાગૃત આત્માની છુપી ફિયાએ જાણી શકાતી નથી પણ જેવી રિઘતિ એકના

(કુદરતના) સંખ ધમાં છે તેવીજ સ્થિતિ ખીજા (આત્મા) ના સંખ ધ-માં છે જો કે તેની ક્રિયાએા અદશ્ય છે તેા પણ તેની અસર પ્રત્યક્ષ છે. મહાવીર અને મનુષ્ય આત્મા વચ્ચેનું છુપું આકર્ષણુ તમારાથી જોઇ શકાશે નહિ પરંતુ જેમ લાહિચું ખક એક સૂઇને ખે<sup>ર</sup>ચે છે તેની પેઠે કાેઇ પાપી આત્માં પાતાના સાંસારિક અને સ્વાર્થી અજાણપ-ણામાં કાેઇ અદ્રશ્ય શક્તિના સ્પર્શથી પાતાની મેળે જાગૃત થવા માંઉ સંસા**ર** અને રવાર્થમાંથી પા**છા** હઠે અને પરમાત્મા **પ્ર**-ત્યેની લક્તિ અને પ્રેમ તરફ તે ખે ચાય તા તે સ્થિતિ તમે લા ગ્યેજ નહિ જોઇ શકા. આકાશમાંથી આવતી પવનની લહેર કે, પાપી આત્માપર મહાવીરની ક્રિયા તમે નહિ જોઇ શકા પણ જે તમે વાર વાર તમારા સાેેબતીના માનસિક ફેરફારે**ા** તપાસશાેે તાે ગમે તેવા બેદરકાર માણુસના જીવનમાં થાડા અથવા વધારે પ્રમાણ-માં ફેરફાર થતા તમે જોઇ શકશા અને છુપી તથા અદશ્ય ક્રિયાની પ્રત્યક્ષ સાક્ષી તમને મળી શકશે. જયારે દુ:ખથી અ'તઃકરણ નરમ થઇ ગયું હાય, જયારે એકાંત વાસથી આતમા ગંભીર વિચારવંત ખનેલા હાય, જયારે વર્તન કુદરતી રીતે આનંદી, શાંત અને લાગણી વાળું થએલું હાય, જયારે બાળપણથીજ બાહ્ય સંચાગા પવિત્રતામાં વૃદ્ધિ કરે તેવા હોય, ત્યારે મહાવીરનું છવન તેમના ધાસાધાસ માં પ્રવેશ કરે છે, અને જાણે તેના માનસિક વાતાવરણમાં અજાણી હીલચાલ થતી હોય, અ'તઃકરણમાં પવિત્રતાના ખીજ ઉંડા રાેપાતા હાય. અને જ ંદગીમાં તે પવિત્રતાના ફળાફાળી નીકળવાના કારણ રૂપ થતા હાય તેમ સઘળી શ્રેષ્ટ ક્રિયાએ થવા માંડે છે. કેટલીક વ-ખેતે શીયાળાના જેસવાળા પવનની પેઠે તાેકાન અને ભયમાં પણ જાગૃતિ થઇ આવે છે. જ્યારે અ'તઃકરણ પાપથી કઠણ અને કંઠાર થઇ ગયું હાય અને ગ'ભીર લાગણીએાના લાંખા વખતના અ'કુશથી હ્દિય આતુર અને શાંત થઇ ગયું હાય, આવા અને તેના મળતા ઉદાહરણુમાં આત્માની પવિત્ર જાગૃતિ ભય અને ધાસ્તિથી આવતી હાય. એમ દેખાય છે, તેના ધૂજતા આત્મા પાપ મૃત્યુ ન્યાય અને શિક્ષા જે મળે તેની દરકાર કર્યો વગર બહાર ધસી આવે છે, અને પછી જાણુ તેનું અ તર'ગ જગત્ મધ્યબિંદુથી ખસીને ડાલાં ખાતું હાય, અને દુઃખની ચીસામાં તથા પશ્ચાતાપની મર્યાદામાં એક વખત

આશાથી જાગૃત થતા અને બીજી વખત નિરાશામાં ડુળી જતા તેના આત્મા સ્પષ્ટ સાક્ષી આપે છે કે, તેના અંતઃકરણના પવન કેવી ભયંકર રીતે અંદર પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યા છે. પરંતુ તેની શાંત કે, કઠાર જાગૃતિમાં મહાવીર પરમાત્માં જે ક્રિયા કરે છે, તે કદી જોઈ શકાય તેવી હાતી નથી. માત્ર તેની અસરથી એટલે સાધુજીવનનો સુગ'ધ અને સાદર્થથી તેની સસ્તતા, નમ્રતા, આત્મનિંદા અને ક્ષમા જાણી શકાય છે. અથવા ખરાળ વિકાર ને જડમૂળથી ઉખેડી નાખ-વાથી, પાપી ટેવ અને વ્યસનના ત્યાગ કરાવવાથી પવિત્રતાની મુશ્કે-લીએ દ્વર કરવાથી ઉદાસીનપણાથી, પશ્ચાતાપથી, આત્માની ભક્તિ ભાવનાથી, આ બધા કારણાથી તેની બહારની અસર મહાવીર પર-માત્માની છુપી હ્ય'તી અને છુપી ક્રિયા જાણી શકાય છે.

## દરેક જાગૃત આત્મા મહાવીરપણાને પામે છે.

ઉપર જે વિવેચન આપેલું છે તે ઉપરથી દર્ષાંત દલીલાથી એવા સિદ્ધાંત નકી થઇ શકે છે કે દરેક જાગૃત અને પશ્ચાત્તાપવાળા આત્માપર મહાવીરની છુપી ક્રિયા થયા કરે છે. આ સિદ્ધાંત ઘણા અનુભવવાળા પાઢાથી સમજ શકાય તેવા છે. જે મહાવીરપણ આ-પણ જાયું છે તે પ્રમાણે કુદરતથી શ્રેષ્ટતાવાળું હાય, સામાન્ય સાધન કરતા તે ઘણુંજ ઉચા પ્રકારનું સાધન હાય અને તેના વગર સાધા-રણુ ઉપાયા અસર વગરના રહેતા હાય તા પછી વિચાર કરા કે મ-હાવીરપણું મેળવવાની કેટલી અગલતાવાળી જરૂરીઆત છે! ને તે મહાવીરપણું ન હેાય તેા માણુસના ઘણા કામમાં કેટલા બધા અટ-કાવ થઇ જશે ? જે પવન પુંકતા બંધ થાય તાે કેંટલાક કાર્યમાં મા-ણુસના સઘળા ઉદ્યાગ અને કળા કેટલી બધી નકામી થઇ જાય છે, તેના વિચાર કરાે. પવન અટકી જાય તાે સમુદ્ર અને નદીની ગર્તા ખ'ધ થઇ જાય, વહાણના સહ સ્થિર થઇ જાય, અને સમુદ્રપર ચાલ-તા દરેક વહાણુ હમેશને માટે ચાલતા ખ'ધ થઇ જાય. તેમજ જા-ગૃત જીવન વર્ગર વિકારને વશ થએલા મનુષ્યની શારીરિક શક્તિએ। નેખળી પડી જશે, બાેજાવાળી અને પ્રમાદી થતા આખરે ઉન્નતિને માટે નાલાયક થઈ જશે. આ રીતે હજાર રસ્તે માણુસની ચાલાકી નિષ્ફળ જશે, અને ઉપાયાની શાધ કરવામાં તેની ઉડી આતુરતા M. P.—9

અને તે ઉપાયાને કામે લગાડવાની તેની ખ'ત કાંઇ પણ સારૂં પરી-ણામ લાવવામાં નિષ્ફળ જશે કારણુકે, આત્મિકહિત, વગરની સઘ-ળી મહેનત ક્ષણુિક લાભને માટે હાય છે જે થાડાજ વખતમાં નષ્ટ થઇ જાય છે.

મહાવીર પરમાત્માની કૃપાની બેદરકારવાળા સઘળા મનુષ્ય પ્રયત્ના માનસિક દુનીઆમાં તદન નિષ્ફળ જશે જેમ કઠણ અને વે-રાન જમીનપર બીજનું રાેપવું નિષ્ફળ જાય છે તેમ આપણું વાં-ચંવુ' અને શીખવું, આપણી ક્રિયા અને ધ્યાન જે મહાવીરની ગુપ્ત કૃષા વગરના હશે તો નકામા જસે. પવન વગરના આકાશમાં જેમ વહાણુના સઢ પસારેલા નકામા રહે છે, તેમ આત્મિક લાગવગના આપણા પ્રયત્નામાં મહાવીરપણું નહિ હાય તા કર્મથી મુક્ત થઇ મહાવીર થવું મુશ્કેલ થઇ પડશે. તેથી મહાવીરપણાને માટે હમેશાં દઢ ભાવનાથી લક્તિ કરાે. સારા થવાના અને સારૂં કરવાના તમારા દરેક પ્રયત્નામાં મહાવીરની સહાયતા શાધી લેજો. તેના વગર કતેહ માટે નિરાશ થવું પડશે. માટે જ્યાંસુધી મહાવીરપણું પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી શાંત થશા નહિ. વહાણુનાં ખારવાના બાલાવવાથી કાંઇ પવન આવી શકતા નથી પણ જગત્ની કુદરતે જે નિયમા નક્કી કર્યા છે તેથી તે તેના ખરાપણામાં હાજર રહે છે. શ્રદ્ધાળુ અને જાગૃત મનુષ્યમાં એવી શક્તિ છે કે જેથી કરીને જ્યારે જરૂર પહે ત્યારે મહાવીરની મદદ મેળવી શકે જે મનુષ્યની મુસાક્રરી અટકી હાય અને ઢીલથી જેને ઘણું નુકસાન થતું હોય તે જોઇએ તે દિશાના પવનને માટે પ્રાર્થના અને આ છજ કરે છે અને તે છતાં દિવસા અને અઠવાડીયાં વીતિ જાય છે અને કાંઇ જવાબ મળતા નથી. કઠણ જમીન ને પાણીની જરૂર હાેય અને જયારે પાતાની આંખા આગળ સંઘળી મહેનત નકામી જતી હાય ત્યારે વરસાદના ઝાપટા માટે એડ્રત ઘણી લક્તિ અને કાલાવાલા કરે તાેપણ આકારામાં કાંઇ પણ હીલચાલ થતી નથી. ખહારની ખાખતામાં આ પ્રમાણે ખને છે પણ આત્મિક જાગૃતિમાં તેથી ઉલદુ' છે. જયારે તમે ચાહા ત્યારે મહા-વીરને તમારા અ'તઃકરણુમાં લાવી શકાે છાે. તમારી જાગૃતિની ઇચ્છા મહાવીરપણાથી તરત પુરી થઇ શકે છે, માટે આપણે આપણી ઉન્ન-તિમાં જરા પણ પ્રમાદ કરેરા જોઇએ નહિ. પવિત્રતાના ફળા સ્વન

ર્ગીય લાગવગથી જેમ ખને તેમ જલદીથી મેળવવા નાઇએ. કાંઇ પણ શ'કા વગર મહાવીરમાં શ્રદ્ધાવાન થઇ જે પ્રશ્ન ઉદ્દલવે તેના જવાબ મેળવવા નાઇએ. મહાવીરની લિકતથી તમારી સાંસારિક ઇચ્છાએ કદી પરિપૂર્ણ નહિ થાય; પર'તુ તમારૂં આત્મિક શ્રેય તા અવશ્ય થયા વગર રહેશે નહિ. દરેક અચાનક પ્રસંગમાં અને દરેક લાગૃતિના કાર્ય તથા પ્રયત્નમાં મહાવીરપણા માટે તીવ પ્રાર્થના કરને. જેના વગર તમારાથી કંઇજ થઇ શકશે નહિ અને જેની તમાને કાંઇ પણ અશકય જેવું જણાશે નહિ.

ઉપરના સિદ્ધાંતથી મહાવીરની ભક્તિની આવશ્યકતા જણાય છે તેમ પ્રપત્ન કરવાના ઉત્સાહ માટે તેની એતા સૂચના નથી. કા-રાષ્ટ્રકે જયારે આપણી કુદરતી શક્તિ તેની મર્યાદા સુધી પંહાંચી જાય છે ત્યારે આપણા ઉત્સાહના આધાર મહાવીર છે. તેની આંત-રિક મદદની શક્તિથી કાઇ પણ મનુષ્યને આત્મિક સુધારણામાં નિ રાશ થવું પડશે નહિ. તેના અનંત માર્ગ આપણા હાથમાં આવવા પછી ગમે તેવી પવિત્રતા મેળવવી આપણી મર્યાદાથી દૂર નથી. માત્ર માનુષિક નિશ્ચયના ખળથી આત્મિક સુધારણા કરવાના પ્રયત્ના સ-કુળ થતા નથી. પર'તુ પશ્ચાતાપ કરોને મહાવીરની શક્તિવાળા પ્રયત્ન ગુમાવેલી પવિત્રતા અને સુખ મેળવવામાં નિષ્ફળ જતાે નથી કારણ કે જે છુપિ શક્તિ આપણા આત્માને જગૃત કરે છે તેજ સુ-ધારણામાં મદદ કરે છે ત્યારે કૃતેહ તે માટે શ'કા કેવી રીતે હાઇ શકે ? મનુષ્યે જે કરેલું ને સુધારવાનું કામ માણસથી ખની શકે છે પર'ત આત્મા એ કુદરતની દૈવિક કૃતિ છે, ઘણીજ ઉમેદી અને કામળ વસ્તું છે, ઘણી પવિત્ર છે તેમજ પાપ કમેની સંગતથી ઘણી જ અત્યવસ્થિત થઇ ગએલી છે તે સુધારવાનું કામ પણ કાઇ એ-પૂર્વ શક્તિનું જ હાઇ શકે છે. વળી ફરી અનંત શક્તિ કે દૈવિક કેળાથીજ આત્માની જાગૃતિનું કાર્ય ધાય છે એમ નથી પરંતુ તે આત્માએ પણ ઘણીજ તીવ આશાથી તે કાર્યમાં મહેનત કરવી પડે છે. અને જ્યારે એમ ખાત્રી થય કે જે મહાન્ શક્તિ આત્માને અ-નાદિકાળના કર્મથી મુકત કરે છે તે આત્માનું બંધારણ કરનાર શક્તિજ આપણી મદદમાં છે ત્યારે તાે કૃતેહની દઢ ખાત્રીથી આપ-ણું મુક્તિને માટે મહાવીરને હુદયમાં રાખીને પ્રયત્ન કરવા જોઇએ અને તે ઉપાયાને કામે લગાડવાની તેની ખ'ત કાંઇ પણ સારૂં પરી-ણામ લાવવામાં નિષ્ફળ જશે કારણકે, આત્મિકહિત, વગરની સઘ-ળી મહેનત ક્ષણિક લાલને માટે હાય છે જે થાડાજ વખતમાં નષ્ટ થઇ જાય છે.

મહાવીર પરમાત્માની કૃપાની બેદરકારવાળા . સઘળા ' મનુષ્ય પ્રયત્ના માનસિક દુનીઆમાં તદન નિષ્ફળ જશે જેમ કઠણુ અને વે-રાન જમીનપર બીજનું રાપવું નિષ્ફળ જાય છે તેમ આપણું વાં-ચેવુ' અને શીખવું, આપણી ક્રિયા અને ધ્યાન જે મહાવીરની ગુપ્ત કુપા વગરના હશે તા નકામા જશે. પવન વગરના આકાશમાં જેમ વહાણુના સઢ પસારેલા નકામા રહે છે, તેમ આત્મિક લાગવગના આપણા પ્રયત્નામાં મહાવીરપણું નહિ હોય તો કર્મથી મુક્ત થઇ મહાવીર થવું મુશ્કેલ થઇ પડશે. તેથી મહાવીરપણાને માટે હમેશાં ૯૯ ભાવનાથી ભક્તિ કરાે. સારા થવાના અને સારૂં કરવાના તમારા દરેક પ્રયત્નામાં મહાવીરની સહાયતા શાધી લેજો. તેના વગર કતેહ માટે નિરાશ થવું પડશે. માટે જ્યાંસુધી મહાવીરપણું પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી શાંત થશા નહિ. વહાણુના ખારવાના બાલાવવાથી કાંઇ પવન આવી શકતા નથી પણ જગત્ની કુદરતે જે નિયમા નક્કી કર્યા છે તેથી તે તેના ખરાપણામાં હાજર રહે છે. શ્રદ્ધાળુ અને જાગૃત મનુષ્યમાં એવી શક્તિ છે કે જેથી કરીને જયારે જરૂર પડે ત્યારે મહાવીરની મદદ મેળવી શકે જે મનુષ્યની મુસાફરી અટકી હાય અને ઢીલથી જેને ઘણું નુકસાન થતું હાય તે જોઇએ તે દિશાના પવનને માટે પ્રાર્થના અને આ છજી કરે છે અને તે છતાં દિવસા અને અઠવાડીયાં વીતિ જાય છે અને કાંઇ જવાબ મળતા નથી. કઠણ જમીન ને પાણીની જરૂર હાય અને જયારે પાતાની આંખા આગળ સઘળી મહેનત નકામી જતી હાય ત્યારે વરસાદના ઝાપટા માટે ખેડુત ઘણી ભક્તિ અને કાલાવાલા કરે તાપણ આકારામાં કાંઇ પણ હીલચાલ થતી નથી. બહારની બાબતામાં આ પ્રમાણે બને છે પણ આત્મિક જાગૃતિમાં તેથી ઉલદુ છે. જયારે તમે ચાહા ત્યારે મહા-વીરને તમારા અ તઃકરણમાં લાવી શકાે છા. તમારી જાગૃતિની ઇચ્છા મહાવીરપણાથી તરત પુરી થઇ શકે છે, માટે આપેણે આપણી ઉત્ર-તિમાં જરા પણ પ્રમાદ કરવા જાઇએ નહિ. પવિત્રતાના ફળા સ્વન

ર્ગીય લાગવગથી જેમ ખને તેમ જલદીથી મેળવવા જોઇએ. કાંઇ પણ શ'કા વગર મહાવીરમાં શ્રદ્ધાવાન થઇ જે પ્રશ્ન ઉદ્દલવે તેના જવાખ મેળવવા જોઇએ. મહાવીરની લિકતથી તમારી સાંસારિક ઇચ્છાએ કદી પરિપૂર્ણ નહિ થાય; પરંતુ તમારૂ આત્મિક શ્રેય તા અવશ્ય થયા વગર રહેશે નહિ. દરેક અચાનક પ્રસંગમાં અને દરેક જાગૃતિના કાર્ય તથા પ્રયત્નમાં મહાવીરપણા માટે તીત્ર પ્રાર્થના કરજો. જેના વગર તમારાથી કંઇજ થઇ શકશે નહિ અને જેની તમાને કાંઇ પણ અશકય જેવું જણાશે નહિ.

ઉપરના સિદ્ધાંતથી મહાવીરની ભક્તિની આવશ્યકતા જણાય છે તેમ પ્રપત્ન કરવાના ઉત્સાહ માટે તેની એ.છી સૂચના નથી. કા-રાષ્ટ્રકે જયારે આપણી કુદરતી શક્તિ તેની મર્યાદા સુધી પહાંચી જાય છે ત્યારે આપણા ઉત્સાહના આધાર મહાવીર છે. તેની આંત-રિક મદદની શક્તિથી કાેઇ પણ મનુષ્યને આત્મિક સુધારણામાં નિ રાશ થવું પડશે નહિ. તેના અનંત માર્ગ આપણા હાથમાં આવવા પછી ગમે તેવી પવિત્રતા મેળવવી આપણી મર્યાદાથી દ્વર નથી. માત્ર માનુષિક નિશ્ચયના અળથી આત્મિક સુધારણા કરવાના પ્રયત્ના સ-કળ થતા નથી. પર'તુ પશ્ચાતાપ કરોને મહાવીરની શક્તિવાળા પ્રયત્ન ગુમાવેલી પવિત્રતા અને સુખ મેળવવામાં નિષ્ફળ જતાે નથી કારણ કે જે છુપિ શક્તિ આપણા આત્માને જાગૃત કરે છે તેજ સુ-ધારણામાં મદદ કરે છે ત્યારે કૃતેંહ તે માટે શ'કા કેવી રીતે હાઇ શકે ? મનુષ્યે જે કરેલું ને સુધારવાનું કામ માણસથી ખની શકે છે પર'તુ આત્મા એ કુદરતની દૈવિક કૃતિ છે, ઘણીજ ઉમેદી અને કામળ વસ્તુ છે, ઘણી પવિત્ર છે તેમજ પાપ કર્મની સંગતથી ઘણી જ અવ્યવસ્થિત થઇ ગએલી છે તે સુધારવાનું કામ પણ કાઇ અ-પૂર્વ શક્તિનું જ હાઇ શકે છે. વળી કરી અનંત શક્તિ કે દૈવિક કળાથીજ આત્માની જાગૃતિનું કાર્ય થાય છે એમ નથી પરંતુ તે આત્માએ પણ ઘણીજ તીવ્ર આશાથી તે કાર્યમાં મહેનત કરવી પહે છે. અને જ્યારે એમ ખાત્રી થય કે જે મહાન્ શક્તિ આત્માને અ-નાદિકાળના કમેથી મુકત કરે છે તે આત્માનું બંધારણ કરનાર શક્તિજ આપણી મદદમાં છે ત્યારે તાે ક્તેહની દઢ ખાત્રીથી આપ-છે મુક્તિને માટે મહાવીરને હૃદયમાં રાખીને પ્રયત્ન કરવા જોઇએ

મૂહાવીરે મહાવીરપ**્યું મેળવવા માટે <b>મજીરની પેઠે કામ** કીધું છે. અને આપણું પણ તે પ્રમાણેજ કરવુંજ નેઇએ. આપણું મહાવીરના કાંટું બી છીએ અને આપણું મહાવીરના બાંધકામ તરીકે હાલ છીએ. તેની અન'ત અને શ્રેષ્ટ સહાયતા વગર આપણા પ્રયત્ના માત્ર આત્મિક ઉન્નતિનાજ રહી શકે નહિ, આપણી ઉન્નતિ અને અ-ભ્યાસની કાંઈ ચાકસ મર્યાદા નથી. ઘણી રસાળ જમીનના રસકસની મર્યાદા તેની અમુક ઉત્પન્ન પછી જણાઇ આવે છે, સ'સારમાં ધન મે-ળવવાનું સાહસ અમુક મુડી અને આખરૂ મેળવી થાકીને પાતાની મર્યાદા ગાંધી લેછે, પરંતું આત્મિક ઉન્નતિની બાબતમાં તમારા પ્રયત્નની કાેઇ પણ મર્યાદા હાેઇ શકેજ નહિ, જે રસાળ જમીનમાં થી પવિત્રતાના કળ મળે છે, તેના રસકસ કદી પણ એાછા થાય એવા સ'લવ નથી. પરમાત્માનું અવિચ્છિત્ર મહાવીરપણ તેની વૃ-દ્ધિ કર્યા કરે છે. જે ખજાનામાંથી તમારી મૂડી કાઢવામાં આવે છે, તે ખજાના તમારી ગમે તેટલી માગણીથી એાછા થતા નથી, તેથી કરીને પણ જાગૃત આત્માએ ભૂતકાળમાં જે મળ્યું હાેય તેથી સ'-તાષ શામાટે માની લેવા જાઇએ ? દરેક આત્મિક સાંદર્ય તા, દરેક ઉમદા સદ્દગુણ જે મનુષ્યનાં સાધુપણામાં કદી જળકયા ન હાેય તે તમા સંહેલાઇથી મેળવી શકશા. તમારે થાડાજ પુન્યથી કે થાડીજ આત્મિક ઉન્નતિ પ્રાપ્ત કરવાથી સંતાષ પામવાનું નથી. દેવિક પદાર્થો-માં કહી ક'જીસાઇ હાેતી નથી. દાેલત માટેનીતમારીઅન'તઇચ્છાએાને નિર્દોષપણ તમારે માર્ગ આપવા પહે. મહાત્રીર પરમાત્મા તમારી ઈચ્છાએાને સ'કુચિત કરતા નથી, તેથી તમારે તમારી પાતાની આ-ત્મિક ઉન્નતિની છચ્છાના કદી પણ સ'કાચ કરવા નહિ.

વળી મહાવીરપણું સર્વોત્તમ છે એટલુંજ નહિ પણ તેમાં સા-વંભામતા છે. એમ કહેવામાં આવે તા તે પણ તેની અનંત શકિત ના કામા અને નમુનાઓમાં ખાત્રી આપી શકે તેવું છે અને અનુભ-વિક મહત્ત્વથી તે બાબત પ્રત્યક્ષ થઇ શકે તેવું છે. મનુષ્યના દરેક પ્રયત્નમાં કુદરતના લાગવગનું અચાકસપણું અને દેખાવરૂપ યાગ્યતા શકિત આપનાર તરીકે કામ નથી કરતા? જે પવનની લાંબા વખત સુધી રાહ જોઇ હાય તે જડપથી આવી પહાચે. વસંતની ભરતી જે ઘણું આંતરે આવે છે તે પાણીના પુરમાં આવે, બુહિના પ્રયત્નમાં સારી ક્તેહ મળે, જ્યારે વિચારા ત્વરિત થઇ શકે, અને જાગૃતિ શ્રે-ષ્ટતામાં વધતી જતી હાય, આત્મામાં સ્વર્ગીય કલ્પના આવવા લાગે, ત્યારે આ સુખી લાગવગ અને સાેનેરી તકના અચાકસપણામાં પણ સાવધપણાના અને જાગૃતિના પ્રયત્ન કરવાની શ્રેષ્ઠ પ્રેરણા નથી થતી ? અ'તર'ગ આત્મિક ળાખતામાં શુ' તેમ નથી ? ધાર્મિક ઉન્નતિની કાઇપણ રતુ કે વખતમાં એવા કાઇપણ મળતા કેરફાર છે કે જે हरें कागृत आत्माना हेतुने सिद्ध अरवाने सारी तंअनी राह नेवाने अने तेने सुधारवाने विचार करवाने अटडी रहें? भरेभर आपहें કાંઇ હુમેશા મહાવીર પરમાત્માની શકિતના વખતને કે ઋતુના પ્રસ'ગને જાણી શકીએ નહી પરંતુ આપણામાંના લગલગ દરેક જાણતા હાવા નેઇએ કે મહાવીરપણાની શકિત આપણા આત્મામાં અવર નવર ઝન ળકે છે. આપણી શાંત થઇ ગએલી લાગણીમાં અને ઉંડા ગ'ભીર વિ-ચારમાં તેનું અસ્તિત્વ ઘણી વખતે જણાઇ આવે છે. આ શું આત્મા-માં ભરતીના વખત નહિ કહી શકાય? આદિ અન તકાળ સુધી જે સામગ્રી ઉપયોગી થઇ પડે તે થાડાજ વખતમાં આપણને મળતી હાય ત્યારે શું મહાવીરપણાની આપણને પ્રત્યક્ષ પ્રતીતિ નથી થતી? એક શબ્દમાં કહીએ તા આત્માને માટે તે એક એવા વખત આવે છે કે જ્યારે આત્મિક પવનની ઠ'ડી લહેર આકાશમાંથી તાજા અને સુંદર સ્વરૂપમાં કું કે છે અને જીવનને જાણતા આત્મા કરેક વિસ્તીર્ણ શકિતને જેગૃત થેતી અને સત્ય પ્રેમનાે અનુભવ કરતી પ્રગટ થતા સ્વરૂપમાં જોઇ શકે છે. આ વખત કેટલા બધા કીંમતા છે? જે તેની કી'મતના વિચાર કરે છે તે કાઇપણ ખાબતને માટે રાઢ જેવાને, પ્રાર્થના કરવાને કે તપાસ કરવાને કે તપાસ કરવાને રાકાશે નહી અને જે શાશ્વત સુધીના સાધનાે તેને મહાવીર તરક્થી મળે छे ते प्राप्त करवाने हरेके हरेक प्रयत्न छेला धासी धास सुधी ते ચાલ રાખશે.

છેવટે આત્માની અ'તર'ગ કિયા જે મહાવીર કહે છે, તે એક ઘણાજ છુપા કામ તરીકે થાય છે, અને માત્ર તેની અસરજ જણાય છે, એમ આપણે કહી ગયા તેથી શું આપણને ઘણાજ ઉંડા અને અન્ નુભવી સ'બ'ધના પાઠ નથી મળતા? આપણે દરેક ગમે તેવી અગન્ ત્યની તપાસ કરીએ તાે પણ આપણા વર્તનમાંથી તે વીર પરમાત્માન

ની હાજરી અને તેના અદશ્ય કામા શું આપણે જીદા યાડી શકીશું? મહાવીરપણું અદશ્યપણું આવે છે, ન જણાય તેમ અને ન નોંધી શકાય તેમ તેનું કાર્ય ચાલે છે, અને હૃદયના ગુદ્દા ભાગમાં તે વિચાર અને લાગણીના છુપા ઝરા મુકી દે છે. પરંતુ જયાં જયાં મહાવીરપાર્ પાતાનું અપૂર્વ શક્તિનું કામ કરે છે, ત્યાં ત્યાં વહેલા કે માડા તેનું પરિણામ પ્રગટ થઇ જાય છે. અને તેની જાણ સર્વત્ર થઇ જાય છે. અધી તપાસમાં ખરેખર બહારના ફેરફાર તેના અસ્તિત્વને છુપું રાખે છે. કારણકે, કેટલીક મહાત્સવની અને કંટ્રાક્ટને લગતી એવી મિલ્કત છે કે જે ધાર્મિક નિયમ વગરના ઘણા હેતુથી કુદરતી મનાહરતાથી, તીવ લાલચની ગેરહાજરીથી, સ'યાગાના લાગવાથી અને મનુષ્યના અિભપ્રાયની સ'ભાળથી ખનેલી હાય છે, અને આવા હતુનું જે ફળ હાય છે, તેની ખાદ્ય નીતિરીતિના ફેરફારપરથી મહાવીરની ક્રિયાનું જે પવિત્ર કુળ છે તે કાંઇક આકારમાં જરાતરા દેખાઇ શકે છે. પર'-તુ ખીજાઓના ધ્યાનમાં કે તપાસમાં હું ફરીથી કહું છું, તે પ્રમાણે દૈવિક ચમત્કારનું પરિણામ અ'તર'ગ હુદયમાં જે ર'ગ પ્રમાણે થયુ હાય છે તે વહેલા કે માેડાં કાંઇ પણ ભુલ વગર પ્રત્યક્ષ થઇ શકે છે. કાર-શુકે, પરિણામ છે તે કાંઇ કલ્પના નથી પરંતુ ખરાપણું છે, માત્ર ખાદા સુધારાં નથી પણ હૃદયના ફેરફાર છે, ઉપરની લેલાઇ નથી પર'તુ હુદયનું મહાવીરપાર્યું છ'દગીની પવિત્રતામાં તરતું રહે છે.

દરેક મનુષ્યે પાતાના અ'તઃકરણને આ અજમાયશ લાગુ કરવી નિઇએ અને દરેક શાધ કરતાં સ'તાષ પામવા નહિ, જે માણુ-સમાં મહાવીરપણું નથી, તે પાતે પાતાના નથી. જે મનુષ્યમાં મહા વીરપણું નથી, તે પાતે પાતાના નથી. જે મનુષ્યમાં મહા વીરપણું નથી, તે મહાવીરનું સામ્રાજ્ય કદી નેઇ શકતા નથી. ને કે તમારામાં મહાવીરપણું છે તેની ચાકસ ખાત્રી તમાને મળી શકશે નહિ, તમારા માલ કયારે થશે તે વિષે તમે ચાકસ કલ્પના કરશા નહિ, તો પછી એવા પ્રશ્ન કરવા નકામાં છે કે આ જગત્માંથી મારા કયે વખતે ઉદ્ધાર થવાના છે, અને જગત્ની નિંદા અને પ્રશાસામાંથી અલગ રહે તેવું મારૂં છવન છે. એક ઝરા તેનું મળ જેટલું ઉચું હાય તેટલા ઉચા ચડી શકે છે અને તમારી આત્મિક ઉચ્ચતાના ધારણને પહોંચવાને તમને દરેક સાધના દરેક વખતે આ જગત્માંથી મળી શકશે. હું આગળ હતા તેના કરતા હવે શું હું વધારે સારા

अने विशेष विद्वान् थये। नथी ? तेमल भारा वर्तननी अगां नी આરાગ્યતાના શું મેં ત્યાગ કીધા નથી ? અને જે વિકારને હું વશ થઇ જતા તે વિકારને મે' કખજમાં લીધા નથી ? આવા પ્રશ્ના યુછ-વાની કાંઇ પણ અગત્ય નથી. મહાવીરપણ આવવાથી તર્ણપણાની લાગણીઓ શુષ્ક થઇ જાય તેવું નથી, તેમજ આપણામાં જે જેવા જાણવાની લાગણી છે તે કાંઇ જતી રહેતી નથી. વખતના જવાની સાર્થ એ ફેરફારો આપા આપ થાય છે અને દરકાર વગરના વ્યભિ-ચારીતરૂષ્યું ખદલીને ડાહ્યાેઅનેસુશીળથાયછે,તેહુદયનાકેરકારથી જેરીતે થાય છે તેના કરતાં વખત જતાં કુદરત પાતાની મેળે જે કુદરતી ફેર-કાર કરે છે તે વધારે સંગીન થાય છે. મનુષ્યની તપાસ એવી હોવી એઇએ કે હું મહાવીરને પગલે શુદ્ધ જીવન ગાળું છું કે નહિં? અને જે મહાવીર મારા હ્રદયના છુપા ભાગમાં નેઇ શકે છે, તેને મળતાં મારા અંતર'ગ નિયમા, લાગણી કે હેતુઓ છે કે નહિ? હું ખાદ્ય અવગુણથી દ્વર થાઉં છું એટલુંજ નહિ પણ મારા અંતર'ગ હુદયમાં હું પાપકર્મને ધિક્કારૂં છું, અને તેનાથી દ્વર રહું છું કે નૃદિ? જો તેમાં હું પછાત હાઉં તા તે દુઃખરૂપ છે અને એ બાબતમાં મેં જત મેળવી હાય તા તે મારી ખુશાલીનું કારણ છે. મારા ખાદ્ય વર્તનમાંજ હું અ'કુશ રાખું છું એટલુંજ નહિ પણ મારા વિચાર અને લાગણી, મારી છુપી ટેવા, પ્રકૃતિ અને સ્વભાવપર પણ મારા અ'કુશ છે કે નહિ ? મારા આત્માના દરેક પ્રદેશમાં મહાવીરની પૂજા अने प्रेम रहेक्षे छे हे नहि, अने हरेड माठा विचार, हरेड अपवित्र સ્વાર્થી લાગણી હાંકી કાઢવાને મારા પ્રયત્ન ચાલુ છે કે નહિ ?ૃઅને મહાવીરના મ દિરમાં મારૂ' પવિત્ર અ તઃકરણ સ્થાપિત કરવાને હું કતેહમ'દ થયા છું કે નહિં તેની નિશ્ચય પૂર્વકતપાસ રાખવી નેઇએ. આવા પ્રશ્નાને પવિત્ર અ'તાકરણમાંથી જે જવાળ મળે છે તેની સાથે સાથી મહત્ત્વના પ્રશ્ન હમેશાં એ ઉદ્દલવેલા હાવા નેઇએ કે " મારામાં મહાવીરપણ આવેલું કે નહિં? "



# મકરણ ૪ થું.

### મહાવીર પરમાત્માનું અદશ્ય સ્વરૂપ.

ચતુર્ગતિમાં ભ્રમણ કરો રહેલા મનુષ્ય પ્રાણી મહાવીર પરમા-તમાના અદશ્ય સ્વરૂપને જોઇ શકશે ? તેને જેવાની શું કાઇપણ સ-વોતમ શકિત આ જગત્પરના મનુષ્યમાં વિદ્યમાન છે ? પરમાત્માને તેના મૂળ સ્વરૂપમાં જેવા અને જેનામાં જગત્ના સઘળા પદાર્થી પ્ર-તિબિબિત થાય છે તેનું આશ્ચર્યકારક અસ્તિત્વ મનુષ્યની આંખ તા-કીને જોઇ શકે એ કિદ્દ સંભવિત છે ખરૂં? સૌંદર્ય, આશ્ચર્ય અને તેજના દેખાવા કે જેનાપર મનુષ્યની આંખ હમેશાં સ્થિર થઇ શકે છે, મહાન્ ચમત્કારિક દેખાવા કે જેના વિષે મનુષ્યકલ્પના પણ કરી શકે છે તેથી શું પરમાત્માના અદશ્ય સ્વરૂપને જોવાને તેના હુ-દયચક્ષુ પણ શકિતમાન થઇ શકે ?

એક જાગૃત શ્રદ્ધાળુ આત્માની સર્વેતિમ ક્રિયા માત્ર મહાવીર-ના માઢાતમ્યને અનુભવી શકે છે કાેઇપણ શ્રેષ્ટ મનુષ્યાતમાનું અતિશ-ય સુખ દરેક ક્ષણે વિચાર અને આચારમાં ઉન્નત થવા ાશેવાય ખી-જું વિશેષ શું હાઇ શકે ? સ્વર્ગનું સુખ, પવિત્રતાના આનંદ અને અને શ્રેષ્ટ આત્માનો ઉચ્ચતા દરેક ખાખત અનુભવાય છે, પરંતુ મહાવીર પરમાત્માને તેના અદશ્ય સ્વરૂપમાં જોઇ શકાતા નથી. જેને કોઇ માંણુસે જોયાનથી અને કાઇ મનુષ્ય જોઇ શકતા નથી,એલું પરમાત્મસ્ત્રરૂપછે. તેને અજર અમર અને અદશ્ય કહેવામાં આવે છે. ત્યારે શું મનુષ્ય પ્રાણીએ દરેક આતુર ઇચ્છા અને પરમાત્માના સ્વરૂપને જોવાની ઉંડી અભિલાષા દાંખીજ દેવી જોઇએ ? કાેઇ શ'કાશીળે અને દુઃખી આત્મા એવા પ્રશ્ન નહિ કરે કે મારે મહાવીર પરમાત્માને નેવા છેlphaઘણા એમ નથી કહેતા કે જે મહાવીર પરમાત્મા ખરા હાય તાે એક ક્ષણવાર પ્રગટ થઇને મારી શ'કાએ અને મુશ્કેલીએ દ્વર કરીને મને શાંતિ આપે? જેમના અ'તઃકરણમાં પરમાત્મા પ્રત્યેના પ્રેમ ઉ-દમવેલા નથી, અને તેના આત્માની આસપાસ સર્વત્ર અધકાર થઇ રહ્યા છે. તેવા ઘણા અ'તઃકરણુમાંથી એવી સુમ નથી સ'ભળાતી કે

મહાવીર પરમાત્માને અમારે એવા છે? તેઓ કહે છે કે તે જયાં મળે ત્યાં અમે તેના સ્થળે જઇને જોઇએ. અમે આગળ જઇએ છીએ પગુ ત્યાં તે છે નહિ, અમે પાછળ હઠીએ છીએ પરંતુ ત્યાં પણ તેના દર્શન થતા નથી. તે એવી રીતે છુપાઇને રહે છે કે અમે તેને એઇ શકતા નથી. તે ઘણાં નજીકમાં છે અને વળી ઘણે દ્વર છે, એ કેવું આશ્ચર્યજનક છે? તે પરમાત્મા હમેશાં મારા હુદ-યની નજીકમાં હાય છતાં તેની સાથેના સ'બ'ધ કે વાતચીત અશક્ય થઇ પડે, કુદરતની દરેક હિલચાલમાં, મારા દરેક ધાસાધાસમાં અને મારા હૃદયના દરેક વિચારમાં વીર પરમાતમાનું અસ્તિત્વ છે, છતાં હું તેના સ્વરૂપને જોઇ શકું નહિ? વળી જયારે શ્રદ્ધાળુ મનુષ્યને એમ વિચાર આવે છે કે ઘણા મનુષ્યજ નાસ્તિક છે, આ દુનિઆમાં ઘણાંઓ પરમાત્માને વિસારી મુકે છે, તેના વચનનું અપમાન કરે છે, તેના અસ્તિત્વને માટે પણ શ'કા લાવે છે અને વળી જયારે મા-ણુસ જાત કેટલીક કુદરતની શોધ કરી ફુલાઇ જાય છે, ત્યારે વાર'વારે ' એવી લાગણીસરી ઇચ્છા થાય છે કે, મનુષ્ય પરમાતમાંને જાએ, અને તે મહાન્ સિદ્ધ સ્વરૂપ અને જગતના જીવાના કર્મીના શોત સાક્ષી એક ક્ષણુવાર પણ મનુષ્યની નજરે પહે, અને મનુષ્યની મૂ ખીઇ અને દુષ્ટતાને દૂર કરે તાે તે કેટલું બધુ સારૂં? પરંતુ આ અધી ઇચ્છાઓ નકામી છે. શ'કાશીલ ને ખાત્રી કરાવવાને કે નિરાશ થઇ ગયેલાને દિલાસા આપવાને અથવા અજ્ઞાની અને લુચ્ચાએાને જાગૃત કરવાને કાેઇ પણ કારણ માટે પર-માત્માં આ જગતમાં મનુષ્યની આંખે દેખી શકાય તેવી રીતે પાતાનાઅદશ્ય સ્વરૂપને દશ્ય કરે એવું કારણ નથી. પર-માત્માનું સ્વરૂપ મનુષ્યને દશ્ય ન થઈ શકે તેના અનેક કારણા છે. જ્યાંસુધી આપણુ પાપ અને માહના પ્રદેશમાં રહીએ છીએ ત્યાંસુધી તેનું દેવિક માહાત્મ્ય પ્રાપ્ત કરવાને શક્તિમાન થયા વગર પરમાત્માને જેવાને સમર્થ થઇ શકીએ નહિ. આપેલું એક પર્વતની તળાટીએ જઇ શકીએ પણ તેના છેલા શિખરપર જે પ્રકાશ અને માહાત્મ્ય હાય છે તેને આપણે પહોંચી શકતા નથી. ઘણાજ શ્રેષ્ટ અને પવિત્ર મનુશ્યા જયારે પવિત્ર વિચારશ્રેણીથી ઉચ્ચપદ સુધી પહોં-ચ છે ત્યારે પણ મનુષ્યપણામાં તે પરમાત્માના અદશ્ય સ્વરૂપ નેઇ · M. P.—10 શકે નહિ. મહાવીરના સ્વરૂપને મહાવીરજ જોઇ શકે પણ મનુષ્ય જોઇ શકે નહિ. એમ કહ્યું છે કે "There shall no man see God and live" પરમાત્માને જુએ તે માણુસ છવી શકે નહિ મતલખ કે તે માણુસમાંથી પરમાત્માજ થઇ જવા જોઇએ.

આ પ્રકરણમાં આપણે મુખ્ય બે બાબતાપર વિચાર કરીશું. (૧) માણસની હાલની સ્થિતિમાં પરમાત્માનું અદશ્ય સ્વરૂપ તેને દશ્ય થઇ શકે નહિ. (૨) મહાવીરનું જીવન પરમાત્માના અદશ્ય સ્વરૂપની ખાત્રી આપશે.

## (૧) વીરપરમાત્માનું અદશ્ય રવરૂપ.

પરમાત્મા અદરય છે, આપણે તેને જોઇ શકીએ નહિ. આ ૬-નિઆમાં રહીને પરમાત્માને જેવાને આપણને ચાગ્ય ગણવામાં આ-વ્યા નથી એમ કેમ હશે? જે તેથી સાધુ પુરુષને સુખ થતું હાય અને પાપી માણસની દુષ્ટતા પર અ'કુશ પડતા હાય તા પરમાત્મા શા માટે અદશ્ય રહેતા હશે? હવે આ પ્રશ્નના વિચાર કરતા એક બાબત विषे विચાર આવશે કે જે બાખત આત્માને લગતી છે તે ઇ'દ્રિયથી નાઈ શકાય એ તદન અશકય છે. વિકારી ઈ'દ્રિયામાંથી નિર્વિકારી સ્વ· રૂપનું અસ્તિત્વ કેમ એઇ શકાય ? કુદરતની એવી ઘણી શક્તિએા છે કે જેની હંમેશની અસર આપણે જોઇ શકીએ છીએ તાેપણ તે પાે તાના સ્વૃરૂપે કહી જોઇ શકાતી નથી. જુદા જુદા આકાર અને રંગવાળા પદાર્થી આપણી આંખ જોઇ શકે છે પણ તેમાં જે વિજળીક શકિત કામ કરે છે તે કાઇથી એઇ શકાતી નથી. જ્યાતિષ ચક્રની ગતિ અને સમૃહ દણ્વિંઢ જોઇ શકાય છે પરંતુ ઇંદ્રિયની તીક્ષ્ણુંતાથી પણ આક ર્ષણના મધ્યખિંદુને જોઇ શકાતું નથી. અને જે આવી રીતે ખાદ્ય પદાર્થ વિષયક અને આત્મિક દુનીયાની મર્યાદાપર ઇંદ્રિયાના સ્પર્શ-થી મ જાણી શકાય તેવી રચનાં એ છે અને વિશેષ તા જયારે આપણે તે મયૌદામાંથી પસાર થઇએ છીએ ત્યારે આપણે એવા પ્રદેશમાં પ્રવેશ કરીએ છીએ કે જ્યાં શારીરિક ઇ દ્રિયા નિષ્ફળ જાય છે. અને ઘણી દૈવિક શકિતની જરૂર પડે છે. વિચારને કોંદ્યે જેવા છે ? જેને આ-'પર્ણુ-મન, હુદ્દય, આત્મા કહીએ છીએ તેનું છુપાઇ રહેલું' સત્વ કઇ આંખથી નેઇ શકાય છે? ને આત્મિક શક્તિએ આપણી આસપાસ હા-

ય, અસ'ખ્ય જાગૃત આત્માઓ જયારે આપણુ સૂતા હાઇએ કે જાગ તા હાઇએ હારે પૃથ્વીપર ચાલતા હાય તાપણુ જયારે તેઓ માં આંતરિક દુનિઆમાં આમતેમ દાહાદાહ થતી હાય ત્યારે તે મહત્વવાળા આ-તમાંઓના અસ્તિત્વની ઝાંખી નિશાની પણુ મનુષ્યની અાદ્યશક્તિ જોઇ શકશે. ? શું આપણુ શરીર ધારણુ કરનારા જીવાની દુનિઆમાં નથી રહેતા, તેઓની સાથે હંમેશના સંખધ નથી રાખતા, તેમના હહાપણુની અને તેના અસ્તિત્વની હંમેશની સાખિતિ આપણુ નથી જોતાં? અને તેમ છતાં કાઇપણુ આત્મા ખીજા આત્માને દશ્ય થયા હાયતેલું કદિ ખન્યું છે ? નહિ. જે ઇંદ્રીયાને દેખાય છે તે આત્માએ ધારણ કરેલા આકાર છે આપણી આસપાસની ઉદ્યોગી દુનિઆમાં આપણુ માત્ર આત્માના ઘરનેજ જોઇએ છીએ.

આ રીતે પરમાત્મા હમણા અને હમેશાં અદશ્યજ હાવા જો-ઇએ. એક ઘણા હલકા આત્મા પણ ચર્મચક્ષથી જોઇ શકાતા નથી તા પછી જે સંપૂર્ણતાને પામ્યા છે, તેવા પરમાત્માને કેવી રીતે એઇ શકાય ? સામાન્ય જીવાે કેટલીક રીતે શારીરિક આકારમાં બ**ે** હારથી જાણી અને જોઇ શકાય છે. મનુષ્યાત્માં એ જાતના આકા-રા ધારણ કરે છે, તેથી તેને જુદી જુદી રીતે ચાળખી શકાય છે, પ-રંતુ તેઓના સંબંધમાં પણ આત્મામાં કાંઇક એવું શ્રેષ્ટપણું છે કે, જે માનુષિક સાંદર્યના મનાહર સ્વરૂપથી પણ ઉમદા પ્રકારનું છે, અને જે કાઇથી જોઇ શકાતુ' નથી. ડેગલાે તેના પહેરનાર કરતાં કાંઇ વધારે કીંમતી હાયજ નહિ અને તા પછી અન'ત શક્તિવાળા મહા-વીર પરમાત્મા કેમ એાળખી શકાય ? જેના અનેક દેવલાકમાં પણ સમાવેસ થતા નથી, તે મનુષ્યમાં કેવી રીતે દશ્યપણે રહે. કયું શા-રીરિક સ્ત્રરૂપ તેમના અન તજ્ઞાનને યથાઈ રીતે ધારણ કરી શકે. યદાર્થથી ભેરેલું જગત પરમાત્માની અમર્યાદિત મહત્વતા આગળ તુચ્છ છે. સુંદરતાના બધા ઉપ્તન્ન થતા આકાર કરતાં વીરપરમાત્મા-ના મહિમાં એટલી અધી શ્રેષ્ટ સુંદરતાવાળા છે કે, જે મનુષ્યની કલ્પના શક્તિથી કળી શકાય પણ નહિ. એક ક્ષણભાર આપણે એમ માનીએ કે, સિદ્ધ ઘએલા પરમાત્મા કાઇ અસાધારણ આકારમાં અવતાર લે,' મનુષ્યમાં માથી શ્રેષ્ટ એવું સુંદર સ્વરૂપ ધારણ કરે અને પાતાના આત્માની મહત્વતાની ખાત્રી થાય તાે પછી આપણ

સમજવું નોઇએ કે, આવા પ્રકારની ઉત્પત્તિ માટે જગત્માંથી પદા-ર્થોની શોધ કરવી તે નકામી છે. આપણે કલ્પનાશક્તિને છૂટી મુકી દઇએ, અને એમ અનુમાન કરીએ કે, સૂર્યનું તેજ હરાઇ ગયું હાય. તારાના પ્રકાશ નષ્ટ થયા હાય, અને દેવલાક સમુદ્ર, આકાશ વિગેર જો પાતાના સાંદર્યથી મુકત કરવામાં આવ્યા હાય તાપણ શું સિદ્ધ પરમાત્માની ન પહેાંચી શકાય તેવી શકિત કાેઇથી દ્વર કરી શકાય તેવું ખની શકે કે ? પરમાત્મા થવાને અનેક અવતાર ધારણ કરવા પઉ છે, અને તાલવ લટકવા પઉ છે, તા પછી પરમાત્મા થઇને અ-વતાર ધારણ કરવામાં આવે એ વાત કેવી યુકિતવગરની જણાય છે ? સિદ્ધ થયા પછી જેને કાઇ પણ કિયાની જરૂર રહેતી નથી, અને જેમને કાઇના પર રાગ કે દ્વેષની વૃત્તિ નથી, તેમને અવતાર ધારણ કરવાનું કારણજ શું હાેઇ શકે ! સિદ્ધ થવાને જે છેલ્લું શરીર અને છેવટનું મનુષ્યજીવન હાય છે, તેનેજ અવતાર કહેવામાં આવેતા દાય તા કાંઇ વાંધા ભરેલું નથી, પરંતુ સિદ્ધ થયા પછી માક્ષ પામે-લા પરમાત્મા અવતાર લે એ વાત કારણ વગરની અને યુકિત વગ-રની છે, તેથી એવા ભમ્ર કહી રાખવા જોઇએ નહિ.

પરંતુ જે પરમાત્મા ચર્મચક્રુથી ન જોઇ શકાતા હોય તો શું આંતરિકચક્રુથી પહો તેના દર્શન નહિ થઇ શકતા હોય? જેમ શા-રીરિક પદાર્થો એક બીજા શરીરની ઇંદ્રીયાથી જોઇ શકાય છે, તેમ માનસિક શક્તિથી અંતરંગ પદાર્થી જોવાના સંભવ નથી? આત્મા આત્માને જોઇ નહિ શકે? પરમાત્માના દર્શનથી મનુષ્યને દ્વર રાખ-વામાં આવ્યા છે, માટેજ શું એ બાબત અશક્ય છે?

આ બધા પ્રશ્નાના એવા જવાબ આપી શકાય કે પરમાત્માનું આત્મિકસ્વરૂપ વિચારથી અને શાસ્ત્રથી જાણી શકાય તેવું છે, આત્ર હેલે સુધી અશકચતા નથી. અને એ રીતે જે આપણે બાલીએ તો આત્મા આત્માને અરસપરસ જોઇ શકે છે, કારણકે આપણે જાણીએ છીએ કે જેની આગળ બધા આત્માના અ'તાકરણ ખુદ્ધા છે તે આપણા નહિ બાલેલા વિચારા અને લાગણીએ જાણે છે, અને આત્માને આળખવાની સાધારણ છુપી શક્તિઆપણામાં ઉત્પન્નથાય;તેથી પરમાત્માની શ્રેષ્ઠતામાં ઘટાંડા થતા નથી. તેથી કરીને પરમાત્માનું જેટલે

અંશે આત્મામાં પ્રતિબિંબ પહે છે તેટલે અંશે આત્મા પંરમાતમાને જોઇ શકે છે, અને તેટલેજ અંશે તે તેને જાણી શકે છે. મતલબ કે આત્મા પાતેજ પરમાત્મ સ્વરૂપિ હોવાથી જેટલે અંશે તેનું પરમાત્મ સ્વરૂપ પ્રગટ થાય તેટલે અંશે તે પોતાના આત્માનેજ પરમાત્મ સ્વરૂપે જોઇ શકે છે.

પરમાત્માના દર્શનની આપણી ખાત્રીને ચાક્કસ કરવાને માટે આપણું ક્ષણવાર એવું અનુમાન કરીએ, આપણુને કાેકપણ આપણા જેવા મનુષ્યના મનની અ'દર જોવાને શક્તિ મળેલી છે. મન નુષ્ય ખુદ્ધિના પુસ્તકા જયારે આપણે વાંચીએ છીએ ત્યારે જે વિચા-रथी आपल्ने आनंह थाय छे ते विचारा शण्डस्व३५ पाम्या प હેલા કવિ કે લેખકના મનમાં હયાતિ ધરાવતા હતાં. અને જે કે એથી પણ વધારે ઉમદા વિચારા જે હૃદયમાં પ્રકાશી રહે છે તે ખ-તાવવાને ગમે તેવી ઉમદી ભાષા પણ નખળી અને યાગ્ય શખ્દ સમૂ-હ વગરની છે, તેથી આપણાથી જે તે મહાન વિચારકાના હૃદયમાં એવાને અને તેના હૃદયની સપાડીપર તે વિચારા જેવા ધસી આવે छे, तेवाक तेना महान प्रकाशने जेवाने थनी शक्त हाय ते। गरी-ખ ભાષાની અપૂર્ણતા વગર ચલાવી શકાય. તેમજ વળી સોદર્યના વિચાર તેની બોદાસત્યતાથી ઘણા અગાઉના છે, અને તે મહાન્ थिताराना (६६थमां लयारे ते तेने र'ण अने आधारनुं ८१य स्वरूप આપે છે, તે અગાઉ હયાતી ધરાવે છે, અને હુન્નર કળામાં મહાન્ ખુદ્ધિના પણ એવા નિયમ છે કે ગમે તેવા સવાત્તમ અને સુંદર કામ અને તે સંતાષ થતા નથી, પાતાના મૂળ હેતુને તે પુરેપુરા વ્યક્ત કરી શકતા નથી.

હવે આપણે જરા વિશાળ વિચાર પ્રદેશમાં અડીને ક્ષણવાર આત્માને જેવાવાળા એક મનુષ્યના વિચાર કરીએ કે જેને તરતજ પરમાત્માના અ'તર'ગમાં જોવાની શકિત ઉત્પન્ન થાય અને સઘળા સત્ય માંદ- પ્રધાન લક્ષાઇનું મૂળ જે પરમાત્મા છે તેનું જ્ઞાન સહેલાઇથી પ્રાપ્ત કરી લે તો શાસ્ત્રામાં જે જ્ઞાનના ભેદના મુખ્ય તત્ત્ર કહેલા છે તેથી પરમાત્માનું હશ્ય સ્વરૂપનું પ્રતિબિંબ પડી શકે છે પરંતુ મહાવીર પરમાત્માના મહાન વિચારા જે શાસ્ત્રામાં રહેલા છે તે મનુષ્યની ભાગ્ય

ષાના અપૂર્ણપણાથી બાલાય તે પહેલા અને જગત્ના સાંદર્ય, નિયમ અને વ્યવસ્થામાં જે ફેરફાર થાય છે તેનું જ્ઞાન ન થાય તે પહેલાં તે વિચારાથી મનુષ્યપરમાત્માના સ્વરૂપનું પ્રતિબિબ જેવાને શકિતમાન થઇ શકે નહી.

ત્યારે વિચાર કરા કે બાહ્યસ્વરૂપ અને છાયાથી આગળ વધ-વાને માત્ર સત્યના ઉપર ઉપરના અજવાળાને જેવાનેજ નહિ પરંતુ જે પરમાત્માનું જ્ઞાન સર્વત્ર છે અને દરેક જગત્ના પદાર્થ જેમાં પ્રતિબિંબિત થાય છે તેના સત્ય સ્વરૂપને જેવાને જ્યાં પરમાત્મા રહે છે ત્યાં વાસ કરવાને શું કરવું આવેશ્યક છે તે વિષે મનન કરા અને મહાવીર પરમાત્માંએ જે રીતે સિદ્ધ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કર્યું તેરીતે કર્મથી મુકત થઇ સિદ્ધ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરવાને પ્રયત્ન કરા અથવા જયારે તમે આ સ'સારના સર્વેત્તિમ સુખના મહાન દેખાવને જુએા છા, પ-ર્વતા, સરાવરા, અને જ'ગલને પ્રાતઃકાળના અજવાળામાં મનાહર દેખાવમાં નિહાળા છેા, અપારની સાનેરી ભરતિના સાનેરી માતીઓ અથવા રાત્રીના આકાશના શીતળચંદ્ર અને તારાઓના શાંત પ્રકાશ-ને અનુભવા છાત્યારે તમાને અપૂર્વ આનંદ થાય છે તા પછી જે પ-રમાત્મ સ્વરૂપમાં સઘળા જગત્નો પદાર્થનું એક સરખું પ્રોતબિંબ પડે છે તેના સાદર્થ સ્વરૂપ જોઇને તમને કેટલા સ્થાયી આનંદ થશે તેની કલ્પના કરા આને માટે શાસકારા સ્પષ્ટપણે કહે છે કે લવિઆ ત્માને માક્ષ મળશેજ.જે કર્મના પડદા આપણને મહાવીરપરમાત્માના મૂળ સ્વરૂપથી અલગ રાખે છે,તે એક દિવસ ખે' સાઇ જશે. ખાત્મિક શકિતએ જગૃત થઇને જગતના હૃદય અને જીવનમાં પાતાનું પરિ-थण विस्तारशे, ध'द्रियाना क्षिष्ठि अस्य विक्षरा हर थध जशे अ-ને મુકત થયેલા આત્મા સિદ્ધ રવરૂપ પરમાત્મપદ્દને પ્રાપ્ત કરશે મહાવીરે એજ રીતે પરમાત્મા પદ પ્રાપ્ત કર્યું છે અને જેઓપરમાત્મ પદને પ્રાપ્ત કરશે તેઓ મહાવીર થઇ મહાવીરના અદશ્ય સ્વરૂપ અંઇ શક્શે. હૃદયની જેમ જેમ પવિત્રતા થતી જશે તેમ તેમ મહા-વીરપણું ઝાંખા સ્વરૂપમાં દશ્ય થતું જશે. આપણે તે મહાવીર પર-માતમાના યુત્રા તેને પ્રિય છીએ, અને આપણું શું થશે તે જો કે આપણને હાલ કાંઇ દેખાતું નથી, પણ આપણે જાણીએ છીએ કે, જંયારે આપણને તે વીર પરમાત્મા દેખાશે, ત્યારે આપણે પણ તેના

જેવાજ મહાવીર થઇશું કારણ કે, તે જેવા છે, તેવાજ સ્વરૂપથી આપણું તેને નેશું. હમણા આપણું ઝાંખા કાચ મારફત ઝાંખું સ્વરૂપ નેઇએ છીએ. પરંતુ પછી આત્માની આહે જે આઠ ઝાંખા કાચ છે, તે દૂર થશે એટલે તે પરમાત્માને મૂળ સ્વરૂપમાં મળી જશે. હમણા આપણને તેના અ'શનું ગ્રાન છે, પરંતુ પછી જેમ મેં મને જા હયા છે, તેમજ તેને જાણીશ. તે સ્વરૂપ નેવાને દીપક કે સૂર્યના પ્રકાશની જરૂર પહેશે નહિ, કારણકે તેથી ઘણા વિશેષ પ્રકાશ પરમાત્મ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત થતા આત્મામાં હોય છે.

પરમાત્માના દર્શન માટેના વિચાર ત્યારે હવે કાંઇ અશકય જેવા જણાતા નથી. જો કે ચર્મચક્ષથી પરમાત્માને જોઇ શકતા નથી તાપણ આત્મામાં એવી યાગ્યતા છે કે જેને સંપૂર્ણ રીતે ખી-લવવામાં આવે તા પરમાત્માના સ્વરૂપને તે જોવાને શક્તિવાન થઇ શકે. અનુમાન કરતાં ન માની શકાય તેવું તેમજ પદાર્થની કુદરતમાં એવું કાંઇપણ અશકય નથી કે જેથી પરમાત્મા આત્માને દશ્ય નથાય અને પરમાત્મપદના અનંત સુખની આત્માને પ્રતીત ન થાય તે-મજ જગતના પાપી આત્માઓની પ્રવૃત્તિ પણ જાણી ન શકાય. ત્યારે એવા સવાલ ઉત્પન્ન થાય છે કે આવા ભેદ શા માટે રાખવામાં આ-વેલ હશે ? પરમાત્મા પાતે કેમ તાતકાલિક દશ્ય નહિ થતા હાય ? એવું શું કારણ છે કે હજા સુધી કાઇ પણ મનુષ્ય પરમાત્માનો જોઇ શકયો નથી. ?

આ પ્રશ્નના જવાબ એવા છે કે પરમાતમાનું અદશ્ય સ્વરૂપ આપણા આત્માની હાલની સ્થિતિમાં બે રીતે ન જોઇ શકાય તેવા કારણા છે (૧) અજમાયશ તરીકેની આપણી સ્થિતિ અને (૨) કે-ળવણીની સ્થિતિ.

#### આત્માની કસાેટી.

તમારૂ' ઢાલનુ' જીવન અજમાયશની સ્થિતિએ જીએ અને તમને જણાશે કે પરમાત્માની અદશ્યતાની તમારે માટે હજી ઘણી જરૂર છે. જીવનની અજમાયશ તે પદાર્થો વિષેના અતિશય અને અ-કુશ વગરના વર્તનના સારા નરસા હેતુઓના વિચાર છે. જેમાં ભુલ કે નિષ્ફળતાના સંભવ ન હોય તેની પરીક્ષા હોઇ શકે નહીં સત્ય विषेना १६ प्रेमनी माण्यसनी परीक्षा करवी है। य तो सत्यने अत्यंत स्वच्छ स्वरूपमां तेनी सन्भुण मुक्ष्युं लिंग्ये निह. प्रमाण्डिक अने आतुर शोधकने ते सत्य शोधी क्षद्रवा मार्ट मार्ग शुद्ध करी आन्यो. अने तेळ वणते लेहरकार अने प्रपंची माण्यस मार्ट सत्य लेवाने पुरतुं अधार् करवा लेक्यो. ले सत्या निषेना माण्यसना प्रेमनी परीक्षा करवी है। य तो सत्या अने पुरार्धना परिण्यामा णहु स्थायी तेमळ णहुळ क्षण्डिक न है। वा लेक्यो के लेथी तेमनी वच्चे पसंहणी करवाने मात्र गांडा माण्यस्त्र पाठा हुई स्थायी तेमल मात्र गांडा माण्यस्त्र पाठा हुई स्थाय अने पापी माळ शिष्मी शिक्षा हुर अने अच्छाक्ष हेणाती है। य त्यारे नितिक नियम अने वर्तननी परीक्षा धण्डीळ तपास वाणी थर्ध शक्षे.

હવે એમાં કાંઇ પણ સવાલ જેવું નથી કે આપણા હાલના જીવનની સ્થિતિ ઘણા પ્રમાણમાં પરીક્ષા કરવાની જરૂરીઓતવાળી છે. કારણુકે જયારે આપણે ભવિષ્યની જ દગીમાં જે પરીક્ષાથી ઘણા સારા લાંભ થાય, તે પરીક્ષા વિધેના વિચારા આપણા મનમાંથી કાઢી નાખીએ તા પણ એટલું તા ખુલું છે કે, આપણે એવી સ્થિતિ-માં મુકાયા છીએ કે, જેમાં સત્ય અને અસત્ય, સારૂ' અને માઠુ', જીવન અને મૃત્યુ વિગેરે દ્વ'દ્વભાવ આપણી સન્મુખ છે, અને તેમાં-થી શું પસંદ કરવું તેનું જેખમ આપણાપર રહેલું છે, કે જેમાં ખાટી પસંદગી થઇ જવાના પણ દરેક સ'લવ છે. સૂર્યના પ્રકાશની પેઠે દૈવિક સત્ય બેદરકાર આંખાપર આપાઆપ જઇ પડતું નથી કે માેટી ંગર્જના અથવા અવાજની પેઠે તેના સિદ્ધાંતા લક્ષ વગરના કાનપર જઇને - પડતા નથી. પરમાત્માના અસ્તિત્વ જેવા ધર્મના મૂળ સિદ્ધાંતા પણ માણુસના મનપર જેરથી લાવવામાં નથી આવ-તાં અથવા અતિશે પુરાવા પણ આપવામાં નથી આવતા કે જેથી સ્વચ્છ'દી અને બેદરકાર મનને આપાઆપ પ્રતીતિ થઇ જાય. વિવેક, ખુદ્ધિ અને યાદ દાસ્તીના સઘળા પ્રકાશ હાવા છતાં જગત્ના આ ખુલા છુપા લેદા માત્ર જાગૃત અને તીકળુ ચક્ષુએ। <mark>નેઇ શકે છે. અ</mark>્ર નાદિ જગત્માંથી નિકળતા શાંત નાના અવાને જજ્ઞાસા અને લક્ષ વાળા કર્ણુંથીજ સાંભળી શંકાય છે. દિલગીર ભરેલા અનુભવથી સા-ખીત થાય છે કે જગતના પદાર્થીના ગુ'ચવાડા અને મોટા અવાને

વચ્ચે અનાદિ સત્ય આંધળું અને ખહેરૂં રહે છે. તેવીજ રીતે વીર પરમાત્માના વચનાના સંભ'ધમાં પર્ણ સમજ લેવું: જીંગોસુ હાય તેનાથીજ તે વચના સ'સળાય છે, અને તેનાજ આત્માને તે હિત કર-નારા થાય છે. જેઓ સત્યાસત્યના તાલ કર્યા વગર અંધ શ્રદ્ધામાં આંધળા માણુસની માક્ક ચાલતા પ્રવાહમાં ઘસડાય છે, તેમને રાકીને ખરા માર્ગમાં લાવનાર તેની પાતાની ઇચ્છા વગર કાંઇ કરી શકતા નથી. એક માણુસ ડુખતા હાય તેને કાેઇ કાઢવા જાય; પર તુ તે પાે-તેજ ખહાર નીકળવાને ખુશી ન હાય તા ખીજા શું કરી શકશે, તેવી જ રીતે જેમને મહાવીરની દરકાર નથી, અને મહાવીર તેના ઉદ્ધારના જે માર્ગ ખતાવે છે તે માર્ગે ચાલવાને તે પાતે ઇચ્છાવાળા નથી તા પછી તે મહાવીર તેવા જીવાને માટે શું કરી શકશે ? અપવિત્રતા કાઇ પરમાત્મા વચ્ચે પડીને કાઢી નાંખતા નથી. પાપી માણસને તેના દુષ્ટ વર્તનને માટે કાેઇ સ્વર્ગથી બીવરાવવા આવતું નથી. માર્ગમાં પાપનું વેર લેવાને ઉભું રહેતું નથી, તેમજ તેના મસ્ત પ્ર-ત્યથ ક્રોધથી કાેઇ અ ધકાર ફેલાવી દેતું નથી. કર્મ ચુપક઼ીદી પાતાનું કામ કરે છે, તેથી પાપની દરકાર નહિ રાખવાને અને પરમાત્માને लूदी कवाने अथवा पाताना केवाक मानी देवाने माणुस लूद डरे એ સ્વાભાવિક છે.

આવા પ્રકારનું ધારણ જાળવી રાખવાને એ ખુલી રીતે જરૂરનું છે કે પરમાત્માએ અદશ્ય રહેવું જોઇએ. જો પરમાત્મા સર્વ કાઇને દશ્ય હાય તા જગતમાં જે વિચિત્ર દ્વાં દ્વલાવ છે, તે જોવામાં આવે નહિ, અને ખધા પરમાત્માના શ્રદ્ધાળુલકત થઈ જાય અને તેમ થવાથી લકિતનું માહાત્મ્ય રહે નહિ. સર્વ શકિતમાન સિદ્ધ સ્વરૂપી વીરપરમાત્મા પાતાના અદશ્ય સ્વરૂપને દશ્ય કરે તો અવિનય તે ગાંડપણ ગણાશે, અને તેથી આગ્રાધારકપણું એ પ્રેમની નિશાની તર્રીકે રહી શકશે નહિ શંકા અને શ્રદ્ધા અપવિત્રતા અને સદ્યુણોના એક સરખી રીને અંત આવશે. સાધુ પુરૂષની પર્વિત્રતા તે અસત્યતા પરશ્રદ્ધાવંકે મેળવેલી જીત નહિ ગણાશે. દુષ્ટતાની ખુદ શકિતએા પાપીના હૃદયમાં નખળી પડી જરો. પરમાત્માના અદેશ્યપણાથી ધર્મના નાયકા પાતાના ગ્રાન અને ખુદ્ધિખળથી તીર્થનું તંત્ર ચલાવતા હાયછે, તેઓ જો પરમાત્મા દશ્ય થાય તા કાંઇપણ મહત્ત્વપણું M.P—11.

ધરાવી શકે નિહ. બેદરકાર મનુષ્ય તેમજઘણાજ શ્રદ્ધાળુ અને ભકિત-વાન મનુષ્ય જયારે પરમાત્મા પોતે આવે ત્યારે એક સરખા સ્વરૂપમાં તૈયાર થઇ રહે અને સારા નઠારા તો ભેદ પછી રહી શકે નિહ આ પ્રમાણે થવાથી જગત્ની વ્યવસ્થા રહી શકે નિહ. વળી જે મૂળથીજ અદૃશ્ય છે તેની દૃશ્ય થવાની કલ્પના કરવી તે પણ વ્યર્થ છે. જેઓ મહાવીરપણાને પામે છે તેઓજ તેને જોઇ શકે છે. આંધળા માણસ જેમ આંખ વગર કાઇ પદાર્થ જોઇ શકતા નથી તેમ જેમના જ્ઞાનરૂપી ચક્ષુઓ ખુલ્લા નથી તેઓથી મહાવીર પરમાત્માનું અદૃશ્ય સ્વરૂપ જોઇ શકાશે નહિ. માટે મહાવીરને પગલે ચાલી મહાવીરપણું પ્રાપ્ત કર રી મહાવીરના અદૃશ્ય સ્વરૂપને પામી શક્ય તેવી રીતે નિરંતર ઉ-દ્યમવંત રહેવું એ ઘણું જ જરૂરનું છે. આત્મા તેજ પરમાત્મા છે અને તેનું જ સ્વરૂપ અદૃશ્ય છે તેથી આત્મા કર્મથી મુકત થઇ પરમાત્મપદને પામશે.

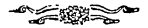
# વીરપરમાત્માના અદ્રશ્યપણાથી થતી આત્મિક કેળવણી.

મનુષ્યના આધુનિકજીવનમાં તેના આત્માને જાગૃત કરવાને અને કેળવવાને પરમાત્માના અદશ્યપણાના તેટલાજ સંખ'ધ છે. આ જગત્માં જે પ્રાણીઓ ( કસાેટીની ) અજમાયશની કિયામાં પ-સાર થઇને પાતાના ભવિષ્યના નિશ્ચય કરે છે એટલુંજ નહિ પણ જેઓ કેળવણીની ક્રિયામાં પસાર થઇને તેને માટે ચાય થાય છે તે ચાના જેવીજ આપણા આત્માની સ્થિતિ છે અને જ્યાં સુધી એ ક્રિયા સ'પૂર્ણ થાય નહિ ત્યાં સુધી પરમાત્માના દર્શન આત્માને થઇ શકતા નથી જે શક્તિવઉ વીરપરમાત્માને જોઇ રાકાય છે તે શક્તિ ઘણાંજ પવિત્ર મનુષ્યમાં પણ અપૂર્ણ અને ખીલવર્ણા વગરની હાય छे, अने अथे। व्य आत्मिक शक्तिवाणाने परमात्मान दर्शन के ड-हाय सं अवित याय ते। क्रेम श्रीष्म इतुने। अपेरिने। सण्त ताप આંખના દરદી અને નળળા માણુસને અસહ્ય થઇ પડે છે તેમ પ રમાત્માના દર્શન પણ અસહ્ય થઇ પડે છે. માટે એમજ વિચાર કરવા નેઇએ-ફે આત્મિક શક્તિઓના આન'દ અને નેવાની શક્તિને માટે પ્રથમથીજ આત્મામાં એ શકિત મેળવી તૈયાર યવું નોઇએ. પ-રમાત્માના હુદયને જાણવાને અને પ્રશ'સા કરવાને તેની મહત્વતા

સાદર્ય અને લલાઇને અનુલવવાને જેનારના આત્માના ઘણાજ ્જા-ગૃત હૃદયમાં તેવાજ ગુણા હાવા જોઇએ. એક પાળેલું જાનવર પોતા-ના ધણીને શરીરથી એાળખી શકે છે પણ હૃદય, અંતઃકરણ, વર્તન વિગેરે જે ગુણાથી માણસાદિપણું ખરી રીતે કહી શકાય છે તે હલકા जानवरने हिमेशा अध्यय छे अने अध्यय रहेशे. विचार, विवेध, थु-हि, पवित्रता पूज्य अहि नैति सह्या विशेर के के जनावरने वारंवार अताववामां आवे छे ते। पण् ते प्राणीने ते समजवाने કદી યાગ્યતા આવતી નથી અને ઉપરના ગુણા તેઓ જાણી શકે તે પહેલા તેમના પાતાનામાં એ ગુણા હાવા જોઈએ. દુતેઓ ડાદ્યા અને અહિવાળાને જાણી શકે તે પહેલા તેમને પાતાને તેવા ડહાપણવાળા કરવાની કેળવણી મળવી જોઇએ. તેવીજ રીતે વળી હલકા અને જંગલી હુદયવાળા માણુસ કે બાળક જે કે કાઇ ઉચા વિચા-રવાળા અને શ્રેષ્ટ સ્વભાવવાળા માણુસની સાથે રહેતા હાય તા પણ તેઓ ખરેખર રીતે તેને જાણી શકે છે એમ કહી શકાય નહિ. દિન પ્રતિદિન તેએ એક ખીજાને ત્યાં હાજર હાય તા પણ માત્ર શારીરિક સં ળ ધથીજ તેઓ તેમને જાણી શકે છે, તેઓને આત્મિક સં ખ ધ કે વિચાર હાતા નથી. અને હલકા આત્મા ઉચ્ચ આત્માને નેઇ શકતા નથી. તાત્પર્ય એ છે કે એક બીજાના મૂળ સ્વરૂપમાં એાળખવાને નૈતિક અને આત્મિક પ્રકૃતિ તથા યાગ્યતા સમાન હાવી નોઇએ. અપવિત્ર, વિષયી અને સ્વાર્થી મનુષ્ય પવિત્ર અને સાધુ પુરૂષને નોઇ શકે એ તદ્દન અસ'ભવિત છે. સાંસારિક અને માઠી પ્રકૃતિઓમાં પ વિત્રતા ભલાઇનેજ જાએ છે. સ્વાર્થી પણું સત્યથી દૂર રહે છે. અપ-વિત્ર માણુસના ઘણાજ નજીકના પહાશમાં હાવા છતાં તેને પવિત્ર અને સ્વર્ગીય આત્માનું દર્શન અને એાળખાલુ કેટલાક મહાસાગરા वयमां हाय तेटलु' घछे हर अने तेनी दृष्टि मर्याहाथी अहार रहेलु' हाय छे. तेओनी अंतर'ग स्थितिमां घछे। अंतर रहे छे. अने अयारे डर्भनी भीष्य आडी आवे तथा पवित्र आत्मा तेना आंतर ग सें(हर्यने नष्ट क्षरी अपवित्र थाय त्यारे तेषे इरी पेतिनी પ્રકૃતિના સંપૂર્ણ સુધારા કરવા જોઇએ, અને ભલાઇનું મૂળ કરવું જોઇએ. તેવીજ રીતે એથી પણ વિશેષ

પવિત્રતા વગર પરમાત્માના દર્શન અશક્ય છે કાેઇપણુ જાતના ખાદ્ય દેખાવથી કે બાહ્યજાગૃતિથી અપૂર્ણ અને પાપી પ્રકૃતિને દર્શન થતા નથી તેઆએ આત્માને પરમાત્માં કરવા જોઇએ અને તે ન થાય ત્યાં સુધી પરમાત્મ સ્વરૂપના દર્શનમાં તેને સઘળું અંધારૂં દેખાશે. પર-માતમા તો અપૂર્ણ અને અજ્ઞ'ન હૃદયના મનુષ્ય પાસે આશ્ચર્યકારક રીતે હાજર હાય પરતુ એ તાે આંધળા આગળ આરસી અને બેરા આગળગીતની પેઠે તેનાથી જોઇ કે જાણી શકાતું નથી. સ્વર્ગીયશકિત અ'તરમાં જઇ શકતી નથી, તે શ્રદ્ધાને જાગૃત કરતી નથી, અને આત્મા માં સહાનું લુતિ દર્શાવતી નથી ડું કામાં આપણા પાતામાંજ એવું કાંઇ શ્રેષ્ટપર્ણ હોવું જોઇએ કે જેથી આપણે પરમાત્માને જેવાને અને જા-धुवाने शिंडतमान थर्धि ते केवा छे तैवा स्वइपमां जेवाने आपणे પાનજ તેવુ' થવુ' જોઇએ અને આ સત્ય સિદ્ધાંતમાં અને અ'તર'ગ ચક્ષુચ્યામાં આત્માને વીરપ્રલુના જીવનના અંત સુધી કેળવવા જોઇએ દરેક પવિત્ર કાર્યથી, દરેક આત્મિક ઉ'ડી ઇચ્છાવડે, કર્તવ્ય તરફ ખાસ વલા રાખવાથી, સત્યની લાગણીથી, પરમાતમાની ભકિતથી આરિતક મનુષ્યની આત્મિક શકિતચ્યા કેળવાઇને ઉંચા પ્રકારની થાય છે. અને આત્મિક અનુભવ ઘણા સૂક્ષ્મ થાય છે એ-કજ . આતુર પ્રાર્થનાથી કે પવિત્રપણે એકજ વખતની ઉ-ડી ઈચ્છાથી આત્મા કેળવાતા નથી પરંતુ વાર'વાર આત્મિક શક્તિની પાછળ જયારે મજબુત થાય છે અને શ્રદ્ધાળુ આંખા પવિત્ર થાય છે ત્યારે હંમેશાં પ્રકાશિત એવા પ્રદેશમાં ચડવાને આત્મા કેળ વાય છે અને અ'ધારા ન આવે તેવી દષ્ટિથી દૈવિંકસ્વરૂપ જોવાને શન ક્તિવાન થાય છે. દરેક ભવિ આત્માને માટે એવા વખત આવશે કે, જયારે આ કેળવણીની ક્રિયા પૂર્ણ થશે, જ્યારે સ્ત્રાર્થી પણાના મિશ્ર ણમાંથી શુદ્ધ પ્રેમ પ્રદીસ થશે, અધા વિઘ્નાથી મુકત થઇને પવિત્રતા જયારે સત્યના મધ્યબિ'દુમાં આવીને મલશે અને આત્મા તેના ઘ ણાજ ઉંડાણુમાં પરમાતમાને મળશે, અને સિદ્ધ સ્વરૂપના અનુભવ કરશે. પરંતું જયાં સુધી આત્મા સંસારી અપૃર્ણુતાર્થો સંસારને વળ-ગી રહેલ છે અને પરમાત્માને મળવાને અપૂર્ણ છે ત્યાંસુધી તેની નળ-ળી ચાગ્યતાને લીધે તે તેને અદસ્ય રહેશે જેમે અજવાળું એટલું ખધું विशेष पण होय छे हे भनुष्यनी आभने अधारा अरे। अर कारी

તેમજ કેટલાક વિચારા અને પુરાવાએા એવા પણ છેકે જેમાં માણુ-સનું નખળું જ્ઞાન ડુખી જાય છે અને લાગણી એટલી ખધી વિસ્તારવાળી અને ઉ'ડી હોય છે કે મનુષ્ય અ'તઃકરણ તેને ધારણ કરી શકતુ નથી. આ-પણા સાંસરિક અનુભવમાં પણ કાેઇ કાેંઇ એવા પ્રસંગા આવે છે કે, જેમાં કાેઇ ઘણાજ લાંળા વખતના ગુમ થઇ ગએલા મિત્ર કે સ'ળ'ધીનાં અચા-નક મેળાપથી અને કાેઇ આકસ્મિક ભય અથવા મૃત્યુમાંથી સહજ ખેચી જવાથી જે લાગણી ભરી અસર થાય છે તે અસંદ્ય થઇ પડે છે અને તે પરથી લાગણીની અસરને માટે હૃદયની અયાગ્યતા અને અતિશે ઝડપના ચમકારા સહન કરવાની અશકિત માટે સહજ વા-રમાં પ્રતીતિ થાય છે. મહાન્ હૃદયવાળા આત્માં એ કે માનુષિક વિવેક પુદ્ધિની મર્યાદાની ઘણીજ નજીક હાેય છે અને ઘણાજ શ્રેષ્ટ અને ઉંચા વિચારા તેઓ ધરાવે છે તેમજ તેમનું ડહાપણ ઘણું વ-ખાણવા લાયક હાય છે તાે પણ બધા વિચારા લાગણીઓ જે માણ-સ જાતને માટે સ'ભવિત છે તે પરમાત્માની શક્તિ સાથે સરખા-વતા પાતાની નબળી શક્તિને માટે તેને પ્રતીતિ કરાવે છે અને આ-ત્માને ઘણાજ જાગૃત રહેવાને સૂચવે છે. ક્યું હૃદય, કયું અ તઃકરણ પરમાત્માના પ્રતાપને સહન કરવાને શક્તિમાન થશે ? આપણે ખાત્રીપૂર્વક માનવું જોઇએ કે જે આત્મા કેળવાયલા છે, પવિત્ર, થએલા છે, પરમાત્મસ્વરૂપનાં ચિંતવનથી તેની છેક નજીક આવેલા छे तेळ आत्मा, परभात्मस्वरूपना दर्शन करी शक्ते छे परंतु जयारे આપણી આત્મિક કેળવણી એપૃર્ણ છે ત્યાં સુધી આપણા આત્મા અને પરમાતમાં વચ્ચે પડદા પડેલા છે અને મહાવીર પરમાતમાનું દર્શન તેના મૂળ સ્વરૂપમાં મનુષ્યને કદ્રિ થઇ શકરો નહિ.



# મકરણ ૫ મું.

વીર પરમાત્માના અદ્રશ્ય સ્વરૂપની દ્રશ્ય પ્રતીતિ.

પરમાત્માના દર્શન કે જ્ઞાનને માટે આપણી ઢાલની સ્થિતિ સંપૂર્ણ રીતે ચાેગ્ય નથી. પરંતુ તે વીરપરમાત્માના જ્ઞાનને મળતું જ્ઞાન મેળવવાને માટે દરેક જાતના સાધના તૈયાર છે, અદ્શ્યવીરપર-

માત્માનું સિદ્ધ સ્વરૂપ મહાવીર પરમાત્માના છેલા ભવમાં પ્રતીત થાય છે. પરમાત્મપંદ મેળવવાને મહાવીરના છેલા ભવ હતા અને તેથી તે છેલા શરીરે પરમાત્માનેજ ચાગ્ય હતા. મહાવીર પરમાત્માએ માક્ષનું સ્વરૂપ કહ્યું છે અથવા શિખવ્યું છે તેથી નહિ પણ તેના પાન તાના શરીરમાં અને તેના જીવન અનુક્રમમાં તે આ જગત્ના છ-વાને પરમાત્મપદ પાપ્ત કરવાને અને કુંમાર્ગ ખતાવી ગયા છે. એક ખાળક પાતાના પિતાના વર્તન કે આકારનું વર્ણન કરે, એક વિદ્યાર્થી પાતાના શિક્ષકનું વર્ણન કરે, એક ગ્રંથકર્તા પાતાના જીવનના હેવાલ પુસ્તકમાં લખી શકે, પરંતુ આ દરેક બાબતમાં કેટલુંએક એવું वर्षोन पण द्वाय है के भरेभर्' न पण द्वाय. हमहे अ'यहती लेब-ણાં ખાહારા લેખક હાય તા પાતાના લખાણમાં પાતાનું જીવન એવી રીતે લખશે કે તેના પુસ્તકના વાંચનથી વાંચનારાઓ જાણે તેની સામે લાંબા વખતના પરિચયવાળા હાય તેમ દરેક બાબત અનુલવી શકે છે. તેવીજ રીતે વિદ્યાર્થીએ પણ પૂજ્ય શિક્ષ-કના આચાર વિચાર જાણુલા હાય છે, અને તેવાજ રીતે બા-ળકે પાતાના પિતાના સ્વભાવ, ટેવ, વિચાર, લાગણી અને કાેંટુંબિક પ્રેમને પ્રત્યક્ષ અનુભવેલા હાય છે. અને જે કે તેના પિતાના વર્ત-નમાં કેટલીક બાબત એવી હાય છે કે જે પુરતા પ્રમાણમાં બાળક કહી શકે નહિ તા પણ જેટલી સારી રીતે તે બાળક તેના પિતાના ખ્યાલ આપી શકે છે, તેટલી સારી રીતે ખીજા કાેઇ પણ માણસ ત-રફથી તેનું વર્ણન થઇ શકશે નહિ.

तेवीक णायत परमात्माना सं णंधमां છે. જે परमात्मस्व-३૫ पाम्या छे, अने केनी पिवत्रतानुं तादशपणुं थीके स्थणे मणी शक्तुं नथी तेने माणुस कही लाणु शक्ते निर्धः पणु आपणुं એटलुं क्षु शिक्षी के तेने ओणि प्रवाने तेना हृहयनुं अने आत्मानुं हरेक सूक्ष्मस्व३५ शास्त्रमां आपेलुं छे के के माणुस वांचे अने तेना स्व३५ने लाणुः परमात्मा अनंत लये।ति स्व३५ छे, पणु ते अनंत लये।ति मन्ध्यथी सद्धन थर्ध शक्ते निर्धि तेथी तेना स्व३५नुं के वर्णुन तेमना वचना सांलणनाराओ हाणी गया छे तेथी लाणुनि मार्ग शे।-धी काढ्ये। लोर्डि. वीरपरमात्मानुं मानुषिक्ष्णवन अ परमात्मा नी तादश पूर्ति छे अने तेना छवनने। के परिचय ते परमात्माने। જ પરિચય સમજવા જોઇએ માટે મહાવીરના માનુષિક છવનના જેમ ઉંડા અભ્યાસી થવાય તેમ થવાને પ્રયત્ન કરવા ઘણાજ હિતકારક છે.

મહાવીરને પરમાત્મસ્વરૂપે જેવાને ત્રણ બાબતા લક્ષમાં રાખ-વાની છે (૧) તેનું શરીર (૨) તેનું જીવન અને વર્તન અને (૩) તે-ના ઉપસર્ગો (દુ:ખા)

#### મહાવીરનુ શરીર.

મહાવીર તેના શારીરિક અંધારણથી પરમાત્માની પ્રતીતિ કરા-વતા હતા. વજ ઋષભ નારાચવાળું દઢ સંધાતન અને સમ ચતુરસ સંસ્થાનવઉ તેની મનુષ્ય કરતાં અનેક અંશે વિશેષતા પ્રગટ થતી હ-તી. જેમણે બાળપણમાંજ ઇંદ્ર જેવાને રમતમાં પણ હરાવ્યા હતા અને એક અ'ગુઠાના જારથી જેણે મેરૂને પણ ક'પાયમાન કરી દીધા હતા તે મહાવીરના શરીરપરથી તેનું મહાવીરપણ પ્રગટ જણાય તે-માં આશ્ચર્ય જેવુ' કશુ' નથી. જે શરીરપર એકજ રાત્રિમાં ઘાર અસદ્ય ઉપસર્ગો થયા અને જેમના કાનમાં લાખ ડના ખીલા ઠાકયા છતાં તે દુઃખને તુચ્છ ગણી સહન કરી શકશું તે શરીરની સાધારણ મનુષ્યના શરીર સાથે શું સરખામણી થઇ શકે ? જે શરીરના અંગુઠામાંથી જેન્મ તે અમૃત ઝરતું હતું, જે શરીર જ્યાં વિચરે ત્યાં સોનૈયાની વૃષ્ટિ થતી, દુષ્કાળ અને પ્લેગના નાશ થતા હતા, જે શરીર ના શ્વાસાશ્વાસથી ઘણા ગાઉ સુધી પ્રાણી પાતાની જાત-જાતની પ્રકૃતિને ભૂલી જઇ જન્મ વૈરના ત્યાગ કરતાં અને જેમને માટે સુર અસુર અનેક જાતની દૈવિકરચનાએા કરી ભકિત કરતાં તેના શરીરપરથી તે માણસરૂપે પરમાતમાં હાવાથી પ્ર-તીતિ થાય એમાં કશું આદ્યર્થ જેવું નથી. જેના સ્વરૂપની મર્યાદા નથી જેમના વચનની મહત્ત્વતા માણુંસ કળી શકતા નથી અને જ-નાવર તથા માણુસ દરેક તે વચનને પાતપાતાની ભાષામાં સમજી શકે છે. જે વચતા કિંદ નિષ્ફળ જતા નથી. તે વીરપ્રભુના શરીરને પરમાતમાં કાણ નહીં કહે ? તેમના સ્વરૂપનું જેઓ ધ્યાન કરે છે તે-એાને વાંચતાં, વિચારતાં, ભકિત કરતાં, હુદયની સ્થિરતા રહે છે. આ પણા જેવાજ મનુષ્યા તેમના ભકત હતા. તેમના શિષ્ય હતા.અને શરીરની શુશ્ર્ષા કરતા હતા. આપણા જેવાજ મનુષ્યા તેને પરમા-તમા તરીકે નમન કરતા અને તેમના વચનાપર શ્રદ્ધા રાખી પાતાનું આત્મિક કલ્યાણુ સાધી લેતાં. આપણા છુપા સુખ અને દુ:ખમાં આ-પણા ઉપકાર અને અપકારમાં સ્નેહ અને શાકમાં જયારે આપણા અ'ત:કરણને ઇશ્વરી વિશ્વાસની ઇચ્છા થતી ત્યારે જે બાબત આપણે કાઇપણ મનુષ્ય પ્રાણીને જણાવી શકીએ નહિ તે વીર પરમાત્માને પશ્ચાતાપથી, આંસુઓથી અને પ્રાર્થનાથી જણાવતા અને દયાના સા-ગર એવા તે પ્રભુ મનની વાત જાણી સ'શય દ્વર કરતાં. જેને મર-વાની ઇચ્છા થાય તેવા દુ:ખોને જેનાથી દિલાસા મળતા, ભુખ્યા તર-સ્યા છતાં રાગથસ્ત થએલા અને મૂર્છિત થતા દરેક દુ:ખી પ્રાણી કે જેએ માત્ર ઉડી લાગણીથી વીરપ્રભુનું સ્મરણ કરતાં તેમના સઘળા દુ:ખા દ્વર કરી પરમ શાંતિ સુખને તે પાતાના વચનથી વર્તનથી કે પ્રભાવથી આપતા.

## મહાવીરનું જીવન અને વર્તન.

માત્ર પાતાના શરીરથીજ નહિ પરંતુ પાતાના સર્વોત્તમ જીવન અને વર્લ નના નેતિક સાૈંદર્યથી વીર પ્રભુ પરમાત્માની પ્રતીતિ કરાવતા હતા. વીરપરમાત્માનું જીવન એ પરમાત્મસ્વરૂપ જેવાની જાશે આન રસીજ હતી. તે પવિત્ર અને શ્રેષ્ટ પ્રકૃતિમાં પરમાત્મપદની પવિત્રતા અને શ્રેષ્ટતાની સાક્ષાત્ મૂર્તિ હાય તેવી રીતે મનુષ્યા તેને જોતા. પર-માતમાના સઘળા કાર્યો વીરપ્રભુના જવનમાંથીજ પ્રત્યક્ષ જણાતા હતા. અને સિદ્ધ દશાની છેક છેલી અવસ્થાને પણ તેમાં તેજણાવતા હતા ઉત્તમ પ્રકારના ચિત્રમાં પણ જે કાતરણી કરવામાં આવી હાય છે તે આંખને સ પૂર્ણ ગમતી નથી કારણ જે કે તે ચિત્રામણમાં આવી શકે તેવું તાદશે સ્વરૂપ હાય તાપણ મૂળ સ્વરૂપના સાંદર્ય અને રચ-નાના અસલ ખ્યાલ તે આપી શકે નહિ, સુંદર ખેતરમાં અથવા છ-વતા ચહેરામાં એવુ ઘણું છે કે જે ગમે તેવા ચિત્રમાં સ પૂર્ણ પણે આ-વી શકે નહિ. લીંટીએા, આકાર રચના સરખા ભાગ વિગેરે ખરાખર ખારીકીથી કરેલું હાય પરંતુ વચન, જીવન, જીદાજીદા વખ-તના ફેરફાર દેખાડી શકાય નહિ તેમ ફરીથી ઉત્પન્ન કરી શકાય ન-હિ તેવીજ રીતે પરમાત્માનું સિદ્ધ સ્વરૂપ છેવટના આત્મામાં પણ આળેખી શકાય નહિ, માણુસના છવનમાં તેનું કાઇપણ પ્રતિબિંબ

પડી શકે નહિ, કુદરત તેમ કરવાને અશકત છે. તાેપણ જે કે રૂપીપદાર્થમાં અરૂપીનું સ્વરૂપ આવી શકેનહિ તે છતાં સ'પૂર્ણ પવિ-ત્રે આત્મા તેના પંયાલ આપવાને સાથી ઉમદા પ્રકારનું અને સર્વેદ ત્તમ સાધન થઇ પડે છે તેવું શ્રેષ્ટ સાધન તે શ્રી વીરપરમાત્મા હતા. મહાવીરના મહાન્ પવિત્ર જીવનમાં પરમાત્માની મૃર્ત્તિ હાેવાનું પ્રતી-ત થર્ધ શકે એમાં શ'કા જેવું કશું નથી. આત્માનું સ્વરૂપ આત્મિક પદાર્થમાં જ તાદેશ આવી શકે પદાર્થની તસખીર પદાર્થપરજ પાડી શકાય. માનસિક અને નૈતિક મહત્ત્વતાનું પ્રતિબિંળ મનવહેજ જાણી શ-કાય. સૂર્ય, સમુદ્ર, પવન અને આકાશ વિગેરમાં અકળ કળા હાવાથી તેને પરમાત્માના અંશ કદાચ કહી શકાય પરંતુ તેનું ખરૂં પ્રતિબિંબ તા જવનવાળા વિચારવાળા પવિત્ર આત્મામાંજ પડી શકે. કારણ આત્મા તેજ પરમાતમાં એવું શાસ્ત્રીય વચન છે. પરમાતમાની છેક નજીક તાે વીરપ્રભુનું જીવન હાવાથી પરમાત્માની ખરી પ્રતોતિ તેમ ના જીવનમાંથી જેની પ્રતીત થઇ શકે તેવી સાધારણ મનુષ્યાત્મામાંથી થઇ શકે નહિ મનુષ્યાકારેજ પરમાત્મપદ મળી શકે છે અને તેથી પ-રમાત્માની મનુષ્ય આકારની મૃર્ત્તિ પૂજનિક છે. અને તેથી જો પરમા-તમા આપણને યાદ આવે તા તેમનું તાદશ સ્વરૂપ મહાવીરના મનુ-ખ્ય જીવન અને વર્તનમાંથી જેટલું સ્વચ્છ જોઇ શકાય છે. તેટલું ખી-જા કશામાંથી જોઇ શકાતું નથી.

પરંતુ સઘળી મનુષ્ય વ્યક્તિઓના સામાન્ય સ્વરૂપમાં આત્માનું ધોરણ મલિન થઇ ગએલું, ઝાખુ પડી ગએલું અને ઉલેંદું રૂપ બન્તાવે તેવું થઇ ગયું છે, તેથી સ્વર્ગીય પ્રકાશ તેમની મારફત ઝળકી શકે નહિ અને કદાચ પ્રકાશ પડે તો પણ ઘણાજ ઝાંખા અને ત્રુટક પડે. હજારા અને લાખા વરસે કાઇ વ્યક્તિ તેવી જન્મ લે છે કે જે તેના આત્મા પરમાત્માનું પ્રતિબિંગ ચહેણ કરીશ કે તેવા હાય છે. આ અવસર્પિણીકાળમાં છેલી તેવી મનુષ્ય વ્યક્તિ શ્રી વીરપરમાત્માની છે કે, જેના પ્રભાવ અને ઉત્તમ જીવનથી અનેક જીવા સંસારથી મુકત થઇ શક્યા છે. અદ્વિતીય પ્રકારના ગ્રાનમાં, શુદ્ધ પ્રવિત્રતામાં, નમ્રતા, સમતા, પ્રેમ અને નિદોષપણાના જીવનમાં તે વીર પ્રભુ પરમાત્માનું દર્શન કરાવવાને એક આરસી જેવું સાધન હતું. તેના આર્ક્ય કારક જીવનના ઇતિહાસનું જેમ જેમ અપ્યણે M. P-12.

મનન કરીએ છીએ, અને દુષ પ્રાણીઓની દુષ્તા પાતાની છતી શન ક્તિએ સહન કરી જેમણે પાતાને આત્માને પવિત્ર કરવાનુંજ લક્ષ રાખેલું હતું, તે પર વિચાર કરતાં અંતઃકરણ ઉચ્ચ ભાવનાથી તેમ-ના તરફ આકર્ષાય છે, અને પવિત્ર આંખાર્થી તે પવિત્ર મૂર્ત્તિનું દ-ર્શન કરવાની ભાવના પ્રદીપ્ત થાય છે. તેમના જીવનના અશ્રોત ઉપ-કારના તેના તીર્થ પ્રવર્તનમાં જેમ જેમ આપણે તેની પાછળ ચાલીયે છીએ તેમ તેમ દયાના સાગર એવા પ્રભુ કે જેમાં દિલગીરીને પણ દિલાસા મળે છે, અને પદ્માતાપને પવિત્રતા પ્રાપ્ત થાય છે, પાપી માણુસા પણ તેના આવાગમનથી કેવી દયામણી ચીસા પાંડે છે, અને મૃત્યુની ઇચ્છા કરનારા તેના તીર્થમાં કેવી રીતે સામેલ થાય છે, તે નેતાં આપણા હુદયમાં તે મહાવીર પ્રભુ પ્રત્યે પૂજ્ય **ખુ**દ્ધિ ઉત્પન્ન થયા વગર રહેતાં નથી. તેમના પવિત્ર દર્શનથી પાપીની પાપવૃત્તિ નષ્ટ થાય છે, લુખ્યાની લુખ અને તરસ્યાની તરસ મટી જાય છે, વેર વેર કરતા પાણી શાંત થઇ જાય છે, બાજાવાળાને આરામ મળે છે, તેમના એકજ વચનથી પ્રાણી માત્રમાં કેવાે ઉત્સાઢ પ્રગટ થાય છે, અને હ્રુદયના છુપા દેાષ દ્વર કરવાને ઉપકારની લાગણીથી તેની કેવી રીતે પ્રાર્થના થાય છે, અ'તરના ગુ'ચવાડા અને દુ:ખા, ન ભૂલી શકાય તેવા હુદયના ઘા, અ'તરમાંથી દ્વર ન થાય તેવી મલિ-નતા, તે વીર પ્રભુના દર્શાનથી અને તેમના છેવનના અભ્યાસથી ક્ષ-ણવારમાં નષ્ટ થાય છે. તેના છુપા આદ્ધર્યકારક કાર્યોની અ-સર જયારે આપણે તપાસીએ છીએ, અને પ્રાણીઓ પાતાના આ-ત્માને ભુલી જતાં કેવી રીતે થડકોને જાગૃત થાય છે, અશાંતિમાં કેવી રીતે એકાએક શાંતિ થાય છે તેના વિત્રાર કરતાં તેના આત્મા-ના પ્રકાશિત કીરણે મનુષ્યના આત્મામાં અલાકિક વીજળીક અસર કરે છે, એમ આપણને પ્રતીત થાય છે. જ્યારે આપણે તેની ભલા-ઇનું ઉડાઉપણું અને શક્તિના અદ્દલુત ચમત્કાર જોઇએ છીએ ત્યારે તેના પ્રત્યે આપણી મનાભાવના ઉચ્ચ નથી થતી ? અને તે વીરપર-માતમા એકજ આપણા ઉદ્ધારના આધાર છે. એવી રીતે દુદયમાં निश्चय नथी थते।?

દરેક મનુષ્ય એટલું તો સમજી શકે કે પવિત્ર અને અનંત શક્તિવાળા આત્માના જોઇ શકાય તેવા આકાર અનવા કેટલા મુ- શ્કેલ છે ? જે આકારને સામાન્ય મનુષ્ય પ્રેમ ૬ળગી રહે તેવું સ્વ-રૂપ આપવું વળી એથી પણ કેટલું વિશેષ મુશીખતી ભરેલું છે? પરમાત્મા સ'બ'ધી વિચાર લાવવાને પ્રેઢ વિચાર શક્તિની અગત્ય છે, જે વિચારની પાછળ મન તેની ઘણીજ ઉચી અને વિચારવ'ત સ્થિતિમાં પણ હૃદયના પ્રયત્નથી જોર કરશે નહિ પણ ગમે તે ક્ષણે તેને એકત્ર કરી શકાય છે અને સ'સારની તીવ્ર લાલચાની વચમાં તેને ખીજી અસર થવા પામે નહિ. પવિત્ર પરમાત્મસ્વરૂપના વિચાર આકાર વગર, લાગણી વગર, મર્યોદા વગર, બધુ જાણીને, બધામાં પ-સાર થઇને, ખધામાં શ્રેષ્ટતા મેળવીને પણ સામાન્ય ઉપયોગને માટે અર્થ વગરના અને જુદા પઉ તેવા છે. સાહિત્યરસિક હૃદયને તે ઉંચા સાહિત્ય પુરા પાંડે પણ અ'તર'ગ ધારણ શકિતને માંટે તેનું ધારણુ ગ્રહણુ થઇ શકતું નથી. શાંત અને મનન અવસ્થામાં આત્મા ને તે વિચાર આવે પણ જયારે આપણે હંમેશની છંદગીની ચિંતા અને ખટપટ કે જ્યાં તે વિચાર જાગૃત રહેવાની જરૂર છે તેમાં લુગ્ધ થઇ જઇએ છીએ. ત્યારે તે પવિત્ર શ્રેષ્ટ વિચાર અદૃશ્ય થઇ જાય છે. વળી પુર્વે કહ્યું છે તેમ પરમાત્માનું માત્રઝાંખુઉપરઉપરનુ જુદું દર્શન મનુષ્ય પ્રેમ અને સહાનુ ભૂતિથી ળહુ દ્વર નથી. પવિત્ર અ તઃકરણ મહાવીરમાંજ પરમાત્માને જોઇ શકે છે, તે પરમાત્માના કાર્યો જોઇ ને તેને કાઇક વિશેષ ઇચ્છા થાય છે તેને પરમાત્માની છેક નજીક જવાની જીજ્ઞાસા થાય છે. પિતા પુત્રના પ્રેમનો પેઠે મહાવીરની સાથે તે પરિચિત થવાની ઇન્છા રાખે છે. એક મિત્ર તરીકે તે મહા-વીરને સઘળા દુ: ખા કહેવાને ચાહે છે અને તેના અ'તઃકરણમાં પાે તાના વિષે લાગેં હુી થાય તેવી રીતે દયાની માગણી કરે છે. પરંતુ सर्वव्यापक्षपण्डं, सर्वज्ञपण्डं, सर्वशिक्तिमानपण्डुं ३५ अने आक्षर વગરનું, સાહિં અનંત સ્થિતિનું અસ્તિત્વ પરમ અનંત શાંતિવાળું આ ળધા પરમાત્માના મુખ્ય વિશેષણાથી જે વિચાર ઉત્પન્ન થાય છે તે મનુષ્ય ઇચ્છાએ। અને લાગણીઓને આકર્ષણ કરવાને ખદલે દ્ર હાંકી કાઢે છે, જાગૃત કરી ઉચે ચડાવવાને અને સંપૂર્ણતા પ્રાપ્ત કરા-વવાને બદલે હાળી દે છે અને કચરી નાળે છે. ક'પારી છુટે તેવા ભ યથી મનુષ્યની નબળાઇમાં આથી નિરાશાની સાથે વૃદ્ધિ થાય છે ડડી હવાથી કાંઇ આપનુ ઘર બનાવી શકીએ નહિ, હાથ વડે આ-

કાશને ગહુલુ કરી શકાય નહિ. આવી જાતના વિચારમાં ભૂલાવામાં પહેલા આતમાં કાઇ એકાંત પર્વ તપર લટકતા ભૂલી ગએલા ધૂજતા આળકની પેઠે આ બધી અતિશયાહિત અને મહત્વતાના સમાધાનને માટે કાઇ પરિચિત અવાજની ઇચ્છા રાખે છે અથવા કાઇ છાયાં વાળી જગ્યામાં એવી દૃષ્ટિની જીજ્ઞાસા રાખે છે કે મિત્ર થઇને તેના અસ્થિર હૃદયને શાંત અને સમાધાન્નવાળું કરે.

આવા પ્રકારની ઉંડી લાગણીની કુદરતી ઇચ્છા સંપૂર્ણ સમાધાનિથી અને સપૃંશુ ખાત્રીથી વીરપરમાત્માના શરીરમાંથી મળી શકે છે. કારણ કે ઉપર કહેલા વિશેષણા જેમને છેવટે લાગુ થવાના છે તેવા વીર પ્રભુને પરમાત્મા તરીકે આપણે પૂજાએ છીએ, ભક્તિ કરીએ છીએ, તેના વિશે સ્વચ્છપણે વિચાર કરીએ છીએ અને તેના પર વિશ્વાસથી અને જગત્ના કાઈ પણ સંઅધી કરતા વિશેષતા થી પ્રેમ કરીએ છીએ જે સુખ્ય બાબતથી આપણા ઝાંખા વિચારા નું સમાધાન થાય તે અહીં વીર પ્રભુમાં છે, અને જેમા આપણી હેતુ વગરની લાગણીનું વલણ થાય તેવું તે ગાંકવાએલું વીરપ્રભુ રૂપ ફેાક છે.

### વીરપરમાત્માના ઉપસર્ગા ( દુઃખા).

વીરપ્રભુના મનુષ્યજીવનમાં અદશ્ય પરમાત્માની પ્રતીતિનું ત્રીજી કારણ તેના ઘાર ઉપસર્ગો છે. સામાન્ય મનુષ્યાને પણ વીરપ્રભુ પ્રત્યે જે પૂજ્ય બુદ્ધિ થાય છે તેનું કારણ તેના અસહ્ય ઘાર ઉપસર્ગો છે; કારણ કે તે દુ:ખને સંભાળીને મનુષ્ય તેની અપૂર્વ શક્તિના ખ્યાલ કરી પાતાના દુ:ખમાં દિલાસા મેળવે છે. એક મિત્રના પ્રેમની ત્યારેજ કસાદી થાય છે કે જ્યારે તે ખરુ વખતે આત્મ ભાગ આપી પાતાની જતાને પણ તુચ્છ ગણે છે, અને મિત્રના કાર્યને માટે પાતાની જતાને વેચવાને અને સહનશીલતા રાખવાને હવે પૂર્વ ક તૈયાર થાય છે જયારે મનુષ્યને અસહ્ય દુ:ખના ધકકા લાગેલા હાય મુશ્કેલી અને પીડાથી જયારે દિડ્મૃહ ખની ગયા હાય, અને જે વિત્તક વીતે તે શાંતપણ સહન કરવા પડતા હાય ત્યારે મત્ય અને સલાઇ માટેની પવિત્ર માન્યતા પ્રભુની ભક્તિ અને પ્રાર્થના ખરા રૂપમાં થાય છે, પરંતુ જયારે સુખશાંતિ હાય અને પ્રમાણક પણ ખધું ધાન્

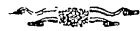
રણ ચાલતું હાય ત્યારે તેવી આતુરતા ભાગ્યેજ હાઇ શકે છે. માટે વીરપરમાત્માના વર્તન સાથે આપણે સંબંધ રાખવાને આપણું મહાન માનુષિક આચરણ પ્રેમ અને પવિત્રતાથી ભરપૂર રાખવું જોઇએ, અને પરમાત્માએ મનુષ્યપણે જે દુઃખા સહન કર્યા છે. પાતાના શરીરને જે રીતે તુચ્છ ગણ્યું છે અને અનેક આત્માના તેથી જે માેક્ષ કીધા છે તેના ખંતપૂર્વક અભ્યાસ કરી તેમના અદ્વિતીય છવનને આપણા હૃદયમાં આળેખી રાખવું જોઇએ.

મહાવીર પ્રભુના દેાર ઉપસર્ગો અને દુઃખા તથા આત્મભાગ सिवाय ખીજે કાઇ સ્થળે ગમે તેવા દુ:ખી સ્થિતિમાં પણ પરમાત્મા-ની શક્તિની પ્રતીતિ થતી નર્થ, ગમેં તેવા દેવિક ઉપકારના કાર્યથી પરમાત્માના પ્રેમ મહુષ્યથી મેળવી શકાતા નથી. ન ખૂટે તેવી દેવિક શકિતની વીરપ્રભુમાં પ્રતીતિ થાય છે એટલુજ નહિ પણ જેનામાં આખું જગત્ હાલાવવાની શકિત છે તે પાતે દુઃખ સહન કરે છે, ત્યારે તેના અતીશે સહનશીલપણાની પણ અપૂર્વ પ્રતીતિ થાય છે. વીરપરમાત્માને તેની શકિત અતાવવામાં કાંઇ પણ વિધ્ન નહાતું.તેના અખૂટ જ્ઞાનના ખજાના ભરપૂર હતા અને તેની અનંત શકિતના પ્રવાહે ચાલુ હતા. તેના ઉપકારના કિરણાનું અજવાળું એાછું કર-વાને કાઇ પણ અ'ધકારમાં શકિત નહાતી, જેના એકજ વખતથી આખી દુનીઓ ભાગ આપવાને તૈયાર થાય અને જેના હાથના સહજ બેરથી તેના સાદર્થમાં ઝાંખુ' પડી જતુ' જગત્ ઉથલપાથલ થઈ <u>જાય</u> ટુ કામાં જે અન તશકિતના નાયકને માટે કાઈ પણ હૃદયના પ્રયતન-ની, લાગણીની. આત્મભાગની કાંઇ પણ આવરયકતા નહાતી. તેના પરમાત્મસ્વરૂપ આત્મા સર્વ શકિતમાન હતે. પરંતુ તે છતાં તેમણે અતિ સહનશીલપણે જે દાર ઉપસર્ગી સહન કરી કર્મશત્રુના પરાજ્ય કર્યો છે તેનું રહસ્ય સમજવાથી મનુષ્ય આશ્ચર્યમાં ગર્ક થઇ જાય છે.

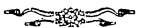
વીરપ્રભુના સ્વાત્મભાગ જુદાજ પ્રકારના હતા. મનુષ્યને જે જે કુદરતી બક્ષીસ મળેલી હાય છે તે માત્ર જેતાં વીરપ્રભુમાં શ્રેષ્ટતા અને ભલાઇના જે અપ્કૃટ ખજાના હતા મનુષ્યાના ઉદ્ધાર માટે જે ઉપકારની લાગણીના પ્રવાહ છૂટતા હતા. અને જેની બરાબરી કરન્ વાને કાઇ પણ સામર્થ્યવાન હતું નહિ. તેમજ તેની જગ્યા રાકે તેવા

કાઇ પણ મનુષ્ય આ કાળમાં, આ પ્રદેશમાં અસ્તિત્વ ધરાવતા ન-હાતા. તે શ્રી વીરપ્રભુના ઉપસર્ગો કાઇ ઉંડા રહસ્યને સૂચવે છે. મનુ ષ્ય માત્રને પાતાના આત્મિક ઉદ્ધાર માટે તેના તરફ પૂજ્ય બુદ્ધિથી ઘણું કરવાનું છે. જગતના અનંત પદાર્થોમાં બે મુખ્ય છે, અને તેમાં પણ સાથી ઋષ્ટતા ફકત આત્માની છે. આત્મા અનાદિ છે, તે અંદ રથી પરમાતમ સ્વરૂપી છે અને ખીજો કાઇ પણ જગત્ના પદાર્થ તેની ખરાખરી કરો શકે નહિ. એટલુંજ નહિ પણ જે જે પદાર્થો દશ્ય કે અદશ્ય આ જગત્ની સપાટીપર જોવામાં આવે છે તે અમુક આત્માના આશ્રિત હાય છે અને તેથી જવદ્રવ્ય સર્વ દ્રવ્યામાં સર્વોન ત્તમ છે. હવે ખીજા સઘળા આત્માઓ અન દિકાળથી અપૂર્ણ છે, કર્મની મલિનતા તેને લાગેલી છે, પરતુ માત્ર વીરપરમાત્મા એકજ તે વખતે અતિ પવિત્ર આત્મા હતા અને બીજાઓ જે જે પવિત્ર થતા હતા, તેનું આલંખન તેજ માત્ર હતા. એવું હતું છતાં જેમ કું ભારતું એકજ ઘણું રમખિક અને મનાહર વાસણ હાય અને તે તેને ઘણું પ્રિય હાય તાપણ તેના નાશ થવાને અને જગતના પગ નીચે કચરાવાને જેમ ફે'કવામાં આવે છે તેમ શ્રી वीरप्रसुरे पेताना ते वणतना अराअरी न थाय तेवा योधन આત્માને ઘાર દુઃખા સહન કરવાને તૈયાર રાખેલ હતા હજારા ઘટા-એામાં જેમ એકજ ઘેટું ડાઘ વગરનું હાય અને તે એકજ સાંદર્યની મૂર્ત્તિ તરીકે સાને પ્રિય લાગતું હાય તેને માથે દુ:ખના વરસાદ વર-साववामां आवे तेम श्री वीरप्रसुओ હજારા જીવાના એકજ આધાર રૂપ પાતાના શરીર અને આત્માને દુઃખાના અસહ્ય વરસાદ સહન કરવાને તત્પરતા જણાવી હતી. પૂર્વના કર્મ શત્રુને દ્વર કરવાના જે માત્ર ઉપાય હતા તે કીધા વગર સંપૂર્ણ પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત ન થાય એવું જેને જ્ઞાન હતું તેમણે તે ઉપાયથી કર્મ શત્રુપર વિજય મેળવ્યા અને ક્ષણિક એવા શરીરથી પાતાનાપર આધાર રાખતા અસ'ખ્ય છ-વાના આત્માને પાતાની પેઠેજ કર્મ શત્રુપર વિજય મેળવવામા સહા-યતા આપી ઘણા લાંબા કાળના દેાર પાપી મનુષ્ય આત્માએ અને ભવિષ્યમાં ઘણા કાળે જેઓ પવિત્ર ન થાય તેવા વર્તમાન જીવા તે મના દાર ઊપસર્ગ જોઇને અને તેમણે ખતાવેલા સંયુમ તપ આદિ માર્ગનું અવલ બન લઇને પાતાનું શ્રેય કરવાને સમર્થ થયા છે. જ-

ગત્ના ઇતિહાસામાં પરમાત્માનું દુ:ખમય જીવન એ એક અતિ ઘણા-આર્શ્વર્યને ઉત્પન્ન કરનારું રહ્યું છે. અસહ્ય દુ:ખામાં પણ જેના ચક્ષ અશ્ર વગરના રહ્યા હતાં અને જે દુ:ખ સહન કરતાં એક પણ શબ્દા-ચ્ચાર સરખા જેમણે કીધા ન હાતા તેમાં ખરેખર ઘણા છુપા રહ સ્યા સમાએલા છે. અતિ ઘણા ઉપસગોથી જેમ તેણે પાતાનું પરાત્મ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કર્યું છે તેમજ હજારા જીવાને પણ પરમાત્મપદ અપા-ગ્યું છે. આજ માત્ર તેનુ ચરિત્ર શાસ્ત્રકારોએ વર્ણું છે તેજ આ-ધારરૂપ છે અને તેમાં જે રહસ્ય છે તે જેઓ આજ પણ સમજે છે તેઓ-પાતાની ઉન્નતિના માર્ગ સરળ કરી શકે છે. એ દુ:ખમય ચરિત્ર સાં-ભળી હૃદય દયાદ્ર થાય છે. કર્મ શત્રુ પ્રત્યે તિરસ્કાર છૂટે છે અને તેનાથી મુકત થવા માટે ગમેતે સહન કરવાને શ્રેષ્ટ આત્મા પ્રયત્નવ ન થાય છે.



# *મકરણ ૬ હું.* મહાવીર પ્રભુનાે એકાંતવાસ.



दरेड महान् हृहयने माटे अमुड प्रमाणुमां ओडांतवास नियम हाय छे. ओड सामान्य मनुष्य प्राणी पातानी आसपास ओडांत स्थितिमां आत्मिड अनुस्वना विचार डर्या वगर मनुष्य छवननी सपाटीमां ७० चपहपर आवी शहे नहि. उचामां उची आत्मिड श्रेष्ठता भरेभर मात्र मुद्दा अने साहा छवनथी मणी शहती नथी, तेमक साहिज्यना उचामां उचा तत्त्वने अने ओड आणडनी सामेनी रम्मत गम्भतने पणु आत्मिड शिंद ओडांत विचार डर्या वगर श्रेष्ठ रीते शहणु डरी शहे नहीं. ले हे ओटे हां भइं छे हे महान हृहयवाणा मनुष्या हवडा मनुष्यना सुभ हु: भ इरतां उची बागणी वाणा है। य छे, तेपणु आपणे तेक वभते मानवुं लेखें हे केना आर अने बागणीना ओवा पणु प्रवाह चाहा रहेबा छे हे केना अंत मात्र भेक्ष प्राप्त थाय त्यारेक आवे छे. घणुं मनुष्यामां पर्वतपर अमुड उचाहके चडानी शिक्त है। य छे, परंतु तेमां ओवा

પણ શિખરે! હેાય છે કે જયાં નખળી શક્તિવાળાએ ચડી શક્તા નથી, અને કદાચ તે શિખરપર ચડવાને શક્તિમાન થાય તેા સમજ-લું કે તેના માર્ગ સામાન્ય મનુષ્યા કરતાં એકાંત હાય છે.

જયારે મહાન્ હુદયના મનુષ્યાેના માર્ગ આ રીતે સામાન્ય મનુષ્યાે કરતાં એકાંત વાસવાળા હાય છે ત્યારે જેના હૃદયની માપ થઇ શકતું નથી તેવા વીર પરમાત્માના જીવનની ઉચ્ચતા એકાંતમાં હાય એમાં કાંઇ આશ્ચર્ય જેવું નથી. મહાવીર પ્રભુના એકાંત વાસ કાેઇપણ મનુ ષ્ય પ્રાણી કરતાં વિશેષ હતા. "હું એક છું અને મારૂં કાઇ નથી " એવા પ્રકારની જે એકત્વ ભાવના તેનેજ ખરા એકાંત વાસ કહેવાય છે. મનુષ્ય પ્રત્યેની તેની અતિ ઘણી કામળ દયા,, પાપ મુકત કરવા-ની તેની ઊંડી લાગણી, એક કંગાળના દુઃખને દૂર કરવાવાળું જેનું કાેમળ અ'તઃકરણ, એક ખાળકપર જેના હુમેશની અમીની દૃષ્ટિ, એ **બધુ**' હાવા છતાં તે ગમે ત્યાં વિચરતા અને ગમે તેટલા મનુષ્યાતેની આંસપાસ હાયતે છતાં તેમહાવીર પ્રભુપાતાનાઆમિકસ્વરૂપનીએકાંત અવસ્થામાંજ મગ્ન હતા. તમા જેઓ માળાપ છેા તેઓને જે વિચારા વારંવાર આવે છે, જે ચિંતા અને વ્યાધિ તમારા અંતઃકરણમાં રાજ થયા કરે છે તેને માટે ખાત્રીથી કહું છું કે તમારાં છાકરાં રાત દિવસ તમારી સાથે રહેવા છતાં કાંઇપણ જાંગી શકતા નથી. તમારી ચિંતા તમારા એકાંત અ'તઃકરણમાં એકાતપણ તમેજ અનુભવે છે તમે ક્ષણવાર તેનાથી જુદા પડતા ન હા, તેમની સાથે સ્નેહથી વાતચીત કરતા હા, તેના દરેક છાકરમતના વિચારા અને લાગણીઓના જવાળ આપતા હા, તેઓ કહે તેમ કરતા હા, તાપણ દરરાજ તમારા અ'તઃ કરણમાંથી હું જારા ખાખતા એવી પસાર થતી હાય છે જેવી કે તમારા ધંધાને લગતી, તમારી યુક્તિ અને ચાજનાને લગતી, તમારી મુશ્કેલી, ભય, આશા અને જ દગીના લાભ, તમારા સામાજીક સંભ'ધ, તમારી આસપાસ બનતા બનાવા વિ-ગેરે સે કડા બાબત વિષે તમારા મનમાં વિચારશ્રેણી એકાંત પણે ચાલુ હાય તેના અ'શ માત્ર પણ તમારા છાકરાને ખ્યાલ પણ હાતા નથી. આવી ખાખતા વિષે તેમની સાથે વાતા કરવાના સ્વ-પ્તમાં પણ તમાને વિચાર થતાે નથી. અને કઢાચ થાય તાેપણ તેંએા કાંઇ સમજી શકે નહિ કે તમાને દિલાસા આપી શકે નહિ

એવી નાની દુનીઆ છે કે જેમાં તેમની લાગણીની રમત મજખુત અને અસ્થિર હાય છે પણ તેની ઉપરાંત તેમનામાં કાંઇ પણ સમન્જવાને શકિત હાતી નથી. કુટુંબમાં કાેઇ અકાળ મૃત્યુ થઇ ગયું હાય અને તેના દુ:ખથી જયારે કુટુંબના સઘળા માણસા શાક અને સંતાપમાં ગર્ક થઇ ગયા હાય ત્યારે તેજ કુટુંબના નાના બાળકા કે જેઓ મૃત્યુજવનમાં કાંઇ સમજતા હાતા નથી, તેઓ અજાણ્યાં આહાશી પાઢાશીને ત્યાં રમતા હાય છે.

ઉપરના દર્શાતા સહજ સમજી શકાય તેવા છે. જગત્ના મનુ-ખ્યામાં જેમ ખાળકા છે, તેમજ મહાવીર પરમાત્મા આગળ ખીજા हरेड मनुष्ये। ते णाण्ड भराभर छे. मढावीर परमात्माना शक्तिवा-ન્, છુપા વીર્યના એકાંતવાસનું પ્રમાણ બાળક અને માબાપના ઉપ-રના દેષ્ટાંતને ખરાખર મળતું આવી શકતું નથી. કાર્ણુકે, ખાળક અને માળાપ વચ્ચે જે એકાંતવાસના અ'તર છે, તેના કરતાં મહા-વીર અને મનુષ્યાના આત્માની સ્થિતિના અ'તરનું પ્રમાણ ઘણુંજ વિસ્તારવાળું છે. જેમકે તેજ બાળક જયારે સહિજ ઉમ્મર લાયક થાય છે, ત્યારે જે એકાંતવિચાર અને ચિંતાએાથી તે અજ્ઞાન રહેતા તે તરતજ સમજવા લાગે છે, અને તેની એકાંત સ્થિતિ પણ તેના માળાપ જેવી થઇ પડે છે, પરંતુ મહાવીર પરમાતમા અને મનુષ્ય વચ્ચેના અંતર એક નહિ પણ અનેક ભવ વીતી જવા છતાં દૂર થતાે નથી, કારણુંકે જ્યારે મનુષ્ય મહાવીરપણાને પ્રાપ્ત થાય ત્યારેજ તેને મહાવીરના જેવી એકાત આત્મિકવિચારણાની સ્થિતિ પ્રાપ્ત થઇ શકે, જે સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવાનું કાઇ વિરલ મનુષ્યથી અની શકે છે. વીરપરમાત્મા મનુષ્યરૂપે જગત્માં વિચરતા હતા, પણ તેના એકાંતપણાને જગત્ જાણી શકતું નહીં. અ'ધકારમાં પ્રકાશ ઝળકી ઉઠે છે. પરંતુ અ ધંકારથી તે પ્રકાશને એઇ શકાતા નથી, તેવીજ રીતે શ્રી વીરપ્રભુ પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત કરવાને તીર્થકરપણે એકલાજ જન્સ્યા હતા, અને તેનું જવન કાેઇ પણ મનુષ્ય કરતાં ઘણું ઉચ્ચ ભાવનાવાળું એકાંત હતું; જે જમાનામાં તેઓ વિચરતા હતા તે જ-માનાના જેવા કરતાં તેમનામાં અસાધારણ એકાંતપણું હતું. તેમ-ના વિચારા, સિદ્ધાંતા, હેતુઓ, શિષ્યા, જીવનના હદેશ તે તે વખ-તના લાકાના જેવા નહાતા, તેમજ બીજી કાઇ પણ દુનિયાની પ્રજાને M P-13.

મળતા નહાતા, પણ તે તદ્દન એકાંત અને સાદિ અન'ત સિદ્ધ સ્વરૂપને મળતાં હતા કે જે સ્થિતિ સ'સારના કાઇ પણ ભાગમાં હોતી નથી. ગાતમ સ્વામી કે જેઓ નિરંતર વીરપરમાત્માની પાસેજ રહેતા હતા અને અતિ-ઘણા પ્રેમથી તેમને ચાહતા હતા, છતાં મહાવીર પરમાત્માના અપૂર્વ વૈરાગ્યને અને તેના એકાંત કર્મયુદ્ધને તે કળી શકયા નહાતા <sup>અ</sup>ને જ્યારે વીરપરમાત્માથી તેઓ દ્વર હતા, ત્યારે માેક્ષે ગયાની હકીકત સાંભળી ત્યારેજ ગાતમ સ્વા-મીને તેની વૈરાગ્યદશાનું લક્ષ્ય થયું, અને પાતે પણ રાગ તજીને વૈરાગ્ય ભાવનામાં આવ્યા, અને તેજ વખતે તેમને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. ગાતમ સ્વામિ કે જેઓ તેના પહેલા ગણધર હતા, અને તદ્દભવ માક્ષગામી હતા. તેઓ તેમની એકાંત સ્થિતિ કળી શકયા નહિ, તા પછી સામાન્ય મનુષ્યથી તે અ'શ માત્ર કેમ જાણી શકાય ? તે શ્રી વીરપ્રભુ ટુંકા મનવાળા, હલકા હુદયવાળા, વિકારને વશ થનારા અને અપવિત્ર જીવન ગાળનારા મનુષ્ય સમૃદુમાં થઇને પસાર થતા હતા, ઘણાજ સ્વાર્થી મનુષ્યામાં, દુશ્મનામાં, અસંતુષ્ટ પ્રકૃતિવાળા મનુષ્ય સમુદાયમાં ગમે ત્યાં તેઓ વિચરતા છતાં તેમનું હૃદય હંમેશાં જગત્પર ઉપકાર કરવાની યાજનામાં અને મનુષ્ય પ્રાણીના ઉદ્ધાર માટે આત્મભાગ આપવાના રાગ દ્વેષ વગરના પ્રેમથી ભરપુર હતું. અને જ્યારે તેનું આખું જીવન પસાર થયું, અને જે મનુષ્યા પાતા-ના વિચાર અને વિકારના પરિઘથી ખહાર જઇ શકતા નહાતા તેમ-ની વચ્ચે તેમના જીવનના ઘણા વખત પસાર થતા હતા છતાં તેના અ'તર'ગ આત્મા પરમાત્મપદના વિચારાથી ભરપુર હતા, અને તે-મની એ એકાંત સ્થિતિ તે મા એકલાજ અનુભવી શકતા હતા. તેના અનંત શકિતના આત્મામાં કેટલું ખધું ઉંડાણું હતું કે, જેનું આસ-પાસના કાઇ પણ પ્રાણીથી માપ પણ થઇ શકતું નહાતું. જેમને પાતાના ખાસ શિષ્યા કર્યા હતા. તેમને પણ જેમની અ તરંગ સ્થિન તિના અનુસવ મળી શકતા નહાતા. હજારે ના ટાળાની વચ્ચે તેમના એકાંત વાસ હતા, તેમણે પાતાના જીવનના માર્ગમાં એકલાજ પ્રયા-ણુ કરી સિદ્ધપદ પ્રાપ્ત કર્યું છે, અને તેમની સાથે કાઇ પણ મનુષ્ય હતા નહિ. જેઓ તેમના વખતમાં સાથે માણે ગયા. તેમના આત્મા-ની ગતિના માર્ગ અલગ હતા, કારણકે દરેક આત્માને સરખા કર્મ

હાતા નથી, અને તેથી તે કર્મ શત્રુપર વિજય મેળવવાના માર્ગ દરેક આત્માને માટે જીદા જીદા હાય છે.

એકાંતપણ વિષે જે વિચાર મેં ઉપર રજી કર્યો છે, અને મહા-વીરના જીવનની મનુષ્યપણે આત્માની એકાંત સ્થિતિ વિષે જણાવેલું છે, તેથી જરા આગળ વધીને તેમના જીવનના દુઃખના અનુભવના ચાકસ ભાગ વિષેની વધારે વિગતમાં આપણે હવે ઉતરીશું.

# મહાવીર જીવનના દુઃખનાે અનુભવ.

જે કે મહાવીરના દુઃખાે તે ગમુક આત્માના એકાંત અને ચા-કસ માલીકીના દુઃખા હતાં એમ કહેવાના ભાવાર્થ નથી તાેપણ ખીજા ઘણા મનુષ્યાના દુ:ખા કરતાં તે દુ:ખા ઘણા જુદા પહે તેવા હતા. તેમજ તેમના દુઃખા અસાધારણ પ્રકારના અને ન સરખાવી શકાય તેવી જાતના જુલમવાળા હતા એમ પણ કહેવાનું તાત્પર્ય નથી પ-રંતુ જે મુદ્દા વિષે વાંચકાતું ધ્યાન ખેંચવાની જરૂરીઆત છે તે એ છે કે આ છુપા દુ:ખના સહન કરનારની પ્રકૃતિ સાથે અમુક એવી સ્થિતિ હતી કે જેથી તેમના દુ:ખા એવા પ્ર-કારના કહી શકત્ય કે તે કાેઇ પણ મનુષ્યથી સહન થઇ શકે તેવા નહાેતા. તે ઉપસર્ગમાંથી જે અમુક સત્ય હકીકત મળી આવતી તે ઉપરથી તેમના જીવનના વર્તનમાં જે શ્રેષ્ટતા અને અદિતીયપણ હતું તે માનુષિક અનુભવની શક્તિથી ન કળી શકાય તેવું હતું એમ કહેવામાં કાંઇપણ વિશેષતા જેવું નથી. તેથી કરીને મનુષ્ય જાતના ઇતિહાસમાં જે કાંઇ અનહુદ દુઃખાેની હુકીકત મળી આવે તેના કર-તાં મહાવીર પ્રભુના દુઃખાે મનુષ્યપણામાં તે એકલાથીજ સહન થઇ શકે તેવા એકાંત હતા, એમ કહેવામાં પણ અતિશયાકિત જેવુ નથી.. કર્મશત્રુ સાથેના યુદ્ધમાં વિજય મેળવતા દુઃખના ભયંકર દખાણને એકાંતપણે સહન કરતાં તેણે મનુષ્યજાતને કમેશત્રુપર વિજય મેળવવાની ઘણી કુ ચીએા પરાક્ષપણે અતાવી આપી હતી. લપરના વિચારને અનુસરોને મહાવીર પ્રભુના દુઃખા (ઉપસર્ગો)માં જે સંચોગા હતા તેમાંના મુખ્ય એક બેપર અને કાઇક વિચાર કરવા પ્રયત્ન કરીશું.

મળતા નહાેતા, પણ તે તદ્દન એકાંત અને સાદિ અનેત સિદ્ધ સ્વરૂપને મળતા હતા કે જે સ્થિતિ સ'સારના કાઇ પણ ભાગમાં હોતી નથી. ગાતમ સ્વામી કે જેઓ નિરંતર વીરપરમાત્માની પાસેજ રહેતા હતા અને અતિ-ઘણા પ્રેમથી તેમને ચાહતા હતા, છતાં મહાવીર પરમાત્માના અપૂર્વ વૈરાગ્યને અને તેના એકાંત કર્મયુદ્ધને તે કળી શકયા નહાતા અને જ્યારે વીરપરમાત્માથી તેઓ દ્વર હતા, ત્યારે માેક્ષે ગયાની હકીકત સાંભળી ત્યારેજ ગાતમ સ્વા-મીને તેની વૈરાગ્યદશાનું લક્ય થયું, અને પાતે પણ રાગ તજીને વૈરાગ્ય ભાવનામાં આવ્યા, અને તેજ વખતે તેમને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. ગાતમ સ્વામિ કે જેઓ તેના પહેલા ગણધર હતા, અને તદ્દલવ માક્ષગામી હતા. તેએ તેમની એકાંત સ્થિતિ કળી શકયા નહિં, તે પછી સામાન્ય મનુષ્યથી તે અ'શ માત્ર કેમ જાણી શકાય ? તે શ્રી વીરપ્રસુ ટુંકા મનવાળા, હલકા હુદયવાળા, વિકારને વશ થનારા અને અપવિત્ર જીવન ગાળનારા મનુષ્ય સમૃદુમાં થઇને પસાર થતા હતા, ઘણાજ સ્વાર્થી મનુષ્યામાં, દુશ્મનામાં, અસંતુષ્ટ પ્રકૃતિવાળા મનુષ્ય સમુદાયમાં ગમે ત્યાં તેઓ વિચરતા છતાં તેમનું હૃદય હમેશાં જગત્પર ઉપકાર કરવાની ચાજનામાં અને મનુષ્ય પ્રાણીના ઉદ્ઘાર માટે આત્મભાગ આપવાના રાગ દેષ વગરના પ્રેમથી ભરપુર હતું. અને જયારે તેનું આખું જીવન પસાર થયું, અને જે મનુષ્યા પાતા-ના विચાર અને વિકારના પરિઘથી ખહાર જઇ શકતા નહાતા તેમ-ની વચ્ચે તેમના જીવનનાે ઘણાે વખત પસાર થતાે હતાે છતાં તેના અ'તરંગ આત્મા પરમાત્મપદના વિચારાથી ભરપુર હતા, અને તે-મની એ એકાંત સ્થિતિ તે એ। એકલાજ અનુભવી શકતા હતા. તેના અનંત શકિતના આત્મામાં કેટલું ખધું ઉડાણ હતું કે, જેનું આસ-પાસના કાઇ પણ પ્રાણીથી માપ પણ થઇ શકતું નહાતું. જેમને પાતાના ખાસ શિષ્યા કર્યા હતા. તેમને પણ જેમની અ તર'ગ સ્થિ તિના અનુસવ મળી શકતા નહાતા. હજારે ના ટાળાની વચ્ચે તેમના એકાંત વાસ હતા, તેમણે પાતાના જીવનના માર્ગમાં એકલાજ પ્રયા-ણ કરી સિદ્ધપદ પ્રાપ્ત કર્યું છે, અને તેમની સાથે કાઇ પણ મનુષ્ય હता निह, केमा तेमना वणतमां साथे माक्षे गया. तेमना आत्मा-ની ગતિના માર્ગ અલગ હતા, કારણકે દરેક આત્માને સરખા કર્મ

હાતા નથી, અને તેથી તે કર્મ શત્રુપર વિજય મેળવવાના માર્ગ દરેક આત્માને માટે જીદા જીદા હાય છે.

એકાંતપણા વિષે જે વિચાર મે' ઉપર રજી કર્યો છે, અને મહા-વીરના જીવનની મનુષ્યપણે આત્માની એકાંત સ્થિતિ વિષે જણાવેલું છે, તેથી જરા આગળ વધીને તેમના જીવનના દુઃખના અનુભવના ચાકસ ભાગ વિષેની વધારે વિગતમાં આપણે હવે ઉતરીશું.

#### મહાવીર જીવનના દુઃખનેા અનુભવ.

જે કે મહાવીરના દુઃખાે તે અમુક આત્માના એકાંત અને ચા-કસ માલીકીના દુઃખા હતાં એમ કહેવાના ભાવાર્થ નથી તાપણ ખીજા ઘણા મનુષ્યાના દુઃખા કરતાં તે દુઃખા ઘણા જુદા પહે તેવા હતા. તેમજ તેમના દુઃખા અસાધારણ પ્રકારના અને ન સરખાવી શકાય તેવી જાતના જુલમવાળા હતા એમ પણ કહેવાનું તાત્પર્ય નથી પ-રંતુ જે મુદ્દા વિષે વાંચકાનું ધ્યાન ખેંચવાની જરૂરી આત છે તે એ છે કે આ છુપા દુઃખના સહન કરનારની પ્રકૃતિ સાથે અમુક એવી સ્થિતિ હતી કે જેથી તેમના દુ:ખા એવા પ્ર-કારના કહી શકત્ય કે તે કાેઇ પણ મનુષ્યથી સહન થઇ શકે તેવા નહાતા. તે ઉપસર્ગમાંથી જે અમુક સત્ય હકીકત મળી આવતી તે ઉપરથી તેમના જીવનના વર્તનમાં જે શ્રેષ્ટતા અને અદ્વિતીયપણ હतुं ते भानुषिक अनुसवनी शिक्तिथी न क्णी शक्षय तेवुं हतुं अभ કહેવામાં કાંઇપણ વિશેષતા જેવું નથી. તેથી કરીને મનુષ્ય જાતના ઇતિહાસમાં જે કાંઇ અનહદ દુઃખાેની હકીકત મળી આવે તેના કર-તાં મહાવીર પ્રભુના દુઃખા મનુષ્યપણામાં તે એકલાથીજ સહન થઇ શકે તેવા એકાંત હતા, એમ કહેવામાં પણ અતિશયાકિત જેવું નથી.. કર્મશત્રુ સાથેના યુદ્ધમાં વિજય મેળવતા દુઃખના ભય'કર દખાણને એકાંતપણે સહન કરતાં તેણે મનુષ્યજાતને કમેશત્રુપર વિજય મેળવવાની ઘણી કુચીએ પરાક્ષપણે ખતાવી આપી હતી. લપરના વિચારને અનુસરીને મહાવીર પ્રભુના દુઃખા (ઉપસંગો)માં જે સ'ચાગા હતા તેમાના મુખ્ય એક બેપર અને કાંઇક વિચાર કરવા પ્રયત્ન કરીશું.

#### મહાવીરને પાતાના દુઃખાનું ભવિષ્યજ્ઞાન હતું.

જે સાથી પ્રત્યક્ષ ખાખત હતી તે એ હતી કે તેમના દુઃખાે અને ઉપસર્ગો જયારે તેણે ભાગવ્યા તે અગાઉતે વિશેનું શુંઢ અને સંપૂર્ણ તેમને જ્ઞાન હતું. તે દુઃખાે તેમની કલ્પના શક્તિની જરાએ અહાર નહાતા. દરેક જાતની વેદના અને વ્યાધિ જે તેને ભાગવવાની હતી તે ચાકસ સ્વરૂપે તેના અ'તરમાં પ્રથમથીજ પ્રત્યક્ષ હતી અને તેના આખા જવનમાં નજીક આવતા દુઃખાનું જ્ઞાન તેનાથી કદિ દૂર રહ્યું નથી. મહાવીર પ્રભુના એકાંતજીવનના શાક ઉત્પન્ન કરે તેવાં ઇતિ-હાસમાં ખુલી રીતે આ બાબત જીદાજ સંચાગાવાળી હતી. તેના સં-સારના અનુલવની તેની એકજ જુદી સ્થિતિ હતી કે જેનાથી સઘળા ભય'કર દુઃખ લાેગવનારા મનુષ્યા જુદા પઉ છે મનુષ્યને પાતાના લ વિષ્યમાં આવનારા દુઃખાનું જ્ઞાન હાતું નથી જ્યારે વીરપ્રભુને જન્મ-થીજ ત્રણ જ્ઞાન હાવાથી એ વિષે જ્ઞાન હતું. જેમ દેવતાઓને પાતા-ને દેવ લે કમાંથી ચ્યવી જવાને છ માસ રહે છે ત્યારે પાતાની ભવિ-ષ્યની સ્થિતિ વિષેના જ્ઞાનને લીધે ત્રાસ અને દુઃખથી ભાગ નાશ કરવી પડે છે તેમજ જે સાધારણ મનુષ્યાને ભવિષ્યના દુઃખાનું જ્ઞાન હાય તા તે ત્રાસથી તેઓ ઘલાજ થઇ જાય એમ કહીએ તા તેમાં વિશેષતા નથી. પરંતુ એ પરાક્રમ કરવાની અને છતી શકિતએ પૂર્વ કમીની અસહ્ય વેદના સહન કરવાની તાકાત એકલા મહાવીરમાંજ હતી અને તેથી તેનું એકાંતપણ તેમાં પણ પ્રતીત થાય છે. માક્ષના દરવાજા સઘળા આત્માઓને માટે ખુલ્લા છે પરંતુ જેઓ છતી શક્તિ એ અને છતાં જ્ઞાનથી તે દુઃખ પ્રત્યે અભાવ નહિ ખતાવતા કસાેંડીમાંથી પસાર થાય છે તેમનાથીજ એ દરવાજા સુધી પહાંચીને પગ મુકો શકાય છે. દરેક મુકત થતા જીવની નીચે પ્રમાણે કસાેટી થાય છે અને ત્યારપછીજતે આગળ વધી શકે છે કુદરતની સામાન્ય રચના મા લવિષ્યના દુઃખથી મનુષ્ય અજ્ઞાત હાય છે કે જેથીકરીને વર્તમાન કાળના સુખમાં વિધ્ન ન આવે તેમજ ભવિષ્યના ભયંકર દુઃખની યા દગીરીથી વર્તમાન દુઃખમાં વૃદ્ધિ પણ ન થાય. આવી રીતે મનુષ્ય કે જેના જીવનમાં વ્યાધિ અને વેદનાએા ઉપરા ઉપરો આવ્યાજ કરે છે તેને દુઃખના વખતમાં પણ અજ્ઞાન અવસ્થાને લીધે કેટલેક અંશે શાંતિ મળે તેવી કુદરતી રચના જેવામાં આવે છે, કારણુકે જયારે

ભૂતકાળના લય કર દુ:ખા ચાદદારતમાંથી આછા થાય છે ત્યારે લાેકા-ને પાતાના સારા ભવિષ્યની કલ્પના કરવાને સ્વાભાવિક આશા રહે છે આ હકીકત દરેક મનુષ્યના જાતી અનુભવની છે અને તેથી તેમાં વિશેષ ખાત્રીની અગત્યતા નથી. વાંચનારાઓમાંથી એવા તાે ઘણાજ થાેડા માણુસા હશે અથવા ખીલકુલ નહિ હાેય કે જેઓને થાેડા અ-થવા વધારે પ્રમાણમાં દુ:ખ અને વ્યાધિના પરિચય થયા ન હાય, પછી તે દુઃખા તમારી માંદગીના હાય, કાં ટુંબિક વ્યાધિ અને ચિંતાના હાય, સગાંસ ખ'ધીના વિચાગના હાય, સંસારમાં પાતાના નશીબમાં નિરાશ થવાથી થયેલા હાય, ગમે તે પ્રકારનાં હાય તાેપણુ મને શ'-કા નથી કે તમા સવળાઓએ તમારા જીવનમાં દુઃખ અને દિલગીરીના પ્રસ'ગ અનુભવ્યા હશે. અને હન્તુ પણ તમારા-માંના દરેક કે જેમને વધારે વખત જવલું છે તેમને ઘણા દુ:ખના પ્રસ ગા અનુભવવા પડશે પરંતુ તમા વિચાર કરા કે જે તમાએ આ સઘળા દુ:ખા ચાકસપણે અને સ'પૂર્ણ રીતે અગાઉથી જાણ્યા હાય તા તમારા અસહ્ય દુ:ખામાં કેટલા વધારા થયાે હાેત ? હમેશના અનુભવમાં આવતી વ્યાધિઓની અને જીવ-નના પ્રકાશને ચારી જાય તેવા ભવિષ્યના દુ:ખની વાત એક બાજુએ રાખીએ તા પણે જે દુઃખા ભૂતકાળમાં પસાર થઈ ગયા તેનું પણ જો જ્ઞાન હાય તા કેટલા ત્રાસ થાય ? ભૂતકાળના ભયંકર અ' ધકાર કે જેમા અસદ્ય વિચાગ દુ: ખા અને કમનશી બીના ભય' કર ક્ટકાએા લાગેલા છે તે યાદદાસ્તમાં લાવી શકે તેવા મનુષ્યા કાંઇ થાડા નર્થ. હાતા, તા પછી એ ઉપરથી કલ્પના કરા કે ઘણા વરસા અને મહીના અગાઉ તેના દુઃખાે અગાઉ જણવાને તમા શક્તિમાન હાત તા ત્યું શું દુઃખ થતે ? જો તમે ન ખૂટે તેવી તમારા પ્રયત્નની નિષ્ફળતા અને તમારો ઘણીજ પ્રિય આશાઓની નિરાશાના ત્રાસ અગાઉથી જાણ્યાે હાય તા તમારા કયા હૃદયના જારથી તેને સહન કરી શકત ? અથવા તમારા અતિ ઘણા પ્રિય મિત્રની સાથે હંમેશાં આનંદ ભાગવતા કે તેની સાંખતમાં ભવિષ્યના સુખના વરસાની આશા રાખતાં જો કદાચ તમારા જીવનરૂપી દીવા ખુઝાઇને અધકાર થઇ જાય અથવા તા તમારા ઘણા વહાલા દાસ્ત હમેશને માટે જુદા થાય તેવા વખત આવ્યા હોય તા તમારા સુખ અને સંતા-ષમાં કેવા ભયંકર અંતર પડ઼ી જાય? અને કહેવાની જ-

રૂર નથી કે જેવું ભવિષ્યક.ળને માટે થાય તેવાજ ભૂતકાળને માટે પણ ખને પાંચ પચીસ મનુષ્યની મ'ડળીમાં એક બે મનુષ્ય સુખી, નિર્શ્ચિત અને શાંન્તિવાળા હાય એ વિષે શ'કા જેવું નથી તેઓને પ-ણ જો તેમનાપર એકજ વરસમાં થનારા દુઃખના પ્રસંગ ખરાેખર રીતે જણાવ્યા હાય તા જરૂર તેની વર્તમાન સુખી અવસ્થા ઘણે અ'શે વિધ્ત પહે આ જગત્માં તમાને કાણ વિશેષ પ્રિય છે. એવા કચા મિત્ર, કચા ખ'ધુ, ખેંહેન, ધણી ધણીઆણી કે બાળક છે કે જેમને તમે ઘણાજ ચાહા છા અને જેમનાપર તમાએ તમારી સઘળી આશાઓ રાખી છે અને જેઓ તમારા દુઃખના લાગી થશે એમ ત-મે માના છા ? શ્રાહા માસ જવા પછી તમારા હુદયને એવી ખાત્રી કરી આપવામાં આવે કે તે મિત્ર તમારી નજરથી શ્રાહાજ વખતમાં દ્વર થશે, વિયાગનું દુઃખ તમારે સહન કરવું પડશે અને તમે એકલાજ રહી જશા એ જાણવાથી તમને શું નહિં થાય? અક્સાસ મનુષ્ય આ-ત્માને આવા ભયંકર દુઃખાનું અગાઉથી જ્ઞાન થાય તા આપણામાં શાંત હૃદય અને સુખી ઘર ભાગ્યેજ દૃષ્ટિએ પડશે કદાચ આવા અથ-વા તેને મળતા ખનાવા આપણા માટે રહેલા હાય પણ કાલે શું થશે તે આપણે જાણતા નથી, આપણી અલ્પશકિત પ્રમાણે આપણા ભવિષ્ય અને આપણા જ્ઞાન વચ્ચે પડદા પડેલા છે અને તેથી ગમે તેવા ત્રાસ દાયક વિતક આપણાપર વીતવાના હાય તાેપણ તેંંએા આપણી હાલની શાંતિમાં વિધ્ન કરતા નથી કારણકે આપણે તેને જાણતા નથી.

ઉપર જે એકજ विચાર મારે ઘણા લાંબા વિસ્તાર કરવામાં આવ્યા છે, અને જેમાં ઘણે સ્થળ પુનરૂકિત જેવું થયું છે, તેનું કારણ એ છે કે આપણા મહાવીરપ્રભુના દુઃખાનું એક મુખ્ય તત્ત્ર હું સ્પષ્ટ કરી શકું કે જે તત્ત્વ ખીજ લખનારાઓએ જાદું પાડી સમ્બાવાના વિશેષ પ્રયત્ન કીધા નથી. વાંચકા ? તમે વિચાર કરા કે જે ભવિષ્યની અજ્ઞાનતાથી મનુષ્ય જાતના સપ્ય દુઃખા તેને વર્તમાન કાળે વિકાર્ય નથી, તેમાં શ્રી વીરપરમાત્માના સળધમાં ઉલટા પ્રકારે હતુ. ભવિષ્યનું જ્ઞાન હાવા છતાં તેમના હુદયના ખળ આગળ તે ભયં કર ભવિષ્ય કાંઇજ અસર કરી શકતું નથી. આપણે હમેશા માણસાને એમ બાલતાં સાંભળીએ છીએ કે જો આવી અસદા મુશ્કેલી અને ભયં કર દુઃખાની થાડી પણ અમાને ખળર હાત તા

અમા કદી પણ તેવી મુશ્કેલીમાં પડત નહિ. પરંતુ મહાવીરના દિલ-ગીરીવાળા જીવનમાં ગમે તેવી મુશ્કેલી હતી, એકજ રાત્રિના અસહ્ય અને સાંભળતા પણ ત્રાસ થાય તેવા સંગમ દેવતાના દાર બાવીશ ઉપસર્ગ જેવા દુઃખા હતા. અને અસહ્ય પીડાથી ગમે તે રીતે કાન-માં ખીલા ઠેકાયા હતા, તથા ગાશાળાએ સુકેલી તેન્નેલેશ્યાના ગમે એવા અસદા તાપ સહન કરવા પડયા હતા, તેમજ વળી તેમ-ના જીવનની શરૂઆતથીજ ભવિષ્યના આ સઘળા દુઃખાનું તેમને घणुं कर स्पष्ट ज्ञाने ढतुं, तीपणु ते सघणा मिश्रित हुं भरूप छेरने। ત્યાલા તેમણે શાંતપણે પીધા હતા, અને કર્મશત્રુપર વિજય મેળવી વીરપણ ખતાવી મનુષ્યાને પરમાત્માની પ્રતીતિ કરાવી સાચા માર્ગ ખતાવ્યા હતા. જયારે ઇંદ્ર મહારાજે ઉપસર્ગમાં દેવિક સહાયતા ક-રવાની માગણી કરી ત્યારે વીરપ્રભુએ તેમને ના કહી હતી, અને દરેક દુઃખના પ્રસંગની સામે ચાલીને પાતે જાણી જોઇને ગયા હતા. આવી રીતે આ દુનીઆપરના શ્રી વીરપ્રભુના અદ્વિતીય જીવનની શરૂઆતથી તેઓ પાતાના અંતર ગ શત્રુપર એકાંતપણે વિજય મે-ળવતા બીજાઓના ઉદ્ધાર કરવામાં નિમિત્તરૂપ થયા હતા. છવન-ના અનુક્રમમાં આગળ ચાલતા દુઃખાેના જે વરસાદ વરસતા જતા હતા તે તરફ કાઇપણ ન કળી શકે તેવી તેની અંતરંગ એકાંત દૃષ્ટિ હાઇને તે બીજાઓને મુક્લિના માર્ગ સ્વચ્છ અને સરળ કરી આપતા હતા અને જ્યારે આપે વિચાર કરીએ છીએ કે તેમને જ્ઞાન હાવા છતાં આવનારા દુ:ખા વિષે કેમ ત્રાસ નહિ થયા હાય, લવિષ્ય ગ્રા-નથી તેઓ સામાન્ય મનુષ્યજાતથી કેવી રીતે જુદા પડયા હશે, અ-ને તે ઘણા દયાવાન, નમ્ર, શકિતવાન અને તરણતારણ હાવા છતાં કાઇ ભાગ ન પાડી શકે અને કાઈ એાછા ન કરી શકે તેવા દુ:ખા-ના અસદ્ય બાજો પાતાના આત્મા સાથે શામાટે વહુન કીધા હશે તેના વિચાર કરતાં કર્મની વિચિત્ર ગતિ ઇસાદિ દાખલા દલીલ વગરના મનુષ્ય જાત માટેના દિલાસાના વાકય સિવાય તેના ભેદ મનુષ્યથી મહાવીરપણું પ્રાપ્ત થયા વગર પામી શકાય નહિ.

ર્કુ મતુષ્ય અને મહાવીરના દુ:ખાના ભેદ.

ખીજી મુખ્ય ખાબત એ છે કે જે મહાવીર પ્રભુના દુ:ખા બીજા ગુધા મનુષ્યાના દુ:ખાથી જુદા પાડે છે અને જે તેમની સહન શન

ક્તિની એકાંતતાના પુરાવા આપે છે તે એ છે કે તેમનાં દુઃખા તે એક ઘણાજ પવિત્ર અને પૂર્ણ હુદયના દુઃખા હતા. મહાવીર પ્રભુએ જે સહન કીધું તે કાેઇ પણ સામાન્ય મનુષ્યથી સહન થઇ શકે નહિ કારણ કે તેના આત્મા બધા જવા કરતાં મહાન પરમાત્મરૂપ હતા અને તેમનું હુદય કે જેના પરીઘ ઘણા માટા હતા અને જે જેટલું થઇ શકે તેટલું વિશાળ હતું તે સહેલાઇથી દુઃખને ગ્રહુણુ કરી શકતા હતા. જેમ એક ઘ-ણાજ ઉડા પ્યાલા પુરેપુરા સરાઇ ગયા હાય, તા છલકાતા નથી અને એક વૃક્ષ કે જે ઘણીજ ઉંચાઇવાળું અને ઉંડું હાય તે જેમ તાૈકાનમાં ટકી શકે છે. તેમ જે જે આત્મા વિશાળ શક્તિવાળા અને ઘણાંજ ઊચ્ચપદને પામેલા હાય તેજ મહાન્ દુ:ખા ગહણ કરવા ને શક્તિમાન થાય છે. એક નાના, સાંકડા, સ્વાર્થી અને વગર કેળ-વાએલા મનથી થાડી મુશ્કેલીએા સહન થઇ શકે, તેના સુખદુ:ખના પ્રવાહની મર્યાદા અને પ્રમાણ હાય છે, કમનશીબવાળા સામે તે એક નાની ઢાલ ધરી શકે, પરંતુ જ્યાં ઘણા મહાન્ દુ:ખા આવતા હાય તેમાંથી તેઓના ખંચાવ થઇ જાય છે. જેમ જેમ કાઇ પણ પ્રાણી ઉંચપદે ચડતા જાય છે, તેમ તેમ તેના દુઃખા અને સુખાના વિસ્તાર વધતા જાય છે, ત્રાસ અને માજશાખને અનુભવવાની તેની શક્તિ પણ વધતી જાય છે. એક બાળક ઘણું થાં કું દું:ખ સહન કરી શકે, યુવાન માણુસા કરતાં તેઓને થાડી ચિંતા, થાડી પ્રીકર અને થાડી મુશ્કેલીઓ આવે, એક કેળવાએલા માણુસ કરતાં એક જ ગલી માણુસને, એક ઘણાજ વિચારવંત અને લાગણીવાળા મનુષ્ય કરતાં એક અજ્ઞાની અને મૃર્ખ માણસને ઘણી થાડી ચિંતા અને થાડી મુશ્કે-લીએા લાગે છે. ટુંકામાં જ દગીના એ એક મહાન્ કાયદાે છે, કે દરેક વધતી જતી શક્તિ,દરેકસુધારા,શારીરિક,માનસિક,નેર્તિક કે આર્તિમક જે મનુષ્ય મેળવે છે, તેને જરૂરની શિક્ષા તરીકે, વધારાની નેખમદારી તરીકે આસપાસના દુ:ખા વધારે ખુલી રીતે અનુભવવા પડે છેઆ ખાખત-ની ખાત્રી કરવી હાય તાે કેળવાયેલા હુદયના માનસિક અનુભવ અને વિચાર કરવાની ટેવવાળા વિદ્વાન્ મનુષ્યને જ'ગલી અને હલકા મન-વાળા મનુષ્યના કુટું અમાં રહેવાનિ ક્રજ પાડા તેમની સાથે તે પા-તાના દિવસા ગાળ, તેમની નકામી અને હલકી વાતા સાંભળે અને

તેમની જીંદગીની હુસવા લાયક રીતભાતમાં રહે તેવી રીતે તે વિદ્વાન માણસને ફરજ પાંડા તા પછી તે વિચારશીળ અને કેળવાએલા વિ-દ્વાન્ મનુષ્યને આવી સ્થિતિમાં વિશેષ દુઃખ અને દિલગીરી નહિ થાય? અને તેના પવિત્ર ઉંચા વિચારા અને શુદ્ધ લાગણીએા આવી જાતના વાતાવરણમાં રહેવાનું સહન કરી શકશે? નહિજ. તેવીજ રીતે એક શુદ્ધ અને દયાળુપ્રકૃતિના માણુન કે જેનું અ'ત:કરણ ઘણું કામળ હાય, ખીજાના દુઃખાં દ્વર કરવાને અને ખીજાની માગણીઓ યુરી પાડવાને तत्पर हाय ते के देशि तेने घणाक प्रिय हाय अने तेना हृहय पीग-ળાવે તેવા દુ:ખ અને દ્રરીદ્રતા के રહે અથવા તે લાકાના માનસિક દુઃખની ઉપેક્ષા કરે તાે તે માણુસને તેમ કરવામાં પાતાની ઉદાર અને ઉપકાર કરનારી પ્રકૃતિને લીધે એવા દેખાવાથી વિશેષ દુઃખ નહિ થાય? એક દેશભકતના ઉમદા રવલાવને મનુષ્ય જાતનું લેલું કરનારની પ્રકૃતિને પાતાના દેશની કે જાતિભાઇની દુઈશા થતી હાય છતાં રાષ્ટ્રી રાખવામાં આવે તા તે કેટલું દુઃખ પામશે ? એક ઠંડા કઠણ હુદયના મનુષ્ય કે જેને ભયંકર દીલગીરીના દેખાવાથી પણ અસર થ-તી નથી અને જેને જોઈને ખીજાના અ'તાકરણ ત્રાસથી રહે છે તેવા ત્રા-સદાયક દુઃખાને કાંઇપણ લાગણી વગર જે જુએ છે તેના તરફ ધિક્કા-ર ખતાવવા એ ઇર્ષ્યા વગરનાે સુધારા નથી?

વળી એક વખત વધારે તમારા વિચારા એક ઘણાજ ઉચી કે ળવણી લેતાં મનુષ્ય તરફ લઇ જાઓ કે જેના આત્મા દરેક જાતની ઉમદા પ્રકારની શક્તિઓની ખીલવણી કરવામાં મગ્ન હાય, દૈ-વિક, પ્રભાવના લાગવગ મેળવતા હાય અને તેના અંતરંગ આત્મા વિવેકખુદ્ધિથી જાગૃત થતા હાય. તેની માનસિક શક્તિ વિસ્તારવાળી થતી હાય. ઉંચા પ્રકારના સુખ વૈભવના પ્રવાહ તેના અનુભવમાં પ્રત્યક્ષ હાય તેવા મનુષ્યને પણ જ્યારે આ દુનીયામાં પૂર્વે કદી નહિ અનુભવેલા એવા દુ:ખ અને દિલગીરી ઉત્પન્ન થાય તેવા પ્રસંગોથી ત્રાસ પામે છે. આંધળા માણસ આંખના દુ:ખને જાણતા નથી.ખહેરા માણસ અવાજ કરવાના દુ:ખને જાણતા નથી, મરી ગયેલા અને મૃછિત મનુષ્ય જીવતા અને ધાસાયાસ લેતા મનુષ્યના દુ:ખને જાણતા નથી અને તેથી પરમાત્માની છુપી પ્રેરણાથી શ્રદ્ધાળ આત્મા નૈતિક અજ્ઞાત અને માત જેવા પ્રસંગથી જાગૃત થાય છે. M. P-14.

માંદગી અને મુશ્કેલીએાથી પ્રકૃત્તિમાં સુધારા થાય છે મતલળ કે વિપરીત અનુભવથી માણસ ખરા ધારણપર આવે છે પાતાની અર્જ્ઞાન અવસ્થામાં એક માણુસ શ્રદ્ધાળુપણાના શાંતિ અને સુખને પરમાત્મા સાથેના આત્માના ઉંડા સખત અનુભવને કાંઈ જાણતા નથી પરંતુ જેવા તે ધર્મી અને દયાવાન શ્રદ્ધાળુ આત્માના ઉંડા દુઃખા જાણે છે અને પરમાતમા પ્રત્યે પ્રેમ કરતા શોંખેછે તેવાજ દુઃખની લાગણીથી જાગૃતથાય છે. ભૂતકાળના દિવસામાં જે સઘળુ સત્ય, પવિત્ર અને સાર્ હતું તેને શહે કરવાને તે માણુસ ચાગ્ય નહાતા કારણકે જે સઘલી શ્રેષ્ટ ખાખતા છે તે તેનાં આત્મામાંથી હ-વેજ પ્રગટ થઇ છે અને તેથી સઘળી જાતના પાપનું તેને ભાન થયું છે. તેનું અ'ત:કરણ ઘણું કામળ થયું છે, અને ઘણા થાડાજ હલકા કામા તેનાથી ચઇ શકે છે કે જેથી તેના આત્માને નુકસાન થાય છે. એક માણસ કે જે ઘણાજ આગળ વધેલા હાય અને સાધુ પદને પ્રા-પ્ત થયેા હાય તે જ્યારે પાતાના આત્માને ભુલી જઇને નીચે પડે છે તથા પાપકમીમાં રકત થાય છે ત્યારે તેના વિષે એક બેદરકાર અ'ત:-કરણ કાંઇપણ કીંમત કરશે નહિ. સત્ય અને ભલાઇના અભ્યાસમાં વીરપ્રભુના જવનની ક્તેહનું કારણ અનુભવ વગર પણ જાગૃત આત્મા-થી જાણી શકાય છે. પરતુ તેજ વખતે લાગણીના એક ભાગ તરીકે માણુસની દુષ્ટતા અને નાસ્તિકપણાથી જે દુઃખ અને દીલગીરી થાય છે તેના તેને અનુભવ થાય છે તે પાતાને માટે પદ્યાતાપ કરે છે અને ઘણા કાળ નકામા જવા માટે તેને તીવ લાગણી થાય છે अने केम केमते विशेष पवित्र अने विशेष अधितवान यते। जय छे તેમ તેમ પાતાની આસપાસના માણુસાના પાપથી તેને અશાંતિ અ-ને દુઃખની લાગણીએ વધતી જાય છે, એક ધર્મી માખાયને પાતાના છાકરાઓતે અધર્મી અને અવિચારી જાઇને કેવું દુ:ખ થાય છે અને એક મિત્રને પાતાના પ્રિય બ'ધુએાને તદ્દન નાસ્તિક અને ધર્મથી વિ-મુખ જોઇને કેવી લાગણી થાય છે? આ ખંધી બાબતા કરીથી કહેવાની જરૂર નથી અંશાંતિના કારણરૂપ છે કે જેને અજ્ઞાન અને મૂર્ખ હુદય જાણી શકતું નથી. એ દુ:ખા એવા છે કે તે આત્માની મહત્વતાની ખાત્રી આપે છે, કુદરતના એ એવા તાેફાના અને ગુંચવાડા છે કે જેઓ આ જગત્ના નિયમથી વિશેષ ઉમદાપણું છે અને તેના અતિશ-

યના પ્રમાણમાં જેનામાં તે જેવામાં આવે છે તેનુ માહાત્મ્ય તેવ્યકત કરે છે.

પરંતુ હવે જો આ સઘળું એજ પ્રમાણે હાય, જે જે વિચારા ઉપર જણાવ્યા તે સત્યના ધારણ પર હાય એટલ કે આત્મા જેમ જે-મ પૂર્ણ થતા જાય છે તેમ તેમ તેના દુઃખા, પાપા, શાક અને સ'તા-પ જે આ જગત્પર તેની આસપાસ જેવામાં આવે છે તે તેને ઘણી તીવ અસર કરે છે તાે પછી શ્રી મહાવીર પરમાત્મા કે જેઓ પરમાં-ત્મપદની છેકજ નજીક છે અને માનુષિક અનુભવથી ઘણા દૂર તેમજ મનુષ્યજ્ઞાનથી પેલે પાર જેમનું જાગૃત જીવન છે તેમના દુ:ખાે કેટ-લાગ્યસદ્ય અને અસરકારક હશે? સાથી નમ્ર, ઉમદા પ્રકારનું અને સાથી પવિત્ર હૃદય તેમનુંજ હતું કે જે મનુષ્ય આત્મામાં હાઇ શકે નહિ, તેથી દાર ઉપસર્ગને સહેન કરવાની ચાગ્યતા આસપાસના દુઃ-ખાની અજમાયશ થઇ શકે તેવી ખાત્રી અને આવતા દુઃખનું ભવિ-ષ્ય જ્ઞાન માત્ર તે વીરપ્રભુમાંજ હતું કે જેની મનુષ્યાતમાંને કદિ અસ-ર પણ થઇ નહિ હાય તેના આત્માંઓ આનંદ પવિત્રપણામાં 'હતા. ઘણાં ઉંડા અને તીવ્ર તિરસ્કારથી તેમણે પાપના પ્રતિખ'ઘં કીધા હતા પર્વિત્ર સ્વચ્છ ડાઘ વગરની કુદરતી આરસીમાં થાેડા પણ બહારની અપ-વિત્રતાથી આંખ અને ડાઘ લાગે છે તાપછી જે વીરપરમાત્માએ આ પાપથી ભરેલી દેખાતી દુનીઆમાં પાપકર્મના તદ્દન અટકાવ કરીને પૂર્વના કર્મશત્રુના ઘાર ચુદ્ધમાં ત્રીશ વરસ સુધી એક સરખી રીતે દહતાથી સામા થઇને આખરે છત મેળવી છે, તેની ખ-રાખરી કેાણુ કરી શકે તેવું છે. મનુષ્ય જાતપર દયા અને પ્રેમ રાખે તેવા ઘણાંજ નમ્ર હુદયના આત્મા, પ્રાણી માત્રપર ઘણાજ ઉદાર ઉ-પકાર કરનારા આત્મા જેમ શ્રી વીરપ્રભુ માણુસ જાતના દીલગીરી અને દુ:ખા સામે થયા તેમ કદી દહતાથી સામે ટકી શકતા નથી. ને ઘણાંજ માયાળુ અને દયાળુ પરમાત્માએ આ કંગાળ જગત્માં શા માટે દુઃખ સહન કીધા હશે, શામાટે જગત્ની દર્ષિમાં આંસુએા, દુ.ખા, વ્યાધિઓ અને ઉપસર્ગો જાણી જોઇને સહન કીધા હશે? મહાવીરતું જીવન પરમાત્મપદની છેકજ નજીક હતું, અને પરમા-તમા થવાને તેમ કરવાની જરૂર હતી, કાેઈ પણ સામાન્ય મનુષ્ય અંતઃકરણ એવી રીતે પરમાતમાની નજીક આવી શકવાને સમર્થ

થયું નથી, પરંતુ જેમણે વીરપ્રભુની પેઠે દૃઢતાથી કર્મયુદ્ધમાં વિજય મેળવ્યા છે; તેઓજ પરમાત્મપદ મેળવવાને શક્તિમાન થયા છે. પરમાત્મપદ મેળવવા તરફ મુખ્ય લક્ષ હાેવાથી દુ:ખ પણ ભવિષ્ય-ના સુખમાં એાછું લાગતું, કંટાળામાંથી પણ દહતા રહી શકતી, દિલગીરીમાં પણ દિલાસા મળતા અને શાક અને સંતાપ સહન કર-વાને પુરતું સામર્થ્ય રહેતું. પરમાત્મપદના છેકજ નજીકના પ્રકાશક વીરપ્રસુ મનુષ્યના દુઃખા અને નખળાઈમાં પણ એક ક્ષણવાર પણ નિરાશ થતા નહિ. તે પરમાપકારી વીરપરમાત્મા જેમ આકાશમાં સૂર્ય અસ્ત થવાથી સર્વત્ર અ'ધકાર થઇ જાય છે તેમ માેક્ષપદને પ્રાપ્ત થવાથી હાલ સર્વત્ર અ'ધકારમય જેવુ' ભાસે છે. માેક્ષના દર-વાજો તેમના જવા પાછળ થાડાજ વખત પછી ભરતક્ષેત્રના મનુષ્યા માટે ખ'ધ થયા છે, અને જે થાડું ઘણું હાલના ભારે જીવાને આ લ'બન છે તે તેમના શાસ્ત્રા અને તેમની પ્રતિમા છે, દુઃખને જાણીને દ્વર રહે તેવા મનુષ્ય સ્વભાવ હાય છે, જ્યારે દુ:ખને જાણતા છતાં તેની સામે થવાની શક્તિ વીરપરમાત્મામાંજ હતી, તે રીતના મનુ-ષ્ય અને મહાવીરના દુઃખાેના લેદ સ્પષ્ટ રીતે સમજી શકાય તેવા છે.

# મહાવીરે મનુષ્યની વચ્ચે રહીને સહન કરેલા દુઃખ.

મનુષ્ય જાતના પાપ અને દુષ્ટતાના વિચાર કરવામાં મહે.વીર પરમાત્માની લાગણીએ માત્ર પવિત્ર અને દયાળુ અંતઃ કરણવાળી હતી, એટલું જ નહિં પરંતુ તે વીરપ્રભુના સંબંધમાં એક બીજી વધારે આખત યાદ રાખવા જેવી હતી તે એ હતી કે, ઘણા હલકા મનુષ્યાના નીચ કૃત્યાની વચ્ચે થઇને તે પાતાના એકાંત અને ચાકસ દુઃખા સહન કરતાં. મેં કહ્યું તેમ માણુસ જાતની આત્મિકનષ્ટતા અને અવનતિની વચ્ચમાં રહીને તે બધું જેવામાં મહાવીર પરમાત્માની લાગણી માત્ર છેકજ પવિત્ર અને જાગૃત મનુષ્યાત્માના જેવી નહાતી પરંતુ તે લાગણી ઘણા ઉંડા અને ન જાણી શકાય તેવા મૃળમાંથી નીકળતી હતી. અવનત થએલી દુનીઆને તે વીરપ્રભુએ ઉત્તત કરવામાં કચાસ રાખી નથી, અને ચાતરફ અવનતિના ખાડામાં પડતા હજારા હલકા મનુષ્યાને પણ પાતાના અહોં તેર વર્ષના ડુંક આયુષ્યમાં અચાવી લીધા છે અને તેમ કરવામાં બહોં તેર વર્ષના ડુંક આયુષ્યમાં અચાવી લીધા છે અને તેમ કરવામાં

ઘણા હલકા મનુષ્યની વચ્ચે થઇને પાતે અસહા દુ:ખા સહન કીધા છે. ગાવાળીઆ જેવી હલકી જાત તરફથી તેના કાનમાં ખીલા ઠાક વામાં આવ્યા તે જાણતા છતાં પાતાનું પૂર્વ કર્મ ખપાવવાને સાંભળતા કંપારી છૂટે તેવું તે અસહા દુ:ખ તેણે સહન કીધું. જો કે વીરપરમાત્માની કૃતિ વિષે આપણે વિચાર કરીએ તા આપણા અપ્ર્લું અંતઃકરણમાં તે વિષેના વિચાર ઘણાજ ઝાંખા અને અસ્પષ્ટ રીતે આવી શકે તાપણ આત્મક અવનતિનું દુ:ખ કાંઇક એવી લાગણીવાળું છે કે જે જાણવાને દૈવિક અંતઃકરણમાં તદ્દન અજ્ઞાન નથી.

જયારે જગત્પર મહાપુરૂષના અભાવે અ'ધકાર થઇ જાય છે, મનુષ્યની દુષ્ટ વૃત્તિ વધારે ખરાખ થતી જાય છે ત્યારે કાઇ મહા પુરૂષ જન્મ લે છે. અને હજારા જીવાના ઉદ્ધાર કરી હજારાને માર્ગ ઉપર લાવે છે. તેવીજ રીતે વીરપરમાત્માના સમયમાં પણ ઘણા હલકા મનુષ્યા હતાં કે જેમની અવનત સ્થિતિ જોઇને દયા ઉપજે તેઓના શ્રી વીરપ્રભુએ ઉદ્ધાર કર્યો. મહાવીરના ઘણા છુપા દુઃખામાં એ પાપ એક ઉંડી લાગણીવાળું દુઃખ હતું કે તે મનુષ્યજાતને ભવિષ્યમાં ઘણીજ દુઃખી અને આત્મિક અવનતિના ખાડામાં પડતી જોતા હતા. ત્રીશ વરસ સુધી પાતાના રાષ રહેલા કર્મ ખપાવવામાં જે જે ઉપસર્ગો નડ્યા તેમાંથી ઉપસર્ગ કરનારનું અને ઉપસર્ગ જોનારનું તેમણે કલ્યાણ કરવામાં પાતાની અપૂર્વ દયા અતાવવામાં ખામી રાખી નથી.

કાઇ મહાન્ પ્રજાની મહાન કીર્ત્તા નષ્ટ થતી જે માણસ જુએ છે. ત્યારે તેને ઘણાજ આર્ર્યાય જનક ગંભીર વિચાર ઉદ્દલવે છે. અને પાછળ રહેલી તેની છુટી છવાઇ મહત્ત્વતાની દુર્દશા જોઇને તેને ઘણા ખેદ થાય છે. જયારે એક મુસાફર જે દેશાની રમણીક ભૂમિ અને મનાહર સ્થિતિમાં નાનપણથી રહ્યો હાય, તેની ઘણા કાળે કરીથી મુલાકાત લેછે, જયારે તે અગાઉના રાજા મહારાજા અને તેની સત્તાનો વિચાર કરે છે, અને તેને નષ્ટ થઇ ગએલું જુએ છે, અને માણસના હુજાર ઉદ્યોગના નાશ થઇને માણસ જાતને ઘણી કંગાળ અને દુ:ખી અવસ્થામાં તે નિહાળે છે, ત્યારે તેના અંતઃકરણમાં કુદરતી દ્રાપી અવસ્થામાં તે નિહાળે છે, ત્યારે તેના અંતઃકરણમાં કુદરતી દ્રીતે ઘણાને એદ અને ઉંડી અસર થાય છે, અને તે વારંવાર ઉંડા

નિઃશાસા નાખે છે. પરંતુ જયારે માણુસ જાતની ખેદ ઉપજાવે તેવી નૈતિક અને આત્મિક અવનતીની અગાઉની સારી સ્થિતિ સાથે સરખામ-્રા કરતાં અને તે કીર્ત્તિ સ્થ ભાને યાદ કરતાં છતાં તેને માટે કાઇ વિચારવ'-ત અ તઃકરણમાં જીદાેજ વિચાર આવી શકે છે. કુદરતી શક્તિની છાપ જયારે ઘણા હલકા અને ઉતરતા વખતમાં પણ વસ્તુઓ પર પડે છે. ત્યારે તેની સાથે મનુષ્યના વિચાર અને મહેનતની ઘણી ઉ'ડી ચાજ-નાએ તદ્દન નજીવી જેવી થઇ જાય છે. ધર્મની હાની ધાય છે અને નીતિના લાપ થાય છે ત્યારે મનુષ્યના હાથથી ઉછેરવામાં આવેલા પ દાર્થીને કુદરત કેવી રીતે નષ્ઠ કરે છે તે મનુષ્ય આર્શ્વર્યની સાથે જોઇ રહે છે. જયારે મનુષ્યના આત્મામાં સર્વ અ'ધકાર થઇ જાય છે અને આત્મિક શક્તિ કાંઇપણ કામ કરી શકતી નથી ત્યારે કુદરત જગત્ની મહત્વતા અને મનુષ્યની શ્રેષ્ટતાના લાપ કરી તેનાપર ભય'કર પ્રસંગ લાવી કેવી રીતે પાયમાલી કરે છે, માણુસ જાતને **છે** પગવાળા પશુ જેવા કેવી રીતે ખનાવી મુકે છે તેના વિચાર કરતાં અ તઃકરણ ઘણું ખેદિત થયા વગર રહેતું નથી. જે શરીરમાં આત્માનું રહેઠાં છું અને જેના ચમત્કારિક કાર્યો અને શકિતથી દેવતાઓ પણ મનુષ્ય ભવની ઈચ્છા કરે છે તે શરીરની પણ કેવી રીતે દુઈશા થાય છે. કે જે જોઇએ હુદય શાક અને સ'તાપથી આદ્ર' વર્ધ જાય છે. તાે પણ આ-વા કમનસીએ જમાનામાં જયારે વીરપરમાત્મા જે સ્થળે વિચરતા હતા ત્યારે દરેક દુઃખી અને દરીદ્રી મનુષ્યના ઉદયના દિવસા આવ્યા વગર રહેતા નહિંતે પરમાત્માના પ્રભાવથી દેવતાઓ તેઓ જ્યા વિ ચરે ત્યાં સવાલાખ સાનૈયાની વૃષ્ટિ કરતા હતા અને આસપાસ ચાર જેજનમાં સર્વ પ્રકારની શાંતિ રહેતી હતી.

શરીરના નાશ થાય તે આત્માની અવનતિ આગળ નજીવા છે શરીર એ કાંઇ જિવત પદાર્થ નથી. તે આત્માના આધારેજ રહેવાનાળા અજીવ પદાર્થ છે અને જીવરહિત હાય છે ત્યારે જોઇએ છીએ તા તે પંચ મહાભૂતના અનેલા એક આકારવાળા પદાર્થ છે. આત્મા અનાદિ અને તકાળે અસ્તિત્વવાળા છે અને પરમાત્મ સ્વરૂપને મળતા હાઇને ચંતન્ય સ્વરૂપવાળા છે માત્ર જડ સ્વરૂપી કર્મના સંચાગથી તેની એવનિત અને દુર્દશા તથા પરવશતા થએલી છે. શરીર એ પાતે વિકાર અને સાન વગરના પદાર્થનું માટીનું પૂત્ળું છે, એટલે કે

નાશવંત પુદ્દગળ છે, જ્યારે આત્મા એ પાતાની છુપી શક્તિમાં પવિત્ર અપવિત્રપણું પ્રાપ્ત કરી પાતાની શક્તિથી ચતુર્ગતિમાં ભ્રમણ કરનારે અને તેમાંથી મુક્ત થનારા ચેતન્ય સ્વરૂપી પદાર્થ છે.

ત્યાર જે પદાર્થ અમર, અજર અને પરમાત્માના જેવાજ છે, તે પદાર્થની પાયમાલી થતી જોઇને આપણને આશ્ચર્ય નહિ યાય ? શું વીરપરમાત્માને એવા અન'ત શકિતવાળાં આત્માએાની દયા નહિ આવી હાય ? નહિ; તે વીરપ્રભુએ અસંખ્ય છવાને પરમાત્મપદ આપ્યું છે, પર'તું જેમનામાં કર્મને સામે થવાનો શક્તિના અ'શ પણ નહાતો, તેઓજ વીરપ્રભુના પવિત્ર જીવનના લાભ લઇ શકયા નથી. ખધા ખાદ્ય પદાર્થમાંથી વીરપ્રભુની જે દૃષ્ટિ હતી, તે બીજા દરેક પ્રાણીની નજરથી છુપી અને જુદી હતી. બીજા મનુષ્યાે પાતાના જાતિ ળ'ધુઓના આત્માની અવનતિ થતી જોઇ શકતા નહાતા ત્યારે છુપા રહેલા અન રૂપી આત્માએ ાની અવનાત વીરપ્રભુની દર્ષિ જોઇ શકતી હતી અને તેમના ઉન્નતિના માર્ગમાં મુકવામાં તેઓ ઉપકાર ખુદ્ધિથી દરેક પ્રયત્ન કરતા હતા. જે કાઇ મનુષ્યને દાખલા તરીકે એકજ અહવા-ડીયા સુધી પાતાના જાતિભાઇએાના અંતઃકરણની નીચે આત્માની જે હીલચાલ થતી હાય અને આત્માની જે સ્થિતિ હાય તે જાણવાની છુપી શક્તિ આપવામાં આવી હાેય તાે તે મનુષ્ય ખરેખર અંદરની ભય કર સ્થિતિ જોઇને ભયલીત થઇ જશે અને કાંઇ પણ શક વગર તે આ અપૂર્વ શક્તિનું તુરત રાજીનામું આપશે; પરંતુ જે નેવાને અપૂર્ણ અને અવનત મનુષ્ય શક્તિમાનનથી તે વીરપ્રભુએ પાતાના જીવનમાં નિરંતર જેયું હતું, ખધા અ'તઃકરણા તેના આગળ ઉઘડા હતા અને તેથીજ તેના સઘળા ગગુધરાની પુછયા વગર શંકાઓ ટાળી ભવસાગરમાં પડતા તેમને ખંચાવ્યા હતા. મનુષ્યના આકાર અને મુદ્રા જોઇને તેઓ તેમની સ્થિતિ જોઇ લેતા એટલુંજ નહિ પણ માણસના અંતરમાં શું હતું તે તેઓ સૂક્ષ્મ રીતે જાણતા. भड़े मांखुंसार जिल्ला हु बुं तर्राया पूर्य ति हार ति कार्याः अने हरें कारमानुं लाखे तेखे वांचन डीधं हाय तेवं हुतं. अने हरें स्थणे लयां ते पूर्वे पिवत्र, निर्मण, सुभी आरमा हाय तेन स्यार्थां मगउर अने धर्षांभार तथा नास्ति थर्ध गर्थें होता त्यां के ते आरमा लिव हाय ते। तेने हरी लगृत हरी तेने। ઉદ્ધાર કરતા. ત્યારે તેમની અપૂર્વ ઉપકારની લાગણી કે જેને માટે આપ-

ણા મગજમાં કલ્પના પણ આવી શકે નહિ તેની આપણે કદી શંકા લાવી શકીશું કે જે વિકાચિત કર્મ જન્ય ખાહ્ય દુ: ખા હતા. તેના વિષે તેને મધ્ય-સ્થભાવવાળી લાગણી થતી હતી, બેરાં, મુંગા, પશુ પક્ષીએા, નરકના જીવા અને અભિવ જીવાને માટે તેને ઘણીજ લાગણી થતી હતી. જે ભય કર ભવિષ્ય આ ભરતક્ષેત્ર પ્રાણીઓને માટે નિર્માણ થયું હતું, તૈને માટે તેને શીશી લાગણીએા થઇ હશે? તે કહેવાને કાેણ સમર્થ છે? જેમના અપૂર્વ ઉપકારની લાગણીએા અને મનુષ્યમંડળની વ-ચ્ચે રહીને પાતે દુઃખ સહન કરવાના એકજ દાખલા ખાત્રી આપશે કે વીરપ્રભુ આપણા છેલા ઉદ્ધારક હતા અને આપણા કમનસીબે તેમના સમયે આપણા જીવા કયાં ભ્રમણ કરતા હશે તે આપણે જા-ણતા નથી. નહિતર એ ઉપકારની મૂર્તિથી આપણા પણ કયારના ઉદ્ધા-ર થઈ ગયા હાત તેનું ઉદાહરણ હું આપવા માર્ગ છું તે એ છે કે જે વખતે તે મહાત્મા આ સ'સારમાં પાતાના છેલા મનુષ્યલવનું આયુષ્ય પુરું કરી નિવોણ પામવાના હતા તે છેક છેલ્લે વખતે પણ શારીરિક શકતી ક્ષીણુ થતી જતી હશે ત્યારે ભવી જવાનાપર ઉપકાર કરવાની એકજ નિર્મળ બુદ્ધિથી બરાબર સાળ પહાર સુધી ઉપદેશ આપી તે વખતે પણ હજારા જીવાના ઉદ્ધારકર્યો હતા.

#### મહાવીર જીવનના દુઃખમય પ્રસંગા વિષે ઉદ્ભાવતા કેટલાક વિચારા.

જે વિચારાની શ્રેણી આપણે ઉપર દર્શાવી ગયા, તે પરથી ળીજી પણ ઘણી સૂચનાઓ આપોઆપ ઉદ્દર્ભવે છે. મહાવીરના દુઃખા અને ઉપસર્ગીના સઘળા પ્રસંગા દાખલા તરીકે ખુલ્લી રીતે મનુષ્ય છે-, વનના ઉદ્ધારમાં અનેક રીતે સહાયક હતા, અને હજા પણ છે, કારણ કે જે પ્રસંગા આપણે જાણીએ છીએ, અને જે છુપા ભવિષ્યનું અને ન કહી શકાય તેવું સૂચન કરનારા છે તે આપણા હૃદયમાં જરૂર એ વી છાપ બેસાડ્યા વગર નહિ રહે કે, ઘણા દુઃખ સહન કર્યા વગર કર્મથી મુકત થઇ શકાતું નથી. તેમજ તેથીકરીને ગમે તેવા અસહા દુ;ખના પ્રસંગે પણ મહાવીરના જીવનને યાદ કરતાં એક જાતના અપૂર્વ દિલાસા મળે છે. દુઃખની કેટલી કીંમત છે, તે તેમના જીવનમાંથી મળી આવે છે. જે ઉંચદશામાં વીરપ્રસુએ નૈતિક અને

આત્મિક મહા: મ્યનું વાતાવરણ ફેલાવ્યું હતું, જે પવિત્ર અને દૈવિક વિચાર વાતાવરણથી જગત્ના અંધકાર દૂર કર્યો હતો તે ખરેખર મનુષ્યને ઘણાજ આશ્ચર્યમાં ગર્ક કરી નાખે તેવું અને નાસ્તિકાથી ન માની શકાય તેવું ચમત્કારીક મહાતમ્ય હતું, જાણતા છતાં જેમણે ગર્ભના, આલપણના, અને દુષ્ટજવાના ઉપસર્ગોના દુઃખા સહન કીધા અને છતી શક્તિએ તેમના પ્રતિકાર કરવાને બદલે જેમણે ઉદ્ધાર કીધા તે શ્રી વીરપ્રભુના આશ્ચર્યજનક જીવનના કાેણુ પાર પામી શકે તેવું છે. ?

તે મહાવીર પ્રભુની આવી ઉપકારની લાગણીને વધારે સ્કુટ કરવાને તેના સઘળા દુઃખાે જે અટકાવી શકાય તેવા હતા તેનાપર વિચાર કરોએ. વીર પ્રભુની માત્ર પ્રત્યેની લાગણી કાંઇ ક્ષણિક નહાતીતેમજ તેના દુ:ખા અને આત્મલાગ મનુષ્ય પ્રત્યે પ્રેમની લાગણો અતાવવા માટેજ તેણે સહન કર્યા નહાતા તે એવા કાર્ય ન હેપ્તા તેમજ એવા માણસના પણ નહાતા કે જેના તાલ કર્યા વગર અને પરિણામ જાણ્યા વગર તેણું કીધા હાય તે સારી રીતે જાણતા હતા કે કર્મને નષ્ટ કરવાને અને તે નિંમત્તે મનુષ્ય જાગુ-ત થાય તેટલા માટે મારે અવશ્ય દુઃખ સહન કરવાંજ નેઇએ તેની ભવિષ્યની સઘળી ધારતી ગમે તે પ્રસ ગે તાદ્રશરૂપે સ્વચ્છપણે તેની સન્મુખ હતી અને તાપણ તેના જ્ઞાનમાં જેમ તે સપૂર્ણ હતા તેમ તે-મ તેમના નિશ્ચયમાં પહો તેટલાજ દ્રઢ હતા. મનુષ્યનું વીર્યાયળ ગમે તેવી ગરમીમાં અને યુદ્ધની ગમે તેવી ઉશ્કેરણીમાં ઘણાજ શૂરવીર-તાના કામા કરે છે; પરંતુ જે આગળથી તેમને પાતાના માઠા ભવિષ્યની ખબર આપવામાં આવે તા તે જરૂર પાતાનું પરાક્રમ ખતાવવાને માટે જશે નહિ. એક દરીઆઇ મુસાફર જ્યારે માજાઓ શાંત હાય છે ત્યારે સમુદ્રમાં આગળ વધવાને લલચાય છે; પરંતુ ને તેને તાફાનની ધાસ્તિની ખાત્રી કરી આપવામાં આવે છે તા બીજી કાઇ પણું લાલચથી તે આગળ વધવાને ઉદ્યમવંત થશે નહિ પરંતુ વીરપરમાત્મા કે જેમણે એકવીશ હજાર વરસ સુધી શાસન જયવ'તુ રહે તેને માટે ઉડા પાયા નાખેલા છે તેમણે અ'ધકારના મહાસાગરમાંથી પસાર થઇને ગમે તેવા ભારે તાકાનાને વિખેરી નાખ્યા છે અને તેમના આત્માપર તે મહાસાગરના પાણી ચડી M P-15.

આત્રા, તાપણ એક પગલું પણ તેઓ પાછા હૃઠ્યા નથી. તે વીર-પરમાત્મા પ્રત્યે જેવા ગાતમ સ્વામીના અચળ પ્રેમ હૃતા અને જે રાગ દિશાને લીધે તેઓ કેવળજ્ઞાન મેળવી રાકતા નહાતા તેના જેવા અચળ પ્રેમ દરેક કર્મથી ઘેરાએલા મુકત થવાની ઈચ્છાવાળા મનુષ્યે વીરપ્રભુ પ્રત્યે રાખવા જોઇએ.

વળી વીરપ્રભુના દુ:ખમય જીવનથી જેઓ ઘણા બેદકાર અને નાસ્તિક હાય છે તેઓને પાતાના આત્મિક લાલા નેળવવાને જાગૃત થવા ચેતવણી નથી મળતી શું ? પાપકર્મના માઠા પરિણામના તા દશ લય'કર ઉદાહરણ અને જેઓ પાતાના પાપકર્મના ઘાર પરિ-ણામને માટે બેદરકાર હાય તેની મૂર્ખાઇ ભરેલી ધાસ્તી વીરપ્રભુના દુઃખ શિવાય ખીજે કર્યે સ્થળેથી મળી શકે તેવું છે? મતલબ કે વીરપ્રભુતે પાપકર્મના અસહ્ય દુઃખા સહન કરવા પડ્યા તે જોઇને દરેક પ્રાણીને એમ સહજ વિચાર થશે કે આપણા પણ શું હાલ થશે ? તમારા આત્મા વિષે અને તેના હમેશના લાભ વિષે જો તમે નિશ્ચિત હા તા વિચાર કરને કે તમારા આત્માને અને વીરપ્રભુની દુ:ખમય સ્થિતિને કશા સંળ'ધ નથી. જ્યારે મહાન્ લડાઇમાં જે મુખ્ય સરદાર ( ચાેધ્ધા ) હાય છે તે ફીકા પડી જાય છે, ત્યારે ખીન-અનુભવી સીપાઇ ધ્રુજવા લાગે, જયારે ઘણાજ હાશીઆર ડાકટર દરદને જોઇને ધારતી ખતાવે છે ત્યારે દરદીની આશા ઘણી થાડી રહે છે. તેવીજ રીતે જ્યારે પરમાત્મસ્વરૂપી મહાવીરાના આત્મા પાપ-કર્મના ઉદયથી દુઃખાે સહન કરતાે હાેય ત્યારે જેઓનાપર પાપક-ર્મના દુઃખા પડવાના છે તેવા સામાન્ય જીવાએ શું શાંત અને નિશ્ચિતપણે બેસી રહેવું જોઇએ કે ? હમેશા પાપકર્મના વાતાવરણથી ઘેરાએલા એવા આપણે તેના માડા ફળ ( દુઃખ )નુ**ં** ચાેકસ પ્રમાણ કરી શકીએ નહિ, પરંતુ આપણી વચ્ચે મહાવીર પરમાત્માએ મનુ-ષ્ય જીવન ગાળી પાપકર્મના દાર દુઃખાના આપણને ખ્યાલ આપ્યા છે, અને જ્યારે આપણે તે વીરપ્રભુને દુઃખ અને ઉપરાગાના પ્રસ'-ગમાં જોઇએ છીએ ત્યારે આત્માની સ્થિતિ વિષની કમકમાટ ભરેલી લાગણી શું આપણને નર્ધ. થતી ? પાપના ભવિષ્યના પરિણામને માપણે જોઇ શકીએ નહિ તેમજ ચાકસ પ્રમાણ કાઢી શકીએ નહિ; પરંતુ વીરપરમાત્માએ પાતાના આત્માપરના કાળા પડદા ઉચર્કી

નાખ્યા હતા, અને સઘળા ભવિષ્યના છુપા ભેદ તેઓ નેઈ શકતા હતા. મરતી વખતે પાપી માણુસની પાછળ આપણે કાંઇ જઇશકીએ નહિ. તેમજ છ'દગીના કમથી તેની ભવિષ્યની સ્થિતિનુ' ઝાંખુ પ્રયાણ પણ કાઢી શકીએ નહિ; પરંતુ તેવા એક વીરપરમાત્મા હતા કે જેઓ જંદગીની પછીની હકીકત પણ જાણતા હતા. એટલું જ નહિ પણ તેઓ ચારે ગતિમાં કયા જીવા કયા કર્મથી પીડાય છે, તે જેતા અને જાણતા હતા. આ દુનીઆમાં પાપી મનુષ્યને જે ભય'કર ભવિષ્ય ભાગવવાનું હાય છે તે તેની દૃષ્ટિની સન્મુખજ હતું અને જ્યારે આપણે એક બાજુએ તે વીરપ્રસુને પાપી, અવિચારી અને મુર્ખપ્રાણીને પાતાની આસપાસ સુધારતાં જોઇએ છીએ કે જે પ્રાણીઓ આ જગત્માં કાંઇજ ઉપયોગ વગરના, બેદરકાર, આળકની રમત રમે તેવા અને જ દગીની કીંમત ન જાણે તેવા હોય છે, તે પ્રાણીએાને શ્રી વીરપ્રભુની કૃપાથી એક ખાજુ આપણે જાગૃત થતા लिंधे थी कथारे थी છ બાલ્તુએ તે વીરપ્રભુના પાતાના ભય કર ભ વિષ્યન, તેની ત્રાસજનક સ્થિતિને અને કર્મશત્રુના તેનાપર થએ લા અતીશે કાૈયાત્રિને પ્રાણીઓ જુએ છે, ત્યારે તેપરથી પાપી માણ્સ દયા અને હુઃખની લાગણીથી પાતાનાં ભવિષ્યને માટે ચિતાતુર નહિ થતા હાય ? જ્યારે વીરપરમાત્માના કાનમાં ખીલા ઠાકાયા અથવા એકજ રાતના દેાર ખાવીશ ઉપસર્ગો થયા ત્યારે કુદરત પણ પાતાની મનાહરતા તજ ગઇ, તે વખતે શું મનુષ્યને કર્મશત્રુની ભય કર યાતનાના વિચાર નહિ આવેલા હાય? એટલું તા નિશ્ચયપૂર્વક માની લેવું કે મહાવીરના જીવનમાંથી પાપકર્મનું જે ભયંકર પ્રમાણ અને જે ભય'કર દુ:ખાની ધાસ્તીની ખાત્રી વિષે કલ્પના થઇ શકે તેટલી ખીજી કેાઇ પણ રીતે થઇ શકે તેવું નથી

હવે છેક્લા એક વિચાર મહાવીરના દુઃખાપરથી હું જે જણા-વવા માગું છું તે એ છે કે મહાવીરના દુઃખાના સઘળા દેખાવાથી પશ્ચાત્તાપ કરનારા આત્મા વીરપ્રભુપ્રત્યે અતિશે નિર્મળ પ્રેમની લા-ગણી ખતાવવાને ઉત્સાહવાળા થશે. કારખુકે આપણે જાણીએ છીએ કે મહાવીર પ્રભુના સઘળા દુઃખા આગળથી જાણેલા હતા. અને જે દુઃખા તેમને ભેગવવાના હતા તેને માટે શરૂઆતથી તેના વિચારા ચાલુ હતા આ ઉપરથી વમા એટલુંજ નહિ સમજી શકા કે તમારા

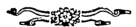
શકે છે. તેના આલં બનથી આજ પણ અનેક જીવા માેક્ષ માર્ગમાં આગળ ધસતા દેખાય છે તાે પછી તમારે શામાટે તેનું આલં બન નહિ લેવું જોઇએ.

વીરપ્રભુના અપૂર્વ જીવન અને અનંત શક્તિ વિષે કાઇ પણ શંકા લાવવી તે મૂર્ખાઇ છે, એક ખેડુત પાતાના પાકને માટે અનેક દુ:ખ સહન કરે પાતાની શક્તિના વ્યય કરે, તાપ અને બાજો સહન કરે, અને જયારે અનાજ પાકી જાય ત્યારે તેની કાપણી કરવાની ના પાંકે, અને પાકના નાશ થવા દે એલું કૃદિ બને કે? નહિજ કૃદિ નહિ. તેવીજ રીતે જેઓ વીરપ્રભુની ભક્તિ કરી તેમનાપરજ આધાર રાખશે, તેઓ શું મુકત થવાના માર્ગમાં આવી ગયા પછી પ્રમાદી થઇ બેસી રહેશે કે? જો તમા મહાવીર જીવનને તમારી નસેનસમાં રાખો અને મહાવીરનેજ આધારરૂપ ગણા તા તમારી અને પરમાત્માની સ્થિતિ વચ્ચેના અ'તર આ જગત્માં કાઇ પણ રીતે રહેવાના સ'ભવ નથી. આખર જતાં મહાવીરનું મહાવીરપણું અને તમાર્ં મહાવીરપણું એક રૂપ થશે.



# મકરણ ૭ મું.

મહાવીરના દુઃખાેમાં મનુષ્યનાે ભાગ.



જે મનુષ્યા એક સાથે મળીને અમુક દુ:ખ સહન કરે છે, તેમાં ઉંડી એકયતાથી હઢ રીતે દુઃખમાં જોડાઇ રહેવાની તેમની સ્વાભાવિક શક્તિ જોઇ આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થાય છે. સર્વને સરખા દુઃખાના ખંધન ની જેવી એકયતા હાય છે, તેવી એકયતાનું ખંધન ખીજ કશામાં જોવામાં આવતું નથી. કમનશીખી અને ક ગાળ સ્થિતમાં જે ખરા અને ઉંડા બ્રાતૃભાવ જણાય છે, તેવા બ્રાતૃભાવ ખીજે કાઇ પણ સ્થળે જોઇ શકાશે નહિ, વળી એમ દેખાય છે કે, પ્યાર જયારે પરિ-તાપના ત્રાસજનક અને ભયંકર વખતમાં કેરવાઇ જાય છે, ત્યારે કદાચ જે હઢ રહેતા તેવી દઢતાની ખીજા કાઇ પણ પ્રસગે વધારે સારી પરીક્ષા થઇ શકે નૃંદુ. કદાચ મહાન્ અને સર્વની સરખી અ-

જમાયશમાં આપણી પ્રકૃતિનુ ઉંડાણુ પ્રકટી નીકળે અને એક બધા-ના હુદયમાં શું છે, તે દરેકને ખતાવી આપે તે તેનું રહસ્ય આપણે અરસ્પરસ ન સમજ શકીએ તેવું ઉંડું છે, અથવા તા એમ હશે કે, દુ:ખ અને ઢાડમારીના પ્રસંગા અરસ્પરસં ભાગવવાથીજ પ્રેમ વિશે-ષ દઢતર થાય છે. આ ખાખતનું નિરાકરણ ગમે તે થતું હાય, તાેપણ આપણે એટલું તા જાણીએ છીએ, દુઃખઅને દિલગીરીના પ્રસગામા કાઇ એવા ચમત્કાર રહેલા છે, તે સરખા દુઃખીઆએાને નેડી દેછે, હુદય હુદયને અને આત્મા આત્માને દુઃખમાં સાથે મળેલા આપણે જોઇએ છીએ, પણ સુખના પ્રસ'ગથી માણસા એક થતા કે, જોડાઇ જતા કહી એઇ શકાયા નથી. જેઓ પડતીમાંથી ખહાર આવતા હાય છે, આશા અને નિરાશાના તાેફાનમાં જેઓ સાથે મળી સહન શીળ-પણ એક સરખા પ્રયત્ન કરે છે, એક લશ્કરમાં જેમ ગાળાઓના વ-રસાદ પડવા છતાં જેઓ એક ખીજાની ખાજીએથી ખરયા વગર એક ખીજાના ખચાવ કરે છે અને ભય'કર ત્રાસદાયક ઘેરામાં સપડાએલા થાેડા ઘણા બહાદ્વર લડવેયાએા એક સાથે દુઃખ સહન કરવાને તત્પર થાય છે તેઓ જે સામાન્ય રીતે ઉડી લાગણી અરસ્પરસ એક સરખી રીતે ધરાવે છે તે ઉદાહરણા દુઃખના ભાગીદાર ઘણા હાવાના અને ચુસ્ત હઢ રીતે વળગી રહેનારા હાવાના હઢ પુરાવા આપે છે. જો આપણું શાંત જીવનમાં પણ તેવા ઉદાહરણ શાધીએ તા એક કુટુંખ જયારે ઘણું દુઃખી અને દરિદ્ર હશે ત્યારે ટુકડા વહેં ચીને એક્યતાથી भागी णावानी तेमनी के वृत्ति हिशे तेक इंट्रंण कथारे श्रीमंत धने सुणी थशे त्यत्रे लाग्येक तेवी એક्यता जाणवी शहरो. हिवे आवाक प्रहारना विचारा श्रेष्ट आत्माना हृदयमां स-રખા દુ:ખી છવાને જોઇને યાય છે અને જાગુ તે દુ:ખ પાતે લઇ લે તેવી લાગણી થાય છે તેવીજ રોતે જ્યારે આ પણે મહાવીરના દુઃખા ની હકીકત સાંમળોએ છીએ ત્યારે તેના ભાગીકાર થવાની આપણને લાગણી થયા વગર રહેતી નથી. જેમ મહાવીરના દુ:ખા ખીજા સઘ-ળાના કરતા વધારે ત્રાસ ઉપજાવનારા હતા તેમ તે દુઃખા ઘણા આતમાઓને વધારે ને વધારે નજીક જવાને આકર્ષણ કરતા હતા દુઃખી હૃદયના છુપા ઉડાણમાં મહાવીરના દુઃખા વધારે સ્પષ્ટ રીતે સમજ શકાતા અને તેઓમાં મહાવીરના પ્રેમ વિશેષ ને વિશેષ

દ્રહતર થતાે જતાે હતાે દુઃખની પવિત્ર ગાંઠથી ન્નેડાએલા તેએા દુઃખ ને લાેગવનાર મહાવીરના નજીકના સંળ'ધી થઇ જતા અને પાતે પણ તેવા દુઃખને સહન કરોને મહાવીરપણાને પ્રાપ્ત કરતા હતા બીજા તીર્થ'કરાેના જીવન કરતાં મહાવીરનું જીવન જે વધારે અસર કરે છે તે માત્ર તેના ઘાર દુઃખાને લીધેજ છે. તેથી કરીને દુઃખને આ આશ્વર્ય જેવી બાબત ગણવાને બદલે તે અનેક જીવાપર આ દુ:ખમ કાળમાં વિશેષ <sup>©</sup>ઉપકાર કરત<sup>,</sup>રી અને સ્ત્રા ભાવિક રીતે મનુષ્યને જ**્યાત કરનારી યાદગાર** ભાબત થઇ પડી છે. જો મહાવીરનું જીવન મધુર અને દુઃખથી કેવળ રહિત હાત તા તેના અનુયાયીએાના તા શીર તેના જેવા ભયંકર દુઃખાે આવી પડતે, મહાવીર પાેતે સુંદર અને સરલ માર્ગે માેક્ષ મેળવી જાત અને બીજાઓને ઘણા ખડખચડા અને કાંટાવાળા માગે માક્ષ મેળવવાના હાત તાે તે ખરેંખર આશ્ચર્યકારક તેમજ ઘણા જીવાને નુકસાનકારક થઇ પડત. તેથી કરીને મહાવીરના દુઃખાે ખીજા આત્માના દુઃખાે સાથે મિશ્રિત થવાથી અને તેનાજ માર્ગ<sup>©</sup> કઠ્ણ, કાટાવાળા અને ખડખચંડા હેાવાથી ખીજાએા તેને પગલે ચાલવાને **દઢ શ્રદ્ધાવાળા હાવાથી તે** મહાવીર પાતાની સાથે ખીજા હજારાે જીવાના ઉદ્ધાર કરી ગયા છે. એકજ શળ્દમા કહીએ તેા પ્રાણીએા ઉંડો શ્રદ્ધાવાળી લાગણીથી મહાવીરના દુઃખા જાઇને તેની નજીક આવીને તેમાં ભાગીદાર થવાની ઇચ્છામા પાતાના ઉદ્ધારના માર્ગ શાધી શકવાને સમર્થ થયા છે.

પરંતુ બધા દુઃખાં એવા નથી કે જેમાં મહાવીર સાથે આપ દ્યું મળીને આગળ વધીએ. ખુલી રીતે કેટલાક એવા દુઃખના પ્રસંગા હાય છે કે જેને સહન કરવામાં મહાવીરની પેઠે પાતે દિલાસા લેવાને પણ શક્તિવાન થઇ શકે નહિ. જો કે ઉપર ઉપરથી એમ દેખાય છે કે બધા દુઃખાની લાગણી બધા જીવાને એક સરખી થતી હશે; પરંતુ તેવું નથી. મહાવીરને એવી લાગણી કે તે દુઃખા સહન કરતાંજ તના પાપ પલાયન કરી જતા, જયારે બીજા પ્રાણીએ! દુઃખ સહન કરે છે તે વખતે તેએ!માં વળી બીજા પાપ થાડા અથવા વધારે પ્રમાણુમાં મિશ્રિત લાવે પ્રવેશ કરે છે; તે છતાં પણ ઘણા મહાન્ આત્માએ! નિર્વિક્લ્પ લાવે દિલાસા સાથે ઉદયે આવેલા ક મેને દ્વર કરી નવા અ'ધથી દ્વર પણ રહે છે. તેના દુ:ખા સારા કરવા માટે હાય છે, પણ ખરાબ કરવાને માટે હાતા નથી, સામાન્ય અને શ્રેષ્ટ માણસાના દુ:ખામાં આવાજ ફેર હાય છે. અલબત પણ મહાવીરના દુ:ખા તેઓ કેવી રીતે સહન કરતા તે સમજવાને શ્રેષ્ટ આત્માઓ શકિતવાન થઇ શકે નહિ તાપણ સઘળા જાગૃત અને ઉચ્ચ પદના અભિલાષી આત્માઓ જેઓ મહાવીરના પગલે ચાલવાને તૈયાર હાય છે તેઓ મહાવીરના દુ:ખના ઉંડા અનુભવી થવાની યાગ્યતાવાળા થઇ શકે છે. એક પવિત્ર આત્મા પાતાના પાપનું કઇ જાતનું દુ:ખ સહન કરી દ્વર કરી શકે છેતેની આપણે શાધ કરીએ. ઉદયે આવેલા પાપનું દુ:ખ કયાં સુધી ઉમદા પ્રકારનું અને યાગ્ય કહી શકાય. પાપના દુ:ખામાંથી કયા તત્ત્વો આપણી દુ:ખી પવિત્રતાના ધારણને નકી કરી શકે. આવા પ્રશ્નોના સંબંધમાં હું મહાવીરના દુ:ખોપરથી મનુષ્યે શું વિચાર કરવાના છે તે જણાવીશ.

#### હ્રદયના જાણીતા દાેષ.

ઉદયે આવેલા પાપનું દુઃખ સહન કરવાનું એક ત્રાસદાયક तत्त्व के केना सीधा अनुसव हाता नथी ते हृहयना जाणीता हाषने લગતા છે. પાપીની સાથે તે પાપના વિસ્તારની એક એવી મર્યાદા છે કે જેનાપર થઇને નિર્દોષ એવી કુદરત પણ પસાર થઇ શકે નહિ. વિશાળ હુદયના, મૂળરૂપવાળા, ઉદારતાવાળા મહાવીરના પવિત્ર આત્મા મનુષ્યપણામાં જયાં પાપ આનંદરૂપ ગણાય છે, તે તરફ એક પગલું પણ આગળ ચાલતા નથી. પાપના અધકારથી ઢંકાઇ ગયેલા ભય કર દાર પ્રદેશમાં અને જયાં વેર લેનારા અ તઃકરણના જીસ્સા પ્ર-જવલિત છે ત્યાં તે મહાવીર પ્રભુ કે જેમને આપણી પેંઠે લાલચમાં પડી જવાની ટેવ નથી તે આપણુને દેારી જશે નહિ તે સવેત્ર પ્રભુએ ગમે તે ચાકસાઇથી માણુસના અ તઃકરણુ વાંચેલા હાય, ગમે તેવી ઉંડી કરૂણાવાળી લાગણીથી તેણે મનુષ્યના દુઃખા સાથે પાતાના આ-ત્માને એડેલા હાય, તાપણ તેમાં દુષિત દુ:ખાના એવા ઉંડાણ હાય છે કે જયાં નિદોષના જરાપણ અવાજ કરી શકે નહિ આત્મિક અવન-તિ, આત્મિક માન ભ'ગ, આત્મિક અવગુણનું જ્ઞાન, આત્મિક તિર સ્કાર, હુદયનાં અસહ્ય કે ટાળા કે જેમાં અપવિત્ર માજશાખની ચાગ્યતા (ઇચ્છા નહિ) ભરમીભૃત થઇ જાય છે એ વિગેરે લાગણીએ કે જે પાપીના અસદ્ય દુઃખાનું અ'ધારણ મિશ્રિત લાવે આંધે છે અને માણુસને લાગે તેવા ઘણાજ અસહા દુ:ખા જે નક્કી કરે છે તે મુખ્ય છે અને તે છતાં એ તેા ખુલ્લું છે કે આવી ત્રાસદાયક લાગણીનાજરા પણ પડછાયા નિર્દોષ મહાવીર પ્રભુપર પડતા નથી. જેવા પાપના જુ-રસા છે તેવાજ પાપના અ'ધકાર છે જેના દરેક માનુષિકઅનુભવમાંથી તે વીર પ્રભુ દૂર છે. મતલખ કે જ્યાં પાપના દુઃખને ભાગવવામાં સા-મું પાપ માંધવાનું હાય છે ત્યાં વીર પ્રભુ હોઇ શકે નહિ પાતાના લાભની ખુશાલીની ઇચ્છામાં ઢાંગ કરવામાં આવે, વૈર લેવા**ની** ઇચ્છા માં અ'ધારામાં રહીને આન'દ ખતાવવામાં આવે, પાતાના હરીકની કીર્તિ સહન નહિ થવાથી ઇર્ષા કરવામાં આવે અથવા દુશ્મનની હાર तरक तिरक्धार अताववे। द्धाय, तेमक मढावीर आगण भेंाटी मगइरी ની ચાહનાથી અપવિત્ર લકિત કરે, નિરાશાવાળી કૃપણતા દાખવે, દેષ અને અદેખાઈના ઘા મારવાની ઇચ્છા રાખે, ગમે તે દુઃખી, એ. કાંત અને ત્રાસવાળા મનુષ્ય હાય, અને મહાવીર પાસેથી દિલાસાહ માગતા હાય તાપણ જ્યાં સુધી તેણે પાતાના આત્માને <mark>પાપમાં જ</mark>ેડેલા*િ* અને પાપના દુઃખને લાગવતા વધારે પાપી થયાના પરિણામ રાખે છે ત્યાંસુધી તેને મહાવીરના મજબુત હાથ કદી મળી શકરો નહિ અને તેના પાપની સામે એકલા હાથે તરફડીને ત્રાસ સહન કરવા પડશે. ખીજાના દુ:ખા દૂર કરવાની મહા-વીરની નિર્દોષ લાગણી છે એમાં શક નથી પણ જેઓ પાતાની મેળ પાતાનું માત ઉભું કરે છે તેને અટકાવવાને કાઇ વચમાં પડી શકતું નથી. આભવિ જીવા તેવા હાય છે અને તેથી ગમે તેટલા ચડીને પર્ણ તેઓ ગમડી પહે છે.

#### પાપ કર્મના ઉદયતું લક્ષ.

પાપના દુ:ખ સહન કરવામાં બીજી તત્ત્વ પાપકર્મના ઉદયનુ પોતાને લક્ષ હાય છે તે છે. હૃદયથી જાણીતા પાપ ખરેખર પાપના અંદરના પ્રતિબિંબ રૂપે હાય છે અને માણસના અંતઃકરણપર પર-માત્માની ઝાંખી છાયા પડે છે તથા જે આત્મા હૃદયના જાણીતા દા- ધમાં પાપ વૃત્તિવાળા હાય છે તેને પાપકર્મના ઉદયનું લક્ષ હાય M. P-16.

છે અને તેમાં પણ તે તેવાજ નાલાયક અને ખીન અનુલવી હાય છે. આ જગત્માં પણ જેમ આપણી ધાર્મિક સત્યતાની કંખુલાત ઝાંખી હાય છે તેમ દુષ્ટ માણસ પાતાના પાપને જાણતાં છતાં પરમાતમા પ્ર-ત્યે ધિક્કારની નજરથી જુએ છે અને પાપના ઉદયને જાણીને તેના દુઃખ લાગવતાં વધારે ઘારકર્મના ખ'ધ કરતા રહે છે. અને જો તેને આત્મિક લાગણીનું ભાન હાય છે તેા તેના ખરા વિસ્તારમાં તેના પાપકર્મના પરીઘ કેટલા છે તે તેને જણાઇ આવે છે. પાતાના જાતિ ભાઇના ધિક્કારથી કેટલાક પાપી મનુષ્યાં પાતાના પાપથી કંપે છે પરંતુ જેઓ જાણી જોઇને અપવિત્રપણજ પૃજય માળાય કે લલા મિત્રને મળે છે અને તેનાપર પાતાની પાપવૃત્તિની નજરથી જુએ છે તેએાની સ્થિતિ ઘણી ભય કર હાેય છે. પાપકર્મથી બિકણ થઇ ગ-એલું હુદય કાઇ મહાદેવી હાજર થાય તાપણ ડરીને નાશે છે અને કાઇ વખત માણુસના ધિક્કારને સહન કરવાને બદલે આપઘાતની શાંતિને શાધે છે. પર'તુ માણુસના પાપ પ્રત્યેના તિરસ્કાર અને દેવી-ના પ્રકાપ તે માત્ર પાતાના પાપી હુદયનું અપૂર્ણ પ્રતિબિંબ છે. પાપી માણુસ કહે છે કે મૃત્યુ પછી કઇ ગતિ થવાની છે તે કાેણુ કહી શકે છે, અહીંના પાપ ત્યાં નડશે એ પણ કાેણ જાણે છે પણ ખરેખર એ ઘણું દિલગીરી ભરેલું અને દયાજનક છે કે મહાવીર જે શાંતિથી દુઃખને સહન કરતા તેની પણ આવાલવાન દિ જવાને કંઇ પણ અન સર થતી નહાતી. મહાવીરને પાપીપર દ્રેષ નહે તા તેમ ધર્મીપર રાગ નહાતાં તેમજ નિદોષ પરમાત્માને તેવા અનેક નાસ્તિકજવાના એક ક્ષણવાર પણ અનુભવ થવાનું કારણ નહાતું. જો કે તે મનુષ્ય-ની વચ્ચમાં રહેતા હતા અને જેઓ મુક્ત થવાને ઉદ્યમવ ત હતા તેમને તેની ૮ઢ સહાયતાં હતી અને ગમે તેવા દુઃખાની સામે થ-વાની ચુક્તિ તે ઉપકાર ખુદ્ધિથી ખનાવતા હતા પરંતુ તે છતાં નાસ્તિકપર તેને કરોા પણ દ્વેષ નહિ થતાં તેના ઉપકારના વરસાદ તે એક સરખા વરસતા હતા અને તે જેને જેમ આવે તેમ લાકા-ગહણ કરતા હતા નાસ્તિકા ઉલટા માગે ચાલે તેની સાથે તેને કાંઇ સંગ'ધ નહાતા. ગમે તેવા ભય'કર દેખાવામાં અને જગત્ના દુષ્ટ પરિણામમાં તેની સામે ગમે તેવા તિરસ્કાર ખતાવવા આવતા તાપણ તેની તેને જરાયણ દરકાર નહાતી એટલુંજ નહિયણ પાતાનાજ પા

પના ભયંકર દુઃખમાં તે કહી પણ કષાય વાળી લાગણીને વશ થઇ જતા નહિ. તેના દુ:ખની પછવાડે કેવળજ્ઞાનના સૂર્યથી વિશેષ પ્રકા-શ ઢંકાઇ રહેલા હતા અને તે મહાવીર પ્રભુ જાણતા હતા. કામળ લાગણીથી તેણે એક પછી એક બધા દુ:ખા પસાર કીધા અને પા-તાની આત્મિક વૃત્તિની દ્રહતામાં અ'શે માત્ર પણ અસ્થિરપણ' આ-ववा हीधुं निद्ध. लयं इरमां लयं इर हु: भ व भते पणु तेनी तेवीक द्रढता ढर्ती. तेनापर तेनिबेश्या भुडी तेने आणीन असम क्ररी नाण-વાના ગાશાળાના અતિ નીચ પ્રયત્નથી પણ તેણે પાતાની શાંત વૃત્તિ ને જરા પણ ગુમાવી નહાતી પરંતુ ઉલટું ઘણીજ કામળતા અને ઉપકારની લાગણીથી તેણે ગાશાળાને મહા પાપથી ખચવાના ઉપ-દેશ આપ્યા હતા અને તેની દુઈશાને માટે તેને લાગી આવતું હતું. ઉદયે આવેલા પાપકર્મને જાણુનારા મનુષ્યાને આ ઉપરથી કેવું ઉચુ શિક્ષણ મળે છે ? એવા પ્રંભુની દ્રહતા જોઇને તે પ્રભુના ચરણ કમળમાં ભવિ જીવા પાતાના પાપના દુઃખ સહન કરતાં પશ્ચાત્તાપ કરતાં હળી પડી છે. તેઓ એવીજ રટણા કરે છે કે હે પ્રભુ ? મારા આત્મા હું તને સાંપુ છું, તું તેના ઉદ્ધાર કરજે અનેક ખાદ્ય અશાં-તિ હાવા છતાં તે મહાવીર પ્રભુના પવિત્ર નામનાં ઉંડી વિશ્રાંતિ હતી, નિર્દોષ શાંતિ અનુભવાતી હતી, અને તેના આશ્રયમાં હૃદયની શાંત પવિત્રતા પ્રગટ કે અપ્રગટ પણે જોઈ શકાતી હતી. ' પાપકર્મ ના ઉદયને જાણવાવાળા પાપી આત્મા પ્રભુના પડેખામાં પાતાના પાપી આત્માને સંતાહે તા તેના ગમે તેવા ઘાર અ'ધકારમય દિલગી-રીના પ્રસંગમાં પણ તે પાતાના સરલ અને સીધા માર્ગ નેઇ શકે.

#### મૃત્યુ પછીની ધાસ્તી.

જે કે વીરપ્રભુએ છેલા મૃત્યુને 'અનુભવ્યું હતું, તાેપણ ચાર ગતિમાં ભ્રમણ કરનારા મનુષ્યાને મૃત્યું પછોની સ્થિતિ વિષે જે ધા-સ્તી રહે છે, તેના તિક્ષણ દુઃખના ભાગી કેવી રીતે થઇ શકે ? જો મૃત્યુએ સામાન્ય નિદ્રા હાત અધવા એક પ્રકારની બેશુદ્ધિ હેાત તાે પાપી મનુષ્યને તેની અર્ધી ધારતી એાછી થઇ હાત ઘણી વખતે મરણ વખતનું દુઃખ પણ જીવવાના દુઃખ કરતાં ઘણું એાછું હાેય છે, પર'તુ તે વિશેષ જશાય છે, તેનું કારણ એ છે કે. પાપ તેનાપર

ભવિષ્યની ધાસ્તીની છાયા રચી જાય છે, તેની છંદગીના પાપી કામા તેની નજર આગળ ખડાં થાય છે, અને તેથી તે પાપી માણસ મરવાને ડરે છે, મૃત્યુ પછી કેવી ધાકતી છે, તે વિષે મનુષ્યની ચિંતા દ્દર કરા, અને જણાશે કે, માત તેને વધારે લય કર લાગતું નથી. પરંતુ મરતી વખતે માણસને એમ થાય છે કે, અરે! હું ચાલ્યા જાઉં છું? તે હું જાણતા નથી, દુનીઆમાં રહીશ કે, ખીજે તે તેને ખબર નથી, બધું છાડીને જવું પડે છે. એજ માત્ર તેના પહેલા ત્રાસ હાય છે, માત તેને ન કહી શકે તેવા છુપા અ'-ધકાર લાગે છે. પાયના અંધારાવાળા વિકાળ દૂત જણાય છે, અને केम केम मात नल्ड आवे छे, तेम तेम त्रास वंधता जय छे, अने અશાંતિમાં તેને જીવનમુક્ત થવું પડે છે, પરંતુ મહાવીરનું મૃત્યુ કે જેનાથી પાપે ત્રાસીને નાશી છુપ્યું હતું, તેમાં ઉપર કહેલાં તત્ત્વ નહિં હતા. તેના નિર્વાણના સમય જરા પણ ધાસ્તિવાળા કે અશાંત નહિ હતા, તેને પરલાકની અદશ્ય દુનિયા વિષે કાંઇ પણ શ'કા, અચાકસપણ', કે ત્રાસ નહાતા. જે જગત્થી તેઓ નિવૃત્ત થતા હતા, તે જગત્ના નિર્દય હાથમાં તેને ક્રી આવવાનું નહાેતું, તે જગત્માંથી તેના પવિત્ર આત્મા નિરાશા અને અ'ધકારના દુઃખમય પ્રસ'ગમાંથી હમેશાં મુક્ત થઈને નિર'તર જયાતીસ્વરૂપી પરમાત્મપદને પ્રાપ્ત થતા હતા. પરમ સિદ્ધ પરમા-ત્માઓ સાથે તેના છેવટના મૃત્યુ પછી તે આદિ અન તકાળ સુધી પરમ સિદ્ધ અવસ્થાને પ્રાપ્ત થતા હતા. દુઃખ દિલગીરી અને કંટા-ળાથી ભરેલા આ સ'સારમાંથી તે હુમેશને માટે મુકત થઇને જયાં પરમ શાંતિ અને કાેઇ પણ બાળતની ન્યૂનતા નથી તેવા સ્થળે જતા હતા. અરે! મૃત્યુથી એ મહાવીરને માત્ર પાતાના મૂળ ઘેર જवानुं क हतुं. स्थेवा मृत्युनी हरेड इत्तम छवा याहना राणे छे; કારણ કે અન તકાળ સુધી પરદેશ ભટકી ભટકીને પાતાના મૂળ ઘેર જવાની કાને ઇચ્છા ન થાય ? આખરે ખરી શાંતિ તા પાતાનાજ ઘરમાં અને પાતાનાજ કુટું ખીએામાંથી મળી શકે છે. આત્માનું મૂળ ઘર પરમાત્મપદ છે, પણ કર્મના ભમાવ્યા તે અહીંથી તહીં ભટકે છે, અને ખાટી શાંતિની શાધ કરે છે, એ કર્મશત્રુથી મુકત થવાય તેં મૃત્યુ એ ત્રાસ નથી પગુ ઘેર જવાના માર્ગ છે. શતુ એ

મિત્ર થઇ ગયા છે, તેના તરફ લક્ષ આપા અને તેનાથી દ્વર થવાના પ્રયત્ન કરા, જ્યાં સુધી તેમ કરશા નહિ ત્યાં સુધી જન્મ મરણની અને સ સારના ભ્રાંતિવાળા સુખની ત્રાસદાયક ધારતી ઓછી થશે નહિ અને પરવશ થઇને મૃત્યુના વિકાળ મુખમાં અનેકવાર પડવું પડશે. મહાવીરનું મૃત્યુ કેવું હતું તેના વિચાર કરી તેવું મૃત્યુ કેમ થઇ શકે તેની શાધમાંજ તમારી ધારતીના અંત આવશે.

# પવિત્ર આત્મા દુઃખના કેવી રીતે ભાગીદાર થાય છે.

પાયકર્મ દ્વર કરવાને કેવા પ્રકારના દુઃખા વધારે ઉમદા અને ચાગ્ય હાય છે તેમજ કયા દુઃખા પવિત્રઅને જાગૃત સ્વભાવથી જાણી શકાય તેવા હાય છે તેની હવે આપણે તપાસ કરીશું પાપકર્મ એ કે મહાવીરથી હજાર કાેષ દ્વર રહેતું હતું તાેપણ તેના ત્રાસદાયક દુઃ-ખ અને દીલગીરીના પ્રસંગના તેને પણ અનુભવ થતા હતા પાપ કેન ર્મના ઉદયથી થયેલા કેટલાક અ'તર'ગ એવા પણ હુ:ખા છે કે જે મહાવીરના જેવાજ આત્માં જાણી શકે અને જેટલા પ્રમાણમાં આ-પહ્યા અ'તર'ગ આત્મા સ્વચ્છ અને પવિત્ર થયેલા હાય તેટલાજ પ્ર-માણુમાં મહાવીર પુરૂષના અ'તર'ગ દુઃખાે આપણે અનુભવી શકીએ પાપના જરાપણ સંખ ધથી પવિત્ર હુદયનેજ દુઃખલાગે છે તે દુઃખના આપણે વિચાર કરીએ. મહાવીરે પાતાના મીશનની પૂર્ણાહુતિમાં પાપ-કર્મના જે રીતે ક્ષય કર્યો છે તેનું પ્રમાણ આપણા અપૂર્ણ અંતઃકરણથી નીકળા શકે નહિ, માત્ર તે આપણી વચમાં નજીકમાં રહેતા હતા તે-થીજ આપણે તેના ઝાંખા માર્ગ શાધી શકીએ છીએ. નિદોષને પણ દ્ભિતની સાથે જન્મના સંબ'ધ હાય તા પાપના પ્રસ'ગધી કરીને ક્રમે-કુમે તીણું દુઃખ ઉત્પન્ન થાય છે મહાવીરના દુઃખાે આપણે આગળ વાંચી ગયા છીએ તે પ્રમાણે ઘણી ળાળતમાં એકાંત હતા અને સાંસા-રિક જીવનમાં તેનું નામ કે નિશાન પણ નહે તું પરંતુ બીજી રીતે વિ-ચાર કરીએ તેા આસપાસના નૈતિક દુઃખાને પાતાના અંતઃકરણ્ સાથે વી'ટાળીને પાપ સાથેના નિર્દોષ સંખ'ધધી દુઃખ સહન કરીને વીરપ્રભુ દરેક જાગૃત આત્માને પાતાના દહ અને મજબુત દિલાસા વાળા હાથ આપે છે કારણકે જેમ જેથો આપણે મહાવીરજેવા વધા-रेने वधारे थता क्रध्ये छीये तेम तेम आपणी पदतीना चिन्हा

એાછા થતા જાય છે, પાપના નજીકના સંખ ધથી આપણે ચેતીને વધારેને વધારે દ્વર રહેતા જઇએ છીએ અને તેથી આપણા દુઃખી દખાણના પ્રસંગમાં અને જગત્ના દૂષિત નીતિના વાતાવરણમાં આપણે આગળને આગળ વધતા જશું અને મહાવીરના દુઃખના ભઃગીદાર ખનતા જશું.

પવિત્ર હુદયના અને કામળ અ'તઃકરણના સ્ત્રી પુરૂષાને કાઇ બિલત્સ વિચારથી લરેલું પુસ્તક વાંચવાની ક્રેજ પાડવી તે તેને અ-સહ્ય થઇ પડેશે તા પછી જેઓને પાપ પ્રત્યે તિરસ્કાર છે તેમને પા-પકર્મના જીંદગી સુધીના માત્ર શખ્દધી નહિ પણ દરેક કાર્યમાં પણ પરિચય અને સંખંધમાં આવવું પડતું હાય તાે ગમે તેવા શારી રિક ત્રાસ કરતા તેને એ દુઃખ કેટલું અસહ્ય અને ભયંકર લાગશે ? પર'તુ આવી જાતની કલ્પનાવાળા દાખલા પાપમય જગત્માં મહા-वीरनी स्थिति विषे आपणुने णात्री क्राववामां मात्र महहरूप थाय ક.રણકે તે મહાવીર પ્રભુની પવિત્રતા સંપૂર્ણજ્ઞાનવાળી અને ગમે તેવા પવિત્ર મનુષ્ય કરનાં પાપ તરફ વધારે ધિક્કાર અતાવનારી હતી એટલુંજ નહી પણ આ દુનીઆના પાપ વિષેતું તેતું લક્ષ ઘણ જ સૂક્ષ્મ અને તરત જાણી લેવાની શક્તિવાળું હતું તેની હાજરાથી જ પાપ જાણે પાતાના સઘળા જેરથી ઉછળ્યું હાય તેમ જગત્ને તેના પાતાના અને બીજાના દુઃખાથી ખળભળાવી દીધું હતું. મનુ-ષ્યની દુષ્ટ લાગણીએ પણ એવા દાર પાપકર્મ તરફ ધિક્કાર અતાવ્યા વગર રહી શકી નથી. મનુષ્યના અધમ આત્માએ માં વર અને દુર્શ-ણાથી ભરેલું નર્ક જાણે સાથે મળીને ભય કર રીતે મહાવીર પ્રભુની સામે ઉલટી પડ્યું હાય તેમ પાપકમેં દેખાવ દીધા હતા. ઇતિહાસ ની ત્રાસદાયક નાંધમાં માપકર્મ પાતાની છેક છેલી મર્યાદા ઉછળી રહેલું અને તેના સાક્ષી તરીકે એકજ વીરપ્રભુદે વાનું હુંમેશને માટે લખાએ હું રહેશે. તે વીરપ્રસુની દર્શમાં પાપીકર્મ ગમે તેટલા વેષ ધારણ કરો ને આવ્યું તાપણું દ્રર થઇ શક્યું નથી. ગમે તેટલા પ્રપંચ અને દુર્ગુણામાં છુપાઇને શખ્દામાં કે સ્વરૂપમાં તે દ્યાર પાયકર્મનું વીર-પ્રભુ પાસે કશું ફાવ્યું નથી. ગમે તેવા સારા કે નઠારા વેષમાં હોય તાપણ પાપ તેનાથી છુપું રહ્યું નથી. માલની રથાયી હવા લેવાની જાણે પ્રકૃતિ ખંધાઇ ગઇ હાય તેમ ગમે તેવા પાપી ઘરમાં અને દુષ્ટાચારી

મનુષ્યામાં તે રહીને પાતાતી શ્રેષ્ટતા જાળવી શકતા હતા અને એટલા માટેજ તેઓ પાતાને પાપકર્મના ઝાંખા સ્પર્શ થઇ શકતા નહાતા તેના સંખ'ધમાં આવીને ઘણા સૂક્ષ્મ અને તીણા દુ:ખા સાથે રહીને ધીરજથી અને બહાદુરીથી તેમણે સહન કર્યા હતા.

# બીજાના પાપકર્મ જોવાથી ઉત્પન્ત થતી લાગણી.

પાપકર્મના જે દુઃખાે મહાવીર પ્રભુએ સહનકીધા છે તેમાંથી મનુષ્યને ભાગીદાર થવાનું બીજાં તત્ત્વ પાતાના જાત ભાઇઓના પા પકમ' જોઇને જે લાગણી અને દુઃખ ઉત્પન્ન થાય છે તે છે. મહાવીર પ્રભુ ફકત જગત્ના પાપકર્મને જેનારજ ન હતા પરંતુ જે પાપી મનુષ્યા તેના પ્રત્યે પૂજ્ય બુદ્ધિથી પ્રેમ ધરાવતા હતા તેમનું ભવિષ્ય સુધારવા તેઓ વિરાગીપણે પણ ઉપકાર કરવામાં સતત ઉદ્યમવંત હતા અને આ ઉપરથી જાણુવું ઘણું સહેલું થઇ પડશે કે તેમના દુઃખા વિષે ઘણીજ ઉંડી લાગણીવાળા હતા. જે કે પાપકર્મના સઘળા કર્તિંગ્યા પવિત્ર હુદયના મનુષ્યમાં તાેફાન અને અ'ડ જગાવે છે તાે પણ મહા-વીર પ્રભુની નજીકમાં રહેનારા પ્રાણીના સ'બ'ધમાં તેવા પ્રકાર ખને તા તે हेणाव घણા દુ:ખ ઉપજાવનારા થઇ પડે. જેઓ આપણને પ્રિય હાય છે ते भाना पापडर्भ किઇने આપણને સ્વાભાવિક લાગ-ણી થયા વગર રહેતી નથી. એક લાઇની દુષ્ટતા અને જાતીય ભ્રષ્ટતા વિષે વિચાર કરતાં તેના પવિત્ર, ભલા અને વિશાળ હૃદયવાળા ભા-ઇને ઘણું તીણું અને ઘાતકી દું.ખ થાય છે. કેવા પ્રકારના સૂક્ષ્મ ખં-ધનથી એક હુદય બીજા હુદય સાથે જોડાય છે અથવા એક આત્મા ખીજા આત્માં સાથે કેવી છુપી રીતે મળી શકે છે તે જાણવું ઘણું આ ર્ર્સર્ય ઉપજાવનારું લાગે છે અને જે કે એક હુદય ળીજાના સુખ દુઃખના ભાગી નહિ થતા આમ તેમ ભ્રમણ કરે તાપણ બીજાના પ્ર-માણિકપણા વિષે કે પાપીકાર્ય વિષે તેને જાતિ અનુભવ થયા વગર રહે નહિ. ઉદાહરણ તરીકે એક પતિને કે પત્નિને પાતાની પત્ની કે પતિ तरइथी અંપમાન થાય તેથી કેવું દુ:ખ અને શરમ લાગશે તેના વિ-ચારકરા. અથવા એક દુરાચારી છાકરાને સ્વચ્છ દપણે ભટકતા નાઇને તેના ભલા ખાપને તે વિષે કેટલું દુઃખ અને લાગણી થશે. કાૈટું બિક ધાર ણુમાં એક એવા પ્રકારના સુસંપ હાય છે કે જેથી તેમાંની કાઇ પણ

व्यक्ति आधीनाय्यानी विनय सायत्या वगर यडी शक्ते निर्धि तेम પડી શકે નહિ અથવા માન પામે નહિ તેમજ અપમાન પણ પામે ન્હિ. એકજ લાહીના અને કાંટું બિક પ્રેમની ગાંઠથી બંધાએલા મનુ ષ્યામાં જે છુપા કુદરતી કળાકાશલ્યથી એક ખીજાનાહુદય અરસ્પરસ મળેલા હાય તેમજ એક બીજાના વર્તનનું દરેક અનુકરણ કરનારા હાેય, કુદરતી સ'બ'ધ હાેવા છતાં હુજારાે નજીકની યાદગીરોથી તેમાં **દહતા જણાતી હાેય અને તેમાં લગભગ એક રૂપતા થઇ જાય** ત્યારે તે કુટું બમાં એક વ્યક્તિની ગ'ભીર ભૂલ વિષે જે લાગણી થાય તે વિષે વિચાર કરાે. એજ કુંદુ બમાં જે છેોકરાે ઉલટે માર્ગે ચાલે તાે તેના ખાપને કેટલી ઉ'ડી લાંગણી થશે. તેની લાંબા વખતની સ'ભાળ અને સંરક્ષણ પછી તે છેાકરા જે તેની એકજ આશા, મગરૂરી અને પ્રેમનું સ્થાન તે માનતા હાય તે અપવિત્ર અને અનાચાર માર્ગે પ્રવર્તે તથા તેના નિદોષ નામને કલંક લગાઉ ત્યારે તેને કેવી લાગણી થતી હશે તેના વિચાર કરાે. એ કે તે પિતા પેંગ્તે નિર્દોષ છે, છાેક-રાના પાયને માટે કાંઇ તે દાષિત ગણાય નહિ તાપણ સ'બ'ધને માત્ર લાગણીથી તેના લાગીદાર થાયછે.જેને એવી અસર થશે કે જાણે છેાકરાની ગેરવર્ત હુંકના તિરસ્કાર અને શરમ ને માટે મારેજ નીચું નેવાનું છે. અરે એટલું નહિ પણ પાતાના પાપથી તેને જેટલું દુઃખ થાય તેના કરતાં આચી કરીને તેને ઘણા તીણા હુ:ખના ડ'સ લાગશે, ખરી હકી કત એવી છે કે છે કરા પાપકર્મ કરવાને પ્રવૃત્ત થયા તેજતેની હલકા-ઇમાં નખળાપણું ખતાવે છે. અને બીજી રીતે ખરી વાત એમ હાેય છે કે માળાપ પાતે હલકા કામા કરી પછી પશ્ચાત્તાપ કરતાહાય તાે-પણ તેની પૂર્વની અસરથી બીજાએા ખરાખ થયા હશે એ વિચારથી પણ દુઃખ થાય છે.

આ સિંહાંતનું તાત્પર્ય ખુલ્લું છે. મહાવીર આપણા મહાન્ પિતા હતા, તેણે આપણા જેવું જ સ્વરૂપ ધારણ કર્યું હતું અને તેના હુદય સાથે આપણા હુદયની તેના આત્મા સાથે આપણા આત્માની એકયતા ધાય એવી તેની નિર્દોષ ઇચ્છાં હતી જેમ તેના પુત્રા અને પાત્રા આપણે તેને પિતા ગણી આપણા દુઃખા નિવારણ કરવાની પ્રાર્થના કરતા હતા અને આજપણ કરીએ છીએ તેમતે પણ નિરાગી હાવા છતાં આપણા પાપકમંને દૂર કરવા માટે નિર્દોષ ઉપકારની લાગણીથી ઘણા મનુષ્યાને ખ'ધન મુકત કરતા હતા

આ રીતે તે જાશે આપણા દુ:ખના ભાગી થયા હાય એમજ કહીં છે તા એક રીતે ખાેટું નથી. જગત્ના સંખ'ધી અને રનેહિએા આપણા પ્રત્યે લાગણીવાળા હાેય તાે આપણા એક ભવ સુધારી શકે છે, પણ જે મહાવીર પ્રભુ અનેક ભવાંતરના પાપકર્મને જડમૂળથી ઉખે-ડી નાંખી ભવળ ધનમાંથી મુક્ત કરે તેના સ'બ'ધની સાથે જગત્ના કયા સંબ ધની સરખામણી થઇ શકે ? મનુષ્યના ગમે તેવા દઢ એ ક્યને મહાવીર અને તેના અનુયાયીઓના એક્યના કિંચિત અ'શ માત્ર કહી શકાય. જે કાંઇ આપણા માટે બની આવે છે, તે તેના સાધનથી જુદુ' નથી. તેના સર્વ શહિતમાન હૃદયમાં આ પણુ' ગમે તેવું સૂક્ષ્મ દુઃખ પ્રત્યક્ષ છે, અને આપણી દુદંશાની ઉડી લાગણીથી તે પ્રાણીમાત્રપર અનેક ઉપકાર કરવામાં પ્રવૃત્ત રહે છે. તેનાપર વિ-ધાસ અને શ્રદ્ધા રાખવાથીજ જાણે તે આપણા સઘળા શાક અને સંતાપના બાજો લઇ જતા હાય, તેમ આપણે છૂટા થઇ ગયા હાય તેવા લાસ થાય છે. આપણા અદાર કર્મ જાણીને એક પતિ પાતા-ની સ્ત્રીને માટે કે એક પિતા પાતાના પુત્ર માટે જે લાગણી ધરાવે છે તેના કરતાં વીરપ્રભુનું હુદય ઘણીજ દયા અને અનુક પાની લાગ-ણીથી ઉભરાઇ જતું હોય છે. જો કે તેએ ! સમલાવી અને મધ્યસ્થ નિરાગી પ્રકૃતિવાળા હાય છે, તા પણ વ્યવહાર દૃષ્ટિએ તેઓમાં પ-રાપકાર વૃત્તિ ઘણીજ વિશેષ હતી, એમ કહેવાનુ રહસ્ય ન સમજ શકાય तेवुं लेह सरेबुं नथी. वणी पाते घणाळ पवित्र अने ઉચ્ચ-પદને પ્રાપ્ત ચએલા હાવાથી દૂષિત અને પતિત પ્રાણીઓ વિષે ઉલટી વિશેષ લાગણી થઇ આવે એ સાહજીક હતું. તેની અનહદ ઉપકારની લાગણીના પુરાવા એજ ગણી શકાય કે તેઓ છેક છેવટ જયારે નિ-ર્વાં પામ્યા ત્યારે પણ હજારા જીવાને ભવાંતરના દુઃખમાંથી મુક્ત કરવાને સાળ પંહાર સુધી લવ્ય પ્રાણીએને અતિ ઘણી ઉપકાર કર-નારી ઉપદેશની ધારા ચાલુ રાખી. મતલખ કે તે એક એવું ઉદાર અને ઉચ્ચ હુદય હતું, કે જે સમભાવે હજારા પ્રાણીના દુઃખના ભાગી થઇ તેઓના દુઃખા દૂર કરવાની પાતાની પરાપકારવાળી પ્ર-વૃત્તિમાંથી પાતાને મુકત કરી શકતા નહાતા. તેની નિર્દોષતા ગમે તેવા દુશું હોતને દૂર કરી શકતી હતી. તેની પવિત્રતા દુરાચારને દૂર M P-17.

કરી શકતી હતી અને તેની મધુર ઉપદેશ વાણી ગમે તેવી મૂર્છા-માંથી મનુષ્યને જાગૃત કરી શકતી હતી. આવા પ્રકારની વ્યવહારીક રીતથી મહાવીરપ્રભુ દ્રષિતના દેાષ અને દુ·ખને માટે ઊંડી લાગણી-વાળા અને જાતે દુઃખ સહન કરવાવાળા હતા.

#### પાપકમ ના ભાગ.

પાપકર્મના ઉદયથી મહાવીરપ્રભુએ જે જે દુ:ખ સહન કીધા તેમાં તેઓ જાણી જોઇને પાપકર્મના ભાગ થઇ ગયા હતા કારણકે તેમ કર્યા વગર તેઓ પાતે મુક્ત થાય નહિ અને ખીજાઓને પણ મુક્ત કરી શકે નહિ.

તેને માટે છવ આપનારા અનુયાયીઓની વચમાં રહીને તેણે પા-પકર્મના અસહ્ય જોરને પાતાની શક્તિ છતાં મૂંગે માઢે સહુન કીધું, અને કમેશત્રુઓએ જાણે તેનું નિકંદન કાહી ના ખવાને તૈયારીઓ કરી હાેય તેમ પાતાના સંઘળા સામર્જીથી અને કાવા દાવાથી તે પ્ર-ભુ પ્રત્યે ધસારા કીધા તે વખતે ઇંદ્ર મહારાજ અને બીજા દેવતા ત-યા મનુષ્યા એ ભક્તિભાવથી પ્રભુને રખેવાળી કરવાની વિન'તિ કરી પરંતુ તેઓ પેતે કાંઇ ઓછી શક્તિવાળા નહાતા તેથી કાઇની પણ સહાયતા વંગર પાતાની શક્તિપર અંકુશ રાખીને તેઓ પાપકમીના ભાગ થઇ તેને દૂર કીધા. વળી તેમાં વિશેષતા હતી કેજેઓએ તે પ્ર-ભુને અતીશે દુઃખ દીધા તેએ સઘળા પ્રત્યે તેમની ઘણીજ માયાળુ લાંગણી હતી અને તેમને પાપકર્મથી મુકત કરવાની ઉપકાર ભરી વાણીના લાભ તેઓ આપતા રહ્યા હતા જેમકે ગાશાળાને પાતેજ ઉપદેશ આપી જ્ઞાનવાળા કીધા ત્યારે તેલુજ તીલા ઘા મારી ઉપકા-રના ખદલામાં અપકાર કરી કૃતઘ્તપણું કોંધું. ખર્ફે જેતાં આવા પ્રકા-રના દુઃખાે ભાગ્યેજ સહન થઇ શકે તે છતાં તેમણે ઉલેટ તેના પ્રત્યે કરૂણા-જ ખતાવી હતી. આપણા સાંસારિક પ્રેમભાવમાં પૃથુ કાઇની સાથે લાંબા વખત પ્રીતિ રહી હાય તે તૃટી જાય અથવા જેમના માટે આપણે આ-પણા પ્રાણુ પાથરવાને તૈયાર હાઇ તેએાના તરફથીજ જે આપણું અપ-માન અને નુકસાન કે દેગા કરવામાં આવે તા તેથી જે અસદા દુઃખ થાય છે તેની ખરાખરી બીજા દુઃખ સાથે થઇ શકે નહિ. એક મિત્ર કે ખધુની અપ્રોતિ અથવા પતિ પત્ની વચ્ચેના વિશ્વાસઘાત કે જે-

એંગોને અરસપરસ ઘણાજ દ્રહ સ્નેહ અને લાગણી હાય છે તેએાનુ ઉપર જણાવ્યું તેવું ઉલદું વર્તન જોઇને તેમના ભલાને માટે આપ-ણને દશગણું દુ:ખ થાય છે. એક ઉદાર માયાળુ હુદયના વૃદ્ધ માણ-સને માટે એક નાટકમાં એવું ઉદાહરણ બાવે છે કે તે ઘણીજ તીવ લાગણીથી પાતાના પુત્રને ચાહતા હતા પરંતુ તે દુષ્ટ અને ઘાતકી યુત્ર તરફથી તેના વૃદ્ધ પિતાને ઘા મારવામાં આવ્યા. હવે તે ઇજા પામેલા વૃદ્ધ માણુસના હુદયમાં કેવી કાેમળતા અને ઉંડી લાગણી હતી તે શબ્દાેથી કહી શકાય નહિ પ્રથમ તા તે વૃદ્ધ માણુસને ઘા લાગ્યા ત્યારે તેને એકાએક આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થયું. જે તે પાતાના સઘ-ળા પ્રેમથી ચાકુતા હતા, અને આ સંસારના સઘળા સુખા જેમણે પાતાના તે પ્રિય પુત્રને સાંપી દીધા હતા તેનાજ ઘાતકી હાથથી વિશ્વા-સધાત કે દગા થયા હશે એ વિષે તા તેને સ્વપ્ન પણ નહાતું; પણ જયારે એ બાખત પુરાવાથી સાખીત થઇ ત્યારે તેને ઉલંદું વધારે તી-ણું દુઃખ થવા લાગ્યું, ન રાેકી શકાય તેવાે તિરસ્કાર તેને છુટયાે અને તેના અ'તઃકરણમાં તે ઘણા ગુસ્સાથી અને દીલગીરીથી આશ્ચર્યકારક દિલાસાની શોધ કરવા લાગ્યાે પણ જયારે એક પછી એક જુદી જાતની લાગણી પસાર થઇ જાય છે અને પાતાની ભૂલના વિચાર કરવાને મન નિવૃત્ત થાય છે ત્યારે દુઃખ અને પશ્ચાત્તાપના અસહ્ય બાજાથી તેનું અ તઃકરણ કંપે છે, અને તે કંગાળપણાથી તેમજ અતિશે નિ-રાશાને લીધે તેને ઘેલછા લાગુ થાય છે અને તુટેલા હૃદયવાળા તે બિચારા વૃદ્ધ તુરતજ મરણને શરણ થાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે છે -કરા પ્રત્યેની અતીશે પેમની લાગણીથી તે છેાકરાના પાપને માટે તેને પાતાની જાતના આખરે ભાગ આપવા પડે છે.

परंतु के ध्या मनुष्या नास्तिक थर्ध प्रसुना वयनने। अनाहर करें छे अने पातानी जातने हमेशने माटे अंधारा आहामां नाणे छे ते- क्याने माटे परापक्षरी महावीर प्रसु ७ डी लागणी धरावे छे तेमनुं अपमान करवामां आवे ते। पण्ण तेमनी लागणीमां कृर पहता नथी. तेओ कही पातानी शक्तिनुं जार अतावी के। धने समज्यवता न हता, अने तेथी तेना आहर सहार घणे स्थणे न थाय तापण्ण के के। ना अहमार धाय तेमना अधार करवा के का मात्र तेनी रागहेष वगरनी

ઇચ્છા હતી. પાપીને પણ તેએા માયાળુપણે બાલાવતા અને તેની યાગ્યતા પ્રમાણે તેને ખરા માર્ગમાં લઇ જતા હતા.

હવે આ ઉપરથી સમજી શકાય છે કે મહાવીર પ્રભુની લાગ-ણી અને તેમણે સહન કરેલા દુઃખાે કુદરતના શ્રેષ્ટ ઉમદાપણાની નિ-શાની છે અને તેના બની શકે તેટલા ભાગીદાર થવામાં મનુષ્યને શરમ નથી પણ મહત્વતા છે. જો કે મહાવીર પ્રસુના મહાન્ દુઃખાના ભાગીદાર થવાને તેના કાઇપણ અનુયાયીઓને માટે અશક્ય હતું તાેપણ તેવા પ્રકારની ઉંડી લાગણીથી દિલગીરી ઉત્પન્ન થાય તે પણ પાતાના જાતી ભાગ આપવાની સારી તૈયારી કરેલીજ ગણાય કારણ કે દરેક ગેરવિશ્વાસના, કાર્યમાં તેઓ વીરપ્રભુમાં દ્વરથી પણ પૂર્ણ શ્ર હા ઉત્પન્ન કરવા કરાવવાને તત્પર હાય છે. સામાન્ય વિચારથી મહા વીરના દુઃખાે ગમે તેટલું જુદાપણું અતાવે છે તાેપણ તેમાં કેટલા એક એવા વિચારા છે કે જેથી મનુષ્ય અને મહાવીરના સંખધ આ ળાળતમાં ઘણા નજીક લાવી શકાય. તે વીર પરમા<sub>ત</sub>મામાં પૃર્ણ શ્રદ્ધા રાખવાથી મનુષ્ય પાતાના પાપકર્મથી છૂટા થાય છે એટલુંજ નહિ પરંતુ તે મહાન્ આત્માની સાથે મનુષ્યાે એટલા ળધા સહાનુભૂતી વાળા થાય છે કે જેથી કરીને તેએ પાપકર્મની આંખે થઇને તેમાં કૃતેહમંદ થાય છે. તેથી કરીને મહાવીરના જીવનનું જેટલું અનુકરણ થઇ શકે અને તેના દુઃખના ભાગી થઇ શકાય તેટલું હિતકર અને આનંદને ઉત્પન્ન કરનારૂં છે તમારે એક સામાન્ય સંત્યને વળગી ર હેવું કે તમારામાં પણ મહાવીરપણું છે. મહાવીરના દુઃખના વખત-માં જેટલા કલ્યાણના માર્ગ છે તેટલા બીજા મનુષ્યના ગમે તેવા સુ-ખના પ્રસ'ગમાં રહેવાથી ૨ળી શકશે નહિ. સાંસારિક સ્તેહ પણ આપણને શીખવે છે કે પ્રીતિવાળું હુદય દસ્દ્રિતઃ અને મુશ્કેલીથી કે ટાળ્યા વગર ઘણાઓને સહાય કરે છે. તેમજ વળી બધાઓ નમ્રતા અને જાંદગીના સુખવાળું જીવન ગાળે એવી ચાહના રાખે છે. સા માન્ય મનુષ્યને માટે જ્યારે એ પ્રમાણે છે ત્યારે જે વીરપ્રભુને આપ-ણું અતિ ઘણા પૃજ્યલાવથી માનોએ છીએ અને જેએાનું જીવન પારમાર્થિક અને નિઃસ્વાર્થ છે તેના પગલે ચાલવાને, તેના દુઃખાના ભાગીદાર થવાને કેટલી વિશેષ ઉંડી લાગણી અને ખુશાલી થાય?

અને જે તે મિશ્રિત પ્રેમ, માન અને પૂજ્યભાવ કે જે મનુષ્યના હુદ-યમાં ઘણી શ્રેષ્ટ રીતે હાઇ શકે છે, જે મહાવીર પ્રભુની ભક્તિ તમા-રા છુપા આત્મામાં આતપ્રેત થએલી હાય, તો જે માર્ગથી મહાવીર પ્રભુએ કર્મશત્રુના ચુરેચુરા કરી નાખ્યા તેના અનુભવ તમાને મળ વાથી તમારા ગમે તેવા દિલગીરીના પ્રસંગમાં તમાને કેટલા આ શ્ર્યકારક હર્ષ ઉત્પન્ન થશે ? મનુષ્યથી મહાવીરના જેવું ન ખને એ મ માની કદાચ ઉપરની હકીકત અતિશયાહિતવાળી લાગતી હશે તાપણ એટલું તો નક્કી છે કે ઘણા અંતઃકરણમાં કુદરતી રીતે સત્ય લાગણી ઉછળતી હાય છે અને તેવા માણુસા મરતી વખતે પણ કાં-ઇપણ અધીરાઇ વગર એટલું જ કહે છે કે " મારા કર્મના દુઃખ મા રેજ ભાગવવા જોઇએ માટે જેટલું દુઃખ આવવાનું હાય નેટલું ભલે આવે, તે સહન કરવામાંજ મારૂં કલ્યાણ છે"

તમા મહાવીરપ્રભુના દુઃખના જેટલે અ'શે વિશેષ ભાગીદાર થઇ શકા તેટલા તમાં વિશેષ આનંદ માના કારણકે મહા-વીરના જે ઉપસંગોની હકીકત આપણે જાણીએ છીએ તે મહાન્ આત્માની એક મજ ખુત સાખીતી છે. ઉચ્ચપદ પ્રાપ્ત કરવાની જે ગુપ્ત દુની આ છે, તેમાં ખુશાલી અને સુખ એ ઉમદા સ્વભાવની ખરી નિશાની નથી. ઘણી ખુશાલીના ખુશનુમાં પ્રકાશ કરતાં મનુષ્ય પ્રકૃતિને ઉચ્ચયદ તરફ દારો જનાર ઘણું ઉંડું કારણ દુઃખ અને દી-લગીરી છે ઘણાં આને દ કરતાં ઘણું દું.ખ ખીજી દુનિ આમાં શ્રેષ્ટપ દને આપનારું છે. દૈવિક નિરાશાના ઊંડાણમાંથી ઘણી વખતે આં-સુએાના વરસાદ વરસે છે. ને દુઃખ, કલેશ, અને કાળ કપ્ટને સહન કરવાથી મહાન્ તીર્થકર મહાવીરપ્રભુ જેવા પાતાના આત્માને મુક્ત કરી શક્યા તે દુઃખ વિષે વિચાર કરતાં એમ જણાય છે કે સુખ અને શાંતિથી મહાન્ પદ મળે એવું કુદરતનું અંધારણજ નથી. આજ પણ આ જગત્ની સપાટીપર એવા દુઃખી અને દિલગીરીના પ્રસંગા મળી શકે છે કે, જે પરથી વિચારવંત મનુષ્યને ઘણા આ-શ્ચર્યની સાથે એવા નિશ્ચયપર આવવું પડે છે કે માટા થનારાએ લ-ગભગ બધા દુઃખ અને સ'તાપનેજ આભારી છે. શ્મશાન ભ્મિને વિધે એક બાળક વિચાર વગર આનંદથી રમશે, પણ વિચારવંત મ-

નુષ્યને ઉડી લાગણી અને દુ:ખથી અનેક વિચારાની પર'પરાંચા ઉત્પન્ન થશે. યાદ રાખવું કે બાળકના આનંદના ભાગીદાર થવા કર-તાં આ દુનિઆ છાડી ગંએલા મહાન્ પુરૂપાના દુ:ખના જવાબદાર થવું વધારે સાર્ં છે. કેટલાએક એવા નકામા અને ખાટી માટાઇ-વાળા માણસા છે કે જેઓ, કઠારતા અને સ્વાર્થીપણાને વશ થઇને પશુની ઉપમાને ચાંગ્ય પાતાનું જીવન કરી દે છે, અને જગત્માં જે નાશકારક માહિની છે, તે તેમને અધ બનાવી ખરા માર્ગપર આવ-તા અટકાવે છે.

જેએ। એક વખત દરિદ્રી હશે તેએ। ખીજી વખત રાજા થશે પરંતુ મહાવીર પ્રભુએ જે રાજ્યપદ મેળવ્યું છે તેની સરખામણી ચક્રવર્તીના કરાેડા વર્ષના રાજ્ય સાથે પણ થઇ શકે તેમ નથી. તે રાજ્યના કદી અંત આવવાના નથી માટે મહાવીરની પેઠે આપણે દુઃખ સહ . ક રીશું તા મહાવીરના જેવું જ રાજ્યપદ ભાગવીશું. તેના જેવા દુ:ખથી આ पंछी पणु तेना જેવીજ મહત્ત્વતા થશે. પવિત્ર અને બ'ધ વગરના દુઃખ સહન કરવાની તમારી ચાગ્યતા તમારી પરમપદને પ્રાપ્ત કરવા-ની ચાગ્યતાના પુરાવા અને પ્રમાણ છે. કઠાર સુર સાંભળીને જે કાન वधारे हु: ખિત થયેલા હાય છે તેજ કર્ણ મધુર સ્વરના સાથી વિશેષ આનંદ અનુભવી શકે છે. જે હુદયમાં દુશ્મનાનાં દૂરના ઘણા ઉંડા ઘા લાગેલા હાય છે તેઓજ ખરી મિત્રતાના પ્રેમના ખરા આનંદ અનુભવી શકે છે. આ અપૂર્ણ અને ઇ'દ્રજળ જેવા જગતમાં આ-તમાને જે જુલમ અને સ'તાપ સહન કરવા પડે તે એક એવું શાંત ભવિષ્ય અને ન કહી શકાય તેવા આનંદનું ચાકસ ધારણ દર્શાવે છે કે જે ખીજી પૂર્ણ અને સત્યતાવાળી દુનિ ખામાં સંપૂર્ણ ક્તેઢમ દીયી આ સંસારતા દુઃખી આત્મા પરમસુખને અનુલવી શકે છે. પાપ કર્મના ન રાષ્ટ્રી શકાય તેવા સ્પર્શથી તમાને જે દુઃખ થતું હાય તે પરથી તમા તમારા ગળકતા ભવિષ્યનું અનુમાન કરી શકશા. જ્યારે તમે આ દુનિઆના અતિશે દુઃખ સહન કરી મુક્ત થશે અને મિશ્રિ-ત ભાવ વગરના શુદ્ધ પ્રેમ અને પવિત્રતાના વાતાવરણમાં તમે આ વશા, જયારે પાપકર્મનું નામ કે નિશાન રહેવા પામશે નહિ, ત્યારે તમા સમજ શકશા કે પાપકમેના દુઃખને સહન કરવું તે હમેશના

સુખને પ્રાપ્ત કરવાના મુખ્ય અને જરૂરના ઉપાય છે. હવે મહાવીર પરમાત્મા કે જેઓ જગત્પર મહાન ઉપકારના કરનારા છે, તેમની સાથે જે આત્માઓ પાપના પંજામાં સપડાઇ ગયા છે, અને ઉલદેા માર્ગ થહા હુ કરે છે, તેને માટે તમાને ઘણી લાંડી લાગણી થવી જોઇ-એ. કારણું કે લિવિષ્યમાં તેમાંના ઘણા આત્માઓના મારી પેઠે ઉ-દ્ધાર થશે, તેઓ પણ ઉચ્ચપદને પ્રાપ્ત કરશે, અને તમા સવે મહાનીર પ્રભુના જેવાજ પરમાત્મા થઇ એક સ્થળે સિદ્ધિપદને શાલાવનારા થશેા, તેથી જેમ મહાવીરના આધારે તમારા ઉદ્ધાર થાય છે, તેમ તમારા આધારે બીજા પાપી જીવાના ઉદ્ધાર થાય તેવી ચાહના રાખા; કારણું કે દુ:ખના ભાગીદાર થનારાઓ પરમ સુખને પ્રાપ્ત કરે છે.

#### *મથમ ભાગ સમાપ્ત.*



# महावीर प्रकाश.

प्रथम भाग समाप्त.