

## THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

## श्री महावीर-वचनामृत

सम्पादक और विवेचक पं० धीरजलाल शाह 'शतावधानी'

60

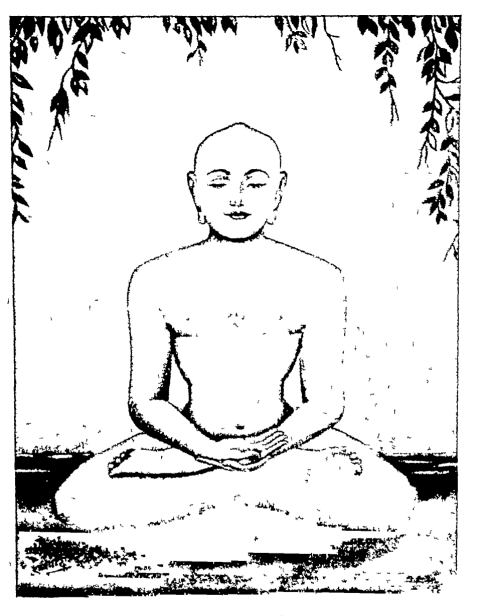
अनुवादक

पं० रुद्रदेव त्रिपाठी, एम० ए० साहित्य-सांख्य-योगाचार्य



जैन साहित्य-प्रकाशन-मन्दिर: वम्बई

```
प्रकाशक :
नरेन्द्रकुमार डी० शाह
व्यवस्थापन:
जैन साहित्य-प्रकाशन-मन्दिर
लवामाई ग्णपत वीर्लंडग
चींच बदर, बम्बई-६
गृजराती सस्करण
प्रयम आकृति---२०००
स० २०१६
 हिन्दी नन्करण
 प्रयम जामृति---३३००
 म०-२०१६
 सर्व अधिकार सरक्षित
 मृल्व : ६ रसवे
  मुद्रक .
  शोगचन्द्र सुराणा
  रेफ्लि आर्ट प्रेन,
   २१, बहतहा स्ट्रीट,
   वल्डना-अ
```



भगवान् महावीर

समपंण समपंण सत्य और अहिंमा के सतत उपासक यग-पुरुष विनोबा को सादर —सम्पाटक सादर —सम्पाटक

## श्री विनोबाजी सें<sup>च्</sup>राप्त

्रेबंगाल यात्रा १४-४-६३

श्री घीरजलाल गाह,

श्री 'वीर-वचनामृत' जो गुजराती में छपा है, असका हीदी अनुवाद पाठकों के लीओ पेश कीया जा रहा है, यह खुशी की बात है।

महावीर स्वामी के वचनो का संग्रह करनेवाली दो कीतावे असिके पहीले प्रकाशीत हो चूकी है। अक श्री सतबालजी की 'साधक सहचरी', दूसरी श्री ऋषभदास राका ने प्रकाशीत की हुओ (पं० बेचरदास दोशी सम्पादित) 'महावीर वाणी'।

'वीर-वचनामृत' अन दोनो से अधिक व्यापक है। मेरी तो सूचना है को भारत के चुने हुओ दस-वीस दर्शन-ज्ञान-चरीत्र-संपन्न जैन वीद्वानो की अंक समीती महावीर स्वामी के वचनो का सर्वमान्य सग्रह पेश करने के लिओ वीठानी चाहिये। अगर वैसा हो सका तो जैन और जैनेतर दोनो के लिओ अंक प्रामाणीक आधार-ग्रथ मील जायगा।

असे ग्रथो में मूल के साथ असका संस्कृत रूपातर भी पेंग करने से पाठको को सहूलियत होती है।

वीनोवा का जय जगत्

### मङ्गल-भावना

अतुलशान्तिकरं सकलार्तिहं, परपदाप्तिविधौ सुनिदेशकम्। जगति वीरमुखाम्बुधिनिःसृतं, पिवत रे मनुजा वचनामृतम्॥ —प॰ धनगिरि शास्त्री (सीतामऊ)

विनोतु वैर्य विविनक्तु वाच, विनोतु सत्य प्रभनक्तु भीतिम् चिरस्य लोकस्य निरस्य तार्नित ददातु शार्नित भुवि वीरवाणी।।

—म॰ म॰ परमेश्वरानन्द शास्त्री (जालंधर)

मुदा वीरवाचोऽमृतं सारभूतं, प्रभूतं सुवैर्येण यत्संगृहीतम्। नितान्तं सुकान्तं प्रसारोऽस्य भूयात्, जनानां मनोऽस्मिन् चिरं ररमीतु॥ —ढॉ॰ मढनिमध्र मीमांसाचार्म (दिल्ली)

## प्रकाशकीय

भारत के ऋषि-महर्षि एव सन्त-समुदाय ने जो नैतिक, धार्मिक तथा आध्यात्मिक उपदेश दिया है, उसमे भगवान् महावीर का उपदेश विशिष्ट स्थान रखता है। परन्तु यह उपदेश अर्घमागधी भाषा मे हैं और जैन सूत्रों में यत्र तत्र विखरा हुआ होने से सर्वसामान्य जनता तक नहीं पहुँच पाता है। इस समस्या को हल करने के लिए हमारे पूज्य पिता श्री शतावधानी पिडत श्री घीरजलाल शाह ने जैन सूत्रों का दोहन करके 'श्री वीर-वचनामृत' नामक ग्रन्थ की रचना की, जिसमें मूल वचन, उनका आधार-स्थान और सरल-स्पष्ट गुजराती अनुवाद के साथ आवश्यक विवेचन भी दिया।

उक्त गुजराती सस्करण का प्रकाशन दिनाक १८-११-६२ को वस्वई मे भव्य समारोह के साथ सम्पन्न हुआ। जैन जनता ने उसका अभूतपूर्व सत्कार किया। ग्रन्थ की २००० प्रतियाँ हाथोहाथ बिक गई। उस समारोह के अवसर पर इस ग्रन्थ का हिन्दी संस्करण 'श्री महावीर-वचनामृत' नाम से प्रकाशित करने का निर्णय किया गया।

किसी भी कार्य की प्रारम्भिक स्थिति मे कुछ न कुछ न्यूनताओं का रह जाना स्वाभाविक है, इसलिए गूजराती सस्करण का पर्याप्त संशोधन किया गया। तदनन्तर मन्दसौर-निवासी प० छद्देव त्रिपाठी एम० ए० साहित्य-साख्य-योगाचार्य ने वडे ही परिश्रम से केवल चार मास की अविध में उसका हिन्दी अनुवाद तैयार किया। उसका भी संगोधन हुआ और कलकता में रेफिल आर्ट प्रेस के अधिपति श्री गोभाचन्द्रजी सुराणा का पूर्ण सहयोग प्राप्त होने से केवल तीन मास की अविध में यह ग्रन्थ सुन्दर ढग से छपकर तैयार हो गया। इसके पत्र-संगोधन में पं० प्रमुदत्त गास्त्री साहित्य-रल, साहित्य-प्रभाकर ने पूर्ण सहायता की। हम इन महानुभावों को हार्दिक धन्यवाद देते हैं।

जैन व्वेताम्बर मूर्तिपूजक समाजके लोकप्रिय एव विद्वान् आचार्य श्री विजयवर्ममूरि जी महाराज ने, जैन श्वेताम्बर स्यानप्रवामी समाज के बहुश्रुत मान्य विद्वान् उपा० श्री अमर मृनिजी ने और दिगम्बर सम्प्रदाय के सुप्रमिद्ध विद्वान् प० कैलासचन्द्र शास्त्री ने इम ग्रन्य का प्राक्त्यन लिखने की कृपा की तथा जैन व्वेताम्बर तेरापयी सम्प्रदाय के आचार्य श्री तुलमीजों के शिप्यरत्त मृनिश्री नयम वजी ने विस्तृत और विशद प्रस्तावना ने इम ग्रन्थ को अलकृत किया। प० धनगिरि शास्त्रों, म० म० परमेश्वरानन्द शास्त्री और डॉ० मटन मित्र मीमामाचार्य ने मङ्गल भावना प्रदान की। ये मर्व महानुभावों के प्रति तम हार्दिक कृतज्ञता प्रगट करने हैं।

सर्वोदय-प्रवृत्ति के मचाउक्त पृत्र्य विनोबाजो ने पत्र द्वारा विशिष्ट सुमाप देकर और हमारा जिंत आग्रह में इस ग्रन्थ का समर्पण स्वीकार कर हमें अति ज्यहत विया है।

पुरु आरु भी विजय अमृतसूरीस्वरजी महाराज, पुरु आरु भी विजय

लक्ष्मणसूरीश्वरजी महाराज, पू० आ० श्री विजय समुद्रसूरीश्वरजी महाराज, पू० पत्यास श्री धुरन्धरविजयजी गणिवर्य, पू० पत्यास श्री भानुविजयजी गणिवर्य, पू० मुमुक्षु श्री भव्यानन्दिवजयजी महाराज, बम्बई-निवासी श्री रमणिकचद मोतीचंद भवेरी और श्री अभयराज बलदोटा, लडन-निवासी श्री मेघजी पथराज शाह, श्री आत्मानन्द जैन महासभा पजाब के प्रधान मत्री प्रो० पृथ्वीराज जैन एम० ए०, कलकत्ता-निवासी श्री मोहनलाल भवेरी, श्री रजनीकान्त शाह, श्री छोटेलाल जैन, श्री ताजमलजी बोधरा, श्री भैवरलालजी नाहटा, श्री कुवरजी माणकेजी और कई मित्रो तथा प्रशसकों ने इस प्रकाशन मे हार्दिकता दिखलाई है, इन सभी के हम अत्यन्त आभारी है।

कलकत्ता-जैन सभा ने तो इस प्रकाशन को अपना ही मान कर विशिष्ट प्रकाशन-समारोह की योजना की, और वितरण आदि में भी सुन्दर सहयोग दिया। उसके प्रधान कार्यकर्त्ता श्री नवरतनमलजी सुराणा, श्री लाभचन्दजी रायसुराणा, श्री दीपचन्दजी नाहटा, श्री क्वेवलचदजी नाहटा, श्री पन्नालालजी नाहटा आदि को हम कैसे भूले ?

हम आशा रखते है कि हिन्दी भाषा-भाषी जनता इस सस्करण को अपना कर हमें प्रोत्साहित करेगी।

त्ता० ६-७-६३

नरेन्द्रकुमार शाह

## विषयानुक्रम

9

| सम्पादकीय                                | १३  |
|------------------------------------------|-----|
| प्राक्कथन : (१) आचार्य श्री विजयवर्मसूरि | १७  |
| (२) उपाध्याय श्री अमरमुनि                | १८  |
| (३) पं० श्री कैलाशचन्द्र शास्त्री        | २०  |
| प्रस्तावना : मुनि श्री नथमलजी            | २४  |
| भगवान् महावीर : प० घीरजलाल शाह           | 38  |
| शुद्धिपत्रक                              | છછ  |
| सकेत-सूची                                | હદ્ |

## वचनामृत

| घारा | विषय                  |     | पृष्ठाक |
|------|-----------------------|-----|---------|
| १    | विञ्वतन्त्र           | ••• | ą       |
| বি   | सिद्ध जीवों का स्वरूप | ••• | १७      |
| ′ ३  | ससारी जीवों का स्वरूप | • • | २६      |
| ४    | कर्मवाद               | *** | ४५      |
| ሂ    | कर्म के प्रकार        | • • | ६०      |
| ξ    | दुर्लभ संयोग          | *** | ও       |
|      |                       |     |         |

## [ ११ ]

| ७         | आत्म-जय           | ••• | <b>द</b> ३  |
|-----------|-------------------|-----|-------------|
| <b>ت</b>  | मोक्ष-मार्ग       | ••• | 55          |
| 3         | साघना-क्रम        | ••• | १०४         |
| <u></u> 0 | <b>धर्माचर</b> ण  | ••• | ११३         |
| <u> </u>  | र्अहिंसा          | • • | १२१         |
| १२        | सत्य              | ••• | १३५         |
| १३        | अस्तेय            | ••• | १४६         |
| १४        | ब्रह्मचर्य        | ••• | १५१         |
| १५        | अपरिग्रह          | ••• | १६७         |
| १६        | सामान्य साधु-धर्म | ••• | <i>૧७</i> ૫ |
| १७        | साधु का आचरण      | ••• | १६४         |
| १८        | अष्ट-प्रवचन माता  | *** | २१५         |
| १६        | भिक्षाचरी         | ••• | २३०         |
| २०        | भिक्षु की पहचान   | ••• | २४७         |
| २१        | संयम की आराघना    | ••• | २५५         |
| २२        | तपश्चर्या         | ••• | २६५         |
| ~3        | विनय ( गुरुसेवा ) | • • | २६८         |
| २४        | कुशिष्य           | ••  | २५४         |
| રપ્       | <b>दुः</b> शील    | ••• | २६०         |
| २६        | काम-भोग           | ••• | २६४         |
| < 70      | प्रमाद            | ••• | ३०६         |
| २=        | विषय              | ••• | ३१६         |
|           |                   |     |             |

## [ १२ ]

| _            |                       |     |      |
|--------------|-----------------------|-----|------|
| ેસ્ટ         | कपाय                  | ••• | ३३३  |
| ₹०           | वाल और पडित           | *** | ३४१  |
| ₹?           | वाह्मण किसे कहा जाय ? | ••• | ३४७  |
| ३२           | वीर्य और वीरता        | *** | ३५२  |
| <b>∕ ३३</b>  | सम्यक्त्व             |     | 3,48 |
| ३४           | पडावश्यक              | ••• | ३६४  |
| <b>17</b> 44 | भावना                 | ••• | ३७०  |
| ⁄ ३६         | लेश्या                | •   | છછદ  |
| ३७           | मृत्यु                | ••• | ३८६  |
| ३८           | परभव                  | ••• | इ८३  |
| ३६           | नरक की वेदना          | ••• | ४०५  |
| ~ <b>%</b> 0 | शिक्षापद              | •   | ४११  |
| न्वचनों व    | का अकारादि क्रम       | ••  | ४२१  |



## सम्पादकीय

भगवान् महावीर के वचनो के प्रति श्रद्धा, प्रेम और विश्वास की दृढता मेरे जीवन में किस प्रकार उद्भूत हुई, इस सम्बन्ध में यदि यहाँ थोडा-सा उल्लेख किया जाय, तो अनुचित नही होगा।

जैन कुटुम्ब में उत्पन्न होने के कारण भगवान् महावीर का नाम तो शैशवावस्था में ही श्रवण किया था तथा चौबीस तीर्थंकरों के नाम कण्ठस्थ करते-करते वह हृदय-पटल पर अङ्कित हो गया था। तदनन्तर मेरी धर्म-परायण माता ने महावीर-जीवन के कतिपय प्रसङ्ग सुनाये उससे में अत्यन्त प्रभावित हुआ था, किन्तु उस समय मेरी आयु बहुत छोटी थी, मेरा ज्ञान अति अल्प था।

चौदह-पन्द्रह वर्ष की अवस्था में मेरी जन्मभूमि (सौराष्ट्र के 'दाणावाडा' गाँव ) में मेरे दाहिने पैर मे एक सर्प ने दंश दिया, तब 'महावीर-महावीर' नाम रटने से ही पुनर्जीवन प्राप्त किया था।

फिर अहमदाबाद में रहते हुए विद्याभ्यास के दिनों में एक वार पर्युषण-पर्व के समय गुरुमुख से भगवान् महावीर का चरित्र मैंने आद्योपान्त सुना और मेरे मन में उनकी एक मङ्गलमयी मूर्ति अङ्कित हो गई। उसी दिन से भगवान् महावीर का स्मरण-वन्दन-पूजन आदि अधिक रूप से करने लगा।

विद्याभ्यास समाप्त होने के वाद भगवान् महावीर के सम्बन्ध में कुछ लिखने की भावना मुखरित हुई और मैंने गुजराती भाषा में वालभोग्य गैली में 'प्रभु महावीर' नामक एक लघु चरित्र लिखा। विद्यार्थिओं को वह प्रिय लगा तथा वम्बई के 'श्री जैन स्वेताम्बर एज्यूकेशन वोई' ने उसे धार्मिक अभ्यासक्रम में जोड लिया। इसी के फलस्वरूप उसकी आज तक नौ आवृत्तियाँ हो चुकी हैं।

इसके पश्चात् सर्वोपयोगी ढग से गुजराती भाषा मे 'विश्ववन्यु प्रभु महावीर' नामक एक छोटी पुस्तिका लिखी तथा उसकी एक ही वर्ष मे १००००० एक लाख (प्रतियाँ) समाज के करकमलों मे प्रस्तुत की । उसकी द्वितीय आवृत्ति गत वर्ष मे प्रकाशित हुई और केवल एक ही दिन मे उसकी ११००० ग्यारह हजार प्रतियाँ हाथो हाथ विक गई।

विगत दश-वारह वर्षों मे भगवान् महावीर के सम्बन्ध मे पढने-विचारने तथा लिखने के प्रसग अत्यधिक आये और उनकी उपासना तो कई वर्षों से अनवरत चल ही रही थी। इस हालत मे मेरे अन्तर मे भगवान् महावीर के वचनों के प्रति श्रद्धा, प्रेम और विश्वास की भावना अति दृढ वन गई।

भगवान् महावीर के वचन वस्तुतः अमृततुल्य हैं, क्योंकि ये विषय और कषायरूपी विष का गीघ्र शमन करते हैं और इनकी पान करने वाले को अलौकिक आनन्द प्रदान करते हैं। साथ ही इन मे जीवन-शोधन की पर्याप्त सामग्री भरी हुई है, अतः सभी मुमुक्षुओ को इन वचनो का स्वाध्याय प्रतिदिन अवश्य करना चाहिये।

प्रस्तुत संकलन तैयार करते समय श्री उत्तराध्ययन सूत्र तथा श्री दग्वंकालिक सूत्र का पूर्णरूप से उपयोग किया गया है। आजतक उपर्युक्त दोनो ग्रन्थ-रत्नो की कई आवृत्तियाँ प्रकाशित हो चुकी है और उनमे गाथाओं के क्रमांक में एक-दो का अन्तर आता है। अतः प्रस्तुत सकलन को प्रचलित आवृत्तिओं के साथ मिलाने पर कही-कही एकाध-दो गाथाओं का अन्तर होने की सम्भावना है, जिसे पाठकगण किसी प्रकार की त्रुटि न समभे। ठीक वैसे ही मूल गाथाओं में भी कही-कही पाठान्तर हैं जो टीकाकारों के अभिप्राय एवं अर्थ-सगिति को परिलक्षित करते हुए योग्य रूप से रखे गये हैं। अतः उसमें भी प्रचलित आवृत्ति की अपेक्षा कुछ स्थानों पर अन्तर होना स्वामाविक है। लेकिन जब तक इन दोनो ग्रन्थों की सर्वसामान्य आवृति तैयार न की जाय तबतक यह स्थिति बनी ही रहेगी।

प्रस्तुत हिन्दी सस्करण मे भगवान् महावीर के १००८ वचनो का सग्रह ४० घाराओं में सुव्यवस्थित ढग से उपस्थित किया गया है। अतः पाठकगण किसी भी विषय पर भगवान् का मंतव्य क्या था, वह आसानी से जान सकेंगे। फिर प्रत्येक वचन के नीचे उसका मूल आघारस्थान संकेत द्वारा सूचित किया गया है और स्पष्ट-सरल अनुवाद साथ योग्य विवेचन भी दिया गया है। आखिर में अति आवश्यक समक्ष कर प्रकाशित वचनों का अकारादि क्रम भी जोड़ दिया है। ग्रन्थ के अग्रिम भाग मे भगवान् महावीर की तिरगी तस्वीर, तीन विद्वानों के प्राक्कथन और विस्तृत प्रस्तावना एव भगवान् महावीर के जीवन की ऐतिहासिक रेखा भी दी गई है। अतः इस विषय मे अनुराग रखनेवालों के लिए यह ग्रन्थ अति उपयोगी सिद्ध होगा, ऐसी मेरी धारणा है। विशेष क्या? यह ग्रन्थ का पठन-पाठन सर्व के कल्याण का कारण हो।

वम्बई

दि० ६-७-१६३

घीरजलाल शाह

# प्राक्कथन [१]

श्रमण भगवान् महावीर कैवल्यावस्था प्राप्त होने के बाद तीस वर्ष तक असख्य जन-समुदाय को अपने विशिष्ट वचनामृत का पान कराते रहे। फलतः असख्य आत्माएँ सदा-सर्वदा के लिए भवपाश से छूट गई। विशेष क्या ? यह महाप्रभु का वचन श्रवण करने के प्रताप से पशु-पक्षी भी अपनी आत्मा का उद्धार करने मे समर्थ बने।

विश्ववद्य भगवान् महावीर के इस वचनामृत का सग्रह इनके पट्टशिष्य अर्थात् गणधर भगवन्तो ने आचाराग, सूयगडाग आदि सूत्रो के रूप मे व्यवस्थित किया और जैन शासन का चतुर्विघ सघ आज तक गुणवन्त गीतार्थों के मुख से ये सूत्रो को श्रवण कर आत्म-कल्याण की साधना मे रत रहा है।

प्रस्तुत ग्रन्थ के सम्पादक शतावधानी पंडित श्री धीरज भाई ने भी भगवान् के इस वचनामृत को श्रमण-श्रेठो के मुख से कई बार सुने और श्रद्धापूर्ण भावना से अपने हृदय-मन्दिर मे स्थापित किए ऐसा मेरा ख्याल है। फिर कई महानुभावो का ऐसा सुभाव रहा कि देवा-घिदेव भगवान् महावीर के वचनामृत के इस अनमोल सग्रह को यदि सुव्यवस्थित ढंग से गुजराती, हिन्दी, एव अग्रेजी भाषा मे सरल-स्पष्ट

अनुवाद के साथ प्रकाशित किया जाय तो जैन और जैनेतर जनता के लिये अति मननीय सुन्दर विचार-सामग्री उपलब्ध हो जायगी, जो उन्हें जैन सिद्धान्त और धर्म के हार्द तक पहुँचने मे निःसन्देह सहा-यक सिद्ध होगी।

श्री घीरज भाई ने इस सुमाव को अपने पुरूषार्थी स्वभाव से अल्प समय में ही कार्यरूप में परिणत किया और जनता के सामने 'श्री वीर-वचनामृत' नामक गुजराती सस्करण भव्य समारोह पूर्वक रख दिया। जनता ने इसका सुन्दर सत्कार किया।

इस सत्कार से उत्साहित होकर श्री घीरजभाई ने अल्पाविध में ही उसका हिन्दी अनुवाद तैयार करवाकर मुद्रित भी करा लिया और अभी वगाल देश की महानगरी कलकत्ता में इसका प्रकाशन हो रहा है। क्या श्री घीरजभाई का यह पुरुषार्थ सराहनीय एव घन्यवाद के योग्य नहीं है?।

यदि पाठक वर्ग प्रस्तुत ग्रन्थ का वाचन, मनन और नि्दिघ्यासन करेंगे तो उनकी आत्मा परमात्मावस्था के पुनीत पथ पर सफलता पूर्वक प्रयाण करेगी, इसमें तनीक भी शंका नहीं है। वस्बई, २० जून १९६३ विजयधर्म सुरि

127

श्रमण भगवान् महावीर देश-विशेष तथा काल-विशेष की विभूति नहीं है। उनका दिव्य ज्योतिर्मय व्यक्तित्व देश और काल की क्षृद्र सीमाओं को तोडकर सदा सर्वत्र प्रकाशमान रहनेवाला अजर-अमर ध्यक्तित्व है। अनन्त सत्य का साक्षात्कार करने के लिए उन्होंने भीतिक जीवन की समग्र सुख-सुविधाओं को ठुकराया। अन्तर्जीवन का विश्लेषण एवं मन्यन कर राग-द्वेष की वैकारिक कालिमा को दूर हटाया और अन्तर में शुद्ध, वृद्ध, निरजन, निर्विकार आत्म-सत्ता का नाक्षात्कार किया।

भगवान् महावीर की वाणी वह पितत-पावनी निर्मल धारा है, जिसमे निमन्जित होने से आत्मा अपने लोक-परलोक और लोकातीत तीनों प्रकार के जीवन को पावन एवं पिवत्र कर लेता है। द्रव्य-गगा तन के ताप को कुछ क्षणों के लिए भले ही शान्त कर दे किन्तु उसमें मन के ताप को शीतल करने की क्षमता नहीं है। परन्तु भगवान् की वाणी रूप निर्मलघारा मनुष्य के मनस्ताप को अखण्ड शान्ति और शीतलता प्रदान करती है।

जग-जीवन के परिताप और पीडा को दूर करने ले लिए भगवान् महावीर ने अकार-त्रयी की दिव्य देशना दी थी—अहिंसा, अनेकान्त और अपरिग्रह। मन के वैरभाव को दूर करने के लिए अहिंसा, बुद्धि की जडता और आग्रह को मिटाने के लिए अनेकान्त तथा समाज और राष्ट्र की विषमता को दूर करने के लिए अपरिग्रह परम आव-श्यक तत्त्व है। इस अकार-त्रयी में भगवान् की समग्र वाणी का सार आ जाता है। शेष जो भी कुछ है, वह सब इसी का विस्तार है।

आगम-महासागर का मन्थन करके, उसमें से भगवान् महावीर के दिव्य सन्देश रूप अमृत कण निकालना और उसे सर्वजन हिताय एवं सर्वजन सुखाय प्रस्तुत करना, आज के साहित्यकार का सब से बड़ा कर्त्तव्य है। साहित्यकार का कर्तव्य है कि वह अपनी प्रतिभा और

कला के अभिनव प्रयोग से पुरातन घार्मि ह, सारकृतिक तत्वों को अपने युगकी अभिनव शैली मे अभिन्यक्त कर के जनता-जनार्दन के हाथों मे समर्पित करे।

शताववानी पण्डित घीरजमाई द्वारा सकलित और सम्मादित "श्रीमहावीर वचनामृत" इस दिशा मे एक सुन्दर और स्तुत्य प्रयास है। इसके पठन-पाठन से जन-जीवन को एक पावन प्रेरणा मिलेगी। हिन्दी मे ही नहीं, भारत की अन्य भाषाओं तथा अंग्रेजी मे भी इसका रूपान्तर होना चाहिए। अधिक से अधिक मनुष्यों के हायों मे श्रमण भगवान् महावीर का यह सार्वजनीन शाश्वत सन्देश पहुच सके, इस प्रकार के हर किसी प्रयत्न से मुफे परम प्रयन्तता होगी।

जैन भवन लोहामण्डी, आगरा ता० २२-६-६३

उपाध्याय अमर मुनि

### [ 3 ]

भगवान् महावीर जैन धर्म के अन्तिम तीर्थड्कर थे। उन्होंने वारह वर्षों की कठोर सावना के पश्चात् सर्वज्ञ सर्वदर्शी वनकर जिस सत्य का प्रतिपादन अपनी दिव्य वाणी के द्वारा किया, वह उनसे पूर्व के तीर्थ करो के द्वारा प्रतिपादित रूप से भिन्न नहीं था। इसका सबसे वड़ा प्रमाण यह है कि भगवान् महावीर के पश्चात् जैन संघ में भेद पड जाने पर भी तात्त्विक मन्तव्यों में कोई भेद नहीं पड़ा। आज भी समस्त जैन सघों के तात्त्विक मन्तव्य वे ही हैं जो भगवान् महावीर के समय में अखण्ड जैन संघ के थे। यह कोई सामान्य वात नहीं है। दोनों जैन सम्प्रदायों के दार्शनिकों ने भी यदि परस्पर में एक दूसरे का खण्डन किया तो स्त्री-मुक्ति और केविल-भुक्ति को लेकर ही किया। इसके सिवाय उन्हें कोई तीसरा मुद्दा नहीं मिला। इन दो विषयों से सर्वाधत बातों को यदि छोड़ दिया जाये तो समस्त जैन सम्प्रदायों की वाणी में आज भी वहीं एक-रूपता मिल सकती है, जो भगवान महावीर की वाणी में थी।

उदाहरण के लिये श्री घीरजलालजी शांह के द्वारा कुछ आगमों से सकलित इसी श्री महावीर वचनामृत को रख सकते हैं। इसमें विश्वतन्त्र, सिद्ध जीवों का स्वरूप, ससारी जीवों का स्वरूप, कर्म-वाद, कर्म के प्रकार, दुर्लभ सयोग, मोक्षमार्ग, साधनाक्रम, धर्माचरण, अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह, सामान्य साधु-धर्म, साधु का आचरण, अष्ट-प्रवचनमाता, भिक्षाचरी, भिक्षु की पहचान, सयम की साधना, विनय, कुशिष्य, काम-भोग, प्रमाद, विषय, कषाय, सम्यकत्व, षडावश्यक आदि ४० विषयों का सग्रह है। इनकों जैन मात्र ही नहीं, जैनेतर बन्धु भी बिना किसी संकोच के पढ सकते हैं।

धर्म के सामान्य नियम तो प्रायः समान हुआ करते है। उन्ही समान नियमो को जीवन मे अपनाने से मनुष्य मे देवत्व का विकास होता है। अहिंसा, सत्य, अस्तेय, बह्मचर्य, अपरिग्रह, उत्तम क्षमा, मार्दव, आर्जव, शौच, संयम, तप, त्याग आदि ऐसे ही सामान्य नियम है। ये नियम किसी सम्प्रदाय से बद्ध न होकर धर्म सामान्य से सम्बद्ध है। जहाँ ये है वहाँ धर्म अवश्य है और जहाँ ये नहीं है वहाँ धर्म

नहीं है। किसी भी धर्म में हिंसा, असत्य, चोरी, दुराचार, परिग्रह, कोच, मान, मायाचार, लोभ, असयम आदि को धर्म नहीं माना। फिर भी इनको लेकर कोई दंगा फसाद नहीं होता। इनको मिटाने के लिये किसी को किसी की जान लेते या अपनी जान देते नहीं देखा जाता। इनका निपेच तो गीन हो गया है और इनके चलते रहते भी जो कुछ चलता रह सकता है वहीं मुख्य हो गया है। धर्म करना भी न पड़े और धर्मात्माओं में नाम लिखा जाये, ऐसे हो धर्म की आज बोलबाला है। इसी से धर्म और धर्मात्माओं के प्रति शिक्षित समाज की आस्था उठती जाती है। इस आस्था को बनाये रखने में 'श्री महावीर-चचनामृत' जैसे संकलन बढ़े उपयोगी हो सकते हैं।

भगवान् महावीर कोई स्वयसिद्ध, गुद्ध, बुद्ध अनादि परमात्मा नहीं थे। वे भी कभी हमी में से थे। इसलिये उनके वचनामृत उस अनुभव का निचोड है जो उन्होंने अपने एक नहीं अनेक जीवनों में अर्जन किया। और उसके द्वारा स्वयं गुद्ध बुद्ध परमात्मा वनकर उस सत्यका साक्षात्कार किया जो इस चराचर विश्व का रहस्य बना हुआ है और फिर अपनी दिव्यवाणी के द्वारा उसे प्रकट किया।

भगवान् महावीर का युग देवताओं का युग था। देवताओं का ही डिडिमनाद सर्वत्र सुनाई पडता था। उन्हे प्रसन्न करने के लिये वड़े-बड़े यज्ञ किये जाते थे। उस समय का मानव देवताओं का गुलाम था। भगवान् महावीर ने उस दासता के वन्धन को काटकर मनुष्य को देवताओं का भी आराध्य बना दिया। और किसी स्वयंसिद्ध सर्व- शक्तिमान् कर्त्ता-हर्त्ता-विद्याता—ईश्वर की सत्ता से भी इन्कार कर

दिया। वह उनकी वैचारिक क्रान्ति थी। उनके धर्म का केन्द्र ईश्वर नहीं था और न वेद था, किन्तु आत्मा था, जिसे भुला दिया गया था। उसी भूली भटकी आत्मा को केन्द्र में रखकर भगवान् महावीर ने अपनी तत्त्वज्ञान-मूलक साधना की या साधना-मूलक तत्त्वज्ञान का सागोपाग विवेचन किया। और सृष्टि के किसी रहस्य को 'अव्याकृत' कहकर उसे टाला नहीं।

सत्य को जानने से भी अघिक किठन है सत्य को यथार्थ रूप में प्रकाशित करना, क्यों कि ज्ञान पूर्ण सत्य को एक साथ जान सकता है, किन्तु शब्द उसे एक साथ ज्यों का त्यों प्रकाशित नहीं कर सकता। शब्दोत्पत्ति क्रमिक तो है। फिर ज्ञाता अपने अभिप्राय के अनुसार वस्तु के धर्म को प्राधान्य देता है। इन कारणों से उत्पन्न सुए विवाद या मितमेद को दूर करने के लिये भगवान् महावीर ने अनेकान्तवाद के साथ स्याद्वाद और नयवाद का समवतार दार्शनिक क्षेत्र में किया, जिससे वैचारिक क्षेत्र में किसी के साथ अन्याय न हो। पूर्ण अहिंसक तो थे वे। इसीसे स्वामी समन्तभद्र ने अपने युत्तयनुशासन में कहा है—

दया-दम-त्याग-समाधिनिष्ठ, नय-प्रमाणैः प्रकृताञ्जसार्थम् । अधृष्यमन्यैनिखिलप्रवादिभि-जिन त्वदीय मतमद्वितीयम् ॥

हे जिन ! तुम्हारा मत अद्वितीय है। एक ओर वह दया, दम, त्याग और समाधि को लिये हुए है, दूसरी ओर उसमें नय और प्रमाणों के द्वारा प्रकृत वास्तिवक अर्थ को ग्रहण करने की व्यवस्था है। इसी से कोई वादि उसे शास्त्रार्थ मे पराजित नहीं कर सकता।

उन्ही जिनेन्द्र भगवान महावीर के वचनामृत के इस संकलन को श्री घीरजलालजी शाह ने सम्पादित किया है। मेरा उनसे प्रथम परिचय इसी सकलन के माध्यम से हुआ। और उनकी प्रेरणा से इस प्रथम परिचय के उपहार रूप मे अपने दो शब्द पाठको को भेटः करता हूँ। इसके नये संस्करण में इस संकलन को और भी परिमार्जित और विस्तृत किया जाये ऐसी मेरी भावना है।

श्री स्याद्वाद महाविद्यालय वाराणसी दि० २२-६-६३

कैलाशचन्द्र शास्त्रीः

## प्रस्तावना

## • आत्म-जिज्ञासा की सम्पूर्ति

भगवान् महावीर आत्म-साक्षात्कार के महान् प्रवर्तक थे। आत्म-साक्षात्कार अर्थात् सत्य का साक्षात्कार । सत्य का उपदेश वही दे सकता है जो उसका साक्षात्कार कर पाता है। भगवान सत्य के अनन्त रूपो के द्रष्टा थे। पर जितना देखा जाता है, उतना कहा नहीं जा सकता। भगवान ने जिन सत्यों का निरूपण किया, वे भी हमे पूर्णतः ज्ञात नही हैं। मनुष्य जितना ज्ञात की ओर मुकता है, उतना अज्ञात की ओर नही। भगवान महावीर ने यहिसा, सत्य आदि का उपदेश दिया, जातिवाद की तात्त्विकता का खण्डन किया, यज्ञ-हिंसा का विरोध किया आदि-आदि । जो ज्ञाततथ्य है, वे ही उनकी गुण-गाथा मे गाए जाते है। किन्तु भगवान ने जीवन के ऐसे अनेक ध्रुव-सत्यो पर प्रकाश डाला, जिन पर हमारा घ्यान सहज ही आकृष्ट नहीं होता, क्योंकि वे हमारे लिए ज्ञात होकर भी अज्ञात हैं। अज्ञात को पकड़ने मे जो कठिनाई होती है, उससे कही अघिक कठिनाई होती है उसे पकड़ने मे, जो ज्ञात होकर भी अज्ञात होता है।

आत्मा देह से भिन्न है, आत्मा ही परमात्मा है—यह हमे ज्ञात है, फिर भी हम इस सत्य को तब तक नहीं पकड पाते जब तक हम स्वय सत्य रूप नहीं वन जाते। भगवान महावीर का सबसे श्रेष्ठ उपदेश यही है कि तुम स्वय सत्य रूप वनकर सत्य को पकड़ो। वह तुम्हारी पकड़ में आ जाएगा। तुम असत्य रूप रहकर उसे नहीं पा सकोंगे।

दुःख कामना से उत्पन्न होता है - यह जानते हुए भी मनुष्य दुःख मिटाने के लिए कापना के जाल मे फँसता है। वैर-वैर मे वडता है -यह जानते हुए भी मनुष्य वैर को वड़ावा देता है। जस्त्र अगान्ति को उत्तेजित करता हैं—यह जानते हुए भी मनुष्य गान्ति के लिए जस्त्र का निर्माण करता है। भगवान ने कहा— दुःख का पार वही पा सकता है जो कामना को जानता है और उसे छोडना भी जानता है। वेर का पार वही पा सकता है जो वैर के परिणाम को जानता है और उसे छोडना भी जानता है। शह का पार वही पा सकता है जो अगान्ति को जानता है और उसे छोडना भो जानता है। भगवान की भाषा मे वह ज्ञान ज्ञान नही जो त्याज्य को त्याग न सके। उनका ज्ञान भी आत्मा है, दर्शन भी आत्मा है और चारित्र भी आत्मा है। भगवान का सारा धर्म आत्ममय है। उनका सारा उपदेश आत्मा की परिघि मे है। इसलिए जो कोई आत्मबीर होता है, जिसमे आत्म-जिज्ञासा या आत्मोपलब्यि की भावना प्रवल हो जाती है, उसके लिए भगवान महावीर की नाणी को पडना अनिवार्य या महज प्राप्त हो जाता है।

## • अहिंसा और धर्म

भ० महावीर श्रमण-परम्परा मे अवतीर्ण हुए। उन्होने निर्ग्रन्थ दीक्षा स्वीकार की। भगवान् ऋषभ ने धर्म की स्थापना की। मध्यवर्ती बाईस तीर्थंकरों ने चातुर्याम घर्म की व्यवस्था की। भगवान् महावीर ने पुनः पचयाम धर्म की स्थापना की। इसका कारण यह बतलाया गया है कि प्रथम तीर्थंकर के साधु ऋजु-जड थे इसलिए पंच-याम की व्यवस्था की गई- ज़ह्मचर्य और अपरिग्रह पृथक्-पृथक् महावत-माने गए। मध्यवर्ती बाईस तीर्थंकरो के साधु ऋजु-प्राज्ञ थे इसलिए चातुर्याम से काम चल गया। ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह को एक ही चाब्द-'विहिद्धादाणिवरमण' मे संग्रहीत कर लिया गया। भगवान् महावीर के शिष्य वक्र-जड हुए इसलिए उन्हें पुन. भगवान् ऋषभ का अनुसरण करना पड़ा । यह युक्ति सुन्दर है, फिर भी इस व्यवस्था-भेद का मूल कारण यही है, यह समभने मे कठिनाई है। यह बहुत ही मीमासनीय विषय है। जिस प्रकार अहिंसा धर्म के लिए सब तीर्यंकरों की एकसूत्रता वतलाई है, उसी प्रकार अन्य धर्मों की नहीं वतलाई, इसका कारण क्या है ? या तो अहिना मे गेप सारे धर्मी को वे समाहित कर लेने थे अथवा कोई दुनरा कारण था-निस्चय पूर्वक कुछ भी नहीं कहा जा सकता। जैन धर्म में आचार का न्यान बहुत प्रमुख रहा है। एक दृष्टि से उने आचार और नीनि-धर्म रा प्रवर्तक कहा जा सकता है। जीवन की सारी प्रवृत्तियों की व्यारचा एक अहिसा राज्य के आधार पर की जा सकती है। संभव है एस र्टेष्ट्रि में ही अहिंसा को सब तीर्यंक्तो का समान वर्ग माना गया हो।

यह कहने में कोई अत्युक्ति नहीं है कि जैन धर्म जो है, वह अहिसा है और जो अहिसा है, वह जैन धर्म है।

## अर्हिसा और सत्य

कुछ विद्वान् ऐसा सोचते हैं कि जैनाचारों ने अहिंसा पर जितना वल दिया, उतना सत्य पर नहीं । यह उनका अपना दृष्टिकोण हैं, इसिल्ए उसकी अवहेलना तो कैंसे की जाय पर उनके सामने दूसरा दृष्टिकोण प्रस्तुत किया जा सकता है । भगवान् महावीर की दृष्टि में अहिंसा और सत्य में कोई दृत नहीं है । आत्मा की पूर्ण गुद्ध अवस्था —परमात्मल्य—जो है, वह अहिंसा है । सत्य उनसे भिन्न कहाँ है ? जहाँ सत्य है, वहाँ निश्चित रूपेण अहिंसा है और जहाँ सत्य नहीं है, वहाँ अहिंसा भी नहीं है । सत्य अहिंसा के परिकर में ही प्रकट होता है और हिंसा असत्य के साथ चली जाती है । तो हम नहीं कह सकते कि जहाँ अहिंसा है वहाँ सत्य है और जहाँ सत्य है वहाँ अहिंसा है ? ये दोनों परस्पर इस प्रकार व्याप्त है कि इन्हें द्वैत की दृष्टि ने नहीं देखा जा सकता।

## जैन धर्म और सत्य

कोई भी वस्तु प्राचीन होती है, इसलिए अच्छी नहीं होती और नई होनी है इसलिये बुरी नहीं होती। जैन वर्म पुराना है इसलिए अच्छा है, यह कोई तर्न नहीं है, फिर भी इसमें कोई मन्देह नहीं कि वह बहुत पुराना है और इतना पुराना है कि इतिहास की वहाँ तक पहुँच ही नहीं है। भगवान् महावीर और भगवान् पार्स्व इतिहास की परिवि में आते है। भगवान् अरिष्टनेमि और उनसे पूर्ववर्ती तीर्थंकर (भगवान् ऋषभ तक) इतिहास की परिघि से अस्पृष्ट है। संभव है, आनेवाला युग उन्हें ऐतिहासिक-पृरुष प्रमाणित कर दे।

वहीं धर्म आत्मा का सहज गुण होता है जो सत्य का सीधा स्पर्श करे। जैन धर्म बाह्य विस्तार की दृष्टि से बहुत व्यापक नहीं है, फिर भी वह महान् धर्म है और इसलिए है कि वह सत्य के अन्तस्तल का सीधा स्पूर्शकरता है।

## • सत्य की मीमांसा

सत्य क्या है ? यह प्रश्न अनादिकाल से चर्चित रहा है। जो स्थित है, वह सत्य है पर वही सत्य नहीं है। परिवर्तन प्रत्यक्ष है। उसे असत्य नही कहा जा सकता। जो परिवर्तन है, वह सत्य है पर वही सत्य नहीं है। स्थिति के बिना परिवर्तन होता ही नहीं। जो दश्य है वह सत्य है पर वह भी सत्य है जो दश्य नहीं है। सत्य के अनेक रूप हैं। एक रूप अनेकरूपता का अश रहकर ही सत्य है। उससे निरपेक्ष होकर वह सत्य नहीं है। सत्य किसी धर्म-प्रवर्तक के द्वारा अज्ञात से ज्ञात और अनुद्घाटित से उद्घाटित होता है। भगवान् महावीर ने कहा – सत्य वही है जो वीतराग के द्वारा प्ररूपित है। सत्य एक और अविभाज्य है। जो सत् है, जिसका अस्तिस्व है, वह सत्य है। यह परम अभेद दृष्टि है। इस जगत् मे चेतन का भी अस्तित्व है और अचेतन का भी अस्तित्व है। इसिटए चेतन भी सत्य है और अचेतन भी सत्य है। मनुष्य चेतन है, स्वय सत्य है फिर भी उसका चेतन से सीघा सम्पर्क नहीं है और इस लिये

**२०** ] [ प्रस्तावनी

नहीं है कि राग और द्वेप उसका सत्य से सीवा सम्पर्क होने में वावा डाले हुए हैं। राग-रजित मनुष्य आसिक्त की दृष्टि से देखता है इसलिए सत्य उसके सामने अनावृत्त नहीं होता। द्वेप-रजित मनुष्य घृणा की दृष्टि से देखता है इसलिए सत्य उसने भय खाता है। सत्य उसीके सामने अनावृत होता है जो तटस्थ दृष्टि से देखता है। तटस्य दृष्टि से वही देख सकता है जिसके नेत्र आसिक्त और

### सत्य के दो रूप—अस्तित्ववाद और उपयोगितावाद

भगवान् महावीर वीतरागी थे। सत्य से उनका सीघा सम्पर्क था। उन्होंने जो कहा—वह सुना-सुनाया या पढ़ा-पढ़ाया नहीं कहा। उन्होंने जो कहा, वह सत्य से सम्पर्क स्थापित कर कहा। इसिलए उनकी वाणी यथार्थ का रहस्योद्घाटन और आत्मानुभूति का ऋजु उद्वोचन है। जो सत्य है वह अनुपयोगी नहीं है पर उसके कुछ अग विजेप उपयोगी होते हैं। हम परिवर्तनशील ससार मे रहनेवाले है। अतः कोरे अस्तित्ववादी ही नहीं किन्तु उपयोगितावादी भी हैं। हम सत्य को कोरा ययार्थवादी दृष्टिकोण ही नहीं मानते किन्तु -यथार्थ की उपलब्धि को भी सत्य मानते हैं।

आत्मा है और प्रत्येक आत्मा परमात्मा है—यह दोनों अस्तित्व-वादी या ययार्थवादी दृष्टिकोण है। आत्मा की परमात्मा वनने की जो साधना है, वह हमारा उपयोगितावाद है। अस्तित्ववादी दृष्टिकोण से भगवान ने कहा—आत्मा भी सत्य है और अनात्मा भी सत्य है। उपयोगितावादी दृष्टिकोण से भगवान ने वहा—आत्मा ही सत्य है, शेप सब मिथ्या है। पहला द्वैतवादी दिष्टकोण है और दूसरा अद्वैतवादी। भगवान महावीर अखण्ड सत्य को अनन्त दिष्ट-कोणों में देखने का सदेश देते थे। अनेकान्त दिष्ट से अद्वैत भी उनके लिए उतना ही ग्राह्य था, जितना कि द्वैत, और एकान्त दिष्ट से द्वैत भी उनके लिए उतना ही ग्राह्य था, जितना कि द्वैत, और एकान्त दिष्ट से द्वैत भी उनके लिए उतना ही अग्राह्य था जितना कि अद्वैत। वे अद्वैत और द्वैत दोनों को एक ही सत्य के दो रूप मानते थे।

### • अस्तित्ववादी दृष्टिकोण

यह विश्व अनादि और अनन्त है। इसमे जितना पहलेथा, उतना ही आज है और जितना आज है, उतना ही आगे होगा। उसमें एक भी परमाणु न घटता है और न बढता है। कुछ घटता-बढ़ता सा लगता है, वह सब परिवर्तन है। परिवर्तन की दृष्टि से यह विश्व सादि और सान्त है।

यह विश्व शाश्वत है। इसमे जो मूलभूत तत्त्व है, वे सब अकृत है। सृष्टिकर्त्ता न कोई था, न है और न होगा। सब पदार्थ अपने-अपने भावो के कर्त्ता हैं। कुछ वस्तुए जीव और पुद्गल के सयोग से कृत भी है। कृत्रिम वस्तुओ की दृष्टि से यह विश्व अशाश्वत भी है। मूलभ्त तत्त्व की दृष्टि से विश्व शाश्वत है और तद्गत परिवर्तन की दृष्टि से वह अशाश्वत है।

यह विश्व अनेक हैं। इसमें चेतन भी है। चेतन व्यक्तिशः अनन्त है। अचेतन के पाच प्रकार है - धर्म, अधर्म, आकाश, काल और पुद्गल। प्रथम चार व्यक्तिशः एक है। पुद्गल व्यक्तिशः अनन्त हैं। अस्तित्व की दृष्टि से सब एक है इसलिए यह विश्व भी एक है।

## उपयोगितावादी दृष्टिकोण—अत्मा और परमात्मा

आत्मा है। वह अपने प्रयत्त से परमात्मा वन सकता है। यह उपयोगितावादी दृष्टिकोण है। भगवान ने कहा—वन्चन भी है और मुक्ति भी है। जिस प्रवृत्ति से आत्मा और परमात्मा की दूरी वडनी है, वह वन्चन है और जिनसे उनकी दूरी कम होती है, अन्ततः नहीं रहती, वह मुक्ति है। मिय्या दृष्टिकोण, मिय्याज्ञान और मिथ्या चारित्र—इनमे आत्मा वघता है। सम्यक् दृष्टिकोण, सम्यक् ज्ञान और सम्यक् चारित्र—इनसे आत्मा मुक्त होता है—परमात्मा वनता है।

परमात्मा पूर्ण सत्य है। आत्मा अपूर्ण सत्य है। आत्मा का अन्तिम विकास परमात्मा है। जब तक आत्मा अपने अन्तिम विकास तक नहीं पहुँचता, तब तक वह अपूर्ण रहता है। अन्तिम स्थिति तक पहुँचते ही वह पूर्ण हो जाता है। इसिलए यह सही है कि आत्मा अपूर्ण सत्य है, पूर्ण सत्य है परमात्मा। आत्मा परमात्मा का वीज है और परमात्मा आत्मा का पूर्ण विकास। वीज और विकास ये दो भिन्न स्थितियाँ हैं किन्तु भिन्न तत्त्व नहीं। आत्मा और परमात्मा ये दोनों एक ही तत्त्व के दो भिन्न रूप हैं किन्तु आत्मा के उत्तर रूप से भिन्न किसी परमात्मा और परमात्मा के पूर्व रूप से भिन्न किसी आत्मा का कोई अस्तित्व नहीं है। उनके मीलिक एकत्व की दृष्टि से भगवान ने कहा—जो आत्मा है, वही परमात्मा है और जो परमात्मा है, वही आत्मा है। स्थिति-भेद की दृष्टि से

भगवान ने कहा—चेतन का जो अविकसित या अपूर्ण रूप है, वह आत्मा है और जो विकसित या पूर्ण है, वह परमात्मा है। ये दोनो एक ही चेतन-व्यक्ति की दो भिन्न अवस्थाएँ है।

# • अध्यात्म और धर्म

भगवान महावीर ने आत्मा और परमात्मा की वास्तविक एकता की स्थापना की, उससे अनेक सत्यो का प्रकाशन हुआ।

- (१) आत्मा का स्वतन्त्र कर्तृत्व
- (२) आत्मा का स्वन्त्र भोक्तृत्व

अध्यात्मवाद और पुरुषार्थवाद इन्ही के फल है और इन्ही के आघार पर भगवान ने धर्म को बाहरी कर्मकाण्डो से उबारकर अध्यात्म वना दिया। उनको भाषा मे—आत्मा से परमात्मा बनने की जो प्रक्रिया है, वही धर्म है। सम्प्रदाय, वेष, बाह्य कर्मकाण्ड आदि धर्म के उपकरण हो सकते है, पर धर्म नही।

घर्म आत्मा की ही एक परमात्मोन्मुख अवस्था है। उसे शुद्धा-वस्था भी कहा जा सकता है। भगवान ने कहा—धर्म शुद्ध आत्मा में स्थित होता है। इसका अर्थ है आत्मा की जो शुद्धि है, वही धर्म है। आत्मा और पुद्गल की मिश्रित अवस्था है, वह अशुद्धि है। जो शुद्धि है, वही धर्म है।

# • सम्प्रदाय और धर्म

भगवान् महावीर ने तीर्थं की स्थापना की। साघना को सामु-दायिक रूप दिया, फिर भी वे सम्प्रदाय और धर्म को अन्न-भिन्न मानते थे। उन्होंने कहा-(एक व्यक्ति सम्प्रदाय को छोस्ता है पर वर्म को नहीं छोडता। एक व्यक्ति वर्म छोड देता है पर सम्प्र-दाय को नहीं छोडता। 'एक व्यक्ति दोनों को छोड देता है और एक व्यक्ति दोनों को नही छोडता। सम्प्रदाय धर्म की उपलब्धि मे सहायक हो सकता है। इस दृष्टि से उन्होंने सघ-बद्धता को महत्व दिया। किन्तु धर्म को सम्प्रदाय से आवृत्त नहीं होने दिया। उन्होंने कहा — जो दार्शनिक लोग कहते हैं कि हमारे सम्प्रदाय मे आओ, तुम्हारी मुक्ति होगी अन्यया नहीं, वे भटके हुए हैं और वे भी भटके हुए हैं जो अपने-अपने सम्प्रदाय की प्रशंसा और दूसरो के सम्प्रवाय की निन्दा करते हैं। धर्म की आरावना सम्प्रदायातीत होकर—सत्याभि-मुख होकर ही की जा सकती है। सम्प्रदाय एक नावन है, जीवन यापन की परस्परता या सहयोग है। वह व्यक्ति को प्रेरित कर सकता है किन्तु वह स्वय धर्म नहीं है। सम्प्रदाय और वर्म को भिन्न-भिन्न मानने वाले सावक के लिए सम्प्रदाय धर्म-प्रेरक होता है, धर्म-घातक नही।

#### व्यक्ति और समुदाय

भगवान् महावीर तीर्यकर थे—मावना के सामुदायिक रूप के महान् सूत्रवार थे। दूसरे पार्व मे वे पूर्ण व्यक्तिवादी थे। उन्होंने कहा—आत्मा अकेला है। वह अपने आप मे परिपूर्ण है। सज्ञा और वेदना भी उसकी अपनी होती है। समुदाय का अर्थ निमित्त— नैमित्तिक भाव है। सहयोग या परस्परालम्बन से बाक्ति उत्पन्न होती है। उसका अविभक्त उपयोग ही समुदाय है। भगवान् ने

कहा—कोई एक व्यक्ति सबके लिए पाप-कर्म करता है, उसका परि-णाम उसो को भोगना पड़ता है। इसका अर्थ है कि पाप-कर्म करते समय व्यक्ति का दृष्टिकोण सदा व्यक्तिवादी ही होना चाहिए और जिन्त सपादन के लिए समुदायवादी दृष्टिकोण। समुदायवाद नास्तिकता भी है। यदि उसका उपयोग इस अर्थ मे किया जाय कि मै वही करूँगा, जो सब लोग करते है। अच्छाई और बुराई का विचार किए विना केवल "सर्व" का अनुसरण करना नास्तिकता है अर्थात् अपनी आत्म-जून्यता है। व्यक्ति अपनी सत्ता के जगत् मे पूर्णतः व्यक्ति है और निमित्त जगत् मे पूर्णतः सामुदायिक है। कोई भी जीवित व्यक्ति केवल व्यक्ति या केवल सामुदायिक नहीं होता। अध्यात्म का अन्तिम विन्दु यही होता है कि वहाँ पहुँच कर व्यक्ति निमित्त-जगत् से मुक्त हो जाता है, कोरा व्यक्ति रह जाता है।

## • स्वतंत्र सत्ता और अध्यातम

भगवान् महावीर आत्मवादी थे। उनकी भाषा मे आत्मा परिपूर्ण है। उसका अस्तित्व पर-निर्भर नहीं किन्तु स्वतत्र है। इस
स्वतत्र सत्ता का बोध ही अध्यात्म है। मनुष्य जितने अर्थ मे परिस्थित का स्वीकार करता है, उससे भरता है, उतने ही अर्थ मे वह
अपने स्वतत्र अस्तित्व से खाली हो जाता है। यह खाली होने की
स्थिति भौतिकता है। जो कोई आध्यात्मिक वनता है, वह बाहर से
कुछ लेकर नहीं बनता किन्तु बाहर से जो लिया हुआ है, उसे पुनः
बाहर फेककर बनता है। अपूर्णता जो है, वह भीतर मे नहीं है किन्तु
वाहर का जो स्वीकार है, वहीं अपूर्णता है। उसे अस्वीकार करके

ही मनुष्य देख सकता है कि वह परिपृर्ण है। भगवान् ने इसी अर्थ में कहा था कि आत्मा ही सुख-दुख का कर्ता है और आत्मा ही अपना मित्र है और वही अपना शत्रु। जो आत्मा को जानता है, वह परिस्थिति से मुक्त होने का उपाय जानता है। जो आत्मा में रमण करता है वह परिस्थिति के चक्र-व्यूह से मुक्त हो जाता है। अर्न्तदृष्टि से उसकी इन्द्रिय और मन निरपेक्ष स्थिति है, वही अव्यात्म है। वहिर्जगत की दृष्टि से परिस्थिति से मुक्त होने की स्थिति है. वह अव्यात्म है। आत्मा परिस्थिति या किसी बाहरी सत्ता पर निर्मर नहीं है। इसीलिए उसका अस्तित्व स्वतंत्र है। उसका स्वतंत्र अस्तित्व है इसलिए उसका कर्तव्य भी स्वतंत्र है।

#### • स्वावलम्बन

सावना और आत्म-निर्मरता दोनो सम्वन्वित हैं। जितनी आसिक्त उतनी पर-निर्मरता। जितनी पर-निर्मरता उतनी विकाता। सावना का मुख स्ववाता की ओर है। भगवान् ने कहा—सावना गाँव में भी हो सकती है और अरण्य मे भी। वह गाँव मे भी नहीं हो सकती और अरण्य मे भी नहीं। भगवान् वाहरी निमित्तों या स्थितियों की उपेक्षा नहीं करते थे किन्तु आत्मा की स्वतंत्र सत्ता के प्रतिपादक होने के कारण वे वाहरी निमित्तों को अतिरिक्त स्थान भी नहीं देते थे। साबु को सामुदायिक जीवन विताने की छूट दी पर साय साथ यह भी कहा कि वह समुदाय मे रहता हुआ भी अकेला रहे। अकेला अर्थात् शृद्ध। वहुत अर्थात् अशुद्ध। जो अकेला होता है वह संशुद्ध होता है और जो संशुद्ध होता है वह अकेला होता है।

सघ में रहकर भी अकेला रहने की स्थिति को भगवान् ने बहुत प्रवल बनाया। यह साधना का बहुत ही प्रखर रूप है। इस स्थिति में अहिंसा को तेजस्विता प्रगट होती है।

स्थित का जितना अधिक स्वीकार होता है उतनी ही सहायता अपेक्षित होती है। जैसे-जैसे स्थित का दबाव कम होता चला जाता है, वैसे-वैसे व्यक्ति सहायता-निरपेक्ष होता चला जाता है। एक व्यक्ति अपने को सहायता से मुक्त कर लेता है। एक व्यक्ति सहायता न मिलने पर असहाय होता है, यह परतत्रता की स्थित है। एक व्यक्ति अपने को सहायता से मुक्त कर असहाय होता है, यह पूर्ण स्वतन्त्रता की स्थित है। इसे भगवान ने बहुत महत्व दिया। शिष्य ने पूछा—भगवन्! सहायता का त्याग करने से क्या होता है उत्तर मिला—अकेलापन प्राप्त होता है। जिसे अकेलापन प्राप्त हो जाता है वह कलह, कषाय, तून्तू, मैं-मैं से मुक्त हो जाता है। उसे संयम, सबर और समाधि प्राप्त होती है।

भगवान् महावीर का स्वावलम्बन निमित्तों की दृष्टि से उपकरण, आहार और देह-त्याग तक तथा आन्तरिक स्थिति की दृष्टि से प्रवृत्ति- और कषाय-त्याग तक पहुँचता हैं। भगवान् आत्मा की स्वतन्त्र-सत्ता के जगत् से बोलते थे इसलिए उन्होंने यही कहा—जो व्यक्ति उपकरण आदि बाहरी और कषाय आदि भीतरी बचनों से मुक्त होता हैं, वही पूर्ण अर्थ में स्वावलम्बी होता हैं।

# • गाईस्थ्य और सन्याम

भगवान् महावीर सन्याम-वर्म के ममर्थको मे प्रमुख थे। उनकी भाषा मे सन्यास का अर्थ था अहिंसा। वह जीवन मे हो तो गृहस्य-वेष मे भी कोई सन्यामी हो नक्ता है और यदि वह न हो तो साबु के वेष मे भी कोई सन्यामी नहीं हो नकता। अहिंसा और सन्याम ये दोनो पर्यायवाची हैं। भगवान् ने यह प्रय्न उपस्थित किया कि 'को गारमावसे' २ गृह मे रहना कीन चाहेगा ? इसका अर्थ हैं हिंसा मे रहना कीन चाहेगा ?

भगवान् ने कहा—कुछ भिद्युओं से गृहस्य अच्छे होते हैं। उनका सयम प्रवान होता है — अहिंसा विकसित होती हैं। जिनका सयम पूर्ण परिपक्व हाता है, अहिंसा पूर्ण विकसित होती है, वह भिद्यु नव गृहस्थों से श्रेण्ठ होता है। उनका सन्यास किसी वेशभूपा या वाहरी उपकरण में वंबा हुआ नहीं था। वह उन्मुक्त था। इसिलए उन्होंने कहा—गृहस्थ के वेश में भी वह व्यक्ति परमात्मा वन सकता है जो अहिंसा के चरम विकास तक पहुँच जाता है। वेष और धर्म के निश्चित सबन्ध को उन्होंने कभी मान्य नहीं किया। उनकी वाणी है—

एक व्यक्ति रूप को छोड़ देता हैं, घर्म को नहीं छोड़ता।
एक व्यक्ति रूप को नहीं छोड़ना, घर्म को छोड़ देता है।
एक व्यक्ति दोनों को नहीं छोड़ता।
एक व्यक्ति दोनों को नुछोड़ देता है।

गृहस्यी का त्याग ममत्व-विसर्जन के लिए आवश्यक है और देष-परिदर्तन का तात्पर्य है-पहचान या जागरूकता।

# अन्य धर्मों के प्रति

धर्म सत्य है और जो सत्य है वह एक है। वह देश-काल और व्यक्ति के भेद से विभक्त नहीं है। जो देश-काल और व्यक्ति से विभक्त है, वह धर्म का उपकरण हो सकता है, धर्म नही।

आत्मा और धर्म भिन्न नही है। जो आत्मा है वही धर्म है और जो धर्म है वही आत्मा है। धर्म आत्मा से भिन्न हो तो वह आत्मा को अनात्मा से मुक्त नहीं कर सकता। जो आत्मा को आत्मा से भिन्न करता है, वह घर्म है। वह सबके लिए समान है। फिर . भी लोग कहते है यह मेरा घर्म और यह त्म्हारा घर्म। यहाँ घर्म का अर्थ सघ या सम्प्रदाय है, आत्मा की विगुद्धि करने वाले गुण नही। भगवान् ने कहा—आत्मा की उपलब्धि न गाव मे होती है और न अरण्य मे । आत्मा अपना द्रष्टा बने तो वह गाँव मे भी हो सकती है और अरण्य मे भी। मुक्ति घर्म से होती है। वह जैन, बौद्ध आदि विशेषणो, अमुक-अमुक देषो, आदि से नही होती। इस सत्य को भगवान् ने 'अन्यिलिंगसिद्धा' शब्द के द्वारा व्यक्त किया। मुक्त होने के लिए आवश्यक नहीं कि वह जैन साधु के वेष में ही हो। वह किसी भी वेष या अवेष मे मुक्त हो सकता है, यदि साधु हो-मूर्छा या आसक्ति से मुक्त हो। सन्नाई यह है कि धर्म का प्रवाह किसी तट में बंधकर नहीं बहता। वह उन्मुक्त होकर बहता है—सबके लिए समान रूप से बहुता है। इसलिए वह व्यापक है। उसका परिणाम सब देशों और कालों में समान होता है, इसलिए वह शाश्वत है। वह व्यापक और शाश्वत है इसीलिए वैज्ञानिक है। वह प्रयोगिसद्ध है। उसका परिणाम निश्चित और निरपवाद है। घर्म हो और आत्मा पिवत्र न हो यह कभी नहीं हो सकता। जिसने घर्म को देखा वह मुक्त हुआ, जहाँ देखा वहीं मुक्त हुआ। घर्म और मुक्ति में व्यक्ति, काल और देश का व्यवघान नहीं है। दीपक अपने आप में प्रकाशित होता है, जब जलता है तभी प्रकाशित होता है और जहाँ जलता है वहीं प्रकाशित होता है।

## • धर्म क्या और क्यों ?

भगवान् महावीर का धर्म आत्म-धर्म है। वह आत्मा के अस्तित्व से जुड़ा हुआ है। आत्मा जो है वह धर्म से सर्वधा भिन्न नहीं है और धर्म जो है वह आत्मा से सर्वधा भिन्न नहीं है। धर्म आत्मा से वाहर कही नहीं है। इसलिए वह आत्मा से अभिन्न भी है और वह आत्मा के अनन्त गुणों में से एक गुण है। आत्मा गुणी है और धर्म गुण है। इस दृष्टि से वह आत्मा से भिन्न भी है।

आतमा जब केवल आतमा हो जाती है-गरीर, वाणी और मन से मुक्त हो जाती है, सारे विजातीय तत्त्वो-पुट्गल द्रव्यो से मुक्त हो जाती है तव उसके लिए न कुछ धर्म होता है और न कुछ अवर्म। वह जब तक विजातीय तत्त्वों से आवद्ध रहती है तव तक उसके लिए धर्म और अधर्म को व्यवस्था होती है। जिन हेतुओं से विजातीय तत्त्वों का आकर्पण होता है वे अधर्म कहलाते हैं और

जिनसे उनका निरोध या विनाश होता है, वे धर्म कहलाते है। मगवान् को भाषा मे समता हो धर्म हे और विषमता हो अधर्म है। राग और द्वेष यह विषमता है। न राग, न द्वेष—यह समता, तटस्थता या मध्यस्थता है। यही धर्म है। अहिंसा, सत्य, अचीर्य, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह, शान्ति, क्षमा, सहिष्णुता, अभय, ऋजुता, नन्नता, पिनत्रता, आत्मानु-शासन, सयम, आदि-आदि जो गुण है, वे उसी के क्रियात्मक रूप है। इन्ही को व्यवहार की भाषा मे व्यक्तित्व-विकास के साधन और निश्चय की भाषा मे आत्म-विकास के साधन कहे जाते है।

सहज ही प्रश्न होता है, धर्म किसलिए ? साधारणतया इसका समाधान दिया जाता है—परलोक सुधारने के लिए। धर्म परलोक सुधारने के लिए। धर्म परलोक सुधारने के लिए है—यह सच है किन्तु अधूरा। धर्म से वर्तमान जीवन भी सुधरना चाहिए। वह शात और पवित्र होना चाहिए। अपवित्र आत्मा मे धर्म कहाँ से ठहरेगा ? उसका आलय पवित्र जीवन ही है। जिसे धर्म आराधना के द्वारा यहाँ शान्ति नही मिली, उसे आगे कैसे मिलेगी ? जिसने धर्म को आराधा, उसने दोनो लोक आराध लिए। वर्तमान जीवन मे अंधेरा देखने वाले केवल भावी जीवन के लिए धर्म करते है, वे भूले हुए हैं।

१—भगवान ने कहा—इहलोक के लिए धर्म मत करो। वर्तमान जीवन मे मिलनेवाले पौद्गलिक मुखो की प्राप्ति के लिए धर्म मत करो।

२—परलोक के लिए धर्म मत करो। आगामी जीवन मे मिलने वाले पौद्गलिक सुखो की प्राप्ति के लिए धर्म मत करो।

३-कीर्ति, प्रतिष्ठा आदि के लिए धर्म मत करो।

४—केवल आत्म-शुद्धि या आत्मा की उपलब्धि के लिए धर्म करो।

### • धर्म और अभय

भगवान ने कहा—धर्म पिवत्र आत्मा मे रहता है। प्रध्न होता है, पिवत्रना क्या है? उसका उत्तर है कि अभय ही पिवत्रना है। यद्यपि पिवत्रता का मौलिक रूप अहिंसा है, फिर भी जहा भय होता है, वहाँ अहिंसा नहीं हो सकती, इसलिए अभय ही पिवत्रता है।

अभय अहिंसा का आदि विन्दु है। भगवान के प्रवचन का मूल-मन्त्र हैं—डरो मत! जो डरता है वह अपने को अकेला अनुभव करता हैं, असहाय मानता है। भूत उसी के पीछे पड़ता है जो डरता है। डरा हुआ मनुष्य दूसरो को भी डरा देता है। डरा हुआ मनुष्य तप और समय को भी तिलाजिल दे देता है। डरा हुआ मनुष्य अपने दायित्व को नही निभाता—उठाए हुए भार को बीच मे डाल देता है। डरा हुआ मनुष्य सत्पथ का अनुसरण करने मे समर्थ नही होता, इसलिए डरो मत!

न भयावनी परिस्थिति से डरो, न भयावने वातावरण से डरो ! न व्याचि से डरो, न असाध्य रोग से डरो ! न बुढापे से डरो, न मीत से डरो ! किसी से भी मत डरो ! जिसका अन्तःकरण अभय से भावित होता है, वही व्यक्ति सत्य की सम्पदा को पा सकता है।

#### • साम्ययोग

भगवान् महावीर के समूचे धर्म का प्रतिनिधि ज्ञव्द है 'सामा-यिक'। सामायिक का अर्थ है, समता की प्राप्ति। सब जीव समान हैं—इस धारणा से परत्व और ममत्व दोनों मिटते हैं और समत्व का विकास होता है। परत्व से द्वेप पलता है और ममत्व से राग। इनसे साम्ययोग ] [ ४३

विषमता बढ़ती है। जब ये दोनो समत्व मे लीन हो जाते हैं, तब आत्मा सम वन जाती है।

भगवान् ने कहा—साम्ययोगी लाभ और अलाभ, सुख और दुःख, जीवन और मरण, प्रशंसा और निन्दा, मान और अपमान में सम रहे। ये सब औपाधिक स्थितियाँ हैं। ये आत्मा को विषम स्थिति में ले जाती है। सम स्थिति इनसे परे है।

भगवान ने कहा-आत्मा न हीन है और न अतिरिक्त। सब समान है। अध्यात्म जगत् के पहले सोपान मे उत्कर्ष की भावनाएँ टूट जाती है। जो मुमुक्षु होकर भी किसी को अपने से अतिरिक्त और किसी दूसरे को अपने से हीन मानता है वह सही अर्थ मे मुमुक्ष नहीं है। वह उसी व्यवहार-जगत् का प्राणी है जो जाति, वर्ण आदि के आधार पर आत्मा को ऊँच-नीच माने बैठा है। भगवान जातिवाद का खण्डन करने नहीं चले। यज्ञ-हिंसा और दास-प्रथा का विरोध करना भी उनका कोई प्रमुख ध्येय नही था। उनका ध्येय था समता-धर्म की स्थापना । यह खण्डन और विरोध तो उसका प्रासं-गिक परिणाम था। जहाँ धर्म का आधार समता है, वहाँ जातिवाद हो नही सकता। जहाँ वर्म का आघार समता है, वहाँ यज्ञ-हिंसा और दास-प्रथा का विरोध स्वतः प्राप्त है। भगवान् महावीर का सन्देश यदि इन्हीं के विरोध में होता तो वह सोमित होता और अस्थायी भी। किन्तु उनका सन्देश असीम है और स्थायी और वह इसलिए है कि उसका ध्येय आत्मा की सम स्थिति को प्राप्त करना है। भग-वान् ने सत्य को अनेकान्त की दृष्टि से देखा और उसका प्रतिपादन

स्याद्वाद की भाषा में किया। इसका हेतु भी समता की प्रतिष्ठा है। एकान्त दृष्टि से देखा गया वस्तुतः सत्य नहीं होता। एकान्त की भाषा में कहा गया सत्य भी वास्तिवक सत्य नहीं होता। सत्य अखण्ड और अविभक्त है। प्रत्येक अस्तित्वशील वस्तु सत् है। जो सत् हैं वह अनन्त-धर्मात्मक हैं। उसे अनन्त दृष्टिकोणों से देखने पर ही उसकी सत्ता का यथार्थ ज्ञान होता है। इसलिए भगवान् ने अनेकान्त दृष्टि की स्थापना की।

#### • अनेकान्त दृष्टि

शब्द की शक्ति-सीमित है। वह एक साथ अनन्त धर्मा-त्मक सत् के एक ही धर्म का प्रतिपादन कर सकता है। जेप अनन्त धर्म अप्रतिपादित रहते है। एक धर्म के प्रतिपादन से एक धर्म का ही बोध होता है, अनन्त धर्मों का नही। इस स्थिति मे हम सापेक्ष पद्धित से ही उसका प्रतिपादन कर सकते है— बस्तु के अनन्त धर्मों से जुडे हुए एक धर्म के माध्यम से उस सभी वस्तु का प्रति-पादन कर सकते हैं।

भगवान ने अनेकान्त की दृष्टि से देखा तब स्याद्वाद की भाषा में कहा—प्रत्येक पदार्थ नित्य भी है और अनित्य भी है। स्वरूप अविच्युति की दृष्टि से सब पदार्थ नित्य है और स्वगत परिवर्तनों की दृष्टि ने सब पदार्थ अनित्य है। कोई भी पदार्थ किसी भी पदार्थ से सर्वया सहज भी नहीं है और मर्वया विसद्दश भी नहीं। सब पदार्थ सहश भी है और विमद्दश भी है। प्रत्येक पदार्थ मत् भी है और असत् भी है। अपने अस्तित्व-घटकों की दृष्टि से सब पदार्थ मत् हैं और

वह अस्तित्व स्व से भिन्न अवयवों से घटित नहीं है इसलिए सब पदार्थ असत् भी है। कोई भी पदार्थ सर्वथा वाच्य और सर्वथा अवाच्य नहीं है। एक क्षण में एक धर्म वाच्य भी है और समग्र धर्मी के दृष्टि से वह अवाच्य भी है।

जो जानता है कि पदार्थ नित्य भी है, वह जीवन और मृत्यु में सम रहता है। जो जानता है कि पदार्थ अनित्य भी है वह सयोग-वियोग में सम रहता है।

जो जानता है कि पदार्थ सदश भी है, वह किसी के प्रति घृणा नहीं करता। जो जानता है कि पदार्थ विसदश भी है, वह किसी के प्रति आसक्त नहीं वनता।

जो जानता है कि प्रत्येक पदार्थ सत् है, वह दूसरे की स्वतत्र सत्ता को अस्वीकार नहीं करता। जो जानता है कि प्रत्येक पटार्थ असत् भी है, वह किसी को परतत्र करना नहीं चाहता।

जो जानता है कि प्रत्येक पदार्थ वाच्य भी है, वह सत्य को शब्द के द्वारा सर्वथा अग्राह्म नहीं मानता। जो जानता है कि पटार्थ अवाच्य भी है, वह किसी एक शब्द को पकडकर आग्रही नहीं बनता।

इस प्रकार जो सत्य को अनेक दृष्टिकोणों से देखता है, वहीं सही अर्थ में साम्ययोगी बन सकता है।

#### • निर्वाण

धर्म की चरम परिणति निर्वाण में होती है। निर्वाण का अर्थ है—शान्ति—"सति निञ्वाणमाहिय"। निर्वाण से पहले आत्मा शान्ति और अगान्ति के द्वन्द्र मे रहता है। शान्ति का अर्थ है द्वन्द्र का पूर्ण रूपेण गमन। आत्मा अपनी अवस्था मे चैतन्यमय है। वह न शान्त है और न अशान्त। अगान्ति की तुलना मे उसे कहा जाता है, शान्ति। निर्वाण सिद्धि है। निर्वाण होने से पूर्व आत्मोपलब्धि साध्य होता है। आत्मा पूर्ण रूपेण उपलब्ध होते ही साध्य सिद्धि मे परिणत हो जाता है, इसलिए निर्वाण सिद्धि भी है। निर्वाण से पूर्व आत्मा सुख-दुःख के बन्यन से बंघा होता है। वह अपने मौलिक रूप मे आते ही उस बन्यन से मुक्त हो जाता है। इसलिए निर्वाण मुक्ति भी है। आत्मा का पूर्णोदय है वह निर्वाण है और इसे प्राप्त करने का अधिकार उन सब को है जो इसे पाना चाहते हैं। यह उन्हें कभी प्राप्त नहीं होता जो इसे पाना नहीं चाहते।

# • युद्ध और नि:शस्त्रीकरण

भगवान महावीर अहिंसा के अजल स्रोत थे। हिंसा उनके लिये कहीं भी सम्य नहीं थी। उनकी दुनिया में शत्रुता, युद्ध और अञान्ति जैसे तत्त्व थे ही नहीं। उन्होंने कहा—मनुष्य-मनुष्य का शत्रु नहीं हो सकता। जब कहा जा रहा था—'हतो वा प्राप्स्यिस स्वर्ग, जितो वा मोक्ष्यसे महोम्' तब भगवान ने कहा—युद्ध नारकीय जीवन का हेतु हैं। भगवान ने कहा—आत्मा से लड़। वाहरी लड़ाई से तुमें क्या?

अध्यात्म जगत् की यही स्थिति है किन्तु सब के सब तो अध्यात्मलीन होते नही। ऐसे व्यक्ति अधिक हैं जो युद्ध, आक्रमण और अधिकार-हरण में विश्वास करते हैं। आत्मा से लड़-यह कल्पसूत्र में इनके लिये—'दख्खे, दख्खपइन्ने, पडिरूवे, आलीणे, भद्ए तथा विणीए'—इन छः विशेषणों का उपयोग हुआ है। इन विशेषणों के द्वारा इनके स्वभावादि के सम्बन्ध में कुछ प्रकाश प्राप्त होता है।

ये 'दक्ष' थे, अर्थात् सर्व कलाओं मे कुशल थे। ये 'दक्ष-प्रतिज्ञ' थे अर्थात् की गई प्रतिज्ञा का पालन पूर्णरूपेण करते थे। 'प्रतिरूप' थे अर्थात् आदर्श रूपवान् थे। 'आलीन' थे अर्थात् कछुए के समान अपनेआप मे गृप्त थे। 'भद्रक' थे अर्थात् शुभ लक्षणों से विभूषित थे। और 'विनीत' थे अर्थात् माता, पिता एव गुरुजनों के प्रति विनय- शाली थे।

ये वाल्यकाल से ही वहे निर्भीक थे। एक बार ये अपने समवयस्क मित्रों के साथ क्रीडा कर रहे थे। उस समय किसी वृक्ष की जड़ से एक भयंकर सर्प निकला। उसे देखकर सभी कुमार भयभीत होकर भाग गये; किन्तु ये अपने स्थान से तिनक भी विचलित नहीं हुए। इतना ही नहीं अपितु ये सर्प के निकट गये और उसे घीरे से उठाकर दूर रख दिया। अनन्तर सभी कुमार वापस लीट आये और उन्होंने पूर्ववत् खेल आरम्भ किया।

इनका गरीर अनुपम कान्ति से युक्त और अत्यन्त सुदृढ था। तीर्थंड्कर की आत्माएँ अनादिकाल से संसार मे परोपकारी स्वभाववाली, स्वार्थ को प्रवान न माननेवाली, सर्वत्र समुचित क्रिया का आचरण करनेवाली, दीनंतारहित, सफल कार्यों को ही करनेवाली, अपकारी जनो के प्रति भी अत्यन्त क्रोघ न करनेवाली, कृतज्ञतागुण की स्वामिनी, दुष्ट वृत्तियो द्वारा अदमनीय चित्तवाली, देव तथा गुरु का बहुमान करनेवाली और गम्भीर आश्य से परिपूर्ण होती है। उनका सहज तथाभव्यत्व तदनुकूल सामग्री के सयोग से जैसे-जैसे परिपक्व होता रहता है, वैसे ही उनकी उत्तमता बाहर प्रकट होती रहती है। इस प्रकार भगवान् महावीर मे ये सभी गुण उत्कृष्ट रूप में विकसित हुए थे; ऐसा माने तो कोई अनुचित न होगा।

### • शिल्पशाला में

उस समय विदेह मे क्षत्रिय-कुमारो को शिक्षण देने के लिये विशिष्ट शिल्पशालाएँ थी। अने क्षत्रिय कुमारो को अक्षरज्ञान, व्यवहारो-पयोगी गणित तथा अनेक प्रकार की कलाएँ सिखाई जाती थी और युद्धविद्या के सिद्धान्त तथा प्रयोगो का ज्ञान, एव धनुविद्या की उन्न-कोटि की शिक्षा भी दी जाती थी। फलतः क्षत्रियकुमार युद्ध मे अति निपुण होते थे और अक्षणवेधी तथा बालवेधी बनते थे, अर्थात् क्षण मात्र मे किसी भी वस्तु का वेध कर सकते थे और केश जैसे सूक्ष्म वस्तु पर भी लक्ष्यसन्धान करने मे सफलता पाते थे।

क्षत्रियों की अधिक बस्ती होने के कारण क्षत्रियकुण्ड में ऐसी एक शिल्पशाला थी और वह वहाँ के क्षत्रियकुमारों को उपयुक्त सभी प्रकारों की शिक्षा देती थी। भगवान् महावीर को आठ वर्ष की आयु में इस शिल्पशाला में प्रविष्ट किया गया, किन्तु वहाँ उनका मन

<sup>8</sup> श्रीहरिभद्रसूरि कृत 'ललितविस्तरा' 'वैत्यवन्दनवृत्ति'।

<sup>े</sup> बौद्धग्रन्थ ओपम्मसंयुत की अट्टकथा।

नहीं लगा। जिसका मन आध्यात्मिक प्रवृत्ति में लगा हो, अहिंसावृति से परिपूर्ण हो, उसे युद्धिवद्या अथवा धनुर्विद्या जैसी हिंसक विद्या
में रस कहाँ से प्राप्त हो? शिल्पशाला के आचार्य ने उनके मन में
इस प्रकार की अभिरुचि जगाने का पूर्ण प्रयत्न किया, तब उनमें
परस्पर जो वार्तालाप हुआ, वह बहुत ही सूचक था। आखिर शिल्पशाला के आचार्य ने सिद्धार्य राजा को वतलाया कि राजकुमार
वृद्धि-प्रतिभापूर्ण है, किन्तु उन्हें यहाँ दी जानेवाली शिक्षा के प्रति
तिनक भी अभिरुचि नहीं है। अतः इन्हें राजमहल में ही रखें
और यथेच्छ प्रवृति करने दें। सिद्धार्थ राजा ने शिल्पशाला के
आचार्य की सम्मित के अनुसार कार्य किया और तब से वर्धमान
कुमार राजमहल में यथेच्छ विहार करने लगे।

### • वैवाहिक जीवन

भगवान् महावीर ने युवावस्था मे प्रवेश किया, तव उनके अन्तर मे जन्मसिद्ध वैराग्य की वल्लरी अंकुरित हो रही थी, इसी से उनकी अभिरुचि विवाहित होने की नहीं थी, किन्तु माता के आगहवश उन्होंने समरवीर नामक एक महा सामन्त की पुत्री यशोदा के माय विवाह किया। कालक्रम से उन्हे एक पुत्रीरल की प्राप्ति हुई और उसका नाम 'प्रियदर्शना' रखा गया।

पुत्री प्रियदर्शना का विवाह, बड़ी होने पर, उसी नगर में 'जमारी' नामक क्षत्रियकुमार के साथ हुआ जो कि भगवान की बहन मुदर्शना का पुत्र था। उस समय कुछ क्षत्रियकुल मामा को पुत्रों को गम्य मानकर उसके साथ विवाह करते थे। ज्ञातकुल भी उनमें से एक था। भगवान के ज्येष्ठ भ्राता श्री निन्दिवर्घन ने भी अपने मामा चेटक को पुत्री 'ज्येष्ठा' के साथ विवाह किया था।

प्रियदर्शना को जन्म देने के कुछ समय पश्चात् यशोदादेवी का स्वर्गवास हुआ अथवा दीर्घकाल तक जीवित रही, यह कहा नहीं जा सकता; क्योंकि आगे उनके सम्बन्ध में कोई उल्लेख प्राप्त नहीं होता।

दिगम्बर सम्प्रदाय की मान्यता के अनुसार भगवान् महावीर ने अखण्ड कौमारव्रत का पालन किया था। विवाह करने के लिये सम्बन्धी जनो का बहुत आग्रह होने पर भी उन्होंने विवाह करना कथमपि स्वीकार नहीं किया था।

### • संसार का त्याग

भोगमार्ग त्याग कर योगमार्ग गहण करने की तथा उसके निमित्त ससार-त्याग करने की भावना तो भगवान् महावीर के दिल में दीर्घ-काल से ही थी, किन्तु इस ओर कदम रखने में माता-पिना के नात्सल्यपूर्ण कोमल हृदय को गहरी चोट पहुंचेगी, ऐना नगभगर वे मीन-बंठे थे।

उनकी इस चिर-अभिराधित आणाजा को मूर्ग मा देते गर अवसर अष्टाइस वर्ष की आनु में उपस्थित हुआ, राजी उनके गाजा-पिता दोनो ही स्वर्ग निधार गये। जिन्तु उस मन्यरा में स्थारणी की अनुमति लेते समय वातावरण हृदयद्रावक वन गया। निन्दवर्वन गट्गट् होकर कहने लगे कि—'माता-पिता का दारुण वियोग तो अभी ताजा ही है, ऐसी स्थिति मे तुम हमे छोड़कर जाने की बात क्यो करते हो ? तुम्हारे वियोग का दुःख हमसे किचित् भी सहन नहीं हो सकेगा। कम से कम दो वर्ष तो हमारे साथ रहो, फिर तुम्हे जैसा योग्य प्रतीत हो वैसा करना।'

भगवान् का हृदय इस समय वैराग्य से परिपूर्ण होने पर भी उन्होंने वड़ों का सम्मान रखा और दो वर्ष रुकने का निर्णय किया, किन्तु अपना जीवन तो उसी दिन से एक त्यागी के अनुरूप बना लिया।

वारह मास के अनन्तर उन्होंने अपना सारा परिग्रह न्यून करना आरम्भ किया तया दीन-दुिसयों को एवं आवश्यकता वाले व्यक्तियों को अपने हायों से सभी वस्तुएं बाँट ही और कुटुम्बिजनो को देने योग्य जो वस्तुएँ थी, वे उन्हे वितरित कर दी।\*

तीस वर्ष की अवस्या में भगवान् ने ससार का त्याग किया और योगमार्गं गहण किया। यह दिन मार्गशीर्प कृष्णा दशमी काथा।०

ह कल्पसूत्र में ''दाणं दायारेहि परिभाहत्ता, दाणं दाइयाण परिमाहत्ता'

इन गुरुटों के द्वारा ये यात कही गयी है। ह गुजराती मिति के अनुसार इसे कार्तिक बदी १० का दिन माना आता है 1

# • योग-साधना

विना योग-मार्ग के आत्मशुद्धि, आत्मा का साक्षात्कार, मृक्ति अथवा निर्वाण नहीं होता—ऐसा मानकर भगवान् महावीर ने योग-मार्ग ग्रहण किया था।

भोग और ऐंक्वर्य का परित्याग किये बिना योग-दीक्षा सम्भव नहीं, अतः भगवान् ने सभी प्रकार की भोग-लालसाएँ छोड दी थी और सारे ऐंक्वर्य का त्याग करके एक निर्प्रन्थ अर्थात् श्रमण की वृत्ति ग्रहण कर ली थी।

जब तक पापकारिणी प्रवृत्तियों, पर पूर्णरूप से प्रतिबन्ध नहीं रखा जाय, तब तक आत्मा पिवत्र, शुद्ध, स्वच्छ बन नहीं सकती, इस-लिये योगदीक्षा ग्रहण करते समय सर्वविध पापकारिणी प्रवृत्तियों (सावद्ययोग) का मन, वचन और काया से परित्याग किया था।

योग की साधना यम-पूर्वक ही सिद्ध होती है, अतएव उन्होंने योगसाधना के प्रारम्भ में ही अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य तथा अपरिग्रह—ये पाँच यम (महाब्रत) धारण किये थे और अप्रमत्तभाव से इनका पालन करते थे।

यमो के साथ कुछ नियमों की भी आवश्यकता रहती है। यहीं कारण था कि भगवान् ने रात्रि-भोजन-त्याग आदि कुछ नियम स्वीकृत किये थे और आवश्यकता अनुसार उनमें परिवर्वन भी किया था। उदाहरण के रूप में किसी तपस्वी के आश्रम में कुछ कटु अनुभव होने पर उन्होंने निम्नलिखित पाँच नियम धारण कर लिये थे:— (१) अप्रीति हो ऐसे स्थान में नहीं रहना, (२) यथासम्भव ध्यान में

-रहना, (३) जहाँ तक हो मीन रहना, (४) भोजन किसी पात्र की -अपेक्षा हाथ से ही करना और (५) गृहस्थ से अनुनय-विनय नहीं करना।

भगवान् दक्षप्रतिज्ञ थे, अतः उन्होंने इन नियमों का पूर्णतया पालन किया।

योग तो अभ्यास से ही सिद्ध होता है। यह मानकर वे योगा-भ्यास में दत्तिचित्त रहते थे और क्रमशः उसकी प्रक्रियाएं सिद्ध करते थे। भगवान् की यह घारणा थी कि आसनसिद्धि के विना काययोग में स्थिरता होना कठिन है। तथा शीत, आतप, वायु, कुझसा एवं अनेकविंच जन्तुओं के द्वारा उत्पन्न उपद्रवं की परिस्थिति में निश्चन्त रहने के लिये भी आसनसिद्धि की पूर्ण उपादेयता है, इस कारण भगवान् ने सर्वप्रथम लक्ष्य आसन-सिद्धि की ओर किया था तथा कुछ आसन भो सिद्ध कर लिये थे। इस सम्बन्ध में 'आचाराग सूत्र' में लिखा है कि 'भगवान् चश्चलता से रहित अवस्था में रहकर अनेक प्रकार के आसनों में स्थिर होकर ध्यान करते थे और समाधिदक्ष तथा आकाक्षा-विहीन हो ऊर्ध्व, अघ, एवं तिर्यग् लोक का विचार करते थे।'

'श्री उत्तराध्ययनसूत्र' के तीसवें अध्ययन में कहा है —'वीरासन -आदि आसन जीव के द्वारा सुख-पूर्वक किये जा सके, ऐसे हैं। और -वे जब उग्र रूप मे घारण किये जायें तो कायक्लेश नाम का तप -माना जाता है।'\*

<sup>🕾</sup> ठाणा वीरासणाईया, जीवस्स उ छहावहा। उग्गा जहा घरिजन्ति, कायकिलेस तमाहिय॥२७॥

योग-साधना ] [ ६१

इससे विदित होता है कि भगवान् वीरासन, पद्मासन, उत्किटि-कासन, गोदोहिकासन प्रभृति सरल आसनो को अधिक प्रिय मानते थे और उनमे दीर्घकाल तक स्थिर रहते थे।

भगवान् अनेक वार कायोत्सर्गासन में भी रहते थे। उस समय दोनों पाँव सीघें खंडे रख कर, आगे के भाग में चार अंगुल जितना और पीछे के भाग में कुछ थोडा अन्तर रखते थे तथा अपने दोनों हाथों को इक्षुदण्ड के समान सीघें लटकते हुए रखते थे।

निर्ग्रन्थ मुनिगण भगवान के पदिचह्नो पर चलते हुए भिन्न-भिन्न आसनो को सिद्ध करते थे, इसका प्रमाण बौद्धग्रन्थो मे भी मिलता है।

भगवान् श्वास-निरोधरूप प्राणायाम की क्रिया को विशेष महत्व नहीं देते थे। वे ऐसा मानते थे कि प्राणवायु के निग्रह से कदर्थना-प्राप्त मन शीघ्र स्वस्थ नहीं होता। किन्तु वे भाव-प्राणायाम को अवश्य महत्त्व देते थे, जिसमे वहिरात्मभाव का रेचक, अन्तरात्मभाव का पूरक एव स्थिरता रूप कुम्भक, ये तीन प्रक्रियाएं मुख्य थी।\*

पाँचो इन्द्रियो के विषय से मन को खीच लेना और अपनी इन्छा हो वहाँ स्थापित करना, प्रत्याहार की क्रिया कहलाती है। साधारण मनुष्य के लिये यह क्रिया अत्यन्त कठिन है, क्योकि उसका मन बलगम पर मक्खी के चिपट जाने की तरह इन्द्रियोके विषयमे लिस

<sup>अश्री हिर्मिद्रस्रिजी ने 'योगदृष्टि-समुखय' की चौथी दृष्टि में उक्क
भाव-प्राणायाम का वर्णन किया है।</sup> 

रहता है तथा उससे किसी भी प्रकार पृथक् नही होता। परन्तु भगवान का मन सवृत्त था और उन्हे पुद्गलों की सङ्ग्रित तिनक भी प्रिय नही थी। अतएव उक्त क्रिया गीघ्रता से सिद्ध हो गयी। 'आचाराङ्गसूत्र' मे कहा है—'वे भगवान् कपाय-रहित, लोभ-रहित, शब्द और रूप मे मूर्च्छारहित तथा सायक-दगा मे पराक्रम करते हुए स्वल्पमात्र भी प्रमाद नहीं करते थे। वे स्वानुमूतिपूर्वक ससार के स्वरूप को समसकर आत्मशुद्धि के कार्य मे साववान रहते थे।'

भगवान् ने इतना योगाभ्यास कर लेने के पञ्चात् घारणा सिद्ध करने का प्रयास किया था और तदर्थ भद्रा, महाभद्रा एवं सर्वतोभद्रा नामक प्रतिमाएं अङ्गोकृत को थी। भद्राप्रतिमा की विवि इस प्रकार है कि—दो दिन का निराहार उपवास ग्रहण करके प्रातःकाल मे पूर्वाभिमुख होकर किसी एक पदार्थ पर ही दृष्टि केन्द्रित करना। त्तदनन्तर रात्रि होने पर दक्षिण दिशा की ओर मुँह करके जपर्युक्त रीति से ही किसी अन्य पदार्य पर दृष्टि स्थिर करना। दूसरे दिन प्रातःकाल होने पर पश्चिम दिशा की ओर तथा सायं होने पर उत्तर दिशा की ओर मुँह रखकर ऊपर कहे अनुसार किसी भी वस्तु पर दृष्टि केन्द्रित करना। तात्पर्य यह है कि इसमे लगातार वारह घण्टे तक एक पदार्थ पर घारणा की जाती है तथा यह प्रयोग अङ्तालीस घण्टीं तक चालू रखना होता है। हम एंक वस्तु पर अधिक से अधिक कितने समय तक दृष्टि स्थिर रख सकते हैं, इसका विचार करें तो इस घारणा का महत्त्व समक मे आ

सकता है। भगवान् ने यह प्रयोग लगभग दस वर्ष के योगाभ्यास के अनन्तर श्रावस्तो नगरी की एक ओर बसे हुए 'सानुयष्टिक' नामवाले गाव में किया था\* और इसमे सफलता प्राप्त की थी।

महाभद्र-प्रतिमा मे एक दिशा की ओर चौबीस घण्टे तक रहना 'पडता है तथा उतने ही समय तक किसी भी एक पदार्थ पर दृष्टि 'स्थिर की जाती है। छियानवे घण्टे के निराहार उपवासपूर्वक यह 'प्रतिमा पूर्ण होती है। भगवान् इस क्रिया मे भी सफल सिद्ध हुए।

सर्वतोभद्र-प्रतिमा की विधि तो अत्यन्त ही कठिन है। इसमे न्वार दिशाएँ, चार विदिशाएँ, ऊर्ध्वदिशा एव अघोदिशा—इस प्रकार कुल दस दिशाओं मे एक-एक अहोरात्र तक दृष्टि स्थिर रखनी पड़ती है और दसों दिन तक निराहार उपवास किये जाते हैं। भगवान् ने इसमे भी विजय प्राप्त की थी।

अप्रमत्त-भाव से रहना यह उनका मुख्य सिद्धान्त था, अतः वे प्रमाद नही आ जावे इस सम्बन्ध मे बड़ी सावधानी रखते थे। निद्रा को भी वे योग-साधना मे बाधक मानते थे, इसिलये निद्रा-सेवन नहीं करते थे। आचारागसूत्र मे कहा है—'भगवान् किसी-किसी समय उत्कट आसनादि मे स्थिर रहते, किन्तु निद्रा की इच्छा से नही। कदाचित् निद्रा आने जैसा लगता तो ससारवर्धक प्रमाद मानकर उठ जाते और उसे दूर कर देते। आवश्यकतानुसार शीतकाल

श्री हेमचन्द्राचार्य ने 'त्रिषष्टिश्वलाका-पुरुष-चरित्र' में यह नाम दिया है।

की रात्रि मे वाहर जाकर मृहूर्त तक भी ध्यान करते।' निद्रा को दूर रखने के लिये उनका यह मुख्य प्रयोग था।

भगवान् अपने मन को निष्क्रिय नहीं रखते थे। कभी उसे अनु-प्रेक्षा अर्थात् तत्त्वचिन्तन में लगाते अथवा कभी उसे धर्मध्यान में सलग्न करते। बारणा सिद्ध हो जाने से उनके धर्मध्यान में बहुत ही स्थिरता एव उज्ज्वलता आ गई थी। फिर तो वे आत्मा के शुद्धो-पयोगरूप शुक्लध्यान धारण करने में पूर्णरूपेण सफल हो गये थे।

गुक्लघ्यान की द्वितीय भूमिका मे श्रृत-ज्ञान का आलम्बन प्राप्त करते हुए द्रव्य के एक ही पर्याय का अभेद-चिन्तन होता है और इसी भूमिका मे मन की समस्त वृत्तियों का लय होने पर केवलज्ञान की उत्पत्ति होती है। उस केवलज्ञान के द्वारा आत्मा भूत, भविष्य तथा वर्तमान काल की सभी वस्तुओं के सभी पर्यायों को जान सकती है—देख सकती है, अर्थात् सर्वज्ञ की कोटि में विराजमान हो जाती है।

भगवान् महावीर जूम्भिक गाँव के वाहर ऋजुवालिका नदी के उत्तरी भाग में स्थित किमी देवालय के निकट, श्यामाक नामवाले गृहस्य के खेत में, शालवृक्ष के नीचे, उत्कटिकासन से बैठकर, दो उपवास की तपश्चर्या पूर्वक घ्यानावस्थित हुए थे, तब वे इस शुक्लव्यान की दूसरी भूमिका पर पहुँचे और उनको केवलज्ञान प्राप्त हुआ। यह शुभदिन वैशाख शुक्ला दशमी का था और केवलज्ञान प्राप्ति का समय दिन का चतुर्य प्रहर था।

योग-साधना ] [ ६४

चित्त की चञ्चलता सर्वथा नष्ट होने पर समाहित अवस्था की प्राप्ति होती है और वह अलैकिक आनन्द का अनुभव करवाती है। इस प्रकार भगवान् महावीर को अब सिच्चितानन्द अथवा आनन्दघन अवस्था प्राप्त हो गई थी और वह जीवन के अन्तिम समय तक स्थिर रही थी।

इतना स्मरण रहे कि भगवान् एक महान् राजयोगी थे और उन्होंने उत्तरकाल मे अपने शिष्यो को भी राजयोग की ही दीक्षा दी थी।

सामान्यतः योगदीक्षा किसी गुरु से ली जाती है और साधक को गुरु के मार्गदर्शन की पद्धित पर ही आगे बढ़ना पड़ता है, किन्तु भगवान् महावीर ने योगदीक्षा स्वय ली थी और वे अपने अनुभव के आघार पर ही आगे बढ़कर केवलज्ञान की प्राप्ति तक पहुँचे थे। जैन शास्त्रकारों ने उनको 'स्वयसम्बुद्ध' कहा है, इसका यही कारण है।

भगवान् ने सर्वविध भय जीत लिये थे तथा मृत्युभय पर भी विजय प्राप्त कर ली थी। साथ ही उन्होने आन्तरिक काम-क्रोघादि सभी शत्रुओ पर विजय प्राप्त की थी, इसलिये उनकी गणना 'जिन' मे की जाती थी।

उत्कृष्ट योग-साघना, उग्न तपश्चर्या, विशुद्ध जीवन और जहाँ जाएँ वही मङ्गल-प्रवर्तन होने से वे सभी के पूजनीय बन गये थे और यही कारण था कि वे 'अर्हत्' के अति माननीय विशेषण से सम्बोधित किये जाते थे।

योग-साघना करते समय भगवान को अनेक प्रकार की सिद्धियाँ

प्राप्त हुई थी, किन्तु उनका उपयोग उन्होंने अपने स्वार्थ के लिये अयवा जगत् को प्रभावित करने के लिये नही किया था।

श्री जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण ने 'ध्यानशतक' के प्रारम्भ में भगवान् महावीर की वन्दना योगीश्वर के रूप में की है। इससे मालूम होता है कि भगवान् महावीर परम योगविज्ञारद थे और योग की समस्त क्रियाओं को भली प्रकार से जानते थे।

#### • दृहता की वास्तविक कसौटी

भगवान् महावीर ने साढे वारह वर्ष से कुछ अधिक समय में योग-सावना पूरी की थी। इस योग-सावना-काल में उन्हें अनेक कठिनाइयों का सामना करना पड़ा था। दूसरे शब्दों में कहा जाय तो यह समय उनकी दृढता की वास्तविक कसौदी का समय था, किन्तु वे अपने ध्येय से रचमात्र भी विचलित नहीं हुए थे।

वे जगत् के प्राणीमात्र को अपना मित्र मानते थे, इसिल्प्ये कदापि किसी का अनिष्ट-चिन्तन नहीं करते थे। एक वार एक भयकर दृष्टिविप सर्प ने उनके दाएँ पैर में काट लिया, तब भगवान ने 'हे चण्डकोशिक! बुज्म बुज्म' ये शब्द कहकर उसके कल्याण की कामना की और उनका उद्घार किया। एक बार किसी आरक्षी विभाग के अधिकारी (कोतवाल) ने उनको परगज्य का गुप्त-चर मानवर उनके मुख ने सबी बात (वास्तविक रहन्य) कहलाने के लिये उन्हें रम्मी ने कमवर बाँच दिया था और कुंए में उतार कर प्रवित्याँ लगवाने की तयारी की थी तथापि भगवान ने उनका किर्य प्रतिचार नहीं दिया, जनना ही नहीं मन में भी उनका अनिष्ट

नहीं चाहा। उन्होंने अभूतपूर्व दैवी उपसर्गों में भी धैर्य का अवलम्बन किया और 'मित्ती में सन्वभूएसू—सभी प्राणियों के साथ मेरी मैत्री हो', इस भावना का ही इंडता से रटन किया।

भगवान् को सर्वाधिक कप्ट राढ के जंगली प्रदेश मे हुआ\*। इस प्रदेश के वच्चभूमि और शुद्धभूमि ऐसे दो विभाग थे। इन मे वच्च भूमि के लोग अत्यन्त क्रूर और निर्दयी थे। वे इन्हे मारते-पीटते और कुत्तो द्वारा कटवाते। कई वार तो वे भगवान् के शरीर पर शस्त्रो द्वारा प्रहार भी करते और उनके सिर पर धूल वरसाते। कई वार भगवान् को ऊपर से नीचे गिराते तथा आसन से हटा देते। इस प्रदेश मे कुछ भाग तो ऐसा था कि जहाँ एक भी गाँव नही था और न मनुष्य की वस्ती थी। परन्तु भगवान् ने इस प्रदेश मे रह कर भी अपनी योग-सावना आगे वढाई थी तथा एक साधक चाहे तो किस सीमा तक अपनी सहन-शक्ति स्थिर रख सकता है, इसका एक अपूर्व उदाहरण प्रस्तुत किया था।

# • साधना-काल की विहार-भूमि

भगवान् चातुर्मास के चार महीनो मे एक स्थान पर स्थिर रहते थे और अविजिष्ट आठ महीनो मे पृथक्-पृथक् स्थानो पर विचरण करते थे। उन्होने साधना-काल मे विदेह, बंग, मगध और काशी-कौशल आदि जनपदो मे ही विहार किया था, यह साधना-काल के निम्नलिखित चातुर्मासो नामावली से ज्ञात होता है:—

<sup>\*</sup> यह प्रदेश विदेह की पूर्वी सीमा पर था।

पहला चातुर्मास—मोराक सनिवेश के निकट तापसों के आश्रम में तथा अस्थिक ग्राम में।

दूसरा चातुर्मास—राजगृह नगर से वाहर नालन्दा आवास मे
एक तन्तुवाय की गाला (वस्त्र वुनने के कारखाने ) मे ।
तोसरा चातुर्मास—अद्भदेश की राजधानी चम्पा नगरी मे ।
चौथा चातुर्मास—पृष्ठचम्पा नगरी मे ।
पाँचवाँ चातुर्मास—महिलपुर में ।
छठा चातुर्मास—मिद्रकापुरी मे ।
सातवाँ चातुर्मास—आलिमका नगरी मे ।
सातवाँ चातुर्मास—राजगृह मे ।
नौवाँ चातुर्मास—राजगृह मे ।
नौवाँ चातुर्मास—राज के जङ्गली प्रदेश मे ।
दसवाँ चातुर्मास—श्वावस्ती नगरी मे ।
रयारहवाँ चातुर्मास—वैशाली मे ।
वारहवाँ चातुर्मास—चम्पानगरी मे ।

#### • लोकोद्वार

वहुत से योगी कैंबल्य-प्राप्ति के अनन्तर स्वात्मानन्द में ही मस्त रहते हैं और दुनिया की किसी भी प्रवृत्ति मे रस नहीं लेते, किन्तु भगवान् महावीर ने कैंबल्यप्राप्ति हो जाने के वाद लोकोद्धार का कार्य अपने हाय मे लिया और यही इनके जीवन की असावारण महत्ता थी।

उन्होंने लोगों को न्याय-नीति-परायण बनाने के लिये, सदाचार

में स्थिर करने के नित्ते तथा धर्मप्रिय और तत्वनिष्ठ बनाने के लिये प्रवचन आरम्भ निये। उन प्रवचनों से असाधारण सफलता मिली, जिनके नीन कारण हमें निम्नस्प में विदित होते हैं:—

१—उस सम्य के धर्मापदेशक अधिकाल में संस्कृत भाषा का आद्या नेते थे, जिसमें उच्च वर्ग के मनुष्य-लाभान्वित हो सकते ये। परन्तु भगवान् ने अपने प्रवचन लोकभाषा में आरम्भ किये। लोक-माषा अर्थात् अर्धभागनी भाषा। उस समय मगध और उसके आस-पास के प्रदेश में यह भाषा वोली जाती थी और इसमें अन्य प्रान्तीय भाषाओं के बहुत से शब्द होने से भारत के सभी मनुष्य इसे अच्छी तरह समभ सकते थे। आज भारत में जो स्थान हिन्दी भाषा ना है, चही स्थान उस समय अर्धभागधी का था।

२ - उस समय धर्मोपदेशको ने ब्राह्मण, क्षत्रिय और वेश्य—इन तोन वर्णो को ही धर्मोपदेश सुनने का अधिकारी माना था। शूद्रो को धार्मिक उपदेश नहीं सुनाना, यह उनका दृढ निर्णय था, इतना ही नहीं, अपितु यदि कोई शूद्र भूले-भटके लुक-छिपकर धर्मोपदेश सुन जाए तो उसे कठोर दण्ड देना तथा उसके कानों में शीशा अथवा लाख गरम करके भर देना ऐसी योजना उन्होंने गढ रखी थी। इस योजना को कही-कहीं कार्यान्वित भी किया जाता था। परन्तु भग-वान् महावीर ने अपनी धर्म-सभा अथवा व्याख्यान-परिषद् के द्वार देश, वर्ण, जाति और लिंगभेद के बिना सब के लिये खुले कर दिये थे। फलतः सारी प्रजा ने उसका पूर्ण लाभ लिया।

🐔 ३--उस समय के धर्मीपदेशक तत्त्वज्ञान के नाम पर अनेक

अटपटी वाते किया करते थे, परन्तु भगवान् महावीर ने जीवन के परम सत्य वहुत ही स्वाभाविक एव सरल भाषा मे प्रस्तुत किये।

धर्म जीवन का आवश्यक अङ्ग है, यह वात भगवान् महावीर ने अनेक उदाहरण और तर्कों द्वारा उचित रीति से समभाई और उसकी परीक्षा करने की सप्रमाण विधि भी वतलाई।

भगवान् ने कहा कि 'जहाँ अहिंसा हो, प्राणि-मात्र के प्रति दया अथवा प्रेम की भावना हो, वही घर्म है ऐसा समक्षना चाहिये, हिंसा मे घर्म होना असम्भव है।'

उन्होंने कहा कि 'जहाँ सयम, सदाचार और शील की सुगन्व हो, वही धर्म है, ऐसा सममना चाहिये। असंयम, दुराचार अथवा कुशील हो वहाँ धर्म होना असम्भव है।'

उन्होने यह भी कहा कि 'जहाँ ज्ञान-पूर्वक तप किया गया हो, इच्छाओं का दमन किया गया हो तथा तृष्णाओं का त्याग किया गया हो, वही धर्म है, ऐसा समफना चाहिये, भोगलालसा, विविध इच्छाओं की पूर्ति अथवा तृष्णाओं के ताण्डव में धर्म होना असम्भव है।'

उनके इन उपदेशों का प्रभाव अत्यन्त आश्चर्यजनक हुआ। (१) हिंसक प्रवृत्तिवाले यज्ञ-यागादि कम हो गये और पशुवलि भी अधिकांश मे वन्द हो गई। (२) जीवन के सामान्य व्यवहार में भी ऑहसा का उपयोग होने लगा और पशु-पक्षियों के प्रति दया की भावना विकसित हुई। (३) स्वेच्छाचार-दुराचार वहुत ही कम हो गया। (४) यथासाध्य संयमी जीवन यापन करने के लिये न्होंकोद्धार] [ ७१

अभिरुचि उत्पन्न हो गई। (५) जनता तपश्चर्या के वास्तविक स्वरूप को समभ गई और उसकी यथासम्भव आराधना करने लगी।

भगवान् महावीर ने दूसरा एक और महत्त्व का कार्य यह किया कि उस समय मनुष्य अपने उत्कर्ष के लिये पृष्ठपार्थ पर विश्वास रखने की अपेक्षा देव-देवियो अथवा यक्ष-व्यन्तरो की कृपा पर अवलम्बित रहनेवाले बन गये थे और उन्हे प्रसन्न करने के लिए अनेक प्रकार के उपाय करते थे। परन्तु भगवान् महावीर ने कहा 'अप्पा सो परमप्पा—तुम्हारी आत्मा है, वही परमात्मा है। उसमें ज्ञान और क्रिया की अनन्त शक्ति विराजमान है। तुम इसे प्रकट करना सीखो तो अन्य किसी की सहायता लेने की आवश्यकता नहीं रहेगी।'

'सुख-दुःख का अनुभव हमे अपने कर्मों के अनुसार होता है, अतः सत्कर्म करने की ओर लक्ष्य रखना इस बात को भी भगवान् महावीर ने बहुत ही उत्तम ढग से समभाया।

इसके अतिरिक्त उन्होंने पुरुषार्थ की पश्चसूत्री पेश किया, जिसे उत्थान-कर्म-बल-वीर्य-पराक्रम का सिद्धान्त कहा जाता है। उसका रहस्य यह है कि सर्वप्रथम मनुष्य को आलस्य नष्ट करके—प्रमाद दूर करके खड़ा होना चाहिये, फिर कार्य मे लग जाना चाहिये; तदनन्तर उस कार्य मे अपना सारा बल लगा देना चाहिये; उस कार्य को पूर्ण करने का मन मे परिपूर्ण उत्साह रखना चाहिये, तथा कार्यसिद्धि के मार्ग में जो विच्न, कष्ट अथवा कठिनाइयाँ आएँ

उनका दृहता से सामनां करते हुए आगे बहना चाहिये। ईस प्रकार पुरुपार्थ करनेवाले को सिद्धि-सफलता अवन्य प्राप्त होती है।

भगवान् महावीर अनन्य पुरुपार्थी ये और उन्होने भारत की जनता को इस रूप में पुरुषार्थी वनने का आह्वान किया था।

#### संघ-स्थापना

समाज अपने अधिकार के अनुसार ही धर्म का आचरण कर सकता है, इस वात को ध्यान में रखकर भगवान् ने धर्मारायकों के दो वर्ग वना दिये थे और पुरुष तथा स्त्री, दोनों वर्गों को उनमें स्थान दिया था।

जो त्यागी वनकर निर्वाणसायक योग की उत्तम रीति से सायना करने योग्य थे, उन्हे श्रमण-श्रमणी वर्ग मे प्रविष्ट किया। श्रमण का वास्तविक अर्थ है—समत्व की प्राप्ति के लिये श्रम करनेवाला सायु, तपस्वी अथवा योगी।

जो त्यागी वनने की स्थिति मे नहीं थे, किन्तु गृहस्थ-जीवन में रहकर नीति-नियम तथा सदाचार पालन करते हुए धार्मिक अनुष्ठान और किसी निर्धारित सीमा तक सयम-योग की साधना करने योग्य थे उनका समावेश श्रमणोपासक तथा श्रमणोपासिकाओं मे किया। श्रमणोपासक का वास्तविक अर्थ है—श्रमणों की उपासना, आराधना किंवा सेवा-भक्ति करके उनसे अध्यात्मज्ञान की प्राप्ति करनेवाला गृहस्य (श्रावक)।

भगवान् ने उक्त चारों वर्गों का एक सघ स्थापित किया। वह सघ ससार-सागर से पार होने के लिये एक उक्तम नौका

के समान होने से 'तीर्थ' की संज्ञा को प्राप्त हुआ और उसके संस्थापक के रूप में भगवान् महावीर 'तीर्थङ्कर' कहलाये।

यहाँ इतना स्पष्ट कर देना उचित है कि उनसे पूर्व इस भारत मे श्रीऋषभ आदि अन्य तेईस तीर्थंड्कर हो गये थे, अतः इनकी गणना

श्रीऋषभ आदि अन्य तेईस तीर्थङ्कर हो गये थे, अतः इनको गणना चौबीसर्वे तीर्थङ्कर के रूप में हुई। भगवान् की अपूर्व—अद्भुत घर्म-देशनाओ द्वारा उक्त संघ दिन दूनी और रात चौगुनी उन्नित प्राप्त करने लगा। इसमे एक उल्लेखनीय घटना तो यह हुई कि केवलज्ञान होने के पश्चात् लाभ का कारण समम्प्रकर भगवान् महावीर ने एक साथ मे अडतालीस कोस का विहार किया और वे अपापापुरी आये। वहाँ महासेन वन मे धर्मसभा हुई। और उनका अत्यन्त प्रभावशाली प्रवचन सुनकर लोग मुग्ध हो गये। जनता ने नगर में बात फैलाई कि 'यहाँ एक सर्वज्ञ आये

हैं।' यह सुनकर उस पुरी मे एक यज्ञ के लिये एकत्र हुए ब्राह्मण पण्डित चौंके और उनमे से ग्यारह महाविद्वान्—(१)इन्द्रभूति, (२) अग्निभूति, (३) वायुभूति, (४) व्यक्त, (५) सुघर्मा, (६) मण्डिक, (७) मौर्यपुत्र, (८) अकम्पित, (६) अचलभ्राता, (१०) मेतार्य और (११) प्रभास एक के बाद एक भगवान् की धर्मसभा मे उनकी परीक्षा

लेने पहुँचे, किन्तु भगवान् ने उनके मन में स्थित शास्त्रार्थ-विषय शङ्काओं को बराबर बता दिया और उनका वास्तविक अर्थ भी करके दिखलाया। इससे उन ब्राह्मण पण्डितो ने उसी स्थान पर तत्काल

त्यागमार्ग ग्रहण किया और उनके साथ ४४०० व्राह्मण छात्रो ने भी अपने गुरुओ का अनुकरण किया। इस प्रकार एक ही सभा में ४४१९ वाह्मण प्रतिवोध प्राप्त कर उनके संघ मे प्रविष्ट हुए। भगवान् ने इन्द्रभूति आदि को उनके शिष्यगणो का आचार्य सर्यात् गणघर नियुक्त किया तथा उनकी अपने पट्टिशिष्य के रूप मे स्थापना की। इन पट्टिशिष्यो ने भगवान् के प्रवचनो के भाव घारण कर उन्हीं के आघार पर जास्त्रों की रचना की अर्थात् भगवान् महावीर के वचनामृत के सग्रह का वास्तविक श्रेय उन्हीं को प्राप्त है।

भगवान् महावीर द्वारा स्थापित घर्मारावक संघ का चित्र अत्यन्त उज्ज्वल था। इस सघ के श्रमणवर्ग मे विम्विसार (श्रेणिक)-पुत्र मेघकुमार, निन्द्षेण, राजा उदायन, राजा प्रसन्नचन्द्र आदि क्षित्रिय, घन्य-जालिभद्र आदि घनकुत्रेर वैश्य तथा किसान, कारीगर आदि भी वहुत से थे। श्रमणीवर्ग मे चन्दनवाला, भगवान् की पुत्री प्रियदर्शना, मृगावती आदि क्षित्रिय-पुत्रियाँ, देवानन्दा आदि ब्राह्मण-पुत्रियाँ तथा वैश्य-पुत्रियाँ आदि भी थी।

उस समय श्री पार्व्वनाथ के चातुर्याम-धर्म का पालन करनेवाले श्रमण और श्रमणियाँ आदि विद्यमान थी, वे सब शनैः शनैः भगवान् महावीर द्वारा संस्थापित इस धर्माराधक-संघ में मिल गये।

श्रमणवर्ग मे कुछ केवलज्ञान तक पहुँचे थे और कुछ मन के भावों को जानने की स्थित तक। कुछ दूरस्थित वस्तु के दर्शन कर लेने की सिद्धि तक तो अन्य शरीर को छोटा-वड़ा करने की शक्ति पर्यन्त पहुच गये थे। इससे यह ज्ञात हो सकता है कि भगवान के द्धारा स्थापित श्रमणवर्ग मे योग-साघना कितनी विश्व और विपुल रही होगी। श्रमण-वर्ग मे कुछ समर्थ वादी-शास्त्रार्थी भी थे, जो वर्म-सम्बन्धी वाद-शास्त्रार्थ करके जनता को उसका सच्चा स्वरूप समभाते थे।

श्रमणोपासक वर्ग में मगघराज श्रेणिक, उनका पुत्र अजातशत्रु कोणिक, दशार्ण देश का राजा दशार्णभद्र, अपापापुरी का शासक हस्तिपाल तथा ज्ञात, लिच्छवी ओर मल्लगण के प्रायः सभी क्षत्रिय राजा थे। आनन्द, कामदेव, चूलणिपिता, सुरादेव, चुल्लगशतक, कुण्डकोलिक, सहालपुत्र, महाशतक, नन्दनीप्रिय, सालिहीपिता आदि अनेक धनपति वैश्य थे। इसी प्रकार ब्राह्मण आदि भी अनेक थे।

श्रमणोपासिकाओ का वर्ग बहुत विशाल था। उसमे जयन्ती, सुलसा आदि कई विदुषी सन्नारियाँ सम्मिलित थी।

### • निर्वाण-प्राप्ति

भगवान् महावीर ने तीस वर्ष तक भारत के विभिन्न भागों में परि भ्रमण किया और विविध प्रकार की धार्मिक प्रवृत्तियों का आयोजन करके जनता का उद्धार किया, इसे भारतीय जनता कब भुला सकती है ?

तीर्थंकर जीवन का तीसवाँ चातुर्मास भगवान् ने अपापापुरी के हस्तिपाल राजा की लेखंनशाला में किया। वहाँ मल्लगण के नौ राजा, लिच्छवीगण के नौ राजा तथा अन्य अनेक उपासको को अड़तालिस घण्टों तक देशना देकर कार्तिक (आश्विन कृष्ण) अमावास्या को निर्वाण प्राप्त हुए।

ऐसे महान् जगदीपक के बुक्त जाने पर उसकी कमी को पूरा करने के लिये उस रात्रि मे भव्य दीप-मालाएँ जलाई गई। तब से दीपावली का पर्व आरम्भ हुआ।

जहाँ प्रभु का अग्निसस्कार किया गया, वहाँ की पवित्र भस्म की जनता बड़े आदर से लेने लगी। बाद मे तो वहाँ की मृत्ति भी उतनी का

ही पिवत्र मानकर ग्रहण करने लगे। ऐसा करते-करते वहाँ एक वज़ गड़ा हो गया और कालान्तर मे वही सरोवर वन गया। आज उस सरोवर के वीच एक श्वेत, सुन्दर मिन्दर विराजमान है और प्रतिवर्ष लाखों मनुष्य वहाँ की भावपूर्ण यात्रा करते हैं।

#### • उपसंहार

भगवान् की वाणी विश्वमैत्री तथा अनुकम्पा के अमृत से सराबोर थी तथा उसमे गुणानुराग और मध्यस्थता का अनाहत नाद पूर्णतया गुञ्जित था। भगवान् की वाणी मे सत्य की अनन्त आभा से परिपूर्ण विमल-प्रकाश भलक रहा था और अपने दीर्घ अनुभव का निचीड़ यथार्थरूप मे अवतरित हुआ था। इसीलिये उनकी वाणी गिव-सुन्दर वनी थी और लार्बो-करोडो मानवो के हृदय मे नवचेतना भरने मे सफल हुई थी। प्रिय पाठको! आप उस वाणी का उस वचनामृत का परम श्रद्धा से पान करे, यही हमारी अभ्यर्थना है।

शिवमस्तु सर्वजगतः ।

# शुद्धिपत्रक

पृष्ठ पक्ति अशुद्ध शुद्ध ४९ पादनोघ प०-४ चंपारण्य-प्रदेशतक कौशिकी नदी तक ५० पादनोघ प० २ पटनासे सत्ताइस उत्तर बिहार मे

माइल की दूरी पर

## श्री वीर-वचनामृत

| पृष्ठ   | प० | अशुद्ध           | शुद्ध            |
|---------|----|------------------|------------------|
| <u></u> | 9  | अवकाश-लक्षणोवाला | अवकाश-लक्षणवाला  |
| १३      | २२ | ग० =             | गा० ६            |
| ३०      | १० | हसगब्भेपुलए      | हसगन्भे पुलए     |
| ५६      | Ę  | सजयस्सवि         | सजयस्सावि        |
| ६६      | 5  | लाभ              | लोभ              |
| 30      | १५ | साही             | सोही             |
| =७      | १६ | आ० अ० ३          | आ० श्रु० १, अ० ३ |
| १२६     | 38 | तिरिय            | तिरिय            |
| १६४     | 8  | पजारघणे          | पर्जिर्घणे       |
| १५५     | 7  | उ० गा० ६         | उ० ३, गा० ६      |
| १८६     | Ę  | कह न कुजा        | कह नुकुजा        |
| १६६     | ø  | भूयाण मेसमाघाञो, | भूयाणमेसमाघाओं,  |
| २०२     | 3  | वभचेरस्य         | वभचेरस्स         |
| २०६     | 3  | चित्रघर          | चित्तघर          |

| २१३ | E  | नन्ति में             | नन्ति मे     |
|-----|----|-----------------------|--------------|
| २१४ | \$ | मुनति                 | भूजति        |
| ২४० | 8  | अकप्पिय               | अकप्पिय      |
| २५७ | १५ | उवेड                  | उवेइ         |
| २७२ | ११ | पप्नरसर्हि            | पन्नरसिंह    |
| २७७ | 3  | कुपिपज्ञा             | कुप्पिद्धा   |
| ३इह | છ  | मायाविजऐण             | मायाविजएण    |
| ३४६ | 3  | ল০ শ্বৃত १,           | লা০ শ্বৃ০ १, |
| ४७६ | १  | <b>ज</b> ट्सागमियम्मि | ञभागमियम्मि  |
| ४१५ | =  | खुलहा                 | नुलहा        |
|     |    |                       |              |

# संकेत-सूची

[वचनों के नीचे आधार-स्थान दतानेवार जो ग्रन्थ-नके गरी है, वे निम्न हैं]

**८०** - अध्ययन

भा॰-आचारांग सूत्र

उ॰—उत्तराच्ययन स्त्र, ( द्वितीय स्थान मे ) उर्देश

उत्त०⊶ "

औप॰--औपपातिक स्त्र

गा०-गाथा

च्०-चृतिका

जीवा॰-जीवाजीवाभिगम सूत्र

दग॰--दशवैकालिक सूत्र

द्याश्रुत०-द्रशाश्रुतस्कन्ध सूत्र

प्रति०—प्रतिपत्ति

प्रस्त-प्रश्तव्याकरण सूत्र

भग०-भगवती सूत्र

श्-रातक

भू०-श्रुतस्करध

सम०-समवायाग सूत्र

स्०—स्त्रकृतांग स्त्र

स्था॰-स्थानाग सूत्र, ( द्वितीय स्थान में ) स्थान

का०-नाताधर्मकथा सूत्र

आर्तत्राणकरी सुवाव्त्रिलहरी कारुण्यपूर्णेश्वरी, ससारार्णव-सङ्कटे प्रपतता ताराय चैका तरी। सर्वस्यान्तचरी सुपुण्यनगरी सत्तत्त्वचिन्तादरी, लोकानामभयाय भातु भुवने श्री वीरवाणीकरी।।

—प॰ स्द्रदेव त्रिपाठी

# श्री महावीर वचनामृत

#### धारा : १ :

## विश्वतन्त्र

जीवा चेव अजीवा य, एस लोए वियाहिए। अजीवदेसमागासे, अलोए से वियाहिए॥१॥

जिसमे जीव भी हो और अजीव भी हो, उसे 'लोक' कहते है, तथा जिसमे अजीव का एक भाग अर्थात् केवल आकाण हो, उसे 'अलोक' कहते हैं।

विवेचन—जिसे हम विश्व, जगत् अथवा दुनिया कहते हैं, उसके दो विभाग है: एक लोक और दूसरा अलोक। इनमे लोक, जीव और अजीव अर्थात् चेतन तथा जड पदार्थों से व्याप्त है, जबिक अलोक मे अजीव—जीव रहित आकाश के अतिरिक्त अन्य कुछ नहीं है। दूसरे शब्दों में कहें तो सर्वत्र आकाश ही आकाश फैला हुआ है। उसका एक भाग लोक है, जबिक शेष भाग अलोक है—अर्थात् निरविध आकाश (Infinite Space) है।

प्रसिद्ध गणितज्ञ प्रो० आल्बर्ट आइन्स्टीन इसी सिद्धान्त का समर्थन करते हुए अपने एक निवन्ध में लिखते हैं कि, "लोक परिमित है और अलोक अपरिमित। लोक परिमित होने के कारण द्रव्य अथवा जिक्त उससे वाहर कही नहीं जा सकती। लोक से वाहर उस शक्ति का पूर्णतया अभाव है जो गित में सहायक होती है।"

इस वात का उल्लेख यहाँ पर इसलिए किया गया है कि जैसे-जैसे विज्ञान प्रगतिपथ पर आगे वडता जा रहा है, वैसे-वैसे सर्वज्ञ एव सर्वदर्शी भगवान् महावार द्वारा कथित सिद्धान्तो का दृढता के साथ समर्थन करता जा रहा है।

धम्मो अहम्मो आगासं, कालो पुग्गल-जंतवी। एम लोगोत्ति पन्नत्तो, जिणेहि वरदंसिहि॥२॥

[ उत्तः भ॰ २८, गा॰ ७ ]

धर्म, अवर्म, आकाश, काल, पुर्गल और जीव—इन छह द्रव्यों के समूह को मर्वदर्शी जिन भगवन्तों ने लोक कहा है।

विवेचन—लोक जीव और अजीवों से अर्थात् चेतन तथा जड पदार्थों ने व्याप्त है यह वात उपर कही जा चुकी है। किन्तु उसमें मीलिक द्रव्य कितने हैं? इसका स्पष्टीकरण इस गाया में किया गया है। इसमें चताया गया है कि लोक में मीलिक अथवा मृलभूत द्रव्य कुल मिलाकर छह हैं—पाँच जड़ और एक चेनन। उनमें जड़ की मंच्या अधिक होने में इसकी गणना प्रयम की गई है। पाँच जड़ द्रव्यों वे नाम इस प्रकार सममने चाहिए:— १: धर्म-धर्मास्तिकाय।

२: अधर्म-अधर्मास्तिकाय।

३: आकाश-आकाशास्तिकाय।

४: काल।

🗴 : पुद्गल—पुद्गलास्तिकाय ।

चेतन द्रव्य को जीव-जीवास्तिकाय कहा जाता है।

सामान्य तौर पर धर्म और अधर्म शब्द पुण्य और पाप के अर्थ में ही प्रयुक्त होता है, किन्तु यहाँ इन्हे द्रव्य के नामविशेष के रूप मे ही ग्रहण करना चाहिए।

छह द्रव्यो मे से पाँच को अस्तिकाय कहा जाता है। इसका मूल कारण यह है कि इन द्रव्यो मे प्रदेशो का समूह विद्यमान रहता है जबिक काल मे प्रदेशो का समूह नहीं होता। अतः उसकी गणना अस्तिकाय मे नहीं की जाती।

ये छह द्रव्य घ्रुव है, नित्य है, शाश्वत है. अर्थात् ये किसी के द्वारा उत्पादित नहीं है और ना तो इनका आत्यन्तिक विनाश भी होता है। बेशक इनके पर्यायों मे—इनकी अवस्थाओं में अवश्य परिवर्तन होता रहता है। और इसी कारणवश यह लोक चिरतन सनातन होते हुए भी परिवर्तनशील माना जाता है। ऐसे समय में जब पौराणिक मान्यताओं के स्तर असत्य प्रतीत होने लगे थे और विश्व-व्यवस्था के लिये ईश्वर नामक एक अगम्य शक्ति-तत्त्व को आगे घरा जाता था तब ऐसी स्पष्ट वैशानिक विचारधारा सर्वज्ञ के सिवाय भला दूसरा कौन प्रस्तुत कर सकता था?

धम्मो अहम्मो आगासं, दन्त्रं इक्किक्साहियं। अणंताणि य दन्त्राणि, कालो पुग्गल-जंतवो॥३॥ [उत्तर अ० २८, गा० ८]

धर्म, अधर्म और आकाश—इन तीनों को एक-एक द्रव्य कहा गया है जबिक काल, पुद्गल और जीव —इन तीनो को अनन्त द्रव्य कहा गया है।

विवेचन धर्म द्रव्य समस्त लोक में अलण्ड रूप में स्थित है। अत वह एक है। हम वृद्धि के द्वारा इसके विभागों की कल्पना कर सकते हैं, पर वस्तुतः ऐसी कोई वात नहीं है। अधर्म और आकाश द्रव्य की भी यही स्थिति है। किन्तु काल, पुद्गल और जीव ये तीन द्रव्य अनन्त हैं। फल्तः इनका निर्देश संख्या के द्वारा नहीं किया जा सकता। यहाँ इतना स्पष्ट कर देना आवश्यक है कि जगत् का विद्व्वग जिस वस्तु का निर्देश संख्या के द्वारा नहीं कर सकता, उसे असंख्यात कहकर छोड देता है। परन्तु जैन महर्षियों ने असंख्यात को भी दो विभागों में विभाजित किया है, इसमें से प्रथम विभाग को अमंख्यात और दूसरे विभाग को अनन्त कहा गया है। असंख्यात की अपेक्षा अनन्त का प्रमाण बहुत विस्तृत है। असंख्यात कव कहा जाय इसका स्पष्टीकरण हमें पाँचवी गाथा के विवेचन से जात हो सकेगा।

गईलक्षणो उ धम्मो, अहम्मो ठाणलक्षणो । भायणं सन्बद्वाणं, नहं ओगाहलक्षणं ॥४॥ [उत्तर अर २६, गार ६] धर्म-द्रव्य गति-लक्षणवाला है; जबिक अधर्म-द्रव्य स्थिति-लक्षणवाला है। और आकाश-द्रव्य अवकाश-लक्षणवाला है, साथ ही यह सर्व द्रव्यो के रहने का स्थान है।

विवेचन—प्रत्येक द्रव्य को पहचानने के लिये उसके लक्षणों को जानना आवश्यक है। इसलिये यहाँ इनके लक्षणों का विशेष रूप से निर्देश किया गया है।

धर्म-द्रव्य-यह गति-लक्षणात्मक है, इसका तात्पर्य यह है कि स्वभावानुसार स्वय ही गमन करनेवाले चेतन तथा जड-पदार्थों को गति करने मे यह सहायक सिद्ध होता है। यहाँ स्वाभाविक रूप से यह प्रश्न उपस्थित हो सकता है कि यदि एक द्रव्य स्वय स्वभावगत ही गतिशील हो तो उसे अन्य द्रव्य की सहायता की भला क्या आवश्य-कता है ? इसका यही समाधान है कि जैसे मछली मे तैरने की शक्ति रहने पर भी वह जल के बिना तैर नहीं सकती, वैसे ही चेतन और जड़ पदार्थों मे गति करने की स्वय शक्ति है, किन्तु वे धर्मास्तिकाय द्रव्य की सहायता के बिना गित नहीं कर सकते। आधुनिक वैज्ञानिको ने भी इस बात का स्वीकार किया है कि कोई पदार्थ आकाश मे-अवकाश मे जो गति करते है, वह ईथर नामक एक अटश्य पदार्थ के आघार पर ही गतिमान् है। ईथर के स्वरूप के बारे मे इन लोगों मे एकमत नही है। किन्तु विशेष सशोधन के परिणामस्वरूप वे घर्मास्तिकाय सिद्धान्त के अधिकाधिक निकट आ रहे है।

अधर्म-द्रव्य—यह स्थिति-लक्षणात्मक है, इसका तात्पर्य यह है कि यह अपने स्वभाव से स्थिर अटल—अचल रहे चेतन और जड पदार्थों को स्थिर रखने में सहायभूत होता है। स्थिर रहने की शक्तिवाले मनुष्य के लिये जैसे स्थिर रहने में शय्या अथवा आसन आदि सहायक सिद्ध नहीं होते क्या ? यहाँ भी तदनुसार ही समभना चाहिये।

धर्म और अधर्म-द्रव्य लोक मे व्याप्त हैं जविक लोक से वाहर कही नही ! अतः किसी भी चेतन—जड पदार्थ की गित—स्थिति लोक मे ही सम्भव है, लोक से वाहर नही।

आकाश-द्रव्य—यह अवकाश-लक्षणोंवाला है, इसका तात्पर्य यह है कि वह प्रत्येक पदार्थ को अपने भीतर रहने के लिये पर्याप्त स्थान देता है और इसीलिये विश्व के चराचर सभी पदार्थ आकाश में स्थित हैं। आकाश का जितना भाग लोक व्याप्त है, उसे लोकाकाश कहते हैं और शेष भाग को अलोकाकाश।

सक्षेप मे धर्म यह गतिसहायक द्रव्य ( Medium of motion ) अवर्म यह स्थितिसहायक द्रव्य ( Medium of rest ) और आकाश यह अवकाश (Space) रूप है।

वत्तणालक्खणो कालो, जीवो उवओगलक्खणो। नाणेणं दंसणेणं च, सुहेण य दुहेण य॥५॥

[ उत्त॰ अ॰ २८, गा॰ १०]

काल वर्तना लक्षणवाला है और जीव उपयोग लक्षणवाला। जीव को ज्ञान, दर्शन, सुख और दुःख के द्वारा जान सकते हैं।

विवेचन—काल ('I'me) वर्तना लक्षणवाला है, इसका तात्पर्य यह है कि किसी भी वस्तु अथवा पदार्थ की वर्तना जाननी हो तो वह काल के द्वारा जानी जा सकती है। 'यह वस्तु है ' 'यह

वस्तु थी, ' गत वस्तु होगी,' आदि शब्दो के प्रयोग काल के कारण ही हो साते है।

यहीं यह भी समम्भना आवन्यक है कि किसी भी क्रिया अथवा परिवर्गन के ट्रोने में जल ही मुख्य कारण होता है। काल की सहा-यना के विना कोई भी क्रिया अथवा परिवर्तन नहीं हो सकता। किनी सावु महातमा के दर्भन के लिए जाना हो तो काल अर्थात् समय चाहिए। किसी उत्तम ग्रन्य का पारायण करना हो तो भी समय चाहिए। इसी प्रकार गर्भ से वालक होने में, वालक से जवान होने में और जवान से वृद्ध होने में भी समय की आवश्यकता है।

काल यह अरूपी—अदयय द्रव्य है। अतः इसे कोई पकड नही सकता। किन्तु नकेत के आधार पर इसका परिमाण—अदाज निकल सकता है। जैन-शास्त्रों में यह माप-परिमाण इस प्रकार वतलाया नया है :-= समय

काल का निर्विभाज्य भाग = आवलिका असल्यात समय = श्वास संख्यात आवलिका = प्राण दो श्वास = स्तोक सात प्राण = लव सात स्तोक = महतं सतहत्तर लव = अहोरात्र (२४ घण्टे ) तीस मृहर्त = पक्ष पन्द्रह अहोरात्र

दो पक्ष = माह, महीना

दो माह = ऋतु

तीन ऋतु = अयन

दो अयन = सवत्सर (वर्ष .\*

सौ वर्ष = गताव्दी

दस गताव्दी = सहस्राव्दी

चौरासी सौ सहस्राव्दी = पूर्वाङ्ग = एक पूर्व

[ इस प्रकार एक पूर्व मे ७०५६०००००००० वर्ष होते हैं । ]
चौरासी लाख पूर्वों को सम्मिलित करे तो एक त्रुटिताङ्ग और
ऐसे चौरासी लाख त्रुटिताङ्ग एकत्र करने पर एक त्रुटित होता है ।
इस तरह आये हुए परिमाण को चौरासी लाख से गुणन करते जायें
तो क्रम से अटटाग, अटट, अववाग, अवव, हुहुकाग, हुहुक, उत्पलाग,
उत्पल, पद्माग, पद्म, निल्ताग, निल्त, अर्थनिपुराग, अर्थनिपुर,
अयुताग, अयुत, नयुताग, नयुत, प्रयुताग, प्रयुत, चूलिकाग, चूलिका,
शोर्षप्रहेलिकाग और शोर्षप्रहेलिका नामक माप वनते हैं । शोर्षप्रहेलिका के पर्वों की सख्या १६४ अक तक पहुँचती है । जविक इस से
भी कई अधिक गुनो सख्या को असल्यात कहते हैं ।

इस से भी आगे चलकर शास्त्रकारों ने परिमाण बताये हैं। किन्तु उनमें संख्या का कोई उपयोग न होने से उपमानों का आधार लिया

<sup>\*</sup> एक वर्ष में छह ऋतुएँ होती हैं :—हेमन्त, शिशिर, वसन्त, ग्रीप्म, वर्षा,. और शरद । अयन दो होते हैं :—उत्तरायण और दक्षिणायन ।

है। इसप्रकार एक योजन लम्बे, एक योजन चौड़े तथा एक योजन गहरे गड़ें को सूक्ष्म केशों के टुकड़ों से भर दिया जाय और उस परसे चक्रवर्ती की सेना निकल जाय फिर भी वह दबे नहीं, इतना ठूँस-ठूँस कर भर दिया जाय और फिर उस गड़ें में से सौ-सौ वर्षों के अन्तर से केश का एक-एक टुकड़ा निकालते रहने पर जितने वर्षों में वह गड़ा खाली होगा, उतने वर्षों को एक पल्योपम कहते हैं, ऐसे दस कोटा-कोटि (१००००००००×१०००००००) पल्योपम वर्षों को सागरोपम कहते हैं। ऐसे बीस कोटाकोटि सागरोपमों का एक कालचक्र बनता है और ऐसे असख्यात कालचक्रों का एक पुद्गलपरावर्त बनता है।

जीव—उपयोग लक्षणवाला है, इसका अर्थ यह है कि जीव किसी भी वस्तु को सामान्य अथवा विशेष रूप से जानने के लिये चेतना— व्यापार कर सकता है। वस्तु को सामान्य रूप से जान लेने को दर्शन कहते हैं और विशेषरूप से जानने को ज्ञान कहते है। चैतन्य का स्फुरण उपयोग है।

जीव को किस प्रकार जाना जा सकता है ? इसके प्रत्युत्तर में यहाँ कहा गया है कि जहाँ ज्ञान हो, दर्शन हो, तथा सुख-दुःख का भी अनुभव हो, उसे जीव समभना चाहिए। हम मे ज्ञान-दर्शन और सुख-दुःख का अनुभव है, इसिलये हम जीव है। गाय, भेस आदि पशुओ मे, कौए, कबूतर आदि पिक्षयो में तथा जन्तुओ में, कीडो में भी कुछ जानने की शक्ति तथा सुख-दुःख का सवेदन होता है। अतः वे भी जीव हैं; और हरी वनस्पित में भी कुछ जानने की शक्ति तथा सुख-दुःख का सवेदन होता है। जतः वे नि जीव हैं; और हरी वनस्पित में भी कुछ जानने की शक्ति तथा सुख-दुःख का सवेदन है, अतः वह भी जीव हैं। इस प्रकार जहाँ-जहाँ ज्ञान,

दर्शन अथवा सुख-दुःख का अनुभव दिखाई दे, वे सब जीव हैं, ऐसा समभना चाहिए। इस से विपरीत जिसमें जानने की शक्ति नहीं है अथवा सुख-दुःख का सवेदन नहीं है, वह जीव नहीं है। उदाहरण के लिये लोहा, काँच अथवा पत्यर का टुकडा। इनमे जानने की शक्ति नहीं है अथवा सुख-दुःख की कोई संवेदना भी नहीं है। अतः ये अजीव हैं।

नाणं च दंसणं चेव, चरित्तं च तवो तहा। वीरियं उवओगो य, एयं जीवस्स लक्खणं॥६॥ [उत्तर अर २८, गार्११]

ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप, वीर्य ( शक्ति अथवा सामर्थ्य ) और उपयोग—ये सव जीव के लक्षण हैं।

विवेचन—जहाँ सामान्य अथवा विशेषरूप मे किसी प्रकार का ज्ञान देखने मे आवे, सयम अथवा तप को आरायना दिखाई दे, वीर्य का स्फुरण प्रतीत हो अथवा उसका उपयोग दिखलाई दे, वे जीव हैं। क्योंकि जीव के अतिरिक्त किसी भी अन्य द्रव्य मे ये वाते नहीं होती।

सहंऽधयार उज्जोओ, पहा छायातवेह वा। वन्त-रस-गंध-फासा, पुगलाणं तु लक्खणं॥७॥ [उत्तर अ०२८, गा०१२]

शब्द, अन्वकार, उद्योत, प्रभा, छाया और आतप—ये पौट्गलिक बस्तुए हैं और वर्ण, रस, गन्च और स्पर्श—ये पुट्गल के लक्षण हैं। विवेचन - राज्य अर्थात ध्वनि अथवा आवाज (Sound) अन्यकार अर्थात् तिमिर अथवा तो अधियारा। उद्योत अर्थात् रत्नादि का प्रकान अथवा जगमगाहट। प्रभा अर्थात् चन्द्र आदि का शीतल प्रकाग। छाया अर्थात् प्रतिच्छाया और आतप अर्थात् सूर्य की धूप आदि उप्ण प्रकाग। ये सब पीद्गलिक वस्तुएं हैं।

कुछ लोग गव्द अर्थात् ध्विन को आकाग का ही एक गुण मानते थे। किन्तु आवुनिक आविष्कार ने प्रमाणित कर दिया है कि शब्द आकाग का गुण नहीं, अपितु पुद्गल का ही एक प्रकार है और इसी से उसे युक्ति के द्वारा पकड सकते हैं। ग्रामोफोन का रिकार्ड, रेडियो आदि इसके प्रत्यक्ष उदाहरण है।

पुद्गल का मुख्य लक्षण वर्ण, रस, गन्ध, और स्पर्श है। इन मे से वर्ण के पाँच प्रकार है:—(१) कृष्ण—काला (२) नील—नीला (३) पीत—पीला, (४) रक्त—लाल और (५) क्वेत—सफेद। रस के भी पाँच प्रकार है:—(१) तिक्त—तीखा (२) कटु—कडुआ (३) मधुर-रमीठा (४) अम्ल—खट्टा और (५) कषाय—कसैला। गन्ध के दो प्रकार है:—(१) सुगन्ध और (२) दुर्गन्ध। स्पर्श के आठ प्रकार है:—(१) स्निग्ध - चिकना (२) रूक्ष—रूखा (३) शीत—ठडा (४) उष्ण—गर्म, (५) मृदु—कोमल (६) कर्कश—कठोर (७) गुरु—भारी (५) लघु—हल्का।

गुणाणमासओ दब्बं, एगदव्यस्सिया गुणा। लक्खणं पज्जवाणं तु, उभओ अस्सिआ भवे॥८॥ [उत्तर अरु २८, गर्८] द्रव्य गुणों को आश्रय देता है और गुणो का आश्रय द्रव्य है। अनेक गुण एक द्रव्य के आश्रित रहते हैं। परन्तु पर्याय का लक्षण यह है कि वह द्रव्य और गुण दोनो का आश्रित रहता है।

विवेचन - द्रव्य गुणो को आश्रय देता है, अर्थात् प्रत्येक द्रव्य के अपने विशिष्ट गुण होते हैं। ये गुण द्रव्याश्रित होते हैं। अत: वे द्रव्य के साथ ही रहनेवाले होते हैं, उससे अलग नही होते। उदाह-रण के लिये चैतन्य जब जीव-द्रव्य का गुण है तभी वह उसके साथ ही देखने मे आता है, किन्तु उससे पृथक् नही । पर्याय अर्थात् अवस्था-विञेष । यह भी द्रव्य और गुण दोनों के आघार पर ही होता है, परन्तु निरे द्रव्य पर अथवा गुण पर नहीं होता। जैसे कि घट यह पूद्गल का पर्याय है। इसमे पुद्गल द्रव्य भी है और स्पर्श, रस, वर्ण, गन्व आदि गुण भी। साराश यह है कि विञ्व की व्यवस्था करनेवाले जिन छह द्रव्यो की गणना ऊपर की गई है, वे छहो द्रव्य गुण और पर्याय से युवत होते हैं। वे कभी भी गुण रहित अथवा पर्याय रहित नही होते। श्री उमास्वाति वाचक ने 'तत्त्वार्थाघिगम सूत्र' के पाँचवे अध्याय मे 'गुण पर्यायवद् द्रव्यम् ॥३८॥' इस गाथा के माध्यम से यह वात स्पष्ट की है। यहाँ केवल इतना ही समभना है कि गुण यह सहभावी है, अर्थात् सदा साथ रहने वाला है और पर्याय क्रमभावी है, यानी एक पर्याय का नाज होने पर नया पर्याय उत्पन्न होने, वाला है। यह भी अपेक्षा से ज्ञात होता है। अन्यथा गुणो में से प्रत्येक गुण क्रमेशः परिवर्तनशील है, उदाहरणार्थ पहले अमुक ज्ञान, वाद में दूसरा ज्ञान, उसके वाद में तीसरा ज्ञान । इस तरह देखा जाय तो गुण भी अन्त मे पर्याय ही है!

भगवान् महावीर ने द्रव्य का लक्षण सत् माना है और उसे उत्पाद, व्यय और ध्रीव्य-सजक वतलाया है। इसका भी यही रहस्य है। किसी भी द्रव्य मे नये पर्याय की उत्पत्ति तभी होती है जबकि उसके पुरातन पर्याय का व्यय हो-नाश हो । ये दोनों क्रियाएँ साथ-साथ ही होती है अर्थात् पुराना पर्याय नष्ट होता जाता है और नया पर्याय उत्पन्न होता रहता है। मनुष्य वालक से युवा बनता है। उस समय वचपन मिटने की और जवानी आने की क्रिया भिन्न-भिन्न समय पर नही होती बल्कि एक साथ ही होती है। इसी तरह पुराने पर्याय का नाश और नवीन पर्याय की उत्पत्ति होने पर भी मूल द्रव्य तो ध्रीव्य-सज्ञक (अटल) होने के कारण स्थित ही रहता है। दूसरे शब्दों में कहा जाय तो पर्याय के इस रूपान्तर के समय भी इसके मौलिक गुण-मूलभूत वस्तु तो बनी ही रहती है और इसी कारणवश द्रव्य के नैरन्तर्य का हम अनुभव करते है, जैसे बाल्यावस्था, युवावस्था आदि मे मनुष्यत्व स्थित है, मानव के सहज गुण स्थित है।

> एगत्तं च पुहुत्तं च, संखा संठाणमेव य। संजोगा य विभागा य, पज्जवाणं तु लक्खणं ॥६॥

> > [ उत्त० अ०२८, गा०१३]

एकत्व, पृथक्त्व, संख्या, संस्थान, सयोग और विभाग ये पर्यायों के लक्षण है।

विवेचन-पर्याय यह द्रव्य की एक अवस्था है, द्रव्य का परि-णाम है। ऐसे अनेकानेक परिणाम द्रव्य मे होते है। हमे वस्तु के एकत्व का, पृथक्त्व का, संख्या का, संस्थान अर्थात् आकार का, सयोग अर्थात् किसी के साथ जुड़ने का और विभाग अर्थात् उसके पृथक् २ भागो का ज्ञान ये सव पर्याय के कारण ही होता है। उदाहरणार्थ मिन्न-भिन्न परमाण्ओं द्वारा निर्मित होने पर भी-यह एक घडा है, ऐसा ज्ञान उसके घटत्व-पर्याय के द्वारा ही हमे होता है। यह घटत्व घडे का एक परिणाम है। यह घट दूसरे से पृथक है, यह ज्ञान भी उसके पर्याय से ही ज्ञात होता है। यह एक है, दो हैं या दो से अधिक हैं इसका ज्ञान भी उसके पर्याय से ही होता है, ठीक वैसे ही यह गोल है, लम्वा है अथवा अमुक आकार का है, इसका ज्ञान भी उसके पर्याय से ही होता है। वह पटिये से जुड़ा हुआ है अथवा भूमि से सलग्न है, इसका ज्ञान भी उसके पर्याय द्वारा ही होता है, साथ ही यह घड़े का सिरा है, यह घड़े का वीच का भाग है, यह ज्ञान भी उसके पर्याय के आघार पर ही किया जाता है।

#### धारा : ?:

### सिद्ध जीवों का स्वरूप

संसारत्था य सिद्धा य, दुविहा जीवा वियाहिया। सिद्धा णेगविहा वुत्ता, तं मे कित्तयओ सुण ॥१॥ [उत्तर अर ३६, गार ४=]

जीव दो प्रकार के कहे गये हैं:—ससारी और सिद्ध। जबिक सिद्ध अनेक प्रकार के बताये गये हैं, उनका वर्णन मेरे द्वारा सुनो। विवेचन — इस लोक में जीव अनन्त है, वे मुख्यतः दो विभागों में विभाजित हैं:—ससारी और सिद्ध। जो जीव कर्मवशात ससार में परिभ्रमण कर रहे हैं अर्थात नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य और देवादि चार गितयों में बार-बार जन्म धारण कर जन्म-जरा-मरणादि के दुःख भोग रहे हैं, वे संसारी और जो जीव कर्म के बन्धनों से मुक्त हो जाने के कारण ससार-सागर पार कर गये हैं, वे सिद्ध। उनमें से सिद्ध बने हुए जीवो का वर्णन यहाँ प्रस्तुत है। सिद्ध के जीव अनेक प्रकार के हैं, जैसे कि—

इत्थीपुरिससिद्धा य, तहेव य नपुंसगा। सिलगे अन्नलिगे य, गिहिलिंगे तहेव य॥२॥ [उत्तर अर ३६, गार ४६] अर्थात् स्त्रीलिंगसिद्ध, पुरुपलिंगसिद्ध, नपुसर्कालगिसद्ध, स्विल्य सिद्ध, अन्यिलगिसिद्ध, गृहलिंगसिद्ध आदि ।

विवेचन — सिद्ध होने के बाद सभी जीव समान अवस्था को प्राप्त होते हैं, किन्तु सिद्ध वनने के समय सभी जीवों की अवस्था एक सी नहीं होती। इस अवस्था-भेद को सममाने के लिये ही यहाँ पर सिद्ध के विविच प्रकारों का वर्णन किया गया है।

चार गतियों मे संसरण करनेवाले जीव केवल मनुष्य गति के माध्यम से ही सिद्ध वन सकते हैं, अर्थात् यहाँ पर वर्णित समस्त प्रकार मनुष्य से सम्बन्धित ही समम्भने चाहिए।

िंग को दृष्टि से मनुष्य के तीन भेद होते हैं: स्त्री, पुरुप और नपुसक। इन तीनों िंगों के द्वारा मनुष्य सिद्ध गित प्राप्त कर सकता है। चन्दनवाला स्त्रीलिंग से सिद्ध वनी, इलाचीकुमार पुरुष-िंग में रहते हुए सिद्ध वने और गागेय नपुसकिलंग में सिद्ध हुए। सारांग यह है कि सिद्धावस्था प्राप्त करने में िंग किसी भी रूप में वाघक नहीं होता। जो कोई कर्मों का क्षय करता है, वह अवस्य सिद्धावस्था प्राप्त कर सकता है।

मनुष्य स्विलंग में अर्थात् श्रमण के वेश में ही सिद्ध होता है। किन्तु अपवाद रूप में कभी अन्य वेश में भी सिद्ध हो सकता है। वहाँ पूर्वजन्म के स्मरणादि से श्रमण-जीवन का ज्ञान होता है और जीव अन्तः करणपूर्वक सर्वविरित, अप्रमत्त दशा, अनासक्त भाव आदि में वढ जाने से वैसा वनता है। श्री गौतमादि महामुनि स्विलंग में सिद्ध हुए, तथा वल्कलचीरी आदि महानुभाव तापश-वेस

में मिद्ध बने। ठीक बैसे ही इलाचीकुमार आदि कुछ महानुभाव अत तक गृहिलिंग अर्थात् गृहस्थ-वेश में ही रह कर सिद्ध बने है। तात्पर्य यह है कि सिद्ध बनने में वेश कोई अन्तिम महत्त्व की वस्तु नहीं है, बिन्क कर्मक्षय ही अन्तिम महत्वपूर्ण वस्तु है।

यहाँ छह प्रकारों का स्पष्ट निर्देश किया गया है और आदि पद के द्वारा अन्य प्रकारों की सम्भवितता दिखलाई गई है। अतः यह स्पष्ट करना अत्यंत आवश्यक है कि जैन सिद्धान्त में कुल पन्द्रह प्रकार के सिद्ध माने गये है। इस तरह अब नौ तरह के सिद्धों का वर्णन शेप रहा, जो यहाँ प्रज्ञापनासूत्र के प्रथम पद के आधार पर दिया जाता है:—

७: तीर्थिसिद्ध—तीर्थ के अस्तित्व-काल मे सिद्ध बने हुए। यहाँ तीर्थ गव्द का अर्थ श्री जिनेश्वर भगवन्तो द्वारा स्थापित साधु-साध्वी-श्रावक-श्राविकारूपी चतुर्विध सघ समभना चाहिए।

८: अतीर्थिसिद्ध—तीर्थ की स्थापना होने से पूर्व या तीर्थ के व्यवच्छेद काल मे जातिस्मरणादि-ज्ञान से सिद्ध बने हुए।

६: तीर्थङ्करसिद्ध-श्रीऋषभदेव आदि की तरह तीर्थङ्कर वनकर सिद्ध वने हुए।

१०: अतीर्थङ्करसिद्ध-श्री भरतचक्रवर्ती आदि के समान सामान्य केबली होकर सिद्ध बने हुए।

११: स्वयबुद्धिसिद्ध-श्रीआर्द्र कुमार आदि के समान स्वय-मेव बोघ प्राप्त कर सिद्ध बने हुए। १२: प्रत्येक बुद्धिसद्ध-श्री करकण्डू आदि के समान किसी निमित्त मात्र से वोघ प्राप्त कर सिद्ध वने हुए।

१३: बुद्धबोधितसिद्ध—आचार्यादि गुरुओ से बोघ प्राप्त कर सिद्ध वने हुए।

१8: एक सिद्ध — एक समय मे एक सिद्ध वने हुए। १५: अनेक सिद्ध — एक समय मे अनेक सिद्ध वने हुए।

किं पिडहिया सिद्धा ? किं सिद्धा पइहिया ? । किं वोंदि चिइत्ताणं ? कत्थ गंतूण सिड्झई ॥ ३॥

सिद्ध वननेवाले जीव कहाँ जाकर रुकते हैं ? कहाँ स्थिर होते हैं ? कहाँ गरीर का त्याग करते हैं ? और कहाँ जाकर सिद्ध वनते हैं ?

विवेचन—जिन जीवो ने चार घाती कर्मों का क्षय किया हो, वे अन्त समय मे अविशब्द चार अघाती कर्मों का अवश्य क्षय करते हैं और इस प्रकार समस्त कर्मों से मुक्त हो देह त्याग करते हैं। उस समय वे अपनी स्वाभाविक ऊर्च्च गित को प्राप्त करते हैं और ऊपर चले जाते हैं। इस प्रकार गित करने वाला जीव कहाँ जाकर रुक्ता है, यह भी एक प्रश्न है। ठीक वैसे ही रुक जाने के पञ्चात् वे कहाँ स्थिर होते हैं १ यह जानना भी अत्यन्त आवश्यक हो जाता है। साथ ही सिद्ध होने वाला जीव अन्तिम देहत्याग कहाँ करता है १ और कहाँ जाकर सिद्ध होता है १ यह भी स्पष्ट होना आवश्यक

है। इन समस्त उलभानमय प्रश्नो के उत्तर निम्नलिखित गाथाओं से यो दिये गये है:—

अलोए पिंडहया सिद्धा, लोयग्गे य पइहिया। इहं वोंदिं चइत्ताणं, तत्थ गंत्ण सिड्झई ॥४॥

[ ७त्त० अ० ३६, गा० ४६ ]

सिद्ध जीव अलोक की सीमा पर जाकर रुकते हैं और लोक के अग्रभाग पर स्थिर होते हैं। वे यहाँ अर्थात् मनुष्यलोक मे शरीर त्याग करते हैं तथा लोकाग्र पर पहुँच कर सिद्ध-गति प्राप्त करते है।

विवेचन—ऊर्ध्व गित करनेवाला जीव जहाँ तक धर्मास्तिकाय द्रव्य रहता है, वहाँ तक ही गित करता है। वहाँ से आगे गित कर नहीं सकता, क्यों कि वहाँ गित करने के लिए सहायभूत धर्मास्तिकाय द्रव्य नहीं होता, फलतः वह अलोक की सीमा पर जा रुकता है। जीव यदि धर्मास्तिकाय द्रव्य की सहायता के बिना भी गित करने में समर्थ हो, तो उसकी यह ऊर्ध्व गित निरतर चालू ही रहेगी और कभी किसी काल में उसका अन्त नहीं आयेगा क्यों कि आकाश का अन्त नहीं है।

अर्घ्य गित करता हुआ जीव जिस स्थान पर रुकता है, वह लोक का अग्रभाग है। वहाँ पहुँचने के परचात् वह किसी प्रकार की गित नहीं करता, अर्थात् वहीं पर स्थिर हो जाता है और अनन्त काल तक इसी अवस्था में रहता है।

सिद्ध बनने वाला जीव सामान्यतः मनुष्यलोक की मर्यादा मे ही अपना शरीर छोड़ता है और वह जब लोकाग्र पर पहुचता है तभी

सिद्ध वन गया माना जाता है। अतः सिद्ध गव्द का अर्थ 'सिद्धिस्थान प्राप्त' ऐसा समभना चाहिये।

सिद्ध वने हुए जीव परमात्मदशा को प्राप्त हो जाते है, अर्थात् उनकी गणना परमात्मा के रूप मे होती है और इसीलिये उन्हें अरिहन्त भगवन्त के समान वन्दनीय तथा पूजनीय माना जाता है।

वारसिं जोयणेहिं, सन्बद्धस्सुवरिं भवे। ईसीपव्भारनामा उ, पुढवी छत्तसंठिया।।।।। पणयालसयसहस्सा, जोयणाणं तु आयया। तावइयं चेव वित्थिन्ना, तिगुणो साहिय परिरओ।।६॥ अङ्जोयणवाहल्ला, सा मज्झंमि वियाहिया। परिहायंती चरिमन्ते, मच्छियपत्ताउ तणुयरी।।७॥ अज्जुणसुवन्नगमई, सा पुढवी निम्मला सहावेण। उत्ताणयछत्तयसंठिया य भणिया जिणवरेहिं।।८॥ संखंककुंदसंकासा, पंडरा निम्मला सुभा। सीयाए जोयणे तत्तो, लोगंतो उ वियाहिओ।।६॥

[ उत्त॰ अ॰ ३६, गा॰ ४७ से ६१ ]

सर्वार्थिसिद्ध विमान से वारह योजन ऊपर छत्र के आकारवाली ईषत्प्राग्भार नामक पृथ्वी है। वह पैतालीस लाख योजन लम्बी और इतनी ही चौडी तथा इसके तिगुनेपन से अधिक परिधिवाली है। तात्पर्य यह है कि वह वर्तुलाकार है। वह पृथ्वी मध्य भाग से आठ योजन मोटी है, वहाँ से कम होते-होते अन्तिम सिरे पर मक्खी के पंख से भी अधिक पतली बनी हुई है। वह ईषत्प्राग्भार पृथ्वी स्वभाव से ही निर्मल और अर्जुन नामक श्वेत सुवर्ण के समान है। श्री जिनेश्वर भगवन्तों का कथन है कि उसका आकार उलटे किये हुए छत्र के समान है। यह पृथ्वी शख, अक रख तथा कुन्द पृष्प के समान श्वेत, निर्मल और सुहावनी है। उसी पर लोक का अन्त भाग माना गया है।

विवेचन — हम मनुष्यलोक मे निवास करते हैं। यहाँ से जब अधिकाधिक उमर जाते हैं तो सर्व प्रथम ज्योतिषचक्र अर्थात् सूर्य, चन्द्र, ग्रह, नक्षत्र, तारे आदि के दर्शन होते हैं, उसके उमर बारह देवलोक है और उसके उमर नवग्रैवेयक नामक विमान। उक्त नवग्रैवेयक विमान के उमर पाँच अनुत्तर विमान स्थित है, उन्हीं मे से एक विमान सर्वार्थसिद्ध है। मनुष्यलोक से उसकी ऊँचाई करोडो मील दूर है; जबिक उससे भी बारह योजन उमर ईषत्-प्राग्भार नामक पृथ्वी है। इसका परिमाण उतना ही है, जिजना कि मनुष्यलोक का है। अन्य वर्णन स्पष्ट है।

जोयणस्स उ जो तत्थ, कोसो उवरिमो भवे। तस्स कोसस्स छन्भाए, सिद्धाणोगाहणा भवे॥१०॥ [उत्तरु अरु १६, गार् ६२]

वहाँ एक योजन में ऊपर के एक कोस के छठे भाग में सिद्धों की अवगाहना है, अर्थात् सिद्धों के जीव वहाँ स्थित है।

विवेचन-इस स्थान को सिद्धशिला कहते हैं।

अरूविणो जीवघणा, नाण-दंसण-सण्णिया। अउलं सुहं संपत्ता, उवमा जस्स नत्थि उ॥११॥ [उत्तर सर ३६, गार ६६]

सिद्धों के वे जीव—सिद्ध भगवन्त अरूपी है, घन हैं (उनके जीव-प्रदेशों के वीच कोई खोखलापन नहीं है), ज्ञान और दर्शन से युक्त हैं, तथा अपरिमित सुख-प्राप्त हैं। उनको उपमा देने के लिए दूसरा कोई शब्द ही नहीं है।

अत्थि एगं धुवं ठाणं, लोगग्गंमि दुरारुहं। जत्थ नित्थ जरा मच्चू, वाहिणो वेयणा तहा ॥१२॥ [ उत्तर अर २३, गार्टर]

लोक के अग्रभाग पर एक निश्चल स्थान है, जहाँ जरा, मृत्यु, रोग और दुःख नहीं है , परन्तु वहाँ पहुँचना अत्यन्त कठिन है।

निन्नाणं ति अवाहं ति, सिद्धी लोगग्गमेव य। खेमं सिवं अणावाहं, जं चरन्ति महेसिणो॥१३॥

[ उत्त॰ अ०२३, गा॰ दरे ]

उस स्थान के निर्वाण, अवाव, सिद्धि, लोकाग्र, क्षेम, शिव और अनावावादि अनेक नाम प्रचलित है। उसे महर्पिगण ही प्राप्त करते हैं।

विवेचन-अवाव अर्यात् पीद्य-रहित । अनावाय अर्यात् उमके स्वामाविक सुरा मे अन्तराय-रहित ।

तं ठाणं सासयं वासं, लोगगांमि दुरारुहं। जं संपत्ता न सोयंति, भवीहन्तकरा मुणी॥ १४॥

हे मुने । वह स्थान शाञ्वत निवासरूप है, लोक के अग्रभाग पर स्थित है, किन्तु वहाँ पहुँचना अत्यन्त कठिन है। जिन्होने उस स्थान को प्राप्त किया है, उनके ससार का अन्त आ जाता है और उन्हे किसी प्रकार का शोक नहीं होता।

#### धारा ' ३:

### संसारी जीवों का स्वरूप

संसारत्था उ जे जीवा, दुविहा ते वियाहिया। तसा य थावरा चेव, थावरा तिविहा तहिं॥१॥

[ उत्त० अ० ३६, गा० ६८ ]

ससारी जीव दो प्रकार के होते हैं :—त्रस और स्थावर । उनमें से स्थावर के तीन प्रकार हैं।

विवेचन—सिद्ध के जीवों का वर्णन पूरा हुआ। अव ससारी जीवों का वर्णन आरम्भ होता है। ससारी जीव दो प्रकार के होते हैं:— (१) त्रस अर्थात् चर—हिलने-डुलनेवाले गतिशील और (२) स्थावर अर्थात् अचर—स्थिर।

पुढवी आउजीवा य, तहेव य वणस्सई। इच्चेते थावरा तिविहा, तेसिं भेए सुणेह मे ॥२॥

[ उत्त० अ० ३६, गा० ६६ ]

स्थावर जीव पृथ्वीकायिक, अप्कायिक और वनस्पतिकायिक ऐसे तीन प्रकार के हैं, जिनके भेद मेरे द्वारा सुनो।

विवेचन — पृथ्वी — मिट्टी ही जिसकी काया है वह पृथ्वीकायिक जीव, अप्—पानी ही जिसकी काया है वह अप्कायिक जीव; और

वनस्पति ही जिसकी काया वह है वनस्पतिकायिक जीव कहलाता है। इन तीनो प्रकार के जीवो का समावेश स्थावर मे होता है।

दुविहा पुढवीजीवा उ, सुहुमा बायरा तहा। पज्जत्तमपज्जत्ता, एवमेए दुहा पुणो ॥३॥ [ उत्त० अ० ३६, गा० ७० ]

पृथ्वीकायिक जीव के दो प्रकार है : - सूक्ष्म और बादर। ठीक वैसे ही इनमें से प्रत्येक के पर्याप्त और अपर्याप्त ऐसे दो और प्रकार

विवेचन - यहाँ सूक्ष्म शब्द से ऐसे सूक्ष्म जीवो का निर्देश होते है। किया है जो किन्ही भी सयोगों में दृष्टिगोचर नहीं होते, इतना ही नहीं बल्कि उन पर शस्त्रादि किसी अन्य चीज के प्रयोग का कोई असर नही होता। ऐसे सूक्ष्म पृथ्वीकायिक जीव समस्त होक मे व्याप्त है। बादर शब्द स्थूलतावाचक है। किन्तु बादर पृथ्वीकायिक एक जीव का शरीर हमारी दृष्टि का विषय नहीं बन सकता। हम पृथ्वीकाय का जो शरीर देखते है, वह असख्य जीवो के असंख्य शरीर का एक पिण्ड होता है, वह समुदित अवस्था मे देखा जा सकता है, अतः उसे बादर कहा गया है।

जीव विग्रह गति द्वारा नये जन्मस्थान पर पहुँचने पर जीवन वारण करने के लिये आवश्यक ऐसे पुद्गल एकत्र करने लगता है, जिसे आहार की किया कहते हैं। उसी आहार में से वह गरीर, इन्द्रिय, श्वासोच्छ्वास, भाषा और मन की रचना करता है। शास्त्रीय परिभाषा मे इन छह वस्तुओं को पर्याप्ति कहा जाता है। परन्तु सभी जीव छहों पर्याप्तियों के अधिकारी नहीं हैं। एकेन्टिय जीव आहार, गरीर, इन्द्रिय, और श्वामोच्छ्वाम—इन चार पर्याप्तियों के अधिकारी हैं। दो इन्द्रियवालों से लेकर असजी पंचेन्द्रिय तक के सभी जीव पाँचवी भाषापर्याप्ति के भी अधिकारी हैं और सजी पर्चेन्द्रिय जीव छहों पर्याप्ति के अधिकारी हैं।

यहाँ इतनी स्पष्टना करना आवश्यक है कि यहि हम इन्द्रिय के आवार पर संसारी जीवों को विभाजित करे तो पांच विभाग होते हैं :--(१) एकेन्द्रिय, (२) वेडन्द्रिय, (३) तेडन्द्रिय, (४) चतुरिन्द्रिय और (४) पचेन्द्रिय। इनमे से एकेन्द्रिय जीव को एक स्पर्वनेन्द्रिय होती है। स्पर्शनेन्द्रिय अर्थात् स्पर्श पहचाननेवाली इन्द्रिय; उसका मुख्य साघन चमड़ी है। वेडन्द्रिय जीव को स्पर्शनेन्द्रिय के अतिरिक्त रसनेन्द्रिय भी होती है। रसनेन्द्रिय अर्थात् रस-स्वाद का परीक्षण करनेवाली इन्द्रिय। इनका मुख्य साधन जिह्ना है। तेइन्द्रिय जीव को इन दो इन्द्रियों के अतिरिक्त तीसरी प्राणेन्द्रिय भी होती है। घ्राणेन्द्रिय अर्यात् गन्य परखनेवाली इन्द्रिय। इसका मुख्य सावन नासिका है। चनुरिन्द्रय जीव को इन तीन इन्द्रियों के अतिरिक्त चौयी चक्षुरिन्द्रिय भी होती है। चक्षु-रिन्द्रिय अर्थात् वस्तुओं को देखनेवाली इन्द्रिय। इसका मुख्य मावन चक्ष-आँख है। और पंचेन्द्रिय जीव को इन चार के उपरान्त पाँचवी श्रोत्रेन्द्रिय भी होती है ; श्रोत्रेन्द्रिय अर्घात् सुनने-वाली इन्द्रिय । इसका मुख्य सावन कान है ।

इनमे से एकेन्द्रिय के जीव चार पर्याप्ति के अधिकारी हैं। अतः

जब वे पहली चार पर्याप्तियाँ पूर्ण करे तब पर्याप्त कहलाते है और यदि उन जीवो ने ये पर्याप्तियाँ पूर्ण न की हो अथवा पूर्ण किये बिना हो मृत्यु प्राप्त हो जायँ तो अपर्याप्त कहलाते हैं। पृथ्वीकायिक जीव एकेन्द्रिय है, अतः उन्हें चार पर्याप्तियाँ पूर्ण करनी पड़ती है।

यहाँ इतना स्मरण रखना आवश्यक है कि कोई भी जीव आहार, शरीर और इन्द्रियादि तीन पर्याप्तियों को पूर्ण किये विना मृत्यु नहीं पाता।

इस वर्गीकरण के अनुसार पृथ्वीकायिक जीव के मुख्य चार भेद होते है:—

१: सूक्ष्म पर्याप्त पृथ्वीकायिक जीव।

२: सूक्ष्म अपर्याप्त पृथ्वीकायिक जीव।

३ : बादर पर्याप्त पृथ्वीकायिक जीव।

४: बादर अपर्याप्त पृथ्वीकायिक जीव।

वायरा जे उ पज्जत्ता, द्विहा ते वियाहिया। सण्हा खरा य वोधव्वा, सण्हा सत्तविहा तर्हि॥४॥

[ उत्त० अ० ३६, गा०: ७१ ]

पर्याप्त वादर पृथ्वीकायिक जीव के दो भेद कहे गये हैं .—श्लक्ष्ण अर्थात् कोमल और खर अर्थात् कठोर। इनमे से श्लक्ष्ण पृथ्वी सात प्रकार की है।

किण्हा नीला य रुहिरा य, हलिहा सुकिला तहा। पंडुपणगमट्टिया, खरा छत्तीसईविहा॥ ५॥ [उत्तर अर ३६, गार ७२] काली, नीली, (स्लेटिया अथवा हरी), लाल, पीली, ब्वेत, पाण्डु (कुछ हलकी पीली भाई वाली) और पनक (अत्यन्त मूक्म रजोरूप)। जविक खर पृथ्वी छत्तीस प्रकार की है।

पुढ्वी य सकरा वालुया य उवले सिला य लोणूसे। अय-तउय-तंव-सीसग-रुप्प-सुवन्ने य वयरे य ॥ ६ ॥ हिरियाले हिंगुलए मणोसिला सासगंजण-पवाले। अवभपडलव्भवालुय वायरकाये मणिविहाणे॥।।। गोमेजए य रुपगे अंके फलिहे य लोहियक्वे य। मरगय-मसारगल्ले भूयमोयग-इंद्नीले य ॥ ८ ॥ चंद्ण-गेरुय-हंसगब्मेपुलए सोगंघिए य वोधव्वे। चंद्पह—वेरुलिए जलकंते द्यरकंते य ॥६॥ [उक्तः कर ३६, गा० ७३ से ७६]

१ : गृह पृथ्वो ।

२: कंकड ।

३ : वालुका—रेती ।

४ : उपल—छोटे पत्यर ।

५: निला-पत्यर की वड़ी चट्टान।

६: लवण—समुद्र के जल से तैयार होने वाला नमक।

७: तारी मिट्टी—क्षार।

: लोहा—खदान मे होता है तव। वाद मे रासायनिक

प्रक्रिया से वह टुकड़े अथवा प्रतरो का रूप घारण करता है, उस स्थिति मे वह अजीव वनता है।

६: सीसा ,,

१० : ताँवा "

११: जस्ता

१२: चॉदी 11

१३: सोना

१४: वज्र —हीरा। खदान में होता है तब।

11

१५ : हरताल—

१६ : हिंगलु-

१७: मेनसिल-

१८: सासक - एक प्रकार की घातु।

१६: अजन-सूरमा।

२०: प्रवाल-मृगा।

२१: अभ्रक-खान से निकलता है।

२२ : अभ्रवालुका - अभ्रक के मिश्रण वाली रेती।

इन वाईस प्रकार मे चौदह रलो को मिला देने से कुल छत्तीस प्रकार हो जाते हैं। चीदह रह्नो के नाम इस प्रकार समम्भने चाहिए:-

२३: गोमेदक।

२४: रुचक।

२५: अकरल

२६: स्फटिक और लोहिताक्ष।

२७: मरकत और मसारगह ।

२८: भुजमोचक ।

२६: इन्द्रनील।

३० . चन्दन-गैरिक और हसगर्भ।

३१: पुलक ।

३२: सौगन्विक ।

३३: चन्द्रप्रभ।

३४: वैडूर्य।

३४: जलकान्त ।

३६ : सूर्यकान्त ।

रलपरीक्षा आदि ग्रन्थों मे इन रलों का विशेष वर्णन दिया हुआ है। ये सभी रल पृथ्वी मे होते हैं तव जीवन-शक्ति से युक्त होने के कारण इनकी गणना पृथ्वीकायिक जीवों मे की जाती है। बाहर निकलने के पश्चात् इनमे जीवन-शक्ति नहीं रहता। अतः ये अजीव माने जाते हैं।

> एएसि वण्णओ चेंब, गंधओ रसफासओ। मंठाणदेसओ वावि, विहाणाई सहस्समा ॥१०॥ [उत्तर ८०३६, गार ८३]

इन जीवों के वर्ण, गन्य, रस, स्पर्श और संस्थान द्वारा हजारों भेद होते हैं। दुविहा आऊजीवा उ, सुहुमा वायरा तहा।
पज्जत्तमपज्जत्ता, एवमेए दुहा पुणो ॥११॥
वायरा जे उ पज्जत्ता, पंचहा ते पिकत्तिया।
सुद्धोदए य उस्से, हरतणू महिया हिमे ॥१२॥
[उत्तर अर ३६, गार ६४-६४]

अप्कायिक जीव के दो प्रकार है :-- सूक्ष्म और बादर। ठीक वैसे ही इनके पुन: पर्याप्त और अपर्याप्त-- ऐसे दो भेद होते है।

जो बादर पर्याप्त अप्काय जीव है, वे पाँच प्रकार के कहे गये हैं:—(१) शुद्धोदक—मेघ का जल, (२) ओस, (३) तृण के ऊपर के जलबिन्दु, (४) कुहासा और (४) बर्फ।

विवेचन-अप्कायिक सूक्ष्म जीव पृथ्वीकायिक सूक्ष्म जीवो के समान ही सूक्ष्म हैं और वे सब लोक में व्याप्त है।

दुविहा वणस्सईजीवा, सुहुमा वायरा तहा । पज्जत्तमपञ्जत्ता, एवमेए दुहा पुणो ॥१३॥ वायरा जे उपज्जत्ता, दुविहा ते वियाहिया । साहारणसरीरा य, पत्तेगा य तहेव य ॥१४॥ पत्तेअसरीराओ, ऽणेगहा ते पिकत्तिया । रुक्खा गुच्छा य गुम्मा य, लया वछी तणा तहा ॥१५॥ वलया पव्चया कुहणा, जलरुहा ओसही तहा । हरियकाया य वोधव्वा, पत्तेया इति आहिया ॥१६॥ साहारणसरीराओ, ऽणेगहा ते पिकत्तिया। आलूए मूलए चेव, सिगवेरे तहेव य॥१७॥ [उत्तर वर ३६, गार ६२ वे ६६]

वनस्पतिकायिक जीव सूक्ष्म और वादर —इस तरह दो प्रकार के हैं और उनके प्रत्येक के पुनः पर्याप्त और अपर्याप्त—ऐसे दो प्रकार होते हैं।

जो वादर पर्याप्त हैं, वे दो प्रकार के कहे गये हैं :—सामारण-गरीरी तथा प्रत्येक-शरीरी।

प्रत्येक-गरीरी के अनेक भेद कहे गये हैं। जैसे कि—वृक्ष, गुच्छ, गुल्म, लता, वल्ली, तृण, वल्य, पर्वज, कूहण, जलहह, औषचि, हरितकाय आदि।

सावारण-गरीरी भी अनेकविच कहे गये हैं। जैसे कि-आलू, मूली, प्रृंगवेर आदि।

विवेचन—वनस्पितकायिक सूक्ष्म जीव भी पृथ्वीकायिक सूक्ष्म-जीवों के समान ही सूक्ष्म हैं और वे समस्त लोक मे व्याप्त हैं।

अनेक जीवों का एक समान शरीर हो, वह साधारण (समान) शरीरी कहलाता है और एक जीव के एक ही शरीर हो, वह प्रत्येक-शरीरी कहलाता है। यहाँ इतना स्मरण रखना चाहिये कि—फल, पुष्प, छाल, लकडी, मूल, पत्ते और वीज—इन प्रत्येक का स्वतन्त्र शरीर माना गया है।

सावारण-शरीरी को सावारण वनस्पति और प्रत्येक-शरीरी को प्रत्येक वनस्पति कहा जाता है। इन दोनों वनस्पतियों को किस प्रकार पहचाना जाय, इसका समुचित उत्तर जीवविचार-प्रकरण की निम्न गाथा में दिया गया है :—

गूढसिरसिघपव्वं, समभग महीकां च छिन्नकह। साहारणं सरीर, तिव्वविरिअ च पत्तेय॥ १२॥

जिसके भुट्टा, शिराएँ और ग्रन्थियाँ आदि गुप्त हो, जिसके टूटने से समान भाग हो तथा तन्तु आदि न निकले, साथ ही जिसे काट कर पुनः उगाया जाय तो उग जाय, उसे साधारण वनस्पति जानना; तथा इससे विपरीत लक्षणवाली हो उसे प्रत्येक वनस्पति समभना।

प्रत्येक-वनस्पति के अनेक प्रकार हैं। जैसे कि:-

१: वृक्ष-आम, नीम आदि।

२ : गुच्छ—वैगन ( वैताकडी ) आदि ।

३: गुल्म--नवमहिका आदि।

४ : लता—चम्पकलता आदि ।

५: वहाी-कुष्माण्ड, तुरई आदि।

६: तृण-- घास ।

७: वलय-वलयाकृतिवाली विशिष्ट वनस्पति।

पर्वज—गन्ना आदि पर्व (गाँठ) वाली वनस्पति ।

६: कूहण-भूमि को फोड़कर निकलनेवाली वनस्पति।

१०: जलरुह—जल मे उगनेवाले—कमल आदि।

११: औषघि—घान्यवर्ग, गेहूँ आदि।

१२ : हरित-भाजी, पत्तियाँ।

साघारण वनस्पति के भी अनेक प्रकार होते हैं। यहाँ आलू, मूली, प्र्यु गवेर आदि के ही नाम दिये गये है, ये सव कन्द हैं। आलू अर्थात् आलू-कन्द। मूली प्रसिद्ध है। प्र्यु गवेर अर्थात् अद्रक। तात्पर्य यह है कि सभी प्रकार के कन्दो की गणना साघारण वनस्पति मे करनी चाहिये। इसके अतिरिक्त समस्त वनस्पतियों के अकुर, कोंपले, कोमल फल तथा जिसके दाने और शिराएँ गृप्त हो, उसकी गणना भी साघारण वनस्पति मे करनी चाहिये। साघारण वनस्पति को अनन्तकाय भी कहते हैं क्योंकि उसके एक सूक्ष्म घरीर मे अनन्त जीव होते है।

तेउ वाऊ अ बोधव्वा, उराला य तसा तहा। इच्चेए तसा तिविहा, तेसिं भेए सुणेह मे ॥१८॥ [उत्तर अर ३६,गार १०७]

त्रस जीव तीन प्रकार के हैं: — तेजस्कायिक, वायुकायिक और प्रचान त्रसकाय। इनके भेद मुक्त से सुनो।

विवेचन—तेजस्कायिक और वायुकायिक जीव एकेन्द्रिय हैं, किन्तु वे हिलने-डुलनेवाले होने के कारण उनकी गणना त्रस में की गई है।

जो जीव भयग्रस्त होकर हिलने-डुलने लगते हैं, वे प्रघान-त्रस कहलाते हैं। इन तीनों के भेद वाद मे कहे जायेंगे।

दुविहा तेऊजीवा उ, सुहुमा वायरा तहा। पञ्जत्तमपञ्जत्ता, एवमेए दुहा पुणा ॥१६॥ वायरा जे उ पज्जत्ता, ऽणेगहा ते वियाहिया। इंगारे मुम्मुरे अगणी, अज्ञिजाला तहेव य ॥२०॥ [उत्तर केर ३६, गार १०५-६]

तेजस्कायिक जीव दो प्रकार के है: - सूक्ष्म और वादर, तथा जनके भी पर्याप्त और अपर्याप्त - ऐसे दो भेद होते हैं।

जो बादर पर्याप्त तेजस्कायिक जीव है, वे अनेक प्रकार के कहे गये हैं, जैसे कि:—अगारे, चिनगारी, अग्नि, जिला-(ली), ज्वाला आदि।

विवेचन—यहाँ 'आदि' पद से उल्का, विद्युत् तथा अग्निमय ऐसे अन्य पदार्थ भी समभने चाहिये। सुक्ष्म तेजस्कायिक जीव पृथ्वी-कायिक सुक्ष्म जैसे ही सुक्ष्म है और वे सकल लोक में व्याप्त है।

दुविहा वाउजीवा उ, सुहुमा वायरा तहा। पज्जत्तसपज्जता, एवमेए दुहा पुणो ॥२१॥ वायरा जे उ पज्जता, पंचहा ते पकित्तिया। उक्तिया मंडलिया, घण-गुंजा-सुद्धवाया य ॥२२॥

[ उत्त० अ० ३६, गा० ११७-८]

वायुकायिक जीव दो प्रकार के है; सूक्ष्म और बादर तथा इनके भी पर्याप्त और अपर्याप्त—ऐसे दो भेद है।

जो वादर पर्याप्त वायुकायिक जीव है, वे पाँच प्रकार के कहे गये हैं। जैसे कि:—(१) उत्कलिक वायु, (२) मण्डलिक वायु, (३) घन वायु, (४) गूजन वायु और (५) शुद्ध वायु। विवेचन—सूक्ष्म-वायुकायिक जीव पृथ्वीकायिक सूक्ष्म जीव के समान ही सूक्ष्म हैं और वे समस्त लोक में व्याप्त हैं।

जो रक-रुक कर फिर से वहने लगे, वह उत्कलिक वायु। जो चक्राकार घूमता आये अर्थात् समावात जैसा हो, वह मण्डलिक वायु। जो वायु गाढ—घना हो, वह घन वायु। यह वायु ससार को स्थिर रखनेवाली घनोदिंच का आवाररूप होता है। जो वायु गूँजता हुआ वहे, वह गूँजन वायु और जिस वायु की मन्द-मन्द लहरियाँ वहती है, वह गुद्ध वायु।

> ओराला तसा जे ड, चडहा ते पिकत्तिया। वेइंदिया तेइंदिया, चडरो पंचिंदिया चेत्र ॥२३॥ [उत्तर अर ३६, गार १२६]

प्रवान त्रस जीव चार प्रकार के कहे गये हैं:—(१) दो इन्द्रिय-वाले, (२) तीन इन्द्रियवाले, (३) चार इन्द्रियवाले और (४) पाँच इन्द्रियवाले।

वेइंदिया उ जे जीवा, दुविहा ते पिकित्तिया।
पज्जत्तमपञ्जता, तेसिं भेए सुणह मे ॥२४॥
किमिणो सोसंगला चेव, अलसा माइवाहया।
वासीम्रहा य सिप्पीया, संखा संखणगा तहा॥२४॥
पछोयाण्छया चेव, तहेव च वराडगा।
जलगा जालगा चेव, चंदणा य तहेव य ॥२६॥

इइ वेइंदिया एए, ऽणेगहा एवमायओ। लोगेगदेसे ते सब्वे, न सब्बत्थ वियाहिया॥२७॥ [ उत्तर अर ३६, गार १२७ से १३०]

दो इन्द्रियोवाले जीव दो प्रकार के होते हैं :—पर्याप्त और अपर्याप्त । इनके दो भेद मेरे द्वारा सुनो—

कृमि (अशुचिमय पदार्थो में उत्पन्न होनेवाले), सुमङ्गल, अलिसया, मातृवाहक (कनखजूरा), वासीमुख, छिपकली, शंख, घोघा, पल्लक, अनुपल्लक, कोडी, जलीका, जालक, चदनक (स्थाप-नाचार्य मे रखा जाता है) आदि।

ये दो इन्द्रियवाले जीव अनेक प्रकार के है। ये सब लोक के एक भाग में स्थित कहें गये हैं, न कि सर्वत्र।

विवेचन—जिन्हे सामान्यतया जन्तु अथवा कीड़े (Worms and insects) कहते है, उनका समावेश, दो इन्द्रियवाले, तीन इन्द्रियवाले और चतुरिन्द्रियवाले जीवो में होता है।

तेइंदिया उ जे जीवा, दुविहा ते पिकत्तिया।
पज्जत्तमपज्जत्ता, तेर्सि भेए सुणेह मे ।२८।
कुंथु-पिवीलिया दंसा, उक्कलुद्देहिया तहा।।
तणहारकद्वहारा य, मालूगा पत्तहारका ।।२६॥
कपासद्विमिंजा य, तिंदुगा तउस मिंजगा।।
सदावरी य गुम्मी य, वोधव्वा इंदगाइया।।३०॥

इंदगोवमाइया, ऽणेगहा एवमायओ ॥ लोगेगदेसे ते सन्वे, न सन्वत्थ वियाहिया ॥३१॥ [उत्तर अर ३६, गार १३६ से १३६]

तीन इन्द्रियवाले जीव दो प्रकार के कहे गये हैं:—पर्याप्त और अपर्याप्त । इनके भेद मेरे द्वारा सुनो ।

कुँयु, चीटी, डास, उत्कल, उदई, तृणाहारक (घास मे होनेवाले) काष्ठाहारक (लकड़ी मे होनेवाली, घुन), मालुका, पत्राहारक (पत्तों मे-होनेवाले), कार्पासिक (कपास आदि मे होनेवाले), अस्थिजात (गुटली-गुटले आदि मे होनेवाले), तिन्दुक, त्रपुप. मिजग, शतावरी गुल्मी, इन्द्रकायिक आदि।

इन्द्रगोप (गोकुलगाय) आदि तीन इन्द्रियवाले जीव अनेक प्रकार के हैं, वे लोक के एक भाग में कहें गये हैं, न कि सर्वत्र।

च उरिंदिया उ जे जीवा, दुविहा ते पिकत्तिया।
पज्जत्तमपज्जत्ता, तेसिं मेए सुणह मे।।३२॥
अधिया पुत्तिया चेव, मिच्छिया मसगा तहा।
भमरे कीड-पयंगे य, ढिंकुण कुंकण तहा।।३३॥
कुकुढे सिंगिरीडी य, नंदावत्ते य विंछिये।
डोले य मिंगिरीडी य, विरिली अच्छिवेहए।।३४॥
अच्छिले माहए अच्छिरोडए विचित्तित्तिए।
उहिंजलिया जलकारी य, तंनिया तंवगाइया।।३४॥

इह चउरिंदिया एए, ऽणेगहा एवमायओ। लोगस्स एगदेसंमि, ते सब्बे परिकित्तिया॥३६॥ [ उत्तर अर ३६, गार १४४ से १४६]

चतुरिन्द्रिय जीव दो प्रकार के कहे गये है:—पर्याप्त और अपर्याप्त। इनके भेद मुमसे सुनो।

अन्धक, पौतिक, मिक्षका, मशक, भ्रमर, कीट, पतग, बगाई, और कुकण, कर्कुट, सिंगरीटी, नन्द्यावर्त, बिच्छू, खड-मकडी, भृगरीटक, अक्षिवेघक, अक्षिल, मागघ, अक्षिरोडक, विचित्र, चित्रपत्रक, उपिष, जलका, जलकारी, तिनक, ताम्रक आदि को चार इन्द्रियवाले जीव माना है। ये सब लोक के एक भाग में स्थित है (न कि सर्वत्र)।

पंचिंदिया उ जे जीवा, चउन्त्रिहा ते वियाहिया। नेरइया तिरिक्खाय, मणुया देवा य आहिया॥३७॥ [उत्तर अर ३६, गार १४४]

जो जीव पचेन्द्रिय है, वे चार प्रकार के कहे गये हैं : — नारकीय, तिर्यठच, मनुष्य और देव।

नेरइया सत्तिवहा, पुढवीसु सत्तस् भवे। रयणाभ—सकराभा, वालुयाभा य आहिया।।३८॥ पंकाभा य धूमाभा, तमा तमतमा तहा। इइ नेरइया एए, सत्तहा परिकित्तिया।।३६॥ [उत्तर अर ३६, गार १४६-१४७] नारकी-जीव सात प्रकार के हैं, क्योंकि नरक से सम्बद्ध पृथ्वियाँ सात प्रकार की हैं। वे इस प्रकार हैं:—(१) रत्नप्रभा, (२) शर्कराप्रभा, (३) वालुकाप्रभा, (४) पङ्कप्रभा, (५) वूमप्रभा, (६) तमप्रभा और (७) तमतमाप्रभा।

विवेचन—पहली नरक की अपेक्षा दूसरी नरक मे और दूसरी नरक की अपेक्षा तीसरी नरक मे इस प्रकार उत्तरोत्तर हर नरक मे अधिक अन्चकार होता है। जबिक सातवी नरक तमतमा नाम की है, अतः वहाँ घोर अन्चकार होता है।

पंचिंदिय तिरिक्खा उ, दुविहा ते वियाहिया। संग्रुच्छिम—तिरिक्खा उ, गब्भवकंतिया तहा॥४०॥ [ उत्तरु अरु ३६, गारु १७०]

पचेन्द्रिय तिर्यंच जीव दो प्रकार के कहे गये हैं :--संमूर्ज्छिम और गर्भोत्पन्न-गर्भज।

विवेचन समूर्च्छिम जीव मन:पर्याप्ति के अभाव मे मूढदशा मे रहते हैं। वे कुछ पदार्थों मे उत्पन्न होते हैं जबिक गर्भोत्पन्न गर्भ से उत्पन्न होते हैं।

दुविहा वि ते भवे तिविहा, जलयरा थलयरा तहा। नहयरा य बोधव्वा, तेर्सि भेए सुणेह मे ॥४१॥ विज्ञः अ०३६, गा० १७१ ग

इन दोनो प्रकार के तिर्यंच जीवों के तीन भेद हैं :—(१) जल-चर, (२) स्थलचर और (३) नभचर अर्थात् खेचर । इनके भेद मेरे द्वारा मुनो । मच्छा य कच्छमा य, गाहा य मगरा तहा। सुंसुमारा य वोधव्वा, पंचहा जलराहिया॥४२॥ [ उत्त० स० २६, गा० १७२ ]

जलचर जीव पाँच प्रकार के कहे गये हैं :—(१) मच्छ (मछ-लियों को जाति), (२) कच्छप (कछुए की जाति), (३) ग्राह (घड़ि-यालकी जाति), (४) मगर और (५) संसुमार (ह्वेलआदि की जाति)। चउप्पया य परिसप्पा, दुविहा थलयरा भवे। चउप्पया चउव्विहा, ते में कित्तयओं सुण ॥४३॥

[ उत्त॰ अ॰ ३६, गा॰ १७६ ] स्थलचर जीव दो प्रकार के है :-चतुष्पद और परिसर्प। इनमे चतुष्पद चार प्रकार के हैं। इनके भेद मेरे द्वारा सुनो।

एगखुरा दुखुरा चेव, गंडीपय सणप्यया। हयमाई गोणमाई, गयमाई सीहमाइणो ॥४४॥ [ उत्त० अ० ३६, गा० १८० ]

(१) एक खुरवाले—अश्व आदि । (२) दो खुरवाले—गायआदि । (३) गण्डीपद—हाथी आदि और (४) सनखपद—सिंह आदि । भुओरगपरिसप्पा य, परिसप्पा दुविहा भवे।

गोहाई अहिमाई, इकेका इणेगविहा भवे ॥४४॥ [ उत्त॰ अ॰ ३६्, गा॰ १८९ ]

परिसर्प दो प्रकार के होते हैं :-(१) भुजपरिसर्प-गोह, गिरगीट आदि। और (२) उर-परिसर्प-सर्प, अजगर आदि। ये प्रत्येक भी अनेक प्रकार के होते हैं।

चम्मे उ लोमपक्वी य, तइया समुग्गपिक्वया। विययपक्वी य बोधव्वा, पिक्वणो य चउव्विहा॥४६॥ [ उत्तर अर ३६, गार १८८]

खेचर अर्थात् पक्षी चार प्रकार के होते हैं :—(१) चर्मपक्षी— चमडे की पंखवाले, चमगादर आदि।(२) रोमपक्षी—रोमवाली पंख-वाले, राजहस आदि।(३) समुद्गपक्षी—आवेष्ठित पंखवाले और (४) विततपक्षी—जिनके पख सदा खुले रहते हैं। ये दोनो मानुपोत्तर पर्वत से वाहर होते हैं।

मणुया दुविहभेया उ, ते मे कित्तयओ सुण। संमुच्छिमा य मणुया, गञ्भवकंतिया तहा॥४७॥ [उत्तर अर ३६, गार १६४]

मनुष्य के दो भेद है, वे मेरे द्वारा सुनो : सम्मूर्छिम और गर्भो-त्पन्न ।

विवेचन-मनुष्य के देश, रंग और जाति के अनुसार भेद होते हैं।

देवा चडिवहा बुत्ता, ते मे कित्तयओं सुण।

भोमिज्ज-न्वाणमंतर-जोइस-वेमाणिया तहा ॥४८॥ [ टक्त० अ० ३६, गा० २०४]

देव चार प्रकार के कहे गये हैं। उनके भेद मेरे द्वारा सुनो।
(१) भुवनपित, (२) वाणव्यतर, (३) ज्योतिष और (४) वैमानिक।
दसहा उ भवणवासी, अद्वहा वणचारिणो।
पंचिविहा जोइसिया, दुविहा वेमाणिया तहा।।४६॥

[ उत्तः भः ३६, गाः २०४]

भवनवासी के दस प्रकार है, वाणव्यन्तर अर्थात् वनचारी देवो के आठ प्रकार है, ज्योतिषी देवो के पाँच प्रकार है और वैमानिक देवो के दो प्रकार।

असुरा नाग-सुवण्णा, विज्जू अग्गी वियाहिया। दीवोदहि-दिसा-वाया, थणिया भवणवासिणो।।५०॥ [ उत्तर अर ३६, गार २०६]

भवनपति के दस प्रकार इस तरह समभने चाहिये:—(१) असुर-कुमार, (२) नागकुमार, (३) सुवर्णकुमार, (४, विद्युत्कुमार, (५) अग्निकुमार, ६) द्वीपकुमार, (७) उदिघकुमार, (८) विशाकुमार, (६) वायुकुमार और (१०) स्तिनतकुमार।

पिसाय-भूया जक्खा य, रक्खसा किंनरा य किंपुरिसा।
महोरगा य गंधव्या, अद्वविद्या वाणमंतरा।।५१॥

वाणव्यतर देवो के आठ भेद इस प्रकार बताये गये हैं :— (१) पिशाच, (२) भूत, (३) यक्ष, (४) राक्षस, (५) किन्नर, (६) किम्पुरुष, (७) महोरग और (८) गन्धर्व।

चंदा स्राय नक्खता, गहा तारागणा तहा। दिसविचारिणो चेव, पंचहा जोइसालया ॥५२॥ [उत्तर अर २६, गार २०६]

ज्योतिषी देव पाँच प्रकार के है:—(१) चन्द्र, (२) सूर्य, (२) नक्षत्र, (४) ग्रह और (५) तारा। ये सब मनुष्यलोक मे चर है

अर्थात् गतिमान् हैं और मनुष्यलोक के वाहर स्थिर है अर्थात् गति नहीं करते।

वेमाणिया उ जे देवा, दुविहा ते वियाहिया। कप्पोवगा य वोधव्या, कप्पाईया तहेव य॥५३॥ [उत्तर अरु ३६, गार २०६]

वैमानिक देव दो प्रकार के हैं :—(१) कल्पोत्पन्न और (२) कल्पातीत।

कप्पोवगा य वारसहा, सोहम्मीसाणगा तहो। सणंकुमार-माहिंदा, वंभलोगा य लंतगा ॥५४॥ महासुका सहस्सारा, आणया पाणया तहा। आरणा अच्चुया चेव, इइ कप्पोवगा सुरा ॥५४॥ [उत्तः अ० २६, गा० २१०-११]

कल्पोत्पन्न वैमानिक देव वारह प्रकार के हैं:—(१) सौधर्म (२) ईगान, (३) सनत्कुमार, (४) माहेन्द्र, (५) ब्रह्म (६) लातक, (७) महाशुक्र, (८) सहस्रार, (६) आनत, (१०) प्राणत, (११) आरण और (१२) अच्युत।

कप्पाईया उ जे देवा, दुविहा ते वियाहिया । गेविजाणुत्तरा चेव, गेविजा नवविहा तर्हि ॥५६॥ [उत्तर अर ३६ गार २१२]

कल्पातीत देव दो प्रकार के वताये गये हैं:—(१) ग्रंवेयक और

(२) अनुत्तर।

विवेचन-ग्रैवेयक देव नी प्रकार के है।

विजया वेजयंता य, जयंता अपराजिया। सन्बद्धसिद्धगा चेव, पंचहाणुत्तरा सुरा॥५७॥

[ उत्त० अ० ३६, गा० २१४-१६ ]

अनुत्तरविमानो के पाँच प्रकार है :-(१) विजय, (२) वैजयन्त, (३) जयन्त, (४) अपराजित और (५) सर्वार्थसिद्ध।

विवेचन—ससारीजीवो का यह स्वरूप जानने से जीव-सृष्टि कितनी व्यापक है और उसके कितने विभाग है आदि का बोध होता है। ठीक वैसे ही अहिंसा के पालनार्थ भी इसका ज्ञान होना निहायत आवश्यक है।

# कर्मवाद्

नो इंदियगेज्झ अम्रुत्तभावा, अम्रुत्तभावा विय होइ निच्चो। अज्झत्थहेउं निययस्स वंधो, संसारहेउं च वयंति वंधं॥१॥ [उत्तर अरु १४, गार १६]

आत्मा अमूर्त्त है, अतः वह इन्द्रियग्राह्य नही है। अमूर्त्त होने के कारण ही आत्मा नित्य है। मिथ्यात्व आदि कारणो से आत्मा को कर्मबन्धन होता है और कर्मबन्धन को ही संसार का कारण कहा जाता है।

विवेचन — जिसमे वर्ण, रस, गन्य और स्पर्श हो वही वस्तु मूर्त्त हो सकती है, परन्तु आत्मा मे वर्ण, रस, गन्य अथवा स्पर्श आदि नही है, इसलिये वह अमूर्त्त है और यही कारण है कि वह इन्द्रियों से ग्रहण करने योग्य नहीं है। साथ ही अमूर्त वस्तु नित्य होती है, जैसे कि आकाश, इस प्रकार आत्मा नित्य है। ऐसी अमूर्त्त और नित्य आत्मा को कर्मवन्वन होने का मूल कारण मिथ्यात्व, अविरित, कषाय, आदि दोष ही है। कर्म-फल भोगने के लिये आत्मा को ससार मे परिभ्रमण करना पडता है, इसलिए कर्मबन्धन ही ससारवृद्धि का कारण है।

सर्व प्रथम आत्मा कर्मरहित था और बाद मे कर्मबन्धन हुआ, ऐसा नहीं है। यदि हम यह मान ले कि शुद्ध आत्मा को भी कर्म का बन्धन होता है तो सिद्ध जीवों को भी कर्म-बन्धन का प्रसङ्ग आता है, जो कतइ उचित नही है। अतः यह मानना ही उचित होगा कि आत्मा आरम्भ से ही कर्मयुक्त थी और कर्मबन्धन के कारण विद्यमान होने से वह कर्म बाँघती ही रही तथा उसका फल भोगती रही। सोना जब खदान मे रहता है, तब मिट्टी से युक्त रहता है। अर्थात् खदान मे सोना और मिट्टी दोनो का मिश्रण होता है। बाद मे उस पर रासायनिक प्रक्रिया होने से मिट्टी पृथक् हो जाती है और शुद्ध सोना पृथक् निकल आता है, ठीक यही बात आत्मा के वारे में भी समभनी चाहिए। संयम, तप आदि रासायनिक क्रिया के कार्यकलाप से आत्मा पर लिपटे हुए कर्मावरण दूर हो जाते है और उसका शुद्ध स्वरूप प्रकट होता है।

सन्त्रजीवाण कम्मं तु, संगहे छिद्दसागयं। सन्त्रेसु वि पएसेसु, सन्त्रं सन्त्रेण वज्झगं॥२॥ (उत्तर अर ३३, गार १८)

सभी जीव अपने आसपास छहों दिशाओं में स्थित कर्मपुद्गलों को ग्रहण करते हैं और आत्मा के सर्वप्रदेशों के साथ सर्वकर्मी का सर्वप्रकार से बन्धन हो जाता है। विवेचन—कर्मरूप मे परिणत होने योग्य पुद्गल की एक प्रकार की वर्गणा को कार्मण-वर्गणा अथवा कर्मपुद्गल कहा जाता है। पुद्गल की वर्गणाएं अनेक प्रकार की होती है, उनमे औदारिक, वैक्रिय, आहारक, तेजस, भाषा, श्वासोच्छवास, मन और कार्मण—इन नामो वाली ५ अयोग्य + ५ योग्य यो सोलह वर्गणाएं विशेषतः सममने योग्य है। वे इस प्रकार है:—

- १: औदारिक शरीर के लिये नहीं ग्रहण करने योग्य महावर्गणा।
- २ : औदारिक शरीर के लिए ग्रहण करने योग्य महावर्गणा।
- ३: औदारिक—वैक्रिय शरीर के लिये नहीं ग्रहण करने योग्य महावर्गणा।
- ४: वैक्रिय शरीर के लिये ग्रहण करने योग्य महावर्गणा।
- प्रः वैक्रिय—आहारक शरीर के लिये नहीं ग्रहण करने योग्य महावर्गणा।
- ६: आहारक—शरीर के लिये ग्रहण करने योग्य महावर्गणा।
- ७ : आहारक—तैंजस शरीर के लिये ग्रहण न करने योग्य महावर्गणा।
- तैजस शरीर के लिये ग्रहण करने योग्य महावर्गणा ।
- ६: तैजस शरीर और भाषा के लिये ग्रहण नहीं करने योग्य महावर्गणा।
- १०: भाषा के लिये ग्रहण करने योग्य महावर्गणा।
- ११: भाषा और श्वासोच्छ्वास के लिये ग्रहण न करने योग्य महावर्गणा।

१२: श्वासोच्छवास के लिये ग्रहण करने योग्य महावर्गणा।

१३ : श्वासोच्छ्वास और मन के लिये ग्रहण न करने योग्य महावर्गणा।

१४: मन के लिये ग्रहण करने योग्य महावर्गणा।

१५: मन और कर्म के लिये ग्रहण न करने योग्य महावर्गणा।

१६: कर्म के लिये ग्रहण करने योग्य महावर्गणा।

इस सोलहवी वर्गणा को ही कार्मण-वर्गणा कहा जाता है।

ये कार्मण-वर्गणाएं पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण, ऊर्घ्व और अघः आदि छहो दिशाओं में सर्वत्र व्याप्त रहती है। इन्हीं में से आत्मा उपयुक्त वर्गणाओं को ग्रहण कर लेती है और वह आत्मा के सर्व-प्रदेशों के साथ सर्वप्रकार से अर्थात् प्रकृति से, स्थिति से, रस से और प्रदेश से इस तरह चारों प्रकार से बँघ जाती है। यहाँ इतना स्मरण रखना चाहिये कि आत्म-प्रदेशों के केन्द्र में जो आठ रुचक-प्रदेश होते हैं, वे सदा निर्मल होते हैं। उन्हें किसी प्रकार के कर्म का बन्धन नहीं होता।

जिमयं जगई पुढो जगा,

कम्मेहिं छप्पन्ति पाणिणो।

सयमेव कडेहिं गाहई,

णो तस्स मुच्चेज्जऽपुद्वयं।।३।।

[सु॰ झु॰ १, छ० २, उ० १, गा॰ ४]

इस भूतलपर जितने भी प्राणी है, वे सब अपने-अपने सचित कमों के कारण ही संसार मे परिभ्रमण करते रहते हैं और स्वकृत

कर्मों के अनुसार ही भिन्न-भिन्न योनियों मे पैदा होते हैं। उपार्जित कर्मों का फल भोगे विना प्राणी मात्र का छटकारा नहीं होता।

विवेचन—जीव के उत्पत्ति-स्यान को योनि कहते हैं। योनियों की सन्त्या ५४ लाख इस प्रकार मानी जाती है:—

|                           |            |             | •      |
|---------------------------|------------|-------------|--------|
| पृथ्वीकाय की              | योनि       | ૭           | लाव    |
| अप्काय की                 | 23         | ૭           | लाख    |
| तेजम्काय की               | 11         | છ           | लाख    |
| वायुकाय की                | "          | છ           | लाख    |
| प्रत्येक वनस्पतिकाय की    | 12         | १०          | लाव    |
| साबारण "                  | "          | १४          | लाख    |
| दो इन्द्रियवाले जीवों की  | "          | २           | लाख    |
| तीन इन्द्रियवाले जीवों की | İI         | २           | लाव    |
| चार इन्द्रियवाले जीवो की  | 37         | २           | लाब    |
| देवताओं की                | <b>7</b> 3 | ४           | लाब    |
| नारकीयो की                | "          | 8           | लाख    |
| तिर्य च पठचेन्द्रियों की  | 11         | 8           | लाख    |
| मनुष्यों की               | 3          | १४          | लाख    |
|                           |            | <b>=४</b> र | ग्रांब |

ये योनियाँ प्रवान रूप से नौ प्रकार की हैं:—(१) सचित्त, (२) अचित्त, (३) सचित्ताचित्त, (४) जीत, (५) उष्ण, (६) शीतोष्ण, (७) सवृत्त (६) विवृत्त, और (६) सवृत्त-विवृत्त । इनमे जो जीवप्रदेश वाली योनि है वह सचित्त, जीवप्रदेश से रहित है वह अचित्त,

और जो दोनो के मिश्रणवाली है वह सचित्ताचिता। जिसका स्पर्श शीतल-ठड़ा है वह शीत, गर्म है वह उष्ण, और कुछ भाग मे शीत और कुछ भाग मे उष्ण हो वह शीतोष्ण। जो ढंकी हुई हो वह संवृत्त और जो खुली है वह विवृत्त तथा जो कुछ अश मे ढंकी हुई और कुछ अश मे खुली हो वह सवृत्त-विवृत्त।

अन्य सम्प्रदाय भी ५४ लाख योनि की मान्यता रखते हैं, किन्तु उनकी गणना अन्य प्रकार से करते हैं।

अस्ति च लोए अदु वा परत्था, सयग्गसो वा तह अन्नहा वा।

संसारमावन्न परं परं ते, वंधंति वेदंति य दुन्नियाणि॥४॥

[स्० श्रु० १, अ० ७, गा० ४]

किये गये कर्म, इस जन्म मे अथवा अगले जन्म मे ही सही जिस तरह भी किये गये हो वे उसी तरह से अथवा अन्य प्रकार से फल देते है। ससार मे भ्रमण करता हुआ जीव मानसिक, वाचिक और कायिकादि दुष्कृतों के कारण निरन्तर नये-नये कर्म बाँघता ही रहता है तथा उनका फल भोगता है।

> सन्वे सयकम्मकप्पिया, अवियत्तेण दुहेण पाणिणो।

पड़ता है, वैसे ही कुछ कर्म से रहित होने पर सर्व दुःखों का अन्त हो जाता है।

अद्वरुद्दद्वियचित्ता जह जीवा दुःख सागरमुर्वेति जह वेरग्गमुवगया कम्मसमुग्गं विहार्डेति ॥१४॥

[ औप० सू० ३४ ]

जैसे आर्त्त-रौद्र ध्यान से विकल्प-चित्तवाले जीव दुःखसागर को प्राप्त होते हैं, वैसे ही वैराग्यप्राप्त जीव कर्म-समूह को नष्ट कर डालते हैं।

जह रागेण कडाण कम्माणं पावगो फलविवागोः जह य परिहीणकम्मा सिद्धा सिद्धालयमुर्वेति ॥१६॥ [औप॰ स्॰ ३४]

जैसे राग (द्वेष) द्वारा उपार्जित कर्मों का फल अनुचित होता है, वैसे ही सब कर्मों के क्षय से जीव सिद्ध होकर सिद्धलोक में पहुँचता है।

जह मिउलेवालितं गरुयं तुवं अहो वयइ एवं।
आसवकयकम्मगुरु, जीवा वच्चंति अहरगइं॥१७॥
तं चेव तिव्यमुकं, जलोविरं ठाइ जायलहुभावं।
जह तह कम्मविमुका, लोयग्गपइहिया होति॥१८॥
[ज्ञावासूत्र अ०६]

जिस प्रकार तुम्बी पर मिट्टी की तहे जमाने से वह भारी हो

[ xe.

जाती है, और डूबने लगती है, ठीक वैसे ही हिंसा, असत्य, चोरी, कर्मवाद ] व्यभिचार तथा मूर्च्छा-मोह इत्यादि आश्रवरूपी कर्म करने से आत्मा पर कर्मरूपी मिट्टी की तहे जम जाती है और यह भारी वन अघोगति को प्राप्त हो जाती है। यदि तुम्बी के ऊपर की मिट्टी की तहे हटा दी जायं तो वह हलकी होने के कारण पानी पर आजाती है और तैरने लगती है, वैसे ही यह आत्मा भी जब कर्म-वन्वनो से सर्वथा मुक्त हो जाती है, तब अर्घ्वगति प्राप्त करके लोकाग्र-भाग पर पहुँच जाती है और वहाँ स्थिर हो जाती है।

### घारा: ५:

## कर्म के प्रकार

अह कम्माइं वोच्छामि, आण्पुन्तिं जहकमं। जेहिं वड़ो अयं जीवो, संसारे परिवर्द्ध ॥ १ ॥ नाणस्सावरणिज्जं, दंसणावरणं तहा। वेयणिज्जं तहा मोहं, आडकम्मं तहेव य॥ २॥ नामकम्मं च गोयं च, अंतरायं तहेव य। एवमेयाइं कम्माइं, अईव उसमासओ॥ ३॥

मैं आठ कर्मों का स्वरूप यथाक्रम कहता हूँ जिनसे वद्ध यह जीव ससार मे विविव पर्यायो का अनुभव करता हुआ निरतर परि-भ्रमण करता रहता है।

(१) ज्ञानावरणीय, (२) दर्शनावरणीय, (३) वेदनीय, (४) मोह-नीय, (५) आयु, (६) नाम, (७) गोत्र और (८) अतराय।

विवेचन — आत्मा मिथ्यात्व, अविरित आदि दोषों के कारण कार्मण वर्गणाओं को अपनी ओर आकृष्ट करती है और जब ये कार्मण-वर्गणाएँ आत्मप्रदेश के साथ मिल जाती है, तब उसे 'कर्म' सज्ञा प्राप्त होती है। कर्म का मुख्य कार्य आत्मा की शक्तियो पर आवरण चढाना है। अतः इसे आत्मा का विरोधी तक्त्व माना जाता है।

कर्म के कुल आठ प्रकार है ज्ञानावरणीयादि। जिस कर्म के कारण आत्मा के ज्ञानगुण पर आवरण छा जाता है उसे ज्ञानावरणीय कर्म कहते हैं। यह कम आँख की पट्टीके के समान होता है। आँख मे देखने की शक्ति रहने पर भी पट्टी रहने के कारण वह बरावर देख नहीं सकती, वैसे ही आत्मा अनन्त ज्ञानवाली होने पर भी ज्ञानावरणीय-कर्म के कारण बरावर जान नहीं पाती।

जिस कर्म के द्वारा आत्मा की दर्शनशक्ति पर आवरण छा जाय उसे दर्शनावरणीय-कर्म कहते है। इसका कार्य राजा के प्रतिहारी जैसा होता है। जैसे प्रतिहारी राजा के दर्शन करने पर रोक लगाता है, वैसे हो दर्शनावरणीय कर्म आत्मा को वस्तुस्वरूप के दर्शन से रोकती है।

जिस कर्म से आत्मा को साता (सुख) और असाता (दुःख) का अनुभव हो, उसे वेदनीय कर्म कहते हैं। यह कर्म शहद से लिपटी हुई तलवार की घार जैसा है। शहद लिपटी तलवार की घार चाटने पर जैसी साता उत्पन्न होती है—सुख मिलता है, वैसे ही जीभ कट जाने पर असाता उत्पन्न होती है, अत्यन्त पीड़ा होती है। यही बात आत्मा के विषय मे हैं। आत्मा मूलस्वरूप मे आदन्दघन होते हुए भी वेदनीय-कर्म के कारण वह कृत्रिम सुख-दुःखो का लगातार अनुभव करती रहती है।

जिस कर्म के द्वारा आत्मा के सम्यक् श्रद्धान और सम्यक् चारित्र-रूपी गुणो का अवरोध होता है, उसको मोहनीय-कर्म कहते हैं। यह कर्म मदिरापान के समान है। मदिरापान करने से मनुष्य में मानिसक विकार उत्पन्न होता है, वैसे ही मोहनीय-कर्म के कारण आत्मा की निर्मल श्रद्धा का विपर्यास हो जाता है और शुद्ध चारित्र मे विकृति उत्पन्न होती है।

जिस कर्म के फलस्वरूप आत्मा को एक शरीर मे नियत समय तक रहना पड़े उसे आयुकर्म कहते हैं। यह कर्म कैंद जैसा है। जैसे कैंद मे डाला हुआ मनुष्य उसकी अविध पूरी होने से पूर्व मुक्त नहीं हो सकता, वैसे ही आयुकर्म के कारण आत्मा तदर्थ नियत अविध को पूर्ण किये विना धारण की हुई देह से मुक्त नहीं हो सकता।

जिस कर्म के परिणामस्वरूप आत्मा मूर्तावस्था को प्राप्त हो तथा शुभाशुभ शरीर को घारण करे उसे नामकर्म कहते हैं। यह कर्म चित्र-कार जैसा है। चित्रकार जैसे विविध रगो से चित्रों का निर्माण करता है, वैसे ही नामकर्म आत्मा के लिये घारण करने योग्य ऐसे अच्छे-बुरे भिन्न-भिन्न रूप, रग, अवयव, यश, अपयश, सीभाग्य, दुर्भाग्य आदि का निर्माण करता है।

जिस कर्म के द्वारा आत्मा को उन्न-नीचावस्था प्राप्त हो, उसे गोत्र-कर्म कहते हैं। यह कर्म कुम्हार जैसा है। कुम्हार जैसे मिट्टी के पिड से छोटे और वडे पात्र बनाता है, वैसे ही इस कर्म के द्वारा जीव को उन्चकुल मे अथवा नीचकुल मे जन्म घारण करना पडता है।

जिस कर्म के द्वारा आत्मा की लिब्ब—( शक्ति ) मे विघ्न उपस्थित हो, उसे अन्तरायकर्म कहते हैं। यह कर्म राजा के भण्डारी जैसा हैं। राजा की आज्ञा मिल चुकने पर भी जैसे भण्डारी के दिये विना भण्डार मे रही सागग्री प्राप्त नहीं होती, वैसे ही अन्तराय कर्म के कारण आत्मा की दान, लाभ, भोग, उपभोग और वीर्यरूप लब्धि का पूर्णरूपेण विकास नहीं होता।

मूलमूत स्वरूप में जगत् के सभी जीव समान होने पर भी उनकी अवस्थाओं में जो विचित्रता और विभिन्नता दीख पड़ती है, उसके मूल में कर्म के उक्त प्रकार ही हैं।

नाणावरणं पंचिवहं, सुयं आभिणियोहियं।
ओहिनाणं च तइयं, मणनाणं च केवलं।।।।।
ज्ञानावरणीय कर्म पाँच प्रकार के है:—(१) श्रुतज्ञानावरणीय,
(२) मितज्ञानावरणीय, (३) अविध्ञानावरणीय, (४) मनःपर्यायज्ञानावरणीय तथा (५) केवलज्ञानावरणीय।

विवेचन—ज्ञान के पाँच प्रकार हैं:—(१) आभिनिबोधिक अथवा मितज्ञान, (२) श्रुतज्ञान, (३) अविध्ञान, (४) मनःपर्यवज्ञान और (५) केवलज्ञान। इन पाँचो ज्ञानो को अवरुद्ध करनेवाले अलग-अलग कर्म होते हैं, इसिलिये ज्ञानावरणीय कर्म के पाँच प्रकार माने गये हैं। यहाँ श्रुतज्ञानावरणीय कर्म प्रथम और मितज्ञानावरणीय कर्म दूसरा कहा है, किन्तु ज्ञान के क्रमानुसार मितज्ञानावरणीय पहला और श्रुतज्ञानावरणीय दूसरा सममना चाहिये।

निद्दा तहेव पयला, निद्दानिद्दा य पयलपयला य। तत्तो अ थीणगिद्धी उ, पंचमा होई नायन्त्रा॥४॥ चक्खुमचक्खू ओहिस्स, दंसणे केवले अ आवरणे। एवं तु नवविगप्पं, नायन्त्रं दंसणावरणं॥६॥ निद्रा, निद्रानिद्रा, प्रचला, प्रचलाप्रचला और स्त्यानिद्धि (थीणढी) इस तरह निद्रा के पाँच प्रकार हैं।

इसके अतिरिक्त चक्षुदर्शनावरणीय, अचक्षुदर्शनावरणीय, अविध-दर्शनावरणीय तथा केवल्दर्शनावरणीय इस प्रकार दर्शनावरणीय कर्म के अन्य और चार प्रकार हैं। अतः दर्शनावरणीय कर्म के कुल मौ प्रकार सममने चाहिये।

विवेचन—निद्रादर्शनशक्तिका अवरोव करनेवाली होने से उसकी गणना दर्शनावरणीय कर्म मे होती है। (१) मुखपूर्वक अर्थात् शब्द-मात्र से जगा सके ऐसी निद्रा 'निद्रा' कहलाती है। (२) दु:खपूर्वक अर्थात् बहुत मक्तमोरने से जगाया जा सके ऐसी निद्रा 'निद्रानिद्रा' कहलाती है। (३-४) वैठे-वैठे अयवा खडे-खडे ही निद्रा आ जाय लेकिन उसमे से सुखपूर्वक जगाया जा सके ऐसी निद्रा को 'प्रचला' और दु:खपूर्वक जगाया जा सके एसे 'प्रचला-प्रचला' कहते हैं। (५) जिसमे दिन मे चिन्तित कार्यकर लिया जाय और कुछ पता ही न ल्लो, ऐसी गांड निद्रा को 'स्त्यानिद्ध' अयवा 'थीणद्धी' निद्रा कहते हैं। इस निद्रा मे मनुष्य का बल असाधारण रूप मे बड जाता है। विज्ञान में भी ऐसी निद्रा की तूचना दी है और इससे सम्बद्ध अनेक उदाहरणों का सग्रह किया है।

(६) जो चक्षुरिन्द्रिय द्वारा होनेवाले सामान्य बोच को रोक दे वह चक्षुदर्शनावरणीय, (७) जो चक्षु के अतिरिक्त ग्रेप चार उन्द्रियों तथा पौचवे मन के द्वारा होने हुए सामान्य बोच को रोके वह अचक्षु-दर्शनादरणीय, (=) जो आत्मा को होनेवाले स्पी द्रव्य के सामान्य वोघ को रोके वह अवधिदर्शनावरणीय और (६) जो केवलदर्शन द्वारा होनेवाले वस्तुमात्र के सामान्य बोघ को रोके वह केवलदर्शना-वरणीय।

वेयणियं पि दुविहं, सायमसायं च आहियं। सायस्स उ वहू भेया, एमेव असायस्स वि॥शा

वेदनीय कर्म दो प्रकार के कहे गये हैं :—(१) सातावेदनीय और असातावेदनीय। इन दोनों के अवान्तर भेद अनेक है।

विवेचन—जिसके द्वारा शारीरिक तथा मानसिक सुखशान्ति का अनुभव हो वह 'सातावेदनीय' और दुःख तथा अशान्ति का अनुभव भव हो वह 'असातावेदनीय' कर्म कहलाता है।

मोहणिज्जं पि दुविहं, दंसणे चरणे तहा। दंसणे तिविहं वुत्तं, चरणे दुविहं भवे।।८॥ मोहनीय कर्म भी दो प्रकार के हैं:—(१) दर्शनमोहनीय और

(२) चारित्रमोहनीय। इनमे दर्शनमोहनीय-कर्म तीन प्रकार का और चारित्रमोहनीय-कर्म दो प्रकार का कहा गया है।

सम्मत्तं चेव मिच्छत्तं, सम्मामिच्छत्तमेव य। एयाओ तिण्णि पयड़ीओ, मोहणिज्जस्स दंसणे ॥६॥

(१) सम्यक्त्वमोहनीय, (२) मिथ्यात्वमोहनीय और (३) सिझ-मोहनीय। इस प्रकार दर्शनमोहनीय-कर्म की तीन उत्तरप्रकृतियाँ हैं। विवेचन—आत्मा अपने अध्यवसाय के बल पर मिथ्यात्व के

विवेचन—आत्मा अपने अध्यवसाय के बल पर मिथ्यात्व के पुद्गलों को शुद्ध करें और उसमें से मिथ्यात्वकारी मल निकल जाय, उसे सम्यक्त्वमोहनीय कर्म कहते हैं। इस कर्म का उदय होने से जीव को सम्यक्त्व की प्राप्ति तो होती है; परन्तु जब तक वह अस्तित्व मे रहता है, तब तक मोझ की एक शुद्ध अवस्थास्वरूप झायिक सम्यक्त्व को रोकता है।

जिससे आत्मा मिथ्यात्व मे आसक्त हो जाय वह मिथ्यात्व-मोहनीय-कर्म कहलाता है। मिथ्यात्व के उदय से जीव वीतराग सर्वज्ञ द्वारा कथित तत्त्व को अतत्त्व और अज्ञकथित तत्त्व को तत्त्व मानता है, सत्य को असत्य और असत्य को सत्य मानता है। और इसीलिये वह तत्त्व का—सत्य का आग्रह न रखते हुए अहचि रखता है। जो अतत्त्व का—असत्य का आग्रह रखता है, वह सत्य का साक्षात्कार नहीं कर सकता। ऐसी स्थिति मे वह अन्य प्रकार की आध्यात्मिक प्रगति मला कैसे कर सकता है!

जिससे न मिथ्यात्व और न सम्यक्त्व अर्थात् तत्त्व के प्रति रुचि मी नहीं और अरुचि भी नहीं — (कुछ मिथ्यात्व चला जाय और कुछ शेष रहे) उसे मिश्रमोहनीय-कर्म कहते हैं। उपर्युक्त प्रकार के कर्मोंदय के समय जीव तत्त्व और अतत्त्व सत्य और असत्य दोनों के प्रति समान वृत्ति घारण करता है। फलतः सत्य के लिए आग्रहीं नहीं बन सकता—पह स्थिति भी आध्यात्मिक प्रगति के लिये उतनी ही बावक है।

चरित्तमोहणं कम्मं, दुविहं तं वियाहियं। कसायमोहणिज्जं तु, नोकसायं तहेव य॥१०॥ चारित्रमोहनीय-कर्म दो प्रकार का कहा गया है :—(१) कषाय-मोहनीय और (२) नोकषायमोहनीय।

> सोलसविहमेएणं, कम्मं तु कसायजं। सत्तविहं नवविहं वा, कम्मं च नोकसायजं॥११॥

कपायमोहनीय-कर्म के सोलह प्रकार है और नोकपायमोहनीय-कर्म के सात अयवा नी प्रकार है।

विवेचन—जीव के शुद्ध स्वरूप को कलुषित करनेवाला तत्त्व कपाय कहलाता है, अथवा जो अनेक प्रकार के सुख और दुःख के फल्योग्य कर्मक्षेत्र का कर्पण करता है—वह कषाय कहलाता है। अथवा जिससे कष, यानी ससार का, आय यानी लाभ हो अर्थात् संसार की वृद्धि हो वह कपाय कहलाता है। कषाय के मुख्य चार प्रकार हैं: (१) क्रोघ, (२) मान (अभिमान), (३) माया (कपट), तथा (४) लोभ (तृज्णा)। इन प्रत्येक के तरतमता के अनुसार (१) अनन्तानुबन्धी, (२) प्रत्याख्यानी, (३) अप्रत्याख्यानी तथा (४) सज्वलन ऐसे चार-चार भेद है। इस तरह कषाय के कुल सोलह प्रकार होते हैं।

अनन्तानुबन्ची कषाय अत्यन्त तीव्र होते हैं। प्रत्याख्यानी कषाय केवल तीव्र होते हैं जबिक अप्रत्याख्यानी कषाय मन्द होते हैं और सज्वलन कषाय अति मन्द।

कषाय की तरतमता को समभने के लिये जैन शास्त्रों में निम्न इण्टान्त दिये गये हैं—

## क्रोध

अनन्तानुबन्धी—पर्वत मे पड़ी हुई दरार के समान । जिस तरह पर्वत मे पड़ी दरार पुनः जुड़ती नहीं, वैसे ही इस प्रकार का क्रोध उत्पन्न होने पर जीवन भर शान्त होता नहीं। अप्रत्याख्यांनी—पृथ्वी मे पड़ी हुई दरार के समान । जैसे पृथ्वी मे पड़ी हुई दरार वर्षा आने पर पट जाती है, ठीक वैसे ही इस प्रकार का क्रोध उत्पन्न हुआ हो तो अधिक से अधिक एक वर्ष में शान्त हो जाता है।

प्रत्याख्यानी—रेती मे खीची हुई रेखा के समान । रेती मे खीची हुई रेखा वायुँ का भोका आने पर मिट जाती है, इसी तरह ऐसा क्रोब उत्पन्न हुआ हो तो अधिक से अधिक एक मास में जान्त हो जाता है।

सज्वलन—पानी में खीची गई रेखा के समान । पानी में खीची गई रेखा जैसे शीघ्र नष्ट हो जाती है, वैसे ही इस तरह का क्रोघ उत्पन्न हुआ हो तो अधिक से अधिक पन्द्रह दिन में शान्त हो जाता है।

#### मान

अनन्तानुबन्धी—पत्यर के खम्भे के समान, जो किसी प्रकार मुकता ही नहीं।

अप्रत्याख्यानी—हड्डी के समान, जो अत्यन्त कष्ट से भूतता है। प्रत्याख्यानी—काष्ठ के समान, जो उपाय करने पर भूकता है। सज्वलन—र्देत की लकड़ी के समान, जो सरलता से भूक जाता है।

## साया

- अनन्तानुबन्धी—बाँस के कठोर जड जैसी, जो किसी प्रकार अपनी वक्रता को नहीं छोडती।
- अप्रत्याख्यानी-भेड़ के सीग जैसी, जो बडे प्रयत्न से अपनी वक्रता छोडती है।
- प्रत्याख्यानी वैल के मूत्र की घारा जैसी, जो वायु के भोके से दूर हो जाय।
- संज्वलन बॉस की चीपट के समान।

## लोभ

- अनन्तानुबन्धी—किरमच के रग जैसा, जो एक बार चढने पर उखड नही जाता।
- अप्रत्याख्यानी—गाडी के कीटे जैसा, जो एक बार वस्न को गन्दा कर लेने पर बहुत प्रयत्न से मिटता है।
- प्रत्याख्यानी—कीचड जैसा कि जो कपडो पर पड जाने पर सामान्य प्रयत्न से दूर हो जाता है।
- सज्वलन हल्दी के रंग जैसा जो सूर्य की घूप लगते ही दूर हो जाय।
- नोकषाय के सात प्रकार होते हैं:—(१) हास्य, (२) रित, (३) अरित, (४) भय, (५) शोक, (६) जुगुप्सा और (७) देद (जातीय सज्ञा—Sexual instinct)।
- यदि वेद के स्त्रीवेद, पुरुषवेद और नपुसकवेद आदि तीन प्रकार मान लें तो हास्यादि छह और तीन वेद मिलकर नौ प्रकार हो जाते है।

नेरइयातिरिक्खाउं, मणुस्साउं तहेव य। देवाउअं चउत्थं तु, आउकम्मं चउन्विहं ॥१२॥ आयुकर्म के चार प्रकार हैं—(१) नरकायु, (२) तीर्यचायु, (३) मनुष्यायु और (४) देवायु ।

विवेचन—जीव को जिसके कारण नरकयोनि मे रहना पड़े, वह नरकायु, तिर्यंच योनि मे रहना पड़े, वह तिर्यंचायु, मनुप्य योनि मे रहना पड़े, वह मनुष्यायु और देवयोनि मे रहना पड़े, वह देवायु।

नामकम्मं तु दुनिहं सुहमसुहं च आहियं।

सुहस्स उ वहू भेया, एमेव असुहस्स वि ॥१३॥ नामकर्म दो प्रकार का कहा गया है—(१) गुभ और (२) अशुभ । गुभ नाम-कर्म के अनेक मेद हैं, और अशुभ नाम-कर्म के भी

अनेक मेद हैं।

विवेचन—जिसके योग से जीव को मनुष्य और देव की गति, सुन्दर अङ्ग-उपाङ्ग, अच्छा स्वरूप, वचन की मनुरता, लोकप्रियता, यशस्विता आदि प्राप्त हों, वह गुभ नामकर्म कहा जाता है। और नरक तथा तिर्यंच की गति, वेडोल अङ्ग-उपाङ्ग, कुरूपता, वचन की कठोरता, अप्रियता, अपयश आदि प्राप्त हों वह अगुम नामकर्म कहा जाता है।

शुम नाम-कर्म के अनन्त मेद हैं, किन्तु मध्यम अपेक्षा से ३७ भेद माने जाते हैं और अशुभ नाम-कर्म के भी अनन्त भेद हैं, किन्तु मध्यम अपेक्षा से ३४ भेद माने जाते हैं। इनका विस्तार कर्मग्रन्यों से जानना। गोयकम्मं तु दुविहं, उच्चं नीयं च आहियं। उच्चं अट्टविहं होइ, एवं नीयं वि आहियं॥१॥। गोत्रकर्म दो प्रकार का होता है—(१) उच्च और (२) नीच। इन दोनो के आठ-आठ और प्रकार कहे गये है।

विवेचन—उन्न गोत्रकर्म के आठ प्रकार इस तरह सममना चाहिये:—(१) उन्न जाति मे उत्पन्न होना, (२) उन्न कुल में उत्पन्न होना, (३) बलवान् बनना, (४) सीन्दर्यशाली होना, (५) तपस्वी बनना, (६) यथेष्ठ अर्थप्राप्ति होना, (७) विद्वान् बनना और (८) सम्पत्तिशाली बनना। जबिक नीचगोत्रकर्म के आठ प्रकार इनसे विपरीत सममना चाहिए।

दाणे लाभे य भोगे य, उवभोगे वीरिए तहा। पंचिवहमंतरायं, समासेण वियाहियं॥१॥॥ [उत्त० अ० ३३, गा० १ से १४]

अन्तराय कर्म को सक्षेप मे पाँच प्रकार का कहा गया है—
(१) दानान्तराय, (२) लाभान्तराय, (३) भोगान्तराय, (४) उपभोगान्तराय और (५) वीर्यान्तराय।

विवेचन दान देने की वस्तु विद्यमान रहने पर तथा उसके देने से होनेवाले लाभो का ज्ञान होते हुए भी, जिसके कारण दान नहीं दिया जा सके, वह दानान्तराय-कर्म कहलाता है। इसी तरह प्रयत्न करने पर भी जिस कारण किसी वस्तु का लाभ न हो उसे लाभान्तराय-कर्म कहते है। खान-पानादि सभी सामग्रियो के विद्यमान होने पर

भी जिस वजह उसका खाने-पीने मे उत्योग न किया जा सके और कदाचित् खा-पी सके तो उसका पाचन न हो सके वह भोगान्तराय-कर्म । जो एक वार ही काम में आये उसे भोग्य पदार्थ कहते हैं, जैसे भोजन, पानी आदि । जो वार-वार उपयोग में लिया जा सके उसे उपभोग्य कहते हैं, जैसे वस्त्र, आभूषण आदि । जिसके कारण उपभोग की सामग्री जब चाहिये तब और जितने प्रमाण मे चाहिए उतने प्रमाण मे स्वावीन रहते हुए भी उपयोग में न आ सके, वह उपभोगान्तराय कर्म । और जिसके उदय मात्र से स्वय युवा और वल-वान् होने पर भी कोई कार्य सिद्ध न कर सके वह वीर्यान्तराय-कर्म कहलाता है।

उदहीसरिसनामाणं, तीसई कोडिकोडीओ। उक्कोसिया ठिई होई, अन्तोम्रहुत्तं जहण्णिया ॥१६॥ आवरणिजाण दुण्हं पि, वेयणिज्जे तहेव य । अन्तराए य कम्मंमि, ठिई एसा वियाहिया ॥१७॥ [ उत्तर सर ३३, गार १६-२०]

ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय तथा अन्तराय इन चार कर्मों की जघन्य स्थिति अन्तर्मूहर्न और उत्कृप्ट स्थिति तीस कोडा-कोडी सागरोपम की होती है।

विवेचन — जब आत्मप्रदेशों के माय कर्म का बन्चन होता है, तमी उनकी स्थिति अर्थान् टिक्ने का समय भी निश्चित हो जाता है। अतः वे इतने समय तक आत्मा के साथ बने यहने हैं। उसका जघन्य अर्थात् कम से कम और उत्कृष्ट अर्थात् अधिक से अधिक कितना प्रमाण होता है; इसी बात का यहाँ स्पष्टीकरण किया गया है। नौ समय से लेकर दो घड़ी मे एक समय न्यून को अन्तर्मु हूर्त कहते हैं।

> उदहीसिरसनामाणं, सत्तिरं कोडिकोडीओ । मोहणिज्जस्स उक्कोसा, अन्तोम्रहुत्तं जहण्णिया ॥१८॥ तित्तीसं सागरोवमा, उक्कोसेण वियाहिया । ठिई उ आउकम्मस्स, अन्तोमहुत्तं जहण्णिया ॥१६॥ उदहीसिरसनामाणं वीसई कोडिकोडिओ । नामगोत्ताण उक्कोसा, अद्व मुहुत्ता जहण्णिया ॥२०॥ [उत्त० अ० ३३, गा० २१-२२-२३]

मोहनोयकर्म की उत्कृष्ट स्थिति सत्तर कोडाकोडी सागरोपम और जघन्य स्थिति अन्तर्मूहूर्त की होती है। आयुष्य कर्म की उत्कृष्ट स्थिति तैतीस सागरोपम और जघन्य स्थिति अन्तर्मूहूर्त की होती है। नामकर्म और गोत्रकर्म की उत्कृष्ट-स्थिति बीस कोडाकोडी सागरोपम और जघन्य स्थिति आठ मुहूर्त की होती है।

#### धारा : ६ :

## दुर्रुभ संयोग

चत्तारि परमंगाणि, दुल्लहाणीह जन्तुणो। माणुसत्तं सुई सद्धा, संजमम्मि य वीरियं॥१॥

इस संसार मे प्राणी मात्र को मनुष्यजन्म, धर्मश्रवण, श्रद्धा और संयम की प्रवृत्ति जैसे चार उत्तम अङ्गों की प्राप्ति होना अत्यन्त दुर्लम है।

> समावण्णाण संसारे, णाणागोत्तासु जाइसु। कम्मा णाणाविहा कड्ड्, पुढो विस्संभिया पया॥२॥

संसार मे भिन्न-भिन्न गोत्र और जाति मे पैदा हुए जीव विविध कर्म करके ससार मे भिन्न-भिन्न स्वरूप मे उत्पन्न होते हैं।

एगया देवलोएसु, नरएसु वि एगया। एगया आसुरं कायं, आहाकम्मेहिं गच्छई॥३॥

अपने कर्म के अनुसार यह जीव किसी समय देवलोक में, किसी समय नरक में तो किसी समय असुरकाय में (भुवनपति इत्यादि में) उत्पन्न होता है। एगया खत्तिओं होई, तओ चंडाल बुक्कसो। तओ कीड-पयंगोय, तओ कुंथू-पिवीलिया॥४॥

जीव किसी समय क्षत्रिय, किसी समय चाण्डाल, किसी समय वुक्तस, (वर्णसंकर जाति), किसी समय कीट, किसी समय पतंग, किसी समय कुंथू और किसी समय चीटी भी बनता है।

> एवमावहुजोणीसु, पाणिणो कम्मकिव्विसा। ण णिव्विज्जंति संसारे, सव्वहुसु व खत्तिया॥४॥

सर्वप्रकार की ऋद्धि-वैभव होने पर भी जिस तरह क्षत्रियों की राज्यतृष्णा शान्त नहीं होती, ठीक उसी तरह कर्मरूपी मैल से लिपटे जीव भी अनेकविघ योनियों में परिभ्रमण करने के बावजूद भी विरक्त नहीं होते।

कम्मसंगेहिं सम्मूढा, दुक्खिया बहुवेयणा। अमाणुसासु जोणीसु, विणिहम्मन्ति पाणिणो॥६॥

कर्म के सम्बन्घ से मूढ बने हुए प्राणी असंख्य वेदनाएँ प्राप्त कर तथा दुःखी होकर मनुष्ययोनि के अतिरिक्त दूसरी योनियों में जन्म धारण कर बार-बार हना जाता है।

> कम्माणं तु पहाणाए, आणुपुन्ती कयाइ उ। जीवा सोहिमणूप्पत्ता, आययति मणुस्सयं॥॥॥

क्रमशः अर्थात् एक योनि मे से दूसरी योनि मे भटकते हुए, की गई अकामनिर्जरा के कारण कर्मों का भार हलका हो जाने से जीव-शुद्धि को पाता है और किसी समय मनुष्ययोनि मे जन्म भारण करता है।

विवेचन अज्ञान अथवा मूढ दशा मे दुःख सहन करते हुए कर्म की जो निर्जरा होती है, वह अकामनिर्जरा कहलाती है।

मानव-जन्म की दुर्लभता समभने के लिये श्रीभद्रवाहुस्वामी ने श्री उत्तराध्ययन-सूत्र की निर्यक्ति में निम्नलिखित दस दृष्टान्त दिये हैं:—

- (१) चूल्हे का हष्टान्त—चक्रवर्ती राजा छह खण्ड पृथ्वी का अघिपति होता है। उसके राज्य मे कितने चूल्हे होते हैं? प्रथम चक्रवर्ती के चूल्हे पर भोजन हो और वाद मे प्रत्येक चूल्हे पर भोजन करना हो तो चक्रवर्ती के चूल्हे पर भला पुनः भोजन का कव अवसर आवे?
- (२) पासों का ह्रष्टान्त—िकसी खेल में यन्त्रमय पासों का उपयोग करके किसी का सारा घन जीत िल्या गया हो और उस 'पराजित मनुष्य को अक्ष-क्रीड़ा से फिर अपना घन प्राप्त करना हो, तो भला कब तक प्राप्त हो ?
- (३) धान्य का ह्रष्टान्त—लाखों मन घान्य के ढेर मे यदि सरसो के थोडे दाने मिला दिये हों और उन्हे वापस निकालने का प्रयत्न किया जाय तो भला कव मिल सकते हैं ?
- (8) द्यूत-क्रीडा का ह्रष्टान्त—िकसी राजमहल के १००५ स्तम्म हो और उनमें से प्रत्येक स्तम्म के १०५ विभाग हों तथा उक्त प्रत्येक विभाग को जूआ में जीतने पर ही राज्य मिलता हो, तो भला बह राज्य कव मिल सकेगा ?

- (५) रत का ह्रष्टान्त—सागर मे प्रवास करते समय पास मे रहे रत अगाध जल मे डूब जार्य तो भला खोज करने के बावजूद भी वे रत कब तक मिल सकेंगे ?
- (६) स्वप्न का हष्टान्त—राज्य की प्राप्ति करानेवाला शुभ स्वप्न देखा हो और उससे राज्य की प्राप्ति भी हो गई हो। यदि ऐसा ही स्वप्न पुनः लाने के लिये कोई प्रयत्न करे, तो भला ऐसा स्वप्न पुनः कब ला सकता है ?
- (७) चक्र का हष्टान्त—चक्र अर्थात् राघावेघ। खम्भे के ऊँचे सिरे पर यन्त्र-प्रयोग से चक्राकार मे एक पुतली घूमती हो, उसका नाम राघा। स्तम्भ के नीचे तेल की कढाई उभलती हो, खम्भे के मध्य भाग मे एक तराजू बिठा दिया गया हो और उसमे खड़े रहकर नीचे की कढाई मे पड़े राघा के प्रतिबंब के आघार पर बाण मारकर उसकी बाँई आँख बीघना हो तो भला कब बीघ सकता है।
- (८) चर्म का हब्दान्त—यहाँ चर्म शब्द का अर्थ चमडे जैसी मोटी सरोवर के ऊपर की शैवाल है। किसी पूर्णिमा की रात्रि में वायु के तेज भोका से शैवाल जरा इघर-उघर हो जाय, फलस्वरूप उसके नीचे छिपा हुआ कोई कछुआ चन्द्रमा के दर्शन कर ले और यदि वह पुनः वैसा ही चन्द्र-दर्शन अपने सगे-सम्बन्चियों को कराना चाहे तो भला कब करवा सकता है? वायु के भोकों से उसी स्थान पर शैवाल का इघर-उघर खिसकना और वैसे ही पूर्णिमा की रात्रि का होना, यह सब कितना दुर्लभ है?

- (ह) युग का हष्टान्त—युग अर्थात् घुरा-जूड़ा। बैल के कन्चे पर उसे बराबर बिठाने के लिये लकड़ी के एक छोटे डण्डे का उपयोग किया जाता है। यदि वह जूडा महासागर के एक छोर से पानी में डाली गई हो और दूसरे छोर से लकड़ी, तो मला उस जूडे पर वह लकड़ी कब बैठ सकेगी?
- (१०) परमाणु का हष्टान्त—एक स्तम्भ का अत्यन्त महीन चूर्ण करके फूँकनी मे भर दिया हो और किसी पर्वत के शिखर पर ख़ड़ा होकर फूँक द्वारा उसे हवा मे उड़ा दिया जाय तो भला उक्क चूर्ण के सभी परमाणु पुनः कव एकत्र हो सकते हैं?

यदि इन सभी प्रश्नों का उत्तर 'बहुत समय और बहुत कष्ट के बाद' यही है तो मनुष्यजन्म भी दीर्घाविच के पश्चात् और अत्यिघक कष्टों के बाद प्राप्त होता है, अर्थात् वह अतिदुर्लभ है।

माणुस्सं विग्गहं लड्डं, सुई धम्मस्स दुल्लहा। जं सोचा पडिवजनित, तवं खन्तिमहिंसियं॥८॥

कदाचित् मनुष्यजन्म मिल भी जाय तो भी धर्मशास्त्र के वचन सुनना अत्यन्त दुर्लभ है, जिन्हे सुनकर जीव तप, क्षमा तथा अहिंसा को स्वीकार करता है।

आहच सवणं लड्डुं, सद्धा परमदुछहा। सोचा णेयाउयं मग्गं, वहवे परिभस्सई॥ ६॥

कदाचित् धर्मशास्त्रों के वचन सुन भी ले, तो भी उस पर श्रद्धा होना अति दुर्लभ है। न्यायमार्ग पर चलने की वात सुनकर भी बहुत से लोग ( उसका अनुसरण नहीं करते और दुराचारी स्वच्छन्दी जीवन विताकर ) भ्रष्ट वन जाते हैं।

> सुई च लद्भुं सद्धं च, वीरियं पुण दुछहं। वहवे रोयमाणा वि, णो य णं पडिवजई ॥ १०॥

कदाचित् वर्मशास्त्रों के वचन मुने हो और उन पर श्रद्धा भी जम गई हो, पर सयम-मार्ग मे वीर्यस्फुरण होना अर्थात् प्रवृत्ति करना अत्यन्त कठिन है। बहुत से लोग श्रद्धासम्पन्न होते हुए भी सयममार्ग मे प्रवृत्त नहीं होते।

माणुसत्तिम्म आयाओ, जो धम्मं सोच्च सद्हे। तवस्सी वीरियं लद्धं, संबुडे निद्धुणे रयं॥ ११॥

जो जीव मनुष्य-जीवन प्राप्त करके धर्मशास्त्र के वचन सुनता है, उस पर श्रद्धा रखता है, और सयम-मार्ग मे प्रवृत्त होता है, वह तपस्वी और सवृत्त (सवरवाला) बनकर अपने (बद्ध और बद्ध्यमान) सभी कर्मों का क्षय कर देता है, अर्थात् मुक्ति प्राप्त करता है। सोही उज्ज्ञभूयस्स, धम्मो सुद्धस्स चिट्ठई। निन्नाणं परमं जाइ, घयसिचेन्त्र पावए॥ १२॥

सरलता से युक्त आत्मा की शुद्धि होती है और ऐसी आत्मा मे ही घर्म स्थिर रह सकता है। घृत से सीची हुई अग्नि के समान वह देदीण्यमान होकर परम निर्वाण (मुक्ति) को प्राप्त करता है। विगिच कम्मुणो हेउं, जसं संचिणु खंतिए। पाढवं सरीरं हिच्चा, उड्डं पक्तमई दिसं।। १३।। कर्मों के कारण को अर्थात् मिथ्यात्व, अविरित आदि को दूर करो। क्षमा, सरलता, मृदुता, निर्लोभतादि प्राप्त कर यश का संचय करो। ऐसा करनेवाला मनुष्य पार्थिव शरीर छोडकर अर्घ्व दिशा की ओर प्रयाण करता है, अर्थात् स्वर्ग अथवा मोक्ष मे जाता है। विसालिसेहिं सीलेहिं, जक्खा उत्तर उत्तरा। -महासुक्का व दिप्पंता, मन्नंता अपुणच्चयं।। १४।।

उत्कृष्ट आचारो का पालन करने से जीव उत्तरोत्तर विमानवासी देव बनता है। वहाँ वह अतिशय मुगोभित और देदीप्यमान गरीर घारण करता है तथा स्वर्गीय सुखों मे इतना लीन हो जाता है कि 'मुक्ते अब यहाँ से च्यवित नही होना है' ऐसा समक्ष लेता है। अप्पिया देवकामाणं, कामरूबविडिन्वणो । उड्डं कप्पेस चिद्वंति, पुत्ना वाससया वहू ॥ १४॥

देव सम्बन्धित काम-सुखों को प्राप्त एव इच्छानुसार रूप घारण करने की शक्तिवाले ये देव अनेक सैकडों पूर्व वर्षों तक ऊँचे स्वर्ग में रहते हैं।

विवेचन—एक पूर्व=७०५६०००००००० सत्तर हजार पाँच सौ साठ अरव वर्ष ।

तत्थ ठिच्चा जहाठाणं, जक्खा आउक्खए चुया । उर्वेति माणुसं जोणिं, से दसंगेऽभिजायइ ॥ १६ ॥

वहाँ अपने-अपने स्थान रहे हुए ये देव आयुष्य का क्षय होने पर मनुष्ययोनि को प्राप्त करते हैं और उन्हे दस अगो की प्राप्ति होती है। खेत्तं वत्थुं हिरण्णं च, पसवी दास-पोरुसं। चत्तारि कामखंधाणि, तत्थ से उववज्जइ॥ १७॥

उक्त स्वर्ग मे से च्यवित देव जहाँ क्षेत्र (खुली जगह—बाग-वगीचा आदि), वास्तु (मकान, महल आदि), हिरण्य (सोना, चाँदी, जवाहरात, आदि) और पशु तथा दास-दासी रूपी चार कामस्कन्त्र अर्थात् सुखभोग की सामग्री हों, वहाँ जन्म धारण करते हैं।

मित्तवं नाइवं होइ, उच्चागोत्ते य वण्णवं। अप्यायके महापन्ने, अभिजाय जसो बले।। १८॥

[ ऊपर चार काम-स्कन्धरूपी एक अग का निर्देश किया गया है। शेष अन्य नी अगो का वर्णन इस गाथा मे किया गया है ] (२) उसके अनेक सन्मित्र होते है, (३) उसके बहुत से कुटुम्बिजन होते है, (४) वह उत्तम गोत्र मे जन्म लेता है, (४) सौन्दर्यशाली होता है, (६) व्याधि-रहित होता है, (७) बुद्धि-सम्पन्न होता है, (६) विनयी होता है, (६) यशस्वी होता है और (१०) बलवान् भी होता है। इस प्रकार उसे दस अग की प्राप्ति होती है।

भोच्चा माणुस्सए भोए, अप्पिड्रिक्ष्वे अहाउयं।
पुतिं विसुद्ध सद्धम्मे, केवलं वोहि बुन्झिया॥१६॥
आयुष्य के अनुसार मनुष्य योनि के उत्तमोत्तम भोग भोगकर तथा
पूर्वभव मे किये हुए शुद्ध धर्म के आचरण के फलस्वरूप वह सम्यक्त्व की प्राप्ति करता है।

हे पुरुष ! तू आत्मा के साथ ही युद्ध कर । बाहरी शत्रुओं के साथ भला किस लिये लड़ता है ? आत्मा के द्वारा ही आत्मा को जीतने मे सन्ना सुख मिलता है ।

पंचिदियाणि कोहं, माणं मायं तहेव लोहंच। दुन्जयं चेव अप्पाणं, सन्त्रं अप्पे जिए जियं ॥१०॥ [उत्तर सर्ट, गार ३६]

पाँच इन्द्रियो, क्रोघ, मान, माया और लोभादि की वृत्तियाँ दुर्जय हैं, ठीक वैसे ही आत्मा को जीतना वहुत कठिन है। जिसने आत्मा को जीत लिया उसने सबको जीत लिया।

न तं अरी कंठिछित्ता करेइ,
जं से करे अप्पणिया दुरप्पा।
से नाहिई मञ्जुमुहं तु पत्ते,
पच्छाणुतावेण दयाविहूणो ॥११॥

[ उत्तः अः २०, गाः ४६]

दुराचार मे प्रवृत्त आत्मा हमारा जितना अनिष्ट करती है, जतना अनिष्ट तो गला काटने वाला क्ट्टर यत्रु भी नही करता। ऐसा निर्दयी मनुष्य मृत्यु के समय अवश्य अपने दुराचार को पहचानेगा और फिर पश्चात्ताप करेगा।

> जो पव्वइत्ताण महव्वयाइं, सम्मं च नो फासयई पमाया।

# अनिग्गहप्पा य रसेसु गिद्धे, न मुलओ छिन्दइ बंधणं से ॥१२॥

[ उत्त० अ० २०, गा० ३६ ]

जो साधक प्रव्रज्या ग्रहण करने के पश्चात् भी—प्रमादनश अङ्गीकृत महावर्तों का उचित रूप से पालन नहीं करता और विविध रसों के प्रति लोभी बनकर अपनी आत्मा का निग्रह नहीं करता उसके बन्धन जड मूल से कभी नष्ट नहीं होते।

> से जाणं अजाणं या, कट्ड आहम्मियं पयं। संवरे खिप्पमप्पाणं, बीयं तं न समायरे॥१३॥

[द० अ० ८, गा० ३१]

यदि विवेकी मनुष्य जाने-अनजाने मे कोई अधर्म कृत्य कर बैठे तो उसे अपनी आत्मा को शीघ्र ही उस से दूर कर ले और फिर दूसरी बार वैसा कार्य नहीं करे।

पुरिसा ! अत्ताणमेव अभिनिगिन्झ एवं दुक्खा पमी-क्खिस ॥१४॥

[ आ० अ० ३, उ० ३, सू० ११६ ]

हे पुरुष ! तू अपनी आत्मा को ही वश में कर । ऐसा करने से तू सब दुःखों से मुक्त हो जायगा।

#### धारा : ८:

### मोक्षमार्ग

नाणं च दंसणं चेव, चिर्त्तं च तवो तहा। एयमग्गमणुप्पत्ता, जीवा गच्छंति सोग्गइं॥१॥ [उत्तर अर २८, गार ३]

ज्ञान, दर्शन, चरित्र और तप [ ये मोक्षमार्ग हैं । ] इस मार्ग पर चलनेवाले जीव सुगति में जाते हैं ।

विवेचन—सभी मुमुक्षु मोक्षप्राप्ति की अभिकृति रखते हैं, परन्तु मोक्ष की इस अवस्था पर पहुँ चने का सन्ना विश्वास-पात्र मार्ग कौन-सा है? यह जानना आवश्यक है। इसीलिये यहाँ स्पष्ट किया गया है कि ज्ञान, दर्शन, चरित्र और तप की यथार्थ आरावना ही मोक्षप्राप्ति का सन्ना मार्ग है। इस मार्ग का अनुसरण करनेवाले अवश्य सुगति में अर्थात् मोक्ष में जाते हैं।

नाणेण जाणई भावे, दंसणेण य सद्हे। चरित्रेण निगिण्हाइ, तवेण परिसुङझई ॥२॥

ज्ञान से पदार्थ जाने जा सकते हैं, दर्शन से उस पर श्रद्धा होती

सोक्षमार्ग] [ ८६

है, चारित्र से कर्म का आस्रव रुकता है और तप से आत्मा की सम्पूर्ण शुद्धि होती है।

तत्थ पंचिवहं नाणं, सुयं आभिणिवोहियं। ओहिनाणं तु तइयं, मणनाणं च केवलं॥३॥ [उत्तर अर २८, गार ४]

इनमें ज्ञान पाँच प्रकार का है:—(१) आभिनिबोधिक, (२) श्रुत, (३) अविध, (४) मनःपर्यव और (४) केवल ।

विवेचन — मोक्ष के चतुर्विघ साघनों में ज्ञान का क्रम पहला है, अतः उसका वर्णन प्रथम किया गया है। जिसके द्वारा वस्तु का ज्ञान हो, वस्तु पहचान में आवे, अथवा वस्तु समभी जाय, वह ज्ञान कहलाता है। इसके पाँच प्रकार है, आभिनिबोधिक आदि।

पाँच इन्द्रियाँ तथा छठे मन के द्वारा जो अर्थाभिमुख निश्चया-त्मक बोध होता है वह आभिनिबोधिक ज्ञान कहलाता है। इसी को मतिज्ञान भी कहते हैं। हम स्पर्श कर, चख कर, सूघ कर, देख कर तथा सुन कर जो ज्ञान प्राप्त करते है, वह मतिज्ञान है।

इस ज्ञान की प्राप्ति चार भूमिकाओं में होती है। जिसमें से 'पहली भूमिका का नाम अवग्रह है, दूसरी का ईहा, तीसरी का अपाय और चौथी का घारणा।

एक वस्तु का स्पर्श होने पर 'कुछ है' ऐसा जो ज्ञान अव्यक्त-रूप में होता है वह अवग्रह कहलाता है। 'यह क्या होगा ?' ऐसा जो विचार पैदा होता है वह है ईहा। 'यह वस्तु वही है' ऐसा जो निर्णय होता है वह अपाय कहलाता है। तथा 'मुसे इस वस्तु का स्पर्श हुआ' ऐसा जो स्मरण, वह घारणा कहलाती है। लकडी का स्पर्श होते ही 'लकडी का स्पर्श मुसे हुआ' ऐसा अनुभव होता है। किन्तु इतनी अविघ में तो उक्त चारों क्रियाएँ अत्यन्त शीष्रता से हो जीती हैं। अज्ञात वस्तु का स्पर्श होने पर ये क्रियाएँ मन्दगति से होती हैं, तव उसका ज्ञान होता है, जबिक चिरपरिचित वस्तु मे उपयोग अति शीष्र रहता है, इसलिये उसका ज्ञान नहीं होता।

श्रुतज्ञान का सादा अर्थ है—सुनकर प्राप्त किया हुआ ज्ञान । हम व्याख्यान सुनकर अथवा पुस्तक पढकर जो ज्ञान प्राप्त करते हैं, वह यह दूसरे प्रकार का श्रुतज्ञान है ।

प्रत्येक ससारी जीव मे ये दोनो ज्ञान व्यक्त अथवा अव्यक्त रूप मे अवश्य रहते हैं।

आत्मा को रूपी द्रव्यो का अमुक काल और अमुक क्षेत्र तक मर्यादित जो ज्ञान होता है वह है अवधिज्ञान। दूसरे के मन के पर्यायों—भावों का जो ज्ञान होता है वह है मनःपर्यव अथवा मनः-पर्यवज्ञान है, और प्रत्येक वस्तु के सभी पर्यायों का सर्वकालीन जो ज्ञान होता है वह है केवलज्ञान।

अविधिज्ञान नारकीय और देव के जीवों को सहज में होता है अर्थात् वे जन्म लेते हैं तब से ही अविधिज्ञान से युक्त होते हैं, जबिक तिर्यंच तथा मनुष्यों को यह ज्ञान विशिष्ट लब्बि से प्राप्त होता है । मनःपर्यव और केवलज्ञान केवल मनुष्य को ही प्राप्त होता है और उसके लिये विशिष्टावस्था की अपेक्षा रहती है।

अवधि, मनःपर्यव और केवल ये तीनों ज्ञान इन्द्रिय और मन

-मोक्षमार्ग]

को सहायता के विना आत्मा को सीघे हो प्राप्त होते है, अतः इनकी गणना प्रत्यक्ष-ज्ञान में की जाती है। इसकी अपेक्षा आभिनिबोधिक ज्ञान तथा श्रुतज्ञान परोक्ष है, जबिक व्यवहार की गणना इससे भिन्न है। व्यवहार में इन्द्रिय और मन के निमित्त से होनेवाले ज्ञान को प्रत्यक्ष कहते हैं और अनुमान, शब्द आदि से होनेवाले सीघे ज्ञान को परोक्ष कहते है। शास्त्रकारों ने संव्यवहारिक-प्रत्यक्ष और संव्यवहारिक-परोक्ष के रूप में इसकी सूचना दी है।

एयं पंचिवहं नाणं, दन्ताण य गुणाण य। पञ्जवाणं य सन्वेसिं, नाणं नाणीहि देसियं।।।।

[ उत्त॰ अ॰ २८, गा॰ ४ ]

सर्वद्रव्य, सर्वगुण और सर्वपर्यायो का स्वरूप जानने के लिये ज्ञानियो ने पाँच प्रकार का ज्ञान बतलाया है।

विवेचन—इस कथन का तात्पर्य यह है कि कोई भी ज्ञेय वस्तु इन पाँच ज्ञान की मर्यादाओं से बाहर नहीं है।

पाँच ज्ञानो का स्वरूप तथा उनकी प्रक्रिया निन्दसूत्र तथा विशेषावश्यकभाष्य मे विस्तारपूर्वक समभाई गई है। \*

जीवाऽजीवा वंधी य, पुण्णं पावाऽसवी तहा। संवरी निजरा मोक्खो, संते ए तहिया नव ॥५॥ [उत्तर अर २८, गार १४]

<sup>\*</sup> इस सम्बन्ध में विशेष जानकारी के लिए सम्पादक द्वारा गुजराती माध्यम से लिखी गई 'ज्ञानोपासना' (धर्मबोध-प्रन्थमाला की भाठवीं पुस्तक) देखनी चाहिये।

(१) जीव, (२) अजीव, (३) वंघ, (४) पुण्य, (५) पाप, (६) आश्रव, (७) सवर, (८) निर्जरा और (६) मोक्ष ये नव तत्त्व हैं।

विवेचन—इस जगत् मे जो कुछ जानने योग्य है, उसे ज्ञेय तत्त्व कहते हैं; जो कुछ छोड़ने योग्य है, उसे हेय तत्त्व कहते हैं, और जो कुछ आदरने योग्य है, उसे उपादेय तत्त्व कहते हैं।

इन तीनों तत्त्वों के विस्तार के रूप मे ही नव तत्त्वो की योजना की गई है। ज्ञेय तत्त्व के दो प्रकार हैं:--जीव और अजीव। इन दोनों तत्त्वो का परिचय पहले दिया जा चुका है। हेय तत्त्व के तीन प्रकार हैं:—आसव, वन्च और पाप। जिससे कर्म आत्मप्रदेश की 'ओर खिचा जाता हैं, वह आस्रव, जिससे कर्म आत्मप्रदेश के साथ ओत-प्रोत हो जायं, वह वन्व, और जिससे आत्मा को अगुभ फल भोगना पड़े न्वह पाप । उपादेय तत्त्व के चार प्रकार हैं: - सवर, निर्जरा, मोक्ष और पुण्य। आस्रव को रोकनेवाली क्रिया सवर कहलाती है, आत्म-प्रदेशों के साथ ओतप्रोत वने हुए कर्मों का अल्न अयवा अधिक अश मे पृथक हो जाना उसे निर्जरा कहते हैं, सम्पूर्ण कर्मों का क्षय हो जाने को मोक्ष कहते हैं तथा शुभफल देनेवाला कर्म पुण्य कहलाता है। इनमे पुण्य कथख्रित् उपादेय है, क्योंकि उससे सत्सावनों की प्राप्ति न्होती है, किन्तु मोक्ष मे जाने के लिये उसका भी क्षय होना 'आवश्यक है।

नवतत्त्व-प्रकृरण तथा सटीक कर्मग्रन्थों मे नवतत्त्वों के सम्बन्ध मे उपयोगी जानकारी दी गई है।\*

<sup>्</sup>छ सम्पादक ने 'जैन-धर्मदर्शन' नामक अपने वृहद् ग्रथ में इस विषय पर वैज्ञानिक तुल्ना के साथ विस्तृत विवेचन किया है।

तिहयाणं तु भावाणं, सन्भावे उवएसेणं । भावेण सद्दहंतस्स, सम्मत्तं तं वियाहियं ॥६॥ [उत्तरुभरुष्ट, गार्धि]

स्वभाववश अथवा उपदेश के कारण इन तत्त्वों के यथार्थस्वरूप में भावपूर्वक श्रद्धा रखना, उसे सम्यग्दर्शन कहते हैं।

विवेचन—सम्यग्दर्शन का अर्थ है तत्त्वों के यथार्थस्वरूप की भावपूर्वक श्रद्धा। वह स्वभाव से अर्थात् नैसर्गिक रीति से और उपदेश से अर्थात् गुरुजनों के व्याख्यानादि श्रवण करने से यो दो प्रकार से होती है। श्री उमास्वातिवाचक ने तत्त्वार्थिषगमसूत्र के प्रथम अध्याय मे— 'तत्त्वार्थश्रद्धान सम्यग्दर्शनम्' और 'तिन्नसर्गादिषगमाद् वा' इन दो सूत्रों द्वारा उसकी स्पष्टता की है।

परमत्थसंथवो वा, सुदिष्ठपरमत्थसेवणा वा। वावन्नकुदंसणवज्जणा य, सम्मत्तसद्दहणा॥॥॥ [ उत्त० अ० २८, गा० २८]

परमार्थसंस्तव, परमार्थज्ञातृसेवन, व्यापन्नदर्शनी का त्याग और कुदर्शनी का त्याग, ये सम्यग् दर्शन से सम्बन्धित श्रद्धा के चार अग है।

विवेचन—परमार्थसस्तव का अर्थ है तत्त्व की विचारणा, तत्त्व सम्बन्धी परिशीलन। परमार्थज्ञातृसेवन का अर्थ है तत्त्व को जानने-वाले गीतार्थ गुरुजनों के चरणों की सेवा। व्यापन्नदर्शनी का अर्थ है जो एक बार सम्यक्त्व से युक्त हो, किन्तु किसी कारणवश उससे

[ उत्त॰ अ॰ २८, सा॰ ३० ]

अप हो गया हो। कुदर्शनी का अर्थ है मिध्यादर्शन की मान्यता रखनेवाला। इन चार अगो मे से आरम्भ के दो अंग श्रद्धा को पुष्ट करनेवाले हैं जबकि गेष दो अग श्रद्धा का सरक्षण करनेवाले हैं। नादंसणिस्स नाणं, नाणेण विना न हुंति चरणगुणा। अगुणिस्स नत्थि मोक्खो, नत्थि अमोक्खस्स निव्वाणं॥८॥

सम्यग् दर्शन के विना सम्यग् ज्ञान नहीं होता, सम्यग् ज्ञान के विना सम्यक् चारित्र के गुण नहीं आते, सम्यक् चारित्र के गुणों के विना सर्व कमों से छुटकारा नहीं होता, और सर्व कमों से छुटकारा पाये विना निर्वाण की प्राप्ति नहीं होती।

विवेचन—ज्ञान से पदार्थों को जाना जा सकता है और दर्शन से उसपर श्रद्धा होती है, इसिल्पे 'नाण दसण चेव' यह क्रम दिखलाया है। परन्तु जीव मात्र का मोक्षमार्ग की ओर सच्चा प्रस्थान तो सम्यग् दर्शन की—सम्यक्त्व की प्राप्ति होने के पञ्चात् ही होता है; यह वस्तु यहाँ स्पष्ट की गई है। जिसे सम्यग् दर्शन प्राप्त हो, उमे ही सम्यग् ज्ञान होता है। इसका अर्थ यह है कि सम्यक्त्व की प्राप्ति में पूर्व जीव को जो कुछ ज्ञान रहता है, वह वास्तव में अज्ञान ही हैं; क्योंकि मोक्षप्राप्ति में वह उपकारक सिद्ध नहीं होता। सम्यक्त्व की प्राप्ति होने के पञ्चान् यही ज्ञान मम्यग् वन जाता है।

जिसको सम्यन् ज्ञान हुआ हो उसको ही सम्यक्चारित्र की प्राप्ति होती है। इसका तात्पर्य यह समफता चाहिये कि मनुष्य चाहे जिनने ऊँचे चरित्र का पालन करना हो, किन्नु यह सम्यन् ज्ञान में रहित हो तो उसका चारित्र सम्यक् नही कहलाता और इसी कारण उसके द्वारा उसे मोक्ष की प्राप्ति नही हो सकती।

यहाँ तप का समावेश सम्यक् चारित्र मे ही किया गया है, अतः -उसकी पृथक् गणना नही की गई।

सम्यग् दर्शन, सम्यग् ज्ञान और सम्यक् चारित्र—इन तीन साधनों को रत्नत्रयी कहते हैं। श्री उमास्वातिवाचक ने तत्त्वार्थी-धिगमसूत्र के प्रारम्भ में मोक्षमार्ग के साधनरूप में इस रत्नत्रयी का ही उल्लेख किया है।

उपर्युक्त तीन साघनो का सक्षेप ज्ञान और क्रिया इन—दो साधनो में किया जाता है; वहाँ दर्शन का समावेश ज्ञान मे किया जाता है, और चारित्र के स्थान पर क्रिया शब्द बोला जाता है। 'नाग-किरियाहिं मोक्खो,' ये वचन उसके लिये प्रमाणभूत हैं। तात्पर्य यह कि यहाँ मोक्षमार्ग के चतुर्विघ साघनो का वर्णन किया गया है, किन्तु ये साघन चार ही होते है, इनसे न्यूनाधिक नही हो सकते, ऐसा एकान्तिक आग्रह नहीं है। अपेक्षाभेद से इन साघनो की संख्या न्यूनाधिक हो सकती है।

सामाइय तथ पढमं, छेओवड्डावणं भवे वीयं।
परिहारविसुद्धीयं, सुहुमं तह संपरायं च ॥६॥
अकसायमहक्खायं, छउमत्थस्स जिणस्स वा।
एयं चयरित्तकरं, चारित्तं होइ आहियं॥१०॥
[ उत्त० अ० २८, गा० ३२-३३ ]

पहला सामयिक नाम का चारित्र है, दूसरा छेदोपस्थापनीय नामक चारित्र है, तीसरा परिहारिवशुद्धि नामक चारित्र है और चौथा सूक्ष्मसपराय नामवाला चारित्र है।

कषाय से रहित चारित्र यथाख्यात कहलाता है। वह छदास्य और केवली को होता है। भगवान् ने कहा है कि ये पाँचो चारित्र कर्मों का नाश करनेवाले है।

विवेचन—आत्मा को शुद्ध दशा मे स्थिर करने का प्रयत्त चारित्र है। इसीको सवर, सयम, त्याग अथवा प्रत्याख्यान भी कहा जाता है। परिणामशुद्धि के तरतमभाव की अपेक्षा से चारित्र के पाँच प्रकार किये गये हैं। छद्म अर्थात् परदा। अव तक जिसके ज्ञान पर परदा है, वह है छद्मस्थ। केवलज्ञान होने से पूर्व सभी आत्माएँ इस अवस्था मे रहती हैं।

मन, वचन और काया से पापकर्म नहीं करना, नहीं कराना तथा करते हुए को अनुमित नहीं देना, ऐसे सकल्पपूर्वक जो चारित्र ग्रहण किया जाता है, उसे सामायिक-चारित्र कहते हैं। यह चारित्र व्रतघारी गृहस्यों में अल्पाश तथा साघुओं में सर्वाश मात्रा में होता है।

नये शिष्य को दशवंका लिक-सूत्र का पड्जीविनका नामक चौया अव्ययन पडाने के वाद जो वडी दीक्षा दी जाती है, उसे छेदोपस्था-पनीय चारित्र कहते हैं अथवा एक तीर्यद्धार के साधु को अन्य तीर्यद्धार के शासन मे प्रवेश करने के लिये नया चारित्र ग्रहण करना पड़ता है, उसे भी छेदोपस्थापनीय चारित्र कहते हैं। श्री पार्श्वनाय भगवान के चातुर्याम व्रतवाले साधुओं ने पाँच महाव्रतवाला श्रीमहावीर स्वामी का मार्ग स्वीकृत किया, तब नये सिरे से चारित्र ग्रहण किया था, वह इस प्रकार का था। सामायिक-चारित्र के पर्याय का छेदन कर उपस्थापित किया जाता है इसिलये इसे छेदोपस्थापनीय कहते हैं। इसमे प्रवेश करने के बाद पूर्वावस्था के मुनियों के साथ व्यवहार में आ सकते हैं।

विशिष्ट प्रकार की तपश्चर्या से आत्मा की शुद्धि करना, परिहार विशुद्धि नामक तीसरा चारित्र है।

क्रोघ, मान, माया और लोभ इन चार कषायो को सम्पराय कहते हैं। वह सूक्ष्म हो जाय अर्थात् उपराम या क्षय को प्राप्त हो जाय, तव सूक्ष्म-सम्पराय चारित्र की प्राप्ति मानी जाती है। इस चारित्र में सूक्ष्म लोभ का अरा लेख रहता है।

जव सूक्ष्म लोभ भी चला जाय और इस प्रकार सम्पूर्ण कषाय रिहत अवस्था प्राप्त हो, तब यथाख्यात चारित्र की प्राप्ति मानी जाती है। इस चारित्र को बीतराग चारित्र भी कहते हैं, क्यों कि उस समय आत्मा राग और द्वेष दोनों से ऊपर उठ सम्पूर्ण माध्यस्थभाव को प्राप्त होती है।

छदास्थ आत्मा उत्तरोत्तर विशुद्धि को प्राप्त करती हुई इस अवस्था तक पहुँचती है और केवलज्ञान-प्राप्ति के पश्चात् भी इस चारित्र में स्थिर रहती है।

ये सब चारित्र उत्तरोत्तर शुद्ध हैं और कर्म का क्षय करने मे परम उपकारक हैं। तवो य दुविहो बुत्तो, बाहिरव्मन्तरो तहा। बाहिरो छिन्निहो बुत्तो, एवमव्भन्तरो तवो॥११॥

तप दो प्रकार का वतलाया गया है। वाह्य और आभ्यन्तर। वाह्य तप छह प्रकार का वर्णित है और आभ्यन्तर तप भी इतने ही प्रकार का।

विवेचन—जो शरीर के सातों घातुओ तथा मन को तपाये, वह तप कहलाता है। कर्म की निर्जरा करने के लिये यह उत्तम सावन है। तप दो प्रकार का है:—बाह्य और आभ्यन्तर। इन मे बाह्य-तप गरीर की गृद्धि में विशेष उपकारक है और आभ्यन्तर तप मानसिक गुद्धि मे। इन दोनो तपों के अलग-अलग छह प्रकार है।

अणसणमूणोयरिया, भिक्खायरिया य रसपरिच्चाओ । कायिकलेसो संलीणया, य वज्झो तत्रो होई॥ १२॥ [उत्तर अ०३०, गा० द]

वाह्यतप के छह प्रकार है—(१) अनगन, (२) ऊनोदरिका, (३) मिझाचरो, (४) रसपरित्याग, (५) कायक्लेश तथा (६) सलीनता ।

विवेचन—भोजन का अमुक समय के लिये अथवा पूर्ण समय के लिये परित्याग करना अनजन कहलाता है। एकाजन, आयविल, उपवास—ये सब इसी तप के प्रकार हैं। क्षुघा से कुछ कम भोजन करने की क्रिया को ऊनोदरिका कहते हैं। गुद्ध मिक्षा पर निर्वाह

लोक-समूह का त्याग करके एकाग्रभाव से विचरण करना तथा काया के ममत्व को छोड़कर आत्मभाव मे रहना व्युत्सर्ग है। \*

खिवता पुन्तकम्माइं, संजमेण तवेण य। सन्त्रदुःखप्पहीणद्वा, पक्तमंति महेसिणो ॥१४॥ [उत्तर अरु २८, गार ३६]

जो महर्षि है, वे सयम और तप से पूर्व कर्मों का क्षय कर समस्त दुःखों से रहित ऐसे मोक्षपद की ओर शीघ्र गमन करते हैं।

सद्धं नगरं किच्चा, तवसंवरमग्गलं।

ख्रिंत निउणपागारं, तिगुत्तं दुप्पधंसगं।।१५॥
धणुं परकमं किच्चा, जीवं च ईरियं सया।
धिइ च केयणं किच्चा, सच्चेण पितमन्थए॥१६॥
तवनारायज्ञतेण, भित्तूणं कम्मकंचुयं।
ग्रुणी विगयसंगामो, भवाओ परिम्रच्चए॥१७॥
[उत्तर अर ६, गार् २०-२१-२२]

क्ष तपोरतमहोद्धि प्रन्थ में अनेक प्रकार के तपों का वर्णन क्या गया है और सम्पादक ने 'तप-विचार', 'तपनां तेज, (धर्मवोध-प्रन्थमाला: पु॰ १२) और 'तपनी महत्ता' (जैन शिक्षावली प्रथम श्रेणी: पु॰ ६) तथा 'आयविल-रहस्य' (जैन शिक्षावली द्वितीय श्रेणी: पु॰ ६) नामक गुजराती पुस्तकों मे तप के सम्बन्ध में विविध दृष्टियों से विचार क्या है।

श्रद्धारूपी नगर, क्षमारूपी दुर्ग और तप-सयमरूपी अगला बनांकर त्रिगुप्तिरूप शस्त्रो द्वारा कर्मशत्रुओ से अपनी रक्षा करनी चाहिये। पुनः पराक्रमरूपी धनुष की ईर्यासमिति रूप डोरी बनाकर धैर्य-

रूपी केतन से सत्य द्वारा उसे बाँधना चाहिये।

उस धनुष पर तपरूपी वाण चढाकर कर्मरूपी कवच का भेदन करना चाहिये। इस प्रकार से सग्राम का सदा के लिये अन्त कर मुनि भवश्रमण से मुक्त हो जाता है।

विवेचन-इस वर्णन का तात्पर्य यह है कि मोक्षमार्ग के पथिक को नीचे लिखे गुण प्राप्त करने चाहिये।

- १: श्रद्धा---आत्मश्रद्धा, देव-गुरु-धर्म के प्रति श्रद्धा, नव तत्त्वों पर श्रद्धा।
- २: क्षमा क्रोघ पर विजय। यहाँ मान, माया और लोभ पर विजय का निर्देश नही किया गया है पर वह समभ लेना चाहिये। इस प्रकार आर्जव, सरलता और निर्लोभता भी अर्जित करनी चाहिये।
- ३: तप-अनेकविध तप।
- ४: सयम-पाँच इन्द्रियों पर नियन्त्रण।
- प्र: त्रिगुप्ति—गुप्ति अर्थात् अप्रशस्त प्रवृत्ति का निग्रह । इसके तीन प्रकार हैं—(१) मनगुप्ति, (२) वचनगुप्ति और २३) कायगुप्ति । सयम मार्ग मे आगे बढने के लिये ये तीनो गुप्तियाँ बहुत ही महत्त्वपूर्ण साघन है ।
- ६: प्रराक्रम—विघ्नो की परवाह किये बिना घ्येय की ओर अग्रसर होने का दृढ पुरुषार्थ।

७: इर्यासमिति—समिति अर्थात् सम्यक् प्रवृत्ति । इसके पाँच प्रकार हैं:—(१) ईर्या-समिति, (२) भाषा-समिति, (३) एषणा-समिति, (४) आदान-निक्षेप-समिति और (५) पारिष्ठा-पनिका-समिति । इन पाँचो समितियों का पालन सयमसाधना में अत्यन्त उपकारक सिद्ध होता है। तीन गृप्तियों और पाँच समितियों को अष्टप्रवचन-माता कहा जाता है। इसका वर्णन इस ग्रन्थ की अठारहवी धारा में किया गया है।

प: घैर्य—चित्तस्वास्थ्य। जिस साधक का चित्त स्वस्थ नहीं है, वह मोक्षमार्ग की साधना मे आगे प्रगति नहीं कर सकता। चाहे कप्टों के पहाड ही न टूट जाय तो भी उसे सहन करने की तैयारी रखनी चाहिये।

६: सत्य-सत्य की उपासना, सत्य के प्रति आग्रह।

१०: तप-यहाँ तप शब्द से इच्छानिरोघरूपी तप सममना चाहिये।

११: कर्मरूपी कवच का भेदन-समस्त कर्मी का क्षय।

तस्सेस मग्गो गुरु-विद्वसेवा,

विवज्जणा वालजणस्स दृरा। सज्झायएगंतनिसेवणा य,

स्तत्थसंचितणया धिई य ॥१८॥

[ उत्त० अ० ३२, गा० ३ ]

गुरु और वृद्ध सन्तों की सेवा, अज्ञानी जीवों की सगति का दूर से ही त्याग, स्वाध्याय, स्त्री-नपुसकादि रहित एकान्तस्यल का सेवन सूत्रार्थ का उत्तम प्रकार से चिन्तन तथा घँर्य, ये एकान्तिक सुखरूप मोक्षप्राप्ति के मार्ग है।

विवेचन—मोक्षमार्ग के पथिक में कुछ और भी गुण होने चाहिये, जो यहाँ दिखाये गये हैं:—

१: गुरु की सेवा—ज्ञान दे वे गुरु। उनके प्रति विनय रखने से, उनकी सेवा करने से शास्त्रों का रहस्य समक्त में आता है और मोक्ष की साधना में शीघ्र आगे बढ सकता है।

२: वृद्ध सन्तो की सेवा-यह भी गुरु सेवा के समान ही उपकारक है।

- ३: अज्ञानियों की संगति का त्याग—जो बालभाव में क्रीड़ा कर रहे हैं, उन्हें अज्ञानी समभना चाहिये। उनकी संगति करने से मोक्षसाघना का उत्साह शिथिल हो जाता है, अथवा उससे भ्रष्ट होने का प्रसंग भी आ जाता है। इसलिये उनकी संगति का परित्याग करना चाहिये। संगति करना हो तो परमार्थ जाननेवाले ज्ञानियों की ही करनी चाहिए ताकि कल्याण की प्राप्ति हो।
- ४: स्वाध्याय-आप्तप्रणीत शास्त्रो का अभ्यास ।
- ५: एकान्त-निषेवण-एकान्त मे रहना।
- ६: सूत्रीर्थ का उत्तम प्रकार से चिन्तन—सूत्र और अर्थ दोनो का अच्छी तरह चिन्तन-मनन करने पर मन का विक्षेप टल जाता है और मोक्षसाधना के उत्साह मे वृद्धि होती है।
- ७: घैर्य-चित्त की स्वस्थता।

#### धारा : 8 :

### साधना-क्रम

सोच्चा जाणइ कल्लाणं, सोच्चा जाणइ पावगं। उभयं पि जाणइ सोच्चा, जं छेयं तं समायरे ॥१॥ [दश० अ० ४, गा० ११]

साघक सद्गुरु का उपदेश श्रवण करने से कल्याण का—आत्म-हित का मार्ग जान सकता है, ठीक वैसे ही सद्गुरु का उपदेश श्रवण करने से पाप का —अहित का मार्ग भी जान सकता है। जब इस प्रकार वह हित और अहित दोनों का मार्ग जान ले, तभी जो मार्ग हितकर हो उसका आचरण करे।

> जो जीवे वि न जाणेइ, अजीवे वि न जाणइ। जीवाऽजीवे अयाणंतो, कहं सो नाहीइ सजमं॥२॥ [ दश्यः अ० ४, गा॰ १२]

जो जीवों को नहीं जानता है, वह अजीवों को भी नहीं जानता है। इस प्रकार जीव और अजीव दोनों को भी नहीं जाननेवाला भला सयम को किस प्रकार जानेगा ?

विवेचन—साघक को सर्व-प्रथम जीवो का आत्मतत्त्व—का ज्ञान प्राप्त कर लेना चाहिये, अर्थात् उसके लक्षणादि से परिचित होना चाहिये। जिसने इस तरह का ज्ञान प्राप्त नहीं किया, उसको अजीव का ज्ञान भी नहीं हो सकता, क्यों कि इन दोनों के बीच का भेद उसकी समभ में नहीं आता। इस तरह जो जीवों और अजीवों, दोनों के स्वरूप से अज्ञात है. वह सयम का स्वरूप भी नहीं जान सकता, क्यों कि सयमपालन का जीवदया के साथ घनिष्ठ सम्बन्ध है।

> जो जीवे वि वियाणेइ, अजीवे वि वियाणइ। जीवाजीवे वियाणंतो, सो हु नाहीइ संजमं॥३॥

> > [ दश॰ अ॰ ४, गा॰ १३]

जो जीवोंको अच्छी तरह जानता है, वह अजीवो को भी अच्छी तरह जानता है। इसी प्रकार जीव और अजीव दोनो को सर्वोत्तम रूप मे जाननेवाला संयम को भी अच्छी तरह जान लेता है।

> जया जीवमजीवे य, दो वि एए वियाणइ। तया गइं बहुविहं, सन्वजीवाण जाणइ ॥४॥ [दश० अ० ४, गा० १४]

जब कोई साघक जीवो और अजीवों को उत्तम रीति से जानता है, तब वह सभी जीवो की बहुविघ गति को भली-भाँति पहचानता है।

विवेचन — यहाँ गति शब्द का अर्थ एक भव से दूसरे भव में जाने की क्रिया समभानी चाहिये। यह गति नरक, तिर्यंच, मनुष्य और देव इस तरह चार प्रकार की है। ससारी जीव को इन चार गतियों में से एक गति में अवश्य उत्पन्न होना पड़ता है, क्यों कि उसने इस

प्रकार का कर्मबन्धन किया है, ओर कर्म के फल भोगे विना किसी को मुक्ति नहीं मिलती।

जया गई बहुविहं, सम्बजीवाण जाणइ। तया पुण्णं च पावं च, वंधं मोक्खं च जाणइ।।५॥ [दश० अ० ४, गा० १४]

जब साघक सर्वजीवो की अनेकविध गतियों को जानता है, तब पुण्य, पाप, बन्ध और मोक्ष को जानता है।

विवेचन—जब साधक जीवकी अनेकविघ गति का कारण सोचता है तब उसके सामने पुण्य-पाप का सिद्धान्त आ जाता है। जैसे कि पुण्य करनेवालों की सद्गति होती है और पाप करनेवालों की सुर्गति । पीछे अधिक विचार करने पर पुण्य और पाप एक प्रकार का कर्मबन्धन है, यह बात उनके समभने मे आती है, और जहाँ कर्मबन्धन है, वहाँ उसमे से छूटने की कोई प्रक्रिया भी अवश्य होनी चाहिये, ऐसा अनुमान होते ही मोक्ष का निर्णय हो जाता है।

जया पुण्णं च पावं च, वंधं मोक्खं च जाणइ। तया निर्व्विदए भोए, जे दिव्वे जे य माणुसे ॥६॥ [ दया० अ० ४, गा० १६ ]

जब साघक पुण्य, पाप, वन्च और मोक्ष का स्वरूप अच्छी तरह जान लेता है, तब उसके मन मे स्वर्गीय तथा मानुपिक दोनों प्रकार के भोग सारहीन हैं, यह वात उसके घ्यान मे आ जाती है और उसके प्रति निर्वेद—वैराग्य उत्पन्न होता है। जया निन्तिदए भोए, जं दिन्ते जे य माणुसे। तया चयइ संजोगं, सन्भितर-वाहिरं॥७॥ [दशः अ०४, गा०१७]

जब साघक के मन में स्वर्गीय तथा मानुपिक भोगो के प्रति निर्वेद —वैराग्य उत्पन्न होता है, तब आभ्यन्तर और बाह्य संयोगो को वह छोड देता है।

विवेचन: — यहाँ आभ्यन्तर सयोग से कपाय और बाह्य सयोग से घन, घान्यादि का परिग्रह तथा कुटुम्बिजनो का सम्बन्ध ऐसा अर्थ लेना चाहिये। तात्पर्य यह है कि साधक मे जब स्वर्गीय अथवा मानुषिक भोग की इच्छा नहीं रहती, तब कषाय करने का कोई कारण नहीं रहता और घन-घान्यादि तथा कुटुम्बिजनो के प्रति रहे ममत्व मे अपने आप ही कमी आ जाती है।

जया चयइ संजोगं सन्भितर-बाहिरं। तया मुण्डे भवित्ताणं, पन्नयइ अणगारियं॥८॥ [ दश्य० अ० ४, गा० १८]

जब सावक आभ्यन्तर और बाह्य सयोगों को छोड देता है, तब सिर मुँडवाकर अणगार धर्म में प्रव्रजित होता है।

विवेचन: — अणगार घर्म अर्थात् श्रमण-घर्म, साघु-घर्म। प्रव्रजित होना अर्थात् दीक्षित होना। निर्ग्रन्थ सम्प्रदाय मे साघु-घर्म की दीक्षा ग्रहण करते समय सिर मुँडवाना अत्यावश्यक होता है। बौद्ध-श्रमण भी दीक्षा ग्रहण करते समय सिर का मुण्डन कराते है।

जिसने सिर मुँडवाया उसने शरीर सम्बन्धी सारी शोभा, सारे ममत्व का परित्याग कर दिया ऐसा समभा जाता है।

जया मुण्ड भवित्ताणं, पत्त्रयइए अणगारियं। तया संवरमुक्तिष्ठं, धम्मं फासे अणुत्तरं॥६॥ [दश्य अ०४, गा०१६]

जव साधक मस्तक का मुण्डन करवा कर अणगार धर्म मे प्रव्नजित होता है, तब उत्कृष्ट सयमरूपी धर्म का सर्वोत्तम ढग से आचरण कर सकता है।

> जया संवरम्रिक्डं, धम्मं फासे अणुत्तरं। तया धुणइ कम्मरयं, अवोहिकलुसं कडं॥१०॥ [दश॰ अ० ४, गा॰ २०]

जब साधक उत्कृष्ट सयमरूपी धर्म का सर्वोत्तम रूप से आचरण करता है, तब मिथ्यात्वजनित कलुषित भावों से उत्पन्न कर्मरज को दूर कर देता है।

> जया धुणइ कम्मरयं, अवोहिकलुसं कडं। तया सवत्तगं नाणं, दंसणं चाभिगच्छइ॥११॥ [दश्य० अ०४, गा० २१]

जब सावक मिथ्यात्वजनित कलुषित भावों से उत्पन्न कर्मरज को दूर कर देता है, तब सर्वव्यापी ज्ञान (केवलज्ञान) और सर्वव्यापी र्जन (केवलदर्शन) को प्राप्त कर सकता है। जया सवत्तगं नाणं, दंसणं चाभिगच्छइ। तया लोगमलोगं च, जिणो जाणइ केवली ॥१२॥ [दश० अ०४, गा० २२]

जब साधक सर्वव्यापी ज्ञान और सर्वव्यापी दर्शन को प्राप्त करता है, तब वह लोक और अलोक को जान लेता है तथा जिन एवं केवली वनता है।

जया लोगमलोगं च, जिणो जाणइ केवली। तया जोगे निरूंभित्ता, सेलेसिं पडिवज्जइ॥१३॥ [दश॰ ४०, गा॰ २३]

जब साघक लोक और अलोक का ज्ञाता जिन तथा केवली वनता है, तब अन्तिम समय में मन, वचन और काया की समस्त प्रवृत्तियों को रोककर शैलेशी अवस्था को प्राप्त करता है, अर्थात् पर्वत जैसी स्थिर-अकम्प दशा को प्राप्त होता है।

जया जोगे निरूंभित्ता, सेलेसिं पडिवज्जइ। तया कम्मं खिवताणं, सिद्धिं गच्छइ नीरओ।।१४॥। [दश॰ अ॰ ४, गा॰ २४]

जब सावक मन. वचन और काया की समस्त प्रवृत्तियों को रोक कर गैलेशी अवस्था को प्राप्त करता है, तब सम्पूर्ण कर्मों को क्षीण कर गुद्ध रूप घारण कर सिद्धि को पाता है।

जया कम्मं खिवत्ताणं, सिद्धिं गच्छइ नीरओ। तया लोगमत्थयत्थो, सिद्धो हवइ सासओ॥१४॥ [ दश्य अव ४, गाव २४] जब वह समस्त कर्मों को क्षीण कर शुद्ध वना हुआ सिद्धि को पाता है, तब लोक के मस्तक पर रहनेवाला ऐसा गाश्वत सिद्ध वन जाता है।

> सुहसायगस्स समणस्स, सायाउलगस्स निगामसाइस्स । उच्छोलणापहोयस्स, दुछहा सुगई तारिसगस्स ॥१६॥ [ दश० अ० ४, गा० २६]

जो श्रमण वाह्य-सुख का अभिलाषी है, और सुख कैसे प्राप्त हो ? इसी उघेड़-वुन मे निरन्तर व्याकुल रहता है, सूत्रार्थ की बेला टल जाने के पश्चात् भी दीर्घकाल तक सोया रहता है, जो अपना गारीरिक सौन्दर्य वड़ाने के हेतु सदा हाथ-पैर आदि घोता रहता है, ऐसे श्रमण को मोक्ष की प्राप्ति होना अत्यन्त दुर्लभ है।

> तवोगुगपहाणस्स, उज्ज्यमइ खंतिसंजमरयस्स । परीसहे जिगन्तस्स, सुलहा सुगई तारिसगस्स ॥१७॥ [दशः अ० ४. गा० २७]

जो श्रमण तपोगुण मे प्रवान है अर्थात् घोर तप करता है, जो प्रकृति से सरल है, क्षमा और सयम मे सदा अनुरक्त रहता है, तथा परीपहो को जीतता है, उसके लिये मोक्षप्राप्ति सुलम है।

विवेचन —शुद्ध चरित्र का पालन करते समय जो कष्ट, आपत्तियाँ और कठिनाइयाँ आती हैं उनको समतापूर्वक सहन कर लेने को ही परीषह-जय कहते हैं। इसके निम्नलिखित वाईस प्रकार हैं:—

- १: क्षुघापरीषह-भूख से उत्पन्न वेदना सहन करना।
- २: तृषापरीषह—तृषा से उत्पन्न वेदना सहन करना।
  - ३: ज्ञीतपरीषह—ठण्ड से होनेवाली वेदना सहन करना।
  - ४: उष्णपरीषह—ताप से उत्पन्न वेदना सहन करना।
  - ५: दंश-मराकपरीषह—मच्छरो के काटने से उत्पन्न वेदना
    - ६: अचेलकपरीषह—वस्त्र रहित अथवा फटे हुए वस्त्रवाली स्थिति
    - ७: अरितपरीषह—चरित्र पालन करते हुए मन मे ग्लानि न से दुखी नहीं होना।

    - स्त्रीपरीषह—स्त्रियो के अग-प्रदर्शन से मन को विचलित
      - चर्यापरीपह किसी एक गाँव अथवा स्थान के प्रति ममत्व न रखते हुए राष्ट्र में विचरण करते रहना और इस प्रकार के विहार-परिभ्रमण मे जो कज्ट आए, उसे शान्तिपूर्वक सहन
        - १०: निषद्यापरीषह—स्त्री, पशु, और नपुसकरहित स्थान मे रह कर एकान्त सेवन करना।
          - ११: शय्यापरीपह—शयन का स्थान अथवा गयन के लिये पटिया आदि जो भी मिले उसके लिए दुः हो न होना।
            - १२: आक्रोशपरीषह—कोई मनुष्य आक्रोश-क्रोघ करे, तिरस्कार करे, अपमान करे उसे शान्ति से सह लेना।

- १३: ववपरीषह—कोई मारपीट करे तो भी शान्ति से सह छेना।
- १४: याचनापरीषह—साधु को प्रत्येक वस्तु मांग कर ही प्राप्त करना चाहिये, अतः मन मे ग्लानि नही लाना।
- १५: अलाभपरीपह—भिक्षा मांगने पर भी कोई वस्तु न मिले तो, उसके लिये सन्ताप न करना।
- १६: रोगपरीपह—चाहे जैसा रोग अथवा व्याघि उत्पन्त क्यों न हुई हो किन्तु चीखना-चिल्लाना अथवा रोना-पीटना नही। साथ ही तत्सम्बन्वी सभी वेदनाएँ ज्ञान्ति-पूर्वक सहना।
- १७: तृणस्पर्शपरीषह—वैठते-उठते तथा सोते समय दर्भादि तृणों के कठोर स्पर्श को ज्ञान्ति-पूर्वक सह लेना।
- १८: मलपरीषह—पसीना तथा विहार आदि के कारण शरीर पर मैल जम जाने पर भी स्नान की इच्छा नहीं करना।
- १६ मत्कारपरीपह—कोई कैसा भी सत्कार क्यों न करे उसने अभि-मान न करते हुए मन को क्या मे रखना और यह सत्कार मेरा नहीं अपितु चरित्र का हो रहा है, ऐसा मानना।
- २०: प्रज्ञापरीपह बुद्धि अयवा ज्ञान का अभिमान नहीं करना।
- २१: अज्ञानपरीपह—अत्यविक परिश्रम करने पर भी सूत्रसिद्धान्त का चाहिये जितना बोब न हो तो उससे निराम न होना।
- २२: सम्यक्त्वपरीपह—किमी भी स्थिति में सम्यक्त्व को डार्बाडोल न होने देना तथा उसका संरक्षण करना।

## धारा : १० :

# धर्माचरण

पाणिणं। जरामरणवेगेणं, वुज्झमाणाण धम्मो दीवो पड्डा य, गई सरणमुत्तमं ॥१॥ [ उत्त० क्ष० २३, गा० ६८ ]

जरा और मरण के प्रचड समावात में जीवों की रक्षा के लिये धर्म एक द्वीप (बेट) है, आधार है और उत्तम शरण है।

विवेचन — जहाँ जन्म है वहाँ जरा और मरण अवश्य है। जरा और मरण का वेग इतना तो प्रचण्ड है कि रोकने से रुक नही सकता, अर्थात् उसके प्रचंड प्रवाह मे प्राणी मात्र को बहना ही पड़ता है और अनेक प्रकार के दुःखो का अनुभव भी करना पड़ता है। ऐसी अवस्था मे धर्म ही एक अद्वितीय सहायक बनता है, इसके आघार पर ही जीव मात्र अचल-अटल रह सकते है, और उनकी उत्तम रीति से रक्षा होती है। अन्य शब्दों में कहें तो जिसने वर्म का आचरण नहीं किया उसको वृद्धावस्था में बहुत दुःख उठाना पडता है और उसकी मृत्यु बिगड जाती है। वा,

मरिहिसि रायं जया तया विहाय। कामगुणे मणोरमे

## एको हु धम्मो नरदेव ताणं, न विजर्इ अन्नमिहेह किंचि॥२॥

[ उत्त० अ० १४, गा० ४० ]

हे राजन् ! इन मनोहर एव कमनीय ऐसे कामभोगों को छोडकर एक दिन तुभे मरना ही है। उस समय हे नरदेव ! एकमात्र घर्म ही तेरा जरणावलम्बन सिद्ध होगा। धर्म के अतिरिक्त इस ससार मे ऐसी कोई वस्तु विद्यमान नहीं कि जो तेरे उपयोग में आए।

विवेचन -यहाँ राजा को सम्बोधित किया है, किन्तु वात सब के लिये समान रूप से उपयोगी है।

> जरा जाव न पीडेइ, वाही जाव न बहुई। जार्विदिया न हायंति, ताव धम्मं समाचरे॥३॥

> > [ दशः स॰ ८, गा॰ ३६ ]

जव तक जरा पीडित न करे, व्याघि मे वृद्धि न हो और इन्द्रियाँ वल्हीन न हो जाएँ तवतक की अविघ मे उत्तम प्रकार से धर्माचरण कर लेना चाहिये।

विवेचन — प्रायः मनुष्य ऐसा समभना है कि जब में वड़ा हो जाऊंगा, वृद्ध वनूंगा, तब धर्माचरण करूंगा। अभी तो आमोद-प्रमोद के दिन है। किन्तु उसका यह समभना भ्रान्ति है। देह क्षणभगुर है। यह कब नष्ट हो जायगा कहा नही जा सकता। यदि मान लिया जाय कि आयुष्य की डोरी लम्बी है, और वह वृद्ध होनेवाला है,

तो क्या उस समय वह धर्माचरण कर सकेगा? उस समय उसकी गारीरिक गिक्तियाँ क्षीण हो जाती है, छोटी-बड़ी अनेक प्रकार की व्याधियाँ शरीर को ग्रस्त कर लेती है और इन्द्रियाँ यथेष्ट कार्य करने मे प्रायः असमर्थ होती है। ऐसी स्थिति मे भला किस-तरह धर्माचरण हो सकता है? अतः सुज्ञ मनुष्य को आरम्भ से ही धर्म का आचरण कर लेना चाहिये। साथ ही यह वात ध्यान मे रखनी चाहिये कि जिसने वाल्यकाल मे अथवा यौवन मे धर्माचरण नही किया, उसे वृद्धावस्था में धर्म प्रिय नही लगता। फलतः जबसे मनुष्य कुछ समभने लगता है तब से ही उसे धर्माचरण करना आरम्भ कर देना चाहिये।

जा जा वच्चइ रयणी, न सा पिडनियत्तई।
अहम्मं कुणमाणस्स, अफला जिन्त राइओ॥४॥
जा जा वच्चइ रयणी, न सा पिडनियत्तई।
धम्मं च कुणमाणस्स, सफला जिन्त राइओ॥ ॥॥
[उत्त॰ अ०१४, गा॰ २४-२४]

जो-जो रात्रियाँ बीतती है वे पुनः लीटकर नही आती और अद्यमीं की रात्रियाँ हमेशा निष्फल बीतती है।

जो जो रात्रियाँ बीतती हैं वे वापस लौट नही आती और घर्मी की रात्रियाँ हमेशा सफल होती है।

विवेचन—जो-जो रात बीतती है, वह पुनः लीट नही आती; वैसे ही जो-जो दिन बीतता है, वह भी पुनः लीट नही आता। तात्पर्य यह है कि जो समय चला गया, वह सदा के लिये हाथ से निकल गया, वह पुनः आनेवाला नहीं है। ऐसी अवस्था में वृद्धिमान मंनुष्यों का यह कर्त्तव्य हो जाता है कि समय का वन सके उतना सदुपयोग कर लेना चाहिये। जो मनुष्य अवर्म करता है, उसके समय का दुरुपयोग हुआ, ऐसा समभना चाहिए, क्योंकि उससे नया कर्मवन्चन होता है, जिसके फलस्वरूप उसे अनेकिवच दुःख सहन करने पंडते हैं। जो मनुष्य धर्म का आचरण करता है उसके समय का सदु-पयोग हुआ मानना चाहिये, क्योंकि उससे नये कर्म नहीं वैंचते और जो वैंचे हुए हैं उनका भी क्षय हो जाता है। परिणामस्वरूप उसकी भव-परम्परा का अन्त आ जाता है और वह सर्वदुःखों से मुक्त हो जाता है।

धम्मो मंगलमुक्तिहं, अहिंसा संजमो तवो। देवा वि तं नमंसंति, जस्स धम्मे सया मणो॥६॥

[ दश॰ अ०१, गा॰१ ]

धर्म उत्कृष्ट मगल है। वह अहिंसा, सयम और तपरूप है। जिसके मन में सदा ऐसा धर्म है, उसको देवता भी नमस्कार करते हैं।

विवेचन—इस जगत् मे मनुष्य मात्र सदा सर्वदा मंगल की कामना किया करते है। किन्तु उनको यह स्मरण नही होता कि उत्कृष्ट मगल तो धर्म ही है, क्योंकि धर्म से दुरित (पाप) दूर होते हैं और इच्छित फल की प्राप्ति होती है। यहाँ धर्म शब्द से विहिंसा, सयम और तप की त्रिपुटी समर्भना चाहिये। जहाँ किसी भी प्रकार की हिंसा होती है वहाँ धर्म नही रहता। जहाँ किसी भी

प्रकार की स्वच्छदता (दुराचार) हो वहाँ भी धर्म नही होता। और जहाँ एक अथवा अन्य प्रकार से भोग-विलास की पृष्टि हो, वहाँ भी धर्म नहीं होता। जो अहिंसा, संयम और तपोमय धर्म का शुद्ध भावसे पालन करता है, वह मानव समाज के लिये ही नहीं अपितु देवताओं के लिये भी वन्दनीय-पूजनीय सिद्ध होता है। साराश यह है कि धर्म के पालन से मनुष्य सर्वश्रेष्ठ गति को प्राप्त कर सकता है।

अहिंस सन्चं च अतेणगं च,

तत्तो य बम्भं अपरिग्गहं च।
पिडविजया पंच महन्वयाणि,

चरिज धम्मं जिणदेसियं विद् ॥७॥

[ उत्त० अ० २१, गा० १२]

बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिये कि वह अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह—इन पाँच महाव्रतो को जीवन मे स्वीकार कर श्री जिन भगवान् द्वारा उपदिष्ट धर्म का आचरण करे।

विवेचन—जो इन पाँच महावतो को स्वीकार नहीं कर सकता, उसके लिये पाँच अणुव्रत, तीन गुणव्रत और चार शिक्षाव्रत—ऐसे बारह प्रकार के अन्य व्रतो की भी योजना की गई है। कदाचित इनका पालन भी नहीं किया जा सके तो इनमें से जितना ब्रन सके उतना पालन करना चाहिये और उसमें प्रतिदिन अधिकाबिक प्रगति किस प्रकार हो, इसका सदा ध्यान रखना चाहिये।

वहिया उहुमादाय, नावकंक्खे कयाइ वि। पूल्वकम्मखयद्वाए, इमं देहं समुद्धरे॥८॥ [उत्तर अरु है, गार १४]

संसार से वाहर और सबसे ऊपर सिद्धिनिला नामक जो स्थान है, वहाँ पहुचने का उद्देश्य रखकर ही कार्य करना चाहिये। विषय-भोग की आकाँक्षा कदापि नहीं करनी चाहिये। पहले जिन कर्मों का सचय किया हुआ है, उनका क्षय करने के लिये ही यह देह-धारण करनी चाहिये।

विवेचन—मीर्क्ष मे पहुँचने का अवसर केवल मनुष्यजन्म में ही मिल सकता है। मानवजन्म अनन्त भवों में भ्रमण करने के पञ्चात् अत्यन्त कष्ट से प्राप्त होता है। बुद्धिमान् लोगों को उपयुक्त तथ्य को लक्ष्य में रखकर ही मोक्षप्राप्ति को अपना ध्येय वनाना चाहिये। यह गरीर भोग-विलास के लिये नहीं है, बल्कि पूबसचित कर्मों का क्षय करने के लिये हैं इम बात को पुनः पुनः अपने मन में इह करने की अत्यन्त आवश्यकता है। जब यह बात पूर्ण हरने का उत्साह बहेगा।

थम्मे हुर्ए वम्भे संतितित्थे, अणाविले अत्तपमन्नलेसे। जिहुं मिणाओं विमलो विसुद्धो, सुसीइभुओ पजहामि दोसं॥ध॥

[ उत्तः अः १२, गा० ४६ ]

मिथ्यात्व आदि दोषो से रहित और आत्म-प्रसन्नलेश्या से युक्त धर्म एक जलाशय है और ब्रह्मचर्य एक प्रकार का शान्ति-तीर्थ। इसमे स्नान करके में विमल, विशुद्ध और सुशीतल होता हूँ। ठीक वंसे ही कर्मों का नाश करता हूँ।

विवेचन — कुछ मनुष्य नहाना-घोना और बाहर से शुद्ध रहने को हो धर्म मान बैठे है, जबिक धर्म अन्तर की शुद्धि के साथ मुख्य सम्बन्ध रखता है। यह अन्तर की शुद्धि तभी प्राप्त होती है जब मिथ्यात्व, अविरित, प्रमाद, कषायादि दोष दूर कर दिये जाते है और आत्मा के परिणामों को शुद्ध रखा जाता है।

आत्मा के परिणामों की योग्यता समभने के लिये भगवान् महावीर ने छह लेश्याओं का स्वरूप प्रकट किया है। उनमे कृष्ण, नील और कापोत—ये तीन लेश्याएँ आत्मा के अशुद्धतम, अशुद्धतर और अशुद्ध परिणामो का सूचन करनेवाली है तथा पीत, पद्म तथा शुक्त—ये तीन लेश्याएँ आत्मा के शुद्ध—शुद्धतर—शुद्धतम परिणामो का सूचन करती है। अतः धर्माराधक को चाहिये कि वह सदा शुद्ध लेश्याओं मे ही रहे।

धर्माराधना में ब्रह्मचर्य का महत्त्व भी बहुत है। जो ब्रह्मचर्य का पालन करता है, उसका मन सदा विषय-विकार से दूर रहता है, और उससे अनन्य शान्ति मिलती है।

सक्षेप मे यह कहा जा सकता है कि इस प्रकार के लोकोत्तर—उच्च धर्म का जो आचरण करता है, उसके सब मल दूर होते है, उसकी सभी अशुद्धियाँ दूर होती हैं और उसके अन्तर के सारे ताप मिटकर उसे अनुपम शान्ति मिलती हैं। ऐसी आत्मा के सब कर्म शीघ्रता से नष्ट हो जाय, यह स्वाभाविक ही है।

पडंति नरए घोरे, ज नरा पानकारिणो। दिन्नं च गइं गच्छंति, चरित्ता धम्ममारियं ॥१०॥

जो मनुष्य पापकर्ता है वह घोर नरक में जाता है और जो आर्य धर्म का आचरण करनेवाला है वह दिव्य गति मे जाता है।

विवेचन—कर्म का नियम अवावित है। उसमे किसी का अनुनय-विनय अथवा अनुरोव नहीं चलता। जो अनुचित काम करता है, अवर्माचरण करता है, पाप-प्रवृत्ति में लीन रहता है, उसे मृत्यु के पश्चाप् भयंकर नरक-योनि में जन्म लेना पड़ता है और वहाँ उसे अवर्णनीय दुःख सहने पड़ते हैं। इसी तरह जो अच्छे कर्म करते हैं, आर्यवर्म का आचरण करते हैं, अर्थात् दया-दान परोपकारादि प्रवृत्ति में लीन रहते हैं, उन्हें मृत्यु के पश्चात् स्वर्गीय सुख अथवा सिद्धिगति प्राप्त होती है।

#### धारा : ११ :

## अहिंसा

## नाइवाइज किंचण ॥१॥

[ आ० ध्रु० १, अ० २, उ० ४ ]

किसी भी प्राणी की हिंसा न करो।

सन्वे पाणा पियाउया सुहसाया दुक्खपिडकूला अप्पियवहा पियजीविणो, जीविउकामा सन्वेसिं जीवियं वियं ॥२॥

[ सा॰ धु॰ १, स॰ २, ड॰ ३ ]

(क्यों कि) सभी प्राणियों को अपना आयुष्य प्रिय है, सुख अनुकूल है और दुःख प्रतिकूल है। वय सभी को अप्रिय लगता है और जीना सब को प्रिय लगता है। जीवमात्र जीवित रहने की कामना वाले हैं। सब को अपना जीवन प्रिय लगता है।

एस मन्गो आरिएहिं पवेइए, जहेत्थ क्रुसले नोवर्लि-पिज्जासि ॥३॥

[ आ॰ श्रु॰ १, अ॰ २, उ॰ २ ]

आर्य महापुरुषों द्वारा अहिंसा के इस मार्ग का कथन किया गया है। अतः कुशल पुरुष भूलकर भी अपने को हिंसा से लिप्त न करे।

### पणया बीरा महाबीहिं ॥४॥

[ आ॰ ध्रु॰ १, स॰ १, उ॰ ३ ]

कुशल पुरुप परीपह सहन करने में सूर होते हैं और अहिंसा के प्रशस्त पथ पर चलनेवाले होते हैं।

#### अदुवा अदिन्नादाणं ॥५॥

[ बा॰ भ्रु॰ १, अ॰ १. ड॰ ३ ]

जीवों की हिंसा करना यह एक प्रकार का अदत्तादान है यानी चोरी है।

तं से अहियाए, तं से अवोहिए ॥६॥

[ आ० श्रु० १, स० १, उ० १ ]

पृथ्वीकायिक (आदि) जीवो की हिंसा, हिंसक व्यक्ति के लिए सदा अहितकर होती है और अबोबि (अज्ञान-मिथ्यात्व) का मुल्य कारण वनती है!

आयातुले पयासु ॥७॥

[स्० श्रृ० १, कः ११, गा॰ ३]

प्राणियों के प्रति आत्मतुल्य भाव रखो।

सन्वाहिं अणुजुत्तीहि मतिमं पंडिलेहिया।

सन्वे अकन्तदुक्खाय, अओ सन्वे न हिंसया ॥८॥

[सू० श्र० १, अ० ११, गा० ६]

वृद्धिमान् पुरुष को सर्व प्रकार की युक्तियों से सोच-विचार कर तथा सभी प्राणियों की दुःख अच्छा नहीं लगता, इस तथ्य को ध्यान में रखकर किसी भी प्राणी की हिंसा नहीं करनी चाहिये। एयं खु नाणिणो सारं, जं न हिंसइ किंचण। अहिंसा समयं चेव, एयावन्तं वियाणिया॥ है॥ [स्०४०१, अ०११, गा०१०]

ज्ञानियों के वचन का यह सार है कि—'किसी भी प्राणी की हिंसा मत करो।' अहिंसा को ही शास्त्रकथित शाश्वत धर्म समभना चाहिए।

संबुज्झमाणे उनरे मइमं,
पावाउ अप्पाण निवदृएजा।
हिंसप्यस्याइं दुहाइं मत्ता,
वेरानुवन्धीणि महब्भयाणि॥१०॥

दुःख हिंसा से उत्पन्न हुए है, बैर को कराने तथा बढानेवाले है और महाभयद्भर है—ऐसा जानकर मितमान् मनुप्य अपने आप को हिंसा से बचावे।

सयं तिवायए पाणे, अदुवाऽन्नेहिं धायए। हणन्तं वाऽणुजाणाइ, वेरं वहुई अप्पणो ॥११॥ [स्० श्रु०१, अ०१, ड०१, गा०३]

परिग्रह में आसक्त मनुष्य स्वय प्राणी का हनन करता है, दूसरे के द्वारा हनन करवाता है और हनन करनेवाले का अनुमोदन करता है—इस तरह अपना बैर बढाता है। विवेचन—जैसे-जैसे हिंसा का क्षेत्र वड़ता जाता है, वैसे-जैसे वैर का भी विस्तार होता जाता है, वयों कि जिन-जिन प्राणियों की हिंसा होती है, वे सव वड़ला लेने के लिए हर घड़ी तत्पर रहते हैं; अतः अपना हित चाहनेवाले व्यक्ति को किसी भी प्राणी की हिंसा नहीं करना चाहिये, न ही दूसरे के द्वारा हिंसा करवानी चाहिये। और यदि कोई हिंसा करता हो, तो उसका अनुमोदन भी नहीं करना चाहिये।

अणेलिसस्स खेयन्ने,

ण विरुड्मेड्ज केणइ ॥१२॥

[स्॰ म्रु॰ १, स॰ १४, गा॰ १३]

संयम मे निपुण मनुष्य को जिसी के भी साथ वैर-विरोध नहीं करना चाहिए।

सया सच्चेण संपन्ने,

मित्तिं भृएहिं कप्पए॥१३॥

[ स॰ ख़ु॰ १, स॰ १४, गा॰ ३]

जिसकी अन्तरात्मा सदा सर्वदा सत्य भावों से ओतप्रोत है, उसे सभी प्राणियों के साय मित्रता रखनी चाहिए।

सन्वं नगं तू समयाणुपेही,

पियमप्पियं कस्सइ नो करेन्जा ॥१४॥

् [स्० घ्र०१, स०१०, गा०७]

मुमुझ को चाहिये कि वह सारे जगत् अर्यात् सभी जीवों को

समभाव ने देते। वह जिला को प्रियं और किसी को अप्रियं न बनाए।

> डहरे य पाणे बुहुं य पाणे, ते आत्तओ पासइ सन्वलोए ॥१४॥ [स्ट ध्र०१, अ०१२, गा०१=]

मुम् छोटे और वह समस्त जीवो को आत्मानुरूप माने।
पुढ़वीजीवा पुढो सत्ता, आऊजीवा तहाऽगणी।
वाडजीवा पुढो सत्ता, तणरुक्खा सवीयगा।।१६॥
अहावरा तसा पाणा, एवं छकायं आहिया।
एयावए जीवकाए, नावरे कोइ विज्जई॥१७॥
सन्वाहिं अणुजुतीहिं, मईमं पिडलेहिया।
सन्वे अकन्तदुक्खा य, अओ सन्वे न हिंसया।।१८॥
[सू० शु० १, अ० ११, गा० ७-६-६]

पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और बीजयुक्त तृण, वृक्ष आदि वनस्पति-काय जीव अति सूक्ष्म है। ( ऊपर से एक आकृतिवाले दिखाई देने पर भी सब का पृथक्-पृथक् अस्तित्व है।)

उक्त पाँच स्थावरकाय के अतिरिक्त अत्य त्रस प्राणी भी हैं। ये छह पड्जीवनिकाय कहलाते हैं। संसार में जितने भी जीव हैं, उन सब का समावेश इन पड्निकाय में हो जाता है। इनके अति-रिक्त अन्य कोई जीव-निकाय नहीं है। वृद्धिमान् मनुष्य उक्त षड्जीवनिकाय का सर्व प्रकार से सम्यग्-ज्ञान प्राप्त करें और 'सभी जीव दुःख से घवराते हैं' ऐसा मानकर उन्हें पीडा न पहुँचाए।

जे केइ तसा पाणा, चिद्वन्ति अदु थावरा।
परियाए अत्थि से अञ्जू, जेण ते तस-थावरा।। १६॥
[सः प्र०१, स०१, उ०४, गा०६]

जगत् में जितने भी त्रस और स्थावर जीव हैं, अपनी-अपनी पर्याय के कारण है। अर्थात् सभी जीव अपने-अपने कर्मानुसार त्रस अथवा स्थावर होते हैं।

उरालं जगओ जोगं,

विवन्नासं पलिन्ति य।

सन्वे अकंतदुक्खा य,

अओ सन्वे अहिंसिया ॥२०॥

[ सु॰ श्रु॰ १, स॰ उ॰ ४. गा॰ ६ ]

एक जीव जो एक जन्म मे त्रस होता है, वही दूसरे जन्म मे स्यावर होता है। त्रस हो अथवा स्यावर, सभी जीवों को दुःख अप्रिय होता है, ऐसा मानकर मुमुक्ष को सभी जीवों के प्रति अहिंसक वने रहना चाहिए।

उड्डं अहे य तिरिय, जे केइ तसथावरा। सन्तत्थ विरइं विज्जा, संति निन्नाणमाहियं॥२१॥ [सुरु घुरु १, बरु ११, गार्दि ]

ऊर्ध्वलोक, अधोलोक और तिर्यग्लोक, इन तीनो लोको मे जितने भी त्रस और स्थावर जीव है, उनके प्राणो का अतिपात (विनाश) करने से दूर रहना चाहिये। वैर की शान्ति को ही निर्वाण कहा गया है।

विवेचन — अर्घ्वलोक अर्थात् कपर का भाग — स्वर्ग, अघोलोक अर्थात् नीचे का भाग-पाताल और तिर्यग्लोक अर्थात् इन दोनो के बीच का भाग—मनुष्यलोक। जब किसी भी प्राणी के प्रति हृदय के एक अणु मे भी वैर-वृत्ति नहीं रहेगी तभी निर्वाण की प्राप्ति हो गई, ऐसा सममना चाहिये। तात्पर्य यह है कि अहिंसा की पूर्णता ही निर्वाण है।

पभूदोसे निराकिचा, न विरुज्झेज्ज केण वि। चेव, वयसा मणसा कायसा चेव अंतसो॥ २२॥ [ सू॰ श्रु॰ <sup>१, अ०</sup> ११, गा॰ १२ ]

इन्द्रियो को जीतनेवाला समर्थ पुरुष मिथ्यात्व आदि दोष दूर करके किसी भी प्राणी के साथ यावजीव मन, वचन और काया से विरए गामधम्मेहिं, जे केइ जगई जगा। बैर-विरोध न करे। तेसिं अवुत्तमायाए, थामं कुव्वं परिव्वए॥२३॥ [सू॰ भ्रु॰ १, अ॰ ११, गा॰ ३३]

शब्दादि विषयों के प्रति उदासीन वने हुए मनुष्य को इस ससार में विद्यमान जितने भी त्रस और स्थावर जीव हैं, उनको आत्मतुल्य मान, उनकी रक्षा करने में अपनी शक्ति का उपयोग करना चाहिये और इसी प्रकार संयम का भी पालन करना चाहिये।

जे य बुद्धा अतिकंता,

जे य बुद्धा अणागया।

संति तेसिं पइद्वाणं, भूयाणं जगई जहा ॥२४॥ [स्॰ श्रु॰ १, अ॰ ११, गा॰ ३६]

जीवो का आघार-स्थान पृथ्वी है। वैसे ही भूत और भावी तीर्थड्करों का आघार-स्थान शान्ति अर्थात् अहिंसा है। तात्पर्य यह है कि तीर्थड्करों को इतना ऊँचा पद अहिंसा के उत्कृष्ट पालन से ही प्राप्त होता है।

पुढवी य आऊ अगणी य वाऊ,

तण-रुक्ख-बीया य तसा य पाणा।

जे अण्डया जे य जराउ पाणा,

संसेयया जे रसयाभिहाणा ॥ २५ ॥

एयाईं कायाईं पवेइयाईं,

एएसु जाणे पडिलेह सायं।

## एएण काएण य आयदण्डे,

## एएसु या विप्यरियासुविन्ति ॥२६॥

[स्० श्रु० १, अ० ७, गा० १-२]

(१) पृथ्वी, (२) जल, (३) तेज, (४) वायु, (५) तृण, वृक्ष, बीज आदि वनस्पित तथा (६) अण्डज, जरायुज, स्वेदज, रसज—इन सभी त्रस प्राणियो को ज्ञानियो ने जीवसमूह कहा है। इन सब में सुख की इच्छा है, यह जानो और समभो।

जो इन जीवकायो का नाश करके पाप का सचय करता है, वह बारबार इन्ही प्राणियो मे जन्म घारण करता है।

अज्झत्थं सन्त्रओ सन्त्र, दिस्स पाणे पियायए। न हणे पाणिणो पाणे, भयवेराओ उवरए॥ २७॥

सभी सुख-दुखो का मूल अपने हृदय मे है, यो मानकर तथा प्राणिमात्र को अपने अपने प्राण प्यारे है, ऐसा समसकर भय और वैर से निवृत्त होते हुए किसी भी प्राणी की हिंसा न करना।

समया सन्वभूएसु, सत्तुमित्तेसु वा जगे। पाणाइवायविरई, जावज्जीवाए दुक्करं॥ २८॥

शत्रु अथवा मित्र सभी प्राणियो पर समभाव रखना ही अहिंसा कहलाती है। आजीवन किसी भी प्राणी की मन-वचन-काया से हिंसा न करना, यह वस्तुत: दुष्कर व्रत है। अभओ पत्थिवा तुरुमं, अभयदाया भवाहि य। अणिच्चे जीवलोगम्मि, किं हिंसाए पसज्जिस ॥२६॥

हे पार्थिव! तुमे अभय है। तू भी अभयदाता वन। इस क्षणभगुर संसार मे जीवों की हिंसा के लिए तू क्यों आसक्त हो रहा है?

जगनिस्सिएहिं भृएहिं, तसनामेहिं थावरेहिं च। नो तेसिमारमे दंडं, मणसा वयसा कायसा चेव ॥३०॥ [उत्तर वर द, गार् १०]

ससार मे त्रस और स्यावर जितने भी जीव हैं, उनके प्रति मन, वचन और काया से दण्ड-प्रयोग नहीं करना।

विवेचन—कोई भी प्राणी हमे पीडित करे, हमे सताये अथवा हमारे मार्ग में विष्न्रभूत हो, तो भी उसे दण्डित करने का—उसकी हिंसा करने का विचार मन, वचन तथा काया से कदापि नहीं करना चाहिये। यह हमारा व्यवहार जब पीडा पहुँचानेवाले आदि के प्रति भी उचित है, तब जिसने हमारा कभी कुछ नहीं विगाड़ा अथवा हमें किसी भी रूप में कोई क्षति नहीं पहुँचाई—उसे भला क्योंकर दण्ड दे सकते हैं? ताल्पर्य यह है कि मुमुझु को मन, वचन और काया से अहिसा का पालन करना चाहिये।

समणामु एगे वयमाणा,

पाणवहं मिया अयाणंता।

मन्दा निरयं गच्छन्ति,

वाला पावियाहिं दिद्वीहिं ॥३१॥

[ उत्त॰ अ॰ ८, गा॰ ७ ]

'हम श्रमण हैं' ऐसा कहनेवाला और प्राणिहिंसा में पाप नहीं माननेवाले मन्दबुद्धि कुछ अज्ञानी जीव अपनी पापटिष्ट से ही नरक में जाते हैं।

> न हु पाणवहं अणुजाणे, ग्रुच्चेज कयाई सव्वदुक्खाणं। एवारिएहिमक्खायं,

> > जेहिं इमो साहुधम्मो पन्नत्तो ॥३२॥

[ उत्त० अ० ८, गा० ८ ]

जो प्राणिहिंसा का अनुमोदन करता है, वह सर्वदुःखो से कदापि मुक्त नहीं हो सकता। ऐसा तीर्थंड्करों ने कहा है कि जिनके द्वारा यह साधुधर्म का प्रतिपादन किया गया है।

विवेचन — कहने का आशय यह है कि साघु स्वय हिंसा न करे, दूसरों से भी हिंसा न करवाये और कोई हिंसा करता हो तो उसकी अनुमोदना भी न करे। यदि वह अनुमोदना करे तो उसका मोक्तप्राप्ति का ध्येय ही विफल हो जाता है।

तित्थमं पठमं ठाणं, महावीरेण देसियं। अहिंसा निउणा दिद्वा, सन्वभ्एस संजमो॥३३॥ भगवान् महावीर ने सभी घर्मस्थानों में पहला स्थान अहिंसा को दिया है। सर्व प्राणियों के साथ संयमपूर्वक वर्ताव करना, इसमे उन्होंने उत्तम प्रकार की अहिंसा देखी है।

जावन्ति लोए पाणा, तसा अदुव थावरा । ते जाणमजाणं वा, न हणे नो वि घायए ॥३४॥ [द्या॰ स॰ है, गा॰ १॰]

इस लोक में जितने भी त्रस और स्थावर जीव हैं, उनकी जाने-अनजाने हिंसा नहीं करना, और दूसरों के द्वारा भी हिंसा नहीं करवाना।

> सन्ते जीवा वि इच्छंति, जीविउं न मरिजिउं। तम्हा पाणिवहं घोरं, निग्गंघा वज्जयंति णं॥३५॥ [ दगः स० ६, गाः १०]

सभो जीव जीना चाहते हैं, कोई मरना नहीं चाहता। अतः निर्जन्य मुनि मदा भयड्कर ऐनी प्राणिहिंसा का परित्याग करते हैं।

विवेचत-निर्यत्य मुनि अर्यात् जैन श्रमण। भयद्वर अर्यात् परिणाम ने भयद्वर। प्राणिवव अर्यात् जीवहिंसा हिंमा, धातना रूयवा मारणा।

तेर्मि अच्छणजोएण, निच्चं होयच्चयं निया।
मणना कायवकेण, एवं हवइ नंजए॥३६॥
[दग० ४० ८ गा०३]

इन जीवो के प्रति सदा अहिंसक वृत्ति से रहना। जो कोई मन, वचन और काया से अहिंसक रहता है, वही आदर्श संयमी है।

अजयं चरमाणो उ, पाणभूयाइं हिंसइ। बंधइ पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं॥३७॥

असावधानी से चलनेवाला मनुष्य त्रस-स्थावर जीवो की हिंसा करता है, जिससे कर्मबन्धन होता है और उसका फल कटु होता है।

अजयं चिद्वमाणो उ, पाणभूयाहिं हिंसइ। बंधइ पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं।।३८॥

असावघानी से खड़ा रहनेवाला पुरुष त्रस-स्थावर जीवो की हिंसा करता है, जिससे कर्मबन्घन होता है और उसका फल कटु होता है।

> अजयं आसमाणो उ, पाणभूयाइं हिंसइ। बंधइ पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं॥३६॥

असावघानी से बैठनेवाला मनुष्य त्रस-स्थावर जीवो की हिंसा करता है, जिससे कर्मबन्घन होता है और उसका फल कटु होता है।

अजयं सयमाणो उ, पाणभूयाइं हिंसइ। बंधइ पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं।।४०॥

असाववानी से सोनेवाला पुरुष त्रस-स्थावर जीवों की हिंसा करता है, जिससे कर्मवन्वन होता है और उसका फल कटु होता है।

अजयं भुज्जमाणो उ, पाणभूयाइं हिंसइ। वंधइ पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं ॥४१॥ असावधानी से भोजन करनेवाला मनुष्य त्रस-स्थावर जीवों की हिंसा करता है, जिससे कर्मवन्धन होता है और उसका फल कटु होता है।

> अजयं भासमाणो उ, पाणभृयाइं हिंसइ। वंघइ पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं॥४२॥ [दश्यः अ०४, गा०१ से ६]

असाववानी से वोलनेवाला पुरुप त्रस-स्थावर जीवो की हिसा करता है, जिससे कर्मवन्धन होता है और उसका फल कटु होता है।

### धारा : १२ :

## सत्य

सच्चं भयवं ॥ १ ॥ तं

[ प्रश्न॰ द्वितीय सवरद्वार ]

वह सत्य भगवान है। पुरिसा! सञ्चमेव समभिजाणाहि, सच्चस्स आणाए से उविहुए मेहावी मारं तरइ॥ २॥ [ आ॰ श्रु॰ १, अ॰ ३, उ॰ ३ ]

हे पुरुष ! तू सत्य को ही वास्तविक तत्त्व जान । सत्य की आज्ञा मे रहनेवाला वह बुद्धिमान् मनुष्य मृत्यु को तैर जाता है।

अप्पणहा परहा वा, कोहा वा जइ वा भया। हिंसगं न मुसं बूया, नो वि अन्नं वयावए ॥३॥ [ दशः स॰ ६, गा॰ ११]

अपने स्वार्थ के लिए अथवा दूसरे के लाभ के लिये, क्रोघ से अथवा भय से, किसी की हिंसा हो ऐसा असत्य वचन खुद नही बोलना चाहिये, ठीक वैंसे ही दूसरे से भी नहीं बुलवाना चाहिये।

मुसावाओ य लोगम्मि, सन्वसाहूहिं गरिहिओ । अविस्सासो य भूयाणं, तम्हा मोसं विवज्जए ॥॥ इस जगत में सभी साधु पुरुषों ने मृषावाद अर्थात् असत्य वचन की घोर निन्दा की है; क्योंकि वह मनुष्यों के मन में अविश्वास उत्पन्न करनेवाला है। अनः असत्य वचन का परित्याग करना चाहिये।

न लविज्ज पुद्घो सावज्जं, न निरद्धं न मम्मयं। अप्पणहा परद्वा वा, उभयस्संतरेण वा॥४॥

[ उत्त॰ अ॰ १, गा॰ २४ ]

यदि कोई पूछे तो अपने लिये अथवा अन्य के लिये, अथवा दोनों के लिए, स्वप्रयोजन अथवा निष्प्रयोजन, पापी एव निर्यक वचन नहीं वोलना चाहिये। न मर्मभेदी वचन ही वोलना चाहिये।

आहच्च चण्डालियं कट्डु, न निण्हविड्ज कयाइ वि। कडं कडेत्ति भासेड्जा, अकडं नो कडेत्ति य॥६॥ [उत्तर अरु १, गारु ११]

यदि क्रोध के कारण कभी मुँह से असत्य वचन निकल पड़े, तो उसे छिपाये नहीं। यदि असत्य वचन वोल चुके हों तो वैसा साफ-साफ कह देना चाहिये और नहीं वोला हो तो वैसा कहना चाहिये। अर्थात् किये हुए को किया हुआ और नहीं किये हुए को नहीं किया हुआ कहना जरूरी है। इस तरह सदा सत्य वोलना चाहिये।

चउण्हं खलु भासाणं, परिसंखाय पन्नवं। दोण्हं तु विणयं सिक्खे, दो न भासिज सन्वसी ॥७॥

[ दग्र० अ० ७, गा० १ ]

प्रज्ञावान् साघक चार प्रकार की भाषाओं के स्वरूप को जानकर उनमें से दो प्रकार की भाषा द्वारा विनय (आचार) सीखें ; और दो प्रकार की भाषाओं का कदापि उपयोग न करे।

विवेचन—भाषा के चार प्रकार है:—(१) सत्य, (२) असत्य, (३) सत्यासत्य अर्थात् मिश्र और (४) असत्यामृषा अर्थात् व्याव--हारिक। इनमें से प्रथम और अन्तिम इन दो भाषाओं का साधक -विनयपूर्वक व्यवहार करे और असत्य तथा मिश्र भाषा का सर्वथा -परित्याग करे।

जा य सच्चा अवत्तव्या, सच्चामोसा य जा मुसा। जा य बुद्धेहिंऽनाइन्ना, न तं भासिज्ज पन्नवं ॥८॥

जो भाषा सत्य होने पर भी बोलने योग्य न हो, जो भाषा सत्य और असत्य के मिश्रणवाली हो, जो भाषा असत्य हो और जिस भाषा का तीर्थड्करो ने निषेघ किया हो—ऐसी भाषा का प्रयोग प्रज्ञावान साघक को नहीं करना चाहिये।

विवेचन—अपर की सातवी गाथा में सत्य और व्यावहारिक भाषा बोलने के सम्बन्ध में कहा गया है। उसमें भी बहुत कुछ बात -समभने योग्य है। उसीका स्पष्टीकरण प्रस्तुत गाथा में किया गया है। भाषा सत्य हो किन्तु बोलने जैसी न हो, अर्थात् जिसके बोलने से हिंसा अथवा अन्य किसी की हानि होने जैसी स्थिति हो तो वैसी भाषा कभी नहीं बोलनी चाहिये। उदाहरण के लिये—वाजार में -जाते हुए यदि कोई कसाई-विधक पूछे, "मेरी गाय को देखा है ?" तो गाय को जाती हुई देखने पर उत्तरदाता ऐसा कह दे— "हाँ, मैने देखी है, वह उस ओर गई है।" तो परिणामस्वरूप हिंसा होना सम्भव है, क्योंकि कसाई उस दिशा में जाकर गाय को पकड लायगा और फिर उसका वब करेगा। अतः ऐसी भाषा नहीं बोलनी चाहिये।

असचमोसं सच्चं च, अणवजमककसं। समुपेहमसंदिद्धं, गिरं भामिज पन्नवं॥६॥

व्यावहारिक भाषा तथा सत्य भाषा भी जो पापरिहत हो, कर्कशता से मुक्त (कोमल) हो, निःसन्देह हो तथा स्व-पर का उपकार करनेवाली हो, ऐसी भाषा का ही प्रयोग प्रज्ञावान् सावक को करना चाहिये।

वितहं वि तहाम्रितं, जं गिरं भासए नरी। तम्हा सो पुट्टो पावेणं, किं पुण जो मुसं वए।।१०॥

जो मनुष्य प्रकट सत्य को भी वास्तिविक असत्य के रूप में भूल से वोल जाय तो वह पाप का भागी वनता है, तब सर्वथा असत्य वोलनेवाले का तो कहना ही क्या ? वह अनन्त पापो का भागी वनता है।

तहेव फरुसा भासा, गुरुभृओवघाइणी। -सच्चा विसा न वत्तव्वा, जओ पावस्स आगमो ॥११॥ [ दश्य अ० ७, गा० ११-] इसी तरह सत्यभाषा भी अगर अनेक विघ प्राणियो की हिंसा का कारण बनती हो अथवा कठोर हो तो कभी नहीं बोलनी चाहिये, क्यों कि उससे पाप का आगमन होता है।

> तहेव काणं काणे ति, पंडगं पंडगे ति वा। वाहियं वा वि रोगि ति, तेणं चोरे ति नो वए।।१२।। [दश॰ अ०७, गा०१२]

ठीक इसी प्रकार काने को काना, नपुसक को नपुसक, रोगी को रोगी और चोर को चोर भी नहीं कहना चाहिये, क्यों कि यह सब सत्य होने पर भी सुनने में अत्यन्त कठोर लगता है।

> एएणऽन्नेण अहेणं, परो जेणुवहम्सइ। आयारभावदोसन्तू, न तं भासिज पन्नवं॥१३॥ [दश० अ० ७, गा० १३]

अतः प्रज्ञावान् साघक आचार और भाव के गुण-दोषो को परख कर उपर्युक्त तथा दूसरे के हृदय को आघात पहुँचानेवाली भाषा का प्रयोग न करे।

तहेव सावज्ञ अंहारिणी जा य परोवधायणी।
से कोह लोह भय हास माणवो,
न हासमाणो वि गिरं वएजा ॥१४॥
[दश० अ० ७, गा० ४४]

इसी प्रकार प्रज्ञावान् साधक क्रोध, लोभ, भय, हास्य अथवा विनोद मे पापकारिणी, पाप का अनुमोदन करनेवाली, निश्चयकारिणी और दूसरे के मन को दुःख पहुँचानेवाली मापा बोलना छोड़ दे।

मुहुत्तदुक्खा उ हवंति कंटया,

अओमया ते वि तओ सुउद्धरा। वाया दुरुताणि दुरुद्धराणि,

> वेराणुबन्धीणि महक्भयाणि ॥१४॥ [ दग्न॰ स॰ ६, द॰ ३, गा॰ ७]

यि हमें लोहें का काँटा चुम जाय तो घडी दो घड़ी ही दुःख होता है और वह भी सरलता से निकाला जा सकता है, परन्तु अशुभ वाणीरूपी काँटा हृदय में एक वार चुम जाने पर सरलता सें नहीं निकाला जा सकता, साथ ही वह चिरकाल के लिए वैरानुबन्च करनेवाला तथा महान् भय उत्पन्न करनेवाला होता है।

दिहं मियं असंदिहं, पिडपुण्णं विय नियं। अयंपिरमणुन्त्रिगं, भासं निसिर अत्तवं॥१६॥ विशः अ० ८, गा० ४६]

आत्मार्थी सावक को चाहिये कि वह इप्ट, परिमित, असन्दिग्व, परिपूर्ण, स्पप्ट, अनुमूत, वाचालना-रहित और क्सी को मी उद्दिम न करनेवाली ऐसी वाणी का उपयोग करे।

भासाइ दोसे य गुणे च जाणिया,

तीसे य दुडे परिवज्जए सया।

छसु संजए सामणिए सया जए, वएज बुद्धे हियमाणुलोमियं ॥१७॥ [दश्य० अ० ७, गा० ४६]

भाषा के दोष और गुणों को जानकर उसके दोषों को सदा के लिये छोड़ देना चाहिये। छह काय के जीवों का यथार्थ संयम पालने वाले और सदा सावधानी से वर्ताव करनेवाले ज्ञानी साधक हमेशा परिहतकारी तथा मधुर भाषा का ही प्रयोग करे।

सुवक्सुद्धिं समुपेहिया मुणी,

गिरं च दुईं परिवज्जए सया।

मियं अदुहं अणुवीइ भासए,

सयाण मज्झे लहई पसंसणं ॥१८॥

मुनि हमेशा वचनशुद्धि का विचार करे और दुष्ट भाषा का सदा के लिये परित्याग करे। यदि अदुष्ट भाषा बोलने का अवसर भी आ जाय तो वह परिमित एव विचारपूर्वक बोले। ऐसा बोलनेवाला सन्त पृरुषो की प्रशसा का पात्र बनता है।

अप्पत्तिअं जेण सिया, आसु कुप्पिज्ज वा परो। सन्त्रसो तं न भासिज्जा, भासं अहिअगामिणि ॥१६॥ [दश॰ व॰ ८, गा॰ ४८]

जिससे अविश्वास पैदा हो अथवा दूसरे को जल्दी से कोघ आ जाय ऐसी अहितकर भाषा का विवेकी पुरुष कदापि प्रयोग न करे। देवाणं मणुयाणं च, तिरियाणं च चुग्गहे। अमुगाणं जओ होउ, मा वा होउ त्ति नो वए।।२०॥ [क्त० व० ७, गा० ४०]

देवता, मनुष्य तथा तिर्यंचों में जब परस्पर युद्ध हो, तब इसकी जय हो और इसकी पराजय हो, ऐसा नहीं वोलना चाहिये।

विवेचन—नयों कि इस प्रकार के वचनोच्चार से एक प्रसन्न होता है और दूसरा रुप्ट। ऐसी दुःखद परिस्थित उपस्थित करना प्रज्ञाज्ञाली सावक के लिये उपयुक्त नहीं है।

अपुच्छिओ न भारेन्जा, भासमाणस्स अंतरा। पिट्टिमंसं न खाएन्जा, मायामीसं विवन्जए॥२१॥

[द्रग् स॰ ८, ना॰ ४७]

संयमी सावक विना पूछे उत्तर न दे, अन्य लोग वाते करते हो तो उनके वीच में न वोले, पीठ पीछे किसी की निन्दा न करे तथा बोलने मे कपट्युक्त असत्यवाणी का प्रयोग न करे।

जणवयसम्मयठवणा,

नामे रूवे पहुच्चे सच्च य।

ववहारभावजोगे,

दसमे ओवम्मसच्चे य ॥२२॥ [प्रज्ञापना सुक्र-माषा पद]

सत्यवचनयोग के दस प्रकार हैं :—(१) जनपद-सत्य, (२) सम्मत-सत्य, (३) स्थापना-सत्य, (४) नाम-सत्य, (५) रूप-सत्य, (६) प्रतीत-सत्य, (७) व्यवहार-सत्य, (८) भाव-सत्य, (६) योग-सत्य और (१०) उपमा-सत्य।

विवेचन—दशवैकालिक-निर्युक्ति मे इन दस प्रकार के सत्य-वचनयोग की जानकारी इस प्रकार दी है:—

१: जनपद-सत्य—जिस देश मे जैसी भाषा बोली जाती हो वैसी भाषा बोलना, उसे जनपद-सत्य कहते हैं। जैसे कि 'बिल' शब्द से हिन्दी भाषा मे चूहे-सर्प आदि का निवास-स्थान सममा जाता है, जबिक अग्रेजी भाषा में 'बिल' शब्द से मूल्य-पत्रक, [ की हुई सेवा के मूल्य का पत्रक ] अथवा किसी नियम की स्थापना का पत्रक सममा जाता है।

२: सम्मत-सत्य—पूर्वाचार्यों ने जिस शब्द को जिस अर्थ में माना है, उस शब्द को उसी अर्थ में मान्य रखना, वह है 'सम्मत-सत्य'। जैसे कि कमल और मेढक दोनों ही कीचड में उत्पन्न होते है, तथापि पड्सज शब्द कमल के लिये ही प्रयुक्त होता है, न कि मेढक के लिये।

३: स्थापना-सत्य—िकसी भी वस्तु की स्थापना कर उसे इस नाम से पहिचानना, यह है, 'स्थापना-सत्य'। जैसे कि ऐसी आकृति-वाले अक्षर को ही 'क' कहना। एक के ऊपर दो बिन्दु और लगा देने से 'सी' और तीन शून्य जोड देवे तो उसे 'हजार' कहना आदि। शतरज के मुहरों को 'हाथी', 'ऊंट', 'घोडा' आदि कहना यह भी इसीमे आता है। ४: नाम-सत्य—गुण-विहीन होने पर भी किसी व्यक्ति अथवा वस्तुविशेष का नाम निर्घारित करना 'नाम-सत्य' कहलाता है। जैसे एक वालक का जन्म किसी गरीव घर मे होने पर भी उसका नाम रख लिया जाता है 'लक्ष्मीचन्द्र'।

५: रूप-सत्य—िकसी विशेष रूप के घारण कर लेने पर उसे उसी नाम से सम्बोधित किया जाता है। जैसे कि साधु का देष पहने हुए देखने पर उसे 'साबु' कहा जाता है।

६: प्रतीत-सत्य—( अपेक्षा-सत्य ) एक वस्तु की अपेक्षा अन्य वस्तु को वडी, भारी, हलकी आदि कहना वह 'प्रतीत-सत्य' है। जैसे कि—अनामिका की अंगुली वडी है यह बात कनिष्ठा की अपेक्षा से सत्य है, परन्तु मध्यांगुली की अपेक्षा वह छोटी है।

- (७) व्यवहार-सत्य—(लोक-सत्य)—जो वात व्यवहार में बोली जाय वह 'व्यवहार-सत्य'। जैसे कि गाड़ी कलकत्ता पहुचती है तब कहा जाता है कि कलकत्ता आ गया। रास्ता अथवा मार्ग स्थिर है, वह चल तो सकता नहीं, फिर भी कहा जाता है कि यह मार्ग आवू जाता है। इसी प्रकार वन में स्थित घास जलता है, तथापि कहा जाता है कि वन जल रहा है।
  - (८) भाव-सत्य—जिस वस्तु मे जो भाव प्रघानरूप मे दिखाई पडता हो, उसे लक्ष्य मे रख युक्त वस्तु का प्रतिपादन करना, 'भाव-सत्य' कहलाता है। कितने ही पदार्थों मे पाँचों रग न्यूनाविक प्रमाण मे रहने पर भी उन रगों की प्रघानता मानकर काला, पीला

आदि कहा जाता है। जंसे तोते मे अनेक रंग होने पर भी उसे हरे रंग का ही कहते हैं, यह है 'भाव-सत्य'।

- (६) योग-सत्य—योग अर्थात् सम्बन्ध से किसी व्यक्ति अथवा वस्तु को पहचानना, वह 'योग-सत्य' कहलाता है। जैसे कि अध्या-पक को अध्यापन-काल के अतिरिक्त सयय मे भी अध्यापक कहा जाता है।
- (१०) उपमा-सत्य—िकसी एक प्रकार की समानता हो, उसके आवार पर उस वस्तु की अन्य वस्तु के साथ तुलना करना और उसे तदनुसारी नाम से पहचानना वह उपमा-सत्य कहलाता है। जैसे कि 'चरण-कमल', 'मुख-चन्द्र', 'वाणी-सुघा' आदि।

कोहे माणे माया, लोभे पेज्जे तहेव दोसे य। हासे भए अक्खाइय, उवघाए निस्सिया दसमा ॥२३॥ [प्रजापनासूत्र-भाषापद]

क्रोघ, मान, माया, लोभ, राग, हेष, हास्य तथा भयभीत होकर वोली जानेवाली भाषा, कल्पित व्याख्या तथा दसमे उपघात (हिंसा) का आश्रय लेकर जिस भाषा का उपयोग किया जाय, वह असत्य भाषा कहलाती है।

### अस्तेय

पंचिवहो पण्णत्तो, जिणेहिं इह अण्हओ अणादीओ । हिंसामोसमदत्तं, अञ्ज्ञंभपरिग्गहं चेव ॥ १ ॥ [ प्रम्न॰ द्वार १, गा॰ ॰ ]

जिन भगवन्तों ने आस्रव को,अनादि तथा पाँच प्रकार का कहा है: (१) हिंसा, (२) मृपावाद, (३) अदत्त, (४ अब्रह्म और (४) परिग्रह।

विवेचन—जिसके द्वारा आत्मप्रदेशों की ओर कार्मण-वर्गणा का आकर्षण हो उसे आस्त्रव कहते हैं। वह प्रवाह से अनादि है। हिंसादि पाँच प्रकार के पाप के कारण उसका उद्भव होता है। इनमें से हिंसा को रोकने के लिये प्राणातिपात-विरमणवत अर्थात् अहिंसा-वत, मृपावाद को रोकने के लिये मृपावादिवरमणवत अर्थात् सत्यवत, तया अदत्तादान को निवृत्ति के लिये अदत्तादानिवरमणवत अर्थात् अस्तेयवत व्रत हैं। इसी प्रकार अवहा को रोकने के लिये मैथुन-विरमणवत और परिग्रह को रोकने के लिये मैथुन-

तइयं च अदत्तादाणं हरदहमरणभयकलुमतासणपरसंतिमऽभेज्ज लाभमृलं अजिकत्तिकरणं अणज्जं अणज्जं

साहुगरहणिज्जं पियजणमित्तजणभेदविष्पीतिकारकं राग-दोसबहुलं ॥ २ ॥

[ प्रश्न॰ द्वार ३, सूत्र ६ ]

तीसरा अदत्तादान दूसरों के हृदय को दाह पहुँचानेवाला, मरण-भय, पाप, कष्ट तथा परद्रव्य की लिप्सा का कारण और लोभ का मूल है। यह अपयशकारक है, अनार्य कर्म है, साधु-पुरुषो द्वारा निन्दित है, प्रियजन और मित्रजनो मे भेद करानेवाला है, और अनेकविघ रागद्वेष को जन्म देनेवाला है।

विवेचन—प्रश्नव्याकरण सूत्र के तृतीय द्वार मे स्तेय के तीस नाम गिनाये हैं, जिनमे से कुछ इस प्रकार समफने चाहिये:— (१) चोरी, (२) अदत्त, (३) परलाम, (४) असयम, (४) परवनगृद्धि, (६) लील्य, (७) तस्करत्व, (८) अपहार, (६) पापकर्मकरण, (१०) कूटतूल-कूटमान, (११) परव्रव्याकाक्षा, (१२) तृष्णा आदि। चित्तमंतमचित्तं चा, अपं वा जइ वा वहुं। दंतसोहणमित्तं चि, उग्गहंसि अजाइया ॥ ३॥ तं अपणा न गिण्हंति, नो वि गिण्हावए परं। अन्नं वा गिण्हमाणं वि, नाणुजाणंति संजया॥ ४॥ [इग्र॰ अ०६, गा०१४-१४]

वस्तु सजीव हो या निर्जीव, कम हो या ज्यादा, वह यहाँ तक कि दाँत कुतरने की सलाई के समान तुच्छ वस्तु भी उसके स्वामी को पूछे बिना सयमी पुरुष स्वय लेते नहीं, दूसरे से लिवाते नहीं तथा जो कोई लेता हो, उसे अनुमित देते नहीं। निच्चं तसे पाणिणो थावरे य, जे हिंसंति आयसुहं पडुच्च। जे लूसए होइ अदत्तहारी, ण सिक्खई सेयवियस्स किंचि ॥॥॥ [ स्त्र॰ श्र॰ १, अ॰ ४, उ० १, गा॰ ४]

जो मनुष्य अपने सुख के लिये त्रस तथा स्थावर प्राणियों की निरन्तर हिंसा करता रहता है और जो दूसरे की वस्तुए विना लौटाये अपने पास रख लेता है अर्थात् चुरा लेता है, वह आदरणीय वर्तों का तनिक भी पालन नहीं कर सकता।

उड्डं अहेय तिरियं दिसासु, तसा य जे थावर जे य पाणा।

हत्थेहि पाएहि य संजमित्ता, अदिन्नमन्नेसु य नो गहेज्जा ॥६॥ [स्॰ श्रु॰ १, ब॰ १०, गा॰ २]

आत्मार्थी पुरुष को चाहिये कि वह उमर, नीचे और तिरछी विनाओं मे जहाँ त्रस और स्थावर जीव रहते हैं, उन्हें हाथ-पैरों के आन्दोलन से अथवा अन्य अगों द्वारा किसी प्रकार की यातना न पहुँचाते हुए सयम से रहे तथा दूसरे द्वारा नहीं दी गई वस्तु ग्रहण न करे अर्थात् अदत्तादान न करे।

दंतसोहणमाइस्स, अदत्तस्स विवज्जणं। अणवज्जेसणिज्जस्स, गिण्हणा अवि दुक्तरं ॥७॥ [उत्त॰ अ॰ १६, गा॰ २८]

दाँत कुतरने का तिनका भी उसके मालिक के दिये विना ग्रहण नहीं करना, साथ ही निरवद्य और एषणीय वस्तुएँ ही ग्रहण करना— ये दोनो बाते अत्यन्त दुष्कर है।

विवेचन—निरवद्य अर्थात् पापरिहत । एषणीय वस्तुएं अर्थात् साधुवर्म के नियमानुसार उपयोग में ली जायं ऐसी वस्तुएं।

रूवे अतित्ते य परिग्गहे य,
सत्तोवसत्तो न उवेइ तुर्हि।
अतुद्विदोसेण दुही परस्स,
लोभाविले आययई अद्तं।।८॥
[उत्त॰ अ॰ ३२,गा॰ २६]

मनोहररूप ग्रहण करनेवाला जीव अतृप्त ही रहता है। उसकी आसिक्त बढ़ती ही जाती है, इसलिए तुष्टि—नृप्ति नही होती। अतृप्ति-दोष से दु: खित होकर वह दूसरे की सुन्दर वस्तुओ का लोभी बनकर अदत्त ग्रहण करता है।

तण्हाभिभूयस्स अदत्तहारिणो, रूवे अतित्तस्स परिग्गहे य।

मायाम्रसं बहुइ लाभदोसा, तत्था वि दुक्खा न विम्रुच्चई से॥६॥ [उत्तर अर ३२, गार ३०]

रूप के संग्रह में असन्तुष्ट वना हुआ जीव तृष्णा के वशीभूत होकर अदत्त का हरण करता है और इस तरह प्राप्त वस्तु के रक्षणार्थ लोभदोप में फँसकर कपट-क्रिया द्वारा असत्य वोलता है। इन कारणों से वह दुःख से मुक्त नहीं होता। धारा : १४ :

## ब्रह्मचर्य

#### लोगुत्तमं च वयमिणं ॥१॥

[ प्रश्न॰ संवरद्वार ४, सूत्र १ ]

यह व्रत लोकोत्तम है।

वंभचेर उत्तमतव-नियम-नाण-दंसण-चरित्त-सम्मत-विणयमूलं ॥२॥

[ प्रम्न॰ संवरद्वार ४, सूत्र १ ]

ब्रह्मचर्य उत्तम तप, नियम, ज्ञान, दर्शन, चारित्र, सयम और विनय का मूल है।

एकं पि वंभचेरे जंमिय आराहियं पि, आराहियं वयमिणं सन्वं तम्हा निउएण वंभचेरं चरियन्वं ॥३॥

[ प्रम्त॰ संवरद्वार ४, सूत्र १ ]

जिसने अपने जीवन मे एक ही ब्रह्मचर्य-व्रत की आराधना की हो, उसने सभी उत्तमोत्तम वर्तों की आराधना की है—ऐसा समभना चाहिये। अतः निपुण साधक को ब्रह्मचर्य का पालन करना चाहिये। तवेसु वा उत्तम वंभचेरं ॥४॥

[स्॰ श्रु॰ १, स॰ ६, सा॰ २३]

अथवा तप में ब्रह्मचर्य श्रेष्ठ है।

विरइ अवंभचेरस्स, कामभोगरसन्तुणा। उग्गं महन्त्रयं वंभं, धारेयव्वं सुदुक्करं॥॥॥ [उत्तर सर्वः १६, गार्वः १६

कामभोग का रस जाननेवालों के लिए मैथुन-त्याग और ज्य ब्रह्मचर्य-वृत घारण करने का कार्य अति कठिन है।

मोक्खाभिकंखिस्स उ माणवस्स,

संसारभीरुस्स ठियस्स धम्मे।

नेयारिसं दुत्थरमत्थि लोए,

जिहित्थिओ वालमणोहराओ ॥॥॥ [ उत्तर अर ३२, गार १७]

मोक्षार्यी, संतारभीर और वर्मनिष्ठ पुरुषों के लिये इस संसार में बाल जीवों का मन हरण करनेवाली स्त्रियों का परित्याग करने जितना मुश्क्लि कार्य दूसरा कोई नहीं है।

एए य संगे समइक्रमिचा,

सुदुत्तरा चेव भवंति सेसा। जहा महासागरम्रचरिता,

> नई भवे अवि गंगासमाणा ॥७॥ [उच्च० अ०३२, गा० १८]

जैसे महासागर को तैर जानेवाले के लिये गङ्गा नदी तैर जाना सुगम है, ठीक वैसे ही स्त्री-ससर्ग का त्याग करनेवालों के लिये अन्य वस्तुओं का त्याग करना अत्यन्त सरल है।

णो रक्खसीसु गिज्झेज्जा, गंडवच्छासु ऽणेगचित्तासु। जाओ पुरिसं पलोभित्ता, खेल्लंति जहा व दासेहिं॥८॥ [ उत्तर अरु म, गारु १ म

जिस तरह कोई राक्षसी किसी का सारा रक्त चूसकर उसके प्राण हर लेती है, ठीक उसी तरह पुष्ट स्तनवाली तथा अनेको का ध्यान चित्त में घारण करनेवाली स्त्रियाँ साधक के ज्ञान-दर्शन आदि सब का अपहरण कर उसकी साधना का नाश कर देती है। ऐसी स्त्री सर्वप्रथम पुरुषो को अपनी ओर आकृष्ट करती है और बाद में उनसे आज्ञाकारी दास के समान कार्य करवाती है।

अवंभचरियं घोरं, पमायं दुरहिद्वियं।
नाऽऽयरंति मुणी लोए, भेयाययणविज्ञिणा।।६॥
[दश्यः अव ६, गाव १६]

सयम का भंग करनेवाले रमणीय स्थानो से दूर रहनेवाले साघु-पुरुष साघारण जन-समूह के लिये अत्यन्त दुःसाध्य, प्रमाद के कारण-रूप और महान् भयङ्कर ऐसे अब्रह्मचर्य का सपने में भी सेवन नहीं करते। मूलमेयमहम्मस्स, महादोससम्रस्तयं। तम्हा मेहुणसंसग्गं, निग्गंथा वज्जयंति णं॥१०॥ [ दश० अ० ६, गा० १६]

यह अब्रह्मचर्य, अधर्म का मूल और महान् दोषो का स्थान है। अतः निर्ग्रन्थ मुनि उसका सदा त्याग करते हैं।

इत्थिओ जे न सेवन्ति, आइमोक्खा हु ते जणा।।११॥ [सु० श्रु० १, स० १४, ड० ६]

जो पुरुष स्त्रियों का सेवन नहीं करते, वे मोक्ष-मार्ग मे अग्रगण्य होते हैं।

विवेचन—इसी प्रकार जो स्त्रियाँ पुरुष-सेवन नहीं करती, वे भी मोक्ष-मार्ग में अग्रगण्य होती हैं। ब्रह्मचर्यव्रत पुरुष तथा स्त्री—दोनों के लिये समान रूप से हितकर है।

जे विन्नवणाहिअजोसिया,

संतिण्णेहि समं वियाहिया।

तम्हा उड्डं ति पासहा,

अदक्खु कामाई रोगवं ॥१२॥ [स्॰ ब्रु॰ १, ब॰ २, ड॰ ३, गा॰ २]

काम को रोगरूप सममकर जो पुरुष स्त्रियों का सेवक नहीं वनते, वे मुक्त पुरुष के समान ही हैं। स्त्री-त्याग के पश्चात् ही मोक्ष-दर्शन सुलभ है। जहिं नारीणं संजोगा, पूयणा पिहुओ कया। सन्वमेयं निराकिच्चा, ते ठिया सुसमाहिए॥१३॥ [स॰ धृ० १, अ० ३, उ० ४, गा० १७]

जिन पुरुषों ने स्त्रीससर्ग और शरीरशोभा को तिलाञ्जलि दे दी है, वे समस्त विद्रों को जीतकर उत्तम समाधि में निवास करते हैं। देवदाणवर्गधन्त्रा, जक्खरक्खसिकन्नरा। वंभयारिं नमंसंति, दुक्करं जे करेंति तं ॥१४॥ जिन्न अ०१६, गा०१६ वि

अत्यन्त दुष्कर ऐसे ब्रह्मचर्यव्रत की साधना करनेवाले ब्रह्म-चारी को देव, दानव, गन्धर्व, यक्ष, राक्षस, किन्नरादि सभी देवी-देवता नमस्कार करते हैं।

एस धम्मे धुवे निच्चे, सासए जिणदेसिए। सिद्धा सिज्झन्ति चाणेण, सिज्झस्सन्ति तहाऽवरे॥१४॥ [उत्तर अर् १६, गार् १७]

यह ब्रह्मचर्य धर्म ध्रुव है, नित्य है, शाश्वत है और जिन-देशित है, अर्थात् जिनों द्वारा उपदिष्ट है। इसी धर्म के पालन से अनेक जीव सिद्ध बन गये, बन रहे है और मिवष्य मे भी बनेंगे। वाउच्च जालमच्चेइ, पिया लोगंसि इत्थओं।।१६॥

[स्० श्रु०१, अ०१४, गा० ८]

जैसे वायु अग्नि की ज्वाला को पार कर जाता है, वैसे ही महापरानुक्रमी पुरुष इस लोक में स्त्री-मोह की सीमा का उल्लंघन कर जाते है।

नीवारे व न लीएज्जा, छिन्नसोए अणाविले। अणाइले सया दंते, संधिपत्त अणेलिसं ॥१७॥ [स्॰ ख़़॰ १, अ॰ १४, गा॰ १२]

विषय-वासना तथा इन्द्रियों को जीतकर जो छिन्नस्रोत (संसार के प्रवाह को काटनेवाले) वन गये हैं, साथ ही राग-द्वेष रहित हैं, वे भूलकर भी कदापि स्त्रीमोह मे न फँसे। क्योंकि स्त्री-मोह सूअर को फँसानेवाले चावल के दाने के समान है। जो पुरुष विषयभोग मे अनाकुल और सदा-सर्वदा अपनी इन्द्रियों को वश मे रखनेवाला है, वह अनुपम भावसन्वि (कर्मक्षय करने की मानसिक दशा) को प्राप्त होता है।

आलओ थीजणाइण्णो, थीकहा च मणोरमा।
संथवो चेव नारीणं, तेसिं इंदियदिरसणं ॥१८॥
कूइअं रुइअं गीअं, हासभुत्तासिआणि य।
पणीअं भत्तपाणं च, अइमार्यं पाणमोअणं॥१६॥
गत्तभृसणमिट्ठं च, कामभोगा य दुज्जया।
नरस्मत्तगवेगिस्स, विसं तालउडं जहा ॥२०॥
[उत्तर अर १६, गार १६-६२-६३]

(१) स्त्रियों से व्याप्त स्थान, (२) स्त्रियों की मनोहर कथाएँ, (३) स्त्रियों का परिचय, (४) स्त्रियों के अङ्गोपाग का निरीक्षण,

(५) स्त्रियों के मधुर शब्द, रुदन, गीत, हंसी आदि का श्रवण, (६) पूर्वकाल मे भुक्त भोगो तथा अनुभूतविषयों का स्मरण,

(७) अधिक चिकने पदार्थों का सेवन, (८) प्रमाण से अधिक आहार, (६) इच्छित शरीर-शोभा और (१०) दुर्जय कामभोग का सेवन---ये दस वस्तुए आत्मार्थी पुरुष के लिए तालपुट विष के समान है। जं विवित्तमणाइन्नं, रहियां थीजणेण य।

वंभचेरस्स रक्खडा, आलयं तु निसेवए ॥२१॥

डिस० अ० १६, गा० १ ]

मुमुक्षु ब्रह्मचर्य की रक्षा के लिये ऐसे स्थान मे निवास करे, जहाँ एकान्त हो, जो कम वस्तीवाला हो और स्त्री आदि से रहित हो।

विवित्तसेजासणजंतियाणं,

ओमासणाणं दमिइंदियाणं।

न रागसत्तु धरिसेइ चित्तं,

पराइओ वाहिरिवोसहेहिं ॥२२॥

वित्तः अ०३२, गा०१२ व

जिस तरह सर्वोत्तम औषिघयो से दूर की गई व्याधियाँ पुनः अपना सिर ऊपर नहीं उठाती अर्थात् पैदा नही होती, ठीक उसी तरह विविक्त शय्या और आसन का सेवन करनेवाले अल्पाहारी तथा जितेन्द्रिय महापुरुषो के चित्त को राग और विषयरूपी कोई शत्रु सता नही सकता, चचल बना नही सकता।

मणपल्हायजणणी, कामराग-विवट्टणी। वंभचेररओ भिक्खू, थीकहं तु विवज्जए ॥२३॥ [ उत्त० अ० १६, गा० २ ]

व्रह्मचर्यपरायण साघक को चाहिए कि वह मन मे आह्वाद उत्पन्न करनेवाली तथा विषय-वासनादि की वृद्धि करनेवाली स्त्री-कथा का निरन्तर त्याग करे।

समं च संथवं थीहि, संकहं च अभिक्खणं। वंभचेररओ भिक्खू, निच्चसो परिवज्जए॥२४॥ [उत्तर अरु १६, गारु ३]

व्रह्मचर्य मे अनुराग रखनेवाले साधक स्त्रियों के परिचय और उनके साय वैठकर वारवार वार्तालाप करने के अवसरो का सदा के लिए परित्याग कर दे।

कुन्त्रंति संघवं ताहिं,

पन्भद्वा समाहिजोगेहिं।

तम्हा उ वज्जए इत्थी,

विसलित्तं व कण्ठगं नच्चा ॥२५॥ [ सु॰ श्र॰ १, अ॰ ४, ड॰ १, गा॰ १६-११]

जो स्त्रियों के साथ परिचय रखता है, वह समाघियोग से भ्रष्ट हो जाता है। अतः स्त्रियों को विषिष्ठिप्त कंटक के समान समसकर ब्रह्मचारी उनका सम्पर्क छोड़ दे।

> नो तासु चक्खु संघेज्जा, नो वि य साहसं समभिजाणे।

# नो सहियं पि विहरेज्जा,

#### एवमप्पा सुरिक्खओ होई ॥२६॥

[स्० श्रु० १, २०४, उ० १, गा० ४]

ब्रह्मचारी स्त्रियो पर कुदृष्टि न डाले। उनके साथ कुकर्म करने का साहस न करे। ठीक वंसे ही उनके साथ विहार अथवा एकान्तवास भी न करे। इस प्रकार स्त्री-सम्पर्क से वचनेवाला ब्रह्मचारी अपनी आत्मा को सुरक्षित रख सकता है।

> जतुकुंभे जहा उवज्जोई, संवासं विदू विसीएज्जा ॥ २७ ॥

> > [स्० ध्रु० १, अ० ४, उ० १, गा० २६]

जैसे अग्नि के पास रहने से लाख का घडा पिघल जाता है, वैसे ही विद्वान् पुरुष भी स्त्री के सहवास से विषाद को प्राप्त होता है, अर्थात् उसका मन सक्षुब्घ बन जाता है।

हत्थपायपिडिच्छिन्नं, कन्ननासिवगिष्पयं। अवि वाससयं नारिं, गंभयारी विवज्जए ॥२८॥ जित्र अरु इ. गार्॰ ४६ ]

जिस के हाथ-पैर कट चुके हो, नाक-कान बेडोल बन गये हों, तथा जो सी वर्ष की आयु की हो गई हो ऐसी वृद्धा और कुरूप स्त्री का सम्पर्क भी ब्रह्मचारी को छोड देना चाहिये।

> अहसेऽणुतप्पई पच्छा, भोच्चा पायसं व विसमिस्सं।

एवं विवेगमायाय,

संवासो नवि कप्पएदविए ॥२६॥ 😁

[स्॰ श्रु॰ १, स॰ ४, द॰ १, गा॰ १०]

विषमिश्रित भोजन करनेवाले मनुष्य की तरह ही स्नी-समागम करनेवाले ब्रह्मचारी को वाद मे बहुत पछताना पडता है। इसिल्ये प्रारम्भ से ही विवेकी वन, मुमुक्षु आत्मा को स्त्रियों के साथ समागम नही करना चाहिये।

जहा विरालावसहस्स मूले,

न मृसगाणं वसही पसत्था। एमेव इत्थीनिलयस्स मज्झे,

न वंभयारिस्स खमो निवासी ॥३०॥

जैंसे विह्नियों के वास-स्थान के पास रहना चूहों के लिये योग्य नहीं हैं, वैसे ही स्त्रियों के निवास-स्थान के बीच रहना ब्रह्मचारी के लिये योग्य नहीं हैं।

जहा कुक्कुडपोअसस्स, निच्चं कुललओं भयं। एवं खु वंभयारिस्स, इत्थी विग्गहओं भयं॥३१॥ [स्म॰ भ॰ ८, गा॰ ४४]

जिस तरह मुर्गी के बच्चे को बिल्ली मेरा प्राण हरलेगी ऐसा भय सदा बना रहता है, ठीक वैसे ही ब्रह्मचारी को भी नित्य स्त्री-सम्पर्क मे आने हुए अपने ब्रह्मचर्य के भग होने का भय बना रहता है। अंगपन्नंगसंठाणं, चारुछवियपेहियं। वंभचेररओ थीणं, चक्खुगिन्झं विवज्जए ॥३२॥ [उत्तर अरु १६, गारु ४]

ब्रह्मचर्य मे अनुराग रखनेवाले साघक को चाहिये कि वह स्त्रियो के अङ्ग-प्रत्यग, सस्थान, मघुर भाषण तथा कटाक्ष का रसास्वादन करना छोड दे।

न रूवलावण्णविलासहासं,

न जंपियं इंगियपेहियं वा। इत्थीण चित्तंसि निवेसइत्ता,

दट्ठुं ववस्से समणे तवस्सी ॥३३॥

तपस्वी श्रमण स्त्रियों के रूप-लावण्य, विलास, हास-परिहास, माषण-सभाषण, स्नेहचेष्टा अथवा कटाक्षयुक्त दृष्टि को अपने मन मे स्थान न दे अथवा उसे देखने का प्रयास न करे।

> चित्तभित्तिं न निज्झाए, नारिं वा सुअलंकियां। भक्खरं पिव दट्ठूणं, दिहिं पिडसमाहरे।।३४॥ [दग्र॰ अ॰ ८, गा॰ ४४]

साधक शृङ्गारपूर्ण चित्रों से सुसज्जित दीवार तथा उत्तम रीति से अलंकृत ऐसी नारी की ओर टकटकी लगाकर देखने का प्रयास न करे। और तिसपर भी यदि दृष्टि पड जाय तो उसे सूर्य पर पड़ी दृष्टि की तरह शीघ्र ही हटा ले। अदंसणं चेव अपत्थणं च, अचिंतणं चेव अकित्तणं च। इत्थीजणस्साऽऽरियज्झाणजुग्गं,

> हियं सया वंभवए रयाणं ॥३४॥ [ उत्तर अर ३२, गार १४]

ब्रह्मचर्य मे लीन और धर्म-ध्यान के योग्य साधु स्त्रियो को रागदृष्टि से न देखे, स्त्रियो की अभिलाषा न करे, मन से उनका चिन्तन न करे और वचन से उनकी प्रशसा न करे। यह सब उसके ही हित मे है।

> जइ तं काहिसी भावं, जा जा दिच्छिसि नारिओ। वायाविद्वो व्व हडो,

> > अद्विअप्पा भविस्सिस ॥३६॥

[ उत्त॰ अ॰ २२, गा॰ ४४ ] हे साघक ! जिन-जिन स्त्रियों पर तेरी दृष्टि पडे, उन सब को

ह सावक ! जन-जिन स्थित पर तरा हाष्ट्र पड, उन सव पा मोगने की अमिलाषा करेगा तो वायु से कम्पायमान हड वृक्ष की तरह तू अस्थिर वन जाएगा और अपने चित्त की समाघि खो बैठेगा।

क्इयं रुइयं गोयं, हसियं थणियकंदियं। वंभचररओ थीणं, सोयगेज्झं विवज्जए॥३७॥ [ उत्तर अरु १६, गार्ट ] त्रह्मचर्यानुरागी सावक स्त्रियों के मीठे गव्द, प्रेम-रुदन, गीत, हास्य, चित्कार, विलाप, आदि श्रोत्रग्राह्म विषयों का परित्याग कर दे; अर्थात् इन्हें कानों पर पड़ने ही न दे।

हासं किट्टं रइं दप्पं, सहसा वित्तासियाणि य। वंभचेररओ थीणं, नाणुचिन्ते कयाइ वि॥३८॥ [उत्तर अरु १६, गारु ६]

न्नह्मवर्य-प्रेमी साधक ने पूर्वावस्था मे स्त्रियो के साथ हास्य, द्यूतक्रीडा, गरीर-स्पर्श का आनन्द, स्त्री का मान-मर्दन करने के लिये धारण किये हुए गर्व तथा विनोद के लिये की गई सहज चेष्टादि क्रियाओं का जो कुछ अनुभव किया हो, उनका मन से कदापि विचार न करना चाहिये।

> मा पेह पुरा-पणामए, अभिकंखे उन्निहं धुणित्तए। जं दूमणएहि नो नया, ते जाणंति समाहिमाहियं॥३६॥ [सु० श्रु० १, अ० २, उ० २, गा० २७]

हे प्राणी ! पूर्वानुभूत विषय-भोगों का स्मरण न कर; न ही इनकी कामना कर । सभी माया-कर्मों को दूर कर । क्योंकि मन को दुष्ट बनानेवाले विषयों द्वारा जो नहीं भुकता है, वहीं जिनकथित समाधि को जानता है।

जहा द्वग्गी पडारघणे वणे, समारुओं नोवसमं उवेइ। एविन्द्यिग्गी वि पगामभोड्णो, न वंभयारिस्स हियाय कस्सई॥४०॥ [उत्त० अ० ३०, गा० ११]

जैसे अधिक ई घनवाले वन मे लगी हुई तथा वायु द्वारा प्रेरित दावाग्नि गान्त नहीं होती, वैसे ही सरस एवं अधिक प्रमाण में आहार करनेवाले ब्रह्मचारी की इन्द्रियरूपी अग्नि शान्त नहीं होती।

विभ्षा इत्थिसंसग्गो, पणीयं रसभायणं। नरस्सत्तगवेसिस्स, विसं तालउडं जहा॥४१॥ [द्या अ द, गा ४७]

आत्म-गवेपी--आत्मान्वेषक पुरुष के लिये देहविभूषा, स्त्रीससर्ग (सम्पर्क) तथा रसपूर्ण स्वादिष्ट भोजन तालपुट विष के समान हैं।

पणीयं भत्तपाणं तु, खिप्पं मयविबहुणं। वंभचेररओ भिक्खू, निच्चसो परिवज्जए॥४२॥ [उत्तर्भ०१६, गा०७]

व्हाचर्य के अनुरागी साधक को शीघ्र ही मद (उन्मत्तता) वडाने वाले स्निग्च भोजन का सदा के लिये परित्याग कर देना चाहिये। विवेचन—स्निग्घ अर्थात् रसपूर्ण। घी, दूघ, दही, तेल, गुड़ और मिठाई, ये सव स्निग्च पदार्थों मे गिने जाते हैं।

<u> १६</u>४ महाचर्य ]

धम्मलद्धं मियं काले, जत्तत्थं पणिहाणवं। नाइमत्तं तु भुंजिजा, वंभचेररओ सया ॥४३॥

ब्रह्मचर्यानुरागी साधक को चाहिए कि भिक्षा के समय शुद्ध एषणा द्वारा प्राप्त आहार को ही स्वस्थ चित्त होकर सयम-यात्रा के लिये परिमित मात्रा मे ग्रहण करे, किन्तु अधिक मात्रा मे ग्रहण न करे।

विभूसं परिवज्जेजा, चंभचेररओ भिक्खू, सिंगारत्थं न धारए ॥४४॥

[उत्त० अ० १६, गा० ६]

ब्रह्मचर्यप्रेमी साधक हमेशा आभूषणो का त्याग करे, शरीर की शोभा वढाये नही तथा शृगार सजाने की कोई क्रिया करे नहीं।

सदं रूवे य गंधे य, रसे फासे तहेव य।

पंचिवहे कामगुणे, निच्चसो परिवज्जए ॥४५॥

[ उत्त॰ अ॰ १६्, गा॰ १॰ ]

व्रह्मचर्यप्रेमी साधक को शब्द, रूप, गन्ध, रस और स्पर्शादि इन पाँच प्रकार के काम-गुणो का सदा के लिये त्याग कर देना चाहिये।

दुज्जए कामभोगे य, निच्चसो परिवज्जए।

संकाठाणाणि सन्त्राणि, वज्जेज्जा पणिहाणवं ॥४६॥

एकाग्र मन रखनेवाला ब्रह्मचारी दुर्जय कामभोगो को सदा के लिये त्याग दे और सर्व प्रकार के शकास्पद स्थानो का परित्याग करे। विसएसु मणुन्नेसु, पेमं नाभिनिवेसए। अणिच्चं तेसिं विन्नाय, परिणामं पुग्गलाण य ॥४५॥

शब्द, रूप, गन्ब, रस और स्पर्शरूप समस्त पुद्गलों के परिणामों को अनित्य समभ कर ब्रह्मचारी साधक मनोज्ञ विषयों मे आसक्त न वने।

> पोग्गलाणं परिणामं, तेसिं नचा जहा तहा। विणीयतिण्हो विहरे, सीईभूएण अप्पणा॥४८॥ [स्य० अ० ६, गा० ६०]

शब्द, रूप, गन्च, रस और स्पर्शरूप पुद्गल परिणामों का यथार्थ स्वरूप जानकर ब्रह्मचारी साघक अपनी आत्मा को शान्त करे तथा तृष्णारहित वन कर जीवन विताये।

### अपरिग्रह

धणधन्नपेसवरगेसु, परिग्गहविवज्जणं। सन्वारंभपरिचाओ, निम्ममत्तं सुदुकरं॥१॥ [उत्त० अ० १६, गा० २६]

धन, धान्य, नौकर-चाकर आदि का परिग्रह छोडना, सर्व हिंसक प्रवृत्तियो का त्याग करना और निर्ममत्व भाव से रहना, यह अत्यन्त दुष्कर है।

चित्तम्ंतमचित्तं वा, परिगिज्झ किसामवि। अन्नं वा अणुजाणाइ, एवं दुक्खाण मुच्चइ॥२॥ [स्० श्रू०१, अ०१, उ०१, गा०२]

जो सजीव अथवा निर्जीव वस्तु का स्वय सग्रह करता है और दूसरे के द्वारा भी ऐसा ही सग्रह करवाता है अथवा अन्य व्यक्ति को ऐसा परिग्रह करने की सम्मित देता है, वह दुःख से मुक्त नहीं होता। अर्थात् संसार में अनन्त काल तक परिश्रमण करता रहता है। परिव्यक्ते अणियक्तकामे,

अहो य राओ परितप्पमाणं।

अन्नप्पमत्ते धणमेसमाण,

पप्पोति मच्चुं पुरिसे जरं च ॥३॥

[ उत्त॰ अ॰ १४, गा॰ १४ ]

जो पुरुष काम-भोग से निवृत्त नहीं हुआ है, वह रात-दिन सन्तप्त रहता है। और तदर्थ इघर उघर भ्रमण किया करता है। साथ ही स्वजनों के लिये वह दूषित प्रवृत्ति से घन प्राप्त करने के प्रयत्न में ही जरा एवं मृत्यु को प्राप्त होता है।

आउक्खयं चेव अबुज्झमाणे,

ममाइसे साहसकारि मंदे।

अहो य राओ परितप्पमाणे,

अद्वेस मूढे अजरामरेन्न ॥४॥ [स॰ श्रु० १, अ० १०, गा० १८]

आयुष्य पल-पल घट रहा है। इस तथ्य को न समक्ष कर मूर्ख मनुष्य 'मेरा-मेरा' करते हुए नित्य प्रति नया साहस करता रहता है। वह मूढ अजरामर हो इस प्रकार अर्थ-प्राप्ति के लिये प्रयत्न करता है और आर्त्तध्यान वशात् दिन और रात सन्तप्त होता है।

माहणा खित्तया वेस्सा, चण्डाला अदु वोकसा । एसिया वेसिया सुद्दा, जेहि आरम्भिनिस्सिया ॥५॥ परिग्गहनिविद्वाणं, वेरं तेसिं पवहुई। आरंभसंभिया कामा, न ते दुःखिवमोयगा ॥६॥ [स्० श्रु० १, अ० ६ गा० २-३] व्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, चाण्डाल, बोक्सस, ऐषिक, वैश्कि, शूद्र जो कोई आरम्भ में मग्न है और परिग्रह में आसक्त है, उसका वैर बहुत बढ जाता है। विषय-वासनादि प्रवृतियाँ आरम्भ-समारम्भ से परिपूर्ण है अतः वे मनुष्य को दुःख से छुडा नहीं सकती।

विवेचन—बोक्स अर्थात् वर्णसङ्कर—जाति मे उत्पन्न । ऐषिक अर्थात् बहेलिया आदि । वैशिक अर्थात् वेश्याओ से सम्बन्ध रखने-बाला ।

जे पावकम्मेहिं धणं मणूसा,
समाययन्ती अमइं गहाय।
पहाय ते पासपयद्दिए नरे,
वेरोणुबद्धा णरयं उवेन्ति॥॥

जो मनुष्य घन को अमृत मान कर अनेकविघ पापकर्मी द्वारा घन की प्राप्ति करता है, वह कर्मी के दृढ पास में बंध जाता है और अनेक जीवो के साथ वैरानुबन्ध कर अन्त में सारा घन-ऐश्वर्य यही पर छोड नरक में जाता है।

थावरं जंगमं चेव, धणं धन्नं उवक्खरं। पच्चमाणस्स कम्मेहिं, नालं दुक्खाओ मोअणे॥८॥

कर्मवश दुःख भोगनेवाले प्राणी को चल-अचल सम्पति, धन, धान्य, उपकरण आदि कोई भी दुःख से मुक्त करवाने में समर्थ नहीं है। खेत्तं वत्थुं हिरण्णं च, पुत्तदारं च वन्धवा। चड्ता णं इमं देहं,

गन्तव्यमवसस्स मे ॥६॥

[ उत्तः अ० १६, गाः १७ ]

मनुष्य मात्र को हमेशा ऐसा सोचना चाहिये कि क्षेत्र (भूमि), घर, सोना-चाँदी, पुत्र, स्त्री, सगे-सम्बन्धी तथा शरीरादि सभी को छोड़कर मुक्ते एक दिन अवध्य जाना पडेगा।

जिस्सं कुले समुप्पन्ने, जेहिं वा संवसे नरे।

ममाइ लुप्पई वाले, अन्नमन्नेहि मुच्छए॥१०॥

[स्॰ श्रु०१, अ०१, ड०१, गा०४]

मनुष्य जिस कुल में उत्पन्न होता है अथवा जिनके साथ वास करता है, उनके साथ अज्ञानवज्ञ ममत्व से लिपट जाता है। (अर्थात् यह मेरी माता, यह मेरी पत्नी, यह मेरा पुत्र, ऐसा मानता है।) ठीक वैसे ही अन्यान्य वस्तुओं में (धन-धान्यादि में) भी मूर्च्छित (ममत्व-शाली) होता है।

वित्तं सीयरिया चेव, सन्त्रमेयं न ताणइ। संखाए जीवियं चेव, कम्मुणा उ तिउट्टइ॥११॥ [स्० श्रु०१, ब०१, उ०१, गा०४]

धन-घान्य और वान्वव आदि कोई भी आत्मा को ससार-परि-भ्रमण से वचा नहीं सकते। अतः सुज सावक को यह जीवन स्वल्प है-ऐसा समभ कर [सयमानुष्ठान द्वारा] कर्म से मुक्त होना चाहिये।

कसिणं पि जो इमं लोयं, पणिपुण्णं दलेज इक्कस्स। तेणाऽवि से न संतुस्से,

इइ दुप्पूरए इमे आया ॥१२॥

[उत्त० अ० ८, गा० १६]

यदि घन-घान्य से परिपूर्ण यह सारा जगत् किसी मनुष्य को दे दिया जाय तो भी इससे उसे सन्तोष नही होगा। लोभी आत्मा की तृष्णा इस प्रकार शान्त होनी अत्यन्त कठिन है।

सुवण्गरूपस्स उ पव्यया भवे, सिया हु केलाससमा असंखया। नरस्स लुद्धस्स न तेहि किंचि,

इच्छा हु आगाससमा अर्णतिआ ॥१३॥

[ उत्त० अ० ६, गा० ४८]

कदाचित् सोने और चाँदी के कैलास के समान असख्य पर्वत वन जाँय तो भी वे लोभी मनुष्य के लिये कुछ भी नही हैं। वास्तव में इच्छा आकाश के समान अनन्त हैं।

वित्तेण ताणं न लभे पमत्ते, इमम्मि लोए अदुवा परत्था। दीवप्पणद्वे व अणंतमोहे,

नेयाउयं दहुमदहुमेव ॥१४॥ [उत्तर सर ४, गार ४]

प्रमादी पुरुष इस लोक में अथवा परलोक में कही भी घन के वल से अपनी रक्षा नहीं कर सकता। कारण जिसका ज्ञानदीपक अनन्त मोह से वुक्त गया है, (अत्यन्त अन्चकारपूर्ण बन गया है) ऐसी आत्मा न्यायमार्ग को देखते हुए भी नहीं देखते हुए के समान वर्तन करती है।

वियाणिया दुक्खविबहुणं धणं,

ममत्तवन्धं च महन्भयावहं ।

सुहावहं धम्मधूरं अणुत्तरं,

धारेज निव्नाणगुणावहं महं ॥१५॥

[ उत्त॰ अ० १६, गा॰ ६८ ]

हे भव्यजनो ! घन को दुःख वढानेवाला, ममत्त्वरूपी वन्वन का कारण तथा महान् भयदाता मानकर उत्तम और महान् धर्मवुरा को धारण करो कि जो सुखदायक और निर्वाण-गुणो को देनेवाली है।

> विडमुक्भेड्मं लोणं, तिल्लं सप्पि च फाणियं। न ते सन्निहिमिच्छंति, नायपुत्तवओरया ॥१६॥ विष्यु अर्धः, गा १० ी

जो लोग भगवान् भहावीर के वचनो मे अनुरक्त हैं अर्थात् भगवान् महावीर द्वारा वताये हुए सयम-मार्ग मे विचरण कर रहे हैं, वे मक्खन, नमक, तेल, घृत, गुड़ आदि का सग्रह ( एक रात्रि फे लिए भी ) नहीं करते।

> लोहस्सेस अगुप्फासे, मन्ने अन्नयरामिव। जे सिया सन्निहिकामे, गिही पव्वइये न से ॥१७॥

> > [ दश० अ० ६, गा० १८]

क्यों कि इस तरह सिश्चित करना, यह एक अथवा अन्य रूप में लोभ का ही स्पर्श करने जैसा है, अतः जो सग्रह करने की वृत्तिवाले है, वे साधु नहीं बल्कि (सांसारिक वृत्तियों में रमें हुए) गृहस्थ ही है।

जं पि वत्थं च पायं वा, कंत्रलं पायपुंछणं। त पि संजमलज्जहा, धारेन्ति परिहरन्ति य॥१८॥ [दशः अ०६, गा०१६]

सयमी पुरुष वस्त्र, पात्र, कम्बल, पादलुञ्छन आदि जो कुछ भी अपने पास रखते है, वह सयम के निर्वाह हेतु ही रखते हैं (अतः वह परिग्रह नहीं हैं)। किसी समय वे संयम की रक्षा के लिये इनका त्याग भी करते हैं।

न सौ परिग्गहो बुत्तो, नायपुत्तेण ताइणा।

पुच्छा परिग्गहो बुत्तो, इइ बुत्तं महेसिणा॥१६॥

[क्ष० अ० ६, गा० २०]

प्राणिमात्र के सरक्षक ज्ञातपुत्र श्रीमहावीर देव ने वस्नादि बाह्य

१७४]

वस्तुओ को परिग्रह नहीं कहा है, विल्क उनके प्रति मन में रहे ममत्व को परिग्रह कहा है।

सन्त्रत्युवहिणा बुद्धा, संरक्खणपरिन्गहे। अवि अप्पणो वि देहिम्म, नाऽऽयरंति ममाइयं॥२०॥ [दश्यः वर्षः, गा० २१]

ज्ञानी पुरुष वस्त्र, पात्र आदि सर्वप्रकार की सावन-सामग्री के संरक्षण या स्वीकार मे ममत्व-वृत्ति का अवलम्बन नही रखते। अधिक क्या ? वे अपने शरीर के प्रति भी ममत्व नही रखते।

# सामान्य साधुधर्म

पंचासवपरिण्णाया, तिगुत्ता छसु संजया। पंचिनगहणा भीरा, निग्गंथा उज्जुदंसिणौ॥१॥ [द्या॰ अ०३, गा०११]

निर्ग्रन्य मुनि (हिंसादि) पाँच आश्रवद्वार के त्यागी. तीन गुप्तियों से गुप्त, छह प्रकार के जीवों की दया पालनेवाले, पाँच इन्द्रियों का निग्रह करनेवाले, स्वस्य चित्तवाले और सरलस्वभावी होते हैं।

> गारवेसु कपाएसु, दण्डसल्लभएसु अ। नियत्तो हाससोगाओ, अनियाणो अवंधणो ॥२॥ [उत्तः अ०१६, गा०६२]

साघु (रसगारव, ऋद्धिगारव और सातागारवादि तीन प्रकार के) गारव, (क्रोचादि चार प्रकार के) कषाय, (मन, वचन, काया की) दुष्प्रवृत्तिओं तथा (माया, निदान और मिथ्यात्वादि तीन) शल्य, भय, हास्य एवं शोक से निवृत्त होता है। वह जप-तप के फलस्वरूप सासारिक सुखो की कामना नहीं करता और माया के बन्धनो से पूर्णतया मुक्त होता है। अप्पसत्थेहिं दारेहिं, सन्वओ पिहियासवी। अज्झप्पज्झाण जोगेहिं, पसत्थदमसासणी॥३॥

सावु कर्म आने के सभी अप्रगस्त द्वारों को सब ओर से बद कर अनास्रवी हो जाता है और अध्यात्म तथा ध्यान-योग से आत्मा का प्रशस्त दमन एव अनुशासन करनेवाला होता है।

अतितिणे अचवले, अप्पभासी मियासणे। हविज उअरे दंते, थोवं लद्धुं न खिंसए॥४॥

सायु क्रोघ से वड़वड़ाहट न करनेवाला, स्थिर-वृद्धि, तोलकर बोलनेवाला, परिमित आहारकर्ता तथा भूख का दमन करनेवाला होता है। वह थोडा आहार मिलने पर कभी क्रोघ नही करता।

> जाइ सद्धाइ निक्खंतो, परियायहाणम्रुत्तमं । तमेव अणुपालिजा, गुणे आयरियसम्मए॥५॥ [ दश० २० ८, गा० ६१ ]

(सावु ने) जिस अनन्य श्रद्धा से गृहत्याग कर उत्तम चारित्र-पद अगीकार किया हो, उसी श्रद्धा से महापुरुषो द्वारा प्रदर्शित कल्याण-मार्ग का अनुसरण करना चाहिये।

देवलोगसमाणो च, परियाओ महेसिणं। रयाणं अरयाणं च, महानरयसारिसो॥६॥ [दंग्र॰ चू॰ १, गा॰ १०] सयम मे अनुरक्त महर्षियों को चारित्रपर्याय देवलोक जैसा सुख-ऐश्वर्य प्रदान करनेवाला होता है। जो सयम मे अनुरक्त नही है, उनके लिए वही चारित्रपर्याय महानरक जैसा कष्टदायक बन जाता है।

आयावयाही चय सोअमल्लं, कामे कमाही कमियं खु दुक्खं। छिंदाहि दोसं विणएज्ज रागं,

एवं सुही होहिसि संपराए ॥७॥ [दश॰ अ॰ २, गा॰ ४]

आत्मा को तपाओ (क्लेश पहुँचाओ), मुकुमारता का त्याग करो और कामनाओ को छोड दो, इससे दुःख अवश्य दूर होगे। द्धेष को छिन्न-भिन्न करो और राग का उच्छेद करो। ऐसा करने से संसार में सुखी बनोगे।

जे न वंदे न से कुप्पे, वंदिओ न समुक्तसे। एवमन्नेसमाणस्स, सामण्णमणुचिद्वइ॥८॥ [इश्र० अ० ४, उ० २, गा० ३०]

यदि कोई वन्दन न करे तो क्रुद्ध न होवे और यदि कोई वन्दन करे तो अभिमान न करे। इस प्रकार जो विवेकपूर्वक सयम-धर्म का पालन करता है, उसका साधुत्व स्थिर रहता है।

> न सयं गिहाइं कुव्यिजा, नेव अन्नेहिं कारए। गिहकम्मसमारंमे, भूयाणं दिस्सए वहो॥६॥ [उत्तर अर ३४, गार ८]

नावु स्वयं गृहादि का निर्माण न करे, दूसरों के पास न करवाये और कोई करता हो तो उसका अनुमोदन भी न करे। क्योंकि गृह-कार्य के समारम्भ मे अनेक प्राणियों का वब प्रत्यक्ष दिखाई देता है।

> तमाणं थावराणं च, सुहुमाणं वायराण य। गिहकम्मसमारंमं, संजओ परिवज्जए॥१०॥ [उत्तर स०३४, गा०६]

गृहादिनिर्माण मे त्रस, स्यावर, मूक्स और वादर (स्यूल) जीवों का वब होता है। इसलिये साबु गृहकार्य-समारम्भ का परिवर्जन करे।

तहेव मत्तराणेष्ठ, पयणे पयावणेसु य । पाणभ्यद्यद्वाए, न पए न पयावए॥११॥

इसी प्रकार भोजन बनाने-बनवाने में भी जीववय प्रत्यक्ष दिखाई देना है। अनः प्राणियो तथा भूनमात्र की दया के न्त्रिये साबु स्वय भोजन बनाये नहीं और दूसरों से भी बनवाये नहीं।

> एगयाचेलए होइ, मचेले यावि एगया। एअं घम्महियं नच्चा, नाणो नो परिदेवए॥१२॥ [उत्तर अ०२, गा०१३]

माचु कभी वन्त्ररित होता है तो कभी वसमहित । इन दोनों भवन्याओं को वर्म में हितकारी मानकर उनका सेंद न करे । कणासोक्खेहिं सद्देहिं, पेमं नाभिनिवेसए। दारुणं ककसं फासं, काएण अहियासए॥१३॥ [दश० अ० ८, गा० २६]

साधु कर्ण-प्रिय शब्दो पर मुग्च न होवे, साथ ही दारुण और कर्कश स्पर्शों को समभावपूर्वक सहन करे।

समणं संजयं दन्तं, हणेजा को विकत्थइ। नित्थ जीवस्स नासोत्ति, एवं पेहेज संजए॥१४॥ [उत्तरु अरु २, गारु २७]

इन्द्रियों का दमन करनेवाले संयमी साधु को यदि कोई दुष्ट व्यक्ति किसी प्रकार से सताये अथवा मार-पीट करे तो 'जीव का कभी नाश नहीं होता' ऐसा विचार करें।

खुअं पिवासं दुस्सेज्जं, सीउण्हं अरइं भयं। अहियासे अव्वहिओं, देहदुक्खं महाफलं॥१५॥ [स्थ॰ अ॰ ८, गा॰ २७]

क्षुघा, तृषा, दुःशय्या, ठड, गर्मी, अरित, भय, आदि सभी कष्टो को साघक अदीन भाव से सहन करे। [समभाव से सहन किये गये] दैहिक कष्ट महाफलदायी होते है।

सूरं मण्णइ अप्पाणं, जाव जेयं न पस्सई। जुज्झंतं दढधम्माणं, सिसुपालो व महारहं॥१६॥ पयाया सूरा रणसीसे, संगामिम उबिहए।
माया पुत्तं न जाणाइ, जएण परिविच्छए।।१७॥
एवं सेहे वि अप्पुद्दे, भिक्खायरियाअकोविए।
सूरं मन्नइ अप्पाणं, जाव लूहं न सेवए।।१८॥
[स्० श्रु०१, अ०३, उ०१, गा०१२३]

जहाँ तक कायर पुरुष विजयी पुरुष को नही देखता है, वहाँ तक वह अपने को शूर मानता है, परन्तु युद्ध करते समय महारथी श्रीकृष्ण से शिशुपाल ज्यो क्षुव्य हुआ था, त्यों ही क्षुव्य होता है।

स्वय को गूरवीर माननेवाला पुरुष सग्राम के अग्रिम मोर्चे पर चला जाता है, किन्तु जब युद्ध आरम्भ होता है तो ऐसी घबराहट फैल जाती है कि माता को अपनी गोद से गिरते बच्चे की भी सुघि नहीं रहती, तब शत्रुओं के प्रहार से भयभीत बना वह अल्प पराक्रमी पुरुष दीन बन जाता है।

जैंसे कायर पुरुष शत्रुओ द्वारा घायल न होवे तवतक अपने आपको जूरवीर मानता है। ठीक वैसे हो भिक्षाचर्या मे अकुशल तथा परीषहों से अस्पृष्ट ऐसा नवदीक्षित मुनि भी कठोर सयम का पालक नहीं करता, तवतक अपने को वीर मानता है।

> जया हेमंतमासम्मि, सीयं फुसइ सन्त्रगं। तत्थ मन्दा विसीयंति, रज्जहीणा व खत्तिया॥१६॥ [सु॰ धु॰ १, अ॰ ३, ड॰ १, गा॰ ४]

जिस तरह राज्य-भ्रष्ट क्षत्रिय विषाद का अनुभव करता है, ठीक उसी तरह अल्प पराक्रमी साधु पुरुष भी हेमन्त ऋतु के महीने में सर्वा गो को जीत स्पर्ज करने पर विषाद का अनुभव करता है।

> पुट्ठे गिम्हाहितावेणं, विमणे सुपित्रासिए। तत्थ मन्दा विसीयंति, मच्छा अप्पोदए जहा ॥२०॥

> > [ सु॰ श्र्॰ १, अ॰ ३, उ॰ १, गा॰ ४ ]

ज्यों थोड़े जल में मछली विषाद का अनुभव करती है, त्यों ही ग्रीष्म ऋतु के अति ताप से तृषापीडित होने पर अल्प पराक्रमी साधु पुरुष भी विषाद का अनुभव करता है।

सया दत्तंसणा दुक्खा, जायणा दुप्पणोिश्चिया। कम्मत्ता दुन्भगा चेव, इच्चाहंसु पुढोजणा ॥२१॥ [सु॰ शु॰ १, अ॰ ३, ड॰ १, गा॰ ६]

साधुजीवन मे दी गई वस्तु लेना, यह दु,ख सदा रहता है। याचना का परीषह असह्य होता है। सामान्य मनुष्य प्रायः यह कहते पाये जाते है कि 'यह भिक्षु भाग्यहोन है और अपने कर्मों का फल भोग रहा है'।

> एए सहा अचायन्ता, गामेस नगरेस वा। तत्थ मन्दा विसीयन्ति, संगाममिम व मीरुया॥२२॥ [सू० श्रु० १, अ० ३, उ०१, गा०७]

गाँव और नगरो में इसतरह कहे गये आक्रोशपूर्ण वचनों को सहन न कर सकनेवाला अल्प पराक्रमी साधु पुरुष सग्राम मे गये हुए भीरु पुरुष के समान ही विषाद को प्राप्त होता है। अप्पेगे खुधियं भिक्खुं, सुणी डंसइ लूसए। तत्थ मन्दा विसीयन्ति, तेउपुद्वा व पाणिणो ॥२३॥

[स्ट ब्रुट १, सट ३, उ० १, गा० ८]

भिक्षा के लिये निकले हुए भूखे साबु को जब कोई क्रूर प्राणी — कुत्ता आदि काट खाता है, तब अल्प पराक्रमी साबु पुरुप अग्नि से भुलसे गये प्राणी के समान विषाद को प्राप्त होता है।

पुड़ो व दंसमसगेहिं, तणफासमचाइया। न मे दिद्वे परे लोए. जइ परं मरणं सिया॥२४॥ [स्ट धु॰ १, ब॰ ३, ड॰ १, गा॰ १२]

डाँस और मच्छर के दश तथा तृण की शब्या के रूखे स्पर्ध को सहन न कर सकनेवाला अल्प पराक्रमी साधु पुरुप ऐसा भी सोचने लगता है कि—'मैने परलोक तो प्रत्यक्ष देखा नहीं, विन्तु इस कप्ट से तो साक्षात् मरण ही दिखाई दे रहा है'।

संतत्ता केसलोएणं, वंभचेरपराइया । <
'तत्य मन्दा विसीयन्ति, मच्छा विद्वा च केयण ॥२५॥,

[स्॰ घ्रु॰ १, ब॰ ३, उ॰ १, ता॰ १३]

केशलोच से पीड़ित एवं ब्रह्मचर्य पालन मे असमर्थ अल्प पराक्रमी साचु पुरुप जाल मे फंसी हुई मछली के समान दुःख का अनुभव करता है।

आयदण्डसमायारे, मिच्छासंठियभावना । हरिसप्यओसमावन्ना, केई लृसन्ति ऽनारिया ॥२६॥ [स्॰ ध्र॰ १, ८० ३, ८० १, गा० १४] सामान्य साधुधर्म]

कितने अनार्य-पुरुष मिथ्यात्व की भावना मे डूबे हुए राग-द्वेष-पूर्वक जान-वूभकर साधुओं को पीडा पहुँचाते हैं और अपनी आत्मा को दण्डभागी वनाते है।

अपोगे पलियन्ते सिं, चारो चोरो ति सुव्वयं। वन्धन्ति भिक्खुयं वाला, कसायवयणेहि य ॥२७॥ [सू॰ श्रु॰ १, अ॰ ३, उ॰ १, गा॰ १४]

कई अज्ञानी जन विहार करते हुए सुव्रती साधु को यह 'गुप्तचर है' 'यह चोर है' ऐसा कहकर रस्सी आदि से बँघवाकर तथा कटु-

. वचनो से पीडा पहुँचा कर कष्ट देते रहते है।

- तत्थ दंडेण संवीते, मुद्दिणा अदु फलेण वा। नाईणं सरई वाले, इत्थी वा कुद्धगामिणी ॥२८॥ [सू॰ श्रु॰ १, अ॰ ३, उ॰ १, गा॰ १६]

' अनार्य देश के असस्कारी लोग साधु को लाठी, मुक्का अथवा लकड़ी के पटिये आदि से मारते - पीटते हैं। उस समय अल्प पराक्रमी साम् पुरुष क्रोघवश घर से बाहर निकली हुई तथा वन्धु-बान्घवो का ' स्मरण करती हुई स्त्री के समान अपने बन्धु-बान्धवो का स्मरण करता है।

वि ता अहसेव लुप्पए, लुप्पन्ती लोगंसि पाणिणो। एवं सहिएहि पासए, अनिहे से पुट्टे हियासए ॥२६॥ [स्० भ्रु०१, अ०२, उ०१, गा०१३] कष्ट या आपित के टूट पड़ने पर ज्ञानी पुरुष प्रायः खेदरिहत मन से ऐसा निचार करता है कि निरा में ही इन कहों से पीड़ित नहीं हूँ, किन्तु संसार में दूसरे भी दुःखित हैं। और जो कष्ट या आपित्तयाँ सिरपर आती हैं— उन्हें शान्तिपूर्वक सहन करता है।

र आती हैं—उन्हे शान्तिपूर्वक सहन करता है।
एए भो कसिणा फासा, फरुसा दुरहियासया।
हत्थी वा सरसंवित्ता, कीवा वस गया गिहं॥३०॥
[स्० धु०१, स०३, उ०१, गा०१७]

हे शिष्यो ! ये सारे परीपह कप्टरायी और दुःसह हैं। ऐसी स्थिति में कायर-पुरुष वाणों के प्रहार से घायल हुए हाथी की तरह भयभीत होकर गृहवास में चला जाता है।

जहा संगामकालिम्म, पिट्ठओं भीरू पेहह । वलयं गहणं नृमं, को जाणइ पराजयं ॥३१॥ एवं उसमणा एगे, अवलं नचाण अप्पगं। अणागयं भयं दिस्म, अविकप्पंतिमं सुयं॥३२॥ [स्॰ म्रु॰ १, अ॰ ३, उ॰ ३, गा॰ १३]

जैसे युद्ध के समय कायर पुरुष किसकी विजयहोगी ? ऐसी शका-कुमंका करता हुआ हमेगा पीछे की ओर देखता है और किसी बल्य (गोल आकार का खड़ा), साड़ी आदि घना प्रदेश अयवा दुर्गम माग पर दृष्टि डालता है, बैंसे ही कुछ श्रमण अपने को सयम पा पालन करने में अनमर्य पाकर अनागत मय की आशङ्का में व्यावरण और ज्योतिय आदि की शरण लेते हैं। जे उ संगामकालिम, नाया स्रपुरंगमा। नो ते पिद्वमुवेहिंति, किं परं मरणं सिया॥३३॥ स्० श्रू०१, अ०३, उ०गा०६]

परन्तु जो पुरुष लडने मे प्रसिद्ध और शूरो मे अग्रगण्य होते हैं वे पिछलो बातों पर कतइ ध्यान नही देते। क्योंकि वे यह भली-भाँति जानते हैं कि मृत्यु से अधिक और क्या होनेवाला है ?

> जे लक्खणं सुविण पउंजमाणे, निमित्तकोउहलसंपगाहे,

कुहेडविज्जासवदारजीवी,

न गच्छई सरणं तम्मि काले ॥३४॥ [ उत्तः अ०२०, गा०४४]

जो साधु लक्षणशास्त्र तथा स्वप्नशास्त्र का प्रयोग करता है, सदा निमित्त-कुतूहल मे आसक्त रहता है, जन साधारण को आश्चर्य व्विकत कर आश्रव बढानेवाली विद्याओं से जीवन चलाता है, उसका कर्मफल भोगने के समय कोई रारणभूत नहीं होता।

जे सिया सन्तिहिं कामे, गिही पत्त्रइए न से ॥३५॥ [दश्य अ० ६, गा० १६]

जो साधु ( घृत, गुड, मिस्री, शक्कर आदि का ) सग्रह करना चाहता है, वह वस्तुतः साधु नही, गृहस्थ है।

> गोवालो भंडवालो वा, जहा तद्दविणस्सरो। एवं अणिस्सरो तं पि, सामण्णस्स भविस्ससि ॥३६॥ [उत्तर अर २२, गार ४६]

हे गिष्य ! जिस तरह ग्वाला गौओ के चराने मात्र से उनका स्वामी नहीं वन जाता अथवा कोपाध्यक्ष धन की सुरक्षा करने मात्र से ही उसका स्वामी नहीं वन पाता । ठीक उसी तरह तू भी केवल साबु के वेग-वस्त्रादि की रक्षा करने से साबुत्व का अधिकारी नहीं वन सकेगा।

कह न कुञ्जा सामण्णं, जो कामे न निवारए।
पए पए विसीयंतो, संकप्पस्स वसं गओ॥३७॥
[दश्र अ०२, गा०१]

जो सावक सङ्कल्प-विकल्प के वशीभूत होकर पद-पद पर विपाद-युक्त अर्थात् शिथिल हो जाता है और विषय-वासनादि का निवारण नहीं करता, वह भला श्रमणत्व का पालन किस तरह कर सकेगा ?' तात्पर्य यह है कि वह कदापि नहीं कर सकेगा।

न पूर्यणं चेव सिलायकामी, पियमप्पियं कस्मइ णो करेज्जा ॥

सन्वे अणर्ड परिवज्जयंते,

अणाउले या अकसाइ भिक्खु ॥३८॥ [स्॰ ध्रु॰ १, स॰ १३, गा॰ २२]

सायु पूजन और कीर्ति की कामना न करे, किसी की प्रिय अथवा अप्रिय न बनाये। वह सभी प्रकार की अनर्थकारी प्रवृत्तियों का त्याग करे और भयरहित तथा कपायरहित बने।

सुकज्झाणं झियाएजा, अनियाणे अर्किचणे। वोसद्वकाए विहरेजा, जाव कालस्स पज्जओ ॥३६॥ [ उत्तर अर ३४, गार १६ ]

साघु शुक्ल ध्यान मे मग्न रहे, जप-तप के फलरूप सासारिक सुखो की कामना न करे, सदा अकिञ्चनवृत्ति से रहे तथा मृत्यु-पर्यन्त काया का ममत्व त्याग कर विचरण करता रहे।

जे माहणे खत्तियजायए वा, तहुग्गपुत्ते तह लेच्छई वा । जे पव्वइए परदत्तभोई, गोत्ते ण जे थव्भित माणवद्धे ॥४०॥

जिसने प्रव्रज्या ग्रहण कर ली और जो दूसरे को दी गई भिक्षा का भोक्ता बन गया, वह पहली अवस्था मे ब्राह्मण, क्षत्रिय, उग्रवंश अथवा लिच्छवी आदि किसी भी वश या जाति का हो, किन्तु उसे अपने पूर्व गोत्र के अभिमान में बंधे रहना नहीं चाहिये।

आहारमिच्छे मियमेसणिज्जं, सहायमिच्छे निउणत्थवुद्धि । निकेयमिच्छेज विवेगजोगं,

समाहिकामे समण तबस्ती ॥४१॥ [ उत्तर अर ३२, गार ४]

समाधि के इच्छुक तपस्वी साधु को परिमित और शुद्ध आहार ग्रहण करना चाहिये, निपुणार्थ वृद्धिवाले को अपना साधी रखना चाहिये और रहने के लिये स्त्री आदि के ससर्ग से रहित स्थान को पसन्द करना चाहिये।

न वा लभेजा निउणं सहायं, गुणाहियं वा गुणओ समं वा। एको वि पावाइ विवज्जयंतो,

विहरेज्ज कामेसु असज्जमाणी ॥४२॥

[ उत्त॰ र्स॰ ३२, गा॰ ४ ]

यदि योग्य छान-बीन के बाद भी गुण मे अपने से अधिक या अपने जैसी ही कक्षावाला—योग्यतावाला निपुण साथी नहीं मिले तो बह सदा-सर्वदा पापो का वर्जन करता हुआ और भोग के प्रति अना-सक्त वृत्ति घारण कर अकेला ही विचरण करे।

जे ममाइअमइं जहाइ, से जहाइ ममाइअं। से हु दिद्वभए मुणी, जस्स नत्थि ममाइअं॥४३॥ [आचा०अ०२,उ०६]

जो अपनी ममतावाली वृद्धि का त्याग कर सकता है, वही परिग्रह का त्याग कर सकता है। जिसके चित्त मे ममत्व नहीं है, वहीं ससार के भयस्थानों को भली-भाँति देख सकता है।

> वत्थगंधमलंकारं, इत्थिओ सयणाणि य। अच्छन्दा जे न भुंजंति, न से चाइत्ति बुच्चइ॥४४॥ [क्ष० ४०२, गा०२]

जो वस्त्र, गन्य, अलकार, स्त्री, पलग आदि का परवशता के कारण उपभोग नहीं कर सकता, उसे सच्चा त्यागी अर्थात् साधु नहीं कहा जा सकता।

जे य कंते पिए भोए, लंद्रं वि पिहिकुर्व्वई। साहीणं चयई भोए. से हु चाइ ति बुच्चइ।।४४॥ [दश० अ०२, गा०३]

जो इष्ट और मनोहर भोग प्राप्त होने पर भी उनका परित्याग करता है, तथा स्वाघीन भोगों को भी नहीं भोगता है, वहीं सचा त्यागी अर्थात् साघु कहा जाता है।

छजीवकाए असमारभन्ता,
मोसं अदत्तं च असेवमाणा।
परिग्गहं इत्थिओ माणमायं,
एयं परिन्नाय चरन्ति दन्ता ॥४६॥
[ उत्तर अर १२, गार ४१ ]

इन्द्रियों का दमन करनेवाले साघु पुरुष छह काय के जीवों को पीड़ा नहीं पहुँचाते, मृषावाद और अदत्त का सेवन नहीं करते तथा परिग्रह, स्त्री, मान और माया को त्याग करके विचरते हैं।

> निहं च न बहु मन्नेजा, सप्पहासं विवज्जए। मिहो कहाहिं न रमे, सज्झायम्मि रजो सया ॥४७॥ [दण॰ भ॰ =, गा॰ ४२]

साबु पुरुष को चाहिये कि वह निद्रा का विशेष आदर न करे, हैंसी-मजाक का त्याग करे, किसी की गुप्त वातों मे दिलचस्पी न ले और स्वाच्याय मे सदा मग्न रहे।

अच्चणं रयणं चेत्र, वन्दणं पूअणं तहा।
इड्डीसकारसम्माणं, मणसा वि न पत्थए॥४८॥
[ वत्तः अ०३५, गा०१=]

साबुपुरुष अर्चना, रचना, वन्दन, पूजन, ऋद्धि, सत्कार और सम्मान की मन से भी कभी डच्छा न करे।

चरे पयाई परिसंकमाणो, जं किंचि पासं इह मण्णमाणो। लाभांतरे जीविय बृहइत्ता, पच्छा परिन्नाय मलावधंसी॥४६॥

[ उत्त॰ अ॰ ४, गा॰ ७]

साबुपुरुप इस जगत् में स्त्रो, पुत्र, घन, सम्पत्ति आदि जो कुछ भी मुख की सामग्री है उसे एक प्रकार का जाल या सक्तार माने; और वहीं मेरे चारित्र्य में उनसे दोप न लग जाय, ऐसी शका धारण कर साववानी ने अपना कदम उठाये। जहाँ तक ज्ञानादि का लाभ होता हो वहाँ तक वह जीवन की वृद्धि करे और जब यह घरीर सपन-सावना में निल्लयोगी प्रतीत हो, तत्र मठ के समान उसका त्याग कर दे। निम्ममो निरहंकारी, निस्संगी चत्तगारवी। समी अ सन्वभूएस, तसेसु थावरेसु य।।५०॥ [उत्त० अ० १६, गा० द६]

साधु पुरुष ममत्वरहित, अहङ्काररहित, निःसंगी, गौरव का परित्याग करनेवाला और त्रस-स्थावर सभी प्राणियो के प्रति समदृष्टि रखनेवाला होता है।

लाभालाभे सुहे दुक्खे, जीविए मरणे तहा। समो निंदापसंसासु, समो माणावमाणवो।।५१॥ [उत्तरु अरु १६, गार्टर]

साघु पुरुष लाभ-हानि, सुख-दुःख, जीवन-मरण, निन्दा-प्रशसा और मानापमान आदि हर स्थिति मे समभाव से रहनेवाला होता है।

गारवेसु कसाएसु, दंड-सल्ल-भएसु य। नियत्तो हास-सोगाओ, अणियाणो अवंधणो ॥५२॥ [उत्तर अरु१६, गारु६१]

साधु पुरुष (तीन प्रकार के) गारव से, (चार प्रकार के) कषाय से, (तीन प्रकार के) दण्ड से, (तीन प्रकार के) शल्य से, (सात प्रकार के) भय-स्थानों से, हास्य से तथा शोक से निवृत्त होता है। वह सयम के फलरूप किसी प्रकार के सासारिक सुखों की इच्छा करता नहीं, किसी प्रकार के बन्धन में फंसता नहीं।

अणिस्सियो इहं लोए, परलोए अणिस्सिओ। वासीचंदणकप्पो य, असणे अणसणे तहा ॥५३॥ [उत्तः अ०१६, गा०६२] मुनि कुज-निकुंजो मे खड़ा न रहे ( क्यों कि वहाँ वनस्पति का स्पर्ज होना सम्भव है )। इसी प्रकार जहाँ वीज पड़े हुए हो अथवा हरी वनस्पति उगी हुई हो वहाँ भी खड़ा न रहे। साथ ही जहाँ अनन्तकाय वनस्पति, बिल्ली के टोप अथवा लील-पूर्ण उने हुए हो, वहाँ भी खड़ा न रहे।

अहु सुहुमाइं पेहाए. जाइं जाणितु संजए। दयाहिगारी थृएसु, आस चिट्ठ सएहि वा ॥१२॥ [द्या॰ व॰ =, गा॰ १३]

सयमी मुनि (आगे कहे गये) आठ प्रकार के मूक्सजीवों से परिचित होने के कारण सभी जीवों के प्रति दया का अधिकारी होता है। अतः वह इन सभी जीवों को अच्छी तरह से देख भालकर इंठे, खडा गहे अथवा सोए।

कयराइं अद्वसुहुमाइं १ जाइं पुच्छिक संजए। इमाइं ताइं मेहाबी, आइक्खिक विअक्खणो ॥१३॥ सिणहं पुष्पसुहुमं च. पाणुत्तिगं तहेव य। पणगं बीयहरियं च, अंडसुहुमं च अहुमं ॥१४॥ [द्या सन ६, गा० १४-१४]

जत्र सावृ पृद्धे कि वे आठ जीव कीन से हैं नित्र वृद्धिमान् और विचक्षण आचार्य इसका निम्नानुसार वर्णन करते हुए उत्तर देः— (१) स्नेहनूक्म—अर्थान् अप्काय के सूक्ष्मजीव । (२) पुण्यनूक्म—अर्थान् तद्वर्णकृष्य । (३) प्राणिमूक्म—अर्थान् कृंयु आदि सूक्ष्म जन्तु । (४) पनकसूक्ष्म—अर्थात् वर्षा मे लकडी आदि पर रहनेवाले पचवर्णी लील-फूग। (५) उत्तिगसूक्ष्म—अर्थात् चीटियो का स्थान, उदई का घर आदि। (६) बीजसूक्ष्म—अर्थात् सूक्ष्म प्रकार के घान्यादि के बीज। (७) हरित सूक्ष्म—अर्थात् नये उत्पन्न हुए पृथ्वी के समान रग वाले अड्कुर और (८) अण्डसूक्ष्म—अर्थात् मक्खी, चीटी आदि के अति सूक्ष्म अण्डे।

एवमेयाणि जाणिता, सन्वभावेण - संजए। अप्पमत्तो जए निच्चं, सन्त्रिदियसमाहिए॥१५॥ -[दशः अ० =, गा॰ २६] --

सर्व इन्द्रियों को शान्त रखनेवाला साधु उपर्युक्त आठ प्रकार के सूक्ष्म जीवों को बराबर पहुचान कर सदा प्रमादरहित वर्तन करें और तीन करण और तीन योग से सयत बने।

तसे पाणे न हिंसिजा, वाया अदुव कम्मुणा। उवरओ सन्वभूएस, पासेज्ज विविहं जगं ॥१६॥ [दश० अ० ८, गा० १२]

सर्व प्राणियों की हिंसा से विरक्त बना साधु, इस ससार में छोटे-बड़े सभी जीवों के जीवन में कैसी-कैसी विचित्रताएँ व्याप्त हैं— इसे विवेकपूर्वक जानकर किसी भी त्रस प्राणी की मन, वचन, और काया से हिंसों न करें।

इच्चेयं छज्जीवणियं, सम्मदिङ्घी सया जए। दुल्लहं लेहिचु सामण्णं, कम्मुणा न विराहिज्जासि ॥१७॥ [ दशे॰ अर्॰ ४, गा॰ ३६] े इस प्रकार सतत साववान और सम्यग् हिष्टवाला मुनि दुर्लभ श्रमणत्व को प्राप्त करके इन पह्निकाय के जीवों की मन-वचन-काया से किसी प्रकार की विराधना न करे।

कंसेस कंसपाएस, कुंडमोएस वा पुणो। भुंजंतो असणपाणाइं, आयारा परिभस्सइ ॥१८॥ [दग्र० २०६, गा० ४०]

जो मुनि गृहस्य की काँसी आदि घातु की कटोरी और थाली में तथा मिट्टी के पात्र में अगन-पान आदि का भोजन करता है, वह अपने आचार से सर्वथा भ्रष्ट हो जाता है।

सीओदगसमारं मे, मत्तघोअणछडणे। जाइं छंनंति भूयाइं, दिद्वो तत्य असंजमो॥१६॥ [दग॰ अ॰ ६ गा॰ ४१]

गृहस्य वर्त्तनों को घोते और मांजते हैं, जिसमे सचित्त जल का आरम्भ होता है। ठीक वैसे ही वर्त्तन घोने के बाद उस गन्दे जल को इघर-उघर फेंक देते हैं, उससे अनेक जीवों की हिंसा होती है। इसिल्रिये गृहस्थों के वर्त्तनों में भोजन करने में ज्ञानियों ने असंयम देखा है।

पच्छाकम्मं पुरे कः सया तत्थ न कप्पइ। एयमद्वं न भुंजेंति, निग्गंथा गिहिभायणे॥२०॥ [क्य॰ अ॰ ६, गा॰ ४२]

गृहस्य के वर्त्तनो में भोजन करने से पश्चात् कर्म और पुरःकर्म

का दोष लगाने की सम्भावना होती है। अतः साघु के लिये वह कतइ उपयुक्त नहीं है। ऐसा सोचकर निर्ग्रन्थ मुनि गृहस्थ के वर्त्तनों में कभी,भोजन नहीं करते।

विवेचन — खा लेने के पश्चात् सचित्त जल से वर्त्तन घोना, इसे पश्चात्-कर्म और खाने से पूर्व सचित्त जल से वर्त्तन घोने को पुर:- कर्म कहते हैं।

आसंदीपिल अंकेसु, मंचमासालएसु वा। अणायरियमजाणं, आसइत्तु सइत्तु वा ॥२१॥ नासंदीपिल अंकेसु, न निसिजा न पीढए। निग्गंथा अधिलेहाए, वुद्धवुत्तमिहिंहुगा ॥२२॥ [द्या अव है, गा ६३-६४]

अर्यसाधु अर्थात् निर्ग्रन्थ श्रमणो के लिये कुर्सी, पलग, खटिया अथवा आरामकुर्सी आदि पर बैठना अथवा सोना अनाचार माना गया है। सर्वज्ञ का कृहा हुआ अनुष्ठानादि में तत्पर निर्ग्रन्थ साधु कुर्सी, पलङ्ग आदि तथा बेत से भरा हुआ पटिये पर बैठे अथवा सोये नही क्योंकि उसका पडिलेहण बराबर हो सकता नही।

विवेचन-पिडलेहण का अर्थ है प्रतिलेखना, सूक्ष्म निरीक्षण। साधुओं को वस्त्र-पात्र आदि की दिन में दो वार प्रतिलेखना करनी पडती है। इस वर्ट्स कोई जीव-जन्तु देखने में आ जाय तो उसे तक-लीफ न पहुँचे इस तरह हटाया जाता है। गंभीरविजया एए, पाणा दुप्पडिलेहगा। आसंदीपलिअङ्को य, एयमह विविक्तिया।[२३॥ [ दश्यः अर्थ ६, गार्थ ५४]

ं कुर्सी, पलङ्ग आदि मे गहरे छिद्र होने से प्राणियो की प्रतिलेखना होना कठिन है। इसलिये मुनियों को उसपर वैठना छोड देना चाहिये।

गोअरगपविद्यस्त, निसिज्जा जस्स कप्पइ।
इमेरिसम्णायारं, आवज्जइ अवोहिअं॥२४॥
विवत्ती वंभचेरस्त, पाणाणं च वहे वहो।
वणीमगपिडग्वाओ, पिडकोहो अगारिणं॥२४॥
अगुत्ती वभचेरस्त, इत्थीओ वावि संकणं।
कुसीलवहुणं ठाण, दूरआं परिवज्जए॥२६॥
[दश्य अ०६, गा० ४६-४७-४८]

गोचरी (मबुकरी) के निमित्त गृहस्य के घर मे प्रवेश करने के पश्चात् साघु को वहाँ बैठना अनाचार है, जिसका वर्णन आगे करेंगे। इससे मिथ्यात्व की प्राप्ति होती है।

गृहस्थ के घर बैठने से साघु के ब्रह्मचर्य का भग होने की तथा प्राणियों का वच होने की पूरी सम्भावना होने से सयमनाश का भय बना रहता है। साथ ही कोई मिखारी भिक्षा के लिये आये तो उसे अन्तराय होने की भी सम्भावना रहती है। ठीक वैसे ही गृहस्थ को कोघ आ जाय यह भी सम्भव है। गृहस्य के घर जाकर बैठने से ब्रह्मचर्य की गुप्तियों का यथार्थ पालन नहीं हो सकता (क्यों कि वहाँ पर तियों के अङ्ग-प्रत्यङ्ग देखने का प्रसंग उपस्थित हो जाता है) और गृहस्थ की स्त्री के साथ अतिपरिचय होने से दूसरों को मुनि के चरित्र के विषय में शका करने का अवसर मिल जाता है। इसलिये ऐसी कुशीलता को बढानेवाले स्थान से मुनि दूर रहकर ही उसका त्याग करे। तात्पर्य यह कि वह गृहस्थ के यहाँ जाकर बैठने का सदैव के लिए बद ही कर दे।

वाहियो वा अरोगी वा, सिणाणं जो उ पत्थए।

चुक्कंतो होइ आयारो, जहो हवइ संयमो ॥२७॥
मंतिमे सुहुमा पाणा, घसासु भिलगासु य।
जे य भिक्ख सिणायंतो, वियडेण्णिपलावये ॥२८॥
तम्हा ते न सिणायंति, सीएण उसिएण वा।
जावजीवं वयं घोरं, असिणाणमहिष्टगा ॥२६॥
[दश० अ० ६, गा०६०-६१-६२]

रोगी हो या निरोगी, जो साधु स्नान करने की इच्छा करता है वह निश्चय ही आचार से प्रष्ट होता है, और सयमहीन वनता है।

क्षारमूमि अथवा ऐसी ही अन्य भूमियो मे प्रायः सूक्ष्म प्राणी व्याप्त होते हैं। इसलिये साधु प्राशुक—उज्जाजल से स्नान करे तो भी उसकी विरायना हुए बिना नहीं रहती अर्थात्-अवश्य होती है। इसी कारण शुद्ध स्थम का पालन करनेवाले साधु ठडे अथवा गरम पानी से कदापि स्नान नहीं करते और जीवन पर्यन्त अस्नान नामक अति कठिन व्रत का पालन करते हैं।

सिणाण अदुवा कक्कं, लोद्धं पउमगाणि य। गायस्सुच्चद्वणहाए, नायरंति कयाइ वि॥३०॥ विश्वर अ०६, गा०६३]

सयमी पुरुष स्नान नहीं करते तथा चन्दन-कल्क-चूर्ण, लोध्र, केशर आदि सुगन्वित-पदार्थों का उपयोग अपने शरीर पर उवटन करने के लिये कभी नहीं करते।

> विभूसावत्तियं भिक्खू, कम्मं बंधइ चिंकणं। संसारसायरे धोरे, जेणं पडइ दुरुत्तरे।।३१॥ विभूसावत्तियं चेयं, बुद्धा मन्नंति तारिसं। सावज्जवहुलं चेयं, नेयं ताईहिं सेवियं।।३२॥ [दश् अ० ६, गा० ६४-६६]

विभूषा के कारण साधु को चिकने कर्मी का वन्धन होता है, जससे वह घोर दुस्तर संसारसागर मे गिरता है।

ज्ञानी पुरुष स्नान को शारीरिक विभूषा और चिकने कर्मबंधन का कारण और वहुत से पापों की उत्पत्ति का हेतु मानते हैं। अतः -छहकाय के जीवो की रक्षा करनेवाले मुनि इसका सेवन कदापि नहीं करते।

सुरं वा मेरगं वा वि, अन्नं वा मंजगं रसं। ेससक्खं नं पिवे भिक्खू, जसं सारक्खमप्पणो ॥२३॥ [द्गें॰ अ॰ ४, ड॰ २, गा॰ ३६] अपने संयमरूपी यश का संरक्षक भिक्षु सर्वज्ञ की साक्षी में सदा परित्यक्त ऐसी सुरा, मदिरा तथा मद उत्पन्न करनेवाले अन्य किसी भी रस का पान न करे।

> पियए एगओ तेणो, न में कोइ वियाणह। तस्स पस्सह दोसाइं, नियडिं च सुणेह में ॥३४॥ [दश्य अ० ४, उ० २, गा० ३७]

"मुभे कोई नहीं देखता है" ऐसा मानकर भगवान् की आज्ञा का उल्लंघन करनेवाला चोर साघु एकान्त मे गुप्तरूप से मदिरापान करता है। उसके दोषों को देखों। साथ ही उसके मायाचार का ज़ो-में वर्णन करता हूँ, उसे ध्यानपूर्वक सुनो—

बहुइ सुंडिया तस्स, माया मोसं च भिक्खुणो । अयसो य अनिव्वाणं, सययं च असाहुया ॥३५॥ [दश्य० अ० ४, उ० २, गा० ३८]

मदिरापान करनेवाले साघु मे आसक्ति, माया, मृषावाद, अपयश, अतृप्ति आदि दोष बढते ही रहते हैं। साथ ही साथ उसकी असाघुता भी सतत बढती ही रहती है।

> आयरिए नाराहेइ, समणे आवि तारिसो। गिहत्थावि णं गरिहंति, जेण जाणंति तारिसं॥३६॥ [इष० अ० ४, उ०२, गा०४०]

मदिरापान करनेवाला विचारमूढ साधु न तो आचार्य की सेवा कर सकता है और न ही साधुओं की। यह साधु तो मदिरा पीता तत्थ मन्दा विसीयन्ति, वाहच्छिन्ना व गद्भा। पिद्वओ परिसप्पन्ति, पिद्वसप्पी व संभमे॥५४॥ [स्० श्रु०१, अ०३, ड०४, गा०४]

मन्द पराक्रमी पुरुप सचित्त जल-धान्यादि के परिभोग के लोभ मे भार उठाकर थके हुए गधे के समान सयम मे शिथल बनते हैं और सभ्रम से भग्न मितवाले होकर जीवन के हर क्षेत्र मे पिछड़ गये लोगो की तरह संयमियों की श्रेणी मे पीछे रह जाते हैं।

तं च भिक्खू परिन्नाय, सन्वे संगा महासवा। जीवियं नावकंखिज्जा, सोच्चा धम्ममणुत्तरं।।५६॥ [स्ट झूट १, बट ३, डट २, गाट १३]

श्रेष्ठत्रमं का श्रवण कर तथा संसार के सब रिन्ते और सम्बन्धों को कर्म-बन्धन का महा प्रवेशद्वार समसक्तर भिक्षु असयमी अथवा गृहस्थ-जीवन की इच्छा न करे।

> विजिहित्तु पुन्तसंजोयं, न सिणेहं कहिंचि कुन्वेज्जा। असिणेहसिणेहकरेहिं,

> > दोसपओसेहिं मुचए भिक्खू ॥५७॥ [ उत्त॰ अ॰ ८, गा॰ २]

ृ पूर्व सयोगो को छोड़ देने के पश्चात् भिक्षु पुनः किसी भी वस्तु के प्रति स्नेह न करे—मोह न रखे। स्नेह करनेवालों के वीच जो निःस्नेही—निर्मोही बना रहता है, वह सभी प्रकार के दोष-प्रदोषों से मुक्त हो जाता है।

> अत्थं गयंमि आइच्चे, पुरत्था य अणुग्गये। आहारमाइयं सन्वं, मणसा वि न पत्थए॥५८॥

> > [दश० अ० =, गा० २= ]

संयमी पुरुष को सूर्यास्त होने के पश्चात् और सूर्योदय होने से पूर्व किसी प्रकार के आहार आदि की इच्छा मन मे नही लानी चाहिये।

सन्ति में सुहुमा पाणा, तसा अदुव थावरा।
जाइं राओ अपासंतो, कहमेसणियं चरे॥५६॥
दश्या अ०६, गा० २३ वि

इस घरती पर ऐसे त्रस और स्थावर सूक्ष्म जीव सदैव व्याप्त रहते है, जो रात्रि के अन्धकार में दीख नहीं पडते। अतः ऐसे समय में भला आहार की शुद्ध गवेषणा किस प्रकार हो सकती हैं ?

> उदउल्लं बीयसंसत्तं, पाणा निन्वडिया महिं। दिया ताइं विवज्जेज्जा, राओ तत्थ कहं चरे ?॥६०॥

पानी से जमीन भीगी हो, उसपर बीज गिर गये हो, अथवा चीटी-कथवा—आदि अनेक प्रकार के सूक्ष्म जीव हो, उन सब का वर्जन करके दिन मे तो चला जा सकता है, पर रात्रि मे कुछ दिखाई नहीं पड़ता। अतः भला किस तरह चला जा सकता है ? सच्चाहारं न भुंजति, निग्गंथा राइभोयणं ॥६१॥

तभी तो निर्म्रन्थो रात्रिभोजन करते नहीं, रात्रि मे किसी प्रकार का आहार उपयोग मे लेते नहीं।

> चउिन्नहे वि आहारे, राइभोयणवज्जणं। संनिही-संचओ चेव, वज्जेयन्त्रो सुदुक्करं ॥६२॥ [उत्तर अ०१६, गा०३०]

अशन, पान, खादिम और स्वादिम इस चार प्रकार के आहार का रात्रि मे त्याग करना और समय बीत जाने के पश्चात् कुछ भी पास में नहीं रखना, ठीक वैसे ही उसका सग्रह नहीं करना—यह बात वास्तव में अत्यन्त कठिन हैं, (किन्तु सयमी पुरुष को तो ये कठिनाइयाँ सहन करनी ही चाहिये।)

#### धारा : १८ :

### अष्ट-प्रवचनमाता

अङ्क पवयणमायाओ, सिमई गुर्ता तहेव य। पंचेव य सिमईओ, तओ गुत्तोओ आहिया॥१॥

प्रवचनमाता के आठ प्रकार है। वह समिति और गुप्तिरूप है। उसमे पाँच समितियाँ और तीन गुप्तियाँ कही गई है।

विवेचन—साधु, मुनि, अथवा योगी के जीवन में अष्ट-प्रवचन-माता अति आवश्यक अङ्ग की पूर्ति करती है। इन आठ प्रकार की प्रवचनमाताओं का एक भाग समिति और दूसरा भाग गृप्ति कह-लाता है। समिति का सीधा अर्थ है सगित अथवा सम्य्क प्रवृति और गृप्ति का अर्थ है प्रशस्त प्रवृत्ति-सहित अप्रशस्त प्रवृत्ति का निग्रह। परन्तु गहराई से देखे तो समिति में साधु, मुनि, अथवा योगी के जीवन की समस्त जीवनचर्या का समावेश है, जबिक गृप्ति में उसके पालन योग्य साधनों का समावेश है।

इरियाभासेसणादाणे, उच्चारे समिई इय। मणगुत्ती वयगुत्ती, कायगुत्ती य अद्वमा॥२॥

पाँच समितियां इस प्रकार है :—(१) ईर्यासमिति, (२) भाषा-समिति, (३) एपणासमिति, (४) आदान-निक्षेप समिति और (५) उचारप्रस्नवण-सिमिति । तीन गृप्तियाँ ये हैं —(१) मनोगृप्ति, (३) वचनगृप्ति और (३) कायगृप्ति । कायगृप्ति आठवी है अतः इसके साय अष्ट प्रवचनमाता की गणना पूरी होती है ।

एयाओ अह सिमईओ, समासेण वियाहिया। दुवालसंगं जिणक्खायं, मायं जत्थ उ पवयणं॥३॥

ये आठ सिमितियाँ सक्षेप मे कही गईं है। प्रवचन अर्थात् जिन भगवन्तों द्वारा कथित द्वादशाङ्गी । वह इन आठ सिमितियों मे अन्तर्भृत है, इसीलिये इन्हें अष्ट-प्रवचनमाता कहा जाता हैं।

विवेचन - जबिक उसर पाँच समिति और तीन गृप्ति कहा गया है तो भला यहाँ आठ सिमिति कैसे हो गई १ ऐसा प्रश्न मन मे उठना सम्भव है। इसका समाघान यह है कि गुप्ति भी अपेक्षाविशेष से एक प्रकार की सिमिति है और यह निर्दिष्ट करने के लिये ही यहाँ 'आठ सिमति' ऐसा कहा गया है। देवाचिदेव श्री जिनेश्वर भग-वान् ने जो उपदेश दिया, उसे गणघर भगवन्तों ने आचारादि वारह अङ्गों मे ग्रथित किया। उसको ही निर्ग्रन्थ-प्रवचन अथवा प्रवचन कहा जाता है। इस प्रवचन मे सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र तीनो का वर्णन है, तथापि उसमे मोक्षप्राप्ति के अनन्तर कारणरूप सम्यक् चारित्र की ही प्रवानता है, जिसे अन्य शब्दों मे निर्वाणप्रापक योग-सावना भी कहते हैं। इस योगसावना को माता के समान रक्षण करनेवाली और इसका पालन-पोषण करने-वाली ये आठ समितियाँ हैं। इसलिये इनका 'अष्ट प्रवचनमाता' ऐसा रहस्यमय नाम दिया गया है।

आलंबणण कालेण, मरगेण जयणाइ य । चउकारणपरिसुद्धं, संजए इरियं रिए ॥४॥ साधुपुरुष को आलम्बन, काल, मार्ग और यतनादि चार कारणो की शुद्धिपूर्वक ईयीसमिति का पालन करना चाहिये।

विवेचन—ईर्यासमिति का वास्तिविक अर्थ है चलते समय कोई भी जीव न मरे, इसकी पूरी सावधानी रखना।

तत्थ आलंबणं नाणं, दंसणं चरणं तहा। काले य दिवसे बुत्ते, मग्गे उप्पहवज्जिए॥५॥

उसमें आलम्बन से ज्ञान, दर्शन और चारित्र को निर्दिष्ट किया गया है, जबकि काल से दिन और मार्ग से उत्पथ का परिवर्जन।

विवेचन — आलम्बन की शुद्धिपूर्वक चलना अर्थात् ज्ञान-दर्शन-चारित्र की रक्षा अयवा वृत्ति का हेतु हो तभी साधुपृष्ण को चलना चाहिये, अन्यया नहीं। काल की शुद्धिपूर्वक चलना अर्थात् दिन मे ही चलना चाहिये, रात्रि में नहीं। मार्ग की शुद्धिपूर्वक चलना अर्थात् सभी के लिए निश्चित आवागमनवाले मार्ग मे ही चलना, किन्तु टेढ़ें-मेढे मार्ग पर नहीं चलना। टेढें-मेढ़ें उबड़-खावड मार्गपर चलने से जीवाकुल भूमि पर पैर गिरने की सम्भावना रहती है, जिससे बहुत जीवों की विराधना होना सम्भव है।

दन्तओ खेत्तओ चेव, कालओ भावओ तहा। जयणा चडविहा जुत्ता, तं मे कित्तयओ सुण ॥६॥ यतना द्रव्य से, क्षेत्र से, काल से और भाव से, इस तरह चार प्रकार की कही गई है, जिसका वर्णन करता हूँ, उसे मुनो।

दन्तओं चक्खुसा पेहे, जुगिमतं च खित्तओ। कालओ जाव रोङ्जा, उवउत्ते य भावओ॥७॥

द्रव्य से यतना करना अर्थात् आस से वरावर देखना; क्षेत्र से यतना करना अर्थात् आगे की एक घुरा जितनी भूमि का निरीक्षण करते रहना। काल से यतना करना अर्थात् जहाँ तक चलने की क्रिया चालू रहे, वहाँ तक यतना करना और भाव से यतना करना अर्थात् उस समय पूर्णरूप से साववानी रखना।

इदियत्थे विविञ्जित्ता, सञ्झायं चेव पंचहा। तम्मुत्ती तप्पुरक्कारे, उवउत्ते रियं रिए॥८॥

मुनि इन्द्रिय के अर्थ तथा पाच प्रकार के स्वाघ्याय का परित्याग करे और ईर्यासमिति को प्रवानता देकर उसमे तन्मय हो साववानी से चले।

विवेचन — ईयासिमिति के वारे में दूसरी सूचना यह है कि चलते समय इन्द्रियों के विषय में अर्थात् शब्द, रूप, गन्च, रस और स्पर्श सम्बन्ची अनुकूल-प्रतिकूल कोई विचार नहीं करना। यदि मन में ऐसे विचारों का उफान आ गया तो सावधानी नहीं रहेगी और किसी जीव-जन्तु के पैरों के नीचे था जाने से उसकी विराधना होगी।

स्वाध्याय अर्थान् पठन-पाठन से सम्बन्चित प्रवृत्ति । जिन-शासन में स्वाध्याय के वाचना, पृच्छना, परावर्तना, अनुप्रेक्षा एवं धर्मकथा ऐसे पाँच प्रकार बतलाये गये हैं। चलते समय इन पाँच प्रकार के स्वाध्याययों में भी मन को नहीं उलभाना चाहिए। मन में पाठ चलता हो अथवा उसके अर्थ के बारे में किसी के साथ वार्तालाप हो रहा हो या फिर उसकी पुनरावृत्ति होती हो तो चलते समय सावधानी नहीं बरती जाती। इसी प्रकार यदि मन उसके गहरे चिन्तन में खो गया हो तो स्वयं कहाँ चल रहे हैं? और किस तरह चल रहे हैं? इसका भी उन्हें ध्यान नहीं रहता। साथ ही उस समय किसी को धर्मकथा सुनाने का काम जारी हो तो मी चलने में अपेक्षित सावधानी नहीं रहती। इन्हीं कारणों से इन दोनों वस्तुओं के निषेध की आज्ञा की गई है।

कोहे माण य मायाए, लोभे य उवउत्तया। हासे भए मोहरिए, विकहासु तहेव य ॥१॥ एयाई अह ठाणाई, परिविज्जित संजए। असावज्जं मियं काले, भासं भासिज्ज पन्नवं॥१०॥

भाषासमिति का अर्थ यह है कि प्रज्ञावान् मुनि क्रोध, मान, माया, लोभ का उदय, हास्य, भय, वाचालता और विकथा आदि आठ स्थानो का त्याग कर योग्य समय पर परिमित और निरवद्य वचन ही बोले।

> गवेसणाए गहणं य, परिभोगेसणा य जा। आहारोवहिसेज्जाए, एए तिन्नि विसोहए ॥११॥

एषणासिमिति के तीन भेद हैं—गवेषणा, ग्रहणैपणा और परिमो-गैषणा। आहार, उपिष और शय्या के समय इन तीनों के बारे में भूरी शुद्धि रखनी चाहिए।

उग्गम्रुप्पायणं पठमे, त्रीए सोहेज एसणं। परिभोयम्मि चउक्कं, विसोहेज्ज जयं जई।।१२॥

यतनावान् साघु प्रथम एषणा में उद्गम-उत्पादन दोष की गुद्धि करे, दूसरी एषणा मे शिङ्कतादि दोषो की गुद्धि करे और तीसरी परिमोगैपणा मे सयोजना, मोह, कारण और प्रमाण—इन चारो दोषों की गुद्धि करे।

विवेचन—गवेषणा करते समय सोलह उद्गम के और सोलह उत्पादन के—कुल मिलाकर ३२ दोष टालने पड़ते हैं। जबिक ग्रहण करते समय गिंड्यतादि १० दोष। इस प्रकार कुल ४२ दोष टालकर आहारादि को ऐषणा करनी चाहिये। इन ४२ दोषों का विस्तार से वर्णन पिण्डिनिर्यृक्ति मे किया गया है। परिमोग करते समय सयोजना, मोह, कारण और प्रमाणादि चारों की निर्दोपता के वारे में पूरा निर्णय कर लेना चाहिये। सहोन में साबु को अपनी आजीविका के लिये आहार-पानी, वस्त्र, पात्र, औषिव, नय्या आदि जो कुछ भी प्राप्त करना—उपमोग करना आवश्यक रहता है, वह सब गास्त्रप्रदर्शित विधिपूर्वक प्राप्त करने—उपयोग करने से इस समिति का पालन हुआ रोसा माना जाता हैं।

ओहोत्रहोवग्गहियं, भंडगं दुविहं मुणी। विश्वित्रोति । विश्वित्रोति । १३॥ विश्वित्रोति । १३॥

पात्र आदि ओघोपघि कहलाते है और सस्तारक (शय्या) आदि औपग्रहिक उपिच कहलाते है। इन दोनो प्रकार की उपिचयो को ग्रहण करते समय तथा स्थापित करते समय मुनि को इस विधि का पालन करना चाहिये,—

चक्खुसा पडिलेहित्ता, पमज्जेज्ज जयं जई। आइए निक्खिषेज्जा वा, दुहओ वि समिए सया॥१४॥ [ उत्त० अ० २४, गा० १-४४]

यतनावान् साधु आँख से देखकर दोनो प्रकार की उपिघ को प्रभार्जना करे तथा उपिघ को उठाने से पूर्व और रखते समय इस सिमिति का सदा पूरी तरह से पालन करे।

संथारं फलगं पीढं, निसिज्जं पायकम्बलं। अप्पमज्जियमारुहई, पावसमणित्ति बुच्चई ॥१५॥ [उत्तर अरु १७, गारु ७]

जो साधु सस्तारक (शय्या), फलक, पीठ, पादपोछन और स्वाध्यायभूमि, इन पाचो का प्रमार्जन किये विना ही बैठता है, वह पापश्रमण कहलाता है।

पडिलेहेइ पमत्ते, अवउज्झइ पायकम्बलं ।
- पडिलेहा अणाउत्ते, पावसमणित्ति बुच्चइ ॥
[ उत्तर अर १७, गार्ट ]

जो ( साधु ) प्रतिलेखना मे प्रमाद करता है, पात्र-कम्बल आदि

अव्यवस्थित रखता है और प्रतिलेखना में पूर्ण साववानी नहीं रखता है, वह पापश्रमण कहलाता है।

> धुवं च पिंडलेहिज्जा, जोगसा पायकंवलं। सिज्जमुञ्चारभूमिं च, संथारं अदुवासणं॥१७॥ [दश्य० अ० ६, गा० १७]

सावु को चाहिये कि वह नियमित रूप से यथासमय पात्र, कम्बल, शय्या-स्थान, उच्चारभूमि (मलविसर्जन का स्थान), सस्तारक और आसन आदि की सावघानीपूर्वक प्रतिलेखना करे।

> पुट्वी-आउक्काए, तेऊ-वाऊ-वणस्सइ-तसाणं। पडिलेहणापमत्तो, छण्हं पि विराहओ होइ॥१८॥ [उत्तर अर २६, गार ३०]

प्रतिलेखना मे प्रमाद करनेवाला साघु पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय, वनस्पतिकाय तथा त्रसकाय इन छहों कायों का विरायक होता है।

> पुडवी-आउकाए, तेऊं-वाऊ-वणस्सइ-तसाणं । पडिलेहणाआउत्तो, छण्हं संरक्खओ होइ ॥१६॥ [ उत्तर अर २६, गार २१ ]

प्रतिलेखना में जो साववान रहनेवाला साघु पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय, वनस्पतिकाय तथा त्रसकाय इन छहों कायों का संरक्षक होता है। उचारं पासवणं, खेलं सिंघाणजिल्लयं। आहारं उविहं देहं, अन्नं चावि तहाविहं ॥२०॥ [उत्तर अरु २४, गारु १४]

मल, मूत्र, कफ, नाक का मल, शरीर का मैल, आहार, उपिछ, देह, (शव तया ऐसी अन्य वस्तुओं को विधिपूर्वक परिठवनी-ठिकाने स्थाती) चाहिये।

निर्मानों) चाहिये।

विवेचन — उन्नार-प्रस्नवण समिति को परिष्ठापनिका-समिति
भी कहते हैं। वेकार वस्तुओं का सावचानीपूर्वक परिष्ठापन करने
से — ठिकाने लगाने से इस समिति का पालन होता है। मल, मूत्र,
कफ, नासिका का मल, अरीर का मैल परठवने (ठिकाने लगाने) का
प्रसग प्रतिदिन आता है, जबिक आहार परठवने (ठिकाने लगाने)
प्रसग प्रतिदिन आता है, जबिक आहार परठवने (ठिकाने लगाने)
का प्रसग तो कचित ही आता है। उपिंच को परठवने
लगाने) का प्रसग वर्षाकाल से पूर्व आता है और जब को परठवने
लगाने) के प्रसग वर्षाकाल से पूर्व आतो हैं। ये सभी वस्तुएँ
(ठिकाने लगाने) के प्रसग कभी-कभी आते हैं। ये सभी वस्तुएँ
कहाँ रखनी चाहिये ? इसकी सूचना अगली गाथाओं मे दी गई है।

ने लगाने ) के प्रसंग कभी-कभी आते हैं। ये सभी वस्तुएं वनी चाहिये ? इसकी सूचना अगली गायाओं में दी गई है। अणावायमसंलोए, अणवाए चेव होइ संलोए। अग्वायमसंलोए, आवाए चेव संलोए।।२१॥ अणावायमसंलोए, परस्तऽणुवधाइये। अणावायमसंलोए, परस्तऽणुवधाइये। समें अज्झिसरे वावि, अचिरकालकयंमि य।।२२॥ विच्छिन्ने दूरमोगाढे, नासन्ने विलविजिए। तयपाण बीयरहिए, उच्चारोइणि वोसिरे।।२३॥ तयपाण बीयरहिए, उच्चारोइणि वोसिरे।।२३॥

(१) जहाँ किसीके आने की सम्भावना न हो और कोई देखता भी न हो, (२) जहाँ किसीके आने की सम्भावना न हो किन्तु कोई देखता हो, (३) जहाँ कोई आता हो किन्तु देखने की सम्भावना न हो और (४) जहाँ कोई आता भी हो और देखता भी हो, ऐसे चार स्थानों मे से जहाँ कोई आता भी नहीं हो और कोई देखता भी नहीं हो, ठीक वैसे ही जहाँ जीवो का घात होने की सम्भावना न हो, जो स्थान सम हो, छिद्रवाला न हो, और थोड़े समय मे अचित्त वना हुआ हो, जो स्थान विस्तृत हो, नीचे दीर्घकाल तक अचित्त हो, जो ग्रामादि के समीप न हो और चूहे आदि के विल से रहित तथा कीटकादि प्राणी और बीज से रहित हो, ऐसे स्थान पर साधु को मलादि का त्याग करना चाहिये।

एयाओ पंच सिमईओ, समासेण वियाहिया। इत्तो य तओ गुत्तीओ, वोच्छामि अणुपुत्वसो ॥२४॥ [उत्तः अ० २४, गा० १६]

ऊपर पाँच समितियों को मैने संक्षेप मे वताया है। अब तीन गुप्तियों को अनुक्रम से कहता हूँ।

> सच्चा तहेव मोसा य, सच्चमोसा तहेव य। चउत्थी असच्चमोसा य, मणगुत्ती चउन्त्रिहा ॥२५॥ [उत्तर अर २४, गार २०]

मनोगुप्ति चार प्रकार की है:—(१) सत्या, (२) असत्या, (३) मिश्रा और (४) असत्यामृषा ।

विवेचन-मन (१) सत्य, (२) असत्य, (३) अर्ध-सत्य और अर्घ असत्य तथा (४) सत्य भी नहीं और असत्य भी नहीं, ऐसे चार विषयो मे प्रवृत्त होता है। इस लिए मनोगुप्ति का चार प्रकार माना गया है।

सरंभसमारंभे, आरंभे य तहेव य। मणं पवत्तमाणं तु, नियत्तिज जगं जई ॥२६॥ [ उत्त० अ० २४, गा० २१]

संयमी पुरुष सरम्भ, समारम्भ और आरम्भ मे प्रवृत होते मन का नियन्त्रण करे।

विवेचन-आरम्भ अर्थात् जीवविराघना। उसके सम्बन्ध मे सकल्प किया जाय वह सरम्भ और जो आवश्यक प्रवृत्ति की जाय वह समारम्भ ।

मणो साहसिओ भीमो, दुइस्सो परिधावइ ॥२७॥ [ उत्त० स० २३ गा० ४८ ]

मन एक साहसिक, भयकर और दुष्ट घोड़े के समान है, जो चारो ओर दौड़ता है।

साहरे हत्थपाए य, मणं पंचेदियाणि य। पावकं च परिणामं, भासादोसं च तारिसं ॥२८॥

[सु॰ शु॰ १, अ॰ ८, सा॰ १७]

ज्ञानी पुरुष हाथ- पैर का संकोच करते है, मन और पाँच इन्द्रियों को वश मे रखते है और दूष्ट भावो को हृदय मे उठने नहीं देता। उसी तरह वह सावद्य भाषा का सेवन भी नहीं करता।

समाइ पेहाइ परिव्वयंतो, सिया मणो निस्सरई बहिद्धा।

',न सा महं नो वि अहं वि तीसे,'

इच्चेव ताओ विणएज रागं ॥२६॥

[दग्न॰ अ॰ २, गा॰ ४]

समद्दष्टिपूर्वक सयमयात्रा मे विचरण करते हुए भी कदाचित् (परिभुक्त भोगों का स्मरण होने से अथवा अभुक्त भोगों के भोगने की वासना जागृत होने से) संयमी पुरुष का मन संयममार्ग से विचलित होने लगे तव उसे ऐसा विचार करना चाहिये कि 'विषय-मोगों की सामग्री मेरी नहीं है और मैं इनका नहीं हूँ।' इस प्रकार सुविचार के अंकुश से उसके मन मे उत्पन्न क्षणिक आसक्ति को दूर करे-।

सच्चा तहेव मोसा य, सच्चमोसा तहेव य। चउत्थी असच्चमोसा य, वयगुत्ती चउन्विहा॥३०॥ [उत्त० अ० २४, गा० २२]

वचनगुप्ति चार प्रकार की हैं:—(१) सत्य भाषा सम्वन्वी, (२) असत्य भाषा सम्वन्वी और (४) असत्यामृषा-भाषा सम्वन्वी।

संरंभसमारंभे, आरम्भे य तहेव य । वयं पवत्तमाणं तु, नियत्तिञ्ज जयं जई ॥३१॥ [डक्त० २४, गा० २३] संयमी पुरुष सरम्भ, समारम्भ और आरम्भ मे प्रवृत्त होती वाणी पर सावधानी पूर्वक नियन्त्रण करे।

> ठाणे निसीयणे चेव, तहेव य तुयद्वणे। उल्लंघणपल्लंघणे, इंदियाण य जुंजणे॥३२॥ [उत्तरु अरु २४, गारु २४]

सयमी पुरुष खडा रहने में, बैठने में, सोने में उल्लंघन — प्रलंघन करने में तथा इन्द्रियों के प्रयोग में सदा काया का नियन्त्रण करे।

संरंभसमारंभे, आरंभे तहेव य। कायं पवत्तमाणं तु, नियत्तिज्ञ जयं जई ॥३३॥ [उत्तर अर २४,गार २४]

संयमी पुरुप सरम्भ, समारम्भ और आरम्भ मे प्रवृत्त होती काया को सावधानी से नियन्त्रण करे।

> मणगुत्तयाए णं भंते ! जोवे किं जणयई ? मणगुत्तयाए णं जीवे एगग्गं जणयई, एगग्गचित्तं णं जीवे मणगुत्तं संजमाराहए भवइ ॥३४॥ [जत्तर अरु २६, गार ४३]

प्रश्न—हे भगवन् ! मनोगृप्ति से जीव क्या उपार्जन करता है ? उत्तर—हे शिष्य ! मनोगृप्ति से जीव एगायनित प्राप्त एका है और एकामचित्तवाला मनोगुप्त जीव स्वयम का स्वरायक होता है । वयगुत्तयाए णं भन्ते ! जीवे किं जणयइ ? वयगुत्तयाए णं निव्चिकारत्तं जणयइ, निव्चिकारे णं जीवे बङ्गुत्ते अज्झप्पजोगसाहणजुत्ते यावि भवड़॥३४।

[ उत्तः स॰ २६, गा॰ ४४ ]

प्रश्न—हे भगवन् ! वचनगृप्ति से जीव वना उपार्जन करता है ? उत्तर—हे निष्य ! वचनगृप्ति से जीव निर्विकार भाव को उत्पन्न करता है । और इसी निर्विकार भाव से वचनगृप्त जीव अध्यात्मयोग-सावन से युक्त होता है ।

कायगुत्तयाए णं भंते ! जीवे किं जणयइ ? कायगुत्तयाए संवरं जणयइ, संवरेणं [णं जीवे] कायगुत्ते पुणो पावासविनरोहं करेइ ॥३६॥ [उत्तर अर २६, गार १४]

प्रश्न—हे भगवन् ! कायगृप्ति से जीव क्या उपार्जित करता है ? उत्तर—हे शिष्य ! कायगुप्ति से जीव संवर उत्पन्न करता है । और सवर से कायगुप्त वना हुआ जीव पापास्नव का निरोव करता है ।

एयाओ पंचसिमिईओ, चरणस्स य पवत्तण । गुत्ती नियत्तणे वृत्ता, असुभत्येमु सन्त्रसो ॥३७॥ [दगः २० २४, गाः २६]

इन तरह ये पाँच निर्मितियाँ चारित्र को प्रवृत्ति के लिये हैं और तीन गुष्तियाँ सर्व प्रकार की अशुभप्रवृत्तियों को रोक्ने के लिये हैं।

# एसा पवयणमाया, जे सम्मं आयरे मुणी। से खिप्पं सन्वसंसारा, विष्पमुच्चइ पंडिए॥३८॥

जो विद्वान् मुनि उपर्युक्त प्रवचन माताओं का सम्यग् आचरण करता है, वह ससार परिभ्रमण से शीघ्र ही मुक्तहो जाता है।

विवेचन —गृहस्थ साघक भी इन सिमिति-गुप्तियो का यथाशक्ति पालन करने पर चारित्रशुद्धि का लाभ प्राप्त कर सकता है।

### धारा : १६ :

## भिक्षाचरी

एसणासमिओ लज्ज् , गामे अणियओ चरे । अप्पमत्तो पमत्तेहिं, पिण्डवायं गवेसए ॥१॥ [ वच॰ स॰ ६, गा॰ १४]

सयमी साबु एषणासमिति का पालन करता हुआ गाँव मे अनि-यतवृत्ति से अप्रमादी होकर गृहस्यों के घर से भिक्षा की गवेषणा करे।

समुयाणं उंछमेसिजा, जहासुत्तमणिदियं। लामालामिम संतुद्दे, पिण्डवायं चरे मुणी॥२॥ [उत्तर अर ३४, गा० १६]

मुनि को चाहिये कि वह सूत्रानुसार और अनिन्दित अनेक परिवारों से थोडा-थोड़ा आहार ग्रहण करे और मिले अथवा न मिले तो भी सन्तुष्ट रहकर भिद्मावृत्ति का पालन करे।

> भिक्खियन्त्रं न केयन्त्रं, भिक्खुणा भिक्खवत्तिणा । कयविक्कओ महादोसो, भिक्खावित्ती सुहावहा ॥३॥ [ उत्तर सर ३४, गार १४]

भिक्षावृत्तिवाले भिक्षुक को भिक्षा का ही अवलम्बन करना चाहिये, परन्तु मूल्य देकर कोई भी वस्तु नही खरीदनी चाहिये, क्यों कि क्रय-विक्रय में महादोष हैं और भिक्षावृत्ति सुख देनेवाली हैं अ

कालेण निक्खमे भिक्खू, कालेण य पिडक्कमे। अकालं च विविज्ञिता, काले कालं समायरे॥४॥ [उत्तरु अरु १, गारु ३१]

साधु नियत समय पर भिक्षा के लिए जाए और वहाँ से यथा समय लौट आये। वह अकाल को छोडकर योग्य काल में उसके अनुरूप क्रिया करे।

सइकाले चरे भिक्खू, कुजा पुरिसकारियं। अलाभुत्ति न सोएजा, तवोत्ति अहियासए॥४॥ [दश० अ० ४, उ० २, गा० ६]

भिक्षुक समय होते ही भिक्षा के लिए जाए और यथोचित पुरुषार्थ करे। कभी भिक्षा नहीं मिले तो शोक न करे, परन्तु उस समय 'चलो सहज तप होगा' ऐसा विचार कर क्षुघादि परीषहरें को सहन करे।

संपत्ते भिक्खकालम्मि, असंभंतो अमुच्छिओ । इमेण कम्मजोगेण, भत्तपाणं गवेसए॥६॥ [ दश्य अ० ४, उ० १, गा० १ ]

भिक्षा का समय होने पर साघु उत्सुक और आहारादि कें

अन्यान्य विचारो मे होश न खो कर आगे कही गई विघि के अनुसार आहार-पानी की गवेषणा करे।

> से गामे वा नगरे वा, गोयरग्गओ मुणी। चरे मन्दमणुव्चिग्गो, अविक्खत्तेण चेयसा॥७॥ [दग्ग० स० ४, द्व० १, गा० २]

गाँव में अथवा नगर मे गोचरी के लिये गया हुआ मुनि स्द्रेगरहित बनकर स्वस्थ चित्त हो घीरे-घीरे चले।

पुरओ जुगमायाए, पेहमाणो महिं चरे। वज्जंतो वीयहरियाई, पाणे य दगमद्वियं।।८॥ [दश० अ० ४, उ० १, गा० ३]

मुनि अपने सामने की घुरा प्रमाण (चार हाथ जितनी) भूमि को देखता हुआ चले। वह चलते समय बीज, हरी वनस्पति, सूक्ष्म जीवजन्तु तथा कीचड आदि को छोड़कर चले अर्थात् इन पर पैर न पड़ जाय इसकी पूरी सावधानी रखे।

न चरेज वासे वासंते, महियाए वा पडंतिए। महावाए व वायंते, तिरिच्छसंपाइमेसु वा ॥६॥ [ दग० अ० ४, उ० १, गा० १० ]

वर्षा हो रही हो, कुहासा छा रहा हो, आँघी चल रही हो अथवा पतने आदि अनेक प्रकार के जीवजन्तु उड़ रहे हों, ऐसी परिस्थिति में साम्रु अपने स्थान से वाहर न निकले। अणाययणे चरंतस्स, संसग्गीए अभिक्खणं। हुज वयाणं पीला, सामण्णम्मि य संसओ।।१०॥ [दश्यः अ० ४, उ० १, गा० १०]

गोचरी के लिये वेश्याओं के मुहल्ले में जानेवाले साघु को उनका वार-वार संपर्क होता है, जिससे महाव्रतों को पीड़ा होती है और समाज उसकी साघुता पर सन्देह करने लगता है।

तम्हा एयं वियाणित्ता, दोसं दुग्गइवड्डणं। वज्जए वेससामन्तं, मुणी एगंतमस्सिए॥११॥ [दश्य० अ० ४, उ० १, गा० ११]

इसलिये दुर्गति को बढाने में सहायता देनेवाले उपर्युक्त दोषों को समभक्तर एकान्त मोक्ष की कामना रखनेवाले मुनि वेश्याओं के मुहल्लों में भिक्षा के लिए जाना छोड दे।

साणं सूर्अं गाविं, दित्तं गोणं हयं गयं। सडिम्भं कलहं जुद्धं, दूरओ परिवज्जए॥१२॥ [दय० २०४, ३०१, गा०१२]

जहाँ कुत्ता हो, तत्काल व्याही हुई गाय हो, साड, हाथी अथवा चोडा हो या जिस स्थान पर बालक क्रीडा करते हों, कलह हो रहा हो, युद्ध मच रहा हो, वहाँ साघु पुरुषको नही जाना चाहिये। बल्कि जसका दूर से ही त्याग करना चाहिये।

अणुन्नए नावणए, अप्पहिट्ठे अणाउले। इंदियाणि जहाभागं, दमइत्ता मुणी चरे॥१३॥ [ दग्र० ८० ४, ५० १, गा० १३] गोचरी के लिये जाता हुआ साघु अपनी नजर को - बहुत उत्पर अथवा बहुत नीचे न रखे, अभिमान अथवा दीनता घारण न करे, स्वादिष्ट भोजन मिलने से प्रसन्न न होवे अथवा न मिलने से व्याकुल न बने और अपनी इन्द्रियो तथा मन को निग्रह कर उसे सन्तुलित रख सदा विचरण करे।

> दवदवस्स न गच्छेज्जा, भासमाणो य गोयरे। हसंतो नाभिगच्छेज्जा, कुलं उच्चावयं सया ॥१४॥ [दश्य० अ० ४, उ० १, गा० १४]

गोचरी के लिये जानेवाला साधु जल्दी-जल्दी न चले, हंसता-हँसता न चले अथवा वात-चीत करता न चले। वह सदा धनवान और निर्धन दोनो प्रकार के कुलो में समान भाव से जाय।

> पडिकुट्टं कुलं न पविसे, मामगं परिवज्जए। अचियत्तं कुलं न पविसे, चियत्तं पविसे कुलं ॥१४॥। [दश० अ० ४, उ० १, गा० १७]

साघु को चाहिए कि वह शास्त्रनिषिद्ध कुल मे गोचरी के लिये न जाए, गृह के स्वामी ने इन्कार किया हो तो उस घर मे न जाए, तथा प्रीतिरहित गृह मे भी प्रवेश न करे। वह अनुराग-श्रद्धावाले गृहों मे ही प्रवेश करे।

> समुयाणं चरे भिक्खू, कुलमुच्चावयं सया। नीयं कुलमइकम्मं, ऊसटं नाभिधारए॥१६॥ [दग० अ०४, ट०२, गा०२४]

साधु सदा ही सामुदानिक (धनवान् और निर्धन इन दोनो ) के गृह में गोचरी करे। वह निर्धन कुल का घर समभक्तर उसे टालकर धनवान के घर न जाए।

असंसत्तं पलोइजा, नाइद्रावलोयए। उप्फुल्लं न विनिज्झाए, निअद्विज्ञ अयंपिरो ॥१७॥ [दश्य० अ० ४, ड० १, गा० २३]

गोचरी के लिये गया हुआ साधु घ<sup>न</sup> मे रही स्त्री की नजर से नजर मिला कर न देखें, दूर तक लम्बी नजर न डाले, आँखे फाड-फाड कर न देखें। यदि भिक्षा न मिले तो बडबडाए बिना ही वापस आ जाए।

जहा दुमस्स पुष्फेसु, भमरो आवियइ रसं। -ण य पुष्फं किलामेइ, सो य पीणेइ अप्पयं ॥१८॥ एमे ए समणा मुत्ता, जे लोए संति साहुणो। विहंगमा व पुष्फेसु, दाणभत्तेसणे रया॥१६॥

[दश्य० अ० १, गा० २-३]

भॅवरे जब वृक्षों के फूलों का रस पीते हैं, तब फूलों को तिनक भी पीड़ा नहीं पहुँचाते और अपनी आत्मा को तृप्त कर लेते हैं। उसी प्रकार इस जगत में जो समत्व की साधना करनेवाले वाह्य-अभ्यतर परिग्रह से मुक्त साधु है, वे भ्रमर के समान इस ससार में केवल अपने लिये उपयुक्त ऐसी गृहस्थ द्वारा दी गई सामग्री (वस्त्र-पात्रादि), तथा शुद्ध निर्दोष भिक्षा प्राप्त करके सन्तुष्ट रहता है।

महुकारसमा बुद्धा, जे भवंति अणिस्सिया। नाणापिण्डरया दंता, तेण बुच्चंति साहुणो।।२०॥ [वश० अ०१, गा०४]

भ्रमर के समान सुचतुर मुनि अनासक्त तथा हर किसी प्रकार के भोजन में सन्तुष्ट रहने का अभ्यासी होने से अपनी इन्द्रियों पर काबू 'पाने का आदी होता है और इसीलिए वह साधु कहलाता है। अदीणो वित्तिमेसिज्जा, न विसीइज्ज पंडिए। अमुच्छियो भायणंमि, मायणो एसणारए॥२१॥

[दश॰ अ॰ ४, उ॰ २, गा॰ २६]

निर्दोष भिक्षा ग्रहण की गवेषणा करने मे रत और आहार की मर्यादा को माननेवाला पण्डित साधु भोजन के प्रति अनासक्ति भाव रखे और दीन भावना को छोडकर भिक्षावृत्ति करे। ऐसा करते हुए यदि कभी मिक्षा न मिलेतो किसी प्रकार का दुःख अनुभव न करे।

समरेसु अगारेसु, संधीसु य महापहे। एगो एगित्थिए सर्डि, नेव चिट्ठे न संलवे॥२२॥

[उत्त० अ० १, गा० २६]

लुहार-शाला, सूना घर, दो घरों के वीच की गली और राज-मार्ग में अकेला साघु अकेली नारी के साथ खड़ा न रहे और वातचीत न करें।

> नाइदूरमणासन्ने, नन्नेसिं चक्खुफासओ। एगो चिट्ठेज्ज भत्तद्वा, लंघित्ता तं नइक्रमे॥२३॥

[ उत्त० अ० १, गा० ३३ ]

गृहस्थ के घर से (भोजनालय से) अति दूर नही और अति निकट भी नहीं, तथा अन्य श्रमणो की नजर पड़े ऐसे भी नहीं, इस तरह साधु को भिक्षा के लिए खड़ा रहना चाहिये। वह किसी का भी उल्लंघन कर आगे बढ़े नहीं।

अइभूमिं न गच्छेज्जा, गोयरग्गओ मुणी। कुलस्स भूमिं जाणित्ता, मियं भूमिं परिक्रमे ॥२४॥ [दश० अ० ४, उ० १, गा० २४]

गोचरी के लिए गया हुआ साबु, जिस परिवार का जैसा आचार हो वही तक परिमित भूमि मे गमन करे। नियत सीमा के भीतर गमन नहीं करे।

द्गमड्डियआयाणे, बीयाणि हरियाणि य। परिवर्ज्जतो चिट्ठिज्जा, सर्विदियसमाहिए॥२५॥। [दश० अ० ४, उ० १, गा० २६]

सब इन्द्रियों को वश मे रखनेवाला समाधिशील मुनि जहाँ पानी और मिट्टी लाने का मार्ग हो, बीज पडे हो अथवा हरी वनस्पति हो, ऐसे स्थान को छोडकर खडा रहे।

पविसित्तु परागारं, पाणहा भोयणस्स वा। जयं चिट्ठं मियं भासे, न य रूवेसु मणं करे॥२६॥ [द्रा० अ० =, गा० १६]

साघु पानी अथवा भोजन के लिए गृहस्य के घर में प्रवेश करके यतनापूर्वक खडा रहे, थोड़ा बोले और स्त्रियों के सौन्दर्य की ओर आकृष्ट हो उसका विचार न करे।

तत्य से चिद्रमाणस्स, आहरे पाणभोयणं। अकप्पियं न गेहिन्जा, पिंडगाहिन्ज कप्पियं॥२७॥ [स्तर्भः ४, इ०१, गा॰ २७]

वहाँ (गृहस्य के घर) मर्यादित भूमि में खड़े हुए साबु को गृहस्य आहार-पानी देवे। वह क्ल्पनीय हो तो साबृ उसे ग्रहण करे और अकल्पनीय हो तो ग्रहण न करे।

विवेचन—सामु के आचार अनुसार जो वस्तु ग्रहण की जा सके उसे क्ल्पनीय और न ली जा सके उसे अक्ल्पनीय कहते हैं।

नाइउच्चे नाइनीए, नासन्ने नाइदृरओ। फासुयं परकड़ं पिण्डं, पडिगाहेड्ज संजए॥२८॥ [उत्तर सर्वर, गार ३४]

दाता से ज्यादा ऊपर नहीं, ज्यादा नीचे भी नहीं अथवा ज्यादा पास नहीं और ज्यादा दूर भी नहीं यों खड़ा रहकर भिक्षार्थी साबू प्रामुक अर्थात् अचित्त और परकृत अर्थात् दूसरे के निमित्त दना हुआ आहार ग्रहण करें।

दुण्हं तु भुंजमाणाणं, एगो तत्थ निमंतए। दिज्ञमाणं न इच्छिजा, छंदं से पहिलेहए॥ २६॥ [स्य० स० ४, द० १, गा० ३८]

गृहस्य के घर मे यदि दो व्यक्ति भोजन कर रहे हों और उनमें से एक व्यक्ति निमन्त्रण दे तो साबू. उसे लेने की इच्छा न करे। दूसरे का अभिप्राय भी जान ले। तात्पर्य यह है कि दोनों की इच्छा हो तभी उनके पास से आहार-पानी ग्रहण करे।

गुन्तिणीए उनण्णत्थं, विविहं पाणभोयणं। भुंजमाणं विविज्जज्ञा, भुत्तसेसं पिडच्छए॥३०॥ [दश० २०४, ३०१, गा० ३९]

गर्भवती स्त्री के लिये बनी विविच प्रकार की भोज्य-सामग्री यदि वह खा रही हो तो भिक्षार्थी साधु उसे ग्रहण न करे। उसके खा लेने के पश्चात् यदि अवशिष्ट रहे तो उसे ग्रहण करे।

सिया य समणहाए, गुन्तिणी कालमासिणी।
उहिआ वा निसीइजा, निसन्ना वा पुणुइए ॥३१॥
तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पियं।
दिंतियं पिडयाइक्षे, न मे कप्पइ तारिसं॥३२॥
[दश्य अ० ४, उ० १, गा० ४०-४१]

जिसका नौवाँ महीना चल रहा है ऐसी गर्भवती सी कदाचित् खडी हो और साधु को आहार-पानी देने के लिये नीचे बैठे अथवा पहले बैठी हुई हो और बाद मे उठना पड़े तो वह आहार-पानी साधु के लिये अकल्पनीय वन जाता है। ऐसे प्रसग पर भिक्षा देनेवाली महिला से साधु यो निषेच करे कि—इस प्रकार की भिक्षा ग्रहण करना मेरे लिये उचित नहीं है।

थणगं विज्जेमाणी, दारगं वा कुमारियं। तं निक्खिवित्तु रोयंतं, आहरे पाणभोयणं॥३३॥ तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिय। दिंतियं पडियाइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं॥३४॥ [ दश्यः अ० ४, उ० १, गा० ४२-४३]

वालक अथवा वालिका को स्तनपान कराती हुई स्त्री यदि उसे रोता हुआ छोड कर आहार-पानी देवे तो वह सावु के लिये अकल्प-नीय है। अतः देनेवाली महिला को सावु इस तरह निपेघ व्यक्त करे कि—इस प्रकार का आहार मेरे लिये कल्पनीय नहीं है।

> असणं पाणगं वावि, खाइमं साइमं तहा। जं जाणिज्ज सुणिज्जा वा, दाणद्वा पगडं इमं ॥३४॥ तारिसं भत्तपाणं तु, संजयाणं अकप्पिय। दितियं पडियाइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं॥३६॥ [दश॰ अ॰ ४, उ० १, गा॰ ४७-४८]

जो साघु ऐसा जान ले अथवा कही से सुन ले कि यह अशन, पान, खादिम और स्वादिम वस्तुएँ साघु को दान देने के लिये ही तैयार करवाई गई हैं, तो उसके लिये वह आहार-पानी अकल्पनीय हो जाता है, अतः उस दाता से साघु को कहना चाहिये कि—इस तरह का आहार-पानी मेरे लिये कल्पनीय नही है।

विवेचन—आहार के चार प्रकार हैं:—(१) अशन, (२) पान, (३) खादिम और (४) स्वादिम। इन मे क्षुवा का शमन करे ऐसे पदार्य जैमे कि भात, कठोल, रोटो, मोटो रोटो, पूडी, वडे, माँड, सत्तू आदि अशन कहलाने हैं; पीने योग्य पदार्य जैमे कि चावल का

घोन, छाछ, जौ का पानी, केर का पानी आदि पान कहलाते हैं; सुभक्ष्य पदार्थ जैसे कि भुने हुए घान्य, पोहे, बादाम, (द्राक्ष) दाख, सुखा मेवा आदि खादिम कहलाते है, और स्वाद लेने योग्य जैसे कि चूर्ण की गोली, हर्रे आदि स्वादिम पदार्थ कहलाते है।

> न य भोयणिम्म गिद्धो, चरे उंछं अयंपिरो । अफासुयं न भुंजिज्ञा, कीयमुद्देसियाहडं ॥३७॥ [दश० अ० ८, गा० २३]

साघु भोजन मे आसक्त हुए बिना गरीब तथा धनवान् सभी दाताओं के यहाँ भिक्षा के लिये जावे। वहाँ अप्रासुक अर्थात् सचित्त वस्तु, क्रीत अर्थात् साघु के लिये ही खरीद कर लाई गई वस्तु, औदे-शिक अर्थात् साघु का उद्देश्य रख कर बनवाई गई वस्तु तथा आहृत अर्थात् सामने लायी हुई वस्तु ग्रहण न करे। भूल से ग्रहण कर ली गई हो तो उसका भोग न करे।

वहुं परघरे अत्थि, विविहं खाइमसाइमं।
न तत्थ पंडिओ कुप्पे, इच्छा दिज्ज परो न वा।।३८॥
[दश्य अ० ४, उ० २, गा० २७]

गृहस्थ के घर में खाद्य और स्वाद्य अनेक प्रकार के पदार्थ होते हैं, परन्तु वह न देवे तो बुद्धिमान् साघु उस पर क्रोघ न करे। वह ऐसा विचार करे कि देना या नही देना, यह उसकी इच्छा की वात है।

निट्ठाणं रसनिज्जूढं, भइगं पावगं ति वा। पुट्ठो वा वि अपुट्ठो वा, लाभालाभं न निहिसे ॥३६॥ [दस्र अरु ८, गा० २२] किसी के पूछने पर अथवा पूछे विना साबू ऐसा कभी न कहे कि अमुक आहार सरस था, और अमुक नीरस । वह आहार वहुत अच्छा या और वह वहुत खराव। साबू उसके लामालाम की चर्चा मी न करे।

विणएण पविसित्ता, सगासे गुरुणो मुणी। इरियावहियमायाय, आगओ य पडिकमे॥४०॥ [दग्र॰ स॰ ४, द॰ १, गा॰ ==]

गोचरी से लौटकर आने के पश्चात् साघु विनयपूर्वक अपने स्यान में प्रवेश करे और गुरु के समझ आकर, ईर्यावही का पाठ करके कायोत्सर्ग करे।

आमोइता ण नीसेसं, अइयारं जहक्रमं। गमणागमणे चेव, भत्तपाणे व संजए॥४१॥ उज्जिप्पन्नो अणुच्चिग्गो, अव्वक्खित्तण चेयसा। आलोए गुरुसगासे, जं जहा गहियं भवे॥४२॥ [द्या ना १८, वा १९, गा १९८०]

कायोत्सर्ग करते समय मानु आने-जाने में तथा आहार-पानी ऋहण करने मे जो कोई व्यतिचार लगे हों उन सब को वह ययाक्रम याद करे और उसके लिए हृदय से खेद प्रकट करे।

वाद में सरलिवत्तवाला और अनुद्वित्र ऐसा सामु अत्र्याझिन्त वित्त से गोवरी कैसे मिली, उसका वर्गन गुरु केसमझ निवेदित करे। न सम्ममालोइयं हुजा, पुव्चि पुच्छा व जंकडं।
पुणो पडिक्कमे तस्स, वीसहो चिन्तए इमं॥४३॥
अहो जिणेहिं असावजा, वित्ती साहूण देसिया।
मोक्खसाहणहेउस्स, साहुदेहस्स धारणा ॥४४॥

िद्या॰ अ० ४, उ० १, गा० ६१-६२]

पहले अथवा बाद में किये गये दोषों की उस समय यदि पूरी तरह आलोचना न हुई हो तो फिरसे इसका प्रतिक्रमण करें और तब कायोत्सर्ग करके ऐसा चिन्तन करें कि 'अहो! जिनेश्वर देवों ने मोक्षप्राप्ति के साधनभूत साधु का शरीर धारण करने के लिये कैसी निर्दोष भिक्षावृत्ति बताई हैं ?'

णमुकारेण पारित्ता, करित्ता जिणसंथवं । सज्झाणं पद्वित्ता णं, वीसमेज खणं मुणी ॥४५॥ [दश० अ० ४, ड०१, गा० ६३]

पीछे 'नमो अरिहंताण' उच्चारणपूर्वक कायोत्सर्ग पालन कर जिनस्तुति करके स्वाध्याय करता हुआ मुनि कुछ समय के लिये विश्राम करे।

वीसमंतो इमं चिंते, हियमहं लाभमहिओ। जइ मे अणुग्गहं कुजा, साहू हुजामि तारिओ। १८६॥

विश्राम लेने के पश्चात् निर्जरारूपी लाभ का इच्छुक वह साघु अपने कल्याण के लिये ऐसा चिंतन करे कि 'अन्य मुनिवर मुर्भ पर अनुग्रह करके मेरे इस आहार मे से थोड़ा भी ग्रहण करे तो में संसार-समुद्र पार पा जाऊँ।'

साहवो तो चियत्तेणं, निमंतिका जहक्रमं। जइ तत्थ केइ इच्छिज्जा, तेहि सर्द्धि तु भुंजए ॥४७॥ [द्य॰ अ॰ ४, उ॰ १, गा॰ ६४]

इस प्रकार विचार कर मुनि सर्व साघुओं को प्रीतिपूर्वक निमित्रत करे और उनमें से जो भी साघु उसके साथ आहार करना चाहे तो उसके साथ आहार करे।

विवेचन—इसका क्रम ऐसा है कि प्रयम दीक्षावृद्ध को आमिन्तित करे, वाद में उन से उतरते हुए क्रमवाले सावुओं को आमिन्तित करे, वाद मे उनसे उतरते हुए क्रमवालों को आमिन्तित करे। इस प्रकार सभी को आमिन्तित करे।

अह कोइ न इच्छिजा, तओ भुंजिज्ज एकओ। आलोए भायणे साहू, जयं अप्परिसाडियं।।४८॥। [दग॰ स॰ ४, द॰ १, गा॰ ६६]

यदि आमत्रण देने के बाद कोई साबु आहार का इच्छ्क न हो तो उक्त माबु अकेला ही चौड़े मुखवाले प्रकाशपुक्त पात्र मे, वस्तु नीचे न गिरे ऐसी पद्धति से यतनापूर्वक आहार करे।

पिंडन्गहं संलिहित्ता णं, लेबमायाए संजए। दुगन्धं वा सुगन्धं वा, सन्त्रं भुंजे न छहुए॥४६॥ [राष्ट्र अ०४, ८०२, गा०१] इहिं च सकारणपूरणं च, चए ठिअप्पा अणिहे ज स भिक्ख् ॥१६॥ [ दशः अ॰ १०, गाः १७]

जो अलोलुप हो, किसी प्रकार के रसों मे आसक्त न हो, अपरि-चित गृहों से आहारादि ग्रहण करता हो, जो जीवितव्य के प्रति मोह न दिखलाता हो, जो अपने यग, सत्कार और पूजा का त्याग करने-वाला हो, जिसकी आत्मा स्थिर हो और आकाक्षारहित हो, उसे ही सन्ना भिक्षु सममना चाहिये।

> न परं बङ्ज्जासि अयं क्रुसीले, जेणं च क्रुप्पेन्ज न तं बङ्ज्जा। जाणिय पत्तेयं पुण्ण-पावं, अत्ताणं न समुक्तसे जं स भिक्खू ॥१७॥

> > [द्रशः स॰ १० गाः १८]

'यह कुशील है' ऐसा शब्द दूसरों को न कहता हो, सामनेवाला व्यक्ति क़ुद्ध होवे ऐसे वचन न बोलता हो, जो प्रत्येक आत्मा स्वयं-कृत पाप अथवा पुण्य के फल भोगती है, ऐसा जानता हो और जो अपने गुणों की वडाई न करता हो, उसे ही सन्ना भिक्षु समभना चाहिये।

> न जाइमचे न य रूत्रमचे, न लाभमचे न सुएण मचे।

## भयाणि सन्वाणि विवज्जइत्ता,

धम्मज्झाणरए य जे स भिक्खू ॥१८॥

जो जातिमद, रूपमद, काममद, श्रुतमद, तथा अन्य मदों का वर्जन करके धर्मध्यान मे मग्न रहता हो, उसे ही सच्चा भिक्षु समभना चाहिये।

> पवेयए अज्जपयं महाम्रुणी, धम्मे ठिओ ठावयई परं पि ।

निक्खम्म वज्जेज्ज कुसीललिंगं,

न यावि हासंकुहए जे स भिक्खू ॥१६॥ [दश० अ०१० गा०२०]

जो महामुनि आर्यमार्ग को कहता हो, जो सयममार्ग मे स्थिर रहता हो और दूसरो को भी सयममार्ग मे स्थिर रखता हो, जो संसार को त्यागने के पश्चात् कुशीलचेष्टित आरम्भादि कार्य नहीं करता हो तथा हास्य उत्पन्न करनेवाली चेष्टा न करता हो, उसे ही सन्ना भिक्षु समभना चाहिये।

> चहुं सुणेई कन्नेहिं, बहुं अच्छीहिं पिच्छइ। न य दिहुं सुयं सन्बं, भिक्ख् अक्खाउमरिहइ॥२०॥ [दग्ग० अ० = गा० २०]

भिक्षु कानो से बहुत-सी वाते सुनता है और आँखो से अनेक

वस्तुएं देखता है, परन्तु सुनी हुई अथवा देखी हुई सभी वाते वह किसी दूसरे को कहे, यह उचित नहीं है।

> अकोसेन्ज परो भिक्खं, न तेसिं पडिसंजले ॥२१॥ [उत्तर अरु २, गार २४]

कोई तिरस्कार करे तो भिक्षु उसपर क्रोघ न करे।
चत्तपुत्तकरुत्तस्स, निन्नावारस्स भिक्खुणो।
पियं न विज्जई किंचि, अप्पियं पि न विज्जई।।२२॥
[उत्तर्भव ६, गार्थि]

पुत्र-पत्नी को छोड़नेवाले तथा सासारिक व्यवहार से दूर ऐसे भिक्षु के लिये कोई वस्तु प्रिय नहीं होती और कोई अप्रिय भी नहीं होती।

सन्वेहिं भूएहिं दयाणुकंपी,
खंतिक्खमे संजयवंभयारी।
सावज्जजोगं परिवज्जयंतो,
चरेज्ज भिक्खू सुसमाहिंइन्दिए ॥२३॥
[उत्तर अर २१, गार १३]

भिक्षु को चाहिये कि वह सर्व प्राणियों के प्रति दयानुकम्पी रहे, कठोर वचनों को सहन करनेवाला वने, संयमी रहे, ब्रह्मचारी रहे, इन्द्रियों की सुसमाविवाला वने और सर्व पापकारी प्रवृत्ति का वर्जन करता हुआ विचरण करे। नारीसु नो पगिज्झेज्जा, इत्थी विष्पजहे अणगारे। धम्मं च पेसलं णच्चा,

> तत्थ ठविज्ज भिक्खु अप्पाणं ॥२४॥ [ उत्तः अः ८, गाः १६ ]

अणगार स्त्रियों के प्रति आसक्त न बने और उनका सम्पर्क— समागम छोड़े। भिक्षु धर्म को सुन्दर मानकर उसमे अपनी आत्मा को स्थिर रखे।

बहुं खु मुणिणो भद्दं, अणगारस्स भिक्खुणो। सन्वओ विष्पमुक्तस्स, एगन्तमणुपस्सओ॥२५॥ [डत्त० अ० ६, गा० १६]

सर्व बन्धनों से मुक्त होकर एकत्वभाव मे रहनेवाले, गृहरहित, भिक्षाचरी करनेवाले मुनि निश्रय ही बहु सुखी होता है। तं देहवासं असुइं असासयं, सया चए निच्चहिअद्विअप्पा। छिंदित्तु जाईमरणस्स बंधणं, उवेइं भिक्खू अपुणागमं गइं॥२६॥ [ दश्य० ८०, गा० २१ ]

आत्मा के हित साधन में तत्पर साधु इस अशुचिमय और अशाश्वत शरीर का सदा के लिये परित्याग कर देता है तथा जन्म-मरण के बन्धनों को काट कर, 'जहाँ जाने के बाद फिर संसार में जाना नहीं होता, ऐसे मुक्ति स्थान को प्राप्त कर लेता है।

### धारा : २१ :

### संयम की आराधना

एगओ विरइं कुज्जा, एगओ य पवत्तणं। असंजमे नियत्तिं च, संजमे य पवत्तणं॥१॥ [उत्तरु अरु ३१, गारु २]

साधक एक वस्तु की विरति करे और एक वस्तु का प्रवर्तन करे। वह असंयम की निवृत्ति करे और सयम का प्रवर्तन करे।

जो सहस्सं सहस्साणं, मासे मासे गवं दए। तस्स वि संजमो सेयो, अदिन्तस्स वि किंचण ॥२॥ [ उत्तर अरु ६, गारु ४०]

एक मनुष्य प्रति मास दस लाख गायों का दान करता हो और दूसरा मनुष्य कुछ भी नहीं करते हुए केवल सयम की आराधना करता हो, तो उस दान की अपेक्षा इसका यह सयम श्रेष्ठ है। तात्पर्य यह है कि अपने पास सम्पत्ति हो, तो दान देना सरल वात है, किन्तु अपनी आत्मा पर अनुशासन करना यह सरल वात नहीं है।

तमाहु लोए पडिवुद्धजीवी,

सो जीयइ संजमजीविएण ॥३॥ [ दग्र॰ चू॰ २, गा॰ १५ ] इस लोक मे उसको ही प्रतिबुद्धजीवी—सदा जागृत रहनेवाला कहा जाता है—जो सयमी जीवन व्यतीत करता है।

> गारत्थेहि य सन्वेहिं, साहवो संजम्रत्तरा ॥४॥ [उत्तर भर्भ, गार्थर]

सर्व गृहस्थो की अपेक्षा साधु सयम में श्रेष्ठ होते है। तात्पर्य यह कि गृहस्थ चाहे जितर्ने व्रत और नियमों का पालन करते हों, किन्तु सयम के विषय में वे साधु की समानता नहीं कर सकते।

> तहेव हिंसां अलियं, चोज्जां अवस्भसेवणं। इच्छाकामां च लोभं च, सांजओ परिवज्जए।।४।।

> > [ उत्तः भः ३४, गाः ३ ]

सयमी पुरुष सदा हिसा, मूठ, चोरी, अब्रह्मसेवन, भोगलिण्सा तथा लोभ का परित्याग करे।

> अणुस्सुओ उरालेसु, जयमाणो परिन्तए। चरियाए अप्पमत्तो, पुद्दो तत्थ हियासए॥६॥ [सू॰ श्रु॰ १, अ॰ ६, गा॰ ३०]

उदारभोगो के प्रति अनासक्त रहता हुआ मुमुक्षु यत्नपूर्वक सयम मे रमण करे, धर्मचर्या मे अप्रमादी बने और विपत्ति आ जाने पर अदीन भाव से उसे सहन करे।

> अणुसोअपद्धिए वहुजणम्मि, पडिसोयलद्धलक्षेणं।

पडिसोअमेन अप्पा,

दायन्त्रो होउ कामेणं॥७॥

[ दग॰ च॰ २, गा॰ २ ]

जगत मे बहुत से लोग अनुस्रोतगामी अर्थात् विषय के प्रवाह में वहनेवाले होते हैं। किन्तु जिसका लक्ष्य किनारे पहुँचने का है वह प्रतिस्रोतगामी अर्थात् विषय-प्रवाह के सामने जानेवाला होता है। जो ससारसागर को पार करना चाहता है उसे अपनी आत्मा को निःसन्देह प्रतिस्रोत मे-विषय-पराड्मुखता मे ही स्थिर करनी चाहिए।

अणुसोअसुहो लोओ, पिंडसोओ आसबो सुविहिआणं। अणुसोओ संसारो, पिंडसोओ तस्स उत्तारो॥८॥

[द्रग० चृ०२, गा०३]

सामान्य मनुष्य विषय के प्रवाह में वहनेवाले तथा उसीमें सुख माननेवाले होते हैं, जबिक साम्रु पुरुषों का उद्देश्य तो प्रतिस्रोत ही होता है। इतना समम लो कि अनुस्रोत यह ससार है और प्रति-स्रोत उससे वाहर निकलने का उपाय है।

सुसंबुडा पंचिहं संबरेहिं, इह जीवियं अणवकंखमाणा। वोसङ्काया सुड्चत्तदेहा, महाजयं जयड् जन्नसिष्टं॥६॥ [उत्तर अर् १२, गार ४२] जो पांच महावतो से हिंसादि आस्रव के रोघक है, जो ऐहिक जीवन की आकाक्षा नहीं करते, जो काया की ममता छोड चुके है, और जो देह की सार-सवार वृत्ति से पर है, वे ही महाविजय के लिए श्रेष्ठ यज्ञ करते हैं।

कावोया जा इमा वित्ती, केसलोओ अ दारुणो। दुक्लां वंभव्वयं घोरं, धारेउं य महप्पणा।।१०॥ [ उत्त॰ अ॰ १६, गा॰ ३४]

मुनि जीवन कापोतवृत्ति के समान है, केशलोच अत्यन्त दारुण है; और उग्र ब्रह्मचर्य व्रत का घारण करना कठिन है; परन्तु महात्माओं को वे गुण घारण करने चाहिये।

् विवेचन - कापोतवृत्ति का अर्थ है कबूतर के समान जो मिले उस पर जीवन चलाना।

> वालुयाकवले चेव, निरस्साए उ संजमे। असिधारागमणं चेव, दुक्तरं चरिउं तवो॥११॥ [उत्तरु अरु१६, गारु३८]

सयम रेती के कौर की तरह नीरस है और तपश्चर्या तलवार की घार पर चलने की तरह दुष्कर है।

जहा अग्गिसिहा दित्ता, पाउं होइ सुदुक्ररं। तहा दुक्तरं करेउं जे, तारुण्णे समणत्तणं ॥१२॥ [उत्तरु अरु१६, गारु १६] जैसे प्रज्विलत अग्निशिखा का पान करना अति दुष्कर है, वैसे ही तरुणावस्था मे श्रमणत्व का पालन करना अति दुष्कर है।

> जहा दुक्खं भरेउं जे, होइ वायस्स कोत्थलो । तहा दुक्खं करेउं जे, कीवेणं समणत्तणं ॥१३॥ [उत्तर अरु १६, गार ४०]

जिस तरह कपड़े के थैंले को वायु से भरना कठिन है, उसी तरह कायर (पुरुष) के लिये श्रमणत्व का—सयम का पालन करना कठिन है।

जहा भ्रुयाहिं तरिउं, दुकरं रयणायरो। तहा अणुवसन्तेणं, दुकरं दमसागरो॥१४॥ [उत्तर अ०१६, गा०४२]

जैसे भुजाओं से समुद्र को तैर कर पार करना अति कठिन है वैसे ही अनुपशान्त आत्मा द्वारा सयमरूपी समुद्र को पार करना अति कठिन है।

इह लोए निष्पिवासस्स,

नित्थ किंचि वि दुक्करं ॥१४॥

[ उत्त॰ अ॰ १६, गा॰ ४४ ]

इस लोक मे जो तृष्णारहित है, उसके लिये कुछ भी कठिन नहीं है।

विरया वीरा सम्रद्विया, कोहकोयरियाइपीसणा। पाणेण हणंति सन्वसो, पावाओ विरयाऽभिनिन्बुडा ॥१६॥ [स्० ख्र०१, अ०२, उ०१, गा०१२] जो ससार से विरक्त है, जो आत्मशुद्धि के लिये तत्पर है, जो क्रोब, लोभ आदि दुष्ट मानसिक वृत्तियों को दूर करनेवाले है, वे प्राणियों की हिसा कभी नहीं करते। जो पापों से निवृत्त हो गये हैं और जो जान्ति को घारण करते हैं, वे ही सच्चे वीर है।

> जया या चयइ धम्मं, अणजो भोगकारणा। से तत्थ मुच्छिए वाले, आयइं नावबुज्झई॥१७॥ [दश॰ चू॰१,गा॰१]

जव कोई अनार्य पुरुष केवल भोग की इच्छा से अपने चिरसञ्चित संयमधर्म को छोड देता है, तब वह भोगासक्त अज्ञानी अपने भविष्य का जरा भी विचार नहीं करता।

> जया य पूर्मो होइ, पच्छा होइ अपूर्मो ॥१८॥ [दशः चू॰ १, गा॰ ४]

मनुष्य जब सयमी होता है, तब पूज्य बनता है, परन्तु सयम से ऋष्ट होता है, तो अपूज्य बन जाता है।

जं मयं सन्त्रसाहूणं, तं मयं सल्लगत्तणं। साहड्ताण तं तिण्णा, देवा वा अभविंसु ते ॥१६॥ . [स्० श्रु०१, अ०१४, गा०२४]

सर्वसाधुओ द्वारा मान्य ऐसा जो संयमधर्म है, वह पाप का नाश करनेवाला है। इसी सयम धर्म की आराधना कर अनेक जीव संसारसागर से पार हुए है और अनेक जीवों ने देवयोनि प्राप्त की है। तिविहेण वि पाण मा हणे.

आयहिते अणियाण संबुद्ध ।

एवं सिद्धा अणंतसो,

संपड् जे अ अणागयावरे ॥२०॥ [स्॰ ध्रु॰ १, स॰ २, उ॰ ३, गा॰ २१]

आत्मकल्याण के लिये मन, वचन और काया से किसी भी जीव की हिंसा नहीं करना, संयमपालन के फलस्वरूप किसी सांसारिक सुख की डच्छा नहीं रखना और तीन गृष्टियों का पालन करना। इस प्रकार अनन्त आत्माएँ सिद्धि-पद को प्राप्त हुई हैं, वर्तमान काल मे सिद्ध हो रही हैं और भविष्य में भी होंगी।

## तपश्चर्या

वलं थामं च पेहाए, सद्धामारुग्गमप्पणो। खेत्तं कोलं च विन्नाय, तहप्पाणं निजुंजए॥१॥

इन्द्रियो शक्ति का श्रद्धा और आरोग्य देखकर तथा क्षेत्र और काल को पहचानकर अपनी आत्मा को शारीरिक बल धर्म कार्य में नियुक्त करे।

एगमप्पाणं सपेहाए धुणे सरीरगं॥२॥ [ आ० श्रू०१, अ०४, उ०३]

साधु आत्मा को अकेला समभक्तर (अमोहभाव से) शरीर को उग्र तप द्वारा क्षीण करे।

> सउणी जह पंसुगुण्डिया, विहुणिय धंसयई सियं रयं। एवं दविओवहाणवं,

> > कम्मं खबइ तबस्सिमाहणे ॥३॥ चि॰ धु॰ ६, च॰ २, उ॰ १, गा॰ १४]

जैसे शकुनिका नामक एक पक्षी अपने शरीर में लगी हुई धूल को पख फडफड़ा कर दूर कर देती है, वैसे ही जितेन्द्रिय ऐसा अहिंसक तपस्वी अनशनादि तप करके अपने आत्म-प्रदेशों पर कर्म रूपी जमी हुई मिट्टी को दूर कर देता है।

> जं किंचुवकम जाणं, आउक्खेमस्स अप्पणो। तस्सेव अन्तराखिप्पं, सिक्खं सिक्खेज पण्डिए॥४॥

> > [स्॰ श्रु॰ १, स॰ ८, गा॰ १४]

यदि पण्डित पुरुप किसी भी तरह अपनी आयु का क्षयकाल जान ले, तो उस से पूर्व वह शीघ्र ही सलेखनारूप शिक्षा को ग्रहण करे।

खवेत्ता पुल्वकम्माइं संजमेण तवेण य। सन्बदुक्खपहीणद्वा, पक्कमंति महेसिणो॥५॥ [ उत्तर अर २८, गार ३६ ]

महर्षिगण संयम और तप द्वारा अपने सभी पूर्व कर्मों को क्षीण करके सर्व दुःखों से रहित ऐसा जो मोक्षपद है उसे पाने के लिए प्रयत्न करते हैं।

तवनारायज्ञत्तेणं, भित्तूण कम्मकंचुयं।
मुणी विगयसंगामो, भवाओ परिमुच्चए॥६॥
[डच० स० ९, गा० २२]

तपरूपी वाण से सयुक्त मुनि कर्मरूपी कवच को भेदकर कर्म के साथ होनेवाले युद्ध का अन्त करता है और भव-परम्परा से मुक्त होता है। एवं तवं तु दुविहं, जे सम्मं आयरे मुणी। सो खिप्पं सन्वसंसारा, विप्पमुच्चइ पंडिओ ॥७॥ [उत्तर अ०३८, गा०३७]

जो पण्डित मुनि वाह्यं और आभ्यन्तर ऐसे दोनो प्रकार के तपीं का सम्यग् आचरण करता है, वह समस्त नसार से नीघ्र ही मुक्त हो जाता है।

#### धारा : २३ :

# विनय ( ग्ररु-सेवा )

मूलाओं खांधप्पभवी दुमस्स,
खांधाउ पच्छा सम्रवेन्ति साहा।
साहप्पसाहा विरुद्दन्ति पत्ता,
तओ सि पुष्फं च फलं रसो आ।१॥
एवं धम्मस्स विणओ,
मूलं परमो से मोक्खो।
जेण कित्तिं सुयं सिग्धं,
निस्सेसं चाभिगच्छइ॥२॥
[दश्य अ०६, उ०२, गा०१-२]

वृक्ष के मूल से तना निकलता है। वाद मे तने से विभिन्न शाखाएँ निकलती हैं। उन शाखाओं से अन्य कई छोटी-छोटी प्रशाखाएँ (डालियाँ) फूटती हैं। उन प्रशाखाओं पर पत्ते लगते हैं, फिर पुष्प खिलते हैं, फल लगते हैं और उसके पश्चात् फलों मे रस होता है।

इसो प्रकार धर्मरूपी वृक्ष का मूल विनय है और उसका अन्तिम परिणाम मोक्ष है। विनय से ही मनुष्य कीर्ति, श्रुतज्ञान और महा-पुरुषो की प्रशसा आदि पूर्ण रूप से प्राप्त करता है।

जहा सूई ससुत्ता, पडिआ वि न विणस्सइ। तहा जीवे ससुत्ते, संसारे न विणस्सइ॥३॥ [उत्त० अ० २६, गा० ४६]

जैसे घागा (सूता) पिरोई हुई सुई के गिर जाने पर भी वह खो नहीं जाती, ठीक वैसे ही (विनय-पूर्वक) श्रुतज्ञान की प्राप्ति करने-वाला जीव चार गतिरूपी संसार में परिभ्रमण नहीं करता।

सुरस्रसमाणो उवासेजा, सुप्पन्नं सुतवस्यियं ॥४॥ [सू॰ श्रु॰ १, अ॰ ६, गा॰ ३३]

मोक्षार्थी पुरुष को चाहिये कि वह प्रज्ञावान् और तपस्वी ऐसे गुरु की सेवा-सुश्रूषापूर्वक उपासना करे।

जहाहिअग्गी जलणं नमंसे, नाणाहुईमंतपयाभिसित्तं।

एवायरियं उवचिद्धइजा, अणंतनाणोवगओ वि संतो ॥४॥ [ दश॰ २० ६, उ० १, गा॰ ११ ]

जैसे अग्निहोत्री ब्राह्मण भिन्न-भिन्न प्रकार के ( घृत, मघु आदि ) पदार्थों की आहुति से तथा वेदमन्त्रो द्वारा अभिषिक्त ऐसी होमाग्नि को नमस्कार करता है, वैसे ही शिष्य अनन्त ज्ञानी हो जाने पर भी अपने आचार्य की (गुरु की) विनयपूर्वक सेवा करे।

जस्सन्तिए धम्मपयाइ सिक्खे, तस्सन्तिए वेणइयं पउंजे। सकारए सिरसा पंजलीओ,

कायग्गिरा भो ! मणसा य निच्चं ॥६॥

शिष्य का यह परम कर्त्तव्य है कि जिस गुरु के पास उसने धर्म-पदों की शिक्षा ग्रहण की हो अर्थात् धर्मज्ञान प्राप्त किया हो, उनका श्रद्धासिक्त मन से आदर करे, (वचन से सत्कार करे) और काया से दोनों हाथ जोडकर शिर से प्रणाम करे। इस प्रकार सदा मन, वचन और काया से उनके प्रति विनय प्रदर्शित करे।

> थंमा व कोहा व मयप्पमाया, गुरुस्सगासे विणयं न सिक्खे।

सो चेव उ तस्स अभूइमावो,

फलं व कीयस्स वहाय होइ।।।। [ दश॰ स॰ ६, द॰ १, गा॰ १]

जो शिष्य अभिमानवग, क्रोघवरा, मद या प्रमादवश गुरु के पास रहकर भी विनय नहीं सीखंता, अर्थात् उनके प्रति विनय से व्यवहार नहीं करता, उसका यह अविनयी वर्त्तन वाँस के फल की तरह विनाशं का कारण वर्नता है। विवेचन—बाँस के फल आते है तब बाँस फट जाता है। उसी प्रकार जो शिष्य गुरु के साथ अविनय से व्यवहार करता है, उसका सर्वप्रकार से अधः पतन होता है।

> विणय पि जो उवाएण, चोइओ कुप्पई नरो। दिन्त्रं सो सिरिमिज्जंति, दण्डेण पडिसेहए॥८॥ [दश्यः सः ६, उ० २, गा० ४]

कोई उपकारी महापुरुष सुन्दर शिक्षा देकर विनय-मार्ग पर चलने की प्रेरणा करे, तब जो मनुष्य उस पर क्रोध करता है (और उसके द्वारा प्रदत्त शिक्षा का अनादर करता है) वह स्वय अपने घर आयी दिव्य लक्ष्मी को डण्डा उठाकर हॉक देता है—भगा देता है।

जे आयरियउवज्झायाणं,

सुस्ह्यसावयणंकरे।

तेसिं सिक्खा पवडूति,

जलसित्ता इव पायवा ॥१॥ [दश॰ भ॰ १, ड॰ २, गा॰ १२]

जो शिष्य आचार्य और उपाध्याय की सेवा करता है तथा उनके कथनानुसार चलता है, अर्थात् उनकी आज्ञा का सदा पालन करता है, उसकी शिक्षा खूब अच्छी तरह जल से सिख्रित वृक्ष के समान सदतर बढ़ती जाती है।

विवेचन—शिक्षा दो प्रकार की है:—(१) ग्रहण और (२) आसेवना। शास्त्रज्ञान सम्पादन करने को ग्रहण-शिक्षा कहते हैं और साधु के आचार के अनुरूप वर्ताव-व्यवहार करने की शिक्षा को आसेवना-शिक्षा कहते हैं। जहाँ शिक्षा का सामान्य निर्देश किया गया हो, वहाँ इन दोनो प्रकार की शिक्षाओं को सममना चाहिये।

आणानिद्देसकरे, गुरूणमुववायकारए। इंगियागारसंपन्ने, से विणीए त्ति वुचई ॥१०॥ [वत्त० अ०१, गा०२]

जो शिष्य गुरु की आजा का पालन करनेवाला हो, गुरु के निकट रहता हो (गुरुकुलवासी हो) और गुरु के इगित तथा आकार से मनोभाव को समभकर कार्य करनेवाला हो, वह विनीत कहलाता है।

अह पण्नरसिंह ठाणेहिं, सुविणीए त्ति वुचई।
नीयावत्ती अचवले, अमाई अक्रुऊहले ॥११॥
अप्पंच अहिक्सिवर्व्ह, पवन्धंच न कुच्चई।
मेत्तिज्जमाणो भयई, सुयं लढ़ंन मर्ज्जई॥१२॥
न य पावपरिक्सेवी, न य मित्तेस कुप्पई।
अप्पियस्सावि मित्तस्स, रहे कछाण भासई॥१३॥
कलहडमरविज्ञिए, बुद्धे अभिनाइए।
हिरिमं पिडसंलीणे, सुविणीए त्ति बुचई॥१४॥
[उत्तर्भ सं ११, गा० १० से० १३]

निम्नाकित पन्द्रह स्थानो में वर्तन करता हुआ साधु सुविनीत कहलाता है:—

(१) वह नम्रवृत्तिवाला हो, (२) चपलता-रहित हो, (३) शक्ता-रहित हो, (४) कुतूहल-रहित हो, (५) किसी का अपमान करने-वाला न हो, (६) जिसका क्रोध अधिक समय तक न टिकता हो, (७) जो मित्रता निभानेवाला हो, (६) जो विद्या प्राप्त कर अभिमान करनेवाला न हो, (६) अपने से त्रुटि हो जाने पर हितशिक्षा देनेवाले आचार्यादि का तिरस्कार करनेवाला न हो, (१०) मित्रों के प्रति क्रोध करनेवाला न हो, (११) अप्रिय मित्र की भी पीठ पीछे-प्रशसा करता हो, (१२) भगडा-टटा अथवा किसी प्रकार का कल्रह करनेवाला न हो, (१३) बुद्धिमान् हो, (१४) कुलीन हो और (१५) आँख की शर्म रखनेवाला तथा स्थिर-वृत्तिवाला हो।

आणानिदेसकरे, गुरूणमणुववायकारए। पडणीए असंबुद्धे, अविणीए त्ति बुचई ॥१४॥ [उत्तर अरु १, गारु ३]

जो शिष्य गुरु की आज्ञा पालन करनेवाला न हो, गुरु के निकट रहनेवाला न हो (गुरुकुलवासी न हो), गुरु के मनोभाव के प्रतिकूल वर्तन करनेवाला हो तथा तत्त्वज्ञान से रहित हो वह अविनीत कहलाता है।

अह चोइसिंह ठाणेहिं, वद्दमाणे उ संजए। अविणीए बुच्चई सो उ, निन्वाणंच न गच्छइ॥१६॥ अभिक्खणं कोही हवइ, पवन्धं च पकुव्वई।
मेत्तिज्ञमाणो वमइ, सुयं लखूण मज्जई।।१७॥
अवि पावपरिक्खेवो, अवि मित्तेस कुप्पई।
सुप्पियस्सावि मित्तस्स, रहे भासइ पावगं॥१८॥
पङ्ण्णवाई दुहिले, थद्धे छुद्धे अणिग्गहे।
असंविभागी अवियत्ते, अविणीए ति वुच्चई॥१६॥
[उत्तर्भ ११, गार्व्ह से ह]

यहाँ वर्णित चौदह स्थानों मे वर्तन करनेवाला साघु अविनीत कहलाता है और वह निर्वाण प्राप्त नही कर सकता—(१) जो शिष्य वार-वार क्रोघ करता हो, (२) जिसका क्रोघ शीघ्रता से शान्त न होता हो, (३) जो मैत्री भावना को छोडनेवाला हो, (४) विद्या प्राप्त करके अभिमान करनेवाला हो, (५) किसी प्रकार की त्रुटि हो जाने पर हितशिक्षक आचार्यादि का तिरस्कार करनेवाला हो, (६) मित्रो पर भी क्रोघ करनेवाला हो, (७) अत्यन्त प्रिय गित्र की भी पीठ पीछे निन्दा करनेवाला हो, (६) असम्बद्ध प्रलापकारी हौ, (६) द्रोही हो, (१०) अभिमानी हो, (११) रसादि मे आसक्त हो, (१२) इन्द्रियों को वश मे नहीं रखनेवाला हो, (१३) असंविभागी हो अर्थात् साधर्मिकों को आमन्त्रित किये विना ही खान-पान को अकेला ही भोगनेवाला हो और (१४) अप्रीतिकारक हो।

विवत्ती अविणीअस्स, संपत्ती विणिअस्स य । जस्सेयं दुहओ नायं, सिक्खं से अभिगच्छइ ॥२०॥ [दंश० अ० ६, ड० २, गा० २१] अविनयी के ज्ञानादिगुण नष्ट हो जाते हैं और विनयी को ज्ञानादिगुणो की सम्प्राप्ति होती है। इन दो वातो को जिसने बराबर जान लिया है, वही सच्ची शिक्षा प्राप्त कर सकता है।

अह पंचिहं ठाणेहिं, जेहिं सिक्खा न लब्भई। थम्भा कोहा पमाएणं, रोगेणालस्सएण य।।२१॥

(१) अभिमान, (२) क्रोघ, (३) प्रमाद, (४) रोग और (५) आलस्य इन पाँच कारणो से शिक्षा की प्राप्ति नहीं होती।

अह अहिं ठाणेहिं, सिक्खासीलि त्ति बुचई। अहिस्सरे सया दन्ते, न य मम्मग्रदाहरे॥२२॥ नासीले न विसीले वि, न सिया अइलोल्डए। अकोहण सच्चरए, सिक्खासीले त्ति बुचई॥२३॥ [उत्तरु अरु ११, गारु ४-४]

निम्नाकित आठ कारणों से साधु शिक्षाशील कहलाता है :— (१) वह बार-बार हॅसनेवाला न हो, (२) निरन्तर इन्द्रियों को वश मे रखनेवाला हो, (३) दूसरों के मर्म को कहनेवाला न हो, (४) शीलरहित न हो, (५) शीलको पुनः पुनः अतिचार लगानेवाला न हो, (६) खाने-पीने मे लोलुप न हो, (७) शान्तवृत्तिवाला हो और (५) सत्यपरायण हो।

मणोगयं वक्कगयं, जाणित्तायरियस्स उ। त्तं परिगिज्झ वायाए, कम्मुणा उववायए॥२४॥ [उत्त॰ अ॰ १, गा॰ ४३] विनीत शिष्य आचार्य के मनोगत-भावों को जानकर अथवा उनके वचन सुनकर अपने वचनो द्वारा उनको स्वीकृत करे और कार्य द्वारा उसका आचरण करे।

वित्तं अचोइए निच्चं, खिप्पं हवइ सुचोइए। जहोवइट्ठं सुक्रयं, किच्चाइं कुन्बई सया॥२५॥ [उत्तर अरु १, गारु ४४]

विनीत निष्य गुरु द्वारा प्रेरणा दिये विना भी कार्य में सदा प्रवृत्त रहता है और गुरु द्वारा व्यवस्थित रूप से प्रेरित किया गया हो तो वह कार्य शीघ्र सम्पादित करता है। अविक क्या? गुरु के उपदेशानुसार वह सभी कार्य उत्तम प्रकार से करता है।

न बाहिरं परिभवे, अत्ताणं न समुक्रसे। सुयलाभे न मञ्जेज्जा, जञ्चा तबस्मि बुद्धिए॥२६॥ [क्याव्यव्यव्यक्ता

विनीत शिष्य किसी भी व्यक्ति का तिरस्कार न करे और न आत्म-प्रशसा ही करे। इस तरह वह शास्त्रज्ञान, जाति, तप अयवा वृद्धि का अभिमान भी न करे।

> भासमाणो न भासेन्जा, णेव वंफेन्ज मम्मयं। मातिद्वाणं विवन्जन्जा, अणुचिन्तिय वियागरे ॥२७॥ [स्॰ धु॰ १, स॰ ६, गा॰ २४]

बह (बिनीन शिष्य टूसरे जब बोल्ने हो तब बीच मे न बोले,

मर्मभेदी (दिल को बुरी लगे ऐसी) बात न करे, मायावी वचनो का त्याग करे और जो बोले वह खूब सोच-समभ कर विचार पूर्वक बोले।

> निस्सन्ते सिया अम्रहरी, बुद्धाणमन्तिए सया। अद्वजुत्ताणि सिक्खिज्जा, निरद्वाणि उवज्जए ॥२८॥ [उत्तरु अरु ४, गारु ६]

वह सदा शान्त रहे, अक्षम्बद्ध बाते न करे, ज्ञानियो के निकट रहकर सदा अर्थयुक्त परमार्थसाधक बातो को ग्रहण करे और निरर्थक बातो को छोड दे।

अणुसासियो न कुपिपज्जा, खांतिं सेवेज्ज पंडिए। खुडुहि सह संसर्गिंग, हासं कीडं च वज्जए॥२६॥ [उत्तर अरु१, गारु६]

गुरु के अनुशासन करने पर क्रोध न करे अपितु क्षमावान् वना रहे और दुराचारियों की सगिति, हास्य तथा क्रीडा का वर्जन करे। मा य चण्डालियं कासी, बहुयं मा य आलवे। कालेण य अहि जित्ता, तओ झाइज्ज एगगो।।३०।।

वह क्रोघादि के वशीभूत हो असत्य न बोले, साथ ही अधिक भी न बोले, किन्तु कालानुसार शास्त्रों का अध्ययन करें और एकाग्र होकर उन पर चिन्तन-मनन किया करें।

मा गलियस्सेन कसं, नयणिमच्छे पुणो पुणो। कसं व दहुमाइण्णे, पानगं परिवज्जए॥३२॥ [उत्तर भर १, गार १२] जैसे अडियल घोड़ा वार-वार चावुक की अपेक्षा रखता है, वैसे ही विनीत जिप्य वार-वार अनुजासन की अपेक्षा न रखे। जिस तरह सीचा घोडा चावुक को देखते ही कुमार्ग को छोड देता है, वैसे ही विनीत जिप्य भी गुरुजनों की टिप्ट आदि का सकेत पाकर दुष्ट मार्ग को छोड दे।

ना पुद्दो वागरे किंचि, पुद्दो वा नालियं वए। कोहं असच्च कुव्वेज्जा, धारेज्जा पियमप्पियं॥३२॥ [उत्तर अरु १, गार्९४]

विनीत जिप्य विना पूछे कुछ भी न बोले और पूछे जाने पर असत्य न बोले। वह क्रोच को निष्फल वना दे और प्रिय-अप्रिय-को सममाव से ग्रहण करे।

न पक्खओं न पुरओं, नेव किञ्चाण पिट्ठओं । न जुंजे ऊरुणा ऊरं, सयणे नो पहिस्सुण ॥३३॥ [उत्तर्भर, गार्थः]

विनीत शिप्य आचार्य की पंक्ति मे न वैठे, उनसे आगे भी न वैठे, उनके पीठ पीछे भी न वैठे और वह इतना निकट भी न वैठे कि उनकी जाँच से जाँच मिल जाय। यदि गुरु ने किसी कार्य का आदेश दिया हो तो वह शय्या पर सोते-सोते अथवा वैठे-वैठे न सुने। ताल्प्य यह कि खडा होकर तथा उनके पास जा कर विनय-पर्वक मुने। हत्थं पायं च कायं च, पणिहाय जिइंदिए। अछीणगुत्तो निमीए, सगासे गुरुणो ग्रुणी॥३४॥

जितेन्द्रिय मुनि गुरु के समक्ष हाथ, पैर और शरीर को यथा-वस्थित रखकर तथा अपनी चपल इन्द्रियों को वश में रखकर (बहुत दूर भी नहीं और पास भी नहीं इस प्रकार) बैठे।

नीयं सिज्जं गइं ठाणं, नीयं च आसणाणि य । नीयं च पाए बंदिजा, नीयं कुजाय अंजिलं ॥३५॥ [दश॰ अ० ६, ड॰ २, गा॰ १७]

विनीत शिष्य अपनी शय्या, अपनी गति, अपना स्थान और अपना आसन गुरु से नीचा रखे, वह नीचा मुक्तकर गुरु के चरणों की वन्दना करे और कार्य उपस्थित होने पर नीचे मुक्तकर ही अजिल करे।

आसणे उवचिद्वेजा, अणुच्चे अकुए थिरे। अप्पुद्वाई निरुद्वाई, निसीएज्जप्पकुकुए॥३६॥ [उत्तर अरु१, गार्व ३०]

शिष्य ऐसे आसन पर बैठे कि जो गुरु से ऊँचा न हो, आवाज करनेवाला न हो और स्थिर हो। ऐसे आसन पर बैठने के पश्चात् वह बिना प्रयोजन उठे नहीं और यदि प्रयोजन हो तो भी बार-बार उठे नहीं। वह भोहे, हाथ अथवा पैरों से किसी प्रकार की चेप्टा किये बिना ही शान्ति से बैठे। नेव पल्हित्थियं कुज़ा, पक्खिपढं च संजए। पाए पसारिए वाचि, न चिट्ठे गुरुणन्तिए ॥३७॥ [उत्तर सर्१, गार्१९]

शिष्य गुरु के समक्ष पाँव पर पाँव चढाकर, छाती से घुटने सटा कर, एवं पैर फैला कर न बैठे।

> आयरिएहिं वाहित्तो, तुसिणीओ न कयाइ वि। पसायपेहि नियागद्वी, उविचिट्ठे गुरुं सया ॥३८॥ [उत्तर अरु १, गार २०]

आचार्यों द्वारा वुलाये जाने पर शिष्य कभी मौन का अवलम्बन न करे, बल्कि गृहकुपा और मोक्ष का अभिलापी ऐसा शिष्य उनके समीप विनय से जाए।

आलवंते लवंते वा, न निसीएज्ज कयाइ वि। चइऊणमासणं घीरो, जओ जत्तं पहिस्सुणे॥३६॥ [उत्तर अरु १, गा० २१]

गुरु एक वार आवाज दें अथवा वार-वार थावाज दें, किन्तु वृद्धि-मान् साबु कभी भी अपने आसन पर वैठा न रहे। वह अपना आसन छोडकर यतनापूर्वक गुरु के निकट जाए और उन्हें क्या कहना है, वह विनयपूर्वक सुने।

आसणगओ न पुच्छेज्जा, नेव सेज्जागओ कया।

## आगम्मुकडुओ संतो,

## पुच्छेज्जा पंजलीउडो ॥४०॥

[ उत्त॰ अ॰ १, गा॰ २२ ]

गुरु महाराज से यदि कुछ पूछना हो तो शिष्य अपने आसन अथवा शय्या पर वैठा-बैठा कभी नही पूछे, अपितु गुरु के समीप जाकर और उनके पास उकडू बैठ कर और दोनो हाथ जोडकर पूछे।

> जं मे बुद्धाणुसासन्ति, सीएण फरुसेण वा। मम लाभो ति पेहाए, पयओ तं पडिस्सुणे ॥४१॥

> > [ उत्त० अ० १, गा० २७ ]

गरु महाराज कोमल अथवा कठोर शब्दो मे मुभे जो कुछ शिक्षा देते है, उसमे मेरी ही भलाई छिपी हुई है--मुभे ही लाभ है, ऐसा विचार कर शिष्य उसे अत्यधिक सावधानी से ग्रहण करे।

> अगुसासणमोवायं, दुक्कडस्स य चोयणं। हियं तं मणाई पण्णो, वेस्सं होइ असाहुणो ॥४२॥

[ उत्त० अ० १, गा० २८ ]

प्रज्ञावान् साधु सदा ऐसा मानता है कि गुरु महाराज (मधुर अथवा कटु शब्दो से ) मुक्ते जो कुछ अनुशासित करते है, वह सव आत्मोन्नति के उपाय-स्वरूप ही है और मेरे दुष्कृतो का नाश करनेवाला है। परन्तु जो असाधु है उसके लिये यही अनुशासन द्वेष का कारण बनता है। आशय यह है कि गुरुमहाराज द्वारा हितबुद्धि से दिया गया उपालम्भ या कहे गये दो-चार कटु शब्दो को सुनकर

जो साघु रोष करता है अयवा गुरु के प्रति अनादर व्यक्त करता है, वह वास्तव में साघु नहीं है।

हियं विगयभया बुद्धा, फरुसं पि अणुसासणं। वेसं तं होइ मृदाणं, खांतिसोहिकरं पयं॥४३॥ [उत्तर सर्व, गार्व्स]

निर्भय और तत्त्वज्ञ शिष्य गुरूजनों के कठोर अनुशासन को मी अपने लिए परम हितकारी मानते हैं, जब कि मूट अज्ञानी शिष्यों के लिये क्षमा और आत्म-शृद्धिकर वह शिक्षापद द्वेष का कारण वन जाता है।

न कोवए आयरियं, अप्पाणं पि न कोवए।
बुद्धोवधाई न सिया, न सिया तोत्तगवेसए॥४४॥
[दशः वः १, गाः ४०]

विनीत जिप्य आचार्य पर कदापि क्रोच न करे। वैसे ही अपनी आत्मा पर भी क्रोब न करे। न ही वह तत्त्ववेत्ताओं का उपघान करे और उनके छिद्र खोजे।

आयिग्यं कृतियं नच्चा, पत्तिएण पसायए। विज्झवेज पंजलीउडो, वएज न पुण्ति य ॥४४॥ [उच० स०१, गा०४१]

विनीत शिष्य आचार्य को कुपित जानकर प्रीतिकारक वक्तों से प्रसन्त वर्रे और हाय जोडकर यो कहे—'फिर ने ऐसा अपराय कभी न कहाँगा।'

जे य चंडे मिए थद्धे, दुन्वाई नियडी सढे। वुज्झड् से अविणीअप्पा, कहं सोअगयं जहा ॥४६॥ [वग० अ०६, उ०२, गा०३]

जो आत्मा क्रोघी, अज्ञानी, अहकारी, सदा कटु बोलनेवाला, मायावी और धूर्त होता है, उसे अविनीत समभना चाहिये। वह पानी के वहाव मे गिरी हुई लकडी की तरह संसार के बहाव मे बह जाता है।

स देवगान्धवमणुस्सपूइए, चइ्तु देहं मलपंकपुव्वयं। सिद्धे वा हवइ सासए, देवे वा अप्परए महिड्डिए॥४७॥ [ उत्तर अर्१, गार्४ ]

देव, गन्धर्व और मनुष्यो से पूजित ऐसा वह विनीत शिष्य मल-मूत्रादि से युक्त ऐसे इस शरीर को त्याग कर सिद्ध और शाश्वत वनता है, अथवा अल्पकर्म बाकी रहने पर महान् ऋद्धिशाली देव बनता है।

# कुशिष्य

वहणे वहमाणस्स, कन्तारं अइवत्तई। जोए वहमाणस्स, संसारो अइवत्तई॥१॥

जैसे गाडी में सबे हुए वैलों को जोतने से वे सरलता से वन-प्रांतर को पार कर जाते हैं, वैसे ही सुशिष्यों को योग-सयम रूपी वाहन में जोजने से वे भी ससाररूपी अरण्य को सुखपूर्वक पार कर जाते हैं।

खलुंके जो उ जोएइ, विहम्माणी किलिस्सई। असमाहिं च वेएइ, तोत्तओ से य भज़ई॥२॥

जो पुरुष वाहन में अडियल बैलों को जोतता है, वह उन्हें पीटते-पीटते हैरान हो जाता है, विषाद का अनुभव करता है और उसका कोड़ा भी टूट जाता है।

एगं डसइ पुच्छस्मि, एगं विन्धइऽभिक्खणं। एगो भंजइ समिलं, एगो उप्पहपट्टिओ॥३॥

जब वे दुष्ट वैल वाहक की इच्छा के अनुसार गमन नहीं करते तब वह क्रोघ में आकर एक की पूँछ मरोडता है तो दूसरे को वार-वार आर लगाता है। तब एक वैल जुए को तोड डालता है और दूसरा इघर-उचर जाता है। एगो पडइ पासेणं, निवेसइ निवर्जई। उक्दई उप्फिडई, सढे बालगवी वए॥४॥

कोई अडियल बैल एक तरफ भूमि पर गिर पडता है, कोई बैठ जाता है, कोई सो जाता है, कोई उछलता है, कोई कूदता है, तो कोई तरुण गाय के पीछे भागने लग जाता है।

> माई मुद्धेण पडई, कुद्धे गच्छइ पडिप्पहं। मगलक्खेण चिद्धई, वेगेण य पहावई।।५॥

कोई कपट कर सिर भुकाकर गिर पडता है, कोई गुस्से हो पीछे भागने लगता है, कोई मृत लक्षण से खडा रहता है, तो कोई पूँछ, उठाकर बेग से भागता है।

छिन्नाले छिन्दई सेलिल, दुइन्ते भजह जुगं। सेवि य सुस्सुयाइत्ता, उज्जहित्ता पलायई ॥६॥

कोई अडियल बैल नासिका-रज्जु (नथ) को तोड देता है, कोई निरकुश बनकर जुए को तोड डालता है, तो कोई सूँ-सूँ की आवाज निकालता गाडी को ले भाग जाता है।

> खलुंका जारिसा जोजा, दुस्सीसा वि हु तारिसा । जोड्या धम्मजाणम्मि, भज्जन्ती धिइदुब्वला ॥७॥

ऐसे अडियल वैलो को गाडी में जोडने पर जो स्थिति होती है, बही स्थिति धर्मरूपी वाहन में कुशिष्यों को जोतने से होती हैं। धर्मरूपी वाहन में नियोजित किये गये कुशिष्य दुर्वल घृतिवाले होने से भली भाँति प्रवृत्ति नहीं करते।

> इड्ढीगारविए एगे, एगेऽथ रसगारवे। सायागारविए एगे, एगे सुचिरकोहण ॥८॥

कुजिज्यों में से कोई ऋद्विगारव में, कोई रसगारव में, तो कोई सातागारव में निमम्न होते हैं इसी तरह कोई तो दीर्घकाल तक क्रोंघ को घारण करनेवाले भी होते हैं।

विवेचन—गृहस्य अपनी ऋद्धि—सम्पत्ति का अभिमान करे तो ऋद्धिगारव कहलाता है। साघु अपने भक्तमण्डल अथवा शिष्यमण्डल का अभिमान करे तो ऋद्धिगारव कहलाता है। गृहस्य प्राप्त सुन्दर भोजन का अभिमान करे तो वह रसगारव कहलाता है और साघु प्राप्त इच्छानुसारी भिक्षा का अभिमान करे तो वह रसगारव कहलाता है। गृहस्थ अपनी सुख-सुविघा का अभिमान करे तो वह सातागारव कहलाता है और साघु 'मुमे जैसा आनन्द किसी को नहीं है' ऐसा अभिमान करे तो वह सातागारव कहलाता है।

भिक्खालसिए एगे, एगे ओमाणभीरुए। थद्भ एगेऽणुसासम्मि, हेऊर्हि कारणेहि य॥६॥

कोई मिक्षाचरी मे आलस्य करता है, तो कोई अपमान से डरता है। कोई जाने योग्य घरों मे जाता नही। कुछ मिथ्याभिमान से ऐसे अकड हो जाते हैं कि किसी को वंदन करने के लिए ही तैयार नही। ऐसे हेतु और विविच कारणों के वशीभूत कुशिप्यों को मैं कैसे अनुशासन मे रखूँ ? ऐसा विचार आचार्य को खेदपूर्वक करना पड़ता है।

सो वि अंतरभासिल्लो, दोसमेव पकुन्वई। आयरियाणं तु वयणं, पडिक्लेइऽभिक्खणं॥१०॥

कुशिष्य बीच में बोल उठता है, अपने गुरु अथवा अन्य साघुओं पर मिथ्या दोषारोपण करता है और आचार्य के वचनों के विपरीत बार-बार व्यवहार करता है।

न सा ममं वियाणाइ, न सा मज्झ दाहिई। निग्गया होहिई मन्ने, साहू अन्नोऽत्थ वज्जउ॥११॥

( भिक्षा के लिये जाने का आदेश देने पर प्रत्युत्तर में कुशिष्य कहता है कि ) वह श्राविका मुभे नहीं पहचानती, वह मुभे आहार नहीं देगी, में मानता हूँ कि वह घर भी नहीं होगी। अच्छा हो कि आप अन्य साघु को ही भेज दे।

पेसिया पिलडं चिन्ति, ते परियन्ति समंतओ। रायवेड्डिं व मन्नंता, करेन्ति भिडडिं मुहे॥१२॥

कुशिष्य जिस कार्य के लिये भेजे गये हो वह कार्य करते नहीं और आकर मनगढन्त उत्तर दे देते हैं। वे इघर-उघर भटकते रहते हैं किन्तु गुरु के पास बँठते नहीं। कभी-कभी कार्य करते भी है तो राजा की बेगारी के समान करते हैं और मुंह विगाड़ते हैं। वाड्या संगहिया चेव, भत्तपाणण पोसिया। जायपक्खा जहा हंमा, पक्कमंति दिसो दिसि॥१३॥ अह सारही विचितेइ, खलुंकेहि समागओ। किं मज्स दुद्दसीसेहिं, अप्पा से अवसीयई॥१४॥

ऐने प्रसंग पर धर्मरथ के सारिय स्वरूप आचार्य विचार करते हैं कि मैने इनको जास्त्र पहाये, अपने पास रखा, आहार-पानी से इनका पोपण किया। किन्तु जिस तरह हसों के पख फूटने पर वे अलग-अलग दिजाओं मे उड़ जाते हैं, उसी तरह सब भी स्वेच्छानुसारी आचरण करनेवाले वन गये हैं। मुसे मला इन दुष्ट जिप्यों से क्या प्रयोजन है ? मेरी आत्मा व्यर्थ ही खिन्न होती है।

जारिसा मम सीसा उ, तारिसा गिलगहहा। गिलगहहे जहित्ताणं, दढं पिगण्हई तवं॥१५॥ [उत्त॰ अ०२७, गा०२ से १६]

जैसे गर्चे आलसी और अडियल होते हैं, वैसे मेरे शिप्य हैं। इन आलसी और अडियल गर्चों जैसे शिप्यों को छोडकर मैं उग्र तप का आचरण क्यों न कर्क ? तात्पर्य यह है कि मोझामिलापी आचार्य को ऐसे कुनिप्यों का त्याग करके अपना कल्याण साव लेना चाहिये।

> रमए पंडिए सासं, हयं भदं व वाहए। बालं सम्मइ सासन्तो, गलियस्सं व वाहए॥१६॥ [उत्तर वरु १, गार्ट ३]

सीधे-साघे घोडे पर सवारी करनेवाला सवार जिस तरह आनन्द पाता है, वैसे ही पण्डितों पर अनुशासन रखनेवाला आचार्य आनन्दित होता है। जैसे अडियल घोड़े पर सवारी करनेवाला सवार कष्ट भोगता है, वैसे ही मूर्ख शिष्यो पर अनुशासन रखनेवाला आचार्य कष्ट का भागी बनता है।

# दुःशील

चीराजिणं निगणिणं, जडी संघाडिमुंडिणं। एयाणि वि न तायन्ति, दुस्सीलं परियागयं॥१॥ [उत्तर अरु ४, गार २१]

चीवर, मृगवर्म, नग्नत्व, जटा, सघाटिका (बौद्ध साधुओं के ओढ़ने का उत्तरीय वस्त्र) और सिर का मुण्डन आदि किसी भी दुःशील को दुर्गति से बचा नहीं सकते। तात्पर्य यह है कि बाह्य दश्य (लिङ्ग) कितना भी अच्छा क्यों न हो ? किन्तु जील उत्तम हो तभी वह पुरुष सद्गति प्राप्त कर सकता है।

जहा सुणी पुइकन्नी, निकसिजई सव्वसो । एवं दुस्सीलपडिणीए, मुहरी निकसिज्जई ॥२॥ [उत्तर अरु १, गार्ध]

जैसे सड़े हुए कानवाली कुतिया सब स्थानो से निकाल दी जाती है, वैसे ही दुःशील और गुरुजनों के प्रति वैर रखनेवाला, असम्बद्ध प्रलापी मनुष्य सब स्थानों से निकाल दिया जाता है। कणकुण्डगं चइत्ता णं, विद्वं भुंजइ स्वयरे। एवं सीलं चइत्ता णं, दुस्सीलं रमई मिए॥३॥

जैसे सूअर अनाज को तजकर विष्ठा खाता है, वैसे ही मूर्ख मनुष्य सदाचार का त्याग कर दुराचार मे प्रवृत्त होता है। सुणिया भावं साणस्स, स्र्यरस्स नरस्म य। विणए ठविज अप्पाणं, इच्छंतो हियमप्पणो ॥४॥

[ उत्त० अ० १, गा० ६ ]

कुतिया और सूअर के साथ अविनयी मनुष्य की तुलना होती देखकर निजहित चाहनेवाला व्यक्ति अपनी आत्मा को विनय और सदाचार मे प्रस्थापित करे।

जिवणो मिगा जहा संता, परिताणण विज्जिया।
असंकियाइं संकंति, संकिआइं असंकिणो ॥५॥
परियाणियाणि संकंता, पासियाणि असंकिणो।
अन्नाणभयसंविग्गा, संपिलति तिहं तिहं ॥६॥
अह तं पवेज्ज वज्झं, अहे वज्झस्स वा वए।
मुच्चेज्ज पयपासाओ, तं तु मंदेण देहए॥७॥
अहिअप्पाऽहियप्पन्नाणे, विसमंतेणुवागए।
स बद्धे पयपासेणं, तत्य घायं नियच्छइ॥८॥
[स्॰ श्रु॰ १, अ॰ १, उ॰ २, गा॰ ६ से॰ ६]

रक्षण-रहित वन्य पगु निःशङ्क (सुरिक्षत) स्थान मे गिङ्कत रहते हैं और शङ्कित (भयग्रस्त) स्थान मे निःशङ्क रहते हैं। इस तरह सुरिक्षत स्थान मे गङ्का करते हुए तथा पाशवाले स्थान मे शङ्कारहित वनकर वे अज्ञानी और भयग्रस्त जीव पाशयुक्त स्थान मे फंस जाते हैं। यदि ये पशु सभी प्रकार के वन्चनो को लाँघ कर अथवा उसके नीचे से निकल जाय तो वन्चनों से मुक्त हो सकते हैं। किन्तु मूर्ख पशुओं को यह वात दिखाई नही देती—समभ में नहीं आतो। फलतः अपना हित न जाननेवाले ये पशु भयङ्कर पागवाले प्रदेश मे पहुँच कर पैरों से पाश में फंस जाते हैं और वहीं वयं कर दिये जाते हैं।

एवं तु समणा एगे, मिच्छिदिही अणारिया।
असिकयाइं संकंति, सिकयाइं असंकिणो ॥१॥
धम्मपन्नवणा जा सा, तं तु संकंति मृहगा।
आरंभाइं न संकंति, अवियत्ता अकोविया ॥१०॥
सव्यप्णां विडक्षस्सं, सब्वं णूमं विहूणिया।
अप्पत्तियं अकम्मंसे, एयमद्वं मिगे चुए ॥११॥
ज एयं नाभिजाणंति, मिच्छिदिही अणारिया।
मिगा वा पासवद्वा ते, घायमेसंति णंतसो ॥१२॥
[स्० १५०१, २०१, उ०२, गा०१० से०१३]

इस प्रकार कुछ श्रमण जो कि मिथ्यादृष्टि और अनार्य है, वे शङ्कारिहत स्थानों मे शङ्का करते हैं और शङ्कित स्थान मे अध- िंदूत बने रहते हैं। और ऐसे ही ये मूढ जो सन्नी धर्म-प्रकाणा है, उसमें शङ्का करते हैं और आरम्भ-समारम्भ के कार्यों मे निःशङ्क वने रहते है।

लोभ, मान, माया और क्रोध का परित्याग कर मनुष्य कर्मरहित बन सकता है, किन्तु अज्ञानी-मूर्ख मनुष्य इस बात को छोड देता है। जो बन्यन-मुक्ति के उपायो को कतइ नहीं जानते, ऐसे मिथ्या-दृष्टि अनार्य लोग इसी तरह पाशबद्ध पशुओं के समान अनन्त बार घात को प्राप्त होते हैं।

> धम्म जिजयं च ववहारं, बुद्धेहिं आयरियं सया। तमायरंतो ववहारं, गरहं नाभिगच्छइ ॥१३॥ [उत्तर अ०१, गा०४२]

जो व्यवहार धर्म-सम्मत है और जिसका ज्ञानी पुरुषो ने भी सदा आचरण किया है, उस व्यवहार का आचरण करनेवाला मनुष्य कभी भी निन्दा का पात्र नहीं होता।

अमणुन्नसमुष्पायं, दुक्खमेव विजाणिया । समुष्पायमजाणंता, कहं नायंति संवरं ॥१४॥ [स्० ४९०१, अ०१, उ०३, गा०१०]

अशुभ अनुष्ठान करने से दुःख की उत्पत्ति होती है। जो मनुष्य दुःख की उत्पत्ति का कारण नहीं जानते, वे भला दुःख के विनाश का उपाय किस प्रकार जान सकते हैं ?

### धारा : २६ :

### काम-भोग

अणागयमपस्मंता, पच्चुप्पन्नगवेसगा । ते पच्छा परितप्पन्ति, खीण आउम्मि जोच्चणे ॥१॥ [स्० श्रु० १, अ० ३, उ० ४, गा० १४]

असत्कर्म से भविष्य में होनेवाले दुःखों की ओर न देखते हुए जो केवल वर्तमान सुखों को ढूँटते हैं, अर्थात् कामभाग में मन्न रहते हैं, वे यौवन और आयु के क्षीण होने पर पश्चात्ताप करते हैं।

जे केइ सरीरे यत्ता, वण्णे रूवे य सन्वसी।
सणमा काय-वक्केणं, यन्त्रे ते दुक्खमंभवा॥२॥
[उत्तर अरु ६, गार्थः]

जो कोई मनुष्य नरीर के प्रति ही आमक्त हैं और मन, काया तया बचन से केवल रूप और रंग में पूरी तरह सरावोर रहते हैं, वे सब दुःख उत्पन्न करनेवाले हैं।

> जे इह सायाणुगा नरा, अज्झोबबन्ना कामेहिं मुच्छिया ।

# किवणेण समं पगिब्सिया, न वि जाणंति समाहिमाहितं॥३॥ [सू॰ ध्रु०१, अ०२, उ०३, गा०४]

जो मनुष्य इस जगत् मे पूर्वजन्म के सुकृत्यो के फलस्वरूप सुख-वैभव को प्राप्त किये हुए हैं, और काय-भोग मे आसक्त होकर विलासी जीवन विताते है, वे कृपण की तरह घर्माचरण मे शिथलता प्रदर्शित करते है और ज्ञानी पुरुषो द्वारा कथित समाधि-मार्ग को नही जानते।

भोगामिसदोसविसन्ने,
हियनिस्सेयसबुद्धिबोच्चत्थे ।
बाले य मंदिए मूढे,
बज्झई मिच्छिया व खेलिम्म ॥४॥
[उत्तर अर ७, गार ४]

भोगरूपी मास-दोष में लुब्ध, हित और मोक्ष में विपरीत बुद्धि रखनेवाला अज्ञानी, मन्द और मूर्ख जीव कर्मपाश में इस प्रकार फँस जाता है, जिस प्रकार मक्खी बलगम में।

उवलेवो होइ भोगेसु, अभोगी नोवलिप्पई।
भोगी भमइ संसारे, अभोगी विप्पमुच्चई॥४॥
[उत्तर अर २४, गार ३६] '
भोग मे फँसा हुआ मनुष्य कर्म से लिप्त होता है, अभोगी कर्म से

लिस नहीं होता। भोगी संसार में परिश्रमण करता है और अभोगी संसार से मुक्त हो जाता है।

उल्लो सुको य दो छूटा, गोलया मिट्टयामया। दो वि आविडिया कुट्टे, जो उल्लो सोऽत्थ लग्गई॥६॥ एवं लग्गन्ति दुम्मेहा, जे नरा कामलालसा। विरत्ता उ न लग्गन्ति, जहा से सुक्रगोलए॥७॥

गीला और सूखा ऐसे मिट्टी के दो गोलो को यदि हम किसी दीवार पर फेंके तो उनमें से जो गीला होता है वह दीवार पर चिपक जाता है और सूखा चिपकता नहीं। ठीक उसी तरह जो मनुष्य काम-भोग में आसक्त है और दुष्ट बुद्धिवाला है, वह सासारिक बन्चनों में फैंस जाता है और जो काममोग से विरक्त है, वह सासारिक बन्चनों में फैंसता नहीं।

गिद्धोवमा उ नच्चाणं, कामे संसारवहुणे।
उरगो सुवण्णपासे व्न, संकमाणो तणुं चरे॥८॥
[उ० अ० १४, गा० ४०]

गीघ पक्षी की उपमानाले और संसार को वढानेवाले इन काम-भोगों को जानकर जैसे साँप गरुड़ के समीप शकाशील होकर चलता हैं, उसी प्रकार तू भी सँयममार्ग मे यल से चल। जे गिद्धे कामभोगेसु, एगे क्रुडाय गच्छई। न मे दिद्धे परे लोए, चक्खु दिद्घा इमा रई॥ ६॥ [उ० अ० ४, गा० ४]

जो कोई जीव काम-भोग मे आसक्त होता है, वह नरक मे जाता है। वह ऐसा विचार करता है कि मैंने परलोक तो देखा नहीं, और यहाँ का सुख तो मुक्ते प्रत्यक्ष दीखता है।

> हत्थागया इमे कामा, कालिया जे अणागया। को जाणइपरे लोए, अत्थि वा नित्थ वा पुणो ॥१०॥ जणेण सिद्धं होक्खामि, इइ बाले पगब्मई। कामभोगाणुराएणं, केसं संपिडविज्जई॥११॥ [उ० अ० ४, गा०६-७]

ये काम-भोग तो हाथ मे आये हुए है, जबिक भविष्य मे मिलने--वाला मुख तो परोक्ष है। और भला कौन जानता है कि परलोक का -अस्तित्व है या नहीं ?

'जो स्थित दूसरों की होगी, वही मेरी भी होगी।' ऐसा अज्ञानी जीव बोलता है। परन्तु वह काम-भोग के अनुराग से क्लेश 'पाता है।

तओ से दंडं समारभई, तसेसु थावरेसु य। अद्वाए य अणहाए, भूयगामं विहिंसई ॥ १२॥ [उ० ४० ४, गा० =]

बाद में वह त्रस और स्थावर जीवों में दड का आरम्भ करता है। किसी प्रकार का प्रयोजन सिद्ध होता हो या नहीं, फिर भी वह भोगी प्राणिसमूह की विविध प्रकार से हिमा किया ही करता है।

हिंसे वाले मुसावाई, माइल्ले पिसुणे सड। भुंजमाणे सुरं मंसं, सेयमेयं ति मन्नई॥१३॥

अज्ञानी जीव हिंसा, अस्त्य, कपट, चुगली, धूर्तता आदि के सेवन करने लगता है। वह मदिरा और मास खानेवाला वनता है और उनको ही श्रेयस्कर मानता है।

कायसा वयसा मर्च, वित्ते गिद्धेय इत्थिसु। दुहओ मलं संचिणई, सिसुनागो व्य मिट्टियं ॥१४॥ दिल्ला १० ॥ १० ॥

घन और स्त्रियों में आसक्त बना हुआ भोगी पुरुष काया से मद-मक्त बन जाता है और उसके बचनों में भी मिथ्याभिमान की भलक आ जाती है। वह कैचुआ की भाँति बाह्य और आभ्यन्तर दोनों प्रकार से मल का सचय करता है।

विवेचन - कैचुआ का आहार ही मिट्टी है, अतः वह पेट में मिट्टी भरता है और वाहर भी मिट्टी से सना रहता है। इसी तरह भोगी पुरुष भी आन्तरिक रूप में मिलन कर्मी का सञ्जय करता है, और वाह्य रूप से भी अपवित्र वनता है।

तओ पुद्धो आयंकेणं, गिलाणो परितप्पई। पभीओ परलोगस्स, कम्माणुप्पेहि अप्पणो ॥१५॥।

फिर भयानक रोगो से पीड़ित होकर अनेकविघ दुःखो को भोगता है। तथा परलोक से बहुत ही डरकर—भयभीत बन अपने दुष्कर्मों के लिये निरतर पश्चात्ताप करता है।

सल्लं कामा विसं कामा, कामा आसीविसोपमा। कामे य पत्थेमाणा, अकामा जन्ति दोग्गई ॥१६॥ [उत्तर अरु ६, गारु ६३]

कामभोग शल्यरूप है, कामभोग विष के समान है और कामभोग भयडू,र सर्प जैसे है। जो कामभोगो की इच्छा करता है, वह उसे प्राप्त किये बिना ही दुर्गति मे जाता है।

खणमेत्तसोक्खा बहुकालदुक्खा,

पगामदुक्बा अणिगामसोक्खा।

संसारमोक्खस्स विपक्खभूया,

खाणी अणत्थाण उ कामभोगा ॥१७॥

[उत्तः स॰ १४, गा॰ १३]

कामभोग क्षणमात्र सुख देनेवाले हैं और दीर्घकाल तक दुःख देनेवाले हैं। कामभोगों के लिये उपयुक्त सामगी उपलब्य करने के लिये बहुत हो कह उठाना पडता है. जबिक सुख तो नाममात्र का हो मिलता है। फिर ससार से छूटने के लिये जो उपाय हैं, उनके चे प्रतिपक्षी हैं—पक्के विरोधी हैं और अनर्थ की खान हैं।

जहा किंपागफलाण, परिणामो न सुंदरो। एवं अत्ताण भोगाणं, परिणामो न सुंदरो॥१८॥ [उत्तर सर्१६, गार्१७]

जैसे किंपाक फल खाने का परिणाम अच्छा नहीं होता, वैसे ही 'परिभुक्त भोगों का परिणाम भी अच्छा नहीं होता।

विवेचन—िर्कपाक फल दीखने में सुन्दर और स्वाद मे मीठा होता है, किन्तु उसके खाते ही जहर चढने लगता है और शीघ्र ही 'प्राण निकल जाते हैं।

> नहां य किंपागफञा मणोरमा, रसेण वण्णेण य भुजमाणा।

ते खुडुए जीविय पचमाणा,

एओवमा कामगुणा विवागे ॥१६॥ [उत्तर अरु ३२,गार २०]

जिस तरह किंपाक फल स्वादु और वर्ण से मनोहर होते हैं, किन्तु उसके खाते ही प्राण का विनाश हो जाता है, ठीक ऐसा ही काम-भोग का विपाक सममना चाहिये। तात्पर्य यह है कि कामभोग प्रथम क्षण मे मनोहर लगते हैं, किन्तु भोगने के पश्चात् अत्यन्त दुःखप्रद सिद्ध होते हैं।

# सव्वं विलवियं गीयं, सव्वं नद्वं विडंवियं। सन्वे आभरणा भारा, सन्वे कामा दुहावहा ॥२०॥

[ उत्त० अ० १३ गा० १६ ]

( कामवासना का पोषण करनेवाले तथा बढानेवाले ) सभो गीत<sup>-</sup> विलाप तुल्य हैं, सभी नृत्य बिडम्बना के समान है और सर्व आसू-षण भाररूप है। इसी तरह सर्वप्रकार के काम-भोग अन्त मे दुःख को ही लानेवाले हैं।

अच्चेइ कालो तुरन्ति शइओ, न याविभोगा पुरिसाण निचा।

उविच भोगा पुरिसं चयन्ति,

दुमं जहा खीणफलं व पक्खी ॥२१॥

[ उत्त० अ० १३, गा० ३१ ]

समय बहता जाता है, रात्रियाँ व्यतीत हाती जाती है और पुरुषों के कामभोग भी नित्य नहीं हैं। जैसे पक्षी फलहीन वृक्षों को छोड़ देते है, वैसे ही कामभोग भी क्षीण जित्तवाले पुरुषों के पास आकर उनको छोड़ देते हैं।

पुरिसोरम पावकम्मुणा, पिलयन्तं मणुयाण जीवियं। सन्ना इह काममुच्छिया, मोहं जन्ति नरा असबुडा ॥२२॥ [सू॰ ध्र्०१, अ०२, उ०१, गा०१०]

हे मनुष्य ! तू जीवन को शीघ्रगामी मानवर पापवर्मों से विरत

-हो जा। जो मनुष्य असयमी वनकर काम-मूर्चिछत हो जाते हैं, वे मोह को प्राप्त होते हैं अर्थात् हिताहित का विवेक करने मे शक्तिमान् नहीं -वनते।

अधुवं जीवियं नच्चा, सिद्धिमग्गं वियाणिया।

मनुष्य की आयु परिमित (अल्प) है; और प्राप्त जीवन क्षण-भंगुर है। मात्र सिद्धिमार्ग हो नित्य है, ऐसा मानकर भोगों से निवृत्त दोना चाहिये।

संबुज्झह ! किं न बुज्झह ?

संवोहि खछ पेच्च दुछहा।

नो हूवणमन्ति राइओ,

नो सुलभं पुणरावि जीवियं ॥२४॥

[स्॰ श्रु॰ १, स॰ २, उ॰ १ गा॰ १]

हे लोगो! तुम समसो। इतना क्यो नही सममते कि परलोक मे सम्बोध अर्थात् सम्यग्दर्शन की प्राप्ति होना अत्यन्त कठिन है। जो रात्रियाँ बीत जाती हैं, वे पुनः लीट नही आती और मनुष्य का जीवन भी पुनः प्राप्त होना सुलभ नही है। साराज्ञ यह है कि काम-भोग का परित्याग करके इस जीवन मे जितना वन सके उतना आत्म-कल्याण कर लो।

.इह जीवियमेव पासहा, तरुणे वाससयस्स तुः

### इत्तरवासे य बुज्झह,

### गिद्धनरा कामेसु मुच्छिया ॥२५॥ [सु॰ श्रु॰ १, अ॰, उ॰ ३२, गा॰ =]

इस ससार में तू जीवन को ही देख। उसे ही भली-भाँति परख। वह तरुणावस्था मे अथवा सौ वर्ष की आयु मे ही टूट जाता है। यहाँ तेरा कितना क्षणिक निवास है, इसे तू अच्छी तरह सममा। आश्चर्य है कि आयु का विश्वास न होने पर भी मनुष्य कामभोग मे आसक्त रहते है।

> इह कामाणियद्वस्स, अत्तद्व अवरज्झई। सोच्चा नेयाउयं मग्गं, जं भुज्जो परिभस्सई॥२६॥ [उत्तर अर ७, गा० २४]

इस ससार में कामभोग से निवृत्त न होनेवाले पुरुष का आत्म-प्रयोजन ही नष्ट हो जाता है। मोक्षमार्ग को सुनकर भी वह पुनः पुनः भ्रष्ट हो जाता है।

वाहेण जहा च विच्छए, अबले होइ गवं पचोइए।
से अन्तसो अपयामए, नाइवहे अबले विसीयइ॥२७॥
एवं कामेसणं विऊ, अज सुए पयहेज्ज संथवं।
कामी कामे ण कामए, लद्धे वा वि अलद्ध कण्हुई॥२८॥
[सू॰ ध्र॰ १, भ॰ २, उ० ३, गा॰ ४-६]

जैसे वाहक द्वारा पीडा पहुँचाकर चलाया गया वैल थक जाता है और मार खाने पर भी निर्वल होने के कारण चल नहीं सकता और वह अन्त मे कष्ट का अनुभव करता है, वंसे ही क्षीण मनोवलवाला अविवेकी पुरुप सट्वोघ प्राप्त होने पर भी कामभोगरूपी कीचड से वाहर नही निकल पाता। वह प्राय: ऐसे ही विचार करता रहता है कि 'मैं आज अथवा कल कामभोगों को छोड़ दूँगा'। सुख की इच्छा रखनेवाला पुरुष कामभोग की कामना कदापि न करे और प्राप्त भोगों को भी अप्राप्त कर दे अर्थात छोड़ दे।

दुप्परिच्चया इमे कामा,

नो सुजहा अधीरपुरिसेहिं।

अह सन्ति सुझ्या साहू,
जे तरंति अतरं विणया वा ॥२६॥
[उत्तर अ० ८, गा० ६]

कामभौगो का त्याग करना अत्यन्त कठिन है। निर्वल पुरुष इन्हें सरलता से नहीं छोड़ सकते। परन्तु जो सुव्रतों को घारण करने-वाले साघु पुरुष हैं, वे जहाज द्वारा व्यापार करनेवाले पुरुषों के समान कामवासना के दुस्तर समुद्र को पार कर जाते हैं।

कामाणुगिद्धिप्पभवं खु दुक्खं,
सन्वस्स लोगस्स सदेवगस्स ।
जं काइयं माणसियं च किंचि,
तस्सऽन्तगं गच्छइ वीयरागो ॥३०॥
[उत्तर सर ३२, गा० १६]

देवलोक सहित अखिल विश्व में जो कोई शारीरिक और मानसिक दुःख हैं, वे सब काम-भोग की आसक्ति में से ही पैदा हुए है। एक-मात्र वीतराग हो उनका अन्त प्राप्त कर सकते है।

कामकामी खलु अयं पुरिसे, से सोयइ, जूरइ, तिप्पइ, परितप्पइ॥३१॥

[ सा॰ घु० १, स॰ २, उ॰ ४ ]

विषयों का लोलुपी यह पुरुष (विषयों के चले जाने पर) शोक करता है, विलाप करता है, लज्जा-मर्यादा छोड़ देता है और अत्यन्त पीड़ा का अनुभव करता है।

### प्रमाद

# पमायं कम्ममाहंसु, अप्पमायं तहाऽवरं। तब्भावादेसओ वावि, वालं पंडियमेव वा॥१॥

[स्॰ श्रु॰ १, स॰ ८, गा॰ ३]

तीर्थंड्करादि महापुरुषों ने प्रमाद को कर्मोपादान का कारण वत-लाया है और अप्रमाद को कर्मक्षय का । इसी कर्मोपादान और कर्म-क्षय के कारणवंश हो मनुष्य को वाल और पिडत कहा जाता है। साराश यह है कि जो प्रमाद के वंशीभूत होकर कर्मोपादान करता है, वह वाल है—अज्ञानी है और जो अप्रमत्त वनकर कर्म का क्षय करता है, वह पिडत हैं—जानी है।

विवेचन धर्मारावन में आलस्य और विषय-कपाय मे प्रवृत्ति इसे सामान्यतया प्रमाद कहा जाता है। इस प्रकार के प्रमाद का सेवन करते हुए कर्म का उपादान होता है, अर्थात् आत्मा को कर्म का वन्चन होता है और उससे आत्मा भारी वन जाती है। जबिक अप्रमत्त वनने से अर्थात् सदनुष्ठान का सेवन करने से कर्म का क्षय होता है और आत्मा हल्की वनती है। इसिल्प्ये मुज मनुष्य के लिए प्रमाद का त्याग करना ही उचित है।

इमं च मे अत्थि इमं च नित्थ, इमं च मे किच्च इमं अकिच्चं।

त एवमेवं लालप्पमाणं,

हरा हरंति त्ति कहं पमाए ॥२॥

'यह मेरा है,' 'यह मेरा नहीं है,' 'यह मैने किया है', 'यह मैने नहीं किया,' इस प्रकार सलाप करते हुए पुरुष का आयुष्य रात्रि और 'दिवसरूपी लुटेरे लूटा करते है, वहाँ प्रमाद कैसे किया जाय?

असंखयं जीविय मा पमायए,

जरोवणीयस्स हु नित्थ ताणं।

एवं विजाणाहि जणे पमत्तं,

किण्गु विहिंसा अजया गहिन्ति ? ॥३॥

[ उत्त० अ० ४, गा० १ ]

जीवन टूट जाने के बाद जुड़ता नहीं और जरावस्था के आ 'पहुँचने पर उससे बचकर नहीं रहा जा सकता। जो प्रमत्त है, अनेक प्रकार की हिसा करनेवाले हैं और सयम-विहीन है, वे भला अन्त समय में किसकी शरण में जाएँगे?

> जे पावकम्भेहि धणं मणुस्सा, समाययन्ती असइं गहाय।

पहाय ते पासपयद्धिए नरे, वेराणुबद्धा नरयं उवेन्ति ॥४॥ [ उत्तरु ४० ४, गारु २ ]

जो मनुष्य कुमित से पाप-कर्म करता हुआ घन सपादन करते हैं, वह विषय रूप पाश में वैंव जाता है। ऐसे मनुष्य सग्रह किये हुए धन को यहाँ पर छोड़ नरक में जाते हैं, क्योंकि उन्होने इस तरह धन सपादन करते हुए कई प्राणियों के साथ वैरानुबन्च किया है।

संसारमावन्न परस्स अद्या, साहारणं जं च करेइ कम्मं। कम्मस्स ते तस्स उ वेयकाले,

न वन्धवा वन्धवयं उवेन्ति ॥५॥ [ उत्तः अ० ४, गा० ४ ]

ससारी जीव अपने कुरुम्ब-परिवार के लिये कृषि, वाणिज्य आदि प्रवृत्तियाँ कर कर्म बाँघता है। पर जब वह कर्म का फल भोगने का समय आता है, तब बन्धुजन वन्धुता नही दिखलाते, अर्थात् उन कर्मों के फल का बँटवारा नही करवाते। अतः कर्मों का फल उस अकेले को ही भोगना पडता है।

वित्तेण ताणं न लभे पमत्ते, इमम्मि लोए अदुवा परत्था। दीवप्पणहे व अणंतमोहे, नेयाउयं दट्डमदट्डमेव॥६॥ [उत्तर्भ १, गार्भ] प्रमादी पुरुष इस लोक मे अथवा परलोक मे वंहीं भी धन कें द्वारा अपना रक्षण नहीं कर सकता। अनन्त मोहवाले इस प्राणी का विवेकरूपी दींपक बुक्त जाता है, अतः वह न्याय-मार्ग को देखते हुए भी नहीं देख कर कार्य करता रहता है। तात्पर्य यह कि वह न्याय-मार्ग मे प्रवृत्त नहीं होता।

सुत्तेसु यावी पडिवुद्धजीवी,

न वीससे पंडिए आसुपन्ने।

घोरा ग्रुहुत्ता अबलं सरीरं,

भारंडपक्खीव चरेऽप्पमत्तो ॥७॥

[ उत्त॰ अ॰ ४, गा॰ ६ ]

मोहनिद्रा मे गाढ सोये हुए मनुष्यो के बीच रहते हुए भी सदा जागृत बुद्धिमान् पण्डित प्रमाद का विश्वास न करे। अर्थात् वह प्रमादी न बने। काल भयकर है और शरीर निर्वल, ऐसा मानकर वह भारड पक्षी के समान अप्रमक्त बनकर विचरण करे।

छन्दं निरोहेण उवेइ मोक्खं,

आसे जहा सिक्खियवम्मधारी।

पुन्ताइं वासाइं चरेऽप्पमत्तो,

तम्हा मुणी खिप्पमुवेइ मोक्खं ॥८॥

उत्त॰ अ०४, गा॰ ६

जैसे सवा हुआ कवचवारी घोडा अपनी स्वच्छन्द वृत्ति को रोकने के पश्चात् ही विजयी होता है, वैसे ही मनुष्य भी अपनी स्वच्छन्द प्रवृत्ति पर नियंत्रण पाने पर ही मोक्ष प्राप्त कर सकता है। अप्रमत्त सावक को दीर्घकाल तक सयम का आचरण करना चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से वह शीघ्र ही मोक्ष को प्राप्त कर सकता है।

खिष्पं न सकेंड् विवेगमेउं, तम्हा समुद्वाय पहाय कामे। समिच्च लोयं समया महेसी,

> आयाणुरक्खी चरेऽप्पमत्तो ॥६॥ [ उत्तर अ०४, गा०१०]

विवेक की घ्रही प्राप्त नहीं हो सकता। अतः आत्मानुरक्षी साधक काम-भोग का परित्याग कर और समभाव पूर्वक लोक का स्वरूप जान कर अप्रमत्त रूप से विचरण करे।

दुमपत्तए पंडुयए, जहा निवडइ राइगणाण अच्चए। एवं मणुयाण जीवियं, समयं गोयम! मा पमायए॥१०॥ [ उत्तर अर्१०, गा०१]

रात्रि वीतने पर वृक्ष के पीले पत्ते भड़ जाते हैं, उसी तरह मनुष्य के जीवन का भी एक न एक दिन अन्त आता ही है; ऐसा समभ कर हे गौतम! तू समय मात्र का प्रमाद मत कर।

विवेचन—काल के सूक्ष्मतम विभाग को समय कहते हैं। उसकी तुलना मे क्षण बहुत वहा काल है।

कुसम्मे जह ओसविन्दुए, थोवं चिट्ठड लम्बमाणए।

#### एवं मणयाण जीवियं.

### समयंगोयम ! मा पमायए ॥११॥

ि उत्तर अर्थ १०. गार २ र

जैंग कुश के अग्रभाग पर स्थित ओस की बूँद गिरने की तैयारी मे रहती है और थोड़े समय तक ही टिकती है, वैसे ही मनुष्य कां जीवन भी नष्ट होने की स्थिति मे ही रहता है और अल्प समय तक ही स्थिर रहता है; ऐसा मानकर हे गीतम! तू समयमात्र का भी प्रमाद मत कर।

इइ इत्तरियम्मि आउए,

जीवियए बहुपच्चवायए।

विहुणाहि स्यं पुरे कडं,

समयं गोयम ! मा पमायए ॥१२॥

उत्त० अ० १०, गा० ३ ो

आयु थोड़ा है और जीवितव्य अनेकविघ विघ्नों से भरा हुआ है, अतः पूर्व भव के कमीं की रज दूर करने के लिये हे गौतम! सयय मात्र का भी प्रमाद मत कर।

दुल्लहे खल्ज माणुसे भवे,

चिरकालेण वि सन्वपाणिणं।

गाढा य विवाग कम्मुणो, समयं गोयम! मापमायए ॥१३॥

उत्तर अर् १०, गार ४ रे

सर्व प्राणियों को दीर्घकाल के बाद भी मनुष्य-जन्म मिलना दुर्लम है, क्योंकि दुष्कर्म का विपाक अत्यन्त गाढ होता है। अतः हे गौतम! तू समय मात्र का भी प्रमाद मत कर।

विवेचन—कहने का आशय यह है कि प्राणी पहले किये हुए गाढ़ कर्मों को भोग ले और पुण्य का कुछ संचय करे तव ही मनुष्य जन्म की प्राप्ति होती है।

एवं भवसंसारे संसरइ, सुहासुहेहिं कम्मेहिं।

> जीवो पमायवहुलो, समयं गोयम! मा पमायए ॥१४॥

[ उत्त॰ अ॰ १०, गा॰ १४]

इस प्रकार प्रमाद की अविकतावाला जीव अपने गुभाशुभ कर्मों से संसार में परिश्रमण करता है। अतः हे गौतम ! तू समय मात्र का भी प्रमाद मत कर।

लद्धूण वि माणुसत्तणं, आरियत्तं पुणरावि दुल्लहं। वहवे दसुया मिलक्खुया,

-समयं गोयम ! मा पमायए॥ १५॥

[ उत्तः अ० १०, गा० १६ ]

मनुष्य-जन्म मिलने पर भी आर्यत्व मिलना अत्यन्त कठिन है,

नयों कि मनुष्यों में भी अनेक दस्यु और म्लेच्छ होते हैं, अर्थात् अनार्य होते हैं। इसलिये हे गौतम! तू समय मात्र का भी प्रमाद मत कर।

लद्धूण वि आरियत्तणं, अहीणपंचिदयया हु दुल्लहा। विगलिन्दियया हु दीसई, समयं गोयम! मा पमायए॥१६॥

आर्यत्व प्राप्त करने के उपरान्त भी पाँचो इन्द्रियों से पूर्ण होना चुर्लभ है, क्यों कि अनेक मनुष्य इन्द्रियों की विकलता, न्यूनता अथवा हीनता वाले होते है। अतः हे गीतम! तू समय मात्र का भी प्रमाद मत कर।

अहीणपंचेंदियत्तं पि से लहे, उत्तमधम्मसुई हु दुल्लहा।

कुतित्थिनिसेवए जणे, समयं गोयम! मा पमायए ॥१७॥ [उत्तर अ०१०, गा०१६]

पाँच इन्द्रियो से पूर्ण होने पर भी उत्तम धर्म का श्रवण न्वस्तुत: दुर्लभ है; नयोकि वहुत से मनुष्य कुर्तीर्यियो की सेवा करनेवाले होते हैं। इसलिये हे गौतम! तू समय मात्र का भी प्रमाद मत कर।

लद्धूण वि उत्तमं सुइं,

सद्हणा पुणरावि दुल्लहा।

मिच्छत्तनिसेवए जणे,

समयं गोयम! मा पमायए।।१८॥

[ उत्त० अ० १०, गा० १६ ]

उत्तम धर्मश्रवण का अवसर प्राप्त होने पर भी उस पर श्रद्धा होना अत्यन्त दुष्कर है, क्योंकि बहुत-से लोग उत्तम धर्मश्रवण के पश्चात् भी मिथ्यात्व का सेवन करते दिखाई देते हैं। इसलिये हे गौतम! तू समय मात्र का भी प्रमाद मत कर।

> धम्मं पि हु सद्द्द्वा, दुल्लह्या काएण फासया। इह कामगुणेसु मुच्छिया, समयं गोयम! मा पमायए॥१६॥

धर्म पर अद्भूट श्रद्धा बैठ जाने पर भी उसका काया से आचरण करना अति कठिन है, क्योंकि धर्म पर श्रद्धा रखनेवाले लोक भी कामभोगों मे मूच्छित दिखाई देते हैं। इसलिये हे गौतम! तू समयः मात्र का भी प्रमाद मत कर।

> परिज्रइ ते सरीरयं, केसा पड्स्या हवंति ते ।

## से सोयवले य हायई, समयं गोयम! मा पमायए॥२०॥

[ उत्त० अ० १०, गा० २१ ]

तेरा शरीर जीर्ण होता जा रहा है, तेरे केश सफेद होते जा रहे है और तेरा सारा वल भी घट रहा है; इसलिये हे गौतम! तू समय मात्र का भी प्रमाद मत कर।

> अरई गण्डं विस्रह्या, आयंका विविहा फुसन्ति ते।

विहडइ विद्धंसइ ने सरीरयं,

समयं गोयम मा पमायए ॥२१॥

[ उत्त॰ अ॰ १०, गा॰ २७ ]

अरुचि, फोडे-फुन्सी, अजीर्ण, दस्त आदि विविध रोग तुमे घेरने लगे हैं। तेरा शरीर दिन ब दिन दुर्बल हो रहा है और विनाश की अन्तिम सीढी पर आ पहुँचा है। अतः हे गौतम! तू समय मात्र का भी प्रमाद मत कर।

> बोच्छिन्द सिणंहमप्पणो, कुमुय सारइयं व पाणियं।

से सन्वमिणहविजए,

समयं गोयम! मा पमायए ॥२२॥ [ उत्त॰ अ॰ १॰, गा॰ २८]

जैसे गरद ऋतु का कमल पानी से अलिप्त रहता है, वैसे ही तू भी अपने स्नेहभाव को छिन्न-भिन्न कर दे और अपने समस्त स्नेह-भाव को दूर करने में हे गौतम! तू समय मात्र का भी प्रमाद मंत कर।

चिच्चा ण धणं च भारियं,

पन्बङ्ओ हि सि अणगारियं।

मा वन्तं पुणो वि आविए,

समयं गीयम! मा पमायए॥२३॥

[ उत्तः अ० १०, गा० २६ ]

तू घन और भार्या को छोड़ कर अणगार धर्म मे दीक्षित हो गया है। अब इस वमन किये हुए विषयभोगों को पुनः भोगने की इच्छा मत कर। अतः इस कार्य मे हे गौतम! तू समय मात्र का भी प्रमाद मत कर।

अवउन्झिय मित्तवन्धवं,

विउलं चेव धणोहसंचयं।

मा तं विइयं गवेसए,

समयं गोयम!मा पमायए॥२३॥ [ इत्तरु अरु १०, गारु ३०]

मित्र, वन्वुवर्ग तथा वहुत-सा धन छोडकर तू यहाँ आया है, अतः फिर से उसकी डच्छा मत कर । हे गौतम ! तू समय मात्र का भी प्रमाद मत कर । अवसोहिय कटगापहं,

ओइण्णोऽसि पहं महालयं। गच्छसि मग्गं विसोहिया,

समयं गोयम! मा पमायए॥२५॥

[ उत्त० अ० १०, गा० ३२]

कुतीर्थरूपी कण्टकमय मार्ग को छोडकर तू मोक्ष के विराट मार्ग पर आया है। अतः विशुद्धमार्ग पर जाने के लिये हे गीतम! तू समय मात्र का भी प्रमाद मत कर।

अबले जह भारवाहए,

मा मग्गे विसमेऽवगाहिया।

पच्छा पच्छाणुतावए,

समयं गोयम! मा पमायए॥२६॥ [उत्त० अ०१०, गा० ३३]

जैसे निर्बल भारवाहक विषम मार्ग पर नहीं चलता, और कदा-चित् चलता भी है तो बाद में पछताता है, वैसे ही सयम का भार वहन करनेवाले को चाहिये कि वह विषयमार्ग पर न चले। कदा-चित् चला भी जाय तो बाद में पश्चात्ताप करे, इसलिये हे गौतम! तू समय मात्र का भी प्रमाद मत कर।

> तिण्णो हु सि अण्णवं महं, किं पुण चिद्वसि तीरमागओ।

अभितुर पारं गमित्तए,

समयं गोयम ! मा पमायए ॥२७॥

[ उत्त० अ० १०, गा० ३४ ]

निःसदेह तू संसारसमुद्र को तैर गया है, फिर भला किनारे 'पहुँच कर क्यों बैठ रहा है ! उस पार पहुँचने के लिये तुमें शीव्रता करनी चाहिये। इसमें हे गौतम ! तू समय मात्र का भी प्रमाद मत कर ।

अणाइकालप्पभवस्स एसो,

सन्वस्स दुक्खस्स पमोक्खमग्गो ।

वियाहिओं जं समुविच सत्ता,

कमेण अच्चन्तसुही भवन्ति ॥२८॥ [उत्त० अ० ३२, गा० १११]

अनादि काल से उत्पन्न समस्त दुःखो से छूटने का यह मार्ग वत-लाया गया है, जिसका पूर्णतया आचरण कर जीव क्रमगः अत्यन्त सुखो होते हैं।

## विषय

रूवम्स चक्खुं गहणं वयंति, चक्खुस्स रूवं गहणं वयंति। रागस्स हेउं समणुन्नमाहु, दोसस्स हेउं अमणुन्नमाहु ॥१॥ [ उत्त<sup>० अ० ३२</sup>, गा॰ <sup>२३</sup> ]

ह्ल को ग्रहण करनेवाली चक्षुरिन्द्रिय कहलाती है और चक्षु-रिन्द्रिय का ग्राह्य विषय रूप (सीन्दर्य) है। मनोज्ञ (प्रिय) रूप राग का कारण बनता है एवं अमनोज्ञ (अप्रिय) रूप द्वेष का।

रुवेसु जो गिद्धिसुवेइ तिव्वं, अकालियं पावइ से विणास ।

रागाउरे से जह वा पयंगे, आलोयलोले समुवेह मन्त्रुं ॥२॥

[ उत्तः सः ३३, गा० २४]

जैसे हिनग्च दीपिश्वां के 'दर्शन में आरुट बना हुना रागानुर

पत्तग अकाल मौत का शिकार बनता है, वंसे ही रूप मे अत्यन्त आसक्ति रखनेवाला असमय में ही विनाश का भोग बनता है। जे यावि दोसं समुवेड तिन्दं,

तंसि क्खणे से उ उवेड् दुक्खं। दुइंतदोसेण सएण जंतू,

> न किंचि रूवं अवरज्झई से ॥३॥ विशः अः ३२, गा॰ २४ ]

जो जीव अरुचिकर रूप देख कर तीव्र द्वेप करता है, वह उसी समय दुःख का अनुभव करता है। वह अपने दुर्दान्त दोष से ही दुःखी होता है। रूप उसे कुछ भी दुःख नहीं देता।

एगंतरत रुइरंसि रूवे,

अतालिसे से कुणई पओसं। दुक्खस्स संपीलमुवेइ वाले,

> न लिप्पई तेण मुणी विरागो ॥४॥ [उत्तः अ०३२, गा०२६]

जो जीव मनोहर रूप के प्रति एकान्त राग रखता है और अरुचिकर रूप के प्रति ऐकान्तिक होष रखता है, वह अज्ञानी अनन्त दुःखों का शिकार वनता है। जबिक विरक्त मुनि उसमे लिप्त नहीं होता। (इसलिए वह उस दुःख-समूह का शिकार नहीं वनता)।

ह्वाणुगासाणुगए य जीवे,

चराचरे हिंसड् णेगरूवे।

चिचेहि ते परितावेइ बाले,

पीलेइ अत्तद्वगुरू किलिहे ॥४॥ [उत्त॰ अ॰ ३२, गा॰ २७]

रूप की आशा के वश में पड़ा हुआ अज्ञानी जीव अपने स्वार्थ के लिये रागान्य बनकर चराचर (त्रस और स्थावर ) जीवों की अनेक प्रकार से हिंसा करता है, उन्हें अनेकविच कष्ट देता है और अनेक से पीड़ा पहुँचाता है।

रूवाणुवाएण परिग्गहेण,

उप्पायणे रक्खणसन्निओगे।

वए विओगे य कहं सुहं से,

संभोगकाले य अतित्तलामे ॥६॥

रूप के मोह मे फँसा जीव मनोहर रूपवाले पदार्थों की प्राप्ति में उसके रक्षण और व्यय मे तथा वियोग की चिन्ता मे सलग्न रहता है। वह सम्भोगकाल मे भी अतृप्त ही रहता है। फिर भला उसे सुख कहाँ से मिले?

रूवे अतित्ते य परिग्गहम्मि,

सत्तोवसत्तो न उवेइ तुईं।

अनुद्विदोसेण दुही परस्स,

लोभाविले आययई अदत्तं ॥७॥ [ उत्तर अर ३२, गार २६ ] प्रिय रूप को पाने का लालची और आसक्त जीव कदापि सन्तुष्ट नहीं होता और असन्तुष्ट होने के कारण वह दुःखो का भोगी बनता है। तथा दूसरे की वस्तुओं के प्रति आकृष्ट होकर उनके स्वामी के दिये बिना ही ले लेता है, अर्थात् उसकी चोरी करने के पाप तक बहुँच जाता है।

तण्हाभिभूयस्स अदत्तहारिणो, रूवे अतित्तस्स परिग्गहे य ।

मायामुसं वड्दइ लोभदोसा,

तत्थावि दुक्खा न विम्रुच्चई से ॥८॥

[ उत्त० ४० ३२, गा० ३० ]

तृष्णा के वशीभूत हुआ चोरी करनेवाला और रूप के परिग्रह में अतृष्ठ जीव लोभ दोप से माया एवं मृषावाद की वृद्धि करता है, भरन्तु फिर भी वह दु खों से मुक्त नहीं हो सकता।

मोसस्स पच्छा य पुरत्थओ य, पञोगकाले य दुहो दुरंते।

एवं अदत्ताणि समाययंतो,

रूवे अतित्तो दुहिओ अणिस्सो ॥६॥ [उत्त॰ अ॰ ३२, गा॰ ३१]

बह दुरन्त आत्मा भूठ बोलने के पहले और पञ्चात् और बोलने सगय भी दुः स्त्री होता है। साथ ही अदत्त बस्तु ग्रहण करने के 'पश्चात् भी वह रूप से सन्तुष्ट न होने के कारण सदैव दुःखी रहता है। उसका कोई सहायक नहीं होता।

रूवाणुरत्तस्स नरस्स एवं,

कत्तो सुहं होज्ज कयाइ किंचि ?।

तत्थोवभोगे वि किलेसदुक्खं,

निव्यत्तई जस्स कए ण दुक्खं ॥१०॥ [ उत्तर अर ३२, गार ३२ ]

इस प्रकार रूप में आसक्ति रखनेवाले मनुष्य को थोडा-सा भी मुख कहाँ से मिल सकता है ? जिस वस्तु को प्राप्त करने के लिए उसने अपार कष्ट उठाया, उसका उपभोग करने में भी अत्यन्त कष्ट हैं।

एमेव रूवम्मि गओ पओसं,

उवेइ दुक्खोहपरंपराओ ।

पदुट्टचित्तो य चिणाइ कम्मं,

जं से पुणो होइ दुहं विवागे ॥११॥ [ उत्तर अर ३२, गार ३३ ]

इसी तरह अमनोज्ञरूप के प्रति द्वेष करनेवाला जीव भी दुःख की परम्परा को प्राप्त होता है और दुष्ट चित्त से कर्म का उपार्जन करता है। फिर वहीं कर्म उसके लिए विपाक-काल में दुःखरूप हो जाता है।

रूवे विरत्तो मणुओ विसोगो, एएण दुक्खोहपरंपरेण। न लिप्पई भवमज्झे वि सन्तो,

जलेण वा पुक्खरिणीपलासं ॥१२॥

🍈 [ उत्त० अ० ३२, गा० ३४ ]

रूप से विरक्त मनुष्य शोकरहित हो जाता है। जैसे जल में रहते हुए भी कमलपत्र जल से लिप्त नही होता, वैसे ही संसार में रहते हुए भी वह विरक्त पुरुष दुख-समूह से लिप्त नही होता।

सद्स्स सोयं गहणं वयंति,

सोयस्स सद्दं गहणं वयन्ति ।
 रागस्स हेउं समणुन्नमाहु,

दोसस्स हेउं अमणुन्नमाहु ॥१३॥

[ उत्तः अ० ३२, गा० ३६ ]

शब्द को ग्रहण करनेवाली श्रोत्रेन्द्रिय कहलाती है और श्रोत्रेन्द्रिय का ग्राह्मविषय शब्द है। मनोज्ञ (प्रिय) शब्द राग का कारण वनता है, जबिक अमनोज्ञ (अप्रिय) शब्द होप का कारण वनता है।

सहस जो गिडिमुवेइ तिन्नं,
अकालिअं पावइ से विणासं।
रागाउरे हरिणमिए न मुद्दे,
सह अतिचे समुवेइ मच्चुं॥१४॥

जैसे मधुर शब्द का श्रवण करने में सरल, रागातुर हरिण असमय में ही मृत्यु को प्राप्त होता है, वैसे ही शब्द में अत्यन्त आसिक्त रखनेवाला भी अकाल में विनाश को प्राप्त होता है।

विवेचन—इसके पश्चात् चक्षुरिन्द्रिय के लिये जो कुछ कहा गया है, वही श्रोत्रेन्द्रियादि सभी इन्द्रियों के वारे मे समान रूप से समभना चाहिये।

> गंधस्स घाणं गहणं वयंति, घाणस्स गंधं गहणं वयंति ।

रागस्स हेउं समणुन्नमाहु,

दोसस्स हेउं अमणुन्नमाहु ॥१४॥

[ उत्त० छ० ३२, गा० ४६ ]

गन्य को ग्रहण करनेवाली घ्राणेन्द्रिय कहलाती है और घ्राणेन्द्रिय का ग्राह्यविषय गन्य है। मनोज्ञ गन्य राग का कारण वनती है, जबकि अमनोज्ञ गन्य द्वेष का कारण बनती है।

गंधेसु जो गिद्धिमुवेइ तिव्वं,

अकालिअं पावइ से विणासं। रागाउरे ओसहिगंधगिद्धं,

सप्पे विलाओ विव निक्खमंते ॥१६॥
[उत्तर अर ३२, गार ४०]

जैसे औषघि की सुगन्व लेने के लिए आसक्त बना रागातुर

सर्प विल से वाहर निकलते ही मारा जाता है, वैसे ही गन्व के प्रति आसक्ति रखनेवाला भी अकाल मे विनष्ट हो जाता है।

> रसस्स जिन्मं गहणं वयंति, जिन्माए रसं गहणं वयंति । रागस्स हेउं समणुन्नमाहु,

> > दोसस्स हेउं अमणुन्नमाहु ॥१७॥ जित्तः अ० ३२, गा॰ ६२ ]

रस को ग्रहण करनेवाली जिह्ने न्द्रिय (अथवा रसनेन्द्रिय) कह-लाती है और जिह्ने न्द्रिय का विषय रस है। मनोज्ञ (प्रिय) रस राग का कारण वनता है, जबिक अमनोज्ञ (अप्रिय) रस द्वेष का कारण वनता है।

रसेसु जो गिद्धिमुवेड तिन्नं,
अकालियं पावइ से विणासं।
रागाउरे विष्तिविभिन्नकाए,
मच्छे जहा आमिसभोग्गिद्ध ॥१८॥
[उत्तर अर ३२, गार ६३]

जैसे मांस खाने के लिये लालची बना मत्स्य बसी के काँटे में फर्स कर अकाल-मृत्यु को प्राप्त होता है, वैसे ही रस में अति आसिक्त रखनेवाला भी असामयिक मृत्यु को प्राप्त होता है।

ृ फास्स्स कायं गहणं वयंति, कायस्स फासं गहणं वयंति ।

# रागस्स हेउं समणुत्रमाहु, दोसस्स हेउं अमणुत्रमाहु ॥१६॥

[ उत्त० अ० ३२, गा० ७४ ]

स्पर्श को ग्रहण करनेवाली इन्द्रिय काया (अथवा स्पर्शेन्द्रिय) कहलाती है और काया का ग्राह्य विषय स्पर्श है। मनोज्ञ (प्रिय) स्पर्श राग का कारण बनता है, जबिक अमनोज्ञ (अप्रिय) स्पर्श द्वेष का कारण बनता है।

फासस्स जो गिद्धिमुवेइ तिव्वं,
अकालिअं पावइ से विणासं।
रागाउरे सीयजलावसन्ने,
गाहग्गहीए महिसे व रण्णे ॥२०॥
[ उत्त० अ० ३२, गा० ७६ ]

जैसे शीतल स्पर्श का लोभी भैसा रागातुर बनकर जगल के तालाब में गिरता है और मगर का भक्ष्य बन अकाल में मरण को प्राप्त होता है, वैसे ही स्पर्श में अति आसिक्त रखनेवाला भी अकाल में ही विनष्ट होता है।

भावस्स मणं गहणं वयंति,

मणस्स भावं गहणं वयंति।

रागस्स हेउं समणुन्नमाहु,

दोसस्स हेउं अमणुन्नमाहु॥२१॥

[ उत्तः सः ३२, गाः == ]

मन भाव को ग्रहण करता है और भाव मन का ग्राह्य विषय है। मनोज्ञ भाव राग का कारण बनता है, जबिक अमनोज्ञ (अप्रिय) मान द्वेष का कारण बनता है।

भावेसु जो गिडिमुवेइ तिन्छं, अकालियं पावइ से विणासं। रागाउरे कामगुणेसु गिडें, करेणमग्गावहिए गजे वा ॥२२॥

[ उत्तः अ॰ ३२, गा॰ ८६ ]

जैसे रागातुर और कामवासना में आसक्त हाथी हथिनी के प्रति वाकर्षित होकर मृत्यु पाता है, वैसे ही जो मनुष्य भाव में तीव वासक्ति रखता है, वह ( उन्मार्ग में प्रेरित होकर ) असमय में ही विनाश को प्राप्त होता है।

एविन्दियत्था य मणस्स अत्या,

दुक्खस्स हेऊं मणुयस्स रागिणो ।

ते चेव थोवं पि कयाइ दुक्खं,

न वीयरागस्त करेन्ति किंचि ॥२३॥

[उत्त॰ अ॰ ३२, गा॰ १००]

इन्द्रिय और मन के विषय रागी पुरुष के लिये ही दुःस के कारण बनते हैं। ये विषय बीतराग को जरा मा भी दुःस या वष्ट नहीं क्ट्रैबाने।

[ उत्त० अ० २६, गा० ३६ ]

कसायपचक्खाणेणं भन्ते ! जीवे कि जणयइ ? कसायपचक्खाणेणं वीयरागभाव जणयइ । वीयरागभावपडिवन्नेवियणंजीवे नमसुहदुक्खे भवइ॥१३॥

प्रश्न—हे भगवन् ! कषाय का परित्याग करने से जीव क्या उपार्जन करता है ?

उत्तर—हे शिष्य! कपाय का परित्याग करने से जीव में वीतरागभाव पैदा होता है और वीतरागभाव को प्राप्त किया हुआ वह जीव सुख-दुःख में सदा समान भाववाला होता है।

> कोहिन्नज्णं भंते! जीने किं जणयह ? कोहिन्नज्णं खन्ति जणयह, कोहिनेयणिज्जं कम्मं न बंधह, पुन्नबद्धं च निज्जरेह् ॥ १४॥ [उत्तर्भ २६, गार्थः]

प्रश्न—हे भगवन्! क्रोच को जीतने से जीव क्या उपार्जन करता है!

उत्तर—हे शिष्य ! क्रोघ को जीतने ने जीव क्षमागुण का उपार्जन करता है। ऐसा क्षमायुक्त जीव क्रोचवेदनीय—क्रोच जन्यनमीं का बन्च नहीं करता और पूर्वबद्ध कर्मी की निर्जन कर देता है।

माणविजएणं भन्ते ! जीवे कि जणयह ! माणविजएणं महवं जणयह, माणवेयणिज्जं कम्मं न बन्धह, पुत्तवद्वं च निजरेह ॥१४॥

[ उत्तर ४० २६, गार ६८ ]

प्रश्न — हे भगवन् ! मान का मर्दन करने से जीव क्या उपार्जन करता है ?

उत्तर—हे शिष्य ! मान का मर्दन करने से जीव मार्दव (मृदुता) को प्राप्त करता है। ऐसा मार्दवयुक्त जीव मानवेदनीय-मानजन्य कर्मो का बन्घ नहीं करता और पूर्वबद्ध कर्मो की निर्जरा कर देता है।

> मायाविजऐणं भन्ते ! जीवे किं जणयइ ? मायाविजएणं अज्जवं जणयइ, मायावेयणिज कम्मं न वंधइ, पुन्ववद्धं च निजरेइ ॥१६॥ [ उत्त० २६, गा०६६ ]

प्रश्न—हे भगवन्! माया को जीतने से जीव क्या उपार्जन करता है ?

उत्तर—हे शिष्य ! माया को जीतने से जीव आर्जव (सरलता) गुण उपार्जन करता है । ऐसा आर्जवयुक्त जीव मायावेदनीय-माया-जन्य कर्मों का बन्ध नही करता और पूर्वबद्ध कर्मों की निर्जरा कर देता है ।

लोभविजएणं भन्ते! जीवे किं जणयह ? लोभविजएणं संतोसं जणयइ, लोभवेयणियज्जं कम्मं न वंधइ, पुन्ववद्धं च निज्जरेइ॥१७॥

[ उ० अ०२६, गा० ७० ]

5,0

प्रश्न—हे भगवन् ! लोभ पर विजय पाने से जीव क्या उपार्जन करता है ?

उत्तर—हे शिष्य ! लोभ पर विजय पाने से जीव सतोष गुण का उपार्जन करता है। ऐसा सतोषयुक्त जीव लोभवेदनीय-लोभजन्य--कर्मों का बन्घ नही करता और पूर्वबद्ध कर्मों की निर्जरा कर देता है।

#### धारा : ३० :

### बाल और पंडित

एएसु वाले य पकुन्त्रमाणे, आवर्द्ध कम्मसु पावएसु ॥१॥ [स्० श्रु०१, अ१०, गा० ४]

पृथ्वीकाय आदि जीवो के साथ दुर्व्यवहार करता हुआ बाल जीव पापकर्मों से लिप्त होता है ।

विवेचन — जो आत्मा सत् और असत् के विवेक से रहित हैं, ' अज्ञानी हैं, उनके लिये यहाँ बाल शब्द का प्रयोग हुआ है। रागदोसस्सिया बाला, पावं कुल्वंति ते बहुं॥२॥

[स्० श्र्०१, अ० ८, गा० ८]

बाल जीव राग-द्वेष के अघीन होकर बहुत पाप करते है। जावन्तऽविज्ञा पुरिसा, सन्वे ते दुक्खसंभवा। छप्पन्ति बहुसो मूढा, संसारिम्म अणन्तए॥३॥ [उत्त० अ० ६, गा०१]

जो अविद्यापुरुष है, वे सर्व प्रकार के दुखो को भोगनेवाले है। वेमूर्ख इस अनन्त संसार मे अनेक बार पीडित होते हैं।

विवेचन-अविद्या अर्थात् मिथ्यात्व अथवा ज्ञानहीन-अवस्था ।

इस से जो पुरुष युक्त हैं वे अविद्यापुरुष हैं। ताट्पर्य यह है कि जो पुरुष मोह-मिध्यात्व के कारण सन्ना ज्ञान प्राप्त नहीं कर सके, उन्हें अविद्या-पुरुप समभाना चाहिये। वे पाप-प्रवृत्ति में सदा लिप्त रहने से कर्मवन्वन करते हैं और उसी के फलस्वरूप भयड़्कर दुःख भोगते हैं। ऐसे बहुकर्मी आत्माओं का ससार बढ़ जाने से वे विविध योनियों में उत्पन्न होकर मरते ही रहते हैं। उनकी इस जन्म-मरण की श्रु खला का अन्त दीर्घ काल तक नहीं आता।

> सिमक्ख पंडिए तम्हा, पासजाड्पहे वह । अप्पणा सच्चमेसेज्जा, मेर्ति भृएसु कप्पए ॥४॥ [ उत्तर कर ६, गार २]

अतः पण्डित पुरुप एकेन्द्रियादिक पाशस्य बहुत प्रकार के जाति-पय का विचार करके अपनी आत्मा के द्वारा सत्य का अन्वेपण करे और सब प्राणियों के साथ मैत्रीपूर्ण व्यवहार करे।

निच्चु व्यिग्गो जहा तेणो, अत्तकम्मेहिं दुम्मई। तारिसो मरणंते वि, न आराहेड संवरं ॥॥॥ [ दय॰ ॥० ४, ३० २, गा॰ ३६]

जैसे चोर सदा भयमीत रहता है और अपने कुलमों की वजह से ही दुःख पाना है, बैंने ही अज्ञानी मनुष्य भी नित्य प्रति भयभीत रहता है और अपने कुलमों के कारण ही दुःख पाना है। ( एसकी इस स्थिति में अन्त तक कोई परिवर्तन नहीं होना।) मृत्यु गा भय सामने दीयने पर भी बह मंयम की आगपना नहीं गरता। वित्तं पसवो य नाइऔ, तं बाले सरणं ति मन्नइ। एते मम तेसुवि अहं, नो ताणं सरणं न विज्जई॥६॥ [स्० श्रु०१, अ०२, उ०३, गा०१६]

वाल जीव ऐसा मानता है कि धन, पशु तथा ज्ञातिजन मेरा रक्षण करेंगे। वे मेरे है, मैं उनका हूँ। परन्तु इस प्रकार उसकी रक्षा नहीं होती अथवा उनको शरण नहीं मिलता।

भणंता अकरेन्ता य, बंधमोक्खपइण्णिणो। वायाविरियमेत्तेणं, समासासेति अप्पयं॥७॥ न चित्ता तायए भासा, कुओ विज्जाणुसासणं। विसन्ना पापकम्मेहिं, बाला पंडियमाणिणो॥८॥ [उत्तरु अरु ६, गार् १०-११]

बन्च और मोक्ष को माननेवाला वादीगण संयम की वार्ते करते है, किन्तु सयम का आचरण नहीं करते हैं। वे केवल वचनों के दल से ही आत्मा को आश्वासन देते हैं।

अनेक प्रकार की माषाओं का ज्ञान मनुष्य को शरणभूत नहीं होता। विद्या-मन्त्र की साघना भी कहाँ से शरणभूत हो? वे अपने को भले ही दिग्गज पण्डित मार्ने, परन्तु पापकर्म से लिप्त होने के कारण वास्तव में अज्ञानी हैं।

मासे मासे तु जो वालो, कुसग्गेणं तु भुंजए।
न सो सुअक्खायधम्मस्स, कलं अग्घइ सोलसि ॥६॥
[ उत्तर मर ६, गार ४४ ]

जो वाल्जीव एक-एक महीने तक भोजन का त्याग कर केवल दर्भ के अग्र भाग पर रहे उतने भोजन से पारणा करता है, वह तीर्थड्टर-प्ररूपित धर्म की सोलहवी कला को भी प्राप्त नहीं कर सकता।

विवेचन—इम जगत् में वाल जीव भी अनेकविव तपस्याएँ करते हैं। उनमें से कुछ तो अत्यन्त क्लिप्ट होती हैं। एक-एक महीने का उपवास करना और पारणा के समय नाम मात्र का अन्न लेना, यह कोई ऐसी-वैसी तपस्या नहीं है। इतना होने पर भी वह अज्ञानमूलक होने से उसका आध्यात्मिक दृष्टि से कोई विशेप मूल्य नहीं है। तीर्थङ्कर भगवन्तों ने जो धर्म वतलाया है, वह ज्ञानमूलक है और उसमे अहिंसा, संयम तथा तप को योग्य स्थान दिया गया है। ऐसे ज्ञानमूलक धर्म के साथ अज्ञानमूलक तपञ्चर्या भी तुलना ही कैसे हो सकती हैं? इसलिये यहाँ पर कहा गया है कि—वह इसकी सोलहवी कला को भी प्राप्त नहीं होते।

जहा कुम्मे सअंगाइं, सए देहे समाहरे। एवं पावाइं मेहावी, अज्झप्पेण समाहरे॥१०॥ [स्॰श्रु॰१, झ॰ ८, गा॰ १६]

जैसे ( सकट आजाने पर ) कछुआ अपने सभी अङ्गों को सिकोड़ लेता है, वैसे ही विवेकी मनुष्य भी अपनी पापपरायण सभी इन्द्रियों को आध्यात्मिक जीवन द्वारा अपने भीतर सिकोड़ लेवे।

डहरे य पाण बुड्डं य पाणे, ते आत्तओ पासइ सन्वलोए।

# उन्वेहई लोगमिणं महन्तं,

बुद्धेऽपमत्तेसु परिन्वएजा ॥११॥

[सू० श्रु० १, अ० १२, गा० १८]

ज्ञानी पुरुप इस सर्व लोक मे रह कर छोटे तथा बडे प्राणियो को आत्मतुल्य देखते है, अर्थात् अपने समान ही सुख-दुःख की वृत्तिवाले मानते हैं। वे पड्द्रव्यात्मक इस महान् लोक का बराबर निरीक्षण करते हैं और ज्ञानी बनकर अप्रमत्तो के साथ विचरण करते हैं। सार यह है कि वे इन छोटे-बडे जीवो की हिंसा न हो जाय इसलिए प्रवृजित होकर अप्रमत्त दशा धारण करते हैं।

न कम्मुणा कम्म खवेन्ति बाला,

अकम्मुणा कम्म खवेन्ति धीरा।

मेहाविणो लोभभयावतीता,

संतोमिणो नो पकरेन्ति पावं ॥१२॥

[सू॰ श्रु॰ १, अ॰ १२, गा॰ १४]

अज्ञानी जीव भी प्रवृत्तियाँ तो काफी करते है, पर वे सभी कर्मीत्पादक होने से पूर्वबद्ध कर्मों का क्षय नहीं कर पाती। जबिक घीर पुरुषों की प्रवृत्तियाँ अकर्मीत्पादक अर्थात् संयमवाली होने के कारण अपने पूर्वबद्ध कर्मों को क्षीण कर सकती है। जो पुरुप वस्तुतः वृद्धिमान् हैं, वे लोभ और भय—इन दोनों वृत्तियों से सदा दूर रहते है। और इस प्रकार सन्तोषगुण से विभूषित होने के कारण किसी भी अकार की पापमय प्रवृत्ति नहीं करते।

तिउद्घई उ मेहाबी. जाणं लोगंसि पावगं। तुद्दंति पावकम्माणि, नयं कम्ममकुत्वओ ॥१३॥ [स्॰ श्रु० १, २०, १४, गा० ६]

पापकर्मों को जाननेवाला बुद्धिमान् पुरुष ससार मे रहते हुए भी पापों को नष्ट करता है। जो पुरुष नये कर्म नही बाँचता, उसके सभी पाप-कर्म क्षीण हो जाते है।

जहा जुन्नाइं कट्ठाइं हव्ववाहो पमत्थति, एवं अत्तस-माहिए अणिहे ॥१४॥

[ स॰ ख़॰ १, स॰ ४, उ॰ ३]

जैसे अग्नि पुरानी सूखी लकडियों को शीघ्र जला देती है, वैसे ही आत्मनिष्ठ और मोहरहित पुरुष कर्मरूपी काष्ठ को जला डालता है।

तुलियाणं बालभावं, अबालं चेव पंडिए। चइऊण बालभावं, अबालं सेवई मुणी॥१५॥ [उत्तर अ०७, गा०३०]

पण्डित मुनि बालभाव और अवालमाव की सदा तुलना करें और वालभाव को छोड कर अवालभाव का सेवन करे।

#### धारा : ३१ :

## ब्राह्मण किसे कहा जाय ?

जो न सज्जइ आगन्तुं, पव्वयन्तो न सोयई। रमइ अज्जवयणम्मि, तं वयं बुम माहणं॥१॥

जो मनुष्य-जन्म लेकर स्वजनादि मे आसक्त नही रहता और उनसे दूर रहने पर शोक नहीं करता तथा सदा आर्य-वचनों में ही रमण करता है, उसको हम 'ब्राह्मण' कहते हैं।

जायरूवं जहामहं, निद्धन्तमलपावगं। राग-दोस-भयाईयं, तं वयं वुम माहणं॥२॥

जो अग्नि के द्वारा शुद्ध किया हुआ स्वर्ण के समान तेजस्वी और शुद्ध है, तथा राग, द्वेष एवं भय से रहित है, उसको हम बाह्मण कहते है।

तवस्सियं किसं दन्तं, अवचियमंसमोणियं। सुन्वयं पत्तनिव्वाणं, तं वयं ब्म माहणं॥३॥

जो तपस्वी, कृश और इन्द्रियों का दमन करनेवाला है, जिसके शरीर में मास और रुधिर कम हो गया है, जो व्रतशील है और जिसने निर्वाण-परमञान्ति प्राप्त किया है, उसको हम क्राह्मण कहते हैं।

तसपाणे वियाणेत्ता, संगहेण य थावरे। जो न हिंसइ तिविहेण, तं वयं वृम माहणं॥४॥

जो त्रस और स्थावर प्राणियों को संक्षेप और विस्तार से भली-भाँति जान कर उसकी मन, वचन और काया से हिंसा नहीं करता, उसको हम ब्राह्मण कहते हैं।

> कोहा वा जड़ वा हासा, लोहा वा जड़ वा भया। मुसं न वयई जो उ, तं वयं वृम माहणं ॥॥॥

जो क्रोच हास्य, लोभ अथवा भय से कभी भूठ नहीं वोलता, उसको हम ब्राह्मण कहते हैं।

चित्तमन्तमचित्त वा, अप्पं वा जइ वा वहुं।
न गिण्हाइ अदत्तं जे, तं वयं वृम माहणं ॥६॥

जो सचित्त अथवा अचित्त, अल्प अथवा अघिक (पदार्थ) स्वामी के द्वारा दिये विना ग्रहण नहीं करता, उसको हम ब्राह्मण कहते हैं।

दिन्न-माणुस-तेरिच्छं, जो न सेवइ मेहुणं। माणसाकाय-वक्केणं, तं वयं वृम माहणं॥॥

जो मन-वचन-काया से देव, मनुष्य और तिर्यंच (पशु-पक्षी) के साथ मैथुन-सेवन नहीं करता, उसको हम ब्राह्मण कहते हैं।

जहा पोम्मं जले जायं, नोवलिप्पइ वारिणा। एवं अलित्तं कामेहिं, तं वयं वृम माहणं॥८॥

जैसे कमल पानी में उत्पन्न होने पर भी पानी से लिस नहीं होता, वैसे ही जो ससार के वासनामय वातावरण में रहते हुए भी काम-भोगों से लिस नहीं होता, उसको हम ब्राह्मण कहते हैं।

अलोलुयं मुहाजीविं, अणगारं अकिंचणं। असंसत्तं गिहत्थेसु, तं वयं बूम साहणं॥१॥

जो लोलुपता-विहीन, भिक्षाजीबी, स्वेच्छा से त्याग करनेवाला और अर्किचन हो तथा गृहस्थो मे आसक्ति रखनेवाला नही हो, उसको हम ब्राह्मण कहते हैं।

जिहत्ता पुन्त्रसंजोगं, नाइसंगे य वन्धवे। जो न सज़इ भोगेसु, तं वयं वृम माहण ॥१०॥ जो ज्ञातिजन और बन्धुजनो का पूर्व सम्बन्घ छोड देने के पश्चात् भोग मे आसक्त न होवे, उसको हम ब्राह्मण कहते हैं।

पसुबंधा सन्ववेया, जहं ज पावकम्मुणा। न तं तायंति दुस्सील, कम्माणि वलवंति हि ॥११॥

सभी वेद पशुओं के वध-बन्धन के लिए है और यज्ञ पापकर्म का हेतु है। अतः वे वेद अथवा वे यज्ञ (और वे यज्ञ करनेवाले आचार्य आदि) दुराचारी का उद्धार नहीं कर सकते; क्यों कि कर्म अपना फल देने में अत्यन्त ही बलिष्ठ हैं!

#### धारा : ३२ :

### वीर्य और वीरता

दुहा चेयं सुयक्खायं, बीरियं ति पबुच्चई। किं नु बीरस्स बीरत्तं, कहं चेयं पबुच्चई॥१॥

[ सु० श्रु० १, अ० =, गा० १ ]

वीर्य दो प्रकार का कहा गया है। (यह विघान सुनकर मुमुक्षु प्रश्न करता है कि हे पूज्य!) वीर पुरुष की वीरता क्या है? और किस कारण से वह वीर कहलाता है? (यह कृपा करके वतलाइए।)

कम्ममेगे पवेदेन्ति, अकम्मं वा वि सुव्वया। एएहिं दोहि ठाणेहिं, जिंहं दीसन्ति मिचया॥२॥ [सू॰ शू॰ १, स॰ ८, गा॰ २]

(प्रत्युत्तर मे भगवान् कहते हैं ) हे सुव्रती ! कोई कर्म को वीर्य कहते हैं और कोई अकर्म को । मृत्युलोक के सभी प्राणी इन दो भेदो मे विभक्त हैं ।

विवेचन—वीर्य आत्मा का मूल गुण है, किन्तु इसका स्फुरण जिस अवस्था मे होता है, उसके आघार पर उसके दो भेद कहे गये हैं—सकर्मवीर्य और अकर्मवीर्य। आत्मा कर्मजन्य औदियक भाव मे रहता हो तव जो वीर्य का स्फुरण होता है वह सकर्म अथवा

बालवीर्य कहलाता है और जब क्षायोपशमिक अथवा क्षायिक भाव में रहता हो तब जो स्फुरण होता है वह अकर्म अथवा पण्डितवीर्य कहलाता है। मनुष्य मे इन दोनों मे से एक वीर्य का स्फुरण अवश्य होता है।

सत्थमेगे तु सिक्खंता, अतिवायाय पाणिणं। एगे मंते अहिज्जंति, पाणभूयविहेडिणो ॥३॥

[स्० श्रु०१, अ० ८, गा० ४]

कुछ व्यक्ति शस्त्रविद्या सीख कर प्राणियो की हिंसा करते हैं, तो कुछ व्यक्ति मन्त्रादि बोलकर यज्ञादि अनुष्ठानो मे प्राणियों की विडम्बना करते हैं ( इसे वालवीर्य सममना चाहिये )।

माइणो कट्ट् माया य, कामभोगे समारमे। हंता छित्ता पगविभता, आयसायाणुगामिणो ॥४॥

[स्॰ ख़ु॰ १, अ॰ ट, गा॰ ४]

केवल अपने ही सुख का विचार करनेवाले मायावी पुरुष माया-कपट का आचार लेकर काम-भोग के निमित्त असख्य प्राणियों की हिंसा करते हैं और इस तरह वे उनका हनन करनेवाले, छेदन करने-याले तथा पाछ लगानेवाले वनते हैं।

मणमा वयसा चेव, कायसा चेव अन्तसो। आरओ परओ वा वि, दुहा वि य असंजया ॥॥॥ [स्ट घुट १, स० ८, गा० ६] \$ 5

असयमी पुरुष काया से अशक्त होने पर भी मन, वचन और काया से अपने लिये तथा दूसरों के लिये हिंसा करता है और करवाता है।

एयं सकम्मवीरियं, वालाणं तु पवेइयं।

इत्तो अकम्मविरियं, पंडियाणं सुणेह में ॥६॥

[सु॰ शु॰ १, स॰ ६, गा॰ ६]

इस प्रकार वाल जीवो के सकर्मवीर्य का वर्णन किया। अव पण्डितों के अकर्मवीर्य का वर्णन करता हूं, वह मुभसे सुनो। दिन्त्रिए वंधणुमुक्के, सन्त्रओं छिन्नवंधणे। पणोछ पावकं कम्मं, सल्लं कंतइ अन्तसो।।७॥ [सु० शु०१, अ० ८, गा०१०]

भव्य पुरुष राग-द्वेष के बन्धन से मुक्त होते हैं, कषायरूपी बन्धनों का सर्वथा उच्छेदन कर देते है तथा सभी प्रकार के पाप-कर्मों से निवृत्त होकर अपनी आत्मा से लगे हुए शल्यों को जड मूल से उखाड डालते हैं।

नेयाउयं सुयक्खायं, उनादाय समीहए। भुजो भुजो दुहावासं, असुहत्तं तहा तहा ॥८॥ [स्० श्रु०१, अ० ८, गा०११]

तीर्थङ्करों द्वारा कथित सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूपी मोक्षमार्ग को गहण कर उसमे पूर्णरूप से पुरुषार्थ को स्फुरित करना चाहिये। (यही पण्डितवीर्य है और इसका परिणाम सुखदायी है, जब कि) बालवीर्य पुनः पुनः दुःखदायी है। वह जैसे-जैसे स्फुरित होता बाता है, वंसे-वैसे दुःख बढता जाता है।

ठाणी विविहठाणाणि, चइस्संति ण संसओ। अणियए अयं वासे, णायएहि सुहीहि य ॥६॥ एवमादाय मेहावी, अप्पणो गिद्धिमुद्धरे। आरियं उवसंपज्जे, सव्वधम्ममकोवियं॥१०॥ [सू॰ श्रु॰ १, अ॰ ६, गा॰ १२-१३]

यह निर्विवाद सत्य है कि विविध स्थानों में रहे हुए मनुष्य किसी न किसी समय अपना स्थान अवश्य छोड़ेंगे। जाति और मित्रजनों के साथ का यह निवास अनित्य है। इस तरह का विचार कर पण्डित 'पुरुष आत्मा के ममत्वभाव का छेदन कर देवे तथा सर्व धर्मों से अनिन्द्य ऐसे आर्यधर्म को ग्रहण करे।

> सह संमइए णचा, धम्मसारं सुणत्तु वा। सम्रुवद्विए उ अणगारे, पञ्चक्खायपावए॥११॥ [स्०श्रु०१, स० ८, उ०३, गा०१४]

अपनी बुद्धि से अथवा गुरु आदि के मुख से घर्म का सार जानने के बाद पंडित पुरुष श्रमण बनता है और सर्व पापो का प्रत्याख्यान करता है।

> अणु माणं च मायं च, तं पडिन्नाय पंडिए। आयतद्वं सुआदाय, एवं वीरस्स वीरियं॥१२॥ [स्० ध्०१, अ० ८, गा०१८]

माया और मान का फल हमेशा वुरा होता है—ऐसा मानकर पण्डित पुरुष उसका अणुमात्र भी सेवन न करे। वह आत्मार्थ को अच्छी तरह ग्रहण करे। यही वीर पुरुष की वीरता है। अतिकम्मं ति वायाए, मणसा वि न पत्थए। सन्त्रओ संबुद्ध दन्ते, आयाणं सुसमाहरे॥१३॥ [स्० श्रु १, अ० ८, गा० २०]

सन्ना नीर नाणी से और मन से भी किसी प्राणी की हिंसा न करे। वह सर्वथा सयमी बने, अपनी इन्द्रियो को जीते तथा सम्यग्दर्शनादि मोक्षमार्ग के साघनो को ग्रहण करे।

> कडं च कज़माणं च, आगमिस्सं च पावगं। सन्दं तं णाणुजाणंति, आयगुत्ता जिइंदिया ॥१४॥ [स्० श्रु०१, अ० =, गा० २१]

जो पुरुष आत्मगुप्त और जितेन्द्रिय हैं, वे किसी के द्वारा किये गये, करते हुए अथवा भविष्य मे किये जानेवाले किसी प्रकार के पाप की अनुमोदना न करे।

> पण्डिए वीरियं लद्धुं, निग्घायाय पवत्तगं धुणे पुव्वकडं कम्मं, णवं वाऽवि ण कुव्वती ॥१५॥ [स्॰ श्रु०१, अ०१४, गा०२२]

पण्डित पुरुष कर्मों का उच्छेदन करने में समर्थ ऐसे वीर्य को प्राप्त करके नवीन कर्म न करे तथा पूर्वकृत कर्मों का क्षय कर दे। जे अबुद्धा महाभागा, वीरा असम्मत्तदंसिणों। असुद्धं तेसि परक्कंतं, सफलं होइ सन्वमो ॥१६॥

[ सू॰ श्रु॰ १, आ॰ =, गा॰ २२ ]

सम्यग्दर्शन से रहित और परमार्थ को नही समभनेवाले ऐसे विश्रुत-यशस्वी वीर पुरुषो का पराक्रम अशुद्ध है। वे सभी तरह से ससार की वृद्धि करने में सफल होते हैं। साराश यह कि उनसे ससार अधिक बढ जाता है।

ज य बुद्धा महाभागा, वीरा सम्मत्तदंमिणो । सुद्धं नेसिं परक्कंतं, अफलं होइ सन्वसी ॥१७॥ [सू॰ भ्रु॰ १, स॰ ८, गा॰ २३]

सम्यग्दर्शनवाले और परमार्थ के ज्ञाता ऐसे विश्रुत यशवाले वीर पुरुषों का पराक्रम शुद्ध है। वे ससार की वृद्धि मे सर्वथा निष्फल होते हैं। साराश यह कि किसी भी तरह उनके ससार की वृद्धि नहीं होती। जहा,

कुजए अपराजिए अक्लेहिं कुसलेहिं दीवयं। कडमेव गहाय नो कर्लि, नो तीयं नो चेव दावरं ॥१८॥ लोगम्मि ताइणा, एवं बुइए जे धम्मे अणुत्तरे। तं गिण्ह हियंति उत्तमं, कडमिव सेसऽवहोय पण्डिए ॥१६॥ [ सू॰ श्रु॰ १, अ॰ २, उ॰ २, सा॰ २३-२४ , जुए में कुंगल जुआरी खेलते समय जैसे 'कृत' नामवाले पासे को , ही ग्रहण करता है, किन्तु 'किल' 'त्रेता' अथवा 'द्वापर' को ग्रहण , नहीं करता और अपराजित रहता है, वैसे ही पण्डित पुरुष भी इस लोक में जगत्त्राता सर्वज्ञों ने जो उत्तम और अनुत्तर धर्म कहा है, उसको ही अपने हित के लिए ग्रहण करे। शेष सभी धर्मों को वह इस प्रकार छोड दे, जिस तरह कुंशल जुआरी 'कृत' के अतिरिक्त अन्य सभी पासों को छोड़ देता है।

झाणजोगं समाहडू,

कायं विउसेज्ज मन्त्रसो।

तितिक्खं परमं नच्चा,

आमोक्खाए परिव्यएन्जासि ॥२०॥ [सु० धु० १, अ० ८, गा० २६]

पण्डित पुरुष ध्यानयोग को ग्रहण करे, देह-भावना का सर्वया विसर्जन करे, तितिक्षा को उत्तम समसे और शरीर के अन्त तक संयम का पालन करता रहे।

#### सम्यक्तव

निस्सग्गुवएसरुई, आणारुई सुत्तवीअरुइमव । अभिगम-वित्थाररुई, किरिया-संखेव-धम्मरुई ॥१॥ [उत्तरु अरु २८, गारु १६]

(१) किसी को स्वाभाविक रूप से ही तत्व के प्रति रुचि होने से,
(२) किसी को उपदेश श्रवण करने से, (३) किसी को भगवान् को ऐसी
आज्ञा है ऐसा ज्ञात होने से, (४) किसी को सूत्र सुनने से, (४) किसी
को एक शब्द सुनकर उसका विस्तार करनेवाली बुद्धि से, (६) किसी
को विशिष्ट ज्ञान होने से, (७) किसी को विस्तार पूर्वक अर्थ श्रवण
करने से, (६) किसी को सल्क्रियाओं के प्रति रुचि होने से,
(६) किसी को सक्षेप मे रहस्य ज्ञात हो जाने से तो (४०) किसी
को धर्म के प्रति अभिरुचि होने से, यो दस प्रकार से सम्यक्त्व की
प्राप्ति होती है।

विवेचन सम्यक्त का सामान्य परिचय आठवी घारा में दिया है। यहाँ उसका विशेष परिचय दिया गया है।

## निस्संकिय-निकंखिय-निच्चितिगिच्छा अमृददिही य। उनवृह-थिरीकरणे, वच्छछ-पभावणे अह ॥२॥

[ उत्त० अ०२८, गा० ३१]

सम्यक्त्व के आठ अङ्ग इस प्रकार समभने चाहिये :— (१) निःशिङ्क्रित, (२) निःकाक्षित, (३) निर्विचिकित्स्य, (४) अम्-दृष्टि, (५) उपवृंहणा, (६) स्थिरीकरण, (७) वात्सल्य, और

(म) प्रभावना ।

विवेचन—(१) जिनवचन मे शङ्का नही रखना, यह निःशङ्कित,
(२) जिनमत के विना अन्य मत की आकांक्षा नही करना, यह
निःकाक्षित, (३) धर्म-कर्म के फल मे सन्देह नही रखना, यह निर्विचिकित्स्य, (४) अन्य मतवालों के दिखावे मे न आना, यह अमूढदृष्टि, (५) सम्यक्त्वचारी की उत्तेजन देना, यह उपबृहणा,
(६) कोई सम्यक्त्व से विचलित होता हो तो उसे स्थिर करना,
यह स्थिरीकरण, (७) साधमिक के प्रति वात्सल्य दिखाना अर्थात्
उसकी प्रत्येक प्रकार से भक्ति करना, यह साधमिक-वात्सल्य
और (५) जिनशासन की प्रभावना हो अर्थात् लोगों मे उसका

मिच्छादंसणरत्ता, सनियाणा हु हिंसगा। इय जं मरंति जीवा, तेर्सि पुण दुछहा वोही॥३॥ [उत्तर अर २६, गार २४०]

प्रभाव वढे, ऐसे कर्म करना यह प्रभावना।

जो जीव मिथ्यादर्शन मे अनुरक्त हैं, सासारिक फल की अपेक्षा रखते हुए धर्मकर्म मे प्रवृत्त होते हैं तथा हिंसक हैं, वे इन्ही भावनाओं मे मरने पर दुर्लभबोधि होते है, अर्थात् उन्हे सम्यग्दर्शनादि की प्राप्ति -शीघ्र नहीं होती।

इओ विद्धंसमाणस्स, पुणो संबोहि दुल्लहा। दुल्लहाओ तहच्चाओ, जे धम्मद्वं वियागरे ॥४॥

[स्० भु०१, अ०१४, गा०१८]

जो जीव सम्यक्त्व से भ्रष्ट होकर मरता है, उसे पुनः धर्मबोधि आप होना अत्यन्त कठिन है। साथ ही सम्यक्त्वप्राप्ति के योग्य अन्तःकरण के परिणाम होना अथवा धर्माचरण की वृत्ति होना भी कठिन है।

कुष्पवयणपासंडी, सन्वे उम्मग्गपिट्टआ। सम्मग्गं तु जिणक्खायं, एम मग्गे हि उत्तमं ॥५॥ [उत्तर अर २३, गार् ६३]

कुप्रवचन को माननेवाले सभी लोग उन्मार्ग में स्थित हैं। सन्मार्ग तो जिन-भाषित है और यही उत्तम मार्ग है।

> सम्मदंसणरत्ता, अनियाणा सुकलेसमोगाटा। इय जे मरंति जीवा, तेसिं सुलहा भवे वोही।।६॥ [उत्तर अर ३६, गार २६६].

जो जीव सम्यग्दर्शन मे अनुरक्त हैं, सासारिक फल की अपेक्षा किये बिना धर्म कर्म करनेवाले हैं तथा शुक्त लेश्या से युक्त हैं, वे जीव उसी भावना में मरकर परलोक मे सुलभवोचि होते हैं अर्थात् उन्हें सम्यग्दर्शनादि की प्राप्ति शीघ्र होती है। नाइं च बुड्डिं च इहऽज्ज पास,
भृएहिं जाणे पिडलेह सायं।
तम्हाऽतिविज्जे परमं ति णच्चा,
सम्मत्तदंसी ण करेइ पावं ॥७॥
[आ॰ ब॰ ३, ड॰ २]

हे मानव ! इस संसार में जन्म और जरा की जो दो महान् दुःख हैं, उन्हें तू देख और सभी जीवों को सुख प्रिय लगता है और दुःख अप्रिय लगता है, इस वात को गहराई से समभ । उपर्युक्त बात का ज्ञान होने से ही ज्ञानी पुरुष सम्यक्त्ववारी बनकर हिसादि पाप नहीं करते हैं।

जिणवयणे अणुरत्ता, जिणवयणं जे करेंति भावेणं। अमला असंकिलिहा, ते होंति परित्तसंसारी॥८॥ [उत्तर कर ३६, गार २६०]

जो जिनवचन में श्रद्धान्वित हैं, जो जिनवचन में कही गई क्रियाएँ भाव-पूर्वक करते हैं, जो मिथ्यात्व आदि मल से दूर हैं तथा जो रागद्धेषयुक्त तीव्र भाव घारण नहीं करते, वे मर्यादित ससारवाले वनते हैं, अर्यात् उसका भवभ्रमण का प्रमाण अल्प हो जाता है।

धम्मसद्धाएणं भंते ! जीवे किं जणयह १ धम्मसद्धाएणं सायासोक्षेसु रज्जमाणं विरज्जह ॥६॥ [उत्तर अरु २६, गाट ३] र प्रश्न — हे भगवन् ! धर्मश्रद्धा से जीव क्या उपार्जन करता है ? उत्तर—हे शिष्य ! धर्मश्रद्धा से शाता-सुख मे अनुराग करता दृआ यह जीव वैराग्य को प्राप्त कर लेता है ।

#### घारा : ३४:

## पडावश्यक

अनुयोगद्वार-मूत्र मे क्हा है :--

आवस्सय अवस्सकरणिज्ज, धुव-निग्गहो विसोही अ। अज्मयणस्क्रवग्गो, नाओ आराह णा मग्गो॥

आवश्यक, अवश्यकरणीय, घ्रुव, निग्रह, विद्योवि, अध्ययन-पड्वर्ग, न्याय, आरावना और मार्ग ये पर्यायदाव्य हैं।

आवञ्यक के अर्थ के सम्बन्च मे उसमे कहा है कि:— समणेण सावएण य, अवस्त-नायव्व हवड जम्हा। अन्तो अहो-निसस्स य, तम्हा आवस्तय नाम।।

जो दिन और रात्रि के अन्तिम माग मे श्रमण तया श्रावकों द्वारा अवस्य करने योग्य है, इमलिये वह आवश्यक वहलाता है।

वर्तमान में इस क्रिया को प्रतिक्रमण शब्द में पह्चानने वा प्रच-लन है। दिन के अन्तिम भाग में जो प्रतिक्रमण जिया जाय बह दैविसिक (देविस्य) प्रतिक्रमण और रात्रि के अन्तभाग में त्रिया जाय वह राश्रिक (राष्ट्रप्त) प्रतिक्रमण बहुनाता है। इनके अति- रिक्त पक्ष के अन्त मे, चातुर्मास के अन्त मे और सवत्सर के अन्त में भी प्रतिक्रमण की क्रिया की जाती है, उसे क्रमशः पाक्षिक-प्रति-क्रमण, चातुर्मासिक प्रतिक्रमण और सावत्सरिक प्रतिक्रमण कहा जाता है।

आवश्यक क्रिया के सम्बन्ध मे अधिक स्पष्टीकरण करते हुए. उसमे बताया गया है कि :—

'आवस्सयस्स एसो पिडत्थो विष्णओ समासेण।
एतो एक्केक पुण, अज्भयण कित्तइस्सामि।।
तं जहा—(१) सामाइयं, (२) चउवीसत्थओ, (३) वदणय,
(४) पिडवकमण, (५) काउस्सग्गो, (६) पञ्चक्खाण।

आवश्यक का यह समुदायार्थ सक्षेप मे कहा है। अब उसमे से एक-एक अध्ययन का मैं वर्णन करूँगा, जो इस प्रकार है:— (१) सामायिक, (२) चतुर्विशति-स्तव, (३) वन्दनक, (४) प्रतिक्रमण, (५) कायोत्सर्ग और (६) प्रत्याख्यान। तात्पर्य यह है कि आवश्यक कियाएँ छः प्रकार की है, जिनमे से प्रत्येक का नाम इस प्रकार समभना चाहिये।

सामाइएणं भंते ! जीवे कि जणयइ ! सामाइएणं सावज्जजोगविरइं जणयइ ॥१॥

[ उत्त० अ० २६, गा॰ ६]

प्रश्न—हे भगवन् ! सामायिक से जीव क्या उपार्जन करता है ? उत्तर—हे शिष्य ! सामायिक से जीव सावद्योग की निवृत्ति का उपार्जन करता है । विवेचन—सावद्योग अर्थात् पापकारी प्रवृत्ति। उसकी निवृत्ति अर्थात् उससे विराम पा लेना। तात्पर्य यह है कि कोई भी जीव सामायिक को क्रिया अंगीकार करता है, तव 'मैं मन-वचन-काया से कोई पाप नहीं करूँगा अथवा दूसरे से नहीं कराऊँगा' ऐसी प्रतिज्ञा लेता है और तदनुसार सामायिक के बीच कोई भी पापकारी प्रवृत्ति नहीं करता है। उस समय वह वर्मच्यानादि शुभ प्रवृत्ति ही करता है। एक सामायिक को अविव दो घड़ी अर्थात् अडतालिस मिनट की होती है।

चउत्रीसत्यएणं भंते ! जीवे किं जणयह ? चउत्रीसत्यएणं दंसणविसोहिं जणयह ॥२॥

[ टक्तः सः २६, गा॰ ६ ]

प्रवन—हे भगवन्! चतुर्विद्यति स्तव से जीव क्या उपार्जन करता है?

उत्तर—हे शिष्य ! चतुर्विगति-स्तव से जीव दर्गन-विगृद्धि का उपार्जन करता है ।

विवेचन—र्झानिवशुद्धि अर्थात् नम्यक्त्व की निर्मलता । तात्पर्य यह है कि चौबीन तीर्थकरों के गुणों का सद्मृत कीर्तन-मजन करने से सम्यक्त्व ने रही हुई अशुद्धि दूर हो जाती है और देव-गुक-वर्म-के प्रति श्रद्धा दृढ होती है ।

अन्य स्तवन, स्तुति तया स्तोत्र आदि मे श्रीजिनेस्वर देव की जो मक्ति को जाती है उसका फल भी यह समम्मा चाहिये। वंदणएणं भन्ते ! जीवे किं जणयइ ? वंदणएणं नीयागोयं कम्मं खवेइ, उच्चागोयं कम्मं निबंधइ। सोहग्गं च णं अपिडहयं आणाफलं निन्वत्तेइ। दाहिणभावं च णं जणयइ ॥३॥

[उत्त० अ० २६, गा० १०]

प्रश्न—हे भगवन् ! वन्दनक से जीव क्या उपार्जन करता है ? उत्तर—हे शिष्य ! वन्दनक से जीव नीचगोत्रकर्म का क्षय कर उच्चगोत्र के लिए कर्म बाँघता है । साथ ही वह अप्रतिहत सौभाग्य और उच्च अधिकार प्राप्त कर विश्वविद्या बनता है ।

विवेचन—गुरु को विधिपूर्वक वन्दन करना यह वन्दनक नाम का तीसरा आवश्यक है। गुरु के प्रति विनय किये 'बिना अथवा उनके प्रति अत्यन्त आदर-सम्मान की भावना रखे बिना आध्यात्मिक प्रसाद प्राप्त नही होता। उन्हे प्रतिदिन प्रात और साय विधिपूर्वक वन्दन करने से, ऊपर दिखलाये है वैसे लाभ प्राप्त होते है।

पिडक्सिणेणं भन्ते ! जीवे किं जणयइ ? पिडक्सिणेणं वयछिदाणि पिहेइ । पिहिय-वयछिद पुण जीवे निरुद्धासवे असवलचरित्ते अद्वसु पवयणमायासु उवउत्ते अपुहत्ते सुप्पणिहिये विहरइ ॥४॥

[ उत्त० अ० २६, गा० ११ ]

प्रश्न—हे भगवन् ! प्रतिक्रमण से जीव क्या उपार्जन करता है ? उत्तर—हे शिष्य ! प्रतिक्रमण से जीव व्रतों के छिद्रों को ढंकता

है और इस तरह वतो के छिद्रों को ढंकने से वह जीव आस्नव रोकने— वाला होता है। साथ ही शुद्ध चारित्रवान् और अष्टप्रवचन-माता के प्रति उपयोगवाला वनता है तथा समाधिपूर्वक संयममार्ग में विचरण करता है।

विवेचन — अज्ञान, मोह अथवा प्रमादवश अपने मूल-स्वभाव से दूर गए किसी जीव का अपने मूलस्वभाव की ओर पुनः लौटने की प्रवृत्ति प्रतिक्रमण कहलाती है। यह एक प्रकार की आत्मिनरीक्षण अथवा आत्मशोधन की क्रिया है। क्यों कि इस क्रिया में आत्मा द्वारा की गई प्रत्येक प्रवृत्ति का सूक्ष्म निरीक्षण कर उसकी त्रुटियाँ ढूँढ निकालने का लक्ष्य होता है और उसके लिये पाप-जुगुप्सापूर्वक पश्चात्ताप किया जाता है। जो त्रुटियाँ निरे पञ्चात्ताप से सुधरे ऐसी न हों उनके लिये प्रायश्चित ग्रहण किया जाता है। जैसे घर को प्रतिदिन शुद्ध-स्वच्छ रखने से वह रहने योग्य बनता है, वैसे ही आत्मा को प्रतिदिन शुद्ध-स्वच्छ करने से व्रतो की आराधना बराबर होती है और उससे चारित्र उत्तम प्रकार का बनता है।

काउरसग्गेणं भंते ! जीवे किं जणयइ ? काउरसग्गेणं तीयपडुपन्नं पायच्छित्तं विसोहेइ । विसुद्धपायच्छित्ते य जीवे निन्दुयहियए ओहरियभरु न्व भारवहे पसत्थझाणोवगए सुद्दं सुहेणं विहरइ ॥५॥

[ उत्त० अ०२६, गा०१२]

प्रश्न — हे भगवन् ! कायोत्सर्ग से जीव क्या उपार्जन करता है । उत्तर—हे शिष्य ! कायोत्सर्ग से जीव अतीत और वर्तमान काल के अतिचारों की शुद्धि करता है। प्रायश्चित्त से शुद्ध बना हुआ जीव ऐसे निवृत्त हृदयवाला हो जाता है जैसा कि सिर से बोभा उतर जाने पर कोई भारवाहक। इस प्रकार निवृत्त हृदयवाला बनकर वह प्रशस्त ध्यान को प्राप्त करता हुआ सुखपूर्वक विचरण करता है।

विवेचन—काया का उत्सर्ग करना अर्थात् देहभावना का त्याग करके आत्मिनरीक्षण अथवा आत्मिचन्तन मे लीन हो जाना। इसमे एक ही आसन पर मीनपूर्वक स्थिरता से रहा जाता है।

पञ्चक्वाणेणं भन्ते ! जीवे किं जणयइ ? पञ्चक्वाणेणं आसवदाराइं निरुंभइ। (पञ्चक्वाणेणं इच्छानिरोहं जणयइ। इच्छानिरोहं गए य णं जीवे सन्यद्वेसु विणीयतण्हे सीइभूए विहरइ)।।६॥

[ उत्त० अ० २६, गा० १३ ]

प्रश्न—हे भगवन् ! प्रत्याख्यान से जीव क्या उपार्जन करता है? उत्तर—हे शिप्य ! प्रत्याख्यान से जीव आस्रव द्वारो को रोक रोता है। (तथा प्रत्याख्यान से जीव इच्छाओ का निरोध करता है। फिर इच्छानिरोध को प्राप्त हुआ जीव सर्व द्रव्यो मे तृष्णारहित रोजन परम गान्ति मे विचरता है।)

### घारा . ३५:

### भावना

तिहं तिहं सुयक्खाय, से य सच्चे सुआहिए। सया सच्चेण संपन्ने, सेत्ति भृएहिं कप्पए ॥१॥ भृएहिं न विरुज्झेजा, एस धम्मे बुसीमओ। बुसिमं जगं परिन्नाय, अस्सिं जीवितभावणा ॥२॥ भावणाजोगसुद्धपा, जले णावा व आहिया। नावा व तीरसंपन्ना, सन्बदुक्खा तिउद्वइ॥३॥

[सु॰ श्रू॰ १, अ॰ १४, गा॰ ३ से ४]

वीतराग महापुरुषों ने जो-जो भाव कहे हैं, वे वास्तव मे यथार्थ हैं। जिनका अन्तरात्मा नदा सत्य भावों ने पूर्ण है, वह सर्व जीवो के प्रति मैत्री-भाव रखता है।

किसी भी प्राणी के साथ वैर-विरोव नहीं करना, यह इन्द्रियों को वश करनेवाला सयमी पुरुष का धर्म है। ऐसा सयमी पुरुष जगत् का स्वरूप अच्छी तरह समभ ले और धर्म मे—धर्मवृद्धि के लिये जीवन का उत्कर्प सावनेवाली सद्भावनाओं का मेवन करे।

भावना-योग से शुद्ध हुई आत्मा जल पर नौका के समान ससार मे तैरती है। जिस तरह अनुकूल पवन का महारा मिलने से

नीका पार पहुँचती है, उसी तरह ऐसी आत्मा संसार के पार पहुँचती है और वहाँ उसके सर्व दुःखो का अन्त होता है।

से हु चक्खु मणुस्साणं, जे कंखाए य अंतए। अन्तेण खुरो वहई, चकं अन्तेण लोहुई॥४॥ अन्ताणि धीरा सेवन्ति, तेण अन्तकरा इह॥५॥ [स॰ १९०१, २००१४, गा॰ १४-१४]

जो मनुष्य (भावना-बल से) भोगेच्छा का—वासना का अन्त करता है, वह अन्य मनुष्यों के लिए चक्षुरूप होता है, अर्थात् मार्ग-दृष्टा बनता है।

उस्तरा अपने अन्त भाग पर अर्थात् घार पर चलता है। गाड़ी का पहिया भी अपने अन्त भाग पर अर्थात् घार गर चलता है। वैसे ही महापुरुषों का जीवन अन्तिम सत्यों पर चलता है और ससार का अन्त करनेवाला होता है।

> जम्मं दुक्खं जरा दुक्खं, रोगाणि मरणाणि य । अहो दुक्खो हु संसारो, जत्थ कीसन्ति जन्तवो ॥६॥

जन्म दुःख है, जरा भी दुःख है, रोग और मृत्यु आदि भी दुःख है। अहो ! यह समस्त संसार दुःखमय है, जिसमे प्राणी वहुत क्लेग पा रहे हैं।

इमं सरौरं अणिन्चं, असुई असुइसंभवं , असासयावासमिणं, दुक्खकेसाण भायणं ॥७॥ [ उत्तर अर १६, गार १२ ] यह गरीर अनित्य है, अपवित्र है, और अगुचि से इसकी उत्पत्ति है। एव यह गरीर दुःख और क्लेशो का भाजन है तथा इसमें जीव का निवास भी अगाश्वत है।

> गन्भाइ मिज्जंति बुयाबुयाणा, णरा परे पंचिसहा कुमारा। जुवाणगा मिज्झिम-थेरगा य, चयंति ते आउक्खए पलीणा॥८॥ [स्० धु०१, अ० ७, गा०१०]

कितने जीव गर्भावस्या मे, कितने जीव दूव पीते वच्चों की अवस्था में, तो कितनेक जीव पचित्रिल कुमारो की अवस्था में मरण को प्राप्त होते हैं। फिर कितने युवा, प्रौढ (अवेड़) और वृद्ध होकर मरते हैं। इस तरह आयुष्य-क्षय होने पर मनुष्य हरेक हाल्द्र में अपना देह छोड देता है।

दाराणिय सुया चेंब, मित्ता य तह वन्धवा। जीवन्तमणुजीवन्ति, मयं नाणुच्चयन्ति य ॥६॥ [उत्तर सर १८, गार १४]

स्त्रियाँ, पुत्र, मित्र, और वान्चव सर्व जीनेवाले के साथ ही जीते हैं अर्थात् उसके उपार्जन किये हुए घन से अपना जीवन-निर्वाह करते हैं, किन्तु मरे हुए के साथ कोई भी नहीं जाता।

> तं एकगं तुच्छसरीरगं से, चिईगयं टहिय उ पावगेणं।

## भज्जा य पुत्तो वि य नायओ वा,

दायारमन्नं अणुसंकमन्ति ॥१०॥

जीव-रहित इस तुच्छ शरीर को चिता मे रख कर अग्नि के द्वारा जलाया जाता है। फिर उसकी भार्या, पुत्र तथा ज्ञातिजन अन्य दातार के पीछे चल पडते है।

न तस्स दुक्खं विभयन्ति नाइओ,

न मित्तवग्गा न सुया न वन्धवा।

एको सयं पचणुहोइ दुक्खं,

कत्तारमेव अणुजाइ कम्मं ॥११॥

[ उत्तः अ० १३, गा॰ २३ ]

उसके दुःख का ज्ञातिजन विभाग नहीं कर सकते तथा न मित्र-वर्ग, न पुत्र और न ही भ्राता आदि कुछ कर सकते हैं, किन्तु वह अकेला स्वयमेव उस दुःख का अनुभव करता है, क्यों कि कर्ता के पीछे ही कर्म जाता है।

> नीहरन्ति मयं पुत्ता, पियरं परमदुक्खिया। पियरो वि तहा पुत्ते, बन्धू रायं तवं चरे ॥१२॥

> > [ उत्त० अ० १८, गा० १४ ]

हे राजन् ! पुत्रो परम दुखी होकर मरे हुए पिता को घर से वाहर निकाल देते है, इसी प्रकार मरे हुए पुत्र को पिता तथा भाई को भाई निकाल देता है। अतः तू तप का आचरण कर। अन्भागभियम्मि वा दुहे,

अहवा उक्कमिए भवन्तिए।

एगस्स गई य आगई,

विदुमन्ता सरणं न मन्नई ॥१३॥ [स्॰ श्रु॰ १, अ॰ २, उ॰ ३, गा॰ १७]

दुःख आने से अकेला ही भोगना पड़ता है अथवा आयुष्य क्षीण होने से भवान्तर मे अकेला ही जाना-आना होता है। इसिल्ये विवेकी पुरुष स्वजन-सम्बन्धो वर्ग को शरण-रूप नहीं सममता है।

चिचा दुपयं चउप्पयं च,

खेतं गिहं धणधननं च सन्वं।

सकम्मवीओ अवसो पयाइ,

परं भवं सुंद्रपावगं च ॥१४॥ विच० अ० १३, गा० २४]

यह जीव द्विपद, चतुप्पद, क्षेत्र, घर, घन-घान्य और सर्व वस्तु को छोड़ कर तथा दूसरे कर्म को साथ लेकर परावीन अवस्था मे परलोक के प्रति प्रयाण करता है और वहीं कर्म के अनुसार अच्छी या बुरी गति को प्राप्त करता है।

> माया पिया ण्हुसा भाया, भज्जा पुत्ता य औरसा।

# नालं ते मम ताणाए,

छप्पंतस्स सकम्मुणा ॥१५॥

[ उत्त॰ अ॰ ६, गा॰ ३ ]

अपने कर्मों के अनुसार दुःख भोगने के समय माता, पिता, स्नुषा ( पृत्र-वधू ), भार्या तथा अपने अग से उत्पन्न हुआ पृत्र—ये सब मेरी रक्षा करने मे समर्थ नहीं हो सकते। अर्थात् कर्मफल के भोग मे ये विल्कुल हस्तक्षेप नहीं कर सकते।

सन्वं जगं जइ तुहं, सन्वं वावि धणं भवे। सन्वं पि ते अपज्जत्तं, नेव ताणाय तं तव।।१६॥ [उत्त० अ०१४, गा० ३६]

यदि यह सारा जगत् तेरा हो जाय, सारे घनादि पदार्थ भी तेरे पास हो जायं, तो भी ये सर्व अपर्याप्त ही है। वे सर्व पदार्थ मरणादि कष्टो के समय तेरी किसी प्रकार की रक्षा करने में समर्थ नहीं हैं।

चिचा वित्तं च पुत्ते य, णाइओ य परिग्गहं। चिचा ण अंतगं सोयं, निरवेक्खो परिचए ॥१७॥ [स्० श्रु०१, अ०६, गा०७]

विवेकी पुरुष धन, पुत्र, ज्ञातिजन, परिग्रह और आन्तरिक विषाद को छोड निरपेक्ष बने तथा सयमादि अनुष्ठान करे।

वन्धप्पमुक्त्वो अज्झत्थेव ॥ १८ ॥ [ भा० भ० ४, उ० २ "वन्धन सै मुक्त होना" यह कार्य अपनी आत्मा से ही होता है।
एगन्भूओं अरण्णे वा, जहा उ चरई मिगो।
एवं धम्मं चरिस्सामि, संजमेण तवेण य ॥१६॥

[ उत्त० अ० १६, गा० ७८ ]

(विरक्त मनुष्य को ऐसी भावना होनी चाहिये कि) जैसे मृग अरण्य मे अकेला ही विचरता है, उसी प्रकार में भी चारित्ररूप वन मे सयम और तप के साथ घर्म का पालन करता हुआ एव आत्मा को अकेली मानता हुआ विचरण कर्ड़गा।

तं मा णं तुब्भे देवाणुप्पिया,

माणुस्सएसु कामभोगेसु ।

सजह रज्जह गिज्झह,

मुज्झह अज्झोववज्जह ॥२०॥

[হ্লা০ স্ল০ = ]

इसिलये हे देवानुप्रिय! तू मानुषिक कामभोगो मे आसक्त न बन, रागी न बन, गृद्ध न बन, मूर्च्छित न बन और अप्राप्त भोग प्राप्त करने की लालसा भी न कर।

## धारा : ३६ :

# लेश्या

किण्हा नीला प काऊ य, तेऊ पम्हा तहेव य। सुक्कलेसा य छट्टा य, नामाइं तु जहकमं॥१॥ [उत्तर अर ३४, गार ३]

छुओ लेश्याओ के नाम अनुक्रम से इस प्रकार हैं—(१) कृष्णलेश्या, (२) नीललेश्या, (३) कापोतलेश्या, (४) तेजोलेश्या, (५) पद्मलेश्या और (६) शुक्तलेश्या।

विवेचन—आत्मा का सहज रूप स्फटिक के समान निर्मल हैं। किन्तु कृष्ण आदि रगवाले पुद्गलों के सम्वन्य से उस का जो परिणाम होता है, उसको लेक्या कही जाती है। ये लेक्याये कर्मों की स्थित का कारण है [ कर्मस्थितिहेतवों लेक्याः]। तेरहवे गुणस्थानक तक इन लेक्याओं का सद्भाव रहता है, और जिस समय यह आत्मा अयोगी बनती है, अर्थात् चौदवे गुणस्थान को प्राप्त करती हैं, उसी समय वह लेक्याओं से रहित हो जाती है।

जीम्यनिद्धसंकासा, गवलरिद्धगसन्निभा। खंजांजणनयणनिभा, किण्हलेसा उ वण्णओ॥२॥

नीलासोगसंकासा, चासपिच्छसमप्पभा। वेरुलियनिभसंकासा, नीललेसा उ वण्णओ ॥३॥ अयसीपुष्फसंकासा, कोईलच्छदसन्निभा। पारेवयगीवनिभा, काऊलेसा उ वण्णको ॥४॥ हिंगुलघाउसंकासा, तरुणाइचसन्निमा । सुयतुंडपईवनिभा, तेओलेसा उ वण्णओ ॥५॥ हरियालभेयसंकासा, हलिद्दाभेयसमप्पभा। सणासणक्कसुमनिभा, पम्हलेसा उ वण्णओ ॥६॥ संखंककुंदसंकासा, खीरपूरसमप्पभा। रययहारसंकासा, सुक्रलेसा उ वणाओ ॥७॥ [ उत्त॰ अ॰ ३४, गा॰ ४ से ९ ]

कृष्णलेञ्या का वर्ण जलयुक्त मेघ, महिप का श्रृग, काक पक्षी, अरीठा, जकट की कीट, काजल और नेत्रतारा के समान कृष्ण होता है।

नील्लेश्या का वर्ण नील अशोक वृक्ष, चास पक्षी की पख और स्निग्च वैद्ध्यमणि के समान नील होता है।

कापोत्तरेज्या का वर्ण अलमी के पुष्प, कोयल के पर और कवूनर की ग्रीवा (गर्दन) के समान कत्यई (किंचिन् कृष्ण और फिंचिन् रक्त) होता है। तेजोलेञ्या का वर्ण हिगुल घातु, तरुण सूर्य, तोते की चोच और दीपशिखा के रग समान रक्त होता है।

पदालेश्या का वर्ण हरिताल, हल्दी के टुकडे तथा सण और असन के पुष्प समान पीला होता है।

शुक्तलेश्या का वर्ण गख, अकरत, मुचकुन्द पुण्प, दुग्ववारा तथा रजत के हार के समान उज्ज्वल-श्वेत होता है।

जह कडुयत्वगरसो, निवरसो कडुयरोहिणिरमो वा। एतो वि अगंतगुणो, रसो य किण्हाए नायन्त्रो ॥८॥ जह तिगड्यस्स य रमो, तिक्खो जह हन्थिपिप्पलीए वा । एतो वि अणंतशुणी, रसी उ नीलाए नायची ॥६॥ जह तरुणअंवगरसो, तुवरकविद्वस्य वाचि जारियओ। एती वि अणंतगुणा, रसो उ काऊए नायवा ॥१०॥ जह परिणयंवगरनो, पवकविद्वम्म वावि जारिनशो। एका वि अणंतगुणो. रसी उ तेशीए नायन्ये ॥११॥ वरवारुणीए वरनो, निविदाण व आनवान जानिसकी। मनुरमेर्यस्त व रना. एना पम्टाए परएरा ॥१२॥ खञ्जूरमुहियरमा, सीरम्ये संस्कृतस्यो एची वि अणंतगुणी, स्मी इ सुराए नायनी ॥१३॥ I grae hie by, man bakaty h

जितना कटु रस कौडे त्वे, निम्व और कटुरोहिणी का होता है, उससे भी अनन्तगुण अधिक कटु रस कृष्णलेश्या का होता है।

नीललेश्या के रस को मघ, मिर्च और सोंठ तथा गजपीपल के रस से भी अनन्तगुण तीक्ष्ण समभना चाहिये।

कापोतलेश्या के रस को कच्चे आम के रस, तुवर और कैंथ के रस से भी अनन्तगुण खट्टा समभना चाहिये।

तेजोलेश्या के रस को पके हुए आम्रफल अथवा पके हुए कैथ के रस से भी अनन्तगुण खट्टा-मीठा समम्भना चाहिये।

पद्मलेश्या के रस को प्रवान मदिरा, नाना प्रकार के आसव तथा मवु और मैरेयक नाम की मदिरा से भी अनन्तगुण मवुर समभना चाहिये।

शुक्तलेश्या के रस को खजूर, दाख, दूघ, खाँड और शक्तर के रस से भी अनन्तगुण मीठा समभना चाहिये।

जह गोमडस्स गं तो, सुणगमडस्स व जहा अहिमडस्स । एतो वि अणंतगुणो, लेसाणं अप्पसत्याणं ॥१४॥ जह सुरहिकुसुमगंघो, गंधवासाण पिस्समाणाणं । एतो वि अणंतगुणो, पसत्यलेसाण तिण्हं पि ॥१४॥

जैसी खराव गन्च मृतक गो, अथवा मरे हुए कुत्ते की, अथवा मरे हुए सर्प की होती है, उससे भी अनन्तगुण अधिक खराव गन्च अप्रशस्त लेश्याओं की होती है। जंसी सुन्दर गन्ब केवडा आदि सुगन्धित पृष्पो की अथवा सुगन्ध-युक्त पिसे हुए चन्दनादि पदार्थों की होती है, उससे भी अनन्तगुण. अधिक सुन्दर गन्ब तीनो प्रशस्त लेक्याओं की होती है। जह करगयस्स फासो, गोजिब्भाए य सागपत्ताणं। एत्तो वि अणंतगुणो, लेसाणं अप्पसत्थाणं॥१६॥। जह दूरस्स न फासो, नवणीयस्स व सिरीसकुसुमाणं। एत्तो वि अणंतगुणो, पसत्थलेसाण तिण्हं पि॥१७॥। [उत्त० अ० ३४, गा० १८-१६]

जैसा कर्कश स्पर्श आरा, गाय की जीभ और सागीन के पत्तो का होता है, उनसे अनन्त गुण अधिक कर्कश स्पर्श अप्रशस्त लेश्याओ का होता है।

जैसा कोमल स्पर्श बूर (वनस्पतिविशेष), मक्खन और सिरस के पुष्पो का होता है, उनसे अनन्त गुण अधिक कोमल स्पर्श तीनो प्रशस्त लेश्याओ का होता है।

पंचासवप्यवत्तो, तीहिं अगुत्तो छसुं अविरयो य। तिन्वारंभपरिणओ, खुदो माहसिओ नरो ॥१८॥ निद्धंसपरिणामो, निस्संसो अजिइंदियो। एयजोगसमाउत्तो, किण्हलेसं तु परिणमे॥१६॥ [उत्तर अर ३४, गार २१-२२]

पाँचों आस्रवो मे प्रवृत्त, तीनो गुप्तिओ से अगुप्त, षड्काय की हिंसा मे आसक्त, उत्कट भावो से हिंसा करनेवाला, क्षुद्रबुद्धि, बिना विचारे काम करनेवाला, निर्दयी, पाप कृत्यों मे जंकारहित, अजितेन्द्रिय और इन क्रियाओं से युक्त जो पुरुप है वह कृष्णलेक्या के भावों से परिणत होता है, अर्थात् वह कृष्णलेक्यावाला होता है। इस्सा अमिरस अतवो, अविज्ञमाया अहीरिया। गेही पओसे य सढे, रसलोल्लए सायगवेसए॥२०॥ आरंभाओ अविरओ, खुदो साहसिओ नरो। एयजोगसमाउत्तो, नीललेसं तु परिणसे॥२१॥

नीललेक्या के परिणामवाला पुरुप ईपीलु, कदाग्रही, अतपस्वी, अज्ञानी, मायावी, निर्लब्ज, विषय-लम्पट, होपी, रसलोलुपी, कठ (धूर्त), प्रमादी, स्वार्थी, आरम्भी, क्षुद्र और साहसी होता है। वके वकसमायारे, नियडिल्ले अणुज्जुए।

पिलंडंचगओविहिए, मिच्छिदिईा अणारिए ॥२२॥ उप्फालगदुइवाई य, तेणे यावि य मच्छरी। एयजोगसमाउत्तो, काऊलेसं तु परिणमे॥२३॥

[ उत्त० स० ३४, गा० २४ २६ ]

जो पुरुष वक्र बोलता है, वक्र आचरण करता है, छल करनेवाला है, निजी दोषों को छिपाता है, सरलता से रहिन है, मिय्यादृष्टि तथा अनार्य है, इसी प्रकार दूसरों के मर्मों का भेदन करनेवाला, दुष्ट बोलनेवाला, चोरी और असूबा करनेवाला है; वह कापोतलेट्या में युक्त होता है। नीयावित्ती अचवले, अमाई अकुऊहले।
विणीयविणए दंते, जोगवं उवहाणवं।।२४॥
पियधममे दहधममेऽवज्ञभीरू हिएसए।
एयजोगसमाउत्तो, तेओलेसं तु परिणमे॥२५॥

नम्रता का वर्ताव करनेवाला, चपलता से रहित, अमायी, अकुतू-हली, परम् विनयवान्, इन्द्रियो का दमन करनेवाला, स्वाध्याय मे रत और उपघान आदि करनेवाला, धर्म मे प्रेम और दृढता रखनेवाला, पापभीरु और सबो का हित चाहनेवाला पुरुष तेजोलेश्या के परिणामो से युक्त होता है।

पयणुकोहमाणे य, मायालोभे य पयणुए।
पसंतचित्ते दंतप्पा, जोगवं उवहाणवं।।२६॥
तहा पयणुवाई य, उवसंते जिइंदिए।
एयजोगसमाउत्तो, पम्हलेसं तु परिणमे॥२७॥
[ उत्तर अर ३४, गार २६-३०]

जिसके क्रोध, मान, माया और लोभ बहुत अल्य है, तथा जो प्रशान्त चित्त और मन का निग्रह करनेवाला है, जो योग मे रत और उपधान आदि करनेवाला है, जो अतिअल्पभाषी, उपशान्त और जितेन्द्रिय है, इन लक्षणों से युक्त [वह पुरुष पद्मलेश्यावाला होता है।

अङ्करहाणि विज्ञता, धम्मसुकाणि झायए।
पसंतिचित्त दंतप्पा, सिमए गुत्ते य गुत्ति सु ॥२८॥
मरागो वीयरागो वा, उवसंते जिइंदिए।
एयजोगसमाउत्तो, सुक्कलेसं तु परिणमे॥२६॥
[ उत्तर अर ३४, गार ३१-३२ ]

आर्त और रुद्र इन दो ध्यानो को त्याग कर जो पुरुष धर्म और शुक्ल इन दो ध्यानों का आसेवन करता है तथा प्रजान्तचित्तन दिमितेन्द्रिय, पाँच सिमितियों से सिमित, तीन गुप्तियों से गुप्त एवं अल्परागवान् अथवा वीतरागी, उपगमनिमग्न और जितेन्द्रिय है वह शुक्ललेश्या से युक्त होता है।

किण्हा नीला काऊ, तिन्नि वि एयाओ अहम्मलेसाओ । एयाहि तिहि वि जीवो, दुरगइं उववज्जई ॥३०॥ [उत्तर अर ३४, गार ४६]

कृष्ण, नील और कापोत ये तीनों अवर्मलेक्या हैं। इन लेक्याओं से यह जीव दुर्जित मे उत्पन्न होता है। तेऊ पम्हा सुका, तिन्नि वि एयाओ धम्मलेसाओ। एयाहि तिहि वि जीवो, सुग्गइं उववआई ॥३१॥ [उत्तर अर ३४, गार ४७]

तेज, पद्म और शुक्ल, ये तीनों घर्मलेश्या हैं। इन लेश्याओं से यह जीव सद्गति मे उत्पन्न होता है। लेसाहिं सन्वाहिं, पढमे समयम्मि परिणयाहिं तु। न हु कस्सइ उववत्ति, परे भवे अत्थि जीवस्स ॥३२॥ लेसाहिं सन्वाहिं, चरम समयम्भि परिणयाहिं तु। न हु कस्सइ उववत्ति, परे भवे अत्थि जीवस्स ॥३२॥ अंतम्रहुत्तंमि गए, अंतम्रहुत्तंमि सेसए चेव। लेसाहिं परिणयाहिं, जीवा गच्छन्ति परलोयं॥३४॥

सर्व लेश्याओं की प्रथम समय में परिणित होने से किसी भी जीव की परलोक में उत्पत्ति नहीं होती, अर्थात् यदि लेश्या को आये हुए एक समय हुआ हो तो उस समय जीव परलोक की यात्रा नहीं करता।

सर्व लेश्याओं की परिणित में अन्तिम समय पर किसी भी जीव की उत्पत्ति नहीं होती।

अन्तर्मूहूर्त के बीत जाने पर और अन्तर्मूहूर्त के शेष रहने पर लेश्याओं के परिणत होने से, जीव परलोक में गमन करते हैं। तम्हा एयासि लेसाणं, अणुभावे वियाणिया। अप्पसत्थाओं विज्ञत्ता, पसत्थाओं ऽहिहिए मुणी।।३५।।

इसलिए इन लेश्याओं के अनुभाव (रसिवशेष) को जानकर साधु अप्रशस्त लेश्याओं को छोड़कर प्रशस्त लेश्याओं को स्वीकार करे।

#### धारा : ३७ :

## मृत्यु

माणुस्सं च अणिच्चं, वाहिजरामरणवेयणापउरं ॥१॥ [ औप॰ स्॰ ३४ ]

मनुष्य देह अनित्य (क्षगभंगुर ) है तथा व्यावि, जरा, मरण और वेदना से पूर्ण है।

> डहरा बुड्डा य पासह, गन्भत्था वि चयन्ति माणवा । सेणं जह वद्दयं हरे, एवं आउखयम्मि तुद्दई ॥२॥ [सृ॰ शु॰ १, अ॰ २, द॰ १, गा॰ २]

देखो—जगत् की ओर दिष्टिपात करो। वालक और वृद्ध सभी मृत्यु को प्राप्त होते हैं। कई मनुष्य के तो गर्भावस्या मे ही अवसान हो जाता है। जैंमे बाज पक्षी तितर पर भपटा लगा के उनका महार करता है, ठीक वैंमे हो आयुष्य का क्षत्र होने पर मृत्यु मनुष्य पर चोट लगाता है और उनका प्राण हरता है। जहेह सीहो य मिगं गहाय, मन्चू नरं नेइ हु अन्तकाले। न तस्स माया व पिता य भाषा,

कालम्मि तम्मं सहरा भवन्ति ॥३॥

जैसे इस लोक में सिंह मृग को पकड़ कर ले जाता है, उसी प्रकार मृत्यु अन्त समय में मनुष्य को पकड़ कर परलोक में ले जाती है। उस समय उसके माता, पिता, भ्राता आदि कोई भी सहायक नहीं हो सकते।

इह जीविए राय असासयम्मि,
धणियं तु पुण्णाइं अकुव्वमाणो ।
से सोयई मच्चुमुहोवणीए,
धम्मं अकाऊण परंमि लोऐ ॥४॥
[उ० अ० १३, गा० २१]

हे राजन्! इस अशाश्वत जीवन मे पुण्य को न करनेवाला जीव मृत्यु के मुख मे पहुँचकर सोच करता है और धर्म को न करनेवाला जीव परलोक मे जा कर सोच करता है।

जस्सित्थ मञ्चूणा सक्खं, जस्स वऽित्थ पलायणं। जो जाणे न मरिस्सामि, सोहु कंखे सुए सिया॥४॥ [उत्तर अरु१४, गार २७] जो कोई पुरुप पाथेय-रहित किसी महान् मार्ग का अनुसरण करता है, वह मार्ग मे चलता हुआ क्षुचा और तृष्णा से पीडित हो कर दुःखी होता है।

इसी प्रकार धर्म का आचरण किये विना जो जीव परलोक में जाता है, वह जाता हुआ (वहाँ जा कर) व्याधि और रोगादि से पीटित होने पर दुःखी होता है। (यहाँ व्याधि से मानसिक कप्ट और रोग से जारीरिक पीड़ा का ग्रहण करना।)

जो कोई पुरुष पायेययुक्त हो कर किसी महान् मार्ग का अनुसरण करता है, वह मार्ग मे क्षुघा और तृष्णा की वाघा से रहित होता हुआ सुखी होता है।

इसी प्रकार जो जीव धर्म का संचय कर के परलोक को जाता है, वह वहाँ जा कर सुखी होता है और असातावेदनीय कर्म अल्प होने से विशेष वेदना को भी प्राप्त नहीं होता।

इह जीवियं अणियमेत्ता, पत्मद्वा समाहिजीऐर्हि । ते कामभोगरसगिद्धा, उववज्जन्ति आसुरे काये ॥६॥ [उत्तर अर ८, गार १४]

जिन जीवों ने (सायु-वृत्ति को ग्रहण कर के भी ) अपने असयमी जीवन को (वारह प्रकार के तप द्वारा ) वन मे नहीं किया, वे काम-भीगों के रस मे मूर्ज्छिन होते हुए समावियोगों से मर्वथा अष्ट होकर अमुर-कुमारों मे उत्पन्न होते हैं।

जे केइ वाला इह जीवियद्वी, पावाइं कम्माइं करेन्ति रुदा।

# ने घोररूवे तमिसंधयारे,

तिच्चाभितावे नरए पडंति ॥७॥ [सू॰ अ़्०१, अ०४, उ०१, गा०३]

जो अज्ञानी मनुष्य अपने जीवन-निर्वाह के लिए क्रूर होते हुए, पापकर्म करते है, वे तीव्र दुःख से भरे हुए घोर अन्धकारमय नरक मे गिरते हैं।

मा पच्छ असाधुता भवे, अच्चेही अणुसास अप्पर्ग।

अहियं च असाहु सोयई,

से थणई परिदेवई वहुं ॥८॥ [स्० अ़०१, अ०२, उ०३, गा०७]

परलोक में दुर्गति की प्राप्ति न हो, इस विचार से विषय-सग को दूर करों और आत्मा का अनुशासन करों। दुष्ट कर्मों से दुर्गति में गया हुआ जीव शोक करता है, आक्रद करता है और बहुत विलाप भी करता है।

जहाऽऽएसं समुद्दिस, कोइ पोसेज्ज एलयं। ओयणं जवसं देज्जा, पोसेज्जावि सयंगणे॥६॥ तओ से पुट्टे परिवृद्धे, जायमेए महोदरे। पीणिए विउले देहे, आएसं परिवृद्धि ॥१०॥ जाव न एइ आएसे, ताव जीवइ से दुही।
अह पत्तिम आएसे, सीसं छेत्रूण भुजई ॥११॥
जहा से खळ ओरब्मे, आएसाए समीहिए।
एवं वाले अहम्भिटं, ईहई नरयाउयं॥१२॥
[उत्तर अ० ७, गा०१ से ४]

जैसे कोई पुरुष किसी अतिथि आदि के निमित्त अपने घर में बकरा को पालता है और उसको जो आदि अच्छे पदार्थ खाने को देता है। बाद में जब वह वकरा पुष्ट सामर्थ्यवान, चर्वीवाला, वडा 'पेटवाला और स्थूल देहवाला हो जाता है तब पालक अतिथि की अतीक्षा करता है।

जव तक घर मे अतिथि नही आता तव तक वह वकरा जीता है, किन्तु अतिथि के आने पर वह दुःस्वी सिर छेदन करके

खाया जाता है।

जिस तरह वह बकरा अतिथि के लिए कल्पित है, उसी तरह अज्ञानी अवर्मिष्ठ जीव नरकायुष के लिए कल्पित है। तात्पर्य यह कि ग्रेसा जीव अवश्य नरक मे जाता है।

हिंसे वाले मुसावाई, अद्धाणंभि विलोवए। अन्नदत्तहरे तेणे, माई कं नु हरे सढे॥१३॥ इत्थीविसयगिद्धे य, महारम्भपरिग्गहे। भुंजमाणे सुरं मंसं, परिवृढे परंदमे॥१८॥ अयकक्तरभोई य, तुंदिल्ले चियलोहिए। आउयं नरकं कंखे, जहाऽऽएसं व एलए॥१५॥ [उत्तर अर ७, गार्थ से ७]

जो अज्ञानी हिंसा करनेवाला, भूठ बोलनेवाला, मार्ग में लूटने-वाला, विना दिये किसी की वस्तु उठानेवाला, चोरी करनेवाला, छल-कपट करनेवाला, और 'किसकी चोरी कर्ल' ऐसा दुष्ट विचार करनेवाला, फिर स्त्री और विषयों में आसक्त, महान् आरम्भ और परिग्रह करने वाला, मदिरा तथा मास का सेवन करनेवाला, बलवान होकर दूसरों को दवानेवाला तथा भुजे हुए चने की तरह बकरे का मास खानेवाला, वडा पेटताला और पुष्ट शरीरवाला है, वह नरकायु की आकाक्षा करता है, जिस तरह पोषा हुआ बकरा अतिथि की । तात्पर्य यह की उसकी दुर्गति निश्चित है।

असणं सयणं जाणं, वित्तं कामे य भुंजिया।
दुस्साहडं धणं हिच्चा, बहुं संचिणिया रयं॥१६॥
तओ कम्मगुरू जंतु, पच्चुप्पन्नपरायणे।
अय व्व आगयाएसे, मरणंतिम्भ सोयई॥१७॥
[उत्त॰ अ॰ ७, गा॰ =-६]

जिसने विविध प्रकार के आसन, शय्या और वाहन का उपभोग किया है एव सपत्ति और शब्दादि विषयो को अच्छी तरह भोग लिया है, वह बहुत कर्म-रज का सचय करके और अति कष्ट से एकत्रित किया हुआ धन इधर छोड के मरण के समय ऐसा शोक- सताप करता है, जैसा कि अतिथि के लिए पोपा हुआ वकरा मरने के समय मे।

तओ आउपरिक्खीणे, चुयादेहा विहिंसगा। आसुरियं दिसं वाला, गच्छिन्त अवसा तमं॥१८॥ [ उत्तर अर ७, गार्० १०]

अनन्तर वे हिंसादि में प्रवृत्ति रखनेवाले अज्ञानी जीव आयु के क्षय होने से गरीर को छोड कर कर्मों के अवीन होते हुए अन्वकार-युक्त नरक दिगा-नरक गति को प्राप्त होते हैं।

जहा कागिणिए हेउं, सहस्सं हारए नरो।
अपत्यं अभ्यगं भोच्चा, राया रज्जं तु हारए ॥१६॥
एवं माणुस्सगा कामा, देवकामाण अन्तिए।
सहस्सगुणिया भुज्जो, आउं कामा य दिन्तिया॥२०॥
अणेगवासानउया, जा सा पण्णवओ ठिई।
जाणि जीयन्ति दुम्मेहा, ऊणे वाससयाउए ॥२१॥
[उच० वा० ७, गा० ११ से १३]

जैसे एक काकिणी\* के लिए कोई अज्ञानी मनुष्य हजार (कार्पा-पण ÷) को खो देता है और कुपथ्यत्प आम्र के फल को खाकर राजा राज्य (प्राण) खो हो देता है उसी प्रकार अज्ञानी जीव थोड़े से विषयजन्य नुखों के निमित्त देवलोक के महान् सुख को खो देता है।

<sup>🕏 =</sup> काकिणी = १ कार्पापण । - भारत का एक पुराना सिक्का ।

ऐसे मनुष्यो को समभना चाहिये कि मानुषिक काम-भोग देवों के काम-भोगो के सामने सहस्त्रगुण अधिक करने पर भी न्यून हैं तथा देवो की आयु और उनके काम-भोग दिव्य है।

प्रज्ञावान् अर्थात् ज्ञान-क्रिया आराधक आत्मा मृत्यु के बाद देव-लोक मे जाता है और वहाँ उनकी स्थिति अनेक नयुत वर्षों तक अर्थात् अमुक पल्योधम वा सागरोपम तक होती है। उसको मूर्ख मनुष्य कुछ कम सौ वर्ष की आयु मे विषयभोगो के वशीभूत होकर हार देते हैं।

विवेचन —कािकणी और आम्रफल के दृष्टान्त उत्तराध्ययन सूत्र की वृहद्वृत्ति से देखना चाहिये।

जहा य तिन्नि विणया, मूल धेत्तूण निग्गया।
एगोऽत्थ लहई लामं, एगो मूलेण आगओ ॥२२॥
एगो मूलं वि हारित्ता, आगओ तत्थ वाणिओ।
ववहारे उवमा एसा, एवं धम्मे वियाणह ॥२३॥
[उत्त॰ अ० ७, गा॰ १४-१४]

किसी समय मे तीन व्यापारी अपनी-अपनी मूल पूंजी को लेकर व्यापार के निमित्त विदेश मे गए। उन तीनों में से एक को तो व्यापार में लाभ हुआ, दूसरा अपनी मूल पूँजी को कायम रखता हुआ घर को आ गया और तीसरा मूलधन को भी खो करके घर आ गया। यह जैसे व्यावहारिक उपमा है, उसी प्रकार धर्म के विषय में भी समभना। माणुसत्तं भवे मृलं, लाभो देवगई भवे। मृलच्छेएण जीवाणं नरगतिरिक्खत्तणं घुवं॥२८॥ [वक्तः ४० ७, गा० १६]

मनुष्यत्व यह मूल धन है और लाम के नमान देवत्व की प्राप्ति है। अतः मूल के नाम होने से इन जीवों तो नरकाति और तिर्वेच गति की ही प्राप्ति होती है।

दृहओं गई बालम्म, आवर्डवहमृलिया।
देवने माणुमनं च, जं जिए लोलयानदे ॥२४॥
नओं जिए मई होड. दृविहं दुगार्ट गए।
दृष्ठहा तस्य उम्मग्गा, अद्वाए सुनिराटित ॥२६॥
[रणः भा० ७, गा० १७-१८]

देवत्य और मनुष्यत्व को हार जानेवारे धूर्ग और मीसरोजुर बार बक्कानी जीव की नरह और तिर्धर् में दो गतियाँ होती है। इनमें में एक क्षाद्यक और दसरी संस्कृत्य है।

एवं जिप संपेहाए, तुलिया यार्न च पंडियं। मृन्दियं ने पंचेमन्ति, मार्गीन जोशिमेन्ति जे ॥२७॥

[ उन-भाक, मार्ग्क]

इन प्राप्त होते हुए हा देखान बात और व्यक्ति साम को इन्हों पुंछ के वीपार का प्राप्ति हुए या ने प्रदेश वर्त है स्वीत हुए का का मु दिल काले जा प्राप्त बहार है, में संत्रा योशिका प्राप्त काले हैं।

# वेमायाहिं सिक्खाहिं, जे नरा गिहिसुव्वया । उवेन्ति माणुसं जोणिं, कम्मसचा हु पाणिणो ॥२८॥ [ उत्तर अर ७, गार २० ]

जो मनुष्य विविध प्रकार की शिक्षा द्वारा गृहस्थ-जीवन मे भी सुव्रती है, वे मनुष्य-योनि को प्राप्त होते है। निश्चय ही कर्म सत्य है अर्थात् जैसे वे किये जाते है, वैसे ही फल देते हैं।

जेसिं तु विउला सिक्खा, मूलं ते अइच्छिया। सीलवन्ता सविसेसा, अदीणा जन्ति देवयं ॥२६॥ [ उत्तः अ० ७, गा० २१]

जिन जीवो की शिक्षाएँ अधिक विस्तृत हो गई हैं और जो सदा-चारी, विशेष गुणों से युक्त और दीनता से रहित हैं, वे मूल धन का अतिक्रमण करते हुए देवलोक मे चले जाते हैं।

अगारि सामाइयंगाइं, सड्डी काएण फासए।
पोसहं दुहओ पक्खं, एगरायं न हावए॥३०॥
एवं सिक्खा समावन्ने, गिहिवासे वि सुव्वए।
गुच्चई छविपव्वाओ, गच्छे जक्खसलोगयं॥३१॥
[ उत्तर अ०४, गा० २३-२४]

श्रद्धावान् गृहस्थ काया से सामायिक के अगो का सेवन करे, दोनों पक्षो मे पौषघ करे, परन्तु एक रात्रि तो कभी भी हीन न करे, अर्थात् एक मास मे एक रात्रि भर तो संवररूप से धर्मजागरण अवश्य करे। इन प्रकार शिक्षायुक्त सुव्रती जीव गृहस्थाश्रम मे रहता हुआ भी इस औदारिक गरीर को छोडकर यक्षलोक अर्थात् देवलोक मे चला जाता है।

गारं पि अ आवसे नरे,
अणुपुन्तं पाणेहिं संजए।
समता सन्वत्थ सुन्वते,
देवाणं गच्छे स लोगयं॥३२॥
[स्० १५० १, २०० ३, गा० १३]

गृहस्य भी घर मे वसता हुआ अपनी जिक्त के अनुसार प्राणियों की दया पाले, सर्वत्र समता घारण करे, नित्य अहंत्-प्रवचन को सुने तो वह मृत्यु वाद देवलोक मे उत्पन्न होता है।

> कुसग्गमेत्ता इमे कामा, सन्तिरुद्धम्मि आउए। कस्स हेउं पुराकाउं, जोगक्खेमं न संविदे॥३३॥ [उत्तर अर ७, गार २४]

ये काम-भोग कुंश के अग्र भाग पर रहे हुए जलविन्दु के समान है और आयु अत्यन्त सिक्षप्त है। तो फिर किस हेतु को आगे रखकर तुम योगक्षेम को नहीं जानते ?

विवेचन — अप्राप्त की प्राप्ति को योग और प्राप्त हुए का पालन करना क्षेम कहलाता है। इस सारे कथन का तात्पर्य यह है कि मनुष्य की समृद्धि और आयु वहुत ही स्वल्य है। इस स्वल्य समृद्धि और आयु मे उसे जो धर्म की प्राप्ति हुई है तथा उस धर्म से जो स्वर्ग और मोक्षमुख की आगा है उस घर्म की ओर अवश्य दृष्टि रखनी चाहिये।

जिन पुरुषो को तप, सयम, क्षमा और ब्रह्मचर्य प्रिय है है पिछली अवस्था मे भी दीक्षित हो जाने पर (तथा सयम-मार्ग है न्यायपूर्वक चलने से ) शीघ्र ही देवलोक मे चले जाते है।

> अह जे संबुडे भिक्ख्, दोण्हं अन्नयरे सिया। सन्बदुक्खपहीणे वा, देवे वावि महिड्डिए॥३५॥ [उत्तरु अरु ४, गारु २४]

जो संवरयुक्त भिक्षु है, वह दो मे से एक गति को अवश्य प्राप्त हो जाता है। वह सर्व दुःख से रहित सिद्ध होता है, अन्यथा महा-ऋद्धि वाला देव बनता है।

> इड्डी जुई जसो वण्णो, आउं सुहमणुत्तरं। भुङ्जो जत्थ मणुस्सेसु, तत्थ से उववजई ॥३६॥ [उत्तरु अरु ७, गार्ट २७]

देवलोक का आयुष्य पूर्ण कर वह पुण्यात्मा जीव मानव-कुल मे

जीव रात-दिन करुण स्वर से आक्रन्द करते हैं। फिर परमाधामी उनके छेदे हुए अगों को अग्निज्वाला से जलाते हैं और उस पर जल्द में जल्द क्षार छिड़कते हैं, अतः इन अंगो मे से रक्त और मास अधिक प्रमाण मे भरते रहते हैं।

रुहिरे पुणो वन्चसमुस्सिअंगे,
भिन्तुत्तमंगे वरिवत्तयंत्ता।
पयंति णं णेरइये फुरंते,
सजीवमच्छे व अयोकवल्ले॥६॥
[सु॰ ध्रु॰ १, अ॰ ४, ड॰ १, गा॰ १४]

जब पापी जीव नरक में उत्पन्न होते हैं, तब परमावामी उसका सिर काटते हैं, उसके शरीर में से रक्त निकालते हैं और धवकते लोहे के कड़ाह में फेंक कर खूब उबालते हैं। इस समय वे पापी जीव जिस तरह तपे हुए तबे पर मछली तडफड़ाती है, उसी तरह असह्य दुखों से पीड़ा पाते तड़फड़ाते हैं।

नो चेव ते तत्थ मसीभवंति,

ण मिज्जति तिव्यभिवेयणाए।

तमाणुभागं अणुवेदयंता,

दुक्खंति दुक्खी इह दुक्कडेणं॥१०॥

[स्० श्रु० १, स० ४, ड० १, गा० १६]

नारकीय जीवो को परमावामी ज्वालते और भुंजते हैं, तो भी वे

भस्मसात् नहीं होते हैं। फिर जो भयकर ताडन-तर्जन किया जाता है, इसीसे भी वे मरते नहीं हैं। किन्तु अपने दुष्ट कर्मों का फल भोगने के लिए वे दु:खित जीव नियत समय तक दु:ख भोगते ही रहते हैं।

ते णं तत्थ णिचा भीता णिच्चं तसिता णिच्चं छुहिया णिच्चं उिच्चगा णिच्चं अप्पुआ णिच्चं वहिया णिच्चं परममसुभमउलमणुबद्धं निरयभवं पच्चणुभवमाणा विहरंति ॥११॥

[ जीवा॰ प्रति ३, उ॰ २, सू॰ दः ]

वे नरक के जीव सदा भयभीत, त्रस्त, क्षुघित, उद्धिग्न और ज्याकुल रहते हैं और नित्य वघ को प्राप्त होते हैं। वे हमेशा अशुभ और अतुल परमाणुओ से अनुबद्ध होते हैं। इस तरह नरक मे उत्पन्न झुए जीव पीड़ा का अनुभव करता हुआ अपने दिन निर्गमन करते हैं। नेरहयाणं मंते! केनइकालं ठिई पन्नता १ गोयमा! जहन्नेणं दसवाससहस्साइं उक्कोसेणं तेत्तीसं सागरोवमाइं॥१२॥ [जीवा॰ प्रति ३, उ॰ ३, सू॰ २२२]

प्रश्न — हे भगवन्! नारकीय जीवो की स्थिति कितने काल की है?

उत्तर—हे गौतम! नारकीय जीवो की स्थिति जघन्य से दश इजार वर्ष की और उत्कृष्ट से तेतीस सागरोपम की है। एयाणि सोच्चा णरगाणि धीरे,

न हिंसए किंचण मन्त्रलोए।

एगंतदिही अपरिग्गहे उ,

बुज्झिन्झ लोयस्स वसं न गच्छे ॥१३॥ [सु॰ झु॰ १, अ० ४, उ० २, गा॰ २४]

नरक के इन दुःखों का विचार कर घीर पुरुष सर्व लोक में किसी भी प्राणी की हिंसा न करे। उसको चाहिये कि वह निश्चय सम्यक्त्व घारण करे, परिग्रह को छोड दे और लौकिक मान्यताओं के वग न होकर तात्त्विक वोघ ग्रहण करे।

#### धारा: ४०:

### शिक्षापद

इह माणुस्सए ठाणे, धम्समाराहिउं नरा ॥१॥ [सू॰ श्रु॰ १, अ॰ १४, गा॰ १४]

इस मनुष्य-लोक मे धर्म की आराधना करने के लिये ही मनुष्यों की उत्पत्ति है।

जाइमरणं परिन्नाय, चरे संकमणे दढे ॥२॥ [आ० श्रु०१, अ०२, उ०३]

जन्म-मरण के स्वरूप को भलीभाति जानकर चारित्र में इड होकर विचरे।

कसेहि अप्पाणं, जरेहि अप्पाणं ॥३॥ [ आ० १००१, अ० ४, उ० ३ ]

(तपश्चरण द्वारा) अपने आपको हुदा करो, अपने आपको जीर्णः करो।

सन्तं सुचिण्णं सफलं नराणं ॥४॥ [उत्तः सः १३.गा० १०] मनुष्यो का अस्टा किंग हुआ नव वर्ष नफट होता है। संसयं खलु सो कुणई, जो मग्गो कुणई धरं। जत्थेव गन्तुमिच्छेज्जा, तत्थ कुविज सासयं॥॥॥ [उत्तर अर ९, गार २६]

जो पुरुष मार्ग मे घर बनाता है, वह निश्चय ही संशय-ग्रस्त कार्य करता है। जहाँ पर जाने की इच्छा हो वही पर शाञ्वत घर बनाना चाहिये।

> वेराइं कुर्व्वई वेरी, तओ वेरेहिं रर्ज्जई। पानोनगा य आरंभा, दुक्खफासा य अन्तसो ॥६॥ [सू॰ श्रु॰ १, अ॰ ८, गा॰ ७]

एक मनुष्य ने किसी के साथ वैर किया, फिर वह अनेक प्रकार के चैर करता है और इन वैरों से खुशी होता है, किन्तु वह जानता नहीं कि सभी दुष्प्रवृत्तियाँ पापमय होती हैं और अन्त मे वे दुःख का ही अनुभव कराती हैं।

किरिअं रोअए धीरो, अकिरिअं परिवज्जए। दिहीए दिहीसम्पन्ने, धम्मं चर सुदुचरं॥॥॥ [उत्त॰ व॰ १८, गा॰ ३३]

घीर पुरुष क्रिया मे रुचि करे और अक्रिया का परित्याग कर देवे। वह सम्यग् दृष्टि से दृष्टि-सम्पन्न होकर धर्म का आचरण करे जो कि अतिदृष्कर है।

कोहं माणं निगिण्हित्ता, मायं लोभं च सन्त्रओ । इंदियाइं वसे काउं, अप्पाणं उपसंहरे ॥८॥ [उत्तर अरु २२, गार ४८] क्रोघ, मान, माया और लोभ को जीतकर तथा पाँचो इन्द्रियो को वश में कर अपनी आत्मा का उपसहार करना चाहिये, अर्थात् प्रमाद की ओर बढी हुई आत्मा को पीछे हटाकर धर्म में स्थिर करनी चाहिये।

> जसं कित्तिं सिलोगं च, जा य वंदणपूराणा। सन्वलोयंसि जे कामा, तं विज्जं परिजोणिया।।१॥। [स्० श्रु०१, अ०६, गा०२२]

यश, कीर्ति, प्रशसा, वन्दन, पूजन और सर्व लोक मे जो भी काम-भोग है, इनको अपकारी समभक्तर छोड देना चाहिये।

अद्वावयं न सिक्खिज्जा, वेहाइयं च णो वए ॥१०॥ [सू॰ श्रु॰ १, अ॰ ६, गा॰ १७]

जुआ खेलना मत सीखो और धर्म के विरुद्ध मत बोलो।
आवण्णा दीहमद्धाणं, संसारम्मि अणन्तए।
तम्हा सन्वदिसं पस्सं, अप्पमत्तो परिन्वए॥११॥।
[उत्त० अ० ६, गा० १३]

अज्ञानी जीव इस अनन्त ससार में जन्म-मरण के बड़े लम्बे चक्कर में पड़े हुए हैं। इसलिए उनकी सारी दिशाओं का अवलोकन करता हुआ मुमुक्षु पुरुष सदा प्रमादरहित होकर इस ससार में विचरे।

> जे रक्खसा वा जमलोइया वा, जे वा सुरा गंधव्वा य काया

# आगासगामी य पुढोसिया जे,

पुणो पुणो विपरिया सुवेन्ति ॥१२॥ [सु० ख्र०१, अ०१२, गा०१३]

जो राक्षस हैं, जो यमपुरवासी हैं, जो देव हैं, जो गन्धर्व हैं और जो अन्य कायावाले हैं तथा आकाशगामी अथवा पृथ्वीनिवासी हैं, वे सभी मिथ्वात्व आदि कारणो से ही वार-वार भिन्न-भिन्न रूप मे जन्म धारण करते हैं।

इहमेगे उ भासन्ति, सायं सायेण विज्जई। जे तत्थ आरियं मग्गं, परमं च समाहियं॥१३॥ [स्॰ श्रु॰ १, अ॰ ३, उ॰ ४, गा॰ ६]

कोई कहते हैं कि सुख से ही सुख की प्राप्ति होती है, किन्तु वह सत्य नहीं है। उसमें जो आर्यमार्ग है, वहीं परम-समाधि देनेवाला है।

मा एयं अवमन्नन्ता, अप्पेण सुम्पहा बहुं। एयस्स उ अमोक्खाए, अयोहारि व्य जूरह॥१४॥

[स्॰ धु॰ १, स॰ ३, ट॰ ४, गा॰ ७]

इस परम-मार्ग की अवज्ञा करके अल्प मुख के लिये वहु मुख का नाश मत करो। भोग-मार्ग अमोक्ष का है। जो तुम इनना नहीं सममोगे, तो लोहे के बदले सोना न लेनेवाले वणिक की तरह पञ्चात्ताप करोगे।

> जहा य अंडप्पमवा वलागा, अंडं वलागप्पभवं जहा य।

# एमेव मोहाययणं खु तण्हा,

# मोहं च तण्हाययणं वयन्ति ॥१५॥

[ उत्त० अ० ३२, गा० ६ ]

जैसे वगुला की उत्पत्ति अडा से और अडा की उत्पत्ति बगुला से होती है, इसी प्रकार तृष्णा की उत्पत्ति का स्थान मोह है और मोह की उत्पत्ति का स्थान तृष्णा है।

मायाहिं पियाहिं द्धप्पइ,

नो खुलहा सुगई य पेच्चओ ॥१६॥

[सू॰ श्रू॰ १, अ॰ २, उ॰ १, गा॰ ३]

जो माता, पिता ( पत्नी, पुत्र आदि ) मे मोह करता है, उसको परलोक में सद्गति सुलभ नहीं है।

पडिणीयं च बुद्धाणं, वाया अदुव कम्भुणा। आवी वा जइ वा रहस्से, णेव कुज़ा कयाइ वि ॥१७॥ [ उत्त॰ भ॰ १, गा॰ १७ ]

वचन से अथवा काया से लोगो के समक्ष अथवा एकान्त मे आचार्यों के प्रतिकूल आचरण कदाचित् भी नहीं करन्। चाहिये।

पढमं नाणं तओ दया, एवं चिद्वइ सन्तरंजए। अन्नाणी किं काही, किंवा नाहिइ छेय-पावगं।।१८॥

[ द्य॰ स॰ ४, गा॰ १॰ ]

प्रथम ज्ञान है, पीछे दया। इसी प्रकार सर्व सयत-वर्ग स्थित

है अर्थात् मानता है। अज्ञानी क्या करेगा ? वह पुण्य और पाप का मार्ग को क्या जानेगा ?

ताणि ठाणाणि गच्छन्ति, सिक्खित्ता संजमं तवं। भिक्खाए वा गिहत्थे वा,

> जे संति परिनिव्युडा ॥१६॥ जित्तर अरु ४, गार २८ वे

पूर्वोक्त स्थानों को (देवलोक को) वे ही साधु अथवा गृहस्य प्राप्त होते हैं, जो कि संयम और तप के अभ्यास से कषायों से रहित हो गए हैं।

दुल्लहा तु मुहादाई, मुहाजीवी वि दुल्लहा। मुहादाई मुहाजीवी, दो वि गच्छन्ति सोग्गइं॥२०॥ [दश० अ० ४, ड० १, गा० १००]

इस संसार मे निःस्वार्थ वृद्धि से देनेवाले दाता और निःस्वार्थ वृद्धि से लेनेवाले सावु—दोनों ही दुर्लभ हैं। अतः ये दोनो ही सद्गति प्राप्त करते हैं।

जत्थेव पासे कड़ दुप्पउत्तं,
काएण वाया अदु माणसेणं।
तहेव धीरो पिडसाहरिजा,
आइन्नओ खिप्पमिव क्खलीणं॥२१॥

[ दश॰ चू॰ २, गा॰ १४ ]

अपने आप को जब मन से, वचन से एव काया से स्खिलत होता हुआ देखे तब सयमी पुरुष को शीच्र ही संमल जाना चाहिये। जिस प्रकार जातिवन्त शिक्षित घोडा नियमित मार्ग पर चलने के लिये शीच्र ही लगाम को ग्रहण करता है, उसी प्रकार साधु भी संयम-मार्ग पर चलने के लिए सम्यक् विधि का अवलम्बन करे।

> मीहं जहा खुड़िमगा चरंता, द्रे चरंति परिसंकमाणा ।

एवं तु मेहावि समिक्ख धम्मं,

दूरेण पानं परिवजण्जा ॥२२॥ [सु॰ धु॰ १, व॰ १०, गा॰ २०]

अरण्य मे विचरते हुए क्षुद्र वनपशु जिस तरह (अपने को उपद्रव करनेवाले) शेर की शंका से दूर हो दूर रहते हैं, उसी तरह वृद्धिमान् पुरुष धम को विचारकर (अपने को उपद्रव करनेवाले) पापो से अति दूर रहे।

> सवणे नाणे य विद्याणे, पञ्चक्खाणे य संजमे। अण्हवणे तवे चेव, वोदाण अकिरिया सिद्धी ॥२३॥ [भगः गः २, गाः ४]

ज्ञानियों की पयुपासना करने से धर्म-श्रवण की प्राप्ति होती है। धर्म-श्रवण से ज्ञान की प्राप्ति होती है। ज्ञान से विज्ञान (विशिष्ट ज्ञान) की प्राप्ति होती है। विज्ञान से प्रत्याख्यान (विरति) की प्राप्ति होती है। प्रत्याख्यान से संयम की प्राप्ति होती है। सयम से अनास्रव की प्राप्ति होती है। अनास्रव से तप की प्राप्ति होती है। तप से कर्म-क्षय होता है। कर्म-क्षय से अक्रिय अवस्था ( जैलेकी अवस्था ) प्राप्त होती है और अक्रिय अवस्था से सिद्धि की प्राप्ति होती है।

आलोयण निरवलावे, आवईसु दृष्ट्धम्मया। अणिस्सि ओवहाणे य, सिक्खा निष्पडिक्समया ॥२४॥ अण्णाणया अलोभे य. तितिक्खा अजवे सुई। सम्मदिद्री समाही य, आयारे विणओवए ॥२५॥ धिईमई य संवेगे. पणिहि सुविहि संवरे। अत्तदोसोवसंहारे. सव्वकामाविरत्तया ॥२६॥ पच्चक्खाणे विउस्सरगे, अप्पमादे लवालवे। ज्ज्ञाण संवरजोगे य, उदए मारणंतिए ॥२७॥ संगाणं य परिण्णाया, पायच्छित्तकरणे वि य । आराहणा य मरणंते. वत्तीसं जोगसंगहा ॥२८॥ [सम० स० ३२]

(१) आलोचना करना अर्थात् जानते हुए अयवा नही जानते हुए कोई भी दोप का सेवन हो गया हो तो अपने सद्गुरु के सामने प्रकट करना, (२) आलोचना का प्रकाश न करना, (३) आपत्ति के समय धर्म मे द्रवता रखना, (४) आशारिहत तप करना, (५) सूत्रार्थ-ग्रहण करना, (६) शरीर के श्रृंगार का परित्याग करना, (७) अज्ञात कुल की गोचरी करना, (८) इच्छित वस्तु की प्राप्ति होने पर वह ज्यादा मिले, ऐसी भावना न रखना, (६) तितिक्षा घारण करना, (१०) आर्जव-भाव रखना, (११) शुचि रखना—न्नतो मे दोष न लगाना, (१२) सम्यग्-दृष्टि वनना, (१३) समाधियुक्त होना, (१४) पचाचार का पालन करना, (१५) विनययुक्त होना, (१६) धृतियुक्त होना, (१७) सवेग घारण करना, (१८) चित्त व्यवस्थित रखना, (१६) सुन्दर अनुष्ठान का पालन करना, (२०) आस्रव का निरोध करना, (२१) आत्मा के दोषो का परिहार करना, (२२) सर्व प्रकार के काम-भोगों से विरक्त होना, (२३) त्याग-धर्म मे आगे बढना, (२४) कायोत्सर्ग करना, (२५) प्रमाद न करना, (२६) नियत समय पर क्रियानुष्ठान करना, (२७) ध्यान घरना, (२८) योगों को सवर मे लगाना, (२६) मारणान्तिक कष्ट को सहन करना, (३०) स्वजनादि के सग का परित्याग करना, (३१) दोष लगने पर प्रायश्चित का ग्रहण करना और (३२) अन्त समय में आराधक होने का सकल्प धारण करना. ये वत्तीस शिक्षापद ज्ञानियो ने कहे हैं।

नाणस्स सन्वस्स पगासणाए,

अन्नाणमोहस्स विवज्जणाए । रागस्य दोसस्स य संखएणं,

> एगन्तसोक्खं समुवेइ मोक्खं ॥२६॥ [उत्तर अर ३२, गार २]

सम्पूर्ण ज्ञान के प्रकाश से, अज्ञान और मोह के सम्पूर्ण त्याग से तथा राग और द्वेष के सम्पूर्ण क्षय से, एकान्त सुखरूप मोक्ष को यह जीव प्राप्त कर लेता है।



## वचनों का अकारादि कम

प्रथम बचन का आद्य भाग दिया है, गांव में पुष्यांना। जाहाँ पूर्वार्ता विल्कुल समान है, वहाँ द्वितीय पद की भिरनता दिसाराने के िए स्टाका प्रथम शब्द वचन के सामने कोष्ठ में विया गया है।

|             | अद्भागातुः समाग <i>ि</i>               | 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २३७         | भजगत्नं सन्तजो सन्त                    | 999                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ξĶ          | अजनत्याणिनिविद्ये                      | ក្សាព                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>አ</b> օጸ | अद्वपुरदिगनिसा वह                      | Ķп                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| २५६         | अष्ट्रमहाणि मिलता                      | वैस्तर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 808         | अद्वागात मोनदापि                       | €,0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| २०२         | अद् <i>र</i> ामणवाताता                 | ร/กุ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| \$60        | अद्द्र प्रयुगमायानी                    | ુ <b>યુ</b> પ્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ३०१         | अन्य मुह्मार्स विहास                   | şen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 808         | अद्गावयं म मिनियना                     | 795                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 40          | ञ्जमनपूर्वायस्याः                      | 1.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 533         | अनामयमपर्यंता                          | 218                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| १३६         | धणायमंभ चरतम                           | ន្តអូម                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| •           |                                        | 224                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <u>-</u>    |                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 13%         | _                                      | ラお薄                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| វុឌខ        | श्रीणायम ममानि                         | 418                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|             | \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ | २३७ अजगत्म समजो सम्<br>८५ अजगत्माणितिती<br>४०४ अहम्हिनित्ता जह<br>२५६ अहम्हिनित्ता जह<br>२५६ अहम्हिनित्ता जह<br>२०६ अह्मामण्याहिता<br>१०० अह्मामण्याहिता<br>१०० अह्मामण्याहिता<br>१०० अह्मामण्यामाजो<br>३०१ अह्मामण्यामाजो<br>३०१ अह्मामण्यामाजो<br>३०१ अह्मामण्यामाण्या<br>१३३ अणायमण्यामाण्या<br>१३३ अणायमण्यामण्या<br>१३३ अणायमण्यामण्या |

#### [ ४२३ ]

| अभिभूय कायेण परि०        | २५२        | अह अट्ठहिं ठाणेहिं            | २७५ |
|--------------------------|------------|-------------------------------|-----|
| अमणुन्नसम <u>ु</u> प्पाय | २६३        | अह कोइ म इच्छिज्जा            | २४४ |
| लयकक्करभोई य             | ७३६        | अह चोद्सिहं ठाणेहिं           | २७३ |
| <b>अयसीपुष्फसका</b> सा   | ३७८        | अह जे सवुडे भिक्खू            | ४०३ |
| अरई गण्ड विसूइया         | ३१५        | अह त पवेज बज्भ                | २६१ |
| अरस विरस वावि            | २४५        | अह पण्हरसिंह ठाणेहि           | २७२ |
| अरूविणो जीववणा           | २४         | अह पचिंह ठाणेहिं              | २७५ |
| अलोए पडिहया सिद्धा       | २१         | अह सारही विचितेइ              | २८८ |
| अलोलभिक्खू न             | २५३        | अहसेऽणुतप्पई पच्छा            | १५६ |
| अलोलय मुहाजीवी           | 388        | अहावरा तसा पाणा               | १२५ |
| अलोले न रसे गिद्धे       | २४६        | अहिअप्पाऽहियप्यन्नाणे         | २६१ |
| अवउज्भिय मित्त०          | ३१६        | अहिंस सच्च च अतेगग च          | ११७ |
| अवसोहिय कटगा०            | 380        | अहीणपचेंदियत्त                | ३१३ |
| अवि पावपरिक्लेवो         | २७४        | अहे वयइ कोहेण                 | ४६६ |
| असइ वोसट्ठचत्तदेहे       | २५२        | अहो जिणेहिं असावजा            | २४३ |
| असच्चमोस सच्च च          | १३८        | अंगपच्चगसठाण                  | १६१ |
| असणं पाणग वावि           | २४०        | अतमुहुत्तमि गए                | ३८४ |
| असण सयण जाण              | ७३६        | अधिया पुत्तिया चेव            | ४०  |
| असुरा नाग-सुव्वणा        | <b>ሄ</b> ሂ | आ                             |     |
| असखय जीविय मा            | ७०५        | भाउक्खय चेर्व अ०              | १६८ |
| असंसत्तं पलोइज्ञा        | २३५        | आणानिद्देसकरे ( इगिया० )      | २७२ |
| अस्सि च लोए अदु          | ५३         | <b>बाणानिद्देसकरे (पडणीए)</b> | २७३ |

### [ 858 ]

२४२ इइ चर्डारेदिया एए

४४

अगभोइता ण नीसेसं

|                                 |     |                              | _             |
|---------------------------------|-----|------------------------------|---------------|
| <b>बायदण्डसमायरे</b>            | १=२ | इओ विद्वसमाणस्त              | 348           |
| षायरिय कुविन नचा                | २६२ | इइ वेइदिया एए                | 38            |
| वायरिए नाराहेइ                  | २०५ | इच्वेय छजीवणिय               | 338           |
| क्षायरिएहिं वाहित्तो            | २८० | इह्डीगारविए एगे              | २८६           |
| आयातुले पवासु                   | १२२ | इह्दी जुई जसो वण्गो          | ४०३           |
| आयावयति गिम्हेनु                | २०६ | इत्यीओ जे न सेवन्ति          | १्द४          |
| आयावयाही चय                     | १७७ | इत्वीपुरिससिद्धा य           | १७            |
| आरभाओ अविरलो                    | ३८२ | इत्यीविसयगिद्धे य            | ३१६           |
| सालओ थीनणाइण्गो                 | १५६ | इम च मे अत्यि इमं            | ७०६           |
| बालवते लवते वा                  | २८० | इम नरीर अणिच्वं              | ३७१           |
| सालंबणेण कालेण                  | २१७ | इरियामासेसणादाणे             | ^ <b>२१</b> १ |
| सालोयण निरवलावे                 | ४१= | इस्ता अमरिस अतवो             | इं≒र्         |
| नावण्णा दीहमद्धाण               | ४१३ | इह कामाणियट्टस्य             | ३०३           |
| सावरणिजाण दुष्हपि               | ७२  | इह जीविए राय अ <b>०</b>      | थन्ध          |
| नासणगओं न पुच्छेजा              | २५० | इह जीवियमेव पासहा            | ३०२           |
| आसणे उवचिट्ठेजा                 | २७६ | इह जीविय अणिय०               | 388           |
| बाुसदीपलिअकेसु                  | २०१ | _                            | •             |
| आह्य चडालिय                     | १३६ | इह माणुस्तए ठाणे             | ४११           |
| आहंच सवण लड्                    | ৬=  | इहमेगे उ भासन्ति             | <b>የ</b> የጽ   |
| जाहारमिच्छे मियमे० <sup>े</sup> | १=७ | डह <b>लोए निप्पिवासस्त</b> े | २६२           |
| ई                               |     | डहेवचम्मो <b>अयसो</b>        | २०क           |
| इइ इत्तरियमि -                  | ३११ | इंगालं अगणि अचि .            | \$3\$         |
|                                 |     |                              |               |

### 

| एय पचिवह नाण                                                                                                                                 | ६१                                                                   | एवमेयाणि जाणित्ता                                                                                                                                                      | 338                                       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| एय सकम्मवीरिय                                                                                                                                | ३५४                                                                  | एव लगन्ति दुम्मेहा                                                                                                                                                     | २६६                                       |
| एयाइ कायाइ प०                                                                                                                                | १२८                                                                  | एव लोगम्मि ताइणा                                                                                                                                                       | ं <b>३५७</b>                              |
| एयाङ सट्ठ ठाणाइ                                                                                                                              | २१६                                                                  | एव सिक्खा-समावम्ने                                                                                                                                                     | ४०१                                       |
| एयाओ अट्ठसमिईओ (दुवाल०)                                                                                                                      | २१६                                                                  | एव सेहे वि अप्युट्ठे                                                                                                                                                   | ৾৾१८०                                     |
| एयाओ र्पचसमिईओ ( इत्तो)                                                                                                                      | 258                                                                  | एविन्दियत्या य म०                                                                                                                                                      | ३२८                                       |
| एयाओ पचसमिईओ च०                                                                                                                              | २२८                                                                  | एसणासमिओ लज्जू                                                                                                                                                         | २३०                                       |
|                                                                                                                                              |                                                                      | एस धम्मे घुव्वे निच्वे                                                                                                                                                 | १४५                                       |
| एयाणि सोचा णरगाणि                                                                                                                            | ४१०                                                                  | एस मगो आरिएहिं                                                                                                                                                         | १२१                                       |
| एव उ समणा एने                                                                                                                                | १=४                                                                  | एसा पवयणमाया                                                                                                                                                           | २२६                                       |
| एव कामेसण विक                                                                                                                                | ३०३                                                                  | ओ                                                                                                                                                                      |                                           |
| एव गुणसमाउत्ता                                                                                                                               | ३५१                                                                  | ओराला तसा जे उ                                                                                                                                                         | ३्द                                       |
| एव तव तु दुविह                                                                                                                               | २६७                                                                  | ओहोवहोवगगहिय                                                                                                                                                           | २२०                                       |
|                                                                                                                                              |                                                                      |                                                                                                                                                                        |                                           |
| एव तु समणा एगे                                                                                                                               | २६ <b>२</b>                                                          | क                                                                                                                                                                      |                                           |
| एव तु समणा एगे<br>एव तु सजयस्सावि                                                                                                            | २६ <b>२</b><br>५६                                                    | ·                                                                                                                                                                      | <b>3</b> u ¢                              |
| एव तु सजयस्सावि                                                                                                                              |                                                                      | कड च कजमाण च                                                                                                                                                           | 2 K E                                     |
|                                                                                                                                              | ५६                                                                   | कड च कजमाण च<br>कणकुण्डग चइत्ता ण                                                                                                                                      | २६१                                       |
| एव तु सजयस्सावि एव धम्मं अकाउण एवं धम्म पि काउण                                                                                              | ४६<br>३६३                                                            | कड च कजमाण च<br>कणकुण्डग चइत्ता ण<br>कण्णसोक्खेहिं सद्देहिं                                                                                                            |                                           |
| एव तु सजयस्सावि  एव धम्मं अकाउण  एवं धम्म पि काउण  एव धम्म विज्ञम्म                                                                          | ५<br>इ.इ.इ.<br>इ.इ.इ.इ.इ.इ.इ.इ.इ.इ.इ.इ.इ.इ.इ.इ                       | कड च कजमाण च<br>कणकुण्डग चइत्ता ण                                                                                                                                      | २ <i>६</i> १<br>१७६                       |
| एव तु सजयस्सावि  एव धम्मं अकाउण  एवं धम्म पि काउण  एव धम्म विज्ञम्म  एव धम्मन्स विणञो                                                        | ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** **                               | कड च कजमाण च<br>कणकुण्डग चहत्ता ण<br>कण्णसोक्लेहिं सद्दिं<br>कपासिंट्ठिमिंजा य                                                                                         | २६१<br>१७६<br>३६                          |
| एव तु सजयस्सावि  एव धम्मं अकाउण  एवं धम्म पि काउण  एवं धम्म विज्ञम्म  एव धम्मन्स विणओ  एव भवससारे सन                                         | 20 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 0                             | कड च कजमाण च<br>कणकुण्डग चहत्ता ण<br>कण्णसोक्लेहिं सद्देहिं<br>कपासिट्ठिमिंजा य<br>कप्पाईया उ जे देवा<br>कप्पोवगा य वारसहा<br>कम्ममेगे पवेदेन्ति                       | રે દ <b>૧</b><br>૧ ૭ દ<br>૧ ૧ ૬<br>૪ ૬    |
| एव तु सजयस्सावि  एव धम्मं अकाउण  एवं धम्म पि काउण  एव धम्म विज्ञम्म  एव धम्मन्स विणओ  एव भवससारे सम्म                                        | 11 00 11 00 11 00 12 13 14 00 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 | कड च कजमाण च<br>कणकुण्डग चहत्ता ण<br>कण्णसोक्सेहिं सहेहिं<br>कपासिट्ठिमिंजा य<br>कपाईया उ जे देवा<br>कपोवगा य वारसहा                                                   | २६१<br>१७६<br>३६<br>४६<br>४६              |
| एव तु सजयस्सावि  एव धम्मं अकाउण  एवं धम्म पि काउण  एवं धम्म विज्ञम्म  एव धम्मन्स विणओ  एव भवससारे सन                                         | 20 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 0                             | कड च कजमाण च<br>कणकुण्डग चहत्ता ण<br>कण्णसोक्लेहिं सद्देहिं<br>कपासिट्ठिमिंजा य<br>कप्पाईया उ जे देवा<br>कप्पोवगा य वारसहा<br>कम्ममेगे पवेदेन्ति                       | २६१<br>१७६<br>३६<br>४६<br>४६<br>३५२       |
| एव तु सजयस्सावि  एव धम्मं अकाडण  एवं धम्म पि काडण  एव धम्म विज्ञम्म  एव धम्मन्स विणओ  एव भवससारे सम्बन्धः  एव माणुस्सगा कामा  एवमादाय मेहावी | 11 00 11 00 11 00 12 13 14 00 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 | कड च कजमाण च<br>कणकुण्डग चहत्ता ण<br>कण्णसोक्खेहिं सद्देहिं<br>कपासिट्ठिमिंजा य<br>कप्पाईया उ जे देवा<br>कप्पोवगा य वारसहा<br>कम्ममेगे पवेदेन्ति<br>कम्मसगेहिं सम्मूडा | २६१<br>१७६<br>३६<br>४६<br>४६<br>३५२<br>७५ |

#### [ 850 ]

| कयराइ अठ्ठसुहुमाइ        | १६८         | किमिणो सोमंगला चेव   | ३८                  |
|--------------------------|-------------|----------------------|---------------------|
| कलहडमरवज्ञिए             | २७२         | किरिअ रोअए घीरो      | ४१२                 |
| कसायपच्चक्खाणेण          | ३३८         | कुकुडे सिगिरीडी य    | 180                 |
| कसिणपि जो इम             | १७१         | कुजए अपराजिए         | <b>चें</b> प्रेष    |
| कसेहि अप्पाण, जरेहि      | ४११         | कुप्पवयणपासडी        | ३६१                 |
| कह चरे ? कह चिट्ठे ?     | २१०         | कुव्वति सथव तार्हि   | १४५                 |
| कहं नु कुजा सामण्ण       | १८६         | कुसगमेता इमे कामा    | ४०२                 |
| किंह पिंडहया सिद्धा ?    | २०          | कुसग्गे जह ओस०       | ३१०                 |
| कदप्पकुक्कुयाइ तह        | १३६         | कुथु-पिवीलिया दसा    | 38                  |
| कदप्पाभिओग च             | <b>33</b> 8 | कूइअ रुइअ गीअ हास०   | १५६                 |
| कसेसु कंसपाएसु           | २००         | कूइय रुइय गीय हसिय   | १६२                 |
| काउसगोणं भते !           | ३६८         | कोहविजएण भते !       | ३३८                 |
| कामकामी खलु अय           | ३०५         | कोह च माण च त०       | <b>₹</b> ₹ <b>₹</b> |
| कामाणुगिद्धिप्पभव        | ४०६         | कोह माण च माय च      | ३३३                 |
| कामेहि य सथवेहि गिद्धा   | ሂሄ          | कोह माण निगिण्हित्ता | ४१३                 |
| कायगुत्तियाए ण भते !     | २२६         | कोहा वा जइ वा हासा   | ३४=                 |
| कायसा वयसा मत्ते         | २६५         | कोहे माणे माया, लोभे | <b>\$</b> &\$       |
| कालेण निक्खमे भिक्खू     | २३१         | कोहे माणे य मायाए    | २१६                 |
| कावोया जा इमा            | २६१         | कोहो पीइ पणासेइ      | ३३३                 |
| किण्हा नीला काऊ, तिन्नि  | ३८४         | कोहो य माणो य अ०     | 358                 |
| किण्हा नीला य काऊ य हम्म | ३७६         | <b>ख</b>             | _                   |
| किण्हा नीला य रुहिरा य   | २ <b>६</b>  | खज्जूरमुद्दियरसो     | ३७१                 |
| 13-61 1101 4 216/1 4     | 76          | खणमेत्तसोक्खा वहु०   | २६६                 |

### [ ४२५ ]

| खलूका जारिसा जोला       | - २८४     | गवेसणाए गहणे य      | ३१६            |
|-------------------------|-----------|---------------------|----------------|
| खलूके जो उ जोएइ         | रन४       | गोअरमापविट्ठस्त     | <b>२</b> ०२    |
| खदिता पुव्वकम्माइ       | २००, २६६  | गोमेडए य रुयगे अंके | o £            |
| ववित्ता पुव्वकम्माइ (सि | द्धि) २१० | गोयकम्म तु दुविह    | ७१             |
| विप्प न सक्तेइ विवेग०   | 380       | गोवालो भंडवालो वा   | १≂४            |
| खुव पिवास दुस्सेज्ज     | 308       | च                   |                |
| खेत वत्यु हिरण्ण च प०   | = 8       | चटण्ह खलु भासाण     | १३६            |
| खेत वत्यु हिरण्ण च पु०  | १७०       | चडणया य परिसणा      | ХЗ             |
| ग                       |           | चडरग दुहुह नच्चा    | ~ ५२           |
| गईलक्लणो उ घम्मो        | Ę         | चर्निरिया च जे जीवा | <b>%</b> °     |
| गत्तभूसणमिट्ठ च         | १५६       | चटवीसत्यएण भते ।    | 355            |
| गन्माड मिन्जिति वुया०   | ३७२       | चडब्बिहे वि बाहारे  | २१४            |
| गहणेमु न चिट्डिजा       | १६७       | चक्तुमचक्तू बोहिम्स | € ₹            |
| गंघन्स घाण गहण          | इञ्स्     | चक्तुसा पडिलेहिता   | ၁၁१            |
| गघेनु जो गिद्धिमुवेइ    | इन्ध्     | चतपुत्तकलतन्स       | ⇒४६            |
| गमीरविजया एए            | २०२       | चत्तारि परमगाणि     | ४७             |
| गारत्येहि य सब्वेहि     | २५६       | चतारि वमे स्या      | 386            |
| गारवेनु क्साएमु         | १७५, १६१  | चम्मे उ लोमपक्वी य  | አጸ             |
| गार पि व बादने नरे      | ४०३       | चरित्तमोहण कम्म     | 55             |
| गिद्धोवमा उ नच्चाण      | २१६       | चरे पयाई परिसकः     | 250            |
| गृणाणमानओ दव्व          | 8 3       | चदण-गेस्य-हसगरमे    | 3 o            |
| गुब्बिपीए उत्रमात्य     | રંકદ      | चदा मूरा य नक्यता   | <b>&amp;</b> A |

## [ 388 ]

| चिम्राण घणं च                | ३१६ | जिमय जगई पुढो जगा    | ५१  |
|------------------------------|-----|----------------------|-----|
| चिद्या दुपय चउ०              | ४७६ | जय चरे जय चिट्ठे     | २१० |
| चिद्या वित्त च पुत्तेय       | ३७४ | जया कम्म खितताण      | ३०१ |
| चित्तमित्ति न निज्माए        | १६२ | जया गड बहुविह        | १०६ |
| चित्तमतमचित्तं वा, अ०        | १४७ | जया चयइ सजोग         | १०७ |
| चित्तमतमचित्तं वा, प०        | १६७ | जया जीवमजीवे         | १०५ |
| चित्तमन्तमचित वा (न गिण्हाड) | ३४⊏ | जया जोगे निरू भित्ता | 308 |
| चिर दुइल्लमाणस्स             | २०७ | जया धुणइ कम्मरय      | १०५ |
| चीराजिण निगणिण               | 980 | जया निर्विदए भोए     | १०७ |
| छ                            |     | जया पुण्ण च पाव च    | १०६ |
| छजीवकाए असमा०                | १८६ | जया मुण्डे भवित्ताणं | १०८ |
| छन्द निरोहेण उवेई            | 30€ | जवा व पूड्मो होइ     | २६३ |
| छिन्नाले छिन्दई सेल्लि       | २८४ | जया या चयइ घम्म      | २६३ |
| छिंदति वालस्स खुरेण          | 800 | जया लोगमलोग च        | १०६ |
| জ                            |     | जया सवत्तग नाण       | १०६ |
| जइ त काहिसी भाव              | १६२ | ज्ञा सवरमुक्टिट्ठ    | १०५ |
| जगनिस्सिएहि भूएहि            | १३० | जया हेमतमासम्मि      | १८० |
| जणवयसम्मयठवणा                | १४२ | जरा जाव न पीडेइ      | ११४ |
| जणेण सिंद्धं होक्खामि        | २६७ | जस्सन्तिए घम्मपयाइ   | २७० |
| जतुकुमे जहा उवजोई            | १५६ | जस कित्ति सिलोग च    | ४१३ |
| जत्थेव पासे कइ               | ४१६ | जविणो मिगा जहा सता   | २६१ |
| जम्म दुक्ल जरा दुक्ल         | ३७१ | जरामरणवेगेण          | ११३ |
|                              |     |                      |     |

#### [ 8\$0 ]

| जस्मित्य मच्चुणा सक्स | ३≂७         | जहा जुन्नाइ कट्ठाइ  | ₹8€         |
|-----------------------|-------------|---------------------|-------------|
| जिस्स कुले समुप्पनो   | १७०         | जहा दड्ढाण वीयाण    | <i>५७</i>   |
| जस्सेवमप्पा उ हवेज    | 58          | जहा दवनी पर्जीरघणे  | १६४         |
| जह कडुयतु वगरसो       | ३७६         | जहा दुक्त भरेउ जे   | २६२         |
| जह करगयस्त फान्रो     | ३८१         | नहा दुमस्त पुप्तेमु | 7\$X        |
| जह गोमङस्स गघो        | ३८०         | जहा पोम जले जाय     | 388         |
| जह जीवा वज्कति        | <i>५७</i>   | जहा भुयाहि तरिड     | र्६२        |
| जह तरुणअगरसो          | 305         | जहा महातलागस्त      | ४६          |
| जह तिगडुयस्त य रसो    | 30€         | जहा य अहप्पभवा      | ४१४         |
| जह परिणयवगरसो         | 30૬         | नहा य किपागफला म०   | 300         |
| जह वूरस्स व फासो      | ₹=१         | जहा य तिन्नि वणिया  | 335         |
| जह मिडलेवालित         | ሂ=          | नहा लाहा तहा लोहो   | ३३७         |
| जह रागेण कडाण         | ४ूद         | जहा विरालावसहस्स    | १६०         |
| जह मुरहिकुमुमगघो      | इ८०         | जहा सगामकालम्मि     | १=४         |
| जहा अगिचिहा दित्ता    | २६१         | जहा सागडिओ जाण      | 344         |
| जहाऽऽएन समुद्दिन      | ₹€¥         | जहा मुणी पुडकन्नी   | २६०         |
| जहा इह अगणी उण्हो     | ४०६         | जहा सूई नमुत्ता     | રફદ         |
| जहा इह इम सीय         | ४०७         | जहा से खलु बोरव्ने  | ३६६         |
| जहा कागिणीए हेट       | <b>≈</b> 9€ | बहाहिजनी जलग        | २६६         |
| जहा विपागफलाण         | 500         | जहिना पुळ्यनजोग     | 388         |
| जहा कुक्कुडपोञन्त     | १६०         | जहेह सीहो मिग       | 350-        |
| जहा दुम्मे समगाइ      | 388         | न किन्तुवङ्गम जागे  | <b>૩</b> ૬૬ |
|                       |             |                     |             |

#### [ ४३२ ]

| चे विन्नवणाहिनजोसिया           | १५४           | ् ण                    |                |
|--------------------------------|---------------|------------------------|----------------|
| -जेऽसलया तुच्छ०                | ३३०           | णमुक्कारेण पारित्ता    | - 583          |
| जे सिया सिनिहिं कामे           | १न४           | णो रक्खसीसु गि०        | १५३            |
| -चेसि तु विजला सिक्ला          | ४०१           | त                      | <u>.</u>       |
| जेहिं नारीण सजोगा              | १४५           | तड्य च अदत्तादाण       | १४६            |
| जो नीवे वि न जाणेइ             | १०४           | तसो बाउपरिक्तीणे       | ३१=            |
| जो जीवे वि वियाणेइ             | १०५           | तओ कम्मगृह जतु         | કફહ            |
| जो न सज्जइ आगन्तु              | ∙३४७          | तको निए सई होइ         | ४००            |
| जो पव्यइताण                    | 45            | तबो पुट्ठो आपकेण       | ३६६            |
| जोवणस्म उ जो तत्य              | 53            | तबो से दड समा०         | - २ह७          |
| जो सहड हु गाम०                 | २५१           | तजो से पुट्ठें परिवूढे | प्रकृह         |
| जो महस्त सहस्माण स •           | <b>ፍ</b> ሂ    | तबो से मरणन्तम्म       | े ३८६          |
| जो सहस्स सहस्याण मा०           | २५८           | तणस्त्रत न छिदिजा      | ११३            |
| झ                              |               | तण्हानिमूयस्त अ०       | १४६,३२२        |
| काणनोग समाहट्टु                | ३४८           | तत्य आलवण नाण          | २१७            |
| ठ                              |               | तत्य ठिचा नहाठाण       | 50             |
| ठाणी विविह्ठाणाणि              | ३५५           | तत्य दडेण मवीते        | १८३            |
| ठाणे निसीयणे चेव               | <b>্</b> বহ্ড | तत्य पत्रविह नाणं      | 57             |
| ₹ -                            |               | तत्य मन्दा विसीयन्ति   | ၁်န၁           |
| <b>डहरा बुड्डा य पा</b> मह     | ३८६           | तत्य से चिट्ठमाणम्स    | <b>&gt;</b> ३८ |
| इहरे य पाणे वुड्हे य           | १२५           | तत्विम पडमं ठाण        | \$35           |
| उहरे य पाणे वृड्डे य (उन्नेहई) | 88£           | तमाहु लोए पहिबुद्ध०    | 2र्रंट         |
|                                |               |                        |                |

## [ ४३५ ]

| ° ° ° ° °               |              | _                     |     |
|-------------------------|--------------|-----------------------|-----|
| दुविहा वि ते भवे        | ४१           | न चिता तायए भासा      | ३४३ |
| दुहा वणस्सईजीवा         | ३३           | न जाइमत्ते नय रूव०    | २५४ |
| ध                       |              | न तस्स जाई व कुल      | ३३६ |
| चणघन्नपेसवगोसु          | १६७          | न तस्स दुक्ख विभयन्ति | इ७इ |
| घणु परक्कम किच्चा       | १०१          | न त अरी कठछित्ता      | 55  |
| धम्मज्जिय च ववहार       | १८३          | न पक्खओं न पुरओ       | २७८ |
| धम्मपन्नवणा जा सा       | २६२          | न पर वइज्जासि         | २५४ |
| धम्मलद्ध मिय काले       | १६५          | न पूयण चेव सिलोय०     | १५६ |
| घम्मसद्धाएण भते ।       | ३६२          | न वाहिर परिभवे        | २७६ |
| घम्म पि हु सद्दहन्तया   | ३१४          | न य पावपरिक्खेवी      | २७२ |
| धम्माउ भट्ठ सिरिओ       | २०७          | न य भोयणम्मि गिद्धो   | २४१ |
| धम्मे हरए बम्भे         | ११८          | न य वुग्गहिय कह       | २५१ |
| धम्मो अहम्मो आगास, का०  | ጸ            | न स्वलावण्गविलास०     | १६१ |
| धम्मो अहम्मो आगास, दव्व | Ę            | न लविज्ज पुट्ठो       | १३६ |
| धम्मो मगलमुक्तिट्ठ      | ११६          | न वा लमेज्जा निउण     | १८५ |
| घिईमई य सवेगे           | ४१८          | न वि ता अहमेव         | १८३ |
| घुव च पहिलेहिजा         | २२२          | न वि मुडिएण समणो      | ३५० |
| न                       |              | न सम्ममालोइय हुज्जा   | २४३ |
| न इम सन्वेसु भिक्लूसु   | 03 <i>\$</i> | न सय गिहाइ कुव्विज्जा | 308 |
| न कम्मुणा कम्म खवेन्ति  | ३४५          |                       | •   |
| न कामभोगा समय           | ३२६          | न सतसति मरणते         | 380 |
| न कोवए आयरिय            | 7=7          | न सा मम वियाणाइ       | २=७ |
| न चरेज वासे वासते       | २३२          | न सो परिगाहो वुत्तो   | १७३ |
|                         |              |                       |     |

## [ ४३६ ]

| न हु पाणवह अणुजाणे       | १३१           | निट्ठाण रसनिज्जूढं     | २४१  |
|--------------------------|---------------|------------------------|------|
| नाइउच्चे नाइनीए          | २३८           | तिह् च न वहु मन्नेज्जा | १५६  |
| नाईदूरमणासन्ने           | २३६           | निद्दा तहेव पयला       | ६३   |
| नाइवाइज्ज किंचण          | १२१           | निद्धसपरिणामो          | ३८१  |
| नाणस्स केवलीण            | ३६२           | निम्मो निरहकारो नि०    | १६१  |
| नाणस्स सन्वस्स पगासणाए   | ३१४           | निम्ममो निरहकारो वी०   | ₹3\$ |
| नाणस्सावरणिञ्ज           | ६१            | निव्वाण ति अवाह ति     | २४   |
| नाण च दसण चेव ( एयमगा )  | 55            | निसग्गुवए सरुई         | 328  |
| नाणं च दसप चेव ( वीरिय ) | १२            | निस्सन्ते सिया अमु०    | २७७  |
| नाणावरण पचविह            | ६३            | निस्सकिय-निक्क खिय     | ३६०  |
| नाणेण जाणई भावे          | 55            | नीय सिज्ज गइ ठाणं      | ३७६  |
| नादसणिस्स नाण            | ४३            | नीयावित्ती अचवले       | ३८३  |
| ना पुट्ठो वागरे किंचि    | २७=           | नीलासोगसकासा           | ३७८  |
| नामकस्म च गोय च          | ६०            | नीवारे व न लीएजा       | १५६  |
| नामकम्भ तु दुविह         | ७०            | नीहरन्ति मय पुत्ता     | ३७३  |
| नारीसु नो पगिज्झेजा      | २५७           | नेयाउय सुयक्खाय        | ३५४  |
| नासदीपलिअकेसु            | २०१           | नेरइयाण भते । केवइ०    | 308  |
| नासीले न विसीले वि       | २७४           | नेरइयातिरिक्खाउ        | 90   |
| निक्खम्ममाणाइ अ          | २४७           | नेरइया सत्तविहा        | ४१   |
| निच्च तसे पाणिणो -       | १४५           | नेरयइत्ताए कम्म        | ४०४  |
| ्तिच्चुव्चिग्गो जहा तेणो | ३४२           | नेव पल्हित्यय कुजा     | २८०  |
| तिज्जूहिकण साहार         | ₹ <i>3</i> \$ | नो इदियगेजम            | ४८   |
|                          |               |                        |      |

## [ 8\$8 ]

| नो चेव ते तत्य       | ४०५ | पयणुकोह माणे य      | इंदर्                 |
|----------------------|-----|---------------------|-----------------------|
| नो तासु चक्खु सघेजा  | १५८ | पयाया सूरा रणसीसे   | १८०                   |
| प                    |     | परमत्यसंथवो वा      | €3                    |
| पइण्णवाई दुहिले      | २७४ | परिगाहनिविट्ठाणं    | १६८                   |
| पचक्वाणेण भते !      | 378 | परिजूरइ ते सरीरय    | ३१४                   |
| पचनखाणे विउस्सगो     | ४१= | परियाणियाणि सकता    | <b>?3</b> 9           |
| पच्छाकम्म पुरे कम्म  | २०० | परिव्वयन्ते अणि०    | १६७                   |
| पच्छा वि ते पयाया    | ४०३ | परीसहरिऊदता         | 305                   |
| पडति नरए घोरे        | १२० | पह्नोयाणुह्यया चेव  | ३८                    |
| पडिक्कमणेण भते ।     | ३६७ | पविसित्तु परागार    | २३७                   |
| पडिकुट्ठ कुल न पविसे | २३४ | पवेयए अजपय          | २५५                   |
| पडिगाह सलिहिता णं    | २४४ | पसुबधा सव्ववेया     | 388                   |
| पहिणीय च बुद्धाण     | ४१५ | पकाभा य घूमाभा      | ४१                    |
| पडिलेहेइ पमत्ते      | २२१ | पचासवपरिष्णाया      | १७४                   |
| पढम नाण तओ दया       | ४१५ | पचासवप्यवत्तो       | ३⊏१                   |
| <b>पणयालसयसहस्सा</b> | २२  | पर्चिदिय तिरिक्खा उ | ४२                    |
| पणया वीरा महावीहिं   | १२२ | पर्चिदिया उ जे जीवा | ४१                    |
| पणीय भत्तपाण तु      | १६४ | पंचिंदियाणि कोह     | <b>=</b> \$           |
| पण्डिए वीरिय लखु     | ३४६ | पचिवहो पण्णत्तो     | १४६                   |
| पत्तेअसरीराओ         | ३३  | पायच्छित विणयो      | 23                    |
| पभूदोसे निराकिचा     | १२७ | पियए एगओ तेणो       | २०५                   |
| पमाय कम्ममाहसु       | ३०६ | पियचम्मे दढघम्मे    | <b>\$</b> = <b>\$</b> |
|                      |     |                     |                       |

#### [ 8\$6 ]

| पिमाय-भूया जक्खा य                 | <mark>የ</mark> ሂ | फानुयम्मि अणावाहे           | २०७  |
|------------------------------------|------------------|-----------------------------|------|
| पुट्ठे गिम्हाहितावेग               | १=१              | च                           |      |
| पुट्ठो व दसमसगेहिं                 | १=२              | वन्वप्पमुक्तो अज्मत्येव     | ३७४  |
| पुढविं न खणे खणा०                  | २४७              | वल याम च पेहाए              | २६४  |
| पुढिव भित्ति मिल लेलु              | १६४              | वहिया चड्डमादाय             | ११=  |
| पुढवी-आउक्काए (पडिलेहणापमर         | गो)२२२           | वहु खु मुणिणो भइ            | २५७  |
| पुढवी-आउक्काए (पडिलेहणा सार        | ७) २२२           | वहु परघरे अत्यि             | २४१  |
| पुढवी बाउजीवा य                    | २६               | वहु सुणेई कन्नेहि           | २४४  |
| पुढवी जीवा पुढो सत्ता              | १२५              | वमचेर उत्तमतव०              | १५१  |
| पुढवी य साऊ सगणी                   | १२८              | वायरा जे उपज्जता (उक्क०)    | ∌હ   |
| पुढवी य सक्करा वालुया य            | ३०               | वायरा जे उ पज्जत्ता (मण्हा  | ) રદ |
| पुढवो सालो जवा चेव                 | २३७              | वायरा जे उ पज्जता (साहा०    | ) ३३ |
| पुरको जुगमायाए                     | २३२              | वायरा जे उ पज्जता ( सुद्धो० | ) 33 |
| पुरिसा । अत्ताणमेव                 | 59               | वायरा ने उ पज्जत्ताऽणेग     | ३७   |
| पुरिसा सच्चमेव स॰                  | १३५              | वारमिंह जोयणेहिं            | २२   |
| पुरिसोरम पावकम्मुणा                | १०६              | वालमरणाणि वहुसो             | ३६२  |
| पूयणट्ठा असोकामी                   | २३७              | वालाण धकाम तु               | 326  |
| पेसिया पलिउचन्ति                   | ২৯৫              | विडमुब्भेइम लोणं            | १७२  |
| पोमालाण परिणाम                     | १६६              | वेइदिया उ जे जीवा           | 3=   |
| <del>-</del> फ                     |                  | भ                           |      |
| • फासस्त गहण काय                   | ३२६              | भणन्ता अकरेन्ता य           | ३४३  |
| <sup>६</sup> फासस्स जो गिद्धिमुवेई | ३२६              | भावणाजोगसुद्धपा             | ३७०  |

## [ 358 ]

| भावस्स मणं गहणं       | ३२७        | मरिहिसि राय जया       | <i>११३</i>    |
|-----------------------|------------|-----------------------|---------------|
| भावेसु जो गिद्धिमुवेइ | ३२८        | महासुक्का सहस्सारा    | ४६            |
| भासमाणो न भासेज्जा    | २७६        | महुकारसमा बुद्धा      | २३६           |
| भासाइ दोसे य गुणे     | १४०        | मता जोग काउ           | \$3€          |
| भिन्दालसिए एगे        | २द६        | माइणो कट्टु माया य    | ३४३           |
| भिक्तियच्य न केयव्य   | २३०        | माई मुद्धेण पडई       | २५४           |
| मुओरगपरिसप्पा य       | ४३         | मा एय अवमन्तन्ता      | ४१४           |
| भुजित्तु भोगाइ प०     | २०५        | मा गलियस्सेव कस       | २७७           |
| भूएहिं न विरुज्फेज्जा | ₹90        | माणविजएणं भते।        | ३३म           |
| भूयाणमेसमाघाओ         | १६६        | माणुसत्तम्मि आयाओ     | 30            |
| भोगामिसदोसविसन्ने     | २६५        | माणुसत्ते भवे मूल     | 800           |
| भोचा माणुसए भोगे      | <b>۳</b> १ | माणुस्स च अणिच्च      | ३८६           |
| म                     |            | माणुस्स विगाह लद्ध    | ७६            |
| मच्छाय कच्छमा य       | ४३         | मा पच्छ असाधुता       | ¥8%           |
| मणगुत्तयाएण भते ।     | २२७        | मा पेह पुरा-पणामए     | १६३           |
| मणपल्हायजणणी          | १४७        | मा य चण्डालिय कासी    | २७७           |
| मणसा वयसा चेव         | ३४३        | माया पिया ण्हुसा भाया | ४७४           |
| मणुया दुविहभेया उ     | ጸጸ         | मायाविजएणं भन्ते !    | ३३६           |
| मणोगय वक्कगय          | २७४        | मायाहि पियाहि लुप्पइ  | ४१५           |
| मणो साहसिओ भीमो       | २२४        | मासे मासे तु जो वालो  | <i>\$8</i> \$ |
| मणोहरं चित्तघरं       | २०६        | माहणा खत्तिया वेसा    | १६८           |
| मन्दा य फासा वहु०     | ३२६        | मिच्छादसणरत्ता        | 3€*           |
| •                     |            |                       |               |

[ 880 ]

| *                      | [ 880 ]                                      |                |
|------------------------|----------------------------------------------|----------------|
| ० जन्म सेट             | <b>८१</b> रोइअनायपुत्तवयणे                   | २४६            |
| मित्तव नाइव होइ        | , इ                                          |                |
| मुसावाओ य लोगम्मि      | १३५<br>१४० लद्भूण वि आस्यित्तणं              | ३१३            |
| मुहुत्तदुक्ता उ हवन्ति | ्र <del>ारं</del> ग्रह                       | ३१४            |
| मुहुं मुहु मोहगुणे     | ३२६ लद्भूण वि उत्तम पुर                      | ३१२            |
| मुलाओ सन्वणमवो         | २६८ लद्धूण वि माणुसत्तणं                     | १८१            |
| भूलमेयमहम्मस्स         | १५४ लामालामे सुहे दुक्ते                     | <b>३</b> न्थ्र |
| मोक्दामिकिसस उ         | १५२ लेसाहिं सब्बाहिं चरम                     | <b>च</b> ्द्र⊻ |
|                        | ३२२ लेसाहिं सव्वाहिं पढमे                    | १५१            |
| भीसस्त पच्छा           | ६५ लोगुत्तम च वयमिणं                         | _              |
| मोहणिज्ज पि दुविह      | क्रिक्ताणं भते !                             | इइट            |
| रमए पंडिए सास          | च्याप्यासे                                   | १७३            |
| रसस्स जिन्मं गहणं      |                                              |                |
| रसेसु जो गिहिमुवेइ     | ३२६<br>३४१ वड्ट्इ सुडिया तस्स                | २०५            |
| रागदोसस्तिया वाला      | काली                                         | u              |
| रागो य दोसो वि य       | <del> </del>                                 | 8==            |
| रुहिरे पुणो दच्च       | ४०८ वस्यगंघमलकारं<br>३१६ वयगुत्तयाए णं भते ! | २२≒            |
| रूवस्त चक्खुं गहण      | ३१६ वयगुत्तवार ग गः .                        | ३७६            |
| स्वाणुगासाणुगए         | ३२० वरवारणीए व रसो                           | =8             |
| स्वाणुरतस्त नरस्न      | ३२३ वर मे लप्पा दंतो                         | લ્વ            |
| ह्याणुरतस्य गरा        | ३२१ वलया पळवया कुहणा                         | २४=            |
| स्वाणुवाएण परि०        | १४६, ३२१ वहणं तसवावराण होइ                   | रू <b>=</b> ४  |
| रूवे अतिते य परि॰      | ३२३ वहणे वहमाणस् <del>स</del>                | 3=5            |
| ह्वे वित्तो मणुओ       | रू न्यापायारे                                | •              |
| स्वेनु नो निद्धिनुवेइ  | ३१६ वन वसवारा                                | _              |
|                        |                                              | _              |

# [ \$88 ] २५६ साहवो तो चियत्तण

२४४

|                                          | २४६ साहवा ता विवरान                 | -           |
|------------------------------------------|-------------------------------------|-------------|
| मब्बेहि भूएहिं दया ॰                     |                                     | ३४          |
| सह समइए णच्चा                            | 2 2                                 | १६५         |
| मखककुदसकामा ( रयय )                      | ० — अस्य क्र                        | २०४         |
| मलककुदसकासा (सीयाए)                      | ० न नामान्यसाम                      | २३६         |
| सगाण य परिण्णाया                         | france (                            | २००         |
| मतत्ता केसलोएण                           | १८२ सीओदगसमारम्भे                   | १९५         |
| सितमे सुहुमा पाणा घ०                     | २०३ सीओदग न सेविजा                  | ४१७         |
| सधार फलग पीढ                             | २२१ सीह जहा खुडुमिगा                | 30          |
| सपते भिक्खकालम्भ                         | २३१ सुइ च लहु सह च                  | २४५         |
| सवुज्भह । किं न बुज्भह ।                 | ३०२ सुकड ति सुपक्क ति               | १८७         |
| सवुज्भमाणे उ नरे                         | १२३ सुक्कज्माण मियाएजा              | પૂ <i>હ</i> |
| सुरभ समारभे (काय)                        | २२७ सुक्कमूले जहा रूक्खे            | २८१         |
| सरभसमारभे (मण)                           | २२५ सुणिया भाव साणस्स               | 308         |
| सरभ समारभे (वय)                          | २२६ सुत्तेसु यावी पडिवुद्ध०         | ११४         |
| ससय खलु सो कुणई                          | ४१२ सुद्धपुढवी न निसीए              | २०४         |
| संसर्य अर्थु सः उ<br>संसारत्या उ जे जीवा | २६ सुर वा मेरग वा वि                | १४१, १६३    |
| ससारत्या य सिद्धा य                      | १७ सुवक्कमुद्धिं समु॰               | १७१         |
| संसारपा न गाउँ<br>संसारमावन्न परस्स      | ३०८ सुवण्णरूपस्स उ                  | २६०         |
| साण सूइअ गावि                            | २३३ सुसवुडा पचहिं स॰                | २०६         |
| सामाइएण भते।                             | ३६५ सुसाणे सुन्नगारे वा             | २६९         |
| सामाइय त्य पढम                           | ह्र् सुस्सूसमाणो उवासेजा<br>सम्पन्स | ११०         |
| साहरे हत्यपाए य                          | २२५ सुहसायगस्स समणस्स               | بيستهمله سم |
| are                                      |                                     |             |
|                                          |                                     |             |

## [ 888 ]

|                      | •            | पायमज्य                 | २५३ |
|----------------------|--------------|-------------------------|-----|
| सूर मण्गइ अप्पाण     | १७६          | हत्यनजए पायसजए          | ૩૭૬ |
| से गामे वा नगरे वा   | २३२          | हत्य पाय च काय च        | २६७ |
| से जाण अजाण वा       | ८७           | हत्यागवा इमे कामा       | १६२ |
| से हु चक्तु मणुस्साण | ₹ <i>७</i> १ | हम्ममाणी न कुष्पेज्जा   | ३७⊏ |
| सोचा जाणइ कल्लाण     | १०४          | हरियालमेयनकाचा<br>विकास | ३०  |
| सो तस्स सब्बस्म      | ३३२          | हरियाले हिंगुलए         | १६३ |
| मोलसविहमेएण          | ६७           | हास किंहु रइ दप्प       | २८२ |
| चो वि अतरमामिल्लो    | <b>२</b> ८७  | हिय विगयभया बुद्धा      | ३७८ |
| सोही उज्जुम्यस्त     | 30           | हिंगुलघाउसकासा          | ३६६ |
| ह                    |              | हिंसे वाले मुसावाई अ॰   | २१६ |
| हत्य पायपडिच्छिन्न   | १५६          | हिंसे वाले मुसावाई मा०  |     |

